

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

THE

## VIDYABHAWAN AYURVED GRANTHAMALA 42 \*\*\*\*

# THE , BHISAKKARMASIDDHI

## [ A TREATISE ON SUCCESSFUL AYURVEDIC TREATMENT

Bł

S'rī Ramanātň Dwivedz MA,AMS., DSc (A) Lecturer and Medical Officer (Ayurveda), BHU



सग्नारसिन्धुमतिदुस्तरमुत्तितीर्पोर्नान्य. प्लवो भगवत' पुरुषोत्तमस्य ।

लीलाकथारसनिपेवणमन्तरेण पुसो भवेद्विविधटु'खदवार्दितस्य ॥ ( श्रीमद्भागवत १२।४ )

आयुर्वेट परिभापा—आयुर्वेद या वैद्यक की ज्याख्या बहुत से विचारकों ने एकटैशिक ठचणों के आधार पर भिन्न भिन्न की है। कुछ लोगों के विचार से चरक-सुश्चत-वाग्भट प्रभृति प्राचीन संहिताओं मे लिखित और सीमित अंश ही आयुर्वेद है। दूसरे लोगों की राय मे पश्चात्कालीन-संग्रह ग्रंथों मे वर्णित रसयोगों की चिकित्सा ही वैद्यक है। कुछ पर्यवेचकों की दृष्टि मे चिकित्सा-विज्ञान की प्रगति जहाँ पर स्थगित हो गई है, वहाँ तक आयुर्वेद है शेप या आगे का अन्य कुछ । इन व्याख्याओं मे सत्यांश जरूर है परन्तु परिभाषा एक-देशिक है, समग्र की वोध कराने वाली नही। इस प्रकार अत्यन्त प्रत्यच के आधार पर की गई व्याख्या से प्रथक् स्वरूप की परिभाषा वैद्यक के मर्मज्ञ लोग करते है। उपर्युक्त व्याख्याकारों की उपमा गोली के शब्द मान्न से चक्वर मारते हुए वगले के समुदाय से टी गई है क्योंकि तंत्र के एक देश के शब्द मान्न से ही पूरे तंत्र की परिभाषा करना तत्सदृश ही व्यापार है—

शव्दमात्रेण तन्त्रस्य केवलस्यैकदेशिका । भ्रमन्त्यल्पबलास्तन्त्रे ज्याशब्देनैव वर्त्तकाः ॥ (च० सू० १।३०) आज से सहस्रो वर्ष पूर्व भी आयुर्वेद क्या है १ इस समस्या का समाधान अपेज्ञित रहा । फलतः परिभाषा तद्विद्य आचार्यों को करनी पडी थी । सर्वप्रथम उसी आख्यान का साराश ग्रहण करने के लिए प्रवृत्त होना चाहिए ।

वेद का स्वरूप—यदि कोई प्रष्टा होकर पूछे कि वेद तो चार है ऋक्, यजु, साम और अथर्व, तो फिर आयुर्वेद कौन-सा वेट है यह कहाँ से टपक पडा ? इस प्रश्न के उत्तर में उत्तर-दाता को चाहिए कि अथर्ववेद मे अपनी भक्ति दिखलावे। क्योंकि चिकित्सक को अधर्ववेद की ही सेवा वांछित है। अथर्ववेद और आयुर्वेद मे अभेद समझना चाहिए। अथर्ववेद दान-स्वस्त्ययन-वलि-मंगल-होम-नियम-प्रायश्चित्त-उपवास तथा मन्नाटि के परिग्रह के द्वारा चिकित्सा का ही कथन करता है। चिकित्सा का परम उद्देग्य भी आयु के हित या लाभार्थ ही-प्रवर्त्तित होता है। अत. अथर्ववेद हो आयुर्वेट है।

१ ऋग्वेदस्यायुर्वेद उपवेद. । व्यासकृत चरएाव्यूह मे ऋग्वेद का उपवेद आयुर्वेद को माना गया है। इन होनों में अभेट संबंध है । यह हुआ बेट का पिटोपार्थ, परस्तु सामान्यार्थ से बेट का विचार करे, तो बेट घट्ट घिटु धानु से बना है । विटु धानु रा प्रयोग निम्नलिसित अथा में होना है:---

> मत्ताया विद्यते, ज्ञाने चेत्ति, विन्ते विचारेगे। चिन्दते विन्दति प्राप्ता रयन्-लुक-अन्-रोष्ठिट कमान्॥ ( नि॰ काँसुटी )

इस हरिकाग्किन के आधार पर आयुर्वेट पट से वाच्य समय शब्द ठा अर्थ होगा ऐसा तंत्र जिसमें आयु हो, या आयु का ज्ञान कराया जाने, या आयु का विचार हो, या जिससे आयु की प्राप्ति हो सके उसे आयुर्वेट कढेंगे। परन्तु शास्त्रकार ने उसे एक ही विशेषार्थ से सोमावद कर रखा है अर्थात जिस तंत्र में आयु का ज्ञान कराया जाय।

आयु का स्वरूप—वेद शब्द जी शजा के स्माधान के अनम्पर दृसरी शका आयु शब्द के सम्बन्ध में स्वत उत्पन्न होती है। आयु स्या वस्तु है ? आयु शब्द की निरुक्ति शास्त्रकारों ने पर्याय कथनों से की ठें :—

शरीरन्द्रियसत्त्वात्मसंयोगो धारि जीवितम् ।

नित्यगश्चानुवन्धश्च पर्यायेरायुरुच्यते ॥ ( च० मृ० १ )

9. शरीरेन्द्रियसचारमययोग—दारीर-इन्द्रिय-मच और आत्मा की मयुक्ता-वस्था को आयु कहते हैं। २. धारि-रम-रक्त मचहनाढि कियाओं के द्वारा दारीर को धारण करनेवाली और दारोर को विर्द्यार्णन होने देने वाली शक्ति को आयु कहते है। ३. जीविन-धलन कर्म के द्वारा प्राण को धारण करते हुए शरीर को बनाए रखता है। इसीलिए जीवन या जीवित पर्याय भी आयु का कहा गया है। ४. नित्य-गति ( Movement ) एक आयु का प्रमुख़ एक्तण है। एतदर्थ आयु के पर्याय में नित्यन शब्द का प्रयोग किया गया है। प्रतिज्ञण उसमें गति होती है, एक ल्जा के लिए भी जो नही रक्तता अर्थात् सहैव गति-शील है। जीव में गति का होना या किया का होना स्वाभाविक है—

न हि कश्चित् क्षणमपि जातु तिप्टत्यकर्मछुत् ।

~

कार्यते हावश. कर्म सर्व: प्रकृतिजैर्गुणै: ॥ (गीता अ० ३) अ चेतनानुग्रत्ति चितना का सतत वना रहना आयु है। गर्मावस्था से मरण-पर्यन्न यह चेतना या संवेदन का गुण वना रहता है। चेतन एवं अचेतन, सजीव और निर्जीव, ऐन्द्रिय या निरोन्डिय तथा जीवित और स्तत का मेडक यह एक प्रमुख छत्तण है। इसीलिए आयु के पर्याय में चेतनानुग्रत्ति का पर्याय दिया गया है। ६. जन्मानुबंध-इसके दो अर्थ हैं। एक तो लौकिक दूसरा आमुष्मिक। छौकिक अर्थ में संतानोत्पादन की क्रिया द्वारा अनुबंध या सातत्य ( Continuity of species ) का वना रहना समझना चाहिए। दूसरे अर्थात् अछौकिक अर्थ मे पूर्व-जन्म और पर-जन्म का परस्पर में अनुबंध वना रहना समझना चाहिए। इसी आधार पर आयु का यह पर्याय जन्मानुबंध है।

इन पर्यायों को यदि आयु का पृथक-पृथक् छत्तण माना जाय तो इन पंच-छत्तणों से युक्त अवस्था जोव की होगी। इसके विपरीत मृत या निर्जीव की। जीव-विद्या ( Biology ) के सिद्धान्तों के आधार पर इस सिद्धान्त की तुल्ला नीचे की जा रही है।

आधुनिक शब्दों में आयु की व्याख्या करनी हो तो उसे जीवन या Life कह सकते है। उससे युक्त द्वव्य को जीवित या Living कहते हैं। जीवविद्या विरोपज्ञ जीवित पदार्थ में निम्नलिखित भावों की उपस्थिति आवश्यक मानते है—

१ वृद्धि ( Growth )—परन्तु वृद्धि का गुण निर्जीव कंकड और पत्थरों में भी मिल सकता है अत. जीव का यह कोई विशिष्ट चिह्न नही है।

२. गति ( Movement )—प्राय सजीव पदार्थों में ही पाया जाता है। इसी गति के आधार पर जीवित चर या चल की संज्ञा दी जातो है। कुछ सीमित स्वरूप की गति अचर सृष्टि के वृत्त आदिकों में भी मिलती है। तथापि नित्य गतिशील होना एक जीव का आत्मलिङ्ग है अतएव ऊपर लिखे आर्प-वचनों में नित्यग का पर्याय कथन आयु के अर्थ में प्रतीत होता है।

-३. चैतसतत्त्व या आयुमूल (Protoplasm) — सजीव और निर्जीव सबसे बडा भेट करने वाला यह तत्त्व है। यह जब तक सकिय है-आयु है। उसके निष्किय होते ही मृत्यु हो जाती है। प्राचीनों का 'शरीर सत्वात्म संयोग आयु है' का कथन वहुत कुछ इसी विशिष्ट तत्त्व की ओर इंगित करता है। चेतनातत्त्व के अभाव मे मनुष्य या जीवों के शरीर और इंदिय प्रभृति सभी इत्यों के यथापूर्व रहते हुए भी वह मृत और निश्चेष्ट हो जाता है। 'पंचभूताव-शेपेषु पंचत्वं गतमुच्यते।' यही कारण है कि ऊपर लिखे आर्षवचन मे आयु के पर्याय मे 'तत्त्वात्मसंयोग' शब्द का कथन हुआ है। यह चैतसतत्त्व स्थावर तथा जंगम दोनों स्टि में समान भाव से पाया जाता है। शरीर असंख्य कोपाणुओं से निर्मित है। कोषाणुओं के भीतर चैतसतत्त्व भरा रहता है। अंतर इतना ही होता है कि स्थावर स्टि मं कोपाणुओं के चारों ओर एक भित्ति (Cellular wall) होती है, परन्तु चर-स्टि मे ये भित्तियाँ या आवरण नहीं रहते। ( 2 )

४. उत्पादन, संतानता या प्रजनन ( Reproduction )—एक से टो, हो से चार, चार से आठ आहि वनने के प्रवृत्ति गुटनम गांवाणु से लेकर घउं से बडे जीव में होती है। 'एकोहं वहुस्याम प्रजायेय।' ट्रोर्टा श्रेणी दे जीनों में यह किया विभजन अमेशुनोय परन्तु वटं जीवों में मेशुनीय होती है। इनना ही नहीं निर्जीव पटाधों में भी संरया-वृद्धि भंजन या विभजन के हारा होती हे अर्थात् निर्जीवों में भी किसी न किसी प्रकार का पुनरुपाटन पाया जाता है।

इस चिह्न की ओर इगित करना हुआ प्राचीन आपवेचन अनुयंध आयु के पर्याय में व्यवहत हुआ है। जैंगा कि ऊपर कह आये के एक नो लौकिक अर्थ में वह जन्मानुबंध संतानोत्पाटन का योधक है और विजिष्टार्थ में वह पर्य जन्म का बोधक है। पूर्वापर जन्म-सबन्ध का द्योतक है।

इसी प्रजनन के आधार पर जातियों का सानन्य (Continuity of Species) निर्भर करना है। यह जीवन या जीविन का एक प्रमुच लज्जण है।

४. रस संवह्न ( Circulaton )-जीवन का यह मी एक आग्न-लिह है।

६. श्वसन ( Respiration )----जीवित डच्यों में किर्मा न किमी प्रकार का श्वसन कर्म तथा रस या रक्त का संवहन पाया जाता है। यह किया न्यावर, जीव, वृज्ञाहि से लेकर पशु और मनुत्यों से भी समान भाव से चलती रहनी है। इस किया का द्योतन आयु के पर्याय रूप में प्राचीनोक्त शब्द 'धारि' से किया मिलता है। जिसका अर्थ होता है---

श्वसन एवं रक्तसंवहनाड़ि कियाओं के द्वारा प्राण का धारण करना---यह आयु का या जीवित पटार्थ का छत्तण है।

# चेतनानुवृत्ति क्षोभ, या संवेदन ( Irritability )

आयु (Life) के पर्याय में चेतनानुवृत्ति शब्द का प्रयोग हुआ है। इसका अर्थ होता है चेतना या संवेदन की उपस्थिति। जोवित पटार्थ का यह सबसे प्रमुख रुत्तण है--किसी वाह्य उत्तेजना की प्रतिक्रिया। उष्ण, शीत, रुत्त, तीचण द्रव्यों के सम्पर्क में आने से जीवित शरीर जव तक उसमें आयु है, उन द्रव्यों के अनुकूल या प्रतिकूल कार्य करेगा।

इस चेतना के गुण के फलस्वरूप होनेवाली प्रतिक्रिया में किसी इच्य के त्वचा के सम्पर्क में आने पर ही प्रतिक्रिया हो, ऐसी वात नहीं है। कचित् दूर से या देखने मात्र से ही प्रतिक्रिया होने लगती है—जंसे कि प्रहारक के द्वारा दण्ड के उठाये जाने मात्र से ही किसी व्यक्ति के कॉप जाने, भागने या उससे,

۰ **۲۰۰** ۲۰

( と )

वचने की प्रतिक्रिया ( Contact Irritability )। यह चेतना या संवेदन वृत्तों की अपेत्ता पशुओं से, पशुओं की अपेत्ता कर्मश्च मतुष्यों में अधिकाधिक पाया जाता है। उच्च मस्तिष्क क्रिया, सनोभाव, चिन्तन और विचार आदि भी इसी गुण के चोतक है।

शाश्वत—यह आयु शाश्वत है अर्थात् मनुष्यकृत नही है अर्थात् अनादि है। जिस तन्त्र में इयके सम्वन्ध से विचार निया जाता है वह तन्त्र भी फल-स्वरूप अनादि और शाश्वत है। आयु की परम्परा, बुद्धि की परम्परा, सुख-दु ख, डब्यों के गुण, गुरु-लघु, शीत, उब्ण, स्निग्ध, रुत्त तथा सामान्य और विशेष के द्वारा वृद्धि तथा हास का होना प्रभृति वाते भी अनादि और शाश्वत है—अर्थात् अनाडि काल से है और सदा रहनेवाली है।

आयुर्वेंद में जितने पढाथो ( भावों ) की ज्याख्या आती है, वे कभी नही रहे हो और उनका नये सिरे से प्रवेज कराया गया हो ऐसा नही है--क्योंकि म्वभाव से ही वे निख्य और शाश्वत है। आयुर्वेंद में किये गये या वनाये गये छत्तज भी शाश्वत है। जैसे अग्नि का उष्ण होना, जल मे द्रवत्व का पाया जाना प्राकृतिक या रवाभाविक है। वह मनुष्यकृत नही अकृतक है। भारी चीजों के सेवन से भारी चीजे वढेगी-हत्की चीजे कम होंगी यह पदाथो के म्वभाव से नित्य है।

अनएव आयु के सम्बन्ध में ज्ञान कराने वाला यह शास्त्र चिरन्तन और जाश्वत है। इसका आदि और अन्त नहीं है। अनादि काल से आ रहा है और अनन्त काल तक चलेगा। इसका आदि अब्यक्त है—अन्त अब्यक्त है, केवल मध्य व्यक्त है।

अव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत।

अव्यक्तनिधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥ (गीता अ० २) सोयमायुर्वेट' शाश्वतो निर्दिश्यते, अनादित्वात्, स्वभावसंसिद्ध-त्रक्षणत्वात् , भावस्वभावनित्यत्वाच्च । ( चर० सू० ३० ) ।

आयुर्वेद का सामान्य स्वरूप—वेव और आयु शब्दों की पृथक्-पृथक् व्याख्या करने के वाद समूह में अर्थ करना अभिलपित है। क्योंकि आयुर्वेद पदवाच्य पद में दो ही शब्द है और मूल अभिप्राय भी इसी पद की व्याख्या मे निहित है। अतएव आयुर्वेट-पट की शाखीय निरुक्ति की जा रही है.—

आयु का ज्ञान कगने वाले शास्त्र को आयुर्वेद कहते है। इसके पर्याय-कथन के रूप में कई शव्टों का व्यवहार किया जा सकता है जैसे आयु-शाखा, आयु-विद्या, आयुसूत्र, आयु-ज्ञान, आयु-शास्त्र, आयु-ल्ज्लण तथा आयु-तन्त्र। आयु के स्वरूप की व्याख्या जपर में हो चुकी है। अतएव फलितार्थ होगा जिस ( 年 )

विद्या के द्वारा आयु के सम्वन्ध में सर्व प्रजार के ज्ञानच्य तथ्यों का ज्ञान हो सके अधवा जिसका अनुसरण करते हुए डीई आयुष्य जी प्राप्ति हो सके उस तन्त्र को आयुर्वेद कहते है ।

आयुर्वेट से आयु के स्वरूप के अनिरिक्त आयु के सम्वन्ध में चार दृष्टि-कोणों से विचार किया जाना है। १—सुरवायु ( स्वस्थायु ), तथा दुग्गयु ( अस्वस्थायु ) २—हिनायु तथा अहितायु । ३—आयु के रिन्टर (टामप्रट) तथा अहितकर (हानिप्रट) द्रव्य-गुण एवं कर्म । १—आयु का प्रमाण । दृसरे घटटों में आयु के स्वस्थ्य क्रिया शरीर ( Physiological Phenomiena ) तथा विक्रुत क्रिया-शारीर ( Pathological Phenomena ) दांचे आयुष्य क्र प्राप्ति के निसित्त जीवन के हितकर तथा हानिप्रट पथ्यापव्य का निटन ( Usefull and harmful medication, Hygeine & Sanitation, environments, Ditetics etc ), साथ ही आयु का प्रमाण ( Longivity ) का यथा तथ्य कथन प्रमुनि उपदेशों का संग्रह आयुर्वेट तन्त्रों का टच्य है । उपर्युक्त दृष्टिकोणों से इच्च ( Substance ), गुण ( Properties ) तथा कर्मो ( Actions ) की विवेचना सम्पूर्णतया इस शास्त्र का विवेच्य विपय है ।

इस व्यापक अर्थ में ( Science of life ) आयुवंट केवल मानवमृष्टि तक ही सीमित नहीं रहता है । उसमें चर और अचर उभय विधि जीवधारियों के सम्बन्ध में 'हिताहितं सुखं दुःसं आयुस्तस्य दिताहितं, मानज्ञ तच यत्रोक्तं आयुवेंट स उच्यते ।' उनके हिताहित का ज्ञान, उनके स्वस्थ रपने के उपाय. उनके विकारों की दूरीकरण के उपाय तथा उनकी आयु-मयांटा के वतलाने के साधन प्रमृति यावतीय ज्ञातव्य वाते इस आयुवेंट के द्वारा जानी जा सकनी है । फलत. सम्पूर्ण जीव विद्या ( Boilogy ), पशु चिकित्सा ( Veterinary Treatment), अश्व काप्य (Diseases and treatment of Horses), पाल काप्य ( Diseases and treatment of Elephants ) तथा वृज्ञायुवेंट ( Plant Pathology and treatment ) प्रमृति सभी विपयों का समावेश आयुवेंद में हो जाता हूँ ।

व्याधयो हि समुत्पन्नाः सर्वप्राणिभयद्भराः।

तद् त्रहि में शमोपायं यथावटमरप्रभो ॥ ( च० सू० १ ) विशिष्ट स्वरूप--- तथापि आयुर्वेट का व्यवहार, विशेपार्थ में मानवीय आयुर्वेट के लिये ही किया गया है। क्योंकि स्वर्गीय विद्या आयुर्वेट का आनयन इहलोक के संतप्त और आर्त्तजन मानवों के क्ल्याणार्थ ही ऋषियों ने किया था.-

प्रादुर्भूतो मनुष्याणामन्तरायो महानयम् । कस्मात्तेपां शमोपाय इत्युक्त्वा ध्यानमास्थितः ॥ ऋपयश्च भरद्वाजाज्ञगृहुस्तं प्रजाहितम् । टीर्घमायुश्चिकीर्पन्तो वेटं वर्धनमायुष ॥ तस्यायुप पुण्यतम वेटेो वेदविटां मतः । वच्यतं यन्मनुष्याणा लोकयोरुभयोर्हितम् ॥ (च० सू० १) इम विशिष्ट आयुवेदके स्वरूप ज्ञान के लिये छछ विज्ञट वर्णन अपेज्ञित है। अन चतुर्विध आयु तथा उससे युक्त् मनुव्यों की पुनःविवेचना प्रस्तुत की जा रही है।

### सुखायु-दुःखायु

युवावस्था, शारीरिक एवं मानसिक व्याधियों से मुक्त, वलु-वीर्थ-यश-पौरुप-पराक्रम, ज्ञान-विज्ञान इंडिय तथा इन्डियाथो से सचम, विविध प्रकार के सुन्दर सुहावने उपभोगों के भोगों में समर्थ मनुष्य को आयु सुखायु है। यह व्यक्ति सुर्खा और स्वस्थ कहलाता है। इसके विपरीत व्यक्तियों को अस्वस्थ, दुःखयुक्त और उसकी आयु को दु-खायु कहते है। (Healthy and unhearthy life)। सुग्वायु वाले व्यक्ति के द्वारा किया हुआ कोई भी आरम ठीक तरह से पूरा होता है और वह सुखपूर्वक विचरता है। इसके विपरीत दु.खयुक्त व्यक्ति की दशा रहती है।

# हितायु-अहितायु

सुखायु को सतत वनाये रखने के लिये आयु के हितावह द्रव्य, गुण तथा कमा की जानकारी आवश्यक है। हितैपी व्यक्ति को परोपकारी, सत्यवादी, शान्ति-प्रिंग, परोच्यकारी एव अप्रमत्त होना चाहिये। धर्म-अर्थ-काम प्रश्वति त्रिवर्गों का सम्यक्-संचय, पूज्यों का पूजन, वृद्धों का अनुसरण, राग-रोप इर्व्या-मट-मान प्रश्वति वेर्गों को धारण करना चाहिये। ऐसे व्यक्तियों को तपस्वी, दानी, ज्ञानी, अध्यात्म-शास्त्र का अभ्यासी तथा स्मृतिमान् होना आवश्क है। ये सभी कर्म आयु के लिये लाभप्रद होते है। इनके विपरीत कर्म आयु के लिए अहित होते है। (Any thing usefull or harmful to life) इसका उपदेश भी आयुर्वेद का कर्त्तन्य है।

## आयु-प्रमाण.

टेह के प्राकृतिक छत्त्रगों के आधार पर आयु का प्रमाण आयुर्वेद के प्रथों मे वतलाया जाता है। जैसे लग्वी आयु वाले व्यक्तियों का परिचय निम्नलिखित सूत्रों के आधार पर होता है :---

ें सभी सारों से युक्त पुरुप, अति वलवान्, परम-सुख युक्त, क्लेश-सह, सभी कमो का आरम्भ करके पूर्ण करने के विश्वास से युक्त, कल्याण की भावना ( 5)

से प्रेरित, स्थिर और पूर्ण शरीर वाले समाहित गति से युक्त, स्निग्व-गर्म्भीर-अनुनादित-उच्चस्वर मे वोलने वाले, मुख-ऐखर्य-वित्त के उपभोग अरने वाले तथा प्रायः अपने सदृश गुर्गो वाले बहुत से सन्तानों के उत्पादक मनुष्य चिर-जीवी होते हैं।'

'श्लैप्मिक प्रकृति वाले, चलवान्, धनवान्, विद्यावान्, ओजस्वी तथा ज्ञान्त व्यक्ति दीर्घायु होते है।' इन लजगों से विपरीत व्यक्ति अल्पायु होते है।

इसके अतिरिक्त कुछ आकस्मिक परिवर्तनों के आधार पर भी आयु-मर्यादा वताने का उपदेश भी आयुर्वेंद में पाया जाता है। इन्द्रिय, इन्द्रियार्थ, मन, बुद्धि और चेष्टाओं में आकस्मिक परिवर्त्तनों के कारण अरिष्ट स्टस्टप के छत्तण पैढा हो जाते है। इनको अनिमित्त या अरिष्ट लजग कहने है। टन अनिमित्त लजगों के आधार पर आयु की मर्यादा जग, मुहूर्त्त, दिन तीन-पाँच सात दस-वारह, पज, मान, हैमान और वपो में वतायी जा सकती है। ( देग्नं चरक इन्द्रिय स्थान )।

इस प्रकार आशु की काल सर्यादा ( Logivity ) का भी उपदेश आयु-चेंद करता है। आगु तीन प्रजार की टीर्घ, मध्य और अल्प होती है। आयुर्वेद के द्वारा त्रिविध आगु का निर्णय सम्भव है।

सर्वभौम ( Universal ) प्रयोजन उद्देश्य

किसी तन्त्र के परिचय में उसके चार अड्रों की जानकारी आवश्यक होती है। अधिकारी-सम्बन्ध विषय तथा प्रयोजन। यहाँ पर आयुर्वेद की इननी रुम्वी व्याख्या के अनन्तर स्वाभाविक उत्सुकता पैडा होती है कि आयुर्वेट का प्रयोजन क्या है। आयुर्वेट के दो ही प्रयोजन हें स्वस्थ व्यक्ति के स्वास्थ्य की रचा तथा रोगी हो जाने पर उसके विकार का प्रशमन।

'प्रयोजनं :.चास्य स्वस्थस्य स्त्रास्थ्यरक्षणमातुरस्य विकारप्रश-मनज्ज्र।' ( चर॰ स्॰ ३० )

आरोग्य को वनाये रखना तथा रोगों से मुक्ति करना इन टो उद्देश्यों से प्रेरित होकर ही ऋषियों ने आयुवेंट का उपटेश किया है। धर्म, अर्थ, काम-मोर्चों के साधन के लिये नीरोग रहना परमावश्यक है। यटि कवित् रोग हो जाय तो उम रोग का दूरीकरण भी एकान्तत' छत्त्य चिकित्सा विज्ञान का है :-

धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं मृत्नुमुत्तमम् ।

रोगास्तस्यापहर्त्तार. श्रेयसो जीवितस्य च ॥ ( च० सू० १ ) यह प्रयोजन किसी एक वर्गवाद के भीतर मीमित चिकित्सा-शास्त्र का नहीं है, वर्टिक एक सार्वभौम सिद्धान्त है। विश्व की जितनी भी ज्ञान या अज्ञात चिरिस्सा-पद्धतियौँ प्रचलित हैं सबका अन्तिम ल्च्य या सभीका अवसान उप- ( ٤ )

र्युक्त दो सूत्रों मे ही है। इसके अतिरिक्त कुछ भी नही है। आधुनिक शब्दों मे कहना हो तो स्वास्थ्यरच्तग के उद्देश्य को Profilaxis और आतुर विकार प्रशमन को Curative कह सकते है। प्रथम के छिये Public Health and Hygiene का विभाग और दूसरे के छिये Curative teatment, Hospi tals and Dispensaries का विभाग आज भी सभ्य देशों को सरकारे कायम कर रही है।

# आयुर्वेदावतरण में कम तथा अश्विनीकुमार

दिन्य विद्या आयुर्वेंद का पृथ्वी पर लोक-कल्याण की भावना से अवतरण हुआ है। सर्वप्रथम व्रह्मा विद्या के आदि ज्ञाता है, उनसे प्रजापति को विद्या मिली, परचात् अश्विनीक्रमारों को, तत इन्द्र को; तदनन्तर विभिन्न ऋपियों में विद्या का आविर्भाव हुआ तदनन्तर इह लोक के चरक सुश्चत-प्रभृति ऋपियों को विद्या मिली। पुन. इहलोक में आयुर्विद्या का प्रचार हुआ।

अश्विनीकुसार युग्म ( दो ) माने गयं है। ये चिकित्सा के मूलभूत दो लच्चों के स्वम्थवृत्त ( Profilaxis ) तथा चिकित्सा ( Cnre ) के प्रतीक है। चिकित्सा-विज्ञान ही दो लच्चों को सामने रख कर वढता है। अतएव स्वयं यमल स्वरूप ( Twin ) काहै। जैसे यदि आयुर्वेद का पर्याय Medicine करे तो उसके दो वडे वर्ग प्रेफिलेक्सिस एवं क्यिरेटिव हो जाते है। पुनः प्रेफिलेक्सिस के दो विभाजन हों तो दो वर्ग स्वस्थ रखना मात्र (Hygiene) तथा स्वस्थ को उर्जस्कर चनाना-चत्त्य, वाजीकरण एवं रसायनों (Tonics and Geriatrics ) के प्रयोग से होते है। इसी प्रकार विशुद्ध तथा केवल 'क्योरेटिव प्रूप' का ही विभाजन कर तो उसमे पुन टो खण्ड शत्त्य-चिकित्सा ( Surgery ) तथा कायचिकित्सा (Inner Ceneral Medicine) करके पुन टो वर्ग हो जाते है। कहने का तात्पर्य यह है कि चिकित्सा-विज्ञान सटैव , यमलस्वरूप का होता है, सम्भवत' अश्विनीकुमारों का प्रतीक इसी आधार पर ग्रहण किया गया हो।

आयुर्वेद का वैशिष्ट्य

'स्वस्थातुरपरायणम्'—आयुर्वेद का संवन्ध स्वस्थ एवं रोगी टोनों ही प्रकार के मनुष्यों से है। पूरे आयुर्वेद को त्रिसूत्र कहते है क्योंकि इसमें हेतु (Etiology), लिङ्ग (Signs and Symptoms) तथा औपध (Proper Medicaments) का वर्णन किया जाता है। यह त्रिसूत्र स्वस्थ के स्वास्थ्य के वनाये रखने में उतना ही उपयोगी है जितना रोगी के रोग-प्रजमन में। उदाहरण के लिए स्वस्थ के पच्च में उनकी स्वस्थता में हेतु, स्वस्थ के ल्ज्ज तथा स्वस्थ रखने की औषधियाँ वतलाई जायेगी। रोग की अवस्था में रोग का ( २० )

उत्पादक कारण, उसके लत्तण समुदाय और चिकिल्मा में च्यवहत होनेवाली औपधियों का उल्लेख आता है।

हेतुलिङ्गोपधज्ञान रचस्थातुरपरायणम् ।

त्रिसूत्र शाश्वत पुण्य बुवुधे य पितामह.। (च० सृ०१) आउुनिक चिकित्साविज्ञान से इतनी समता होते हुए भी प्राचीन आयुवट की कुछ अपनी विशेषताये है। १. यह चिगुन्द् जटचाद ( Materialism ) का समर्थन नहीं है। इग्ग्मे आध्यासिक तत्वों जेसे मन एव आत्मा का जो स्वय दृष्ट नहीं है, दृष्ट या प्रत्यत्त शरीर से अविक महत्व दिया जाता है। रथृल गरीर और इन्द्रियों को जो प्रत्यच है, अपेचा सुचम अर्घात् सम्य एवं चेतना-स्मक शरीर की विवेचना को वडा रथान दिया जाता है 'प्रन्यच हि अरुपं अनरुप अप्रत्यत्तम्' प्रत्यत्त् जिनका सात्तात हो सके ऐसी वात दम है और अप्रत्यत्त ज्ञान जिनका साचात् न हो सके वहुत अधिक और विस्नृत हैं। अत वहुत अर्कों में अनुमान की सहायता लेनी पडती है। अनुमान की भी सीमा होती है अत. प्रत्यच्च के ऊपर किया गया अनुसान कचित गलत भी हो सकता है अत' आप्तोपदेश या शास्त्रप्रमाण्य की सर्वोपरि विशेपता टी गयी है। आप्तो-पदेश या शास्त्र निहित ज्ञान की उपज केवल प्रत्यन्त और अनुमान के आधार पर आश्रित न होकर ऋषियों की दिव्य-दृष्टि या अंतर्देष्टि की विवेचना मानी जाती है। आज के वैज्ञानिकों में इस अग्तर्देष्टि का सर्वथा अभाव है। वे केवल प्रत्यच तथा अनुमान के आधार अथवा अपनी प्रत्यच्च शक्ति को विविध यत्रों की सहायता से कई गुना वडाकर मनन ऊरने हुए अपने सिद्धान्तों की रथापना करते हैं। जिससे ये मुनि कोटि के विचारकों में 'मननान्मुनयः' कहे जा सकते है। इनके भी विचार या सिद्धातपत्त अकिसी कदर कम नहीं है और न इनकी भहत्ता ही कम है । इनकी विचारणाएँ अईणीय, सर्वमान्य और माह्य हैं। यदि कचित् इन मुनि और ऋषि वचनों में परम्पर विरोध हो, तो ऋषि वचनों का अधिक महत्व देना चाहिये। क्योंकि 'साज्ञात् कृत धर्माणः ऋपय भवन्ति।' ये वचन आप्त शिष्ट, विवुद्ध ऐसे व्यक्तियों के हैं जो रज और तमोगुण से निर्मुक्त है जिनका तपरया के द्वारा ज्ञान का चल वढा हुआ है-जिससे भूत, भविष्य, वर्त्तमान त्रिकाल के ज्ञान में जिनकी वुद्धि की शक्ति अच्याहत (कही न रुक सकनेवाली) है। इनके वाक्य संशय से हीन और सत्य होते हैं 🔔

रजस्तमोभ्या निर्मुक्तास्तपोज्ञानवलेन ये। येपा त्रिकालममलं ज्ञानमव्याहत सदा ॥ आप्ना शिष्टा विद्युद्धास्ते तेपां वाक्यमसंशयम् । सत्य वच्त्यन्ति ते कस्मादसत्य नीरजस्तमाः ॥ ( च० सू० ) यटि कटाचित् सुनिकोटि के विचारकों तथा ऋषि-कोटि के सिद्धांतों में विरोध दिखलाई पडे तो ऋषियों से उनके पूर्व वाले आचायों का मत अधिका-धिक प्रामाण्य (Oldest Version) होता है। परन्तु सुनियों में परवर्त्ता आनेवाले सुनियों का वचन अधिकाधिक प्रामाण्य (Latest Version) होता है। अर्थात् ऋषिवाक्य जितने ही अधिक प्राचीन हों उतने ही अधिक प्रामा-णिक माने जाते है, परन्तु सुनियों या आधुनिक विचारकों के सम्वन्ध में वे जितने ही नवीन हों उतना ही उनका अधिक मूल्य हे'----

> श्रुतिस्मृतिपुराणाना विरोधो यत्र दृश्यते । पूर्वं पूर्व बलीयस्त्व तत्र ज्ञेय मनीपिभि ॥ ( स्मृतिसमुच्चय ) × × × × यथोत्तरं मुनीना प्रामाण्यम् ।

# आयुर्वेदीय स्वस्थवृत्त की विशेषता

आयुनिक स्वास्थ्य या चिकित्साविज्ञान का स्वरूप उन्नीसवी शताब्दी के औद्योगिक क्रान्ति के नव जागरण का परिणामी है। जिससे यह एक कुटी व्यवसाय के रवरूप का न होकर औद्योगिक रूप का है। इसमें जो कुछ भी गुण हो एक दोप तो अवश्य है कि वह एक ईकाई ( यूनिट ) का ध्यान न रखते हुए समय की चिन्ता करता है। इसमें व्यक्ति का विशेप मूल्य न टेकर पूरे समाज के ही कल्याण की भावना निहित है। व्यक्तियों के समुदाय का ही नाम समाज है। यदि पूरे समाज की सेवा की जाय तो सभी व्यक्तियों की सेवा रवयमेव हो जायेगी। इसके विपरीत व्यक्ति-विशेप की सेवा की जाय तो उसी के वृहत्तर आयोजन से समय समाज का भी कल्याण स्वयमेव हो सकता है। टोनों मतों में आपातत कोई विरोध नही होते हुए भी दोनों का छत्त्य समान होते हुए भी साधन की सामयी मे विभेट प्रत्यत्त इष्टिगोचर होता है।

उदाहरण के लिये एक कपडे का व्यवसाय ले । कपडे दो प्रकार के मिलते है, एक छोट़े-छोटे चरखे करघे के बुने खादी के कपड़े, दूसरे वडे-बडे औद्योगिक पुतली घरों से निर्मित, दोनों का अंतिम उद्देश्य एक ही है—पूरे जन-समुदाय को वस्त्रों से पूर्ण करना । वडे उद्योगों की दृष्टि, समूह की ओर होती है वह एक बढे समुदाय के लिये वस्त्र वनाता है किसी व्यक्ति विशेष का ध्यान उसके निर्माण में नही रहता, तथापि एक इकाई की आवश्यकताये पूरी हो जाती है । कुटी व्यवसाय का बना वस्त्र एक-एक इकाई का ध्यान रखता हुआ सम्पूर्ण इकाई की आवश्यकताओं का पूरण करते हुए अपने महत्तर लच्य समय समाज की सेवा की ओर अग्रसर होता है । इनमें कौन-सा अच्छा है और कौन-सा चुरा १ इस प्रश्न का उत्तर कठिन के गयापि और मेरिस्ट प्राप्त कर दिन मनोरम प्रतीत होता के यहापि उसरे भागी आर्थित एव स्वकार्त प्रति क विघोषम ही होते हैं। यहां कारण ह दि देश के मार्पत्मानक किन्छ केंद वर्णधार हुटि-ज्यवसायों को जाज भाष्ट्र स्व दे के रिव किन्छ किंदात केन्हों से बने वस्तों के आपाननः भनीरम होते जुल भाष्यादी का परिहाल राजवेश का प्रतीक बन रहा हैं।

जन इस चितिरमा-विज्ञान के चेत्र में उनको हे तो विश्वित्र अन्त ओर जष्टिक तो जाना हा। मनुष्य की अन्य आपत्रया या के दे समाध्य म अद्योगीकरण हुछ आधिक आर सामाजिक परिसारचे के पेक राग्ने के दीन-रिक्त कोई विशेष मूल्य नहीं रखता, परन्तु जीविंग मानव धरत कर करता जक्तियों का वेन्द्र हे उसके संस्पन्ध में प्रिचार परने एए पर्द थातें र राज न रग्वना पहला है। जमा कि पूर्व में बठाया जा चुरा ७। आयुर्वेट हे पर प्य विज्ञान के इष्टिकोण से विचारे अथवा थिएक चितित्सा की रहितोण से देने की वह समाज वी प्रायक इकाई के सम्प्रम्य स प्रधार-प्रपत्त व्यक्ति हे प्रहुति, छ र, संहनन, प्रमाण, सारम्य, सम्ब, आहार-प्राहि, व्यापामप्रलि, पय, पर हाँद का ध्यान रमते हुए अपना विचार देता है। इस मित्रान्त के अनुत्मर एक नियम या एक ही औषधि समाज के सभी त्यक्तियों के अनुगुण नहीं। यह सर सर उदाहरण के लिए विस्त्चिता के प्रतितार में व्यवहन होने पाना 'गानग-भेक्सीन' अधिकाशतः ताभप्रद हो सहना है परन्तु सबरे निए सुरचिएर्ग और अनुकृछ नहीं हो सकता, इसी प्रकार चिकिन्मा में व्यपटन होने पाते पहुन से योग विभिन्न रोगों में लाभप्रद होते हुए भी विभिन्न ज्यक्तियों में प्रतिहुत् लज्जों को पैदा कर सकते हैं जमा कि आउुनिक शब्द अम्बयना, जननुष्टाना (Allergy and Idiocyneracy) सन्दों के प्रचलन से झान होना है। आउ-निक चिकिल्सा विज्ञान जिसका दृष्टिकोण पुर्केक न होकर सार्वजनिक या सामूहिक रहता है, इन इकाइयों की चिन्ता न करते हुए कमश गतिजीत है।

भारतीय ज्ञान और विज्ञान की परम्परा एकेक साधना में निष्ति है होंप, वाणिज्य, रज्ञा शासन, शिज्ञा, धर्म एवं उपासना आढि क्मों में वह एह-एक इकाई के विचार से उपदेश देता है, जिससे वृहत्तर रूप में सम्पूर्ण समाज का कल्याण होता चलता है।

आयुर्वेंद के स्वास्थ विज्ञान का भी दृष्टिकोण एकेंक साधना में ही केन्द्रित है। वह वैयक्तिक स्वास्थ या व्यक्तिगत स्वस्थ चृत (Personal Hygiene) में ही विश्वाम रखता है। आयुर्वेंट के दृष्टिकोण से यदि समाज की एक-एक इकाई को स्वस्थ वना दिया जाय तो सम्पूर्ण समाज स्वस्थ हो सकता है। इसीलिये वह एक मनुष्य को प्रतिदिन समय-विभाग के अनुसार आचरणो का (१३)

उपदेश देता है। दिनचर्या, रात्रिचर्या, ऋतुचर्या के रूप मे उठना, वैठना, खाना, पीना, स्नान, भोजन, शयन, ब्रह्मचर्य, विवाह, गृहस्थजीवन आदि के सम्वन्ध में विशद रूप से संग्रह किया हुआ आयुर्वेंट के ग्रन्थों में उपलब्ध होता है, जिसके अनुष्टान और पालन का नियम वडा ही सरल सुवोध और सर्वजनगम्य है। स्वस्थदृत सम्वन्धी इन नियमों का प्रचार इस देश के समाज में ऐसा घर कर लिया है कि कुछ दृर्खों के उपदेश और उनके अनुभवों का आश्रय मात्र लेने से ही विषय का बहुत कुछ ज्ञान हो जाता है।

आधुनिक स्वास्थ्य विज्ञान वैयक्तिम स्वस्थवृत की दृष्टि से उतना चढा-वढा नहीं है प्रत्युत वह इस अड्न से अपूर्ण है। वह सामूहिक दृष्टि से एक जनपट या समाज के स्वास्थ का विचार करता है। आयुर्वेट का स्वस्थवृत आज भी एक स्वतन्त्र या विशिष्ट स्थान रखता है। राष्ट्र के प्रत्येक नागरिक यदि व्यक्ति-गत चर्याओं या आचार का पालन करे तो समय राष्ट्र सुखी और समृद्धवान् हो समता है।

इन टोनों प्राचीन और आर्वाचीन स्वास्थ्य के उपदेशों की तुल्ना की जाय तो आधुनिक वर्णन अधिक विज्ञान-सम्मत प्रतीत होते है परन्तु इसमे भी टोपों का अभाव नहीं है, ऐसा नहीं कह सकते । केवल सामूहिक दृष्टि से स्वस्थ वृतों का विचार एकाड़ी है और तव तक पूर्ण नहीं हो सकता जव तक कि व्यक्तिवाटी आयुर्वेदीय स्वास्थ-सद्वृत्त से उसको पूर्ण न वनाया जाय । यद्यपि वाद्यदृष्टि से इस प्रकार का कथन सुहावना प्रतीत नहीं होता है तथापि परि-णाम की दृष्टि से विचार करते हुये यह मत अमृत सददश है । जिस प्रकार औद्योगिक धन्धों के साथ ही इटी-व्यवसायों का भी समर्थन किया जाता है उसी प्रकार Hygiene, anp Public Health के आधुनिक विषय के साथ आयुर्वेदीय स्वस्थवृत्तों का ( Personal Hygiene ) का उपदेश भी जनता के कल्ल्याणार्थ हितावह है ।

यत्तदग्रे विपमिव परिणामेऽमृतोपमम्।

तत्सुख सात्त्विकं विद्धि आत्मबुद्धिप्रसादजम् ॥ ( गीता )

आयुर्वेद का स्वस्थवृत केवल वैयक्तिक स्वास्थरचण के उपायों तक ही सीमित नही है वल्कि वह देश, जनपद, मेला और महामारी प्रभृति वडे-वडे जन-समाजों की रचा में भी समर्थ है। कई-वार अत्यावश्यक अवस्थाओं में जहाँ पूरा जनपद किसी वडे विकार से प्रस्त हो जाय तो उसको सम्भालने का भी उपदेश वैद्यक प्रन्थों में मिलता है। 'विभिन्न प्रकृति, आहार, देह, वल, सात्म्य तथा आ़यु वाले मनुप्यों के रहने पर भी एक ही समय में जनपद का नाश हो सकृता है।' इसे जनपदोध्वंस (Epidemics) कहते है। इसके कारण रूप में अधर्म, और तजन्य वायु, जल, देश और काल का विकृत होना वतलाया गया है। विभिन्न प्रकृति सख आदि मनुष्यों के प्रयक-प्रयक् होते हुये भी चार चीजे सबके लिये समान होती हैं। इसलिये इनरी विकृति से सम्पूर्ण देश का देश और जनसमुदाय विकारप्रस्त हो सकता है। अत' इनके प्रतिनार का उपदेश भी आचायों ने किया है। फिर भी आयुर्वेंड की सर्वाधिक विशेपना उसके व्यक्तिगत स्वास्थ्य, संरक्तक उपायों (Personal Hygiene) में है। वह आज भी अभिनव सामाजिक स्वास्थ्य विज्ञान के लिये अजय ज्ञान के भांडार के रूप में है।

वैद्य को सर्वता यरनपूर्वक स्वस्य पुरुप की रचा करनी चाहिये। इसीलिये आयुर्वेट में वर्णित स्वास्थ्य के आचरणों का उपटेश किया गया है। चूकि स्वास्थ्य सर्वता इच्छित है, इनलिये जिन्म उपाय से मनुष्य नता स्वस्थ रहे वैय को वही उपाय करना चाहिये।

आयुर्वेदोक्त दिनचर्या, रात्रिचर्या और ऋतुचर्या का आचरण करना हुआ ही मनुष्य मर्वदा स्वस्थ रह सकता है | इसके विपरीत उपायों से नहीं ।

> स्वस्थस्य रक्षणं कार्यं भिपजा यत्नत. जता। आयुर्वेदोदित तस्मान्स्वस्थवृत्तं प्रचच्यते॥ मानवो येन विधिना स्वस्थस्तिष्ठति सर्वदा। तमेव कारयेद्वैद्यो यत' स्वास्थ्य सद्रेप्सितम्॥ दिनचर्या निशाचर्याम्तुचर्या यथोदिताम्।

आचरन् पुरुप. स्वस्थः सदा तिष्ठति नान्यथा ॥ ( भा. प्र. ) केवल रोगरहित शरीर होने से एक व्यक्ति को स्वस्थ नहीं झ्हा जा मकता। स्वस्थ पुरुप एक पारिमापिक अर्थ में व्यवहृत होता है। उसका माप दण्ड ( Strandard ) आयुर्वेट के शब्टों में ही देखें —

'जिसके वात, पित्त और कफ समान रूप से कार्य कर रहे हों; पाचन-यक्ति ठीक हो , रस रक्ताटि धातु और मल्टों की किया ( Metabolism ) समान हो अर्थात् रस-रक्ताटि स्वाभाविक रूप से वंग रहे हों और मल निर्वाध निकल जाता हो , साथ ही उसके आत्मा, इन्ट्रियाँ तथा मन-प्रसन्न हो ; उसी को स्वस्थ कहते हैं :---

समदोपः समाग्निश्च समधातुमलक्रियः।

प्रसन्नात्मेन्द्रियमनाः स्वस्थ इत्यभिधीयते ॥ ( सुश्रुत )

## रसायन

( Certatrics )

संसार की सभी वस्तुएँ नश्वर हैं। ये क्रमज्ञः जीर्ण होते हुए नष्ट हो, जाती हैं। यह एक प्रकार का स्वभाव हैं अर्थात् स्वभाव से ही नई चीजे पुरानी होती हुई काल से वे ल्य को भी प्राप्त होती हैं। इसी विधि-विधान के अनु-मार मनुप्य तथा जीवधारियों मे भी विकार (रोग) उत्पन्न होता है, उनमे क्रमशः जरावस्था की प्राप्ति होती और मृत्यु के द्वारा उनका निधन होता है। देव-योनि में ये परिवर्तन जो समय से उत्पन्न होते रहते है नहीं पाये जाते। मनुज्य और देवता तथा मर्त्यलोक और स्वर्गलोक मे यही महान् अन्तर है। देव लोग इन तीन अवस्थाओं से परे अर्थात् जरा, मृत्यु और रोग पर विजय प्राप्त किये है। मनुत्य अनेक युगों से देवत्व की प्राप्ति के लिये प्रयास करता आ रहा है। फलतः मानयों का जरा, मृत्यु और रोग को जीत लेना या इनके ऊपर विजय प्राप्त करने का प्रयास भी चिरन्तन है।

आधुनिक युग के वैज्ञानिक भी रोगों पर विजय प्राप्त करने के लिये सतत प्रयवशील है, इसी प्रयास के फलस्वरूप उन्होंने 'प्रोफिलैक्सिस' के बडे-बडे साधनों का ईजाद किया है और क्रमश. आगे करते जा रहे है। जरावस्था पर भी विजय प्राप्त करने का दुंदुंभि-घोप कर दिया है—युवक को वृद्धावस्था में परिणत करनेवाले कारणभूत विभिन्न हार्मोन्स, विटामिन्स की कमियों की खोज पुन उनकी पूर्ति के द्वारा जरावस्था को रोकने का प्रयास Geriatrics प्रूप की चिकित्साओं की व्यवस्थ। के द्वारा चल रहा है। यद्यपि इनमें सफलता अभी तक पूरी नहीं मिल पाई है, सम्भव है भविष्य उज्वल हो। म्हत्यु पर आधिपत्य कायम करने के लिये भी आज के वैज्ञानिक मनीपी अन्नसर है, परन्तु सफलता अभी भविष्य के अन्तराल में निहित है।

दिव्य-आयुर्वेट मे एक स्वतन्त्र अंग ही रसायन नाम का पाया जाता है। उसके शन्य अंग छचित अपूर्ण भी हों, परन्तु यह आज भी स्वत. पूर्ण है और अनुपम है। आयुर्वेट का द्विविध प्रयोजन ऊपर वताया जा चुका है---स्वस्थ को उर्ज्वस्कर रखना उसका एक अन्यतम प्रयोजन है। इस निमित्त ही रसायन और वाजीवर अधिकारों का वर्णन पाया जाता है। झुन्दर स्वास्थ्य के साथ ही साथ टीर्घायुप्य की प्राप्ति भी आयुर्वेद का प्रयोजन है। इसकी प्राप्तिभी रसायन के द्वारा ही सम्भव है। 'रसायन के द्वारा जरा और रोग की अवस्था को जीता जा सकता है। 'रसायन तु तज्ज्ञेयं प्रजरा ज्याधिनाशनम्।' मनुज्य रसायन के सेवन से टीर्घायु, स्मृति, मेधा, आरोग्य, यौवन, कान्ति, वर्ण और स्वर की युद्धि, टेव एवं इन्द्रियों का उत्तम वल, वाक्सिद्धि, नम्रता और तेज को प्राप्त करता है। शरीर के लिये लाभप्रद रस-रक्त, मांस-नेद, अस्थि, मजा और युक्र प्रभृति धानुओं की प्राप्ति रसायनों के सेवन से होतो है इसीलिये इन्हे रसायन कहा जाता है। जो व्यक्ति विधिपूर्वक रसायनों का सेवन करता हे वह केवल दीर्घायु ही नही प्राप्त करता अपितु देवर्षियों द्वारा प्राप्त गति एवं अत्तर महा को भी प्राप्त करता है। ( १६ )

दीर्घमायुः स्मृति मेधामारोग्यं तरुण वय'। प्रभावर्ण स्वरावार्य देव्हेन्द्रियवलं परम ॥ बाक्सिद्धि प्रणति कान्ति लभते ना रनावनात । लाभोपायोहि शम्तानां रनादीना रनावनम् ॥ न केवलं वीर्घमित्रायुरश्नुते रसायन यो विधिवन्निपवते । गति स देवर्पिनिपेविता शुभा प्रपद्यते ज्ञज्ञ तथेति चाक्षरम् ॥ ( च० चि० १ )

रसायन के हो स्वरूप होते हैं -----आभाग्मिक या आचार-सम्प्रम्प्रा नया आधिमौतिक या विभिन्न औषधियों के योग । इनमें प्रथम को Metaphysical और दूसरे को Meternalistic कह सकते हैं । इन होनों में से कौन-मा कम उपयोगी और कौन-सा अधिक है, यह निर्णय देना कठिन है । फिर भी वेप्रग् का आचार-रसायन सर्वोपरि है । उसी का पर्याय सदाचार या सदयुन नाम से स्वतन्त्रतया दिया जा रहा हे । यह भी आयुर्वेद का एक विशेष अंग है जो अर्वाचीन जन-स्वास्थ्य-विज्ञान के छिये एक सर्वथा नया अध्याय हो सकता है ।

विशुद्ध आधिमौतिक दृष्टि से बहुत से रमायनों का उत्तेग्व झान्वों में पाया जाता है। ऋतु के अनुमार तथा सम्पूर्ण वर्ष के अनुमार, आयु के अनुमार तथा विविध प्रकार के प्रयोजनों के अनुमार अनेक प्रकार के रमायन वताये गए है। उदाहरण के लिए यहाँ पर एक हरीतकी रमायन का उल्लेग किया जा रहा है।

हरीतकी मनुज्यों के लिए माता के समान हितकरी हैं—माता तो क्मी कुपित हो जाती है पर उदरस्थ हरीतकी कभी कुपित नहीं होती। ऋनु के अनुसार इसका सेवन प्रीप्म में वरावर गुड, वर्षा में सेंधा नमक, शरद में स्वच्छ झाक्र, हेमन्त में सींठ, शिशिर में पिप्पली एवं वयन्त ऋतु में मधु के साथ सेवन की गई हरीतकी को प्राप्त कर रोग नष्ट होते हैं।

> हरीतकी मनुष्याणां मातेव हितकारिणी। कटाचित् कुप्यते माता नोट्रस्था हरीतकी॥ (भा० प्र०) ऋतावृतौ य एतेन विधिना वर्तते नरः। घोरान्टतुक्ठतान् रोगान्नाप्नोति स कट्ाचन॥ (सु० ३.६४) प्रीष्मे तुल्यगुडा सुसैन्यवयुतां मेघावनद्धाम्बरे सार्ध शर्करया शरद्यमलया छुण्ठ्या तुपारागमे। पिप्पल्या शिशिरे वसन्तसमये क्षोंद्रेण सयोजितां राजन् प्राप्य हरीतकीमिव रुजो नश्यन्ति ते शत्रव.॥

### सद्गृत

आयुर्वेट से सटाचार या सद्वृत्तों का वहुन अधिक सहत्व जंनस्वास्थ्य-संरत्तण की दृष्टि से दिया गया है। इनके अनुष्ठान या यथावत् पालन करने से न केवल आरोग्य की प्राप्ति होती हैं अपरज्ञ इन्द्रियों पर आधिपत्य भी प्राप्त होता है जिससे व्यक्ति जितेन्द्रिय हो जाता है। व्रह्मचर्य, गाईस्थ्य तथा स्नियों के ऋतुकालीन सटाचार प्रभृति आधिभौतिक तथा आध्माक्षिक सद्वृत्त मनुष्य को पूर्ण वनाने का प्रयत्न करते है।

आयुर्वेट में कथित सद्वृत्त उसकी एक चहुत वडी आधारशिला या नींव हे। इसमें विश्वजनीन, सभी जाति, सम्प्रदाय और धर्मो मे गृहीत सटाचारों का उल्लेख है। संभव है उनमें कुछ ऐसे भी कर्त्तव्याकर्त्तव्यों का प्रसंग आया हो जिनकी औद्योगिक युग के परिवर्त्तनों के साथ मेल न खाये तथापि उनमे अधिकांश ग्रहण के योग्य ही हैं--- 'जैसे सभी जोवों में दयाई मनोवृत्ति. त्याग की भावना, शरीर-वाणी एवं मन की चंचलता का टमन तथा परोपकार मे स्वार्थ की कल्पना (परोपकार को स्वार्थ समझना इतना ही पर्याप्त सदाचार है)'

आईसतानता त्याग कायवाक् चेतसा दमः। स्वार्थवुद्धि परार्थेपु पर्याप्तमिति सद्त्रतम् ॥ ( अ० ह० )

#### अन्यान्य सदाचार

धर्मनिरपेच, भौगोलिक सीमाओं से परे तथा सार्वभौम यह सिद्धान्त है। ऐसे ही ये सद्वृत्त समस्त प्राणियों के लिये सुखदाई, व्यक्ति को अनेक गुणों से प्रसिद्ध वनाने वाले, मनुन्यों को सदैव आरोग्य प्रदान करने वाले, उसे दीर्घाय़ अर्थात् शतजीवी (सौ वर्षं जीनेवाला बनाने वाले ) तथा मरने के अनंतर उसे सन्तोप और सद्रति देनेवाले वतलाए गये है '---

> इति चरितमुपेतः सर्वजीवोपजीव्यम्, प्रथितगणगणीघो रक्षितो देवताभिः। समधिकशतजीवी निर्वृतः पुण्यकर्मा,

व्रजति सुगतिनिन्नो देहभेदेऽपि तुष्टिम् ॥ ( वृद्धवाग्भट ) अतएव आत्मकल्याण चाहनेवाले सभी लोगों को सर्वदा स्मृतिपूर्वक सभी सद्यृत्त का पालन करना चाहिये। सद्यृत्त के साधनों से मन-शरीर और इन्डियों को प्रकृत (विकार रहित) अर्थात् न्यक्ति को स्वस्थ रखा जा सकता है। यही इन उपदेशोंका अन्तिम लच्यभी है-मनुज्य या समाजको स्वस्थ रखना। सक्तेप मे इन सद्वतों का वर्णन निम्नलिखित शब्दों मे किया जा सकता है .— १ सात्म्येन्द्रियार्थ संयोग--विभिन्न कर्मेन्द्रिय तथा ज्ञानेन्द्रियों (motor and

२ भि० भू०

( ?= )

Sense organs ) का नत्तव कायों में उगित और अनुपृष्ठ मात्रा में लगाना ।

२ दुद्धि की सहायता से ठीर-ठीक विचार जरने हुए कायों का सम्यक् रूप से प्रतिपाटन करना।

३ देश-काल और आत्मगुणों से विपरीत आहार-तिहाराटिको का विपि-पूर्वक सेवन करना ।

आयुनिक प्रचलित सामाजिक स्वास्थ्य-विझान में आयुवेंटोक इन सर्व्यूनों का भी एक अभूत-पूर्व स्थान है। क्योंकि इस विझान का भी चरम रूख्य आरोग्य, दीर्घायुष्य तथा स्वास्थ-संरज्ञण ही स्विर किया गया है। सद्यून वा ही दूसरा नाम सामान्य धर्म है। इस सामान्य धर्म के अनुष्टान से सुरव और स्वास्थ्य की प्राप्ति होती है।

सभी प्राणियों की सभी प्रवृत्तियाँ सुख के लिए होती हैं और सुग तिना धर्म के नहीं होता। इसलिए सनुष्य को धर्मपरायण होना चाहिये। हिसा, चोरी, ब्यर्थ कार्य, चुगलखोरी, कठोर भाषण, झठ़ का झराटा करना, गुण में टोप का आरोप और यथार्थ का न देग्यना ये दस प्रकार के पाप कर्म हैं। टनको चारीर, मन और वाणी से निकाल टेना चाहिये :--

> सुखार्थाः,सर्वभूताना मता' सर्वा' प्रवृत्तय' । सुख च न विना वर्मात् तस्माद्धर्मपरो भवेत ॥ हिसास्तेयान्यथाकामं पैज्जुन्य परुपानृते । संभिन्नालापव्यापाट्मभिध्याद्दग् विपर्ययम् ॥ पापं कर्मेति ट्राधा कायवाड्मानसैस्त्यजेत् ॥ ( वाव्स्ट् ३ )

पंचकर्म

(Five Operations)

आयुर्वेट की एक अन्यतम विशेषता उसके पचकमों की है। इन पंचक्मों का व्यक्ति या जनता के स्वास्थ्य की रचादृष्टि से उतना ही महत्व है जितना कि रोगी व्यक्तिका चिकित्सा में। पचकमों की संरया जैसा कि नाम से ही स्पष्ट है—पाँच हैं। वमन ( कै कराना ), विरेचन (टस्त कराना), आस्थापन वस्ति ( इनेमा के द्वारा आत्रोंको स्वच्छ करना), अनुवासन (इनेमा के द्वारा गुटामार्ग से लिग्ध पोपणों का पहुँचाना ) तथा शिरोविरेचन ( नस्य के द्वारा शिर और खसनमार्ग की शुद्धि करना )। इन पाँचों कमों के द्वारा रोग के उत्पाटक टोपों या विपों का दूरीकरण सम्भव है—यटि टोप या विप शरीर से दूर हो जाय तोविकार स्वयमेव छप्त हो जाता है और व्यक्ति और समाज स्वस्थ वनाया जा सकता है। पंचकर्म के पूर्व जेहन और स्वेदन का विधान है इन स्नेहन ( 38 )

और स्वेदन कियाओं का अन्तिम छत्त्य व्यक्ति को कर्म के छिए, तैयार करना है इसीछिए इन टो कियाओं का समावेश पूर्व-कर्म (Preparation) मे हो जाता है। इन कियाओं से न्तोतस मे छीन (चिपके हुए) दोष ढीछे पड जाते हैं और वहिर्मुख हो जाते है फिर पंचकर्मों के द्वारा उनका निर्हरण सुविधापूर्वक किया जा सकता है। यदि दोप श्ठेष्म-प्रधान है अर्थात् पचन-संस्थान के ऊपरी भाग मे (आमाशयादि) अथवा श्वसनसंस्थान (फुफ्फुसादि) मे है तो उसका निर्हरण वमन के द्वारा सम्भव है न्इस प्रकार का विकार प्रायः श्रीत ऋतुओं के अनन्तर वसंत ऋतु में पाया जाता है। अतएव वसंत ऋतु मे यदि व्यक्ति और समाज को स्वस्थ रखना है तो उसमे वमननामक-पंचकर्म के द्वारा किया करके उन्हें रोगरहित किया जा सकता है।

विरेचन---पचन-संस्थान के अधोभाग का शोधन जिसमे प्राय. ज्वर प्रभृति पित्ताधिक्य के रुएण उत्पन्न होते हैं। विरेचन क्रिया के द्वारा किया जा सकता है। इस प्रकार के रोगः प्रायः वर्षा ऋतु के अनन्तर शरद ऋतु मे उत्पन्न होते है ( मलेरिया आदि )। इसलिए व्यक्ति या समाज की रत्ता की दृष्टि से उनमें भविष्य मे ज्वर प्रभृति रोग शरद ऋतु मे न हो शरद ऋतु के प्रारम्भ में ही विरेचन करा देना चाहिए। वस्तियों का प्रयोग वायु के शमन मे सर्वोत्तम माना गया है। प्राय वायु के रोग प्रीप्म ऋतु के वाद ( गठिया, आमवात, वातरक्त आदि ) वर्षा ऋतु मे होते है। इस ऋतु मे वस्तियों का वहुरु प्रयोग से व्यक्ति या समाज को भविष्य मे होने वाले वायु के रोगों से रत्ता की जा सकती है। पंचक्रमों के सम्यन्ध मे सदा एक ही विशेष कर्म करना होगा ऐसा नियम नही है दोपों के निर्हरण के लिए कभी एक कर्म, कभी दो, क्रचित् तीन या पॉर्चों की भी आवश्यकता पड सकती है और वैद्य का कर्त्तव्य है कि वह व्यक्ति की अवस्था विशेष का विचार करते हुए जितने कर्मों की आवश्यकता प्रतीत हो उनसे शुद्धि करे।

कर्मणा कश्चिदेकेन द्वाभ्यां कश्चित् त्रिभिस्तथा।

विकार. साध्यते कश्चिचतुर्भिरपि कर्मभि ॥ ( सु० ) वर्ष मे तीन वडी ऋतुएँ वीतती हे। इनमे हेमन्त ऋतु के दोप-सचय को वसंत मे, ग्रीप्म ऋतु के दोप-संचय को वर्षा काल मे एव वर्षा के दोप-सचय को शरद् ऋतु मे अलीभॉति निकाल देने से व्यक्ति मे ऋतुजनित विकार ( Seasonal disease ) नहीं होने पाते।

हेमन्तिकं दोपचयं वसन्ते प्रवाहयन् त्रैष्मिकमभ्रकाले । घनात्यये वार्पिकमाशु सम्यक्प्राप्नोति रोगानृतुजान्न जातु ॥ ( च० ) इस प्रकार यह पंचकर्म का अध्याय भी आधुनिक जनस्वस्थवृत्त के लिए ( २० )

एक अभिनव विषय है, और उसका भी समावेश आधुनिक विषयों में करना वैज्ञानिकों का कर्तव्य है ।

आयुर्वेट की विशेपताओं के सम्वन्ध में अन्यान्य कई वाते उपस्थित की जा सकती है। मूमिका का कलेवर वहुत वृहद न हो अतएव सचेप में इछ एक विशेपताओं का उल्लेख विशेपतः म्वस्थवृत्त से सम्वद चैशिष्ट्यों का कथन किया गया है। साथ ही यह भी ध्यान में रखा गया है कि कथन अधिक ब्यावहारिक हो और उसका क्रियात्मक ( Practical ) रूप टिया जा सके।

आयुर्वेद के दूसरे प्रयोजन चिकित्सा के सम्वन्ध में भी विविध विजेपताओं का वर्णन स्वतन्त्र या विरतृत रूप में किया जा सकता है । परन्तु इस स्थान पर उसकी कुछ एक विशेपता का प्रतिपादन करते हुए लेख की इति की जा रही है ।

## सिद्धान्तचतुष्टय

(Four Fold theory)

आयुर्वेद मे की जाने वाली सम्पूर्ण क्रियाओं का सार या चिकिस्सा का सारांश चार मोलिक सूत्रों मे और पारिभापिक शब्टों मे आचार्य सुद्धत ने दिया है—१. ज्ञीण हुए टोपों का वढ़ाना—यटि टोप या धातु ज्ञीण हो तो उनको वढावे । मनुष्य के शरीर में रस-रक्तादि प्रमृति धातुओं की कमी, खनिज डच्यों की कमी, पोपण के अभाव में पोपक डच्यों या जीवतिक्तियों की कमी ( Deficiency diseases due to lack of nutrition [ Vitamins, protien, carbohydrates, fats & minerals or hormonal imbalance ) हो तो उसे पूर्ति करना ।

२. कुपित दोपों का प्रशमन करना-टोपों के कुपित होने से अथवा विपम-यता के कारण छत्त्रणों का शमन विभिन्न छात्त्रणिक तथा विशिष्ट औपधियों के प्रयोग से Sedation or Palliative treatment either symptomatic or by chemo therapy का प्रयत्न करना। इसमे संदेह नहीं कि आधुनिक चिकित्सा के संभार प्राचीनों की अपेत्ता उस वर्ण में अधिक उन्नत है।

करे-इमी मिद्धात की रत्ता स्वस्थवृत्त नामक चिकित्सा विज्ञान के अंग से की जाती है। स्वास्थ्य-संरज्ञण या स्वस्थ के स्वास्थ्य के पालन-हेतु वनाये रखने के हो उपाय है-चैयक्तिक (Peasonal) तथा सामूहिक या सामाजिक (Public) इनमे चैयक्तिक आचारों का सर्वोत्तम उपदेश आयुर्वेद से प्राप्त होता है।

टोषा. क्षीणाः वृह्यितव्या ,कुपिताः प्रशमयितव्याः,वृद्धा निर्हर्तव्याः, समाः परिपाल्या इति सिद्धान्त । ( सु० चि० ३३ )

इन सिद्धान्त के अतिरिक्त तो चिकित्सा-जगत् में कुछ शेप रह नही जाता। इन सार्वभौम सिद्धान्तों मे सभी तत्त्व सूत्र रूप मे निहित है ।

तड़ूपता ( Crudopathy )---आयुवेद मे सौम्य तथा उग्र दोनों प्रकार के योग उपछ्ट्य होते हैं। सोम्य काष्ठौपधियों से प्रारम्भ करके, खनिज धातूप-धातु, वानस्पतिक विपोपविप तथा विभिन्न जान्तव विप जिनमें साधारण गोरो-चन और मत्स्यपित्त से लेकर उग्र से उग्र सर्पविप का भी प्रयोग होता है। फिर भी औपधि की सौम्यता, उसकी सुरुचिपूर्णता और सुस्वादुता के ऊपर वेद्यों का विशेप ध्यान रहता हैं।

आयुर्वेट की औपधियों की सर्वाधिक विशेपता उनका तद्रूप (Crude form) प्रयोग है ! चीनी, सिश्री प्रम्टनि संस्कृत (Refined) सिठाइयों के रहते भी गुढ की सिठास की भी आवश्यकता पडती है । आज के वैज्ञानिक 'क्रूड फार्म' से प्रयुक्त की जाने वाली औपधियों का उपहास करते हैं । उदा-हरणार्थ एक मर्पगंधा का प्रयोग ले । सर्पगंधामूल सम्पूर्ण चूर्ण का प्रयोग कई शताब्टियों से वैद्य उन्माद और रक्तवात (Hypertension) आदि से करते चडे आ रहे है जब से विश्व के आधुनिक वैज्ञानिकों को इस औपधि का पता चला नित्य नये अनुसंधान चलने लगे । उन्होंने वैज्ञानिक शोधों के आधार पर कई चार-तर्श्वो (Alkaloids) का पता लगा लिया । पुनः उसमे उस विशिष्ट तत्त्व का भी पता लगाया जिसका सीधे उच्चरक्त-निपीड पर प्रभाव पडता है । इस तत्त्व की अल्पतम मात्रा कम से कम समय से निपीड को नीचे कर देती है । इस तत्त्व का नाम है Reserpine 'रिसर्पाइन' । .२५ मि० ग्राम की एक गोली वह कार्य कर सकती है जो क्रूड सर्पगधा का २ माशा चूर्ण भी नहीं कर पाता ।

गुण का वर्णन तो हो चुका अव जरा दूसरी दृष्टि से विचार करे तो उसमे गुणों की अपेज्ञा दुर्गुण कई गुने वढ़े मिलते है। इसकी विपाक्तता वडी तीव है। प्रयोग काल में मात्रा निर्धारण (Dosage) अवधि (Duration) रक्त-निपीडलेखन (Blood Pressure Recording) की आवश्यकता पदे-पदे पडती है। रोगी मे लम्बे समय तक निरन्तर प्रयोग करने से जीवन से भी रोगी को हाथ धोना पडता है। परन्तु कूडफार्म में प्रयोग करने से न प्रयोग काल और न पश्चात् काल मे ही किसी प्रकार की हानि की सम्भावना रहती है। यही कारण है कि वैद्य क्या वैद्येतर वर्ग के लोग भी एक घरेल्र औषधि के रूप में इसका प्रयोग सफलतापूर्वक करते हुये आरोग्य लाभ करते टेग्ने जाते हैं।

काष्टऔषधि के तड़ूप के व्यवहार से कई लाभ होते हैं — औपवि सांस्य-स्वरूप की हो जाती है, उसकी विपाक्तता कम हो जाती टें, प्रयोग काल में तथा अनन्तर काल में उपड़वों की आशंका भी कम रहती है साथ ही आपवियों की आहत डालने वाला टोप ( Habit forming ) भी जाता रहना है । औपधि के प्राक्ठतिक रूप में प्रयोग से सबसे वढा लाभ उसकी विपाक्तता ही कर्मा प्रतीत होती है । यदि अफीम के सम्पूर्ण पोटे का सेवन किंत्रा जाय तो वट्ट उत्तना विपाक्त नहीं होता जितना कि उसना घनीछत रूप में प्राप्त दूध । सम्पूर्ण रूप में लेने से उस विप का प्रतिगेधी डव्य, जो प्रकृति से ही उसमें पूर्व से ही विद्यमान रहता है, मिल जाता हे इसलिये विप-प्रभाव तीवस्वरूप वा नहीं होता । इसी प्रकार अन्य विपाक्त वनस्पति-द्रव्यों के सम्वन्ध में भी समझना चाहिये ।

प्राकृतिक रूप में औषधि के छेने का दूसरा अन्तर स्वाभाविक तथा कृत्रिम (Natural or synthetic) शब्दों के प्रयोग से स्पष्ट हो जाता है। आधुनिक युग में वैद्यानिक कृत्रिम चीजों की अपेत्ता प्राकृतिक चीजों के व्यवहार के पन्न में अधिक है—विशेषतः जान्तव और वानस्पतिक डव्यों के सम्बन्ध में। प्राकृतिक विटामिन्स, हार्मोन्स, प्रोटोन्स आदि की महत्ता आज भी वैज्ञानिक स्वीकार करते हैं। इस दृष्टि को स्वीकार किया जाय तो आयुर्वेद की प्राकृतिन वानस्पतिक और जान्तव द्रव्यों से निर्मित योग निश्चित रूप से अधिक लामप्रद और उपयोगी हूँ। ऑवले का सेवन करना हो तो प्राकृतिक आँवला या उसका कल्क, स्वरस, फाण्ट, काथ, अवलेह आदि सिन्धेटिक विटामिन 'सी' के वन योगों से कई गुने लामप्रद होंगे। क्रूडफार्स में पाया जाने वाला विटामीन्स से भरपूर रहते हुए भोजन का भी प्रतिनिधि (Substitute) हो सकता है। सिन्धेटिक व्यिमिन्स केवल विटामिन्स की कमी को किसी प्रकार पूरा कर सकना है उसका भोजन में कोई मूल्य (Food Value) नहीं अंकित किया जा सकता।

जहाँ तक खनिज पटायों का आयुर्वेटीय औषधियों के रूप में प्रयोग होता है—वे क्रूड है ऐसा नहीं कहा जा सकता। क्योंकि उनमें तो विभिन्न प्रकार के संस्कारों द्वारा संस्कृत, शोधन, मारण, जारण, निरत्योकरण प्रभुति क्रियाओं से शरीर ब्राह्म (Absorbable) तथा सेन्द्रिय (Organic) स्वरूप में ले आने का भगीरथ प्रयत्न किया जाता है। आयुर्वेट में व्यवहृत होनेवाली रसौ-पधियाँ संस्कृत और परिष्कृत होती हैं इसके विपरीत आधुनिक चिकित्सा मे

· \* '

( २३ )।

च्यवहत होने वाले लौह और उपलौह योग ही असंस्कृत या क्रूड रूप के होते है। यही कारण है कि आधुनिक युग का लौह विवंधकारक होता है, परन्तु आयुर्वेदिक पद्धति से सिद्ध लौह के योग रेचक।

ग्रह-चिकित्सा, ग्रह शल्यकर्म

( Home Medicine and House Hold Surgery)

उपर में वतलाया जा चुका है कि-व्यक्तिगत स्वस्थवृत्त के नियम प्रत्येक गृहस्थ के घर से अपना आवास बना लिये है। उसी प्रकार आयुर्वेंद की काय-चिकित्सा में भी सब समय किसी विशेषज्ञ की आवश्यकता नहीं रहती। अपने निस्य की भोजन-सामग्री और मसालों के रूप से, पथ्यापथ्यों के विवेक के रूप में तथा सुने हुए उपदेशों के रूप में वह घरेल्द चिकित्सा का रूप धारण कर चुकी है। न केवल काय-चिकित्सा के चेत्र में, शल्य-चिकित्सा के चेत्र में भी लघु-शस्त्र कर्मो ( House hold surgery ) के रूप मे, वह आज भी व्यवहार में आ रही है। इस प्रकार अति प्रचलित और लोक-ज्ञान का तिरस्कार नहीं किया जा सकता। आयुर्वेंद-शास्त्र की अपेत्ता लोक को भी अपना गुरु मानते हुए संकोच नही करता। लोक ही सब कार्मों में बुद्धिमानों का आचार्य है। इसलिए सांसारिक विषयों में पुरुप लोक-प्रणाली का ही अनुसरण करे।

> आचार्यः सर्वचेष्टासु लोंक एव हि धीमतः । अनुकुर्यात्तमेवातो लौकिकेर्थे परीक्षकः ॥ ( वा० सू० ३ )

> > पथ्यापथ्य

( Dietetics )

आयुर्वेद का यह अंग भी वडा ही अद्भुत है। रोगानुसार पथ्य या अपथ्य की विवेचना तो आधुनिक चिकित्सा का भी एक प्रयुख अग वन रहा है। आहार-विहार सम्वन्धी नये विचारों की शोध जारो है। फिर भी एकान्तत. पथ्य, हिताहार, अहिताहार, विरोधी भोजन और विपमाशन आदि का आयुर्वेदीय वर्णन आज भी अपना स्वतन्त्र स्थान रखता हे। सहस्रों वर्ष की परम्पराओं के अनुभव के अनन्तर प्रकाशित यह अनुभव सत्य है। मनुष्य शरीर के स्वस्थ रखने के लिए इनका भी ज्ञान परमावश्यक प्रतीत होता है। विरुद्धाशन से विविध प्रकार के रोग पैटा होते है। कचित् विरुद्धाशन का साजात् कुपरिणाम नहीं दिखायी पडे तो उसमे हेतु व्यक्ति की दीप्तांशि, तरुणावस्था, सात्म्य और उसना शारीरिक वरू एव परिश्रम होता है जिससे विरोधी अन्न उसके लिए व्यर्थ हो जाते है और अहित नहीं करते। विरोधो अज्ञन के सैकडों प्रसग ग्रंथों में सगृहीत है। यहाँ पर एक प्रचछित उदाहरण मञ्चली और दूध का एक ही साथ सेवन का दिया जा रहा है। यह विरुद्धाञन है इससे रोग पैटा होने की सभावना रहती है, परन्तु पाश्चात्य टेगों में मछली और दूध के योग से चना स्पाट-भोज्य पटार्थ पाये जाते है। उन व्यक्तियों को उससे कोई हानि भी नही होनी। इसका कारण क्या है। उत्तर ऊपर में बताया जा चुका है—पुन चही श्रोजों में उसका उद्धरण दिया जा रहा है.—

> सात्म्यतोऽल्पत्तया वापि दीप्ताग्नेस्तरुणस्य च। स्नेह्न्यायामवलिनो विरुद्ध वितथ भवेत्।।

## आयुर्वेद प्रगति का समर्थक ( Progressive )

आयुर्वेट रूढिवाडी नहीं है। उसकी आधार-शिला साय, सनातन, विश्वजनीन या सार्वभौम सिद्धान्तों के ऊपर रग्ती गई है। वह सटा से प्रगति का समर्थक रहा है। उसकी चिकित्सा की रुद्य पडनियाँ काल-जम अव्सोलीट ( Obsolete ) हो गई है, फिर भी वह सम्पूर्णतया अव्सोलीट नही है। क्योंकि वह अतिप्राचीन जाल से अर्थात सभ्यता के आदिम काल से आज के युग तक किसी न किमी रूप से समाज-सेवा करता आ रहा है। इतना ही नहीं उसमें युगानुरूप परिवर्तन भी होते आये हैं। यही कारण है कि अधर्ववेद के काल में जो चिकित्सा की पद्धति रही वह संहिना-काल ( चरक-सुश्रुतादि ) में नहीं रह पाई उसमें वहुत विकास हुआ, नये-नये रोगों का प्रवेश नई-नई औपधियों का, और निटान-चिकित्सा के नये-नये साधनों का अंतर्भाव किया गया। संहिता-काल में जो चिकित्सा की पद्धति रही परवर्त्ती युग में संग्रह-काल में वह नही रह पाई । उसमें निटान और चिकित्मा संवन्धी आमूल परिवर्तन हुए । चिकित्सा के चेत्र मे नये-नये योगों की दर्ल्पना हुई। रस-विद्या ने पूरे शास्त्र पर अपना आधिपत्य स्थापित कर लिया। चिकित्मा केंवल आध्यास्मिक योग, वानस्पतिक और जान्तव पटार्थों तक ही सीमित नहीं रह गया वल्कि खनिज पदाधो का रसोपरस, लौहोपलौह, विपोपविपों का बहुलता से प्रयोग होने लगा। रसौपधियों के प्रवेश ने चिक्तिसा जगत में एक नया क्रान्तिकारी परिवर्तन कर दिया। उसने त्रिटोपों के अंशांश कल्पना दुरुहता को भी धका दिया, अरुचिकर वडी मात्रा की काष्टोपधियों का या उनसे निर्मित घत, तैल, आसवारिष्ट, गुटिका आटि का उपहास करते हुए, अल्पतम मात्रा में प्रयुक्त होने वाळी और शीघ्र लाभ पहुँचाने वाली रस योगों की व्यवस्था होने लगी .---

> अल्पमात्रोपयोगित्वाटरुचेरप्रसंगतः । क्षिप्रं च फलवायित्वादौपधिभ्योऽधिको रसः ।

ł

परवर्त्ता वैद्यों को यृनानी चिकित्सा का सामना करना पडा। यूनानी चिकित्सा से कई नये-नये तत्त्वों का सार ग्रहण आयुर्वेदज्ञों ने किया, कई नई-नई औषधियों से जैसे चोपचीनी, पारसीक यवानी आदि के योगों से शास्त्र को अलंहन किया। पुन. वाट के युग मे यूरोपियन संस्कृति के साथ वैद्यों का मुकाविला पडा और उन्होंने कई एक नये रोगों, जिनका वर्णन उसके पूर्व के आयुवेटीय ग्रंथों मे नहीं पाया जाता है, उनका प्रवेश अपने शास्त्रों में किया। जैसे फिरंग रोग (देखें भाव प्रकाश)।

फिरग ( Portugese ) टेजविशेपार्थ में पुर्तगाल के लिये आया है क्योंकि सर्वप्रथम यही व्यापारी हिन्दुस्तान में व्यापार करने के निसित्त आये थे। चाट में फिरंग देश समय योरोप का योधक हो गया। उसके टेश मे बहुल्ता से मिलने वाला या आधुनिक सभ्यता का रोग फिरंग नामक है जो फिरंगियों के सम्पर्क से अन्य लोगों में भी हो सकता है। फिरगी खियों के अंग सस्पर्श होने वाले इस रोग का नाम ही फिरंग रोग रख दिया गया जो आज 'सिफलिस्' रोग का पर्यायवाची हो गया है:---

> फिरगसंज्ञके देशे बाहुल्येनैव यद्भवेत्। तस्मात् फिरंग इत्युक्तोः व्याधिव्याधिविशारदे ॥ गंधरोगः फिरंगोऽय जायते देहिना ध्रुवम्। फिरंगिनोऽङ्गसंस्पर्शात् फिरंगिण्याः प्रसगतः॥

फिरंग रोग की व्याख्या, हेतु, निढान, सम्प्राप्ति के अनन्तर उसके प्रभेद और उपद्ववों का विचार करते हुए चिकिल्सा की भी सम्यक् व्यवस्था तत्कालीन शास्त्रज्ञार को व्रत्नी पडी थी।

कहने का तात्पर्य यह है कि आयुर्वेंद का शास्त्र एक अत्यन्त व्यावहारिक (Practical) विद्या है इसको युगानुरूप शास्त्रकारों के करने की आवश्यकता सदैव पडती रही है। जैसा कि पूर्व की प्रतिज्ञाओं में प्रसंग आ चुका है यह अनादि, अनन्त और सनातन, सदा वने रहने वाले स्वरूप का है—इसलिये यह स्थिरात्मक (Static) न होकर गति-शील (Dynamic) है अर्थात् प्रगति का समर्थक है। आयु के हिताहित की दृष्टि से आयु के ज्ञान एव प्राणी के नैरोग्य के लिए व्याधि के विचार से, निदान और शमन की दृष्टि से, प्राणिमात्र के दीर्घायुप्य की प्राप्ति की दृष्टि से जो कुछ भी ज्ञान है वह आयुर्वेद ही है :—

> आयुर्हिताहितं व्याघेर्निवानं शमनं तथा। विद्यते यत्र विद्वभिः स आयुर्वेद उच्यते॥ अनेन पुरुपो यस्मादायुर्विन्दति वेत्ति च। तस्मान्मुनिवरे रेप आयुर्वेद इति स्मृतः॥

( २६ )

आयुर्वेदं पठिष्यामि नैरुज्याय शरीरिणाम्।

इति निश्चित्य मतिमानात्रेयस्त्रिटशालयम् ॥ (भे० र०) आचार्य चरक ने आयुर्वेद के विशाल और व्यापक चंत्र के प्रति अपनी उटारता प्रतिदर्शित करते हुए लिखा है कि आयुर्वेदज्ञ को प्रत्येक औपवि (Drug) का सर्मज्ञ होना चाहिये। केवल नाम और रूप-ज्ञान से संनुष्ट नहीं हो जाना चाहिये। अपिन, उसके सम्यन्ध में यावतीय ज्ञातच्य वातों का गुण, रस, वीर्थ, विपाक, टेज के शनुसार एवं काल के अनुसार उनके प्रयोग नी विधि, प्रति व्यक्ति की अनुकूलता के उपयोग की सभी दृष्टियों से प्रिचार करने हुए प्रयोगज्ञ होना चाहिये। औपवि का ज्ञान यटि जंगली और असन्य कहे जाने वाले भेड और वकरी चराने वाले आदमियों से भी हो जाय तो उसको प्रहण करना चाहिये। वगते कि वह उत्तम और उपाटेय हो। ज्ञान अनन्त है उसकी सीमा नहीं। अन्ततोगत्वा आयुर्वेद का दो ही ल्दय रद्द जग्ता है। वढिया औपधि (Drug) तथा प्राणियों को नीरोग करना (Cure)। इनमे भेपज (Drug) चही उत्तम है जो नैरुज्य का सम्पाटन कर सके। चिक्तिसक ( वैद्य ) वही उत्तम है जो रोगी जो रोग से मुक्त कर सके—

तदेव युक्तं भैषज्य यदारोग्याय कल्पते ।

च एव भिषजा श्रेष्ठो रोगेभ्यो यः प्रमोचयेत् ॥ (च० सू०) इस उदार सिद्धांत में संकीर्णता का लेश भी नहीं। जब भेड और वकरी चराने वाले जंगली आदमी आपध के नाम और रूप ज्ञान कराने के लिए आयुर्वेद के गुरु वन सकते हैं तो क्या तथाकथित वैज्ञानिक चिकित्सा-पद्धति या सभ्य कहे जाने वाले देशों से प्रचारित और प्रमारित विज्ञान का आलोक अर्थात् आधुनिक चिकित्सा-पद्धति के आचार्य आयुर्वेद के गुरुपद या आचार्यपद को अलंकृत नहीं कर सकते हैं १ जरूर कर सकते हैं। यटि उनमें आचार्यव्य की जलंकृत नहीं कर सकते हैं १

जैसा कि ऊपर में निर्देश किया जा चुका है। आज का विज्ञान औद्योगिक क्रांति (Industrial Revolution) का परिणाम है। वह एकेक सावना में विश्वाम नहीं करता उसके सम्मुख सटैव सम्ह, समाज, जनपट और टेश का विचार है। वह एक विराट् प्रकाश के रूप में विद्यमान है। उसकी नुल्ना में आयुर्वेट का प्रोज्जवल दीप कुछ फीका लगना है। आज आयुर्वेट में उसके आचायों में यह चमता नहीं कि उसको साहसा आस्मसात कर सके। परन्तु यह याद रखना चाहिए कि आयुर्वेट वह टीप है जो अपने में आत्मसात् करके ही छोडेगा। उसके लिए काल अपेचित है। काल वडा वलवान् होता है, परन्तु प्रतीज्ञा तो करनी ही पडती है। भारतीय संस्कृति की यहां विशेपता है कि वह काल से विभिन्न विपरीत सम्यता, मंस्कृति और परम्पराओं का अपने मे आत्मसात् करने में समर्थ रही है। इतिहास इस काल की सात्ती है, भारत की संस्कृति इसका ज्वलन्त प्रमाण है।

# आयुर्वेद का प्रथम पाठ

इन्म महान् आयुर्वेट का प्रथम पाठ ही आयुर्वेट के विकास की योजनाओं के नाथ 'आयुर्वेटोस्पत्ति व्याख्यास्याम'' ( सुश्रुत ) से शुरू होता है । अथवा यों कहें कि दीर्घ जीवन प्राप्त करने के विचार से प्रारम्भ 'अथातो टीर्घजीवतीय-मप्यायं व्यारयास्माम.' ( चरक ) कहते है । इन दोनों उद्देश्यों की पूर्त्ति के लिए फपियों को टेवलोक तक की यात्रा करनी पडी थी---कितना दुष्कर कार्य था---

> कि करोमि क गच्छामि कथ लोका निरामयाः। भवन्ति सामयानेतान्न शक्नोमि निरीक्षितुम् ॥ दयालुरहमत्यर्थं स्वभावो दुरतिक्रमः। एतेपां दु.खतो दुःखं ममापि हूदयेऽधिकम्।

इस जटिल समस्या का सरल समाधान सामझस्य में है। जिस प्रकार इटी व्यवस्था और औद्योगीकरण टो विपरीत उपकमो का समाधान आधुनिक युग में देश के कर्णधार मनीपियों के द्वारा अपनाया जा रहा है। उसी प्रकार आयुर्वेदज्ञों को भी अपने कर्त्तव्यों का निर्वाह अपेत्ति है। दोनों का प्रश्रय समान रूप से देना—आद्योगीकरण भी चलता रहे और हठपूर्वक इटी-च्यवसायों की भी रचा की जाय, आयुर्वेद में नए-नए निदान और चिकित्सा के साधनो को भा रचा की जाय, आयुर्वेद में नए-नए निदान और चिकित्सा के साधनो को अपनाते हुए हठपूर्वक दिन्य आयुर्वेद की रचा मे तत्पर रहना चाहिए। आयुर्वेद, क्टटी-व्यवसाय और सनातन धर्म की रचा आज तक इसी वल पर हुई है। 'जे हठि राखे धर्म को तेहि राखे करतार' महामना परम पूज्य स्वर्गीय पडित मदनमोहन माल्वीयजी का आदर्श ही इस विभीपिका से रचा कर ( २= )

सकता है। 'प्रतीच्य-प्राचीच्य का मेल सुन्दर' यह रहा उनका आदर्श । इग्नी आदर्श को सामने रखकर आयुर्वेद का उखान या विकास संभव है। आज का आयुर्वेद एवं उनके ज्ञाता भी इसी आदर्श के पुजारी हैं। इसके अतिरिक्त कोई दूसरा चारा नहीं।

इसी उटार भावना से प्रेरित हो आधुनिक आयुर्वेद में जहाँ भी अपूर्णता प्रतीत हुई उसको आधुनिक चिकित्सा विज्ञान से पूर्ण करके अभिनव आयुर्वेद का जन्म होता है। इन अभिनव आयुर्वेदर्ज्ञों को शास्त्रों के प्राचीन ज्ञान तथा आधुनिक विज्ञान के नवीनतम ज्ञान के सम्मिश्रण से उभयज्ञ वनाया जाता है।

# आयुर्वेदज्ञ का प्राचीन स्वरूप

प्राचीन युग में चिकिस्सा का कर्म एक पुण्य कर्म की दृष्टि से किया जाता था 'चिकित्सतात् पुण्यतमं न किंचित् ।' कुछ सीमित चेत्रों में ही वह व्यवसाय के रूप में स्वीकृत किया गया है। यद्यपि वैद्यक विद्या की प्रजांसा अर्थकरी विद्या के रूप में पायी जाती है तथापि चिकित्सा का उद्देश्य कथमपि अर्थोपार्जन व्यवसाय के रूप में नहीं रहा जैसा कि निम्नलिखित वैद्य के गुणों से स्पष्ट है।

आदर्श भिषक्

गुरोरधीताखिलवैद्यविद्यः पीयूषपाणिः क्रुशलः क्रियासु । गत्तस्पृहो धैर्यधरः छपालुः शुद्धोऽधिकारी भिषगीद्दशः स्यात् ।

वैद्य—कुल्लीन, धार्मिक, कोमल स्वभाव वाला, सुरचित, सर्वदा सावधान, निल्लोंभ, सज्जन, भक्त, कृतज्ञ, देखने में सुन्दर (प्रियदर्शन), क्रोध-रूच्च-मद-ईर्प्या-आलस्य आदि दोपों से रहित, जितेन्द्रिय, चमावान, पवित्र, ज्ञील और दया से युक्त, मेधावी, न थकने वाला, अनुरक्त, हितैषी, चतुर, समझदार, वैज्ञानिक, छल्रहित और होशियार होना चाहिए।

> छुलीन धार्मिकं स्निग्धं सुभृतं सततोत्थितम । अलुव्धमशठं भक्तं कृतज्ञं प्रियदर्शनम् ॥ कोधपारुप्यमात्सर्य्यमटालस्यविवर्जितम् । जितेन्द्रिय क्षमावन्तं शुचिशीलदयान्वितम् । मेधाविनमसंश्रांतमनुरक्तं हित्तैपिणम् ॥

ये ऊँचे आढर्श हें, इन आढर्शों का पालन नरने वाला वैद्य व्यवसाय-वुद्धि से प्रेरित होकर अपने व्यवसाय में सफल नहीं हो सकता, क्योंकि उसके आढर्श

, ×

( २१ )

विशुद्ध सेवा की भावना से ओत-प्रोत हे। इस प्रकार का वैद्य आर्तजनों की सेवा करता हुआ कृतार्थ हो सकता है।

वैद्यों के अन्यान्य आदशों का संत्रह विभिन्न आयुर्वेद प्रंथों मे वर्णित वैद्य की परिभापाओं से किया जा सकता है। यहाँ पर एक और उदाहरण देकर वैद्य की समाजसेवा के उच्च आदशों का उदाहरण दिया जा रहा है।

आयुर्वेद मे अभ्यासप्राप्त, प्रियदर्शन, युक्ति और कारणों का जानकार वैद्य कहलाता है। व्याधि का पूर्ण रूप से ज्ञाता, वेदना का निग्रह करने वाला, वैद्य ही वैद्य है, वैद्य जोवन का मालिक नहीं है।

आयुर्वेदकृताभ्यासः सर्वतः ग्रियदर्शन । युक्तिहेतुसमायुक्त एप वैद्योऽभिधीयते ॥ ( च्वे० क्रु० ) व्याधेस्तत्त्वपरिज्ञान वेदनायाश्च नित्रहः । एतद्वैद्यस्य वेद्यत्व न वैद्यः प्रभुरायुप ॥ ( यो० रे० )

यहाँ पर यह भी स्मरण रखना चाहिये कि चिकिस्सा का कर्म निर्लोभ होकर करने हुए भी निष्फल नहीं होता। कही पर मित्रता पैदा हो जाती है, कहीं पर पैसा भी मिल जाता है, कहीं पर यश और सम्मान मिलता है, कहीं पर धर्म या पुण्य का कर्म सम्पन्न हो जाता है और कुछ भी न मिले तो कम से कम कियाभ्यास (Practical experience) तो निश्चित ही मिलता है, चिकिस्सा कचिटपि निष्फल नहीं होती—

> कचिवर्थः कचिव्मैत्री कचिद्धर्मो कचिद्यशः। क्रियाभ्यासः कचिचैव चिकित्सा नास्ति निष्फला ॥

# आज का भिपक्

उपर्युक्त उन आदर्शों को ध्यान मे रखते हुए आज का वैद्य अपने कार्यचेत्र में उतरता है। उसको आधुनिक युग के चिकित्सा-व्यवसाय के साथ प्रारम्भ से ही मुकावला करना पडता है। प्राचीन युग के वैद्यादर्श (Medical ethics) जो मैत्री, करुण और आर्तजनों की सेवाभावना से दयाई सिद्धातों पर व्यवस्थित थे, उनको तिलाझलि देनी पडती है और उसे भी आधुनिक चिकित्सा आटशो (Modern medical Ethics) को वाध्य होकर अपनाना पडता है। अन्त. के परिवर्तनों के साथ ही उसे वाह्य परिवर्तनों की भी आवश्यता प्रतीत होती है, फल्त वह वाह्याडंवरों को भी अपनाना अपना कर्त्तव्य समझता है। यद्यपि उसका आन्तरिक उद्देश्य सदैव पुनीत रहता है फिर भी वाहर से वह एकाकारता को स्वीकार करते हुए वचन, कर्म, संज्ञा और परिधान वही प्रहण करता है जो आधुनिक चिकित्सा जगत् के नियामक लोग। ( ३० )

आचार्यः सर्वचेष्टासु लोक एव हि धीमतः ।

अनुकुर्यात्तमेवातो लौकिकेऽर्थे परीक्षकः ॥ ( वा० स० २ ) सांसारिक कार्यों में लोक ही सबसे वडा आचार्य होता हूँ। लोक का अनु-सरण करते हुए जो भी उत्तम आदर्श प्रतीत हो उसी का ग्रहण करना **ञ्रल्याणकर होता है। यही लोक की मॉग और** आग्रह आयुनिकता की ओर हो तो वैद्य का भी कर्तन्य हो जाता है कि वह आधुनिक ही वने, आज का वैद्य उभयज्ञ होता है। उसको सम्पूर्ण प्राचीन जास्त्रों के ज्ञान के साथ ही साथ नवीनतम ज्ञान की शिज्ञा भी मिछती रहनी है, फलतः वह छुटी-च्यवसाय और उन्गोगजनित उभयविध ज्ञानों का सामंजस्य स्यापित करने में समर्थ रहता है। वह यथावम्यक प्राचीन विथियों से या अर्वाचीन विथियों से स्वास्थ की रचा या रुग्ण सनुग्यों की चिकित्सा करने में समर्थ रहता है। उटाहरण के लिए ओपधि को शरीर के भीतर पहुँचाने के चहुत से नए-नए मार्ग आविष्कृत है। इनमें सुचीवेध के द्वारा ओपधियों का अन्त प्रवेश लोक ने वहुत प्रचलित है । जनता की मॉग भी इस सम्वन्ध में वहुत है । यटि वैद्य इस सूचीवंध कियाओं से अनभिज्ञ रहे तो वह लोकानुरंजन नहीं कर सकता और चिकिन्सा के व्यवसाय में भी सफल नहीं हो सकता। अतः वाध्य होकर उसे उस कार्य नें प्रवृत होना पडता है। आचार्य वाग्भट ने लिखा है कि अर्थ, धर्म और काम से रहित कोई काम न आरम्भ करे उनका सेवन विना किसी का विरोध किया करे। सभी धर्मा से प्रन्यंक पड पर मध्यम ( वीचवाले ) नार्ग का अनुसरण करे।

त्रिवर्गशून्यं नारम्भं, भजेत्तज्वाविरोधयन्।

अनुयायात्प्रतिपदं सर्वधर्मेपु मध्यमाम्॥

जैसा कि ऊपर में इंगित किया जा चुका है आधुनिक िचिकित्सा एक व्यवसाय के रूप में प्रचलित है यदि चिकित्सा का अयोपार्जन ही एकमात्र ल्च्य हो तो स्वाभाविक है वैद्य भी अपने ल्च्य को पूर्ति के लिए व्यावसायिक ओपधियों को ही अपनावे । इन ओपधियों की प्रशंसा और काछ ओपधियों की निन्दापरक यहुत सी परिहामोक्तियाँ पायी जाती हैं, जिनका ऊपर में उन्नेख भी हो चुका है । अब रस ओपधियों की निन्दा करने हुए और इक्षेक्शन से प्रयुक्त ओपधियों की प्रशसा में अपने एक मित्र की परिहासोक्ति प्रथार्थ प्रतीत होती है ।

अल्पसात्रोपयोगित्वादरुचेरप्रसंगत ।

क्षिप्रं च फलवायित्वात् स्चीवेधोऽधिको मतः ॥

भारतवर्ष एक विशाल डेश है, इस देश से वेपसूपा की एक आझारता नहीं मिलती। आसाम प्रदेश ले लिए जो एक सौस्यवेप है, पंजाव के लिए ( ३१ )

वह उन्द्रत । इस प्रकार हिमालय का जो प्राग्य वेश है वह मद्रास के लिए विदेशी । इसी तरह के अन्य भी उदाहरण दिए जा सकते है । ऐसी स्थिति में कौन-सा वेग वैद्यों का गणवेश (untform) हो, यह भी एक समस्या है । आचार्य सुश्रुत ने इसका वटा सुन्दर समाधान किया है । उन्होंने वैद्य के सौरय और अनुद्धत वेश की प्रशंसा की है । जो भी वेश जिस देश में अनुद्धत स्वरूप का हो उसे वैद्य को धारण करना चाहिए ।

'छत्रेण, दण्डेन, सोपानत्केन, अनुद्धत वेशेन त्वया विशिखाऽनुप्रवेष्टव्या।'

वैद्य को सम्पूर्ण साधन और सामग्री से सुसज होना गुण माना गया है। आज का वैद्या निटान के कुछ सीमित साधनों तक ही अवरुद्ध नही है और उसे होना भी नहीं चाहिए। वर्षिक रोग के निटान के साथ ही चिकित्सा के विभिन्न साधन और मामग्री का सम्भार उसके समज्ञ रहना चाहिए। जिस प्रकार वाह्य नाधनों में हमें आराम के भिन्न-भिन्न आविष्कृतनये उपायों की आवश्यकता पडती है और स्वीकार करते हुए हिचक्त नही होती उसी प्रकार निदान और चिकित्मा के विभिन्न आविष्कृत साधन-सामग्री से ज़ुसजा चिकित्सक का होना भी नितान्त आवश्यक है। यही कारण है कि आज का वैद्य इन नवीन साधनों से सम्पन्न पाया जाता है।

## पूर्ण चिकित्सक

यदि निष्पत्त-दृष्टि से विचार किया जाय तो आधुनिक युग के निकले हुए आयुर्वेद विद्यालयों के सातक चिकित्सक की पूर्ण इकाई है, (Complete unit) क्योंकि आयुनिक विज्ञान का ज्ञांता कितना ही क्यों न हो जब तक उसको प्राचीन संस्कृत साहित्य मे निहित ज्ञानराशि का सन्देश प्राप्त नही हो जाता वह अपूर्ण रहता है। प्राचीन और नवीन ज्ञान से युक्त व्यक्ति ही पूर्ण चिकित्सक ( Complete physician ) का गौरव प्राप्त कर सकता है और राष्ट्र के लिए ऐसे ही पूर्ण चिकित्सकों की आवश्यकता है। इन उभयज्ञ चिकित्सकों से जनता की पूरी सेवा सम्भव है।

'भिपक् चिकित्साङ्गानाम्'—चिकित्सा कर्म में प्रयुक्त होने वाले जितने भी साधनोपसाधन हैं, उनमें सर्वाधिक महत्त्व चिकित्सक का है। शल्य चिकित्सा में सव प्रकार के यत्रोपयंत्र, शखानुराख से सुसज चिकित्साल्य या आगार के रहने पर भी यदि चिकित्सक की कुशलता नही प्राप्त हो शल्य कर्म में राफलता नहीं मिल्ती है। कायचिकित्सा के चेत्र में भी यही स्थिति है। चिकित्सक या भिषक् का सबसे वडा गुण योजक होना माना गया है। (योगो वैद्यगुणानाम्' सबसे उत्तम भिषक् वह है जो रोग और रोगी की ( ३२ )

प्रकृति, देश, काल, सम्स्य, ऋतु, वलावल और मात्रा आदि की सम्यक्**तया** विचार कर चिकित्सा की योजना सम्यक् रीति से करता है ।

'तिष्ठत्युपरि युक्तिज्ञः' 'युक्तिश्च योजना या तु युज्यते ।'

यह युक्ति या हिकमत की दत्तता आप्तोपदेश तथा प्रव्यज्ञ कर्माभ्याम से प्राप्त होती है।

भिपक कर्म कर्म का स्वरूप किया है। द्रव्यों की जरीर पर जोवमनाटिक किया होती है उसे कर्म कहते है। आयुर्वेट में अदृष्ट के लिये भी कर्म शब्द का प्रयोग हुआ है। इस लिये उसकी व्यावृत्ति के लिये यह लिखा गया है कि चिकित्सा में प्रयुज्यमान किया को ही कर्म कहा जाता है। चेतन प्रयत्न से उत्पन्न चेष्टा व्यापार को भी कर्म कहते हैं। इसी का नाम प्रवृत्ति, किया, कर्म, यत्न तथा कार्य-समारंभ है।

वैशेषिक दर्शन में उल्लेपण-अपत्तेपण आदि च्यापारों को कर्म कहा गया है। वहाँ पर संयोग, विभाग और वेग कर्मजन्य वताया गया है। द्रच्यगुग शास्त्र में कर्म शब्द से दुव्यों के वमनादि कर्म अभिप्रेत है। सुश्रुत ने भी वमन, विरेचन, टीपन, संग्रह आदि को औषध कर्म कहा है।

आचार्य चरक ने वडी सुन्टर व्याख्या कर्म शब्द की की है। 'जो सयोग और वियोग में स्वतंत्र (अनपेज्ञ) कारण हो और द्रव्य में समवाय सवन्ध से रहता हो ( डव्याश्रित) और फलावाप्ति के द्वारा लज्तित होता हो उसे कर्म कहते है।'

'सयोगे च विभागे च कारणं ट्रव्यमाश्रितम । कर्त्तव्यस्य क्रियाकर्म कर्म नान्यद्पेक्षते।'जिस प्रकार लोक मे कोई सयोग-विभाग विना कर्म के नहीं होता उसी प्रकार शरीर संयोग-विभाग (परिवर्त्तन) विना कर्म के नहीं होता है। शरीर में इस प्रकार परिवर्त्तन या परिणाम उत्पन्न करते इच्यगत पदार्थ को कर्म कहते हैं। यह कर्म आपाततः अद्दष्ट है, यह दिखलाई नहीं पडता केवल फल या परिणाम के द्वारा ही जाना जा सकता है। चरक के इस मत का समर्थन करते हुये पातंजल महाभाष्य की भी उक्ति मिल्ती है.---

'क्रिया नामेयमत्या परिदृष्टा न शक्या पिण्डीभूता निदर्शयितुम् ।' कर्म के इन शास्त्रीय छत्त्रणों के पश्चात् अव चिकित्सा कर्म या भिषक् कर्म के छत्त्रणों का आख्यान किया जा रहा है ।

शरीर में धातुवों की स्थिति समान रहे उनमें विपमता न आने पावे, कवित् विपमता हो जावे तो पुन उसको समावस्था में छाने की क्रिया ही भिपक् कर्म है। दृसरे शब्दों में स्वस्थ व्यक्ति के स्वास्थ्य को ठीक वनाये ( ३३ )

रखना तथा विकृत हो जाने पर उसको पुन. स्वस्थ कर देना यही चिकित्सक का प्रधान न्यापार है। इस कार्य के सम्पादन से चिकित्सक को संशोधन, संशमन, आहार, आचारादि उपक्रमों को करना पडता है। तदनन्तर वह मानव को शारीरिक सुख और आयु को देने वाळा होता है।

यद्यपि दोप-दूप्य-संयोग एव दोप के विविध ( संसर्ग ) प्रकार के सिश्रणों से चिकित्सा कर्म भी अनेकविध होते है, तथापि सूल कर्म छ. ही है—लंघन, वृंहण, रूज्ञण, स्नेहन, स्वेटन और स्तभन । इन छः उपकर्मों मे ही सभी कर्मों का अन्तर्भाव हो जाता है । जिस प्रकार दोपों की असख्य कल्पनादि के होते हुए भी उनकी तीन की संख्या नष्ट नहीं होती उसी प्रकार कर्मों का पट्दव भी नहीं नष्ट होता है । यदि अधिक संचेप किया जाय तो वस्तुत कर्म दो ही प्रकार के होते है—लंघन तथा वृंहण । इन दोनों मे ही सर्व कर्म समाविष्ट हो जाते है । सच्चेप में चिकित्सा करते हुए भिषक् को इन्ही कमो का आश्रय लेकर चल्जना होता है । इसी से वह रोगों के ऊपर विजय और अपने कार्य में सिद्धि प्राप्त करता है और भिषक् की सज्ञा से सुज्ञोभित होता है ।

इति पट् सर्वरोगाणां प्रोक्ताः सम्यगुपक्रमाः।

साध्यानां साधने सिद्धा मात्राकालानुरोधिनः ॥ (च० सू० २२) अभिनव आयुर्वेद साहित्य एव प्रस्तुत रचना—कारण से कार्य का अनुमान लगाया जाता है। उभयज्ञ भिपको को लिखी हुई रचना तथा उनसे निर्मित आयुर्वेद साहित्य भी अपना विशिष्ट रथान रखता है। अभिनव आयुर्वेदज्ञ एकाड़ी नहीं होते। वे प्राचीन ज्ञान को आधुनिक विज्ञान के आलोक से देखने का प्रयत्न करते है। आधुनिक विपयों को जो प्रायः यूरोपीय या अग्रेजी भाषा से है, प्राचीनोक्त शब्दों से उसकी व्याख्या करने तथा नवीन एवं प्राचीन में सामझस्य स्थापित करने का स्तुत्य प्रयत्न करते है। इस प्रकार पश्चिमी देशों से प्राप्तज्ञान का स्वदेश मे प्रचलित भाषा एव लिपियों से आत्मसात् करने का सतत प्रयत्न अभिनव आयुर्वेट की रचनाओं से पाया जाता है। बहुत से ऐसे साहित्य का निर्माण हिन्टी भाषा से हो चुका है और भवित्य से भी होता रहेगा—ऐसा विश्वास है।

प्रस्तुत रचना विशुद्ध रूप से आयुर्वेदीय चिकित्सा विपय से सम्वद्ध है। इसमे पूरे विपय को पाँच खण्डों मे विभाजित करके लिखने का प्रयत्न किया गया है। प्रथम खण्ड सामान्य रोग निदान के सूत्रों से सम्वद्ध है, दूसरा खण्ड चिकित्सा के वीजभूत सिद्धान्तों पर व्यवस्थित है, तीसरा खण्ड विविध पंचकमो के सामान्य ज्ञान तक सीमित है, चतुर्थ खण्ड रोगानुसार उनके सामान्य लज्ञण, साध्यासाध्य-विवेक एवं चिकित्सा पर व्यवस्थित है और रचना

३ भि० भू०

( ३४ )

का पॉचवॉ खण्ड परिशिष्टाधिकार का छै, जिसमें अवशिष्ट रागे। एँ। जिल्लामा का आख्यान पाया जाता छै।

रोगों के प्रतिषेध लिग्रने में इन यान या प्रयाम भरमक किया गया है--कि तद् तद् गेगों की चितिल्मा के उपतम (Line of Treatment or Therapy ), फिर उन-उन रोगों में चलने पाले एवीपपियों नथा सामी का प्रथक् प्रथक् (Single Drugs and Compounds) सुविधारिम रांग में प्रस्तुत किये जावें। इन विविध औषधियों या योगों में से किसी को मुन्छ, ई.न गा अल्पवीर्य और उन्छ को अधिक चीर्यवान् नहीं समझना घाहिये। ये सभी समान भाव से उपयोगी एवं कार्यक्षम हैं। रोगी तथा रोग ये घल, आठ, सालय, ऋतुः साम्राहि का विचार करते तुपु हिसी एक छोटे में छोटे येग का प्रयोग अल्प, मध्य या अधिक मात्रा में करते एए पूर्ण यहा का भागी चिकित्सक वन सकता है। इस प्रन्थ के सभी प्रयोग जाम सम्मन हे पुर्व अधिकतर या तो लेखक के अभ्यास से घट्टना लाभप्रड अथवा त्रिमिष परम्परा के चिकित्सकों के कर्म में अनुभूत एवं रष्टफल है। रचना में यहन मौ ओपधियो ( एक-एक ओपधि ), औपवि ( काष्टींपधि या रम के योग ) नथा भेपजों ( आधिटैविक तथा आध्यान्मिक टवनम ) आन्यान तुआ है । ये मर्भा स्वतंत्रतया तथा समरत रूप में नत्-तर् रोगों में समान भाव में उपयांगी है। इस कथन का तात्पर्य यह है कि यह ग्रन्थ एक नंप्रह ( Collection ) नाज न होकर संचयन ( Selection ) के उपर व्यवस्थित है। इसमें चुन तपु ओपधि योगों का ही चयन किया है। चयन के उपर व्यवस्थित होने के नारण पुस्तक के सिद्ध योगों की चिकित्सा कर्म में उपादेयता न्वतः सिद्ध हे ट्रमा उपादेयता के विचार से ही पुस्तक का नामहरण 'भिपन्इर्मायिटि' दिया गया है। फलितार्थ यह है कि इस एक पुस्तक का अनुसरण करके चिकिल्या करते हुए भिषक् या चिकित्सक को अपने चिकिल्मा-प्रार्थ में पूर्ण मिरि या सफलता माप्त हो सकती है।

इसकी रचना में इस वात पर सतत ध्यान रगा गया है कि पुन्तक आयुर्वेद विद्यालयों के छात्रों तक क्रियाभ्यास करने वाले चिकिल्सक के लिए समान भाव से उपयोगी हो सके।

#### कृतज्ञता-प्रकाशन

इस प्रंथ के लेखन का विचार वहुत दिनों से कल्पना में था । फल्त इसके विविध अध्याय विविध अवसरों पर लिखे गये है । उटाहरणार्थ प्रथम खण्ड का 'निदान पंचक' वाला अध्याय गवर्नमेण्ट आयुर्वेंद कालेज पटना के संयोजित च्याख्यान-माला के अवसर पर भूमिका का प्रारंभिक भाग 'नेशनल मेडिकल कान्फरेन्स' अलीगढ़ के अधिवेशन में विभागीय अध्यत्तीय भाषण के रूप मे तथा पंचकर्म वाला भाग लेखमाला के रूप में प्रस्तुत हुआ था। शेपाश का पूरण भी आज से ढो वर्ष पूर्व ही हो चुका था। पाण्डुलिपि का प्रकाशन होकर आज प्रंथ सज्जन पाठकों के अनुरक्षन के लिये उनकी सेवा मे अपिंत किया जा रहा है। गुरुकृपा तथा भगवान् भूतभावन विश्वनाथ तथा गौरी-केदार की छपा से भावमय कल्पना का मूर्त्त स्वरूप इस प्रकाशित रचना के रूप मे टेखने का अवसर प्राप्त हुआ है। एतदर्थ अपने इंष्टदेवों के प्रति शतशः प्रणाम करते हुए उनसे पुनः याच्या है कि इस रचना का 'भिपक्कर्मसिद्धि' नाम यर्थार्थ में सिद्ध करें।

प्रंथ के प्रणयन में ऋषि एव सुनि-वचनों का आश्रय लेकर चलना पडा है साथ ही विभिन्न आचायों, ग्रंथकारों, चिविध तद्विद्य चिद्वानों, देव और देवियों से प्रत्यत्त रूप में वहुत प्रकार की सहायता प्राप्त हुई है। इन सवों के प्रति प्रणित तथा आभार प्रदर्शन करना अपना एक पुनीत कर्त्तव्य समझता हूँ। अन्य उन नवीन प्राचीन ग्रंथकारों के प्रति भी कृतज्ञता ज्ञापन करते हुए हर्प हो रहा है जिनकी कृतियों का उद्धरण इस रचना मे प्राप्त हो रहा है।

अंत में ग्रन्थ के मुद्रक एवं प्रकाशक के प्रति विशेपत. पं० ब्रह्मशंकर जी मिश्र तथा पं० रामचन्द्र जी झा के प्रति भी अपना हार्टिक उद्गार प्रकट करना उचित समझता हूँ जिन्होंने अपने अथक परिश्रम से ग्रन्थ को श्वंखलावद करके सुन्टर रूप देने में स्तुत्य प्रयत्न किया है।

> औषधद्धौपधिर्भेपज टकितम्, कापि हीन न वा वीर्यतश्चाधिकम्, तत्स्वतन्त्रं समस्तं हित साधने, कालसात्म्येत्तुवीयेः छतं योजितम्, आगमैराप्तमभ्यस्य वारान् बहून्, यद् भिपक्कर्मसिद्धौ मया गुम्फितम्।

गुरुपूर्णिमा सं० २०२० वै० <sup>विनयावनत</sup> श्रीरमानाथ 'द्विवेदी

# प्राचीन माना को मेट्रिक सिस्टम में परिवर्त्तन-तालिका

;

|            | -            |   | হ आ        | वे K | g gr M gr.               |
|------------|--------------|---|------------|------|--------------------------|
| ६ लणुओ की  | = १ त्रुटि   | = |            | =    | <u> 2</u> 2<br>2         |
| হ স্থুচি   | = १ लिक्षा   | Ξ |            | =    |                          |
| ६ लिक्षा   | = १ यूका     | = |            | =    | 52                       |
| ६ यूका     | = १ रज       | = | इनेर पै०   | =    | 9                        |
| ६ रज       | = १ सर्पप    | = | नेह पै०    | =    | n¥.                      |
| ६ सर्पप    | = १ यव       |   | 9 0 0 0    | =    | २०                       |
| ६ यव       | = १ गुजा     | = | ्र पै०     | =    | १२१                      |
| २ गुडा     | = १ निग्पावक | = | र्भु ते०   | =    | ર્૪ર                     |
| ३ गुजा     | = १ मञ्च     | = | ) ॥ वै०    | =    | 358                      |
| ६ गुझा     | = १ मापा     | Ξ | -)         | =    | १९२                      |
| २ मापा     | = १ घरण      | = | ≠)         | =    | १–४४=                    |
| २ घरण      | = १ ञाण      | = | 1)         | =    | २-९१६                    |
| ২ সাল      | = १ वटक      | = | 11)        | =    | ४-८३२                    |
| २ वटक      | = १ तोला     | = | १)         | =    | ११–६६४                   |
| २ तोला     | = १          | = | ર))        | =    | २३–३२द                   |
| २ शुक्ति   | = १ पल       | = | ૪))        | =    | ४६ - ६५ ६                |
| २ पल       | = १ प्रमृत   | Ξ | ㅋ))        | =    | ९३-३१२                   |
| २ प्रमुत   | = १ कुडव     | = | ऽ≡१))      | Ξ    | १८६–६२४                  |
| २ कुडव     | = १ मानिका   | = | ડા≈ર))     | =    | <b>३७३</b> –२४द          |
| २ मानिका   | = १ प्रस्य   | = | 2111,8))   | =    | ৬४६–४९६                  |
| २ प्रस्य   | = १          | = | ऽ१॥~३))    | =    | १, ४९२–९९२               |
| २ जुम      | = १ आढक      | = | S3€\$))    | =    | २, ९८४–९८४               |
| ४ माहक     | = १ द्रोण    | = | ાઽ૨ા૫૪))   | =    | ११, ९४३–९३६              |
| २ द्रोण    | = १ सूर्प    | = | ાાઽ૬ાા∕૱)) | =    | २३ <sub>7</sub> দ্রড–রও२ |
|            |              |   |            |      | ૪૭, ૭૭૪–૭૪૪              |
|            |              |   |            |      | १९१,१०२-९७६              |
| १०० पन्त्र | = १ तुला     |   | : ১৯       | =    | ૪, દ્વ્ય–ષર્             |
| २००० पर    | = १ भार      | 2 | = ૨૫૦      | =    | ९३३ १०७-५३२              |

∋¥€

# विषय-सूची

## प्रथम खण्ड ः निदानपंचक

#### प्रथम अध्याय

K.

निदानपंचक-प्रयोजन, यदच्छा, नियति, परिणाम, निदान-कथन-प्रयोजन, पूर्वरूपा-भिधान-प्रयोजन, पूर्वरूप ज्ञान का चिकित्सा में प्रयोजन, रूपाभिधान प्रयोजन, साध्यासाध्य विवेक, उपशय कथन का प्रयोजन, सम्प्राप्ति कथन प्रयोजन, अशाश-ऊल्पना, व्याधि-बल, काल, निदानपचक प्रसंग, निदानपचक में विवेच्य विपय एवं उनका प्रयोजन ।

#### द्वितीय अध्याय

रोग का उत्पत्तिकम तथा किया-काल, संचयावस्था या सचयकाल, प्रको-पावस्था, प्रसरावस्था, स्थानसंश्रयावस्था, व्यक्तावस्था, भेदावस्था, पड्विध परीचा, द्विविध या त्रिविध परीचा, अष्टविध परीचा, पंचविध परीचा, निदान निरुक्ति, निदान का निर्दुष्ट लच्चण, सेतिकर्त्तव्यताकः, हेतु भेद, विप्रकृष्ट, संचयकाल, व्यभिचारी, प्राधानिक, असात्म्येन्द्रियार्थ संयोग, प्रज्ञापराध, परिणाम, दोष हेतु, व्याधि हेतु, पूर्वरूपनिरुक्ति, सामान्य पूर्वरूप, विशिष्ट पूर्वरूप, रूप-लच्चण, रूपका निर्दुष्ट ल्चण, लिप्तकुम्भकार न्याय, अनुपराय, सम्प्राप्ति का निर्दुष्ट लच्चण, संख्या-सम्प्राप्ति, विकर्त्ष सम्प्राप्ति, प्राधान्य, वल्तसम्प्राप्ति, कालसम्प्राप्ति ।

## द्वितीय खण्ड : पश्चकर्म

#### प्रथम अध्याय

पञ्चकर्म, पञ्चकर्म का निपेध, लिकिडपैराफीन, वसा, मजा, स्नेह व्यापद, अतियोग, अयोग, सम्यक् योग, प्रतिकार, स्नेह-विश्रम, अस्नेह्य व्यक्ति, स्वेद-स्वेदन, संकर या पिण्ड स्वेद, नाडी स्वेद, कोष्ठ-स्वेद, उपनाह-स्वेद, प्रस्तर स्वेद, परिपेक-स्वेद, जेन्ताक-स्वेद, अश्मधन स्वेद, कर्पू स्वेद, कुटी-स्वेद, कुम्भी स्वेद, कूप स्वेद, होलाक-स्वेद, अविरेच्य ।

द्वितीय अध्याय / १२६-१४७ वस्ति तथा वस्ति कर्म, वस्ति, नेत्र ( नलिका ), छिद्र, कर्णिका, वस्ति के दोष, आस्थापन, सिद्ध वस्ति, अनुवासन, यापना वस्ति, पिच्छा वस्ति, नस्य, शिरोविरेचन, प्रति मर्श, नस्य कर्म के भेद ।

## तृतोय खण्डः चिकित्सा वीज

प्रथम अध्याय

282-202

चिकित्सा, शाव्दिक व्युरपत्ति, कायचिकित्सा, व्याधि का सामान्य हेतु, छ. उपक्रम, आहार, आचार ।

२ भि० सि० भू०

?-?8

82-58

559-22

द्वितीय अध्याय

चिकित्सा के भेद, सखावजय, चिकित्सा के चतुष्पाद, साध्यासाध्य विवेक, साध्यासाध्य के चार भेद, सुखसाध्य, क्रुच्छ्रसाध्य, याण्यरोग, चिकिस्सा की महिमा ।

## तृतीय अध्याय

वायु के गुण, पित्त के गुण, कफ के गुण ।

#### चतुर्थ खण्ड : चिशिष्ट प्रतिपेध ज्वर प्रतिषेध 282-225 प्रथम अध्याय

ज्वर के पूर्वरूप में उपक्रम, लंघन, लंघन के गुण, वमन, स्वेदन, पडड़-पानीय, उवर मे आहार, संतर्पण या फलरस, मांस रस, काल, क्पाय का निपेध, संत्युझय रस, हिंगुलेश्वर रस, गोदन्ती भस्म, रसादिवटी, त्रिभुवनकीत्तिं रस, संजीवनी योग, अश्वकचुकी रस ।

## द्वितीय अध्याय

तन्द्रिक सन्निपात, प्रछापञ सन्निपात, रक्तछीची सन्निपात, सुग्ननेत्रचिकित्सा, जिह्नक सन्निपात, सधिक सन्निपात, अभिन्याम उवर, कंठकुव्ज सन्निपात, कर्णिक सन्निपात, चित्तअम या चित्तविञ्रमसन्निपात, प्रचेतना गुटिका, रुग्दाह सन्निपात, अन्तक सन्निपात ।

तृतीय अध्याय ल्घन का निपेध, अभिघातज ख्वर, अभिचार या अभिशापज-ख्वर, क्रोधज-उवर, काम-शोक-भय उत्रर, भूतज उत्रर, मानस उत्रर । चतुर्थे अध्याय 289-283 सोभाग्यवटी, कस्तूरी मैरव रस, वृहत् कस्तूरी भैरव रस । पंचस अध्याय २४३-२४६ जार्ण डवर प्रतिपेध जीर्ण डवर मे व्यवस्था पन्न। पष्ट अध्याय 28,8-288 ज्वरातिमार प्रतिपेव, क्रियाकम, रसयोग चिकित्सा । सप्तन अध्याय 222-200 अतिसार प्रतिपेध, आमातिसार, अय-शोकातिसार, अगस्ति सूतराज,

अहणीरोग प्रतिपेध, जासावस्था में उण्क्रम, पकावस्था में क्रियाक्रम, सान्न-चिकित्सा, बुझ गगाधर चूर्ण, नायिका चूर्ण, ग्रहणी कपाट रस, पर्पटी के योग,

## 254-122

202-252

२१८–२३१

231-282

#### ( 38 )

पंचामृत पर्पटी, ताम्र पर्पटी, निरन्न चिकित्सा-पथ्य, पर्पटी प्रयोग विधि, ससर्जन क्रम।

आठवाँ अध्याय २७८–२९१ अर्शोरोग प्रतिपेध, अर्श रोग मे तक, शुप्कार्श मे भेपज, वाह्य या स्थानिक

प्रयोग, मेक, धूपन, उपनाह, गुद्वति, पिचुधारण, जलौका, पिच्छावस्ति, काद्वायन मोदक, श्री वाहुशाल गुड ।

नवॉ अध्याय

१६१–३०६ अग्निमान्ध-प्रतिपेध, भारकर छवण, अग्निकुमार रस, रामवाण रस, क्रव्याद रस, अत्यग्नि चिकित्सा, अजीर्ण प्रतिपेध, आमाजीर्ण प्रतिपेध, विदग्धा-जोर्ण-प्रतिपेध, चारराज, कुवेराचादि वटी, विलम्विका तथा अलसक प्रतिपेध-क्रियाक्रम, विसूचीप्रतिपेध-क्रियाक्रम, अजीर्णकटक रस, सजीवनी वटी, विसूची भञ्जन वटी, विसूची विध्वसन रस, खल्ली, सूत्रावसाद ।

दसवाँ अध्याय ३०६–३३१

कृमिरोग-प्रतिपेध, मलज, रलेप्मज, पुरीपज, आमाशयांत्र कृमि, अकुशमुख कृमि, गण्डूपद कृमि, स्फीत कृमि, सूत्रकृमि या तन्तु कृमि, प्रतोद कृमि, श्लीपद कृमि, भद्रसुस्तादि क्पाय, विडद्गादि चूर्णं, कृमिमुद्गर रस, पाण्डु तथा कामला प्रतिपेध, ज्योपादि घृत फल त्रिकादि कपाय मण्डूर वटक, पुनर्नवादि मण्डूर, नवायस लौह, निज्ञालौह, योगराज, कामला प्रतिपेध, सामान्य या कोष्टाश्रया कामला, आरोग्यवर्धिनी वटी, शाखाश्रित कामला प्रतिपेध, कुस्भकामला-प्रतिपेध, हलीमक-प्रतिपेध ।

ग्यारहवॉ अध्याय

रक्तवित्त प्रतिपेध, ऊर्ध्वंग, अधोग, उभयग, अधोग रक्तपित्त, संशमन, . मंशमनोपचार, वासा स्वरम, नासागत रक्तपित्र, उशीरादि चूर्णं, एळादि गुटिका, कुप्माण्ड खण्ड, रक्तपित्त-कुल्फण्डनरस, सुधानिधि रस, चन्द्रकला रस। बारहवॉ अध्याय ३४४–३६२

राज यदमा प्रतिपेध, अनुलोम, प्रतिलोम, चतुविध हेतु, त्रिविरूप, शोधन निपेध, राजयचमा मे पथ्य, अपथ्य, मासाहार, वहिर्मार्जन, जीवन्त्यादि उत्सादन, अजा पंचक घृत, दशमूळादि कषाय, अश्वगन्धादि कषाय, कर्प्साय चूर्ण, सितोपलादि चूर्ण, वासावलेह बृहत् , च्यवनप्राश, द्राज्ञारिष्ट महाम्रगाङ्क रस, चन्दनवळाळाचादि तैल ।

तेरहवाँ अध्याय ३६२–३७३ कास रोग प्रतिपेध, अपराजित लेह, भाइर्थादि लेह, दशमूली घृत, कण्ट-कार्यवलेह, वलादि काथ, इत्त्वादिलेह, कटकार्यादिक्षाय, समझर्कर चूर्ण, वृहत्

338-383

( 80 )

लवङ्गादिवरी, अगस्त्यहरीतकी, विभीतकावलेह, करवीर योग, पुछाटि वर्टा, भागोत्तर गुटिका, नागवल्लभ रस । चौदहवाँ अध्याय हिका-श्वास-प्रतिपेध, हिकाघलेह, शंखचूल रस, हरिदादिलेइ, टामरेश्वराश्र, लौह, श्वास कुठार रस, नागार्जुनाञ्च रस, कनकासव, महाश्वासारि सोम कल्प । पन्द्रहवाँ अध्याय 3==-323 स्वरमेद-प्रतिपेध, निदिग्धिकावलेह, किन्नरकंठ रस । सोलहवाँ अध्याय 336-358 अरोचक प्रतिपेध, सुधानिधि रस । सत्रहवाँ अध्याय 325-203 छर्दि-प्रतिपेध, एलादि चूर्ण, रसादि या पारदादिचूर्ण, वामनामृत योग, छर्दिरिपु, लाजमण्ड । अठारहवाँ अध्याय 308-808 नृष्णारोग प्रतिपेध, अवध्य, वातिक, पैत्तिक, श्लैप्मिक, ज्ञतोध्यित, चयोखित भक्तोदुभव। उन्नीसवाँ अध्याय 808-208 मूच्र्ङा-अम-अनिद्रा-तंद्रा-संन्यास प्रतिपेध, कौम्भ सपि, प्रवालपिष्टि योग, मूच्छन्तिक रस । बीसवॉ अध्याय 828-82= मदात्यय प्रतिपेध, तीव्र मदात्यय, जीर्ण मदात्यय, ध्वंसक, विच्रेप, वातज, मदात्यय, पित्तज मदात्यय, त्रिदोपज, अष्टाङ्ग ळवण, एलादि मोदक । इकीसवाँ अध्याय 898-823 दाह प्रतिषेध, मद्यज, पित्तज, तृष्णानिरोधज, रक्तपूर्ण, कोष्ठज, ज्ञतज, धातुचयज, मर्माभिघातज, प्रदेह या लेप, क्वाथ पर्पटादि, कपाय धान्यक हिम, कुहुमादि वरी। बाइसवाँ अध्याय 823-888 भूत विद्या, असुर, गन्धर्व, यत्त, रात्त्रस, पितृग्रह, नाग, ग्रह, पिशाच, वाल्यह सख्या, भूतोन्माद की विशेपता, देवजुष्टोन्माद, देवशत्रुजुष्ट, गन्धर्व प्रह पीडित उन्मत्त, यत्ताविष्ट, पितृजुष्ट, सर्पग्रहजुष्ट, रात्तस-ग्रह जुष्ट, पिशाच ग्रहजुष्ट उन्माद, कृष्णार्धनन, मरिचार्धनन, महाधूप, महापैशाच-घृत, भूतमैरव रस, बाह्य

सन्त, आर्षसन्त, ऐन्द्रसन्त, याम्यसन्त, वारुणसन्त, कौबेरसन्त, गान्धर्वसन्त,

( 88 )

राजस अंश के सख-भेद, आसुरसख, राज्ञससख, पैशाचसख, सार्पसख या नागसच्व, प्रैतसच्व, शाकुन सच्व तामस सच्च के भेद, पाशव सच्व, मारस्य सच्व, वानस्पत्य सत्त्व, एकीयमत ।

तेइसवाँ अध्याय 888-8883 उन्माद गेग प्रतिषेध, सारस्वत चूर्ण, सर्पगंन्धा घनवटी, उन्माद-गजकेशरी रस, चतुर्भुंज रस, चीरकल्याण घृत, चैतस घृत, शिवा तैल । चौबीसवाँ अध्याय 883-888

अपस्मार प्रतिषेध, अपस्मार, वातकुलान्तक रस, स्मृतिसागर रस, अतःवा-भिनिवेश ।

पचीसवॉ अध्याय

880-888

वात-च्याधि प्रतिषेध, शाखवण स्वेद, वातहापोटली, मापवलादि तैल, सिद्धार्थक तैल, महाराज प्रसारणी तैल, नारायण तैल, विष्णु तैल, विषगर्भ त्तैल, पचगुण तैल, छागलाद्य घृत, षड्धरण योग, महारास्नादि कपाय, रसोन पिण्ड, त्रयोदशाङ्ग गुग्गुलु, अमृत भन्नातक, नारसिह चूर्ण, पंचामृत लौह गुग्गुलु, वातगजाड्खश, बृहद्वातचिन्तामणि रस, रसराज, योगेन्द्र रस, त्रैलोक्य चिन्ता-मणि रस, नवग्रह रस, मल्ल सिन्दुर, गृध्रसी-प्रतिषेध, अर्दित, खञ्जनकारि रस, मकरमुष्टि योग, कम्पवात, विजय-भैरव तैळ ।

छन्बीसवाँ अध्याय

882-88= वातरक्त प्रतिपेध, सिरावेध, ऌघुमंजिष्ठादि कषाय, निम्वादि चूर्ण, गोन्तुरादि

- गुग्गुलु, सर्वेश्वर रस ।
- सत्ताइसवॉ अध्याय

उह्स्तम्भ-प्रतिषेध, अष्टकटवर तैल, गुजाभद्र रस ।

#### अट्ठाइसवॉ अध्याय

६०२-४१०

よくローズとろ

888-202

आमवात-प्रतिपेध, पचसम चूर्ण, वैश्वानर चूर्ण, आमवातारि गुग्गुळु, सिह-नाद गुग्गुलु, आमवातारि रस, महाविपगर्भ तैल ।

#### उन्तीसवॉ अध्याय

ग्रूल प्रतिपेध, कुबेराचादि वटी, पंचकोलादि चूर्ण, एरण्ड सप्तक क्पाय, हिग्वाडि चूर्ण, तिलादिगुटिका, नारिकेल लव्ण, शूलवर्जिनी वटी, त्रिगुणाख्य रस, सप्तामृत लौह, तारा मण्डूर, विद्याधराञ्च रस, नारिकेलखण्ड, चारराज, धाञ्यरिष्ट । 228-238 तीसवॉ अध्याय

उदावर्त्त तथा आनाह प्रतिपेध, आनाह, आनाह तथा उटावर्त में योग, पुरीषोदावर्त्त नथा आनाह में योग ।

इकतीसवाँ अध्याय

ु गुल्म प्रतिपेध, गुल्म रोग में सामान्य क्रियाक्रम, विशिष्ट क्रियाक्रम, गुल्म में भेषज।

वत्तीसवॉ अध्याय

हद्रोग प्रतिपेध, सामान्य चिकिल्सा ।

तैतीसगाँ अध्याय

मूत्रकृच्छ्र, मूत्राघात तथा अश्मरी एवं शर्करा प्रतिपेध, तेरह प्रकार के सूत्राघात, सूत्रकृच्छ्र-मूत्राघात तथा अश्मरी प्रतिपेध, भेपज, उपयोग, सामान्य योग, अश्मरीहर कपाय, पूय-मेह प्रतिपेध ।

चौंतीमवॉ अध्याय

प्रमेह प्रतिपेध, सामान्य दोप दूप्य तथा मेहों के क्षेत्र. असाध्य कुछज रोग, प्रमेह में सामान्य क्रियाक्रम, प्रमेहन्न सामान्य औषधियाँ, टोपानुसार नथा प्रमेह भेदानुमार विशिष्ट क्रियाक्रम, औषधि-कपाय-स्वरस, उपयोग, स्वर्णनक शुक्रजय या स्वप्नदोप।

पैतीसवॉ अध्याय

मेटोरोग प्रतिपेध, मेटोरोग से क्रिया सूत्र ।

छत्तीसवॉ अध्याय

उटर रोग प्रतिपेध, जलोदर या टकोटर, उटर रोग से सामान्य प्रतिपेध, प्लीहोटर में ओपधि, उपयोग, जलोटर प्रतिपेध में सर्पविष का प्रयोग। सैतीसवॉं अध्याय ६०२-६११

शोयरोग प्रतिपेध, शोफ की सम्प्राप्ति, शोध रोग में सामान्य छत्रण, शोध रोग में टोपनिरपेन सामान्य औपधियाँ।

अड्तीसवाँ अध्याय

Ś.

ण्ळीपट प्रतिपेध, लेप एवं स्वेद, रक्तावसेचन या शोणित मोचण । उन्तालीसचॉ अभ्याय ६१९ २

उष्टरोग प्रतिपेध, उष्ट के प्रकार, सामान्य छत्त्रण, अन्त.प्रयोज्य रक्त-कोधक या उप्टगामन ओपधियाँ, धात्री और खदिर का काथ, गुढूची, निम्ब, गोम्झ, तुवरक, तुवरक तेंल का सुख से प्रयोग की विधि, भल्लातक, सप्तसम योग, मुधोदन, किरान, गोरग्वमुर्ण्डा, पाताल गरुडी, काष्टोदुम्बर, ' कुष्टारियोग, कुष्ट-नामन रन, शुढ गधक, सौनधिक चूर्ण, गंधक रसायन-निर्माण विधि, मद्य-न्यादि चूर्ण, नाग्विाटि हिम, मंजिष्टादि काथ ( लघु ), महा मजिष्ठादि या वृहद् मंजिष्टादि कपाय, पंचनिम्ब चूर्ण, राटिरारिष्ट, कुष्ठ में घृत-प्रयोग, महातिक वृत,

822-828

y 81-y=0

232-232

シスローンスの

226-280

720-728

メニシーシック

पंचतिक्त घृत, सोमराजी घत, पंचतिक्त घृत गुग्गुळु, अमृतभन्नातक, धातवीय योग, तालकेश्वर रस, रसमाणिक्य, ब्रह्मरस, गलरकुष्ठारिरस, मर्वेश्वर रस, आरोग्यवर्धिनी, कुष्ठ मे वाह्य प्रयोग, मनःशिलादिलेप, करझादि लेप, आरग्व-धादिलेप, भन्नातकादि लेप, चक्रमर्दादि लेप, दद्रुझवटी, पामा मे लेप, रसाटिलेप, सिध्म या सेहुँवा में लेप, कुष्ठ गेग में व्यवहृत होने वाले तैल, अर्क तैल, करवीर तैल, कृष्ण मर्प तैल, मरिचादि तैल, मोमराजी तैल, तुवरकाद्य तैल, श्वेतकुष्ट चिकित्सा, गुजाफलचित्रक लेप, ओष्ठ-श्वित्रहरलेप, पचानन तैल, आरग्वधाद्य तैल, श्वित्रकुष्ट मे अन्त. प्रयोग की औषध, श्वेतारिरस, सर्जरसादिलेप, जीवन्त्यादि लेप, मधूचिछिष्टादि लेप।

चालीसवॉ अध्याय ६४१-६४६ जीतपित्त-प्रतिषेध, रोगपरिचय, अम्टतादि कपाय, मधुयप्टवादि कपाय, हरिद्रा खण्ड, विश्वेश्र रस, बाह्य प्रयोग, सिद्धार्थ लेप, दूर्वादि लेप, ज्ञारजल, दार्वी तैल, कोठ-रोग मे क्रियाक्रम, शीतपित्तादि में पथ्यापथ्य ।

इकतालिसवाँ अध्याय

अम्लपित्त प्रतिपेध, रोग परिचय, साभ्यसाक्ष्तता, क्रियाक्रम, पथ्यापथ्य, वासादशाङ्ग कषाय, द्राज्ञादि चूर्ण, अविपत्तिकर चूर्ण, द्राज्ञादि गुटिका, नारिकेल खण्ड, न्वण्डकुष्माण्डावलेह, सौभाग्य शुठी, नारायण घृत, धाव्यरिष्ट, सूतशेखर रस, लीलाविलास रस, अम्लपित्तान्तक लौह, सितामण्डूर ।

बयालिसवॉ अध्याय

वाजीकरण, निरुक्ति, वाजीकरण के गुण या फल, वाजीकरण के विषय, वाजीकरण के अनाव में टोप, ब्रह्मचर्य तथा वाजीकरण, वाजीकरण तथा सन्तानोत्पत्ति, सामान्य वाजीकर द्रव्य, वाजीकर या वृष्य द्रव्य, नाना वृष्य कोषधियाँ, वृष्य वातावरण, वाजीकर औषधि की प्रयोग विधि, वाजीकरण में अपथ्य वाजीकरण योग, कामदीपक चाण्डालिनी योग, आभिष प्रयोग, अपत्य-कर स्वरम, कमलाचादि चूर्ण, वानरी गुटिका, श्री मदनानन्द मोटक, महा-चदनाटि तैल, भन्नातक तैल, वसायोग, करभवारुणी मूल, दशमूल्लारिष्ट, स्वत-संजीवनी सुरा, नारसिंह चूर्ण, आम्रपाक या खण्डाम्रक, वीर्यस्तम्भकर योग, कामिनी विदावण रम, वीर्य स्तम्भ वटी, वृष्य रसौषधि योग, पुष्पधन्वा रम, कामिनी दर्षन्न रस, मन्मथाम्र रस, चन्द्रोदय रस, चन्द्रोटय मकरध्वज (स्वल्प), मकरसुष्टि योग, अश्वगन्धा घृत या कामदेव घृत ।

तैतालिसवॉ अध्याय

६७६-७०३

६४६–६४३

६४३-६७६

रसायन, शाब्दिक-व्युत्पत्ति, परिभापा, भेपजाभेपज, रसायन गुण, दिच्यो-पधियों अथवा रसायनों का अवतरण, रसायन का कालोचनात्मक विवेचन, रसायन के प्रकार, कुटी प्रावेशिक विधि, अशुद्ध शरीर में रसायन प्रयोग निष्फल, सौर्यमाहतिक विधि, आचार रसायन, रसायन सेवन की आयु, आमल की रमायन, हरीतकी रसायन, त्रिफला लौह रसायन, रसायन औषधियाँ, सरल रसायन मेवन के योग, मेधावृद्धिकर रसायन, म्ट्रेंडराज रसायन, अश्वगन्धा रसायन, तिल रमायन, नागवला रसायन, पलाशवीज रसायन, पुनर्नवा रसायन, वृद्ध-दारुक रसायन, वाराहीकंद रसायन, चित्रक रसायन, हरीतकी रसायन, अमृतादि रसायन, गुद्धच्यादि रसायन योग, ब्राह्मी रसायन, त्रिफला रसायन, पिष्पली रसायन, शतावरी घृत, वचा रसायन, आमलकी स्वरस, सोमराजी रसायन, रसोन रसायन, विडड्ग रसायन-विडड्गावलेह, भन्नातक रसायन, गुग्गुल रसायन किलाजतु रसायन, गंधक रसायन, सुवर्ण रसायन, पंचारविन्द रसायन, अन्य रस योग, रसायन पथ्य, मजतैल रसायन।

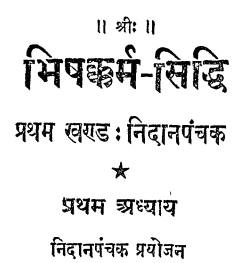
## पंचम खण्ड : परिशिष्ट

## परिशिष्टाध्याय

600-025

वृद्धिरोग प्रतिपेध, वृषण वृद्धि या अण्डकोष शोथ चिकित्सा क्रम, गऌगण्ड, अमृताद्य तैल, गण्डमाला-अपची प्रतिपेध, काचनार गुग्गुलु वण-शोथ विद्धि एव नण प्रतिपेध, शियु, टशाङ्ग लेप, नणशोधन, अनन्तमूल रोपण, जात्यादि तैल, अधःपुष्पी, सचोवण, नाडीवण, उदुम्वर सार, गुण एवं उपयोग, अग्निदग्ध वणलेप, भग्न, अस्थिसंहारादि चूण, भगन्दर, नवकार्षिक गुग्गुलु, विसर्प, मसूरिका, निम्वादि कपाय, पटोळादि कषाय, उपदश-फिरग, अकरी, पाददारी, युवानपिडिका-सुखटूषिका, व्यंग (झाई) अरुंषिका ( रूसी ), इन्द्रलुप्त, नापित-कण्डु, शय्यासूत्र, लोमशातन ( केश गिराने के उपाय ), अलस ( अंगुलियों का सडना ), सुख-पाक, जात्यादि कषाय, तुण्डिकेरी चलदन्त ( दाँतों का हिल्ना ), दाँतों में पानी लगना, दशनसंस्कार चूर्ण, वज्रदत मजन, इरिमेदादि त्तेल, कर्णशूल, कर्णस्राव दुष्ट प्रतिश्याय या जीर्ण नासारोग, या अपीनस, चित्रक हरीतकी, व्याद्यी तैल, नेत्राभिष्यद, फुझिका दव, नेत्रविन्दु, चन्द्रोदया वर्त्ति, त्रिफलाद्य घृत, सप्तामृत लौह, त्रिफला चूर्ण, अवर्ण शुक, शि रश्रूल, शिर शूलाद्रि वञ्च, पथ्यापडड्न कषाय, गोदन्ती भस्म पड्विन्दु तैल, रज कृच्छ, रजोल्पता, रजावरोध, रज प्रवत्तिनी वटी, कुमार्थासव, रक्तप्रदर तथा योनिव्यापद, सिद्धाम्हत योग, दार्व्यादि कषाय, पुष्यानुग चूर्ण, अशोकारिष्ट, फल घृत द्रव्य तथा निर्माण विधि, स्तिका रोग, दशमूल काथ, च्तिका दशमूल काथ, दशम्लारिष्ट, वाल रोग, वालचातुर्भदिका, लाचादि तैल, दांडिमचतुःसम, महागन्धक, अष्टमगल घृत बालशोप, दुश्चिक दश, सपदश, विपों में प्रतिविप, अपस्मार, सूच्छीं, आमवात, मापादि मोदक, अधोग रक्तपित्त, रक्तशोधक कपाय, औषध सेवन काल, आचार्यपरम्परा प्रशस्ति. ।

~>%~~



ł

'निदानपचक' का विपय वडा ही गहन है। इसके भीतर जिज्ञासु जितना प्रविष्ट होता है, उतना ही उलझता जाता है। कई नामो से इस विपय की वैद्य-परम्परा में प्रसिद्धि है, जैसे—'निदानपचक', 'पचनिदान', 'पचलक्षण' 'पचलक्षणी' आदि। माधवनिदान के पाठ में यह वेद्यपरम्पराओं में एक कठिन स्थल माना जाता है। इसकी कठिनता का अनुमान निम्नलिखित कहानी से लगाया जा सकता है।

पुराने जमाने मे वैद्यक के विद्यालय नही होते थे। अधिकाग छात्र गुरुओ के घर पर ही रहकर विद्याभ्यास किया करते थे। ढाका के कविराज का एक प्रसिद्ध गुरुपीठ था। बहुत से छात्र वहाँ विद्याभ्यास करते और विद्या-समाप्ति के अनन्तर देश के विभिन्न स्थानो मे जाकर अपनी वृत्ति या चिकित्सा-व्यवसाय किया करते थे। एक वार गुरु जी अपनी वृद्धावस्था मे तीर्थ-यात्रा को निऊले। कलकत्ते मे काली-दर्शन करते जाते समय उनकी दृष्टि एक वडे 'साइन वोर्ड' पर पडी जिसमे उनका नाम अकित था। उन्होने अनुमान लगाया कि यहाँ अपना कोई शिष्य कविराज होगा। दर्शन करके जव लौटे तो उम कविराज के स्थान पर गये। गुरुजी ने शिष्य को नही पहचाना, परन्तु शिष्य ने उन्हे तत्काल पहचान लिया। उनका वडा आदर किया, सत्कारपूर्वक अपने आसन पर बैठाया और उस दिन को सम्पूर्ण आय गुरु की सेवा मे अपित की। गुरुजी के अनेक शिष्य थे उन्होने इस शिष्य से पूछा 'भाई मैंने तुमको पहचाना नही, तुम कव और क्तिनी अवधि तक मेरी पाठशाला मे रहे।' शिष्य ने उत्तर दिया कि गुरुजी मने कुल पाँव ही दिनो तक आप के

## भिपकर्म-सिद्धि

হ

पास रह कर विद्या पाई है। निदान-पचफ के कुल पांच दिनों के पाठ से हो मैं तृप्त हो गया और विषय की दुस्हता के भय से मैं छोटकर चला आया आ 'देखि सरासन गवहि सिधारे।' गुरु ने इम कथन से शिष्य के पाण्टिन्य की याह छे ली, समझा यह पूर्ण कार्य-कुञल हे, क्रियाम्यान मे, चतुर होने से उनका चिकित्सानैपुण्य और यज इतना व्यापक है, परन्तु जान्त्र-ज्ञान अपृरा हं। इसके अधूरे ज्ञान को आज पूरा कर हूँ। अन्त में गुरु ने अपनी प्रयन्न मुटा व्यवत करते हुए कहा कि 'शिष्य मैं आज तुम्हारे ऊपर वहुन प्रयन्न हूँ यदि तुम्हे कही बास्त्र में जका हो तो पूछो आज मैं तुम्हारों सभी यकाओं को निवृत्त कर दूंगा।' जिब्य ने कहा—'गुरुजी मुझे केवल आपका प्रयाद एव आर्यावीद चाहिये मुझे केवल आपके पांच दिनों के पटाये पाठ में ही जका है ---उसके अनिरिक्न या बोप में मुझे कही भी शका नही है----आर नि सगय हू।'

इम कहानी से 'पचनिदान' विपय की दुम्हता ग्पष्ट हो जानी हैं। विपय की दुरदगम्यता के अतिरिक्त इम कथन का एक दूमरा कारण यह भी है, कि यह विपय अधिक जास्त्रीय एव कम व्यावहारिक है। 'प्रैक्टिम' के 'फीटट' मे पत्र निदान का स्थूल ज्ञान जैसे, निदान के माने कारण (Etiology), पूर्वरूप का अर्थ अव्यक्त लक्षण, जो भावी रोग का नूचक हो (Premonitory signs or Prodiomata), रूप का अर्थ रोग का व्यक्त लघग (Sympto matology), सम्प्राप्ति का मतल्य रोगोत्पत्ति की विधि (Pathogenesis) और उपत्राय का भाव उपजयात्मक निढान (Theraputic test) जान लेना ही पर्याप्त है। चिकित्सिक को व्यावहारिक क्षेत्र मे इनसे अधिक जानने की आवश्यकता नही रहती, वह अपना कार्य सुचारु रूप से कर लेता है। ठीक भी है—'आम खाने से काम गुलठी गिनने से वया फायदा।'

फिर भी इस विपय का विमर्श आयुर्वेद शास्त्र मे अपना एक विशिष्ट स्यान रखता है। जैसे सम्पूर्ण उपनिपदो का नवनीत 'श्रीमद्भगवद्गीता' मानी जातो है उसी प्रकार 'निदानपचक' को आयुर्वेद शास्त्र का नवनीत कहे तो अत्युक्ति नही होगी। इसमे 'गागर मे सागर' भरी उक्ति चरितार्थ होती है। कुछ सीमित पृष्टो मे आचार्य तथा टीकाकारो ने मिलकर गूढ तत्त्वो का सन्निवेज एक स्थान पर पचनिदान नामक व्याख्या के रूप मे कर रखा है। आयुर्वेद के रोग, निदान तथा चिकित्सा सम्बन्धी बहुविध सिद्धान्तो का प्रतिपादन एव विवेचना इस ' पचनिदान में पाई जाती है। एतदर्य ही श्री माबवकर ने स्पष्ट जब्दो मे कहा है 'सद्द द्यो को अपनी चिकित्सा मे उत्तम सिद्धि प्राप्त करने के लिये यत्नपूर्वक इम पचनिदान विषय को जानना चाहिये---

## तस्माचत्नेन सद्वैचेरिच्छद्भिः सिद्धिमुत्तमाम् ।

ज्ञातव्य वच्च्यते योऽयं ज्वरादीनां चिनिश्चयः ॥ (मा नि. १) वह तो रही पचनिदान विपय की सरल या सामान्य ढग से की गई व्याख्या की दुरवगस्यता। यह दुरूहता आज के युग मे और भी जटिल हो जाती है। आज युग बदल गया है, प्रत्येक विपत्र को तर्क एव वितर्क के आधार पर प्रमाणित करने की आवश्यकता प्रतीत होती है। प्राचीन पाठशालाक्रम के अनुसार शिक्षण या पाठनविधि के द्वारा जिज्ञासु विद्यार्थियो का सतोप नही कराया जा सकता। जिज्ञासुओ मे श्रद्धा या एकनिप्ठता का भाव प्राचीनो की अपेक्षा कम होता जा रहा है। शिच्चण की आधार-शिला प्राचीन युग मे आचार-शिला थी। आज आचार-शिला की दृढता न गुरु मे रह गई है और न शिष्य मे ही। आप्त प्रामाण्य का भी इस युग मे कोई महत्त्व नही रह गया है। अब तो केवल प्रत्यक्ष प्रमाण एव तर्क के आधार पर ( Reasoning ) ही सारी व्यवस्था निर्भर है—कव, क्यो और कैसे ? का युग है। अव ग्रथप्रधान पाठन-जैली को श्रद्धापूर्वक स्वीकार करना न अच्यापक के ही पक्ष मे श्रेयस्कर हे और न छात्र को ही सतोपप्रद रहता है। ऐसी परिस्थिति मे 'निदानपचक' विपय की व्याख्या अधिक विपम हो जाती है। उदाहरण के लिये निम्नलिखित श्लोक को ले—

हितं हयानां छवर्षां प्रशस्तं जलं गजानां ज्वलनं गवाञ्च ।

हरीतको श्रेष्ठतमा नराणा चिकित्तिते पंकजयोनिराह ॥ ( हारीत सहिता )

यह एक आर्प वाक्य है। इसको स्वीकार करके आगे वढा जावे, इसका भापान्तर या शाव्दिक व्याख्या कर दी जावे और छात्र का परितोप हो जावे ऐसी अवस्था आज नही है। अव तो चाहिये इस सूत्र की तात्त्विक व्याख्या अथवा आधुनिक विज्ञान के आलोक मे इसका पर्यवेक्षण, जिसके आधार पर छात्रो या जिज्ञासुओ को सतोप कराया जा सके। वैज्ञानिक युग के नव जागरण का स्वाभाविक लक्ष्य भी यही होना चाहिये।

प्राचीन मनीपी भी इस वात को स्वीकार करते थे कि दूसरे शास्त्र जिनमे अमूर्त्तत्त्वो की विवेचना शास्त्रीय तर्को के आधार पर की जाती है वे बुद्धि के विलास मात्र हैं, परन्तु ज्योतिप, आयुर्वेद तथा तत्रशास्त्र ये अत्यन्त व्यावहारिक ज्ञान है, इनमे पद-पद पर ज्ञाता की बुद्धि की परीक्षा होती हे और पद-पद पर शास्त्र के प्रत्यय या विग्वास का भरोसा रखना पडता है—

अन्यानि शास्त्राणि विनोदमात्रं प्रत्यक्षमात्रेऽभिनिवेशभाजाम्। चिकित्सितज्योतिमतन्त्रवाटा पदे पदे प्रत्ययमावटन्ति ॥ तथापि वैद्यक ग्रथो में गृट तत्त्वो की ब्यारपा में जब वुद्रिवाद या दिशुद्र तर्क का वल नहीं चलता है तव तत्रकार स्वभाव, उंश्वर, काल, प्रदृच्छा, नियनि अथवा परिणाम की ढुहाई देता हुआ अग्रगर होना है। स्यूलवुद्धि छात्रों की जिजासा तो इमसे नृष्त हो जाती है, परन्तु सूटमग्राही को वितृष्णा रा शमन नहीं होता। वह क्या और देंसे ? वाले प्रश्नों की जप्री लगा देना है। ब्यान्यारार को भी प्राय झजलाहट हो जाती है।

म्बभावमीश्वर कालं यहच्छा नियति तथा ।

परिणामञ्च मन्यन्ते प्रकृति पृथुर्हांगनः ॥

उदाहरणार्थ कुछ एक सूत्रो का उड़रण नीचे प्रस्तुत किया जा रहा है। सुश्रुताचार्य ने जारीरस्थान को प्रथम अव्याप्र में प्रकृति से सृष्टि और उनी में लय का वर्णन करते हुए स्वभाव को हेनु बतन्जते हुए कई रहरपो का उद्घाटन किया हे—

> सन्निवेशः शरीराणां दन्ताना पतनं तथा। तलेप्वसभवो यश्च रोम्णामेतन् स्वभावनः ॥ धातुपु स्रीयमार्ग्रोपु वर्धते द्वाविमो मदा। स्वभावं प्रकृतिं कृत्वा नखकेरााविति स्थितिः॥ निद्राहेतुः तमः सत्त्वं वोधने हेनुरुच्यते। म्वभाव एव बा हेनुर्गरीयान पर्र्कार्त्त्यते॥ स्वभावाल्छघवो मुद्दास्तथा छापकविज्ञछाः। स्वभावाद् गुरुणे मापा वाराह्महिपादयः॥

स्वभावाट् गुरुगे माणा वाराह्महि्पाव्यः ॥
 बुढवरित में कवि अश्वघोष ने भी स्वभाव से प्रवृत्ति का वर्णन किया है—
 कः कंटकम्य प्रकरोति तेच्ल्प्यं विचित्रभाव मृगपक्षिणा वा ।
 स्वभावतः सर्वमिदं प्रवृत्तं न कामकारोऽस्य कुनः प्रयत्नः ॥

स्वभाव के स्थान पर ईश्वर का भी व्यवहार पाया जाता है। जिस रहस्य की व्याख्या सभव नही रहती, ईंज्वर के सिर मढ कर तत्रकार को सतोप करना पडता है। श्रुनि का भी वचन है कि सम्पूर्ण जगत को जनयित्री प्रक्वनि का अविष्ठान कर ईंब्दर ही सम्पूर्ण जगत की सृष्टि करता ह—

अस्मान् सायी सृजते विश्वसेतन्। सायां तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु सहेश्वरम्॥ अस्यावयवभूतेषु व्याप्न सर्वसिटं जगत्। कुतः केशान् कुतः स्नावः कुतः अस्थीन्यारभन्॥ अज्ञपर्वाणि सज्जानं को मासं कुन आरभन्। जाठरो भगवानग्निः ईश्वरोऽन्नस्य पाचकः॥

वहुत से रहस्यो का उद्घाटन न होने पर ईश्वर के स्थान पर काल का ग्रहण शास्त्रकारो ने किया है 'कालो हि भगवान् स्वयभू ' 'कालो हि सर्व-भूताना विपरिणामहेतु ' 'कालयतीति सर्वेपा परिणाम नयतीति काल ।' 'ससूक्ष्मामपि कला न लीयत इति काल ।' 'कुलनात् सर्वभूतानामिति काल ।' इत्यादि काल शब्द की व्याख्याये पाई जाती है। काल की महत्ता वतलाते हुए आचार्यों ने लिखा है कि यह काल सम्पूर्ण जगत का जन्य एव जनक कारण है-कालः सुजति भूतानि कालः सहरते प्रजाः। कालः सुप्तेषु जागत्तिं तस्मात् कालस्तु कारणम् ॥ न सोरित प्रत्ययो छोके यत्र काछो न भासते। कलनः सर्वभूताना स कालः परिकीर्त्तितः॥ जन्याना जनक काल । (श्रुति) कालकारित परिमाणो को लक्ष्य करके महाभारत मे कहा गया है ----न कर्मणा लभ्यते चेज्यया च नाप्यस्ति दाता पुरुपस्य कश्चित्। पर्याययोगाद् विहितं विधात्रा कालेन सर्व लभते मनुष्यः ॥ न बुद्धिशास्त्राध्ययनेन शक्य प्राप्तं विशेपं मनुजैरकालम् । मूर्खोपि चाप्नोतिकढा चिदर्थान् कालो हि कार्य प्रति निर्विशेपः ॥ नोभूतिकालेपु फलं टटन्ति शिल्पानि मंत्राश्च तथौपधानि। तान्येव काले तु समाहितानि सिद्ध यन्ति वर्धन्ति च भूतिकाले ॥ कालेन शीताः प्रवहन्ति वाताः कालेन वृष्टिर्जल्टानुमेति। कालेन पद्मोत्पलवज्जलब्ब कालेन पुष्पन्ति वनेषु वृक्षाः॥ कालेन कृष्णाश्च सिताश्च राच्यः कालेन चन्द्रः परिपूर्राविम्वः । नाकालतः पुष्पफलं द्रुमाणां नाकालवेगा सरितो वहन्ति ॥ नाकालमत्ताः खगपन्नगाश्च मृगद्विपाः शैलमृगाश्च लोके। नाकालतः स्त्रीपु भवन्ति गर्भा नायान्त्यकाले शिशिरोष्णवर्पाः॥ नाकालतो म्रियते जायते वा नाकालता व्याहरते च वालः । नाकालतो यौवनमभ्युपेति नाकालतो रोहति वीजगुप्तम् ॥ नाकालतो भानुरुपैति योगं नाकालतोऽस्तद्भिरिमभ्युपैति। नाकालतो वर्धते हीयते च चन्द्रः समुद्रोऽपि महोर्मिशाली ॥ अशनं शयन यानमुत्थान पानभोजनम् । नियत सर्वभूताना कालेन हि भवन्त्युत ॥ वैद्याश्चाप्यातुराः सन्ति वलवन्तश्च दुर्वुला । श्रीमन्तश्चापरे पर्ग्डा विचित्रा कालपर्यंया ॥ (महाभारत राजधर्म २५)

K

यदृच्छा-(Occasional or Accidental) अर्थक्षत या आकस्मिक ढग से किसी वस्तु का आविर्भाव या तिरोभाव होना यरृ-छा गहन्छानों है। इसमे ईंग्वर न कर्त्ता है, न अर्क्ता, किन्तु अपनी यत्ता मात्र में महाहद के तरगो की भांति अवतिष्टित है। यद्यपि टम जगत का व्यापार विना किनी प्रयत्न के ही निष्पत्न होता रहता है तथापि अगत् के नाथ या अगम्बद्ध के नाथ यहच्छा का कोई सम्बन्ध नही रहता, मत् की ही उत्पत्ति यहच्छा में होनी है-

असत्त्वे नाम्ति सम्वन्व कार्णे सत्त्वसङ्गिभि ।

असम्बद्धम्य चोत्पत्तिमिच्छना न व्यवस्थिति ॥

नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सन ॥

नियति—अव रही नियति, वह कौन सी वस्नु है। टल्हण के निवधसग्रह नामक सुश्रुत की टीका मे लिखा है—'नियतिस्तु धर्माधर्मी' इति। तैत्तिरीयोपनिपट् (२।१) मे लिखा है—'प्रलय के अनग्तर प्राणियो के कल्याण चाहने वाले परमेब्बर ने सर्वलोक पितामह को प्रजा की सृष्टि के ठिये नियुक्त किया। उनकी सृष्टि करने के हेतु सर्वप्रथम आकाश उत्पन्न हुआ, आकाश मे वायु, फिर अग्नि, अग्नि से जल, जल से पृथ्वी, पञ्चात् ओपधियाँ और अन्त मे पुरुप की सृष्टि हुई।' ब्रह्मा ने इन पुरुपो के कर्म-विपाक का जा.कर अपने-अपने वामना रूप धर्माधर्म के साथ उन्हे सयुक्त किया। यही विधि निवध या नियति कही जाती है। अस्तु, नियतिका अर्थ होता है अविपम पाप-पुण्य के फल की प्राप्ति—नियनिविपम-पापपुण्यफलगिति।'

परिणाम—ह्पान्तरप्राप्ति । यह कालवय प्रकृति का अन्यया होना ही है। चरक ने लिखा है—'काल पुन परिणाम इति, स च परिणामस्त्रिविच धमपरिणाम, लक्षणपरिणाम, अवस्थापरिणामय्चेति।' धर्मपरिणाम में पूर्व धर्म की पूर्ण निवृत्ति होकर दूसरे धर्म की उत्पत्ति हो जाती है, जैसे—मिट्टी रूप धर्म का घट रूप मे परिवर्त्तन । लक्षण परिणाम का अध होता है—कार्य रूप धर्म की विभिन्न अवस्थायें (Stages, । घट का जनागत रहना प्रथमावस्था, वर्त्तमान रहना द्वितीयावस्था तथा अतीत होना तृतीयावस्था लक्षणपरिणाम की होती है। किर इसी घट का क्षण-क्षण मे नयेपन का पुरानेपन मे बदल्ता अवस्था-परिणाम कहलाता है। वैद्यक प्रथा ने स्थूल दृष्टि से प्रकृति मे ही परिणाम वत्तलाया है, परन्तु वस्तुत साख्याचार्यो के अनुमार परिणाम प्रकृति में नही, प्रत्युक्त प्रकृति के गुणो मे होता है।

इम प्रकार गूढ तत्त्वो की व्याख्या प्रचीनो ने 'स्वभावमीश्वर काल यदृच्छा नियतिम्' आदि बब्दो में की है । आधुनिक युग के विज्ञानवेत्ता इस रहस्यो के उद्घाटन में सतत प्रयत्नशील है। बहुत स्थलों का रहस्योद्घाटन एक सीमा तक हो भी गया है—अब भी बहुत से रहस्य शेप है। तथापि विज्ञान के आलोक में प्रत्येक वस्तु का दिग्दर्शन कराना, अध्यात्म एव आधिदैविक तत्त्वों का आधि-भौतिक रूप देना आज के युग में अध्यापकों का कर्त्तव्य है। जिज्ञासु छात्रों का परितोप करना भी तभी सभव हो सकता है। 'आपरितोप विदुपा न साधु मन्त्रे प्रयोगविज्ञानम्।'

आज के युग मे बहुत से रहस्यों की गुत्थियों का सुलझाना, उनका आधिभोतिक रूप देना तथा उनको भोतिक विज्ञान, रसायन और गणित सिद्धान्तों में खरा उतारना हमलोगों का लक्ष्य हो गया है। यह वैद्यक सिद्धान्त के अनुकूल भी है। क्योकि चिकित्सा-विद्या की नितान्त व्यावहारिक कला है—चिकित्सा शास्त्र के सम्पूर्ण ज्ञातव्य का उपयोग एकमात्र चिकित्सा कर्म के लिये ही है —फलत आधिभौतिक तत्त्वों से आगे की चिकित्सा शास्त्र में अपेचा नहीं है, जैसा कि सुश्रुत ने लिखा है—

तस्योपयोगोऽभिहित चिकित्सा प्रति सर्वदा।

भूतेभ्यो हि पर यस्मान्नास्ति चिन्ता चिकित्सिते ॥

गीता में लिखा है कि किसी भी विपय के सम्यक्तया ज्ञान प्राप्त करने के लिए सर्वप्रथम श्रद्धा उत्पन्न होनी चाहिये। श्रद्धा के अनन्तर दूसरी आवश्यकता इन्द्रिय-सयम की पडती है। इस क्रिया के द्वारा जव मनुष्य अपने, सम्पूर्ण मन को अन्य विपयो से हटाकर एकाग्र चित्त होकर विशिष्ट विपय के ज्ञान साबन मे एकनिष्ठ हो जाता है, तभी वस्तुत ज्ञान की प्राप्ति सभव रहती है। इस प्राकार के ज्ञान हो जाने के अनन्तर व्यक्ति को परम ज्ञान्ति या सतोप का अनुभव होता है—

> श्रद्धावॉल्लभते ज्ञानं तत्पर संयतेन्द्रिय । ज्ञानं ऌव्ध्वा पर शान्तिमचिरेणाधिगच्छति ॥

'निदानपचक' नामक विपय के सम्यक् ज्ञान के लिए भी उन आधार-शिलाओ की अपेक्षा रहती है। इस विपय का इस अव्याय मे एक समास मे दिग्दर्शन कराने का प्रयत्न किया जा रहा है।

निटानपंचक र्कथन प्रयोजन----रोगो के वातादिदोप-भेद से एव साध्या-साव्य-भेद से सम्यक् रीति से रोग का विनिश्चय करने मे निदानपचक की उपयोगिता है। व्याधि का यथावत् ज्ञान करने के लिये निदान, पूर्वरूप, रूप, उपशय तथा सम्प्राप्ति इन पाँचो सावनो की सहायता अपेक्षित है। ये निदानादि पाँचो तत्त्व निदानपचक कहलाते हे। इनके द्वारा पृथक् पृथक् तथा

£

मिलाकर रोग का ज्ञान किया जाता है। जिस रोग मे केवल निदान की उपलब्धि होती है अन्यो की नही, वहाँ पर केवल निदान ही व्याधि का वोधक होता है। इसी प्रकार उपलब्धि के कही पूर्वरूप, कही रूप, कही उपजय और कही सम्प्राप्ति से एकैंकग व्याधि का वोधक होता है। कई वार दो, कही तीन, चार या पाँचो की सहायता से भी व्याधि का ज्ञान किया जाता है।

कतिपय विद्वानो का कथन है कि यदि एक उपाय से ही व्याधि का ज्ञान सभव हो तो दूसरे उपायो में भी उसी का ज्ञान करने में पिष्टपेपण मात्र होगा फलन कृतकरणन्व दोप ( किये हुए का पुन करना ) की सभावना रहती है । परन्तु वात एमी नही है—क्योकि एक प्रमाण से किसी वस्तु का ज्ञान होने पर भी वह ज्ञान भ्रमात्मक हो सकता है, निञ्चयात्मक नही । अस्तु, निञ्चयात्मक ज्ञान के लिये एक प्रमाणसिद्ध पदार्थ का दूसरे प्रमाणो की सहायता से ( प्रमाण-समूह से ) निञ्चयात्मक ज्ञान होता है । और इस प्रकार से प्राप्त ज्ञान कभी मिय्या नहीं हो सकता—अत आचार्यो ने व्याधि के निञ्चयात्मक ज्ञान प्राप्त कराने के लिये ही 'पचनिदान' के साधनो ( पच प्रमाण समूहो ) का उपदेश किया है ।

न्याय या तर्कगास्त्र मे किसी सिद्धान्त के प्रतिपादन के लिये 'पचावयव वाक्य' को महत्ता वतलाई गई है। चरक में भी इस विषय का प्रतिपादन पाया जाता है। प्रतिज्ञा, हेतु, दृष्टान्त, उपनय, निगमन इन पाँच साधनो से किसी मिद्धान्त या निश्चित मत का प्रतिपादन किया जाता है। जैसे स्थापना करनी है कि 'पुरुप नित्य है' यह प्रतिज्ञा हुई, इसमे हेतु दिया गया 'अक्वत-कत्वात्' ( कारण वह स्वय अकृत हे ), अव दृष्टान्त देना होगा 'यथा आकाशम्', उपनय में यह कहना होगा 'यथा अकृत आकाश है वह नित्य हे उसी प्रकार पुरुप भी।' अत में निगमन या फल निकला कि 'अत पुरुप नित्य है।' इसी के विपरीत मत की स्थापना की जा सकती है, उसे प्रतिष्टापना कहते है। लोक में भी देवा जाता ह कि चुआँ में अनुमानित अग्नि का निश्चयात्मक ज्ञान प्रत्यच्च, अनुमान तथा आप्तोपदेज की सहायता मे ही सभव होता है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार अनुमान से प्रतीत अग्नि का ज्ञान प्रत्यच द्रष्टा वाप्तवाक्य में किया जाना है, उमी प्रकार निडानादि पाँचो साधनो में मे विसी एक के ढारा व्याधि का सामान्य ज्ञान होने के अनन्तर भी रोग का निरचयात्मक ज्ञान प्राप्त करने के लिये निदानादि पाँचो साधनो की अपेक्षा रहनी है। वम्नुन तर्कसम्मन रोगविनिञ्चय की यही जास्त्रीय विधि (Classical method) है।

निदानपत्तक की उपादेयता या प्रयोजनसूचक अन्य भी चर्चा शास्त्र मे पाई जानो है जैमा कि निम्नलिखित कोष्ठक से स्पप्ट हे—

|         | निद <sup>1</sup> ः           | न-पचक           |                 |             |
|---------|------------------------------|-----------------|-----------------|-------------|
|         |                              |                 |                 |             |
|         |                              |                 |                 | 1           |
|         | हेतु पूर                     | ৰ্দিদ চন        | उपशय            | सम्प्राप्ति |
|         | (१ रोग विनिश्चय ,            | 1 17            | <i>,,</i> १     | अशाश        |
|         | २ नाध्यामाध्य विवेक,         | , ,,            | 22              | कल्पना      |
| प्रयोजन | ) <b>३ मापेक्ष्यनिञ्चिति</b> | 11 II           | ,, २            | व्याविवल    |
|         | E-E                          | 17 77           | ,, <del>३</del> | काव्यता     |
| -       |                              | - ज्यादिकारणाम' | (चरक) ।         | 'ਸ਼ੁਲੇਰਤ•   |

निटान-कथन-प्रयोजन— 'निदान त्वादिकारणम्' (चरक) । 'सक्षेपतः क्रियायोगो निदानपरिवर्जनम्' ( सुश्रुत ) । 'हेतोरसेवा विविधा' ( चरक ) । इन सूत्रो के अनुसार हेतु या निदान का परित्याग ही रोग की सामान्य चिकित्सा ह । अस्तु, यदि रोगो मे निदान या कारण का कथन किया जावे तो इस ज्ञान के अभाव मे चिकित्सा करना ही सभव नही रहेगा । अत , प्रत्येक रोग मे उत्पादक कारणो की विवेचना करना आवश्यक हे ।

पूर्वरूपाभिधान-प्रयोजन—केवल निदान मात्र के कथन से रोग विनिश्चय मभव नही रहता क्योंकि कई वार एक ही या समान हेतु के अनेक रोग हो सकते है, और कई वार एक हेतु से एक ही रोग उत्पन्न होता हे। इस प्रकार एक व्याधि के अनेक हेतु और बहुत सी व्यावियो में बहुत से हेतु भी हो सकते है—

'एको हेतुरनेकस्य तथैकस्यैक एव हि ।

त्याधेरेकस्य वहवो वहूना वहवस्तथा ॥' (चरक) उदाहरणार्थ समान हतु से ज्वर एव गुल्म की उत्पत्ति हो सकती है । जैसे---

मिथ्याहारविहाराभ्या दोपा ह्यामाशयाश्रयाः।

वहिर्निरस्य कोष्ठाग्नि ज्वरदा स्यू रसानुगाः ॥ दुष्टा वातादयोऽत्यर्थ मिथ्याहारतिहारतः ।

ऊर्ज कुर्वन्ति पञ्च्चधा गुल्म कोष्ठान्तर्यन्थिरूपिणम् ॥

१ एक हेतु से एक रोग की उत्पत्ति जसे–'मृद्भक्षणात् पाण्डुरोग ' 'मक्षिका-भक्षणाच्छर्दि ' । फलत केवरु निदान या हेतु के कथन मात्र से रोग का विनिश्चय सभव नही रहता है । इसलिए पूर्वरूप आदि का भी कथन करना अपेक्षित ह ।

## भिपकर्म-सिद्धि

२ निदान दो प्रकार का हो सकता है। १ सन्निकुष्ट ( समीप का ) तथा २ विप्रकुष्ट ( दूर का ) । इसमे इनके बलावल के अनुसार व्याधि मे भेद पाया जाता है । कई वार सन्निकुष्ट का निदान विप्रकुष्ट निदान से भिन्न स्वरूप का रोग पैदा करता है । इममे सन्निकुष्ट और विप्रकुष्ट निदान से भिन्न स्वरूप का रोग पैदा करता है । इममे सन्निकुष्ट और विप्रकुष्ट कारणो के वल का भेद होता है । यदि सन्निकुष्ट निदान विप्रकुष्ट से बलवान् हुआ तो व्याधि सन्निकुष्ट निदान के अनुसार होगी, परतु कही विग्रकुष्ट निदान सन्निकुष्ट से प्रवल हुआ तो रोग विप्रकुष्ट कारण के अनुसार होगा । जैसे निकटवर्ती निदान ज्वर का है और दूरवर्ती निदान ऊष्टस्तभ का । ऐसी अवस्था मे यदि विप्रकृष्ट निदान सन्निकुष्ट से प्रवल हुआ तो रोगो मे ज्वर न पैदा होकर ऊष्ट्स्तंभ होगा । उदाहरण—

'हेमन्ते निचित. श्लेष्मा वसन्ते कफरोगकृत्'

इस सूत्र मे हेमन्त ऋतु मे कफ का सचय होना विप्रकृष्ट हेतु ( दूर का कारण ) और वसन्त ऋतु तथा प्रात काल या शीत का लगना सन्निकृष्ट हेतु कहलाता है—इनमे दोनो के वलावल के अनुसार विविध रोगो का होना सभव है । कई एक दूसरे सूत्र का उदाहरण ले—'हेमन्ते निचित इलेष्मा वसन्तेऽर्कतापित कफरोगकुत्'। इस सूत्र मे कफ का रोग पैदा करनेवाले दो कारण दिये गये हे। १ हेमन्त ऋतु का सचित कफ यह विप्रकृष्ट हेतु है और २ अर्कताप या सूर्यताप यह दूसरा सन्निकृष्ट हेनु है। यद्यपि सन्निकृष्ट हेतु सूर्यसताप से पित्त का कोप होना चाहिये परन्तु विप्रकृष्ट हेतु की प्रवलता समीपस्य हेतु को दवाकर कफ की उत्पत्ति करती है जिससे वसन्त ऋतु में कफज रोग होते हैं। यहाँ पर चिकित्सा भो कफ की करनो होती है, पित्त की नही। यहाँ वास्तविक निदान प्रत्यक्ष न होने से पूर्वरूप, रूपादि के अभाव मे व्याधि का मिथ्या ज्ञान होने की सम्भावना रहती है। अत, व्याधि के यथावत् ज्ञान के लिये केवल निदान मात्र का ज्ञान होना ही पर्याप्त नही है । उसके लिये पूर्वरूप-रूपादि का भी जानना आवश्यक होता है। इसीलिये वाप्यचद्र का कथन है कि 'तस्मात्केवलान्निदानादपि न व्याधिज्ञान भवतीति-प्र्वरूपादीनामुपादानम् ।'

पूर्चरूप झान का चिकित्सा में प्रयोजन-'क्षचयेऽपहता दोपा लभन्ते नोत्तरा गती । ते तूत्तरासु गतिपु भवन्ति वलवत्तरा ।' (सुश्रुत)। यदि पूर्वरूप का कथन रोगो के सम्वन्ध में न किया जावे तो पूर्वरूप की अवस्था में वर्णित किये गये उपचार भी समव न हो सकेगे। आचार्य सुश्रुत ने वतलाया हे कि सचय-काल में ही दोपो के निकाल देन से विकार आगे को नही वढता और न रोग

१०

ही वलवान् हो सकता है । अत पूर्वरूग की अवस्था मे ही रोग का ज्ञान हो जाने र उपचार प्रारम्भ कर देना चाहिये । जैसे---

'ज्वरस्य पूर्वरूपे लघ्वशनमपतर्पणं वा ।' (चरक)

'वातिकज्वरपूर्वरूपे घृतपानम् ।' (सुश्रुत)

साध्यासाध्यविवेक का अभाव-पूर्वरूप के कथन के अभाव में कई रोग में माध्यासाध्य का विचार भो सभव नही रहता। अत पूर्वरूप के वर्णनो की अपेक्षा दोनों में अवय्य रहती है। उदाहरणार्थ----

पूर्वरूपण्णि सर्वाणि ज्वरोक्तान्यतिमात्रया । यं विशन्ति विशन्त्येन मृत्युर्ज्वरपुरःसरम् ॥ अन्यस्यापि च रोगस्य पूर्वरूपाणि यं नरम् । विशन्त्यनेन कल्पेन तस्यापि मरण घ्रुवम् ॥ ( चरक)

सापेच्य निश्चिति में पूर्वरूप की उपादेयता — जो मनुष्य प्रमेहोक्त पूर्वरूप के बिना ही हारिद्रवर्ण या रक्त वर्णका मूत्र त्याग करता है, उसे प्रमेह न समझ कर रक्तपित्त का ही विकार समझना चाहिये । इस प्रकार पूर्वरूप ज्ञान के अभाव में रक्तपित्त एव प्रमेह रोग का विनिश्चय करना सभव नहीं हो सकेगा। जहाँ दो व्याधियों के लक्षण समान हो वहाँ पर विभेद करने से पूर्वरूप सहायक टोता है । इस प्रकार पर्वरूप कथन की उपादेयता स्पष्ट हो जाती है ।

रोखा है। इस प्रकार पूर्वरूप कथन की उपादेयता स्पष्ट हो जाती है। रूपाभिधान प्रयोजन—निदान एव पूर्वरूप के रहते हुए भी यदि रूप का वर्णन न किया जावे तो रोग के स्वरूप का कान हो सभव नही होता, क्योंकि व्याधि का वास्तविक स्वरूप रूप ही है। रूप कथन से व्याधि का यथार्थ ज्ञान होता है—रोग मे पाये जाने वाले स्पष्टतया प्रतीत होने वाले उक्षणो को ही रूप कहा जाता है। फलत, रूप का कथन न होने से न तो रोग का रूप ही स्पष्ट हो सकता है और न चिकित्सा-विशेप का उपयोग करना ही सभव रहता है। रूपज्ञान का वर्णन रोग मे करना नितान्त आवश्यक है।

साध्यासाध्य विवेक—रोगो मे स्वरूप या रूप का कथन न हो तो रोग की साध्यासाध्यता का ज्ञान करना भी कठिन होता है। जेसे—सुखसाध्य रोगो के प्रसग मे वचन मिलता है—१ हेतव पूर्वरूपाणि रूपाण्यल्पानि यस्य-वै।'२ 'नच तुल्यगुणो दूष्यो न दोप प्रक्रतिर्भवेत्।' रोग की कप्टसाध्यता-सूचक उक्तियाँ १ 'निमित्त पूर्वरूपाणा रूपाणा मध्यमे वलम् । कालप्रक्रतिदूष्याणा सामान्येऽन्यतमस्य च।' रोग के असाध्यता-सूचक कथनो मे भी रूप का अभिधान पाया जाता ह २ 'सर्वसम्पूर्णलक्षण सन्निपातज्वरोऽसाध्य. ।' डपशय कथन का प्रयोजन-'गृढलिङ्गं व्याथिमुपगयानुपशयाभ्या परीक्षेत ।' गूढ लक्षण वाली व्याधियो का ज्ञान कराने अथवा सहश लक्षणो से युक्त दो या अनेक व्याधियो मे एक के निर्णय के लिये अथवा अस्पष्ट लज्जणो से युक्त किसी एक ही व्याधि के यथावत् ज्ञान के लिये अथवा अस्पष्ट लज्जणो से युक्त किसी एक ही व्याधि के यथावत् ज्ञान के लिये उपशय का आश्रय लेना अनिवार्य हो जाता है । उपशय कथन से तद्दिपरीत अनुप्यय का भी ग्रहण स्वत हो जाता हे । वातव्याधि एव ऊरुस्तभ मे, मधिवात एव आमवात मे तैलाम्यग के द्वारा, अन्य ज्वरो तथा विपम ज्वरो मे क्विनीन के उपयोग से, विपम ज्वरं एव काल ज्वर मे अजन के योगो के उपयोग से कई वार उपशयानुपशय विधि (Therapeutic methods) से रोग की परीचा रोग के यथावत् ज्ञान के लिये आवश्यक हो जाती है । अत रोगो के उपशयानुपशय का कथन करना भी व्याधि विनिश्चय के लिये वाछित है ।

सम्प्राप्तिकथन प्रयोजन---निदानादि चारो साधनो के कथन के अनन्तर भी चिकित्सा में सफलता प्राप्त करने के लिये सम्प्राप्ति का कथन अनिवार्य हैं। क्योकि सम्प्राप्ति कथन के विना १ दोपो की अशाज कल्पना २ व्याधिवल ३ काल का व्याधि के साथ सम्वन्ध का ज्ञान सम्प्रक् रीति से न होने से विशिष्ट चिकित्सा कर्म का अनुष्ठान सभव न हो सकेगा।

 श्र्यशाश-कल्पना---वातादि दोपगत रूचता आदि प्रत्येक गुण अश कहे जाते है। दोप के प्रकोपक अशो के निर्वारण को अशाश कल्पना-कहते हैं। 'तरकद्वित्र्यादिभि समस्तेर्वा वातादिकोपावधारणा विकल्पना।'

२. व्याधि-वळ—-रोग की तीव्रता, मघ्यवलता या मृटुता का ज्ञान सम्प्राप्ति के द्वारा ही किया जाता है। सकल हेतु, पूर्वरूप, रूपादि की विद्यमानता से व्याघि वलवान्, इनकी मध्य या अल्पवलता से व्याधि का मध्यम या अल्पवल होना पाया जाता है।

**३. काल**-आवस्थिक काल (जरा-मघ्यमायु-वात्यावस्था) पड्ऋतु के अनुमार, दिन, रात, प्रमात, सघ्या आदि के अनुसार व्याबि का वटना-घटना प्रभृति कार्य ।

उपर्युक्त उपपत्तियों के आधार पर रोगविज्ञानोपाय में वर्णित हेतु, पूर्वरून, रूप, उपगय तथा सम्प्राप्ति नामक पाँचो साधनों का कथन व्याधि के सम्यक् रीति से ज्ञान कराने के लिये नितान्त आवञ्यक प्रतीत होता है। अत रोगविनिञ्चय में 'निदानपचक' का महत्त्व और उनकी उपादेयता स्पष्ट हो जाती है।

निटानपचक प्रसग--निदानपचक विषय का मूल वर्णन चरकमहिता मे ज्वरनिदान नामक अध्याय में मिलता है। फिर उसकी व्याख्या कई टीका- कारो ने बृहद् एव विञद स्वरूप मे की है। जैसे श्री चक्रपाणि ने आयुर्वेद दी,पका मे, श्री गगाधर ने जल्पकल्पतरु टीका मे, वाग्भट कृत अष्टाङ्गहृृदय मे चरकोक्त गद्य रूप मे वर्णित पचनिदानसूत्रो का पद्य रूप मे वर्णन पाया जाता है। माधवनिदानकार ने अपने 'माधवनिदान' नामक सग्रह मे वाग्भट के मूत्रो का ही मग्रह पचनिदान की व्याख्या रूप मे किया हे। इपके ऊपर अप्टाङ्गहृृदय के टीकाकार अरुणदत्त की भी व्याख्या पाई जाती है। इसके अतिरिक्त अप्टाङ्गसग्रह नामक वाग्भट कृत ग्रय के ऊपर टोका करते हुए शजिलेग्वा टीका मे 'इन्दु' नामक टीकाकार ने भी इस विपय की व्याख्या की हे। इसके अलावे जेपादि ने आयुर्वेदरसायन मे तथा विजयरक्षित ने 'मधुकोप' नामक माधवनिदान की टीका मे पचनिदान विपय की सागोपाङ्ग वियेचना की है। प्रस्तुत लेख का आधार मूलत श्री विजयरक्षित को व्याख्या हो है। श्री विजयरक्षित ने अन्यान्य कई व्याख्याकारो का उद्धरण अपनी टोका मे दिया हे। जैसे, वाप्यचद्र, भट्टारहरिचद्र, तीसटाचार्य, सुदान्त सेन, जेज्जट, कात्तिककुण्ड, ईश्वरसेन, गदाधर, आपाढ तथा वर्मदास प्रभृति के नाम विशेपत उल्लेखनीय है।

निटानपंचक में विवेच्य विपय एवं उनका प्रयोजन---- निदानपचक मे निदान के सावनभूत हेतु, पूर्वरूप, रूप, उपशय तया सम्प्राप्ति ओर इसमे सम्बद्ध अवान्तर विपयो, निर्दुष्ट लक्षणो का वर्णन पाया जाता है। निर्दुष्ट लचाण वनाने का तात्पर्य यह होता है कि किसी भी पदार्थ का ऐसा लक्षण वनाना जो अव्याप्ति, अतिव्याप्ति तथा असभव इन तीनो दोपो से रहित हो । जेसे कहा जाय कि 'मीग वाले जीव गाये है' ( श्टुङ्गित्व गोत्वम् ) तो यह कथन ठोक नही है क्योकि सीग वाले वहुत से जानवर हो मकते हे । अत यह लक्षण अतिव्यापक होकर अनिव्याप्ति दोप से युक्त हुआ । यदि ऐसे लक्षण करें कि 'काले रग की गाये होती है' ( कृष्णत्व गोत्वम् ), तो यह अपनी जाति मे भी पूरा नही हो पाता क्योकि गाये भूरी, सफेद प्रभृति कई रगो की होती है। अत यह अति सकुचित होने से अव्याप्ति दोप से युक्त होगा। फिर गाय का लक्षण वनाते हुए यह कहा जाय कि ''एकज्ञफत्व गोत्वम्' ( एक ख़ुर का जानवर गाय है) सो यह लच्चण पूर्णतया मिय्या है क्योकि गायो के खुर फटे हुए होते और वे दो खुरो वाली होती है। फलत यह लक्षण असभव दोप से युक्त होगा । अब इन तीनो दोपो से रहित निर्दुष्ट लक्षण बनाना हो तो कहेगे 'सास्नादिमत्त्व गोत्वम्' ( गले की लोरकी वाले जानवर गायें होती है ) । गायो की ग्रीवा से लटकने वाला भाग केवल गायों में ही पाया जाता और किसी गानवर मे नही, अत यह लक्षण निर्दुष्ट होगा।

## भिषक्रम-सिद्धि

वस्तुत लक्षण दो प्रकार के होते हैं। एक व्यवहार के ठिये या काम चलाऊ जैसे कोई पूछे कि 'देवदत्त का घर कीन सा है ?' तो कोई वतावे कि वह नामने वाला जिस पर कोवा बैठा है। वही देवदत्त का घर है (काफवत् देवदत्तस्य गृहम्)। यह लक्षण काम चलाऊ है—उस ममय के लिये तो ठोक है, परन्तु कीवा वहाँ से उड जावे और दूसरे मकान के ऊपर बैठ जावे तो लक्षण गलन हो जावेगा। इस प्रकार के लक्षणो को व्यावहारिक लभण कहते हैं। शास्त्रीय लक्षण इस प्रकार के नही होते। उन्हे व्यावृत्ति के लिये प्रयोग करना होता और वे स्थायो एव निर्द्रुष्ट (दोपरहित) वनाये जाते हैं। जैमे कि ऊपर वर्णित गाय के लक्षणो से स्पष्ट हो रहा है। अनुमिति नामक न्याय शास्त्र के ग्रथ मे लिखा है कि लक्षण के दो प्रयोजन है—१ व्यावृत्ति और २ व्यवहार। 'व्यावृत्तिर्व्यवहारश्च लत्तणस्य प्रयोजनम्।'

इम प्रकार लक्षणवाद के आधार पर 'पचनिदानो' मे प्रोक्त सजाओ का लक्षण या परिभाषा 'निदानपचक' नामक विषय मे वैद्य 6 जास्त्र मे पाया जाता है। फलन प्रस्तुत विषय का सम्वन्ध उनके निर्दुष्ट लज्ञणो से ही है। इम प्रकार लज्जणो का प्रयोजन वतलाते हुए जावर-भाष्य मे एक उक्ति पाई जाती है कि 'पृथक् पृथक् पदार्थों का कयन करते हुए ऋषि लोग भी पदार्थों का अत नहीं प्राप्त कर मकते, अत पदार्थों का लज्जण वनाया गया और उसके द्वारा पदार्थसमुदाय को पार करने का प्रयत्न किया गया है।'

> ऋपयोऽपि पदार्थानामन्तं यान्ति न पृथक्कश.। लक्षरोने तु सिद्धानामन्तं यान्ति विपिश्चित:॥

> > $\star$

## द्वितीय अध्याय

## रोग का उत्पत्तिकम तथा किया-काल

रोग या व्याधि— 'सुखसंजनमारोग्य विकारो दु खमेव च' 'तद्दु ख-सयोगा व्याघय । 'विविध दु समादधातीति व्याधय: । किसी प्रकार का शारीरिक या मानसिक सुख या दु ख देने वाले हेतु को व्याधि कहते है । इसके पर्याय रूप मे आमय, गद, आतक, यदमा, ज्वर, विकार अथवा रोग शब्द का व्यवहार पाया जाता हे—जिसकी विस्तृत व्यास्या आगे की जावेगी । सक्षेप मे स्वास्थ्य जीवन की एक अस्त्यात्मक या सत्तात्मकदजा (Positive phase) है, इसके विपरीत अवस्था या नास्त्यात्मक दशा को (Negative phase) विकार या रोग कहते हे । स्वास्थ्य की व्याख्या करते हुए प्राचीन शास्त्रकारो ने लिखा है—

समदोपः समाग्निश्च समधातुमलक्रियः।

प्रसन्नात्मेन्द्रियमनाः स्वस्थ इत्यभिधीयते ॥ (मुश्रुत)

स्वास्थ्य को परिभापा आधुनिक युग मे विविध प्रकार की पाई जाती है। आयुर्वेद शास्त्र की उपर्यु क्त स्वास्थ्य की परिभापा वडी व्यापक एव उत्तम कोटि की है। इसमे शारीरिक, मानसिक तथा सामाजिक सुख की प्राप्ति कराने वाली अवस्था को सुख माना गया है, केवल नैरुज्य या रोगाभाव को ही स्वास्थ्य नही कहा जा सकता। इसी भाव का द्योतक एक आधुनिकतम व्यापक परिभापा या लक्षण स्वास्थ्य का पाया जाता है। इस परिभापा को विश्व स्वास्थ्य सघ (W H O) ने स्वीकार किया है—

(Health is state of Complete Physical, mental and Social wellbeing and not merely absence of disease or infirmity)

च्याध्युत्पत्तिकम एव कियाकाल ज्यावि कोई स्थिर दशा नही है, बल्कि विकारगत विविध परिवर्त्तनो की एक श्रुह्बला है जो कई अवस्थाओ (Steps and stages) से आगत एक परिणाम है। रोग मे उसके विकास की विभिन्न अवस्थाये पाई जाती है। रोग को चिकित्सा मे चिकित्सक का यह कर्त्तच्य होता है कि उसके उत्पत्तिक्रम या विकास की विभिन्न अवस्थाओ का ज्ञान करके उसकी रोक-धाम, निरोध, विलम्वन या प्रतिकार का प्रयत्न करता रहे। प्राचीन आयुर्वेद ग्रन्थों में यह सिद्धास्त पूर्णतया प्रशिक्षा दे। आचार्य मुश्रुत ने वटे विस्तार के साथ प्र्याशि के उत्पत्ति-क्रम तथा तन् नर् अवस्थाओं में किये जाने वाले प्रतिकारों का सागोपान्त विवेचन सूत्रस्थान के उक्कासवे अव्याय में क्रियाकाल शब्द में किया है। आयुनिक युग के बेनानियों का विचार भी बहुत कुछ प्राचीन सिद्धान्त में मिलता हुआ है, जैना कि 'वापट' नामक ग्रथकार की भूमिका में निम्नलिग्तित वचनों में स्पष्ट टोना है —

Disease is not a state, it is rather a process of ever changing its manifestations, a process which may end in recovery or in death, which may be acute of fulminating in its manifestations of which may appear such a slow ageing of the tissues, brought about by sharp tooth of time

सुश्रुत ने छ क्रिया-कालो मे रोगोत्पत्तिक्रम का वर्गन किया है। १. मचप्र, २ प्रकोप, ३ प्रसर ४ म्यान मश्रय, व्यक्ति तथा ६. भेद। 'मचप्र च प्रकोप च प्रयर स्थानमश्रयम्। व्यक्तिभेद च यो वेत्ति दोपाणा म भवेट् भिपक्।' चरक एव वाग्मटने व्याधि को उत्तन्ति मे तीन हो क्रमिक अवस्थाओं का वर्णन किया है - चय, प्रकोप तथा प्रशम। यह भेद मप्रदायभेद के कारण ही है। चरक और वाग्मट आत्रेयमप्रदाय या कायचिकित्मा-नम्प्रदाय (Atreya school or physician school) के रहे, परन्तु मुश्रुत यान्वन्तर या गत्यचिकित्मक मम्प्रदग्य (Dhanawantari school or surgeon's school) के थे। कायचिकित्सको का कार्य चय-प्रकोप-प्रशम नामक तीन अवस्थाओं के वर्णन से पूरा हो जाता था, परन्तु सुश्रुताचार्य को व्रण तथा रक्तदोप मे उत्पन्न व्याथियो का वर्णन करना अपेक्ति था। अत उन्होने ट अवस्थाओं मे रोगोत्पत्ति-क्रम का वर्णन किया है।

सुश्रुत ने इन छ अवस्थाओं का छ क्रिया-काल नाम मे जो विशद वर्णन दिया है वह अधिक विज्ञानसम्मत प्रतीत होता है, अत उसका विशेष वर्णन 'निदानपवक' विषय को समझाने के लिये प्रस्तुत किया जा रहा है। इन क्रिया-कालो का सम्यक् ज्ञान रोग के प्रारम्भ में ही विनिब्च्यार्थ (Early Diagnosis), साध्यासाध्य विवेक (Prognosis), अनागत वाद्या प्रतिपेच (Profilactic treatment) तथा आगत वाथा प्रतिपेच (Curative treatment) के लिये भी महत्त्व का है। इम क्रिया-कालो के ज्ञान की महत्ता वतलाते हुए आचार्य ने लिखा है कि यदि रोग की प्रारमिक अवस्था मे ही बोध हो जाय तो दोपो का निर्हरण हो जाने से रोग अग्रसर नही होता और यदि विनिब्चय मे विलम्ब हो जावे तो दोप क्रमश आगे की गतियो को प्राप्त करके रोग को अधिक वल्लवान् वना देते है—

सञ्चयेऽपहृता ढोपा लभन्ते नोत्तरा गतीः।

ते तूत्तरासु गतिपु भवन्ति बल्रवत्तरा ॥

क्रिया-काल शब्द का प्रयोग ही चिकित्सा के उपलक्षण से हुआ है। क्रिया का अर्थ प्रतीकार या चिकित्सा है और काल का अर्थ समय या अवधि है। अत क्रिया-काल का समूह मे अर्थ होगा 'समयानुकूल चिकित्सा' (Timely Action)। क्रिया से औषघ, अन्न तथा विहार तीनो का ग्रहण करना चाहिये।

संचयावस्था या संचयकाल ( Ist stage of the Disease or Ist stage of treatment )— इसमे दोपो की चयवास्था या सचय होना पाया जाता है। अग्रेजी में इसे Inceptive stage or stage of Cumulation or Incubation period कह सकते है। विभिन्न हेतु या निदान से विभिन्न दोपस्थानों में दोपो का सचय होने लगता है। हेतु-विभिन्न काल या ऋतुओ का परिणाम। लक्षण-दोपो की स्तब्धता, कोष्ठो का पूर्ण होना ( वात के सचय में ), वर्ण एव त्वचा का पीलापन, उष्णता की मदता ( पित्त के सचय में ), गुरुता ( भारीपन ) तथा आलस्य का अनुभव ( कफ के सचय मे ) होता है। यह प्रथम क्रियाकाल है। सभव रहे और रोग का बोध हो जाय तो यही प्रतीकार कर देने से रोग आगे नही वढ पाता है। इस प्रकार निदानज्ञान की उपादेयता सिद्ध है। 'तत्र प्रथम क्रियाकाल '।

प्रकोपावस्था (II stage of Disease or treatment)----यदि दोपो का निर्हरण सचय की दशा में नहीं हुआ तो रोग अग्रसर होगा और प्रकोपावस्था प्राप्त हो जायेगी। उसमे दोपो का विविध प्रकार के आहार, विहार, आचार तथा काल के प्रभाव से प्रकोप होता है। इसको Provocative stage of the Disease कहा जा सकता है। यह चिकित्सा करने के लिये द्वितीय काल या अवसर है 'तत्र द्वितीय क्रियाकाल ।'

२ भि० सि०

## भिषक्तर्म-सिद्धि

प्रसरावस्था (III stage of the Disease or Treatment) यदि कुपित दोपो का जमन नहीं हुआ तो रोग अग्रनर होना है। दोपो का विमार्ग-गमन होना प्रारंभ हो जाता है (Overflowing or Spread of the Doshas)। इसी को (stage of Extension) वहा जा नपना है। दोपो के प्रसार में रजोभूयिष्ठ वायु ही प्रवर्त्तक होता है—उमी नी सहायता से प्रकुपित दोप शरीर के विभिन्न अवयवों में जाने हैं। उमकी उपमा महान् उदक सचय से दी गई है। जैसे कि जल का मचय वट वर बांघ को तोडकर वाहर निकलकर दूसरे वाहरी जल में मिलकर चारो और दाउना है उसी प्रकार दोपो का प्रसार भी नम्पूर्ण शरीर में होता है। दोप एक गय, दो-बो, तीन-तीन या रक्त के साथ मिलकर बहुन प्रकार में फैलने है जिनमें निम्निलिखित पद्रह प्रकार महत्त्व के होते ई—

वात, पित्त, कफ, रक्त, वातपित्त, वातञ्लेष्म, वात रक्त, पित्त रक्त, इलेष्मरक्त, वातपित्त रक्त, वातश्लेष्म रक्त, पित्तश्लेष्म रक्त, वातपित्तकफ तथा वात पित्त कफ गोणित से उत्पन्न व्याधियाँ पाई जाती है। दोपो के प्रसर की उपमा मेघ एव तज्जन्य वर्षा से दी गई है —

> कृत्स्नेऽवयवे वापि यत्राङ्गे कुपितो भृशम् । दोपो विकार नभसि मेघवत्तत्र वर्पति ॥

प्रकोप एवं प्रसर में भेद--भेद वतलाते हुए डल्हण ने लिखा है। जमे घृत को अग्नि पर चढावे, उसके पिघलने की अवस्था प्रकोप की होगो। फिर आंच लगते रहने पर खौलेगा और खीलकर वर्त्तन से वाहर निकलने लगेगा, यह प्रसर कहलायेगा। इसी प्रकार की अवस्था दोपो के सम्वन्ध में भी समझनी चाहिये। प्रसर की अवस्था में लन्तण---

पित्त में----ओप ( एकदैशिक दाह ), चोप ( सर्वाङ्ज में चूपण के समान दाह ) तथा धूमायन । वात में---आटोप ( रुजापूर्वक उदर का क्षोभ )। श्लेष्मा में----अरोचक, अविपाक, अग्निमाद्य, वमन । यदि प्रसर की अवस्था मे ही रोग का ज्ञान सम्भव हो सके तो प्रतिकार प्रारम्भ करना चाहिये । यह तृतीय क्रिया काल है । 'तत्र तृतीयः क्रियाकाल ।'

स्थानसश्रयावस्था (IV Stage of Disease or Treatment)—यदि विकार का प्रशम नही हो सका तो अब चतुर्थावस्था रोग की प्राष्त हो जाती है। प्रसृत हुए दोप फैलते हुए स्रोतो की विगुणता पैदा करके जिस स्थान पर रुक जाते है वहाँ पर स्थानसश्रय होता है। अब विकार एक स्थान पर सीमित हो जाता है—(Stage of .limitation)। इसी को स्थानसश्रय कहते है। चक्रपाणि ने लिखा है—'पूर्वरूपमेव स्थानसश्रयम्' अर्थात् स्थानसश्रय की अवस्था ही पूर्वरूप कहलाती है। अग्रेजी मे इसे Prodromal Phase of the Disease कहते है। दोप प्रसरित होकर जिन-जिन स्थानो मे सश्रय करता है उन उन स्थानो पर निम्नलिखित रोगो को पैदा करता है।

१ उदर मे मन्तिवेश होने पर ----गुल्म-विद्रधि-उदर-अग्तिमाद्य-आनाह,-विपुचिकातिसार प्रभृति रोग।

| २ वृपण        | ;; | ,, | वृद्धि प्रभृति रोग ।                          |
|---------------|----|----|-----------------------------------------------|
| ३ मेढ्र       | 11 | "  | निरुद्धप्रकश, उपदश, शूकदोप आदि                |
|               | •  |    | रोग।                                          |
| ४ वस्ति       | "  | "  | प्रमेह, मूत्राघात, अश्मरी, मूत्रदोष           |
|               |    |    | आदि रोग ।                                     |
| ५ गुदा        | "  | "  | भगदरार्श प्रभृति रोग ।                        |
| ६ ऊर्घ्वजत्रु | ,, | "  | ऊर्घ्वजत्रुगत रोग ।                           |
| ७ त्वक्-मास   | ,, | "  | क्षुद्ररोग, कुप्ट, विसर्प प्रभृति व्याधियाँ । |
| ८, मेद        | "  | "  | ्र ग्रन्थि, अपची, गलगण्ड, गण्डमाला            |
|               |    |    | आदि रोग ।                                     |
| ९ अस्थि       | "  | "  | विद्रधि, उपशयी प्रभृति रोग ।                  |
| १० पाद        | "  | ,, | इलीपद, वातशोणित, पादकटक                       |
| ११ सर्वाङ्ग   | 11 | ;; | ।ज्वर, सर्वाङ्गरोग ।                          |
|               |    |    |                                               |

## भिषकर्म-सिद्धि

कुपितानां हि दोपाणां शरीरे परिधावताम् ।

यत्र संगः खवैगुरयाद् व्याधिस्तत्रोपजायते ॥

अव यहाँ पूर्वरूप का प्राटुर्भाव होता है, जो रोगभेद से प्रत्येक रोग में भिन्न-भिन्न हो सकता है। अव इस पूर्वरूपावस्था में व्याधि का जान हो जाने पर चतुर्थ क्रियाकाल का समय रहता है और उपचार या प्रतीकार प्रारम्भ किया जा सकता है। एतदर्थ ही सुश्रुत ने लिखा है—'तत्र पूर्वरूपगतेपु चतुर्थ. क्रियाकाल ।'

व्यक्तावस्था ( V Stage of Disease or Treatment )— व्याधि का स्पष्ट रूप से व्यक्त हो जाना रोग की अभिव्यक्ति हैं। इस अवस्था में रोग के सभी लक्षण पूर्णतया व्यक्त हो जाते है। इसी को व्याधिदर्जन या रूप भी कहते है। जैसे—गोफ, अर्वुद, ग्रथि, विसर्प, ज्वर, अतीसार प्रभृति रोगो के लक्षण पूर्णतया प्रकट हो जाते है। (Stage of manifestation or Fully developed disease) अब यहाँ पर व्याधिप्रत्यनीक चिकित्सा करने की आवब्यकता होती है। इस प्रकार यह उपचार का पच्म क्रियाकाल है। 'तत्र पचम क्रिया काल ।'

भेदावस्था (VI Stage of Disease or Treatment or stage of Variation) — दोप दूष्यो की सम्मूर्छनावम्धाजन्य ही व्याधियाँ होती है। अब इस ववस्था में सम्प्राप्ति के भेदो के अनुसार — 'संस्याविकल्प-प्राधान्यवल्रकालविभेदत' रोग का विभेद किया जा सकता है। इसके अलावे रोग की साध्यता याण्यता या, असाध्यता का ज्ञान करना भी मंभव रहता है। (The disease either may subside wholly or may take shape of chronic, sub-acute or acute or it may produce other disease or may become complicated or may result in to death of the patient ) इस प्रकार का ज्ञान भेदावस्था में होता है। इसको Stage of variation कहते हैं। (Introduction to 'Kayachikitsa' by C Dwarkanath) यह उपचार का अन्तिम या छठवा काल है। 'तत्र पष्ट क्रियाकाल. I'

कई ग्रन्थो के आधार पर क्रियाकाल तथा रोगभेदो का दो स्वतन्त्र कोएको मे नीचे वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है ।

|                                                             |                                           |                                                                              |  |           | द्वितं       | ोय            | अध                    | याय        |                    |                                                                                             |               |               |              |              | २१      |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--|-----------|--------------|---------------|-----------------------|------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------|--------------|--------------|---------|
|                                                             |                                           | e                                                                            |  | The stage | or variation | if may either | subside who-          | lly or may | become Chro-       | nic or serve                                                                                | as निदान of   | Other Disease | or result in | death of the | patient |
| eases )                                                     |                                           | clınıcal Phase                                                               |  | The       | oţ           | Unaracte      | feature               |            | ि हम Or            | Symptom                                                                                     | Compress      |               |              |              |         |
| e of the Dis                                                |                                           |                                                                              |  | The stage | F            | OI FIOG-      | roma Or               | 10 20110 1 | पूर्व रूप या स्थान | 1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1<br>1 | 222           |               |              |              |         |
| Jution Stag                                                 | r Preprodromal Phases                     | Formative or Preprodromal Phases<br>Charactarised by vague<br>Symptomatology |  |           | प्रसर Uver   | 40000         | 10 SUIMOIT            | Spread of  |                    | दोप                                                                                         | अपने तथा अन्य |               | स्थानो मे    |              |         |
| सुश्रुतानुसार छे कियाकांल ( Evolution Stage of the Diseases |                                           |                                                                              |  |           | प्रकोप 01    |               | Jumulation Excitation | of the दोप |                    |                                                                                             |               |               |              |              |         |
|                                                             | Formativec                                |                                                                              |  | चय or the |              | Cumulation    | of the दोप            |            |                    |                                                                                             |               |               |              | ,<br>,<br>,  |         |
| मुश्रुत                                                     | Exciting [ Potential<br>Factors [ Factors |                                                                              |  |           | वा०          | d             | ohi                   | 육 <b>0</b> |                    |                                                                                             |               |               |              |              |         |
|                                                             | Exciting<br>Factors                       |                                                                              |  |           | आघिभौतिक     | <u> </u>      | <b>अ॥घदावक</b>        | आध्यात्मिक |                    |                                                                                             |               |               |              |              |         |

ŗ

| રર                                     | भिषक्तर्म-सिद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                          |                                                         |                                      |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------------------------------|--|--|--|--|--|
| l                                      | कालज<br>कालज<br>Climatic or<br>seasonal<br>जीत-उण्ण-वर्षा भी कालज या<br>अतियोगायोग<br>से उत्पत्न रोग दो प्रकाल मेद से<br>काल वल प्रवृत्त हो<br>काल है।<br>काल हो                                                                                                                          | तीन्न<br>( सम्पूर्ण रक्षाण )<br>( Acute or Fulminating ) | Incurable or<br>Dangerous<br>or Grave                   |                                      |  |  |  |  |  |
| ttion of Diseases )                    | प्रभावज<br>Mystic ori-<br>gin देवता गुरु<br>के अभिशाप<br>के अभिशाप<br>अथवा भूत-प्रेत<br>सित-भौत-प्रेत<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार<br>सित-भौत-प्रहार | ਰੀ<br>( Acute or I                                       | याप्य                                                   | आगन्तुक                              |  |  |  |  |  |
| रोग-भेद ( Classification of Diseases ) | भूभज<br>Post Natal<br>congenital<br>efla अपचार<br>defects<br>मुझ्झता-पगुता<br>मुझ्झता-पगुता<br>मुझ्झता-पगुता<br>जन्य रोग ।<br>जन्य रोग ।                                                                                                                                                  | нға<br>( ңған लक्षण )<br>( Subacute or<br>moderate )     | झुन्छुसाध्य<br>या<br>कष्टसाध्य<br>( Scrious )           | मानसिक<br>( निज )                    |  |  |  |  |  |
|                                        | सहज<br>सहज<br>or<br>Heriditary<br>माता पिता के<br>चूम से क्रुप्ट-<br>अर्श्वन्ति प्रवृत्त<br>आदिवल प्रवृत्त                                                                                                                                                                                | मृहु<br>(अल्पलचण)<br>Chronic<br>form                     | सुलसाध्य<br>Mıld                                        | शारीरिक<br>( निज )                   |  |  |  |  |  |
|                                        | अधाङ्गसग्रह<br>के अनुसार<br>उत्पतिभेद से<br>मुश्रत के अनुसार                                                                                                                                                                                                                              | अक्रमण<br>प्रकार से<br>Accot ding<br>to mode of          | on sou<br>साध्यासाध्यता<br>की<br>हांए से<br>P1 ognostic | ्अनियान भेद से<br>Seat of<br>Discase |  |  |  |  |  |

|   |                                                           | २३                          |                          |                               |                                                                                                            |                                           |
|---|-----------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
|   | ਸਿਭਿਰ<br>(Psyco-Somatic)                                  | ्<br>सन्निपातज<br>(मिश्रित) | अस्यिज मज्जाज ह्युक्रज   | परिणामज                       | आम्यतर मागश्वित<br>कोष्ठाश्वित विकार जन्य रोग ज्वरातिसार<br>प्रभृति ।                                      | परतंत्र या अनुवच या अप्रधान ( Secondary ) |
| - | आधिदौवक<br>Mystıc                                         |                             |                          | प्रसापराधज                    | मध्यमार्गाधित<br>मर्ना-हुदय-वस्ति-अस्थि-सधि-कण्डरा<br>मिरा मे आश्वित रोग जैसे–<br>अपतानक, अर्दित गदभ्रशादि | परतंत्र य                                 |
|   | क्षाधभोतिक<br>Somatıc)                                    |                             |                          | प्रसाप                        |                                                                                                            | r (Main)                                  |
|   | आधि<br>(Son                                               | पित<br>(आ                   | रक्तज                    | असात्म्येन्द्रियार्थ<br>मयोगज | बाह्यमार्गाधित<br>खचा-रक्तादि-सात्मा आदि मे<br>आश्रि । नर्मकील अबुंदादि                                    | स्वतंत्र या अनुवच्य या प्रवान (Main)      |
|   | आध्यात्मिक या<br>मानस<br>(Psychıc)<br> <br> <br>राजम तामम | वातज<br>(वायन्य)            | रमज                      | असात्म्<br>मये                | वास्यमा<br>त्वचा-रक्तादि-<br>अाथि । नमीर्ह                                                                 | स्वतंत्र या                               |
|   | दुःस भेद से                                               | दोपसेंद मे                  | तुष्य मेद से<br>Systemic | सामान्य हेतु<br>भेद मे        | मार्ग<br>भेर से                                                                                            | गगता प्रतात<br>भेर ने                     |

## भिपकर्म-सिद्धि

28

रोग-विज्ञानोपाय (Methods of Investigation of a Disease) रोग की शास्त्रीय विवेचना के अनन्तर अव रोग के सम्यक् रीति से पहचानने का प्रब्न सम्मुख आता है । रोग के विज्ञानोपाय, विनिब्चय या निर्णय करने को कई पद्धतियो का उल्लेख तत्र मे पाया जाता है। उदाहरणार्थ --षड्विध परीच्चा--( सुश्रुत ) १. संचयं च प्रकोपं च प्रसरं स्थानसंश्रयम्। व्यक्ति भेदं च योवेत्ति रोगाणां स भवेद् भिषक् ॥ ( सु० सु० २१ ) २ पड्विधा हि रोगाणां विज्ञानोपायाः--पंचभि श्रोत्राटिभिः प्रश्नेन चेति । (सू० सू० १०) दिविध या त्रिविध परीक्षा-१. दर्शनस्पर्शनप्रश्नैः परोच्तेताथ रोगिणम् । २ त्रिविधं खलु रोगविशेपविज्ञानं भवति । ३ द्विविधा खलु परीक्षा प्रत्यक्ष सनुमानव्व । त्रिविधा वा सहोपदेशेन। (च०वि०८) प्रत्यत्त खलु तद् यद् इन्द्रियैः मनसा चोपलभ्यते । ( वा॰ ) ग्रप्टविध परीचा---रोगाक्रान्तशरीरस्य स्थानान्यष्टौ परीक्ष्येत्। नाडी मूत्रं मलं जिह्वां शव्द स्पर्श हगाकृतिः ॥ ( यो॰ र॰ ) पचविध परीचा-१ तस्योपल्लव्धिः निदानपूर्वरूपलिङ्गोपशयसम्प्राप्तिभिः । ( च० नि० १ ) २ निदान पूर्वरूपाणि रूपारुयुपशयस्तथा। सम्प्राप्तिश्चेति विज्ञान रोगाणां पचधा स्मृतम् ॥ ( वा॰ सू॰ ) वाग्भट का समाधान----दर्शनस्पर्शनप्रझैः परीच्तेताथ रोगिणम् । रोगं निवानप्राग्रूपलक्षणोपशयाप्तिभिः ॥ इसी विपय को पुन कोष्टक रूप मे दर्शाया जा रहा है —

द्वितीय अध्याय सामान्य तथा विशेष परीचा-विधियाँ रोगी तथा रोग परीक्षा-विधियाँ चिरक एव वाग्भट] १ आसोपदेश १ दर्शन १ निदान ४ उपशय २ पूर्वरूप २ स्पर्शन २ प्रत्यत्त ५ सम्प्राप्ति ३ प्रञ्न ३ अनुमान ३ চ্চপ [[ सुश्र्त ] १ प्रइन १ सचय २ श्रोत्रेन्द्रियविज्ञेय २ प्रकोप ३ नेत्रेन्द्रियविज्ञेय ३ प्रसर ४ घ्राणेन्द्रियविज्ञेय ४ स्थानसश्रय ५ स्पर्शनेन्द्रियविज्ञेय ५ व्यक्ति ६ रसनेन्द्रियविज्ञेय ६ भेद । योगरत्नाकर ] [आधुनिक] १ प्रश्न Interogation १ नाडी -आत्मसदृश या स्वप्रत्ययज्ञेय २ दर्शन Inspection २ मूत्र ३ स्पर्शन Palpation or Subjective ३ मल ४ अगुलिताडन Purcussion ४ जिह्वा ५ श्रवण Auscultation ५ হাচ্ব ६ नैदानिक विधियाँ---भौतिक. ६ स्पर्श रामायनिक Physical or chemical Pathological tests ७ अणुवीक्षणात्मक परीत्ता---Micros-७ दुक् परसहश या पर copical प्रत्ययज्ञेय Or ८ रोगदर्शन Scopes and आकृति objectivec Speculum ९ क्षकिरण X, Ray

रोग-विनिश्चय करने की वस्तुत दो विधियाँ है १ नामान्य २ विशिष्ट। -सामान्य विधियों में रोगी से पूछकर ( प्रश्न ), रोगी को देखकर ( दर्जन ), छूकर

### भिषक्तर्म-सिद्धि

( स्पर्शन या अंगुर्लितार्डन ), कान से सुनकर सीधे या यन्त्र के साहाय्य से (श्रवण Auscultation), नाक से सूँ धकर (Smell ), अर्थात् Inspecti on. Palpation. Purcussion & Auscultation सक्षेपत डन प्रकारो से रोगी की परीक्षा करके रोग पहचानने की कोशिश की जाती है। विशिष्ट विधियो को सम्वन्ध, सामान्य विधियो से प्राप्त फलो के ऊपर अर्थात् जो कुछ भी हेतु, लच्चण, चिह्न, उपशय, दोप-दूष्य-सम्मूर्छन आदि प्राप्त हो उनके साथ ग्रन्थोक्त लत्तणो का साधर्म्य देखकर (निदानपचक विधि से ) रोग के विनिञ्च से है। इसी भाव का द्योतन वाग्भट की समाधान-सूचक उक्ति से हो रहा है। उनका कथन है कि 'दर्शन, स्पर्शन एव प्रन्न के द्वारा रोगी की परीक्षा की जाती है तथा निदान-पूर्वरूप-रूप-उपजय एव सम्प्राप्ति के द्वारा रोग का विनिञ्चय करना होता है।" सक्षेप मे रोगी की परीक्षा ( Examination of the Patient or case-taking) के लिये पड्विध, त्रिविध या अष्टविध साधन वतलाये गये है जिनमे रोगी को देखकर, छूकर, या प्रश्नो के द्वारा उसकी व्यथाओं का ज्ञान कर परीचा की जाती है। इसमे स्वसद्दश अपने देख कर या परसददा दूसरे के द्वारा दिखलाकर ( जैसे स्त्रीगुह्याङ्गो की परीक्षा किसी अन्य स्त्री के द्वारा करा कर ) दोनो प्रकार से ज्ञातव्य विषयो की जानकारी करनी होती है। 'निदानपचक' नामक पाँच साधनो से केवल रोग का निर्णय ( Diagnosis) किया जाता है। इस प्रकार रोग-विज्ञानोपाय मे रोगी तथा रोग दोनो के जानने का विमर्श पाया जाता है। रोगी की परीक्षा करने की जो ऊपर विविध प्रकार की अष्ट विध या त्रिविध विधियाँ वतलाई गईं उन सवो का समावेग सुश्रुतोक्त पड्विध साधनो मे ही हो जाता है--- 'पड्विधो हि रोगाणा विज्ञानोपाय, पञ्चभि श्रोत्रादिभि प्रश्नेन चेति ।'

आधुनिक ग्रन्थो में दर्शन, स्पर्शन एवं प्रश्न के अतिरिक्त ताडन एव श्रवण परीक्षा विञेप महत्त्व की है । श्रवण-परीक्षा द्वारा कान को परीक्ष्य स्थान पर लगाकर सुनना अथवा श्रवणयन्त्र (Stethescope) के द्वारा सुनना व्यवहृत होता है । इस यन्त्र का उपयोग फुफ्फुस एव हृद्रोगो के निदान में विशेप महत्त्व का सावन है । बढ़गुदोदर में उदर की परीक्षा में भी इसका महत्त्व है । गन्ध के द्वारा परीक्षा कई रोगो में विशेप महत्त्व की होती है जैसे—मल-मूत्र की परीक्षा, अहिफेनविप, मदात्यय, मधुमेह की मूर्छा । रस की परीक्षा मधुमेह एव रक्तपित्त के विनिर्णय में की जाती है । यह मक्षिकोपसर्पण, पिपी-लि्कोपमर्पण, वायस या श्वान को खिलाकर प्राचीन काल में परप्रत्ययनेय थो । आजकर्ल मूत्र के माधुर्य की परीक्षा के लिये रासायनिक द्रव्यो से परीक्षा करके निश्चय किया जा सकता है। इन विधियो के अतिरिक्त कई अन्य यंत्र, क्ष किरण आदि भो (scopes and Speculum, Microscopes and X, ray) रोग-सदर्जन में व्यवहृत होते है। आज के युग में नैदानिक प्रयोग-शालाये (Clinical pathology) काफी उन्नत दजा में है। प्राचीन काल में इन्द्रियों की शक्ति पर ही चिकित्सक को अधिक निर्भर रहना पडता था। आज भी रोग-विनिश्चय में ये सर्वाधिक विश्वसनीय साधन है।

रोगि-रोग-परीक्षा का उद्देश्य—जिस रोगी की सामान्य तथा विशेप विधियो के आश्रित रह कर यथाशास्त्र परीक्षा नही की गई अथवा जिसके सम्वन्ध मे ठीक से नहो वतलाया गया है अथवा जिसके ऊपर चिकित्सक ने ठीक से विचार नही किया है, चिकित्सा मे ऐसे रोग वद्य को मोह में डाल देते है और गलती की सभावना रहती है। परन्तु उपर्युक्त निदानपद्धति के द्वारा विचार कर चिकित्सा की जाय तो गलती को कोई सम्भावना नही रहती है—

> मिथ्यादृष्टा विकारा हि दुराख्यातास्तथैव च । तथा दुष्परिमृष्टाश्च मोहयेयुः चिकित्सकम् ॥ ( सु॰ सू॰ १० )

भहपि चरक ने भी कहा है—

रोगमादौ परीच्तेत ततोऽनन्तरमौपधम् । ततः कर्म भिपक् पश्चात् ज्ञानपूर्व समाचरेत् ॥ ( च० सू० २० )

#### निदान-लक्षणम्

[ Defination cf Etiology ]

अब हम अपने प्रकृत-विषय निदानपचक पर पुन दृष्टिपात करते हैं। निदानपचक-कथन का प्रयोजन वतलाते हुए सक्षेप मे इन सज्ञाओ की व्याख्या ऊपर हो चुकी है । अब विस्तार के साथ निदान-पूर्वरूप-रूप-उपशय एव सम्प्राप्ति की एकेकश व्याख्या करना प्रासगिक है। सर्वप्रथम निदान को लेते है।

निटान-निरुक्ति∽१ नि + दिश । प्रुपोदरादित्वात् साथु । नि निश्चय निपेधयो । प्रकृत मे नि शब्द निश्चयार्थक हो व्यवहृत हुआ हे । दिश धातु मे, करण मे ल्युट् प्रत्यय होकर दान शब्द की निष्पत्ति होतो हे । समूह मे शब्द वना निदान, जिसका अर्थ होता है — जिसके द्वारा व्याधि का निर्देश अथवा व्याधि का निश्चित रूप से प्रतिपादन हो सके अथवा जिसके द्वारा व्याधि के हेतु (कारण)

## भिपकर्म-सिद्धि

त्तथा लिङ्ग का निर्देश हो सके अथवा निदान का अर्थ वन्धन हो सकता है— अर्थात् जिसके द्वारा हेत्वादि सम्वन्ध रोग मे वाँधा जा मके ।

सभी अर्थो की मान्यता मधुकोपकार ने दी है---परन्तु वन्धनार्थ मे निदान जन्द के प्रयोग का, जो भट्टार हरिचन्द्र नामक विद्वान वैद्य का मत है, मधकोपकार श्री विजयरक्षित ने खण्डन किया है । भट्टार हरिचन्द्र का त्तात्पर्य यह है कि जिसके द्वारा हेतु, पूर्वरूप, उपज्ञय, सम्प्राप्ति से युक्त व्याघियो का निवन्धन हो उसको निढान कहते है। वन्धनार्थक निदान कटद का प्रयोग अन्यत्र भी पाया जाता है जैसे 'या गी मुदोहा भवति न ता निदनीत' अर्थात् जो गाय आमानी से दूही जा मके उमको वाँधना नही चाहिये। विजय रिक्षित का कथन है कि यद्यपि निदान जव्द का व्यवहार वन्यनार्थ होता है, परन्तु वह निदान के लचण रूप मे नही घट सकता, क्योकि हेत्वादि पाँचो का समुदाय रूप निदान व्याघि का जापक होते हुए भी, फिर वही हेत्वादि का प्रतिपादक नहो हो सकता। तात्पर्य यह है कि कोई भी वस्तु अपने लिये जापक नही हो सकती, उसके लिये दूमरे जापक की आवञ्यकता रहती है । जैमे, दीपक अपने प्रकाश से सम्पूर्ण वस्तुओ का ज्ञापक होता है, परन्तु दोपक का ही जानना आवञ्यक हो तो उसके लिये दूसरे जापक चक्षु आदि इन्द्रियो को आवव्यकता रहती है । इस मे अपने मे क्रिया विरोध होने मे 'स्वात्मनि क्रियाविरोध' दोप, निदान झब्द के चन्धनार्थ प्रयोग होने मे आता है अत यह ठीक नही है। वन्धनार्थ ही यदि निदान गब्द का व्यवहार अपेक्षित हो तो वह 'निदानस्थान' नामक अघ्याय का वोधक हो सकता है—क्योकि वहाँ पर हेत्वादि पाँचो का वन्यन पाया जाता है । परन्तु स्वय निदान निदान का वोधक नहीं हो सकता ।

- २ हेतुलक्षणनिर्देशान्निदानानि । ( मु॰ )
- ३ निर्टिश्यते व्याधिरनेनेति निदानम् । ( सु॰ )
- ४ निश्चित्य दीयते प्रतिपाद्यते व्याधिरनेनेति निदानम् ।

(मधुकोप)

४ निदीयते निवध्यते हेत्वादिसम्वन्धो व्याधिरनेनेति निदानम् । ( भट्टार हरिचद्र )

- ६ व्याधिनिश्चयकरणं निदानम् ।
- ७ तत्र निदान त्वादिकारणम् । (चरक, निदान १)
- ८. सेतिकर्त्तव्यताकः रोगोत्पादकहेतुर्निदानम् । ( मधुकोप )

<sup>(</sup> जेज्जट )

व्यवहार मे निदान शब्द का प्रयोग व्याधि-विनिश्चय (Diagnosis) के अर्थ में ही होता है। जैसे यदि कोई प्रश्न करे कि क्या आपके रोग का निदान हो गया तो उसका एक हो अर्थ होता है कि क्या आपके रोग का ठीक-ठीक निर्धारण हो गया। ऐसी दशा मे निदान शब्द से यहाँ पर सम्पूर्ण निदानपचक का ग्रहण हो जाता है जिनके आधार पर रोग का ज्ञान करना सभव रहता है। इस प्रकार निदान शब्द का सामान्यार्थ मे प्रयोग Diagnosis के अर्थ में होता है। विशिष्टार्थ मे निदान शब्द का प्रयोग रोगोत्पादक हेतु या कारण (Etiology) के रूप मे होता है जैसा कि चरक की उक्ति 'निदान त्वादिकारणम्' से स्पष्ट हो रहा है। ऊपर की दी गई निरुक्तियो पर ध्यान दे तो निदान शब्द जभयार्थ १ व्याधि विनिश्चय तथा २ कारण के रूप मे प्रयुक्त मिलता है।

दूसरे शब्दो में इस प्रकार कह सकते हैं कि निदान शब्द उभयार्थी है। इससे व्यक्ति एव जाति दोनो का वोध होता है। व्यक्ति अर्थ में यह उत्पादक निदान या हेनु का वोधक और जाति के अर्थ में यह पूरे निदानपचक का वोधक होकर रोग के Diagosis का वोधक होता है, क्योकि निदान-पूर्वरूप-रूप उपशय-सम्प्राप्ति इन पांचो का अतिम उद्देश्य रोग का निदान ही करना है। रोग का निदान कही कारण से, कही पूर्वरूप से, कही रूप से कही उपशय और सम्प्राप्ति से पृथक, पृथक, दो, तीन, चार या पांचो के द्वारा मिलाकर किया जाता है।

सूक्ष्म दृष्टि से विचारे तो दोनो अर्थो मे कोई विशेप अन्तर नही है ओर दोनो हेनु के ही प्रतिपादक होते हैं। हेनु या कारण के दो प्रकार हो सकते हैं उत्पादक तथा व्यजक। निदानपचक के पाँचो पदार्थो मे से निदान कारण रूप मे उत्पादक हेनु का वोधक और शेप चार पूर्वरूप-रूपादि ज्ञापक या व्यजक हेनु का वोध कराते हैं। इस प्रकार दोनो अर्थ हेनु के ही बोधक होते हैं।

## भिपकर्म-सिद्धि

निदान का निर्दुष्ट लक्षण 'हेतुः निदानम्' यदि ऐमा लक्षण किया जाय तो यह ठीक नही क्योकि हेनु कई प्रकार के होते है जैसा कि ऊपर उत्पादक और व्यजक अथवा कुछ ऐसे भी कारण हो मकते है जिन्हे अन्यथासिख कारण कहते है-जैसे कि घट के निर्माण में गदहा और उसके ऊपर लादो जानेवाली मिट्टी, बस्ता आदि । फलत लक्षण की अतिव्याप्ति हो जावेगी और ऐसे भी कारणो का इस लक्षण में समावेग हो जावेगा जिनका रोगोत्पादन में कोई भी भाग नही है । अस्तु, ऐसा लक्षण करना दोपयुक्त होगा ।

अव दूसरा लक्षण वनावे 'व्याधयुत्पत्तिहेर्नुनिंदानम्' या 'रोगोत्पादकहेतु-निंदानम्' अर्थात् रोगोत्पादक हेतु को निदान कहते है । तो विजयरक्षित जी कहते हैं कि यह भी ठीक नही है क्योकि इस लक्षण की सम्प्राप्ति के लक्षणो में अतिव्याप्ति हो जावेगी, क्योकि कुछ विद्वान प्रकुपित दोपो के व्यापार को सम्प्राप्ति मानते हैं— 'प्रकुपितदोपाणा व्यापारत्वं रोगोत्पत्त्तित्वं सम्प्राप्तित्वं वा ।' ऐसी अवस्था मे रोगोत्पादक हेतुत्व और प्रकुपित दोपो के व्यापार मे कोई अन्तर नही रह जावेगा । अस्तु, सम्प्राप्ति के लक्षणो से वचाने के लिये कुछ और विशेषण जोडने की आवश्यकता है । सम्प्राप्ति मे अति-व्याप्ति वचाने के लिये लक्षण किया गया— 'सेतिकर्त्तव्यता को रोगोत्पादकहेतु निंदानम् ।' अर्थात् 'दोपप्रकोपणपूर्वक रोगोत्पादकत्व निदानत्वम्' । इसका सरल अर्थ होता है दोष एव दुष्ट दोषजन्य विक्वति के सहित रोगोत्पादक हेतु का नाम ही निदान है ।

सेतिकर्त्तेव्यताकः—कर्त्तव्यस्य इति प्रकारः इतिकर्त्तव्यं, तस्य भाव इति-कर्त्तव्यता, तया सहित सेतिकर्त्तव्यताक, व्यापारवैविघ्य युक्तो हेर्तुनिदानम् । एव सति रूक्षादीना भावाना वातादिप्रकोपण दूष्याणाञ्चामाशयादीना दूपणादि-रूपा च इतिकर्त्तव्यता । वातादीनाञ्च चय-प्रकोप-प्रसर-स्थानसंश्रयदूष्यादि-दूपणरूपा. तस्माद् रूत्तादीना वातादीनाञ्च निदानत्वम् ।

तात्पर्य यह है कि निदान अकुपित दोपो को कुपित करता है, फिर दोष, दूष्य आमाशयादि को दूपित कर रोग को उत्पन्न करता है यही इति कर्त्तव्यता या व्यापार है---इस व्यापार के साथ जो रोगोत्पादक हेतु है उसको निदान कहते है । जव कि सम्प्राप्ति मे केवल कुपित दोषो का व्यापार ही रहता है । अस्तु, निदान का निर्दुष्ट (दोपरहित) लक्षण 'सेतिकर्त्तव्यताको रोगोत्पादक-हेर्तुनिदानम्' यही होगा ।

कुछ विद्वानो ने व्याधिजन्म को सम्प्राप्ति माना है 'व्याधिजन्मेव सम्प्राप्ति '। यही यदि सम्मत हो तो 'व्याघ्युत्पत्तिहेर्तुनिदानम्' इतना ही लक्षण हेतु का वनाया 'जावे, यह पर्याप्त एव निर्दुष्ट होगा । इस लक्षण को सम्प्राप्ति मे अतिव्याप्ति नही होगी, साथ ही उत्पादक शब्द देने से ज्ञापक कारणो जैसे, पूर्वरूप-रूप-उपगय से भी लच्चण की निवृत्ति हो जावेगी क्योकि ये नीनो रोग के उत्पादक न होकर ज्ञापक या व्यजक मात्र होते है ।

उपर्युक्त लचण के आधार सकल कारण-समूह अर्थात् ,वाह्य--मिथ्याहार-विहार, अभिघात एव अणु जीवो के उपसर्ग तथा आभ्यन्तर कारण---दोपवैपम्य एव दूज्य-दोप-सयोग का भी निदान शब्द से रोग जनक निमित्त-समवायि तथा असमवायि तीनो कारणो का ग्रहण हो जाता है। परन्तु स्व० गणनाथ सेन सरस्वती जी ने केवल वाह्य कारण को ही निदान माना है, जैसा कि निम्नलिखित वचन से स्पष्ट हो रहा है---

वाह्यं निमित्तं रोगाणां निदानमिति कीर्त्तितम् ।

विधाय दोपवैषम्यं साक्षाद् वा रोगकारि तत् ॥ निमित्तं पद समवायिकारणाना दोपदूष्याणाम्, असमवायिकार-श्रास्य दोपदृष्यसंयोगस्य वारणार्थम् ।

( सिद्धान्तनिदानम् )

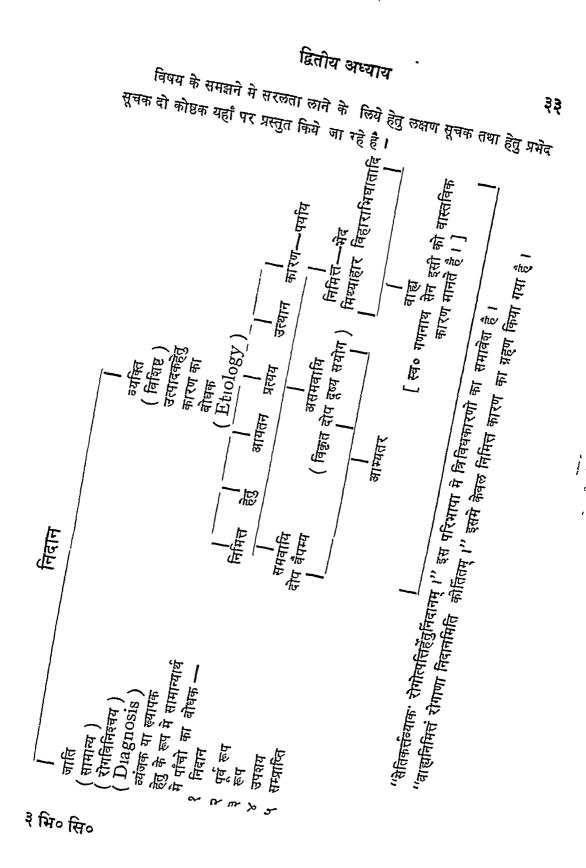
स्व० गणनाथ सेन जी का सिद्धान्त जिसमे बाह्य निमित्तो को ही रोगोत्पादक हेतु माना गया है, समुचित प्रतीत होता है, क्योकि रोगोत्पादक अन्य कारणो का समवायी एव असमवायी कारणो का तो सम्प्राप्ति मे भी अन्तर्भाव हो जाता है। वस्तुत. प्रत्येक कार्य की उत्पत्ति के लिये समवायी, असमवायी एव निमित्त त्रिविध कारणो की आवश्यकता पडती है। रोग भी एक कार्य है, उसकी उत्पत्ति मे दोप-वैपम्य समवायिकारण, दोप-दूष्य-सयोग असमवायिकारण तथा बाह्य आहार, आचार, अभिघात, जीवाणु आदि निमित्तकारण रूप मे पाये

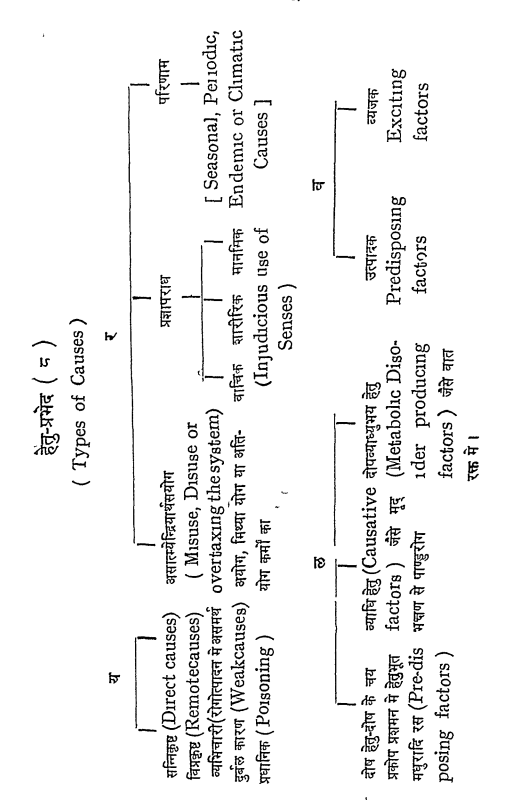
### भिपकर्भ-सिद्धि

जाते है। इस प्रकार रोग मे इन तीनो की उपस्थिति अनिवार्य मानी जाती है। तीनो की स्वतन्त्र सत्ता है, तीनो अन्योन्य प्रेरित भी है। ये परस्पर अनुस्यूत है, विरोधी नही है अत तोनो की रोगोत्पत्ति मे कारणता मानी जाती है। रोगविगेप के अनुसार इन कारणो मे प्रधानता या अप्रधानता पाई जाती है। इनकी प्रधानता या अप्रधानता के आधार पर चिकित्मा मे भी वैशिष्टत्र करना होता है।

उपर्युक्त कथन पूर्ण जास्त्रसम्मत है। तथापि मूल के मृल कारण का दिचार किया जावे तो इन त्रिविध कारणो मे वाह्य निमित्त को महत्त्व देना होगा क्योकि सर्वप्रथम वाह्य निमित्त ही रोगोत्पादन मे हेतु वनते है। वे दोप-वैपम्य तथा दोप-दूष्य-सयोग नामक समवायी तथा असमवायिकारण के मूल मे पाये जाते है। अस्तु, वाह्य निमित्तो को ही कारण मानना युक्तिमंगत प्रतीत होता है क्योकि वे दोप-वैपम्य पैदा करके अथवा आगन्तुक कारण विना दोप-वैपम्य पहले पैदा किये ही रोग पैदा कर देते है पश्चात् दोप-दुष्टि होती है, फलतः श्रीगणनाथ सेन जी का मत अधिक विज्ञानसम्मत प्रतीत होता है। रोगोत्पादक हेतुओ का वर्णन करते हुए श्री तीसटाचार्य ने चिकित्सा-कलिका मे जो हेतु गिनाये हे वे प्रायः वाह्य निमित्तो के ही सूचक है। फलत वाह्य निमित्तो को रोगोत्पादक हेतु रूप मे मान्यता दी है। जैसे—

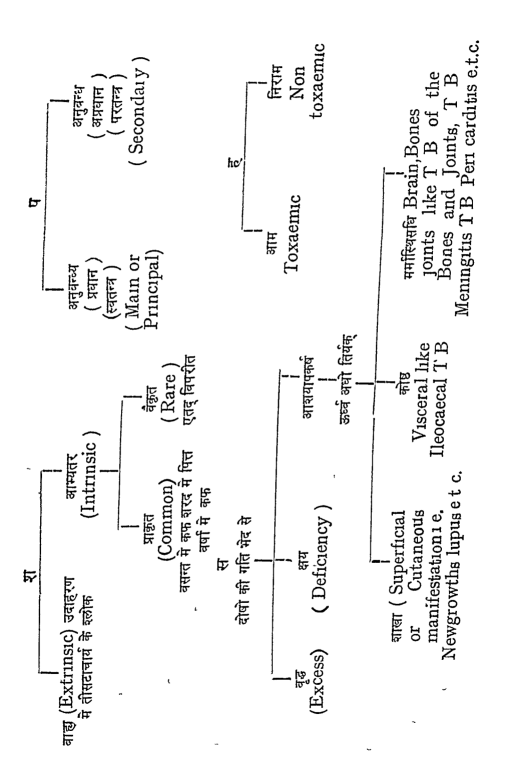
> व्यायामाद्रपतर्पणात् प्रपतनाद् भंगात् क्षयाजागरात् वेगानां च विधारणाद्तिशुचः शैत्याद्तित्रासतः । रूक्षक्षोभकपायतिक्तकटुभिरेभिः प्रकोपं ब्रजेत् वायुर्वारिधरागमे परिणते चाह्नेऽपराह्नेऽपि च ॥ कट्वम्लोष्णविदाहितीक्ष्णत्तवगक्रोधोपवासातप'ः-स्त्रीसम्पर्कतिलातसीदधिसुराशुक्तारनालादिभिः । सुक्ते जीर्यति भोजने च शरदि प्रीष्मे सति प्राणिना मध्याह्ने च तथार्धरात्रिसमये पित्त प्रकोपं वजेत् ॥ गुरुमधुररसातिस्तिग्धदुग्धेज्जुभक्ष्य-द्रवद्धिनिद्रापूपसपिंःप्रपूरैः । तुहिनपतनकाले श्लेष्मणः सम्प्रकोपः प्रभवति दिवसादौ मुक्तमात्रे वसन्ते ॥





भिपकर्म-सिद्धि

ঽ४



द्वितीय अघ्याय

# भिषकर्म-सिद्धि

विप्रकृष्ट-हेमन्त ऋतु में सचित हुआ कफ वसन्त ऋतु में कफज रोग पैदा करता है। यह दूरस्य या विप्रकृष्ट हेतु है। ज्वर में सन्निरृष्ट हेतु मिय्याहार विहार है, परन्तु विप्रकृष्ट हेतु रुद्र कोप है। इसे अप्रेजी में Remote cause कह सकते है। जैमें उपसर्गजन्य ज्वरों में एव कालाजार में मरमचित्रा दंग यह Remote cause और Leishmen Don bodies का उपमर्ग मन्नि-कृष्ट हेतु है इनमें जो प्रवल होता है सर्व प्रयम उमका उपचार अपेक्षित रहता है परन्तु यदि विप्रकृष्ट हेतु ही प्रवल हो जाय तो प्रयम जमी का उपचार करना न्यायोचित रहता है। वलावल का विचार करते हुए मन्निकृष्ट तथा विप्रकृष्ट हेतुओ का परिवर्जन पूर्वापर भेद से कहना आवश्यक होता है।

विप्रकुष्ट कारणो के गरीर में प्रवेश से लेकर रोगोत्पत्ति होने तक का काल संचय काल (Incubation period) कहलाता है।

व्यभिचारी—जो हेतु दुर्वल होने से व्याघि को उत्पन्न करने में असमर्थ होता है उसे व्यभिचारी कहते हैं। "अवलीयासोध्ननुवन्ति न तदा विकाराभि-निर्वृत्ति,।" चरक। प्रतिदिन वहुत प्रकार असात्म्य द्रव्यो का सम्पर्क, रोगोत्पादक जीवाणुओ का सन्निवेश या मिथ्या आहार, विहार, आचार, खाद्य, पेयादि का संवंध शरीर के साथ होता रहता है यदि रोगोत्पादक हेतु कमजोर हुए अथवा शरीर को रोग निरोधी क्षमता ( Immunity ) प्रवल हुई तो रोग नहीं पैदा होते हैं। इस प्रकार के रोगोत्पादक हेतु व्यभिचारी स्वरूप के होते हैं। रोगोत्पादन मा इनका महत्त्व न होने से इनका व्याधि के निदान में कोई प्रमुख स्थान नहीं दिय जा सकता। ( Natural Immunity, Body resistance )

प्राधानिक—प्रवल-प्रधान या उग्र स्वरूप के हेतु जो शरीर गत दोपों को कुपित करके (Metabolic Disturbances पैदा करके) सद्य रोगो-त्पादक होता है उसे प्राधानिक हेतु कहते है। विविध प्रकार के मारक विषो का सेवन इस वर्ग मे आता है।" रूझमुष्णं तथा तीक्ष्ण सूक्ष्म मागुव्यवायि चाविकाशि विशदञ्चैव लघ्वपाकि च तत्स्मृतम्॥" ( सु० )

#### द्वितीय अध्याय

संहिताओं में हेतुओं के सम्बन्ध में एक दूसरा वर्गीकरण भी पाया जाता है । इसमें रोगोत्पादन में तीन कारणों की महत्ता दी जाती है । यह भी एक सामान्य वर्णन है । रोगविशेष के साथ इनका विशिष्ट रूप भो मिलता है । सभो रोगो की उत्पत्ति में इनकी उपस्थिति अवश्यभावी है । कही एक, क्वचित् दो और कही तीनो मिल कर रोगोत्पादन करते हे । इनके नाम १ असात्म्येन्द्रियार्थसयोग २ प्रज्ञापराध तथा ३ परिणाम है । इनको एकैकश. व्याख्या नीचे प्रस्तुत की जा रही है ।

असात्म्येन्द्रियार्थ संयोग----पचकर्मेन्द्रिय तथा उभयात्मक मन का उनके ग्रहण करने योग्य विषयो मे अतियोग, अयोग या मिथ्यायोग का होना रोगोत्पादक होता है। उदाहरण के लिये चक्षुरीन्द्रिय को ले----अति भास्वर वस्तु का अधिक देखना अतियोग, विल्कुल आखो को बन्द किये रहना और न देखना अयोग और अति सूक्ष्म, भयकर, वीभत्स, अतिदूरस्थ वस्तुओ का देखना मिथ्या योग है। इससे नेत्र के रोग उत्पन्न होते है। वैसे ही कर्मेन्द्रिय पैर को ले----अतिमात्रा मे चलना अति योग, विल्कुल पैरो से न चलना अयोग या विषम, मृदु या कर्कश भूमि पर चलना मिथ्या योग है----इससे पैरो के रोग पैदा हो सकते है। इसी तरह अन्यान्य इन्द्रियो के सम्बन्ध मे भी समझ सकते है। फलतः इन्द्रियोका इन्द्रियार्थ के साथ अति योग, अयोग एव मिथ्या योग रोगोत्पत्ति का एक प्रमुख हेतु हुआ।

प्रज्ञापराध — बुद्धि, स्मृति तथा धैर्य के नष्ट हो जाने पर मनुष्य जो भी कार्य करता है वह अयथार्थ ज्ञान या मिथ्या ज्ञान से प्रेरित होकर करता है यह बुद्धि या प्रज्ञा का अपराध कहलाता है। यह प्रज्ञापराध सर्वदा रोग का उत्पादक होता है। मिथ्याहार-विहार के सेवन से रोगोत्पत्ति प्रज्ञापराधजन्य ही होती है, ससार के समस्त सक्रामक रोगो का हेतु भी प्रज्ञापराध ही है। विविध यौन रोगो ( Vinereal Diseases) मे भी कामुकताजन्य प्रज्ञा-पराध ही हेतु वनता है। विविध प्रकार के आधातज रोगो ( Accidental Injuries) मे भी प्रज्ञापराध ही हेतु रहता है। यह प्रज्ञापराध चरक के मत से तीन प्रकार का होता है—शारीरिक, वाचिक,तथा मानसिक।

धीधृतिस्मृतिविभ्रष्टः कर्म यत् कुरुतेऽशुभम् । प्रज्ञापराधं तं विद्यात्सर्वदोषप्रकोपणम् ॥ त्रिविधं वाड्मनःशारीरम् कर्मं प्रज्ञापराध इति व्यवस्येत् । ( च॰ स॰ ११ ) परिणाम—यह पारिभाषिक अर्थ मे व्यवहुत होता है । इसका अर्थ काल है । काल का अर्थ होता है—दिन, रात, आयु, विविध ऋतु आदि । उदाहरणार्थ शिशिर ऋतु को 'ले' इस ऋतु मे शीत का अत्यधिक होना अतियोग, शीत मा न होना अयोग और क्वचित् उष्ण हो जाना मिय्या योग कहलाता है । इसी तरह अन्य ऋतुओ के सबन्ध मे भी समझना चाहिए । ऐसे जलवायु में प्राय जो रोग होते है, वे परिणामज या कालज कहलाते है । उस प्रकार काल या परिणाम रोगोत्पादक हेतु बनता है—सक्षेप में

कालार्थकर्मणां योगो होनमिथ्यातिमात्रकः । सम्यग् योगश्च विज्ञेयो रोगारोग्येककारणम् ॥

हेतु का एक दूसरा वर्गीकरण भी किया जा सकता है। जैमे १ दोप हेतु २ व्याधि हेतु तथा ३ उभय हेतु।

दोप हेतु-दोपप्रकोपक या दोपोत्पादक हेतु दोपहेतु कहलाते हैं। ये उत्पादक और व्यजक भेद से दो प्रकार के होते हैं। हेमन्त में मधुर रस कफ का उत्पादक होता हें-(Exciting factor)। हेमन्त ऋतु में सूर्य के मताप से द्रुत होकर कफज रोगो को पैदा करता है-यहाँ पर सूर्यसताप व्यजक हेतु हुआ। इसी प्रकार अन्य ऋतुओ के सचय, प्रकोप एव प्रशम के मम्वन्य में भी जाना जा सकता है।

हेमन्ते निचित. श्लेष्मा दिनकृद्भाभिरोरितः ।

कायामि वाधते रोगांस्ततः प्रकुरुते वहून् ॥

इस प्रकार दोप हेतु मे Metabolic Disturbances पहले होता है परचात् रोग पैदा होना है।

व्याधि हेतु—इसमे हेतु सीघे व्याधि पैदा करता है। पश्चात् दोपो के वैपम्य होते है। इसमे अधिकतर आगन्तुक व्यधियो का समावेश हो जाता है। उप-सर्गज व्यधियॉ, अभिघातज व्याधियाँ तथा अन्य वहु विघ रोग जो आघुनिक युग के ग्रंथो मे पाये जाते है इसी वर्ग मे समाविष्ट है। पुराने उदाहरणो मे 'मृद्भक्षणात् पाण्डुरोग ।' 'मक्षिकाभक्षणात् छदि ।' आदि उदाहरण पाये जाते है।

दोष व्याध्युभय हेतु—विशिष्ट प्रकार के दोष प्रकोपण पूर्वक विशिष्ट व्याधि का होना इस वर्ग में समझना चाहिए। इस की पुष्टि में वातरक्त रोग का उदाहरण प्रस्तुत किया जाता है। जिसमे हाथी, ऊँट और घोडा जैसे यान पर चलने से वात की, विदाही अन्न के सेवन से रक्त की तथा पैर लटके रहने वाली सवारियो की व्याधिकारिता दोष-हेतु. और व्याधि-हेतु उभय हेतु प्रतिपादक होते है। हस्त्यश्वोप्ट्रेर्गच्छतश्चाश्नतश्च विदाह्यन्नं स विदाहाशनस्य । कृत्स्नं रक्तं विदहत्याशु तच्च स्नस्तं दुष्टं पादयोश्चीयते तु ॥ तत्संप्रक्तं वायुना दूषितेन तत्प्राबल्यादुच्यते वातरक्तम् ।

इसमे दो प्रकोपक विदाही अन्नादि तथा रोगात्पादक हस्त्यक्वोष्ट्र यान दोनो हेतु दर्शाये गये है। यहाँ पर उपचार मे वात एव रक्त दोषो का शमन तथा ऐसे यान या ऐसे व्यवसाय जिसमे पैर का लटकाना आवक्यक हो, निषिद्ध है। फलत: यहाँ पर दोष व्याधि उभय प्रत्यनीक चिकित्सा करनी चाहिये।

यहाँ पर शका होती है कि "कारणनाशात्कार्यनाश " (कारण के नाश से कार्य का नाश होना) प्रसिद्ध है तो दोष वैषम्य जो रोग का कारण है उसको दूर कर देने से रोग दूर हो जावेगा । अर्थात् दोषो के उपशम होने से अन्य उपचार के बिना ही व्याधि का स्वयमेव शमन हो जावेगा । ठीक है, परन्तु जहाँ पर दोष और व्याधि दोनो के उत्पादक कारण मौजूद है और प्रत्येक औषध द्रव्य को शक्ति सीमित है, एक ही औषधि व्याधि एव दोप दोनो का उन्मूलन नही कर सकती । उदाहरण के लिये श्लैष्मिक तिमिर रोग को ले यहाँ पर श्लेष्महर वमन करा देने से रोग का शमन हो जाना चाहिये, परन्तु होता नही प्रत्युत वमन का निषेध पाया जाता है । "न वामयेत् तैमिरिक न गुल्मिन न चापि पाण्डूदररोग-पीडितम्" (चरक) । इस से स्पष्ट है कि औप व द्रव्यो की शक्ति नियत या सीमित है । अस्तु, दोष और रोग उभय प्रत्यनीकचिकित्सा की आवश्यकता पडती है । इसी प्रयोजन से वातज शोथ रोग मे वातनाशक एव शोथनाशक दशमूल कषाय का प्रयोग पाया जाता है ।

उभय प्रत्यनीक चिकित्सा विधियो में 'सर्जिकल रोगो' का उदाहरण देना अधिक युक्तियुक्त प्रतीत होता है। जैसे श्लीपद, गलगण्ड, आदि व्यधियो मे दोप प्रत्यनीक आभ्यतर प्रयोगो के साथ साथ स्थानिक उपचार लेप, रक्त विस्रा-वण, दाह कर्म प्रभृति स्थानिक व्याधि प्रत्यनीक उपचार भी आवर्श्यक हो जाते है। इसी प्रकार वातरक्त में रक्तविस्नावण कर्म व्याधि प्रत्यनीक होता है।

वाह्य तथा आभ्यतर भेद से भी हेतुओ के दो प्रकार पाये जाते है । रोगो-त्पत्ति मे वाह्य हेतुओ का वडा वर्ग तीसटाचार्य के चिकित्साकलिका मे पाया जाता है । इस वर्ग मे आहार, विहार, ऋतु, काल, जीवाणु, आघात, दश, विद्युत्, रासायिनिक क्षोभक द्रव्य तथा विपो का ग्रहण किया जा सकता है । ये सद्यो घातक या दोषप्रकोपण पूर्वक रोगोत्पादन करके कालान्तर मे घातक हो सकते है ।

आभ्यतर हेतुओ मे दोप दूष्य सयोग माना जाता है। यह प्राकृत एवं वैकृत

# भिषक्रम-सिद्धि

भेद से दो प्रकार का हो सकता है। प्राकृत दोपो मे वसन्त में कफ, अरद में पित्त और वर्षा में वात का कोप होता है। वैकृत में इसके विपरीत अर्थात् वसन्त में पित्त या वायु का, शरद् में वात एवं कफ का तथा वर्षा में पित्त और कफ का होना वैकृत दोष कहलाता है। इनके ज्ञान से रोग की सुखसाव्यता या कृच्द्र नाव्यता का अनुमान रोगो के वारे में होता है। जैसे वसन्त एवं शरद ऋतु में प्राकृत दोषजन्य रोग सुखसाघ्य होता है, इन ऋतुओ में वैकृत दोषजन्य रोग कृच्छ्रसाघ्य होता है। वर्षा ऋतु में होने वाला प्राकृत वातिक ज्वर भी कृच्छ्रसाघ्य होता है—

प्राकृत्ः सुखसाध्यस्तु वसन्तशर्दुद्भवः।

वैकृतोऽन्यः स दुःसाध्यः प्राकृतश्चानिलोट्भवः ॥ (चरक) संसर्गज, संसृष्ट या उपद्रवयुक्त व्याधियों में अनुवच्य और अनुवध के भेद से हेतुओं का दो भेद करना होता है, अनुवघ्य का अर्थ प्रधान या स्वतन्त्र हेतु और अनुवध का गौण या परतन्त्र हेतु हैं। रोग तथा दोप दोनों का सम्वन्ध विचार-णीय होता है। रोग के सम्वन्ध में विचारें तो प्रधान व्याधि अनुवध्य कहलायेगी और उसमें होने वाल उपद्रव अनुवध। चिकित्सा में अनुवध्य या प्रधान हेतु के निवारण से अप्रधान का भी निवारण हो जाता है।

इसकी पुष्टि मे चरक का वचन है "तत्रोपद्रवस्य प्राय प्रधानप्रशमात् प्रशम ।" कामला रोग दो प्रकार से होता है — १ पाण्डु रोग में अतिपित्तवर्धक द्रव्यो के सेवन से अनुबंध या परतन्त्र रूप मे अथवा २ स्वतन्त्र या अनुबध्य रूप मे । उपचार मे भेद करना होता है — जहाँ पाण्डु अनुबध रूप में हुआ है, पाण्डु रोग की चिकित्सा से ही ठीक हो जाता है, परन्तु जहाँ वह स्वतन्त्र अनुबध्य रूप मे हुआ उसकी अपनी विशिष्ट चिकित्सा करनी होती है । वातकफज व्याधियो मे यदि कफ अनुबंध्य या प्रधान के रूप मे है वहाँ स्निग्ध उष्णोपचार लाभप्रद न रह कर रूचोष्ण उपचार लाभप्रद होता है । अस्तु, अनुबध्यानुबध भेद से भी हेतुओ का विचार करना समीचीन रहता है ।

रोगो की प्रकृति, दूष्य एवं दोप की प्रकृति का विचार भी हेतुओ में विशे-पतः साघ्यासाघ्य विवेक के लिये करना अपेचित रहता है। यदि रोगो की प्रकृति, दूष्य की प्रकृति और दोप की प्रकृति तीनो समान हो जाय तो रोग असाघ्य हो जाता है।

"न च तुल्यगुणो दृष्यो न दोषः प्रकृतिभवेत्।"

वाग्भट ने विप चिकित्सा मे भी विष प्रकृति (पित्त), विपकाल (वर्षा), विष वर्धक अन्न (तिल, कुल्यी), दोप (पित्त), दूष्य (रक्त) <sup>9</sup> देश, सात्म्यादि, इनके एक साथ मिलने पर विष सकट वतलाया है। इस दशा में सैकडो मे कोई एक जीवित रहता है।

#### द्वितीय अध्याय

#### विषप्रकृतिकालान्नदोषदूष्यादिसंगमे ।

विषसंकटमुद्दिष्टं शतस्यैकोत्र जीवति ॥ (अ हु उ०३५) दोषो की गति भेद से हेतु तीन प्रकार के पुन हो जाते है। 'क्षय. स्थान च वृद्धिश्च दोषाना त्रिविधा गति । ऊर्ध्वश्चाधश्च तिर्यक् च विज्ञेया त्रिविधा परा। त्रिविधा चापरा कोष्ठशाखामर्मास्थि संधिपु। दोषा प्रवृद्धा. स्व लिङ्ग दर्शयन्ति यथावलम् । ज्ञीणा जहति स्व लिङ्ग समा स्व कर्म कुर्वते । च सू १५ ।

चिकित्सा मे इन हेतुओ का ज्ञान अपेक्षित है—जिससे सुश्रुत के अनुसार-'क्षीणा वर्धयितव्या, समा पालयितव्या वृद्धा 'हासयितव्या '' अर्थात् क्षीण दोपो को वढावे, वढे दोपो को कम करे और समान दोषो का पालन करे। गति मे ऊर्घ्वग या अधोग आदि का विचार उपचार मे अपेक्षित रहता है। उदाहरणार्थ रक्त पित्त मे प्रतिमार्ग से दोप हरण का विधान है—अर्थात् विपरीत मार्गो से दोषो को निकालना चाहिये। यदि रक्त पित्त ऊर्घ्वग है तो उसका रेचन के द्वारा और यदि अधोग है तो वमन करा के दोपो को निकालने का विधान है ''प्रतिमार्ग च हरण रक्तपित्ते विधीयते।'' ''विरेक पित्तहराणा'' इतने सूत्र से कार्य नही चलता जब तक कि रक्तपित्त रोग मे ऊर्घ्वाध गति का ज्ञान न हो।

निर्यग् गतियुक्त दोपो से उत्पन्न ज्वर सदृश रोगो मे जास्त्र मतानुकूल चिकित्सा करनी चाहिये । चरक ने दोपो के विविध प्रकार की गतियो को दुर्विज्ञेय कहा है । दोषो की शरीर मे इतनी प्रकार की गतियाँ हो सकती है कि उनका ठीक ठीक ज्ञान करना कठिन है तथापि कुछ प्रधान गतियो के अनुसार हेतु तथा च्याधि का भेद किया जा सकता है—अन्यथा जैसे ''ससार मे वायु, अग्नि तथा चन्द्र की गतियां दुर्विज्ञेय है उसी प्रकार वात, पित्त और कफ दोषो की भी शरीर मे होने वाली गतियो की ठीक ठीक जानकारी कठिन होती है ।''

> लोके वाय्वर्कसोमानां दुर्विज्ञेया यथा गतिः । तथा शरीरे वातस्य पित्तस्य च कफस्य च ॥ ( च० चि० २९ )

दोपों की गति का ही एक और भेद---आशयापकर्प भेद से भी गति भेद होता है ''चय स्थान च वृद्धित्त्व दोपाणा त्रिविधा गति ।'' यहा स्थान से स्थानापकर्प या आशयापकर्ष समझना चाहिए । सर्व शरीर व्यापक होते हुए भी प्रत्येक दोप का स्थान या झाशय नियत रहता है । ''ते व्यापिनोपि हुन्नाम्योरवो-मघ्योर्घ्वसश्रया.'' (वाग्भट) । आशय आठ होते है---वाताशय, पित्ताशय, इलेष्माशय रक्ताशय, आमाशय, पक्वाशय, मूत्राशय और स्त्रियो में ग्रर्भाशय,(सु०) आम तौर से दोष प्रकुपित 'होकर ही विमार्ग गमन या स्थानान्तरण करते है, परन्तु कई बार दोप अपने नियत आशय स्थान में म्वय प्रकुपित न होते हुए भी अन्यत्र जा सकते है—इसे आशयापकर्प कहा जाता है। रोगोत्पादन में दोप यहां पर भी कारण होता है—इस दोप को आशयापछुष्ट दोप कहते है। मधुकोप में विजयरक्षित ने कहा है "जब वायु उचित मान एव स्थान में स्थित किमी दोप को लेकर अन्यत्र जाता है तो शरीर में उचित मान में होते हुए भी वह दोप उस स्थान पर विकारोत्पत्ति करता है।" इम कथन की पुष्टि में उन्होने चरक का निम्न वचन उद्धृत किया है।

'प्रकुतिस्थं यदा पित्तं माफत: श्लेष्मणः क्षये । स्थानादादायगात्रेषु यत्र यत्र प्रसर्पति ॥ तदा भेद्श्च दाह्झ तत्र तत्रानवस्थित: । गात्रंदेशे भवत्यस्य श्रमो दोर्वल्यमेव च । (च० मू० १७)

इम अवस्था में चिकित्सा में विगुण वात का शमन तथा स्थानान्तरित दोप का स्वरथान में लाना ही युक्तियुक्त एव शास्त्रसम्मत चिकित्सा है। जिन चिकित्सा को दोपो के स्थानापकर्प नामक सिद्धान्त का ज्ञान नहीं है वह ऐसी अवस्था में दाहादि लक्षणों को देखकर रोग में पित्त की वृद्धि समझ कर पित्त का ह्रासन करते हुए रोग में अन्य रोग पैदा कर रोगों का अनिष्ट कर मकती है। ऐसा भट्टार हरिचन्द्र का मत है।

इस विपय में विपरीत पक्ष के कुछ आचार्यो का कथन है कि सर्व गरीर-ध्यापी पित्त जब वायु के द्वारा खिंचें जाकर अन्य अवयवो के पित्त के साथ मिलता है तो उन अवयवो मे पूर्व से विद्यमान पित्त इम स्थानाकृष्ट पित्त के माय मिलतर अधिक हो जाता है। फलत स्थानापकर्पजग्य दुष्टि भी पित्तवृद्धिजन्य ही होती है वातजन्य नहो। क्योकि पित्तज दुष्टि के न होने पर पित्तजन्य होने वाले लक्षण दाह, पाक, मूर्च्छा, भ्रम आदि की उपलब्धि असभव है, क्योकि कारण के अभाव मे कार्य का अभाव होता है। यह भी सत्य है कि उचित मात्रा मे स्थित दोप विकारकारी नहो हो सकता। अत दाहादि मे पित्तवृद्धि की कल्पना करना स्वाभाविक है।

भट्टार हरिचन्द्र ने इस पक्ष का खण्डन और पूर्वपक्ष का मण्डन करते हुए लिखा है कि, यद्यपि यह कथन ठीक है, परन्तु यह कथन भी ठीक है कि रोगोत्पत्ति दोपो की स्थानच्युति से भी होती है। परन्तु अज्ञानवज ही ऐमा कथन किया गया है—ऐसी अवस्था में 'विरेक: पित्तहराणा' इस मिद्धान्त के आधार पर इस अवस्था में रेचन कराना हानिप्रद होने से सवथा अनुपयुक्त एव निपिद्ध है। ऐसे रोगो मे स्थानान्तरित पित्त का म्वस्थानानयन ही उपयुक्त चिकित्सा हे। स्थानान्तरित पित्त और वृद्धपित्त की चिकित्सा में परस्पर यही भेद भी है। इसी

#### द्वितीय अध्याय

भेद के प्रतिपादन के लिये आशयापकर्प का अतिरिक्त वर्णन करना अनिवार्य है। आशयापकर्पजन्य दाह के रोगी आज कल बहुत मिलते है। इन्हे Peripheral Neuritis से पीडित कहा जा सकता है। हस्तपाद दाह Burning Feet Syndiome बहुत से धातुक्षय जन्य रोगो मे यह लच्चण पाया जाता है। यहा पर चिकित्सा मे धातुओ के पूरण के निमित्ता वृहण या वायु शामक उपचार ही प्रशस्त रहते है। शीतल या पित्ता शामक उपचार उपयोगी नही रहते हैं। आज के चिकित्सक भी जीवतिक्ति युक्त आहारविहार या औपधि की व्यवस्था करते है। अस्तु, स्थानापर्फ्रण दाह मे वातघ्र चिकित्सा ही करनी चाहिये।

वस्तुत वात दोप को परम योगवाहो माना गया है। वह पित्त या कफ से संयुवत होकर उभय विध लक्षणो को पैदा कर सकता है। जब पित्त से सयुक्त होता है तो दाहादि लक्षणो को और घ्लेष्म से सयुक्त होता है तो शैत्यादि लक्षणो को भी रोग में पैदा कर सकता है—

> योगवाहः परं वायुः संयोगाटुभयाथेकृत्। दाहकृत्तेजसा युक्तः शीतकृत् सोमसंश्रयात्।। टाहसंतापमूर्च्छाः स्युर्वायौ पित्तसमन्विते। शैत्यशोफग़ुरुत्वानि तस्मिन्नेव कफावृते।।

दोपों की मार्गानुसार गति-वढे हुए दोष कभी कोष्ठ मे कभी शाखाओ में और कभी मर्मस्थित सधियों में अर्थात कभी वाह्य, कभी मध्य और कभी अत मार्गानुसारी होकर पीडा पहुँचाते है। रोग की साध्यासाध्यता एव चिकित्सा ज्ञान की दृष्टि से रोगोत्पादन प्रक्रिया त्रिविध मार्गो के अनुसार कैसी होती है यह भी जानना आवश्यक है। भिन्न भिन्न कोछ या धातुओ में दोष की उपस्थिति मे चिकित्सा भिन्न भिन्न होती है । यथा आमाशय कफ का स्थान है । यहाँ पर यदि पित्त या वात दोप विगुण होकर पहुँच जावे और विकार पैदा करे तो उनमे कफ का अनुवध अनिवार्य,है । एक वायु दोप का उदाहरण ले यदि आमाशय मे वात दोप पहुँचा है तो चिकित्सा में स्थानस्थ दोप कफ का ध्यान रखते हुए भी स्नेहन कफ का वर्धक होने से अनुचित रहेगा । अस्तु, यहाँ पर कफ के नाशन के लिए रुचता एव वात के नाश के लिए स्वेदन करना उत्तम रहेगा । फलितार्थ यह है कि रूच स्वेद करना चाहिए । इसो प्रकार पक्वाशय वात का स्थान है । तद्गत कफ के दोप की शान्ति के लिए वात शामक स्नेहन करके कफ शामक स्वदेन का प्रयोग करना चाहिए । अर्थात् स्निग्ध स्वेद करना चाहिए । आमाशय गते वाते कफे पुक्वाशयास्थिते रूक्षपूर्वो हित स्वेद स्नेहपूर्वस्तथैव च । क्योकि स्थान जयेद्धि पूर्वं तु स्थानस्थस्याविरोधत ।"

इसी प्रकार दोप के साथ साथ घातु का भी ज्ञान करने की आवश्यकता चिकित्सा में सुकरता लाने के लिए पडती है। जैसे सभी विषम ज्वर तिदोप होते है। उनके आश्रय गत घातु का भी ज्ञान हो जाये तो दोनों पर क्रिया करने वाली औषधि का उपयोग किया जा सकता है। जैसे 'मन्ततोरम रक्तस्थ मोन्येद्यु: पिशि-ताश्रित.' इत्यादि। इमी प्रकार स्नायुमर्मास्थि मधियों में भी दोप की गति के ज्ञान की अपेचा रहती है। इसमें भी चिकित्सा में मौकर्य आता है। जैसे कि सुश्रुत ने लिखा है। स्नायु एवं मर्म स्थानों के व्रणों में अग्नि कर्म न करे।

नाग्निकर्मोपदेष्टव्यं स्नायुमर्मत्रणेषु च।

आम एवं निराम भेद मे भी हेतु के दो प्रकार किये गये हैं । आम-जाठराग्नि या पाचकाग्नि को दुर्वलता से, आदि धातु रम का परिपाक उत्तम नही होता । यह अपक्व रस आमाशय में रहता है और 'आम' कहलाता है । इस आम मे वात-पित्त एव कफ त्रिदोप तथा रक्तादिदूप्य दूपित हो कर 'माम' कहलाते है । परि-णामस्वरूप दोप दूप्य सम्मूर्च्छना जन्य' होने वाली व्याधियाँ भी इममे नंयुक्त होकर आम कहलाती है । साम रोगों में निम्नलिखित लक्षण मिलते है---न्त्रोत-सावरोध (मलमूत्र मंग स्वेदावरोध), वल हानि, गौरव, वायु की मूटता (क्कावट या अप्रवृत्ति), आलस्य, भोजन का परिपाक न होना, लालास्नाव, मल की अति प्रवृत्ति, अरुचि, क्लम ( यकावट ) । इसके विपरीत लक्षण निराम व्याधियों में पाये जाते है ।

> ऊष्मणोऽल्पवल्त्वेन धातुमाद्यमपाचितम् । दुष्टमामाशयगतं रसमामं प्रचक्षते ॥ आमेन तेन संयुक्ता दोपा दूष्याश्च दूपिताः । सामा इत्युपदिश्यन्ते ये च रोगास्तदुद्भवाः ॥ स्रोतोरोधवलभ्रंशगोरवानिलम्हताः । आलस्यापक्तिनिष्टीवमल्मेदारुचिक्तमाः ॥

> यत्रस्थमामं विरुजेत्तमेव देशं विशेपेण विकारजातैः । दोपेण येनावततं शरीरं तल्ळक्षर्णेरामसमुद्रवैश्च ॥

मामवाय् लचण-वायुः सामो विवन्धाग्निसाटतन्द्रान्त्रकूजनैः । वेदनाशोधनिस्तोदेः क्रमशोड्गानि पीडयेत्॥ विचरेद्युगपच्चापि गृहाति कुपितो भृशम् । स्नेहाचैर्वृद्धिमाप्नोति सूर्यमेघोटये निशि ॥ निराम वायु लक्षण-निरामो विशदो रूक्षो निर्विवन्धोल्पवेदनः । विपरीतगुर्गेः शान्तिं स्निग्धेर्याति विशेपतः ॥ सामपित्त लक्षण-दुर्गन्धं हरितं श्यावं पित्तमम्लं स्थिरं गुरु। अम्लिकाकण्ठहृदाहकरं सामं विनिर्दिशेत् ॥ निरामपित्त लक्षण-आताम्रं नीतमत्युष्णं रसे कटुकमस्थिरम् । पक्वं विगन्ध विज्ञेयं रुचिपक्तवलप्रदम् ॥ साम कफ लचण— आविलस्तन्तुलः स्त्यानः कण्ठदेशे तु तिष्ठति । सामो बलासो दुर्गन्धः ज्ञुदुर्गारविघातकृत् ॥ फेनवान् पिण्डितः पाण्डुनिःसारो गन्ध एव च। निराम कफ लक्षण----पक्वः स एव विज्ञेयश्च्छेद्वान् वक्त्रशुद्धिकृत् । माम निराम इस परिज्ञान का उद्देश्य चिकिृत्सा में सामावस्था में पाचन तथा निरामावस्था मे शमन उपचार करना है ।

परस्पर सम्वद्ध होकर तरतमादि भेद से दोप भेद वासठ प्रकार के होते है। इसका विशद वर्णन सुश्रुत के दोप विकल्पाघ्याय तथा चरक सूत्र १७ वे अघ्याय मे मिलता है।

पूर्वरूप लक्षरा

( Definition of prodromata )

पूर्वरूपनिरुक्ति--- रोग के जानने का दूसरा साधन पूर्वरूप है। रोग की उत्पत्ति के पूर्व जो भावी व्याधि का लक्षण मिलता है उसे पूर्वरूप कहते है। इसकी निम्नलिखित निरुक्तियाँ शास्त्र मे पाई जाती है ।

 पूर्व + रूप या प्राक् + रूप अर्थात् यथार्थ रूप के पैदा होने के पूर्व के चिह्न या वह चिह्न जिससे भावी व्याघि का अनुमान हो सके ।

पूर्वे रूप का निर्दुष्ट लक्षण-उपयुंक्त निरुक्तियो में दो तरह के प्रधान विचार पूर्वरूप की व्यास्या में पाये जाते हैं १. कुपित होकर स्थानसंश्रय को प्राप्त हुए दोप भावि व्याधि के ज्ञापन कराने वाले जिन लक्षणो को पैदा करते हैं उन लक्षणो को पूर्वरूप कहते हैं ( मु॰ )। इस प्रकार दोषकृत लक्षणो को ही पूर्वरूप कहा गया है। रोगोत्पत्ति एवं क्रियाकाल के सम्वन्ध में सुश्रुतोक्त वचनो का ऊपर में विस्तृत वर्णन हो चुका है-किस प्रकार दोषो के संचय प्रकोप, प्रसर एवं स्थान संश्रय से रोग या व्याधि उत्पन्न होती है। इसमें दोषो के

१३ तच्च त्रिविधं शरीरं, मानसं, शारीरमानसञ्च । ( अरुणदत्त ) मेरे विचार से एक आगन्तुक भी मान लिया जावे तो चतुर्विध कहना अधिक उत्तम होगा ।

भावः किमात्मकत्वञ्च लक्ष्यते लक्ष्णेन हि ॥ १२ पूर्वरूपं नाम येन भाविव्याधिविशेषो लक्ष्यते न तु दोपविशेषः। ( पराशर )

( च० चि० १० ) लिङ्गमन्यक्तमल्पत्वाट् व्याधीना तद्यथायथम् । ( नाग्भट ) द्वितीयं तावत्-दोषदूष्य सम्मूर्च्छनावस्था जन्यमव्यक्तलिङ्गादन्यदेव । यथा व्वर वालप्रद्वेपरोमहर्षादि । ११ व्याघेर्जातिर्वुभूषा च पूर्वरूपेण ल्इयते ।

१० तच्च द्विविधम् १. सामान्यम् २ विशिष्टञ्च । प्रथमं तावत्-अव्यक्तं लक्षणं तस्य पूर्वरूपमिति स्मृतम् ॥

कृत्तिकोदयोऽनुमीयते तथा पूर्वरूपमिति । ( चक्रपाणि ) १ "भविष्यद्व्याधिवोधकं लिङ्गं पूवरूपम्" या "भाविव्याधि-वोधकमेव लिङ्गं पूर्वरूपम्" । ( मधुकोप )

लिङ्गमव्यक्तमल्पत्वाद् व्याधीना तद्यथायथम् ॥ ( गग्नट ) = यतो मेघाद्पि भाविनी वृष्ट्रिरनुमीयते, यथा वा रोहिणीं दृष्ट्वा

६ स्थानेसंश्रयिणः क्रुद्धा भावि-व्याधिप्रवोधकम् । लिङ्गं कुर्वन्ति यद्दोपाः पूर्वरूपं तदुच्यते ॥ ( मुश्रुत ) ७ डत्पिसुरामयो दोपविशेपेणानधिष्ठितः ।

**१ प्राग्रूपं येन छक्ष्यते** ।

४ तेन अव्यक्तान्येव लिङ्गानि पूर्वरूपम् । ( चक्रपाणि )

३ पूर्वरूपं प्रागुत्पत्तिलक्षरणं व्याघेः । ( च॰चि॰ १ )

२ अव्यक्तं छत्तरां तस्य पृ्वेरूपमिति ग्मृतम् । ( च० चि० ११)

भिपकर्म-सिद्धि

૪૬

इसमे एव या ही शब्द के कथन से निदान सम्प्राप्ति तथा उपशय तीनो से लक्षण की अतिव्याप्ति दूर हो जाती है। क्यो कि निदानादि तोनो भावी तथा वर्तमान दोनो प्रकार के व्याधियो के वोधक होते है, परन्तु पूर्वरूप केवल भावी व्याधिका ही वोधक होता है। यहाँ पर कुछ उदाहरण देना अपेक्षित है कि किस प्रकार से निदान उपशय एवं वर्त्तमान दोनो प्रकार की व्याधिका का वोध कराते है।—

∫ मृद् भत्तण— भाविपाण्डुरोग का वोधक ।
निद्ान ┤ मृद्भक्षण से रोगवृद्धि— वर्त्तमान् पाण्डु रोग का वोधक ।
े जूम्भायुक्त ज्वर मे घृतपान— भावि वातिक ज्वर का वोधक ।
∫ सघिवात एव आमवात मे

सम्प्राप्ति | भावी एवं वर्त्तमान व्याधि का ज्ञान संभव रहता है। इन सम्प्राप्तियो से | रोग का भविष्य मे होने का अनुमान तथा वर्त्तमान मे होने पर ज्ञान | सभव रहता है। अत सम्प्राप्ति भी भावी एव वर्त्तमान दोनो प्रकार | के व्याधि का वोधक होता है।

अव पुनः शका होती है कि कई बार पूर्वरूप का स्मरण वर्त्तमान् व्याधि का निश्चय कराने में सहायक होता है तो फिर पूर्वरूप भी इस प्रकार वर्तमान व्याधि का वोधक हो जावेगा ? तव तो उपर्युंक्त पूर्वरूप का लक्षण निर्दु ष्ट नही हो सकेगा ? रक्तपित्त तथा प्रमेह का सापेक्ष्य निश्चय (Differential Diagnosis) वतलाते हुए चरक की उक्ति है—

हारिद्रवर्गं रुधिरं च मूत्रं विना प्रमेहस्य हि पूर्वरूपम्।

यो मूत्रयेत्तं न वदेत् प्रमेहं रक्तस्य पित्तस्य हि स प्रकोपः ॥

अर्थात् प्रमेह के पूर्वरूपो के अभाव मे यथा ''दन्तादीना मलाढचत्व प्राग्रूपं पाणिपादयो , दाहश्चिकण्णता देहे तृट्स्वाद्वास्य च जायते ।' हल्दी के रंग के पीले या सरक्त मूत्र को देखकर रक्त पित्त रोग का प्रकोप समझना चाहिए । इस सूत्र द्वितीय अध्याय

सचय से लेकर स्यानस्त्रय तक की अवस्था को पूर्वरूपो के भीतर ही समाविष्ट माना जाता है।

२ चरक ने पूर्वरूप मे विशेपत. राजयक्ष्मा के पूर्वरूप में कुछ ऐसे अदृष्ट-जन्य अगुभ लक्षणों का भी समावेश पूर्वरूप में किया है जिनमें दोप का कोई भो कर्तुत्व नहीं है। यथा रोगी के अन्नपान में तॄण, केश, घुन तथा मक्षिका आदि का गिरना।

यक्ष्मिणां घुणकेशाना तृणाना पतनानि च । प्रायोऽन्नपाने केशाना नखाना चातिवर्धनम् ॥

अव ये लक्षण अदृष्टजन्य भले ही हो, परन्तु दोपकृत नही है। अस्तु, दोपकृत लक्षणों को ही केवल पूर्वरूप में नही लिया जा सकता क्योकि लक्षण अच्याप्ति दोप से युक्त हो जावेगा। फलत पूर्वरूप का ऐसा लक्षण बनाना चाहिए जो व्याप्ति एव अतिव्याप्ति दोप से रहित हो तथा जिसमे अदृष्टज तथा दोपज सब प्रकार के लक्षणों का समावेश हो जावे। एतदर्थ परम निष्णात वाग्भटाचार्यकृत लक्षण अधिक उत्तम प्रतीत होता है, जिसमे उन्होने वतलाया है-

''दोपविशेप के ज्ञान के बिना हो केवल उत्पद्यमान रोग जिन लक्षणो से जाना जा सके उन लचणो को सामान्यतया पूर्वरूप कहते है।'' इसी भाव का द्योतन करते हुए अन्य परिभापायें भी पूर्वरूप की पाई जाती हैं। चरक ने लक्षण किया है व्याधि के उत्पत्ति के पूर्व के लक्षण पूर्वरूप कहलाते है। यह पूर्वरूप की दूसरी व्याख्या है जिसमे अदृष्ट तथा दोपकर्त्तृ क सभी लच्चणो का समावेश इस परिभाषा मे हो जाता है।

अब यहाँ पुन एक शका उत्पन्न होती है कि यदि दोषो की ही कारणता दी जाय और अदृष्ट लच्चणो को भी दोपजन्य मान लें तब तो प्रथम परिभाषा से ही काम चल जावेगा और दूसरी परिभापा करने की आवश्यकता नही पडेगी ? इसका उत्तर यह है कि तॄण-केश-घुण-मक्षिका का भोजन मे गिरना प्रभृति क्रियाओ को दोषजन्य मानना ठीक नही है क्योकि उनका दोषो के साथ कोई भी सम्वन्ध नही है। अगर ऐसा माना जावे तो कारण कार्य सिद्धान्त मे अनवस्था आ जावेगी। सभी वस्तु सबका कारण वन जावेगी, कार्यकारणभाव की सम्पूर्ण व्यवस्था नष्ट हो जावेगी। अस्तु, चरकोक्त पूर्वरूपो का अदृष्ट कारणजन्य (आगन्तुक) और दोपो से अनधिष्ठित मानना ही उचित है।

अस्तु, निर्दुष्ट लत्त्वण ''भाविव्याधिवोधकमेव लिङ्ग पूर्वरूपम्'' अर्थात् ''भावी व्याधि के लिङ्ग को ही पूर्वरूप कहते है'' ऐसा वनाना श्रेयस्कर हे । में वर्त्तमान व्याधि का निर्णय करने के लिए पूर्वरूपो का स्मरण व्याधि के बोध में कारण हो रहा है । अत पूर्वरूप केवल भावि व्याधि का ही नही अपितु वर्त्तमान व्याधि का भी ज्ञापक हुआ ?

इम टाका के निवारणार्थ इतना ही जानना पर्याप्त है-कि वर्त्तमान व्यावि के जन्म से पूर्व पूर्वरूप की उत्पत्ति हुई या नही ? यदि हुई तो व्याधि के जन्म के पूर्व काल में ही जान होने की वजह से पर्वरूप भविष्यत-कालीन व्याधि का ही वोधक होगा । यदि व्याधि की उत्पत्ति से पूर्व, पूर्वरूप की उत्पत्ति नही हुई है तो अनुभव के अभाव में उसका स्मरण ही नही हो सकता । योग दर्शन में भी लिखा हैं कि 'अनुभुतविषयासम्प्रमोपः स्मृति ' अर्थात अनुभुत विषय का मस्तिष्क में यथास्थिति रहना ही स्मरण में हेतु हैं। जिस वस्तु की उत्पत्ति नही या जिनका अनुभव ही नही उसका स्मरण या स्मृति भी सभव नही है । सभव है प्रारभ में दाँतों का मैलापन आदि उत्पन्न हुए हो और उस समय प्रमाद-वग उनको प्रमेह का पूर्वरूप न समझा गया अव व्याघि उत्पन्न हो जाने पर उनका स्मरण करते है और वह प्रमेह विशेप का ज्ञान करा सकता है। अत. पूर्वरप भावी व्यावि का वोधक होता है। वस्तुत यहाँ पर पूर्वरूप का स्मरण व्याधि के ज्ञान में कारण हे पूर्वरूप नहीं, उसकी तो रूपावस्था में सत्ता हो नहीं रहती । चूँकि स्मरण मिथ्या भी हो सकता है इसलिए स्मरण को प्रमाण मानना ठीक नहीं। शका तो ठीक है परन्तु व्यावि जन्म के पूर्व उत्पन्न पूर्वरूप जिसका अब स्मरण किया जाता है, वही भावी व्याधि का वोधक होता है न कि केवल स्मरण । क्योकि अनुभव से सस्कार, सस्कार से स्मृति और स्मृति की महायता मे पूर्वरूप ही वर्त्तमान व्याबि का वोधक होता है । केवल स्मरण नही, स्मरण तो सहायक मात्र होता है । आप्तोपदेश को भी स्मरण के सदृश ही समझना चाहिए । अर्थात आप्तोपदेश से भी रोग के पूर्वरूप एव रूप का ज्ञान होता है । इस प्रकार आप्तोपदेश को भी पूर्वरूपत्व प्रसग होगा क्योकि वह भी स्मरण की भांति ही रूप या पूर्वरूप के ज्ञान मे सहायक होता है । अस्तु उसमे पूर्वरूप के लत्तुणो की अतिव्याप्ति न हो इसीलिये लिज्ज पद से पूर्वरूप का वर्णन किया गया है 'लिङ्गमव्यक्तमल्पत्वाद् व्याधोना तद्ययायथम्' । विशिष्ट व्याधि के विशिष्ट लक्षणो को ही लिङ्ग कहते है, आप्तोपदेश व्याधि का सामान्य ज्ञापक होता है अत उसे लिङ्ग नहीं कह सकते । इस प्रकार पूर्वरूप अविद्यमान व्याधि का असाघारण लक्षण ( लिङ्ग ) होता है ।

इसकी उपमा विशिष्ट मेघ से दी गई है। जिससे विशिष्ट वर्षा की उत्पत्ति ४ भि० सि०

and a

होती है । अथवा विजिप्ट लक्षण रोहिणी के उदय हो जाने के अनन्तर विशिप्ट नक्षत्र क्रुत्तिका का उदय होना । यहाँ पर मेघ एव रोहिणी का उदय वर्पा एव क्रत्तिकोदय के पर्वरूप मे आते है ।

> अमोऽरतिविवर्श्यत्वं वैरस्यं नयनसवः । इच्छाद्वेषौ मुहुआपि शीतवातातपाढि़्पु ॥ जृम्भाझमर्दो गुरुता रोमहर्षोऽरुचिस्तमः । अप्रहर्षश्च शीतज्ज्ञ भवत्युत्पस्यति ज्वरे ॥

इन लक्षणो से ज्वर मात्र के होने का ही जान सभव रहता हें, किन्तु यह ज्ञान नहीं हो सकता कि ज्वर वात-प्रचान होगा या पित्त-प्रधान । इसकी पुष्टि मे तत्रान्तरो के वचन भी प्रमाण है—

> व्याधेर्जातिर्वुभूपा च पूर्वरूपेण लक्ष्यते। भावः किमात्मकत्वं च लक्ष्यते लक्ष्णेन हि॥

अथवा व्याधि की जाति या उसका भविष्य में होना सामान्य पूर्वरूप के द्वारा जाना जाता है, परन्तु उसकी दोपोल्वणता का विस्तार से ज्ञान तो रुक्षणो के द्वारा हो होता है। वाग्भट ने स्पप्ट लिखा है 'दोपविगेप से अनधिप्रित' अर्थात् दोप विशेप के ज्ञान से रहित भावि व्याधि जिस लक्षण समूह से प्रतीत हो उसे सामान्य पूर्वरूप कहते है।

विशिष्ट पूर्वरूप-पूर्वरूपों में कुछ रोगों में वातादि दोपों से उत्पन्न होने वाले अव्यक्त लक्षण भी पैदा होते हैं-इन्हे विशिष्ट पूर्वरूप की सजा है, इन रोगों में सामान्य पूर्वरूप नहीं होते । इन अव्यक्त लक्षणों से वडे रोगों में विशेपत उर क्षत की वातजन्यता या पित्तजन्यता का स्पष्ट वोध हो जाता है । अत इन्हें विशिष्ट पूर्वरूप कहते है ।

विशिष्ट पूर्वरूप को स्वीकार करते हुए उसका प्रतिपादन सुश्रुत ने लिखा है—-भावी वातज ज्वर मे अधिक जैंभाई का आना, पित्त ज्वर मे नेत्रो मे जलन का होना तथा कफज ज्वरो मे अन्न के प्रति विशेष द्वेष होना पाया जाता है । 'विशेपात्तु जृम्भात्यर्थ समीरणात् । पितान्नयनयोर्दाह कफादन्नारुचिर्भवेत्' हारीत सहिता में भी आठ प्रकार के ज्वरों के कहने के पश्चात् वातिक ज्वर के लक्षणों का वर्णन करते हुए जृम्भा, अगमर्द एव हृदयोद्वेग प्रभृति लक्षणों का पूर्वरूप नाम ने प्रतिपादन मिलता है —

इति पूर्वरूमष्टानां ज्वराणां सामान्यतः।

विशोपतस्तु जृम्भाङ्गमर्टभूयिष्टं हृद्योद्वेगि वातजम्॥

नदोन गयो में भी पूर्वरूप प्रसग वहुविध रोगो के सम्वन्ध में पाया जाता है अगेजी में उन्हें ( Piodromata or Prominatory Signs कहा जाना है।

जैसे---अपस्मार मे पूर्वग्रह ( Auar )---दृष्टि का धुधलापन, ( Dimness of Vision ), श्रवणविभ्रम विशिष्ट गन्ध या स्वाद, अनैमित्तिक मिय्या ज्ञान, मर्वाङ्ग शरीर मे वेथनवत् पीडा ( तोद ), उदर एव हृत्प्रदेश मे विचित्र अनुभूति । अन्य भी रोगी मे दौरे की सूचना देने वाले विशिष्ट पूर्वरूप पाये जाते हैं ।

> अपस्मार के कुछ दिन या कुछ घटे पूर्व शिरो-वेदना, दुर्वलता, तन्द्रा, क्षुन्नाञ, व्याकुलता आदि पूर्वकालिक चिह्न भी रोगी मे मिलते हे ।

> कुष्ट के पूर्व रूप मे--ज्वर, स्वेदाधिक्य, दौर्वल्य, अतिसार, नामा का सूखना, नासागत रक्त-साव, गथिक कुष्ठ के पूर्वरूप मे मिलते है।

> इमी तरह मस्तिष्कावसाद (Mental Deperssion), शीता-नुभूति, अरुचि, वातनाडी पीडा (Neuralgic Pain), स्पर्श-वैपरोत्य (Parasthesia), आदि पूर्वरूपो का वर्णन वातिक कुष्ठ (Nerveleprosy) मे मिलता है।

उपसंहार-दूसरे शब्दो मे कहना हो तो ऐसा कहे कि व्याधिवोधक लक्षण रोगो मे दो प्रकार के पाये जाते है---१ सर्वाङ्ग-वोधक २ एकाङ्ग-वोधक । सर्वाङ्ग-वोधक वे लक्षण हैं जिनसे व्याधि की जाति, विशिष्टता, निदान आदि का सम्यक् ज्ञान हो मके इसी को रूप नाम से आगे कहा जायेगा । एकाङ्ग-वोधक लक्षणो के दो भेद हो जाते हैं सामान्य एव विशिष्ट । यही वर्णन अब तक होता आया है । जिसे केवल व्याधि के श्रेणी का ज्ञान हो उसे सामान्य और जिससे व्याधि-जनक दोप का भी ज्ञान हो, साथ ही व्याध्युत्पादक निदान का परिज्ञान हो, उसे विशिष्ट कहते हैं । जैसा कि सामान्य एव विशिष्ट पूर्वरूपो के प्रसग मे देख चुके है ।

विशिष्ट पूर्वरूप एवं रूप में भेट-वास्तव में विशिष्ट पूर्व रूप के अर्थ में सज्ञा की रुढि हो गई है अन्यथा वहुत से इसमे लक्षण व्यक्त स्वरूप के होते है। फिर भी व्यक्तस्वरूप से उसका अतर शास्त्र में किया गया है। फलतः यह भेद (रूप एव विशिष्ट पूर्वरूप) का व्यवहार प्राचुर्य (Majority) पर आधारित है। जैसे मापराशि कहने से उडद की देर का अर्थ होता है उसमे कुछ मूंग के भी दाने हो तो भी मापराशि में ही प्राचुर्य से उनका ग्रहण हो जाता है। उसी प्रकार 'छत्रिणो गच्छन्ति' छाते वाले जा रहे हैं, उनमें एकाध विना छाते के भी हो तो उनका एक ही सज्ञा से व्यवहार किया जाता है। यद्यपि ज्वर के विशिष्ट पूर्वरूप में जूम्भादि को रूप कह सकते है तथापि जूम्भा की व्यक्तता होने पर भी अनेक लक्षणो की अव्यक्तता के कारण केवल जूम्भा को त्यक्तता होने सकते अपितु जूम्भा अन्य लक्षणो के साहचर्य से पूर्वरूप हो कहना उचित है। 'व्यपदेशस्त, भूयसा' व्यवहार प्राचुर्य पर आधारित है।

दूसरा भी एक अतर पूर्वरूप का रूप से है। पूर्वरूप भावी व्याधि का वोधक होता है और अनुमानगम्य रहता है, परन्तु रूप वर्त्तमान व्याधि का वोधक होता है और प्रत्यक्ष गम्य होता है। विशिष्ट पूर्वरूप तो स्पावस्था मे प्रकट होता ही है और उसी का व्यक्त होना रूप कहा गया है परन्तु पूर्वरूप के सभी लक्षण व्यक्तावस्था रूप मे व्यक्त नही होते, अन्यथा सभी ज्वर असाघ्य हो जावेगे—चरक मे लिखा है पूर्वरूप मे कहे गये सभी लक्षण अति मात्रा मे जिस रोगी को आक्रमण करते है उस रोगी की मृत्यु निश्चित है—

> "पूर्वरूपाणि सर्वाणि ज्वरोक्तान्यतिमात्रया। यं विशन्ति विशत्येनं मृत्युर्ज्वरपुरःसरम्॥ अन्यस्यापि च रोगस्य पूर्वरूपाणि यं नरम्। विशन्त्यनेन कल्पेन तस्यापि मरणं ध्रुवम्॥

#### रूपलक्षराम्

( Definition of Syndrome or Symptomatology ) यद्यपि पूर्वरूप के कथन के अनन्तर रोग की सम्प्राप्ति का प्रसंग आता है, तथापि व्याधि के स्वरूप ज्ञान के लिए और रूप के विषय को स्पष्ट करने के लिये पूर्वरूप से सम्बद्ध रूप की ही व्याख्या प्रथम की जा रही है। १ तदेव व्यक्ततां यातं रूपसित्यभिधीयते। गंम्थानं व्यञ्जनं चिह्नं लक्षर्णं चिह्नमाकृतिः॥ (वा नि १)

अर्थात् व्यान हुआ पूर्वरूप हो रूप कहलाता है। पूर्वरूपावस्था मे प्रतीयमान अव्यक्त लक्षण ही जव व्यक्त होकर व्याधि का निश्चित रूप से निदर्शक हो जाता है तो उमे रूप कहा जाता है। सस्थान, व्यजन, चिह्न और आकृति ये शब्द रूप के पर्याय रूप मे व्यवहूत होते है।

२ प्रादुर्भूतलक्षण पुनर्लिङ्गम् । तत्र लिङ्गमाकृतिर्लक्षणं चिह्नं संस्थानं व्यञ्जनं रूपमित्यनर्थान्तरम् ॥

(चनि१)

३ व्याघे स्वरूपम् अव्यक्तं पूर्वरूपम् यद्व्यक्तं तद् रूपमिति । ( ईश्वरसेन )।

४. उत्पन्नव्याधिवोधकमेव लिङ्ग रूपम् । (मबुकोष)। व्यक्त होने का अर्थ--उपर्युक्त दोनो परिभाषाओं में लक्षणो का स्पष्ट होना और उत्पन्न होना रोग की रूपावस्था मानी गयी है। अब विचारणीय है कि क्या पूर्वरूप के सभी लक्षण रोग को रूपावस्था में व्यक्त होते है या थोटे। यदि पर्वरूप के सभी लक्षणों की व्यक्ति मान लो जावे तो सभी रोग अमाघ्य हो जायेगे । जैसा कि चरक मे कहा गया है कि 'ज्वर के या अन्य रोग की पूर्वरूपावस्था के सभी लक्षण रोगी में उत्पन्न हो जायेँ तो रोगी को मुमूर्षु समझना चाहिये।' यदि पूर्वरूपावस्था के कुछ ही लचणो की ही अभिव्यक्ति को रूप माना जाय तो 'जुम्भा, नयन-दाह, अन्नविद्वेष, हृदयोद्वेग' सदद विशिष्ट पूर्वरूपो को जो पहले से ही व्यक्त रहते हैं, भी रूप के वर्ग मे ही रखना होगा। इस प्रकार उभय पक्ष मे दोप की सम्भावना है। शास्त्रकारो ने इस सम्वन्ध मे वतलाया है कि इस प्रकार की विवेचना की कोई आवश्यकता नही है-इमका कोई नियम नही है-एक लच्चण (एकदेशीय) या अनेक लक्षण (सम्पूर्ण) की अपेक्षा न करते हुए पूर्वरूप मात्र की अभिव्यक्ति को ही रूप कहा जाता है। तात्पर्य यह है कि रोग तथा रोगी के अनुसार किसी में कुछ और किसी में सम्पूर्ण रुचण भी रूपावस्था मे व्यक्त हो सकते है और ये व्यक्त हुए कतिपय या सम्पूर्ण उभयविवलक्षण ही रूप कहल।येगे । इसकी उपमा धूम (धुएँ) से दी गई है--धूम को देखकर अग्नि का वोध किया जा सकता है, परन्तु वह तूण की अग्नि

### भिपकर्म-सिद्धि

है या पत्र की यह जानना ग्रावश्यक नही है। जिस प्रकार धूम सामान्य अग्नि का वोधक है उसी प्रकार पूर्वरूप मात्र की अभिव्यक्ति रूप कहलाना है जिससे रोग का ठीक ज्ञान होता है। इतना अवस्य कहा जा सकता है कि सम्पूर्ण लक्षणो की अभिव्यक्ति से रोग असाध्य एव अल्प लक्षणो की व्यक्ति से साध्य होता है।

स्वरूप शब्द का विग्रह —ईव्दरसेन ने व्याधि का अपना व्यक्तरप (स्वरूप व्यक्तम्) को रूप वतलाया है। स्वरूप शब्द से क्या अर्थ ग्रहण किया जावे ? विजयरक्षित ने इसकी तर्क-हीनता इस प्रकार सिद्ध की है। आपका कथन है कि स्वरूप शब्द के दो विग्रह हो नकते है—स्व रूप स्वरूपम् अर्थात् व्याधि का अपना रूप या स्वभाव ही व्याधि का रूप है—तो यह ठीक नही हे क्योकि इसमे 'स्वात्मनि क्रियाविरोब' दोप आता है। अर्थात् अपने मे ही क्रिया का विरोध यानी ज्ञेय या प्रमेय वस्तु का अपने लिये ज्ञापक या प्रमाण होना ही स्वात्मनि क्रियाविरोध है। कोई सासारिक वस्तु अपने लिये स्वत प्रमाण नही है उसके ज्ञापन के लिये ज्ञापकान्तर की आवव्यकता होती हे। दीपक सम्पूर्ण वस्तुओ का दर्शन या ज्ञापन कराने वाला होते हुए भी अपने ज्ञापन के लिये चक्षु रूप ज्ञापकान्तर की अपेक्षा रखता है। यहाँ पर व्याधि का स्वभाव ही ज्ञेय विपय है उसी को व्याधि स्वभ.व का ज्ञापक मानना अरुगत है। इसी को ज्ञास्त्र मे स्वात्मनि क्रियाविरोध कहा जाता है। अस्तु स्वरूप शब्द का उक्त विग्रह करना उचित नही है।

'स्वीय रूप स्वरूपम्' यदि ऐसी व्याख्या की जावे अर्थात् रोग का रूप ही व्याधि का रूप है तो यह विग्रह भी ठीक नहीं प्रतीत होता। स्वीय रूप के दो अर्थ होते है—-स्वीय धर्म ( व्याधि का अपना धर्म ) या स्वीय कार्य ( व्याधि का अपना कर्म )। स्वीय धर्म माने तो शास्त्र मे कहे गये त्वचा, नख, मल, मूत्र तथा दांत का कालापन आदि अर्श के लचणो का रूप नहीं कह सकते 'श्यावारुणपरुपनखनयनवदनत्वड मूत्रपुरीपस्य वातोल्वणान्यर्शासीति विद्यात्' 'कृष्ण त्वड्नखनयनवदनत्वड मूत्रपुरीपरच पुरुपो भवति वातार्शसी कि विद्यात्' 'कृष्ण त्वड्नखनयनवदनद्वानमूत्रपुरीपरच पुरुपो भवति वातार्शसि क्योकि धर्म धर्मो मे रहता है अन्य मे नही । अर्श एक शरीर मे दृश्यमान मस्से के रूप की व्याधि है यही इस व्याधि का धर्म है—अस्तु नखादि का कालापन अर्श का धर्म नही है, प्रत्युत वह वात दोप का ही धर्म है। धर्म न होने पर नखादि का कालापन अर्श का रूप भी नही माना जा सकता। अस्तु यह विग्रह विलष्ट कल्पना है फलत अनुचित है।

'स्वीयकर्म ' स्वकीय कार्य यह विग्रह भी उचित नही प्रतीत होता क्योकि ऐसा करने से उपद्रव एवं अरिष्टो को भी व्याधि के रूप मे स्वीकार करना होगा। उपद्रव एव अरिप्ट व्याधि के उत्तर काल मे होने के कारण व्याधि के कार्य कहे जा सकते है। यदि उपद्रव एवं अरिष्ट को भी व्याधि की कृच्छुसाध्यता या असाध्यता का निदर्शक मानकर तत्कालीन व्याधि का रूप स्वीकार किया जावे तो वह भो ठीक नही क्योकि उपद्रवारिष्ट व्याधि के कुच्छ्रसाध्यता एव असाध्यता के ही ज्ञापक होते है व्याधि के नहो । व्याधि का ज्ञान तो उपद्रव उत्पन्न होने से पहले ही हो जाता है इसके लिये माधवादि ने उपद्रव, अरिष्ट आदि का कथन रुप से पृथकु ही किया है।

'सोपद्रवारिष्टनिदानलिङ्गो निवध्यते रोगविनिश्चयोयम् ।'

इस प्रकार स्वरूप शब्द का विग्रह स्वकीय कार्यभी नही किया जा सकता । इन तर्को के आघार पर ईश्वरसेन जी द्वारा प्रतिपादित लक्षण दूपित एव अमान्य है ।

कुछ विद्वानो के मत से ईश्वरसेन की व्याख्या उपयुक्त है । कही पर 'स्वरूप स्वरूपम्' और कही पर 'स्वीय रूपम् स्वरूपम्' का विग्रह भी व्याघि के स्वरूप ज्ञान कराने मे समर्थ होता है। अब प्रश्न उठता है कि उपद्रव व्याधि का कार्य हें कि व्याधिजनक दोष का । इसके सम्वन्ध में सुश्रुत का वचन है कि उपद्रव व्याधि का कार्य नही है वल्कि रोगोत्पादक दोष का ही कार्य है 'स तन्मूलमूल एव उपद्रवसज्ञक । 'किन्तु यह ठीक नही है । क्योकि व्याधिजनक दोष की वृद्धि के कारण वढी हुई व्याधि ही उपद्रव को उत्पन्न करती है। इसी का प्रतिपादन 'तन्मूलमूल' शब्द के द्वारा हुआ है । इस प्रकार उपद्रव के प्रति दोप को परम्परया कारणता है । साक्षात् कारणता तो वढी हुई व्याघि को ही है । उसी आशय से चरक का भी वचन है---कश्चिद्धि रोगो रोगस्य हेतुर्भूत्वा प्रशाम्यति।

न प्रशाम्यति चाप्यन्यो हेतुत्वं कुरुतेऽपि च ॥

इस प्रकार रोग रोगान्तर का या उपद्रव का जनक होता है। तात्पर्य यह है—ई्वरसेनजी का स्वरूप लक्षण पूर्णाश मे रूप को व्यक्त नही करता । इसके अतिरिक्त निश्चित लक्षण के अभाव मे उपद्रव मे भी व्याधिस्वरूप प्रति-भासित होता है अस्तु, लक्षण यहाँ पर अतिव्याप्त और ऊपर मे अव्याप्ति दोप युक्त हो जाता है।

का निर्दुष्ट लक्षण--अस्तु 'उत्पन्नव्याधिवोधकमेव लिङ्ग रूपमिति' अर्थात् उत्पन्न व्याधि का ज्ञान कराने वाला लिङ्ग ही रूप रूप

### भिषवर्म-सिहि

है। इस प्रकार का निर्दोप लचण बनाना ही गुनिग्रुमा है। इस प्रकार का निर्दोप लचण बनाना ही गुनिग्रुमा है। इस प्रमार का लक्षण करने से पूर्वम्न्प के लक्षणों से निपृत्ति 'उत्पन्न' घनर जोड अने से हो जाती है, क्योकि पूर्वम्प व्याधि का बोधक होता है। निरान सम्प्राणि एवं उपराय के लचणों से पार्यक्षय दर्णनार्थ 'एव' घटड का परिभाषा में प्रयोग ठआ हे। क्योकि ये तीनों भावी एव वर्त्तमान दोनों प्रकार की व्याधि के निडर्भक होते है। क्याधि के ज्ञापन से व्यवहृत होने वाले चलु जाडि इन्दिय तथा रोग के विनिदिचय के अन्य साधन उर श्रवण, अणुवीदाण, तडिरण आडि अन्य साधन सामान्य ज्ञापक होते है—ज्ञका निरमन वरने के लिये 'लिन्न' मटड का प्रयोग हुआ है। इन साधनों में प्राप्त ज्ञान को 'लिन्न' नहीं कह नगत्व क्योकि वस्तु विशेष के ज्ञापन कराने वाले असाधारण लक्षण या वस्नु को ही लिज्ज कहते है। साधारण ज्ञान को नहीं। कुठ विद्वानों के मन में व्यापि जन्म को ही सम्प्राप्ति मानते है—ज्म सम्प्राप्ति लक्षण की भी निर्ट्रास उम 'लिज्ज' पद से ही हो जाती है। क्योकि सम्प्राप्ति व्याधि के ज्ञान में कारण मात्र ही होती है लिज्ज नहीं। फलत रूप का निर्द्र छाण 'उत्पन्तव्याधि-वोधकमेव लिज्ज रूपम्' यही होगा।

रूप तथा व्याधि में भेद एवं पर्याय कथन—नाम्त्र मे व्यवहार तथा लक्षण के लिये पर्यायवाचो शब्दो का प्रयोग किया जाता है। इसी अभिप्राय से रूप के पर्याय रूप मे लिङ्ग, आकृति, लक्षण, चिह्न, संस्थान जौर व्यजन का व्यवहार हुआ हैं। यद्यपि पद अनेकार्यवाची होते है परन्तु यहाँ पर एकार्य में व्यवहृत हुए हैं।

कई विद्वानो का मत है कि चूँकि व्याधि का ज्ञान रूप एव लक्षणो के द्वारा ही होता है, रूप मे भिन्न व्याधि की सत्ता भी नही है—-क्योकि अरुचि, स्वेदावरोध एवं संताप आदि लक्षणो के समुदाय को ही ज्ञास्त्र मे ज्यर कहा गया है। इसी प्रकार ज्वर, कास एव रक्तष्टीवन आदि ग्यारह लक्षणो के समुदाय को ही राजयक्ष्मा कहा [गया है। अस्तु रूप और व्याधि मे कोई अन्तर नही है।

यह एक विवादास्पद विषय है। चरक मे लिखा है 'सुखसंज्ञकमारोग्य विकारो दु खमेव च।' फिर इसके कई पर्याय दिये गये है जैसे—-'तत्र व्याधि-रामयो गद आतड्गो यक्ष्मा, ज्वरो, विकारो रोग इत्यनर्थान्तरम्' प्रत्येक की व्युत्पत्ति वतलाते हुए श्री चक्रपाणि ने लिखा है—-आतड्ग से भय, विकार शब्द से पोडश विकारो का भी ग्रहण हो सकता है परन्तु प्रक्वत मे व्याधि के ही वोवक है। व्याधि—-'विविध दु खमादवातीति व्याधि.' विविध प्रकार दु:ख देने वाली व्याधि है। आतड्क का अर्थ कष्ट का जीवन, यक्ष्मा शव्द से रोग युक्त विकार, ज्वर शव्द से मन शरीरसतापकरत्व, विकार से शरीर एव मन का अन्यथाकरण, रोग शब्द से रुजाकर्त्तृत्व तथा गद से सामान्य असुख का बोध होता है।

अग्रेजी भाषा मे रोग को (Disease) कहते है---यह भी सक्षेप मे एक असुख का ही वोधक है। शरीर मे या मन मे यह असुख का भाव जिस शारीरिक या मानसिक विकृति के कारण होता है उसको रोग कहते है। इस प्रकार रोग और उसमे पैदा होने वाले असुख मे भेद हो जाता है। असुख का अनुभव रोग का परिणाम है रोग नही। फलत रोग उससे भिन्न वस्तु है। लच्चण या रूप स्वयं रोग न होकर विकार या रोग के निदर्शक है।

इसीलिये विजयरक्षित ने विशिष्ट प्रकार से दूषित दोष एव दूष्य के विशिष्ट सयोग को ही व्याधि माना है, लक्षण-समूह को नही । अरुचि आदि लक्षण व्याधि के कार्य है, व्याधि का स्वरूप नही 'तथापि दोषदूष्यसर्म्मूर्च्छना-विशेषो ज्वरादिरूपो व्याधि तस्य कार्याण्यरुच्यादय ।'

वस्तुत रोग एव लक्षण मे इतना ही अन्तर है—कि लक्षण एक होता है और रोग लक्षणो का समुदाय । यदि लक्षण-समूह को ही व्याधि मान लिया जावे तो भी कोई दोष नही आता । लच्चण-समूह और व्याधि की उपमा समुदाय एव समुदायी, जाति एव व्यक्ति, अवयव एव अयवयी के अन्तर से दी जा सकती है, जैसे कहा जाय 'खदिर वृत्तो का वन' राहु का शिर या शिला-पुत्र का शरीर । यद्यपि इनमे कोई वडा अन्तर नही है फिर भी व्यवहार मे इनमे पष्ठी कारक के चिह्न 'का' द्वारा भेद माना जाता है । अत समुदाय से समुदायी को पृथक् मानकर लक्षणो से व्याधि को पृथक् मानना भी उचित है । न्याय दर्शनकार ने अवयवो से पृथक् अवयवी को सिद्ध किया है । और समुदाय तथा समुदायी मे वास्तविक भेद वतलाया है केवल भेद की विवक्षा मात्र नही ।

सर्वाग्रहणमवयवसिद्धे - न्याय दर्शन धारणा कर्षणोपपत्तेश्च । २ । १ । <sup>३</sup>४, ३५ चरक मे भी उनित मिलती है<del>. - -</del>

जिन लक्षणो का उल्लेख किसी विशिष्ट रोग के ज्ञापनार्थ होता है उन्हें उस अवस्था मे लक्षण ही मानना चाहिये जैसे ज्वर रोग भी है, परन्नु कास एव रक्तपित्त आदि के साथ संयुक्त होकर राजयक्ष्मा का एक लत्त्तण है । जानार्थ यानि चोक्तानि व्यायित्विज्ञानि संत्रहे । व्याधयम्ते तदात्वे तु लिज्ञानीष्टानि नामयाः ॥

वस्तुत रोग और लक्षण में बहुत थोड़ा अन्तर है। प्रत्या रोग में उत्तेक लक्षण हुआ करते हैं अर्थात् प्रत्येक रोग अनेक लक्षणों का समूह डोगा है। उस समूह में एफ-एक लक्षण अनेक रोगों में भिछ गरता है, परस्तु सम्पूर्ण रुचणों का समूह अन्य रोगों में नहीं मिल सरवा है। आएउँद की परिनाफ में बहुत-मी ब्यापिया है जिनमें एक ही उक्षण टोगा है, कि की स्वतन्त्र व्याथियां मानी जाती है।

> लिङ्गं चैकमनेकस्य नथैवेकस्य लक्ष्यते । बहुन्येकस्य च व्याधेवेतृनाला बहनि च ॥ विषमारम्भ मूलाना लिङ्गमेक ज्वरो मनः ॥

भेद-रप के दो भेद होते है-उन्जण (Symptoms) गण चिन्न (Signs), रुक्षणो को रोगे से पूउरर जाना जाना है उपरिये पर प्रत्ययज्ञेय (Subjective) कर्त्तु त्व-वोधक यहा जाना है। जिन्हों को रोगी के देखने, स्पर्श करने वादि क्रियाओं में प्रत्यच्च देग्ग जाना है। अस्तु उन्हें स्वप्रत्ययज्ञेय (Objective) कर्मत्व-वोधक वहा जाना है।

रोगी से पूछकर ज्ञानव्य ऌक्षण—भूप, प्पान, वात-मूत्र-मल, प्र3ृत्ति, खास को तथा निन्द्रा को स्थिति आदि ।

रोगी को टेखकर जानने योग्य चिह्न—नक्ष की गति, धोय, वर्णवैपरीत्य, अप्राकृत गति, मल-मूत्रादि का वर्ण, गठन, मृदुत, कर्जनान, ताप नाडी, गति, हृदय एव फुफ्कुन व्वनि प्रभृति।

#### उपशय-लत्तरा

( Definition of Therapeutic Test or Therapy ) निरुक्ति —

हेतुव्याधिविपर्यस्तविपर्यस्तार्थकारिणाम् ।

१ ओपधान्नविहाराणामुपयोग सुखावहम् ॥ विद्यादुपरायं व्याधेः ।

(वाति १)

( चक्र )

(चर)

२ उपशयः पुनः हेतुव्याधिविपरीताना चिपरीतार्थकारिणां चोपधाहारविहाराणामुपयोग सुखानुवन्धः इति ।

ধন্দ

३ सात्म्यार्थो ह्यपशयः।

(चरक नि १)

४. सुखानुवन्धो यो हेतुर्व्याधि विपरीतकः । देशादिकस्त्रोपशयो ज्ञेयोनुपशयोध्यादिन्यंथा ॥

( सुदान्त सेन )

- ४ तस्मात् 'सम्यक् व्याविजदुःखोपशमहेतुरुपशयः' 'सात्म्य-मुपशयः' 'औषधजनितः सुखानुवन्ध उपशय.' वा इति । ( विजयरक्षित )
- ६ विपर्यस्तोर्थः चिपर्यम्तार्थः विपर्यस्तार्थ-कत्तुं शोलं येपां ते विपर्यस्तार्थकारिणः विपर्यस्ताश्च विपर्यस्तार्थकारिणश्च विपयस्त विपर्यस्तार्थकारिणः। हेतुख्च व्याधिश्चहेतुव्याधो। हेतुव्याधिभ्यां विपर्यस्त विपर्यस्तार्थकारिण तेपामुपयोगः सुखावहः।

उपगय का निर्दु ए लक्षण---

'ओषधजनितः सुखानुबन्धः उपशयः'—

सक्षेप मे औपब, अन्न, विहार, देश तथा काल आदि से उत्पन्न सुख-परम्परा को उपश्य कहते हैं। परिणाम मे सुखकारक वस्तुओ को ही सुखावह कहा जाता है। तुष्णा एव दाहयुक्त नव-ज्वर के रोगी मे शीतल जल का प्रयोग तत्काल सुखावह प्रतीत होते हुए भी परिणाम मे सुखावह नही होता प्रयोग तत्काल सुखावह प्रतीत होते हुए भी परिणाम मे सुखावह नही होता क्योकि उसमे ज्वर का वेग तेज हो जाता है और अन्य उपद्रवो के होने की वाशंका रहती है---अस्तु परिणाम मे सुवकारक न होने से उसको उपशय नही आशंका रहती है----अस्तु परिणाम मे सुवकारक न होने से उसको उपशय नही कहेगे। 'तद्यदग्रे विपमिव परिणामेऽमूतोपमम्' अस्तु, तत्काल मे अप्रिय होने कहेगे। 'तद्यदग्रे विपमिव परिणामेऽमूतोपमम्' अस्तु, तत्काल मे अप्रिय होने पर भी परिणाम मे अर्थात् आगे चलकर जो अमृतवत् सुखकर हो वास्तविक सुखावह उसी को कहते हैं, उपशय भी यही हे। कभी-कभी अपथ्य सेवन से चणिक सुख की प्राप्ति होती है। जैसे---दधि का सेवन अम्ल-चणिक सुख की प्राप्ति होती है। जैसे---दधि का सेवन अम्ल-चपत्ति मे, परन्तु सुखकर अनुवन्-1 या परम्परा स्थायी नही रहती। परिभाषा मे अनुवन्य पद देने का तात्पर्य यह होता है कि जो परिणाम मे सुखदायी हो अपथ्य-सेवन परिणाम मे सुखदायी नही होता है। अस्तु वह उपशय की श्रेणी मे नही आ सकते।

गाला जा सकता। वास्तव में 'विकारो दु खमेव च' दु ख या कष्ट ही रोग है उसकी निवृत्ति ही सुख है। लोक में भी कहा जाता है 'भारापगमे सुखिन सवृत्ता स्म'

### भिषकर्म-सिद्धि

अर्थात् मिर का भार उतर जाने पर मनुष्य अपने को मुग्गे मानता है। अस्नु हु ख निवृत्ति ही मुख का मूल है और इस प्रकार व्याधि-जनित टुग्र जो उचित प्रकार से वान्त करने वाले पदार्थों को ही उपजय कहते है 'सम्यक् व्याधिज-दु.खोपगमहेतु उपजय ' यह लक्षण भी ठीक है।

अथवा चरकोक्त मंचिष्ठ लक्षण 'सात्म्यमुपगय ' अर्थान् अनुकूल पटार्थ उपगय है। यह भी कथन ठीक है। अथवा पूर्वोउन लचग 'ओपघउनिन सुखानुबन्ध ही उपगय है।' यह कथन भी ठीक है। वयोकि चरक ने आहार, विहार, आचार, देन, काल, लंधन आदि द्रव्य या अडब्यभून ममस्त पदार्थों को जो रोग के जमन में प्रयुक्त होते है सभी को अपिय माना है ग्रीर इन विविध पदार्थों के उपयोग सुग्वावह होते है अस्तु, यथा-स्थान ये मनी उपजय की परिभाषा मे आ जाते है।

महॉप चरक के उपगय का वृहद् लक्षण इस प्रकार का है 'उपगयः पुन. हेतुर्व्याविधिविपरीताना विपरीतार्यकारिणाम् औपघाहारविहाराणामुण्योग. मुखानुबन्ध ।' इसी सूत्र को वाग्नट जी ने श्लोकबद्ध किया है, जिसका माधय निदान में सग्रह पाया जाता है और उपगप की निरुषित में व्यवहृत होता है।

उपगय का व्यवहार दो अर्थो मे पाया जाता है-१ व्याध्युपगम (Rsoultion of the Disease) विविध औपपि अन्न-आचार ते रोग का उपगम करना, २ तथा उपगयानुपगय परीझा ( I heraputic Test ) से विगिष्ट रोग का निदान करना । निदानार्थ उपगय का क्षेत्र सीमित है---जैसे आमवात एवं सविवात का विवेक, वातरोग एवं ऊरुस्तम्भ का विभेद, साम एव निरामावस्या का पार्थक्य आदि । परन्तु चिकित्सा के अर्थ मे व्यवहृत होने वाले उपजय का क्षेत्र वहुत वृहत् हैं । उसके आवान्तर भेदो के महित १८ प्रकार वतलाये गये हैं। वहुतन्से विद्वानों का अभिप्राय यह है कि ये १८ प्रकार की चिकित्सा-पद्धतियाँ वतलाई गई है। आयुर्वेद मे इन सभी चिकित्मा पट्टतियो का समावेश है और उनके आघार पर की गई चिकित्मा मूत्र के सैंकड़ो उदाहरण विद्यमान है । आधुनिक एव प्राचीन सभी चिकित्सा-पद्धतियो का समावेग इन अठारह भेदों में सहज ही हो जाता है। इनके विविध भेदों का वर्णन नीचे क्रमश सोवाहरण किया जा रहा है। कहने का तात्पर्य यह है कि उपगय का प्रयोग कार्य एव काल भेद ने निदानार्य एव चिकित्सार्य उभय-विघ होता है। अजात व्याधि में उपगय व्याधि-जापक तथा व्याधि जान होने के पश्चात् चिकित्सार्थं प्रयुक्त होता है ।

६०

# द्वितीय अध्याय

| विधि                                                                                                                         | सौषन                                                                                                                                                                                                          | अन्न                                                                                                                                                                                                      | विहार                                                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १                                                                                                                            | १                                                                                                                                                                                                             | ર્                                                                                                                                                                                                        | Ę                                                                                                                                 |
| हेतु विपरीत<br>(१)<br>Chemo-<br>Iherapy                                                                                      | घीतज कफज<br>ज्वर मे                                                                                                                                                                                           | श्रम तथा वातज<br>ज्वर मे मासरस<br>भात<br>५                                                                                                                                                                | दिवास्वाप से उत्पन्न<br>कफाधिक्य मे<br>रात्रिजागरण<br>६                                                                           |
| व्याघि विपरीत<br>(२)<br>Symptoma-<br>tic<br>Treatment<br>विरुद्ध लक्षण                                                       | अतिसार के स्तभन<br>के लिये पाठ<br>कुटज, कुष्ठ मे<br>ग्वादेर, प्रमेह<br>मे हरिद्रा<br>७                                                                                                                        | अतिसार मे<br>स्तंभनार्थ मसूर<br>८                                                                                                                                                                         | उदावर्त्त मे<br>प्रवाहण<br>९                                                                                                      |
| उभय विपरीत<br>(३)<br>Radical<br>Treatment<br>हेतु विपरीनार्यकारी<br>(४)                                                      | वातिक शोथ मे<br>वात एव गोयहर<br>दयमूल<br>१०<br>पित्तप्रधान<br>फोउे पर उष्ण                                                                                                                                    | वात कफज ग्रहणी<br>मे तक्र तथा पित्तज<br>मे दूध । गीतजन्य<br>वात से उत्पन्न<br>ज्वर मे पेया<br>११<br>पैत्तिक फोडे मे<br>विदाही अन्न                                                                        | स्निग्ध पदार्थों के<br>सेवन और दिवा<br>स्वाप से उत्पन्न<br>तन्द्रा में रूक्षरात्रि<br>जागरण<br>१२<br>वातज उन्माद मे<br>भय दिखलाना |
| च्याधिविपरीतार्थ<br>कारी<br>( ५ )<br>उभयविपरीतार्थकारी<br>( ६ )<br>Homeopathic<br>Treatment or<br>Vaccine &<br>serum therapy | उपनाह<br>१३<br>छदि रोग म वमन<br>कारक मदन<br>फल का प्रयोग<br>१२<br>अग्नि से जल जाने<br>९२<br>अग्नि से जल जाने<br>पर अगुरुसदूश<br>उष्ण पदार्थी का लेप<br>विपजन्य रोग<br>मे जगम<br>विप में मील एक<br>मील विप में | १वदाहा जम्म<br>१४<br>अतिसार मे विरे-<br>चनार्थं क्षीर<br>१७<br>मदात्यय मे मद<br>कारक मद्य का<br>मेवन, परिणाम<br>जूल मे मटर के<br>सत्तू का सेवन ।<br>अवरोध जन्य<br>उदरजूल मे वात<br>कर भुने चने का<br>सेवन | १५<br>र्छाद मे वमन<br>कराने के लिये<br>प्रवाहण<br>१८<br>व्यायाम से उत्पन्न<br>ऊरु स्तभ मे जल्ज<br>मे सतरण रूप<br>व्यायाम          |

यहाँ पर हेतु-च्याधि-विपरीत अन्न एवं विहार जिमे स्वभावोपरम भी कहते हैं—इस प्रकार को चिकित्सा-पढ़ति का सिढ़ान्त है। आज प्राकृतिक चिकित्सा (Nature Cure or Naturopathy) में पाया जाता है। वैद्यक ग्रन्थो मे पथ्य का अर्थात् आहार-विहार का वहुन वडा महत्त्व है। लोलिम्वराज वैद्य ने वैद्यजीवन नामक पुस्तक में पथ्य की प्रजांसा करते हुए लिखा है—यदि रोगी केवल पथ्य से रहे तो औपधि की आवश्यकता नही उसी से अच्छा हो जावेगा। इसके विपरोत यदि अपथ्य से रहे तो भी औपधि की आवञ्यकता नहीं क्योकि उसका रोग अच्छा नही होगा। इस प्रकार आहार-विहार का ही सबसे अधिक महत्त्व दिया गया है औपधि को ऑकर्जिन्त् कर माना गया है। यही सिढान्त आधुनिक प्राकृतिक चिकित्सा का है—

'पथ्ये सति गट्क्स्य किमोपधनिपेवर्णेः। पथ्येऽसति गट्क्तिस्य किमोपनिपेवर्ग्तेः॥'

विपरोतार्यकारी चिकित्सा का सिद्धान्त होमियोपैयी चिकित्मा-पद्धति के मिद्धान्तो से समना रखते हैं—जैमे, 'ममान ममान का जामक होता है।' 'विप ही विप का औपव है' (Semelia Semilliasan curentum) यह सिट्टान्त होमियोपैयी चिकित्मा विद्या का है जो अधिकाग मे विपरीतार्यकारी चिकित्सा का प्रतिपादक हैं। इम प्रकार आयुर्वेद एक जान हे जिसमें वहुविव चिकित्सा-पद्धतियाँ सूत्र रूप मे वर्णित हे।

त्रिविध डपशय की कल्पना का प्रयोजन तथा हेतु-विपरीत एवं व्याधि-विपरीत डपक्रमो के सेव्---

हेनु-विपरीत उपक्रमो को दोप-विपरीत या दोपप्रत्यनीक भी कहा जाता है। जैमा कि ऊपर मे कहा जा चुका है कि व्यावि एक कार्य है जिसमे हेतु या कारण रूप में, समवायिकारण दोप-प्रकोप, असमवायिकारण दोप-द्रष्य सयोग एवं निमित्त कारण के रूप मे मिथ्याहार-विहार हेतु रूप मे आते हैं। अस्तु, हेनुविपरीत चिकित्सा का दोप विपरीत चिकित्सा बब्द से प्रयोग होता है।

वाप्यचन्द्र का कथन है—-ज्वर लादि व्यावियो के दूर करने वाले सम्पूर्ण द्रव्य दोपप्रत्यनीक होते है किन्तु दोपत्रत्यनीक क्षौपचान्नविहार नियमितः व्याधिप्रत्यनीक नही होते दोपप्रत्यनीक और व्याधिप्रत्यनीक उपनयो में मुख्य यही भेद है। उदाहरणार्थ---वमन एव लंघन कफ दोप का शामक होते हुए भो क्फजगुल्म को नष्ट नही करते, प्रत्युत इनका निपेव भी पाया जाता है ----

कफे लंघनसाध्ये तु कत्तरि व्वरगुल्मयोः । तुल्येऽपि देशकालादा लंघनं न च सम्मतम् ॥

#### द्वितीय अध्याय

न वामयेत्तैमिरिकं नगुल्मिनं नचापि पाण्डुट्ररोगपीडितम् । ( चरक)

अस्तु, दोपप्रत्यनीक कर्म नियमत व्याथिप्रत्यनीक नही होते ।

परन्तु व्याधिप्रत्यनीक या व्याधिहर औपधान्नविहार नियमतः दोष-प्रत्यनीक या दोपहर होते हैं। ऐसे द्रव्य व्याधि-हर होते हुए व्याधि-जनक दोप का भी जमन करते है। जन्यया दोप रूप कारण के नाज न होने पर व्याधि रूप कार्य का नाज नहीं सभव है। यह श्री वाप्यचन्द्र का मत है।

अन्य आचार्यों ने इम नत का खण्डन करते हुए कहा है-कि रोगोत्पादक हेतु या कारण तीन प्रकार के होते है---१ समवायि, २ असमवायि ३ तथा निमित्त। इनमे केवल समवायि या निमित्त कारण के नाश से ही कार्य के नाश का निर्देश करना ठीक नही है, क्योंकि असमवायि कारण के नाश से भी कार्य का नाश होता है। उदाहरण के लिये-पट को ले। इसके असमवायिकारण कपालद्वय सयोग हैं इनके नाज से घट का नाश हो जाता है। दूसरा उदाहरण पट या वस्त्र का लें इससे अनमवायि कारण तन्तुसयोग होता है--इस सयोग के नाश से पट का नाश नभव रहता है। उसी प्रकार रोगोत्पत्ति मे दोप-दूष्यसयोग अनमवार्थ कारण है---इस असमवायि कारण के नाश से रोग का नाश भी मभव है। दोप-दूष्य विशेप सयोग को सम्प्राप्ति (Pathogenesis) कहते हे इसके नण्ट होने से रोग दूर हो जाता ह। रहे दोप तो वे रवत या निदानादि के परिवर्जन से दूर हो जाते है।

'ढोपाम्तु स्वतः क्रियान्तरेण वा निवर्त्तते' ( मबु )

तात्पर्य यह है कि सम्प्राप्ति की निवृत्ति से रोग की निवृत्ति हो जाती है। अब यहाँ पुन जब्ग होती है कि इस प्रकार के सयोग के विनाश होने पर भी दोप-टुश्टि बनी रहने पर व्याधि की शान्ति कैसे स्थिर रह सकती हे ? एतदर्थ चरक की उक्ति प्रमाण रूप मे दी जाती हे कि 'किसी वस्तु की उत्पत्ति मे कारण की अपेक्षा रहती है विनाश मे नही। फिर भी कुछ विद्वानो के मत से उत्पादक कारणो की निवृत्ति को ही कार्य के नाश का हेतु माना जा सकता है।'

प्रवृत्तिहेतुर्भूताना न निरोधेऽस्ति कारणम्।

केचित्त्वत्रापि मन्यन्ते हेतुं हेतोरवत्त्तनम् ॥

इसी आधार पर विजयरक्ति जी ने स्पष्ट कहा है 'दोपस्तु स्वत क्रियान्तरेण निवर्त्तते' अर्थात् दोपदुष्टि स्वयमेव या अन्य उपचारो से दूर हो जाती है। इस कथन के अनुसार व्याधि-प्रत्यनीक उपचार दोष-प्रत्यनीक नही होते। और यदि व्याधि-प्रत्यनीक को हो दोप-निवर्त्तक स्वीकार किया जावे तो हेतु-व्याधि-उभयप्रत्यनीक का पृथक् प्रतिपादन करना दुष्कर हो जायगा । अस्तु, हेतुप्रत्यनीक, व्याधिप्रत्यनीक तथा उभयप्रत्यनीक त्रिविध उपरायो को कल्पना करना आवश्यक हो जाता है ।

अस्तु समवायि कारण की प्रधानता मे हेतुप्रत्यनोक, असमवायि कारण की प्रधानता मे व्याधिप्रत्यनीक तथा निमित्त कारण की प्रधानता में उभय-प्रत्यनीक उपशय की आवश्यकता होती है ।

यहाँ पर क्षेत्र और बीज ( खेत और बीज ) का उदाहरण देना विपय को अधिक स्पष्ट कर देता है। उदाहरण के लिये क्षय रोग को लें। क्षय (Tuberculosis) में हेतु रूप में (TB bascilus) आता है-इसके सक्रमण से क्षय रोग की उत्पत्ति प्राणी में होती हैं। कुछ औपधियाँ ऐसी मानी जाती है जिसका असर सीधे क्षय दण्डाणुवो (TB bascil) पर होती है जैसे, 'स्ट्रेप्टोमाइसिन, (IN H एव Pas) इन की बहुलता से प्रयोग हेतुभूत क्षयदण्डाणुवो को नष्ट करता है । कुछ ऐसी भी औषधियाँ क्षयरोग मे व्यवहृत होती है जो शरीर (क्षेत्र) को सशक्त वनाती है जैसे, पीष्टिक आहार, विश्राम तथा खदिर, स्वर्ण काड लिवर आयल प्रभृति, जीवतिक्ति ए डी युक्त आहार इनके द्वारा शरीर रोगप्रतिरोधक क्षमता ( Bodi resistence) इतनी वढ जाती है कि वीज या हेतुभूत क्षयदण्डाणु वृद्धि नहीं करते और स्वयमेव नष्ट हो जाते है। इस प्रकार प्रथम वर्ग की चिकित्सा हेतुविपरीत, द्वितीयवर्ग की चिकित्सा व्याधिविपरीत होती है । कई वार इन औषधियो का साथ-साथ उपयोग अधिक लाभप्रद होता है एतदर्थ शरीर की क्षमता वढाने के लिये 'सेनेटोरियम ट्रीटमेण्ट' पौष्टिक, आहार तथा वहुविध विटामिन युक्त औपघियो के साथ-ही-साथ क्षयदण्डाणुनाज्ञक औषघियो की भी व्यवस्था करने का विधान हे । इस वर्ग की चिकित्सा-पद्धति को हेतु-व्याधि उभयप्रत्यनीक चिकित्सा-विधि कहेगे । इस तरह कही हेतु भी विपरीत, कभी व्याधिपिपरीत और कभी उभयविपरीत चिकित्सा की आवश्यकता पडती है। इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन उपर्युक्त सूत्रो मे आचार्यो ने किया है ।

विपरीतार्थकारी उपशय-कथन-प्रयोजन—अव प्रश्न उठता है कि हेतुप्रत्यनीक चिकित्सा के भीतर विपरीतार्थकारी उपक्रमो का जव समावेश हो जाता है तो उसके पृथक् पाठ करने की क्या आवश्यकता ? जैसे १ श्लेष्मवहुल र्छाद मे वमन का उपयोग । र्छादपु वहुदोषासु वमनं हितमुच्यते । वस्तुत हेतुप्रत्यनीक ही चिकित्सा हुई । तो हेतु विपरीतार्थकारी कहना निष्प्रयोजन हुआ ।

#### द्वितीय अध्याय

२. 'प्लुप्टेऽमिमतपनम्, उष्णो गुर्वादिलेपश्च ( सु )

1 / 122

अग्निना कोपितं रक्तं भूशं जन्तोः प्रकुप्यति ।

तत्तस्तेनैव वेगेन पित्तसस्याप्युदीर्यते ॥

अर्थात् अग्निदग्ध व्रण मे रक्तसचार के वढ जाने से पित्तकोप या पाक नहीं होता अस्तु, अग्निदग्ध मे शीत क्रिया का निपेव और उष्णोपचार को लाभप्रद वतलाया गया है —

प्रकृत्या ख़ुद्कं शीतं स्कन्द्यत्याशु शोणितम्।

तस्मात् सुखयति ह्युष्णं न तु शीतं कथञ्चन ॥ ( सु )

अस्तु, यहाँ पर भी हेतु–व्याधि-विपरीत ही चिकित्सा हुई । फिर विपरीतार्थकारी कहने का क्या प्रयोजन ।

३ इसी प्रकार ऊर्ध्वगामी जगम विप मे अधोगामी स्थावरविप का प्रयोग भी हेतुप्रत्यनीक ही होता है ।

विपं विषन्नमुक्तं यत् प्रभावस्तत्र कारणम् ।

अर्थ्वानुलोमिकं यच तत्प्रभावप्रभावितम् ॥

४ इसी प्रकार मदात्यय की चिकित्सा मद्यप्रयोग । प्रयुक्त होने वाला मद्य शुद्ध मद्य से नितान्त भिन्न होकर हेतुविपरीत ही होता है । इस मद्य मे नोवू का रस एव चुक्र आदि मिलाकर देने का विधान है-जैसे मद्य १ तोला, नोवू का रस १ तोला और जल १ छटाँक । यदि क्वचित् शुद्ध मद्य का भी मदात्यय मे प्रयोग किया जाता है तो वह भी पूर्व पीतमद्य से पूर्णतया विपरीत गुण वाला होता है । जैसे रूच गुण युक्त माध्वीकादि से उत्पन्न मदात्यय मे पिष्ट आदि स्निग्ध द्रव्यो से निर्मित मद्य । यह भी यथार्थ मे हेतु-विपरीत ही होता है । मदात्यय मे मद्य के द्वारा चिकित्सा करने का विधान करते हुए सुश्रुत ने कहा भी है 'जैसे राजाज्ञा से दण्डित व्यक्ति की पुन राजाज्ञा से ही मुक्ति हो सकती है अन्य से नही उसी प्रकार मद्यपान जनित मदात्यय से भी छटकारा मद्यपान से हो हो सकता है'?---

यथा नरेन्द्रोपहतस्य कस्यचिद् भवेत् प्रसादस्तत एव नान्यतः।

ध्रुवं तथा मद्यहतस्य देहिनो भवेत्प्रसादस्तत एव नान्यतः॥

भू इसी प्रकार ऊरुस्तंभ चिकित्सा में जल-प्रतरण भी हेतुप्रत्यनीक ही उपराय है । इसमे 'लिप्त कुम्भकार न्याय' क्रिया होकर जल की शीतता के कारण शरीराग्नि किंचिन्मात्र भी बाहर नही निकलने पाती और अत स्थित देहाग्नि से तप्त होकर पिण्डित कफ और मेद पिघल जाता है—और तैरने का व्यायाम उसको सुखा देता है तथा वायु आवरणरहित हो स्वमार्गगामी हो

१ भि० सि०

# भिषकर्म-सिद्धि

गाल है। इस प्राप्त यापु की विगुपता दूर होकर रोग का दूर होना भी जिपूजिकीय विजित्या का उपाहरण हुआ तो दिपरीतार्थकारी कहने का और उपले पुलक् यह के रूप में द्वानि दा बना प्रयोजन ?

लिप्तरुम्भजार न्याय—ुम्भजार अग्नि की छतरों को आँवे के अन्वर ते मीमिन स्वतन्ते दे निमिन सातन में दृढ लेउन कर देता है। जिससे भाण्ड-निर्णालग साफ के मात्र में बाहर निजल जाता है और अत स्थित अग्नि भागों के पण देनों है। की 'जिष्ठगुम्भकार न्याय' कहलाता है। जल सतरण में जन्माभ में भी सी सिल्फ्ल जागु होता है।

गीगर्गगर्गनी प्रारम्भी में आपूनिक पुग में बहुतान में जलने वाले भगा 'बरेन जान 'गाई दर्जन्मपिक्स' तितिसा है । उदातरण के कि Maray Ing Congen Vac Cine को ले, उसमें 'हपिझ एफ के बारणन गो करें द्वारे देने में आपाता प्रोती समान न के गा में दियन में पूर्ण के पित्रीय टर्ज के करने वाले तीते हैं। इस प्रायत हे से-परे गौगरी गोक्या के स्वाफ प्रायत स्वारम हो साम है।

#### अनगरगय रुज्ज्म

# (Definition of Anticherapy.)

ीम्प्रीगोडन्पराणे ज्यात्रव्यविनि ग्लुतः।

\* \*\* \* \* ~ ......

द्वितीय अध्याय

अनुपराय कहलाते है अथवा जिन औपघादि के उपयोग से रोग को वृद्धि हो उनको अनुपराय कहते हैं । अनुपराय दोप एव रोग दोनो का वर्धक होता है ।

अनुपूराय व्याधि का बोधक होता है या नही ? यदि वह व्याधि विशेप का योध नही कराता तो निदानपंचक मे उसका नामग्रहण निरर्थक है और यदि वोधक हो तो निदान-पचक के पाँच की सख्या से अतिरेक हो जाता है अर्थात् निदान के साधन पाँच न होकर छ. हो जावेगा । इसका समाधान यह है कि यह रोगनिय्चय का छठाँ हेतु नही है बल्कि निदान का ही एक भेद है जैमा कि निदान में वहा गया है 'निदानोक्तानुपशय ' अर्थात् निदान रूप से कहे गये याहाराचार तथा कालादि द्वारा ही अनुपशय या दूख होता है ।

निटानोक्तेन ये उक्ता आहाराचारादयस्तैरनुपशयो ढुःखं निदानो-क्तानुपशयः ।

निदान से माम्य होने के कारण उपशय का अन्तर्भाव निदान मे हो हो जाता है। अत अनुपगय को पए गेगविज्ञानोपाय नही कह सकते। चरक में भी लिखा है 'गूटलिद्भव्याधिम्पगयानुपशयाभ्या परीक्षेत' गूढलिङ्भ वाले व्याधि को उपगयानुपगय से परीच्चा करे। निदान का भी यही कार्य है। अस्तु अनुपराय का निदान मे हो अन्तर्भाव समझना चाहिये।

वस्तुन अनुपगय का स्वतन्त्र अस्तित्व नही, उपशय कहने से ही तद् विपरीत अनुपगय झब्द का भी ग्रहण हो जाता है। ये दोनो साथ प्रयोग मे आने वाले - राव्द है। जैमे, आमवात रोग के विनिश्चय मे यदि 'सैलिसिलेट' के उपयोग से शमन हुआ तो वह उपशय कहलायेगा, परन्तु यदि विपरीत क्रिया हुई तो वह अनुपशय कहा जावेगा।

#### सम्प्राप्ति-लक्षरा

( Defirati on of Pathogeuesis )

निरुक्ति—

१ यथा दुष्टेन टोपेण यथा चानुविसर्पता । निर्वृत्तिरामयस्यासौ सम्प्राप्तिर्जातिरागति. ।

२ सम्प्राप्तिर्जातिरागतिरित्यनर्थान्तरम्।

(चर नि १)

३ जन्मापि ज्ञानकारणम् अजातस्य ज्ञानाभावात् । नहि निटानाटिवोधकत्वेन ज्ञानकारणत्वं कि बोधविषयत्वेन । ( भट्टारहरिचन्द्र )

<sup>(</sup>वानि १)

## भिषकमे-सिद्धि

४ जात्यादिभिः शब्देर्या श्रमिधीयते सा सम्प्राप्तिः ।

- ५. न चास्ति नियमो जातमात्रमेव विज्ञायते अजातस्य व्याधे-र्निदानपूर्वरूपाभ्यां वृष्ट्यादेरिव मेघादिना ज्ञायमानत्वात् । अथ जातमिति जन्मावच्छिन्नसुच्यते । वृष्ट्यादिकं तु भविष्यजन्मावच्छिन्नमेव । यस्य तु कालत्रवेऽपि जन्म नास्ति तन्न ज्ञायत एव तथापि न व्याधिजन्मसम्प्राप्तिः । जन्मवदा-लोकचर्ज्यरादेरपि वाच्यत्वापत्तेः, तेरपि विना ज्ञानाभावात् ।
- ६ तस्माद्दोपेतिकर्त्तव्यतोपळक्षितं व्याधिजन्म सम्प्राप्तिः न तु केवलं जन्मेति ।
- ७ टुप्टेन दोपेण आमयस्य रोगन्य निर्वृत्तिरुत्पत्तिः सा सन्प्राप्तिः । ( मबुकोप )
- ८ सं-|प्राप्तिः=सम्यक् प्राप्तिः।

( उत्पत्तिक्रम )

- ९ रोगोत्पादक कुपित टोप की टुप्टि से लेकर रोगोत्पत्ति होने तक शरीर में जितने परिवर्त्तन होते हैं वे सब नम्प्राप्ति है ।
- १० ऋह्वलानदृग गरीगन्तर्गन वैकारिक परिवर्त्तन, जिसमे संचय मे लेकर भेद पयन्त रोगजन्म का वर्णन हो, उसे सम्प्राप्ति कहते हैं। वग्रेजी में इसे (Pathogenesis) कहते हैं। उदाहरण जैसे--ज्वर का चरकोक्त निदान।

सम्प्राप्ति का निदु प्ट लक्षण-रोग की सम्यक् प्राप्ति ही सम्प्राप्ति है। निदान-सेवन के अनन्तर रोगोत्पत्ति होने तक शरीरान्तर्गत जितने परिवर्तन होते है वे सम्प्राप्ति नाम से शास्त्र मे अभिहित है। इसी निमित्त वाग्भट ने इसकी परिभाषा या लक्षण इस प्रकार दिया है।

'दोप जिस प्रकार के निदानो से दूपित होकर विसर्पण करता हुआ झरीरगत घातुओ को दूपित कर रोग को उत्पन्न करता है उसे सम्प्राप्ति कहते है। जाति, आगति इसके पर्याय है।' इस प्रकार सुश्चतोक्त 'संचयं च प्रकोपं च प्रसरं स्थानश्वयं व्यक्तिभेदव्च' में सम्पूर्ण विकार-परम्परा का समावेश सम्प्राप्ति में हो जातो है। अर्थात् निदान-सेवन के अनन्तर जिन श्वरंखला सदृश परिवर्त्तनो के फलस्वरूप रोग की उत्पत्ति होती है उस नम्पूर्ण परम्परा का वर्णन सम्प्राप्ति में पाया जाता है। इस विषय का ज्ञान रोगविनिश्चय तथा चिकित्सा में सहायक होता है। आधुनिक युग को वैज्ञानिक भाषा मे शरीरान्तर्गत वैकारिक परिवर्त्तन (Pathogenesis) को सम्प्राप्ति कहते हैं। सम्प्राप्ति-विमर्श का ज्ञान आज के युग मे बहुत विकसित रूप में प्राप्त होता है। चिकित्सा में यह एक स्वतत्र विषय के रूप में प्राप्त होता है। इस विषय पर (Bookson Pathology) अर्थात् वैकारिकी या विकृति विज्ञान के ऊपर वडी वडी पुस्तको की रचना हो गई है। इसके सामान्य, विशिष्ट नैदानिक, तूणाणवीय, पाराश्रयिक प्रभृति कई भेदो के ऊपर स्वतंत्र पुम्तके पाई जाती है। फलत: यह विकृतिविज्ञान का विषय बहुत वृहत् हो गया है।

रोग के प्रयान या सहायभूत प्रधान या सहायक पूर्वरोग, लिङ्ग, आयु, देश काल, जीवाणु या आहारविहार एव तज्जन्य शरीरान्तर्गत परिवर्त्तनो की सम्पूर्ण परम्परा का सम्प्राप्ति नाम से उल्लेख इस विपय के अतर्गत होता है ।

आयुर्वेद के ग्रन्थो मे सूत्ररूप मे इस विषय का वर्णन पाया जाता है । इस का लक्षण करते हुए विजयरक्षित जी ने मधुवोष टीका मे लिखा है.—

दोषो की दुष्टि प्राकृत, वैकृत, अनुवन्ध्य (प्रधान) रूप या अनुवधरूप (गोण), एकदोपटुष्टि, द्विदोपटुष्टि या समस्तदोपटुष्टि भेद से नाना प्रकार की होती है। यह दोपटुष्टि दोपप्रकोपक समस्त या अल्प कारणो से हो सकती है। इस प्रकार प्रवल या स्वल्पवल दूपित दोप के द्वारा रोग की उत्पत्ति होने को सम्प्राप्ति कहते है।

ऊर्ध्व-अध -तिर्यक् भेद से दोपो की गति अनेक प्रकार की हो सकती है-दोष शरीर के विभिन्न धातुओ को दूपित करके किसी विशिष्ट धातु या अवयव मे सश्चित होकर रूक्षता, क्षोभ, विल्ल्नता, मृदुता, सकोच, शोथ आदि एक या अनेक विकारो को पैदा कर सकता है। इन विकारो के परिणामस्वरूप उत्पन्न होने वाले लक्षण ( Symp Toms ) या लज्ञण-समूह ( Syndroone ) को रोग कहते है और दोष को दुष्टि से लेकर रोगोत्पत्ति पर्यन्त होने वाले सम्पूर्ण परिवर्त्तनो को सम्प्राप्ति कहते है।

'दुष्टेन दोपेण या आमयस्य रोगस्य निर्वृत्तिरूत्पत्तिः सा सम्प्राप्तिः ।'

पर्यायकथन—— शास्त्र मे लत्तण तथा व्यवहार के लिये सम्प्राप्ति के जाति तथा आगति पर्याय पाया जाता है। जाति का अर्थ जन्म और थागति का अर्थ आगमन होता है। 'जनी प्रादुर्भावे' धातु से जाति शब्द बनता है। इसका अर्थ होता है व्याधिजन्म। किसी वस्तु का जन्म उसके ज्ञान मे कारण होता है उसो प्रकार व्याधि का जन्म भी व्याधि के ज्ञान मे कारण होता है। अर्थात्

# भिपकर्म-सिद्धि

व्याधि उसके जन्म के द्वारा जानी जाती है। निदान-पूर्वरूप-रूप-उपयय भी व्याधि का वोव कराते है परन्तु सम्प्राप्ति में भी उनसे भेद है। निदानादि व्याधि के ज्ञापक होते है, परन्तु सम्प्राप्ति ज्ञाप्य अर्थात् ज्ञान का विषय है। जिस प्रकार किसी वस्तु की सत्ता उसके ज्ञान में कारण है उसी प्रकार व्याधिजन्म अर्थात् रोग की सत्ता उसके ज्ञान में कारण है सत्ता सम्प्राप्ति ही है। अस्तु यह कहें कि व्याधिजन्म ही सम्प्राप्ति है तो कथन ठीक मालूम होता है।

कूछ आचार्यो का मत इसके विरुद्ध है। उनके कथनानुसार 'व्याधिजन्म को ही सम्प्राप्ति नहीं वह सकते' क्योकि ऐसा कहने से सम्प्राप्ति, फिर प्रकाश एव चक्षुर्रिन्द्रिय के समान ही रोग ज्ञान में सामान्य ज्ञान के रूप मे हो जावेगी । अर्थात् रोग के जानने मे प्रकाश, चक्षु आदि इन्द्रियो का होना परमावश्यक है इसके बतिरिक्त रोगदर्गन के निमित्त व्यवहृत होने वाले विविच साघनो की भी आवश्यकता पडती है इन सावनो के समान ही उपाय एक नम्प्राप्ति का भी होगा जिस के द्वारा रोग को जाना जावे । परन्तु चिकित्मा में प्रकाश, चक्षु तथा रोग-दर्जन के सावनो का कोई भी महत्त्व नही है, उसी प्रकार नम्प्राप्ति का रोग भी चिकित्मा की दृष्टि से कोई महत्त्व नही रह जावेगा। परिणामस्वरूप सम्प्राप्ति का वर्णन भो अनावव्यक हो जावेगा । क्योकि पच निदान मे तो उन्ही उपायो का कथन अपेक्षित है जिनकी चिकित्सा में उपादेयता हो, निदान-पूर्वरूप-रूपादि अन्य रोग विजानोपायो का रोगजापक होने के नाथ-साथ अतिम एव परम प्रयोजन चिकित्सा विञेप ही स्वीकार किया गया है । इसके अतिरिक्त यह भी कोई नियम नही कि उत्पन्न वस्तु का ही जान हो क्योकि मेघदर्जन से भावी वर्पा का ज्ञान के समान अनुत्पन्न व्याघिका निवान, पूर्वरूप आदि के द्वारा, जैसा कि ऊपर सिद्ध किंग जा चुका है, व्यायि का ज्ञान सभव रहता है।

जात का अर्थ जन्मयुक्त मौनते हैं, वर्षा भावी होते हुए भी जन्मावच्छिन्न ही हैं अर्थात् भावी जन्मयुक्त है । इसो निमित्त उसका पूर्वरूपो से ज्ञान करना सभव भी रहता है । जिस वस्तु का विकाल में ( भूत-भविष्य या वर्त्तमान मे ) जन्म नही होता उसका जानना भी संभव नही रहता । इसलिये जन्म भी ज्ञान मे कारण होता है । तव भी व्याधिजन्म को सम्प्राप्ति मानना ठीक नही है अन्यथा जन्म के समान चक्षु आदि को भी कारण स्वीकार करना पड़ेगा क्योकि उनके विना भी व्याधि का पूर्ण ज्ञान नही होता है ।

अस्नु सम्प्राप्ति का लत्त्रण <sup>-</sup>केवल 'व्याधिजन्म एवं मम्प्राप्ति' इतना ही करना पर्याप्त नही होगा प्रत्युत सम्प्राप्ति का निर्दुष्ट लक्षण इस प्रकार करना होगा----'तस्माद् व्याधिजनकदोपव्यापारविशेपयुक्तव्याधिजन्मेह सम्प्राप्तिरिति

## द्वितीय अध्याय

चक्रपाणि — ऐसा मानना न्यायोचित है। अर्थात् व्याधि उत्पादक दोष के विविध-व्यापारयुक्त (परिणाम युक्त) व्याधिजन्म ही सम्प्राप्ति है— ऐसा कहना चाहिये। केवल व्याधिजन्म नही। इसी लिये वाग्भट ने दोपदुष्टि एव उनके परिणामो से युक्त व्याधिजन्म को सम्प्राप्ति वतलाई है जैसा कि निरुक्त के प्रथम इलोक से स्पष्ट है। .फलत विशिष्ट प्रकार के व्याधिजन्म को सम्प्राप्ति कहते है—सामान्य व्याधिजन्म की ( नही )

इस प्रकार को सम्प्राप्ति व्याधि की यथार्थ ज्ञापिका होती है उसका व्याधि के रामनार्य चिकित्सा मे भी वैशिष्टच आता है जैसा कि ज्वर को सम्प्राप्ति से आमाशयटुष्टि एव अग्निनाश का ज्ञान होने पर लघन, पाचन, स्वेदन प्रभृति उपचारो की उपयोगिता स्वयम् प्रकट हो जाती है।

अव शका होनी है कि इस प्रकार की सम्प्राप्ति तो दोषो का अवान्तर व्यापार ही हुई अत दोपो के दुष्टिकथन से ही काम चल सकता है तो फिर अलग से इसके वर्णन का क्या प्रयोजन ? इसका उत्तर यह हे कि चिकित्सा विशेष के लिये इसका पृथक् वर्णन अपेक्षित है। जिस प्रकार पूर्वरूप और रूप दोनो मे व्याधिज्ञापन में समानता होते हुए भी चिकित्साविशेष के लिये पृथक्-पृथक् पाठ किया गया है। पूर्वरूपावस्था या रूपावस्था की चिकित्सा मे परस्पर भेद होता है। एक ही रोग की पूर्वावस्था मे दी गई चिकित्सा रूपावस्था मे अनुपयुक्त हो सक्ती है उसी प्रकार रूपावस्था की चिकित्सा पूर्वरूपावस्था मे अनुपयोज्य है, इसी प्रकार सम्प्राप्ति का भी चिकित्सा मे अपना वैशिष्ट्य है।

प्रतिश्याय के पूर्वरूप मे अनूर्जताहर औपधियाँ (Anti bristamin drugs) उत्तम कार्य करती है --- जैसे हरिद्रा और गुड । परन्तु प्रतिश्याय हो जाने पर अर्थात् रूपावस्था मे इनका कोई विशेप महत्त्व नही रहता । इसी प्रकार अन्यत्र भी समझना चाहिये ।

ज्वरसम्प्राप्ति उदाहरण—

स यदा प्रकुपितः प्रविश्यामाशयमूष्मणः स्थानमूष्मणा सह मिश्रीभूतमाद्यमाहारपरिणामधातुं रसनामानमवेत्य रसस्वेदवहानि स्रोतांसि पिधायाग्निमुपहत्य पक्तिस्थानादूष्माणं बहिर्निरस्य केवल्ठ-शरीरमनुप्रपद्यते तदा ज्वरमभिनिवर्त्त्यति ।

(च नि १) यह वातिकज्वर की सम्प्राप्ति का कथन है, इसी प्रकार पैत्तिकादि ज्वरो की सम्प्राप्ति का भी वर्णन पाया जाता है। आमाशय कफ का स्थान है ज्वरितावस्था मे दोष भी इसमे आश्रित रहते है। परिणामस्वरूप पाचक रसो की हानि तथा

## भिषकर्म-मिद्धि

रस और स्वेब्बह स्रोतो में अवरोध उत्पन्न होता है। अतण्य चिकिन्मा में सर्वप्रथम 'म्यानं जयेद्वि पूर्वन्तु रणनम्यम्याविरोधत ' इन वचन के अतृमार लंपन कराकर पाचन, एव स्रोतोवरोध दूर करने के जिये म्येदन आणि पा प्रयोग कराया जाता है।

## सम्प्राप्तिभेद ( Variaties of pathogenesis ) मंख्याविकल्पप्रायान्यवलकालविशेषन । मा भिद्यते यथात्रेव चक्ष्यतेऽटों ज्वरा इति । दोपाणां समवेतानां विकल्पोंऽशांशकल्पना । द्वातन्ज्यपारन्ज्याभ्यां व्यावेः प्रायान्यमादिशेन । हेत्वादिकात्त्न्यीवयवेवलावलविरोपणम । नक्तंदिनर्त्तुभुक्ताशब्दार्थाधकालो यथामलम । ( या नि ? )

सत्या, विकल्प, प्रायाग्य, बठ तथा काल भेद ने नम्प्राप्ति के पांच वर्ग होते हैं। उनके क्रमय लक्षण तथा उप्भेट नीचे दिये जा रहे हैं।

संख्या-सम्प्राप्ति—रोगो ना भेद करऊे गणना करने के नाघन को नख्या कहते है-जैसे 'अष्टी प्वरा पड् अनिमारा पञ्च कामा. पञ्च व्यामा पञ्च हिक विद्यतिर्मेहा. विद्यति कृमिजातव.' उत्यादि । इन नख्याओं का तान्त्रिक माहात्म्य है । और सदयाये भी निश्चित रहनी है । म्वेच्छानुमार उनके उपभेदो की करपना नहीं की जा सकती है । परन्तु आदि मख्या या झाम्त्रीय नहया एक ही रहनी है । यह सीमित, निश्चित एव झाम्त्र के हारा निर्घारित होती हं ।

विकल्प सम्प्राप्ति-व्यापि में मिले हुए दोषों की अनामकल्पना ।

'समवेताना पुनर्दोपाणामंशाशवलविकल्पोऽस्मिन्नर्थे ।'

्ष नि १) यदि व्याधि एक्दोपज हो तव तो उस भेटकल्पना की आवय्यक्ता नही रहती, परन्तु व्याधि के समृष्ट ( द्विटोपज या त्रिदोपज ) होने पर दोप के अद्यायकल्पना की आवश्यक्ता उत्पन्न होती है।

प्राधान्य - प्रवान या अप्रधान या स्वतत्र या परतत्र भेद से सम्प्राप्ति भी बो प्रकार की होनी हूँ। रोग मे रोगोरपाइक दोप की प्रधानना के उपर अथवा स्वतत्रता या परनत्रता के आधार तर-तम भेद से प्राधान्य या अप्राधान्य सम्प्राप्ति का निर्णय करना होता है। इसी आगय का भाव निम्नलिखिन उक्तियो से प्राप्त होता है। प्राधान्यं पुनर्दोपाणां तरतमाभ्यामुपलभ्यते तत्र द्वयोस्तरस्त्रिषु तम इति । (च नि १)

स्वतन्त्रो व्यक्तलिङ्गो यथोक्तसमुत्थानोपशमो भवत्यनुबन्ध्यः, तद् विपरीतलक्षणस्त्वनुवन्धः । (चरक)

अनुवन्ध्यःप्रधानम् अनुवन्धोऽप्रधानम् ।

(विजयरक्षित•)

इम तरह ज्वर, अतिमार, पाण्डु आदि द्वन्द्वज या त्रिदोषज रोगो मे जिस दोप की प्रधानता होगी, प्राधान्य सम्प्राप्ति भी उसी के नाम से व्यवहृत होगी। चिकित्ना मे उपक्रम का निर्धारण भी उसी के आधार पर किया जावेगा। प्राधान्य के विपरीत अप्राधान्य सम्प्राप्ति होती है।

वलसम्प्राप्ति—निवान, पूर्वरूप ओर रूपो की सम्पूर्णता या अल्पता के आधार पर वलावल का ज्ञान जिससे होता है उसे वलरूप सम्प्राप्ति कहते है। अर्थात् हेतु, पूर्वरूप और रूप की अधिकता वाली व्याधि को सवल तथा हेत्वादि की अल्पता रहने से व्याधि को निर्वल ममझना चाहिये।

काल्लसम्प्राप्ति---जिस सम्प्राप्ति के द्वारा दोपानुसार रात्रि, दिन, ऋतु एवं भोजन के पाक के साथ ज्याधि की वृद्धि या ह्रास निर्धारण होता है उसे फाल सम्प्राप्ति कहते है।

वलकालविरोपःपुनर्व्याधीनामृत्वहोरात्रकालविधिविनियतो भवति । ( च नि १ )

अव सम्प्राप्ति के पाँच प्रकारो का विशद वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है-संख्यासम्प्राप्ति--विविध दोप एव आगन्तुक कारणो से ज्वर आठ प्रकार का होता है। वात-पित्त-कफ से स्वतत्र तीन, वातपित्त, पित्ताकफ एव कफवात से द्वन्द्वज तीन, तीनो से मिश्रित सन्निपातज एक तथा आगन्तुक एक कुल मिलाकर आठ होते है। सन्निपातज ज्वर एक होते हुए वृद्ध दोपो के विचार से सन्निपात के १३ भेद हो जाते है---

द्वयुल्वर्णैकोल्वर्णैः पट् स्युर्हीनमध्यादिकैश्च पट् । समर्श्वको विकारास्ते सन्निपातास्त्रयोद्श ॥ (च सू १७) { वात वृढ पित्त-कफ वृढतर । द्वयुल्वण— { पित्त वृढ कफ-वात वृढतर । े कफ वृढ वात-पित्त वृढतर । ( वात-पित्त वृढ कफ वृढतर । ( वात-पित्त वृढ वात वृढतर । एकोल्वण— { पित्त-कफ वृढ वात वृढतर । ( कफ-वात वृढ पित्त वृढतर । भिपकर्म-सिद्धि

| हीन          | मध्य    | अधिक    |  |
|--------------|---------|---------|--|
| वृद्ध        | वृद्धतर | वृद्धतम |  |
| वात          | पित्त   | कफ      |  |
| वात          | कफ      | पित्त   |  |
| पित्त        | कफ      | वात     |  |
| पित्त        | वात     | कफ      |  |
| कफ           | वात     | पित्त   |  |
| <u>ক</u> দ্দ | पित्त   | वात     |  |
|              |         |         |  |

वात पित्त कफ ममवद्य

ने कुल

इसी प्रकार काम, जोक, भय, आघात आदि विविध कारणो मे उत्पन्न होने पर भी आगन्तुकता की सामान्यता के कारण मवो का एक ही आगन्तुक के भीतर समावेज हो जाता है। इस प्रकार भेदोपभेद होते हुए भी ज्वर की सख्या एक ही स्थिर अर्थान् आठ हो रही। संख्या-सम्प्राप्ति कथन का यही प्रयोजन है।

चिकल्प-संप्राप्ति—समवेत दोपो की अशाश कल्पना को विकल्प कहते है। इस अंगाश कल्पना को समझने के लिये दोप-गुणो का समझना आवश्यक है क्योंकि गुणो के ऊपर अशाशकल्पना की जाती है।

रूक्षः शीतो छघुः सूक्ष्मश्चलोऽथ विशवः खरः।

(वातगुणा) सस्नेहमुप्र्णं तीक्ष्णं च द्रवसम्लं सरं कटु। (पित्तगुणा.)

गुरुशीनमृदुस्निग्धमधुरस्थिरपिच्छिलाः ।

( श्लेष्मगुणाः ) इन गुणसमूहो के एक, दो, तोन या समस्त अञो से वातादि के प्रकॉप का निश्चय करना ही अजाज-कल्पना है। कितने प्रकोपक गुणो से दोप के कितने अञ का कोप हुआ है—उम प्रकार का विकल्प, अजाजकल्पना है। द्रव्य एवं उनके रस्मो में दोपो के ही समान गुण रहते है। वत प्रकोपक द्रव्य में जितने प्रकोपक अंग रहते है उनसे ही दोप का प्रकोप होता है।

कपायरस एवं कलाय---रीक्ष्य, शैत्य, वैशद्य एवं लाघवादि गुणो से वात को सब अंशो में वढाता है। अति या वृद्धतम।

#### द्वितीय अध्याय

तण्डुलीयक-रूक्ष, शीत एवं लघु होने से वात का वर्धक है। इक्षु रूचता एव शीत गुणो से वात को वढाता है (मध्य)। सीधु केवल रूक्षता गुण से वात को वटाना है (हीन)।

कटुरस एवं मद्य में पित्तवर्धक सभी अश विद्यमान है अत वह पित्त का सर्वाञ में वर्धक है (अति) । हिंगु-कटुतीक्ष्ण एव उष्ण इन तीन गुणों से पित्त का वर्धक होता है (मध्य) । अर्जवायन---उष्णता एवं तीक्ष्णता के गुण से तिल केवल उष्णता के कारण पित्त का वर्धक है (हीन)।

मधुररस एवं माहिपक्षीर सर्वाश में कफवर्धक होते हैं (अति) । स्तेह, गुरु एव मृदु होने से खिरनी कफप्रकोपक है (मव्य)। कसेरु शीत एव गुरु के कारण एव केवल शीत गुण के कारण क्षीरीवृक्षो के फल कफवर्धक होते हैं (हीन)।

काल ज्य या आयु अन्तिम भाग वृद्धावस्था मे वात, मध्यायु मे पित्त एवं आदि वाल्यावस्था मे कफ, दिन के अन्त मे वायु, मध्य मे पित्त एवं प्रारम्भ या प्रात काल मे कफ, रात्रि के अन्त मे वात, मध्य मे पित्त एव प्रारम्भ भाग मे वात, भोजन को परिपक्वावस्था मे वात, पच्यमानावस्था मे पित्त एव साने के साथ कफ की वृद्धि, वसन्त, शरद् और वर्षा ऋतुवो मे क्रमग कफ, पित्त एव वायु का कोप तथा ऋतुसन्धियो मे दोपप्रकोप शास्त्र प्रसिद्ध है —

> ते व्यापिनोऽपि हन्नाभ्योरधोमध्योर्ध्वसंश्रयाः । वयोऽहोरात्रिभुक्ताना तेऽन्तमध्यादिगाः क्रमात् ॥ ऋत्वोरन्त्यादिसप्ताहावृतुसन्धिरिति स्मृतः ।

संख्याभेद या चिधि—- 'विधिनीम दिविया व्याधय निजागन्तुभेदेन, त्रिविधास्त्रिदोषभेदेन चतुर्विधा साध्यासाध्यमृदुदारुणभेदेन ।' वाग्भट ने इस विधि का उल्लेख पृथक् नही किया है । उन्होने सख्या मे ही विधि का ग्रहण कर लिया है । अस्तु विधि और सख्या मे कोई पार्थक्य नही है । शास्त्र मे व्यवहार भी पर्याय नाम से इन दोनो का हुआ है । परन्तु वाप्यचन्द्र जी का कथन है कि नही इनमे भेद है 'विधिसख्ययोश्चाय भेद ।' विधि का अर्थ प्रकारभेद या उप-भेद है और सख्या का वडे वर्गो या भेदो मे व्यवहार पाया जाता है—जैसे दोषभेद से रक्तपित्त का वातिक; पैत्तिक, र्ब्लैष्मिक, ससर्गज एव त्रिदोप भेद-भेद के वर्गों मे आता है और' विविध रक्तपित्तम् तिर्यगूर्घ्वाधोमेदात्, 'यह अवान्तर भेद विधि के वर्ग मे । सख्याभेद सीमित, निश्चित एव शास्त्र से निर्घारित रहती है ।

(वाग्भट)

विधिभेद प्रकारभेद हैं और भेदविवक्षा के ऊपर आधृत है। रोग मे चिकिन्मा की दृष्टि से दोनो का कथन अपेक्षित रहता है।

चक्रपाणि का भी वचन है 'संस्याचगृहीते व्याधिप्रकारोध्य विधिगव्दो वर्त्तनीयः ।' अर्थात् सख्या आदि मे अन्तर्भाव न होने योग्य व्याधि के विधिष्ट भेदो का निरूपण करने के लिये चिंचि जब्द का प्रयोग अवय्य करना चाहिये ।

इस प्रकार वाग्भट तथा उनके अनुयायी माधवकरने जो संख्या में ही विधि का अन्तर्भाव कर लिया है वह भ्रमपूर्ण है। ऐसा विजयरक्षित को भी अभिमत है क्योकि नैयायिको का भी सिद्धान्त ई कि 'सामान्येन धर्मेण परिग्रहों भेवाना यत्र क्रियते स विधि सत्त्या तु भेदमात्रम् 'अर्थात् जहाँ त्रिभिन्न भेदो का निर्णय समान धर्म से किया जाता है वहाँ त्रिधि घट्ट का प्रयोग करना चाहिये। केवल भेद प्रदर्शित करने के लिये सत्या घट्द का प्रयोग करना चाहिये। वैयाकरण लोग भी नत्त्या और विधि मे भेट मानते है।

'अन्वयवान् प्रकारो निरन्वगो भेद ।' अर्थात् ममान जाति में ही अवान्तर घर्म के सम्वन्ध से भेद का विधि (प्रकार) एव समान और असमान जाति में भेदमात्रमूचक संस्था का प्रयोग होता है। उदाहरणार्थ चार पगु कहने से गाय भैस, वकरी, आदि सब का वोघ हो सकता है। अत यहाँ विजातीय होने के कारण, भेदमात्र का ही वोघ होता है जिससे केवल संस्या का प्रयोग होता है। परन्तु जहाँ काली एवं व्वेत दो प्रकार की गार्ये है वहाँ पर श्वेतत्व और कृष्णत्व भेद समान जाति में ही किया गया है अत प्रकार या विधि बच्द का प्रयोग होगा।

विधि एव सख्या का भेद निरुपण करते हुए आचार्य श्री गगाधर जो कविराज ने भी लिखा है 'अत्र विधिस्तु प्रकार सरुपा तु भेदमात्रम् सजातीयेपु पञ्च ब्राह्मणअत्रिया । प्रकारस्तु नजानीयेपु भिन्नेपु धर्मान्तरेण उपपत्ति । तात्पर्य यह है कि विशेषण या धर्मविशिष्ट के आवार पर भेद करने के लिये विधि शब्द का प्रयोग किया जाता है—यया 'निजागन्तुविभागेन रोगास्तु द्विविद्या स्मृना ।' यहाँ पर रोग विशेष्य और निजागन्तु विशेषण । यहाँ पर इन दो विशेषणो को ही आधार मानकर रोग का पार्थक्र्य किया गया है । यहाँ पर विधि शब्द का प्रयोग है । इसी प्रकार यह विधि का ही उदाहरण है ।

मन्द्स्तीक्ष्णोऽथ विषमः समश्चेति चतुर्विधः।

कफपित्तानिलाधिक्यात् तत्साम्याजाठरोऽनलः ॥

परन्तु जहाँ भेदमात्र अभीष्ट है वहाँ केवल संस्था का ही प्रयोग करते है---जैसे 'पञ्च गुल्मा., सप्त कुष्टानि' आदि। जहाँ ज्वर आदि को विशेष्य ١

मानकर विशेषणो के द्वारा पृथक्करण किया जाता है वहाँ विवि या प्रकार शब्द का प्रयोग होता है। अत मख्या तथा प्रकार दोनो का उल्लेख करना न्यायोचित है, विधि एव सख्या दोनो को भिन्न मानना ठोक है। यदि दोनो को एक ही मान ले तो व्यवहार में भी ज्वर के द्विविध, त्रिविध एव अष्टविध का साथ ही उल्लेख करना होगा जो असगत प्रतीत होता है। इसके अतिरिक्त विधिरूप सम्प्राप्ति के परिणाम तथा संख्यारूप सम्प्राप्ति के परिणाम मे भी भेद होता है। जैसे ऊर्ध्वगरक्तपित्त में अधोमार्ग से दोप के हरण करने से शान्ति मिलती है ऊर्ध्व हरण से नही, उसी प्रकार अधोग रक्तपित्त मे ऊर्ध्व मार्ग से दोपहरण प्रशस्त अधोमार्ग से नही। यह ज्ञान सख्या एव विकल्प सम्प्राप्ति के पृथक्-पृथक् निर्देश करने से ही सम्भव रहता है।

विकल्प या अशाश कल्पना से हो यदि व्याधिभेद करना सम्भव रहता तो फिर सख्यासम्प्राप्ति से पृथक् करण की क्या आवञ्यकता है ? इसका उत्तर यह है—कि संख्यासम्प्राप्ति से स्थूल विभेद दोपों का हो जाता है, परन्तु उनके सूच्म छांशाशो का भेद विकल्प से ही करना सम्भव है। अत. मख्या तथा विकल्प दोनो चिकित्सा के उपक्रमो मे अपना विशिष्ट स्थान रखते है। अस्तु दोनो का वर्णन अपेक्षित है।

आनुनिक परिभापाओ को दृष्टि से विचार किया जावे तो सख्या से Main classification of the Diseases प्रकार से tppes or subclassification of the Diseases, प्राधान्य से Main changs, अग्नाधान्य से Secondry changes ( Main or secondary defects ), वल एवं विकल्प से Mode of on sef of the disease oi Intesity of Disease or pathogenesis, काल age Timefactor in diseases आदि का बोध होता है। इस तरह से विचार करने का उद्देश्य ( Exlent of damage in a particular disease ) रोग मे किस सीमा तक किसी विकार मे क्षति हुई है, इस वात की जानकारी हासिल करना होता है। फिर तदनुकूल उपचार की व्यवस्था करना चिकित्सक का अन्तिम लक्ष्य माना जाता है। इस प्रकार सम्प्राप्ति भेदो का कथन्द निदान एव चिकित्सा की दृष्टि से वडा उपयोगी होता है। उपसंहार

रोगोत्पत्ति मे दोष को कारणता १ सर्वेपामेव रोगाणां निदानं कुपिता मलाः । तत्प्रकोपस्य तु प्रोक्तं विविधाहितसेवनम् ॥

# भिषक्रमे-सिद्धि

२ नास्ति रोगो विना टोपेंचम्मात्तस्माद् विचक्षणः। अनुक्तमपि दोपाणां लिङ्गेव्याधिमुपाचरेन् ॥ ३. चिकारनामाक़ुशलो न जिह्रीयात् कदाचन । नहि सर्वविकाराणां नामतोऽ स्ति ध्रुवास्थितिः ॥ ४. आगन्तुर्हि व्यथापृर्वसमुत्पन्नो जघन्यं वातपित्तत्ररेण्मणां वयम्य-मापाटयति ।

सभी रोगो का मूल कारण प्रकुपित दोप है। उस दोपप्रकोपक का भी कारण अनेक प्रकार के अहित पदायों का सेवन ( असान्म्येन्द्रियार्थनयोग, प्रजापराध और परिणाम ) ही है। अभिघातज अणुजीवों के उपसर्ग ने होने वाले रोग आगन्तुक है----उनमें उत्पत्ति काल में दोपप्रकार यद्यपि कारण नही होता तथापि आगन्तुक कारणो का उपरिथति के पञ्चात् दोपप्रकोय होकर च्याघि की उत्पत्ति होती है लिखा है 'उत्पन्नद्रव्य गुणयोगवन्' अर्थात् सन्त्र उत्पन्न इच्य एक चण के लिपे निर्गुण एवं क्रियारहिन रहना है तथापि भावी गुण एव क्रिया की करपना से उत्पन्न द्रव्य को भो क्रिया और गण ने युक्त मान लिया जाना है। फलत आगन्तुक रोगों में उत्पत्ति के परचात दोपसम्बन्ध होता है और वे भी दोपजात ही रोग हो जाते हैं । इस मसार के यावत् ञारीरिक रोगो के मूल टोप ही है । अत मर्वप्रथम उनकी परिभाषा एवं संख्या का ज्ञान कर लेना परमावज्यक है।

वातः पित्तं कफल्चेति त्रयो टोपाः समासनः ।

विकृताऽविकृता देहं व्रन्ति ते तपर्यन्ति च ॥ ( वा॰ ) ।

दोप---१ मलिनीकरणान्मलाः ।

गरीर को मलिन करने के कारण दोपो को मल कहते है।

२ दूपणाहोपाः। ) क्रिया की दृष्टि मे झरीर का दूपण ३ देहधा एणात् धातवः। } करने से दोप और देह का घारण ) करने से ये घातु कहलाते है।

छक्षण-'दूपकत्व दोपत्वम्'-गरीर के वातुवो को दूपित करने वाले तत्त्वो को द,प कहा जाता है। यदि ऐसी परिभाषा की जावे तो फिर रस-रक्तादि धातु भो स्वयं दूपित होकर एक दूमरे को दूपित करते हैं, वे भी दोपो की श्रेणी में ही आ जायेंगे-अतः उनकी निवृत्ति के लिये पूर्व परिभाषा में कुछ विशेषण जोड़ना आवश्यक है-एतदर्थ 'स्वातन्त्र्येण दूपकत्व दोपत्वम्' इम प्रकार का कथन अधिक समीचीन है अर्थात् जो तत्त्व स्वतंत्रतया शरीरधातुओं के दूपक होवे वे दोप है।

कुछ आचार्यों ने पुन इस लचण की विप्रतिपत्ति की है। उन्होने कहा कि 'स्वातन्त्र्य' शब्द का क्या तात्पर्य है दोषान्तरनिरपेक्ष ( अन्य दोपो की अपेक्षा न करना ) या हेत्वन्तरनिरपेक्ष ( अन्य कारणो की अपेक्षा न रखते हुए दुब्टि ) यदि प्रयम अर्थ लिया जावे तो दोप की कोटि में केवल वायु ही आवेगा पित्त तथा कफ नही क्योकि शास्त्र में उल्लेख मिलता है कि पित्त और कफ पगु हे केवल वायु ही गतिशील हैं वही खीचकर कफ एव पित्त को ले जाता और उन से रोगोत्पत्ति कराता हे — 'पित्त पगु कफ पगु पगवो मलधातवः । वायुना यत्र नीयन्ते तत्र गच्छन्ति मेधवत् ॥' इस प्रकार पित्त एव कफ दोप का वातसापेक्ष्य सिद्ध है। यदि द्वितीय अर्थ लिया जावे अर्थात् हेत्वन्तरनिरपेक्ष दूषकत्व माना जावे तो फिर स्वय वात भी दोपकोटि में नही आ सकता क्योकि वह भी वात-प्रकोपक निदान की अपेचा रसता है। अत हेत्वन्तरनिरपेक्ष भी दोष का दूपकत्त्व नही हो सकता है। अस्तु, अतिन्याप्ति, अन्याप्ति एव असम्भव दोषो से विरहित दोप का लक्षण इस प्रकार से करना होगा—

'प्रक्तत्यारम्भकत्वे सति दुष्टिकत्तू त्वं दोपत्वम् ।'

अर्थात् 'जो तत्त्व प्रकृति के आरभक होते हुए दूष्यो की दुष्टि करते है वे दोप कहलाते है।' प्रहत्यारभक दोप ही होते है—चरक का वचन है— दोषो के अनुकूल ही शरीर की प्रकृति का निर्माण होता है। वाग्भट ने भी कहा हे कि जन्म के आदि या गर्भ मे शुक्र-गोणित मे प्रकृति का भी समावेश होता है—जैसा कि विषकृमियो का जन्म से विष मे उद्भव होता है।

> टोषानुशायिता होपादेइप्रकृतिरुच्यते । ( चर ) शुक्रात्तवस्थैर्जन्मादौ विषऐेव विपक्रिमेः ॥ ( वा )

ततः सा दोषप्रकृतिरुच्यते मनुष्याणां गर्भादिप्रवृत्ता । तस्माच्छ्लेष्मलाः प्रकृत्या केचित्, पित्तलाः केचित्, वातलाः केचित्, संसृष्टाः केचित्, समधातवः प्रकृत्या केचिद् भवन्ति । (चरक वि ८) इस प्रकार दोपो से पृथक्-पृथक्, हन्द्वज तथा सन्निपातज भेद से सप्त

इस प्रकार दाया से ध्रयक्-पृथक्, हन्द्रज तथा सानगताज मद से संग प्रकृतियों का उल्लेख शास्त्र में पाया जाता है ।

दोप एवं प्रकृति में भेद----प्रकृति एव रोग दोनो ही दोपज है। किन्तु दोनो मे अन्तर है। अपथ्य सेवन पर अधिक कष्ट नही पहुँचाती, परन्तु रोग मे अपथ्य सेवन अत्यधिक हानिप्रद होता है। प्रकृति स्वभाव है उससे कोई शरीर को वाधा नही परन्तु रोग विकृति या विकार है उनसे शरीर को कप्ट पहुँचता है। प्रकृति मनुष्य के Temperament वोघ होता है---

## भिषक्रमं-सिद्धि

विषजातो यथा कॉटः सविपेण विषद्यते। नइन प्रकृतिभिर्देहस्तज्जानत्यान्न वायते॥

रक्त दोप या दूष्य-गुन्नून ने रक्त को भी दोप माना है---टमका क्रिय, प्रसोप, प्रमर, स्पानसंध्या, रोगोत्पत्ति और निर्हरण व्यदि का भी प्रसंत बातारि प्रोप्यत् हो किया है। आपाट, धर्मदाम जादि टीकाकारों ने भी प्रसं ब्रोहार किया है। ऐसी अबस्या में 'प्रहत्यारम्भकत्व' लक्ता के हारा राह्य तो दोप स्वोत्तार नहीं स्थित जा सलता है। चरक तथा बाग्मट ने केवल याद्राण्य तथा एफ मी ही दोप माना है। अब मंत्रा होती है कि रक्त दोप है या दूष्य। मुन्नूतीस्त पर्य वयन रज्य का दोपत्व स्वोकार जरते हुए पाये जाते देश----

१ नर्ने देहः कफादृस्ति न पित्तान्न च मान्तान्। शोणितादृपि वा नित्यं देह् एतेस्तु धायते॥ २. व्येक वाते जितप्राये पित्त शोणितमेव वा। यहि रुप्यति वातम्य क्रियनागे चिकित्मिते॥ यथोल्वणस्य दोपस्य तत्र कार्य भिपग्जितम्।

इं उचाँचठोंगितरोगेषु रक्तपत्तहरी कियाम् ॥ मण्ड चिरित्याम्यान पाँचवें अष्ठ्याय में भी रष्टत के तिये दोष दावद णा प्रणेण हार है। उन प्रमाणों के जा तर पर रपत तो दोप माना जाय राणणा? उत्पा उत्त यह है जिन्दत जा दोपत्व मुख्युत वो अभिन्नेत नहीं गाणोगि प्राप्तन प्राप्त के प्रारम्भ में उन्होंने दिखा है—'वादिविडानेत्माम राण देव्यम्प्रप्रेपेप, नैरापाय्तीरधीमज्योव्वमनिविधे झरीरमिद धार्यते गाणाणि रहेगामिलि निरत्य प्रिस्वाप्तहरेते ।' यहां पर देवल वात, राण, मज को भी पेत्र प्राप्त का है, रयत वो नहीं। व्यया उसी प्रसन के प्राप्त है।

जिसगांदानविकेषः सामसूर्यानित्वा यथा।

थाग्यनि जगाहं वर्णपत्रानिलालथा॥

"" में सरीर में धारणारें तीन ही दोयों का माहात्म्य मिलता है। "मार तका देराप्टर तेनु गरी के। वत्तातिमेद से मात प्रहतियों का "कि साम हे सिमान हे दानों में। प्रत्य प्रहति का उल्टेस नहीं मिल्ता "कि साम हे सिमान हे दानों में। प्रस्तु पीपरोटि में इस्ती गलना संगत सा । हो के ब का हे कि दोप र उनके स्वान्सआपूर्वेस उपल की प्रस्ता ह है। देनों के कि दी प्रांत जोगा प्राप्ते है, जिन भी अन्य दूर्वों की

20

अपेक्षा इसमे विशेषता यह है कि यह कई वार दोप स्वरूप का भी हो सकता है । अस्तु, इसका अपना विशिष्ट स्थान है । यूनानी वैद्यक मे भी रक्त को दोष माना गया है । फिर भी वैद्यक शास्त्र मे दोप तीन है—रक्त दोष नही दूष्य ही है । व्रणो मे प्राय शोणितटुष्टि होती है । अस्तु, सुश्रुत ने व्यवहार मात्र के लिये दोपसदृश माना है—सिद्धान्तत दोष नही माना है जैसा कि इस वचन से स्पष्ट है—'वातपित्तश्रेष्माण एव देहसम्भवहेतव ।' ये दोष कारणा-पेक्षी है, अहित-सेवन से कुपित होकर रोगोत्पत्ति करते है ।

रोगोत्पत्ति में रोग की कारणता-चरक ने सम्पूर्ण रोगोत्पादक निदान को असात्म्येन्द्रियार्थसयोग, प्रज्ञापराध तथा परिणाम इन तीन विभागो मे बाँटा है। परन्तु रोग भी रोगोत्पादक होते है ---यथा----

निदानार्थकरो रोगो रोगस्याप्युपजायते ।

तद्यथा ज्वरसंतापाद्रक्तपित्तमुदीयते ॥

तो क्या रोग को भी निदान मानकर चार वर्ग निदान का करना उचित है ? इसका नकारात्मक उत्तर शास्त्रकारो ने दिया है। शास्त्रकारो का कथन है कि चरकोक्त त्रिविध निदान का विषय सम्पूर्ण रोगसमूह के साथ सम्बद्ध है, परन्तु रोग रूप निदान का विषय विशिष्ट रोग है। सभी रोग से रोग उत्पन्न नही होते। अत चतुर्थ निदान नही मानना चाहिये। इसे अपवाद रूप मे स्वीकार करना चाहिये अथवा रोग से रोगोत्पत्ति का होना भी त्रिविध से अतिरिक्त वस्तु है, ऐसा नही समझना चाहिये---क्योकि जब ज्वर आदि व्याधि मे त्रिविध कारणो की अत्यधिकता नही होती तब तक वे रक्तपित्त-सददश रोगो को उत्पन्न नही कर सकते। अत साक्षात् या परम्परया त्रिविध हेतु ही व्याधि की उत्पत्ति मे कारण होता है।

ये रोगोत्पादक रोग दो प्रकार के होते हैं। कुछ दूमरे रोग को पैदा करके स्वय शान्त हो जाते है उन्हे एकार्थकारी किन्तु कुछ रोगान्तर उत्पन्न करके भी बने रहते है उन्हे उभयार्थकारी कहते है। उदाहरणार्थ यदि प्रतिश्याय कास उत्पन्न करके स्वय शान्त हो जाता है तो वह एकार्थकारी हुआ, परन्तु यदि कास उत्पन्न कर के बना रहता है तो उभयार्थकारी कहेगे। उभयार्थकारी रोग अत्यन्त कप्टप्रद एव विरुद्धोपक्रम होने से कप्टसाध्य होते है। इनको Sympathetic Diseases के वर्ग मे समझना चाहिये। जैसे श्वास और विर्चाचका।

द्वितीय खराड प्रथम ऋध्याय

आयुर्वेद की चिकित्सा मे पचकर्म का सम्यक् ज्ञान परमावश्यक है। चिकित्सा 🚓 में में व्यवहृत होने वाली प्राय सभी उपकर्मों का अतर्भाव इन मौलिक पाँच कमों मे ही हो जाता है। चिकित्सा मे मिलने वाला ऐसा कोई रोग नही है जिसमे किसी न किसी प्रकार चिकित्सा-सूत्रो मे इनकी महत्ता न वतलाई गई हो। कायचिकित्सा मे अधिकतर पाँच कर्मो का शल्यतत्रीय चिकित्सा मे अष्टविध जस्त्रकर्मों का निश्चित रूप से प्रयोग किया मिलता है। आधनिक शब्दो मे अग्रेजी शब्द Main Operation के पर्यायवाची रूप मे ही कर्मो की गणना समझनी चाहिए। इनमे पचकर्म [Five fold main operations in the field of medicin ] का नाम कायचिकित्सा मे तथा अप्टविध शस्त्रकर्म (Eight fold main operations in the field of surgery) का भूरिश वर्णन आयुर्वेद की प्राचीन सहिताओ मे पाया जाता है। यह आवश्यक नही है कि प्रत्येक व्याधि में सभी कर्मो की चिकित्सा करते समय उपयोग करना ही पडे । क्योकि बहुत सी ऐसी व्याधियाँ है जो एक ही कर्म ( विद्रधि में भेदनमात्र से और आमाजीर्ण में वमनमात्र ) से. कुछ दो कर्मो ( उभयगत रक्तपित्त मे वमन एव विरेचन, तथा अगच्छेदन मे छेदन और सीवन ) से और कई विकारो मे तीन कर्मो [ मूत्रवृद्धि के शस्त्र कर्म मे भेदन, विस्तावण और सीवन से तथा शिरोरोगो,में वमन-विरेचन एवं नस्य कर्म ) से, क्वचित् इनसे अधिक कर्मो से साध्य है। अर्थात् चिकित्सा मे कही एक या क्वचित् अनेक कर्मो की अपेचा रहती है।

'कर्मेगा कश्चिदेकेन द्वाभ्यां कश्चित् त्रिभिस्तथा।

विकार: साध्यते कश्चिचतुर्भिरपि कर्मभिः॥ (सु सू) पचकर्मो मे (१) वमन (Emesis or emetics) (२) विरेवन [ Purgation or purgatives ] (३) आस्थापन (Enemata or clyster) (४) अनुवासन (Nutrient enemata) तथा (५) शिरोविरेचन (Insufflation through nose) प्रभृति पाच कर्मो का समावेश हो जाता है। अष्टविध शस्त्रकर्मो में (१) छेदन (Excision) (२) भेदन (Incision) (३) लेखन (Currattage) (४) एषण (Exploration) (५) आहरण (Extretion) (६)

## **भिपकर्म-सिद्धि**

वेधन (Puncturing) (७) विस्रावण (Blood letting) तथा (८) सीवन (Suturing) उन आठ कर्मो का नमावेश हो जाता है। इनके अतिरिवत शल्यचिकित्सा मे और भी चोवीन प्रकार के यन्त्रो के कर्मी का उल्लेख हुआ है जिसका विस्तारभय मे उत्लेख नही किया जा रहा है। कभी-कभी कायचिकित्सा के क्षेत्र में भी रक्तविन्नावण या शिरावेध कर्म की आवश्यक्ता पडती है। जैसे श्लोपद मे, सर्पविप मे, तथा उच्च रक्त-निपीड मे।

डन कमों का जात या अज्ञात रूप में नभी चिकित्मऊ प्रयोग करते हैं। परन्तु ज्ञात के स्थान पर अजात रूप से ही अधिक रूप में प्रयोग चलता है। कारण यह है कि रोगी को चिकित्सा करने में दो ही मूलभूत सिद्धान्तों का आश्रय लेना पडता है। (१) संशोधन तथा (२) स्यमन। नयोधन कार्यो मे पचकर्मो के अतिरिक्त कोई दूसरा चारा नही है । परन्तु संगमन के विविध साधन है। यदि संगमन क्रिया से ही लाभ हो जाय तो मगोधन के प्रपत्नों छे रचा हो जाती है। रोगो से उत्पन्न विपमयता में सिद्धान्तन विपो के निकालने का उपाय संगोधन द्वारा तथा अनिर्गत गेप विषो की चिकित्मा मंगमन क्रियाओ द्वारा करनी चाहिए। सर्वोत्तम चिकित्मा वही है जो दोनो का आश्रय करके चले । आज के युग में मंगोधन का कार्य नाममात्र ही अवशिष्ट है जैसे----प्रकृति से ही स्वत रोगी को वमन या रेचन होने लगे अथवा कुछ साघारण एनीमा दे दी जावे या कुछ रेचक औपवियो का प्रयोग रोगी में कर दिया जावे। वस्तुत. यह डम तरह के कर्म सगोधन न होकर एक प्रकार के संजमन ही होते हैं। कहने का तात्पर्य यह है कि आज की वैद्यपरम्परा में एकमात्र संगमन चिकित्सा ही प्रधान अस्त्र शेप रह गया है। आज की चिकित्सकपरम्परा में अधिकतर संशमन के द्वारा हा चिकित्मा कर्म प्रचलित है। उदाहरणार्थं मधुमेह के रोगी में चन्द्रप्रभावटी का प्रारंभ से ही प्रयोग। इसका परिणाम यह हो रहा है कि चिकित्मा पूर्ण नही हो पाती है और रोग का मूलोच्छेद भी नही हो पाता l प्राचीन युग मे झाचार्य मञोधन एव मशमन उभयविध कर्मो के द्वारा चिकित्सा का समर्थन करते थे। जैमा कि निम्नित्त्रितित उक्ति से स्पष्ट है :---

लघन और पाचन के द्वारा कुपित दोपो का ज्ञमन करने से यह- संभव है कि वे समय पाकर पुन कुपित हो जावे, परन्तु सञोघन के द्वारा दोपो को निकाल कर जिस रोग का ञमन किया जाता है, उनसे दोपो के पुन उभडने की संभावना नही रह जाती है। दोपाः कदाचित् कुप्यन्ति जिता छङ्घनपाचनैः।

ये तु संशोधनेः शुद्धा न तेपां पुनरुद्धवः॥ जहाँ पर रसायन और वाजीकरण औपधियो के द्वारा शरीर का नवी-करण सभव रहता है वहाँ पर भी शोधन की आवश्यकता रहती है। जैसे मैले कपडे के रँगने से रग नही चढना किन्तु साफ कपडा शोघ्रता से रग ग्रहण कर लेता है। इसी तरह अविशुद्ध शरीर मे औपथियो का गुण भी प्रकट नही होता, उसके लिए शुद्ध शरीर की अपेक्षा होती है।

अविशुद्धे शरीरे हि युक्तो रासायनो विधिः।

वाजीकरो वा सलिने वस्त्रे रङ्ग इवाफल.॥

इन पचकर्मो का उपयोग केवल चिकित्सा के क्षेत्र तक ही सीमित नही है। रोगो के निवारण ( Profilaxis ) में भो इसका मूल्य कम नहीं है। विभिन्त ऋतुओं में होने वाली व्याधियों के प्रतिकार में भी इस शोधन कर्म का मत्य अक्षण्ण है। हेमन्त ऋतु के दोषसचय को वसन्त के प्रारम्भ से शोधन के द्वारा निकाल देने से वसन्त ऋतु में होने वाली श्लेष्मपैत्तिक व्याधियाँ जैसी (Small-Pox Pneumonia. Bronchitis etc ) भविष्य मे नही होती । ग्रीष्म ऋतु के सचित हुए दोपो को वर्षो के आरम्भ में पचकर्मी के शोधन द्वारा निकाल देने पर वातिक रोग जैसे (Gout Goity Arthritis Rheumatism etc. ) जो प्राय वर्षा ऋतु मे देखे जाते है. भविष्य मे प्राय नही होते । इसी प्रकार वर्पा ऋतू के सचित दोपो को जो भविष्य में शरद् ऋनू में पैत्तिक रोगों को जैसे (Malaria Hyper pyrey10 etc) पैदा करते हैं। वर्षा के बाद शरद ऋतु प्रारभ मे शोधन के द्वारा निकाल दिए जाने पर समाज को उस रोग से मुक्त किया जा सकता है । 'हैमन्तिक दोपचय वसन्ते प्रवाहयन् ग्रैष्मिकमभ्रकाले । घनात्यये वार्पिकमाशु सम्यक् प्राप्नोति रोगानृतुजान्न जातु।' चरक शास्त्र इतना ही नही कई बार धातुओं के दूपित होने पर सजमन औपधियों के विधिवत् उपयोग के भी वावजूद रोग नही पिण्ड छोडता। वहाँ पर एकमात्र शोधन कर्म ही उपचार रूप मे शेप रहता है।

उपर्यु क्त विचार को समक्ष रखते हुए शोधन कर्म की उपयोगिता स्पष्ट हो जाती है। चिकित्सा की दृष्टि से ( Curative ) अथवा अनागतवाधा-प्रतिपेध ( Profilaxis ) की दृष्टि से दोनो तरह से इसकी उपादेयता स्वत'सिद्ध है। सशोधन से पचकर्म के ही ५ विविध अगो का ग्रहण काय- भिपकर्म-सिद्धि

भिल्ला में समतना चाहिए। तालक्रम में यह गोधन या पचकर्म जनना उत्तादेव होते हुए भी आज की वैद्यपरम्पना में खुप्तप्राय है। चरक महिता में दान्ड् उच्याप्रों ता एक स्वतन्त्र रपान ही मिहि-स्वान नामक पाया जाता हे। उन मिहि स्पान ना प्रधान उद्देश्य ही 'वमन विरेचन प्रभृति पचकर्मों के मस्पर् प्रयोग या झान जाना तथा उन कर्मों में चत्तन्त व्यापदी (Complicotions) या समुचिन उपचार जा बतलाना ही है। उन स्वान के जान रेने के अनरार न्यन्ति प्रपत्न प्रणामी में दल दन जाना है। अगर दूसरी दृष्टि ने प्रियारें भे वह एक प्रयान गा परिशिष्ट या खत्याय है। चितित्सा प्रभृति अन्य स्वान में निजित्मा में सप्रहता प्राप्त करने के जी विज्यि कर्म बतलाए गए रेन्डा यम हि नम्पर् प्रसार ने करने के ही मिदि सभव है। उन लिये कर्मो के सम्पर् जान जाने के हेतु या चितित्मक यो मफठ बनाने के हेतु मिहि स्थान जा डालेस जिया गया है।

जाव के यम में जिलि मजन ना अप्याय पठन-पाठन के अतिरियत और निभी घार ना नजी रज गण है। बहुत पुछ उसकी औपतियाँ ( Drugs-), उपनी मेपन-पनियां ( Administrations ), माताएँ ( Dosage ), प्रयत्त ने मानन ( Intrumentations ) प्रभृति बाने अनीन के मर्न में रिर्गन ( Ob-olete ) हो गई है। प्रान स्मरणीय पूच्य स्वर्गीय श्री बाठ राग नी अमरमान नी पाठज व्यवस जापुर्वेंद विद्यालय बाधी हिन्दु विश्व रिप्रापर में दल निणि स्वान नी गर्भाजा वारते हुए वहा था जि ये पचनमं राग ने अमरमान नी पाठज व्यवस जापुर्वेंद विद्यालय बाधी हिन्दु विश्व रिप्रापर में दल निणि स्वान नी गर्भाजा वारते हुए वहा था जि ये पचनमं राग नगर में स्टानग की प्रतियाओं में साद्र्य स्वते हैं। हठयोंग की रजितने की सी उपादेंग दे, परन्तु उनका आवरण संव के बडा जा नहीं रोग । की सी उपादेंग दे, परन्तु उनका आवरण संव के बडा जा नहीं रोग । की सी प्रापर-मंग्रन्सन लगना की यहा ती पुरात दे। किर नी वच-ना की किंग्ना स नपुत्रान लगना की यहा ती पुरात दे। किर नी वच-को की रही होगा की राग्रन्स प्रान्त में प्रान मामने नम यह वेयन्वर्म एम या कर करने नाग र की स्वान दे, भोग समय में ही उस निण्नित्ना-पाइनि सार प्रतन्त कर राज दे।

57

#### द्वितीय खराड : प्रथम अध्याय

जाएगी । इस स्थान पर नामोल्लेख मात्र ही पर्याप्त हे । स्नेहन और स्वेदन प्रत्येक पचकर्म के पूर्व मे आवव्यक होता है <sup>°</sup> जैसे —

| स्नेहन | स्वेदन | तत         | वमन        | प्रथम कर्म   | पुन |
|--------|--------|------------|------------|--------------|-----|
| "      | "      | "          | विरेचन     | द्वितीय कर्म | ,,, |
| "      | **     | "          | अनुवासन    | तृतीय कर्म   | ,,  |
| 11     | 11     | <b>3</b> 4 | आस्थापन    | चतुर्थ कर्म  | ,,  |
| 11     | "      | ,,         | शिरोविरेचन | पचम कर्म     | "   |
|        |        |            |            |              |     |

वसन-चिरेचन--विधिपूर्वक स्निग्ध और स्विन्न रोगी के वमन या विरेचन के द्वारा गोधन करे। वमन और विरेचन कर्म के द्वारा की गई शुद्धि तीन प्रकार की हो सकती है। हीन शोधन, मध्यम शोधन तथा श्रेष्ठ या उत्तम गोधन । इन शोधनो का मापन चार प्रकार से किया जाता है---आन्तिकी (अन्त का विचार करते हुए), वेगिकी (कै और दस्त की सख्या के आधार पर), मानिकी (परिमाण-तौल के अनुसार) तथा लैंड्रिकी (लक्षणो के आधार पर), मानिकी (परिमाण-तौल के अनुसार) तथा लैंड्रिकी (लक्षणो के आधार पर)। जैमा कि नीचे के कोष्टक मे स्पष्ट किया जा रहा है। परिमाण के मापने मे यह ध्यान मे रखे कि वमन मे मिलाई गई औपधि की मात्रा को छोडकर तथा विरेचन मे दो तीन वेगो की मात्रा को छोडकर शेष निकले द्रव्य का मापन करे।

| ]                    | जघन्य (हीन)                            | मध्य                   | प्रवर या उत्तम | वमन    |
|----------------------|----------------------------------------|------------------------|----------------|--------|
| वेगो की सख्य मे      | 8                                      | द्                     | 6              |        |
|                      | १०                                     | २०                     | 3              | विरेचन |
| परिणाम से            | १ प्रस्थ                               | १ईप्रस्य               | २ प्रस्थ       | वमन    |
|                      | २ प्रस्थ                               | ३ प्रस्थ               | ४ प्रस्थ       | विरेचन |
| अन्त के विचार से     | पित्तान्तमिष्ट<br>वमनम्                | कफान्तञ्च<br>विरेकमाहु |                | वमन    |
|                      | पित्त मे निर्गम की<br>मात्रा के ऊपर    | 1                      |                | विरेचन |
| लत्तणो के<br>आधार पर | अतियोग, हीनयोग के लत्तणो को आगे देखे । |                        |                |        |

१ तान्युपस्थितदोषाणा स्नेहस्वेदोपपादनै । पब्चकर्माणि कुर्वीत मात्रा-कालौ विचारयन् ॥' (च सू २)

ದಲಿ

#### संसर्जन कम

वमन या विरेचन कराने के अनन्तर रोगी जा पनन-सरमान रो एक वडा धनका लगता है जिससे उसकी धन्नि मन्द्र हो जाती 2, उसमे पचाने की जबित पूर्ववत् नही रह जाति है। अतण्य वर्मों के जनन्तर सहना रोगी को उसके प्रकृत थाहार (Narmal diel) पा नहीं देना नाहिए। वरिक धीरे-धीरे पेया, विलेपी आदि हरके मुपान्प्र और मंद्रव ध्यहारों के द्वारा क्रमश रोगी के अग्नि वो जागृन करते हए भोटन पदार्थ को क्रमझ अधिक-अधिक द्वय के स्थान पर ठोप करते हए कुछ प्रपो में रोगी जो उसने प्राकृतिक आहार एव मात्रा पर ले आना चाहिए। उन क्रमिक जाहार-चर्दन और अन्तराग्नि के परिपालन को ग्यान में रन्तते क्रमिक वृत्तिगुक्त जन्त के क्रम या पथ्यसेवन की विधि को नगर्जन क्रम कहते है। दमन या विरेचन कर्म के अनन्तर इस क्रम का निश्चिन रप में अनुष्ठान करना चाहिए।

पेया-विलेपी-अकृतयूप-कृतयूप-करूतमायरग तथा एतमा गरन, उन तरह छ प्रकार के लमग दिए जाने वाले पथ्यो का निर्देश है। उनमे व्यक्ति की घोधन की कोटि के ऊपर तीन, दो या एक वन्नकाल (Diet) तव एक एक पथ्य की व्यवस्था करते हुए क्रमग पेया (मण्डयुक्त चायल का गोला भात) तत विलेपी (मण्डरहित चावल का भात) पश्चात् अकृत-यूप (विना घो-नमक-कटुपदार्थ के वनाए किसी तरकारी के यूप या दाल) तदनन्तर कृत-यूप (घी-नमक और कटुपदार्थों से युक्त तरकारी के यूप या दाल) तदनन्तर कृत-यूप (घी-नमक और कटुपदार्थों से युक्त तरकारी के या दाल के यूप) अथवा मान-रसो का यूप (अकृत) पुन कृत (घी नमक एव कटु रस द्रव्युक्त मानरन) रूप का तीन, दो या एक काल तक देते हुए रोगी को प्रकृत आहार या पथ्य पर ले बाना चाहिए। यदि योधन उत्तम हुआ है तो तीन-तीन अन्नकाल तक, यदि मध्यम हुआ हे तो दो-दो अन्न काल तक और यदि मामूली या हीन हुआ हो तो एक-एक अन्वकाल तक इन पथ्यो पर एकेकरा रखते हुए रोगो को प्रकृत आहार (Normal diet) पर ले आने का विदान हैं। इसी को संसर्जन क्रम कहा जाता है। इस प्रकार लगभग एक सप्ताह या वारह अन्वकाल के वाद रोगी अपने स्वाभाविक आहार पर आता हं।

पेया विलेपीमकृतं कृतव्व यूप रगं त्रिहिरथेकशञ्च ।

क्रमेण सेवेत चिशुद्धकायः प्रधानमध्यावरशुद्धिशुद्धः॥

(च सि)

सिक्थके रहिता मगडः पेया सिक्थसमन्विता। यवागूर्वहुसिक्था स्याद् विलेपी विरल्दवा॥ (परिभाषा) अस्नेहलवर्गा सवम्मकृतं कटुकैविंना। विज्ञेयं लवणस्नेहकटुकेः संस्कृत कृतम् ॥

(सूद शास्त्र चक्रपाणि की टीका मे) पद्धकर्मों का अवान्तर काल-पचकर्मों का कितने कितने दिनो के अन्तर से प्रयोग किया जाय यह एक ज्ञातन्य विषय है। ज्ञोबन को कोटि के अनुमार इसमै विभिन्नता होती ह। फिर भी एक उत्तम कोटि के शोबन का दृष्टान्त देते हुए उदाहरण प्रस्तुत किया जा रहा है।

१ स्नेहन-तीन-पाँच-सात दिनो तक करे।

i

२ स्वेदन—दिनो मे उसको सख्या नही दो पा सकती । केवल लक्षणो के आधार पर जव शीत और जूल जान्त हो जावे, स्तम्भ और गुरुता जाती रहे और मृदुता उत्पन्न हो जाय तो स्वेदन से विश्राम करे।

३ वमन के लगभग आठ दिनो के अनन्तर नवे दिन—विरेचन के लगभग ८ दिनो के वाद अर्थात् अनुवासन को नवे दिन दे। पश्चात् अनुवासन के तीसरे दिन आस्थापन के अनन्तर पुन उसी दिन शाम को रात मे या दूसरे दिन पुन: अनुवासन। तदनन्तर विशुद्ध देह का शिरोविरेचन करे।

४ वमन या विरेचन के अनन्तर सात दिनो तक ससर्जन क्रम का आहार चलता रहे, आँठवे दिन उसे प्रकृत आहार दे। फिर नवें दिन एक नए कर्म आस्थापन का प्रारम्भ करे। इस प्रकार वमन कराने के नवे दिन स्नेहन करने के पश्चात् विरेचन करावे। पुन विरेचन वर्म के द्वारा शोधित होने पर सात दिनो तक ससर्जन, आँठवे दिन प्रकृत आहार और नवे दिन अनुवासन कराना चाहिये।

'शोधनानन्तरं नवमेऽहि स्नेहपानम् अनुव।सनं वा ।'

'विरेचनात् सप्तरात्रे गते जातवलाय वै।

कृतान्नायानुवास्याय सम्यग् देयोऽनुवासनः ।'

(सुचि ३७)

विरेचन के अनन्तर कम से कम एक सप्ताह तक रोगी की आस्थापन नहीं कराना चाहिए । क्योकि इससे रोग वल की हानि होती है अत अनुवासन दे ।

अनुवासन के अनन्तर अब ससर्जनादि क्रमो की आवश्यकता नही रहती है। अत नातिवुभुच्ति ( जो अत्यधिक क्षुधित न हो ) रोगो को तैल का अभ्यग करा के उसे तीसरे दिन आस्थापन देना चाहिए। पुन आस्थापन द्रव्य के निकल आने पर रोगी को जागल मासरस के साथ भोजन देना चाहिए।

## भिपकर्म-सिद्धि

í

रोगी के दोप और वरु आदि का विचार करते हुए इन भोजन को व्यवग्या करनी चाहिए। आस्थापन के अनन्तर पुन अनुत्रामन देने की विधि है। जिस दिन अनुवामन दिया गया है उमी दिन जाम को या रान में या यठावल का ज्ञान करते हुए दूसरे दिन अनुवामन दें।

पूर्वोक्त प्रकार मे जुद्ध शरीर वाले व्यवित को एक सप्ताह के अनन्तर शिरो-विरेचन कराना चाहिए। इसमे भी रोगी के सिर पर प्रचुर नैल का अम्यग करा के हाथ के तलवे सेंक कर ( तल स्वेट ) परचान् मठ की तीन प्रकार की अवस्थाओं का विचार करते हुए तीन, दो या एक दिन तक जिरोविरेचन देना चाहिए। परचात् पथ्य का प्रवन्ध वस्ति मे बनलाई विधि के अनृसार दिगुण काल तक रजना चाहिए।

आचार्य मुश्रुत ने एक अपना स्वतन्त्र हो मत अवान्तर काल (gap) के सम्बन्ध में दिया है। उनके मतानुमार भाष्ठी प्रकार से वमन देने के पन्टह दिन पीछे विरेचन देना चाहिए। विरेचन के सात दिनों के बाद निरूहण देना चाहिए और निरूहण के तुरन्त पीछे अनुवासन देना चाहिए।

पक्षाद्विरेको ्यातम्य तनआपि निरूह्णम्।

सद्यो निरूटोऽनुवास्य सप्तरात्राहिरेचितः॥

(मुचि ३६)

पंचकर्म का निपेध—प्रचण्ड, माहमिक, कृतघ्न, भीर, ब्यग्र, मद्वैद्यहोपी, राजहोपी, मद्वैद्यद्विष्ट, राजद्विष्ट, बोकपीग्डेन, नाम्तिक, सुमूर्पु (मरने की टच्छा बाला), माधनहीन, ब्यक्ति, ब्युवैद्यविदग्ध, श्रद्धाहीन, शकावान् व्यक्ति, वैद्य के बग में न रहने वाले, इन व्यक्तियों में पचकर्म का अनुष्टान नहीं करना चाहिए । बेप अन्य व्यक्तियों में उनकी अवस्था आदि का विचार करके पचकर्म करना चाहिए ।

उष्ण जल-उष्ण जल-स्तेह और अजीर्ण का पाचन करता है, कफ का भेदन करता है और वायु का अनुलोमन करता है। इसोलिए वमन, विरेचन, निस्ह और अनुवासन में वात और कफ की जान्ति के लिए सदैव उण जल ही पिलाना चाहिए।

स्तेह ( oils & fats )—पुरुष के लिये स्तेह एक नितान्त उपयोगो द्रव्य है। इमीलिये पुरुष को स्तेह-सार कहा गया है। पुरुषों को प्राण-रक्षा का मुख्य आधार ( in order to maintain the vitality ) है। उनकी बहुत मी व्याधियाँ केवल स्तेह के उपयोग में साध्य है। स्तेह माधारणतया गुरु, शीत, मर, स्तिग्ध, मन्द, सूक्ष्म, मृटु, एवं ट्रव गुण वाले होते है। स्तेह एक

હર

सामान्य सज्ञा है जिसके भीतर सभी प्रकार को वनुस्ओ का अन्तर्भाव (oils, fate, lubricants) हो जाता है।

स्नेह मे कई महत्त्व के गुण है—? भोजन सामग्री (rich & concentrated food value), २ जोवतिक्ति ए-डी को प्राप्ति ( administration of vlt A D ) ३ शरीर का बृहण ( strenSth, vigourtonic ) ४ औपसगिक व्याधियो से शारीरिक चमता बढाकर शरीर की रचा ( to & promote boflily resistance ) ५ प्राण रक्षा का आधार ( vitafity ) <sup>9</sup> इन्ही गुणो के कारण पुरुप को स्नेह-सार कहा गया है ।

प्रकार — स्नेह उद्भवभेद से दो प्रकार के होते है। (क) जगम (चर), (ख) स्थावर (अचर)। जंगम (animal source) श्रेणी के स्नेहो मे घृत (clarified butter), वसा (fat), मज्जा (अस्थियो के अन्तस्थ भेद—dhne marrow) प्रभृति का समावेश है। इसी वर्ग मे आधुनिक अतिप्रचलित स्नेह जैसे (Ccd, Halibut and Shark livel oils) जो मत्स्यो के यकृत् की वसा से प्राप्त होते है इनका भी— अन्तर्भाव हो सकता है। आचार्य सुश्रुत ने भी लिखा है 'जगम प्राणियो जैसे मत्स्य-पजु-पच्चियो से उत्पन्न दधि, क्षीर, घृत, मास, वसा और मज्जा भी' स्नेहो मे आती है। ये स्नेह आज कल बहुत प्रचलित हैं। उन्हे प्राचीन पारिभाषिक शब्दो मे अच्छ-स्नेह की सजा दी जा सकती है।

घृत (Ghee)-प्राचीनो के अनुसार जगम सृष्टि से उत्पन्न स्नेहो मे सर्वोपरि घृत माना जाता है, घृतो मे भी गोघृत । घृत को सर्वोत्तम स्नेह मानने मे कई उपपत्तियाँ दी जाती है ----

१ यह गुण मे अन्य स्नेहो की अपेक्षा अधिक मधुर और अविदाही होता है।

२ पित्त का शामक होता है।

३ संस्कार का प्रभाव जैसा घृत के ऊपर पडता है वैसा अन्य स्नेहो के ऊपर नही पडता। यह सस्कारानुवर्त्तन अर्थात् सस्कारो के अङ्गीकार करने का गुण सबसे अधिक घृत मे पाया जाता है। अत घृत सर्वोत्तम स्नेह है।\*

१ 'स्नेहसारोऽय पुरुप, प्राणाश्च स्नेहभूयिष्ठा स्नेहसाध्याश्च भवन्ति ।' 'दीप्तान्तराग्नि परिशुद्धकोष्ट प्रत्यग्रधातु वलवर्णयुक्त । दृढेन्द्रियो मन्द-जर शतायु स्नेहोपसेवी मुरुपो भवेत्तु ॥' ( सु चि ३१ ) \* घृत का यह गुण उसमे अधिक मात्राओ मे असतृ्प्त ( unsaturated fatty acid ) के कारण होता है जिससे वह अधिक से अधिक मात्रा मे औषधि के तत्त्वो का शोपण करने मे समर्थ रहता है ।

# भिपकर्म-सिद्धि

४ यह अन्य स्नेहो की अपेक्षा हल्का या छघु होना है। घृन से गुरु (भारी) तैल, तैल से गुरु वसा, वसा से गुरु मज्जा होती है। इस वर्ग के स्नेहों का वाह्य तथा आभ्यतर दोनों प्रकार के उपयोग होते है।

घृत के साथ ही साथ नवनीत ( दूघ या दही के विलोने मे उत्पन्न मक्त्वन ) का विचार कर लेना आवश्यक है। वास्तव में इन्ही का त्पान्तर घृत है। इसी घृत का औपधि-प्रयोग अधिक होता है। घृत का मंरक्षण अधिक काल तक हो सकता है मक्खन का उतने काल तक नही। अस्तु घृत ही प्रधान है।

तेल आते है। तैल गव्द की व्युत्पत्ति है 'तिलोद्भव तैलम्' तिल से उत्पन्न तेल आते है। तैल गव्द की व्युत्पत्ति है 'तिलोद्भव तैलम्' तिल से उत्पन्न वस्तु। यही कारण है कि तिल-तैल को ही मर्वोत्तम तैल माना गया है। इनना ही नही, प्राचीन ग्रन्थो में प्राय जितने सस्कारित तैलो (medicated oils) के पाठ मिलते है (कुछ इने गिने तैलो को छोड कर) उनके निर्माण मे तिल तैल का हो प्रयोग हुआ है। जैमे नारायण तैल, मापतैल, वला तैल आदि। इसी प्रकार किमी तैल के पाठ मे यदि किसी विशेप तैल का कचन न हुआ हो तो तिल-तैल का ही व्यवहार अपेक्षिन रहता है। वलवर्द्धन और स्नेहन की दृष्टि से सर्वदा तिल तैल का व्यवहार करें। इस वलवर्धन का हेतु आधुनिक विज्ञान के शब्दो में विटामिन ए और डी की विशेपता के कारण है। अन्य तैलो की अपेक्षा ये विटामिन्म इनमे अधिक मात्रा मे रहते है।

तैल द्रव्यभेद से अनेक प्रकार के हो सकते हैं। जैसे एरण्ड तंल, मर्पप तैल, वरें का तैल और महुए का तैल आदि। इस प्रकार वानस्पतिक व्र्व्यो के भेद से सत्तर प्रकार के विभिन्न तैलो का उदाहरण मुश्रुत सहिता में पाया जाता है। और भी अनेक प्रकार के हो सकते हैं। इनमें अधिकतर तैल फल या वीजो की मज्जा से तैयार होते हैं। कुछ सीधे पौधे की छाल या लकडी से भी निकाले जाते है जैसे चीर, देवदारु, अगुरु, चदन, जीजम आदि। इन्हे essential olls कहते है। इनके अतिरिक्त एक चौथा वर्ग मोम (wax) का है ये monohydric alcohol के easters होते है।

स्थावर मृष्टि से निकले तैलों में कुछ का वाह्य उपयोग, कुछ का वाह्य तथा आभ्यन्तर दोनों प्रकार से उपयोग होता है। फिर भी तैलों का मुख से न प्रयोग करके वाहरी अभ्यड्ग के रूप में ही उपयोग अधिक लाभप्रद माना गया है। उक्ति भी मिलती है 'घृत से तैल दसगुने लाभप्रद है खाने से नहीं, मालिश से।' विशुद्ध रासायनिक दृष्टि से विचार---जितने भी स्नेह है चाहे वे वानस्पतिक हो या जान्तव, वे सभी उच्च कोटि के वसाम्ल के माधुरी हैं (glycerides of high fatty acids) इनमे प्राङ्गार के अणु (carbon atoms) पाये जाते हैं। वानस्पतिक स्नेहो मे निम्न प्रकार के माधुरी (glycerides) पाये जाते हैं। वानस्पतिक स्नेहो मे निम्न प्रकार के माधुरी (glycerides) पाये जाते हैं परन्तु जान्तव स्नेहो मे घृत, वसा, मज्जा मे सामान्य माधुरी (simple glycerides) प्रधानतया या प्रधान रूप से मिलते हैं। वसा तथा तैल मे कोई विशेष अन्तर नही है वसा अपेक्षाकृत कडी होती है और २०°C पर आमतौर से पिघलती है। तैलो मे २०°C से नीचे तापक्रम मे हो पिघलने का गुण होता है। इस आधार पर भारतीय नारिकेल तैल ग्रीष्म ऋतु मे तो तैल रहता है परन्तु शीतऋतु मे वसा का रूप धारण कर लेता है।

महारनेह—स्यावर और जगम सृष्टि (anımal, vegetabel kıngdom) से उत्पन्न तैल और घृत, वसा और मज्जा के मिश्रणो के मुख से प्रयोगत्की भी परिपाटी है। इन मिश्रणो की कई सज्ञाये प्रचलित है। जैसे दो स्नेहो के मिलने से यमक, तीन स्नेहो के मिलने से त्रिवृत तथा चार स्नेहो के मिश्रण से महास्नेह कहा जाता है।

वनस्पति घृत स्थावर सृष्टि के तैलो से आज के वैज्ञानिक युग मे एक प्रकार का कृत्रिम घृत वहुत प्रचलित हो रहा है, जिसे वनस्पति घृत कहते है। इनके कई नामो ( जैसे दालदा, वनसदा, कोटोजम आदि ) से विज्ञापन और प्रचार वटता जा रहा है । ये देखने मे तो घृतसदृश परन्तु सेवन के अनन्तर तैलसदृश गुण के होते है । प्राचीन परिभापा के अनुसार इनको तैल के वर्ग में रखा जाय या घृत के, यह एक समस्या है । लोकव्यवहार मे तो यह घृत का स्थानापन्न पदार्थ ही माना जाता है । वास्तव मे इन कृत्रिम घृतो का आरभक द्रव्य वानस्वतिक तैल है अस्तु ये एक प्रकार से विशोधित और जमाये हुए तैल ही है । धृत की समानता गुणो के विचार से ये नही प्राप्त कर सकते है । कारण यह है कि १ प्राचीन ग्रन्थो के आधार पर घृत को सर्वोत्तम स्नेह माना गया है, परन्तु यह हीन है क्योकि छत्त्रिम घृतो से श्रेष्ठ भी घृत मिल सकते हे, २ अन्य स्नेहो की अपेक्षा अधिक मबुर और अविदाही होना घृत का विशेष गुण है, परन्तु वनस्पति घृत विदाही होते है, ३ सस्कारनुवर्त्त मे अर्थात् औषधियो को डालकर पकाने से उन औषधियो के गुणो का ग्रहण करना भी इन कृत्रिम घृतो मे शुद्ध घृत के सदृश नही होता, ४ शुद्ध घृत पित्त का श्रमन करता है, परन्तु कृत्त्रिम घृतो से इसके विपरीत पित्त की वृद्धि होती है, હદ્

५ जुद्ध घृत अन्य स्नेहो को अपेत्रा हल्का होता है; परन्तु यह भारी । अतएव घृतपाकक्रिया के लिए घृत के अभाव में इन घृतो ( वनस्पति ) का ग्रहण सर्वथा हेय है।

वनस्पति घृत, तैल और घृत के मध्य का द्रव्य है। रासायनिक क्रियाओं के द्वारा इनके मेद (fat) तत्त्व को इन रूप में परिवर्त्तित कर देते है कि वह घृत का स्वरूप घारण कर सके। प्राष्ट्रतिक घृत मे मेद असनृप्त (unsatuoated) दशा मे रहता है। गुद्ध घृत मे कुछ जीवतिवित (vft A) पाया जाता है जिनका कृत्रिम घृतो में अभाव रहता है, उसकी पूर्ति भी कृत्रिम घृतो मे उसका सयोजन करके जैसा कि दालदा के विज्ञापनो से ज्ञात है, पूरा कर दिया जाता है। तथापि वह औपविसिद्ध घृत के कामो मे व्यवहृत नही हो सकता है।

वनस्पति घृत या कुत्रिम घृत मूगफली के तैल से वनाये जाते है। इन तेलो की रासायनिक विधियो से 'हाइड्रोजेनेशन' क्रिया के द्वारा जमा दिया जाता है जिससे तैल को वसा पूर्णतया सतृष्त ( saturated ) हो जाती है। जिस स्नेह मे जितनी ही असतृप्त वसा (unsaturatedfat) होगी वह उतना ही औपधि को छोडकर पकाते समय औपधियो के स्नेह में घुलनशोलतत्त्वो के शोपण (absorption) में समर्थ होगा। यही कारण है कि जुद्व धृत जिसमे तैलो की अपेक्षा अधिक मात्रा में अमंतृप्त वसा (unsaturated fat) तथा होन कोटि के वसाम्छ ( lower fattyacie ) होते है औपधियो के साथ पकाये जाने पर अधिक मात्रा में औपविगुणो के कोपण में समर्थ होते है। इसी गुण को सस्कारानुवर्त्तन शब्द से प्राचीनों ने व्याल्या की है। अर्थात् औपधि के संस्कार का सबसे अधिक प्रभाव घृत पर पडता है। इसके वाद दूसरा नम्वर तैलो का आता है। तैलो में असंतृप्त और संतृप्त दोनो प्रकार की वमाये रहती है। घृत की अपेक्षा इसमें सतृप्तवसा (saturated) अधिक रहती है अस्तु सस्कार-ग्रहण में इसका दूसरा नम्बर आता है। तैलो मे तिल के तैल की अपनी विशेपता जीवतिक्ति ए डी की अधिकता के कारण है। परन्तु वनस्पति घृत एक निष्क्रिय (neutral most) पटार्थ है जिसके अपर औपघियो के सस्कार का प्रभाव नही पडता क्योकि वह गुणो के जोपण में असमर्थ है। भक्ष्य की दृष्टि से विचार करे या भोजन की दृष्टि से. वनस्पति घृतो का मूल्याड्कन करें तो घृत और तैलो का भोजन-मूल्य ( foodvalue ) उनमें पाये जाने वाले unsaturated fatty acids के कारण होता है। क्योकि ये भाग टूट कर शरीर में उष्णता या शक्ति मे रूपान्तरित

होते है । वनस्पति घृत पूर्णतया शत-प्रतिशत संतृप्त saturated होता है उसमे असतृप्त वसा का भाग होता ही नही इस लिये भी वृहण के कार्यों मे व्यवहृत नही हो सक्ता है, जो प्राकृतिक स्नेहो का एक प्रधान कार्य है ।

अतएव वैद्यकीय विधि से सिद्ध स्नेहो में अर्थात् किंसी तैल या घृत के निर्माण में वनस्पति घृतो की अनुपयोगिता स्वयसिद्ध है।

खनिजतेल स्थावर स्नेहो में कुछ ऐसे भी तेल है जिनकी उत्पत्ति पेड-पौंचों से न होकर रादानों से होती है जैसे-किरोसिन, पेट्रोल आदि । पुन इन नैलो में रागायनिक विधियों के द्वारा विभिन्न प्रकार के स्नेह वनते है जैसे वेमेलीन, लेनोलिन, तारपीन का तेल, लिक्विडपैराफीन आदि । इन तेलो को त्वनिज तैल नाम से एक स्वनत्रसज्ञा देना अधिक समीचीन प्रतीत होता है । इनके प्रयोग बाह्य (external) और मीमित स्थानो (hmited spaces) पर ही होता है । लिक्विडपेराफीन कान और नाक में लगाने और मुख से मेवन में भी व्यवहुत होता है ।

लिकिडपेराफीन---यह ऐमा विचित्र स्नेह है जिसका सेवन करने से मुख से लेकर गुदा पर्यन्त सम्पूर्ण अन्नवह स्रोत का स्नेहन हो जाता हे। इस स्नेहन को उपमा मगीन की आयलिङ्ग से दा जा मकती है। साथ ही इस स्नेह का गोपण अरप मात्रा में भी आत्रों से नही होता, न किसी पाचक रस का ही प्रभाव इमके ऊपर पटता है और न स्वय ही किसी पाचन रस को विक्रत करता है, फ़ल्त अविक्रत भाव से गुदा से वाहर निवल जाता है। ग्रन्य तैल या घृनों मे यह विशेषता नहीं पाई जाती।

इन सभी द्रव्यो का ग्रहण तैल के वर्ग में करने का उद्देश्य प्राचीन आचार्यों के शब्दो में तद्गुणता अर्थात् निष्पत्ति और साम्य ही है। स्नेहन क्रिया के वास्तविक उद्देश्यो को घ्यान में रखते हुए खनिज तैलो का अतर्भाव स्नेहन वर्ग में संभव नहीं हैं, जैसा कि आगे के वर्णनो से स्पष्ट होगा।

अच्न्छ स्नेह—सस्कार के विना भी घृत या तैल का पान कराया जा मकता है। विगुद्ध तथा विना किसी औपधि के योग से पाक किये ही जो स्नेह पिलाया जाता है उसे अच्छ स्नेह कहते हैं। जैसे घृत को दूध मे डालकर या काड लिवर आयल को दूध मे डालकर पिलाना। इसका प्रयोग व्यक्ति की सहन-गक्ति और सात्म्य और असात्म्य का विचार करते हुए कराना चाहिये। स्नेह जिन्हे सात्म्य हो ऐसे व्यक्तियों मे तथा जो क्लेश-सह ( कष्ट को वर्दाश्त कर सकने वाले) व्यक्ति हो, इसका प्रयोग करना चाहिये। अग्नि, शीत, अति उष्ण ७ भि० सि०

### भिषक्षर्म-सिद्धि

ऋतुओ में भी अच्छ स्तेह का प्रयोग नही करना चाहिये। नानि-गीतोग्ग ऋतु या काल में इस विधि से स्तेहपान कराना उत्तम है।

'केवल जुद्ध रूप में किसी स्तेह-द्रव्य का पान अन्छपेय उठारात है रममें किसी प्रकार की विधारणा (परहेज) की आवश्यकता नहीं रहती है। उस स्तेह को कल्पना बटी ही अष्ट है— क्योकि उसके द्वारा रनेहन भाषी मौति हो जाता है। अच्छ स्तेह अद्भुत अवितवाला और प्रभूतवीर्यधाली होता है। फाउन उस असरकृत स्तेह का प्रयोग बास्य सम्मत है। यदि बुद्ध घृत ही पिलाना स्टय हो तो दोपानुसार पित्तज विकारों में केवल, वातिक विवारों में सेंघानमक के साथ और श्लैष्मिक विकारों में क्योप और द्वार मिलाकर पिलाना चाहिये।'

शोप की चिकित्सा में अधुना प्रचलित मत्म्यय इत-वमाओं का प्रयोग वृंहण के लिये किया जाता है यह अच्छ स्नेहपान का ही एक उदाहरण है। रनेहों के द्वारा विटामिन ए, डी तथा टी<sup>२</sup>, की पूर्ति होती है और अर्रार पी नरक्षण शक्ति चढती है।

संस्कारित स्तेह (medicated)----ग्नेहन की विधिनों में बगते जन्ते वाले घी एव तैलो का यपाविधि विभिन्न औपधियों और प्रवों के संयोग में अन्ति पर पका कर (देये वैद्यक-परिभाषा प्रदीप) सम्ग्रुत-स्नेह बनाये जाते हैं। इनका व्यक्ति और उसके रोग की अवस्था के अनुसार प्रयोग किया जाता है। पाक-विधि से तैयार तैल तीन प्रकार के होते है---मृदु, मन्य तथा पर-पाक। इनमे मृदुपाक स्नेहो का प्रयोग पीने और खाने में, मध्य-पाक म्नेहो वा उपयोग नस्य तथा अभ्यग में तथा खर-पाक स्नेहों का उपयोग वस्ति एव कर्णपूरण के लिये होता है।

स्नेहन---स्नेहन की विधियां (modes of administration of lubrications) भक्ष्यादि अन्न के साथ, वस्ति से, नस्य से, वभ्यग (मालिग) से, अजन से, गण्डूप (कुल्ली भरना) के रूप मे, अथवा सिर-कान और आँखो के तर्पण के द्वारा विविध भांति से (चौबीम प्रकार के विभिन्न मागों से) जरीर का एकदैंगिक या सार्वत्रिक (local or general) स्नेहन किया जाता है।

सक्षेप मे स्नेहन का अर्थ oral administration, अनुवासन से rectal administration, उत्तर वस्ति यानी urethral or vaginal administration, जिरोवस्ति एव अम्यग से cutaneous administration, नस्य से nasal administration तथा कर्णपूरण से aural administrations प्रभृति मार्ग स्नेहो के अदर मे पहुँचाने के विधान से है।

स्नेह कल्पना ( preparations )—स्नेहो को वहुत सी कल्पनाये ( कुल चौसठ प्रकार को ) है । परन्तु सभी समय उनके चक्कर में पडने की आवव्यकता नही रहती है । रोगी के अभ्यास, ऋतु, व्याधि एव उसके व्यक्तित्त्व के उपर विचार करते हुए यथा समय इनका उपयोग करना होता है ।

स्तेह प्रयोग के सामान्य नियस—पचकर्मो के पूर्व कर्म के रूप मे स्तेहन कराना हो तो इन नियमो का अनुसरण करे। सूर्य के पूर्ण रूप से प्रकाशित होने पर दिन मे घृत या तैल यथोचित मात्रा मे पिलाना। पीने के पश्चात् व्यक्ति को गर्म जल से कुल्ला करना और जूता पहन कर सुख-पूर्वक टहलना चाहिये। स्तेह के पीने के पश्चात् घृन पिये रोगी को गर्म जल, तेल पिये रोगी को यूप तथा वसा और मज्जा पिये रोगी को मण्ट पिलाना चाहिये। यहि यह सम्भव न हो तो सभी प्रकार के स्तेह-पान के अनन्तर केवल उष्ण जल (गर्म पानी) ही देना चाहिये। स्तेह पिये रोगी को प्यास लगने पर उस दिन उष्ण जल ही पीने को देना चाहिये।

विविध स्तेह के योग्य रोगो (Indications)--- घृत--- पित्त ओर वायु का शामक, रस-गुक्र-ओज और तेत्र के लिये लाभप्रद, दाह शामक, मृदुता उत्पन्न करने वाला, मुकुमारता एव सन्तान देने वाला और स्वर तथा वर्ण को चमकाने वाला, होता है अत इसका प्रयोग रुक्ष, क्षत, अग्नि-शस्त्र-विप पीडित रोगियो मे, वायु एव पित्त दोप के विकारो में तथा हीन मेधा और स्मृति शक्तिवाले व्यक्तियो मे प्रशस्त है।

तैल्र—वायुशामक, कफनाशक, वलवर्द्धक, त्वचा को चमकदार करनेवाला, उष्ण वीर्य, शरोर को दढ करने वाला तथा योनि का विशोधन करने वाला होता है। अतएव इसका उपयोग क्रमिकोष्ठ, क्रूरकोष्ठ, नाडो से पीडित, वाताविष्ट, वढे हुए कफ और मेदस्वी रोगियो मे विशेपत. जिन्हे तैल अनुकूल पडता हो, करना चाहिये।

## भिषकर्म-सिद्धि

१००

वमा-अधिक स्निग्ध होतो है। अन. उसका उपयोग विद्य, भग्न और हन व्यक्तियो मे, गर्भाशयभ्रश से पीडित स्त्रियो मे, कान एव मिर की पीडाओं में शुक्र-क्षय मे, अधिक परिश्रम में कुश हुए व्यक्तियों में, दीर्घ कालीन वातव्याशि से पीडित हुए रोगियों में, दीष्त अग्नि वाले व्यक्तियों में तथा जी मास्त-प्राण हो गये हो अर्थात् वायु के कारण ही वचने आ रहे हो ऐसे व्यक्तियों में करना चाहिये।

मज्जा----वहुत हो वलवर्द्ध क होती है-- शुक्र, रन, म्रेंग्म, मेर और मञ्जा को बढाने वाली होती है। अत उनका प्रयोग नहां पर अग्वियो को वृष्टि अपेचिन हो जैसे अस्थिक्षय (bone T B) मे पीटिन रोगियों में कराना चाहिये। साथ ही जिन व्यक्तियों का कोष्ट करू हो, जो क्लेज-मह हो, जो वातपीटित हो, जिनकी अग्नि दीप्त हो उनमें मज्जा का म्नेह लाभप्रद होता है।

ऋतु के अनुसार स्नेहन मे विचार—गरद् तृतु मं ग्नेहन प्राय पृत से, वमन्त मे बमा एव मज्जा से, प्रावृट् (वर्षा के पूर्व) मे तैल मे करना चाहिये। साथ ही यह ध्यान में रखना चाहिये कि स्नेहन का उगयोग नानिर्धानोग्ण काल में करना होता है। अत अति गीत या अति उप्ण काल में न करे। जैमे उप्प काल अर्थात् ग्रीष्म काल मे, शीतकाल अर्थात् हेमन्त या शिशिर मे नया वर्षा की वजह से उत्पन्न गीत में नही करना चाहिये। परन्तु यत्रि घरना आत्ययिक या अत्यन्त आवञ्यक (emergent) हो तो इन निषिद्ध कालो में भी किया जा मकना है। मामान्य विधान माधारण ऋतुओ में ही करने का है।

स्नेहन में दिन एवं रात्रि की विचारणा-दिन में जव गर्मी अधिक हो तो स्नेहपान से मूच्छी, पिपामा, उन्माद, कामला आदि की नंभावना रहती है। इसी तरह रात्रि में जीत की अधिकता में स्नेह-पान से आनाह, अरचि, जूल, पाण्डुता आदि होने लगते है। अतएव बहुत जीत या बहुत उष्ण काल में स्नेहपान का निपेध किया मिलजा है।

शीत ऋतुओ में स्नेह-पान कराना हो तो दिन में पिलावे और उप्ण कालों में रात्रि में पिलावे । इसी प्रकार वायु और पित्त की अधिकता में रात्रि में तथा वात और कफ की अधिकता में दिन में पिलाने का विद्यान है ।

सात्रा के अनुसार विचार—हस्व, मध्य और उत्तम भेद से स्नेहों की मात्रा तीन प्रकार की होती हैं। मात्रा का निर्धारण व्यक्ति के दोप-भेपज-काल-वल-गरीर-आहार-सत्त्व-सात्म्य-प्रकृति तथा स्नेह के पचन के ऊपर निर्भर करती है। स्नेह की जो मात्रा दो याम अर्थात् ६ घण्टे में पच जाय वह ह्रस्व, जो मात्रा चार याम यानी १२ घण्टे में पच जाय वह मध्यम, जो आठ याम २४ घण्टे में पचे वह उत्तम होती हैं। स्नेह के पाचन काल के ऊपर आधृत यह मात्राओ का निर्देग है।

इन मानाओ का उपयोग रोग या दोपो की ( toxæmia ) की अल्पता, मध्यता एव तीव्रता के अनुमार यथाक्रम हरख, मध्य एव उत्तम क्रम से किया जाता है। साय ही व्यक्ति के अनुसार भी मात्रा का विचार अपेक्षित है। उदाहरणार्थ जो व्यक्ति नित्य प्रचुर स्नेह लेता है, भूख और प्यास को वर्दाश्त कर सकता है तथा जिसकी अग्नि दीष्ठ है, उसके स्नेहन के लिये उत्तम मात्रा में स्नेह का प्रयोग करना चाहिये। रोग की दृष्टि से विचारें तो गुल्मी, सर्पदष्ट, तिसर्प पीडित, अपस्मारी, उन्मत्त, मूत्रकुच्छू और पाखाने की गाँठ बने व्यक्तियों मे उत्तम मात्रा में म्नेह का उपयोग करना चाहिये। जो व्यक्ति अधिक खाने वाला न हो, जिसका कोष्ठ मृदु हो, जिसका बल मध्यम कोटि का हो उसे मध्यम मात्रा मे स्नेहपान कराना चाहिये । मध्यम मात्रा का स्नेह-पान अधिकतर शोधन कार्यों के लिये कराया जाता है। इस मात्रा में व्यक्ति का सुखपूर्वक स्तेहन हो जाता है। रोगो की दृष्टि से विचारें तो अरूपिका, स्फोट, पिडिका, कण्डू, पामा, कुछ, प्रमेह और वातरक प्रभृति रोगियो मे इस मात्रा ( मध्यम ) का स्नेह-पान कराना चाहिये । वालक, वृद्ध, सूकूमार और आराम का जीवन विताने वाले व्यक्ति, जो खाली पेट न रह सकते हो अथवा अल्पवल व्यक्ति हो, उनमे हीन या अवर या ह्रस्व मात्रा में स्नेह-पान कराना चाहिये। रोग की दृष्टि से विचारे तो होन मात्रा मे स्नेहपान निम्नलिखित रोगियो मे कराना चाहिये--ज्वर, अतिसार, कास, चिरकालीन दुर्वल रोगी, मदाग्नि से पीडित रोगियो मे। अज्ञात कोए वाले व्यक्तियो में भो स्नेह की छोटी से छोटी मात्रा मे ( ह्रसीयसी ) स्नेहन करना चाहिये।

प्रयोजन की दृष्टि से विचार—व्यावहारिक दृष्टि से स्तेहन का प्रयोग तीन प्रधान उद्देव्यो को घ्यान मे रखते हुए किया जाता है—१ सशोधन (purging) > सञमन (sedation) तथा ३ वृहण (tonic actions) । जहां पर पचकर्मो के पूर्व कर्म (preparation) के रूप मे बुद्ध मजोवन ही लक्ष्य है, उपर्यु क्त नियमो के सम्बन्ध मे प्रचुर विचारणा की आवश्यकता पडती है, परन्तु जहां पर बढे हुए दोपो का सशमन अथवा वृहण करना ही लक्ष्य हो जैसे (avitaminosis or deficiency diseases) इनमें अधिक विचार की आवञ्यकता नही रहती । सशमन के लिये आम तौर से भूख लगने पर या विना मोजन किये खाली पेट पर मध्यम मात्रा मे स्नेह पिलाना चाहिये । वृहण के लिये अर्थात क्रश, दुर्बल, (T B) प्रभृति मे व्यक्तियो की धातुओं के वढाने के लिये स्नेह पिलाना हो तो भोजन के साथ, मद्य से या मास-रम के साथ पिलाना चाहिये।

यदि रोग के चिकित्सा-काल में वढे हुए दोप (वात या पिन) के जमन के लिये (मजमन क्रिया मे) यदि स्नेह पिलाना हो तो जरीर के अधोभाग के रोगो जैसे hip joint disease में भोजन के पूर्व, मध्य भाग के जरीर के रोगो में जैसे T B. of cæcum and colon भोजन के साथ और उर्व्व भाग के रोगो जैसे T. B of lung में भोजन के उपरान्त पिलाना चाहिये।

जीवतिक्ति ए० और ठी० प्रचुर मात्रा मे जान्तववसा, घी, दूब, मक्खन, मलाई तथा मत्स्य यक्वत में प्राक्वतिक रूप में पाया जाता है। इन प्राक्वतिक द्रव्यो के उपयोग से उनकी पूर्ति भी मंगव है। आजकल कई वने वनाये योग केपलर फुड, स्काट्स एमल्जन, जार्कोफेराल, पल्मोकाड आदि सुलभ है। इन स्नेहो का उपयोग उपर्युक्त आयुर्वेदीय दृष्टि से स्नेह-पान के अतिरिक्त कुछ नही। प्रयोजन रोग का संजमन और जरीर का वृंहण दो ही है।

स्तेहन का पाश्चात्कर्म---

आहार एवं पान-यदि स्नेहपान के पश्चात् स्नेह का पाक न हो पाया हो या उसके पाक में जका हो तो उस व्यक्ति को उष्ण जल पिलाना चाहिए । स्नेह के जीर्ण होने के वाद उस मनुष्य को गर्म जल से स्नान करावे । थोडे ने चावल के कणो को खूब गलाकर वनाई हुई यवागू को यथेच्छ पिलावे । सुगन्य और स्नेह से रहित यूप और मामरस पिलावे । विलेपी भी किंचित् घी डालकर पिलाई जा सकती है । कहने का तात्पर्य यह है कि स्नेहपायित व्यक्ति को स्नेहकाल मे द्रव, उष्ण, अभिष्यंदी, नातिस्निग्व एव विना मिलावट ( कई अन्नो के मिश्रण ) का भोजन देना चाहिए । यह भोजनक्रम जितने दिनो तक स्नेह पिया हो या पीना हो उतने दिनो तक रखना चाहिये ।

आचार—आचार सम्बन्धी भी कई नियमो ,का पालन स्नेहकाल में अपेचिन है। जैसे स्नान और पान में उष्ण जल का उपयोग, व्रह्यचर्य, केवल रात्रि में जयन, उपस्थित बेगो का न रोकना, व्यायाम-क्रोध-शोक-शीत और धूप, हवा के झोके से वचना, सवारी या अधिक पैदल चलना, वहुत वोलना, वहुत देर तक बैठना या पडा होना, सिर को तकिये के बहुत ऊपर या नीचे रखना तथा धुआं-धूलि आदि में बचकर रहना उत्तम है। जितने दिनो तक स्नेहपान किया हो उतने दिन और अधिक काल तक इन परहेजो से रहना चाहिये। आचार सबधी इन नियमो का पालन न केवल स्नेहनकर्म में अपितु सभी पचकर्मों में करना होना है।

काल मर्यादा — पचकर्म या शोधन कर्मों में व्यवहृत होने वाले स्नेहनकाल की मर्यादा तीन से मात दिनों की मानी गई है। मृदु कोष्ठ वाले व्यक्ति को तीन दिनो तक, मध्यम कोष्ठवालों में चार से पाँच दिनो तक और क्रूर कोष्ठ के व्यक्तियों में छ से मात दिनों तक स्नेह-पान कराना चाहिये।

यह काल-मर्यादा चिकित्मा मे व्यवहूत होने वाले स्नेहो की नही है क्योकि वहाँ पर तो रोग का सशमन या व्यक्ति का वृहण करना लक्ष्य रहता है अतएव वहाँ पर कालमर्यादा लम्वी हो सकती है। जैसे "मासमेरण्डजं तैल पिवेन्मूत्रेण मयुतम्।" ग्रुझसी-चिकित्सा मे अथवा शोप की चिकित्सा मे वृहद् छागलाद्य घृत या मत्स्य यकृतवमा का प्रयोग। ये प्रयोग लम्वी अवधि तक या दीर्घकालीन हो सकते है। शोधन के कार्यो मे जहाँ पर स्नेहो का लक्ष्य स्रोतस मे लीन हुए दोपो को टीला करना पश्चात् वमनादि कर्मो से जसका निर्हरण करना होता है कुल एक सप्ताह से अधिक स्नेहपान नही करना चाहिए क्योकि वह सात्म्य हो जाता है। फलत लाभ-प्रद भी उस दशा मे नही हो पाता।

सदाः स्नेहन-वल्रहीन, कृश तथा श्रान्त व्यक्तियो मे cachexia, marasmuss symdrome etc कई वार तुरन्त स्नेहन करने वालो वस्तुओ को आवश्यकता पडती है। इस क्रिया को सद्य. स्नेहन कहा जाता है। नम्नलिखित द्रव्य इस कार्य मे व्यवहृत होते है ---

१ पिप्पली चूर्ण, सैन्धवलवण, घी, तैल, वसा, मज्जा और दधि-मस्तु को एक में मिलाकर पिलाना । २ कम चावल और अधिक दूध से बनी खोर में घो मिलाकर गर्म गर्म पीना । ३ पिप्पली, घी, सेंघा नमक, तिल को पिष्टी और

### भिपकर्म-सिद्धि

सूत्रर की वसा को एक में मिलाकर पिलाना । ४ दूब दुहने वाले वत्तन में पहले से ही घी और चीनी छोडकर ऊपर दूघ दुहे और घारोष्ण पिये । ५ जौ, वेर, कुल्यी इनके क्वाथ में पिप्पली, दूघ, दही, सुरा और आठवाँ भाग घी मिलाकर पीना । ६. दही को मलाई को गुड के साथ खाना । ७ स्नेहों में लवण मिलाकर सेवन । ८ तैल और सुरा मण्ट का सेवन । ९ सूअर के माम-रम मे घृत और लवण मिलाकर सेवन ।

स्नेह् ज्यापद्-( Complications )

अतियोग—( Overdosage ) अतिमात्रा में स्नेह के प्रयुक्त होने से निम्नलिखित वाधायें उत्पन्न होती है। जैसे भोजन में द्वेप, मुख में स्नाव, अरचि, तन्द्रा, प्रवाहिका, गुदा में दाह, गुरुता, मल की अप्रवृत्ति और पाण्डुता प्रभृति ल्लण उत्पन्न हो जाते हैं।

अयोग—( Underdosage) हीन या अरप मात्रा में प्रयुक्त होने में निम्नलिखित दोप उत्पन्न हो जाते हैं। जैसे पुरीप का गाठदार होना, अन्न का कठिनाई से पाक, छाती मे जलन, दुर्वलता, दुर्वर्णता, रूक्षता और डकारो का आना प्रभूति लक्षण अस्निग्ध व्यक्ति मे पैदा होते हैं।

सम्यक् योग---( Required dosage ) ठीक मात्रा में प्रयुक्त होने से व्यक्ति में सुस्निग्धता आ जाती है, त्वचा और मेद शिथिल हो जाता है, अग्नि वीष्त हो जाती है, गात्र मृदु हो जाते है, अग हल्के हो जाते है, तथा गुदा से चिकनी चीज का निकलना प्रभृति लच्चण सम्यक् मात्रा में प्रयुक्त हुए स्नेह से होते है।

प्रतिकार (Treatment)—योग और अयोग का विचार करते हुए, अतिस्निग्व व्यक्ति का रूक्षण, साँवा, कोदो, तक्र, पिण्याक, सत्तू, तक्रारिष्ट, त्रिफला और गोमूत्र के द्वारा करना चाहिए। यदि व्यक्ति अस्निग्व हो तो उसमे पुन म्नेह का प्रयोग करके उसका स्नेहन करना चाहिये।

स्नेह-विभ्रम-( Allergy due to protien content in crude fat ) कई वार स्नेह के विभ्रम से अति-तृपा अधिक प्यास लगना शुरू हो जाता है । स्नेह के पीने के पश्चात् यदि उसे अधिक प्यास लगे तो गर्म जल पिलाना चाहिये । फिर भी जान्ति न मिले तो गर्म जल पिलाकर वमन करा दे । जीत द्रव्यो का मिर के जपर लेप करे । जल मे अवगाहन करावे ।

अस्तेह्य व्यक्ति-(contra indication of fats) वहुत से ऐसे व्यक्ति होते है जिनमें मेद का पाचन (digestion of fat) हो ही नहीं पाता। बहुत से ऐसे स्थूल व्यक्ति मिलते है जिनमे वसा या स्तेह उनकी स्थूलता (obesity) को वढाता है जिससे उन्हे लाभ के स्थान पर हानि होती है। वहुत ऐ सेसे ब्लेब्मबहुल रोग है जिनमे मेद के प्रयोग से उसकी वृद्धि होने लगती है। इन व्यक्तियो में स्नेह का निपेध है। क्योकि इन व्यक्तियों के रोगों में चिकित्सा का लक्ष्य वृंहण न होकर कर्षण रहता है। इन कफ और मेदोबहुल व्यक्तियो में रूचण करना ही अबिक प्रशस्त है।

जिन व्यक्तियों का मुख और गुदा अभिष्यन्न है, मदाग्नि से नित्य पीडित व्यक्ति, मद-तृष्णा और मूच्छों में पडा व्यक्ति, तालु शोप से पीडित व्यक्ति, अजीर्णी ( dyspeptic ), तरुण ज्वरी ( acute fever ) जिनको वस्ति एव विरेचन दिया हो ऐमा व्यक्ति, वमनयुक्त व्यक्ति, अकाल में प्रसूता स्त्री, अकाल मे, दुदिन मे, उदर और गर रोग से पीडितों में महादोष युक्त व्याधियों मे, मर्म के रोगों में तथा उरुस्तभ प्रभृति रोगों में भी स्नेहन नही करे। स्नेहन से व्याधि वढ जाती है।

आयुर्वेद के ग्रन्थो मे रोगानुसार वहुत से स्नेहो के अनेक योग मिलते है ।

संस्कृत या सिद्ध स्नेह---- औषधियो के योग से पके हुए ये स्नेह दो प्रकार के है--- १ आमिष जिनमे औपधियों के साथ-साथ मास भी पडा हो जैसे छागलाद्य घृत या मयूराद्य घृत या कुरङ्ग घृत आदि, २ निरामिष जिसमे केवल विशद्ध काष्टीवियाँ ही पडी हो, जान्तव मेद का भाग न हो जैसे कल्याण घृत, चैतस घुत आदि । रोगानुसार कथित स्नेह पुन. दो प्रकार के है- घृत के योग विभिन्न घतो के नाम से तथा तैल के योग विभिन्न सिद्ध तैलो के नाम से । इनमे घृत का प्रयोग प्राय मुख से सेवन करने के रूप मे और तैलो का प्रयोग वाह्य अम्यग के रूप मे अधिकतर होता है । र्जैसा कि पूर्व मे हो कथन हो चुका है, जीवतिक्ति ए ओर डी की पूर्ति इन विभिन्न घृत और तैलो से होती हैं जिससे शरीर की सरचण जनित ( promotion of resistance ) बढती है। वैज्ञानिको के अन्वेपणो से यह सिद्ध है कि कई अवस्थाओं में (जैसे वाल-शोप में) मुख द्वारा सेवन किया विटामिन ए और डी लाभप्रद नहीं होता। उस अवस्था में त्वचा के द्वारा अम्यग करते हुए सूर्य प्रकाश की सहायना से वह कार्यकर होता हे। प्राचीन आचार्यों ने भी त्वचा से अभ्यग के रूप मे इन जीवतिक्तियो के शोपण के विचार से विभिन्न तैलो का निर्माण और उपयोग वतलाया है। ये तैल वडे वृष्य, वाजीकर और वल्य है। उनके अभ्यग और पान से विविध प्रकार की व्याधियाँ दूर होती है।

तैलो पर विचार किया जाय तो तील भी दो प्रकार के है-

वेदनाहर या कण्डूहर ( analgesic, antipruritic limments ) के रूप में जिनका प्रयोग केवल वाह्य उपयोग के रूप में होता है और बहुत प्रकार के विपो के योग से वने रहते हं, जोफ एवं पीडायुक्त स्थलो पर मालिज के रूप मे व्यवहत होकर पीडा का जमन करते हैं जैसे विप तैल, विपगर्भ तैल, सैन्धवादि तैल और पंचगुण तैल आदि । कुछ खुजर्जी आदि की जान्ति के लिए ( antipruritic ) व्यवहृत होते हैं जैसे, मरिचादि तैल, अर्क तैल आदि । बल्य एव वृहण ( tonics ) के रूप मे पाये जाने वाले तैल इनमे जतावरी, असगंव, वला चतुष्टय, दूव, घृत आदि वल्य और रमायन औपधियो के योग से पक्व होकर वने हूं । ये त्वचा से जोपित होकर जरीर का वल वढाते हैं । वाह्य त्वचा से भी उपयोग होना है । जैसे नारायण तैल, विष्णु तैल एवं वला तैल आदि ।

तैल और घृतो पर ध्यान दिया जाय, तो उनके भेद क्रमञ. तैल ( Vegetable source ), घृत ( animal source ) है। औपवियो के योग और वग्निपाक में वे कई गुना अधिक गुण के हो जाते हैं। औपवियो के पाक छे उन-उन विभिन्न औपवियो की वसा में घुलनजीलता ( fat soluble properties ) जा जाती है। इमीलिये रोगानुमार विभिन्न ममुदाय की आंपधियो के नमुदाय से पाक भी वतलाया गया है। थोडा और विचार करे तो यह भी स्पष्ट हो जाता है कि तैलो का निर्माण सर्वोत्तम तील-तिल के तैल से और घृतो का निर्माण सर्वोत्तम घृत-गोघृत से होता हे। इस विभेपता की वजह मे भी साधारण वमा के योगो मे शास्त्रोक्त ये घृन अधिक लाभप्रद ठहरने है।

कालक्रम ?' इन घृतों का प्रचलन अब कम होता जा रहा है। चरक को चिकित्ना देग्रें तो कोई रोग का अधिकार नहीं जिसमे दो चार घृतों का उत्लेख न आया हो, परन्तु आजके कृत्रिम युग में झुद्ध घृत ही दुर्लभ होता जा रहा है तो निद्ध घृतों का पूछना ही क्या है, परन्तु इम चिकित्सा को पुन जागृत करना आवब्यक है।

नवघृत और पुराणघृत—घृत दो प्रकार के पाये जाते हैं। नवघृत जो घी ताजा या अधिक से अधिक एक वर्ष के भीतर का हो। दूसरा पुराण अर्थात् एक वर्ष मे अधिक पुराना। वास्तव में इस वर्ष का पुराना घी ही पुराणघृत है। उससे कम पुराने घो में पुराण घृत का गुण नहीं पाया जाता। सौ वर्प तक के पुराने या उससे अधिक पुराने घृत को कुम्भर्साप या कुम्भघृत कहा जाता है।

घृत जितना ही नया होता है उतना ही वह अधिक बल्य, पौष्टिक धानुओ का पोपण करने वाला होता है। स्नेहन के कार्यों में इसीलिये नवघृतों का ही प्रयोग होता है, चाहे उसका अच्छ प्रयोग हो अथवा संस्कारित। घृत जितना पुराण होता है उतना ही वह शरीर को कृश करने वाला या कर्पक हो जाता है। साथ ही वह कई अन्य गुण वाला जैसे नेत्र के लिये हितकर, बुद्धिवर्द्धक तथा मेध्य होता है।

अतएव वृहण या स्नेहन के लिये सदैव नवघृतों का ही प्रयोग करना चाहिए । नवघृतों का मुख से सेवन का प्राय. विधान है, परन्तु पुराणघृतों का अधिकतर बाह्य प्रयोग, लेप और अभ्यग के रूप में कफ का सक्षय करने के लिये ।

पुराघृत का रासायनिक दृष्टि से विवेचना करने पर उसमे कई परिवर्तन होते है। घृत या तैलो को प्रकाश मे रखने से या आव्रता को उपस्थिति से इनमे मन्द स्वरूप की विक्रति (slow decomposition) होकर वह (ransid) का रूप धारण कर लेता है। इसमे (hydrolysis) की प्रक्रिया से तृणाणु (bacteria), मधुरी (glycerine) तथा वास्तविक वसाम्ल (true fatty acids) पृथक् हो जाते है और घृत सतृष्त वसा (saturated) के रूप मे परिणत हो जाता है।

# कुपिताः प्रशमयितव्याः स्वेद-स्वेदन

स्वेद का शाब्दिक अर्थ है पसीना। किसी अग विशेप का या सर्वाङ्ग का प्रत्यक्ष या अप्रत्यच्च रीति से अग्नि-सम्पर्क कराके पसीना लाने को क्रिया को स्वेदन कहते है। 'सूक्ष्म मार्गो में पडे हुए (लीन दोष) स्वेदन-क्रिया से पिघल कर द्रव रूप में वाहर निकल जाते है।' रोगों के स्नेहन के बाद दूसरा (अन्यतम) कर्म स्वेदन का होता है। नाना प्रकार के कृत्रिम उपायो से जबर्दस्ती पसीना लाना ही इस कर्म का प्रयोजन है। उक्ति भी मिलती है। 'विभिन्न धानुओ, संस्थानो तथा मार्गो (कोष्ट-शाखा-संधि-अस्थि प्रभृति स्रोतसो) में लोन हुए दोष स्वेदन से विलन्न होकर पश्चात् स्वेदन से द्रवीभूत होकर कोष्ठ मे आकर शोधन के उपक्रमो से पूर्णतया शरीर के वाहर निकल जाते है।' इनमे वहिर्मार्गगत दोपो का निष्क्रमण तो स्वेदन के द्वारा और आम्यतर या कोष्टगत दोपो का शोधन वमन, विरेचन, वस्ति तथा नस्य क्रियाओ से हो जाता है। प्रकार:---

स्वेदन-क्रिया के हारा जहाँ पर किमी देश म्यान विशेष का म्वेदन अपेक्ति ही जैसे शोधयुक्त सन्धि या व्रण-शोफ युक्त म्यान वर्हों पर स्वेदन का उस म्यान का रक्त-मचार वढाना मात्र लक्ष्य होता है, जिसमें उस म्यान के दोष नार्द-दैहिक रक्त सवहन में आ जाय और उनका निर्हरण हो जाय और उस स्थान का शोध शान्त हो जाय । इन प्रकार एकदेशिक शाफ को (Fomentation) कहा जाता है । यह एक प्रकार का मामूली सेक है ।

स्वेदन क्रिया के द्वारा जहां पर सम्पूर्ण गरीर का म्वेदन अभिष्ठेन हूं यहां पर सम्पूर्ण गरीर का त्वचागत रवत सवहन (Cutaneus Circulation) का वढाना रक्त वाहिनियों के सवृत मुखों को विवृत करना तथा त्वचा ने जलाग का स्वेद के रूप में दूरी-करण लक्ष्य रहता है। उस प्रकार के सार्वप्रिक स्वेदन की प्रक्रिया को (Induction of sweating) कहते हैं। यह एक प्रकार की विगेप प्रक्रिया है जो सम्प्राप्ति नए विज्ञान के लिए एक आयुर्वेद को नई देन हो सकती है।

डस प्रकार स्वेदन एकाङ्ग एव नर्वांड्ग भेद से दो प्रकार का होता है। सम्पूर्ण गरीर का स्वेदन सर्वाङ्ग स्वेदन तथा किमी एक अवयद का स्वेदन एकाङ्ग स्वेदन कहलाता है। उदाहरणार्थ एकाङ्ग स्वेदनों में आमाशय में वायु के होने पर उस स्थान का रूक्ष स्वेदन, पक्वाशय में कफ होने पर भी प्रारम्भ मे हिनग्ध स्वेदन हितकर होता है। कई अङ्ग ऐमे है जिनका स्वेदन नहीं करना चाहिए, बंच्चण, नेव, हृदय और अण्डकोश। यदि अङ्गो का म्वेदन आवश्यक हो तो इन सुकुमार अङ्गो पर मृदु स्वेदन ही करना चाहिए। अन्य अङ्गो का नयेच्छ स्वेदन किया जा मकता है।

स्वेदन का कर्म मूलतः दो प्रकार का है---(१) जिममे अग्नि के सीचे सम्पर्क (Direct) से स्वेद हो। (२) जिसमें नाक्षान् अग्नि का सम्पर्क न हो, अथच व्यक्ति का स्वेदन हो जाय। प्रथम वर्ग को अग्नि स्वेद और दूसरे को अनग्नि स्वेद (Indurect) कहते हैं।

अनग्नि स्वेद के उटाहरणों में व्यायाम ( कसरत ), उत्णगृह, मोटा और भारी आवरण ( ओटना ), क्षुवा, बहुत मात्रा में मद्यपान, भय, क्रोब, उपनाह ( पुल्टीस ), उष्ण वायु प्रभृति दम विधियों में विना माक्षात् अग्नि सम्पर्क के ही स्वेदन हो जाता है।

अनग्नि-स्वेद के ही उदाहरणों में अधुना प्रचलित विद्युत्-स्वेदन का भी ग्रहण

हो नकता है जैसे-विद्युत प्रकाश में स्वेदन अल्ट्रा वायलेट, इन्फ़ारेड का सेवन आदि । द्येप अन्य विविध प्रकार के स्वेदन अग्निस्वेद के उदाहरण है ।

डमी प्रकार रूक और म्निग्ध भेद से भी स्वेदन के दो प्रकार हो जाते है। जैमे वालुका, हयेली, वस्त्र, मेधा नमक, और पत्यर आदि को गर्म करके सेकना रक्ष (Diy fomentation) स्वेदन तथा खोवे (किलाट), मासादिशो की पोटली बनाकर उमसे सेंकना स्निग्ध स्वेद (Wet-fomentation) कहा जाता है। इसो वर्ग मे तैल या घृत को मालिश करके सेकना तथा डप्ण जल आदि से सेकना भी आ जाता है।

विधि भेद से पुन स्वेदन के चार वर्ग हो जाते है—ताप स्वेद—(Dry fonventation), ज्ञष्म स्वेद (Vapour fomentation), उपनाह स्वेद (Poultice) तथा द्रव स्वेद (Wet fomentation)। आज कल की चिकित्सा में कई प्रकार के उष्ण-स्नान (Hot-warm bath) तथा वाष्प स्नान (Vapour bath) प्रचलित है। उनका उद्देश्य प्राचीनोक्त म्वेदन के अतिरिक्त और कुछ नही है। ये स्नान स्थानिक या मार्वदैहिक तथा सीपय अथवा निरोषय हो मकते है। उन स्नानो के द्वारा निम्नलिखित लाभ होते है।—

(१) त्वचा को मृदु करते हुए मेद के लावो को द्रवीभूत कर देते हैं फत्रत कई प्रकार के त्वचा के रोगो मे व्यवहृत होते है। (२) स्थानिक रक्ता-भिसरण को बढा कर कोष्ठगत् रक्ताभिसरण को कम कर देते हैं जिससे आन्त्रगत, पिन्नाद्ययगत तथा वृक्तगत शूल प्रभृति शूल कम हो जाते है। (३) धातुओ को शिथिल कर देते हैं जिससे पेशीगत आकुचन दूर हो जाते है, फलत तीव्र उदर शूल, प्रसेक सकोच, आन्त्र वृद्धि, शैशवीय आक्षेप तथा स्वर यन्त्र का आकुचन प्रभृति आकुचन जन्य पीडाओ के उपचार मे व्यवहृत होतेहैं। (४) स्वेद ग्रथियो (Suderiferrous glands) से स्नावो को बढा देते है जिससे वृक्क रोगो मे लाभ होता है और मूत्र-विपमयता मे भी आराम मिलता है।

इन स्नानो के पूर्व और पश्चात् रोगी की तत्परता से रक्षा करनी चाहिए । स्नान के पश्चात् उसके शरीर को सुखा कर गर्म विस्तर पर लेटा देना चाहिए । उप्ण पेय-चाय-दूव आदि देना चाहिए । आधुनिक युग मे कई प्रकार के स्नान प्रचलित है । जैसे---

(१) क्दुष्ण स्नान ( Tepid bath )—किंचित् उष्ण जल से ८५° से

### भिपकर्म-सिद्धि

९५° के तापक्रम के जल से स्नान कराना । यह स्नान ज्वर, जोर्णज्वर तथा वेचैनी मे लाभप्रद होता है ।

(२) उष्ण स्नान (Warm bath) ९५°-१००° के तापक्रम के जल ने स्नान कराना व्वसनिका जोथ और फुफ्फुम पाक मे लाभप्रद है।

(३) अत्युष्ण स्तान (Hot bath)--जल का ताप क्रम १००-२०६० तक । कार्य उपर्युक्त की भाँति । अधिक गरितगाली ।

(४) अत्युष्ण पाद स्नान (Hot foot bath) प्रतिच्याय, नासागत रक्तन्त्राव, जीत के कारण रके रज स्राव के चालू करने के लिए अत्युष्ण जल से पैरो का घोना।

(५) अति उष्ण कटि-स्नान ( Hot sitze bath ) आर्तवादर्शन, कुच्छ्रार्नव, गीतजन्य आर्तवरोध और मूत्रागय गोथ में निर्दिष्ट है। योडा सर्पप डालकर खौलाया जल अधिक लाभप्रद होता है।

( ६ ) अत्युष्ण जल प्रोक्षण—( Hot water sponging ) निर, गंख प्रदेग और गर्टन को जल से सेक करना प्रतिश्याय में होने वाले गिर गूल का गमन करता है।

( ख ) चाष्प स्नान ( Vapour bath ) — वंत को विनो कुर्सो पर रोगो को वैठाकर ऊपर से कम्वल ओढाकर रोगो को पूर्णतया ढक दे । निर का भाग खुला रखें । कुर्सी के नीचे एक स्प्रिट लैम्प जला कर ज्म पर पानी से भरा वर्त्तन रख कर खौलावे । उसके वाप्प मे रोगी का स्वेटन होने लगेगा । यह वाप्प — औपवियो को चौला कर मौपच ( Medicated ) या निरीपच (Non medicated) भी हो सकता है । इस स्वेद का ज्हेन्य और परिणाम ज्प्प जल स्नान सदृज्ञ ही है । इसके पुनः दो प्रकार होते है । रूनी स्नान ( Russian bath ) जिनमें विभिन्न तापक्रम के वाप्प ने स्वेदन और तुर्क स्नान ( Turkish bath ) जिसमें जुष्क वायु से स्वेदन किया जाता है । आमवात, वातरक्त, सन्विवात, त्वचा एवं वृवक रोगो में लाभप्रद । प्राचीन नाडी स्वेद ( Medicated Vapour bath ) का ही प्रतीक है ।

इन चार वडे वर्गों के भीतर ही चरकोक्त तेरह प्रकार के सामान्य तथा विधिष्ट स्वेदनो के उल्लेख आ जाते है ।

(१) संकर या पिग्रड स्वेदः :---(१) तिल, उडद, कुल्थी-अम्ल-घृत, तैल, मास, चावल का भात, कृशरा, या खीर का पिण्ड वनाकर सेकना ।

(२) गाय, गदहा, सूअर या घोडे को लीद, जौ की भूसो आदि का पिण्ड गोला जैसा बना कर उसे आग पर गर्म करके सेंकना पिण्ड स्वेद कहलाता है। रूप के अनुसार ही स्वेद का नामकरण किया गया हे। यदि बालू, धूल, पत्थर, राख आदि को क्पडे मे वौंध कर पोटली वना कर उसे गर्म करके स्वेदन किया जाय तो यह पोटली स्वेद या पुटक स्वेद कहलाता है।

इमे भो पिण्ड स्वेद के वर्ग में ग्रहण करना चाहिए। इस प्रकार कपडे के भीतर लपेट कर पोटली जैसे बनाकर या वैसे ही लोष्ठ बनाकर जो स्वेदन को क्रिया की जाती है उसे मकर स्वेद कहते हैं। सकर स्वेद का पर्याय पिण्ड स्वेद है।

नाडी स्वेट — ग्राम्य (पालतू सूअर आदि), अनूपदेशज (जगली सूअर, गैण्डा आदि) तथा औदक मान ( जल मे पाए जाने वाली मछली आदि के मास) दूध के पोवे, वकरे के मस्तिष्क, सूअर के मध्य भाग और रक्त, स्निग्ध तिल, तण्टुल को किसी वर्तन मे रख कर आग पर चढाकर उससे एक नाडी (Tube) लगाकर उसके भाप मे स्वेदन क्रिया को नाडी स्वेद कहा जाना है। इससे देश, काल और युक्ति का विचार करते हुए प्रयोग करना चाहिए। इन द्रव्यो का नाडी स्वेदन विशेषत वायु के दोषो ( Nuralg1a ) मे भी लाभ-प्रद होता है। ये सभी द्रव्य प्रोटीन तत्त्वयुक्त होते है।

वरुण गुडूची, एरण्ड, सहिजन, मूली, सरसो, अडूसा, वाँस, करज, अर्क पत्र, अश्मातक, जोभाञ्जन, झिण्टी, मालती, तुलसी, सर्ज प्रभृति वनस्पति उपर्यु क्त विधि से खीला कर उसके वाष्प से नाडी द्वारा स्वेदन करना भी सभव है। इनका प्रयोग कर्फापत्ताधिक्य मे जैसे Respiratory diseases, filariasis आदि मे किया जाता है। इसी तरह मूली, पचमूल, सुरा, दधिमस्तु, मूत्र, अम्ल द्रव्य, और स्नेहो के द्वारा भी नाडी स्वेद का प्रयोग वातश्लेष्मिक विकारो मे किया जा सकता है।

विकारों में निया से स्वेत्र कही गई औपधियों का जल में क्वांथ बनाकर या ३ कोष्ठ स्वेत्न ऊपर कही गई औपधियों का जल में क्वांथ बनाकर या केवल खौला कर या दूध में पकाकर, तेल में पकाकर या घृत में पकाकर एक वडे वर्तन में उसमें तेल या घी को भर दिया जाय और उसमें रोगी को खूब तेल लगा कर नहाने या बैठने की व्यवस्था की जाय तो इस क्रिया को अवगाहन या कोछ स्वेद कहते है। उसके लिए एक होज, तकी या बना दय रोना नकीए । तोष्ट चार प्रकार के हो सकते हैं—जल कोए, धोर कोए, तैंड कोए जोर पूर तोष्ट। व्यक्ति की व्याधि और आलिक बना के अनुसार उसका प्रयोग करना पाणि, इसी का दूसरा नाम अवगाहन स्वेद भी है। यह एक प्रवार का Tub bath है। कोए में उल्ज क्वाथ, धोर, तेल या पुत नरकर उसके रोगों को बैठामा या स्नान कराया जाता है।

8 उपनाह-स्वेद :---- यह एक प्रकार पा अधीम म्वेद होता है। इसमे जो या गेहूँ की दलिया या आटा लेकर अम्ल प्रयोग के साल निजागर यह मुग बोज, मेन्वानमक और कोई म्वेह मिलाकर या जीवरती, मुरायीज सीक, हरीनकी, कुछ, गव द्रव्यो के तेल में मिलाकर पूब अन्धी तरह में पीम कर लिया के, हरीनकी, मुछ, गव द्रव्यो के तेल में मिलाकर पूब अन्धी तरह में पीम कर लिया के, हरीनकी मर्म करके विकार-युक्त स्वल पर जेप करके उत्पर विना माफ हिए ल्यानका चर्म में ऊपर से बाय देना चाहिए । यदि ऐसा न निले अल्वा कोई भी गर्म कार मुलभ न हो तो बोपेय बना या कम्बल में टुकड में बायता चालिए । कॉर्यवास्त अण्डी या मिरक के बम्ब को कहते हैं ।

उपनाह स्वेद के सम्बन्ध में यह ध्यान रुपना नाटिए रि राष्ट्रि रा दाना हुआ उपनाह दिन में मोल दे और दिन के बाधे उपनाह गो राषि में मोर द। क्यो कि इसने अधिक काल तक बधन के पटे रहने ने विदाह या झैन्य रा भन रहता है जिसमे रोगो के अनिष्ट की सभावना बनो रहनी है।

५ प्रस्तर-स्वेद .— 'प्रस्तीयंते इति प्रन्तर.' स्वेदन को दन्तुओं वा आउनी के सोने लायक प्रमाण में फैला कर (विस्तीर्ण कर) पुन उम पर व्यक्ति का स्वेदन करना प्रस्तरस्वेद कहलाता है। इस वार्य में घृक और जिम्बी धान्य के पत्तों के फैशए हुए स्थान पर अण्डी और भेड के कम्बन विस्तीर्ण प्रच्छद पर अथवा एरण्ड और अर्क पत्र के प्रच्छद पर सूव अच्छी तरह ने व्यक्ति के शरीर पर तेल की मालीश कराके उसी पर मुला कर स्वेदन करना प्रमारम्प्रेद कहलाता है। इसके लिये आदमी के कद की एक जिला बनाकर उनको तप्त करके फिर उसके ऊपर पत्तियों को विछा कर युक्ति पूर्वक लेटा कर स्वेदन करना होता है।

६ परिपेक-स्वेद :--वातोत्तर श्लेष्मिक रोगो में या वाय के रोगो में मूलकादि जो वातष्त्र द्रव्य ऊपर में वतलाए जा चुके हैं उनको पानी में उवाल ले। पुन इस उवाले जल जो किंचित् उष्ण हो अर्थात् वरदाश्त के योग्य उम तापक्रम में लेकर किसी सहस्रधार वाले घटे में या अनेक छिद्र नाडी युक्त वर्तन में (हजारा में) भर कर रोगो को वरंत्र से अच्छादिन कर उस जल को धारा या फच्चारे से स्नान करावे । इस क्रिया को परिपेक स्वेद कहते है । इस विधि मे क्वथित जल के लिए चरक ने तीन प्रकार के वर्त्तनो का नामोल्लेख किया है । कुम्भी ( घडा ), वर्पणिका ( छोटा घडा या सहस्र धारा-सहस्र छोटे छिद्रो से युक्त घट ) तथा प्रनाडिका ( ऐसी नलिका जिसमे अनेक मुख से जल का परिपेक हो सके ) । यह भी आधुनिक दृष्टि मे एक प्रकार को Warm spunging है ।

७ जेन्ताक-स्वेट :----यह एक स्वेदन के लिये विशेप प्रकार का वृहद् आयोजन युक्त स्वेदन विवि है। इसमे वस्ती के पूर्व या उत्तर भग मे प्रशस्त एव समान भूमि-भाग मे जहाँ कि मिट्टी कालो, मधुर या सोने के रङ्ग की हो, जहाँ पर कोई दीर्घिका-पुष्करिणी (छोटा पोखरा या जलाशय) हो उसके पश्चिम या दक्षिण के किनारे पर एक गोल आकार का कमरा (कूटागार) वनाया जाता है। इसके विपरीत दिशा मेे अर्थात् पूर्व या उत्तर दिशा मे सुन्दर उपतीर्थ अर्थात घाट वने हो। यह कमरा पानी की सतह से सात या आठ हाथ की ऊँचाई पर होना चाहिए। कमरे की लम्वाई और चौडाई को उसका व्यास समझना चाहिए । कमरा मिट्टी का और वहुत सी खिडकियो से युक्त होना चाहिए । कमरे की लम्बाई और चौडाई सोलह-सोलह हाथ की होनी चाहिये यह चूँकि गोलाकार वनेगा, अस्तु इस लम्वाई-चौडाई को उसका व्यास समझना चाहिए । इस कमरे के अन्दर की ओर चारो ओर को गोलाई मे एक हाथ ऊँची एक पिण्डिका (कमरे की दीवाल से लगा चवूतरा) वनाना चाहिए । जो दरवाजे तक आवे । यह व्यवस्या ऐमी होनी चाहिए कि कोई व्यक्ति दरवाजे से प्रवेश करके उस पिण्डिका के ऊपर चढ कर घूमता हुआ पूरे कमरे की गोलाई मे परिक्रमा करता हआ पुन उसी दरवाजे से निकल कर आ सके।

इन कमरे के मध्य में चार हाथ लम्वी अर्थात् आदमी के माप की एक मिट्टी की वनी भट्टी (कन्दुक के आकार को) होनी चाहिए। इस भट्टी में बहुन-में छोटे-छोटे छिद्र होने चाहिए, उसके मध्य में अंगार-कोछ (लकडी जलाने का स्थान) होना चाहिए। साथ ही एक पिधान (ढक्कन) की व्यवस्था होनी चाहिए, जिससे आवश्यक्ता के अनुसार उसका द्वार वद किया जा सके। इस अगार-कोछ में या खण्ड में खदिर और अश्वकर्ण की लकडी जला देनी चाहिए। जब लकडी अच्छी तरह से जल जाय वह धूवें से रहित और अगार के रूप मे हो जाय और पूरा कमरा उस अग्नि के ताप से तप्त हो जाय तो रोगी व्यक्ति के स्वेदन की व्यवस्था करे।

द्र भि० सि०

जिस व्यक्ति का स्वेदन करना हो उनका वातघ्न तेले से अभ्यंग करा के कपड़े में पूरे गरीर को आच्छादित करके प्रवेग करावे। उसे इम वात से पूरी तरह से आगाह कर दे कि वह इस स्वेदन-गृह में अपने कल्याण और आरोग्य लाम के लिए जा रहा है। पिण्डिका पर चढ कर नुखपूर्वक स्वेदन करें। नुखपूर्वक पिण्डिका पर विचरे और लेटे। लेट कर नुखपूर्वक एक करवट या दूसरी करवट से अपने को मेंके। परन्तु पिण्डिका का परित्याग न करे। स्वेद और मूच्छी से बेचैन होने पर भो जब तक प्राण हो पिण्डिका के नीचे नही उतरे पिण्डिका के ट्यर ही रहे। पिण्डिका के छोड़ देने पर या नीचे आ जाने पर दरवाजे तक नहीं आ सकेगा और मूच्छित हो जावेगा और जीवन से भी हाथ घोना पडेगा। इम लिए पिण्डिका को नहीं छोड़े।

जव उसे यह प्रतीत होने लगे कि उसका अभिष्यन्द या भारीपन (Congesbion) दूर हो गया, मभी स्रोत खुल गए, मम्यक् प्रकार से स्वेद-विन्दुओ मा स्नाव हो गया, उसका गरीर हत्का हो गया, उसके गरीर का विवन्व, स्तम्भ (जकडाहट), सुन्नता, वेदना बीर भारीपन दूर हो गया तो वह पिण्डिका का ही अनुसरण करते हुए दरवाजे से टाहर निकले। वहाँ से वाहर आकर नेत्रों की रखा के लिए सहसा गीतल जल का स्पर्भ न करे। योडी देर तक या जव तक उसका ताप, थकावट थार पसीना जान्त न हो जाय विश्राम करे। पश्चान् मुखोष्ण ( गुनगुने) पानी से स्नान करे तदनन्तर भोजन करे।

८ अश्मघन स्वेद :--- पुरुप के प्रमाण की एक लम्बी, मोटी और चौडी गिला, (पत्थर की गिला) को बातव्न लकडियो को जला कर उसके भीतर छोड कर, अंगारो से तप्त करके, पुन अगारो को पृथक् करके गिला को निकाने । फिर इस गिला का गर्म जल से प्रोक्षण करके अर्थात् जिला पर गर्म जल डाल कर उसके लपर अण्डी की चादर या कम्वल विद्या कर उसके जपर अच्छी प्रकार से अर्म्यंग किये व्यक्ति को लेटा कर स्वेदन करावे । इस स्वेदन वाले व्यक्ति का भी गरीर नूती, लनी या रेगमी वस्त्र से ढका होना चाहिए । इस स्वेदन विधि को लग्म्यन स्वेदन कहते है । इसको गिलास्वेद भी कह सक्ते है ।

2 कर्पू स्वेद :---मोने के लिए बनो चारपाई के नीचे एक गड्ढा खोदे, जिनका मुख छोटा किन्तु अन्दर का पेट बड़ा हो, उसमें निर्धूम अङ्गारो को डाल कर उने भर दे, पुन: व्यक्ति को चारपाई के छपर सुला कर उसका सुख पूर्वक स्वेदन करावे।

१० क़ुटी-स्वेदः ----अल्प प्रमाण की ऊँचाई, बहुत मोटी दीवाल की जिसमें खिडकियाँ न हो तथा जिसका विस्तार, लम्बाई, चौड़ाई भी **सभिक न**  हो, ऐसी एक गोलाकार कुटो वनावे । इसके दीवाल की अगर प्रभृति सुगन्धित और उष्ण द्रव्यो से पुताई करा दे । कुटी के वीच मे एक स्वास्तीर्ण विस्तर जिसमे सुखपूर्वक सोया जा सके ऐसा विस्तर लगावे । इस शय्या के विस्तर के ऊपर मृगचर्म, कम्बल, कुशा की चटाई, अण्डी के वस्त्र प्रभृति उष्ण कपडे होने चाहिए । कुटी के चारो ओर दीवाल के सम्पर्क मे निर्धूम जलते अगारो की कई अगोठियाँ रख दी जाती है । अम्यक्त शरीर हो, स्वेदन के योग्य व्यक्ति का प्रवेश करा के उस जय्या पर लेटा कर सुखपूर्वक स्वेदन कराना चाहिए । इस स्वेद-कुटी का प्रवन्ध प्रगस्त, निवात और सममूमि मे करना चाहिए ।

११ कुम्भी स्वेद — वातघ्न क्वाथो से भरे हुए घट को जमीन मे गड्ढा करके स्थिर कर दे । उसके ऊपर चारपाई लगा दे । चारपाई इस प्रकार लगावे कि घडे के टूटने का भय न हो । उसके ऊपर चारपाई का आघा या तिहाई भाग रहे । चारपाई के ऊपर एक हलका या पतला विस्तर होना चाहिए। इसके ऊपर स्वेदन वाला व्यक्ति सकुचित अंग होकर तेल का अभ्यग करके लेट जाये । अब इस घडे मे तप्त किए-लोहे के टुकडे या पत्थर के टुकडे छोडे । इसके वाष्प से व्यक्ति का भूले प्रकार से स्वेदन हो जाता है ।

१२ कूप स्वेद : कूप या कुवे के आकार का कुछ गहराई का एक गड्ढा वनावे जिसका विस्तार सामान्य कुओ से द्विगुण हो या जिसकी लम्बाई, चौडाई इतनी हो कि उसके ऊपर सोने का आसन लगाया जा सके । इस कुएँ का निर्माण प्रजस्त भूमि मे और निर्वात स्थान पर कराना चाहिए । इसके अन्दर का भाग साफ और चिकना होना चाहिए । इसके भीतर हाथी, घोडे, गाय, गधे, और ऊँट की लीद भर कर जला दे । इसके अपर अभ्यक्तशरीर व्यक्ति अपने शरीर को कपडे से ढक कर लेट जावे और सुखपूर्वक स्वेदन करावे ।

१३ होलाक-स्वेद---गोहरे या उपले के चूर्ण को जला दे । जब यह निर्मू म और लाल हो तो उसके उपर शय्या विछावे । स्वेदन वाला व्यक्ति अपने शरीर मे तेल का अभ्यग कराके वस्त्र से आच्छादित होकर इस विस्तर पर लेट कर सुखपूर्वक, स्वेदन करावे ।

इस प्रकार अग्नि स्वेद के तेरह विधानो का वर्णन चरकसंहिता सूत्रस्थान के चौदहवे अध्याय मे पाया जाता हैं। इसके अलावे अनग्नि स्वेद के भी दस प्रकार है, जिनका उल्लेख ऊपर मे हो चुका है। इनके नाम ये है-१ व्यायाम, २ उष्ण गृह, ३ गुरु प्रावरण, ४ क्षुधा, ५ बहुत मद्यपान, ६ भय, ७ क्रोध, ८ उपनाह। अनग्नि उपनाह-उष्ण द्रव्यो का मोटा लेप करने से ही स्वेदन हो

### भिपकर्म-सिद्धि

जाना, ९ छातप ( घूप ), १०. उष्णवात । \* कुल मिलाकर तेईम प्रकार को स्वेदकी विधियाँ हैं ।

स्वेद का विधान--- इन विभिन्न प्रकार के स्वेदन विधियों का प्रयोग देख, दोप, दूप्य, वल, प्रकृति, सात्म्य, विकार आदि का विचार करते हुए करना चाहिए। संक्षेप में कुछ तो मृदु स्वरूप के सेंक (fomentation) के लिए और कुछ विधियों मध्यम और महा स्वरूप के स्वेदन (Inudction of sweating) के लिए बताई गई है।

इनमें ऋतु गीत हो, व्याधि महाबलवान हो, रोगी भी वलवान हो तो महास्वेद का विधान मध्यम वल हो तो मव्यम स्वरूप का स्वेद और दुर्वल हो तो मृदु स्वरूप का स्वेदन करे। आमतौर मे वायु और कफ के विकारों में स्वेटन लाभप्रद होता है।

म्वेदन का प्रयोग कदापि शरीर का अभ्यंग या शरीर का स्तेहन किए बिना नहीं कराना चाहिए क्योंकि व्यवहार में देखा जाता है कि बिना तेल लगाए लकडी का म्वेदन करने से वह टूट जाती हैं। इसके विपरीत तेल लगा कर स्वेदन करने से सून्वी हुई लकड़ी भी झुर्काई या मोडी जा सकती हैं। इसीलिए स्वेदन के पूर्व स्तेहन का विधान ग्रंथों में वतलाया जाता है।

जीवित गरीर का सदैव म्नेह्न के अनस्तर स्वेदन करना चाहिए-स्नेह के प्रयोग में मृध्म रोमकोषों में पउं दोप गिथिल हो जाते हैं, पुन. स्वेदन से पिघल कर बाहर निकल आने हैं, उन मूध्म न्वोतसों के मुख ज्वुल जाते हैं। गरीर के अन्दर पडे विपों का त्याग स्वेदन के जरिए हो जाता है। रोगी रोग से मुक्त हो जाता है।

स्वेदन के पूर्व स्नेहन का एक दूसरा भी लक्ष्य है—तेल या घृतो की सहायता से उप्णता अपेक्षाक्रुत अधिक गहराई तक पहुँचाई जा सकती है। जिमसे गहराई में स्थित दोपो का शमन रक्तामिसरण की वृद्धि के द्वारा शीव्रता से होता है।

स्वेद-साध्य रोगी ( Indication of sweating )

च्चान (Asthma), कान Cough due to inflamation of the Respiratory and Extra respiratory passages

- ≁ व्याप्रामं उष्णसदनं गुरुप्रावरणं क्षुवा
- वहुपान भयक्रोधानुपनाहाहवातपा.
- हि स्वेदयन्ति दर्गतानि नरमग्निगुणादृते । ( चरक सू १४ )

producing symptions of Cough, प्रतिश्याय (Rhinitis-Coryza), हिंबका (Hiccough), विवध (Constipated bowels), स्वरभेद (Soar throat), वात च्याधि जैसे, अदित, पक्षाधात, कर्णमन्याशिर-जूल (Diseases of Nervoussystem like Facial paralysis Paraplagia, Earache Headache etc), आमवात (Rheumatism) (Spasm) भारीपन (Heavyness), कटिग्रह (Lumbago), पृष्टग्रह (Bachache) पार्श्वग्रह (Stiffness of the chest) कुक्षिग्रह (stiffness of the abdomen) हनुग्रह (Lock jaw) वृषण वृद्धि (Orchitis) खल्लो (Tetany) अपतानक (Tetanus) वातकटक (Glossitis) मूत्रक्रुच्छ (Painful Micturations) अर्वुद (New growth) ग्रन्थी (Cyst) जुक्राधात (Inflamation of the Serminal vessicle) प्रभृति रोगो मे चतुर्विध स्वेदो मे या तेईस प्रकार के स्वेदनो मे जहाँ जो उचित जान पडे उसका प्रयोग करना चाहिए।

अस्वेद्य रोगी--Contra ideication of sweating

अतिस्यूल (obesity), अतिकृश (Very weak), अतिरूक्ष (Starvad) मूच्छित (Syncopric and fainted), स्तभन के योग्य (Where astringets are required), चत-चीण (T B Hemoptysis), मद्य के विकार वाले (chronic Alcoholism), तिमिर (Progressive catract or gradual Loss of vision), उदर रोग (Ascitis) जोप (Consumption ', आढचवात, दूध, दही और मधु दिए रोगी, विरेचित रोगी (जिनका Purging हुआ हो), गुदभ्र श (Anal Prolapse) ग्लानि-शोक-क्रोध-भय से पीडित (Worried), कामला (Jaundice), पाण्डु-रोग (Anaemia), क्षुघित-तृषित-रक्तपित्त (Haemorrhagic Diseases), विषयुक्त रोगी' (Poisoning), गर्भिणी (Preganancy), पुष्पिता स्त्री (During Menstruation), सच प्रसूता (Peurapereum) तथा अतिसार पीडित (Diarrhea) मे स्वेदन न करे।

इन अवस्थाओं में स्वेदन करने से विकार का शमन नहीं होता, प्रत्युत-रोग के वढने और व्यक्ति के शरीर-नाश का भय रहता है ।

स्वेद का योगायोग--

۲

सम्यक्-स्वेद-भले प्रकार से स्वेदन हो जाने पर अग्नि की दीप्ति, मृदुता, त्वचा की प्रसन्तता, भोजन मे रुचि, स्रोतसो का निर्मल होना, निद्रा एव तद्रा का नाश, स्तव्य सन्वियो का चेष्टायुक्त होना, स्वेद का स्राव, रोगहीनता, लघुता, शीतल वस्तुओ के प्रति इच्छा प्रभृति लक्षण होते है। जब ये लचण उत्पन्न हो जाय तो स्वेदन वन्द कर देना चाहिए।

अचोग--मिच्या या असम्यक् स्वेद में टनके विपरीत लक्षण पाये जाते है।

अतियोग—(Heat Exhaustion or Heat stroke) अत्यधिक मात्रा मे स्वेदन होने से सघि जूल-विदाह (Nuiitis) म्फोटोत्पत्ति (Rashes), पित्तरक्तकोप (Haemorrhage), मूच्छी (sycope), आन्ति (Giddiness), दाह (Burning), पिपामा (Thirst), धकावट (Exhaustion), प्रभृति रुक्षण उत्पन्न हो जाते हैं।

परचात कर्म-After Treatment

स्वैदन के अनन्तर अगो का मर्दन करके उष्ण जल से स्नान करे। भ्नेहन विधि में कथित नियमो का पालन करे। स्वेदन काल में पट्म उत्पन्ठ और पलाश पत्र के द्वारा या गीतल जल के द्वारा पात्र से अथवा कमल या मुक्ता की माला से हृदय और नेत्रो की हिफाजत करनी चाहिए।

वमन विरेचन ( Emesis and Purgation )

प्रयोजन :---कोष्ठगत ( Thorax and Abdoman ) दोपो को निकालने मे मुस्यत. वमन और विरेचनो का प्रयोग होता है। इसलिए ऊर्व्व भाग के दोप हरण को वमन और अवोभाग के दोप हरण को विरेचन कहते है। अथवा दोनो उपक्रम को हो गरीर के मलो के विरेचन करने के कारण विरेचन कह सकते है। सस्थान का प्रकालन ( Flushing of system ) इसका प्रधान उद्देश्य है। वमन आमागय प्रभृति पचन मस्यान के उपरी नाग ( Upper digestive tract ) तथा ज्वसन मार्ग तथा हदयादि अगो ( Respiratory and cordial ) की जुद्धि ( Ihoracis organs ) करता है तथा विरेचन, पाचन-मंम्यान, यक्वत् प्लीहा ( Reticulo Endothehal System ) तथा स्त्रियो मे गर्भागयादि की भी जुद्धि करता है।

द्रव्य-गुण ( Properties )

वमन करने वाले द्रव्य प्राय वायु एवं अग्नि गुण भूयिए ग्रर्थात् तीक्ष्ण, सूदम, व्यवायि, विकामी गुण होने वाले एवं नम्पूर्ण शरीर के टोपो के मंघात को विलीन (उष्ण होने से पिघला कर) करके, छिन्न करके (तीदण होने की वजह से) कही पर विना रुके डधर-उवर वहता हुआ ( स्नेह के पूर्व प्रयोग से चिक्ने कोए मे ) संकीर्ण मार्गो से गुजरते हुए ( अणु या सूदमता के कारण ) आमाशय में दोपो को लाकर उदान वायु से प्रेरित होकर, प्रभाव से दोपो को निकाल देते है। अत इसको चमन कहते हैं। इसके विपरीत जल और पृथ्वीतत्व की अधिकता से तथा अघोभाग पर प्रभाव करने के कारण जो द्रव्य अघोभाग से पदाने के रास्ते मलो को निकालते हैं, इसको विरेचन कहते हैं। कई वार दोनो गुणो से सम्पन्न औषधियाँ वमन और विरेचन भी कराने मे समर्थ होती है।

द्रन्य (Drugs Emetics and Purgativies)

यमन के लिए प्रयुक्त होने वाली वहुत-सी काष्ठौपनियाँ हैं, उनमे प्रमुखतया मदनफल, जीमूतक (पीली तरोई), इक्ष्वाकु (कडवीलौकी), धामार्गव (कडुवी तरोई), कुटज, कृतवेधन प्रभृति ओपधियो का उपयोग पाया जाता है। मदन-फल को नर्वश्रेष्ठ वामक माना जाता है क्योकि इससे हानि (Side effects) की सभावना अल्पतम रहती है।

विरेचन के द्रव्य मे श्यामा, त्रिवृत् ( निशोथ), आरग्वघ, तिल्वक ( लोध्र ), सुघा ( मेंहुड ), सप्तला, शखिनी, दन्ती और द्रवन्ती प्रभृति औपधियो प्रमुख-तया व्यवहृत होती है । त्रिवृन्मूल को श्रेष्ठ विरेचन वतलाया गया है क्योकि यह त्रिदोपघ्न और मभी रोगो का शामक होता है । सुघा ( सेंहुड ) को तीक्ष्णतम विरेचन वतलाया गया है ।

२ अप्रत्यक्ष-( Indirect ) गरीर की वाह्य उत्तेजनाओ से केन्द्र का उत्तेजित होना जैसे--विकृत स्वाद का द्रव्य, घृणा उत्पादक, द्रव्य या दृश्य, दुर्गन्ध, तीव्र पीडा ( जैमे वृक्क शूल ), कर्णान्त भाग की वाधाएँ, समुद्र या आकाशमाग की यात्रायें कुछ विप तथा औपधियाँ।

वमन को उत्तेजित करने वाले द्रव्यो को वामक ( Emetics ) कहते है। वमन के साथ मिचली, लाला स्नाव, पसीना, श्वसन मार्ग से स्नावो का निकलना, अन्त-नलिका से पानी का स्नाव, तेजनाडी तथा अनियमित श्वसन प्रभूति

आयुर्वेद में कथित औषधियाँ जो विरेचन के नाम से व्यवहृत होती है उनमे कुछ तो अपने अञोपण के गुण के कारण, कुछ जल के शोपण को रोक कर, सीर कुछ आन्दों में क्षोभ पैदा करके तथा आन्त्र गति को वढा कर रेचन के कार्य में सफल हाती है।

डपयोग-विधि या कल्प :-- ( Administration )

इन द्रव्यों को देह, दोण, दूण्य, प्रकृति, वय, वल, अग्नि, भवित, सात्म्य और रोग की अवस्था प्रभृति वातो को घ्यान में रखते हुए इनके गन्ध, वर्ण, रस-आस्वाद को नेवन को अनुकूल वनाते हुए अथवा विविध तद्गुण औपधियों के सयोग ऊरते हुए-विविध कल्पो कल्पना या बनावटो ( Preparations) में स्वरन, कल्फ, कपाय, फाण्ट, चूर्ण जैमें बदर, पाडव, राग, लेह ( चटनो ), लट्डू उत्कारिका, तर्पण,-पानक, पेय, शर्वत, मासरस (शोरवा ), यूप आदि के रूप में प्रयोग करना चाहिए । दोपानुसार कई अनुपानो के साथ या स्वतन्वतया भी इनका उपयोग सम्भव है जैसे वात विकारो में तुपोदक-मैरेय-मेदक-धान्याम्ल ( काजी ), फलाम्ल ( फलरस ), दधि के अम्लो के साथ, पैत्तिक विकारो में मुनक्का, आंवला, मधु, मुलेठी, परूपक ( फरहद ), फाणित ( राव ) और दूध आदि के साथ श्लैष्मिक विकारो में मधु, गोमूत्र, कपाय प्रभृति द्रव्यो से प्रधान औपधि के ये सहायक मात्र होते हैं । इन उपायो से औषधि द्रव्य हुद्य और मनोज हो जाते है साथ ही अधिक गुणवान वन जाते है ।\*

(१) सयोग ( ममान वीर्य द्रव्यो के मिलने से अथवा विपरीत-गुणधर्म की

\* यद्धि येन प्रधानेन द्रव्य समुपसृज्यते, । तत्सज्ञक म योगो वै भवतीति विनिश्चय । फल्टादीना प्रधानाना गुणभूता सुरादय । ते हितान्यनुवर्त्तन्ते मनुजेन्द्रमिवेतरे । विरुद्धवीर्यमप्येपा प्रधानानामवाधकम् । अधिक तुल्यवीर्ये हि क्रियासामर्थ्यमिष्यते । भूयश्च पा वलाधान कार्यं स्वरसभावने । भूभावित ह्यल्पमपि द्रव्यं स्याद्वहुकर्मकृत् । म्वरसैस्तुल्यवीर्येर्वा तस्माद्द्रव्याणि भावयेत् । अल्पस्यापि महार्थत्वं प्रभूतस्याल्पकर्मतम् । कुर्यात् सयोगविश्लेपकालसस्कारयुक्तिभिः ।

(च. क १२)

लच्चण भी होते है। वमन की क्रिया में अग्माञय का डय्य द्वार खुल जाता है और ग्रहणो द्वार उदर की पैशियो तथा महा प्राचीरा के दवाव से मंकुचित हो जाता है। इस प्रकार की गति का नामजस्य मस्तिष्क मेतुगत वामक केन्द्र के नियन्त्रण द्वारा होता है। वामक योग तीन वडे वेगो में वाँटे जा सकते है।

(१) आमाजय के क्षोभक तथा स्थानिक अथवा परावर्तित क्रिया से उत्पन्न वमन-आमाजय में स्थित प्राणदा नाड़ी (vagus nerve ending) के अन्त पर क्षोभ पैदा करने वाले द्रव्यों ने उम प्रकार का वमन होता है। ये ट्रव्य आमाज्ञय के ग्रहणी द्वार पर पहुँचने के अनन्तर वमन का कार्य प्रारम्भ करते हैं अत इनकी क्रिया उत्तम तभी होती है जब इनके साथ बहुत वडी मात्रा में जल दिया जाय साथ ही आमाजय का पीडन भी इन औपधियों के साथ आवश्यक होता है। इस प्रकार की क्रिया से युक्त वमन द्रव्यों को आमाजयिक वामक (Gastric Emetics, कहते हैं। इस प्रकार के क्षोभक द्रव्यों में यजद के लवण (Zinc sulphate), फिटकिरी, इपिकेकुवाना, नौसादर, तूतिया, इमली का अम्ल (Tartaric acid), नरसो, गरम जल, सेंधा नमक, नीम की पत्ती तथा विविध प्रकार के आमाजय चोभक विपो का समावेश है।

(२) केन्द्रीय वामक :---कुछ ऐसी भी वौपवियाँ है जिनका ञोपण होने के अनन्तर वमन का प्रभाव देखा जाता है जैसे हृत्पत्री ( Digitalis ), अहि-फेन, लोबेलिया ये द्रव्य केन्द्र को उत्तेजित करके वमन के लक्षण उत्पन्न करते है। आयुर्वेद ग्रंथों मे व्यवहृत होने वाले वामक द्रव्य अधिकत्तर आमाञय मे क्षोभ पैदा करके अधवा परावर्तित क्रिया के द्वारा वमन पैदा करने वाले ही।

रेचन-क्रिया-आधुनिक दृष्टि से रेचन का कार्य औपधियो के द्वारा चार प्रकार से होता हैं। अग्रेजी के रेचन गव्द के लिए कई पर्यायी जव्द व्यवहुत होते है। जैसे (Purgatives, Cathartics, Evacuants or Apirients) इनके कार्य निम्नलिखित प्रकार से होते है (१) न गोपण होने योग्य डव्यो का परिमाण वढा कर (२) जल का गोपण रोक कर (३) क्षुड और वृहट् अन्त्रो को धुभित करके आन्त्र गति को वढा कर (४) तथा सीधे नाडी संस्थान पर क्रिया करके। आन्त्र की गति वढ जाने से पानी जैसे पतले दस्त वेग से होने लगते है और पानी के गोपण कराने का मौका नहीं मिलता। वहुत-से चूर्ण केवल आन्त्र में अपने परिमाण के कारण आव्मान करके दस्त ले आते है। विरेचन के पूर्व आन्त्रो का स्नेहन (Lubrication) करने से रेचन वढिया होना है इसीलिए प्राचीनो ने रेचन के पूर्व स्वेदन का विधान किया है।

आयुर्वेद मे कथित औपधियाँ जो विरेचन के नाम से व्यवहृत होती है उनमे कुछ तो अपने अशोपण के गुण के कारण, कुछ जल के शोपण को रोक कर, और कुछ आन्त्रो मे क्षोभ पैदा करके तथा आन्त्र गति को वढा कर रेचन के कार्य में सफल होती है।

डपयोग-चिधि या कल्प :-- ( Administration )

इन द्रव्यो को देह, दोप, दूप्य, प्रकृति, वय, वल, अग्नि, भवित, सात्म्य और रोग की अवस्था प्रभृति वातो को घ्यान में रखते हुए इनके गन्ध, वर्ण, रम-आस्वाद को नेवन को अनुकूल वनाते हुए अयवा विविध तद्गुण औपधियो के सयोग करते हए-विविध कल्पो कल्पना या बनावटो ( Preparations ) मे स्वरम, कल्क, कपाय, फाण्ट, चूर्ण जैसे वदर, षाडव, राग, लेह (चटनो), छट्ड् उत्कारिका, तर्पण,.पानक, पेय, शर्वत, मासरस (शोरवा), यूप आदि के रूप मे प्रयोग करना चाहिए । दोपानुसार कई अनुपानो के साथ या स्वतन्त्रतया भी इनका उपयोग सम्भव है जैसे वात विकारो मे तुषोदक-मैरेय-मेदक-धान्याम्ल (काजी), फलाम्ल (फलरस), दधि के अम्लो के साथ, पैत्तिक विकारो मे मुनक्का, आँवला, मबु, मुलेठी, परूपक ( फरहद ), फाणित ( राव ) और दूध आदि के साथ श्लैष्मिक विकारों में मधु, गोमूत्र, कपाय प्रभृति द्रव्यों से प्रघान औपधि के ये सहायक मात्र होते है। इन उपायो से औषधि द्रव्य हुद्य भीर मनोज हो जाते है साथ ही अधिक गुणवान वन जाते है।\*

(१) सयोग ( ममान वीर्य द्रव्यो के मिलने से अथवा विपरीत-गुणधर्म की

\* यद्धि येन प्रधानेन द्रव्य समुपसूज्यते, । तत्सज्ञक स योगो वे भवतीति विनिश्चय । फलादीना प्रधानाना गुणभूता सुरादय । हितान्यनुवर्त्तन्ते मनुजेन्द्रमिवेतरे । ते विरुद्धवीर्यमप्येपा प्रधानानामवाधकम । अविक तूल्यवीर्ये हि क्रियासामर्थ्यमिष्यते । भूयश्च पा वलाधान कार्यं स्वरसभावने । सुभावित ह्यल्पमपि द्रव्य स्यादवहकर्मकृत । स्वरसैस्तुल्यवीर्यैर्वा तस्माद्द्रव्याणि भावयेत्। अल्पस्यापि महार्थत्वं प्रभूतस्याल्पकर्मतम् । कुर्यात सयोगविश्लेपकालसस्कारयुक्तिभि ।

(च क १२)

औपवियो के सयोग मे ), विरलेप ( विरुद्ध वीर्य द्रव्यो को निकाल देने से अथवा ममान वीर्य द्रव्यो के निकाल देने से ), काल ( ममान या अनमान होने से ), मस्कार ( समान या असमान गुण धर्म वाले सरकारों मे ) तथा युक्ति ( प्रयोग को चातुरी के ऊपर अल्प गुण की औपवियो से वडा काम और वडी गुण वाली औपधियो से भी छोटा काम लिया जा सकता है । उदाहरण के लिए मम्यक् प्रकार मे स्निग्ध रोगी मे अल्प वीर्य वाली औपधि से भी किया गया ञोअन बहुत मात्रा में वोपो को निकाल सकता है । इसके विपरोत अस्निग्ध व्यक्तियो मे तीव्र वीर्य की औपधि के उपयोग से भी अल्प कार्य का या सर्वथा कार्य-हीनता देखी जाती है । मक्षेप मे (१) नयोग ( Addition ) (२) विष्ठलेप (Substraction) (३) काल (Time) (४) संस्कार ( Reactions ) तया (५) युक्ति ( gudicial use ) के ऊपर जोधन के लिए प्रयुक्त औपवियो के कार्य ( Action ) भिन्न-भिन्न स्वरूप के हो सकते है ।

(२) जिस प्रधान व्रव्य (Main Ingradients) के साथ दूसरे व्रव्य मिलते है, वे प्रधान के अनुमार ही कार्य करते हैं। उम योग का नाम भी उम प्रधान औषधि व्रव्य के अनुरूप ही होना चाहिए। जैमे ल्जुनादि वटी, कृष्णवीजादि चूर्ण आदि। प्रधान द्रव्य की उपमा राजा से दी सकती है जैसे, किमी राज्य मे राजा प्रधान होता है और राजा का अनुसरण उसकी प्रजा करती है। उसी प्रकार प्रधान द्रव्य योग मे राजा का स्थान प्राप्त किए रहता है। उसके साथ कुछ बिरुद्ध वीर्य की भो औपधियाँ मिल् जायेँ तो वे भी प्रधान की किया मे वाधा नही पहुँचाती तथापि समान या तुल्य वीर्य औपधियों ने वना योग श्रेष्ठ होता है और उसमें कार्य करने की चमता भी अत्यधिक होतो है।

( ३ ) तुल्य वीर्य ( Equal Properties) के द्रव्यो के योग तथा तुल्य वीर्य स्वरसो की भावना से योग अधिक वलवान हो जाता है। किसी विशेप औपवि का गुण वढाना हो तो उसी औपवि के स्वरस से भावना दे दी जाय तो वह अधिक घक्तिघालो और कार्यकर हो जाती है। उदाहरण के लिए आँवले या लोध के चूर्ण में यदि आँवले या लोध के स्वरस को भावना दे दी जाय तो वह अधिक वीर्यवान ( Increased properties and Potency ) का हो जाता है। थोडी मात्रा मे इनका प्रयोग अधिक कार्यकर हो जाता है। इसलिए सदैव तुल्प्रवीर्य स्वरसों की ही भावना देनी चाहिए। जैसे लोध जो म्वयं रेचक है, उनमे स्नुही कीर की भावना।

(४) ऊपर लिखे वमन एवं विरेचन के करप तीन प्रकार के हो सकते

है । तीक्ष्ण, मध्य और मृदु । रोगी तथा रोग के तीन प्रकार के उत्तम, मब्यम, हीनादि का विचार करते हुए यथाक्रम इन योगो का इस्तेमाल करना चाहिए ।\*

तीक्ष्ण (Drastic)-स्निग्ध और स्विन्न (स्वेदन किए) व्यक्तियो मे सुखपूर्वक वेग के साथ शोघ्रता से जो वेगो को निकाले, साथ ही गुदा और हृदय में वेदना न पैदा करें तथा अन्त्रों में किसी प्रकार की हानि न पैदा करें तो उसे तीक्ष्ण वीर्य का विरेचन कहते हैं। इनसे कुछ हीन गुण का विरेचन मध्यम (Mild) कहलाता हे। इसके द्वारा विशोधन न बहुत तेज और न बहुत हल्का, मध्यम दर्जे का होता है। यदि औपधि का वीर्य मन्द हो (Low Potency) अनमान वीर्य औपधियो के सयोग से वनी हो, कम मात्रा मे दी गई हो अथवा रोगी का स्नेहन-स्वेदन मी न हो सका हो तो वह मृदु प्रकार (Laxative) का जोधन होता है। इनके द्वारा मद वेग का शोधन होता है।

चमन विधि ( Method of induction of Emesis )

तीष्ण अग्नि वाले, वलवान, वहुत दोप युक्त, महान रोग से पीडित तथा वमन जिसे सात्म्य हो, इस प्रकार के रोगी को लेना चाहिए। उसका स्नेहन तथा स्वेदन करावे। इन क्रियाओ से दोपो के शिथिल हो जाने पर उसे कफवर्धक अभिष्यदी भोजन दे। जैसे ग्राम्य, औदक तथा आनूप मासरस या दूध। इससे रोगी का कफ वढ जाता है। उसे उत्क्लेश होने लगता है। जिससे वामक औपधियो के पीने से वमन सूखपूर्वक होने लगता है।

दूसरे दिन प्रात काल ( पूर्वाह्ल) में साधारण काल में जब न अधिक ठण्डा हो न गर्म हो, रोगी के कोष्ठ विचार करते हुए, जो ठीक हो उस मात्रा में वामक द्रव्य का प्रयोग कपाय, कल्क, चूर्ण अथवा स्तेह के किसी एक रूप मे

\* वल्ल्र्यविध्यमाल्क्ष्य दोपाणामातुरस्य च। पुन प्रदद्याद् भैपज्य सर्वशो वा विवर्जयेत् । तीक्ष्णो मध्यो मृदुव्यीधि सर्वमघ्यात्पलच्चण । तीक्ष्णादीनि बल्गवेक्षो भेषजान्येपु योजयेत् ॥ सुख क्षिप्र महावेगमसक्त यत् प्रवर्त्तते । नातिग्लानिकर पायौ हृदये न च रुक्करम् । अन्तराशयमच्चिण्वन् कृत्स्न दोप निरस्यति । विरेचन निरूहो वा तत्तीक्ष्णमिति निर्दिशेत् ॥ किचिदेभिर्भुणैर्हीन पूर्वोक्तैमत्रिया तथा । स्निग्धस्विन्नस्य वा सम्यड् मन्य भवति भेषजम् । मन्दवीर्यं विरूचस्य हीनमात्र तु भेपजम् । अनुत्यवीर्यं सयुक्त मृद्रु स्यान्मन्दवेगवत् ॥

### भिपकर्म-सिद्धि

पिलावे। वमन के लिए व्यवहृत होने वाले रोगो में यह ध्यान रग्नना चाहिए वह अप्रिय, घृणोत्पादक, वीभत्स अीर दुर्गन्व वाले हो। विरेचन द्रव्य ठीक उनके विपरीत प्रिय, सुन्दर और सुगन्व वाले होने चाहिए।

वमन से ठीक होने वाले व्यक्तियो मे औपधि को अतिमाना में पिलाना चाहिए । अर्थात् कठ पर्यन्त पिलाना चाहिए । यदि रोगो व्यक्ति सुकुमार, कृत्र, वालक, वृद्ध या डरपोक हो तो उसके लिए दूध, दही, तक्र, यवागू पहले पेट भर कठ पर्यन्त पिला देना चाहिए । रोगानुसार भी वामक द्रव्य वदले जाते हैं जैसे कर्ज वार गर्म जल मे नमक छोडकर आकठ पिलाना, कई वार सरसो और नीम की पत्ती खीला कर आकठ पिलाना भी वमन को उत्तेजित करता है । इस प्रकार के वामक द्रव्यो को कोमल अथवा सुकुमार रोगियो को पहले दूव, दही, तक्र आदि को आकठ पिला कर वमन कराना चाहिए ।

भौपधियो के पी चुकने के वाद आग के सामने बैठाकर अग्नि को तापते हुए कुछ देर तक दो घडी या एक मुहूर्त्त तक प्रतीक्षा करे। अग्नि मंताप से क्षोम वढता है, पसीना उत्पन्न होता है। दोप ढीले हो जाते है और अपने स्थान से चलायमान हो कर आमाशय की ओर आ जाते है। जी मचलाना प्रारम्भ हो जाता है। मिचली के कारण रोगी को घुटने के वल बैठा कर रखे। विश्वस्त परिचारको से उसका माथा, पीठ, पार्श्व और गले को स्थिर कराले। पश्चात् अगुलि से, कमल नाल से या एरण्ड की नली मे गले के भीतर ले जाकर स्पर्श करते हुए वमन करावे। यमन तब तक करावे जब तक पूर्ण वमन के लक्षण न उत्पन्न हो जांवें।

वमन मे सर्वप्रथम प्रसेक, पश्चात् औपधि, तदनन्तर कफ पुन पित्त और अन्त मे वायु क्रमशः एक के वाद एक निकलता है ।

यह वमन को प्रक्रिया आज के युग मे विप की चिकित्सा मे व्यवहृत होने वाले आमाशय-प्रक्षालन (Stomach-Wash) से वहुत सादृश्य रखता है। इसमे एक रवर की नलिका को मुखमार्ग से गले के द्वारा आमाशय मे प्रवेश कराके उसी मे लगे चोगे से यथावश्यक जल या औपवि द्रव्यका द्रवभर दिया जाता है और चोगे को पुन उलट कर उसके द्वारा आमाश्य का प्रक्षालन किया जाता है। आवश्यकतानुसार जितनी मात्रा मे या जितनी वार चाहे आमाशय का प्रक्षालन किया जा सकता है। वमन के कार्यो मे इसका प्रयोग भी विचार्य है। पश्चात् कर्म —

जव सम्यक् वमन हो जाय तो रोगी को धूम पान कराना चाहिए। ये धूम तीन प्रकार के होते हैं (१) शमन (२) विरेचन (३) स्नेहन। इनमे से किसी एक को मामर्थ्य के अनुमार पिलाना चाहिए। परचात् रोगी को आचार सम्बन्धी नियमो के आदेन कराके पिश्राम देना चाहिए।

विरेचन विधि ( Method of Induction of Purgations )-दोधन त्नायों ( Flushing of the system ) में स्नेहन, स्वेदन और वमन के अनग्वर ही विरेचन देना चाहिए। विना वमन कराए पुरुष में सम्यकू विरेचन होने पर भी नीचे को प्रेरित हुआ कफ पहणी को टक लेता है। जिससे उदर के अधो भाग में गुग्ता या प्यचित् प्रयाहिका उत्पन्न हो जाती है।

यदि कल विरेचन कराना हो तो पूर्वाह में अघु भोजन करा दे, फल रस और उध्य जल पीने को दे, भोजन में जागल, मामरस, स्निग्ध यूप, जिससे कफ अधिक न होने पाये। दूसरे दिन कफ धातु के नष्ट हो जाने पर रोगी की परीक्षा जरके कोष्ट के अनुसार उसे विरेचन की औषघियाँ मात्रा से पीने को दे।

कोए तीन प्रकार के मृदु, मध्य एव तीव्र होते है। अधिक पित्त वाला कोए मृदु होता है उसमे दून से विरेचन होता है। वात और कफ की अधिकता से कोए करू होता है, इन प्रनार के कोएों में विरेचन कठिनाई से होता है। दोनों के मध्य नी अवस्थ्या मध्यम कोए की होती है। इसी को साधारण प्रकार का कोए रहने है। मृदु कोए में मृदु, मध्य में मध्य और क्रूर में तीष्ण विरेचन दे। विरेचन वर्म से क्रमश मूत्र, पुरीप, पित्त, औपधि, एव कफ एक्लैक्श निर्गत होता है। विरेचन औपधियों के चयन में यह ध्यान में रखना चाहिए कि स्निग्ध शरीर में स्टा विरेचन और स्था में स्निग्ध विरेचन देना उचित रहता है।

पश्चात् कर्म—

विरेचन औपधि के पीने के बाद औपधि में मन लगा कर विस्तर के समीप ही बैठे। वेग को न रोके। वायु रहित स्थान में रहे। ठण्डे पानी का स्पर्श न करे। जवर्दस्ती प्रवाहण भी न करे।

रोधन की मात्रा—

वमन, विरेचन प्रभृति कार्यो से तीन प्रकार का शोधन होता है। होन, मध्य, एव प्रवर। इसका विचार चार दृष्टिकोण से किया जाता है---

(१) आन्तिकी—(अन्तको दृष्टि से )।

(२) वैगिकी-(वेग की सख्या की दृष्टि से) ।

(३) मानिकी—(परिमाण की दृष्टि से ) ।

(४) लैड्निकी—(लक्षणो की दृष्टि से ) ।

जैमा कि नीचे के कोएक में रपण्ट किया गया है ----

| कर्म   | व्यतिकी   | वैगिकी                 |             | मानिकी                 |                                    | लैन्निकी                                                                                                    |
|--------|-----------|------------------------|-------------|------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| वमन    | पित्तान्त | जघन्य<br>मध्य<br>प्रवर | ン<br>ぼ<br>し | जघन्य<br>मध्य<br>प्रवर | १ प्रस्य<br>१-२ प्रस्य<br>२ प्रस्य | हदय, पार्थ्व, मृत्री, उन्द्रिय<br>और स्रोतो की झूड़ि और<br>सरीर की रुघुना ।                                 |
| विरेचन | कफान्त    | जघन्य<br>मध्य<br>प्रवर | २०          | जघन्य<br>मच्य<br>प्रवर | २ प्रग्य<br>३ प्रस्य<br>४ प्रस्य   | स्रोतसो को विश्वदि उन्द्रियों<br>की प्रसन्नता, हल्कापन<br>इन्द्रियों की प्रसन्नता,<br>न्वास्थ्य अनुभव करना। |

नोट---वमन, विरेचन तथा शोगित मोक्षण कम मे प्रस्थका १३॥ पढ का होताहु। उक्ति भी मिलनी ह

वमने च विरेके च तथा शोणित मोक्षणे।

सार्द्ध त्रयोदशपलं प्रम्थमाहुर्मनोपिणः ।

योगायोग के छक्षण :---

सम्यक् योग--ऊपर के कोष्टक में लैड्निको शुद्धि के कोष्ट में कथित ल्झण वमन अथवा विरेचन के ठीक प्रयोग होने पर मिलते हैं ।

दुरछदित के छन्नण (Low dosage of Emetics):--

हृदय और स्रोतसो की विजुद्धि नही हो पाती, शरीर में गुम्ता आ जाती है स्फोट, कोप्ठ, शीत-पिन आदि शरीर पर निकलने लगते हैं। शरीर में खुजली होने लगती हैं।

दुर्चिरिक्त के लक्षण (Low dosage of Purgation):--

त्रिंदोपो का कुपित होना, अग्निमान्च, गौरव (भारीपन), प्रतिज्याय, तन्द्रा, वमन, अरुचि तथा वायु का अनुलोमन न होना प्रमृति चिह्न मिलते हूं।

अतिवमित के छझ्ण (Over dosage of Vomiting):----

तृपा, मोह, मूच्छों, वायुकोप, निद्रा, वल को हानि । इस अवस्था मे स्तम्भन को देकर वमन वंद कराना चाहिए । पित्तघ्न स्वाटु एव ञीत वीर्यऔपधियो का प्रयोग करना चाहिए ।

अतिविरिक्त के लक्षण (Over dosage of Purgatives) :---

कफ, रक्त, पित्ता, क्षय, वायु के रोग, अंगमर्द, अगो की सुष्ति (सुन्नता), थकावट, वेदना, कम्प, निद्रा की अधिकता, वेहोशी, उन्माद, गुदभ्रश और हिवका आदि लक्षण मिलते है।

#### द्वितीय खण्ड : प्रथम अध्याय

च्यापद् चिकित्सा ( Complications and Tieatment ):---अयोग:---यदि ठीक प्रकार का शोधन (,वचन, विरेचन ) न हो पाया हो, तो रोग और गोगी के तीन प्रकार के वलो का विचार करते हुए पुनः औषधि की मात्रा पिलावे । यदि विशोधन के लिए दी गई दवा निकल आई हो, न पच पाई हो या पच गई हो और दोषो का निर्हरण करना आवश्यक हो तो पुन. वही या टूमरी दवा को पिलाना चाहिए । यदि वमन, विरेचन के द्वारा शोधन सतोषजनक नहीं हजा हो तो योप दोपों का जमन विविध भोजन और पेय द्रव्यों के द्वारा हो चुका हो अरेर जिसका कोछ ज्ञात न हो ऐसे व्यक्ति को मुदु औपधि ही पिलानी चाहिए । यदि रोगी दुवल परन्तु उसके दोप अति वलवान हो तो उसमे भी मुट क्षोपधियों का वार-बार प्रयोग करके शोधन कराना चाहिए । क्योकि तीक्षण गोवन से प्राण जाने का भय रहता है। यदि सौपधि दोपो से रुद्ध हो जाय न ऊपर से निकले न नीचे से, साथ ही रोगी में अगमर्द और टकारे आने लगे तो गर्म जल पीने को दे और स्वेदन करे। कई वार प्रातःकाल मे पिलाई दवा झ्लेप्मा से रुद्व होकर उर स्वल पर पडी रहती है और उस समय शोधन नही हो पाता पुन कफ के क्षीण होने पर सायकाल मे रात्रि मे गोधन होता है।

अत इम वात का घ्यान रखते हुए प्रतीक्षा करनी चाहिए । विरेचन के लिए दी हुई औपधि का ऊर्घ्वगमन हो या जीर्ण हो गयो हो तो लवणयुक्त स्नेह देकर वातानुल्लोमन करे । यदि किसी शोधन के प्रयोग से लालास्नाव, हुल्लास, विष्टम्भ, लोमहर्ष होने लगे तो औपवि कफ से आवृत हो गई है ऐमा समझ कर उसके लिए तीक्ष्ण, उष्ण, कटु प्रभृति, कफन्न उपचार करना चाहिए । यदि क्रूर कोष्ठ रोगी हो और उसका स्नेदन भलीभाँति हो गया हो तो विना विरेचन औषधि के प्रयोग के ही उसे लघन करा देना चाहिए । इससे उसके स्नेहसमुत्य श्लेष्मा का नाग हो जाता है ।

जो व्यक्ति रूक्ष शरीर वाले बहुत वायु युक्त, क्रूर कोष्ठ (Contispated Bowels) दोप्ताग्नि वाले होते है । उनमे रेचक औपधियाँ विना किसी प्रकार को क्रिया के ही पच जाया करती है । इसमे यदि विरेचन कराना हो तो प्रथम वस्ति देकर पश्चात् विरेचन देना चाहिए। वस्ति से प्रवर्तित दोषो को विरेचन के द्वारों शीघ्र हरण करना सभव रहता है ।

रूक्ष भोजन करने वाले, नित्य परिश्रम करने वाले एव दीप्त अग्नि वाले अपक्तियों के दोप अपने आप ही प्राक्कतिक-कर्म, वात, आतप, अग्नि से नष्ट हो जाया करते है। ऐसे व्यक्तियों में विरोधी भोजन, अध्यशन एव अर्जाणंजन्त उत्पन्न दोपो के सहन की अक्ति आ जाती है। फल्प्न' इनमे नज्जन्य रोग नहीं होते। इनको स्वस्य अवस्था में विशोधन की कभी आवश्यकता नहीं पठनी। उनका मदैव स्नेहन करना चाहिए एवं वायु से रक्षा करनी चाहिए। विना व्यापि के उनका विशोधन न करें। अर्थात् रोग की अवस्था में यदि उनके विशोजन ता विद्यान हो तभी करना चाहिए वन्यया नहीं।

देश, काल का व्यान रखते हुए उपर्यु क्त विधियों का अनुमरण करते हुए यन्न-पूर्वक त्रिरेचनों का प्रयोग करने में कोई दोप नहीं होता । परन्तु विपरीत क्रमों पर चलने से रोगी के रूपर विपवत् प्रभाव होता है ।

अवाम्य रोगी (Contraindicatious of Emesis) -

कतक्षोण, अतिस्थूल, अतिऊटा, वाल,वृढ, टुर्बल, आन्त, पिपामिन, सुधित कर्मभाराध्ववहन-कर्षित, उपवाम, मैथुन, अध्ययन, व्यायाम, चिन्ता प्रमक्त, चोम युक्त गर्भ, मुकुमार, सबृतकोष्टदुर्श्छेद्य, उर्ध्वरक्त पित्त, प्रमक्त र्छाद, ऊर्ध्ववान स्यापित, अनुवासित, हूद्रोग, उदावर्त, मूत्रा-घात, प्लोह, गुरम, उदर रोग, अष्ठीला, स्वरोपघात, तिमिर, शिर, कर्ण, नेत्र एवं पाण्टु रोग से पोडित व्यक्ति मे वमन न करावे।

वमन के योग्य रोगी (Indication of Emesis):- जेप रोगियों में वमन करावे। जैसे विजेपत पीनम, डुप्ट, नवज्वर, राजयध्मा, काम, श्वाम, गल-ग्रह, गलगण्ड, ग्लोपट, मेह, मन्दागिन, निरद्धान्व, लजीर्ण, विमूचिका, अठम्रक, विपपीत, गरपीत, विपदप्ट, विपविद्ध, विपटिग्ध, अधोग रक्तपित्त, प्रमेक, अर्ज, हल्लास, बरोचक, लविपाक, लपची, लपस्मार, उन्माद, लतिमार, गोफ, पाण्ड् रोग, मुखपाक, डुप्ट स्तन्य, कफजरोग। इन रोगो में वमन एक प्रधान और उत्तम कार्य है। जैसे कि क्यारी के बांध के टूट जाने पर धान्य में लत्यधिक पडा हुआ जल निकल कर अन्न को नुखा देता है। इसी प्रकार इन रोगियों में वमन गरीर के टोपो को निकाल कर रोग को मुखा देता है।

चिरेच्य रोगी- ( Indication of Purgations )

कुए, मेह, ज्वर, ऊर्घ्वग-रक्त-पित्त, भगंदर, उदर रोग, अर्ण, ब्रथ्न, प्लोह, गुल्म, अर्बु द, गलगण्ड, ग्रन्थि, विस्चिका, वलसक, मूत्राघात, क्रमि कोए, विन्तर्प, पाण्डुरोग, शिर जूल, पार्थ्वजूल, उदावर्त्त, नेत्रदाह, आस्यदाह, हृद्रोग, व्यग, नीलिका, नेत्र रोग, नासारोग, मुखरोग, कर्णरोग, हलीमक, श्वाम, कास, कामला अपची, अपस्मार, उन्माद, वातरक्त, योनिदोष, रेतोदोष, तिमिर, अरोचक, अविपाक, र्छदि, गोथोदर, विस्कोट, आदि पित्त दोष समुत्य रोग । अग्नि के द्वितीय खण्ड : द्वितीय अध्याय

वुझाने से जैसे अग्निगृह शीतल हो जाता हे। उसी प्रकार पित्त के विरेचन से पुरुष-गरीर को गान्ति का अनुभव होता है।

अचिरेच्य (Contra-indication of Purgation) -

सु मार, गुदक्षत, मुक्तनाल, अधोग रक्तपित्त, दुर्बलेन्द्रिय, अल्पाग्नि, निरूढ (जिनका आस्त्रापन हो चुका हे), श्रमादि से व्यग्र, अजीर्ण, नवज्वर, मदात्यय, अति आध्मान, जल्य से पोडित, अभिहत, अतिस्निग्व, अतिरूक्ष, क्रूरकोष्ठ, क्षतादि तथा गर्भिणी मे विरेचन नहीं करना चाहिए।

वमन कर्म में प्रयुक्त होने वालें प्रधान भेपज-मदनफल, मधुयष्टि, नीम की पत्ती, जीमूत, पटोल, छृतवेबन ( कडवी तरोई की जातिया ), पिष्पली, कुटज, इक्ष्वाकु, एला, धामार्गव । <sup>9</sup>

विरेचन कर्म में प्रयुक्त होने वाले प्रधान भेषज-त्रिवृत--( कालो निशोध ), त्रिफला, दन्तो, नीलिनी, सप्तला ( सेहुड की जाति का क्षीर ), वचा, काम्पि-ल्लक ( कबीला ), गवाक्षी, क्षीरिणी ( दूथिया ), निचुल ( हिज्जल ), उदकीर्या पीलु आरग्वध ( अमल्ताश ), द्राक्षा, द्रवन्ति ( दन्तीभेद )<sup>2</sup>

( इन वामक एव विरेचक औपधियो के विस्तार के लिये चरक विमानस्थान का आठवाँ अव्याय द्रप्टव्य है।)

#### द्वितीय अध्याय

\*

वरित तथा वस्ति कर्म (Clysters or Enema & its Application) निरुक्ति :---

पंच कर्मो मे एक अन्यतम महत्त्व का कर्म वस्ति कर्म है। वस्ति के द्वारा अनेक कार्यो का सम्पादन होता है। आयुर्वेद ग्रथो मे वस्ति कर्म को बहुत प्रकसा पाई जाती है। "वस्ति कर्म मे प्रयुक्त होने वाले द्रव का निर्माण नाना प्रकार के औपधि-द्रव्यो के सयोग से किया जाता है फलत. उन उन औपधियो के प्रभाव से वस्ति के द्वारा सशोधन, संशमन तथा सग्रहण यथोचित मात्रा में करना सम्भव रहता है।

वस्ति क्षीणशुक्र को शुक्रवान बनाती है । दुर्बल को वलवान करती है, स्यूल को कृश करती है । आँखो को तेजस्त्री करतो है, झुर्रियो का पडना, पलित (केशो

**६ भि० सि०** 

1

न्म पकना) को हूर करती है । आयु को स्विर करती है । भस्री प्रयार कि उपयोग में लाई गई वस्ति अरीर की पृष्टि, वस्र, वर्ण और आपु को बढानी है ।

बस्ति वा उपयोग वात मे, पित्त मे, रुफ मे, रउन में, दोपो थे रंमर्ग मे तथा दोपो के मन्निपान में सदैव हितावह होता है। महपि घरफ ने लिखा है "आगा-कोष्ठगत, मर्मगत, ऊर्ध्वजनुगत, एकाङ्ग गन, अर्थाङ्गगत, अथवा सम्पूर्णाज्जगत जो भी कोई रोग उत्पन्न होता है उमकी उत्पत्ति में बायु के गिया और फोर्ट दूसरा मुख्य कारण नहीं है। यह वायु ही कफ-पित्त-पुरीप-मूत-स्वैः आदि मलो का संचय नाग एव बाहर फेन्ने वाओ है। उन वायु की वस्ति के अतिरिक्त कोई दूसरी दवा नहीं है। अत चिकित्मा का आया भाग वस्ति ही है। और कई व्यक्तियो के विचार मे तो वस्ति ही सम्पूर्ण चिकित्मा है।"

रोगोत्पाटन तथा गरीर के धारण दोनो ही कार्यों में वायु की मुस्पता है। रोगोत्पत्ति में वायु दोप की प्रधानता प्रसिद्ध है ही।

"पित्त पगु कफ. पगु पगवो मलघातत्र , वायुना यत्र नीयन्ते तत्र गच्छन्नि मेघवत् ॥"

अर्थात् पित्त और क्फ दोप तो पगु है अर्थान् स्वयं गमनशोल नही है उनमें चलने की अक्ति तो वायु की महापना से ही आती है। पित्त और रुफ की उपमा बाढलो से दी गई है और वायु की हवा से। हवा जहाँ चाहे ले जाकर पानी बरमा दे। वायु, क्रफ और पित्त की वृद्धि और स्थानस्थय कराके जहाँ चाहे रोग पैदा करदे।

स्वस्थ जरीर में भी वार्यु को ''यन्त्रतंत्रघर '' सम्पूर्ण जरीर कोर मन व्य अधिपति और सचालन के रूप में स्वीकार किया गया हूँ । वह जरीर का धारक है । इसके विक्रुत होने पर जरीर का घारण सभव नही रहना है । इस वायु का

१ वस्तिर्वय स्थापयिता मुलायुर्वलाग्निमेधास्वरवर्णक्रुच्च । सर्वार्थकारी शिगुबृढयूना निरत्यय मर्वनदापहुरुच ॥ गाखागता कोष्टगताञ्च रोगा मर्गोर्व्वमर्वावरुवाङ्गजाश्च । ये मन्ति तेपा नहि कश्चित्रन्यो वायो परं जन्मनि हेनुरस्ति । विण्मूत्रपित्तादिमलागयाना विक्षेप्रस्वातकरब्च रुस्मात् ॥ तस्यानिवृढस्य गमाय नान्यद् वस्ति विना मेपजमस्ति किचित् । तस्माच्चिकित्मार्थमिति ब्रुवन्ति सर्वा चिकित्सामपि वस्तिमेके ॥ मूलं गुढं गरीरस्य सिरास्तत्र प्रतिष्टिता । ( च सि १ ) सर्वं गरीर पृष्णन्ति मूर्वानं यावदायिता ॥ पराधरे-चक्रपाणि टीका । प्रकृतिस्य रखना भी वस्ति मे सभव है । अत स्वस्थ वृत्त की दृष्टि से भी वस्ति का महत्त्व कम नही है।

गल्य तन्त्र मे रक्तविस्नावण या शिरावेध का जो महत्त्व है काय-चिकित्सा मे उसी तरह का स्यान इन वस्तियो का हे। शल्य तन्त्र मे भी सिरा वेध आदि का विधान है "रक्त के निकल जाने से सम्पूर्ण विष का निर्हरण हो जाता है" विप की निवृत्ति में जितने भी कर्म वतलाए गए है, वे सभी एक तरफ एव रक्त-मोक्षण अकेले ही दूसरी तरफ खडा हो सकता है।

"शिराव्यघश्चिकित्सार्द्ध गल्यतन्त्रे प्रकोतितम् । यथा प्रणिहित सम्यक् वस्ति-कायचिकित्सिते । ( सू )

प्रयोजन :---

वस्ति का उपयोग तीन प्रकार के कार्यों में होता है :---

(१) पच कर्म मे ( शोधन मे )।

- (२) अनागत रोगो के प्रतिपेध (स्वास्थ्य रक्षण या रोग निवारण Profilaxis ) मे
- (3) रोगो को चिकित्सा मे ( Curative ) । वय ( Age ) ---

सभी उम्र के रोगियों में वस्ति का उपयोग पथ्य हैं। इसका प्रयोग शिश. वद्ध, युवक मे किया जा सकता है। वमन तथा विरेचन का वालक तथा वद्ध मे निपेच है वहाँ पर भी वस्ति का प्रयोग लाभप्रद होता है। वस्ति को सर्वरोग-हर कहा है। वस्ति को सर्वरोगहर कहने का तात्पर्य यह है कि वस्ति के द्वारा दोपो का सञोवन हो जाता है और वह सशोधन के द्वारा सभी रोगो मे लाभ पहचाती है। ठीक ढग से प्रयोग मे लाई गई वस्ति के द्वारा कोई भी हानि नही होती । वस्ति आयु को म्वस्थ करती है तथा सुख, आयु, वल, अग्नि, मेधा, स्वर अीर वर्ण को वढाती है। वस्ति के दो प्रधान भेद होते है। यथा १ रूक्ष वस्ति

तथा २ स्निग्ध वस्ति ।

रूक्ष वस्तियो के द्वारा दोपो का सशोधन तथा सशमन और स्निग्ध या तैल वस्तियो के द्वारा स्नेहन, वीर्य तथा वल की पुष्टि होती है। वायु का कोप दो ही प्रकार से हो सकता है।

''वायोर्घातो क्षयात्कोपो मागस्यावरणेनवा'' इनमे मार्गावरण का दूरीकरण रूक्ष वस्तियो से और धातु चय का पूरण स्निग्ध वस्तियो के द्वारा होता है। इसलिए वस्ति को परम वायुशामक माना गया है स्निग्ध वस्तियो का वर्णन करते हुए आचार्यो ने लिखा है जैसे कि पेड की जडमे जल डालने से जिस प्रकार वह पुष्पित और पल्लवित हो जाता है उसी प्रकार से ठीक समय से गुदा के दारा दी गई अनुवासन वस्ति के द्वारा भी शरीर वलवान् वनता है इतना हो नही, वायु के कारण स्तव्य (सकुचित) हुये अगो मे, भग्न मे पीडित रोगियों मे, जाखागत् वात रोगों मे, आव्मान प्रभृति उदर रोगों मे, वार-वार होने वाले गर्भ स्नावों मे झीण इन्द्रिय के पुरुषों में कृश तथा दुर्वलों में भी वस्ति कर्म प्रशस्त रहना है।

वस्ति का प्रयोग आवश्यकतानुमार रोगी की दशा, देश और काल का विचार करते हुए करना चाहिए । यदि रोगो उप्णता में पीडित हो तो उममें भीतल वस्तियों का प्रयोग उचित होता है । यदि रोगी में नोधन अपक्षित हो ना रूझ या निरुह वस्तियों का उपयोग करें तथा वृहण की आवश्यकता होने पर स्निग्ध वम्तियों का उपयोग उचित है । इस नियम के विपरीत नोधन के योग्य रोगी में वृंहण या वृहण के योग्य रोगी में नोधन कदापि नहीं करना चाहिए । यदि रोगी क्षत-झीण से युक्त अर्थात् क्षयी या नोपी (TB) हो उसमें विनोधन न करें । ठीक इमके विपरीत कुए प्रमेह, प्रभृति अन्य नोधनीय रोगों से पीडित मनुष्यों में वृंहण न करे क्योकि ये रोगी मदा ही संनोधन के लिए माने जाते हैं।

चस्ति का महत्त्व ( Importance of Enemata ) — काय-चिकित्सा मे वस्ति का वडा महत्त्व दिपा गया है। शत्य-चिकित्सा मे भी इसकी महत्ता कम नही समझनी चाहिए। शत्य-चित्तित्सा मे रक्तावसेचन क्रिया को जो स्थान प्राप्त है वही स्थान काय-चिकित्सा में वस्ति को दिया गया है। वस्तिका प्रयोग दोप, औपवि, देश, का रु, सात्म्य, सत्त्व, वय, वन्शदि का विचार करते हुए करना होता है।

वस्ति की वनावट तथा उसका प्रतिनिधि

१ उष्णा भिभूतेपुवदन्ति गीताञ्छीताभिभूतेषु तथा सुखोष्णान् तत्प्रत्यनोकौपन्थ मंप्रयुक्तान् सर्वत्र वस्तीन् प्रविभज्य युञ्ज्यात् । न वृहणीयान् विदधीत वस्तीन् विजेधनीयेषु गदेषु विद्वान् कुष्ट प्रमेहादिपुमेदुरेषु नरेषु ये चापि विशोधनीयाः । (च सि १) को निकाल कर, उसमे भो शिरा जाल को पृथक कर, गधहीन करके और लाल रग से रग करके जुढ़, करके, रख लेना चाहिए। यदि जानवरो के मूत्राशय उपलब्व न हो तो चमडे के टुकडे प्लव नाम के पत्ति के गले या कपडे का इस्तेमाल वस्ति बनाने के लिए करे। इसी वस्ति के द्वारा बने थैले के कारण हो, पूरे यन्त्र का नाम बस्ति यन्त्र पड गया।

(२) नेत्र ( नलिका ) :-वस्ति को नलिका सुवर्ण, रजत, वग, ताम्र,पित्तल, कास्य, लकडो, लोह, अस्थि या हाथी के दात अथवा छिद्र-युक्त सीग के बनाए जाते है ।

(३) छिद्र :---नेत्र के द्वार को छिद्र कहते हैं। इस छिद्र का परिमाण आयु के अनुमार रखने की विधि वतलाई गई है। काम करते समय वर्ति को निकाल ले पुन कार्य के समाप्त हो जाने पर उसके छिद्रो को रुई को वर्त्ति से वन्द करके रखे।

(४) कर्णिका :---हुक्के को नलो मे जेसे बीच मे उभार मिलते है, उसो प्रकार के उभार नलिका मे भो वोच-बोच मे बनाये जाते हैं। इन उभारो को कर्णिका कहते है। इनमे दो कर्णिकाएँ, जिनमे एक तो वस्ति वाले भाग के पास मे वस्ति को उसमे लगा कर सूत्रो मे स्थिरीकरण के लिए बनाई जाती है और दूमरी कर्णिका वस्ति के अप्रके समोप चतुर्थाश पर पहले को अपेचा छोटे परिमाण को बनाई जातो है जिससे वस्ति का प्रवेश गुदा आदि मे करके वहाँ तक पहुँचा कर उसका स्थिरीकरण किया जा सके। इन उभारो के स्थान पर नलिका छिद्र भो अपेक्षाकृत अधिक चौडा हो जाता है जिससे औषधि-द्रव के प्रवेश मे उसका बेग जिथिल हो सके।

नेत्र की छम्बाई: --- नेत्र की लम्बाई आयु के अनुसार अर्थात् ६-८० और १२ वर्ष की आयु मे क्रमश ६-१२-१८ अगुलो की होनो चाहिए। नली की मोटाई मूल की ओर अधिक, परन्तु अग्र की ओर क्रमश कम होनो चाहिए। मूल की तरफ नलिका अगुष्ठ परिणाह को ओर क्रमश, अग्र की ओर कनिष्ठिका (छोटो अगुलो) के परिमाण की होनो चाहिए। नलिका सीधी होनो चाहिए। उमकी समता गो-पुच्ठ मे दी जातो हे जैसे गाय का पुच्छ ऊपर मे मोटा क्रमश' नीचे की ओर पतला होता है उसो के सदृश वस्ति का नेत्र भी होना चाहिए। नलिका खुरटरी न हो चिकनी हो और उसका-मुख-गुटिका मुख वडी गोलो जैसे गोल होना चाहिए।

नेत्र के ट्रोप —छोटापन, पतला पन, मोटापन, जीर्णता, नली का वस्ति भाग के साथ ठीक वन्धन का न होना, छिद्र का वोच मे न हो कर किनारे पर होना, टेढा होना, ये सात दोप नेत्र के माने गए हैं।

## भिषक्तम-सिद्धि

इन दोषो के कारण प्रयोग में कठिनाई होती है और गर्म में पर्ट दोप किउने है। जैसे (१) अप्राप्त (औपध-प्रब्य गा ठीक तरह ने प्रवेश न टौना।) (२) 'मैंपॉस का माधा में न पहुँचना (३) खोम (रगड) (८) कर्षण ( पियाप) (५) क्षणन (कट जाना या धान होना) (६) स्नाप (घूपा) (७) गुपा में पाँच का होना तथा (८) यतिका बक्र होना।

वस्ति के दोप :----मामान न होना, मामर झेना, फिट्रयुवा होना, मोटा होना, जालीवार होना, वातदुष्ट दुए होना मिनम्य नया फिल्म्ना होना में आठ दोव वस्ति मे हो मकते है । इन प्ररार की यस्तियों का फर्म में व्यवसार नहीं करना चाहिए । इन दोपों के कारण निम्नलिम्पित परिणाम होते हैं जैने गी की विषमता, खट्टी दुर्गन्व का निकल्जना, न नित या होना, परिल का टोक नरह के पकड मे न आना, फेनयुक्त होना, स्वाययुक्त होना, तथ ने किर जाना, प्रभूनि आठ दोप इनके अन्दर आते है ।

वस्ति यन्त्र की प्रयोगविधि :---वस्ति को नेप के गाम भन्छे प्रवार वाघ कर उसे दवा कर, हवा को निकाठ कर, उनको निनुहनो को ठोक परके रखे, उसके मुख को अगुठे मे दवा कर और नेप्र के व्यप्रभाग में पड़ी हुई कई की वत्ति को पृथक् वर ले। तदनन्तर जिस रोगी में वस्ति का प्रयोग करना हो उनरा तैल का अम्यग कराके और गुदा को स्तिग्ध करके उनके मूप्र और मन्त्र जा त्याग कराके, ऐसे समय में जब कि उनको तेज भूख न लगी हो तब वस्ति चन्त्र जा प्रयोग करना चाहिए। रोगी को उनके वाम पार्थ्व पर मुग्यपूर्वक लिटा कर, वाएँ पैर को पूरी तरह से फैला कर और दाहिने पैर को मोड कर, वाएँ पैर के ज्वर रखकर, इस आसन में वस्ति का प्रयोग उन्ते। रोगी को नमान ज्यानन पर या सिर को किचित् झुका कर, या अपने हाथो को तकिया बनाकर ( सिर को वाएँ हाथ पर रख कर ) सीवे शरीर लेटना चाहिए।

रोगी की गुदा का स्तेहन करके नेत्र के नतुर्थांश भाग को पृष्ट वश गी रेखा में प्रविष्ट करे, प्रविष्ट करते समय नेत्र का कम्पन नही होना चाहिए, साथ ही कार्य में शीव्रता भी करनी चाहिए। वस्ति के एक ही पीडन (दबाव) से पूरे औपध द्रव्य को भीतर में पहुँना देना चाहिए, क्योकि उनसे वायु प्रवेश (Air Bubbles) का भय लगा रहना है।

चस्ति यन्त्र के अन्यथा प्रयोग के दोप — यदि नेन का तिरछा प्रयोग किया जाय तो औपधि घार से नही जा पाती, यदि नेत्र के प्रवेश काल में कम्पन हो तो उससे गुदा में व्रण होने को सम्भावना रहती है। यदि घीरे-धीरे प्रयोग किया जाय तो औपधि आशय तक पहुँच ही नही पाती, यदि बहुत जोर से दयाकर औषधि द्रव का प्रवेश कराया जाय तो द्रव के कएठ तक पहुँचने का भय रहता है। यदि औषधि द्रव वहुन ठएडा हुआ तो उससे जकडाहट और विदाह को सामना रहनो है। यदि बहुत उण्ण हुआ तो उससे रोगो मूच्छित हो जाता है। यदि झोपधि द्रव वहुत स्निग्ध हुआ तो जमने शरोर में जकडाहट आ जाती है। यदि बठून रूझ हुआ तो ज्यसे वायु की वृद्धि होती है। यदि द्रव वहुत पतला हुआ या उनमें उवण ( नमक ) की मात्रा कम हुई तो उससे औषधि हीन मात्रा (under dose ) हो जाती है। यदि बहुत सान्द्र ( Concentrated ) हुआ तो जममें औषधि के अतियोग (Over dose) होने का भय रहता है, साथ ही एससे रोगी क्षाम ( Depressed ) हो जाता है और गुदा में अन्त.प्रविष्ट द्रव्य भी देर में निकलता है। यदि द्रव में अधिक मात्रा में नमक छोडकर उसे साद्र कर दिया गया हो तो रोगी में जलन और पतले दस्त प्रभृति उपद्रव हो जाते है। अत एव इन वातो का विचार करते हुए युक्तियुक्त मात्रा में वस्ति का प्रयोग करना चाहिए।

सम्यक् प्रकार का वस्ति प्रयोग :---

उपर्युक्त प्रसङ्गो का ध्यान रखते हुए यथाविधि वस्ति का प्रयोग करना चाहिये। वस्नि का प्रयोग अधोवस्ति (गुदा मार्ग से), उत्तरवस्ति (मूत्र या योनि मार्ग) से कई वार इन मार्गों के प्रक्षालन को हृष्टि से (Douche) अथवा पोषण के विचार से (Nutrient Enemata) के रूप में किया जाता है। वस्ति के देने के पूर्व या पश्चात् वायु से बुलवुलो का प्रवेश (Air Bubbles) न हो नके इस वात का पूर्ण ध्यान रखना चाहिए। क्योकि वायु के आशय मे प्रविष्ट होने से तीव्र उदरशूल होने लगता है। वस्ति देते समय पूरा द्रव का प्रवेश न करा के किचित् शेप रख लेना चाहिए—'सावशेप च कुर्वोत अन्ते वायुहि तिष्ठति।' वस्ति द्रच वनाने की एक सामान्य विधि

पहुने यथावत् मात्रा में मघु, सेंघा नमक और स्नेह को छोड कर मथे। पश्चात् औपनि का कल्क डाले और मथे। पश्चात् जल छोडकर मथे। इस प्रकार में मथ के द्वारा मयित घोल (Emulsion) को वस्ति की विधि में उपयोग में लावे। एक मामान्य वस्तियोग में सैधव नमक ३ माशे और मघु ६ माशे लेकर खरल करे पुन. उसमे नारायण या माष तैल ४ तोले मिलाकर घोटे किर दशमूल क्वाथ १ पाव मिलाकर घोल वनाकर गुदा मार्ग से वस्ति देनो चाहिये। प्राचीनकालीन वस्ति यन्त्र का आधुनिक प्रतिनिधि:---

आज के युग में वस्ति कर्म के लिए कई प्रकार के यन्त्र व्यवहृत होते है। जिनमें अधिक प्रचलित निम्नलिखित तीन है।

है तो आंपधि की मात्रा अत्प २ से ४ औस की रखी जाती हे। ( In retention encina) यदि बहुत अधिक मात्रा में द्रव पहुँचाना आवश्यक हो और उसके गोपण कराने की आवन्यकता हो जैसे, ६ पिण्ट द्रव को डालना हआ तो रोगी को वाये करवट पर लेटा कर उसको प्रविष्ट करके पुन उसे दाहिनों करवट पर लेटाते है. उमके श्रोणि या नितम्व भाग को ऊँचा उठा देते है---आवश्यकता हई नो रोगी को घुटने और केहनी के बल करके औषधि द्रव को भर दिया जाता है। द्रव के निकलने के आक्षेप आने पर वार-बार रोगी की गुदा के भाग पर एक तीलिए के जन्मि दवा दिया जाता है। यह कार्य एक चोगे ( funnel ) भीर रवर की नलिका तथा गोद जैमे नमनशील मुत्र नाडी ( Gum Elasticcatheter ) की सहायता से और आसानी से किया जा सकता है। इसमे ध्यान रप्यना चाहिए कि भरना धीरे-धीरे और वीच-वीच में एक कर होना चाहिए। माथ ही द्रव किंचित उष्ण ९८० फ॰ ताप का होना चाहिए अन्यया रोगी उसको वाहर कर देगा और औपधि द्रव अन्दर में एक नहीं सकेंगा, इस विशेष प्रकार के (Rectal Injection) को अग्रेजी में (Entro clysis) कहा जाता है। प्राचीन वस्ति कार्यों में विशोधन के अनन्तर अनुवासन वस्ति का नाम्य इमी क्रिया से है।

आधुनिक युग मे निम्नलिखित प्रकार के एनीमा व्यवहृत होते है---

(१) क्रमिध्न वस्ति ( Anthelmentic Enema ) सूत्र-क्रमि (Thread worms) को दूर करने के लिए।

(२) आकुचनहर वस्ति (Antı spasmodic Enema) होग आदि का द्रव। आन्त्र के आमजन्य शूल मे।

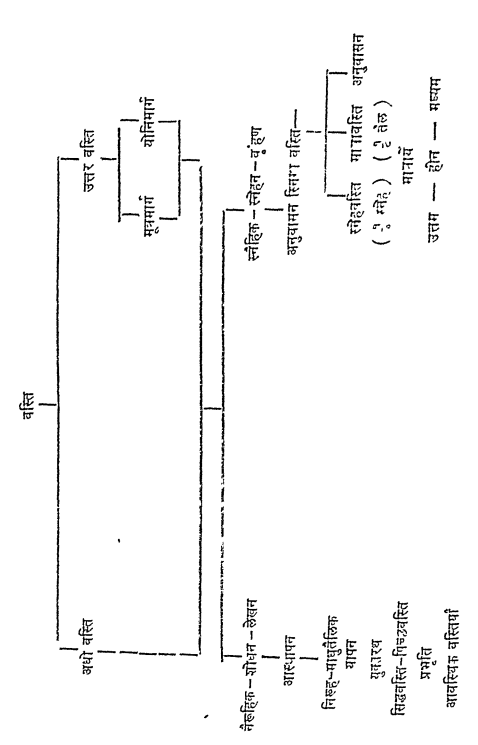
(३) ग्राही वस्ति (Astringent Enema) ----गुदामार्ग के स्नाव तथा अतिमार मे।

(४) सूदन वस्ति (Emollient Enema) मलाशय और स्यूलान्त्र वी दलेष्मल कला क्षुव्यता मे व्यवहृत होनेवाली-अतमी, औ, और स्टार्च का काढा।

(५) सशामक वस्ति (Sedative Enemata)-स्टार्च, मुसिलेज और अहिफेन आदि का वस्ति ।

( ६ ) रेचक वस्ति ( Puigative Enema )—ग्लिसरीन, एरण्डतैल, ओलिव आयल या केवल लवणजल, साबुन का पानी सीरिज के ढारा देना चाहिए या एनिमा के ढारा देना चाहिए ।

(७) पोपक वस्ति (Nutrient Enema)—जव मुख से अन्न का शोपण सम्भव नही रहता तो ग्लुकोज, डेक्स्ट्रोज १०% तथा सामान्य लवण विलयन एक वार मे ४ औस दिया जाता है। इसको अन्दर पहुँचाने के पूर्व एक जोवन एनीमा देकर कोष्ठ की शुद्धि कर लेनी होती है।



वस्ति के भेट या प्रकार :---

वस्ति के प्रधानतया दो भेद मार्ग भेद से किये जा सकते है। अधोवस्ति—जिसमे गुदा के मार्ग से औपधि प्रविष्ट की जाय तथा उत्तरवस्ति—जिसमे मूत्र या योनि मार्ग से औपधि द्रव्य प्रविष्ट किया जावे। पुन औपधि की कल्पना तथा उद्देश्य या प्रभाव या गुण भेद से वस्ति के दो प्रकार हो जाते है। नैरूह्कि और स्नैहिक। नैरूहिक को निरुह और आम्यापन भी कहते है। आस्थापन एव निरूह ये दोनो पर्यावाची घट्द है। दोपो के निकलने से अथवा चरीर का रोहण करने से निरूह कहलानी है। आयु का स्थापन—स्थिरोकरण इसके द्वारा होता है, इमलिए आस्थापन कहलाती है। आस्थापन का ही एक भेद माधुतैलिक है, माधुतैलिंग वस्तियो के पर्याय रूप में यापना, युक्तरथ तथा सिद्ध वस्ति के नाम आते है। इनमें मधु एव तेलका योग रहता है अत माधुतैलिक कही जाती है।

डनमे यापन का अर्थ होता है आयु का दीघे काल तक रहना, युक्तरथ — जिनमें रथ में घोडे जुतने पर जव चाहे उसको दौडा सकते है ठीक इसी प्रकार इस वस्ति का भी उपयोग विना किसी प्रकार की पूर्व की तैयारी किये विना किसो परहेज के जव चाहे कर सकते है इसलिए यह युक्तरथ कहलाती है। सिद्ध वस्ति:—

यह एक प्रकार की बहुत मृदु वस्ति है और इसका अधिकतर चिकित्सा कर्म में प्रयोग होता है। इसमे वमन आदि सम्पूर्ण विधियो के उपयोग की आवश्यकना नही रहती, एक ही वस्ति दी जाती है तथा किसी प्रकार के परहेज को आवश्यकता नही रहती और इनमे कोई कप्ट नही होता और चिकित्सा मे विभिन्न रोगो के अनुसार जैसे क्रमि रोग मे पलाश के वीजादिक्वाथ से, अतिसार पिच्छा वस्ति के रूप मे अवस्थानुसार दी जाती है।

निरुह के अनन्तर रोगो के शोधन हो जाने के बाद स्निग्ध या वृहण वस्तियो का प्रयोग किया जाता है। इन्ही स्निग्ध वस्तियो को ही अनुवासन कहते है। स्नेह की मात्रा के भेद से यह तीन प्रकार की होती है, यदि स्नेह की मात्रा पूरी दी जाय तो ६ पल (पट्पली मात्रा) श्रेष्ठ ई। उसको स्नेह वस्ति कहते है। यदि उसमे चौथाई स्नेह कम कर दिया जाय तो उसे अनुवासन (पादावक्रुष्ट) कहते है। इसको अनुवासन इसलिए कहते है कि शरीर के भीतर रहने पर भी दूपित नही होती तथा दूसरे दिन भी दी जाती है इसलिए अनुवासन कहते हें। इसी का एक भेद मात्रा वस्ति नाम से होता है, जिसमे स्नेह की मात्रा चतुर्याश रह जाती है। दूसरे शब्दो मे इनको इस प्रकार कह सकते है कि यदि स्नेह की मात्रा ३ पल हुई तो वह मध्य या अनुवासन वस्ति होगी। यदि स्नेह की मात्रा १॥ पल हुई तो निक्रुप्ट या हीन होगी।

# भिपकर्म-सिद्धि

वस्ति मुख्यतया दो प्रकार की होती है। अनुवासन और निरहण । उनमे विरेचन वर्ग के अनन्तर यदि वस्ति कर्म करना हो तो सर्वप्रथम अनुवासन का ही उपयोग करना चाहिए। रोगी के विरेचन के बाद उसका समर्जन करते हुए उसको प्रकृत आहार पर आठवें दिन आ जाने के वाद नौवें दिन तैठ मे अन्त्रंग करा के अनुवासन देना चाहिए। तद्नन्तर आग्यापन यस्ति या निस्ट्रण करे।

आस्थापन और अनुवासन मंचन्धी कतिपय नियम

क-अनुवासन :--

(१) नाति वुभुक्षित ( जब रोगी को भूग्व तेज न लगी हो तब ) वन्तियों में निरूह का प्रयोग करे ।

(२) नात्यशित ( अत्प भोजन किए ) रोगी में अनुवामन करना चाहिए ।

(३) वस्तियों के अनन्तर समर्जन क्रममें पथ्य व्यवस्था की आवव्यकता नहीं रहतीं । वस्ति द्रव्य निकल जाने वाद उम रोगी को मानरम ( जागल ) के नाथ भोजन देना चाहिए ।

(४) म्नेहपान के मम्बन्ध में जिन पथ्य एव परिहारों की आवय्यकता होती है उमी प्रकार का पथ्य एव परिहार अनुवासन कर्मों में भी रखना चाहिए। शीन तथा वमन्त ऋतुओं में दिन में अनुवासन करें। नरद्, ग्रीष्म और वर्षा ऋतुओं में रात्रि में यदि रोगी वायु से अतिपीटित हो तो और यह वायु का कोप घातुक्षयजन्य हो तो पूर्वार्द्ध में दिन में या रात में सब समय बम्ति दी जा सकती है।

(५) अनुवासन द्रव्य के बाहर निकल आने पर भोजन देना चाहिए । रात में अनुवासित व्यक्ति को प्रात काल और दिन में अनुवासिन को साय काल में भोजन देना चाहिए ।

(६) यदि व्यक्ति बहुत रूक्ष झौर उसको त्रायु बहुन वटी हुई हो तो प्रतिदिन अनुवासन किया जा सकता है, अन्यथा तीनरे दिन, पाँचर्वे दिन अनुवानन देना चाहिए । क्यो कि अधिक अनुवामन से अग्नि के मन्द होने का भय रहता है।

(७) अनुवायन वस्तियों की सख्या विपम ( अयुग्म या ताक) होनी चाहिए। कफज विकारों में एक या तीन, ५ैत्तिक विकारों में पाच या नात और वायु के रोगों में नौ या ग्यारह की सख्या में वस्तियों को दे। इस प्रकार यथावब्यक ३,४,६ या ७,८,६ या ११ वस्तियाँ भी दी जा सकती है।

(८) उप्णाभि मूत व्यक्तियों में जीतल वस्ति (Icewater) और जीता-भिभूत रोगियों में सुखोष्ण वस्ति दे। इसी तरह वस्ति में प्रयुक्त औपधियाँ भी व्याधि के गुणों से विपरीत गुणधर्म की हो होनी चाहिए। अर्थात् स्निग्ध, गुरु,

,

लघु आदि गुणो की अनुवायन वस्ति मे व्यवहत होने वाली औपधियाँ भी होनी चाहिए ।

(९) विणोधन के योग्य रोगियों में वृहण वस्तियों को न दे। जैसे कुछ, प्रमेह और मेदन्बी रोगियों में मर्दव मंशोधन हो दे। इसके विपरीत क्षीण-क्षत, शोष और दुर्वल रोगियों में मटैव वस्ति द्वारा वृहण ही कर्त्तव्य है, विशोधन नहीं।

(१०) अनुवासन वस्ति के लिए आवञ्यक है कि वह मलाशय या स्थूलान्त्र के अधोभाग मे तोन प्रहर तक (९ घण्टे तक) पडी रहे उसके वाद निकले। उन लिए मलागप आदि के भले प्रकार मे सशोधन के अनन्तर हो देना चाहिए ताकि उनका गोपण हो नके। यदि विना वहाँ देर तक रुके ही वस्ति द्रव्य निकल आवे तो पुन नई वस्ति देनी चाहिए।

(११) अनुवासन के कार्यों में व्यवहृत होने वालो वस्ति सिद्ध तैलो की होती है और विविध औपवियों के पाक से सिद्ध तैल वस्ति की विवि से दिए जाते है।

(१२) अनुवामन का प्रयोग रोगी का हाथ धुला कर भोजन करा के, कराना चाहिए । अन्न की विद्ग्यावम्या में दिया गया स्नेह ज्वर पेदा कर देता है । अति स्निग्ध भोजन कराके या स्नेह पिला कर अनुवासन न देवे । दोनो मार्ग से दिया हुआ स्नेह मद और मूच्छी उत्पन्न करता है । रूच अन्न खाने पर दिया गया बुनुवासन वल और वर्ण को घटाता है । इसलिए थोडे परिमाण ( मात्रा ) मे स्नेह को भोजन मे देकर पश्चात् अनुवासन करे । मूंग आदि का यूप, दूव या मासरस, जो रोगी को अनुकूल और सात्म्य हो उसकी रोज की खुराक की चौधाई कम करके खिलावे । पश्चात् अनुवासन करे ।

(१३) रोगी को भली प्रकार स्नेह से अम्यग और उष्ण जल से स्वेदित करके कुछ खिला कर, टहला कर, मल-मूत्र के त्याग के वाद उसे स्नेह वस्ति दे ।

कुछ । (सल) भर, २००१ भर, स्व (१४) स्नेह-वस्ति के ले चुकने के वाद पीठ के वल लेट कर एक सौ मात्रा (१४) स्नेह-वस्ति के ले चुकने के वाद पीठ के वल लेट कर एक सौ मात्रा तक प्रतीक्षा करे। हाथ, पैर आदि पूरे अग को फैलाये। इससे स्नेह का वल सारे शरीर मे फैल जाता है। हाथ-पैर के तलवो पर तीन तीन वार थपथपाए। शरीर मे फैल जाता है। हाथ-पैर के तलवो पर तीन तीन वार थपथपाए। नितम्वो को भी थपथपाये। शय्या के पैताने को भी तीन वार ऊँचा उठाए। नितम्वो को भी थपथपाये। शय्या के पैताने को भी तीन वार ऊँचा उठाए। इस प्रकार वस्ति के देने के पश्चात् रोगी अल्प परिश्रम करे, वोलना कम करे या मद आवाज से वोले तथा पूर्ण विश्वाम करे, साथ हो अन्य आचार सम्वन्वी नियमो का पालन करे।

का पालन कर । (१५) प्रात काल धनियाँ और सोठ से सिद्ध गर्म जल देना चाहिए । इससे अग्नि पर्याप्त होतो है और भोजन मे रुचि होती है ।

# भिपक्कम-सिद्धि

(१६) एकान्तत केवल म्नेह यस्नि का अथवा केवल निच्हण का प्रयोग नही करना चाहिए। उसोकि ऐकान्तिक स्नेहन से अग्नि के नाग और उत्तरेश होने का तथा ऐकान्तिक निरूहण से वायु के उपड़वो का भय रहता है। उन लिए निरुह के पश्चात् अनुवासन और अनुवाउन के परचात्. निम्हण करते रहना चाहिए। यदि लगातार अनुवासन देना हो तब वीच वीच में निम्हण वरने रहना चाहिए।

(१७) आम म्नेह (कच्चे तैल) का अनुवामन नही देना चाहिए। उसमे गुटा अभिष्यद युक्त (Congested) हो जाती है।

(१८) मात्रा-वय के अनुपात से निरुहो की जो मात्रा आगे वतलाई जावगी उसकी चौथाई मात्रा मनुष्पो के लिए स्नेह वस्ति के अनुवामन में वरतना चाहिए अर्थात् थेष्ठ मात्रा ६ पल (२४ तोले), नध्यम मात्रा (१२ तोले) नवा होन मात्रा १ हे पल (६ तो०) की होती है।

पट्व ही तु भवेज्ज्येष्ठा मध्यमा त्रिपला भवेत् ।

क्नीयसी मार्हपला त्रिवा मात्राऽनुवामने ॥

ख-आस्थापन या निरूह :-

(१) कोमल प्रक्वति के पुरपों में निरूह वस्ति कम मात्रा में दे । यह ध्यान रखे कि मात्रा भल्ले ही ऐसे व्यक्तियों में कम हो जावे, परन्तु अधिक मार्या कभी न पहुंचे ।

(२) जिसमें बस्ति की मात्रा कम हो, वेग अल्प हो, मल और वायु कम हो, अर्शच, मूत्र-त्याग में कठिनाई और जडता उत्पन्न हो गई हो, उसे होन निरूढ हुनित्त्व, नमझना चाहिए। यदि अति विरेचिन (Dehydration) के लचण पैदा होने लगें तो उसे नित्त्व समझे। जिन रोगी में आस्थापन देने पर क्रमण मल, पित्त, रूफ और अन्त में वायु निकले, अन्न मे रुचि वहे, कीए हलके प्रतीत हो, जरीर का भारीपन दूर हो जाय तथा अग्नि वढे, उसकी सम्यक् निरूढ अर्थात् मली प्रकार से निह्ट हुआ समझे।

(३) भली प्रकार में निरूहण के पञ्चात् रोगो को स्नान करा के भोजन दे। पित्त वाठो को दूध में, कफ वालो को यूप से, और वाउू वालो को मामरस के माथ भोजन देना चाहिए। अववा सभी को विकार न करने वाले जागल मान-रम के साथ भोजन दे। मोजन को मात्रा प्रतिदिन के माजन से ड़े या डे भाग कम या इससे भी कम व्यक्ति को अग्नि एवं दोप के अनुमार होनी चाहिए। तद्नन्तर म्नेह वस्ति देना चाहिए। (८) निरूह देने के बाद वायु के कोप का भय रहता हे। अत मासरस के सा ग्रभात दे और उसी दिन रोगी को अनुवासन दे। अनुवासन देने के अनन्तर रोगी की तुद्धि-निर्मल, मन का सन्तोप, स्निग्घता और रोगी की शान्ति बढती हे।

(५) निम्ह वस्ति का उद्देश्य गोवन होता है अत उसके प्रयोग के वाद मठ, कफ आदि पदार्थ स्वभावतया निकल आने चाहिए । यदि एक मुहूर्रा तक प्रतोद्ता करने पर वह वापस न आवे, अर्थात् वाहर न निकले तो त्रिवृतादि शोधन अथ्वा तोध्ण निम्हो में यवक्षार, गो-सूत्र और काजी मिलाकर पुन वस्ति दे जिसमे प्रथम दिया गया स्थापन द्रव्य वाहर निकल जाए ।

(६) वायु के अवरोध से रुका हुआ, विपरीत गति-युक्त निरूह अगो मे देर तक रुक कर शूल, आनाह, वेचैनो, ज्वर आदि लक्षणो को पैदा कर मृत्यु का भी कारण हो सकता है।

(७) भोजन करने पर आस्थापन नहीं देना चाहिए, यह सिद्धान्त है। ऐसा न करने से या तो विमूचिका होती है या भयकर वमन होता है। अथवा सभी दोप दूपित हो जाते हैं अत भोजन न किए हुए व्यक्ति को ही निरूह दे। अर्थात् निरुह का प्रयोग निराहारावस्था मे ही करना चाहिए।

(८) रोगी और रोग की अवस्था का विचार करते हुए निरूह देना चाहिए । क्योंकि मल के निकल जाने पर दोपो का बल भी जाता रहता है ।

(E) निरुहण में प्रयुक्त होने वाले द्रव्य-दूध, अम्ल, मूत्र, स्नेह, क्वाथ, मासरस, लवण, त्रिफला, मधु, सौफ, सरसो, वच, इलायची, सोठ, पिप्पली, रास्ना चोट, देवदार हल्दी, मुलहठी, हीग, कूठ और त्रिवृत, आदि सशोधन, कुटकी, शर्करा मुम्ता, खन, अजवाइन, प्रियगु, इन्द्र जौ, काकोली, चीर काकोली, ऋपभक, जीवक, मेदा, महामेदा, ऋदि, वृद्धि, मधूलिका इनमे से जो मिल सके उनका निरुहो मे उपयोग करे।

(१०) निरूह में स्नेह को मात्रा के अनुसार कल्पना स्वस्थ अवस्थ में यदि निरूहण देना हो तो सामान्यतया क्वाथ का दे भाग स्नेह मिला कर दिया जाता है। दोपानुसार वायु के कोप में स्नेह है भाग, पित्त में है भाग और कफ विकारों में टें भाग क्वाथ में स्नेह का होना चाहिए। यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि मभी प्रकार के निरूहों में कल्क का टें भाग स्नेह अवश्य हो। आस्थापन बस्ति कल्पना —

प्रथम सैन्धव एक कर्प (१ तोला) मात्रा मे डाले, मधु दो प्रसृति मिला कर पात्र मे इसको हाथ से खूव मथे, मथने पर तैल घीरे घीरे मिलता जाय। भलो प्रकार मथे जाने पर मैनफल का कल्क इसमे मिलाए, फिर पीछे कहे हुए दूसरे कल्को को वारीक पीस कर मिलाए । इन ख़बको एक वटे गहरे पात्र मे टाल कर मन्यन दएडसे मथे अथवा जैसे ठीक समझे, वैसे मथे । यह न तो गाढा होना चाहिए और न पतला अपितु समान रहना चाहिए, दोपा की अवस्था देख कर मायरन, दूध, काजी, मूत्र मिलाए । इसमे भली प्रकार छाना हुआ कपाय पच प्रसृति मिलाए ।

सान्ना: — वारह प्रमृति को अष्ठ मात्रा आम्यापन की होती हूं। उनमे आग्रु के अनुसार एक-एक प्रसृति घटाते हुए यथा योग्प्र मात्रा की कत्पना करनी चाहिए। उदाहरणार्थ एक श्रेष्ट मात्रा वतलाई जा रही है, इनमे नैन्धव से लेकर कपाय पर्यन्त सभी द्रव्यों में अनुपात से कभी करते हुए छोटी मात्रा का विवान करना चाहिए। प्रथम मैन्यव एक कर्प, मधु दो प्रगृति इनको मिला कर स्नेह तीन प्रमृति मिलावे, जव स्नेह मिल कर एक हो जाय तो उसमें कटक एक प्रमृति मिलावे, जव वे मिलकर एक हो जावें ती कपाय ४ प्रमृति मिलावे फिर प्रक्षेप २ प्रसृति मिलावे— इम प्रकार के मिलाने मे मात्रा वारह प्रमृति की वनती है। यही आस्थापन की श्रेष्ट या उत्तम मात्रा है।

आयु के अनुसार चरक ने इम मात्रा का निर्धारण निम्नलिखित भांति से किया है। एक वर्ष की आयु तक निरुह की मात्रा आधी प्रसृति होनी चाहिए। पश्चात् आधी प्रसृति आयु के अनुमार वढनो चाहिए जब तक कि आयु बारह वर्ष की न हो जाय। फिर बारह से अठारह की आयु तक प्रतिवर्ष के हिमाब मे एक-एक प्रसृति वढाना चाहिए। इस प्रकार पूर्ण मात्रा १२ प्रमृति की--आस्यापन में मानी जानी है। अठारह मे ठेकर ७० वर्ष की आयु तक इसी मात्रा में आस्थ,पन देना होता है। मत्तर वर्ष के बाद की आयु में सोछह वर्ष की आयु की मात्रा मे ही आस्थापन देना चाहिए। सामान्यतया बालक और वृद्ध में मृदु निरुहण करना चाहिए।

प्रचलित मान के अनुसार ८ तोले को एक प्रसृति होती है। प्रथम वर्ष की आयु मे आधा प्रसृति ४ तोले की निस्ह की मात्रा हुई, प्रति वर्ष आधी प्रसृति वढाते हुए वारह को आयु तक पूरी मात्रा ६ प्रमृति ४८ तोले अर्थात् ९॥ छटाँक की मात्रा निस्ह की हो जाती हूँ। १२ वर्ष की आयु से एक-एक प्रसृति क्रमश वढाते हुए १८ वर्ष की आयु मे निरुह की पूर्ण मात्रा १२ प्रसृति या ९६ तोले अर्थात् १ सेर की हो जाती है। यह कुल मात्रा है। इमी मे सैयव, स्नेह, कल्क, कपाय आदि सभी का ग्रहण समझना चाहिए। वस्ति की संख्या.---

कर्म, काल और योग के विचार से तीन प्रकार की वस्तिया होती है। कर्म, काल और योग डन जब्दो की कोई स्पष्ट व्याख्या नहीं पाई जाती है। सभवत- कर्म से पच कर्म मे, काल से ऋतु काल के शोवन मे तथा योग अर्थात् रोग के चिकित्सा काल मे इन तीन प्रयोजनो को लेकर विभिन्न सख्या की वस्तियो का निर्देश किया गया है। कर्म मे कुल तीस वस्तियाँ अपेक्षित है—इनमे प्रारम्भ मे एक स्नेह वरित देकर वारह निरूह और वारह अनुवासन एकान्तर से तथा अन्त मे पाच स्नेह वस्तियाँ सब मिला कर तीस हो जाती है। काल में १६ वस्तियाँ अपेचित हे—जिनमे प्रारम्भ मे एक स्नेह देकर ६ निरूह और ६ अनुवासन मध्य मे एकान्तर-क्रम से तथा अन्त मे तीन स्नेह वस्ति देकर पूरी सख्या १६ की पहुँचाई जाती है। योग मे कुल आठ वस्तिया अपेचित है। इनमे प्रारम्भ मे एक स्नेह वस्ति दे। इस प्रकार कुल तीन निरूह और पाच अनुवासन कुल मिला कर आठ हो जाते है।

योगायोग के छत्तण —सामान्यतया वस्ति प्रदेश, कटि, पार्श्व और कुक्षि मे जाकर पाखाने आदि दोपो की मथ कर शरोर का स्नेहन करती हुई पाखाने और दोषो के साथ शरीर के वाहर निकल आती है । इसीको वस्ति कहते है ।

सम्यक् निरुढ के लक्षण —मल, मूत्र और वायुका खुलना, अन्न मे रुचि, अग्नि को वृद्धि, आज्ञयो की लघुता, रोग की ज्ञान्ति ओर रोगी का अपने को पूर्ववत् स्वस्थ अनुभव करना ये सुनिरूढ व्यक्ति के लक्षण है ।

असम्यक् निरूढ के लक्षण —यदि व्यक्ति, का आस्थापन ठीक न हो पाया हो तो सिर, हृदय, गुदा और वस्ति मे पीडा, शोफ, प्रतिश्याय, तीव्र गुदा मे काटे जाने सी वेदना, हुल्लास, मूत्र और वायु का अवरोध तथा ठीक प्रकार से श्वासो का न आना प्रभृति लक्षण उत्पन्न होते है।

अतिनिरूढ का छक्षण —अति विरेचित मे जो लक्षण वतलाया गया है वही अति निरूढ मे पाया जाता है।

सम्यक् अनुवासित के चिह्न —विना किसी प्रकार की रुकावट के तैल और पुरीप का आना, रक्तादि धातु-वृद्धि, वृद्धि और इन्द्रियो की प्रसन्नता, सोने की इच्छा, लघुता और वल का अनुभव तथा वेगो की सुखपूर्वक प्रवृत्ति का होना ये लक्षण सम्यक् अनुवासित के होते है।

रुपा अ उपान समय के जिस्ते के चिह्न - ऊर्घ्व शरीर, उदर, वाहु, पृष्ठ, पार्श्व असम्यक अनुवासित के चिह्न - ऊर्घ्व शरीर, उदर, वाहु, पृष्ठ, पार्श्व आदि मे पीडा, गात्र का रूक्ष और खर होना, मल, मूत्र और वायु की रुकावट प्रभृति चिह्न असम्यक निरुढ के मिलते हैं।

अति अनुवासित के चिह्न —हल्लास, मोह, थकावट, साद, मूच्छी, अति अनुवासित के चिह्न —हल्लास, मोह, थकावट, साद, मूच्छी, प्रभृति चिह्न अत्यनुवासन में पाए जाते हैं।

१० भि० सि०

# भिपक्स-सिद्धि

अनस्थाप्य — अजीर्ण, अति म्निग्न, म्नेहपीन, उत्तिण्रष्ट दोण, अन्यामिन, यानक्तान्त, अति दुर्बल, मूफ, न्एणा श्रमार्त, अतिकृत, भुरतभरन, पीनोदक (पानी पिये) वमिन विरिक्त, जिनका नन्त्र कर्म रिया गया हो, फुढ, भीन, मत्त, मूच्छित, प्रमक्तच्छदि, निष्ठीविका, व्वाप, कान, हिन्का, वढोदर, उज्जोदर, आध्मान, अलसक, विमूचिका, अप्रजाता, अतिमारी, मयुभेद और उुष्ट शेग में आस्थापन नहीं कराना चाहिये।

आस्थाप्य :--- गेप आम्याप्य है। त्रिगेपन नवीन या एफाप्तपान, रुवि रोग, वायु-पुरीप-मूत्र-गुक्र आदि की क्तावट, वल, वर्ण, माम और पुत्र-क्षय, आध्मान, जगमुष्ति क्रिमिकोष्ट, उदावर्न, शुद्ध, अतिनार, पर्यभेद, अन्तिताप, प्लोह गुल्म, गूछ, हृटोग, पार्थ्य-पृष्ट-कटिग्रह, येपन, आर्तेप, गुरुठा, अति लापव, रज क्षय, विषमाग्नि, स्फिक् जनु-जघा-छत्त गुल्क-पाण्णि-प्रपत्र-योनि-वाट्ट-अगुली, स्त-नान्त-दन्त-नदा-पर्व-अस्थि-प्रभृति अगो के गूल, गोप या न्तम्भ, आग्न कूजन, परिकर्तिका, उग्र गन्ध प्रभृति कारणो से उत्पन्न यात व्याधियों मे जिनका महारोगाच्याय (चरक) में वर्णन हुआ है, स्यापन प्रधान रूप ने करना चाहिये।

अननुचास्य — जिन रोगियो में स्थापन निषिद्ध है, उनमें अनुवानन भी नहीं करें । विशेषत अभुक्त (विना खाए), नव ज्वर, पाएडुरोग, कामरा, प्रमेह, अर्थ, प्रतिज्याय, अरोचक, मदाग्नि, दुर्बेल, प्लीह, ककोदर, उरस्तम्म, उचोंभेद ( अतिमार ) विषयीत, पीतगर, पित्त और कफाभिष्यंद, गुरु कोष्ट, ज्लीपद, गलगण्ड, अपची, कुमिकोष्ठ ।

अनुवास्य :----जो स्याप्य है वही अनुवास्य । विशेपत रूक्ष और तीक्ष्ण अग्नि वाले केवल वात रोग से पीटित, उनमें अनुवासन प्रधान कर्म है । चिभिन्न प्रकार की अन्य चस्तियॉ

मात्रा चस्तिः — अनुवामन वस्ति का ही एक भेद विशेष है। हुन्द मात्रा के अनुवासन ही का नाम मात्रा वस्ति है। उसमें स्नेह की मात्रा १॥ परु ( ६ तोले ) होती है, उसे मात्रा वस्ति कहते है। उसका प्रयोग कर्म व्यायाम-भार-अध्वयान-स्त्री आदि के अति सेवन ने कुछ व्यक्तिों में तथा टुर्बल और वात पीडित रोगियों में सदैव करना चाहिए। रोगी के लिये किमी प्रकार के पथ्य से रहने की आवश्यकता नही रहनी। वह डच्छानुरूप भोजन, चेष्टा आदि कर सकता है और मव ममय में इस वस्ति का प्रयोग भी किया जा मत्रता है। यह वस्ति वत्य, मुखवर्धक, मल् आदि का शोवक, वृंहण, वातरोग नागक आदि गुणो से युक्त होती है।

#### द्वितीय खण्ड : द्वितीय अध्याय

सिद्ध-वस्ति :---ऐसी वस्तियों का प्रयोग सदा किया जाता है। ये वस्तियाँ व्यापद्-रहित, बहुत फल देने वाली, बल एव पुष्टि करने वाली और सुखदाई होती है। इन वस्तियों का उपयोग विभिन्न रोगों की चिकित्सा में तथा बल-वर्ण की वृद्धि के लिए होता है। इनसे नाना प्रकार के रोगों में चिकित्सा करते हुए सफलता मिलती है, अतएव इन वस्तियों को सिद्ध वस्ति कहते है। अरुण दत्त ने एक वृद्ध सुश्रुत के श्लोक का उद्धरण देते हुए बतलाया है कि "सिद्ध वस्ति जन वस्तियों को कहते है जिनका विना किसी प्रकार के पथ्य के प्रयोग करने से भी सफलता निश्चित मिलती है।" जेसे, पचमूल क्वाथ, तिल तैल, पिप्पली, मधु, सैन्धव और मधुयष्टि को एक मे मिला कर वस्ति देना।

माधुतैलिक वस्ति — यह एक प्रकार की निरूह वस्ति ही है। इसमे मधु एव तेल की विजेपता रहती है। अत माधुतैलिक वस्ति कहलाती है। मधु-तैल समान, संधव एक कर्ष, सौफ २ कर्ष, इनको एरएडमूल क्वाथ के साथ दिया जाय तो यह निरूह रसायन, प्रमेह, अर्श, क्रुमि, गुल्म और आन्त्रवृद्धि का नाशक होता है। ''यस्मान्मधु च तेल च प्राधान्येनात्र वर्तते। माधुतैलिक इत्येप विज्ञेयो वस्तिचिन्तकै ''।

युक्तरथ वस्ति '---एरण्डमूल के क्वाथ में मधुतैल-सैन्धव-वच-पिप्पली और मैन फल को मिलाकर दी गई वस्ति युक्तरथ कहलाती है। जिस प्रकार वृपभ, ऊँट एव घोडे से जुते हुए रथ को जब चाहे चालू करदे, उसी प्रकार इन वस्तियो का भी प्रयोग सब समय किया जा सकता है, इनमे किसी प्रकार निपेध नही है। इसी लिए इन्हे युक्तरथ कहते है।

दोपनाशक वस्ति :---दोपो के अनुसार वातघ्न, पित्तघ्न और श्लेष्मघ्न कई प्रकार की वस्तियाँ भी वनाई जाती है जिनका दोषानुसार प्रयोग अपेत्तित रहता है। जैसे एरएडमूल के क्वाथ में मधु, वच, सौफ, हिंगु, सेंधानमक, देवदार और रास्ना मिला कर दी गई वस्ति मूत्राशयगत दोषो को दूर करती है।

यापना वस्ति :----मधु, घृत, वसा, तैल एक-एक प्रसृत-सैन्धव १ कर्प, हाऊवेर आधा पल इनके मिश्रण से यापना वस्ति वनती है। इन वस्तियो के द्वारा आयु का दीर्घ काल तक अनुवर्तन होता रहता है। अत: ये यापना वस्तियाँ कहलाती है।

शुक्रकरण वस्ति, शुक्रवर्धक वस्ति, वाजोकरण वस्ति । तित्तिरादि मास रस की वस्ति, गोवादि मासरसो की वस्ति प्रभृति कई विशिष्ट वस्तियो का उल्लेख भी शास्त्रो मे पाया जाता है । स्नेह्वस्ति-अनुवासन वस्ति तथा मात्रावस्ति :---

ेस्निग्ध वस्ति के तीन भेद है। वास्तव में मात्रा भेद मे ही ये तीन भेट होने है। श्री गयी नामक आचार्य ने स्पष्टतया कहा है कि जिम वस्ति मे ६ पठ (२४ तोले) स्नेह का गुदा मार्गसे प्रवेग कराया जाय वह स्नेह वस्ति कहत्याती है। यदि उसकी मात्रा ३ पल (१२ तोले) की कर दी जाय तो उसे तो अनुवासन वस्ति कहते है और यदि प्रवेग्य द्रव्य की मात्रा कुछ वम अर्थात् १॥ पल (६ तोले) भी कर दी जाय तो उसको मात्रावस्ति कहते है।

सुश्रुत ने पिच्छा वस्ति का प्रयोग अनेक अवस्थाओं में किया है, उदाहरणार्थ वस्ति के उपद्रव रूप में होने वाले परिकर्तिका नामक रोग में जिसमें नाभि, वस्ति, गुदा, रोगी को कटते हुए प्रतीत होते हैं। दुर्वल्ता, अगो का टूटना, पित्त का गुदा से लाव तथा गुदा के दाह में भी पिच्छा वस्ति दी जाती हैं। यह दूव और घी के योग से बनाई जाती है। मलाशय में या स्थूलान्त में दाह कीर सूल हो और कठिनाई से कफ मिश्रित रक्त का आम युक्त मल त्याग हो तो उस अवस्था में भी पिच्छा वस्ति का निर्देश है। अति उप्ग, अति तीक्ष्ण, अतिशय मात्रा हो, अतिशय स्वेद दिए हुए पुरुप को अतियोग के लक्षण उत्पन्न होते है। इसमें भी पिच्छा वस्ति का प्रयोग सुखदायक होता है।

उत्तर चस्ति (Urethral or Vagınal douche) — पुरुपो के मूत्र मार्ग और स्त्रियो के गर्भागय तथा योनिसम्बन्धी रोगो में जो वस्ति (पिचकारी) दी जाती है उसे उत्तर वस्ति कहते है।

यन्त्र :---चरक ने उत्तर वस्ति देने में प्रयुक्त होने वाले यन्त्र का नाम पुष्प नेत्र कहा है। इसका अग्र भाग चमेली के फूल के वृन्तमदृश या गोपुच्छा-कार और सिरे मे गोल-पतली होती है। पहले जो यन्त्र वनता था उसमे चमडे के पास और वीच में एक चकती वैठाई रहती थी और अग्र भाग नरम सुवर्ण, चाँदी आदि घातु का रहता था। अग्र भाग कुंद, कनेर, चमेली आदि के फूल के डण्ठल के समान किन्तु दृढ होता था और सिरे पर जो नली का मुख-छिद्र होता था वह सरसो का दाना जाने योग्य रहता था। इसके मूल भाग मे चमडे की थैली लगी रहती थी, जिसमे चार तोले द्रव आ सकता था। स्त्रियो मे उत्तर वस्ति को नली १० अगुल लम्वी होती थो और उस नलीका मुख ऐसा होता था जिसमे मूँग की दाल जा सकती थी।

आज कल ऐसी पिचकारी काँच, प्लास्टिक या घातु की बनी आती है जिसको (Urethral syringe) कहते है। यह बीच में पोली होती है, अग्र भाग में एक फूल के वृन्त के आकार का एक नौजल लगा रहता है, जिसका प्रवेश मूत्र या योनि मार्ग में कराया जाता है। मूल भाग में एक पिस्टन लगा रहता है जिसको दवा कर पिचकारी के अन्दर के द्रव का प्रवेश कराया जाता है। प्राचीन वस्ति यन्त्र का प्रतिनिधि आज कल का 'हुस्टन वाल्भ सिरिंज' है, जिससे यथावश्यक मूत्रमार्ग या योनिमार्ग से औषधि का प्रवेश कराया जा सकता है। स्त्रियो के योनि-प्रक्षालन का कार्य तो साधारण वस्ति यन्त्र द्वारा भी हो सकता है परन्तु पुरुषो में मूत्र मार्ग के प्रक्षालन के लिए धातु की बनी पिचकारी ही है। पुरुषो में उत्तर वस्ति देने की विधि

रोगी को स्नेहन तथा स्वेदन देकर वायु-मूत्र-मल का त्याग करके आशय के ढोला होने पर घृत और दूध मिलित यवागू को यथाशक्ति पिला कर, घुटनो के वरावर ऊँची चौकी पर सहारा (तकिया) लगाकर विठाए। गरम तैल से वस्ति शिर को भली प्रकार मल कर इसकी मूत्रनाली को प्रहर्षित (उत्तेजित) करके समान रूप मे रखकर-प्रथम शलाका से मार्ग की परीक्षा करके, पीछे से घी से स्निग्ध किए नेत्र को धीरे-धीरे ६ अंगुल प्रविष्ट करे। कई आचार्य मेहन के वरावर प्रविष्ट करने के लिए कहते है। फिर वस्ति को दवाए और धीरे से नेत्र को निकाल ले। फिर स्नेह के वापिस आने पर सायकाल मे बुद्धिमान वैद्य दूध, यूप या मासरस से मात्रा मे रोगीको भोजन करावे। इस विधि से तीन या चार वस्ति देवे।

### स्त्रियों में उत्तर वस्ति देने की विधि

अजुद्ध रक्तस्राव के पश्चात् अर्थात् चौथे दिन से प्रारम्भ कर सोलहवे दिन तक शुद्ध ऋतु काल कहलाता है। इस काल में योनि और गर्भाशय का मुख खुला रहता है जिससे वस्ति द्वारा औपधियों के प्रयोग किए जाने पर उनके गुणो का ग्रहण सम्भव रहता है अतएव सदैव ऋतु काल में ही वस्ति देने का विधान स्त्रियों में है। आत्ययिक अवस्था में जैसे योनिभ्रश, शूल या योनिरोगों में या रक्त प्रदर में विना ऋतु काल के भी उत्तर वस्तियाँ दी जा सकती है। म्ती नौ सीट ते या उत्तान लेटा यर, टागो यो भली प्रनार स्कुचित करके युटो नो न्य स्वते हुए जिन राव में तीन या चार स्नेह बन्नि देवे। फिर तीन जिन यहा यहा देवे। प्रवेत यहा में स्नेह की मान्ना को दलते जाना चाहिए। जिन ३ जिन जानाम लेकर फिर ३ दिन बस्ति देव। [अनुवासन में २४ घरवे में यहा स्तेह जीना देवे हैं, तथा अनुवासन यसिन तीयरे या पाँचवे दिन वी यहा थे राजम बन्दि, चौथीस पर्वट में सीन-चार वार तथा ३ दिन टगातार देवर किन कीन दिन दोजना प्रजा है। ]

यस्ति के नेत्रप्रवेश की मात्रा-(Introduction of nozzle) -लिग्त के कीनिमान से नेव के नार अगुठ प्रविष्ठ करें। मूत मार्ग में दो अगुल । करताओं ने मुझ्लार्ग के एत अगुल प्रतिष्ठ करें। यह अगुली का प्रमाण रोगी की अगरी अगुलियों में मैना साहिए।

साम्ना ( Dosage ) — स्पियों में उत्तर वस्ति में मध्यम मात्रा एक प्रकुच (एक पण) वो ती मदा बरतनी चाहिए और वाठिकाओ में दो कर्ष ( आधा पण) की सामा स्पनी चाहिए । पुरुषों में मुत्रमार्ग से स्नेह देना हो तो उसकी सामा दो दर्भ मा दो नोग्न होगी चाहिए । वई बार १ प्रकुंच या ४ तोळे तक भी दिया जा साम्ना है ।

यदि गुत्रायय या गर्भागय था प्रशालन उद्देश्य हो और उसमे क्वाय वा प्रयोग किया जाम की पुरामें में क्याय की मात्रा एक प्रमुत, वही आयु की स्त्रियों में यो प्रभुत छोर धारत् यर्थ में कम आयु की स्त्रियों में पुरुष के बरावर अर्थात् एक प्रभुत ज्वाय की मात्रा पन्ति के बोधन के लिए लेनी चाहिए।

म्तारा .- इन थिंप मे ३-४ उत्तर वस्ति कुठ देनों चाहिए । अनुवामन वर्षना ने मद्रुव ही परद की स्वादस्ता करनी चाहिए ।

रत्तर यस्ति फा निर्देश (Indications).—गुत्रमार्ग तथा मूलाय के रोगों के हवी-पुरुष दोगों को, योनि कोर गर्भायक के रोगों के स्तियों के रोगों के हवी-पुरुष दोगों की सोपन करते परनाए उत्तर बन्ति देना कर्ताला 1 यह जरह गरिए कर कार्मुल्ड Urethral arrigation तथा Variation 1 भर धारत्याल ने आपूर्ण Urethral arrigation तथा Variation 1 भर धारत्याल ने आपूर्ण Urethral arrigation तथा Variation 1 भर धारत्याल ने आपूर्ण Urethral arrigation तथा Variation 1 भर धारत्याल ने आपूर्ण Urethral arrigation तथा Variation 1 भर धारत्याल ने आपूर्ण प्रति के स्तान होता है। के कार्ट मुख्य ने विगय देशि जन्म के प्राप्त होता द्वार, स्वियों के कार्ट मुख्य ने विगय होता के प्राप्त के प्राप्त होता का के कार्ट के प्राप्त के लिया के कार्य के प्राप्त के प्राप्त होता के प्राप्त के कार्ट के स्तान के स्तान के जान्द्र कार्याल के प्राप्त के प्राप्त ( क्राण्ट ने का ने के न्युक्त के राज के जुक्तान का प्रार्टक रोग स्था वित्रिय के कार्य के की जुक्तान के प्रार्ट के की जुक्तान के प्रार्टक रोग स्था वित्रिय के कार्य के की की देशन के राज के प्रार्टक की स्तान के योगायोग :---उत्तर वस्ति के सम्यक् योग के लक्षण, हानियाँ और उपद्रवो को चिकित्सा स्नेह वस्ति या अनुवासन के समान ही है।

वस्ति कम में प्रयुक्त होने वाले प्रयान भेपज दशमूल को आैपधियाँ, एरण्ड-मूल, पुनर्नवा, यव, कोल, कुलत्व, गुडूची, मदन फल, पलाश, कत्तृण, स्तेह ( घृत, तैल, वसा, मज्जा ), पच लवण । भ

(विस्तार में ज्ञान के लिए इन औपधियों का संग्रह चरक-विमान स्थान आठवें अध्याय में द्रप्टव्य हैं।

#### नस्य कर्म

(Insufflation or Inhalation through Nose)

(१) शिरोविरेचन (२) स्तेहन । यह दो प्रकार का नस्य भी पाँच प्रकार का है यथा, नन्य, शिरोविरेचन, प्रतिमर्श, अवपीड और प्रधमन । इनमे नस्य और शिरोविरेचन मुख्य है । नस्य का ही भेद प्रतिमर्श है ।

शिरोविरेचन के भेद :---अवपीडन और प्रधमन है। नस्य शब्द इन पाचो के लिए होता है।

शिरोविरेचन :---<sup>२</sup>कफ से भरे तालु, कठ और सिर मे, अरोचक और सिर के भारीपन मे, शूल मे, पोनस मे, अर्घावभेदक मे, कृमि, प्रतिश्याय और

१ उदावर्त्तविवन्धेपु युज्यादास्थापनेषुञ्च । अतएवोेषधगणात् सकल्प्यमनुवासनम् । मारुतव्नमिति प्रोक्त संग्रह पाचकार्मिक ॥ ( च सू २ )

२ गौरवे शिरस. शूले पीर्धावसेऽद्धविभेदके । क्रिमिव्याधावपस्मारे घ्राणनाशे प्रमोह के । (च सू २) अपस्मार मे, गंघ ज्ञान के नाश मे, अन्य ऊर्ध्व जत्रुगत कफ जन्य रोगो मे । शिरोविरेचन के द्रव्यो से या उनसे सिद्ध किसी स्नेह से नस्य देना चाहिए ।

नस्य तथा शिरोविरेचन की विधि :-- इन दोनो प्रकार के नस्यो को विना भोजन कराए, भोजन के समय (अन्न काल) मे नही देना चाहिए। कफ रोगियो को पूर्वाह्न मे पित्तरोगियो को मध्याह्न मे तथा वातरोगियो को अपराह्न मे भोजन काल मे देना चाहिए।

गिरोविरेचन के योग्य व्यक्ति का, मल-मूत्र का त्याग कराके, अल्प भोजन कराके, आकाश में वादल न होने पर, दातुन और धूमपान से मुख के स्रोतो का शोधन कराके, हाथो को अग्नि पर गर्म करके उससे गला, कपोल, माथा इनकी मालिश और सेक करके वायु-धूप और धूल से रहित स्थान में रोगी को पीठ पर चित लेटा कर हाथ और पैर को सीधा फैला कर सिर को कुछ नीचे को ओर लटका कर आँखो को कपडे से ढाप कर वाएँ हाथ की प्रदेशिनी अगुली (Index Finger) से नासा को उठाकर स्रोत के सीधा हो जाने पर गर्म पानी से गर्म किए स्नेह को दाहिने हाथ से सुवर्ण, चौंदी, ताम्र मिट्टी के पात्र या शुक्ति के पात्र मे रखे स्नेह को शुक्ति (सीप-सितुही) के द्वारा या रूई के फोये से सुहाता हुआ गरम स्नेह को नासिका रन्ध्र में इस प्रकार छोडे कि उसकी एक समान धारा जाय । साथ ही जल्दीवाजी न करे । यह भी ध्यान रखे कि स्नेह नेत्रो मे न जाये ।

नेह को डालते समय रोगी सिर को न हिलाए, क्रोध न करे और न छीके और न हेंसे । ऐसा करने से स्नेह ठीक प्रकार से नही पहुँचता और वाद मे उपद्रव रूप मे उसे कास, प्रतिश्याय, शिरोरोग और नेत्र रोग उत्पन्न हो जाते है । वुद्धिमान मनुष्य स्नेह नस्य को किसी प्रकार भी न पिये । यह स्नेह नस्य श्रुङ्गाटक मर्म तक फैल कर मुख से निकल कर आता है । कफ के उत्क्लेशित होने के भय से इसको वाम-दक्षिण पार्श्व मे बिना रोके थुक देवे ।

काल -----जब किसी विशेष रोग मे नस्य देकर स्वस्थ व्यक्ति में नस्य कर्म करना हो तो शरद और वसन्त ऋतु मे पूर्वाह्न मे, शरद ऋतु मे मध्याह्न मे, ग्रीष्म ऋतु मे, अपराह्न मे और वर्षा ऋतु में सूर्य के दिखलाई पडनें पर प्राय सभी पचकर्मों को विशेषत नस्य कर्म को करना चाहिए। आचार्य चरक ने कहा है कि नस्य कर्म सूर्य के निकलने पर प्रात काल मे या मध्याह्न मे करे। आचार्य वाग्भट ने कफरोगो में प्रात, पित्त रोगो मे मध्याह्न मे और वायु के रोगो मे सायकाल या रात्रि मे नस्य देने का विधान किया है। वात से आक्रान्त शिरोरोग मे, हिक्का, अपतानक, मन्यास्तम्भ तथा स्वरभेद मे प्रतिदिन प्रात और सायं

### दितीय खराड : दितीय अध्याय

दो वार नस्य देना चाहिए । अन्य अवस्थाओं में एक दिन छोड कर नस्य देना चाहिए । नस्य का कर्म सात दिनो तक चलाना चाहिए ।

पश्चात् कर्म :---नस्य देने के उपरान्त फिर गले, कपोल आदि का स्वेद करके रोगी को धूमपान कराना चाहिए। पश्चात् नियमो का पालन करना चाहिए। धूल, धूप, धूम (धूवाँ) स्नेह, मद्य, द्रवपान, शिर से स्नान, बहुत सवारी करना, और क्रोध आदि का त्याग करना चाहिए।

मान्ना :---विरेचन मे स्नेह की मात्रा चार, छ या आठ वूँद (प्रति नासापुट के लिए) की है। इनको बल के अनुसार वरतना चाहिए। प्रदेशिनी अङ्गुलि (Index finger) को दो पोरवे (पर्व) तक स्नेह मे डुवो कर उनसे निकली एक वूँद प्रथम मात्रा है। इसी प्रकार की ४-६ या ८ वूँदो (drops) को रोगी के वलावल का विचार करते हुए वरतना चाहिए।

स्नेह की मात्रा के भेद से इसकी तीन मात्राएँ उत्तम, मध्यम, और हीन की जाती है। प्रथम मात्रा या हीन मात्रा १६ वूँदो की, मध्यम मात्रा ३२ वूँदो और उत्तम मात्रा ६४ वूँदो की होती है।

अवपीड़न :----अवपीडनस्य शिरोविरेचन की भांति अभिपण्ण (मेद-कफ से भरे शिर वाले), सर्पदष्ट, मूच्छित पुरुषों को देना चाहिए। इसके लिए पिप्पली, विडग आदि शिरोविरेचन द्रव्यों में से किसी एक को पीस कर शर्करा, इक्षुरस, दूध, घी, मासरस में से किसी एक के साथ मिलाकर क्षीण हुए एव रक्तपित्त के रोगियों में देना चाहिए।

कृज, दुर्वल, भीरु तथा कोमल प्रकृति वाले पुरुष एव स्त्रियो मे शिर के शोधन के लिए सिद्ध किए स्नेह तथा अन्य द्रव्यो का कल्क हितकारी है।

अवपीडन जैसे नाम से ही ज्ञात हो रहा है कि इसमे मरिच, जुठी आदि तीक्ष्ण द्रव्यो का कल्क वना कर निचोड कर उसका नस्य दिया जाता है इसीलिए अवपीडन कहलाता है।

प्रधमन (Insufflation of Powder through Nose) -

मानसिक विकार, कृमि और विप से पीडित व्यक्तियों में नासामार्ग से फूँक मार कर चूर्ण को अन्दर में प्रविष्ट करते हैं। इसके लिए ६ अङ्गुल लम्बी दोनों ओर मुख वालो नाडो बना कर उसमें औपधि भर कर फूँक से नासा में देते हैं। यह बडा तीव्र प्रकार का नस्य हैं और दोपों को अधिक मात्रा में खीचता है, इसमें चूर्ण की मात्रा मुच्चटी (चूटकी भर) रखते हैं।

प्रतिमर्शः ----इसके दो प्रकार होते है । मर्श तथा प्रतिमर्श ।

प्रतिमर्श---नस्य जन्म मे छेकर मृत्यु पर्यन्त उत्तम है, क्यांकि यह प्रतिमर्श तित्य मेवन करने ने मर्श नस्य की भौति गुणकारी है, उसमे न तो किसी प्रकार के पथ्य की यावच्यकता है और न मर्श के समान अक्षिस्तम्भता आदि किसी प्रकार के उण्टव का भय है। प्रतिमर्श की विधि यह है कि प्रदेशिनी अज्झुली के टो पर्वो को तैल मे डुवो कर निकाल लेने से जो बूँट गिरती है उसका नाम बिन्दु है। मर्श नस्य की दम बिन्दु उत्कृष्ट मात्रा, आठ बिन्दु, उत्तम मात्रा ६ बिन्दु मध्यम मात्रा, और चार विन्दु ह्रस्व मात्रा है। बाचार्य मुश्रुत ने प्रतिमर्श की मात्रा इस प्रकार की बतलाई है---नाक मे नन्य रूप से डाला स्नेह छोकने पर मुज पर आ जाय वहीं प्रतिमर्श का प्रमाग है। डमो को प्रतिमर्श की मात्रा समझे।

नित्य प्रति वरतने के लिए नम्य मे तैल हो उत्तम है। स्वस्थ पुरुप का सिर हो कफ का स्थान होता है। दूसरे स्नेह इतने गुणकारी नही है जिनने गुणकारी तैल है। यदि मर्ग और प्रतिमर्श में कोई भेद न हो तो कोई मनुष्य पथ्य वाले एवं वापत्तियुक्त मर्ग नस्य का सेवन न करे। क्योकि मर्श नस्य गीन्न-कारी एवं गुणो में उत्कृप्ट है। प्रतिमर्श देर में काम करने वाला और गुणो में हीन है। जिस प्रकार कि अच्छ स्नेह के सम्वन्ध में कुटी-प्रवेग-स्थिति और वातातपरिस्थिति अथवा अनुवासन वस्ति में शीन्नकारित्व और चिरकारित्व, गूणों की अप्टना और होनता रहती है। इसी प्रकार मर्श एव प्रतिमर्ग में भी भेद रहता है।

प्रतिमर्श का काल :---प्रतिमर्श नस्य का उपयोग चौदह समय में करना चाहिए यथा----प्रातः विस्तर से उठने पर, दातो को साफ करके, घर से बाहर निकल्ते ममय, व्यायाम, मैथून, मुसाफिरो से यका होने पर, मूत्र-मल-कवल क्षोर अजन के पीछे, भोजन करके, वमन करके, दिन में सोकर उठने पर क्षोर सायं काल प्रतिमर्श नस्य लेना चाहिए।

इसमें प्रातःकाल विस्तर से उठकर सेवन किया प्रतिमर्श नस्य रात्रि में एकत्रित हुए, नासाम्नोत में आए हुए मल को नप्ट करता है और मन को प्रसन्नता देता है। दाँतो को साफ करके लिया प्रतिमर्श नस्य दाँतो को दृढ एवं मुख में सुगन्य उत्पन्न करता है। घर से वाहर जाते समय सेवन किया प्रतिमर्श नासा न्नोतो को किलन्न रखने से यूल या युएँ का प्रभाव नही होने देता। व्यायाम, मैथुन या मुसाफिरी से थके हुए होने पर सेवन किया नस्य धकान को मिटाता है। मल-मूत्र त्याग के पीछे सेवन किया टृष्टि के भारीपन को दूर करता है। क्वल के पीछे लिया दृष्टि को निर्मल करता है। भोजन करके सेवन किया स्रोनो को निर्मलता और हल्कापन उत्पन्न करता है। वमन के पीछे सेवन किया प्रतिमर्ज नस्य स्रोतो मे लगे कफ को हटा कर भोजन मे रूचि उत्पन्न करता है। दिन मे सोकर उठने पर लिया नस्य निद्राशेपजन्य भारीपन और मल को दूर कर चित्त की एकाग्रता उत्पन्न करता है। साय काल लिया नस्य सुख-पूर्वक नीद लाता है।

टोपानुसार स्नेह की भिन्नता ;---वायुयुक्त कफ मे तैल का प्रयोग गुद्ध वायु मे वसा का प्रयोग, पित्त में घी का और वायुमिश्चित पित्त में मज्जा का नस्य देना चाहिए । इन चारों में तैल का ही उपयोग विशेपत कफविरोधी होने से होता है ।

नस्य कर्म के भेद :----ऊपर में विधिभेद से पाँच प्रकार के नस्य वतलाए जा चुके हैं। गुणो की दृष्टि से विवेचना की जाय तो वे मूलत तीन प्रकार के ही होते है।

(१) विरेचन (२) वृहण (३) शमन। इनमे विरेचन नस्यो का प्रयोग गिर शूल, सिर की जडता, नेत्र के अभिष्यन्द रोग, गले के रोग, शोध, गएड-माला, क्रमि, ग्रन्धि, कुष्ठ, अपस्मार और पीनस में करना चाहिए।

बृ हण नस्य का प्रयोग वातजन्य शिर शूल मे, सूर्यावर्त्त मे, स्वरक्षय मे, नासागोप-आस्य शोष मे, वाणी की जडता होने पर कठिनाई से बोलने मे तथा अववाहक रोग में होता है।

शामन नस्य :---नीलिका, व्यग, केश रोग, अक्षि रोगो में अथवा आखो में रेखा होने पर वरतना चाहिए ।

सक्षेप मे तीव्र सोठ, मिर्च, पिप्पली आदि से संस्कृत या बना हुआ, मघु या सैन्धव का यौगिक विरेचन नस्यो की कोटि में आते हैं और जागल मासरस से बनाए या रक्त या गोद मिश्रित नस्य वृहण होते है और अत्युष्ण घी और तैल, दूघ या पानी से युक्त नस्य समान गुण के होते है।

वास्तव में जन्नु से ऊपर के रोगों में नस्य वरता जाता है। शिरोरोग में इसका विशेष उपयोग होता है क्योकि शिर का द्वार नाक है और इस नाक के मार्ग में नस्य सिर में फैलकर उन रोगों को नष्ट करता है। जो मनुष्य यथासमय एव जास्त्रोवत विधान के अनुसार नस्य कर्म का सेवन करता है उसकी बौद, नाक थीर कान नही मारे जाते । उसके वाल और दाढो ज वाल सफेद थीर कपिल (कुछ पीले) नही होते, उसके वाल झरते नहीं, वर्लिक विशेष बढते हैं । मन्यास्तम्भ, शिर की पीटा, अदित, जवटो का जकड जाना, पीनस अवकपारी और शिर का कापना जान्त हो जाता है । नस्य द्वारा नृष्त जिर की मिराएँ, सन्वियाँ, स्नायु और कएडराएँ अधिक वल प्राप्त करती है । मुख प्रमन्न तथा पुष्ट, स्वर स्निग्व महान और स्थिर, नभी इन्द्रियो मे स्वच्छता एव अधिक वल होता है । उसकी हँसलियो (अक्षक) के ऊपर के भाग मे उत्पन्न होने वाले रोग एकाएक नही होते । वृद्ध होने पर भी उत्तमाग (ग्रीवा के ऊपर) में वुढापा वल नही प्राष्ठ करता है ।

शिरोविरेचन के अयोग्य रोगी ( Contra Indications ):--(१) अजीर्ण-पीडित, भोजन किए, स्नेह-मद्य, अधिक जल पिए, या तृपायुक्त (पीने की इच्छा वाले व्यक्ति), सिर से स्नान किए व्यक्ति, स्नान के लिए इच्छुक आत्तें व्यक्ति, भूग्व-प्यास और थकावट से दु खी, मद से मत्त, मूच्छित, शस्त्र या डडे से चोट खाए व्यक्ति, मैथुन-व्यायाम और मद्यपान से क्लान्त व्यक्ति शोक से मतष्ठ, विरिक्त, अनुवासित, गभिणी, नव प्रतिव्याय से पीडित व्यक्ति मे, विप-रोत ऋतु तथा दुर्दिनो में शिरोविरेचन नही करना चाहिए। यदि अत्यावव्यक अवस्था ( Emergency ) हो तो इनमे शिरोविरेचन करावे अन्यया नहीं।

शिरोविरेचन के योग्य (Indications) — उपर्युक्त अवस्थाओं के अतिरिक्त व्यक्तियों में शिरोविरेचन करे । विगेषतः शिरोरोग, दन्तरोग, मन्यास्तम्भ, गलग्रह, हनुग्रह, पीनस, गलगुण्डिका, कएठणालूक, जुरु (Corneal opacity.), तिमिर (Progressive cataract), वर्त्मरोग (Diseases of Eyelids), व्यंग (झाई) (Black Pigmintations), हिनका, अर्धावभेदक (Migrain), ग्रीवा, स्कन्ध-अस आस्य, नासिका, कर्ण, अक्षि— ऊर्ध्व कपाल तथा सिर के रोगो में, अदित (Facial Paralysis), अपतन्त्रक (Hysteria), अपतानक (Tetanus)) गलगण्ड (Goiter), दन्तजूल-दन्तहर्ष (Odontitis), चलदन्त (दाँतो का हिल जाना (Pyorrhoea), अक्षिराग, अर्जुद, स्वरभेद, नाग्ग्रह (Aphasia) गद्गदकथन (Stammering) तथा ऊर्ध्वजन्त्र के परिपक्व वातिक विकार। इन अवस्थाओं में गिरोविरेचन एक प्रधान कार्य है। गिरो-विरेचन के द्वारा इस दगा मे जिस प्रकार मूज से सीकें निकाल ली जाती है और भूज की कोई भी हानि नही होती है । उसी प्रकार केवल शिरोगत दोपो को नस्य निकाल लेता है । वर्हों की धातुओ को कोई भी हानि नही होती है ।

योगायोग तथा सम्यक् योग के लक्षण ----नस्य के सम्यक् योग से सिर मे लघुता, सुखपूर्वक निद्रा का आना, रोगो को शान्ति, इन्द्रियो की निर्मलता और मन की प्रसन्नता प्रभृति लक्षण दिखलाई पडते है।

अतियोग से कफ का गिरना, सिर मे भारीपन इन्द्रियो का विश्रम आदि पाया जाता है। यदि अतिस्निग्ध नस्य के कारण ये लक्षण उत्पन्न हो तो उनमे, रूचण करना चाहिए।

अयोग मे वायु की विपरीत गति, इन्द्रियो की रूक्षता, और रोग का शान्त होना पाया जाता है। इसमे पुन नस्य देना चाहिये।

जिरोविरेचन की औपधियाँ-अपामार्ग के बीज, छोटो पीपल, मरिच, वाय-विडङ्ग, शिग्रुवीज, सर्पप, तुम्बुरु (नेपाली धनिया), जीरा, अजवायन, अजमोदा पीलु, इलायची, रेणुका बोज, वडी इलायची, तुलसी, वन तुलसी, श्वेता, कुठेरक फणिज्झक, शिरीपवीज, हरिद्रा, सेवा नमक, काला नमक, ज्योतिष्मती, शुठी। (चर-सूत्र २)। इनके अलावे कटुतुम्बी, कडवी तोरई, प्याज, वन्दाक, कायफर का चूर्ण भी तीव्र शिरोरेचक है।

 $\star$ 

ł

\*

तृतीय खराड चिकित्सा बीज

.

1

,

#### प्रथम अध्याय

शाब्दिक व्युत्पत्ति— 'कित् रोगापनयने' व्याकरण के ग्रथो मे 'किंत्' धातु का प्रयोग रोग के दूर करने के अर्थ मे होता है। इसी 'कित्' धातु से चिकित्सा शब्द को निष्पत्ति होती है। कित् + कित् + सन् + अ केतितुमिच्छा चिकित्सा। इस शब्द का समष्टि मे अर्थ होता है रोग का दूरीकरण । वार्तिककार ने लिखा है कि 'कित्' धातु का प्रयोग व्याधि के प्रतिकार, निग्रह, अपनयन तथा नाशन मे होता है। फलत इस धातु से वने शब्द चिकित्सा का भी इन्ही अर्थो मे व्यवहार होता है। ''या क्रिया व्याधिहरणी सा चिकित्सा निगद्यते।''

( वैद्यकशब्दसिन्धु )

पर्याय—चिकित्मा के पर्याय रूप मे कई शब्दो का व्यवहार प्राचीन ग्रथो मे पाया जाता है । उदाहरणाथ क्रिया, कर्म, प्रतिकर्म, वैद्यकर्म, भिषक्कर्म, भिपग्जित, प्रतिपेध, प्रतीकार, प्रशमन, शमन, रोगापनयन, व्याधिहर, प्रायश्वित्त, चिकित्सित, पथ्य, साधन, औपब, प्रक्वतिस्थापन, रोगोन्मूलन, निग्रह, उपक्रम, उपचार तथा उल्लाघन ।

> चिकित्सितं व्याधिहर पथ्यं साधनमौपधम् । प्रायश्चित्तं प्रशमनम् प्रकृतिस्थापनं हितम् ॥ ( चर ) चिकित्सितं हितं पथ्यं प्रायश्चित्त् भिपग्जितम् ।

भेपजं शमनं शस्तं पर्यायैकक्तमौपधम् ॥ तद्विद्याट्या---१. वैद्य, औपध, परिचारक और रोगी प्रभृति चारो आवश्यक अगो के प्रशस्त रहने पर, घातुवो के विकृत हो जाने पर, .धातुसाम्य के लिये जो प्रवृत्ति होती है उस को चिकित्सा कहते है---

चतुर्णा भिपगादीनां शस्तानां धातुवैक्वते । प्रवृत्तिर्धातुसाम्यार्था चिकित्सेत्यभिधीयते।।

२ जिस क्रिया के द्वारा शरीर के विषम हुए दोष एवं धातु समता को प्राप्त करते है उसे चिकित्सा कहते है और वहो वेद्य का कर्म कहलाता है। 'याभिः क्रियाभिर्जायन्ते शरीरे धातवः समाः । सा चिकित्सा विकाराणा कम तद् भिपजां स्मृतम् ।। क्योकि दोषो या धातुवो का वैषम्य ही रोग कहलाता है—और उसका समान रहना ही आरोग्य है। रोग की अवस्था मे विषमता को प्राप्त हुए दोष ११ भि० सि० एवं वातुवो को साम्यावस्था में लाने के लिये को जाने वाली क्रिया चिकित्सा कहलाती है ।

'रोगस्तु दोपचैपन्त्रं दोपसाम्यमरोगता ।'

3. व्याधि या रोग का सम्यक्तया ज्ञान करके, वेदना या तकलीक को दूर करना ही वैद्य का वैद्यत्व, वैद्य कर्म या चिकित्ना है । वैद्य वायु का मालिक नहीं है। अर्थात् रोगी का जीवन या मरण ईन्वराधीन रहता है, वैद्य के अधीन नहीं रहता है। केवल रोगजन्य वेटना को ठीक करना ही उसके अधीन है।

त्याधेस्तत्त्वपरिज्ञानं वेदनायाश्च निम्रहः।

एतद् वैद्यस्य वैद्यत्वं न वैद्यः प्रभुरायुपः ॥ ( ब्रह्मवैवर्त्त पुराण )

यथानिदानं निर्दिष्टमतिसम्यक् चिकित्सितम्।

आगुर्वेदफलं स्थानमेतत्सचोऽतिनाशनम् ॥ ( ज. ह चि. २२ )

इस मंसार में कोई भी प्राणी अमर नही है, इसलिये मृत्यु का कोई भी निवारण नही कर सकता; किन्तु आयु के जेप रहने पर उत्पन्न हुए रोग चिकित्सा द्वारा अवज्य हटाये जा सकते है। इमलिये जब तक रोगो के कंठ में प्राण रहे रोग की चिकित्सा करते रहना चाहिए।

> न जन्तुः कश्चिदमरः ष्टथिव्यामेव जायूते। अतो मृत्युरवार्यः स्यात् किन्तु रोगो निवायते। यावत् कण्ठगताः प्राणास्तावत् कार्यं चिकित्सितम्॥

रोग तथा सर्पादि के दंश में पीड़ित मनुष्य यदि कालप्राप्त ( आयु पूरी ) हो तो उसको स्वयं वन्वन्तरि भगवान् भी स्वस्य नहीं कर सकते हैं। कालप्राप्त मनुष्य को ओपधि, मंत्र, होम तथा जप इनमें से कोई भी नही वचा सकते है।

आयुष्य कर्मणि क्षीणे छोकोऽयं दूयते यदा।

नौपधानि न मन्त्राश्च न होमा न पुनर्जपाः।

त्रायन्ते मृत्युनोपेतं जरया चापि मानवम्।

कायचिकित्सा — स्वस्थ व्यक्ति के स्वास्थ्य का नरक्षण तथा उसके रोगी हो जाने पर उसके रोग का प्रञमन, यही दो मुख्य प्रयोजन व्यायुर्वेद या चिकित्सा जास्त्र के है, तथा यही चिकित्सक का परम लदय है। इन दो उद्देश्यों को सम्मुख रखकर आयुर्वेद की नम्पूर्ण चिकित्मा कई विभागों में विभाजित हो जाती है। जिन्हें वायुर्वेद के वंग की सज्ञा दो जाती है। ये वंग वाठ ई, फलत चिकित्सा भी आठ क्षगों में विभाजित हो जाती है। जैसे १. चीर-फाड या बाह के जरिये

( यत्रोपयंत्र तथा शस्त्रानुशस्त्रो के द्वारा ), जत्रु के नीचे के शरीरावयवो में होने वाले रोगो का उपचार करना ( शल्यतत्र ), २ जत्रु के अपर के शरीर के अवयवो की शलाका आदि के द्वारा चिकित्सा करना ( शालाक्यतत्र ), ३ देव, असुर, गधर्व, राक्षस, पितृ, पिशाच एवं नागग्रह आदि से उपसृष्ट व्यक्तियो मे अर्थात् आधि या मानसिक रोगो से पोडित होने पर शान्तिकर्म-वलि-मंगल-होम-जप प्रभृति आधिदैविक उपचारो छे रोगापनयन की क्रिया ( भूत विद्या ), ४ गभिणी परिचर्या, स्त्री रोग तथा वाल रोगो के उपचार (कौमार भुत्य) ५ सर्प-कीट-लूता एव मूपक प्रभृति जगम तथा विविध प्रकार के वानस्पतिक एव पार्थिव विपोपविप प्रभृति स्थावर प्रभावो से पीडित व्यक्तियो का उपचार ( अगदतत्र ), ६ स्वस्थ व्यक्ति के स्वास्थ्य को स्थिर रखना या वय स्थापन, मेघा एव वल का वढांना, रोग, वार्द्धक्य और मृत्यु पर विजय पाने का उपक्रम ( रसायन तत्र ), ७ अल्प शुक्र वाले पुरुषो मे वीर्य का वढाना, दूषित शुक्र वाले व्यक्तियो के गुक्र का सशोधन करना, क्षीण शक्र वाले शरीरो को स्त्रीसग के लिये सत्तम करने का कर्म (वाजीकरण) तथा ८ सम्पूर्ण शरीर को प्रभावित करने वाले रोगो की अर्थात ज्वर, रक्तपित्त, शोष, जन्माद, अपस्मार, कुए, प्रमेह तथा अतिसार आदि रोगों के उपचारार्थ (कायचिकित्सा ) है।

प्रस्तुत विपय का सम्बन्ध प्रधानतः इसी अतिम अग कायचिकित्सा से ही है। भिषक कर्म-सिद्धि नामक इस पुस्तक की रचना भी एतदर्थ ही है। परन्तु व्यवहार मे व्यपदेश से अन्य अंगो का जैसे कायचिकित्सा के अतर्गत रसायन एव वाजी-करण तथा भूतविद्या नामक अतिरिक्त अगो या तत्रो का भी समावेश इसमें हो जाता है।

अथास्य प्रत्यङ्गलक्षणानि समासतः---

- १. रसायनतन्त्रं नाम वय स्थापनमायुर्मेधावलकरं रोगापहरणशमार्थं च।
- २ वाजीकरणतन्त्रं नामाल्पदुष्टक्षीणशुष्करेतसामाप्यायनप्रसादोपचय-जनननिमित्तम् ।
- ३ कायचिकित्सा नाम सर्वाङ्गसंश्रितानां व्याधीना ज्वररक्तपित्त-शोषोन्मादापस्मारकुष्ठमेहातिसारादीनामुपशमनार्थम् ।

४ भूतत्रिद्या नाम देवासुरगन्धर्वयक्षरक्ष पिरुपिशाचनागग्रहाद्युपस्टप्ट-चेतसां शान्तिकर्मवल्हिरणादिग्रहोपशमनाथम् । (सु सू १)

कायचिकित्सा की शाब्दिक व्युत्पत्ति—काय का अर्थ है सम्पूर्ण शरीर-इसकी चिकित्सा करना कायचिकित्सा है । काय की अन्य व्युत्पत्ति 'कायतीति काय ' भी है । कायति का अर्थ धुक् घुक् इव्द करना है । कान को अगुलि से वद करने पर एक नाद या शब्द सुनाई देता है। वह जीवित गरीर का वोयक है। इस जीवित गरीर की चिकित्सा करना ही वैद्य का प्रयोजन है। इस अर्थ में भी कायचिकित्सा, इस शब्द का प्रयोग हुआ है। काय का एक और अर्थ है जाठराग्नि। जब तक जाठराग्नि है तभी तक शरीर जीवित है-धुक् वुक् सब्द की उत्पत्ति भी इस जाठराग्नि (पेट की अग्नि) के प्रज्वलित रहने पर ही संभव रहती है। अस्तु काय शब्द से जाठराग्नि का बोध होता है।

''कायो जाठराग्निः अङ्गुलिपिहिते कर्णयुगले धुक् इति शव्द-श्रवणात् तास्थ्याद् वा कायशव्देन अग्निरुच्यते । उक्तं च भोजेन—

जाठरः प्राणिनामग्निः काय इत्यभिर्धायते।

यस्तं चिकित्सेत्सीटन्तं स वे कायचिकित्सकः ॥ ( भोज ) कायस्यान्तराग्नेश्चिकित्सा कायाचकित्सा'

अर्थात् जीवित प्राणियो की जाठराग्नि को काय कहते हैं। उस अग्नि के विकृत हो जाने पर जो उपचार उसके सुधारने के लिये किया जाता है उसको कायचिकित्सा कहते हैं और उपचार करने वाले व्यक्ति को कायचिकित्सक कहते है। चिकित्सा जव्द की एक सामान्य व्याख्या प्रस्तुत करते हुए चरक ने लिखा है—'धातुओ की विपमता होने पर, वैद्य-रोगी-औपध-परिचारक प्रभृति चारो अङ्गो से सुमज्ज होकर, धातुओ की साम्यावस्था मे लाने वाली प्रवृत्ति को चिकित्सा जव्द से अभिहित किया जाता है।

> चतुर्णां भिषगादीनां शस्तानां धातुर्वेक्ठते । प्रवृत्तिर्धातुसाम्यार्था चिकित्सेत्यभिधीयते ।।

(च सू ९)

वैद्यक ग्रंथों में जाठराग्नि का वहुत महत्त्व दिया गया है। गीता में भो इसे वैञ्वानर कहा गया है—भगवान् ने अपने को इसी का रूप वतलाया है। यह अग्नि जव तक दीष्ठ रहती है कोई भी रोग नही होता और इसके विक्रुत होने पर ज्वर, अतिसार प्रभृति रोग हो जाया करते है। अस्तु कायचिकित्सक को उपचारकाल में सर्वोपरि ध्यान इस जाठराग्नि के ऊपर ही केन्द्रित करना होता है। चरक में लिखा है "अग्नि के जान्त हो जाने पर प्राणी मर जाता है, ठीक रहने पर नीरोग हो कर जीता है, विक्रुत होने पर रोगी हो जाता है अत: सब के मूल में अग्नि है।" इस अग्नि के पर्याय रूप में 'काय' जव्द का प्रयोग होता है। इसलिये अग्नि के विचार की प्रधानता होने से इस अग का नाम ही कायचिकित्सा तत्र पड गया। अहं वैश्वानरो भूत्वा प्राणिनां देहमाश्रित । प्राणपानसमायुक्त पचाम्यन्नं चतुर्विधम् ॥ (गीता) आयुर्वर्थां वत्तं स्वास्थ्यमुत्साहोपचयौ प्रभा । ओजस्तेजोऽमय प्राणाश्चोक्ता देहाग्निहेतुका ॥ शान्तेऽग्नौ म्रियते युक्ते चिरं जीवत्यनामयः । रोगी स्याद्विक्वते मूलमग्निस्तस्मान्निरुच्यते ॥ (च चि १५) 'शमप्रकोपौ सर्वेपां दोपाणामग्निसंश्रितौ । रोगाः सर्वेऽपि मन्देऽग्नौ ॥'

व्याधि या रोग—'विविध टुखमादधतीति व्याधय ' पुरुप को जिसके सयोग से टुख होता है उसे व्याधि कहते है । तीनो दोषो (वात-पित्त-कफ) की साम्यावस्था आरोग्य और विषमावस्था रोग है ।

तत्प्रतिकूलुवेदनीयं दुःखम् । (पा योग दर्शन) तद्दुःखसंयोगा व्याधय उच्यन्ते । (सु सू १) रोगस्तु दोपचैपम्यं दोषसाम्यमरोगता । (वा) विकारो धातुवैपम्यं साम्यं प्रकृतिरुच्यते । सुखसंज्ञकमारोग्यं विकारो दु.खमेव च । (च) दोषाणा साम्यमारोग्यं वेषम्यं व्याधिरुच्यते ।

सुखसंज्ञकमारोग्यं विकारो दु खमेव च ॥ (भैर.) व्याघियां चार प्रकार की होती है। १ आगन्तुक, २ शारीरिक, ३ मानसिक ४ स्वाभाविक। इनमे आगन्तुक रोग अभिघातज (आकस्मिक कारणो से), तथा शारीरिक आहार-विहार के असयम से अथवा वात-पित्त-कफ-रक्तादि की विषमता से होते है। मानसिक रोग क्रोध, शोक, भय, ईर्ष्या, असूया, दोनता, मात्सर्य, काम, क्रोध और लोभादि के मनोवेगो के सयम न होने अथवा इच्छा एव द्वेष के विविध भेदो से होते है। इनके अलावे स्वाभाविक रोग क्षुधा, तृपा, निद्रा, वार्द्वक्य और मृत्यु आदि है।

काल्रस्य परिणामेन जराम्हत्युनिमित्तजाः ।

रोगाः स्वाभाविका दृष्टाः स्वभावो निष्प्रतिक्रियः ॥

चरक ऋषि ने रोगो के तीन प्रकार वतलाये है 'निजागन्तुमानसा ।' इनमे निज—शरीरदोपसमुत्थ, आगन्तुक—विप-वायु-अग्नि-सम्प्रहारजन्य तथा मानस रोग—इप्ट की सम्प्राप्ति न होने और अनिप्ट की प्राप्ति होने से उत्पन्न होते हैं। ये सभी प्रकार के रोग मन एवं शरीर दोनो का आश्रय कर उत्पन्न होते हैं। ''विविधमाधिं दु खमादधाति शरीरे मनसि चेति व्याधि ।'' आगन्तुक रोग दो प्रकार के होते हैं--एक मन के दूसरे गरीर के । इन दोनो की चिकित्सा भी दो प्रकार की होती हैं । गारीरिक रोगो में गरीर का उपचार तथा मानस रोगो में मन सम्बन्धी उपचार जैसे शव्द-स्पर्ध-रूप-रस-गंध का सूखप्रद उपयोग हितकर होता है ।

> 'आगन्तवस्तु ये रोगास्ते द्विधा निपतन्ति हि । मनस्यन्ये शरीरेऽन्ये तेषान्तु द्विचिधा क्रिया ॥ शरीरपतितानां तु शारीरचटुपक्रमः । मानसानां तु शब्दादिरिष्टो वगे सुखावहः ॥

(सुसू१)

उत्पत्ति के भेद से व्याधि के दो भेद होते है। पापज और कर्मज। पापज व्याधि वह है जो इस जन्म में किये गये मिथ्या आहार-विहारादि रूप पाप से उत्पन्न होती है। इसी को अन्य स्थानों पर दोपजन्य (वात-पित्त एवं कफजन्य) भी कहा गया है। पापज व्याधियाँ औपध-सेवन तया उचित पथ्याचरण से निवृत्त हो जाती है। कर्मज व्याधि वह है जो निदान-पूर्वरूप-रूप आदि से निर्णय करके उचित चिकित्सा करने पर भी विनष्ट नही होती।

> तत्रैकः पापजो व्याधिरपरः कर्मजो मतः। पापजाः प्रशमं यान्ति भेषच्यसेवनादिना॥ यथाशास्त्रविनिर्णीतो यथाव्याधिचिकि्त्सिताः।

न शर्म याति यो व्याधिः स झेयः कमेजो युधेः ॥ ( भ र ) रोग प्राणियो के शरीर को क्रञ करने वाले, वल का चय करने वाले, क्रियाद्यक्ति को कम करने वाले, इन्द्रियो की शक्ति को चोण करने वाले, सर्वाद्ध में पीड़ा पैदा करने वाले, सभी पुरपार्थी वर्म-अर्थ-काम-मोच, के वायक तथा प्राण को नष्ट करने वाले होते हैं। इनकी टपस्थिति में प्राणियो को सुख नहीं मिलता है। आयुर्वेद इन अपकारी रोगो से प्राणियो को मुक्ति दिलाता है।

> रोगाः काश्यँकरा वल्र्यकरा देहस्य चेष्टाहरा दृष्टा इन्द्रियशक्तिसंक्षयकराः सर्वाइपीडाकराः॥ धर्मार्थाखिल्काममुक्तिपु महाविन्नस्वरूपा वलान् प्राणानाशु हरन्ति सन्ति यदि ते चेमं कुतः प्राणिनाम्॥

( भै. र ) व्याधि का सामान्य हेतु—काल ( ऋतु, अवस्या आवि परिणाम ), अर्थ ( पंच ज्ञानेन्ट्रियों के शब्द, स्पर्श, रूप, रम और गंघ प्रभृति व्यापार ) तथा कर्म ( कर्मेन्ट्रिपो के कर्म उत्सेपण-अपक्षेपग-आक्रुंचन-प्रसारण-गमनाटि च्यापार ) का अतियोग, होन योग या मिथ्या योग रोग पैदा करने का मूल कारण है तथा इनका सम्यक् योग आरोग्य का प्रधान कारण है ।

"कालार्थकर्मणां योगो हीनमिथ्यातिमात्रकः।

सम्चग् चोगश्च विज्ञेयो रोगारोग्यैककारणम् ॥"

अथवा इस प्रकार भी कहा जा सकता है काल (शीत, उष्ण एव वर्षा प्रभृति ऋतु), बुद्धि (प्रज्ञा का अपराध या दोष अधर्म आदि) तथा इन्द्रियार्थों (कर्मेन्द्रिय तथा ज्ञानेन्द्रियो के कर्म) का अति योग, अयोग एव मिथ्या योग ये तीन प्रकार के कारण विविध प्रकार के मानस एव शरीर गत रोगो के उत्पादक होते हैं।

कालवुद्धीन्द्रियार्थानां योगो मिथ्या न चाति च।

द्वयाश्रयाणां व्याधीनां त्रिविधो हेतुसंग्रह ॥

(च सू १)

दूसरे शब्दो में धी-धृति एव स्मृति का भ्रश ( वुद्धि या प्रज्ञा का अपराध या दोष ), काल तथा कर्म की सम्प्राप्ति ( ऋतु, अवस्था तथा अधर्म या पूर्वं जन्म कृत कर्म का समय से प्रकट या व्यक्त होना ) तथा असात्म्यार्थागम ( असात्म्य

अर्थो-इन्द्रिय-व्यापारो का अनुष्ठान ) ये दु.ख या रोग के सामान्य कारण है। धोधृतिस्मृतिविभ्रंशः सम्प्राप्ति कालकर्मणाम् ।

असात्म्यार्थागमाश्चति ज्ञातव्या दुःखहेतवः ॥

(च शा. १)

दूसरे शब्दो में इन त्रिविध कॉरणो को इस प्रकार भी कहा जा सकता है १. असात्म्येन्द्रियार्थ सयोग ( इन्द्रियो का अपने विपयो के साथ अनुचित उपयोग), प्रज्ञापराध ( बुद्धि, धैर्य एव स्मृति के अनुसार कार्य न करना) तथा परिणाम ( काल अधर्म तथा दैव का विपरीत होना)।

वायु-पित्त तथा कफ ये तीन शरीरगत व्याघियो के पैदा करनेवाले दोष है एव मानसिक व्याधियो के पैदा करने मे दो ही दोष रज और तम भाग लेते है।

वायुः पित्तं कफश्चेति शारीरो दोषसग्रह. ।

मानसः पुनरुद्दिष्टो रजश्च तम एव च॥

(च सू १)

व्याधि का पर्याय व्याधि, आमय, गद, आतक, यक्ष्मा, ज्वर, विकार, रोग, पाप्मा, आवाध, तम तथा दु ख । ये रोग के नामान्तर है । इन शब्दो मे आमय सज्ञा सुप्रसिद्ध है । चक्रपाणि ने आमय शब्द की व्युत्पत्ति दिखलाते हुए कहा है कि प्राय रोग आम दोष से ही उत्पन्न होते है अत आमय कहलाते हैं – "प्रायेणामसमुत्थत्वेनामय इत्युच्यते ।" (चक्र)

"तत्र व्याधिरामयो गद् आतङ्को यक्ष्मा ज्वरो चिकारो रोग इत्यनर्थान्तरम्।" (च नि १)

रोगः पाप्मा ज्वरो व्याधिविकारो दुःखमामय ।

यक्ष्मातङ्कगदावाधा. शच्दा पर्यायवाचिनः ॥ २ ॥ (अ ह नि) चिकित्सा का सामान्य उपक्रम--जिन कारणो से रोग उत्पन्न हुआ है उन कारणो का परित्याग करना ही सामान्य चिकित्सा है । उष्णता के कारण उत्पन्न हुए रोगो मे शीतोपचार एव जैत्य के कारण उत्पन्न व्यावियो मे उष्णोपचार करना युक्तिसंगत है ।

सामान्यतः क्रियायोगो निदानपरिवर्जनम्। (सू) हेतोरसेवा विहिता यथेव जातस्य रोगस्य भवेचिकित्सा। (च) शीतेनोष्णकृतान् रोगाञ् शमयन्ति भिषग्विदः।

ये च शीतकृता रोगास्तेषां चोष्णां भिपग्जितम् ॥ (च) चीण हुए दोपो का वढाना, वढे हुए दोपो को घटाना, और सम दोपो को समान वनाये रखना चिकित्सा का उपक्रम है।

इदं च नः प्रत्यच्चं यदनातुरेण भेपजनातुरं चिकित्स्याम, आममक्षामेण, क्वशाख दुर्ण्लमा'याययाम, रथूलं मेदस्विनमपतर्पयाम, शीतेनोप्णाभिभूतमुपचराम, शीताभिभूतमुप्ऐान, न्यूनान् धातून्पूर-याम, व्यतिरिक्तान् हासयाम,, व्याधीन् मूळविपर्ययण उपचरन्तः सम्यक् प्रकृतो स्थापयाम, तेपां नस्तथा कुवतामयं भेपजसमुदाय कान्ततमो भवति। (चर सू १०)

दोप अथवा तज्जन्य व्यावियो के जमन के लिये शारीरिक रोगों में दैव-व्यपाश्रय तथा युक्तिव्ययाश्रय चिकित्सा करनी चाहिये और मानसिक रोगों में जान, विज्ञान, धैर्य, स्मृति एव समाधि प्रभृति क्रियाओ द्वारा चिकित्सा करनी चाहिए । दैवव्यपाश्रयकर्म----वल्रि-मगल्र-होम प्रभृति है, युक्तिव्यपाश्रय कर्मो मे गरीर एवं औषधि का विचार करते हुए यथायोग्य भेपज का प्रयोग आ जाता है। ज्ञान-विज्ञान-धैर्य-स्मृति और समाधि से क्रमश अध्यात्मज्ञान, शास्त्रज्ञान, धैर्य घारण, अनुमूत विषयो का स्मरण तथा विषयो से मन को रोककर आत्म मे निय-मन करना आता है।

> प्रशाम्यत्योपधेः पूर्वो ट्वेयुक्तिव्यपाश्रयैः। मानसो ज्ञानविज्ञानधेयस्मृतिसमाधिभिः॥

(च सू १) उपक्रम भेद से चिकित्सा के दो प्रकार हो जाते है। १ सतर्पण २ अपत-र्पण। दूसरे शब्दो में संतर्पण को वृहण और अपतर्पण को रुघन कहा जाता है। शरीर मे रस-रक्तादि धातुओ की क्रिया को जो वढावे वह सतर्पण और जो कम करे या घातुओ को हल्का करे वह अपतर्पण या रुघन कहरुाता है।

लघन कर्म के पुन दो भेद हो जाते है १ शोधन या सशोधन २ शमन या मंशमन । जिस क्रिया के द्वारा दोप या मल वाहर निकल जाते है वह कर्म शोधन कहलाता है। यह कर्म पुन. पाँच प्रकार का होता है (क) निरूह वस्ति (ख) वमन (ग) विरेचन (घ) शिरोविरेचन (ड) रक्तावसेचन (रक्त का वहाना)।

शमन उस कर्म को कहते हैं—-जो मल को वाहर नही निकालता, समदोपो को प्रकुपित नही करता, अपितु विपम धातु एव दोपो को समान करता है। इसके भीतर सात उपक्रमो का समावेश हो जाता है। (क) पाचन, (ख) दीपन (जाठराग्नि को दीप्त करना), (ग) क्षुधानिग्रह, (भूख का रोकना), (घ) तृपानिग्रह (प्यास को रोकना), (ड) व्यायाम (परिश्रम करना), (घ) तातप (धूप का सेवन कराना), (छ) वायु के सेवन, ये शमन के सात प्रकार है। बृहण कर्म भी शमन का कार्य करना है। प्राय गुरु, शीत, मृदु, स्यूल, घन, पिच्छिल, मद, स्थिर एव श्लक्ष्ण द्रव्य बृहण होते है। बृहण क्रिया के द्वारा वल, पुष्टि एव स्थिरता वढती है, क्वशता दूर होती है। अधिक बृहण होने से स्यूलता आ जाती है।

> उपक्रमस्य द्वित्वाद्धि द्विधैवोपक्रमो मत । एकः संतपणस्तत्र द्वितीयख्वापतपणः॥ वृंहगो लड्वनछोति तत्पर्यायावुदाहतो। वृंहगां यत् बृहत्त्वाय छड्वनं छाघवाय यत्॥

शोधनं शमनब्बेति द्विधा तत्रापि छद्वनम्। यदीरचेद् वहिर्दीपान् पद्धधा शोधनं हि तत् ॥ निरुहो वमनं कायशिरोरेकोऽस्रविस्तृतिः । न शोधयति यहोपान् समान्नोदीरयत्यपि॥ समीकरोति विषमाञ् शमनं नच सप्तधा। पाचनं दीपनं छत्तुड्व्यायामातपमारुताः ॥ वृंहणं शमनं त्वेव वायोः पित्तानिलस्य च । ( अ हू सू १४)

गुरुशीतमृदुस्लिग्धं वहत्तं सूक्ष्मपिच्छिलम् ॥ प्रायो मन्दं स्थिरं ऋक्णं द्रव्यं वृंहणमुच्यते । चतुष्प्रकारा संशुद्धिः पिपासा मारुनातपौ ॥ पाचनान्युपवासञ्च न्यायामञ्चेति छह्वनम् । (च.सू २२)

¢

चरक ऋषि ने सर्व रोगो की मामान्य चिकित्मा में छ उपक्रमो का उल्लेख किया है। इनका सम्यक् रूप से प्रयोग होने पर सभी साघ्य रोग अच्छे हो जाते हैं। ये सिद्ध उपक्रम माने गये हैं और इनका मात्रा और काल के अनुसार प्रयोग करने का उपदेश है। इन छ. उपक्रमो का सम्यक ज्ञान वैद्य के लिये आवञ्यक माना गया है। साथ ही यह भी कहा गया है कि वोषो के विविध प्रकार के नसग ने भांति-भांति के रोग होते है, परन्तु उनके उत्पादन में तीन दोषों के अतिरिक्त कोई दोप नहीं भाग लेता, उसी प्रकार भिन्न-भिन्न प्रकार के रोगो की चिकित्मा में इन छ उपक्रमों के अतिरिक्त किसी अन्य उपक्रम की आवच्यकता नही रहती, इन छ. उपक्रमी में ही सभी चिकित्सा में व्यवहृत होने वाले उपक्रमों का समावेश हो जाता है।

> इति पट् सर्वरोगाणां प्रोक्ताः सम्यगुपक्रमाः । साध्यानां साधने सिद्धा मात्राकालानुरोधिन ॥ दोपाणां वहु संसगीत् संकीर्यन्ते उपक्रमा.। पट्द्वं तु नातिवर्त्तन्ते त्रित्वं वाताद्यो यथा ॥

(च. सू २२) ये छ उपक्रम कौन-कौन से है जिनके केवल एक या दो तीन या अधिक के मिश्रण ने सम्पूर्ण चिकित्सा सम्भव रहती है। ये उपक्रम निम्नलिखित है--

१. लंघन २ वृंहण ३. रुक्षण ४ स्तेहन ५. स्वेदन तथा ६ स्तंभन । इन कमों का सम्यक् रोति से जानने वाला ही वैद्य है ।

शरीर को जो कुछ भी लघु करे लघन कहलाता है, जिसमे रूक्षत, खरता, विशवता हो और शरीर को रूखा करता हो रूक्षण कहलाता है, स्निम्घ, विलयनशील, मृटु एव क्लेद कारक द्रव्य शरीर के स्नेहन मे आते है, स्तभ ( जकडाहट ), गुरुता और शीत को दूर करने वाला एव स्वेद लानेवाला कर्म स्वेदन कहा जाता है, शरीर की गतिमान् एवं चल वस्तुओ को रोकनेवाली क्रिया जो निश्चित रूप से रोकने मे समर्थ होती है स्तंभन कहलाती है।

> ल्ह्वनं बृंहरां काले रूक्षरां स्तेहनं तथा। स्वेदनं स्तम्भनञ्चेव जानीते य स वै भिषक् ॥ यत्किंचिल्लाघवकरं देहे तल्लह्वनं स्मृतम् । बृहत्त्वं यच्छरीरस्य जनयेत्तच बृहणम् ॥ रौद्त्यं खरत्वं वैशद्यं यत् कुर्यात्तद्धि रूक्षणम् । स्तेहनं स्तेहविष्यन्दमादवक्लेदकारकम् ॥ स्तम्भगौरवशीतन्नं स्वेदनं स्वेदकारकम् । (च सू २२)

आचार्य सुश्रुत ने लिखा है--सम्यक् प्रकार से प्रयुक्त किये गये सशोधन, सशमन, आहार एव विहार रोगो का निग्रह करते है ।

"तेषां संशोधन-संशमनाहाराचारा सम्यक् प्रयुक्ता नित्रहहेतव भवन्ति।" ( सु सु १ )

चरकाचार्य ने लिखा है कि सशोधन, सशमन और निदान का परिवर्जन ( कारण का दूर करना ) यह़ी तीन कर्म प्राय रोग को चिकित्सा मे वरते जाते है। रोगानुसार प्रत्येक मे इन उपक्रमो का यथाविधि उपयोग करना चिकित्सक का कत्तव्य है।

संशोधनं संशमनं निदानस्य च वर्जनम्। एतावद् भिपजा कार्यं रोगे रोगे यथाविधि॥

(चव८)

सशोधन की व्याख्या ऊपर हो चुकी है। सशमन के वारे मे इस आचार्य के मत से दो भेद होते है। १ वाह्य तथा २ आभ्यतर। वाह्य सशमन मे आलेप, परिषेक, कवल और गण्डूप आदि का ग्रहण हो जाता है। आभ्यतर स्शमन म पाचन. लेखन, बृहण एव विपप्रशमन आदि कर्मों का समावेश है। आहार चार प्रकार के होते है १ पेय २ भक्ष्य ३ लेह्य और ४ चोष्य।

क्रिया या गुण की दृष्टि से विचार किया जावे तो आहार तीन प्रकार के होते है----१ दोषप्रशमन २ व्याधिप्रशमन ३ स्वास्थ्यकर । आचार तीन त्रकार के होते ई---(क) झग्रीरिक (ख) वाचिक (ग) मानसिक । इनमें उत्क्षेपण, अवक्षेपण प्रभृति कर्म झारीरिक आचार, स्वाध्याय वाचिक एवं मंकल्प, चिन्तन आदि व्यापार मानसिक आचार है ।

आहार :--- पथ्य की वडी महिमा गास्त्र में वतलाई गई है। लोलिम्वराज इत वैद्यजीवन में तो यहां तक लिखा है कि यदि रोगों पथ्य का विधिवत् सेवन करे तो उमको औपध के सेवन की कोई आवश्यकता नहीं हैं। अर्थात् वह पथ्य से ही अच्छा हो जायेगा। इसके विपरीत यदि वह पथ्य से न रहे, तव भी उसको औपधि सेवन की कोई आवश्यकता नहीं है, क्योंकि अपथ्य से वह अपना रोग उदा लेगा। फलत. औपधि सेवन का कोई भी फल नहीं होगा।

पथ्ये सति गटात्तूस्य किमोपधनिपेवर्णेः।

पथ्चेऽसति गदार्तस्य किमोपधनिपेवर्ग्ये ॥

बाहार प्राणियो के वल, वर्ण और ओज का मूल है। आहार के सेवन से ही प्राणी जोवित रहता है, उसका वल वढता है, शरीर का वर्ण और तेज अक्षुएण चना रहता है। हिताहार और विहार पर ही उसकी कार्यक्षमता निर्भर रहती है। आहार के अभाव में इन सभी मद्गुणो का ह्वास पाया जाता है।

अस्तु वुद्धिमान् मनुष्य को चाहिये कि चाहे रोग मानसिक हो या गारीरिक सत् बुद्धि से विचार कर हित और अहित (पथ्य और अपथ्य) का ध्यान रखते हुए, घर्म-अर्थ और काम दृष्टि से जो लामप्रद हो उस प्रकार के आहार-विहार का सेवन करे तथा जो अहित करने वाले हानि-प्रद हो उनका परित्याग करने का प्रयत्न करे। तद्दिद्य मानस एव गारीर व्याधि के ज्ञाता अर्थात् वैद्यक गास्त्र अयवा उसके जाता की सलाह लेकर उसके अनुसार आहार-विहार के अनुष्ठान का प्रयत्न करे। डम तरह आत्मा, देग, कुल, काल, वल तथा जक्ति का सम्यक् ज्ञान करके तदनुकूल आहार-विहार रखने का प्रयत्न करना चाहिये।

तत्र वुद्धिमता मानसव्याधिपरीतेनापि सता वुद्धया हिताहितमवे-क्यावेक्ष्य धर्मार्थकामानामहितानामनुपसेवने हितानां चोपसेवने प्रयतितव्यम् । न हथन्तरेण लोके त्रयमेतन्मानसं किचिन्निष्पद्यते सुखं वा दु खं वा तस्मादेतच अनुष्टेयम् । तद्विद्यानां चोपसेवने प्रयतितव्यम्, आत्मदेशकुलकालवल्शक्तिज्ञाने यथावचेति । ( च सू ११)

हित आहार विहार करने वाला, मोच विचार कर काम करने वाला, विण्य वामनाओं में आमक्त न रहने वाला, दाता, सत्यवादी, चमावान्, वृद्ध क्षीर आस्त्रों का वचन मानने वाला तथा सवको समान भाव से देखने वाला मनुष्य नीरोग रहता है। नरो हिताहारविहारसेवो समीक्ष्यकारी विपयेष्वसक्तः।

दाता समः सत्यपरः क्षमावान् आप्नोपसेवी च भवत्यरोगः ॥

आहार-स्वप्न-न्नह्मचर्य-अहार, निद्रा तथा सयम युक्त आचरणो का बहुत महत्त्व द्यास्त्रो में वतलाया गया है। इन तीनो का उपस्तभ के रूप मे वर्णन विया गया है। इनकी उपमा मकान के उपस्तभो से दी गई है जिनके आधार पर मकान खडा रहता है। इन तीनो का युक्तियुक्त प्रयोग स्वस्थ शरीर को अपेक्षित रहता है। रोगो मनुष्य को तो बहुत ही आवृ्श्यक हो जाता है।

भूषावत रहता हा रागा मनुष्य का ता बहुत हा जायस्यक हा गाता हु म "त्रय उपस्तभा आहार, स्वप्नो, त्रह्मचर्यमिति । एभिस्तिभिर्युक्त-युक्तैरुपस्तव्धमुपस्तम्भैः शरीरं वलवर्णोपचयोपचितमनुवर्तते यावदायुः सरकारात् संस्कारमहितमुपसेवमानस्य य इहैवोपदेद्यते।"

(च सू ११)

आहार तथा ओपधि :---आहार पड्रसो के अधीन है। यह रस द्रव्यो

में आश्रित रहता है एव द्रव्य ही औपधि है। आहार प्राय रसप्रधान होते है जोर औपधियाँ वीर्यप्रधान । पुन ये गुणो की दृष्टि से मृदु, मध्य और तीक्ष्ण तथा कार्य भेद से सशोधक एव सशामक हो जाती है। औपधियाँ दो प्रकार की होती है स्थावर तथा ज्यम । स्थावर के पुन दो भेद हो जाते है औद्भिद तथा पार्थिव ।

जगम औपधियों में चार प्रकार के जीव आते हैं। जैसे १ जरायुज २ अण्डज ३ स्वेदज तथा ४ उद्भिद्। इनमे मनुष्य-पशु आदि जरायुज, पक्षि, सर्प अजगर प्रभृति अण्डज, कृमि, कीट आदि जीव स्वेदज तथा वीरवहूटी, मेढक आदि जीव उद्भिद् जाति के होते हैं।

अगद जाव उप्राप् आप में राष है स्थावर द्रव्य चार प्रकार के होते हैं :--१ वनस्पति, जिनमे बिना फूल आये ही फल आता हैं। २ वृक्ष, जिनमे फूल और फल दोनो लगते हैं। २ वीरुघ्, जो फैलने वाली लता-प्रतान या गुल्म का रूप लेते है तथा ४ ओषधि, ३ वीरुघ्, जो फैलने वाली लता-प्रतान या गुल्म का रूप लेते है तथा ४ ओषधि, जो फल के पकने तक ही अपना अस्तित्व रखते है। इस वर्ग मे दूर्वा प्रभृति द्रव्यो का भी ग्रहण कर लेना चाहिये जिनमे विना फल लगे पकने या सूखने की प्रवृत्ति पाई जाती है।

प्रधा सर आप एप इन स्थावर औषधियो के त्वक् पत्र, पुष्प, फल, मूल, कद, गोद, स्वरस, दूध, तैल, क्षार, काँटे प्रभृति अग चिकित्सा मे व्यवहृत होते हैं। स्थावरो का एक दूसरा भेद पाथिव या खनिज द्रव्यो का है जिनमे सुवर्ण, रजत, लौह, मणि, मन शिला, मृत्तिका आदि द्रव्य चिकित्सा के व्यवहार मे आते है। जंगम औषधियो के चर्म, नख, वाल, रवन, मास, मूत्र, पुरीप आदि का उपयोग रोग की चिकित्स में होता है।

> औदिदं तु चतुर्विधम् । फलेर्चनस्पतिः पुष्पेर्चानम्पत्यः फलेरपि । ओपध्यः फल्पाकान्ताः प्रतानर्चीरुधः स्मृताः ॥ मृत्यक्सारनिर्यासनालस्वरसपल्लवाः । क्षारा क्षीरं फलं पुष्पं अस्म तेल्जानि कर्गटकाः॥

पत्राणि शुद्धा कन्दाश्च प्ररोहाश्चीट्रिने गणः। (च. सू १) इन उच्यो के अतिरिक्त कालकृत भी अपैर्थियां वतलाई गई है। जैसे अति वायु, अवायु, घूप, छाया, ज्योत्स्ना, अन्धकार, प्रकाग, शीत, उष्ण, वर्षा, दिन, रात, पच, मास, ऋतु, अयन तथा संवत्सर इसको कालकृत अपिधि की संजा सुद्रुत मे दी गई है। ये स्वभाव से ही दोषो के सचय, प्रकोप, प्रजमन एवं प्रतीकार मे कारण और चिकित्सा में उपयोगी है।

आहार एव औपधि में कोई विशेप भेद नही है। जो सामान्य आहार है, वही अवस्था भेद से औपधि के रूप में प्रयुक्त हो सकता है। आहार या औपधि के चार वर्ग सुध्रुत में वताये गये हैं। १. स्थावर २. जंगम ३. पार्थिव ४ काल-कृत। तंत्र में इस चार प्रकार के वर्ग को आरोरिक रोगो के प्रकोप तथा शमन में कारण वताया गया है।

शरीराणा विकाराणामेप वर्गञ्चतुर्विधः।

प्रकोपे प्रशमें चैव हेतुरुक्तश्चिकित्सकैः ॥ ( सु सू. १ ) पुरुप---कर्म पुरुप या मानव गरीर पृथ्वी, अप्, तेज, वायु, आकाग तथा आत्मा के संयोग से बना है। यह चिकित्सा का अधिष्ठान है। सम्पूर्ण चिकित्सा का कर्म इसी के लिये होता है। यह प्रधान है, जेप अन्य वस्तुएँ इसके उपकरण रूप में है।

पशु-चिकित्सा में जहाँ हाथी, घोड़े, कुत्ते, गाय, भैंस प्रभृति वड़े और उपयोगी पशुओ की चिकित्सा की जाती है उस स्थान पर पशु प्रधान हो जाता है और शेप अन्य द्रव्य उसके उपकरण रूप में आते है।

छोक — सृष्टि दो प्रकार की है स्थावर एवं जंगम । गुणो या क्रिया की दृष्टि से विचार करें तो सम्पूर्ण स्थावर तथा जंगम सृष्टि सौम्य तथा आग्नेय भेद से दो प्रकार की होती है । दोनो प्रकार की सृष्टि पंच नूतात्मक है । प्राणवारी चार प्रकार के जरायुज, अण्टज, स्वेदज तथा उद्रिज्ज होते है । डनमें प्रवानता पुरुप की दी गई है जेप अन्य द्रज्य पुरुष के उपकरण रूप मे माने जाते है । इस प्रकार पुरुप व्याधि, औषध एवं क्रियाकाल की सक्षिप्त व्याख्या समाप्त हुई । आचार्य सुश्रुत ने इस पाठ की चिकित्सा वीज नाम से व्याख्या की है । वीजं चिकित्सितस्येतत् समासेन प्रकीत्तितम् । सविशमध्यायशतमस्य व्याख्या भविष्यति ।। ( सु सू १ )

## $\star$

## हितीय अध्याय

चिकित्सा के भेद-चिकित्सा तोन प्रकार की होती है १ आसुरी २ मानुषी ३. दैवी । शल्यकर्म के द्वारा यत्र-शस्त्र-क्षार-अग्नि के द्वारा जो चिकित्सा की जाती है उसे आसुरी चिकित्सा कहते है । काढा-चूर्ण-गुटिका प्रभृति काष्ठौपधियो के द्वारा जो चिकित्सा को जाती है उसे मानुपी चिकित्सा कहते है तथा धातूपधानु की भस्म, खनिज द्रव्य, रसोपरसो से जो चिकित्सा को जाती है वह दैवी चिकित्सा कहलाती है । उनको क्रमश एक दूसरे से श्रेष्ठ माना गया है । तात्पर्य यह है कि आसुरी से मानुपी और मानुपी से दैवो चिकित्सा श्रेष्ठ मानी जातो है ।

आसुरी मानुपी देवी चिकित्सा त्रिविधा मता। शस्त्रेः कपायैर्छोहाचैः क्रमेणान्त्या सुपूजिता॥ अधम शस्त्रदाहाभ्या मध्यमो मूलकादिभिः। उत्तमो रसवैद्यस्तु सिद्धवैद्यस्तु मान्त्रिकः॥

महर्षि आन्नेय ने चिकित्सा के तीन भेद वतलाये हैं। १ दैवव्यापाश्रय, २ युक्तिव्यपाश्रय, ३ सत्त्वावजय । इनमे दैवव्यपाश्रय उपक्रमो मे मंत्र, औषधि, मणिघारण, मगलकर्म, वलि कर्म, उपहार, होम, नियम, प्रायश्चित्त, उपवास, स्वस्त्ययन, प्रणिपात तथा गमनादिक कर्मों का ग्रहण हो जाता है। युक्ति व्यपाश्रय चिकित्सा मे आहार-विहार-औषधि द्रव्यो की विविध योजनायें जैसे क्वाथ-चूर्ण-गुटिका-अवलेह, रस-भस्म, संशोधन तथा सशमन प्रभृति विविध आधि-भौतिक उपायो का समावेश हो जाता है।

सत्त्वावजय इस चिकित्सा मे विशुद्ध आध्यात्मिक तत्त्वो का उपयोग आ जाता है जिस मे अहित विषयो से मन का रोकना प्रधान उपक्रम होता है। इन तीनो उपक्रमो मे अधिक व्यावहारिक प्रथम तथा दितीय उपक्रम नाम से दैव तथा युक्ति व्यनाश्रय ही होते हैं। जिसमे प्रथम आधिदैविक (Metaphysical & Psycological) तथा द्वितीय आधिमौतिक (Materialistic) कहे जा सकते है। इसी अर्थ से लिखा मिलता है —

# चरके तु द्विधा प्रोक्ता दैवयुक्तित्र्यपाश्रयात् ।

गरीर के दोषो के प्रकोप से होने वाली शरीर गत व्यावियो में शरीर के आश्रय के आधिभौतिक उपचारो के प्राय: तीन प्रकार हो जाते है १ अन्त परि-मार्जन, २ वहि परिमार्जन तथा ३ जस्त्रप्रणिधान । अन्त. परिमार्जन का अर्थ होता है, औषधि का गरीर के भीतर प्रवेश कराके मिथ्याहार विहार ने उत्पन्न दोपो का प्रमार्जन करना । वहि: परिमार्जन का अर्थ होता है औपधि के वाह्य प्रयोग के द्वारा त्वचादि पर अम्यंग, स्वेद, लेप, परिपेक आदि के द्वारा दोपो का प्रमार्जन या रोग का दूर करना । गस्त्रप्रणिधान का अर्थ होता है जल्यकर्मीय चिकित्सा जिसमे छेदन, भेदन, व्यवन, वारण, लेखन, उत्पाटन, प्रच्छान, सीवन, एपण, क्षार, अग्नि तथा जलौका प्रभृति यत्रोपयंत्र तथा शस्त्रानुस्त्रो के द्वारा दोपो का प्रमार्जन या रोग की चिकित्सा करना ।

"गरीरदोपप्रकोपे खलु गरीरमेवाश्रित्य प्रायगस्त्रिविधमीपधमिच्छन्ति अन्त परिमार्जन वहि परिमार्जनं गस्त्रप्रणिधानञ्चेति । तदन्त परिमार्जन यदन्तः शरीर-मनुप्रवेग्यौपधमाहारजातव्याधीन् प्रमाप्टि, यत्पुनर्वहि स्पर्जमाश्रित्याभ्यङ्गस्वेद-प्रदेहपरिपेकोन्मर्दनाद्यं रामयान् प्रमाप्टि तद्वहिः परिमार्जन, जस्त्रप्रणिधानं पुनश्छेदनभेदनव्यधनदारणलेखनोत्पाटनप्रच्छनसीवनेपणक्षारजलीकसञ्चेति ।"

( च. सू ११ ) चिकित्सा के चतुष्पादः—चिकित्सा के चार पैर वतलाये गये हैं, वैद्य, परिचारक, ओपधि तथा रोगी इनमे प्रत्येक पैर के चार गुण गिनाये है ।

भिषग् द्रव्याखुपस्थाता रोगी पादचतुष्ट्रयम् ।

चिकित्सितस्य निर्दिष्टं प्रत्येकं तचतुर्गुणम् ॥

वैद्य या भिषक् ----गुरु के मुख से सुनकर वैद्यक जास्त्र पढा हुआ, चतुर, प्रत्यक्षक्रियात्मक ज्ञान प्राप्न् किया हुआ तथा स्वच्ठता-पूर्वक रहने वाला होना चाहिये।

दक्षस्तीर्थात्तशास्त्रार्थो दृष्टकर्मा शुचिर्भिषक् । (व)

वैद्य के गुणो का वर्णन करते हुए कई ग्रथकारो ने निम्न लिखित की भाँति वर्णन किया है।

गुरु के सन्निघान में रहकर कुशल हुआ पीयूपपाणि (जिस के हाथ में अमृत का वास हो), पवित्र, दक्ष, रोग में काल-वय-वलके अनुसान औपव-योजना में कुशल, शास्त्र का झाता, अन्त.करण में वैर्य वाला, क्रियाकुशल, करुणापूर्ण स्पहावाला यंत्र, तत्र और मंत्र में कुशल, चतुर, वाग्मी, प्रगल्भ और नीरोग वैद्य को होना चाहिये। वैद्यः स्याद् गुरुसन्निधानकुशलः पीयूपपाणिः शुचिः प्रज्ञः काल्ययोवलौपधमव्ज्ञानोदितः शास्त्रवित् । धोरान्तःकरणः क्रियासु कुशलः कारुग्यपृग्राः स्प्रहा-युक्तो <sup>...</sup> यन्त्रमन्त्रचतुरो वाग्मी प्रगल्भः शुचिः । गुरोरघीताखिल्जवैद्यविद्यः पीयूपपाणि कुशल क्रियासु । गतस्प्रहो धेर्यधरः क्रपालुः शुद्धोऽधिकारी भिपगीदृशः स्यात् । ( वै जी. )

चरक सहिता में तीन प्रकार के वैद्यों का प्रसग आता है। १ छद्मचर २ सिद्धमाधित ३ वैद्य के गुणो से युक्त प्राणाभिमर या जीविताभिसर। इन में प्रयम वर्ग तो उन वैद्यों का है, जो वैद्य के भाण्ड (वर्त्तन), औषध, पुस्तक या पल्लव आदि का अवलोकन (देखने) मात्र से अपने को वैद्य मान लिये है। ये वैद्य नही वैद्यों की छायामात्र (प्रतिरूपक) है। दूसरावर्ग उन वैद्यों का है जो किसी श्रीमान्, यशोमान् एव ज्ञानवान् वैद्य की सेवा में रह कर उनकी छुपा से वैद्य नामधारी बन गये हैं—अस्तु इन को सिद्धसाधित की सज्ञा दी गई है। तीसरा वर्ग उन वैद्यों का है जो प्रयोग, ज्ञान, विज्ञान और सिद्धि से सम्पन्न है और दूमरे को सुख देने वाले हैं—और रोगी के प्राण की रचा करते हुए रोग को दूर करने में समर्थ होते है। वास्तव में यही श्रेष्ठ वैद्य है तथा पूर्वोक्त दोनो वर्ग ती केवल वैद्यनामधारी मात्र है।

> भिपक्छदाचराः सन्ति सन्त्येके सिद्धसाधिताः । सन्ति वैद्यगुर्णेयुक्तास्त्रिविधा भिपजो भुवि ॥ वैद्यभाण्डोपधे पुस्तैः पल्लवैरवल्लोकनैः । लभन्ते ये भिषक्शव्दमज्ञास्ते प्रतिरूपकाः ॥ श्रीयशोज्ञानसिद्धानां व्यपदेशादतद्विधाः । वैद्यशव्दं लभन्ते ये ज्ञेयास्ते सिद्धसाधिताः ॥ प्रयोगज्ञानविज्ञानसिद्धिसिद्धाः सुखप्रदाः । जीविताभिसरास्ते स्युर्वेद्यत्वं तेष्ववस्थितम् ॥ इति ॥ (च स्र ११)

महर्षि चरक ने लिखा है-न अपने लिये, न अपनी इच्छावो की पूर्त्ति के लिये, अपितु प्राणियो पर दया की दृष्टि से जो वैद्य चिकित्सा करता है वह सर्वोत्तम है। होनहार वैद्य को चाहिये कि वह गुणो को प्राप्त करने के लिये सतत उद्योग-शील रहे ताकि प्राणियो के दुखो को दूर कर उन्हे स्वस्थ वना सके। वैद्य को चाहिये कि पहले वह रोग की ठीक-ठीक परीक्षा करे पश्चात् विचारपूर्वक १२ भि० सि० औपधि की योजना करे। विद्या-तर्क-वृद्धि-विज्ञान-स्मरणगवित-तत्परता-क्रिया-गीलता ये छ गुण जिस वैद्य में होते है उनके लिये जगत् मे कुछ भी असाध्य नहीं है। विद्या, वृद्धि, कर्म-दृष्टि, अन्यास, सिद्धि और आश्रय देना प्रमृति गुणो में से एक भी हो तो वैद्य के लिये पर्याप्त होता है। यदि सभी हो तो फिर उनका क्या पूछना। वह सर्वश्रेष्ट वैद्य है और सर्व जीवो को मुख पहुँचाने वाला होता है। वैद्य की वृत्ति चार प्रकार को मानी जाती है लोक में भो, जीवव्या (रोगी के ऊपर दया का भाव), शक्य या अपनी चिकित्सा द्वारा साध्य रोगो में प्रीति (Interest) तथा मरे हुए व्यक्तियो मे उपेका का भाव ये चार वैद्य की वृत्तियाँ है।

नात्मार्थं नाभि कामार्थमथ भूतद्यां प्रति । वर्त्तते यश्चिकित्सायां स सर्वमतिवर्त्तते ॥ भिषग्वुभूपुर्मतिमानतः स्वगुणसम्पदि । पर प्रयत्नमातिष्टेत् प्राणदः स्त्राद्यथा नृगाम् ॥ रोगमादो परीद्तेत तनोऽनन्नरमॉपथम् । ततः कर्म भिषक् पश्चाज् ज्ञानपूर्वं समाचरेन् ॥ विद्या वितर्को विज्ञानं स्मृतिस्तत्परता क्रिया । यस्यते पड् गुणास्तस्य न साध्यमतिवर्त्तते ॥ विद्या वतर्को विज्ञानं स्मृतिस्तत्परता क्रिया । यस्यते पड् गुणास्तस्य न साध्यमतिवर्त्तते ॥ विद्या मनिः कमदृष्टिरभ्यासः सिद्धिरात्रयः । वेद्यशव्दाभिनिष्पात्तावऌमेकॅकमप्यतः ॥ यस्य त्वेते गुगाः सर्वे सन्ति विद्यादयः ग्रुभाः । स वेद्यशव्दं सद्भूतमर्हम् प्राणिसुखप्रदः ॥ मंत्री कारुण्यमार्त्तेषु शक्त्ये प्रीतिरुपेक्षणम् । प्रकृतिम्थेषु भूतेषु वेद्यवृत्तिश्चतुर्विधा ॥ (च.)

मुश्रुत में वैद्य के लिये लिखा हूं कि उसे "कटे हुए, छोटे-छोटे नख-केश वाला और साफ मुखरा होना चाहिये, नफेद कपड़े के परिवान वारण करना चाहिये, वेश अनुद्धत होना चाहिये, प्रसन्न मन से दूसरे का कल्याण चाहने वाला, किसी की निन्दा न जरते हुए सनी के प्रति मैत्री नाव से रहना चाहिये।" (मु)

द्रन्य या औपधि—के वारे में ऊपर में पर्याप्त कहा जा चुका है। यहाँ पर सक्षेपत. उसके चार गुणो का उल्लेख मात्र करना ही लक्ष्य है। श्रेष्ठ औपनि वह है जिसकी बहुत प्रकार की कल्पनायें (वनावट) वनाई जा सकें, जो अच्छे परिणामो में युक्त हो तथा जिसका रोग के अनुसार प्रयोग टचित हो।

### तृतीय खरुड : द्वितीय अध्याय

चहुकल्पं बहुगुणं सम्पन्नं योग्यमौषधम् । प्रशस्तदेशसम्भूतं प्रशस्तेऽहनि चोद्धृतम् । युक्तमात्रं महावीर्यं गन्धवर्णरसान्वितम् ॥ कीटाद्यभक्षितं शुद्धं मृतं लौहादिकन्तथा । समीक्ष्य काले दत्तख्व भेपजं परमं स्मृतम् ॥ ( सु ) बहुता तत्र योग्यत्वमनेकविधकल्पना । सम्पचेति चतुष्कोऽयं द्रव्याणां गुण उच्यते ॥ प्रशस्तदेशसम्भूतं प्रशस्तेऽहनि चोद्धृतम् । युक्तमात्रं मनस्कान्तं गन्धवर्णरसान्वितम् ॥ दोपन्नमग्ळानिकरमविकारि विपयये । समीक्ष्य दत्ता काल्ख भेपजं पाद उच्यते ॥ उपस्थाता परिचारक---इन मे चार गुण अवक्ष्य रहे । जैसे रोगी मे अनूराग रखने वाला, स्वच्छता से रहने वाला, काम मे भी होशियार एवं बुद्धिमान

परिचारक को होना चाहिये।

अनुरक्त शुचिर्दक्ष वुद्धि मान् परिचारक । उपचारजता दाक्ष्यमनुरागश्च भर्त्तरि ।

शोचं चेति चतुष्कोऽयं गुण परिचरे जने ॥ (च सू ६) स्निग्धोऽजुगुग्सुर्वलवान् युक्तोब्याधितरक्षग्रे ।

वैद्यवाक्यकुद्श्रान्त पाट परिचर स्मृत । (ंसु ) रोगो—बनी ( पैने वाला ), चिकित्सक की आज्ञा मान कर उसके अनुसार चलने वाला, अपने कप्ट को स्पष्टतया वतलाने वाला तथा हिम्मती या घैर्यवान् होना रोगी का श्रेष्ट गुण है ।

आयुष्मान् सत्त्ववान् साव्यो द्रव्यवानात्मवानपि । आस्तिको वैद्यवाक्यस्थो व्याधित पाद उच्यते ॥ (सु ) स्मृतिर्निर्देशकारित्वमभोरुत्वमथापि च ।

ज्ञापकत्वञ्च रोगागामातुरस्य गुणाः स्मृताः ॥ ( च ) श्राह्यो रोगी भिपग्वश्यो ज्ञापकः सत्त्ववानपि ॥

त्याज्य रोगी—निम्न लिखित लोगो की चिकित्मा नही करनी चाहिये। जिस पर राजा या शामन को रोष हो अथवा राजद्रोही .या गासनतंत्र के विपरीत आवाज उठाने वाले या कार्य करने वाले व्यक्ति की, अपने शरीर से ही जिसको द्वेष हो ऐसे आदमी की, सहायक सामग्री से हीन रोगी की, घवडाने वाले स्वभाव के मनुष्यो की, आज्ञा न मानने वाले व्यावित की, क्वतघ्न, मुमूर्पु, क्रोधी, शोकाकुल, भिषकर्म-सिद्धि

डरपोक, क्रुतघ्न तथा स्वय योग्य न होते हुए अपने को उत्तम वैद्य मानने वाले रोगो की चिकित्सा नही करनी चाहिये । ऐसे लोगो को चिकित्सा करने से अपयश ही मिलता है ।

त्यजेदार्त्तं भिपग्भूपैद्विष्टं तेपां द्विपम् द्विपम् । होनोपकरणं व्ययमविधेयं गतायुपम् । चगडं शोकातुरं भीरुं छतन्नं वैद्यमानिनम् ॥

साध्यासाध्य विवेक — चिकित्सा कर्म मे चिकित्सक के लिये यजस्वी होना तथा रोगी को स्वस्थ करने का उद्देश्य प्रमुख रहता है। चिकित्सा मे प्रवृत्त होने के पूर्व वैद्य को यह देखना पडता है कि यह रोग साव्य है या असाव्य । क्योकि असाध्य रोग की चिकित्सा करने से अर्थ, विद्या एवं यज्ञकी हानि होती है, निन्दा तथा कुछ संचय भी नही हो पाता है। अस्तु असाध्य रोगो को हाथ मे न लेना ही श्रेयस्कर होता है।

> अर्थविद्यायशोहानिमुपक्रोशमसंग्रहम् । प्राप्नुयान्नियतं वैद्यो योऽसाध्यं समुपाचरेत् ॥

वैद्य को सांघ्यासाध्य का जानने वाला एव विवेकपूर्वक चिकित्सा करने वाला होना चाहिये। इस तरह समय से चिकित्सा करता हुआ चिकित्सक अपने कर्म मे निश्चित रूप से सफलता प्राष्ठ करता है।

साध्यासाध्यविभागज्ञो ज्ञानपूर्वं चिकित्सक ।

काले चारभते कर्म यत्तत् साधयति ध्रुवम् ॥ (च सू १०) साध्यासाध्य का विचार करते हुए रोगो के चार भेद हो जाते हैं-१ सुखसाघ्य, २ क्रच्छ्रसाघ्य, ३ याप्य तथा ४ ग्रनुपक्रम्य। साघ्यो मे पुन अल्प, मघ्यम एवं उत्क्रप्ट भेद से तीन प्रकार हो जाते हैं। अमाघ्य व्याधियो मे इस प्रकार के विकल्प नही होते हैं क्योकि विकल्प तो केवल नियत वस्तुओ मे ही होता है फिर क्रच्छ्रसाघ्य (याप्य) तथा अनुपक्रम्य (जिसको चिकित्सा की आवश्यकता ही नही है) विकल्प किये जाते है।

त दोषो से उत्पन्न हुआ हो ऐसे रोग क्रच्छसाव्य होते है । निमित्तपूर्वरूपाणां रूपाणा मव्यमें वले । काल्प्रकृतिदूष्याणा सामान्येऽन्यतमस्य च ॥ गर्भिणीवृद्धबालाना नात्युपद्रवपीडितम् । शस्त्रक्षाराग्निकृत्यानामनवं कृच्छदेशजम् ॥

Å

(चर. सू १०) कुच्छुसाध्य---जो रोग कठिनाई से बहुत उपायो से और देर मे अच्छा होता है, वह कृच्छुसाध्य या कष्टसाध्य कहा जाता है। जिसमे निमित्त-पूर्वरूप और रूप मध्यम वल के हो, काल-प्रकृति-दूष्य मे से किसी एक की समानता दोप के साथ हो, गर्भिणी-वृद्ध या वालक रोगी हो, अधिक उपद्रवो से युक्त रोग न हो, शस्त्र, क्षार या अग्नि कर्म के द्वारा साध्य रोग हो, पुराना रोग हो, देश की कृच्छुता हो (अर्थात् देश एव रोग की अनुकूलता न हो), रोग दो मार्गानुसारी हो, सभी चतुष्पादो की सम्पन्नता न हो, रोग बहुंत पुराना न हो तथा रोग दो दोपो से उत्पन्न हुआ हो ऐसे रोग कृच्छुसाध्य होते है।

अमर्मगोऽल्पहेत्वग्ररूपरूपोऽनुपद्रवः ॥ अतुल्यदूष्यदेशत्तुं प्रकृतिः पादसम्पदि । ग्रहेष्वनुगुरोष्वेकदोपमार्गो नव सुखः॥ (अहृ सू) हेतव पूर्वरूपाणि रूपाण्य ल्पानि यस्य च । न च तुल्यगुणो दूष्यो न दोषः प्रकृतिर्भवेत् ॥ न च काल्रगुणस्तुल्यो न दोषः प्रकृतिर्भवेत् ॥ न च काल्रगुणस्तुल्यो न देशो दुरुपक्रमः । गतिरेका नवत्वख्न रोगस्योपद्रवो न च ॥ दोपश्चकः समुत्पत्ती देहः सर्वौषधक्षमः । चतुष्पादोपपत्तिश्च सुखसाध्यस्य लक्षणम् ॥

दिविधं चाप्यसाध्यं स्याद्याप्य यच्चानुपक्रमम् । साध्याना त्रिविधाश्चाल्पमध्यमोत्कुष्टतां प्रति । विकल्पो न त्वसाध्यानां नियताना विकल्पना ॥ (च. सू १०) साध्योऽसाव्य इति व्याधिद्विधा तौ तु पुनर्द्विधा । सुसाव्य कृच्छुसाध्यश्च याप्यो यश्चानुपक्रम ॥ सर्वोषधक्षमे देहे यूनः पुंसो जितात्मन । अमर्मगोऽल्पहेत्वग्ररूपरूपोऽनुपद्रवः ॥

तृतीय खरख द्वितीय अध्याय

सुखसाध्यः सुखोपायः कालेनाल्पेन 'साध्यते'।' सुखसाध्यं मतं साध्यं कृच्छ्रसाध्यमथापि च ॥'

## भिषक्कमें-सिद्धि

विद्यादेकपथं रोगं नातिपूर्णचतुष्पथम् । द्विपथं नातिकालं वा क्रच्छुसाध्यं द्विदोपजम् । कुच्छैरुपायैः क्रच्छुस्तु महद्भिश्च चिरेण च ॥ (च सू १०)

शस्त्रादि साधने कृच्छ सद्ध रे च ततो गदः । (वा सू १) याप्यरोग—सुखसाध्य लक्षणो के विपरोत होने पर, पथ्य आहार-विहार के अम्यास से, आयु के शेप रहने पर जो रोग साध्य होता है वह याप्य है। यापनीय उस व्याधि को कहते है जिस मे रोगी उपचार के आश्चित होकर जीवित रहे और उपचार के बंद होने के साथ हो रोगी मर जावे। जिस प्रकार कोई मकान की छत गिर रही हो तो उसमे ठोक प्रकार से विष्कंभ (स्तंभ) लगाकर स्थिर कर लिया जाता है, परन्तु खम्भे के हटाते ही छत गिर जाती है, मकान नष्ट हो जाता है। यही स्थिति यापन कर्म तथा याप्य व्याधियो की रहती है।

शेषत्वादायुपो याप्यः पथ्याभ्यासाद् विपर्यये ।

(वा सू १)

यापनीयं विजानीयात् किया धारयते तु यम् । क्रियायां तु निव्वत्तायां सद्य एव विनश्यति ॥ प्राप्तक्रिया धारयति याप्यव्याधितमातुरम् । प्रपतिष्यदिवागारं विष्कम्भः साधुयोजित ॥ (सु सू. २२)

शेपत्वादायुपो याप्यमसाव्यं पथ्यसेवया । ऌव्धाल्पसुखसल्पेन हेतुनाशु प्रवत्तकम् ॥

(च सू. १०) प्राय इस प्रकार के रोग गहराई मे, बहुत से धातुवो मे, मर्माङ्गो में स्थित दीर्घकालीन एव नित्य बढने वाले होते हैं।

गंभीरं वहुधातुस्थं मर्भूसन्धिसमाश्रितम्।

नित्यानुशायिनं रोगं दीवकालमवस्थितम् ॥

अनुपक्रम्य, अचिकित्स्य या असाव्य-जो रोग सुखसाव्य व्याघि के लक्षणो से पूर्ण तथा विपरीत लचणो का हो, जिसमे विपयोत्कठा, चित्तनाज्ञ, वेचैनी, मृत्युसूचक चिह्न स्पष्ट हो, चक्षु आदि इन्द्रिया जिसमें नष्ट हो जायें वह रोग असाध्य होता है। अनुपक्रम एव स्यात्स्थितोऽत्यन्तविपर्यये। ओत्सुक्यमोहारतिकृद् दृष्टारिष्टोऽक्षिनाशनः॥

अमाध्य के लिये चरक में लिखा है" त्रिदोपज व्याधियों के वारे में प्रत्याख्यान करके (रोगो के संरक्षक से उसकी असाध्यता के वारे में स्पष्टतया कहकर) चिकित्मा करनी चाहिये। जो रोग चिकित्सा के परे हो जाये, सभी मार्गों पर जिनका प्रभाव हो जाय, जिनमें विषयोत्कंठा, बेचैनी, चित्तनाश और इन्द्रियों का नाश हो रहा हो, अरिष्ट लक्षणों से सयुक्त हो, रोगी दुर्वल और उसका रोग बहुत बढा हुआ हो, ऐसे रोग असाध्य हो जाते हैं।

> .....तद्वत् प्रत्याख्येयं त्रिदोषजम् । क्रियापथमतिक्रान्तं सर्वमार्गानुसारिणम् ॥ ओत्सुक्यारतिसम्मोहकरमिन्द्रियनाशम् । दुर्वेट्स्य सुसंवृद्धं व्याधिं सारिष्टमेव च ॥

(च सू ११)

अस्तु वैद्य को इन प्रकार व्याघि के सम्वन्ध मे सर्वप्रथम साध्यासाघ्य की विवेचना करके चिकित्सा का आरभ करना चाहिये अन्यथा स्वार्थ, विद्या एवं यश की हानि होनी है ।

व्याधि पुरा परीक्ष्यैवारभेत हि ततः क्रियाम्।

स्वार्थविद्यायशोहानिमन्यथा ध्रुवमाप्नुयात् ॥

चिकित्सा की कालमर्यादा-अाचार्य सुश्रुत ने वताया है कि साघ्य रोगो की चिकित्सा करे, याप्य रोगो का यापन करे तथा असाध्य अथवा एक वर्ष से अधिक पुराने रोगो को प्राय यश के इच्छुक चिकित्सको को छोड देना चाहिये।

साध्यान् साधयेद् याप्यान् यापयेद् असाध्यान्नोपक्रमेत्।

परिसंवत्सरोस्थिताश्च विकारान् प्रायशः परिवर्ज्येत् ।। व्यवहार में "जव तक सास तव तक आश" का ही सिद्धान्त चलता है। जब तक कठ में प्राण हैं, जब तक इन्द्रियाँ निष्क्रिय नहीं हुई है तव तक निराश न होते हुए चिकित्सा करते रहना चाहिये। कालको गति वडी विचित्र है कुछ कहा नही जा सकता, क्या पता रोगी वच ही जावे। कई वार दैवक्रुपा से अरिष्ट ( सद्योमारक ) लच्चणो से युक्त रोगी भी वच जाते हैं। अस्तु जब तक रोगी का प्राण रहे, सांस चलता रहे तब तक चिकित्सा को चालू रखना श्रेयस्कर है।

अरिष्ट लक्षणो के प्रकट होने पर मृत्यु घ्रुव सी हो जाती है, तथापि रसायन, तप, योग और सिद्धि के वल पर काल मृत्यु का भी क्वचित् निवारण

# भिषकर्म-सिद्धि

किया जा सकता है । इस विचार को रखकर अन्तिम सौस तक रोगो की सेवा ज़ुश्रूपा तथा चिकित्सा से विरत न होना ही उत्तम है ।

> यावत्कण्ठगताः प्राणा यावन्नास्ति निरिन्द्रियः । तावचिकित्सा कर्त्ताव्या काल्रस्य कुटिला गतिः ॥ तावचिकित्सा कर्त्ताव्या यावच्छ्वसिति मानवः । कदाचिद्दैवयोगेन दृष्टारिष्टोऽपि जीवति ॥ ( भे र ) ध्रुवं त्वरिष्टे मरणं त्राह्मणैस्तत् किलामूलैः । रसायनतपोजप्यतत्परेर्वा निवायते ॥ रसायनतपोजप्ययोगसिद्धैमहात्मभिः ।

कालम्ट्रयुरपि प्राझैर्जीयेत नालसैर्नरें: II (अगस्त्य) वास्तव में रोग के उत्पन्न होते ही उस की चिकित्सा प्रारम्भ कर देनी चाहिये। रोग को छोटा समझ कर उसकी उपेक्षा नही करनी चाहिये। अग्नि, विष और शत्रु छोटे होते हुए भी कालान्तर में वृहद् रूप धारण करके मृत्यु का कारण वन सकता है। अस्नु आरम्भ से ही रोग का उपचार करना चाहिये। अन्यथा उपेक्षा या लापरवाही से साध्य व्याधियाँ याप्य एवं याप्य व्याधियाँ असाध्य तथा असाध्य व्याधियाँ रोगी के लिये प्राण का नाशक हो जाती है।

> जातमात्रश्चिकित्स्यस्तु नोपेक्ष्योऽल्पतया गदः। अमिशत्रुविषैस्तुल्यः स्वल्पोऽपि विकरोत्यसौ॥

सा-यो याव्यत्वमायान्ति याप्या. साव्या भवन्ति हि । चिकित्सा का प्रयोजन (चिकित्सा फल्ठ)—चिकित्सा का कर्म कभो निष्फल नही जाता है। कही इससे धर्म-कार्य हो जाता है, कही पैसा मिल जाता है, कही पर मैत्री पैदा हो जाती है और कही पर यश की प्राप्ति हो जाती है। इनमें से कुछ भी नही मिला तो कम से कम क्रियाम्यास (Practical experience) तो अवश्य ही प्राप्त हो जाता है। अर्थात् किस औपधि विशेष से, किस-ज्याधि में, किस अवस्था मे, लाभ या हानि हो सकनी है इसका ज्ञान अवश्य ही हो जाता है।

१ 'जातारिष्टोऽपि जीवति' इति पाठान्तरम् ।

तृतीय खरुड . द्वितीय अध्याय

को पटता, पढाता या प्रयोग में लाता है, उसके जीवन काल में ससार में उसका यग फैलता है और मरने के वाद वह स्वर्ग को प्राप्त करता है।"

नन्दि पुराण में यहां तक लिखा है कि वैद्य यदि अपनी ओषधि-योजना से एक रोगी को भी नीरोग कर दे तो वह देहावसान के अनन्तर सात पीढियो के सहित ब्रह्म लोक में निवास करता है।

जो मूर्न रोगी चिकित्सा करा के उसके वदले मे चिकिल्सक को कुछ देता नही है वह जो भी पुण्य करता है उसका सम्पूर्ण फल उस चिकित्सक को प्राप्त होता है। सक्षेप में रोग का विधिपूर्वक निदान करके चिकित्सा करते हुए चिकित्सक को धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष (पुरुषार्थ चतुप्टय) की प्राप्ति होती है।

कचिद्धर्म कचिन्मेत्री कचिदर्थः कचिद्यशः । कर्माभ्यास कचिचापि चिकित्सा नास्ति निष्फला । नहि जीवितदानाद्धि दानमन्यद् विशिष्यते ॥

71 चिकित्सा की महिमा-कुछ लोग ऐसा कहते है कि कई जितेन्द्रिय भी रोगी देखे जाते हैं। द्रव्य एवं परिचारक से सम्पन्न तथा वृद्ध वैद्यो के अनुसार चलने वाले रोगमुक्त होते हुये और वहुत बार मरते हुए दिखलाई पडते हैं। इसके विपरीत यथेच्छ आचरण करने वाले व्यक्ति भी रोगमुक्त होते और मरते दीख पडते हैं इसलिये हिताहित-सेवन तथा अचिकित्सा दोनो ही ठीक है। इस शका को दूर करते हुए आत्रेय का वचन है कि इस प्रकार की नास्तिक्यवद्धि का परित्याग करना चाहिये, चिकित्सा तथा अचिकित्सा दोनो वरावर कदापि नही हो सकती हैं। जहाँ पर बिना भिषक, द्रन्य, एव उपस्थाता के रोगी अच्छा हमा अर्थात् अचिकित्सा से स्वयमेव काल से ठीक हुआ है, वहां पर चिकित्सा हुई होती तो रोग मे शीघ्र ही लाभ हुआ होता । चिकित्मा-साध्य रोहिणी आदि रोगो मे विना चिकित्सा के शान्ति नहीं मिलती । अस्तु चिकित्सा के ममान अचिकित्सा नही हो सकती । रोगरूपी पक में फैंसे हुए मानव के लिये चिकित्मा या आयुर्देव शास्त्र एक अवलम्बन ( सहारा ) होता है । मरने वाले मभी असाध्य रोगियो को ओपघि से जीवन नही दिया जा सकता है। तथापि रोग को दूर करने के लिये चिकित्सा की उपादेयता सिद्ध है। चिकित्सा शास्त्र के द्वारा अकाल मृत्यु हटाई जा सकती है। अस्तु रोगो मे चिकित्सा की रोग नाशकता के वारे में सशय नही करना चाहिये।

अकाल मृत्युकारक ज्वर आदि जो मृत्युपाश है, उनको नष्ट करने के लिये यह चिकित्सा जास्त्र दृढ हैं। उत्पन्न हुए रोगो से भयभीत मनुष्यों के लिये भूत्ररहित यह चिकित्सा शास्त्र रक्षा-सूत्र हैं।

# भिषकर्म-सिद्धि

न चिकित्साऽाचिकित्सा च तुल्या भवितुमर्हति । विनापि क्रियया स्वास्थ्यं गच्छतां पोडशाशया ॥ आतङ्कपङ्कमग्नानां हस्ताल्लम्वो भिपग्जितम् । जीवतं स्रियमाणानां सर्वेपामेव नोपधात् ॥ एतद्रि मृत्युपाशानामकाण्डे छेदनं दृढम् । रोगात् त्रासितभीतानां रक्षासूत्रमसूत्रक्षम् ॥ ( वा ३ ४० )

#### $\star$

## तृतीय ऋध्याय

सामान्योपक्रम—जैसा कि ऊपर मे वतलाया जां चुका है कि दोपो की विपमता से रोग होते है। दोषो की विपमता तीन प्रकार की होती है खुयः स्थानव्य वृद्धिश्च दोपाणां त्रिविधा गतिः दोपो के क्षीण होने, वढने या स्थानान्तर-गमन से भिन्न-भिन्न रोग उत्पन्न होते है। एतदर्थही आचार्य ने उपदेश किया है कि क्षीण हुए दोषो को वढावे, बढ़े हुए दोपो का ह्रास न करे, स्थानान्तर मे गये दोपो को अपने स्थान पर ले आवे और समान दोपो का पालन करते हुए चिकित्सा करनी चाहिये। दोपानुसार एकैंकश इनके उपचार विधियो का वर्णन समासत किया जा रहा ई।

वातस्कन्ध----

चायु के गुण—रूच, शीत, लघु, सूक्ष्म, चल, विशद और खर इन गुणो से वायु युवत रहता है। इनके विपरीत अर्थात् (स्नग्व, उष्ण, गुरु, स्थूल, स्थिर, पिच्छिल और श्लक्ष्ण गुण वाले द्रव्यो के उपयोग से शान्त होता है।

रूक्षः शीतो छघु. सूक्ष्मश्चलोऽथ विशद. खर ।

विपरीत्गुरोहेन्येमस्तिः संप्रशाम्यति ॥

वायु के प्रकोप के कारण—व्यायाम, अपतर्पण, गिरना, टूटना, धातुझय, अधिक जागरण, मूत्र-पुरीपादि वेगो का रोकना, अतिशोक, ठड, बहुत डरना, रुच और क्षोभकारक द्रव्य, कपाय, कटु एवं तिक्त द्रव्य प्रभृति कारणो से तथा वर्षाऋतु, भोजन के पचने के बाद तथा अपराह्लकाल मे वायु कुपित होती है।

> व्यायामाद्पतर्पणान् प्रपतनाद् भङ्गात् क्षयाजागराद् वेगानाछ्व विधारणाद्तिशुचः शैत्याद्तित्रासतः ।

रूक्षक्षोभकपायतिक्तकटुकेरेभिः प्रकोपं व्रजेद् वायुर्वारिधरागमे परिणते चान्नेऽपराहेऽपि च॥

वायुचुद्धि में होने वाले लक्षण-पेट का फूलना, जकडाहट, रूक्षता, फूटना, मयने के समान प्रतीत होना, हलचल, काँपना, सूई चुभोने के समान प्रतीत होना, गले में ठनका लगना, गले का बैठना, धकावट, विलाप करना, सरकना, पोडा होना, विदीर्ण होना, कठोरता, कान मे शब्द का होना, भोजन का विषम पाक होना, गिरना, दृष्टि का विश्रम, फरकना, इघर उघर पलटना, मुरझा जाना, अनिझा, मारने के समान पीडा, दवाने के समान पीडा, नीचे झुकाना, ऊपर उठाना, मन की खिन्नता, चवकर, जँभाई, रोमाञ्च, विचिप्त होना, हाथ-पैर का वार-वार फेका जाना, सूखना, जकडना, पोलापन, काटने के समान पीडा, लपेटने के समान प्रतीत होना, वर्ण का श्याम या लाल होना, तृपा, निद्राभग, निद्रा, तद्रा, मुँह का स्वाद कपाय प्रभूति लक्षण प्रकुपित वात मे होते है । चिकित्सा मे इन कारणो का परिहार करना चाहिये ।

> आध्मानस्तम्भरोक्ष्यं स्फुटनविमथनक्षोभकम्पप्रतोदाः कण्ठःवंसावसादौ श्रमकवित्तपनस्रंसशूछप्रभेदाः । पारुष्यं कर्णनादो विपमपरिणतिर्श्वशदृष्टिप्रमोहा-विस्पन्दोद् घट्टनानि ग्छपनमशयनं ताडनं पीडनञ्च ॥ नामोन्नामौ विपादो भ्रमपरिपतनं जृम्भणं रोमहर्पो विद्येपाद्येपशोपग्रहणशुपिरताच्छेदनं वेष्टनञ्च । वर्ण्या श्यावोऽरुणो वा तृडपि च महतीस्वापविश्रेपसङ्गा विद्यात् कर्माण्यमूनि प्रकुपितमरुतः स्यात् कपायो रसम्च ॥

उपक्रम—स्नेहन, स्वेदन, हल्का शोधन, मधुराम्ललवणरसमय भोजन, तैल की मालिश, देह का दवाना, वाँधना, सुखाना, वातघ्न औषधियो के पकाये जल से स्नान, पीठी तथा गुड के वने मद्य का सेवन, स्निग्ध तथा उष्ण द्रव्यो से सम्पन्न आस्थापन वस्तियो का उपयोग, वस्ति कर्म मे उक्त नियमो का पालन, आराम करना, दीपन, पाचन द्रव्यो से सिद्ध किये अनेक प्रकार के स्निग्ध द्रव्यो का उपयोग, विशेपतः मेधावर्वक मासरसो का सेवन तथा अनुवासन प्रभृति क्रियायें वातजन्य रोगो की चिकित्सा में व्यवहृत होती है।

वातस्योपकमः स्नेहः स्वरः सशोधन मृदु। स्वाद्धम्ललवणोष्णानि भोज्यमभ्यद्भमदनम्॥ वेष्टनं त्रासनं सेको मद्यं पैष्टिकगौडिकम्। स्निग्धोष्णा वस्तयो वस्तिनियमाः सुखशीलता॥ दीपनेः पाचनैः सिद्धाः स्नेहाश्चानेकयोनयः । विशेपान्मेध्यपिशितरसतेलानुवासनम् ॥

पित्तस्कंध-पित्त के गुण-स्निग्व, उष्ण, तीर्थण, द्रव, मर, अम्ठ और कटु इन गुणो से युक्त पित्त होता है। जो रूक्ष, जीत, मृटु, सान्द्र, स्थिर, मवृर, तिक्त और क्याय रस वाले द्रव्यो के उपयोग से जान्त होता है।

सस्नेहमुप्णं तीक्ष्णख्व द्वमम्लं सरं कटु।

विपरीतगुर्गैः पित्तं द्रव्येराशु प्रशाम्यति॥

पित्त-प्रकोप के कारण—कटु, अम्ल, उष्ण, विदाही, तीक्ष्ण एवं लवण रम पदार्थों के सेवन, क्रोध, उपवास, वूपका सेवन, स्त्रीसंग, तिल, अतसी, व्धि, मत्स्य, मद्य, सुरा, जुक्त ( काँजी ) के अधिक सेवन से तथा भोजन की पच्यमानावस्या, जरद् ऋनु, ग्रोष्म ऋतु, मघ्याह्न तथा अर्ध-रात्रि के काल में पित्त का कोप होता है। चिकित्मा में इन कारणो का परिहार करना चाहिये।

कट्वम्छोष्णविदाहितीदणलवणकोधोपवासातप-

स्रोसम्पर्कतिलातसीद्धिसुराशुक्तारनालादिभिः ... । मुक्ते जीर्यति भोजने च शरदि श्रीष्मे सति प्राणिनां

मध्याह्ने च तथाऽईरात्रिसमये पित्तं प्रकोपं त्रजेत् ॥

प्रकुपित पित्त के छक्षण--फोडो का निकल्ना, मुँह का खट्टापन, घुँवाई डकार आना, प्रलाप, पमीने का निकल्ना, शरीर में दुर्गन्ध का होना, फट जाना, नगा होना, घाव का गीघ्रता से फेल्ना, पकना, वेचैनो, प्यास का विशेप लगना, चक्कर, गर्मी का अनुभूव, तूष्ति का होना, जाठराग्नि का दीप्त होना, आँख के आगे अँघेरा छाना, जलन, कटु-अम्ल-तिक्त रसमय मुँह का स्वाद हो जाता है। गरीर के वर्ण का पीला होना, एव खोलने के नमान प्रतीत होता ये पित्त के लक्षण है।

विस्फोटाम्चकधूमकाः प्रछपनं स्वेदसुतिर्मूच्छेनं

दोर्गन्ब्य दरणं मदो विसरणं पाकोऽरतिस्तृड्भ्रमौ । जप्मा तृप्तिनःप्रवेशव्हनं कट्वस्छतिक्ता रसा

वगोः पाग्डुविवर्जितः कथितता कर्माणि पित्तस्य वे ॥

पित्तोपक्रम — घृतपान, मघुर एवं शोतवीर्य को ओपवियाँ, रेचन, मघुर, तिक्त एवं कपाय रमवाला भोजन तथा औपघ, मुगंधित, ठडे एवं हृदय को प्रिय लगने वाले डग्रों एवं पुष्पों का घारण, गले में माला (हार) का पहनना, वच्च स्थल पर मणियों का घारण, वार-वार कपूर, चंदन, खस का अनुलेपन, सायंकाल, चन्द्रमा की चाँदनी का सेवन, चूना से पुते हुए स्वच्छ महल की छत पर रहना, मनोहर, गाना, ठडी हवा, भेद-भाव रहित निस्मंकोच मिलने वाले मित्र ( जिनमे सुख पहुँचे ऐसे मित्र ), संदिग्ध, मोहक बचन बोलने वाला-अल्प-वयस्क पुत्र, इच्छानुमार कार्य करने वालो सुशील प्रिय स्त्री, ठंडे जल के फोहारो से युक्त घर, अमण करने योग्य वाटिका, बावली, सुन्दर घाट वाला विस्तृत स्वच्छ तालाव, नदी के तट, जिसमे कमल खिले हो और किनारे-किनारे पेड लगे हो ऐसे स्वल का सेवन तथा शान्त भाव पित्त के शामक उपचार है। इनमे घी तथा दूध का मेयन और विरेचन विशेष उपयोगी है।

पित्तस्य सर्विपः पानं स्वादुशीतैर्विरेचनम्। म्वाटुतिक्तकपायाणि भोजनान्यौपधानि च॥ सुगन्धशीतहृद्यानां गन्धानासुपसेवनम् । कण्ठे गुणाना हाराणां मणीनामुरसा घृतिः॥ कर्पूरचन्दनोशीरैरनुलेपः क्षणे क्षरो । प्रदोपश्चन्द्रमा सौधं हारि गीतं हिमोऽनिल.॥ अयन्त्र गां सुखं मित्रं पुत्रः सन्दिग्धमुग्धवाक् । छन्दानुवर्त्तिनो दाराः प्रियाः शीलविभूपिताः ॥ शीताम्बुधारागर्भाणि गृहाण्युद्यानदोर्घिका । **सुतीथेंविपु**लस्वच्छसलिलाशयंसैकते 11 सग्म्भोजजल्तीरान्ते कायमाने द्रुमाकुले। सौम्या भावाः पयः सपिंविरेकश्च विशेषतः ॥ कफरकंध~

कफ के गुण--गुरु, शीत-मृटु-स्निग्व-मघुर और स्थिर गुण वाला श्लेष्मा होता है। जो लघु, उष्ण, रूक्ष, कटु, तिक्त, कपाय, चल और विगद गुण वाले द्रव्यो के उपयोग से शान्त होता है।

गुरु-शोत-मृटु-स्निध-मधुर-स्थिर-पिच्छिलाः ।

रलेष्मणः प्रशमं यान्ति विपरीतगुर्णेर्गुणाः॥

कफ प्रकोप के कारण---गुरु एव मघुर द्रव्य, दूघ एव उससे वने पदार्थ जैसे---खोवा, रवडो, मलाई आदि, गन्नेका रस तथा उसके वने पदार्थ जैसे---गुड, चोनो-मिश्रो आदि के वने पदार्थ, द्रवद्रव्य, दधि, दिन का सोना, पूवा-पूडी प्रभृति पकवानो का सेवन अर्थात् स्निग्ध एव सतर्पणात्मक वस्तुओ का सेवन तुपार (पालाहिम) के गिरने के समय, दिन एवं रात के प्रथम भाग मे, भोजन के तत्काल वाद तथा वसन्त ऋतु कफ के प्रकोप मे हेतु वनते है। चिकित्सा में कारणो का परिहार आवश्यक होता है। गुरुमधुररसातिस्तिग्धदुग्धेज्जुभक्ष्य-द्रवदधिदिननिद्रापूपसर्पिःप्रपूरेः । तुहिनपतनकाले श्रेष्मणः संप्रकोपः प्रभवति दिवसादो भुक्तमात्रे वसन्ते ॥

कृफ के कार्य या छक्षण-पेट का सदा भरा हुआ जान पडना, भूख सदा निद्रा के समान मालूम होना, गुरुता, निश्चलता, गीला कपडा ओढे हुए के ममान प्रतीत होना, मला का विशेप वनना, चिकनाहट, अपच, मुँह मे जैसे कोई वस्तु लिप्त हो ऐसा जान पडना, ठडक लगना, खुजलाना, मुख या नाक से स्नाव, किसी कार्य को देर से करना, जोथ का होना, निद्राधिक्य, मुँह का स्टाद मीठा या नमकीन, वर्ण का इवेत होना, सदा आलस्य का लगा रहना ये लक्षण कफ के प्रकोप मे पाये जाते हैं।

> तृप्निस्तन्द्रा गुरुता स्तैमित्यं कठिनता मळाधिक्यम् । स्नेहापत्त्त्युपलेपा शैत्यं कण्डूः प्रसेकश्च ॥ चिरकत्तृत्वं शोथो निद्राधिक्यं रसौ पटुस्वादू । वर्णः श्वेतोऽऌसता कर्माणि कफस्य जानीयात् ॥

कफोपक्रम--विधिपूर्वक तीक्ष्ण वमन तथा तीक्ष्ण रेचन कराना, रूच-अल्प-तीक्ष्ण एव उष्ण वीयवाला तथा कटु-तिक्त-कपाय रम प्रधान भोजन, पुराना मद्य, स्त्रीप्रसग, विशेष जागरण, अनेक प्रकार के व्यायाम, परिश्रम, चिन्तन, रूखा उत्सादन, विना तेल के देह दववाना, वमन करना, दाल के यूप का सेवन, चर्वी नागक औषघियो का उपयोग, धूमपान, उपवाम, गण्टूप और आरामतलवी का परित्याग ये सव कफके उपक्रम है।

> श्रेष्मणो विधिना युक्तं तीक्ष्णं वमनरेचनम् । अन्नं रूक्षाल्पतीच्णोप्णं कटुतिक्तकपायकम् ॥ वीर्घकाल्टस्थितं मद्यं रति प्रीतिः प्रजागरः । अनेकरूपो व्यायामश्चिन्ता रूक्षविमद्नम् ॥ विशेपाद् वमन यूपः क्षोद्रं सेदोध्नमोपधम् । धूमोपवासगण्हूपनिःसुखत्वं सुखाय च ॥

द्विद्ोप तथा त्रिदोप स्कन्ध-कोपकलक्षण-प्रकुपित द्विरोप या त्रिदोष के प्रकोप के कारण एव लक्षणों के लिये दो या तीन दोपों के संमर्ग होने पर उन दोनों या तीना दोपों के प्रकुपित होने पर दोनों या तीनो दोपों के अनुसार लक्षण एक साथ मिलते हुए पाये जाते हैं।

दिनोपलिङ्गसंसर्गः सन्निपानस्त्रिलिङ्गकः ।

उपक्रम-टिंदोपज में दो दोपो के उपक्रमो को मिलाकर और सन्निपातज में तीनो दोपों के उपक्रमों को मिलाकर चिकित्सा करनी चाहिये ।

संसर्गः सन्निपातेषु तं चथास्वं विकल्पयेत् ।

सर्व रोगों में एक एक औपधि (Specific or drug prescerip tion in differentdiseases)-ज्वर में पित्तपापडा या नागरमोथा, तृषा में मिट्टो के ढेलेको गर्म करके बुझाया जल, वमन में लाजा (धान का लावा), मूत्ररोगो में शिलाजीत, प्रमेह में आमल्की या हरिद्रा, पाण्डु रोग में लौह या मराइर, वात-लफ के विकारो में हरड, प्लोहा एव यक्वत् रोग में पिप्पली, जर.क्षत (Haemoptysic) में लाचा (लाख), विप में शिरीप, मेदोरोग और वायुरोगो में गुगगुलु, रक्तपित्त में अडूसा, अतिसार में कुटज, अर्श में भिलावा, गर विप में नुवर्णभस्म, कृमियो में वायविटज्जु, स्थौल्य में तार्क्ष्य शोप में सुरा, वकरी का दूध एव माम, नेत्ररोग एवं वातरोगो में तिफला, ग्रहणी में तक्व, कुष्ट मे संर (खदिरसार), और सब रोगो में शिलाजीत का सेवन हितकर होता है।

उन्माद में पराना घी, योक में मद्य, अपस्मार में ब्राह्मी, निद्रानाश में दूथ, प्रतिज्याय में रनाला, वृश्यता में मास, वायु में लहसुन, अगो की जकडाहट या स्तव्यता में स्वेदन, स्कथ-अम एव वाहुं की वेदना (विश्वाची तथा अव बाहुक) में मुडमजरी (जिंगिणी) का नस्य, अर्दित में मकखन, उदररोगों में ऊँटनी का दूध या ऊँट का मूत्र, शिरोरोगों में नस्य, नवीन उत्पन्न विद्रधि में रक्तविस्तावण, मुखरोगों में नस्य एव कवल, नेत्ररोगों में नस्य-अजन एव तर्पण, वार्द्धक्य में दूध और घी, मूच्छों में शीतल जल-वायु-एवं छाया, अग्निमाद्य में जुक्त (सिरका) एव अदरक, थकान में सुरा एव स्नान, दुःख के सहने योग्य एव शरीर को दृढ वनाने के लिये व्यायाम, मूत्रकुच्छ में गोचुर, कास में कटकारी, पार्ख्यूल में पुष्करमूल, वय स्थापन में आंवला, व्रण में त्रिफला तथा गुग्गुलु, वातरोगों में वस्ति, पित्तरोगों में विरेचन, कफ में मधु, पित्त में घी तथा वायु में तैल परमोत्तम लाभप्रद हैं। इस प्रकार रोगानुसार श्रेष्ठ औषधियाँ वतलाई गई है। उनकी देश-काल तथा वल के अनुसार यथायोग्य कल्पना करके व्यवहार करना चाहिये।

मुस्तापर्पटकं ब्वरे तृपि जलं भृट्भृष्टलेष्टोद्ध्वं लाजाश्छर्दिपु वस्तिजेषु गिरिजं मेहेषु धात्रीनिशे। पाण्डौ श्रेष्टमयोऽभयाऽनिलकफे सीहामये पिप्पली सन्धाने कृसिजा विषे शुकतरुर्मेदोऽनिले गुग्गुलुः॥ वृपोऽस्नपित्ते कुटजोऽतिसारे मल्लातकोऽशंःसु गरेपु हेम। स्थूलेषु ताक्ष्य क्रमिपु क्रिमिच्नं शोपे सुरा च्छागपयोऽनु मांसम्।। अच्यामयेषु त्रिफला गुहूची वातासरोगे मथितं प्रहण्याम्। कुष्टेषु सेव्यः खदिरस्य सारः सर्वेपु रोगेपु शिलाह्वयद्ध ॥ उन्मादं घृतमनवं शोकं मद्यं व्ययस्मृति ब्राह्यी । निद्रानाशं क्षीरं जयति रसाला प्रतिश्यायम् ॥ मांसं कार्र्यं लशुनः प्रभञ्जनं स्तव्धगात्रतां स्वेटः । गुडमञ्जर्याः खपुरो नस्यात् स्कन्धांसवाहुरुजम् ॥ नवनीतखण्डमर्दितमौष्ट्रं मूत्र पयश्च हन्त्युदरम् । नस्यं मूर्धविकारान् विद्रधिमचिरोत्थमस्रविस्र व ॥ नम्यं केवलो मुखजान् नस्यांखनतर्पणानि नेत्ररुजः । ग्रद्धत्वं क्षीरघृते मूच्छां शीताम्वुमारुतच्छायाः॥ समशुक्ताद्रकमात्रा, मन्दे वह्नौ अमे सुरा स्नानम्। दुखःसहत्वे स्थैर्ये न्यायामो गोज्जरुहितः कृच्छे। कासे निदिग्धिका पार्श्वशूले पुष्करजा जटा। वयस स्थापने धात्री त्रिफला गुग्गुलुईगो॥ वस्तिर्वातविकारान् पैत्तान् रेकः कफोद्भवान् वमनम्। क्षीरं जयति वलासं सपिः पित्तं समीरणं तेलम् ॥ इत्यम्रचं यत्प्रक्तं रोगाणामौपधं शमायालम् । तहेशकालवलतो विकल्पनीयं यथायोग्यम् ॥ (वा ड ४०)

 $\star$ 

१३ भि० सि०

# चतुर्थ खराड विशिष्ट प्रतिषेध ज्वर प्रतिषेध

١

ł



ł

,

#### प्रथम अध्याय

, ~

٦

डचर के पूर्वरूप में उपक्रम—ज्वर में सामान्य तथा विशिष्ट पूर्वरूपो के अनुसार निम्नलिसित उपक्रम करने चाहिये। लंघन या लघु भोजन — यदि कफ-पित्त या प्रतिव्याय आदि का आभास हो तो उपवास तथा वात-पित्त के दोपो का आभास हो तो लघु भोजन (मण्ड-पेया-विलेपी प्रभृति) देवे। विशिष्ट पूर्वरूपावस्था मे गोघृत या वातघ्नीपधि से सिद्ध घृत गर्म कर पतला कर पिलावे। पैत्तिक मे विरेचन देवे तथा श्लैष्मिक मे हल्का वमन करावे। द्वन्द्वज मे दो दो दोपो के अनुमार उपचार तथा त्रिदोपज मे तीनो दोषो का उपचार यघावश्यक करे।

डचर में उपक्रम या चिकित्सा-सूत्र-ज्वर की चिकित्सा में सर्वप्रथम विचार इम वात का करना होता है कि ज्वर नव या तरुण है अथवा पुराण या जोर्ण । ज्वर की अवधि (Duration) से इसका निर्णय आसानी से किया जा सकता है। ज्वरोत्पत्ति से लेकर सात दिनो तक ज्वर की तरुणावस्था कहलाती है। फिर सातवें दिन से लेकर वारहवें दिन तक मध्यमावस्था तदनन्तर ज्वर की पुराणावस्था मानते है। तत तीन सष्ठाह के पश्चात् जव ज्वर का वेग कम हो जाता है, प्लीहा की वृद्धि और अग्निमाद्य पैदा हो जाता है। इस अवस्था को जीर्ण ज्वर कहते है। २

ज्वर की चिकित्सा मे दूसरा विचार आम, पच्यमान तथा निराम प्रभुति लक्षणो की तीव्रातीव्रता के (Intensity or severity of

१ पूर्वरूपे प्रयुञ्जीत ज्वरस्य लघु भोजनम् । लच्चनञ्च यथादोपं विशेपे वातिके पुन ॥ पाययेत्सपिरेवाच्छ पैत्तिके तु विरेचनम् । मृदु प्रच्छर्दन तद्वत् कफजे तु विधीयते । द्वन्द्वजे तु द्वय कुर्याद् बुद्ध्वा सर्वं तु सर्वजे ॥ २ आसप्तरात्रं तरुण ज्वरमाहुर्मनीषिण । मध्य द्वादशरात्रन्तु पुराणमत उत्तारम् ॥ त्रिसप्ताहे व्यतीते तु ज्वरो यस्तनुता गत । प्लीहाग्निसाद कुरुते स जीर्णज्वर उच्यते ॥

# भिपकर्म-सिद्धि

एक तोमरा विचार भी ज्वर को चिकित्मा मे आवञ्यक हो जाता है वह है टोर्पो के जनन के क्रम का । किम दोप की प्रवानता किस ज्वर मे हैं तदनन्तर चिकित्मा क्रम को निर्धारित करना पडता हूँ ।

ज्वर की तरण, आम या पन्यमानावस्था मे, तथा पित्ता एवं ब्लेज्मा की बहुलना मे निम्नलिखित उपचार करना चाहिये। १ लघन २ वमन ३ स्वेदन ४. काल (एक सष्ठाह या आठ दिनों की प्रतीक्षा), ५ यवागू तथा ६ तिक्तरस ७ पाचन द्रव्य । इन उपक्रमोका क्रमण विचारपूर्वक प्रयोग करना चाहिये।

एक दूसरा सूत्र भी ज्वर की सामान्य चिकित्सा के सम्वन्धमे पाया जाता है — "ज्वर के प्रारंभ में-आम दोपो की प्रवलता में-ल्घन, ज्वरकी मध्यमा वस्था में पाचन औपवियो का प्रयोग तथा निरामावस्थामें जमन औपव की व्यवस्था

१ न्नोतमा सन्निरुद्धत्वात् स्वेदं ना नाधिगच्छति । स्वस्यानात् प्रच्युते चाग्नी प्रायगस्तरणे ज्वरे ॥ अरुचिश्चाविपाकश्च गुरत्वमुदरस्य च । हृदयस्याविशुद्धिश्च तन्द्रा चालस्यमेव च ॥ ज्वरोऽविसर्गी वलवान् दोपाणामप्रवर्त्तनम् । लालाप्रसेको हृल्लास कुन्नाशो विरस मुखम् ॥ स्तव्धमुप्तगुरत्वञ्च गात्राणा बहुमूत्रता । न विड्जीर्णा न च ग्लानिर्ज्वरस्यामस्य लक्षणम् ॥ ज्वरवेगोऽधित्रस्नृष्णा प्रलाप. श्वसन भ्रम । मलप्रवृत्तिग्त्ल्लेज पच्यमानस्य लक्षणम् ॥ कुत्क्षामना लघुत्वञ्च गात्राणा ज्वर-मार्ववम् । दोपण्रवृत्तिरष्टाहो निरामज्वरलक्षणम् ॥ और ज्वर के निवृत्त हो जाने पर रोगो के वलादिका विचार करके विरेचन औपधि का उपयोग करना चाहिये ।''<sup>9</sup>

लंघन----ज्वर मे लघन कराना सर्वप्रथम उपचार है । लघन शब्द का प्रयोग यहाँ पर अनशन या उपवास कराने के अर्थ मे हो सीमित है । जव ज्वर नया हो उसमे आम दोप प्रवल हो, दोपो मे पित्त एव श्लेष्मा की प्रधानता हो, तो अनशन कराना चाहिये । इम क्रिया से दोषो के पाचन मे सहायता मिलतो है । और अग्नि दीप्त होता है । परन्तु इसके विपरीत अवस्था के ज्वरो मे जैसे--जीर्ण ज्वर, धातुक्षय के कारण होने वाले ज्वर, राजयक्ष्मा के ज्वर, भय-क्रोब-काम-गोक प्रभृति मानसिक क्षोभ से उत्पन्न ज्वर, अधिक परिश्रम या अभिधात से उत्पन्न ज्वर तथा विशुद्ध वायु के कुपित होने से पैदा होने वाले ज्वरो मे उपवास या अनगन नहीं कराना चाहिये । इस अवस्था मे कर्शन न कराके शमन क्रिया से उपचार करना चाहिये ।

ज्वर मे उपवास कराने का लक्ष्य वालक, वृद्ध, दुर्बल और गर्मिणी में लंघन नही करावे । वढे हुये दोषो का कम करना और अग्नि को प्रज्वलित करना, रहता है इस क्रिया से ज्वर का वेग कम होता है, शरीर मे हल्कापन आता है एवं भूख की इच्छा जागृत होती है । परन्तु लघन या अनशन रोगी के वल के अनुसार कराना चाहिये । यदि रोगो वलवान् हो तो पूर्ण उपवास कराया जा सकता है, किन्तु दुर्बल हो तो अधिक उपवास से उसका वल टूट जाता है । आरोग्य के लिये शारीरिक वल की ही प्रधानता दो गई है । वल के टूट जाने पर आरोग्य के लिये शारीरिक बल की ही प्रधानता दो गई है । वल के टूट जाने पर आरोग्य होना सभव नही रहता है । लघन क्रिया का अन्तिम उद्देश्य रोगी को आरोग्य देने के अतिरिक्त और कुछ नही होता है । अस्तु प्राण या वल के अविरोधी लघन से ही उपवास कराना चाहिये । अर्थात् वल के अनुसार ही रोगो को उपवास कराना चाहिये । लंघन-अवधि—जिस प्रकार राख से ढँकी अग्नि अन्न का पाक नही कर सकती, उसी प्रकार दोपो से ढकी जाठराग्नि ज्वरयुक्त रोगो को दिये गये भोजन का परिपाक नही कर सकती । अस्नु दोपो के परिपाक होने तक वल के अनुसार

१ ज्वरे लङ्घनमेवादावुपदिष्टमूते ज्वरात् । क्षयानिलभयक्रोधकामशोकश्रमो-द्भवात् ।। चर चि ३ । लङ्घन स्वेदन कालो यवाग्वस्तिक्तको रस । मलाना पाचनानि स्युर्यथावस्थ क्रमेण वा ।। ज्वरादौ लङ्घन सामे ज्वरमघ्ये तु पाचनम् । निरामे शमन कुर्याज्ज्वरान्ते तु विरेचनम् । (भै र)

2 6

२ लघनेन चय नीते दोपे सधुक्षितेऽनले । विज्वरत्वं लघुत्वञ्च क्षुच्चैवास्योपजायते । ज्वरित को उपवास कराना चाहिये ।<sup>भ</sup>

अन्यन्न लिखा है---आँख, पेट के रोग, प्रतिश्याय, व्रण तथा नव ज्वर ये रोग ( Acute Inflamatory state ) प्राय पाँच दिन के उपवास से ही ठीक हो जाते है ।

अक्षिकुक्षिभवा रोगाः प्रतिश्यायव्रणज्वराः ।

पञ्चेते पञ्चरात्रेण रोगा नश्यन्ति लङ्घनात् ॥

पर्श्वत पर्श्वर प्रिण रागा मरपान्त छन्नगत् । हारीत सहिता में लघन की अवधिमूचक एक बचन पाया जाता है ''लघनीय ज्वर में लघन दोष और बल के अनुरूप कराना चाहिये । कही तो एक दिन के लघन से ही काम चल जाता है, कही पर दो दिनों के लघन से काम पूरा हो जाता है, क्वचित् तीन या छ दिनों तक ज्वर में उपवास कराने का विधान है। '' सामान्यतया ज्वरों में इतना लघन पर्याप्त होता है। उसके वाद लघु-भोजन देना आवश्यक हो जाता है। लघन की अधिक अवधि केवल सान्तिपातिक ज्वरों में बतलाई गई है। क्योकि इन ज्वरों में दोषों की संसक्ति एवं आम-दोप बडा प्रवल होता है अतएव उनमें ''जब तक रोगी आरोग्य लाभ न करले ''यावदारोग्यदर्शनात्'' तब तक उपवास कराने का विधान है। इस प्रकार लघन या उपवास का सर्वाधिक महत्त्व सन्निपात ज्वरों में ही होता है।

**लङ्घनं लङ्घनीयानां कुर्यादोपानुरूपतः** ।

त्रिरात्रमेकरात्रं वा षड्रात्रमथवा ज्वरे ॥

लंघन के गुण-नव ज्वर मे वात-पित्तादिक दोप तथा शरीर की समस्त पाचक अग्नियो की स्थिति तथा प्रमाण व्यवस्थित नही होता है। लंबन दोषो को 'पचाकर ठीक-ठीक अपने स्थानो पर व्यवस्थित कर देता है। लंघन से ज्वर का वेग कम हो जाता है, अग्नि दीप्त होती है, भोजन करने को इच्छा जागूत होती है, रुचि बढती है और शरीर हल्का हो जाता है।<sup>२</sup>

 सम्यक् लंघन के ऌक्षण—अपानवायु-मूत्र-पुरीष का ठीक समय से आना, गात्र की लघुता, हृदयका भार एव उपलेप से रहित\_का अनुभव होना, डकार का आना, कठ एव मुख की शुद्धि, तन्द्रा एव थकावट का न अनुभव

 प्राणाविरोधिना चैन लंघनेनोपपादयेत् । बलाधिष्ठानमारोग्य यदर्थोऽय क्रियाक्रम ॥ (च चि ३) दोषेण भस्मेनेवाग्नी छन्नेऽन्न न विपच्यते । तस्मादादोपपचनाज्ज्वरितानु- पवासयेत् ॥ (वा चि १) २. लचणैः क्षपिते दोपे दीष्नेऽग्नौ लाघवे सति ।

स्वास्थ्यं क्षुत्तूड् रुचिः पक्तिर्वलमोजश्च जायते ॥ ( अ ह १ )

होना, पसीने का निकलना, रुचि का प्रकट होना, भूख एव प्यास<sup>े</sup>का साथ-स<sup>्थ</sup> जगना तथा चित्त का प्रसन्त होना । ये लक्षण एव चिह्न 'सम्यक् प्रकार से लघि<sup>८</sup> रोगी मे पाये जाते है ।

असम्यक् लंघन या अति लंघन के दोप-पहले वतलाया जा चुक. है कि वायु के ज्वर, मुखशोष और भ्रम के रोगो, वालक, वृद्ध, गर्भिणी और दुर्बल रोगियो को उपवास नहीं कराना चाहिये। उपवास के वारे में यह भी ध्यान रहे कि उपवास रोगी का बल के अनुसार कम या अधिक दिनो तक कराया जा सकता है। अन्यथा उपवास कराने से रोगी मे निम्न लिखित उपद्रव होने लगते है-जैसे-पर्वभेद, अङ्गमर्द, विपमज्वर, कास, मुखशोप, भूख का नष्ट होना, अरुचि, तृष्णा, कान एव नेत्र की दुर्वलता, मनका सभ्रम, ऊर्ध्ववात, मूर्च्छा, देह-अग्नि-वल की हानि प्रभूति उपद्रव अति लघन के कारण होते है।

हीन लंघन के लक्षण—कफ का उत्क्लेश, हुल्लास, थूक का बार-वार आना, कंठ-मुख एव हृदय की अशुद्धि प्रभृति लक्षण हीन लवन के कारण होते है ।

अवर प पराय कराय कराय कराय पूर्ण पराय हुए र पारा, रा राज पूर छरात को फांक कर ऊपर से एक पाव गर्म जल पिलाना । २ अथवा गर्मजल मे थोडा नमक डालकर आकठ पिलाकर वमन कराना चाहिये। ३. कलिड्स ६ माशे और मधुयप्टि ६ माशे का चूर्ण पीकर गर्म पानी पीना या कपाय वनाकर पिलाना। ४ मधु का पानी या ईख का रस आकंठ पिला कर वमन कराना।

| 8 | सद्योभुक्तस्य वा जाते ज्वरे सतर्पणोत्थिते । |    |
|---|---------------------------------------------|----|
|   | वमन वमनाहेस्य शस्तमित्याह वाग्भट. ॥         |    |
| Ş | कफप्रधानानत्विल्छान् दोपानामाशयोत्थितान् ।  |    |
| ` |                                             | ı. |

बुद्वा ज्वरकरान् काले वम्याना वमनैईरेत् ॥

् परन्तु तरुण ज्वर में हूल्लासादि लक्षणों के अभाव में अचलायमान दोपो का वमन कर्म भे के द्वारा निर्हरण करने से हृदय के रोग, श्वास, आनाह और मूर्च्छा प्रभुति उपद्रव होने लगते हैं।

डवर में वमनकारक द्रुत्य-पिप्पली, इन्द्रयव या मुलेठी को मैनफल के साथ खोलाकर उसमें मधु या सेंधा नमक मिलाकर पिलाना। अथवा परवल, नीम, कर्कोट या वैतसपत्र का काथ पिलाना। अथवा पानी में घुले सत्तू, ईख के रस, मद्य से या कल्प स्थान में कहे गये-अन्य योग्य वामक द्रव्यो से वमन कराना चाहिये।

वमन के वाद लंधन — ज्वर का रोगी जो वमन के योग्य है, जसको वमन कराके, जो वमन के योग्य नही है उसको वमन विना कराये ही उपवास कराना चाहिये। इस उपवासके द्वारा अपयव दोषो का पाचन तथा पक्त्र दोषो का जमन हो जाता।<sup>2</sup>

उष्ण जल ----ज्वरित रोगी में हेतु-काल-देश और दोप का विचार करते हुए गर्म जल पिलानेका प्राय विधान पाया जाता है -- क्योकि ज्वर अधिकतर आमा-गय के दोषो से उत्पन्न होता है और आमाशयगत विकारो के पाचन के लिये पाचन, वमन और लंघन प्रभृति कर्मों का उपदेश पाया जाता है। अस्तु पाचनार्थ उष्ण जल का ही विधान ज्वरकाल में रोगी के लिये वैद्य लोग किया करते हैं। यह ज्व्या जल पिये जाने के अनन्तर वायुका अनुलोमन करता है, अग्ति को उदीर्ण करता है, शोध्न्ता से स्वयं पच जाता है और कफ को शोपित करना है। संवों-परि थोडा भी पीने से तृपाको शान्त करता है। ऐसा देखा जाता है कि तृपा की अवस्था में शीतल जल जितना ही पिलाया जाता है उतनी ही प्यास बढ़ती है, परन्तु ज्व्या से तृपा जान्त होती है।

 श्र- अनुपस्थितदोपाणा वमनं तरुणे ज्वरे । हूद्रोग श्वासमानाह मोहञ्च कुरुते भृत्रम् ॥ (भ र) तत्रोत्लिलण्टे समुत्लिलण्टे कफप्राये चले मले । सहल्लासप्रसेकान्नद्व पकासविसूचिके ॥ सह्ल्लासप्रसेकान्नद्व पकासविसूचिके ॥ सद्योभुक्तस्य सजाते ज्वरे सामे विजेषत । वमनं वमनार्हस्य शस्त कुर्यात् तदन्यथा ॥ ज्वासातीसारसम्मोहहृद्दोगविषमज्वरान् । (ब.ह चि १)
 २ इत्तेऽइत्ते वा वमने ज्वरी कुर्याद्विगोपणम् । दोषाणा समुदीर्णाना पाचनाय शमाय च ॥ अस्तु प्यास लगने पर थोडा-थोडा गर्भ पानी वात-कफ ज्वर के रोगियो को पीने के लिये देना चाहिये। यह गर्म जल कफ का विलयन करके प्यास को शीघ नष्ट करता है। अग्नि को प्रवल करता और स्रोतो को मृदु एव विशोधन कर देता है। लीन हुए स्वेद-वायु- मल-मूत्र का अनुलोमन करता है। निद्रा-जडता एव अरुचि को नष्ट करता है, वल को सहारा देता ह। इसके विपरीत शीतल जल दोपसमूह को वढाता है।

यह उष्ण जल कई प्रकार का बनाया जा सकता है। जैसे, क्वथित जल पानी खोल जाय और उतार कर रखकर ठडा करले और पीने को दे अथवा लबङ्ग, वायविडङ्ग, धान्यक में किसी एक द्रव्य को तीन से पाँच दाना डालकर ग्गीला ले और टडा होने पर पीने को दे। कई वैद्य-परम्पराओ में अर्धावशिष्ट चतुर्थाशावशिष्ट, अष्टमाशावशिष्ट या पोडणाशावशिष्ट क्वथित जल देने की भी विधि पाई जाती है। यह जल बहुत हल्का, सुपाच्य एव दोषो का पाचक और मूत्रल हो जाता है। ऐसा जल दीपन, पाचन, ज्वरघ्न, स्रोतसो का शोधक, वरय, रुचि एव स्वेद का वर्द्धक और ज्वरित को कल्याणप्रद होता है। २

उष्ण जल में इतने गुण होने पर भी एकान्तत पित्त ज्वर मे, बढे पित्त मे, दाह, मूच्छी एव अतिसार युक्त ज्वरो मे, विष एव मद्य से उत्पन्न ज्वरो मे, ग्रीष्म ऋतु मे, रक्तपित्त एव उर:क्षत के रोगियों में उसका निषेध पाया जाता है। इन ज्वर के रोगियों में शीतल जल देना चाहिये। यदि गर्म जल देना भी हो तो उसको जीतवीर्य औपधियों से जैसे, पित्तपापडा, उशीर, चदन आदि से सस्कारित वर ठडा करके देना चाहिये। गर्म करके ठडा किये जल को श्टत शीत कहते हैं। इस प्रकार के औषधियों से संस्कारित और ठंडा किये जल को प्यास एव ज्वर की शान्ति के लिये पीने को देना चाहिए।

इसके अतिरिक्त ज्वरकालमें मद्य भी पिलाया जा सकता है। जिन देशों में जल पीनेकी प्रया नहीं है, अथवा उन व्यक्तियों में जिनमें जल के पीने का अन्यास नहीं हैं अर्थात् मद्यसारम्य देश या व्यक्ति हो तो उनमें दोप और शरीर के बल के अनुरूप मद्य पिलाने की व्यवस्था करनी चाहिये।

१ तृष्यते सलिल चोष्ण दद्याद् वातकफे ज्वरे । तत्कफ विलय नीत्वा तृष्णामाञु निवर्त्तयेत् ।। उदीर्य चाग्नि स्रोतासि मृदूक्तृत्य विशोधयेत् । लीन-पित्तानिलस्वेदशक्तृन्मूत्रानुलोमनम् ।। निद्राजाड्यारुचिहर प्राणानामवलम्वनम् । विपरीतमत शीर्तं दोपसघातवर्धनम् ।। ( वा. चि १ )

२ दोपनं, पाचन चैव ज्वरध्नमुभयञ्च तत्।

स्रोतसा शोधन बल्य रुचिस्वेदप्रद शिवम् ॥ ( भै र )

# भिपकर्म-सिद्धि

घर्माम्वु चानुपानार्थं तृपिताय प्रदापयेत्।

पडङ्ग पानीय-ज्वरकाल मे रोगो को प्रचुर मात्रा में जल देना चाहिये। इससे शरीर का विष पर्याप्त मात्रा में मूत्र के द्वारा निकल जाता है। जल के सम्वन्ध में ऊपर में उष्ण जल, शीतल जल या श्रुत-शोत जलो के पिलानेके वारे में दोपानूसार विवेचन हो गया है । अव इस स्थान पर एक ऐसे सामान्य जल का प्रयोग वतलाया जा रहा है जिसका सामान्यतया सभी ज्वरों में उपयोग किया जा सकता है। इस ओपधिसिद्ध जल को पडंड्स पानीय कहा जाता है। इसके वनाने में मस्त, पर्पट, उशीर, चदन, उदीच्य ( सूगधवाला ) और सोठ इन ओपधियो से जल का सिद्ध किया जाता है। इन ओपधियो का मिश्रित १ कर्प (ं२ तोले ) लेकर १२८ गुने जल में अर्थात् १ प्रस्थ ( २५६ तोला या ३क्षे सेर ) जल में किसी मिट्टी के वर्त्तन में खौलाते हैं। पानी जल कर जव आधा रोप रहता है तो उसे चूल्हे से उतार कर शीतल कर लिया जाता हं और एक गुद्ध पात्र में उसे सुरक्षित करके रख लेते है। ज्वर काल में तुपा प्रतीत होने पर रोगो को थोडा-थोडा पिलाते रहते हैं। इस जल को पीने के लिये अयव। पेया और यवागू आदि के वनाने में भी व्यवहार किया जा सकता है। इससे तृपा शान्त होती है, रोगी में हल्का स्वेद निकलता रहता है जिससे ज्वर का वेग कम रहता है। इस योग में जुठी के स्थान पर मृद्दीका ( मुनक्का ) का भी अवस्थानुमार उपयोग हो सकता है।

१ सोदर्दपीनसब्वासे जऱ्ह्यापर्वास्थियाूलिनि । वातश्लेष्मात्मके स्वेद प्रशस्त. स प्रवर्त्तयेद् ॥ स्वेदमूत्रशकृदातान् कुर्यादग्नेश्च पाटवम् ॥ ( वा चि. १ ) अष्टमेनाशशेपेण चतुर्थेनार्धकेन वा । अथवा क्वथनेनैव सिद्धमुष्णोदक वदेत् ॥ उष्णोदक, श्रुतशीत जल या पडड्रा पानीय के सम्बन्ध में यह ध्यान रखना चाहिये कि या ताजे रहे वासी न हो। इसके लिये यह आवश्यक रहता हे कि प्रात काल का वनाया हुआ जल साय काल तक चलता रहे और साय काल का बनाया जल रात में और प्रात काल तक चलाया जाय।

ज्वर में आहार-अव विचारणीय हे कि ज्वर काल में रोगी को क्या आहार देना चाहिये। लघन का विधान होने परं पूर्णतया अन्जन कराना अनुचित प्रतीत होता है। क्योकि वलाभिष्ठान या प्राणे का मूल आहार या भोजन नही हे। "अन्न वै प्राणाः", "कलावन्नगता प्राणाः" प्रभुति श्रुतियाँ इसकी साचा है। एक पौराणिक कथा भी है कि इत्तयुग में प्राण का अवस्थान अस्थि मे रहता था---- उस युग के मनुष्य ( ऋषिलोग ) अन्न-जल को छोडकर तपस्या करते हुए सम्पूर्ण घातुओ के क्षयित हो जाने पर यदि अस्थिमात्र भी अवश्िष्ट हो जाते थे तो अश्विनीकुमार ( देवताओं के चिकित्सक ) उन्हें भेपज-वल से पुनर्जीवित कर सकते थे। त्रेता युग मे प्राण का अवस्थान मास घातु मे हो गया था---जिससे उस युग के मुनि लोग तपस्या करते हुए सभी धातुओ को क्षयित कर लेते थे परन्तु अस्थि एव मांस धातु उनका शेष रह जाता था तो तत्कालीन अश्विनी-कुमार उन्हे भेपज के योग से फिर जीवित कंर लेते थे। द्वापर युग मे प्राण का अवस्थान चर्म में हो गया था यदि उस युग के साधक तपस्वी लोग साधना करते हुए सभी घातुओ को क्षयित कर चुके हो, 'परन्तु उनके अंस्थ, मास और चर्म घातु सुरक्षित हो, तो उनको भेपज आदि से जीवित-किया जा सकता था-। जब कलियुग आया तो प्राण का अवस्थान अन्न मे हो गया यदि अन्न या भोजन मनुष्य का अधिक दिनो तक छुडा दिया<sup>,</sup>जाय तो उसका पुनर्जीवनदान वैद्य के वश का नही रह जाता है। इस लिये कलियुग में अनशन या उपवास प्रशस्त नही माना गया है।

"ज्वर से पीडित मनुष्य को अरुचि होने पर भी हित हर लघु भोजन देना चाहिये। क्योकि भोजन के समय में भूख प्रतीत होने पर भोजन न करने से रोगी क्षीण हो जाता है या मर जाता है।" ज्वर से पीडित या ज्वर से रहित मनुष्य को अपराह्त (सायकाल) मे लघु भोजन करना चाहिये, क्योकि उस समय श्लेष्मा कीण होने से गरीर के भोतर की अग्नि वढ जाने में पाचकाग्नि प्रवल हो जाती है। ऐसे समय में भोजन नहीं करने से प्रदोष्त अग्नि रस-रक्तादि धातुओं को जलाती है, जिससे बलक्षय होता है।"<sup>9</sup> अस्तु ज्वरित को समय से लघु भोजन देना चाहिये। इम प्रकार के लघु भोजन या हटके हितप्रद आहार कोने से है इसका एकंकज विवेचन नीचे प्रस्तुत किया जा रहा है।

पेयावों में सबसे प्रथम घान्य लाज ( खोलो ) को वनी पेया दे । इस पेया में सोंठ, घनिया, पिप्पली और सोठ का प्रक्षेप डालकर देवे । यह लाजपेया जल्दी

१ ज्वरिनो हितमश्नीयाद् यद्यप्यस्यारुचिर्भवेत् । अन्नकाले ह्यभुञ्जान. क्षीयते स्रियतेऽपि वा ॥ ज्वरित ज्वरमुक्तं वा दिनान्ते भोजयेल्लघु । श्लेष्मचये विवृद्योष्मा वलवाननलस्तदा ॥ ( सु चि. )

२. मुस्तपर्षटकोशोरचन्दनोदीच्यनागरे । श्रृतञीत जल देयं पिपासाज्वर-ञाग्तये ॥ यदप्मु श्रुतञीतामु पडुङ्गादि प्रयुज्यते । कर्षमात्रं ततो द्रव्यं साघयेत् प्राम्थिकेऽम्भमि । अर्धश्रुतं प्रयोक्तव्यं पाने पेयादिमविश्रौ ॥ ३ युक्नं लर्ड्घित लिङ्गैस्तु त पेयाभित्पाचरेत् । यधास्वौपवसिद्धाभिर्मण्डपूर्वाभिरादित. ॥ पडहं वा मृदुत्व वा ज्वरो यावदवाप्नुयात् । तस्याग्निर्दीप्यते ताभि समिद्धिरिव पावकः ॥ ( वा चि १ ) । ताश्र भेपजमयोगाल्लघुत्वाच्चाग्निदीपना. । वातमूत्रपुरीपाणा दोपाणा चानुलोमना ॥ स्वेदनाय व्वोष्णत्वाद् व्रवत्वात् तृट्प्रज्ञान्तये । आहारभावात् प्राणाय मरत्वाल्लाववाय च । ज्वरम्टनो ज्वरसात्म्यत्वात् तस्मात्पेयाभिरादित. ज्वरानुपचरेद्वीमान् । ( च चि ३ ) पच जाती है जिस रोगी को अम्ल लेने को इंच्छा हो उसमे अनारदाना या आंवला मिलाकर उसे दे। ऐसे ज्वरी जिनमे दोनो पार्श्व भाग, वस्तिभाग एवं शिरमे शूल चल रहा हो दोनो से पडङ्ग परिभापा विधि से सिंद किये हुए जल से लाल साठी के चावलो की पेया वनाकर देना चाहिये। बहुत पित्त वाले या अतिसार वाले ज्वरी मे लाजपेया मे शुठी और मधु मिलाकर पिलावे। ज्वरातिसार को अवस्था मे लाज-पेया को पृष्ठपर्णी, वला, विल्व, सोठ, नीलोत्पल एव धान्यक से सिद्ध करके देवे। हिक्का, श्वास एव कास होने पर पचमूल से सिद्ध लाजपेया को पिलावे। मलावरोध एव उदरशूल युक्त ज्वरी मे चविका, पिप्पली-मूल, द्राक्षा, आंवला और मोठ मे सिद्ध पेया पिलावे। ज्वर मे परिकर्त्तन जैसी पीडा होने पर वेर, वृक्षाम्ल, पश्निपर्णी, शालपर्णी और विल्व से सिद्ध पेया देवे। स्वेद एव निद्रा के न आने पर तृष्णायुक्त ज्वर के रोगी मे शर्करा, आंवला और सोठ से सिद्ध पेया पिलानी चाहिये। शर्करा, वेर, द्राक्षा, सारिवा, मुस्ता और चन्दन से सिद्ध पेया मधु के साथ तृष्णा, वमन, दाह और ज्वर का नाशक होती है।

उपर्युवत औपघियो से सिद्ध मएड, यूप, यवागू आदि पथ्य भी दिये जा सकते है। मएड, पेया, विलेपी और यवागू में केवल वनाने का भेद मात्र है। कल्पना के भेद से जिसमे चावल के दाने न हो ऐसे सिद्ध चावल के द्रव भाग को मण्ड कहते है । जिसमे कुछ कुछ चावल के दाने हो उसे पेया कहते है । जिसमे अविक चावलो के दाने हो उसे यवागू कहते है। जिसमे चावल के दाने अधिक और पानी बहुत कम हो उमे यवागू कहते है तथा जिसमे का जलाश विल्कुल सुखा दिया जाय उसे ओदन ( भात ) कहते हैं। शार्ङ्ग घर के मत से १ भाग चावल को पाँच गुने जल मे पका कर ओदन वनाना चाहिये । विलेपी--चार गुने जल मे पका कर, मण्ड-चौदह गुने जल मे पकाकर, यवागू को पड्गुण जल मे पका कर, और अठारह गुने जल में पकाकर यूप बनाना चाहिये। इनमें क्रमशः यूप से मण्ड, मण्ड से पेया, पेया से विलेपी, विलेपी से यवागू और यवागूसे ओदन गुरु होता है। इनका प्रयोग क्रमश एक के वाद दूसरेका व्यवहार करना होता है। जब रोगी को प्रथम दिन यूप दिया पचने लगा तो दूसरे दिन मण्ड देना चाहिये। फिर यह भो पचने लगे तो तीसरे दिन पेया एव यवागू आदि का क्रमशः प्रयोग करना चाहिये। ज्वर के प्रारभिक सप्ताह मे अन्तकाल में यूष, पेया या यवागू का प्रयोग औपथि सिद्ध करके किया जा मकता हे ।

।सद्ध करक किया जा जनता हू. मात्रा—जो मनुष्य जितना चावल खाता है उसका चौथाई परिमाण मे चावल लेकर उसका मण्ड या पेया वनाकर देना चाहिये। मण्ड, पेया, विलेपी, यवागू और बोदन बनाने के लिये पुराने चावल का प्रयोग खाम कर पुराने साठी के चावल या कोई भी लाल रंग के चावल का उपयोग करना चाहिये। मण्ड बीर पेया के लिये धान्यलाज (धान के खील) का ही व्यवहार होना चाहिये। क्योकि ज्वरकाल में इनका प्रयोग ज्वरनायक होता है। <sup>9</sup>

मण्ड, पेया, विलेपी, कुशरा ये सभी यवागू कहलाती हैं। यवागू वनाने के लिये पुराने चावल को कृट देवे ताफि एक एक में प्रायः चार टुकडे हो जायें। कृशरा (खिचडो) वनाने की विधि यह है कि छ. गुने जल में चावल, मूग की दाल या उडद की दाल या तिल छोडकर पकावे। यह न वहुत पतली या न ज्यादा गाटी दे यह वलकारक एव वातनाशक होती है। जव रोगी की अग्नि तीव्र हो, मएड, पेया, विलेपी, यवागू, जोटन आदि क्रमश दिया जा चुका हो तो उस रोगी को टेना चाहिये।

भोजन की पेया प्रभृति विविध कल्पनावो के होते हुए भी व्यवहार में मूग की दाल की कुशरा का अधिक प्रयोग होता है। जब रोगी की अग्नि-पाचन शक्ति बहुत चोण हो तो उसे जो का यूप (वाट्यमण्ड) या लाजपेया (धान के खोल का मण्ड), साबूदाना, हल्के शाको के यूप आदि दिये जाते है। जब ये पचने लगते है और रोगो की पाचव शक्ति वढती है तो पतली खिचड़ो और पुन. गाटी खिचडी देने का विधान किया जाता है। अधिक व्यावहारिक पथ्यो का विस्तार के साथ आगे वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है।

संतर्पण या फल्लरस - कई प्रकार के ज्वरोमें पेया का निपेत्र आस्त्रो मे पाया जाता है। जैसे मद्य के कारण उत्पन्न ज्वर में, नित्य मद्य पीने वाले मनुष्य में, ग्रोप्मकाल मे, पित्त या कफ को अधिकता होने पर, रोगी को प्याम वमन और दाह अधिक होने पर तथा ज्व्वंग रक्तपित्त में पेया नही देनी चाहिये। क्योकि पेयादि उष्ण होते है। इन अवस्थावं, में श्रीतल पेयो की अपेचा रहती है। उस अवस्था में पोपण के लिये ज्वरनाझक हल्के, सुपाच्य, पुष्टिकर फलो के रस<sup>2</sup> (जैमे अगूर, मोसम्मी, मोठा नीवू, अनार, कागजी नीवू, गाम्मारी के फल, शहतूत, फालसा, मिश्री, मयु तथा धान के खील के सत्त्-मिश्री और मधु से बनाये झर्वत ) मिश्री या मयु का जल देना चाहिये।

२. द्राचादाडिमकाश्मर्यपथ्यापीळुपरपकै । उवरघ्नै । ( व संग्रह )

मासरस — अधिक परिश्रम, उपवास तथा बात इन कारणो से उत्पन्न हुए ज्वर में रोगो के क्षोण होने पर तथा अग्नि के दीप्त रहने पर उसे मासरस और चावल वा भात (तएड्रलौदन) खाने को देना चाहिये। आमिपभोजी रोगियो मे लावक (जगली वटेर), कपिञ्जल (जंगली तीतर), हिरण, पूपत (हिरन को कोई जाति), शरभ, शश (खरगोश), कालपुच्छ, कुरंग, मृगमातृक प्रभृति हल्के मासो का उपयोग करना चाहिये। ज्वरकाल मे कई वार प्रोटोनयुक्त आहार आवश्यक होते है। आज कल कई प्रकार-के मासरस ज्वरकाल मे व्यवहृत होते है। जैमे: — 'हाईन्यूट्रान' (हिन्द)।

मासरस को रोगो की रुचि के अनुसार, अनारदाना या आँवला डालकर धोटा खट्टा बनाकर या विना खट्टा किये भी दिया जा सकता है,। इसके अभाव में चरने वाले वकरे के लघु अवयव के मास का रस भी दिया जा सकता है। वकरा भी जाङ्गलवत् माना गया है और मानव ज्ञरीर के लिये सात्म्य है।

दालके यूप----मूग, मसूर, चना, कुलत्य, मकुछ इनमे से किसी एक दाल को अठारह गुने जल में सिद्ध करके आहार-काल में पोपण के लिये रोगी को दे। यह दाल का यूप कहलाता है।

शाक-यूप--परवल के पत्ते एव फल, वैगन, करेला, कर्कोट (ककोडे, खेखसा), पित्तपापडा की पत्ती, गोजिह्वा (गाजवां), छोटी मूली, गुडूची को पत्ती, चौलाई, वयुवा, तिनपतिया (सुनिषण्ण), चौपतिया (चाङ्गरी), नीम का फूल, मारिप (मरसा), प्रभृति तिक्त रसवाले शाक विना घी-तेल आदि का छौंक दिये ही यूप के रूप मे बनाकर देना चाहिये।

वाट्यमराड ( वार्ली वाटर) — जौ को कूटकर भूसी निकाल कर गूढी वनाकर फिर थोडा भूनकर चौदह गुने जल में उवाले और छान लेवे तो उसे, बाटचमण्ड कहते हैं। यह कफ एवं पित्त का शामक होता है। ज्वर के रोगी में अतिसार भी चल रहा हो तो उस अवस्था में वडा उत्तम पथ्य रहता है। इसमें थोडा नमक और कागजी नीबू का रस मिलाकर स्वादिष्ट भी किया जा सकता है। आज कल वार्ली पर्याप्त मात्रा में वाजार में मिल जाती है। इसमें खडे दाने वाले वार्ली का प्रयोग करना चाहिये चूर्ण क्रा नही।

१ उपवासश्र मकृते क्षोणे वाताधिके ज्वरे । दोप्ताग्नि भोजयेत्प्राज्ञो नर मास-रसौदनम् ॥ लावान् कपिञ्जलानेणान् पृषताञ्छरभाञ्छशान् । कालपुच्छान् कुर-ङ्गाश्च तथैव मृगमातृकान् ॥ मासार्थं माससात्म्याना ज्वरिताना प्रदापयेत् । (सु उ ३९) ईपदम्लाननम्लान् वा रसान् काले विचक्षण । प्रदद्यान्माससात्म्याय ज्वरिताय ज्वरापहान्॥ साव्यूटाना—इसका वर्णन आयुर्वेदिक प्राचीन ग्रंथो में नहीं पाया जाता है। यूनानी चिकित्सको के सम्पर्क से इस का प्रवेश ज्वरकाल के पथ्य के रूप में लोक में हुआ है। सावूदाना के पेडका फल होता है। यह वडा लघु, मुपाच्य एव पित्तशामक होता है, ज्वरकाल में इसका भी मण्ड वनाकर दिया जा सकता है।

छाजमराड या पेया—इसका वर्णन विस्तार से ऊपर हो चुका है। यहाँ पर एक अधिक व्यावहारिक विधि का उल्लेख मात्र करना ही लक्ष्य है। धान के लावा को या भुने चावल को चौदह गुने जल मे उवाल कर छान लेवे। इसे लाज-मण्ड कहते है। यह भी कफपत्तिज्ञामक, तूपाज्ञामक और ग्राही होता है।

दूध का पानी—दूध को गर्म करके उसमे नीवू का रस या इमली डालकर दूध को फाड देवे, पञ्चात् छेने को पृथक् करके केवल पानी का भाग रखले और रोगी को वोच-वीच में पिलाता चले । यह नित्य ताजा वनाना चाहिये । यह जित-शामक हल्का पथ्य है । जव दोप प्रवल हो, रोगी की अग्ति वहुत मद हो, मन्थर ज्वर या सान्निपातिक ज्वर हो तो यह पथ्य उत्तम रहता है ।

द्ध---प्राचीन ग्रंथकारो ने नव ज्वर में दूध का निपेंग किया है। नवज्वरी को पथ्य रूप में दूच नही देना चाहिये । इतना ही नही औषधि के देने की भी व्यवस्था एक सप्ताह तक ज्वर में नही की है। परन्तू व्यवहार में औपचि भी दी जाती है और दूध का पथ्य भी । वास्तव मे औषधि का निपेध काण्ठीपधियो के अर्थ में है। 'आम दोप वाले तरुग ज्वर मे भेपज के प्रयोग से ज्वर और भी वढ जाता है' 'सेयजं ह्यामदोपस्य भूयो ज्वलयति ज्वरम् ।' भेवज का अभिशाय काष्ठीव-धियो से बने, देर में पचने वाले, गुरु द्रव्य जैसे-नवाथ, चूण, कल्क आदि से है क्यो कि ज्वर में अग्नि मद हो जाती है, आमदोप प्रवल रहता है अस्तु डन औपडियो के पचाने की क्षमता ज्वरित की अग्नि मे नही रहती है, परिणाम स्वरूप आमदोप वढ जाता है, ज्वर तेज हो जाता है। अस्तु, उपवास कराना ही उत्तम उपाय रहता है। जवसे चिकित्सा में रस के योगो का प्रयोग होने लगा है, भेपज निपेव का प्रश्न ही नही उठता। क्योकि ये अल्प मात्रा मे प्रयुक्त होती है। साथ ही तीव्र पाचक होती है अस्तु इनका विधान किया जा सकता है। ये अोपवियाँ अधिकतर विपो के सयोग से निर्मित होती है अस्तु विपध्न पथ्प क्षीर ( दूब ) का निपेष भी नव ज्वर मे अनुचित प्रतीत होता है । अस्नु रसौपधियो के प्रयोग काल मे नव ज्वर मे यदि रोगी की अग्नि अनुकूल हो और रोगी को सात्म्य हो तो दूव पथ्य रूप मे दिया जा सकता है।

दूध गाय का उत्तम होता है। परन्तु अतिसार हो तो ज्वरित को अजा-क्षोर (वकरी का दूध) भी दिया जा सकता है। दूव को गर्म कर के ठंडा करके या पिप्पली या शुण्ठी श्रृत करके देना चाहिये। इसके लिये दूध में आधा पानी मिलाकर सौलाने के लिये आग पर रखे एक कपडे को पोटली में एक-दो पीपल या १-२ मार्थ सोठ वांधकर छोड दे। दूध खौल जाने पर एव पानी के थोडा जल जाने पर उतार ले और ठडा करके समय-समय से दे।

मिश्री या ग्लुकोज का जल-खौलाये हुए जल में मिश्री या ग्लुकोज का पानो मिलाकर वीच वीच में पीने के लिये दे इससे एक उत्तम पोपण होता है।

चरक चिकित्सा स्थान तीसवें अध्याय में ज्वरों में छ दिनों को संख्या का माहात्म्य वतलाते हुए एक वचन पाया जाता है। जो ज्वर में काल (समय) की प्रतीक्षा के महत्त्व का दिग्दर्शक है। "ज्वर में पेया छठे दिन तक, छठे दिन के पश्चात् कपाय, पश्चात् वारहवें दिन से क्षीर, पश्चात् अठारहवें दिन से घी तत्पश्चात् चौबोसवें दिन से विरेचन दोषों के बलाबल का विचार करते हुए देना चाहिये।<sup>२</sup>

चरक सहिता में चिकित्सा के तृतीय अघ्याय में ज्वर के सवन्ध में लिखा है कि

१ एता क्रिया प्रयुञ्जीत षड्रात्र सप्तमेऽहनि । पिबेत् कपायसयोगा-ञ्ज्वरघ्नान् साबु साधितान् ॥ (हारीत) इति पाड्रात्रिक प्रोक्तो नवज्वरहरो विधि । तत पर पाचनीय शमन वा ज्वरे हितम् ॥ (खरनाद) । पाचन शमनीयं वा कपाय पाययेद् भिषक् । ज्वरित षडहेऽतीते ल्य्वन्नप्रतिभोजितम् ॥ (च. र्चि ३)

े २ ज्वरे पियाकपायाश्च क्षीर सर्पिविरेचनम् । षडहे षडहे देय वीक्ष्य दोषवलावले ॥ ( च चि. ३० )

१४ भि० सि०

मण्ड पेया प्रभृति यवागू का काल समाप्त हो जाने पर अर्थात् प्रथम सप्नाह के अनन्तर लघुभोजन दग दिनो तक ज्वर की शान्ति के लिये देना चाहिये। रोगी को अग्नि वलवती हो और कफ की अधिकता हो तो यूप का उपयोग, वात की प्रवलता हो और रोगी दुर्वल हो तो मासरस का उपयोग करना चाहिये। इस यूप या मासरम को आवश्यकतानुसार अनारदाने के वीजो को डाल कर अम्ल किया जा सकता है। फिर दस दिनो के वाद दोपो के परिपक्व हो जाने पर, कफके मद हो जाने पर, ज्वर मे वात-पित्त की अधिकता रहने पर गोघृत या औपधिशृत घी का पिलाना अमृत के ममान लाभप्रद होता है। परन्तु इसके विपरीत अवस्था मे अर्थात् दोपो मे कफाधिक्य होने पर, अर्लंघत रोगी मे तथा वस दिनो के पूर्व घृतपान का निपेघ है। इस दशा मे मामरम या यूप के साथ लघु भोजन देना ही प्रशस्त रहता है।

यदि ज्वरी मे दाह और तृष्णा को अधिकता, ज्वर निराम हो गया हो, ज्वर का समय भी दो सप्ताह से अधिक हो गया हो तो रोगी को दूध पिलाना चाहिये। यदि विवन्ध रहता हो तो गाय का गर्म कर ठडा किया दूघ और यदि पतले दस्त हो रहे हो तो वकरी का दूघ देना चाहिये। निराम ज्वर मे दूधरूपी पथ्य की प्रशंसा करते हुये वाग्भट ने लिखा है कि अग्नि से जले वन को जैसे वरसात का पानी जीवन देता है उसी प्रकार ल्वन से उत्तप्त ज्वर के रोगी के अरीर मे दूघ जीवन देता ह और उसके ज्वर को नष्ट कर देता है:

तद्वदुल्ल्ह्वनोत्तप्तं प्लुष्टं वनमिवाग्निना ।

दिव्याम्वु जीवयेत्तस्य ब्वरं चाशु नियच्छति ॥

यदि इन उपचारों के वावजूद भो ज्वर न जान्त हो रहा हो, और रोगी का वल-मास और अग्नि जीण न हुई हो तो विरेचन के द्वारा उपचार करना चाहिये।

साथ ही यह भी घ्यान में रखना चाहिये कि ज्वर से चीण रोगी में वमन करावे और न विरेचन । उसके मल के निर्हरण के लिये पर्याप्त मात्रा में गाय का दूध पिलावे या निरूहवस्ति (Enema) से कोष्टजुद्धि करनी चाहिये । ज्वर काल में विवध होने पर अधिकतर वस्ति के द्वारा मल का निर्हरण करना ही उत्तम होता है । वस्ति दो प्रकार की होती है—रूक्ष कोष्टजुद्धि के लिये तथा स्निग्ध पोषण तथा ज्वर के नाजन के लिये । कई प्रकार की ज्वरध्न अनुवासन वस्तियो का पाठ अष्टाङ्ग हृदय में पाया जाता है ।

मद्योत्यज्वर, रक्तपित्ता आदि मे जहाँ पर पेया का निपेघ है—प्रथम छ. दिनो तक तर्पण के लिये लाजसत्तू तथा फलरसो का प्रयोग करना चाहिये। आचार्य मुश्रुत का अभिमत यही है कि सात रात्रि के अनन्तर औषधि देनी चाहिये। <sup>9</sup> इम औषधि का लक्ष्य यह होता है—"लघन, उष्णजल, श्रुत शीत जल, यवागू आदि के उपयोग से यदि दोष का पाचन न हो सका हो और रोगी मे मुखवैरस्य, तृष्णा, अरुचि प्रभृति लक्षण विद्यमान हो तो पाचन, ज्वरघ्न एवं हृद्य कपायो के द्वारा सातवे दिनसे उपचार करे<sup>२</sup>।

तरुण ज्वरमे प्रथम सप्ताह तक कषाय का निषेध — आम ज्वरमे कषाय निपिद्ध है। ऐमे ज्वरोमे आम दोप वढा रहता है, 'अत' लघन कराया जाता है, ऐसी स्थितिमे कपाय रम का सेवन कराया जाय तो दोपोका स्तभन हो जाता है वे अधिक कुपित होते है और उनका प्राकृतावस्थामे लाना दुष्कर हो जाता है। विपम स्वरूपका ज्वर पैदा होता है। वस्तुत पचविघ कपाय-कल्पनाके विचारसे (स्वरम, कल्क, शृत-शीत, फाण्ट एवं कपाय) सभी कपायोका सेवन निपिद्ध नही है अपितु जो कपाय, कपाय रस वालो ओपधियोसे वनाये गये है उनका हो उपयोग निपिद्ध है। कुछ आचार्योका मत है कि यहा पर निषिद्ध कपायसे उस कल्पनाका अर्थ अभिप्रेत है जो कि सोलह गुने जलमे पकाकर चौथाई अवशिष्ट रखकर (ववाथ) वनाये जाते है। इस का नवज्वर मे प्रथम छ दिनो तक या एक सप्ताह तक पिलाना निपिद्ध है। क्योकि इस कल्पनामे औपधि का अश अधिक आ जाता है, स्वाद भी अरुचिकर हो जाता है, ये क्वाथ अधिकत्तर कटु-तिक्त रस वाली औपधियाके योग से वनते है, जिन्हे स्वभावत मनुष्य पीना नही चाहता, पीने से रोगो मे घवराहट और वेचैनो होती है–आम 'दोष अधिक तीन्न हो जाता है तथा ज्वर वढ जाता है।

उक्त औपधियोके वने स्वरस, शृतशोत जल, शीत कषाय या फाण्टका प्रयोग तो कर ही सकते है क्योकि इनमे औपधि का अश कम होता है, जल की मात्रा

१ सप्तरात्रात्पर केचिन्मन्यन्ते देयमौपघम् । लङ्घनाम्बुयवागूभिर्यदा दोपो न पच्यते ॥ तदा त मुखवैरस्यतृष्णारोचकनाशनै । कषायै पाचनैर्हृ द्यैर्ज्वरघ्नै समुपाचरेत् ॥ ( सु उ तत्र ३९ )

२ स्तम्यते न विपच्यन्ते कुर्वन्ति विषमज्वरम् । दोषा वद्धा कपायेण स्तम्भि-स्वात्तरुणे ज्वरे ॥ न तु कल्पनमद्दिश्य कषाय प्रतिषिद्धचते । य. कषाय कषाय स्यात्स वर्ज्यस्तरुणे ज्वरे ॥ च चि ३। न कषाय प्रयुञ्ज्जीत नराणा तरुणे ज्वरे । कषायेण कुल्ठीभूता दोप जेतु सुदुष्कर ॥ न तु कल्पनमुद्दिश्य कपाय प्रतिषिद्धचते । य कृप्य कपाय स्यात्स वज्यस्तरुणे ज्वरे ॥चतुर्भागावशिष्टस्तु य पोडशगुणाम्भसा । स्र/याय कपाय स्यात् स वर्ज्यस्तरुणे ज्वरे ॥ फाण्टादीना प्रयोगस्तु न निषिद्ध ्यान । ( दाार्ज्व ० ) । अधिक होती है, जिससे ये रुचिकर, लघु एव गोम्न पचने वाले हो जाते है। चतुर्गुण जलमे औपधिको छोडकर कुछ मिनट तक आगपर रख कर मल कर छान लेने को फाण्ट ( जैसे चाय वनाई जाती है ) कहते हैं। छ गुने जल मे औपधि को जाम को भिगो कर सुवह छान लो जाती है। उसे जीत कपाय या हिम कहते है। स्वरस की मात्रा अल्प रहती है और रम को औपधियो के अनुपान रूप में व्यवहृत होते है अस्तु इनका प्रयोग विधेय हो जाता है। गृत-जीन जल की कल्पना का ऊपर में उल्लेख हो चुका है इस मे काष्ठोपधि की मात्रा अधिक गाढी (Concentrated) नहीं होती प्रत्युत हल्की (Dilute) रहती है और तरुण ज्वर मे उपयोग मे लाये जा सकते है।

इस प्रकार कई आचार्य सात दिनोकें परचात् औपधि देने को कहते है, दूमरे दस दिनोके वाद औपधि देने का उपदेश देते हैं। कुछ लघु भोजन देने के अनन्तर भेपजका विघान करते है। वास्तवमें काल की प्रतीक्षा एक उपलक्षण मात्र है आम को अधिकता रहने तक औपधि नही देनो चाहिये। यह वात सर्वमान्य है। अवस्था भेद से तीनो पक्ष मान्य है।<sup>9</sup>

भेपज तिक्त रस या कपाय:---इसके अनन्तर ज्वरनाञक क्वाथो का उपयोग ज्वर की चिकित्सामे करना चाहिये। क्वाथ या कपाय के वनाने की कई परिभापायें है--र्जसे--द्रव्य से चतुर्गु ण या अष्टगुण या पोडण गुण जल छोड़ कर, खीला कर चौथाई (पादावशेप) वचा कर छान कर पिलाना। उनमे तीसरी विधि का जिममें पोडणगुण जल मे औपधि को खौलाया जावे और चतुर्थांग वचा लिया जावे अधिक मान्य है।' यही सर्वोत्ताम है। क्वाथ के निर्माण के लिये मिट्टो के वर्तन होने चाहिये और मध्यम आच पर क्वाथ का पाक होना चाहिये। क्वाथ में अरुचि हो तो ठंडा कर के एक तोला मधु मिला लेना चाहिये। क्वाथ में अरुचि हो तो ठंडा कर के एक तोला मधु मिला लेना चाहिये। क्वाथ का दिन मे एक वार प्रात काल में प्रयोग होना चाहिये ! आवञ्यकताके अनुसार सायं काल में भो उसो क्वाध्य द्रव्य में पानी डाल कर पुन खोला कर क्वाथविधि से जल को शेप कर पिलाना चाहिये। ज्वरघन कपाय अधिकतर तिक्त रस (Bilter) होते हे। क्वाध्य द्रव्य में पानी डाल कर पुन खोला कर त्वाथविधि से जल को शेप कर पिलाना चाहिये। ज्वरघन कपाय अधिकतर तिक्त रस (Bilter) होते हे। क्वाध्य द्रव्य की जहाँ पर मात्रा नहीं लिखी है-समान मात्रा में लेना चाहिये और उस का जवकुट ( कूट भ छोटे छोटे टुकड़े) कर लेने चाहिये फिर २ से २न्ट्रे तोला द्रव्य को लेकर उन्ने ३२ तोले जलमे खीला कर ८ तोले शेप कर लेना चाहिये। साफ कपडे

> <sup>१</sup>सप्ताहादौपवं केचिदाहुरन्ये दञाहत. । <sup>चिल्लव्वन्नभुद्धस्य योज्यमामोल्वणे न तु । ( अ हृ चि १ )</sup>

मे छान कर पिलाना चाहिये। कपाय अधिकतर आम दोप के पाचक या सज्ञामक होते है। इसी अर्थ मे क्वाथ का पर्याय वगला भाषा मे पाचन हो जाता है।

ज्वर एकदोपज, द्विदोपज ( ससर्गज ) अथवा त्रिदोषज (सान्निपातिक) हो सकते है । वात, पित्त अथवा कफ शामक तो बहुत सी ओषधियाँ है उनका उपयोग करते हुए एकदोपज व्याधियों का उपचार हो सकता है, परन्तु जब दो दोषो का समर्ग या तोनो दोपो के सन्निपात से रोग उत्पन्न हो जाय तो चिकित्सा में कठिनाई पैदा होती है । इसका विवान यह है कि ससृष्ट दोपो मे दो दो वगै को औपधियों का सयोजन करके और सन्निपात में सम, तर या तम दोपो का विचार करते हुए यथोक दोप-शामक औपधियों से उपचार करना चाहिये । क्षीण दोपो के वर्धन करने वाले योग तथा बढे हुए दोपो के ह्रास करने वाले दोनो का प्रयोग करते हुए यथायोग्य औषधियों का योग करना चाहिये ।

कुछ कपाय रूप में प्रयोग में आने वाले योग तथा औषधियो का सग्रह नीचे दिया जा रहा है।<sup>9</sup>

सामान्य योग-१ घान्य-पटोल-घान्यक एव पटोल का काढा । २. कि-राततिक्तादि कपाय-चिरायता, नागरमोथा, गिलोय, सोठ, पाढ, खस तथा सुगंघ वाला का कपाय । ३ पध्यादि कपाय-हरीतकी को अमल्ताश, आमला और निशोथ का काढा ।

विशेप योग—चातिक ब्वरमें-१ किरातादि क्वाथ-चिरायता, नागर-मोथा नीम, गिलोय, छोटी-बडी कटेरी, गोखरू, शाल पर्णी, प्रष्ठपर्णी और सोठ का काढा ।

पित्त ज्वर मे—१ पर्पटादि–गित्तापापडा, लाल चन्दन, खस और सुगंध-वाला का कपाय । २ द्राक्षादिकपाय–द्राक्षा, हरीतको, नागरमोया, कुटकी और अमलताश की मज्जा का काढा ।

रलेप्स ज्वर मे—१ निम्वादिकपाय-नीम की छाल, सोठ, गिलोय, देवदारु, कचूर, चिरायता, पुष्करमूल, पीपल, गज-पीपल तथा वडी कटकारी का काढा । २ चतुर्भद्रावलेहिका-कट्फल, पुष्करमूल, काकडा सीगी और पुष्करमूल-समान मात्रामे लेकर महीन चूर्ण वनाकर मधु से चाटना ।

चात-पित्त ज्वर—१ पचभद्र क्वाथ–पर्पट, मुस्तक, गुडूची, शुठी और चिरायता का काढा २ मघुकादि शीतकपाय–मुलैठी, श्वेत सारिवा, कृष्ण सारिवा.

| 2 | ससृष्टान् सन्निपतितान् बुद्ध्वा तरतमे समे । |    |
|---|---------------------------------------------|----|
|   | ज्वरान टोषक्रमापेची यथोक्तैरौषधंजयत् ।      |    |
|   | वर्धनेनैकदोषस्य चपणेनोच्छितस्य बा ॥ (च चि   | ३) |

# भिपकर्म-सिद्धि

मुनक्का, महुवे के फूल, लाल चदन, नीलकमल, गाम्भारी की लाल, पट्मकाट, लोझ, हरें, बहेरा, आंवला, कमल केसर, फालमा, खम और धाग का लावा इन द्रव्यो को सम भाग में लेकर, कूट कर शुद्ध जल में भिगाकर मिट्टी के पात्र में भर कर रात भर रख दे। प्रात.काल में साफ हाथों ने मनल कर लान कर उसमे शहद ६ माशे और चीनी ६ माशे मिलाकर ज्वरी को पिलाना चाहिये। प्रात -सायम् दिन में दो बार पिलावे।

पित्तरत्तेष्म च्वर---१ पटोलादिकपाय-पटोल पत्र, नीम की छाल, हरें, वहेरा, आंवला, मघुयष्टि और वला में मिद्ध कपाय । २. अमृहताप्टक कपाय-गुहूची नीम की छाल, कुटकी, मोथा, इन्ट्र जौ, सोठ, परवल की पत्तो और लाल चंदन इन द्रव्यो से सिद्ध कपाय में पिप्पलो का चूर्ण ४ रत्ती की मात्रा में मिलाकर पिलाना । ज्वर, छदि, तृपा और दाह को नष्ट करता है।

वातरलेष्म ज्वर—१ दशमूल क्वाथ में पिष्पली चूर्ण एक माशा का का प्रक्षेप डालकर पीना । २ आरग्वधादि क्पाय-अमल्ताश की गुद्दी, पिपरा मूल, मोथा, कुटकी, हर्रे के छिल्के का काढा । ३ कंटकारी मूल, शुठी, मुढ्ची पुटष्कर मूल का काढा । कास, ब्वास तथा पार्श्व्वजूल में लाभप्रद ।

जिदोपज ज्वर—इम ज्वर का स्वतत्रतया एक अव्याय में उल्लेख किया जायगा । यहाँ पर एक इज्जित मात्र के लिये इस प्रकार के ज्वर में व्यवहृत होने वाले कुछ कपायो का नामोल्लेख किया जा रहा है ।

१ द्वाचिशाङ्ग काथ—भारङ्गी, चिरायता, नोम की छाल, नागर मोथा, कुटकी, मीठावच, सोठ, पीपल, मरिच, अढूसे की पत्ती, इन्द्रायण को जड़ को छाल, रास्ना, अनन्तमूल, परवल का पचार्ग, देवदार, हल्दी, पाढल, तेदू, व्राह्मी, दास्हल्दी, गुर्च, अगस्त, चीड, लालकमल, त्रायमाणा, भटकटेया, वनभगटा, कुडे, को छाल, आँवला, हर्रे, वहेरा और कचूरको सम भाग लेकर क्वाथ वना कर पीना ।

२ दृहत्कट्फलादि—कायफले, नागरमोथा, वचा, पाठा, पोहकरमूल, काला जोरा, पित्तपापडा, काकडा मिङ्गी, इन्द्रयव, घनिया, कचूर, भृङ्गराज, पिप्पली, कुटकी, हरड, चिरायता, भारङ्गी, घृतभर्जित हीग, बला (वरियारा), दगमूल को ओपधियाँ और पिपरामूल इन सवको वरावर-वरावर क्वाथ वना कर घृतर्भीजत हीग ३ रत्ती, आदी का स्वरस है तोला मिला कर पीना।

अष्टादशाङ्ग क्वाथ—चिराप्रता, देवदारु, जालिपर्णी, पृष्ठपर्णी, छोटी कटेरी, वडी कटेरी, गोखरू, वेल की छाल, स्योनाक, गम्भारी की छाल, पाढल, अरणी की छाल, सोठ, मोथा, कुटकी, इन्द्रजी, पुरानी धनिया, गज-पिप्पली का काटा वना कर प्रात काल में पीना। नवज्वर मे वर्जनीय आहार विहार—तरुण ज्वर मे दिन का सोना, स्नान, तैल को मालिस, गुरु अन्न का सेवन, क्रोध, पूर्व दिशा की वायु का सेवन, अनेक प्रकार के व्यायाम और कपाय का प्रयोग करने वाला वैद्य अपने हाथ से सोते हुए कृष्ण मर्प को जागृत करता है। क्योकि कपाय-पान से क्षुभित हुए दोपो का शमन करना कठिन हो जाता है।

नवज्वर में दिन मे दो वार भोजन नही देना चाहिये। कफवर्धक, भारी एवं रस-वाहक नोतो का अवरोध करने वाले अभिष्यन्दी आहार-जैसे-दही, उडद प्रभृति पदार्थों को नही देना चाहिए। ऐसे ही गुरु पदार्थ घृतपक्व आहार, गोधू-म के देर मे पचने वाले भोजन तथा रात मे (खासकर ९ वजे के वाद) भोजन देना निपिद्ध है।

इसी प्रकार स्नान, प्रदेह ( अगुरु-चदन आदि का शरीर में लेप), शीतल जल का परिपेक, वमन-विरेचन आदि से देह का संशोधन, दिन मे शयन, स्त्रो सग, विविध प्रकार के शरीर के आयासजनक व्यायाम, कच्चे ठडे जल का पीना, हस्त-पादादिका प्रक्षालन, किसी कारणवश क्रोध करना, हवा के झोके मे सोना, बैठना, घूमना आदि का, गरिष्ठ (देर मे पचने वाले) भोजनो का वर्जन करना चाहिये। जैमे-दूध, घी, दाल, मास, छाछ, मदिरा, मीठे और गुरु पदार्थ।

ज्वर से मुक्त होने के अनन्तर भी रोगी को जव तक पूर्ववत् वल का अनुभव न होने लगे, तव तक व्यायाम, मैथुन, स्नान और अधिक टहलना ये चार कर्म नही करने चाहिये । <sup>9</sup>

१ स्नान विरेक सुरत कपायो व्यायाममम्यञ्जनमह्नि निद्राम् । दुग्व घृत वैदलमामिप च तक्र सुरा स्वादु गुरु द्रवञ्च ॥ अन्न प्रवात अमण रुपाञ्च त्यजेत्पयत्नात् तरुणज्वरात्तं. । नवज्वरे दिवास्वप्रस्नानाम्यङ्गान्नमैथुनम् । क्रोधप्रवात्तज्यायामकपायाश्च विवर्जयेत् ॥ न द्विरद्यान्न पूर्वाह्णे नाभिष्यन्दि कदाचन । न नक्त न गुरुप्राय भुञ्जीत तरुणज्वरी ॥ ( भै र ) सज्वरो ज्वरमुक्तरच विदाहीनि गुरुणि च । असात्म्यान्यन्वपानानि विरुद्धानि विवर्जयेत् ॥ व्यायाममतिचेष्टा च स्नानमत्यशितानि च । तथा ज्वर शम याति प्रशान्तो जायते न च ॥ व्यायाम च व्यवाय च स्नान चड्क्रमणानि च । ज्वरमुक्तो न सेवेत यावन्न वलवान् भवेत् ॥ च चि ३

# भिपकर्म-सिद्धि

सामान्य ज्वर में रसोपधियाँ का छोपधियो से चिकित्सा करते हुए उप-र्यु क्त बहुविध विचारणावो की आवश्यकता रहती है, परन्तु रसौपथियो के प्रयोग में रोगी, रोग, दोप, दूष्य, देश, काल प्रभृति वातो के परिज्ञान की अपेक्षा नही रहती है । क्योकि रस-चिकित्सा अचिन्त्य शक्ति से युक्त होती है । रस-चिकित्सा की प्रशंसा मे हम लोग पूर्व में देख चुके है कि १ 'उत्तमो रमवैद्यम्नु २ 'अल्पमात्रोपयोगित्वादरुचेरप्रमङ्गत । चिप्रं च फल्टदातृत्वादोपविम्योऽधिको रस ।। अर्थात् रस योगो को मात्रा अल्प होती है, अरुचि का प्रश्न नही उठता और शोघता से रोगी को लाभ पहुचता है, अस्तु, काष्टीधियो से रसौपधियो की श्रेष्ठता स्वत सिद्ध है । फलत कपायादिके प्रयोग में जहाँ काल का विचार अपेक्षित रहना है जैसे नव ज्वर में 'कपायस्त्वष्टमेऽहनि, वहाँ पर रस योगो का प्रारभ से उपयोग किया जा सकता है । उसी प्रकार नव ज्वर में सामान्यतया दूष का निपेष पाया जाता है, परन्तु रस योगो के उपयोग में नव ज्वर में दूव का निपेष उचित नही प्रतीत होता है क्योकि रस योगो में अधिकतर विपो का-उपयोग पाया जाता है , अस्तु क्षीर विषघन हो कर इस काल में अनुकूल या पथ्य के रूप में गृहीत हो सकता है । भैपज्यरत्नावलीमे उक्ति मिलती है—

न दोपाणां न रोगाणां न पुंसां च परीक्षणम् ।

न देशस्य न काल्रस्य काय रसचिकित्सिते॥

फलत. सम्पूर्ण झास्त्र का जानने वाला ही क्यो न हो यदि रसचिकित्सा का जानकार नही है तो वह उसी प्रकार उसहास का पात्र है जिस प्रकार धर्माचरण से होन परिइत ।

'सर्वेशास्त्रार्थतत्त्वज्ञो न जानाति रसं यदा ।

सर्व तस्योपहासाय धमंहीनो यथा वुध ॥'

सग्रह ग्रथो में वहुत सार्रस के योगों उल्लेख पाया जाता है, कुछ एक अनुभवसिद्ध योगो का उल्लेख यहाँ किया जा रहा है।

मृत्युंजय रस—जुद्द वत्सनाभ चूर्ण १ भाग, मरिच चूर्ण १ भाग, पिप्पली चूर्ण १ भाग, जुद्ध गवक १ भाग, जुद्ध सुहागा १ भाग, जुद्ध हिंगुल २ भाग। आर्द्रकस्वरस में घोट कर १-१ रत्ती की गोली वना लें। वात ब्लैप्मिक ज्वर या त्रिदोपज ज्वर में। अदरक के रम एवं मधु से उपयोग करे। एक पाठ कृष्ण मृत्यु जय का भी है जिसमे हिंगुल के स्थान पर कज्जली का प्रयोग किया जाता है।

२ हिंगुलेश्यर रस—पिप्पली चूर्ण, जुद्ध हिंगुल, जुद्ध वत्सनाभ विप । इन तीनो को खरल में डाल कर महीन पीस कर रख ले । मात्रा <del>ट्रे</del> रत्ती से, अनुपान आर्डक स्वरस और मधु । वातिक ज्वरमें लाभप्रद । ३ गोदन्ती सस्म—गोदन्ती को साफ करके निम्व पत्र स्वरस, घृत कुमारी स्वरम या करज स्वरस की भावना देकर गजपुट मे भस्म कर ले। फिर पैत्तिक ज्वरों में पित्त के शमन के लिये, शिर झूल को कम करने के लिये स्वतन्न या उपर्यु क्त योगों में मिला कर प्रयोग करे।

मात्रा-१-२ मागा । अनुपान-जल, दूध, मधु, घृत एव शर्करा :

४ रसादिवटी— जुद्ध गधक, कपूर, श्वेत चदन, जटामासी, नेत्रवाला, नागरमोया, राम, छोटी इलायची, नारियल— प्रत्येक सम भाग। प्रथम पारद गधक की कज्जली करे फिर अन्य द्रव्यो को मिलावे। गुलाव जल मे खरल कर दो-दो रत्तो को गोली बना ले या छाया मे सुखा कर चूर्ण रूप मे रख ले।

मात्रा---२-४ रत्तो । जल, गुलाव जल या चदनादि अर्क के साथ दाह, नृपा ८ हिवका एव वमनयुक्त ज्वर में लाभप्रद ।

५. त्रिभुचनकीर्त्ति रस --- शुद्ध हिंगुल, शुद्ध वरसनाभ, सोठ, काली मिच, छोटो पीपल, शुद्ध टकण और पीपरामूल प्रत्येक का सूक्ष्म कपडछन चूर्ण सम भाग लेकर अदरक, तुलसो और घतूरे के रस से प्रत्येक की तीन भावना देवे कागजी नीवू के रस की ३ भावना देकर १-१ रत्ती को गोली बना कर रत ले । माता---१-१ गोली दिन मे चार वार-अनुपान-आर्द्रक स्वरस एव मघु।

उपयोग-नव ज्वर मे जिसमे प्रतिश्याय नाक से स्नाव मिले । (Influenza) इन्पलयेन्जा मे विशेप लाभप्रद यह योग है ।

द सजीवनी योग---सजीवनी ४ वटी, म्युग भस्म ४ रत्ती और शुद्ध नरसार १ माशा। मिलाकर ४ मात्रा मे बाँट ले। चार-चार घटे के अनन्तर एक-एक मात्रा गर्म पानी के अनुपान से दे। नव प्रतिश्याय, वातश्लेष्मज ज्वर, जुकाम एव इन्फ्लुयेन्जा मे यह एक शतशोनुभूत व्यवस्था है। तीन चार दिनो के उपयोग से रोगी रोगमुक्त हो जाता है।

७ अरवकद्भुकी रस—जयपाल (ज्मालगोटा) युक्त कुछ योग नव ज्वर में प्रशस्त माने गये है। रोगी के वल एव काल के अनुसार विवन्ध युक्त नव ज्वर में इनका उपयोग किया जा सकता है। जैसे ज्वरकेशरीरस, विश्वताप-हरण रस तथा अश्वकचुको। इनका ज्वरोके अतिरिक्त अन्यत्र उदर विकारो में भी उपयोग किया जा सकता है। यहाँ पर अश्वकचुकी रस का एक पाठ दिया जा रहा है।

शुद्ध पारद, आगपर फुलाया सुहागा, शुद्ध गधक, शुद्ध वत्सनाभ, सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, हरड, वहेरा, आँवला, शुद्ध हरताल या माणिक्यरस और 1

#### भिपक्कमे-सिद्धि

गुट नमाल गोटा सम भाग में ले। प्रथम पारद एव गंवक की कज्जली करे। पीछे हरताल मिला कर जब तक उसके मूक्ष्म कग भी न दिखाई दे खरल कर। किर अन्य द्वयों को मिल:वे। फिर भागरैले के रस में २१ भावना देकर २-२ रत्ती की गोलियाँ बना ले। मात्रा-१ गोली दिन में तीन वार। अनुपान अदरक का रम, मिश्री या जल।

#### $\star$

### हितीय अध्याय

त्रिदोपज ज्वर में चिकित्सा का वडी कटिन,ई उपस्थित होती है बगोकि त्रिदोप जामक द्रव्य प्राय नहीं होते । जो उपचार वात के लिये पथ्य होता है वह ब्लेप्मा के लिये अपथ्य हो जाता है, जो जीपवि पित्त में पथ्य है वे प्राय. कफ के लिये अपथ्य हो जाती है । जो तेक्त और कपाय द्रव्य कफपित्तहर होते है वे वात को करने वाले मिद्ध होते है । मधुर रस जो वातपित्त का जामक होता है वह कफ का वर्द्धक होता है । जो वास्तव में त्रिदोप जामक आमलकी प्रभृति कुछ और्षावर्यां है वे वहुन थोडी हूं । वे भी प्रति रोग के लिये नियत नहीं है और निश्चित रूप से ज्वर के योगिक रूप में व्यवहृत होने वालो भी नहीं है । तो फिर मन्निपातज ज्वर में चिकित्सा कैंने को जावे ?

चिकित्सा सृत्र—सन्निपात से उत्पन्न ज्वरों में चिकित्सा नूत्रों का उल्लेख करते हुये चर्काचार्य ने डो प्रवान विधियां वतलाई हैं :---

क वर्धनेनेकरोपस्य क्षपऐगेनेच्छितस्य वा। अर्थात् एक हीन दोप के वटाने वयवा एक वटे दोप के क्षपण (हासन) नरने से।

ख. कफस्थानानुपूर्व्या वा सन्निपातव्वरं जयेत् । अथवा कफ म्यान का सर्वप्रथम उपचार करने के पञ्चात् दूसरे दोपो के वनुसार उपक्रम करते हुए सन्निपात जन्य ज्वरो को जोतना चाहिये ।

मन्निपातज ज्वरों के पच्चीन भेद वतलाये गये हैं। इन में क्षीण दोप मे उत्तन्न वारह प्रकार के मन्निपातों में दोपों में ज्वरारम्भक गुण ही नहीं होता है, बनोकि कीण हुए बोप अपने लक्षणों के हानिमात्र (अभाव) को ही उत्पन्न कर नकते हैं विना वढे ये ज्वरादि को पैता नहीं कर सकते हैं। जेप जो तेरह प्रकार के त्रिदोपज ज्वर होते है उन में त्रिदोप-हर ज्वरघ्न द्रव्यों के लभाव में दोपो

292

के वटाव, घटाव या समता का विचार करते हुए चिकित्सा का निर्वारण करना पडता हैं। एनदर्थ वृद्धतर और वृद्धतम दोपो का क्षपण करते हुए, एक दोप को घटाते हुए चिकित्सा की जाती हैं। जैसे वढे हुए कफ एव वृद्ध तर वातपित्त मे मधुर रन की औषधि, यह वृद्धतर वात और पित्त का नाशक होते हुए क्षीण फफ को वढाते हुए भी वल्वान् दोप का हन्ता होने के कारण से ज्वर का नाशक होता है। इसी प्रकार वटे कफ एव वृद्धतर पित्त दोप मे भो मधुर रस लाभप्रद होता है। अस्नु 'वर्धनेनैकदोपस्य' इस सून से दो उल्वण या तीन उल्वण, होन और मध्य दोपो से उत्पन्न दम सन्निपातो की चिकित्सा वतलाई गई।

श्रपरों नेकदोपस्य — इस भाव का द्योतक दूसरा सूत्रार्द्व पाया जाता है, इमका उपयोग अवशिष्ट सन्निपात ज्वरो में किया जाता है। इमका भाव यह है।क अत्यन्त साघातिक जो वृद्धतर या वृद्धतम एक दोप सन्निपात को अवस्था में पाया जा रहा है उनका चपण (ह्यासन) करते हुए जो भेपज मिल्ठे उन से चिकित्ना करें। यद्यपि इस एक दोप के क्षपण का परिणाम यह होगा कि जो दो चीण है वे वढ जायेगे तथापि ऐमा ही करना चाहिये क्योकि प्रतिकार न करने से अत्यन्त वृद्धतम दोप (बढा हुआ दोप) सद्यो घातक हो जावेगा। अस्तु सर्वप्रथम वृद्धतम दोप का क्षपण करना ही अपेक्षित रहता है। फिर क्षीण दोपो की जो वृद्धि हो गई है वह कम हानिप्रद होगी और उसका क्रमज. उपचार करना भी सभव रहेगा। इम सूत्र से अनेकोल्वण तीन अवशिष्ट सन्निपातो की चिकित्सा वतलाई गई।

दूसरे सूत्र का भाव यह है। कफ के स्थान से आमाशय का ऊपरी भाग ग्रहण किया गया है। स्थान ग्रहण से स्थानी कफ का भी ग्रहण हो जाता है। अस्तु मन्निपात छे उत्पन्न ज्वरो मे सर्वप्रथम उपचार कफ तथा कफ स्थान का करना होता है। कफस्थान आमाशय है, और सभी ज्वर आमाशय-समुत्थ ही होते हैं अस्तु सभी ज्वरो मे कफ स्थान का उपचार रुंघन, पाचन आदि, चिवित्सा मे सर्वप्रथम उपक्रम होता है तो फिर सान्निपातिक ज्वर मे इस पर अधिक वल देने की क्या आवश्यकता है? इस शका का निराकरण यह है कि यद्यपि यह सूत्र सभी ज्वरो मे सामान्य रूप से गृहोत है, परन्तु सन्निपात से उत्पन्न ज्वरो मे इसचा अर्थात् कफ स्थान की ल्वन, स्वेदन और पाचन प्रभृति कर्मो से उपचार का अधिक महत्त्व और उसका विशेपतया ध्यान रखना चाहिये। दूसरी वात यह है कि सभी प्रकार के ज्वर के अतिरिक्त त्रिदोपज या सन्निपात से उत्पन्न रोगो मे सर्वप्रथम वात का उपचार किया जाता है, पश्चात् पित्त और तदनन्तर कफ का । चातस्यान्र जयेत्पित्ता पित्तस्यानु जयेत्कफम् । परन्तु सान्निपातिक ज्वर में यह क्रम पूर्णतया वदल जाता है। यहाँ सर्वप्रयम कफ तथा कफ स्थान का उपचार करना आवश्यक होता है। एनदर्थ नये अम्यासी को, अन्य सान्निपातिक उपचारो के साथ भ्रम न पैदा हो जाय आचार्य ने कफस्थानानु पर्व्या वा कफस्थानानूपूर्वी उपक्रम पर अधिक जोर दिया है।

इसके पश्चात् दोप को उल्वणता का ह्रासन या क्षीण दोप का वर्वन करते हए उपचार का प्रारभ करना चाहिये।

उपर्युक्त भाव का दूसरे बन्दों में उल्लेख करते हुए आचार्य भेलने वतलाया है कि सन्निपात ज्वर में प्रथम लघन, स्वेदन, पाचन प्रभृति कर्मों से आम और कफ का अपहरण करना चाहिये। पुन कफ के नष्ट हो जाने पर पित्त एवं वायु के प्रशमन का उपाय करना चाहिये। भे

चिकित्सा क्रम—वात पित्त एवं कफ डन तीनो दोपो के प्रकोप मे उत्पन्न सन्निपात ज्वरो मे १ रुंघन २ वालुका स्वेद ३ नस्य ४ निष्ठीवन ५ अवलेह तथा ६ अजनो का प्रयोग करना चाहिये । <sup>२</sup>.

लंघन एवं उसकी अवधि—मावारण ज्वरो की वपेक्षा सान्निपातिक ज्वरो में इम उपक्रम का अधिक महत्त्व वतलाया गया है। सन्निपाा ज्वरो में दोपो के वलावल का विचार करके वाताधिक्य मे तीन दिन पित्ताविक्य मे पाँच दिन तथा कफाधिक्य में दस दिनो तक लघन कराना चाहिये। अथवा जव तक आम दोप या आम रसो का परिपाक न हो तब तक लघन या उपवास कराना चाहिये। अथवा जव तक रोगी आरोग्य (रोगहीन) न हो जाय तव तक लंघन कराना चाहिये क्योकि जव तक मनुष्य लघन सहन करता रहता है तव तक दोपो को प्रवलता समझनी चाहिये। आम दोपो के चोण हो जाने पर मनुष्य लंघन को सहन नही कर सकता है। इस लिये लघन सहन करने की शक्ति रोगी में जव तक विद्यमान रहे लंघन कराते रहना चाहिये। यही लंघन को वास्तविक काल-मर्यादा है। कारण यह है कि जव तक रोगी में आम दोप की प्रवलता रहतो है। उसको अन्न में अरुचि, उत्कलेज, वमन, तूप्ति प्रभृति लक्षण रहते है। वह खाना नही खा सकता है। आमदोप के पच जाने पर स्वतः उसे बुमुक्षा पैदा होतो है, अर्थात् भोजन की चाह पैदा होती है।<sup>3</sup>

१ सन्निपातज्वरे पूर्वं कुर्यादामकफापहम् । पश्चाच्छ्रेष्मणि मंक्षीणे जमये-तिपत्तमारुती मेल । २. लच्चन वालुकास्वेदो नस्य निष्ठोवनन्तथा । अवलेहोऽ-अनन्चैव प्राक् प्रयोज्य त्रिदोपजे ॥ ३. त्रिरात्रं पञ्चरात्रं वा दशरात्रमयापि वा । लच्चनं सन्निपातेषु कुर्यादारोग्यदर्शनात् । दोषाणामेव साशक्तिर्लेच्चने या सहिष्णुता । नहि दोपचये कश्चित् सहते लच्चनादिकम् ॥

হ্হ্ত

स्वेदन तथा उसका परिहार—स्वेदन कर्म से पसीना निकलता है, कफ क्षीण होता है, आम का पाक होता है तथा शोफ का शमन होता है। साथ ही शरीर के बहुत से अत स्थ विप पसीने से बाहर निकल आते है। शरीर का ताप कम हो जाता है, शरीर भी हल्का हो जाता है।

एतदर्थ हो लिखा है कि स्वेदन के बिना सन्निपात ज्वर शान्त नही होता है । इस लिये सन्निपात ज्वरग्रस्त रोगियो को वार वार स्वेदन का कर्म करना चाहिये । सन्निपात ज्वर मे जलीयाश या कफ का अश अधिक हो जाता है इसको कम करने के लिये अग्नि से वढ कर दूसरा कोई उपाय नही है । इस लिये अग्नि का स्वेदन के रूप मे प्रयोग करते रहना चाहिये । यद्यपि सन्निपात ज्वर को नष्ट करने के लिये बहुत से सविप तथा निर्विष उपाय है, परन्तु अग्नि को उष्णता के विना प्राय उनका प्रभाव नही होता है । इस लिये सन्निपातज ज्वर तन्त्रोक्त रसोपरस निर्मित योगो के साथ स्वेदनादि के रूप मे अथवा साक्षाद् अग्निकर्म के द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये । पूर्वोक्त स्वेदनादि उपचारो के वावजूद भी सन्निपातग्रस्त रोगो की मूच्छी दूर न होती है तो उसके पादतल या ललाट प्रदेश मे अग्नितप्त रक्तवर्ण लौह-शलाका से दहन कर्म करना चाहिये । १

सन्निपात मे स्वेदन के इतने लाभप्रद होते हुए भो कुछ अवस्थावो मे स्वेदन नही करना चाहिये बल्कि उनमे शीतल उपचार की ही क्रिया प्रशस्त रहती है। जैसे रोगो के नेत्र लाल हो, वमन प्रलाप अधिक हो रहा हो, सिर को इधर-उधर पटक रहा हो। ऐसी अवस्थायें अधिकतर अत्युच्च ताप ( Hyper pyraxia) अथवा मस्तिष्कगत रक्तस्राव (Cerebral haemorrhage) की अवस्थावो मे पाई जाती हैं। इनमे उष्णोपचार न करके शीतोपचार ही करना चाहिये।

स्वेदन का विधान ज्वरों में वात-श्लेष्मा की अधिकता में, आमवात में तथा सन्तिपात ज्वर में पाया जाता है। स्वेदन के वहुत से प्रकार है। विस्तार के लिये चरक सूत्र स्वेदाध्याय देखना चाहिये। यहाँ पर कुछ प्रचलित स्वेद-विधियों का, जिनका व्यवहार आज कल होता है, सक्षेप में दिग्दर्शन कराया जा रहा है।

१ न स्वेदव्यतिरेकेण सन्निपात प्रशाम्यति । तस्मान्मुर्हुर्मुहु कार्यं स्वेदन सन्निपातिनाम् ॥ सन्निपाते जलमयो नराणा विग्रहो भवेत् । विता वह्नग्रुपचारेण कस्त शोर्षायतु चम ॥ प्रयोगा बहव. सन्ति सविपा निर्विपा अपित् वह्नग्रुग्भाण विना प्रायो न वीर्यं दर्शयन्ति ते । प्रतिक्रियाविधावेव यस्य संज्ञा न जायते । पादतले उल्लाटे वा दहेल्लोहशलाकया ॥

२ लौहित्ये नेत्रयोवन्तिौ प्रलापे मूर्घचालने । न स्वेद शुभदो जेयस्तत्र शीतक्रिया हिता ॥ वालुका स्वेदन-भूने हुए वालू को कपडे में बाँघकर पोटली बनाकर कांजो में डुवोकर तवे पर गर्म करके उस से सेके ।

२ सैन्धव पोट्टली स्वेट-- नंधवनमक को चूर्ण करके उसको कपडे मे वाँध कर पोट्टली वनाकर तवे पर गर्म करके उससे सेंकना ।

किलाट स्वेट----वक्षस्तोद या पार्व्व्वूल मे खोवा को कपडे में वाँधकर उसकी पोट्टली वनाकर तवे पर गर्म करके उससे सेंकना ।

४ वेशवार स्वेट---मास के टुकडे को कपड़े मे रख पोटली वनाकर गर्म करके सेंकना ।

५ घृत का अभ्यंग--पुराने घृत में सेंघा नमक अीर वर्षु र मिलाकर छाती क्षीर पमुलियो में मालिश करना।

६. ले न—भुना हुआ चावल, वकरी की मीगी, कूठ, मोठ को एक में मिलाकर गोमूत्र में पीमकर लेप करना ( अजाविडादिलेप )।

७ सेेहुगडको पत्ती का रस बौर पत्राण्डुस्वरन में मृगश्र ग (वारह र्निगा) को घिस कर लेप करना। ( मृगश्र गवृष्ट लेप )

८ एएटी फ्लोजिस्टोन-( Anti plangistin ) का वाँधना ।

आमज ज्वर, वातिक-ञ्लैष्मिक या वात्तश्लैष्मिक ज्वरो में, त्रिदोपज ( वात ञ्लेष्मोल्वण ) ज्वरोमे स्तब्धता और बूल ( अंगमर्ट की अधिकता ) में स्वेदन की क्रिया प्रशस्त है ।

नस्य—वेहोञी, तन्द्रा, प्रलाप एवं ञिरोगीरव की स्थिति मे नस्यो का नाक से प्रयोग करना लाभप्रद पाया गया है। जैसे—

सैन्धवादि नस्य—मेंघानमक, सहिजन के वीज ( या श्वेतमरिच ), सरसो के वीज और कुष्ट । इनका महीन कपडटन चूर्ण वनाकर वकरी के मूत्र में पीस-कर नास देना ।

मध्र्कसारादि नस्य—महुए के फल की गूटी, सैंघव, वच, पिप्पली, काली मिर्च सव समान मात्रा में लेकर चौगुने जल में पोस कर छान कर नाके मे छोड़ना ।

कुल्रवध्रूरस—( भै० र० ) को जल में पीक कर नस्य देना । मातु-लुड्गादिनस्य विजीरा नीवू और अदरक के रस को गुन गुना गरम करके उसमें त्रिल्वण ( मेंघानमक, काला नमक और सोचल नमक ) मिलाकर नस्य देना ।

त्रिकटु प्रधमन—त्रिकटु का महीन चूर्ण दनाकर, कागज या नरकट की नली के जरिये एक सिरे पर चूर्ण रखकर नाक के छिद्र में लगाकर दूसरे सिरे से फूक दे ताकि अन्तर चन्ना जाय। निष्ठीवन—मोठ, मरिच, पिप्पली और सैधवलवण वरावर मात्रा मे लेकर महीन चूर्ण करके अदरक के रस मे मिलाकर मुख मे कण्ठ पर्यन्त भरकर रखे। जो कफ निकले उमको वार वार थूक कर निकाल दिया करे। इस प्रकार दिन मे कई वार करे। इस प्रयोग से गले मे, पाश्वे मे और सिर मे कफ भरा हो और न निकलता हो, कास-श्वास हो, गला बैठा हो, नेत्र मे भारीपन हो, उल्लेश और स्तब्धता हो तो लाभ होता है।

त्रंजन-तद्रा एव मूर्च्छों की स्थिति में उसके निवारणार्थं शिरीपाद्यव्जन-शिरीपवीज, पिप्पली, काली मिर्च, मेंधा नमक, लहसुन ( छिल्का रहित ), शुद्ध मन गिला और वच इनको वरावर मात्रा में लेकर गो-मूत्र में पीस कर बत्ती वनावे। उस वत्ती को पानी में पीस कर घिसकर अजन नेत्र में लगावे। अजन भैरव रस ( र राा सग्रह ) का अजन भी लाभप्रद होता है।

अवलेह----अष्टाङ्गावलेहिका-कट्फल, पुष्करमूल, सोठ, मरिच, पीपरि, काकडासीगी, जवासा, कालाजोरा सम भाग मे लेकर उसमे चतुर्गुण मधु मिलाकर रख ले। इस को थोडा-थोडा कर के वोच-वीच मे चाटने से कास, इवास, कण्ठावरोब, गले की घुरघुराहट ठीक होता है।

शिरोऽभ्यंग—१ पुराण घृत ( दस वर्ष का पुराना घी ) का मस्तक और मिर पर लगाना । इस मे थोडा कपूर मिलाकर लगाना और अधिक लाभप्रद होता है । इस प्रयोग से ज्वर का वेग कुछ कम होता है शिरोगौरव, प्रलापादि भी ज्ञान्त होता है ।

२ पुराण घृत सिर के ऊपर लगा करके काले उर्द (माष) के कल्क की मोटी टिकिया बना कर थोडा सेंक कर रख कर ऊपर से एरण्डपत्र रख कर बाँध देना चाहिये।

भाष पार्म गाएँ ने ३ हिमाशु तैल का सिर के ऊपर तथा हाथ-पैर के तलवे में मालिश करनी चाहिये।

न्।हथ । ४ अडे (मुर्गी) की जरदी का लेप सिर के ऊपर करना प्रलाप को कम

करता है। ५ काली मुर्गी के अगडे के पान, नस्य तथा अजन से अत्यन्त प्रवृद्ध कृच्छु सन्निपातमे अच्छा लाभ होता है।<sup>9</sup>

कृच्छ सान्तपातम अच्छा जाग राजा राजा र सन्तिपात मे ब्रहण तथा शीतल जल का निषेध---मन्तिपात ज्वर मे काँपते और प्रलाप करते हुए रोगी को, घृत-क्षीर-मासादि प्रभृति द्रव्य नही देना

१ शितिकुक्कुटिकाजारडजजलपानान्तस्यादप्यञ्जनाच्च ।

### · भिपकर्म-सिद्धि

चाहिये। तथा तूपा और दाह से युक्त रोगी को गीतल जल भी नहीं पिलाना चाहिये। सदैव उष्ण जल का ही प्रयोग पीने में करना चाहिये। त्रयोद्श (१३) प्रकार के सन्निपात ज्वर में किया क्रम तथा भेपज

हात्रिंशदङ्ग, अष्टादशाङ्ग तथा वृहत् कट्फलादि कपायो का उल्लेख पूर्व मे हो चुका है । ये तोनो वडे लाभप्रद प्रसिद्ध कपाय है जिनका सामान्यतया त्रिदोपज ज्वरो मे प्रयाग होता है ।

अव सन्निपात के तेरह भेदो के अनुसार चिकित्सा का उल्लेख किया जा रहा है। सन्निपातज ज्वर मे तीव्र विपमयता होतो है उस विप का विविध मस्तिष्क के केन्द्रो पर प्रभाव होकर कही वाधिर्य, कही स्वर का लोप, कही मूकता प्रभृति प्रमुख चिह्न मिलते है जो प्रवल उपद्रव के रूप में सन्निपात ज्वरों में पैदा हो जाते है । उस एक प्रधान उपद्रव को आधार मानकर विविध प्रकार के सन्नि-पातो के नाम पाये जात्ते है । इन नामो के अनुसार ही यहाँ पर झास्त्रसम्मत चिकित्सा का वर्णन किया जा रहा है ।

इस पाठको सान्निपातिक ज्वर के उपद्रवो की चिकित्सा कहा जाय तो अधिक युक्तियुक्त प्रतीत होता है।

१. शोताङ्ग सन्निपात—इस ववस्था मे शरीर से वतिमात्रा मे स्वेद निकलकर गरीर का तापक्रम प्राक्ठन से बहुन कम हो जाता है। इस उपद्रव से सम्यक् रीति से साववानी न रखने पर रोगी की मृत्यु हो जाती है। वस्तु कई प्रकार के उद्दर्त्तन तथा उष्ण द्रव्यो के योग से वने कपायो का उपयोग आवव्यक होता है। एतदर्थ—

भास्वन्मूळादि क्वाथ----मदार की जड, त्रिकटु, जीरा, भारङ्गो, कंटकारी, पुष्करमूल इन सव द्रव्यो को समान मात्रा में लेकर क्वाय वनाकर गोमूत्र मिलाकर पिलाना चाहिये। इस प्रयोग से अंग का ठंडा होना, कफ की वृद्धि, मूर्च्छा प्रभृति उपद्रव ठोक हो जाते है।

शीताङ्गहर उद्वर्त्तन—खेखसा की जड का चूर्ण, कुल्थी, पिप्पली, वच, कट्फल, काला जीरा, चिरायता, चीता, सुगघवाला और हरीतकी इनके चूर्ण का गरीर पर मलना लाभप्रद होता है।

स्वेद्गमोपचार—यदि सन्निपात की इस अवस्था में स्वेद बहुत निकलने लगे तो ऐसी स्थिति मे अजवायन, वच, सोठ, पिप्पली और मगरैल ( क्रुप्ण

दु साधन. सन्निपात प्रवलोऽप्याञ्वेव ञममेति । ( भै द ) वातपित्तोल्वणे चैव घृतं योज्यं पुरातनम् । अम्यङ्गाच्छमयत्याशु सन्निपातं सुदारुणम् । जीरक ) का कपडछन महोन चूर्ण वनाकर उसका उद्धूलन ( चूर्ण का रगडना -Dusting) करना चाहिये। अथवा भुनी हुई कुलथी या रहर के चूर्ण (सत्तू) का गरीर मे मालिश करनी चाहिये अथवा कट्फल के चूर्ण की हाथ, पैर और तलवे मे हल्के हाथो से मालिश करनी चाहिये। इससे स्वेद का शोपण होता है और शरीर गर्म हो जाता है, शीताड़ कम हो जाता है।

तन्द्रिक सन्निपात—विषमयता के कारण यह भी उपद्रव होता है, जिसमे रोगी अर्द्धनिद्रित अवस्था में पडा रहता है। अस्तु इस अवस्था में अन्य उपचारो के साथ उसकी तद्रा को दूर करने के लिये कई प्रकार के नस्यों और अजनो का प्रयोग शास्त्र में पाया जाता है। उदाहरणार्थ—

क जुण्ठी, पिष्पली, काली मिर्च इन द्रव्यो को सम मात्रा मे लेकर महीन चूर्ण करके अगस्त्य के फूल के रस में पीसकर उसका रस नाक में टपकाने से या चूर्ण का नस्य देने से कार्य होता है।

े ख घोडे की लार, सेघा नमक, कपूर, मैनसिल, पिप्पली और मधु का अजन लगाने से सन्निपातज तन्द्रा एव निद्रा दूर होती है ।

४ रक्तष्ठीवी सन्निपात-इस अवस्था में रक्तष्ठीवन (Rusty sputum) पाया जाता है, कई वार तीव्र श्वसनक ज्वर (Acute pneumonia) यह लक्षण प्रमुखतया मिलता है। चिकित्सा में १ रोहिषादि कषाय-रोहिसघास, अडूसा, षित्तापापडा, फूल प्रियङ्गु तथा कुटकी इन सव द्रव्यो को सममात्रा में लेकर क्वाथ विधि से क्वाथ वनाकर मिश्री डाल कर पीना।

पद्मकादि कपाय—पद्मकाष्ठ, लाल चदन, पित्तपापडा, नागरमोथा, जाति ( चमेली का फूल ), जीवक, सफेद चदन, सुगंधवाला, मुलैठी और नीम की पत्ती के कषाय का उपयोग् ।

भ भाष पर पर पर पर स्वान्त्र सिनिपात की इस अवस्था मे विषमयता की ५ भुम्ननेत्रचिकित्सा----सन्निपात की इस अवस्था मे विषमयता की अधिकता से रोगी निद्रित सदद्य अधखुले नेत्र से स्तव्य पढा रहता है। होग मे

१५ भि० सि०

लाने के लिये नस्य का प्रयोग उत्तम रहता है । जैसे-असगंध, मेंधा नमक, वच, महुए का सार, काली मिर्च, पिप्मली, शुठी, लहमुन इन द्रव्यो को गोमूत्र में पीस कर छान कर नाक मे टपकाना ।

६ जिह्नक सन्निपात—विपमयता के कारण इस सन्निपात मे जिह्ना की पेशियो का घात हो जाता है (Glaso pharyngeal paralysis) जिमसे जिह्ना स्तव्च हो जाती है । रोगी जीभ को वाहर नही निकाल सकता है और न कुछ निगल ही पाता है । अस्तु इस अवस्था मे अन्य उपचारो के साथ कवल धारण कराना (Gargle) चाहिये । १ किराताटि कवल—चिरायता, अकरकरा, कुलिव्जन, कचूर, पिप्पली का चूर्ण करके उसमे सरमो का तेल तथा विजौरा नीवू, कागजी नीवू प्रभृति अम्ल द्रव्यो का रस डाल कर कल्क वना कर या काढा वनाकर मुँह मे भरने के लिये देना हितकर होता है ।

जिह्वा के फट जाने पर उस पर मुनक्का को पीस कर उसमे थोडा मघु और घृत मिलाकर लेप करना चाहिये ।

७ संधिक सन्निपात—इस मे विपमयता के कारण सधियों में तीव्र पीडा, जाँघों में जडता, मन्यास्तभ, अत्यधिक क्लान्ति, क्वचित् पक्षाघात अभृति उपद्रव हो जाते है। एतद् दूरीकरणार्थ इसमें वचादि क्वाथ का अन्त प्रयोग विशेपतया लाभप्रद होता है।

वचादि कपाय—वच, पित्तपापडा, जवासा, सैरेयक, गिलोय, अतीस, देवदारु, नागरमोथा, सोठ, विघारा, रास्ना, गुग्गुलु, वडी दन्ती, एरण्ड और ञतावरी का क्वाथ।

८ अभिन्यास ज्यर-सन्निपात मे एक तीव्र विपमयता ( Severe toxaemia) की अवस्था है। इसमे कारव्यादिकपाय, मानुलुङ्गादि कपाय-अथवा शृङ्घचादि कपाय (भैर) का प्रयोग उत्तम माना गया है। कारव्यादि कपाय-कलौजी, पुष्करमूल, एरएड की जड, त्रायमाण, सोठ, गुडूची, दशमूल, कच्च्र, काकडासीगी, दुरालभा, भारङ्गी और पुनर्नवा। सम मात्रा मे लेकर २ तीले द्रव्य का ३२ तोले गोमूत्र मे क्वाथ वनाकर चनुर्थाश शेप रहने पर उतार कर पिलावे। इससे स्रोतसो का अवरोध दूर होकर तन्द्रा, प्रलाप, भ्रम आदि मे लाभ होता है।

६ कंठकुञ्ज सन्निपात—डम प्रकार मे विषमयता की वजह से मूकता आ जाती है। चिकित्सा मे फल्छन्त्रिकादि कपाय का प्रयोग उत्तम रहता है। जैसे, त्रिफला, त्रिकटु, नागरमोथा कुटकी, इंद्रजी, वासा और हल्दी का कपाय। १० कणिंक सन्निपात-इस प्रकार में कान के मूल के पास में एक गाँठ या सूजन पैदा होती है। इसलिये कर्णमूल सन्निपात भी कहा जाता है। यह अवम्था मुख की सफाई (गर्मजल या लवण विलयन या 'डेटाल' या 'सेवलान' के पानी से ) न रखने की वजह से उत्पन्न होती है जिससे कर्णमूल प्रथि ( Parotid Gland ) में व्रण शोफ पैदा हो जाता है।

यह एक सन्निपात ज्वर का आम उपद्रव है जो ज्वर के आदि मे, मध्य मे या अन्त मे रोगी की जीवनीय शक्ति (Vitality) के ऊपर पैदा हो सकता है। प्रारम्भ मे रोगी की जीवनीय शक्ति या बल अधिक होता है अस्तु शोथ साध्य रहता है। मध्य में मध्यम वल रहता हे अस्तु रोग क्रच्छू साध्य होता है। और अन्त में जव वल, जीवनीय शक्ति या रोग की प्रतिकारक शक्ति बहुत कम हो जाती है तो शोथ का उपशम कठिन होकर रोग असाध्य हो जाता है। जीवनीय शक्ति के अनुसार प्रारभ का साध्य, मध्य का क्रच्छू साध्य तथा ज्वर के अत मे होने पर असाध्य माना जाता है। यदि ज्वर के अतमे कर्णमूल शोथ हो तो कोई रोगो कभी कभी वच जाता है। प्रारभ मे रोगी की जीवनीय शक्ति या वल अधिक होता है अस्तु शोथ साध्य रहता है। मध्य मे मध्यम वल रहता है अस्तु रोग कृच्छूसाध्य होता है। और अत मे जव वल, जीवनीय शक्ति या रोग की प्रतिकारक शक्ति वहुत कम हो जाती है तो शोथ का उपशम कठिन होकर रोग असाध्य हो जाता है। <sup>9</sup> ज्वरादि मे होने वाले कर्णमूल शोथ को सज्वर पापाण गर्दभ रोग या Mumps कहा जा सकता है। जो एक मुखनाध्य मर्यादित रोग है और एक सप्ताह या दस दिनो मे अच्छा हो जाता है। उपचार—सन्निपात ज्वर के अन्य उपचारो के साथ साथ निम्नलिखित

विशिष्ट उपचारो को वरतना चाहिए । रोगी को मुख सफाई (Mouth hygeine) पर पर्याप्त ध्यान देना चाहिये । गर्म जल, नमक मिश्रित गर्म जल, 'डेटाल' या 'सेवलान' के पानी से' या कषायो का कवल (कुल्ली) बीच वीच में ज्वर काल में कराते रहना चाहिये । यदि शोफ सामान्य हो तो प्रारभिक उपचार में कई प्रकार के लेप हैं उन्हें पानी में पीसकर गुनगुना करके लेप करना चाहिये । जोक लगा कर रक्तावसेचन करना चाहिये । यदि शोफ का शमन इन उपायो में न हो और उसमें पाक या पूयोत्पत्ति न हो जावे तो शस्त्र किया से चीर लगा कर मवाद (पूय) को निकालना चाहिये । पश्चात् पूय के निर्हरण

१ सन्निपातज्वरस्यान्ते कर्णमूले सुदारुण । शोफ सजायते तेन कश्चिदेव प्रमुच्यते । ज्वरादितो वा ज्वरमघ्यतो वा ज्वरान्ततो वा श्रुतिमूलशोथ । क्रमेण साघ्य खलु क्रुच्छ्रसाध्यस्ततस्त्वसाघ्य कथितो भिपग्भि ॥ १ घृतपान-पचतिक्त सिद्ध गोघृत का पिलाना ।

२ कवल ग्रह—भारगी, जयन्ती, पुष्करमूल, कटकारी, त्रिक्टु, वच, नागर मीथा, काकडासीगी, कुटकी और रास्ना (भारङ्गचादि कपाय) से कुरली कराना और पिलाना लाभप्रद होता है।

३. लेप या प्रदेह—कुलत्थ, कट्फल, गुठो, कारवी (कलौजी) इन द्रव्यो की वरावर मात्रा में लेकर पानी से पीस कर गरम करके वार वार (दिन में दो-तीन वार) लेप करना चाहिये। दबााङ्ग लेप (च द)

हिंग्यादि लेप--होग, हल्दी, दारुहल्दी, इन्द्रायणकी जड, सेघा नमक, देव-दारु, कूठ और मदार का दूध डन को एकत्र पीस कर गर्म करके बोथ पर लेप करना । अर्कोदि लेप-- मदार का दूध, भिलावा, चित्रक की जड, गुड, दन्ती की जड, कूठ, हीराकासीस डन द्रव्यो को पीस कर लेप करना ।

४ नस्य---सेंधा नमक और पिप्पली को चतुर्गुण जल मे पीस कर गर्म करके छान कर नाक मे छोडना ।

५ रक्तावसेचन---कर्णमूल गोथ पर जोक लगाकर रक्त का निकालना प्रशस्त है।

६ वसन--मैनफल का चूर्ण ६ मार्गे पिष्पली चूर्ण ८ रत्ती को फाँककर एक पाव गर्म जल पिलाकर वमन कराना अथवा गर्म जल में थोडा सेंधा नमक मिलाकर आकठ पिलाकर वमन करा देना भी उत्तम होता है। <sup>9</sup>

११. चित्तभ्रम या चित्तविभ्रम सन्निपात — सन्निपात की .विपमयता के कारण इस अवस्था मे रोगो मे चित्तविभ्रम पैदा हो जाता हं, स्मरणशक्ति का अभाव, परिचितो को न पहचानना, भूतदोप, सिर और नेत्रसम्बन्धी पीडा, बेहोगी और चक्कर आदि प्रमुख उपद्रव रहते है। इस अवस्था मे रोगी को चेतना मे लाने के लिये प्रचेतना गुटिका का अजन और विशिष्ट प्रकार के कपायो का विवान पाया जाता है। जैसे—प्रचेतना गुटिका—विप्पली, काली मिर्च, वच, सेंघा नमक, करज के वीज, धतूरा के फल, त्रिफला, सरसो, हीग और

१ रक्तावसेचनै पूर्वं सर्पिष्पानैश्च त जयेत् । प्रदेहैं कक्तवातव्नैर्वमनै कवऌग्रहै. ॥ प्रलेपस्ततस्त नयत्यल्पमेक समुद्रिक्तशोथञ्च रक्तावसेक । सुपक्वे च शस्त्रक्रिया पूर्याजत्सा व्रणत्व गते चोचिता तच्चिकित्सा ॥ सोठ। इन द्रव्यो को वकरो के मूत्र मे पीसकर गोली वनाकर रख लेना चाहिये। इसे प्रचेतना गुटिका कहते है। इसके अजन से अचेत रोगी मे चेतना जाग्रत होती है।

सृद्वीकादि कपाय—मुनक्का, देवदारु, कुटकी, नागरमोथा, आमलकी, हरीतको, गुडूची, अमल ताज्ञ, चिरायता, पित्तपापडा और पटोल पत्र का क्वाथ अथवा ब्राह्मी, पाढल, पटोल पत्र, सुगधवाला, पर्पट, हरीतकी, अमल्ताज्ञ, छुटकी और गखपुष्पी ( दर्दु रद्लादि कपाय) का पिलाना उत्तम होता है।

१२ रुग्टाह सन्निपात-इस प्रकार में सन्निपातज विपमयता के कारण ज्वर का वेग अधिक होता है, दाह, तृपा की अधिकता होती है। अस्तु उपचार में वात-पित्त जामक उपाय करना पडता है। एतदर्थ निम्नलिखित क्रियाक्रम उत्तम पाये जाते है।

१ पडङ्ग पानीय—खस, रक्तचदन, सुगधवाला, द्राक्षा ( मुनक्का ), आंवला और पित्तपापडा इन सव द्रव्यो का पानीय विघि से पानीय वनाकर पीने के लिये देना चाहिये ।

२ लेप--वेर की पत्तियों को दही के साथ पीसकर अथवा कपूर, सफेद चदन तथा नीम के पत्रों को तक्र के साथ पीसकर लेप करने से दाह शान्त होता है। अथवा नीम की पत्तियों को पीसकर एक हडिका में रख कर पानी मिलाकर मथन करने से जो फेन उठता है उस फेन का लेप भी दाह का शामक होता है।

३ अवगाहन — शोतल जल में सौ वार घुले हुए गाय के घी में, सफेद मलय गिरी चदन को घिसकर मिलाकर पूरे वदन में लेप कर, पश्चात् कमल अोर कुमुदिनी के पुष्प की माला घारण कर के ठडे जल से पूर्ण पात्र में विठाना और डुवको लगाकर स्नान करने से शरीर का दाह शीघ्र शान्त होता है।

४ अवगुएठन रुग्दाह ज्वर वाले रोगी को काजी से भीगे हुए वस्त्र के अथवा गाय के तक्र में भिगोये हुए वस्त्र के उढाने से दाह दूर होता है और ज्वर का वेग हल्का हो जाता है। अत्युच्च तापक्रमो ( Hyperpyrexia ) में ठडे जल में या वरफ के पानों में तौलिया भिगोकर निचोडकर पूरे शरीर का परिमार्जन ( Cold sponging ) भी इसी प्रकार की क्रिया है।

१ हिमपुटक ( Ice-cap )- सिर के ऊपर वरफ से भरी थैली का रखना भी दाह और ज्वर को कम करता है।

६ आहार-विहार-दाह और वमन से पीडित दुर्वल और निराहार रहने वाले रोगी को भोजन में वान के खील का सत्तू, मिश्री और पानी मिलाकर पीने के लिये देना चाहिये । खिले हुए कमलो से युक्त वावलियों में नाव पर रखना या छूटते हुए फुहारो से युक्त सुन्दर गृह में । बारीर में सफेद चदन का लेप किये हुए स्त्री का सम्पर्ण, मुक्ता की माला का घारण प्रभृति विहार दाह के बामक रूप में कहे गये हैं ।

१३ अन्तक सचिपात—सन्निभात की साधातिक अवस्था—जिसमे कोई उपचार लाभप्रद न सिद्ध हो तो अतक या नाजक सन्निपात कहलाता है। इसमे युक्तिव्यपाश्रय चिकित्सा का आश्रय पूर्णतया निष्फल रहता है। ऐसी अवस्था में दैवव्यपाश्रय उपायो का अवलम्वन ही एकमात्र साधन घोप रह जाता है। ऐसी अवस्था में उपवास, उष्णोदक यूपादि का प्रयोग अकिचित्कर होता है। वेवल एक मात्र भगवान् का भरोसा रह जाता है। अस्तु भगवदाराधना करनी चाहिये। क्योकि वही मृत्यु को जीत सकते है, उन्ही का नाम मृत्युंजय है। (मृत्युजय अथवा महा मृत्युजय का जप प्रभृति उपायो का आश्रय लेना उचित रहता है।)

सन्निपात ड्वरा मे—सामान्य-पथ्य-पंचमुष्टिक यूप—जी, वैर, कुलत्थ, मूग और आंवला इनमे से प्रत्येक को एक एक ताला लेकर अष्टगुण जल (४० तोले) में पाक करे और आधा जेप रहने पर उतार ले। यह पंचमुष्टिक यूप कहलाता है। यह त्रिदोपज ज्वरो मे लाभप्रद और हल्का पोपण के रूप में दिया जा सकता है। कुछ लोग मुद्गपर्णी, वालमूली या शुठी के योग से भी इस यूप को वनाते है। १

> सान्निपातिक ज्वर में रस के योग खूसनक ज्वर ( न्युमोनिया तथा प्लुरिसी ) में

हिगुकर्पूरवटी-धी में भुनी होग १ भाग, कपूर १ भाग और कस्तूरी

१ यवकोलकुलत्थाना मुद्गामलकशुण्ठ्यो । एकैकं मुष्टिमाहृत्य पचेदएगुणे जले ॥ पञ्चमुष्टिक इत्येप वातपित्तकफापह: । शस्यते गुल्मजूले च श्वासेका से च शस्यते ॥ टै भाग सब को एकन घोटकर गोलियाँ वना ले । कपूर और होग को एक मे घोटने से गोली वनने लायक हो जाता है । यदि आवब्यकता हो तो थोडी मधु मिला ले ।

म्रानुपान-पानी से यो अदरक के रस और गधु मे घोल कर दे।

इसके उपयोग से नाडी एव श्वास को गति सुघरती है, छाती का दर्द ( उर झूल एव वत्त्तस्तोद ) कम होता है, कफ पतला होकर निकलने लगता है । रोगी के हाध-पेर का फेकना, कपडा फेकना, उठना-वैठना, वकना कम होता है ।

चालश्वसनक ( त्रांकोन्यूमोनिया मे )—श्वंग सिन्दूर—रस सिन्दूर या स्वर्ण सिन्दूर है रत्तो तथा श्व गभस्म १ रत्तो, शुद्ध टकण १ रत्तो को मात्रा मे मिलाकर, ऐसी एक मात्रा बनावे। दिन मे चार, चार घटे के अन्त पर गुडची के स्वरस और मधु के अनुपान से। वच्चो के श्वसनक ज्वर मे इससे उत्तम लाभ होता है।

छाती पर लेप—उपर्युक्त अतः उपचारो के साथ ही श्वसनक ज्वरो से युक्त रोगियो में मीने पर कइ प्रकार के लेप भी वडे उत्तम होते हैं। जैसे-वारह सिंगे को सीग को प्याज के रस में घिसकर लेप करना, पुराने घृत में सेधानमक और कपूर मिलाकर सीने पर आगे-पीछे और पार्श्व में लेप करना। केवल पंच-गुण तैल में थोडा ऊपर से कपूर मिलाकर छाती पर मालिश करना।

अजाविडादि लेप—चावल को भूनकर, वकरी की मीगी, कूठ को गोमूत्र मे पीसकर आग पर गर्म करके सीने पर लेप करना ।

\*

#### तृतीय अध्याय

#### आगन्तुक ज्वरोपचार

क्रियाक्रम—लंघन का निपेध—आगन्तुक कारणो से उत्पन्न ज्वरो मे रोगी को लघन नही कराना चाहिये। आगन्तुक ज्वर का अर्थ होता है— चिन्ता, शोक, क्रोध, प्रहार, भय, भूत-प्रेत, श्रम अथवा औषधि के (वनस्पतियो के पराग की) गध से होने वाले ज्वर। इन ज्वरो मे उपवास न कराके मासरस के साथ चावल का भात खाने को देना चाहिये।<sup>9</sup>

१ आगन्तुजे ज्वरेनैव नर कुर्वीत लड्घनम्। (भैर)

१ अभिघातज-ड्वर--चोट लगजाने, गिर जाने या किमी अभिघात से उत्पन्न ड्वरो में घृत और तैल का अभ्यंग तथा मासरस और तण्डुलोदन देना चाहिये । यदि कोई व्रण हो गया हो तो व्रणवत् उपचार करना चाहिये ।

२ अभिचार या अभिशापज-ज्वर—ब्राह्मण, गुरु, वृढ, सिद्ध और पतिव्रता स्त्री का अपमान करना, अभिचार और उनके घाप से उत्पन्न ज्वर अभिगापज कहलाते हैं। इस अवस्था में दैव-व्यपाश्रय चिकित्मा का आश्रय लेने से ज्वर ठीक होता है। अस्तु, होम, प्रायश्चित्त, स्वस्त्ययन तथा अन्य मागलिक कर्म द्वारा उपचार करना चाहिये। उत्पात तथा ग्रह-पीडा जन्य व्याधियों में भी यही उपक्रम लाभग्रद सिद्ध होता है।

३ क्रोधज-ज्वर—क्रोध ने उत्पन्न उत्ररो की शान्ति के लिये पित्त-गामक क्रियाये करनी चाहिये । रोगी के इच्छित पदार्थों की पूर्ति करना, आश्वामन देना तथा अच्छे एव अनुकूल वचनो से रोगी की तसल्ली करना, उपचारों मे समाविष्ट है ।

४ कास-शोक-भय ज्वर — इन कारणो से उत्पन्न ज्वरो मे वातशामक औपधियों के प्रयोग तथा मन को हर्पित करने वाली क्रियाओ का प्रयोग करना चाहिये। अभिमत पदार्थ या इप्ट पदार्थ की प्राप्ति से क्रोघ ज्वर नप्ट होता है। और क्रोघजनक कारणो से कामवासनाजन्य ज्वरो का जमन होता है। काम और क्रोघ इन दोनो भावो से भय और जोक जन्य ज्वर जान्त होता है। आंपधि के रूप में पित्तजामक भेपज जैसे सुगंधवाला, कमल, श्वेतचंदन, खस, दालचीनी, धनिया, जटामासी का क्वाथ काम ज्वर मे लानप्रद होता है।

५ भूतज ज्वर—भूत विद्या का विषय है। तदनुसार वधन, ताडन, आवेश प्रभृति कर्मो द्वारा उपचार करना उत्तम रहता है।

६ मानस ज्वर—मानस ज्वर में ज्ञान, विज्ञान, वैर्य, वृति और समाधि (चित्त की एकग्रता) द्वारा उपचार करना चाहिये। विधिपूर्वक सहदेवो मूल को कठ में वाँधकर रखने से तीन या चार दिनो में भूत-प्रेत प्रभृति कारणो से उत्पन्न ज्वर जान्त होते ही।

> शापाभिचाराट् भूतानाअभिपड्वाच यो ज्वरः । ट्वव्यपाश्रयं तत्र सर्वमौपधनिप्यते ॥ (चरक चि ३) विपमज्वरोपचार

कियाक्रमः---१ विपमज्वर प्राय. त्रिदोपज हुआ करते है अस्तु इन ज्वरो में दोपकीउल्वणता ( विशेपता या अधिकता ) का विचार करते हुए तदनुकूल चिकित्सा की व्यवस्था करनी चाहिये। वात की प्रधानता होने पर घृतपान और अनुवासन वस्ति का प्रयोग, पित्त की प्रधानता होने पर औपधिसिद्ध दूध या घी का प्रयोग तिक्त और शीत गुण भूयिष्ठ औपधियो का प्रयोग तथा कफ की प्रधानता होने पर वमन, रुघन, पाचन एव उष्णवीर्य भेपज का प्रयोग करना चाहिये।

२ विपम ज्वर मे ऊर्ष्व तथा अधोमार्ग से जोधन प्रशस्त है अर्थात् रोगी को वमन तथा विरेचन करावे ।

३ स्निग्ध एव उष्ण भोजन तथा आहार-विहार की व्यवस्था करनी चाहिये।

शिशिरादिकपाय. ( वैद्यजीवन )

सशिशिरः सघनः समहौपधः सनलदः सकणः सपयोधरः।

समघुशकर एप कपायको जयति वालमृगाक्षि तृतीयकम् ॥

संततादि विपस ज्वरों से पच कपाय---१ इन्द्र जो, पटोल, कुटकी, तीनो का सममात्रा मे सम्मिलित कपाय सतत ज्वर मे लाभप्रद । २ पटोलपत्र, अनन्त मूल, मुस्तक, कुटकी और पाठा इनका सममात्रा मे सम्मिलित प्रयोग सततक ज्वर मे ३ नीम की छाल, पटोल पत्र, मुनक्का, हरोतकी, विभीतक, आँवला, मोथा तथा इन्द्र जो इनका सम्मिलित सममात्रा में प्रयोग अन्येद्युष्क ज्वर मे लाभप्रद ४ चिरायता, गुडूची, लाल चदन और सोठ इन चारो का सममात्रा में ग्रहण कर सम्मिलित प्रयोग तृतीयक ज्वर मे । ५ गुडूची, आँवला और मोथा इन तीनो का सममात्रा में गृहीत प्रयोग चातुर्थक ज्वर में लाभप्रद होता है । क्वाथ के लिये औपधिद्रव्य २ नोले लेकर ३२ तोले जल में पकाकर ८ तोले शेष रहने पर उतारे और मधु मिला कर पिलाना चाहिये । विषम ज्वर में प्रयुक्त होने वाले ये पच कपाय है—जो वडे प्रसिद्ध और प्राय सभी वैद्यक ग्रथो में इनका पाठ पाया जाता है । २

१. विपमेष्वपि कर्त्तव्यमूघ्वं चाधश्च शोधनम् । स्निग्वोष्णरन्नपानैश्च शमये द्विपमज्वरम् । वातप्रधान सर्पिभि वेस्तिभि सानुवानै । विरेचन च पयसा सर्पिपा सक्वतेन च ॥ विपम च तिक्तशीतैर्ज्वर पित्तोत्तर जयेत् । वमन पाचन रूक्षमन्न-पानञ्च लङ्घनम् । कपायोष्णञ्च विपमे ज्वरे शस्त कफोत्तरे ।

२ कलिङ्गक पटोलस्य पत्र कटुकरोहिणी । पटोल शारिवा मुस्त पाठा कटुक-रोहिणी । निम्व पटोल मृद्दीका त्रिफला मुस्तवत्सको । किराततिक्तममृता चन्दन विश्वभेषजम् ॥ गुडूच्यामलक मुस्तमर्घश्लोकसमापना ॥ कपाया शमयन्त्याशु पञ्च पञ्चिद्वान् ज्वरान् ॥ सततं सततान्येद्यु स्तृतीयकचतुर्थकान् ॥ (च. चि ३)

विपसडवर से एकोपधिप्रयोगः-१. कालाजीरा और गुडका मेवन । २ लहसुन की चटनी वनाकर उसको तिल तैल पकाकर सेवन, टीर्घकालीन वात रोग तथा विषम ज्वर में सेवन । ३. त्रिफला कपाय और गुड़की चागनी बनाकर सेवन या केवल त्रिफला<sup>९</sup> चूर्ण और गुड का सेवन । ४. हरीतकी चूर्ण और मधु का सेवन । ५ लहमुन की चटनी एव घो का सेवन । ६ वर्धमान पिप्पली का सेवन विजेपत जीर्ण विष्म ज्वर मे जव यकुत् और प्लीहा की वृद्धि हो। इसमे एक, हो या तीन पिप्पली को दूध के साथ पीम कर सेवन प्रारंभ करना होता है, फिर उसी क्रम से प्रति एक, दो या तीन की वृद्धि करते हुए ग्यारह या डक्कीस दिन तक चलानर फिर क्रमग उसी व्रम से कम करते हुए प्रारम्भिक मात्रा पर रोक देना चाहिये । रोगी के वल और काल का विचार करके मात्रा का प्रारभ एक, वो या तीन से करना चाहिये। ७ पट्पल सपिका सेवन । ८ उप्ण दूध में तिल तैल, घी, विदारीकद तथा गन्ने का रस मिलाकर सेवन । ९ छोटीपीपल, मिश्री, घी, मधुको गर्म करके ठंडा किये दूध में मिलाकर मथकर (पंचसार) का सेवन। १० रोफाली स्वरस और मधु का सेवन । ११ नाई वनस्पति का कपाय सेवन । १२ निम्ब पत्र ५ पींसकर नित्य लेना या नीम की छाल का कपाय 🖁 छटाँक का सेवन । १३ तुलसी का कपाय । इसमें कृष्ण तुलसी अविक श्रेष्ट है। १४ द्रोण-पुष्पी का कपाय या स्वरस । १५ चम्पा के फूल का रस ।

विपम ज्वर के वेग को रोकने की ओपधियां—विपम ज्वरो में ज्वर के पूर्व में जाडा या हल्की सिहरन होती है—पञ्चात् तीव्र ज्वर हो जाता है। वेग या दौरे रोग मे प्रायः पाये जाते है। वेगो का काल भी नियत सा रहता है कभी अनिश्चित भी होता है। ज्वर के दौरा या वेग आने के पूर्व कई औप-धियाँ है, जिनका प्रयोग करने से वेग रुक जाता है। दो-तीन वार ऐसे वेगो को रोक देने से प्राय ज्वर मे लाभ भी हो जाता है। कुछ एक ऐसे भेपजो का नाम नीचे दिया जा रहा हे.—

१. शुद्ध स्फटिका—( लाल फिटकिरी हो तो अधिक उत्तम ) कच्ची फिटकिरी को गर्म तवे पर भूनकर खील वना ले पञ्चात् उसका महोन चूर्ण कर ले। प्रात काल मे ज्वर के वेग के पूर्व १ मागा की मात्रा में वताने मे रखकर रोगो को पिलादे। ज्वर प्राय नहीं आता है। २ मार्जोर्रविष्ठा का दूध के

१. भवति विपमहन्त्री चेतकी क्षोद्रयुक्ता । नान्यानि मान्यानि रसौपधानि परन्तु कान्ते न रसोनवल्कात् । तैलेन युक्तो ह्यपर प्रयोगो महासमीरे विपमज्वरे च । गुटप्रगाटा त्रिफला पिवेद्वा विपमादित । मधुना सर्वज्वरनुच्ळेफालीदलजो रस ॥ साथ पिलाना इसी प्रकार का कार्य करता है अथवा ३ वैल का गोवर दधिमण्ड के साथ या मद्य के साथ नमक मिलाकर पिलाना भी ज्वर के वेग को रोकता है। १४ धतूर के कोमलपत्रछोटे-छोटे दो या तीन, गुड और मरिच पाँच दाने का ज्वर के पूर्व सेवन करना।

५ सुवर्चला (हुरहुर) स्वरस-ज्वर आने के पूर्व हाथ-पैर नखो मे लगाना ६ कुकुरोधे का स्वरस दस बूद लगे पान के बीडे मे रख कर चूसना। ७ मदार के पुष्प की एक कलो एक तोले गुड मे रखकर एक-एक घटेके अतर से ज्वर आने के पूर्व तीन वार देना उत्तम रहता है।

ऊर्ध्व शोधन ( वमन )—इन्द्रजौ, मदनफल, मघुयष्टि का कपाय पिलाने से अथवा इन द्रव्यो को सम मात्रा मे लेकर ६ माशे चूर्ण को फँका कर ऊपर से एक पाव गर्म जल पिलाने से वमन होता है और ज्वर शान्त हो जाता हे। विषम ज्वर मे अपने आप वमन होता है, उत्ल्केश अधिक हो तो इस वामक योग का प्रयोग करना चाहिये।

अध शोधन (रेचन) — रोगी का स्नेहन और स्वेदन करके ज्वर आने वाले दिन को प्रात काल में कासमर्द, वन जवायन, निशोध और क्रुटकी कपाय पिलाने से रेचन हो जाता है और ज्वर का शमन हो जाता है। विवन्ध युक्त विपमज्वर में व्यवहृत होने वाले कई जयपाल के यौगिक है, इनक प्रयोग से यह कार्य सिद्ध होता है, जैसे — ज्वर केशरीरस, शीतारि रस, अश्वकंचुकी रस, शीतारिरस (भैर) दो रत्ती की मात्रा में दिन में दो या तीन वार।

ञ्चंजन—

विपमज्वरझ ऋंजन—सैन्थव, छोटी पिप्पली के दाने, मन गिला इन सवो को तैल मे पीस कर अजन करना ज्वर के वेग को रोकता है। कान की मैल की बत्ती बनाकर तिलतैल से पूर्ण सकोरे मे रख कर दीपक जलाकर इस दीपक को ज्वाला के ऊपर युक्तिपूर्वक एक वर्त्तन औंधाकर रखकर जमके कज्जल का सग्रह करे। इस अजन को तृतीयक ज्वर के रोगी मे उसके दोनो नेत्रो मे रात मे अजन करे। ज्वर दूर होता है।

औपधि-धारण-कुछ ऐसी दिव्य ओपधियाँ है, जिनके मूल को सूत्र मे वौंधकर धारण करने मात्र से विपम ज्वर नष्ट होता है । ये औपधियाँ अपने प्रभाव से कार्य करती है । युक्ति या तर्क से इनकी अचिन्त्य शक्ति का ज्ञान नही होता है ।

१ पयसा वृपदशस्य शक्तद्वेगागमे पिवेत् । वृषस्य दधिमराडेन सुरया वा ससैन्धवम् ॥ ( भै र )

## भिपकर्म-सिद्धि

उदाहरणार्थ-१ काकजंघा, वला, व्यामा, ब्रह्मदराडी (भागीं), लज्जावती, पृत्नि-पर्णी, अपामार्ग तथा भृगराज । इन आठ औपधियों में से किसी एक को पुष्य-नक्षत्र में उखाडकर उसके मूल को लाल सूत्र से वेष्टित करके पुरुप के दाहिने हाथ अथवा स्त्री के वार्ये हाथ में वाँघ कर धारण करने से नित्य आने वाला विपम ज्वर दूर होता है। (भैर.)

२ उल्लू के दाहिने पाँख को कच्चे क्वेत डोरेमे वाँधकर रोगी के वार्ये कान मे वाँधने से भी यही फल होता है।

३ कर्कट (केकडा) के विल की मिट्टी का माथे पर तिलक करने से भी यही फल होता हं—इसमें तर्क नहीं करना चाहिये और इनके प्रभावों को देखना चाहिये।

४. अपामार्ग को जड को लाल रंग के सात मूत्रो से लपेट कर रविवार के दिन कटि में वाँधने से ऐकाहिक प्वर में लाभ देखा गया है।

५ सभी प्रकार के विषम ज्वर में जयन्ती मूल को इसी प्रकार बाँध कर धारण करना भी लाभप्रद होता है। (भै. र)

६ मकीय की जडका कान मे वॉधना भी रात्रि ज्वर में लाभप्रद पाया गया है।

चातुर्थेक ज्वर में विशेप कियाकम—चातुर्थक ज्वर एक वडा ही हठीला ज्वर होता है। बहुविघ उपचारो के वावजूद भी शान्त नही होता है। इस मे रोगी मन से बहुत कमजोर हो गया रहता है। निश्चित समय पर उमको ज्वर का वेग अवव्य सता देता है। अस्तु कुछ विशिष्ट उपक्रमो का आश्रय लेना पडता है।

नस्य---१ शिरीप पुष्प के स्वरस में हरिद्रा, दारुहरिद्रा इनका चूर्ण और घृत मिला कर खरल में आलोडित करके नस्य देने से लाम होता है। २. अगस्त्य पत्र स्वरस और होग का नस्य भी ऐसा ही कार्य करता है। ३ अगस्त्यपत्र स्वरस मे हरिद्रा, दारु हरिद्रा तथा घी को आलोडित करके भी नस्य का विधान है। ४ केवल अगस्त्यपत्र स्वरस का नस्य भी लाभप्रद होता है।

मुख से प्रयोज्य औपधि--१ रोगो के वलावल के अनुसार शुद्ध मृत हरिताल भस्म है से है रत्ती की मात्रा मे दिन मे तीन वार ब्वेत वत्स और व्वेत वर्ण की गाय के दूब के साथ रविवार को देने से ज्वर नष्ट होता है।

२ महाज्यराङ्करा-शुद्ध पारद १ भाग, शुद्ध वछनाग १ भाग, शुद्ध गंधक १ भाग, शुद्ध धतूरे का वीज ३ भाग, काली मिर्च ४ भाग, सोठ ४ भाग, छोटी पीपल ४ भाग। प्रथम पारद एव गंधक की कज्जली करे पश्चात् ग्रन्य औपधियो का कपड छान चूर्ण मिलावे । फिर सत्यानाशी के स्वरस को तीन भावना देकर २ रत्ती की गोलियाँ वना ले । माता १ से २ गोली । अनुपान-कागजी नीवू या जम्बीरी नीवू के रस या अदरक के रस के साथ दे । (यो र

३ श्वेत अर्क या करवीर मूल को दो रत्ती की मात्रा मे तण्डुलोदक से देना भी लग्गप्रद होता है। इसको जड को अश्विनी नक्षत्र मे उखाडने का विधान है।

४ चातुर्थकारि रस (मेर) मात्रा २ रत्ती। क्षनुपान चम्पा के पुष्प का रम ३ माद्ये या दोकाली का स्वरस ३ माद्ये और मधु ६ माद्ये। दिन मे दो या तीन वार।

५ पेया—चाङ्ग री (तिन पतिया) की एक सहस्र पत्तियो को लेकर कपाय वनावे, फिर इस कपाय मे पेया विधि से चावल के कण डाल कर पेया वनावे । इसमे गोघृत डाल कर पिये तो चातुर्थक ज्वर नष्ट होता है ।

६ घतूर के कोमल तीन पत्ते, गुड १ तोला और काली मिर्च ५ दाने मिला कर पीस कर गोली जैसा बना ले । ज्वर के आने से दो घटे पूर्व रोगी को खिला देना चाहिये । पीने के लिये उसे पानी नही देना चाहिये । अगर तृपा से अधिक व्याकुल होवे तो उसे दूध दिया जा सकता है । एक दिन के प्रयोग से ज्वर प्राय. ठीक हो जाता है ।

७ कुटकी मूल को अर्कचीर मे भावित करके सेवन करना तृतीय और चातुर्थक दोनो मे लाभ करता है ।

धूप---ज्वर के पारी वाले दिन भृगराज स्वरस में काले किये हुए वस्त्र में गुग्गुलु और उलूक पक्षी की पाँख को अच्छी तरह से वाँधकर निर्धूम अद्भारे पर रख देना चाहिये। समीप में रोगी को बैठा कर उसके घुएँ से रोगी को घूपित करने से ज्वर का नाश होता है।

विपम ज्वर मे देवव्यपाश्रय चिकित्सा का माहात्म्य--सभी विषम ज्वरो मे विशेषत तृतीयक तथा चार्तुथिक ज्वर मे आगन्तुक अर्थात् भूतादि का अनुबध पाया जाता है । अस्तु, केवल युक्तिव्यपाश्रय चिकित्सा से लाभ की पूरी आशा नही की जा सकती है उसमे दैवव्यपाश्रय अथवा आधिदैविक चिकित्सा का आश्रय लेना भी अवश्यम्भावी हो जाता है । एतदर्थ मत्रधारण, इष्ट देवता की उपासना, जप, होम, मगल कर्म, औषधि धारण, स्तोत्र पाठ प्रभृति कर्मों को करना चाहिये । सोम का पूजन, विष्णु का पूजन, ब्रह्मादि का पूजन लाभप्रद रहता है ।

१ कर्म साधारण जहचात् तृतीयकचतुर्थको । आगन्तुरनुवन्धो हि प्रायशो विषमज्वरे ॥ विष्णु सहस्रमूर्धान चराचरपति विभुम् । स्तुवन्नामसहस्रोण ज्वरान् सर्वानू व्यपोहति ॥ ( चर चि ३ )

### भिपक्कर्म-सिद्धि

जव किसी भी युक्ति से विषम ज्वर का अनुबंध नहीं टूटता तो ये उपाय अवश्य रोग को दूर कर सकते हैं।

विपम ज्वर में प्रयुक्त होने वाले कुछ योग -- १. सप्तपर्णसत्त्वादि वटी-सप्तपर्ण घन सत्त्व १० तोले, कुगोलु घन सत्त्व १० तोले, जेवायन घन सत्त्व १०तोले, करज वीज को गूदी ४० तोले। सबको खरल कर मटर के वरावर की गोली बनाले। मात्रा-१ से २ गोली दिन मे तीन बार या चार वार जल से।

तुवरीमल्छ योग—मफेद फिटकिरी का चूर्ण ६ तोले, शुद्ध सखिया १३ मागे लेकर, तवे पर फिटकिरीका चूर्ण रख उसके मब्य में संखिया रख कर मद आँच देवे। जब फिटकरी का लावा वन जावे तो तवा को आँच से उतार कर रख लेवे। औपध के शीतल हो जाने पर खरल में घोट लेवे। मात्रा १ रत्ती से १ रत्ती तक अनुपात घृत ६ माशे। इसे ज्वर काल में न देकर निर्ज्वर अवस्था में देना चाहिये। ज्वर के आने के पूर्व एकमात्रा भी देने से प्राय ज्वर का वेग एक जाता है। औपध पकाते समय घुंचा वैंद्य के मुंह पर नहीं लगना चाहिये।

हरीतक्यादि चटी—वडी हरउ का वल, शुद्ध मखिया, काली मिर्च तीनो सम भाग लेकर जल से मर्दन करके मरसो के वरावर की गोलियाँ वनाले । ज्वर के उतरने के वाद १-२ गोली गाय के दूध से दे । इसके सेवन से पारी वाला ज्वर उतरता है।<sup>9</sup>

३. सुदृश्तेन चूर्ग्से—हरड, वहेरा, थाँवला, दारु हल्वी, छोटी कटेरी, वडी कटेरी, कचूर, मोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, पीपरामूल, मूर्वा, गिलोय, धमासा, कुटकी, पित्तपापटा, नागर मोथा, त्रायमाण, नेत्रवाला, अजवायन, इंद्रयव, भारङ्गीमूल, शिग्रुवीज, आग पर फुलाई हुई फिटकरी, वच, दालचीनी, पद्माख, खस, सफेद चदन, अतीस, वलामूल, सरिवन, पिठवन, वायविडङ्ग, तगर, चित्रक,

सोमं मानुचर देवं समातृगणमीश्वरम् । पूजयन् प्रयत जीघ्रं मुच्यते विषमज्वरात् ॥ ब्रह्माणमञ्चिनाविन्द्र हुतभक्ष हिमाचलम् । गङ्गा मरुङ्गणांश्चेष्टान् पूजयव् जयति ज्वरम्॥ भक्त्या मातुः पितुञ्चेव गुरूणा पूजनेन च । ब्रह्मचर्येण तपसा पुराणश्रवणेन च ॥ जपहोमैश्च दानैञ्च सत्येन नियमेन च । ज्वराद्विमुच्यते जीघ्रं साधूना दर्शनेन च ॥ ( भे र )

१ हरीतकोशम्त्रलवेल्लजाना कुर्याद्वटो वारिणि सर्पपाभाम् । वेग रुणद्वि प्रथम प्रदत्ता ज्वरम्य वेलेव महाम्बुराशिम् ॥

# चतुर्थ खण्ड : तृतीय अध्याय

देवदारु, चव्य, पटोल पत्र, कालमेघ, करज के फल की मज्जा, लवड़ु, वश लोचन, काकोली, कमल, तेज पत्र, जावित्री और तालीश पत्र । सभी द्रव्यो को सम प्रमाण मे लेकर चूर्ण करे । फिर सव चूर्ण का जितना प्रमाण हो उससे आधा चिरायते (किरात) का कपडछान चूर्ण मिलाकर वोतल मे भर ले । मात्रा-३ से ६ माशे । अनुपान-ठडा जल ।

उपयोग—सभी ज्वरो में विशेपत. नये या पुराने विपम ज्वरो मे अधिक लाभप्रद योग है। इसका चूर्ण के रूप मे, फाण्ट के रूप मे या हिम के रूप मे भी प्रयोग किया जा सकता है। ज्वर का वेग कम करने के लिये एक उत्तम योग है। सतत ज्वर के रोगियोमे तीन सप्ताह की मियाद पूरी होने पर भी अगर ज्वर का अनुवध न टूटता हो तो इस फाएट के उपयोग से उत्तम लाभ होता है।(शा.ध.)

४ सुदर्शेन मिश्रण—सुदर्शन चूर्ण १० तोला, सोडा वायकार्व २॥ तोला, शुद्ध कुपीलु चूर्ण १ तोला, आग पर फुलाई लाल फिटकिरी १॥ तोला ( शुद्ध स्फटिका ) अच्छी तरह एकत्र मिलाकर रख़ले । मात्रा १-३ मारो । अनुपान जल । उपयोग—शीत के साथ आने वाले ज्वर । ( सि यो स )

५ विपमुष्टचादि वटी— शुद्ध कु चला का चूर्ण और काली मिर्च का चूर्ण सम भाग मे लेकर इन्द्रायण के फल के रस में भावना देकर दो-दो रत्ती की गोलियाँ बनावे । मात्रा १-२ गोली । अनुपान शीतल जल । विपम ज्वर, विवध, तथा वात ज्वर मे लाभप्रद । <sup>9</sup>

विपम ज्वर में पथ्य-विषम ज्वर में लघन का कोई विशेष महत्त्व नही है। ज्वर काल में उपवास कराना चाहिये अन्यथा ज्वरमुक्तावस्था में सुपाच्य और हल्के अन्न की व्यवस्था करनी चाहिये। विषम ज्वर में मद्य और मास-रसो का प्रयोग विशेषत वतलाया गया है। पथ्य में अधिक गेहूँ, जौ को रोटी, परवल, वास्तूक, करैंले, मूँग, चने की दाल, नीवू, मोसम्मी प्रभृति फल, सूखे मेवे देने चाहिये। माससात्म्य व्यक्तियों में मुर्गा, तीतर और मयूर का मास खाने को देना चाहिये।

पुनरावर्त्तक ज्वरप्रतिपेध ( Relapsing fever )---जिन ज्वरो मे वार वार पुनरावर्त्तन पाया जाता है। उनमे सामान्य विषम ज्वर का उपचार उत्तम रहता है। तिक्त द्रव्यो का उपयोग, गोघृत का उपयोग एव तिक्त द्रव्यो से सिद्ध घृतो का उपयोग करना चाहिये। चरक मे किराततिक्तादि कपाय

१ सशोधिताना विपमुष्टिकाना तुल्याशमारीचरजोयुतानाम् । वट्यो विशालाफलवारिवद्धा विवन्धवातज्वरमुद्धरन्ति ॥

का सेवन कराने का विधान भी पाया जाता है। यह पुनरावर्राक ज्वर में एक सिद्ध प्रयोग है —

) किराततिक्तकं तिका सुस्तं पर्षटकोऽमृता । ) व्नन्ति पीतानि चाभ्यासान् पुनरावर्त्तकं व्वरः ॥

अर्थात् चिरायता, कुटकी, नागरमोया, पित्तपापडा और गुडूची को जीकुट कर के २ तोले लेकर ३२ तोले में खौलाकर ८ तोले जेप रहने पर उतार कर ठडा कर मधु मिलाकर कुछ दिनो तक पीने ने या कई मासो तक अभ्यास कराने से वार वार ग्रावर्त्तन करने वाला ज्वर दूर होता है।

सन्थर ज्वर ( Typpoid ) प्रतिपेध-आत्रिक ज्वर, मन्थर ज्वर या सतत ज्वर एक मर्यादित ( मियादी ) सन्निपातज ज्वर का ही भेद है। इसमें ज्वर लगातार तीन या चार सप्ताह तक चलकर स्वयं गान्त होता है। इस रोग का विनिश्चय प्राय प्रयम सप्ताह के अनन्तर ही होता है। इस ज्वर में प्राय दो प्रकार के क्रम वाले रोगी मिलते हैं—एक वे जिन मे (विवध ) या कव्ज रहता हो दूसरे वे जिनमें अतिसार चल रहा हो । इन दोनो क्रमो में चिकित्सा एवं पथ्य व्यवस्था का भेद करना होता है ।

आधुनिक युग मे इस रोग की चिकित्सा में 'क्लोरेमाईसेटिन' या उस वर्ग की किसी अन्य औपवि का उपयोग होता है--जिस से ज्वर अपेक्षाकृत कुछ गीव्रता से दूर होता है। तथापि इस में कई दोप भी पाये जाते है--जैसे ज्वर का पुनरावर्त्तन ज्वर के छूट जाने पर पुन. आने की संभावना तथा औपधि की विपाक्तता का कुपरिणाम । आयुर्वेद की चिकित्सा में इन दोनो दोपो से रहित एव निरापद है। इस मे समय कुछ अधिक जरूर लगता है, परन्तु रोग का स्यायी एव चिरकालीन प्रतिकार हो जाता है।

वस्नुत मन्यर ज्वर की चिकित्सा में तीव्र ज्वरघ्न उपचार की आवव्यकता नहीं पड़ती है, रोगी की जुश्रूपा एवं पथ्य-व्यवस्था इस स्वरूप की की जाती है जिसमे उसे कोई उपद्रव न हो और ज्वर निरुपद्रव अपने काल पर पहुँचकर छूटे । इस काल में फुफ्फुस, हृदय, मुख, आंत्र तथा मस्तिष्कसम्वन्वी उपद्रवो का भय रहता है एतदर्थ जव रोगी चिकित्सा में आवे उसके रोग का विनिश्चय हो जावे तो तत्काल निम्नलिखित क्रम पर रख देना चाहिये। १. पूर्ण विश्वाम २. पीने के लिये लवङ्गोदक या पडड्नपानीय देना चाहिये । ३ सहिजन का कपाय वनाकर रख देना चाहिये उस से वीच-वीच में कुल्ली करते हुए रोगी अपने मुख की मफाई रखे । ४. रोगी को पय्य मे यदि कव्ज हो ती गाय का दूघ, गर्म करके ठंडा होने पर थोड़ा पानी मिलाकर पिलाना चाहिये । थोड़ा मिश्री या ग्लुकोज का

स्वामें जल में धर्वत वनाकर रख कर वीच वीच में पिलाना चाहिये । सूखे फलो में मुनव्यता देना चाहिये । हरे फलो में सतरा, मोमम्मी और अगूर देना चाहिये । यदि रोगी में अतिमार, पतने दम्त चल रहे हो तो दूध न देकर दूध को फाड कर उन का पानो पीने को देना, ज्लुकोज या मिश्रो का पानी भी दिया जा सकता है । वार्ली वाटर नमकीन बनाकर नीवू का रस डाल कर देना चाहिये । फलो मे हरे फलो के रम-नीवू, मोसम्मी, सतरे का रस-देना चाहिये । बकरी का दूध मिठ नके तो रोगो को अधिक अनुकूल पडता ई ।

ऑपधि मे—अभ्रक भस्म २ रत्ती युटकण २ रत्तो दुक्ति भस्म २ रत्तो या मुक्ता भस्म १ रत्ती मिश्र ४ मात्रा

जायफरु, जावित्रो और लौग के चून प्रत्येक २-२ रत्तो और मबु ६ माशे क साथ । या भुनाजोरा के चूर्ण और मधु से प्रति चार-चार घटे पर ।

यदि रोगो दुर्बल हो तो इस योग मे रस सिन्दूर १ रत्ती मिलाकर देना चाहिए । इस योग से रोगो मे ज्वर का क्रम निरुपद्रव चलना रहता है । अपने-अपने मियाद के पूरे होने पर रोगी रोग मुक्त हो जाता है ।

योग-यदि इमके स्यान पर कोई योग देने का विचार रहे तो अतिसार युक्त मतत जगर में तिद्ध प्राणेश्वर रस का उपयोग ४ रत्तों की मात्रा में प्रति छैं घटे पर दिन में तीन वार भूने जोरा के च्र्रा एव मयु के अनुपान से देना उत्तम रहता है। यदि रोगो में विवय हो तो नोभाग्यवटो उपयाग करना चाहिये। सन्निपाताधिकार का यह उत्तम एव सिद्ध याग है जो मन्थर ज्वर में अव्यर्थ सिद्ध होता है।

सीभाग्यवटी— शुद्ध सुहागा, शुद्ध वत्सनाभ, श्वेत जोरक, सैधव, रुचक, विड, औद्भिद और सामुद्र (पाँचो ळवण), त्रिकटु, त्रिफला, अभ्रक भस्म, शुद्ध पारद, शुद्ध गधक समभाग। प्रथम पारद एव गधक को कज्जलो वनाकर अन्य द्रव्यो के महीन चूर्णों को मिलाकर निम्नलिखित द्रव्यो के कपाय से सात सात भावना दे। श्वेतपुष्पा निर्गु एडी, नीलपुष्पा निर्गुएडो, भृगराज, अडूसा, अपा-मार्ग। फिर २-२ रत्तो की गोलियाँ वनाकर सुखाकर रख ले। अनुपान—अदरक का रम, तुल्रपी का रम, जायकल एव जावित्री के चूर्ण, ७-१ लौग के पाकी से दे।

भाग पर्ने भैरव रस ( लघु )--- शुद्ध हिंगुल, शुद्ध वच्छनाग, शुद्ध टकण, जायफल, जावित्रो, कस्तूरी और कपूर सम भाग। पान के रस मे मर्दन कर १-१ रत्ती की गोलियां वनाकर छाया मे सुखाकर रख ले।

१६ भि० सि०

वृहन् कस्तूरी भेरव रस- कस्तूरी, कपुर, ताम्रभस्म, घाय के फूल, कोंवाच के बीज, राष्य भस्म, मुवर्ण भस्म, मुक्ता पिष्टि, प्रवाल भस्म, लौह भस्म, पाठा, वाय विडङ्ग, नागर मोथा, नोठ, खस, जुड हरताल, माणिक्य रस, अभ्र भस्म एवं बॉवला सब द्रव्य सम भाग ले। मटार के पत्र स्वरम में तीन दिन मर्दन करके २-२रती की गोलियाँ बना ले। मात्रा-१ गोली दिन में तीन वार। अनुपान पान के रस और मघु से।

उपयोग- उपयुं कत दोनों योगों का मभी प्रकार के सन्तिपात उवरों में उपयोग करे। विशेषत. मंथर ज्वर में दूसरे सप्ताह के अंत और तीमरे मप्ताह के प्रारभ में इसका प्रयोग करे। यह अमृत तुरय गुणजारों योग है। शरीर का ठडा ण्डना, नाडी की कींगना, अधिक पमीना आना, प्रछाप, तंडा, हुईार्बर्ल्य, रवाम कुच्छ आदि उप्टवों में नद्यों छाभ प्रद रहना है। अनुपान रूप में यथावश्यक अवरक, पान, वामा, छवङ्ग, ब्राह्मी, जटा मासी, तगर, शख पुष्पी इनमें से किसी एक के अनुपान में दे। सूनिका रोग में देवदार्वादि कपाय (में र प्रदर रोग) के अनुपान से इमका उपयोग करे।

यदि इम ज्वर के रोगों में प्रलाप बहुत हो अथवा दूसरे सान्निपातिक ज्वर में भी प्रलापाधिक्य पाया जावे तो बृहत् कस्तूरी भैरव रस का प्रयोग करना चाहिये। वात रोगाधिकार में पठित रमराज, योगेन्द्र, बृहद्वात चिन्तामणि रस, इष्ण चतुर्मुख या चतुर्भुज का भी यथालाभ एक या एकाधिक का उपयोग लाभ-प्रद रहता है। इन योगो के अनुपान रूप में निम्नलिखित कपाय का प्रयोग निश्चित लाभप्रद रहता है —

तगरादि क्वाथ—तगर ( वामास्न ), पित्तपापडा, अमल्ताश ना गूदा, नागरमोथा, कुटकी, जटामासी (वालछड), असगध, ब्राह्मो, मुनक्का, लाल चन्दन, व्यमूल (सरिवन, पिठवन, गोखरू, भटक्टेया, वडी कटेरी, वेल, गाम्भारी, अरणी, सोनापाठा, पाढलमूल ) वार जंखपुष्पी । इन सभी द्रव्यो को मम भाग लेकर जीकुट करे । १ तोले द्रव्य को १६ तोले जल में खौलावे, ४ तोला शेष रहे तो कपडे मे छान कर देवे । यदि रांगी को पतले दस्त आते हो तो इसमें से कुटकी, अमल्ताश और मुनक्का निकाल कर इमका प्रयोग करे ।<sup>9</sup>

१ सतगरवरतिक्ता रेवताम्भोदतिक्ता नल्दतुरगगंवाभारतीहारहरा. । मल्यजदञमूलीञखपुष्टय मुपीताः प्रल्पनमपहन्यु. पानतो नातिदूरात् ॥ ( त्रिञती ) यदि मियाद पूरी हो जाने के वाद भी मन्यर ज्वर न टूट रहा हो तो उसमे कफ का उपद्रव (Lung complication) की सभावना रहतो है अस्तु तदनुकूल ज्वरायभ्र, रमसिन्दूर, श्रा ग भस्म आदि का योग जीपधि एव अनुपान मे करना चाहिये। कई वार विषम ज्वर का अनुवध भो ज्वर को टूटने नही देता है। उम जयस्या मे मुदर्शन चूर्ण (विषम ज्वर मे प्रोक्न) का फाएट वनाकर औपधि के सहपान रूप मे देना चाहिये। एनदर्थ सुदर्शन चूर्ण ३ माशे लेकर खोलते पानी मे चाय जैमे वना लेना चाहिये और छानकर कई वार प्रधान औषधि के अनुपान रूप मे देना चाहिये।

यहि ज्वर का न मे विवय हो तो 'ग्लिसरीन सपाजिटरो' ( गुदर्वात्त ), या गिलमरीन मिरिञ्न १ औंम गिलसरी गुदा मे चढाकर कोछशुद्धि करनी चाहिये। कई में लवण जल को स्थापन वस्ति (Enema) देने की भी आवश्य-कता पटती हैं। भरमक कोई रेचक औषधि मुख से न देकर मुनक्का, अजीर, गुलकर, अगूर आदि ग्लिलकर हो रोगी को कोष्ठशुद्धि कर लेनी चाहिये। यदि रेचक देना ही हो तो अमल्ताश की गुद्दी व्यीपधि के अनुपान रूप मे देने से कार्य हो जाना है।

तीन सप्ताह के अनन्तर रोग का क्रम चलता रहे तो रोगी को हल्का नुपाच्य पथ्य दते ट्रुए जीर्ण ज्वरवत् चिकित्सा करनी चाहिये।

#### $\star$

#### पंचम अध्याय

### जीर्ण ज्वर प्रतिषेध

तोन सप्नाह के वाद जो ज्वर गम्भीर घातुओ में प्रविष्ट होकर मँद हो जाता है और जिसमे प्लोहावृद्धि या यक्वत्वृद्धि हो जाती है, अग्नि मद हो जाती है उसे जीर्ण ज्वर कहते हैं।<sup>9</sup>

क्रियाक्रम—चिकित्सा सूत्र—चीर—जोर्ण ज्वर मे कफ के क्षीण हो जाने पर दूध अमृत के समान विशेष गुणकारी होता है । गोदुग्व के अतिरिक्त वकरी

१ त्रिसप्ताहाद् व्यतीते तु ज्वरो यस्तनुता गत । प्लीहाग्निसाद कृष्ते स जीर्णज्वर उच्यते ॥

## भिषकर्म-सिद्धि

के दूब का भी प्रयोग किया जा मक्ता है। यदि ये दोनों दूघ उपलब्ध न हो तो भैस का दूघ भी पानी मिलाकर हत्का करके लिया जा सकता है। दूघ का प्रयोग गर्म या गर्म करके ठंटा किया हुआ ( यत्तगीत ) अथवा धारोष्ण अथवा ओपधि मे सिद्ध करके किया जा सकता है।

क्षीर मर्व प्रकार के जीर्ण ज्वरो का प्रशमन करता है। इस लिये प्रतिदिन मन्दोष्ण, शीत तथा अपिधि से प्रकाकर उसके देने की व्यवम्था करनी चाहिये। क्षीर के पाक की विधि यह है कि द्रव्य से आटगुना दूव और दूब से चार गुना पानी छोड कर दूब को पकावे, जब पानी जल जावे, दूछ मात्र ही शेप रहेतो उतार ले, और औपधि को छान करके दूव पीने के लिये रोगी को दे। इम प्रकार पचमूल से, त्रिकंटक वला-कटकारी-गुड और सोट से पकाकर अथवा पुनर्नवा से पाक करके देना चाहिये।

घृत-जब ज्वर लघन, पेया, कपायादि के प्रयोग में जान्त नहीं होता है तब जम चच रोगी के लिये औपविसिद्ध घृत अथवा केवल गोघृत का उपयोग पिलाने के लिये करना चाहिये क्योंकि ज्वर को उत्पन्न करने ताली लप्मा न्झ गुण वाली होती है और जम लप्मा (ताप) के अधिक काल तक रहने से रोगी के जरीर में रूखता आ जानी है जो कफ और रम-रक्ताटि के चोण होने से वायु की वृद्धि में कारण होती है । अन ज्वर के अनुवंध स्वरूप जम वायु को जान्त करने के लिये स्तेह का प्रयोग लावज्यक हो जाता है । अतएब पुराध ज्वरों घृत का सेवन कराना चाहिये । वाग्मट ने महस्तवौत घृत का अम्यंग जीर्ण ज्वर में दाह की अवस्था में वतलाया है ''दाहे महस्तवीतेन मर्पिपाऽम्यङ्गमाचरेन् ।''

ज्वराविकार में पठित विविध कपाय एव चूर्ण का प्रयोग घृत मिश्चित करके जोर्ण ज्वर में किया जा सकता है। इनमें ज्वर का शमन होता है, जाठराग्नि वीष्त होती है और बल की वृद्धि होती है। पिष्पत्यादिघृत-पिष्पली, चंदन, मुस्तक, खन, कुटकी, इन्द्रजी, भूम्यामलकी, अनन्त मूल, अतीस, शालपर्णी, मुनउका, आंवला, निम्बपत्र, त्रायमाणा और कंटकारी में सिद्ध घृत। मात्रा १ तोला दिन मे

२. जीर्णज्वरे कफे क्षीणे क्षीर स्यादमृतोपमम् । पेयं तदुष्ण गीतं वा यथास्वं भेषजै श्वतम् ॥ चतुर्गुणेनाम्भसा च श्रृतं ज्वरहर पयः । धारोष्ण वा पय गीतं पीत जीर्णज्वर जयेत् ॥ जीर्णज्वराणा सर्वेपा पयः प्रयामन परम् । पेतं तदुष्णं गीतं वा ययास्वमीपर्वं. शृतम् ॥ ( च )

288

तोनपार जल, दूध या ज्वरनाशक किसी क्वाय से इसी प्रकार गुडूच्यादि घृत का प्रयोग परम लाभप्रद होता है। <sup>9</sup>

ऊर्ध्व विरेचन या शिरोरेचन-जीर्ण ज्वर मे गोवन के लिये विरेचन नम्य देना चाहिये । इससे सिर का दर्द, गुरुता (भारीपन) एव कफ नष्ट होता ई, अन्न मे रुचि पैदा होगी है, इन्द्रिया चैतन्य युक्त और प्रसन्न होती है । जून्य निर ( पाठी निर) मे स्निग्ध नस्य देना चाहिये । 3

अभ्यग तथा परिपेक---शीत और उष्ण उपचार की विवेचना करते हुए कीपधि से निद्ध तैलो का लम्यग, प्रदेह ( लेप ), परिषेक (Sponging ) तथा क्षतगाहन ( जल, दूध या सिद्ध तैल से भरे पात्र में डुबकी लगाकर स्नान )

१ ज्वरा कपायैर्वमनैलच्चनैर्लघुभोजनै । रूचस्य ये न शाम्यन्ति सपिस्तेषा भिषग्जितम् ॥ रूक्ष तेजोज्वरकर तेजमा रूक्षितस्य च । य स्यादनुवलो धातु स्नेहमाघ्य न चानिल ॥ कपाया सर्व एवैते सपिषा सहयोजिता । प्रयोज्या ज्वरशान्त्यर्थमग्निमधुक्षणाशिवा ॥

गुडूच्या क्वाथकल्काम्या त्रिफलाया वृषस्य च ।

मृद्वीकाया वलायाश्च मिद्धा स्नेहा ज्वरच्छिद ॥ (भ ) २ ज्वरे पुराणे सक्षीणे कफपत्ति दढाग्नये। रूक्षवद्धपुरीपाय प्रदद्यादनुवासनम् ॥(च )

३ गीरवे शिरस शूले विवद्वेष्विन्द्रियेपु च । जीर्णज्वरे रुचिकर दद्यान्मूर्धविरेचनम् । ( चर ) दिारोरुग्गौरवश्लेष्महरमिन्द्रियवोधनम् । जीर्णज्वरे रुचिकर दद्यान्नस्य विरेचनम् । स्नैहिक शून्यशिरस ॥ ( वा )

# भिषक्रम-सिद्धि

अवस्थानुमार यथायोग्य जीर्ण ज्वर के रोगियों में कराना चाहिये। इम प्रयोग से तीन लाभ होते हैं--(क) वहिमांगंगत (त्वचा गत) ज्वर का जमन होता है। (ख) जरीर के अगा को सुख मिलता है और वल वटता है। त्वचा से इन स्नेहो का जोपण होकर कई पोपक तत्त्वों की प्राप्ति (Vit A D specially) होती है, जरीर पुष्ट होता है। (ग) त्वचा का रक्षण होने में जो वर्ण विकृत ही गया रहता है वह प्राकृतावस्था में वा जाता है। वाम्नव में लम्बी अवधि तक उपवामादि के कारण जीर्ण ज्वर में सभी तन्तु वुभुक्षित रहते हैं-इन क्रियाओं से इन बुभुक्षित तन्तुवो का जीव्रता से आप्यायन होता है, जिससे वल वढता है।

जीर्ण ज्वरों में लाक्षादि तैल, महालाक्षादि तैल, चटनादि तैल, अगुर्वादि तैल अथवा पट्कट्वर तैल या चन्दनवला लाक्षादि तैल की माल्ग्झि पूरे शरीर भर में हल्के हाथों में करनी चाहिये । इन तैलों के लिये शोपण के पर्याप्त अवमर दो-तीन घण्टे का देना चाहिये । पश्चान् रोगी वहुत चीण न हो तो गर्म पानी में तौलिये को भिगो कर निचोट कर पोछ देना चाहिये । इन तैलों के प्रयोग के सम्वन्ध में थोडा विचार अपेचित रहता है । जैसे यदि रोगी को जाडा वहुत लगता हो तो उमे उष्ण द्व्यों से सिट तैल का अम्यग जैसे अज्झारक तैल (गा मं.) या अगुर्वादि तैल (चर) का अम्यग कराना चाहिये । यदि दाहादि लक्षण मिलें तो चंदनादि तैल (चर) या लाक्षादि या चंदनवला लाचादि तैल (भे. र) का अम्यग कराना चाहिये । <sup>2</sup>

धूपन—नव ज्वर तथा जीर्ण ज्वर इन दोनो अवस्थाओ में घूपन का उपयोग किया जा सकता है। परन्तु जीर्ण ज्वर में यह विशेष लामप्रद पाया गया है। इस क्रिया के द्वारा त्वचागत ज्वर स्वेद के द्वारा उतर जाता है। अष्टाङ्ग घूप, अपराजित घूप तथा माहेश्वर घूप के नाम में कई पाठ भैषज्यरत्नावली में पाये जाते है। इन में से किसी एक का प्रयोग रोगी के शर्शर के घूपन के लिये करना चाहिये। घूपन के अनन्तर पमीना वहुत वाता हं, उनको मूखे वस्त्र से पोछ देना चाहिये फिर ज्सको ठडा हवा के झोके आदि में रक्षा करनी चाहिये।

१ अम्यद्भाश्च प्रदेहाश्च परिपंकावगाहने। विभज्य जीतोष्णकृत कुर्याज्जी-र्णज्वरे भिषक् ॥ तैराजु प्रजम याति वहिर्मार्गगतो ज्वर । लभन्ते मुखमद्भानि वल वर्णञ्च वर्द्धते ॥ ( च )

२ लाजामघुकमजिष्टामूर्वाचन्दनसारिवा । तैलं पट्कट्वरं नाम ह्यम्यङ्गाज्ज्वरनाशनम् ॥ लाजाहरिटामञ्जिष्टाकत्केस्तैलं विपाचितम् । पड्गुणेनारनालेन टाहशीतज्वरापहम् ॥ छाजन-पदि क्षोर, घृत, अभ्यगादि विविध प्रयोगो के करने पर भी ज्वर का जमन नही हो रहा है तो उसमे आगन्तुक का अनुवव (भूतानुवध या प्रेतानुवध) समझना चाहिये और एतदर्थ उस रोगो में अंजन का प्रयोग करना चाहिये। अजन के कई पाठ सन्निपात ज्वर के प्रसग मे आते है---जैसे अजन भैरव रस। इसका अजन लगाने से ज्वर की जान्ति होती है। <sup>9</sup>

वमन विरेचन का निषेध— ज्वर से चीण हुए जीर्ण ज्वर के रोगो मे पर्याप्त घातुओ का नाश हो गया रहता है। सर्व घातुक्षय से युक्त रोगी का मल ही वल होता है। अस्तु इम मल को निकालने के लिये कदापि वमन और विरेचन नही देना चाहिये। उसको पर्याप्त मात्रा में गाय का दूब, मुनक्का देना चाहिये, इसी से पेट माफ हो जाता है। यदि वहुत कब्ज हो तो निरूहण क्रिया से अर्थात् गिलसरीन को वत्ती (Glycerme suppositery), गिलसरोन को पिचकारो, (Griycerme Syringe) से एक या दो औम गिलसरोन पाखाने के रास्ते से चढाकर, या सेलाइन या सोप वाटर एनोमा (नमक या साबुन का पानी गुदा मार्ग से चढा कर) या दगमूल कपाय की वस्ति देकर कोष्ठ की शुद्धि कर लेनो चाहिये। यदि मृदुरेचन देना हो तो गुलकद, मुनक्का, मुलेठो या अमल्ताश की गुद्दो मात्रा से खिला कर पेट को साफकरा देना चाहिये।

निरूहण की क्रिया से ज्वर कम होता है, रोगी के वल एव अग्नि की रचा होती है और अन्न मे रुचि जागृत होती हैं।<sup>२</sup>

जीर्गा ज्वर में योग-१ स्शमनो वटो (गुडूवी घन वटी)-अगूठे जैसे मोटी गिलोय को लेकर, पानी से घोकर चार-चार अगुल के टुकडे काट ले। फिर एक कलईदार पोतल के कडाहे में या लोहे के कडाहे में चतुर्गुण जल में खोलावे, चौथाई शेप रहने पर उतार कर छान ले। फिर इस द्रव को कलईदार कडाहे में डाल कर अग्नि पर चढावे। जब द्रव गाढा हो कर हलवे जैसा हो जावे तो

- १ धूपनाञ्जनयोगैश्च यान्ति जीर्णज्वरा शमम् । त्वड्मात्रशेपा येपाव्च भवत्यागन्तुरन्वय । (च) पलज्द्वपा निम्वपत्रं वचा कुष्ठ हरीतकी । सयवा, सर्पपा सर्पिर्धूपन ज्वरन।शनम् ॥ (भै) २ ज्वरक्षीणस्य न हित वमन न विरेचनम् ।
  - काम तु पयसा तस्य निरूहैर्वा हरेन्मलान् ॥ निरूहो वलमग्निञ्च विज्वरत्व मुद रुचिम् । परिपक्वेपु दोषेपु प्रयुक्त शीघ्रमावहेत् ॥ ( च )

280

### भिषद्<u>म</u>िसिद्धि

२-२ रत्ती की गोली बना ले। मात्रा एवं अनुपान ५ से २० गोली तक। विन में जार-पाँच बार जल के साथ दे। किसी भी जीर्ण ज्वर में इसका नि जंक प्रयोग किया जा सकता है। राजप्रधमा के ज्वर में इसका उपयोग अच्छा होता है। प्रमेह, प्रवेत प्रवर, मन्द्रास्नि, दौर्वस्य क्षीर पाण्डु रोग में इसके प्रयोग से अच्छा -लाम होता है। यह एक ब्ह्य एवं रसायन योग है। (मि. यो. मं.)

२. सकरामृत जोग-म्बन्छज ु रत्ता और गुहूची उन्द १ माठा मिथित १ मात्रा । इस योग का उण्णेग अत्युच्च तापझम (Hiper pyrexia) में एक-एक घंटे के अंतर में देने से तापझम एक-डो अंग जम हो जाता हूँ। रोगी की खतरे में रखा होती हैं। हमरा प्रयोग इम योग का जीर्ण उवर में उत्तम होता हैं। डीर्घकाळीन उवर जो विविध योगों के मेवन से ठोक न ही रहा हो इसके हुछ ही दिनों के उपयोग से उसमें मुखार होता हैं। अनुपान मधू या युन एवं मिथी के नाथ। दिन में डो या तीन मात्रा देनी चाहिये। इसके योग में मक्ट्रव्वज के स्थान पर अन्य कूर्पापक्व रसायन जैसे रस-सिन्दूर या स्वर्ग-सिन्दूर भी मिलामा जा महना है।

३. वसन्त साल्टनी—मुवर्ण भस्म या सोने के वरक १ तोला, मोती की पिष्ठि २ तोला, जुढ हिंगुल ३ नौला, काली मिर्च का कपडलन चूर्ण ४ तोला, जुढ क्परिंग या जसट मस्म ८ तोला। गांप के दूघ या छाल से (२ तोले दूघ से तिकाले) एक दिन तक मर्टन करें। किर कागजी नीवू के रस की मावना तब तक दे जब तक रसकी चिक्तई न दूर ही जावे। सामान्यत. मक्लन की चिक्तई दूर करने के लिपे लगभग १०० निम्बुओ की आवज्यक्ता होती है। किर १-२ रत्ती की गोली बना ले। साधा १-२ गोली प्रातः साय जिप्पली चूर्ण २ रत्ती म्बु या वृत के साथ। यह योग जीयी ज्वर, राजयहमा तथा ज्वर टीईटर में लाम्रट है।

४. पुटपक वियस ज्यरान्तक छाँह--प्रयम पारद एवं र्गवक १-१ तोला लेकर वज्जली करें। किर इसको पर्ण्टी बनावे। पीछे खरल वर मर्टन वरें। किर पृथ्म चूर्ग होने पर उसमें मुवर्ग भस्म है तोला, लीह भस्म २ तीला, ताम्न एवं लौह भस्म प्रत्येक २ तोला, जूढ सोहागा, जुढ सोना गेरू, वंग भस्म, प्रवाल भस्म प्रत्येक २ तोला, मुक्ताणिटि, जंख भस्म आर युक्ति भस्म प्रत्येक है तोला। स्व को एकत्र करके सम्मानू की पत्ती, बनूरे की पत्ती एवं कालमेंव की पत्ती के स्वरम में एक-एक दिन तक भावित करजे द्रव्य को सीपी के दी टुक्टों के मीतर सम्पूट करके उसके उपर कपट्टमिट्टी कर निर्दाम अन्नुरि ( निर्दाम कपटे की ब्रान्न) पर एक करें। अब ये लाल हो जावें तो झग से निकाल कर ठडा करे। सम्पुट को खोल कर द्रव्य को पीस कर रख ले। मात्रा १~२ रत्ती अनुपान-भनेजीरे का चूर्ण १ माशा और मधु। जीर्ण ज्वर, पाण्डु रोग, प्रमेह मे लाभप्रद। यह वल्य एव रसायन योग है।

१ अपूर्व मालिनी वसन्त — (प्रमेहाधिकार) जीर्ण ज्वर मे यह भी एक लाभप्रद योग है।

जोर्श ज्वर में व्यवस्था पत्र-स्वर्ण वसन्त मालतो १-२ रत्ती, शिला-जत्वादि या चदनादि या यक्ष्मादि या सर्वज्वरहर लौह ३ रत्ती, त्रिवग भस्म १-२ रत्ती, प्रवाल १-२ रत्तो, श्र्युङ्ग भस्म १-२ रत्ती, गुडूची सत्त्व १-- माशा, सितोपलादि चूर्ण ३-४ माशे मिलाकर पीस कर तीन मात्रा बनाले, अनुपान---यृत और मधु या केवल मधु, दिन मे तीन वार । द्राज्ञारिष्ट, अश्वगधारिष्ट, बलारिष्ट या दशमूलारिष्ट भोजन के वाद २ चम्मच दवा एव वरावर पानी मिला कर । चद्रत्रभावटी ( अर्श या प्रमेहाधिकार ) १ गोली रात मे सोते वक्त दूध से । चदनवलालाक्षादि तैल, लाक्षादि तैल या महालाज्ञादि तैल का पूरे शरीर पर अम्प्रग कराना चाहिये । मिर पर हिमाशु तैल का अम्यग कराना चाहिये । इस व्यवस्था से सभी जीर्ण ज्वरो मे विशेपत. राजयक्ष्मा के ज्वरो मे सुन्दर लाभ देखने को मिल्जना है ।

#### पष्ट अध्याय

#### ज्वरातिसार प्रतिषेध

"यदि पित्तज ज्वर मे अतिसार हो जाय अथवा अतिसार के रोगी मे ज्वर हो जाय ऐमी अवस्था मे दोप और दूज्य (पित्त दोप, पित्तरूप अग्नि दूज्य) इन दोनो के समान होने के कारण आयुर्वेदज्ञो ने इस रोग को ज्वरातिसार को सजा दी है।"<sup>9</sup> ज्वरातिसार मे ज्वर और पुरीप का अतिसरण ये दो ही प्रमुख लक्षण पाये जाते है। इन दोनो की उत्पत्ति मे आम दोष ही कारण के रूप मेहोता है। यह आम दोप अग्नि का दिनाश करके ज्वरातिसार रोग पैदा करता है।

उवरातिमार की उत्पत्ति में पित्ता का प्रकोप होना प्रधान कारण माना गया है और उसीसे आम दोप की वृद्धि हो कर रोग पैदा होता है। ऐसी अवस्था में शका यह होती है कि पित्त सात्ताद् अग्नि स्वरूप है और आग्नेय गुण से युक्त होना है तो उसका वृद्धि से अग्तिनाश क्यो कर होता है तथा आमदोपता रस में केमे आ सकती है ? इस शका का समायान यह है कि पित्त आग्नेयगुणभूयिष्ठ होते

१ पित्तज्वरे पित्ताभवेऽतिसारे तथाऽतिसारे यदि वा ज्वर स्यात् । दोपस्य दूष्यस्य च साम्यभावात् ज्वरातिसार कथित भिपग्भि ॥ हुए भी इव स्वस्प का होता है अस्तु वह अग्नि का नाग कर कर देता है। जैसे इव स्वरुप प्रतप्त जल अत्युष्ण होने से अग्नि पर छोडे जाने पर अग्नि को हुझा देता है। अब इस बटे पित्त से पाचकाग्ति मट पड जाती है या बुझ जाती है। फलत आम वोप बटता है और ज्वरातिसार उत्तन्त ही जाता है। अस्तु चिकित्मा में लंबन-पाचन का कर्म औष्ठ रहता है।

किया क्रम—१ ज्वरानिसार मे प्रारंभ मे लंबन और पाचन आम दोपो को प्रवलना को कम करने के लिये करना चाहिये । २ ज्वर और अतिमार की जो भिग्न मिन्न चिकित्मा कही गई है उन्ही दोनो क्रियाक्रमो के मिलित योगो का ज्वरातिसार की चिकित्मा में प्रयोग नहीं करना चाहिये क्योंकि मिलित उपत्रम प्राय एक दूसरे के विरुद्ध पडते हैं और रोग को वटा देते हैं। जैसे, प्राय ज्वर-हर औपधियाँ भेदक होती है फलन ज्वरातिमार के रोगी में प्रयुक्त होकर अतिमार को वटा हेंगों और अतिमार रोग में पठित अपिष्टियाँ प्राय. ग्राही या स्तंमक होनी है जो ज्वरातिमार में प्रयुक्त होकर अतिसार का निग्रह करके ज्वर को वटा देगी । अन्नु ज्वरातिमार में प्रयुक्त होकर अतिसार का निग्रह करके ज्वर को वटा हैं। जिसमें ज्वर तथा अतिमार दोनों के लच्चणों का साथ माथ जमन होता चरे। <sup>1</sup> सज्वर प्रवाहिता में भी ज्वरातिसारवत् ही क्रियाक्रम रवना चाहिये।

८ नागरादि कपाय-नागर ( णुठो ), अतीम, मुम्तक, अमृता, चिराण्या, कुटज को छाल का कपाय-ज्वरातिसार का जामक होना है।

५ इन्द्रप्रव, देवटान, कुटकी और गज-पीपल वयटा गोक्षुर, पिष्पली, धान्यक, वेठ की मज्जा, पाठा, तथा अजवायन का क्वाध—ज्वरातिमार एवं दाह का छामक होता है।

१. उत्ररातिमारिणामादी कुर्यात् लच्चनपाचने । प्रायस्तावामसम्बन्धं विना न भवतो यत ॥ उवरातिमारिणा प्रोक्तं भेषज यत् पृथक्-पृथच् । न तन्मिलितयोः कार्यमन्योऽन्यं वर्द्वयेचत. ॥ प्रायो उवरहरं भेदि स्तम्मनं चतिसारनृत् । अतोऽन्योऽ-न्यविरुद्दरवाद् वर्धनं तत् परस्परम् ॥ ज्वरातिमारे पेप्रादिक्रम स्यारलच्चिते हित. ।

হ্যুত

कनकसुन्टर रस-हिंगुल, मरिच, गधक, टकण, पिप्पलो, वत्सनाभ ।

धतूर का वीज-समपरिमाण मे लेकर विजया-स्वरस मे भावित कर २ रत्ती की गोली निर्माण करे । अनुपान-भृष्ट जीरक + मघु ।

आनन्दभैरव रस—- शुद्ध हिंगुल, वत्सनाभ, सोठ, मरिच, पिप्पली, शुद्ध टकण, गवक। इन्हें सम भाग ले। प्रयम हिंगुल एव गधक की कज्जली वनाकर शेप द्रव्यों को मिला दे। जम्वीरी नीवू के रस से भावित कर १-२ रत्ती की गोली वना ले। छाया में सुखाकर शीशी में रख ले। अनुपान-अदरक के रस और मबु से या भुनाजोरा के चूर्ण और मधु मे।

जनरातिसार मे उपवास करना अधिक उत्तम रहता है तथापि पाचनार्थ एव पोपणार्थ पथ्य- पूर्वकथित पेया का उपयोग करे। वार्लीवाटर नमकीन वनाकर नीवू का रस डाल कर पिलावे। अनार या वेदाने का रस पिलावे। वकरी का दूध पीने को दे।

#### $\mathbf{x}$

#### सप्तन अध्याय

#### अतिसार प्रतिपेध

अग्निमाद्य होने से वढे हुए द्रव धातु से युक्त मल वायु से प्रेरित होकर जव गुदामार्ग से वार वार निकलता है तो उसे अतिसार कहते है । यह कारण भेद ने वातिक, पैत्तिक, श्लेष्मज, त्रिटोपज, गोकज बार आमज छ प्रकार का होता है।

कियाक्रम—अतिसार को चिकित्सा में मर्वप्रथम विचार यह करना होता है कि इममें आभदोप युक्त है या पत्रव । अस्तु चिकित्मक के लिए दोनो प्रज्ञार के उक्षण एव चिह्नों में अवगत होना आवश्यक होता है क्योकि दोनों अवस्थाओं में क्रियाक्रम का पर्याप्त भेद करना पडता है । जैमे, आमातिमार की अवस्था में स्तंभन या ग्राही योगों को नहीं दिया जाता है, केवल उंघन और पाचन प्रमृति उपचारों में ठीक करना पडता है, परन्तु पववातिमार की अवस्था में रोगों में नग्राही औषधि का योग आवश्यक हो जाता है । अतएव मर्वत्रथम आम और पक्ष्व की जानकारी आवश्यक हो जाती है ।

लाम और पक्व बब्द एक पारिभाषिक अर्थ में बास्त्र ब्यवहूत होता है। अतिनार में लामावस्था लतस्यविप (Internal toxins) के अर्थ मे और पक्व।वस्था निर्गत लतस्थ विप के अर्थ में प्रयुक्त होता है। तथापि लाम और निराम के विनिब्चय के लिये कुछ लच्चण तथा चिह्न निर्धारित हैं। जैसे—

अतिसार में आम तथा पक मल का भेद--- १ आमटोप युक्त विष्ठा गुरु होने के कारण जरु में ढालने मे डूव जाती है तथा पक्वातिमार या पक्व-मल युक्त वतिमार मे मल के परिपक्व होने की वजह से लघु होने से जल में डालने से उसपर नैरती है। परन्तु कई वार आम टोप युक्त मल में भी जलीयांग व्यक्ति होने में वह जल में मिलकर तैरता है और पक्व मल व्यक्त कफ युक्त, जीन, और घना होने के कारण पानी में डूव जाता है। इस-लिये लच्चण के अनुमार भी वाम-प्कव की परीक्षा कर लेनी चाहिये। जैम-२ वनिमार की आमावम्या में जो पुरीप निकलता है उसमें वत्यन्त दुर्गन्व होती है, उद्य में वाटोप (गुड गुड जव्द होता है, पेट फूला आध्मान युक्त) रहता है, पेट मे बति (मुई चुनोने जैमी बेटना), हुल्लास और कफ का मुख चे स्नाव प्र मृति ल्खण मिलने है। इन ल्खणो के वसाव में या विपरीत ल्झणों की उपस्थिति में निरामना या पक्ष्वता समझनी चाहिये।

१ आमपत्रवक्रम हित्वा नातिमारे किंगा यत । अत. सर्वातिसारेपु ज्ञेयं पत्रवाम-लक्षणम् ॥ मज्जत्यामं गुन्त्याद्विट् पत्र्वा तूत्व्छवते जले । विनातिद्रवसंवातयेत्य-रुळेज्मप्रदूपणात् ॥ ज्ञ्ज्डद् दुर्गन्वि नाटोपविष्टंभात्तिप्रमेकिन । विपरीतं निरामं तु कफात् पत्र्वं च मज्जति ॥

245

वस्नुन गरीर में किसी भी प्रकार की विषमयता (toxaemia) के उत्पन्न होने पर उसको दूर करने के लिये अतिसार एक प्राकृतिक साधन है। पतले दस्त होने से गरीर से वहुत प्रकार के विप निकल जाते है, शरीर का शोधन हो जाता है। इनको प्रारम्भ में ही वद कर देने से या अतिसार के रोकने से शरीर के भीतर आम दोप या अन्तस्य विप अधिक मात्रा में वढ कर शोथ, पाण्डु, प्लीहा, कुन्ठ, गुल्म प्वर, दरहक, अलमक, आध्मान, ग्रहणी और अर्श प्रभृति बहुत से रोग या उपद्रव को पैदा करता है, अन्तु प्रारभ में अर्थात् आमदोप की दशा में अति-सार का स्तभन नहीं करना चाहिये। परन्तु शरीर के आम या अन्तस्य विप के निकल जाने के अनन्तर ग्राही औषधियो का प्रयोग करना आवश्यक हो जाता है क्यो कि अतिमार में मल के निकलने के साथ ही साथ द्रव धानु (जल), लवण और चार धानु का भी सरण होता है। जिसके परिणाम स्वस्प जलाल्पता या द्रवधातुचय (Dehydration) हो कर -रोगी की मृत्ल हो जाती है। अस्तु पक्ष अतिसार में पुरोपसग्रहणीय या स्तभक औपश्रियो का योग कर ययाशीघ्र पतले दस्त को वद कर देना चाहिये।

कई वार अतिसार के प्रवल होने पर द्रव-धातु-चय से रक्षा करने के निमित्त तथा रोगो के प्राण रक्षार्थ आमावस्था में भी अतिसार का स्तभन आवश्यक हो जाता है। अस्नु रोगो की धातु नी दशा तथा वल देखते हुए यदि अतिसार वडा प्रवल हो तो दो-तीन दस्त के वाद ही उसकी आमावस्था मे भी ग्राही भेपजो का प्रयोग शास्त्र सम्मत है।

अत्यन्त क्षोण धातु और वल वाले रोगियो मे अतिसार के स्तभन के लिये ही औपनि देनो चाहिये, उसके लिये लपन और पाचन आदि क्रमो की प्रतीक्षा नही चाहिये ।

आमातिसार—१ प्रारभ मे लघन एव पाचन करना, परुचात् स्तभन करना चाहिये । पथ्य मे प्रद्रव और लघु भोजन देना चाहिये । रोगी वलवान्

२ क्षीणवातुवलार्त्तस्य बहुदोपोऽतिनि सृत । आमोऽपि स्तम्भनीयः स्यात् पाचनान्मरण भवेत् ॥ हो तो लघन वडा ही उत्तम होता है । उसी ने उसके वढे हुए दोप का शमन और आम का पाचन भी हो जाता है ।<sup>९</sup>

२ जल प्रयोग—अतिसार में कच्चा ठडा जल देना ठीक नहीं रहता, अस्तु उमको औपधिष्ठ्रत जल देना चाहिये। अत एव मुगंघवाला तथा शुठी या मुस्तक तथा पर्पट या नागरमोथा तथा सुगघ वाला के योग से सस्कृत अर्थात् पडड्रपानीय विधि में बनाया जल पोने को देना चाहिये। इमके अभाव में सौंफ का अर्क, पुदीने का अर्क या जेवायन का अर्क वोच-वोच में तृपा की जान्ति के लिये देना चाहिये।

३ शाऌपर्र्याद् पडङ्गपानोय — जालिपर्णी, पृत्रिवपर्णी, वृहती, कंट-कारी, वला, गोक्षुर, विल्व, पाठा और मोठ इन द्रव्यो को समपरिमाण में मिला कर पडड्गपानीय विधि से कपाय वना कर रख ले। तृपा मे रोगी को पीने को दे। फिर इमी कपाय मे मराइ, पेया और यवागू आदि पथ्य सिद्ध करके रोगी को पथ्य के रूप मे अन्न काल मे देना चाहिये।

४ लघन एक टो वक्न तक कराके रागी को पीने के लिये उपर्यु क्त कपायो मे सिट्ट मण्ड, पेया, विलेपी, यवागू प्रभृति पथ्य समय से क्षुधा लगने पर भोजन के काल मे देना चाहिये। अतिसार के रोगियो मसूर की दाल (यूप) सर्वोत्ताम पथ्य माना गया है। डमी प्रकार धान्य लाज के सत्तू का प्रयोग भी उपर्यु क्त कपाय मे घोल कर मिश्री मिलाकर या सेंघा नमक मिला कर अतिसार मे हितकर माना गया है।<sup>3</sup>

१ आमे विलघन शस्तमादौ पाचनमेव च। कार्यं चानगनस्यान्ते प्रद्रवं लघु भोजनम्॥

- २ होवेरम्युङ्गवेराम्या मुस्तपर्पटकेन वा । मुस्तोदोच्यम्यृत तोय देयं वापि पिपासवे॥
  - <sup>3</sup> युक्तेऽन्नकाले क्षुत्क्षाम लघून्यन्नानि भोजयेत् । अीपधसिद्धा पेया लाजाना शक्तवोऽतिसारहिता । वस्त्रप्रस्नुतमण्ट पेया च मसूरयूपश्च । शालपर्णी पृष्टिनपर्णी वृहती कण्टकारिका । वलाब्वद्रष्ट्राविल्वानि पाठानागरधान्यकम् । एतदाहारसंयोगे हितं सर्वातिसारिणाम् । षान्यक नागर मुस्त वालकं विल्वमेव च ॥ आमशूलविवन्वघ्नं पाचन वह्तिदीपनम् । इद धान्यचतुष्क स्यात् पैत्ते शुएठी विना पुन: । ( भै. र. )

५ पाचन के लिये कई क्वाथो का प्रयोग उत्तम रहता है—-जैसे नागरादि क्वाध-जुठी, अतीस, मुस्तक अथवा धान्यक और सोठ से बने कपाय का योग नये शूल युक्त अतिसार मे लाभप्रद रहता है। धान्यपचक या धान्यचतुष्क-कपाय-धान्यक, जुण्ठी, मुम्तक, नेव्रवाला, विल्वमज्जा इन पाव द्रज्यो का क्वाथ यान्य-पञ्चक कहलाता है। यह आमानिसार मे आम का पाचक, विवध को नष्ट करने वाला, शूल का शामक तथा पाचकाग्ति को दीष्त करने वाला होता है। धान्यपचक मे से शुठी को निकाल कर शेप चार द्रज्यो से बने कपाय को धान्य चतुष्क कहते है। इसका प्रयोग पित्तातिसार मे अधिक लाभप्रद होता है। यत्त्सकादि कपाय-इन्द्रयव, अतिविपा, बिल्व, सुगध वाला, जुण्ठी, मुस्तक का वना कषाय आमयुक्त, शूल्यक्त अतिसार, रक्तातिसार तथा जीर्ण अतिसार या प्रवाहिका मे लाभप्रद होता है।

दोपानुसार व्यवस्था---अतिसारभे स्तभन के लिये कुटजादि कपाय-इन्द्रयव, दाडिम फल के छिल्के, मोथा, घाय के फूरु, बेल को मज्जा, नेत्रवाला, लोध, रक्त चंदन एव पाठा का कपाय अतिसार तथा रक्तातिसार को वद करता है। यदि अतिसार में वायु को अधिकता हो तो वच, अतीस, मुस्तक, इन्द्र जी और कुटज को छाल का कपाय (वातातिसार में वचादि क्वाथ), यदि पित्त की अधिकता हो तो किरात, इद्रयव और रसाञ्जन का क्वाथ मधु मिला कर अधवा अतीम, कुटज की छाल, इन्द्रयव का समपरिमाण में चूर्ण वनाकर चावल के पानी और मधु के साथ (पित्तातिसार में किराततिक्तादि कपाय या अतिविषादि चूर्ण) और श्लेज्मा की अधिकता हो तो घृतभृष्ट हिगु, कालानमक, त्रिकटु, अतिविषा और मुस्तक का कषाय वना कर इन्ही द्रव्यो के चूर्ण का उष्ण जल से (श्लेज्मातिसार में) हिंग्वादि चूर्ण का प्रयोग करना चाहिये। अतिसार मे यदि दो दो दोपो का मसर्ग पाया जावे तो द्विदोषशामक ओषधियो का योग करके चिकित्सा करनी चाहिये।

पुटपाक प्रयोग—दोषो का भले प्रकार से पाक हो जाने पर, वेदना के कम हो जाने पर, दीप्त अग्निवाले मनुष्य के लिये, चिरकालीन अतिसार के रोगो मे पुट-पाक सिद्ध ओषधियो का उपयोग करना चाहिये। जैमे कुटज पुटपाक या स्योनाक पुटपाक या दाडिम पुटपाक। यहा पर एक कुटज पुटपाक का विधान दिया जा रहा है—'स्निग्ध और स्थूल क्रुमि आदि से अभक्षित को ताजी और गोली

१ सवत्सक सातिविष सविल्व सोदीच्यमुस्तश्च कृत कषाय । सामे सशूले च सशोणिते च चिरप्रवृत्तेऽपि हितोऽतिसारे ॥ ( भै<sub>०</sub> र. )

लेकर छोटे-छोटे टुकटे करके तरहुलोदक में पीसकर करक (लुगदी) के रूप में वना ले। पण्चात् इसका गोला कर उसके ऊपर में जामुन पत्र या पलाग पत्रों का आवरण लगा कर कुछ में बांव दे। फिर उसके ऊपर चिकनी मिट्टी का पानी में पंक बनाकर, दो अंगुल मोटा लेप करके अगिन के अगारो में रख दे। जब पक कर ऊपर की मिट्टी लाल रंग की हो जाय तो बाहर निकाले और ऊपर का बेप्टन हटा कर कल्क का रस निकाल कर इस रस में मधु मिला कर अतिसार में पीडित रोगी को पिलावे। मात्रा ४ तोले दिन में एक या दो बार । इसी विधि से म्योनाक या दाढिम के फरो का मी पुटपाक-स्वरस निकाला जा सकता है।

कुटजावलेह या कुटजाष्टक का प्रयोग भी उत्तम रहता है। कुटज की छाल का काढा बनाकर उसमें मोचरस, पाठा, मजीठ या लज्जालु के वीज, अतीम, नागर-मोथा, कच्चे बिल्वफल की मज्जा, धाय का फूल महीन कर वरावर परिमाण में ढालकर मिलाकर गाढा कर लेना चाहिये। इस योग को है से २ तोले की मात्रा मे दिन में दो या तीन वार चावल के मण्ट, वकरो के दूध या गीतल जल से पीने से विविध प्रकार का अनिमार अच्छा होता है।

छागी हुन्ध--जीर्णातिसार में वकरी का दूघ वडा लाभप्रद होता है। दूघ का प्रयोग या तो औपधि से मिद्ध कराके या केवल तीन गुने जल में उवाल कर दूघ मात्र शेप होने पर पिलाना चाहिये।

भय-शोकातिसार—भय और गोक के कारण उत्पन्न अतिमार मे वानाति-सारवत् चिकित्ना करनी चाहिये । सर्वप्रथम इन रोगियो मे हर्षण ( हर्पोत्पादन ) तथा आग्वासन ( मान्त्वना देना ) प्रभृति उपचारो से मन को प्रमन्न करना चाहिये । पञ्चात् वातातिसारवत् चिकित्सा करनी चाहिये ।

प्रसिपण्यादि कपाय-पृथ्निपणीं, वला, विल्व, धान्यक, उत्पल, मोठ, वायविडङ्ग, अतीस, नागरमोथा।

देवदारु, पाठा इन्द्रजी-इन द्व्यो के क्वाघ में मरिच के चूर्ण का प्रक्षेप टालकर पिछाना ।

रकातिसार प्रतिपेध--१ विल्व-मज्जा ( वाग में भुने वेल या उवाले वेल की मज्जा ) वीर पुराने गुड का मेवन ।

२ बाल की छाल, वेर की छाल, जामुन की छाल, पियाल की छाल, आम की छाल या अर्जुन की छाल में ने किसी एक का ६ माशे चूर्ण लेकर मधु मे मिलाकर दुग्व के साथ सेवन ।

 लालचंडन का चूर्ण ६ मांगे चीनी और शहद मिलाकर चावल के पानी के साथ सेवन । ४ दाडिम के फलका छिल्का तथा कुटजत्वक् का कपाय मधु और चोनी के साथ सेवन।

५ जम्बु, अम्र, आमलकी का स्वरस निकालकर शहद मिलाकर दूध से प्रयोग।

६ वकरी के दूब में पकाये कच्चे वेल की मज्जा का मोचरस और इन्द्र जौ मिलाकर सेवन।

७ वन तण्डुलीयक का चावल के घोवन के साथ प्रयोग ।

८ शतावरी का दूध के साथ सेवन ।

९ कुटजत्वक् कषाय मे अतीस मिलाकर सेवन ।

१० कृष्ण तिल के चूर्ण में चतुर्थांश शर्करा मिलाकर बकरी के दूध के साथ ? (११ विल्वादि चूर्ण—विल्व, मुस्तको, धाय के फूल, पाठा, शुण्ठो, मोचरस-गड और तक्र के साथ सेवन । दुर्जय अतिसार का भी शमन करता है ।

१२ वटाङ्कर या वट--प्ररोह का तण्डुलोदक के साथ सेवन ।

१३ अकोठ मूल ( ढेरा ) ६ माशे का चावल के धोवन के साथ सेवन । नवीन या पुराने रक्तातिसार मे सद्य. लाभप्रद होता है ।

२४ विशल्यकरणो (अयापान) या कुक्नुरद्रु (कुकरौधा) का स्वरस या कपाय सद्य रक्तस्तभक होता है। रक्तातिसार रक्त प्रवाहिका, रक्तार्श, रक्त प्रदर रक्त तथा अतिसार में इसके स्वरस या कषाय का प्रयोग करे। श्वेत कुकरौधा अधिक श्रेष्ठ होता है।

१५ नागकेसर या केनर का मक्खन या शहद के साथ सेवन रक्तस्तभक होता है।

१६ रसाञ्जनादि चूर्ण, रसाञ्जन, इन्द्रयव, अतीस, कुटज कीछाल, घातकी पुष्प और शुठी का सम परिमाण मे लेकर वनाया चूर्ण । मात्रा, ३ माज्ञे । अनुपान, तण्डुलोदक और मधु । रक्तातिसार तथा अतिसार मे लाभप्रद ।

उपद्रवों की चिकित्सा--गुददाह-वारवार पुरीष त्याग करने से गुद के श्लेष्मलकला व्रणित या विदार युक्त हो जाती है। जिससे रोगी को शौच-त्याग मे वेदना और दाह होता है। एनदर्थ १ पटोल और मुलैठी का कपाद वनाकर उसमे अजाक्षीर मिलाकर प्रचालन तथा २. गुदर्वात्त घतूरे की जड, इन्द्रजो और अफीम सम-परिमाण मे लेकर दो रत्ती की मात्रा मे वत्ति बनाकर गुदा मे धारण करना लाभप्रद होता है।

गुद्रम्रंश—चाङ्गे रीघृत (चर) तिन पतिया के स्वरस से सिद्ध गोघृत का सेवन । मात्रा १ से २ तोले वकरी के दूध मे डालकर । मूषिक तैल (सु) का स्थानिक प्रयोग भी उत्तम होता है ।

१७ भि० सि०

मृच्र्छो तथा तृपा के उपद्रव में—जामुन, आम के पल्लव या छाल (ऐसे पेड जिनमें फूल और फल न आये हो )। उनीर,वटाच्हुर,प्रियड्गु, मुस्तक, पटोल पत्र और घान्यक के योग से बने कपाय का मघु के साथ सेवन ।

अतिसार में नाभि प्रलेप—कई वार उदर और नाभि प्रदेश पर लेप करने से अतिसार में शमन होते देखा गया है। अतिसार की तीव्रावस्था में अन्य भेपजो के साथ या स्वतत्रतया भी इन लेपो का प्रयोग किया जा सकता है। ये बडे अद्भुत और इष्ट फल योग है। जूंसे—

१ नामि के चारो ओर आर्मकों के कल्क को एक क्यारी वनाकर उसमें अदरक का स्वरस भर देना।

२. जायफल को घिसकर लेप करना पूरे उदर विशेपत. नाभि पर। यह प्रयोग वालको में वढा लाभप्रद होता है।

३ आम की छाल को काजी से पीसकर नाभि पर लेप करना ।

यह अफीम एवं भाग रहित उत्तम पाचक ग्राही योग है। जहाँ पर भांग और अफीम युक्त योगो से लाभ न हो इनका प्रयोग करना चाहिये।

अगस्ति सूतराज— शुद्ध पारद १ तोला, शुद्ध गंधक १ तोला, शुद्ध हिंगुल २ तोला, शुद्ध धतूर का वीज ४ तोला, शुद्ध अफीम ४ तोला । भृंगराज स्वरस के साथ भावित कर २-२ रत्ती की गोली बना ले । त्रिकटु चूर्ण ४ रत्ती और मधु मिला कर १-२ गोली का दिन मे दो-तीन वार प्रयोग करे । सब प्रकार के वमन, शूल एव अतिसार में लाभप्रद रहता है । काली मिर्च ४ रत्ती और घी १ तोला के अनुपान से प्रवाहिका मे उत्ताम कार्य करता है । इसका स्वतत्र या निम्नलिखित व्यवस्थापत्र के अनुसार मिश्रण बना कर अतिसार तथा प्रवाहिका मे उपयोग करना लाभप्रद पाया जाता है —

| रामवाण रस     | ४ र० |
|---------------|------|
| महागंचक       | ४ र० |
| शंखभस्म       | २ र० |
| वराट भस्म     | २ र० |
| वगस्ति मूतराज | ४ र० |

विश्व ४ मात्रा—मरिव ४ र० और मधु ६ माशे के साथ ।

जातिफल्लाद्यावटी—पारद और गधक की कज्जली से रहित, परन्तु धतूर एव अहिफेन युक्त योग है। शूलयुक्त अतिसारप्रवाहिका तथा ग्रहणी मे लाभप्रद रहता है। योग–जायफल, शुद्ध टकण, अभ्रक भस्म, घतूर के वीज सभी द्रव्य समान और घतूर द्विगुण अहिफेन ( शुद्ध ) सवको एकत्र महीन पीस कर गघप्रसारणी स्वरस की भावना। मात्रा ३ रत्ती। मघु से।

# ग्रहगी रोग प्रतिषेध

व्याख्या—पचन सस्थान के विकारों में एक अन्यतम या प्रधान विकार ग्रहणी रोग है। वास्तव में पचन संस्थान में दो हो प्रमुख अग पाये जाते है। एक वे जिनका सम्वन्ध खाये हुए अन्न का ठोक प्रकार से पाचन से है, दूसरे वे अग जिनका सम्वन्ध सम्पाचित अन्न रस का सम्यक् रीति से शोषण करना है। इस प्रकार पूरे पाचन संस्थान में दो ही क्रियाओ का समावेश होता है। १ पाचन ( Digestion ) २ जोपण ( Absorption )।

अनुभव वतलाता है कि सर्वप्रथम पचने को क्रिया ही दूपित होती है। इसके दूषित होने से विविध प्रकार के अजीर्ण (Dyspepsia) अग्निमाद्य प्रवाहिका, आमातिसार, अतिसार प्रभृति रोग होते हैं। ये रोग यदि अधिक दिनो तक चलते रहे और उनका सम्यक् रीति से उपचार न हो तो ये दूसरे पाचन अवयवो को भी दूपित कर देते है जिसका परिणाम यह होता है कि अन्न रस का शोपण ठीक रीति से नही हो पाता है। इस शोपण के अवयवो मे ग्रहणी एक प्रधान अवयव है जब इस अवयव की दुष्टि हो जाती है तो रोग को ग्रहणी रोग कहते है। ग्रहणी कहने से पक्वाशय (Duodenum), लघ्वत्र तथा बृहदत्र का ग्रहण समझना चाहिये। इन अवयवो की दुष्टिसे तद् तद् अगो को क्रिया भी दूषित हो जाती है।

इसी लिये जास्त्रकारो ने वताया है कि अतिसार अथवा प्रवाहिका के ठीक हो जाने पर भी रोगी की अग्नि मद हो जाती है—इस मन्दाग्ति के काल मे रोगी को पथ्य और लघु भोजन प्रभृति आहार-विहार के ऊपर रहना चाहिये । अगर अतिसार या प्रवाहिका से निवृत्ता रोगो ने अपने पथ्यादि की व्यवस्था ठीक नही रखी तो विषमाग्ति पैदा हो जाती है–जिसमे कदाचित् मम्यक् पाक हो जाता है और कई वार ठीक पाक नही होता है पुन इस विपमाग्ति का परिणाम ग्रहणी रोग पैदा होना होता है। कहने का तात्पर्य यह है कि सम्पूर्ण प्रकार से पचनसम्बन्धी रोग का अतिम परिणाम ग्रहणी रोग है। इस अवस्था मे रोगो के पचन तथा शोपण की दोनो कियायें ही विक्ठत हो जाती है। फलता -

-रोग कष्टसाध्य हो जाता है। रोग में निवृत्त होने के अनन्तर भो पुनरावृत्ति (Relapses) की सभावना रहती है। अस्तु सम्पूर्ण पचन संस्थान का नवीनीकरण (Over Havling) करना ग्रहणी चिकित्सा का लक्ष्य रहता है।

ग्रहणी में चिकित्साक्रम भो दो प्रकार का रखा जाता है—एक वातातपिक (Ambulatory or Outdoor treatment) और दूसरा कुटी प्रावेशिक (Indoor Hospital)। यदि रोग नया हो विकृति वहुत वढ़ी हुई न हो तो सामान्य उपचारो मे प्राय. रोगी ठीक हो जाता है, परन्तु वहुत वढे हुये रोग में विशिष्ट उपक्रमो मे उपचार चिकित्सालय में रख कर कल्प-क्रम से करना होता है।

सामान्य क्रियाक्रम---जैसा कि प्रारभ मे हो वताया जा चुका है कि ग्रहणी वह व्यावि है जिस मे पाचन तथा गोपण नामक उभयविव कार्य दूपित हो जाते हैं (A syndrome of Indigestion and Malabsorption) अस्तु ऐमी चिकित्सा जो अजीर्ण (Dyspepsia) को भी ठीक करे साथ ही माथ अतिसार (Diarrhoea) को सँभाले ऐ ा उपचार करना अपेक्षित होता है । अन्तु आम तथा निराम दोनो अवस्थावो का विचार करके चिकित्सा का प्रारंभ करना चाहिये 1<sup>9</sup> यदि आम रस की प्रवल्ता हो तो रोगी का स्नेहन और स्वेटन करके वमन और विरेचन देकर जुद्धि करनी चाहिये । पञ्चात् लंघन, दीपन और पाचन प्रभृतिक्रियाओ मे उपचार करना चाहिये । पंचकोल से श्रुतपेया का सेवन भी कराना चाहिये ।

आमावस्था में उपक्रम—आहार के विदग्ध होने से आध्मान, लाला प्रमेक, उदर जूल, गले में जलन, अरुचि और गौरवादि लक्षणों की उपस्थिति से ग्रहणो रोग में आम दोप को विद्यमानता समझना। अस्तु इसके निर्हरण के लिये रोगों का स्नेहन, स्वेदन करके वमन करा देना चाहिये। टो चार वमन हो जाने से आमाजय गत आम दोप निकल जाता है। वमन कराने के लिये मदन फलके कपार्थ में पिप्पली और सर्पप का क्ल्क मिलाकर देना चाहिये अथवा केवल गर्म जल और नेवा नमक मिलाकर पिला कर वमन करा देना चाहिये। यदि आम दोप कोष्ट में लीन हो और पक्वाजय में स्थित हो तो दीपन औपवियो के साथ कुछ रेचक औपधियों को मिला कर कोष्ठ की जूटि करा देनी चाहिये। यदि आम दोप

१ ग्रहणोमाश्रितं दोषमजीर्णवटुपाचरेत् । अतीसारोक्तविधिना तस्यामं च विणचयेत् ॥ ञरीरानुगते सामे रसे ऌङ्घनपाचनम् । विगुढामागयायास्मै पंचको-लादिभिर्श्वतम । दद्यात् पेयादि ल्य्वन्न पुनर्योगाञ्च दीपनान् ॥ युक्त रस गरोर मे व्याप्त हो तो लवन ओर पाचन औपधियो के द्वारा आम दोप का पाचन करना अपेक्षित रहता है। जब आशय या कोष्ठगत आम दोष निकल जावे तो पचकोल (पिप्पली, पिप्पली मूल, चव्य, चित्रक, नागर) प्रभृति दीपन एव पाचन औपथियो के क्वाथ, कल्क या प्रक्षेप से सिद्ध पेया, मण्ड, आदि लघु अन्न रोगी को सेवन करना चाहिये।

पक्वावस्था में क्रियाक्रम—वात ग्रहणो जव दीपन और पाचन औप-धियो के प्रयोग से आम का पाचन हो जावे तो वातिक ग्रहणी मे दीपन और पाचन औपधियो से मिद्ध या युक्त गोघुत का प्रयोग करे। जव जाठराग्नि दीप्त हो जावे, तो दो-तीन दिनो तक स्नेहन (घी पिलाकर और तैल का अभ्यग करके) आस्थापन वस्ति, दशमूल कषाय २२ तोले, सैघव ६ माशे मधु १ तोला और तिल तैल ८ तोले सबको एक मथनी से मथकर और वस्ति यत्र मे भर कर गुदा द्वांरा देना चाहिये। इसके बाद वायु के शान्त हो जाने पर, मल के ढीला हो जाने पर एरएड तेल या क्षार युक्त तैल्वक घृत (चरक) से विरेचन 'कराना च्वाहिये। शोधन के वाद कोष्ठ के रूक्ष होने से मल वद्ध होकर गाँठदार हो जाता है अस्तु उसके निकालने के लिये दीपन एव अम्ल रम युक्त तथा वात नाशक द्रव्यो से सिद्ध तैल का मात्रा मे (१२ तोले की ह्रस्व मात्रा नारायण तैल की) अनुवासन वस्ति (Retention Enema) देना चाहिये। इस प्रकार निरूहण, विरेचन तथा अनुवासन के बाद रोगी को दीपन औपधियो सें सस्क्रत लघु भोजन तथा सिद्ध घृतो के प्रयोग से रोगी को स्वस्थ करना चाहिये।<sup>2</sup>

वातिक ग्रहणी के रोगियो मे तीव्र विवन्ध और अतिसार पर्यायक्रम से चलते रहते है । रोगी दिनो-दिन रूक्ष और चीण होता चलता है । अतिसार की चिकित्सा

१ ग्रहणीमाश्रित दोष विदग्धाहारमूच्छितम् । सविष्टम्भप्रसेकात्तिविदाहा-रुचिगौरवे । आमलिङ्गान्वित ज्ञात्वा सुखोष्णेनाम्बुना हरेत् । फलाना वा ।।

२ ज्ञात्वा तु परिपक्वाम मारुतग्रहणीगदम् । दीपनीययुत सर्पि 'पाययेताल्पको भिषक् ।। किंचित् सधुक्षिते त्वग्नौ सक्तविण्मूत्रमारुतम् । द्वयह त्र्यह वा सस्नेहय स्विन्नाम्यक्त निरूहयेत् ।। तत एरएडतैलेन सर्पिषा तैल्वकेन वा । सक्षारेणानले ज्ञान्तेस्रस्तदोप विरेचयेत् । जुद्ध रूक्षाशय वद्धवर्चस चानुवासयेत् ।। दीपनीया-गल्तेस्रस्तदोप विरेचयेत् । जुद्ध रूक्षाशय वद्धवर्चस चानुवासयेत् ।। दीपनीया-म्लवातघ्न सिद्धतैलेन मात्रया ।। निरुढ च विरिक्त च सम्यक् चैवानुवासितम् रुघ्वन्न प्रतिसभुक्त सर्पिरम्यासयेत् पुनः ।

के साथ साथ उनकी कोष्टगत रक्षता को दूर करने के लिये टीपन तथा पाचन भौषधियो ने युक्त वृत का प्रयोग भी आवब्यक रहता है। आन्त्रगत रुक्षता को दूर करने के लिये तथा आंत्रों के स्नेहन के लिये सिंह वृत, निरुहण एवं वनूवामन प्रभृति उपाय प्राचीनो ने वतलाया है। वातिक ग्रहणी की चिकित्सा करते समय रोगी में गाढपुरीपता की कठिनाई पैदा होती है। गाढविट्कता की वजह से कई वार के छिल जाने से दरारें पड जाती है। गुदा व्रणयुक्त या विदारयुक्त (Fissures) हो जाती है जिसमे रोगी को न पतले दस्त में ही आराम मिलता है और न गाँठ दार या वँघे मल के निकलने से ही । दोनो अवस्थाओ में रोगी को पुरीप-त्याग में कठिनाई होती है। इस कठिनाई को दूर करने के लिये एक सरल उपाय 'लिक्विड पैराफीन' का प्रयोग है | यह एक खनिज तैल है जिसका आत्र की ब्लेप्मल कला से घोपण नही होता है और न यह किसी पाचन रस को ही विकृत करता है---किसी औपधि के नाथ इसका विरोव भी ( Incompatibility ) फलत नहीं होता है । अस्तू इनका उपयोग ग्रहणी चिकित्सा-काल में वैद्यक औपवियों के साथ भा किया जा सकता है। इसका सर्वोत्तम काल भोजन के पूर्व मुख में एक वो चम्मच भर कर पहले लेना पञ्चात् भोजन करना ठीक पडता है। इस से आमाजय से लेकर गुद पर्यन्त सम्पूर्ण श्लेष्मल कला का स्नेहन (Oiling) हो जाता है। इन का प्रयोग लगातार एक पच तक करके पश्चात् ययावव्यक कोष्ठ के नियमित हो जाने पर कभी कभी कर लेना चाहिये | युत और सैन्धव का उष्णोदक से मेवन करना भी एक उत्तम उपाय ग्रहणी को " कठिन, जुष्क, रूक्ष या गाठदार मल की अवस्था मे पाया गया है।

पित्त-ग्रहणी में कियाक्रम-पित्त ग्रहणो में अग्नि के वुझाने वाले ड्रचा-शाधिक पित्त को अपने स्थान में स्थित किन्तु उत्किल्प्ट जान कर वमन या विरेचन द्वारा निकाले । तथा विदाह न उत्पन्न करने वाले, तिक्त रस युक्त लघु अन्न (पेया, विलेपी आदि) खाने को दे, रोगी की जाठराग्नि दोप्त करने के लिये तिक्त रस प्रधान चूर्ण अथवा तिक्तरसामक द्रव्यो से सिद्ध घृत खिलावे।

१ नितान्तदुष्टे मेरुतो मलं यदा नरो विमुञ्चेत् कठिनं च रूक्षम् । समैन्ववं सर्पिरिहौपवं नदा प्रयोजयेत् तस्य जुभाय वैद्य । ( भै र )

२ स्वधानागतमुत्त्विलप्टमग्निनिवापक मिपक् पित्त ज्ञात्वा विरेकेण निर्हरेद्रमनेनवा । अविदाहिभिरन्नैञ्च लघुभिस्तिक्तमंयुत्तैः तस्याग्निदीष्तये चूर्णैः सर्पिभिवा सतिक्तकै: ॥ कफ ग्रहणी में क्रियाक्रम----कफ से दूषित ग्रहणी मे यथाविधि वमन करा के कटु, अम्ल, लवण चार तथा तीक्ष्ण द्रव्यो का सेवन कराके जाठराग्नि दीप्त करे । <sup>9</sup>

जिदोष-ग्रहणी-में क्रियाक्रम—त्रिदोपो से दूपित ग्रहणी मे विधिपूर्वक पचकर्म कराके दीपन घृत, चार, आसव, अरिष्ट का प्रयोग करे। वातादि ग्रहणी की जो चिकित्सा वतलाई गई है उसे पर्याय क्रम से पृथक् पृथक् अथवा तीनो को मिलाकर दोपो की विशेपता के अनुसार उपचार करे।<sup>२</sup>

ग्रहणा रोग में तक प्रयोग—ग्रहणा रोग मे तक (मट्ठा) ग्राही, दीपन और लघु होने के कारण तथा आन्त्र की शोपण क्रिया को वढाने वाले होने के कारण श्रेष्ठ माना गया है। विपाक मे मधुर होने से यह पित्त को कुपित नही करता अर्थात् पित्त ग्रहणी में मीठा करके तक का सेवन करे। कषाय रस, उष्ण विकासि और रूक्ष होने को वजह से कफ में हितकर होता है अस्तु कफज ग्रहणी में मक्खन निकाला रूखा ही सेवन किया जा सकता है। मधुर, अम्ल और सान्द्र (गाढा) होने से तक्र वातिक ग्रहणी में भी लाभप्रद रहता है। तक्र प्रयोग में ताजा का ही उपयोग करना चाहिये क्यों कि यह विदाह नही पैदा करता है। तक्र मीठा, कुछ खट्टापन लिये हुए ताजा और गाढा प्रयोग में लाना चाहिये।

१ ग्रहण्या श्लेष्मदुष्टाया वमिताय थथाविधि । कट्वम्ल लवणचारे स्तीक्ष्णैश्चाग्रि विवर्धयेत ।

२ त्रिदोषे विधिवद् वैद्य पञ्चकर्माणि कारयेत्, घृत क्षारासवारिष्टान् दद्याच्चाग्निविवर्धनान् ।। क्रिया वाचानिलादोना निर्दिष्टा ग्रहणी प्रति, व्यत्यसात्ता समस्ता च कुर्याद् दोषविशेपवित् ।

३ तक्रं तु ग्रहणीदोपे दीपन ग्राहि लाघवात् । श्रेष्ठ मघुरपा कित्वान्त च पित्त प्रकोपयेत्, कषायोष्णविकासित्वाद् रौक्ष्याच्च व कफे मतम् । वस्तुत वात ग्रहणी में विना मवखन निकाला (सान्ड), पित्त ग्रहणो में कुछ मक्खन निकाला ( अल्पमान्द्र ) और प्र्लेष्मिक ग्रहणी में पूरा मक्खन निकाला तक्र ( असान्द्र ) का प्रयोग करना चाहिये, यदि रोगो की पाचन जक्ति अत्यन्त कीण हो तो मदैव मक्खन निकाला ही तक्र प्रयोग में लाना चाहिये । तक्र वनाने के लिये ताजे दही में चतुर्थांग गर्म कर के ठटा किया जल ( प्रातवीत जल ) मिलाकर मधकर वनाने का विधान है । यदि अधिक लघु करना हो तो उसमें अधिक जलाग भी आवश्यकतानुसार दिया जा सकता है । <sup>9</sup>

चातिक ग्रहणी में---१ वाल्पर्णी, वला, वित्व, वान्यक वीर बुठी का कपाय (शाल्पर्प्यादि कपाय ।)

हिग्वष्टक चूर्र्ग ( त्रिकटु, अजमोद, संधव, व्येत जीरक वीर कृष्ण जीरक, घृत भजित हिंगु । घृत के साथ मिलाकर भोजन के पूर्व । पेत्तिक ग्रहणी में— १. हरीत की, रसाखन, जुठी, घातकीपुष्प, कुटकी, इन्द्रजी, मुस्तक, कुटजकी छाल वीर वतीस का सेवन । (हरीतक्यादि कपाय) २ रसाख्वनादि चूर्या—रसाखन, वतीस, इन्द्रयव, कुटज की छाल, धाय के फूल, जुठी, समभाग में चूर्ण । मात्रा २ से ४ मांगे । वनुपान तराडुलोदक ।

रलेष्मिक प्रहणी से-मैन्वव कचूर, बुठी, मारच, पिप्पली, हरीतकी, सज्जो-सार, यवचार, पिप्पलीमूल, विजौरा नीवू । मात्रा-३ से ६ मागे । अनुपान-जल ।

१ वाते स्वाटम्य मान्द्रत्वात् सद्यस्कमाविदाहि तत् ।

दूसरा वर्ग उपद्रुत गहणो रोगियो का होता है। जिनमे रोगी को चिकित्सालय मे प्रविष्ट करके वैद्य के साक्षात् निरीक्षण में रहते हुए विना अन्न के (निरन्न-चिकित्मा) चिकित्सा करने की आवश्यकता रहती है। इन रोगियो को अन्न व्यतिरिक्त दूध, तक्र या दूध और फल के ऊपर रखकर चिकित्सा की जाती है।

ग्रहणों की विकित्सा में बहुत प्रकार के चूर्ण, कपाय, गुटिका, मोदक, अवलेह, रसक्रिया प्रभृति काष्टौपधियों के योग (काष्ठौधि पाचन) तथा पारद-गधक की कज्जली, पर्पटी तथा रसौपधियों के बहुत से योग (पारद के पाचको) का व्यवहार पाया जाता है। साधारण रोगियों में काष्ठौषधियों के पाचकों से हो रोग ठोक हो जाता है, परन्तु जब रोग अधिक वढा हुआ रहता है तो काष्ठौषधियों के पाचकों से काम नहीं चलता है। ये स्वय पचन-संस्थान के लिये भारभूत हो जाती हैं। इस अवस्था में पारद के पाचक योगों को आवश्यकता पडती है। ये पारद के पाचन भी बहुत प्रकार के होते हैं जैसे—पारा-गधक को कज्जलों के साथ अन्यान्य भस्म तथा काष्ठीपधियों के योग से वने योग तथा पारद-गधक की कज्जली या उससे बने पर्पटी के योग। अस्तु पारद के पाचकों में भी कुछ ऐसे योग है जिनका उपयोग केवल चलते-फिरते रोगियों में सुपाच्य अन्न या आहार देते हुए चिकित्सामे किया जाता है।

कुछ ऐसे भी योग है जिनका सामान्य प्रयोग न होकर कल्प-चिकित्सा के रूप मे हो प्रयोग किया जाता है । इन औपधियो मे अधिकतर पर्पटी के योग ही व्यवहृत होते है । इसके लिये रोगी को दूघ या तक पर रखकर रोगी एव रोग के बलावल का बिचार करते हुए एक छोटी मात्रा से आरभ करके क्रमश बढाते हुए एक सीमित मात्रा तक ले जाते है, पुन क्रमश घटाते हुए आरभ के मात्रा पर ले आकर दवा देना वद कर देते है । इस विधि को वर्धमान पर्पटी प्रयोग या पर्पटीकल्प-प्रयोग कहा जाता है । इस प्रकार दो प्रकार की चिकित्सा का प्रयोग ग्रहणी रोगमे विशेषत पर्पटी के सम्बन्ध मे करना होता है । १ सामान्य प्रयोग तथा २ विशेष प्रयोग था पर्पटी कल्प ।

सामान्य प्रयोग या वातातपिक चिकित्सा—( Outdoor treatment ) या सान्नचिकित्सा—

# भिपकर्म-सिद्धि

चाहिये। इस पथ्य का भी सम्यक् पाक होने लगे तो चावल का गीला मएडयुक्त कोदन (भात) या मसूर या मूंग की दाल युक्त पतली खिचड़ी दनाकर एक दो सप्ताह तक देना चाहिये। रोगी का अग्नि वल अच्छा हो तो चिकित्मा का प्रारभ पतली खिचडी के आहार से भी किया जा सकता है। मएड, पेयादि अन्नो को रोगी की रुचि के अनुसार नमकीन ( सेंघा नमक और भुना जीरा से सयुक्त करके) अथवा मीठा बनाकर मिश्री मिलाकर दिया सकता है।

इसके पञ्चात् पचन को दशा के सुधरने पर रोगीको चावल-दाल देना चाहिये। जब यह पचने लगे तो उसको एक समय चावल-दाल दूसरे समय रोटी-दाल पथ्य रूपमें देना चाहिये। इस सादे आहार पर वाद मे रोगी को रोगमुक्त होने पर भी रखना चाहिये। अधिक गरिष्ठ भोजन, घी या तेल मे तली पूढी, पूवा, माल पूवा, जलेवी आदि, अधिक मात्रा मे शाक-सब्जी, पत्र-शाक, गर्म मसालेदार भोजन का मदा के लिये परिहार करना आवश्यक होता है।

ग्रहणी रोगी के आहार को सदैव पचकोल युक्त करके देना चाहिये। इसके लिये विधि यह हे कि पचकोल का चूर्ण पयप्ति मात्रा में वनाकर एक शीशी में भरकर रख लेना चाहिये और एक से माशे की मात्रा में मण्ड, पेया, विलेपी, यवागू, खिचडी, दाल मे छिडक लेनी चाहिये। इस दीपन पाचन योग से संस्कृत पथ्य मुपाच्य और लघु हो जाता है। अग्नि दीप्त होती चलती है। अस्तु इसका प्रयोग रोगी को पथ्य में करना सदैव लाभप्रद होता है।

ऊपर में ग्रहणी रोग में तक्र की प्रशसा हो चुकी है। तक इस रोगी को अग्नि वल के अनुसार प्रारभ से ही देना शुरू कर देना चाहिये। अन्न काल में तथा दिन के अन्य भाग में इसका उपयोग लाभप्रद श्हता है। तक्र को रोगी को रुचि के अनुसार पंचकोलयुक्त या भुनाजीरे का चूर्ण और सेंधा नमक युक्त करके देना चाहिये। यदि रोगी को नमकीन तक्र रुचिकर न प्रतीत हो तो मिश्री मिलाकर, या केवल सादा, परन्तु पंचकोल से मंयुक्त करके देना चाहिये।

ग्रहणो के रोगो में अन्न में रुचि जागृत करने के लिये कागजी नीवू या नीवू का अचार दिया सकता है। इससे अन्न में रुचि पैदा होती है और पेया यदि पथ्य का परिपाक भी उत्तम होता है। पके अनार या वेदाना का रन भी उत्तम पाया गया है—अस्तु अन्नकाल के व्यतिरिक्त समय में दिन में भूख लगने पर उमे वेदाना का रन, मिश्री या मधु देना चाहिये।

शाक-सव्जी का प्राय प्रयोग नहीं करना चाहिये, विचेषत पत्रशाको का । क्योकि डनके दुर्जर होने से वतिसार में सहायता मिलती है । गूलर या प्याज के शाक भो दिया जा सकता है । परन्तु इसका प्रयोग क्रुल्ट विलम्व से सप्ताह दो सप्ताह के अनन्तर किया जा सकता है । ऋतु के अनुसार कच्चे खरवूजे का शाक भी लाभ, प्रद होता है । यदि पर्पटी या कज्जली का योग न चल रहा हो तो केले के शाग का उपयोग किया जा सकता है अन्यथा नही करना ही उत्तम रहता है ।

शुद्ध देशी घृत का प्रयोग भोजन में मिलाकर किया जा सकता है क्योकि अल्पमात्रा में दिया गया घी अग्नि का वर्धक होता है। पीने के लिये खोलाकर ठंडा किया हुआ जल, अथवा सौफ का अर्क मिल सके तो देना उत्तम रहता है। नारिकेल जल तृषा में देना प्रशस्त है।

ग्रहणी-चिकित्सा-मे प्रयुक्त होने वाले योग—सामान्यतया अधोलिखित योगो मे से किसी एक का प्रयोग योग्य अनुपान से करने से और ऊपर में कथित पथ्य के सेवन से रोग अच्छा हो जाता है।

१, कपित्थाष्टक चूर्गा—यमानी, पिप्पली मूल, दालचीनी, सूक्ष्मैला, तेज-पत्र नागकेसर, शुठी, मरिच, चित्रकमूल, सुगधवाला, धनिया, सौवर्च ल, लवण मे से प्रत्येक एक तोला तथा वृक्षाम्ल, धातकी पुष्प, पिप्पली, विल्व फल को मज्जा, अनारदाना और तिन्दुक फल मे से प्रत्येक का तोला, मिश्री ६ तोला और कपित्थफल की मज्जा ८ तोले । मात्रा २ से ४ मारो । अनुपान-मट्ठे के साथ ।

२ वृद्ध गंगांधर चूर्पा — गगाधर चूर्ण नाम से कई पाठ भेपज्यरत्ना-वली मे सगृहीत है। जैसे स्वल्प गगाधर चूर्ण, मव्यम गगाधर चूर्ण (अहिफेन युक्त), मध्यम गगाधर चूर्ण तथा वृद्ध गगाधर चूर्ण। इनमे वृद्ध गगाधर चूर्ण का प्रयोग अधिकतर प्रचलित है। यीग इस प्रकार है – नागरमोथा, सोना पाठा, सोठ, घाय के फूल, लोध, नेत्रवाला, विल्वमज्जा, मोचरस, पाठा, इन्द्रयव, कुटज की छाल, आम की गुठली, मजिष्ठा और अतीस इन द्रव्यो का समपरिमाण मे बना चूर्ण। मात्रा-१ से ३ माशे, अनुपान-तण्डुलोदक और मधु।

छवड़ाद्य चूर्र्णम्— लवड़ाद्य चूर्ण नाम से कई पाठ भैपज्यरत्नावली मे सगृहोत है। जैसे स्वल्प लवड़ाद्य, बृहद् लवड़ाद्य तथा महत् लवड़ाद्य (अभ्रक लीह और कज्जली बुक्त) इन मे स्वल्प लवड़ाद्य विशुद्ध काष्ठीषधि योग उत्तम है। इसमे निम्नलिखित घटक पाये जाते है। इसका दुर्बल रोगियो मे अम्लपित्त एव ग्रहणी उभय प्रकार के रोगियो मे व्यवहार किया जा सकता है। लवड़ा, अतीस, मुस्तक, बाल बिल्व मज्जा, पाठा, मोचरस, श्वेत जीरक, धातकीपुष्प, लोध, इद्रयव, नेत्रवाला, धान्यक, राल, काकडासीगी, छोटी पिप्पली, शुठी, मजिष्ठा, यवचार, सैन्धव, रसोत, समपरिमाण मे गृहीत चूर्ण। मात्रा-इमागे। अनुपान-जल। नायिका चूर्रा-इसी का दूसरा नाम ग्रथान्तरमें लायी चूर्ण आया है। लय 'ग्रहणे' चातु से लग्यी शब्द की निष्पत्ति होती है इसका अर्थ है अतिसार का ग्रहण करने वाला योग। इस चूर्ण में पारद-गधक की कज्जलो पड़ी हुई है साथ ही अन्य काप्ठीपधियों के साथ भौंग का चूर्ण भी पडा हुआ है। क्षुवानाश युक्त ग्रहणी में मट्टे के अनुपान से प्रयुक्त होकर लाभप्रद सिद्ध होता है।

स्वल्पनायिका चूर्ण और वृहद् नायिका चूर्ण नामक टो पाठ मिलते है। इन में स्वल्प नायिका चूर्ण का व्यवहार अधिकतर होता है। इसके घटक इस प्रकार है। शुद्ध पारद ४ माशे गधक, ८ माशे ले कर कज्जली वनाले। इम कज्जली मे मैधव, सीवर्चल, विड, खनिज और समुद्रलवण में से प्रत्येक एक-एक तोला, गुठी, मरिच और पिप्पली का भी एक-एक तोला चूर्ण तथा शुद्ध भाग (विजया) मात्रा का पाँच तोले मिलाकर महीन चूर्ण बनावे। १ माशे से ३ माशे तक अनुपान तक या काजी।

जातीफलादि चूर्या--विजया के योग से निमित यह भी योग है, परन्तु इसमें कज्जली नहीं पडी हैं। वडा उत्तम योग हैं। इसके घटक इस प्रकार वे है-जातीफल, वायविडङ्ग, चित्रकमूल, तगर, तालीभपत्र, श्वेत चदन, शुठी, लवङ्ग, जीरा, कर्पूर, हरड, आँवला, मरिच, पिप्पली, वजलोचन, दालचीनी, छोटी इलायची, तेजपात, नागकेसर प्रत्येक एक-एक तोला और शुद्ध भाग की पत्ती २८ तोले और पूरे चूर्ण के परिमाण अर्थात् ४७ तोले मिश्री या चीनी । मात्रा-३ से ४ माशे । अनुपान-जल, तक्र ।

इन प्रचलित चूर्णो के अतिरिक्त कुछ अन्य चूर्ण जैसे--ग्रहणी बार्दू ल चूर्ण, जोरकाद्य चूर्ण, मार्कण्डेय चूर्ण ( अहिफेन युक्त ) तथा तालीशाद्य चूर्ण भी ग्रहणी अधिकार में पठित है । इन चूर्णो के अतिरिक्त वार्त्ताक्रुगुटिका ( वैगन ), मुएड यादि गुटिका, कचटावलेह ( जलपिप्पली ), दबमूल गुड, कल्याण गुड, कुष्माण्ड गुड प्रभृति कई उत्तम योगो का पाठ है ।

सोदक — ग्रहणी अधिकार में कई मादको का पाठ पाया जाता है। ये मोदक अधिकतर ग्रहणी की रोगमुक्तावस्था (Cenvalescent stage) में अधिक लाभप्रद होते है। जलपान जैसे मुबह-जाम दूव के साथ लेने का विद्यान है। ये मोदक रसायन तथा वाजीकरण के गुणो से सम्पन्न होते है। ग्रहणी में काम शक्ति की क्षीणता प्राय आती है। उस समय डन मोदको की आवश्यकता प्रतीत होती हैं। कई वार श्रीमान् व्यक्तियो की चिकित्सा में डस प्रकार की कल्पनावो की आवश्यकता पड़ती है। आवश्यकता के अनुसार इनका ताजा निर्माण करना चाहिये। डनमें ग्राही औपथियां पढी हुई है, साथ ही विजया भी पडो है। टनसे अग्नि का दोपन, आम का पाचन तथा द्रवधातु-मरण का ग्रहण तथा बीर्दम्नंभन भी एक साथ ही सभव रहता है। मोदको मे श्री कामेश्वरमोदक, मेधो मोदक, बृहद्मेधी मोदक, मदनमोदक, मुस्तादि मोदक, कामेश्वर मोदक, जीर कादि मोदक, ( वग, अभ्र, लोह, युक्त), बृहज्जोर कादि मोदक तथा अग्नि कुमार मोदक। इन मोदको को मात्रा-र्द्र तोले से १ तोले तक। अनुपान-शीतल पल या बकरो का दूध।

रसयोग-हसपोट्टलो रस, ग्रहणीकपाट पोट्टली रस, अझिकुमार रस। ग्रहणोगजेन्द्ररस । गहणीबार्दूल रस ।

प्रहणो क नाट रस---इस नाम से कई योग भंपज्यरत्नावली मे अभिहित है । जैसे गहणीकपाट रस (स्वल्प अहिफेन युक्त), ग्रहणीकपाट रस द्वितीय, तृनीय, चतुर्थ, पचम, ग्रहणीवज्यकपाट रस, ग्रहणीवज्यकपाट रस ( वृहद्---रजत, लोह, मुवर्ण और मुक्ता युक्त) तथा संग्रहग्रहणीकपाट रस ( मुक्ता-म्वर्ण-अग्रक-वराट भस्म युक्त--अत्रक्षय मे विशेप लाभप्रद-जहाँ परग्रहणी के माथ मदज्वर भोचिरकालीन हो ।) तथा वज्यकपाट रस (अहिपेन युक्त)। महागधकम्---ममपरिमाण मे बुद्ध पारद तथा शुद्ध गधक की कज्जली

महागधकम्—नमपार्थानन न पुरुष गरेंस का पुरुष गरेंस कर पुरुष प्रकार की प्रकार को कुछी में डाल कर मद औंच पर गर्म करें। फिर उसे पतला करके उसमें वरावर मात्रा में जायफल, जावित्री, लवङ्ग, नीम की पत्ती, सिन्दु-वार की पत्ती, इलायची के दाने का महीन चूर्ण मिला लेना चाहिये। फिर पानी मिलाकर खरल में घोट कर एक कर लेना चाहिए। फिर शुद्ध की हुई मोती के सीप के सम्पुट में ( भली प्रकार कपडमिट्टी करके अर्थात् दो सीप के भीतर भर कर उमके ऊपर केले का पत्ता लपेट कर दो अगुल मोटा कपडे और मिट्टी का लेप कर उमके ऊपर केले का पत्ता लपेट कर दो अगुल मोटा कपडे और मिट्टी का लेप कर के जाने पर जसके खावरण को दूर करके शुक्ति समेत औपधि को खरल कर के महीन चूर्ण को शीशी में पाक करना चाहिये। फिर पुटपाक हो जाने पर उसके खावरण को दूर करके शुक्ति समेत औपधि को खरल कर के महीन चूर्ण को शीशी में भर कर रख लेना चाहिये। मात्रा–३ रत्ती से ६ रत्ती तक। बालको के लावरिंग में पाक करने के लिये एक महौपघ है। इस में शुक्ति की राख पर्याप्त मात्रो में रहती हैं--जो जीव की हड्डी का राख ( Bone charcol ) कीर आन्त्र गत वायु का शोपण ( Gasabsorbent ) होकर अतिसार में अद्भुत लाभ दिखलाती है। बडो में भी इसका प्रयोग हो सकता है, परन्तु वालातिसार यावाल-ग्रहणी में यह विशेषतया लाभप्रद है।

वालातसार पातार यात्रा स्वाय वटिका, रसाभ्रवटी, महाभ्रवटी ( मन शिला तथा कृष्ण चटिका—-वैद्यनाथ वटिका, रसाभ्रवटी, महाभ्रवटी ( मन शिला तथा कृष्ण सर्पविषयुक्त ), पानीयभक्तवटिका प्रभृति योग उत्तम है । इसी प्रकार शम्बू कवटी, टुग्ववटी, जाती फलाद्य वटी भी अच्छे योग है । शम्बूकादिवटी-शम्बूक

## भिपकर्म-सिद्धि

( घोघे ) की भस्म और नेंबानमक समान मात्रा में लेकर मत्रु मिलाकर गोली एक माने की वनावे । वात-ग्रहणी में उत्ताम योग है। वालको के नोष रोग (सूखा रोग ) में अतिसार या ग्रहणी की स्थिति में स्वतंत्र या महागंबक का योग करके प्रयोग करना वड़ा उत्ताम फल देता है ।

दुन्धवटी— इनके दो पाठ हैं। प्रथम में हिंगुल और यूतरवीज है, दूसरे में नही है। प्रथम में अभ्रक, लौह भस्म नही है। दूसरे में है। प्रथम मे विजया स्वरन की भावना है। दूसरे में केवल क्षीरको । दोनो का प्रयोग शोथ और ग्रहणी में वतलाया गया है। भैपज्यरत्नावली में दोनो पाठ मिलते है। प्रथम पाठ लधिक श्रेष्ठ अनुभव में पाया गया है। इसके घटक निम्न लिखित है— जुद्ध हिंगुल १ तोला, लींग, अफीम, वत्सनाभ, जायफल और थूतर के वोज प्रत्येक दो-दो तोले । विजया के स्वरस की भावना । मात्रा-मूंग के वरावर की गोली । अनुपान--दूध । प्रयोग-काल में जल, एव लवण का परिहार । तृपाधिक्य नारिकेल जल या जतपुष्पार्क, पुनर्मवार्क या काकमाची अर्क । यह योग नोथ रोग में अथवा नोथ से उपद्रुत ग्रहणी मे विनेप लाभदायक है।

पोय्र्पवर्ल्छी रस—-जूद्ध समपरिमाण में पारद-गधक की कज्जली, अभ्रकमस्क, छोह मस्म, रजत भस्म, जुद्ध टकण, रसाञ्जन, स्वर्णमाक्षिक भस्म, लब्द्र, श्वेत चन्दन, पाठा, व्वेत जीरक, घान्यक, वाराहक्रान्ता, अतीस, लोझ, कुटजत्वक्, इन्ट्रयव, जायफल, जुंठी, विल्वफल मज्जा, घूतर क्वीज, दाडिमवीज, मजिष्ठा, घातकी पृष्प और मीठाकूठ सभी द्रव्य समान ।

भूंगराज स्वरम को मात भावना देकर वकरो के दूव में पीसकर चने के वरावर की गोली। अनुपान—विल्व मल्जा है तो + गुड १ तोला। यह वट़ा ही उत्तम योग है। अनुपान के रूप में ठंडे जल, इसवगोल का लुआव या वेल का शर्वत भी दिया जा मकता है।

श्री नृपतिचल्लभ रस-जातीफल, लवड्ग, मुस्तक, छोटी इलायची, गुट्ट टंक्ण, यृतर्भाजत हीग, जोरक तेजपात, अजवायन, सोठ, लौह भस्म, ताम्र भस्म, गुढ पारव और गंधक प्रत्येक चार-चार तोले और काली मिर्च ८ तोले । प्रथम पारद और गंधक को कज्जली बनाये पञ्चात् उसमें अन्य भस्म और वनस्पतियो के सूक्ष्म कपढछन चूर्ण मिलाकर आमलकी स्वरस को सात भावना देजर तीन-तीन रत्ती की गोली बनावे । मात्रा-१-२ गोली । अनुपान-जल या तक्र ।

नृपतिवल्लम रस के अन्य पाठ भी बृहद् नृपतिवल्लम रस ( राजवल्लम रस पर्याय नाम ), महाराज नृपतिवल्लभ रस (स्वर्ण, रजत और विजया युक्त ),

ଟ୍ଓଡ

तपा महाराज नृपवल्लभ रम (स्वर्ण एव रजत युक्त) भैपज्यरत्नावली मे पाये जाते है । ज्यर वाला पाठ एक उत्तम अल्पव्यय साघ्य योग है ।

रसेन्द्र चूर्श-रससिन्दूर, वशलोचन, मुक्ताभस्म, स्वर्णभस्म तथा अहिफेन मा गौगिक । मात्रा-४ रत्ती एक वार रात्रि में सोते समय दूव से ।

अग्निसूनुरस—कपर्द भस्न १ तोला, घस भस्म १ तोला सम प्रमाण पारद-ांधक ने बनी कज्जली १ तो, मरिच चूर्ण ३ तोले । सबको निम्बू के रस मे गरल में रख भावितकर सुखाकर शीशो मे रख ले । मात्रा-१ माशे । अनुपान-पिष्पली चूर्ण तया घृत ।

पर्पटों के चोग-रस पर्पटी-द्रव्य ओर निर्माण विधि-हिंगुल से निकाले पारद को क्रमश. जयन्ती, एरण्ड और मकोय के स्वरस से एक दिन मदन करके राम जन्म ने घोले । गंघक का मोटा चूर्ण करके उसको सात दिनो तक भू गराज केन्चरन में भिगोकर रखे। फिर उसकी सुखाकर, भीतर से घृतलिष्त लाह की कटाही में रग कर आग पर चढाकर पिघलावे । फिर इस पिघले गंधक को छाने । छानने के लिये एक ऐसा घट ले जिसमें भू गराज स्वरस आधा भरा हो और उसके मुह के उपर मजबूत कपडा वँघा हो । छानने से गवक घडे में भृगराज में जाकर बैठ जायेगा फिर इस गधक को निकाल कर गर्म जल से धोकर सुखा ले। इम प्रकार ने टाद्ध किये पारद और गन्धक का सम भाग लेकर खरल में मर्दन करके कल्जली बनावे । कज्जली बनाने में तब तक मर्दन करे जव तक पारद के कण ( चन्द्रिका ) अदृब्य न हो जाँय । पर्पटी वनाने के लिये इस कज्जलो को अव एक वउे लोहे के कलछी में लेकर अग्नि पर रख पिघलावे। द्रव्य को लोहे के दंड से चलाता रहे। जब कज्जली द्रव हो जाय तव उसको जमीन पर गोवर विछाकर उसके ऊपर केले का पत्ता विछाकर उस पर ढाल दे । ढालने के साय ही दूसरे केले के पत्ते से उसको ढके और दवा दे । जब पर्पटी ठडो हो जाय तो वीशी में भरकर रख दे। सेवन कराने के समय पर्पटी का महीन चूर्ण वनाकर प्रयोग करना चाहिये ।

विविध पर्पटियॉ— इसी विधि से स्वर्णपर्पटी, (सुवर्ण-भस्म की अतिरिक्त योग से ), लौह पर्पटी ( लौह भस्म का अधिक योग ) करके मण्डूर पर्पटी ( मण्डूर भस्म के विशेष योग से ), गगन पर्पटी ( अर्भ्रक भस्म कज्जली के अतिरिक्त मिलाकर), ताम्र पर्पटी ( ताम्र भस्म का अधिक योग करके ), पचामृत पर्पटी ( लौह भस्म, वाभ्रभस्म, ताम्र भस्मो का कज्जलौ के अतिरिक्त योग से ), विजय पर्पटी ( रजत, सुवर्ण, मुक्तापिष्टि, वैक्रान्त, ताम्र, अभ्र, भस्म-यदि प्राप्य हो तो हीरक भस्म भी इन द्रव्यो के अधिक योग से निर्मित ) नामक विविध पर्पटियां भी बनती है । साच्चा और अनुपान-सामान्य प्रयोग में २ से ४ रत्ती तक पर्पटियो की मात्रा प्रतिदिन लगातार ढेढ मे दो मास तक करना चाहिये। विशेप प्रयोग मे जव पर्पटी का कत्प प्रयोग या वर्धमान प्रयोग चल रहा तो मात्रा एक रत्ती से प्रारम करके, एक-एक रत्ती की मात्रा प्रतिदिन वढाते हुए अथवा दो दिनो के अतर मे प्रतिदिन वढ़ाते हुए दम मे वारह रत्ती तक रोगी का वलादि देखकर देने का विधान है। फिर रोगी के अच्छा होने तक वही मात्रा देता रहे। अर्थात् जव दस्त वंद हो जाय, पाचन मुंधर जाय, अग्ति दीप्त हो जाय, आत्रकूजन (वायु के कारण) जान्त होने लने तो प्रतिदिन या हर तीसरे दिन एक-एक रत्ती की मात्रा घटाकर एक रत्ती की मात्रा पर रोगी को लावे। कुछ दिनो तक यह मात्रा चलती रहे। रोगी स्वस्थ हो जाय तो औपध छुडा दे। दिन में एक ही खुराक मे अधिक मात्रा की औपधिको (८रत्ती या १० रत्ती) न देकर दिन मे कई वार मे विभाजित करके दो रत्ती से तीन रत्ती तक प्रति मात्रा देते हुए तीन या चार वार में देना उत्तम रहता है। सामान्यत वर्धमान पर्पटा कल्प प्रयोग मे ४० से ६० दिन लग जाते है।

अनुपान—भुना जोरा का चूर्ण १।। से ३ मार्गे और घी मे भुनी हीग ५ रत्ती मिलाकर दे । या भुना जीरे का चूर्ण और शहद के साथ दे । ऊपर से दूध, दाटिम, छाछ, मोमम्मी मीठा नीवू या नारिकेल जल दे ।

उपयोग रसपर्पटी—सव प्रकार के पचन विकारो (जाठराग्नि के दोपो) मे रमपर्पटी का उत्तम औपयि है, ग्रहणी, जीर्ण अतिसार, जोर्ण प्रवाहिका और अग्रिमाद्य मे इसके प्रयोग से विकोप लाभ होगा है।

स्वर्ग्स पर्पटी—जाठराग्रि को दीष्ठ करने वाली, वलकारक और शरीर को पुष्ट करने वाली पर्पटी है ग्रहणो, सर्व प्रकार के क्षय रीग विशेषत. आत्र के क्षय में इससे विशेष लाभ होता है।

लोह पपटी---सूतिका रोग, प्लोहा, वृद्धि, यक्टद्वृद्धि, अग्निमाद्य, पाण्डु रोग अम्ल वित्त और उदरशूल में विजेप लाभ पद होता है।

मराहर पपेंटी-पाराइ रोग, त्पीहा के रोग, जोथ, मन्दाग्मिन यक्वद्दीर्वल्य मे विशेष लाभपद रहती है।

गगन-पपॅंटी---मदाग्नि, पाण्डु रोग, राजयदमा, खाँसी और व्वास युक्त ग्रहणी रोग में विशेष लाभप्रद होता है।

विजय पर्पटी—कृच्छ साध्य ग्रहणी रोग, उपद्रव युक्त राज यदमा, पाण्डु रोग, प्लीहा के रोग, हद्रोग, अम्लपित्त अथवा जीर्णं ज्वर युक्त ग्रहणी रोग में विजय पर्पटी एक उत्तम औषधि हैं। सुलम हो तो इसी पर्पटी का प्रयोग और रोगी रपयसाभ्य इस अीपवि का प्रवंध कर सकता हो, तो कल्प रूप में करना मर्पोत्तान रहता है।

पंचासृत पर्पटी—पर्पटी योगों में यह एक अल्पव्ययसाघ्य उत्तम योग हैं। इति जनर टमी का व्यवहार वल्प योगों में चिकित्मक करते हैं। इसमें लघ, नाझ और लौह भस्म का योग हो जाने से औपनि की क्रिया जीर्ण-ग्रहणो रोगम बटी उत्तम होती है। जोर्णातिमार, पाण्डु रोग, अरुचि, मंदाग्नि और ग्रहणी रोगमें टाइन प्रयोग करना चाहिये। पचामृत पर्पटी के प्रयोग से भूल बढती है।

वार्रुना क चूंण क साथ मयत करने त रहु जारर कर कर तूर का पूर्व कर पूर्व तिरन्न चिकित्सा-पथ्य-वर्धमान पर्पटी प्रयोग में शरीर का एक कल्प (नवीनीकरण या कायाकल्प) हो जाता है। रोगी को पूर्ण विश्राम से विस्तर पर रातना होना है। उसके पचन संस्थान को मुख से लेकर गुदा पयन्त आमा-प्रयान्त प्रभृति अवयवो को पूर्ण विश्राम देने के लक्ष्य से रोगी को अन्न, जल, लपण, मनाले प्रभृति सामान्य ठोम भोजन को पूर्णतया बद कर दिया जाता है। उनको केवल द्रवाहार दूध अथवा तक्रपर रख कर (Bland diet) चिकित्ना की जाती है। इम चिकित्मा का लक्ष्य पचन संस्थान की पुरानी श्लेष्मल कला को जरा कर उसके स्थान पर नये श्लेष्मल कला का निर्माण तथा जोपणा चुरो का पुनर्जनन और अधिक कार्यचम बनाना रहता है। इस तरह इस कल्प चिकित्सा के परिणाम स्वरूप पचन तथा जोपण की दोनो क्रियायें प्राकृत हो जाती है।

स्वंप्रथम यह निर्णय करना चाहिये कि तक्र और दूध इनमें से कौन सा द्रव मर्वप्रथम यह निर्णय करना चाहिये कि तक्र और दूध इनमें से कौन सा द्रव पदार्थ रोगो के अनुकूल पडता है, तव किसी एक पर रख कर चिकित्सा का प्रारंभ करना चाहिये। जिस रोगो की अग्नि बहुत मद है, पाचन को शक्ति बहुत क्षोण है और जिसके कोष्ठ मे वायु की अधिकता है उसको तक विशेप हित -करता है। इसके विपरीत जिसके कोष्ठ मे वायु विशेप नही है और अग्नि अधिक मंद न हो उसे गोदुग्ध पर रखना चाहिये। दूध से शक्ति शीघ्र आती है। परन्तु तक्र लघु होने से पचन शीघ्र सुधरता है और मल जल्दी वँध जाता है।

प्रकृति तथा प्राप्यता (Availability) का भी विचार करना चाहिए। कभी कभी तक्र या दुग्ध में से किसी एक का प्रारभ कराने पर रोगी

१८ भि० सि०

## भिषक्कर्म-सिद्धि

के पथ्य की प्रतिकूलता का ज्ञान होता है तो पथ्य का विपर्यय कर देना चाहिये। अर्थात् दूध बंद करके तक्र या तक्र बद करके दूध पिलाना प्रारभ कर देना चाहिये। स्त्रियो में दूध स्वभावत. क्म रुचिकर होता है उन्हे प्राय: तक्र ही अनुकूल पडता है। पित्त प्रकृति वालो को गाय का दूध या अजाटुग्ध अधिक हितकर होता है। दिदय की दुर्वलता होने पर तक्र की अपेक्षा दूब अधिक हितकर होना है। क्रिमियुक्त ग्रहणी रोग में दूध की अपेक्षा तक्र अधिक लाभप्रद पाया जाता है। वर्जोविकार युक्त ग्रहणी में भी तक्र उत्तम पथ्य रहता है। जोथयुक्त ग्रहणी में दूध का पथ्य उत्तम रहता है।

तक गोदुग्ध से नित्य ताजा वनाना चाहिये। वढिया जमे दही का ही तक देना चाहिये। थोडा थोडा करके नियमित समय पर तक या दूध पिलाना चाहिये जिसमें रोगी का वल न घटे, जीश्र पचे और क्षुवा वढनी चले। दूव खवाला हुआ पतलाही पीने को देना चाहिरु। वहुत गाढा करके नहीं देना चाहिये। तक वनाने में जास्त्रीय विधान दही में चतुर्थांग उवाल कर ठडा किया हुआ जल मिलाकर मण्जन करके घोल बनाकर देने का है, परन्तु आवञ्यकतानुसार उसमें जल कुछ अधिक भी मिलाया जा सकता है। वातिक ग्रहणी में पूर्ण नवनीत युक्त तक, पैत्तिक में मध्यम नवनीत युक्त ( अर्थात् कुछ निकाल कर नवनीत ) और इत्रैष्मिक ग्रहणी में पूर्णतया नवनीन हीन तक देना चाहिये। दूव या तक में थोडा पंचकोल चूर्ण एक मांगे को मात्रा में मिलाकर लेना उत्तम रहता है। यदि दूध या तक्र र्हाचकर न प्रतीत हो तो थोडो मिश्री डालकर भीठा करके दिया जा सकता है।

तृपा के जमन के लिये प्राय दूध या तक्र का पी लेना ही पर्याप्त रहता है, परन्तु ग्रीप्म ऋतु में यदि तृपा अधिक लगे तो रोगी को मौफ का अर्क या नारिकेल जल या श्रृत-जीतजल पीने के लिऐ दिया जा सकता है। फलो में अनार का रम पीने को दिया मकता है।

पर्पटो प्रयोग विधि-इस निरन्न चिकित्सा में पर्पटी नामक औषधि का मेवन एक विशेष क्रम से एक विशिष्ट अवधि तक कराया जाता है। कई पर्पटियो के नाम ऊपर में उल्लिखित है। उनमें सर्वोत्तम विजय पर्पटी है, यह यदि सुलभ न हो तो पंचामूत पर्पटी हर हालत में बहुत अच्छी है। यक्ठद्विकार, रक्ताल्पत्व, शोधादि उपद्रवयुक्त ग्रहणी में डम का प्रयोग विशेष लाभप्रद रहता है। स्वर्ण-पर्पटी-मंग्रहग्रहणी या मदज्वर युक्त ग्रहणी या क्षयज ग्रहणी में यह औषघ लाभप्रद रहती है। यह हृद्द एव बल्दवर्धक होती है। पर्पटी सेवन कराने की शास्त्रीय विधि का ऊपर में उल्लेख हो चुका है। जिसमे १ रत्ती से मात्रा का आरभ करके प्रतिदिन एक ही रत्ती वढाते हुए कुल दन रत्ती तक ले जाते है पुन कुछ दिनो तक इस मात्रा को चालू रख कर क्रमश एक एक रत्ती घटाते हुए एक रत्ती पर लाकर पर्पटी का सेवन वंद कर देते हैं। पश्चात् कुछ चूर्ण, गुटिका, मोदक, आसवारिष्ट का प्रयोग करते हुए रोगी को प्रकृतस्थ कर लिया जाता है। स्वर्गीय वैद्य यादव जो त्रिक्रमजी आचार्य इसी क्रम के पक्षपाती थे।

हिन्दू विश्वविद्यालय काशी के आयुर्वेदानुसघान विभाग के सचालक प० राजेग्वर दत्त जी शास्त्री का क्रम किंचित् इससे परिवर्त्तित है । यही क्रम हम लोगो को भी मान्य है। इसमे पर्पटी सेवन के एक दिन पूर्व रोगो को कृष्ण वोज चूर्गा ६ मारो को मात्रा मे कोष्ण दूध के साथ खिलाकर सचित मल को निकाल देना चाहिये । तत्पश्चात् पर्पटी एक एक रत्ती की दो मात्रा वनाकर भुने जीरा का चूर्गा ४ रत्तो से १ माञा और मधु ३ से ६ माशे तक मिलाकर प्रात -सायम् देना चाहिये । इस प्रकार दो दिनो तक देकर तीसरे दिन एक रत्ती और वढाकर ३ रत्ती को तीन मात्रा में वॉंटकर प्रात , मध्याह्न और सायं देना चाहिये । यह क्रम भी दो दिनो तक चले । इस प्रकार हर तीसरे दिन एक एक रत्ती की मात्रा बढाता चले और पर्पटी की मात्रा अधिक होने पर चार वार, पाँच वार या छ वार मे समय का विभाग करके दिन मे देवे । जब पर्पटी वारह रत्ती तक पहुँच जावे तव वढाना वद कर देवे । यदि इस मात्रा के पहुँचने पर भी मल वेंब न रहा हो, दस्त पतले हो हो रहे हो तो यही मात्रा एक सप्ताह तक स्थिर रखे । इसके वाद एक एक रत्ती प्रतिदिन घटाता चले जव तक कि पर्पटी प्रारभिक मात्रा ( २ रत्तो ) तक न पहुँच जावे । इस आरोहावरोह क्रम मे रोगी को कोष्ठवद्वता हो तो हरीतकी चूर्ण ६ माशे देकर कोष्ठशुद्धि कर ले ।

कई वार रोग के हल्का होने पर वारह रत्ती तक पहुचने के पूर्व ही छ या आठ या दस रत्ती तक पहुँचते ही मल वैंध जाता है, भूक वढ जाती है, रोगी अपने को स्वस्थ अनुभव करने लगता है तो उसी मात्रा पर पर्पटी को रोक देना चाहिये। चार, पाँच दिनो तक उसी मात्रा पर स्थिर रखकर आगे न वढावे और हासन या घटाने का क्रम चालू कर देना चाहिये। और रोगी को प्रारभिक मात्रा पर ले आना चाहिये। इस वर्धमान तथा हासवान पर्पटी की प्रयोगविधि को पर्पटी कल्प कहा जाता है।

पर्पटी की मात्रावृद्धि के साथ साथ, रोगी क्षुवा और अग्निवल का विचार करते हुए एक एक पाव दूब या उतने ही का बना तक्र भी वढाता चले। दूध या

## भिपकर्म-सिद्धि

तक को वृद्धि प्रतिदिन या कुछ कुछ दिन ठहर कर भी की जा सकती हूँ। इस वात का ध्यान रखना चाहिये कि वढाने मे इतनी मात्रा न हो कि रोगी को अजीर्ण हो जावे । मात्रा इतनी देनी चाहिये कि कुछ कुछ वुभुक्षा वनी ही रहे । पर्पटी के घटाते नमय पुन. दूघ या तक की मात्रा घटाने की आवञ्यकता नहीं रहती है, जितना रोगी पी सकता हो और पचा सकता हो पिछाते रहना चाहिये । दम, वारह सेर दूघ या इतने का वना तक्र पी लेना एक साघारण वात है । कई वार वीस नेर या अधिक दूध पीते भी रोगी देखे गये हं । यदि पर्पटी वृद्धि के साथ दूघ पीने की चमता रोगी को अधिक न वटे तो चिन्तित होने की आवञ्यकता नहीं रहती है । चार सेर या पाँच सेर तक दूघ पर्याप्त है ।

संसजेन ऋम- " पर्पटी कल्प के समाप्त हो जाने पर सहसा प्राकृत भोजन पर रोगी को नही लाना चाहिये। अपितु ससर्जन करते हुए प्राक्वत आहार पर लाना चाहिये। जैसे प्रथम दिन लाजमएड, दूसरे दिन लाजपेया। तीसरे दिन पुराने गालि या साठी के २॥ तोले चावल को पेया। चौथे दिन ४ तोला चावल । पाँचवे दिन १ छटाँक चावल की पेया। भूख वढनी चले तो छठे दिन उतने चावल की विलेपी। यदि अन्न का सम्यक् परिपाक होता चले तो क्रमग चावल की मात्रा वढाता चले, परन्तु एक पाव तक पहुँच जावे तो वढाना वंद कर दे। इन पथ्यों को पचकोल युक्त करके लेना उत्तम रहता है। चावल का सेवन दूध या तक्र से यथाक्रम मोठा या नमकीन करके करना चाहिये । तक्र को रुचिंकर वनाने के लिये भुने जीरे का चूर्एा और नमक मिलाकर भी लिया जा सकता है । डमके वाद मूग, अरहर या मसूर की पतली टाल विना घी-मसाले से छौंक और उमके वाद घी, मसाले युक्त छीक ( जीरे की ) लगाकर देना चाहिये। गाक-सब्जियो में पलाएडु, खरवूजे, गूलर आदि देने चाहिये । पत्र जाक, मूल शाक ( जड ) तथा अन्य कई वातो का परहेज पर्पटी कल्प के अनन्तर रोगी को करना चाहिये। जैमे---निम्वादि पत्र शाक, अम्ल (खटाई), काजी, केले का फल, पत्र गाक, जड के गाक, खीरा, ककडी, तरोई, कुष्माण्ड, करैला, तरवूज आदि नही खाने चाहिये | माथ ही रात्रि-जागरण तथा स्त्रीमग का भी निपेव है ।

मास-सात्म्य व्यक्तियों में मृग, तीतर, लवा, मुर्गा, छोटी मछली, वकरे को सिट्ट करके गोरवा देना चाहिये। जव खिचडी, चावल, दाल आदि रोगों को पचने लगे तो रोटी-दाल भी सेवन को टेना चाहिये। पूडी, परावठे,

१. पेया विलेपीमकृतं कृतज्ञ यूपं रस दित्रि रथैकञश्च । क्रमेण सेवेत विजुद्दकाय प्रधानमध्यावरजुढििजुढ ॥ ( च सि १.)

રહક્

### चतुर्थ खण्ड : सप्तम अध्याय

पूचे, घेवर आदि घी या तेल के तले पदार्थों का परहेज हमेशा ही करना चाहिये। अन्य भी इस प्रकार के दुर्जर और गरिष्ठ भौजनो का सेवन ग्रहणी रोग से मुक्त को मदैव नही करना चाहिये। अन्न के प्रारभ हो जाने पर दूध और तक्र की मात्रा क्रमश कम कर देनी चाहिये। परन्तु एक वारगी नही बन्द करना चाहिये। गहणी के रोगी में रोगमुक्तावस्था के अनन्तर भी दही, तक्र और दूध के सेवन का क्रम सदा वनाये रखना उत्तम है।

म्रहणी रोग में प्रयुक्त सिद्ध घृत—विल्वगर्भ घृत, शुठीघृत, नागरघृत, चित्रक घृत, विल्व घृत, मरिचाद्य घृत, पट्पल घृत, महापट्पल घृत तथा चाङ्गेरी घृत।

चाङ्गेरी घृत-पचकोल, गोक्षुर, धान्यक, विल्वमञ्जा, पाठा, अजवायन । इन ब्र्च्यो का समभाग मे लेकर पोस कर कल्क वना ले । फिर इस कल्क से चतुर्गुण यृत, यृत से चतुर्गुण चाङ्गेरी का स्वरस अथवा क्वाथ तथा घृत से चतुर्गुण दही और उतना ही पानी लेकर सवको कलईदार कडाही मे रख घृत को सिद्ध कर ले । यह योग अर्चोरोग, जीर्रा-प्रवाहिका, गुदभ्र का तथा ग्रहणी मे लाभ करता है । सान्ना १-२ तोले । अनुपान अजाक्षोर या गोदुग्ध के साथ ।

ग्रहणी रोग में प्रयुक्त होनेवाले तैल्ल--विल्व तैल, ग्रहणीमिहिर तैल, वृहद् ग्रहणीमिहिर तैल, दाडिमाद्य तैल । इन तैलो मे से किसी एक का अर्म्यंग तथा पान लाभ-प्रद होता है ।

ग्रहणी मे प्रयुक्त आसवारिष्ट-तक्रारिष्ट, पिष्पल्याद्यासव तथा कुटजारिष्ट ।

कुटजारिष्ट—कुटजकी छाल ५ सेर, मुनक्का २॥ सेर, महुए का फूल आधा सेर, गाम्भारी को छाल आधा सेर, जल १ मन ११ सेर ३ छटाँक । क्वाथ वनाकर चतुर्थाश झेप करे । फिर इसे एक घट मे रख कर उसमे धाय का फूल १ सेर, गुड ५ मेर मिलाकर । १ मास तक सधान । मात्रा २ तो० । अनुपान समान जल मिलाकर भोजन के पश्चात् ।

ग्रहणो से एक व्यवस्था पत्र-१ पचामृत पर्पटी ३ र०, अजीर्णकटक ३ र०, लाचो चूर्ण २ माशा मिलाकर ३ मात्रा मधु से दिन मे तीन वार । २ कुटजारिष्ट भोजन के वाद २ चम्मच समान जल मिलाकर ।

### भिपकर्म-सिद्धि

# ञ्चाठवॉ अध्याय अर्शोरोग प्रतिषेध

कियाक्रम—अशों रोग को विनष्ट करने के लिये चार प्रकार से चिकित्सा की जाती है। भेपज, शस्त्र, क्षार तथा अग्नि। इनमें आद्य अर्थात् भेपज चिकित्सा ही अपना प्रतिपाद्य विषय है। आचार्य सुश्रुतने इनकी चतुर्विध साधनोपाय नाम से व्यास्या की है और वतलाया है कि अचिरकालजात (जो चिरकाल से न हो), अल्प दोप, लच्चण एवं उपद्रवो से युक्त तथा अदृश्य अर्शो मे प्राय-भेपज के द्वारा उपचार करना उत्तम रहता है। मृदु अक्रुर युक्त, फैले हुए (प्रसृत), गहराई में पहुचे हुए (अवगाढ एव उच्छित) अर्श के अक्रुरो मे अयवा वातश्लेष्मज या रक्त-पित्त दोपयुक्त अवस्था में क्षार कर्म के द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये। कर्कश-स्थिर-स्थूल और कठिन (कडे) अर्थाइकुरो मे अथवा वातश्लेष्मज दोपयुक्त अर्थ मे अग्निकर्म के द्वारा उपचार ठीक रहता है तथा तनुमूल (पतले जड़ वाले), उठे हुए (उच्छित) एवं क्लेदयुक्त सभी प्रकार के दोपोत्पन्न अर्थाख्नुरो मे शस्त्रकर्म के द्वारा उपचार करना उत्तम रहता है। (सु चि. ६)<sup>9</sup>

चरक ने भेपज ( औपवि-योग) से अर्श की चिकित्सा करने को सर्वोत्तम सावन माना है तथा उसकी अधिकार-पूर्ण प्रञमा भी की है। काय-चिकित्सा के समर्थक होने के कारण उन्होने अपने भेपज-साघन को सुखोपाय और अदारुण कर्म नाम से प्रशसा की है और अर्शोकी समूल निवृत्ति के लिये भेपज-साघन को हेतु भी माना है। दूसरे साधनोपायो को अर्थात् शस्त्र-क्षार एव अग्निकर्म को उतना जपयुक्त न मानते हुए इन क्रिगावो से चिकित्सा करने की पढति की चुटकी भी ली है। उनका कथन है कि कुछ लोगो का कहना है कि अर्श के मस्सो को काटकर निकालना चाहिये। दूसरे क्षार के द्वारा जलाने की सलाह देते ही और अन्य लोगो ने अग्नि के द्वारा दाह का विधान वतलाया है। इसमें सन्देह नही ये सभी मत वडे आचार्यों के है तथा तन्त्रसम्मत है। साथ ही कर्म करने वाले चिकित्सक भी दृष्टकर्मा और प्रत्यचाभ्यासी व्यक्ति होते है और तीनो क्रियायो अर्श के प्रनिकार रूप मे प्रचलित हैं। परन्तु निजो अनुभव में इनकी क्रियायो के द्वारा कई प्रकार के उपद्रव होते देखे गये है। जैसे, दारुण गुदभ्र झ ( Prolapse of Rectum ), पुस्त्योपघात ( Impoteny ), गुदपाक

१. दुर्नाम्ना साधनोपायञ्चतुर्घा परिकीत्तित । भेपजक्षारञस्त्राग्निकर्म चाद्यन्तु सम्मतम् ॥ ( Proctitis ), आध्मान, दारुण शूल, रक्तातिस्नाव ( Haemorhgea) तथा अर्गका पुनरुद्भव ( Ralapses ) तथा कई वार इन कर्मों मे असावधानी से मृत्यु तक हो जाती है । अस्तु, जो कर्म सुविधापूर्वक किया जा सके उसी कर्मों का उल्लेपहम करते हैं जिनसे अर्श जड के साथ नष्ट हो जाते हैं । <sup>9</sup>

अर्श रोगो में प्रयान कारण मन्दाग्नि (अग्निमदता) रहती है। अर्श, अति-मार तथा ग्रहणो तोनो रोग एक दूसरे से सम्वद्ध होते हैं और बहुधा एक दूसरे के उत्पादक रूप में पाये जाते है। उन सबो की उत्पत्ति में अग्निमदता ही प्रधान हेतु के रूप में पाई जाती है। अग्नि के मंद होने पर ये उत्पन्न होते हैं और अग्नि के दीप्त होने पर ये स्वयमेव नष्ट हो जाते हैं। अस्तु इन रोगो के उपचार में अग्नि को दोप्त करने के लिये जो भी उपचार प्रशसित ईं उनका उपयोग करना चाहिये।<sup>2</sup>

अस्नु अर्ग को चिकित्सा मे १ वातानुलोमक (वायु के अनुलोमन के लिये), २ अग्नि के वल को वढाने के लिये (अग्निवर्धक) ३ विवधहर (कोष्ठ की वद्धता को दूर करने के लिये) जो अन्न, पेय तथा भेषज द्रव्य है उनका प्रयोग नित्य अर्श मे करना चाहिये।<sup>3</sup> यदि अर्श रोग का अतिसार (पतले दस्त) आ रहे हो तो वातातिसारवत् चिकित्सा करे और अगर पुरीप वद्ध या गाँठदार हो तो डदावर्त्त रोग के सदृश उपचार करना चाहिये।<sup>४</sup>

सर्ज रोगो के छ प्रकार शास्त्र मे (वात-पित्त-कफ-रक्त-त्रिदोप और सहज भेद मे ) वतलाये गये है, परन्तु व्यावहारिक दृष्टि से दो ही भेद कर लेना पर्याप्त होता हे कि अर्श शुष्क है या स्नावी ? शुष्क अर्श अधिकतर गुदा की बाह्य वलियो

१ तत्राहुरेके शस्त्रेण कर्त्तन हितमर्शसाम् । दाह क्षारेण चाप्येके दाहमेके तथाग्निना ॥ अस्त्येतद् भूरितन्त्रेण धीमता दृष्टकर्मणा । क्रियते त्रितिध कर्म अशस्तत्र सुदारुणम् ॥ पुस्त्वोपघात श्वयथुर्गु दे वेगविनिग्रह । आध्मान दारुण घूल व्यया रक्तातिवर्त्तनम् ॥ पुनविरोहो रूढाना क्लेदो भ्र शो गुदस्य च । मरण वा भवेच्छीन्न शस्त्रचाराग्निविभ्रमात् ॥ यत्तु कर्म सुखोपायमल्पभ्र शमदारुणम् । तदर्शसा प्रवक्ष्यामि समूलाना निवृत्तये ॥ ( च चि १४ ) २ अर्थोऽतिसारा ग्रहणीविकारा प्रायेण चान्योऽन्यनिदानभूता ।

- २ अर्शोऽतिसारा ग्रहणाविकारा त्रावेश वागाव सम्प्रेय सन्नेऽनले सन्ति न सन्ति दीप्ते रक्षेदतस्तेषु विशेषतोऽग्निम् ॥
- ३ यद् वायोरानुलोम्याय यदग्निवलवृद्धये ।
- अन्तपानीषधद्रव्य तत्सेव्य नित्यमञ्चसे ॥
- ४ वातातिसारवद् भिन्नवर्चास्यर्शास्युपाचरेत् । उदावर्त्तविधानेन गाढविट्कानि चासक्वत् ॥

## भिपक्स-सिद्धि

में स्थित होते हैं उनके मस्से ( अकुर ) हब्य होते हैं और उनमे वैदना अधिक होती है ( वादी ववासीर ) । सावी अर्थ प्राय. गुदा के मध्य या अन्तः वलियो में पैदा होते हैं, उनके अंकुर (मस्से) दिखलाई नही पड़ते ( अदृश्य होते हैं )— इनमें वेदना अल्प या नहीं रहती है, रक्तसाव ही एक प्रमुख लच्चण पाया जाता है । जुष्क में वायु और श्लेष्मा दोपो की प्रवलता होती है और सावी अर्घो में रक्त और पित्तदोपो की प्रवलता पाई जाती है ।

अस्नु दृब्य जुष्कार्शों में तीक्ष्ण द्रव्यों में निर्मित प्रलेपादि, अम्यग, स्वेद, सेक, अवगाहन, वूरन, उपनाह, गुदर्वात्त तथा रक्तावसेचन प्रभृति स्थानिक उपचार, तीक्ष्ण पाचन द्रव्यों के अंत. प्रयोग में उपचार करना चाहिये । अदृब्य स्नावी अर्थों में रक्तपित्त (अधोग) सदृया मृदु एवं पित्तज्ञामक आम्यंतर प्रयोग से उपचार करना चाहिये । इसमें मृदु वमन और रेचन कर्म लाभप्रद रहता है । कोष्ठबृद्धि का व्यान रखना सभी प्रकार के अर्थों की चिकित्सा में प्रधान लक्ष्य होन (चाहिये । दोपभेद से विचार करें तो वातिक में स्नेहन-स्वेदन, पैत्तिक में रेचनादि, ब्लैप्तिक में वमनादि, मिश्र दोयों से उत्पन्न में मिश्रित तथा पित्त-सद्द ही क्रिया रक्तज अर्थों में प्रकीत्तित है ।

रक्तार्ग में रक्त-पित्तगामक उपचार करें। अर्ग में निकलने वाले रक्त की प्रारम में उपेक्षा करनी चाहिये और उसको निकलने देना चाहिये-क्योकि प्रारम में जो दूपित रक्त निकलता है—उनके रोकने में बहुत तरह के कामलादि उपट्रव होने लगते हैं-अस्तु प्रारंभ में रक्त के रोकने के लिये स्यानिक या मार्बर्टहिक रक्तस्तांमक उपचार नहीं करना चाहिये। परन्तु दुष्ट रक्त के निकल जाने पर रक्त का मग्रहण करना चाहिये। अथवा यदि रक्तस्नाव तीव्र हो तो आत्यप्रिक अवस्था नमझ कर उसका मंग्रहण प्रारंभ में भी किया जा सकता है।

रक्तार्ग की चिकित्मा में जाठराग्नि को उद्दीष्त करने के लिये, रक्त के सग्रहण (म्तभन) के लिये तथा दोपो के लिये तिक्त रसात्मक द्रव्यो का उपयोग करना चाहिये। रक्त के अधिक स्नुत हो जाने मे वायु की वृद्धि अधिक हो जाती है ऐमी स्थिति स्नेहमाध्य रहती है अस्तु-पिलाने, मालिंग तथा अनुवासन के लिये स्नेह का प्रयोग करना चाहिये। पित्तोत्वण रक्तस्नाव में,

१ गुष्कार्गमा प्रलेपादिकिया तीक्ष्णा विधोयते । स्नाविणा रवनमालोक्य क्रिया कार्यास्नपंत्तिको ॥ स्नेहा. स्वेदादयो वाते पित्ते स्यू रेचनादय. । कफे वान्त्यादयोऽर्श मु मिश्रे मिश्रा. प्रकीत्तिताः ॥ पित्तवद् रवतजे कार्य. प्रतिकारोऽर्शसि झ्रुवम् । ( च. )

3,20

टुर्वल रोगी में जिनमें वात-कफ का अनुबंध नहीं हो और ग्रीष्मकाल हो तो उनका स्तमन तत्काल करना चाहिये।

> रक्तजे पित्तवेशेष्याद्रक्तपित्तहरी क्रिया। प्रवृत्तमादावर्शोभ्यो यो निगृहात्यवुद्धिमान्। शोणितं दोपमलिनं तद्रोगाञ् जनयेद्वहून् ॥ तस्मात्न्युते दुष्टरक्ते रक्तसंग्रहणां मतम्। कालं तावदुपेत्तेत यावन्नात्ययमाप्नुयात् ॥ अग्निसंदीपनार्थछ्व रक्तसंग्रहणाय च। दोपाणां पाचनार्थछ्व परं तिक्तेरुपाचरेत् ॥ यत्तु प्रजीणदोपस्य रक्तं वातोल्वणस्य च। वर्त्तते स्तेहसाध्यन्तत्पानाभ्यद्भानुवासने ॥ यत्तु पित्तोल्वणं रक्त घर्मकाले प्रवर्त्तते ।

म्तम्भनीयं तदेकान्तान्न चेद्वातकफानुगम् ॥ (चर), अर्था रोग में तक्र—तक का निरन्तर मेवन करने से अर्थ रोग नष्ट हो जाता है और नष्ट हो जाने पर पुन नही उत्पन्न होता है। ग्रहणी और अति-नार रोग में भी तक सेवन की प्रशसा हो चुको है। अव यहाँ अर्श समान उत्पादक हेतु होने को वजह से पुन उसका विधान किया जा रहा है।चरकने लिखा है कि जब पृथ्वी में एक वार घास को निकाल कर उसकी जडमें तक छोडने से पुन नहीं उगता फिर दीप्त जाठराग्नि वाले पुरुषका शुष्क अर्श तक के उपयोग से कैसे-शेप रह सकता है? तक के निरन्तर प्रयोग से भी सभी न्योत शुद्ध हो जाते हैं, पाचन शक्ति तीव्र होती है, अन्न का सम्यक् परिपाक होने से पक्व रम पैदा होता है। उस से रक्त, मामादि धानुओ की यथाक्रम सम्यक् वृद्धि होती है। जरीर पुष्ट होता है। शरीर में वल-वर्ण-कान्ति का उदय होता हं। मन में प्रसन्नता आती है, क्स्तुत वातक्षेष्मोल्वण अर्श के लिये तक से वढ कर कोई औषध नही है। अर्श के रोगियो में जिनकी अग्नि बहुत मद है उनमे कुछ दिनो तक अन्न न देकर तक्र पर ही रखना चाहिये और जब अग्नि दीप्त हो जाय तो तक्र के साथ लघु भोजन रोगो को देना चाहिये।

अग्नि के वल तथा दोप का विचार करते हुए तक्र का भी प्रयोग करना उत्तम रहता है। जैसे, यदि पचन शक्ति पर्याप्त हो तो अनुद्धृत स्नेह तक्र (विना मक्खन निकाला), यदि पचन शक्ति मध्यम हो तो अर्धोद्धृत स्नेह (आधा मक्खन निकाला) तक्र और अग्नि बहुत मद हो तो रूक्ष (पूरा मक्खन निकाला) तक्र पीने को दे। दोपानुसारवात की अधिकता मे अनुद्धृत स्नेह,

# भिपकर्म-सिद्धि

पित्त की अधिकता में मध्योट्वृत तथा कफ की अधिकता में पूर्णीट्घृत या रूझ तक पीने को देना चाहिये।

तक को चित्रकमूल चूर्ण के साथ मिश्रित करके पिलाने का नियम है। इसके लिये एक विधि यह कि चित्रक के जड के कल्क को मिट्टी की हडिया के भीतर लेप कर के मुखालेवे और उसमे तक्र डालकर पी जावे अथवा उसमें ययाविधि गोदुग्व छोडकर दही जमा ले, उस दही या तक्र का सेवन करे। यह अर्जोहर प्रयोग होता है। यह संभव न हो तो चित्रकमूल चूर्ण ( एक माजा, तक्र में मिलाकर पी जावे। अथवा अजवायन ३ माजे। विढलवण ट्रे तोला तक्र मे मिलाकर भोजन के बाद सेवन करना कोष्टवढता को दूर करता है।<sup>2</sup>

शुष्कार्ध में भेपज-आभ्यंतर प्रयोग--

गुडहरीनकी—९ माधे हरीतकी और एक तोला गुड मिलाकर प्रात: काल चेवन ।

२ एक टोण गोमूत्र में हरीतकी के सौफलो का स्वेदन करके एक एक का मुबह-गाम ब्रह्मवर्य रखकर सेवन ।

३ सगुड़ कणा अभया—गुड़ १ तोला, पिष्पली ४ रत्ती और हरीतकी ६ माघे मिश्रित सेवन ।

४ त्रिवृत् (निगोथ) ३ मागे या दन्तीमूल का चूर्ण ३ मागे तथा गुड़ १ तोला के साथ मेवन । ५ तिल आमत्कर—तिलका चूर्ण ६ मागे और जुढ भल्लातक एक मागा मिश्रितकर तक या गोटुग्ध या ग्रीतल-जल से सेवन । ६ तिल सल्लातक-कालो तिल, गुढ भत्लातक तथा गुड का समान मात्रा में वना योग दो मागे भर की भाषा में गोली वनाकर सेवन । ७ चित्रक मूल का मट्टा या सीधु के साथ मेवन । ८ तक या मट्ठे के साथ जीके सत्तू का नमक मिलाकर सेवन । ९

१ त्वच चित्रक्मूच्स्य पिष्ट्वा कुम्भं प्रलेपयेत् । तक्ष वा दवि वा तत्र जातमर्थाहरं पिवेन् ॥ बातण्लेष्मार्थासा तकात्पर नास्तीह भेषजम् । तत्प्रयोज्यं ययादोपं सम्नेहं स्क्षमेव वा ॥ रूक्षमर्थोद्घृन स्नेह यतण्चानुद्धृतं घृतम् । तक्ष दोणान्नि वच्चिन् त्रिविवं तत्प्रयोजयेत् ॥ भ्रमावपि निपिक्तं तद्दहेत्तक तृणोऌपम् । किं पुनर्टाप्तकायाग्ने जुष्तारायर्थानि देहिन ॥ स्रोत मु तक्र्युद्धेषु रस साम्यमुपैति य: । तेन पुष्टिर्वल वर्ण. प्रहर्ण्य्चोपजायते ॥ नास्ति तकात्परं किंचिदौण्यं कफवातजे । पिवेदहरहस्तक्र निरन्नो वा प्रक्षामत. ॥ अव्यर्थं मन्दकायाग्नेस्त-कर्मवावचारयेत् । (चर)

२ विट्विवन्वे हित तकं यमानीविडनयुतम् । ( भै र )

पंचकोल, विडर्झ, हरीतको चूर्ण युक्त तक्र का एक मास तक निरन्न रहकर सेवन । १० श्र्रङ्खवेर ( अदरक ), पुनर्नवा और चित्रक से सिढ दूध का सेवन । ११ चित्रक मूल और चारोदक से यव के ओदन ( भात ) का सेवन ।

१२ पुटपक्व शूरण प्रयोग—सूरण के ऊपर मिट्टी का २ अगुल मोटा लेप कर अग्नि मे पकाकर भर्त्ता वनाकर नमक और तेल के साथ सेवन ।

१३. वैगन (भण्टा) का भत्ती बनाकर सेवन ।

भेपज-योग—चिरविल्वादिकषाय—चिरविल्व ( करजकी गुद्दी ), पुनर्नवा, चित्रक मूल, अभया, छोटो पोपली, सोठ तथा सैधव के सम भाग में सिद्ध कपाय का सेवन । भे

लवणोत्तमादिन्चूर्यां—सैन्ववलवण, चित्रकमूल, इन्द्र जौ, करझ बोज को मज्जा, बकायन के वीज को गुद्दी समभाग मे चूर्ण । मात्रा ३ माशे–६ माशे । अनुपान तक्र् ( मट्ठे )। एक सप्ताह के प्रयोग से पर्याप्त लाभप्रद ।२

- समशर्कर चूर्या-छोटी इलायची १ तोला, दालचीनी २ तो तेजपत्र ३ तोला, नागकेसर ४ तोला, काली मिर्च ५ तोला, पीपरि ६ तोला, सोठ ७ तोला सब के बरावर मिश्री मिलाकर बनाया चूर्ण। मात्रा ३ माशे से ६ माशे की अनुपान जल । ब्वास कास, अर्श तथा अग्निमाद्य मे लाभप्रद ।<sup>3</sup>

भल्लातक अथवा कुटजत्वक्— शुष्कार्श में भल्लातक और रक्तार्श में कुटजत्वक् का योग सर्वोत्तम हें । सभी प्रकार के अर्श में सभी ऋतुवो में शक्ति-वर्द्धक, अग्निवल कारक और मलशोबक आहार और पथ्य देना चाहिये । ४

उपर्युक्त प्रयोगो दारा अग्नि दीप्त होती है और—कारण के नाश से कार्य का नाश—इस सिद्धान्त के अनुसार अर्शाङ्कर नए होते हैं। अर्शाङ्करो पर कई प्रकार के अभ्यग, लेप आदि का प्रयोग भी लाभप्रद होता है। ऐसे कुछ योगो का नीचे उल्लेख किया जा रहा है।

- १ चिरविल्वपुनर्नववह्तचभयाकणनागरसैन्यवसाधितकम् । गुदकोल्लभगदरगुल्महर जठराग्निविवर्धनमाज्ञु नृणाम् ॥
- २ लवणोत्तमवह्निकलिङ्कयवान् चिरविल्वमहापिचुमर्दयुतान् । पिव सप्तदिन मथितालुलितान् यदि मर्दितुमिच्छसि पायुगदान् ।।
- ३ शुण्ठीकणामरिचनागदलत्वगेल चूर्णीक्रुत कमविर्वाद्धितमूर्व्वमन्त्यात् । खादेदिद समसित गुदजाग्निमाद्यकासारुचिश्वसनकण्ठहृदामयेपु ।। ( भे र )

वाह्य या स्थानिक प्रयोग—अभ्यंग तथा स्वेट--स्तब्धता, शोक और जूल से युक्त जूष्कार्श मे 'पचगुण तैल या पिप्पल्यादि तैल ( चित्रक-यवक्षार-बेल र् से यथाविधि सिद्ध तैल ) का अम्यग करके सोवा और घोडवच की पोट्टली या भाँग की पत्ती की पोट्टली वनाकर या सहितन के छाल को पोट्टली वनाकर आग पर तवा रख कर उस पर गर्म करके सेंक करना । सेक-वासक, अर्क, एरएड, विल्व के पत्रो का काढा वना कर गुनगुने ( कोप्ण जल से ) अर्थाद्वरो का धोना । अवगाहन—झरवेर या विरव के, छाल की काढे को <sup>ँ</sup>कोप्ठक (Tub) में भर कर कुछ समय तक उसमें वठना आर्जोड्स रगत शोथ और वेदना का जामक होता है। धूपन-सम भाग मे गुग्गुलु. भूर्जपत्र, देवदाली ( वन्दाक ), घी, जर्करा लेकर आग मे छोडकर गुदाङ्गुरो पर धुवा देना अथवा मनुष्य के वाल, साँप को केचुल, विडाल का चमडा, मदार की जड और शमीपत्र, समभाग में लेकर आग पर छोड कर मस्सो पर धुवाँ देना। लेप-अर्केक्षीरादि, लेप---अर्क क्षीर ( मदार का दूघ ), स्नुहीक्षोर ( सेहुडका दूध ), कडुवी लोकी की पत्ती. करक्ष का फल सव समभाग में लेकर वकरी के मूत्र मे पीस कर अकुरो के ऊपर लेप करना । हरिद्रादि लेप—हरिद्राका चूर्ण, कडवी तरोई की पत्ती, वीज या जड का चूर्ण वरावर वरावर लेकर सरसो के तेल में मिलाकर लेप करना । स्नुही क्षीर वीर हरिद्रा के चूर्ण का लेप अथवा दन्ती वीज, तूतिया या कासीस, कवूतर या मुर्गे की विष्ठा और गुड को एक में पीस कर लेप करना । उपनाह — भौंग, कुकुरौवा की पत्ती, महुवे का फूल या केवल कुकुरौवा को पानी में पीस कर टिकिया जैसे वनाकर गर्म करके मस्सो पर वाँघना जयवा चक्रमर्द के वोज को पीस कर गर्म करके साभर लवण, कडुवी तरोई के वीज की गुद्दी और गुड मिलाकर पिवला कर लम्बी बीत्त (Suppository) बनाकर गुदा में घारण करना । पिचुवारण-कामीसाच तैल ( शा स. ) या पिप्पल्यादि तैल की रूई में प्लोत वनाकर गुदा मे वारण करना । जलोका-उपयुक्त उपायो से यदि अर्शोड्क रगत वेदना, जोफ और स्तम का जमन न हो तो जलीका ( जोक ) लगाकर दूँपित रक्त को निकाल्ना चाहिये । अथवा सर्वप्रथम फूले हुए अर्जोङ्क्तुरो का दूपित रक्त जोक से निकलवा कर पश्चात् ये लेप, सेक आदि उपचारो को वरतना चाहिये ।

रक्तसावी अर्श में आभ्यंतर भेपज-१. वपामार्ग मूल को मरिच, मिश्री वीर चावल के पानी के साथ पिलाना। २. दूध के साथ सतावरी का सेवन। ३. कुटज और वदाक मूल का कल्क मट्ठे के साथ लेना। ४. काले तिल

# चतुर्थ खरूड : आठवॉ अध्याय

का ६ माशे प्रतिदिन शीतल जल ने प्रात काल मे सेवन । अथवा कालातिल १ तोला, शकर १ तोला वकरी के दूब के साथ सेवन । १४ अभ्यास-नवनीत (मनखन) और तिल के अभ्यास मे, केशर, नवनीत और मिश्री के अभ्यास से, सारयुक्त दवि का मथकर सेवन के अभ्यास से अर्थात् नित्य सेवन करने से रक्तार्श रोग दूर होता है ।<sup>9</sup>

५ असली नागकेसर या केसर का मक्खन और मिश्री के साथ सेवन । ६ वनतण्डुलीयक का तएडुलोदक से सेवन ( वन चौलाई की जड ६ माशे, मधु ३ माशे, मिश्री ३ माशे, तण्डुलोदक एक छटाँक छानकर पिये ) ७ मण्डूकपर्णी का स्वरम मधु के माथ मिलाकर सेवन । ८ कच्ची मूलो का चीनी के साथ सेवन या पलाण्डु का सेवन । ९ कुटज की छाल, विल्वफल-मज्जा और शुठी का सेवन । अथवा केवल कुटज की छाल को तक्र के साथ पीसकर सेवन । १० गेन्दे के फूल और पत्ती का स्वरस ६ माशे दिन मे दो वार रक्तार्श मे लाभप्रद पाया गया है । ११ दाडिम (अनार) फल के छिल्के को पीसकर चीनी के साथ सेवन । १२ असली केसर या नागकेसर ४ रत्ती की मात्रा मिश्री और चावल के पानी के नाथ देना भी लाभ-प्रद होता है । १३ कमलिनी का कोमल पत्र पीसकर वर्करी के हुध और मिश्री के साथ पीना ।

भेपज योग--

१ नागकेशर योग-नागकेशर, खूनखरावो (दमउल अखवेन) का सम-मात्रा मे बना योग । २ माशे । अनुपान शोतल जल, वकरी का दूध या चावल के जल के साथ ।

२ चंदनकिरातादि कपाय---रक्त चदन, चिरायता, जवासा, सोठ, इन्द्र जी, कुटज को छाल, खस, अनार के फल का छिलका, दाख्हर्ल्झ, नीम की छाल, ठज्जालु, अतीस और रसोत समभाग मे लेकर यथाविधि क्वाथ । शीतल होने पर मधु मिलाकर एक छटाँक की मात्रा मे दिन मे तोन वार सेवन रक्त का सद्य: सग्राहक होता है ।

३ समङ्गादि चूर्णे—मजोठ, नील कमल, मोचरस, लोध, कालीतिल, इवेत चदन, लाजवन्ती । समभाग चूर्ण । मात्रा ३ माशे । अनुपान अजाक्षीर ।

वाह्य धूपन—नृकेशादि धूम (जिसका उल्लेख ऊपर में शुष्कार्श मे हो चुका है । ) अथवा राल-कर्पूर धूम राल एव कपूर को अग्नि में जलाकर गुदा

१. नवनीततिलाभ्यासात केशरनवनीतशर्कराभ्यासात् ।

दधिसरमथिताम्यासाद् गुदजा शाम्यन्ति रक्तवहाः ॥ (भैर)

72X

## भिपकर्भ-सिद्धि

का घूपन करने से रक्तन्वाव वद होता है । टाहर्शामक अभ्यंग-दाह के निवारण के लिये गतवौत अथवा सहस्रवीत घृत का लेप अगुली की सहायता से गुदा मे करना। अवगाहन-यदि अधिक रक्तस्राव हो और गुदा मे दाह हो तो, मधुयष्टि, लम, पद्म काष्ट, रक्न चदन, कुंग और कास की जड के उवाले शीतल जल को टव मे भर दे और उसमें रोगी को कुछ देर के लिये वैठावे । पिचुधारण-कई वार रक्नार्श मे अत्यधिक रक्तस्राव होने लगता है और वह वद नहीं होता उस अवस्था में वर्फ में तर करके कपडे की वर्त्त ( Gawge ) या उदुम्वर सार में भिगोयी वत्ति को गुदा मे भरना लाभप्रद रहता है। रसोत और गोधृत, राल और गोधृत, मफेद चदन का घृष्ट और गोधत अथवा नीलोत्पल चूर्ण और गोघृत का गुद वलियो में लेप भी लाभप्रद रहता है। पिच्छा वस्ति-जवासा, कुर्ज और कांस की जड, सेमर का फूल, वरगद, गूलर और पीपल का जुंग प्रत्येक दोन्दो पल, जल 3 प्रस्थ, गोदुग्व १ प्रस्थ सबको एक मे पकावे जव दूध मात्र अवशिष्ट रहे तो छान ले । उसमे सेमल की गोद, लाजवन्ती, चंदन, नीलोफर, इन्द्रजौ, फूल प्रियगु और कमल की केसर का कल्क छोडकर मधकर वस्ति यंत्र में भरकर वस्ति दे। यह योग मद्य. रक्तस्तभक होता है और रक्तार्ज के अतिरिक्त प्रवाहिका और गुद-भ्र श में भी उपयोगी है।

अर्ज रोग मे व्यवहृत होने वाले प्रसिद्ध एवं दृष्टफल योग---

काङ्कायन मोदक-हरीत की चूर्ण ४ तोले, जीरक, मरिच, पिप्पली प्रत्येक ? तो, पिप्पलो मूल दो तोले, चव्य का चूर्ण ३ तोले, चित्रक चूर्ण ४ तोले, गुठी चूर्ण ५ तोले, जुद्ध यवक्षार २ तोले, जुद्ध भल्लातक ८ तोले, सूरण कंद १६ तोले । इस चूर्ण से द्विगुण पुराना गुड (१ सेर) लेकर भली प्रकार मे आलोडित कर पूरा करे । ४ मागे की मात्रा मे मोदक वना ले । प्रात १ या दो मोदक । गीतल जल या तक्र से । कुजट लेह—कुटज का कपाय वनाकर उसमे गुड, घृत मिलाकर गाढा करना उसमे निम्नलिखित द्रव्यो का प्रक्षेप–शुद्ध भल्लातक, वायविडङ्ग, त्रिकटु, तिफ ठा, रसाञ्चन, चित्रक मूल, इन्द्र जो का चूर्ण, वचा, अतीस तथा विल्व फल भज्जा समभाग में । इस लेह में घृत और कहद मिलाकर रख ले । मात्रा १ तोला । अनुपान घृत, मघु तक्र या जल । सभी प्रकार के अर्श मे, ग्रहणी, अम्लपित्त तथा अतिसार रोग में भी लाभप्रद होता है ।

श्री चाहुशाल गुड- शिवृत्, दन्तीमूल, चन्य, गोसक, चित्रकमूल, कचूर, इन्द्रायण को मूल, नागरमोथा, शुण्ठी, वायविडङ्ग, हरीतकी प्रत्येक एक तोला, गृढभल्लातक ८ तोले, वृढ़दारुक का घुद्ध वीज ६ तोले, शुद्ध शूरण कद १६ पल । इन द्रव्यो का क्वाथ बनाकर उसमे सवा ६ सेर पुराना गुड डालकर अग्नि पर चढाकर गाढा करे । पुन उसमे निम्न लिखित आठ द्रव्यो का प्रक्षेप छोडकर एक में मिलाकर रखे । प्रक्षेप द्रव्य-त्रिवृश्तमूल २ तोले, चव्यचूर्ण २ तोले, सूरणकद चूर्ण २ तोले, चित्रक मूल चूर्ण २ तोले, सूक्ष्मैला, दालचीनी, मरिच और गजपिष्पली चूर्ण प्रत्येक ६ तोले (मात्रा १ तोले) प्रतिदिन शीतल जल से । यह एक मिद्ध योग है । इसके लम्वे समय तक छ. मास या एक वर्ष के प्रयोग मे अर्श रोग अवश्य नष्ट होता है ।

टन्त्यरिष्ट—दन्ती, चित्रक, लघुपचमूल ( शालिपर्णी, पृश्तिपर्णी, वृहती, कटकारिका, गोक्षुर), वृहत् पचमूल ( विल्व, अग्निमथ, सोनापाठा, पाटला, गाम्भारी), इनमे प्रत्येक का चार-चार तोले, तथा त्रिफला १२ तोले। इन द्रव्यो का यवकुट करके क्वाध्य द्रव्य, जल १२ सेर, १२ छटौंक ४ तोले। क्वाय करके चतुर्थांश अवशिष्ट जल मे ५ सेर पुराना गुड मिलाकर घट मे भर आसवारिष्ट विधि से सधान एक मास तक करे। फिर छानकर वोतल मे भर कर प्रयोग करे। मात्रा २॥ तोले। अनुपान समान जल मिलाकर। दोनो समय प्रधान भोजन के वाद। यह तीव्रवातानुलोमक और विवधहारक ( मलशोधक) होता है। जीर्ण विवध और अर्श के रोगियो मे समान भाव से उपयोगी है।

अभयारिष्ट—गुठली रहित हरीतको फल ५ सेर, मुनक्का २ई सेर, वायविडङ्ग और मधूक पुष्प ( महुवे का फूल ) प्रत्येक आधासेर । इन द्रव्यो को १२ सेर, १२ छटाँक ४ तोले अर्थात् १ द्रोण जल मे अग्नि पर चढाकर चतुर्था-शावशिष्ट क्वाथ वनावे । पश्चात् शीतल होने पर आसव विधि से ५ सेर पुराना गुड मिलाकर निम्नलिखित प्रक्षेप द्रव्यो को डाल कर सधान करे । प्रदोप द्रव्य-गोक्षरु, त्रिवृतमूल, धान्यक, धातकी पुष्प, इन्द्रवारुणी, चव्य, शतपुष्पा, जुएठी,

### भिषकर्म-सिद्धि

दन्तोमूल, मोबरस प्रत्येक का ८ तोले चूर्ण। एक माम तक मैंघान ( मंत्रि-वधन कर के जमीन में गाड कर रखकर) करके निकाले और छानकर बोतलो में भर दे। मात्रा २ से ४ तोले। अनुपान नमान जल ने भोजन के अनन्तर। यह भी एक निद्ध योग है, ग्रर्थ रोगियो में प्रयुक्त होकर जग्नि का वर्धन, मल का घोधन और वायु का अनुलोमन करता हूं। जीर्ण विवंध के रोगियों ( Chronic Constipation ) में बडा लामप्रद रहता हूं।

सुनिषरण चाङ्गेरीघृत-चतपुष्पा, दलामूल, वारहण्डा, पृष्तिपणां, गोक्षुर, वटाङ्घुर, उदुम्बर की कोमल परिार्यां, लरवत्य (पीपल) के कोमल पत्र । इन द्रव्यो का क्याय । इस क्वाय में निम्नलिखित लोपधियों के करक छोडे-जीवंती, कुटकी, पिप्पली, पिप्पलीमूल, काली मिर्च, देववार, इन्द्रयव, सेमलपुष्पी, लीरका कोली, लालचंदन, क्वेतचटन, रसोत, कायफल, चित्रकमूल, नागरमोथा, फूल प्रियगू, लतीम, द्यालपर्णी, लाल कमल का केसर, मंजिष्ठा, छोटी कटेरी, कच्चे विल्व फल की मल्जा, मोचरस और पाठा समभाग में लेकर दिल्या पर पीसकर मिलावें । पून इसमें चीपतिया ( मुन्निपण्यक ) तथा तिनपतिया ( चाङ्गेरी ) का स्वरस मिलाकर गोवृत को घृतपाझ विधि से पकावे । इस योग का प्रयोग लर्ज, ग्रहणी, जीर्ण प्रवाहिका तथा गुदन्नंज में वडा उत्तम रहता है ।

कासीसाद्य ते अ----कासीस, दन्सीमूल, सैन्धव, कनेर की जड़---प्रत्येक १ पाव लेकर पीसकर कल्क वना ले । पुन. इन कल्क को ४ सेर तिल, तैल काव्ज्जी १९ सेर, वर्जकीर १ पाव डालकर सिद्ध करे। इसके स्यानिक उपयोग से वर्ग ने मस्से कटकर गिर जाते हैं।

पिप्पल्याद्य तेंळ--छोटो पोपल, मवुयप्टि, विल्वफल मन्जा, जतपुष्पा, मटनफल, वच, कूठ, जुण्ठो, पुष्करमूल, चित्रकमूल, देवटारु-समभाग में लेकर विका इस कल्क से चतुर्गु ण तिल, तैल तिल तैल से टिगुण गाय का टुग्व और चनुर्गेण जल डालकर अग्नि पर चढाकर सिद्ध करे। इस तैल का गुदा में पिचु चारण या गुदान्त. भरण (Rectal Injection) अर्ज्ञोगत वेव्ना का गामक होता है।

अरोविदनान्तक लेप-- वतथीत घृत १ भाग, देशी कपूर ट्रे भाग, पिपरमेएट <sub>रोह</sub> भाग, यायमाल (यमानीसत्त्व) <sub>पहि</sub> भाग। इसके लेप से गुदागत वाह और बैटना का शमन होता है। इसमें माजूफल ट्रे भाग और अहिफेन ट्रे भाग मिलाने से बेटना का शमन और शीघ्र होना है।

225

रस के योग : अर्झ कुठार रस- शुद्ध पारद १ तोला, शुद्ध गधक २ तोला, लौहभस्म,ताम्रभम्म, प्रत्येक दो तोला, दन्तीमूल चूर्ण, त्रिकटु चूर्ण, सूरणकद चूर्ण, वयलोजन चूर्ण, सैन्धव लवण, शुद्धटकण, यवक्षार, इनमे प्रत्येक ५ तोले, स्तुही-क्षीर ८ तोले । पहले कज्जली बनाकर परचात् इन चूर्णों को छोडकर महीन पीसकर- ३२ तोले गोमूत्र मे मिलाकर अग्नि पर चढा दे, समग्र औपनि का पिण्ड रूप आने तक पाक करे । फिर सुखाकर चूर्ण रूप मे पीसकर शीशी मे भग ले । मात्रा १ माशा । श्रनुपान गुलकद या १० मुनक्के की चटनी से । यह एक मुन्दर योग है---अर्श के प्रकोपकाल मे (Inflammed piles) प्रयुक्त होकर तीन दिनो मे पर्याप्त लाभ दिखलाता है ।

चख्रतकुठार रस—गुढ पारद २ तोला, शुद्ध गधक २ तोला, लौह भस्म २ तो जा, गुण्ठी, मरिच, पिप्पली, दन्तीमूल, मीठा कूठ, प्रत्येक का एक-एक तोला, कलिहारीमूल चूर्ण, यवक्षार, सैन्धव, शुद्ध सुहागा (टकण), गोमूत्र ३२ तोले, स्नुही क्षीर ३२ तोले । खरलकर पिण्डीभाव तक पाक । फिर शीतल हो जाने पर मुदा कर चूर्ण रूप या वटी रूप मे बना ले । सात्रा २ रत्ती प्रात. सायम् । गुलफंद या १० मुनक्के की घटनी से ।

नित्योदित रस (भल्लातक युक्त)—रससिन्दूर, अभ्रक भस्म, लौह भस्म, ताम्र भरम, शुद्ध वत्सहाभ विप प्रत्येक १ तोला शुद्ध भल्लातक चूर्ण ६ तोले। सब एऊत्र महीन घोट पीस कर सूरणकद और मानकद के स्वरस से तीन दिनो तक भावना दे। सुखा कर शोशी मे भरले। सान्ना १ माशे। घृतके साथ।

चद्रप्रभा गुटिका—वायविडङ्ग, त्रिकटु, त्रिफला, देवदारु, चव्य, चिरायता, पिप्पलीमूल, मुस्तक, कचूर, वच सुवर्णमाक्षिक, सेंधव, यवक्षार, हरिद्रा, दारु-हरिद्रा, नेपाली धनिया, प्रत्येक एक तोला, शुद्ध शिलाजीत ३२ तोले, शुद्ध गुगगुल ८ तोले, लौह भस्म ८ तोले लेकर पीस कर वस्त्र से छानी हुए वशलोचन, दन्ती-मूल, दालचीनी या त्रिसुगध (छोटी इलायची, दालचीनी, तेजपत्र) सव को अच्छी तरह घोट कर ४ रत्ती की गोलियाँ वना ले। यह एक सिद्ध योग है जिमका प्रयोग बहुत प्रकार के रोगो मे होता है। विशेपतया मधुमेह, बहुमूत्र (Diabeties), पौरुपग्रथिवृद्धि (Enlarged Prostate), रक्ताल्पता, दीर्बस्य तथा अर्थ रोग मे लाभप्रद पाया गया है। मान्रा—१-२ गोली। अनुपान-चीर।

अछत्राप्रच्यादि चूर्यां या मधुयष्टचादि चूर्यां—मधुयष्टि, सनाय को पत्ती यष्टचादि चूर्यां या मधुयष्टचादि चूर्यां—मधुयष्टि, सनाय को पत्ती प्रत्येक २ भाग, सौफ, दारुहरिद्रा और जुद्ध गधक प्रत्येक एक भाग, मिश्री १९ भि० सि० ७ भाग, सवो को मिलाकर बना मिथित चूर्ण । सान्ना ६ माने । अनुपान जल या दूब । यह एक मृदु रेवन ( Mild purgative ) ई । अर्ज के रोगियो को प्रकोपावस्था में एक सप्ताह तक नित्य प्रयोग करने में मल का जोयन करके बड़ा लाभप्रद होता है ।

अर्शोव्सी वटी—नीमके फल की गुही २ भाग, महानिम्व ( वकायन ) के फल की गुटी २ भाग, खूनखरावा २ भाग, तृणकान्त (कहरवा) की गुळाव जल से घुटी हुई पिष्टि १ भाग, जुद्ध रमीत ६ भाग लेकर महीन पीसकर । तीन-तीन रत्ती की गोलियाँ बना ले । सान्ना १ से २ गोली तीन वार जल मे ।

कुछ व्यवस्थापत्र— जुष्कार्ध में अर्थ कुठार रस १ माथे की दो मात्रा में वाँटकर मुवह-शाम गुलकद या मुनक्के को चटनो से । अर्शकुठार के साथ या नित्योदित रम २ रत्ती मुवह-शाम या काड्यायन मोटक या चंचत्कुठार रस ४ रत्ती मुवह थीर शाम भो दिया जा सकता है । अभयारिप्ट या दन्त्यरिप्ट भोजन के वाद दोनो समय दो से चार चाय की चम्मच भर समान जल मिला कर । रात्रि में सोते वक्त यप्टयादि चूर्ण ६ माथे गर्म जल या दूव से लगातार एक सप्ताह तक ।

स्तायी अर्था या रक्तार्श में — अर्थोव्नी वटी १ से २ गोली दिन में तीन बार ठडे जल से । भोजनोत्तर अभयारिष्ट या दन्त्यरिष्ट । यष्टयादि चूर्ण लगातार चार दिनो तक ६ मांगे की मात्रा में दूब या जल में । पञ्चात् चन्द्रप्रमागुटिका का लम्बे समय तक प्रयोग करना चाहिये । २ गोली रात में सोते वक्त दूध से ।

पश्च-पुराना चावल, गेहूँ, जौ, मूंग की टाल, गाय का टूव, मक्क्वन, घृत, तक, पत्रजाको मे ( वयुवा, पुनर्नवा, पटोलपव, चणक ), फल-ठाको मे सभी विद्येपत: लौकी, परवल, कच्चा पपीता, वैगन, पका टमाटर (विजेपत. रक्तार्जमें), भण्टा का भर्ता, कंट जाको में जलजम, मूली, मूरण, पलाएडु, सासो में मुर्गा, वत्तक, ल्या, वटेर, तीतर, हिरण और वकरे का मासरस ( सामान्यतया मामरस सभी विवयकर होते है अस्तु उनका प्रयोग कम करना तथापि हल्के आर मुपाच्य मास रसो का उपनोग किया जा सकता है 1 ) सेंवव लवण, धनिया, जीरा, सोठ, अज-वायन, लहसुन, काली मिर्च, हल्दी, आँवला, कपित्य आदि मसाले व्यवहार में लाने चाहिये । फलो में पका पपीता, वीज रहित अमरूद, मुनक्का, किञमिञ, अजीर, आँवजे का प्रयोग पथ्य है । रक्तार्ज के रोगियो में विजेपतः तिनपतिया, चौपतिया, वरगटका अक्रुर, कमल को पंखुडी, विस ( कमलनाल ), कच्चा केला, फलो में अनार, मोसम्मी, पिण्ड खजूर, किञमिश, पका गूलर आदि विजेप लाभ-प्रद रहते है।

अपथ्य-गर्भ मसाले, मिर्च-राई और सरसो का अधिक सेवन, विवधकर तथा गुरु पदार्थ-पूडी, हलुवा, चना, मसूर, उडद, अचार, सेम, वोडा, अरुई. आलू प्रभृति कदशाक, मत्स्य, जुकर, पालतू जानवर प्रभृति गरिष्ठ मासो का परित्याग अर्श रोग मे करना चाहिये। इसके अतिरिक्त अधिक स्त्रोसग. जानवर के पीठ की सवारी, उत्कटुकासन, मल-मूत्र के वेगो का धारण, आस्थापन वस्ति का वार-वार प्रयोग प्रभुति आचरणो को छोड देना चाहिये।

## नवॉ झध्याय अग्निमान्द्य-प्रतिषेध

#### क्रियाक्रम

जाठराग्नि-चार प्रकार की होती है। सम (प्राक्तत), विपम (कभी पाक हो कभी न हो ), तीक्ष्ण ( अतिमात्रा में पाचन की शक्ति वढ जाना ) तथा मन्दाग्नि ( जिसमे अन्न का परिपाक न होवे ) । इनमे प्राकृत या समाग्नि प्राकृ-तिक जठराग्नि का वोयक है यह कोई विकार नही है—इसका सम्यक्तया ठीक वनाये रखने का प्रयत्न प्रत्येक व्यक्ति को करना चाहिये। शेष अग्नि के विभेद अर्थात विपम, तीक्ष्ण या मन्द वैकारिक अवस्थायें है---जिनका सम्यक्तया उप-चार करते हुए प्राकृत या समाग्नि के रूप में लाना चिकित्सक का प्रधान उद्देश्य रहता है। पुन इन तीन वैकारिक अवस्थाओं में तीक्ष्णाग्नि या भस्मक का उप-चार विलकुल पृथक् या स्वतन्त्र रूप का है। अस्तु इसका पृथक् उल्लेख किया जायगा। विपमाग्नि तथा मन्दाग्नि ये वास्तव मे दो ही रोग प्रधान है जिनकी चिकित्सा का वर्णन इस अग्निमान्द्य नामक प्रैतिपेध अधिकार मे विधेय है। २

अग्निभेदो का दोपानुसार विचार किया जावे तो कफदोप की अविकता से अग्नि मद, पित्त दोप की अधिकता से अग्नि तीक्ष्ण, वातदोप की अधिकता से अग्नि विषम तथा तीनो दोषो के समान रहनेसे अग्नि सम या स्वाभाविक रहती है। अस्तु उपचार काल में काय-चिकित्सा में जठराग्नि का सर्वाधिक महत्त्व है। सैंकडो दोपो के कुपित हो जाने तथा अनेक रोगो के उत्पन्न हो जाने पर भी कायाग्नि की रचा करते रहने से जीवन की रक्षा हो जाती है। अर्थात् पाचकाग्नि

१ वेगावरोधस्त्रीपृष्ठयानान्युत्कटुकासनम् । यथास्व दोपल चान्नमर्श सु परिवर्जयेत् ॥ ( सु चि २ )

२ मन्दस्तीक्ष्णोऽथ विपम समश्चेति चतुर्विघ । कफपित्तानिलाधिक्यात्त-रसाम्याज्जाठरोऽनल. ॥ समस्य रक्षण कार्यं विषमें वातनिग्रह । तीक्ष्णे पित्तप्रतीकारो मन्दे श्लेष्मविशोषणम् ॥

के ठीक या स्वस्थ न रहने पर कुपित हुए अनेक दोप अथवा रोग, रोगी का कोई वडा अनिष्ट नही कर सकते, परन्तु पाचकाग्ति के विपम होने से वहुविध दोपो का कोप होकर विविध रोग हो जाते हैं---जो रोगी के लिये प्राणघातक भी सिट्ट हो सकते है। अस्तु कायचिकित्सा तन्त्र मे समस्त रोगो की चिकित्सा मे पाचकाग्नि या जाठराग्नि की रक्षा करना मुख्य मन्त्र या सार है। एतदर्थ पाचकाग्नि को साम्यावस्था ( स्वाभाविक अवस्था ) मे रखने के लिये पूर्ण प्रयत्न करना चाहिये। १

अग्निभेदो का दोपानुसार विचार किया जाय तो कफ दोप की अधिकता से अग्नि मद, पित्त दोप की अधिकता से अग्नि तीक्षण, वात दोप की अधिकता से अग्नि विपम तथा तीनो दोषो के समान रहने पर अग्नि सम या स्वाभाविक रहती है। अस्तु उपचार-काल में इस वात का भी विचार अपेक्षित रहता है। इनमें समाग्नि अर्थात् स्वाभाविक अग्नि की उचित आहार-विहारादि से रक्षा करना, विषम होने पर वायु का निग्रह करना, तीक्ष्णाग्नि मे पित्त का शमन करना तथा मन्द अग्नि होने पर वढे और दूपित कफ का शोपण या शोधन करना चाहिये।

मन्टाग्नि या विपमाग्नि की चिकित्सा मे अग्नि को दोष्त करनेवाले योगो को देना चाहिये। मन्द अग्नि को कटु-तिक्त श्रीर कपाय रसात्मक द्रव्यो का सेवन करके उद्दीष्त करना चाहिये और विषमाग्नि को स्नेहाम्ल-लवणादि द्रव्यो से वात 

मन्दाग्नि तथा विपमाग्नि मे टयवहृत होनेवाले एवं अग्ति को दीप्त करनेवाले योग-१ हरीतकी तथा शुरठी चूर्ण प्रत्येक ३ मासे का पुराने गुड एक तोला के साथ मिलाकर सेवन अथवा सेन्धा नमक २ माने के साथ मिलाकर सेवन करना उत्तम रहता हे ।

२ पिप्पली (१ माशे) का चूर्ण पुराने गुण्ड (६ माशे) मिलाकर सेवन करना भी अग्नि को दीष्त करता है। अथवा पिप्पली को निम्बुस्वरस मे भिगोवे, उसके तर हो जाने पर उसमें चतुर्थांग काला नमक मिलाकर निम्वु के रस मे घोट कर गोली बना ले । पुन इ - गोली का सेवन करे ।

३ यवक्षार २ माने, जुण्ठी चूर्ण ४ मारो गोघृत मिलाकर प्रात काल मे सेवन अथवा जुएठी चूर्ण घृत के साथ ।

१ सारमेतच्चि।कत्साया परमग्नेञ्च पालनम् । तस्माद्यत्नेन कर्त्त्तव्यं वह्ने स्तु प्रतिपालनम् ।। अस्तु दोपञत क्रुद्ध् सन्तु व्याधिशतानि च । कायाग्निमेव मतिमान्

रक्षत् जीवितम् ॥ (भै र ) २ सममग्नि भिषग् रक्षेदन्नपानैर्नृणा हितै । मन्द स वर्धयेदग्नि कटुतिक्त-कषायकै । स्नेहाम्ललवणाद्येश्च विषमाग्निमुपाचरेत् ॥ ( च )

४ पाउँ के मण्ड में घी में भुनी हीग और काला नमक मिलाकर सेवन ।

५ को नन के पूर्व रावण और अदरक का सेवन-अग्नि का संदोपन, जिह्ला और पाठ पा दियोधा नया हार होता है।

हिग्वष्टत चूर्या—गुग्छी, मरिच, पिप्पली, अजमोदा, सैन्धव, श्वेत जीरा, त्रान सीरन तौर पूत में भुनी हिंगु। सब सम भाग में बना चूर्ण। सात्रा २ सामे ने रागये। अनुपान पूत में मिलाकर भोजन के साथ प्रथम कवल में रान 1 के प्रतिज्ञ पाग है, साठरागि को दीष्त करता है।

भारतर छच्ण-पिष्पत्री, पिष्पलोमूल, धान्यक, काला जीरा, पीमा हुआ रीचर जरण, विउठवण, तेजपत्र, तालोश पत्र, नागकेसर प्रत्येक का चूण ८ तेत्रे। मौरवत्र (काला नमक) २० तोले, काली मिर्च, श्वेत जीरा, शुरठी प्रतेक ना चू विगर तोते, दालचीनी, टोटी इलायची प्रत्येक का चूर्ण २ तोले, नामुद्र त्वज २२ तोले, ध्वारवानी का चूर्ण १६ तोले, अम्छवेत ८ तोले । सभी प्रत्यों का उत्त प्रमाण में बना महीन चूर्ण । मात्रा २ माशे से ४ माशे । धानुपाल-त्ट्टा, वाणी, शुरत, जंगली पनु-पचियो के मासरस अथवा केवल गर्म प्रतुपाल-त्ट्टा, वाणी, शुरत, जंगली पनु-पचियो के मासरस अथवा केवल गर्म प्रतुपाल-त्ट्टा, वाणी, शुरत, जंगली पनु-पचियो के मासरस अथवा केवल गर्म प्रतुपाल-त्ट्टा, वाणी, शुरत, जंगली पनु-पचियो के मासरस अथवा केवल गर्म प्रतुपाल-त्ट्टा, वाणी, शुरत, जंगली पनु-पचियो के मासरस अथवा केवल गर्म प्रत्र त्राह इन्पन्न होनेवाले अर्श, अतिमार, गहणी, विवध आदि सभी रोगो मे लामप्रद है। इन चूर्ण का नाम आविष्कारक के नाम पर आयारित है । भास्कर नामफ जाचार्य ने मतार के तत्वाणार्थ सर्वप्रथम चिकित्साशास्त्र मे इस योग का प्रत्रेय प्रयाया था। इन योग मे लवणो को निकालकर अलवण-भास्कर चूर्ण वनाया जा मकता है, जिनमे लवण अपथ्य हो विद्येपत मधुमेह के रोगियो मे अगिनमान्य टीने पर प्रयोग मे लाना उत्तम रहता है।

• जुधावटी— जुद्ध टकण, गुण्ठी, मरिच, पिप्पली, सज्जीखार, यवाखार, आंवला, हरोतकी, विमीतक का छिन्का, लींग, चीते की जड, चक्य, पचलवण, तिन्तिटीफ, गट्टा अनारदाना, सोठ भुनी, लीह भस्म, भीमसेनी कपूर सम भाग लेकर चूर्ण करे पदचात् अम्लवेत के काढे से, अदरक के रस, नीवू के रस से तथा अजवायन के काढे से तीन-तीन वार भावना देकर चना के वरावर की गोली। दिन में तीन-चार गोली जल से।

, जुधामागर छयगा-धी में तली भूरी सोठ ४ छटाँक, काली मिर्च २ छटाँक, पीपरि २॥ तोला, भुना जीरा २ छटाँक, अजवायन २ छटाँक, वडी इलायची का बीज १॥ छटांक, लीग १॥ छटाँक, सज्जीखार १॥ छटाँक, जवाखार १ छटाँक, सेंधा नमक १॥ छटाँक, काला नमक १॥ छटाँक, घी मे भुनी तलाव हीग १४ मारो । सब का कपडछन चूर्ण । मात्रा ३ मारो । अनुपान उष्णोदक ।

## भिपक्कर्म-सिद्धि

अजरणादि चर्गो—मगरैल, कालानमक, जुठी, पिप्पली, कालीमिर्च, सैन्धव, भुनी अजवायन, घी में भुनी हीग, छोटी हरें प्रत्येक एक तोला और निगोध ४ तोले लेकर । कपडछन चूर्ण बनावे । मात्रा १ से ३ माशे । अनुपान उष्ण जल । प्रात -सायम् । जव रोगियों में कोष्टवद्धता रहती हो ( sluggish Liver Function ) इस चूर्ण का प्रयोग हितकर है। ( चि वा )

शतपत्र्यादि चूर्गा-गुलाव के फूठ २० भाग, मोथा, जीरा, ब्वेत चन्दन, छोटी डलायची, कवायचीनी, गिलोयका सत्त्व, खसखस, खस, वगलोचन, इसव-गोलकी भूसी, गोखरू, दालचीनी, तमालपत्र, नागकेसर, मारिवा, कमलगट्टा, नोलोफर, कमल के फूल और तीखुर प्रत्येक एक भाग और मिश्री ४० भाग लेकर कपडछन चूर्ण। यह एक मधुर पाचक ई विजेपत विदग्धाजीर्ण, व्यग्निमाद्य तथा जीर्ण विवंध (sluggish Liver Function) मे लाभप्रद होता है। मात्रा १॥ मागा मे ३ मागे। अनुपान जल। (सि यो स)

रस के योग-अग्नितुएडी वटी— गुद्ध पारद, गुद्ध गथक, वत्सनाभ अजमोद, हरीतकी, विभीतक, वामलकी, सर्जाखार, यवाखार, चित्रकमूल की छाल, मेंधव, जीरा, सोचल (काला नमक), वायविडज्झ, सामुद्र लवण, गुण्ठी, छोटी पीपल, कालीमिर्च सभी सम भाग मे और सबके वरावर गुद्ध कुपीलु (कुचिला)। जम्वीरी निम्बुके रस में तीन टिनो तक मर्दन करके तीन-तीन रत्ती की गोलियाँ। भोजन के वाद २ गोली। गर्म जल से। यह एक उत्तम योग है, आत्र की क्रियाको सुधार कर (Intestinal toner) विवध को दूर करता है और वग्नि को दोप्त करता है।

अग्निकुमार रस— शुढ, पारद, शुढ गंधक (कज्जली), शुढ टकण प्रत्येक का १ भाग, शुढ वत्सनाभ का चूर्ण, कपर्द भस्म, शंख भस्म, प्रत्येक ३ तोले तथा काली मिर्चका चूर्ण ८ भाग। जम्बीरी नीवू के रस मे भावना देकर २ रत्ती की गोलियाँ। अनुपान अदरक का रस या नीवू का रस ३ मागे, सेंधानमक ४ रत्ती मिलाकर एक मे दो गोली प्रात -सायम्।

श्री रामचाण रस— जुद्ध पारद थार जुद्ध गंवक की सममात्रा में वनी कज्जली, लवङ्ग चूर्ण, जुद्ध वत्सनाभ विप चूर्ण, प्रत्येक एक एक तोला, कालोमिर्च २ तोले भर, जायफल का चूर्ण आधा तोला। मान्ना ४ रत्ती मे १ माना। अनुपान भृष्टजीरक थीर मधु। कुम्भकर्ण रूपी ग्रहणी रोग, खरदूपण रूपी आम-वात तथा रावण रूपी अग्निमाद्य रोग विनष्ट करने के लिये यह राम के वाण सद्दग प्रत्यात 'रामवाण' रस है। कञ्याद रस--- शुद्ध पारद १ तोला, शुद्ध गधक २ तोला, ताम्रभस्म ई तोला, लौहभस्म आधा तोला। प्रथम पारद और गधक को घोट कर महीन कज्जलो करें भिर उसमे ताम्रभस्म, लौह भस्म को मिश्चित कर खरल करे पश्चात् लौहकी कलछी में लेकर पिघलावे पिघलनेपर उसकी पर्पटी वनावे। फिर एक कल्र्ड्-दार लौह के वर्त्तन में जम्बीरीनीवू का रस ५ सेर लेकर उसमें पर्पटी को चूर्ण करके मिलावे। फिर उसको अग्निपर चढाकर पाक करे जव जम्बीरीनीवू का रस जल जाये। तो उसमें पचकोल अथवा अम्लवेत का कपाय छोडकर घीरे-घीरे पकावे। फिर इस औपधको कडाही में से निकाल कर खरल में डाल देवे। फिर उसमे युद्ध टकण १६ तोले, विंड लवण ८ नोले, काली मिर्च का चूर्ण ४० तोले डालकर चणकाम्लकी सात भावना देकर ४ रत्ती की गोलियाँ वनाकर सुखाकर जीशीमे रख ले। मात्रा ४ रत्ती, तक्र और सेधानमक क अनुपान से भोजन के वाद। यह परम अग्निदीपक योग है। इसके सेवन काल में किसी प्रकार के पथ्य का विचार न करते हुए गुरुपाको पदार्थों-मास रवडी, मलाई, पूडी, पराठे, उडद और घृत-तैल के तले भोजन का सेवन किया जा सकता है।

### तीच्गाग्नि या भस्मक-चिकित्सा

कियाक्रम—तीक्ष्णाग्नि का उपचार मन्दाग्नि की चिकित्सा के ठीक विपरीत पडता है। अग्नि को प्राष्ट्रत या समावस्था मे लाने के लिये अग्नि को मंद करने का उपचार इस अवस्था में करना पडता है। अस्तु, तीक्ष्ण अग्नि को सम करने के लिये दघि, दूध और पायस का अधिक प्रयोग करना चाहिये। गुरु, सान्द्र, मन्द, शीतल अन्न-पान से तीक्ष्णाग्नि को शान्त करना चाहिये। पत्त के सशमन के लिये विरेचन देना चाहिये। जो द्रव्य मधुररस, मेदोवर्द्ध क (चरवीदार), कफवर्द्ध क और देर मे पचने वाला है, वह हितकर होता है। भोजन करके दिन में सोना (दिवास्वाप) इसमे पथ्य होता है। तीक्ष्णाग्नि का ही पर्याय भस्मक या अत्यग्नि भी है। रोगी जो कुछ खाता है वह शोझ पच जाता है, और भूख शीझ ही लग जाती है। अत अजीर्णावस्था मे भी भोजन वार वार खिलाते रहना चाहिये ताकि विना भोजन के यह तीक्ष्णाग्नि रोगी को उपहत न कर दे।<sup>9</sup>

१. तीक्ष्णमग्ति दधिक्षीरपायसै समता नयेत् । त भस्मक गुरुस्निग्धसान्द्र-मन्दहिमादिभि ॥ अन्नपानैर्नयेच्छान्ति पित्तध्नैश्च विरेचनै । यर्तिकचिन्मधुर मेद्य श्लेष्मल गुरु भोजनम् ॥ सर्वं तदत्यग्तिहित भुक्त्वा प्रस्वपन दिवा । मुहुर्मुहुरजीर्णेपि भोज्यान्यस्योपचारयेत् ॥ निरिन्यनोऽन्तरं लब्ध्वा यथैन न निपातयेत् । (च) अत्यग्ति चिकित्सा में व्यवहत योग-१ उदुम्वर की छाल २ तो॰ स्वीस्तन्य के साथ पीस कर पिलाना अथवा उदुम्वर की छाल का कल्क, चावल, स्वीस्तन्य में खीर बनाकर सेवन ।

चिम्रतादिसीर---निजोब, ल्मन्ताज की गुद्दी एक-एक तोला, दूध १६ तोला, जल ६४ तोला। अग्नि पर चढाकर पत्रावे जव दूबमात्र (१६ तोले) जेप रहे तो उनार कर ठंडा होने पर पिलावे।

अपामार्ग-तराडुल्र झीर-अपामार्ग का वीज, भैंस के दूघ में पकाकर, शक्तर क्षीर घी मिलाकर खीर बनाकर मेवन। इम प्रयोग से वार-वार भूख लगना बन्द हो जाता है।

### ग्रजीर्ग-प्रतिपेव

कियाक्रस—अजीर्ण ६ प्रकार का हो नकना है। १ आमाजीर्ण कफा विक्य से होता है २ वित्र्याजीर्ण मे पित्त दोप की प्रवलता होती ३ विष्टब्धा जीर्ण में बात तोप की अधिकना होनी है। और ४ न्सरोपाजीर्ण एक विशेष प्रकार का अजीर्ण है जिसमें आम रम का सज्जार होकर द्यारीर में गुन्ता, बोध प्रमृति लक्षण उत्पन्न होते हैं। इन जारो विभेदो के अतिरिक्त ५. दिनपाकी और ६. प्राष्टताजीर्ग नामक भी दो अजीर्ण-भेट वतलाये गये हे जो प्राय. निर्दोप होते हैं और जिनमें घिन्नी विद्येप चिकित्मा की आवरयकता नहीं पडती है। सामान्य पाचन योगो मे ठीक हो जाते है।

वस्तुत सभी अजीर्णों में मामान्य उपचार वपतपण है। अल्प टोप होने पर ( वपचन हल्का ) होने पर केवल रुंघन या उपवास करा देना पर्याप्त होता है, मध्यम दोप होने पर लंघन के साथ पाचन के लिये औपच-प्रयोग भी वपेचित रहता है, परन्तु दोप की प्रवलता होने पर (तीव्र वजीर्ण मे) गोधन ( वमन वयवा विरेचन या दोनों) करना समुचित रहना है जिसमें दोप का पूर्णतया निर्मूलन हो जाय। बास्त्र में इस क्रियाक्रम का विस्तार से उल्लेख इस प्रकार का पाया जाता है।

आमाजीण में वमन, विवन्धाजीण में लघन, विष्टव्धाजीण में स्वेवन और रमधोपाजीण में न्दूब सोना हितकर होता है। <sup>9</sup>

१. शान्तिरामविकाराणा भवति त्वपतर्पणात् । त्रिविधं त्रित्रिधे दोपे तत्समीक्ष्य प्रणेजयेन् ॥ तत्रात्पे लद्धन सत्त मध्ये लद्धन-पाचनम् । प्रमूते गोधन तदि मूरुादुन्मूलयेन्मलान् ॥ ( वा ) । तत्रामे वमन कार्यं विदग्धे लद्धनं हित्म् । विष्टव्धे स्वेदनं सत्तं रस्रवेपे शयीत च ॥ ( भा प्र. ) लद्धनं वमनं वाऽऽमे

ť

अजीर्ण चिकित्सा में एक लोकोक्ति बहुत प्रसिद्ध है "अजीर्णस्य किमौपवम् चमन, विरेचन, निटा वारि अथवा वमन विरेचन पन्था वारि।" अर्थात् अजीर्ण की चिकित्सा मे वमन, विरेचन, सोना, रास्ता चलना और शीतल जल का पीना सदा पथ्य हैं। सोने की क्रिया को सर्वाधिक अजीर्णनाशक और सब प्रकार के अजीर्णों मे प्रशस्त माना गया है जैमे — 'हीग, त्रिकटु और सैन्धव का उदर पर लेप कर के दिन मे सोने से सभी अजीर्ण शान्त होते है।' आलिप्य जठर प्राज्ञो हिड्ज च्यूपणसेन्धचैः। दिवास्वप्नं प्रकुर्वीत सर्वाजीर्याविनाशनम्।' अस्तु दिवास्वाप सब अजीर्ण रोग मे एकान्तत पथ्य माना गया है।

आमाजीर्ण में लघन कराना चाहिये। यदि दोपाधिक्य हो तो वमन करावे तथा पीने के लिए धनिया-सोठ से पकाया जल देवे। विदग्धाजीर्ण मे वमन करावे यदि दोप उत्कट न हो तो लच्छन सात्र से शान्त करे, पीने के लिये ठढा जल देवे। तिप्टन्धाजीर्ण मे उदर पर पर्याप्त स्वेदन करे तथा पीने को मेंधा नमक मिला हुआ गर्म जल देवे। रसरोपाजीर्ण में विना कुछ खिलाये ही जहाँ वायु विरोप न हो ऐसे स्थल पर दिन मे सुलावे। इसके बाद भूख लगने पर लघु भोजन दे। अन्य भी वायु-शामक उपचार करे।

आमाजीर्गा-प्रतिपेध-अामाजीर्ण में वमन कराने के लिये वचा और लवण जल से वमन कराना चाहिये । अथवा पिप्पली, वच और सैन्वव का चूर्ण शीतल जल मे मिलाकर पिलाना चाहिये । घान्यक और शुएठी से पकाया जल पीने को देना चाहिये । इम से शूल की शान्ति होती है और वस्ति का शोधन होता है । आचार्य सुश्रुत ने अजीर्ण रोग की सामान्य चिकित्सा वतलाते हुए लिखा है यदि सोकर उठने पर प्रात.काल मे अजीर्ण की शका हो तो दिन मे उपवास करा देना चाहिये, परन्तु यदि रोगी अधिक कामकाजी त्यक्ति हो और उसमे उपवास करिन हो तो हरीतकी ३ मागे, शुष्ठी २ माशे, और सैन्धव १ माशा मिश्रित चूर्ण की एक मात्रा गीतल जल से सर्वप्रथम पिला देना चाहिये और अन्न-काल मे उसको लघु एव परिमित अन्न नि शक होकर भोजन कर लेना चाहिये । <sup>9</sup>

धान्यजुण्ठोजल तथा । विष्टब्धे वमनं यद्वा लङ्घन शिशिरोदकम् ।। विष्टब्धे स्वेदन कार्यं पेयञ्च लवणोदकम् । रसशेपे दिवास्वापो ल च्चन वातवर्जनम् । , १ भवेद्यदा प्रातरजीर्णशका तदाभया नागरसैन्थवाभ्याम् । विच्चूर्णिता शोतजलेन भुक्त्वा भुञ्ज्यादशङ्घ मितमन्नकाले ।। ( भैष ) भवेदजोर्ण प्रति यस्य शका स्निग्धस्य जन्तोर्वलिनोऽन्नकाले । प्रातः स शुठीमभयामशको भुञ्जीत संप्राध्य हितं हितार्थी ।। ( सु ) पाचन चूर्या---काला नमक १ भाग, काली मिर्च १ भाग, जुद्ध नीसादर १ भाग, जुद्ध हीग ने दभाग । सात्रा---३ मार्चे । उष्ण जल से ।

विडलचण वटी-काला नमक, सेघा नमक प्रत्येक २० तोले, अजवायन, काली मिर्च, छोटी पीपल, चित्रकमल, अजमोद, धनिया, डॉसरिया ( यूनानी गिर्द समाक), सूखा पुदीना, घृत मे भुनी हीग, पीपरामूल, नौसादर प्रत्येक १० तोले । सव द्रव्यो का सूक्ष्म कपडछान चूर्ण कर कागजी नीवू के रस की तीन भावना देकर चने के वरावर की गोलियाँ। ( सि यो सं )

विदग्धाजी र् मुति पेध- शीतल जल को थोडी-थोडी मात्रा मे बार-बार पीने मे विदग्ध अन्नपाक शीघ्र ही हो जाता है ---क्योकि जल स्वभाव से शीतल होने मे प्रकुपित पित्त को नष्ट कर देता है। और जल से अन्न विलन्न होकर नीचे की ओर (क्षुद्रात्र एवं वृहदन्त्र) की ओर चला जाता है पश्चात् मलाशय से बाहर होकर सुखपूर्वक उत्सर्जित ही जाता है।

भोजनोपरान्त यदि भुक्त द्रव्य से विदाह हो एव तज्जन्य हृदय, कोष्ठ तथा गला जलता हो तो हरीतकी, मुनक्का और मिश्री सम भाग मे मधु के साथ मिलाकर चाटना चाहिये। काजी मे दोलायत्र की विधि से स्विन्न हरोतकी और पिप्पली और सेधा नमक मिलाकर सेवन करने से मुख से घुए युक्त डकारो का निकलना बन्द होता, अजीर्ण ज्ञान्त होकर क्षुया जागृत होती है।

्रातपच्यादि चूर्र्ण-(पूर्वोक्त) ३ माशे की मात्रा मे अथवा अविपत्तिकर चूर्ण (अम्लपित्ताधिकार) ३ माशे की मात्रा मे दिन मे दो-तीन वार।

द्राक्षादि योग—मुनक्का ६ माशे, हरीतकी चूर्ण ६ माशे, चीनी ६ माशे, मघु १ तोला । मिला कर चाटना ।

क्षारराज—ताड के पुष्प की भस्म १ भाग, असली यवक्षार १ भाग, सर्जिका क्षार १ भाग, वराट भस्म ट्रे भाग, शंख भस्म ट्रे भाग, श्वेत कुष्मारड चार १ भाग। एक में वारीक घोट कर चूर्ण रखे। मात्रा—२ माशा, चीनी का शर्वत १ छटाक में मिलाकर उपर से ट्रेनीवू का रस डाल कर फेन उठते ही पिये। एक शीशे के वर्त्तन में शर्वत को रखे। (चि आ)

विष्टव्धाजीर्णं प्रतिपेध--स्वेदन, दिवास्वाप तथा वायुशामक योग । जैसे---

१. हिंग्वष्टक चूर्ण-३ माशे गर्म जल से । २. हिग्वादिवटी (कुपीलुयुक्त) अजीर्ण में सामान्यतया प्रयुक्त होने वाले कुछ योग---

जम्वोर ऌवणवटी-जम्वीरी या कागजी नीवू का रस १२० तोले, सेंधा नमक १२ तोले, सोठ २॥ तोले, अजवायन २॥ तोले, सज्जीखार २॥ तोले, छोटी पीपल २॥ तोले, घृत भर्जितहीग २॥ तोले, करजवे के बीज को गुद्दी २॥ तोले, काली मिर्च २॥ तोले, छिला हुआ लहजुन २॥ तोले, पुनर्नवा का मूल २॥ तोले, सफेद (पीली) सरसो २॥ तोले, जरा सेंका हुआ जीरा २॥ तोले, अतीस २॥ तोले, सामुद्र लवण २॥ तोले। (सि यो सं)

निर्माणविधि—स्वच्छ कपडे से छने जम्बीरी या कागजी नीवू के रस मे सेधा नमक डाल कर एक काँच के वर्त्तन मे भर कर चार दिनो तक धूप मे रखे। पाँचवे दिन उस रस को मिट्टी के वर्त्तन मे रख कर मद आँच पर पकावे और लकडी के हत्थे से हिलाता रहे जब रस गाढा हो जाय तो उसमे अन्य द्रव्यो का सूक्ष्म कपडछन चूर्ण मिलाकर नीचे उतार कर ठडा होने पर, ३-३ रत्ती की गोलियाँ बना कर मुखा ले। मान्ना-अनुपान-२ या तीन गोली यथावश्यक जल से दिन मे तीन या चार वार। उपयोग—ये गोलियाँ उत्तम पाचन और दीपन है। मन्दाग्नि, अरुचि, पेटका दर्द, अजीर्ण के सभी प्रकारो मे और आध्मान मे लाभप्रद पायी गई हे।

कुचेराक्षादि वटी—वालू में भुना करज ( कटु ) वोज १ तोला, मट्ठे में भिगो कर घोकर घी में भून कर लहजुन १ तोले, सोठ १ तोला, घी में भुनी हीग १ तोला, जुद्ध सुहागा १ तोला। सहिजन के रस या काढे में खरल करके ४-४ रत्ती की गोली बनाकर। सभी प्रकार के अजीर्ण और उदरजूल में लाभप्रद।

चित्रकादि वटी— चित्रक के मूल की छाल, पिप्पलीमूल, सज्जीखार, यवाखार, सेघा नमक, काला नमक, सामुद्र लवण, साँभर लवण, नौसादर, शुष्ठी, काली मिर्च, छोटी पीपल, घी मे सेकी हीग, अजमोद और चव्य प्रत्येक सम भाग । एकत्र चूर्ण करके कागजी नोवू, विजौरा नीवू, खट्टे अनारदाने के कषाय से ३ दिन तक मर्दन करके १ मारो की गोली । २ से ४ गोली भोजन के बाद जल से । यह एक अच्छा पाचन और दीपन योग है । विषमाग्नि मे विशेप लाभप्रद होती है ।

महीशांख वटी—सेधा नमक, काला नमक, सामुद्र लवण, माभर लवण, नौसादर, घी में भुनी हीग, शख भस्म, इमली का क्षार (टार्टरिक एसिट), सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, शुढ गधक, शुद्ध पारद और शुद्ध वत्सनाभ । सबका सम भाग मे चूर्ण वनाकर विजौरा नीवू, अनारदाने (खट्टे) और कागजी नीवू की सात भावना देकर दो दो रत्ती की गोलिया । भोजनोपरान्त ।१–२ गोली ।

अजीर्गोकग्रटक रस—- शुद्ध पारद, शुद्ध गधक, शुद्ध वत्सनाभ १-१ तोला, काली मिर्च का चूर्ण ३ तोले । कज्जली वना कर चूर्णो को मिला कर पीम कर कण्टकारी फल स्वरस या कषाय से २१ वार भावित करना चाहिषे । २ रत्ती

# भिषकर्म-सिदि

की गोली । अनुपान क्एटकारी स्वरस या नीवू के रस के साथ । अजीर्ण या विसूचिका के कारण होने वाले वमन मे लानप्रद ।

अजीर्णारि रस-गुद्र पाण्ट, गुढ गंधक एक-एक तोला, हरीतकी २ तोले, सोठ, पिप्पली, काली मिर्च, संन्वव ३-३ तोले। शुद्ध भाग का चृर्ण ४ तोले । निम्बु स्वरन से ७ नावना । सात्रा २ ने ४ रत्ती । अनुपान कागजी नीवू के रस से । यह योग अग्नि को दोष्त करता है । पचन जक्ति को वढाता है ।

गंधक वटी-गुढ पारट, १ तोला, गुढ़ गवक २ तोले, गुठो २ तोले, लवङ्ग और मरिच चार-चार तोजे, मेथा नमक और सोचल नमक प्रत्येक १२ नोले, चुक्र थार मूली का क्षार प्रत्येक ८ तोले । नीवू के स्वरम की ७ भावना देकर ४-८ रन्ता को गोलियाँ बनावे । नमस्त अजीर्ण और अरुचि में लाभप्रद।

रसरोपाजीगा-प्रनिषेध--इन अवस्था मे रोगी को पूर्ण विश्राम कराना चाहिये । उपवान करावे जार दिन में पर्याप्त मोने का उपदेश करना चाहिये । अंपधि के च्प में मण्टूर भम्म और णख भस्म क्रमना ? माना और २-२ रत्ती मिला कर दिन में एक या दो बार त्रिफठा चूर्ण २ मा**झे और मधू देना चाहिये** । रोगी को दूव बीर रोटी के पथ्य पर लवणवर्ज्य आहार पर रखना चाहिने। हीग, मोठ, मरिच, छोटी पीपल और मेंवा नमक को पानी से पीम कर उटर पर लेप करके दिन में पर्याप्त रोगों को मुरुवते। अामतौर से सभी अजीणों मे गुलब्न बौपवियो का निपेव पाया जाता है।<sup>2</sup>

### अजीर्ग भेद-प्रतिपेध

अजीर्ण के कई अन्य प्रकार अलमक, विलम्विका और विसूचिका की अव-स्यायें पाई जाती है। इन में भी अजीर्रावन् ही उपचार का क्रम रखना चाहिये। टनका विशिष्ट क्रिया-क्रम पृथ्क्-पृथ्क् टिया जा रहा है। चिलिम्चका तथा अऌलक-प्रतिपेध-क्रियाक्रस-विलम्विका और अल्मक में वमन और विरेचन कारक आंपघियों को गिलाकर आस्यापन अथवा गुटवर्त्ता ( Suppository ) कराके दोप का ञोवन तथा वायु का अनुलोमन करना उट्देरय रहता है । अलमक में फरुवत्ति, वमन, स्टेंदन तथा अपतर्पण चिकित्सा हितकर होती है ।<sup>3</sup>

१. जाम दिवा स्त्रापयेत् । वालिप्य जठर प्राज्ञो हिंगुच्यूपणसँववे. । दिवा-स्वष्न प्रदुर्वीत सर्वाजीर्णविनांशनम् ॥ ( भ र. ) २ तीव्रात्तिरपि नाजीर्णी पिवेच्छूलध्नमीप्रथम् ।

वामगन्नांऽनलो नाल पक्नु टोपीपघार्शनम् ॥ ( अं हु. )

३ विलम्विकालमकयोरूध्वींव गौधनं हितम् । नालेन फलवर्त्यां च तथा योधनभेषजै: ॥

अलसक की भॉति ही विलम्विका की चिकित्सा की जाती है, परन्तु अलसक को अपेक्षा विलम्बिका अविक दुःसाध्य और सद्योघातक होती है ।

अलसक मे न वमन होता है न रेचन ३ फलत: अंत विपमयता के कारण रोगी तडपता रहता है । अस्तु, सेधानमक मिलाकर आकठ पिलाना चाहिये अथवा शुद्ध ककुष्ठ २ माशा खिलाकर वमन करादे । उसके वाद उदर को खूव सेकना चाहिये । कई बार आस्थापन या गुदर्वात्त के जरिये कोष्ठ की शुद्धि करनी चाहिये । कई बार जयपाल अथवा स्नुहीचीर-मिश्रित योगो के सेवन से जैसे नाराच रस, इच्छाभेदी या विन्दु घृत (स्नुहीक्षीर सिद्ध घृत) के प्रयोग से उत्तम लाभ देखा जाता है । इन औपधियो के सेवन से वमन और विरेचन दोनो शोधन कर्म सम्पन्न हो जाते है । रोगी की विपमयता दूर हो जाती है ।

यदि आनाह या आध्मान और उदरशूल अधिक हो तो टारुपट्कलेप (देव-दारु, वच, कूठ, सौफ या सोये का वीज, हीग, सेधानमक समभाग) का काजी या सिरके से पीस कर गर्म करके उदर पर लेप करना उत्तम होता है। जो के आटें मे यत्राखार मिला कर मट्ठे से पीस कर लिट्टी जैसे वनाकर एक तरफ से तवे पर सेककर जिधर नहीं सेका हैं उस ओर से उदर वॉधना वडा उत्तम उदरशूल और आध्मान का जामक होता है। जे उदर के स्वेदन के लिये गर्म पानी का बोतल ( Hot wrter Bag ) भी दिया जा सकता है।

विसूचीप्रतिपेध-क्रियाक्रम—'विसूच्यामतिसारवत्' अर्थात् विसूचिका मे अतिसारवत् चिकित्सा करनी चाहिये। विसूचिका मे वमन भी होता है और अतीसार भी। फलत. शरीर के द्रव घातु का अतिमात्रा मे नि सरण होने लगता है। जिसके फलस्वरूप द्रव-नाश ( Dehydration ) होकर रोगी की मृत्यु हो जाती है।

विसूचिका मे वमन और अतिसार को शीघ्र बद करने की आवश्यकता नहीं रहती है बल्कि प्रारभ में उसकी उपेक्षा करनी चाहिये। क्योकि वमन और रेचन से आमदोप (Toxins) निकलते रहते है। यदि उनको सहसा वदकर दिया जावे तो आमदोपज वहुविव उपद्रव होने लगते है। अस्तु जब कुछ वमन और विरेचन हो जाये उसके पश्चात् रोगी का दीपन, पाचन एव ग्राही औपधियो का प्रयोग करते हुए उपचार करना चाहिये। <sup>२</sup>

१ सरुक् चानद्धमुदरमम्लपिप्टें प्रलेपयेत् । दारुहैमवतीकुष्ठराताह्वाहिङ्गु सैन्धवै ॥ तक्रेण पिष्ट यवच्चूर्णमुष्ण सक्षारमति जठरे निहन्यात् । ( वर )

२ विसूचिकाया वमित विरिक्त सुलघित वा मनुज विदित्वा । पेयादिभिर्दीपन-पाचनैश्च सम्यक् क्षुधार्त्त समुपक्रमेत ।। ( भे र )

# भिपकर्म-सिद्धि

सबमे उत्तम यह होता है—वमन एव रेचन मे से किसी एक को पहले वद करे साथ ही द्रव-नाज्ञ (Dehydrration) न पैवा होने पाये इसकी व्यवस्था करनी चाहिये। वमन को वद करने के लिये सर्वप्रथम यह आवव्यक होता है कि रोगी को पूर्ण लंघन कराया जाय। उसको पीने के लिए घान्यपंचक कपाय, या घतपुष्पार्क या जेवायन का अर्क या कर्पूराम्यु (देगी कपूर ५ तोला, क्वथित जल ३० सेर मे होडकर रख दे सात दिन के पञ्चात् निकाले थीर छानकर रख ले यह कर्पूराम्यु है) अथवा इमली का पानी (पुरानी इमली ८ छटाँक जल ४ सेर खीलाकर आधा गेप रखे गीतल होने पर प्रयोग करे, या निम्च जल (स्वच्छ जल मे नैद्द भाग नीम की पत्ती को पीसकर छानकर गीगी में भर कर रखा जल) अथवा नीवृ का पानी (१ पीण्ड वोतल जल मे एक कागजी नीवू का रस छोड-कर वनाया), अश्वत्थोद्क (पीपल की सूखी छाल से श्रृत या अगारे से वुझा जल) थोडा-थोडा चम्मच से वार वार देना चाहिये। एक वार में अधिक पानी पिलाने से वमन को सहायना मिल्ती है। अस्तु, चम्मच से थोडा थोडा जल पिलावे।

डस प्रकार के जल—प्रयोग से वमन, तृपा और दाह की शीघ्र शान्ति होती है।

कर्पूरधारा---रोगी को प्रारम मे अमृत धारा या कर्पूरधारा ( देशो कपूर पोदिकासत्त्व ( पिपरमेएट ), यमानीसत्त्व (यायमोल) समभाग में मिला कर वना द्रव) वताजे मे रखकर ३ वूद देना चाहिये । एक-दो वार के प्रयोग से वमन वट हो जाय तो ठीक है अन्यथा अधिक प्रयोग नही होना चाहिये क्योकि इसके अतियोग से वृक्क की क्रिया मे वाधा होकर मूत्रावसाद का भय रहता है ।

ल्र शुनादिवटी—छिलकानिकाला हुआ लहसुन २ भाग, स्याहजीरा, सफेद जीरा. जुद्ध गधक, मेंधानमक, मोठ, कालीमिर्च, छोटी पीपल और घी में भुनी हीग १-१ भाग। चूर्ण करके निम्बुरम से मर्दन करके ४ रत्ती की गोलियाँ। मात्रा एव अनुपान १, १, गोली निम्बू के रस के साथ प्रति वाबे से एक घंटे पर। प्रारभिक ववस्या मे इस योग से वडा उत्तम कार्य होता है। इससे वमन वद होता है और क्रमश अतिसार का जमन होता है।

अजीर्गोकटक रस—( पूर्वोक्त ) छींद या वमन के जमन के लिये यह उत्तम योग है इसका सवसे अद्भुत लाभ कटकारी स्वरस से देने पर पाया जाता है। परन्तु कंटकारी स्वरस के अभाव में निम्वू के (कागजो) रस से भी दिया

१ ऌगुनगन्यकसैन्ववजीरकत्रिकटुरामठच्नूर्णमिदं समम् । सपदि निम्द्रुरसेन विसूचिका हरति भो रतिभोगविचक्षणे ।। (वै. जी ) जा सकता है। जब तक वमन बद न हो जावे जल्दी जल्दी दे। जव वमन बद हो जावे तो ३, ३ घटे के अतर से दे।

संजीवनीवटी<sup>9</sup>—विडङ्ग, शुठी, मरिच, हरीतकी, चित्रक, विभीतक, वचा, गुडूची, भल्लातक (शुद्ध), शुद्ध वत्सनाभ-समभाग मे लेकर गोमूत्र मे पीसकर एक-एक रत्ती की गोलियाँ बना ले । अनुपान अदरक का रस या केवल जल । सात्रा अजीर्ण युक्त मे एक गोली, विसूचिका मे दो-दो गोली, सर्प काटे रेगी मे तीन-तीन और सन्निपात के रोगियो मे चार-चार गोलियो को एक साथ देवे । अतिसार एव र्छीद के अधिकार मे पठित योगो का प्रयोग भी वमन की शान्ति के लिये करना चाहिये ।

भेपज -- १ अपामार्ग मूलको जल मे पीसकर उसका स्वरस पिलाना। २ करैले की पत्ती का या फल का रस उसमे तिलतैल मिलाकर पिलाना ३ छोटी मूली का रस और पिप्पली चूर्ण २ रत्ती को मिलाकर पिलाना।

३ पाथरचूर-पापाण भेद्-जिसको स्थानिक भापा मे जेवायन पत्ता कहते हे और वगदेशोय भापा मे पाथरचूर कहते है। इसका पत्र-स्वरस १ चम्मच पन्द्रह-पन्द्रह मिनट के अतर से देने पर वमन रुक जाता है। यह औपाध विसूचिका मे बडी लाभ-प्रद होती है। यह एक सिद्ध भेषज है जिसका प्रयोग दृष्टफल है।

४ पत्ताग्टडु—प्याज को कूचकर स्वरस निकाल कर पिलाने से भी विसू-चिका की प्रारभिक अवस्था मे लाभ होता है ।

५. आम्रास्थिकाथ—आमकी गुठली की मज्जा और विल्व फल को मज्जा का काढा मधु-मिश्री मिला कर पीना वड़ा लाभप्रद पाया गया है। इससे वमन एव अतिसार दोनो का शीघ्र शमन होता है।

कुछ अन्य सिद्ध फलयोग—

अर्कवटी—मदार के जडको छाल छाया-शुष्क, कालीमिर्च, सेधानमक, समभाग च्यूर्ण नीवू के रस मे चना के बरावर वनी गोलियाँ । इसको एक-एक घटे पर देने से लाभ होता है । ( चि आ. )

चिसूचीभञ्जन वटी, (सि भे. म मा) — काली मिर्च, नीवू के वीज, भुनी छोटो हरड, जहरमोहरा खताई, दरियायी नारियल, मदार के जडकी

२. एकामजीर्णयुक्तस्य द्वे विसूच्या प्रदापयेत् । तिस्रो भुजगदप्टस्य चतस्र सन्निपातिन ॥ सजीवनी वटी ( गुटिका जीवनी ) नाम्ना संजीवयति मानवम् ॥ ( शा. स. )

### भिपकर्म-सिद्धि

छाल, पियावासा के जड की छाल सव सम भाग मे लेकर कपडछन च्र्र्ण कर बदरक के रस से घोटकर चने के वरावर गोलियाँ वनावे । एक-एक घटे पर इसका प्रयोग विसूचिका मे वडा चमत्कारिक प्रभाव दिखलाता है ।

र्द्यंजन प्रयोग—विसूचिका एक अत्यन्त तीव्र रोग है—-इसमे वमन इतना तीव्र होता है, कि श्रीपविका कोई प्रभाव ही नही दिखलाई पडता है। जो श्रीपधि वी जाती है वमन हो जाता है, पानी पिया जाता है वह भी कै से निकल जाया करता है। अस्तु, वहुत प्रकार के योगो की कल्पनायें की गई है। श्रीपधि के कै द्वारा निकल्जाने पर पुन औपधि को देते रहना चाहिये। एक श्रीपधि योग अनुकूल नही पड रहा हे तो दूसरा योग दिया जा सकता है। कई वार अजन (नेत्र मे औपधि) लगाने से अद्भुत लाभ देखा जाता है। वमन श्रीर अतिसार की श्र्यु खला टुट जाती है। यहाँ पर दो पाठ दिये जा रहे है—किमी एक का प्रयोग करे।

व्योपादि गुटिकाञ्चन-त्रिकटु, करञ्ज के फलको गुहो, हरिद्रा, विजौरे नीवू की जड़ को पीस कर गोली वनाकर छाया में शुष्क करके रखे। छांजन गुडिका-महुए का फूल, अपामार्गवीज, अपराजिता के मूल, हल्दी आर त्रिकटु। गोली वनाकर रखले। गोली पत्थर पर पानी से विस कर नेत्र में लगावे। इस अजन का प्रभाव स्वतत्र नाडी मण्डलपर होकर आमाजयात्रकी क्षुव्यता जान्त हो (Irritation) जाती है और फलतः वमन तथा अतिसार वद हो जाता है।

विसूचिका में वमन तथा अतिसार की अधिकता से द्रवद्यातु का नाग होता चलता है। द्रवनाग (Dehydration)—परिणामस्वरूप रोगी में उदर में दाह, तृपाधिक्य, खत्लो (हाथ-पैर में टौस या ऍठन), मूत्रावसाद (Suppression of urine), नाडो और हृदय की दुर्वलता, त्वचाकी रूक्षता, नेत्रो की भीतर को ओर यँसकर अन्त. प्रविष्ट हो जाना-ये उपद्रव उत्पन्न हो जाते हैं। यह अवस्था धातक होती है। इसमें गिरामार्ग द्वारा लवण जल (Salme Infusion) एक मात्र उपाय जेप रहता है। इसका सिद्धान्त यह है कि गरीर से जिन धातुओ का अत्यधिक सरण हो गया है उनकी पूर्त्ति करना। द्रवनाश में जल, लवण, क्षार की कमी हो जाती है और इन्ही द्रव्यो के अत भरण शिराद्वारा करने से स्थिति सुधरती है। क्वचित् निम्न लिखित योगो से भी लाभ होता है।

चिसूचीविध्वंसन रस—गुढ टंकण, सुवर्णमाक्षिक भस्म, शुठीचूर्ण, गुढ़ पारद, गुढ़ गघक, जुढ़ कृष्ण सर्पविष तथा हिंगुल सव समभाग । पहले पारद और गधक की कज्जली बनाकर उसमें शेप द्रव्यो के सूक्ष्म चूर्णों को मिला-कर जम्बोरीनोवू के रस में घोटकर मर्पप के बरावर की गोलियाँ बनाले । मृत सजीवनी सुरा या ब्राण्टी के साथ इसकी एक-एक गोली का प्रयोग करे तो यह सर्वोपद्रव युक्त, निदोप ज अतिसार या विसूचिका मे भी लाभ करती है । वस्तुत: वह अतिम उपचार है । सर्पविप के प्रभाव से शिरागत रक्तस्कदन ( Coagulation ) रुक जाता है और रोगी की प्राणरचा सम्भव रहती है ।

रहल्ली—दालच।नो, तेजपात, अगर, रास्ना, सहिजन की छाल, कूठ, वच और सोवा के बीज समभाग मे लेकर काजी मे पीसकर उवटन लगाना। अथवा नारायण तैल, ईस का सिरका समभाग मिलाकर पुरे गरीर मे रगडना।

सूत्रावसाद--विसूचिका मे यह उपद्रव जलाश के अधिक निकल जाने से तथा हृदय की दुर्वलता से उत्पन्न होता है । अस्तु, थोडा २ द्रव देते हुए, हृद्य अौपधियो के प्रयोग ( स्वर्णसिन्दूर, रस सिन्दूर अथवा मकरध्वज ) चालू रखना चाहिये और समय की प्रतीचा करनी चाहिये। रोग के सुधार होने पर मूत्र का आना प्रारम्भ हो जाता है। मूत्रावसाद में मूत्रोत्सर्जन में शीघ्रता लाने के लिये कुछ स्थानिक उपचार भी प्रशस्त रहते हैं । जैसे---१ पेडू पर गर्म पानी के बोतल (Hot water Bag) का सेक कई वार। २ चूहे की लेडी, च्रुहे के विल की मिट्टी, केले को जड, कलमीशोरा को ठडे पानी में पीस कर उदर के अवो भाग मूत्राशय-क्षेत्र के ऊपर (पेडूपर) लेप करने से भी मूत्र का वनना और उत्सर्जन प्रारम्भ हो जाता है। विसूचिका मे वमन, अतिसार के बन्द हो जाने पर मूत्र का उत्सर्जन न होना एक अरिष्ट लक्षण है । जब मूत्र-त्याग प्रारम्भ हो जाय फिर रोगी के स्वस्थ होने मे कोई भो शंका नही रहती है। ३ स्वर्णसिन्दूर 🖞 रत्ती, संजीवनी १ वटी मिलाकर प्रतितीन घराटेपर देते रहना चाहिये । साथ ही जतपुष्पार्क मे मृतसजीवनी सुरा १० वूँद से ३० वूँद नक मिलाकर देना चाहिये । ये औपधियाँ हृदय मे वल देती है, पाचन होती है, जलाश की पूर्ति करती है और रोगी में मूत्र-त्याग की प्रवृत्ति को जागृत करती है। सभी उपद्रवो के शान्त होने पर भी जब तक मूत्रावसाद न दूर हो जावे रोगी की ओर से निश्चिन्त चित्त नही होना चाहिये ।

पथ्य----अजीर्ण और अग्निमाद्य मे पथ्य समान ही रखना पडता है। पुराना चावल, धान्यलाज, मण्ड, पेया, विलेपी, यवागू, ओदन, जौ या गेहूँ की दलिया, मू ग की दाल, मू ग की दाल की कुशरा, लौकी, परवल, करैला, नेनुवा, तरोई, मूली, अदरक, सेंधानमक, काला नमक, तक, सिरका, तीतर-लवा-वटेर-मू ग के मासरस प्रभृति यथावश्यक रोगी को पथ्य रूप मे देना चाहिये। लघु एव परिमित आहार देना चाहिये। हल्दी, धनिया, काली मिर्च, हरा मिर्च, जीरा प्रभृति अग्नि-वर्धक मसालो का व्यवहार भोजन मे लाना चाहिये। पीने के लिये गर्म करके ठडा किया जल देना चाहिये।

२० भि० सि०

अपथ्य — विरुद्ध, असात्म्य, विवधकारक, गुरु भोजनो का जैसे-नया अन्न, हलुवा, पूडी, पूआ, उडद और चने की दाल, आलू, अरुई प्रभृति जड़ के जाक, गरिष्ठ मास और मत्स्य, वासी मास आदि दुर्जर पदार्थ अग्नि की मंदता रहने पर अपथ्य होते हैं, परन्तु तीक्ष्णाग्निमे इम प्रकार के पदार्थ पथ्य रूप मे निर्टिष्ट है।

> **द्**सचॉ **अध्याय** कृमिरोग-प्रतिपेध

चिपय-प्रचेश-वैकारिक अवस्था में पाई जाने वाली (Pathological) गरीरगत क्रिमियो की उपजातियों का उरलेख वैद्यक ग्रथो में पाया जाता है 'विंगति क्रमिजातय'। 'ये वीम उपजातियाँ विविध ग्लेष्मवर्धक आहार-विहार अथवा अपध्यो के सेवन में उत्पन्न (Acqwired) होती है। इनके अलावे बहुत सी क्रमियो की उपजातियाँ सहज (Congenital) भी पाई जाती है।

निदान या कारण की दृष्टि से विचार किया ( Clinicaly ) जाय तो इनको चार प्रकारो मे वर्णन करना ही पर्याप्त होना है। १. पुरीपज, २. व्लेप्मज, ३ जोणितज ४ मलज ।

मलज — मल के वाह्य तथा आम्यतर टो भेद से दो प्रकार की कृमियाँ हो जाती हैं। इन में बाह्य मल मे पैदा होने वाली कृमियो को ही मलज कृमि कहा जाता ह । वाह्य मल मे कृमियो के उत्पन्न होने का मूल हेतु स्वच्छता का अगव या नफाई का न रतना है । स्वच्छता के अभाव मे केज, दाढी, त्वचा के लोम, (पटम Eyelashes) तथा वस्त में अणु से लेकर तिल के परिमाण तक के गिना पैर के, वहून पैर के-पूका (जू आ), लिझा (लीख), पिपीलिका (ढोल), चिल्लर वादि नामो से अभिहित वहुत प्रकार की कृमियाँ पैवा हो सकती है । इनकी वजह से खुजली, टट्टु, पामा, जीतपित्त, कोठ (urticarial Patches), फोडे, फुन्सी थाटि उत्पन्न हो जाते हैं। इनकी चिकित्सा मे मल उत्पन्न करने वाले कारणो को दूर करना, सफाई के द्वारा मल को दूर करना तथा पैदा हुई कृमियो को मारना या पकड-पकड कर खीच कर दूर करना ही उपचार है । मठज कृमियो में Pediculosis Acarus Scabies, Ringworm आटि गृहीत हैं। गदगी से पयीने, नख, त्वचा के मैल या मल मे पैदा होने में मलज कहलाती है।

शांगिनज या रक्तज-रक्तवह सस्यान में गिरा, बमनी तथा रस-वाहिनियो ( Iymphatics ) में पाई जाने वाली अत्यन्त सूक्ष्म, चर्मचक्षु से अदृश्य ( परन्तु अणुवीक्षण व्यीनयत्र से दृश्य ) वृत्ताकार और विना पैर की ये

### चतुर्थ खरह : दसवाँ अध्याय

र्छमियाँ होनी हैं। इनके नाम क्रमश केशाद (केशो को खाने वाली), लोमाद (लोमो को पाने वाली), लोमद्वोप (लोगो के कूपो मे रहने वाली), सौसुर (मद्योत्य) तथा औडुम्बर उटुम्बर के कीडे जैसे तथा जन्तुमार (जीव को मारने वाली) है। इन क्रमियो के प्रभाव से केज, दाढी, पक्ष्म के वाल झड जाते हैं (Alopecia universalis), व्रण प्रदेश में कण्डु और हर्प पैदा करती हैं। यदि अधिक सस्त्रा-वृद्धि हो तो त्वक, मिरा, स्नायु, मास, तरुणास्थि प्रभूति अतस्थ वायवो को भी प्रभावित करती है। इन अंगो मे शोथ, कोथ और कर्दम (Oedema, Necrosis or Gangrene) पैदा कर इन अवयवो को खा जाती है। इनका प्रभाव स्थानिक न होकर सार्वदैहिक होता है। अस्तु, इनमे कुएवत् रजनशोधक (Blood Purifier) औपधियो की व्यवस्था करनी चाहिये। श्लीपद्द (Microfilarae) तथा कुए रोग मे इस प्रकार की क्रमियाँ बहुलता से मिलती है।

अहेडमज - मनुर-रसात्मक द्रव्य, मिष्टान्न, क्षोर, शुड, तिल, दवि, मत्स्य, ञानूपमाम, पिष्टान्न, पायम ( परमान्न ), कुमुम्भ स्नेह ( वर्रे का तेल ), अजीर्ण मे भोजन करना, पूतियुक्त ( सटो, गली, वासी अन्न का सेवन ), विलन्न या अतिद्रव भोजन ( अधि कजल, गुड आदि के योग से बने अन्न ), सकीर्ण भोजन ( मलादि-मिश्रित घृणाजनक अन्न का सेवन ), विरुद्ध अन्न ( कई प्रकार के विरोबी भोजन वतलाये गये है जैसे ---दूध के साथ मछली का सेवन, दूव के माथ नमक का खाना आदि ), असात्म्य अन्न ( जिस प्रकार के भोजन का अभ्यास न हो ऐसे अन्न का सेवन ), विना उवाले जल का पीना, दिवास्वाप प्रभृति कारणो से ञ्लेष्मजात कफज क्वमियाँ उत्पन्न होती है। इन का प्रधान आवास आमाशय मे होता है। वहाँ से अपने अण्डे वच्चो से यढती है तथा आकार-प्रकार से म्वय वढती हुई ऊपर और नीचे को चलती है । ऊपर की ओर से चल वे मुख और नासाद्वार से नीचे की ओर चलनी हुई मलद्वार से निकलती रहती है। ये कई प्रकार की आकार और परिमाण की हो सकती है, कुछ पतली, लम्बी, कुछ मोटी बीर दीर्घ, वृत्ताकार, कुछ केचुवे सदृश (गराडूपदाकृतयः ), अणु और दीर्घ होतो है। इनके वर्ण भी कई प्रकार के सफेद, लाल या ताम्र वर्ण के होते है। प्रभाव तथा आकार के अनुसार इनके नाम भी विविध है। अत्रादा (आतको खाने वाली ), उदरादा ( उदर को खाने वाली), हृदयचरा हृदयादा –(हृदयमे चलने वाली या हृदय को ऌाने वाली), कई वार कुमियो के अण्डे रक्तवह संस्थान से चयकर काटते हुए हृदय में पहुँचकर हृद्रोग पैंदा करते हैं।

चुरदः (चू शब्द करनेवाले या चुरनेवाले), दर्भपुष्पा! (दर्भ के आकार वाली), सौगविका ( विम या कमलनाल के समान गंधवाली ), महागुदा ( वहुत वडे आकार की गुटा में निकले वाली कृमियाँ (जैसे Tape worm या स्फीत कृमि)। इन कृमियो के कारण ज्वर, मूच्छी, जूम्मा, चवथु ( छीको का आना ), आनाह (पेट का फूलना), अड्रमर्द (अंग में पीडा), हुल्लास (मिचली आना), आस्यस्रवण ( मुंह में पानी भरना या लार का अविक गिरना), अरोचक ( अन्न में अरुचि ), अविपाक (अन्न वा पाक न होना), र्छाद ( वमन ), जरीर की कृजता और त्वचा की परपता ( रूक्ता या व्कीजता ) प्रभूति लक्षण या चिह्न पाये जाते हैं।

पुरीपज----पुरीपज कृमियाँ भी प्राय उन्ही कारणो से उत्पन्न होती है, जिन कारणो से ब्लेज्मज कृमियाँ । ये अधिकतर पक्वागय ( क्षुद्रान्त, वृहदत्र तथा मलागय) मे पाई जाती है । और वही पर बढनी है और बढकर प्राय अवो-मार्ग से निकल्ती है । इनके क्वचित् आमागयाभिमुख होने पर रोगी के नि व्वास तथा उद्गार से पुरीपगवी वदवू आती है । ये कृमियाँ अधिकतर ब्वेत, जन के वरावर की दीघता की होती है । कुछ स्यूल और गोल घेरे की भी हो सकनी है । क्वचित् व्याव, नील या हरित वर्ण की भी हो मकती है । इनके नाम विवोप प्रकार को गति करने वाली ककेरुक एवं मकेरुक, चाटने वाली लेलिह, जूल पैडा करने वाली सजूलक तथा मद्योत्य सौमुराइ । इनके प्रभाव से पुरीपभेड, कार्व्य, पारुष्त, लोमहर्प, गुदा मे कण्डु प्रभृति लक्षण प्रधानत इन इमियो में युक्त व्यक्तियो मे मिलते हे । इनके परिणाम से गुदनिष्क्रमण ( गुद-प्रंच ) पाया जाता है ।

आचार्य मुश्रुतने क्वमिरोगो के उत्पादक कारणो का बहुत सारर्गाभत सक्षिप्त वर्णन दिया है। उन्होने लिखा हैं—उडद, अम्ल और लवण, गुड और शाको (पत्र लाको) के सेवन से पुरीपज क्वमियाँ, मास, मत्स्य, गुड और चीर के अधिक सेवन मे ब्लेप्मज क्वमियाँ उत्पन्न होती है।

आसारायात्र क्रमि ( Intestinal Parsites )

इस प्रकार चरक के मत से चार प्रकार की कृमियो का आख्यान समाप्त हुआ। अव जरा व्यावहारिक दृष्टि से भेद किया जाय तो कृमियो को दो वर्गों में बाँट सतते हैं। १ बाह्य २ आम्यॅंतर। वाह्य कृमियां वे हैं जो बाह्य त्वचा पर, केंग, नग्व, रोग, श्मश्रु के सन्निधान में या वस्त्र आदि में पाई जाती हैं। यह चरकोरत मलज हुमियो का वर्ग है। दूसरा वर्ग आम्यतर आत्रगत कृमियो का है। वे आमानयान्त्र प्रदेन में पाई जाती है और वहीं रहकर वृद्धि करती तथा विविश्व लक्षणों को पैदा करती है। उपर्युत्रत पुरीप और कफज कृमियो का समावेग इस आत्र कृमि के वर्ग मे हो हो जाता है। आम्यतर कृमियो का ही एक दूसरा वर्ग रवतज कृमियो का हो मकता है। जिनसे श्लीपद और कुष्ठ प्रभृति रोग होते हैं। आम्यतर कृमियो मे आमाशयात्रगत कृमियो का Intestinal Parasites नाम से आधुनिक ग्रयो मे वर्णन पाया जाता है। रक्तज कृमियो का वर्णन श्लीपद रोग या कुछ रोग के अधिकार मे आगे किया जायगा। इम अध्याय मे अपना प्रतिपाद्य विपय केवल आत्रगत कृमियो तक ही सीमित रखना अपेक्षित है।

सानगत कृमि (Intestinal Worms) को श्रेणो मे प्रमुखतया पाई जाने वाली आधुनिक युग के गोधो पर आधारित तथा व्यवहार क्षेत्र मे अविक पाई जाने वाली चार प्रकार की कृमियाँ प्रमुखतया पाई जाती है। १ अकुशमुख कृमि (Hook worms), गण्डूपद कृमि (Round worms), सूत्र कृमि (Thread worms) तथा स्कीतकृमि (Tape worms), ये सभी प्राचीनोक्त श्लेष्मज और पुरीपज श्रेणी के भीतर ही समाविष्ट हो जातो है।

प्राचीन निदान को समझने के लिये आधुनिक शोधो के आधार पर इनके उपसर्ग-विधि पर एक सच्चिप्त कथन प्रासगिक प्रतीत होता है । एतदर्थ इनके पृथक् पृथक् समुत्यान स्थान, संस्थान, वर्ण, नाम, प्रभावादि का उल्लेख किया जा रहा है ।

ग्रांकुशमुख कृमि—श्लेष्मज कृमियो के वर्ग मे अन्त्राद नाम से सभवत. प्राचीन सहिताओ मे इसी कृमि का उल्लेख आता है। अकुशमुख कृमि से उपसृष्ट व्यक्ति के मल-पुरीप (पाखाने) मे इनके अण्डो की उपस्थिति पाई जाती है। ये अण्डे गीली भूमि मे पडे रह कर तीन दिनो मे इल्ली (Larval) का रूप धारण कर लेते है। इसके पश्चात् इनका और भी रूपान्तर होता है। इस अवस्था मे ये तीन-चार मास तक जीवित रह सकती है। यदि कोई त्र्यक्ति नगे पैर उस स्थान पर जाता है तो इल्लियौ उसकी त्वचा के द्वारा प्रविप्ट होकर लसीका-वाहिनियो और सिराओ से होते हुए 'दन्तिण निलय मे पहुँच जाता है। वहाँ से रक्त द्वारा फुफ्फुस को फिर फुफ्फुस से कंठनाली तक जाती है वहाँ से पुन अन्न-प्रणाली मे फिर वहाँ से चलकर अन्ततो गत्वा अपने स्थायी आवास-स्थान पक्वामाशयान्त्र (Duodenum and Jejunum)) मे आकर स्थित हो जाती है। दो सप्ताहो तक इनके आकार मे वृद्धि होती है एव लगभग चार सप्ताह मे ये पूर्ण पुष्ट हो जाती है। यहाँ रहते हुए स्त्री कृमि गर्भवती होकर अण्डे देती है जो पुरीप द्वारा निकल कर पूर्वोक्त अवस्थावो को प्राप्त करके उपसर्ग मे सहायता करती है। इन क्रिमियों का मुन्द अकुश (Hooks) या वटिंग के नमान होता है वौर इन अकुशों के द्वारा ये आत्र में चिपको रहती हैं और रक्त का पान करती रहनी हैं। परिणामत इन इमियों में उपनृष्ट व्यक्ति में रक्तअय या पाण्डुता को उत्पत्ति (Anaemia) होती है। रक्त में घोणाग (Haemoglobin) की कमी ही जाती है—रोग के अधिक तोब्र होने पर रक्त के लाल कणों की संन्या भी कम हो जाती है। अन्तु उपचार-काल में रक्तअय की चिकित्सा का भी ध्यान रग्रना पड़ता है।

गण्डूपद क्रसि ( केंचुचे या Round worms )-ये कृमि अध-कतर वालकों में पाई जाती है, परन्तु वही आयु में भी हो नकती है। प्राचीन सहिना में गण्टूपद नाम से ज्लेप्मज वर्ग में इसका प्रसंग पाया जाता है।

रोगी व्यक्ति के मल से निकले हुए अगडों में उपनृष्ट पाद्य पदार्थ के सेवन से ये म्बम्य व्यक्ति के आत्र में पहुंच जाती है। आमागय में अम्ल से उनके ऊपर का आवरण गल जाना है तव ये म्वतत्र होकर यक्वत् में होती हुई सिरा द्वारा हृदय और अंक्रुगमुख क्रुमि की भाति फुफ्फूम में जाकर पुष्ट होते हूं। वहां से पुन. आमागय में होती हुई आत्र में प्रविष्ठ होती है । यहा पर इनकी वृद्धि होती है और परिपक्वावस्था को प्राप्त करती है। ये कृमिया अत्यन्त चंचल और गति-गील होनी है। प्राय. यात्र में कुएडलित अवस्था में रहती है और विड्भेद, अतिमार, उदरयूल, हुरलास, वमन, मन्तन स्वरूप का ज्वर आदि पदा करती है। कई वार वमन के साथ मुख से और कई वार पाग्वाने के जरिये मल द्वार से निकरनी हूं। इनके अण्टे प्राय. पाखाने के जरिये वाहर निकलते रहते हूं जो अत्यन्त सृध्म होने से अहरुप रहने है-कच्चे जाक-पत्रजाक आदि के जरिये मुख मे निगले जाकर म्वस्य व्यक्ति के आमायय में जाकर उपमृष्ट करते रहते है । कमी कमी कई क्रुमिया एक में मिल कर कुण्डलित होकर आत्र छिट को रुढ कर वान्त्रावरोव ( Acute Intestinal obstruction ) की ववस्त्रा उत्पन्न कर देती है थार कई बार पिनवाहिनी में अवरोब पैदा करके कामला भी भी उत्पन्न कर देती है।

स्फीन क्रॉम—( Tapeworm) कई जाति की क्रमि होती है। ये फीते के ममान चीटी, चिपटी और बहुन लम्बी ( ८-१० फीट) होती है। ये अपने गोल मिर में स्थिन बटिगो हारा आत्र में चिपकी रहती है। इनके घरीर में अनेऊ पर्व होते हैं और प्रन्येक पर्व में अण्डे होते हैं। परिवक्त होने पर अंतिम कुछ पर्व ( ४-६ ) टूट कर गिर जाते हैं उनके आकार कहू के वीज के जमान होते हैं। इसी लिये डरा कृमि को कद्दूदाना भी कहते हैं। इनकी उपस्थिति से कभी-कभी पेट मे दर्द, वमन, मन्दाग्नि और कई वार भस्मक रोग तथा पाण्डु रोग भी पैदा होता है। ये कृमिया अधिकतर आनूप मास (गोमास, जूकरमास) खाने वालो मे पाई जातो है।

ये कृमिया सहितोयत व्लेप्मजवर्ग मे आती है। सभवत महागुद नाम से इनका ही वर्णन प्राप्त होता है।

सूत्रकृमि या तन्तुकृमि (Thread worms) — ये वीजाङ्कुर या मूत्र की भौति श्वेत वर्ण के वहुत सख्या में पाये जाने वाली प्रायः आवा जौ की लम्वाई की कृमियाँ है। प्राय वच्चों में मिलती और गुदामार्ग से रात्रि में वाहर निकलती हैं। इनसे गुदकएटू (गुदा में खुजली होना) एक प्रवान लक्षण है। इनमें कई के वजह से प्रवाहिका, गुद-भ्रंग, शय्या-मूत्र और प्रतिश्याय प्रभूति लच्चण भी पैदा हो जाते हैं।

इन कृमियो का पुरीपज कृमियो के वर्ग में वर्णन पाया जाता है। इन कृमियो के अतिरिक्त भी कुछ कृमि जैसे—प्रतोद कृमि (Whipworm) तथा ञ्लोपद कृमि (Filaria Nocterna) प्रभृति पाई जाती हैं। कृमि-चिकित्सा में कथित योग इनमें भी लाभप्रद होते हैं।

किया-क्रम-१ सभी कृमियो में अपकर्षण प्रथम उपचार है। अपकर्षण शब्द का शाब्दिक अर्थ होता है, खीच कर निकालना। यह अपकर्षण की क्रिया हाथ की अगुलियो या नख को सहायता से अथवा चिमटी जैसे किसी यत्र की सहायता से सम्पन्न हो मकती है। यह क्रिया वाह्य कृमियो के सम्वन्ध में तथा दिखलाई पटने वाली कृमियो के सम्बन्ध में ममुचित प्रतीत होती है, परन्तु आम्यतर कृमियो तथा अदृष्ट कृमियो के विपय में कैसे सभव हो सकता है ? आचार्य में वतलाया कि इन अदृष्ट या आम्यतर कृमियो का अपकर्षण भेषज या औपधियो के द्वारा सभव है। भेषज द्वारा अपकर्षण के चार साधन है-१ वमन २ विरेचन ३. शिरोविरेचन तथा ४ आस्थापन वस्ति।

२ टूसरा उपक्रम----प्रकृति विघात का होता है----जिसमे कारणो को नष्ट करने के लिये या शरीर का सतुलन ठीक रखने के लिये कृमि रोग मे कटु, तिक्त एव कपाय रस पदार्थों का सेवन तथा क्षारीय एव उष्ण द्रव्यो का उपयोग करना आवश्यक है। इससे मधुर-अम्ल-लवण के अति सेवन से उत्पन्न कृमियो का क्रमश नाश होता चलता है। यह उपक्रम सशमन कहलाता है। ३ निद्ानोक्त आवो का परिवर्जन — क्रमि के उत्पन्न करनेवाले कारणो का सर्वथा परिवर्जन करना । क्षीर, दधि, गुड़, तिल, मत्स्य, आनूप मास, पायस, पिष्टान्न, कुसुम्भ स्नेह प्रभृति उत्पादक कारणो को छोड देना चाहिए । १

यह एक सामान्य उपक्रम है। विशेप उपक्रमो को दृष्टि से विचार किया जावे तो पुरीपज कृमियो मे वस्ति और विरेचन के द्वारा उपचार, कफज कृमियो मे शिरोविरेचन ( नस्य ), वमन और शमन की चिकित्सा, रक्कज कृमियो मे उनके विनाश के लिये कुष्टाधिकार में वत्तलाये गये उपचार रक्त शोधक योग तथा वाह्य कृमियो में यूका, लिक्षा आदि को नष्ट करने के लिये लेप, प्रक्षालन ( सेक ) एव अभ्यंगादि का प्रयोग कुशल चिकित्मक को करना चाहिये।

सेपज-कृमिघ्न औपथियां सामान्यतया सभी कुमियो पर कार्य करती है परन्तु कुछ विशिष्ट कृमिघ्न भी होती है उनका यथास्थान वर्णन किया जावेगा । कृमिघ्न भेपजोका प्रयोग गुडपूर्वा--गुड के साथ करने का विधान है । इसका उद्देव्य यह होता है कि कृमियों गुडप्रिय या मधुरप्रिय होती है । गुड के उटर में पहुचने पर आत्रस्थ कृमि आमाशयान्त्र के विविध स्थानो ( आत्र की अत स्थ भित्तियो ) से निकल कर गुडभक्षण की स्पृहा से उस स्थान पर जहाँ गुड पहुचा है, एकत्रित हो जाती है । उसमें तिक्त, उष्ण, क्षारीय और उष्ण औपवियो के सम्पर्क मे आकर या तो वे मर जाती है अथवा मूच्छित हो जाती है और फिर एक रेचन दे देने से वे आन्त से घुलकर वाहर निकल जाती है । अस्तु प्राय गुड के साथ भेषप्ले का प्रयोग करने का उपदेश शास्त्रो में पाया जाता है ।

१. पारसीकयमानी—किमिकोध वाले रोगी को प्रात काल में पहले १ तोला गुड खिलाकर फिर पारसीकयमानी (खुरासानी अजवायन) का चूर्ण ३ मांशे खिलावे। चूर्ण को खिलाकर वासी पानी पीने को दे। तो क्रमिया मल के माथ वाहर निकल जाती है। यह योग सभी क्रमियो विशेषत अंकु जमुख क्रमियो में लाभप्रद रहता है।

आधुनिक युग मे पारसीकयमानी सत्त्व ( थायमाल नाम से Thymol ) पाया जाता है। अकु वमुख क्रुमि मे यह औपवि विवेप लाभप्रद ( Specific )

१. 'अपकर्पणमेवादी इमीणा भेपजं स्मृतम् । ततो विघात प्रकृतेनिदानस्य च वर्जनम् । (चर वि ८)

मानी जाती हैं । प्रयोग चिधि-औपधि प्रयोग के पूर्व रोगी को दो दिनो तक मूग की दाल, खिचडी दा अन्य लघु अन्न देना चाहिये । फिर प्रात काल मे दस ग्रेन की मात्रा की तीन पुडिया अथवा कपस्युल मे भर कर दस ग्रेन प्रति कैपस्युल बनाकर एक दो या तोन मात्रा एक-एक घटे के अतर से देना चाहिये । युवक को पूर्ण मात्रा ३० ग्रेन की होती हे । इससे अधिक कदापि न दे । आवश्यकतानुसार रोगी और रोग के वल-काल के अनुसार दस, वीस या तीस ग्रेन तक दिया जा सकता है । यथावश्यक औपधि देने के अनन्तर रोगी के आत्र के प्रक्षालन के लिये दो घंटे के बाद तीन्न रेचक (जलसावक) सामुद्रेचन (Magsulph) छ ड्राम से १ औस तक पानी मे घोलकर पिला देना चाहिये । दस्त की दवा देना आव-श्यक होता है । सिद्धान्त यह है कि यमानी सत्त्व के सम्पर्क मे आकर कृमि मूच्छित हो जाते है—मूच्छितावस्था मे उनको आत्र से दूर करने के लिये तीव्र रेचन पर-मोत्तम साधन है ।

इसके प्रयोग-काल में मद्य, ग्लिसरीन, वलोरोफार्म, मक्ष्वन, तैल, एरण्डतैल वर्ज्य हे ।

२ पारिभद्रक ( पर्वतनिम्व ) पत्र-स्वरस १ तोला मधु मिलाकर सेवन । ३ केद्रुक ४ पूतीक स्वरस का मधु के साथ सेवन अथवा ५ वायविडङ्ग म्र्या आर मधु का सेवन ।

६ पलाशवीज—पलाशवीज का स्वरस मधु से या पलाशवोज का कल्क का मट्ठे से या पलाशवीज चूर्ण का गुड से अथवा पलाशवीज कपाय का गुड से सेवन क्रुमिघ्न होता है। मात्रा ३ माशे से ६ माशे तक। पलाशवीज (Butea seeds) यह वडा ही उत्तम योग है। गएडूपद क्रुमियो में (Round worms) विशेप लाभप्रद पाया गया है।

७ सुपारी-कच्ची सुपारी को जम्बोरी नीवू के रर्स के साथ पीने से पुरीपज कृमि ( Thread worms ) मे विशेष लाभ-प्रद पाया जाता है।

८. तुम्बी वीज—( कडवे कद्दू का वीज ) ३ माज्ञे मट्ठे के साथ ।

९ कुष्माण्ड बीज का प्रयोग भी कृमिष्न होता है। सात्रा-३ से,६ माशे।

१० नारिकेल जल का मधु के साथ सेवन भी कृमियो को निकालता है।

११. जेवायन---( यमानी ) के बीज का चूर्ण ६ माशे सैन्धव लवण के साथ प्रात. काल मे खाली पेट पर लेने से अजीर्ण, आमवात, शोतपित्त तथा कृमिरोग मे लाभप्रद होता है। जेवायन का गुडके साथ भी प्रयोग क्रुमिनाशक होता है।

## भिपक्स-सिद्धि

१२ काम्पिल्छक चूर्गा-(गुद्ध कवीले का चूर्ण) १ से २ मागे की मात्रा में गुडके माथ मिलाकर मेवन करने में उदरस्थ मभी कृमियों को निकाल देता है। इसका प्रयोग वन्चो के वृमि रोग में विगेपत. पुरीपज कृमि (Thread worms) में लाभप्रद होता है।

१३ किरमाणी अजवायन चूर्रा-? माग्ने से ३ मागे तक गुड के साथ मेवन गण्डूपद कृमि मे विनेप लाभप्रद होता है। लाधुनिक युग में इसका सत्त्व किरमाणी लजवायन मत्त्व (Santonin) के नाम से लाता है। इसकी मात्रा १ से ३ ग्रेन की होती है। गएडूपद कृमियों में (Round worms) में विगिष्ट (Specific) रूप में प्रयुक्त होता है।

प्रयोग चिधि—मंग्रोनीन में कैलोमल तथा सोटावाय कार्य मिलाकर एक मित्रण (Santonin ½ to 1 grain, Calomel ½ to 1 grain, sodi Bicarb 3to 5 grains) वनाकर । सायकाल में रोगी को एक एक घटे के अतर में तीन पुटिया खिला दे । फिर प्रात. काल में सामुद्रेचन (Sodi sulph or Magsulph ४ ड्राम से १ थांस तक ) को पानी में घोल कर पिलावे इसमे रेचन होकर उटरस्थ कृमि मूच्छित हो गये रहते हैं दस्त के साथ बाहर निकल जाते हैं।

१४ स्वर्णेक्षीरीवीज-स्वर्णचीरी की जड़ की छाल का करक ३ माशे मरिच ५ दाने के माथ या वीज का तैल मभी कृमियो विशेषत अकुश मुख कृमियो मे ला मप्रद पाया गया है। आजकल एताहश औपधि का प्रयोग Hexylresorsinol नाम से बहुतायन मे होता है। Crystoids (sharp & Dhome) वना वनाया कैपस्पुल में भरा पाया जाता है। इस औपत्रि को कम विपाक्त माना जाता है। पाँच कंपस्पुल एक ही साथ शीतल जल के नाय प्रात. काल में रोगी को निगलवा दिया जाता है। पञ्चात् तीन या चार घटे के अनन्तर उसको मोहा मल्क १ औप जल में घोल कर पिला दिया जाता है जिसमें रेचन हो जाय। इनके प्रयोग में धीरे घीरे कृमियो का तथा उनके अरछो का निकलना प्रारम होता है और दस दिनो तक निकलते रहते है। इनका उपयोग निरापट माना जाता है। १४ आखुपर्शी या मृपाकर्णी-आवुपर्णी को जी के आटे में पीसकर

पकोटी बनाकर तेल में तलकर भाजी के साथ पीने से कृमि नष्ट होते हैं।

 वर्वरिका ) विडड्न, कट्फल, निर्गुण्डी, मुएडी, मूपाकर्णी, भारंगी, काकजघा, काकमाची, कुपीलु (कुचिला)। इस गण की प्रत्येक औपथि स्वतंत्रतया कृमिघ्न है। इनमे कईयो का उल्लेख ऊपर मे हो चुका है। दवना या मरूवा विशेप उल्लेखनीय है। इनमे से किसी एक का ताजा रस है से १ तोला मधु से सेवन कराने से बालको मे गण्डूपद तथा सूत्र कृमियो मे लाभप्रद होता है।

१७ दाडिम वीज-अनारदाने का वीज सामान्यतया कृमि रोग मे व्यवहूत होता है। इसका विशेष प्रयोग स्फीत कृमि (Tape worms) मे होता है। Palitrin Tannet नाम इसका एऊ विशेप योग आता है जो इस अवस्था मे उत्तम लाभ प्रद पाया जाता है।

१८ गंधवास्तूक-वथुवे की एक जाति गधवास्तूक नाम से पाई जाती है। इसके वोज कृमिघ्न होते हैं। इन वीजो से एक तैल गधवास्तूक तैल (Oil chenapodium) वनता है, इसका उपयोग विशेष अकुशमुख कृमियो मे लाभप्रद पाया जाता है। मान्ना १० वूद। प्रयोग कैपरयूल मे भर कर दस वूद खिला देना चाहिये। एक घटे के पश्चात् समुद्रेचन (Mag sulph or sodi sulph) देकर रेचन करा देना चाहिये।

इन वानस्पतिक द्रव्यो के अतिरिक्त अन्य कई रासायनिक द्रव्य भी कृमि चिकित्सा मे व्यवहुत होते है । जैसे—१९ कार्वन टेट्राक्लोरायड या कार्बन टेट्रा क्लोरेथोलीन । मात्रा ३० ग्रे Tetra cap नाम से १० ग्रेन को मात्रा के कैपस्युल वने वनाये वाजार मे उपलब्ध है । इनका यथावश्यक रोगी के वल के अनुसार दो या तीन कैपस्युल पानी से निगलवा देना चाहिये । फिर दो घटे के वाद सामुद्रेचन देकर रोगी का रेचन करा देना चाहिये । फिर दो घटे के वाद सामुद्रेचन देकर रोगी का रेचन करा देना चाहिये । फिर दो घटे के वाद सामुद्रेचन देकर रोगी का रेचन करा देना चाहिये । कृमियाँ तथा उनके के अराडे सभी बाहर निमल जाते है । यह शौपवि विशेप कर अकुशमुख कृमि मे लाभप्रद रहती है । एक मिश्रण का प्रयोग अकुशमुख कृमि के रोगियो मे वडा लाभ-प्रद पाया गया है । कृमिन्न मिश्रण-गंधवास्तूक तैल (Oil chenapodium) १० वू द, कार्बन टेट्राक्लोरायड (Carbon tetra chloride XXXms) ३० वू द तथा सामुद्रेचन (Magsulph) ६ ड्राम तथा जल २ औस । यह एक तीव्र औषधि प्रयोग है, रोगी को आत्मनिरोच्चण मे रख कर देना चाहिये । रेचन न हो तो पुन समुद्रेच ४ ड्राम पानी मे घोल कर देना चाहिये ।

२० जेन्शियन वायलेट—(Jentian Voilet) इसके भी वने योग बाजार में मिलते हैं। यह औपनि गण्डूपद कृमियों में विशेष रूप से कार्य करती है।

## भिपक्कमें-सिद्धि

२१ कार्वेमेजीनसायट्रेट (Carbamazine citrate) हेट्राजान (Lederle) के नाम ने यह औपधि वाजार में मिलती है। गराटूपट क्रमि तथा ब्लोपद क्रमि में लाभप्रद है। पिपरा जीन सायट्रेट (Piprazine Citrate) इनके कई योग कई नामों ने वाजारों में मिलते है। 'एण्टोपार' 'वर्मि-जाइन' वादि। एक निरापद औपधि है। गण्डूपद क्रमि (Round worm) तथा मूत्रकृमि (Thread worms) में विशेष लाभप्रद होती है।

प्राचीनोक्त तथा अर्चाचीन कुमिग्नों में र्यंतर---आधुनिक युग के कुमिव्न अधिक तर वडे तीव्र एवं विपान्त होते हैं। इनका अधिक लम्बे समय तक लगातार प्रयोग नही किया जा सकता है क्योकि ये लगातार प्रयोग में आकर यक्टत् को हानि पहुँचाते हैं। इनके विपरीत प्राचीनोक्त कुमिव्न अपिवियो में विपाक्तना अत्यरप या नही है। इनके विपरीत प्राचीनोक्त कुमिव्न अपिवियो में विपाक्तना अत्यरप या नही है। अधिक दिनो तक प्रयोग में आने पर भी किसी प्रकार में यक्टत् की किया को हानि नहीं पहुँचाते प्रत्युत यक्टत् की क्रिया को वल दत्ते हैं। प्राचीनोक्त अपियिया मृदु है फलत. इनकी क्रिया (क्रुमियो के दूर करने नी) धोरे घीरे होती हं और अधिक काल तक प्रयोग करने की आवज्य-कता रहती है। इसके विपरीत आजकल की क्रुमिव्न औपधिया तीक्ष्ण होती है। परिणामत इनका कार्य (क्रुमियो के निकालने का कार्य) भी जीन्नता से होता है।

अब विचारणीय है कि प्राचीनोक्त कुमिक्न अपिथियों का प्रयोग अविक उत्तम है या अवाचींन का । गम्भोरतापूर्वक विचार किया जाय तो दोनो योगों के मिश्रित उपचार का उपयोग अविक समीचीन प्रतीत होता है । ध्यवहार में ऐसा ही किया भी जाता है । उदाहरणार्थ एक अक्ठुञमुख कुमि से पीडित रोगी को ले ऌँ । इसकी चिकित्सा में सर्वप्रथम आवश्यकता होती है कि अर्वाचीन कुमिव्न योग की एक तीव्र मात्रा दी जाय जो जीन्न्रता से अविक से अविक मात्रा में कुमियो को निकाल दे । किर उसके वाद आयुर्वेदीय किसी कुमिच्न योग की लगातार सेवन करने की एक मास तक व्यवस्था कर दी जाय । कारण यह है अर्वाचीन श्रीपयियाँ तीव्र होते हुए भी सम्पूर्ण कुमियो को एक ही साथ वाहर नही निकाल सक्तो कुछ न कुछ जेप रह जाती है जिनकी पुन वृद्धि होकर रोगी को हानि पहुँच सकनो है । इस वीच यदि आयुर्वेदीय योगो का प्रयोग कर दिया जाय तो नेप रही कृमियो के नष्ट हो जाने को पूरी संभावना रहती है ।

अर्वाचीन औपवियो का उपयोग एक वार कर देने के वाद अनन्तर कम से कम तीन मप्ताह का अंतर देना चाहिये यदि आवश्यकता हो तो दो या तीन वार पुन. पुन दी जा सकती है। मध्य के अवान्तर काल में आयूर्वेदीय निरापद कुमिष्न योगो का प्रयोग उत्तम रहता है । इस प्रकार उभय विध चिकित्सा करते कुमियो को निर्मूऌ करना एक उत्तम विधान है ।

कृसिन्न योग—

भद्रमुस्तादि कपाय—मुस्तक, मूसाकर्णी, पलाशदीज, वायविडङ्ग, अनार वो छाल (बूझकी), खुरासानी अजवायन, सुपारी, देवदारु, सहिजन के वीज, हरट, बहेरा, आंवला, खेरसार, नीमकी छाल, इन्द्रजी । सब समभाग । इसका २ तोला लेकर आधासेर जल मे सौलावे, दो छटाँक शेप रहे पिलावे । प्रात । सभी कृमियो मे लाभप्रद ।

चिडद्गादि चूर्एं-वायविडद्ग, सेधव, यवचार, कवोला, पलागवीज, अजवायन, हरीतको । सब समभाग । मात्रा ६ माशे । अनुपान उष्ण जल या तक्र से । सर्वकृमियो मे लाभप्रद ।

पलाशवी जाढि चूर्ण-पलाशके वीज, जेवायन इद्रयव, वायविडङ्ग, नीम को छल, चिरायता सब सम भाग । मात्रा १ से ३ माशे । पुराने भुडके साथ । १ विशेषत गण्टूपद क्रमि मे लाभप्रद ।

पारसीयादि चूर्गा---णरसीक जेवायन, मोथा, पिप्पली, काकडासीगी वायविङ्ग और अतीस । सवका समभाग मे बना चूर्ण । मात्रा १-३ माशे । अंत्राद क्रिमियो मे लाभप्रद । जब क्रिमियो के कारण कास-श्वास का उपद्रव हो तो इसका उपयोग ठीक रहता ह ।

विडङ्गाटि वस्ति—वायविडङ्ग, त्रिफला, सहिजन की छाल, मैनफल, मोया, दन्ती की जड, पलाशवीज, खुरासानी अजवायन, कवीला, वततुलमी की पत्ती, दमनक, मरुवक प्रत्येक द्रव्य एक एक तोला लेकर ३ सेर जल मे पकावे जव

९ पलाशवीजेन्द्रविडङ्गनिम्वभूनिम्व चूर्णं सगुड लिहेद्य । दिनत्रयेण क्रिमय पतन्ति पलाशवीजेन यकानिका वा ॥ (भै र) चौयाई काढा नेप रहे तो उसमें विडङ्गादि तैल २ तोला मिलाकर । आस्थापन वस्ति के प्रयोग से गुदा से पुरीपज कृमियाँ ( Threadwomrs ) निकल जाती है ।

क्रिसिकालानल रख़—जुद्ध पारद और जुद्ध गवक को सममात्रा मे वनी कज्जली १ भाग, वायविडङ्ग १ भाग, जुद्ध वत्मनाभ विप है भाग। वकरी के दूघ मे पीसकर। २ रत्तो की गोली। धनिया और जीरा के अनुपान से सेवन।

छुमिमुद्गर रस — ग्रुट पाग्द १ तोला, ग्रुट गंधक २ तोला, अजमोदा का चूर्ण ३ तोला, वायविड्झ चूर्ण ४ तोला, जुट कुपीलु वीज का चूर्ण ५ तोले तथा जुद्ध पलाशवोज चूर्ण ६ तोले । सभी प्रकार की कृमियों मे लाभ-प्रद। सात्रा २ से ४ रत्ती । अनुपान मुस्तक कपाय ।

चिडङ्ग स्रोह — जुद्ध पारद, गवक, मरिच, जायफल, लवङ्ग, पिप्पलो, जुद्द हरताल, जुग्ठो, वग भस्म प्रत्येक एक एक तोला, लोह भस्म ९ तोले तथा वायविडङ्ग १८ तोले । अकुग मुख कृमि तथा तज्जन्य पाण्डु में लाभप्रद । मात्रा-१ माञा । अनुपान मघु ।

वाह्य क्रिमियों से चिकित्सा—स्नानादि के द्वारा तथा वस्त्रादि के प्रक्षालन और सूर्य के यूप में रखने प्रभृति सफाइयों से बाह्य ऊुमियों में लाभ होता है। माथ ही कई प्रकार के लेप, तैल तथा धूप भी प्रजस्त है। जैमे—

१ नाडीच ( काल शाक) के वीजो को काजी के साथ पीम कर सिर पर लेप करने से गिरोगत केंगो की यूका तथा लिक्षा नष्ट हो जाती है।

२ वतूर के या पान के रस में पारे को खरल कर लेप करने से भी यह लाग प्राप्त होता है।

४ लाखादि धृम-लाप, भिलावा, विरोजा, सफेद अपराजिता, अर्जुन को छाल, फल-फूठ, वायविडज्जु, सफेद, राल, गुग्गुलु। सम भाग में खरल कर रख ले। इसको आग में जलाकर कमरे को वन्ट कर इसका घुवाँ देने से घर, जय्या ओर वस्त्र के कीडे नष्ट हो जाते है। साँप, चृहे, मच्छर, मकडी, खटमल आदि पराश्रयी नष्ट हो जाते है।

र चिडझ तेल-नायविडझ, गंधक, मन जिला। इनका सम भाग मे गृहीत कल्क १ पाव। मूच्छित कटू तैल १ सेर। गोमूत्र ४ सेर। कडाही मे लेकर अग्नि पर चढा कर मंद अग्नि से पाक करे। तेल के लगाने से सिर के केशो के या अन्यत्र सम्पूर्ण त्वचा पर पाये जाने वाली कुमियाँ नष्ट हो जाती है।

६ धुस्तूर तैल्ल--धतूर के पत्र-स्वरस से सिद्ध सर्पप तैल भी ऐसा ही कार्य करता है ।

अपथ्य----कृमि रोग मे विशेषत श्लेष्मज, पुरीषज तथा रक्तज कृमियो मे कच्चा दूव, आनूप मास, मछलो, दही, अधिक स्निग्ध भोजन, गुड, अधिक मधुर (मिष्ठान्न) सेवन, पत्र शाक, उडद, अति द्रव अन्न, कच्चा जल ( बिना उवाला), बिना उवाला या पकाया शाक-भाजी, तरकारी तथा दिवास्वाप ( दिन का सोना) निपिद्ध है। एतद्-विपरीत आहार-विहार पथ्य है।

#### पारगडु तथा कामला प्रतिषेध

पाएडु रोग से हेतु, लक्षण तथा चिकित्सा से साम्य रखने वाला दूसरा रोग कामला है। हेतु, लक्षण एव चिकित्सा में वहुत कुछ साम्य होने के कारण दोनो रोगों का एक ही अध्याय में वर्णन प्राय प्राचीन ग्रंथों में पाया जाता हे। व्यावहारिक दृष्टि से दोनों की चिकित्सा भी बहुत अशो में समान ही रहती है। पाण्डु तथा कामला में भेद यह होता है—-कामला में पित्त की बहुलता पाई जाती है। फलत इसमे त्वक्, मूत्र, नेत्र का वर्ण अधिक पीला हो जाता है। यह पीतता सर्वाधिक नेत्र के क्वेत भाग (Conjuctiva), जिह्वातल तथा मूत्र मे पाई जाती है । केवल देखने मात्र से ही रोग का विनिश्चय समव रहता ई । कामला के प्रवान दो प्रकार मिलते हैं । १ कोष्ठाश्रिस, २. ञाखाश्रित ।

कामला ही वढा हुआ कुम्भ कामला है। कामला हो कालान्तर (कुछ समय के पश्चात्) में नमय अधिक वीत जाने पर कुम्मकामला का रूप धारण कर इत्च्छुमाध्य हो जाता है। इमर्म जोफ का उपद्रव भी पाया जाता है।

हलीमक कुम्भ कामला से परे की अवस्था है जिसमे पाग्डु रोगी का वर्ण हरा या नील पीत हो जाता है । दीर्वत्य, रक्तक्षय, मन्दाग्नि, मृदु ज्वर और उत्माह को कमी रोगी में पाई जाती है ।<sup>9</sup>

पाएडु रोग में क्रियाक्रम—पृत<sup>2</sup> (पचगव्य-महातिक्त अथवा कल्याण पृत) पिलाकर तीटण वमन तथा रेचन कर्म के द्वारा अर्ध्वाध. गोधन करना चाहिये। तदनन्तर निम्नविधि से प्रशमन की क्रिया करे। वानिक पाएडु रोग मे विशेषत. स्निग्ध, पैत्तिक मे तिक्त रसात्मक गीत वीर्य द्रव्य तथा ब्लैज्मिक में, कटु तिक्त रसात्मक उष्ण द्रद्यो का प्रयोग करे। त्रिदोपज पाण्डु मे त्रिदोप जामक अथवा तीनो दोपो की मिश्रित चिकित्सा करनी चाहिये।

मृज्जपार्र्डु में विशिष्ट क्रियाक्रम—मृज्जपाण्डु में रोगी के वलावल को देखते हुए युक्तिपूर्वक ताक्ष्ण विरेचन दे देकर खाई हुई मिट्टी को कोष्ट मे वाहर निका-लना चाहिये। कोष्ट के जुद्ध हो जाने पर वत्य मिद्ध घृतो का मेवन कराना चाहिये।<sup>3</sup>

व्योपादि घृत-व्योप ( त्रिकटु ), वित्व, हरिद्रा, दारुहरिद्रा, व्वेत एवं रक्त पुनर्नवा, मोया, मण्डूर, पाठा, विडङ्ग, देवदारु, वृत्त्विकाली, भार्गी और तृव

१ पाएडुत्वट्नेत्रविण्मूत्रनर्खं स्यारपाण्डुरोगवान् । दोर्पीभन्नैरभिन्नैश्च पचमो भचणान्मृद. ॥ पीतत्वङ्मूत्रविण्नेत्रा बहुपित्तात्तु कामला कोष्टगाखाश्रया मता ॥ कालान्तरग्वरीभूता क्वच्छ्रा स्यात् कुम्भकामला । उपेक्षया च शोफाढघा सा क्वच्छ्रा कुम्भजामला ॥

२ पंचगव्य महातिक्तं कल्याणकमथापि वा ।

स्नेहनार्थं घृनं दद्यात् कामला-पाएडुरोगिणे ॥

<sup>3</sup> तत्र पाग्ट्वामयो स्निग्धतीक्ष्णेरूर्ध्वानुलोमिकै. । मञोच्य । ततः प्रजमनो कार्या क्रिया वैत्येन जानता । वातिके स्नेह्भूयिष्ठ पैत्तिके तिक्तजीतल्म ॥ ज्लैप्मिके कटुतिक्नोष्ण विमिश्र मान्तिपातिकम् । निष्पातयेच्छरीरात्तु मृत्तिका मक्षिता भिषक् युक्तिज्ञ जोधनैस्तीक्ष्ण प्रसमीक्ष्य वलावलम् । ज्ञुढकायस्य सर्पोपि वलाधानानि योजयेत् ॥ (च चि १६)

## चतुर्थ खण्ड : दसवां अध्याय

से सिद्ध घृत पिलाना चाहिये। यदि रोगो मिट्टी खाना न छोड पाता हो तो तत्तदोपज्ञामक औषघियो से भावित करके मिट्टी खाने का सयोग उपस्थित करना चाहिये ताकि वैसी मिट्टी से उसे द्वेप हा जाय और खाना छोडदे। जैसे विडज्ज एला, अतिविपा, निम्वपत्र, पाठा, कुटकी, कुटज, मूर्वा और वैगन प्रभृति द्रव्यो के रसो में भावित करके मिट्टी खाने को देना चाहिये। इन विशिष्ट उपक्रमो के अतिरिक्त शेप चिकित्सा पाण्डुवत् करनी चाहिये।

भेप ज-स्नेहन और शोबन (विरेचन) दो ही उपक्रम पाएडुचिकित्सा मे वरते जाते है एतदर्थ कई भेपज उपयुक्त रहते हैं। जैसे १ दन्तीस्वरस २. काश्मर्श (गाम्भारी फल-प्रयोग), ३ मुनक्के का सेवन ४ गोमूत्र मे भिगोई हरीतकी का प्रयोग ५. त्रिवृत् चूर्ण और मिश्री का सेवन ६ तिफला और गोमूत्र का सेवन ७ स्वर्णचीरीमूल, देददार, शुएठी अथवा मातुलु ग-मूलका गोमूत्र मे व्वयित करके सेवन १८ गोमूत्र, गोदुग्ब और माहिप घृत का सेवन ९ गुड तथा हरीतकी का सेवन पाण्डु रोग में सदैव लाभप्रद है। १० लौहभस्म का (१-२ रत्ती) हरीतकी च्यूर्ण (६ मा) घृत और (८ मा) मधु से सेवन । १ ११ लौहपात्र में गर्म किये दूध का सेवन । १२ स्वर्णमाक्षिक का १ रत्ती या २ रत्ती मात्रा मे गोमूत्र मे सेवन ।

ें भेपज योग—पाएडुरोग में घुतो के योग सर्वोत्तम माने गये है—इसके लिये हरिद्रा से सिद्ध घृत, दाडिमवीज से सिद्ध घृत, द्राक्षादिघृत, त्रिफलासिद्ध घृत तथा तैन्दुकमिद्ध घृत में से किसी एक का प्रयोग करना चाहिये। यदि सिद्ध घृत मुलभ न रहे तो वैरेचनिक योगो का घृत के साथ प्रयोग करना चाहिये। अथवा प्रत्येक औषधिको घृत के अनुपान से दे।

फलुचिकादि कपाय हरोतको, विभोतक, आमलको, गिलोय, अड्सा, कुटको, चिरायता, नीम की छाल । सव समभाग में लेकर जौकुट करले । २ तोले इस चूर्ण को आधा सेर जल में खीलाकर जव जलकर दो छटाँक शेप रहे, तव ठडा होने पर मधु मिलाकर प्रात सेवन करे ।<sup>3</sup> यह एक प्रसिद्ध योग पाण्डु तथा कामला दोनो मे लाभ करता है । कामला मे विशेष उपयोगी है ।

१ साघ्यन्तु पाग्रङ्वामयिन निरीक्ष्य स्निग्ध घृतेनोर्ध्वमधश्च शुद्ध । सम्पादयेत् क्षौद्रघृतप्रगाढैर्हरीतकीच्तूर्णमये प्रयोगैः ॥ पिवेद् घृतवारजनीविषक्व यत्त्रैफल तैन्दुकमेव वापि । विरेचनद्रव्यघृतम् पिवेद्वा योगाश्च वैरेचनिकान् घृतेन ॥ (च)

२ फलत्रिकामृतावासातिक्ताभूनिम्वनिम्वर्लं । क्**वाथ क्षोद्रयुतो ह**न्यात् पार्इरोगं सकामलम् ।।

२१ भि० सि०

छोह तथा मरहर के योग-लीह तथा मरहर भस्म के बहुत से योग पाण्टु रोग मे व्यबहुत होते हैं। स्वनत्रतया भी केवल लीह या केवल मरहूर भस्म का प्रयोग हरीतकी चूर्ण, घी और मधु के साथ सेवन करने का विद्यान ऊपर आ चुका है। यहाँ कुछ सिद्ध योगो के नुस्खे उद्धृत किये जा रहे है।

मरुट्टर भस्म-४ रत्ती मण्डूर भस्म मे २ रत्ती जल भम्म मिलाकर १ मात्रा । त्रृत, मधु, हरीतकी चूर्ण से ।

मराहूर वटक—त्रिकटु, त्रिफला, चव्य, चित्रक, देवदारु, वायविडङ्ग, मुम्नक सम परिमाण में प्रत्येक लेकर कुल चूर्ण के वरावर मण्डूर भस्म लेकर अष्टगुण गोमूत्र में अग्नि पर चढाकर पाक करे। जब वटक वनने लायक हो तो ६ मागे के वटक वनाले। अग्नि-वल के अनुसार १ में २ वटक का दूब से सेवन। (चरक)

पुनर्नवादि मण्हूर -- पुनर्नवाम्ल, त्रिवृत्मूल, गुठी, मरिच, पिप्पली, वायविडङ्ग, देवत्रारु, चित्रक्मूल, पुष्करमूल, हरड, व्हेरा, आंवला, हल्दी, दास्हल्दी, दन्ती की जड, चच्य, इन्द्रयत, क्रुटकी, पीपरामूल मोथा-प्रत्येक का एक-एक तोला च्यूर्ण, चूर्ण के कुल परिमाण मे द्विगुण मण्टूरभस्म और मग्ड्र भस्म के आठ गुना गोमूत्र । अग्नि पर चढाकर पारु करे । जब गाढा हो जाय और गोली वनने लायक हो जाय तव ४ रत्ती की गौलियाँ वना ले । मात्रा १ माने । मधु मे दिन में वो वार । यह एक सिद्ध योग है । पाण्डु, कामला, कृमिरोग तथा योथ रोग मे उपकारक है । (चर)

नवायस छोह—नवायम चूर्ण त्रिकटु, त्रिफला, त्रिमद (मुस्तक-वायविडङ्ग-चित्रक) इन ना द्रव्यो में मे प्रत्येक एक एक तोला लेकर महीन चूर्ण वनाले फिर उनमे लोहभम्म कुल परिमाण के वरावर अर्थात् ९ तोले मिलाकर खरल करके रख ले । मात्रा ४ रत्ती । अनुपान १ तोला घृत और ट्रे तोला मघू मिला कर रोगी को सेवन करावे । यह परम उत्तम योग है । कामला तथा पाण्डु दोनो रोगो मे लाभदायक है । ( जा )

निशालोह—नमभाग हरिद्रा, दारु हरिद्रा, त्रिफला तथा कुटको का कपट-छन चूर्ण मबके बरावर लीह भस्म अर्थात् ६ तोला मिलाकर महीन खरल कर गव ले। यह योग कामला रोग में विगेप लाभप्रद होता है। मात्रा २ से ४ रत्ती, अनुपान मधु एव वृत ( भे र )

विडङ्गादिसोह—वायविडङ्ग, त्रिफला, त्रिकटु प्रत्येक सममाग मे वर्यात् कुल ७ तोठे चूर्ण में ७ तोठे लौह भन्म मिठाकर बनाया योग । मात्रा २ से ४ रत्ती । अनुपान घृत, मधु, विशेषत कृमिज पाण्डु या मृज्ज पाण्डु मे लाभप्रद । (भेर)

योगराज — हरीतको, विभीतक, आमलकी, शुंठी, कालीमिर्च, छोटी पिप्पली, चित्रकमूल, वायविडङ्ग प्रत्येक का १ भाग, शिलाजीत ५ भाग, रौप्य शिलाजीत ५ भाग, सुवर्णमाक्षिक भस्म ५ भाग, लोह भस्म ५ भाग तथा मिश्री आठ भाग। भरमे तथा गिलाजीत छोड अन्य द्रव्यो का चूर्ण करे। पश्चात् उसमे शिलाजीत व भस्मे मिस्ताकर १, १, माशे की गोलियाँ बना ले। यदि रौप्य शिलाजतु न मिले तो रोप्यमाक्षिक भस्म ५ तोला अथवा शिलाजीत १० तोला मिला ले। अनुपान १-२ गोली दूध से प्रात (चर)

पाग्रडु पचानन रस — लौह भस्म, अभ्र भस्म, ताम्रभस्म प्रत्येक चार चार तोले, त्रिकटु, त्रिफला, दन्तीमूल, चव्य, काला जीरा, चित्रकमूल, दारुहल्दी, हल्दो, त्रिवृत् की जड, मानकद की जड, इन्द्रजौ, कुटकी, देवदारु, बचा और नागरमोथा प्रत्येक का एक एक तोला, मण्डूर भस्म ६२ तोले और मण्डूर से अष्टगुण गोमूत्र छोडकर अग्नि पर पाक करे। जब पाक सिद्ध हो जाय तो उतार कर १-१ मारो की गोली वनाकर रख ले। यह एक उत्ताम योग है। इसमे लौह और मण्डूर के अतिरिक्त ताम्र मस्म है। जो रक्ताल्पता मे विशेष लाभप्रद रहता है। इस योग का प्रयोग गोथ, कामला, पाण्डु, हलीमक तथा प्लीहा और यक्वत् के रोगो में होता है। (भैर)

आमलक्यवलेह (धात्र्यवलेह)—-ताजा आंवले का रस (१२ सेर १२ छटाँक ४ तोले) को कडाही मे छोडकर आग पर चढा दे। मन्द आंच पर पाक करे जब कुछ गाढा होने लगे तव उसमे निम्नलिखित द्रव्यों का प्रक्षेप डाल दे। पिष्पली चूर्ण ६४ तोले, मधुयष्टि चूर्ण ⊏ तोले, पत्थर पर पीसे मुनक्के को चटनो ६४ तोले, मोठ तथा वशलोचन प्रत्येक का ८ तोले, मिश्री २॥ सेर। जव अवलेह जैसे बन जाय तो अग्नि से नीचे उतार कर ठडा करके उसमे मधु ६४ तोले मिलाकर सुरक्षित रख दे। मात्रा १ से २ तोले। दूघ से। (चर)

धात्र्यारिष्ट— (चर) दो सहस्र आँवले के रस मे २॥ सेर चोनी मिलाकर कलईदार कडाही मे छोडकर अग्नि पर चढादे। जब एक तरह की चाशनी वनने लगे तव उसमे ८ तोले पिप्पली चूर्ण छोडकर अच्छी तरह से हिला ले। फिर शीतल होने पर अष्टमाश शहद मिलाकर घृतलिप्न मिट्टी के घडे मे रखकर आंसवविधि से सचान करे। १ मास के अनन्तर खोलकर छानकर बोतलो मे भर ले। यह योग वल्य, आग्निवर्धक, पित्तशामक होने से परिणाम शूल, पाएडु, कामला तथा हुन्रोग में लाभप्रद रहता है। यह एक परमोत्तम योग है। मात्रा २ तोला भोजन के वाद समान जल मिलाकर।

छौहासच-(गा. मं) घृत से स्निग्च घट मे २ द्रोण (२६ सेर) जल भर कर उसमें ५ सेर पुराना गुड, मधु ३ फिसेर छोडकर भली प्रकार मिलावे और हाथों से मलकर एक कर दे। पञ्चात् उसमें लौह भस्म, त्रिकटु, त्रिफला, अजवायन, वायविडज्ज्ज, मोथा, चित्रक प्रत्येक का ८ तोला प्रक्षेप। पश्चात् घडे का मुख बंड कर १ मास तक संधान करे। पश्चात् छानकर वोतलो में भर दे। मात्रा २॥ तोले अनुपान समान जल से। दोनो वक्त भोजन के वाद। पाएडु, कामला, विपमाग्नि में लाभप्रद।

पुनर्त्तवादि तेळ-पुनर्नवा पंचाङ्ग का चतुर्थागवशिष्ट क्वाथ, तिल तैल तथा तैल में चतुर्थांग निम्नलिखित कल्क डालकर पाक । त्रिकटु, त्रिफला, श्र्युङ्गो, धान्यक, कट्फल, गटी, दार्वी, प्रियङ्गु, पद्मकाष्ट, हरेणु, कुप्ठ, पुनर्नवा, यमानी, कर्लाजी, छोटी डलायची, दालचीनी, लोव, तेजपान, नागकेशर, वच, पीपरामूल, चब्य, चित्रक मूल, सौंफ, सुगंवटाला, मजीठ, रास्ना, घमाना प्रत्येक एक एक वोला । तैल पाक विधि मे मंद आँच पर पाक करके रखले । पाएडु, कामला, कुम्म कामला तथा हलीमक मे पिलाने तथा मालिश के लिप्रे । पाएडु रोग में औषधि-ज्यवस्थापन्न

उपर्यु क्न औपवि योगो में से किसी एक छौह या मण्डूर के योग की १ मात्रा प्रात, तथा १ मात्रा सायंकाल में देनो चाहिये। जैसे मण्डूर भस्म ४ र०, गंख भस्म १ र० मिलाकर एक मुवह और एक जाम केवल मबु से अथवा घृत १ तो० मबु ६ मांचे के साथ अथवा हरीतकी चूर्ण २ मांचे और घृन तथा मबु के साथ मिलाकर दे। इसी भॉति नवायस प्रतिमात्रा २ रत्ती मुवह-जाम उपर्यु क्त अनुपान मे अथवा योगराज या पाण्डु पंचानन रस इसी अनुपान या दूव से सुवह-जाम दिया जा सक्ता है।

भोजन के वाद प्रतिदिन लौहासव या कुमार्यासव अथवा घाव्यरिष्ट टोनो वक्त वडे चम्मच से दो चम्मच पानी मिलाकर पीने के लिये देना चाहिये ।

आमलक्यवलेह रात्रि में सोते वक्त या प्रात काल मे १-२ तोले दूब के साध प्रतिदिन दिया जा सकता है। मृज्ज पाण्डु अथवा क्रमिजान पाण्डु में क्रमिध्न औपचियो का योग करके भी देना चाहिए। जैंसे-क्रमिमुद्गर रस ४ र०, मण्डूर भस्म ४ र०, गंल भस्म.१ रत्ती मिलाकर। एक या दो मात्रा प्रात -सायम् घी और मधु से, मण्टूक भस्म के स्थान पर नवायन या पाण्डु पंचानन भी मिलाया जा सकता है (प्रति मात्रा दो से ४ रत्ती)। रात्रि मे पलान-वीजादि चतुर्थं खर्ण्डः दसवॉ अध्याय ३२५

च्चूर्ण २ मा० रात मे सोते वक्त पुराने गुड के साथ । मोजनोत्तार आसवारिष्टो को व्यवस्था की जा सकती है ।

मांसरस—पाण्डु रोग या रक्तक्षय में बकरे, भेड या खरगोश के रक्त का पिलाना या आमाजय का खिलाना प्रशस्त माना गया है। यदि ये सुलभ हो तो रोगो के लिए इसकी व्यवस्था करनी चाहिए। सामान्य-पथ्यकर भोजनो के साथ यकृत् मास का सेवन अधिक लाभ करता है। रक्तोत्पत्ति की क्रिया को उत्तेजना मिलती है, जरोर में रक्त दढता है और पाण्डुता दूर होती है।

आजकल आमाशय सत्त्व तथा यकृत् सत्त्व के कई योग वाजारो मे सुविधा से प्राप्त होते हैं। पोने के जवंत के रूप मे तथा पेशीमार्ग से सूचीवेध के द्वारा प्रयोग होता है। इन आयुर्वेदीय योगो के साथ इन योगो का प्रयोग अधिक लाभ-प्रद होता है। इन दोनो के उपयोग मे परस्पर मे कोई विरोध भी नही होता।

अत्यधिक रक्त को कमी मे रक्त का अत भरण (Blood Transfusion) योग्य मानव-रक्त का शिरा द्वारा शरीर मे प्रबिष्ट करना मी आज को एक सिद्ध प्रक्रिया है। यथासमय इसका उपयोग किया जा सकता है।

पारु रोग में पथ्य--पाण्डु रोग में मानसिक एवं शारीरिक परिश्रम छोडकर पूर्ण विश्राम करना चाहिए। रोगी को विस्तर पर लेट कर रहना चाहिए। भोजन में दूध, छाछ, मोसम्मी, माल्टा, सेव, दाडिम, अनार, खरवूजा, मीठानीबू ईख या गन्ने का रस, पके आम का प्रयोग अधिक करना चाहिए। मीठा आम पाण्डु रोग में अमृत के तुल्य रहता है। अन्नों में पुराने चावल का भात, मूंग की दाल, हल्के शाक देने चाहिए। रोगी के लिए ब्रह्मचर्य से रहना अच्छा रहता है। यह पथ्य कामला रोग में भी उत्तम रहता है।

कामला प्रतिपेध—

सामान्थ या कोष्ठाश्रया कामला में कियाक्रम—कामला वाले रोगी का घृत ( महातिक्त, त्रिफला, पचगव्य, कल्याण, हरिद्रादि या द्राक्षादि घृत') से स्नेहन करके तिक्त रस वाले द्रव्यो से मृदु विरेचन कराना चाहिए। पश्चात् शामक औपथियो का प्रयोग करना चाहिए। इस प्रकार स्नेहन, विरेचन, पश्चात् शमन तीन उपक्रम कामला की चिकित्सा मे ब्यवहृत होते है। कामला के रोगी मे नित्य मृदु विरेचक औपधि का प्रयोग उत्तम रहता है।<sup>9</sup>

मेपज-१ त्रिफला चूर्ण का मधु के साथ सेवन, .२ गुडूची स्वरस मे मधु

१ रेचन कामलार्त्तस्य स्निग्धस्यादौ प्रयोजयेत् । ततं प्रशमननी कार्या क्रिया वैद्येन जानता ॥ (भेर) कामली तु विरेचनै । (च०) मिलाकर सेवन कराना अथवा गुडूची के कपाय में मघु मिलाकर सेवन ३ दारु-हरिद्रा, हरिद्रा चूर्ण या कपाय का मघु के साथ सेवन ४ इन्द्रायण मूल स्वरस ६ माने या इन्द्रायण की ७ पत्ती के रस का दूध मिलाकर सेवन ५. पतली मूली का स्वरस ४ तोला, शक्कर १ तोला मिलाकर सेवन ६. पुनर्नवा मूल ६ माशे, मरिच ३, मिश्री २ तोला मिलाकर शर्वत वनाकर सेवन । ७ ट्रोणपुष्पी (गूमा) या पुनर्नवा पंचाग के शाक का सेवन । ८. त्रिभण्डी (निगोथ) मूल अथवा ९. इन्द्रायण मूल ३ मागे अथवा १० शुण्ठी चूर्ण ४ माशे का पुराने गुड के साथ सेवन । पूर्ण विश्राम रोगी को देना चाहिए ।

कामला में पथ्य-कामला रोग में यकृत् की क्रिया मद रहती है। भूख रोगी को विल्कुल नही लगती, अन्न से अरुचि हो जाती है। साथ ही रोगी का पेट साफ नही रहता और कोष्टवद्धता रहती है । अस्तु चिकित्सा काल मे लघु, सुपाच्य तथा अग्नि को संधुक्षित करने वाले आहार-विहार की आवव्यकता पडती हे । एतदर्थ मूग की दाल की पतलो खिचडी, नीवू का अचार और मूली की तरकारी सवसे उत्तम अन्न प्रारम्भ मे रहता है। अग्नि-वल के अनुसार रोगी जितना खा सके खाने को देना चाहिए। पित्त के शमन तथा यकृत्-कोपो की सुरचा के लिए मखुर द्रव्यो का प्रयोग पर्याप्त करना चाहिए। एतदर्थ मिश्री का उपयोग अच्छा रहता है । रोगी को प्रति दिन छटाँक, दो छटाँक तक मिश्री खाने को देना चाहिए अथवा दिन में कई बार गर्म पानी में मिश्री का जर्वत वना कर कागजी नीवू का रस डालकर पीने को देना चाहिए । मीठे फलो मे मीठा नीवू, शरवती, मोसम्मी, अंगूर, सेव, नीवू आदि पर्याप्त रोगी को खाने के लिए देना चाहिए । दही का मट्टा वना कर मीठा कर के पीने के लिए भोजन काल मे रोगी को दिया जा सकता है। दूध का अधिक सेवन अनुकूल नही पडता, थोड़ी मात्रा में मलाई निकाल रोगी की रुचि के अनुकूल देना चाहिए। रोगी के अग्निवल के अनुसार गन्ने क्रा रम पीने के लिए दिया जा सकता है ।

एक सप्ताह या दो सप्ताह तक इस क्रम पर रखने के अनन्तर अग्निवल के वढ जाने पर रोगी को प्राकृत आहार चावल या रोटी, दाल, जाक पर ले आना चाहिए। कामला रोग मे पुनर्नवा का उपयोग वड़ा उत्तम रहता है। पुनर्नवा पंचाङ्ग को पानी मे खौला कर उसका जल वना कर रख देना चाहिए और रोगी को पिलाते रहना चाहिए। डाभ का जल या नारिकेल जल का उपयोग भी उत्तम रहता है।

भेषज योग—रोगी मे ज्वर हो तो विषमज्वराधिकार में कथित सुदर्शन चूर्ण २ माशे की मात्रा मे दिन मे तीन वार जल से देना चाहिए । यष्ट्यादि चूर्ण ६ माञे की मात्रा में रात में सोते वक्त गर्म जल से देना चाहिए । कालमेघ कपाय भी उत्तम रहता है ।

जत्र ज्वर न रहे ती नवायस या निशादि लौह या पुनर्नवा मण्डूर (पाण्डु रोगाथिकार) दो से ४ रत्ती की मात्रा में दो वार दारुहल्दी के चूर्ण १ माशे से २ माशे और मधु ६ माशे से १ तोले मिला कर सुवह और जाम को देना चाहिए। भोजनोपरान्त घात्र्यरिष्ट का पिलाना उत्ताम रहता है। वडे चम्मच से दो चम्मच समान जल मिलाकर दोनो प्रधान भोजन के पश्चात। लोहासव अथवा कुमार्यासव का उपयोग भी इसी भौति किया जा सकता है।

फलन्त्रिकादि कपाय---कामला रोग मे अमृत के समान हितकारी एक या दो वार नित्य काढा वना कर मधु मिलाकर नवायस देने के अनन्तर सहपान के रूप मे या स्वतंत्रतया भी दिया जा सकता है ।

रोगी रात्रि मे शतपत्र्यादि चूर्ण ६ मार्गे या यष्टचादि चूर्ण ६ मार्शे ( अग्नि-मान्द्याधिकार मे पठित ) गर्म जल से दिया जा सकता है। त्रिफटा चूर्ण का भी प्रयोग रात्रि मे ६ मार्शे को मात्रा मे किया जा सकता है। रस के योगो मे आरोग्यर्वाधनो १ मार्श की मात्रा मे जल या दूब से दिया जा सकता है।

आरोग्यवर्धिनी वटी---द्रव्य-शुद्ध पारद, शुद्ध गधक, लौह भस्म, अभ्रर्क भस्म, ताम्र भस्म प्रत्येक का एक भाग, हरीतकी, विभीतक, आमलकी प्रत्येक का २ भाग, शिलाजीत ३ भाग, शुद्ध गुग्गुल, चित्रक मूल की छाल प्रत्येक ४ भाग तथा कुटकी २२ भाग।

निर्माण विधि—पहले पारद और गधक की कज्जलो करके पश्चात् उसमें अन्य भस्मे और शेप अन्य द्रव्यो का कपडछन चूर्ण मिलावे । नीमकी पत्ती के रस मे तीन दिनो तक मर्दन करके तीन-तीन रत्ती की गोलियाँ वनावे । छाया में सुखाकर रख ले । मात्रा १ से ३ गोली । अनुपान रोगानुसार जल, दूध, पुनर्नवा कपाय, दशमूलकषाय या मूत्रलकषाय से । (रसरत्नसमुच्चय कुष्ठाविकार)

यह योग वहुत रोगो भे अनुपान भेद से चलता है। विशेषत यकृत् विकार, जीर्ण विवय, उदररोग, कुप्ठ रोग, कामला, यकृत्प्लीहा के रोगो मे लाभ-प्रद पाया गया है।

द्य जन---द्रोणपुष्पी स्वरस अथवा पुननवा स्वरस का अजन आँख के भीला-पन को नष्ट करता है। निशाद्यंजन-- हरिद्रा, गैरिक तथा आँवले को चिकने पत्थर पर पानी मे घिसकर अजन करने से भी कामला रोग मे नेत्र का पोलापन दूर होता है। 1

## भिपक्तमें-सिद्धि

वस्तुत कामला रोग यकुत की क्रिया ठीक न होने से अथवा पित्तागय गोयँ या पित्तके अवरोघ अथवा पित्त के अधिक वनने से उत्पन्न होता है। अग्निमान्द्य. अरुचि, तीव्र विवध तथा थाँखो का पीलापन प्रमुख लक्षण पाया जाता है । स्म्यक् उपचार होने पर सामान्यतया रोग एक सप्ताह में अच्छा हो जाता है। रोगी की अग्नि जागृत हो जाती है---भोजन करने लगता है। विविध लक्षण प्रशमित हो जाते हैं परन्तु आँखों का पीलापन मास या डेढ़ मास तक चलता रहता ह । यह पीलापन घोरे-घीरे दूर होता है । इस पीलापन को दुर करने के लिये कई प्रकार केझाड फूँक, विविध नस्य तथा अजनो के उपयोग पाये जाते है । नस्य तथा अजन के प्रयोग आँखो के पीलेपन को शीघता से दूर करने में महायक होता है। फलत नस्य और अजनो के साथ-साथ पित्तकी अधिकता को कम करने के लिये, पित्ताशय शोथ एव पित्तावरोध के दूर करने के लिए तथा यक्वत् क्रिया सुचारु रूप से संचालित करने के लिये मुख से आम्यन्तर औषधि के प्रयोगो को चालू रखना चाहिये । क्योंकि प्रधान उपचार यही है---नस्य एवं अजन गौण उपचार है---यदि अजन या नस्य का प्रयोग न भी किया जाय तो भी मुख से औपवियोग का प्रयोग करते हुए एक से तीन या चार सप्ताह में कामला का रोगी पूर्णतया राग-मुक्त हो जाता है।

शाखाश्रित कामला प्रतिपेध-कामला शुद्ध पैत्तिक रोग है अतएव उसमे पित्तविरुद्ध चिकित्सा का उपक्रम वतलाया गया है। किलनिकल दृष्टि से देखा जाय तो डसके दो प्रकार मिल्ते है १ जिसमे संम्पूर्ण मूत्र, नख, त्वचा-नेत्र रक्त के रजित होते हुए भी पुरीप (पाखाना) रोगी का व्वेत वर्ण (तिलके पिष्ट सददा) निकलता है। १ दूसरा वह प्रकार जिसमे सभी त्वचा रक्त-नेत्र आदि के पीलापन के साथ पाखाने का रंग अत्यधिक रजित होकर काला आता ह। इनमे प्रथम को जाखाश्रित और दूमरे को कोष्टाश्रित (Haemolytic or Hepatic) कहते है। प्रथम स्वतंत्रतया तथा दूसरा पाएडु रोग के अनन्तर रक्तनांग के उपद्रव स्वरूप होता है।

१ अंजनं कामलात्तिय ट्रोणपुष्पीरस स्मृतः । निजागैरिकधात्रीणा चूर्णं वा सप्रकल्पयेत् ॥ नस्य कर्कोटमूल वा ब्रेय वा जालिनीफलम् ॥ इनमे जाखाश्रया निश्चित रूप से पित्त नलिका के अवरोध से उत्पन्न होती है जिसमे पित्त का पित्त-नलिका के द्वारा अन्त्र मे उत्सर्ग नही होता है (obstructive jaundice) फलत पुरीप का रग श्वेत होता है। इसको जाखा-श्चित कामला कहते है। इसमे कुपित कफयुक्त वायु कोष्ठस्थ पित्तको जाखा मे प्रक्षिप्त कर देती है अत कोष्ठ मे श्लेष्मा की वृद्धि होती है, पित्त का मार्ग कफ से रुद्ध हो जाता है और पुरीप तिल्पिप्टवत् श्वेत होकर निकलता है और मूत्र, त्वचा हल्दी के रग के हो जाते है अत वायु एवं कफ के ज्ञमन, अग्निं के दीपन, कफ के पाचन तथा पित्त को छ मे लाने का जपाय करना चाहिये तदनन्तर कोष्टाश्रया कामला की चिकित्सा पूर्वोक्त करनी चाहिये।

गाराध्रित कामला को अल्पपित्ता कामला भी कहते है। इसमे पित्त कफ से आवृत रहता है अस्तु कफ के पाचन तथा वायु को अनुगुण कर के पुरीप मे पित्त का रग आने पर्यन्त कटु-तोक्ष्ण-उष्ण-रूक्ष-लवण और अम्ल पदार्थों का सेवन कराना चाहिए।

पित्तको स्वस्थान (कोष्टगत) पर आ जाने, पुरोप के पित्त से रजित हो जाने सथा उपद्रवो के जान्त हो जाने पर कामला की पूर्ववत् सामान्य चिकित्सा करनी चाहिये। अर्थात् कोष्ठाश्रित कामलावत् चिकित्सा करनी चाहिये। ज्ञाखा-श्रया कामला के ये विशिष्ट उपक्रम है।<sup>२</sup>

पित्ता को स्वस्यान पर लाने के लिये मयूर, तित्तिर एव मुर्गे के मासरस को कटु-अम्ल और रूक्ष बना कर रोगी को खाने के लिये देना चाहिये । सूखी मूली, कुलघी की यूप के साथ अन्न का सेवन कराना भी उत्तम रहता है ।

मातुलुङ्गादि योग---( विजौरा या कागजी ) नीवू का रस ६ माशे, मधु ६ माशे, पिप्पली चूर्ण ४ रत्ती, कालीमिर्च चूर्ण ४ रत्ती, शुरुठी चूर्ण ४ रत्ती एक मे मिलाकर दिन मे तीन वार सेवन ।

इन द्रव्यो के उपयोग से पित्त अपने कोष्ठगत आशय में पुन आ जाता है । 3

१ तिलपिष्टनिभ यस्तु वर्च सृजति कामली । श्लेष्मणा रुद्धमार्ग तत् पित्त इलेष्महरैर्जयेत् ।

२ कटुतीक्ष्णोष्णलवर्णभू शाम्लैश्चाप्युपक्रम । आपित्तारागाच्छकुतो वायोरंचा-प्रशमाद् भवेत् ।। स्वस्यानमागते पित्ते पुरीपे पित्तरजिते । निवृत्तोपद्रवस्य स्यात् पूर्व कामलिको विधि ।।

३ वर्हितित्तिरदक्षाणा रूक्षाम्लै कटुकै रसै । शुष्कामलककौलत्थैर्यूर्वैश्चान्नानि भोजयेत् ।। मातुलुगरस क्षौद्र पिप्पलोमरिचान्वितम् । सनागर पिवेत् पित्त तथास्यैति स्वमाशयम् । (च चि १६) उपर्युवत सभी द्रव्य कफहर परन्तु पित्तवर्द्धक है— जाखाश्रय दोप-पित्त की वृद्धि कराने का उद्देश्य कोष्ठानयन अर्थात् पित्ता का स्वस्थानानयन के अतिरिवत और कुछ नही है। आचार्य मुश्रुत ने लिखा है दोपो का स्वस्थानानयन वृद्धि मे, अभिष्यंदन रे, पाक होने से, स्रोतोमुख के विशोधन से तथा वायु के निग्रह मे ( जाखागत दोप जाखाओ को छोडकर स्वस्थान अर्थात् कोष्ठ मे आ जाते है ) सभव रहता है। पश्चात् कामला की सामान्य चिकित्सा करते हुए रोगी की रोगमुक्त करना चाहिये।

शाखाश्रित कामला का चरकोक्त वर्गोन-कृक्ष, जीत, गुरु-स्वाटु ज्यायामाश्रिवय एवं वेगो को रोकने से कफ से मिल कर वायु पित्ता को अपने स्थान (कोए) से खीचकर वाहर को जाखाओ मे मचालित कर देता है जिसमे रोगी की त्वचा-रक्त-नेत्र-मूत्र हारिद्र वर्ण (हल्दी के रंग) के हो जाते है और पाखाने का रग सफेद ( ज्वेत ) हो जाता है। रोगो के उदर मे मुई चुभाने जैसी वेटना, विवध, आ॰मान, अफारा, हृदय का भारीपन, दुर्वलता, अग्नि की मदता, पार्ज्वजूल (दाहिनी ओर यकृत् प्रदेज पर पीडा या स्पर्शांसह्यता (Tenderness), अन्न में अरुचि, ज्वर आदि लक्षण क्रमज रोगी में पैदा हो जाते है। अल्प पित्त के जाग्रा-समाधित होने पर ये लक्षण रोगी में उपस्थित रहते है।<sup>2</sup>

कुम्भकासला-प्रतिपेध—कामला की एक जीर्णावस्था है जिसमें रोगी के पैरो पर गोथ और सविगूल का उपद्रव पैदा हो जाता है। फलत. यह कामला की अपेला अधिक कप्टमाव्य हो जाता है।<sup>3</sup> इसमें रोगी को लवणवर्ज्य आहार-दूब और रोटी पर रखना चाहिये। इसमें कोप्टाश्रया कामला की सम्पूर्ण चिकित्सा करनी चाहिये। इएमें अविक से अधिक पुराने मएडूर को भस्म वना कर वडी मात्रा—१ मागा की मात्रा दिन में तीन वार मधु के साथ सेवन करने के लिये देना चाहिये। माथ ही फलत्रिकादि कपाय को एक-दो वार दिन में पीने के लिये देना चाहिये।

१ वृद्ध्याभिष्यदनात् पाकात् स्रोतोमुखविगोअनात् । गाखा मुक्त्वा मला कोष्ठ यान्ति वायोरच निग्रहात् ।

२ रूक्षञीतगुरुस्वादुव्यायामैर्वेगनिग्रहै । कफसम्मूच्छितो वायु. स्थानात् पित्त क्षिपेद्वली। ( मु सू २८ ) हारिद्वनेमूत्रत्वक्र्य्वेतवर्चास्तदा नरः । भवेत्माटोपविष्टम्भो गुरुणा हदयेन च । दीर्वत्यात्पाग्निपार्थ्वार्त्तिहिवकाक्ष्वामारुचिज्वरै । क्रमेणात्पेनुसज्येत पित्ते जाखासमाश्रिते ॥ ( च चि १७)

3 भेदस्तु तस्या खलु कुम्भसाह्व. गोथो महास्तत्र च पर्वभेदः ( सु )

### चतुर्थ खगडः दसवॉ अध्याय

हलीमक-प्रतिपेध—कामला का ही एक वढा हुआ रूप हलीमक होता है। इसमे वात और पित्त दोपो की अधिकता पाई जाती है। रक्त मे पित्त के अत्य-धिक होने से रोगी में असाध्यता के लक्षण व्यक्त होने लगते हैं। रोगी का वर्ण हरित, रयाव या पीतवर्ण का हो जाता है। अग्नि मद हो जाती है, मृदु स्वरूप का ज्वर वना रहता है, अरुचि, आलस्य, रोगी का वल और उत्साह क्षीण हो जाता है, स्त्रियो में अहर्प, अगमर्द, श्वास, तृष्णा, भ्रम और मूर्च्छा प्रभृति जपद्रव होने लगते हैं। इसी रोग को आचार्य सुश्रुत ने लाघवक या लाघरक अथवा अल्पनाम से वर्णन किया है। सभवत अवचिनि विद्वानो के द्वारा वर्णित पित्तमयता (Cholaema) की यह अवस्था हो। इस रोग को चरक ने ''महाव्याधि-हंलीमक '' वतलाया है।

इसमे वात-पित्त-शामक पाण्डु तथा कामला रोग की चिकित्सा करनी चाहिये। एतदर्थ गुडूची स्वरम और क्षोर से सिद्ध माहिप ( भैसका ) घृत का सेवन कराना चाहिये। निगोय या आमलका का स्वरम पिलाकर उपर्यु क्त घृत से स्निग्ध रोगी को मृदु विरेचन कराना चाहिये। पुन. विरेचन के अनन्तर वात-पित्त शामक मधुर-प्राय योगो का सेवन कराना उतम रहता है। जैसे अभयालेह, द्राक्षालेह, मार्टी-कारिए ( द्राक्षारिए ), जीवनीय गण से सिद्ध घृत आदि का सेवन कराना चाहिये। अग्नि की वृद्धि के लिये अन्य अरिष्टो का भा प्रयोग उत्तम रहता है। कास-रोगाधिकार मे कथित अभयावलेह जिसको अगस्त्य हरीतकी कहते है एक उत्तम योग है, पिप्पली तथा मघुयए का उपयोग भी इस अवस्था मे उत्तम रहता है। अन्तु, इनका प्रयोग दोप और रोगी के वलावल के अनुसार दूध के अनुपान से करना चाहिये। रोगी मे क्षीरवस्ति, यापना वस्ति ( सिद्धिस्थानोक्त ) अथवा अनुवासन वस्ति का प्रयोग लाभप्रद रहता है। <sup>9</sup>

इस अवस्था में सहस्रपुटी लौह का अथवा अधिक से अधिक पुट दी हुई लौह भस्म का प्रयोग १ रत्ती की मात्रा में दिन में तीन वार मधु से करना चाहिये । दूध और शर्करा का अनुपान पर्याप्त मात्रा में करना चाहिये ।

१ गुडूचीस्वरसक्षीरसाधित माहिप घृतम् । स पिबेत् त्रिवृता स्निग्धो रसेनाम-लकस्य तु । विरिक्तो मधुरप्राय भजेत् पित्तानिलापहम् । द्राक्षालेह च पूर्वोक्तं सर्पोपि मधुराणि च । यापनान् क्षीरवस्तीश्च कीलयेत्सानुवासनान् । मार्द्वीकारिष्ट-योगाश्च पिवेद्युक्त्याग्निवृद्धये । कासिक चाभयालेहं पिप्पली मधुक वलाम् । पयसा च प्रयु जीत यथादोप यथावलम् ।

## ग्यारहवा अध्याय रक्तपित्त-प्रतिपेध

प्रावेशिक—रक्तपित्त एक महारोग है चरकाचार्य ने उसको महागद की सजा दो है। वस्तुत वहुत उष्ण-तीक्ष्ण-क्षार-अम्ल-कटु-लवण, अधिक परिश्रम, धूप या अग्नि के सेवन प्रभृति पित्त-प्रकोपक कारणों से पित्त जव वढकर रक्त मे मिलकर उसे भी दूपित कर देता है तव वह पित्तदूपित रक्त शरीर के विविध द्वारों से ऊपर या नीचे या दोनों ओर से गिरने लगता है। इस रोग को रक्तपित्त ( Bleeding or Haemorrhage ) कहते है। रक्तपित्त-का तात्पर्य यह है कि—डसमें रक्त का स्योग, रक्त की दुष्टि, रक्त के गध एवं वर्ण की समानता पित्त के साथ पाई जाती है अस्तु इस व्याधिको रक्तपित्त कहते है। यह वातिक, पैत्तिक, ब्लैष्मिक, दो दो दोपों के द्वारा द्वंद्वज तथा तीनो दोपा से सान्निपातिक प्रकार का होता है।

चिकित्सा की दृष्टि से या अधिक व्यावहारिक पक्ष से विचार किया जाय तो रक्तपित्त को तीन प्रकारो मे विभजित करना पर्याप्त है। १. ऊर्ध्वग ( ऊपर की ओर से—सप्त छिट्टो से दोनो आँख, दोनो नाक, दोनो कान तथा मुख से निकले वाला रक्त-स्नाव। २ अधोग नीचे के दो मार्ग-गुटा एव लिङ्ग से पुरुपो में गुदा और योनि से स्त्रियो में पाया जाने वाला रक्तस्नाव। ३ जभयग या दोनो मार्गो या मम्पूर्ण त्वचा से निकल्जने वाला रक्त । उन मे ऊर्ध्वग रक्तपित्त में कफ का अनुवंध, अधोग मे वात दोप का अनुवध तथा जभयग या दोनो मार्ग मे प्रवृत्त होने वाले रक्तपित्ता में कफ तथा वात दोनो दोपो का अनुवंध पाया जाता है। साध्यासाध्यता की दृष्टि से विचार करें तो ऊर्ध्वग रक्तपित्त साध्य, अघोग याप्य तथा दोनो मार्ग लर्थात् ऊपर-नीचे दोनो ओर से प्रवृत्त रक्तपित्त असाध्य होता है।

इसी प्रकार एकदोपानुग रवतपित्त साध्य, द्विदोपज कृच्छ्रसाध्य तथा त्रिदोपज अमाध्य होता है। जीर्णकालीन रोग से क्षीण हुए व्यक्ति का अथवा वृद्ध का अथवा लम्वे उपवासके अनन्तर होने वाला रक्तपित्त भी असाध्य होता है।

जय रक्तपित्ता एक मार्ग तक ही सीमित हो, रोगी वलवान् हो, रोग नया हो रक्तसाव का वेग बहुत तीव्र न हो, रोगी मे उपद्रव न हो और ऋतु या काल भी अनुकूल हो तो ऐसा रक्तपित्ता रोग मुखसाध्य होता ई अर्थात् सुविधा पूर्वक ठीक किया जा सकता है। सामान्य क्रियाक्रम

नादो स्तम्भनमईति यदि रोगो बलवान् है, खाता-पीता हैं तो उसके गिन्ते हुए रक्तपित्त को प्रारंभ में रोकना न चाहिये। वयोकि प्रारभ में लाम दोप ( Toxins ) या दूपित पित्त गिरता हैं उसका गिर जाना ही ठोक रहता है। अस्तु, प्रारभ में रोगो का बल एव रोग में दोप का बल देखते हुए रक्तस्राव की उपेक्षा करनी चाहिये।

प्रारभ मे ही रक्तपित्त का स्तभन कर देने से अंतर्विषमयता रोगी मे वढनी है और उसके परिणामस्वरूप गलग्रह, पूतिनस्य, मूच्र्छा, अरुचि, ज्वर, गुल्म, प्लीहा, आनाह, किलास, मूचकुच्छ्र, कुष्ठ, अर्श, विसर्प, वर्णनाश, भगन्दर, बुद्धि तथा इन्द्रियों का घात-प्रभृति रोग उपद्रव रूप में पैदा हो जाते हैं। अत: वल और दोप का विचार करते हुए वलवान् रोगी के रक्तपित्त को प्रारभ में गिरने देना चाहिये। जव आम दोपमय पित्त निकल जावे तव शोधन अथवा सशमन की चिकित्सा करते हुए चिकित्सा करे। ऐसा करने से शोघ्र रोग निवृत्त हो जोता है।

हा जाता हु। लंघन अथवा संतर्पण—मार्ग, दोपका अनुवध, हेतु आदि का विचार करते हुए रक्तपित्त में यथावश्यक लघन (अपतर्पण) या सतर्पण कराना चाहिये। रक्तपित्त ऊर्ध्वग है या अधोग? अर्थात् कफानुवधी है या वातानु-चाहिये। रक्तपित्त ऊर्ध्वग है या अधोग? अर्थात् कफानुवधी है या वातानु-वधी? अर्थात् उप्ण और स्निग्ध पदार्थ के सेवन से उत्पन्न है अथवा उप्ण रूक्ष पदार्थों के सेवन से ? इन वातो का विचार करके लघन या सतर्पण क्रमो का रोगी में अनुष्ठान करना चाहिये।

रागा म जपुछा। गरेग जपु यदि रक्त-पित्त ऊर्ध्वग है तो उसमे कफ का अनुवध पाया जाता है, यदि रक्त-पित्त ऊर्ध्वग है सेवन से पैदा हुआ है, इसमे आम की अधिकता रहती है अस्तु ऊर्ध्वग रक्तपित्त में प्रारभ मे अपतर्पण या लघन कराना चाहिये। इसके विपरीत रक्तपित्त अधोमार्ग से प्रवृत्ता है तो उसमे वात अनुवध है और वह उष्ण एव रूक्ष द्रव्यो के सेवन से पैदा हुआ है, इसमे आम की कमी रहती है। अस्तु, सतर्पण या बृहण चिकित्सा क्रम का अनुष्ठान युक्तिसगत रहता है। इस कथन का सक्षेप मे निष्कर्प यह है कि ऊर्ध्वग रक्तपित्त मे आमकी प्रवलता रहती है। अस्तु, लंघन कराना चाहिये तथा अधोग रक्तपित्त मे आम की कमी

१ अक्षीणवलमासस्य रक्तपित्त यदश्नत । तद्दोषदुष्टमुत्किल्रुध्ट नादी स्तम्भन-मर्हति ॥ हृत्पाण्डुग्रहणीरोगप्लीहगुल्मोदरादिकृत् । तस्मादुपेक्ष्य वलिनो वलदोप-विचारिणा ॥ रक्तपित्त प्रथमतः प्रवृद्ध सिद्धिमिच्छता ॥ ( च चि. ४ )

## भिपकर्म-सिद्धि

रहती हैं। वायु को प्रवलता रहती है। अस्तु, पेयादि के द्वारा उसमे वृ हण या सतर्पण कराना चाहिये। <sup>9</sup>

पेयजल-रक्तपित्त के रोगी में तृष्णा के शमन के लिए होवेर-चंदन-उशीर-मुस्तक और पित्तापापडे में शृत जल अथवा केवल श्रृत-शीत जल पीने के लिए देना ( खोलाकर ठडा किया जल ) चाहिये।<sup>2</sup> विदारिगंधादिक मे श्रुत-शीत जल अथवा पर्याप्त मात्रा मे फलो के रम देने चाहिये।

संशोधन—वमन अथवा विरेचन—ऊर्ध्वंग रक्तपित्त मे प्रारभ मे एक दो वक्त उपवान कराके तर्पणकरा के विरेचन औपधियो का प्रयोग करना चाहिये। अधोग रक्तपित्त मे विना उपवास कराये प्रारभ से ही पेयादि देकर वमन कराना चाहिये। काल, सात्म्य, दोपानुवध और रोगी को प्रकृति आदि का विचार करते हुए यथायोग्य तर्पण और पेयादि का योग देना चाहिये।<sup>3</sup> रक्तपित्त की चिकित्सा विपरीत मार्ग से दोपो के हरण का विद्यान है।

अर्थात् अर्ध्वग रक्तपित्त मे विरेचन तथा अधोग रक्तपित्त मे वमन के द्वारा मे जोधन करना चाहिए<sup>४</sup>।

उन्चेंग रक्तपित्तमें तर्पण के लिए निम्नलिखित द्रज्यो का प्रयोग करना चाहिए। जैसे १ पिएड खजूर, मुनक्का, महुवे का फूल या फालसा के फल का पटज्ज परिभापा के अनुमार जल पकाकर ठएडा करके जक्कर मिलाकर देना चाहिए। २ घान के खील के सत्तू में घी और मधु मिलाकर पानी में घोल कर पिलाना। ३ जल के स्थान पर पूर्वीक्त फलोदक मे सत्तू को घोल कर पिलाना। ४ यदि अग्निमंद हो, भोजेन मे अरुचि हो, अम्ल अनुकूल पंडता हो तो खट्टा अनारदाना या आमलकी का चूर्ण मिलाकर तर्पण जलो या रसो को दिया जा सकता है। ५ विविध प्रकार के फलरम, मिश्री का पानी ( Glucose Water ) तथा

१ मार्गी दोपानुवधञ्च निदान प्रसमीक्ष्य च । लंबन रक्तपित्तादौ तर्पणं वा प्रयोजयेत् । प्रायेण हि समुत्क्लिप्रमामदोपाच्छरीरिणाम् । वृद्धि प्रयाति पित्तानृक् तस्माल्लघनमाचरेत् ।

२ होविरचदनोशीरमुस्तपर्पटकै श्रृतम् । केवल श्रृतशीतं वा तीयं दद्यात् पिपासवे ।

३ ऊर्ध्वंगे तर्पण पूर्व कर्ताव्यञ्च विरेचनम् । प्रागघोगमने पेया वमनञ्च यथावलम् । ( चर चि ४)

४. प्रतिमार्गञ्च हरण रक्तपित्ते विघोयते । (नि० २ च०)

રૂરુષ્ઠ

#### चतुर्थ खण्ड : ग्यारहवॉ अध्याय

मोसम्मी, अगूर, सेव प्रभृति फलो के रस ( Fruit juice ) इस कार्य मे व्यवहन हो सकते हैं । ६ ऊर्घ्वग रक्तपित्त में यवागू हितकर नहीं होती है ।

तर्पण देने के अनन्तर रेचन के लिए अमल्ताश की गुद्दी, आँवला, निशोथ अथवा वडे हर्रे का काढा शक्कर और मधु मिलाकर प्रात पिलाना ऊर्व्वग रक्त-'पित्त में रेचन करता है। इस प्रकार ऊर्ध्वग रक्तपित्त मे लघन, तर्पण और रेचन 'के द्वारा प्रारभिक चिकित्सा करनी चाहिए।

अधोग रक्तपित्त में प्रारभ से ही पेया का प्रयोग करना चाहिए तदनन्तर वामक बवाथ पिलाकर वमन कराना चाहिए। पेया का निर्माण निम्न द्रव्यो के जल में पका कर पुराने चावरु या साठी के चावल का बनाना चाहिए। रागी के अग्नि-बल के अनुसार पतला ( मगड), अर्ध द्रव (पेया) या अल्पद्रव ( विलेपी ) बना कर देना चाहिए। दालो में मूग या मसूर का योग करके छत्तरा भी बनाई जा सकती है। कमल तथा नीलोत्पल की केशर, पृश्चिपर्णी, फूल प्रियगु, चदन, उजीर, लोघ्र, चिरायता, धातकी पुष्न, यवासा, विल्व, वला और जुण्ठी प्रभृति औपधियो से पज्जपानीय विधि से जल बनाकर उसमे चावल, दाल आदि का पाक करके पेया -वनानी चाहिए। इस पेया का प्रयोग ठडा करके उसमे घृत और मधु मिलाकर सेवन के लिए देना चाहिए। मामसात्म्य व्यक्तियों, को कपोत के मासरस के साथ भेया मिद्ध करके दी जा सकती है।

पेया के अनन्तर रोगी को मोथा, इन्द्रजो, मुलैठी और मेनफल सम भाग मे ले कर कपाय मिलाकर वमन कराना चाहिए अथवा चोनी का गाढा शर्वत प्रचुर मात्रा में पिलाकर अथवा इक्षुरस पेट भर पिलाकर वमन कराना भी प्रशस्त है। -इस प्रकार अधोग रक्तपित्त में प्रारभ से ही अन्न (पेया) देकर वमन कराना -चाहिए।

यह सशोधन की चिकित्सा बलवान रोगियो के लिए है। जिनमे रक्त, मास और बल क्षीण न हो, दोपो की प्रवलता हो और रोग सतर्पणजन्य हो और जिनमे कोई उपद्रव न हो। ऐसे रोगी मे दूषित रक्त तथा पित्त का निर्हरण करना आवश्यक हो जाता है और ऊर्ध्व भाग के दोपो का हरण विरेचन से तथा अधो भाग का दोप हरण-वमन के द्वारा कराना चाहिए १।

१ वक्ष्यते बहुदोपाणा कार्यं बलवता च यत् ।। अक्षीणवलमासस्य यस्य सतर्पणो-त्थितम् ।। बहुदोप बलवतो रक्तपित्त शरीरिण । काले सशोधनाईस्य तद्हरेन्निरु-पद्रवम् ।। विरेचनेने र्ध्वभागमधोग वमनेन च ।

### भिपकर्म-सिद्धि

संशामन-जिस रोगो का बल-माम बहुत चीण हो गया हो, जो चिन्ता-शोक-कार्यांचिक्य, अतिपरिश्रम, वोझ अधिक ढोने या रास्ता अधिक चलने से दुर्वल हो अथवा जो अग्नि ( भट्ठी पर काम करने वाला ) तथा सूर्य-सताप से सतप्त हो, अथवा दूसरे किसी रोग से पीडित रहा हो और उपव्रव रूप मे रक्तपित्त का रोग पैदा हुआ हो अथवा गर्भिणी, वृद्ध, वाल, रूझ, अल्प और सीमित भोजन करने वाला व्यक्ति हो ( under nourished ) अथवा अन्य किसी कारण से रोगी को अवम्य ( न वमन देने लायक ) यद्दा अविरेच्य (न विरेचन देने योग्य) नमझा गया हो अथवा गोप का अनुवंध रोगी में पाया जावे तो उसमें सशोधन न देकर सजमन की क्रिया प्रारंभ में करनी च हिए। सजमन का अर्थ यहाँ पर रक्तस्तभक योगो के प्रयोग से है ।

सामान्यतया पहले दोपो के सगोधन के अनन्तर ही सगमन का विधान है। परन्तु आत्ययिक अवस्था में (Incases of emergency) जिनका ऊपर मे उल्लेख हो चुका है मंगमन के कर्म से चिकित्सा का प्रारभ करना चाहिए।

१ वलमासपरिक्षीण ञोकभाराव्वकशितम् । ज्वलनादित्यसतप्तमन्यैवीं क्षीण-मामयै ॥ गर्भिणी स्थविर वालरूक्षाल्पप्रमिताजनम् । अवम्यमविरेच्यं वा यं पञ्ये-द्रक्तपित्तिनाम् ॥ ञोपेण सानुबन्धं वा तस्य सद्यमनी क्रिया । जस्यते रक्तपित्तस्य पर साऽथ प्रवदयते । (च चि. ४)

#### चतुर्थ खण्ड : ग्यारह्वॉ अध्याय

में पूल, प्लब (पायाउ के कोपल), सेमल के पूल, चौलाई, नीम को कोमल पत्ती, मों कुप्साएड, पतलो मूली, पलाण्डु, वेत के कोमल पत्र और गाम्भारी के फल-फूठ या पत माक उत्तम रहते हैं । इन माको को घी में भून कर नमक मिला यर अनारदाने या अनार में कुछ पट्टा करके ( यदि खट्टा रोगी को प्रिय हो तो ) देना माहिये । मानसात्म्य व्यक्तियो में जाज्जल पशु-पक्षियो के मासरस जैसे पारावज, कपोत ( ज्वूनर ), हिरन, खरगोज, ल्वा, वत्तख, वटेर, तीतर आदि या पूत्रमूष्ट मैन्जवयुद्ध मानरस देना चाहिये ।

माननातम्य व्यक्तियों में रक्तवित्त को अवस्था में विबंध हो तो वथुवे के रन में रारगोरा के मान को पका कर दे। वात की उल्वणता हो तो उदुम्बर (गू- र) के रस में पकाये तित्तिर का मासरस देना चाहिये। अथवा पाकड़ के कपाय में पकाये मयूर का माम अथवा वरगद के फल या शुंग के रस में पकाये गुर्गे का मास अथवा नोलोकर या कमल के रस में पकाये बटेर का मास देना चाहिये।

दूध में गाय या वकरी का दूध पथ्य होता है। माहिप घृत या गोघृत, मधायन उत्तम रहता है। फलो में आंवला, खलूर, वेदाना, अनार, मुसम्मी, मोठा संतरा, मेव, केला, फालसा, सिंघाडा, कसेष्ट, सौफ, कमलनाल (विस), कमलगट्टा, मीठा अगूर, मुनक्का, किशमिश, ताड का फल, नारिकेल जल (डाव का पानी), ईस या गन्ने का रस, मिश्री, चीनी का उपयोग उत्तम रहता है।

आचार या चिहार ---- रोगो को पूर्ण विश्राम देना चाहिये। रोग-काल में भूमिगृइ (तहवाने), धारागृह ( जिस घर के छत पर जल को धारा गिर रहो हो), हिमालय ( ठडे स्थान पर ) अथवा दरोगृह ( पर्वत की ऐसी कदरा जहा निर्झर या प्रपात हो), शीतल उपवन, शोत स्थान या जलाशय जैसे किसी वडी नाव-तलो में जो भाग जल में डूबा रहता हो रोगो को रखने की व्यवस्था करनी चाहिये।

अवगाहन या ठडे जल का स्नान, शोतल वायु के सेवन, चन्दन-रक्त चदन-पुण्डरोक-कमल-नोलोत्पल प्रभृति शोतल द्रव्यो को पीस कर लेप, पुष्करिणो की कोचड का लेप, मनोनुकूल तथा हर्पप्रद कथा-सगोत प्रवचन, सोने और बैठने के लिए मनोनुकूल गय्या उस के ऊपर कमल पत्र पुष्प का विछौना या केले के पत्ते का विछौना, पद्म और उत्पल की ठडी हता, मुक्ता-वैदूर्य प्रभृति मणि-भाजनो को जल से 2डा करके स्पर्श करना या माला रूप मे घारण या अन्य सुगधित पुष्पो को माला, चादनी का सेवन, नौका-विहार, प्रियङ्गु, चन्दन आदि से दिग्य शरोर-वराङ्गुनावो का स्पर्श प्रभृति वाह्योपचार रक्तपित्त मे लाभप्रद

२२ भि० सि०

रहते है। ' उन उपवारो से रक्न का स्तम्भन तथा रक्तनाश्रजन्य दाह को शान्ति होती है।

रक्तपित्त में संशमनोपचार या भेपज--रक्तपित्त मे वासा ( अठूमा ) एक प्रमुख वीपधि के रूप में व्यवहृत होता है। लिखा है ''अडूसा की विद्यमानता में और जीवन को वाशा रहने पर रक्तपित्त, चय तथा कास ( खाँसी ) वाले क्यो कप्ट उठाते है। व्यर्थात् इन रोगो में वासा का प्रयोग अब्यर्थ रहता है। ऐसे रोगी वासा के सेवन से अपने रोग को हटा सकते है। कई कल्पनायें वासा की हो सकती है :--

वासा स्वरस—वासा के पंचाङ्ग को पानी से पीस कर उसका स्वरस मवु के साथ सेवन । या तालीगपत्र का २ माशा चूर्ण मिलाकर सेवन ।

वासापुटपाक स्वरस—पुटपाक विधि से वासा का स्वरस मघु से मिश्रित करके सेवन ।

चासा-कपाय—अड्से के पंचाङ्ग के विघिपूर्वक सिद्ध किये कपाय में नोल कमल, सोरठ मिट्टी ( अभात्र में फिटकिरी ), फूल प्रियङ्गु, लोध्र, स्रोतोञ्जन, कमल की केंसर प्रत्येक का ४ रत्ती की मात्रा में प्रक्षेप डाल कर सेवन ।

१. भद्रश्रियं लोहितचन्दतञ्च प्रवीएडरीकं कमलोत्पल च । उशीरवानीरजलं मृणालं सहस्रवीर्या मघुक पयस्या ॥ ञालीक्षुमूलानि यवासगुन्द्रामूलं नलाना कुञकाशयोश्च । कुचन्दनं शैवलमप्यनन्ता कालानुसार्यातृणमूलमुद्धि ॥ मूलानि पुष्पाणि च वारिजाना प्रलेपनं पुष्करिणीमृदञ्च । उदुम्वराज्वत्यमधूकलोझाः कपायवृक्षा. शिशिराश्च सर्वे । प्रदेहकल्पे परिपेचने च तथावगाहे घृततैलमिर्द्धो । रक्तस्य पित्तस्य च शान्तिमिच्ठन् भद्रश्रियादीनि भिषक् प्रयुञ्ज्यात । धारागृहं भूमिगृहं च शीतं वन च रम्य जलवातशीतम् । वैदूर्यमुक्तामणिभाजनाना स्पर्शाञ्च दाहे शिशिराम्चुशीता. ॥ पत्राणि पुष्पाणि च वारिजाना क्षीमञ्च शीतं कदली-दलानि । प्रच्छादनार्थं शयनासनाना पद्योत्पलानाञ्च दलाः प्रशस्ता. ॥ प्रियङ्गुका-चन्दनरूपितानां स्पर्शा प्रियाणाव्च वराङ्गनानाम् । दाहे प्रशस्ताः सजला सुशीताः पद्मोत्पलानाञ्च कलापवाताः ॥ सरिद्ध्रदाना हिमवद्दरीणा चन्द्रोदयाना कमला-कराणाम् । मनोनुकूला शिशिराञ्च सर्वा कथा. सरक्तं शमयन्ति पित्तम् ॥

(चर० चि०४)

(च॰ द॰)

वासाया विद्यमानायामाशायां जीवनस्य च ।
 रक्तपित्तो चयी कासी किमर्थमवसीदति ॥

#### चतुथ खरडः ग्यारहवॉ अध्याय

आटरूपक काथ—अडूसा के क्वाथ मे फूल-प्रियङ्गु, सोरठं मिट्टी, सफेद सुरमा या रसवत का प्रक्षेप प्रत्येक एक माशा चूर्ण छोडकर मधु मिलाकर सेवन।

वासा घृत-१ वासा पंचाङ्ग से सिद्ध घृत का सेवन ।१

२ गूलर के अधपके फलो का रस २१ तोले, शहद १ तोला मिलाकर सेवन। ३ अभया ( हर्रे ) का चूर्ण २ माशे ६ माशा शहद के साथ। ४. वासा के स्वरस से भावित पिप्पली या अभया चूर्ण, वासा-स्वरस की सात भावना देकर वनाया चूर्ण मात्रा पिप्पली चूर्ण २ माशा और हरोतकी चूर्ण ४ माशे मधु ६ माशे के साथ । ५ पकी गूलर, गाम्भारी फल, हरीतकी या पिण्ड खजूर का पृथक् मधु से सेवन । ६ खदिर, प्रियङ्गु, काचनार और सेमल इनमे से किसी एक फूलो का च्यूर्ण ३ माशे मधु ६ माशे मिला कर सेवन । ७ शुद्ध लाक्षा का वस्त्र से छाना हुआ महोन चूर्ण ४ माशे की मात्रा में लेकर मधु ६ माशे और घुत १ तोले के साथ सेवन रक्त वमन को सद्य वद करता है । ८ निशोय, हरड-वहेरा-आँवला-श्यामा लता और छोटी पीपल प्रत्येक १-१ तोला शर्करा कुल मात्रा की दुगुनी । 🖞 से १ तोले का मोदक के रूप मे बनाकर सेवन ऊर्ध्वग रक्तपित्त मे लाभप्रद होता है। ९ मदयन्तिका (मेहदो) के मूल का काढा वना कर मधु तथा शर्करा के साथ सेवन । १० अतसी का फूल ११ लज्जावती का पचाङ्ग १२. मजीठ १३ वटका प्ररोह इन का पृथक् पृथक् कषाय वनाकर मुद्गयूप के साथ सेवन । १४ शुद्ध स्फटिका ( फिटकिरी ) एक वडी सुन्दर रक्तस्तभक आपधि है। इसका स्थानिक प्रयोग बाहच रक्तस्राव को वन्द करता है। दन्तोत्पाटन के अनन्तर या दाँत से होनेवाले रक्त-स्नाव में फिटकिरी के चूर्ण को गर्त में रख कर वद कर देना चाहिए । तत्काल रक्त वन्द हो जाता है। इसी प्रकार वाहय या इप्र रक्तस्नाव मे फिटकरी का स्थानिक प्रयोग सद्य रक्तस्तभक होता है। अ।भ्यतर रक्तस्राव मे विशेपत. अधोग रक्तस्राव में अर्थात् गुदा, लिङ्ग या योनि से होने वाले रक्तस्राव में शुद्ध स्फटिका १ माशा की मात्रा मे गूलर के छाल के काढे के अनुपान से दिन मे दो-तीन वार प्रयोग करने पर सद्य लाभप्रद पाई जाती है। १५ शुद्ध शख भस्म ४र०, सूवर्ण गैरिक १ माशा या दुग्धपापाण चूर्ण १ माशा की मात्रा मे दिन मे चार वार मधु के या घी-चीनी के साथ सेवन । १६ मूपाकर्णी, १७ अयापान १८

१ वासा सशाखा सहपत्रमूला कृत्वा कपाय कुसुमानि चास्या । प्रदाय कल्क विपचेद् घृतञ्च क्षौद्रेण पानाद्विनिहन्ति रक्तम् ॥ वन तरहुलीयक (वन चौलाई), १९ तरहुलोदक २० चंदन २१. पठानी लोध का प्रयोग भी लाभप्रद होता है।<sup>9</sup>

नासागत रक्तपित्त में स्थानिक उपचार-रोगी को पीठ के वल लेटा देना चाहिए, उसके सिर को गीतल जल से घो देना चाहिए । सिर पर वरफ की थैली रखने या वरफ के रगडने से भी लाभ होता है। सिर पर गोवृत और कपूर मिलाकर अम्यंग, शतघीत या सहस्रघीत घृत का अम्यग-हिमाशु तैल का लगाना भी लाभ करता है । कई प्रकार की ग्राही औपवियो के स्वरसो का नाक मे वू द वूंद करके छोडना भी उत्तम रहता है । जैसे १ चीनी मिलाकर दूध या जल को पीने के लिए देना चाहिए साथ ही उसकी कुछ वू दो को नाक मे भी छोडना चाहिए । २ दाडिम के फूल का स्वरस-नस्य अथवा ३ आम की गुठली को पानी में पीस-छान कर उसका नस्य ४. ताजा दूव हरी या श्वेत के स्वरस का नस्य अथवा ५ प्याज के स्वरस का नस्य ६ वव्यूल की पत्ती का स्वरस नाक मे देना उत्तम रहता है। इसी प्रकार ७ लाक्षास्वरस का नस्य अथवा ८ हरीतको स्वरस का नस्य भी हितकर होता है। ९ जव रक्तस्राव वहत तीव्र हो तो पच चोरी कपाय में कपडे की वर्ति में भिगो कर नाक को भर देना आवश्यक होता है। १० फिटकिरी, माजूफल और कपूर का चूर्ण महीन कर नाक मे वुरकाने ( अव-धूलन) से भी लाभ होता है। ११. आँवले को काजी मट्टे या जल मे पीस कर कल्क बना कर गोघृत मे छौक कर ठंडा करके सिर और मस्तक पर मोटा लेप करने से सद्यः रक्तस्राव वद होता है। यह एक उत्तम और अनुभूत उपक्रम है। लिखा भी है कि यह उपाय रक्त के वेग को उसी प्रकार रोकता है जिस प्रकार सेत् तोय के वेग को ।

यदि नासागत रक्तस्राव वडा हठी स्वरूप का हो तो उसमे दहन कर्म की सलाह रोगो को देना चाहिए। रक्तस्राव जव किसी तरह से वद न हो तो 'असिद्धिमत्सु चैतेपु दाह परममिष्यते' सुश्रुत ने दाह कर्म का ही उपदेश दिया है, इसके लिए आज के युग में Electric Cateurization प्रचलित इसकी व्यवस्था करनी चाहिए।

आभ्यंतर उपचार—इन स्थानिक उपचारो के अतिरिक्त रक्तपित्ताधिकार में वर्णित वहुविध भेपज योगो का आभ्यंतर प्रयोग भी रोगी मे करने चाहिए।

१ उभीरकालीयकलोध्रपद्मक-प्रियङ्गकाकट्फलगड्खगैरिका. ।

पृथक् पृथक् चन्दनतुल्यभागिका सगर्करा तण्डुलघावनप्लुता। (च चि ४)

#### चतुर्थ खरड : ग्यारहवॉ अध्याय

एक आम तौर से चलने वाला नुस्खा-प्रवालपिष्टि २ रत्ती, गुडूची सत्त्व १ माशा मिलाकर एक मात्रा । ऐसी दिन मे दो या तीन मात्रा घी और चीनी या मक्खन और मिश्वी के साथ देना चाहिए । साथ ही प्रतिदिन एक मृदु रेचन की एक मात्रा यष्टचादि चूर्ण ६ माशे या शतपत्र्यादि चूर्ण ६ माशे नित्य रात मे सोते चक्त देते रहना चाहिए ।

रोगी को पथ्य के रूप में पर्याप्त मात्रा में चीनी का शर्वत ( Glucose Water ), अंगूर का रस, ईख का रस, दूध, घो, मक्खन आदि सेवन करने के लिए देना चाहिए।

इन योगो का प्रयोग सभी प्रकार के रक्तपित्ता में लाभप्रद रहता है। जैसे-उशीरादि चूर्ग-खस, शीतलचीनी, तगर, सोठ, लाल चन्दन, ब्वेत चन्दन, रुांग, पिपरामूल, पिप्पली, छोटी इलायची, केसर, नागरमोथा, मुलेठी, कपूर, वशलोचन, तेजपात प्रत्येक एक तोला, काला अगर इन सब के बरावर अर्थात् १६ तोले। कूट पीस कर कपडछन चूर्ण फिर उसमे ८ गुनी शक्कर (१२८ तोले) मिलाकर योग को बनावे। मात्रा ३ से ६ माशे। अनुपान शीतल जल।

एलादि गुटिका—डलायची, तेजपात, दालचीनी प्रत्येक है तोला, पिंप्पली २ तोला, चीनी, मुलेठी, खजूर या छुहारा और मुनक्का प्रत्येक ४ तोले । सवको कपडछन चूर्ण करके खरल मे मधु से घोट कर २ माशे की गुटिका बनाले । दिन मे कई वार चूसने के लिए दे । इससे रक्तपित्ता मे विशेषत उर चत तथा रक्तष्टीवन मे बडा लाभ होता है ।

कुष्मा गएउ खग्छ — छिल्के और वीजरहित सफेद पेठे को पानी मे डालकर एक मिट्टो के वर्तन मे रख कर आग पर चढा कर स्विन्न करके पेठे को रेशमी वस्त्र मे रख कर हाथ से दवा कर उसके रस को पृथक् करके निकाल कर रख लेना चाहिए । फिर इस पेठे को पत्थर पर पीस कर धूप मे सुखा ले । इस चूर्ण को ५ सेर लेकर कल्ल्ईदार वर्त्तन मे ६४ तोले घृत में अग्नि पर चढाकर भूने । जब वह लाल हो जाय तो उसमे निकाले हुए पेंठे का रस ५ सेर खाड या मिश्री मिलाकर पाक करना चाहिए । जब पाक समीप मालूम हो तो उसमे निम्नलिखित द्रव्यो का प्रक्षेप डाले । छोटो पीपल, सोठ, जीरा प्रत्येक आठ तोले, दालचीनी, इलायची, तेजपत्र, कालो मिर्च, धनिया प्रत्येक २ तोले । खूव अच्छी तरह से चलाते हुए पाक को सिद्ध करके ठडा होने पर घी की आधी मात्रामे (३२ तोले) शहद मिलाकर मर्तवान मे भर कर रख लेना चाहिए । मात्रा-अन्विल के अनुसार २ तोले से एक छटाक तक । यह एक रसायन और ऊर्ध्वग रक्तपित्त मे सिद्ध योग है ।

#### भिपद्धर्म-सिद्धि

दूर्वोद्य घृत—दूर्वा को लता, कमल-केसर, मजीठ, एलवालुक, खाड, श्वेत चन्दन, खस, मोथा, लाल चन्दन और पद्माख प्रत्येक १-१ तोला लेकर सवको जल के साथ पत्थर पर पीस कर कल्क वना लेवें। फिर वकरी का घृत चतुर्गु ण अर्थात् ४० तोला, तुण्डुलोदक घृत से चतुर्गु ण (१६० तोला=५२ सेर) तथा वकरी का दुग्ध ८२ सेर लेकर सवको कलर्डदार ताम्र अथवा पित्तल या लौह को कडाही में डाल कर कडाही को चूल्हे पर चढाकर मन्द-मन्द अग्नि जला के पाक करना चाहिए। साञा-१-२ तोले दूघ मे।

उशीरासच—खम, नेत्रवाला, कमल की जड, गम्भारी की छाल, नील कमल, प्रियङ्ग, पद्माख, लोध, मजीठ, धमासा, पाठा, चिरायता, वट के अक्रुर अथवा छाल, उदुम्बर के फल अथवा छाल, कचूर, पित्तपापडा, ञ्चेत कमल की जड़ अथवा पत्ती, पटोलपत्र, कचनार की छाल अथवा पुष्प, जामुन को छाल और मोचरस प्रत्येक का चूर्ण १-१ पल । तथा मुनक्को का पत्थर पर पीमा हुआ कल्क २० पल ( ु१ सेर ), घाय के फूल का चूर्ण १६ पल भर ले कर दो द्रोण (२५ है सेर ८ तोला) जल में डाल कर एक घृतस्निग्ध तथा जटामासी और कालीमरिचो से घूपित मिट्टो के भाण्ड में भर देवें और उसमे गर्करा १ तुला (१०० पल=ु५ सेर) तथा गहद है तुला मिला कर भाण्ड के मुख को गराव से ढेंक कर कपडमिट्टी द्वारा मन्धिवन्धन करके १ मास तक एकान्त और डप्ण स्थान मे रख देवें । १ महीने के पश्चात् इसको वस्त्र से छान कर वोतलो में भर ले । माञा-२ तोले भोजन के वाद वरावर जल मिलाकर । रक्तपित्तकुलुकण्डनरस—शुद्ध पारद, शुद्ध गन्धक, प्रवाल भस्म, स्वर्ण-भस्म, स्वर्णमाक्षिक भस्म, नागभस्म और वङ्गभस्म १-१ तोला ले कर प्रथम पारद और गन्धक की कज्जली बनाकर उसमे शेप भस्मे मिलाकर लालचन्दन, कमल की डएडी, मालतीपुष्प (मुक्रुलित), अडूसे के पत्ते, धनिया, वारणकणा (गजपीपल), शतावरकन्द, सेमल कन्द, वट के अकुर और गिलोय इनमे से प्रत्येक के स्वरस अथवा क्वाथ से क्रमज्ञ. तीन-तीन वार भावित करके घोट कर सुखा के शीशी में भर देवे। मात्रा-४ रती से १ माशा। अनुपान-मुलेठी और अडूसे के क्वाथ में मधु मिला कर।

पित्तान्तक रस—जायफल, जावित्री, जटामासी, कूठ, तालीसपत्र, सोना-माखी, लीह भस्म और अभ्रक भस्म सब सम भाग में लेकर उसमें सबो के बराबर रजतभस्म डाल कर पानी के साथ पीस कर २-२ रत्ती की गोलियाँ बना कर रख छोडे । मात्रा १ से २ गोली ।

महापित्तान्तक रस-पत्तान्तक रस मे सोनामाखी के स्थान मे स्वर्ण भस्म मिला देने से महापित्तान्तक रस होता है।

सुधानिधि रस — शुद्ध पारद, शुद्ध गन्धक, स्वर्ण माक्षिक भस्म और लौह भस्म प्रत्येक समभाग में लेकर खरल में एकत्र कर लेवे। फिर इसमें त्रिफला क्वाथ डालकर मर्दन करके गोला बना कर भूषा में रख कर 'भूघर यन्त्र' में पका लेवे। मात्रा १-२ रती त्रिफला 'कषायके साथ। लौह पात्र में दूध को गर्म करके रातमे पीना इस औषधि के प्रयोग-कालमें हितकर होता है।

चन्द्रकल्ला रस— शुद्ध पारद १ तोला, ताम्रभस्म १ तोला, अभ्रकभस्म १ तोला, शुद्ध गन्धक २ तोला, मोती की पिष्टो २ तोला, कुटकी, गिलोय का सत्त्व, पित्तपापडा, खस, छोटो पीपल, श्वेतचन्दन और अनन्तमूल प्रत्येक का कपड-छान चूर्ण १-१ तोला। प्रथम पारे-गन्धक को कज्जली करे। पीछे उसमे भस्मे तथा अन्य द्रव्यो का चूर्ण मिलाकर नागरमोथा, मीठा दाडिम (अनार), दूव, केवडा, कमल, सहदेई, शतावर और पित्तपापडा इन्के यथालाभ स्वरस, अर्क या ववाध की १-१ भावना और मुनक्का के क्वाथ की ७ भावनायें देवे। प्रत्येक भावना मे १-१ दिन मर्दन करे और छाया मे सुखा करके दूसरी भावना दे। पीछे वशलोचन का सूक्ष्म, कडछान चूर्ण अँगुलियो पर लगाकर उनसे चने के बरालर गोलियां वना छाया मे सुखा कर रख दे।

मात्रा और अनुपान-१-२ गोलो, ठएडा जल, उशीरासव, अशोकारिष्ट या पेडे के स्वरस से दिन मे २-३ वार दे।

•

# चारहवॉ अव्याय राज-यक्ष्मा-प्रतिपेध

प्रावेशिक—राज-यक्ष्मा जब्द की दो व्युत्पत्ति चरक संहिता में पाई जाती हैं। १ "यक्ष्मणा (रोगाणा) राजा" इति राजयक्ष्मा तथा "राज्ञ. चन्द्रमसो यस्मादभूदेप किलामय । तस्माट् राजयक्ष्म सज्जेति" सर्वप्रथम नक्षत्रो के राजा चंद्रमा को यह रोग हुआ, अस्तु इस रोग का नाम राजयक्ष्मा पडा।

पौराणिक कथा है कि प्रजापति को अट्ठाइस कन्यायें थी उन्होने सबका विवाह चंद्रमा मे कर दिया परन्तु राजा चद्रमा ने सभी रानियो को सम भाव से नही देखा केवल एक में जो रोहिणी नाम की रानी थी उस मे अत्यधिक आसक्ति दिखलाई । प्रजापति से नेप वन्यावो ने इस वात की शिकायत की और प्रजापति को कोघ हुआ उन्होने नाप दिया और वह क्रोध यक्ष्मा के रूप में चंद्रमा के शरीर में प्रविष्ट हो गया और वे राजयक्ष्मा रोग से ग्रसित हो गये । राजा चंद्रमा को पश्चात्ताप हुआ वे गुरुकी नरण में गये उनकी अम्प्यर्थना की गुरु ने प्रसन्न होकर उनको पुन. स्वस्य होने का आर्नार्वाद दिया अग्विनीकुमारो ने उनकी चिकित्माकी और चद्रमा फिर ठीक हो गये ।

इम पौराणिक कथा से इम रोग के वारे में लक्षणो के द्वारा कई काम के अर्थ निकलते है। जैसे— ?. यह रोग— रोगराज या राजरोग या राज-यक्ष्मा है। अर्थात् एक राजा के समान वृहत् या विशाल रोग है जिसमें अनुचर के रूप में प्राय सभी छोटे-वड़े रोगो का जैसे, ज्वर अतिसार, रक्तपित्त और विपमाग्नि प्रभृति रोगो का अनुप्रवेग पाया जाता है। फलत. इम रोग की इतनी विगालता है कि इस का सम्पूर्णतया सभी अवस्थावो के लक्षण, चिह्न और चिकित्सा प्रभृति वातो का ज्ञान हो जाय तो प्राय सम्पूर्ण चिकित्सा शास्त्र का पण्डित हो जाना सभव रहता है क्योकि इस में अधिकतर कायचिकित्मा-सम्बन्धी लच्चणो का अनुप्रवेग मिलता है। कई लेखको ने भी इस भाव की चक्तियाँ कही है कि "चय और फिरंग रोग को कोई चिकित्सक सम्पूर्णतया जान जावे तो वह सम्पूर्ण चिकित्सा (कायचिकित्सा जास्त्र) का ज्ञाता हो सकता है।"

२ यह रोग राजा को हो जाय अर्थात् आढघ और श्रीमन्त व्यक्ति को हो जाय तो वह अच्छा हो जाता है, परन्तु यदि किसी गरीव या दरिद्र व्यक्ति को हो जाय तो उनके लिये चिकित्सा और पथ्य की सुविधान होने से प्राय असाध्य हो जाता है। ३ यह रोग आहार-विहार के असयम से विशेषत. बूकक्षय की अधिकता से होता है। अस्तु इस रोग मे जुझ-क्षय या वीर्य क्षय को वचाना अर्थात् जुझ या वीर्य वर्धक औषधियो का प्रयोग उत्तम रहता है।

४ यह रोग स्नेहसंक्षय से "तत स्नेहपरिचयात्" से होता है अस्तु चिवित्सा मे अत्यधिक मात्रा मे दूध, घी, मक्खन, तैल, वसा, मज्जा, मासरस, यकृत् तैल (विटामीन ए डी) तथा पौष्टिक आहार की आवश्यकता पडतो है। इसके अभाव मे रोग का अच्छा होना कठिन रहता है। स्नेह शब्द से देह का सारक्षय भी माना जाता है—सार से शुक्र और ओजक्षय। जिसका वर्णन आगे किया जावेगा, इस रोग मे पाया जाता है।

५ यह रोग असाध्य नही है—साध्य या क्रुच्छ्र साध्य है प्रारभ से ही चिवित्सा की जाय तो साध्य होता है, परन्तु विलम्व से चिकित्सा करने पर क्वच्छ्र साध्य या असाध्य हो जाता है । दूसरी वात यह है कि इस रोग मे पुनरावर्त्तन की प्रवृत्ति पाई जाती है अर्थात् एक वार हो जाने पर पुन पुन उसके होने को संभावना रहती है । महाराज चद्रमा को यह रोग हुआ, देवचिकित्सक अश्विनी कुमारो ने इसकी चिकित्सा की, रोग अच्छा हो गया, परन्तु पुन सक्षय प्रारभ हुआ । अस्तु चद्रमा शुक्ल पक्ष मे पूर्ण चिकित्सा-विश्राम-पथ्यादि के ऊपर ( Senetorium Treatment ) के ऊपर रहने पर अच्छा हो जाते हैं और चे पन्द्रह दिन मे पूर्ण हो जाते है−परन्तु चिकित्सा आदि को निगरानी के छूट जाने पर उनमें कृष्ण पक्ष मे पुनः सचय प्रारभ हो जाता है और कृष्ण पक्ष की अमावस्या को वे पूर्णतया क्षीण हो जाते है । पुन उनकी चिकित्सा या पथ्यादि को आवश्यकता पडती है---अझ्विनीकुमार लोग पुन उनकी चिकित्सा करते हैं र्पुन उनकी एक-एक कलावो का सवन्ध शुरू होता है और वे वढ कर एक पक्ष में स्वस्थ हो कर पोशश कला पूर्ण चद्र होते है। इसी प्रकार चयरोग मे भी पथ्यापथ्य का परिणाम पाया जाता है और रोग का वार-वार होना या पुनरावर्त्तन पाया जाता है । चन्द्रमा की वृद्धि एव क्षय का प्रभाव सभवत. इस रोग मे पाया भी जाता है।

५. इस रोग मे चन्द्रका प्रतीक सोम से भी है। सोम से सौम्य गुण अर्थात् आप्यायन धातुवो का पोपण अभिलक्षित होता है। जगत् मे दो प्रकार के अग्नि तथा सोम गुण के तत्त्व पाये जाते हैं। कही पर चिकित्सा मे आग्नेय तत्त्वो को आवश्यकता होती है। कई वार इसके विपरीत सोम तत्त्व की। यहाँ पर क्षय रोग के प्रतिपेध मे सोम तत्त्व का ही व्यवहार हितकर रहता है। धातुओ का श्रोष इस रोग मे पाया जाता है। आप्यायन इस के लिए जरूरी होता है अस्तु सोम-गुण वाली औषधियो का शीतवीर्य एव धातुवर्धक पथ्य का उपयोग उत्तम रहता है। ७ इस रोग में धातु-चय प्रवान हेतु के रूप में पाया जाता है यह चय अनु लोम या प्रतिलोम दिविंघ हो सकता है। अनुलोम रस या रक्त के नाश से प्रारभ होकर क्रमग. उत्तरोत्तर पाये जाने वाले धातुवो का अर्थात् रक्त, मास, मेद, अस्थि, मज्जा और अतमे शुक्र या 'वीर्य का क्षय होता है। प्रतिलोम में शुक्र-क्षय का प्रारंभ होकर क्रमग उससे अवर धातुवो का अर्थात् मज्जा, अस्थि, मेद, मास, रक्त और अंत में रस का क्षय होता है। इस प्रकार धातुच्य इस रोग के हेतु तथा प्रधान रूप में पाया जाता है अस्तु राज-यक्ष्मा रोग का दूसरा पर्याय-क्षय रोग अथवा शोष रोग (धातुवो का सुखाने वाला रोग) वनता है। इस रोग में वल्लय, भारक्षय प्रमुखतया पाया जाता है। अस्तु चिकित्सा में वल और मास प्रभृति धातुवो को वढाने वाला उपचार अपेक्षित रहता है।

८. च्यूँकि यह रोग गाप के कारण चन्द्रमा को हुआ था अस्तु इस रोग को जोतने के लिए दैव-व्यपाश्रय चिकित्सा का वडा महत्त्व है, आधिभौतिक (Materialistic treatment) के साथ-साथ जिन क्रियावो के द्वारा प्राचीन काल में राजयक्ष्मा रोग को दूर किया गया उन आधिदैविक अर्थात् मनोनुकूल सम्पूर्ण वेद-विहित क्रियावोको करते हुए उपचार करना चाहिये । ये दैव-व्यपाश्रय उपाय निम्नलिखित है । इन उपायो से यक्ष्मारंभक दोपो की शान्ति होती है । इच्छित और मनोज्ञ (मनका अच्छा लगने वाले) मद्य का सेवन, गवका सूघना, रमणीय मित्रो तथा प्रमदावो का दर्शन, कानो के प्रिय लगने वाले गीत, वाद्य, हर्पण (प्रसन्न करने वाले आहार-विहार-आचार-कथा प्रसग), आश्वासन (तसल्ली देना), ब्रह्मचर्य का अनुष्ठान, दान, तपस्या, देवता की अर्चना, गुरुजनो का पूजन, सत्यभापण, अहिंसा, दूसरे के कल्याण की भावना, वैद्य और धर्म-शास्त्रज्ञ के कथनो के अनुसार चलना आदि।

१ इष्टेर्मर्द्यर्मनोज्ञाना मद्यानामुपसेवनै । सुहृदा रमणीयाना प्रमदानाञ्च दर्शनै. ॥ गीतवादित्रशब्दैश्च प्रियथ्रुतिभिरेव च । हर्षणाक्वासनैनित्यं गुरूणा समुपासनै. ॥ व्रह्मचर्येण दानेन तपसा देवतार्चनै. । सत्येनाचारयोगेन मङ्गलैरप्यहिंसया ॥ वैद्यविप्रार्चनाच्चैव रोगराजो निवर्त्तते । यया प्रयुक्तया चेष्ट्या राजयक्ष्मा पुरा जित. ॥ ता वेदविहिनामिष्टामारोग्यार्थी प्रयोजयेत् । (च. चि) मर्वप्रथम यह रोग राजा चद्रमा को हुआ अस्तु राजयक्ष्मा, राजरोग या रोग राज भी कहलाता है<sup>9</sup>।

राज-यद्भा रोग के चतुर्विध हेतु—वेगावरोध (मल-मूत्र-प्रभृतिवेगो का रोकना ), चय ( शुक्र प्रभृति धातुओ का चय ), साहस ( अयथावल आरम्भ ) और विषमाशन ( विषम भोजन ) इन चार कारणो से त्रिदोषज राजयक्ष्मा रोग उत्पन्न होता है । इसमे वेगावरोधादि कारणो से सर्वप्रथम वायु का कोप होता है पश्चात् अग्नि की दुष्टि होने से कफ और पित्त भी दूषित होता है । इन मूलभूत चार हेतुओ मे अगभूत असंख्य कारणो का समावेश समझना चाहिये । र

राजयक्ष्मा के त्रिविध रूप या अवस्थाये—कधे और पार्श्व मे पीडा, हाथ-पैरो मे जलन और सम्पूर्ण शरीर मे ज्वर । इसको त्रि-रूप राजयक्ष्मा कहते हैं। रोग के प्रारमिक अवस्था मे ये ही लक्षण पाये जाते हैं। जव रोग अधिक वढता है तो दितीयावस्था मे पड्रूप यक्ष्मा पाया जाता है जिसमे भोजन मे अरुचि, स्वरभेद, कास, श्वास, रक्तष्ठीवन और ज्वर रहने लगता है-'कासो ज्वर पार्श्वजूल स्वरवर्चोग्रहोऽरुचि ।' इस से वढी हुई अवस्था एकादश रूप राज-यक्ष्मा की होती है जिसमे वात के कारण स्वरभेद, कघे तथा पार्श्व मे शूल और मंकोच, पित्त के कारण ज्वर, दाह, रक्तष्ठीवन तथा कफ के कारण सिर मे भारीपन, भोजन मे अरुचि, कास तथा कठ मे पीड़ा (या उत्कासिका या धसका) इन लक्षणो की उपस्थिति रोगी मे पाई जाती है। <sup>3</sup> भोज ने लिखा है कि राजयक्ष्मा में 'कासो ज्वरो रक्तपित्त त्रिरूप राजयक्ष्मणि' अर्थात् यक्ष्मा मे प्रधान तीन ही लक्षण मिलते हैं कास, ज्वर और रक्तपित्त ।

साध्यासाध्यता—यदि रोगी मे वलचय, मासक्षय और मदाग्ति न हो तो साध्य अन्यया रोग कृच्छ साध्य या असाध्य हो जाता है। सम्पूर्ण, अर्ध या

१. संशोपणाद्रसादीना शोष इत्यभिधीयते । क्रियाक्षयकरत्वाच्च क्षय इत्युच्यते वुधै । राज्ञश्चन्द्रमसो यस्मादभूदेप किलामय । तस्मात्त राजयक्ष्मेति केदिदाहु-र्मनीपिण. । ( सुश्रुत ३ ४ )

२ वेगरोधात् क्षयाच्चैव साहसाद् विपमाशनात् । त्रिदोपो जायते यक्ष्मा गदो हेतुचतुष्टयात् ॥ (मा नि.)

३. अंसपार्श्वभितापश्च सताप करपादयो । ज्वर सर्वाङ्गगश्चेति लक्षणं राजयक्ष्मण. ॥ स्वरभेदोऽनिलाच्छल सकोचश्चासपार्श्वयो । ज्वरो दाहोऽति सारश्च पित्ताद्रक्तस्य चागम ॥ शिरस परिपूर्णत्वमभक्तच्छन्द एव च । कास. कठस्य चोद्ध्वसो विज्ञेय कफकोपत. ।

#### भिषक्तमैं-सिद्धि

त्रिलिङ्ग मात्र से युक्त क्षयी रोगी में यदि मास-वल वहुत चीण हो गये हो तो चिकित्सा में वर्जन करना चाहिये परन्तु सम्पूर्ण लक्षणो से उपद्रुत रोगी में भी मास एवं बल का क्षय न हो तो चिकित्सा करनी चाहिये। वह साध्य रहता है<sup>9</sup>।

क्रियाक्रम—सभी प्रकार के राजयक्ष्मा का रोग त्रिदोपज होता है अस्तु दोपो का वलावल देखते हुए और विभिन्न अवस्थावो का विचार करते हुए शोप रोग की चिकित्सा करे<sup>२</sup>।

ज्वराधिकार मे ज्वर के शमन के लिये जो विधियाँ वतलाई गई है। वे सभी यक्ष्मा रोगी के ज्वर और दाह की अवस्थामे उत्तम होती हैं और व्यवहार मे लाई जा सकती है। अर्थात् क्षय रोग मे जीर्ण ज्वर की सम्पूर्ण चिकित्सा ज्वर के शमन के लिये करनो चाहिये <sup>3</sup>।

राजयक्ष्मा में प्रथम ज्वरादि उपद्रवो की चिकित्सा ज्वररोगाधिकारोक्त योगो से क्वाथ, चूर्ण, आसव, अरिष्ट और रसादिको के प्रयोग से करनी चाहिये। इन ज्वरादिक उपद्रवो के ज्ञान्त होने के साथ ही साथ राजयक्ष्मा में जो जोप ( घातुवो के चय या जोष ) पाया जाता है उसका उपचार करना चाहिये<sup>४</sup>।

शोधन निपेध—यद रोगो वलवान् हो और रोग मे दोपो को अधिकता हो तो उसका स्नेहन स्वेदन करा के स्निग्ध वमन और विरेचन के द्वारा दोपो का निर्हरण करना प्रशस्त रहता है, परन्तु यदि रोगो क्षीण हो जैसा कि प्राय राज-यक्ष्मा रोग मे पाया जाता है उसमे सशोधन (पचकर्म) कदापि नही करना चाहिये। यक्ष्मा में सशोधन विप के सद्दश अहित करता है ।

 सर्वेरधेंस्त्रिभभिर्वापि लिङ्गमांसवलक्षयै । युक्तो वर्ज्यविचकित्स्यस्तु सर्व-रूपोऽप्यतोऽन्यथा ।। ( च चि )

२ सर्वस्त्रिदोषजो यक्ष्मा दोपाणा च वलावलम् । परीक्ष्यावस्थिकं वैद्यः शोपिणं समुपाचरेत् ।

३ ज्वराणा शमनीयो य पूर्वमुक्तः क्रियाविधिः । यक्ष्मिणा ज्वरदाहेपु स सर्वोपि प्रशस्यते ॥

४ उपद्रवा ज्वराद्यास्ते साध्या स्वै स्वैश्चिकित्सितैः ।

५ दोपाधिकाना वयनं शस्यते सविरेचनम् । स्नेहस्वैदोपपन्नाना सस्नेहं यन्न कर्पणम् ॥ वलिनो वहुदोपस्य पच कर्माणि कारयेत् । यक्ष्मिण. क्षीणदेहस्य तत् इतं स्याद् विपोपमम् ॥ राजयदमा रोग में शुक्र ( वीर्य ) और मल की रक्षा का सदैव व्यान रखना भाहिये<sup>9</sup> । यह सिद्धान्त केवल राज-यक्ष्मा तक ही सीमित नही अपितु सभी प्रकार के दीर्घकालीन और क्षीण रोगियो में उनके शुक्र और मल की रक्षा करना परमावश्यक कर्त्तव्य चिकिरसक का रहता है । इसका कारण यह है कि मनुष्य का वल शुक्र के अवीन रहता है क्योंकि शुक्र समस्त धातुओ का अन्तिम तथा सारभून पदार्थ है । चरक ने भी लिखा है आहार का परम धाम शुक्र होता है उसकी रचा करना सभी आत्मवान् पुरुषो का कर्त्तव्य है—उसके अधिक क्षय होने में बहुत से रोग हो सकते है अथवा व्यक्ति की मृत्यु भी हो सकती है । अस्नु स्वस्थ व्यक्ति को भी शुक्र-सरचण ब्रह्मवर्य और स्त्री-सयम के द्वारा करना चाहिये रोगी और दुर्वल के बारे मे तो उसमे शका का स्थान हो नही है<sup>2</sup> ।

'मलायत्तं हि जीवनम्' का तात्पर्य यह है--शरीर का स्तभक होने से इसके अधीन क्षीण मनुष्य का जीवन रहता है। चरक ने लिखा है कि 'राजयक्ष्मा के रोगी में क्षोणावस्या में कोष्ठ-सश्चित अग्नि अन्न का जो पाक करता है उसमें अधिकांग मल वनता है और अल्प मात्रा में ओज या बल का निर्माण होता है। अर्थात् रोग को महिमा से अन्न का अधिकांग किट्ट बनता है और प्रसादभूत धानु अत्यल्प मात्रा में अन्न का अधिकांग किट्ट बनता है और प्रसादभूत धानु अत्यल्प मात्रा में अन्त को तत्परता रखनी चाहिये। सर्व धानुओं के क्षय से आर्त्त रोगों में जिमित होता है। अस्तु सभी चीण रोगियों में विशेषत राजयक्ष्मी में मल की रक्षा में चिकित्सक को तत्परता रखनी चाहिये। सर्व धानुओं के क्षय से आर्त्त रोगों में जसका बल विट् या मल ही होता है। इस मल का रूच, तीव्र या तीक्ष्ण रेचन देने से या शोधन करने से रोगो का बलचय होकर मृत्यु की मंभावना रहती है। अस्तु राजयक्ष्मा रोग में चीण रोगी को कदापि सशोधन ( वमन और विरेचन ) नही करना चाहिये। और यदि विवध हो तो स्निग्ध, मृटु और स्न सन औपधियो जैसे—अमल्तांग, मुनक्का, निशोध, अजोर आदि से घृत + मधु + शक्कर आदि से हल्का स्त सन कराना चाहिये। आद्य ा जिद्दे या , आद्य ती होये 3 ।

२. आहारस्य पर धाम शुक्र तद्रक्ष्यमात्मनः । क्षये ह्यस्य बहून् रोगान् मरण वा नियच्छति ॥ ( च )

३ तस्मिन् कोले पंचत्यगिनर्यदन्न कोष्ठसश्चितम् । मल भवति तत्प्राय कल्पते किचिदोजसे ।। तस्मात्पुरीप सरक्ष्यं विशेपाद्राजयक्ष्मिण । सर्वधातुच्जयार्तस्य वल तस्य हि विडूवलम् ।। ( च० चि० ८. ) राजयक्ष्मा में पथ्य (आहार-विहार)-रोगो को विस्तर पर लेटे रह कर रोग काल में पूर्ण विश्राम देना चाहिये । अपानवायु, मल-मूत्र-कास-छीक प्रभृति वेगो का रोकना छोड देना चाहिये । भोजन में एक साल पुराना ज्ञालि वान्य (मावारण चावल), पष्टिक धान्य (साठी का चावल), गेहू, यव की रोटी, मूंग या अरहर की दाल, वकरी का दूब खाने के लिये देना चाहिये । दूघ में प्रायः वकरी का दूघ या मैंस का दूघ रोगो को देना चाहिये । गाय का दूघ इस रोग में शस्त नही है । उसके स्थान पर माहिप क्षीर दिया जा सकता है । सूखे फल (मेवे) इस रोग में अधिक लाभप्रद होते हैं-जैसे पिएड-खजूर, मुनक्का, वादाम, चिलगोजा, अखरोट, काजू, पिस्ता आदि । तैलीय सूखे फल अधिक वल्य होते है । पका केला, पका आम, आँवला, खजूर, फालसा, नारियल भी उत्तम रहता है । स्वर्ण की अँगूठी और आभूपण धारण रोग में लाभ करता है । आँवले का हर प्रकार से चटनी, चोखा, अचार, मुरव्वा आदि वनाकर प्रचुर मात्रा में रोगो को देना चाहिये । ताडका रस या खजूर का रस भी उत्तम रहता है । प्रचुर मात्रा में उसका उपयोग यक्षमा-रोगी में कराया जा सकता है ।

अपथ्य---अधिक जागरण, वेग-विवारण, श्रम, स्वेदन, साहमकर्म, स्त्री-रूक्ष-कटु-तिक्त और अम्ल रस का सेवन, अधिक धूप सेवन और ताम्बूल सेवन अपथ्य होता है।

यदि शोप ( वातुओ का सूखना ) वहुत हो तो अनेक प्रकार के मद्य, जाङ्गल पजु-पक्षियो के माँम देना चाहिए । जिस व्यक्ति ने कभी मांम न खाया हो उसके लिए तो मास पर्याप्त धातुवर्धक होते हूँ, परन्तु ऐसे व्यक्ति में जिनमें सदा मास खाने का वृत्त हो, फिर भी क्षय ग्रस्त हो जायेँ तो उनके शोप में किस प्रकार के मास सेवन की व्यवस्था करनी चाहिए ? इसके लिए शास्त्र में उपदेश मास खाने वाले पजु-पत्तियो के मास देने का है। ये मास विशेप रूप से वृहण या घातुओ के वर्धन करने वाले होते है।<sup>2</sup>

सौंसाहार-"सर्वदा सर्वभावाना सामान्यं वृढिकारणम्" समान द्रव्य समान का वर्धक होता है 'अस्तु मास मासेन वर्ढते ।' मास का सेवन जरीरगत मास धातु की

२. शालिर्पाष्टकगोधूमयवमुद्गादय. गुभा । मद्यानि जाङ्गला. पक्षिमूगा. गस्ता विशुप्यताम् ॥ शुष्यता क्षीणमासाना कल्पितानि विधानवित् । दद्यात् क्रव्यादमासानि वृहणानि विशेपतः ॥ मासेनोपचिताङ्गाना मासं मासकरं परम् । तीक्ष्णोष्णलाघवाच् शस्त विशेपान्मृगपक्षिणाम् ॥ ( च० चि० ८ ) चतुर्थ खण्ड : बारहवॉ अध्याय ३५१

चृद्धि करता है। राजयक्ष्मा रोग में मास धातु का बहुत क्षय हो जाता है, अस्तु मास सेवन से ही उसकी पूर्ति सभव रहती है। एतदथ यक्ष्मा के रोगियो में मास का बहुलता से सेवन कराने का विधान शास्त्र में पाया जाता है।

चरक तथा सुश्रुत सहिता में ऐसे वहुत प्रकार के जोवो के मास सेवन कराने का विधान बतलाया गया हैं जिनका सामान्य भोजन के रूप मे व्यवहार नहीं पाया जाता है। इन मासो के प्रति अनभ्यास के कारण रोगी को घृणा हो सकती है। अस्तु इस प्रकार के अनिष्ट (जो रोगी को अभीष्ट नही है) मासो का प्रयोग रोगी से छुपाकर दूसरे नामो से जो खाद्य मासो में आते है बढिया स्वादिष्ट बनाकर मनोज्ञ, मृदु, रस्सेदार और सुगंधित करके देना चाहिये ताकि उनको रोगी बिना किसी प्रकार की घृणा के भाव से सेवन कर सके।

अन्त-पान में प्रयुवत होनेवाले मासो के आठ वर्ग है प्रसह, भूशय (जमीन में विल बनाकर रहने वाले), आनूप, वारिज (जल में पैदा होनेवाले) वारिचर (जल में चलनेवाले) ये विशेप रूप से वृहण होते हैं इनका शोप में वाताधिक्य होने पर प्रयोग करें। प्रतुद (चोच से ठोग मारने वाले पक्षो) विष्किर (पैर से विखेर कर खानेवाले पक्षी)।

तर्था धन्वज (जाङ्गल पशु-पक्षी) ये लघु होते है, अस्तु शोप मे कफ-पित्त की अधिकता मे इनका व्यवहार करे ।<sup>२</sup>

शोप मे वर्ही ( मयूर) का मास दे और वर्ही का मास कह के गीध, उलूक और चाप (वाज) का मास स्वादिष्ट वनाकर रोगी को खाने को दे। तीतर के नाम से काक का मास, वर्मि ( एक प्रकार की लम्बी जल की मछली ), घृत मे भुने केचुवे का मास, खरगोश के मास के नाम से लोपाक ( मृग विशेप ), मोटे न्योले, बिल्ली, प्र्युगाल के वच्चो के मास दे। हिरण के मास के नाम से सिंह, व्याघ्र, तरक्षु ( भेडिया ), चीते आदि मास खाने वाले पशुओ का मास देना चाहिए। हाथी, गैडा, घोडे का मास भेसे के मास के नाम से दे। इनमे मयूर, तीतर, मुर्गा, हस, सूअर, ऊँट, गदहा, गो, माहिष के मास पर मासकर माने जाते हैं।

सुश्र्युत ने निम्नलिखित पशु-पत्तियों के मासो का नाम शोप रोग मे व्यवहार के लिए लिखा है —काक, उल्लू, न्योला, विडाल, गएडूपद (केचुवा) व्याल,

ł.

२ विधिवत् सूपसिद्धानि मनोज्ञानि मृदूनि च । अस्रवन्ति सुगन्धीनि मासान्येतानि भक्षयेत् ॥ विल में रहने वाले चूहे, गृव्र, गव्हा, ऊँट, हाथी , घोड़ा, खचर इन मासो को सर्पप तैल में भूनकर सेंघा नमक मिलाकर देना चाहिए ।

आज के युग में जलचर और जलजात सामुद्रिक मछलियो के यक्कन तैल का प्रयोग वहुल्ता से हो रहा है। ज्ञाक और कार्क मछली का यक्कत अधिकतर व्यव-हार में आता है इन प्रयोगो से भो घातुओं का वर्धन होता है।

मचसेवन-(Medicated wines) झयरोग की चिकित्मा में मद्य तथा माम का सेवन कराने का वड़ा माहात्म्य वनलाया है। मास के भोजन का ऊनर में उल्लेख हो चुका है, अब मद्य की विशेषतार्ये वतलाई जा रही है। मद्य कई प्रकार के निर्माण, द्रव्य एव अलकोहल (Alcohol) की प्रतिशत मात्रा के ऊपर हो सकते हैं जैसे प्रमन्ना, वारुगी, सीघू, अरिष्ट, लामव, मध्वासव आदि। आधुनिक युग में भी मद्य कई प्रकार के पाये जाते है। जैसे-वीयर, जैम्पेन, ह्विस्की, रम, जिन, ओडका, ब्राण्डी, प्रभृति।

मांसाहार में सर्वोत्तम अनुपान मद्य का माना जाता है। अस्नु मांमसेवन के साथ हो साथ मद्य-पान का भी विवान है। मद्य में कई विशिष्ट गुण होते है-जैसे वह तीक्ष्ण, उप्ण, विशद और मूक्ष्म गुण वाला होता है फलत वह स्रोतो के द्वारो को जो यक्ष्मा रोग में अवरुद्र हो जाते हैं मयकर खोल देता है। जिससे रस-रक्तादि सप्त घानुवों का पोपण होने लगता है और इनके पोपण के परिणाम स्वरूप रोगी में धानुओ की वृद्धि प्रारंभ हो जाती है और क्षय या ग्रोप जीव्रता से दूर हो जाता है। अस्नु चरकाचार्य ने लिखा है ''नियमित रूप से मांस का सेवन करते हुए और माध्वीक (मद्य) को पीते हुए स्थिर चित्त वाले संयम्त्रील मनुष्प के गरीर में ग्रोप रोग चिरकाल तक नहीं रहता है।'' अर्थात् ग्रीघ्र ठीक हो जाता है। इस प्रकार मद्य का अनुपान करते हुए मास के सेवन मे रोगराज के दूर करने का विवान प्राचीन ग्रंथो में पाया जाता है।<sup>9</sup>

वहिंसीर्जन या वहिः स्पर्शन (अवगाहन)---राजयटमा रोग में ज्वर एव दाह के जमन के लिये जीर्ण ज्वर में कहे गये विघानो में जो किंपा विधि वतलाई गई है उनका सम्पूर्णतया प्रयोग करना चाहिये।

१ मानमेवाञ्नत जोपो माध्वीकं पिवतोऽपि च । नियतानल्यचित्तस्य चिर काये न तिष्ठति ॥ प्रसन्ना वारुगों सीधुमरिष्ठानासवान् मचु । यथाईमनुपानार्थं पिवेन्मांसानि भक्षयन् ॥ मद्य तैदण्यीष्ण्यवैञद्यात्मूक्ष्मत्वात् स्रोतसा मुखम् । प्रमथ्य विवृणोत्याज्य तन्मोक्षात् सष्ठ घातव. ॥ पुष्यन्ति घातुपोपाञ्च जीघ्रं जोप. प्रज्ञाम्यति । ( च )

ર્પર

#### चतुर्थ खण्ड : वारहवॉ अध्याय

ज्वर और दाह के शमन के लिए दूसरा साधन अवगाहन का है। तैल, दूध ( वकरी का ) अथवा जल से भरे कोष्ठ ( Tub ) मे डुवकी लगाकर स्नान करना अवगाहन कहलाता है। इस क्रिया से स्रोतसो के बद हुए मुख खुल जाते है । रोगी के वल की वृद्धि होती है, तथा वह पुष्ट होता है । तैल से भरी टकी मे नहाये और तैल का सुखपूर्वक हल्के हाथो से शरीर का मर्दन करे। औषधि सिद्ध तैल जैसे लाक्षादि तैल, चन्दन वला-लाक्षादि या वासा-चन्दनादि तैल, उत्तम रहते हैं। यदि ये सुलभ न हो तो जितने भी खाद्य तैल मिल सकते है, उनका मिश्रण वनाकर टकी मे भर कर अवगाहन करना चाहिये । तैल के इस क्रिया को वहि स्पर्शन या वहि मार्जन कहते है। १ वहिमर्जिन के लिये यह विधि सूलभ न हो तो जीवन्त्यादि उत्सादन-जीवन्ती, शतावरी, मजिष्ठा. अःवगघ, पुनर्नवा मूल, अपामार्ग, जया, मुलैठो, बला, विदारीकद, सर्षप, कूठ, चावल, अतसी के वीज, उडद, तिल, किण्व समभाग में लेकर चूर्ण करके इनसे तीन गुना जौ का आटा लेकर दही में पीसकर थोडा मधु मिलाकर पूरे बदन पर उवटन जैसे लगाना चाहिये । इससे रोगी पुष्ट होता है उसके वल और वर्ण की वृद्धि होती है। स्नान-पीले सरसो के कल्क तथा जीवनीय गण की औपचियो से श्यृतजल में सुगधित द्रव्यों को छोडकर इस जल को किसी बडे वर्तन म भरकर उसमे भली प्रकार स्नान कराना भी इसी प्रकार लाभप्रद होता है। इस जल को ऋतु के अनुसार शीत ऋतुओ में उष्ण तथा उष्ण ऋतुवो मे शीतल कर लेना चाहिये। ł

इन क्रियायो से हल्का त्र्यायाम, निष्क्रिय परिश्रम (Passive exercise) हो जाती है, त्वचागत ज्वर का शमन हो जाता है, शरीर का उत्तम प्रोच्चण या प्रमार्जन (Sponging) हो जाता है। तैलो के अभ्यग से सूर्य-प्रकाश की उपस्थिति में पर्याप्त मात्रा में जीवतिक्तियो (Vit A. & D) का निर्माण और शोपण होने लगता है फलत शरीर पुष्ट होता है। अस्तु १ मास का सेवन २. मद्य का सेवन ३ वहिर्मार्जन ४ तथा वेगो के अविधारण (अपान, मल, मुत्र, कास, छीक आदि वेगो का न रोकना) से राजयक्ष्मा रोग दूर होता है।

- १ वहि स्पर्शनमाश्रित्य वक्ष्यतेऽत पर विधिः । स्नेहक्षीराम्बुकोष्ठेपु स्वभ्यक्त-, मवगाहयेत् । स्रोतोविबन्धमोक्षार्थं बलपुष्टचर्थमेव च । ( च. चि ८ ) :
- २ वारुणोमण्डनित्यस्य वहिर्मार्जनसेविनः । अविधारितवेगस्य यक्ष्मा न लभतेऽन्तरम् ॥
- २३ भि० सि०

अजा या छाग सेवन-अजा या वकरी मे क्षय रोग के दूर करने की अद्भुत क्षमता है। वास्तव मे इस जीव में कदापि चय रोग नही होता है। ये राजयक्षमा रोग के लिये सदैव सच्चम ( Resistent ) रहती है। एतदर्थ ही इनके दूध, घृत, मास, मूत्र तथा मल का उपयोग क्षय रोग मे अमोघ फल वाला माना जाता है। इसीलिये लिखा है वकरे का मास, वकरी का दूध, वकरी का घी शक्तर के साथ सेवन करना, वक्तरियो के झुण्ड मे चारपाई डालकर सोना और वकरियो के झुएड मे ही रहना यक्ष्मा रोग के नाश के लिये अत्यन्त हितकारी है। भ

अजा पंचक घत--वकरी की मीगी है सेर, वकरी का मूत्र १ सेर, वकरी का दुध १ सेर. वकरी का दही १ सेर और वकरो का घुत १ सेर । घुत पाक-विधि से मद आँच पर पका कर उसमे यवक्षार दो छटाँक मिलाकर रख देना चाहिये। मात्रा-१-२ तोले प्रतिदिन। छागलाद्य घृत का भी प्रयोग होता है।

भेपज-१ मास खाने वाले पगु-पक्षियो के मासरस से सिद्ध घृत मधु के साथ उपयोग ।

२ दसगुने दूव मे सिद्ध किये वी का उपयोग ।

३ मधुर द्रव्य, दशमूल कपाय, क्षीर, मासरस से सिद्ध घृत परम शोपहर होता है।<sup>२</sup>

४ कबूतर, वानर, वकरा और हरिण इनके जुष्क मास का पृथक् पृथक् चूर्ण वकरी के दूव के साथ पीने से क्षय रोग नष्ट होता है । 3

५ पिप्पली, यव, कुल्यी, सोठ, दाडिम वीज, आमलकी चूर्ण इनसे युक्त पकाया हुआ वकरी के मासरस का घुत के साथ सेवन राजयक्ष्मा मे लाभप्रद होता है । इसके सेवन से पीनसादि पड् लक्षणो से युक्त यक्ष्मा ठीक हो जाता है ।

६. मास वटक उपर्युवित विधि से संस्कृत ( औषधियुक्त ) वटक भी सेवन के लिये दिया जा सकता है।

| १ | छागमासं पयरछाग छाग सपि सशर्करम् ।<br>छागोपसेवा शयनं छागमघ्ये तु यक्ष्मनुत् ॥ |
|---|------------------------------------------------------------------------------|
| २ | मासादमासस्वरसे सिद्ध सपि प्रयोजयेत् ।                                        |
|   | सक्षीद्रं पयसा सिद्ध सपिर्दशगुणेन वा ॥                                       |
|   | सिद्धं मधुरकैर्द्रव्यैर्दशमूलकपायकैः ।                                       |
|   | चीरमासरसोपेत घृत गोपहरं परम् ॥ (च चि ८)                                      |
| Ŕ | पारावतकपिच्छागकुरद्भाणां पृथक् पृथक् ।                                       |
|   | मासचूर्णमजाक्षीरैः पीतं क्षयहर परम् ॥ ( भे र )                               |

७ नागवला मूल चूर्ण प्रत्यह १ तोले तक घो और मधु के साथ मिलाकर सेवन । ८. काकजंघा मूल के चूर्ण का वकरी के दूध के साथ सेवन । आचार्य सुश्रुत ने चार औषधियो का प्रयोग शोषहर वतलाया है । ९. रसोन ( लहसुन ) १० नाग वला ११ पिप्पली १२ शिलाजीत इनका प्रयोग पृथक् पृथक् दूध के अनुपान से करने को वतलाया है । <sup>९</sup>

भेषज योग—१ दशमूलादि कषाय—दशमूल ( बिल्व-अरणी-सोना-पाठा-पाढल-गम्भारी-शालपर्णी-पृश्निपर्णी-कटकारी-वडी कटेरी-गोखरू)-वला-रास्ना, पुष्करमूल, देवदार और शुएठी का समभाग मे लिया कपाय पार्श्व-कर्ध और शिर के शूल को तथा कास मे लाभप्रद ।

काथयोग-२. अश्वगन्धादि कषाय-अश्वगध-अमृता-शतावरी-नागवला-पुष्करमूल-अडूसा अतीस तथा दशमूल का सम प्रमाण मे लेकर वनाये कपाय का सेवन । ३ त्रयोदशाङ्ग कपाय धनिया-पिप्पली-शुण्ठी तथा दशमूल का कपाय पार्श्वशूल, ज्वर, श्वास और पीनसादि को नष्ट करता है। ( च० द० ) च्यूर्फ योग

लवद्भादि चूर्या —लवद्भ-शीतल चीनी-खस-श्वेत चन्दन-नील कमल-श्वेत जीरा-इलायची-पिप्पली-अगुरु-भृंगराज-नागकेसर-शुरठी-कालीमिर्च-जटामासी-नागर मोथा-अनन्त मूल-जायफल-वश लोचन प्रत्येक का एक एक तोला, मिश्री ८ तोले। महीन चूर्ण करके शीशी में रखले। यह चूर्ण अग्निवर्धक, रोचक, वृष्य और त्रिदोपघ्न होता है। मात्रा ३ माशे। अनुपान बकरी के दूध से।

कपूराद्य चूर्यो- गुद्ध कपूर, दाल चीनी, शीतल चीनी, जायफल, जावित्री प्रत्येक एक तोला, लवड्ग चूर्ण २ तोले, जटामासी चूण ३ तोले, कालीमिर्च का चूर्ण ४ तोले, छोटी पिप्पलो ५ तोले और सोठ का चूर्ण ५ तोले । इन सवा का महीन चूर्र्ण बनाकर सब के वरावर अर्थात् २५ तोले मिश्री मिलाकर चूर्ण को शीशी मे भर कर रख ले । यह चूर्ण हृद्य है, हस्त-पादादि दाह, कास, स्वरावसाद, जीर्ण प्रतिश्याय, श्वास-कास और क्षय मे लाभप्रद है। मात्रा ३ माशे । अनुपान अन्न-पान के साथ मिला कर सेवन ।

१. रसोनयोग.विधिवत् क्षयार्त्त चीरेण.वा नागवलाप्रयोगम् । सेवेत वा.'मागधिका .विधान तथोपयोर्गं जतुनोऽइगजस्य ॥ सितोपलादि चूर्र्श-मिश्री (सिता) १६ भाग, वश लोचन (तुगाक्षीरी) ८ भाग, पिप्पली ४ भाग, डलायची २ भाग तथा दाल चीनी १ भाग । सवका मिश्चित चूर्ण। इस योग के नाम से हो नुस्खा याद हो जाता है, सि से सिता-मिश्री, तो ने तुगाक्षीरी या वशलोचन, प से पिप्पली, ला से लाची, दि से दाल चीनी । क्रमश: नीचे से ठपर वाली औपधियो को द्विगुणित करता चले तो नुस्खा तैयार हो जाता है । मान्ना १-- ३ माशे । अनुपान मधु । काम, व्वास, दीर्वल्य तथा क्षय मे लाभप्रद । इस चूर्ण को योडा मुद्ध में रखकर चृसने के लिए भी दिया जा सक्तता है ।

तालीशाद्य चूर्रा या मोदक-तालीशपत्र १ भाग, काली मिर्च २ भाग, सोठ ३ भाग, पिप्पली ४ भाग, वंगलोचन ५ भाग, दालचीनी है भाग, छोटो इलायची है भाग, मिश्री ३२ भाग पृथक्-पृथक् कूटकर महीन चूर्ण। इवास-काम-अरुचि-अग्निमाद्य और क्षयरोग में लाभप्रद। मात्रा १ मागे से ६ मागे। अनुपान मबु।

इस चूर्ण में काकडासीगी-अर्जुन-असगध-नागवला-पुष्करमूल-हरीतकी-गुडूची वा मिश्रण कर दिया जाय तो क्षय रोग में विशेष लाभप्रट होता है। इस योग को श्टद्भ यजुनादि चूर्गों कहा जाता है।

चोसठ प्रहरी-पिप्पली-पिप्पली को कूट कर चौसठ पहर वर्थात् १९२ घटे तक खरल करे। मात्रा १ मागा। अनुपान वृत-मधु।

चासावलेह वृहत्—वासावलेह नाम से कई योग पाये जाते है—यहाँ एक वृहत् वासावलेह का योग दिया जा रहा है। वामा पंचाङ्ग ५ सेर लेकर एक मिट्टी के भाएड में २ द्रोण (२५ है सेर ८ तोले) जल लेकर अग्नि पर चढा दे। चतुर्थांग जल गेप रहने पर काढे को उतार ले। फिर उसमें ५ सेर चीनी छोड़-कर पुन अग्नि पर चढा कर पाक करे। लेह की तरह उस चागनी के होने पर उसमें निग्न लिखित औपधि का महीन चूर्ण टालकर कल्छी से चलाते हुए अवलेह (चटनी) को वनावे—सोठ-मरिच-पीपल (छोटी)—दाल्चीनी-छोटी इलायची--नागकेसर-कायफल-मोथा-मीठाकूठ-कवीला-व्वेत्जीरा-कालाजीरा--त्रिवृत् मूल-पिपरा मूल-चव्य-क्रुटकी-हरड़-तालीगपत्र और वनिया प्रत्येक २--२ तोला। फिर ठडा होने पर उसमें मधु ३२ तोले मिलाकर रखले। यह अवलेह कास-रवास-स्वरावसाद-जर. क्षत-हटोग-राजयक्ष्मा में लाभप्रद है। सान्ना १ से २ तोले। अनुपान उष्ण जल।

वला, मुद्गपर्णी, मापपर्णी, काकडासीगी, भुइ आँवला, द्राचा, जीवन्ती, पुष्करम्ल, अगर, हरड गुडूची, कचूर, मोथा, पुनर्नवा, पचाङ्ग, छोटी इलायची, नीलकमल, लाल चदन, श्वेत चदन, विदारी कद, अडूसे की जड, काकनासा तथा अष्टवर्ग (ऋद्धि-वृद्धि-जीवक-ऋपभक-काकोली क्षीर काकोली-मेदा-महामेदा कद) अष्टवर्ग के अभाव मे शतावरी, विदारी, अश्वगध तथा वाराहीकद में से प्रत्येक ४ तोलां रुकर जौ कुट करे । एक वडे कलईदार वर्त्तन मे डालकर उसमे १२ सेर १२ छटाँक ४ तोले जल और ५०० पके ताजा आंवले ( ६। सेर ) को जल से धोकर कपडे मे बाँधकर पोटली बनाकर डाले । फिर अग्नि पर चढाकर पाक करे । जव चौथा हिस्सा जल शेप रहे तव वर्त्तन को नीचे उतार ठडा करे और आँवले को पृथक् करे और क्वाथ को कपडे से छान कर बर्त्तन मे रख ले । आँवले की गुठली को अलग करके उसको एक अच्छे कलईदार वर्त्तन के मुँह पर पाट ( सन ) का कपडा वाँधकर उस पर थोडे-थोडे आँवले रखकर हाथ से दवाकर मसल कर छान ले । पीछे उसमे २⊂ तोले घी (गाय का) डालकर मदी आँच पर भूने और लकडी के हत्थे से हिलाता रहे । जब आँवलो से घी अलग होने लगे और गाढा हो जाय तो उतार कर रख दे। फिर उसमे शेष रखा हुआ क्वाथ और उसमे ७ से १३ छटांक देशी खाँड या चीनी डालकर पकावे। अवलेह जैसी गाढी हो जाय उतार कर ठडा करे। फिर उसमे २४ तोला शहद, छोटी पीपल ८ तोला, वशलोचन १६ तोला, दालचीनी ४ तोला, छोटी इलायची ४ तोला, तेजपात ४ तोला, नागकेसर ४ तोला इनका कपड़छन च्रूर्ण मिलाकर चीनी मिट्टी के वर्त्तन मे भर कर रख दे। मात्रा व्यक्ति के अनुसार भिन्न-भिन्न हो सकती है-जिस मात्रा के खाने से उस व्यक्ति के भूख मे कमी न हो वही उसकी मात्रा है । सामान्यतया २ तोला दूध से ।

गुण—यह एक-पौष्टिक रसायन है । इसके सेवन से खाँसी, पुराना श्वासरोग, राजयक्ष्मा, हृद्रोग, स्वरभग, स्मरण शक्ति की कमी आदि दूर होती है ।

द्राक्षारिष्ट—मुनक्का २ है सेर, जल २५ है सेर २८ तोले मे क्वथित करके चतुर्थांश शेप करे फिर इस क्वाथ मे ठंडा हो जाने पर गुड'पुराना १० सेर लेकर हाथो से फोडकर मिलावे । फिर उसमें दाल चीनी-छोटी इलायची-तेजपत्र-नाग-केशर-प्रियङ्गु-कालीमिर्च-छोटी पोपल और वायविडड्ग प्रत्येक का ४ तोले प्रक्षेन छोडकर घृतलिप्त पात्र मे रखकर संधान करे । इसमे धाय का फूल ३२ तोले भी मिला लेना चाहिये । १ मास के अनन्तर सधान को खोलकर छानकर बोतलो मैं भरकर रख लेना चाहिये। मात्रा २ई तोले समान जल मिलाकर भोजन के उपरान्त।

इस अरिष्ट के सेवन से मल का गोधन होता है, रोगी का वल वढ़ता है, अगि जागृत होती है। क्षय, कास, उर क्षत मे लाभप्रद होता है। यद्भारि लौह—मधु १ तोला, स्वर्ण माक्षिक भस्म १ रत्ती, विडङ्ग चूर्ण १ माशा, शुद्ध गिलाजीत १ माशा, लौह भस्म १ रत्ती, हरीतकी चूर्ण १ मागा और गोवृत है तोला। इस योग का सेवन उग्र यथमा में भी लाभप्रद होता है। रोगी को दूध पर्याप्त मात्रा में देना चाहिये और पथ्यकर आहार-विहार से रहना चाहिये। इसी योग का दूसरा नाम ताप्यादि योग है।

शिलाजत्वादि लौह-- ज़ुद्ध जिलाजीत, मधुयष्टि चूर्ण (या सत्त्व), जुठी, सरिच, छोटी पीपल तथा सुवर्ण माक्षिक भस्म प्रत्येक एक-एक तोला। इन सबके वरावर अर्थात् ६ तोला लौह भस्म मिलाकर महीन पीसकर जीशी मे भर लेवे। सान्ता २-४ रत्ती। सहपान धी और मबु। अनुपान दूध।

श्रृंगार।भ्र—अभ्रक भस्म ८ तोले, कर्पूर ४ मागे, जावित्री-नेत्रवाला-गज-पीपल-तेजपत्र-लवङ्ग-जटामासी-तालीगपत्र-दालचीनी-नागकेसर-कूठ-दाय के फूल प्रत्येक चार-चार मागे, हरड़-वहेरा-आंवला-गुएठी-मरिच-पिप्पली प्रत्येक दो-दो माग्ने, छोटी इलायची ८ माग्ने, जायफल चूर्ण ८ माग्ने, गुद्ध गधक ८ माग्ने और गुढ पारद ४ माग्ने । प्रथम पारद और गधक की कज्जली वनाकर उसमें शेप चूर्णो को मिलाकर-जल के साथ खरल करके चार-चार रत्ती की गोलियाँ वना लेनी चाहिये। मान्ना १ से २ गोली अदरक और पान के रस और मधु से। यह योग व्वास-कास तथा यक्ष्मा मे लाभप्रद है।

सुवर्ण भस्म के योग से वृहत् श्र गाराभ्रनामक योग वनता है ।

कुमुदेश्वर रस—स्वर्णभस्म-रससिन्दूर-गघक-मोती भस्म-रजत भस्म-स्वर्ण-माक्षिक भस्म-शुद्व पारद-शुद्ध टकण मिलाकर कांजी में पीसकर गोला वनावे । उसपर कपडमिट्टी करके लवण यत्र में पाक करे । चूर्ण करके २ रत्ती की मात्रा में घी और मरिच के चूर्ण के साथ चाटे ।

चृहत् काछ्वनाभ्र रस—स्वर्णं भस्म, रम सिन्दूर, मुक्ताभस्म, लौह भस्म, अभ्र भस्म, विद्रुम (प्रवाल भस्म), वैक्रान्त भस्म, रजत भस्म, ताम्र भस्म, वंगभस्म, वस्तूरी, लवङ्ग, जावित्री, ऐलवालुक प्रत्येक एक-एक तोला लेकर भली प्रकार से महीन पीस ले। फिर वृत कुमारी के मज्जा, भृगराज स्वरस क्षौर वकरी के दूध से पृथक्-पृथक् तीन भावना देकर २ रत्ती की गोलियाँ वनाले। यह एक

३१८

उत्तम लाभप्रद योग है। क्षयज कण्ठमाला मे तथा मधुमेह के साथ पाये जाने वाले क्षय रोग मे विशेप लाभप्रद होता है।

महामृगाङ्क रस--मृगाङ्क रस राज-यक्ष्मा मे एक स्वनामख्यात योग है। इसके चार पाठ मिलते है-१. स्वल्पमृगाङ्क २ मृगाङ्क ३ राजमृगाङ्क (सताझ भस्म ) तथा ४ महामृगाङ्क रस इस मे राजमृगाङ्क नामक योग का पाठ यहाँ दिया जा रहा है:---

पारद की भस्म अथवा रस सिंदूर ३ भाग, स्वर्णभस्म-ताम्रभस्म एक-एक तोला, जुद्ध मन शिला, शुद्ध हरताल शुद्ध गधक प्रत्येक २ तोले । प्रथम पारद गधक की कज्जली बनाकर शेष द्रव्यो को मिलाकर महीन चूर्ण बनावे फिर बडी-बडी कौडियो मे थोडा-थोडा भर कौडियो के मुख को शुद्ध टकण और बकरी के दूघ एक मे पिसे हुए से बदकर के सुखाले । फिर शराव-सम्पुट मे बद कर गजपुट मे पुट देवे । पुट के अनन्तर शीतल हो जाने पर मय कौडियो के पीम कर महीन चूर्ण बनाकर शीशी मे भर ले । इस राजमृगाड्म का सेवन १ से ४ रत्ती की मात्रा मे । १० पीपल और २१ काली मिर्च के चूर्ण, घी है तो, मधु १ तोले के साथ सेवन करना चाहिये । यह सभी प्रकार के क्षयरोग मे अमोघ औषधि है ।

महामृगाड्क रस मे सुवर्ण भस्म १ भाग, रस सिन्दूर २ भाग, मुक्ता भस्म तीन भाग, शुद्ध गधक ४ माग, स्वर्णमाक्षिक भस्म ५ भाग, रजत भस्म ६ भाग, प्रवाल भस्म ७ भाग, शुद्ध टकण २ भाग, हीरे का भस्म सम्पूर्ण का है भाग (हीरा भस्म के अभाव मे वैक्रान्त भस्म छोडने का विघान है) के योग से वनाया जाता है।

चतुमुंख रस— शुद्ध पारद, शुद्ध गधक, लौह भस्म, अभ्र भस्म प्रत्येक का एक भाग और सुवर्ण भस्म है भाग। प्रथम पारद और गधक की कज्जली करके उसमे अन्य भस्मे मिलावे। पीछे उसमे ग्वारं पाठा (कुमारी), ताजा गिलोय, त्रिफला, नागर मोथा, ब्राह्मी, जटामासी, लौग, पुनर्नवा और चित्रक मूल के यथालम्य स्वरस या क्वाथ मे एक-एक दिन तक मर्दन करके एक गोला बनाकर धूपमे सुखावे। जव गोला सूख जाय तो उस पर एरएड की हरी पत्ती लपेट कर सूत से बाँधले। फिर उसको धान्य की कोठरी में धुसेड कर तीन दिनो तक रहने दे। तीन दिन के वाद उसको निकाल कर एरण्डपत्र को हटाकर पुन कई दिनो तक लगातार घोट कर शोशी मे भर कर रखले। मात्रा १-२ रत्ती अनुपान— त्रिफला चूर्ण १ माशा और मधु १ तोला मे मिलाकर सुबह शाम सेवन के लिये दे। यह योग बहुत से रोगो मे लाभप्रद होता है। राज यक्ष्मा-पाग्डुरोग-वात-रोग-अपस्मार और जन्माद मे विशेप हितकारी पाया गया है।

मुक्ता पंचाम्टत — मुक्ता भस्म ८ भाग, मूगा भस्म ४ भाग, हिरन खुरो-वंग भस्म २ भाग, शख भस्म १ भाग, जुक्ति (सोप) भस्म १ भाग । सबको एकत करके घोट कर ईख के रस मे भावना देकर गोला वनावे फिर उसको जराव सम्पुट में वंद करके लघु पुट दे। इसी प्रकार गोटुग्व, विदारो कद, वृत कुमारो, जतावरी, तुलसी या निर्गु राडी, हंसपदी या लाल लज्जालु के स्वरस या चताय मे पृथक् पृथक् भावना देकर लघुपुट दे। मात्रा ४ रत्ती। सहपान पिप्पली चूर्ण १ माशा के साथ। अनुपान तहुत दिनो की व्याई गाय का दूव। यह योग जीर्ण ज्वर क्षीर यक्ष्मा मे लाभप्रद पाया जाता है। इम योग से खटिक (Calcium) की कमी पूरी होकर खटिकामरण (Calcification) मे सहायता मिलती है।

असृतप्राश घृत-द्रव्य एव निर्माणविधि-जीवक, ऋषभक, विदारीकंद, मोठ, कच्चूर, सरिवन, पिठवन, मुद्गपर्णी, मापपर्णी,मेदा, महामेदा, काकोली, क्षोर काकोली, छोटी कटेरी, वडी कटेरी, व्वेत पुनर्नवा, लाल पुनर्नवा (गदहपुर्ना),मुलैठा, केवाछ, गतावरी, ऋद्वि, फालसा, भारगी मूल, मुनक्का, छोटी गोखरू, छोटी पीपल, सिंघाडा, भुंई आँवला, दूविया, वला, गुलशकरी, उन्गाव, अखरोट, पिण्ड खजूर, वादाम, पिस्ता, चिलगोजा, खुरमानी, चिरौजी प्रत्येक एक एक तोला लेकर कपडछान चूर्ण करके फिर जल से पास कर कल्क वनावे । उसमे ताजे आँवले का रस ६४ तोला, ताजा जतावर का रस ६४ तोला, विदारीकद स्वरस ६४ तोला, वकरे का मास ६४ तोला, वकरी का दूध ६४ तोला, गाय का घी १२८ तोला । घृतपाक की विधि से घृत तैयार करे । घृत के सिद्ध हो जाने पर उसको छान कर उसमें ३२ तोले चहद, मिश्रो ६४ तोले, तेजपात-छोटी इलायची-नाग केसर-दालचीनी और काली भिर्च इनका चूर्ण दो-दो तोला, वंशलोचन चूर्ण १६ तोले मिला कर रख ले । मात्रा ट्रै से १ तोला । अनुपान दूव । यह एक उत्तम पौष्टिक रमायन है। राजयक्मा और वालको के सूखा राग (वाल ञोप) मे विजेप हितकारी है। जो रोगी माम वाली दवा का सेवन न करता हो उसको अजामास के स्थान पर टडट का क्वाथ डाल कर घृत को पकाना चाहिये।

सहाचंदनादि तैल -- स्वल्प चंदनादि, चदनादि तथा महा चंदनादि तैल नाम से तीन योग भैपज्यरत्नावली में पठित है। य हे पर महाचदनादि तैल का योग दिया जा रहा है।

# चतुर्थं खरडः वारहवॉ अध्याय

चदन, शालपर्णी, पृश्निपर्णी, छोटी तथा बडी कटेरी, गोखरू, मुद्गपर्णी, विदारी कद, असगध, मापपर्णी, अविला, शिरीप की छाल, पद्माख, खस, सरल काछ, नाग केसर, प्रसारणी की जड अथवा प चाङ्ग, मूर्वामूल, प्रियङ्गू नील कमल, सुगध वाला, बला और अतिवला को जड, कमल करं, कमल की डडी प्रत्येक ८ तीले अवेत पुष्प वाली वला का पंचाग २॥ सेर लेकर २५॥ सेर ८ तोले जल मे छोड कर वडे भाण्ड मे रखकर अग्नि पर चढावे और चतुर्थांश शेष क्वाथ बनावे । फिर उसमे वकरी क्य दूब, शतावर का स्वरस, लाक्षा का रम, काजी और दही का पानी प्रत्येक ३ सेर १६ तोले, हरिण-वकरी-खरगोश के मास का चतुर्गुण जल मे पकाया काढा १० सेर ड।ले । अब मूछिन तिल तैल ३ सेर १६ तोले लेकर उसमे इस काढे को डाल कर तथा निम्नलिखित द्रव्यो का कल्क छोड कर मद आँच पर पका कर तैल को सिद्ध करे। कल्फ द्रव्य-श्वेत चदन, अगुरु, शोतल चोनी, व्याध्रनखी, शिलारस, नागकेसर, तेजपत्र, दालचीनी, कमलमूल, हल्दी, दारु हल्दी, श्वेत अनन्तमूल, काला अनन्तमूल, लाल कमल, तगर, मोठा कूठ, त्रिफला, फालसे की छाल, मूर्वा, गठिवन, नालुका, देवदारु, सरल काष्ठ, पद्म-काए, धायके फूल, कच्चे बिल्वफल की मज्जा, रसाजन, मोथा, नेत्रवाला, वच, मजोठ, लोध, सौक, जीवनीय गणको औपथियाँ, प्रियंगु, शटी, एला, कुकु म (केशर), खट्टाशी, कमल केसर, रास्ना, जावित्री, सोठ और धनिया प्रत्येक २ तोले । तैल के सिद्ध हो जाने पर नीचे उतार कर छान कर उसमे सुगधित द्रव्य, कस्तूरी, कपूर और केशर मिलाकर रख लेना चाहिये। इस तैल का अभ्यग, जीर्ण ज्वर, राजयक्ष्मा, रक्तपित्त, उर क्षत तथा धातुक्षीण रोगियो मे पुष्टिकर होता है ।

चद्नचछालाक्षादि तैल — चदन, नागवलामूल, लाख और लामज्जक प्रत्येक एक सेर, जल १६ सेर को अग्नि पर चढाकर चतुर्थाश शेप क्वाथ बनाले। इस क्वाथ में निम्नलिखित कल्क और ४ सेर दूध और २ सेर तिल तैल सिद्ध करले। कल्क द्रव्य-सफेद चदन, खस, मुलैठी, सोया, कुटकी, देवदारु, हल्दी, कूठ, मजीठ, अगर, नेत्रवाला, असगध, खिरेटी, दारु हल्दी, मूर्वा, मोथा, मूली, इलायची, दाल चीनी, नागकेसर, रास्ना, लाख, अजमोद, चम्पक, शिलारस, सारिवा, बिडलवण और सेधा नमक प्रत्येक समान भाग में कुल मिलाकर आधा सेर।

डस तेल के अभ्यग से जीर्ण ज्वर, रक्तपित्त, यक्ष्मा, दौर्बल्य, श्वास, कासादि रोग दूर होते है । सभी धातुवो को वृद्धि होती है ।

बादाम का तेळ (रोगन वादाम)- श्वास, कास तथा राजयक्ष्मा मे बादाम का प्रयोग वडा उत्तम माना गया है। इसके सेवन के दो प्रकार है--- १ हलुवा बनाकर-वादाम ११ दाने, डलायचो ११ दाने, मरीच ७ दाने । पोसकर घी २ तोले मे भूनकर मिश्री २ तोले मिलाकर दूब से सेवन करना । यह योग पुरानो खाँमी, जुकाम, खास रोग में बडा लाभप्रद मिला है । आवश्य-कतानुसार एक या दो बार दिन में लिया जा सकता है ।

२ तेल्ठ रूप में सेवन — व'ढिया रोगन वादाम का चाय वालो चम्मच से १-२ चम्मच गर्म दूघ में मिला कर पीना। निरामिप थाहार वालो में जिनको माम से परहेज है, इस तैल का प्रयोग पर्याप्त वृंहण करता है। काडलिवर आयल के प्रतिनिधि रूप में व्यवहृत हो सकता है।

-₹7

# तेरहवाँ अध्याय

#### कास रोग-प्रतिपेध

प्रावेशिक कास रोग के पाँच भेद वतलाये है। जैसे वातज, पित्तज, श्लेष्मज, क्षतज और खयज । उनमें प्रारभिक तोन प्रकार के सुखसाध्य और शेप दो कृच्छु साध्य होते है। अयवा यदि रोगी बहुत क्षीण हो तो असाध्य हो जाते है। जराकास वृद्धावस्था मे होने वाला एक प्रकार का दीर्घकालीन कास भी याप्य ही होता है। भम्यक् उपचार न होने पर सभी का अतिम परिणाम चयज कास या क्षय रोग होता है।

व्यावहारिक दृष्टि से विचार किया जाय तो कास के दो-सूखी खाँसी या गीली र्सांसी भेद से अथवा तीन प्रकार प्रधानतया मिलते हैं। १ ठाुप्क कास या वातिक काम (सूखी खाँसी) तथा २ रेल्लैप्निक काम (गीली खाँसी) तथा ३ पैत्तिक कास (खूनी खाँमी) । खूनी खाँसी के वर्ग मे ही चतज कास का समावेश हो जायगा जिममें रोगी को खाँसी के साथ रक्त आता है । रोग की अवधि की दृष्टि से भी काम का विचार करना समीचीन रहता है । तीव्र या नवीन कास ( Acute Bronchitis), चिरकालीन या दीर्घकालीन कास । नवीन कास के वर्ग मे

१ वातादिजास्त्रयो ये च क्षतज क्षयजस्तया। पञ्चते स्युर्नृणा कासा वर्ध-मानाः क्षयप्रदाः ॥ साध्यो वलवता वा स्याद्याप्यम्त्वेव क्षतोत्थित । नवो कटाचित् सिद्धघतामेता पादगुणान्वितो ॥ स्थविराणा जराकास सर्वो याप्य. प्रकीत्तित । श्रीन्साध्यान्साधयेत्पूर्वान् पथ्यैर्याप्याञ्च यापयेत् ॥ (च० चि० १८) वातिक, श्लैष्मिक तथा चतजो का समावेश हो जाता है और दीर्घकालीन कासो मे चयज कास (Tubercular Bronchitis) जिसके परिणाम स्वरूप क्षय रोग पैदा होता है अथवा जराकास (Bronchiectasis) वृद्धावस्थागत फुपफुस तन्तुवो के स्थितिस्थापकत्व (elasticity) की कमी और फुफ्फुस सौत्र (Lung Fibrosis) के कारण उत्पन्न कासो का समावेश समझना चाहिए।

इनमे रूझ कास या वातिक कास ( Cough without expectoration ) श्वसनेतर फुफ्फुसेतर अंगो के विकार मे ( Extrarespiratory origin ) तथा शेप सभी प्रकार के कास फुफ्फुस एव श्वसन-संस्थान जात ( Respiratory origin ) के पाये जाते है । श्वसनेतर कहने का तात्पर्य उन अगो से है जिनका श्वसन क्रिया से साक्षात् सम्पर्क नही है । जैसे विवध आदि पचन संस्थान के विकारो मे, गल्ठे के विकार जैसे गल शोथ ( Pharyngitis ), तुरिडकेरी ( Tonsillitis ), कएठशालूक ( Adenoids ), फुफ्फुमावृत्ति शोथ आदि में शुष्क कास पाया जाता है । शेप अन्य प्रकार के कासो मे अर्थात् कफयुक्त (वलगमदार) कास मे साक्षात् श्वसन संस्थान ही विकार के स्थल होते है । अस्तु चिकित्सा मे भेद करना पडता है । कास का प्रारम वास्तव मे शुष्क कास या वात कास से ही होता है आगे चल कर वह श्लैष्मिक का रूप धारण करता है । वातिक कास का रोग ही अधिकतर मिलता है पैत्तिक या श्लैष्मिककास अपेक्षाकृत कम मिलते है । वातिक के परिणाम स्वरूप श्वास तथा हिन्कारोग और श्लेष्मकास का परिणाम स्वरूप फुफ्फुस क्षय होता है ।

कास रोग में क्रियाक्रम और कुछ योगो का उल्लेख दोपभेद से पृथक् पृथक् करके यथाशास्त्र आगे दिया जा रहा है ।

कियाक्रम—वातिक कास मे, रोगी रूच रहता है अस्तु उसको सर्वप्रथम वातघ्न औषधियो से सिद्ध स्नेह से ( स्निग्ध ) चिकित्सा करनी चाहिए । स्निग्ध पेया, यूष ( दाल ), मासरस खिलावे । वातघ्न लेह, धूम, अभ्यग, स्वेद, सेक, अवगाहन कर्म से चिकित्सा करे । यदि रोगी को विवध हो तो वस्ति देकर उसकी कोष्ठ शुद्धि करे ।

पित्तानुवध में भोजन के वाद घृत या दूध पिलाना ( ऊर्ध्व या औत्तरभक्तिक घृन या चीर ) उत्तम होता है । इलेष्मानुवव में एरण्ड तैल जैसे स्निग्व विरेचन के द्वारा उपचार करे । <sup>9</sup>

१ केवलानिलजं कास स्नेहैरादावुपाचरेत् । वातघ्नसिद्धं स्निग्धैरुच पेयायूष-रसादिभि ।। लेहैर्धू मैस्तथाऽम्यङ्गस्वेदसेकावगाहनै । वस्तिभिर्बद्धविड्वात सपित्त तूर्ध्वभक्तिकै: ।। घृतै. क्षीरैश्च सकर्फं जयेत्स्नेहविरेचनै । ( वा० चि० ३ )

भेपज योग—अपराजित लेह-कचूर-कर्कट श्रुंगी, पिप्पली, भारंगी, गुड, नागर मोथा, यवासा सम भाग मे लेकर बनाया चूर्ण तेल (कडवे तेल) मे मिला कर सेवन करने से वातिक कास मे लाभ होना है। इस अपराजित लेह का प्रयोग सभी प्रकार को सूखी खांसियो मे विशेपत कुकास (whooping Caugh) मे अधिक लाभप्रद पाया जाता है। <sup>9</sup> यह कभी न पराजित होने वाला लेह है इसका अपराजित लेह नाम सार्थक है।

भाझ र्थादि लेह--भारज्जी, मुनक्का, कचूर, कर्कट श्रृ गी, पिपाली, शुण्ठो का सम भाग में वनाया महोन चूण का गुड-तैल के साथ सेवन लाभप्रद होता है। <sup>2</sup>

दृशामृली घृत-दशमूल कपाय और भारगी कल्क, मुर्गे और तीतर के मास से पकाया घृत भी वात कास में लाभप्रद होता है।

कराटकार्यवलेह — चित्रक, पिप्पलोमूल, त्रिकटु, मस्तक, यवामा, कचूर, पुष्करमूल, श्रेयसी, तुलसी, वंच, भारङ्गो, गुडूचो, रास्ना, काकडा सीगी के कल्क प्रत्येक एक कर्प, कंटकारी का काढा (क्वाथ) दो तुला, खाड सवा सेर, घी एक कुडव छोटकर पाक के सिद्ध हो जाने पर ठडा होने पर उसमे मधु, पिप्पली एक कुडव, वणलोचन १६ तोले मिलावे । इम अवलेह का प्रयोग चातिक कास-क्वास बौर हूद्रोग में करे।

१ गटीश्टद्भीकणाभार्द्भी-गुडवारिदयासकै. । सतैलवातकासघ्नो लेहोऽयमपराजित. ॥ ( भ र ) २ भार्द्भीदाक्षाशटीश्टद्भोपिप्वलीविश्वभेषजम् ।

गुडतेलयुतो लेहो हितो मारुतकामिनाम् ॥

पंचमूली कपाय---वृहत पचमूल का काढा पिप्पली चूर्ण का प्रक्षेप देकर पिलाने से वात कास मे लाभ होता है । <sup>भ</sup>

#### क्रियाकम

पित्तकास में — यदि कफ की अधिकता हो तो घी से वमन कराना हित-कारी होता है। वमन कराने के लिये मदनफल, गाम्भारी का फल और मुलैठी का काढा पिलाकर अथवा इन औपधियो से सिद्ध घृत पिलाकर अथवा मदनफल और मुलैठी को पीसकर उसका कल्क वनाकर विदारीकद या गन्ने के रस मे घोलकर उसे पिलाकर वमन कराना चाहिये।<sup>2</sup>

पैत्तिक कास में यदि कफ हो तो मधुर द्रव्यों से मिश्रित निशोथ का प्रयोग और यदि कफ गाढा हो तो तिक्त द्रव्यों के साथ संयुक्त करके निशोध का प्रयोग विरेचन के लिये करें। दोषों के निकल जाने पर शीतल, मधुर और स्निग्ध पेया औषधि आदि का उपयोग कफ के पतले होने पर तथा कफ के गाढा होने पर रूच, तिक्त और शीतल क्रियाक्रम रखना चाहिये।<sup>3</sup>

पथ्य --- कफ के गाढे होने पर पित्तज कास में जाङ्गल मासरसो के साथ या मूँग की दाल या मधुर द्रव्यो के साथ जो, सावा, कोदों आदि के चावल का भात वनाकर तिक्त रस शाको का उपयोग मात्रा में करना चाहिये। यदि कफ पतला निकलता हो तो चावल या साठी के चावल का उपयोग मासरस के साथ करना चाहिये। पीने के लिये गन्ने का रस, अगूर का रस, मुनबके का प्रयोग अथवा शर्वत या दूध का प्रयोग करना चाहिये।<sup>४</sup>

भेषज योग-लेह-द्राक्षामलकादि---मुनक्का, मुलैठी, आवला, खजूर ( या छुहाडा ), पिप्पली, मरिच का कल्क वना कर घी और मघु के साथ सेवन।

१ पंचमूलकृत क्वाथ पिष्पलीचूर्णसयुत ।

रसे समश्नतो नित्यं वातकासमुदस्यति ॥ (च द)

२ पित्तकासे तनुकफे त्रिवृता मधुरैर्युताम् । युञ्याद्विरेकाय युता घनश्लेष्मणि तिक्तकैः ।

३ हृतदोषे हिम स्वादु स्निग्धं ससर्जन भजेत् ।

घने कफे तु शिशिर रूक्षं तिक्तोपसहितम् ।

४ मधुरैर्जाङ्गलरसयवश्यामाककोद्रवा । मुद्गादियूषै शाकैश्च तिक्तकै-मत्रिया हिता ।। घने श्लेष्मणि लेहाश्च तिक्तका मघुसयुता । शालय स्यात्तनुकफे पष्टिकाश्च रसादिभि । शर्कराम्भोऽनुपानार्थं द्राक्षेक्षुस्वरसा पय । (वा. चि. ३) द्घ पीते वछडे के गोवर का रस मघु के साथ चाटना ।<sup>९</sup> काकोली, वडी कटेरी, मेदा, महामेदा, अडूमा और सोठ से मासरम, दूध, पेया, यूप आदि को सम्हत करके पित्तकाम में देना चाहिये ।

चलादि झाथ—वलाकी जड, छोटी कंटकारी, वड़ी कटेरी, अडूसा और हाक्षा ( मुनक्का ) इन सव को वरावर मात्रा में लेकर । २ तोले का ३२ तोले जल में खौलाकर ८ तोले घेप रहने पर चीनो और शहद मिलाकर सेवन करना ।

क्रियाक्रम-श्लेष्मजकास में---यदि रोगी वलवान् हो तो उसका तीव्ण वमन-विरंचन तथा थिरो विरेचन करके दोपो का संगोधन करना चाहिये। यदि रोगी निर्वल तो उसमें मृदु वमन तथा विरेचन कराके संगमन कराना चाहिये। इलैष्मिक कास के प्रारभ में दो उपक्रम आवश्यक होते है---प्रथम वमन, द्वितीय रुधन। तदनन्तर सगमन करते हुए उपचार करे।<sup>२</sup>

पथ्य---जी या तत्सददा रूक्ष अन्न, कटु और तिक्त रस वाले यूप और शाक को व्यवस्था करनी चाहिये । कटु, तिक्त-रूच और उष्णक्षार गुणवाले द्वयो का उपयोग कफव्न होता है, अस्तु इन गुणो से युक्त द्रव्यो का आहार तथा औपधि के रूप में प्रयोग करना चाहिये । जैसे-पिष्पली, क्षार, कुल्थी, मूली, लहसुन, तिल, सर्पप, मूँग को दाल, जाज्जुल मास, तक्र, मद्य, पटोल, नीम, कासमर्द, कंटकारी, मबु आदि ।

नचाङ्ग-यूप—मूँग और आंवला, यव और अनार, छोटी वेर और सूखी मूली, मोठ और पिप्पली से संस्कृत करके कुलथी या मूँग की दाल वनाकर देना कफज कास में वडा उत्तम रहता है।<sup>3</sup>

भेपज योग-१. मरिच का चूर्ण मघु से चाटना २ अगुरु का चूर्ण मठु मे चाटना, ३. कटेरी का स्वरम ४. वडी कटेरी का स्वरस ५ भृज्जराज का स्वरस इनमें मे किसी एक का स्वरम मघु से चाटना, ६. कसौदी (कासमर्द) ७.

१ लेहयेन्मघुना गोर्वा क्षीरपस्य शक्तद्रसम् । (च चि १८)

२. स्निग्ध विरेचयेदूर्ध्वमधो मूघ्नि च युक्तित. । तोक्ष्णैविरेकैर्वलिनम् । (अ हृ) कफजे वमनं कार्यं कासे लघनमेव च । जस्ता यवास्तत्प्रकृतियूपाञ्च कटुतिक्तका । (अ. हू.)

३ मुद्गामलाम्या यवदाडिमाम्या कर्कन्वुना शुष्ककमूलकेन । गुप्ठीकणाम्या सकुलन्यकेन यूपो नवाङ्ग। कफकासहन्ता ( यो र )

#### चतुर्थ खण्ड : तेरहवॉ अध्याय

घोडे की लीद का रस अथवा ८. काली तुलसी का रस मधु से चाटना कफज कास मे उत्तम रहता है । ९ वैगन या भंटे का स्वरस भी मधु के साथ कासघ्न होता है । <sup>9</sup>

१०. पिप्पली, पिप्पली मूल, सोठ और विभीतक के समभाग मे वने चूर्ए का मधु मे सेवन ।

११ मोर और मुर्गा की पखो को जलाकर ली गई कारिख, यवक्षार, इन्द्र-वारुणी मूल, पिप्पली मूल और निशोथ के चूर्ण का मधु से सेवन ।

१२. देवदारु, शटी ( कचूर ), अतीस, नागरमोथा, पुष्करमूल, कट्फल, हरीतको, कर्कटप्र्युङ्गी, अदरक, सोठ, हिंगु, सैन्धव, पंचकोल, दशमूल आदि औषधियाँ वात और कफ कास में लाभप्रद होती है।

कियाक्रम-श्चतज कास में — पित्तकास मे वतलाये उपक्रमो के अनुसार अतज कास मे चिकित्सा करनी चाहिये। पित्तकास मे शमन के लिये पित्त दोप के शामक, कासघ्न एव मधुर द्रव्यो से जैसे क्षीर, घृत, इक्षु रस, शर्वत और मधु आदि का अनुपान देना चाहिए। जीवनीय गण की औषधियो से सिद्ध घृत का पिलाना। घृत का अभ्यग। कवूतर का मासरस। तृष्णाधिक्य मे वकरी का दूध। रक्तष्ठीवन अधिक हो रहा हो तो शीतल यवागू का सेवन।<sup>२</sup>

इक्ष्वादिलेह----इक्षु, इक्षुवालिका, पद्म, मृणाल, उत्पल, चदन, मुलेठो, पिप्पली, मुनक्का, कर्कटश्ट्रांगी, ञतावरी, प्रत्येक का एक भाग। कुल से दूना वशलोचन और चतुर्गुण मिश्री। इस चूर्ण का घृत और मघु मिलाकर सेवन।

कियाक्रम-क्षयज कास में—यदि रोगी दुर्वल हो और उसमे सम्पूर्ण रुक्षणो से युक्त रोग हो तो उसको छोड देना चाहिए, परन्तु वलवान् रोगी हो और रोग नवीन हो तो रोग की दु साध्यता के बारे में रोगी के अभिभावक को वतलाकर (प्रत्याख्यान करके) उसकी स्वीक्वति लेकर उपचार प्रारभ करना चाहिये।

क्षयज कास में सर्वप्रथम अग्नि का दीपन और रोगी के शरीर का वृहण (धातुवो की वृद्धि) की ध्यान रखना चाहिए। यदि रोगी में दोपो की अधिकता

१ मधुना मरिच लिह्यान्मधुनैव च जोङ्गकम्। पृथग् रसाश्च मधुना व्याघ्री-भातकुिङ्गजान् । कासघ्नाश्चक्रशश्वश छ.सुरसस्यासितस्य च। (वा चि ३)

२ क्षतकासाभिभूताना वृत्ति स्यात् पित्तकासिकौ । चोरसर्पिर्मधुप्राया संसर्गे तु विशेषणम् ॥ वातपित्तादितेऽभ्यङ्गो गात्रभेदैर्घृतैद्तिः । पानं जीवनीयस्य सर्पिष ॥

#### भिषकर्म-सिद्धि

ನಕಿದ

हो तो उसको स्निग्ध और मृटु विरेचन देना चाहिए । अमल्ताश, त्रिवृत्, मुनक्का, तिल्वक कपाय या विदारी कंद के स्वरस से सिद्ध वृत से कमजोर रोगियो का गोधन करना चाहिए । <sup>9</sup>

भेपज—-रोगी में अनुवासन वस्ति का प्रयोग घृतमण्ड या मिश्रक स्नेह में मधु मिलाकर । जाङ्गल मास, बिल में रहने वाले पशु-पक्षियों का मास तथा माम खाने वाले पशु-पक्षियों के मास जो विशेप वृंहेण होते हैं, चयज कास मे खाने के लिए देना चाहिये। क्षयज कास में चटक-मास का प्रयोग भी लाभप्रद वतलाया है।

पिप्पली गुड से सिद्ध अथवा छागीक्षीर से सिद्ध घृत चयज कास मे पिलावे । अचूर्ण के चूर्ण को वासा के स्वरस मे बहुत वार भावित करके वश-लोचन, घृत, मघु और मिश्री के साथ मेवन ।

सुस्तकादिलेह-मोथा, पिष्पन्नी, द्राक्षा, पके वडी कटेरी का फल सम भाग मे चूर्ण वनाकर घृत और मधु मिला कर सेवन ।

कास रोग का सबँ सामान्य प्रतिषेध — शास्त्रीय दोपानुसार चिकित्सा के अनन्तर व्यावहारिक चिकित्सा का उल्लेख किया जा रहा है। वास्तव में आधुनिक चिकित्सा मे अधिकतर इन्ही क्रिया-क्रमो का अनुपालन करते हुए रोगी को रोगमुक्त किया जा सकता है।

भेपज-श्रृंगवेरस्वरस—( अदरक का रस ) १० से २० वूंद, मधु ६ मागे के साथ पिलाना । इसका उपयोग अधिकतर रस योगो के सेवन काल मे अनुपान या सहपान के रूप में व्यवहृत होता है । सभी प्रकार के कास में लाभ-प्रद पाया जाता है । आर्ट्रक के रस के साथ मबु की जगह पर पुराने गुड या चीनी की चाशनी का भी उपयोग हो सकता है । विभीतक ( वहेरा )-वहे-रेके फठ को घो मे चुपडकर उसके ऊपर गाय का गोवर लपेट कर आग में डाल कर पकाले । इम प्रकार स्विन्न विभीतक को ठडाकर के उसका चूर्ण वनाले । मुख में रख कर चूसने मे कास तथा श्वास रोग मे अद्भुत लाभ दिखलाता है । औपवियो के अनुपान रूप मे इम विभीतक के चूर्ण का प्रयोग किया जा सकता

१ सम्पूर्णरूप क्षयज दुर्वलस्य विवर्जयेत् । नवोरियत चलवत. प्रत्याख्याया-चरेत् क्रियाम् ॥ तस्मै वृहणमेवादी कुर्यादग्ने३च दीपनम् । वहुदीपाय सस्नेहं मृदु दद्याद् विरेचनम् ॥ शम्पाकेन त्रिवृतया मृद्दीकारसयुक्तया । तिल्वकस्य कपायेण विदारीम्वरसेन च ॥ मर्vि सिद्धं पिवेद्युक्त्या क्षीणदेहो विशोधनम् ॥ है। आमलकी---औवले को आग में पकाकर उसका भत्ती बना लिया जावे तो सभी प्रकार के कास में लाभ प्रद होता है। हरिद्रा--की गाँठ आग मे भूनकर उसकी गांठ को मुख में धारण करने और चूमने से खाँसी में लाभ पहुँचता है। लचड़ा-को आग के ऊपर तपा रख कर सेक कर मुख मे धारण करने से कास में पर्याप्त लाभ होता है। वासक-अडूसे का पुटपाक से बनाया स्वरस मधु के साथ पिलाना अथवा वासा का कपाय बनाकर उसमे पिप्पली चूर्ण ४ रत्ती और मधु ६ माबे मिलाकर पिलाने से कास का वेग शान्त होता है। इमली-इमली की पत्ती का काढा हिंगु एवं सेघानमक मिलाकर पिलाने से दुष्ट कास रोग में भी लाभ होता है। कंटकारी-कटकारी पंचाङ्ग-स्वरस, कपाय या घृतभृष्ट फल श्रेष्ठ कासनाशक होता है। मधुयष्टि--मुलैठी का मुख मे धारण या इमके अनुपान से रसौपधियोगों का प्रयोग कासघन होता है । बृहत् पंचमृल अथवा दृशमूल का कपाय पिप्पली का चूर्ण मिलाकर सेवन करने से पार्श्वर्शेल, कास, श्वास तथा श्लेष्मज काग मे लाभेप्रद होता है। कालीमिर्च-का पुराने गुडके साथ सेवन । गुड़ूची-का स्वरस या कषाय का मधु के साथ पिलाने से कास में चमत्कारिक लाभ होता है।

वद्रीपत्र---बेर की पत्ती को घृत मे भूनकर नमक मिलाकर सेवन। जिफला और त्रिकट के प्रत्येक द्रव्य सम मात्रा में लेकर २ माशे की मात्रा मे मधु से चाटना ।

कंटकार्योटिकपाय-छोटी कटेरी, बडी कटेरी, मुनक्का, अडूसा, सोठ, छोटी पीपल, कायफल, कचूर, कालीमिर्च, जेवायन और सुगधवाला का क्वाय मनु और मिश्री युक्त कास में सद्य. लाभ दिखलाता है। इसका उपयोग कास मिश्रण (Cough Mixtures) के प्रतिनिधि रूप में किया जा सकता है सभी प्रकार के कास मे समान भाव से लाभप्रद होता है।

मरिच्यादि चूर्एं या गुटिका-काली पिर्च १ तोला, छोटी पिष्पलो है तोला. दाडिम के फल का छिलका या अनारदाना ४ तोले, यवक्षार है तोला और गुड ८ तोला । महीन पोसकर चूर्ण बनाले अथवा गुटिका बना ले । यह मरिच्यादि चूर्ण या मरिच्यादि वटी एक सिद्ध योग है। सभी प्रकार की खाँसी मे इसका प्रयोग लाभप्रद रहता है । मात्रा ३ माशे चूर्ण या १-२ माशे की गोलियाँ दिन में कई वार चूसने के लिए दे। सर्व औषधियों से असाध्य, वैद्य के द्वारा परित्यक्त कास रोग मे, यदि पूय भी खाँसी के साथ निकल्ती हो तो भी इस योग के प्रयोग से लाभ होता है। 5

... <u>c</u>

#### भिषक्स-सिद्धि

 सम शर्कर चूर्या-लवझ, जायफल, छोटो पीपल प्रत्येक का चूर्ण एक एक तोला, मरिच २ तोला, सोठ १६ तोला सव चूर्णों के बरावर अर्थात् मिश्रो का चूर्ण २१ तोला। इस चूर्या का प्रयोग वायु और ब्लेब्मा जन्य कास में तथा अग्नि-माद्य में वडा लाभप्रद होता है। सात्रा २ माशे। अनुपान जल।

छबङ्गादिवटी- लवङ्ग, काली मिर्च, वहेरे के फल का छिल्का प्रत्येक १ भाग तेकर कुल चूर्ण के बरावर कत्या लेकर अर्थात् ३ भाग । बवूल के रम में घोट कर गोलियाँ ४ रत्ती के परिमाण की बना ले । सभी प्रकार के कास में विशेपत गीली खाँसी मे चूसने के लिए प्रयोग करे । इससे गले का क्षोभ (Irri tation) कम होता हे । फलत: खाँसी मे लाभ करता है । <sup>9</sup>

चृहत् लवङ्गादिवटी — लाग ४ तोला, बहेडे के फल का छिल्का ४ तोला, छोटी पीपल ४ तोला, काकडा सीगी २ तोला, अनार के फल का सूखा छिल्का १ तोला, दालचीनी २ तोला, कत्था १० तोला, मुलेठी का सत २ तोला, मुनक्का ५ तोला, आक के फूल ५ तोला, आगपर फुलाया सुहागा १ तोला। पहले बाक के फूल बीर मुनक्के का चौगुने जल में काढा बनावे जब चौथाई जल बाकी रहे तब कपडे से छान कर उसमे मुलैठी का सत और सुहागे का लावा मिलावे पीछे अन्य द्रव्यो का चुर्ण मिलाकर मटर के बरावर की गोलियाँ बनावे।

उपयोग—जव पाँसी जोर को वाती हो अरेर कफ न निकलता हो तव इस गोलो को मुँह मे रखकर चूमने मे खाँसी का वेग कम होता है, कफ आसानी से निकलता है और गला साफ होता है। (आचार्य यादवजी के सिद्धयोग-सग्रह से)

सितोपलादि या तालीशादि चूर्ग्य--(क्षय रोग में उक्त) इसका १ मारो से ३ मारो की मात्रा मे घी १ भाग शहद २ भाग के साथ दिन में कई वार देना समी प्रकार के कास में लाभप्रद होता है।

शर्वंत ज़ूफा—मुनक्का ३० तोले, उन्नाव २० तोले, सपिस्तान ( लसोढ के पके और सूखे फल) २० तोले, मूखे अजीर २० तोले, सोसन के मूल ( वेख कर्फम ) १० तोले, जूफा १० तोले, हंसराज १० तोला, विहीदाना ५ तोला, अनी सून ५ तोला, सांफ ५ तोला, छिल्का रहित जी ३ तोले । सवको जी कुट करके तीन गुने जल में रात को भिगी दे । सुवह मदी आँच पर पकावे । जब एक निहाई जल रह जावे तो ठडा करके कपडे मे छान ले । पीछे उसमें ६ सेर चीनी डाल कर पकावे जव चायनी वन जावे तो उसे नीचे उतार कर ठंडा होने दे । फिर

१ तुत्या लवङ्गमरिचाचफ उत्वच. स्यु. सर्वेः समो निगदित खदिरस्य सार । वव्यूलवृक्षजकपाययुत च चूर्णं कामान्निहन्ति गुटिका घटिकाष्टकान्ते ॥ (वै० जी०)

### चतुर्थ खराड : तेरहवॉ अध्याय

कपडे से छान कर वोतलों में भर लें। मात्रा १ से २ तोला वरावर पानी मिला कर तीन वार दिन में। वातिक और पैत्तिक कास में लाभप्रद । खौसी से कफ निकलता हो तो इमके प्रगोग से कफ ढीला होकर आसानी से गिर जाता है।

अगस्त्यहरीतकी-दशमूल की प्रत्येक औषधि ८ तोला, केवाछ के वीज. शखपुष्पी, कच्नूर, वलाकी जड, गजपीपल, अपामार्ग मूल, पीपरामूल, चित्रक मूल,भारद्भी मूल, पुष्कर मूल प्रत्येक ८ तोला। वस्त्र की पोटली में बंधा जौ ३ मेर १६ तोला, वडी हरड १००, जल ३२ सेर । सवको एक वडे भाएड मे रख कर अग्नि पर चढावे । जव जल कर चौयाई पानी शेष रहे तो भाण्ड को नीचे करके ठंडा करे । पानी को छान लेवे । अव हरड को पृथक् करके प्रत्येक हरड को पतली नोकदार शलाका ( Fork ) से-सूए से कई छेद कर ले । फिर कलईदार कडाही में घृत ३२ तोले, तिल तैल ३२ तोले डाल कर भट्टो पर चढाकर घृत और तेल के प्रतप्त हो जाने पर उसमे विघे हुए हरीतको के फलों को भूने जब भुन ने पर हरीतकी का जलाश सूख जाये वह लाल हो जाय, उसमे सुगंध आने लगे तो कडाही को उतार कर हरडो को एक वर्तन में पृथक् रख ले । अब कडाही में उप-र्युत क्वाथ जल में ५ सेर पुराना गुड डाल कर आग पर चढावे । जव एक तार की चाशनी वनने लगे तो उसमे स्नेह मे भजित हरड को छोडे जव पाक समीप आवे तो उसमें १६ तोले पिप्पली का चूर्ण डालकर वालोडित करके उतार लेवे। शीतल हो जाने पर उसमे ३२ तोले शहद मिलाकर किसी मृतवान मे भर कर सुरचित रख लेवे। मात्रा प्रतिदिन २ से ४ हरड का सेवन। दूध या जल से करे। यह अगस्त्य ऋषि के द्वारा त्रोक्त रसायन है। सर्वकास मे प्रशसित है।

 च्यवनप्राश तथा वासावलेह पूर्वोक्त क्षय रोगाधिकार का भी प्रयोग कास मे लाभप्रद है।

र्ट विभीतकावलेह—वकरी का मूत्र ५ सेर, विमीतक फल का चूर्ण ५ सेर। अग्नि पर चढाकर सिद्ध करे। सिद्ध होने पर उतारे और ठडा हो जाने पर मधु आधा सेर मिलाकर रख ले। कास और ब्वास रोग में यह एक श्रेष्ठ योग है। १

वासावलेह----का रूवन भी उत्तम रहता है।

१ आजस्य मूत्रस्य शतं पलाना शत पलाना च कलिद्रुमस्य । पक्वं समध्वागु निहन्ति कासं श्वास च तद्वत् सवलं वलासम् ।। ( वै० जो० ) करचोर योग—रक्त करवीर को जलाई कालो राख ३ भाग, त्रिकटु चूर्ए (मोठ, मरिच, छोटी पीपल प्रत्येक एक भाग), सात्रा १ माञा, अनुपान लगा पान के वीडे मे रख कर खाना। दिन में तीन चार वार। कासमे सच: लाभप्रद। (स्व॰ पुरुपोत्तम जी उपाध्याय अध्यापक आयुर्वेद विद्यालय हि॰ वि॰ वि॰ काञी का योग)। गले का क्षोभ कम होकर कास मे लाभ पहुँचता है।

एलादि वटी— छोटी इलायची, तेजपात, दालचीनी प्रत्येक आधा तोला, छोटी पीपल दो तोला, मिश्री ४ तोला, धोकर वीज निकाला मुनक्का ४ तोला, गुठली निकाला हुआ पिएड खजूर ४ तोला, प्रथम मुनक्का और पिएड खजूर को महीन पीसे । पीछे उसमे अन्य द्रव्यो का कपडछन चूर्एा मिलावे । यदि गोली वनाने में आवव्यक्ता पढे तो उसमे बह्द मिलावे । इसमें मुलैठी का सत भी ४ तोले मिला लेना चाहिए ।

यह सूखी खाँसी, पैत्तिक कास या चतज कास में सिट्ट योग है । दिन मे ८ से १२ गोली तक रोगी को चूसने के लिए देना चाहिए साथ मे नित्य यष्ट्यादि चूर्ण ६ माने एक मात्रा रात्रि में देना चाहिए । उत्तम कार्यकर होती है ।

द्राक्षारिष्ट (क्षय रोग में पठित )—भोजन के वाद नित्य पीने के लिये २॥ तोले की मात्रा में समान भाग जल मिलाकर देना भी कास रोग में उत्तम रहता है।

वासकारिष्ट—अडूमे के पत्तो का स्वरम अथवा पञ्चाङ्ग का क्वाथ और मृत-सञ्जीवनी सुरा (Rectified Spirit) इन दोनो को वरावर लेकर वृत म्निग्ध मिट्टी के पात्र अथवा काच पात्र में भर कर उम पात्र के मुख को अच्छी तग्ह वन्द करके एक स्थान पर रख देवे। पञ्चात् उसको माफ छान कर शीको में भर कर रख ले और प्रयोग करे। सात्रा १० से ३० वूद पानी मिलाकर ।

चंद्रामृत रस---सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, हर्रे का दल, वहेडादल, आंदला, चव्य, धनिया, जीरा, मेंधा नमक, शुद्ध पारद तथा गंधक, लौह भस्म, अभ्रक भस्म प्रत्येक एक तोला तथा शुद्ध सोहागा ४ तोला। प्रथम पारद-गंधक की कउजली बनाकर नेप वनस्पतियों के कपड़ छन चूर्ण कीर भस्मों को मिलावे। वकरी के दूध तथा अटूसे के रम की भावना देकर तीन तीन रत्ती की गोलियाँ वना ले। मात्रा १-२ गोली दिन में तीन वार। अनुपान अदरक के रस मधु से या पिप्पली चूर्ण और मधु से या कुलत्यी के काढ़े से या मिश्री के श्वर्वत से, शर्वत जूफा से सूखी न्वांसी में, न्वून गिरने में न्यून खरावा का चूर्ण ५ रत्ती मिलाकर और लाल कमल या नोलोफर के काढे से पीने की दे। भागोत्तर गुटिका— शुद्ध पारद १ तोला, गन्धक २ तोला, पिप्पली चूर्ण ३ तोला, हरीतकी चूर्ण ४ तोला, बहेडे का चूर्ण ५ तोला, अडूसे के मूल या पत्ती का चूर्ण ६ भाग, भारज्जो चूर्ण ७ भाग । इनका महीन चूर्ण । बब्बूल के रस या कपाय की भावना । मधु मिलाकर १ माशे को गोलियाँ। पिप्पली चूर्ण और मधु अथवा कंटकारी क्वाथ या अदरक रस और मधु से सेवन करावे अथवा मधुयष्टी चूर्ण और मधु के साथ दे । कुकास मे यह योग विशेष लाभप्रद ( Whooping Cough ) पाया जाता है ।

श्रृ गाराभ्र, वृहत् श्रृ गाराभ्र इनका भी यथायोग्य अनुपान से प्रयोग कास मे लागप्रद होता है ।

नागवल्लभ रस—कस्तूरी, चोच, टकण प्रत्येक १ तोला, केशर, दरद, पिप्पली प्रत्येक २ तोला, अकरकरा, जातिपत्री, जातीफल ( जावित्री एवं जाय-फल ) प्रत्येक ४ तोले । महीन चूर्ण करके। पान के रस मे तीन दिनो तक मर्दन करे । मूंग के वरावर गोली वना ले । आर्द्रक के रस और मधु के अनुपान से अथवा पान में रखकर खाने का विधान है ।

यासाचन्द्रनादि तैल्ल-- व्लेत चन्दन, रेणुका, खट्टाशी, अश्वगन्धा, गन्ध प्रसारिणो, दालचीनी, छोटी इलायची, तेजपत्र, पिपरामूल, नागकेशर, मेदा, महामेदा, सोठ, मरिच, पिप्पली, रास्ना, मुलेठी, भूरि छरोला, कचूर, मीठा कूठ, देवदारु, प्रियङ्गु और वहेडे के फल का छिलका प्रत्येक ४-४ तोले भर लेकर सबको जल के साथ पत्थर पर पीस कर कल्क बना लेबे । फिर तिल-तैल ३ सेर १६ तोला, अडूसा पञ्चाग का क्वाथ, लाक्षा का स्वरस अथवा काढा, दही का पानी तथा लालचन्दन, गुडूची, भारंगी, दशमूल, छोटी कंटकारी का मिश्चित क्वाथ प्रत्येक का आधा द्रोण । तैल-पाक विधि से सिद्ध कर ले । इस तेल का अभ्यग पूरे शरीर मे विशेपत छाती, पीठ और पार्थ्व मे करने से जीर्ण कास मे उत्तम लाभ होता है । ✓धूम प्रयोग-जात्यादि धूस-चमेली की पत्ती, मरिच, मन शिला, आक को जड, गुग्गुल•वेर की पत्ती और जटामासी सम भाग में लेकर मोटा चूर्रा बना कर अर्क क्षीर से भावित कर के सुखाकर रख ले । निर्धूम अगारे पर थोडा छोडकर धूम के पीने से खाँसी मे वडा लाभ होता है । धूम-पान का थोडी देर वाद दूध और मिश्ची या मिश्ची का शर्वत पिलाना चाहिये । पान का लगा बोडा खाने को

अपथ्य---चावल, दधि, दार्बत, लस्सी, नया गुड, दूघ, मछली, कदशाक, अन्य गुरु, शीत एव अभिष्यन्दी आहार, धुलि, घुवे आदि का स्थान कास रोग मे अपथ्य है ।

# चौद्दहवॉ अध्याय हिक्का-श्वास-प्रतिपेव

कास-हिक्का और श्वास में निदान (हेतु) और चिकित्सा सूत्र (Principles of treament) समान होने की वजह से दोनों या तीनों रोगों में समानता होते हुए भी सम्प्राप्ति, किया तथा वैंग में भिन्नता होने की वजह से काम का पाठ पृथक् किया गया है। इसके अतिरिक्त दोप नेट ने कास रोग में चातिक-पैत्तिक-प्लैप्पिक आदि भेद होते है। हिक्का-व्वाम में इस प्रकार के भेद नही होते है। नाथ ही हिक्का-श्वाम में प्राणोदान-ममाना-पान तथा कास में प्राणोदान हो विक्वन होता है। अस्तु, काम रोग का स्वतंत्र वर्णन पाया जाना है। और ज्याम का साथ माथ।

हिनका और व्वास रोग में केवल वात और कफ दो दोपों की ही प्रचानता होती है, साथ ही पचन संस्थान की विक्वनि का होना भी अनिवार्य है उैसा कि दृबल ने वहा है 'कफवातात्मकावेती पित्तस्थानसमुद्गती' अर्थात् हिक्का एवं दवास रोग पित्त स्थान से उद्भूत होते हैं। और कफवातात्मक होते हैं। यद्या 'वायु. कफेनानुगत पञ्च हिक्का करोति च' अर्थात् वायु कफ से मिलकर पाच प्रकार की हिक्का पैदा करता है। आचार्य वाग्भट ने तो स्वास और हिक्का रोग में

# चतुर्ध खरड : चौरहवाँ अध्याय ३.५१

एक हो हेनु, प्राग्न्प, संरपा, प्रकृति और सश्रय ''श्वासैंकहेतुप्राग्रूपसंख्या-प्रकृतिनंश्रया '' कहकर विराम छे लिया है। यद्यपि हिवका और श्वास में आरभक दोष नमान होते है तथापि उनमे सम्प्राप्ति, वेग, स्वर, लक्षण तथा प्रतिपेव मे प्रयुन्त होने वाले भेपजो के भेद से पर्याप्त भेद ही जाता है। अस्तु, दोनो की चिकित्सा का पूथक् पृथक् उल्लेख किया जाता है।

हिवका और श्वाम रोग स्वतंत्र भी हो मकते हैं अथवा किसी अन्य रोग मे उपद्रव स्वरूप में भी पैदा हो सकते हैं। <sup>9</sup> ये दोनो ही सद्य घातक रोग हैं। प्राण को नष्ट करने वाले रोग यद्यपि बहुत हैं, तथापि वे हिक्का और इवास के समान उननी जीघता से प्राणो का नाक्ष नही करते हैं। इन अवस्थाओ में क्वा-सावरोध, हृदय का घात (syncope) या सन्यास (coma) से सद्य. प्राणनाक्ष का नय रहता है। हिंग्का और श्वास ये महान् प्राणघातक रोगो के लिये पतरे की घटो का लाम करते हैं।<sup>2</sup>

१. अतिसारज्वरच्छर्दिप्रतिश्यायक्षतत्त्रयात् । रक्तपित्तादुदावत्त्तर् विसूच्य-लसकादपि ॥ पाएडुरोगा द्विपाच्चीव प्रवर्त्ते गदाविमौ । निष्पावमापपिण्याकतिल्ल-तैल्लनिपेवणात् ॥ पिष्टशालूकविष्टम्भिविदाहिगुरुभोजनात् । जलजानूपपिशित-दध्यामक्षीरसेवनात् ॥ अभिष्यन्द्युपचाराच्च श्लेष्मलाना च सेवनात् । कण्ठोरस.-प्रतीधाताद्विविधैश्च पूथग्विधै ॥ (च)

२ कामं प्राणहरा रोगा वहवो न तु ते तथा।
 यथा स्वासश्च हिक्का च हरत प्राणमाशु च ।। ( च चि २१ )
 ३ मुहुर्मुहुर्वायुष्ठदेति सस्वनो यक्वरिष्ठहान्त्राणि मुखादिवाचिपन् ।
 स घोपवानाशु हिनस्त्यसून् यतस्ततस्तु हिक्केत्यभिधीयते वुधै ।।

पचनसंस्थानीय कारण-आमाशय और अन्त--प्रणाली का क्षोभ जैसे मिर्च, मसाले, खटाई, घूम आदि विविध प्रकार के अजीर्ण, अतिसार, प्रवाहिका, विवध और आध्मान आदि । प्राचीनो के अनुसार पित्त स्थान से उद्भूत कहने का यही अर्थ है। पित्त स्थान का अर्थ सम्पूर्ण पचनसंस्थान से ग्रहण किया जा सकता है जिनके विकारो में हिचकी पैदा हो सकती है।

वातसंस्थानीय कारण-- १ अपतंत्रक, मस्तिष्क जोफ, मस्तिष्कार्वुद, अपम्मार, मदात्यय (२) फुफ्फुसावृति घोथ, मध्यपर्शु कीय अर्वुद या ग्रथियाँ (Mediastinal glands), जीर्णवृक्क जोथ, मूत्रविपमयता में हिक्का उत्पन्न हो सकती हैं । इनमे प्रथम वर्ग का साक्षात् मस्तिष्क पर प्रभाव पड़ता है, दूमरे का प्रान्तीय वातनाडी कोभ ( Peripheral Nerve Irritation ) के द्वारा ।

हिक्का पाँच प्रकार की पाई जाती है अन्नजा, यमला ( चरक के अनुसार व्यपेता ), क्षुद्रा, गम्भीरा और महती । इनमें गम्भीरा ( नाभि से उठने वाली और गम्भीर जव्द करने वाली उपद्रव युक्त ) तथा महती ( मर्मो को पीडित करने वाली वडी हिक्का ) असाध्य होती है । यमिका भी यदि रोगी वलवान् हो, उपद्रव अधिक न हो, दोन्दो या तीन हिचकी मिलकर आर्वे तो क्रुच्छ्रसाध्य अन्यया असाध्य होती है । अन्नजा और क्षुद्रा हिक्का सुखसाध्य है । <sup>9</sup>

कियाक्रम—मामान्य हिचको में जहाँ मिर्च अधिक खा लेने से या तम्वाकू, सुर्ती आदि खा लेने से हिचको आने लगती है, इसमें हेतु आमाशय और कंठ देश का चोभ होता है। इसमें पानी पिलाना पर्याप्त होता है। पानी पी लेने से, सॉम रोक लेने से या मन को दूसरी दिशा में प्रेरित कर लेने से हिचकी जान्त हो जानी है। चित्तको दूसरी ओर आरुष्ट करने के लिये सहमा कुछ क्रियायें करने से हिक्का का दौरा खतम हो जाता है। संभवत इन क्रियावो से इडा स्वतंत्र नाईो-मडल वी उत्तेजना (Sympathicotonia) कम होकर प्राणदानाडी (Vagotonia) को क्रिया बढती है और लक्षणों में जान्ति मिलती है। जम, शीतल जल का परिपेक (छीटा देना), त्रास दिखलाना, विस्मय या आश्चर्य में डाल्ना, क्रोव कराना, हर्ष कराना, प्यारी वस्तु को दिखाना, जद्विग्न कराना,

१. अन्नजा यमला जुद्रा गम्भीरा महती तथा। वायु. कफेनानुगत. पञ्च हिक्ता. करोति हि। ही चान्त्यी वर्जयदिक्तमानी । अक्षीणञ्चाप्यदीनश्च स्थिरधात्विन्द्रियय्य य ॥ तस्य माधयिनु शक्या यमिका हन्त्यतोऽन्यया ॥

(सु३.५०)

## चतुर्ध खगड : चौदहवाँ अध्याय

प्राणायाम कराना, दग्ध मिट्टी पर जल डालकर सुघाना, कू'ची से जल की धारा छोडना, नाभि के ऊपर चोट पहुँचाना, हल्दी को दिया पर जला कर उससे पैरो पर या नाभि के दो अंगुल नीचे या ऊपर जलाना ।

परन्तु जहाँ पर हिचको रोग रूप में पैदा हो जाती है—कुछ स्थायो उपचार की आवण्यकता होती हूं । अस्तु, हिक्का रोग में तथा ज्वास रोग में सर्वप्रथम हिक्का रोग में रोगी के उदर पर तथा श्वास रोग में रोगी के वक्ष-स्थल पर किमी तैल का मर्दन कराके स्वेदन करना चाहिए । तैल में सैधव या कपूर भी मिलाया जा सकता है । स्वेदन के अनन्तर स्निग्ध तथा लवणयुक्त प्रयोगो से वायु का अनुलोमन करना चाहिए । यदि रोग वलवान् हो तो वमन तथा विरेचन में उसका मृदु नशोधन करना चाहिए अन्यथा केवल जमन चिकित्सा करनी चाहिए ।

कुछ सामान्य औषधियाँ जो स्वास तथा हिनका दोनो मे व्यवहुत होती है। दशमूल की औषधिया, रास्ना, कचुर, पिप्पली, द्राचा, शुठी, पुँष्कर मूल, कर्कट-ऋंगी, आमलकी, खजूर, भारगी, गुडूची, हिंगु, सीवर्चल, जीरा, हरीतकी, यव, मासमर्द, जाभाञ्जन, सूसी मूली का यूप या वैगन का यूप, दधि, त्रिकटु और चित्रक घी मिला कर।

१. शीताम्बुसेक सहसा त्रासो विस्मापन भयम् । क्रोधो हर्प. प्रियोद्वेग-प्राणायामनिपेवणम् ॥ दग्धसिक्तमुदाधाणं कूर्च्धाराजलार्धणम् । नाम्यूर्ध्वधातन दाहो दोपदग्धहरिद्रया पादयोर्द्व याङ्गुलान्नाभेरूष्वं चेष्टानि हिक्किनाम् ॥ (भै. र) २. हिक्काश्वासानुरे पूर्वं तैलाक्ते स्वेद इष्यते । स्निग्धैर्लवणयोगैश्च मृदु

र, हिक्काश्वासातुर पूव तलावत स्वद इष्यत । स्निम्धलवणयागश्च मृ वातानुलोमनम् । ऊर्ध्वाध, शोधन शक्ते दुर्बले शमन मतम् ॥ ( भै र )

३ नारोपय पिष्टसुशुक्लचन्दन कृत सुखोष्णञ्च ससैन्धव च । पिष्ट तथा सैन्धवमम्बुना वा निहन्ति हिक्का खलु नावनेन ॥ ( यो र ) ( लवण विलयन गाढ ) नाक में टपकाना भी ऐसा ही कार्य करता है। ४. मुलेठी के चूर्ण को मधु मिलाकर नस्य देना। ५. छोटो पिप्पली का चूर्ण काकर मिलाकड नस्य देना। ६. शुठी और गुडके चूर्ण का नस्य। ७ मक्खी की विष्ठा को दूध मे या अलक्तक ( आलता ) के रस में घोल कर मिलाकर नस्य देना। ८. गाय के दूध और न्दन का नस्य। ये सभी नस्य हिक्का के नष्ट करने मे समर्थ होते है। इन से चमत्कारिक लाभ होता है। ९ गुडूची और शुठी चूर्ण का नस्य भी हिक्कानाजक होता है। १० नीसादर और चूने को मिलाकर पोटली मे बांध कर या अमोनियम गैस का सुघाना भी रोगी में लाभप्रद पाया गया है। ११ लहमुन का रस १२ पलाण्डु का रस या १३ गाजर का रस का नस्य भी सद्यः हिक्का को बंद करता है।

् धूम-प्रयोग—उडद को चिलम में रखकर आग जला कर उमका धुवाँ पीने से सद्य लाम होता है ।⁰

हिक्झान्तलेह-१ कास के मूल का चूर्ण मधु से चाटना सद्य हिक्का मे लाग पहुँचाता है २ केले के मूल का रस १ तोला, मधु ६ माज्ञे मिलाकर सेवन । ३. इलायची के चूर्ण और मिश्री को मिलाकर सेवन । ४ काली मिर्च का चूर्ण ओर जक्कर मधु से कई वार सेवन करना ५ मयूरपिच्छ को जलाकर उसकी राख ( मयूरपुच्ठभस्म ), पिप्पली चूर्ण और मधु के साथ मिलाकर सेवन यह वमन तथा श्वास में भी लानप्रद होता है। ६. यवचार १३ माशे की मात्रा में खिलाकर ऊपर से गर्म पानी पिलाने से सद्य हिक्का शान्त होती है। 20 ७ छोटी पीपल, सूखा आंवला और सोठ प्रत्येक १ तोला, मिश्री ३ तोला। एकत्र महोन पीसकर रखलें । ३ माने की मात्रा में मधु से सेवन करावे । यह एक सिद्ध योग है। हिक्का रोग में परम मंशमन होता है। ८ वेर के पके हुए सूखे फल की मज्जा (कोलमज्जा) का चूर्ण, कालासुरमा (काला सुरमा त्रिफला के कपाय मे नात दिन तक लगातार भावना देने से शुद्ध होता ही-इस प्रकार शुद्ध मुरमा होना चाहिए) तथा लाक्षा चूर्ण का मधु से चटना। मात्रा १-२ मार्श । ९ कुटकी का चूर्ण और णुद्ध स्वर्ण गैरिक ( सोना गेरू को चूर्ण करके दूध में भावित करके या गोघृत में तवे पर भून करके लेना चाहिये ) का चूर्ण मिश्रित कर के मधु से मेवन । १०. जुद्ध कासीस ( भू गराज के स्वरम मे तीन घटे तक दोला यंत्र में स्वेदन करने से गुद्ध होता है।) तथा कैंथ के फल के सूखे गदेका चूर्ण सम माना में मिलाकर ४ रत्ती की मात्रा में मधु से चटाना। ११ पाढ़ल के फल

१ मापचूर्णमयो ध्मो हिक्का हन्ति न संशय. ॥

भार फूल को समभाग में लेकर २ मांशे की मात्रा में मधु से चटाना । १२ छोटी पोपल का चूर्ण, खजूर और नागर मोथे का समभाग में बना चूर्ण ३ मांशे की मात्रा में मधु ने चटाना । ये सभी श्रेष्ठ हिक्कानाशक भेष ग है । १ १३ विजीरे निम्चू का रस १ तोला, काला नमक २ मांशे और मधु ६ मांशे मिलाकर सेवन १४ सोठ पकाया वकरी के दूध का सेवन । १५. धान्यलाज का चूर्ण सँघानमक नीवू रन के साथ सेवन । १६ गर्म घी का सेवन, गर्म किये दूध का सेवन तथा गर्म जल का नेवन हिक्का में पथ्य होता है और शीघता से हिचकी को शान्त करता है । १७ खजूर, पिप्पली, द्राचा का घी और मधु से सेवन हिक्का और श्वांस दोनो में लाभप्रद होता है ।

रस तथा भरम के योग-कान्त लौह भरम १ रत्तौ को मात्रा में मधु से चाटकर दशमूल का क्वाध सेवन । मुक्ता भरम का १ रत्तों को मात्रा में लेकर कुटको चूर्ण ४ र० त्रीर शुद्ध गैरिक चूर्ण १ माशा और मधु के साथ सेवन । ताम्र भरम का है रत्ती को मात्रा में मधु के साथ चाटकर निम्बू (विजौरे) का रस १ तोला पीना । स्वर्णभरम-मुक्ताभरम-लौह भरम तथा ताम्र भरम सम मात्रा में मिलाकर १ रत्ती को मात्रा में वीज पूर या विजौरे नोवू का रस, काला नमक और मधु के साथ सेवन सद्य हिवका का शमन करता है। शंखचूल रस-शुद्ध पारद, अन्नक भरम, सुवर्ण भरम, वैकान्त भरम प्रत्येक १ तीला, शंख भरम २० तोले । इन द्रव्यो को महीन पीसकर सूखे ही चूर्ण वना ले । मात्रा २ माशे । अनुपान मधु । यह योग मुमुर्पू रोगी की भी हिक्का को तत्काल शान्त करता है ।

रवास रोग—भो हिक्का के समान ही एक महाव्याघि है। यह भी प्राण-घातक होती है। इस श्वास रोग में कफप्रकोप पूर्वक वायु जव प्राणवाही स्रोतो को अवरुद्ध करके सब ओर व्याप्त (पूरे फुफ्फुस में) हो जाती है तो व्वास को उत्पन्न करती है।<sup>3</sup> इस रोग में प्रधान लच्चण श्वास का फूल्ना या दम का

१ कोलमज्जाञ्जन लाक्षा तिक्ता कोचनगैरिकम् । कृष्णा घात्री सिता शुण्ठी काशीसं दधिनाम च । पाटल्या सफल पुष्पं कृष्णाखर्जूरमुस्तकम् । पडेते पादिका लेहा हिक्काघ्ना मधुसयुता ॥ ( भै र. )

२. मधुसौवचलोपेतं मातुलु गरस पिवेत् । (भै र) इसका प्रयोग ureamia के कारण उत्पन्न हिक्का मे उत्तम लाभ दिखलाता है ।

३. यदा स्रोतासि सरुद्धघ मारुत कफपूर्वक.। विपग्व्रजति सरुद्धस्तदा श्वासान् करोति स ॥ महोर्व्व-छिन्न-तमक-क्षुद्रभेदैस्तु पञ्चघा। भिद्यते स महाव्याधि. श्वास एको विशेषत ॥

#### भिपक्से-सिद्धि

फूलना या ( Dyspnoea ) पाई जाती है जो अनेक कारणो से हो सकती है । जैसे व्वासनलिका के ऊपरी भाग में किसी प्रकार का अवरोव, उरोवात ( Emphysema ), मूत्र-विषमयता, जानपदिक गोफ ( Epidemicdropsy) तथा सन्यास ( Coma ) आदि। श्वास रोग के पाँच भेद वतलाये गये है। महाश्वास, ऊर्ध्वन्वास, छिग्न श्वास, तमक श्वास तथा क्षुद्र व्वास। इनमें महा श्वास अन्तिम श्वास है इससे युक्त रोगी जीझ ही मर जाता है। पूर्णतया असाध्य होता है। ऐसी अवस्था हृद्रोग, वृक्त या मस्तिष्क रोगो में चिन्तनीय स्थिति मे पाई जाती है। अर्घ्व श्वास भी मृत्यु के समीप की अवस्था है ( Sterterous breathing ), ज्वाम संस्थान के पात (Failure of respiratory system) में पाई जाती है, सद्यों घातक और असाव्य होती है। छिन्न व्वास जिममे व्वास वेग कभी कम और कभी वढ जाता है और कभी कुछ काल के लिये खास की गति एक जाती है फिर चालू होती है (Cheyne Stocks respeirati-On ) । यह भी एक सायातिक अवस्या है, रोगी क्लान्त हो जाता है कीर प्राण-रयाग भी हो जाता है। तमक व्वास दमा का रूप है (Bronchial Asthma Allergic Asthma or spasmodic Bronchitis) यह एक याप्य रोग है। रोगी सम्यक्तया आहार-विहार तथा औपधि के वल पर ठीक हो जाता है-अभाव मे रोग वढ जाता है। क्षुद्र व्वास अधिक दौड-घूप के कारण या मेदस्वी व्यक्तियों में अल्प श्रम से उत्पन्न होनेवाला व्वास है और साध्य है।

तमक श्वास के पुन. दो भेद हो जाते है—१ प्रतमक तथा सतमक । इनमें प्रयम म वेगो के विधारण से वाताधिक्य पाया जाता है—यह रोग अधिकतर योगाम्यास स अनभिज्ञ व्यक्तियों में प्राणायाम को विधियों की विपरीत क्रिया से उत्पन्न होते देखा जाता है। दूसरा पित्ताधिक्य में अधिक होता है और वीतल उपचार से रोगो को शान्ति मिलती है।

रवास रोग में क्रियाक्रम—हिक्का रोग में सामान्य उपक्रमों का उल्लेख हो चुका है जैसे स्नेहन, स्वेदन, वलवान् रोगी में शोवन अन्यथा शमन चिकित्सा करना । हिक्का और वात-ब्लेष्म दोपो से पैदा होते हैं अस्तु दोनो में समान भाव से वात-ब्लेष्महर उपचार लानप्रद रहता है।

चरक में लिखा है---जो भी अन्न-पान या अपिवि कफ-वात को नष्ट करने वाली एव वातानु जोमन है। ब्वास एवं हिवका रोग में प्रशस्त है। वात को

१. सूटः नाघ्यो मतस्तेपा तमक इन्द्र्यु उच्यते। त्रय श्वासा न सिध्यन्ति तमको दुर्वलस्य च ॥

## चतुर्थ खरह : चौदहवॉ अध्याय

बडाने वालो कफको हरने वाली अथवा कफ को वढाने वाली लेकिन वात को हरने वाली, ऐकान्तिक क्रिया का क्रम ठीक नही रहता है। वृहण अथवा कर्शन का कार्य हिवका तथा श्वास के रोगियो में बहुत विचारपूर्वक करना होता है। वृहण अथवा कर्शन के अति मात्रा में होने से हानि की आशका रहती है, परन्तु सशमन कार्य विल्कुल ही निरापद रहता है। अस्तु हिवका-ज्वास के रोगियो में अधिकतर सशमन के द्वारा ही चिकित्सा करनी चाहिए। भ

रवास रोग में भेपज-वानस्पत्तिक (Vegitable sources)--१. हरीतकी ३ माशे, शुठी चूर्ण २ माशा मिश्रित कल्क का उष्ण जल के साथ सेवन। २. पुष्करमुल १ माशा, यवचार १ माशा और काली मिर्च का चूर्ण १ माशा का उष्ण जल के साथ सेवन । हिक्का और श्वास दोनो मे लाभप्रद है.। ३. बहेडे क फल के छिल्के का चूर्ण १ तो०, मघु १ तोला मिलाकर सेवन श्वास तथा हि्क्का मे सद्य लाभप्रद होता है ४ पुराने गुड के १ तोला में सरसो का शुद्ध तैल १ तोला मिलाकर प्रतिदिन सेवन करने से कुल तीन सप्ताह के प्रयोग से श्वास रोग में पर्याप्त लाभ होता है। ४ विल्व पत्र स्वरस या अड्स की पत्ती का रस या सहदेवी की जड और पत्ती का रस या कमलपत्र-स्वरस का कटुतैल-सरसो के तेल के साथ सेवन । ६ कुष्माण्ड (पेंठे) का सूखा चूर्ण ६ माशे गर्म जल के साथ । ७ छोटी पीपल और संधव और अदरक के रस का सेवन । ७ शुद्ध गधक का गोघृत के साथ सेवन श्वास में लाभप्रद होता है। ९ भारज्जो और गुड का सेवन या भारज्जी एव सोठ का ववाथ गुड मिलाकर सेवन करना भी श्वामघ्न होता है।<sup>3</sup> १०. केवाल के वोज का चूर्ण घी और मधु के साथ सेवन करना । मात्रा ३ माशा चूर्ण, घृत ६ माशा और मधु १ तोला।

१ यर्तिकचित् कफवातघ्नमुष्ण वातानुलोमनम् । भेपजमन्नपान व तद्धितं व्वामहिक्किने ॥ वातकृद्वा कफहर कफकृद्वाऽनिलापहम् । कार्यं नैकान्तिकं ताभ्या प्राय श्रेयोऽनिलापहम् ॥ सर्वेपा वृहणे हयल्प शक्यरुच प्रायशो भवेत् । नात्यर्थ शमनेऽपायो भृशं शत्रयरुच कर्शने ॥ तस्माच्छुद्धानशुद्धारुच शमनैबृ हणैरपि । हिक्काश्वासादिताञ्जन्तून् प्रायशः समुपानरेत् ॥ ( च चि. १७ )

- २ गुड कटुकतैलेन मिश्रयित्वा सम लिहेत् । त्रिसप्ताहप्रयोगेण श्वास निर्मूलतो जयेत् ॥ (भैर)
- ३ आर्ये प्राणप्रिये जातीफललोहितलोचने । भार्ङ्गीनागरयोः क्वाथ व्वासत्राणाय पाययेत् ॥ ( वै जी )

११. अरुवगंध का आर (असगन्ध जलाकर उमकी राख) का मधु से मेवन। १२. सुवर्चला का स्वरम या जिरीप पुष्प स्वरस या सप्तपर्ण स्वरस का मधु के साथ मेवन। १३ मएडूकपर्णी का स्वरस वीर कटु तैल का सेवन। रसयोगो के अनुपान रूप में भी इनका उपयोग किया जा सकता है। जीवद्रव्य

गाय, खर, अश्व, उष्ट्र, जूकर, भेंड वीर गज के विष्ठा का रस पृथक्-पृथक् कफाधिस्य युक्न श्वाम रोग में मधुके साथ पिलाने से लाभप्रद होता है। मयूर-पाद नाल (मोर के पैर की नली), जारल्क, साहीं का जकल (मत्स्य-जक के आकार का जकल), कुत्ता, जाण्डक, चाप, कुरर के रोम-केश, श्रृंगवाले तथा एक खुर या दो खुर वाले पशुवों के चर्म, अस्थि तथा खुर। इन द्रव्यों की भस्म पृथक्-पृथक् या एक में मिलाकर घृत और मधु से सेवन ज्वास रोग में वडा ही लाभप्रद होता है। इनका प्रयोग सदैव कफ को अधिकता युक्त व्वाम में करना उत्तम होता है। इनमें अञ्वखुर एक वडा सुलभ पदार्थ है इसको जन्शकर उसकी राख १ माशा और यवक्षार १ माशा मिलाकर मधु के साथ देने ने सच लाभ होता है। यह एक सिद्ध योग है। खरगोश, जल्लक माम और जत्लक शोणित और पिप्पली से सिद्ध घृत का प्रयोग श्वास में वाताधिकच होने पर देना चाहिये।

- हरिद्रादिलेह—हत्दी, कालोमिर्च, मुनक्का, रास्ना, छोटी पिप्पली, कचूर जोर पुराना गुट नव मिलाकर महीन पीस कर कडवे तेल में /मिलाकर चाटने से व्यान रोग में उत्तम लाभ होता है।

र्श्रंग चादि चूर्ण काकडासोगी, भारगी, त्रिफला, सोठ, पीपरि,कालीमिर्च, कटकारी, नागर मोथा, पुष्करमूल, कचूर क्षीर कालीमिर्च सव का एक-एक भाग लेकर महीन चूर्ण वनावें फिर उसमें मिश्री ७ भाग मिलाकर रखले । मात्रा ६ मागे । अनुपान गहद । इस कौपधि के साथ बृहत् पंचमूल, गुडूची और बटूसे का काढा भी पिये । तो उग्र श्वास रोग में भी तीन दिनी में लाभ पहुँचता है । र्ष्टंग्यादि चूर्ण एक दूसरा योग है जिसमें मिश्री के स्थान पर पंच लवण प्रटता है । इमका भी सेवन उत्तम रहता है । र्ष्ट ग्यादि चूर्ण का केवल गर्म जल मे पोना भी लाभप्रद रहता है ।

१ एते हि कफसंरुद्ध गतिप्राणप्रकोपत । तस्मात्तन्मागेगुद्ध यथं देया छेहा न निष्कफे ॥ ( च चि. १७.) चतुर्थ खण्ड : चौदहवॉ अध्याय ३८३

दशमूल कपाय----दबमूल के क्वाथ में पिप्पली चूर्ण ४ र० का प्रक्षेप डालकर पीना अथवा पुष्कर मूल ४ रत्ती का प्रक्षेप डालकर पीने से ब्वास तथा कास मे लाभ होता है ।

र्चासादि फाथ - अउूसा, हल्दी, धनिया, गुरुच, भारंगी, छोटी पीपल, सोठ, मरिच बोर कटकारी इन का सम भाग में लेकर जौ मुट कर के २ तोले द्रव्य को ३२ तोले जल में खौलकर ८ तोले जल मे खौलाकर ८ तोले शेप रहने पर पिलावे । दिन मे दो वार प्रातः और सायम् । यह एक सिद्ध योग है । यह ( anti spasmodic ) तथा ( anti Alergic ) पडता है । कास और श्वास में बडा लामप्रद होता हैं । ववाथ मे कुछ लोग मरिच का चूर्ण डालने का विधान बताते है--अर्घात् मरिच के अतिरिक्त अन्य द्रव्यो का क्वाथ बनाकर उसमे ७ दाने मरिच को छोड कर पीना ।

डामरेश्वराश्र—वज्ञाश्रक भस्म को लेकर खरल मे डालकर निम्नलिखित द्रव्यो की प्रत्येक की एक भावना दे। भारङ्गी, धतूर, गिलोय, अडूसा, कसौंदी, पारिभद्र, चव्य, पीपरा मूल और चित्रक का क्वाथ या स्वरस यथालाभ। मात्रा ३ रत्ती की गोलियाँ। अनुपान अदरक का रस और मधु।

→ महाश्वासारि लौह — लौह भस्म २ तोला, अभ्रक भस्म है तोला, पिसी हुई मिश्री अीर शहद दो दो तोले । हरड, वहेरा, आँवला, मुलैठी, मुनक्का, वेरकी मज्जा, वंशलोचन, तालीश पत्र, वायविडज्ज, छोटी इलायची, पुष्कर मूल और नागकेसर प्रत्येक का चूर्ण है तोला । लौह के खरल मे डालकर लौह के मुमली से छ घटे तक घोटकर ३ रत्ती की वटिका बनाकर रख ले । मात्रा १-२ गोली । अनुपान मधु । सभी प्रकार के श्वास रोग मे लाभप्रद ।

रथास कुठार रस— कज्जली, शुद्ध वत्सनाभ विप चूर्ण, शुद्ध टकण, शुद्ध मन शिला प्रत्येक एक एक तोला तथा ८ तोला काली मिर्च का चूर्ण, ६ तोला पिप्पली चूर्ण और ६ तोला सोठका चूर्ण। प्रथम पारद-गधक को कज्जली बना कर शेप द्रव्यो को महीन पीस कर मिश्रित करे। सान्ना १-२ रत्ती। अनुपान आर्द्रक स्वरस और मधु। विविध प्रकार के ब्वास और कास रोग मे लाभप्रद। इस ब्वासकुठार का नस्य भी दिया जा सकता है। मूर्च्छा, सूर्यावर्त, अर्घावभेदक तथा अपतत्रक मे नासारध्न से इसका प्रयोग रोगी को जागृत

१. वासाहरिद्राधनिकागुङूचीमार्झीकणानागररिङ्गिणीनाम् । (छोटी कटेरी या

रेंगनी ) । क्वाथे नमारीचरजोऽन्वितेन श्वास शम कस्य न याति पुस ॥ (वै. जी) करने के लिए किया जा सकना है । इस योग में मन शिला पटा हुआ है जो एक मनिया का यौगिक है।

✓ श्वास-कासचिन्तामणि रस— शुद्ध पारद १ भाग, शुद्ध गधक २ भाग मोनामाखी की भस्म १ भाग, सुवर्ण भस्म १ भाग, मुक्ता भस्म है भाग, अभ्रक मस्म २ भाग, छोह भस्म ४ भाग। सबको एकत्र महीन पोसकर खरल मे डालकर कटकारी न्वरस, वकरी का दूध, मधुवण्टी का काढा और पान के रस मे से प्रत्येक की सात सात भावना देकर बनावे। सात्रा १ से २ रत्ती। अनुपान पिप्पली चूर्ण और मधु। यह एक उत्तम योग है। सभी प्रकार के व्वाय में विशेषत हुज्ज श्वास (Cardiac Asthma) में लामप्रद प्राया जाता है।

मागार्जुनाभ्र रस—सहस्रपृटी अभ्रक भस्म (अभाव मे अविक से अधिक पट का अभ्रक भस्म ले) को अर्जुन की छाल के क्वाथ में सात मावना देकर छाया में मुखाकर रख ले । मात्रा २ रत्ती । अर्जुन क्षीरपाक । यह हृदय के विविध कपाटीय रोग (Volvulardiseases) एव तज्जन्य व्वाम रोग में लाभप्रद पाया जाता है । वल को वढाने वाला, वृष्य तथा रसायन है ।

अगर्गी गुड— आरङ्गी ५ सेर, दगमूल ५ सेर, पोटली में वाँव कर १०० वटे हरड सबको एक वडे भाएड में लेकर चतुर्गुण जल छोड कर आग पर चढावे, चतुर्यांग क्वाथ ग्रेप रहने पर छान कर उसको पृथक् रख ले। फिर इस छाने क्वाथ को एक कल्र्डवार कडाही में रख कर उसमें ५ सेर गुड घोल कर, स्विन्न किंगे हरटों को टाल कर चून्हें पर पुन पाक करें जब वह गाढा होने लगे तो उनमें मोठ, मरिच, पीपरि, इलायची, दालचीनी और तेजपात इनमें से प्रत्येक का च्वर्पा ४ तीले और यवचार २ तोले मिलाकर चलाते रहे। चाशनी के गाढा होने पर उतारे। ठडा हो जाने पर उसमें २४ तोले शुद्ध शहद मिलाकर किसी मृतवान में भर कर रख ले। सात्रा २-४ हरट चासनी के साथ। अनुपान गर्म दूघ या जल। व्याम रोग में दीरे के वीच के काल में इनका एक वल्य-योग (tonic) के रू। में व्यवहार लम्वे नमय तक करना चाहिए।

झोको से रहित और उष्ण स्थान मे रखे । पश्चात छान कर बोतलो मे भर कर रख ले । मात्रा २-४ तोला । समान जल मिला कर भोजनोत्तार । श्वास रोग मे एक उत्तम योग है ।

शर्वत एजाज, शर्वत शहतूत, गर्वत लिसोडा और शर्वत अडूसा भी े लाभप्रद होता है।

सोम कल्प---एफेड्रा वल्गेरिस ( Ephedra Valgari ) नामक औपधि का चूर्ण ४ रत्ती से १ माञा को मात्रा मे देने से तत्काल लाभ होता है। तमक श्वास ( दमा ) के दौरे के काल मे दौरे के वेग को तत्काल कम करने के लिए इसका प्रयोग किया जाता है। सोम-सत्त्व ( Ephedrine Hydrochloride ) नाम से इस औषधि का प्रयोग बहुलता से हो रहा है। इसकी मात्रा है ग्रेन से ई ग्रेन को गोलियाँ औषधि विक्रेताओ से प्राप्त होती है। वैद्यक दृष्टि से सोम चूर्या का ( Crudeform ) मे प्रयोग ही अधिक समीचीन होता है। इसे श्र गाराभ्र, श्वास कुठार, श्वासकासचिन्तामणि या महाश्वासारि लौह

के माथ २ रत्ती की मात्रा में प्रति मात्रा मिलाकर दिया जा सकता है।

यदि स्वतत्र देना हो तो रस सिन्दूर के साथ मिलाकर देना उत्तम रहता है। जेसे सोम योग (सि॰ यो॰ संग्रह)-रस सिन्दूर १ भाग, सोम चूर्ण २० भाग। प्रथम रस सिन्दूर को महीन पोसे फिर उसी खरल में सोम चूर्ण का कपडछन चूर्ण मिलाकर एक दिन मर्दन करके शोशी में भर कर रखले। इस चूर्ण का अकेला ५ से १० रत्ती की मात्रा में जल या मधु से ब्वास के दौरे के समय एक दो मात्रा दे। तात्कालिक अच्छा लाभ होता है।

रवासहर धूम---१ धतूरे को पत्तो, शाखा और फल को कूट कर छाया मे सुखाले। फिर निर्धूम अगारे पर रख कर मध्य छिद्र युक्त सकोरे से ढक दे, फिर रवर की नली लगा कर धूम का पान करे। इसको तम्बाकू पीने वाली चिलम और हुक्के पर चढा कर पिया जा सकता है। इससे स्वास के दारे मे तात्कालिक लाभ होता है। <sup>9</sup>

२. धूमयोग—( सि॰ यो॰ स॰ ) छाया मे सुखाई हुई अडूसे को पत्ती ४ भाग, धतूरे की पत्ती २ भाग, भाग ४ भाग, चाय २ भाग और खुरासानी अज-वायन की पत्ती २ भाग। सबको मिलाकर मोटा चूर्एी करके कलमी शोरे के सतृप्त विलयन ( कलमी सोरे को जल मे घोलता चले जब ऐसी स्थिति आजावे कि

१. कनकस्य फल शाखा-पत्र सङ्घटच यत्नत ।

शोपयित्वा तु तद्धूमपानोच्छ्त्रासो विनश्यति ॥ ं (भै० र०) २४ मि० मि०

#### भिषकर्म-सिद्धि

उसमें सोरा घुल सके तो उसको संतृप्त घोल या विलयन कहते है ) में भिगोकर छाया में सुखा कर रखले । आवत्र्यकता पडने पर इसकी मोटे कागज में सिगरेट जैमे बना कर जला कर उसका घूम पिलावे । दौरे में तत्काल आराम होना है । रोगी को खुब्की अनुभव हो वे तो थोडी देर बाद गो का दूब और मिश्री पीने को देना चाहिए ।

उपसंहार--- श्वास के णाँच मेद वनलाये गये है। इनमे महाश्वाम, उर्व्व च्वाम, तथा छिन्न व्वाम अमाध्य वतलाये गये है। इनमें चिकित्सा ईव्वराधीन रहती है। यदि रोगो को आयु शेप है तव तो उपचार से लाभ की आगा रहती वन्यया प्राणभय उपस्थित रहता है। इन अवस्थाओ मे अधिकतर हृट्य तथा व्यसनक उत्तेजक योगो का प्र्योग (Heart Respiratory Stimulants) ही श्रेयस्कर होता है। जैसे कूपीपक्ष्व रसायन, रस सिन्दूर, चन्द्रोदय, मकरध्वज, कस्तूरी भूषण, चतुर्मुख रस आदि।

इम अधिकार मे पठित नागार्जुनाभ्र, महाव्वासारि लौह अथवा व्यासकास चिन्तामणि रम उत्तम योग है। इनमे मे किसी एक का किसी एक कूपोपवव रनायन के साथ मिश्रित करके देना चाहिए। जैसे रस सिन्दूर है र०, व्वासकास-चिन्तामणि रस २ र०, नागार्जुनाम्त्र रस १ र० मिश्रित एक मात्रा दिन मे तीन या चार मात्रा मण्डूकपर्णी के रस और मधु के साथ या रुद्राच के वृष्ट चंदन और मबू के मांध।

रोप दो व्वास रोगों में अर्थात् तमक श्वास या क्षुद्र व्वास रोगों में ही प्रमुक्त होने वाली सम्पूर्ण चिकित्सा का उल्लेख पाया जाता है । क्षुद्र व्वास तो एक सुमाध्य रोग है। किसी एक योग के प्रयोग में पीड़ित रोगी लाभान्वित हो जाना है, परन्तु तमक न्वास (Asthma) एक चिरकालीन स्वरूप का हठी फलत याप्य रोग है। इसमें व्यवहन होने वाले वहुविध उपचारों का उल्लेख ऊपर में हो चुना है। आधुनिक दृष्टि से तमक श्वास व्वकजन्य (Renal), हुल्ज (cardiac) हदय के विकारों के कारण तथा श्वासनल्कीय (Bronchial) प्रभृति हो नकने है। वर्ड वार वनूर्जना (Allergic) जन्य भी पाया जाता है। उष्ण कटिवंधज उपभिधियता (Tropical Eosinophilia) तमक व्वास के सदृय ही विकार है। इन सभी अवस्थाओं में चिकित्सा का भेद होते हुए पर्याप्त नमता है। इन समना के आधार पर ही आयुर्वेद ग्रंथों में चिकित्सा लिखी मिलती है। यहाँ पर एक अनुभूत व्यवस्था पत्र दिया जा रहा है जो प्राय नभी प्रकार के व्वास रोगों में लाभप्रद पाया जाता है।

३८६

#### चतुर्थं खण्ड : चौदहवॉ अध्याय

| २ र०   |
|--------|
| ४ र०   |
| ३ र०   |
| ४ र०   |
| -१ मा. |
| ४ र०   |
| ६ माशे |
|        |

श्वासकासचिन्तामणि सुलभ न हो या अधिक मूल्यवान प्रतीत हो तो हटा दे। सखिया के योगो का देना अधिक लाभप्रद प्रतीत हो तो मल्लसिन्दूर या मल्ल चद्रोदय दिन भर मे १ रत्ती मिलाया जा सकता है। श्वास कुठार भी सखिया का योग है।

मवको मिलाकर पीस कर ४ मात्रा मे विभाजित करे।

अनुपान—केवल मधु मे या केवल अडूसे के शर्वत से या केवल शर्वत एजाज से या शर्वत एजाज, शहतूत, लिसोढा और अडूसे के मिश्रण से। ४-४ घटे पर दिन मे चार वार।

(२) अर्क लवण-४ माशे २ मात्रा, भोजन के बाद एक मात्रा दोनो चक्त। अथवा

कुनकासच-भोजन के वडे चम्मच से दो चम्मच वरावर पानी मिलाकर दोनों वक्त।

(३) चासाढि कपाय — दिन मे एक वार प्रात या रात्रि में । अनूर्जता (Allergy) के तोक्ष्ण मिलने पर विशेष लाभ होता है । इवास रोग मे दो प्रकार की चिकित्सा अवस्थाभेड से को जातो है । दोरे के समय की वेगकालीन तथा वेगो के वीच वेगान्तर कालोन । वेगकालीन चिकित्सा तत्काल दौरे को शात करने के लिए धूम प्रयोग, सोम कल्प या अर्क लवण २ माशे की मात्रा में गर्म पानो से देना उत्तम रहता है । वेगान्तर काल में पौष्टिर्फ, वल्य तथा अन्य सशामक योगो का प्रयोग श्रेयस्कर रहता है ।

पथ्यापथ्य—तमक श्वास के रोगी में पथ्यापथ्य का विवेक आदश्यक रहता है। वातश्लेष्मकर एव रूक्षा तथा शीत आहार-विहार अनुकूल नही पडते है। नया गुड, दथि, नया चावल, उडद, मत्स्य, वेगन, कद शाक, ठडा दूघ, लस्सी, वर्फ का शर्वत, ठडाजल, ठडे और धूलि-धूम युक्त स्थान, अधिक परिश्रम-अति स्त्री सग, मलमूत्र, छीक आदि के वेगो का रोकना आदि अपथ्य है।

पथ्य—गर्म किया हुआ गाढा दूध, मलाई, मिश्रो, पुराना गुड, चने, रहर की दाल, गेहूँ, जौ, पुराना चावल, वथुवा, चौलाई, मूली, परवल, लहसुन, प्याज ्रआदि गर्म मसाले, विरेचन, स्वेदन, औषधि युक्त धूमपान, वमन आदि कर्म प्रञस्त

## थिपकर्म-सिद्धि

¥

## पन्द्रहवाँ अध्याय

#### स्वरभेद-प्रतिपेघ

प्रावेशिक—गले का भारीपन या गले का बैठना या खावाज का भद्दी होना स्वरभेद कहलाता है। यह प्रतिच्याय, कास और व्वास रोग में पाई जाने वाली एक सामान्य व्यथा (complaint) है। कई दगावो में मिल मकता है, मामूली न्वरभेद, दीर्घकालीन स्वरावमाद, स्वरलोप अथवा स्वरोपधात। शव्दोच्चारण में होने वाला विकार अर्थात् म्वरभेद म्वरयत्र के स्थानिक अथवा मस्तिष्कगत वाणी केन्द्र के प्रभावित होने में आशिक या पूर्णधात तक हो सकता है। स्वर-यत्र के स्थानिक विकृति के भेद से वई प्रकार का रूप हो सकता है जैसे १.खर-न्वरना (Hoarseness of voice) २ भाषणकुच्छ्रता (Dysphagia) ३ न्वरावसाद (Aphonia), यह अवस्था तीव्र म्वर-यत्र गोथ (Acute or catarrhal laryngitis) अथवा पुराण स्वर यंत्र जोथ (chronic laryngitis) में मिलती है। स्वरभेद से अपने अध्याय का प्रतिपाद्य विपय यही तक मीमित है।

डम प्रकार स्वरभेट ठेंचे स्वर से बोलना या गाना (भाषण देना, चिल्लाना), अत्युच्च स्वर मे अव्ययन (पाठ करना), अभिघात (Tranma) अयवा विषसेवन से होता है। उन कारणो से वातादि दोप कुषित होते है और वे कुपित होकर स्वरवाही स्रोतों में अधिष्ठित होकर स्वर को नष्ट कर देते है जिसे स्वर-

३८८

# चतुर्थ खर्रंड : पन्द्रहवॉ अध्याय

भेद नामक व्याधि से अभिहित किया जाता है।<sup>९</sup> पानी के दोप से भी स्वर-भेद पैदा होता है। यात्रा में विभिन्न स्थानो का जल पीने से प्रायः स्वर का भेद होना देखा जाता है।

मस्तिष्कगत वाणीकेन्द्र के प्रभाविउ या विकारयुक्त होने से यदि पूर्ण-तया स्वरनाश हो जाय तो उसको मूकता (Aphasia) कहते है। इसका कारण मस्तिष्कगन वाणीकेन्द्र को भयकर विक्ठति है। यह मूकता यदि आशिक हुई तो उसे वाककुच्छ्ता (Dysphasia) कहते है। इसके अतिरिक्त एक और ' तोसरो अवस्था भी हो सकती है जिसे गद्गद् वाक् (Dysarthria) कहते हैं। ये अवस्थार्ये सान्निपातिक ज्वर की विषमयता के परिणाम स्वरूप या वात रोगो मे जिसमें स्वरोत्पादक साधन (स्वर यत्र ओष्ठ, जिह्वा और ताल्र) का घात के (Paralysis) फल स्वरूप पाई जाती है। इनका उपचार बातरोगो के अध्याय मे वतलाया जायेगा।

यहाँ पर स्वरभेद (Hoarseness of the voice) का वर्णन विशुद्ध-तया स्वर यत्र को स्थानिक-विकृति के परिणाम से होने वाले स्वरभेद (laryngitis) का ही किया जायेगा।

यह स्वरभेद स्वतंत्रतया या रोगो के उपद्रव स्वरूप या किसो प्रधान व्याधि के लक्षण रूप में भी मिल सकता है। यह छ प्रकार का होता है-वातिक, पैत्तिक, इलैध्मिक, सान्तिपातिक, चयज तथा मेदोज। इनमे क्षीण, वृढ, क्वश रोगियो का स्वरभेद या दीधकालीन जन्मजात, सान्तिपातिक अथवा मेदस्वी व्यक्तियो में मेदाधिक्य के कारण होने वाला स्वरभेद असाध्य होता है। शेष साध्य होते है।<sup>2</sup>

स्वरभेद में कियाक्रम—सर्वप्रथम, उपचार-कारणो का दूर करना होता है, यदि बहुत वोलने या भाषण देने से स्वरभेद हो, तो गले आर स्वरयंत्र को पूर्ण विश्राम देने के उद्देश्य से वोलना छोडकर मौन रहना रोगो के लिए हितकर होता है। जरोर के वल एवं पुष्टि को वढाने वाले, कफघ्न और स्वर शुद्ध करनेवाले अन्न-पान तथा आचार स्वरभेद मे हितकारक होते हैं। इसके लिये जो, लालचावल,

१ अत्युच्चभाषणविषाध्ययनाभिष्त्रात-सदूषणे. प्रकुपिता. पवनादयस्तु । स्रोत सु ते स्वरवहेषु गता प्रतिष्ठा हन्यु स्वरं भवति चापि हि षड्विध स ॥ वातादिभि पूथक् सर्वेमेंदसा च क्षयेण च ।

२ क्षीणस्य वृद्धस्य क्रशस्य वाऽपि चिरोत्यितो यश्च सहोपजात. । मेदस्विन सर्वसमुद्भवश्च स्वरामयो यो न स सिद्धिमेति ॥ (सु उ. ५३)

# सिपक्कम-सिद्धि

हंग (वत्तक) और मुर्गे का अण्टा, मुर्गे, और मोरका मासरम, मद्य, गोखरू, विजौरे का रम, मकोय, जीग्वती, कच्ची छोटी मूली, मुनक्का, हरीतको, लहसुन, अदरक नमक के साथ, काली मिर्च, पान का रम या लगे पान का वीडा, घी, मलाई, रब्ही का सेवन पथ्यकर होता है। रोगी में उप्णोपचार हिनकर रहता है, अम्नु, पीने के लिये उत्णजल की व्यवत्या स्वरभेद में करनी चाहिये। उत्ज पेय चाय, कोको, काफी अच्छा है।

कपित्य, जामुन, वकुल तथा अन्य कच्चे फल, गालूक (विस या जलकंट), कपाय एव अम्ल रस द्रव्य, व्हो, वमन कर्म, दिवा स्वप्न आदि पटार्थ स्वरभेट वाले रोगी के लिये प्रतिकूल पडते है। अभिष्यटकारक आहार-विहार, गीत और वेगो का विधारण भी अपथ्य होता है। भे गोतपेयों (cold drinks) का निर्वेध करना चाहिये।

स्वरभेद मे सामान्यतया स्वेदन, वस्ति देना, वूमपान, विरेचन-नस्य, कवल ग्रह (गार्गल) और लिरावेव के द्वारा उपचार करना होता हूं।<sup>२</sup>

वातिक स्वरभेद में — भोजनोत्तर (भोजन के वाद) वृत का पिलाना । वृत में मरिच चूर्ण मिलाकर देना चाहिये। कान-मर्द का रस और भारगी ने मिद्ध वृत भी पथ्य होना है।<sup>3</sup>

पैत्तिक स्वरभेद मे—मधुर ( मधुयष्टि, मुनक्का, खजूर आदि ) द्रव्यो से पकाये दूव का प्रयोग करना चाहिये । मृदु रेचन देना चाहिए । मुर्लठी के काढे का घी मिलाकर सेवन उत्तम रहना है । मधुर रम वाले द्रव्यो का मघु के साथ सेवन उत्तम रहना है । जतावरी, वला और धान्य लाज के चूर्ण का मघु के नाथ मेवन उत्तम रहना है । जर्करा, मिश्री, वनाशे या तालमिश्री का चूसना लाभ करता है । युठी, मघुयष्टि, क्षोरीवृक्ष के कल्क और दूध से सिद्ध घृत को प्रयोग हिनकर होना है । <sup>2</sup>

- १ वलपुष्टिकरं हुच कफझ्न स्वरयुडिकृत् । अन्न पान च निखिल स्वरभेदे हितं मतम् ॥ २ द्राचा पथ्या मातुलुङ्गं लगुनं लवणाईकम् । ताम्वृलं मरिच सपिः पथ्यानि स्वरभेदिनाम् ॥
- श्रात्राभिष्यदि गंमेच्यं न च शीतक्रिया हिता । विवास्त्रापो न कत्त्रंच्यो न च वेगविधारणनम् ॥
- ४ स्वरोपघातेऽनि उने भक्तोपरि घृतं पिवेत्।

र्लै िमक स्वरभेद में --- विप्पली, विप्पलीमूल, मरिच और शुठी का सम प्रमाण में बनाया चूर्ण २ माज्ञे की मात्रा में गोमूत्र के साथ लेना हित-कर होता है। भे

त्रिदोपज स्वरभेद मे--अजमोदा, हरिद्रा, वामलकी, चित्रक, यवक्षार का समप्रमाण मे वनाया चूर्ण ३ माशे, मधु ६ माशे, घृत १ तोले के साथ मिलाकर सेवन ।

क्षयज और मेदोज स्वरभेद मे ---क्षयरोग और मेदो रोग ( स्थौल्य -रोगाबिकार ) के अनुसार चिकित्सा करनी चाहिए ।

कवल-धारण—( Gargles )—-स्तरभेद मे कवल-ग्रहण वडा उत्तम उपचार है। कवल के द्वारा स्वरयत्र, गला, तालु, जिह्वा, दन्तमूल आदि मुख-गह्तरगत अवयवों में चिपका हुआ कफ निकल जाता है—कफ के निकल जाने से स्वर जुद्ध हो जाता है। अस्तु, बहुत प्रकार के कवलो का प्रयोग शास्त्र में पाया जाता है।

वातिक स्वरभेद में कटु तेल और लवण मिलाकर, पैत्तिक में घृत और मधु मिलाकर और कफज स्वरभेद में कटुद्रव्य एव मधु और क्षार मिलाकर कवल धारण करना उत्तम रहता है।<sup>3</sup>

सेपज़ सामान्यतया कवल के लिए गर्म जल में नमक डालकर कुल्लो करना, या गर्म जल में शुद्ध फिटकरी का चूर्ण डाल कर कुल्लो करना, अथवा त्रिफला का काढा वना कर उसमें सरसों का तेल छोड कुल्ली करना अथवा क्षीरी वृक्षके छालो का क्वाय बनाकर कवल घारण उत्ताम रहता है।

रोगी को घृत, रवडो, मलाई प्रभृति स्निग्ध आहार या मासरम के साथ अन्त देना चाहिए और पीने के लिए गर्म जल देनां 'चाहिए। गर्म दूध का पोना भी लाभप्रद रहता है। यदि कफ दोष को अधिकता प्रतीत हो तो दूध मे थोडा सोठ या पिप्पली का चूर्ण छोडकर उवाल देना चाहिए। १ मरिव चूर्ण का

- १ पैत्तिके तु विरेकः स्पात् पयश्च मधुरै श्रृतम् । पिप्पली पिप्पलीमूल मरिच विव्वभेषजम् । पिवेन्मूत्रेण\_ मतिमान् कफजे स्वरसक्षये ॥
- २ गले तालुनि जिह्वाया दन्तमूलेषु चाश्रिन । तेन निष्क्रमते श्लेष्मा स्वरश्चाशु प्रमीदति ।।
- ३ वाते सलवण तैल पित्ते सपि समाक्षिकम् । कफे सक्षारकटुक क्षोद्रं कवलमिष्यते ॥

## भिषडम-सिद्धि

२ मा घृत के साथ मेवन । २. वेर की पत्ती को घो मे भूनकर सेंबानमक मिला-कर मेवन १ ३ जीवनीय गण की थौपधियो से सिद्ध टुग्ध में चीनी और शहद मिलाकर सेवन । ४. आमलको फल ताजा या अभाव आमलकी चूर्ण ३ माने गर्म दूध के नाथ सेवन ५ विभीतक (वहेडे) के फल का छिल्का लेकर उसका च्र्र्ण वनाकर २ माने पिप्पली चूर्ण १ माना और सेंघानमक १ माशा मिलाकर सेवन करना ।

मेपज-योग---

चट्यादि चूर्ग-च्य, अस्त्रवेत, सोठ, कालो मिचं, छोटी पीपल, इमलो के वीज, तालीश पत्र, श्वेत जीरा, वदालोचन, चित्रक, दालचीनी, छोटी इलायची, तेजपात-प्रत्येक का एक-एक तोला और कुल चूर्रा के वरावर अर्थात् १३ तोला पुराना गुट मिलाकर एकत्र महोन पीसकर रखले। सभी प्रकार के स्वरभेद में लाभप्रद रहता है। मात्रा ३-६ माले। अनुपान गर्मजल।

निदिग्धिकाबलेह—छोटी कटेरी ५ सेर, पिपरामूल २॥ सेर, चित्रक मूल १। मेर, दजमूल की औपधियाँ १। सेर, जल २५ सेर । क्वाथ वनाकर चौथाई योप रहने पर उतार कर छान ले । अब इस क्वाथ की कडाही में रख आग पर चढावे । उसमे पुराना गुढ ३ सेर मिलाकर गाढा करे । जब अवलेह जैसे होने लगे तो उसमे पिप्पली चूर्णा ३२ तोले, त्रिजात (दालचीनो, छोटी इलायची और तजपात) ३२ तोले, काली मिर्च का चूर्ण ४ तीला मिलाकर पाक को उतार ले । ठडा हाने पर उसमें मधु १६ तोला मिलाकर रखले । दीर्घ-फालीन स्वरभेद में लाभप्रद है । प्रतिश्याय, कास में भी लाभप्रद होता है । मात्रा ६ माद्ये से १ तो अनुपान दूध या उल्ग जल ।

किन्नरकंठ रस—गुद्ध पारद, गुद्ध गंघक, अभ्रक भस्म, स्वर्णमाक्षिक भस्म प्रत्येक १ तोला, वैकान्त भस्म ३ माग्ने, स्वर्ण भस्म १ माशा और चादी को भस्म ६ मागा। अड ूमे, भारङ्गो, वडी कटेरी, अदरक, ब्राह्मी के स्वरस या ववाय की प्रथम्-पृथक् एक भावना। २ रत्ती की गोलियाँ। अनुपान गुण्ठी, गवकर और मधु मे सेवन।

इम गुटिका के सेवन से स्वरभेद दूर होता हूं। कंठ कोकिल-स्वर हो जाता है।

१ वदरीपत्रकल्क या घृतभृष्टं ससैन्घवम् । स्वरोपघातं कासे च लेहमेत प्रयोजयेत् ॥ उपसंहार — सामान्यतया स्वरभेद मे किसी विशेप चिकित्सा की आवञ्यकता नहो पडतो है, प्रतिश्याय, कास आदि की चिकित्सा और कवल धारण, स्वर यत्र को आराम देने से ही स्वत एक सप्ताह के भीतर ठीक हो जाता है। कभी म्वरभेद अधिक दिनो तक चल्ने लगता है। उस अवस्था मे उसके विशेप उपचार की आवश्यकता पडती है। ऊपर लिखे उपक्रमो के अनुसार चिकित्सा करते हुए लाम होता है।

#### $\star$

## सोलहवॉ अञ्घ्याय अरोचक प्रतिपेध

प्रावेशिक-जिस रोग में अरुचि (खाने में रुचि या इच्छा का बिल्कुल न होना) प्रधान रूप से पाया जाता है उसे अरोचक कहते हैं। अरोचक (Anorexia) जारीरिक और मानसिक कारणो के भेद से दो प्रकार का हो सकता है। जारीरिक कारणो में आमाशयगत विकार जैसे आमाशयकला शोथ, कैन्सर, अनम्लता तथा रक्ताल्पता (Gasteritis, cancer, hypochlorhydria & Anaemia) अरुचि की उत्पत्ति में भाग लेते हैं। मानसिक कारणो में शोक, भय, लोभ, क्रोध, मनोविधात (मन का टूटना) आदि कारण भाग लेते हैं। इस अवस्था में (anorexia nervosa) हर प्रकार के भोजन से रोगी को घृणा हो जाती है, थोडा भो खा लेने पर पेट फूला रहता है। पोषण के अभाव में रोगी दुर्घल होता चलता है। प्राचीन ग्रथकारो ने पाँच प्रकार के अरोचक का वर्णन किया है-१ वात २ पित्त ३ कफ ४ सन्निपात दोष से (शारीरिक) तथा ५ मनोविधात (क्रोध, शोक लोभ प्रभृति मानसिक उद्वेगो से) के कारण होने वाले अरोचक ।

अरोचक में क्रियाक्रम---

वातजन्य अरोचक मे वस्ति कर्म, पित्तजन्य अरोचक मे विरेचन कर्म, कफ जन्य अरोचक मे वमन कर्म कराना चाहिये तथा मनोविघातजन्य अरोचक मे हृद्य-

१ वातादिभि. शोकभयातिलोभक्रोधैर्मनोघ्नाशनरूपगन्धै । अरोचका स्यु ॥ हुच्छूलपोडनयुत पवनेन पित्तात्तृड्दाहचोपवहुल सकफप्रसेकम् । इलेष्म ात्म बहुरुज बहुभिश्च विद्याद् वैगुण्यमोहजडताभिरथापरञ्च ॥ ( च चि २६ ) रुचिकारक एव मन को प्रसन्न करने वाले आहार-विहार एवं औपधि करनो चाहिए।

अरोचक में कवल धारण, घूम का उपयोग, मुखधावन, मनोज्ञ अन्न-पान, हर्पण एव आध्वासन, चित्र विचित्र स्वाद का पानक ( जर्वत ), लेह, तक्र, काजी, णाडव ( अचार, चटनी ) आदि रोगी को खाने के लिए देना चाहिए। ( अरुची चित्रभोजनम् )। लघु, सुपाच्य, रूझ तथा मनोनुकूल पथ्य की व्यवस्था करनी चाहिए।<sup>9</sup> इम वान का भी ध्यान रखना चाहिए ये विविध प्रकार के रुचिकर भोजन रोगी की प्रकृति, देश और काल के अनुकुल और मात्म्य हो।

१ विडङ्ग च्रुर्ण १ तोला, मधु ४ तोला मिलाकर मुख में धारण करने से वठिन अरोचक मे भी लाभ होता है।

२ कवलप्रह या मुख का धावन-२. त्रिकटु, विफला, हर्ल्दा, दाल्हल्दी, को सम प्रमाण में लेकर चतुर्गण जल में खौलाकर उसमें यवक्षार और मधु मिला-कर कुल्ली ( Gargle ) करना ।

३ गुडके शर्वत में दालचोनी, छोटी इलायचो, काली मिर्च प्रन्येक 🖞 माशे डालकर कुरली करना ।

४ गण्डूप---काजी में मेंवानमक मिलाकर गर्म करके मुख में भरना और बार-वार फेंकना मुख की विरसना को दूर करता है।

५. पानक-चीनी का गाढा शवत ६ भाग, कागजी नीवू का रम १ भाग, लवङ्ग तथा मरिच का चूर्ण मिलाकर पीना । केवल नीवू का रस पीना, नीवू और नमक का चूमना भी अरुचि को दूर करना है ।

६ गुदिका-कालाजोरा, व्वेत जोरा, कालो मिर्च, मुनक्का, अम्लवेन, अनार-दाना, काला नमक तथा गुड प्रत्येक समभाग में लेकर महीन चूर्ण करके मधु मिलाकर गोली २ मात्रे की वना ले। मुख मे धारण करके चूमने स समी प्रकार के अरोचक में लाभ होता है।

७. तक्र----भुनी राई, मुना जीरा, भुनी हीग, सोठ और मैन्धव नमक प्रत्येक वा एक नोला लेकर कूट-पीन कर महीन चूर्ण कर ले। गाय की मथा हुई दवि

१. वस्ति ममोरणे पित्ते विरेको वमन कर्फ । सर्वजे सर्वकामार्थं हर्पण स्याद-रोचके ॥ अरुचो कव उप्राहो धूमः मुमुखवावनः । मनोजमन्त-पानं वा हर्पणाव्याम-नानि च ॥ सारम्यान्म्वदेशरचितान् विविधाव्य भटयान् । पानानिमू उक्त उपाडव-राग नेहान् । मेवेद्रसारच विविधान् विविधप्रयोगे मुंब्जीत चापि लघुरूझमन मुखानि ॥ (या र)

રેઈષ્ઠ

चतुर्थ खण्ड : सोलहवॉ अध्याय

दो छटौंक में - रीला इस चूर्ण को मिलाकर सेवन करें। इससे अग्नि और रुचिकी वृद्धि होती।

८ शिखरिणी-भली प्रकार औटाया दूघ, वस्त्र में वैंधी हुई जल रहित भैस को दही इनको एक में मिलाकर इसमें वरावर चीनी मिलाकर एक मोटे कपडे पर घिन कर छान ले। पश्चात् उसमें छोटी इलायची, लींग, कपूर और काली-मिच का चूर्ण मिलावे। यह एक रुचिकारक भोजन है।

९ रसाला-खट्टी दही १२८ तोला, ज्वेत चीनी ६४ तोला, गोघृत और शहद ४-४ नोला, काली मिर्च और और मोठ का चूर्ण २-२ तोला, दालचोनी, छोटी उलायची, तेजपात और नागकेसर प्रत्येक ै तोला । प्रथम दही को एक कपडे में बॉवकर एक खटी से लटका दे । जब उसका पानी निकल जाय । तब उस दही को एक श्वेत वस्त्र पर रखकर स्वच्छ हाथो से विसकर छान ले । फिर कपडे से छाने दही में शेप द्रव्यो के चूर्णों को मिलाकर कपूर से वासित .करके पात्र मे भर रख लेवे । यह रसाला सर्वप्रथम भीमसेन ने बनाई थी जिसको भगवान् श्रीग्रूप्ण ने आस्वादित किया था । यह स्निग्ध बृंहण और रुचिप्रद योग है ।

१०. अचलेह-विजीरा नीवू या कागजो नीवू का केसर, सैधव तथा घो के नाय वार-वार लेने या नीवू का रस मधु से लेने से या अनार के दाने चूसने से अरुचि दूर होती है। <sup>९</sup>

११ सेंधच-अदरक---अदरक का नमक के साथ भोजन के पूर्व खाना । २ १२ चूर्या---

यमानीपाडच ---अजवायन, इमली का चूर्ण या सत्त्व, सोठ, अम्लवेत, खट्टा अनार दाना, और खट्टे वेर की सूखी मज्जा प्रत्येक एक-एक तोला, धनिया, सोचल नमक (काला नमक), श्वेत जोरा और दालचीनो प्रत्येक आधा तोला, छोटी पोपल १००, काली मिच २०० तथा मिश्री १६ तोले। यह यमानी पाडव चूण मुखरोधक, रुच्विकारक, हृदय और पार्श्व-शूलशामक, विबध तथा आनाह को दूर करने वाला, कास और श्वास शामक तथा ग्रहणी एव अर्श मे भी लाभप्रद है। अरुचि मे इसका थोडा-थोडा चूसना या नीवू का रस मिलाकर सेवन फलप्रद होता है।

- १. शमयति केसरमर्काच सलवणघृतमाशु मातुलुङ्गस्य । दाडिमचर्वणमथवा चरको रुचिकारि सूचयामास ॥ (यो र )
- २ भोजनाग्रे सदा पथ्य लवणार्द्रकमक्षणम् । ' रोचन दीपन वह्ने जिह्वाकण्ठविशोधनम् ॥ (भा० प्र०`)

१३. रस चोग-

पथ्य---गेहूँ, चावल, मूग, जूकर-वकरा-खरगोग-हिरण का मास, मछली, तरवूज, चेंत के अत्र, मूली, चेंगन, सहिजन, अनार, केला, कमरख, परवल, काला नमक, घी, दूध, कच्चे ताल फरु, लहमुन, सूरण, दाख, आम, नीम के कोमल पने, काजी, मद्य, रमाला, दही, मट्टा, अदरक, खजूर, कैथ, वेर, खाँड, हरट, अजवायन, काली मिच, होग, स्वादु-अम्ल एवं तिक्त द्रव्य, उवटन, तीरे पर ठडे में टहलना और स्नान अरोचक में प्रशस्त है।

अपथ्र्य---वेगविधारण, अहृद्य अन्त-पान, रक्तमोक्षण, क्रोध, लोभ, गोक, भय प्रभृति माननिक उद्दोगो को अविकता, दुर्गन्व एव कुरूप द्रव्यो का अवलोकन अरोचक में वर्जित है।

> ★ सन्नहवॉ अध्याय छर्दि-प्रतिपेध

प्रावेशिक—जिम रोग में वमन ( कै ) होना प्रमुख लक्षण के रूप में पाया जाना है उनको छदि रोग कहते हैं । यह पाँच प्रकार का बात, पित्त, कफ, त्रिटोप, में ( दोपज या गारोरिक ) तथा आगन्तुक ( मानसिक उद्देग मे ) का होता है । अन्तनलिका तथा मुख द्वारा आमाञयिक पदार्थों का देगपूर्वक निकलना इस छटि रोग में पाया जाता है । <sup>9</sup>

१. ट्रुतमुत्स्वेधितो वंछात् । छादयन्नानन वेगैरर्दयन्नंगभञ्जनै. । निरुच्यतै छडिरिति दोषो वक्त्र प्रधावित ॥ दुष्टदेवींपै: पूथक् मर्वेवींभत्मालोचनादिभि: । छर्दय पञ्च विजेपा. । छतिद्रचैरतिम्निग्धैरह्द्द्यैलैवणैरति । अकाले चातिमात्रैश्च तथा सात्म्यैश्च मोजनै ॥ श्रमाद् भयात्तवोद्देगाटजीर्णात्क्वमिदोषत: । नार्योश्चापन्न-सत्त्वापास्तवातिद्रुतमञ्चत ॥ वीभत्सैर्हेतुभिञ्चान्य. ।

प्रतीच्य वैद्यक के आधार पर छर्दि को तीन बडे भागो मे विभक्त किया जा सकता है।

१. केन्द्रोय छदि ( Central Vomiting )—मस्तिष्कगत वामक केन्द्र के उत्तेजना के फलस्वरूप वमन होना । इस प्रकार का वमन किसी वस्तु के प्रति स्वाभाविक घृणा, भय और वोभत्स हेतुओ से वामक केन्द्र के उत्तेजित होने से उत्पन्न होता है । इम प्रकार की अवस्था प्राय असहिष्णु (Neurotic) व्यक्तियो मे पायी जाती है । कई वार मस्तिष्कार्बु द, मस्तिष्कावरण कोथ प्रमृति रोगो मे जीर्पान्तरीय निपीड (Intra Cranial Pressure ) के वढने से भी इम प्रकार की छदि का होना सभव है ।

१ प्रत्यावर्त्तन क्रियाजन्य छर्दि ( Reflex Vomiting )---यह नामाशस्थ विकृत खाद्य पदार्थ, विभिन्न सेन्द्रिय तथा निरिन्द्रिय विषो से आमाशय कला के क्षोभ तथा आमाशय के अधिक तन जाने से छदि उत्पन्न होती है। जैसे अतिद्रव, अति स्तिग्व, अहृद्य, असात्म्य भोजन आदि।

3 विपजन्य छर्दि ( Toxic Vomiting ) — कई प्रकार के बाहच तथा अतस्थ विपो का प्रभाव साक्षात् मस्किष्कगत वामक केन्द्र पर होता है फलत वमन होने लगता है। जैसे तूतिया, ताम्र, लवण जल तथा मूत्रविषमयता ( uraemia ) आदि।

आगन्तुक छदिं में सुश्रुत मे वीभत्स ( घणोत्पादक ) पदार्थों का देखना, मूघना या सेवन के अतिरिक्त, कुभिजन्य छदि तथा गर्भकालीन छदि का भी वर्णन पाया जाता है। इनमे त्रिदोपज के अतिरिक्त सभी छदि रोग साध्य है, निम्नलिखित उपद्रवयुक्त छदि भी तृपाधिक्य, स्वासाधिक्य, लगातार हिक्का युक्त वमन ( जलाल्पता Dehydration से ) तीव्र वेग का वमन अथवा मल-मूत्र के ममान गध एवं वर्ण वाला वमन (आत्रावरोध Intestinal obstuction) असाध्य होता है।

कियाक्रम—सभी प्रकार के छर्दि रोग में आमाशय का उत्क्लेश ( चोभ Irritation ) पाया जाता है। अस्तु, सर्वप्रथम उपक्रम में रुधन या उपवास कराना चाहिए। आमाशय के क्षोभ के कारण कुछ भी देने से वमन वढ जाता है, अस्तु जब तक वमन शान्त न हो जाय बल्कि वमन के वद हो जाने पर भी जब तक आमाशय का चोभ शान्त न हो जाय (वमन के चार या छ घन्टे वाद तक) रोगी को कुछ भी खाने को नही देना चाहिए।

छदि रोग मे यदि विशुद्ध वायु दोप पाया जावे और रोगी दुर्वल हो तो

#### भिषक्रम-सिद्धि

उस रोगी में बीझ ही बुमन के वद हीने के अनन्तर कुछ हल्का भोजन, धान्यलाज-मण्ड, अनार के फल का रस, पञ्चात् कुछ गाढा भोजन आदि देना चाहिए। परन्नु जव कफ और पित्त ढोप की प्रयानना हो और रोगी वलवान् हो तो उपवास या लयन के साथ हो साथ संबोधन की भी व्यवस्था करनी चाहिए। अर्थात् कफा-िग्र्य में पिप्पली, सर्पप, निम्वपत्र का कणय था मदनफल के कपाय में सेवा-नमक का योग करके वमन कराना चाहिए। परन्तु यदि रोगी इन दोपो के अधि-लना में भी दुर्वल हो तो संशोधन न देकर के सममन कराना हितकर होना हे। यदि वमन आगन्तुक प्रकार का हो अर्थात् वोमत्स, अप्रिय, विपरीत एवं अपवित्र चीजो के देवने, नूधने या खाने में वमन हो रहा हो (मानसिक) तो उसे मनोनूब्रूल, नचिकर, प्रिय लगने वाले, लघु, जूष्क भक्ष्य, भोज्य या पेय ब्व्यो के (मामिष या निरामिष) मेवन को ध्यवस्था करनो चाहिए। <sup>9</sup>

र्छींद रोग में वायु की गति झ्वर की होती है उनका अनुलोमन या अधोगमन बढ हो जाता हूं । अस्तु, वायु या अन्य दोपों के अधोगमन कराने के लिए प्रपतन करना चाहिए ।

प्रतीच्य वैद्यकोक्त यात्रा अमुत्र ( Travel sickness ). मामुद्र अमुव ( Sea sickness ), आकाश अमुत्र ( Air sickness ) जिसमें अनम्यस्त मत्रारियो पर चलने, ममुद्र के जहाज पर चढने या हवाई जहाज में यात्रा जरते ममप्रवमन होने लगता है। प्राचीनोक्त आगन्तुक दमन के भीतर ये ममाविष्ट हो जाते है। इनमें आगन्तुक वमन मदद्य ही क्रियाक्रम को रखना चाहिए।

मुखूत ने वतलाया है कि यदि वमन वढा तीव्र हो थार संगमन के उपायो में ठोक न हो रहा हो और दोणों की प्रवलता हो तो वामक अपिथियो के द्वारा वमन कराना हिनकर होता है। "छर्दिपु चहुद्रोपामु वसनं हितमुच्यते" वमन करा देने में अग्वा आमागय का प्रक्षालन (Stomach wash) करा देने में आमागय में क्षोम पैदा करने वाले मभी दोप निकल जाते है और वमन स्वयमेव गान्त हो जाता है।

१ आमाशयोत्वरेशभवा हि सर्वांश्टर्धो मता लड्षनमेव तस्मात् । प्राक्कारयेद् मान्तजा विमुच्य मशोधनं वा कर्फापराहारि ॥ चूर्णानि लिह्यान्मथूनाभयाना हृत्यानि वा यानि विरेचनानि । मर्थे पयोभिश्च युतानि युक्त्या नयन्त्यओदोषमुदीर्ण-मूर्थ्वम् ॥ वन्त्रीफ रार्थं वेमन पिवेदा यो दुर्वलस्तं शमनंश्चिकित्सेत् । रसं मनोज्ञ-र्ल्युमिर्विशुर्क्तर्मदर्यश्च मोर्ज्यविविधेश्च पानै ॥ दोपानुसार प्रतिपेध---

व।तिक छहिं- १ दूध मे समान भाग पानी मिलाकर पीने से अथवा घृत और सेवा नमक मिलाकर पिलाने से अथवा मूंग और आँवले का यूप वनाकर (भुना हुआ मूग २ तोला, आँवला १ तोला, ३१ तोले जल मे खौलाकर ८ तोला जेप रहने पर) १ तोला घी और सेंधा नमक मिलाकर पिलाने से वातिक वमन ज्ञान्त होता है। सज्ञमन के लिये धनियाँ, जिकटु, जंखपुष्पी तथा द्यमूल के कपाय का उपयोग करना चाहिये।

पैत्तिक छर्दि - अनुलोमन तथा मृदु रेचन के लिये मुनक्का, विदारी कद, निशोय, का काढा बनाकर ईख के रम मे निशोय चूर्ण मिलाकर पिलाना चाहिये। मृदु रेचन होने के अनन्तर धान्य लाज का सत्तू पानो मे धोलकर या मण्ड वनाकर उसमें शक्कर और मधु मिला कर देना चाहिये। जब यह पच जावे तो पुराने चावल का गोला भात बनाकर मूँग की पतली दाल या हल्के मासरम ( जोरवे ) के साथ खाने को रोगी को देना चाहिये। जव यह एच इबेत चंदन, कमल्नाल, एस, सुगधवाला, शुठी, सोनागेरू, आमलकी, अडूसा को ममभाग मे लेकर कल्क (पीसकर चटनी बनाकर) चावल के पानी और मधु से देना चाहिये। पित्त पापडा का काढा मधु के साथ पीने से पैत्तिक वमन मे जान्ति मिलती है। आँवला या कच्चे कैय का रस भी पैत्तिक वमन को शान्त करता है।

श्लैिडिमक छर्टि<sup>3</sup> — कफजर्छाद में कफ एव आमदोप की बुद्धि के ठिये पिप्पली, सरमो नीम की छाल, उनको समप्रमाण में लेकर २ तोले द्रव्य को ३२ तोले जल में खोलाकर ८ तोला शेप रहने पर उसमे मैनफल का चूर्ण है तोला और सेंबानमक है तोला मिलाकर पिलाना चाहिये। ''

पथ्य में---पुराना चावल का 'भात, गाय की दनि और चोनो मिलाकर देना उत्ताम रहता है।

- १ हन्यात् क्षीरोदक पीत छर्दिं पवनसम्भवाम् । ससैन्वच पिबेत्सपिर्वातच्छदिनिवारणम् ॥
- २ पित्तात्मिकाया त्वनुलोमनार्थं द्राक्षाविदारीक्षुरसैस्त्रिवृत् स्यात् । (च द्र)
- ३ कफात्मिकाया वमन प्रशस्त सपिप्पल्लोसर्षपनिम्वतोयै । पिएडीतकै सैन्धवसप्रयुक्तैश्छर्द्यां कफामाशयशोधनार्थम् ॥

## भिषक्वम-सिद्धि

गंरामन के लिये-- १ वाय विडड़, त्रिफला, गुंठी का सम प्रमाण में वना च्रूर्ण मवु के साथ । २ जामुन को गुठली तथा वेर के फल की मज्जा का सूखा चूर्ण म्यु मे । ३. नागरमोथा तथा कर्कटश्टड़ी का चूर्ण मधु से । ४ दुरालमा (जवासा) का चूर्ण मधु से कफज छर्दि का शामक होता है।

सामान्य भेपज-(सभी प्रकार के वमन में ---१ विधिवत् वनाये हुए गुडूची के काढा या हिम ( गुडूची को कूट कर पानी में भिगो कर रखे हुए जल को हिम कहा जाता है ) का मघु के साथ सेवन अथवा गुडूची का स्वरस, मघु प्रत्येक १ तोला मिलाकर देने से सभी प्रकार के वमन मे विशेषत गर्भकालोन वमन में वढिया लाभ दिखलाता है । २ भ्श्रोफल ( वेल ) ओर गुडूची का काढा मधु के साथ पिलाना भी लाभप्रद होता है । ३ मूर्वा का म्वरस या च्रूर्ण मधु के साथ सेवन । ४ विल्व के मूल की छाल का काढा मधु के साथ पिलाने से सभी प्रकार के वमन मे लाभ पहुँचाता है। ५. मसूर का सत्तू-मसूर के सत्तू को मधु में मिलाकर अनार या वेदाना का रस मिला कर पानी में घोलकर थोडी मिश्री मिलाकर पिलाने से वमन को जान्त करता है। ६ जो के सत्तू को घोलकर शहद मिलाकर लेने से भी वमन शान्त होता है। ७. अश्वत्य-पीपल की सुखी छाल को लेकर आग में जलाकर उसके अगारे को पानी में वुझाकर इस पानो के पिलाने से वमन जान्त होता है। यह जल तपाशामक भी होता है। ८ आम्रा-स्थि ( आम को गुठली की मज्जा ) तथा बिल्व की मज्जा का काढा वनाकर मित्री और मधु मिलाकर पिलाने से वमन तथा अतिमार दोनो की जान्ति होती ई । इस भेपज का पाठ विसूचिकाधिकार में हो चुका है । विसूचिका मे विगेप लानप्रद रहता है। ९ विजीरा नीवू, जामून एवं आम के पल्लव का काढा ठडा करके थान के लाया का चूर्ण एवं मधु मिलाकर सेवन कराने से वमन एवं अतिसार दोनों में लाभ होता है। १० मक्षिकाविट का मधु के साथ सेवन या जगलीवेर, आँवले को मज्जा का मिश्री और मधु के साथ सेवन वमन का शामक होता है। ११ मयूरपिच्छ-मयूर-पुच्छ को जलाकर उसकी राख को मधु के साथ चटाने से वमन शान्त होता है। ? १२ गोणी भस्म पुरानी गोणी को जलाकर उसकी राख

१ विल्वत्वचो गुढूच्या वा क्वार्थ चौद्रेण सयुत । जयेत् त्रिदोपजा रुदि पर्पट. पित्तजा तथा ॥ ( च. द तथा शार्ड्ड धर ) २ वैल या ऊंट के उपर वोझा लादने के लिये जो चीज वनती है उसे गोणी कहते हैं। इस तरह को पुरानी गोणी को जला कर उसकी राख को मधु स सेवन के लिये देने से वमन शान्त होता है।

# चतुर्थ खण्ड : सत्रहवॉ अध्याय ४०१

का जल मधु के साथ सेवन । १३ जातीपत्र-चमेली की पत्ती का रस, कच्चे कैथ के फल का रस-छोटी पीपल, मरिच, मिश्री और मधु के साथ सेवन विरकालीन वमन को भी शान्त करता है । १४ दही का पानी, पिप्पली चूर्ण मधु, मिलाकर थोडा-योडा करके वार-वार चाटने से वमन शान्त होता है । १५ करंज ( कटू कुवेराच )—करंज को कोमल पत्तियो को पीसकर सेंधानमक तथा नीवू के रस मे मिलाकर थोडा-योटा चाटने से कफ के विकार तथा वमन सद्य शान्त होता है । करंज के वोज को थोडा आग पर भूनकर छोटे-छोटे टुकडे करके खाने से तीव वमन भी जान्त होता है। १६ हरीनकी-हरोतकी चूर्ण ३ माशे मधु के साथ चाटने से दोप के अधोगमन होने से वमन शान्त होता है। १७. शखपुष्पी-का स्वरस १ तोला मधु के साथ देने से वमन की काग्ति होती है। १८ मधुयप्टी और श्वेत चदन-को गाय के दूध में पीसकर पिलाने से रक्त या रुधिर का वमन शान्त होता है । १९. धनिया और चावल को जल में सायकाल में भिगोकर दूसरे दिन 🕛 प्रात काल में मसल कर छान कर मधु या मिश्री मिलाकर पीने से छदि विशेषत. गर्भकालोन छदि का शमन होता है। १९० छोटो इलायची-को पीस कर मधु के साथ देने से भी कुछ वमन की शान्ति होती है। २१ पुदीने-का ताजा रस या अर्क पीने से भी वमन में शान्ति होती है। २२ मुलेठो, विजौरे नीवू की जड को पीस कर घी एवं मधु से सेवन करने पर भी वमन मे विशेपत गर्मिणी के वमन में लाभप्रद होता है।

/ योग-एलादि चूर्रा-वडी इलायची, लवड्ग, नागकेसर, वेर के फल की मज्जा, घान का लावा, प्रियड्गु, मोथा, श्वेत चन्दन तथा पिप्पली प्रत्येक का चूर्ण १ तोला कूटकर कपडछन चूर्ण वनाकर जीशी मे भर लेवे। इस चूर्ण को योडा थोडा मुह में रखकर चूसने से या २ माशे की मात्रा मे मधु के साथ सेवन करने से सभी प्रकार के बमन मे लाभ होता है।<sup>२</sup>

- १ सतराडुलाम्भःसितधान्यकल्कपानाद्वमिर्गच्छति गर्भिणोनाम् । मघ्वाज्ययप्टीमधुलुङ्गमूल निष्पीडच पीतं च तदर्थकारि ॥
- २ एलालवङ्गगजकेसरकोलमज्जालाजप्रियडगुघनचन्दनपिष्पलीनाम् । चूर्णं सितामधुयुतं मनुुजो विलिह्य छदि निहन्ति कफमारुतपित्तजाताम् ॥ ( योगरत्नावली ) ।

कर पोछे उसमें अन्य द्रव्यो का कपड छन चूर्ण मिलाकर चन्दन के काढे को भावना देकर सुखा कर चूर्ण वना ले। सात्रा ४ रत्ती ने १ मागे। अनुपान मरिच चूर्ण और मधु से, जल ने, धान के लावा के मएड ने, चन्दनादि अर्क ने या पोदीने का रस या अर्क के साथ। इन योग को थोडा मुंह मे रखकर चूनने से भी लाभ अच्छा होता है।

रियसनामृत योग—जुढ गवक, कमल गट्टे का वीज, मुलैठी, जिलाजीत, म्हाक्ष, जुढ टंकण, मृगश्रृङ्ग भस्म, ध्वेत चन्दन, वंगलीवन तथा गोरोचन प्रत्येक सममात्रा मे लेकर वेल के मृल के काढे मे तीन वण्टे तक भावितवर मटर के वरावर की गोलियाँ बनाले । यह योगरत्नाऊर में पठित योगसार नामक पुस्तक मे उद्धृत एवं कमलाकर वैद्य द्वारा निर्मित सिद्ध योग है जो विविध अनुपानो से अनेक प्रकार की छर्दि में लाम करता है ।

उनमंहार — वमन के रोगी में उपवास कराके आमाशय को रिक्त रखना उत्तम रहता है। दोपो का अधोगमन कराने के लिये तथा वायु के अनुलोमन के ठिंगे विपरीत मार्ग में दोप-हरण अर्थात् मृदुरेचन जैसे यष्टचादि चूर्ण २ माशे की मात्रा में कई वार देना आवश्यक होता है। यदि वमन बहुत हठो स्वरूप का हो तो मस्तिष्क केन्द्र के संशयन के लिये रस के योगों का या छर्दिरिपू योग का या मयूग्पुच्छ सस्म का प्रयोग करना चाहिये। अम्छपित्ताबिकार में पठित मूतरोखर रग का भी प्रयोग इन कार्य के लिये किया जा सकता है। मंशमन के लिये पठित चहुविध भेपजो का भी मुलभता के अनुसार रोग के वल के अनुसार प्रयोग करने में सदा लाभ होता है। वमन में तूपा की प्राय अधिकता पार्ड जाती है उसके लिये विल्व की छाल का जल, गुटूचीप्रातजल, वटाच्हु,रप्रातजल, विजीरा नीयू की पत्ती, आम के पत्र, जामुन के पत्र के प्रात जलो को अथवा सौंफका अर्क, कर्पू राम्यु या पुकीने का अर्क या चन्दनाद्यर्क पीने को दिना चाहिये। आमाराय के क्षुव्ध रहने पर कोई भी जल पचता नहीं पीने के साथ ही वमन होने लगता है। अन्तु, डन पेय जलो को चम्मच मे थोडा-थोहा करके कई बार मे देना चाहिए।

वमन के रोगी तो पूर्ण विश्राम कराना चाहिए। उसके लिए जी, गेह़ें, चावल, मूग, कलाय, मसूर, खरगोझ, तित्तिर, लवा का मास, नारिकेल, गाजर, चजूर, बेर, ड्राचा, मीठा अनार या बेदाना, ईव का रम आदि पथ्य होता है। असात्म्य और दुष्ट अन्त-पान एवं ब्यायाम अपथ्य होता है। लागन्तुक छर्दि में यदि वमन बीभत्स कारणों से हो रहा हो तो रोगो को उस वातावरण से दूर करना चाहिए। यदि गर्भकालीन वमन हो तो मृदु औपधियो से उनका जमन करे, यदि दौहुद के कारण हो रहा हो तो हुद्य औपधियो के द्वारा या गर्भवतो की इच्छा पूरी करने से वह दूर होता है। असात्म्य वस्तुवो का अभ्यास रहने के वजह से वमन हो रहा हो तो लंघन कराके, आसात्म्य पदार्थों का वमन करा के और सात्म्यपदार्थों के सेवन से रोग को जीतना चाहिये। उदरस्थकृमियो के कारण वमन हो रहा हो तो कृमिरोग के अधिकार मे कथित चिकित्मा द्वारा धमन करना चाहिए।

मनोविधात से वमन हो रहा हो तो मनोनुकूरु, वाणी, आश्वासन, हर्पण, अन्न, पान, गध, रस, स्पर्श, शब्द, रूप का योग करने से वमन का शमन होता है। इस प्रकार का वमन मानसिक कारणो से अधिकतर अपतंत्रक वाले (Hysteilcal) रोगियो में पाया जाता है। कई वार पति से वियुक्तावस्था में युवती स्त्रियो में पाया जाता है। इनमे उनके मनोनुकूल आहार, विहार और परिस्थिति करने से ही लाभ सभव रहता है। यदि इनके अनुकूल पदार्थ र्छाद रोग में अपय्य भो हो अथवा रोगी को सात्म्य भी न हो तव उसकी मानसिक प्रसन्नता के लिए देना चाहिए।

वमन के अनन्तर होने वाले उपद्रवो के लिए वातनाशक उपचार जैसे-दूध, घृत, सर्पिर्गुंड आदि का प्रयोग रोगी के वृंहण के लिए करना चाहिए । दीर्घ रुदि रोग में सदैव वातष्न उपचार करना ही श्रेयस्कर होता है ।

छाज मएड ---धान का लावा ( खील ) १ तोला, छोटी इलायची ४ नग, न्त्रोंग ४ नग, मिश्री है तोला, पानो २० तोला । सबको एकत्र कर आग पर चढा-कर ५,७ उफान आवे इतना पकावे फिर छानकर ठंडा करे । १-२ चम्मच थोडी-थोडी देर से रोगी को पिलावे । इसमे कागजी नीवू का रस भी मिलाया जा सकता है । वरफ से ठडा करके भी दिया जा सकता है । ( सि यो. स )

オ

१ बीभत्सजामबीभत्सैईर्नुभि संहरेद्वमिम् । दीर्हूदस्था वर्मि हृद्यैःकाङ्क्षितै-वस्तुभिर्जयेत् ।। लाङ्चनैवमनैर्वापि सात्म्यैर्वाऽमात्म्यसम्भवाम् । कृमिहृद्रोगवच्चापि -साधयेत्क्रमिजा वमिम् ।। वमघ्नी च चिरोत्थासु प्रयोज्या च्छर्विपु क्रिया ॥ (यो र) गन्ध रस स्पर्शमथापि शब्द रूपं च यद्यत् / प्रियमप्यसात्म्यम् । तदेव दद्यात् प्रश्नमाय तस्यास्तज्जो हि रोगः सुख एव जेतुम् ॥ ( च चि २० )

# अठारहवाँ अध्याय तृष्णा रोग प्रतिपेध

प्रावेशिक—जिस रोग में रोगी अनवरत जल पीता रहे और वार-वार पीने में भी उसको तृष्ति का अनुभव न हो, वार-वार जल के पीने की इच्छा करता रहे, उस रोग को तृष्णा कहते है। वोल-चाल की भाषा में इसे तृषा या प्यास की अधिकता वहते है। यह रोग शारीरिक, मानसिक तथा आगन्तुक कारणो से कई वार रोगो के उपद्रव स्वरूप एक लक्षण के रूप में और कभी स्वतत्र व्याधि के रूप में, जिसमें तृष्णा एक प्रमुख लक्षण ही, पाया जाता है।<sup>9</sup>

इस रोग की उत्पत्ति में शरीरगत जलाश की कमी या जलाल्पता (Dehydration) प्रवान हेतु है। शरीर में ६५-७० प्रतिशत जल या द्रव का भाग होता है। आहार द्रव्य से उत्पन्न आवश्यक तत्त्वों को घोलकर रस या रवत के रूप में विभिन्न घातुवों को पोपण पहुँचाना और उसके त्याज्य द्रव्यो को मूत्र, स्वेद, वाप्प ( श्वास से ), अश्रु और मल के द्वारा बाहर निकालना भी शरीरगत जलीय या तरल भाग का ही काम है। अस्तु, यह निश्चित है कि जव भी शरीर में रस-मचार में वाधा उत्पन्न होने से या मलो की अधिक उत्पत्ति या संचय होनेसे अथवा किसी कारण से मूत्र, स्वेद-पुरीप आदि के द्वारा अस्वाभाविक रूप में जल के अति नि मरण होने से अथवा आहार द्वारा ऐसे पदार्थी के पहुँचने से जो अनिष्ट है---और उन्हें घोल कर निर्वल करना तथा वाहर निकालना होगा तो जल की अधिक मात्रा की आवश्यक्ता होगी। इस आवश्यकता की सूचनास्वरूप मुख, जित्ता, तालु आदि अवयवो में अलीयाश की कमी के कारण तृष्णा तथा अन्य मार्वदैहिक लक्षणों की उत्पत्ति होती हं। इसी को तृष्णा कहते है ।<sup>2</sup>

दोपो की दृष्टि से विचार किया जाय तो वात तथा पित्त दोप की प्रधानता पाई जाती है । सुश्रुतने तृष्णा रोग के सात प्रकार वताये हैं। वातिक, पैत्तिक, ब्लैष्मिक, चतज ( रक्तस्रावज या Haemorrhagic), क्षयज ( जैसे मधुमेहज ), आमसमुद्भव या आमज तथा भक्तोन्द्रवा ( स्निग्ध, लवण, गुरु

सन्ततं य पिवेद्वारि न तृष्तिमधिगच्छति ।
 पून काइर्क्षात तोयञ्च त तृष्णादितमादिधेत् ।। ( सु )
 अव्धातु देहस्यं कुपित. पवनो यदा विगोपयति ।
 तस्मिञ्च्युष्के घुष्यत्यवलस्नृष्यत्यय विगुष्यन् ।। ( च )

और गर्म मसालेदार भोजन से )। १ चरक तथा वाग्भट ने एक उपसर्गज (रोगो के उपद्रवस्वरूप ) भेद का वर्णन किया है।

तभी प्रकार के तृष्गा रोग अत्यधिक प्रमाण में होने से असाध्य होती है। रोग से कृश तथा वमनयुक्त तथा उपद्रवयुक्त रोगियो में तृष्णारोग असाध्य होता है। शेप साध्य होता है।<sup>२</sup>

सामान्य-कियाक्रम --- जलीय धातुवो के क्षय से तूष्णा उत्पन्न होती है और जलधातु के सूख जाने से अर्थात् जलाल्पता से प्राण का भय उपस्थित रहता है। अस्तु, पर्याप्त मात्रा में वर्पाजल (ऐन्द्रतोय) मधु मिलाकर तृष्णा से पीडित रोगो को देना चाहिए। यदि यह सुलभ न हो तो तद्गुणो से युक्त जल जैसे-सौफका बर्क, जेगायन का अर्क, पुदोने का अर्क, चदनादि अर्क, वरफ का जल, कर्पूराम्बु या वरफ चूसने के लिए या मिश्री या द्राचाशकरी का जल (Glucose water) रोगो को थोडा थोडा कर के पिलाते रहना चाहिये। कोई भी जल जो हल्का, पतला, शीतल, सुगधित, सरस, किचित् कषाय अनुरस वाला तथा अन-भिष्यदि हो, ऐन्द्र तोय के सदृश ही होते हैं उनका प्रयोग तृष्णा में किया जा सकता है। 3

गर्म करके शोतल किया जल मिश्री मिलाकर अथवा मिट्टी का ढेला गर्म करके अथवा सुवर्ण, चादी आदि को तप्त करके पानी में बुझाया जल मिश्री मिलाकर या अश्वत्थ (पीपल) की नूखी छाल जलाकर उसके अगारे से बुझाया जल अथवा कशेरू, सिंघाडा, कमलगट्टा, शर-ईक्षु दर्भ-काश-शालि मूल से खौलाकर ठडा किया जल पीने के लिए तृष्णा रोग में वार-वार थोडा-थोडा करके देते रहना चाहिये। गर्म करके ठडा किया या वरफ छोडकर शीतल किया जल या केवल विना गर्म किये

१. तिस्रः स्मृतास्ता. क्षतजा चतुर्थी चतात्तथा हचामसमुद्भवा च । भक्तोद्भवा सप्तमिकेति तासा निवोघ लिङ्गान्यनुपूर्वशस्तु ॥

```
(सु३४८)
```

- २ सर्वास्त्वतिप्रसक्ता रोगक्वशाना वमिप्रयुक्तानाम् । घोरोपद्रवयुक्तास्तृष्णा न्मरणाय विज्ञेया ॥ (च चि २२) ३. अपा क्षयाद्धि तृष्णा सशोष्य नर प्ररा।शयेदाशु ।
- ३. अपा क्षया। द्व तुष्णाः संशोध्य पर अर्णाययपाशु । तस्मादैन्द्र तोय समधु पिबेत् तद्गुण वाऽन्यत् ॥ किचित्तुवरानुरसं तनु लघु शोतलं सुगन्धि सुरसञ्च । अनभिष्यन्दि च यत्तत्वितिगतमप्यैन्द्रवज्ज्ञेयम् ॥ ( च चि २२ )

भीतल जल मूच्छा, रवतपत्त, छदि, तृपा, दाह, मदात्यय तथा कर्शित व्यक्तियों मे लाभप्रद होता है।<sup>9</sup>

पथ्य-धान्यलाज या तालमखाने की खील का सत्तू वनाकर पानी में घोल कर पतला वनाकर मिश्री मिलाकर दिया जासकता है। जो या वाट्य. मएड (वार्जी वाटर) मघु और मिश्री मिलाकर, या कोद्रव (कोदो) या चावल की पतली पेया या मएड मिश्री मिलाकर दिया जा सकता है। भुने हुए मूग, मसूर या चने की दाल का पतला यूप पीने के लिए दिया जा सकता है। केले का फूल, द्राक्षा (दाख), पित्तपापडा, कपित्य, जंगली वेर (कोल), इमली, कुष्माएड आदि की पेया। खज़र, दाडिम (अनार या वेदाना मीठा), आंवला, ककड़ी, खस का पानी, जम्चीरी नीवू या कागजी नीवू, करमर्द, गाय का दूघ, तक्र, महुए का फूल प्रभृति तिक्त एव मघुर द्रव्य हितकर होते है। नारिकेल या डाभ का पानी, पन्ना, शहद, तालाव का जल, सौफ, केसर, डयायची, जायफल, हरीतकी, धनिया, तृपाधामक होते है। जोतल चादनी में बैठना, यूमना, सोना, शीतल पवन का सेवन, ब्वेत चदन, कपूर आदि का अनुलेपन तथा अन्य पित्तजामक आहार, विहार तृष्णा के जामक होते है। मास-मात्म्य ध्यक्तियो में कवूतर का मासरस घृत में वना कर देना उत्तम रहता है। घृत में पकाया छाग (वकरे) का मास भी लाभप्रद होता है।

अपर्थय—ंतृष्णा रोग मे स्नेह, अञ्जन, धूमपान, स्वेदन, व्यायाम, घूप में रहना, अम्ल, कट्ट, लवण रस पदार्थ, तीक्ष्ण पदार्थ, दूषित जल, स्त्रीसंग आदि का परिवर्जन करना चाहिए।<sup>२</sup>

तृष्णा के भेदानुसार विशिष्ट क्रियाक्रम-3 वातिक मे-वातव्न, शीत

१. मूच्छच्छिर्दितृपादाहस्त्रीमद्यभृग्रकगिताः ।

पित्रेयु. गीतल तोयं रक्तपित्ते मदात्यये ॥ ( भै र )

२ हृद्य सुमधुर शीत मेवेत तृपयादिनः । उग्रमुद्देगजनन त्येजज् सर्वमतन्द्रित ॥

३ वातघ्नमन्नपान मिष्टं श्रीत च वाततृष्णाया । स्याज्जीवनीयसिद्ध क्षीरघृत वातजे तर्षे ॥ पित्तजाया तु तृष्णाया पक्वोट्टम्वरज रमम् । तत्क्वाथो वा हिमस्तद्वच्छा-रिवादिगणाम्वृ वा ॥ यच्चोक्त कफनृष्णाया छद्यां तत्त्तथैव कार्यं स्यात् । पयसाथवा प्रदद्याद्रजनी मघुशर्करायुक्ताम् ॥ यो० र०

क्षतोस्थिता रुग्विनिवारणेन जयेद्रमानामसूजञ्च पानै । क्षयोस्थिता क्षीरजल निहन्याद् मासोदकं वाऽथ मबूदकं वा ॥ गुर्वन्नजामुल्लिखनैर्जयेच्च क्षयादृते मर्बक्रताञ्च तृष्णाम् ॥ अन्त-पान तथा जीवनीय गणको औपधियो से सिद्ध क्षीर या घृत का उपयोग, गुड श्रीर दघि का मेवन । गुडूची स्वरस का सेवन उत्तम रहता है ।

पेत्तिक से—पग्व गूलर का रस मिश्री के साथ, गूलर का काढा या शारि-वादि गण की ओपधियाँ ( अनन्तमूल, सस, गाम्भारी के फल, महुवे का फूल, दोनो चदन, मुलैठी और फालसा ) तथा मधुयष्टि, अमल्ताश और द्राक्षा का उप-योग उत्तम रहता है। लाजसत्तूका घोल भी मिश्री के साथ अनुकूल पडता है।

रलैं एिमक में — कफज छर्दि के समान उपचार करे। नीम की पत्ती का काढा पिलाकर वमन करावे। दाडिम तथा अन्य अम्ल एवं कषाय रस के फलो के रम का सेवन। हल्दी का चूर्ण मधु और मिश्री मिला कर जल से दे। विल्वमूल, अरहर का मूल, धाय का फूल और पचकोल के कपाय का सेवन उत्तम रहता हं।

क्ष्योत्थित में—क्षयघ्न उपचार । दूध-पानो बराबर मिलाकर पिलाना, मधु युक्त जल का पिलाना अथवा मास के रस का सेवन कराना लाभप्रद होता हूँ ।

भक्तोद्भव—गरिष्ठ अन्न के सेवन करने से उत्पन्न तृष्णा मे वमन कराना चाहिए । क्षयोद्भव तृष्णा को छोडकर सभी तृष्णा रोग मे वमन करा देना लाभप्रद होता है । सामान्य भेपज

#### नस्य----मुनक्के (अगूर) का रस, ईख का रस, दूध और मिश्री, मिश्री का पानी में बना गवत, मुलैठी का काढा और मधु, महुए के फूल का रस मधु मिलाकर, नोल कमल का रस मधु मिलाकर। नाक से नस्य रूप में देने से दारुण तष्णा भी शान्त होती है। इन रसो को पृथक् पृथक् उपयोग में लाना चाहिए।

ऊँटनो का दूध अथवा नारी-क्षीर का नस्य भी तृपा मे शामक प्रभाव दिखलाता है। गरहूप-दूध, ईख का रस, महुवे का आसव (माध्वीक), शहद, सीधु (मधुर द्रव्यो का आसव), गुड का शर्वत, अम्लवेंत का काढा तथा काजी इनका यथालाभ एकैक या मिलाकर गएडूप (मुख मे कुल्ला) भरने से तृष्णा शान्त होती है। यह योग विशेपत तालु-शोप (तालु के सूखने) मे लाभप्रद होता है।

कवलु—विजौरे नीवू का केशर, अनारदाने का च्तूर्ण और मधु मिलाकर .चटनी जेसे बना कर मुख`मे धारण करने से तत्काल तृष्णा शान्त होती है।

लेप-अनार, वेर, लोध, कपित्थ, बीजपूर (विजौरा नीवू), लाल चदन, चन्दन, खस, सुगधबाला, कमल के फूल। इन द्रव्यो को यथालाभ काजी में पीस कर सिर पर लेप करने से तृष्णा का शमन होता है।

#### भिषक्कर्म-सिद्धि

कपाय—आम और जामुन की पत्ती या छाउ या गुठली का कणय मधु मिलाकर लेना सभी प्रकार की छदि तथा तूष्णा का जामक होता है।

सघुका फारट-महुए का फूल, गाम्मारी, ब्वेत चब्न, खस, वनिया, मुनक्का को कुचल कर वोलने पानी में चाय जैसे बना कर ठंडा हो जाने पर मिलाकर सेवन करने मे दाह, मूच्छी, छम तथा तृष्णा जान्त होती है।

चृग्रों-वट्युग, लोझ, बहिम को छाल, मुलेठो और मियी नम परिमाण में लेकर चूर्ण बनावे । यह बट्युङ्गादि चूर्ण का योग है । अनुपान मधु । मात्रा ३ माद्या तुपायामक होता है ।

राटिका-वट के अंक्रुर, मीठा कूठ, धान का लावा और नील कमल के फूल इन का सम भाग में लेकर वूर्ण बना कर मधू के साथ घोट कर १ माबे के परिमाण की गोलियां बनाले। इस गूटिका को मुख मे घारण करने से तृपा बान्त होनी है।

ओदन-जावल का गोला भात बनाकर उसके ठंडे हो जाने पर मधु के माब सेवन करने में तृष्णा ठांत होनी है। यदि वमन की छति मात्रा होने को तरह से तृषाधिक्य हो तो वमन के बन्द हो जाने पर दही और गुढ रोगी को खिलाना चाहिए अथवा दही और गुड के साथ भात खाने को देना चाहिए।

मद्य-जोरा, अवरक, जाला नमक मिला कर मद्य का पीना भी तृपा-श्रामक होता ई।

जल-नृष्णा रोग में जल पीने की इच्छा रोगी को होती है। यदि जल न दिया जाय तो त्पित रोगी मूच्छिन हो जाता है, मूर्छो के अनन्तर उसकी मृत्यु हो जानी है अतः किसी मी अवस्था में पानी को नहीं रोकना चाहिए। अन्न के दिना तो उट दिनों तक जीवन-यापन हो मी सकता है, परन्तु जल के विना जीवन का धारण असमव हो जाता है, अस्नु, तृपित को योदा छोडा, वार वार, गर्म करके ठंडा किया जल या झातल जल पीने को देने रहना चाहिए।

१ अन्तेनापि विना जन्तु प्राणान् वारयते ।चरम् । तीयामावे पिपासात्ती. क्षणा-न्प्रार्णेविमुच्यते ॥ तृषितो मोहमायाति मोहात्प्राणान् विमुञ्चति । तस्मात्मर्वाम्व-वन्यामु न स्वचिद्वारि वार्यते ॥ अन्यम्बुपानान् प्रभवन्ति रोगा निरम्युपानाच्च म एव दोपः । तम्माद् चुव प्राणविवर्वनार्थं मुहुर्मुद्रुर्वारि पिवेदभूरि ॥ सूच्छी-र्छादतृपादाहस्यीमञ् मृयद्गिताः । पिवेयु घीतलं तीयं रक्तपित्तं मदात्यये ॥

## चतुर्थ खरण्ड : उन्नोसवां अध्याय ४०९

कच्चे ठडे पानो को अपेक्षा उवाल कर ठंडा किया जल अधिक तृपाशामक होता हैं। उवाल कर पानी को मिट्टी के घडे या सुराही मे ठडा होने के लिए रख देना चाहिए। ठडा हो जाने पर घोडा घोंडा पिलाना चाहिए। रस योग

रसादि चूर्गे—- शुद्ध पारद, शुद्ध गंधक, कपूर, छैलछरीला, खस इन द्रव्यो को क्रम मे वढते हुए भाग मे लेकर। प्रथम पारद गंघक की कज्जली बनाकर शेप द्रव्यो का महीन चूर्ण मिलाकर वरावर मात्रा में शवकर डालकर पानी से घोट कर ३ रत्ती की गोलियाँ बना ले। प्रात. काल मे १ गोली का सेवन वासी पानी के अनुपान से करने से तृष्णा रोग शान्त होता है।

उपसंहार—छदि रोगाधिकार के योगो का प्रयोग करने से तृष्णा को रोग में भी शाति मिलती है ।

#### $\star$

#### उन्नीसवॉ अध्याय

## मूर्च्छा-भ्रम-अनिद्रा-तद्रा-संन्यास प्रतिषेध

अहिताहार-विहार, रक्तादि-धानुक्षय, अभिघात, विष तथा मद्यादि के सेवन से रजो गुण और तमो गुण की वृद्धि होने से रसवाही, रक्तवाही एव चेतना-वाही म्रोतो में अवरोध होकर मद, मूर्च्छा और सन्यास की उत्त्पत्ति होती है। ये रोग वचोत्तर वलवान् होते हैं अर्थात् मद से मूर्च्छा और मूर्च्छा से सन्यास आत्यायक होता है। इनमे रसवह स्रोत के अवरोध से मद, रक्तवह स्रोत के अवरोध से मूर्च्छा तथा चेतनावह स्रोत के अवरोध से सन्यास की उत्त्वति मानी जाताी है।

मूर्च्छों को बोलचाल की भाषा में 'वेहोश होना' कहते हैं। इसमें मुख्य विकार हृद्विकार के कारण मस्तिष्क के रक्तसचार में वाधा उत्पन्न होती है। हृदय के विकार दो तरह के होते हैं—-१ हृद्गत-हृदय के पेशी की दुर्बलता और हृदय के द्वारों के विकार, जिसमें शरीर में पर्याप्त रक्त रहते हुए भी हृदय मस्तिष्क तक पहुँचाने में असमर्थ होता है फलत मूर्च्छा पैदा होती है। २ परिसरोय

१ रजोमोहाहिताहारपरस्य स्युस्त्रयो गदा । रसासृक्**चेतनावाहिस्रोतोरोधसमुद्** गवा । मदमूर्च्छायसन्यासा यथोत्तारवलोत्तारा ॥ ( अ ह्र नि. ६. )

#### भिपकर्म-सिद्धि

( Peripheral )----- दूसरे प्रकार में कुछ अंगो में केशिकावो का विस्फार हो जाता है। जिस से रक्त का अधिक भाग प्रान्तस्थ या दूरस्थ भागो में चला जाता है। शरीर में रक्त की कमी होने (पाण्डु रोग)से, हृदय में स्वतः रक्त को कमी हो जाती है----जिस से मस्तिष्क को पूर्ण रक्त नही पहुँचता फलत मूर्च्छा उत्पन्न होती है। इन कारणो के अतिरिक्त मूर्च्छा या सन्यास की उत्पत्ति मे-निम्नलिखित हेतु भी भाग लेते है। जैसे १. मस्तिष्क का तीव्र आघात २ उच्च रक्तनिपीड या विष सेवन से मस्तिष्क के किसी बडी धमनी का फट जाना ३ अति तीव्र संताप ( ज्वर, लू या अग्निसम्पर्क से ) ४. मादक द्रव्यो का सेवन---अफीम, भाँग, धतूर, मद्य आदि का ५ होन मनोवल अपतत्रक और अपस्मार आदि ६ अहिताहार-विहारजन्य अम्लोत्कर्प ( Acidosis ), क्षारोत्कर्प ( Alkalosis ) अथवा मूत्रविपमयता ( Uraemia ),

मद-मूच्छाँदि का परस्पर में भेद--१ मूच्छा को उत्तात्ति मे पित्त और तम दोप को प्रधानता, भ्रम में रजोदोप, पित्त-वायु दोप की अधिकता, तमो गुण एव वात और कफ की विशेपता तन्द्रा में, इलेप्स और तमो गुण की बहुलता निद्रा में पाई जाती है। २ दूसरा भेद यह है कि मद और मूच्छा में दोप। के वेग (दौरे) के जान्त होने पर विना औपनि-सेवन के ही रोगी जागृत हो जाता है, परन्तु मन्याम में जहाँ पर दोपो की अधिक प्रवलता और तम का अतिरेक पाया जाता है, बहुन कठिनाई से चिकित्सा होती है और विना औपधि-सेवन के अच्छा नहो होता है। अग्रेजी पर्याय के रूप मे मद को (Fantness), मूच्छी को (Syncope),सन्यास को(Coma)कहते है। तद्रा तथा अनिद्रा को(Drowsy Feeling of Insomna) नाम से कहा जाता है। मूच्छी के छ प्रकार ग्रथकारो ने वतलाया है---वातिक, पैत्तिक, श्लैप्निक, रक्तज, मद्योत्थ तथा विप-जन्य। इनमें कारणनुरूप चिकित्सा करनी चाहिये। अधिकतर पित्त दोप की विशेपता मूच्छी रोग में पाई जाती है।

मृच्छों में कियाक्रम-सामान्य-मूच्छी रोग में प्राय पित्त की बहुलता पाई जाती है, अस्तु, शीतल उपचार सामान्यतया लाभप्रद रहता है। माथे पर ठडे पानी का जोर से छोटा देना; माथे पर शीतल जल की घारा छोडना, तालाब या

| १. | . मूच्छी पित्ततम प्राया रज पित्तानिलाद् भ्रम. ।        |      |
|----|--------------------------------------------------------|------|
|    | तमोवातकफात्तन्द्रा निद्रा इलेप्मतमोमवा ॥ (मा           | नि ) |
|    | वातादिभि द्योणितेन मद्येन च विपेण च ।                  |      |
|    | पट्स्वप्येतासु पित्ता तु प्रभुत्वेनावतिष्ठते ॥ ( मु. ३ | ४६)  |

ठडे पल से भरे टव मे वैठना, मज्जन ( स्नान ) या अवगाहन ( डुवकी लगाकर नहाना ), मोती-प्रवाल-स्फटिक प्रभृति मणियो का धारण करना या उनसे वने हार का धारण, कपूर, केशर और श्वेत चंदन का लेप करना, ताडपत्र या कमल पत्र के पंरो से 'हवा करना, चदन-खस-गुलाव-केवडा-आदि गंध द्रव्यो से निर्मित प्रपानक या शर्वत का पान करना हितकर उपचार है।

नारिकेल, दाख, मिश्री, अनार, लज्जालु ( लज्जावती ), नील कमल, कमल के फूल प्रभृति द्रव्यो का सुगधित कपाय वनाकर पीना अथवा पित्त ज्वर मे कयित पित्तशामक उपचारो से भी मूर्च्छा मे लाभ होता ।<sup>9</sup>

रवतज मूच्छों में भी शोतोपचार ही लाभप्रद रहता है। मद्यज मूच्छों में हल्का मद्य पिलाना और सुलाना उपचार हें। विषजन्य मूच्छों में शीतोपचार के साथ विषनाशक चिकित्सा की भी व्यवस्था करनी चाहिये।<sup>२</sup>

मूर्च्छा में दो प्रकार का उपचार प्रशस्त है। वेगकालीन तथा वेगान्तर-कालीन । वेगकालीन कहने का तात्पर्य उस चिकित्सा से है जिससे रोगी की वेहोगी दूर हो वह जागृत हो जाय । वेगान्तरकालीन चिकित्सा वह है जो मूर्च्छा के दीरे के अनन्तर चलायी जावे जिम से रोग मे स्थायी लाभ हो सके। मूर्च्छा से जागृत करने के कई उपाय ऐसे है जिनसे चमत्कारिक लाभ होता है। जैसे—

योधकरी प्रक्रिया ४. ऋंजन-शुठी, मरिच या पिप्पली को घिस कर नेत्रो में आजन करना । होश मे लाने के उपाय-चंद्रोदयावर्ति, तुत्थकादि वर्त्ति को घिस फर अजन करने से मूर्च्छा तत्काल दूर होती है । - अवपीडन-नाक से फूक मारकर लहसुन से भावित औपधि चूण को नाक मे डालना । इस कार्य के लिये देव दाली ( वन्दाक ) का नस्य या कायफर का महीन कपडछन चूर्ण का नस्य वडा उत्तम कार्य करता है । एक कागज का चोगा बनाकर उसको नाक मे प्रविष्ट करके चूर्ण को अदर की ओर फूंक देना चाहिए ।

धूम-तीव गध वाले धूम का धुंवा देने से भी वेहोशी दूर होती है।

२ रक्तजाया तु मूच्र्छीया हित शोतक्रियाविधि । मद्यजाया पिवेन्मद्य निद्रा सेवेद्यथासुखम् । विषजाया विपघ्नानि भेपजानि प्रयोजयेत् ॥ (भेर) सूचीवेध-पूर्ड को नोक ने देह में कोचना । आज कल की सूचीवेध ढ़ारा किनो निरापद औषधि की सूर्ड देना इस अवस्था में एक उचित कर्म है । इस क्रिया से वेहो़य रोगी होग में आ जाता है ।

केश और लोमों का लुंचन-एक दो केगोको पकटकर नोचने में भी लाम होता है।

नाक और मुख बंद करना, अंडको रगटना, दांत मे काटना । नखो के मध्य में दवाना । जलाका मे दाह कर्म (जलाना) तथा केवाँछ की फली का जरीर में घर्षण करना प्रभूति क्रियावो से मूच्छित रोगी मंजा में आ जाता है ।

वेगान्तरकालीन चिकित्मा---मूर्च्छा-भ्रम-अनिद्रा तथा संन्यास रोगो मे रसायनाधिकार की अपिधियों का प्रयोग करना लाभप्रद रहता है।

मूच्छों में सेपज- <sup>1</sup> त्रिकला चूर्ण ६ माशे को रात्रि में मधुके साथ चाटना २. वदरक को पीसकर १ तोला वोर गृट २ तोला का प्रात काल में सेवन ३ पिप्पली चूर्ण १॥ माशे मधु के साथ सेवन ४. जो का सत्तू बरावर शकर मिलाकर नारिकेल जल के ( डाब के पानी के ) साथ पीना । ५ कोल-मज्जादि चूर्ण-वेर के फठ को सूखी मज्जा, काली मिर्च, खम वीर नागकेसर का राम प्रमाण में बना चूर्ण । साझा ३ माशा । अनुपान शोतल जल । इन भेषजो से मून्छी शान्त होनी है ।

भ्रम-( चक्कर आना)<sup>२</sup>

दुरालमास्वरस या कपाय---<sup>3</sup> दुरालभा अथवा यवामा का स्वरम २ तोला लेकर ३२ तोले जल में खोठाकर ८ तोले ग्रेप रहने पर २ तोला मिश्री और १ तोला गोवन मिला कर मेवन करने में चक्कर का आना शान्त होता हं।

कौम्म सपिः-एक मो वर्प का पुराना कीम्भ वृत कहलाता है। इमको ३ मार्ग की मात्रा में गाय के दूध में छाडकर पीना छम तथा मूच्छी को झान्त करता है।

प्रवालपिष्टि योग-प्रवालपिष्ट २ र० और गुट्वी सत्त्व १ माजे की मात्रा में एक मात्रा बनाकर ऐसी दो मात्रा सुबह-जाम, आँवले का चर्ण २ माजे

- मधुना हन्न्युपयुक्ता त्रिफात्रा रात्री गुटाईकं प्रातः । सप्ताहात् पथ्यमुजी मदमूच्ठीकामलोन्मादान् ॥
- २. चक्रवट् भ्रमतो गात्र भूमो पतति सर्वटा । भ्रमरोग इति नेयो रक्तवित्तानि जत्मक ॥ ( मा नि. )
- डुरान्ठमा-व पायस्य वृतयुउत्तस्य मेवनात् ।
   भ्रमो नश्यति गांविन्दरमरणादिव पातकम् ॥ ( वे. जी )

## चतुर्थ खण्ड : उन्नीसवॉ अध्याय

घी और मिश्री के साथ अथवा केवल घी और चीनी के साथ खिलाने से तथा रात्रि में नित्य त्रिफला चूर्ण ६ माशे या यष्ट्यादि चूर्ण ६ माशे दूब के साथ देने से भ्रम, मूर्च्छा तथा अनिद्रा में उत्तम लाभ होता है। शतावरी, बलाम्ल, द्राक्षा से सिद्ध दूघ का सेवन भ्रम में लाभप्रद होता है।

अनिद्रा—पीपरामूल का २ माशे चूर्ण और <sub>दै</sub> तोला पुराना गुड मिलाकर सेवन करने से निघ्चित रूप में चिरकाल से नष्ट हुई निद्रा आ जाती है ।

भौग को घी मे भूनकर वकरो के दूध में पीस पैर के तलवे में लेप करने से निद्रा आती है । सर्पगंधा चूर्ण २ माशा गुलकद के साथ देना भी निद्राकर है ।

चद्रोदय अथवा मकरध्वज है रत्ती की मात्रा मे चावल के घोवन (पानी) और मधु के साथ सोने के आधा घटा पूर्व लेने से निद्रा आती है। ईख का रस, पोईगाक (उपोदिका), उडद की दाल, मद्य, मास, घृत, भैसका दूध, गोघूम (गेहूँ), मिश्री, गुड तथा तथा मत्स्य का भोजन में उपयोग परम निद्राकर होता है। अहिफेन के योग जैसे कर्पूर वटी निद्राकर होती है।

अहिफेन और कपूर के योग से बनी <u>मंगलोदया</u> वटी परम वेदनाशामक तथा निद्राकर होती है। परन्तु इसका प्रयोग वहुत कम, जब नितान्त आवश्यकता हो और अन्य निरापद योगो से लाभ न होता हो तब करना चाहिये।

तन्द्रा—तन्द्रा में त्रिफला चूर्ण ६ माशे मधु से सेवन करना तथा कट्फल का नस्य देना उत्तम रहता है ।

मूच्छोन्तक रस—रससिन्दूर, स्वर्णमाक्षिक भस्म, स्वर्ण भस्म, शुद्ध शिला-जीत और लौह भस्म प्रत्येक एक तोला। शतावरी तथा विदारी के स्वरस या कपाय में भावना देकर ३ रत्ती की गोली वनावे। १ वटी की मात्रा मे दिन मेदो वार गाय के दूध और मिश्री के साथ दे। भ्रम तथा मूर्च्छा मे लाभप्रद होता है।

अश्वगंधारिष्ट - असगध २ ै सेर, मुसली १ सेर, मजोठ-हरड-हल्दी-दारु-हल्दी-मुलैठी-रासन-विदारीकद-अर्जुन की छाल, मोथा-त्रिवृत की जड प्रत्येक आधा सेर, श्वेत सारिवा, कृष्ण सारिवा, श्वेत चदन, लाल चदन, वच और चित्रक की जड प्रत्येक ३२ तोले। सवको जवकुट करके, २ मन ५४ तोल्ठे जल मे खौलावे चतुर्थांश अर्थात् १२ सेर, १२ छटाँक ४ तोला शेष रहने पर उतार ले। क्वाथ को छान ले। ठडा होने पर उसमे धाय का फूल ६४ तोले, शहद १५ सेर, सोठ-मरिच-पीपल का मिश्रित चूर्र्या ८ तोला, दालचीनी-इलायची और तेजपात का मिश्रित चूर्ण १६ तोला, प्रियङ्ग का चूर्ण १६ तोले, नागकेशर ८ तोला मिला-कर सबको घृतलिप्त सुधूपित मिट्टी के भाण्ड मे भर कर सकोरे से उसका मुख भलो प्रकार वद कर कपडमिट्टी करके एक मास तक सुरक्षित स्थान पर रख दे। महीने भर के वाद खोलकर छानकर बोतलो में भर कर रख ले। मात्रा २ई तोला। भोजन के वाद दोनो वक्त। वरीवर पानी मिलाकर। यह अव्वागवारिष्ट भ्रम, मद, मूर्च्छी, अपस्मार, जोप और उन्माद में लाभप्रद और हव टोता है।

प्थ्यापथ्य-इन रोगो में दूध, धी, मिश्रो, नारिकेल, वेदाना, चावल, मूग, पेठा, पटोल और रोहू मलली प्राय. देना चाहिये । अपथ्यो में पान, पत्र जाक-जाक, दक्षि, वेगावरोध और स्वेदन, धूप का सेवन अनुकूल नहीं पडता है ।

#### ダ

## वीसवॉ अध्याय

#### मढात्यय प्रतिपेध

जो व्यक्ति विधिपूर्वक, मात्रानुसार, उचिन समय में ऋतु एवं वल के अनुसार प्रसन्नतापूर्वक हितकारक खाद्यों के साथ (स्निग्ध अन्न धौर मास आदि का सेवन करके) मद्यपान करता है उसके लिए मद्य अमृत के तुल्य होता है। इस प्रकार के मद्य-सेवन से उसकी आयु, वल और सोन्दर्य की वृद्धि होती है। इसके विपरीत कोघ, भय, प्याम, भूड तथा गोक की अवस्था में व्यायाम, भार तथा यात्रा की थकावट में, भाजन विना किये खाली पेट पर, वेगो को रोक कर; गर्मी से मंतप्त रहने पर मद्य जो पीता है उसको मद्योत्थ नाना प्रकार की यक्वत्, हृदय, मस्तिष्क तथा वृक्वकमंबंधी विविध प्रकार के रोग हो जाते है। इन रोगो को मदात्यय (Alcoholism) कहते है। भे मदात्यय दो प्रकार का हो सकता है। तीव्र (Acute) तथा जीर्पा (Chronic)।

तीन्न मद्दात्यय—मद्य पीने का तत्काल प्रभाव होता है, उसका नगा-मद कहलाता है, यह कई अवस्थाओ (Stages) का हो सकता है जो, प्रथम मद, द्विनीय मट, तृतीय मद तथा चतुर्थ मद के नाम से माधवनिदान में वणित है। मद्य का अधिक मात्रा में या अयुक्तियुक्त मात्रा में सेवन करने से तत्काल परिमाण के जनुमार कई रोग (Due to immediate after effects) हो जाते है, जैमे—पानात्यय, परम मद, पानाजीर्ण, पानविभ्रभ आदि हो जाते है।

१ विधिना मात्रया काले हितैरन्नैर्यथावलम् । प्रहृष्टो यः पिवेन्मच तस्य म्यादमृतोपमम् ॥ ये विपस्य नुगा प्रोक्तास्तेऽपि मद्ये प्रतिष्टिना । तेन मिथ्योप-युक्तेन भवत्युग्रो मदात्यय ॥ ( मा० नि० ) इनमें वमन कराके या आमाराय के प्रक्षालन से और पूर्ण निद्रा लेने से स्वयमेव ज्ञान्ति मिलती है ।<sup>९</sup>

जी सो सदात्यय — मदात्यय नाम से चरक संहिता मे इसका वर्णन पाया जाता है। इसके लक्षणो के भेद से चार प्रकार के वर्ग वातिक, पैत्तिक, श्लैष्मिक तथा त्रिदोपज का उल्लेग मिलता है। वास्तव मे मदात्यय ( Chronic Alcoholism ) दीर्घ काल तक मद्य के विधिपूर्वक सेवन न करने से होने वाला एक रोग हैं। मदात्यय चिकित्सा से यही रोग अभिलचित है। जीर्ण मदात्यय के वर्ग में उपद्रव स्त्ररूप होने वाले दो और रोगो का वर्णन वाग्भट तथा चरक मे पाया जाता है। १. ध्वंसक तथा २. विद्तेपक या विक्षय। मद्यपान के अभ्यास का कुछ समय त्याग करने के पश्चात् मनुष्य सहसा अत्यधिक मद्य का पान करता है तो ध्वंसक तथा विक्षेपक नाम रोग होते हैं। ध्वंसक मे कफ का स्नाव, कठ और मुख कीशुष्कता, शब्द का सहन न कर सकना, तद्रा तथा निद्रा की अधिकता तथा विक्षेपक मे हृदय तथा कठ मे अवरोध की प्रतीति, मुच्छी, वमन, अग पीडा, ज्वर, तृपा तथा शिर शूल आदि ल्जण मिलते हैं।

ये दोनो ही दुश्चिकित्स्य होते है।

जोर्णमदात्यय के रोगियो में जिनका ऊपर का ओठ नीचे लटक गया हो (Facial Paralysis), जरीर में अति शीत अथवा अतिदाह प्रतीत हो (Due to Polineuritis), जिसके मुँह की तेल से लिप्त के समान आभा हो (Due to damaged heart), जिसकी जिह्वा, दाँत, ओछ, नाक काले या नोले (Due to dilated small veins or Cyauosis) हो, जिसके नेत्र पीले कामला युक्त (Due to Hepaticfailure) अथवा लाल रंग के से Conjuctivitis chronic due to none abosorption of vitamin A) हो असाध्य होते है 1 3

१. पानात्यय परमद पानाजीर्णमथापि वा।

पानविभ्रममुग्रञ्च तेपा वक्ष्यामि लक्षणम् ॥ ( सु० )

२ विच्छिन्नमद्यं सहसा योऽतिमात्र निपेवते । ध्वसको विक्षयश्चैव रोगास्त-स्योपजायते ॥ ब्लेष्मप्रसेक कण्ठास्यशोप शब्दासहिष्णुता । तन्द्रा निद्रातियोगव्च ज्ञेय ध्वसकलक्षणम् ॥ हृत्कएठरोग सम्मोहश्छदिरद्भुवजा ज्वर । तृष्णा कास शिर शूलमेतद्विचयलक्षणम् ॥ (च०)

३ हीनोत्तरौष्ठमतिशीतममन्ददाहं तैलप्रभास्यमपि पानहत त्यजेत्तु ।

जिह्वौष्ठदन्तमसित त्वथवापि नील पोतं च यस्य नयने रुधिरप्रभे च ।। ( सु० ३.४७ )

#### भिपकर्म-सिद्धि

प्रायः सभी मदात्यय सान्निपातिक या त्रिदोपज होते है, इनमे रूप की विशेपता वातिक, पैत्तिक, क्लैप्मिक प्रभृति भेद से करना होता है। मदात्यय में जिस दोप की विशेपता हो उसके अनुसार उपचार का प्रारभ करना चाहिए। फिर भी इलेप्माधिक्य में प्रथम क्लेप्म दोप के शमन के उपचार तदनन्तर पित्त तथा वात के शमन के लिए उपचार करना चाहिए।

मदात्यय नामक व्याधि मिथ्या, अति या हीन मात्रा में मद्य के पीने से पैदा होती है। अन्तु, मद्य के सम मात्रा में प्रयोग करने से वह ठीक होता है। मद्योत्य रोग के जमन के लिए मद्य का ही प्रयोग पिछाने के लिये करना चाहिए।

फिर रोग के हल्का होने पर अन्न में रुचि पैदा होने पर हिनकर आहार-विहार कराना चाहिए ।

यदि मद्य का उपक्रम प्रारम मे अनुकूल न पडे तो मदात्यय के रोगी को प्रारंभ में लघन कराके कफ के चीण हो जाने पर प्रचुर मात्रा में गाय के दूव का पान कराना चाहिए । क्योकि दूध ओज के समान गुण वाला है और मद्य ओज के विपरीत गुण वाला होता है । अस्तु, दूव का प्रयोग करके जव रोगी का वल वढ जावे तो दूव को वंद करके अल्प मात्रा में मद्य पिलाना प्रारंभ करना चाहिए । क्रियाक्रम-

चातज मदात्यय में — काला नमक, जुएठी, मरिच, छोटी पीपल चे युक्त मय का जल मिश्रित करके हल्का करके पिलाना ।

पित्तज मदात्यय में --- वट जु ग के हिम, शर्कंरा से युक्त मद्य पिलाना चाहिए । आमला, खजूर, मुनक्का और फालसा का उपयोग हितकर होता है ।

रलेष्मज मदात्यय से—वामक योगो के साथ मद्य पिलाकर वमन करावे । वल के अनुमार लघन तथा दीपन औपघियो का प्रयोग करना चाहिए ।

त्रिदोपज में--त्रिदोप का मिलित उपचार करे। सामान्यतया खजूर

१ सर्वं मदात्ययं विद्यात् त्रिदोपमधिकं तु यम् । दोप मदात्यये पश्येत् तस्यादौ प्रतिकारयेत् ॥ कफम्यानानुपूर्व्यां च क्रिप्रा कार्या मदात्यये । पित्तमारुपतर्यन्त प्रायेण हि मदात्यय ॥ मिथ्यातिहीनपीतेन यो व्याधिरुपजायते । समपोतेन तेनैव स मद्येनोपञाम्यति ॥ जीर्णाममद्यदोपाय मद्यमेव प्रदापयेत् । प्रकाझाळाघवे जाते यद्यदस्मै प्रदापयेत् ॥ च० वि० २४ ॥ न चेन्मद्यक्रमं मुक्त्वा मद्यमस्य प्रयोजयेत् । लच्चनार्ध. वफे क्षीणे जातदीर्वल्यलाघवे ॥ क्षोजस्तुल्यगुण क्षीरं विपरीत च मद्यत । पयना च हूते रोगे बले जाते निवर्त्तयेत् । क्षीरप्रयोग मद्यं वा क्रमेणाल्पारपमा-चरेत् ॥ च० द० मुननका, विजीरा नीवू, अम्लवेत, इमली का सत, अनार दाने, फालसा और आंबला इनके रस को मन्य के साथ पीने से सब प्रकार के मदात्यय से लाभ होता है। मन्य-जो के मत्तू को घी में मलकर चीनी और ठंडा पानी मिलाकर घोल रेना मंथ कहलाता है।

मद्य का हीनवीयँकरणोपाय—यदि मनुष्य मद्य-पान करने के पश्चात् तुरन्त ही घो में चीनी मिलाकर पी लेवे तो उग्रवीर्ययुक्त मद्य भी उस मनुष्य को मदयुक्त नहीं करता है। अर्थात् नशा तेज नहीं होने पाता है। अस्तु, घी और शक्कर का प्रयोग मदात्यय में लाभप्रद होता है।

योग-अष्टाङ्ग लवगा-कालानमक, काला जोरा, वक्षाम्ल (विषाम्विल), अम्लवेत प्रत्येक १ तोला, दालचीनी, छोटी इलायची, मरिच प्रत्येक है तोला। इनको कूट पीस कर उसमे १ भाग चीनी डालकर शीशी में भर ले। यह अष्टाङ्ग लवण कफप्राय मदात्यय तथा सब मदात्यय में लाभप्रद होता है। यह अग्नि का संदीपन करता है और स्रोतो का विशोधन करता है। यह वडा स्वादिष्ट और रुचिकर योग है। मदात्यय के अतिरिक्त रुचिकर योग के रूप में भी इसका उपयोग हो सकता है।

एतादि मोदक—छोटी इलायचो, महुए का फूल, चित्रक मूल, हल्दी, दारु-हल्दी, त्रिफला, लाल शालि चावल, छोटी पीपल, मुनक्का, खजूर, काली तिल, जौ, विदारीकद, गोखरू बीज, निशोथ की जड और शतावर का कद । प्रत्येक सम-भाग तथा समस्त द्रव्यो से दुगुनी खाड मिलाकर मोदक बनावे । सुबह-शाम गाय के दूध के अनुपान में लेने से सब प्रकार के मदात्यय मे लाभ होता है ।

कज्जली--पारद और गधक को सम प्रमाण में वनी कज्जली का आँवले के रस और मिश्री के सेवन से सर्व प्रकार के मदात्यय में लाभप्रद होता है। सात्रा १-२ रत्ती।

ध्वंसक तथा विक्षय-मे उपचार वातिक मदात्यय के सदृश करना चाहिये। क्योकि अत्यत दुर्वल और क्षीण धातु के रोगियों में ये पाये जाते हैं। अस्तु, दूध

२७ भि० सि०

## भिषकर्म-सिद्धि

और घृत का प्रचुर प्रयोग, अनुवासन तथा यापन वस्ति का प्रयोग तथा वात-नागक अम्यंग, उट्टत्तेन, स्तान और अन्तपान की व्यवस्था करनी चाहिये।

तदनन्तर अयुक्तियुक्त विधि या मात्रा से न प्रयुक्त होने पर उम से उत्पन्न होने वाले दोप, उम से उत्पन्न मनात्यत्र प्रभृति रोगो का विनाल वर्णन, ठनकी समुचित चिकित्मा की व्यवस्था त्रभृति वानो का उल्लेव पाया जाना है।

ध्यवहार में मचनात राग आज कर कम मिलते है। संभवन प्राचीन यूग में इस (मचपान) का प्रचार अधिक रहा हो फलत: तज्जन्य ध्यादियाँ भी बहुत पैन होती रही हो, जनना उपचार-ज्ञान चिकित्सको के लिये आव्य्यक रहा हो। विदेशो में मचपान की परम्परा अब भी पाई जाती है, परन्तु देश में जस परम्परा का लोप हो गया है जो कुछ दोय भी रहा ज्सका मच-निपेधक विधानों चे मूलोच्छन ही हो रहा है। फलत. इम अध्याय के लिखने में कुछ क्रियाक्रमों तथा कुछ गिनी चुनी औषधियों का उल्लेख कर देना ही उचित समझा गया। विस्नृत ज्ञान के लिये चरक मंहिता का महारा लेना अपेक्षित है।

अच्याय का उपमंहार करते हुए अंत में चरक ने अपना निष्पक्ष विचार मद्य-चेवननिपेवपरक ही व्यक्त किया है। मद्य सब गूणों के वावजूट भी उसके अविधि या अति मेवन से विविध दौष पैदा होते है। अस्तु "जो मनुष्य इंन्द्रियो को वग में नहीं रखता है अर्थात् जितेन्द्रिय और सम्पूर्ग प्रकार की मादक ( मद्यादि नगीली चीजों ) इव्यों के सेवन में अपने को बचा लिया है उस को गारीरिक तथा माननिक विकार ( जो प्राय. मदकर इच्या से होते हैं) नहीं होते हैं।"

六

 दाह-प्रतिषेध

प्रावेशिक—वाह्य अग्नि या तैजस पदार्थ के सम्पर्क मे आने से जो अनुभव होता है उसको दाह या जलन कहते हैं। शरीरान्तर्गत कारणो से रोगो को होने वाली जलन की विशेप अनुभूति को दाह रोग ( Burnring syndrome) कहते हैं। दाह शरीरान्तर्गत अग्नि, स्वरूप का ही अन्यतम गुण हैं। इस प्रकार किसी भी कारण से शरीरगत सोम गुण—कफ का ह्यास तथा अग्नि गुण—पित्त की वृद्धि होने से दाह का अनुभव होता है। सामान्यतया दाह पित्त की वृद्धि से ही उत्पन्न होता है। अस्तु, उसमे धित्तनाशक उपचारो से शान्ति मिलती है। क्यो कि इस अवस्था मे पित्त और रक्त की ऊष्मा से दाह होता है। अस्तु, पित्त का ह्यासन यहाँ कर्त्तव्य रहता है।

कई बार ऐसा भी होता है कि पित्त प्राकृत या स्वाभाविक रहता है, परन्तु कफ के अति मात्रा में सक्षय होने से वायु अधिक बढती है और वायु पित्त को शरीर के विभिन्न अवयवो मे त्वचा आदि मे खीच ले जाती है। उन अवयवो मे पित्त का सम्पर्क होने से दाह या जलन पैदा होती है। इस अवस्था मे पित्त की स्थानाकृष्टि---अपकर्षण से दाह पैदा होता है। चिकित्सा मे यहाँ पर पित्तशामक उपचारो द्वारा वायु को शान्त करके पित्त को स्वस्थान मे लाने की आवश्यकता होती है। अस्तु, यहाँ पित्त का ह्यासन न करके वायुशामक उपचार लाभप्रद होता है।<sup>2</sup>

मुश्रुत ने सात प्रकार के दाहो का उल्लेख किया है—१ मद्यज, २ पित्ताज, ३ तृष्णानिरोधज, ४ रक्तपूर्ण कोष्ठज ५. क्षतज ६ धातुक्षयज तथा ७. मर्मा-भिघातज। इनमे मर्माभिघातज ( Due to shock) असाध्य होता है बोष साध्य होते हैं। इनमे मद्यज, पित्तज, क्षतज, रक्तपूर्ण कोष्टज और तृष्णा निरो-

| १ | त्वच | प्राप्त स | पानोष्मा | पित्तर्क्ताभि | मूच्छित | t | ~ | <br>~ |
|---|------|-----------|----------|---------------|---------|---|---|-------|
|   | दाह  | प्रकुरुते | घोर      | पित्तवत्तत्र  | भेषजम्  | n |   |       |

२ प्रकृतिस्थ यदा पित्तं मारुत श्लेष्मण क्षये । स्थानादादाय गात्रेपु यत्र यत्र विसर्पति ॥ तदा भेदश्च दाहश्च तत्र तत्रानवस्थित । गात्रदेशे भवत्यस्य श्रमो दीर्वल्यमेव च । ( च सू १० ) धज (Dueto Alcohol Haemorhage & Dehydration) विशुद्ध वैत्तिक दाह है-इनमे पित्तशामक उपचारो से लाभ होता है-परन्तु धातुक्षयोत्थ दाह जिसमे वायुकोप प्रधान हेतु होता है वह वातनाशक उपायो से शान्त होता है।

कियाकम-सामान्य-पित्त ज्वर मे जो दाह की चिकित्सा मे आहार-विहार तथा उपचार वतलाये गये हैं। वही उपचार दाह के शमन के लिये करना चाहिये । १ पित्त ज्वर, मदात्यय, रक्तपित्त तथा दाह रोग में पित्त के शमन के लिए लगभग समान उपक्रम ही वरते जाते हैं। वरफ या शीतल जल बाहच तथा पीने के लिए आभ्यन्तर प्रयोग, पूरे शरीर पर कस्तूरी, श्वेतचदन, कपूर और खस को ठडे पानी में पीस कर लेप करना, धारागृह में बैठना, सहज स्नेहयुक्त, मुग्ध और मजुल आलाप करने वाले बालको का समाइलेप ( आलिङ्गन ), खसकी टट्टी लगे पानी के छिडकाव वाले कमरे और पखे की हवा मे बैठना ( An conditioned Rooms ), कवियो का साहित्य-सरस वाणी या सूकूमारियो का गान सुनना, पीने के लिये अगूर का रस, ईख का रस, नारिकेल जल, आँवले का पानी, फलो के रस, फालसा का शर्वत, कोमल और मुत्रल फलो का सेवन, धनिया को रात्रि मे भिगोकर सबेरे उसका वासी पानी पीना, या जीरे का पानी, अगुरु, लोघ, चदन आदि का उद्वर्त्तन, नदी-जलाशय के समीप का वास, ठंडे पर्वतो और निर्झर के समीप का वास, गाय का दूध-घृत-मक्खन का सेवन, ककडी, पेठा, केला-मुनक्का, खजूर, छुहारा, सिंघाडा आदि फलो का सेवन । चौलाई और परवल का शाक, मूग या मसूर की दाल और सावारण चावल-रोटी का भोजन आदि।

गर्ममसाले---क्षार-कटु-तिक्त-उष्ण द्रव्यो का सेवन, विरुद्ध अन्न-पान, वेग-विधारण, हायी-घोडे की सवारी, परिश्रम, व्यायाम, धूप का सेवन, हिंगु या ताम्बूल का खाना, स्त्रीसंग, दंधि, मत्स्य आदि पित्तकर द्रव्यों का पूर्णत-परिहार दाह की अवस्था मे कर देना चाहिये।

१ कपूर, सस, श्वेत चन्दन का ठण्डे पानी में पीसा लेप शरीर पर करना ।२ भेपज

- १ यत् पित्तज्वरदाहोक्त दाहे तत्सर्वमिष्यते । ( भे र )
- २ अयि नितम्विनि खेलनलालसे मधुरवाणि निकाममदालसे । वपुपि दाहवता विहित हित हिमहिमाशुजलैरनुलेपनम् ॥

याह नान्त होता है। यदि अवयव जिशेप में जैसे हाथ-पैर के तलवे में हो तो केवरु ज्ही पर रुपाना चाहिये।' प्रदेह या लेप

र. नीम को पत्ती को पोसकर एक मिट्टी के वर्त्तन में पानी ढालकर मधकर उनके फेन ने लेप करने से दाह जान्त होता है। विशेषतः विसूचिका के अनन्तर होने वाले उदर के दाहम लाभप्रद पाया गया है।<sup>द</sup> इससे तृपा, दाह और मूर्छा मे भी आराम होता है।

४ जो का सत्तू, आंवला, वेर को गुठली या मज्जा, लाम का पन्ना (कच्चे व्याम को लाग में पकाकर उसका लेप) काजी के साथ पीस कर लेप करना भी दाहगामक होता है।

५. छोरो वृत्त को छाल, श्वेत चदन को दूध में पीस कर पूरे वदन में लेप करना।

६. प्रियज्ज, लोध, एस, नेत्रवाला, नागकेसर, तेजपात, मोया और चन्दन का लेप।

राय्या---केले के पत्र अथवा कमल के पत्ते पर सोना ।

आच्छाट्न-काजी से आई किये वस्त्र के द्वारा पूरे शरीर का आवृत करना।

परिपेक तथा अवगाहन-सुगन्धवाला, पद्माख, खस और सफेद चन्दन को पानी में सौलाकर ठएटा हो जाने पर उसे एक द्रोणों में भरकर डुवकी लगाकर स्नान्। केवल घोतल जल से स्नान भी लाभप्रद होता है।

काथ-पपेटादि कपाय--पित्तपापडा, खस और मोथा इनका सम भाग में लेकर बनाया पवाथ मिश्री के साथ पीना दाहशामक होता है।

धान्यक हिम—धनिया को रात्रि में मिट्टी के वर्त्त में भिगोकर उसको सुवह मसल कर छान कर मिश्री के साथ पीना सुन्दर दाहशामक होता है।

चूर्र्ण-चंद्नादि चूर्रा-चदन, खस, कूठ, नागरमोथा, आंवला, नील कमल का फूल, मुलैठी, महुए का फूल, मुनक्का, खजूर, छोटो इलायचो, ककडी का बीज, खीरे का वीज, धनिया समभाग और सब के वरावर मिश्री मिलाकर बनाया चूण। मात्रा ३ माशे। अनुपान शीतल जल।

- १ सहस्रघोतेन घृतेन वापि दिग्वस्य दाह क्रुशता विर्भत्ति। अन्याङ्गनासगसमादरस्य स्वीयेषु दारेषु यथामिलाषः॥
- २ तृङ्-दाह-मोहा. प्रशम प्रयान्ति निम्वप्रवालोत्थितफेनलेपात् । यथा नराणा धनिना धनानि समागमाद्वारविलासिनीनाम् ॥ ( वै जी. )

घृत-तेल्र—कुञादि तैल या घृत—कुशादि पंचतृण, जालपर्णी तथा जीवनीय गण को वौपघियो से सिद्ध तैल या घृत का सेवन । डपसंहार

दाह रोग में प्रयोज्य कुछ व्यवस्थापत्र १ चंद्रकलारस ३ र

| चंद्रकलारस<br>प्रवाल पिष्टि | ३ र०<br>३ र० |
|-----------------------------|--------------|
| गुड्रचीसत्त्व               | १॥ मा०       |
| मिलित                       | ३ मात्रा     |

१ मात्रा दिन मे तीन वार घृत और चीनी के साथ या गुलकन्द के साथ।

(२) यष्टचादि चूर्ण या शतपत्र्यादि चूर्ण ६ माशे रोज रात्रि मे सोते वक्त दूध से ।

वायु के कारण दाह हो तो

(१) गुग्गुलुवटी ६/३ मात्रा २, २ गोली दिन मे तीन वार गर्म जल से ।

( २ ) यष्टयादि चूर्ण या जतपत्र्यादि चूर्ण पूर्ववत् रात्रि में ।

( ३ ) पंचगुण तैल का अम्यंग।

अाजकल दाह रोग अधिकतर धातुचयजन्य अर्थात् वातिक ही मिलते हैं। अस्तु, इनकी चिकित्सा में धातुओ के वर्धन, पोपण की व्यवस्था, जीवतिक्तियुक्त द्रव्य आहार प्रचुर मात्रा में देना उत्तम रहता है। प्रवर तथा योनि रोग से पीडित स्त्रियो में गुक्रक्षय की अधिकता से उत्पन्न पुरुपो तथा किसी दीर्घकालीन रोग के परिणाम स्वरूग उत्पन्न दाह का रोग प्राय मिलता है। नवीन वैज्ञानिको के घोध के अनुसार हस्त-पादादितल-दाह (Burnig Feet Syndrome) का उत्पादक कारण जीवतिक्ति ची की कमी (Vit B, and Calcium Pantothenate) माना जाता है। इस अवस्था में मुख से प्रयुक्त होने वाली तथा मूचीबेव से देय वहुत सी औपवियाँ भी मिलती है। फिर भी इनसे स्थायी लाम नहीं होता है।

स्यायी लान के लिये आयुर्वेदीय योगो का उपयोग श्रेयस्कर होता है। यहाँ पर एक योग, वविराज प० भूमित्र जर्मा वैद्य का, उद्धृत किया जा रहा है जो उत्तम लाभ करता है :---

कुंकुमादि वटी—केगर १ तोला, सिंगरफ १ तोला, सोठ १ तोला, धतूरे का वोज १ तोला, जायफल १ तोला, लांग १ तोला, जावित्री १ तोला तथा मिर्च १ तोला । सवको कूट-पोसकर महीन चूर्ण वनाकर खरलकर वटी वना लेनी चाहिये । मात्रा—२ रत्ती प्रातः सायं जल या दूघ से ।

પ્ટરર

पाद-दाह — का वर्णन वातरोगाध्याय में भी पाया जाता है। वहाँ पर चिकित्मा रूप में नागकेशर के कांटो को पीसकर शतधौतवृत में मिलाकर पैरो में लेप करना अथवा दशमूल के काढे से पैर के तलवे का धोना अथवा मक्खन का लेप कर ' स्वेद करना वतलाया गया है। निरावेध के द्वारा रक्त-निर्हरण तथा दाह कर्म का भी विधान पाया जाता है। विभीतक फल के चूर्ण का अवधूलन, चूर्ण को पानी में पीसकर लेप या विभीतक फल की मज्जा का लेप हाथ-पैर के दाह का जामक होता है।

#### $\star$

#### वाइसवॉ अध्याय

### भूत-विद्या

चिकित्मा शास्त्र मे पठित रोग दो वर्गों के मिलते हैं। एक वे जिनमे पैदा होने वाले लक्षणो की दोप-दूष्य-हेतु-पूर्वरूप-उपशय-तथा सम्प्राप्ति के अनुसार तथा गारीर एवं मानस दोपो के अनुसार उनकी तर्कसगत व्याख्या की जा सके और समझा जा सके। इसके विपरीत कुछ सीमित व्याधियो का एक दूसरा वर्ग भी होता है। जियमें अद्भुत या विचित्र स्वरूप के लक्षण पैदा होते है। इनमें मिलने वाले लचणो या लच्चण-समुदाय की उपपत्ति त्रिदोषवाद के सिद्धान्त के अनुसार या सत्त्व, रज एवं तम प्रभृति मानस गुणो के आधार पर समझ मे नही आती है।

जैसे—कोई व्यक्ति जिसने कभी भी सस्क्वत भाषा न पढी हो और वह, अचानक रोग के आवेश में संस्कृत वाणी में प्रवचन करने लगे। अथवा कोई ऐसा व्यक्ति जिसने कभी भी फारसी न पढी हो रोग को 'अवस्था में सहसा फारसी में वोलने या लिखने लगे। ऐसे रोगियो में अथवा उनमें उत्पन्न होने वाले लक्षणों का वोधगम्य एव तार्किक समाधान नही हो पाता है। इस प्रकार के असाधारण रोगों के लिये एक स्वतत्र वर्ग की ही कल्पना आयुर्वेद शास्त्रज्ञों ने

१ शिराव्यथः पाददाह पादकण्टकवत् क्रिया । शतबौतघृतोन्मिश्रेर्नागकेसरकण्टकै. ॥ पिष्टै प्रलेप सेकश्च दशमूल्यम्बुनेष्यते । आलिप्य नवनीतेन स्वेदो हस्तादिदाहहा ॥ ( च द. ) की एवं लायुर्वेद ने एक स्वतंत्र लंग भूत-विद्या के अंतर्गत ऐसे रोगो का आत्यान किया हूं।

इस विगिष्ट अंग में पाये जाने वाले रोग अधिकतर सत्त्व या मन से नम्बन्य रखने वाले हैं। अंग के प्रवर्त्तक आचार्यों ने इन में प्रकट होने वाले रोगो का नम्बन्व आगन्तुक कारणो में जोढा तथा उन में होने वाले लक्षण-समुदाय की मजा भी पूर्णतया भिन्न स्वरूप की दी तथा रोग को रोग न कहकर भूनावेज, सत्त्वावेन, प्रहजुष्ट, प्रहोपसर्ग, बाधाजुष्ट आदि जब्दो में आख्यान किया। इस अंग में व्णित बाधावो की व्यात्या, विनिश्चय तथा उपचार भी भिन्न स्वरूप के वतल्याये।

इम अग में न्यवहृत होने वाले गट्ट सभी भिन्न स्वरूप के पारिमापिक अर्थों में व्यवहृत होते हैं। रोगो का नाम, उत्पत्ति तथा उनके उपचार सभी रहस्यमय ही मिलते हैं। अस्तु, भूत-विद्या नामक इन तंत्र या अग को यदि रहस्यमय रोग नथा उनके उपचार का अध्याय (A chapter on Mysterious diseases & their treatment) कहा जाय तो अधिक युक्तिसंगत प्रतीत होता है।

वच यहाँ यंका होती है कि भूतविद्यान्तर्गत वर्णित देव-असुर-पिगाच प्रभूति क्या वास्तव में मनुष्य शरीर में उपसृष्ट होकर कप्ट देते है या नहीं ? विषय विवादास्पद है । बहुत क्रुछ खण्डन और मण्डनपरक युक्तियाँ दी जा सकती है । खण्डन पा नास्तिपरक ही विचारो का ही आधिक्य पाया जाता है । अस्तु, विचारणीय यह है—भूत-प्रेत आदि स्वय अदृश्य हैं, चर्म चक्षु से दिखलाई नही पढते है तो फिर उनके अस्तित्व का ज्ञान कैसे होवे । इसका सीधा उत्तर यह है कि उनके प्रभाव से । जैसे—ताप और शक्ति हु । भे हो उनकी वियमानना का ज्ञान मंभव रहता है ।

भूतादि का प्रसाव प्रायः अल्पसत्व (कमजोर मनोवल) के आदमियों में दिन्वलाई पड़ता है। महातत्त्व ( दृढ मनोवल) के व्यक्तियों अथवा पवित्र आचरण के व्यक्तियों में डनका कोई भी प्रभाव नहीं दिन्वाई पडता है। परन्नु कमजोर मन के एवं गन्दे रहनेवाले व्यक्तियों में तथा असंस्कृत व्यक्तियों में ( अशोच के कारण ) आये डिन डन पर होनेवाले प्रभावों का प्रत्यक्ष किया जा सकता है।

दूर के देतातों में जहां शिक्षा का अभाव है, औद्योगीकरण का कमी है एवं चिकिस्सा नी मुविवा मुल्म नहीं है---व्हाँ पर प्रेत-वाधा आदि का रोगों में सर्व प्रथम निदान और तत्र-मत्र एतं यंत्र का सर्व प्रथम उपचार देखने को मिलता है। देहातों को छोट़ शहरों या शहरों की समीप वस्तियों में रहने वाले निम्न आधिक न्तर के व्यक्तियों में भी इन मूत-विद्या के प्रति कम आस्या नहीं दिखलाई

### चतुथे खरडः वाइसवाँ अध्याय

पटती । इनमें भो विविध व्याधियों में प्राय प्रेतावेश का निदान और तदनुकूल उपचारो की व्यवस्था देखी जाती है ।

आवेग का एक अर्थ आग्रह या हठ मी है। इस प्रकार का आवेशयुक्त रोगी कई आग्रहो से युक्त होकर सम्य चिकित्सको के समीप भी आ सकता है। मान लें कोई रोगी चिकित्सक के समीप आकर अपने रोगो का कारण प्रेतवाधा चतलाता है। और उसके प्रतिकार रूप में किसी देवता को प्रसन्न करने के लिए किसी विशेप प्रकार के पूजन का आग्रह करता है। अब चिकित्सक उसका अनुमोदन करेगा या विरोध। यदि अनुमोदन करता है। अब चिकित्सक रूप मे भूत-विद्या नामक कला का समर्थन करता है। यदि पूर्णतया विरोध करता है तो उसकी यशोहानि की सभावना रहती है।

रोगो के मानसिक उढ़ेगो के शमन के लिये उसके मन को प्रौढ करने के लिये सफल चिकित्सक प्राय भूत-विद्यान्तर्गत कथित उपचार, साधनो या दैव-व्यपाश्रय उपायो को अपनातो है। रोगी के मानसिक शान्ति के लिये कभी अनूकूल या प्रतिकूल उपचारो का सहारा लेना परमावश्यक हो जाता है। वस इतने में ही भूतविद्या की सम्पूर्ण कला निहि है और इन साधनो का आश्रय लेते हुए उपचार करने में ही भूतविद्या नामक तंत्र की सार्थकता है।

तात्रिक व्याख्या— तत्र शास्त्र में ऐसा माना जाता है कि देव-ऋषि-यक्ष-गधर्व-प्रेत आदि की नाडियाँ सुपुम्ना के समीप में पाई जाती हैं। योगी लोग अपनी इच्छा के अनुसार जब चाहे इनमें किसी की भी जागृत या सुप्त कर सकते हैं। दूसरे के शरीर के इन नाडीतत्रों को भी जगा सकते हैं। यदि किसी आगन्तुक कारण से ये नाडियाँ उन्मुख हो जाँय तो विविध प्रकार के प्रेत-गन्धर्व आदि के आवेश के लचण सामान्य व्यक्ति में भी होने लगते हैं, जिसे भूत-वाधा के नाम से अभिहित किया जाता है। इसी विषय का वर्णन इस भूत-विद्या नामक अग में किया जाता है।

देवर्पिगंधर्वपिशाचयक्षरक्षःपितॄणामभिधर्पणानि आंगन्तुहेतुर्नि-यमव्रतादिमिथ्याक्वतं कमे च पूर्वदेहे ॥ ( च चि )

आयुर्वेद के अष्टाङ्गों में एक अन्यतम अग भूतविद्या है। आयुर्वेद के इस अग का प्रयोजन देव (देवता), असुर (दैत्य), गधर्व (देवगायक), यक्ष (कुवेर आदि), राक्षस (व्रह्यराक्षस), पितर (श्राद्ध में दिया गया भोजन ग्रहण करने वाले ), पिशाच ( पिशित खाने वाले ), नाग ( सर्प ग्रह ), ग्रह ( वाल ग्रह ) से उपसृष्ट चेतस् ( मन ) वाले व्यक्तियो के शान्ति-वलिहरणादि उपचारो द्वारा ग्रहो का उपशमन करना है ।

अव एकैंकण इन शब्दो का विचार आवश्यक हो जाता है। देव ग्रह से क्या तात्पर्य है क्या देवता स्वय किमी मानव के गरीर में प्रविष्ठ होकर कष्ट देते है ? देव ग्रहो में तप, दान, व्रत, धर्म, नियम, सत्य तथा अष्टविध सिद्धियाँ उनमें नित्य रहती है। उत्कृष्ट गुण होने के कारण वे मनुष्यो के साथ नही वैठते और न तो वे मनुष्यो के शरीर में प्रविष्ट ही होते है। किन्तु जो लोग भी अज्ञानवश मानव गरीर में इनका प्रवेश मानते हैं उनको भूतविद्या से अनभिज्ञ ही समझना चाहिये। वास्तव में ये देव स्वयं शरीर में प्रविष्ट नहीं करते अपितु इन ग्रहो के जो असख्य अनुचर है एवं रक्त और मास पर ही निर्भर रहते हैं वे भयड्कर तथा रात्रि में भ्रमण करनेवाले देवो के परिचर ही मानव-शरीर में प्रवेश करते और जन्माद प्रभूति रोगो को पैदा करते हैं।

मह—वालग्रह के अध्याय में वर्णित विविध ग्रह जो वालको में उपसृष्ट होकर नाना प्रकार की व्याधियाँ पैदा करते है । पिशाच—पिशित या मास खानेवाले ग्रह या निम्नस्तर के या समाज के एक छोटे अग के रूप में पाये जाने वाले प्रेत ।

इन ग्रहोपसर्गों को समझने के लिये इनके प्राकृतिक रूप में पाये जाने वाले मत्त्वों का ज्ञान आवश्यक हो जाता है। इसके लिये सत्त्वों का वर्णन अध्याय के अन्त में चरक सहिता के अनुसार सत्त्व या रज अश की विशेषता के आधार पर

१ तपामि तीव्राणि तथैव दानं व्रतानि घर्मो नियमञ्च सत्यम् । गुणास्तयाष्टावपि तेषु नित्या व्यस्ता समस्ताश्च यथाप्रभावम् ॥ न ते मनुष्ये सह सविशन्ति न वा मनुष्यान् ववचिदाविशन्ति । ये त्वाविशन्तीति वन्दन्ति मोहात्ते भूतविद्याविषयादषोद्या ॥ तेषां ग्रहाणा परिचारका ये कोशेसहस्रायुतपद्यसल्या. । वमूग्वसामांमभुजः सुभीमा निशाविहाराश्च तथा विशन्ति ॥

## चतुर्थ खग्रड : बाइसवॉ अध्याय

୪२७

सात सात्त्विक अश से और छ राजस अश से युक्त व्यक्तित्वो का विविध नाम से आत्यान किया गया है। वैकारिक अवस्थावो में इनके आधार पर ही किस सन्व का आवेश किसी व्यक्ति में हुआ है इसका विनिश्चय किया जा सकता है। ग्रहावेश या भूतावेश दो प्रकार के होते हैं—देव कोटि के या पिशाच कोटि के। अथवा महासत्त्व ( बलवान् ) तथा अल्पसत्त्व ( कमजोर )।

अायुर्वेद अथर्ववेद का एक उपाझ है। अथर्ववेद मे भूतविद्या तथा मत्र-चिकित्सा का प्रचुर वर्णन पाया जाता है। मंत्र-शास्त्र या मत्र-चिकित्सा को सर्वोपरि स्थान चिकित्सा-विद्या मे दिया जाता है। इस कला की प्रशंसा करते हुए लिखा गया है कि सबसे सिद्ध वैद्य मात्रिक होता है। ''सिद्धवेद्यस्तु मात्रिक:।''

तात्त्विक दृष्टि से विचार किया जाय तो व्याधि या रोग दो प्रकार के हो सकते है। एक वे जिनका सम्वन्ध शरीर से हो, दूमरे वे जिनका सम्वन्ध मन से हो। शरीर मे होनेवाले रोगो को व्याधि तथा मन मे होने वाले रोगो को आधि की मज्ञा दी जाती है। यद्यपि व्याधि और आधि के रूपो मे पर्याप्त भेद होता है तथापि वे पूर्णतया स्वतन्त्र नही है वल्कि परस्पर मे अनुस्यूत है। शरीरगत व्याधियो के प्रभाव मन के ऊपर और मन मे होने वाले रोगो-आधियो का प्रभाव शरीर के ऊपर पडता है। कई वार तो ये आपस मे मिलकर ऐसा रूप धारण करते हैं कि जनका पार्थवय करना. भी कठिन हो जाता है।

उत्पादक हेतुओ को दृष्टि से विचार किया जावे तो व्याधि या शरीरगत व्याधियो के उत्पन्न करने मे वात-पित्त-कफ दोप भाग लेते हैं और उनके परिणाम स्वरूप शरीरगत धातुओ में वैकारिक परिवर्त्तन होते ( Pathological changes ) हैं और उनके कारण विविध लक्षण पैदा होते हैं । परन्तु मनोगत व्याधियो मे रज और तम दो दोप उत्पादक हेतु बनते है और इनके परिणाम स्वरूप शरीरगत धातुओ मे वैकारिक परिवर्त्तन (No signs of Patholohgical changes in Body tissues ) के कोई चिह्न नही मिलते है फिर भी विविध प्रकार के लत्त्वण पैदा होते है । सम्भव है उनकी उत्पत्ति मे मस्तिष्क धातु मे कुछ वैकारिक परिवर्त्तन होते हो ।

अव चिकित्सा या उपचार पर विचार करें तो व्याधि की चिकित्सा मे युक्तिव्यपाश्रय (Materialistic) साधन बतलाये जाते है और आधियो की चिकित्सा प्राय आधिदैविक या दैवव्यपाश्रय चिकित्सा का प्रसंग आता है।

आधियो का विचार किया जाय तो उनमे कुछ मद, मूच्छी, सन्यास, अपस्मार, उन्माद और अपतत्रक प्रभूति ऐसी व्याधियाँ है जिनका आधिभौतिक या युक्ति- च्यपाश्रय चिकित्सा करते हुए और साथ में कुछ दैवव्यपाश्रय उपाय वतलाते हुए उपचार करना मंभव रहना है। परन्तु कुछ ऐसे भी रोग चिकित्मको के सम्मुख आते है जिसका रहस्य समझ में नहीं था पाता है और उनमे आधिभौतिक उपचार कुछ भी न्याम नहीं करता है और विशिष्ट दैव-व्यपाश्रय उपक्रमो से उन्या जमन करना संभव रहता है। इन प्रकार का रहस्यमय मानस रोग भूतविद्या के विषय हो जाते है।

कहनं का तात्पर्य यह है कि आधि या मानसिक रोगो के दो वर्ग है - २. सामान्य आधियाँ २ विशिष्ट आधियाँ । मामान्य आधियो के रहस्य का तो भेद रुग जाता है और कुछ सामान्य दैव-व्यपाश्रय उपक्रमो की सहायता से प्रधानतया युक्ति-व्यपाश्रय उपायो द्वारा उपचार सामान्य व्यक्ति भी कर लेता है । दूसरे वर्ग में विशिष्ट आधियों को ममझना चाहिये-जो परमगूढ, रहस्यमय और अप्रतर्म्य होती ह जिनका उपचार विशेषजो का विपय रह जाता है । इस प्रकार को विशिष्ट रहस्यमय व्याधियाँ और उनका उपचार भूत-विद्या का विपय हो जाता है । इन व्याधियों को सोई तर्कसंगत व्याख्या या उपचार असंभव हो जाता है ।

इस प्रकार की विशिष्ट व्याधियों के हेतु, लक्षण, मंजा एवं उपचार पूर्णतया स्वतंत्र ढंग के होते हैं, उनका आयुर्वेद के अन्य सात अंगो ( जल्य-जालाक्य, अगदतंत्र, कोमार भृत्य, रसायन, कल्प तथा वाजीकरण) के साथ कोई पूर्वापर सम्वन्ध भी नहीं रहता है। इनके उपचार करने वालों के लिये भी कोई शेप अन्य अंगों की विशेष अपेचा नहीं रहतो है। इस विषय का अधिक सम्वन्ध मन्त्र शास्त्र मं हो जाता है। तत्र-मंत्र-यत्र के द्वारा उपचार करते हुए इन आधियों में शान्ति मिलती है। मंत्र जास्त्र के खनुसार चिकित्सा करनेवाले चिकित्सको का एक स्वतन्त्र सम्प्रवाय है जिन्हें तान्त्रिक या ओझा-सोखा कहते हैं। विशिष्ट प्रकार को आधियों का उपचार करना उन विशेषज्ञों का ही विषय है। भूत-विद्या का विशेषज्ञ वास्तव में तात्रिक या मंत्रशास्त्रज्ञ ही होता है। सामान्य चिकित्सक को पुछ मामान्य वातों का जान हो जाना ही पर्याप्त है—जिनके आधार पर वह विशिष्ट तंश्जों से सलाह लेने के लिये रोगी को भेज सके।

चित्तिसा शास्त्र के विद्यार्थी को बहुविध ऐसे विषय पढाये जाते है जिनका उनके परवर्त्ती कार्यक्षेत्र में काम नहीं पढ़ता है। जैसे---प्रसूति तंत्र, स्त्रोरोग तथा शल्यनंत्र-सम्बन्धी बृहत् शस्त्र कर्म (Major operations)। एक मामान्य चिकित्सक के लिए कार्य क्षेत्र में आने पर विधेपत. काय-चिकित्सक के लिये इन कर्मों का व्यवहार अप्रामगिक हो जाता है। फिर भी यह नहीं कहा जा सकता कि इन विषयों का ज्ञान कराना उसके लिये निरुपयोगी या

### चतुर्थ खरुड : बाइसंवॉ अध्याय

अनावश्यक है। क्योकि इस ज्ञान के अभाव मे चिकित्सक रोग के निदान मे, जसके शस्त्रसाध्य या अीषधसाध्य होने में, लघु शल्यकर्म साध्य या वृहत्कर्म साध्य तथा संभाव्य माध्यासाध्य विवेक में अनभिज्ञ ही रह जायगा और उस अवस्था के अनुमार वैसे रोगी को उचित सलाह देने मे चूक जायेगा। रोगी की स्थिति के अनुसार उसे किसी शल्यकर्म-विशेपज्ञ, प्रसूति-विशेपज्ञ के उपचार के लिये अथवा यथोचित छोटे या वडे चिकित्सालय मे जाने के लिये प्रेरित करने मे जसका पूर्व पठित ज्ञान सहायक वनता है।

इसी तरह भूत-विद्या के जहाँ तक सामान्य ज्ञान का प्रश्न है— सभी काय-चिकित्सक को जानना आवश्यक है। मान लें चिकित्सक को भूत-विद्या तत्र मे कुछ भी आस्था नही है वह उसको एक हास्यास्पद विषय या कपोलकल्पित अनावश्यक विवेचना समझता है। परन्तु यदि कोई व्यक्ति या रोगी भूत-प्रेत आदि वाघाओ से पीडित होकर उसकी चिकित्सा मे आता है तो क्या उसको मजाक कर टाल सकेगा। उसको वाघ्य होकर आधिभौतिक उपचारो के साथ कुछ आधिदैविक उपक्रमो का भी शरण लेना पडेगा। दैवव्यपाश्रय चिकित्सा वह या तो स्वयं करे अथवा उसके लिये किसी अन्य तंत्रज्ञ से सलाह लेने के लिये उपचार कराने के लिये भेज दे। कहने का तात्पर्य यह है कि प्रत्येक चिकित्सक को इन आध्यात्मिक या मानसिक विकारो तथा उनके उपचारो से अवगत होना वाछित है। इसी लिये सभवत आयुर्वेद के शास्त्रकारो ने भूत-विद्या की एक अन्यतम अंग के रूप मे व्याख्या की है।

जैसा कि ऊपर मे वतलाया जा चुका है कि आधियो मे सामान्य चिकित्सक को भी इन उपचारो का शरण लेना पडता है---जैसे आगन्तुक विषमज्वर, आग-न्तुक या भूतोत्थ उन्माद, आगन्तुक अपस्मार या अपतंत्रक तथा बालरोगो को चिकित्सा मे बालग्रह आदि । अस्तु, एक सामान्य चिकित्सक (General Practitioner) को कुछ इस मंत्र शास्त्र के सामान्य बातो की जानकारी करना आवश्यक हो जाता है । उदाहरण के लिए कुछ रोगो का उदाहरण नीचे दिया जा रहा है ।

नव प्रसूत वालको में कई प्रकार के रोग या लक्षण-समुदाय (Syndrome) प्रकट होकर उसकी दशा को साधातिक बना देते हैं । वोलने और दवा-दारू के सेवन में असमर्थ बालक व्याकुल हो जाता है । चिकित्सक का भौतिक उपचार (marterialistic Treatment) दुरूह हो जाता है और प्राय असफल ही पाया 'जाता है । वालक कुछ ही चणो में अपनी जीवन-यात्रा समाप्त कर

#### भिण्कर्म-सिद्धि

देता है। वालक के माता-पिता तथा चिकित्सक की वृद्धि एवं युक्ति भी अर्कि-चित्कर होती है, वे किंकर्त्तव्य-विमूढ हो जाते हैं। जो कुछ भौतिक उपचार करता है वह भी प्राय. सफल नही होता। असफलतावो के कारण चिकित्सक हताग हो जाता है। इनमे न ठीक निदान हो हो पाता है और न ममुचित चिकित्सा ही। छोटे रोगी का सहयोग (Cooperation) भी चिकित्सक के लिए दुर्लभ हो जाता है। फलत चिकित्सा में असफलता हो अधिक मिलती है और मफलता कम।

इन रोगो में आयुर्वेद अपने भूत-विद्या नामक अग के शरण लेने का उपदेश देता है जिसमें कई प्रकार के आधिभीतिक, आधिदैविक तथा आध्यात्मिक उपायो से वालक रोगी के रोग-निर्हरण के लिए उपदेश पाया जाता है। रोग के निश्चय में वह विशेप प्रकार के हेनु, रोग की भिन्न प्रकार की सजा, विशिष्ट प्रकार के पूर्वरूप तथा उपचारो के अल्जैकिक रूपो का आख्यान करता है। इन अवस्थावों में वालको के रोगो की सज्ञा वालग्रह हो जाती है। उपचार में युक्ति की अपेक्षा परम्परा या दैव की विशेपता वतलाता है। इसके लिए ग्रहवाधा-प्रकरण नामक विशेष अध्याय लिखा जाता है, जिसका सम्बन्ध उसके अन्य सात अगो से न करके, विशिष्ट अग भूत-विद्या से जोडता है। फलत वालग्रह के उपचार तथा आगन्तुक अनुवधो के उपचार कुछ दूसरे प्रकार के हो जाते है जो आयुर्वेद का अपना वैशिष्टय वन जाता है।

विषय को अधिक स्पष्ट करने के लिए यहां पर अत्यन्त संक्षेप मे इन ग्रहो के नाम, स्वरूप तथा उपचारो का एक व्यावहारिक वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है।

वाल ग्रह-रोग कई स्वरूप के होते हैं। इनसे अत्यन्त तीव्र स्वरूप के ( Acute ) और कई वार जीर्णस्वरूप के ( Chronic ) लच्चण भो पैदा होते है, परन्तु घातक प्राय सभी होते है।

वालग्रह-सामान्य रूप—ग्रहोपसृष्ट वालक में सामान्यतया निम्नलिखित लक्षण नमुदाय (Syndrome) पाये जाते हैं। जैसे-ज्वर, क्रन्दन, चौकना, चिल्ठाना, आँख एव भ्रू का नचाना, मुख से फेनोद्गम, ऊपर की थोर स्विर नेत्रो ने टेप्तना, दाँतो का कटकटाना, थनिद्रा, भयाकुल डोट्टेग्नता, माता का स्तन्य-त्याग ( दूघ न पीना ), स्वर और चेप्टात्रो का विक्कन होता, नख से माता या धात्री के गरीर का कुरेदना, निसंजता (वेहोशी), विवध या अतिसार, उसके गरीर ने मान-रवन से मछ्त्री, खटमल या छुलुन्दर जैसी दुर्गंध का थाना । इन लक्षणो के आधार पर वाल ग्रह से जुप्ट वालक का निदान करना सम्भव रहता है।

अपने पुत्र कात्तिकेय की रक्षा के लिए शूलपाणि भगवान् शकर ने ग्रहो की उत्पत्ति की है। ये वारह प्रकार के होते है। इनमे छ पुलिङ्गी और छ स्त्री-लिङ्गी होते हैं। १ स्कंद २ विशाख ३. मेप ४ श्वग्रह ५. प्रपितृ ६. शकुनि संग्रु छ: पुलिङ्गवाचक तथा ७ पूतना, ८ शीतपूतना ९ ढष्टिपूतना १० मुग्यमण्डलिका ११ रेवती, १२ शुष्करेवती ये छ स्त्रीलिङ्ग वाचक होते है।

रोगोत्पत्ति में ग्रहों की कारणता—आचार्य सुश्रुत ने लिखा है कि ''आप्त या शाम्त्र-चननो के अनुमार अर्थात् जो शास्त्र मे लिखा है उस को देख कर तदनुरूप रोगो की उत्पत्ति में इन ग्रहों की कारणता, लक्षण और चिकित्सा का उत्लेख किया जावेगा।"

माता या घात्री के अपथ्य या अपचारो से जैसे, मास-सुरादि का सेवन, मूत्र-पुरीपादि को सफाई न रखना, मगल कर्म का अभाव तथा अपवित्रता से ग्रह कुपित हो जाते हैं तथा अपनी पूजा करने के निमित्त या हिंसा के लिए शिशु पर आफ्रमण करते हैं। हिंसाकाक्षा या अर्चनाकाक्षा इन दो कारणो से ही वालक को ग्रह कप्ट देते हैं "हिंसारत्यर्चनाकाक्षा ग्रहग्रहणकारणम्।" वस्तुत गह वालक के रक्षक रूभ मे रहते हैं क्योकि इसी निमित्त इनकी सृष्टि भगवान् शंकरने की थी परन्तु अपवित्रता या अपूजन से वे स्वयं वालक के भत्तक हो जाते हैं।

घर से वाहर किसी चौराहे पर रख देना ९ रक्षामंत्र, १० स्नान-धात्री तथा वालक का विशेष विधियो से स्नान कराना ।°

भूत-विद्या के अतर्गत वाल रोगो का समावेश सभवत असमर्थतावश आचार्या ने किया है। क्योकि-इस प्रकार के नवप्रसूत वालको के कोमल और मूक शरीर में रोग का निदान वडा ही कठिन होता है। निदान क्वचित् हो भी जाय आम्यंतर में प्रयुक्त होने वाली सामान्य एवं निरापद अपिथियो से उपचार करना कठिन हो जाता है। अस्तु, अभ्यंग, उत्सादन प्रभृति वाह्य उपचारो के द्वारा तथा मंत्र-तंत्र और यंत्र द्वारा चिकित्सा करना युक्तिमगत प्रतीत होता है। अस्तु, वालग्रह सज्ञा से इस कालमर्यादा की होनेवाली व्याथियो का वर्णन आचार्यो ने किया तथा उसके उपचार में व्यवहुत होने वाले शान्ति कर्म, वलिहरणादि क्रियावो का जपदेश किया।

भूत-विद्या के अतर्गत दूसरा प्रमुख प्रसंग उन्माद रोग के अधिकार में आता है। मद-मूच्र्छा-सन्यास-अपतंत्रक-अपस्मार तथा उन्माद ये ऐसे रोग हैं—जिनमें जारोरिक दोप वात-पित्त-कफ तथा मानसिक दोप सत्त्व-रज और तम, दोनो का मनुलन बिगड जाता है और शरीर तथा मन दोनो के दोपो मे वैपम्य पैदा होता है। विविध मानसिक या मस्तिष्कगत रोगो में मनमें विकार कैसे पैदा होता है, इस विपय को समझने के लिए थोडा मन के दोप, गुग और क्रिया का सक्षिप्न जान हो जाना आवश्यक है।

मनके गुण तथा दोप---प्रकृति के समान मन भी त्रिगुणात्मक होता है। प्राकृत अवस्था में इसमें मत्त्व गुण को ही प्रधानता रहती है। अस्तु, इसका दूसरा नाम ही सत्त्व पड गया है। रज और तम मन के दो दोप है-"रजस्तमश्च मनसा द्वौ दोपावुदाहृतो।" इन दोनो की विपमता या प्रवलता से विविध मानमिक रोग पैदा होते है।

मन के कार्य और उसकी किया की सम्पन्नता-कत्तव्या-कत्तव्य का विचार, तर्क, ध्यान, मंकल्प, इन्द्रियो का नियमन तथा अपना नियमन आदि मन के कर्म हैं---

> चिन्त्यं विचार्थमूखद्ध ध्येयं संकल्पमेव च। यर्तिकचिन्मनसो होयं तत्सर्वं छर्थसंज्ञकम्। इन्द्रियाभिष्रहः कमं मनसः स्वस्य निष्रहः॥(च गा)

१. विस्तार के लिए देखिये सुश्रुत उत्तरस्थान वालग्रह-प्रतिपेध ।

अनुभव (Feeling), विवेचन (Thinking), तथा क्रिया (Action), इनसे मानसिक क्रियाये सम्पन्न होती है । मन की ही अवस्था विशेष का नाम अह कार और वुद्धि है । इन्द्रियो के द्वारा किया गया प्रत्यच मन के पास पहुँचता है, मन उसके हेयोपादेय ( भले बुरे) का विचार करके अहकार को दे देता है। अहकार भी यह मेरा है ममझकर उसका ग्रहण या त्याग करने के लिए वुद्धि को मौप देता है । इस प्रकार वस्तु के ज्ञान मे इन्द्रियाँ अप्रचान तथा मन आदि तीनों अंत -करण प्रधान माने गये है ।

सान्तःकरणा चुद्धिः सर्वं विषयमवगाहते यस्मात्।

तस्मात् चिविधं कर रां द्वारि द्वाराणि शेषाणि ॥ (सा. का) ये सभी क्रियायें मन के सत्त्व गुण की प्रकृतावस्था पर ही निर्भर है। सत्त्व गुण को कमी एवं रज और तम की अधिकता से उपर्युक्त विविध मानसिक व्याधियां उत्पन्न होती है। मानसिक व्याधियों में उन्माद का महत्त्व सर्वाधिक है। अत यहां पर उसी का वर्णन किया जा रहा है।

वातादि दोप विकृत होकर जब मनोवह स्रोत (वातनाडी सस्यान) में पहुंचते है तो उसके सत्त्व गुण का ह्रास एवं रज तथा तमो गुण की वृद्धि कर के मनोविभ्रम या उन्माद रोग को उत्पन्न करते हैं। उन्माद किस को और क्यो होता है। इसका विवेचन यथास्थान आगे किया जायगा। सम्प्रति उन्माद की सक्षिप्त परिभापा के वारे मे विचार किया जा रहा है।

निष्प्रयोजन तथा उच्छू खल प्रवृत्ति का ही दूसरा नाम उन्माद है। प्राक्तता-वस्था मे मनुष्य प्रत्येक कार्य किसी प्रयोजन मे ही करता है बिना प्रयोजन के अल्प बुद्धि को भी प्रवृत्ति नही होती 'न प्रयोजनमनुद्दिश्य मन्दोऽपि प्रवर्त्तते !' प्राचीनो ने प्रार्थेषणा (जीवित रहने की इच्छा Instinct of Self Preservation), धनैषणा या कामेपणा (धन या कामना की पूर्ति की इच्छा Sexual), धर्मेंपणा या परलोकेषणा (समाज और धर्म की इच्छा Herd instinct), इन तीनो को ही प्रवृत्ति का कारण या प्रयोजन माना है-''सुत वित नारिईपना तीनी । केहि के मति नहिं कोन मलीनी''। ये सभी एपणाये तथा प्रकृति एव तदनुकूल प्रवृत्तियाँ प्राय माता-पिता के गुणो के अनुसार सतान में आती है । वृत्त तथा सदाचार आदि गुण जातोत्तर काल मे शिक्षण के अनुसार आते हैं ।

इस प्रकार उपर्युक्त एपणावो से रहित होकर कार्य करने की अव्यवस्थित प्रवृत्ति को ही उन्माद कहते हैं । व्यर्थ ही तिनके तोड़ना, भूमि का कुरेदना प्रभृति

२८ मि० सि०

#### सिपक्तर्म-सिद्धि

छोटे छोटे कार्य भी निष्त्रयोजन कर्म की श्रेणी मे आने से मानस रोग या उन्माद के द्योतक ( Abnormal Psycosis ) हैं । लोभ, क्रोध आदि के वेग का संवरण न कर सकना आदि भी सामयिक पागलपन ही है । विचार करने से ऐसा प्रतिभात होता है कि स्वस्थ की परिभापा के अनुसार "समदोष समाझिश्चः समधातुमछक्रियः । प्रसन्नात्मेन्द्रियमनाः स्वस्थ इत्यभिधीयते ।" जिस प्रकार पूर्ण स्वस्थ शरीर वाले मनुष्य, समाज में बहुत थोडे है उसी प्रकार समाज का बहुत कम भाग ऐसा है जो मानस रोगो से पूर्णतः मुक्त हो । इसका वर्णन प्राक्वतिक सत्त्व-विवेचन मे आगे किया जायगा ।

शारीरिक रोगो की अपेचा मानस रोगो का अनुपात अधिक ही पाया जाता है। देश के अधिकाधिक औद्योगीकरण से संभवत. यह अधिक वढ रहा है। ऐसा कुछ वैज्ञानिको का अनुमान है। किन्तु शारीर और मानस रोगो में अंतर यह है-चिकित्सा-शास्त्र ग्रथो में शारीरिक रोगो का वर्णन विशद रूप में पाया जाता है फलत उनके पहचानने में सौकर्य भी होता है। इसके विपरोत साधारण अवस्था में मानस रोगो का ज्ञान नहीं हो पाता अपितु जव वह उग्ररूप धारण करता है तव हम उसको उन्माद या पागल्पन के रूप में समझ पाते हैं। वास्तव में यह बहुत पूर्व ही प्रारंभ हो जाता है। मानसिक रोग शारीरिक रोगो की अपेक्षा वद्ध-मूल होकर असाध्य भी शीघ्रता से होते है। इसके अतिरिक्त मानस रोगो में शारीर रोगो की अपेक्षा वश-परम्परा में चलने की प्रवृत्ति अधिक पाई जाती है।

वैद्यक ग्रंथो मे वर्णित मानस रोग उन्माद में स्पष्टतया दो वर्ग के पाये जाते है-एक सामान्य वर्ग, जिनमे लच्चणो की उत्पत्ति होने पर शारीरिक दोषो के वैपम्य अथवा मानस दोप-रज-तम की घटा-वढी अवस्था के अनुसार उसकी उत्पत्ति मे उपपत्ति दो जा सके, जैसे-वातिक, पैत्तिक,श्लैष्मिक तथा त्रिदोषज उन्माद । दूसरा वर्ग-विशिष्ट उन्मादो का पाया जाता है । जिन अवस्थावो में लक्षणो के प्रकट होने पर त्रिदोपवाद के अनुसार सत्त्व दोपो (रज-तम) के अनुसार कोई उपपत्ति नही दी जा सकती । इस वर्ग के विशिष्ट उन्मादो का कारण उन्होने भूत-पिशाच प्रभृति इन्द्रियातीत तत्त्वो को स्वीकार किया है । यह आगन्तुक उन्मादो का वर्ग है ।

भूत-पिशाच आदि की सत्ता का विषय आज भी विवादास्पद बना हुआ है। परन्तु कई बार इस प्रकार की घटनायें प्रत्यक्ष देखने को मिलती है, जिनके आधार पर इन्हे निरर्थक कह कर नही टाला जा सकता है। हाँ शका एक अवश्य यह हो सकती है कि इन भूत-प्रेतो का रोगोत्पत्ति मे साक्षात् कारण माना जाय या

### चतुर्थ खण्ड : वाइसवॉ अध्याय

परम्परया। इसके लिये महर्षि चरक ने कहा है कि देवता, राक्षस, गधर्व आदि किसी को भी रोगोत्पत्ति का साक्षात् कारण नही माना जा सकता है---क्यो कि सम्पूर्ण दु ख का कत्तां अपनी बुद्धि को ही समझना चाहिये। रोग की उत्पत्ति प्रज्ञापराध से ही होती है--देव, यक्ष आदि आगन्तुक या निमित्त कारण के रूप ने लाते हैं। मनुष्य अच्छा कर्म करता हुआ सदा निर्भीक रह सकता है।

> नेव देवा न गन्धर्वा न पिशाचा न राक्षसाः । न चान्ये स्वयमक्तिष्टमुपक्तिश्यन्ति मानवम् ॥ ये त्वेनमनुवत्तन्ते क्तिश्यमानं स्वकर्मणा । न स तद्धेतुकः क्रोशो नद्यस्ति कृतकृत्यता ॥ प्रज्ञापराधात् सम्भूते व्याधौ कर्मज आत्मनः । नाभिशंसेट् वुधो देवान्न पितॄन्नापि राक्षसान् ॥ आत्मानमेव मन्येत कर्त्तारं सुख-दुखयोः । तस्माच्छ्रेयस्करं मार्ग प्रतिपद्येत नो त्रसेत् ॥ (च)

तस्माच्छ्रयस्कर माग प्रतिपद्यत ना त्रसत् ॥ (च) कहने का तात्पर्य यह है मनुष्य अपनी गल्तियो से यदि इन वाधक देवो को कप्ट देता है तब वे क्रुद्ध होकर उस मनुष्य को भी कप्ट देने लगते है--जन्यथा नहीं।

भूतोन्माद की विशेषता—ये उन्माद अधिकतर आगन्तुक स्वरूप के होते है । उनकी उत्पत्ति में कोई तर्कसगत उपपत्ति नही दी जा सकतो है । ऐसे उन्मत्त व्यक्तियों की वाणो, पराक्रम, शक्ति व चेंष्टाये अमर्त्य या अनुमाषिक स्वरूप की अर्थात् मनुष्यों से अधिक तथा विचित्र स्वरूप की होती है । ऐसे उन्मत्त ज्यक्तियों में जान-विज्ञान एव बल भी अद्भुत स्वरूप की होती है । ऐसे उन्मत्त उपमित्तयों में जान-विज्ञान एव बल भी अद्भुत स्वरूप का पाया जाता है । इन उन्मादो में दोपज उन्मादों के समान उन्माद का समय नियत न होकर अनिश्चित होता है । ऐसे उन्माद को भूतोत्थ उन्माद कहा जाता है । भूतोन्माद इस एक शब्द से चरकोक्त देवोन्माद, गंधर्वोन्माद आदि अष्टविध आगन्तुक उन्मादो का ग्रहण हो जाता है ।

अमत्यवाग्विक्रमवीयँचेष्टो ज्ञानादिविज्ञानवलादिभियः।

ज्जन्मादकालोऽनियतश्च तस्य भूतोत्थमुन्मादमुदाहरन्ति ॥ (चचि ९)

आचार्य सुश्रुत ने इस भूतोन्माद को विशेषता वतलाते हुए लिखा है। गुप्त (गुह्य) वातो का भेद दे देना, मविष्य भे घटने वाली घटनावो को पहले ही वतला देना, चित्त को अनवस्था, सहिष्णुता का अभाव ( सहने की शक्ति का अभाव ) असहिष्णुता तथा अमानृपिक कार्य तथा चेष्टायें भूतोन्माद से⊢युक्त व्यक्तियो मे पाई जाती हैं :—

गुह्या-नागत-विज्ञानमनवस्थाऽसहिष्णुता ।

किया चाऽमानुपी यस्मिन् स ब्रहः परिकीर्त्यते ॥

आगन्तुक उन्माद ८ प्रकार के होते है--जेसे---( सुश्रुत से संगृहीत माधव-निदान के पाठानुसार )

१ देव जुप्टोन्माद----देवग्रह के कारण पागल मनुष्य सदा सतुप्ट रहता है। वह पवित्र रहता है और उसके शरीर से अकारण ही उत्तमोत्तम पुष्पो की गन्व आतो रहती है। उसे निद्रा और तन्द्रा नहीं आती। सत्य बोलता है तथा धारा-प्रवाह जुद्ध संस्कृत में भापण करता है। रोगी तेजस्वी होता है, उसके नेत्र भी स्थिर रहते है। आस पास के लोगो को वरदान देता है, और ब्राह्मणो की पूजा करता है।

संतुष्टः शुचिरतिदिव्यमाल्यगन्धो निस्तंद्रोरवितथसंस्कृतप्रभापी।

तेजस्वी स्थिरनयनो वरप्रदाता ब्रह्मग्यो भवति नरः स देवजुष्टः ॥ ( सु ३ ६० )

२. देवशत्र जुष्ट-( दानव या असुरजुष्ट )-असुर ग्रह से पीढित मनुष्य को पसीना वहुत आता है। वह ब्राह्मण, गुरु और देवताओं के दोप का वर्णन करता है। आँखें तिरछी रहती है और वह किसी से नही डरता। ऐसे रोगी की प्रवृत्ति सदा कुमार्ग पर चलने की रहती है। वहुत खाने पर भी जसकी वृष्ति नही होती तथा वह दुष्ट प्रकृति का होता है।

संस्वेदी द्विजगुरुदेवदोपवक्ता जिह्याक्षो विगतभयो विमार्गदृष्टिः । संतुप्टो न भवति चान्नपानजातैर्हुष्टात्मा भवति स देवशत्रुजुष्टः ॥

३ गन्धर्य ग्रह पीडित उन्मत्त-सदा प्रसन्न रहता है, नदी के किनारे या उपवनो मे घूमने में आनन्द का अनुभव करता है। जिसका आचरण गुढ़ हो, जिसको मगीत बीर गन्वमाल्यो से अधिक प्रेम हो एवं जो सुन्दरतम ढंग से नाचता हुआ मद मद मुसकराता हो उसे गन्धर्व ग्रह से पीड़ित समझना चाहिंगे। हृष्टात्सा पुळिनवनान्तरोपसेवी स्वाचारः प्रियपरिगीतगन्धमाल्यः। नृत्यन्त्र प्रहर्साते चारु चाल्पशब्दं गन्धर्वप्रहपरिपीडितो मनुष्यः ॥ ४ यक्षाविष्ट-जिस उन्मादी की और्य लाल हो, जिसको सुन्दर, वारीक तथा लाल रग के वरत-धारण का जौक हो, जो गम्भीर और जीघगामी हो, जो कम वोले और सहनक्षील हो, देखने से तो तेजस्वी मालूम हो एवं जो सर्वत्र कहता फिरे 'किसको क्या दूँ ?" ऐसे उन्मादी को यक्ष ग्रह से पीडित समझना चाहिये।

ताम्राक्षः प्रियतनुरक्तवस्त्रधारी गम्भीरो द्रुतगतिरल्पवाक् सहिष्णुः । तेजस्वी वदति च किं द्दामि कस्मै यो यक्षम्रहपीडितो मनुष्यः ॥

५ पितृ जुष्ट—पितृ ग्रह से पीडित उन्मत्त व्यक्ति शान्त रहता है एवं दाहिने कर्ध पर यज्ञोपवीत वस्त्र आदि रखकर, कुशा के वने आसन पर वैठकर, पितरो को पिण्उदान और जलदान करता रहता है। मास, तिल, गुड और क्षीर जैमे द्रव्यो में अधिक रुचि रखता है एव पितरो का भक्त भी होता है।

प्रेतानां दिशति स संस्तरेषु पिग्रडाव्यू शान्तात्मा जलमपि चापसव्यवस्तः । मांसेप्सुस्तिलगुडपायसाभिकामस्तद्भक्तो भवति पितृप्रहाभिजुष्टः ॥ ६ सर्पप्रह जुप्ट--जो मनुष्य कभी कभी सांप के समान भूमि पर पेट के वल लेटकर सरकता है तथा जिह्वा से ओठो को चाटता रहता है, अत्यन्त क्रोधी होता है, जिसे गुड, बहद, दूघ और खोर खाने की बहुत इच्छा रहती हो जसको

सर्पग्रह से पोडित समझना चाहिये ।

यस्तूर्व्या प्रसरति सर्पवत् कदाचित् सृक्रण्यौ विलिहति जिह्वया तथैव । क्रोधालुर्गुडमधुदुग्धपायसेप्सुर्जातव्यो भवति भुजङ्गमेन जुष्टः ॥

८ पिशाच ग्रहजुष्ट उन्माद --- जो मनुष्य भुजाये ऊपर उठाये हुए रहता हो, नग्न रहता हो, जिसका मास क्षीण हो गया हो, जिसका शरीर कृश हो, जिसके शरीर से दुर्गन्ध आती हो, जो बहुत गन्दा रहता हो तथा अति लोभी हो, जो अधिक भोजन करे और निर्जन बनो मे घूमता रहे, जो बिरुद्ध चेष्टा करता हो एव रोता हुआ इतस्तत. घूमता रहता हो उसे पिशाच ग्रह से जुष्ट ममझना चाहिये। उद्धस्त: छृशपुरुपोऽचिरप्रलापी दुर्गन्धो भृश्रामशुचिस्तथातिलोल:। बह्बाशी विजनवनान्तरोपसेवी ट्याचेष्टन् अमति रुदन् पिशाचजुष्टः।। प्रेत प्रहों के आवेश प्रकार—कुछ लोगो का कहना है यदि ग्रहो का गरीर में प्रवेग होता है तो एक गरीर में दूसरे का प्रवेग किस प्रकार स्वीकार किया जा सकता है। इसका उत्तर यह है कि जिस प्रकार दर्पण जैसे चमकीली वम्तु में प्रतिविम्च चला जाता है, अथवा प्राणियों के गरीर में जिस प्रकार उप्तता एवं गैरय का प्रवेश हो जाता है अथवा जिस प्रकार सूर्य की किरणें मूर्य-कान्त में प्रविष्ट हो जाती है दिखाई नहीं पडती फिर भी अपना प्रभाव दिखलाती है अथवा जैसे अवृ्ग्य आरमा गर्भ गरीर में प्रवेग कर जाता है उसी प्रकार मनुष्यो के गरीर में प्रविष्ट हो जाते है किन्तु चर्म चक्षु में दिखाई नहीं पड़ते परन्तु उनका प्रभाव दिखाई पड़ता है। जब ये गरीर में प्रविष्ट कर जाते है तो मनुष्य के गरीर में दु-मह पीड़ा पैदा करते है।

> द्र्पणादीन् यथा छाया शीतोप्र्णं प्राणिनो यथा। स्वमणिं भास्कराचिश्च यथा देहं च देहधृक् ॥ विशन्ति न च दृश्यन्ते ब्रह्यस्तद्वच्छरीरिणः। प्रविश्याशु शरीरं हि पोडां कुर्वन्ति दुःसहाम् ॥(मु उ ६०) अदूपयन्तः पुरुपस्य देहं देवादयः स्वेस्तु गुणप्रभावैः। विशन्त्यदृश्यास्तरसा यथेव च्छायातपौ दुर्पणसूर्यकान्तौ ।

( च. चि. १)

देवादि का आक्रमण या आवेश कालः---

देव ग्रह पूर्णिमा के दिन आक्रमण करते हैं, अत<sup>.</sup> यदि किसी रोगी को पूर्णिमा के दिन दौरा आवे या रोग का आरंभ हो तो देव ग्रहों का उपसर्ग समझना चाहिये। यदि प्रातः या सायं काल में दौरा आवे या रोग का आक्रमण हुआ हो तो अमुर ग्रह का प्रकोप ममझे। यदि अष्टमी के दिन रोग प्रवल हो अयवा रोग का आक्रमग हो तो गन्धर्व ग्रह का और प्रतिपदा के दिन पागल्पन का दौरा हो तो यचग्रह के प्रकोप का अनुमान करना चाहिये। अमावास्या के दिन दौरा लाने पर पितृग्रह तथा पंचमी को दौरा आने पर सर्पग्रह के आक्रमण का अनुमान करे। इसी प्रकार रात्रि मे दौरा आने पर राक्षस ग्रह और चतुर्दशी को दौरा आने ना रोग का आरम्भ होने पर पिशाच ग्रह का अनुमान करना चाहिये।

देवप्रहाः पौर्णमास्यामसुराः सन्ध्ययोरपि। गन्धर्वाः प्रायशोऽष्टम्यां यक्षाश्च प्रतिपद्यथ॥ पित्र्याः कृष्णचये हिंस्युः पद्धम्यामपि चोरगाः। रक्षांसि रात्री पेशाचाश्चतुर्दश्यां विशन्ति हि॥ चरकने लिखा है कि-

देवग्रह प्रायः शुक्ल पक्ष की प्रतिपदा या त्रयोदगी को अवसर पाकर प्रवेश करते हैं। ऋषि ग्रह पष्टी या नवमी ( शुक्ल पक्ष ) को, पितृ ग्रह दशमी को, गधर्व ग्रह द्वादगी या चतुर्दशी को, यक्ष ग्रह शुक्ल एकादशी या सप्तमी को, ब्रह्म राक्षस शुक्ल पचमी या पूर्णिमा को, पिशाच ग्रह द्वितीया, तृतीया या अष्टमो को प्राय आवेश या आक्रमण करते हैं।

रत्यर्चनाकामोन्मादिनौ तु भिपगभिप्रायाचाराभ्यां बुद्ध्वा तदङ्गोपहारवल्लिमिश्रेण मंत्रभेपज्यविधिनोपक्रमेत । ( च. चि. )

आगन्तुक उन्माद में स्पप्टतया दो प्रकार के वाघक ग्रह होते हैं एक देव कोटि के जैसे देव, ऋषि, पितृ, गधर्व तथा दूसरे पिशाच कोटि के इनमे महासत्त्व तथा अल्पसत्त्व ग्रहो का विचार कर लेना चाहिये। यदि ग्रहोपसर्ग बहुत वल-वान् स्वरूप का हो तो उसके अनुक्ल एव मृदु उपचारो से शमन का प्रयत्न करना चाहिये, परन्तु यदि अल्पसत्त्व का ग्रह हो तो उसको दवाने या प्रतिकूल क्रिया करके शमन करना चाहिये।

सामान्य तया देव कोटि के उपसर्ग महासत्त्व के होते हैं । अस्तु, इनमे अनुकूल तथा मृदु उपचार करने का ही उपदेश पाया जाता है ।

चरक सहिता में लिखा है कि देवॉप-पितृ-गधर्व से उन्मत्त व्यक्तियों में बुद्धि-मान चिकित्सक अजनादि तीक्ष्ण और क्रूर कर्म न करे । उसके लिये घृत पान आदि मृदु उपचार करे ।

इनका आवेश दूर करने के लिये पूजा, वलि, उपहार, मंत्र, अंजन, शान्ति कर्म, इप्टि, होम, जप, स्वस्त्ययन वेदोक्त नियम और प्रायश्चित्त करे । भूत-प्रेतो के अधिपति जगत् के प्रभु भगवान् शकर की नित्य नियमपूर्वक पूजा करते हुए मनुष्य उन्माद के भय से दूर हो सकता है ।

्र रुद्र के प्रमथ नाम के गण लोक मे विचरते रहते हैं । इनकी पूजा करते हुए मनुष्य उन्माद के भय से मुक्त हो जाता है । अस्तु, इनकी भी पूजा करनी चाहिये । इससे उन्माद दूर होता है । सत्य का आचरण, तपस्या, ज्ञान, दान, नियम, द्रत, देव-गो-व्राह्मण-गुरु की पूजा, सिद्ध मंत्रादि के प्रयोग से आगन्तुक उग्माद ज्ञान्त होता है । ( च चि. ९ )

इस प्रकार आगन्तुक उन्माद में देज, आयु, सात्म्य, दोप, काल, वलावल का विचार करते हुए, १ घृतपान, २ मंत्र तत्र का प्रयोग ३ देवादि का पूजन ४ वलि प्रदान ५. उपहार ६ यज्ञ कराना ७. मंत्र ८ जप ९. शुचि कर्म (पवित्रता) १०. मगल कर्म (स्वस्तिवाचन) ११ मृदु अंजन १२ रत्न एवं औषधि का धारण १३. दान १४ व्रत १५ नस्य ।

इनका उपयोग यथा विधि करना चाहिये । इन उपायो से आगन्तुक वाधार्ये दूर होती है । इनमें देव कोटि के वाधावो में अजन तथा नस्य प्रभृति तीक्ष्ण कर्म या क्रूर कर्म (ताटना देना, मारना, पीटना, बाँधना) आदि नही करना चाहिये ।

> वुद्ध्वा देशं वयः सात्म्यं टोपं कालं वळावले । चिकित्सितमिदं कुर्यांदुन्मादे भूतदोपजे ॥ सर्पिष्पानादिनाऽऽगन्तौ मन्त्रादिश्चेष्यते विधिः । पूजावल्युपहारेष्टिहोमसन्त्राञ्जनादिभिः ॥ जयेदागन्तुमुन्मादं यथाविधि शुचिर्भिपक् । देवपिंपितृगन्धवैरुन्मत्तस्य तु वुद्धिमान् ॥ वर्जयेदव्जनादीनि तीक्ष्णानि क्रूरकर्म,च । भूतानामधिपं देवमाश्वरं जगतः प्रसुम्। पूजयन् प्रयतो नित्यं जयत्युन्मादजं भयम्॥ रुद्रस्य प्रमथा नाम गणा लोके चरन्ति ये। तेपां पूजां च कुर्वाण उन्मादेभ्यः प्रमुच्यते ॥ वर्छिभिमङ्गलेहोंमरोपध्यगदधारगोः । सत्याचार-तपो ज्ञान-प्रदान-नियम-त्रतेः ॥ देवगोत्राह्मणानाझ गुरूणां पूजनेन च। आगन्तुः अशमं याति सिद्धे मन्त्रीपधेस्तथा॥ (च चि ९)

छुष्णाद्यंजन—गोरोचन, छोटी पीपल, काली मिर्च, सैन्धव इन चारो को वगवर लेकर महीन चूर्ण करके करके मधु के साथ छजन ।

मरिचार्द्यंजन-नाले मिर्च का चूर्ण और गोरोचन को एकत्र महीन पीसकर एक मास तक घूप में रखकर अंजन करने से भूतीत्य उन्माद दूर होता है। शिरीषपुष्पादि नस्य-

िंगरीप पुष्प, लग्नुन, सोठ, पीली सरसो, वच, मजीठ, हल्दी, पिष्पली को वस्त-मूत्र में पीसकर बनाये अंजन या नस्य का प्रयोग लाभप्रद होता है ।

निम्बपत्रादि धूम—नीम की पत्ती, वच, हीग, सर्प की केचुल और सरसो को कूट कर अग्नि में जलाकर धूप देने से डाकिनी आदि भूत-प्रेत दोप दूर होते है ।

सहाधूप---कपास के वोज, मोर की पाँख, वडी कटेरी पचाड़्ग, निर्माल्य, मैनफल, खस, वशलोचन, विडाल को विष्ठा, धान्य को भूसो, वच, भूतकेशी, मर्प की केचुली, गाय की सीग, हाथी के दाँत, हीग और काली मिरच। सब सम भाग लेकर मोटा चूर्ण कर ले। आग में जलाकर उसका धूपन उन्मत्त रोगी को कराने से--स्कदापस्मार, उन्माद, पिशाचावेरा, राक्षसावेश, देवावेश और ज्वर नष्ट होता है।

महापेशाच-घृत—जटामासी, हरीतकी, भूतकेशी, केवाछ के वीज, त्रायमाण, अरणी, पृष्टिनपर्णी, चोरक, कुटकी, गुरुच, वाराहीकद, सौफ, सोया वीज, जुद्ध गुग्गुल, शतावरी, व्राह्मी, रासना, गध रास्ना, मालकगुनी, विछ्वा और दालपर्णी ।

> जटिला पूतना केशी मर्कटी चारटी वचा। त्रायमाणा जया वीरा चोरकं कटुरोहिणी॥ कायस्था शूकरी छत्रा सातिच्छत्रा पलंकपा। महापुरुपदन्ता च वयस्था नाकुलीद्वयम्॥ कटम्भरा वृश्चिकाली स्थिरा चैतैर्घृतं पचेत्। तत्तु चातुर्थिकोन्माद - प्रहापरस्मारनाशनम् ॥ महापेशाचकं नाम घृतमेतद्यथाऽमृतम्। दुद्धि-मेधा-स्मृतिकरं वालानां चाड्रवर्धनम् ॥

कल्याण घृत, चैतस घृत, नारायणतैल तथा महानारायण तैल का भी उपयोग प्रशस्त है। शिरौप, अमल्तास के वोज को भी घृत और मधु से सेवन कराना चाहिये।

भूत भेरव रस-पारद, हरताल, शिलाजीत, लौह भस्म, स्रोतोझन भस्म, ताम्र भस्म, शुढ गंधक । प्रथम पारद एवं गधक की कज्जली वनावे फिर शेष द्रव्यो को मिलाकर घोटे। फिर नरमूत्र की भावना देकर एक गोला वना ले। फिर इस गोले को ढिगुण गधक के साथ एक लौह पात्र मे रखकर अग्नि पर चढाकर पाक करे। पाक समाष्ठ होने पर चूर्ण बनाकर रख ले। मात्रा ५ रत्ती। अनुपान हीग, त्रिकटु, कालानमक, घी और नरमूत्र के साय । भूत-प्रेतजन्य उन्माद में यह योग उत्तम कार्य करता है ।

भूतोत्य ज्वर–मे सहदेवी को जड का विघिपूर्वक कंठ में धारण करने से लाभ होता है परन्तु दैव व्यपाश्रय उपक्रम सर्वत्र समान भाव से चलते है–जैसे–

> पूजावल्युपहारशान्तिविपयो होमेष्टि-मन्त्रक्रिया दानं स्वस्त्ययनं व्रतादितियमः सत्यं जपो मङ्गलम् ॥ प्रायश्चित्तविधानमञ्जलिरथो रत्नौपधीधारणम् । भूतानामधिपस्य विष्टपपतेर्गौरीपतेरचनम् ॥

भूत-विद्या का विषय उन्माद के अतिरिक्त अन्य रोगो में भी यत्र तत्र आता है। विषम ज्वर, भूतोत्य ज्वर, मद, मूच्र्टा, संन्यास, अपस्मार और अपतंत्रक आदि विविघ मानस रोगो में वाघक ग्रहो का प्रवेश या उपसर्ग होने पर भूतोन्माद के नमान ही लक्षण पैदा होते है, फलत. चिकित्मा भी तदनुकूल ही करनी पड़ती है।

भूत-विद्या का एक दूसरा प्रयोजन स्वभाव मे स्थित पुरुपो के प्रकृति या स्वभाव के ज्ञान कराने में है। ऐसा देखा जाता है कि संसार में कुछ व्यक्ति मारिवक गुणो से युक्त कुछ राजस गुण युक्त और कुछ तामस गुणो से सम्पन्न मिलते है। ये मभी किसी न किसी सत्त्व से आविष्ट होकर कार्य करते है। शुद्ध मात्त्विक अग से आविष्ट व्यक्तियो का व्यक्तित्व सात प्रकार का हो सकता है, राजस गुणो से युक्त व्यक्तियो के व्यक्तित्व छ. प्रकार तथा तामस गुणो से युक्त व्यक्तित्व तीन प्रकार के सत्त्वो से आविष्ट पाये जाते है। वास्तव में यह कोई रोग या वैकारिक स्थिति नही प्रत्युव पूर्णतया उनके प्राकृतिक गुण है फिर भी वे किमी न किसी सत्त्वावेश से ही कार्य किया करते है।

पारिभाषिक जव्दो में इन सत्त्वाविष्ट व्यक्तियो की व्यास्या चरक-मत का अनुमरण करते हुए की जा रही है। जब तक प्राक्टतावस्या में इन सत्त्वाविष्टो को नहो नमझते तब तक वैकारिक अवस्था का ज्ञान सम्यक् प्रकार का नही हो सकता है। वस्तु, यह प्रसग नोचे दिया जा रहा है-सत्त्व-रज तथा तमके अशाश कल्पना के अनुमार व्यक्तित्व के अपरिसंत्य ( अमंस्य ) भेद हो सकते है, फिर भी वर्ग के अनुमार भेद करते हुए शुद्ध सत्त्वावेश के सात ब्रह्म-ऋिपि-शक्र-यम-वरुण-मुरोर-गध्व मत्त्वानुकरण भेद से, राजस के छ दैत्य-पिशाच-राक्षस-मप-प्रेत-शकुनि मत्त्वानुकरण भेद से, तथा ताममिक के तीन वर्ग पशु-मत्स्य एवं वनम्पनि मत्त्वानुकरण भेद से हो जाते है। चिकित्सा में यथासत्त्व उपचार की व्यबस्या करने से वडा उपकार होता है। सात्त्वकांश के सत्त्व भेद---( शुद्ध सत्त्व मे कल्याणाश कल्याण के भावो की अधिकता होती है।)

नाहा सत्त्व-पवित, सत्यप्रतिज्ञ, जितात्मा, सम्यक् विभाग करनेवाला, ज्ञान-वचन-प्रतिवचन सम्पन्न, स्मृतिमान्, काम-क्रोध-लोभ-मान-ईर्ष्या-अहर्ष आदि दुर्गु णो ने रहित सभी जीवो को समान भाव से देखने वाला ब्राह्म सत्त्व का व्यक्ति होता है।

ऐन्द्र सत्त्व---ऐक्वर्यवान्, आचरण करने योग्य वचन वोलनेवाला, यज्ञ करनेवाला, यूर, ओजस्वी, तेजस्वी, प्रयस्त कार्य करनेवाला, दीर्घदर्शी, धर्म-अर्थ और काम की प्रवृत्ति मे अभिरत इन्द्र सत्त्व का व्यक्तित्व होता है।

याम्य सत्त्व -- कर्त्तव्याकत्तंव्य का विचारक, अवसर के अनुसार कार्य करनेवाला, जिस पर प्रहार न हो सके (असप्रहार्य), सतत कार्य के लिये तत्पर, ऎश्वर्यवान्, राग-ईर्ष्या-मोह आदि से रहित याम्य सत्त्व का व्यक्तित्व होता है।

चारुण सत्त्व—शूर, घीर, पवित्र, अपत्रिता से द्वेष रखनेवाला, यज्ञ करने वाला, जल-विहार की रुचिवाला, प्रशस्त कार्य करनेवाला, समयानुसार और प्रसग के अनुसार कोप करने वाला या प्रसन्न होनेवाला वारुण सत्त्व का व्यक्तित्व होता है।

कौचेर सत्त्व-स्थान-मान-उपभोग और परिवार से सम्पन्न, धर्म-अर्थ-काम नित्य, पवित्र, सुख एव विहार करने वाला, स्पष्ट क्रोध तथा प्रसन्नता युक्त, कौबेर सत्त्व का व्यक्तित्व होता है।

गांधर्च सत्त्व—प्रिय लगनेवाले-नृत्य - गीत - वादित्र - उल्लापक - इलोक आख्यायिका-इतिहास-पुराण आदि मे कुशल, गंध-माल्य-अनुलेपन-वस्त्र-स्त्रो-विहार काम-नित्य, अनिन्दक या ईर्ष्या न करनेवाला व्यक्तित्व गाधर्व सत्त्व का होता है ।

राजस अंश के सत्त्व-भेद--( इन व्यक्तित्वो मे रोषाश या क्रोधाश की अधिकता होती है।)

राक्षस सत्त्व—कोप करनेवाला, अवसर या छिद्र पाकर प्रहार करनेवाला, क्रूर, अतिमात्रा में आहार करनेवाला, मास की अतिशय चाह करनेवाला, ईर्ष्या करनेवाला, अधिक सोने तथा परिश्रम करनेवाला राक्षससत्त्व का व्यक्तित्व होता है।

# भिपद्धमें-सिद्धि

पेशाचसत्त्व—अधिक लानेवाला, स्त्री के वशी, स्त्री के रहस्य ज्ञान को प्रवृत्ति वाला, अपवित्र, पवित्रता से द्वेप करनेवाला, स्वयं भीरु होते हुए भी दूसरे को डराने वाला, विक्वत आहार-विहार एवं शील वाला व्यक्तित्व पैशाचसत्त्व का होता है।

मार्पसत्त्व या नागसत्त्व--क्रुढ होने पर गूर परन्तु अक्रुढावस्था में भीक ( डरपोक ), तीटण, अधिक परिश्रम करनेवाला, ढरे डरे सामने मिलने पर आहार-विहार करनेवाला मार्पमत्त्व का व्यक्तित्व होता है ।

प्रेंतरतत्त्व----आहार की कामना वाला, क्षति हुखवाई नील-आचार और उपचार से ग्रुक्त, परनिन्दक, वॉंटकर न खानेवाला, अति लोलुप, हुराचार तथा अपकर्म ( निद्य कर्म ) कग्नेवाला प्रेतमत्व का व्यक्तित्त्व होता है।

शाकुन सत्त्व-अनुपन्त काम ( अतिकामुक), अनवरत आहार एवं विहार-करनेवाला, अनवस्थित चित्त तथा अमर्पयुक्त, मंचय वाला व्यक्तित्व शार्ट्रन मत्त्व का होता है।

तामस सत्त्व के भेद-( इन मत्त्वों में मोहान या अज्ञान की अधिकना होती है।)

पाशव सत्त्व-अकर्मण्य-निराकरण या प्रतिवाद न करनेवाला, वुद्धिहीन, निन्दित आहार एवं आचार का, मैथुनगील, अधिक निटा लेनेवाला पागवमत्त्व का व्यक्तित्त्व होता है।

मात्स्य सत्त्व—भीरु, अज्ञानी, आहार पर लुब्ब, अनवस्थित ( अस्थिर चित्त ), काम-क्रोध से रहि्त, अधिक चलनेवाला ( गमनजील ) तथा जल की अधिक चाह वाला व्यक्तित्व मात्स्य सत्त्व व्यक्तियो का होता है ।

चानम्परेय सत्त्व—आलसी, केवल आहार में चित्त लगाया हुआ, सब प्रकार की बुद्धि और अग से हीन वानस्पत्य मत्त्व का<sup>-</sup>व्यक्तित्व होता है ।

\*

## तेइसवॉ अध्याय

#### उन्माद रोग-प्रतिपेध

प्रावेशिक—प्रवृद्ध-दोप उन्मार्गगामी होकर चूँकि मनोविश्रम उत्पन्न करते हैं अत इस मानस रोग को उन्माद कहते है। यह ५ पाँच प्रकार का होता है। १. वातिक २. पैत्तिक ३ श्लैष्मिक ४.-सान्निपातिक तथा आगन्तुक। उन्माद की उत्पत्ति मे सामान्यतया विरुद्ध-दुष्ट एव अपवित्र भोजन, गुरु-माता-पिता तथा ब्राह्मणो का अपमान, अत्यधिक हर्प या भय से मन का प्रभावित होना, शरीर की विपम चेष्टावो से अन्य प्रकार से मन पर आघात पहुँचना हेतु होता है। इन कारणो से प्रकुपित हुए वातादि दोष सत्त्व गुण की कमी वाले या दुर्बल मन वाले मनुष्य घुद्धि के निवासस्थान हृदय को दूपित करके तथा मस्तिष्क तथा मनोवाहि स्रोतसो मे व्याप्त होकर मनुष्य के चित्त को भ्रान्तियुक्त करके उन्मत्त कर देते है। फलस्वरूप वुद्धि मे भ्रम होना, मन की चचलता, आँखो का चुराना, व्यर्थ इतस्ततः देखना, चित्त की अस्थिरता, असम्बद्ध आलाप ( वातचीत ), हृदय को जून्यता तथा थात्मज्ञान का अभाव प्रभृति लक्षण सामान्यतया मिलते है।

इनमें आगन्तु उन्मादो का वर्णन भूतविद्या नामक पूर्च के अध्याय में हो चुका है। अब दोपो से चतुर्विध उन्मादो की चिकित्सा का विवेचन प्रस्तुत किया जा रहा है। उन्मादो में Acute Dehrious Mania or Melecholia प्रभृति Insanity के लक्षण पाये जाते हैं। इनमे जिस रोगी का बल क्षीण हो गया हो, तथा जिसका मुख सदा ऊपर या नीचे की ओर ही

१ मदयन्त्तुद्गता दोपा यस्मादुन्मार्गमागता. । मानसोऽयमतो व्यथिरुन्माद इति कीर्तितः ॥ ( सु उ ६२ ) पञ्चोन्मादा वातपित्तकफसन्निपातागन्तुनिमित्ता । ( च सू १९. ) विरुद्धदुष्टाशुचिभोजनानि प्रधर्पणं देवगुरुद्धिजानाम् । उन्मादहेतुर्भयहर्षपूर्वो मनोविघातो विपमाञ्च चेष्टा ॥ तैरल्पसत्त्वस्य मला. प्रदुष्टा वुद्धेनिवास हृदयं प्रदूष्य । स्रौतास्यविष्टाय मनोवहानि प्रमोहयत्याशु नरस्य चेत ॥ धीविश्रम सत्त्वपरिष्ल्वश्च पर्याकुला दृष्टिरधीरता च । अवद्धवाक्त्व हृदयञ्च शून्य सामान्यमुन्मादगदस्य लिङ्गम् ॥ ( च चि १४ ) रहे, जिसको निद्रा बिल्कुल ही न आवे ऐसा उन्माद का रोगी असाव्य ही जाता है और मर जाता है।"

कियाक्रम :----वातिक उन्माद में प्रथम स्तेह्रपान, पित्तज उन्माद में विरेवन क्षोर कफजन्य उन्माद में वमन कराना चाहिये। तदनन्तर सवो में निरूहण, अनु-चानन वस्ति तथा शिरोबिरेचन कराना चाहिये। निरुहण-स्तेहवस्ति (अनुवासन) तथा शिरोविरेचन का यथादोप यथावल वार-वार प्रयोग करना चाहिये। सामान्य-तया जानज में स्तेह वस्ति, पित्तज में निरूह वस्ति क्षीर रलैष्मिक में शिरोविरे-चन कराने का विद्यान है। परन्तु आवश्यकतानुसार सब का सर्वत्र प्रयोग हो सकना है। इस प्रकार वमनादि शोधन कर्मों के द्वारा हृव्य, इद्रिय, शिर तथा कोप्ट मघुट्ट हो जाते हैं। उनके सगुद्ध हो जाने से चित्त निर्मल हो जाता है। और उसमें चेतना शक्ति तथा स्मरण शक्ति का उदय होता है और उन्माद रोग जाता ग्हना है।

आगे वतलाये जाने वाले अपस्मार-चिकित्माधिकार में जो यत्न वतलाये गये हैं उनका प्रयोग जन्माद रोग में करना चाहिए। क्योकि अपस्मार एवं उन्माद में टोप और दूप्प दोनों की समानता होने से परस्पर की चिकित्मा भी हितलर होती है।

नगांधन के अनन्तर भो उन्मत्त रोगी में आचार का मुधार न हो उसकी चितना गूढ होकर उसमें विनम्रता न आवे तो उसमें तीव्र नस्य तथा अजन का प्रयोग करना चाहिये । यन, वुद्धि और देह को उद्दे जित करने के लिए ताडन के द्वारा उपचार करना चाहिए । यदि रोगी बहुत उद्धत (Voilent) हो तो उसको भयभीत करने के लिए किसी मजवूत पट्टी या रस्सी से ढीला बंधन करे ( ताकि उसमें व्रण न वने), लकडी के खम्म में बांबकर अँबेरे कमरे में डाल देना चाहिये । बहुत उद्धत हो तो उसे कोड़े से मार कर किसी विजन कमरे ( जिसमें आदमी न

१. अवाची वाप्युदञ्ची वा क्षीणमामवलो नर. ।

जागरको ह्रयमंदेहमुन्मादेन विनरयति ॥ ( मु मू. ३४ ) -

२ उन्मादे वातिके पूर्वं म्नेह्पानं विरेचनम् । पित्तजे कफजे वान्ति. परो वस्त्या-दिक रूम. ॥ निम्हणस्नेहवस्ती शिरमदच विरेचनम् । तत. कुर्याद्यवादोपं ततो भूयन्दनमाचरेन् ॥ हदिन्द्रियशिर कोष्ठे मणुद्धे वमनादिभि । मन. प्रसाहमाप्नोति म्मृति नज्ञा च विन्दति ॥ यच्चोपटेक्चते किंचिदपस्मारचिकित्मिते । उन्मादे तच्च ग्रत्वां यामान्याद्दोपदूष्पयो ॥ ( मै र )

558

जाते हो) अँधेरे में डाल दे। इससे रोगो का विभ्रान्त चित्त शान्त होता है और रोगी का औद्धत्य भी णान्त हो जाता है। दौत निकाले हुए निर्विष सर्प से कटाने का भय दिखलाना, भयडूर सिंह या हाथी के सामने खडाकर उनसे भय-भीत करना। तेज शस्त्र को दिखलाकर उससे काट देने का भय देना अथवा मामने उसके शत्रु या चोर-डाकू को खडाकर उससे डराना। अथवा राजपुरुष (पुलिस) आदि से पकडाकर वँधवा कर घरसे वाहर निकलवाना अथवा अन्य प्रकार से उसे प्राण का भय दिखलाना। तप्त किया लाल लोहे से या उवलते जल से स्पर्य करा के भयभीत करना।

उन्मत्त रोगी के औढ़त्य को कम करने के लिए उसको सरसो के तेल की मालिश करके चारपाई से बाँधकर धूप मे चित्त पीठ के वल लेटाकर रख देना चाहिए । केंबाछ की फली को लेकर उसके शरीर की त्वचा पर रगड देना । इससे तीव्र कण्डु होती है । रोगी चेतना मे आ जाता है ।

इस देह के कप्ट तथा भय से प्राय रोगियो में सुधार होता है यदि सुधार न हो तो प्राण के भय से तो वह जरूर ही चेतना मे आ जाता है। सब प्रकार से रोगी का विभ्रान्त मन शान्त होता है। इस प्रकार तर्जन (वाणी से डॉट टपट करना), त्रासन (राजपुरुष पुलिस आदि से डटवाना), दान (अभिछ-पित पदार्थ पथ्य हो तो देना), हर्षण (प्रसन्न करना), सान्त्वना (आश्वासन देना या तसल्ली देना), भय (भयभीत करना या डराना), विस्मय (आश्चर्य पैदा करने वाले विषय) प्रभृति उपचारो मे रोगी उन्माद के उत्पादक हेतुवो को विस्मूत कर देता है और उसका मन प्रकृति मे आ जाता है।

जव रोगी का मन प्रकृतिस्थ हो जावे तो उसको विविध प्रकार के प्रदेह ( लेप ), उत्सादन ( उवटन ), अभ्यङ्ग ( रोल को मालि्श ) धूमप्रयोग ( धु वा

१. शुद्धस्याचारविश्रं शे तीक्ष्ण नावनमञ्जनम् । ताडन वा मनोवुद्धि देह-संवेजन हितम् ॥ य सक्तोऽविनये पट्टै. सयम्य सुदृढै. सुखै. । अपेतलोहकाष्ठाद्ये सरोध्यश्च तमोगृहे ॥ कशाभिस्ताडयित्वा वा सुवद्ध विजने गृहे । रुष्धाच्चेतो हि विश्रान्त व्रजत्यस्य तथा शमम् ॥ सर्पेणोद्धृतदंष्ट्रेण दान्तै सिंहैर्गजैश्च तम् । त्रास-येच्छस्त्रहस्तैर्वा तस्करै शत्रुभिस्तथा ॥ अथवा राजपुरुषा बहिर्नीत्वा सुसयतम् । त्रासयेयुर्वधेनैन तर्जयन्तो नृपाज्ञया ॥ देहदु खभयेभ्यो हि परं प्राणभयं स्मृतम् । तेन याति शम तस्य सर्वतो विष्ठुत मन. ॥ तर्जनं त्रासन दान हर्पणं सान्त्वन भयम् । विस्मय विस्मृतेर्हेतोर्नयन्ति प्रकृति मन. ॥ टेना ) और औपघिसिद्ध घृतो का पान कराते हुए उसकी मन-वृद्धि-स्मृति और मंजा आटि को जागृत करके स्वस्थ करना चाहिये ।<sup>9</sup>

उन्माद के रोगियों में सब समय उनके प्रतिकूल हो आचरण करना प्रशस्त नहीं है। भय, तर्जन, त्रासन करने के अनन्तर उसको वीच-वीच में अनुकूल आचरणो के द्वारा या वर्म-अर्थ से युक्त वचनों ने प्रसन्न करना, मित्रों के सम्पर्क में लाना, मित्रों के द्वारा उसको सान्त्वना या आव्वामन दिलाना और उसको खुश रखना भी आवव्यक होता है।

यदि-किसी इष्ट (वाछित) व्रव्य के नष्ट हो जाने से उसके मन को अभिघात पहुंचा हो और उन्मत्त हो गया हो तो उसको तत्सदृव्य द्रव्यो की प्राप्ति कराना या उसको बीझ प्राप्त होने का आव्यासन या सान्त्वना देना उचित है। इसी प्रकार काम-गोक-भय-क्रोध-हर्प-ईर्प्या और लोभ से उत्पन्न मनोविभ्रमजन्य उन्माद मे उनके आपन में प्रतिद्वन्द्वी भावो के प्रमाव से अच्छा करना हितकर होता है। जैसे कामजन्य उन्माद में हर्पण (प्रसन्न करना), भयज उन्माद में क्रोध, क्रोवज उन्माद में गोक पैदा करनेवाले समाचार, ईर्ण्याजन्य उन्माद में प्रेम और गोकज उन्माद में डन्छित पदार्थ की प्राप्ति कराना। इन क्रियावो से उन्मक्त का विछत मन प्रक्वतिस्य होता है। कई वार विस्मय के उत्पादन करने से भी लाभ होता है जैमे बद्भुत या आव्य्यजनक वस्तुवो को दिखलाना उनके अभिरूपित या प्रिय पदार्थ के नष्ट होने की महसा सूचना देना।<sup>2</sup>

भेपज—१ ब्राह्मो या मएडूरपर्णो का स्वरस २ कुष्माण्ड फल-मय बीज और मज्जा का स्वरम, ३ शखपुष्पी-स्वरम तथा ४. मीठी वच का स्वरम (स्वरम के अमाव में वच का चूर्ण १ माजा)। ये चारो स्वरस प्रथक्-पृथक् सिद्ध उन्मादनायक भेपज है। सात्रा २ तोला। अनुपान मीठाकूठ का चूर्ण १ माजा और मधु द मागे। यथावय्यक दिन में दो या तीन वार। <sup>3</sup>

१ प्रदेहोत्सादनाम्यङ्गवूमा. पानञ्च सपिप. । प्रयोक्तव्यं मनोवृद्धिस्मृतिमंज्ञाप्रवोधनम् ॥

२ उप्टइंब्यविनाशात्तु मनो यस्योपहन्यते । तस्य तत्सदृश्रप्राप्तिशान्त्यात्र्वार्मैः शम नयेत् ॥ आण्वामयेत् मुहद्दा तं वाक्यैर्धर्मार्थमंहितै: । कामशोकभयक्रोध-हर्पर्ध्यालोभमंभवान् । परस्परप्रतिद्वन्द्वैरेभिरेव शमं नयेत ॥ ( च. चि. ९ )

३. त्राह्मीकुष्माएटपट्ग्रंथाशखिनीस्वरसा. पृथक् ।

मयुकुष्टयुता. पीताः सर्वोन्मादापहारिणः ॥ ( जा० सं० )

•. कुप्माण्डवीज की भीतर को मीगी निकालकर उसको पीसकर है से १ तोला तक मधु के साथ सेवन से तीन दिनो तक प्रयोग करने से उग्र उन्माद में भी लाभ होता है। कुप्माण्ड को पीस कर मिश्री के माथ शर्वत वनाकर पिलाना वडा उत्तम कार्य करता है। इससे उच्चरक्त-निपीड (Hypertension) कम होता है।

६ चटक मास—गोरेये के कच्चे माम को पीसकर गाय के दूघ के साथ सेवन करने से उन्माद का शमन होता है। ७ कोकिल (कोयल या पिक) के मास को सिद्ध करके रोगो को सेवन करा के निर्वात स्थान में रखने से स्मृति और वुद्धि का विश्वंश दूर होकर रोगों चेतना में आ जाता है। ८ ताड का रस (नींग) ताजा मधु मिलाकर सेवन करना तथा ९ सरसो के तेल का नस्य और अभ्यग उन्माद में लाभप्रद होता है।

१० पुराने घृत को दूध में मिलाकर प्रतिदिन पोने से उन्माद शान्त होता है।

११. रोगो में चिडचिटापन हो तो उसमें अर्जुन के चूर्ण का प्रयोग घृत के साथ करे। १२ उन्माद में वरुणत्वक् का चूर्ण, कपाय या घन सत्त्व भी उत्तम लाभ करता है। १३ सर्पगधामूल-इसका प्रयोग ताजा मिल सके तो २ माशा पोमकर मरिच और मिश्रो के साथ शर्वत वनाकर पिलावे। ताजा न मिले तो मूल को नुदाकर चूर्ण बना कर रख ले। १ से २ माशा को मात्रा में दिन में दो बार गुलकद १ तोले साथ अथवा गुलाव के फूल की पखुडी और मिश्री के साथ करे। वडा उत्तम लाभ मिलता है। यह उच्च रक्तनिपीड के लिये अमोघ औषधि मानी जाती है। सम्पूर्ण विश्व में इसका प्रयोग आज होने लगा है। १४ श्वेत फूल वाली बला का चूर्ण १ तोला दूध के साथ पीना। १५ लहसुन का घृत के साथ प्रयोग भी उत्तम रहता है।

योग—मीठा कूठ, अश्वगध, सैधव, अजवायन, जीरा, काला जीरा, सोठ, मरिच, पीपरि, पाठा और शखपुष्पी प्रत्येक १ तोला। इन सब के बरावर मीठी वच लेकर कूट-पीसकर छानकर महीन कर लेवे। फिर इसमे ब्राह्मी स्वरस को तीन भावना देकर सुखाकर रख ले। मात्रा १ से २ माशे। अनुपान घृत ६ मागे, मधु १ तोला । इससे उन्माद ठीक होता है, बुद्धि और स्मृति बढती है।

सर्पगंधा घनवटी—सर्पगधा १० सेर, खुरासानी अजवायन को पत्ती २ सेर, जटामासी २ सेर, भाग १ सेर। जौकुट करके अठगुने जल में मदी आंच पर पकावे और हिलाता रहे। जब अष्टमाश वाकी रहे तव ठडा होने पर २६ भि० सि० दो वार कपडे से छानकर फिर मदी आँच पर पकावे । जव इतना गाढा हो जावे कि क्वाय करछी या लकडी के हत्ये में लगने लगे, तव उसको नीचे उतार कर धूपमे मुखावे । जव गोली वनने लायक हो जाय तो उसमे १०-२० तोला पीपरा मूल का चूर्ण मिलाकर ३-३ रत्ती की गोलियाँ वना लें।

२ गोलो रात में मोते वक्त लेने से निद्रा आती है। दिन में दो-तीन वार-उन्माद में प्रयोग करे। (वैद्य यादवजी के सि. यो सं. से)

उन्माद-गजकेशरी रस— जुद्ध पारद, जुद्ध गंधक, जुद्ध मन शिला, जुद्ध धस्तूर वीज । प्रथम पारद और गवक की कज्जली बनाकर जेष द्रव्यो को मिलाकर महीन चूर्ण करे । उसमें ब्राह्मो स्वरस तथा बचाके क्वाय की सात सात भावना देकर तैयार करे । मात्रा ४ रत्ती दिन में दो या तीन वार । अनुपान गोवृत १ तोले के साथ ।

रसपर्पटी—गुढ किये घतूरे के पाच बोज के चूर्ण के साथ रसपर्पटो १-२ रत्ती का सेवन उन्माद में लाभप्रद रहता है।

श्रीरकल्याण घृत—इन्द्रायणमूल, त्रिफला, रेणुका, देवदारु, एलुवा, गालपर्णी, तगर, हल्दी, दारुहल्दी, श्वेत सारिवा, कृष्ण सारिवा, प्रियङ्गु, नील कमल, छोटी इलायची, मजीठ, दन्तीमूल, दाहिम के छिल्के या अनारदाना, नाग केसर, तालीशपत्र, वडी कंटकारी, मालनी के नवीन पृष्प, वायविडङ्ग, पृश्निपर्णी, मीठाकूठ, नफेद चदन और पद्माख प्रत्येक १ तोला। सब को लेकर पत्थर पर जल ने पीमकर कल्क बनावे। फिर एक कलईदार कढाही में इम कल्क को मूच्छित गोवृत १ प्रस्य, जल दो प्रस्थ और गाय का दूष ४ प्रस्थ में छोडकर अग्नि पर चटाकर घृतपाक विधि ने वृत को सिद्ध कर ले।

यह घृत उन्माद, अपस्मार में तथा अन्य बहुत से जीर्ण रोगो में मस्तिष्क-दोर्बरयजन्य व्याघियो में न्लाभप्रद होता है।

चेतस यृत—गाम्भारी से रहित दशमूल की औषधियाँ, रास्ना, एरण्ड मूल की छाल, बला की जड़, मूर्वा की जड़, बतावर, प्रत्येक द तोले लेकर एक

## चतुर्थ खरड : तेइसवॉ अध्याय

द्रोण जल में बनाब बनावे, चतुर्पाश शेप रहने पर क्वाथ को छानकर रख ले। फिर एक गलईदार पान में वह बताब, मूच्छित गोघृत एक प्रस्थ तथा कल्याण घृत में कथित नल्क को टाल कर अग्नि पर चढाकर पाक करे। इस प्रकार से सिद्ध घृत का उपयोग उन्माद, अपस्मार तथा विविध पित्तविकारो में लाभप्रद होता ई। मान्ना १ तोला। अनुपान दूध।

शिवा तेल — मुख, नस और आत्र को अलग करके पुरुष प्र्युगाल (गीदड) ना मास १ प्रस्य, पोटली बौधकर, दशमूल की औपधियाँ आघी तुला और जल एक द्रोण लेकर एक वडे भाण्ड मे रख कर अग्नि पर चढावे, जब चतुर्थांश जल रोप रहे तो उतारे। टडा होने पर छानकर पृथक् कर ले। फिर एक बडे पात्र मे यह क्वाय, मूच्छिन तिल तेल १ प्रस्य और निम्नलिखित कल्क द्रव्यो को पीस कर पका कर पाक करे। कल्क द्रव्य — वृहत् पचमूल, वच, कूट, भूरिछरोला, सफेद जनन्तमूच, काला अनन्तमूठ, धतूर का बीज, वरुण की छाल, बैगन, छोटो कटेरो, वटी कटेरी, चित्रकमूल, पोपरामूल, मुलेठी, सेंधा नमक, खिरेटी, सोया, देवदारु, रास्ना, गजपीपल, नागरमोथा, कच्चूर, लाख, गधप्रसारणी और रक्त चंदन प्रत्येक एक तोला।

इस तैल को मालिश ( अम्यग ) या पान सभो प्रकार के उन्माद मे लाभ घद होता है ।

धूम, नस्य, ऋंजन—इनका उल्लेख भूतजन्य उन्माद मे हो चुका है। उन्ही यागो का यथावश्यक प्रयोग करना चाहिये।

पध्य---गेहूँ, चावल, मूंग, घारोष्ण गाय का दूब, शतधौत घृत, नवोन तथा पुराना गोघृत, कछुए का माम, पुराना कुष्माण्ड का फल, झाह्मी या मएडूक-पर्णी का शाक, बथुवा, चौलाई, मुनक्का, कैथ, कटहल, मड ुवा ( घान्य विशेष ) पथ्य होता है।

अप्ध्य---मद्य, विरोधी आहार, अधिक मास-सेवन, भैस का दूध, उष्ण पेय तथा भोजन, निद्रा-क्षुचा तथा तृपा के वेगो का रोकना, अधिक लवण, तीक्ष्ण

१ गोधूममुद्गारुणशालयञ्च धारोष्णटुग्घ शतधौतसपि.। घृतं नवीनञ्च पुरातनञ्च कूर्मामिपं घन्वरसा रसाला ॥ पुराणकुष्माण्डफल पटोल ब्राह्मीदल वास्तुकतराडुलीयम्। द्राक्षा कपित्य पनस च वैद्यैर्विघेयमुन्मादगदेषु पथ्यम् ॥ (यो र) निवृत्तामिपमद्यो यो हिताशी प्रयत शुचि । निजागन्तुभिरुन्मादै सत्त्ववान्न स युज्यते ॥ ( च चि ९ )

#### भिषक्रमें-सिद्धि

तथा तिक्त द्रव्यो का सेवन निन्द्य है। सम्पूर्ण प्रकार के मद्य और मास से निवृत्त, हिताहार-विहार करने वाला, सयमी और पवित्र आचरण का व्यक्ति सत्त्ववान होता है।

अर्थात उसका सत्त्व या मन वडा दढ होता है फलत ऐसे व्यक्तियो को निज अथवा आगन्त्रक उन्माद का रोग नही होता है।

उन्माद गजकेशरी रस २-४ रत्तो की एक मात्रा गोधृत के साथ प्रात-सायम दे। सारस्वतारिष्ट भोजन के वाद दे। वडे चम्मच से २ चम्मच पानी मिलाकर । रात्रि मे सोते वक्त सर्पगधा घनवटी २ गोली दे । यदि घनवटी तैयार न हो तो सर्पगधा चूर्ण , २ माशा, गुलकद १ तोले के साथ खिलाकर गाय का दूध पिलावे । सिर पर लगाने के लिये हिमाजु तैल या शतधौत घृत की मालिश करावे। रोगी वलवान् हो तो नित्य हर दूसरे या तीसरे दिन एरण्ड तैल एक छटाक की मात्रा में दूव में, डालकर पिलावे। खाने में चावल का भात या गेहू की रोटी और दूध देना चाहिये। पीने के लिये ज्ञर्वत के रूप में कई वार श्वेत कुष्माण्ड ( पेंठे ) के वीज और गूदा को निकाल कर पीस कर मिश्री मिला कर कई वार देना चाहिये। यदि रोगी वहुत उद्धत हो तो उसको एक निर्जन स्यान में वन्द कमरे मे रखना, डरवाना, नस्य ( कायफर के चूर्ण का नस्य ) या शिरीपाद्यजन का प्रयोग करते हुए अच्छा लाभ देखा जाता है। उन्मत्त रोगी को ठडे जल मे खूव स्नान कराना चाहिये । उसको सवसे उत्तम लाभ जल की घारा सिर पर नल की टोटी खोल कर देने से होता है---इतनी धार से स्नान करावे अीर तव तक स्नान करावे जब तक कि वह शीत से कांपने न लगे। उन्माद का रोगो किसी एक व्यक्ति से डरता है सब से नही, खास कर उस व्यक्ति से जिसने उने एक वार मार दिया है। वह दूसरे से दवा भी नही खाना चाहता जब तक कि वह व्यक्ति सामने न खड़ा हो। इसका भी ध्यान रखना चाहिये । उन्मत्तो मे दवा का खिलाना भी एक कला है। उत्मत्त विना भय न खाना खाता है और न औपधि । हर वात में उसके साथ जवर्दस्ती ही करनी पडती है ।

 $\tilde{z}$ 

४४२

## चौत्रीसवॉ अध्याय -

#### अपस्मार प्रतिषेध

अपरमार — (मग) एक मानस रोग है, इसमे भी उन्माद के समान मस्तिष्क में कोई प्रत्यच विकृति दृष्टिगोचर नहीं होनी हैं। ज्ञान के विनाश की दृष्टि में यह उन्माद सदृश ही है, भेद यह है कि उन्माद में बुद्धि-विभ्रम होता है जिससे रोगी देगता या सुनता हुआ भी उसके यथार्थ तत्त्व को ग्रहण करने में अनमर्थ रहता है। उन्मत्त व्यक्ति वात्तें करता है किन्तु सब असम्बद्ध, इसी प्रकार बह ज्ञातो भी है किन्तु उसके स्वाद का ज्ञान प्राय. उसको नहीं होता। अप-स्मार का रोगी एकदम वेहोश हो जाता है उसको दौरे के काल में कुछ भी ज्ञान नहीं रहना इमके अतिरिक्त वह किसी प्रकार की क्रिया भी नहीं कर पाता। इस तरह उन्माद में बुद्धि-विभ्रम तथा अपस्मार में बुद्धि-नाश पाया जाता है। अपन्मार रोग का दौरा होता है। यह दौरा आवस्थिक एव किचित् काल स्थायी (या थोडे देर का होता है)। फिर वह चेतना में आ जाता और सामान्य व्यक्ति जैसे दिखलाई पडता है—इनमे दौरे का समय भी प्राय निश्चित सा ही रहता है। यह वात उन्माद में नहीं होती उन्माद का आक्रमण अस्थायी न होकर स्थायी म्वरूष का होता है, रोगी अचेन या वेहोश प्राय कभी नहीं होता है।

अपस्मार-चिन्ता-काम-क्रोध-शोक तथा उद्वेग जैसे मानसिक कारण एवं जिरोभिधात तथा मस्तिष्कावरण शोथ ( Menigitis ), मस्तिष्कगत रक्तसाव ( Apoplexy ) तथा मस्तिष्कावु द ( Cerrbral Tumour ) के कारणो से सत्त्व के दुर्बल, रज तथा तम की प्रवलता होने पर उत्पन्न होता है । स्वभावत. दुर्बल मन ( हीन सत्त्व ) वाले व्यक्तियों में यह अधिक पाया जाता है । उपर्युक्त कारणो से क्रुपित हुए दोप मनोवह स्रोत ( मस्तिष्क, मस्तिष्कगत इन्द्रियाधि-प्रान तथा वात नाडियो ) में आश्रित होकर अपस्मार रोग को उत्पन्न करते हैं ।?

| १. चिन्ताशोका | दिभिर्दोपाः क्रुद्धा हृत्स्रोतसि स्थिता । 👝 🕞 |
|---------------|-----------------------------------------------|
| कृत्वा        | स्मृतेरंपध्वसमपरमारं प्रकुवते ॥               |
| तम प्रवेश     | सरम्भो दोषोद्रेकहतस्मृते ।                    |
| अपस्मार       | इति ज्ञेयो गदो घोरश्चतुर्विध ॥ (मा. नि )      |
| स्मूतेरपगम    | प्राहुरपस्मार भिषग्विद ।                      |
| तम प्रवेश     | वीभत्सचेप्ट धीसत्त्वसण्ळवात् ॥ (च चि्१०)      |

बाधूनिक ग्रंथो में अपस्मार के (Epilepsy) दो मेद प्रमुखतया मिलते हैं। औपद्रविक यह बाधात, हूदय एवं रक्तवाहिनी के रोग, मस्तिष्कगत रोग तथा रोगों की विषमयता में पाया जाना है। •. अनेसित्तिक या अज्ञात कारणजन्य यही चूढ अपस्मार नामक मानस-रोग है। माधारणतया अपस्मार कहने से इमी का बोध होता है। इसमें मस्तिष्क में कोई अंगगत विष्टति नही दिखाई पडती है। वैज्ञानिको ने अब तक रोग के कारण का निव्चित कारण नहीं स्विर किया है। उनका मत है कि नमवर्त्त (Metobolism) के दोपो से शरीर में एक अतस्य विष (Choline) वनता है जिसका प्रमाद मस्तिष्क पर होने मे रोग का दौरा होता है और वह नि मंज होकर गिर पड़ता है। यदि प्रमाह घोडा हुआ तो लघु अपस्मार (Petit Mal) और प्रमाव के तीन्न होने पर तीव्र स्वरूप का वृह्दपस्मार (Grand Mal) का रूप पाया जाता है। इस रोग में वंध-परम्परा की प्रवृत्ति पाई जाती है। रोग का जारम्म वाल्यावस्या से हो जाता है।

प्राचीन निवान के अनुसार वातिक, पैत्तिक, ब्लेप्मिक तथा मान्निपातिक भेद में अपस्मार के चार प्रकार होते हैं । इस रोग का बौरा एक मास के वाद, पन्द्रह दिनों के अंतर या वारह दिनों के अन्तर पर अथवा सप्ताह के वाद आते रहते हैं । बहुत बट जाने पर नित्य भी आ सक्ता है ।

अपस्मार एक कप्टसाध्य रोग है—नवीन और एकदोपज तो कुछ साध्य भी होते हैं, परन्तु विदोपज, और दुवंल रोगी के अपस्मार असाध्य हो जाते हैं। इसके वतिरिक्त जिस रोगी में वार-वार आक्षेप आते हो, जो अत्यन्त कीण हो, जिसकी मृकुटियाँ रूपर को चट जायें और जिसकी वर्लिं भी विक्वत हो जायें तो ये अपस्मार भी वसाध्य हो जाते हैं 9

कियाक्रम—वानज अपस्मार में वस्तिकर्म, पित्तज में रेचन तथा इलंप्मिक में वमन कर्म के द्वारा शोधन करना चाहिये। अपस्मार में प्रथम वमन के द्वारा शोधन उत्तम रहना है। इन कर्मों ने अच्छी तरह से शोवन हो जाने के अनन्तर रोग की निवृत्तिसम्बन्धी आव्वामन रोगी को देते हुए अव्य्मार को दूर करने के लिये निम्न लिखित नंधमन के उपचारों के द्वारा चिकित्सा करनी चाहिये।<sup>2</sup>

- १ सर्वेरेनै: समस्तैब्च लिङ्गॅर्नेयस्त्रिक्षेपजः । अपस्मार म चासाध्यो य. सीणम्यानवक्ष्य-य. ॥ प्रतिस्फुरन्तं बहुश. चीणं प्रचलितभूवम् । नेत्राभ्याञ्च बिङ्गर्वाणमपन्मारो विनाशयेत् ॥ ( च० चि० १० )
- २ वातिक वस्तिभिः प्राय. पैत्तं प्रायो विरेचनैः । ब्लैप्मिकं वमनप्रायैरपस्मारमुपाचरेत् ॥ ( च० पि० )

छंजन-१ मैनसिल, रसाव्जन, कवूतर (जंगली) की विष्ठा, इन्हे मिला कर या पृथक्-पृथक् अंजन करने से उन्माद तथा अपस्मार मे लाभ होता है। २ मुल्ठेंगे, होग, वच, तगर, जिरीप, लहसुन, कूठ को सम भाग मे लेकर वकरी के मूत्र मे पीसकर गोली वनाकर रख ले। और घिस कर आँखो में अजन करे। इसका चूर्ण नस्य के रूप में भी प्रयुक्त हो सकता है। ३. करंजादि-करंज, देवदारु, सरसो, कटभी, होग, वच, मजीठ, जिफला, त्रिकट, प्रियङ्गु मम प्रमाण 'मे लेकर वस्तमूज (वकरे के मूत्र) में पीसकर वने योग का नस्य तथा अजन रूप मे प्रयोग। पुष्यनच्छन मे उद्धृत कुत्ते के पित्त (Bile) का अजन अपस्मारघ्न होता है। इसका घी के साथ धूपन में भी प्रयोग किया जा सकता है।

नस्य-१ निर्गुएडो स्वरस और वन्दाक का स्वरस या चूर्ण-नस्य रूप मे नाक से देने से अपस्मार मे निश्चित रूप से लाभ होता है।

२ वचा, गिलोय, त्रिकटु, मधुयप्टि का सत, रुद्राक्ष, सेंधा नमक, समुद्रफल, लहसुन, इन द्रव्यो का समभाग में वनाये नस्य का प्रयोग । ३. कुत्ता, प्र्युगाल, विडाल क्वीर कपिल वर्ण की गाय के पित्त का नस्य अपस्मार को नष्ट करता है।

स्नान, लेप तथा उद्वत्तेन-१ श्वेत तुलसी, कूठ, छोटी हरें, जटामासी और ग्रथिपर्यों को समभाग में लेकर गोमूत्र में पीसकर उवटन लगाना और गोमूत्र से स्नान कराना ।

२. चमगादड को विष्ठा और जलाये हुए वकरे के लोम, श्वेत सरसो और सहिजन की छाल को गोमूत्र में पीस कर लेप करना। ३ सरसो के तेल मे चतुर्गुण वकरे का मूत्र और गाय का पुरीप और मूत्र डाल कर पका ले। इससे जवटन लगाना एव स्नान कराना उत्तम होता है।

धूपन—नकुल, उलूक, मार्जार, गोघ, सौंप और काक के तुण्ड, पुरीष और पख से अपस्मार रोगी का धूपन करने से दुश्चिकित्स्य अपस्मार भी अच्छा होता है।

भेषज--१ मधुयप्टि का कुष्माण्ड वीज के साथ पीसकर सेवन २. वचा के का चूर्ण १ माशा मधु के साथ सेवन-भोजन मे दूध और भात । इस योग के सेवन-काल में देना चाहिये । ३ लहसुन का तेल में पकाकर सेवन ४ ब्राह्मी-

१ य खादेत् चीरभक्ताशी माचिकेण क्वारज । अपस्मार महाघोर सुचिरोत्य जयेद् य़ुवम् ॥ प्रयोज्य तैल्लशुन पयसा वा शतावरी । ब्राह्मोरसब्च मधुना सर्वापस्मारभेपजम् ॥ ( भै र ) स्वरम या मण्टूकपर्णीस्वरस और मघुका सेवन ५. दूध के साथ गतावरी का मेवन सिद्ध प्रयोग हैं। ६. सद्य प्रमूता वकरी के वच्चे के नाल को हाय से दवा कर निर्द्रव करने कांजी के साथ पका कर सेवन करने से अपस्मार दूर होता है। ७. जिस रस्सी के द्वारा फासी लगाई गई हो उस रस्मी को जला कर उनकी राख को ठडे जल से पीने मे उद्धत अपस्मार भी अच्छा होता है। ८. खरमूत ( गर्टभ या गर्टभी मूत्र ) को परम अपस्मारनाशक कहा गया है। वास्नव में यह लाभ करता है। पुराने अपस्मार के रोगियो मे भी इसके उपयोग से लाभ देखा गया है। मूच्छी, अपस्मार तथा अपतंत्रक मे समान भाव से लाभप्रद रहता है। मान्ना २ तोले से ४ तोला। प्रात काल।

योग-कल्याण चृर्गे-पिप्पली, पिपरामूल, चव्य, चित्रक, सोठ, काली मिर्च, हरड, बहेरा, आँवला, विहल्वण, मैघव लवण, वायविहज्ज्ज, करंजवीज की मींगी, अजवायन, धनिया और जीरा प्रत्येक एक, तोला। महीन कूट वर के चूर्ण बना ले। मात्रा-१-२ मार्गा। अनुपान उप्णोदक। बातश्लेष्मज विकारो मे लाभप्रद। उन्माद तथा अपस्मार में हितकर तथा अग्निवर्धक होता है।

त्राह्मी घ्रुन-- मूच्छित गोधृत १ मेर, ब्राह्मी स्वरस ४ सेर, कूठ और गखपुष्पी का नम भाग में ठिया कल्क १ पाव । अग्नि पर चढा कर पाक करे । अपस्मार, उन्माद दोनों में लाभप्रद । सात्रा-१-२ तोला गाय के दूध में मिलाकर ।

म्त्रलप—पंचगव्य घृत-<sup>3</sup> मूच्छित गोवृत १ सेर, गाय को गोवर १ पाव, गाय की खट्टी दही १ सेर, गाय का दूब १ सेर, गाय का मूत्र १ सेर । झन्नि पर चढाकर पाक । ग्रहवाधा तथा अपस्मार में लाभ । मात्रा तथा अनुपान पूर्ववन् ।

रुष्मारुड घृत- १ गाय के घी ने १८ गुना कुष्माण्ड स्वरस और मधुयष्टि

- १ ग्वरमूत्रमपस्मारोन्मादग्रहनाशनम्-॥ (च सू १)
- ३. गोगञ्द्रमदध्यम्टज्जीरम्बैः समैर्घृतम् । मिद्ध चातुर्विकोन्मादग्रहापस्मारनायनम् ॥ ( च. )
- ४ कुप्माएडम्वरमे सपिरप्टादशगुणे पचेत्। वष्ट्याह्वक्ले तस्तिद्वमपत्मारहरं परम् ॥ ( वृन्द )

न्रूणे एक पाव का कल्क डाल कर पाक किया घृत । मात्रा और अनुपान पूर्ववत् ।

वातकुलान्तक रस-श्वेष्ठ कस्तूरी, शुद्ध मन शिला, नागकेसर का चूर्ण, वहेडे के छिल्के का चूर्ण, शुद्ध पारद, शुद्ध गंघक, जायफल, छोटी इलायची और लवज्ज प्रत्येक एक तोला। प्रथम पारद-गधक को कज्जली बनावे। दोप चूर्णों को मिलावे। सब एकत्र महीन पोस कर २ रत्ती के परिमाण की गोली बना ले। यह अपस्मार में वडा श्रेष्ठ योग है विशेपत. आक्षेपयुक्त अपस्मार में। मात्रा दिन में तीन-चार गोली मराडूकपर्णी के रस और मधु -के योग से।

स्मृतिसागर रस— जुद्ध पारद, जुद्ध गधक, हरताल, जुद्ध मन शिला, ताम्र भस्म । सम भाग में लेकर प्रथम कज्जली वना कर घोप 'द्रव्यो को मिला कर, वचा के क्वाथ या स्वरस तथा व्राह्मो स्वरस या कपाय से इक्कीस 'भावना दे । कटभी वीज के र्तल को एक भावना दे ।' घृत और 'मिश्री के अनुपान से ४ रत्तो की मात्रा में प्रयोग करे । अपस्मार में एक परम उत्तम योग है ।

उपसंहार-यह एक वडा हठी रोग है। 'इसमे रक्त एव पाखाने को परीक्षा करा लेनी चाहिये। यदि रक्त में फिरग या उपदंश आदि की उपस्थिति मिले तो फिरंगनाशक चिकित्सा करते हुए पर्याप्त लाभ होता है। यदि क्रुमियो को उपम्थिति मिले तो क्रुमिघ्न उपचार अथवा यदि अभिघात का वृत्त मिले तो तदनुकूल उपचार करते हुए लाभ हो जाता है। (Antbiotic peni cillin Procaine Injection) अन्यथा विशुद्ध मानस अपस्मार मे, जो अनैमित्तिक स्वरूप का (Idiopathic)) होता है, कोई वढिया फल नही दिखलाई पडता है। जाज के युग मे जितने नवीन (anti convulsants) योग चलते हैं उनका लाभ भी स्थायो नही रहता, जितने दिन्गे तक औपधि चलती रहती है, रोग ठीक रहता है, औपशि के छोड देने पर रोग का पुनरा-चत्तन होने लगता है।

एक वृद्ध आचार्य कहा करते थे कि अपस्मार में सफल चिकित्सा के लिए किसो सिद्ध पृष्प, महात्मा या तात्रिक की ही शरण लेना चाहिये। - उन लोगो को आशीर्वाद या प्रयोगो से अपस्मार - बच्छा हो जाय तो उत्तम अन्यथा आधिभौतिक चिकित्सा से कोई विशेप लाभ नही होता है। इस अधिकार मे कथित चिकित्साये भी, जैसा कि ऊपर मे देख चुके है, तात्रिक , प्रयोग ही है। इनके प्रयोग भी अधिक दुर्लभ और दुरूह है, करने से लाभ अवश्य होता है। वपस्पार में आगन्तुक उपसर्ग प्रतीत हो तो भूतोत्य उन्मादवत् चिकित्मा करनी चाहिये। उन्माद रोगाधिकार में कघित यथायोग्य योगो का यथावसर प्रयोग वपस्मार रोग में भी किया जा सकता है। नाध्य वपस्मारो में निम्नलिखित व्यवम्या में पर्याप्त लाभ होता है —

स्मृति सागररम ४ रत्ती प्रात मण्टूक्पणीं के रम और मधु मे। वात-कुलान्तक रस साय २ से ४ रत्ती गोधूत, मीठी वच का चूर्ण ४ रत्ती और मिश्री से। अव्वगधारिष्ट भोजन के वाद दोनो ववत २ तोला समान जल मिलाकर। लगुनादि वटी भी भोजन के अनन्तर एक-दो गोली देना चाहिये। रसोन पिएड भी उत्तम योग है। अपस्मार और अपतंत्रक में लहसुन उत्तम कार्य करना है। सिद्ध घृतो में से किमी घृत का प्रयोग नित्य करना चाहिये, जैमे ब्राह्मो घृत १ तोले की मात्रा में गाय के १ पाव दूध में डाल कर रात्रि में मोते वन्त । कोष्ट्याद्वि का ध्यान रखना-वीच वीच में एनीमा देकर या किसी रेचक औषधि का प्रयोग कर के कोष्ठ की जुद्धि कर लेनी चाहिये।

आक्रमण काल में किसी नस्य या अंजन के प्रयोग से अथवा मूर्च्छाविकार में कथित उपायो मे रोगी को होश में लाना चाहिये। नस्त्र तथा अजनो का प्रयोग दौरे के अतिरिक्त समय में हर तीमरे दिन या सप्ताह में एक दिन या वीच वोच में यथावश्यक करते रहना चाहिये। पचगव्य का उद्वर्त्तन और गोमूत्र का म्नान भी उत्तम रहना है।

पथ्या-पथ्य---- अपस्मारी को उन्माट महन रखना चाहिये। जल ( जलाव-गाहन ), लगि के ममीप या भट्ठी के ममीप काम करना, पेड पर चढना, पहाड या उँचे टीले लादि का चढना प्रभृति कार्यों से मृगी वाले रोगियो को वचाना चाहिये। क्यो कि इन पदार्यों से उसको रोग का दौरा होता है और उसके प्राणनाश का भय रहता है।

अतत्त्वाभिनिवेश—<sup>></sup> चरक ने अपस्मार रोग को टुश्चिक्तिस्य, चिर काल तक चलने वाला और रोगी के क्षीण होने पर असाध्य माना है। इसको

- १. जन्ताग्निद्रुमशैलेम्यो विपमेम्यश्च तं सदा । रक्षेदुन्मादिनञ्चैव सद्य. प्राणहरा हि ते ॥
- २. रजस्तमोम्या वृद्धाम्या बुद्धौ मनमि चावृते । हृदये व्याकुले दोर्परेय मूढोऽल्पचेतन ॥ विपमा कुरुते वुद्धि नित्यानित्ये हिताहिते । वतत्त्वाभिनिवेगं तमाहुराष्ता महागदम् ॥

-४१८

महागद (महारोग) की संज्ञा भी दो है। अपस्मार से मिलते हुए लचणो वाले एक दूसरे रोग का वर्णन अतत्त्वाभिनिवेश नाम से किया है। इस को भी महागद वतलाया है।

मलिन आहारशोल, प्राप्त वेगो के रोकने वाले व्यक्तियो मे, शीत-उष्ण-रूक्षादि के अति सेवन से रज एवं तमो गुण की वृद्धि होकर हृदय, मस्तिष्क तथा मनोवह स्रोतो की दुष्टि होती है। मनुष्य मूढ या अल्प चैतन्य का हो जाता है, उसकी वृद्धि विषम ( विपरीत या उल्टी ) हो जाती है फलत वह हित को अहित, अहित को हित, भले को बुरा, बुरे को भला, नित्य को अनित्य और अनित्य को नित्य समझता है। इस रोग को महागद अतत्त्वाभिनिवेश कहते है। इसमे Fixed delusion, Amentia, Dementia जैसी अवस्था हो जाती है।

किया-क्रम—<sup>9</sup>. इस रोग में रोगों का स्नेहन और स्वेदन करके वमन-विरेचन प्रभृति पंचकमों के द्वारा शोधन करना उत्तम रहता है। शोधन के अनन्तर ससर्जन करते हुए रोगी को प्रक्रताहार पर लाना चाहिए। मेध्य-मस्तिष्क शक्ति या बुद्धिवर्धक आहार (भोजन) रोगों को देना चाहिये। शखपुष्पी, बाह्यो-स्वरस, मण्डूकपर्णों स्वरस, पर्चगव्य घृत, रसायनाधिकार में कथित मेध्य रसायन का उपयोग करना चाहिए। तैल और लहसुन का श्रयोग, दूध और शतावरी का प्रयोग तथा अन्य अपस्माराधिकार की औपधियो का योग अतत्त्वा-भिनिवेश युक्त रोगियों में भी करना चाहिये। अपस्मार तथा अतत्त्वाभिनिवेश ये दोनो ही महारोग एवं दुश्चिकित्स्य है, अस्तु, रसायनों के दीर्घकाल के उपयोग से जीते जा सकते है। साथ ही धर्म, अर्थ से सम्बद्ध, प्रियमित्रो के अनुकूल वचन, विज्ञान, धैर्य, धृति और समाधि का योग उत्तम रहता है।

१ सुहृदद्य्चानुकूलास्त स्वाप्ता धर्मार्थवादिन । सयोजयेयुर्विज्ञानधैर्यस्मृतिसमाधिभि ॥ दुष्ट्विकित्स्यो ह्यपस्मारद्विरकारी कृतास्पद । तस्माद्रसायनैरेन प्रायशः समुपाचरेत् ॥ ( च० चि० १० )

## पचीसवॉ अध्याय

## वात-व्याधि प्रतिपेध

प्रावेशिक :-विकृत वातजन्य असाघारण व्याधि को चात व्याधि कहते हैं। चरक ने मामान्यज और नानात्मज भेद से दो प्रकार को व्याधियो का वर्णन किया है। जो व्याधियाँ वातादि प्रत्येक दोप व समस्त दोपो से होती है उन्हें मामान्यज कहते है। ज्वर, अतिसार, अर्भ आदि व्याघियाँ डसके उदाहरण है। इमके विपरीत केवल एक ही दोप से उत्पन्न होने वालो व्याधियाँ नानात्मज कहलती है। यथा-आक्षेपक, पड्गुत्व, गृझमी आदि रोग केवल वायु से ही होते है, पित्त और कफ से नहीं। इसी प्रकार दाह, ओप, चोप, पाक आदि पित्त से ही होते है, वायु और कफ से नहीं। तृप्ति, तन्द्रा, निद्रा आदि रोग कफजन्य ही होते है, पित्त तथा वात से नहीं। डम प्रकार शास्त्र मे अस्मी वातात्मज, चालीम पित्तज तथा वीस कफ विकार से नानात्मज व्याधियों का उल्लेख मिलता है।

अव यहाँ शका होती है कि चरक और सुश्रुत ने पित्त नानात्मज और कफ नानात्मज व्याथियो का स्वतत्र अध्याय के रूप में वर्णन न करके केवल वात नानात्मज व्याथियो का ही स्वतत्र अध्याय क्यो लिखा ? इस शका के निराकर-णार्थ कई उपपत्तियाँ शास्त्र में पाई जाती है जिसमे वात दोप को सर्वाधिक महत्त्व दिया गया है। (देखिये चरक वातकलाकलीयाध्याय सूत्रस्थान मे)। वात को साक्षात् स्वयंभू भगवान् वतलाया गया है। इस प्रकार बायु को सर्व प्रेरक, अति वलवान्, आगुकारी उसके विकारो को टु साध्य होने से प्रधानतया वात-विकारो का ही विस्तार से वर्णन किया है, पित्त तथा कफ का नही। घार्द्रघर को उक्ति है कि पित्त और कफ पंगु है वे निष्क्रिय है, सक्रिय केवल वात ही है, वह जहां पर जिम धातु या दोप को ले जाना चाहता है ले जाता है, जिस प्रकार वादलो को हवा। "पित्त पद्मु कफ: पद्मु पद्भुवो मलधातव । वायुना यत्र नीयन्ते नन्न गच्छन्ति मेघवत्।" चरकोक्त वात रोग चिकित्साधिकार मे लिखा है– वायु आयु है, वायु हो वल है, वायु हो घरोर का धारक है, वायु व्यापक और सम्पूर्ण क्रियाक्लाप का अधिपति होता हुआ संमार का प्रभु है। जव तक यह स्यानम्ब ( लपने स्थान मे स्थित ) और स्वमावस्थ–उसकी गति में कोई इकावट

## चतुर्थ खरडः पचीसवॉ अध्याय

नही पैदा हो रही हैं, वह मनुष्य को या जीवधारी को नीरोग रख कर सैकडो वर्ष तक जीवित रख सकता हैं, परन्तु विपरीत होने से प्राण को सकट मे डाल देता है । वह अपने प्राण-उदान-समान-अपान तथा व्यान भेद से पचधा विभक्त होकर शरीर का धारण करता हे । इस प्रकार वायु के प्रधान धातु या दोष होने के कारण वात रोगाध्याय नामक स्वतत्र अध्याय लिखने की आवश्यकता शास्त्रकारो को प्रतीत हुई । जो कुछ भी श्वास-प्रश्वास, आँखो के पलको का खुलना या बंद होना, आकुंचन, प्रसारण, प्रेरण, सधारण तथा संवेदन आदि क्रियायें होती है, वायु के कारण ही होती है ।

अव पुन र्शका उठती है कि वायु से आधुनिक परिभापा मे हम क्या समझें ? संक्षेप मे उपर्यु धत वर्णन से शरीरगत कोई भी तत्त्व जो सचालन (Motor Function) कराता है या स्वेदन कराता है अर्थात् वेदनाओ की सूचना (Seusoryfurction) देता है उस शक्ति विशेष को वात कहते है। इन सम्पूर्ण शक्तियो का अधिपति वात सस्थान (Nevvous Lisshes or Brani & Neues) है। अस्तु, वात धातु से इन्ही का ग्रहण करना सगत प्रतीत होता है। अस्तु, वात रोगाध्याय कहने का तात्पर्य (Diseases or the Nervdussysteiu) वात नाडी सस्थान का रोग समझना समीचीन है।

वायु के कारण विविध प्रकार के रोग होते है, फलत इस अध्याय में बहुत प्रकार के रोगो का प्रसग आयेगा । प्रसंगानुसार उनके क्रिया-क्रमो का भी एक-कश उल्लेख किया जावेगा । चिकित्सा में कुछ सामान्य वातो का ध्यान अवश्य रखना चाहिये । जैसे वायु का कोप दो प्रकार से होता है—-धानुक्षय से या मार्ग के आवृत होने से । "वायोधातो: क्षयात्कोपो मार्गस्यावरणेन वा ।" अधिकतर वायु के रोग प्रथम वर्ग के अर्थात् धानुचयजन्य ही पाये जाते है । अस्त, सामान्यतया वृंहण उपक्रमो का ही ध्यान रखना चाहिये ।

१. वायुरायुर्वलं वायुर्वायुर्घाता शरीरिणाम् । वायुर्विश्वमिदं सर्वं प्रभुर्वायुश्च कीत्तित ॥ अव्याहता गतिर्यस्य स्थानस्य प्रकृतौ स्थित । वायु स्यात्सोऽधिकं जीवेद्वीतरोगः समा. शतम् ॥ प्राणोदानसमानांख्यव्यानापानै स पञ्चधा । देह तत्रयते सम्यक् स्थानेष्वव्याहतं चरन् ॥ विमार्गस्था ह्ययुक्ता वा रोगै स्वस्थानकर्मजै । शरीरं पीडयन्त्येते प्राणानाशु हरन्ति च ॥

(च० चि० १६)

#### भिषद्मम-सिद्धि

• चातव्न लेप—कुवक का गोद २० तोला, आमाहल्वी ४ तोला, सज्जीखार • तोला, एलवा ( मुमव्वर ) ५ तोला, हीरा वोल २ तोला, आर्चा २ तोला, गेरू ५ तोला, मफेद मरमो १ तोला, हीग १ तोला, उगारे रेवन्द एक तोला, अज्हत २ तोला, डीकामाली का गोट २ तोला, मेदा लकडी २ तोला, चन्दमूर ( चमूर हालीम ) ४ तोला, मेघी २ तोला । इन सब ना चूर्ण वना कर रख ले ।

उपयोग—आवब्यकतानुसार जल में महीन पीस कर गर्म करके जहाँ पर चोट लगी हो या वेदना हो वहाँ पर मोटा लेप कर ऊपर से रूई रख कर वाघ दे । इससे पीडा और मूजन द्यान्त होती है ।

प्रदेह—जंगली वेर, कुलवी, देवदारु, रास्ना, उडद, अतसी का वीज तथा नैल, त्रिफला, लूठ, वच, सोये का वीज और जौ का आटा । इन द्रव्यो को मम

श्. अम्यङ्ग. स्वेदनं वस्तिर्नस्यं स्नेहविरेचनम् । स्निग्धाम्ललवण स्वाटु वृष्यं वातामयापट्रम् ॥ पित्तस्यावरणे वातेरोगे शीतोष्णमेपजम् । कफस्यावरणे वायौ स्कोण्ण भक्ष्यभेपजम् ॥ क्वेल्ले पत्रने व्याघौ स्निग्वोष्णं भध्यभेण्जम् । स्निग्धोष्ण-शोतरक्षाद्यैर्वतिजो यो न शाम्यति । विकारस्तव विज्ञेयो दुष्टगोणिनसंभव. ॥

२. मपिस्तैल्वसामज्जपानाम्यञ्जनवस्तय. । स्वेदाः स्निग्धा निवातञ्च स्थानं प्रावरपानि च ॥ रना पयासि भोज्यानि स्वाद्यम्ललवणाुनि च । वृंहणं यत्त नत्सर्व कर्त्तव्यं वातरोगिणाम् ॥ भाग में लेकर काजी में पीस कर गर्म करके सुहाता-सुहाता लेप कर वेदना और गोय का शामक होता है।<sup>9</sup>

गण को कौपधियों में यथालाभ (जितनी मिल जाय उतनी) उपयोग करने का नियम सर्वत्र समझना चाहिये। फलत इस योग में भी वर्गोक्त समस्त, आधी या जितनी मिल सके, उतनी ही औपधियों का प्रयोग करना चाहिये। यह एक उत्तम लाभप्रद प्रक्रिया वात रोग में प्रल्यात है।

चानहा पोटली—चक्रमर्द वीज, एरण्डमूल, महानिम्व, निम्व को छाल, बकुल को छाल, कटुकरज की छाल, नारिकेल के फल को मज्जा, पूतिकरज की छाल, कपास वोज, सहिजन की छाल, पोस्ता की डोड़ी, सुनिपण्णक (तिनपतिया), सर्पप, अकोल वीज ( ढेरे का फल ), रास्ना, कूठ, कुलथी, तिल ( काली ), वच, लहसुन, होग, सफेद सरसो, सोठ इनका पानी में पिसा कल्क, घृत और तिल-तैल और सरसो का तेल मिलाकर कपडे मे वाघकर पोटली जैसे वनाकर सेंकना । वात रोगो मे परम वेदनाशामक उपनाह है ।—( योगसार से उद्घृत )

१ कोल कुलत्यामरदाघरास्नामापातसीतैलर्फलानि कुछम् ।

वचा शताह्वा यवचूर्णमम्लमुष्णानि वातामयिना प्रदेह. ॥

२ काकोल्यादि गण-नाकोली, क्षोरकाकोली, जोवक, ऋषभक, मुद्गपर्णी, मेदा, महामेदा, छिन्नरुहा, कर्कटश्युङ्गी, तुगाक्षीरी, पद्मक, प्रपौरडरीक, ऋढि, वृद्धि, जीवन्ती, मृद्दीका मधुकञ्च। (सु सू ३८)

३ भद्रदारुनिशे भार्ङ्गी वरुणो मेषप्र्युंगिका । जटा झिएटी चार्त्तगलो वरा गोक्षुरतण्डुला ॥ अर्की श्वद्रप्ट्रा राजिका घुस्तूरश्चाश्मभेदक । वरी स्थिरा पाटला रुग्वर्पाभर्वसुको यव । भद्रदार्वादिरित्येष गणो वातविनांशनः ॥ (वा सू १०) ४ अम्ल द्रव्य से यहा पर काजी का ग्रहण करना चाहिये । तैल द्रोणी या कांजिक द्रोणी-अवगाहन—द्रोणी के आकार के पात्र अध्वा नाद (Tub) मे तैल (तिल सर्पप कुसुम्भ आदि का यथालाभ मिश्रित तैल) भर कर या काजी भर कर उसमे रोगी को वैठाना और उसमे सिर के ऊपर तैल या कांजी से किसी पात्र से स्नान कराना या डुवकी लगा कर नहलाना वात रोगो मे लाभप्रद रहता है। इसका प्रयोग पचव्ध, अदित, मन्यस्तिंभ तथा अपतानक मे लाभप्रद पाया जाता है। अभ्यंगाथ-तैल-

महामाप तेल — उडद १२८ तोले, दशमूल की औपधियाँ २१ सेर, वकरे का मास १॥ सेर, जल १२ सेर १२ छटाक ४ तोले । सब को लेकर वडे भाएड मे अग्नि पर चढा कर क्वाथ करे, जब चतुर्थांग जेप रहे तो ठडा होने पर छान ले । फिर एक बडे कडाही मे तिल तैले १ सेर, दूब ४ सेर तथा निम्न औपधियों का कल्क बना कर मद आँच पर पाक करे । कपिकच्छु का बीज, एरएडमूल, सौफ, सेंधानमक, कालानमक, विडनमक, जीवक, 'ऋपभक, काकोलो, क्षोरकाकोलो, मेदा, महामेदा, ऋदि, वृद्धि, मुलेठी, मुद्गपर्णी, माप-पर्णी, मजिष्टा, चव्य, चित्रक को जड, कायफल, सोठ, मरिच, पिप्पली, पिपरामूल, रास्ना, देवदारु, गिलोय, कूठ, असगध, बच, कचूर तथा कपूर प्रत्येक १ तोला । सब को जल के साथ पीस कर कल्क बना कर पाक करे ।

इस तैल को उष्ण दूध में १-२ तोला मिलाकर पीना, वस्ति देना। मात्रा ४ तोला, अन्यग करना, नस्य लेना और कानो में छोडना। पक्षाघात, अर्दित, खब्ज और पंगुत्व में लाभप्रद।

निरामिप सहामाप तैल--निरामिप भोजियो में मास का प्रक्षेप न करते हुए तैल का पाक कर लेना चाहिये।

मापवलादि तैल-तिल तैल ४ सेर् । क्वांयार्थ-उडद २ सेर, जल १६ सेर, शेप जल ४ सेर, दणमूल की सम भाग में गृहीत औपवियाँ २ सेर, जल १६ सेर,

१ मापात्मगुप्ताऽतिविषोरुवूक-रास्नाशताह्वालवर्ण. प्रपिष्टै । चतुर्गु णे मापवलाकपाये तैल कृतं हन्ति च पक्षघातम् ॥

## चतुर्थ खण्ड : पचीसवॉ अध्याय

रोप ४ सेर। प्रसारणो २ सेर, जल १६ सेर, शेप जल ४ सेर। सौफ २ सेर, जल १६ सेर, शेप जल ४ सेर। लाखा २ सेर, जल १६ हेर, शेप ४ सेर। काजी ४ नेर, शतावर का स्वरस २ सेर, पाताल कोहडा का स्वरस २ सेर, दही ४ सेर, गोदुग्ध ४ सेर। कल्क द्रव्य-सोया, सौफ, मेथी, रास्ना, गजपीपरि, रास्ना, नागरमोथा, असगंध, खस, मुलेठी, शालपर्णी, प्रश्निपर्णी, बला, भुई आँवला प्रत्येक १६ तोले। मंद आँच पर पाक करे। यह एक उत्तम बृहण तैल बहुन प्रकार की बात व्याधियों मे लाभप्रद होता है। भै

सिद्धार्थक तेल-जतावरी स्वरस १॥ सेर ८ तोले, मूच्छित तिल-तैल १ मेर, गाय का दूध ४ सेर । अदरक का रस ३ पाव । सौफ, देवदार, वला-मूल, लाठ चदन, तगर, कूठ, छोटी इलायची, शालपर्णी, रास्ना, असगध, मजीठ, स्वेत सारिवा, कृष्ण सारिवा, पृश्तिपर्णी, वच, एरण्डमूल, सैन्धव लवण इन की सम भाग मे लेकर पीम कर कल्क १६ तोले । यथाविधि पाक करे । यह मम्पूर्ण वात रोगो मे लामप्रद है । इसका विश्वेष लाभ पोने से होता है । मान्ना १ से २ तोला भोजन के वाद दूध मे छोड कर । २

गंधप्रसारणी का पचाग १५ सेर, पीले फूल वाली कटसरैया ( सैरेयक ) १० सेर, असगंध, एरण्डमूल, बलापचाङ्ग, शतावर, रास्ता, पुनर्नवा-पचाङ्ग, केतकी की जड़ और पुष्प, दशमूल के प्रत्येक द्रव्य, नोम की छाल प्रत्येक ५ सेर,

- १ वातरोग निहन्त्याशु मन्यास्तम्भं नियच्छति । हनुस्तम्भविकारञ्च जिह्वं।दन्तगलग्रहान् ॥ प्रमेहान् विंशति हन्ति गात्रकम्पादिक जयेत् । एतान् हरति रोगाश्च तैल माषवलादिकम् ॥ (भै र.)
- २ मासमेकं पिदेद्यस्तु यौवनस्थ पुनर्भवेत् । सिद्धार्थकमिदं ख्यात नरनारीहिताय वै,॥ भे० र० ॥ ३० भि० सि०

देवदारु का वुरादा और जिरोप की छाल प्रत्येक २॥ सेर, लाक्षाचूर्ण तथा लोझ प्रत्येक १। सेर। इन सवो को जौकुट कर एक वडे भाण्ड में ४२ मन जल मिलाकर दही भट्टी पर चढाकर क्वाथ करे। शेप जल २५ सेर ४८ तोले रहने पर क्वाथ को नीचे उतार कर ठडा कर के छान ले।

फिर एक बडे कडाहे मे तिल-तैल १३ सेर ४८ तोले लेकर अग्नि पर चढाकर उसको मूच्छित करके उसमें उपयुंक्त क्वाथ, एवं उस क्वाथ को जो डम प्रकार का वना हो, गाय का दूध आठ सेर, गाय की दही ८ सेर, दही का पानी ८ सेर, गन्नो का रस १६ सेर, वकरे का मास १५ सेर, ३६ सेर जल मे क्वयित कर १३ मेर ४८ तोले गेप रहने पर उतार कर कडाहे में डाले। फिर उसमे मजीठ का काढा १३ सेर ४८ तोला डाले। पश्चात् निम्नलिखित विधि से वने काजी का १२ सेर १२ छटाँक डाले। अव तीन प्रकार के कल्को को डाल कर प्रत्येक से पृथक् पृथक् तेल का पाक करे।

प्रथम कल्क--भिलावे ( भल्लातक ) फल की मज्जा, पिप्पली, जुएठी, कालोमिर्च, प्रत्येक २४ तोले, हरड, वहेरा, आँवला, सरल काछ, वच, सौफ, काकडायीगो, चोरपुष्पी, कचूर. मोथा, नागरमोथा, कमल, नीलकमल, पिपरामूल, मजीठ, असगंध, पुनर्नवा पचाङ्ग, दशमूल, चक्रमर्द, रसाञ्जन, गघतृण, हरिद्रा तथा जीवनीय गण की औपधियाँ पृथक् पृथक् प्रत्येक १२-१२ तोले । पत्थर पर पीम कर इम कल्क के साथ पाक करे यह प्रथम पाक हुआ । अव तेल को पक जाने पर छान ले और कडाही में लेकर अग्नि पर चढाकर हितीय कल्क के नाथ द्वितीय पाक प्रारम्भ करे ।

द्वितीय पाक प्रकार—फिर लाग, बोल, तेजपात, राल, छैल छरीला, प्रियगु, खस, सौफ, जटमासी, देवदारु, वलामूल, नलिका, खोटो, छोटी ईलायची, कुन्दरु, मुरामासी, तीनो प्रकार की नखी (काकोटुम्बरपत्र, अश्वखुर, उत्पलपत्र), तेजपात, कपूरकचरी, खट्टाशी ( पूति ), चम्पे की कलिया, मंनफल, हरेणुका स्पृक्का ( असवरग ), मह्त्रे का फूल ( महवक पुष्प ) प्रत्येक १२ तीले । सव को जल

१. महाराजप्रसारणो तैल को काजी का निर्माण-प्रकार-चावल का माड ६४ तोले, काजी १६ सेर, दही ३२ तोले, पुराना गुड ६४ तोले, मूली ३२ तोले, छिली अदरक ६४ तोले, छोटी पीपल, ध्वेतजोरा, संधानमक, हल्दी, कालीमिर्च प्रत्येक ८-८ तोला । मव को एक मृत्पात्र मे मुख को बंद करके रखे । ८ दिनो के पश्चात् शुक्त को निकाले । इम शुक्त में फिर इलायची, नागकेसर, दालचीनी, तेजपात प्रत्येक का चूण ३-३ तोले छोड कर रखले । के साथ पग्थर पर पोस कर कल्क वनाकर तेल मे डाल कर गधोदक मिलाकर पुनः पाक करे। गंघोदक-विधि---तेजपात, खस, मोथा, वला की जड प्रत्येक १०० तोले, कूठ १० छटाक, जल २० सेर, आग पर चढाकर पाक करे। आधा कोप रहने पर अर्थात् १० सेर शेप रहने पर छान ले। इस गधोदक को द्वितीय पाक मे कल्क के साथ डाले एवं पाक करे।

तृतीय पाक प्रकार --- कल्क के लिये नागकेशर, कूठ, दालचौनी, तगर, केशर, सफेद चदन का बुरादा, लता कस्तूरी, ग्रथिपर्ण, लवज्ज, अगर, शीतल-चीनी, जावित्री, जायफल, छोटी इलायची और लवज्ज के वृक्ष की छाल प्रत्येक १२ तोले । पत्थर पर पीसे हुए इस कल्क को तेल मे छोडकर, फिर उपर्युक्त गंधोदक तथा चदनीदक ( चंदन को खौलाकर वनाया जल ) कुल १० सेर डाल कर पाक कर ले । फिर इस तेल को छानकर उसमे कस्तूरी २४ तोले और कपूर ६ तोले मिलाकर । सुरक्षित रख ले ।

यह महागुणवान् प्रसारणी तैल अन्य प्रसारणी तैलो से अधिक गुणवान् है। अधिक व्यय तथा परिश्रम साघ्य होने से श्रोमान् व्यक्तियो के लिये व्यवहार्य है। अस्तु, इसका नाम महाराज प्रसारणी तैल है। वात रोगो मे सिद्ध एव परमोत्ताम योग हैं।

उपयोग—पक्षाघात, अदित, हनुस्तभ, मन्यास्तंभ, अवबाहुर्क, कटिशूल, पार्श्वशूल, कान का दर्द, गृध्रसी, किसी अवयव का सूखना, एकाड़ा घात, अर्घाड़ा घात तथा सर्वाड्डा घात मे लाभप्रद। इसका उपयोग अभ्यग के लिये, पीने के लिये, वस्ति देने मे, नस्य में तथा कान मे छोडने मे किया जा सकता है।

### भिपकर्म-सिद्धि

यह सिद्ध वात रोग नाशक तैल है । नारायण तैल नामक कई पाठ मिलते हैं---नारायण तैल, मघ्यम नारायण तैल तथा महा नारायण तैल । इनमे से एक-पाठ शार्ङ्ज् घर के अनुसार यहा उद्धृत किया गया है । उत्तम कार्य करना है ।

विद्या तेल -- शालपणीं, पृश्तिपणीं, वला, शतावरी, एरएडमूल, वड़ो कटकारी मूल, छोटी कंटकारी मूल, करज की जड, अतिवला, या गोर खमुण्डो को जड, कटसरैया की जड प्रत्येक ४-४ तोले । सबको लेकर पत्थर पर पीसकर कल्क बनावे । फिर इस कल्क को मूच्छित तिल तैल ६४ तोले, बकरी या गाय का दूघ २५६ तोले, जल १०२४ तोले यथाविधि मद आच पर पाक करे । पाक होने पर छान कर शीशियो में भर कर रख ले । फिर यथावन्यक पीने के लिये, नस्य के लिये और पालिश के लिये उपयोग करे ।

विष्णु तैल नाम से भी स्वल्प, मध्यम और वृहत् नाम से तीन योग भेपज्य-रत्नावली मे सगृहीत है। यहा पर स्वल्प विष्णु तैल का एक योग उद्धृत किया गया है। जो बहुविध रोगो मे लाभप्रद होता है। विष्णु तैल, नारायण तैल, माप तैल या प्रसारणी तैल, सभी बडे सिद्ध एव परम वीर्यवान् योग है जो अनेक गुणो से युवत होते है और बहुत प्रकार के रोगो में लाभ करते है। क्लेब्य, हृच्छूल, पार्ग्वशूल, अर्थावभैदक, पाएडु, मूत्र के रोग, क्षोणता, वार्द्धक्य दोष, चयरोग, आत्रवृद्धि, गएडमाला, वातरक्त, अदिन तथा वध्या स्त्रियो के पुत्र जनन मे भो समर्थ होते है। पशुत्रो की चिकित्सा मे भी इन का व्यवहार आशु लाभप्रद होता है।

वात रोगायिकार में पठित तैलों के दो प्रकार पाये जाते हैं। एक वे जिनमें निर्विप और बृहण एवं पौष्टिक औषधियाँ पड़ी है। दूसरे वे जिनमें सविप द्रव्य धतूर, वत्सनाभ आदि पड़े है। प्रथम वर्ग में अब तक के वर्णित सभी तैलों का ग्रहण हो जाता है। दूसरे वर्ग के कुछ तैलों का उल्लेख नीचे किया जा रहा है। प्रथम वर्ग के तैलों का पीने, वस्ति तथा बाह्य मालिश आदि में सब तरह का उपयोग किया जा सकता है, परन्तु दूसरे वर्ग के तैलों का,

१. अस्य तैलस्य प्रवस्य प्र्युणु वीर्यमत परम्। अश्वाना वातभग्नाना क्रुंजराणा तथैव च ॥ अपुमाञ्च नर पीत्वा निश्चयॆन पुमान् भवेत् । ह्वच्छूले, पार्व्वशूले च तथैवार्द्धावभेदके ॥ कामलापाण्डुरोगेपु कामलास्वश्मरीपु च । क्षीणेन्द्रिया नरा ये च जरया जर्जरीकृता ॥ येपा चैव क्षयो व्याधिरन्त्रवृद्धित्र्च दारुणा । अर्दित गलगण्डं च वातन्गोणितमेव च ॥ स्त्रियो या न प्रसूयन्ते तामाञ्चैव प्रदापयेत् ॥ भै र जिनका नीचे उत्लेख किया जा रहा है, केवल वाहच प्रयोग अर्थात् मालिश में ही व्यवहार करना चाहिये । प्रथम की अपेक्षा द्वितीय वर्ग वाले तेल अधिक पीटांगामक होते है ।

विपगर्भ तेल- ताजे असगंध के मूल, कनेर की जड, आक की जड, धतूरे का पचाड़्त, समालू की पत्ती और कायफर की छाल प्रत्येक, ६४-६४ तोले लेकर अठगुने जल मे क्वाथ करे, जव चौथाई जल वाकी रहे तो कपडे से छान कर उसमे तिलका तेल १२८ तोले, वछनाग, धतूरे के बीज, घुमची, अफीम, खुरा-सानी अजवायन, कलिहारी की जड, कूठ और वच प्रत्येक ४-४ तोला कल्क मिला कर मद आँच पर पकावे । तेल तैयार होने पर कपडे से छान कर कुछ गर्म हालत मे ही कपूर का चूर्ण एक छटाक मिलाकर शीशी में भर कर रख ले ।

उनयोग—सघिवात तथा शरोर के किसी भी अवयव मे दर्द होता हो उनको हल्के हाथ से मालिश करें। पीडा को शान्त करने के लिये यह उत्तम योग है।

पंच गुण तेल --- हरें, बहेरा, आंवला प्रत्येक ५ तोला, नोम और सभालू को पत्ती प्रत्येक १५-१५ तोले । जौकुट कर अठगुने जल में पकावे । जव चौथाई रोप रहे तो उसमें तिल का तेल ८० तोला, मोम, गंधविरोजा, शिलारस, राल और गुग्गुलु प्रत्येक ४ तोले टाल कर मदी आच पर पकावे । पकते-पकते जब खर पाक होकर तेल अलग हो जाय तब कपडे से छान कर थोडी गर्म हालत में उसमें कपूर का मोटा चूर्ण ५ तोला चम्मच से चलाकर मिला दे । ठंडा होने पर उसमे तारपीन का तेल, यूकैलिप्टस का तेल, काजुपुर का तेल २॥-२॥ तोला मिला कर शोशी में भर ले ।

मिश्रक तैल-सरसो का तेल, तिल का तेल, नारियल का तेल, एरएड तेल, महुवे का तेल, कुसुम्भ (वर्रे) के तेलो का मिश्रण

छागछाद्य घृत---चर्म-खुर-लोम-सीग-आन्त्र से रहित वकरे का मांस रा। सेर, दबमूल की समभाग में ली गई औपधियाँ ढाई सेर और जल २५ सेर ४८ तोले अग्नि पर चटाकर चतुर्थाश शेप रखे। कल्क द्रव्य--मधुयष्टी, जीवनीय गण की औपधिर्यां पृथक्-पृथक् लेकर कुल मिलाकर ३२ तोले। फिर दुग्ध १२८ तोले। शतावरी का स्वरस १२८ तोले। गोघृत २ प्रस्थ (१२८ तोले)। मद आँच पर पाक करे। वात रोगो मे इसका सेवन लाभप्रद होता है। यह परम वृहण कीर धातुवो का पोपण करने वाला योग है । और एक वड़ा योग वृहत् छागलाद्य घृत के नाम मे भी पाया जाता है जो वहुत से रोगो मे लाभप्रद होता है ।

वस्ति—अतेक प्रकार के वस्ति के योग पाये जाते है जिनमें एक सामान्य योग का उल्लेख यहां पर किया जा रहा है। जिसका प्रयोग सर्वत्र वात रोगो में किया जा सकता है। दशमूल का कपाय ऽ≋, नारायण तैल २ तोला, सेंधा नमक ३ मागे, मधु ६ माग्रे। पहले मधु और सेंधा नमक को खरल में मिलाकर एक कर ने, फिर उसमें नारायण तैल २ तोला मिलाकर एक करे पश्चात् दशमूल क्वाय मिलाकर मय ले। अब एक एनीमा पाट में भर कर रवर की नली और नोजल के सहारे गुदामार्ग से धीरे घीरे चटावे। जब सब डव चढ जाय किंचित् येण गहे तो चटाना बद करे।

इम वस्ति का प्रयोग प्रात.काल में रोगो के गौच (पाखाने) से लौटने के वाट करना चाहिये। यदि पाखाना साफ न हुआ रहे तो वेवल आस्थापन (नमक जल की वस्ति) वेकर कोप्ठजूदि कर ले और दूसरे दिन इस वस्ति का प्रयोग करे। इस वस्ति का लगातार या एकान्तर क्रम से वत्तीस तक प्रयोग किया जा सकता है। पक्षवध तथा अर्घाङ्गवात के रोगियों में लाभप्रद होता है। इस वस्ति के लगाने के अनन्तर थोडी देर तक कम से कम एक घंटे तक रोगी को लेटा रग्वना चाहिये। उसको तत्काल जौच के लिये नहीं जाने देना चाहिये। इस अवधि में औषवि के गुण का शोषण होता है।

ध पद्धरण चोग—चित्रकमूल, इन्द्रजो, पाठा, कुटकी, अतीस, बड़ी हरड़ मममोग में बनाया चूर्ण । मात्रा २ मात्रा । उष्ण जल से । सभी प्रकार के वात रोगों में विशेषत. आमात्रयगत वात रोग में लामप्रद है ।

इस योग का उपयोग सभी प्रकार के वात रोगो में विद्येपतः पत्तवय, गृन्नसी और सघिबात में या दीर्घ काल स्थित वात व्याघि मे हितकर होता है ।

रसोन पिगड—बच्छे रसदार ऌहसुन लेकर इसके उत्पर के छिल्के भली प्रकार पृथञ् कर के (यटि एक कली या पोती का ऌहसुन मिले तो अधिक उत्तम है) उनको रात भर दही के मट्ठे में भिगो कर रख दे। इससे लहसुन को दुर्गंध चली जाती है। सुवह में छाछ से निकाल कर धोकर उसको खरल मे महीन पीसे। इस पिसे हुए लहसुन का ६ तोला और उसमें घृतर्भाजत होग, जोरा सफंद, जीरा स्याह, अजवायन, सेंघा नमक, काला नमक, सोठ, काली मिर्च और छोटी पिप्पली का चूर्ण प्रत्येक १ माशे मिलावे और थोडा तिल का तेल मिलाकर एकप्र घोटकर घीशी में भर लेवे।

उपयोग-अग्निवल एवं रोगो का वल, ऋतु तथा दूष्यादि का वल देख कर १ से २ तोला तक देकर ऊपर से एरण्डमूल का क्वाथ पिलावे। एकाग घात, अदित, अपतत्रक, अपस्मार, वातज उन्माद, गृझसी तथा विविध प्रकार की वातिक वेदनावो का शामक होता है।

त्रयोदशाङ्ग गुग्गुलु-वब्बूल की छाल या गोद, असगंघ, हाऊवेर गिलोय का सत्त्व या गिलोय, शतावर कद, गोखरु, विधारे का शुद्ध वीज, रास्ना, सौफ, कपूर, अजवायन और सोठ वरावर वरावर लेकर महोन कूट पीस कर कपडे से छान लेवे। इस चूर्ण को खरल में डालकर चूर्ण के बरावर शुद्ध गुग्गुलु और गुग्गुलु का आधा गोघूत मिलाकर अच्छी तरह से घोटकर २ माशे को गोलियां बना ले और सुखाकर शीशी में भर ले। इस त्रयोदशाङ्ग गुग्गुलु का २, गोली दिन मे तोन वार सुरा, यूप, मद्य, मंदोष्ण जल, दुग्ध या मांसरस इनमें से किसी एक के अनुपान से प्रतिदिन सेवन करें। बहुत प्रकार के स्तंभ, शूल तथा घातजन्य वात रोगो में लामप्रद होता है।

रसायन योगराज गुग्गुलु---सोठ, पीपरा मूल, पीपल, चव्य, चीता का मूल, भुनी हीग, अजगोदा, सरसो, स्याह जीरा, सफेद जीरा, रेणुका, इन्द्रजौ, पाठा, वायविडङ्ग, गजपीपल, क्रुटकी, अतीस, भारङ्गो, वच, मूर्वा, इन बीस औषधियो का चूर्ण ३-३ माशे मिलित ५ तोले । त्रिफला का चूर्ण दुगुना १० तोले, सबोके बराबर (१५ तोले) गुग्गुलु लेवे। वग भस्म, चांदी भस्म, सीसा भस्म, फौलाद भस्म (लौह भस्म), अञ्च भस्म, मण्डूर भस्म और रससिन्दूर प्रत्येक ४-४ तोले ले। घी डाल कर पहले गुग्गुलु को कूट ले फिर उसमे अन्यान्य चूर्ण तथा भस्मादि को देकर खूब कूटे। जब एक दिल होकर गोली बाँधने लायक हो जाय तो १-१ माशे की गोली बना ले।

मात्रा तथा उपयोग--१-१ गोली दिन मे दो वार महारास्नादि कषाय से सम्पूर्ण वात रोगो मे तथा अनुपानभेद से विविध रोगो मे लाभप्रद होता है। मंजिष्ठादि कपाय के साथ मेदो रोग और कुष्ट मे तथा निम्ब और निर्गुएडी के क्वाथ से व्रण मे मी लाभप्रद रहता है।

## भिपद्मर्भ-सिद्धि

गुग्गुलु एक रमायन औपधि है। वात रोगो के दूर करने में यह एक अव्यर्थ या रामवाण औपधि के रूप में प्रख्यात है। इसके कई योग विभिन्न संग्रह प्रथो में पाये जाते हैं। जैमें योगराज गुग्गुलु, ट्रात्रिंगक गुग्गुलु, त्रयोदगाग गुग्गुलु, पडजीति गुग्गुलु, गुग्गुलु वटी आदि। योगराज गुग्गुलु के पुन कई योग मिलते है। ईमे योगराज गुग्गुलु, रसायन योगराज गुग्गुलु, वृहत् योगराज गुग्गुलु आदि।

यहाँ पर एक लाभप्रद और उत्तम योगराज गुग्गुलु का योग चिकित्सासार मग्रह नामक ग्रंथ मे उद्धृत किंत्रा जा रहा है।

प्रेगराज गुग्गुलु चित्रक, पिप्पलीमूल, वजवायन, काला जीरा, मफेद जीरा, वायविडङ्ग, अजमोडा, देवदारु, चट्य, वडी इलायची, मेंबा नमक, कूठ, रास्ता, गोखरू, धनिया, त्रिफला, नागरमीथा, त्रिकटु, दालचीनी, खम, यवचार, तालीगपत्र, लवङ्ग, सज्जीखार, जटी (कचूर), दन्ती, गिलोय, हाऊंघेर, अश्वगथ, यतावरो प्रत्येक वा चूर्ण १ ताला, लौह भस्म ४ ताला । इन द्रव्यो के कपडछन महीन चूर्ण श्रीर कुल चूर्ण के बराबर शुद्ध गुग्गुलु लेकर घो मिलाकर खूब कूटकर एक कर ले जोर १ माने की गोलियाँ बना कर घुतस्निग्व भागई में रख ले ।

डपयोग-आमवात, वात रोग, दुष्ट व्रण, गुल्म, अर्थ वादि पचन संस्थान के रोग तथा विविध प्रकार को वातिक वेटनाओं का जामक है। सात्रा एवं अनुपान ऊपर वाले योग के सदृज है।

राज्या लहमुन सम भाग में लेकर पूर्वोक्त राति में कूटकर वटी वनाना चाहिये।

एर रड पाक — मुपक्व एर एटवीज को उसके ऊपर का छिल्का निकाल कर मज्जा को ६४ तोले लेकर ६ सेर ६ छटाक २ तोले गांय के दूध मे अग्नि पर चढाकर पाक करे। फिर उसी में घृन ३२ तोले और खाण्ड १२८ तीले मिलावे। पाक करता रहे जब गाढा होने लगे तो उसमें निम्न द्रव्यो का चूर्ण एक-एक तोले को मात्रा में मिलाकर पकावे — त्रिक्टू, चतुर्जात, ग्रंथिपर्ण, चित्रक, चब्य, सौफ, सोया, बिग्व, जीरा नफेद और स्याह, हल्दी, दारहल्दी, अष्टवगंधा, बला, पाठा, ताक्वेर, मरिच, पुरकरमूठ, गोसर, आरग्वय, देवदाघ, खीरे का बीज, क्वजी का बीज, गनावरी।

पुराने वामवात, कटिजूठ, गृधसी, वानाह, ऊक्तभ बाटि-मे लाभप्रद। मात्रा २ तोला। गाय के दूघ के नाथ।

अमृत भल्लानक-अच्छे पके और पुष्ट भिलावे को एक दिन गोमूत्र में और तीन दिन गाय के दूध में भिगो कर रखे। किर कपउछन किये हुए ईट के नूर्ण में ममल कर जल से धोकर सुगा लें। इस प्रकार शुद्ध किये भिलावे को राज़े के काम में लावे। २५६ तीले भल्लातक के फलो को सरोते से काट कर दो ट्कटें करके १०२४ तोले जल में पकावे। जब बवाथ चतुर्थांश बाकी रहे तो कपडे मे छान कर उनमे २५६ तोले गाय का दूध ६४, तोले गाय का घी मिलाकर मंदी लाच पर पतावे। पीछे नीचे उतार कर उसमें मिश्री कपडछान चूर्ण ६४ तोले मिलाकर मधनी से मध कर काच के बरतन में भर कर रख लें।

उपयोग- सब प्रकार के कफ और वात के पुराने रोग में विशेषत कुष्ठ रोग, अर्ग, पक्षायात और कमर के दर्द में इसका उपयोग करें। यह योग अच्छा पीष्टिक और वीर्यवर्धक एवं वाजीकरण है। इसके सेवन करने वालो को गर्म जल में स्तान, धूप में बैठना, अग्ति के पास बैठना निषिद्ध है। इसके सेवन-काल गरीर में खाज उठे तो सेवन बद करा देना चाहिये। और नारियल का तेल तथा कपर गरीर में लगाना चाहिये।

नारसिंह चूग्गे—शतावरी ६४ तोले, गोखरू ६४ तोले, वाराहीकद ८० तोले, गिलोय १०० तोले, गुद्ध भिलावे १२८ तोले, चित्रक के मूल की छाल ४० तोले, धोई हुई तिल ६४ तोले, दालचीनी, इलायची और तेजपात प्रत्येक ११-११ तोले, मिश्री २८० तोले, विदारीकद ६४ तोले। सब का महीन चूर्ण बनाकर एकत्र करके शीशी में भर लेवे।

सात्रा तथा अनुपान—३ माशे से ६ माशे। गाय का घो १ तो० और शहद १॥ तोले के साथ मिलाकर । सबेरे-शाम दे। ऊपर से गाय का दूध पिला दे।

पंचामृत लौह गुग्गुलु गुद्ध पाग्द, शुद्ध गधक, रौप्य भस्म, अश्रक भस्म और सुवर्ण माचिक भस्म प्रत्येक ४-४ तोले, लौह भस्म ८ तोले और साफ किया शुद्ध गुग्गुलु २८ तोले । प्रथम पारद और गधक की कज्जली करे । पीछे लोहे की खरल मे लोहे की मूसली से थोडे कडवे, तैल का छीटा देकर कूटे । जब गुग्गुलु नर्म हो जावे तव उसमे कज्जली तथा अन्य भस्मे मिलाकर छै घटा तक मर्दन करके ४-४ रत्ती की गोलियाँ वना ले ।

मात्रा एवं अनुपान—१-१ गोली सवेरे नाम दूब से । अथवा चोपचीनी, असगध, एरण्डमूल, उशवा, सोठ और कडवे सुरजान के समभाग मे लेकर बनाये काढे से । इसके सेवन से अववाहुक, गृधसी, कमर और घुटने के दर्द मे तथा अन्य प्रकार के वातिक वेदना मे लाभ पहुँचता है। इसका उपयोग रफ्तदुष्टि तथा कुष्ठ रोग मे भी हितकर होता है।

वृहद्वातचिन्तासणि रस-स्वर्ण भस्म १ भाग, रौप्य भस्म २ भाग, लश्रक भस्म २ भाग, मोती की पिष्टि ३ भाग, प्रवाल पिष्टि ३ भाग, काकोलों का चूर्ण १ भाग, लम्बर १ भाग, चंद्रोदय ७ भाग ले। प्रथम चंद्रोदय को महीन पीय कर उसमें काकोली का चूर्ण, अम्बर डाल कर उसे कुमारी के स्वरस में भावित करे। जब वे अच्छी तरह से मिल जाये तब अन्य भस्में मिलाकर पुनः घृतकुमारी के रस में मर्दन करके १-१ रत्ती की गोलिया बना ले और छाया मे सुलाकर शीजी में भर कर रख ले।

मात्रा-१ गोली दिन में दो या तोन वार ।

राण और उपयोग- यह रस हृदय एव मस्तिष्क के लिये परम बलकारक, वान और कफ का नाशक तथा वाजीकरण है। सब प्रकार के वात रोगों में मस्तिष्क तथा नाडी संस्थान के रोगो में इसका प्रयोग करे। आक्षेपक और अपतत्रक में मास्यादि क्वाथ के साथ दे। सन्तिपात ज्वर में प्रलाप, मोह, नाडी की क्षीणता, हाथ-पांव का कांपना, पसीना अधिक होकर शरीर का ठंडा पडना आदि लक्षण हो तो इसके प्रयोग से लाभ होता है। इसमे अनुपान में अदरक का रस १० वूंद और मधु २० वुंद देना चाहिये।

रसराज-रससिन्दूर ४ तोला, अभ्रक भस्म १ तोला, सुवर्ण भस्म, मोती को पिष्टि, प्रवाल भस्म ने लाधा-आधा ने तोला, लौह भस्म, रौष्य भस्म, वंग भस्म, अनगध, लोग, जायपत्री, जायफल और काकोली प्रत्येक चौथाई-चौयाई तोला ले। प्रथम रससिन्दूर को महीन पीस कर जममे अन्य भस्में तया बनौर्पाधयो का

#### चतुर्थ खण्ड : पचीसवॉ अध्याय

कपडटान चूर्ण मिलाकर एक दिन घृतकुमारी के रस मे दूसरे दिन काकमाची के रस में मर्दन करके २-२ रत्ती की गोलियाँ वना ले ।

मात्रा-अनुपान---१-१ गोली सुवह-शाम दूब कोर मिश्री के साथ। इससे पक्षाघात, अदित, आक्षेप, कान में आवाज आना, चक्कर आना तथा उन्च रक्त निपीडजन्य उपत्रव शान्त होते हैं।

चातकुलान्तक रस तथा कृष्ण चतुर्मुख रस—का उल्लेख अन्य अधि-कारो में हो चुका है। इनका उपयोग भी वात रोगो में लामप्रद होता है।

गुण तथा उपयोग—यह रस योगवाही है---अनुपान भेद से या विविध योगो के साथ संयुक्त होकर सर्व रोगो को दूर करता है। मूच्छी-उन्माद-अपतंत्रक तथा वात रोगो में विशेप हितकर होता है।

#### त्रैलोक्य चिन्तामणि रस

आदि कई योग वातरोगाधिकार में पठित ऐसे है जिसमें हीरक भस्म पडा हुआ है, जैसे वातनाशन रस, वातकंटक रस तथा त्रैलोक्य चिन्तामणि रस ( रसेन्द्रसार संग्रह के योग ) । इसमे त्रैलोक्य चिन्तामणि रस का योग यहाँ उद्धृत किया जा रहा है—असाध्य वात रोगो में इसका प्रयोग करके देखना चाहिये—हीरा मस्म, सुवर्ण भस्म, रोप्य भस्म, तीक्ष्ण लौह भस्म प्रत्येक का एक भाग । चारो के बरावर अभ्रक भस्म, अभ्रक के बरावर रस सिन्दूर एकत्र करे । फौलाद या मजवूत पत्थर के बने खरल मे इन द्रव्यो को खरल करके घी कुमारी के रस में भावित करके १ रत्ती के प्रमाण की गोलियाँ बना ले । संकडो योगो से भी नष्ट नही होने वालो बीमारी को दूर करने के लिये श्रूषियो ने इसको बनाया है । ऐसी प्रशंसा ग्रथो मे मिलती है ।

कई बार वात रोगो में प्रायः फिरंग और उपदश के परिणाम स्वरूप होने वाले वात रोगो में सखिया युक्त योगो के देने की आवश्यकता होती है। इसके लिये कई योग बडे उत्तम हैं---जैसे ---मल्ल सिन्दूर, नवग्रह रस, सुवर्ण समीर पन्नग रस बादि। इनके योग तथा निर्माण की बिधि नोचे दी जा रही है।

## भिपकर्म-सिद्धि

नदप्रह रस— ( नवग्रही शिरोराज भूपण रम )— शुद्ध किया हुआ सखिया विप, गुड हिंगुल, गुद्ध गवक, गुद्ध पारद, गुढ खडिया मिट्टी ( दुग्व पापाण ), गुढ नीला तूतिया, गुढ हरताल, शुद्ध मन जिला और गुढ खर्पर । इन सव द्रव्यो को सम प्रमाण मे लेकर वारीक चूर्ण करके करैला और नीम के रस में ६-६ वएटे तक मर्दन करके, ६-७ कपडमिट्टी किये हुए आतंशी शीशी में भरकर मुख वन्द कर वालुका यंत्र में चढाकर एक दिन तक अग्नि जलाकर पाक करे । फिर स्वाङ्ग-शीतल होने पर निकाल कर प्रयोग करे । सान्ना १ चावल भर मक्षत के साथ दिन में दो वार । समस्त चात रोगो मे लाभंप्रद ।

मल्ल सिंदूर - गुद्ध पारद ९ भाग, गुद्ध रसकर्पूर ९ भाग, शुद्ध गधक ९॥ भाग, गुद्ध संखिया ४॥ भाग । प्रथम पारद-गवक को कज्जलो करे । पीछे उसमे रम कर्पूर और मखिया मिलाकर घृतकुमारो के रस में दो दिनो तक मर्दन करे । ७ कपडमिट्टी की हुई गीशी में भर कर दो दिनो तक वालुका यत्र में पकावे । स्वाग-गीतल होने पर गीशी को तोडकर जीशी के गले में जमें हुए मल्ल सिन्दूर को निकाल कर तीन दिनो तक खरल में पीस कर खूव महीन होने पर सीशी में भर कर रख ले । सान्ना आधा से १ रत्ती दो वार सितोपलादि चूर्ण १॥ माजा और शहद के साथ । उपयोग-संव प्रकार के वात एवं कर्फ के रोग में विशेषत. अदित तथा पक्षाधात में तथा तमक इवास रोग में अच्छा लाभ होता है 1

विशिष्ट क्रियाक्रम-जैसा कि ऊपर में वतलाया जा चुका है कि वात <sup>स्</sup>यावि का अध्याय एक वहुत वडा अध्याय है, इसमें अनेक रोगो का समावेश हो जाता है। ऊपर में वताये गये सामान्य योगो का यथारोग, देश, काल, वल, ऋतु, आदि का विचार करते हुए उपयोग करने से सर्वत्र पर्याप्त लाभ होता है। अब सक्षेप में प्रमुख रोगो का पृथक्-पृथक् क्रिया-क्रमो का आख्यान किया जा रहा है।

कोष्टमत वात—मे क्षारो का प्रयोग उत्तम रहता है। इसके लिये क्षार-राज २ माञा तथा हिग्वादि वटी का मिश्रित प्रयोग उत्तम रहता है। हिंग्वादि वटी १ एवं खारराज २ माशा एक में मिलाकर। एक छटाँक जल में वनाये चीनी के अर्वन में छोटकर नीवू का रम मिला कर पीना। यदि दोप आमाशय तक ही सोमिन हो नो वमन कराना, लंघन और उदर का स्वेदन सर्वत्र लामप्रद

१ रगरमविधू नवाक्षी मार्घेण्चतु सुवर्णवलिमल्लो । कूप्पा इयह्न विपचेत् पवनकफी हन्ति मल्लसिन्दूर. ॥ सिद्धभेष जमणिमाला । होता है । पट्धरण योग को ३ माशे की मात्रा में गर्म जल से पीने के लिये देना उत्तम रहता है ।

यदि दोप पगवाशय मे हो तो स्निग्य विरेचर्न (एरएड तैल ४-५ तोले गर्म दूध में मिलाकर) देना, जोधन के वस्ति (Enema Saline or Soap) देना और घृत मिश्चित सैधव लवण या भास्कर लवण या हिंग्वष्टक चूर्ण का प्रयोग उत्तम रहता है। इम अवस्था में देने के लिये एक स्नेह लवण का उल्लेख चक्रदत्त ने किया है---जिसमे सेंहुड का दूध, पंच-लवण, वैगन और चतु स्नेह (धृत, तैल, वसा, मज्जा) इन सव को सम मात्रा में लेकर एक हण्डिका में रख कर उसका मुख कपउमिट्टी से बन्द करके जंगली कडो में अन्तर्धूम जला लेना चाहिये। मात्रा २ माशा। अनुपान उष्णोदक।

सक्षेप मे उदर का स्वेदन ( Hot water Bag, Terpentine stoup), आस्थापन वस्ति ( Soap or Salte Enema), स्निग्ध रेचन ( Casteroil ), उपवास, उप्ण जल तथा वातानुलोमन के लिये क्षार, लवण, हिंगु, त्रिकटु युवत योगो का उपयोग हितकर होता है।

त्वक्-मांस रक्त एव सिरागत वात मे---स्नेहन, स्वेदन, वधन, मर्दन, उपनाह, रक्त-मोचण तथा दाह कर्म के द्वारा उपचार करे।

मास-मेद-अस्थि-मज्जागत वात मे—विरेचन, निरूहण, शमन के योग वाहय तथा आम्यतर स्नेह से उपचार करे।

स्नायुसंध्यस्थिगत वात — स्नेह, स्वेद, उपनाह आदि करना चाहिये । ग्रुक्रगत वायु मे — शुक्र-दोप की चिकित्सा करनी चाहिये । स्रोतोगत व।त मे — स्नेहन, स्वेदन, उपनाह, मर्दन, आलेप आदि करे । पत्त-न्निक और मन्या वात मे — वमन, मर्दन एव नस्य से उपचार करे । वस्तिगत वात में — वस्ति का विशोधन करे । अष्ठीला तथा प्रत्यष्ठीला में — गुल्म और अतर्विद्रधि की चिकित्सा करनी चाहिये ।

१ विशेषतस्तु कोष्ठस्ये वाते क्षारं पिवेन्नर । आमाशयगते वाते छर्दिताय यथाक्रमम् ॥ रूक्ष. स्वेदो लंघनञ्च कर्त्तंव्य वह्निदोपनम् । पक्वाशयगते वाते हित स्नेहविरेचनम् ॥ वस्तय शोधनीया या प्राशाश्च लवणोत्तराः । (यो र )

### सिपकर्म-सिद्धि

हिंग्यादि चृर्या या हिंग्यगिधादि चृर्या-हीग, वच, काला नमक, सोठ, जीग, हरीतवी, चीते का मूल और कूठ। इन द्रव्यो का कपड़लान चूर्ण।

विडङ्गारिष्ट—वायविउङ्ग, पिप्पलीमूल, पाठा, आँवला, खोरे का वीज, कुटज की छाल, इन्द्रजी, राम्ना, भारङ्गी प्रत्येक २० तीले । सीलह गुने जल मे जौलाकर चनुर्थांगावशिष्ट क्वाय वनावे । इस क्वाथ के ठंडा हो जाने पर उसमें घातकी पुष्प १ सेर, त्रिकटु ३२ तीले, त्रिजात ८ तोले, फलिनी, हेम (सुवर्णक्षीरी), तोय (सुगधवाला), लोघ्र प्रत्येक का ४-४ तीले डाल कर घृतलिष्ठ भाण्ड में एक माम तक सधान करे । पश्चात् निकाल कर प्रयोग करे । यह योग प्रत्यप्रीला, बिद्रधि और भगंदर मे लाभप्रद होता है ।

आध्मान तथा प्रत्याध्मान सें—आध्मान की अवस्था मे रोगी का लंबन, हाथ का तलवा आग पर गरम करके उससे उदर का सेंकना, फर्ज्वत्ति (गुदा-मार्ग ने ( Suppository ) का लगाना, जोधन वस्ति ( Enema ) तथा दीपन एव पाचन योगो का उपयोग हितकर होता है।

प्रत्याव्मान में वमन-लंघन तथा दीपन औपवियो का उपयोग करे । वृहत्पंच मूल का कपाय त्रिवृत् चूर्ण के साथ सेवन कराने । दोनो अवस्थाओ लाभप्रद<sup>२</sup> ।

डदर पर दारुपट्क को पानी में पीसकर या काजी में पीस कर गुनगुना गर्म करके लेप करना मी उत्तम होता है।

🖌 दारुण्ट्क लेप—देवदारु, वच, कूठ, सौंफ (सोया), हिंगु, और सेंधानमक, इसका पीसकर उदर पर गर्म लेप आध्मान की अवस्था में सद्यो लामप्रद होता है।

तूनी तथा प्रतितूनी— पिप्पल्यादि गण की औषधियों का चूर्ण अथवा युत २ नाले में युतर्भाजत होग १ माशा तथा यवक्षार १ माशा मिलाकर गर्म पानो से मेवन करना हितकर होता<sup>3</sup> है।

पिण्पल्यादि गण ( मुश्रुत )-पिप्पली वच, चन्य, चीता, अतीस, सोठ, जोरा, पाठा, हींग, रेणुका द्रोज, मुलैठी, सरसो, क्रुटकी, त्रिकटु, इंद्रयव, अज-

- १. प्रत्यष्ठीलाण्ठीलिकयोगु ल्मेऽम्यन्तरविद्रधौ । क्रिया हिग्वादि चूर्णं च जस्यतेऽत्र विद्येषत. ॥ ( यो. र, )
- २ लाष्माने रूंघनं पाणितापत्र्च फलवर्त्तय.। दोपन पाचनञ्चेत्र वस्तित्र्चाप्यत्र कोघन:॥ प्रत्याध्माने तु वमनं रुंघनं दीपनन्त्वया॥
- ३. पिप्पल्यादिरजस्तूनी-प्रतितूत्यो. नुखाम्बुना । पित्रेद्दा स्नेहल्वण सत्रृत चारहिंगु वा॥

मोद, त्रुटि, अजवायन, भारङ्गी और वायविडङ्गा यह गण कफ रोगो को नष्ट करता है।

फिरना छोडकर लकडी चौकी पर सोना उत्तम रहता है। गुझसी मे विबध प्राय पाया जाता है । अस्तु, एरएड तैल का विरेचन वीच-वोच में देते रहना चाहिये । इसके लिये कई योग ग्रंथो में पाये जाते है--जैसे १. दशमूल के द्रव्य पूर्यक-पृथक्, वला, रास्ना, गुडूची या सोठ का काढा वनाकर उसमे एरण्ड तैल छोटी चम्मच से १-२ चम्मच मिलाकर एक मास तक पिलाना । 'यह गृझसो रोग, खञ्ज तथा पंगुत्व मे भी लाभप्रद रहता है। २ बृहत् पचमूल के द्रव्यो को २ तोला लेकर ३२ तोले जल में खौलाकर ८ तोला शेष रहने पर उसमे काली निशोथ का चूर्ण २ मा० वृत 🖁 तोला और एरण्ड तैल १ तोला मिला कर सेवन करना। ३. गोमूत्र १ छःकि, पिप्पली चूर्ण २-४ रत्ती और एरएड तैल १ तोला मिलाकर लेना। ४ एरएड तैल में पकाये गये वैगन का सेवन। ५ एरएड के वीज की गूदी (गिरी) १ तोला से २ तोला तक लेकर दुध में पकाकर खीर जैसे बना कर थोडा शुठी का चूण मिलाकर सेवन । ६ एक मास तक प्रतिदिन १ तोले भर एरएड तैल को गोमूत्र एक छटाँक मे मिलाकर सेवन । १ रास्नासप्तक कषाय का एरण्ड तैल १ तोले मिश्रित करक नित्य मेवन गुझसी में लाभप्रद होता है ।

अन्य घृत तैलादि के प्रयोग—वात रोगाधिकार में वतलाये तैल-अथवा धृत अथवा केवल तिल तैल और घृत को आदी के स्वरस और बिजीरे नोवू का रस, चुक्र ( चूक ) और पुराने गुडको यथावश्यक मिलाकर सेवन करने से, कटि, ऊरु, पीठ, त्रिक के शूल, स्तंभ, गृध्रसी रोग तथा उदावर्त्त रोग में लाभ होता है।

गुग्गुलु के योग—त्रयोदशाङ्ग गुग्गुलु, योगराज गुग्गुलु अथवा गुग्गुलु वटी का १ माशे की मात्रा म दिन में तोन बार गर्म जल से दे। एक योग रास्ता गुग्गुलु का यहाँ दिया जा रहा है—रास्ता १ पल (४ तोले), शुद्ध गुग्गुलु १० तोले। इन दोनो द्रव्यो को थोडा घी मिला कर कूटकर एक करके एक-एक माशा को गोलियाँ बनाये। मात्रा १-३ गोलो। उष्णोदक से।

१. तैलमेरएडज वापि गोमूत्रेण पिबेन्नर. ।

मासमेक प्रयोगोऽय गृध्रस्यूरुगदापहम् ॥

तैल्लाभ्यंग-पंचगुण या विषगर्भ तैल को हलके हाथ से मालिंग भी वेदना का गामक होता है।

चस्ति-प्रयोग—गृन्नसी से पोडित रोगी का प्रथम पाचनादि उपायो से अग्नि को प्रदीप्त करना चाहिये। पश्चात् अग्नि के दोप्त हो जाने पर नारायण तैरु, विष्णु तैरु या माप तैरु का वस्ति (गुदा मार्ग मे देना) प्रारम करना चाहिये। यदि रोगी को अग्नि दीप्त न हो, अथवा ऊर्व्व्वोधन न हुआ हो तो स्नेह वस्ति का प्रयोग निरर्थक होता है। इस की उपमा राख मे डालो गई यृत की आहुति मे आस्त्रकारों ने दा है। अविगुद्ध शरीर के व्यक्ति मे प्रयुक्त स्नेह मन्दाग्नि के कारण पच्ता नही अपितु वैसा का वैसा हो मल के साथ निकल जाता है।

शैफालिका प्रयोग---निर्गुण्टी की पत्ती का काढा पीने से चिरकालीन गृन्नमी रोग में उत्तम लाम होता है। भहानिम्व का कपाय या महानिम्व के कल्क का लेप गृन्नमी को नष्ट करता है। गृन्नसी में शिराविध मी लाभप्रद होता है।

चातकंटक—रक्तावसेचन करके अगुढ रक्त का निर्हरण करना चाहिये। एएट तैल का प्रयोग कुछ दिनो तक कराना चाहिए । छोटी सूई को रक्त तप्त करके उससे दाह करना चाहिये ।

पाटहर्ण-(Numbness of the Feet)-अग्नि में प्रदीष्त किये हुए इंट के टुरुडो को काजी में बुझाबुझा कर उसके वाष्प से पैर का स्वेदन करना हितकर होता है।

झिन्झिनीवात—(झुनझुनी मालूम होना) – दब्यमूल के काढे में हीग ( घी में भुनो ) २ र० और पुष्करमूल ४ रत्ती मिलाकर पीने से लाभ होता है ।<sup>२</sup> पाददाह—दाहाधिकार में चिकित्सा देखें ।

स्वल्छी---( हाय-पैर की टाँम या टटाना )---कूठ-मेंधानमक-चुक्र ( चूक ) को पानी में पीस कर सर्पप तैल में मिलाकर किंचित् गर्म करके लेप करना 1<sup>3</sup>

: 2

+ 1

- १ ग्रेफाल्कितदलक्त्राथो मृद्वग्निपरिसाबित । टुव\रं गृधसीरोग पीतमात्रं नियच्छति ॥
- २. कुप्टमैन्धवयो कल्कश्चुक्रनैलमर्मान्वतः । सुखोष्णो मर्दने योज्यः खल्लीशूलनिवारण. ॥
- ३ दद्यमूलस्य निर्यूहो हिङ्गुपुष्करसंयुतः । गमयेत् परिपीतस्तु वातं झिन्झिनिसंज्ञितम् ॥

४८०

विश्वाची तथा अववाहुक-दशमूल-बला एवं माप का क्वाथ बनाकर तिल और घी मिलाकर पीना तथा इसी का नस्य लेना लाभ करता है। माप ( उडद ) और लहसुन से सिद्ध तैल का अभ्यंग वाहु परक्तरना भी लाभप्रद रहता है।?

वला के मूल किंवा नीम की पत्ती का स्वरस अथवा केवाच का स्वरस या क्वाथ वनाकर पीने या नस्य लेने से वज्त्र के समान वाहु हो जाता है ।

त्रिकशूल, कटिशूल और संधिवात में — गृध्रसी के समान सम्पूर्ण उपचार करना चाहिये। स्वेदन के लिए बालुका को पोटली मे बाँधकर गरम करके अयवा करीपाग्नि (कण्डेको आग बनाकर) उससे सेंकना चाहिये। सर्वत्र कैंगोर गुग्गुलु १ माशा और गोक्षुरादि गुग्गुलु १ माशा मिलाकर गर्म जल से दिन मे दो बार देना रात्रि मे सोते वक्त वैश्वानर चूर्ण ६ माशा देना और पंचगुण तैल की मालिश कराना लाभप्रद रहता हैं। इन रोगो में कोष्ठ्याुद्धि का विशेप ध्यान रखना चाहिये। इस के लिए बीच-बीच मे आस्थापन वस्ति देकर कोष्ठ शुद्ध कर लेना चाहिये। इसके अतिरिक्त त्रिफला और गुडूची का कषाय अनुपान रूप मे देकर अथवा दूध मे १ छटांक एरएड तैल देकर सप्ताह मे एक बार रेचन करा देना चाहिये।<sup>२</sup> दूघ के साथ वृद्धदारुक वीज का सेवन भी लाभ-प्रद रहता है।

पक्षाघात-प्रतिषोध-अगघात या अगवध चार प्रकार का हो सकता है। जैसे १ एकाङ्गघात (Monoplagia), पक्षवध या अर्धाङ्गघात (Hemiplegia) ३ सर्वाङ्गघात (Diplagia) ४ अधराङ्गघात (Paraplagia) इसमे खञ्जत्व और पङ्गुत्व दो आता है। इन चारो प्रकारो में चिकित्सा प्रायः एक सदृश ही होती है।<sup>3</sup>

- १. मापतैलरसोन।भ्या बाह्वोश्च परिवर्त्तनात् । दशाध्रिमापक्वाश्रेन जयेद् वैद्योऽववाहुकम् ॥ दशमूलीवलामाषक्वार्थं तैलाज्यमिश्चितम् । साय भुक्त्वा चरेन्नस्यं विश्वाच्या चावबाहुके ॥ ( भै र )
- २ गुग्गुलु क्रोष्टुशीर्पञ्च गुडूचीत्रिफलाम्भसा । क्षीरेणैरएडतैलं वा पिवेद्वा वृद्धदारुकम् ॥

३ हत्वैकं मारुत: पत्त दक्षिण वाममेव वा । कुर्याच्चेष्टानिवृत्तिं हि रुजं वाक्स्तम्भमेव च ॥ गृहीत्वार्धं शरीरस्य सिरास्नायू विशोष्य <del>च</del>े। पादं संकोचयत्येकं हस्त वा तोदशूलकृत् ॥ एकाङ्गरोग त विद्यात् सर्वाङ्गं सर्वदेहजम् ॥ ३१ भि० सि० अंगघात को अवस्थायें फठिनाई से साध्य होती हूँ। ये रोग दीर्घ काल तक चलते रहते है। आचार्य चरक ने लिखा है "संधिच्युति (सधि का वार-बार च्युत होना), हनुस्नंभ (Lock jaw), अंगमकोच, कुव्जता, अदित (Facial paralyeis), पक्षाघात, अगगोप, पंगुत्व, गुल्फ-सधि का वात (आमवात की एक अवस्थाविगेप), स्तंभ, आट्यवात, मज्जा एवं अस्थि के रोग ये रोग वट्टी गहराई के घातुवो के विकार से पैदा होते है—इनकी बडे प्रयत्नपूर्वक चिकित्सा की जाय तो सफलता मिलती और नही भी मिलती है। रोगी यदि वलवान और रोग नया या निरुपद्र व हो तव तो सम्यक् उपचार से लाभ की आगा रहती है अन्यथा सफलता की आगा कम रहती है।"

इन कठिन रोगो की चिकित्सा की दुरूहता और चिकित्सा की अल्प प्रति किया की दृष्टि से ही यह उक्ति वात रोगों में चलती है कि—'ये वातव्याधियाँ असाध्य है वैव-कृपा से अच्छी हो जाती है, इन का वैद्यक (चिकित्सा) अनुमान से की जाती है थोर प्रतिज्ञा करके नहीं' रोग के अच्छा होने की गारंटी पहले से ही नही वी जा सकती है।<sup>2</sup>

पक्षचध में क्रियाक्रस ( Upper Motor Neurone ty peof Paralysis )---पक्षाघात के रोगी में तीक्ष्ण विरेचन तथा वस्ति क्रिया द्वारा द्योधन कराने से रोग जान्त होता है 1<sup>3</sup>

पकावात के रोगियों में पौष्टिक आहार देना चाहिये। इस के लिये-वला की जट का क्वाय या वृहत् पंचमूल या दशमूल के द्रव्यों के क्वाध के साथ वकरे का सिर ( Blain ), जलीय प्राणियो ( मत्स्याटि ) के मास अथवा आनूपदेश के प्राणियों के मास अथवा मासभक्षक प्राणियों के मास पकाकर उस को छान कर रस निकाल कर देना चाहिये। इस मांसरस को घृत से छीक कर दही, काजी और निकटु चूर्ण ( सोठ, सिर्च, पिप्पली ) तथा नमक मिलाकर स्वादिष्ट

१. सन्धिच्युतिर्हनुस्तम्भः कुञ्चन कुञ्जतादित. । पक्षाधातोऽद्भर्छंगोप पद्भुत्व खुटवातता ॥ स्तम्भनं चाट्यवातञ्च रोगा मज्जास्विगादच ये । एते स्थानस्य गाम्भीर्याद् यत्नात्सिद्धयन्ति वा न वा । नवान् वलवतस्त्वंतान् साधयेन्निरुपटवान् ॥ ( च. चि. २८ )

- २. वातरोगस्त्वसाध्योऽयं दैवयोगेन सिद्धघति ।
  - अनुमानेन कुर्वन्ति वैद्यक न प्रतिज्ञया ॥ (यो. र)
- २. पक्षापातसमान्नान्तं सुतीक्णेश्च विरेचतैः ।
  - ग्रोधयेद्वस्तिभिरचापि व्याधिरेबं प्रशाम्यति ॥ ( भा. प्र. )

करके खाने के लिये देना चाहिये । इस मासरस के साथ ही उसको गेहूँ की रोटो, उडद की दाल आदि पथ्य देना चाहिये ।

छहसुन का प्रयोग भी रोगी को पर्याप्त मात्रा में कराना चाहिये। छहसुन की चटनी बनाकर भोजन के साथ देना या छहसुन को मसाले के रूप में देना अथवा छहसुन को तेल में पकाकर उस तेल और छहसुन को दाल में छोड कर खाने के लिये देना चाहिये। ऊपर रसोन पिण्ड नामक योग का आख्यान हो चुका है। उम रसोन पिण्ड का प्रयोग प्रचुरता से किया जा सकता है। सामान्यतया सभी वात रोगो में तैल के साथ छहसुन का प्रयोग करने को शास्त्र में वतलाया गया है, परन्तु पक्षवध, अदित आदि महारोगो में तो बडा ही उत्तम लाभ दिखलाता है। छहसुन के वाद दूसरा स्थान प्याज का वात रोगो में आता है। इसका भी प्रचुर प्रयोग करना चाहिये।

लहसुन यदि एक गाँठ वाला मिले तो अधिक उत्तम रहता है। इस का उच्च रवतनिपीड (Hyper tension) पर अच्छा प्रभाव दिखलाई पडता है। इस प्रकार लहसुन वात रोगो में एक महौषधि के रूप में प्रख्यात है।

माषवल्ठादि पाचन--- उडद, वला की जड़, शुद्ध केवाच के बीज, रोहिप घास, रासन, असगध, एरएड की छाल। इन्हें सम प्रमाण में लेकर २ तोले को, ३२ तोले जल में खीलाकर जब ८ तोला शेष रहे तव उतार कर ट्यान ले। उसमे १ रत्ती भर घृत में भुनी हीग का चूर्ण तथा १ माशा भर पिसा हुआ संधानमक मिलाकर मन्दोल्ण नासिका द्वारा सात दिनो तक पीने से पक्षाघात, मन्यास्तभ, कान की पीडा और कर्णनाद तथा दुर्जय अदितवात अवश्य ही नष्ट हो जाता है। यदि नाक से रोगी न पी सकता हो तो इस क्वाथ का थोडा नाक से नस्य देना और शेष मुख से पीने को देना चाहिये।

- १ रसोनानन्तर वायो पलाएडु परमौषधम् । साक्षादिव स्थितं यत्र शकाधिपतिजीवितम् ॥ ( अ. सं ) नान्यानि मान्यानि रसौषधानि परन्तु कान्ते ! न रसोनकल्कात् । तैलेन युक्तो ह्यपर प्रयोगो महासमीरे विपमज्वरे च ॥ ( वै. जी. )
- २ मापवलाशूकञिम्बीकत्तृणरास्नाश्वगंधोरुवूकाणाम् । क्वाथो नस्यनिपीतो रामठलवणान्वित कोष्ण. ॥ अपहरति पक्षघात मन्यास्तम्भ सकर्णनादरुजम् । दुर्जयमर्दितवातं सप्ताहाज्जयति चावश्यम् ॥ ( वृन्द )

## भिषकर्म-सिद्धि

सहारास्नादि कपाय-का पीना तथा नस्य लेना भी उत्तम होता है।

सहामंजिष्टादि कृषाय-( वातरक्ताधिकार योगरत्नाकर) जिसका योग लागे वातरक्ताधिकार में उद्धृत किया जा रहा है----उसका प्रयोग भी पलवध की अवस्था में उत्तम पाया गया है। अस्तु, महारास्नादि अथवा महा-मंजिष्टादि कपायो में से किसी एक का प्रयोग प्रात काल मे एक मात्रा अवश्य करना चाहिये।

सामान्यतया पक्षवध में — अधो लिखित प्रकार से व्यवस्था करना उत्तम रहता है। रसराज २-२ रत्ती, प्रात. — साय दूध और मिश्री से लेकर ठपर से महाराल्नादि या महामजिष्ठादि कपाय प्रात एक मात्रा दे। सायकाल में मापवलादि कपाय या केवल एरण्डमूल के कपाय के साथ दे। भोजन के वाद दोनो वक्त रसोन पिएड के अभाव में लमुनादि वटी एक-दो गोली दे।

जिह्वास्तं भ-अर्धोद्भ-घात में — जिह्वा और गले की पैशियो के घात के कारण रोगी के वोलने में कठिनाई होती है। उनमें जिह्वास्तंभ, मूकता, स्वराव-नाट प्रभृति लक्षण पाये जाते है — इस ववस्था में कल्याण चूर्ण या कल्याणावलेह का प्रयोग करना चाहिये। प्रयोग-विधि यह है — कल्याण चूर्ण १-२ माशा लेकर उसको छागलाद्य घृत में मिलाकर जीभ के ऊपर उंगली के सहारे हल्के हाथो-से रगढना चाहिये। क्रुछ वैद्य-परम्परावो में सिद्धार्थ तैल का उपयोग भी इस कार्य में होता है।

कल्याण चूर्र्ण या कल्याणावलेह--हल्दी, वच, कूठ, पिप्पली, शुण्ठो, वजवायन, जीरा, और मधुयष्टी का सम भाग में बनाया चूर्ण ।

रसराज के स्थान पर वृहद्वातचिन्तामणि रस, वातकुलान्तक रम, योगेन्द्र रस, कृष्ण चतुर्मुख रस, वातविध्वंसन रस अथवा हीरक भस्म युक्त योग जैसे वातनाधन रस या त्रैलोक्य चिन्तामणि रस में से किसी एक का प्रयोग भी किया जाता है। रक्तनिपीड के व्यक्ति-क्रम से उत्पन्न अंगघातो में इन से उत्तम लाभ होता है।

यदि पक्षवध के रोगी में फिरंग रोग का वृत्त मिले अथवा रक्त-परीक्षा से फिरंग दोप की उपस्थिति मिले ( कानकसौटी अस्त्यात्मक हो ) तो सखिया तथा

१. तच्चूर्णं सपिपाऽलोडय प्रत्यहं मक्षयेन्नर. । एकविंगतिरात्रेण नर ध्रुतिवरो भवेत् ॥ मेघटुन्टुभिनिर्घोपो मत्तकोकिलनि स्वन. । जटगट्गदमूक्त्वं लेह. कल्याणको जयेत् ॥

### चतुर्थ खरुड : पचीसवॉ अध्याय

हरताल योग अधिक उपयुक्त होते हैं-ऐसी अवस्था में मल्लसिन्दूर, सुवर्ण समीर पन्नग, वातगजा हूरा तथा नवग्रह रस में से किसी एक का प्रयोग करना चाहिये। अनुपान रूप में निर्गुएडीपत्र स्वरस, मक्खन, मलाई या घी और मिश्री को देना उत्तम रहता है। दोप विधान उसी प्रकार रखना होता है।

पक्षवध के रोगियों में विवंध प्रायः पाया जाता है—-एतदर्थ नित्य कोष्ठशुद्धि होती रहे इम बात का ध्यान रखना चाहिये। नित्य थोडो मात्रा में एरएड तैल, त्रिफला या पड्धरण चूर्ण, वैश्वानर चूर्ण ६ माशे रात में सोते वक्त गर्म जल से देना चाहिये।

गुग्गुलु के योगो में रसायन योगराज गुग्गुलु या त्रयोदशाङ्ग गुग्गुलु का उपयोग उत्तम रहता है। घी के साथ इन गुग्गुलु योगो को खाकर अपर से गर्म जल या दूघ का सेवन उत्तम होता है। चूर्णों में प्रवान औषधि के रूप में नारसिंह चूर्ण का उपयोग श्रेष्ठ रहता है। इसमें तिल और भल्लातक पडा हुआ है। कई रोगियो में भल्लातक का उत्तम फल वात रोगो में विशेपत पक्षधात में दिसलाई पडता है। भरलातक के योगो में अमृत भल्लातक नामक पाक भी इसी उद्देश्य से व्यवहृत होता है और उत्तम फल वात रोगो में दिखलाता है।

अभ्यंग-वात रोगाधिकार मे विविध वृंहण तैलो का अभ्यंग पक्षवध के रोगियो में कराना चाहिये । विष्णु तैल, नारायण तैल, माप तैल अथवा महामाप तैल का अभ्यग पूरे शरीर में विशेप करके विक्रुत आधे अग पर करना चाहिये । अभ्यग के अनन्तर उन तैलो को नाक के छिद्रो से ३-४ वृंद का छोडना, कान मे डालना भी उत्तम होता है । महाराज प्रसारणी तैल वडा मूल्यवान होता है । इसलिये इसका अल्प मात्रा में सोमित एव अधिक विकृत स्थान पर मालिश करना चाहिये । हाथ की हथेली को आग पर गर्म करके उस पर थोड़ा सा लेकर धीरे-धीरे मलकर त्वचा में सुखाना चाहिये । शेष अग पर किसी अन्य तैल की मालिश करनी चाहिये ।

यदि रोगी नितान्त अर्थहीन हो तो उसके लिये लहसुन से पकाकर तेल बना लेना चाहिये। लहसुन ऽ।, सरसो के तेल १ सेर, पानी २ सेर। अग्नि पर चढाकर पाक कर लें। इस तेल में कपूर मिलाकर मालिश करनी चाहिये। अथवा केवल ज्युद्ध सरसो के तेल में कपूर मिलाकर अभ्यग करना चाहिये। अभ्यग किया से निष्क्रिय व्यायाम होता रहता है और पेशियो का अपचय (Degeneration) नही होने पाता है। अस्तु, अभ्यग वात रोगो में आवश्यक और उपयोगी उपक्रम के रूप में माना जाता है। सम्ति का वर्णन ऊपर में हो चुका है। इस्ति देने के दो उद्देश्य होते है— कोष्ठ की शुद्धि तथा वस्ति के वीर्य तैल झादि का जोपण कराना। कोष्टशुद्धि की टप्टि से तो साधारण 'साबुन के पानी' या 'नमक के जल' की वस्ति देना पर्याप्त होता है, परन्तु जहाँ पर दिजेप गुणाधान के विचार से प्रयोग करना हो वहीं पर उपर्युक्त वस्ति का उपयोग करना चाहिये। इस अवस्था में (पक्षवध में) निजेप लाभ होता है।

भेपज-१ रसोन कल्क पत्थर पर पिसे हुए ६ मार्गे लहमुन के कल्क १ तोला मक्खन के साथ मिलाकर खाने से अदित रोग नष्ट होता है।

२. अर्दित रोग में मंक्खन के साथ उड़द का वडे खाकर तदनन्तर दुग्ध या मानरस के साथ भोजन करना उत्तम रहता है। अपराह्त में दशमूल का क्वाथ भी लामप्रद रहता है।

२ इसके अतिरिक्त वात रोग के अन्य उपक्रमो को यथापूर्व रखना चाहिये। स्वेद, अभ्यंग, घिरोवस्ति, स्नेंहपान, नस्य (वातव्न तैल या घृतो से) तथा मोजन के परचात् घृत का पीना लाभप्रद रहता है।<sup>२</sup>

 स्वदाम्थग-शिरोवस्तिपाननस्यपरायणः । श्रीदेतं च जयेत् सपि. पिवेदौत्तरभवितकम् ॥ श्रिंते नवनीतेन खादेद् मापेण्डरी नरः । छीरमॉसरसैभू क्त्वा दशमूलीरसं पिवेत् ॥ ( भे र )
 उपाचरवभिनव खज पद्धमथापि वा । थिरेकाम्यापनस्वेदगुग्गुलुस्नेह-वस्तिभि. ॥ क्रम म्ल्लायग्वजस्य खजपङ्ग्वोरिव स्मृतः । विशेपात्स्नेहनं कार्यं कर्म ह्यत्र विचक्षणैः ॥ ( भा. प्र. ) सन्ना तपा झीवा रनंभ ( Spasm of Sternocleido mastold)-अभ्यंग, स्वेद, नस्य, पंचमूल अथवा दशमूल का क्वाथ पिलाना पाहिये। नरागंध, गोमूत लीर कडवे तैल का लेप ग्रीवा और मन्या मे करने से लान होता है। नस्य में 'अँमोनियम कार्व' का सुँघाना या कट्फल चूर्ण का नस्य देना भी बच्छा लाम करता है।

कलाच संजन्न

खन्ज तथा पङ्गुत्व ( Paralysis of Spinalorigin )---इस ववन्या में भी चिकित्सा पच-वध के सहय ही करनी पडती है। कलायखंज, मन तथा पगुत्व में समान उपचार की ही व्यवस्था करनी पडती है कलाय राज में विरोधन. स्नेहन एवं धातुओं के वर्धन का उपचार करना चाहिये। पठाय की दाल खाने का वृत्त, रूक्ष अन्न सेवन का वृत्त, हीन पोषण का वृत्त इन रोगों में प्राय पाया जाता है। एतदर्थ उपचार काल में सर्वप्रथम इन उत्यादक कारणों का वर्जन करना चाहिये। रोगी के लिये भोजन में अधिकतर उडद की दाल का सेवन करने को वतलाना चाहिये। घृत, वसा, मज्जा, तैल, दूध, मानरस, जीवतिक्ति युवत आहारों की व्यवस्था रोगी के लिये करनी चाहिये।

मये ख़ज्ज रोग तया पङ्गुत्व का उपचार करने से लाभ भी जीझता से होता है । पुराने रीगों में चिकित्सा का प्रभाव कम दिखलाई पडता है । उपचार में निरेचन ( नित्यकोष्ठ शुद्धि ), स्थापन वस्ति, स्निंग्ध वस्ति, विविध प्रकार के वृ'हण तैलो का विशेष कर माप तैल का अभ्यग, स्वेद, लहसुन और तैलें का उपयोग तथा गुग्गुलु के उपयोग से लाभ होता है । गुग्गुलु के योगो में त्रयोंदशांड्रन गुग्गुलु, रसोयन योगराज गुग्गुलु अथवा गुग्गुलु वटी के प्रयोग, एरण्डमूल के कषाय, उध्ण क्षीर या उष्ण जल के साथ उत्तम रहता है ।

इन रोगो ( अधराद्भधात, खञ्ज एव पंगु ) में शुंढं कुपोलुं का उपयोंग उत्तम रहता है । शुद्ध कुपोलु २ रत्ती से ४ रत्ती तक घृत और चीनी के साथ अथवा किसी गुग्गुलु के योग के साथ मिलाकर दिया जा सकता है । निम्नलिखित योग वडा लाभप्रद पाया गंयां है—

खञ्जनकारि रस--- शुद्ध कुचले का कपडछन चूर्ण, मल्ल सिन्दूर, रौप्य

| १. अदित नावन                           | मूधिन   | तैल | त्तर्पणमेव | च ।          |  |
|----------------------------------------|---------|-----|------------|--------------|--|
| नाडीस्वेदोपनाहाश्चाप्यानूपपिशितैहिता । |         |     |            |              |  |
| स्वेदनं स्नेहसंयु                      | त्तम् ॥ | ~   |            | ( च. चि. २८) |  |

### भिपद्धर्म-सिद्धि

239

धरेंमं समभाग में ले, पहले मल्ल सिन्दूर का खरल में वारीक पीरा ले, पीछे उसमें अन्य द्रव मिलाकर, अर्जुन वृत्त की छाल की ७ भावनायें देकर १ रत्ती की गोली धना ले। साला १-२ गोली दिन में दो वार दूध या दलमूल कपाय के साथ। पदित, खंजवात, पङ्गुत्व तथा पुराने पक्षाघात में इससे अच्छा लाम होता है। ( मि. यो. स )

मकरमुप्टि योग---मकरध्वज, स्वर्ण सिन्दूर या रस सिन्दूर में से किसी एक का १ रत्ती, कान्त लौह भस्म १ रत्ती तथा गुढ़ कुपीलु १ रत्ती मिलाकर एक या दो मात्रा कर के । मलाई, मक्खन या घृत और चीनी से देने भी अच्छा लाभ पहुँचता है ।

आच्चेपक - अपतानक-अन्तरायाम-वहिरायाम-द्रण्डापतानक-हनु-मह-हनुस्तंथ---वातरोगाध्याय में पठित ये रोग वडे भयंकर एवं घातक होते है। वाधुनिक ग्रंथो में पठित धनुर्वात ( Tetanus ) की विविध अवस्याओ में पाये जाते है। धनुर्वात का रोग यदि गर्भपात के अनन्तर हुआ हो या अति मात्रा में रोगो में रक्तअय हो गया हो अथवा अभिघातज (Traumatic origin) का हो तो असाध्य हो जाता है। जेप साध्य होते है। ऐसा प्राचीन ग्रथकारों का व्यमिमत है। धनुर्वात के रोगी की मुखाकृति वदल जाय अर्थात् वह विवर्ण या विकटास्य युक्त हो जावे, अग शिथिल हो जावे और स्वेद अधिक मात्रा में निकलने लगे तो वह एक दारण रोग है। देवकृपा से अच्छा होता है। यदि रोगी की वायु नेप रहे और निम्नलिखित अरिष्ट लक्षण उपस्थित न हो तो उपचार करे---?. नेत्रों से जल्माव, २ कम्प ३. चारपाई पऊढ़ लेना ४. तारों (Pupil) का विस्तृत होना। जव तक कि अपतानक के रोगी में ये लक्षण न पैदा हो गये हो उपचार करे।

अरिष्ट लक्षण और उपद्रवो से युक्त रोगी, प्रायः असाध्य होते हैं। अस्तु, उपर्यु वत चिह्नो के मिलने के पूर्व ही गीघ्रता से उपचार प्रारभ्करे।

१ गर्भपात-निमित्तम्च गोणितातिस्तवाच्च यः । अभिघातनिमित्तस्च न सिद्धयत्यपतानकः ॥ विवर्णवढवटन स्नस्ताङ्गो नष्टचेतन । प्रस्तिच म्द धनु स्तम्भी दयरात्रं न जीवति ॥ ( यो. र. ) अथापतानकेनार्त्तमस्नुताक्षमवेपनम् । अखट्वापातिनं चैव त्वरया ममुपाचरेत् ॥ ( भा. प्र. ) उपचार—इन रोगो में बरित सहश उपचार करना चाहिये। पीने के लिये अष्टमांशावशिष्ट जल ( जल को एक मिट्टो के नये वर्त्तन में सौलाकर जब उसका आटर्जी भाग दोप रहे) देना चाहिये। दशमूल का कपाय पिप्पली चूर्ण अथवा अश्वराय की छाल का कपाय अधिक मात्रा में पिलाना चाहिये। वात रोगो मे पठित वातष्टन तैलो का अन्यग या तैल को द्रोणी में भरकर अवगाहन कराना नाहिये। भेस का दूध मिश्री मिलाकर पर्याप्त मात्रा में रोगी को देना चाहिये।

रोगी को स्नेहन, नारायण तैलादि को पिलाकर, मालिश करके करना चाहिये। स्वेदन की प्रचुर व्यवस्था करनी चाहिये। इसके लिये भैस के गोवर के उने गोहरे की अग्नि बना कर उससे धूपन एव स्वेदन करना चाहिये। यदि व्रण रोगी के गरीर पर उपस्थित हो तो व्रण का शोधन-रोपण प्रभृति उपचार करना चाहिये। स्वेदन के लिये अन्य प्रकार के वातनाशक स्वेदनो का जैसे शाल्वण स्वेद का भी उपयोग किया जा सकता है।

धनुर्वात के रोगो में प्रथम लक्षण हनुस्तभ पैदा हो जाता है, जिसके कारण मुग्नसे कौषधि का मेवन भो कठिन होता है। प्रयत्नपूर्वक वृहत् वातचिन्तामणि रस अथवा वातकुलान्तक या कस्तूरी भैरव रस का प्रयोग अदरक, तुलसी के रस, ची और मरिच के अनुपान से करना चाहिये। सभी उद्भव के आक्षेपो मे कस्तूरी के यौगिको का विशेषकर के वातकुलान्तक रस का उपयोग उत्तम लाभ दिरालाता है। यदि एक, एक गोली की मात्रा से लाभ न दिखाई पडे, तो दो, -दो या चार, चार गोली एक साथ दे।

चस्ति प्रयोग—दशमूल, वला, रास्ना, अश्वगंध प्रभृति वातनाशक द्रव्यो के ग्वाथ, वातघ्न तैल, सेंधानमक और मधुमिश्रित योग का गुदा से वस्ति देना लाभप्रद रहता है। अन्य वातनाशक योगो का प्रयोग किया जा सकता है।

आद्यतं वात प्रतिपेध—वायु अपने कारणो से स्वतत्र या विक्वत होकर रोग उत्पन्न करता है और कभी कभी वृद्ध कफ और पित्त आदि से आवृत होकर भी विकारो को उत्पन्न करता है। आचार्य चरक ने कहा है कि "वायु का घानुक्षय के कारण कुपित होना तथा मार्ग के आवरण से कुपित होना पाया जाता है।" इस आवरण के बहुत से भेद हो सकते हैं। सब मिलाकर

۰,

्वाह्यायामान्तरायामपार्श्वंशूलकटिग्रहान् ।। खल्लीदण्डापतानी च स्नेहस्वेदपुटैर्जयेत् । अपतानव्रणायामी स्नेहैर्व्रणचिकित्सितै ।।

१. बाह्यायामेऽन्तरायामे विधेयाऽदितवत् क्रिया । (भा. प्र)

४२ प्रकार के हो सकते हैं। इनमे कुछ महत्त्व के भेदो का उल्लेख किया जा रहा है। यात के पित्त मे आवृत होने पर उन उन स्थानो में दाह-उष्णता मादि तथा मूच्छा जैसे सार्वदेहिक लक्षण उत्पन्न होते हैं। कफ से आवृत होने पर शीर्तता, जरुचि, देरस्य तथा मलवद्धता आदि लक्षण पैदा होते हैं। अपान वायु के पित्तावृत होने पर गुदा, वस्ति, गर्भागय, योनि तथा मेढ़ में विकार पैदा होता है। गर्भागय या वस्ति से रक्त की प्रवृत्ति पित्तावृत अपान का उदाहरण है। समान वायु भोजन का परिपाक कराता है, किन्तु कफ से आवृत हो जाने पर वह उक्त फार्य नही कर पाता जिसमे थाम दोप की उत्पत्ति होकर विविध वात रोग पैदा होते है।

इनके आवरणो के उपचार में सर्वप्रथम आवरण को दूर करना चाहिये फिर आवरण के दूर हो जाने पर विशुद्ध वायु की चिकित्सा करनी चाहिये। जैसे पित्तावृत में प्रथम शीत क्रिया करके पश्चात् उष्णोपचार करे। अथवा मिश्रित क्रिया-शीत और उष्ण दोनो क्रियाओ को करे। जीवनीय घृत, धन्वमास ( जागल मासरस ), क्षीरवस्ति, विरेचन, लघु पचमूल-श्र्युत क्षीर। कफावृत में जॉ, मूंग की दाल, जागल पशु-पक्षी का मांसरस, स्वेद, तीक्ष्ण इच्यो का प्रयोग, निरूहण, वमन और विरेचन, पुराण घृत, तिल और सर्पप का उपयोग उत्ताम है। शोणितावृत वात में वात-शोणितनाशक उपचार करना चाहिये। इसी प्रकार अन्यान्य आवृत वातों की चिकित्सा में प्रथम आवरण दोप जो प्राय बलवान् होता है उसे वमन, विरेचन, वस्ति अथवा शमन क्रियों के हारा दूर करके परचात् पुद्ध वात रोग को चिकित्सा वातरोगाधिकार में पठित योगो से करनी चाहिये।

आगृत वात चिकित्सा-का प्रकरण अधिक शास्त्रीय हैं, व्यावहारिक पत्त उसका अधिक महत्त्व का नही है। अस्तु, संक्षेप में इसका वर्णन किया गया है- ग्रहत् क्रियाक्रम के छिये चरक चिकित्सा स्थान वातरोगाध्याय देखना उत्तम होगा।

# कम्पवात या वेपथुवात प्रतिपेध

कम्पचात या वेपशुवात प्रतिपेध—कम्प के सर्वाङ्गकम्प ( सव अगो का कम्पन ) अथवा एकाङ्गकम्प ( एक अंग का कापना ) दो प्रकार पाये जाते है । कुछ विचारको के मत से हाथ-पैर या सव अगो के कम्प को कम्पवात और शिर.कम्प को वेपयु वात कहा जाता है।

为是口

इस में वात रोग को सामान्य चिकित्सा फरते हुए तैलो के अभ्यग, गुग्गुलु, चूर्ण तथा रसायन औपधियो के सेवन से लाभ होता है। तीन वर्प से अधिक पुराना कम्पवात प्राय. असाध्य हो जाता है। कम्पवात में एक विरोष तैल 'विजय भैरव' तैल का वर्णन पाया जाता है—इस तैल को १–२ बूँद की मात्रा से पीना तथा मालिज करना कम्पवात में लाभप्रद होता है। कम्पवात अनेक कारणो से पैदा हो सकता है—इस को अंग्रेजी मे Shaking Palsy या Tremors कहते हैं।

विजय-भैरव तेल-द्रव्य तथा निर्माग विध--पारद, गंघक, मन -शिला, हरताठ सब को शुद्ध करके सम भाग मे लेकर चूर्ण बना लेना चाहिये। फिर इसे काजी के साथ पीस कर इस कल्क से क्षोम वस्त्र (रैशमी कपडे) पर लेप चढा देना चाहिये। फिर इस वस्त्र को मोड कर एक वर्ति जैसे बना लेना चाहिये। फिर उसको घृत से लिप्त करके ऊपरी सिरे पर दियासलाई से जला देना चाहिये। उस के जलने पर तैल टपकने लगता है-उसके नीचे एक पात्र रख कर लवित होने वाले तैल का सग्रह कर लेना चाहिये। इस विधि से स्नुत तैल का थोडी मात्रा में लेकर उसको किसी अन्य तैल मे मिला कर मालिश करनी चाहिये। मुख से सेवन के लिये भी १-२ वूद दूध में डाल कर पिलाना चाहिये। कम्पवात रोग मे उत्तम लाभ दिखलाता है। यह तैल अन्य वात रोगो में भी लाभ दिखलाता है-विशेपत. कम्पवात मे फलप्रद होता है।

 सर्वाज्जकम्प शिरसो वायुर्वेपयुसज्ञक: । नांशयेत् स्नुततैलं तद्वातरोगानशेषत. । बाहुकर्म्प शिर'कम्प जघाकम्प ततः परम् ।। एकाङ्गं च तथा घात हन्ति लेपान्न संशय. । रोगशान्त्ये सदा नस्यं तैल विजयभैरवम् ।। ( यो र. )

# छन्वीसंगॉ ग्रध्याय

### वातरक्त प्रतिपेध

प्रावेशिक—हाथो, ऊँट या घोडे की अधिक सवारी ( आधुनिक युग की साइकिल प्रभृति सवारियों जिसमें पैर को नीचे लटकाये रहना पड़ता हो या खड़ा रहने का व्यवसाय भी कारण रूप में ग्रहण किया जा सकता है ) अधिक करने वाले व्यक्तियो में तथा विदाही अन्न का अधिक सेवन करने वाले व्यक्तियो में ( विदाही अन्न, लवण, कटु, अम्ल, चार. स्निग्व, उष्ण भीजन, अधिक मात्रा में रम्सेदार या सूखा अन्न, जल के जीवो के मास, आंनूपदेश के मांस, तिल, मूली, कुल्वी, उड़द, जाक, इक्षुरस, गुड़, दवि, काजी, जुक्त, सुरा, आसव, अध्यशन, विरोधी अन्नपान, दिवास्त्रप्न, रात्रिजागरण प्रभृति अभिष्यंदी आहार-विहार ) रक्ष में विदाह पैदा होता है और वह पैरो में संचित होने लगता है फिर अपने फारणों से वायु कुपित होकर इस दूपित रक्त से मिलकर वातरक्त नामक रोग पैदा करता है । कहने का तात्पर्य यह है कि इस रोग में वात की प्रधानता होती है नाव ही साथ रक्त मी दूपित रहता है । अस्तु, वातरक्त कहलाता है । इसके उपचार में वात की चिकित्सा के साथ ही साथ रक्तदुष्टि का भी उपचार करना अपेक्षित रहता है ।

यह रोग अधिकतर सुकुमार प्रकृति के धनी व्यक्तियों में पाया जाता है। अस्तु, इसे आटचवात (धनी रोगियों का वात रोग) भी कहते हैं। इस रोग में अधिकतर छोटी सधिया प्रमावित होती है। उनमें चोथ और जूल होता है। अस्तु, खुटु (छोटी सधि) वात भी कहा जाता है। इस रोग में चोणित के द्वारा आवृत पाई जाती है। अस्तु, वातवलान की भी संज्ञा दी गई है। इसमें चरीर की नभी मधियाँ विशेषत हाथ-पैर की छोटी संधियाँ चोथ तथा वेदना से युक्त हो जाती है।

यास्त्र में दो रोगों का वर्णन रब्तवात और वातरक्त नाम से पाया जाता है। दोनों में ही रब्तावरण पाया जाता है। रक्तवात में रक्त ज़ुद्ध रहता है केवल वात मात्र की दुप्टि पाई जाती है, परन्तु वातरक्त नामक रोग में वात तथा रक्त दोनों की दुप्टि प्रारम से ही पाई जाती है। रकत को दुष्टि होने से वातरक्त में कुछ रोग के लक्षणो की समानता ,पाई जाती है---जैसे त्वचा की विवर्णता, स्वेदका अधिक होना, चकत्तो ( मएडलो ) की उत्पत्ति, चकत्तो के स्थान पर स्वेदाभाव, चकत्तो में स्पर्श का ज्ञान न होना ( Anaesthesia ) या अति रुक् ( Hypersthesia ), परन्तु वातरक्त रोग की अपनी विशेषता भी पाई जाती है---जैसे पादमूल की संधियो में शोथ, स्फुरण, शूल आदि । पिडिकोत्पत्ति (तरुणास्थि को वाताश्म Trophi), रोग का वार-वार आक्रमण होना, सधियो में विकृति का वार-वार होना और ठोक हो जाना । वार-वार आक्रमण होने से सधियो में स्थायी विकार भी पैदा हो जाता है । इस प्रकार रोग का पैरो के मूल से आरंभ होकर अथवा क्वचित् हायो के मूल से आरंभ होकर चूहे के विष के समान ( दूर्षीविष सडश ) धीरे धीरे शरीर के अन्य अगो में भी पहुचता है ।

चरक मे उत्तान (Superficial) तथा गम्भीर (Deep) भेद से दो प्रकार वातरक्त के वतलाये गये है। त्वचा और मासगत उत्तान तथा संधि, बस्थि और मज्जाश्रित गभीर होता है।

इस रोग की वहुत कुछ समता आधुनिक युग के गाउट (Gout) रोग से पाई जाती है। द्विरोपज तथा एक साल से अधिक पुराना कुच्छ साध्य हो जाता है, परन्तु त्रिदोपज, उपद्रवयुक्त तथा अगूठे से आरम्भ कर के जानु तक पहुँच गया हो, त्वचा विवर्ण, विदोर्ण और स्नावयुक्त हो रही हो तो असाध्य हो जाता है।<sup>2</sup>

क्रियाक्रम—वातरक्त उत्तान तथा गम्भीर भेद से दो प्रकार का होता है। त्वचा एवं मास मे आश्रित हो तो उत्तान और आम्यंतर अवयवो मे आश्रित हो तो गम्भीर कहलाता है। अधिक पुराना होने पर यह रोग दुर्जय हो जाता है।

१. हस्त्यश्वोष्ट्रे गैच्छतश्चाश्नतश्च विदाह्यन्नं सविदाहोऽशनस्य । कृत्स्नं रक्तं विदहत्याशु तच्च स्नस्तं दुष्टं पादयोश्चीयते तु ॥ तत्सपूक्तं वायुना दूषितेन तत्प्रावल्याहुच्यते वातरक्तम् ॥ प्रायश. सुकुमाराणां मिथ्याहारविहारिणाम् । स्यूलाना सुखिना चापि कुप्यते वातशोणितम् ॥ पादयोर्मू लमास्थाय कदाचिद्ध-स्तयोरपि आखोर्विपमिव कुद्धं तद्देहमुपसर्पति ॥ (सु ) उत्तानमय गम्भोरं द्विविधं तत्प्रचक्षते । त्वड ्मासाश्रयमुत्तानं गम्भोरं त्वन्तराश्रयम् ॥ ( च )

२ साध्यं स्यान्निरुपद्रवम् । एकदोपानुगं साध्य नवं याप्यं द्विदोषजम् । त्रिदोपजमसाध्यं स्याद्यस्य च स्युरुपद्रवाः ॥ आजानु स्फुटितं यच्च प्रभिन्नं प्रस्नु-तञ्च यत् । उपद्रवैश्च यज्जुष्टं प्राणमासक्षयादिभिः ॥ ( सु. ) रुष, अभ्गंग, परिषेक तथा अवगाहन प्रभृति उपचारो के द्वारा उत्तान मे तथा विरेचन, आख्यापन एवं स्नेहन प्रभृति उपचारो के द्वारा गम्भीर प्रकार में <sup>1</sup>चकित्सा करनी चाहिये।

दोषो के अनुवन्ध का विचार करते हुए वाताधिक्य में स्नेहन, रक्ताधिक्य में रदतमोक्षण, पित्ताधिक्य में रेचन, कफ की अधिकता मे वमन कराके आगे वदयमाण औषधियों का प्रयोग कराना चाहिये। यदि विकार मे दो दोषो का संसर्ग या त्रिदोषों का सन्निपात पाया जावे तो मिश्रित उपचार की व्यवस्था <sup>क</sup>रनी चाहिये।

वायु की रक्षा करते हुए, यथादोप-यथावल सभी प्रकार के वातरक्त के दूपित रक्त के निर्हरण की व्यवस्था करनी चाहिये। प्रथम रोगी का स्नेहन करने के पश्चात् रक्त-विस्नावण करना चाहिये। रक्त के निर्हरण के लिये प्र्युग, जलीका, अलाबू अधवा शिरावेध का यथास्थान यथावश्यक उपयोग करना चाहिये।

गतघौत घृत का अर्म्यंग, भेंड के दूध का लेप तथा रूक्ष एवं मृदु औपवियो के योग से बने वस्ति का उपयोग सर्वत्र किया जा सकता है। वस्ति के समान कोई भी दूसरा उपचार वातरक्त में लाभप्रद नही होता है। अस्तु, वस्ति <sup>क</sup>र्म का सर्वत्र प्रयोग करना चाहिये।<sup>9</sup>

यातरक्त से पथ्य--चावल, गेहूँ, जी, अरहर, चना, मूंग, मसूर की दाल चृत मिलाकर, वकरी, भेंड, भैस या गाय का दूध, सूरण, गुडुची, पोई, मकोय, चौपतिया, वेत्राग्र, वथुवा, करेला, पटोल, चौलाई, पुराना पेठा, प्रसारणो प्रभृति चाक, लावा, तित्तिर, सुर्गा, मोर, तोता, कवूतर आदि पचियो के मास, आंवला, मुनवका, चोनी, मक्खन, घी प्रभृति तिक्त-मधुर पदार्थ पथ्य होते हैं। श्वेत चंदन,

२. वातरक्तं दिधा न्नेयं गम्भोरोत्तानभेदतः । त्वड्मासाश्रयमुत्तानं गम्भोरं तवन्तराश्रयम् ॥ कालातिक्रान्तमेतत्तु कष्टं भवति टुर्जरम् । विरेकास्थापनस्नेहैर्गम्भोरं तदुपाचरेत् ॥ उत्तानं लेपनाभ्यङ्गपरिपेकावगाहने । वाताधिकं वातरक्तं स्तेहाद्येः समुपाचरेत् ॥ उत्तानं लेपनाभ्यङ्गपरिपेकावगाहने । वाताधिकं वातरक्तं व्यननाद्यं स्व प्रोक्तैरत्रीपर्वीमपक् ॥ संतर्गे सन्निपाति च क्रियां मिश्रा समाचरेत् । वातरक्ते द्वितिलिङ्गे द्वित्रिहेतुसमुत्यिते ॥ वातशोणितिनो रक्तं स्निग्धस्य वहुशो हरेत् । अल्पाल्प रक्षता वायुं ययादोषं ययावलम् ॥ सर्वधासुक्त्स्रुतिः सूचीजलौकाश्र्यंग्यला-बुभि. । सतधौतघृताभ्यङ्गो मेपीदुग्वावसेचनम् ॥ रूत्त्वेर्वा मृदुभि शस्तमसकृद्वस्ति-फर्म च । नहि वस्तिसम किचिद् वातरक्ते चिकित्सितम् ॥

### चतुर्थं खरह : छन्बोसवॉ अध्याय

शोशम, अगुरु, देवदारु एवं सरल वृक्ष से निकले तैलो का मर्दन भी पथ्य है। एरएड तैल का भी उपयोग उत्तम रहता है।

अपथ्य-आहार-चिहार—दिन में सोना, अग्नि का तापना, ब्यायाम, कुश्तो आदि का लडना, धूप में रहना, स्त्रीप्रसंग, उडद, कुलत्थ, सेम, मटर और क्षार तथा लवण पदार्थों का सेवन । जलचर तथा आनूपदेश मे पैदा होने चाले प्राणियो के मास, परस्पर मे विरुद्ध अन्न, दही, ईख, मूली, मद्य, 'तिलपिण्याक, कांजी प्रभृति अम्ल पदार्थ, कटु, उष्ण, गुरु एवं अभिष्यदी पदार्थ, ताम्बूल, लवण तथा सत्तू का सेवन वातरक्त मे अपथ्य होता है ।<sup>२।</sup> भेषज

१. हरीतकी—एक या दो हरीतकी को लेकर चूर्ण बना कर गुड में मिलाकर सेवन करे और उसके पश्चात् गुडूची के क्वाथ का अनुपान करे तो जानुपर्यन्त स्फूटित हुआ वातरक्त शान्त होता है।

२ गुडूची-गुडूची स्वरस, कल्क, चूर्ण या क्वाथ को अधिक काल तक सेवन करने से वातरक्त शान्त होता है। ३. एरएड तैल ४. आरग्वध-अमल्ताश के फल का गूदा, गिलोय एवं अडूसे का काढ़ा बनाकर उसमे एरण्ड तैल १ तोला मिलाकर सेवन करने से वातरक्त मे लाभ होता है। ५. अश्वत्थ (पीपल) की छाल का क्वाथ बना कर उसमे मधु मिलाकर पीने से त्रिदोषज भयडूर भी वातरक्त रोग नष्ट होता है।<sup>3</sup> ६. त्रिवृत, विदारो एवं गोक्षुरु का सम प्रमाण मे बनाया कषाय पीने से वातरक्त नष्ट होता है। ७ शुद्ध शिलाजतु-मात्रा १ माशा प्रात.-सायं गुडूची से सेवन। ८. गोरखमुग्रडी-गोरखमुण्डी का महीन चूर्ण ६ माशा, भी १ तोला, मधु १॥ तोला मिलाकर

१. आढक्यश्चणका मुद्गा मसूराः समकुष्ठकाः । यूषार्थे बहुसर्पिष्काः प्रशस्ता वातशोणिते ॥ पुराणा यवगोधूमनीवाराः शालिषष्टिकाः । भोजनार्थे हिता गव्य माहिषाजपयो हितम् ॥

२. दिवास्वप्नाग्निसताप व्यायामं मौथुनन्तथा ।

कटूष्णगुर्वभिष्यम्दिलवणाम्लानि वर्जयेत् ॥

३. हरीनकी प्राश्य समं गुडेन एकोऽथवा द्वे च तती गुडूच्या. । क्वाथोऽनु-पीतः शमयत्यवश्यं प्रभिन्नमाजानुजवातरक्तम् ॥ शम्पाकामृतवासानामेरण्डस्तेह-संयुतम् । पीत्वा क्वाथमसुग्वातं क्रमात्सवर्गिजं जयेत् ॥ गुडूच्या स्वरसं चूर्णं कल्कं च क्वाथमेत्र वा । प्रभूतकाल्मासेव्य मुच्यते वातशोणितम् ॥ बोधिवृत्तकपायं मु पाययेन्मधुना सह । वातरक्तं जयत्याशु त्रिदोषमपि दारुणम् ॥ ( भै. र ) सेवन करके ऊपर से गुडूची का काढा पीना । ९ पुराना गुड १ तोला गोघृत १ तोला मिलाकर सेवन करना । ये सभी भेषज सामान्यतया वातरवत के वामक होते है ।

दाह्य प्रयोग के सेपज- १. तिल को भून कर गो का दूध के साथ पीस कर लेप करना । २ गेहूँ का आटा धी और वकरी के दूध का लेप । ३. वकरी के दूध के साथ एरएड वीज की मज्जा निकाल कर पास कर लेप करना । ४ केवल भेंड के दूध या घी का लेप अथवा ५. शतधौत घृत (सौ पानी घोये गाय के घी ) का लेप करना । ६ वकरी के दूध एवं सीफ का लेप करना । ७ घी और सर्जरस (सफेद राल) का लेप । ८ गृहधूमादि लेप-रसोई घर का घुंचा, वच, कूठ, सौफ, हल्दी, दारुहल्दी का बकरी के दूध में पीस कर लेप करना वेदनाजामक होता हैं। ९ चल्जादि प्रलेप-वला की ताजी जड, रेडी के छिल्के रहित वीज, जीरा सफेद, गुडूची और सौफ इनको वकरी के दूध में पीस कर वातरक्त के कारण स्फुटित हुए स्थान पर लेप करने से वेदना और जलन जान्ति होती है ।

गुहूची तेल मूच्छित तिल तैल १२८ तोले, गुडूची का क्वाथ ५१२ तोले, गुडूची का पिसा हुआ कल्क ३२ तोले, गोटुग्ध ६४ तोले । इन द्रव्यो को कलईदार कडाही में लेकर अग्नि पर चढा कर मंद आँच से पका कर सिद्ध कर ले । इस तैल का वाह्य प्रयोग मालिज के लिये तथा आभ्यंतर प्रयोग दूध में १-२ तोला मिलाकर पीने के लिये भी किया जा सकता है ।

गुडूची तैल नाम से कई और योग पाये जाते है । वृहत् गुडूची तैल, महारुद्र गुडूची तैल आदि सभी वातरक्त और कुष्ठ रोग में लाभप्रद पाये जाते हैं ।

पिएड तेल-मूच्छित तिल तैल १ सेर, कल्कार्थ-मोम, मजीठ, राल तथा गारिवा प्रत्येक ५, ५ तोले। तैल से चतुर्गुण अर्थात् ५ सेर जल डालकर यथा-विधि मंद आँच पर पकाले। इस तैल के अभ्यंग से वातरक्तजन्य पीड़ा जान्त होती है।

इस अधिकार में महा पिण्ड तैल नाम से एक वृहद् योग का भी पाठ मिलता है। लामप्रद रहता है।

सिरावेध—वातरक्त, रक्त-वात, कुष्ठ प्रभृति रक्तविकारो में विकृत रक्त के निर्हरण से उत्तम लाभ देखा जाता है। इनके लिए पैर, वाहु अथवा ललाट को किसो वटी उपरितन शिरा से यथाविधि रक्त-विस्नावण का विधान ग्रन्थों में पाया जाता है। यदि रोगी वलवान् हो तो रक्तमोच्चण विधि से २० से २० तोले तक उसके शरीर से निकाला जा सकता है—इससे अधिक रक्त

## चतुर्थ खराड : छन्वीसवॉ अध्याय

निफालने पर उसको दारुण वात रोग अथवा मृत्यु हो जाने को सम्भावना रहनी है।<sup>9</sup>

छंतः प्रयोज्य योग---

त्तघुमंजिष्टादि कपाय—मञ्जिष्ठा (मजोठ), हरें, वहेरा, आंवला. कुटको, वच, दारुहल्दी, हल्दी और निम्व को सम प्रमाण में लेकर जौकुट करके २ तोले लेकर, ३२ तोले जल में खौलाकर ८ तोले शेप रहने पर छान कर ठंडा कर मन्तु मिला कर पिलाना । कुष्ठ तथा वातरवत में उत्तम लाभप्रद योग हैं। बृहत्मजिष्ठादि कपाय का योग वातरोगाध्याय में आ चुका है। यह लघु से अधिक लामप्रद होता है।

निम्चादि चूर्यों — नीम की छाल, गिलोय, आंवला, हरड और वाकुची प्रत्येक ४ तोले, सोठ, वायविडङ्ग, चक्रमर्द के वीज, पिप्पली, अजवायन, वच, जीरा, कुटकी, खैर की छाल, सेंधा नमक, यवक्षार, हल्दी, दारुहल्दी, मोथा, देवदारु और कुए प्रत्येक १-१ तोला । सब को एकत्र कर महीन पीस कर कपडे से छान कर शीशी में भर ले । मात्रा २ माशे । गुडूची ववाथ के अनुपान से । वातरक्त, कुष्ठ तथा विविध प्रकार के रक्त दोप में परम हितकर होता है । रिवन कुष्ट में विशेप लाभप्रद होता है ।

केशोर गुग्गुलु---रक्त वर्ण का गुग्गुलु १ प्रस्थ लेकर निर्मल वस्त्र की एक पोट्टली में वाँच ले। हरड, बहेरा, आँवला प्रत्येक एक-एक प्रस्थ, गुडूची १२८ तोले, जल १९ सेर १६ तोले भर लेकर एक वडे पात्र में भर कर उसमे गुग्गुलु को पोट्टली लटका दे। वर्त्तन को अग्नि पर चढा कर पकावे। आधा जल शेष रहने

१ अशुद्धौ वलिनोऽप्यस्रं न प्रस्थात्सावयेत्परम् ।

अतिस्नुतो हि मृत्यु. स्याद्दारुणा वातजामया. ॥ (वा शि व्य) यहाँ पर प्रस्थ १३॥ तोले का रहता है, इस प्रकार कुल रक्त निकालने की मात्रा ५४ तोले ठहरती है। अर्थात् आवश्यकता पडने पर बलवान् एव जवान व्यक्तियो मे ५४ तोले तक रक्त निकाला जा सकता है। प्रत्येक रोगो मे या प्रत्येक कर्म मे उतना रक्त निकालने की आवश्यकता नही पडती है। किसी रोगो मे २ तोले से कही पर ४ तोले से अन्यत्र ८ तोले से काम चल जाता है। रक्त के निर्हरण की मात्रा रोगी के बलावल के अनुसार निर्वारित की जाती है। अस्तु, एक सामान्य मात्रा २० से ३० तोले की वातरक्त या कुछ मे बताई गई है। आधुनिक युग में कई रोगो मे शिरावेध के द्वारा चिकित्सा की आवश्यकता पडती है, चिरकालीन हृद्रोग में २० से ३० औस तक रक्त निकालने का विधान है।

३२ भि० सि०

### भिष्यक्षर्म-सिद्धि

पर वर्त्तन को आग से नीचे उतार कर ठडा करके छान छे। अब फिर एक छौह को कडाही में गुग्गुलु और यह क्वाथ टाल कर पकावे। पकाते-पकाते जब वह गाढा हो जावे और दर्वी से चिपकने लगे तो कडाही को नीचे उतार कर ठंटा होने पर उसमे आँवला, हरें, वहेरा, सोठ, काली मिर्च, पिप्पली और वायविडड्ग प्रत्येक दो दो तोला, त्रिवृत् और दन्तीमूल का चूर्ण १-१ तोला, गुर्च का चूर्ण २ तोला, गोघृत ३२ तोला मिलाकर एक दिल करके एक-एक माशे की गोलियाँ वना ले। सुखा कर शीशी में भर रख दे। मान्ना प्रतिदिन २-२ गोली दिन में चार वार। अनुपान जल।

गोन्तुरादि गुग्गुलु—सोठ, छोटी पीपल, काली मिर्च, हरें का दल, बहेटे का दल, आंवला और नागरमोथा प्रत्येक ४ तोला। छोटे गोखरू के वीज का चूर्ण २८ तोले और अच्छा गुग्गुलु ५६ तोले ले। प्रथम गुग्गुलु को इमाम-दरते मे कूटे जब वह नर्म हो जावे तो उसमे अन्य चूर्णो को मिलावे। जब गोली वनने लायक कूटते-कूटते हो जावे तो १॥ मार्श की मात्रा की गोलियाँ बना ले। -पात्रा १-२ गोली। सुवह-शाम। गोखरू के काढे, दूध, जल या किसी कपाय से सेवन करे।

उपसंहार—कुष्ठ एवं वातरक्त में चिकित्सा की बहुत समानता है। कुष्ठा-धिकार के बहुत से योग वातरक्त में भी लाभप्रद होते हैं। रसमाणिक्य १ रत्ती और गुढूची सत्त्व १ माशा मिलाकर एक मात्रा। ऐसी दो मात्रा प्रति-दिन घी और चीनी या मक्खन के साथ देना।

मारिवाद्यासव भोजन के वाद २ तोले समान जल मिलाकर देना तथा कैशोर गुग्गुलू २ मागे की मात्रा में रात में सोते वक्त जल से या दूध से देना उत्तम लाभप्रद रहता है। अमल्ताग, निशोथ और गिलोय का काढा एरण्ड तैल १ तो मिलाकर देना भी उत्तम रहता है। रोगी को मालिश के लिये पिएड तैल, गुटूच्यादि अथवा मरिच्यादि तैल का अभ्यग कराना भी उत्तम है।

\*

# सत्ताईसवॉ अध्याय

### ऊरुस्तंभ-प्रतिषेध

प्रावेशिक—ऊरुस्तभ एक विरलता से पाया जाने वाला रोग है। संभवतः प्राचीन युग में बहुत मिलता रहा हो, आधुनिक युग मे तो बहुत कम मिलता है। स्व० कविराज गणनाथ सेनजी सरस्वती ने लिखा है—''पुराणा विलय यान्ति नवीना· प्रादुरासते।'' अर्थात् कुछ रोग पुराने जमाने मे मिलते थे आज वे दृष्टिगोचर नही होते, इसके अतिरिक्त कुछ ऐसे नवीन रोग भी होने लगे है, जो पुराने जमाने मे नही मिलते थे।

शीत, उष्ण, द्रव, शुष्क, गुरु तथा स्निग्ध द्रव्यो के सेवन करने से, अजीर्ण मे ही भोजन ( अध्यशन ) करने से, सम्पन्न व्यक्तियो में यह रोग होता है । इसमे अधिक मात्रा मे आम-मेद-कफ से युक्त वायु पित्तकों अभिभूत करके ऊरु ( Thigh ) में आकर दोनो संक्थियों को एव उनकी अस्थियों को स्तिमित या इल्लेष्मायुक्त कर देते है जिससे वे जकड जाते है ।

इससे दोनो ऊरु ( जाँघो ) में जकडाहट, शीतता तथा अचेतनता आ जाती है। रोगी को अपने ऊरु पराये के समान भारी प्रतीत होते हैं वह उनको स्वतत्रतया हिलाने में असमर्थ हो जाता है। टाँगो को उठा नही सकता तथा उनमें सुन्नता आ जाती है। उक्त लक्षणो से युक्त रोग को ऊरुस्तभ कहते है। कुछ लोग इसे आढथवात भी कहते है। यह एक ही प्रकार का होता है "एक, एव ऊरुस्तभ"।

१. सवध्यस्थीनि प्रपूर्यान्त श्लेष्मणा स्तिमितेन च । तदा स्तभ्नाति तेनोछ स्तब्बो शीतावचेतनो ।। परकीयाविव गुरू स्यातामतिभुशव्यथो । ध्यानाङ्गमर्द-स्तैमित्यतन्द्राच्छर्च रुचिज्वरै ।। सयुतौ पादसदनकुच्छ्रोद्धरणसुप्तिभि । तमूरू-स्तम्भमित्याहुराढचवातमथापरे ।। ( वा नि १५ ) ऊरुस्तंभ मे प्रयोग करना चाहिये। ऊरुस्तंभ मे प्रारंभ मे कफनाजक आहार, विहार एवं भेपज देकर पञ्चात् वातविनाशक सम्पूर्ण क्रिया करनी चाहिये।<sup>9</sup>

ऊरुस्तभ रोग अधिकतर मेव्स्ची तथा मुकुमार व्यक्तियो में होता है—कफ को कीण-करने के लिए रोगी को कर सकने वाले व्यायामो को करने के लिए कहना चाहिये । प्रात काल में उठकर उसको विपम स्थान (ऊँची-नीची जमीन पर), वालू, धूल और कंकडीले स्थानो पर टहलने का व्यायाम कराना उत्तम रहता है । जल-संतरण—जिस नदी के अंदर नक्रादि हिंसक जल-जन्तु न हो, धार तेज न हो, स्वच्छ जल वहता हो, उसके प्रवाह के विरुद्ध दिशा में ऊरुस्तभी को तैराना चाहिये । यदि नदी न हो तो किसी नहर या जलाशय में रोगी को तैराना चाहिये । वार-वार तैरने से पानी में पैरो को चलाने से रोगी का कफ नष्ट होने से ऊरुस्तंभ भी दूर होता है । यदि रोगी का अधिक रूक्षण हो जावे तो वायु के प्रकोप से निद्रानाश, वेदना की अधिकता प्रभृति उपद्रव होने लगते है—इस परिस्थिति मे रोगी का स्नेहन और स्वेदन करके वायु को शान्त करना चाहिये ।

उक्त्स्तंभ में प्रलेप---लहसुन, जीरा, सहिजन की छाल, कालीमिर्च, सरसों, जयन्ती पत्र, काले धतूर की जड, अफीम के फल के छिल्के, करंज के फल, अश्वगब मृल, नीमकी छाल, अर्कमूल । इन द्रव्यो को सम भाग में लेकर गोमूत्र में पीस कर गर्म करके लेप करना ।

तेल - अप्ट कट वर तेल --- पिप्पली मूल और सोठ दोनो का चार-चार तोला लेकर पानी में पीस कर कल्क वना ले। फिर सर्पप तैल (सरसो का तेल) ६४ तोले, दहो ६४ तोले तथा माढी वाली दही (ससार दधि कट्वर कहलाती है) उस थाठ प्रस्थ अर्थात् ६ सेर ३२ तोले, इसको मथकर तक वनाकर डाले। सव को कल्र्डवार कडाही मे लेकर अग्नि पर चढाकर मंद आँच पर थथाविधि मिद्ध कर ले। इमके तेल की मालिश से गृधसी एवं ऊहस्ताम में लाम होता है।

१ स्नेहामृक्त्लाववमन वस्तिकर्म च रेचनम् । वर्जयेदाढववातेपु तैश्च तस्य विरोधत ॥ तस्मादव सटा कार्यं स्वेदलंघनरूचणम् । आममेव कफाघिक्याद् मारुतं परिरद्वता ॥ यत्स्यात् कफप्रजमनं न च मारुतकोपनम् । तत्सवं सर्वदा कार्यमूरु-म्तम्भस्य भेपजम् ॥ सर्वापिधक्रम कार्यस्तत्रादी कफनाजन । पश्चाद्वातविनाशाय कृत्स्ना कार्या क्रिया यथा ॥ ( यो. र. )

२ प्रतारयेत् प्रतिस्रोतो नदी जीतजला जिवाम् ।

नररच विमल ज्ञीतं स्थिरतीय पुन पुन.॥

# चतुर्थे खग्र्ड : सत्ताईसवॉ अध्याय ४०'१

भेपज--- १. शिलाजीत ( शुद्ध ) २ गुग्गुलु ( शुद्ध ) अथवा .३. पिप्पली चूर्ण मे से किसी एक का प्रयोग १ से २ माशा की मात्रा में दिन से तीन बार । अनुपान दशमूल क्वाथ तथा गोमूत्र । १ ४. त्रिफला चूर्ण और कुटकी चूर्ण मिलाकर ६ माशे की मात्रा मे मधु से लेना ।

५ पड्धरण या पट्चरण योग-( चित्रक, इन्द्रजो, पाठा, कुटको, सतीस, हरें) इन द्रव्यो को सम प्रमाण में लेकर वनाया योग षड्धरण योग कहलाता है। इसका वर्णन वातरोगाध्याय में भी हो चुका है। इसका उपयोग महावात रोगो में लाभप्रद वतलाया गया है। ऊरुस्तम्भ में भी हितकर होता है। ६ गएडीरारिष्ट ७ पुनर्नचादि कषाय-पुनर्नवा मूल, सोठ, देवदारु, हरीतकी, शुद्ध भल्लतिक, गुडूची। इन द्रव्यो का समभाग में लेकर तथा दशमूल को सभी झोपघियो को वरावर मात्रा में लेकर कपाय बना कर पीने से ऊरुस्तम्भ मे लाभ होता है।

गुंजाभद्र रस— शुद्ध पारद १ तोला, शुद्ध गधक ४ तोला, शुद्ध गुंजा वीज २ तोला, जयन्ती, नीम तया शुद्ध जयपाल के वीज प्रत्येक ४-४ माशा । प्रथम पारद और गधक को कज्जली वनाकर उसमें शेप द्रव्यो के चूर्ण मिलावे, फिर खरल करके उसमे भाग, जयन्ती, जम्बोरी नीवू का रस और धतूर के रस की एक-एक भावना पूथक्-पृथक् दे । फिर घृत के साथ भावना देकर ४-४ रत्ती की गोलिया बना ले । कठिन ऊरुस्तभ के रोग मे भी लाभप्रद यह योग होता है । सेवन-विधि प्रतिदिन एक से दो गोली भुनी हीग का चूर्ण २ रत्ती और सेंधा नमक ४ रत्ती के साथ सेवन करे ।

पथ्य---आहार-विहार मे इस रोग मे रूक्ष उपक्रम रखना चाहिये। एतदर्थ स्वेदन, जागरण, शक्ति के अनुसार व्यायाम, चक्रमण (टहलना), नदी या तालाव मे तैरना, आदि विहार ठोक पडते है। मोजन मे जौ, लाल चावल, कोदो, सावा, कुलथी, सहिजन की फलिया, करेला, परवल, लहसुन, चौपतिया, वथुवा, वैगन, नीम के कोमल पत्ते, वैत के अकुर, छाछ, आसव, अरिष्ट, शहद, कटु एवं तिक्त पदार्थ, कषाय रस प्रधान द्रव्य, चारद्रव्य (यवक्षारादि या पत्र शाक, गोमूत्र,) उष्ण जल का पीना या उष्ण जल से स्नान आदि श्लेष्महर द्रव्य पथ्य होते है।

| <b>१</b> হিাল্যালৰ | रु गुग्गुलु वा | पिष्पलीमथ नाग      | रम् । |   |
|--------------------|----------------|--------------------|-------|---|
| ऊरुस्तम्य          | ो पिवेन        | मूत्रैर्दशमूलीरसेन | वा ॥  | t |

२ ऊरुस्तम्भे प्रशंसन्ति गण्डीरारिष्टमेव वा ।'

अप्थय----गुरु-शीत-द्रव-अत्यन्त स्निग्ध, विरुद्ध एव असात्म्य भोजन, स्नेहन, वमन, विरेचन, आस्थापन, अनुवासन, रक्तनिर्हरण ये सब ऊरुस्तभ से पीड़ित मनुष्य के लिये अहितकर है ।

एक समय अग्निवेश ने अपने गुरु आत्रेय से अपना सशय दूर करने के लिये पूछा कि-भगवन आपने वतलाया है कि पंचकर्म सभी प्रकार के शरीर मे होने वाली व्याधियो को दूर करने में अंसमर्थ है तो फिर इस नियम के अपवाद रूप मे दोपज कोई ऐसा भी रोग है, जो साध्य होते हुए भी पचकर्म के उपचारो द्वारा ठीक नही हो सकता है ? गुरु ने संदेह का निराकरण करते हुए उत्तर दिया 'हाँ एक मात्र ठरुस्ताम एक ऐसा रोग है।'' जिसमे न स्नेहन करना चाहिये, न वस्ति और न विरेचन (वमन, रेचन एवं नस्य कर्म) कोई भी कर्म इसमे लाभप्रद नही होता है। प्रत्युत अपथ्य होते है<sup>9</sup>।

0

# <mark>श्चट्ठा</mark>इसवॉ अञ्याय आमवात-प्रतिपेध

प्राचेशिक-आमवात एक वडा कष्टप्रद रोग ( Rheumatic and Rheumatoid Arthritis) है। इसमें रोगी के विभिन्न अगो में विशेपत. संघियों में पीडा होती है, अरुचि, प्यास, आलस्य, शरीर का भारीपन, ज्वर, भोजन का परिपाक न होना और अगो में सूजन होना, ये आमवात के रुक्षण है।

१ अग्निवेशो गुरुं काले सगय परिपृष्टवान् । भगवन् पंचकर्माणि समस्तानि पृथक् तथा ॥ निर्दिष्टान्यामयाना हि सर्वेपामेव भेपजम् । दोपजोऽस्त्यामयः कश्चिद्यस्य तानि भिपग्वर ॥ न स्यु. शक्तानि शमने साध्यस्य क्रियया सत. । अस्त्यूरुस्तम्भ इत्युवते गुरुणा तस्य कारणम् ॥ तस्य न स्नेहन कार्यं न वस्तिर्न विरेचनम् । सर्वो रूक्षक्रम. कार्यस्तत्रादो कफनाशन ॥ पश्चाद् वातविनाशाय छत्त्न कार्यः क्रियाक्रम. ॥ (भे. र.)

# चतुर्थ खण्ड : अडाइसवॉ अध्याय

आमवात प्रवृढावस्था में सव रोगो से अधिक कष्टप्रद एवं कप्टसाध्य हो जाता है। इसमे हाथ, पैर, सिर, गुल्फ (Ankle), त्रिक (Sacrum). जानु तथा ऊरु की संधियों में पीडायुक्त शोथ पैदा होता है। इस रोग की उत्पत्ति में प्रधान भाग आम दोप का होता है, आम दोष से एक प्रकार का अन्त विष समझना चाहिये। शरीर से बहुविध त्याज्य पदार्थ मल-मूत्र एव स्वेद के जरिये निकल जाया करता है। वह क्वचित् न निकले तो शरीर के रक्त में आम दोप सचरित होकर बहुत प्रकार के रोग पैदा होते है। आमवात भी एक ऐसा ही रोग है। जिसमे आम दोप के साथ वायु का कोप पाया जाता है। अस्तु, इस रोग की चिकित्सा में आम के पाचन एव निर्हरण के साथ साथ वायु के शमन की चिकित्सा करनी पडती है।

आम वात में आम दोष जिन जिन स्थानो पर पहुचता है, उन-उन स्थानों पर अर्थात् विविध शरीर की वडी बडो सधियो मे वृश्चिकदश के समान वेदना होती है। साथ ही साथ अग्निमदता, शरीर को गुरुता, ज्वर, उत्साह की कमो, पेशाव की अधिकता, निद्रानाश, तृपाधिक्य, हृदय प्रदेश मे पीडा या हृद्रोग तथा विवंध भी रोगी में उत्पन्न होता है।

इनमे एकदोपज साध्य, द्विदोषज क्रुच्छ्र साध्य तथा त्रिदोषज या सर्वदेहज शोथ असाध्य होता है। यह रोग अधिकतर वाल्यावस्था मे या कम आयु के व्यक्तियो में होता है, वेदना भ्रमणशोल होती है—आज एक सघि प्रभावित है तो दो दिन के वाद दूसरी फिर दो दिनो के वाद तीसरी। पूर्व की प्रभावित सघि मे वेदना कुछ कम हो जातो है फिर नई संधि प्रभावित होती और उसमे वेदना, रक्ताधिनय शोथ अधिक हो जाता है। इसमे शरीर के सभी वडी सधियां एक के वाद दूसरी शोथ और वेदना से युक्त होती चलती है। सधियों मे पूयोत्पत्ति प्राय नही होती है। १

क्रियाक्रम—प्रमेह, वात एवं मेदो रोग मे कफ एव आम के पाचन के लिये जो उपचार बतलाये हैं। उन सबका आमवात रोग में प्रयोग करना चाहिये।<sup>२</sup>

१ अगमर्दोऽरुचिस्तृष्णा ह्यालस्य गौरव ज्वर । अपाकः शूनताऽङ्गानामामवातस्य लक्षणम् ॥ स कष्ट सर्वरोगाणा यदा प्रकुपितो भवेत् । हस्तपादशिरोगुल्फत्रिकजानू-रुसधिपु ॥ करोति सरुजं शोफो यत्र दोप. प्रपद्यते । स देशो रुजतेत्यर्थं व्याविद्ध इव वश्चिकै: ॥ मा. नि. ॥

२. प्रमेहवातमेदोघ्नीरामवाते प्रयोजयेत् ॥ ( च. चि. )

धामवात मे रोगो तथा रोग के वलावल के अनुसार लंघन, स्वेदन, तिक्त तथा कटु रस द्रव्यो का उपयोग करना चाहिये। विरेचन, स्नेहपान तथा वस्ति कर्म भी लाभप्रद रहता है। सैन्धवादि तैल से अनुवासन वस्ति या चार द्रव्यो की वस्ति (Soap water Enema) देकर कोष्ठजुद्धि करके आम का निर्हरण करना चाहिये। वालू को पोट्टली वनाकर उससे संधियो या जोथ एवं पीडायुक्त स्थानो का स्वेदन करना हितकर होता है। स्नेह-हीन उपनाह भी लाभप्रद रहता है।<sup>9</sup>

पथ्य-आमवात से पीडिन मनुष्य यदि पिपासा से युक्त हो तो उसको पीने के लिये पचकोल-प्र्युत जल ( पंचकोल चूर्ण २ तोले, जल २५६ तोले खौला कर थाधा शेप रहे तो उतार कर ) देना चाहिये। आमवात के रोगी मे दूध भी एक उत्तम पथ्य है-इम दूध को भो पचकोल से प्र्युत कर देना उत्तम रहता है। आमवात में वैगन भी एक उत्तम पथ्य है-इसका भर्ती या चोखा बनाकर देना या सौवोर नामक काजी मे उवाले वैगन का उपयोग उत्तम रहता है। वयुदे का शाक, पुनर्नवा का शाक, नीम के पत्तो का शाक, सहिजन, परवल, वरुण एव करैले का शाक ठीक पड़ता है। जो, कोदो, साँवा, गेहूँ की रोटी या दलिया, कुलयी, चने और मटर की दाल, लवा पची का मास इन रोगियो मे अनुकूल पडता है। आर्द्रक या जुण्ठी का उपयोग, पीने के लिये गर्म किया जल भी पथ्य रहता है। बार्द्रक या जुण्ठी का उपयोग, पीने के लिये गर्म किया जल भी पथ्य रहता है। कई रोगियो में उडद के तेल में पकाया वडा भी उत्तम लाभ दिखलाता है, विशेपत: उस अवस्था में जव ज्वर का प्रशमन हो गया हो केवल संविशोध और जूल शेप रहा हो। लहसुन का सेवन आमवात मे भी उत्तम रहता है।

अपथ्य-दवि, मछलो, गुड, कच्चा दूध, उडद की दाल, दूपित जल, पुरवा हवा, असात्म्य एव विरोधी भोजन, वेगो का रोकना, रात्रि-जागरण, गुरु एवं अभिष्यंदी अन्य आहार-विहार आमवात मे प्रतिकूल पडते है, फलत अपथ्य है। अभिष्यदी, गुरु एव पिच्छिल पदार्थ वर्जित है।<sup>२</sup>

- १. लघन स्वेदन तिक्तदोपनानि कटूनि च । विरेचन स्ननपान वस्तयश्चाम मारुते ॥ रूक्षः स्वेदो विद्यातव्यो वालुकापोट्टलैस्तथा । उपनाहाश्च कर्त्तव्यास्ते ऽपि स्नेहविवर्जिता. ॥ विरेचनं स्नेहपान वस्तय्रुचाममारुते । सैन्धवाद्येनानु-वास्य चारवस्ति प्रशस्यते ॥ आमवाताभिभूताय पीडिताय पिपासया । पचकोलेन ससिद्धं पानीयं हितमुच्यते ॥
- २ अभिष्यन्दिकरा ये च ये चान्ये गुरुपिच्छिलाः । वर्जनीया प्रयत्नेन आमवातादितीर्नरैः ॥ ( भै. र. )

भेपज-एरएड तैल-आम वात रोग में एरण्ड तैलएक रामावाण औषधि है । एरण्ड तैल में दो गुण होते हैं--रेचन क्रिया के द्वारा आम दोप का निकालना तथा स्निग्ध होने के कारण यायु का शमन करना । आमवात मे यही दो विकार रहते हैं--उन दोनो हो विकारो का शमन एरण्ड तैल से हो जाता है । अस्तु, आमवात में विशिष्ट औपधि के रूप में यह व्यवहृत होता है। इसके प्रयोग के दो साधन हैं वडी मात्रा मे (एक छटाक) रेचन के लिये या थोडी-थोडी मात्रा मे १-२ चम्मच का प्रयोग करना । रेचन तो नित्य दिया नही जा सकता है-अस्तु, सप्ताह में एक दिन या दो दिन, पद्य में एक दिन या मास में एक दिन रोगी तथा रोग के वल के अनुसार दिया जा सकता है । छोटी मात्रा में किसी कपाय ( दशमूल नपाय, शुठी कपाय या रास्नासप्तक कपाय ) के साथ मिलाकर मास, दो मास या अधिक लम्वे समय तक भी उपयोग मे लाया जा सकता है । इस प्रयोग-विधि से तेज रेचन नही केवल कोष्टगुद्धि होती है, आम निकल जाया करता है, और रोगी को अच्छा लाभ प्रतीत होता है। सौंक के अर्क एक छटाँक मे १ चम्मच मिलाकर भी लम्बे समय तक दिया जा सकता है। गोमूत्र एक छटाँक की मात्रा मे उसमे १ चम्मच एरण्ड तैल मिलाकर भी लम्बे समय तक प्रयोग किया जा सकता है। एरएड वीज का प्रयोग भी आमवात में उत्तम रहता है, वीज को छिल्के से पृथक् करके उसकी गुद्दी का सेवन कराना अथवा वात रोगा-धिकार में पठित एरण्ड-पाक का प्रयोग भी उत्ताम रहता है। एरण्ड का प्रयोग केवल रेचन के विचार से आमवात में नही कराया जाता है, क्यांकि उसके लिये त्तो वहुत से रेचक योग है, प्रत्युत आमवात विशिष्ट लाभप्रद होने से कराया जाता है। भाव-प्रकाश ने एरण्ड तैल का आमवात में प्राशस्त्य वतलाते हुए लिखा है। गरीररूपी वन में विचरण करने वाले आमवातरूपी मतवाले हाथी को नष्ट करने के लिए एरएड तैल रूपी सिंह अकेला पर्याप्त है । 🍾 एरएड के मूल का प्रयोग भी सभी वात रोगो में विशेपत आमवात में लाभप्रद रहता है । जैसे—एरण्डमूल, गोखरू, रास्ना, सौफ, पुनर्नवा इनका विधिवत्

१. आमवातगजेन्द्राणा शरीरवनचारिणाम् । निहन्त्यसावेक एव एरडस्नेह-केशरी ॥ कटीतटनिकुञ्जेषु सचरन् वातकुञ्जर । एरएडतैलसिहस्य गन्धमाध्राय गच्छति ॥ रास्नादिववाथसयुक्त तैल वातारिसज्ञकम् । प्रपिवन् वातरोगार्त्त सद्य. शूलाद्विमुच्यते ॥ दशमूलकषायेण पिवेद्वा नागराम्भसा । कुक्षिवस्तिकटीशूले तैल-मेरण्डसभवम् ॥ एरएडो गोक्षुर रास्ना शतपुष्पा पुनर्नवा । पान पाचनके शस्तं सामे वाते सुनिश्चितम् ॥ (यो) सिद्ध कराय का सेवन आमवान में लामप्रद रहना है। एरएड-पायस एरण्ड वीज की मल्जा की दूध में पकाकर लेना भी श्रेष्ठ है।

हरीतजी—हरीतकी चूर्ण ३ मांगे भर लेकर १-२ तोले भर एरण्ड तैल में मिलाकर उष्ण जल ने नेवन करने से, लामवात, गृन्नसी, वृद्धि तथा लर्दित रोग मे लाभ होता है।

आरग्व्य-अमल्ताग के पत्रो को कढ़ाही में लेकर सरसो के तेल में भूनकर अपना कार्जी में स्विन्न करके मेवन करने से आमवात में लाम होता है।

त्रिवृच्यूर्ग-त्रिवृत् का महीन चूर्ण करके उस को त्रिवृत् के काढे से एक सष्ठाह तक भावित करके सुखाकर चूर्ण वना कर जीशी में भर ले। मात्रा ३ माद्या। अनुपान जल या कांजी के साथ।

रसोन सुरा-विगुड मुरा ( Rectified spirit ) ५ सेर, उसमें त्यचारहित ल्हमुन का कल्क २॥ सेर, पचकोल, जीरा, कूठ प्रत्येक १ तोला चूर्ण । एक मप्ताह तक संधान करके छान ले । मात्रा-२० से ३० वृंद पानी मिलानर भोजन के बाद ।

दराम् छ--दगमूल की शौषवियो का सममात्रा में ग्रहण कर वनाया कपाय उत्तम रहता है। रास्ना-रास्नापचक, महारास्नादि कपाय अथवा रास्ना सप्तक या राम्ना द्वादगक कपाय का पीना भी उत्तम रहता है। इन कपायो में १ तोला एरंट नेल मिलाकर सेवन करना अधिक लामप्रद रहता है। रास्ना सप्तक कपाय-रास्ना, गिलोय, अमस्तान का गूदा, देवदारु, गोखरू, एरडमूल और पुनर्नवा उन्हें सममाग में लेकर २ तोले को ३२ तोले पानी में उवालकर ८ तोले

#### चतुर्थ खरड : अट्टाइसवॉ अध्याय 2019

रोप रहने पर उसमें द्युंठी चूर्ण १ माशा मिलाकर सेवन करना जंघा, ऊरु, पार्श्व प्रदेश, त्रिक प्रदेश और पोठ के शूल में लाभप्रद रहता है।

पंचुसम चूर्रा - शुठी, हरीतकी, पिष्पली, निशोध तथा काला नमक सम-भाग में लेकर बनाया चूर्ण । सात्रा ३ मार्श से ६ मार्श । अनुपान उष्ण जल । यह चूर्ण-उदर विकार तथा आमवात मे लाभप्रद होता है ।

वेश्वानर चूर्ण-सैन्धवलवण, अजवायन २. २ भाग, अजमोदा ३ भाग, मोठ ५ भाग, हरीतकी १२ भाग सब अच्छी तरह महीन कूट-पीसकर कपडछन चूर्ण वनाकर बीगी में भर लें। सात्रा ३ मारो से ६ मारो । अनुपान-दही का पानी, मट्ठा, काजी, घृत या गर्म जल से ।

🕈 अलम्बुपाद्य चूर्या---मुर्एडो १ भाग, गोखरू २ भाग, हरड ३ भाग, वहेडा ४ भाग, आंवला ५ भाग, सोठ ६ भाग, गिलोय ७ भाग तथा इन सबके बरावर विघारा की जड या काली निशोथ की जड । सबका महीन कपडछन चूर्ण । मात्रा ३ माशे से ६ माशा । अनुपान उपर्युक्त । यह चूर्ण आमवात तथा वात-रक्त दोनो में लाभप्रद होता है।

आमवातारि गुग्गुलु—एरण्ड तेल, शुद्ध गधक, शुद्ध गुग्गुलु, हरड, बहेरा एवं क्षांवला । इन सवो को सम प्रमाण में लेकर । प्रथम चूर्ण वनाकर एरण्ड रील से भावित करके १ माशे की मात्रा में गोलियाँ वनाले। १-२ गोली दिन मे तीन वार । गर्म जल या दूध से ।

योगराज गुग्गुलु-इसका योग वात रोग मे उद्धृत किया जा चुका है।

सिंहनाद गुग्गुलु--त्रिफला का क्वाथ ३ पल, शुद्ध गवक तथा शुद्ध गुग्गुलु १–१ पल, एरएड रौल ८ पल सवको लेकर एक कलईदार कडाहो मे अग्निपर चढाकर पाक करे। फिर ठडा होने पर १-२ माशे की गोलियाँ बना ले। यह योग सभी प्रकार के वात रोगो में विशेपत आमवात में लाभप्रद रहता है । यह दएडपाणि नामक आचार्य के द्वारा प्रोक्त, सिंह की गर्जना की भौति रोग रूपी हाथियो को भगाने वाला है । अस्तु, इसे सिंहनाद गुग्गुलु की सज्ञा दी गई है । ( च द ) । शिवा गुग्गुलु नामक एक दूसरा योग पाया जाता है उसमे भी घटक लगभग यही है।

शुंठीघृत-सोठ का क्वाथ ८ पल, सोठ का कल्क है प्रस्थ, मूच्छित गोघृत २ प्रस्थ लेकर कलईदार कडाही में पाक करे। फिर घृत को छान किसी शोशे के

१. रास्नाऽमृतारग्वधदेवदारुत्रिकटकैरण्डपुनर्नवानाम् ।

ववायं पिबेन्नागरचूर्णमिश्र जघोरुपार्श्वत्रिकपृष्ठशूलो ॥ ( यो. र. )

### सिपद्धर्म-सिद्धि

वर्त्तन या मर्त्तवान में भर कर रख लें। सात्रा १-२ तीला। दूध में मिलाकर ले। अग्नि की वीप्त करता है। कटिशूल एवं आमवात में लामप्रद।

आमचातारि रस--- जूद पारट १ भाग, गंधक २ भाग, समभाग मे गृहोत त्रिफला चूर्ण ३ भाग, चित्रक मूल चूर्ण ४ भाग । प्रथम पारद और गवक को कज्जली वनाले । पत्र्चात् जेप चूर्णो को मिलाकर उसमें एरण्ट तैल की भावना देकर खरल कर सुखाकर जोशो में भरले । सात्रा १ मागा । दिन में दो या तीन बार । जुंठी चूर्ण एवं मधु के माथ ।

आमचातिक ज्वर—आमवात रोग के प्रारंभ में ज्वर होता है और यह संतत स्वरूप का तीन या चार सप्ताह तक चलता रहता है। इस अवस्था में रोगी को पचकोल श्वत सोर, पचकोल श्वत जल, मूंग की दाल और गाक पर रखना चाहिये। यदि अग्निवल अच्छा हो और रोगी को भूव लगे तो जो की रोटी भी दी जा सकती है। वार्ली वाटर भी उत्तम रहता है। औपवियो में ज्वरा-धिकार का हिंगुलेब्वर रस मात्रा २ र०, उपर्यु कत लामवातारि रस सात्रा १ माधा, दिन मे दो या तीन वार देना चाहिये। अनुपान रूप में निर्गुएडी स्वरस, येकाली स्वरस, आर्द्रक स्वरस में से कोई एक और मचु मिलाकर देना चाहिये। राम्ना मप्तक कपाय का भी प्रयोग उत्तम रहता है। साथ में संवियो के घोध तथा वेदना के जमन के लिए जालुका स्वेद, उपनाह, विपगर्भ तैल का अन्यंग अथवा निम्नलिखित किसी लेप का प्रयोग बाह्योपचार के रूप में करते रहना चाहिये।

ज्वर क समाप्त हो जाने पर पञ्चात् गुग्गुलु, चूर्ण, कपाय, प्रभृति अन्य योगो का प्रयोग लम्बे समय तक करते रहना चाहिये।

विडङ्गादि छोह ---- लौह भस्म ५ पल, अभ्रक भस्म २॥ पल, गुढ पारद २॥ पल, गुढ़गंधक २॥ पल । त्रिफला चूर्ण १ से १० तोले लेकर सोलहगुने जल में क्वथित कर अष्टमायावशिष्ट अर्थात् सवा दो सेर शेप रहने पर उतार ले । फिर इस क्वाय को एक लौह की कड़ाही में अग्नि पर चढाकर उसमें लौह, अभ्रक भस्म और मज्जली को टाल कर पाक करे । आमन्त पाकावस्था में उसमें गोवृत ३० तोले, जतावर का स्वरम ३० तोले और गाय का दूव ६० तोले छोड़कर पाक करता रहे । पाक मंद अग्नि पर करना चाहिये । जब पाक गाढा होने लगे तो उनमें निम्नलिखित औपवियों का प्रक्षेप करे । वायविटङ्ग, मोठ, धनिया, गिलोय का मत्त्व, जीरा, पलाश के बीज, काली मिर्च, पिप्पली, गजपिप्पली, त्रिवृत की जट, त्रिंफला, दन्तीमूल, इलायची, एरण्टमूल, चव्य, पीपरामूल, चित्रकमूल, मोथा और विवारा प्रत्येक का चूर्ण सम भाग कुल ३० तोले होना चाहिये । अच्छी प्रकार से कलछो से चलाते हुए सबको मिला लेना चाहिये । फिर सुखा कर चूर्ण वना ले । मात्रा-४ रत्ती से १ माजा ।

यह योग आमवात, जोथ, अग्निमाद्य, पाएडु, क्रमिज पाएडु, कामला आदि अनुपान भेद से नष्ट करता है और उत्तम रसायन है।

जोर्ण आमवात में जब रोगी में रक्ताल्पता आ जाती है— उस अवस्था में प्रयुक्त होकर विशेप लाभ करता है । आमवाताभ सधिशोथ (Rheumatoid Arthritis) में महारास्नादि कषाय के साथ इस योग का प्रयोग अच्छा लाभ दिखलाता है । इसके सेवन वाले रोगो को पर्याप्त पौष्टिक आहार और दूध का प्रयोग करना अपेक्षित रहता है ।

इमके साथ सुवर्ण के यौगिको का देना उत्तम रहता है। एतदर्थ स्वर्ण भस्म प्रति मात्रा में ट्रे रत्ती स्वतंत्रतया मिलाया जा सकता है। अथवा सुवर्ण के योगो मे से बृहद्वातचिन्तामणि रस या योगेन्द्र रस १ रत्ती की मात्रा में मिलाकर दिया जा सकता है।

प्रसारणी संधान—गम प्रसारणी ८ सेर, जल ६४ सेर, शेष १६ सेर रखा कपाय । इस कषाय में लहसुन का रस १ सेर, पुराना गुड १ सेर मिला कर एक पात्र में भरकर उसका मुख वन्द करके एक सप्ताह तक सधान करे । इसमें प्रक्षेप रूप में पिप्पली, पिप्पलीमूल, चव्य, चीता की जड और सोठ का च्यूर्ण कुल ३२ तोले भी डालना चाहिये । यह योग आमवात में वडा लामप्रद होता है । भोजनोत्तर २-४ तोले की मात्रा में देना चाहिये ।

वाहा प्रयोग-विषगर्भ तैल (वातरोगाध्याय) अफीम मिलाकर या सैधवादि तैल का वेदना युक्त स्थान पर हल्के हाथ से मालिश करना ।

सैन्धवाद्य तेळ---सैधव, गजपीपल, रास्ना, सौफ, अजवायन, सज्जीखार, कालोमिर्च, कूठ, सोठ, सोचल नमक, विड लवण, वचा, अजमोद, मुलैठी, जोरा, पोहकर मूल और छोटो पिप्पली प्रत्येक २ तोला। इन द्रव्यो को कूट कर पानी से पीम कर कल्क बनावे। फिर एरण्ड तैल तथा सौफ का क्वाथ दो-दो प्रस्थ, काजी एव दहों का पानी ४-४ प्रस्थ सवको कलईदार कडाही मे अग्नि पर चढाकर मंद ऑच से पाक करे।

### भिपकर्म-सिद्धि

वला-नागवला मूल, कंटकारी मूल, वासामूल, गुडूची एवं प्रसारणो। प्रत्येक ६ तोले १ द्रोण जल मे क्वथित करके चतुर्थांश शेप रहने पर उतार कर छान ले । कन्कार्थ-सोठ, मरिच, छोटी पीपल, कूठ, कुचला, रास्ना वत्सनाभ, मोथा, देवदारु, गीठाविप, जवाखार, सज्जीखार, तूतिया, कायफल, पाठा, भारंगी, नौसावर, त्रायमाण, घमासा, जीरा और इन्द्रायण प्रत्येक १६ तोले जल से पीस कर कल्क वनावे । फिर एक कलईदार पित्तल के वडे कटाह मे क्वाथ, तत्क और मूच्छित तिल तैल १ प्रस्थ (तीन पाव ४ तोले) लेकर पाक करे । मन्दाग्निपर यथाविधि पाक । यह तैल आमवात जन्य पीडायुक्त स्थान पर तथा सर्वाङ्ग वात एवं पक्षाघात मे मालिश के लिए परम लामप्रद होता है ।

वातहर उपनाह तथा वातव्न लेप--वात रोगाधिकार का उत्तम रहता है।

हिंस्रादि्लेप--हैस की जड, कंटकारी, केवुक, सहजन की छाल, वल्मीक मृत्तिका--इन्हें गोमूत्र मे पीसकर आमवात में पीडायुक्त स्थान पर छेप ।

शताहादि लेप—सौफ, वच, सहिजन को छाल, गोखरू, वरुण की छाल, वला की जड, गदहपुर्ना, कचूर, गंधप्रसारणी, जयन्ती, हीग इनको काजी या सिरके के साथ पीम कर गर्म करके लेप करना ।

रास्नादि अवचूर्र्शन—रास्ना, सोठ, सहिजन, कचूर प्रत्येक १ भाग, खडिया मिट्टी ४ भाग मिलाकर चूर्ण महीन बना कर आमवात के कारण उत्पन्न पीडायुक्त सघियो पर इस चूर्ण का घर्षण करना उत्तम लाम दिखलाता है।

Ø

शूल प्रतिषेध( Colics)

## उन्तीसवॉ अध्याय

प्राचेशिक— शूल का शान्दिक अर्थ है जंक्वाकार कोई नुकीला अस्त्र । इस मे चुनाने के समान के समान पीडा जिस रोग में हो उसे शूल रोग कहते हैं। जरोर के किसी भी भाग में इस प्रकार की तीव्र वेदना हो सकती है । स्थानानुसार उसकी विभिन्न मजायें भी दो जा सकती है । यथा सिर का दर्द-शिर शूल, कान का दर्द-फर्णशूल, छाती का दर्द-उर:शूल या वक्षस्तोद, वृक्त की वेदना — वृक्क- चतुर्थं खरड : उन्तीसवॉ अध्याय

शूल तथा वस्ति की वेदना--वस्ति शूल आदि । परन्तु झूलाधिकार नामक प्राची-नोक्त अध्याय मे केवल उदर तथा वक्ष गुहास्थित अवयवो के विकार से उत्पन्न पीडाओ या शूलो का वर्णन करना अभिलपित रहता है। गुल्म रोग मे जिस प्रकार पाँच स्थानो मे होने वाले कप्टो का ही समावेश होता है उसी प्रकार शूल रोग का वर्णन भी दोनो पार्श्व, हृदय, नाभि तथा वस्ति इन पाँच स्थानो मे होने वाली तीव्र पीडाओ तक हो सीमित है--अन्य स्थान पर होने वाली तीव्र वेदनाओ का उल्लेख यथास्थान प्रसगानुसार अन्य अन्य स्थानो पर पाया जाता है। अस्तु, इस अध्याय मे इन पाँच स्थानो मे होने वाली तीव्र वेदनाओ का उल्लेख किया जावेगा।

गुल्म के समान इस अध्याय के अंदर उदर एवं वक्ष मे होने वाली वेदनाओ का ही वर्ग्यन अपेक्षित है। दोनो पार्श्व, हृदय, नाभि तथा वस्ति ये गुल्म के पाँच<sup>9</sup> स्थान है। इन्ही स्थानो मे होने वाली सभी पीडाओ का इस अध्याय मे समावेश हो जाता है।

दोप भेद से शूल आठ प्रकार के होते हैं—वातज, पित्तज, श्लेष्मज, वात पित्तज, वात कफज, पित्त कफज, त्रिदोषज तथा आमज। किन्तु इन सभी प्रकार के शूलोमे वायु की प्रधानता रहती है। इनमे वातिकशूल प्राय. हृदय, पार्श्व, पृष्ठ, त्रिक तथा वस्ति प्रदेश में विशेषतया होता है जैसे, हृच्छूल (Angina Pectoris) पार्श्व शूल (Pleurodyna, Inter Costal Neuralgia), त्रिकशूल (Lumbago), वस्तिशूल (Renal colicuterine colic etc), पैत्तिक शूल प्राय पित्ताशय (Biliarycolic), कुक्षिशूल (Appendicular) कुक्षि आदि मे होता है। श्लैष्मिक शूल प्राय आमाशय भाग मे (Acute-Gasteritis) विक्वति आने से होता है। द्विरोषज एव त्रिदोषज शूल दोषा-नुबध के भेद से विविध लक्षणो से युक्त होते हैं, तथा सर्वत्र हो सकते है।<sup>2</sup>

आमज शूल, कफज शूल के समान लक्षण एव चिह्नो वाला होता है-—इसका

१ शक्तुस्फोटनवत् तस्य यस्मात्तीव्राश्च वेदना । शूलासक्तस्य लक्ष्यन्ते तस्माच्छूलमिहोच्यते ॥ (सु) दोषै पृथक्समस्ताभ्या द्वन्द्वे शूलोऽष्टधा भवेत् । सर्वेष्वेतेपु शूलेपु प्रायेण पवन. प्रभु ॥ (मा नि) २ वायु प्रवृद्धो जनयेद्धि शूल हृत्पार्श्वपृष्ठत्रिकवस्तिदेशे । वातात्मकं वस्तिगत च शूल पित्तात्मक चापि वदन्ति नाभ्याम् ॥ हृत्पार्श्वकृक्षौ कफसन्निविष्टे सर्वेषु देशेपु च सन्निपातात ।

## **सिषकर्म-सिद्धि**

आमाजय या कुक्षि ही प्रधान अधिष्ठान होता है। इन जूलो के अतिरिक्त दो प्रकार के विशेप जूलो का वर्णन इस अधिकार में और पाया जाता है जिनका त्रिदोपज जूल के भीतर ही समावेश समझना चाहिये। इनमें पित्तोल्वणता होती है। इन दो प्रकार के जूलों में से एक परिणाम जूल दूसरा अन्नद्रव शूल कह-लाता है। इन दोनों का आधुनिक युग के (Peptic ulcer) के वर्णनों के साथ पूर्ण साम्य है। परिणाम जूल (Duodenal ulcer) का तथा अन्न द्रव शूल (Gestric ulcer) के रूप में स्पष्टतया प्रतीत होता है। भोजन के परिपाक काल में या भोजन के पच जाने पर (भोजन के दो-तीन घटे वाद) होने वाले उदर शूल को परिणाम जूल और विना किसी नियम के होने वाले जूल को जो भोजन करने के साथ ही या भोजन के पच जाने पर या रिक्त आमाशय पर या भरे आमाशय पर कभी भी हो जाता है और वमन हो जाने पर शान्ति मिलती है, अन्नद्रव शूल कहते है।

याधुनिक ग्रंयो मे शूल ( Colics ) पाँच प्रकार के बतलाये जाते है---वृवक शूल (Renal Colics), पित्ताशय शूल ( Biliarycolic ), गर्भाशय शूल (uterme Colics), आत्रपुच्छ शूल ( Appendiulear Colics ) तथा आत्र शूल ( Intestinal Colics ), तथा प्राचीन ग्रथकारो ने इन शूलो के अतिरिक्त कुछ अन्य शूलो का भी इसी अध्याय मे समावेश कर रखा है। जैसे-हच्छूल (Angina Pectoris), वच्चस्तोद ( Pleurodyna ) तथा परिणाम एव अन्नद्रव शूल ( Peptic ulers )। इनमे पित्ता शूल, वृक्क शूल, हच्छूल, परिणाम शूल एवं अन्न द्रव शूल इन रोगो में पीत्ताक शूलवत् उपचार करने का विधान तथा अन्य शूलो मे कफ एव वात जन्य शूलोपचार करने का विधान वतलाया गया गया है।

१ भुक्ते जीर्यति यच्छूलं तदेव परिणामजम् । जीर्णे जीर्यत्यजीर्णे वा यच्छूलमुपजायते ॥ पथ्यापय्यप्रयोगेण भोजनाभोजनेन च । न दामं याति नियमात्सोऽन्नद्रव उदाहृत ॥ अन्नद्रवार्ट्ययूलेपु न तावत्स्वास्थ्यमइनुते । वान्तमात्रे जरत्पित्तं ृञूल चाज्ञु व्यपोहति ॥ (मा. नि) या माबुन के पानी या लवण जल को वस्ति गुदा से देना), स्वेदन ( उदर तथा अन्य शूलयुक्त अङ्ग का स्वेदन), पाचन तथा वायु का अनुलोमन करने के लिये क्षारो, चूर्णों और गोलियो का उपयोग करना उत्तम रहता है। इन सामान्य उपायो से शूल का शमन होता है। वास्तव मे जैसा पूर्व में वताया जा चुका है कि शूल रोग में सर्वत्र वायु की हो प्रधानता होती है। अस्तु, सामान्य वात-शामक उपचार ही प्रशस्त माने गये हैं।

तिलकल्कादि स्वेद्-कांजी के साथ कालो तिल को पीसकर कडाही में गर्म करके एक कपडे के टुकडे में पोटलो वनाकर गर्म-गर्म उदर के ऊपर वार-वार सेंकना बूल का धामन करता है ।

गमें जल का सेक-एक वोतल में गर्म जल भर कर या रवर के थैला में गर्म जल भर कर सेकना (Hot water Bottle) गर्म जल में तारपोन का तेल छोडकर उसमें तौलिया भिगोकर निचोड कर उदर का सेंकना (Terpentine stoup) भी उसी प्रकार लाभप्रद रहता है।

| क्षारश्च्यूणं च गुटिका शस्यते शूलशान्तये ॥<br>२. ज्ञात्वा तु वातज शूल स्नेहै स्वेदैरुपाचरेत् ।<br>पायसै क्रुशरापिडै. स्निग्धैर्वा पिशितोत्करैः ॥<br>आशुकारी हि पवनस्तस्मात्तं त्वरया जयेत् ।<br>तस्य शूलाभिपन्नस्य स्वेद एव सुखावह ॥<br>नाभिलेपाज्जयेच्छूल मदन काजिकान्वितम् ।<br>विल्वैरएडतिलैर्चापि पिष्टैरम्लेन पोट्टली ॥<br>राजिकाशिग्रुकल्कं वा गोतक्रेण च पेपितम् ।<br>तैन लेपेन हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ (यो र)<br>३३ भि० सि० | १ वमनं लघनं स्वेदः पाचनं फलवर्त्तय ।              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| पायसै क्रुशरापिडे. स्निग्घैर्वा पिशितोत्करैः ॥<br>आशुकारी हि पवनस्तस्मात्तं त्वरया जयेत् ।<br>तस्य शूलाभिपन्नस्य स्वेद एव सुखावह ॥<br>नाभिलेपाज्जयेच्छूल मदन काजिकान्वितम् ।<br>विल्वैरएडतिलैर्चापि पिष्टैरम्लेन पोट्टली ॥<br>राजिकाशिग्रुकल्कं वा गोतक्रेण च पेपितम् ।<br>तैन लेपेत हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातच्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र )                                                                                                               | क्षारश्च्यूर्णं च गुटिका शस्यते शूलशान्तये ॥      |
| आशुकारी हि पवनस्तस्मात्तं त्वरया जयेत् ।<br>तस्य शूलाभिपन्नस्य स्वेद एव सुखावह ॥<br>नाभिलेपाज्जयेच्छूल मदन काजिकान्वितम् ।<br>विल्वैरएडतिलैर्चापि पिष्टैरम्लेन पोट्टली ॥<br>राजिकाशिग्रुकल्कं वा गोतक्रेण च पेपितम् ।<br>तैन लेपेत हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र )                                                                                                                                                                 | २. ज्ञात्वा तु वातज शूल स्नेहै स्वेदैरुपाचरेत् ।  |
| तस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पायसै क्रुशरापिडै. स्निग्धैर्वा पिशितोत्करैः ॥    |
| नाभिलेपाज्जयेच्छूल मदन काजिकान्वितम् ।<br>बिल्वैरएडतिलैर्चापि पिष्टैरम्लेन पोट्टली ॥<br>राजिकाशिग्रुकल्कं वा गोतक्रेण च पेपितम् ।<br>तैन लेपेन हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ (यो र )                                                                                                                                                                                                                                                      | आशुकारी हि पवनस्तस्मात्तं त्वरया जयेत् ।          |
| विल्वैरएडतिलैर्चापि पिष्टैरम्लेन पोट्टलो ॥<br>राजिकाशिग्रुकल्कं वा गोतक्रेण च पेपितम् ।<br>तैन लेपेत हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र )                                                                                                                                                                                                                                                                                               | तस्य शूलाभिपन्नस्य स्वेद एव सुखावह ॥              |
| राजिकाशिग्रुकल्कं वा गोतक्रेण च पेपितम् ।<br>तैन लेपेत हन्त्याशु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नाभिलेपाँज्जयेच्छूल मदन काजिकान्वितम् ।           |
| तैन लेपेत हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | विल्वैरएडतिलैर्चापि पिष्टैरम्लेन पोट्टली ॥        |
| तैन लेपेत हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥<br>हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।<br>नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                   |
| नाभिस्थाने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | तैन लेपेत हन्त्याशु शूल वातसमुद्भवम् ॥            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | हिंगु तैल सलवण गोमूत्रेण विपाचितम् ।              |
| ३३ भि० सि०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | नाभिस्याने प्रदातन्यं यस्य शूल सवेदनम् ॥ ( यो र ) |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३३ भि० सि०                                        |

विनीला, कुल्थो, तिल, जौ, एरण्डमूल, अतीस, पुनर्नवा, सन के वीज इन्हे काजी मे पीमकर पृथक्-पृथक् या मिलाकर गर्म करके उदर का सेंक करना।

लेप सेक---मदनफल को काजी के साथ पीसकर गर्म करके उदर पर लेप करना। राई, सहिजन की छाल इनको सममात्रों में गाय के मट्ठे के साथ पीसकर उटर पर गर्म गर्म लेप करने से सद्य. जूल का शमन होता है। हींग, सरसो का तेल, मेंघा नमक और गोमूत्र को गर्म करके उससे तौलिया भिगो कर निचोड कर उदर का सेंकना तथा नाभिछिद्र ये भर्रना जूलशामक होता है।

दही के मट्ठे के साथ जी का बाटा गूंद कर उसमें जवाखार मिलाकर (जी का आटा SI, ग्रवाक्षार S- मिलाकर) गर्म करके उदर पर मोटा लेप करना उदर बूल का जामक होता है।

१. कुलत्थ यूष या लावकं यूष—कुलयी ४ तोले अयवा वटेर का मांस ४ तोले ६४ तोले जल मे खौलाकर १६ तोले शेप रहने पर उतारे। उसमे हीग, सोठ, मरिच, पीपल ( छोटी ), सेंधा नमक, काला नमक प्रत्येक २ रत्ती मिलाकर घीसे छौक कर पिलाने से वातिक शूल का शमन होता है।

२ वलादि क्वाथ---वला, पुनर्मवा, एरएड, छोटी कटेरी तथा गोखरू मूल का समभाग में वर्नाये कपाय में घीं में भुनी होग और कॉला नमक का प्रक्षेप करके पीना ।

३ दशसूल कपाय मे एरण्ड तैल, हीग और काला नमक का प्रक्षेप डाल कर पीना ।

४ करञ्ज के फल को मीगी ( कैंटक करंज ), काला नमक, शुंठी, घृत में मर्जित हीग । <sup>२</sup> इनका समभाग मे बना चूर्ण ३ माशे की मात्रा मे गर्म जल से सेवन । इस चूर्ण को करंजादि चूर्या कहते हैं । एक योग कुवेराचादि वटी नामक आज कल प्राय चलता है । उसका योग इस प्रकार का है :---

४. कुचेराखादि वटी— वालू मे भुना करंज वीज, मट्ठे मे भिगो कर घी मे तला लहसुन और सोठ प्रत्येक एक एक तोला, घी में तली हीग और सुहागे की खोल ६, ६ मागे। सहिजन के रस मे घोट कर ४-४ रत्ती गोली। अनुपान गर्म जल। सभी शूल में लाभप्रद।

- १. तन्नेण पिष्टं यवचूर्णमुष्णं सक्षारमत्ति जठरे निहन्यात् ॥ च. ्सू. ३
- २ करञ्जसीवर्चछनागराणां, सरामठाना समभागिकानाम् । चुर्र्या क<sup>ुष्णे</sup>न जलेन पीत समीरशूलं विनिहन्ति सद्यः ॥

### चतुर्थ खण्ड : डन्तीसवॉ अध्याय ४१४

पैत्तिक शूल में विशिष्ट कियाकम--पुराना गुड, शालि चावल, जौ, टूध, घृतपान, विरेचन, जाङ्गल पशु-पक्षियो के मास ये द्रव्य पित्तशूल से पीडित रोगियो मे लाभप्रद होते हैं।

पैत्तिक जूल में परवल को पत्ती और नीम की पत्ती को दूध, पानी या ईख के रस में पीसकर पिलाकर वमन कराना, शीतल जल में अबगाहन, शीतल वायु युक्त स्थानों पर नदी के किनारे आवास, शीतल जल से भरे कास्यपात्र (कटोरे प्याले) को जूलयुक्त स्थान पर रखना उत्ताम रहता है।<sup>9</sup>

यचयूप, मण्ड या पेय १-वमन रोग, ज्वर, ज्वरातिसार, पैत्तिकजूल, तीव्र संताप एव बार वार प्यास लगना ( तृष्णा रोग) मे जौ का मण्ड वनाकर ठंडा होने पर उसमें मधु मिलाकर (Barly water) पीने को देना चाहिये। इससे इन सभी रोगो में ज्ञान्ति मिलती है। धान के खील का मण्ड और मधु भो उत्ताम पथ्य है। मॉसरसो में खरगोज ( ज्ञज्ञ) तथा लावा ( बटेर) का मास रस बनाकर दिया जा सकता है।

भेपज्ञ- <sup>२</sup> १ आमलको स्वरस १ तोला या आमलको चूर्ण ६ माशे से १ तोला मधु के साथ । २ विदारीकद स्वरस १ तोला । ३ त्रायमाणा का स्वरस या कषाय । ४ द्राचा का स्वरस या कल्क या कपाय । ५. त्रिवृत् (निशोथ काली) का चूर्ण मधु के साथ । ६ शतावरी का स्वरस मधु से ७ मधुयप्टि का कपाय एरण्ड तैल मिलाकर । ८ आरग्वध फल को मज्जा । या ९ त्रिफला का कपाय और मधु का प्रयोग पैत्तिक दाह तथा शूल मे परम लाभप्रद होता है ।

त्रिफलादि कपाय—विफला, निम्वपत्र, मधुयष्टि, कुटकी, अमल्ताज्ञ का गूदा, ज्ञतावरी, वला और गोक्षुर का कषाय यथाविधि बनाकर ठडा होने पर मधु मिलाकर सेवन करने से पित्त की अधिकता ज्ञान्त होती है। रेचन हो जाने से तज्जन्य दाह एव शूल दोनो का ज्ञमन-होता है-।

रलेब्म शूल में विशिष्ट कियाक्रम-कफज शूल मे वमन, लंघन, ज्यो-तिब्मती (मालकगुनी) आदि द्रव्यो द्वारा शिरोविरेचन, मधु से वने सीधू या

- १. गुड शालियवा चीर सर्पिष्पानं विरेचनम् । जाङ्गलानि च मासानि भेपजं पित्तशूलिनाम् ॥ पित्ते तु शूले वमनं पयोऽम्बुरसँस्तथेचोः सपटोलनिम्बै । शीतावगाहाः पुलिना सवाता कास्यादिपात्राणि जलप्लुतानि ॥ (भै.)
- २ प्रलिह्यात् पित्तशूलघ्नं धात्रीचूणं समाक्षिकम् ॥

भेषज्ञ — १ पंचको छादि चूर्गा — पंचकोल, सैघव, सामुद्र तथा विडलवण घृतभजिन होग सम मात्रा में लेकर चूर्णवना ले। सात्रा १-३ माशे। अनुपान मवोष्ण जल । २. दशागूल कपाय वनाकर उसमें सेंघा नमक १ माशा, यवक्षार १ माना मिलाकर पीना। ३. चिल्वादि क्वाथ — वित्वमूल, एरएड, चित्रक इन की जहें और शुण्ठी इन को सम माग में लेकर कपाय वना कर उस में घी में भुनी हीग २ रत्ती और सेंघा नमक १ माशा मिलाकर सेवन करने से कफज बलो का शमन होता है।

त्रिदोपज श् से विशिष्ट कियाक्रम-१ शंख भस्म, सेंधा नमक, सोठ, मरिच, छोटी पोपल घी में भुनी हीग । सम भाग में लेकर । गर्म जल से । मात्रा ३ मारो । सभी प्रकार शूलो में विशेपत शिदोपज शूल में लाभप्रद होता है । ?

२ गोमूत्र में सिद्ध मएडूर भस्म को त्रिफला चूर्ण और मधु के साथ सेवन त्रिदोपज जूल मे लामप्रद रहता है।

आस शूल में विशिष्ट क्रियाक्रम-अाम शूल में कफ झूल के विनाशक उपचारो को वरतना चाहिये। पुन. आम के नष्ट हो जाने पर अग्निवर्धक उपचारो ने अग्नि का दीपन करना चाहिये।

पंदसम चूर्या---आमवाताधिकार का गर्म जल से सेवन।

दिदोपज शूलों में विशिष्ट कियाक्रम-वात-पित्तज शूल में वृहत्यादि गण की औषधियो का कपाय मधु के साथ लेना तथा मिश्रित क्रिया करनी चाहिये। वृहत्यादि गण की औपधियो में छोटी-वडी कटकारी, इन्द्रजौ, पाठा, मुलेठी। ये औपधिया वात-पित्त की जामक होती है और मूत्रक्तब्द्र में लाभप्रद होती है। पित्त-कफज झूल में पित्त और कफ झूल की जो चिकित्सा वतलायी गई है उन दोनो का मिश्रित उपचार करना चाहिये। पटोळादि कपाय-पटोल, यांवला, हरें, बहेरा, नीम का क्वाथ मघु के साथ देना उत्तम रहता है। वात ब्लेष्मज झूल में लहसुन के स्वरम का मद्य के साथ सेवन (१ तोला लहसुन का

- १ दलेष्मातके छर्दनलंघनानि, शिरोविरेकं मधुसीधूपानम् । मधूनि गोधूमयवानरिष्टान् सेवेत रूक्षान् कटुकाब्च योगान् ॥ भै. र.
- २. गंखचूर्णं सलवणं सहिंगु व्योपसंयुतम् । चण्णोदकेन तत्पीतं हन्ति झूल त्रिदोपजम् ॥

### चतुर्थ खराड : उन्तीसवॉ अध्याय

रस ओर ४ तोला मद्य के साथ पिलाना ) उत्तम रहता है । लहसुन के रस को मधु मिलाकर सेवन भी उत्तम रहता है । <sup>9</sup>

श्रोणि तथा वृक्क-शूल ( Renal or uterine colic )-

१ एरएड सप्तक कपाय-एरएड, बिल्ब, छोदी कटेरी, बडी कटेरी, एवं विजौरे को नीबू की जड, पापाण और गोखरू के वीज, पाठा एवं मुलेठी इन सब औपधियो का २ तोला लेकर, ३२ तोला जल में खौला कर शेष जल ८ तोला, इस में घी में भुनो हीग ४ रत्ती, यवक्षार १ माशा और एरण्ड तैल १ तोला मिलाकर पीने को देना चाहिये। इस क्वाथ से श्रोणि प्रदेश मे होनेवाले ( Pelvic region colic ) झूल शान्त होते है।

२. अश्मरीहर कपाय-( मूत्रकुच्छाधिकार ) वृक्कशूल में लाभप्रद होता है ।

२. हिंग्वादि 'चूर्रां— घृतभर्जित होग, सोचल नमक, हरड, विडलवण, सैन्धवलवण, तुम्बुरु (नेपाली धनिया) तथा पुष्करमूल प्रत्येक एक-एक तोला लेकर कूट-छान कर महीन चूर्ण बना ले। मात्रा ३ मार्शे। अनुपान दशमूल कपाय। (चक्रदत्त)

४. कुन्दरु को पत्ती या मूल का स्वरस या कषाय वृक्कशूल शामक होता है।

इस चूर्ण का उपयोग पार्श्वशूल, हुच्छूल ( Angina Pectoris ) वस्ति कटि-पृष्ठ शूल ( Uterine or Renal colics or Lumbago ) मे उत्तम कार्य करता है ।

ل शुएठ चादि योग— शुएठी चूर्ण १ तोला, छिल्का रहित काली तिलका च्यूर्ण १ तोला और पुराना गुड १ तोला मिश्रित दूध के साथ सेवन करने से योनि या गर्माशय ग्रूल (Unterme colic) मे उत्तम लाभ होता है।<sup>२</sup> किन्तु गर्माशय के ग्रूल मे विशेष उपयोगी है।

पित्ताशय यक्ठत्प्लीह शूल-( Biliary cotics ) मे १ बिजौरे नीबू की जड का क्वाथ या सहिजन की छाल का काढ़ा बनाकर उसमें यवक्षार १ माशा

- रसोनं मधुसम्मिश्र पिवेत् प्रात. प्रकाक्षित. । वातश्लेष्मभव शूलं निहन्ति वह्तिदीपनम् ॥
- २. नागरार्द्धपल पिष्टं द्वे पले लुव्न्चितस्य च । तिलस्यैकं गुडपलं क्षीरोष्णेन तु पाययेत् ॥ वातगुल्ममुदावर्त्तं योनिशूलञ्च नाशयेत् ।

शीर १ तोला बहुव मिलाइ,र देना। अथवा विजीरे नीवू का रस १ छटाक लेकर उत्थे यवक्षार १ माद्या मिलाकर येवन करना भी लाभप्रद रहता है।

ए चुम्पादि कपाय-( अग्मरो अधिकार) उत्तम कार्यकर होता है।

८. पित्ताश्सरी या पित्ताराय राज़ में—वाकुची वोज (गोलदाने की) और वरुण की छाल प्रत्येक २ तोला, जल २ छटांक रात में भिगोकर सुवह मसल छान कर पीने से लाभप्रद रहता है।

५. वीरतरादिगण-( अश्मरीनाजक) अपिवियो का यथालाभ कपाय का सेवन भी उत्तम रहता है।

शूलहर धूप---कम्वल से गरीर को ढककर प्राणायाम करते हुए रोगी को कड़वा तेल से गिले हुए सत्तू से धूपन करने से शूल शान्त होता है।

आंत्र राल ( Intestinal Colic )-में ग्ललाधिकार के बहुविव योग तथा पुरीपोदावर्त्त की चिकित्मा समुचित है ।

आंत्रपुच्छ शूल ( Appendicular Colic )-में अन्तर विद्रवि एवं गुत्म रोग की चिकित्सा समीचीन है।

परिणाम शुळ तथा अन्न द्रच शूल में किया क्रम—भोजनसम्बन्धी अनियमो के कारण अधिकतर इन शूलो की उत्पत्ति होती है। अस्तु, इन शूलो की चिकित्मा में आहार का नियत्रण सर्वाधिक महत्त्व रखता है। रोगी को शारीरिक एवं मानमिक विश्वाम देना भी आवश्यक होता है। कार्याधिक्य, चिन्ता, शोक, क्रोध, भोजन करके दौडना-घूमना आदि कार्य यदि उत्पादक हेतु रूप में मिल रहि हो तो इन कार्यों से रोगी को चिरत करना चाहिये। व्यायाम, मैथुन, मद्य, दाल ( मूर्ग, ममूर, अरहर, चना, उडद ) आदि का अधिक सेवन, कटु पदार्थों का ( तेल, मिर्च-मसाले का ) सेवन वन्द करा देना चाहिये। मल-मूत्र, लीक, जम्भाई, निद्रा, वमन आदि वेगो को रोकना वन्द करा देना चाहिये। विन्ता अधिक, जम्भाई, कोध आदि के वातावरण से रोगी को दूर रखने का प्रयत्न करना चाहिये। परस्पर चिरोधी अन्न-पान, रात्रि-जागरण, विपम-भोजन ( समय-असमय का साना ), अधिक गरिष्ट और ग्रीतल अन्न का सेवन वन्द करना चाहिये। आहार-विहार सम्बन्धी इन नियमो का पालन सभी प्रकार के गूल रोगो में विशेषतः परिणाम तथा अन्नद्रव शूलो में करना उत्तम रहता है। भकाजी, अवार, चटनी-खटाई एवं तिल का वर्जन करना भी उत्तम रहता है।

परिणाम शूल तथा अन्नद्रव शूल के रोगी 'मे सर्वप्रथम केवेल क्षीराहार (गर्म करके ठडा किये दूध) पर रखना चाहिये। दूध को मीठा एवं रुचिकारक वनाने के लिये उसमें मिश्रो, वताशे या चीनी मिलाकर देना चाहिये। इस प्रकार दूब पर एक-दो सप्ताह तक रोगी को रखकर चिकित्सा करते हुए शीघ्रता से लाभ होने लगता है । ' पण्चात् शूल कम होने पर दूध के साथ ही साथ रोगो ,को जौ का मएड देना प्रारम्भ करे, जब पीढा और कम हो जावे तो जी की रोटी या गेह-जी के मिश्रित साटे की रोटी और दूध पर रखकर औषधि द्वारा चिकित्सा करता रहे। इस रोग में चावल का प्रयोग रोगी को अनुकूल नही पडता है। नमक का सेवन भी उत्तम नही रहता है (जस्तू, जब रोग में दो-तीन सप्ताह को चिकित्मा से पर्याप्त सुघार प्रतीत हो तव- शाक-सब्जो का प्रयोग करना प्रारभ करना चाहिये । शाको में परवल, सहिजन, करैला, मूली, चौलाई, वथुआ, चने का षाक एव वैगन आदि अनुकूल पडते है । रोटी-शाक और दूव का सेवन लम्बे समय तक कराते रहना चाहिये। इन शूलो में फल वडे उत्तम पथ्य हैं---सर्वोत्तम फल वनार या वेदाना पटता है । इसके अलावे आँवले का प्रचुर प्रयोग करना चाहिये । चटनी, अँचार, मुरव्वा अथवा चूर्ण के रूप में आँवले का उपयोग उत्तम रहता है। पके आम, मुनवका, कैथ, चिरौंजो, कागदी नीवू, विज़ौरा नीवू, अमरूद, सेव आदि फल बढे उत्तम रहते हैं। इनका उपयोग रोगों को प्रारभ से हो कराना चाहिये। वेर का फल यदि लाल वेर या, जंगली वेर हो तो और अच्छा रहता है इसका भी उपयोग परिणाम जूल, अंग्लपित्ता एवं वमन के रोगियो में हितकर होता है। क्षारो का सेवन शूल्रशामक होता है। अस्तु, सोडा का पानी, सज्जीखार ( Sodn Bicarb ), यवाख़ार आदि का भी पानी में घोलकर उपयोग करना लाभ दिखलाता है।

परिणाम राल में स्निग्ध द्रव्यों का प्रयोग श्रेष्ठ रहता है। एतदर्थ घी का सेवन उत्तम रहता है। परिणाम शूल मे व्यवहृत होने वाली बहुत सी झौषधियाँ आती है, जिनके अनुपान रूप मे घृत और मधु का प्रयोग होता है। घी और

१ व्यायाम मैथुन मद्य , वैदल लवण तिलान् । वेगरोध शुच क्रोब वर्जयेच्छू-लवान्नर ।। विरुद्धान्यन्तप्रानानि जागर विपमाशनम् । रूक्षतिक्तकषायाणि शीत-लानि गुरूणि च ।। मापादिशिम्विधान्यानि मद्यानि वनिता हिमम् । , आतपं जागरं क्रोध शुचं संधानमम्लकम् ।। वर्जयेत्पित्तशूलार्त्त स्तथा जीर्णतिलानपि ।। भै र. गुड का उपयोग भी उत्तम रहता है । गेहू, जो या पुराने चावल का मण्ड वना कर उसमे घी डालकर कई वार पिलाना उत्तम रहना है । पीने के लिये गर्म करके टडा किया जल अथवा नारिकेल जल (डाभ का पानी) देना चाहिये ।

कई वार सत्तू का उपयोग भी परिणाम जूल में लाभप्रद पाया जाता है। मलाई युवत दही के साथ जौ या मटर का सत्तू केवल खाने को दिया जावे, साथ मे दूसरा भोजन न दिया जावे तो उत्ताम लाभ दिखलाई पट़ता है। दालो में मटर की दाल परिणाम शूल में अनुकूल पढती है। मटर की पतली, दाल वना कर उसमें जौ का मत्तू मिलाकर पीने से शीघ्र शूल में लाभ पहुँचता है। पुराने तथा नवीन उभयविध परिणाम शूल में ही हितकर होता है।

औषध--मासरसो में जाङ्गल पशु-पक्षियो के मांसरस उत्तम रहते है। आज कल मासरसो के बहुत से योग (Protienous diet) अंग्रेजी दवाखानो में मिलते हैं । इनका उपयोग जाङ्गल मासरसो के अभाव में किया जा सकता है। रीगी के दोपो के संशोधन के लिये वमन, विरेचन तिक्त मधुर द्रव्यो से कराना चाहिये । आवश्यकतानुसार वस्ति (Enema) देकर भी कोष्टशुद्धि करनो चाहिये 1<sup>2</sup>

भेपज योग-१. निर्मास शम्वूक ( घोधे ) की सरम १ माशा की मात्रा में घृत के साथ चटाकर ठपर से गर्म जल पिलाने से ग्रूल में सद्यः शान्ति मिलती हैं। २. शख भस्म, सेंघानमक, सोठ, मरिच, छोटो पीपल और घी में भुनी हीग। समभाग में लेकर। मात्रा २-४ माशा गर्म जल से देना सद्यः ग्रूल शामक होता है। ३. शंख चूर्ण-शख भस्म, सेंघानमक, सोचलनमक, विडनमक, सामुद्रलवण, खनिजलवण, यवसार, शुद्ध सुहागा, जायफल, साफ, अजवायन, पी में भुनी हीग, सोठ, कालामिर्च, छोटो पीपल। इन द्रग्यो को समभाग में लेकर महीन चूर्ण कर ले। सात्रा २ माशा गर्म जल के अनुपान से सेवन यह सभी प्रकार के गूलो में जैसे--यहच्छूल, पित्ताशय गूल ( Biliary colic ), आत्रशूल ( Intes tnial colic ), परिणाम शुल तथा अन्मद्रव जूल ( Peptic ulcer ), में

- १. दध्नाऽनूनसरेणाद्यात् सतीनयवशक्तुकान् । अचिरान्मुच्यते झूलान्तरोऽन्नपरिवर्जनात् ॥ य. पिवति सप्तरात्र शक्तूनेकान् कलाययूपेण । स जयति परिणामज जूल चिरजमपि किमुत नूतनजम् ॥
- २. वमनं तिक्तमधुरैविरेकरवात्र शस्यते । वस्तयरच हिता. जूले परिणामसमुद्भवे ॥

उत्तम लाभ दिखलाता है। ४ शुंठी क्षीरपाक-सोठ, कालीतिल और गुड समभाग मे लेकर कुल २ तोला, दूध १६ तोला, पानी ६४ तोला आग पर चढाकर दूध मात्र दोप रहने पर उतार लेना । इस विधि से वने क्षीर-पाक का प्रयोग एक सप्ताह तक करने से भयड्कर परिणाम शूल भी शान्त होता है। ५ पटोल, त्रिफता, नीम का काढा मधु के साथ पीने से पित्त-श्लेष्म से उत्पन्न रोगो मे और अम्ल पित्त तथा परिणाम शूल मे लाभप्रद होता है। १

तिलादिगुटिका—तिल, सोठ, हरड और शवूक भस्म ( घोघा भस्म ) प्रत्येक १ तोला, पुरानो गुड़ ८ तोला । सब को अच्छी तरह खरल करके ६, ६ माशे की गुटिका बना ले । शीतल जल के अनुपान से दिन मे एक या दो बार ले । इसके सेवन काल मे दूध-रोटी या मासरस और रोटी रोगी को खाने के लिये देना चाहिये ।

विडङ्गादि मोदक--वायविडङ्ग के बीज, सोठ, मरिच, पिप्पली, त्रिवृत, दन्ती की जड, चित्रक की जड इन सबको समभाग मे लेकर पीस छानकर सबसे द्विगुण गुड़ मिलाकर रख दे। यह अग्निवर्धक, क्रमिघ्न तथा जूलघ्न योग है।

लौह तथा मरुद्रर के योग-आयुर्वेद के ग्रन्थों में लौह तथा मरुदूर को परम शूलशामक माना गया है। इसके कई प्रसिद्ध एव आशु लाभप्रद योगो का उल्लेख नाचे किया जा रहा है।

नारिकेळ लवण-अच्छी तरह से पके हुए नारियल को ले उसके ऊपर को जटा को प्रथक करे, फिर उसमे छेद करके, संधानमक महीन चूर्ण भर दे फिर छिद्र को वन्द करके उसके ऊपर कपडमिट्टी कर उपले को आग मे पुट देकर ज़लावे। जब वह अपने आप बुझकर शीतल हो जाय तो आग से निकालकर मिट्टी को दूर करके भस्मीभूत नारियल का महीन चूर्ण मय नमक के कर लेना चाहिये। मात्रा २ माशा। अनुपान पिप्पली चूर्ण ४ रत्ती और गर्मजल से। सभी प्रकार के शूलो मे विशेषत. परिणाम शूल मे लाभप्रद।

शूलवर्जिनी वटी— जुद्ध पारद, जुद्ध गन्धक, लौह भस्म, शंख भस्म प्रत्येक २ तोला, जुद्ध सुहागा, घो में भुनी होग, सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, हरड का दल, वहेरा का दल, आंवला, कचूर, दालचोनी, छोटी इलायचो, तेजपात, तालीशपत्र, जायफल, लौग, अजवायन, जीरा, घनिया प्रत्येक १ तोला ले । प्रथम पारद एव गन्धक की कज्जली बनाकर शेप भस्म तथा काष्ठौषधियो के चूर्णो को

१. पटोलत्रिफलारिष्टक्वार्थं मधुयुतं पिबेत् । पित्ताक्लेष्मज्वरच्छदिदाहराूलोपशान्तये ॥ भै. र.

ŗ`

मिलाकर खरल करें। फिर इसमें वकरी के दूध की एक भावना और औवले के स्वरस की १ भावना'देकर, ४-४ रत्ती की गोलियाँ बना मुखाकर झीशियों में भर कर रख ले। सात्रा १-२ गोली वकरी के दूध से या ठएडे जल से दे। सभी प्रतार के जूनों में विगेषतः परिणाम झूल में लाभप्रद रहता है।

त्रिशुणाख्य रख़---मुहागे को खील, मृगम्टङ्ग भस्म, स्वर्ण भस्म, बुद्ध तच्यक तया रम सिन्दूर सममाग में लेकर अदरक के रस में एक दिन तक भावित करके सम्युट करके गजपुट में एक वार फ़ूँक दे। स्वाङ्घ-जीतल होनेपर निकाल कर प्रयोग करे । सात्रा २-४ रत्ती । अनुपान सेंधानमक, भुना जीरा, भुनी हीग प्रत्येक २ रत्ती, मधु ६ माद्ये और घृत १ तोले के साथ । परिणाम घृल में सब लामप्रद होता है। पार्ज्ववाूल और छाती के दर्द में विद्येप लामप्रद ।

धात्री लोह--अच्छे पके हुए वाँवलो को तोड़कर उनकी गुठली प्रथक् घरे, फिर छाया में मुजाकर उसका कपड़छन चूर्ण करे। इस प्रकार तैयार किया हया र्यावले था चूर्ण ३२ तोला, लौह मस्म १६ तोला, मधुयष्टि चूर्ण ८ तोले। सबको एकत्र कर नाजी गिलोय के रस में मर्दन कर के कपढछन चूर्ण बना लें। मात्रा ५-१० रत्ती। अनुपान वृत और मधु। मोजन के पूर्व, मन्य एवं अन्त में।

सप्रामृत छोह्-मूलैठी, हरट, वहेरा, वॉवला वौर लौहभस्म प्रत्येक १-१ तोला। खरल में एकत्र महीन पोस कर रख ले। सात्रा १ माशा। अनुपान शहद है तोला वौर घो १ तीला के साथ। यह योग परिणाम शूल के वर्तिरिक्त तिमिर नामक नेत्र रोग में भी लाभप्रद है।

इन लीह योगो के अतिरिक्त भी कई लौह योग जैसे गूलराज लौह, बैरवानर लौह, चतु.सम लौह, लौहामृत और लौह गुटिका आदि कई योगो का गूलाधिकार में वर्जन जाया है। मण्डूर के भी कई योग पाये जाते हैं, जैसे---चतुःसम मण्डूर, भीमवटरु मण्डूर, तारा नण्डूर, गतावरी मण्डूर, वृहत् ग्रतावरी मण्डूर तथा गुड मण्डूर। ये सभी योग, पुराने परिणाम गूल में जब पोपण की कमी से रक्ताल्पना ही जाती है, उत्तम कार्य करते हैं। इन लोह या मण्डूर के योगो को पाण्डुरोग की चिकित्सा में भी व्यवहार किया जा सकता है। यहाँ पर एक मण्डूर का योग दिया जा रहा है--

नारा सण्हूर—वायविडन्द्र, चित्रक की जड़, चव्य, हरीतकी, विभीतक, वॉवला, मोट, मरिच, छोटी पीपल प्रत्येक का चूर्ण १-१ तोला, मण्टूर भस्म ९ तोला, गोमूव १८ तोला और पुराना गुट ९ तोला । कलर्डदार कड़ाही में रख अग्नि पर चढ़ाकर पाक वरे। जब पकते २ पिएट के रूप में हो जावे तो डतार घृत से म्निग्ध भाएट में रख छे। सांचा १ साथा। दिन में तीन बार प्रात एवं

## चतुर्थ खरडः उन्तीसवॉ अध्याय

भोजन के वाद घृत और मधु के साथ प्रयोग करे। यह योग भयंकर परिणाम इर्ल, कामला, क्रुमिजपाण्डु, क्रुमि रोग, गुल्म, उदर रोग, शोथ तथा स्थोल्य मे हितकर होता है।

अभ्रक भस्म के योगो का भी उल्लेख परिणाम झूल चिकित्सा मे आता है– विद्याधराभ्र तथा बृहत् विद्याधराभ्र रस के नाम से दो योग मिलते है । उनका उपयोग झूल रोग मे उत्तम लाभ करता है ।

विद्याधराभ्र रस ( वृहत्) — कुद्ध पारद, कुद्ध गधक, हरड, वहेरा, वांवला, सोठ, मरिच, छोटी पीपल, वायविडङ्ग, मोथा, त्रिवृत्मूल, दन्तीमूल, चित्रकमूल, मूषाकर्णी धौर पीपरामूल प्रत्येक १-१ तोला, अभ्रक भस्म ४ तोला, लौह भस्म १६ तोला । प्रथम पारद-गन्धक की कज्जलो करे, फिर शेष द्रव्यो का महीन चूर्ण मिलाकर महीन पीसकर घृत धौर मघु से खरल करके २ रत्ती के परिमाण की गोलियां बना ले। सात्रा १-२ गोली। अनुपान गाय का दूध या नारिकेल जल (डाभ-का पानी)। सभी प्रकार के कूलो मे लाभप्रद।

नारिकेलखराड — आदि कई पाक का उपयोग परिणाम झूल मे होता है। जैसे हरोतकी खण्ड, पूग खराड (सुपारी पाक), खण्डामलकी, नारिकेल खण्ड आदि। यहा पर नारिकेल खण्ड (बृहत्) का योग उद्धृत किया जा रहा है। यह एक परिणाम झूल के रोगी में उत्तम काम करने योग्य तथा वल्य एवं रसायन है।

सुन्दर पके हुए नारियल की गिरो को शिला पर पीसकर वस्त्र मे रख कर जलोयाश को निकाल कर पृथक् रख ले। फिर गिरी का कल्क १ सेर लेकर ४० तोले घी मे भूनकर उसमें कच्चे नारियल की जल १६ सेर, चोनी २ सेर, सोठ का चूर्ण ३२ तोला और गोदुग्ध २ सेर मिलाकर पाक करे। जब पाक तैयार हो जाय तो अग्नि से उतार कर उसमे निम्नलिखित द्रव्यो का महीन चूर्ण मिलाकर एक कर ले। वशलोचन, सोठ, मरिच, पीपल, नागरमोथा, दालचीनो, तेजपात, छोटी इलायची, नागकेशर, धनिया, जोरा, गजपीपल प्रत्येक ४ तोले। मात्रा ६ माशे। अनुपान दुग्ध या जल। इसका उपयोग सभी प्रकार के शूल विशेषत. परिणाम शूल, अन्नद्रव शूल, अम्लपित्त तथा छर्दि रोग मे लाभप्रद होता है।

शूल रोग में कुछ व्यवस्था पत्र-

सामान्यतया शूल रोगो में वायु की अधिकता होती है, -अस्तु; तीव्र उदर शूल से पीडित रोगी आवे तो उसको तत्काल उदर का स्वेदन करे। एतदर्थ वातिक शूल के जो उपचार बतलाये गये है उनका प्रयोग करे। जैसे गर्भ पानो को रबर के थैले या बोतल मे भर कर सेकना, उदर पर जो का आटा और जवाखार को मट्ठे मे पीसकर मोटा लेप करना चाहिये।

क्षारराज - ( यवजार, सज्जीखार, तालवृन्तक्षार तथा सोडावाय काव का मिश्रण) इसे एक छटांक गर्म जल में २ माशा की मात्रा में डालकर कागजी नीवू का रस डालकर पिलाना । साथ में वने वताये योगो को मिलाना हो तो हिंग्वादि वटी ( कुपीलुयुक्त) एक से दो गोली और क्षारराज १-२ माशा मिलाकर दो-दो घंटे के अंतर से गर्म पानी के शर्वत और नीवू के रस के साथ देता चले । जूलवर्जिनी वटी एक उत्तम योग है । इस की एक एक गोली एक दो घंटे के अंतर पर गर्म जल से देता चले ।

कोछ्शुद्धि के लिए आस्थापन (सोपवाटर, सेलाइन वाटर का एनीमा) देना चाहिये। यदि एक आस्थापन से कोछ्शुद्धि न हो तो दूसरी-तीसरी वस्ति भी दी जा सकती है।

अन्नद्रव तथा परिणाम शूल में व्यवस्थापत्र---

सप्तामृत लौह या घात्री लौह ४ रत्ती से १ माशा, प्रतिमात्रा मे । दिन मे दो वार घी १ तो. और मधू १। तोले के साथ दे ।

धार्च्याराष्ट्र----भोजन के बाद २ चम्मच पीने को दे। यदि धात्र्यारिष्ट सुलभ न हो तो घात्री (आँवले) का चूर्ण ६ माशे भोजन के बाद दे। आँवले का प्रचुर प्रयोग परिणाम शूल में हितकर होता है। अविपत्तिकर चूर्ण (अम्ल पित्ताधिकार) ६ माशे की मात्रा में रात मे सोते वक्त दूघ के साथ देना चाहिये।

परिणाम शूल की वेदना को तत्काल शान्त करने के लिये झूलर्वाजनी वटी, जह्ववटी, शवूक भस्म या चारराज या केवल सोडा वायकार्व-निम्वू के शर्वत के साथ देना चाहिये। अम्लपित्ताधिकार की औषधियो का भी उपयोग किया जा सकता है।

 $\mathbf{x}$ 

# तीसवॉ अध्याय

# उदावर्त्त तथा म्रानाह प्रतिषेध

प्रावेशिक—अधारणीय वेगो के धारण से (न रोकने वाले स्वामाविक वेगो के रोकने से ) आवृत वायु ( रुद्ध हुई वायु ) की विलोम ( उल्टी ) गति होने लगती हैं। वह इतस्ततः घूमती हुई विविध लक्षणो को पैदा करती है। इस रोग को उदावर्त्त कहते है। यरीर में स्वामाविक वेग तेरह प्रकार के ऐसे पाये

१ २४

जाते हैं जिन का रोकना उचित नही है जैसे-- मल ( पाखाने का ), मूत्र, अपान निद्रा, अश्रु ( आंसू ), व्वास ( परिश्रम से उत्पन्न श्वास ) तथा शुक्र ( काम वासना से उत्पन्न ) के वेगो के रोकने से उदावर्त्त रोग होता है । इन वेगो की सख्या तेरह है और तेरहो के रोकने से तेरह प्रकार के उदावर्रा भी हो सकते है, जैसे १ अपानोदावर्त्त २ पुरीषजोदावर्त्त ( इनमे Pelvirectal staisis जैसे लचण पदा होते है। ३ मूत्रोदावर्रा (Disteh ded Bladderdue to Urethral Spasm), ४ जुम्भानिरोधज उदावर्त्त (ग्रीवास्तंभ Spasm of Sternocleidomstoid) ५ अश्रुज उदावर्त्त (Acute Dacrocystitis or Blepheritis सहश लक्षण ), ६. छिनकानिरोधज उदावर्त्त ( Rey Neck, Headache, Hemicrania सहरा लक्षण ), ७. उद्गारनिरोधज उदावर्त्त (Hicolugh & chset pain), ८ छदि-निरोघज उदावर्त्त ( Urticaria सहश लक्षण ), ९ क्षघानिरोधज या १०. तृपानिरोधन उदावर्त्त (Emaciation & Gliddiness & Syn cope, Dehydration symptoms ), परिश्रमजन्य श्वास के वेगो के रोकने से ११ व्वासनिग्रहजन्य उदावर्च (हुद्रोग, मूर्च्छा प्रभृति 'लक्षण ), १२ निद्रानिरोधज उदावर्त्त (जूम्भा, अगमर्द, शरीर का भारीपन) तथा १३. शुक्रनिरोधज उदावर्त्त इनमे वृषणग्रथि, शुक्रप्रणाली-शुक्राशय तथा पौरुष ग्रंथि के विकार पैदा होते है । <sup>9</sup>

वेग-विधारण से वायु का कोप होता है। इस प्रकार सभी उदावर्त्तों में वायु की विगुणता होतो है। अस्तु, पीडा का होना एक प्रमुख लक्षण के रूप में पाया जाता है, चिकित्सा में वायु का अनुलोमन करना ही प्रधान उद्देश्य चिकित्सक का रहता है। उदावर्त्तों में लक्षण तीव्र अथवा चिरकालीन दोनो प्रकार के स्वरूप ले सकते है। <sup>2</sup>

१ वातविण्मूत्रज्म्भाश्रुक्षवयूद्गारवमीन्द्रिया । क्षुत्तृष्णोच्छ्वासनिद्राणा धृत्योदावर्त्तासंभवः ॥ ( सु ) न वेगान् धारयेद्धीमावू जातान् मूत्रपुरुषयो । न रेतसो न वातस्य न च्छर्द्या. चवधोर्न च ॥ च. नोद्गारस्य न जुम्भाया न वेगान् क्षुत्पिपासयो । न वाष्पस्य न जिद्राया निश्वासस्य श्रमस्य च ॥ २ सर्वेष्वेतेषु विधिवदुदावर्त्तेपु कृत्स्नश । वायो क्रिया विधातच्या स्वमार्गप्रतिपत्तये ॥ उपर्युक्त ये सभी वेग रारीर को स्वाभाविक प्रवृत्तियाँ है (Nature calls), शरीर को स्वस्थ रखने के लिये इन का रोकना हानिप्रद होता है। इन वेगो के अतिरिक्त कुछ मानसिक वेग भी होते हैं। जिनका धारण करना (रोकना) ही श्रेयस्कर होता है और स्वास्थ्य को ठोक रखता है। अस्तु, इन को रोकना चाहिये। उदाहरणार्थ--लोभ, शोक, भय, क्रोध, मान, निर्लज्जता, ईव्यी, अतिराग (मोह-) तथा अभिध्या आदि । इनके न धारण करने से विविध प्रकार के भाकस्मिक (Accidental) या सद्योघातज रोगो के होने की संभावना रहती है।<sup>9</sup>

यानाह से मिलती हुई एक अवस्था आध्मान का उल्लेख वातरोगाधिकार मे आता है। इसमे भी वायु का निरोध पाया जाता है, पेट का फूलना, पेट मे गुटगुडाहट, तीव्र उदर झूल, उदर का फूला हुआ ( तनाव या आध्मान Distension ) पाया जाता है--परन्तु इसमें मल का संचय होना आवश्यक नही होता है, साथ मे गुडगुडाहट (आटोप या आत्रकूजन) पाई जाती है और उदर मे पीडा की अधिकता रहती है।

सामान्य क्रियाक्रम---सभी प्रकार के उदावर्त्त रोग मे चिकित्सक को सम्पूर्णतया वायु को स्वमार्ग मे ले आने की क्रिया करनी चाहिये, जिससे स्वाभा-विक वेग प्रवृत्त हो और अवरुद्ध मल या दोष निकल जावे ।<sup>२</sup> इसके लिये स्नेहन

- १ लोभशोकभयक्रोधमनोवेगान् विधारयेत् ॥ नैर्लज्ज्येर्ष्यातिरागाणामभिध्यायाश्च वुद्धिमान् । ( चर )
- २. सर्वेष्वेत्तेपु भिषजा चोदावर्त्तेपु कृत्स्नक्षः । वायो क्रिया विधातव्या स्वमार्गप्रतिपत्ताये ॥ आस्थापन मारुतजे स्निग्धरिवन्मे विवोपतः । पुरीपजे तु कर्त्ताव्यो विधिरानाहकोदित ॥ यो. र त्रिवृत्सुधापत्रतिलादिशाकग्राम्योदकानूपरसैर्यवान्नम् । अन्येश्च सृष्टानिलूमूत्रविड्भिरद्यात् प्रमन्नागुडसीधुपायी ॥ भै. र.

स्वेदन, लेखन (Counter Irritants) तथा विरेचन, फलवीचि (Irritants) तथा अभ्यग, अजन, नस्य आदि करना चाहिये। भोजन एव औषधि के रूप मे ऐसी कल्पना करनी चाहिये जिससे मल, मूत्र तथा वायु (अपान या डकार) पर्याप्त मात्रा में निकले। भोजन मे ग्राम्य (पालतू), आनूपदेशज तथा जलचर जीवो के मास तथा जी का. (वहुमूत्रशरूद्-यव) का बहुल प्रयोग करना चाहिये। वैगन, मूली, गुड, अदरक, नीवू, यवाखार, हरीतकी, लवज्ज, हीग, द्राक्षा, पच-लवण का अधिक प्रयोग करना चाहिये। औपधि के रूप मे विशेषत वायु एवं पुरीपज उदावर्ची मे मद्य, आसवारिष्ट, एरण्ड तैल, अमल्ताश का मज्जा, त्रिवृत् (काली निशोध), सेहुण्ड, दन्ती वीज, गोमूत्र आदि का प्रयोग करना चाहिये।

वायु का अवरोध हो तो उदर पर तेल की मालिश और सेक करके आस्था-पन द्रव्यो से वस्ति देना और पुरीपज उदावर्त्त में आनाह की वक्ष्यमाण चिकित्सा का क्रम रखना चाहिये।

आस्थापन द्रुव्यों में--त्रिवृत्, बिल्व, पिप्पली, कुछ, सर्पप, वर्च, इन्द्रयव, शतपुष्पा, मुलैठी ये दश द्रव्य विशेप लाभप्रद होते है, अस्तु, इनके कपाय से बस्ति देना उत्ताम रहता है। (च)

डदावं र्त्त में सामान्य सप्तलादिगण की औषधियाँ---सप्तला, शखिनी इवेता, आरग्वध, तिल्वक, श्यामा, दन्ती, द्रवन्ती, स्नुही, त्रिवृत्, अमृता, महाश्यामा, काम्पिल्लक, करंज, स्वर्णक्षीरी--ये सभी तीव्र क्षोभक और रेचक औपधियाँ हैं इनका उपयोग रेचन में करे।

मूत्रोदाचर्त्त मे मूत्र के वेग के अभिहत होने वाले उदावर्त्त मे मूत्रावरोध, होता है। एतदर्थ १ मद्य मे काला नमक मिलाकर पिलाना। २, मद्य मे छोटी इलायची का चूर्ण मिलाकर पिलाना। ३ दूध मे जल मिलाकर पिलाना। ४. जवासा अथवा अर्जुनकी छाल की काढा पिलाना। ५ ककडी के बीज को पानी मे पीसकर थोडा सेंघानमक मिलाकर पिलाना। ६ लघुपंचमूल कपाय या उससे सिद्ध चीर का पिलाना। ७ द्राक्षा का कपाय पिलाना। ८ मुनक्का के कपाय सिद्ध चीर का पिलाना। ७ द्राक्षा का कपाय पिलाना। ८ मुनक्का के कपाय में या अगूर के रस मे युवक्षार तथा शर्करा प्रत्येक १ माशा मिलाकर पिलाना। ९ शतावरी का स्चरस या कपाय शक्कर मिलाकर या १० कुष्माण्ड स्वरस या कपाय का शक्कर के साथ पिलाना भी उत्तम रहता है।

लेप—पेडू या वस्ति के ऊपर चूहे की मीगी, या चूहे के बिल की मिट्टी, किंशुक (पलाश पुष्प) को पीसकर किचित गर्म करके लेप करना। गोखरू के वीज, मदनफल, चूहे की, मीगी, ककडी के बीज, केले की जड को काजी के साथ पीसकर लेप करना। अन्य भी मूत्रकुच्छ्न तथा अश्मरी में प्रयुक्त होने वाली कौण्धियों का उपयोग मूत्रावरोध ( Retention of urine ) को दूर करता है।

अन्य प्रकार के उदावत्तों में कियाक्रम — जूम्मा निरोधजन्य उदावत्तं में =नेहन और स्वेदन करे । अधुनिरोधज उदावर्त्त में नेव का स्वेदन कराके लेखन (मरिच वादि के योग से वने ) अंजनों को लगाकर अधु की प्रवृत्ति कराना चाहिये । छोक के क्कावट से पैदा होने वाले उदावर्त्त मे — नस्य लेकर, सूर्य की और देखकर या नाक को क्रुरेटकर छोंक लाने का प्रयत्न करना चाहिये । ढकार की क्कावट से पैदा हए उदावर्त्त में – स्नैहिक्यूम का उपयोग, अटरक एवं काला नमक का नेवन, मट्टे के साथ ग्वाड का सेवन कराना चाहिये । वमन विरोध से उत्यन्त उदावर्त्त में दोणनुनार वामक योग देकर वमन कराना । जूकोदावर्त्त में मेथ्युन का विघान है, साथ ही पीष्टिक एवं जूक्रवर्धक छाहार-विहार जैसे अम्यंग, अवगाहन, मदिरा, मुर्गे का अण्डा या मास, दूध, चावल और निम्ह वस्ति देना चाहिये । वस्तियोधक द्रव्यों से मिट्ट क्षीर का प्रयोग उत्तम रहता है ।

भूख के निरोध से उत्पन्न उदावर्रा में — स्निग्ध, रुचिकर एवं स्वल्प भोजन दे। तृथा-विधात में उत्पन्न उदावर्त्त में स्वादु एवं शीतल यवागू तथा मद्य का पिल्गना हिनकर होता है। परिश्रमजन्य ज्वास के अवरोध से उत्पन्न उदावर्त्त में – पूर्ण विश्वाम और मासरस के माथ भोजन देना हितकर होता है। निद्रा विधानज उदावर्त्त में – रात में मोते वक्त माहिए-ओर ( मैंस का दूध ) पीने के लिये देना चाहिये। नाथ ही तिल तैल से अन्यंग कराके रोगो को जमीन पर मोने के लिये प्रेरित करना चाहिये।

इन प्रकार नामान्यतया उदावर्रा रोग में स्नेहन, स्वेदन, आस्यापन वस्ति, जिरेचन तथा गुदर्वात्त का प्रयोग लाभप्रद क्रियाकमों में माने गये हैं। <sup>9</sup>

२. स्नेहस्वेदैकदावत्तं जुम्भणं नमुपाचरेन् । अश्रुमोक्षोऽक्षिजे कार्य. स्निग्वस्विन्नस्य देहिनः ॥ मरिचाद्यव्जनैधर्मेरादित्याद्यवलोकने. । चवयो क्षवयत्रेण व्राणस्थेना-ऽत्रयेत्ववम् ॥ उद्गारजं क्रमोपेतं स्नैहिकं वूममाचरेत् । भक्षयेट्टुचकं सार्वं मण्डं वा मयिनान्वितम् ॥ वम्यं वान्तं यथादोपं नस्यस्नेहादिभिर्जयेत् । वस्तिर्ग्वद्वर्गरंः मिद्दं चनुर्गुणजलं पय ॥ आवारिनाधान् क्वथितं पीतवन्तं प्रकामनः । रमप्रेयु. प्रिया नार्यं यूक्तोदार्वत्तिनं नरम् ॥ तस्याम्यगावगाहाण्च मदिराय्वरणायुधाः । धालिः पयो निरुह्याच्च हितं मैथुनमेवर् च ॥ क्षुद्विधाते हिनं स्निग्धां प्रकामनः । रमप्रेयु. प्रिया नार्यं यूक्तोदार्वत्तिनं नरम् ॥ तस्याम्यगावगाहाण्च मदिराय्वरणायुधाः । धालिः पयो निरुह्याच्च हितं मैथुनमेवर् च ॥ क्षुद्विधाते हिनं स्निग्धं च्व्यमल्पव्व भोजनम् । तृपाधाते पिवेन्मद्य यवाग् स्वाटु गीतलम् ॥ रसेनाद्यात्तु व्रियात्तः प्रमण्वात्तात्तां नर । निद्राधाते पिवेद् दुग्व माहिपं रजनोमुरो ॥ तिल्दौलेन सम्पूच्य भूतले णयनं चरेन् । उदार्वतिनमम्यक्तं-स्निग्धगावर्गात्त्वां प्यात्ते स्वाय्त्तरे वरेत् निर्वत्तरं नरम् भा तिल्दौलेन सम्पूच्य भूतले ययन्तं चरेन् । द्यार्वतित्वर्मा यार्याः रजनोमुरो ॥ विल्यांत्वरेत् । वत्तिकास्यापनस्वेद्वसितरेचनकर्मणा । (यो. र.) आनाह तथा उदावर्त्त रोग में सामान्यतया चलने वाले योग-उदावर्त्त रोगो में वायु तथा पुरीप के अवरोध तथा आनाह यही दो महत्त्व के रोग है। जिनमे चिकित्सा प्राय तत्परता से करने की आवश्यकता पडती है।' मल-वायु का अवरोध आनाह में भी पाया जाता है। अस्तु, दोनो मे चिकित्सा क्रम सामान्य ही रहते है। अस्तु, यहाँ पर इन दोनो का विशेष उल्लेख किया जा रहा है। लिखा भी है ''उदावर्त्त की क्रिया ही आनाह रोग मे करनी चाहिए।'' आनाह की आमावस्था हो तो प्रथम लंघन करा के फिर पाचन देना चाहिए।''

वायु एवं पुरीष के उदावर्त्त तथा आनाह रोग में अघो वायु का निरोध पाया जाता है-स्नेहपान ( घृत का पिलाना या घृत के अनुपान से वातानुलोमक चूर्णों का प्रयोग), तेल का उदर पर मालिश, स्वेदन ( उदर का सेक), उदर पर लेप, आस्थापन वस्ति ( Enema) तथा गुडर्वात्त ( Suppositories) का प्रयोग हितकर होता है। गुदवर्त्ति के कई योग ग्रथो में पाये जाते हैं। इनमें किसी एक का उपयोग गुदामार्ग से करने पर अद्भूत लाम दिखलाई पडता है।

फलुवर्ति—मैनफल, पिप्पली, कूठ, वच, सफेद सरसो, गुड और यवक्षार इन द्रव्यो को सममात्रा में लेकर पीसकर वर्त्ति जैसी एक अगुली की मोटाई की वर्त्ति वनाकर गुदा में रखने से मल और वायु की प्रवृत्ति होकर उदावर्त्त दूर होता है।<sup>2</sup>

हिग्वादिवर्त्ति—हीग, शहद और सेधानमक सममात्रा मे लेकर वर्त्ति बनाकर घृत से अम्यक्त करके गुदा मे प्रविष्टकरना । यह योग वडा ही उत्तम कार्य करता है।

अगार धूसादिवर्त्ति—रसोई घर का धुवा, सेंघानमक, पिप्पली, मैनफल, पीला सरसो–इन्हे समभाग मे लेकर गोमूत्र मे पीसकर तिल का तेल मिलाकर वर्त्ति वनाकर गुदा मे प्रविष्ट करना ।

१ अधोवातनिरोधोत्ये ह्युदावर्त्ते हितं मतम् । स्नेहपान तथा स्वेदो वर्त्तिर्वस्तिहितो मत: ॥ उदावर्त्तक्रियाऽऽनाहे सामे लघनपाचनम् । आनाहेऽपि प्रयुव्जीत उदावर्त्ताहरी क्रियाम् ॥ आनाहेऽपि प्रयुव्जीत उदावर्त्ताहरी क्रियाम् ॥ २ मदन पिप्पली कुष्ठ वचा गौराश्च सर्षपा· । गुडक्षीरसमायुक्ता फल्वर्त्तिः प्रशस्यते ॥ हिंगुमाचिकसिन्धूत्थैः पक्त्वा वर्त्ति सुवर्तिताम् । गुडक्षीरसमायुक्ता फल्वर्त्तिः प्रशस्यते ॥ १४ भि० सि० राठादिवर्त्ति—मन जिला, गृहधृम, काला नमक, सोठ, मरिच, छोटी पीपल, निर्गुराडीण्त्र, ब्वेत सर्पप, कूठ और मैनफल । महीन पीमकर गोमूत्र मे पकाकर अंगूठे के बरावर मोटी वर्ति वनाकर घी में लिप्त करके घीरे-धीरे गुदा में प्रविष्ट करने से आनाह में अद्भुत लाभ दिखलाता है।

उदर का प्रलेप—वल्मीक ( नम्वी ) की मिट्टी, करञ्जकी त्वचा, मूल, फल्ज और पत्र तथा सरसो । इनको गोमूत्र में पीस कर उदर पर गुनगुना लेप करने से वायु का ठीक प्रकार से अनुलोमन होता है । इससे उदावर्त्त तथा आनाह का जमन हाना है।

धुरीपोदावर्त्त तथा आनाइ में प्रयुक्त होने वाले आभ्यंतर योग---

१ सप्टलादि गण ( चक्रदत्तोक्त ) की औषधियो का चूर्ण या कपाय रूप मे मुग्द से उपयोग लामप्रद रहता है। इन्ही औषवियो का श्यामादि कपाय नाम से वृन्द ने उपयोग वतलाया है। इसका उल्लेख ऊपर हो चुका है।

२. त्रिवृत्, हरोतकी और काली निशोय इनका चूर्ण सममात्रा में लेकर स्नुती क्षीर ने माबित करके १-२ माशा की मात्रा में गर्म जल से देना । १

३. केवरु स्नुही ( सेहुएड मूल का चूर्ण ) १-२ मागा गर्म जल से देने से आनाह में लाग होता है।

४. हिंग्वादि चूर्ए-धी में भुनी होग १ भाग, दूघिया वच २ भाग, कूठ ४ भाग, सज्जीखार ८ भाग, वायविडद्धा १६ भाग। इनका कपड़छन चूर्ण। मात्रा १-२ माञा। अनुपान उष्णोदक। हृद्रोग, गुल्म, आनाह, डकार का अधिक आना में इसके प्रयोग से लाभ होता है।

< वचादि चूर्र् ----दूधिया वच, वड़ी हरड, चित्रकमूल, यवक्षार, पिप्पली, अतीम तथा कूठ। इन द्रव्यो को समभाग में लेकर वनाया महीन चूर्ण। सात्रा २-३ माने। उदावर्त्त एवं आनाह ( वायु का रुकना और अफारा ) में लाभप्रदा।

६. नाराच रस—-गूढ पारद एवं गुढ गंधक की कज्जली (प्रत्येक एक तोला), काली मिर्च १ तोला, गुढ सोहागा, पिप्पली चूर्ण प्रत्येक २-२ तोला, जयपाल (जमालगोट) का गुढ चूर्ण ९ तोला। सब को मिलाकर यूहर के दूध के साय तीन दिनो नक खरल करे। फिर इसको छिल्के रहित नारियल के फल के भीतर लोटा से छेक्कर के उनमें भर तीव्र ऑच के भीतर रख कर पाक करे। फिर न्वाङ्ग्रशीतल होने पर चूर्ण को नारियल ने वाहर करके पीस ले एव शीशी में

१ त्रिवृढरीतकी श्यामा स्नुहीक्षीरेण भावयेत्।

न्नृहीमूलस्य चूर्णं वा पिवेटुप्णेन वररिणा ॥ (भै. र.)

### चतुर्थ खण्ड : तीसवॉ अध्याय

भर कर रख लें। मृदु कोष्ठ के रोगियों में केवल नाभि में लेप कर देने से रेचन होने लगता है। इस चूर्ण का गध लेने से भी सुकुमार एव स्निग्ध कोष्ठ के स्यक्तियों में रेचन होता है। क्रूर कोष्ठ के व्यक्तियों में १ रत्ती को मात्रा में शीतल जल से देने से तीव्र रेचन होता है, उदावर्त्ता तथा आनाह का शमन होता है।

७ इच्छाभेदी रस — जुद्ध पारद, जुद्ध गघक, जुद्ध सोहागा, काली मिर्च, प्रत्येक १ तोला, त्रिवृत् की जड तथा सोठ का चूर्ण प्रत्येक २ तोला, जुद्ध जय-पाल का चूर्ण ९ तोला। प्रथम पारद और गधक की कज्जली वनाकर उसमे दोष द्रव्यो को सयुक्त करके अर्कक्षोर या अर्कपत्र — स्वरस की भावना देकर, अर्कपत्र में लपेट कर उपले की मृदु आंच में पका ले। फिर चूर्ण करके जीजी मे भर ले। मान्ना १-३ रत्ती तक। अनुपान जीतल जल।

यह एक तीव्र रेचक योग है। इच्छा के अनुसार रेचन कराता है, अस्तु, इसका नाम ही इच्छाभेदी कर दिया गया है। जव तक दस्त कराने की इच्छा हो दस्त -से लौटने के बाद ठडा जल पीता रहे, जब दस्त बन्द करने की इच्छा हो तो उष्ण जल पीते दस्त बन्द हो जावेगा। यदि इस योग से दस्त बहुत होने लगे और वद न हो तो भिण्डी का रस पिलाना। भोजन मे दही-चावल खिलाना और उष्ण बस्त्र मे शरीर को आवृत कर सो जाने से तत्काल दस्त बन्द हो जाता है।

इस योग का अनेक रोगो मे विवन्ध दूर करने के लिये प्रयोग होता है, परतु उदर रोग, आनाह तथा उदावत्त<sup>९</sup> में विशेष क्रिया होती है ।

अपथ्य----वमन, वेगो का रोकना, शमीधान्य (विविध प्रकार को दाल), कोद्रव, शालूक (विस-मूणाल), जामुन, ककडी का फल, तिल की खली, सभी प्रकार के आलू, करीर, पीठी के पदार्थ, विवन्धकारक, विरुद्ध, कपाय रस द्रव्य, गुरुपाकी पदार्थां का सेवन निपिद्ध है।

# इकतीसवॉ अध्याय

# गुल्म प्रतिषेध

हृदय और नाभि के वे,च उदरस्थ अगो में विशेषत: आंत्रो मे होने वाले वर्बुद या उभार को गुल्म कहते हैं। इसकी उत्पत्ति में वायु प्रधान भाग लेता है, वह आवके किमी भाग में भर कर उसका विस्फार पैदा करता है, जिससे उदर को दीवाल पर एक वृत्ताकार उभार सा दिखलाई पडता है अद्यवा स्पर्श द्वारा प्रतीत किया जा सकता है (Abdominal tumour due to Gaseous distension of Intestinal coil) यह उभार चल (सचारी) या स्थिर भी हो सकता है—वायु की विगुणता में वह स्थिर रहता है और वायु के अनुलोमन हो जाने पर वह अपचय को प्राप्न होकर नष्ट हो जाता है। अर्थात् आंत्र मे कभी घटने और कभी वढने वाले उभार को गुल्म कहते है।<sup>9</sup>

आचार्य सुश्रुत ने इसको अर्बुद मे पृथक् रोग माना है वयोकि अर्बुदो का स्वतत्र अध्याय में वर्णन किया है। विद्रघि (Abscess) से भी इसको पृथक् माना है। चिद्रधि मे इसका पार्थक्य करते हुए उन्होने लिखा है---कि विद्रधि एक सीमित स्थान पर वाह्य या वाम्यतर अवयवो में उत्तपन्न होती है। वह स्थिर या अचल (Immovable) होती है और संचारी (Mobile) नही होती है। विद्रधि एक स्यायी विकार है जिसमे रक्त-मासादि धातुओ का आश्रय पाया जाता र्ह, अस्तु, उनका मूल होता है और वास्तुपरिग्रहवान् (एक घेरायुक्त) होती है, इसमे पाक या पूयोत्पत्ति होती है। परन्तु, गुल्म में पाक नही होता है इसमें दोप ही स्वय गुल्म का रूप घारण कर लेते है और उभार चल होता है उसका चलना आंखो से दिखाई पढता है अथवा स्पर्श के द्वारा प्रतीत किया जा मक्ता है।

चरक ने गुल्म में भी कई वार पाकोत्पत्ति होते वतलाया है । विद्रधि के भांति इसमें पक्वापक्वावस्था का निदान, चिकित्सा में उपनाह तथा शस्त्रकर्म का

| १ | हूग्नाम्योरन्तरे ग्रथिः संचारी यदि वाऽचल ।        |   |
|---|---------------------------------------------------|---|
|   | वृत्तरचयापचयवान् स गुल्म इति कीत्तित ॥            |   |
|   | कुपितानिलमूलत्वात् सचितत्वान्मलस्य च।             |   |
|   | तुन्यत्वाद्वा विगालत्वाद् गुल्म इत्यमिधीयते ॥ (सु | ) |

विधान वत्तलाया है। परन्तु, पाक की अवस्या में गुल्म को गुल्म न कहकर विद्रघि कहना ही अधिक उचित प्रतीत होता है। सहिताकार ने जो वर्णन किया है वह भी विद्रघि का ही है। पकने वाले गुल्म की तीन विशेषतायें दी गई है— 、 छतवास्तुपरिग्रह २ छतमूल ३ रक्तमासाश्रयी। <sup>9</sup>

गुल्म के स्थान एवं भेद---मिथ्या आहार-विहार से कुपित हुए दोप कोछ (उदर) में प्रथि के आकार के पांच प्रकार के गुल्मो को पैदा करते हैं। गुल्म दोनो पार्श्व, हृदय, वस्ति तथा नाभि इन पांच स्थानों में होता है। वात, पित्ता, कफ, सन्तिपात तथा रक्त से उत्पन्न होने वाले पांच प्रकार के गुल्म होते हैं। इनमे प्रथम चार पुरुष और स्त्रो दोनों में किन्तु रक्तज गुल्म केवल स्त्रियों में उनके गर्भाशय में होता है। <sup>2</sup>

गुल्म का पूर्वरूप~-डकारो का अधिक आना, कोष्ठवद्धता, भोजन मे अरुचि, शक्ति का ह्रास, आत्रकूजन (गुडगुड शब्द होना), पेट का फूलना या अफारा, उदरशूल तथा पचन शक्ति का कम होना ये लक्षण गुल्म के पूर्वरूप मे मिलते हैं।<sup>3</sup>

- १ विदाहरूक्षणे गुल्मे बहिस्तुङ्गे समुन्नते ।
  श्यावे सरक्तपर्यन्ते सस्पर्शे वहिसन्मिभे ॥
  निपोडितोन्नते स्तच्धे सुप्ते तत्पार्श्वपीडनात् ।
  तत्रैव पिण्डिते शूले सपक्व गुल्ममादिशेत् ॥
  तत्रैव पिण्डिते शूले सपक्व गुल्ममादिशेत् ॥
  तत्र धान्वन्तरेयाणामधिकार क्रियाविधौ !
  रक्तपित्तातिवृद्धत्वात् क्रियामनुपर्लम्य च ॥
  यदि गुल्म विदह्यते शस्त्रं तत्र भिपग्जितम् ॥ (च चि ५.)
  २ कुर्वन्ति पचवा गुल्म कोष्ठान्तर्ग्रन्थिरूपिणम् ।
  तस्य पचविध स्थान पार्ग्वहून्नाभिवस्तय. ॥ (मा नि.)
  म व्यस्तैर्जायते दोपै समस्तैरपि चोच्छितै ।
  पुरुपाणा तथा स्त्रीणा ज्ञेयो रक्तेन चापर ॥ (सु )
  ३ उद्गारवाहुल्यपुरीपवन्धनृप्त्यक्षमत्वान्त्रविकूजनानि ।
  - आटोपमाध्मानमपक्तिशक्तिरासन्नगुल्मस्य वदन्ति चिह्नम् ।।

स्त्रियो में पाया जाने वाला रवाज गुल्म अपने विशिष्ट लक्षणो से युक्त मिलते है। रक्तज गुल्म का वर्णन स्त्री रोग विज्ञान में विस्तार से तथा पक्व गुल्मो का जत्यतन्त्र में विद्रधि के अधिकार में विस्तार के साथ लिखा गया है। यहाँ पर काय-चिकित्मा से सम्बद्ध चतुर्विव (वातिक, पैत्तिक, श्लैष्मिक तथा सान्ति-पातिक) गुल्मों की चित्तित्सा का लिखना अभिल्पित है। अस्तु, इन्ही चारों की चिकित्मा का आख्यान नीचे किया जा रहा है।

गुल्म रोग से सामान्य क्रियाक्रम-

हारीत महिता मे गुल्म-चिकित्मा मे व्यवहृत होने वाले ग्यारह क्रियाक्रमों का उल्लेख किया है। जैसे — स्नेहन, स्वेदन, निरूहण, अनुवासन, विरेचन, वमन, बृहण, जमन, जोणितमोच्चण तथा अग्निकर्म। डम प्रकार इन एकादरा प्रकार के क्रियाक्रमो में से दोप, दूप्य तथा रोगी के वलावल का विचार करते हुए प्रयोग करना चाहिये।<sup>2</sup>

जैसा कि ऊपर में वतलाया जा चुका है गुल्म रोग मे वायु की ही प्रधानता पाई जाती है। अस्तु, गुल्मरोगियो मे सर्वप्रथम वात जामक ही चिकित्सा करनी चाहिये। क्योकि वायु के स्वभावस्थ हो जाने पर स्वल्प चिकित्सा से भी अन्य उटीर्ण दोपो का स्वयमेव जमन हो जाता है।<sup>3</sup> अस्तु, गुल्म रोग मे स्नेह तथा स्वेदन प्रधान उपक्रमों के रूप मे वरते जाते है। स्नेहन के अनन्तर स्वेदन करने से स्रोतन् मृटु हो जाते है, विवद्ध (रुद्ध) वात का संशमन होता है तथा रूक्षता के कारण आत्र में सचित मल का भेदन होकर गुल्म का विनाश होता है।

गुल्म को नष्ट करने के लिये रोगी के उदर पर तेल की मालिश करके सेंकना उत्तम रहता है। इसके लिये १. वातहर औपधियो के क्वाय के वाष्प से सेंक करना ( कुम्भीस्वेद ), २. उड़द कुलथी, जौ प्रभृति द्रव्यो के चूर्ण को पानी मे

- १. अरुचि क्रच्छविरम्त्र वातान्त्रप्रतिकूजनम् । आनाह चोध्ववातत्व सर्वगुल्मेपु लक्षयेत् ॥ (सु )
- २ सिद्धमेकादर्शविध प्र्रृणु में गुल्मभेषजम् । स्नेहनं स्वेदनञ्चैव निरूहमनुवासनम् ॥ विरेकवमने चोभे लघनं वृंहण तथा । इामनञ्चावसेकञ्च ञोण्तिस्याग्निकर्म च ॥ कारयेदिति गुरमाना यथारम्भ चिकित्सितम् ॥ ( हा )
- ३ गुल्मिनामनिल्ज्ञान्तिरुपाये. सर्वको विधिवदाचरितव्या । मारुते ह्यवजितेऽन्यमुदीणं दोपमल्पमपि कर्म निहन्यात् ॥ (भेर.)

थुइष्ठ

# चतुर्थ खरड : इकतीसवॉ अध्याय

उवाल कर उसका पिएड बनाकर कपडे में पोट्टली बनाकर सेकना, ३. ईट को गर्म करके ऊपर वातहर क्वाथ का छोटा देकर उसके वाष्प से सेंकना अथवा गर्म ईटे को वातहर क्वाथ में वुझा कर उससे सेंकना । ४ वातहर औपधियो को पीसकर कल्क बनाकर गर्म करके उदर को सेंकना या लेप करना । ५ वात रोगाधिकार में पठित । भाल्वण स्वेद से उदर का स्वेदन करना भी हितकर होता है । ६ तिल्ठादिस्वेद-तिल, एरएड बीज, अतसीबीज, सरसो पीसकर गर्म करके पोटलो वनाकर सेंकना ।

गुल्म के स्थान से रक्त-विस्नावण, वाहु की शिरा के बेब (Cubitalvein), स्वेदन तथा वातानुलोमन सदैव हितकर रहता है। लघन ( उपवास या लघु भोजन ), अग्नि को प्रदोष्त करने वाले एव स्निग्ध उष्ण तथा वात के अनुलोमक पदार्थ तथा वीर्य को बढ़ाने वाले सभी प्रकार के खाद्य एव पेय द्रव्यो का सेवन गुल्म रोग मे हितकर होता है।<sup>2</sup>

पथ्य — वातनाशक दशमूलादि द्रव्यो से सिद्ध की हुई पेया, कुलथी का यूष, जगली पशु-पचियो के मासरस, तथा वृहत् पचमूलादि से सिद्ध यूप गुल्मरोगियो मे हितकर होते हैं। पुराना चावल, गाय या वकरी का दूध, मुनक्का, फालसा, खजूर, दाडिम, आँवला, नारगी, नीवू, अम्लवेत, तक्र, एरण्ड तैल, लहसुन, छोटी मूली, वथुवा, सहिजन को फली, जवाखार, हरें, होग, विजौरा नीवू, त्रिकटु, गोमुत्र आदि पथ्य होते हैं।

अपध्य-विरोधी भोजन, गरिए अन्न, मछली, वडो मूली, मीठे फल, शुष्क शाक, आलू का अधिक सेवन, शमी धान्य (दाल आदि), वेगो का रोकना, वमन, अधिक जल पीना गुल्म रोगी को छोड देना चाहिये ।

विशिष्ट क्रियाक्रम—वात गुल्म में स्नेहन, स्वेदन, स्निग्ध विरेचन, निरूहण तथा अनुवासन, श्लैष्मिक गुल्म में लघन, लेखन, स्वेदन, अग्नि का दीपन, कटु एव क्षार द्रव्यो से सिद्ध घृत। तथा स्निग्ध एवं उष्ण द्रव्यो से उत्पन्न पित्त गुल्म में स्न सन एवं रूक्षोष्ण सेवन से उत्पन्न पित्त गुल्म में घृतका प्रयोग उत्तांम रहता है।

| १ | स्निग्वस्य  | भिपजा       | स्वेदः | कर्त्तन  | यो गुल               | मशान्तये । |   |
|---|-------------|-------------|--------|----------|----------------------|------------|---|
|   | कुम्भोपिएडे | ष्टकास्वेदा | ान् व  | गरयेन्   | कुशलो                | भिषक् ॥    | I |
|   | उपनाहाश्च   | कर्त्तव     | यां व  | सुखोष्ण  | া হাাল               | वणादय ।    | i |
| ລ | रणातातमेन   | ते प्रवन    | চা সা  | नगध्मे । | <u>कित्र राह्य ह</u> | • •        |   |

र स्थानावसको रक्तस्य वाहुमध्य शिराव्यध । स्वेदोऽनुलोमनञ्चैव प्रशस्त सर्वगुल्मिनाम् ॥ पेया वातहरै: सिद्धा कौलत्या धान्वजा रसा: । खडा. सपचमूलाश्च गुल्मिना भोजने हिता ॥ चात गुल्म सें भेपज-१. विजोरे नीवू का रस एक छटाँक मे भुनी हीग २ रत्ती, दाहिम बीज का चूर्ण १ माना या स्वरस १ तोला, काला नमक ४ र०, सँधा नमक ४ रत्ती मिलाकर सेवन ।

२ मोठ का चूर्ण १ तोला छिल्का रहित तिल १ तोला, और पुराना गुड १ तोला मिलाकर दूध के साथ सेवन करने से वातिक गुल्म, उदावर्त्त तथा गर्भाशय के शल ये उत्तम लाभ होता है।

ें वारुणीमण्ड सुरा ( Alcoholic drinks ) में एरण्ड तैल ४ तोला या उष्ण दुग्ध में एरएड तैल ४ तोला मिलाकर पीने से वातिक गुल्म में उत्तम लाभ होता है।

४. ऌशुन क्षीर-छिल्को से रहित करके सुखाया हुआ लहसुन ४ तोला लेकर उसको अप्टगुण क्षीर अर्थात् ३२ तोले में डालकर अग्नि पर पका कर जब दूघ मात्रा शेप रह जावे, तो पिलाने से लाम होता है। इस योग का प्रयोग राजयक्षमा, हूद्रोग, विद्रधि, उदावर्त्त, गुल्म, गृध्रसी, श्लीपद तथा विषम ज्वर में लाभप्रद होता है।

पित्त गुल्स में---मृदु रेचन अथवा स्र सन के लिये १. कवीले का चूर्ण १ माञा, ३ माशे मधु के साथ २ द्राक्षा का रस या द्राक्षा (मुनक्का) का गुड के साथ मेवन । ३ त्रिवृत् चूर्ण ३ माशे त्रिकला के कपाय के साथ । ४. हरीतकी चूर्ण और पुराना गुड के साथ सेवन । ५. आमलकी-कपाय का मधु के साथ सेवन । ६ द्राक्षा, विदारी, मधुयष्टि, श्वेत और पद्माख का समभाग में लेकर चनाया चूर्ण । सान्ना ३ माञा मघु एवं चावल के पानी से ।

पित्त गुल्म में पारु होने लगे तो उपनाह (पुल्टिंग) बाँधना उत्तम होता है। पक जावे तो भेदन, शोधन तथा रोपण आदि व्रणवत् उपचार करना चाहिये।

### चतुर्थ खरड: इकतीसवॉ अध्याय

गुल्मकालानल रस-इस योग के नाम से तीन पाठ भैषज्यरत्नावली में मिलते है । गुल्मकालानल रस के दो तथा वृहत् गुल्मकालानल रस नाम से । यहाँ पर एक उत्तम योग का पाठ दिया जा रहा है ।

शुद्ध पारद, शुद्ध गंबक, शुद्ध हरताल, ताम्रभस्म, शुद्ध टकण एव यवक्षार प्रत्येक २ तोला, नागरमोथा, पिप्पली, शुठी, कालोमिर्च, गजपीपल, हरीतको, वच और कुठ प्रत्येक का चूर्ण १ तोला। प्रथम पारद और गधक की कज्जली चनाकर शेप द्रव्यो को संयुक्त करके, पित्तापापडा, मोथा, सोठ, अपामार्ग, पाठा, भूगराज,धतूर के पत्र के रवरस या कपाय की पृथक्-पृथक् एक एक भावना देकर घोटकर सुखाकर शीशी मे भर लेवे। सात्र ४ रत्ती। अनुपान हरीतकी चूर्ण २ माशा और मधु से दिन मे दो बार। गुल्म रोग मे उत्तम कार्य करना है।

नागेश्वर रस— शुद्ध पारद, शुद्ध गंधक, नागभस्म, वगभस्म, शुद्धमन.-शिला, शुद्ध नवसादर, यवक्षार, सज्जिका क्षार, शुद्धटकण, लोहभस्म, ताझमस्म झौर अभ्रक भस्म १-१ तोला । सर्वप्रथम पारद एवं गधक की कज्जल्री बनाकर द्येप द्रव्यो को सयुक्त करे । फिर यूहर के दूध (स्नुहोक्षोर) को एक भावना दे । पश्चात् चित्रक-अडूसा अथवा दन्ती स्वरस को एक एक भावना दे । फिर सुखाकर शीशी मे भर ले । मात्रा १-२ रत्ती । अनुपान-ताम्वूलपत्र-स्वरस और मधु । इसके प्रयोग से शोथ, आध्मान, प्लोहावृद्धि, यक्वत् वृद्धि तथा गुल्म ठीक होता हे ।

प्रवाल पंचामृत—प्रवाल भस्म २ तोला, मुक्ता पिष्टि, झखभस्म, शुक्ति अस्म, वराट भस्म (कौडी का भस्म)। अकक्षीर ६ तोला। अर्कक्षीर से सभी द्रव्यो को भावित करके शराव-सम्पुट मे रखकर एक-दो पुट दे। इसमे अल्लीर की भावना मारित मृगम्ट ंग भस्म भी १ तोला मिलालर योग वनाया जाय तो अधिक उत्तम कार्य करता है। यह प्रवाल पंचामृत एक उत्तम योग है जो बहुत प्रकार के रोगो में अनुपान भेद ने व्यवहृत होता है। गरीर में खटिक लवणो (Calcium Deficiency) की कमो से होने वाले रोगो में इसका उपयोग उत्तम रहना है। इसका प्रयोग हुट्रोग, आनाह, गुल्मरोग, अग्निमांच, ग्रहणी, मूत्रसम्यान के रोग, उत्तर के रोग आदि में होता है। इन योगो के अतिरिक्त-योगराज गुग्गुल्यु (वातरोगाविकार), क्रव्यादरम, हिंग्वष्टक चूर्ण (अग्निमाद्याधिकार), हिंग्वादि वटी, ल्युनानि वटी, रसीन पिएट, अभयारिष्ट, कुमार्यांसव (यो. र)। आदि का उपयोग भी उत्तम रहता है।

हिंग्वादि चूर्या या चटिका—गुडहींग, सोठ, मरिच, पिप्पली, पाठा, हपुण, हरड, कचूर, अजमोदा, अजवायन, तिन्तिडीक, अम्जवेत, दाडिम के वीज, पुष्करमूल, धनिया, जीरा, चित्रक्मूल, यवाखार, सज्जीखार, सैंधव, मोचल नमक, वच, हरीतकी और चच्य । इन द्रव्यो का महीन चूर्ण वनाकर आर्टक स्वरम को एक भावना तथा नीवू (विजीरे) के रस को ७ भावना देकर सुखा कर चूर्य रूप में रख ले अथवा गोली बनाकर १ माबे की रख ले । यह योग परम वातानूलोमक एवं अग्नि को दीप्त करने वाला दें। उष्ण जल या मद्य के अनूपान से देने पर इमसे हुच्छूल, पार्थ्वचूल, आव्मान, अफारा, उदावर्त्त, गुल्म, तीव्र उदर बूल लादि में लाभ होता है।

सीरपट्पल घृत—पिप्पली, पिप्पलीमूल, चब्य, चित्रक की जड़, सोठ तथा यवकार प्रत्येक १-१ पल (४-४ तोले) लेकर पीसकर कल्क वनावे। सको एक एक प्रस्य घुन और दुन्ध (६४ तोले प्रत्येक) तथा सम्यक् पाकार्थ जल ४ प्रस्य लेकर मंद औंच पर पाक करे। इस घृत का १ तोले की मात्रा में प्रयोग जरने से गुल्म रोग में स्तम लाम होता है।

वरुणादि कपाय-वरुग को छाल, जगस्त्य का पुष्प, विल्व की छाल, अपामार्ग, चित्रक को छाल, दोनों वरणी की छाल, दोनो शिग्रु की छाल, छोटी कटेरी, वडी कटेरी की छाल, तीनो कटसरैया, मेडाम्युङ्गी, चिरायता, अजम्युङ्गी, विम्टी, करंज तथा घतावर । इन द्रव्यों का सममात्रा में योग करके २ तीले द्रव्य को ३० तोले पानी में उचाल कर चौयाई घेप रहने पर मचु मिलाकर सेवन । यह वरुणाटि गण की बौपवियो जा क्वाथ कफ रोग, मेदीवृद्धि, गुल्म, शिरःशूल तथा आभ्यंतर विद्रधियों में लामप्रट होता है ।

उपग्नेंहार—गुल्म एक दीर्ध काल तक चलने वाला रोग है। यह रोग पुरुषों भी अपेला स्त्रियों में अधिक पाया जाता है। बायुगोला नाम से लोक में इस

# चतुर्थ खण्ड : इकतीसवॉ अध्याय ५३९

रोग का व्यवहार होता है। इसके निदान में कठिनाई नही होती है क्योकि स्वयं रोगी इस रोग का निदान अपने मुख से इस रोग को तकलीफ रूप में बतलाता है। इस रोग के दौरे होते है। कुछ दिनो तक रोगी खाता-पीता हुआ स्वस्थ रहता है अचानक एक मास या पट्टह या आठ दिनों के अतर पर रोग का दौरा आता है, रोगी वेचैन हो जाता है, उस के उदर में तीव्र शूल होता है, डकारो की अधिकता, उदर के ऊपर आत्र में वायु भर जाने से आत्र की गति एक तरफ से दूसरे तरफ को दिखलाई पडती है। इन आत्र गतियों को स्पन्न द्वारा भी प्रतीत किया जा सकता है। उदर के ऊपर गोला जैसे उभार दिखलाई पडता है। दवाने से वह आत्र के अयोभाग में जाकर विलोन हो जाता है और पुन उठता है। रोगी को इस दौरे के काल में वमन होता है, फिर पतले दस्त होते है। उदरजूल शान्त हो जाता है, दौरा निकल जाता है। फिर कुछ दिनो तक रोगी ठोक रहता है। बार वार रोग का दौरा होता है।

गुल्म रोग स्वयं एक याप्य व्याधि है। इसमे जब तक रोगी पथ्प से रहता है ठीक रहता है--अपथ्य होने से पुन. उपस्थित हो जाता है। यदि रोगी क्षोण हो तो उसका रोग असाध्य हो जाता है। चिकित्सा मे कोष्ठ को शुद्धि का ध्यान सदा रखना चाहिये। उसे नित्य वातानुलोमक अथवा मृदु विरेचक औषधियो का उपयोग करना चाहिये। हरीतकी, त्रिवृत् या द्राक्षा आदि सारक या स्न सन योगो का नित्य व्यवहार करना चाहिये। दौरे के काल में वेदना के शमन के लिये तोव्र उदर शूल या उदावर्त्त के समान चिकित्सा करनी चाहिये। दौरे के अवान्तर काल मे निम्नलिखित योगो के उपयोग से पर्याप्त लाभ होता है।

१. गुल्मकालानल रस अथवा नागेश्वर रस २−४ रत्ती को मात्रा मे, हरीतकी चूर्ण २ मार्शे और मधु से दिन मे दो बार प्रात -सायम् ।

२ हिंग्वादि चूर्ण अथवा हिंग्वष्टक चूर्ण ३ माशे को मात्रा मे घो के साथ भोजन के पूर्व ।

३ कुमार्यासव भोजन के बाद २ चम्मच समान जल मिलाकर ।

४ वैंश्वानर चूर्ण ६ माशा (आमवाताधिकार) रात मे सोते वक्त गर्म जल से ।

गुल्मकालानल रस के स्थान पर प्रवालपचामृत तथा श्वाग भस्म का प्रयोग भी १ माशे की मात्रा में उत्तम रहता है । वज्त्रक्षार का प्रयोग भी भोजन के बाद उत्तम रहता है ।

# वत्तीसवॉ अञ्याय

# हूद्रोग प्रतिषेध

१ व्यायामतीक्ष्णातिविरेकवस्ति-चिन्ताभयत्रासगदातिचाराः । छर्चामसभारणकर्ञानानि हृद्रोगकर्त्तॄणि तथाऽभिघात ॥ वैवर्एयमूर्च्छाज्वरकासहिक्का-श्वासाम्यवैरस्यतृपाप्रमोहा । छर्दि कफोत्क्लेशरुजोऽरुचिश्च हृद्रोगजा स्युविविधास्तथाऽन्ये ॥ हृत्त्छून्यभावद्रवशोपभेदस्तम्भाः समोहा. पवनाद्विशेष. ॥ (च. चि २६)

# चतुथे खगडः बत्तीसवॉ अध्याय

दाह, स्वेद और मूच्छा प्रभृति लच्चण विशेपतया मिलते है। जिदोषज हट्रोग में मिश्रित लक्षण उपस्थित रहते हैं। कुसिज हट्रोग में कुमियो की आत्र में उप-स्थिति तथा तज्जन्य रक्ताल्पता होकर हृदय-प्रत्युद्गिरण (Regurgitation) का दोप आजाता है, जिससे श्रवण यत्र से हुत् प्रदेश पर एक विशेष प्रकार को मर्मर ध्वनि ( Haemic Marmur ) सुनाई पडती है।

हुद्रोग प्रतिषेध—हूद्रोग मे रोगी को विश्राम का कार्य करना चाहिये। अधिक परिश्रम, कार्य भार वद कर देना चाहिये। अधिक दौडना-धूपना, धूप मे कार्य करना भी रोग के प्रतिकूल पडता है, अस्तु, विश्राम का जीवन, ब्रह्मचर्य का पालन, स्त्रीसग प्रभृति काम-वासनावो से प्रथक हुद्रोगी को रखना चाहिये। कोभ, रोप, चिन्ता आदि मानसिक उद्देगो से भी रोगी को दूर रखने का ध्यान रखना चाहिये। अधिक वोल्ठना, भाषण-प्रवचन आदि भी रोगी को अनुकूल नही होता है। तैल, खट्टा तक ( मट्ठा ), काजो आदि अम्ल, गरिष्ठ अन्न का सेवन, अध्यशन ( अधिक मात्रा मे भोजन ), कपाय द्रव्यो का सेवन भी ठीक नही रहता है। अस्तु, इनका भी परित्याग करना चाहिये। वेगो का सघारण, नदी-जल, दूपित जल, भेड का दूघ, महुवेका उपयोग, पत्र शाक भी ठीक नही होते है।

रोगी को खाने में जौ, गेहूँ, मूग, प्राना चावल, जाझल पशु-पक्षियो के मासरस, मरिच (गोल या कालीमिर्च) से युक्त करके देना चाहिये। परवल, करैला आदि फलवाक देना चाहिये। केले का फल, पेठा, नई मूली, मुनक्का, पुराना गुड, ताल या खजूर का गुड़, मिश्री, सोठ, अजवायन, लहसुन, हरीतकी, अदरक, कस्तूरो, चदन प्रकृति द्रव्य अनुकूल पडते हैं।<sup>9</sup>

हूद्रोग मे वायु की अधिकता हो तो रोगी का स्नेहन कराके वमन करावे। शोधन के अनन्तर पुष्करमूल, विजौरे नीवू की जड की छाल, सोठ, कचूर, हरड, वच। इन द्रव्यो से निर्मित कषाय मे यवक्षार, घृत, सेंधानमक और कांजी मिला कर पीना। पित्त की अधिकता होने पर मघुर द्रव्यो से सिद्ध चीर या घृत का उपयोग करे। जैसे--गाम्भारी का फल, मुनक्का, मधुयष्टि। इन द्रव्यो का कपाय बनाकर इसमे घृत-मधु और पुराने गुड या चीनी का प्रक्षेप डालकर पिलाना। कफाधिक्य युक्त हृद्रोग मे वमन द्वारा शोधन करके त्रिवृत् मूल, बला, रास्ना, शुठी,

 हरीनकी, एष्करमूल, छोटी इलायची, पीपरामूल । इन द्रव्यो का चूर्ण वनाकर गोमूझ या उल्ण जल से सेवन । साझा ३ माधो । त्रिटोपज हुटोग में मिश्रितक्रम रखे । कृमिज हुद्रोग मे-रोगी को सर्वत्रयम स्नेहयुक्त मांस, दही और तिल के साथ चावल का भात तीन दिनो तक खिलाकर पश्चात् तीव्र रेचन देना चाहिये, दालचीनी, डलायची, तेजपात, नागकेसर, मैंधव, ब्वेत जीरे के चूर्ण के साथ किसी एक रेचन औपवियोग को दे । इम क्रियाक्रम से हृदय को वाघा पहुँचानेवाले कृमि निकल जाते हैं । कृमिजन्य हटोग में गोमूत्र एक छटाँक लेकर उसमें वायविडज्ज २ माधा और कूठ का चूर्ण १ माद्या टालकर पिलाना भी हितकर होता है । रेचन हो जाने के वाद रोगी को विडज्ज के क्वाथ में वना यवागू खाने को देना चाहिये । १

सामान्य-चिकित्सा

 एरण्टमूल ८ तोले, जल ६४ तोले खौलाकर बनाया ववाथ १ छटौँक में यवक्षार छोडकर पिलाना ।

२. दगमूल का कपाय वनाकर उसमें सेंधानमक और यवचार मिलाकर मेवन ।

अर्जुन-सिद्धक्षीर-अर्जुन की छाल २ तोला, दूघ १६ तोला, जल ६४ तोले दूध मात्र घेप रहने पर उतार कर पिलाना। इसी विवि से घालपर्णी-मिद्धक्षीर, वन्त्रामिद्ध क्षार, मथु-यष्टी से सिद्ध क्षीर अयवा पंचमूल से सिद्ध क्षीर का मेवन भी हटोग में उत्तम रहता है।

८ अर्जुन का पत्रस्वरस मधु के माथ देना अथवा अर्जुन चूर्ण ३ माशा ? तोछे घृत के साथ देकर ऊपर से दूव देना भी उत्तम रहता है।

५. पुष्करमूल का चूर्ण ४ रत्ती से १ मागा मधु के साथ देने से हुच्छूल, वक्षस्तोद, श्वाम तथा काम में लाभप्रद रहता है।

६ गोधृम प्रयोग-गेहूँ का काटा वनाकर देना भी हुद्रोग में उत्तम रहता है। गेहूँ का थाटा लेकर घृत और तिल-तैल में भूनकर पुराना गुड़ डालकर मीठा बनाकर उसमें अर्जुन चूर्ण मिलाकर, इस लप्सिका (हलूवा) का सेवन आम

१ कृमिह्द्रोगिणं स्निग्च भोजयेत् पिशितौदनम् । दथ्ना च पललोपेत व्यहं पञ्चाट् विरेचयेत् ॥ कृमिजे च पिवेन्मूत्रं विडाङ्गामयमंयुतम् । ह्दि स्विता पनन्त्येव ह्याधस्तात् कृमयो नृणाम् ॥ यत्रान्नं विनरेच्चाम्मे सविडाङ्गमतः परम् । रहता है। इस हलवे में पानी की जगह वकरी का दूध और गुड की जगह मिश्री का चूर्ण या चीनी भी मिला सकते हैं। शीतल होने पर मधु भी मिलाया जा सकता है।<sup>9</sup>

९ पाठाद्य चूर्र्रा-पाठा, वच, यवाखार, हरड, अम्लवेंत, यवासा, चित्रक को छाल, सोठ, कालो मिर्च, छोटी पीपल, हरड, बहेरा, आंवला, कचूर, पोहकर-मूल, वृक्षाम्ल, दाडिम की छाल, अनारदाना, विजौरा नीवू के जड की छाल। सम मात्रा मे कूटकर चूर्ण बना ले। मात्रा २-४ माशे। मद्य या जल के साथ।

१० मृग्रन्थंग भरम --- वारहसीगे के सीग को ( अच्छे पुष्ट भरे) ले। उसको काटकर छोटे-छोटे टुकडे कर ले। गजपुट में फूक दे। स्वागशीतल होनेपर दूसरे दिन निकाल कर उसको चूर्ण करके अर्कक्षीर से भावित करे। टिकिया वना ले। शराव-सम्पुट में वदकर पुन उपले की अग्नि में एक पुट दे। शहद और गाय के घी के साथ २ रत्ती से १ माशा तक दे। हुच्छूल, पार्श्वशूल, विविध प्रकार के हृद्रोग तथा कफ कास में प्रयोग करे। वृहद् धमनी-विस्कार ( Fusiform Dilatation of Arota) में इसका उत्तम लाभ एक वार देखने को मिला था। अर्कक्षीर से भस्मीकृत ऋग् का ही प्रयोग हृद्रोग में लाभप्रद रहता है। २

११ नागार्जुनाम्त्र रस ( श्वासरोगाधिकार )---परम बल्य, वृष्य एवं हृद्य रसायन है । हृद्रोग मे उत्तम कार्य करता है ।

१२ हृद्यार्गेव रस—-शुद्ध पारद, शुद्ध गंघक ताम्र भस्म प्रत्येक एक तोला। त्रिफला कपाय की एक भावना, काकमाची (मकोय) के स्वरस या कपाय की एक भावना दे पश्चात् २--२ रत्ती की गोलियाँ बना ले। अर्जुन चूर्ण आँवले के चूर्ण-घृत और मिश्री के साथ दे। शोथ युक्त पुराने हुद्रोग मे उत्तम लाभ करता है।

१२ प्रभाकर वटी—स्वर्णमाक्षिक भस्म, लौह भस्म, अभ्रक भस्म,

१. गोधूमककुभचूर्णं छागपयोगव्यसर्पिषा पक्वम् ।

मधुशर्करासमेतं हृद्रोगं बहुसमुद्धतं पुसाम् ॥ ( भै र )

२ पुटदग्धमश्मपिष्टं हरिणविपाण च सर्पिपा पिवत । हृत्पृष्ठशूल्रमुपशममुपयात्यचिरेण वहु कष्टम् ॥ बंग्रलोचन, गुद्ध शिलाजीत प्रत्येक एक तोला । खरल में मिलाकर अर्जुन के ढाल ने क्वाय की मावना देकर ४-४ रत्ती को गोलियाँ वनाकर मुखाकर रख रु । नभी प्रत्रार के हुटोग में उत्तम लाम करता है ।

१३. चिन्तामणि रस—गृढ पारद, गुढ गधक, अभ्र भस्म, लौह मस्म, वंग भम्म । गुढ़ शिलाजोत १-१ तोला, स्वर्ण भस्म ट्रे तोला तथा चांदी भस्म ट्रे तोला । प्रथम पारद एवं गंबक की क्लजली वनाकर रोप भस्मो को मिलावे । फिर चित्रक क्वाय, भृङ्गराज स्वरम, अर्जुन का क्वाय इनमे प्रत्येक मे पूथक-पूथक् मात-मात भावना देकर २-२ रत्ती की गोलियाँ वनाकर छाया में सुखाकर जीञो में भर कर रख ले । सात्रा—१-२ वटी दिन में दो वार । अनुपान-गेहूँ का क्याय । यह वल्वर्द्धक एव हृदय के लिये हितकारो रसायन है । विविध प्रकार के हुनोगो में लाभप्रद है ।

१४ विश्वेश्वर रस—मुवर्ण भस्म, अभ्रक भस्म, लौह भस्म, बुढ पारद, बुढ गंधक तथा वैक्रान्त भस्म १-१ तोला ले । प्रथम पारढ वौर गंधक की कञ्जली वनाकर बेप भस्मो को मिलादे । फिर बर्जुन के स्वरम से भावित करके २-२ रत्ती की गोलियाँ वनादे । सात्रा १-२ गोला प्रातः-सायम् । अनुपान— वर्जुन पत्र-स्वरम कौर मबु ।

१४ अजुंन घृत—गोवृत १ प्रस्थ, अर्जुन कपाय ४ प्रस्य ( अर्जुन को छाल २ प्रस्य जल १६ प्रस्य, अवशिष्ट ४ प्रस्य), अर्जुन की छाल कल्कार्थ है प्रस्य, सन्द अग्नि ने वृत का पाक करे। मात्रा १-२ तीला अनुपान गाय का दूत्र।

१६ पार्थाद्यरिष्ट या अर्जुनारिष्ट---अर्जुन को छाल ४०० तोले, मुनक्ता २०० तोले, महुए का फूल ८० तोले, जल ६४ सेर । चतुर्थागावशिष्ट क्वाय वना ले। फिर छानकर एक माण्ड में इस जल को लेकर उसमें धाय के फूल का चूर्ण ८० तोले और पुराना गूड ४०० तोले मिलाकर संधिवधन करके रख दे। १ माम के जनन्तर छानकर फिर गीशियो में भर कर रख ले। सात्रा-२ तोला। अनुपान नमान जल। दोनों समय भोजन के बाद।

१७. रत्न एवं मणियों का धारण अयवा उनको वनी पिष्टिगे का मुख से मेवन करना परम हद्य है। एतदर्य कई योग व्यवहृत होते हैं। यहाँ जवाहर मोहरा नामक एक प्रसिद्ध योग का उढरण दिया जा रहा है। यूनानी वैद्यक में मणियों को पिष्टिका का प्रचलन विद्येप रूप से है। जवाहर मोहरा माणिक्य मिष्टि २ तोन्य, पन्ना को पिष्टि २ तोला मुक्तापिष्टि २ तोला, प्रवाल पिष्टि ४ तोन्य, कहरवा को पिष्टि २ तोला, चादी का वरक आधा तोला, सोने का वरक आधा तोला, दरियाई नारियल का चूर्ण ४ तोला, आवरेदाम कतरा हुआ २ तोला, मृगश्रृङ्ग सस्म ४ तोला, जद्वार (निर्विपो) का चूणै २ तोला, कस्तूरी १ तोला, अम्बर २ तोला ले। अच्छे न घिसने वाले खरल में प्रथम सब पिष्टियो को डाल्कर उसमे सोने और चादी के वरको को एक-एक कर मिलावे और मर्दन करता रहे । जव सव वरक मिल जावे तव उसमे अर्क गुलाव थोडा डाल कर १४ दिनो तक मर्दन करे। १५ वें दिन उसमे कस्तूरी और अम्बर डाल कर एक दिन तक गुलाव के अर्क में मर्दन करके १–१ रत्ती की गोलियाँ बनाकर छाया मे सुखाकर शीशी में भर लेवे ।

मात्रा एवं अनुपान-१-१ गोली सुवह-शाम खमीरीगाव जवान से या मघ से सेवन करे।

उपयोग---- यह हृदय को वल देने वाला उत्तम योग है। हृद्द्रब ( दिल का घडकना ), योडा परिश्रम से दम भरना प्रभृति हृदय की दुर्वलता से पैदा होने वाले लक्षणो में अच्छा कार्य करता है। (सिद्धयोग संग्रह से ) उपसहार-व्यवस्थापत्र--

(१) अर्जन कीर प्रात ।

| (२) रस-सिन्दूर या स्वर्ण सिन्दूर या चन्द्रोदय या मकरध्वज | १ र० |
|----------------------------------------------------------|------|
| प्रवाल पिष्टि                                            | २ र० |
| चिन्तामणि विश्वेश्वर, हृदयार्णव रस या प्रभाकर वटी        | २ र० |
| मृगष्ठदु भस्म                                            | ४ र० |
|                                                          |      |

| इन तीन में से 🌔 |          |         | १ | र०  |
|-----------------|----------|---------|---|-----|
| कोई, एक दो 🤾    |          |         | १ | र०ं |
| या तीनो (       | हरिताश्म | पिष्टिट | १ | र०  |

मिश्र २ मात्रा

प्रातः-सायं अर्जु न चूर्ण + घी + चीनी से या

दिन मे दो वार गेहूँ के काडे से। ι,

१-२ गोली रात में सोते वक्त दूध से ।

( ३ ) हिग्वादि वटी (उदावर्त्त) भोजन के बाद १ गोली खिलाकर ऊपर से

( ४ ) अर्जु नारिष्ट या धात्र्यरिष्ट या अश्वगधारिष्ट वडे चम्मच से २ चम्मच

वरावर पानी मिलाकर ।

( ६ ) जब कभी बेचैनी, घबराहट, तनाव आदि प्रतीत हो तो अर्क बेद-

गुलाव जल मिलाकर पीने के लिये देना चाहिये।

(५) चन्द्रप्रभा वटी ( अर्शोधिकार)

मुश्क ( लताकस्तूरी ), अर्क अजवायन, अर्क सौफ, अर्क पुदीना और

३४ भि० सि०

- (७) नारायण तैल का गरीर एवं शिर मे अम्यंग।
- (८) रेचन के लिये एरण्ड तैल 'शतपत्र्यादि चूर्ण' गुलकंद आदि का उप-

योग करे, बुद्धि के लिये वस्ति का उपयोग भी ठीक रहता है।

सक्षेपत हृदय में दों प्रकार के रोग होते है—? हृदय का अंगसम्बन्धी विकार (organic disorders) २ क्रियासम्बन्धी विकार (Functional disorders) इनमें क्रियासम्बन्धी विकारों का जमन जीझ हो जाता है, परन्तु आङ्गिक विजारों का सुधार विलम्ब से होता है, क्वचित् नहीं भी होता है। हृद्रोग में रसायन एव वल्य दोनों का उपयोग श्रेष्ट रहता है। आँवले का सेवन, च्यवनप्राद्य का सेवन, अश्वगंध का सेवन—वातानुलोमक एवं मृदु रेचन की व्यवस्था भी ठीक रहती है। चेतस हृदय, मानस और मन ये जव्द पर्यायरूप मे व्यवहृत होते है। अस्तु, मन को प्रौढ वनाने के लिये तथा चित्त को प्रसन्न रखने के लिये उपाय करना चाहिये। हृद्रोगों में प्रमुखतया हृच्छूल तथा व्यतिरिक्त अन्य एक सर्वाधिक महत्त्व का मर्माङ्ग है-1 इसमे अभिघात ऱ्या विकार का होना प्राय: घातक होता है। अस्तु, डम मर्माङ्ग की सुरक्षा तथा तद्गत रोगो के प्रतिकारों में सदैव तत्परता रखनी चाहिए।

आयुर्वेद के प्राचीन ग्रथो में हूदय की रचना-शारीर का वर्णन विस्तार से नहीं पाया जाता, तथापि इस अग में होने वाले विकारों तथा चिकित्सा का वर्णन परचात्कालीन ग्रथों में पर्याप्त मिलता है। इन ग्रंथों के आधार पर चिकि-रसा करते हुए सफलता भी मिलतो है। क्योकि सूक्ष्म दृष्टि से विचार किया जावे तो वस्तुत हृदय में आम तौर से मिलने वालों पांच प्रकार को व्याधियाँ दिखाई पड़ती है—

१ चेतना-विकारजन्य मानस रोग (Cardiac Nurosis)—इनमें चेतना-स्थान हृदय तथा मन को प्रौढ वनाना चिकित्सा है। २. सहज हृद्रोग (Congemital Heart disease)—जन्मजात व्याधियो में किसी विशेप उपचार को आवश्यक्ता नहीं पढती है। रसायन औपधियो का सेवन, विश्राम का जीवन, कोष्ट को शुद्धि आदि, आहार-विहार एवं पथ्य के द्वारा ही उपचार पर्याष्ठ होता है। ३. उच्च रक्तनिपीडजन्य हृद्रोग (Hypertensive), डनमें वायु की अधिकता होती है। अस्तु, वात रोग (रक्तवात) की चिकित्सा करने से ही रोगो में उपकार की आधा रहती है। ४ आमवातज हृद्रोग (Rheumatic Heart Disease)—इसमें आम का पाचन, अग्निदीपन, एरएड तैल के प्रयोग प्रभृति आमवातच्न उपचारो से शमन प्राप्त करने की आवश्यकता रहती है। ५ हृदय का रक्त द्वारा सम्यक् रोति से पोषण न होने के कारण होने वाले रोग (Ischaemic Diseases of the Heart)---वास्तव मे हुच्छूल शब्द से उसी रोग का वर्णन हृद्रोगाधिकार के वैद्यक-ग्रंथो मे पाया जाता है। हृच्छूल दो कारणो से Angina Pectoris तथा Coronary Thrombosis से हो सकता है। हृद्रोग-चिकित्साधिकार मे इसके प्रतिषेध एवं क्रिया-\*'मो का ऊपर मे वर्णन हो चुका है।

Э

# तैंतीसवॉ अध्याय

# मूत्रकृच्छ्र, मूत्राघात तथा अश्मरी एवं शर्करा प्रतिषेध

मूत्रकुच्छु — कष्ट या पोडा के साथ मूत्र-त्याग होना मूत्रकुच्छु कहलाता है। "मूत्रस्य महता कप्टेन दु खेन प्रवृत्ति।" इस अवस्था मे मूत्र पर्याप्त वनता है, वस्ति मूत्र से भरी रहती है, रोगो मूत्र-त्याग को इच्छा भी करता है। परन्तु, मार्ग मे किसी प्रकार का अवरोध होने से मूत्र-त्याग कष्ट के साथ होता है। मूत्र-त्याग मे रोगी को जलन एवं पीडा होती है। इस अवस्था को अग्रेजी मे Painful Micturation or Dysurea कहते है। इसकी उत्पत्ति मे आधुनिक ग्रंथकारो के अनुसार त्रितिध कारण भाग ले सकते है-१. वस्तिगत कारण—तीन्न या जोर्ण वस्तिशोथ (Acute or chronic cystitis), २. मूत्रपरमाम्लता (Hyperacidity), ३ फिरगो खञ्जता (Tabes Dorsalis), अपतंत्रक (Hysteria) आदि।

मूत्र-प्रणालीगत कारण-शिश्नकला शोथ ( urethritis ), पूयमेहं ( Gonorr hoea ), मूत्र-मार्गगत सौत्र संकोच (urethral stricture),

१ स्युर्मूत्रकृच्छ्राणि नृणा तथाष्टी । पृथड्मला स्वैः कुपिता निदानै सर्वेऽथवा कोपमुपेत्य वस्तौ ॥ मूत्रस्य मार्गं परिपोडयन्ति यदा तदा मूत्रयतीह क्रुच्छ्रात् ॥ (च. चि '६) कई वार अष्टोलावृद्धि (Enlarged Prostate), वर्भ तथा सूत्र कृमि (Threadworms) में भी मूत्रकुच्छ उत्पन्न हो सकता है।

चरक के अनुसार मूत्रकृच्छु आठ प्रकार का हो सकता है। वातिक, पैत्तिक, इल्लैप्मिक, सान्निपातिक, शल्याभिधातज (आधात या विजातीय वस्तु की मूत्रमार्ग मे उपस्थिति), पुरीपोदावर्त्त (पुरीप के वेग को रोकने से ), मूत्रमार्ग स्थित अश्मरी के कारण अश्मरीज मूत्रकुच्छ (Bladder stone) तथा गुक्रोदावर्र्राज ( गुक्र के वेग को रोकने से )।

मूत्राघात-इस अवस्था में मूत्र का पूर्णतया अवरोध हो जाता है ( Retention of urine ), मूत्र का त्याग ब्र्रंद ब्रंद करके बिना पीडा के हो जाता है, वस्ति, मूत्र से पूर्णतया भर जाती है, परन्तु, रिक्त नही होती है । मृत्रक्तच्छ्र में मृत्र का अवरोध नही होता है बल्कि मृत्रस्नाव होता है-किन्तु पोड़ा, वेदना और जलन के साथ । मृत्राघात में वेदना मृत्र के अवरोध या घकावट के कारण होती है । कईवार मृत्रावसाद की भी एक अवस्था पाई जाती है । जब शरीर से जलीयाश बहुत निकल गया हो, हृदय की पेशियाँ कमजोर हो गई हो, मूत्र का वनना ही कम हो जाता है (Suppression of urine) जैसा विसूचिका के उपद्रव में होता है । मूत्राघात रोग में इस अवस्था का भी समावेज हो सकता है । ( इसके ज्ञान के लिये विमूचिका अध्याय देखें ) ।

मूत्राघात तेरह प्रकार के होते हैं-? वातकुएडलिका (Spasm of urethra), २ वातवस्ति एवं ३ मूत्रजठर (Distended Bladder), ४. अष्ठोला (Enlarged Prostate), ५. मूत्रातीत (Incontinence of urine), ६ मूत्रोत्मग (stricture of urethra). ७. मूत्र-क्षय (पूर्वोक्त मूत्रावसाद Anurea or suppression of urine), ८. मूत्रग्रंषि (Enlarged prostate or Tumour of the Bladder), ९ मूत्रगुझ, १० उष्णवात (Chronic cystitis or urethritis of Gonorrhoeal or other origin), ११. मूत्रसाद (Suppression or Scanty urine), १२ विड्विघात (Recto vesical Fistula, १३. वस्तिकुएडल (Atonic state of the Bladder) ।<sup>9</sup>

अश्मरी या शर्करा ( Stone or Calculus )--- पथरी गरीर में विविध प्रकार की विभिन्न स्थानो में पाई जाती है। जैसे क-मृत्राब्मरी (Urinary

१ जायन्ते कुपितैर्दोपैर्मूत्राघातास्त्रयोदश । प्रायो मूत्रविघाताद्य वींतकुर्एडलिकादय ॥ ( मा नि. )

Calculus ) १ वृवकगत (Renal) २ गवीनीगत (Ureteric), ३ वस्तिगत (Bladder), ४. अष्ठोलागत (Prostatic), ५. प्रसेकगत या मूत्रमार्गगत (Urethral), ६ शिश्नचर्मगत (Prepusal), ख-पित्ता-श्मरी (Biliary Calculus), ७ पित्ताशयगत (Gall Bladder), एवं पित्तनलिकागत (Bileduct) ग--अग्नचश्मरी (Pancreatic Calculus), घ-लालाश्मरी (Salivary Calculus), ड--नाभिगत (Umbelical), च--पुरोषाश्मरी (Fecolith), छ--शुकाश्मरी (Prostatic or Spermolith), ज--रक्ताश्मरी (Calculied thrombus),

प्राचीन ग्रथो मे अश्मरी से केवल मूत्राश्मरी का हो वर्णन पाया जाता है। इसके तीन स्थानो का भो उल्लेख स्पष्टतया पाया जाता है। १. वस्तिगत (Vesical), २. गवीनोगत (Urethral), ३ ज्ञुक्राश्मरी (Spermolith or Prostatic Calculus), वस्तिगत अश्मरियो के तीन भेदो का भी उल्लेख वाताश्मरी (Oxalic), पित्ताश्मरी (Uricacid), श्लेष्माश्मरी (Phosphatic)। अन्य अश्मरियो का उल्लेख नामत प्राचीन ग्रथो मे नही हुआ है, तथापि लाक्षणिक दृष्टि से रोग का प्रसग अवश्य पाया जाता है। जैसे-गवीनो-प्रसक्त अश्मरी का वात व्याधि में तूनी एव प्रतितूनी नाम से तथा झूला-धिकार में पठित विविध जूलो में पित्ताश्मरियो का पाठ पाया जाता है। यहाँ पर केवल मूत्राश्मरी तक अपने विषय को सीमित रखना उद्देश्य है।

वात पित्ता, तथा कफ भेद से तीन एवं शुकाश्मरी ये चार प्रकार की मूत्रगत अञ्चमरियाँ होती है-इनकी उत्पत्ति में कफ दोप की प्रधानता रहती है।

समवर्त्त की विकृति से मूत्र मे १ तरलंता की कमी एव धनता की वृद्धि २. मिहिक अम्ल तथा फास्फेट (Uric acid, oxalate, Phosphate) जैसे पदार्थों की प्रचुरता होने पर उनके कण धीरे धीरे सचित होकर अन्ततो गत्वा अश्मरी का रूप घारण करते है। अश्मरियां अधिकतर वाल्यावस्था मे 'पाई जाती है। परन्तु युवावस्था मे भी वृवकाश्मरियां या शुक्राश्मरियां पैदा होती है।

शकरा-अश्मरी छोटे छोटे टुकडे या कण के रूप में बाहर निकलती है तो उसको शर्करा ( Passing of Gravels ) कहते है । इस तरह अश्मरी और

 वातपित्तकफैस्तिस्रश्चतुर्थी शुक्रजाऽपरा । प्रायः श्लेष्माश्रया सर्वा अश्मर्यः स्युर्यमोपमा ॥ शर्करा में परिमाण के अतिरिक्त और कोई भेद नही है। इन दोनो की उत्पत्ति समान कारणो से होती है, लक्षण और चिह्न भी तुल्य स्वरूप के ही होते है और चिकित्सा भी समान ही है। मृत्रवेग के साथ शर्करा के निकल्ने से मूत्र-कृच्छू तथा वेदना होती है-और निकल जाने पर वेदना जान्त हो जाती है-जव तक अन्य शर्करा मृत्रसोत को फिर से अवरुद्ध न कर दे।<sup>9</sup>

अश्मरी में सामान्य लक्षण—नाभि, सेवनी, अएड एवं गुदा के मध्य मे, वस्ति के रूपरी भाग पेडू में वेदना होती है। अश्मरी के द्वारा मूत्रमार्ग के अवरुद्ध हो जाने पर मूत्र कई धारात्रों में निकल्ता है। मूत्रमार्ग से अश्मरी के हट जाने पर रोगी न्वच्छ या गोमेद के समान कुछ रक्त वर्षा का मूत्रत्याग करता है। यदि अश्मरी के रगड से वस्ति में क्षत हो जाय तो मूत्र में रक्त भी आने लगता है। मार्ग में अश्मरी के रहने पर प्रयत्नपूर्वक मूत्र-त्याग किया जाय तो भयड्कर पीडा होती है।

मृत्रकृच्छ्र-मृत्राघात तथा अश्मरी प्रतिषेध—इनमे बहुत सी अवस्थायें है जिनमें रोग घल्यकर्म साध्य रहता है। अस्तु, यदि औपवियो के सेवन से कोई परिवर्तन रोगो में न दिखाई पडे तो किसी घल्यतंत्रविद् की सलाह लेनी चाहिये और आवश्यक हो तो ज्ञल्यतंत्रीय उपचार के लिये रोगी को प्रेपित करना चाहिये।

इन सभी रोगो में परम्पर में सामजस्य है। मूत्रकष्ट, वस्ति को उपरी भाग में वेदना, मूत्र की घारा का दोप प्रभृति लक्षण उन तीनो रोगो में समान भाव से पाये जाते है। अस्तु, चिकित्सा में व्यवहृत होने वाले योगो में भी पर्याष्ठ साम्य है। यहाँ पर पृथक् पृथक् क्रियाक्रम तथा भेपजो का उल्लेख किया जा रहा है। भेपजो में अदल-वदल कर तीनो अवस्थाओ में प्रयोग किया जा सकता है।

मूत्रकुच्छू — में वातिक लक्षणो की प्रवल्ता हो तो अभ्यग, स्नेहन, स्वेदन, उपनाह, वातघ्न औपवियो से परिपेक, निरूह वस्ति तथा उत्तर वस्ति का उपयोग किया जा मकता है । पैत्तिक ल्चणो की प्रवल्ता हो तो शीतल उपचार, विरेचन, परिपेक, अवगाहन, शीतल औपवियो का लेप (चदन, कमल्नाल, कपूर प्रभृति),

- १ अश्मर्येव च गर्करा । सा भिन्नमूर्तिवतिन शर्करेत्यभिधोयते । मूत्रवेग-निरस्ताभि प्रदामं याति वेदना । यावदस्या पुनर्नेति गुडिका स्रोतसो मुखम् ॥
- २ आदो छ्ल कुचिदेश कटी स्पात् पश्चाद्रोधो जायते मूत्ररक्तम् । एतैलिङ्गेग्श्मरीरोगचिह्नं ज्ञात्वा कुर्याद् भेवजाद्यैश्विकित्माम् ॥ यो. र.

दूघ, दाचा, विदारी कंद, इक्षुरस, घृत, जीतल पेय (Cold drinks) प्रभृति स्वाटु-स्निग्ध एव शीतल उपचारो से ठोक करना चाहिये । श्लैष्मिक लक्षणो की प्रवलता मूत्रकृच्छ्र में दिखलाई पडे तो भोजन एवं औपव के रूप मे चारो का उपयोग उष्ण एव तीक्ष्ण अन्तपान, स्वेदन, जो का प्रयोग, वमन, निरूहण, मट्ठा, तिक्त कौपधियो से सिद्ध तैल का अभ्यंग एव पान करे । त्रिदोपज लच्चण मिलें तो व्यामिश्र क्रियाओ को वरते । १

े भेषज-१. कूष्माख्ड रस-पेंठे का स्वरस ४ तोला उसमे यवक्षार ६ मार्शे मिलाकर चार मात्रा में विभाजित करके दिन में कई बार पीना ।

२ आमलको स्वरस या कषाय—आमलको २ तोला, जल ६६ तोला अग्नि पर चढाकर अवशिष्ट जल ४ तोला, उसमे पुराना गुड २ तोला मिलाकर सेवन करने से रक्तपित्त, रक्तप्रदर, क्वेतप्रदर तथा मूत्र क्वच्छ दूर होता है। थकावट दूर होती है और चित्ता प्रसन्न होता है।

३ एवरिंग्र बीज----खोरे या ककडी का बीज भी अच्छा मूत्रल और मूत्र-क्वच्छ्रशामक होता है। इसका स्वतत्र अथवा अन्य औषधियो का योग करके सेवन उत्ताम रहता है। जैसे ककडी का बोज ६ माशा, मधुयप्टी ३ माशा, दारुहरिद्रा च्नूर्ण ३ माशा। मिलाकर एक मात्रा, चावल के पानी और मधु के साथ सेवन।

8. यचक्षार—यवक्षार १ माशा और खाँड या देशो चीनी के शर्वत का सेवन । ५. कटकारी स्वरस २ तोला, मधु ६ माशा का सेवन । ६. सूर्यावर्त्त ( सूरजमुखी ) अथवा सुवर्चला ( हुरहुर ) के वीजो को पत्थर पर पीस कर ताझ घट में रखे हुए वासी जल के साथ सेवन । ७ शुद्ध गंधक—शुद्ध गंधक ४ रत्ती, यवक्षार १ माशा, चोनी ६ माशे तक मे मिला कर सेवन करने से पूयमेहज मूत्रक्टच्छ मे लाभ होता है । ८ नारिकेल पुष्प—नारियल के फल के भीतर की पुष्यक्तिरचना को निकाल कर चावल के घोवन के साथ पीस कर पोने से रक्तसाव के साथ होने वाले मूत्रक्रच्छ मे लाभ होता है ।

१ गोत्तुर —गोक्षुर वीज का कषाय यवक्षार मिलाकर पीना सरक्त मूत्र-कुच्छ्र में लाभ करता है। १० पंच-तृण कषाय-—कुश, कास, शर, दर्भ और ईल के

१ नस्याञ्जनस्नेहनिरूहवस्तिस्वेदोपनाहोत्तरवस्तिसेकान् । स्थिरादिभिर्वात-हरैश्च सिद्धा दद्याद्रसाश्चानिलमूत्रक्वच्छ्रे ॥ सेकावगाहा शिशिराः प्रदेहा ग्रैष्मो विधिर्वस्तिपयोविकारा । द्राक्षाविदारीक्षुरसैघृतैश्च क्वच्छ्रेपु पिराप्रभवेपु कार्या ॥ चारोष्णतीक्ष्णोपधमन्नपान स्वेदो यवान्न वमन निरूहा. । तक्र सतिक्तोषधसिद्ध-तैल्प्रमभ्यगपान कफमूत्रक्वच्छ्रे ॥ मूल का कपाय परम पित्त-शामक, मूत्रक्टच्छ को दूर करने वाला और वस्ति का विशोधक होता है। इसका उपयोग मूत्रसंस्थान के रोगो के अतिरिक्त पित्ता-श्मरीजन्य शूल में भी किया जा सकता है। ११. पंच-तृण सिद्ध स्तीर--- उन्हों औपधियो के योग से पकाया दूध भी उत्ताम कार्य करता है।<sup>9</sup> इस योग में शता-वरी, तालमखाना, गोखरु, विदारीकद, नरकट, धान का मूल इन औपधियो के मूलां का भी यथालाभ समिश्रण करके उपयोग उत्तम रहता है। १३. इक्षुरस--गन्ने के रस। १३. तक---मक्खन युक्त मट्ठे का चीनी के साथ १४ क्षीर---गर्म करके ठडा किया दूध मिश्री खाड मिलाकर प्रचुर मात्रा में सेवन करना भी लाभप्रद रहता है।<sup>9</sup> १५. करज की छाल (१ तोला) को गाय के दूध (SI) के साथ पीस कर पीना। १६ आखुविट्-चूहे की भीगी का गन्ने के रन के साथ सेवन सद्य मूत्रक्रुच्छ्र का शामक होता है।<sup>3</sup> १७. त्रिफला ३ माशा पानी के साथ पीस कर सेंधानमक मिलाकर सेवन करना ।

१८. सूर्त्मेला-छोटी इलायची का चूर्ण २ माशा, गोमूत्र, केले के मूल के रस या मद्य के साथ पीना मूत्र की पीडा को शान्त करता है।४

१९ हरीतक्यादि कपाय--हरीतकी, गोखरू का बीज, अमल्ताश की गुद्दी, पापाणभेद के मूल या पत्ती तथा 'यवासा समान भाग में लेकर जौकुट करके २ तोले को १६ गुने जल मे क्वथित करके चौथाई शेप रहने पर उतार कर ठंडा करके उस मे शहद ३ माशे मिलाकर सेवन करने से वेदनायुक्त मूत्र कुच्छू भी शान्त होता है। यह एक सिद्ध योग है बहुत प्रकार के मूत्रकुच्छु में 'उत्तम लाभप्रद पाया गया है।

२० पापाणभेदादिक्वाथ-पापाणभेद, मुलैठी, छोटी इलायची, एरएडमूल, अडूसा, गोखरू बोज, अमल्ताश, हरड, छोटी कंटकारी मूल, सम-भाग मे लेकर २ तोले द्रव्य को अष्टगूण जल मे खोलाकर चतुर्थांश शेप रहने

- १ कुश. काम शरो दर्भ इक्षुश्चेति तृणोद्भवम् । पित्तकुच्छूहर पचमूल वस्तिविशोधनम् ॥ २. भृष्टेक्षुस्वरसं ग्राह्यमाखुविट्सहितं पिवेत् ।
- नासयेन्मूत्रकृच्छ्राणि सद्य एव न सशय ॥
- ३ गुडेन मिश्रितं दुग्ध कटुष्ण कामत. पिवेत्। मूत्रक्रच्छेपु सर्वेपु शर्करा वातरोगनुत्॥ ४ मूत्रेण सुरया वापि कदलीस्वरसेन वा।

म फक्रच्छविनाशाय सूक्ष्मां पिष्ट्वा त्रुटि पिचेत् ॥

चतुर्थ खरड : तैतीसवॉ अध्याय

भर छान कर उसमे सुवर्चला ( हुरहुर या सूरजमुखी ) के बीज का चूर्ण ४ रत्तो और मधु ६ माशे मिलाकर पिलाना भी उत्तम रहता है।

२१ एलादि चूर्यां -- छोटी इलायची के दाने, पाषाणभेद, शुद्ध शिलाजीत, छोटी पिप्पली । सम भाग में बना चूर्ण । मात्रा २ माशा । अनुपान चावल का पानी ।

२२. रवेत पर्पटी, क्षार पर्पटी या सित चूर्या-अच्छा कल्मो शोरा ४० तोला, फिटकरी ५ तोला और नौसादर २॥ तोला। सब का मोटा चूर्ण फरके मिट्टी की हाड़ी मे पकावे। जव सब द्रव हो जाय तो जमीन पर गोवर विछाकर ऊपर केले का अखरड पत्ता रख कर उस पर डाल दे और तुरन्त उसके ऊपर दूसरा केले का पत्र रख कर दवा दे। ठंडा होने पर निकाल कर कपड छान करके चूर्ण बना कर शीशी में भर ले। इस योग का कई नामो से वैद्य-परम्पराओ मे ज्यवहार पाया जाता है-जेसे सितचूर्ण, वज्जक्षार, क्षार पर्पटी, जीतल पर्पटी और ब्देत पर्पटी। मात्रा १ से २ माशा। शीतल जल मे घोल चीनी के शर्वत मे मिलाकर या कर्पूरोदक मे मिलाकर या कच्चें नारियल के पानी के घोलकर ।

उपयोग—यह अच्छा मूत्रल, स्वेदल और जातानुलोमक योग है। अम्ल-पित्त, मूत्रकुच्छ्र, मूत्राघात, अश्मरी तथा पेट का अफारा में प्रयोग करे। इसका स्वतंत्र या किसी बंबाथ में मिलाकर अथवा यवक्षार के साथ मिलाकर (श्वेत पर्पटी २ माशा और यवक्षार १ माशा मिश्र १ मात्रा। चीनी के शर्बत में घोल कर पिलाना उत्तम रहता है।

ें त्रिकट्वादि या गोत्तुरादि गुग्गुतु ( प्रमेहाधिकारोक्त )—इस वटी का प्रमेह, मूत्राघात, मूत्रक्वच्छ तथा अश्मरी में दूघ या जल के अनुपान से अयोग करे।

तारकेश्वर रस--- शुद्धपारद, शुद्ध गधक, लैहभरंम, वंग भस्म, अम्रभस्म, जवासा, यवक्षार, गोक्षुरबीज चूर्ण, हरीतकी चूर्ण प्रत्येक १ तोला। प्रथम पारद एवं गंधक की कज्जली बनाकर कोष द्रव्यो को मिलाकर कुष्माण्ड फल स्वरस, पचतृण कपाय तथा गोखरू के क्वाथ की पृथक् पृथक् भावना देकर २ रत्ती के प्रमाण की गोलियाँ बनाले। सान्ना १-२ गोली दिन मे २ वार। जदुम्वर फल चूर्ण है तोला और मधु के साथ सेवन करावे। इस औपध के सेवन काल में हल्का पथ्य रखे। वकरी का दूध, गन्ना का रस या खाँड का शर्वत पीने को दे। सभी प्रकार के मूत्राकृच्छू एवं मूत्राघात में लाभप्रद होता है।

चंद्रकला रस---गुड पारद, ताम्रभस्म, अभ्र भस्म प्रत्येक १ तोला, शुद्ध गधक २ तोला । प्रथम पारद और गंधक की कज्जली वनाकर शेप द्रव्यों को मिलाकर अच्छी प्रकार घोटले। फिर उसमे कुटकी, गिलोय का सत्त्व, पित्त-पापडा, खश, माववी लता का चूर्ण, अनन्तमूल, श्वेत चन्दन प्रत्येक का चूर्ण १ तोला भर मिलाले । पश्चात् नागरमोथा, मीठा अनार, दूर्वा, केवडे का फूल, सहदेवी, घृतकुमारी, १५ट, रामशीतलिका, शतावरी इनका यथालाभ क्वाथ या स्वरस से पृथक्-पृथक् एक एक दिन तक यथाविधि भावित करके सुखाकर रख ले। इसको द्राचादि गण की औषधियो के क्वाथ (द्राक्षा, सन्तरा, केला, ताडफलगिरी, जामुन एवं आम ) से भावित करके या द्राक्षा के काढे या अगुर के रस मे ७ दिनो तक भावित करके औषधि का गोला बनाकर पत्तो में लपेट कर एक सप्ताह तक धान्यराशि मे रख दे। धान्यराशि मे पाक हो जाने पर एक सप्ताह के पश्चात औपधि को निकाले । पश्चात् गोलियां चने के वरावर को वनाकर छाया मे सुखाकर रखले । यह चन्द्रकला रस शरीर के दाह, चक्कर आना, मूर्च्छा, खासी से रक्त आना, रक्त का वमन, रक्तपित्त, रक्तप्रदर, रक्तार्श, जीर्णज्वर तथा मूत्रकृच्छ्र मे परम लाभप्रद होता है । यह परम पित्तशामक औपधि है । मात्रा १-२ गोली दिन में तोन वार, पेठे के काढे या रस के साथ। (वृहत् निघटु रत्नाकर)।

सुकुमारकुमारक घृत---पुनर्नवा की जड़ १ तोला लेकर २ द्रोण जल मे खौलाकर चतुर्थाशावशिष्ट ववाथ वनावे एवं छानकर रखले। फिर दगमूल, शतावर, बला को जड, असगध, तृणपचमूल, गोखरू, विदारीकद, शालपर्णी, नागवलामूल, गिलोय और अतिवला प्रत्येक ४०-४० तोले लेकर दो द्रोण (३२ सेर) जल मे खौलाकर चतुर्थाशावशिष्ट ववाथ वनाकर छान कर रखले। फिर गोघृत १२८ तोले तथा मधुयध्दी, अदरक, द्राक्षा, सैधव, छोटी पीपल ८-८ तोले, अजवायन १६ तोले, गुड १२० तोले, एरण्डतैल ६४ तोले का कल्क एवं दोनो ववाथो को अग्नि पर चढाकर यथाविधि पाक करे। यह सुकुमार प्रकृति के व्यक्तियो के लिये, राजा अथवा राजा के समान या श्रीमन्त मनुष्यो के लिये हितकर, बलकारक एवं जीतवीर्य रसायन औषधि है। अनेक रोगो मे विद्येपत म्वक्रुच्छ् और मूत्राधात में लाभप्रद रहता है। मान्ना १ तोला गर्म दूध मे डाल कर दिन दो या तीन यार। (चक्रदत्त)

मूत्रायात प्रतिपेध---मूत्राषात की चिकित्सा में दोपानुसार मूत्रक्रुच्छू रोग की चिकित्सा में च्यवहृत होने वाली औपधि योगो का प्रयोग करना चाहिये तथा वस्नि, उत्तरवस्ति एव एरएडतैल से विरेचन देना चाहिये। मूत्राघात (Retention of unine or Distended Bladder)-मे पेडू के ऊपर ( वस्ति के उपरितन प्रदेश पर ) कई लेप करने से लाभ होता है। जैसे-१ सेमल के फूल को एरएड तैल मे पौस कर गर्म करके लेप करना। २-चूहे की मीगी को केले के रस मे पीस कर लेप करना।

४. धारा चिकित्सा---१. किशुक (पलाश के फूल) का काढा वनाकर पेडू के ऊपर गुनगुना छोडना २ मेघनाद (वन चौलाई) का गर्म गर्म लेप या काढा वना कर धारा रूप में पेडू पर छोडना । ३ कर्कोटक (खेखसा) को गर्म करके सेकना या लेप करना या उसका काढा वनाकर पेडू के ऊपर छोडना ४ केवल गर्म जल या गर्म तैल की धारा छोडना उत्तम रहता है। ५ विम्वी, कुन्दरू को लता की जड को काजी में पीस कर गर्म करके पेडू पर लेप करना या उसका पानी वनाकर.धारा के रूप में छोडना।

अन्य उपाय-लिङ्ग के छिद्र में कपूर का चूर्ण २ रत्ती महीन पीस कर लिङ्ग में छोडना । यदि इन उपायो से मूत्राशय रिक्त न हो तो मूत्रसारिणी रवर की नाडी (Rubber catheter) को मूत्रमार्ग में लगाकर मूत्र को निकाले । यदि इससे भी मूत्र न निकले तो लौहनिर्मित मूत्र नाडी (Metal catheter) अथवा लोह शलाका (Metal sounds) का प्रवेश करा के मूत्र का निकालना उत्तम रहता है ।<sup>4</sup>

अंत प्रयोज्य ओषधियो मे मूत्रकुच्छ्रहर पूर्वोक्त औषधि योगो का प्रयोग हितकर होता है, जैसे---ककडी या खीरा के वीज, कुष्माण्ड स्वरस, गोक्षुर क्वाथ, तुण पंचमूल, क्वेत चदन आदि ।

कुछ विशेष योगो में --- १. अशोक के बीजो का चूर्ण २ माशे शीतल जल पीसकर पीना । २. रुद्रजटा के मूल का मट्ठे के साथ पीसकर सेवन । ३ वटपत्री या पापाणभेद के पत्र को मट्ठे, तेल या घी के साथ पीसकर पीना । ४. मद्य मे इलायची का चूर्ण ४रत्ती, नागरमोथा का चूर्ण ४ रत्ती, सेंघा या कालानमक, अनार का रस और मघु मिलाकर सेवन करना । <u>५</u> शुद्ध शिलाजीत ४ रत्ती से १ माशा, शहद है तोला, शक्कर १ तोला, मिलाकर सेवन । ६ शुद्ध शिलाजीत ४ रत्ती, शक्कर ६ माशा, दशमूल कपाय के साथ । इनसे मूत्रकुच्छ्र मूत्रजठर, मूत्रातीत, वातवस्ति, अष्ठोला प्रभृति अवस्थावो मे रुका हुआ मूत्र स्रवित होता है ।<sup>२</sup>

१ क्षतशल्यसमुद्भूतमूत्राघातनिवृत्तयॆ । प्रवेशयेन्मूत्रमागे शलाका मूत्रसारिणीम् ॥ (भैर) २ सशर्करं च ससित लीढ सिद्धं शिलाजतु । निहन्ति मूत्रजठर मूत्रातीतं च देहिनः ॥

सामान्य योग--१. चरुणादि कषाय-वरुण को छाल, सोठ, गोखरू वीज, मुसली, कुलथो, कुश-कास-गर-दर्भ एवं इक्षुमूल । इनको सम प्रमाण में लेकर २ तोले को ३२ तोले जल में खौलाकर चौथाई नेप रखकर २ तोले देनी चीनी और यवचार १ माशा मिलाकर पिलाना । २ वरुण अथवा निग्नु का कपाय गुड के साथ मिलाकर सेवन ।

२ एलादि क्वाथ---छोटी इलायची, पिप्पली, मुलैठी, पापाणभेद, रेणुका, गोखरू, अडूसा, एरएडमूल। इनको समभाग में लेकर २ तोले को ३२ तोले जल मे खीलाकर चौथाई नेप रहने पर छानकर जुंद्ध गिलाजीत ४ रत्ती, ६ माशे मधु और १ तोला शक्तर मिलाकर सेवन।

४. गोखरू चोज़-गोखरू वीज का चूर्ण ६ माशे थीर मधु १ तोला मिलाकर वकरी या भेंड के दूध के साथ सेवन करना । एक सष्ठाह तक इसके प्रयोग से वश्मरी का भेदन होता है । <sup>9</sup>

५. वाकुची वीज ३ माशे, वरुण की छाल ३ माशे रात में किसी मिट्टी के पात्र में भिगो कर सुवह मसल कर पानी को छान कर पीने से अश्मरों का मेदन होता है। इस योग का उपयोग पित्ताश्मरी में भी लाभप्रद रहता है।

६ वोरतरादि गण- ज्ञर की जड, नील तथा पीत पुष्प वाला सैरेयक ( पियावासा ), दर्भ, दृक्षादनी ( वादा ), नरसल, गिलोय, क्रुझ, कांस, पापाण-भेद, ईख की जड, सोनापाठा, कटसरैया, सूर्यमुखी या हुरहुर, अगस्त्य की टाल, अरणी, नीलोत्पल, गोखरू तथा कपोतवक्त्रा ( इलायची या काकमाची )

|    | दशमृलीश्वतं | पीत्वा    | सशिल     | ाजतु     | गर्करम् ।   |   |
|----|-------------|-----------|----------|----------|-------------|---|
|    | वातकुण्टलिक | ाष्टोलावा | तवस्तो   | प्रमुच्य | ते॥ (यो. र. | ) |
| १. | त्रिकएटकस्य | वीजान     | ा चूर्णं | माचि     | कमंयुतम् ।  | - |

अजाक्षीरेण मप्ताह पेयमश्मरिमेदनम् ॥ ( सु )

#### चतुर्थ खण्ड : तैतीसवॉ अध्याय

इस गण की औषधियाँ मूत्रकुच्छू, मूत्राघात, अश्मरी में लाभप्रद, ज्ञीतवीर्य एवं पित्तज्ञामक होती है।

७ ऊपकादि गण-कारयुक्त मृत्तिका, सेघा नमक, हीग, धातु काशीस, पुष्प काशीस, शुद्ध गुग्गुलु, शुद्ध शिलाजीत, शुद्ध तुत्थ । इन औषधियो के सम भाग मे बने योग को ऊपकादि गण कहते हैं । इन औषधियो का क्वाथ या चूर्ण के रूप मे सेवन करना कफ रोग, मेदो वृद्धि, अश्मरी तथा मूत्रक्वच्छ्र मे लाभप्रद रहता है ।

८ ताम्रघट मे रखे हुए वासी पानी के साथ मुसली का कल्क ३ माशे अथवा इन्द्रायण की जड का चूर्र्ए १ माशा पोस कर लेने से भी अश्मरी का भेदन होता है ।

६ अरमरीभेट्क अन्य योग—गोखरू, तालमखाना, छोटी कटेरी, वड़ी कटेरी, एरएड मूल । सम भाग में लेकर ६ मारो चूर्ण मीठे दही के साथ सेवन करना । इसका एक सप्ताह तक प्रयोग करने से अश्मरी का भेदन होता है । ?

१० कुलत्थ यूष भी अश्मरीभेदक होता है।

११. कुन्दरू का स्वरस-विम्बी पत्र या मूल का स्वरस या कषाय अश्मरी जूल मे लाभप्रद होता है।

१२ हरिद्रा और गुड प्रत्येक १ तोला काजी के साथ पीस कर सेवन अश्मरीभेदक होता है। १३ बन्व्या कर्कोटिका कन्द मधु के साथ अश्मरीभेदक होता है।

१४. वरुगाद्य छोह----वरुण को छाल और आंवले का चूर्ण ८-८ तोला, धाय का फूल ४ तोला, हरड का चूर्ण २ तोला, पृश्निपर्णी का चूर्ण--लौह भस्म और अभ्रक भस्म प्रत्येक १ तोला। सब औषधियो को घोट पोस करके शीशी मे भर ले। इस योग को २ माशा की मात्रा मे तॄण पंचमूल के क्वाथ के साथ, शहद से या केवल जल से सेवन करने से भयंकर मूत्राधात, मूत्रकुच्छू तथा अश्मरी रोग मे लाभ होता है।

अश्मरीहर कपाय-पाषाणभेद, सागौन के फल, पपीते की जड, शतावर, गोखरू वीज, वरुण की छाल, कुशमूल, कासमूल, धान का मूल, भुनर्नवामूल, गिलोय, अपामार्गमूल, खीरा का वीज प्रत्येक समभाग। जटामासी

१ मूलं क्वद्रष्ट्रें क्षुरकोरुवूकात् चोरेण पिष्ट वृहतीद्वयाच्च । आलोड्यय दक्ष्ता मधुरेण पेय दिनानि सप्ताक्ष्मरिभेदनार्थम् ॥ और खुरासानी अजवायन की पत्ती या वीज प्रत्येक दो भाग ले। सव को जौ ऊुट करके रख ले। इसमें से एक तोला लेकर १६ गुने जल में खौलाकर ४ तोला रोप रहे तो उतार कर छान कर उसमें ५ से १० रत्ती शुद्ध शिलाजीत, श्वेत पर्पटी १० रत्ती और यवक्षार ५ से १० रत्ती तक मिलाकर दे। इस प्रकार रोगी को दिन में तीन-चार वार पिलावे। इसके साथ हजरत जहूद की भस्म देने से विशेप लाभ होता है।

अन्मरी या शर्करा तथा उससे होने वाले गुर्दे (वृवकशूल Renal Colic) में विशेप उपयोगी है। ( सि. यो संग्रह )

हजरु जूहद की अस्म—एक लम्व गोल ऊपर से रेखा वाला पत्यर है। यूनानी दवा वेचने वालो के पास इसी नाम से मिलता है। यूनानी दैद्यक मे यह मूत्रल और पथरी को तोडकर निकालने वाला माना गया है।

भम्म-निर्माण विधि—पहले पत्थर को जल से धो कर कपडे से पोछ कर साफ कर ले फिर लौह के डमामदस्ते में कूटकर कपडछन चूर्ण वनावे। फिर पत्थर के खरल में तीन दिनो तक मूली के स्वरस में मर्दन करके टिकिया वनाकर पुखा ले। पञ्चात् मिट्टी के दो कसोरो में टिकियो को रखकर अर्धगजपुट में अग्नि दे। म्वाङ्गशीतल होने पर टिकिया को निकाल कर पीसकर शीशी मे भर ले। ४-८ रत्ती की मात्रा में दिन में तीन वार अश्मरोहर कपाय के अनुपान से सेवन के लिए रोगो को दे।

यदि अञ्मरी छोटो हो तो कुछ दिनो तक इमके सेवन करने से पेशाव के रास्ते निकल जाती हैं। (सि यो. सग्रह)

उपसंहार—जैसा कि ऊपर मे वतलाया जा चुका है, उपर्यु क्त रोगो मे आय. ये रोग जल्यकर्म से साध्य होते हैं- किर भी कई अवस्थायें है जो औषध-साध्य है। इन अवस्याओ में इन औषधियो के प्रयोग से उत्तम लाभ होता है। अश्मरी-भेदक औषधियो का पर्याप्त ज्ञान आधुनिक विज्ञान में नही है। अस्तु, इन औषधियो को शस्त्र कर्म के पूर्व एक वार परीक्षा करके अवब्य देखना चाहिये। वृक्क अथवा मूत्र-वह स्रोत तक अश्मरियो का भेदन हो जाना तो युक्त प्रतीत होता है, 'परन्तु वस्तिगत अश्मरी में औषधियो से लाभ पहुँचना कठिन रहता है। अस्तु, यास्त क्रिया की ही बरण लेना उत्तम रहता है। एक और बडी विचित्रता इन योगो की है कि जो अश्मरीभेदक योग हैं वे केवल मूत्राश्मरी पर ही सीमित नही है परीर के अत्य भागो में होने वाली अश्मरियो पर भी उनके भेदन में उनको क्षमता देखी जाती है।

मूत्रकृच्छ्र, अश्मरी, मूत्राधात से पीडित रोगियो मे आहार-विहार के सम्बन्ध का विशेप ध्यान रखना चाहिये । एतदर्थ रोगी को जी का मएड ( २ तोले को ६४ तोले जल मे उवाल कर चौथाई शेप रखकर कपडे से छान कर ), कच्चे नारियल का पानी, नारियल की गिरी, गन्ने का रस, लौको, पेठा, ककडी, खीरा, पुनर्नवा की पत्ती, कासनो की पत्ती, कुन्दरू, कुन्दरू की पत्ती, मकौय, पत्र शाक, उवाला हुआ जल का अधिक मात्रा में सेवन प्रभृति मूत्रल द्रव्यो का प्रयोग हितकर होता है।

हिदल धान्य ( विविध प्रकार के दालो का उपयोग ), मास, कंदशाक तथा रूनेह पक्व ( घृत या तैल-पक्वान्न ) अपथ्य है । अवगाहन स्वेद ( गरम जल मे कमर का भाग डूबा रहे ) मूत्रकृच्छ्र एवं अश्मरी मे हितकर होता है । रोग का दौरा शान्त हो जाने पर भी उपर्युक्त पथ्यो का ध्यान रखना चाहिये और भोजन में पुराना चावल, जौ, गेहूँ, मूँग या कुलथो की दाल, तक्र ( मट्ठा ) या गाय का दूव, पेठा आदि मूत्रल आहार रोगी को सेवन के लिए देना चाहिये।

पीड़ा के साथ सूत्रत्याग का वृत्त-वाल्यावस्था मे प्राय अश्मरी के कारण युवावस्था मे प्राय पूयमेह ( Gonorrhoea ) के कारण तथा वृद्धावस्था मे प्राय अष्ठीला ग्रथि की वृद्धि के कारण पाया जाता है। ऊपर लिखे मूत्रल कपाय एव योगो के प्रयोग से सभी अवस्थाओं में कुछ लाभ अवश्य पहुँचता है। अश्मरियो के प्रतिषेध के सम्बन्ध मे तो वहुत कुछ लिखा जा चुका है। यहाँ पर पूयमेह तथा अष्ठीला वृद्धि के सम्वन्ध में विशेष कथन अभिप्रेत है ।

पूय-मेह प्रतिषेध—

इस रोग की तीव्रावस्या में रोगी को पूर्णतया शारोरिक विश्राम देना चाहिए । मानसिक उत्तोजनाओं से विरत करना चाहिए, विशेषत कामवासनो-स्रोजक भावो से । भोजन में केवल दूध ( गाय का ) रोटी या चावल खाने को देना चाहिए । मद्य, मास, गर्म मसालो का त्याग करना चाहिए । रोगी को पर्याप्त मात्रा में शोतल जल पिलाना चाहिए।

वास्तव मे पूयमेह ( Gonorrhea ) आधुनिक सभ्यता का रोग है और कूप्रसग से पैदा होता है, प्राचीन ग्रथो में इसका यथार्थत वर्णन नहीं पाया -जाता है। फलत चिकित्सा में भो आधुनिक विज्ञान सम्मत औपधियोग (Sulpha drugs, Penicillin, Streptomycine) तथा अन्य (Anti biotic) सद्य चमत्कारक लाभ दिखलाते हैं । परन्तु, इनके प्रयोग से लाभ तो शोघ हो जाता है, किन्तु रोग का पुनरावर्त्तन प्राय. होता रहता है। अस्तु, आयुर्वेदीय पद्धति से चिकित्सा करना भी आवश्यक हो जाता है।

रोग की तीत्रावस्था में - राद्ध गंवक १ माशा को मात्रा में घी और चीनी मे सुवह-शाम देकर तक ( छाछ ) पिलाना चाहिये। अनुपान रूप में शिग्रु का कपाय, अथवा हरीतक्यादि कपाय का भी उपयोग किया जा सकता है।

रवेत पर्पटो---२ माशा और यवक्षार १ माशा मिलाकर एक छटाँक पानी मे वने चीनी के शर्वत में घोलकर दोनो वक्त भोजन के बाद पिलाना चाहिये।

चंदन का तेल-५ वूद वताशे में रख कर पिलाने से भी उत्तम लाभ होता है। पुयको रोकने में इसका विशेष प्रभाव होता है।

चंद्रनादि वटी---- श्वेत चंदन का बुरादा, छोटी इलायची के वीज, कवाव चीनी, सफेद राल, गंधा विरोजे का सत, कत्था और आवला प्रत्येक चार-चार तोला। कपूर १ तोला उत्तम चदन का तेल ( इत्र ) ५ तोला, रसोत ( दारुहरिद्रा का घनसत्त्व ) इतनी मात्रा मे जितने मे गोली वन सके। ५-५ रत्ती की गोलियां वनाले। मात्रा-२-४ गोली दिन में तीन वार ठंडे जल से। पूय ( मवाद ) मेह में पेशाव को जलन होने पर विशेप लाभ करता है। ( सिद्ध योग संग्रह )

पूर्यमेह की जीर्णावस्था में --- उष्णवात की चिकित्सा करनी चाहिये । इसके लिये तिन्तिडी चूर्गा-डमलो के वीज का कपटछान चूर्ण ६ माशे की मात्रा में जल या मधु के साथ अथवा ह्रिट्रा योग-हरिद्रा, आमाहल्दी, दारुहरिद्रा तथा आमलकी का सम भाग मे लेकर वनाया चूर्ण ३ माशे की मात्रा में घी या गाय के दूघ से देना उत्तम रहता है। संधिवात (Gonorrhoeal Arth-11tis) से उपद्रत जीर्या पूर्यमेह में गोचुरादि गुग्गुलु २ गोली दिन में तीन वार, हरीतक्यादि कपाय से देना चाहिए। शेप लाचणिक उपचार करना चाहिये। जीर्ण पूयमेह मे प्रमेहाधिकार के योग, जैसे--चंद्रकला वटी, वसन्ततिलक रस, जिया गुटिका आदि भी लाभप्रद रहते हैं। वग के योगो में विशेषत सुवर्णवग का उपयोग करना चाहिये।

अष्ठोला चृद्धि (Enlarged Prostate)--वृदावस्था में होने वाला राम्त्रसाध्य रोग है। निम्न लिखित योगो के प्रयोग से लाभ प्राप्त होता है---

गोम्उ स्विन्न हरीतको-हरीतकी १ पाव लेकर पानी से बोकर मिट्टी के वर्त्तन में गोमूत्र में भिगो दे । चौबीस घंटे के परचात् उसे निकाल ले और एरएड तैल ४ में भूनकर पकाकर रख ले । १-२ हरीतकी दिन में दो बार नेवन करे ।

तारकेव्वर रस अयवा शिवा गुटिका अथवा अश्मरीहर कपाय का भी उप-योग यथावसर करना चाहिये।

# चौतीसवॉ अध्याय

#### प्रमेह प्रतिपेध

पावेशिक—अश्मरी, मूत्राघात एवं मूत्रकृच्छ के परचात् मूत्र रोगो मे दूमरा अध्याय प्रमेह का पाया जाता है। प्रमेह शब्द को शाब्दिक व्याख्या— प्रक्षपेण-प्रभूत-प्रचुर वारंवार-मेहति मूत्रत्याग करोति यस्मिन् रोगे स प्रमेह । अर्थात् जिम रोग मे अत्यधिक या वार वार मूत्रत्याग (Frequeny, of micturation or Total out put of urine increased) होता है अथवा मूत्र मे आविल्ता—गँदलापन (Turbidity) पाया जाता है, जस रोग को प्रमेह कहते है। इन सभी प्रमेहो मे मूत्र-संस्थान की विकृति पाई जाती है। विकृति को विभिन्नता के अनुसार प्रमेह के लक्षणो मे भी भेद पाये जाते है और विजिष्ट लक्षण मिलते है।

आचार्य वाग्भट ने लिखा है कि वस्नुत 'मूत्र की अधिकता और गदलापन सभी प्रमेहो का सामान्य लक्षग है। सभी प्रमेहो मे दोप एव दूष्य के समान रहने पर भी उनके सयोग विशेप के कारण मूत्र के वर्ण, गध, स्पर्श आदि भेदो से प्रमेहो के अनेक भेद हो जाते हैं।'<sup>9</sup>

सामान्य दोप, दूष्य तथा सेहों के भेद- २प्रमेह एक त्रिदोपज व्याघि है। दोपो की उल्वणता या अविकता के अनुसार वातिक, पैलिक एवं इलैष्मिक भेद किये जाते है। प्रमेह की उत्पत्ति मे दूष्यो की समानता पाई जाती है। दूष्यो मे मेद, रक्त, शुक्र, जल, वसा, लसीका, मज्जा, रस, ओज तथा मास शरोर के धातु, दूष्य वनते है। इन दोप एव दूष्यो की विक्कृति के प्रभाव से दोष-भेदो के अनुसार कफज दश (उदकमेह, इक्षुमेह, सान्द्रमेह, सुरामेह, पिष्टमेह, शुक्र-

| १   | सामान्य लक्षण तेषा प्रभूताविलमूत्रता ।              |
|-----|-----------------------------------------------------|
|     | दोपदूष्याविशेषेऽपि तत्सयोगविशेषत ॥                  |
|     | मूत्रवर्णादिभेदेन भेदो मेहेपु कल्प्यते ।            |
|     | मूत्राघाता प्रमेहाश्च शुक्रदोषास्तथैव च ॥ 🗁         |
|     | मूत्रदोपाश्च ये वापि वस्ती चैव भवन्ति हि ।          |
| ~?, | कफ सपित्त. पवनश्च दोपा मेदोऽस्रगुक्राम्बुवसालसीका । |
|     | मज्जारसौज पिशित च दूष्या प्रमेहिणा विंशतिरेव मेहा ॥ |
| ર્શ | र भि० सि०                                           |

मेह, शीतमेह, सिकतामेह, शनैमेंह, लालामेह) पित्तज छ ( चार-काल-नील-रक्त-माजिष्ठ-हारिद्रमेह) तथा वातज चार ( वसा-मज्जा-हस्ति-मधुमेह) एवं कुल मिलाकर वीन प्रकार के प्रमेह होते हैं।

प्रमेह रोग में विशिष्ट हेतुओ के अनुसार ये भेद वतलाये गये है । सामान्यतया भी कुछ हेतु प्रमेहो की उत्पत्ति में भाग लेते हैं । ये सामान्य हेतु कफ दोप तथा कफ दोप से समता रखने वाले दूल्यो को विकृत करके रोग की उत्पत्ति कराते है---जैसे गुदगुदे विस्तर पर निश्चेष्ट जारीरिक परिश्रम से विमुख होकर आराम से पडे रहना, अधिक वैठे रहने का व्यवसाय, निश्चिन्त होकर अधिक सोना, दही का अधिक सेवन, ग्राम्य ( पालतू जीवो के मास ), मछली आदि जल-मास तथा भैसा, जूकर प्रभृति आनूपदेशज प्राणियो के मासो का सेवन, दूध तथा दूध से वने रवडी, मलाई आदि का अधिक उपयोग, गुड तथा गुड के वने पदार्थ मिश्री, चीनी, खाड आदि का सेवन, नवोन पैदा हुआ अन्न और पान का सेवन सभी कफवर्धक आहार प्रमेह के उत्पादक होते हैं । ( Rich & fatty diet & Sedatary life ).

साध्यासाध्यता— इन वीस प्रकार के मेहो मे कफज मेह साध्य, पित्तज मेह याप्य तथा वातज मेह असाध्य होते हैं। साव्यासाध्यता की उपपत्ति मे प्राचीन ग्रथकारो ने यह वतलाया ह कि कफज मेहो में दोप (कफ) एव दूष्य (मेदादि) की समानता है दोनो के प्रतिकार में कटु, तिक्त आदि रसो का प्रयोग (मेदादि) की समानता है दोनो के प्रतिकार में कटु, तिक्त आदि रसो का प्रयोग हितकर होता है। अस्तु, समान क्रिया से दोप एव दूष्य दोनों का ज्ञमन करना सभव रहता है। अस्तु, समी साध्य होते है। गित्तज मेहो में पित्त दोप एव दूष्य पूर्ववत् मेदादि होते है। इस प्रकार दोप और दूष्यों को एक ही क्रिया ज्ञामक नहीं होती है। प्रत्युत विपरीत पडती है।—जैसे पित्ताहर जो मथुरादि रसवाले द्रव्य है वे मेद के वर्ढक होते हैं—और मेदोहर कटुकादि उपचार पित्त के वढाने वाले पडते है। अस्नु, क्रिया की विपमता उत्पन्न हो जाती है फलतः पित्तज मेह मुखसाध्य न रहकर याप्य हो जाते है। वातज मेहो में मज्जाटि गम्भीर धातुओ का नाश होने से बहुत से उपट्रव खडे हो जाते है। रोग भी जीन्न विनाशकारी हो जाता है अतएव वातज मेह असाध्य होते है। उ

- १. आस्यासुख स्वप्नसुपं दधीनि ग्राम्योदककानूपरसा पर्यासि । नवान्नपान गुडवैक्वतञ्च प्रमेहहेतु. कफक्वच्च सर्वम् ॥ (वा. नि.१०)
- २. साध्याः कफोत्या दश पित्तजा पट् याप्या न साध्य पवनाच्चतुष्क. । समक्रियत्वाद् विपमक्रियत्वाट् महात्ययत्वाच्च यथाक्रमं ते ॥ (च चि. ६.)

## चतुर्थ खरडः चौतीसवॉ अध्याय

कुछज सभो रोग असाध्य—प्रमेह भी यदि कुछज हो तो असाध्य होता है। प्रमेही से उत्पन्न संनान भी प्राय प्रमेही पैदा होती है और उसका रोग भी असाध्य हो होता है। इन दोनों अवस्थाओं में अमाध्यता पंदा करने वाला कारण गर्भारभक वीजदोप ( ज्ञुक़कीट, डिम्बगत क़ोमोजोम्स ) होता है। यदि प्रमेही का वल-मास बहुत क्षीण हो गया हो तब भी वह असाध्य हो जाता है। सभी प्रमेह सम्यक् रीति से उपचार न होने से अत में मधुमेहत्व को प्राप्त करते है और तब वे असाध्य भी हो जाते है।

मधुमेह — समय पर उचित उपचार न करने से सभी प्रमेह मधुमेह मे परिणत होकर असाध्य कोटि मे पहुँच जाते हैं। चूँकि मधुमेह मे रोगी मधु के समान मधुर मूत्र का त्याग करता है और शरीर मे भी माधुर्य रहता है अत इस रोग को मधुमेह कहते हैं। मधुमेह कारणभेद से दो प्रकार का होता है-एक धानुचय से कुपित वायु से तथा दूमरा पित्त और कफ से आवृत वायु के द्वारा। इनमें आवरण-दोपजनित या उपेक्षित प्रमेहजन्य मधुमेह कष्ट-साध्य किन्तु स्वतत्र वातकोपजन्य मे मधुमेह असाध्य होता है।

मधुमेह आधुनिक विद्वानो के अनुसार प्राङ्गोदीयो (Carbohydrates) के नमवर्त्त (Metabolism) की विकृति का परिणाम होता है । मधुमेह प्रमेह रोग अन्तिम परिणाम (Seqnellai) के रूप में पैदा होता है ---इसमे मूत्र की मधुरता के साथ-साथ शरीर की भी मधुरता पाई जाती है । शरीर की मधुरता से रक्तगत शर्करा को वृद्धि समझनी चाहिये । अर्थात् मधुमेह मे रक्तगत शर्करा को वृद्धि के साथ-साथ मूत्र द्वारा भी शर्करा का उत्सर्ग होता है । इसे मधु-मेह युक्त परम मधुमयता (Hyper Glycaemia with Glycosuria or Diabetes Mellitus) कहते है । श्लेष्मिक प्रमेहो मे पाये जाने वाले रोग इक्षुमेह से इसका यही भेद है---इक्षुमेह मे केवल मूत्र मे माधुर्य (Glycosuria) पाई जाती है, परन्तु Diabetes Mellitus मे शरीर का मधुर होना या रक्त-गत शर्करा का वृक्क देहली (Renal Threshhold) से अधिक होना आवश्यक है जब कि इक्षुमेह मे रक्तगत शर्करा को वृद्धि नही होती है । ?

१ जात प्रमेही मधुमेहिनो वा न साध्य उक्त स हि बीजदोषात् । ये चापि केचित् कुल्जा विकारा भवन्ति तास्तान् प्रवदन्त्यसाध्यान् ॥(च) २ सर्व एव प्रमेहास्ते कालेनाप्रतिकारिण. । मधुमेहत्वमायान्ति तदाऽसाव्या भवन्ति हि ॥ ( सू )

## भिपक्कर्म-सिद्धि

प्रमेह में सामान्य क्रियाक्रस-प्रमेहपीडित रोगी दो प्रकार के मिलते है-एक स्यूल ( मोटे ) एव वलवान् दूसरे कृश एव दुर्वल । इनमे स्थूल एव वलवान रोगी में वढे हुए दोपों को दूर करने के लिये वमन एव विरेचन प्रभृति कर्मों के द्वारा संशोधन करना उचित रहता है--कृश एवं दुर्वल रोगियों में वल-मासादि को वढाने के लिये वृहण करना अपेक्षित रहता है।

स्थूल एवं वलवान् प्रमेह के रोगियो की वमन एवं विरेचन कर्म के द्वारा ऊर्घ्व और अघो मार्ग मे लीन हुए मल के दूर हो जाने के पश्चात् संतर्पण क्रम से ही चिकित्सा करनी चाहिये। जो रोगी अत्यन्त झोण या दुर्वल होने के कारण सशोधन के योग्य नही है उनकी रुशमन क्रिया के द्वारा चिकित्सा, प्रारंभ से ही करनी चाहिये।

सामान्यतया मृत्र-संस्थान के रोगो मे अपतर्पण पथ्य होता है--परन्तु प्रमेह रोग में मशोबन के अनन्तर अग्निका वल देखते हुए संतर्पण को भी व्यवस्था करनी चग्हिये। प्रमेह मे सामान्यतया कफ-पित्तानाशक उपचार पथ्य होता है। अस्नु, अपतर्पण की ही क्रिया अधिक प्रशस्त है।<sup>9</sup>

प्रमेह रोग में सदामन के लिये निम्न लिखित आहार-विहार की व्यवस्था करनी चाहिये। रोगी को वल के अनुसार शारीरिक श्रम कराना, भोजन में लघु भोजन जैमे—जी, कोदो, साँवा, गेहूँ (रोटी, दलिया, भात या सत्तू वनाकर यथा-योग्य) का प्रयोग करना चाहिये। पुराने चावल का सेवन भी कराया जा सकता है, परन्तु सब से उत्तम अन्न जी है। इसका बहुलता के साथ उपयोग

मधुमेहे मधुसमं जायते स किल दिधा । क्रुद्धे धातुच्चयाद्वायुर्वोपावृतपथेऽथवा ॥ आवृतो दोपलिङ्गानि सोऽनिमित्ता प्रदर्शयन् । क्षणात्चीण क्षणात्पूर्णो भजते कृच्छू-साध्यताम् । मधुर यच्च मेहेपु प्रायो मध्विह मेहति । सर्वेऽपि मधुमेहाख्या माधुर्यान्च तनोरत ॥ (वा नि. १०)

१. रथूल प्रमेही वलनानिहैक कुशस्तथैक परिदुर्वलक्ष्य । सबृ हण तत्र कुशस्य कार्यं संशोधनं दोपवलाधिकस्य ।। ऊर्ध्वं तथाऽधश्च मलेऽपनीते मेहेपु संतर्पण-मेव कार्यम् । सशोधनं नार्हति यः प्रमेही तस्य क्रिया संशमनी प्रयोज्या ॥ यवस्य-भदयान् विविधास्तथाद्यात् कफप्रमेही मधुमंप्रयुक्तान् । भृष्टान् यवान् भक्षयत प्रयो-गान् शुक्तारच सवतून्न भवन्ति मेहाः ॥ व्यायामयोगैविविधं प्रगाद्वैरुदर्त्तनेः स्नान-जलावसेर्क. ॥ विरूक्षणार्थं कफपित्तजेपु सिद्धा प्रमेहेत्वपि ते प्रयोज्या । वल्टेदश्च मेदश्च फफरच वृद्ध प्रमेहहेतु प्रसमीक्ष्य तस्मात् । वैद्येन पूर्वकफपित्ताजेपु मेहेपु कार्याएयपतर्पणानि ॥ कराना चाहिये। जो के बने विविध प्रकार के भोजन जैसे—दलिया, रोटो, हलुवा, अपूपा (पूवा), वाटी आदि बनाकर भी दिया जा सकता है—''यवप्रधानस्तु भवेत्प्रमेही।'' दालो मे मूग, चना एव अरहर, कुलथी का और विशेप कर मूंग का उपयोग करना चाहिये। शाक-तरकारी मे तिक्त और कपाय कटु रस युक्त पत्र, पुष्प, फल वाले शाको का जैसे—नीम की पत्ती, परवल, करेला, केला, गूलर आदि का सेवन कराना चाहिये। मूल और कदो का शाक रूप मे उपयोग कम करना चाहिये।

मासरसो में प्रतुद ( चोच से निकालकर मासादि खाने वाले गीध, वाज, काकादि ) एव विष्किर ( जमीन को कुरेदकर या नख से विखेर कर खानेवाले-मुर्गे वत्तक, तितिर, लावा आदि ) पचियो के मास या अन्य जाड्नल पशुओ के मास प्रमेह मे उत्तम रहते है । प्रमेह मे मट्ठे का सेवन तथा मधु का उपयोग उत्तम रहता है--फलो मे आंवला, जामुन, आम, केला, अगूर मुनक्का, सेव, अमरूद, तथा अन्य ऋतु-फलो का सेवन पथ्य रहता है । फलो के माधुर्य से मधुमेह मे भी हानि नही होती है । जौ के सत्तू का सेवन भी हितकर है । तैलो मे सर्षप, अतसी एव इगुदी तैल का उपयोग खाद्य रूप मे करना उत्तम रहता है ।

रूक्ष पदार्थ जैसे—निम्ब-हरिद्रादि द्रव्यो के चूर्ण के द्वारा या महीन मिट्टी के द्वारा शरीर के ऊपर गाढा उद्वर्त्तन करना, स्नान करना, व्यायाम करना, रात्रि मे जागरण, पथ्य है। दिन मे न सोना, अधिक वैठना या सोना, आराम-तलवो का जीवन तथा स्निग्ध, गुरु एवं अभिष्यदी आहार प्रमेह में अनुकूल नही पडते है—। अस्तु, इन आहार-विहार एव औषधियो का बाह्य तथा आभ्यतर प्रयोग प्रमेह रोग मे हितकर होता है। निदान या कारण का परिहार सभी रोगो मे चिकित्सा सूत्र है—फल्टत. प्रमेह के उत्पादक सामान्य हेनुवो का-जिनका ऊपर मे कथन हो चुका है-पूर्णतया परित्याग करना आवश्यक होता है। जैसे दधि, आनूपदेशज मास, उडद, घी, रवडी, मलाई, कुष्माण्ड, इक्षुरस, गुड, स्वादु, अम्ल एव लवण का उपयोग सर्वथा बद कर देना चाहिये।

गाय का दूध पानी मिलाकर सेवन करना उत्ताम रहता है। धारोष्ण हो एवं बरावर पानी मिलाकर लिया जावे तो अधिक उत्ताम रहता है।<sup>२</sup>

१ यैहेंतुभिर्ये प्रभवन्ति मेहास्तेपु प्रमेहेपुन ते निपेव्या । हेतोरसेवा विहिता यथैव जातस्य रोगस्य भवेच्चिकित्सा ।। (च चि ५)

२ आमदुग्ध समजल य पिवेत् प्रातरुत्थित । नि सशय शुक्रमेह पुराण-स्तस्य नश्यति ॥ सर्वमेहहरो धात्र्या रस क्षौद्रनिशायुतः । लोढ. सारो गुडूच्यास्तु मधुना तत्प्रमेहनुत् ॥ पीतो रसो गुडूच्या वाम धुना मेहनाशन । पलाशपुष्प-तोलैक सितायाश्चार्धतोलकम् । पिष्ट पीताम्भसा पीत मेह हन्ति न सशय. ॥ (भ.र.) प्रसिह इन सामान्य औपधियाँ— १. हरिडा (हत्दी का चूर्ण ३ माना मधु ६ माना)। २. आमलको मधु के माथ। ३. गुडूची दवाथ या स्वरन मधु के साथ। गुडूचीसत्त्व १-२ माना मधु के नाथ। ४ खदिर का दवाय या जल। ५. कुडा का वत्राय या जल। ६ मधु का नर्वत (पानी मे घोल कर वताया जल)। ७. त्रिफला चूर्ण ३ माना ६ माना या त्रिफला क्वाथ का मधु से सेवन। ८. दास्हरिडा का चूर्ण २ माना मधु से। ९ जतावरी-मूल का स्वरस १ तोला लेकर जसे १ पाव दूध मे मिलाकर सेवन। १०. पलान पुष्प १ तोला मिश्री है तोला जल से पीसकर जर्वत वना कर लेना प्रमेह रोग मे लाभप्रद रहता है। ११ जुद्ध स्फटिका चूर्ण-१ माना की मात्रा मे नारि-केल जल के साथ सेवन विनेषत जीर्या पूर्यमेह (Gleet) मे उपयोगी है।

?२. जूढ जिलाजीत १ माजा की मात्रा में दूध में घोल कर सेवन । १३. लौह भस्म १ र० की मात्रा में त्रिफला च्हूर्ण एवं मघु के साथ लेना । १४. त्रिवंग (नाग-वग-यगद) में से किसी एक का भस्म १-२ रत्ती की मात्रा में हरिद्रा चूर्ण १ माद्या और आंवले का स्वरस ६ माजा एव मघु ६ माज्या के साथ सेवन ।

१५ भूम्यामलकी का स्वरस १ तोला, मरिच २० दाने के साथ सेवन करना।

१६ कतक्वीज ( निर्मली वीज ) का चूर्ण १ तोला तक के नाथ पीसकर मधु मिला कर सेवन ।

१७. गुडमार की 'पत्ती का करक या 'स्वरम कालीमिर्च के साथ पिलाने से बहुमूत्र तथा मधुमेह और डक्रुमेह में लाभप्रद रहता है।

१८. गुजामूल चूर्ण ३ मार्चे मघु से ।

१९ वकायन की मीगी या पूतिकरज की मीगी का चूर्ण १-२ माने मधु में मेन्न।

रोपानुसार तथा प्रमेहभेदानुसार विशिष्ट क्रिया क्रम-

रलेप्म प्रमेह—कफज प्रमेह टब प्रकार होते है। उनमें सामान्य उपचार के रूप में रंघन, लेखन तथा सबोधन क्रियावो को यथासमय करना हिनकर होता है। विशिष्ट औपवियो का एक्वैक्बा वर्णन नीचे प्रस्तुन किया जा रहा है।

१. उदक मेह—(Diabetes Insipidus) पारिजात का कपाय (२ तोले पारिजातपत्र ३२ तोले जल मे उवाल कर ८ तोले ग्रेप रहने पर पिलावे।) (मु) हरट, कायफल, नागरमोधा और लोझ सम भाग मे लेकर २ तोले द्रव्य का कपाय बनाकर मधु मिलाकर सेवन। (यो. र) २ इन्तुमेह (Glycosuria Alimentry)---निम्ब के पत्र या छाल का काढा (सु) पाठा, वायविडज्ज, अर्जुन की छाल और धमासा-समभाग लेकर जोकुट कर २ तोले द्रव्य का यथाविवि ववाथ वनाकर मधु के साथ। (यो. रत्नाकर मे कदम्ब के पाठ से उद्युत) जयन्ती क्याय भो उत्तम रहता है।

े ३ सान्द्रमेह ( Phosphaturia )---सप्तपर्ण का कषाय । ( सु ) हरिद्रा, दारु हरिद्रा, नागरमोथा क्षोर नायविडङ्ग समभाग मे लेकर २ तोले द्रव्य का यथाविधि बनाया कपाय मधु के साथ ।

४ पिष्ट मेह ( Chylinna )--हरिद्रा एवं दारु हरिद्रा का कषाय (सु ) दारु हरिद्रा, वाय विडङ्ग, खदिर को छाल और धव की छाल का सम भाग मे गृहीत का कपाय मधु के साथ ।

वरतुत पिष्टमेह 'और सान्द्रमेह दोनो में लक्षण एव चिकित्सा का बहुत साम्य है----। अस्तु, एक में प्रयुक्त औपधि दूसरे में भी व्यवहुत हो सकती है । इन दोनो अवस्थावों में मएडूर भस्म ४ रत्ती की मधु से दिन में दो बार देकर त्रिफला का व्याय पिलाने से अद्भुत लाभ होता है ।

५ सुरामेह (Acetonuria) — सुरातुल्य गव का मूत्र । यह भी एक प्रकार का साद्रमेह ही है। मधुमेह (Diabetes Mellitus) का एक विशिष्ट लचण है। जाल्मली (सेमलमूल) का कपाय उत्तम रहता है (सु)। कदम्व की छाल अधवा फूल, शाल की छाल, अर्जुन को छाल और अजवायन समभाग मे लेकर २ तोला द्रव्य का यथाविधि बना। कपाय मधु के साथ। (योग र.)

६ शुक्रमेह (Spermatorrhea)-दूर्वा, शैवाल, पूति करञ्ज, कशे-रुक, केवटी मोथा, सेवार, जलकुभी कपाय का (सु) देवदारु, मीठा कूठ, अगुरु और लाल चदन इन द्रव्यों को सम भाग में लेकर यथाविधि निर्मित कपाय मधु के साथ। (यो र) न्ययोधादि गण को औपधियां मधु मे।

८ शीतमेह-स्वभावत मूत्र शरीर के रक्त-ताप के समान उष्ण होता है, पर जिन अवस्थावो में ( Nitrogenous ) पदार्थों की अमोनिया आदि की उत्पत्ति अधिक होती है, मूत्र शीतल होता है। सभवत इसी अवस्था को ध्यान मे रखकर आचार्यो ने इस अवग्या का वर्णन किया है। उपचार मे व्यवहुत होने वाली औपधियाँ-पाठा एव गोक्षुर कषाय (सु.) अथवा पाठा, मूर्वा और गोखरू का वपाय मधु से पिलावे। (यो. र)

१ शनैसेंह-धीरे-धीरे मद वेग से मूत्र का स्नाव होना। त्रिफला और गुडूची का कपाय। (सु) वच, खस, हरड, गिलोय इनका समभाग मे लेकर २ तोले द्रव्य का कपाय लाभप्रद होता है। (यो. र.)

१० लालासेह-स्निग्ध एवं पिच्छिल वस्तु का मूत्र से स्नवित होना। यहात् दोप से गुक्रकीट ही गुक्र द्रव ( Spermatic Fluid Prostatic or Seminal vesical Secretion ) का साव। त्रिफला और अमल्ताश का कपाय ( सुश्रुत )। अडूसा, हरीतकी, चित्रक की छाल और सप्तर्भण की छाल का कपाय लालामेह को दूर करता है। (यो र.) वकायन के वीज की मीगी २ मागा का चूर्ण मधु से।

सुश्रृत ने लवणमेह ( जिसमे क्लोराइड्स की मात्रा अधिक आवे इस प्रकार का मूत्र ) तथा फेनमेह ( मूत्र मे फेन या वायु की उपस्थिति होना- Pneumaturia ) का वर्णन जीतमेह तथा लालामेह के स्थान पर किया है। फेनमेह मे त्रिफला, आरग्वध और द्राक्षा कपाय मधु के साथ पिलाने को वत-लाया है। अगुरु तथा पाठा का क्वाथ लवणमेह मे उत्तम कताया है।

पित्तप्रसेह-पित्त प्रमेह छ. प्रकार के होते है। इनमे सामान्यतया विरेचन, सतर्पण तथा सशमन के द्वारा उपचार करना होता है। एकैंकशः इनकी चिकित्सा का वर्णन प्रस्तुत किया जा रहा है।

१. झारमेह (Alkalıneurine) — त्रिफला कपाय ('सु.-)। खस, लोघ, अर्जुन को छाल और चदन का सम भाग में लेकर जो कुटकर २ तोले द्रव्य का कपाय मधु से।

२. नीटमेह (Indicanuria)--शालसारादि कपाय, अश्वत्य कपाय (मु.)। सस, मोथा, आंवला एव हरड का कपाय।

३ अम्लमेह (Highly acidic urine) — का वर्णन केवल मुश्रुत में आता है। इसमें क्षारीय द्रव्यो का उपयोग करना चाहिये। शेप हारिद्र, माजिए, रक्त और काल मेह वास्तव में रक्तपित्त या रक्तमेह के ही विविध प्रकार है-- 'रक्तस्य पित्तस्य हि स प्रकोप. (चरक)।

३. हारिद्रमेह ( Haemoglobinuria )---आरग्वध कपाय ( सु. ) मोया, हरड, पुष्करमूल, व्वेत कुटज की छाल इनका क्वाथ। ४ सांजिष्ठ मेह (Haemoglobinuria or urobilmuria)--मजिष्ठा एव चदन का कपाय (सु) लोध, नेत्रवाला, दारुहरिद्रा और घाय के फूठ का कपाय।

६ कालमेह ( Melanuna )---यह भो रक्तमेह का एक प्रकार है। न्यग्रोधादि कपाय। पटोलपन, निम्व को छाल, आँवला और गिलोय इनका वत्राय मधु मिलाकर।

वातिक प्रमेह—वातिक प्रमेहो में अत्यधिक मात्रा में धातुक्षय हो जाता है जिससे वायु कुपित होकर प्रमेह रोग को पैदा करता है। ये सभी प्रमेह असाध्य हो जाते हैं। अस्नु, इनकी चिकित्सा की विशेष चिन्ता की आवश्यकता नहीं रहतो है। वातव्न क्षोण्धियों से मिद्ध तैल या घृत का सेवन रोगों को कराना चाहिये। भेदानुमार यहाँ एकैंकश चिकित्सा का वर्णन किया जा रहा है। इन रोगो के असाध्य होते हुए भी यापनार्थ कुछ औषधि योगो का व्यवहार अपेदित रहता है।

१ चसामेह (Lipuria) — मूत्र मे अत्यधिक मात्रा मे वसा आती है। अग्निमय (अरणो) का अथवा शिशपा (शीसम) का कपाय मधु से। (सु)

२ सज्जासेह—इसे सुश्रुन ने सपि-र्मेह को सज्ञा दी है। यह वसामेह का ही एक प्रकार है। इसमे वसा के साथ रक्त का भी मिश्रण पाया जाता है। ऐसी अवस्था वृक्क-विद्रधि, पुराना पूयमेह तथा मूत्र-सस्थान के राजयक्ष्मा मे मिलती है। चिकित्सा मे कूठ, कुटज, पाठा, हिज्जु, कटुरोहिणी (कुटकी), गुडूची और चित्रक का कपाय। (सु)। त्रिफला, मूर्वा की जड, सहिजन की छाल, नीम की छाल, मुनक्का और सेमल के जडको छाल, इनका कपाय बना कर

- १. या चातमेहान् प्रति पूर्वमुक्तावातोल्वणाना विहिता क्रिया या ।
  - वायुहिं मेहेप्वतिकर्शिताना कुप्यत्यसाध्यान् प्रति नास्ति चिन्ता ॥ (च चि ६)

## सिपकर्म-सिद्धि

मधु के साथ । सम प्रमाण में इन औपधियों को जौऊुट कर के २ तोले को ३२ तोले जल में उवाल कर ८ तोले बोप रहने और ठडा होने पर मधु मिला कर लेना । बीघ्र लाभ पहुँचाता है ।

हस्तिमेह--मतवाले हाथो के समान वेगरहित अजस मूत्र का स्नाव होता है। मूत्र उसीका युक्त और विवद्ध रहता है। संभवत. जीर्ण वृक्क नोथ का यह वर्णन है, जिस में शुक्लिगे (Albumin-), निर्मोक (Casts) और पोषप बहुमूत्रता (Polturia) आदि एक्षण मिलते है।

कुछ विद्वानो के मत मे यह एक प्रकार का मिथ्या मूत्रकुच्छ (False in Continence of urine)---जो मुपुम्ना स्थित मूत्र केन्द्र के घात अथवा प्रथिको वृद्धि मे पाया जाता हूँ।

चिकित्सा में तिन्दुक, कपित्थ, शिरीप, पलाग, पाठा, मूर्वा, धमासा का कपाय मधु मिथित कर के पिलाना अथवा-हार्था, अन्व, जूकर, खर (गर्दभ) वीर ऊँट की हड्डी की भम्प का उपयोग करना उत्तम वनलाया है।

४ स्रोटमेह या मधुमेह या ओजोमेह--आधुनिक परिनापा के अनुमार इम रोग को 'ढायवेटीज मेठाइटम (Diabetes Mellitus) कहा जाना हूं। यह एक याप्य रोग है, इस में मूत्र में जकरा का उत्सर्जन होता है। रक्तगन घर्करा की भी मात्रा वट जाती है। इस रोग की चिकित्सा में आहार-विहार का सम्यक् रीति से अनुपालन करना आवब्यक होता है। जब तक रोगी पथ्य में रहता है, ठोक रहता है अन्यया रोग पुन हो जाता है। प्रमेह रोगो में बतलाये गये नभी पथ्यों का इस अवस्था में उपयोग करना चाहिये।

यह रोग प्राय ममाज के उस वर्ग में पाया जाता है जो गारीरिक श्रम से तिमुख होकर मम्पन्नता का जीवन व्यतीत करते हैं। दैनिक कार्यक्रम में जिनको गारीरिक श्रम बहुत हो कम करना पड़ता है, अधिकांश बैठे रहना 'पडता है। आहार भी अत्यक्ति पीष्टिक, स्निग्व, कफ-मेदोवर्धक पदार्थों की बहुलता रहता है। अन्तु, चिकित्सा करते समय सर्वप्रथम इन कारणों को दूर करना आवव्यक होता है। एतद्व मधुमेह में पीडित व्यक्तियों के लिए व्यायाम या जारीरिक पण्टियम जो उनके शक्य ही अवध्य कराना चाहिये। सभी प्रकार के व्यायाम--टह-लना, दीहना, खेल-कूद में भाग लेना, दएड-बैठक करना, दण्ड, मुद्गर-क्रुद्दती पादायात आदि यथायोग्य कराना चाहिये। आरामतलवी का जीवन छोडकर मुनियों को तरह ब्रह्मचर्य व्रत का पालन कराना आवश्यक होता है। प्रतिदिन विना जूते और छाते के धारण किये मार्ग में भ्रमण करते हुए, गृहस्थो के घर मे

१७०

माँगी हुई भिक्षा से उदर पालन करते हुए तथा मुनियो की तरह व्रह्मचर्यादि का पालन करते हुए सौ योजन (८०० मोल) या इससे भी अधिक योजनो तक निरन्नर अमण करने से मधुमेह रोग नष्ट होता है। अथवा केवल जगल मे रहकर नीवार और आवले के फलो मे भोजन-वृत्ति का निर्वाह करते रहने से सर्व प्रकार के प्रमेह नष्ट होते हैं। सक्षेप मे आढ्य-वृत्ति का परित्याग और दरिद्र-वृत्ति का अनुपालन श्रेयम्कर रहता है।

नवारियों में गद्देदार और आरामदेह सवारियों के स्थान पर हायी और घोटे की सवारी मधुमेह में अच्छी मानी गई है । उपर्युक्त पथ्य सभी प्रकार के प्रमेह रोग में विपत मघुमेह में हितकर होते है । सूर्य-प्रकाश या घूप में अमण करना या काम करना भी उत्तम रहता है।

मधूमेह पीडित रोगो को अपने भोजन में मधुर-अम्ल एवं लवण रस पदार्थों का सेवन अथवा स्निग्ध (घी मलाई-रवडी और खोये का बना पदार्थ या मिष्टान्न) जो लफ एव मेद के वर्धक होते हैं पूर्णतया छोड देना चाहिए। रूच, कटु, तिवत एव कपाय रस युक्त पदार्थों का सेवन रखना चाहिये।

इम प्रकार के पथ्यों में उत्तम आहार जौ की रोटी या दलिया, मूँग की दाल और मट्टे का पर्याप्त सेवन उत्तम रहता है। शाको में परवल एव करैले का नेवन उत्तम रहता है। गूलर एव केले के शाक का सेवन या अन्य प्रकार के पत्रयाको का जैसे मूली, चौठाई, सोआ एव पालक का उपयोग ठीक रहता है। यद शाको में आलू, दालजम आदि अनुकूल नहीं पडते हैं। फलो का सेवन उत्तम रहता है। दूध एव फलाहार अनुकूल पडता है।

अौपधि-म्नपाय-रवरस-करेले के ताजे फल का स्वरस १ तोला प्रातः काल में खाली पेट पर लेना । निम्बपत्र-स्वरस ६ माशा मधु के साथ । विल्वपत्र स्वरस व वल को पत्ती का रस या वेल की छाल का काढा वना कर लेना । चिस्वी पचाङ्ग का स्वरस मधु के साथ १ तोला । आमलकी स्वरस । कच्ची हल्टो का स्वरस या अभाव मे हरिद्रा का चूर्ण २ माशा । जामुन का फठ, जामुन के मूल की छाल का कपाय या जामुन की गुठली का चूर्ण १-३ माशे मधु के साथ सेवन । विजयसार-इसकी लकडी को ताम्रघट मे रखे जल मे

१ व्यायामजातमखिल भजन्मेहान् व्यपोहति । पादातपच्छत्र रहितो भिक्षाशी मुनिवद्यत ।। योजनाना शत गच्छेद्रधिक वा निरन्तरम् । मेह जेतु वने वापि नीवारामलकाशन ।।

२ हस्तयश्ववाहनमतिभ्रमण रवित्विट् ॥ ( भै र )

छोड़ देना चाहिये—डर्मन पानी का व्याँ किंचित् लाल रंग का हो जाता है । इन जल को पीने के उपयोग में लाना चाहिये ।

जिफला चूर्गो २ मे ४ माया मधु के माथ प्रातः-माउम् । आम या जामुन ( विना फठ लगे ) के त्वक् चूर्ण या कपाय का मधु मे मेवन । प्र्निकरंज के वीज की मींगी का उपप्राग भी उत्तम हं। गुड़मार के पत्र के चूर्ण या कपाय का उपयोग ।

राळिसारादि गण ( मुश्रुकोक्त ) औषधियों का यथालाभ कपाय बनाकर मधु मिलाकर दिन में दोबार सेवन करना उत्तम रहता है। बहुम्बता को रूम करने के ज़िफ्टादि कपाय-विफला, बौसकी पत्ती, नागरमोथा और पाठा का सममात्रा में बनाया कणाय मधु के साथ देना चाहिये।<sup>9</sup>

शालगारादि गण---माल वृक्ष, साल के मेद ( अजकर्ण), खदिर, तिन्दुक वृक्ष, सुपारी, भूर्जेपत्र, मेपश्टगी,तिनिध, ध्वेत चंदन, प्वत चटन, शीसम, शिरीष, अर्जुन, धत्र, असन ( विजयसार ), ताढ़ का मूल, शाक वृच, करंज एवं पूतिकरंज, अध्वक्षणी, अगर तथा पीत चंदन।

रसौपरियों में शिलाजीत, त्रिवग (वंग-नाग-वशदभम्म), लोह तथा गुगुलु के योग उत्तम रहते हैं जैसे-शिवा गुटिका १ माशा दूध में घोल कर प्रात -सायं अथवा चंद्रप्रमावटी १-२ गोली दूब से प्रात:-मायम् । स्वर्ण और मुक्ता के योगिकों में वसन्तरुमुमाकर रम का सेवन कराना १-२ रत्ती-औवले ओर हल्वी के रम और मधु के साथ उत्तम कार्य करता है। त्रिवंग मस्म या नवायस लोह का गुट्ट्वी सत्त्व एवं मधू ने सेवन भी उत्तम नहता है।

कई कौषचि योगों का नाचे संग्रह किया जा रहा है, इनका उपयोग प्रमेह तथा सपुमेह की विभिन्न अवस्थावों में करने से लाम प्राप्त होता है।

न्यप्रोधादि चूर्ग-वट-गूलर-पीपल और सोनापाठा को छाल, अमत्ताख वा गूदा, लमन (विजयमार) को छाल, लामको गुठठी, जामुन को गुठठी, कैथफल को मज्जा, चिरोजी, अर्जुन की छाल, घव की छाल, महुए की छाल, मघुयष्टी, पठानी लोध, अरहर के पौदे की जड़, करंज फल की गिरी और विफला पूथक्-पूचर, टन्ट्रयव और युद्ध मत्लातक ४-४ तोले च्यूर्ण करले। मात्रा ३ माद्या। प्रात -सायं जिफला के ज्वाथ मे।

१. त्रिफ ठावे गुपत्र ।व्दपाठामधुयुनै. छन. । छुम्मयोनिरिवाम्मोधि बहुमूत्रं तु शोपयेन् ( यो. र. ) कुशाबलेह — कुशा-कास-खस-इक्षु-एव रामगर की जड प्रत्येक का १०-१० पल लेकर २ द्रोण जल मे क्वथित कर अष्टमाश शेप रहने पर छान ले। फिर इसको कडाही मे लेकर अग्नि पर चढाकर १ प्रस्थ खांड डालकर दो तार की नाशनी दनावे, जब वह किंचित् गाढा होने लगे तो उसमे निम्नलिखित द्रव्यो का चूर्ण डाले — मनुयष्टि, खीरा-कुष्माण्ड एवं ककडी के बोज-गिरो, वशलोचन, आंवला, तेजपात, दालचीनी, डलायचो नागकेशर, वरुण की छाल, गिलोय का सत्त्व, प्रियगु प्रत्येक एक तोला । फिर अच्छो तरह से आलोडित करके मिलावे । और पाक बना ले । मात्रा १ तोला । दूध के साथ प्रातः-सायम् ले । सभी प्रकार के प्रमेह, मूत्रक्रुच्छु, मूत्राघात मे लाभप्रद ।

गोक्षुरादि गुग्गुलु (वातरक्ताधिकार) — मघुमहेज वातिक वेद्भना एव सधि-नोध एवं पूयमेहज संधिवात मे लाभप्रद ।

चंद्रकला बटी--छोटी डलायची के वीज, कपूर, शिलाजीत, थाँवला, जायफल, केशर, सेमल के मूल, रस सिन्दूर, वग भस्म और अभ्रक भस्म समभाग में ले। प्रथम रम सिन्दूर को खरल में महीन पीसे। पीछे उसमे शिलाजीत, भस्मो तथा अन्य द्रन्यों के कपडछान चूर्ण को भिलावे। फिर हरी गिलोय और सेमल के मूल के रस से तीन-तीन दिनो तक मर्दन करके ३-३ रत्ती की गोलियाँ बना ले। छाया में सुरता कर शीशी में भर ले। सात्रा २ गोली सुबह-शाम मधु से चाट कर ऊपर से गाय का दूध ले। सर्व प्रमेहों में लाभप्रद। विशेपत शुक्रमेह एवं स्वप्नदोप में हितकर है।

चंद्रप्रभा वटी—कपूर, वच, मोथा, चिरायता, देवदारु, हल्दी, कडवो अतीस, दारुहल्दी, पीपरामूल, चित्रक की छाल, निशोथ, दन्ती की जड, तेजपात, दालचीनी, इलायची, वंशलोचन, गिलोय, प्रत्येक १-१ तोला, घनिया, हरड, वहेरा, आंवला, चन्य, वायविडङ्ग, गजपीपल, स्वर्णमाक्षिक भस्म, सोठ, मरिच, पीपल (छोटी), सर्जिक्षार, यवक्षार, सैंबव, सोचल तथा विडलवण प्रत्येक का चूर्ण ४-४ मागे, लौह भस्म २ तोला, चीनी ४ तोला, शुद्ध शिलाजीत तथा शुद्ध गुग्गुलु ८-८ तोले ।

प्रथम गुग्गुलु को साफ करके लोहे के इमामदस्ते में कूटे जब गुग्गुलु नर्म हो जाय तो उसमे अन्य भस्म तथा द्रव्यो के कपडछन चूर्ण मिलावे। जब गोली बनने लायक हो जावे तो उसमे त्रिफला क्वाथ की भावना देकर ५-५ रत्ती की गोलियां बनाकर जीजी में भर ले। मात्रा १-२ गोली। अनुपान गाय के दूघ से।

# भिषकमें-सिद्धि

डपयोग—सभो प्रज्ञार के मूत्र-संस्थान के विकारो मे तथा यक्वद् दोप मे रुाभप्रद । चंद्रप्रभा गुटिका ( अर्थोविकारोक्त ) भी प्रमेह रोग में लाभप्रद होतो हे ।

वसन्ततिल रस-लौह भस्म, वंग भस्म, सुवर्णमाक्षिक भस्म, सुवर्ण भस्म, अभ्रभस्म, प्रवाल शस्म, रजत (चादी) भस्म, मुक्ता भस्म, जावित्री, जायफल, दालचीनी, इलायची, तेजपात, नागकेशर प्रत्येक एक एक तोला। एकत्र महीन पीसकर त्रिफला के स्वरस की भावना देकर २-२ रत्ती को गोली वनाचे। यह एक उत्तम वल्य रसायन योग है। अनुपान भेद से नाना प्रकार के चातविकार, अपस्मार, मूर्च्छी, उन्माद, सन्यास (Coma), क्षय, विविध प्रकार के मेह रोग विशेपतः मधुमेह मे लाभप्रद है।

Xox

## चतुथे खण्ड : चोतीसवॉ अध्याय ५७५

सुवर्गा वंग--- शुद्ध वग २० तोले लेकर उसे लोहे या मिट्टी के पात्र मे डालकर, पात्र को चूल्हे पर चढाकर मद-मद आँच पर वग को पिंघलावे। फिर इस पिघले वग को एक पत्थर के खरल में जिसमें २० तोले झुद्ध पारद हो तूरन्त उसमे छोडे और अच्छी प्रकार से घोटे। फिर दोनो की पिष्टि हो जाने पर ू उसमे ५ तोला सैधव लवण डालकर घाटे । आधे घटे तक घोटने के पश्चात् उसको जल से प्रक्षालित करे। इस प्रकार २१ वार लवण के साथ मर्दन कर उसको २१ चार प्रक्षालिन करे । फिर उसमे पारद के वरावर शुद्ध गधक (२० तोला) मिलाकर कज्जली वनावे, पञ्चात् २० तोला नवसादर मिलाकर मर्दन करे फिर पारद से चौथाई कल्मी शोरा ( ५ तोला ) डालकर खूव घोटकर रखे । अब इस द्रव्य को मात वार कपडमिट्टी की हुई आतशी शोशो में उसके चतुर्थाश तक भर कर आतशो शीशी को वालुका यत्र में चढाकर १२ घटे तक पाक करे। अग्नि की आँच देना प्रारभ करे। थोडी देर मे कज्जली उबल कर ऊपर आने लगे तो व्यांच को मद कर दे। वीच वीच में लोहे की शलाका को शीशी के मुख के भीतर प्रविष्ट करके गधक के जलने का ज्ञान होता चलता है । जब शोशो पर ब्वेत घूम न दिखलाई पडे और जव शलाका प्रविष्ट करने पर उसके अग्रपर लाल चमक्ते पीले रग के कण लगने लगे तो आंच देना कम कर देना चाहिये । यह गवक के जीर्ण हो जाने का चिह्न है । इस प्रकार खुले मुख से हो सुवर्ण वग का पाक होता है।

इस प्रकार पाक करने से सुवर्ण के समान चयकता हुआ अत्यन्त सुन्दर 'सुवर्ण वग' नामक रसायन सिद्ध होता है। यह सुवर्ण वग बलवर्धक, प्रमेह-नाशक, जीर्ण पूयमेहादि मे लाभप्रद, शरीर की कान्ति, मेवा, वीर्य एव अग्नि का बढाने वाला होता है।

अपूर्वमालिनी वसन्त-वैक्रान्त भस्म, अम्र भस्म, ताम्र भस्म, सुवर्णमाचिक भस्म, चादो भस्म, वग भस्म, प्रवाल भस्म, रस सिन्दूर, लौह भस्म, शुद्ध टकण, क्षुद्र द्दाख भस्म ( शम्वूक या घोघा की भस्म, प्रत्येक १-१ तोला लेकर सव को महीन पीस कर खस, हरिद्रा तथा शतावर के क्वाथ की प्रथक्-पूथक् सात-सात भावना दे। फिर उसमें कस्तूरी तथा कपूर प्रत्येक १-१ तोला मिलाकर २-२ रत्ती को गोलियाँ वना ले। पिप्पली चूर्ण और मधु के अनुपान से एक-एक गोली प्रात -सायम् देने से सभी प्रकार के जोर्ण ज्वरो मे लाभ होता है। गुडूचीसत्त्व और मिश्री के अनुपान से सभी प्रमेहो मे प्रशस्त है। नीवू के जड के क्वाथ के साथ मूत्रक्तुच्छु तथा अश्मरी मे प्रयोग करना चाहिये। शियागुटिका- उत्तम गुढ शिलाजीत १ सेर ले। इमे त्रिफला के क्वाथ मे आप्लुत करके रात भर रहने दे। दूमरे दिन खरल को घूप मे रखकर घोटे इस प्रकार तीन भावना दे। इमी प्रकार दलमूल, गिलोय, बला, पटोलपत्र और मधुयष्टि के स्वरस या कपाय मे वयालाभ भावना दे। प्रत्येक से तीन तीन वार भावना पश्चात् गोटुग्व की भावना देकर सुखाकर रख ले। पश्चात् काकोली, क्षीरकाकोली, मेदा, महामेदा, विदारी, क्षीरविदारी, जतावर, द्राक्षा, ऋढि, वृढि, जीवक,ऋपमक, जटामासी, गोरखमुण्डी, श्वेत जोरक, छुप्ण जीरक, शाल्पर्णी, पूत्तिपर्णी, रास्ना, पुष्करमूल, चित्रक्तमूल दन्तीमूल, गजपीपल, इन्द्र जौ, चव्य, नागरमोथा, कुटको, श्र्युद्दो बौर पाठा इनमे प्रत्येक औपधि को ४-४ तोले लेकर पोडज गुण जल मे चतुर्थांगावशिष्ट क्वाथ वनावे। इस क्वाथ से पूर्वोक्त शिला-जीत की सात भावना देकर सुखा ले।

इस प्रकार से बने शिलाजीत में अब निम्नलिखित द्रव्यो का महीन चूंण मिलावे—सोठ, पिप्पली, कुटको, काकडासीगी और काली मरिच का चूण ८-८ तोले, विदारी कद का चूर्ण ४ तोला, तालीशपत्र का चूर्ण १६ तोला, मिश्री ६४ तोले, गोघृत १६ तोले, जहद ३२ तोले, तिल तैल ८ तोले एवं वंश-लोचन, तेजणत, दालचीनी, नागकेशर और छोटी डलायची प्रत्येक २ तोले। मब द्रव्यों को अच्छी प्रकार से मिलाकर १-२ माशे की गोलियां बना ले। मात्रा १-२ माशा दिन मे दो वार। अनुपान दूध, मासरस, अनार का रस, सुरा, आनव, शहद या केवल शीतल जल मे घोलकर सेवन। यह एक परमोत्तम रसायन योग है। इसके सेवन से सम्पूर्ण रोगो का नाश हो, नव-यौवन की प्राष्ठि होती है। मबुमेह रोग मे यह अमृत तुल्य औपधि है।

लोधासव--- लोघ, कचूर, पुष्कर मूल, छोटी इलायची, मूर्वा, वायविडङ्ग, त्रिप्तला, अजवायन, चव्य, प्रियगु का फूल, सुपारी, विशाला (?), चिरायता, कुटकी, भारङ्गी, नत, चीता, पिप्पलीमूल, कूठ, अतीस, पाठा, इन्द्रयव, नागकेघर, नख, तेजपात, काली मिर्च, प्लव---प्रत्येक एक-एक कर्प लेकर १२ सेर १२ छटाँक ४ तोले जल मे उवाल कर चतुर्थागावशिष्ट क्वाथ वनावे। इस क्वाथ मे आधा मधु मिलाकर एक घृतलिप्त भाएड मे मुख वद कर एक पच तक संधान करे। पञ्चात् छानकर वोतलो मे भर कर रख ले और औषधि रूप मे उपयोग में लावे। सेवनविधि २ तोला समान जल मिला कर भोजन के वाद।

शारिवाद्यासव — इष्ण सारिवा, नागरमोथा, लोध, वट की छाल, पीपर को छाल, कचूर, अनन्तमूल, पद्माख, नेत्रवाला, पाठा, आँवला, गिलोय, खस, श्वेत चंदन, रक्त चदन, अजवायन, कुटकी, तेजपात, छोटी इलायची, वडी इला-

# चतुर्थ खगढ: चौतीसवॉ अध्याय -१७७

यची, कूठ, सनाय, हरड प्रत्येक २०-२० तोले लेकर ३२ सेर जल में डाल कर तीन तुला (१५ सेर) पुराना गुड, धाय के फूलो का च्नूर्ण २॥ सेर, मुनक्का पौने चार सेर मिलाकर घृत सुगधित भाएड में भर कर संधिवधन करके १ मग्स के लिये एकान्त स्थान में सुरक्षित रख दे। एक मास के अनन्तर छानकर मर्त्त-बान में भर कर रख ले। इसके सेवन से वातरक्त, रक्तदुष्टि प्रमेह-पिडिका एव विविध प्रमेह रोगों में लाभ होता है। सेवनविधि-भोजन के वाद २ चम्मच समान जल के साथ मिलाकर।

स्वाप्निक शुक्रक्षय या स्वप्नदोप—युवावस्था मे अविवाहित व्यक्तियो मे निद्रा मे शुक्र-चय होना बहुलता से पाया जाता ह। सोलह वर्ष को थायु के अनन्तर पुरुषो मे प्रजननसम्बन्धो अवयवो का जैसे अण्ड, शुक्रग्रंथि, पौरुप-ग्रथि आदि की क्रिया प्रारभ हो जाती हैं-फलत पुरुषत्व का आगमन, कामवास-नावो की वृद्धि, प्रजनन अगो के विकास के माथ शुक्रचय की प्रवृत्ति भी जागृत होती है। इसके परिणामस्वरूप निद्राकाल मे शुक्रक्षय का होना भी स्वाभाविक रहता है। इस अवस्था को स्वप्नदोष या स्वाप्तिक शुक्रक्षय कहते है। इस आयु मे शुक्र-सरक्षण या ब्रह्मचर्य का पालन प्राय कठिन होता है।

े इस आयु मे शुक्र-सरक्षण या ब्रह्मचर्य का पालन प्राय कठिन होता है। प्राचीन युग मे ,ऋपियो ने ब्रह्मचर्य के पालन के लिये बहुविध साधन वतलाये है, जैसे--गुरुकुल मे वास, तपोवन, सध्योपासन, परिश्रम का जीवन, सीमित रूक्ष सात्त्विक आहार, स्वल्प निद्रा, श्र्यु गार-साधनो का जैसे, तैलाभ्यग, केशप्रसाधन, सुखासन-सुखर्श्वर्थ्या आदि का परिहार, स्त्री के सभापण-दर्शन आदि से दूर रहना, इन नियमो के अनुसार रहते हुए ब्रह्मचर्य भी सभव है। परन्तु, आज के युग मे इसके ठीक विपरीत वातावरण से होकर युवक को गुजरना पडता है। फलत. वीर्य की रक्षा करना अथवा ब्रह्मचर्य का पालन वडा दुर्घट हो, जाता है।

३९ भि० सि०

## भिपकर्म-सिद्धि

प्राचीन ग्रंथो में स्वप्नदोप या स्वाप्निक गुक्रचय नामक किसी रोग विशेप का उल्लेख नही पाया जाता हे। इसके दो नारण हो सकते है-? इसको कोई रोग या वैकारिम स्थिति (Pathological condition) न समझा गया हो-वत्कि एक स्वाभाविक द्रिया (Physiological functions of Puberty in males) माना गया, जिसमें किसी उपचार की आवश्यकता न ममजी गई हो। २ सभवन प्राचीन युग में यह विकार होता हो कम होवे, फल स्वरूप आचार्यों को इसका स्वतत्र रोग के रूप में उल्लेख करने की या चिकित्सा वतलाने की आवश्यकता ही न प्रतीत हुई हो। दोनो पक्ष ही युक्तियुक्त है तथापि प्रथम पक्ष अधिक विज्ञानसम्मत प्रतीत होता हो हो।

वाम्तव में म्वप्न में वीर्य का क्षय होना कोई रोग नही है---प्रत्युत एक प्राकृतिक क्रिया है---जो दो कारणो से उत्पन्न होती है---१. प्रजनन अगो के स्वामाविक विकास २ तथा कामवासनावों की उत्तेजना तथा उसको अतृप्ति (Dissatisfaction of the Sexual Hunger) में । क्योंकि ऐसा बहुधा देखा जाता है कि स्वाप्निक जुक्रक्षय में ग्रस्त व्यक्तियों का वैवाहिक सम्वन्य या गार्हम्थ्य स्थापित हो जाने पर निद्रा से वीर्य-व्यय होने का विकार स्वत. जान्त हो जाता है । इस कथन का नात्पर्य यह है कि एक सीमिन मात्रा तक मान में १ से ४ दिनो तक स्वप्न में जुक्र-चय का होना कोई चिन्त्य विपय नही है, परन्तु, इससे अधिक होना कुछ मानसिक उत्तेजनावो का द्योतक होता है । इसके लिये कुछ सजामक योगो का देना आवश्यक हो जाता है ।

प्रतिपेध-? स्वप्त-दोप--- जब्द के द्याब्दिक अर्थ का विचार करने गे स्पष्ट हो जाता है स्वप्त का दोप । स्वप्न कहते हैं निद्रा को, अस्तु, निद्रा का दोप ही प्रधान हेनु गुक्र अय मे कारण वनता है । स्वाभाविक निद्रा में दो प्रकार की अवस्थार्ये पार्ड जाती है---१ पहलो अवस्था--स्वप्त---जिसमे निद्रा एवं जागरण का मिश्रण पाया जाता है दूसरे द्यब्दो में अप्रगाढ निद्रा डसे कहते है । २ दूसरी अवस्था सुपुष्ति जिसमें प्रगाढ (गाढी) निद्रा रहती है । प्रथमावस्था में कई प्रकार के दिन में देखे गये विचार निद्रा में आते रहते है और उसके फलस्वम्प जुकक्षय भी हो जाया करता है । अस्तु, प्रगाढ निद्रा का प्रयत्न करना चाहिये । इसके लिये मस्तिष्क का सञमन एव मृदु निद्राकर औपधियो का उपयोग करने से पर्याप्त लाभ पहुँचता है । जुकक्षय की चिकित्मा मे व्यवहृत होने वाले सभी योग गीतवीर्य एवं मस्तिष्क-तन्तुवो के सणमन करने चाले हो तो उनका प्रयोग करने हुए व्यक्ति को लाभ पहुँचता है । माथ हो यह भी ध्यान मे रखना चाहिये कि व्यक्ति को सीमित समय तक चारपाई पर पडे

## चतुर्थ खरह : चौंतीसवॉ अध्याय १७६

रहने दे। दिन में मोना या एक साथ में ६ घटे से अधिक सोना भी अनुकूल नहीं पडता है। आलस्य को त्याग कर सोना, व्राह्म मुहूर्त्त में उठना, जब मूत्र का वेग प्रतीत हो मूत्रत्याग, शौच का वेग आने पर शौचत्याग करने का अभ्यास करना चाहिये। औषवि रूप में तिम्नलिखित औषधियोगों का व्यवहार करते हुए पर्याप्त लाभ होता है।

गुडूची, वशलोचन, हरिद्रा, दारुहरिद्रा, आंवला, मजीठ, अगर, कूठ, नागर-मोथा, देवदारु, श्वेत चदन, त्रिफला, कशेरु, अर्जुन की छाल, सेमल की मुसली, खलामूल, शीतलचीनी, कर्पूर प्रभृति औषधियो का उपयोग उत्तम रहता है। यदि रोगी में विवध का वृत्त मिले तो वस्ति या मृटु रेचन से कोष्ठशुद्धि कर लेनी चाहिये।

१ हरद्राटि योग-हरिद्रा चूर्ण २ माशा, आमलको चूर्ण २ माशा और मधु ६ माशा का जल के साथ सेवन ।

२. समुद्रशोपाढि चूर्र्श-समुद्रशोष १ भाग, साफ राल २ भाग और मिश्री ८ भाग इस अनुपात में वना चूर्ण । मात्रा ६ माशे ठडे जल से । पुरुषो कै शुक्रक्षय तथा स्त्रियो के श्वेत प्रदर दोनो रोगो में लाभप्रद होता है ।

३ शीतलचीनी का चूर्ण २ मा० मधु ६ माशे के साथ मिलाकर सेवन । ४ सुवर्णमाचिक भस्म १ रत्ती, शहद ६ माशे के साथ अथवा प्रवालपिष्टि २ रत्ती और गुडूची सत्त्व १ माशा मिलाकर मधु के साथ दिन मे दो वार । रस सिन्दूर १ रत्ती, शुद्ध शिलाजीत ४ रत्ती इस योग मे मिला दिया जावे तो उत्तम लाभ होता है । चद्रकला वटी-१-२ गोलो सुबह-शाम मधु के साथ सेवन उत्तम है।

५. चद्रकला वटी २ रत्ती, प्रवालपिष्टि १ रत्ती, सुवर्ण माक्षिक भस्म १ रत्ती, गुडूची सत्त्व १ माशा मिला कर एक मात्रा-ऎसी दो मात्रा सुवह-शाम लेने से उत्तम होता है। साथ मे चदनासव-मोजन के बाद २ चम्मच समान जल मिला-कर देना भी उत्तम रहता है।

६ यदि रोग वडा हो हठी हो तो कुछ दिनो तक निद्राकर योगो का प्रंयोग करना भी उत्तम रहता है—,जैसे जटामास्यादि कषाय अथवा शुद्ध कपूर १ रत्ती और शुद्ध अहिफेन है रत्ती मिश्रित १ मात्रा ।

७ चंद्नासव—- श्वेत चदन, नागरमोथा, नेत्रवाला, गम्भारी की छाल, नील कमल, प्रियगु, पद्माख, पठानी लोध, मजीठ, लाल चंदन, पाठा, चिरायता, वट की छाल, पिप्पली, कचूर, पित्तपापडा, मुलैठी, रासना, पटोलपत्र, कचनार की छाल, आम की छाल, और मोचरस प्रत्येक चार-चार तोला । धाय का फूल

#### भिपकर्म-सिद्धि

१ सेर, मुनक्का १। सेर, जल ३२ सेर, वर्करा ६। मेर, गुड ३ सेर २ छटाँक । चूर्रण करने लायक औषधियो का महीन चूर्ण करके घृतलिष्न भाण्ड में संघान करना चाहिये । १ मास तक भाण्ड का मुख बंद करके रखना चाहिये । एक मान के अनन्तर द्यान कर जीवी में भर कर रख ले । मात्रा २ तोला भोजन के बाद ।

८ चल्य चूर्रा-विव्वल की फली, ममुझ्गोप, अष्टवर्ग की औपवियां या उनके शास्त्रोक्त प्रतिनिवि द्रव्य, मालिव मिश्रो, सेमर का मुसला, तृणकान्त (कहरवासमई), छोटी इलादची के वीज, कतोरा, सफेद मुसली प्रत्येक १ भाग, इसग्गोल को भूसी ४ भाग । मव का चूर्ण वनाकर कुल के बरावर मिश्री मिला कर रख ले । मान्ना २ मागा । अनुपान जल या दूध से । (श्री पं० राजेश्वर दत्त गास्त्री हि जि. वि कागी)

0

# पैतीसवाँ अध्याय

# मेदोरोग प्रतिपेव

प्रावेशिक-सेदो रोग या स्थौल्य-वह रोग जिसमे शरीर मे अत्यधिक वना (मेद या चरवी) का संच्य हो जावे। व्यायाम का छमाव, अधिक सोना, निव्चिन्तता का जीवन, दिवास्वप्न, ब्लेप्ना-वर्घक आहार का मेवन, मधुरतायुक्त अन्त-रम स्निग्च होने से मेद को उत्पन्न करता है। मेद के द्वारा स्रोतो का अवरोध होने मे अन्य धातुवो का पोपण नहीं होता केवल मेद की ही वृद्धि निर-न्तर होती रहती है। इससे रोगी कोई काम नहीं कर पाता। उसको थोडे अम से ही सांस फूल्ने लगती है। मेदस्वी को मूख, प्यास एवं निद्रा अधिक होती है। अग शिविल हो जाता है, पसीना अधिक आता है, पसीने में बदवू पाई जाती है। रोगी की जीवनी शक्ति, मैथुनशक्ति एवं प्रजननशक्ति भी कम हो जाती है। उदर मे मेद का संचय होने से उस का आकार विशेष बढ़ जाता है।

स्थोल्य मे ग्रस्त व्यक्ति या मेदस्वी ट्यक्ति की स्फूर्ति या गति-शीलता कम हो जाती है, शरीर वा गठन विगड जाता है, विचर्चिका या कच्छु रोग (Eczyma) अथवा मधुमेह होने की प्रवृत्ति पाई जाती है।

मेदो रोग मे कुछ कुलज प्रवृत्ति भी पाई जाती है, कुछ अशो के लोगो मे स्थूलता प्रायः दिखलाई पडती है। पुरुषो की अपेक्षा स्त्रियो मे यह रोग अधिक मिलता है। यद्यपि यह रोग किसी भी आयु में पेदा हो सकता है तथापि चालीस वर्ष की आयु के बाद अधिक पाया जाता है। आधुनिक वैज्ञानिको ने स्थौत्य को उत्पत्ति में उपर्युक्त कारणो (व्यायामाभाव, दिवास्वाप एव अत्यधिक पौष्टिक आहार) के अतिरिक्त कुछ अन्य कारणो का भी भाग लेने की चर्चा को है। जैंसे, अवटुका (Thyroid), पीयूष (Pitutary) एव अधिवृक्क (Suprarenal) तथा वृपण (Testes) ग्रथि के अत लावो को कमी। इससे मौलिक समवर्त्त (Basic Metabolism) की किया बिगड जाती है, जिससे सेवन किये गये सम्पूर्ण वसा का भंजन नही हो पाता और वह वसा जरीर के विभिन्न धातुवो मे सचित होने लगती है, व्यक्ति मेदस्वी हो जाता है।

मेद की अस्वाभाविक वृद्धि के कारण जिस व्यक्ति के नितम्ब, उदर एवं स्तन हिलने लगते हैं तथा जिस के शरीर का विकास एवं उत्साह यथायोग्य नही है उसे अतिस्यूल व्हते है । <sup>9</sup>

मेदोरोग में किया सूत्र--

निद्ान-परिवर्जन----जिन कारणो से स्थौल्य होता है उन कारणो का परित्याग करना परमावश्यक है। अस्तु, आहार-विहार सम्बन्धी उपचारो पर ही विशेष ध्यान देना चाहिये। स्थौल्य का प्रधान कारण अल्प परिश्रम एव अधिक पौष्टिक भोजन (Highcaloricdict) होता है। अस्तु, स्थूल व्यक्ति क लिये---परिश्रम का कार्य, शारीरिक व्यायाम (खेल, कूद, दौड, घोडे की मवारी आदि), चिन्ता का कार्य, स्त्रीसग, अल्प निद्रा का अभ्यास, अर्थोंपार्जन, शास्त्रचिन्तन आदि मानसिक परिश्रम अधिक करने का उपदेश देना चाहिये। सक्षेप मे अधिक सतर्पण से यह रोग पैदा होता है। अस्तु रोगी का अपतर्पण करना चाहिये।

१ मेदोमासातिवृद्धत्वाच्चलस्फिगुदरस्तन । अयथोपचयोत्माहो नरोऽतिस्थूल उच्यते ॥ ( च सू २१ ) स्थूले स्युर्दुस्तरा रोगा विसर्पा सभगन्दरा । ज्वरातिसारमेहार्श श्लीपदापचिकामला ॥ अपतर्पेग के छिये—अधिक जागरण, लवन ( उपवास ), चिन्ता, श्रम, सायकिल, हाथी या छोडे की सवारी, धूप में चलना या काम करना, भ्रमण करना, ज्वटन लगाना, शरीर की मालिंग करना, वमन एवं विरेचनादि शोधन कर्म करना उत्तम रहता है। सोजन से इन रोगियो को पुराना अन्न विशेपत. रूच अन्न जैसे जी, साँवा, कोदो, नीवार, कड्ग धान्य तथा अन्य तृण धान्य या मुन्यन्न का सेवन करना चाहिये। दालो मे कुलथी, मूग, मसूर, चना, तुवरी, लाज ( खील ), मधु, मट्ठा ( मक्खन निकाला दूध या मट्ठा ), आसव, अरिष्ट, सुरा, सर्पप तैल, पत्र जाक ( पत्ती वाले शाक ), वैगन का भत्ता, चिंगट मछली ( छोटी जाति की मछली ) प्रभृति कटु-तिक्त-कपाय रस वाले द्रव्य एव रूक्ष गुण भयिष्ठ पदार्थों का सेवन रोगो को कराना चाहिये। ?

औपधियों में — त्रिफला, गुग्गुल, लोह के योग, गोमूत्र, विडङ्गादि क्रमिघ्न द्रव्यो के योग, त्रिकटु, शिलाजीत, पीने के लिये उष्ण किया जल, उष्ण जल से स्नान, जल का कम सेवन और भोजन के पूर्व जल का पीना उत्तम रहता है। लेखन वस्तियो का भी उपयोग करना चाहिये।

भेपज-१ शहद १ तोला एव जल ४ तोला मिलाकर प्रात काल में सेवन। २ चावल का गर्म मण्ड पीना । २ ३. दधि-मस्तु (दही का पानी), अथवा मथी हुई दक्षि का मक्खन निकाला छाछ तथा पचकोल भी कर्पक होता है। ४. अरणो की छाल का पवाथ वनाकर उसमे शुद्ध शिलाजीत १ माजा मिलाकर पिलाना। ५. एक तोले भर वेर की पत्ती को काजी में पीस कर सेवन करना। ६ एरएटपत्र को जलाकर उसका खार बनाकर २ माजा की मात्रा ४ रत्ती घूत भजित होग मिलाकर गर्म जल में घोल कर सेवन।

- १ श्रमचिन्ताव्यवायाध्वक्षीद्रजागरणप्रिय । हन्त्यवश्यमतिस्थोल्य यवश्यामाकभोजने ॥ अस्वप्नञ्च व्यवायव्य व्यायामं चिन्तनानि च । स्यौल्यमिच्टन् परित्यक्तु क्रमेणातिप्रवर्द्वयेत् ॥
- २ प्रातर्मधुयुत वारि मेवित स्थीत्यनाजनम् । उष्णमन्नस्य मएउ वा पिबन् क्रदातनुर्भवेत् ॥ ( भे र )

योग--शक्तु प्रयोग-चट्यादिशक्तुक-चठ्य, जोरा,मोठ,मरिच, पिप्पली, घृत्तर्भाजत होग, सोचल नमक, चित्रक की छाल, इन्हे सम प्रमाण मे लेकर महोन चूर्ण कर रो। यह चूर्ण २ माजा, जौ का सत्तु एक छटौंक, दधि का पानी घोलकर मेवन करने से स्थौत्य दूर होता है।

टयोपाद्यशक्तुक-सोठ, मरिच, पिप्पलो, वायविडङ्ग, सहिजन की छाल, हरड, वहेडा, आंवला, कुटकी, छोटी कटेरी, वडी कटेरी, हरिद्रा, दारु हरिद्रा, पाठा, अतोस, शालपणी, घृतर्भाजत हीग, केवुक की जड, अजवायन, धनिया, चित्रक को छाल, सोचल नमक, श्वेत जीरा, हाऊवेर, इन द्रव्यो को सम भाग मे लेकर चूर्ण कर शीशों में भर दे। फिर यह चूण, तैल, घृत और शहद प्रत्येक ४-४ माजे और जी का सत्तू १६ गुना २१ तोले ४ माजे जल में घोलकर पीना। इस प्रयाग में अग्नि दीप्त होती है, प्रमेह, कुछ, कामला, प्लीहावृद्धि, कुमिरोग तथा मेदो रोग में लाभ होता है।

नवक-गुग्गुलु—त्रिकटु, त्रिफला, चित्रक को छाल, नागरमोथा, वाय विडङ्ग तथा गुग्गुलु । सबको वरावर भाग लेकर प्रथम गूगल को कूटकर उसमे शेप द्रव्यो का चूर्ण मिश्रित करके गोली बनाले । मात्रा १ माशा । अनुपान मधु । दिन मे तीन वार ।

अमृताद्य गुग्गुलु—गिलोय १ तोला, छोटी इलायची २ तोला, वाय-विडङ्ग ३ तोला, कुटज को छाल ४ तोला, बहेडा ५ तोला, हरड ६ तोला, आंवला ७ तोला, शुढ गुग्गुलु ८ तोला। मात्रा २ माशा। अनुपान मधु। दिन मे तीन वार। प्रमेहपिडिका, भगदर तथा रयौल्यरोग में इससे लाभ होता है।

त्रिक्लाद्य तैल्ल--तिल तैल ऽ१, सुरसादि गण को अीषधियो का क्वाथ ४ सेर, काली तुलसो, सफेद तुलसी, मरुवा, आजवल, रोहिस तृण, गध तृण, वन तुलमी, कृष्णार्जक, कासमर्द, नकछिंकनी, खरपुष्पा, वायविडज्ज, जायफल, सफेद, एव नोल्ले फूल को निर्गु एडी, मूषाकर्णी, भारगो, काकजघा, काकमाची एव अचेला-सम भाग में लेकर १ सेर द्रव्य को १६ सेर जल में क्वथित करके ४ सेर अचेला-सम भाग में लेकर १ सेर द्रव्य को १६ सेर जल में क्वथित करके ४ सेर अचेला-सम भाग में लेकर १ सेर द्रव्य को १६ सेर जल में क्वथित करके ४ सेर अचेला-सम भाग में लेकर १ सेर द्रव्य को १६ सेर जल में क्वथित करके ४ सेर अचेला-सम भाग में लेकर १ सेर द्रव्य को १६ सेर जल में क्वथित करके ४ सेर त्रुचेला-सम भाग में लेकर १ सेर द्रव्य को १६ सेर जल में क्वथित करके ४ सेर त्रुचेल करे। एव हरड, बहेरा, आंवला, अतीस, मूर्वामूल, त्रिवृत् मूल, चित्रक मूल, अड्रुसा, नोम की छाल, सप्तपर्ण की छाल, हरिद्रा, दारुहरिद्रा, गिलोय, निर्गु ण्डो, पिप्पली, कूठ, सरसो, सोठ इन्हें सम प्रमाण में लेकर कुल एक पाव लेकर जल के साथ पीस कर कल्क के रूप में डाले। यथाविधि मद अग्नि पर चढाकर तैल का पाक करे। – इम तैल का पान, अभ्यग, गण्डूप, नस्य तथा चस्ति के रूप में प्रयोग करने से स्थूलता, आलस्य, कराडु तथा कफ एव मेदो दोप से उरपन्न विकार ज्ञान्त हाते है। छौहारिष्ट— शालसारादि गण की औपधियों के क्वाथ (प्रमेहाधिकारोकन) वनाकर छान ले। फिर इस क्वाथ में ठडा हो जाने पर मधु मिलाकर मोठा करे। फिर गुड की चांगनी तथा पिप्पल्यादि गण की औपधियों का प्रक्षेप मिलावे। फिर घत-पिप्पली चूर्ण एव मधु से अंदर से लिप्त नाफ घडे के मोतर रखे। इस घडे में तीक्ष्ण लौह के पतलें पत्रों को खदिर की अग्नि में डालकर वुझावे, लौह पत्रों को उसी में पडा रहने दे। फिर घडे के मुख को भलीमाँति वद करके ३-४ मास तक जो की राशि के मीतर रख कर पडा रहने दे। पञ्चात् उसको छान कर गीशियों में भर कर रख ले। यह सुश्रु होक्त लौहारिष्ट है। इनके उपयोग से मधुमेह, मेदो रोग, प्रमेह पिडिका, पाण्डु रोग, प्लीहा, एव उदर रोग में लाभ होता है। मात्रा २ तोला। ममान जल मिलाकर भोजन के बाद।

चिट्टङ्गाद्य छोह—वायविडङ्ग, हरड, वहेरा, आँवला, नागरमोथा, विष्पली, सोठ, वेल को छाल, पके वेल का गूदा, व्वेत चन्दन, सुगन्ववाला, पाठा, खस तथा वला की जड प्रत्येक एक तोला सब के वरावर लौह भस्म १३ तोले। पानी मे पीस कर घृतलिष्त अंगुली से १ मागे प्रमाण की गोलियाँ वनाले। सान्ना १-२ वटी दिन मे दो बार। अनुपान गर्म दूध।

वडवाग्नि छोह—रससिन्दूर, शुद्ध हरताल, लौह भस्म, ताम्र भस्म सभी समान भाग । अर्क्षदत्र-स्वरस वी भावना । मात्रा १ रत्ती । अनुपान भघु या घृत और मधु से । दिन में दो बार ।

स्वेदहर तथा दुर्गवनाशक लेप-१. अडूसे का रस, विल्व पत्र का रस प्रत्येक एक एक तोला उत्तमें जंख भस्म २ माशा मिलाकर लेप करने से शरीर के पसीने की वदवू दूर होती है।

२. हरड, लोब, नीम की पत्ती, आम की अंतर छाल, अनार का छिल्का इनका समनाग में लेकर महीन कूट पीसकर-१ तोले से २ तोले पानी के नाथ पीमकर लेप करने न दुर्गंध दूर होती है। स्त्रियों के मुख की त्रिवर्णता दूर होती है, हाथी-घोडे पर चलने वाले आमन्न व्यक्तियों के जॉंघ .तथा नितम्ब प्रदेश की त्वचा की विवर्णता भी दूर होती है। यह स्त्रियों के लिये अगराग तथा नरा-धिपों के लिये जघा कपाय है।

१ हरीनर्जा लोझमरिष्टपत्रचू त्वचो दाडिमवत्कलञ्च । एपोऽङ्गराग कथितोऽङ्गनाना जंघाकपायरच नराविपानाम् ॥

# छत्तीसवॉ अध्याय उदर रोग प्रतिषेध

प्रावेशिक---वातोदर, पित्तोदर, कफोदर, सन्निपातोदर, यक्तु-प्लीहोदर, वद्वगुदोदर, चतोदर तथा जलोदर भेद से उदर रोग आठ प्रकार के होते है। उदर रोगो मे उत्सेघयुक्त सम्पूर्ण उदरगुहागत रोगो का समावेश हो जाता है, जिसमें कारण औदरिक वृद्धि ( Genralised Abdominal Enlargement ) पाई जाती है । प्राचीन ग्रथो मे उदररोगो के उत्पादक तीन कारण वतलाये गये है--- १. मन्दाग्नि २ मलसंचय ३. पाप कर्म। उदर रोगो की सामान्य सम्प्राप्ति के सम्वन्ध में यह वतलाया गया है कि संचित हुए दोष स्वेद-वाही तथा जलवाही स्रोतसो में अवरोध उत्पन्न करके प्राण-अपान एव जठराग्नि को दूपित कर उदररोगो को उत्पन्न करते हैं। सब प्रकार के उदर रोगो मे आध्मान ( पेट का तनाव ), चलने-फिरने मे असमर्थता, दुर्वलता, पाचन करने वाली अग्नि की मदता, शरीर में सूजन, अगों में शिथिलता, वायू एवं मल का अवरोघ, दाह एवं तद्रा ये सामान्य लक्षण पाये जाते है। भ चरक सहिता मे इन प्रत्येक उदर रोगो का विस्तार हे वर्णन पाया जाता है। वातोदर मे मलका अवरोध. आध्मान, जुल आदि के साथ "आध्मातद्यतिवच्छव्दमाहतं प्रकरोति च" अर्थात् आध्मानयुक्त उदर मे स्पर्शन अथवा अगुलिताडन करने से, भरी हुई मराक के ठोकने पर जैमा शब्द मिलता है वैसे ही शब्द पाया ( Tympanitic node) जाता है, यह विशिष्ट लक्षण है जो आधुनिक डष्टि से ( Tympanitis) के वर्णन से साहश्य रखता है। इसी प्रकार पित्तोदर का वर्णन अर्वाचीन, ज्ञास्त्रो मे वर्णित उदरावृतिशोफ ( Peritonitis ) के साथ साम्य रखता है । कफोदर मे आमाजीर्ण कफज ग्रहणी आदि आमप्राय विकारो के साथ ( Amoebiasis ) या तत्सदृश विकारो से कर सकते है । कालान्तर मे ये

मभी मन्तिपानोदर या दूप्योदर का रूप धारण करके असाध्य हो जाते हैं। बढ़गुदोदर, तोव्र आत्रावरोध (Acute Intestinal obstruction) के रूप में स्पष्टनया प्रतिमान है और क्षनोदर भी एक तोव्रावस्था का ही वर्णन प्रतीत होता है जब कि किसी रोग के उपद्रव रूप में आत्र-छिद्र (Perforation of the Intestine) हो जाय।

इस प्रकार उदद रोग में अधिकतर तीव्र रोगो ( Acute Abdomen ) का ही वर्णन पाया जाता है । इनमें अधिक शल्यतत्रीय चिकित्सा ही लाभप्रद भो होती है । इसके अतिक्ति कुछ ऐसे भी रोगों का वर्णन उदर रोगों के अव्याय में पाया जाता है, जिनमे उत्पादक कारणों की मन्दता, दोपो की अल्पता आदि से जीर्ण स्वरूप की व्याधियाँ हो जाती है । जैसे, प्लीहोदर (Spleenomegaly), यक्टहारयुदर ( Cirhosis of the liver ), तथा जलोदर ( Ascitis ), आदि । ये सभी अनुतीव्र या चिरकालीन स्वरूप (Sub-acute or chronic type ) की व्याधियाँ है । वस्तुत., कायचिकित्मक को अपने को यहाँ तक मोमित रखना श्रेयस्कर होता है । अन्य रोगो में उदावर्त्त मदद्या उपदार करते हुए सफलता मिल जावे तो ठीक है, अन्यथा किसी शल्यतत्रीय चिकित्मक को रोगी को देना उत्तम रहता है । "मर्वाण्येव प्रत्याख्यायोपक्रमेत् । तेप्वाद्य स्वनुर्वर्गो भेगजमाद्य । उत्तर शस्त्रसाध्य । कालप्रकर्पात् सर्वाएयेव शस्त्रसाध्यानि भवन्ति वर्जयितव्यानि वा ।" ( मु )

मंखेप में कहना हो तो उदररोगो में बहुत से तीव्र (Acute), अनु-तीव्र (Subacute) तथा जीर्ण (Chronic) स्वरूप की व्याधियों का उन्नेख प्राचीन जास्वकारों ने किया है जिनके कारण उदर की दीवाल उमरी हुई प्रनीत हो (All acute or subacute conditions of Abdomen causing enlargement of the Abdominal wall )

इन अप्ट उदर रोगो में काय-चिकित्मक के लिये दो वडे महत्त्व के रोग है— १ यउत्प्लीहोदर तथा २ जलोदर। इन्ही दोनों के प्रतिपेध का वर्णन इम अध्याय का प्रतिपाद्य विषय हैं। १ यक्वरप्लीहोदर या प्लीहयकुद्दाल्युदर अथवा प्लीहोदर एव यह द्वाल्युदर-विदाही तथा अभिष्यदी पदार्थों का अत्यधिक सेवन करने न मनुष्य का रक्त और क्फ अधिक कुपित हो जाता है। फलत. प्लीहा की निरन्तर वृद्धि होती जानी है। प्लीहा बटकर उदर का उभार पैदा कर देती है। इम अवस्या जो प्लीहोदर कहते हैं। प्लीहा की वृद्धि उदर में बाई ओर होती है। इम अवस्या में रोगी मद उत्र एवं मन्दाग्ति ने विशेष रूप ने पीटित रहता है। उनमे कफ एव पित्त के लक्षण और उपद्रव मिलते है। रोगी का वल क्षीण एव दर्रा पीला हो जाता है।

निदान लजण तथा चिकित्सा को समानता के कारण प्राचीन ग्रंथकारो ने यहाहाल्यु र का पाठ भो प्लीहोदर के नाथ हो किया है । अन्तर केवल इतना हो है कि प्लीहोदर उदर के वाई ओर तथा यक्वहाल्युदर दायी ओर होता है । कुछ रोगो में इन दोनो को एक साथ भी वृद्धि होती है । प्लीहा को वृद्धि करने वाले कालाजार, मलेरिया, राजयदमा, किरग, फक्करोग, ल्युकीमिया बादि रोगो को किमी अवस्था में यक्वद्-वृद्धि भी अवश्य होती है । साथ हो यक्वत्त् की वृद्धि के कारण भी प्लीहा की वृद्धि करते है । अस्तु, दोनो रोगो के हेतु, लक्षण तथा चिकित्सा में पर्याप्त साम्य है । अस्तु, दोनो रोगो के हेतु, लक्षण तथा चिकित्सा में पर्याप्त साम्य है । अस्तु, दोनो रोगो का एक साथ ही वर्णन प्राचीन ग्रन्थों में मिलता है । उक्ति भी पाई जाती है—'प्लीहोदरस्यैव भेदो यक्वह्ताल्युदर तथा ।'(भा प्रा) । 'तदेव प्लीहोदर यक्वहाल्युदर जेयम् ।' ( इल्हण ) । 'तुल्यहेतु-लिज्जौपधत्वात् तस्य प्लीहजठर एवावरोध इत्येतद्यक्वत्ल्लोहोदरस्यैव भेदो यक्वत्त्न-वृट्टि की अपेक्षा अधिक सप्या में पाये जाते है । इम प्रकार प्लीहोदर नामक प्रधान व्याधि के अन्दर यक्वत्-वृद्धि नामक गोण व्याधि अन्तर्विष्ठ हो जाती है । <sup>9</sup>

जलोइर या दकोटर --- उदरगुहा में जलसचय को जलोदर कहते है। प्राचीनो ने जलवाही स्रोतो को दुष्टि को जलोदर का कारण माना है। आधुनिक विद्वान इसके निम्नलिखित कारण मानते हैं--- १ हृद्रोग २ वृवक रोग ३ यक्नुद्रोग (प्रतिहारिणी सिरा का अवरोध Portal obstruction) तथा ४ चयजन्य उदरवृतिशोथ (T B Peritonitis) ५ प्लोहोदर के परिणाम स्वरूप। सामान्य लक्षणो में उदर में उत्सेध, नाभि का उल्टा होना (Everted umbelicus), मशक के समान क्षोभ या कम्प (Thrill), हतिवत् शब्द (Percussion Dullness), हृद्द्व (Palpitation), श्वासक्वच्छ्र, कान, बुभुझानाश, अग्निमाद्य, विवन्ध, चलने में असमर्थता, पैरो पर सूत्र, मूत्र की कमी आदि लक्षण मिलते है।<sup>२</sup>

१ विदाह्यभिष्यन्दिरतस्य जन्तो प्रदुष्टमत्यर्थमसॄक् कफश्च । प्लोहाभिवृद्धि कुरुत प्रवृद्धौ प्लोहोत्यमेतज्जठर वदन्ति ।। तद्वामपार्श्वे परिवृद्धिमेति विशेषत सीदति चातुरोऽत्र । मन्दज्वराग्ति कफपित्तलिंगैरुपद्रुत क्षीणवलोऽतिपाएडु । सब्यान्यपार्श्वे यकृति प्रवृद्धे ज्ञेय यकृद्दाल्युदर तथैव ।। (सु नि ७)

२ य स्नेहपीतोऽप्यनुवासितो वा वान्तो विरिक्तोप्यथवा निरूढ । पिवेज्जलं

साध्यासाध्यता—सामान्यतया उत्पत्ति-काल से ही सर्व प्रकार के उदर रोग क्रुच्छ्रसाध्य होते हैं। उदरावरण को गुहा मे जल का संचय (जलोदर) रोगो का अतिम परिणाम हैं। उदर रोगो का परिपाक होकर जलोदर होता है। अस्तु, प्रायः सभी असाध्य हो जाते हैं तथापि रोगी यदि वलवान् हो और रोग नवीन हो तो यत्नपूर्वक चिकित्सा करने से लाभ की आशा रहती है और रोग याप्य या क्रुच्छ्रसाध्य रहता है।

उदर रोगों में सामान्य प्रतिषेध—उदर रोगो मे मल की अधिकता पाई जाती है। अस्तु, विरेचन के द्वारा उसका शोधन सदैव हितकर होता है।<sup>2</sup> इसके लिये दूध, एरएड तैल, त्रिवृत्, त्रिफला, दशमूल कषाय, दन्ती, स्नुहीक्षीर, इंद्रायण मूल, गोमूत्र अथवा अष्ट-मूत्र, काम्पिल्लक, पिप्पली, हरीतकी, गुग्गुलु, हरिद्रा, दारुहरिद्रा, पटोल, पुनर्नवा तथा देवदारु, शिलाजीत आदि ओपधियाँ उत्तम रहती है।<sup>3</sup>

पुनर्नेवाप्टक कपाय-पुनर्नवा, नीम की छाल, पटोलपत्र, शुठी, कुटको, गिलोय, देवदारु, हरीतकी इन द्रव्यो का समभाग लेकर २ तोले को ३२ तोले जल मे उवाल कर ८ तोले शेप रहे तो छानकर शहद मिलाकर पिलाना । सर्वाझ-शोथ, जलोदर एव पारुडु मे लाभप्रद।<sup>४</sup>

> शीतल्ग्माशु सम्यक् स्रोतासि दूष्यन्ति हि तद्वहानि ॥ स्नेहोपलिप्तेष्व-थवाऽपि तेपूदकोदर पूर्ववदम्युपैति । स्निग्धं महत्तत्परिवृत्तनाभि समाततं पूर्णमिवाम्वुना च ॥ यथा दृतिः क्षुम्यति कम्पते च शब्दायते चापि दकोदर तत् । (सु)

- १ जन्मनैवोदर सर्वं प्राय क्रुच्छ्रतम मतम् । वलिनस्तदजाताम्बु यत्नसाध्य नवोत्थितम् ॥ ( च. चि. १३ ) अन्ते सलिलभाव हि भजन्ते जठराणि तु । सर्वाण्येवं परीपाकात्तदासाध्या भवन्ति हि ॥ (सु )
- २ दोप।दिमात्रोपचयात स्रोतोमार्गनिरोधनात् । मम्भवन्त्युदर तस्मान्नित्यमेतं विरेचयेत् ॥ पाययेत्तैलमैरएड समूत्र सपयोपि वा ।
- २. शिलाजतूना मूत्राणा गुग्गुलोस्त्रैफलस्य च ॥ स्नुहोक्षीरप्रयोगाश्च टामयन्त्युदरामयम् । (भे.)
- ४ पुनर्नवानिम्वपटोल्रगुठीतिक्तामृतादार्वभयाकपाय । सर्वाद्गर्गोथोदरकासजूलब्र्वासान्वितं पाण्टुगदं निहन्ति ॥

नारायणचूर्रा---अजवायन, हाउवेर, धनिया, त्रिफला, काला जीरा, सौफ, पिप्पली मूल, अजमोद, कचूर, बच, सोया बीज, इवेत जीरा, सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, स्वर्णक्षीरी मूल, चित्र-, यवक्षार, सज्जीखार, पुष्करमूल, कूठ, सैघव, सामुद्र लवण, मोचल लवण, विड लवण, उद्भिद् लवण और वायविडज्जु प्रत्येक १ तोला । दन्ती की जड ३ तोले, निशोथ तथा इन्द्रायण की जड २--२ तोले, सातला की जड ४ तोले । सवका महीन कपडछन चूर्ण । यह नारायण चूर्ण अनेक रोगो मे अनुपान भेद से लाभप्रद होता है । मान्ना २--४ माशे । उदर रोगो में मट्ठे के साथ, गुल्म रोग मे वेर के क्वाथ के साथ, अर्झ एवं विवन्ध रोग मे दही के पानी या अनार के रस के साथ और अर्जार्ण मे गर्म जल के साथ देने से उत्तम लाभ होता है । पाण्डु, हुद्रोग, कास-स्वास तथा ग्रहणी एव विष चिकित्सा मे भी उपयोगी है ।

देवदार्चादि लेप—देवदारु, पलाश के वीज या मूल, आक के पत्र या जड, गजपिप्पली, सहिजन की छाल, असगंध और काकमाची इन्हें सम प्रमाण मे लेकर गोमूत्र मे पीसकर उदर पर गर्म गर्म लेप करने से आध्मान कम होता है। यक्वत् एव प्लीहा की वृद्धि भी कम होती हैं।<sup>9</sup>

सहस्रपिप्पऌी प्रयोग—यूहर के दूध मे सात वार या इक्कोस वार भिगोयी और नुखाई थिप्पली का सेवन एक सहस्र को संख्या मे करने से और केवल चीराहार पर रोगी के रहने से उदर रोग नष्ट होता है। इसमे वर्धमान थिप्पली के क्रम से प्रयोग करना उत्तम रहता है। १० थिप्पली से प्रारभ करे प्रथम दिन दूब मे पीसकर तीन हिस्से मे बांटकर प्रात, मध्याह्न एव साय काल मे दूब के साथ १० छोटी पीपल का प्रयोग दूपरे दिन २० और तीसरे दिन ३० तथा इस प्रकार वढाते हुए दसवें दिन १०० थिप्पली का सेवन करावे फिर दस के क्रम से घटाते हुए १० थिप्पली प्रतिदिन पर लेकर क्रम को वद कर दे। इस प्रकार पूरे कल्प मे १००० पिप्पली लगती है—रोगी को क्षीराहार पर रखकर इस प्रयोग से यक्तइाल्युदर (Cirhosis of the liver) एव तज्जन्य उपद्वनो मे जलोदर आदि में उत्तम लाभ होता है। रोगी और रोग के बल के अनुसार तोन, पाँच या सात के क्रम से भी वृद्धि की जा सकती है। और थिप्पली कुल सख्या कम को जा सकती है—यह सहस्र पिप्पली प्रयोग बडा उग्र है और वल्वान रोगियो मे ही करना सभव हे। इसकी एक तृतीयाश अर्थात् ३३० पिप्पली का कुल

१ देवदारुपलाशार्कहस्तिपिप्पलिशिग्रुकै । साश्वगर्ध सगोमूत्रै प्रदिहयाटुदर शनै ॥

# भिपकर्म-सिद्धि

प्रयोग अधिक अनुकूल पडता है। यह क्रम ३-३ पिप्पली के वर्द्धमान प्रयोग मे पूर्ण हो जाता है। कुछ वैद्य १-१ के क्रम से वढाते हुए उपयोग करते हुए ग्राम उठाते हैं। विना म्नुही से भावित पिप्पली के उपयोग ने भो पर्याप्त लाभ होता है। इस वर्धमान पिप्पली प्रयोग से वढकर उदर रोग मे कोई चिकित्सा जगत् में नही है।

वर्धमान पिप्पर्ली प्रयोग-इस प्रयोग में पिप्पली ( छोटो पीपल ) वो प्रकार की हो मकती हैं---केवल पिप्पली या भावित पिप्पली या सस्कारित पिप्पली । संस्कारित पिप्पलियो में १ किंशुक ( पलाश ) के क्षार जल में भिगोयी पिप्पली या पिप्पली को मात दिन तक मट्ठे में भिगोकर पञ्चात् निकाल कर प्रयुक्त अथवा स्नुहीक्षोर में भावना देकर बनायी पिप्पली । इनमें केवल पिप्पली या पलाग क्षार जल में मिगोयी, मट्ठे में भिगोयी-पिप्पली का प्रयोग जब केवल यकृत् एवं प्तीहा की वृद्धि ( Enlargement of spleen or Cirhosis of liver ) मात्र हो, उपद्रव रूप में जलोदर साथ में न हो (अजातोदक) तब करना उत्तम रहता है, परन्तु जब इनके उपद्रव रूप में जलोदर ( जातीदक ) हो जावे तो स्नुही क्षीर से भावित पिप्पली अधिक उत्तम रहनी हं ।

रोगी के बल, काल, महन-शक्ति का विचार करते हुए वर्धमान पिप्पली का प्रयोग करना चाहिये। सब से उत्तम क्रम १० पिप्पली से प्रारंभ करके प्रयम दिन दस, दूमरे दिन वीस, तीसरे दिन तीस करके देना है, इम प्रकार दसवें दिन मौ पिप्पली का उपयोग प्रतिदिन प्रयोग करने से हो जाता है। इस वर्धमान पिप्पली के उपयोग काल में रोगी को केवल दूध (गरम करके ठडा किये दूध) पर रखना चाहिए। और दूब में पीसकर हा पिप्पली का सेवन करने को देना चाहिये। दिन में दो या तीन हिस्से में विभाजित कर प्रतिदिन की पिप्पली को सख्या को देना चाहिये। जैसे जैसे पिप्पली वढती चले दूध की भी मात्रा एक नियमित क्रम से बढानी चाहिये। जैसे रोगी के प्रारभिक दूध की मात्रा १ मेर रही हो तो प्रत्यह १ पाव या आधा सेर वढाते जाना चाहिये। दसवें दिन

१ स्नुहीपयोगविताना पिप्पलोना पयोगन । नहस्र चेढ्र भुजीत गमिततो जठरामयो ॥ पिप्पलीवर्धमान वा कल्पद्दष्टं प्रयोजयेत् । जठराणा विनागाय नास्ति तेन समं भुवि ॥ (भै. र.) त्रिभिरथ परिवृद्ध पञ्चवनि सप्तभिर्वा दगमिरथ विवृद्ध पिप्पलीवर्धमानम् । इति पिवति युवा यस्तस्य न स्वामकामज्वरजठरगुदार्गीवातरक्तक्षया. स्यु: ॥ ( यो र. )

## चतुर्थ खरह : छत्तीसवॉ अध्याय

दूध एव पिप्पली की माना पूरी हो जाती है। फिर ग्यारहवे दिन से पिप्पली की संख्या प्रत्यह दस कम करता चले साथ ही दूघ की मात्रा भी १ पाव प्रतिदिन कम करता चले। इस प्रकार उन्नीसवे बीसवें दिन रोगो पिप्पली तथा दूध की प्रारम्भिक मात्रा पर आ जाता है एव कल्प पूरा हो जाता है। पूरे कल्प से एक सहत्त पिप्पली का उपयोग हो जाता है।

बरुप के पूरा हो जाने पर, पिप्पली और दूध के जीणें हो जाने पर रोगी की क्षुधा जागृत होती हैं, उसको साठो के चावल का भात और दूध खाने को देना चाहिये।

इस सहस्र पिप्पली कल्प में १० के क्रम से वृद्धि उत्तम, ६ पिप्पली के क्रम से वृद्धि मध्यम तथा ३ पिप्पली के क्रम से वृद्धि करके पूर्ण करना अवर माना गया है ।

यह वधमान पिप्पलो ज्ल्प रसायन है, बृहण, वृष्य तथा आयु के लिये हितऊर ह । कही-कही ग्रथो में पाँच पिप्पली का प्रयोग प्रारभ करके प्रतिदिन पाँच वढाते हुए पाँव सौ ( अर्ध सहत्त ) तक वढाकर फिर पाँच घटाते हुए सहस्र पिप्पली का भो प्रयोग पाया जाता हे । रोगी की आयु, वल, काल आदि का बिचार करते हुए किसी एक क्रम का निर्णय करना चाहिये ।

आज यकृत् और प्लीहा रोगो में कई जटिल रोग पाये जाते हैं। इनका सम्यवः उपचार भी ज्ञात नहीं हैं। जसे यकृद्वृद्धि (Cirhosis of liver), प्लीहोदर (Spleeno medulary Leukaemia), वालयकृद्दाल्युदर, यकृत् कैन्सर व्यादि। इन रोगो में इन प्रयोगो को करके देखना चाहिये, सभव है—इन में इम कल्प की कुछ उपयोगिता सिद्ध हो।

देवद्रुमादि योग--देवदारु, सहिजन की छाल, अपामार्ग पचाङ्ग-सम मात्रा में लेकर चूर्ण वनाकर गोमूत्र के साथ सेवन । मात्रा-३ माशा चूर्ण एक छटाँक गोमूत्र से ।

१ क्रमवृद्धचा दशाहानि दशपिप्पलिक दिनम् । वर्द्धयेत्पयसा साद्ध तथैवापनयेत्पुन: ॥ जोर्णाजीर्णं च भुञ्ज्जीत षष्टिक क्षीरसर्पिपा । पिष्पलीना सहस्रस्य प्रयोगोऽय रसायन. ॥ दशपिष्पलिक. श्रेष्ठो मध्यम: षट्प्रकीत्तित । यस्त्रिपिष्पलिपर्यन्त प्रयोग सोऽवर. स्मृत ॥

## भिषक्षमेसिद्धि

अर्यगंध--वेवल अग्वगंब का चूर्ण ६ माना का गोमूत्र के साथ सेवन ।

अप्ट-मूच-के हारा उटर का सेंक करने अथवा मुग्य से पिलाने से उदर रोगो मे लाभ होना है।

गचाच्यादि - इन्द्रायण (गवाची की जड), स्तृहीमूल, वन्तीमूल एवं नीलिनी के पने सम माधा में लेकर २ माशा की मात्रा में गोमूत्र के साथ पीन कर लेने में सभी प्रकार के उटर रोगों में लाभ होता है।

त्रियोग-१ भैम के दूध में गोमूत्र (१ पाव दूध में २ है तोला) मिलाकर पीना २ त्रिफला का चूर्ण (३ माना) गाय के दूध (१ पाव) में मिलाकर पीना ३ दुग्धाहार पर रहकर गोमूत्र का सेवन।

मुश्रुत ने यहुन् एव प्ठीहा बृद्धि की चिकित्मा में शिरावेध तथा दाह कमें का विधान बनलाया है—डम क्रिया का प्रयोग करके देखना चाहियें। इन पर लेकि का अपना कुछ भी अनुभव नहीं है, परन्तु ग्रंथों में उल्लेग पाया जाता है—बहुन में प्रयोगों के अनन्तर ही इस पर कोई मिद्धान्त दिया जा नकता है। विधान यह है कि रोगों को टही के माथ अन्न खिलाकर उसके बाहु के मध्य वाली जिरा वा वाम कूर्पर मधिगत मिरा (Cabital vem) का तथा यहत् रोग में दक्षिण बॉह को मिरा का वैव करना चाहिये। इस में सिद्धान्त यह है— प्ठीहा एवं यहन् में उम क्रिया में आकुचन होता है और दुष्ट रक्त निकल जाता दे और और रोग धान्त हो जाता है।

१ म्नेहम्वेदप्रकारादि विधेय प्लीहरोगिणि । दध्ना मुक्तवतो वामबाहुमध्ये शिरा भिषक् । विच्येन्प्लीहविनाशाय यऊन्नाशाय दक्षिणे । प्लीहानं मर्दयेद् गाटं दुष्टरक्तप्रजान्तये ॥ ( मृ. )

> प्लीहान यकृत वृद्ध मृत्रस्वेदैरुपाचरेत् । प्लीहजिच्ठरएंग्वाया बल्वस्तक्रेण सेवितः ॥ ( भै र )

# चतुर्थ खरह : छत्तोसवॉ अध्याय ५९३

दाह—वामबाहु में मणिवध के आगे वामाङ्गुष्ठ के समीपवर्त्ती शिरा को क्षार मे या गर मे (तब्त करके) जलाना चाहिए।<sup>9</sup>

प्लीहोदर से ओषधि---१ शरपुंखा मूल कें कल्क का तक के साथ सेवन अथवा शरपुखा-स्वरप ६ माशे से १ तोला की मात्रा में मनु से अथवा शरपुद्धा का चार बनाकर उमका सेवन १ माशा की मात्रा में ।

२. रोहोतिक-रोहीतक की छाल तथा अभया प्रत्येक १-१ तोला लेकर क्वाथ बनाकर उनमें पिष्पली चूर्ण ४ रत्ती और यवक्षार या शरपुंखा चार १ मागा मिलाकर सेवन । रोहीतक का स्वतन्त्र चूर्ण, कपाय या अरिष्ट घृत के रूप मे मेवन भो लाभप्रद रहता है ।

३ शिय्रु—(१) महिजन को छाल का कपाय वनाकर उसमे पिप्पली, कालीमिच, अम्लवेत एव सेधव लवण प्रत्येक ४-४ रत्तो का प्रक्षेपछोडकर सेवन।

(२) सहिजन के क्वाथ में सैन्धव लवण, चित्रक को छाल तथा पिष्पली-चूर्ण प्रत्येक ४-४ रत्ती का प्रक्षेप छोडकर सेवन ।

(३) सहिजन के क्वाथ में पलांग चार तथा यवचार प्रत्येक ४-४ रत्तो की मात्रा में प्रक्षेप देकर पिलाना यकृच्छोध तथा प्लीहंशोथ (Hepatitis or spleenic congestion) में लाभप्रद होता है।

8. शाल्मलिपुष्प क्वाथ—सेमल के फूल को पानी मे खौलाकर स्विन्न कर ले, फिर उमे रातभर रख कर दूमरे दिन प्रात काल में (मात्रा २ तोला) हरिद्रा का चूर्ण २ मोशा मिलाकर सेवन ।

४ तालुपुष्प----नाड के फूलो को जलाकर उसका क्षारविधि से क्षार बनाकर २ माग्ने पुराने गुड के साथ सेवन ।

६ चित्रकमूल---चित्रकमूल का चूर्ण १-२ माशे पुराना गुड २ तोले के साथ सेवन ।

७ हरिद्रा-हरिद्रा का चूर्ण ३ माशे का गुड के माथ सेवन ।

८, अर्कपत्र--मदार के कोमलपत्र २-४ लेकर पुराना गुड के साथ सेवन ।

१ धाय के फूछ----धाय के फूल का चूर्ण २ माशा, पुराना गुड १ तोले के साथ सेवन ।

१० ऌशुन-छहसुन-पिप्पलीमूल एव हरोतकी प्रत्येक समान मात्रा मे लेकर चूर्ण वनाकर ६ माञे की मात्रा में एक छटाँक गोमूत्र के साथ सेवन ।

१ मणिवन्वसमुत्पन्नवामाङ्गु छ समीरिताम् ।

दहेच्छिरा शरेणाशु वैद्यँप्लीह्न प्रशान्तये ॥ (सु) ३द भि० सि०

## भिपकर्म-सिद्धि

११ पिप्पऌी—पलाञ के रस या पलाझझार के जल में पिप्पली को २१ वार भावित करके घृत में भूनकर सामान्य या वर्द्धमान क्रम से दूव के साथ उपयोग करने ने यकृत् एवं प्लोहा रोग दोनो में लाभ होता है।

१२. प्रतिकरंज-पूतिकरज के मूल के चार को कांजी में भावित करके उसमें विडलवण और पिप्पली चूर्ण ४-४ रत्ती मिलाकर सेवन करने से यक्ठन्प्ठीहा-वृद्धि का जमन होता है।

१३ शार्ङ्गे ि निर्यूह्-काकजघा या काकमाची या लता करज या गुञ्जा का क्याय बनाकर उनमें सेंधा नमक और इमली का क्षार मिलाकर (प्रत्येन ४-४ रत्ती) सेवन करने से प्लीहरोग मे लाभ पहुँचता है।

१४. टाखनाभि की भरम-मात्रा-२ माशे जम्बीरी निम्वृ का रस २ तोले मिलाउर दिन मे दो-तीन बार मेवन करना- इस योग से दीर्घकालीन प्लीहावृद्धि में भी लाभ होता है।

१५ शुचिभस्म---सम्ट-जुब्ति भस्म १-२ माजा की मात्रा में दूध में डालकर मेवन।

१६ कार्छी तिल्ल-कार्ला तिल ६ मात्रा और सेन्धा नमक २ मात्रा मिला जर सेवन करने में यहत् की वृद्धि (Cirhosis) में लाभ होता है।

१७ पर्के आम के फल के रस-पके लाम के फठ के रस का मधु मिलाकर मेवन या लमावट का बहुल प्रयोग या पके लाम ना सेवन यकृत् के रोगो में उत्तम लोपबि है।

१८ भङ्गातक—गृट भरलातक, हरड और जोरा (भुना) सम भाग मे लेकर एराने गुड के नाथ लड्टू बनाकर रख ले। १-२ माने की मात्रा में दूथ या जल के अनुपान से सेवन करने से यकृत् एव प्लीह रोगो में उत्तम लाभ होता है। एक मप्नाह के उपयोग से दाइण प्लीहा-वृद्धि में भी पर्याप्त लाभ पहुँचता है।

योग ? रोहितकाद्य चूर्गा---रोहीतक की छाल, यवक्षार, चिरायता, कुटकी, नवमादर, अतीम और मोठ। नम प्रमाण में लेकर बनाया चूर्ण। मात्रा-? मे ३ नाजा प्रात न्यायम्। अनुपान-जल, मठ्ठा या आमवारिष्टो में मिलाकर। यहटोग ( Cirhosis of liver ) मे लामप्रद।

२. गुहूच्यादि चूर्ग्य-नीम गिलोय, व्रतीम, मोठ, चिराप्रता, कालमेघ या यवतिका, नागरमोया, पिप्पर्छा, चवक्षार, जुद्द कासीम, चम्पे की जट की छाल । समगाग में लेकर बनाया चूर्ण । सात्रा-२ माशा । अनुपान-उप्ण जल प्लीहा बहि मे लाभप्रद । र अर्फ छवण — अर्क या मदार के पत्र पर तह करके दो पत्तो के बीच मे सेन्था नमक रखकर एक मिट्टी की हडिका में कई तहे लगाकर रख दे। हडिका का मुख ढक्कन देकर कपडमिट्टी कर बन्द करके गजपुट में एक पुट दे। स्वाग-चीतल होने पर उसको निकाल और सवको पीस ले। यह अर्क लवण नमक योग है। इसके उपयोग से उदरजूल विशेषत यकृच्छ्त्र का सद्य शमन होता है। पुरानी वढी प्लीहा या यकृत्-वृद्धि में भी लाभ होता है। रोगी को कव्ज विशेष रहता हो, पाखाना साफ न होता हो तो भोजन के परवात् इसके उपयोग से लाभ होता है। मान्रा-२ माशा। भोजनोत्तर गर्मजल के अनुपान से।

४ रोहितकादि वटी----रोहेडे की छाल, चित्रकमूल की छाल, अजवायन, तालमखाना प्रत्येक १०-१० तोला, सेंधानमक २ तोला तथा नवसादर १ तोला। सबको कूटकर महीन चूर्ण बना ले। फिर करज-स्वरस की भावना देकर ४-४ रत्ती की गोलियाँ बनाले। सात्रा-१-२ गोली दिन मे तीन वार। अनुपान-उष्ण, जल।

४ रोहीतक छोह--हरड, वहेडा, आँवला, शुएठी, मरिच, पिप्पलो, चित्रकमूल की छाल, नागरमोथा, वायविडङ्ग प्रत्येक १-१ भाग, रोहेडे वृक्ष की अन्तर्छाल ९ भाग-सवका कपडलन चूर्ण कर उसमे लौह भस्म या मण्टूर भस्म ९ भाग मिलाकर उसमे रोहितक के अन्तर्छाल की सात भावनाएँ देकर छाया मे मुखाकर रख ले। सान्रा-३ रत्ती। अनुपान-दूध या छाछ।

्उपयोग—यकृत् प्लोहा को वृद्धि, पाएडु रोग, जीर्ण विपम ज्वर मे यह अच्छा लाभ देने वाला योग हे ।

च्रहल्लोकनाथ रस — लोकनाथ रस नाम से भेपज्य रत्नावली मे तीन पाठ मिलते हैं, इनमे द्रव्य प्राय तीनो मे समान है — क्रुछ भावनाओ का भेद है । यहाँ पर बृहल्लोकनाथ रस नामक पाठ का योग उद्धृन किया जा रहा है —

शुद्ध पारद १ तोला, शुद्ध गन्धक २ तोला लेकर खरल में कज्जली बनावे, पश्चात् उसमे अभ्रक भस्म १ तोला, लौह भस्म २ तोला, ताम्र भस्म २ तोला, कपर्द ( वराट ) भस्म ९ तोला मिलात्रे । पश्चात् घृतकुमारो स्वरस, एव मकोय के रस को एक एक भावना देकर शराव-सम्पुट मे वन्द करके लघुपुट मे रखकर अग्नि मे पकावे । पश्चात् स्वाङ्ग-शोनल होने पर खरल करके शोशी मे भर लेवे । माम्रा-१-२ रत्ती । अनुपान-भुने जीरे का चूर्ण और मधु, हरीतको और गुड, अजवायन का चूर्ण एव शहद, पिप्पली चूर्ण एवं गुड या मधु, केवल मधु या खदिर के काढे से ।

### भिपकर्म-सिद्धि

यह योग सभी प्रकार की यकुत-प्लीहा मी बृद्धि, विपमज्वरजन्य प्लीहा वृद्धि तथा वाल यकुद्दाल्युदर (Infantile Cirhosis) मे विशेपत: लाभप्रद है।

प्लोहारिवटी—मुसव्वर, अभ्रक भम्म, जुद्व होरा कासीस और लहसुन इन्हें सम भाग में लेकर द्रोणपुष्पी ( गूमा के रस में तीन प्रहर ( ९ घटे) तक भादिन कर के २ रती के प्रमाण में गोलिया बनाकर रख ले। १-१ वटी मुबह-गाम जल से।

यद्यत्प्लीहारि लोह-गुढ पारद, गुढगधक, लौह भस्म, अभ्रक भस्म प्रत्येक १ तोला, त.च भम्म २ तोला, गुढ मन जिला, हरिडा चूर्ण, गुढ अयपाल, गुढ, टकण, गुढ जिलाजीत प्रत्येक परल करे। फिर दन्तीमूल, निशोथ, चित्रकमूल, निर्गु रही, गुठी, मरिच, पिप्पली, अदरक और भृगराज प्रत्येक के बवाथ से एक एक मावना पृथक् प्थक् दे कर टो रत्ती की गोलियाँ बना ले। सात्रा १-२ गोली दिन में दो बार अनुपान गरपुंखा के स्वरस और मधु से।

यक्तद्दि छौह—लौह भस्म, अभ्रक भम्म प्रत्येक २-२ तोले, ताम्र भस्म १ तोला, निम्नू के जड़ की छाल का चूर्ण तथा मृगचर्म भस्म प्रत्येक ५-५ तोला। नवको एकत्र महीन चूर्ण कर। जल ने घोटकर १ माझा की मात्रा में गोलियाँ बना ले। १-१ गोली प्रात न्यायम् मधु से।

शखद्रायक— झल द्राव, महाझखद्राव, डावक रस, महाद्रावक रस नाम से कई योग भैपज्यरत्नावली मे उल्लिखित हूँ। ये सभी द्राव बढे तीव्र पाचक, कारीय गुण के, तीव्र उदर शूलजामक, प्लीहा एव यक्वद्वृद्धि में लाभप्रद हीते हैं। ये सभी द्रावक द्रव रूप मे होते है— चिकित्सा मे इनका उपयोग भोजन के पश्चात् कुछ वूद की मात्रा (२ से १० वद्द तक) से काँच के वर्त्तन में पानी में घोल कर हल्का कर के देना होता है। निर्माणविधि सबकी समान है—उनमे पउने वाले द्रव्यो में भेद हो जाता है। यहाँ पर एक झल द्रावक का योग दिया जा रहा है —

गस भस्म, यवकार, सर्जिका क्षार, टकण, पौंचो लवण पृथक्-पृथक्, फिट-किरी तथा नौमादर, जूषित भस्म, वराट भस्म प्रत्येक ४-४ तोन्ज लेकर काचकूपी में रखकर अग्नि पर चढाकर वक्तयत्र से उटाकर द्रव को रख कर काच पात्र में रख लेना चाहिने।

रोहितकारिष्ट—रोहेटे को छाल ६। सेर, ६४ सेर जल मे वत्रथित कर चौर्याई १६ सेर घेप रखे । बीतल होने पर उसे छान ले फिर ज्यमें गुड १२॥

५२६

#### चतुर्थ खण्ड : छत्तीसवाँ अध्याय

सेर, धाय का फूल १ सेर तथा पिप्पली, पिप्पली मूल, चव्य, चित्रक की जड, मोठ, दालचीनी, इलायची, तेजपात, हरड, बहेरा, आँवला प्रत्येक ५-५ तोला डाल कर घृत से स्निग्ध मिट्टी के भारड मे भर कर भाण्ड के मुख पर ढक्कन रराकर कपडमिट्टी कर १ मास तक सुरक्षित स्थान पर रख दे। फिर छान कर बोतलो मे भर दे। मात्रा २ तोला। अनुपान समान जल मिलाकर भोजन के परचात्।

कृद्ल्यादि झार तेल — केला, तिलनाल और तालमखाना इनका क्षार बना कर उस छार से तिल तेल को सिंढ कर सेवन करने से कफवातज प्लीहा मे लाभ होता है।

वालयछुद्दाल्युटर प्रतिपेध (Infantile Cirhosis)—वाल्या-चस्था में होने वाली यकृद्वृद्धि एक असाध्य स्वरूप की व्याधि है। चिकित्सा में सफलता कम एव असफलता ही अधिक मिलती है। रोग से पीडित होने पर चालक दिन-पतिदिन सूखता जाता है, शरीर में मेद का भाग शुष्क हो जाता है, कोष्ठवद्रता प्राय पाई जाती है—शुष्क, गाठदार एव श्वेत वर्ण पुरोप त्याग करता है, चिडांचडा बहुत हो जाता है। रोग के प्रारंभ में चिकित्सा की जाय तो लाभ को आशा रहनी है। बन्यथा कामला और जलोदर का उपद्रव हो जाने पर पूर्णतया असाध्य हो जाता है। (विस्तृत वर्णन के लिये लेखक की बालरोग– चिकित्सा देखे)।

रोग को चिकित्सा के लिये यद्धत् एव प्लीहा के प्रतिपेध मे बताये योगो कां उपयोग करना चाहिये। विशेप चिकित्सा के लिये—बालक को माता का दूध बद कराके डिव्वे के दूव पर (Glaxo) रखना चाहिये। साथ मे वालीवाटर (जौ का यूष) पीने के लिये देना चाहिये। फलो मे अनार वेदाना, मोसम्मी, सतरा, अगूर, मुनक्का, केला, टमाटर का यूप आदि देना चाहिये। खालो पेट पर प्रात. काल मे गोमूत्र छोटी चम्मच से १-२ चम्मच पिलाना चाहिये। खालो पेट पर प्रात. काल मे गोमूत्र छोटी चम्मच से १-२ चम्मच पिलाना चाहिये। कालमेघ या यवतिक्ता का ताजा स्वरस मिल जाय अथवा "लिविवड एक्सट्रैक्ट कालमेघ" छोटी चम्मच १ चम्मच दिन मे तोन वार देना चाहिये। मासरस मे यऊ्ठत् का केमा बनाकर या उसका कच्चा रस टमाटर के रस मे मिलाकर पिलाना चाहिये। प्याज का स्वरस भी उत्तम पाया गया है। अस्तु, इसका भी दिन मे दो वार छोटी चम्मच से १-२ चम्मच देना चाहिये। रस के योगो मे यक्ठदरि लौह, यक्ठत्-जीहारि लौह का ड्रे रत्ती की माधा, शरपुखा स्वरस ३ माशा और मघु के साथ देना चाहिये। लोक-नाथ रस या वृहल्लोकनाथ रस इस रोग मे चलने वाला एक उत्तम योग है। इसका उपयोग है---१ रत्ती की मात्रा मे दिन मे दो-तीन वार हरीतकी चूर्ण एवं मधु (१ माद्या चूर्ण और ३ माञा मधु) के साथ करना चाहिये। उदर के उपर विशेषत यक्तत् प्रदेग पर गोमूत्र या अष्टमूत्र को गर्म करके उसमे रूई निगो कर उनमे मेंकना भी उत्तम रहता हं। देववार्दादि लेप का लेप भी यक्तत्-प्रदेग पर करना उत्तम रहता है। आरोग्यर्वाधनी वटो का उत्रयोग भी उत्तम रहता है, रात में सोते वक्त रोगी को २ रत्ती की मात्रा मे दूर्ध के साथ देना चाहिये। रोग से पीड़ित वालक को आरारोट का विस्कुट अनुकूल नही पडता है। अस्तु, उनका निपेध करना चाहिये। इस रोग मे वालक मीठी चीजें बहुत पसद करता है, एतदर्थ उमे मिथी, वतासा या मधु दिया जा सकता ई—दूसरो खोबे से वनी मिठाइयो पर पूर्णतया प्रतिबंध रखना चाहिये।

अजातोदक अवस्था में जब तक कि उदर में जल संचय न हुआ हो तो इस प्रकार के पथ्य एव उपचार पर रोगो को रखना चाहिये। जब जातोदक की अवस्था आ जावे वर्थात् उदर में जल सचय हो जावे तो जलोदर की चिकित्सा प्रारभ कर देनी चाहिये।

जलोदर प्रतिपेध-वाचार्य सुश्रुत ने लिखा है, उदर रोगो का परिपाक हो जाने पर अतिम परिणाम जलोदर होता है-उदर अत मे मलिल भाव (जल भाव) को प्राष्ठ होकर वसाध्य हो जाता है। फलत. इम मे रोग का निमूलन तो होता नही है, परन्तु समुचित पथ्य और औपधि आदि की व्यवस्था से रोगी का यापन मात्र करते हुए कुछ स्वस्थ रखा जा सकता है।

सुश्रुत ने जलोदर की चिकित्सा में जल-विस्रावण(Tapping Abdomen) का विधान वतलाया है। परचात् रोगो को पूर्ण विश्राम देते हुए एक वर्ष तक पटन पर रहने की व्यवस्या की है। रोगी को निरन्न (विना अन्न) तथा निर्जल (विना जल पिलाये) तथा निर्ल्वण (विना नमक के) रखना चाहिये। प्रारमिक छ मास तक उसे केवल दूव अथवा मामरम (जाज्जल अर्थात् हल्के पशु-पक्षियों के मामरस-शोरवे) पर रखना चाहिए। उसके वाद तीन मास तक दूध में आवा जल मिला कर देना चाहिये—फ टो के रस तथा मासरस देना चाहिये। अवशिष्ट अन्त के तीन महीनों में लघु एवं हित अन्न का सेवन, जैसे–मण्ड, पेया, विलेपी, छनरा, ओदन आदि का सेवन करना चाहिये। नमक का अब भी परिहार रखना चाहिये। एक वर्ष के अनन्तर रोगी को प्राइन आहार पर ले आना चाहिये। इस प्रकार जलोदर की चिकित्मा में पूरे एक वर्ष का समय लगता है, पश्चात् रोगी रोगमुक्त होता है।

आधुनिक युग में भी उदर वेध कर के जल-विस्नावण की प्रक्रिया जलोदर में

### चतुथे खरह : छत्तीस नॉ अध्याय

चलनो है, परन्तु, यह क्रिया अल्पकालोन आराम के लिये होती है। इस का रोगी नीरोग नही हो पाता है। यदि चरक या सुश्रुत मत से उसको एक वर्ष तक कडे पथ्य ( Ristricted diet ) पर रखा जाय तो लाभ स्थायी होता है।

केवल ओपधि प्रयोग से जलोदर प्रतिषेध—ग्गवहार मे यह देखा गया है कि विसावण ( Tapping ) के अनन्तर आये रोगियो की चिकित्सा में यश नही मिलता । सभवत उन में पथ्य की ठीक व्यवस्था न होने से या सहसा जल के निकल्ने से हृदय दुर्वल हो जाता है, फलन चिकित्साकाल मे उनकी मृत्यु हो जाती है । अरतु, चिकित्सा मे ऐसे रोगियो का लेना जिन मे जल-विस्नावण की क्रिया न की गई हो, उत्तम रहता है ।

जलोदर के रोगी को निर्जल, निर्लवण एव निरन्न रख कर केवल दूध का पथ्य देते हए उपचार प्रारभ करना चाहिए और यह कम तब तक रखना चाहिने जब तक कि उदर प्राक्ततावस्था मे न आ जावे। पश्चात् ससर्जन करते हुए क्रमश मएड, पेया, विलेपी आदि देते हुए दूध और भात अथवा दूघ एवं रोटी पर रोगी को ले आना चाहिये। पुन इस आहार पर उसको एक वर्ष तक रखना चाहिये अन्यथा जलोदर के अच्छे हो जाने के पश्चात् भी उस मे अपथ्य सेवन से पुनरुद्भ वी आशंका रहती है।

चिकित्सोपक्रम---रोगी को स्वेदल, मूत्रल एव रेचक औषधियो का प्रयोग घरते हुए उदरगत जल के निकालने का प्रयत्न करना चाहिये । साथ हो इस बात का ध्यान रखना चाहिये कि रोगी का हृदय कमजोरन होने पावे, एतदर्थ हृद्य योगो का सेवन भी कराते रहना चाहिये । रोगी को जल का परित्याग चिकित्सा-काल में करना चाहिये । क्षुधा एव तृया दोनों के शमन के लिये गर्म कर के ठडा किया दूध ( श्रुतशीतचीर )° ही पथ्य होता है, परन्तु यदि ऋतु अनुकूल न हो, अथवा रोगी की तृपा ( प्यास ) बहुत तीव्र हो तो जल के स्थान पर किसी अर्क का उपयोग पीने के लिये किया जा सकता है । अर्कों में काकमाची, पुनर्नवा, शतपुष्पा (सौफ) या अजवायन का अर्क दिया जा सकता है-नारिकेलजल (डाभ का पानी) भी उत्तम रहता है ।

१ पर्रमासाश्च पयसा भोजयेज्जाङ्गलरसेन वा । ततस्त्रीन्मासानर्खोदकेन पयसा फलाम्लेन जाङ्गलरसेन वा । अवशिष्ट मासत्रयमन्न लघु हित वा सेवेत । एव सवत्सरेणागदो भवति ॥ ( सु चि १४ )

२ सर्वोदरिम्य कुशरूं प्रयोज्य चोर म्युत जाङ्गलजो रसो वा। (सु) प्रयोगाणा च सर्वेपामनुक्षीरं प्रयोजयेत्। दोषानुवन्धरक्षार्थं वलस्थैर्यार्थंमेव च ॥ प्रयोगापचिताङ्गाना हित चोदरिणा पय । सर्वघानुक्षयादीना देवानाममृत यथा॥(च)

### भिपक्कर्म-सिद्धि

वौषधि योगो मे जलोदरारि रम का प्रयोग उत्तम रहता है, नुवह गाम दो-दो रत्ती की भात्रा में पुनर्नवास्वरम ३ मागा और मधु ६ मागे के साथ । हृच योग के लिये रमसिन्दूर १ रनी, हृदयार्णव २ रत्ती, प्रवालपिष्टि २ रत्ती, जहरमुहरा २ रत्ती, अर्जुन चूर्ण ४ मागा मिला कर दो मात्रा में दाट कर दिन में दो वार देना चाहिए । रोगी को रात में मोते वक्त आरोग्यवर्धिनो ४ रत्ती—८रत्ती तक एक मात्रा दूध के माथ देना चाहिए । यदि पंगे पर गोय एव रदताल्पता हो तो नवायम व्यवा पूर्नि वा मण्डूर का निश्रण भी यथावत्र्यक किया जा सक्ता है । इस व्यवस्था में रोगी का रेचन एव वातानुलोमन होता चलता है । इस व्यवस्था के वावजूब भी रोगी वा रेचन हर,ना अवस्थक रहना है । एतवर्थ एक एक दिन के अन्तर से प्रात नाल में इन्हाभेवी रन २-४ रत्ती नाराच रस १-२ रत्ती, जलापा चूर्ण २—४ मात्रा व्यवा नम्हेचन ( मैगमत्फ ) एवं सोडा स्टफ १ औस ठडे जल या चीनी के घर्वत के साथ देने की आवश्यकता पडती है । इन क्रिया में तीन्न रेचन होफर रोगी के उडर का आयाम घटता है ।

श्. क्रियतिवृत्ते जठरे विदीपे चाप्रणाम्यति । जातीन् समुहदो दारान् ब्राह्मणान्नृपतीन् गुरून् ॥ अन्जाप्य भिपक् कर्म विदध्यान् सदाय ब्रुवन् । बत्त्रियाण स्रूव मृत्यु क्रियाया संदायो ब्रुवन् ॥ एवमान्याय तत्वेदमनुज्ञात सुहृद्र्यणे. । एवमान्याय तत्वेदमनुज्ञात सुहृद्र्यणे. । पानभोजनसयुष्त विष्णस्मे प्रयोजयेत् ॥ यरिभन् दा ुपित सर्पो दिन्ग्रेद्धि फले विषम् । भोजयेत्तेदुदरिण प्रविचाय भिषग्वरः ॥ तेनास्य दोषमंघात रियरो न्होनो विम्पार्गग. । विषेणायु प्रमाधित्व दागु भिन्न प्रवर्त्तते ॥

# ्र चतुर्थं खग्ड : छत्तीसवॉ अध्याय ६०१

है- जोघ अनुसंघान का विषय है। सब से वडी कठिनाई इस मे मात्रा-निर्धारण और उपयोग की वित्रि की उपस्थित होती है।

चरकाचार्य ने लिखा है कि इस दारुण कर्म करने के पूर्व रोगी के ज्ञाति, कुटुम्बी, मित्र, स्त्री, ब्राह्मण, गुरु तथा राजा को सूचित किया जावे और उन की अनुज्ञा या अनुमति ले ली जावे, चिकित्सक भी स्वय अपना सदेहात्मक अभि-मत प्रकट कर दे ''कि उपचार नही किया जायगा तो रोगी की मृत्यू ध्रुव है, इस उपचार मे भी सशय है कि रोगी रोग से वच जावेगा और स्वम्थ हो ही जावेगा।" पश्चात विप का प्रयोग रोगो के भोजन या पेय के साथ सयुक्त करके करे अथवा मर्प से किसी फल को कटवा के--जिसे सर्प ने अपने विप से युक्त कर दिया हो--खिलाया जावे । उत्तम चिकिन्सक को चाहिये कि विचार करके उसकी मात्रा का तिर्वारण कर के प्रयोग करे। इस क्रिया से रोगी का विमार्गस्थित दोपमंघात जो जगीर मे स्थिर एव लीन हो गया है उसका विघात होकर जीघ्रता से निकल जाता है क्योकि विप तीव्र आशुकारो एव प्रमाथी होता है। दोपो के निर्हरण हो जाने के अनन्तर रोगो का शीतल जल से परिषेक करके उसको वल के अनुसार पर्याप्त मात्रा मे गाय का दूव अथवा यवागू का प्रयोग भोजन के रूप मे करना चाहिये । परचात् त्रिवृत् पत्र, मराडूकपर्णी का पत्र, वथुवा का ज्ञाक, या काल चाक को स्विन्न कर के विना खटाई, मसाला, नमक और स्नेह (तेल या घो ) के या यवयूप खाने के लिये देना चाहिये । एक मास तक रोगी को निरन्न ही रखना, पर्याप्त मात्रा मे दूव एव उपर्युक्त शाको को स्विन्न करके या बिना स्विन्न किये देना चाहिये । रोगी को जल भी नही देना चाहिये । प्यास लगने पर उपर्युक्त शाको का स्वरस ही पीने के लिये देना चाहिये । इस प्रकार एक मास के अनन्तर दोपो के सम्पूर्णतया निकल जाने पर दुर्वल रोगियो में वल के वर्धन के लिये ठटनी का दूब ( कारभ पय ) पिलाना चाहिये । पश्चात् यवयूप आदि देते हुए क्रम् ससर्जन क्रम से रोगी को धीरे धीरे प्राकृत आहार पर ले आना चाहिये ।

Ø

१. विपेण हृतदोप त शीताम्बुपरिपेचितम् । पाययेत भिपग् दुग्ध यवागू वा यथावलम् ॥ त्रिवृन्मराड्कपर्ण्णोश्च शाक सयववास्तुकम् । भक्षयेत् कात्रशाक वा स्वरसोदकसाधितम् ॥ निरम्लल्वणस्नेह स्विन्नास्विन्नमनन्नभुक् । मासमेकं ततश्चैय तृपित स्वरस पिवेत् ॥ एव विनिर्हृते दोषे शाकैर्मासात् पर तत । दुर्वलाय प्रयुञ्जीत प्राणभृत् कारभ पय ॥ ( च चि १३)

# सैंतीसवॉ ग्रध्याय

### शोथरोग प्रतिपंध

रोग परिचय--- श्वयथु, जोथ एव जोफ ये तीनो इटद सूजन के बोधक होते है एव प्राय पर्याय रूप में ध्यवहृत होते है। कोय रोग कहने का तात्पर्यं होता है देह के सूजन की वीमारी। जोध रोग में कई प्रकार के वर्गीकरण प्राचीन ग्राथों में पाये जाते हैं। जैसे- कारणभेद से सूजन के दो प्रकार विये जा सकते है— निज तथा आगन्तुक। निज वे शोथ है जो विविध प्रकार के मिथ्या आहार-विहार के कारण दोपों के शरीर में कूपित होने से होते हैं। दूसरा वर्ग आगन्तक कारणो का होता है जिसमे आघात, अग्नि या अग्नितप्त पदार्थो मे जलना, रासायनिक पदार्थ या तीव्र अम्ल या चारो से जलाना, विविघ विकारी अणुजीव, विप-सम्पर्कं तथा विद्युत् आदि से त्वचा, मास आदि मे शोथ हो जाता है। इन दो भेदों में नव प्रकार के शोधों का समावेश हो जाता है----यथा--वातज-पित्तज कफज-वातपित्तज, पित्तकफज, वातकफज, सन्निपातज ( निज प्रकार में ) तथा अभिघातज एव विपज ( आगन्तुक प्रकार मे ) । आधुनिक ग्रन्थो में भी शोथ के दो प्रकार पाये जाते है। निष्क्रियशोथ ( Passive Oedews ) तथा सक्रिय जोव ( Active oedema or Inflammatary oedema) सक्रिय गोथ को प्राचीन परिभापा में व्रण शोध कहते हैं। दूमरे शब्दो में निष्क्रिय शोथ वा 'ईडिमा' को प्राचीनोक्त निजवर्ग में तथा व्रण-शोथ ( Inflammatary oedema ) को आगन्तुकवर्ग मे रखा जा सकता है।

चरक के अनुसार बोफ के तीन भेद किये जा सकते है-१ सर्वाङ्गणेफ (Generalised oedma)-जब बोफ सम्पूर्ण बारोर में हो । २ अर्धाङ्ग-शोफ-आये अङ्ग में शोफ का होना-ऐमा बोफ हृदय एव यकृत की विकृति में, अधराङ्गणेफ अथवा वृषक के विकारों में ऊर्ध्वांगशोफ अधिकतर होता है। ३ एकाङ्गशोफ या एकदशोत्थित बोफ (Localised oedema) । आगन्तुक कारणो से प्राय. एकदेशोत्थित जोफ होता है । इस प्रकार का शोफ व्रणशीय मे तथा श्लीपद में पाया जाता है ।

वाग्भट ने आक्ततिभेद से भी गोथो के पृथु, उन्नत एव ग्रथित भेद से तीन प्रकार किये है। साध्यासाध्यता एव चिकित्सा भेद की दृष्टि से भी शोथो मा एक वर्गीकरण पाया जाता है। जैसे पादज शोथ-परी से शोथ का प्रारम्भ होकर सम्पूर्ण या आघे शरीर में फैल गया हो अथवा मुखज शोध-मुख से शीथ का प्रारम्भ होकर सम्पूर्ण या आधे शरीर में व्याप्त हो गया हो अथवा गुह्यज या उदग्ज शोध, जो गुह्य स्थान या उदर से प्रारम्भ करके सम्पूर्ण या आधे शरीर मे व्याप्त हो । इन जोफो में उपद्रव होने पर पादज जोथ, जो प्राय हृदय के विकारों में होना है। पुरुषों के लिये घातक होता है, मुखज शोथ, जो प्राय वृदक विकारो मे पाया जाता है, स्त्रियो मे घातक होता है। गुह्यज शोथ अर्थात् गुद्त्य अङ्गो से शोफ का प्रारम्भ हुआ हो और उपद्रव युक्त हो, तो स्त्री-पुरुष दोनो को ममान भाव से घातक सिद्ध होता है। 'इसका कारण मर्माङ्गो का विकार ग्रस्त होना ही है । पुरुषो में हुद्रोग असाध्य होता है जिसमें पादज कोध पाया जाता हे । स्त्रियो मे वृक्क रोग होने से उसके उपसर्ग का प्रभाव श्रोणिगुहा के विविध अङ्गो को गोथयुक्त करके श्रोणिगुहागत पाक प्रभृति साघातिक उपद्रव पैदा कर के स्त्रियो के लिये विशेष रूप से घातक होता है। इनमे मुखज शोथ ही प्रारम्भिक लक्षण के रूप में पैदा होता है। गुह्यज या उदरज्ञोध क्षयज आन्तावृति शोफ (T B Peritonitis) या यक्तदाल्युदरज जलोदर ( Hepatic cirhosis ) मे पाया जाता है जो दोनो लिङ्गो के व्यवितयो मे समान भाव से घातक सिद्ध हो सकता है।

शोफ की सम्प्राप्ति—रक्तवह सिरा की दुष्टि होने मे रक्ताभिसरण क्रिया में बाघा होने से शोथ रोग की उत्पत्ति मानी जाती है। प्राक्टता वस्था मे रक्तवह सूक्ष्म केशिकावो (Arterial capillaries) को दोवाल से पोपक पदार्थयुक्त रक्त रस स्रवित होकर तत्स्थानगत धातुवो का पोषण करता है, फिर वहाँ से त्याज्यपदार्थयुक्त वही रक्तरस सिरा सूक्ष्म केशिकावो (Venous capillaries) के द्वारा शोषिन होकर जससे लेकर लोटता है और विविध विसर्जन के अंगो द्वारा जसका निईरण करता है। इस प्रकार की क्रिया प्राक्वतावस्था मे चलती रहती है। जब किसी भी कारण से इम धातुगत रस के शोपण मे बाधा उत्पन्न होती है या स्नुत रक्त रस अधिक होने लगता

१. अनन्योपद्रवकृत शोथः पादसमुर्त्यितः ।

पुरुप हन्ति नारीञ्च मुखजो गुह्यजो दयम् ॥ (वा. नि १३)

## भिपक्कमं-सिद्धि

है, तव धानुवो के मंग्रोजक घातुवो में अधिक तरल का सचय होने लगता है और वहां उत्पध या जनार पैटा होता है—इमी को गोय कहा जाता है ।<sup>9</sup>

डम प्रकार के परिवर्तान सामान्यतया निम्नलिखित कारणो से होते है जिनके परिणानस्वरूप गोथ रोग पैटा होता है।

२ रक्तगत चिसिन्न संघटको का प्रभाव---इसम जल और नमक (Sodium chloride) का अधिक महत्त्व है। गोथ की चिकित्मा मे जल और नमक का निषेध उर देने मे गोथ में निश्चित लाभ देखा जाता है। रब्त मे जल और लवण की अधिकता में गाथ अधिक बढता है।

रक्त रसगन 'प्रोटीन' की कमी-जैमा कि वृक्क विकारो में जुक्लीमेह (Albumanuria) के कारण हीन पोपण से भोजन में प्रोटीन या जीवतिकियो (Vit A & B) की पर्याप्न मात्रा में न मिलना (Femme oedema) अथवा पाएटुरोग में रक्तगत 'प्रोटीन' जोणित वर्त्तुलि (Haemoglobin) का अत्यविक मात्रा में कम ही जाना (अठुज इभिजन्य पोएटुना या रक्ताल्गता में) जोब की उत्पत्ति होती है। ऐमा मानते हैं कि रक्त में 'प्रोटीन' की मात्रा म्वाभाविक ७ प्रतिजत होनी चाहिए, जब यह मात्रा ५-५% से रुम हो जानी है, आस्नृतीय सम्पीडन (Osmotic pressure) कम हो जाना है और वातुगत तरल का जोपण रक्तरम के द्वारा पूर्णनया नहीं हो पाता है, फल्रत धानुओ में तरल या द्रव का सचय अविक होने लगता है। जिमके परिणाम स्वरूप त्वचा और मास में उभार पैदा होकर योथ की उन्तरित होती है।

४ रक्तवह स्त्रोनगत भारवृद्धि-हुव्य रोग में रक्तसंचारगत वावा होने ने शिराओ में प्वतभार स्वाभाविक से बहुत अधिक हो जाता है। उससे गोपण कार्य में बाधा होने ने तरल सचय होकर गोय पैदा होना है।

५ स्तरणक्षसना को वृद्धि-कई बार आगन्तुक कारणो मे अभिवातज त्रणगोय में या गई रोगों में रक्तवाहिनियों को स्नवण क्षमता (Permeability

१ रवनपित्तत्रकान् वायर्दुष्टो दुष्टान् वहि सिरा । नोत्वा रुढगनिम्तहि कुर्यात्त्वट्मासमंश्रयम् । उन्देध नहनं गोयं तमाहुनिचयादत ॥ (मा नि )

# चतुर्थ खरड : सैतीसवां अध्याय

of capillary epithelium) बट जाती है। सामान्यतया सिराम्नोतो की भित्ति से वेवल जारक ( $O_2$ ) और जल या उसमे घुले हुए कुछ सीमित द्रव्य ही स्रोत मे वाहर आते है और तत्रस्थ धातुओ का पोपण करते है, परन्तु जब 'प्रोटीन' भी रक्तरस के साथ वाहर आ जाती है, तब इस तरल के शोषण मे बाधा उत्पन्न होकर शोथ पैदा होता है।

शोथ रोग मे सामान्य छक्षण—गुरुता ( भारीपन ), अस्थिरता ( शोफ का एक स्थान पर मीमित न रहकर फैलना ), उत्सेध ( उभार ), उष्णता ( यह केवल व्रणशोथ में मिलता है—सामान्य शोथों में नही ), रक्तवाहिनियो का विस्फार, रोमाञ्च ( रोगटे का खडा होना ) तथा वर्ण की विक्वति ये सामान्य रक्षण एव चिह्न शोथ रोग में पाये जाते है । <sup>9</sup>

सामान्य क्रिया क्रम — आमज शोथ में लघन एव पाचन करे, अति वढे हुए दोप में शोधन से उपचार करें। अर्थात् शिरोगत शोथ में नस्य के द्वारा शिरोविरेचन, ऊर्ध्वगशोथ में वमन तथा अधोग शोथ में रेचन के द्वारा उपचार करे। यदि शोथ का उत्पादक हेतु अति स्नेहन हो तो रोगो का रूझण करे और यदि उत्पादक हेतु अति रूक्षण ज्ञात हो तो स्निग्ध क्रिया करनी चाहिए। २

इस प्रकार शोध रोग की चिकित्सा में लघन, पाचन, वमन, विरेचन, आस्थापन तथा शिरोविरेचन प्रभृति क्रियाओ के द्वारा यथादोष एव यथावल उपचार करना उत्ताम रहता है।<sup>3</sup>

विशिष्ट क्रियाक्रम—दोषानुसार विचार कर वातिक बोथ मे स्नेहपान एव कोष्ठवद्ध हो तो निरूहण ( आस्थापन वस्ति ), पैत्तिक बोथ मे दूध एव घृत का उपयोग तथा श्र्लेष्मिक बोथो मे विरूक्षण की क्रिया करनी चाहिए।<sup>४</sup>

१ सगौरव स्यादनवस्थितत्व सोत्सेधमूष्माऽथ सिरातनुत्वम् । सल्रोमहर्पश्च विवर्णता च सामान्यलिङ्ग ब्वयथो प्रदिष्टम् ॥ 🦷

(च चि १२)

- २ अथामज लघनपाचनक्रमैर्विशोधनैरुल्वणदोपमादितः । शिरोगत शीर्पविरेचनैरधोविरेचनैरुध्देहरैस्तथोर्ध्वगम् ॥ उपाचरेत् स्नेहभव विरूचणै प्रकल्पयेरस्नेहविधिञ्च रुचणे ॥
- ३. स्नेहोऽथ वातिके शोथे वद्धविट्के निरुहणम् । पयो घृत पैत्तिके तु कफजे रुक्षणक्रमः ॥
- ४ लघन पाचन शोथे शिर कायविरेचनम् । वमनञ्च यथासत्त्व यथादोप विकल्पयेत् ॥

#### सिपकम-सिद्धि

वातिकगोथ में दशमूल क्वाथ का सेवन या विवन्ध होने पर दूध में एरएड तैल छोडकर पिलाना उत्तम रहता है। पैत्तिक गोथ मे दूव का उपयोग उत्तम रहना है, त्रिवृत्, गुहूची एव त्रिफठा का मेवन उचित रहता है, गीतल उपचार अनुकूठ पडते है। इलैज्मिक जोथ मे उष्ण एव रूचोपचार विगेपत. पटोल, त्रिफला, निम्व, दारुहल्दी और गुग्गुलु का सेवन उत्तम रहता है। त्रिदोपज गोथ मे मिश्र उपक्रमों को वरतना चाहिए। रोगी को भोजन दूध के साथ देना चाहिए और औपधियो मे अवरक, मोठ, शिलाजीत या त्रिफला का प्रयोग करना चाहिए।

पश्यापश्य — गोथ के उत्पादक कारणो का परित्याग करना चाहिये। एत-दर्थ उउद, गेहूँ, नया अन्न, आनूपदेशज पशु-पत्तियो के मास, गुड, दक्षि प्रभृति गुरु पदार्थों का सेवन नहीं करना चाहिये। शोथ रोग में अधिक जल का पीना या नमक का सेवन भी अनुकूल नहीं पडता है। अस्तु, इनका भी परिहार रोगी के लिये आवश्यक होता है। कई उष्ण एव तीक्ष्ण द्रव्य जैसे — मद्य का सेवन, गर्म ममाले या प्रटाई का सेवन, मिट्टी का खाना, तैल एव सृखे लाल मिर्च का सेवन भी गोथ रोभीको अनुकूल नहीं पडता है। इसी प्रकार सूखे मास या शाक, विरुद्ध आहार, दाहकारक भोजन, वेगावरोध, दिवास्त्राप (दिन का सोना) तथा मेथुन भी शोथरोगी को प्रतिकूल पडता है।

अस्तु, रोगी को पूर्ण विश्राम के साथ रखना चाहिये । परिश्रम मे शोथ वढता है और विश्राम करने से ञमन होता है । भोजन मे हल्के एव सूपाच्य आहार की व्यवम्या करनी चाहिये। सब से उत्तम आहार गर्म करके ठडा किया दूध रहना है। जब तक गोथ अधिक हो रोगी को दूध के अतिरिक्त कुछ भी न दे। भूज लगे तो दूध, प्यास लगे तव भी दूब ही देना चाहिये। लवण एव जल का पूर्णतया निपेव रखना चाहिये । यदि तृपा की अधिकता हो तो सौफ, काकमाची, पुनर्नवा या जेवायन का अर्क पीने को देना चाहिये । नारियल का जल या टाव का पानी भी ठीक रहता है। जब जोफ का रामन हो जावे तो रोगी को दूध के साथ हल्का भोजन देना चाहिये । जठ को खीलांकर ठडा करके या पुनर्नवा से प्र्युत कर के देना चाहिये, भोजन मे पुराना चावल, जौ, कुल्थो, मूग, मट्ठा, झहद, आमव, सेम की फली, करैला, महजन, परवल, खेखमा, गाजर, मानकंद, वैगन, मृली, पुनर्नवा, नोम आदि द्रव्यो का सेवन उत्तम है। मांसाहारो व्यक्तियो मे प्रारन से ही दूध के साथ या बाद में भोजन के साथ मासरमो का उपयोग गीथ रोग में उत्तम रहता है। इसके लिये हरके मासरस अर्थात् जाङ्गरू पशु पक्षियों के मासरस जैमे—गोह, नेह, तीतर, मुर्गा, बटेर, छोटी जाति की मछत्रो या कच्छ्य मानरम या जाङ्गल पशु पक्षियों के मामरम दिये जा सतते है ।

# चतुर्थ खरड : सैतीसवॉ अध्याय

शोथ रोग में डोपनिरपेक्ष मामान्य औषधियां-

पुनन्चे – गोथ रोग में यह एक रामवाण महौपधि है। इसका स्वतत्र तत्रधा योगो के रूप में शोथ रोग में भूरिश प्रयोग होता है। जैसे–पुनर्नवाष्टक कपाय, पुनर्नवादगक क्षाय, पुनर्नवादि चूर्ण, पुनर्नवारिष्ट, पुनर्नवासव, पुनर्नवादि तैल तथा पुनर्नवामण्डूर आदि।

गोमूत्र—मर्व प्रकार के शोध में चाहे वह यक्वत् विकार या हृद्विकार, वृवकविकार से उत्पन्न हुआ हो सब में लाभप्रद रहता ह। इसको स्वतत्र खाली पेट पर एक छटाक की मात्रा में प्रात काल में रोगों को पीने को देना चाहिये अधवा त्रिफला कपाय में मिलाकर देना उत्तम काय करता है।

गुग्गुलु—पुनर्नवा, देवदारु और जुठी के काढे के साथ १-२ माशा की -मात्रा में गुग्गुलु का सेवन अथवा गोमूत्र के साथ गुग्गुलु का सेवन शोथ में उत्तम -रहता है।

पुननेवादि गुग्गुलु—पुनर्नवा, देवदारु, हर्रे, गुडूची इनको समभाग लेकर २ तोले को ३२ तोले जल मे खौलाकर ८ तोले शेप रहने पर उसमे गोमूत्र २ तोले और शुद्धपुग्गुलु २ माशा मिला कर सेवन ।

मानकंट-मानकद का स्वरस या दूध में पकाकर मानकद का प्रयोग अथवा मानकद सिद्ध घृन का उपयोग भी चोथ रोग में लाभप्रद होता है।

माणक घृत—मानकद २ सेर लेकर १६ सेर पानो मे खीलाकर ४ सेर रहे तो उनार कर छान ले फिर इस स्वरस मे १ पाव मानकद कल्क, घृत १ सेर मिला कर यथाविधि अग्नि पर चढा कर मंद आच से पकावे। यह सान्निपातिक शोथमे भी लाभप्रद है। साझा १ तोला गाय का दूध डाल कर पिलावे। अद्रक, सोंठ, हरड़ एवं पिप्पछी—

गुडाईक, गुडशुण्ठी, गुडाभया अथवा गुडपिष्पली योग शोथ रोग मे स्वनाम-च्यात है।

अदरक का रम ६ माज्ञे से १ तोला लेकर उस में पुराना गुड २ तोला मिला कर सेवन करने से और आहार में केवल वकरी का दूध पीने से थोडे दिनो में ही शोथ रोग से मुक्ति हो जातो हैं ।

गुड और अदरक या गुड और हरड का चूर्ण या गुड और पिप्पली का चूर्ण इन चारो योगो में से किसी एक का एक एक तोले का मोदक बना लेना चाहिये। "मोदके दिगुणो गुड " अर्थात् चूर्ण से दिगुण पुराना गुड इस मोदक मे रखना चाहिये। एक मोदक से प्रारभ कर के प्रतिदिन एक एक वढाते हुए न्तीन पल या १५ तोले तक वढावे, फिर एक एक क्रमज्ञ कम करते हुए एक मोटक पर वा जाना चाहिये। इस प्रकार एक पत्त अथवा एक माम तक इम योग के मेवन करने मे बोथ, प्रतिश्याय, गले के रोग, श्वास, कास, अरुचि, पीनल, जीर्णज्वर, अर्ब, मंग्रहणी तथा अन्य कफ एव वायु के रोग वान्त होते है।

विल्व पत्र स्वरस-या निस्व पत्रस्वरस-नीम की पत्तो का रस या वेल की पत्ती का रस १ तोला ज्यमें काली मिर्च का चूर्ण १ मागा मिला कर सेवन करने से गोथ, विवय, अर्श एव कामला मे लाभ होता है।<sup>२</sup>

देवदारू—केवल देवदारु से सिद्ध क्षीर का सेवन अथवा देवदार और त्रिकटु के योग से पकाया दूध अथवा देवदारु, गुग्गुलु, सोठ, चित्रक की छाल और पुनर्नवा के योग से पकाया या श्वन दूव शोयशामक होता है।

भू निम्च-चिरायता और शुष्ठी का चूण प्रत्येक २ माशे भर लेकर खाकर ऊपर मे पुनर्नवा का क्वाथ पीने से सर्वाङ्ग जाफ के रोग में उत्तम लाभ होता है।

स्थलपद्स--केवल स्थलपद्म के कल्क को दूध के माथ सेवन करने से गोथ रोग में लाभ होता है। स्थलपद्म से निम्नलिखित द्रव्यों में से किसी एक का ग्रहण किया जा सकता है-जैसे- सेवती, गुलदाउदी, नेपाली, वकुल या कदम्व का फूल। स्थलपद्म से 'ओलट कम्वल' का भी ग्रहण होता है। प्रयोग करके देखना चाहिए। स्थलपद्म प्रृत का भी योग भेपच्य रत्नावली में पठित है।

कोकिलाक्ष—तालमखाना का उपयोग भी जीथ रोग मे उत्तम रहता है। इसका कपाय या पीदे को जलाकर उसकी राख बनाकर २ माबे की मात्रा मे गोमूत्र या दूब के साथ देना चाहिये।

अपामागें---चारीय द्रव्य गोथ में उपयोगी होते हैं। फतल अपामार्ग स्वरस या कत्क का उपयोग भी गोथ में लाभप्रद रहता है। अपामार्ग के अतिरिक्त तालमखाना, मूली, निर्गु रडी जादि का भी प्रयोग शोथ में होता है।

मर्राहर तथा लौह —मरुढूर अथवा भस्म का उपयोग स्वतंत्रतया या किसी योग के रूप में करना शोथ रोग में लाभप्रद होता है। इसके कई योग बड़े उत्तम है जैमे—पुनर्नवामण्डूर, शोथारिमण्डूर, तारामराढूर, रसाभ्रमण्डूर, शोथारि लौह, त्रिकट्वादि लौह एव नवायस आदि।

- १ गुडाईकं वा गुडनागर वा गुटाभया वा गुडपिप्पलो वा । क्पॉमिवृद्वचा त्रिपलप्रमाण खादेन्नरः पक्षमवापि मासम् ॥ घोयप्रतिय्यायगलास्यरोगान् सन्वानकासारुचिपीनसादीन् । जीर्णज्वरार्घोग्रहणीविकारान् हन्यात्तवान्यान् कफवातरोगान् ॥ (च द )
- २ निम्वपत्रग्नं पातु (विरवपत्ररसं पातु) सोपण श्वयथो त्रिजे । विट्नगे चैव डुर्नाम्नि विदध्यात् कामलासु च ॥

### चतुर्थ खण्ड : सैतोसवाँ अध्याय

चिप प्रयोग-शोथ रोग में धतूर, अहिफेन या विजया का भी उपयोग उत्तम रहता है--इसके कई योग दुग्ववटो, क्षोण्वटी, तक्रवटो आदि के उपयोग बडे उत्तम प्रमाणित होते हैं।

योग-कपाय----

भ पुनर्नवाष्टक कपाय-पुनर्नवा मूल, नीम को छाल, परवल के पत्ते, सोठ, कुटका, गुडूवी, देवदारु और हरीतकी-समभाग मे लेकर जौकुट कर र तोले द्रव्य को ३२ होले जल में खौलाकर ८ तोले कोप रखकर मधु के साथ पिलाना । यह एक अत्यन्त उपयोगी योग है जिसका सर्वाङ्ग कोफ, जलोदर, हुद्रोग, श्वामक्वच्छु एव रक्ताल्पत्व में विश्वास के साथ उपयोग किया जा सकता है । इन कपाय में गोमूव-मिलाकर पोने से अधिक लाभ होता है ।

चूर्र्स-पुनर्नवादि चूर्र्स-पुनर्नवा, देवदारु, हरड, पाठा, पक्व बिल्वफलमञ्जा, गोलह, छोटी कटकारो की जड, वडो कटेगे, हल्दी, दारुहल्दी, छोटो पीपल, गज-पोपल, चित्रक की छाल, अडूमा को जड । समभाग मे लेकर बना चूर्ण । मात्रा ३-६ माशे । अनुपान गोमूत्र एक छटांक ।

आसच-पुनर्म्चासच---त्रिकटु, त्रिफला पृथक् पृथक्, दाह हरिदा, गोखरू, छोटी वडी दोनो कटेरी पृथक् पृथक्, अडूना, एरण्ड मूल, कुटकी, गजपोपल, पुनर्नवा, नीम की छाल, गिलोय, सूखी मूली, जवासा, पटोलपत्र प्रत्येक का जौकुट चूर्ण पाँच-पाँच तोले, धाय का फूल १ सेर, मुनुक्का १। सेर, शर्करा ६। सेर, उत्तम शहद ३ मेर २ छटाँक, जल ३२ मेर लेकर सबको एक घृत से स्निग्ध भागड मे भरकर सधिवधन करके एक मास तक जौ के भूसे के ढेर मे रख देवे । १ महीने के पश्चात् छानकर मर्त्तवान मे भर देवे । पुनर्नवामव-शोथ, उदर रोग, प्लोहावृद्धि, यक्तृद्वृद्धि, गुल्म आदि को नष्ट करता है । मान्ना २ तोला वरावर पानी मिला कर भोजन के वाद दोनो वक्त ।

१ पुनर्नवानिम्बपटोल्ञुठोतिक्तामृतादार्वभयाक्याय । सर्वाङ्गशोथोदरपार्श्वशूल्श्वासान्वितं पाएडुगद निहन्ति ॥ ३९ भि० सि० रस के योग

त्रितेत्र रस—गुढ़ सुहागा, ताम्र भस्म, लौह मस्म, गुढ़ पारद और गुढ़ गंवक । प्रथम गुढ़ पारद और गुढ़ गन्धक को कज्जलो वनावे । पश्चात् जेप द्रव्यो को मिलाकर अदरक के रम की भावना देकर टिकिया वनाकर जराव-मपुट में वन्दकर के लघुपुट मे एक आँच दे । सात्रा ४ रत्तो से एक माशा । अनुपान मघु से चटावर रूपर से एरण्डमूल और अपामार्ग का काढा वनाकर पिलावे ।

दुग्धवटी—वटी के कई योग भैपज्यरत्नावली के शोथाधिकार ने पाये जाते हैं—जैसे–कल्पलता वटी, दुग्ध वटी, क्षार वटी, तक्र वटी, वंद्य वटों या दथि वटी । यधानाम दुग्ध या तक्र पर रोगी को रखकर इन वटिनो वा प्रयोग किया जाता है । रोगो के लिए जल और ननक प्रयोगकाल मे पूर्णनया निपिद्ध रहता है । वालको के जोय रोग मे दुग्ध वटी अनुपम लाभ टिखलातो है । छतिसार के बाद होनेवाले जोफ में यह वटी उत्तम कार्य करती है । वृद्य विकार-जन्य लोफो में इम्का उपयोग श्रेष्ठ रहता है । यहाँ पर एक चीर वटी का पाठ उद्धृत किया जा रहा है । इनके घटको में धतूर, अहिफेन एवं विज्ञा भो है ।

शुट्ट हिंगुल १ तोला, लवड़ा चूर्ण, शुद्ध अफीम, शुद्ध वरसनाभ, जायफल और धतूरे का शुद्ध वीज प्रत्येक है-है तोला लेकर खरल में डालकर अत्यन्त महीन चूर्ण करते। फिर साँग के व्याथ के नाथ भावना देकर मूँग के वरावर की गोलियां बनाले और छाया मे सुत्तांकर जीजी में भर ले। दूध के अनुपान से वटी का एक एक कर के दिन में चार वार उपयोग करे, भोजन में दूध ही रोगी को पिलावे। यदि भूख बहुत लगे तो पुराना चावल या जौ अथवा गेहूँ की दलिया दूध के साथ दे। जोथ रोग में यही प्रयोग विधि है। यदि ग्रहणी के रोगो को देना हो तो विजया क्वाय के अनुपान से देना चाहिए। मान्ना १-२ रत्ती।

पुनर्नेचा मएडूर---इसका योग पाण्डुरोगाविकार में दिया जा चुका है। शोय रोग में भी यह एक उत्तम औषधि है।

रसाभ्र मण्हूर—गुढ़ गन्वक, अभ्रक भस्म तथा पारद दो-दो तोला, मण्डूर भस्म एव हरढ का चूर्ण आठ-आठ तोले, जिलाजीत १ तोला, कान्त लोह नस्म १ तोला। प्रथम पारद सौर गन्धक को खरल में मिलाकर कज्जली करे फिर जेप ट्रब्मो को मिलाकर खरल करे। पश्चात् भृङ्गराज, केंगराज, निर्गुण्डो, मानकन्द का यथालाभ क्वाय या स्वरस १-१ सेर लेकर पृथक्-पृथक् नूर्यताप में घोटते हुए मुजदे। फिर उसमें त्रिकटु, जिफला, ज्व्य और नागर-मोये का चूर्ण पृथक-५घक् सवा-मवा तोले मिलाकर ४ तोले जहद और २ तोले गोघृत मिलाकर मर्दन करके मृतवान में भर दे । मात्रा-१ से २ माशा । यह शोथ मे एक उत्तम योग है ।

शोथारि लौह--लौह भस्म ४ तोला, सोठ, मरिच, पीपरि तथा यवक्षार एक-एक तोला भर लेकर परस्पर मे मिश्रित करके खरल करके रख ले। मात्रा-२-४ रत्ती । अनुपान-त्रिफला क्वाथ।

शोथ में वाह्यप्रयोग

टोपझलेप—-पुनर्नवा, देवदारु, सोठ, सफेद सरसो और सहिजन की छाल इनका कपडछन च्रूर्ण करके मकोय के रस मे पीस करके लेप करना शोफ का जामक होता है ।

पुनर्तचादि तैल्ल-पाण्डु रोगाधिकार में इस योग का उल्लेख हो चुका है। शोध रोग में इस तैल का अम्यग भी लाभप्रद रहता है।

#### K

# अड़तीसवॉ अध्याय

#### श्लीपद प्रतिषेध

परिचय----जिस रोग में पैर शिला के समान स्थूल एव कठोर हो जाय उसको श्लीपद कहते हैं। अथवा धोरे-धोरे होने वाले घने शोथ को श्लीपद कहते हैं। वस्तुत लसीकावाहिनियो का अवरोध होकर किसी भी स्थान की त्वचा में शोथ होकर श्लीपद हो सकता है। किन्तु मुख्यतया या सर्वाधिक पैरो में इसकी उत्पत्ति होती है अत श्लीपद कहलाता है। अन्यथा हाथ, कान, नाक, ओछ, पुरुष जननेन्द्रिय, वृपण या स्त्रियों के भगोष्ठ आदि में भी श्लीपदकत शोथ हो सकता है।

## भिषकर्म-सिद्धि

इस रोग की ममता आधुनिक दृष्टि मे Filariasis or Elephantiasis रोग ने है। इसकी उत्पत्ति रूप में आधुनिक विद्वान श्लीपदाणु क्रमि ( Microfilaria Bancrofty) को हेतु मानते है। ये कृमि एक विशिष्ट जाति के मच्छरी (Culex Falgans) के काटने से मनुष्य-शरीर में प्रविष्ट हो जाते है । गरीर में प्रविष्ट होकर लसीका-वाहिनी, रसकुत्या एव लसीका-ग्रथियो में अपनी वृद्धि करके लमीका वाहिनियों में अवरोध पैदा करते हैं। इस प्रकार स्थानीय लमिका-मंचय से क्रमग सूजन प्रारंभ हो जाती है। जो आगे चलकर गिला या पत्यर के ममान कठोर हो जाती है। सर्वप्रथम लमीका-ग्रंथि में सूजन होती है- जोय का परिणाम स्वरूप ज्वर होता है जो प्राय शीत के साथ होता है और दो-चार दिनों तक वना रहता है फिर क्रमश पूरे अग में मूजन हो जाती है। फिर रोग का दोरा चला जाता है, सूजन भी कम हो जाती है, परन्तु कुछ सूजन जेप रह जाती है। रोग का पुनः पुन आक्रमण होता रहता है-ज्वर, लमीका ग्रथियो का फुलना और अंग का मूजन वार-वार होता रहना है। हर दीरे में कुछ न कुछ सूजन जेप रहती चलती है। इस तरह वर्ष में कई दीरे आने के फल स्वरूप उस अग विशेष में पत्यर जैसी घनी सूजन होकर ञ्लीपद नामक रोग का स्वरूप प्राप्त हो जाता है।

पैर के श्लीपद में सर्वप्रथम वक्षण प्रदेश की लसीका ग्रवियां सूज जाती है, रोगों को ज्वर आता है, इसमें पीड़ा भो रहती है। पुन. यह सूजन ऊरु, जानु, जंधा में होते हुए नीचे को उतर कर पैर में पहुँच जाती है। रोग की यही सम्प्राध्ति प्राचीन प्रथकारों ने वतलाई है। कलीपद रोग में दो विश्वेषतायें प्राचीनों ने वतलायी है, प्रथम यह है कि यह देशज अर्थात् आन्पदेशज रोग (Endemic Disease) है-अम्नु यह रोग सर्वत्र नहीं प्राप्त होता बल्कि ''पुराने जल मे मदा भरे रहने वाले तथा सब ऋतुओं में जीतल रहने वाले देशों में ब्लीपद रोग विशेषनया उत्पन्न होता है।'' दूसरी विशेषता यह है कि ''सभी प्रकार के श्लीपद कफ की अधिकना में होते है, क्यों कि मोटापन और भारीपन तथा अवरोध कफ के बिना नहीं होता है।'' इन दोनों विशेषताओं का ध्यान रखते हुए कफव्न उपचार श्लीपद में लाभप्रद रहता है।<sup>2</sup>

- १. यः सज्वरो वक्षणजो भृथात्ति. शीफो नृणा पादगत. क्रमेण । तच्छ्ररोपद स्यात्करफर्णनेत्रशिश्नीष्टनामास्वपि वेचिदाहु ॥
- २. त्रीण्येतानि विजानीयाच्छ्लीपदानि कफोच्छ्रयात् । गुरुत्वं च महत्त्वव्च यस्मान्नास्ति कफाद्विना ॥ ( मा नि )

साध्यासाध्यता— श्लीपद एक क्रुच्छ साघ्य रोग है, नया रोग जो एक चर्प कम का हो ठोक हो जाता है। पुराना रोग, जो एक वर्ष से अधिक समय का हो, अथवा जिसमे सूजन अत्यधिक कडो हो गई हो और अंग अतिशय मोटा पड गया हो, अथवा सूजन मे वल्मीक के समान उभार या गाँठे पड गई हो प्राय असाध्य हो जाते है।

लंघन--- इलीपद कफज व्याधि होती है फलत उपवास या लघु भोजन करना श्रेष्ट रहता है। उपवास की विशेष विधि वैद्य-परम्परावो में इस रोग में चरती जाती है। जब रोग के आक्रमण का काल हो तब तो रोगी को पूर्ण लघन करना ही चाहिये, परन्तु आक्रमण के अनन्तर या अवान्तर काल मे उपवास कुछ विशेप तिथियो पर ही करना चाहिये । इन तिथियो में महत्त्व की---मास को दोनो एकादशो, अमावास्या, पूर्णिमा तथा दोनो प्रतिपद एव दोनो अष्टमी तिथिया है। ऐसा देखा जाता है कि इन तिथियों में कफाधिक्य प्रकृति में पाया जाता है। अस्तु, रोग के दोरा होने की भी सभावना भी इन तिथियो मे अधिक रहती है। अमावास्या अथवा पूर्णिमा की तिथियो के समीप की तिथियो मे रोग का दौरा होना प्राय पाया जाता है। अस्तु, एकादशी, अमावस्या और पूर्णिमा तिथियो का ध्यान रखते हुए रोगी को उपवास कराने से रोग के दौरे से रोगी को बचाया जा सकता है। यदि व्यक्ति पूर्णतया उपवास न कर सके तो दिन मे एक बार भोजन करे, रात्रि में विलकूल भोजन न करे, भोजन में चावल, दही आदि का सेवन न कर के हल्का भोजन- दूध, फल या शाक पर रहे। पूर्णिमा के दिन चद्रमा पूर्ण रूप से उदय लेते हैं-समुद्र में जल का वेग प्रवल होता है, ज्वार का वेग रहता है, सभवत इसका प्रभाव सम्पूर्ण प्रकृति पर होकर कफाधिक्य स्वभावतः पाया जाता है फलत कफवर्धक उपक्रम आहारादि का सेवन रोगी के लिए प्रतिकुल पडता है। इस रोगी की एक विशेषता रात्रि के सम्बन्ध का होता है–रोग का दौरा सायकाल के पश्चात् रात्रि मे प्राय होता है––क्योकि दिन की अपेक्षा रात्रि में कफ की अधिकता प्राय पाई जाती है, रात्रि के कफाधिक्य से बचने के लिए रोगी को अधिक रात्रि में भोजन न देना ( Late night's

१ लघनालेपनस्वेदरेचनै रक्तसेचनै । प्राय इलेष्मह्ररैरुष्णै श्लीपदं समुपाचरेत् ।। प्रच्छर्दन लघनमस्रमोक्ष स्वेदो विरेक परिलेपनञ्च ॥ ( भै र. )

## भिषक्कम-सिद्धि

meals) भी प्रशस्त रहता है अस्तु, श्लीपद रोगियो में सूर्यास्त के पूर्व तक हो, नायाह्न मोजन को व्यवस्था करनी उत्तम रहती है। वर्वचित् सायाह्न भोजन समय से न मिल सके और निशीथ हो जावे तो रोगी को दूध पांकर ही रह जाना अनुकूल पड़ता है। इस प्रकार श्लीपट में लंबन अर्थात् विधिपूर्वक उपवान व्रत तथा लघु मोजन की व्यवस्था करनी चाहिये। कहा भी है "लंबनं लघुमोजनम्।"

वाधूनिक वैज्ञानिको के विचार से श्लीपट रोग एक विशेष प्रकार के अणु-हमियो के कारण पैदा होता है। प्राचीन ग्रथकार कृमियो की उत्पत्ति में कारण ब्लेप्सा दोष, श्लैप्सिक आहार-विहार को मानते है। अस्तु, कफनाशक आहार-विहार श्लीपद रोग में सदैव अनुकूल पटता है। एतदर्थ रोगी को नया अन्न, बधिक चावल, दही, गुड, उढ़द, अम्ल पदार्थ, मछली, बैगन, तिल, गुड, कुष्माण्ड, मलाई, रवडी, मिधान्न, आनूप देशज मास, आनूप देश का वास, नदी जल या कच्चे जल का सेवन, अन्य 'पिच्छिल, गुरु एव अभिष्यंदी आहारो का त्याग करना चाहिये।

-श्ठीपदी को भोजन में पुराना अन्न, जौ, गेहूँ, कुल्धी, मूंग, चने एवं रहर को दाल, परवल, सहिजन, करैला, वास्तुरु, पुनर्नवा प्रभृति--कटु, तिक्त और दोपन द्रव्यो का भोजन में प्रयोग करना चाहिये। जाक भाजी कढवे तैल (मर्पप तेल) में मिर्च एवं गरम मसालेदार भोजन एवं लहमुन और प्याज का प्रचुर मात्रा में छपयोग करना चाहिये। श्लीपद रोग में लहमुन एक उत्तम द्रव्य है। गोमूत्र का सवन भी उत्तम माना जाता है। एरएड तैल का प्रयोग रोगी मे वीच वीच मे करात रहना चाहिये जिससे विवध न रहे और रोगो की कोष्टजुदि होतो रहे। इल्लीपद रोग में जल के दोपा से वचाने के लिये पंचकोल चूण का उपयोग १-२ माणा की मात्रा में भोजन में छिडक कर करना चाहिये।

म्लीपद रोग आनूप देशज व्याधि है—अर्थात् एक विशेष प्रकार के भूखण्ड मे पाई जानेवाली व्याधि है, अस्तु, इसमे जल-वायु या देश के परिवर्त्तन से पर्याप्त लाभ की आगा रहती है। यदि देश-परिवर्त्तन संभव न हो तो रोगी की ऐसी व्यवस्था करनी चाहिये, जिसमे जल दोष रोगी को न होने पावे इसलिये पंचकोल चूर्ण योडी मात्रा में भोजन और पेय के साथ मिलाकर देने से जल दोष नहीं होने

१ पुरातना. पष्टिकसालयश्च यवाः कुलत्य लगुन पटोलम् । एरएटतैल् सुरभोजलञ्च कटूनि तिक्तानि च दीपनानि ॥ एतानि पथ्यानि भवन्ति पुंमा रोगे सति ब्लीपदनामधेये । ( यो. र ) पिवेत्सर्पपतैलं वा ब्लीपदाना निवृत्तये ॥ ( सु ) लेप एवं स्वेट — श्लीपद रोग में हाथ, पैर आदि अगो की सूजन को दूर करने के लिये कई लेप बडे प्रशस्त है।

धस्तूरादि लेप-धतूरे की पत्ती या जड, एरएड मूल, निर्गु एडी, पुनर्नवा की जड, सहिजन को छाल, समान भाग में लेकर काजी के साथ पीसकर, जलसे पीसकर या गोमूत्र से पीसकर उसमें सरसो का तेल मिलाकर गर्म करके मोटा लेप शोथयुक्त अग पर करन से सूजन शोझता से कम हो जाती है। यह एक सिद्ध योग है।

२ ध्वेत अर्फ की मूल की छाल को लेकर काजी के साथ पीसकर लेप करना चाहिये।

२०२० २००२ -३ चित्रक, देवदारु, श्वेत सर्पप एव सहिजन की छाल का समभाग लेकर काजी से पीसकर लेप करना भी उत्तम है। काजी के स्थान पर गोमूत्र में भी पीसकर गर्म करके लेप किया जा सकता है।

४ मदनादि लेप——मदनफल और समुद्रलवण दोनो को एक एक तोले लेकर १ तोले मोम और तोन तोले भैस के घी के साथ मिश्रित कर के अग्नि पर सतप्त कर के लेप करने से पुराने ब्लीपदजन्य त्वक्-वैवर्ण्य एव विदार एक सप्ताह के उपयोग से ठोक हो जाते हैं।

५ विडङ्गादि तैळ—वायविडङ्ग, कालो मिर्च, अर्क मूल, सोठ, चीते की जड की छाल, देवदार, एलुवा तथा पाचो नमक प्रत्येक एक-एक तोला लेकर पानी से पीस कर कल्क बना ले। इस कल्क से चतुर्गुण तिल या मर्पप तैल अर्थात् ४८ तोले और तैल से चतुर्गुण जल अर्थात् १९२ तोले पानी मिला कर अग्नि पर चढाकर मद आच से पकावे। इस तैल का श्लोपद रोग मे अम्यग

१ धस्तूरैरण्डनिर्गुग्डीवर्षाभूशिग्रुसर्पपै । प्रलेप इलोपद हन्ति चिरोत्थमपि दारुणम् ।।

### भिषकर्म-सिद्धि

उत्तम रहता है। पीने में भी इस तैल का उपयोग हो सकता है। मात्रा १-१ तोला।

६. श्लीपदगत खुजली को ञान्त करने के लिये मक्खन और मधु का लेप उत्तम रहता है। कांजी एव सरसो के तेल का लेप वात-कफज वेदना को कम करता है। ब्लीपद में पिनाधिक्य होने पर दाह के बमन के लिये—

मंजिष्ठादि लेप-मजीठ, मुलैठी, रास्ना, हैंस की जड और पुनर्नवामूल इसको समभाग में लेकर काजी के साथ पीस कर लेप करना चाहिए। विविध प्रकार के श्लीपढो मे भी इस लेप का उपप्रोग किया जा सकता है।

्रेचन-ज्ञीपद रोग में कोष्टगुद्धि होती रहे। रोगी में विवध न हो इस बात का सटेव ध्यान रखना चाहिए। एतदर्थ विफला, हरीतकी चूर्ण, मध्रुयप्टी-चूर्ण, जमल्ताञ, गोमूत्र तथा एरएड तेउ का प्रयोग रोगी में करना चाहिये।

२. ज्लोपद के दीरे में त्रिफला कपाय बनाकर उसमें २॥ तोला गोमूत्र मिलाकर दिन में एक-दो वार देना उत्तम होता है। ब्लीपदजन्य अण्डवृद्धि म यह एक उपयोगी योग है।<sup>9</sup>

२ गोमूत्र में भिगोयी हुई या पकाई हुई हरीतकी को एरएड तैल में भूनकर च्रूण बनाकर 3 मारो की मात्रा में म्वतंत्र या सेंधा नमक मिला कर चूर्ण बना कर मिश्रित ४ मांगे की मात्रा में जल के माथ या गोमूत्र के अनुपान के साथ नित्य मेवन करने से ब्लीपद रोग में बडा ही उत्तम लाभ देखने को मिलता है। इस योग का उपयोग विविध प्रकार की वएडवृद्धि, आत्रवृद्धि तथा ब्लीपद में दढता पूर्वक किया जा नकता है। प्टीला वृद्धि (Enlarged Prostate) में जो प्राय वृद्धिवम्था में पाया जाता है इम हरीतकी योग में उत्तम लाम होता है।<sup>2</sup>

रक्तावसेचन या शोणित सोक्षरा— ज्लीपद में निरावेध का वडा माहात्म्य चिकिन्सा में बनलापा गया है। वातिक ब्लीपद में यदि पैर का हो तो गुल्फमबि के ऊपर वाली निरा का वेप, पैत्तिक रलीपट में गुल्फ की अध मिरा का वेप और रलैप्मिक ब्लीपट में चिप्रमर्म को बचाते हुए अगुष्ट के समीप की निरावेश जरने की विश्वि बतलाई गई है।

| ş | त्रिफ ठानवायगोम्त्रं विवेन्त्रानरतन्द्रित ।               |
|---|-----------------------------------------------------------|
|   | व फवातोद्मवं हन्ति इवययु वृषणोरियनम् ॥                    |
| 5 | गोमूत्रसिद्धा क्युतैलभृष्टा हरीतनी सैन्धवचूर्णयुक्ताम् ।  |
|   | सादेन्तरः कोष्ट्रतरानपाना निहन्ति वृद्धि चिरुवा प्रवटाम ॥ |
|   | गंबवनैलभृष्टा हरीतकी गाजलेन वस्तु।                        |
|   | पिवति व्लीपदवन्धनमुक्तो भवति हि स मप्तरात्रेण ॥           |

૬૧૬

आज कल शिरावेध का कार्य प्रचलित नहीं है–यह एक शोध का विषय है। इस दिशा मे इगित मात्र करना ही लक्ष्य है ।

ओषधि--- इलीपद रोग मे सशमनार्थ बहुत प्रकार की औपधियो का व्यव-हार होता है और ये सभी दृष्फल भी है।

१ दारु हरिद्रा एवं रक्त चंदन—इन दोनो औषधियो मे से किसी एक का या दोनो को समभाग मे लेकर कपाय बना कर २ तोले द्रव्य, ३२ तोले जल मे -खौलाकर ८ तोला शेप रख कर मधु के साथ सेवन । यह परम उत्तम योग है ।

३. पूतिकरंज−डिठउरी की पत्ती का रस ६ माशे से १ तोला स्वतन्त्र या सर्पप तैल मे मिला कर सेवन ।

अत्रजीवक-स्वरस का भो उपर्युक्त प्रकार से सेवन लाभप्रद रहता है ।

' वृद्धदारुक--विधारे के वीज या छाल का चूर्ण ३ माशे की मात्रा मे १६ छटाक गोमूत के अनुपान से, सर्पप तैल के अनुपान से सेवन उत्तम रहता है।

६ हरिट्रा--हरिदा चूर्ण या हरिदा स्वरस ३ माशे, पुराने गुड १ तोछे के माथ सेवन करके गोमूत्र का अनुपान करना उत्तम रहता है।

७ गुडूची—गिलोय का स्वरस १ तोला, कटु तैल ( सर्षप तैल ) १ तोला मिलाकर प्रात काल मे लेना ।

८ पिग्रडार्क--नामक वृक्ष के ऊपर लगे हुए बन्दाक (वादे) के चूर्ण का १-२ माशे घृत के साथ सेवन अथवा पिण्डारक की जड को सूत्र मे वाध कर यैर मे वाधना उग्र इलोपद मे भी लाभप्रद रहता है।

८. गोधावती- मूल और उडद की पिष्टि बनाकर सरसो के तेल में पका कर सेवन करने से ब्लीपद ज्वर में लाभ होता है।

१० शाखोटक---सिहोर की छाल का २ तोले की मात्रा में कपाय बना कर सेवन करना, इस क्वाथ से प्रारभ में वमन हो सकता है। इसका स्वतत्र या गोमूत्र मिला कर उपयोग करे। इसके ४० दिनों के सेवन से पुराने श्लीपद में भी लाभ होता है।

११ खदिर और नीम की छाल का चूर्ण वनाकर ३ मारो की मात्रा में गोमूत्र के अनुपान से सेवन ।

वृद्धदारक समचूर्ण--त्रिकटु एवं त्रिफला पृथक् पृथक्, चन्य,

۱.

#### भिपकर्म-सिद्धि

६१८

दारुहरिद्रा, वरुण की छाल, गोखरू बोज, मुण्डो और गिलोय इन्हें प्रत्येक एक एक तोला लेकर महीन चूर्ण करे फिर इस चूर्ए के वरावर अर्थात् १२ तोले विधारा के मूल का या वीज का चूर्ण मिलावे । सात्रा ३–६ माशे । अनुपान– काजी या गोमूत्र ।

पंचकोल चूर्रो--पिप्पली, पिप्पली मूल, चब्य, चित्रक और शुंठी का सम प्रमाण मे लेकर वनाया चूर्ण । मात्रा १-० माशा । भोजन के साथ मिलाकर सेवन ।

नित्यानन्द रस-- गुद्ध पारद, गुढ़ गधक, ताम्र भस्म, कास्य भस्म, बग भस्म, गुढ़ हरताल, गुढ़ तुत्थ, शंख भस्म, कर्पीदका भस्म, लोह भस्म, त्रिकटु, त्रिफला, विडङ्ग, पच लवण, चच्य, पिपरामूल, हाउवेर, वच, कचूर, पाठा, देव-दारु, इलायची, विधारा, तिशोथ, वित्रकमूल तथा दन्तीमूल प्रत्येक का चूर्ण १-१ तोला । प्रथम पारद-गंघक की कज्जली वनावे फिर अन्य भस्मो तथा चूर्णो को खरल कर मिलावे । फिर हरीतकी के रस की भावना देकर पाँच-पाँच रत्ती की गोलियाँ वना ले । मात्रा १-२ गोला प्रात. साय शीतल जल या दूध से । बहुत से रोगो मे विधेपत श्लीपद में यह एक उत्कुष्ट योग तथा एक सिद्ध एवं प्रसिद्ध वैद्यकीय योग है जिसका श्लीपद मे जपयोग परम लामप्रद होता है ।

रलीपट गज केशरी रस--- जुद्ध पारद, जुद्ध गंधक, त्रिकटु, जुद्ध वत्स-नाभ, अजवायन, चित्रक मूल, जुद्ध जयपाल वोज, जुद्ध टकण और जुद्ध मन.-विाला । प्रत्येक १--१ तोला । प्रथम पारद एवं गंधक को खरल कर कज्जली वनावे पश्चात् अन्य द्रव्यो का सम्मिश्रण करके खरल करे । फिर भृंगराज स्वरस, गोपरू वचाय, अदरक के रम और जम्वीरो नीवू के रस की पृथक-पृथक् एक-एक दिन तक भावना देकर २--२ रत्तो को गोलियाँ वनाकर छाया मे सुखाकर रख ले । मात्रा १--२ गोली । अनुपान उष्ण जल । विवध कोष्ठ से युक्त श्लीपद रोगो मे उत्तम एव श्रेष्ठ योग है ।

मर्ग्हूर- केवल मण्डूर भस्म ४ रत्तो की मात्रा में या पुनर्नवा मण्डूर ४ रत्तो-१ माशा मधु के साथ दिन मे दो वार देना ब्लोपद में हितकर होता है।

उपसंहार— श्लोपद के रोगो को विश्वाम देना चाहिये। अधिक पैदल चलना या नायकिल चलाना भी अच्छा नही पडता है। सोते समय उसको शोथ युक्त याखा को तकिये के सहारे ऊँचा उठा कर रावना अच्छा रहना है। कृमि रोग तथा शोथाधिकार में प्रयुक्त मएडूर, लौह के योग अथवा कृमिष्टन योगो का सेवन भी श्लोपद में लाभप्रद रहता है। श्लीपद के आक्रमण काल में ज्वर प्राय आता है। इस ज्वर में विषम ज्वर वाला उपचार करना चाहिये। नित्यानन्द रस का तुलसी, निर्गु रखो, पारिजात अथवा अदरक के रस और मधु से उपयोग उत्तम रहता है। चन्दन और दारु हल्दी का कपाय श्लीपद के आक्रमण काल में उत्तम रहता है। त्रिफला कषाय में गोमूत्र मिला कर देना भी उत्तम रहता है।

दौरे के बीच में नित्यानन्द रस या श्लीपद गजकेशरी रस का प्रयोग कई मास तक करने की आवश्यकता रहती है। तीन से छ. मास तक उपयोग करने पर वडा ही उत्तम लाभ देखने को मिलता है। इस अधिकार में अन्य औषधियो और योगो का उपयोग भी हितावह रहता है।

#### ×

## उन्तालीसवॉ अध्याय

## कुष्ठरोग प्रतिषेध

हेतु तथा सम्प्राप्ति---विरुद्ध अन्न-पान, अपक्व एव गरिष्ठ अन्न का सेवन, अध्यज्ञन, अधारणीय वेगो का रोकना, भोजन के अनन्तर व्यायाम करना, अधिक सन्ताप या धूप का सेवन, परिश्वम के अनन्तर सहसा शीतल जल के सेवन, नवीन अन्न, अधिक दही-मत्स्य-लवण-उडद-आलू-पिष्टद्रव्य-तिल-गुड-अम्ल का सेवन, दिवास्वाप, माता-पिता-गुरु ब्राह्मण एव आचार्य का तिरस्कार करना तथा अन्य नीच कर्मो के प्रभाव से तीनो दोप कुपित होकर त्वचा-रक्त-माम और शरीर के जलीय धातु को दूपित कर देते हैं। इस से अठारह प्रकार के कुष्ठ रोग उत्पन्न हो जाते हैं। इस प्रकार सात द्रव्य अर्थात् तीन दोप एवं चार दूष्य मिल कर कुष्ठ के उत्पादक होते है। आचार्य सुश्रुत का मत है कि त्रिदोप कुपित होकर प्रथम त्वचा में लक्षण उत्पन्न करता है--- और उपेचा करने पर पर्व्यात् रक्तादि धातुओ को प्रभावित करता और अन्दर मे प्रविष्ट कर जाता है।

आधुनिक ग्रथो में कुष्ठ में उत्पादक हेतु के रूप में दो वर्ग पाये जाते है। प्रधान हेतु कुष्ठ दण्डाणु ( Bascillus leprae ) का उपसर्ग तथा सहायक हेतु इनके अनर्गत आहार-विहार सम्बन्धी अनियम, दुर्वलता उत्पन्न करने वाले रोग जंसे विपम ज्वर-कालाजार-फिरंग-अकुश इमि प्रभृति रोग। इस रोग का संचय काल २ साल ने दस साल तक या अधिक भी हो सकता है।

छुष्ट के प्रकार—सभो कुष्ठ त्रिदोपज होते है; फिर भी दोपो को उल्वणता के विचार से उनके कई भेद हो जाते है। महा कुष्ठ सात प्रकार के होते है उनके नाम १. कापाल कुष्ठ (वाताधिक्य से), २. औदुम्बर कुष्ठ (पित्ताधिक्य मे), ३ मण्डल कुष्ठ (कलेष्माधिक्य से), ४ ऋष्यजिह्व (वात-पित्ताधिक्य से) ५. पुण्डरीक कुष्ठ (पित्तकफाधिक्य से) ६. सिध्म कुष्ठ (वातकफाधिक्य से) त्तया ७ काकण कुष्ठ (त्रिदोप से) क्रमश पाये जाते है।

ग्यारह क्षुद्र कुष्ठो में १ एक कुष्ठ ( Psoriasis ), २. गजचर्म या इम्तिचर्म, २ किटिभ ४ वैपादिक ( Rhagades ) ५ अलस या अलमक ( Linchen ), ६. चर्मदल ( Excoriation ) ७. पामा ( Scabies ) ८ कच्छु ( Dry Eczyma ) ९ विस्फोट ( Bullae ), १० विर्चाचका ( Weeping Eczyma ), ११ चातार ( Erythemas ) गिनाये गये है।

कुष्ठो के नामकरण में चरक तथा मुश्रुत के मन्तव्य में थोडा अन्तर है। मुश्रुन ने चर्मकुष्ठ, वैपादिक, अलमक, कच्छु, विस्फोट तथा जतारु का वर्णन क्षुट्र कुष्ठो में नही किया है अपितु इनके स्थान पर स्थूलारुष्क, परिसर्प, रकमा, विसर्प, महा-टुष्ठ और मिल्म का वर्णन किया है। दद्रु का वर्णन मुश्रुन ने महाकुष्ठ में और चरक ने मिल्म का वर्णन महाकुष्ठों में किया है।

क्षुद्र कुण्ठो में दोपो का विचार करें तो चर्मकुष्ठ, एककुष्ठ, किटिभ, सिध्म, अलम ओर विपादिका वात और कफ की अधिकता से पैदा होते हैं। दद्र, झतारु, विस्फोट, पामा तथा चर्मदल नामक कुष्ठ कफ-पित्ताजन्य होते हैं।

# चतुर्थे खग्रड : उन्तालीसवॉ अध्याय

सामान्य लक्षण---लक्षण और निवृत के अनुसार आधुनिक ग्रन्थो में कुछ के तीन प्रकार बतलाये गये है ।

१. प्रन्थि कुछ (Nodular or lempromatous type) रोग में प्रथम कई आकार-प्रकार की लालरग की गाठे उत्पन्न होती है। कभी-कभी कई प्रथिया मिल कर एक वडा धव्वा वना लेती है। सज्ञावाही नाडचग्रा (Nerve endings) के नष्ट होने पर ये स्वापयुक्त (anaesthetic)) एव लोमरहित हो जाती है। ये गाठें अधिकतर चेहरे पर मस्तक, भ्रू, कपोल और वर्णपाली मे पाई जाती है। इसके अतिरिक्त इस तरह की गाठें रोगी के हाथ, कलाई, बाहु, ऊरु तथा कटि प्रदेश के वाह्य तल पर भी पैदा होतो है। इस से रोगी का चमडा बहुत मोटा और चेहरे की आकृति बहुत खराव पिंह सम (Lion face) हो जाती है। ग्रथियो के फूटने से व्रण वनते है। रोग का प्रभाव मुख, गला, नासिका और नेत्रो मे पाया जाता है। गले मे होने पर स्वरभग, नासा मे होने से नासाभग और आखो के प्रभावित होने पर आंखें लाल हो-जाती है।

२ नाड़ी कुष्ट (Nervous variety)-इस में कुष्ठ के जीवाणुवो का नाडो के ऊपर प्रभाव पडता है। जिससे स्वान, स्वेदाभाव, सरसराहट, चुनचुनाहट आदि लक्षण पैदा होते हैं। जो प्राचीन दृष्टि से वुष्ट के वातिक प्रकार में मिलते है।

३. सिश्र प्रकार ( Mixed type )-इस में कुष्ट के दोनों प्रकार के लक्षण मिलते रहते हैं। इस प्रकार के रोगी ही अधिक मिलते हैं। इसमें ग्रथिया भी उत्पन्न होती है और वात नाडिया मोटी पड जाती है।

इन्ही लचणो का वर्णन प्राचीन ग्रथकारो ने सप्त महाकुष्ठो मे किया है ।

कुछ के त्वचागत होने से वर्ण मे परिवर्त्तन, त्वचा मे रूचता, सुन्नता, रोमहर्प तथा स्वेद की अत्यधिक प्रवृत्ति होती है। रक्तगत कुछ के होने पर खुजली तथा दुर्गंधित पूयसाव होता है, कुष्ठ मासाश्रित होने पर त्वचा का मोटा होना, मुख का सूखना, कर्कशता, पिडिकावो की उत्पत्ति, सुई की चुभोने जैसी पीडा, फोडो की उत्पत्ति इत्यादि लक्षण पाये जाते है। जब कुष्ठ का प्रभाव मेदधातु तक पहुँच जाता है, तो अंगुलि का गलकर गिरना, गति करने मे असमर्थता, अगो मे पीडा, घावो का फैलना आदि पाया जाता है। अस्थि और मज्जा तक कुष्ठ के पहुँचने पर नासिका का गलकर बैठ जाना, आखो मे लाली, घावो मे फोडो का पडना तथा स्वरावसाद आदि लघ्तण होने लगते है।

साध्यासाध्यता--त्वचा, रक्त एव वात-कफजन्य कुष्ठ साध्य होता है।

#### भिषक्तमें-सिद्धि

मेद धानु में प्रविष्ट एवं दिदोपज क्रुच्छ्रसाध्य होता है। मज्जाश्रित, क्रिमि-तृपा-दाह-मदाग्ति युक्त एवं त्रिदोपज कुष्ठ असाध्य होता है। कुष्ठपोहित व्यक्ति का गरीर जव फट गया हो, अंग सड़ने लगे हों, जिसके नेत्र लाल हो, जिसको वोलने को गक्ति नष्ट हो गई हो और जो पंचकमँ गुणातीत ( अर्थात् जिस में पचकर्म न किया जा मकता हो) असाध्य हो जाते हैं।<sup>9</sup>

ऐसे व्विय, जिनमें वाल सफेड़ न हुए हो, जिसका विस्तार कम हो, जो एक दूसरे में मिठे हुए न हो, नवीन और आग से जलने के बाद उत्पन्त हुआ न हो साध्य होते हैं। इसके विपरीत लक्षणो से युक्त होने पर असाध्य हो जाता है।

पापक्रिया पूर्वक्रतञ्च कर्म हेनु किलामस्य विरोधि चान्नम् ॥ ( चर )

साध्य त्वग्रवनमासस्यं वातग्रुमाधिकञ्च यत् ।
 मेदनि द्वन्द्वजं याप्य वज्यं मज्जास्थिसश्चितम् ॥
 क्रिमितृट्दाहमन्दाग्निसयुक्त यत्त्विदोषजम् ।
 प्रभिन्नं प्रस्नुनाङ्गं च रक्तनेत्रं हतस्वरम् ।
 पञ्चकर्मगुणानीतं कुष्ठ हन्तीह मानवम् ॥ (मा. नि )
 वचाम्यतय्यानि छन्द्वनभावा निन्दा गुरूणा गुरुधर्पणञ्च ।

गुह्य स्थान, हाथ-पैर के तलवे और ओष्ठ मे पाये जाने वाले दिवत्र तथा दीर्घकाल का पुराना श्वित्र भी असाध्य होता है।<sup>९</sup>

क्रियाक्रम-सामान्यतया सभी रौगो मे सर्वप्रथम उपचार 'निदान परिवर्जन' या 'हितोरसेवा' अर्थात् रोगोत्पादक हेतुओ का परिवर्जन करना होता है । कुछ के उत्पादक हेतुओ में बहुविध आहार-विहार सम्वन्धी विषमताओ के अतिरिक्त अधर्म या पापाचरण को भी रोगोत्पादक वतलाया गया है । अस्तु, आहार-विहार सम्बन्धी दोपो के दूर करने के साथ ही साथ पाप कर्म का भी पुरायकर्मों के अनुष्ठान के द्वारा दूरीकरण का प्रयत्न करना चाहिये । इसके लिए कई सदाचरणो का उपदेश आचाय वाग्भटने किया है। इनके सम्यक् आचरण से क्रुष्ठ रोग से मुक्त होना सभव रहता है । जॅसे----व्रत-दम-यम-सेवा-त्याग-शील का अभियोग. द्विज-देवता-गुरु की पूजा, सभी जीवो में मेत्री रखना, शिव-गणेश-जिन-जिन-पुत्र-तारा तथा सूर्य देव की आराधना पाप के फलस्वरूप पैदा होने वाले कुछ रोग का उन्मूलन करती है। सूर्य की आराधना से सभी रोग दूर हो सकते है। जरीर सदैव स्वस्थ रखा जा सकता है। सूर्य की आराधना या पूजन विशेपत. कठिन नेत्र रोग और कुष्ठ रोग में लाभप्रद रहता हैं । सूर्य की आराघना में अर्घ्य पूजन एव सूर्य स्तव ( आदित्य हृदय स्तोत्र आदि ) का पाठ उत्तम रहता है ।<sup>२</sup> सूर्यव्रतो मे रविवार का व्रत उत्तम रहता है, इस दिन उपवास, लवणवर्ज्य आहार और एक समय का भोजन उत्तम रहता है।

रोगी को नया अन्न, दधि, दूघ, मद्य, तिल, मछली, नमक, उडद, मूली, गुड, अभिष्यदी आहार एवं विरोधी भोजन तथा शुक्र-चय का होना समुचित नही रहता है, अस्तु, व्रह्मचर्य के साथ जीवन-यापन करते करते हुए उपर्यु क्त आहार का वर्जन करना चाहिये। अधिक धूप में काम करना या भट्ठी प्रभूति अग्नि के

- १. अशुक्लरोमाऽबहुलमसरिलष्टमयो नवम् । अनग्निदग्धज साध्य स्वित्रं वर्ज्यमतोऽन्यया ।। गुह्यपाणितल्गैष्ठेपु जातमप्यचिरन्तनम् । वर्जनीय विशेषेण किलास सिद्धिमिच्छता ।।
- २ व्रतदमयमसेवात्यागशोलाभियोगो दिजसुरगुरुपूजा सर्वसत्त्वेषु मैत्री । शिवशिवसुततारा ( जिनजिनसुततारा ) भास्कराराधनानि प्रकटितमलपाप कुष्टमुन्मूलयन्ति । ( अ. ह चि १९ )

#### भिषकमें-सिद्धि

समीप कार्य करना भी अनुकूल नही पडता। अस्तु, ऐसे व्यवसायो को या दिन का सोना, आग का तापना भी रोगी को छोड देना चाहिये। <sup>९</sup>

पंचकम या संशोधन-कुष्ट रोग में संशोधन को चिकित्सा एक आव-व्यक एवं उत्तम उपक्रम माना गया है। इसके द्वारा दोपो के निर्हरण हो जाने के अनन्तर पथ्य एदं औपवि का उपयोग करते हुए रोगी को रोगमुक्त किया चा नकता है। अस्तु, एक एक पक्ष (पन्द्रह-पन्द्रह दिनो) के अन्तर मे रोगी का वमन कराना, एक-एक माम के अन्तर से विरेचन देना, प्रति तीसरे-तोमरे महीने पर शिरोरेचन या नस्य कर्म कराना तथा छठे-छठे महीने पर रक्त विस्ना-वण (शिरावेध के द्वारा रक्त का निकालना ) कुष्ठ रोग में हितकर रहता है-ऐमा आचार्यों का मत है। दे इन कर्मों का सामान्यतया विद्यान हाते हुए भो कुष्ठ मे वाताधिक्य होने पर अर्थात् वातोल्वण कुष्ठ में भूतपान, कफोल्वण कुष्ठ मे वमन

- १ पापानि कर्माणि कृतघ्नभावं निन्दा गुरूणा गुरुधर्पणञ्च । विरुद्धपाना-यनमस्ति निद्रा चएडागुतापं विषमाधनञ्च ।। स्वेद रत वेगनिरोधमिक्षुं व्यायाममम्लानि तिलाश्च मापान् । द्रवान्नगुर्वन्तनवान्नमुक्त विदाहि विष्टभि च मूल्कानि ।। सन्चाद्रिविध्याद्रिसमुद्भवाना तराङ्गणीनामुदकानि चापि । त्यानूषमामं दधिदुग्धमद्यं गुड च कुष्ठामयिनस्त्यजेयु. ॥ अन्नपार्न हिनं कुष्ठे न त्वम्ललवणोपणम् । दधिदुग्धगुडानूपतिल्यापास्त्यजेत्तराम् ॥ ( यो. र. )
- २. पष्ठे मासे शिरामोक्षं प्रतिमामं विरेचनम् । प्रतिपत्तं च यमनं कुष्ठे लेपं व्यहाच्वरेत् ॥ ( यो. र. )

### चतुर्थ खण्ड : उन्तालीसचॉ अध्याय

तथा पित्तोल्वण कुए मे विरेचन तथा रक्त-विस्रावण कराना श्रेष्ठ रहता है।<sup>9</sup> रक्त-विस्रावण के सम्वन्ध में यह ध्यान में रखना चाहिये कि यदि कुष्ठ का प्रसार रक्त धातु में न हुआ हो और त्वचा के ऊपर एक-दो स्थानों में सीमित हो तो उसका प्रच्छान करके श्रृङ्ग के द्वारा रक्त निकाले, परन्तु जब कुष्ठ का दोप सर्व-शरीर में व्याष्ठ हो तो उस अवस्था में रोगी का सशोधन शिरावेध करके (फस्त खोलकर) करना चाहिये।

वसन कराने के लिये—वासा, अडूसा, परवल को जड, नोम तथा प्रियेंगु को छाल, मैनफल का काढा वनाकर मधु मिलाकर वमन कराना तथा—विरेचन के लिये त्रिवृत् ( निशोथ ), दन्तीवीज ( जयपाल ) तथा त्रिफला का चूर्ण या काढा वनाकर दस्त कराना कुछ रोगियो मे हितकर होता है।

छांत:प्रयोज्य रक्त-शोधक या कुष्ठशामक ओषधियाँ---कुष्ठ के रोगियो मे बहुत सी रक्तशोधक औषधियाँ व्यवहृत होती हैं---जिनके द्वारा कुष्ठ के लचणो का सशमन होकर रोग दूर होता है । जैसे,

१ धात्री और खदिर का क्वाथ — खदिर की छाल १ तोला, आंवला १ तोला लेकर ३२ तोले जल में खौलाकर ८ तोले शेप रहने पर मधु मिलाकर पिलाना । २. धात्री और खदिर के बने क्वाथ में वाकुची का चूर्ण १ माशा प्रक्षिप्त करके पीना । ३ भयड्कर कुष्ठ से पीडित व्यक्ति भी यदि एक वर्ष तक बाकुची का चूर्ण २ माशे और काली तिल का चूर्ण ३ माले मिलाकर एक मात्रा प्रात -सायम् सेवन करे तो कुछ रोग से मुक्त हो जाता है। २ ४ अथवा केवल बाकुची का २ माशे से ३ माशे प्रतिदिन जल या दूब के साथ सेवन करे तो कुछ रोग से मुक्त हो जाता है।

इन योगो का उपयोग सभी प्रकार के कुछ रोगो में लाभप्रद होता है, परन्तु विशिष्ट रूप से विवत्रकुछ (श्वेतदाग) में लाभदायक होता है। इन योगो के सेवन काल में श्वित्र कुछ के रोगी में गाय के दूध की व्यवस्था पर्याप्त मात्रों में करनो चाहिये—रोगी को आहार में रोटी और दूध या पुराना चावल और दूध ही पथ्य कर देना चाहिये। श्वित्र के अतिरिक्त दूसरे कुछ रोगो में बार्कुची का प्रयोग करना हो तो घृत या गोघृत की पर्याप्त व्यवस्था करनो चाहिये क्योकि दूध अन्य

| १  | वातोत्तरेपु          | सर्पिर्व   | मन श्र  | <b>ले</b> ष्मोत्तरेपु | कुष्ठेपु ।  |          |
|----|----------------------|------------|---------|-----------------------|-------------|----------|
|    | <b>क्तिोत्तरे</b> पु | मोचो       | रक्तस्य | विरेचनं               | श्रेष्ठम् ॥ | 1        |
| २  | तीब्रेण कुष्         | जन परीत    | तदेहो य | सोमरार्ज              | ि नियमेन    | खादेत् । |
|    | संवत्सरं क्र         | ष्णतिलद्वि | तीया    | स सोमरा               | जी वपुपाऽ   | तिशेते ॥ |
| 80 | े भि० सिव            | •          |         |                       |             |          |

## भिपकर्म-सिद्धि

कुछो में उतना उपयोगी नही रहता है। रोगी को गोघृत के साथ ही भोजन देना चाहिये । वाकुची को सोमराजी कहते है---सोमराजी का अर्थ होता है चंद्रमा की कान्ति अर्थात् जो कुछ से विरूप हुए व्यक्ति को चद्रमा की कान्ति जैसे कान्तिवान् वना दे। सोमराजी के प्रयोगों में कई घृत और तैलो का भी पाठ मिलता है जैसे सोमराजी तैल तथा सोमराजी घृत इनका पाठ घृतो के प्रसंग में क्षागे दिया जावेगा । वाकुची वोज च्नूर्ण के अत: प्रयोग मे मात्रा का ध्यान रखना चाहिये, ग्रन्थो में १ तोले तक की प्रतिदिन की मात्रा वतलाई गई है, परन्तु रोगी को प्रारंभ में १न२ माशा तक दे । जैसे-ज़ैसे रोगी को सह्य होता चले वढावे । वृत के अनुपान से देना चाहिये—वाकुची के प्रयोग-काल मे रोगी के लिये पर्याप्त गोवृत की व्यवस्या कर लेनो चाहिये । वाकुचो का वाह्य प्रयोग दिवत्र कुछ मे भूरिंगः हुआ है इसका वर्णन लेपो के प्रसंग में आगे किया जावेगा । श्वित्र में वाकुची की एक और भी प्रयोगविधि है। प्रथम दिन पाँच वीज वाकुची के ठंडे जल से निगलावे । प्रतिदिन १-१ दाना वढाता चले । इस प्रकार २१ तक वटाकर फिर १–१ दाना घटा कर पाँच पर लावे । इस प्रकार का वर्धमान वाकुची का प्रयोग जव तक रोग अच्छा न ही जावे कई वार करे। साथ में शुद्ध वाकुची का तेल उस मे वरावर तुवरक का तेल मिलाकर श्वित्र पर लगावे । इस प्रकार खाने एव लगाने के वाकुची के उपयोग से श्वित्र में उत्तम लाभ होता है । ५. 'खदिरः कुप्टव्नानाम्' कुष्ठव्न औषधियो मे खदिर का उपयोग भी बहुलता

से हुआ है— कुएष्त योगो में खदिर वहुश. प्रयोग आया है। खदिर का स्वतंत्र प्रयोग करना हो तो खदिर की छाल का क्वाथ वनाकर देना चाहिये। अथवा कत्ये को २ माशा पानी में खौलाकर पीना चाहिये। दिवत्र कुष्ठ में कत्थे का घोल उत्तम लाभ दिखलाता है। खदिर के योगो में खदिरारिष्ट का उपयोग उत्तम रहता है — इसके योग का उल्लेख आगे किया जा रहा है।

६. गुद्धची—गुटूची का स्वरस २ तोले या यथावल मात्रा में नित्य लेकर सेवन करने से तथा आहार में मूंग की दाल और पुराने चावल का भात खाने -से कुष्ठ रोग से मुक्ति होती है।<sup>२</sup>

- १ अवल्गुजाबीजकर्पं पीत्वा कोष्णेन वारिणा । भोजन सर्पिपा कार्यं सर्वकुष्ठविनाशनम् ॥
- २ छिन्नाया स्वरसो वापि सेव्यमानं यथावलम् । जीर्णे घृतेन भुञ्जीत मुद्गयूपोदनेन च ॥ अपि पूतिषारीरोऽपि दिव्यरूपी भवेन्नर ।

७. निम्ब---निम्व एक उत्तम रक्तशोधक ओषधि है। इसके पंचाङ्ग का चूर्ण बना लेना चाहिये। इस चूर्ण के ६ माशे का ६ माशे हरीतकी चूर्ण या ६ माशे आँवले के चूर्ण के साथ सेवन करने से उत्तम लाभ होता है। कुष्ठ के प्रारं-भिक अवस्था में एक मास के प्रयोग से रोगी को बहुत लाभ होता है। निम्ब के कई योग पंचनिम्वचूर्ण, निम्बादिचूर्ण, बुइत् पंचनिम्बादिचूर्ण प्रभृति योगो का उल्लेख आगे किया जा रहा है---इनका प्रयोग भो किया जा सकता है

८. गोमूत्र-सर्व प्रकार के कुछ रोगो में गोमूत्र एक 'परमौषधि है। इस का उपयोग प्रात काल में खाली पेट पर एक छटाँक की मात्रा में कुप्टी को प्रति-दिन करना उत्तम रहता है। इस गोमूत्र के साथ हरीतकी चूर्ण '६ माशे का उपयोग किया जाय तो सफलता और उत्तम मिलती है। अर्थात् उससे निश्चय ही कुछ अच्छा होता है। लम्बे समय तक प्रयोग की आवश्यकता होती है। कुछ रोग में गोमूत्र से स्नान और प्रक्षालन भी उत्तम रहता है।

९ तुवरक—(चालमोगरा) इसका दूसरा नाम कुंछवैरी भो है, जिसका अर्थ होता है कुष्ठ रोग का चत्रु। इसके चूर्ए एव तैल का अन्त. प्रयोग तथा वाह्य प्रयोग कुष्ठ मे उत्तम कार्य करता है। आधुनिक चिकित्सा मे भी कुष्ठ रोग मे 'चालमोगरा तथा 'हिडनोकार्पस' के तेल का सूचीवेध के द्वारा उपयोग उत्तम लाभ-प्रद प्रमाणित हुआ है। तुवरकाद्य तैल नामक एक योग का, बहुलता से विभिन्न त्वक् रोग तथा कुष्ठ मे व्यवहार वैद्यक मे होता है—इसमे तुवरक तैल २ भाग, वाकुची तैल २ भाग तथा चदन का तैल १ भाग की मात्रा मे मिश्रित रहता है-इसका स्थानिक प्रयोग अभ्यग रूप मे होता है। तुवरक तैल मे गधक एवं मोम मिलाकर त्वचा पर लेप करने से कुष्ठजन्य चर्म दोप मे सुधार होता है।

तुवरक तैल का मुख से प्रयोग को विधि— शुद्ध तुवरक तैल का ५ चूँद को मात्रा मे १ तोला मक्खन या दूब को साढी मे रखकर दिन मे दो वार देना प्रारंभ करना चाहिये । प्रति चौथे दिन ५ वूद को मात्रा वढावे । रोगी जितनी मात्रा सहन कर सके, उतनो वढावे । जब मात्रा सहन नही होती, तो जो मिचलाने लगता है और वमन भी हो जाता है । जब ऐसा लक्षण होने लगे तो मात्रा घटा देनी चाहिए । रोगी को स्नान करा के इस तैल का अम्यंग भी कराना चाहिये । अधिक से अधिक मात्रा, जिसे रोगी सहन कर सके उतनी मात्रा, छ मास तक या जब तक रोगी रोगमुक्त न हो जाय तब तक देता रहे ।

१ कुष्ठाना विनिवृत्तौ च गोमूत्रं परमौषधम् । अभयासहितं तद्धि ृष्रुव सिद्धिप्रदं मतम् ॥

### भिषडमें-सिद्धि

तेल के सेवन-काल में पथ्य- यदि रोगी केवल गाय के दूध, मोसम्मी, मीठा नीवृ, जनार, सेव, केला, मीठा अंगूर वादि मीठे फलों पर रहकर उपयोग करे तो लाम विशेष एवं शीझ होता है। यदि इम पथ्य पर न रह सके तो उसे पुराने चावल का भात, जी-गेहूँ की रोटी, घृत और दूव के साथ न्वावे। अम्ल,-लवण, चटपटे और गरम मसालेदार मोजनो का दर्जन करे।

सव प्रकार के महाकुष्ठों में इसके लगाने और खाने से वडा लाभ होता है। इस तैल में कपडा निगोकर व्रण पर वांधने से व्रण जीव्र भरते हैं।

१० अल्छातक-जूद मिलावे का उपयोग भी कुछ में उत्तम पाया गया है। इसके कई योग जैसे 'अमृत मल्लातक'; 'मल्लातक गुड' वादि वडे प्रसिद्ध और इत्तम योग है, जिनके प्रयोग से कठिन रोगियों में लाभ पहुँचता है। चक्रदत्त का-

स्प्रस्प्रयोग—काली तिल, त्रिकठा, त्रिकटु, घृत, मधु, एव वर्करा प्रत्येक १ भाग। साझा ३-६ माबे। इसके सेवन काल में किसी पथ्य की आवश्यकता नहीं रहती है। यह रसायन है, कुष्ठ में उत्तम लाभ करता है।

११. सुधोदक---चूने के पानी का ३० से ६० वूंद तक पिलाना भी उत्तम रहता है विशेषत. कुष्ठ प्रतिक्रिया ( Lepra reactions ) में । आधुनिक चिकित्सा में कुष्ठ प्रतिक्रिया 'कैल्सियम्' का मुख या सूचीवेध के द्वारा प्रयोग उत्तम पाया गया है । <sup>9</sup>

१२ किरात--चिरायते का पानी या काढा भी रक्त कोवक होता है।

१३ गोरख मुराडो-का उपयोग भी रक्तगोवन में हिम या अर्क के स्वप में जरना श्रेष्ठ है।

\_\_\_\_\_ कुष्ठारि योग-कठगूलर, भागीं, वला, नागवला और अतिवला सबको सम प्रमाण लेकर चुर्ण बना ले । माजा ३-६ मासे । मघु से सेवन । गलित, पूय एवं कोट युक्त कुष्ठ में एक मान के उपयोग से पर्याप्त लाभ होता है । <sup>२</sup>

- १. मुधोदकञ्च कुष्ठघ्नं त्रिराद्विन्दुमितेन हि । ( मै. र. )
- २. काष्टोदुम्बरिकाचूणँ ब्रह्यदण्डी वलात्रयम् । प्रत्यहं मघुना लीढं वातरक्तापहं नृणाम् ॥ चरद्रक्त चलन्मासं मासमात्रेण नर्ववा । गलत्पूय पतत्कीटं त्रिटद्धं सेव्यमीरितम् ॥

## चतुर्थं खर्ण्ड : उन्तालीसवॉ अध्याय ६२९

कुप्टनाशक रस—कठगूलर, करंज के पत्र, हरड, शिरीष की छाल और बहेडा, सम प्रमाण मे लेकर चूर्ण वना ले। इसका चूर्ण ३ माशे, मुनक्का १ तोला, शुद्ध टंकण १ माशा और गोमूत्र २ई तोला। आलोडित कर ( मयकर ) फेन उठने पर पीये। एक सप्ताह के उपयोग से सप्त घातु तक प्रविष्ट महाकुष्ठो मे भी पर्याप्त लाग होता है।<sup>9</sup>

१२ शुद्ध गंधक--दूध में या मट्ठे में शुद्ध किये गधक का ४ रत्ती से एक भाशा को मात्रा में घी और चीनी के साथ प्रयोग उत्तम रहता है। इसके दो योग उत्ताम है।

१ सोगंधिक चूर्या—शुद्ध गधक १ भाग, काली मरिच १ भाग, त्रिफला ६ भाग और अमल्ताश की गुद्दो ६ भाग मिश्रित करके वनाया चूर्ण ३ माशे । अनुपान जल से ।

२ गंधक रसायन-निर्माण-विधि—गाय के दूध से तीन वार शुद्ध किया गंधक ६४ तोले ले, उसको पत्थर के खरल मे डालकर, दालचीनी, तेजपात, छोटी इलायची और नागकेसर इनमें प्रत्येक के कपड़छन च्यूर्ण को रात मे द्विगुण जल में भिगो सबेरे हाथ से मसलकर कपडे से छाने हुए जल से, ताजी गिलोय के स्वरस से, हरें और वहेडे के क्वाय से, आँवला, भाँगरा और अदरक इनमें प्रत्येक के स्वरस से आठ आठ दिनों तक मर्दन करें। अर्थात् प्रत्येक के जल, क्वाथ या स्वरस मे आठ आठ दिनों तक मावना दे। कुल ८० भावना दे। प्रत्येक भावना में ३-६ घटा तक मर्दन करके छाया में सुखाने के वाद दूसरों भावना दे। अन्त में सुखाकर समान भाग मिश्री मिलाकर सुखाकर जोशी मे भर ले।

मात्रा और अनुपान--४-८ रत्ती की मात्रा में सुवह-शाम घृत के साथ, दूध से, मजिष्ठादि कपाय से या सारिवादि हिम के माथ सेवन करावे। सभी प्रकार के कुछ रोग में लाभप्रद।

१७ हरताल-शुद्ध हरताल, रसमाणिक्य, तालकेश्वर, महातालकेश्वर झादि का उपयोग भी जिसमे हरताल प्रमुख भाग मे पाया जाता है, उत्तम रहता है।

१ चिरविल्वपत्रपथ्याशिरोपब्च विभोतकम् । काष्ठोटुम्धरिकामूल मूत्रैरालोड्य फेनितम् । कर्षमात्र पिवेद्रोगी गोस्तन्या सह टंकणम् । सप्तसप्तकपर्यन्त सर्वकुष्ठविनाशनम् । ( र. सा. सं ) योग :-

मदयन्त्यादि चूर्रा--छाया मे सुखाये मेंहदी के वीज या पत्ती का चूर्ण २ भाग और भूंगराज के स्वरस में जुद्ध किये गन्धक का १ भाग । दोनो को तीन घण्टे तक मर्टन करके शीशी में भर ले । मात्रा १-२ माशे, जल या सारिवादिहिम के अनुपान से । कण्डु, पामा, फोडे-फुन्सी मे इसका उपयोग उत्तम रहता है ।

सारिचादि हिस-अनन्तमूल, उग्रवा, चोपचीनी, मजीठ, गिलोय, धमासा, रक्तचंदन, गुलवनप्सा, खस, गोरखमुण्डी, शाहतरा, कमल के फूल, गुलाव के फूल, जखाहुली प्रत्येक समभाग में लेकर चूर्ण करके रख ले। इसमें १ तोले चूर्ण को रात में छ तोले गर्म जल में मिट्टी या काँच के पात्र में भिगो दे। सवेरे हाथ से मसलकर कपडे से छानकर पीने को दे। फिर उसी वर्त्तन मे सुवह ५ तोला गर्म जल डालकर रख छोड़े। उसको जाम को मसलकर कपड़े से छान कर पीने को दे।

उपयोग-सव प्रकार के रक्तविकार, कण्डु, पामा, हाथ-पाँव के जलन, जीर्ण ज्वर, अम्लपित्त, रक्त एवं पित्त के विकारो में लाभप्रद रहता है। (नियो सं.)

मंजिप्ठादि काथ ( लघु) "---मजोठ, हरड, वहेरा, आंवला, कुटकी, वच, देवदारु, हरिदा और निम्ब की छाल इनमें प्रत्येक १ तोला, लेकिन हरीतकी २ तोला गे। जौकुट करके २ तोले द्रव्य को ३२ तोले पानी में खौलाकर ४ तोले घेप रहने पर मधु मिलाकर सेवन करे। मंजिप्ठादि क्वाय नाम से कई पाठो का मग्रह पाया जाता है जैसे लघु, मध्यम तथा महा। यहाँ पर लघु एव महा मजिप्टादि क्वाय का वर्णन दिया जा रहा है।

महामंजिप्टादि या वृहद् मंजिप्टादि कपाय---मजीठ, नागरमोथा, कुटज, गिलोय, कूठ, सोठ, भारंगी, छोटी कटेरी, वच, नीम को छाल, हल्दी, दारुह्त्दो, पटोल, कुटकी, मूर्वा, वायविङज्ज, विजयसार, झाल, जतावर, त्रायमाण, गोरत्वमुण्डो, इन्द्रजो, अडूमा, भूंगराज, देवदारु, पाढल, खेर, रक्तचंदन, निशोध, वरुण को छाल, चिरायता, वावची, अमल्ताश, वकायन की छाल, करज, अतीस, यस, इन्द्रायण को जढ़, धमासा, अनन्तमूल, पित्तपापडा सब समभाग। उपर्यु क्त के अनुमार मात्रा निर्माण एवं सेवन विधि।

 मजिष्ठा त्रिफला तिक्ता वचा दारु निमाऽमया । निम्बरचैव कृत. क्याय मर्वकुष्ठं विनाशयेत् ॥

### चतुर्थ खण्ड : उन्तालीसवॉ अध्याय

पंचनिम्ब चूर्गो—निम्ब के पत्र, जड, छाल, पुष्प और फल इन्हे सम प्रमाण मे लेकर महीन कपडछान चूर्ण बनावे । मात्राा ३ माशे । अनुपान–घृत, गाय का दूध, आवले का स्वरस या जल के साथ ।

खदिरारिष्ट-खर की लकडी का बुरादा २०० तोले, देवदारु २०० तोले, वावची ४८ तोले, दारुहल्दी १०० तोले, हरें, बहेरा और आवला मिलाकर ८० तोले। इव सव को जौकुट कर ८१९२ तोले जल मे पका कर १०२४ तोले जल शेप रहने पर कपडे से छान ले। पीछे उसमे शहद ४०० तोले, चीनी ४०० तोले, धाय के फूल अस्सी तोले, कवावचीनी, नागकेशर, जायफल, लौग, छोटो इलायची, दालचीनी, तेजपात प्रत्येक ४-४ तोले और अनन्तमूल ३२ तोले इनका कपडछान चूर्ण मिला कर किसी पेचदार चीनी मिट्टी के वर्तन या मिट्टी के भाण्ड मे या सागौन की लकडी के पीपे मे मुँह बन्द करके एक मास तक पडा रहने दे। १ मास के बाद छानकर शीशियो मे भर ले। मात्रा २ तोले से ४ तोले बरावर पानी मिलाकर ।

कुष्ठ मे घृत-प्रयोग---कुष्ठ रोग मे घृतो के प्रयोग से उत्तम लाभ होता है। तिक्त घृत, महातिक्त घृत, पचतिक्त घृत, महाखदिर घृत आदि श्रेष्ट योग है। इनमे कुछ, पर उत्तम घृतो का योग नीचे दिया जा रहा है---

महातिक्त घृत (चरक) — छतिवन, अतीस, अमल्ताश, कुटकी, पाढ, नागरमोथा, खस, हरें, वहेरा, आवला, परवल की पत्ती, नीम, पित्तपापड़ा, धमासा, चन्दन, छोटीपीपल, पद्माग्व, हल्दी, दारुहल्दी, वच, इन्द्रायण को जड, शतावर, अनन्तमूल, अडूसा, कुटज की छाल, जवासा, मूर्चा, गिलोय, चिरायता, मुलैठी, और त्रायमाण प्रत्येक १-१ तोला लेकर कपडछान च्यूर्ण वनाकर पानी से पीस कर कल्क वनावे पश्चात् उसमें घी १२८ तोले, जल १०२४ तोले और आवले का रस २५६ तोले मिलाकर घृत का मद आच पर पाक करे। तैयार होने पर कपडे से छानकर काच के वरतन में भर ले। माजा र तोला, प्रातः समय।

पंचतिक्त घृत—निम्व की छाल, पटोलपत्र, कटकारी पंचाङ्ग, गिलोय, एव अडूसे को प्रत्येक ४० तोले लेकर १६ सेर जल मे पकावे। ४ सेर क्वाय के ज्ञेप रहने पर उसमे घी १ सेर और त्रिफला कल्क २० तोले भर मिला कर पकावे।

सोमराजी घृत—खदिर ८ पल, वाकुची २ पल, त्रिफला, नीम, देवदारु, दारुहरिद्रा, पित्तपापडा १-१ पल, कटकारी २ पल । इन द्रव्यो को जो कुट कर के चतुर्गु ण जल मे पका कर चीयाई शेप रहने पर उतार कर छानले । फिर बाकुची ४ पल, खदिर की छाल १ पल, परवल की जड, हरड, वहेरा, आवला, त्रायमाणा, जवासा, कुटकी १-१ तोला और शुद्ध गुग्गुल का चूर्ण ८ तोला लेकर पानी मे पीस कर कल्क वनावे। इस कल्क से चतुर्गु ण (२। सेर) गोघृत लेकर घृतपाक विवि से पाक करे। यह योग कुष्ठ की परमौपधि है। मात्रा ६ माशे से १ तोला।

पंचतिक्त घृत गुग्गुलु — नीम की छाल, गिलोय, अडूसा पचाङ्ग, पटोल पत्र कोर कंटकारी की जड प्रत्येक ८ तोला लेकर ३२ सेर जल मे क्वथित करे ४ सेर कोप रहने पर उतारे। फिर उसमें शुद्ध गुग्गुलु २४ तोले और गोवृत १ सेर लेकर मंद आच पर पकावे। जव पाक समीप आवे तो निम्नलिखित द्रव्यो का कल्क छोड़े और पाक करता चले। कल्क ट्रव्य — पाठा वायविडङ्ग देवदारु, गजपोपल, सज्जीखार, यवक्षार, सोठ, हल्दी, सौफ, कूट, तेजवल, काली मिर्च, इन्द्रजो, जीरा, चित्रक की छाल, कुटकी, शुद्ध भल्लातक, वचा, पीपरामूल, मंजिष्टा, अतोस, हरड, वहेरा, आवला और अजवायन प्रत्येक १-१ तोला पाक के मिद्ध हो जाने पर कपडे से छान कर रख ले। साझा ६ मारो से १ तोला।

यह योग परम रक्तगोधक है। बहुविध रोगो में व्यवहृत होता है। उत्तम रवत-शोधक है। कुष्ठ रोगो मे लाभप्रद है। गुरगुलु के और कई योग जैसे एकविंशतिक गुग्गुलु तथा अमृताद्य गुग्गुलु भी कुष्ठ रोग मे उपयोगी है।

असृतभल्लातदा --- इस योग का पाठ वातरोगाधिकार में हो चुका है। यह एक उत्तम रसायन है। वात रोगो तथा कुष्ठ रोगो भ इस प्रयोग से उत्तम लाम होता है। कुष्ठ रोग की चिकित्सा में अमृत भल्लातक की प्रशसा करते हुए प्रथकार ने लिखा है 'कि जिम मनुष्य के कान, अंगुल्यिाँ, नासिका ये कुष्ठ के कारण गलकर गिर गये हो, मारा शरीर कुष्ठ कृमियो से व्याप्त हो रहा हो, गला बिरुत हो गया हो, वह मनुष्य भी इस अपिध-सेवन के प्रभाव से क्रमशः धीरे-धीरे जलवृष्टि से जैसे अंकुर और शाखार्ये निकलकर धीरे-धीरे पूरा वृक्ष वन जाता है, उसी तरह नष्ट हुए अग-प्रत्यग पुन विकसित होकर पूर्ण शरीर युक्त हो जात है।

धातवीय योग :-

तालकेश्वर रस--- गृढ़ पत्र हरताल ४ तोले लेकर खरल में पीमकर चक्रमर्व स्वरस और गरपुखा के क्वाथ के साथ तीन-तीन घण्टे तक घोटकर चनिकार्ये बनावे, उन्हें सुखाकर एक हटिङा में रखकर अपर-नीचे पलाग की राख

१. विभीर्णजणाङ्गुलिनासिकोऽपि क्रिम्यदितो भिन्नगलोऽपि कुष्ठी ।

सोऽपि क्रमादच्ट्रिताग्रजाखस्तम्येचा भाति नभोऽम्बुसिक्त' ॥ (भै. र. )

#### चतुर्थं खरुड : उन्तालीसवॉ अध्याय

भरकर अग्नि पर चढाकर चौवीस घएटे तक पाक करे। फिर इन टिकियो को निकालकर चक्रमर्द तथा शरपुंखा क्वाथ से घोटकर पुटपाक देना चाहिये। जव भस्म ब्वेतवर्ण की हो जावे तथा उसके थोडे से भाग को प्रदीप्त अंगार पर रखने से धुँवा न निकले तब अच्छो प्रकार से मृत भस्म जान कर पुट देना वन्द कर देना चाहिये। मात्रा ट्रु रत्तो से ट्रु रत्ती तक। अनुपान घो एवं मिश्री। उपयोग बहुत प्रकार के कुष्ठ, रक्तदुष्टि, शीतपित्त और गलत् कुष्ठ मे लाभप्रद।

रसमाणिक्य----पत्रताल हरताल को लेकर उसे कुष्माण्ड स्वरस, दही के पानी और काजी मे पृथक्-पृथक् दोलायत्र विधि से नौ-नौ घएटे तक, तीन-तीन दिनो तक स्देदन करे। फिर उसको सुखाकर चावल के बरावर के टुकडे कर ले। अब इन टुकडो को एक मिट्टो के पात्र मे या शराव-सम्पुट मे एक श्वेतपत्र अभ्रक पत्र रखे, उस पर उन हरताल के टुकडो को रखकर ऊपर से दूसरे श्वेत अभ्रक पत्र से ढँककर पात्र के मुखपर एक सकोरा रखकर दोनो का मुख बन्द कर ले। बेर की पत्ती के कल्क से दोनो सकोरो के सधिस्थल के मुख को पूर्ण-तया बर्न्द कर देना चाहिये। फिर अग्नि मे रख कर पाक करे। जब पात्र के नीचे का भाग लाल रंग का हो जाय तो अग्नि देना बन्द करके, शीतल हो जाने पर माणिक्य के समान आभावाले रस को बाहर निकाल कर शीशी मे रख ले। मान्ना है रत्ती से १ रत्ती। गुडूची सत्त्व १ माना, घी और मिश्री के आनुपान से दिन मे दो बार सुबह-शाम।

हरताल के योगो के, लम्बे समय तक, १ वर्ष या दो वर्ष तक भी, उपयोग की आवश्यकता महाकुष्ठों में पडती हैं। कई बार इनके प्रयोग-काल में रोगी में रोग की प्रतिक्रिया होकर चकत्ते अधिक लाल रग के और स्पष्ट हो जाते हैं। ऐसी दगा में कुछ दिनों तक औषधि का सेवेन वन्द कराके प्रवाल पिष्टि ४ रत्ती प्रतिदिन देना चाहिये। फिर रसमाणिक्य का प्रयोग चालू करना चाहिये।

व्रह्मरस—रम सिन्दूर १ तोला, जुढ गंधक, चित्रक मूल की छाल, वाकुची चीज, ढाक वीज प्रत्येक १२-१२ तोले तथा पुराना गुड ३० तोला, एकत्र शहद के साथ खरल करके ४-४ रत्तों की गोलियाँ बना लें। १-१ गोलो दिन में तीन चार पातालगरुडी के काढे के साथ सेवन ।

गलत्कुष्ठारिरस— बुंढ पारद, बुढ गधक, ताम्र भस्म, लौह भस्म, बुढ गुग्गुलु, चित्रक मूल, बुढ़ शिलाजीत, बुढ़ कुपीलु और त्रिफला प्रत्येक १-१ तोला, अम्रक भस्म एव करंज वीज का चूर्ण प्रत्येक ४-४ तोले। घृत और मधु से घोट कर १ माशे की गोलियाँ वनावे। मंजिष्ठादि काथ के अनुपान से औपधि का प्रयोग करे, चावल के भात और दूध का पथ्य रखे। इस प्रयोग से गलत्कुष्ठ ऐसे कोढी, जिनके आँख, कान, नाक और अंगुलि गल रहे हो, उनमे भी लाभ होता है।

सर्वे र रस--- जुढ पारद १ भाग, जुद्ध गंवक ४ भाग। एक प्रहर तक मर्दन करके कज्जलो करे। फिर उसमे ताम्रा भस्म, लौह भस्म, अभ्रभस्म, जुद्ध-हिंगुल ४-४ तोले, स्वर्ण-भस्म, रजत भस्म २॥-२॥ तोले, हीरक भस्म १ माशा, शुढ हरताल १० तोले। जम्वीरी नीवू, धतूर की पत्तो, थूहर की पत्ती, अर्क-पत्र प्रत्येक के स्वरस तथा जुढ कुचिला और कनेर के क्वाथ से पृथक्-पृथक् एक-एक दिन तक खरल करे। इस तरह एक सप्ताह तक घोटने के वाद गोली वनाकर चौपहे वस्त्र मे आवेष्टित करके कपड़मिट्टी कर वालुका यत्र मे रख मृदु अग्नि से तीन दिनो तक पाक करे। पश्चात् शीतल होने पर खूब महीन खरल करके उसमे शुढ वत्मनाभ विप का चूर्ण ५ तोला तथा पिप्पली चूर्ण १० तोला मिलाकर महीन पीस कर शोशी में भर दे। माज्ञा २ रत्ती। अनुपान वाकुची और देवदारु चूर्ण १॥-१॥ माशे और एरएड तैल १ तोला। इसके प्रयोग से सुप्त और मएडल कुष्ठ में लाभ होता है।

मात्रा १ मे ३ गोली।

अनुपान—रोगानुसार जल, दूध, पुनर्नवा कपाय, दशमूल कपाय अथवा मृत्रल कपाय से ।

गुण तथा उपयोग-वहुत प्रकार के रोगो में इस योग का व्यवहार होता है। जैसे, जोर्ण विवध (पुरानी कव्ज), यक्वत् दोप, जदर, यक्वत्-प्लीहा-वृद्धि, सर्वांग योफ, जलोदर, मेदो रोग आदि। यह उत्ताम रक्तशोधक आपधि है। अस्तु, कुछ रोग में या त्यगत रोगो में इसका व्यवहार होता है। हृद्य होने से हृद्-विकारो में भी लाभप्रद होती है। यह एक मूत्रल आपधि के रूप में मर्वांग शोफ एव जलोदर में भी उपकारक है।

## चतुर्थे खर्डः उन्तालीसवॉ अध्याय

कुछ में वाह्य प्रयोग--जैसा कि पूर्व मे उल्लेख हो चुका है-कुष्ठ रोग मे बहुत से त्वगत रोगो का समावेश हो जाता है--इन त्वचा के विकारो में कई प्रकार के लेप एवं तैलो का उपयोग किया जाता है। कुष्ठ मे त्वचागत दोपो को लेपो के द्वारा दूर करने के पूर्व दूषित रक्त का निर्हरण तथा आशयो का संशोधन भी अपेक्षित रहता है। तो भी जल्दी सफलता मिलती है।<sup>9</sup> रुपे :--

दद्रु-रकसा-विचर्चिका-कच्छु आदि में व्यवहृत होने वाले लेप-( Ringworm & Eczyma ) मे---

कठजामुन की छाल दही के साथ पोसकर लेप ।

मनःशिलादिलेप—मैनशिल, हरताल, काली मिर्च, इनमे प्रत्येक का १-१ तोला लेकर चूर्णित करके सरसो का तेल ४ तोला और अर्क क्षीर २ तोला मिलाकर खरल करके लेप बना ले। इस लेप से पुराने त्वक् रोगो में भी उत्तम लाम होता है।<sup>२</sup>

करछादि लेप—करंज के बीज, चक्रमर्द के बीज तथा कूठ इनको पीसकर गोमुत्र मिलाकर लेप।<sup>3</sup>

आरग्वधादि लेप--रोगी के शरीर पर प्रथम सरसो के तेल का अभ्यंग करावे पश्चात् अमल्ताश, मकोय और कनेर के पत्तो को छाछ के साथ पोसकर उवटन लगावे । विविध प्रकार के त्वक् विकारो में उत्ताम लाभ करता है । ४

भल्छातकादि लेप--भिलावे का फल, चित्रक मूल, थूहर की जड, आक की जड. गुझा का मूल या फल, सोठ, मरिच, पिप्पली, शख भस्म, नीला थोथा, कूठ, पाचो लवण, सर्जिक्षार, यवक्षार तथा कलिहारी इन सव द्रव्यो को सम मात्रा मे लेकर महीन चूर्ण बना कर कडाही में चढाकर चौगुने थूहर या अर्क-क्षीर के साथ पाक कर लेना चाहिये। यह तीव्र क्षणन क्रिया करने वाला योग ( Causticaction ) है। इसका उपयोग लोहे को शलाका से सीमित स्थान पर करना चाहिए। इसका प्रयोग कुष्ठ के मएडल (मोटे जकरो), अर्थ के मस्से या चर्मकील पर करना चाहिये।

| १ | ये लेपा कुष्ठाना युज्यन्ते निर्गतास्रदोषाणाम् ।<br>संशोधिताशयाना सद्य सिद्धिभेवेत्तेपाम् ॥ |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | संशोधिताशयाना सद्य सिद्धिभवत्तेषाम् ॥                                                      |
| ş | मनःशिलाले मरिचानि तैलमार्कं पय कुष्ठहर प्रदेह ।                                            |
|   | करजबीजैंडगज. सकुष्ठ गोमूत्रपिष्टश्च वर. प्रदेह. ।                                          |
| ۲ | पर्णानि पिष्ट्वा चतुरगुलस्य तक्रेण पण्यन्यिथ काकमाच्याः ।                                  |

तैलाक्तगात्रस्य नरस्य कुष्ठान्युद्वर्र्तयेदश्वहनच्छदेश्च ॥ ( च )

कुकरोधा १ भाग, नरमो का तेल ४ भाग, जल ८ भाग । तैल पाक विधि ने पका ले । इनका अन्यंग विर्चाचका में सिद्धयोग है ।

दृट्रु में लेप—चक्रमद्दीदि लेप—चत्रमर्ड का बीज, कासमर्द वीज या मूछ, तुल्यो पत्र, वायविडंग, कृठ, हरिद्रा, हरोतकी, व्वेत सरमो, महजन की छाल,दूर्वा, बाल की गोद और क्पूर सम मात्रा में छेकर काजी में पीसकर गोली बनावे। नीत्रू के रस के माथ गोलो को लगावे। प्राचीन ग्रन्थो में चक्रमर्व वीज का दाद में बहून उपयोग पाया जाता है—इसका दूसरा नाम ही दट्टूघ्न बतलाया गया है।

दृद्रन्नचर्टी-पारसीकयवानी ( ख़ुरासानी अजवायन ), गन्वक, टंकण, राल एवं कपूर समान भाग लेकर काजी में पीस कर गोली बना लें। नीवू के रस में बिम कर दहुमण्डल पर लगावे।

#### पाना में लेप--

रसादि लेप--पारा, जीरा (मफेद एवं काला दोनों), हल्दी, आमाहल्दी, जाली मिर्च, सिन्दूर, गंवक और मैनजिल नम भाग। प्रथम पारद एवं गंवक की वज्जली दना ले पज्वात् अन्य द्रव्यो के महीन चूर्णों को मिलाकर भली प्रकार मे रुप्टल कर ले। इस चूर्ण को वृत में मिलाकर पूरे गरीर में यदि खुजली हो तो माण्डिंग करे। इस चूर्ण को वृत में मिलाकर पूरे गरीर में यदि खुजली हो तो माण्डिंग करे। परचात् साबुन से स्नान कर ले। यो के अभाव में नारिकेल नैल में भी मिठाकर लेप किया जा सक्ता है। यह एक पामा में व्यवहृत होने वाला उत्तम और सिद्ध योग है। इसमें नूर्खा और गीली दोनो प्रकार की खुजली या खारियों में लाम होता है। तीन दिनों के उपयोग से खुजली दूर हो जाती है।<sup>9</sup> इन योग में यदि दढ्ढव्ल वीज का चूर्ण भी १ भाग मिला लिया जावे तो नभी प्रवार के ब्लाटुयुक्त त्वचा के रोगों में जंसे दढू, विचर्चिका प्रमृति रोगो में भी उत्तम लान देवा जाता है।

गंबक द्रव-गवक १ भाग, चूने की कली १ भाग और जल १६ भाग।

सिध्म या सेहुंचा में लेप-१ अपामार्ग के स्वरस, गोमूत्र, मट्ठे या लानी वे नाथ मूत्री के बीज वो पीमवर लेप करना, २. हत्वी को केछ के रस से भिगो वर एक नष्पाट तर पूठने दे, फिर उने केठे के रस में पीमे झौर छेप करे। ३ रागगर्द बीज, मूला के बीज, गयक, यदलार, इन इच्यों को चूर्ण करके कड़वे

१. रमहिजीग्हिनिगामरीचसिन्दूरदैत्येन्द्रमनःशिलानाम् ।

चूर्गोइताना घृतमिश्रिताना त्रिनिः प्रलेपैरपयाति पामा । (वै. जी.)

## चतुर्थे खण्ड : उन्तालीसवॉ अध्याय

तेल में मिलाकर लेप करना । ४ कुठ, मूली के बीज, प्रियद्भु, सरसो, हल्दी इन द्रव्यो को समभाग में लेकर चूर्ण करे, उसमे छठाँ भाग केशर मिलावे, फिर काजी, गोमूत्र या तक्र के साथ पीस कर लेप करने से बहुत वर्ष के सिध्म में भी लाभ होता हैं । ५ आंबला, राल और यवक्षार को काजी में पीस कर जब-टन करना । ६. अमल्ताश की पत्ती को काजी के साथ पीसकर लगाना । ७. मूली का वीज, सफेद सरसो, नीम की पत्ती और गृहधूम समभाग में लेकर पानी से पीसकर मवखन मिलाकर पूरे शरीर पर लगावे फिर गर्म जल से स्नान करे तो तीन दिनो में सिध्म (सेंहुवा) दूर होता है ।<sup>9</sup>

मगल के दिन उबटन लगाने से सिध्म शीघ्र दूर होता है।<sup>२</sup>

कच्छु--काछ-एक प्रकार की ददु या विचर्चिका जो अधिकतर गुह्यागो पर चूतड, वॄपण एवं गुदा प्रभृति उपागो मे होता है। वृपणकच्छु (Scaotol Ecrsyma) एक प्रसिद्ध रोग है---जो प्राय. हठी स्वरूप का होता है। है। इसमें दो लेपो का उपयोग उत्ताम रहता है---१ वाकुचों, कासमर्द के बीज, चक्रमर्द वीज, हल्दी, आमाहल्दो, सेंधानमक। समभाग मे लेकर चूर्ण वनाकर। मट्ठे या काजो से पीसकर लेप करना। २ अडूसे के कोमल पत्ते और हल्दी को लेकर गोमूत्र में पीस कर लेप करना।

कुछ रोग मे व्यवहृत होनेवाले तैल-

करचीर तैल-- श्वेत करचीर ( श्वेत कनेर) की जड का क्वाय तथा गोमूत्र ४-४ सेर, वायविडङ्ग और चित्रक की छाल २-२ छटाँक, तिल तैल १ सेर। यथाविधि पाक करके अम्यग। सभी प्रकार त्वक् रोगो में उपयोग।

कुष्ण सर्प तैल-कृष्ण सर्प वसा को सोमराजी तैल में मिलाकर लगाने से गलत् कुष्ठ में लाभव्रद होता है।

- १ बीज मूलकज निम्वपत्राणि सितसर्पपान् । गृहधूमं च सम्पिष्य जलेनागं प्रलेपयेत् ॥ उद्वत्यं नवनोतेन क्षालयेदुष्णवारिणा । त्र्यहादनेन सिध्मानि शाभ्यन्त्याशु शरीरिणाम् ॥
- २. कार्पासिकापत्रविमिश्रकाकजधाकृतौ मूलकवीजयुक्त. । तक्रेण लेप क्षितिपुत्रवारे सिध्मानि संधी नेयति प्रणोशम् ॥ (यो. र. )

## भिपकर्म-सिद्धि

मरिचादि तेल कालो मिर्च, हरताल, मनःशिला, नागरमोया, आक का दूध, कनेर की जड, जटामानी, निशोध, गोवर का स्वरस, इन्द्रायण की जड, कूठ, हरिद्रा, देवदारु, श्वेतचंदन प्रत्येक २-२ तोले लेकर करक वनावे। फिर सरमो का तेल १ सेर और गोमूत्र ४ सेर लेकर यथाविवि पाक कर ले। सभी प्रकार के कुष्ठों में इमके अम्यंग से लाम होता है।

मरिचाहि तैल नाम से दो पाठ मिलते है। एक ल्घ्नु जिसका ठपर में योग हिया गया है। एक बृहत् मरिचादि तैल्-जिसमे अधिक औपधियों का योग है। यह हैन्त्र-परम्परा में व्यवहृत होनेवाला एक व्यापक योग है।

सोमराजी तेंछ — दो योग इस तैल के भी हैं लघु तथा वृहत् । तैल का पाठ दिया जा रहा है । वाकुची वीज, चक्रमर्द वीज ६१-६१ सेर लेकर जल ३२ सेर नेप ८ मेर पृथक्-पृथक् दोनो का क्वाथ वनाकर गोमूत्र ४ सेर, सरसो का तेल १ सेर । कल्कार्थ उच्य-चित्रक एवं कलिहारी मूल, सोंठ, कूठ, हन्दी, करंजवीज, हरताल, मन जिला, अपरोजिता, आक की जड, कनेर का जट, मप्तपर्ण की छाल, गोवर, खदिर की छाल, निम्वपत्र, काली मिर्च और जाममर्ट के वीज या मूठ का चूर्ण १-१ कर्प लेकर कल्क वनाकर तैल पाक विधि मे पाठ कर ले । सभी प्रकार के त्वग्गत रोग तथा कुष्ठ में लामप्रट ।

तुवरकाद्य तेल-केवल चावल मोगरा का तैल वयवा-वाकुची और चन्दन का तेल मिलाकर घरीर पर लगाना उत्तम कुष्ठनाग्रक उपाय है।<sup>9</sup>

श्वेन कुष्ट चिकित्सा— सफेद कोढ को दूर करने के लिये वाह्य तथा आभ्यंतर दोनो प्रकार के प्रयोगो की आवञ्यकता रहती है। वाह्य प्रयोग में ब्यवहृत होने वान्छे कुछ उत्तम योगी का नीचे मंग्रह दिया जा रहा है। ब्वित्र को चिकित्सा में वाकुचो एक महत्त्व का स्थान रखती है। इसके वाह्य तथा आम्यंतर प्रयोग का वियान ऊपर में वाकुची योग के नाम से वताया जा चुका है। यहाँ कुछ अन्य योगों का उल्लेव किया जा रहा है।

राजाफलचित्रक लेप—गुंबा के फल और लाल चीते की छाल को
 राममाग में लेकर गोमूत्र में पीसकर लगाना । २. मन.जिला और अपामार्ग को

- १ वैवस्वतट्रुमसमुद्भववोजतैलं कृष्टापहें निखिलचर्मरुजापहञ्च । वभ्यव्जनं निगदित ननु वैद्यवन्द्यं भूं योऽनुभूय भुवि रोगिजनेष्वजच्यम् ॥ (भे. र.)
- २. जुटवं वाकुचोवोजं ( १६ तोला ) हरितालपलान्वितम् ( ४ तोला ) ।
   गयां मूत्रेण नम्पिष्य लेपनाच्ट्वियनायतम् ।।

जलाकर उसकी राख को गोमूत्र मे भिगोकर लगाना। ३. सफेद जयन्ती के मूल की छाल को गोमूत्र में पीसकर लगाना। ४. वाकुची वीज और हरताल का महीन चूर्ण वनाकर गोमूत्र से पीसकर लेप करना। ५ गजादि चर्म मसी-हाघी, चीता और शेर के चमडे को जलाकर काजल वनाकर लेप करना। ६ पूतिकीट को सरसो के तेल मे पीसकर लगाना। ७ श्वित्रहर लेप-अर्क मूलत्वक, हत्दी, आमा हल्दी, वाकुची, हरताल समभाग चूर्ण वनाकर गोमूत्र के गुन्न साथ दिवत्र पर लेप करना। ८ काकनासा की पत्ती के कल्क या स्वरस का 'अवा लेप। ९ गजत्तिगढ योग-हाधो के मल को अच्छी तरह सूखने पर जलाकर उसकी राख को जल में घोलकर सात वार निधारकर प्राप्त क्षारा जल मे जल से दशमाश वाकुची वीज का चूर्ण डालकर अग्नि पर पकावे। चिक्कन होने पर गुटिका वना ले। इस गुटिका को पानी में घिसकर श्वित्र पर लगाने पर श्वित्र नष्ट होता है। और त्वचा सवर्ण हो जाती है। १०. बाकुची तेल-शुद्ध वाकुची के तेल का श्वित्र पर लगाना भी उत्तम लाभ करता है। ११ सोमराजी, पचानन या आरग्ववादि तैल का लेप भी उत्तम रहता है।

ओप्ट-श्वित्रहरलेप--- ओएश्वित्र कप्टसाध्य होता है। इसके लिये गधक, चित्रक, कासीस, हरताल, वहेरा और आंवले को जल मे पीसकर ओष्ठ के श्वित्र पर लगाने से लाभ होता है।

रिवत्र में लेप प्राय तीक्ष्ण होते हैं । फलतः इनके लगाने से कई बार त्वचा पर छाले पड जाते हैं । छाले हो जाय तो औषध प्रयोग कुछ दिनो के लिये बन्द कर देना चाहिये । छालो को सूई से विद्ध करके जल को स्रवित करके पुनः लेप का उपयोग करना चाहिये ।

पंचानन तैल्ल-अंकोठ (ढेरा), कडवी तरोई, एरण्ड, तुलसी, वाकुची एवं चक्रमर्द के वीज, पिप्पली, मन.शिला, कासीस, हरड, कूठ, वायविडङ्ग को दो-दो तोले लेकर कल्क करे, सरसो का तेल, गोमूत्र, गोदधि, गोदुग्ध, वकरी का मूत्र प्रत्येक १ सेर और जल ४ सेर मिलाकर कडाही मे 'अग्नि पर चढाकर पाक करे। इस सिद्ध तैले का शिवत्र मे लेप करे। प्रथम श्वित्र स्थान को ताम्र के पैसे मे रगड ले पश्चात् तैल को लगावे।

आरग्वधाद्य तैळू-अमल्ताश तथा धवृ की छाल, कूठ, हरताल, मन.शिला, हरिद्रा, दारुदरिद्रा प्रत्येक तीन-तीन तोले भर कल्क वतावे फिर १ सेर तैल और ४ सेर पानी मिलाकर तैल का पाक कर ले । उपयोग पूर्वोक्त तैलवत् । श्वित्रकुष्ट मे अन्तः प्रयोग की औषध

१ ज्युद्ध गन्धक या गन्धक रसायन ४ रत्ती-१ माञा तक घृत और जकरा के साथ ऊपर से आँवला और खैर का काढा पिलावे । सुवह और जाम दिन मे दो वार । अथवा केवल धात्री और खदिर (आँवले और कत्थे) का काढ़ा में वाकुची बीज १ माशा मिलाकर पिलाना मो श्वित्र में हितकर होता है ।<sup>9</sup>

२ वाक़ुची वीज का खाने में उपयोग—प्रतिदिन १-२ माशा चूर्ण का जल, दूध या गोधृत के साथ लगातार एक पक्ष या मास तक सेवन करना। दूसरे वर्धमान वाकुची सेवन का ऊपर में उल्लेख हो चुका है। दोनो में जो रोगी को अनुकूल प्रतीत हो उस विधि का प्रयोग करे। इसके प्रयोगकाल में घृत का मेवन रोगी को कराना चाहिये और भोजन में सात्त्विक आहार देना चाहिये।

२. विभीतक और काष्टोदुम्वर की छाल का काढी कर उमर्ये बाक्रुची वोज का प्रक्षेप करके सेवन ।

श्वेतारिरस— क्षुद्ध पारद, जुट गन्थक, हरड़, वहेरा, आँवला, भृङ्गराज, वाकुची, जुद्ध भल्लातक, काली तिल, निम्व बीज का चूर्ण १-१ तोले । भृङ्गराज स्वरम को भावना देकर ४ रत्ती की गोलियां वना ले । मात्रा १-२ गोली दिन मे दो वार । अनुपान ६ माक्षा घृत एवं ८ माजा मधु ।

४. पंचनिम्व चूर्ण प्रमृति अन्य भी कुष्टाधिकार के योगों का सेवन रक्त-गोवन के निनित्त श्वित्र में किया जासकता है ।

चिपाटिका कुप्ट—डनको पाददारी ( Rhagades) भी कहने हैं । इस रोग में वायु की अधिकता या रूक्षता से हाथ एवं पैर या केवल पैर फट जाता है।

१. धात्रीनदिरयो. क्वायं पीत्वा च मधूमयुतम् । गंखकुन्देन्दुधवलं जयेच्छ्वत्रं न मंगय ॥

यह रोग कई वार सामान्य रूप का और कई वार कुष्ट के उपद्रव रूप मे पाया जाता है । इस अवस्था मे निम्नलिखित योगो का लेप उत्तम लाभ दिखलाता है ।

सर्जरसाहिलेप---राल, सेंधानमक, गुग्गुलु, गेरु, गुड, घृत, मोम, शहद प्रत्येक एक-एक तोला लेकर कडाही में सबको एकत्रित करके पका लेना चाहिये। इस लेप से परो का फटना निश्चित रूप से अच्छा हो जाता है। ( भै. र )

जीवन्त्यादि लेप--जीवन्तीमूल, मजीठ, दाक्हल्दी और कबीला प्रत्येक का कपढछान चूर्ण ४-४ तोला और नीलाथोथा का चूर्ण १ तोला इन को जल मे पीसकर कल्क करे। पीछे उसमे तिल का तेल ३२ तोले, गाय का घो ३२ तोले, गाय का दूब ६४ तोले और पानी २५६ तोले मिलाकर स्नेहपाक-विधि से पकावे। जव स्नेह सिद्ध हो जाय तो उसे उतार-छानकर थोडा गर्म करके उसमे राल का चूर्ण ८ तोला और मोम ८ तोला मिला कर कपडे से छानकर कांच के बरतन मे भर ले। अथवा उसको एक सौ वार पानी से घोकर कांच या चीनी मिट्टो के पात्र मे भर कर और ऊपर चार अगुल तक ठंडा जल डालकर रख छोड़े। ४-४ दिनो पर ऊपरका जल बदलता रहे। उपयोग-विना धोये मल्हम को हाथ-पांव के तलो के फटने और पांव की अंगुलियो के वीच के हिस्से मे पकने या मडने में लगावे। धोये हुए मल्हम को अग्निदग्ध व्रणो, पामा, कण्डु और अर्थ के मस्सो पर लगावे। (सि. यो. सं०)

मधूच्छिष्टादि लेप—मोम, मुलैठी, लोध, राल, मजोठ, श्वेत चंदन और मूर्वा प्रत्येक ४-४ तोले तथा घी ६४ तोले लेवे। प्रथम मुलैठी, लोघ, मजीठ, चदन, राल और मूर्वा इनका कपडछान चूर्ण कर पानो मे पीस कर फिर उसमे घी और मोम मिलाकर घृतपाकविधि से पकावे। घृत तैयार होने पर कपडे से छान कर शोशी में भर ले। उपयोग—त्वचा के विदार, कुछ, व्रण एव अग्निदग्ध व्रणो मे लेप रूप मे उपयोग करे।

, 🔴

# चालीसवां अध्याय

## शीतपित्त-प्रतिपेध

रोग परिचय—त्वचा पर ततैयो के काटने ( वरटीदश ) के समान सूजन जो छोटी-छोटी फुन्सी या चकत्ते के रूप मे एव बहुसख्यक पैदा होती है तथा जिसमे खुजली, सूई चुभाने कीसी पीडा, जलन एव कई वार वमन और ज्वर भी ४१ भि० सि०

# भषकर्म-सिद्धि

होता है, उसे शीतपित्त कहते हैं । इसी को कुछ विद्वान उदर्द भी कहते हैं। शोतपित्त में कुछ वायु की अधिकता और उदर्द में कफाधिक्य पाया जाता है।

इसी से मिलता हुआ एक कोठ रोग भी होता है जो हेतु एवं लचण की दृष्टि से जीतपित्त या उदर्द से कुछ भिन्न स्वरूप का होता है। वमन के हीन योग या मिथ्या योग या अति योग से अथवा निकलते हुए कफ एवं अन्न के वेग को धारण करने से इनकी उत्पत्ति होतो है। इनमे लाल रंग के वडे-वड़े अनेक चकत्ते निकलते है। ये अल्प काल तक रहते हैं- इनमे पुनरुद्भव की प्रवृत्ति नही रहती है। शांतपित्ता एवं उदर्द मे वार-वार होने की प्रवृत्ति पाई जाती है।<sup>2</sup>

शीतपित्ता एव उदर्द का आधुनिक ग्रंथो में (urticaria) नाम से और कोठ रोग का (Angioneurotic) नाम से वर्णन पाया जाता है। ये सभी त्रिदोप रोग है। परन्तु जैसा कि नाम से स्पष्ट है ये जीत और पित्त वर्धात् दोनों के प्रभाव से पैदा हो सकते हैं। फलतः इनमें पित्ता और श्लेष्म दोपों की प्रधानता रहती है। आधुनिक विद्वान इनकी उत्पत्ति में एक प्रकार की वनूर्जता (Allergy) को कारण मानते हैं, जो किसी असात्म्य द्रव्य के सम्पर्क में वाने से या भोजन में सेवन किये जाने (Unsuitable protien or Histamin producing substances) से उत्पत्तन होती है। इसमें कई प्रकार के विपो के जैसे सखिया, क्विनीन खादि के सेवन काल में, अथवा कृमिदश के प्रभाव से या आजगत कृमियो की उपस्थिति से अथवा विकृत मत्स्य, मास, अएडा, कई प्रकार के जाक के सेवन से अथवा विविध प्रकार के तृणों के पराग के नाक के सम्पर्क में लाने से (Hay fever) जीतपित्त की उत्पत्ति मुह्यतया पाई जाती है।

कियाक्रम<sup>3</sup>--शीतपित्तादि रोगों में कडवे तैल का अम्यंग, उष्ण जल से

१ वरटीदशमंस्यान शोफ संजायते वहि. । सकएडुतोदवट्ठलच्छदिज्वरविदाहवान् ॥ छदर्दमिति तं विद्याच्छीतपित्तमथापरे । वाताधिकं जीतपित्तमुदर्दस्तु कफाधिकः ॥
२ मण्डलानि सकण्डूनि रागवन्ति वट्टनि च । छत्त्रोठ सानुवधश्च कोठ इत्यभिधीयते ॥
३. अम्यंगक्टूर्नलेन सेकश्चोप्णेन वारिणा । तथाजु वमनं वार्यं पटोलारिष्टवानकैः ॥ तिफलापुण्डूप्णाभिष्टिरेकश्चात्र शस्यते । मर्पि. पोन्चा महातिक्त कार्यं गोणितमोच्चणम् ॥

#### चतुर्थ खरड : चालीसवॉ अध्याय

स्नान, वमन एवं विरेचन तथा शोणितमोक्षण कराना प्रशस्त है। रोग को क्रिया-क्रमों में वमन एवं विरेचन पर विशेष ध्यान देना चाहिये। <u>वमन के लिये</u> <u>पटोल, निम्बपत्र और मदन फल का उपयोग तथा विरेचन के लिये त्रिफला चूर्ण</u> का मधु के साथ सेवन उत्तम रहता है। शीतपित्ता में संशोधन के पश्चात् निम्न लिखित संशमन योगो को देना चाहिये। ये सभी द्रव्य क्रिया मे Anti allergic or anti histaminic प्रतीत होते है।

- १. मधुयि एवं शर्करा योग-मुलैठी ६ माशा और मिश्रो १ तोला मिलाकर जल से सेवन । प्रात-सायम् ।
- २ आमलको एवं गुड योग-अंवले का चूर्ण ६ मा०, पुराना गुड १ तोला मिलाकर जल से सेवन । प्रातः-सायम् ।
- ३. अजवायन एवं गुड योग-अजवायन ३ माशे, पुराना गुड १ तोला मिला कर लेना । प्रात -सायम् ।
- ४ घृत-मरिच योग—काली मिर्च ३ माशे, घृत १ नोला मिला कर सेवन । प्रात सायम् ।
- ५. अरणीमूल-घृत योग-अरणोमूल का चूर्ण ६ माशे १ तोला घृत के माथ नेवन । प्रात.-सायम् ।
- ध्रिक गुड योग-अदरक ३ माशे, पुराना गुड १ तोला मिलाकर सेवन । प्रातः सायम् ।
- ७ हरिद्रा चूर्ग-- ३ माशे मिश्री या मधु १ तोला के साथ सेवन । प्रात सायम् ।
- ८ गुहूची--का क्वाथ वनाकर मधु के साथ सेवन । प्रात -सायम् ।
- १ गाम्भारी फल्ल-पके गाम्भारी फल का दूध के साथ सेवन करना। प्रात -सायम्।
- १० निम्च पत्र---निम्बपत्र एवं आँवले का चूर्ण समभाग मे लेकर ३-६ माशे घुत के साथ सेवन । प्रातः-सायम् ।
- ११. पिष्पछी--पिष्पली चूर्ण १ माशा घृत के साथ सेवन । प्रातः-सायम् ।
- १२ ऌशुन—का घृत के साथ सेवन । प्रात -सायम् ।
- १३ पुननॅंचा----पुनर्नवा मूल ६ माशे, हरीतकी बडी २, मरिच ७ अडे और मिश्री २ तोले का शर्वत बनाकर लेना । प्रात -सायम् ।

१४ त्रिफला-त्रिफला चूर्ण ३ माशे को मात्रा में मधु के साथ सेवन । प्रात.-सायम् । नवकार्पिक क्वाथ-हरड, विभोतक, आँवला, नीम की छाल, मजीठ, वच, कुटकी, गिलोय और दारु हरिद्रा इन नौ द्रव्यो में से प्रत्येक को एक एक कर्प लेकर अष्टगुण जल में पकाकर चतुर्थांश शेष रहने पर उतार कर मधु

## भिषकर्म-सिद्धि

मिला कर पिलाना चाहिये । एक कर्ष का आधुनिक मान से १ तोला होता है । फलत इस बवाय को बना कर नौ हिस्से में बाँट लेना चाहिये । एक बार बना लेने पर तीन दिनो तक दिन मे तीन मात्रा देकर पिलाया जा सकता है । इस कपाय के पीने से वातरफ, कुछ, शीतपित्त, कोठ प्रभृति रोगो मे उत्तम लाभ होता है । शीतपित्त मे यह एक सिद्ध कपाय है ।

अमृतादि कपाय—गिलोय, अडूसा, परवल को पत्तो, नागरमोथा, छतिवन को छाल, खैर को छाल, काला वेंत, निम्वपत्र, हरिद्रा, दारु हरिद्रा । प्रत्येक सम-भाग । इन औपवियो को जौकुट कर एकत्र करके २ तोले की मात्रा मे लेकर अष्टगुण जल में पकाकर चतुर्थांश शेप रखकर मधु के साथ पिलाना चाहिये । यह विसर्पाधिकार का कपाय है, शीतपित्त और मसूरिका रोग में उत्तम लाभप्रद है ।

मधुयप्ट यादि कपाय—मुलैठी, महुवे का फूल, रास्ना, रक्तचंदन, श्वेत-चंदन, निर्गुण्डी और पिप्पली को समभाग मे लेकर २ तोला का कषाय वनाकर सेवन शोतपित्तघ्न होता है ।

हरिद्रा खराड — घो में किंचित् भुनी हरिद्रा चूर्ण है सेर, गोघृत ६ छटाँक, गोटुग्ध ४ सेर, शक्तर ३ सेर २ छटाँक । अग्नि पर चढाकर यथाविधि पकावे । जब पाक गाढा होने लगे तो उममे सोठ, मरिच, छोटो पीपल, दालचीनी, छोटी इलायची, तेंजपात, वायविडज्ज, निशोध, आंवला, हरड, वहेरा, नागकेशर, मोथा और लौह भस्म पांच पांच तोले लेकर महीन कपडछान चूर्ण वनाकर मिलावे और करछो से पाक को चलाता रहे । मात्रा है से १ तोला । अनुपान उल्ज जल । यह जोर्ण और हठी शीतपित्त मे लाभप्रद परमौषधि योग है ।

विश्वेश्वर रस—-रससिन्दूर, ताम्रभस्म, तीक्ष्ण लौहभस्म, प्रवालमस्म, शुद्ध हरनाल, शुद्ध गधक, जायकल, मेपश्टद्धी, वच, सोठ, भारंगी, हरड़, नेत्रवाला तथा धनिया का चूर्ण प्रत्येक १~१ तोला भर लेकर पटोलपत्र का स्वरस या क्वाथ से एक दिन तक खरल करे। पञ्चात् १ मागे की गोली वनाकर मुखाकर शीशी में भर लेवे। सात्रा १ गोली सुवह-शाम। अनुपान-मधु। सहपान-मकोय का स्वरस और मेंघा नमक।

इन योगो के अतिरिक्त बृहद् योगराज गुगुलु या कैशोर गुगुलु या आरोग्य-विंगो या मारिवाद्यासव या अमृतारिष्ट या कनकामव का भी उपयोग शीतपित्त रोग में वावश्यक और ययालाभ किया जा सकता है। शीतपित्तादि रोगो में कई वार १ रत्ती रससिन्दूर के साथ प्रवाल भस्म १-२ रत्ती और गुडूचीमत्त्व १ माग्रा मिलाकर घो-चीनी के अनुपान से देना भी उत्तम रहता है। कई वार गैरिक का वाह्य तथा आभ्यतर प्रयोग भी लाभप्रद रहता है। इनके लिये

## चतुथे खरुड : चालोसवॉ अध्याय ६४५

कामटुघा चूर्ग्म (शुद्ध मुवर्ण गैरिक मे आमलको स्वरस को ७ भावना देकर निर्मित) २-४ माशे को मात्रा मे उष्ण जल के अनुपान से देना अथवा । सद्धामृत योग ( शुद्ध सुवर्ण गैरिक १ भाग, गोदन्ती २ भाग, शुद्ध स्फटिका ३ भाग और गुडूची सत्त्व ४ भाग मिश्रण से निर्मित ) १-२ माशा की मात्रा मे घी और शक्कर के अनुपान से दिये जा सकते है।

वाह्य प्रयोग—उदर्दादि रोग मे जव चकत्ते बहुत निकल गये हो उनमें खुजली एव जलन बहुत हो तो निम्नलिखित लेपो मे से किसी एक का व्यवहार करना चाहिये।

सिद्धार्थ लेप----श्वेत सरसो, हरिद्रा, कुष्ठ, चक्रमर्द वीज और तिल सम भाग मे लेकर महीन चूर्ण वनाकर या पानी से पीसकर उसमें सरसो का तेल मिलाकर उवटन जैसे लगाना ।

दूर्चादि लेप—हरी दूव, हल्दी को जल में पीसकर गुनगुना करके लगाना । या क्षार जल में या चूर्ण के पानी मे पीसकर लगाना ।

र्झारजल-सज्जीखार, यवाखार या सोडा वाई कार्व को पानी में घोल कर सरसो का तेल मिलाकर लगाना।

दार्वी तेल्ल---दारु हरिद्रा, तुलसो, मुलैठी, गृहघूम (रसोई घर का कज्जल), और हरिद्रा प्रत्येक १, १, भाग लेकर कल्क करे उसमे सरसो का तेल कल्क से चतुर्गुण और तैल से चतुर्गुण जल डालकर मद अग्नि पर तैल का पाक कर ले 1 इस तैल के लेप से शीतपित्त का शीघ्रता से शमन होता है।

कोठ-रोग में कियाक्रम-शीतपित्त एव उदर्द रोग में जो चिकित्सा-क्रम बतलाया गया है, उसी क्रम से कोठ रोग में भी चिकित्सा रखनी चाहिये। कुछ रोग तथा अम्लपित्त रोग में भी जो चिकित्सा वतलाई गई है वह भी शीतपित्त , उदर्द एवं कोठ रोग में लाभप्रद रहती है। विशेषत रक्तशोधन के विचार से महातिक्त घृत का सेवन कोठ रोग में करना चाहिये और रोगी का सिरावेध करके रक्तविस्नावण कराना हितकर होता है।

शीतपित्तादि मेे पथ्यापथ्य—गरिष्ठ अन्त-पेय, दूध के विकार जैसे-खोआ, रबडी, मलाई, दही प्रभृति, ईख के विकार जैसे—गुड, राव आदि, शूकर, मछली आदि आनूपदेशज मास या जलजीवो के मास, नवीन मद्य, पूर्व तथा दक्षिण दिशा की

 कुष्ठोक्त च क्रम कुर्यादम्लपित्ताघ्नमेव च । उदर्दोक्ता क्रियाञ्च्चापि कोठरोगे समासत. ॥ सपि पीत्वा महातिक्त कार्यं रक्तस्य मोक्षणम् ।

# भिषकर्म-सिद्धि

ठंडी .हवा का सेवन, शीतल जल से स्नान, धूप का अधिक सेवन, दिन का सोना, वेगो का रोकना, स्निग्ध एवं अम्ल पदार्थों का अधिक उपयोग, मैथुनकर्म शीतपित्त के रोगियो मे विपवत् होते हैं–अस्तु इन आहार-विहारो का रोगी को पूर्णतया परित्याग करना उचित है ।

रोगी को पथ्य रूप में हल्का एवं सुपच्य आहार देना चाहिये। जैसे पुराना अन्न, मूग, कुल्यी आदि की दाल, जागल पशु-पक्षियो के मासरस, खेखसा, करैला, मूली, पोई का शाक, वेंत की कोपल, अनार, त्रिफला, मधु आदि का सेवन लाभप्रद रहता है। संक्षेप मे श्लेष्मा और पित्त को नष्ट करने वाले कटु-तिक्त एवं कपाय रस द्रव्य रोगी के लिये अनुकूल पडते है।

उपसंहार— शीतपित्त एव उदर्द एक हठी स्वरूप के रोग होते है। वर्षों तक चलते रहते हैं। अल्प काल तक चलने वाले रोगो मे तो स्वल्प उपचार से ही लाभ हो जाता है। परन्तु जीर्णकालीन रोगो मे पूर्ण पथ्य-व्यवस्था के साथ उपचार करने की आवश्यकता पडती है। अध्यायोक्त क्रियाक्रम, एकौपघि योग तथा वड़े योगो का यथावसर उपयोग करते हुए रोग का निर्मूलन संभव रहता है।

# इकतालीसवां अध्याय

### अम्लपित्त प्रतिषेध

रोग परिचय—विरुद्ध भोजन, दूषित भोजन, अत्यधिक अम्ल, विदाह पैदा करने वाला तथा पित्तप्रकोपक भोजन एवं पेय से अथवा पित्त को कुपित करने वाले कारणो से व्यक्ति का पित्त विदग्ध हो जाता है—जब विदग्ध पित्त की वृद्धि हो जाती है तो उस रोग को अम्लपित्त कहते हैं। सुश्रुत में पित्त का स्वाभाविक या प्राकृतिक रस कटु वतलाया है और विकृत हो जाने पर पित्त विदग्ध कहलाता है और उसका रम अम्ल हो जाता है। अम्लपित्त रोग में यही अवस्था उत्पन्न हो जाती है "अम्लं विदग्ध च तत् पित्तम् अम्लपित्तम्।" भ

आधुनिक दृष्ट्या इस रोग को आमाशय शोथ ( Gasteritis ) कहते हैं। प्राङ्गोदीय ( Carbohydrates ) का पाचन ठोक न होने से, आमागय की

१ विरुटदुष्टाम्लविदाहिपित्तप्रकोपिपानान्नभुजो विढग्धम् । पित्तं स्वहेतूरचितं पुरा यत्तदम्लपित्तं प्रवदन्ति नन्त ॥

ଽ୪ଽ

# चतुर्थ खरख : इकतालीसवां अध्याय

रलेप्मलकला के शोथ युक्त होने से या अत्यन्त क्षोभक पदार्थों जैसे गर्म मिर्च-ममाले, घूम्रपानादि से यह रोग होता है। इस रोग मे प्राय अम्लातिशय (Hyperacidity) पाई जाती है क्वचित् इसके विपरोत स्थिति अर्थात् अम्ला-ल्पता (Hypo acidity) से भी अम्लपित्त सदृश लचण पैदा हो सकते है। अस्तु, अम्लपित्त मे अम्लातिशय, अल्पता या अभाव भी हो सकता है।

लक्ष्मण-अम्लपित्त मे सामान्यतया भोजन का न पचना, विना परिश्रम के थकाषट, मिचली, कड़वी या खट्टी डकारें, शरीर मे भारीपन, उदर मे भारी-पन, हृदय प्रदेश तथा गले में जलन, भोजन मे अरुचि प्रभृति लक्षण पाये जाते हैं। अम्लपित्त के दो प्रकार है---ऊर्ध्वग तथा अधोग। भ

साध्यासाध्यता—यह अम्लपित्त रोग नवीन होने पर यत्नपूर्वक चिकित्सा करने से भी ठीक हो जाता है, पुराना होने पर यह याप्य और किसी किसी मे कुच्छुमाध्य भी होता है।<sup>२</sup>

क्रियाक्रम—अम्लपित्त रोग में सशोधन आवश्यक होता है। एतदर्थ सर्व-प्रयम पटोलपत्र, निम्वपत्र, मदनफल सम आग में लेकर कपाय वनाकर मधु. मिलाकर वमन कराने के लिये देता जाहिए.। वमन से ऊर्ध्वग दोषो के अथवा हलेब्म दोप के निर्हरण के अनन्तर पित्त दोप के निर्हरण के लिये मृदु विरेचन देना चाहिए। अम्लपित्त में रेचनार्थ त्रिवृत् (निशोध) का चूर्ण ४ माशा मधु से अथवा त्रिफला चूर्ण ६ माशे या कपाय एक घटौंक की मात्रा में पिलाना चाहिये। नये अम्लपित्त में वमन-विरेचन कराना ही पर्याप्त होता है, परन्तु यदि रोग पुराना हो तो वमन, विरेचन के अतिरिक्त स्थापन एवं अनुवासन वस्ति कर्म भी आवश्यक होता है।

अम्लपित्त रोग मे शीतपित्त एव उदर्द की भाति ही कफ तथा पित्त दोषो को प्रवलता पाई जाती है। अस्तु, वमन एव विरेचन आदि सशोधनो से इनके निर्हरण हो जाने के पश्चात् संशामक पथ्य, आहार एव औषधि को व्यवस्था

१. अविपाकवलमोत्वलेशतिकाम्लोद्गारगौरवैः ।

हृत्कण्ठदाहारुचिभिरुचाम्लपित्तं वदेद् भिषक् ॥

२ रोगोऽयमम्लपित्ताख्यो यत्नात् ससाध्यते नव । चिरोत्थितो भवेद्याप्य. क्रुच्छ्रसाध्यश्च कस्यचित् ।। तस्य सशोधनं पूर्वं कार्यं पश्चाच्च भेपजम् । पूर्वं तु वमन कार्यं पश्चान्मृटु विरेचनम् ।। क्रुतवान्तिविरेकस्य सुस्तिग्धस्यानुवासनम् । स्थापनं च चिरोत्थेऽस्मिन् देय दोपाद्यपेक्षया ।। अम्लपित्ते प्रयोक्तव्यः कफपित्त-हरो विधि । पाचनं तिक्तवहरुं पथ्यं च परिकल्पयेत् ॥

## भिपकर्म-सिद्धि

करनी चाहिये । तिवत रन द्रव्यो का पाचन एवं पथ्य रुप में अम्लपित्त में उपयोग करना चाहिये ।

पश्चापश्च — अम्लपत्त के रोगो को तिक्तभूयिए आहार एवं पेय देना उत्तम है। तोश्ण द्रव्य जैसे मिर्च, गर्म मसालो से रहित भोजन देना चाहिये। जौ, गेहूँ और धान के लाज का सत्तू मीठा वना कर देना चाहिये। चावल एवं दाल का व्यवहार-भोजन पूर्णतया वन्द कर देना चाहिये। अम्लपित्त मे कोई भी दाल प्रशस्त नही है, वैसे मूग की दाल का सेवन किया जा सकता है। जाड़ल पशु-पक्षियो के मामरस, चीनी, मिछी, बताने, मधु, खौलाकर ठंडा किया जल प्रशस्त है। शाक-सल्जियो में अम्लपित्ती को परवल, कररैला, खेखसा, मूली, लोको, तरोई, नेनुवा, हिल्मोचिका, सोआ,पालक, वथुवा, चौलाई, चने का जाक, वेत्र के जोपल, पका कुष्मागढ, केले के जूल प्रशस्त है। फलो में कैथ, नारियल, केला, पका आम, मोनम्मी, आंवला, अनार वेदाना, मुनक्का, गुलकद, आंवले का मुरब्दा, वेर तथा अन्य कफपित्तनामक तिक्त, कपाय एवं मधुर रस प्रधान द्रव्य प्रनस्त है। गाय या भेंस का दूघ भी अम्लपित्त में अनुकूल पडता है।<sup>9</sup> ताजा मक्यन या घी भी दिया जा मकता है। मसालो में धनिया, जीरा, हल्दी, अदरक, कागदी नीवू, संधा नमक, आदि का उपयोग उत्तम है।

नया अन्न विशेषत. चावल, विरोधी अन्न, पित्तप्रकोपक भोजन, तिल, उटद, की दाल, वेगन, मछली, कुलथी, तैल, मिर्च-मसाले, दही, भेंड का दूध, काजी, लवण, अम्ल एव कटु रस द्रव्य, गरिष्ठ भोजन और मद्य आदि द्रव्य अम्ल पित्ता में लनुकूल नहीं पढते हैं। अस्तु, अम्लपित्तों को इन पदार्थों का परित्याग करना चाहिये। तेल में तली पूढी, पकौटी, आदि अपथ्य है।

अम्लपित्ता में सामान्यतया गेहूँ, जो की रोटो, मूंग की दाल या सावूत मूग का जूम और ऊपर में कवित शाक-सव्जियों का व्यवहार रखना चाहिये। रोटी, जाग और दूध पर्याप्त मात्रा में रोगी को दिया जा सकता है। स्नेहों में थोड़े घी या मक्जन का सेवन रखा जा सकता है। अम्लपित्ता रोग में पथ्यकर आहार पर वियेष ध्यान देना चाहिये। पथ्य आहार के अभाव में यह रोग अच्छा नहीं होता है। अम्लपित्त एक हठी रोग है, वर्षों तक चलता हुआ रोगी के लिये रोग न रहकर भोग स्वरूप वन जाता है—इस लिये पथ्य को अनुकूल

१. निवतभू यिष्टमाहारं पानञ्चापि प्रकल्पयेत् । ययगोयूमविक्वतीस्तीक्ष्णमस्कारवजिताः । ययास्वलाज्ञ्ययतून् वा मितामघृयुतान् पिवेत् । रखना परमावश्यक हैं । अच्छा हो जाने पर भी अपथ्य होने से इसके पुनरुद्भव की संभावना रहतो हैं । पुराने अम्लपित्त को याप्य व्याधि शास्त्रकारो ने वतलाई हैं । अस्तु, इस रोग में पथ्यकर आहार-विहार की विशेप महत्ता दी गई है ।

आँचला—आंवले का उपयोग अम्लपित्त मे श्रेष्ठ है। आंवले के स्वरस ६ माशे से १ तोला का १ तोला मिश्री के साथ सेवन या आंवले का चूर्ण ६ माशा का मिश्री या मधु से सेवन उत्तम लाभ करता है।

पिप्पली-पिप्पली चूर्ण १-२ माशा का मधु ६ माशे के साथ सेवन ।

कुष्माराड---स्वरस १ तोला दूध में मिलाकर लेना अथवा कुष्माराड स्वरस में गुड मिलाकर लेना ।

जम्बोरी नीवू—स्वरस १ तोला की मात्रा में सायंकाल में पीना। कागजी नीवू का रस भी पानी में डालकर साय काल में ३ वर्जे पीना लाभप्रद रहता है। <sup>9</sup>

हरीतकी चूर्र्श या त्रिफला चूर्र्श---३ माशे की मात्रा मे मधु से दिन में दो बार। त्रिफला सेवन का एक और भी विधान है। त्रिफला चूर्ण ६ माशे लेकर कान्त लौह पात्र पर लेप कर दे। रात भर व्युपित होने पर दूसरे दिन उसको निकालकर मधु के साथ सेवन करना।<sup>२</sup>

भृंगराज-भृंगराज का चूर्ण ३ माशा, हरीतकी चूर्ण ३ माशा मिश्रित कर १ तोला पुराने गुड के साथ सेवन ।

आर्ट्रक या शुरठी-सोठ ४ माशा, पटोलपत्र ८ माशे भर लेकर १६ तोले जल में खौलाकर ४ तोले शेष रख क्वाथ में मधु मिलाकर सेवन ।

मधुयष्टी----चूर्ण ५ माशा मधु के साथ सेवन ।

न्रिवृन् चूर्र्ण-६ माशा मधु से सेवन ।

जो —जोमगड (वार्ली वाटर) का सेवन अम्लपित्तघ्न होता है। यदि नुपरहित जौ, पिप्पलो और पटोलपत्र का क्वाथ बनाकर मधु के साथ दिया जाय तो अधिक लाभ होता है।

रुंगूर या द्रात्ता-का मिश्री के साथ मिश्रित करके सेवन उत्तम रहता है।

- पिप्पली मधुसयुक्ता अम्लपित्तविनाशिनी । जम्बीरस्वरस पीत साय हन्त्यम्लपित्तकम् ॥
- २ कान्तपात्रे वराकल्को व्युपितोऽम्यासयोगत. । सिताक्षोद्रसमायुक्तः कफपित्तहर स्मृतः ॥

कपित्ध या वद्र—पकी लाल वेर या कैथ को चटनी जैसी वनाकर उसमें अदरक, मिश्री और र्सेधानमक मिलाकर भोजन के माथ सेवन करना अम्लपित्त में लामप्रद रहता है ।

सजिकाचार—मोडा वाय कार्व—२ माने की मात्रा में लेकर एक शीशे के ग्लास में रख तीन छटौंक जल में घोलकर एक कागजी नीवू का रस छोडकर दिन में एक वार सार्यकाल में तीन वजे लेना उत्तम लाभ दिखलाता है। 'मोडावाटर' का पानी भी उत्तम है।

नारिकेल---नारिकेल की गिरी या जल--डाव का पानी अम्लपित्ता में उत्ताम लाभ करता है ।

वासादशाङ्ग कपाय---अठूसा, गिलोय, पित्तपापडा, नीम की छाल, चिरा-यता, भृङ्गराज, आंवला, हरढ, बहेरा और पटोलपत्र को समभाग मे अहण करे। फिर उन्हें जोकुट करके २ तोले द्रव्य का ३२ तोले जल में क्वथित करके ८ तोले जेप रहे तो उतार-छान कर ठंढा होने पर शहद मिलाकर सेवन करना अम्लपित्त में अद्भून लाभप्रद पाया गया है।<sup>9</sup>

द्राक्षादि चूर्ग्य — मुनक्का, धान का लावा, श्वेत कमल, मुलेठी, गुठली निकालकर छुहारा, अनन्तमूल, बंगलोचन, खस, आँवला, नागरमोथा, सफेद चदन, तगर, कवावचीनी (गीतल मिर्च), जायफल, दालचीनी, तेजपात, छोटी इलायची, नागकेगर, छोटी पीपल और धनिया मव समभाग तथा मिश्री मव के वरावर लेकर कपडलान चूर्ण करे। मान्ना १-३ माशे। अनुपान गीतल जल दिन मे तीन-चार वार चार-चार घटे के अन्तर से दे। उत्तम पित्तशामक योग है।

अचिपत्तिकर चूर्ग्य-सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, हर्रे, वहेरा, आँवला, नागरभोया, नौमादर, वायविडङ्ग, छोटी इलायची और तेजपात प्रत्येक १-१ तो ग, लवद्भ ११ तोला, निशोध का मूल २२ तोला, मिश्री ४४ तोले लेकर मदना कपडछान चूर्ण वना कर रख ले। मात्रा ३-६ माशे छानुपान दूध, जल या नारिनेल जल । यह अम्लपित्त की एक मिद्ध औषधि है।

द्राक्षादि गुटिका-धोकर वीज निवाली हुई मुनक्का १ भाग, गुठली निकाली वढी हर्रे एक भाग, मिछी २ भाग। प्रथम मुनक्के को महीन पीमे।

१ वामाऽमृतापर्षटकनिम्बमूनिम्बमार्कवे । पिफञाकुलकै ववाथ सचौट्रञ्चाम्लपित्तहा । ( भै र. ) भूनिम्बनिम्बत्रिफलापटोलवासामृतापपेंटमार्कवाणाम् । यगाघो हरेत् क्षोद्रयुतोऽम्लपित्तं चित्तं यथा वारबधूकटाच ॥ (वै जी )

# चतुर्थ खरड : इकतालीसवॉ अध्याय

पीछे उसमें हरें और मिश्री का कपडछान चूर्ण मिलाकर १ तोले के गोले बना ले। १-२ गोले रात में सोते बक्त कुनकुने जल से सेवन करे। इसके सेवन से कव्जियत पूर होती है, छाती और कंठ की जलन जो अम्लपित्त में प्राय. पाई जाती है, दूर होती है। (सि. यो मं.)

नारिकेळ खण्ड—नारिकेल को ताजी गिरी १६ तोले लेकर भली प्रकार मे पीसले फिर उसमे ४ तोला घी छोडकर अग्नि पर चढा हल्का भुने। पश्चात् उसमें नारिकेलजल ६४ तोले और मिश्री का चूर्ण १६ तोले डाल कर पाक करे। आसन्न पाक होने पर उसमें निम्नलिखित द्रव्यो का महीन चूर्ण बनाकर डाले। प्रक्षेप द्रव्य—घनिया, पिष्पली, नागरमोषा, वशलोचन, जोरा सफेद, जीरा स्याह, दालचोनो, छोटी इलायची, तेजपत्र और केशर प्रत्येक ३ माशे। अम्लपित्त, छदि तथा परिणाम झूल में यह उत्तम योग है। मात्रा १-२ तोला। अनुपान-दूध।

खराडकुष्मारखावलेह---पके पेठे का रस ४०० तोले, गाय्का दूध ४०० तोले, आमलको चूर्ण ३२ तोले, मिश्री या चीनी ३२ तोले । मंदाग्नि से पाक करे । पाक के सिद्ध होने पर अम्लपित्त में प्रयोग करे । मात्रा २ तोले से ४ तोला प्रतिदिन । अनुपान जल या दूध ।

सौभाग्य शुंठी--सोठ, मरिच, पिप्पली, हरड, बहेडा, आँवला, भृझुराज, ध्वेत जीरा, स्याह जीरा, धनिया, कूठ, अजवाइन, लौह भस्म, अभ्रक भस्म, काकडाम्युङ्गी, कायफल, मोथा, छोटी इलायची, जायफल, जटामासी, तेजपात, तालीसपत्र, नागकेशर, गधमातृका, कचूर, मुलेठी, लवङ्ग, लालचन्दन १-१ तोला तथा सोठ २८ तोला ( सभी चूर्ण के बरावर) चीनी ११२ तोला, गोदुग्व २२४ तोला लेकर यथाविधि पाक करले । मात्रा १ तोला । अनुपान गोदुग्व या शोतल जल ।

नारायण घृत--पिप्पली १ सेर लेकर १० सेर जल मे क्वथित कर २॥ सेर शेप रखे। इस क्वाथ को ले उसमें २॥ सेर गोघृत, गिलोय का स्वरस १ सेर, आंवले का स्वरस पौने चार सेर । कल्कार्थ--मुनक्का, आंवला, पटोलपत्र, सोठ एवं वच प्रत्येक ४ तोले । घृतपाकविधि से घृत को बनाले । मात्रा १-२ तोला । अनुपान-१ पाव दूध मे घोल कर ले ।

### भिषक्तमे-सिद्धि

धात्र्यरिष्ट--पाएडुरोगाधिकार का भोजन के बाद २ तोला समान मात्रा में जल मिलाकर लेना । अम्लपित्त में उत्तम लाभ दिखलाता है । रस के योग--

सूतरोखररस — शुद्ध पारद, शुद्ध गंधक, सुवर्ण भस्म, रौष्य भस्म, ताम्र भस्म, ञाद भस्म, शुद्ध टंकण, सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, दालचीनी, तेजपात छोटी इलायची, नागकेंगर, शुद्ध धतूरे का वीज, पके वेल की मज्जा और कचूर प्रत्येक सम भाग । प्रथम पारद एव गधक की कज्जली करे पश्चात् अन्य द्रव्यो का कपडछान चूर्ण मिलाकर, भृङ्गराज स्वरस की २१ मावना देकर २-२ रत्ती की गोलियों वनाकर छाया में सुखाकर रख ले । मात्रा—१ गोली दिन में चार वार । अनुपान—१॥ माशा शहद और ३ माशा घी के साथ । पश्चात् मीठे वेदाना का रम या शर्वत पिलावे । उपयोग—अम्लपित्त, छाती का जलन, चकर लाना, मूर्च्छा, वमन, पेट का शूल आदि पित्तदोपज विकारो में लाभप्रद रहता है ।

छोछाविछास रस—- बुद्ध पारद, बुद्ध गंघक, अभ्र भस्म, ताम्र भस्म, लोह भस्म प्रत्येक का ४-४ तोले लेकर उसमें आमलनी स्वरस या क्वाथ, विभीतक कपाय, भृङ्गराज स्वरस या कपाय को पृथक् पृथक् तीन-तीन भावनायें देकर २ रत्ती की गोलियां वनाले। सान्रा—-१-२ गोली दिन में दो बार। अनुपान—आमलकी स्वरस, कुष्माएड स्वरस और मिश्री के साथ।

अन्छपित्तान्तक छौह—रससिन्दूर, ताम्र भस्म, लौह भस्म प्रत्येक १-१ तोला, हरीतकी चूर्ण ३ तोला एकत्र मिला लें। मात्रा—२ रत्ती से ४ रत्ती दिन में दो वार मधु से ।

सितामण्हूर—अच्छो वनी मण्हूर भस्म ४ तोला, मिश्री २० तोला, पुराना गोघृत ३२ तो०, गोटुग्ध ६४ तोला लेकर या लोहे की कडाही में डालकर यथाविधि पका कर कुछ उष्ण रहते ही उसमें सोठ, मरिच, पोपर, छोटो इलायची, टुरालमा ( यवासा ), वायविडग, आंवरा, हर्रा, बहेडा, कूठ, लौंग एक-एक तोला मिलावे । पुन. गीतल होने पर शहद ८ तोला मिला लेवे । सेवन-विधि-शुभ मुहर्त के दिन भोजन के पूर्व प्रथम दिन १॥ माशे की मात्रा में प्रारम्भ कर प्रति दिन थोडा योटा वटाकर एक एक तोले मेवन करें । तथा चन्ट्रमा के किरणो मे शीनल हुये दुग्ध का अनुपान करें । गुण—यह दिव्ध 'मितामहूर' अम्लपित्त तथा तज्जन्य शूल, वमन, आनाह, मूर्च्छा, प्रमेह तथा अनेक प्रकार के रक्तजन्य गिरारो को नष्ट करता है ।

श्रीविल्वर्तेल-कच्चे विल्व फल को राउना ४०० तोला तया जल २ द्रोण

# चतुर्थ खण्ड : वयालीसवॉ अध्याय

( ३२ सेर) लेकर क्वाथ करे अष्टमाशावशेप अर्थात् आठ सेर शेष रहने पर छान ले तथा जसमें १ सेर तिल का तेल, १ सेर आवले का स्वरस, बकरो का दूध १ सेर एवं कल्कार्थ-आंवला, लाक्षा, हरड़, मोथा, लाल चन्दन, गन्धवाला, सरल काए, देवदारु, मजिष्ठा, स्वेन चन्दन, कूठ, इलायची छोटी, तगर, जटामासी, शैलेयक (छेल छरीला), तेजपात, प्रियगु, अनन्तमूल, वच, शतावर, असगन्य, सौफ, पुनर्नवा का मिलित कल्क १ पाव भर लेकर, यथाविधि तैल सिढ कर लेवे और वोतलो मे भर कर मुखवन्द करके १ मास तक रख दे। जसके वाद इसे अभ्यग एव नस्यादि रूप मे प्रयुक्त करें।

इस तैल का मुख से सेवन १ तोलेकी मात्रा मे १ पाव दूध मे मिलाकर या नस्य रूप में नासाछिद्रो से ४–६ वूद या अम्यङ्ग के रूप मे करने से अम्लपित्त मे लाभ होता है।

#### ゲ

#### वयालीसवां अध्याय

#### वाजीकरग

निरुक्ति :—महाफलवती रसायन ओपधियो के सेवन के अनन्तर उनकी अपेक्षा अल्पफलवान् वाजीकरण योगो की चाह मनुष्य को करनी चाहिये। वाजी-करण शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार की जाती है 'वाज शुक्रम् (वाज का अर्थ है शुक्र या वीर्य, सोऽस्यास्तीति वाजी।' वह जिसको है वह हुआ वाजी), अवाजी वाजी क्रियतेऽनेनेति-वाजीकरणम् अर्थात् अवाजी को वाजी जिस क्रिया के द्वारा किया जाता है उस क्रिया को वाजीकरण कहते है। वाजीकरण शब्द को दूसरी व्युत्पत्ति भी है। वाजी कहते है घोडे को, जिस क्रिया से घोडे के समान अप्रतिहत सामर्थ्य होकर युवक पुरुप युवती के पास जाता है उसको वाजीकरण कहा जाता है। वाजीकरण के फलस्वरूप पुरुप स्त्रियो के लिए अतिप्रिय होता है, उसका शरीर पुष्ट होता है क्योकि वह शरीर को बल एव कान्ति विशेप रूप से देता है।

वाजीकरण का उपयोग नित्य करना चाहिये । रसायन औषधियो का प्रयोग एक वार किया जाता है, परन्तु, इसका सेवन आत्मवान् पुरुप को नित्य करना होता है । जिस प्रकार शरीर की वृद्धि एवं पुष्टि के लिए आहार की नित्य आवश्यकता होती है उसी प्रकार शुक्र की पुष्टि एवं वृद्धि के लिये और शरीर को स्वस्थ वनाये रखने के लिये वाजीकरण की सदा आवश्यकता रहती है ।

वाजीकरण शब्द की एक तीसरी व्युत्पत्ति भी ग्रंथो में पाई जाती है। वाज शब्द से मैथुन कर्म का अर्थ ग्रहण करने से वाजी का अर्थ होगा मैथुन-शक्ति-सम्पन्न । फिर वाजीकरण का समूह में अर्थ हुआ अवाजी अर्थात मैथुन-शक्ति-रहित पुरुप, मैथुन शक्ति से समर्थ जिस क्रिया द्वारा वनाया जावे उसको वाजी-करण कहते हैं। अस्तु, वाजीकरण संज्ञा से पुस्त्व का ही वोध होता है। इससे यह सिद्ध होता है कि पुस्त्व को वढानेवाली क्रिया को वाजीकरण कहते है।

अँग्रेजी में इस प्रकार की क्रिया वाली औपधियो को Aphorodiasic or Sexstimulent कहा जाता है।

उपर्यु कत व्युत्पत्ति से स्पष्टतया यह ज्ञात हो रहा है कि वाजीकरण पद मे दो गव्द है वाजी तथा करण । वाजी ज्ञव्द का तीन अर्थों मे व्यवहार होता है वाजी एक अर्थ गुक्रवान्, दूसरा अर्थ घोडा और तीसरा अर्थ पुस्त्व या पुरुपत्व है और करण का एक हो अर्थ है करना या वनाना । अस्तु, वाजीकरण का अर्थ होगा आदमी को Potent वनाना-अर्थात् क्षोणवल पुरुप Impotent man को जिस क्रिया द्वारा आजीवन वल्वान् (Potent man) वनाया जावे उम चिकित्सा-पद्धति को वाजीकरण कहा जाता है। जैसा निम्नलिखित मूत्रो मे स्पष्ट है ---

१ याजः—ग्रुकम् तदस्यातीति वाजी अवाजी वाजी कियतेऽनेनेति वाजीकरणम् ।

२. वाजी नाम प्रकाशत्वात्तच्च मैथुनसंजितम् ।

- वाजीकरणसज्ञाभिः पुंस्त्वमेव प्रचक्षते ॥ <sup>३</sup> येन नारीपु सामर्थ्यं वाजिवल्ल्भते नरः।
- <sup>2</sup> येन नारीपु सामर्थ्यं वाजिवल्ल्य्मते नरः। येन वाऽप्यधिक वीर्यं वाजीकरणमेव तत् ॥
- ४ चिन्तया जरवा शुक्रं व्याधिभिः कर्मकर्पणात् । अय गच्छत्यनद्यनात् स्त्रीणा याति निपेवणात् ॥ ( मै० र० )
- ५ सेवमानो यदौचित्याद् वाजीवात्यर्थवेगवान् । नारीस्तर्पयते तेन वाजीकरणमुच्यते ॥ ( सु० चि० ३६ )
- ६. वार्जावातियत्यो येन यात्यप्रतिहतोऽङ्गनाः । नवर्त्यातप्रियः स्त्रीणा येन येनोपचीयते ॥ तद्वाजीकरण तद्वि देहस्योर्जस्करं परम् ।

७. वाजीकरणमन्विच्छेत् सततं विषयी पुमान् ॥ ( वा० ३-४० )

# चतुर्थे खग्ड : बयालीसवॉ अध्याय

८. येन नारोषु, सामर्थ्यं वाजिवल्लभते नरः । व्रजेच्चाभ्यधिक येन वाजीकरणमेव तत् ॥ ( चरक-चि० २ ) वाजीकरणमन्विच्छेत् पुरुषो नित्यमात्मवान् ।

९ यट् द्रव्यं पुरुषं कुर्याद् वाजिवत् सुरतक्षमम् । तट् वाजीकरण ख्यातं मुनिभिर्भिषजा वरेैः ॥ ( यो० र० )

अर्थात् विविध प्रकार की चिन्ता, वृद्धावस्था, व्यायामादिक कर्म, पंचकर्म, अनशन तथा अतिस्त्रीसेवन से शुक्र का चय होता है। जिस औषध, आहार एवं विहार के द्वारा वीर्यहीन मनुष्य स्त्रियो के साथ सम्भोग करने मे अश्व के समान शक्ति प्राप्त करले जमे वाजीकरण कहते है। अथवा जिस क्रिया के द्वारा वीर्य को अति वृद्धि होती हो जसे वाजीकरण कहते हैं। वाजपद से मैथुन का अर्थ ग्रहण करने से वाजी शब्द का अर्थ मैथुन-शक्ति वाला हुआ, अत जिस औषध से मैथुन-शक्ति रहित पुरुष मैथुन-शक्ति सम्पन्न वनाया जाता है, वह वाजीकरण कहलाता है।

अत वाजीकरण शव्द से पुस्त्व का ही वोध किया जाता है। इससे यह सिद्ध हुआ कि पुस्त्व को बढानेवाली औपधि को वाजीकरण कहते है।

जिन औपधियो का उचित मात्रा में उपयोग करने से घोडे के समान अत्यधिक वेगवान होकर स्त्री को तृप्त करने का सामर्थ्य मनुष्य में प्राप्त होता है, उसे वाजीकरण कहा जाता है। इसके उपयोग से पुरुष स्त्रियो के लिये अति प्रिय हो जाता है और स्त्री तथा पुरुप दोनों का शरीर अधिक शक्तिशाली हो जाता है। फलत विषयी पुरुप को नित्य वाजीकरण का सेवन करना चाहिये अर्थात् वाजीकरण प्रक्रिया का नित्य उपयोग करना चाहिये।

वाजीकरण शब्द की परिभाषा बनाते हुए आचार्य सुश्रुत ने लिखा है :---वाजीकरण तत्र उस तत्र को कहते हैं----जिसमे स्वभाव से अल्पवीर्य वाले व्यक्ति का आप्यायन (पूरण), दुष्ट वातादि दोपो से दूषित वीर्यवाले व्यक्ति का प्रसादन, अत्यधिक क्षय को प्राप्त हुए चीण वीर्य व्यक्ति का उपचय या वृद्धि करना, वृद्धावस्था या प्रौढावस्था मे शुष्क वीर्य वाले व्यक्ति का शुक्रोत्पादन तथा स्वस्थ व्यक्ति मे शुक्र की वृद्धि एवं साव करने के निमित्त उपचार वतलाये जावें।

वाजीकरणतन्त्र नामाल्पदुष्टक्षीणविशुष्करेतसाम् आप्यायनप्रसादोपचय-जनननिमित्त प्रहर्पजननार्थञ्च । ( सु० सू० १ )

चाजीकरण का माहात्म्य--आयुर्वेद के आठ प्रधान अग या विभाग वतलाये गये है उसमे एक अन्यतम अग वाजीकरण माना जाता है। रसायन

### भिषकमें-सिद्धि

तन्व के पश्वात् दूसरा महत्त्व का तन्व यह वाजीकरण तन्व है । रसायन तन्व का मुख्य लक्ष्य आरोग्य एव दीर्घ जीवन की प्राप्ति है । इस दीर्घ जीवन की प्राप्ति के अनन्तर प्राण का परिपालन, धनार्जन (धन का कमाना), धर्मार्जन (धर्म का संग्रह करना), पृष्ठप का कर्त्तव्य हो जाता है । इन कर्त्तव्यो का तीन एपणावो या उच्छावो के नाम से या पुरुषार्थों के नाम से प्राचीन ग्रंथो में वर्णन पाया जाता है साथ ही इनके प्राप्त करने की महत्ता भी वतलाई गई है। इतना ही नही पुरुप को पुरुप तभी कहा जाता है जव वह तीनो एपणावो की प्राप्ति में सवैव तत्पर रहता है। इसीलिये इन्हें पुरुपार्थ भी क्हते हैं— पृष्ठपार्थ चार होते है—धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष । एपणायें बहुविध होती हुई भी तीन वढे वर्गों में ममाविष्ट है—प्राणैपणा, धनैपणा तथा परलोकैपणा । पुरुप का पीरुप ( द्यारीरिक वल ) तथा पराक्रम ( मानसिक वल ) का सर्वोत्ह्रप्ट फल इसी में निहित है कि वह सदैव त्रिविध एपणावो या पुरुपार्थी को प्राप्ति में तत्पर रहे । पुरुपार्थयुक्त पुरुप को पुरुप कहा जाता है, दूसरे को नही । पुरुपार्थ के अभाव में वह पजुतुल्य ही रहता है ।

आचार्यं चरकने भी लिखा है कि मनुष्य को अपने गरीर, मन, वुद्धि, पीरुप तथा पराक्रम से इमलोक तथा पर लोक में हित का विचार करते हुए तीनो प्रकार की एपणावो की प्राप्ति में सतत प्रयत्नशील रहना चाहिने । उदाहरण के लिए प्राणेपणा, धनैपणा तथा परलोकंपणा के प्रति ।

"इह खलु पुरुपेणानुपहतसत्त्ववुद्विपौरुपपराक्रमेण हितमिह चामुष्मिश्च लोके समनुपत्र्यता तिस्र एपणाः प्रयष्टव्या भवन्ति । तद्यथा प्राणेपणा, धनेपणा, परलोकेपणेति ।" ( चर० मू० ११ )

मनुष्य को डच्छावो में से सर्वप्रथम डच्छा प्राण (जीने) की होती है वयोकि प्राण के त्याग से नव कुछ चला जाता है। इसके पालन के लिये स्वस्थ को स्वस्थवृत्त के सूत्रो का आचरण, रोग हो जाने पर रोग के सद्य: प्रजमन के उपाय करते हुए दीर्घायुष्य को प्राप्त करना प्रथम इच्छा होनी चाहिये। प्राण के अनुपालन के अनन्तर दूसरी इच्छा घन के साधन की होनी चाहिये। प्राण के अनुपालन के अनन्तर दूसरी इच्छा घन के साधन की होनी चाहिये। प्राण के अनुपालन के अनन्तर दूसरी इच्छा घन के साधन की होनी चाहिये। क्रपि, व्यवसाय या नौकरी करके घन का संग्रह करना चाहिये। प्राणैपणा एव धर्न-पणा मे कामनामक पुरुषार्थ-चतुएय का अन्तर्भाव हो जाता है क्योकि शरीर नम्पत्ति और धन-सम्पत्ति मे काम का ही पोपण होता है। यह कामैपणा स्वतः उत्पन्न होती है। फल्रत इसके सम्बन्ध में अधिक उपदेन की अपेचा नही रहती यह प्रकृति से स्वयमेव जत्तन्न होती है। परलोकंपणा से धर्म और मोक्ष प्रभृति अग्तिम पुरुषार्थों का ग्रहण हो जाता है।

## चतुर्थं खरहः वयालीसवॉ अध्याय

अव इस कामैपणा को तृष्ति के लिये बहुविध कामशास्त्र के ग्रथ उपलब्ध होते है जिनमे काम केलियो के विविध उपाध्यानो का वितृस्त वर्णन पाया जाता है । इस कामशास्त्र के सहायभूत अग वाजीकरण तत्र है । यह विशुद्ध वैद्यक का विषय है । इसका सीधा सम्बन्ध एक प्रधान पुरुषार्थ या एषणा अर्थात् काम वासना के साथ है----अस्तु, वैद्यक शास्त्र मे एक प्रथक् तत्र रूप मे या अग रूप इसका वर्णन पाया जाना युवितयुक्त है ।

वस्तुत. ऐहिक सुखो में तीन ही सुख प्रधान माने गये है—''सुत वित नारि ईपना तीना, केहि के मति नहि कीन मलीनी'' ससार मे सुख की लिप्सा से मनुष्य धनार्जन करना, अधिक से अधिक स्त्री-सेवन तथा पुत्र को उत्पत्ति करना इन तीन ही इच्छावो से प्रेरित होकर व्याकुल रहता है। इन तीनो एषणावो को सम्यक् रोति से प्राप्ति का साधन वाजीकरण तन्त्र के द्वारा ही सभव है अतएक इस तन्त्र का वडा महत्त्व है। चरकाचार्य ने इसी लिये लिखा है—वाजोकरण के अधोन हा धर्म, अर्थ, काम, यश तथा श्रेष्ठ पुत्र की उत्पत्ति रहती है:—

तदायत्तौ हि धर्मार्थों प्रोतिश्च यश एव च ।

पुत्रस्यायतन ह्येतद्गुणाश्चेते सुताश्रयाः । ( च० चि० २ )

आज के युग में इस विभय का महत्त्व कम नही है। कामवासना कारक, कामोत्तेजक, वीर्योत्पादक, सन्तानोत्पादक तथा वीर्यस्तम्भक योगो के सेवन को चाह दिनो दिन लोक में वढती जा रही है। ऐसे समय में वाजीकरणाध्याय की चर्चा अधिक उपयुक्त सिद्ध हो रही है।

चाजीकरण के गुण या फल -- वाजीकरण के सेवन से पुरुष को तुष्टि (प्रसन्नता), पुष्टि (वल), गुणवान् सतान, अवाधित रूप से सतान-प्रवाह (वश-परम्परा का अक्षुएण वना रहना) तथा तुरन्त तात्कालिक प्रहर्पण प्रभृति लाभ होते हैं। इसके सेवन से शरीर को विशेप रूप से बल एव कान्ति की प्राप्ति होती है।

अल्पसत्त्व व्यक्ति के लिये, रोग से दुर्बल शरीर वाले कामी व्यक्ति के लिये, शरोर की क्षय से रक्षा के लिये मुख्यरूप से वाजीकरण तन्त्र का उपदेश किया गया है।

नोरोगी, युवा एव वाजीकरण सेवन करने वाले पुरुष के लिये सव ऋतुओ मे प्रतिदिन भी मैथुन निषिद्ध नही है ।

तुष्टिः पुष्टिरपत्य च गुणवत्तत्र सश्रितम् ।

अपत्यसन्तानकर यत्सद्यः सम्प्रहर्पणम् ॥

तद् वाजीकरण तद्धि देहस्योर्जस्कर परम् ॥ (वा० उ० स्था० ४०)

बाचार्य सुश्रुन ने लिखा है कि वाजीकरण के मुख्यतया तीन ही लक्ष्य हैं। १ स्त्री मे प्रीति पैदा करना २. संतानोत्पादन तथा ३ सद्य: कामतृष्ति के लिये वल या हर्ष का पैदा करना । देश-वल-काल-व्यक्ति का विचार करते हुए यथा-वश्यक एवं यथालम्य इन वाजीकरण के साधनो का सेवन करना चाहिये । सेवन के पूर्व व्यक्ति के मल का शोधन करके तदनन्तर वृष्य योगो का अनुष्ठान करना चाहिये ।

एते वाजीकरा योगाः प्रीत्यपत्यवछप्रदाः ।

सेव्या विद्युद्धोपचितदेहेः कालाद्यपेक्षया ॥ (सु. चि. २६) वाजीकरण के विपय-अधिक कामी या विपयी पुरुष को नित्य वाजी-करण योगो का सेवन करना चाहिये । पुरुष ही वाजीकरण के सेवन का अधिकारी है । उसी को आवश्यकता भी है । स्त्री और नपुसक को नही । क्योकि पुरुष सक्रिय होता है स्त्री निष्क्रिय (Active & Passive) । दूसरा कारण यह है कि स्त्रियो मे प्रकृति से पुरुषो को अपेक्षा आठ गुना रति को शक्ति होती है.--

'पुग्रहण रत्रीपण्टादिनिदृत्त्यर्थम् । पुरुपग्रहण वालात्यन्तवृद्धनिरसनार्थम् ।

न पुनः स्त्रीपण्टव्युदासार्थम्, तेपा तु वाजोकरणप्राप्तेः इति जेज्जटः ।' पुरुप शव्द के कहने से तरुण पुरुप (युवक पुरुष) समझना चाहिये । वयोकि वालको में अर्थात् सोलह वर्ष की आयु के पूर्व अथवा वृद्धो मे अर्थात् सत्तर वर्ष के पञ्चात् वाजीकरण का सेवन व्यर्थ या अकिंचित्कर होता है । उक्ति भो पाई जाती है कि अत्यन्त वाल्यावस्था मे मनुष्य के धानु, नम्पूर्णतया बने नही रहते है ऐसी आयु में स्त्रीगमन से वह उसी प्रकार सूख जाता है जिस प्रकार तालाव का स्वल्प जल ग्रीष्म ऋनु में सूख जाता है । अस्तु वाल्यांवस्था मे मंथुन निषिद्ध है । इसी प्रकार रूखा, सूखा, घुन लगा और जर्जर पेड जिस प्रकार छूने मात्र से ही गिर जाता है उसी तरह अत्यन्त वृद्ध पुरुप स्त्रीसंग से ।

अतिवालो हार्सपूर्णसर्वधातुः स्त्रियो व्रजन् । उपछुष्येत सहसा ताडागमिव काजलम् ॥ छुष्कं रूक्ष तथा काष्ट जन्तुजग्वं विजर्जरम् । रप्टटमाद्य विशीयत तथा बृडस्त्रियो व्रजन् ॥ (च चि. २)

योगरन्नाकर ने वाजीकर योगों के सेवन की आयु वतलाते हुए स्पष्टतया लिखा है कि सोलह वर्ष की आयु के पूर्व या मत्तर वर्ष की उमर के पञ्चात् वाजीकर योगों का उपयोग नहीं करना चाहिये। क्योंकि आयु की चाह रखने नाने व्यक्ति को मोलह के पूर्व या मत्तर वर्ष की आयु के पश्चात् मैथुन कर्म का पूर्णतया परित्याग कर देना चाहिये—अन्यया, करने में अकाल-मृत्यु का भय रहना है। इस प्रकार सोलह वर्ष से लेकर सत्तर वर्ष को आयु तक वाजीकरण या वृष्य योगो के सेवन करने को काल-मर्यादा वताई गई है ----

> सप्तत्यन्त प्रकुर्वात वर्षादूर्ध्वं तु पोडशात् । न चैव पोडशाव्वांक् सप्तत्या. परतो न च ॥ आयुष्कामो नरः स्त्रीभिः सयोग् कर्तुमईति ।

अकाल्मरणञ्च स्याद् भजतः स्त्रियमन्यथा ॥ ( यो० र० )

आत्मवान् या सदाचारी पुरुषो को ही वाजी करण सेवन के लिये देना चाहिये । दुरात्मा या दुष्ट व्यक्तियो को नहीं । क्योकि दुरात्मा व्यक्ति वृष्य योगो के सेवन से धातुओ की वृद्धि के कारण कामातुर होकर अगम्या स्त्री के साथ भी गमन करने लगता है—जिसमे लोक मे, समाज में या धर्म की दृष्टि से हानि होती है । अस्तु, पूर्ण विचारवान् व्यक्तियो मे ही वाजीकरण योगो के प्रयोग को मोमित रखना चाहिये ।

आचार्य सुश्रुत ने लिखा है कि वाजीकरण के उपयोग को आवश्यकता निम्न-लिखित व्यक्तियो मे होतो है। नीरोग व्यक्ति, तरुणावस्था के व्यक्ति, प्रौढा-वस्था मे रमण को इच्छा रखने वाले व्यक्ति, स्त्रियो मे प्रीति या वाल्लम्य की चाह वाले व्यक्ति, अति स्त्री प्रसग से शुक्रचययुक्त व्यक्ति, क्लोब व्यक्ति चाह वाले व्यक्ति, अति स्त्री प्रसग से शुक्रचययुक्त व्यक्ति, क्लोब व्यक्ति (Impotent), अल्पशुक्र व्यक्ति, विलासी व्यक्ति, धनी व्यक्ति, रूप एवं युवावस्था से युक्त व्यक्ति तथा बहुत स्त्री वाले व्यक्ति। इन पुरुषो मे वाजीकरण योगो का सेवन हितकर होता है।

> कल्पस्योदग्रवयसो वाजोकरणसेविनः । सर्वेस्वृतुष्वहरहर्व्यवायो न निवारितः ॥ स्थविराणा रिरस्ता स्त्रीणा वाल्लभ्यभिच्छताम् । योपित्प्रसगात् चीणाना क्लीबानामल्परेतसाम् ॥ विलासिनामर्थवता रूपयौवनशालिनाम् । नृणा च बहुभार्याणा योगा वाजीकरा हिता. ॥ /सु चि २६) हिता वाजीकरा योगाः प्रीत्यपत्यवलप्रदा ॥

. सुश्रुत ने क्लैब्य के ६ प्रकार बतलाये है-१ मानस (Psychtological) २ आहारज ( कटु-उष्ण-अम्ल-लवण रस के अधिक खाने से ) ३ वाजीकररहित होकर अतिब्यवायज ( शुक्रक्षय को अधिकता से ध्वजभग ) ४ मेढूरोगज शस्त्रच्छेदज ( Traumatic ) ५ सहज क्लैब्य-जन्म से ही क्लीब होना तथा ६ स्थिर शुक्रनिमित्तज-ब्रह्मचर्य व्रत मे क्षुब्य मन के निरोध से । उनमे सहज और मर्म च्छेदज क्लैब्य असाध्य है; किन्तु येप चार प्रकार के क्लैब्य हेनु-बिपरोन चिन्तिसा तथा वाजीकर योगो के प्रयागो से ठीक हो जाते है। अस्तु, इन चतुर्विद्य क्लैब्गे में भी वाजीकरण की मतत आवश्यकना पडती है।

''योषित्यसंगात्जीणाना क्लीवानामलगरेतसाम् ।

हिता वार्जाकरा योगाः प्रीणयन्ति वहुप्रदाः ॥ (भा. प्र.) चाजीकरण के अभाव में दोप—वाजीकरण के अभाव में स्त्री के वर्गी भूत होकर मैथुन करने से ग्लानि, कम्प, अवमाद ( शिथिलता ), कृशता, इन्टियों की लीणता, शोप, श्वाम, उपदंग, ज्वर, अर्ग, भगन्दरादिक गुढा के रोग, रम-ग्क्तादि चातुत्रो की क्षीणता, भयच्हर वात रोग, क्लीवता और लिङ्ग-भग (ध्वज भग) लादि उपद्रव होते हूं। इसलिये कामी पृष्पो को नित्य वाजी-करग योगों का सेवन करना चाहिये।

ग्लानिः कम्पोऽवडादस्तदनु कृशता क्षीणता चेन्द्रियाणां शौधीच्छ्यासीपव्याल्यर गुवलगढा क्षीणता सर्वधातौ ॥ जावन्ते दुर्निवाराः पचनपरिमनाः क्लीवता लिङ्गभगो वामा व्यातियोगाद् भजत इह सटा वाजिकमाच्युतस्य ॥ (मै र.) त्रहाचर्य तथा वाजीकरण--- वब यहाँ शका पैदा होती है कि वायूर्वेद जहाँ पर ब्रह्मचर्य तथा गुक्रमंरक्षण की भूरि-भूरि प्रदांना करता है-आहार, स्वप्न तया त्रह्यचर्य को तोन जीवन म्नंभ मानना है वहाँ पर कामैपणा की तृष्ति के लिए वाजीकरण तन्त्र का उमका उपदेश कहाँ तक यूक्तिमंगन है। डनका समा-धान यह है कि वस्तुत इन दोनो विचारों में कोई विरोध नहीं है। विधिपूर्वक गम्य स्वित्रों में और ऋतु काल में किया गया मैथूनविहित कमें है और वह निण्डि नही है। इस प्रकार का विहिन मेथून कमें ब्रह्मवर्य या शुक्र संरक्षण का सहायनून लग होता है। इसमें सदेह नहीं कि इह्यचर्य एक अत्यविक महत्त्व का काजरण है। यह धर्म के क्नुकूल आचरण है। इसके द्वारा यज की प्राप्ति, थायु की वृद्धि, इहलोक तथा परलोक में रसायन ( उपकारक ) गुणो की प्राप्ति होनी है। सर्वथा निर्मल ब्रह्मचर्य का झाम्ज सर्वव अनुमोदन करना है। परन्तु व्रद्यचर्य का अनुष्ठान सब के लिये सरल नही होता है। यह वडी ही कठिन ततम्म है। फरत इहाच्चे का स्वलन होना ही स्वामाविक है। ऐसी स्विति मे जिस प्रकार से हम अपने काम्पपावा की तृष्टित करने हुए स्वस्थ रहकर दीर्घायुष्य की प्राध्नि कर सकते हूँ। एतदवे ही वाजी जरण विद्या का आचायों ने उपदेश विया है। गर्द्धप में ऐसा वहा जा सकता है कि व्रह्मवर्य का धारण तो निविवाद

# चतुर्थ खरुड : बयालीसवॉ अध्याय

सर्वाधिक आयु देने वाला है ''व्रह्मचर्यमायुष्कराणा श्रेष्ठतमम्'' (चरक) परन्तु इसका यदि पालन सभव न हो सके तो गृहस्थी में रहकर स्वास्थ्य-सरक्षण का न्दूमरा उत्क्रुप्ट मार्ग वाजीकरण सेवन का है। कारण यह है कि वाजीकरण या वृष्य न्योगो के सेवन से शुक्र की उत्पत्ति और वृद्धि होती रहतो है और शुक्र के क्षय होने पर भी पुरुप में किसी प्रकार की दुर्वलता नहीं आने पाती प्रत्युत उसका स्वास्थ्य अधिकाधिक वढता चलता है।

वाजीकरण तथा सन्तानोत्पत्ति — वाजीकरण योग वृष्य होते है — उनमे शुक्र जनन को क्रिया अधिक हो जाती है । इनसे शुक्र कोट (Sperms) भो दृढ हो जाते है । परिणाम स्वरूप सन्तानोत्पत्ति भी अवश्यम्भावो हो जाती है । प्राचीन काल मे पुत्रोत्पादन या मन्तानोत्पत्ति भी अवश्यम्भावो हो जाती है । प्राचीन काल मे पुत्रोत्पादन या मन्तानोत्पादन को वडी महत्ता दी जाती थी । पुत्र पद को व्यास्या करते हुए शास्त्रो मे लिखा है — पुंनाम नरक से जो रक्षा करता है उसे पुत्र कहते है । फलत: पुत्रोत्पादन एक घर्म कार्य है । इसके विपरीत नि मन्तान व्यक्ति की निन्दा समाज मे होती थी, लिखा है — छाया-रहित, दुर्गंधित पुष्पो वाले, फलरहित और एक शाखा वाले अकेले वृक्ष को भांति सन्तानहीन पुरुष होता है । सन्तानरहित व्यक्ति की उपमा चित्र मे खीचे न्दोपक से, सूखे तालाव से, सुवर्ण की आभा वाले असुवर्ण से, तृण के बने पुतले से, दी गई है । समाज मे उसकी प्रतिष्ठा नही होती है । उसे नग्न के समान, एकेन्द्रियवाला तथा निष्क्रिय व्यक्ति माना जाता है ।

एतद्विपरीत सन्तानयुक्त पुरुष की प्रशसा करते हुए भी बचन पाये जाते है — जैसे बहुत सन्तानयुक्त व्यक्ति को बहुत मूर्तिवाला, बहुत मुख वाला, बहुत च्यूह ( बहुत रूप का ) वाला, बहुत नेत्रो वाला, बहुत ज्ञान वाला, बहुत आत्मा-चाला तथा बहुक्रिय व्यक्ति कहा गया है । बहुत सन्तान वाले व्यक्ति को मगल-मय दर्शन वाला, प्रशसित, धन्यवाद का पात्र, वीर्यवान् एव बहुन शाखाओ से युक्त वृक्ष की भाँति स्तुत्य कहा गया है । अपत्य या सन्तान के अधोन प्रीति, वल, सुख, वृत्ति, कुल का विस्तार, लोक में यश तथा सुख की प्रीति सभव रहती है । इसलिये गुणवान् एवं सच्चरित्र सन्तान पैदा करने के लिये मनुष्य को सतत प्रयत्नशील रहने का भी उपदेश पाया जाता है । इस प्रकार कामेषणा की तृष्ति के लिये कामसुखो को प्राप्त करने के लिये, ससार के सम्पूर्ण सुखो के उपभोग के रिये वीर्य तथा सन्तानोत्पादन क्रिया के बढाने वाले वाजीकरण साधनो का पुरुष को नित्य उपयोग करना अपेचित है । वाजीकरण तन्त्र की महत्ता इस चृष्टि से भो स्वीकार की गई है ।

| अच्छायएक रा        | गखश्च निष्फलश्च   | ' यथा दुमः । |
|--------------------|-------------------|--------------|
| अनिष्टगन्वश्चेक    |                   | था नरः॥      |
| वहुमूर्तिर्वहुमुखो | <i>बहु</i> व्यूहो | वहुक्रियः ।  |
| वहुचक्षुर्वहुजाने  | ो वहात्मा च       | वहुप्रजः ॥   |
| 4                  | Ŧ                 | +            |

वाजाकरणनित्यः स्यादिच्छन् काममुखााने च ।

उपमोगसुखान् सिद्धान् वीर्यापत्पविवर्धनान् ॥ (च. चि. २) आज युग वदल गया है। देश में दरिद्रता के साथ ही साथ जनसंख्या भी वटती जा रही है। आज वह्नुपत्पता या बहुत सन्तान पैदा करना एक अभिगाप हो गया है। नियोजित पितृत्व, सन्तति-निरोध या परिवार-नियोजन (Family Plannig or Birth control ) की चर्चा चारो ओर सुनाई पड़ती है। ऐसे युग में सन्तति-नियमन ही (कम सन्तानो ना पैदा करना ही) सद्गुण हो गया है और बहुप्रज होना एक महान् अभगल कर्म हो गया है। फिर भी सन्तानोत्पादन का महत्त्व कम नहीं हुआ है---अप्रज (दिना सन्तान वाले व्यक्ति) की आज भी निन्दा ही है। सन्तानें जरूर पैदा होर्वे, परन्तु बहुत सख्या में नहीं होनी चाहिये। नोति का भी वचन यही है---"एक भी गुणी पुत्र का होना सौ मूर्ज एवं दरिद्र सन्तानो के पैदा होने से अच्छा है।" अथवा "बहुत सी सन्तानो का होना दग्दिता का प्रतीक है।" "वरमेको गुणी पुत्रो न च मूर्खशतान्यपि। एकरचन्द्रस्तमो हन्ति न च तारागणरैपि।" "बह्य पर्य दरिद्रता।"

आज के युग में कम सन्तानो का पैदा होना यद्यपि एक श्रेष्ठ गुण है तथापि हम ब्रह्मचर्य या इन्द्रिय-दमन के द्वारा इस कार्य का सम्प दन नही कर सकते । पर्गोकि कामुक वासनाओ का नियमन करना असभव है । यह वासना आज के युग में पूर्व को अपेक्षा किसी कदर कम नही हो सकी है । यह वासना आज के युग में पूर्व को अपेक्षा किसी कदर कम नही हो सकी है । यह वह कही सभव ' रहता तो हमें आज ननतिनिरोध के लिये वडी-बड़ी औपधियों की खोज की योजना या संतति-नियामक विविध प्रबन्धो, प्रचारो, शिक्षण तथा शस्त्र कर्म के अन्न्नन्धान की आवय्यकता नहीं पड़ती वेवल पति-पत्नी के नयम से ही काम चल जाता ।' चूँकि इनकी कामवासनाओं का दमन करना सर्वथा असभव है । अस्तु, हमे नतान नियमन के लिए नाना प्रवार के कृत्रिम साधनों का ( Contracep tive Methods ) इंजाद करना पट रहा है ।

फरत आज नमाज को ऐसी अोपधिया की जरूरत है जो कामुकवामनाओ को जगरूक रग्रें, परन्तु गर्भाधान या मन्तानोत्पत्ति वम हो या विल्कुल न हो । कामुक्वामनाओं 'या कामेपणा की पूर्ति का होना आज भी उतना ही आवश्यक

## चतुर्थं खर्ण्ड : बयालीसवॉ अध्याय

है जितना पहले किमी युग मे रहा होगा। एतदर्थ वाजीकरण तन्त्र की सार्थकता तथा उमकी उपयोगिता आज भी कम नही हो पाई है। आज भी उसकी उपा-देयत। अक्षुरण वनी हुई है केवल एक प्रतिबन्ध के साथ कि सतति की औसत वृद्धि न होवे। एतदर्थ सतति-नियामक विधियो के साथ-साथ वाजीकरण का विधान सर्वथा खौर सर्वदा युक्तियुक्त है।

सामान्य वाजीकर द्रव्य----वहुत प्रकार के आहार-विहार, आचार एवं परिस्थितियों वाजीकरण के रूप मे होती है। उदाहरणार्थ, अनेक प्रकार के चित्र--विचित्र मोजन, विविध प्रकार के पीने के पदार्थ, सगीत, कान को प्रिय लगनें वाले मधुर वचन, त्वचा को स्पर्श से प्रिय लगने वाले वस्त्र-स्पर्श, आभूषणादि, चन्द्रमायुक्त रात्रि, नवयौवना स्त्रो, कान-मन को हरने वाले गाना-वजाना आदि, ताम्बूल (पान की बोडा), मद्य (मदिरा), माला (सुगधित पुष्पो की माला), सेएट, इतर तैल आदि खुशबूदार या सुगधित द्रन्य, सुन्दर मनोहर चित्र-विचित्र पुष्पो वाला उद्यान और मन को प्रसन्न रखने वाले कर्म मनुष्य को मैथुन-शक्ति प्रदान करने वाले है।

> भोजनानि विचित्राणि पानानि विविधानि च । गोत श्रोत्राभिरामाश्च वाचः स्पर्शमुखास्तथा ॥ यामिनी सेन्दुतिल्का कामिनी नवयौवना । गीत श्रोत्रमनोहारि ताम्बूल मदिरा खजः ॥ गधा मनोज्ञा रूपाणि चित्राण्युपवनानि च । मनसश्चाप्रतीघातो वाजीकुर्वन्ति भानवम् ॥ ( सु चि २६ तथार्ध्वमा प्र )

सम्पूर्ण प्रकार के वाजीकर द्रव्यो से सर्वाधिक वाजीकरण स्त्री को माना गया है। कामवासनाओ के जागृत करने वाले एक-एक विषय जैसे मनोहर शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गध पुरुष को बलपूर्वक अपनी ओर आकर्षित करने वाले होते है— और इनसे एक-एक के ढारा भी प्रीति उत्पन्न हो सकती है। जब ये सभी विषय एकत्र होकर सघात के रूप मे स्त्री मे व्यवस्थित रहते हैं तव उससे वढकर और वया वाजीकरण हो हो सकता है। स्त्री मे प्रकृति से ही (उनको मधुमय वाणी), रूप (उनका लावएयमय रूप), स्पर्श (उनके शरीर का कोमल स्पर्श), रस (उनके अधरणत रस) तथा गध (उनके शरीर की गंध) का आकर्षक सामं-जस्य सघात रूप मे स्थापित रहता है जो पुरुष के लिये परम आकर्षण, प्रीति तथा वाजीकरण का प्रत्यक्ष हेनु वनता है। इस प्रकार का सघात अन्यत्र कही भी नही पाया जाता है। इसलिये स्त्री को श्रेष्ठ वाजीकरण, प्रहीपणी-वृष्य तथा श्रेष्ठतम वाजीकर माना गया है। वृष्यतम स्त्री के लक्षणो को वतलाते हए बाचार्य ने लिखा है—"जो स्त्री क्ष्पवती, युवतो, कामजास्त्रोक्त शुभ लक्षणों से युक्त, मन को प्रिय लगने वाली तथा काम जास्त्र में जिचिन हो-वृष्यनमा स्त्री फहलाती है। स्वभाव मे ही युवती स्त्री वृष्य होती है और पुरुप के आकर्षण का कारण वनती है।

स्त्रियो में धर्म, अर्थ, काम प्रतिष्ठित है। वह लदमीस्वम्पा होती है। उसमें सम्पूर्ण लौकिक यश एवं कीति निहित है। मन्तान की उत्पत्ति भी स्त्री पर ही आश्रित है। इसीलिये इनमें एन्प की विशेष प्रीति का होना म्वाभावित्र है। अपने चरित्र, मंतान, कुल-मर्याटा, वंशपरम्परा तथा रूपनी अपनी रक्षा स्त्री जी रक्षा करने मे ही मंभव है। रुम्नु, जाया या स्त्री की रक्षा मदैव करनी चाहिये ऐमा म्मूनि भी कहनी है।

> वाजीकरणमग्र्यं च क्षेत्रं स्त्री या प्रहर्षिणी । इष्टा ह्येकैकञोऽप्यर्थाः परं प्रीतिकराः स्मृताः ॥ कि पुनः न्त्रीशरीरे ये संघातेन व्यवरिथताः । स्त्रीपु प्रीतिर्विजेपेण स्त्रीष्वपत्यं प्रतिष्ठितम् ॥ धर्मार्थे स्त्रीपु ल्क्ष्मीश्च स्त्रीपु लोकाः प्रतिष्ठिताः । सुरुपा यौवनस्था या ल्क्षणैर्या विभूषिता ॥

या वश्या शिक्षिता याच सा स्त्री वृष्यतमा मता । (च. चि २) त्वा प्रवृति चरित्रं च कुल्मात्मानमेव च स्वं च धर्मं प्रयत्नेन जाया रखन् हि ग्क्षति ॥ ( मनु. )

वृष्य स्त्री का वर्णन चरक तथा वाग्मट में उत्कुष्ट कोटि का पाया जाता है। संक्षेत्र में वाग्मट के अनुमार यहाँ पर उद्धरण दिया जा रहा है। जिसका नाम भी हूदय को आनन्द देने वाला हो, जिसके देखने में कभी तृष्ति नहीं होती हो, जो सब इन्द्रियों को खीचने के लिये पाशरूप हो, जो पति के अनुकूल व्रत में दीक्षित हो, कला विलाम के अर्गो तथा वय से विभूषित हो, पवित्र, लज्जाशील, एजान्त में प्रगत्म एवं प्रिय वोलनेवाली हो, जिसकी कामवासना पति के समान हो, ऐसी स्त्री पुरुष के लिये परम वृष्य या वाजीकर होती है।

डमके अतिरिक्त कामसूत्र में वर्णित निर्दोप, पापरहित ऐमी। रतिचर्या को जानने वाली स्त्री जो देश-काल-वल और शक्ति के अनुरूप एवं आयुर्वेद शास्त्र के सम्पूर्ण रतिचर्या के अनुबूल हो, ऐसी स्त्री भी उत्तम वृष्य होती है। इस प्रकार के गुणो से युक्त स्त्री पुरुष के हृदय मे प्रविष्ट हो जाती है इससे बियुक्त होकर आदमो संसार को स्त्री से हीन मानता है, इससे रहित होकर अपने को पुरुप इन्द्रियो से ज़ून्य अनुमव करता है और उसके ज़रोर का धारण करना या जोवित रहता भी दुर्भर हो जाता है। पुरुष ऐसी स्त्री के समीप अत्य-धिक हर्ष और वेग से जाता है। वार-वार जाने पर भी उससे उसकी तृष्ति नही होती है। ऐसी स्त्री पुरुप के लिए सदैव अपूर्व या नित्य नवीन बनी रहती है। ऐसो स्त्री वृष्यतमा होती है। गम्य स्त्री को निम्नलिखित वि अताओ से युक्त होना चाहिए। जेंमे अतुल्य गोत्र (असमान गोत्र) की, वृष्य स्त्री के अनन्तर स्तान करके ज़ुद्ध हुई स्त्री पुरुप को भी नीरोग एव स्वस्थ, सन्तान से युक्त होकर स्त्री-सग धर्म के अनुसार करना चाहिये।

वाजीकर या घृष्य ट्रव्य-जो भी द्रव्य मधुर, स्निग्ध, वृहणकारक, बलवर्ध क और मन को प्रसन्न करने वाला है, वह वृष्य कहलाता है। इस प्रकार के द्रव्यो का सेवन करके, आत्मवेग से दर्पित होकर तथा लावरप, हाव-भाव आदि स्त्रो गुणो से प्रहर्पित होकर पुरुष को स्त्रियो के पास जाना चाहिये। इस प्रकार शुक्रजनन, जोवनीय वृहण, बलवर्धन तथा क्षीरजनन द्रव्य सभी वृष्य योगो मे प्रयुक्त होते हैं।

> यकिंचिन्मधुर स्निग्ध वृहण वलवर्धनम् । मनसो हर्पण यच्च तत्सर्व वृष्यमुच्यते ॥ द्रव्यैरेवविधैस्तस्मादर्चितः प्रमदा व्रजेत् । आत्मवेगेन चोदीर्णः स्त्रीगुणैश्च प्रहर्षितः ॥ (वा ३.४०)

नाना घृष्य ओषधियाँ—वृष्य औषधियो मे निम्नलिखित औषधिर्यां प्रायः ग्रहण की जाती है । सरकण्डा, गन्ना, कुश, कास, विदारी, उशीर, कटेरी के मूल, जीवक, ऋषभक, मेदा, महामेदा, काकोली, क्षीरकाकोली, ऋढि, वृद्धि, वला, अतिवला, शालपर्णी, पृष्ठपर्णी, शतावर, असगंध, केवाछ, पुननंवा, विदारी, क्षीर विदारी, जीवन्ती, रास्ना, गोखरू, मधुयष्टो, कठगूलर, पका आम, पिप्पली, द्राक्षा, खजूर, वक्षलोचन, दालचीनी, इलायची, नागकेशर, आमलको, तालमखाना, कसेरू, चिरौजी, रत्ती ( घुमची ), सिंघाडा, मुनवका, कमलगट्टा प्रभृति औषघिर्यां वृ हण योग बहुलता से व्यवहृत होते है । मिश्री, घृत, मलाई, मक्खन, दूध प्रभृति निरामिष भोजन तथा मछली, सूअर, मगर, कवूतर, तित्तिर, मुर्गी, चटक (गोरेया) प्रभृति पशु-पक्षियो के मास अथवा विविध प्रकार के पक्षियो के अगडे जैसे केकडा, चटक, हम, मोर, मुर्गा अथवा गोह, कच्ठप एवं मगर के अरुडे तथा शूकर, शेर आदि के वमाओ का तथा भेंसे, साड तथा वकरे का वीर्य पोना प्रभृति आमिप प्रयोग वाजीकरण एव वृष्य होते हैं। घी और दूब का सेवन, नैरुज्य, अभ्यग, उवटन, स्नान, गच द्रव्यो का लगाना आदि कर्म भी दृष्य होते है।

कुलीरर्कुमनकाणामण्डान्येवं तु भक्षयेत्।

माहिपर्पभवस्ताना पिवेच्छुकाणि वा नरः ॥ ( सु० चि० २६ ) लाचार्य सुश्रुत ने लिखा है कि वृष्य क्षाहार को दृष्टि से कई दूध प्रशसित है। जैमे गृष्टिक्षीर-प्रथम प्रसूता गाय या भैस, वृद्धवत्साक्षीर-वकेना का दूध अर्थात् दूध देने वाले पशु जिनके बछडे लगभग एक वर्ष के हो गये है। मापपर्ण भृत-जो-गाय को उडद की पत्ती खिलाकर ग्रहण किया दूव, इन दूधो की वृष्य योगो में प्रशसा पाई जाती है।

वाजीकरण कार्य में क्षीर वर्ग, माम वर्ग तथा काकोल्यादिगण की औषधियाँ श्रेष्ट मानी गई है---अस्तु, इनका वृष्य योगो में बहुलता से उपयोग करना चाहिये।

> र्ग्ष्णेणा वृद्ववत्साना मापपर्णभृता गवाम् । यत्कीरं तत्प्रञसन्ति वल्कामेपु जन्तुपु ॥ क्षीरमासगणाः सर्वे काकोल्यादिश्च पृजितः ।

वाजीकरणहेतोईिं तस्मात्ततु प्रयोजयेत् ॥ (मु चि २६) वृष्य वातावरण—मन को प्रिय लगने वाले स्थान तथा परिस्थितियाँ जैसे मनोरम गृह, मुन्दर शय्या, आसन, स्त्री, सवाहन, निर्झर, मनोरम दृश्य युक्त एकान्न म्यान, आभूषण, सुगध, माला, इच्छित्त स्त्री, प्रिय हमजोली, कोकिल बूजन, युमुमित वन, सगीत-गोष्ठी, नई जवानी ये परम हर्षोत्पादक परिस्थितिया होती है।

एतेर्प्रयोगेविविवद् वपुष्मान् वीयोपपन्नां वलवर्णयुक्तः । हपांन्वितां वाजिवदृष्टवर्षों भवेत्समर्थश्च वराङ्गनान् ॥ यत्रच र्किचिन्मनसः प्रियः स्वाद् रम्या वनान्ता. पुलिनानि जैलाः । टप्टाः स्त्रियो भूषणगं वमाल्य प्रिया वयस्याश्च तद्वत्रयोज्याः ॥ न्यत्याः सहम्पाः परिपुष्टवुष्टा फुल्ला वनान्ता विद्यदान्नपानाः । गर्न्यवयव्दाश्च नुगं वयोग्पाः सत्त्वं विद्याद तर्वप्रहवन्त्र ॥ निद्धार्थता चामिनव च कामः स्त्री चायुव सर्वभिद्दात्मजस्य ! वयो नव जातमदश्च कालो हर्षस्य योनिः परमा नराणाम् ॥ ( च० चि० २ )

स्रोतःसु शुद्धेष्वमले शरीरे वृष्य यदा नामितमत्ति काले।

चुषायते तेन पर मनुष्यस्तद् वृहण चैत्र बल्प्रदञ्च **॥** 

तस्मात्पुरा शोधनभेव कार्यं वलानुरूप नहि वृष्ययोगा.।

सिद्धधन्ति देहे मलिने प्रयुक्ताः क्लिष्टे यथा वाससि रक्तयोगाः ॥ ( च चि २)

चाजीकरण में अपथ्य--जो मनुष्य कामी, रति करने वाला या स्त्रियो का चाहने वाला हो वह अत्यन्त उष्ण, कटु, तिक्त, कपाय, रूक्ष, अम्ल, क्षार द्रंव्यो का पत्र-शाक का तथा अधिक लवणयुक्त पदार्थो का सेवन न करे। ऐसो लोक तथा समाज मे प्रसिद्धि है '---

" अत्यन्तमुष्णकटुतिक्तकषायमग्छं क्षारञ्च शाकमथवा लवणाधिकञ्च । कामी सदैव रतिमान् वनिताभिलाषी नो भक्षयेदिति समरतजनप्रसिद्धिः ॥ ( मै० र० )

वाजीकरंण योग--१ घृत मे भुनी हुई उडद की दाल प्रत्येक १-२ छटाँक आधा सेर दूध में पकाकर खीर जैसे बनाकर उसमे मिश्री १ छटाँक मिलाकर सेवन । घृतभृष्टमाषदुग्धपायसो वृष्य उत्तम । अथवा साठी के चावल का भात घृत और उडद की दाल के साथ सेवन करना भो उत्तम वृष्य होता है।

२ शतावरी १ छटाँक दूध आधा सेर, पानी आधा सेर डालकर पकावे जब दूध मात्र बोष रहे तो मिश्री डालकर सेवन करे।

३ पुरानी सेमल के मूल को लेकर उसका स्वरस निकालकर या ववाघ बनाकर मिश्री मिलाकर एक सप्ताह तक सेवन करने से जुक्र की वृद्धि होती है । ४ दो-तीन वर्ष पुराने सेमल के मूल का चूर्ण ६ मागे तथा मुसली का चूर्ण ६ मागे मिश्रित करके घृत और मिश्रो के साथ मिलाकर सेवन करे और ऊपर से दूध पिये तो उत्ताम वीर्यवर्धक होता है ।

4. विदारी कंद के चूर्ण ६ माने से १ तोला को घी और चीनी से चाटकर अपर से दूध पीने से या गूलर को छाल का काढा या स्वरस पीने से वृद्ध मनुष्य भी कामसम्पन्न हो जाता है। अथवा विदारीकद के चूर्ण को विदारीकंद स्वरस में भावित करके उपर्युक्त अनुपान से ले। मात्रा १ तोला।

६ आमलको चूर्ण को आमलको स्वरस मे सात भावना देकर छाया में सुखाकर रख ले । इस चृर्ण को घृत और मधु मिलाकर सेवन करे और साथ में दूब पिये तो वृष्त्र क्रिया होती है ।

७. केवाछ और तालमखाने के वीज का चूर्ण ६ माशे उसमे १ तोला मिश्रो चूर्ण मिलाकर दूव के अनुपान से सेवन ।

ें ८ गुझा को जड या वीज का चूर्ण ६ माशे अथवा गुंजामूल और शता-वरो प्रत्येक का चूर्ण ४-४ माशे लेकर मिलाकर प्रतिदिन दूध के अनुपान से लेने मे उत्तम वाजीकर होता है।

९ उच्चटादियोग-गु जा, केंवाछ तथा गोक्षुर वोज का चूर्ण वनाकर तीनो को मिलाकर ६ माने-१ तोला । दूध में पकाकर मिश्रो डालकर पोने से वृद्धावस्था में काम का वर्द्धक होता है, तो युवावस्था में इसका पूछना हो क्या है ?

१०. मथुयप्टि चूर्ण १ तोला, घृत १। तोला मवु १ तोला, मिश्रित करके दूध साथ नित्य दिन एक वार लेने से नित्य सम्भोग के लिये पुरुष उत्सुक रहता है।

११ गोक्षुरादि चूर्ण-गोखरू, तालमखाने के बीज, शतावर, शुद्ध केंवाछ के चीज, नागवला तथा अतिवला के मूल का चूर्ण वनाकर ६ माशे से १ तोले की मात्रा में दूध के अनुपान से लेने से अतिवृष्य होता है---

गोधुग्कः धुरकः शतमूळी वानरि नागवलातिवला च।

चूर्णमिट पयसा निशि पेयं यत्य रहे प्रमदाशतमस्ति॥

१२ गेहूँ और कॅवाछ के वोज को दूध में पकावे अथवा केंवाछ और उडद की दाल को दूध में पकावे, ठंडा होने पर उसमें घी और मधु मिलाकर सेवन करे।

१३ अश्वत्य (पोपल) के फल, मूल, त्वक् और शुङ्ग से सिद्ध किये क्षीर पाक विधि से पकावे, दूध में मिश्री और मधु मिलाकर मेवन करने से चटक पत्ती के समान ब्यवित कामुक हो जाता है।

अञ्चत्थामलमूलत्वक्छगासिद्धपयो नरः ।

र्पाला सरार्कराक्षीट कुलिङ्ग इव दृष्यति ॥ (स॰ चि॰ २६)

# चतुर्थ खग्ड : वयालीसवॉ अध्याय

१४. कामदीपक चारखालिनी योग-श्वेत पुनर्नवा का चूर्ण वनाकर सेमल के कद के स्वरस के साथ सात वार भावित कर सुखाकर चूर्ण वना ले। फिर उसमे उतना ही सेमल का गोद मिला ले। अब चूर्ण के बराबर शुद्ध गंधक चूर्ण पीसकर मिला दे। इम चूर्ण की ४ रत्ती से १ माशा की मात्रा मे मधु के अनुपान से दे। औपधि के खाने के वाद १ पाव गाढा दूध व्यक्ति को पिलावे। यह योग वडा तीव्र उत्तेजक होता है। आमिप प्रयोग--

१ वकरे के अण्ड ग्रथियो को प्रथम थोडे पानी में उवाल ले । फिर बढिया घी में उसको लाल होने तक भुने फिर उसमें पिप्पली चूर्ण और सेधा नमक मिला कर यथायोग्य मात्रा में सेवन करने से उत्तम वाजीकरण होता है ।

२ वकरे की अग्रड ग्रंथि २ तोले लेकर १६ तोले दूध में ६४ तोले पानी छोडकर पकावें । जब दूध मात्र शेष रहे तो कालो तिल का चूर्ण २ तोले पीस-कर मिलावे और सम्पूर्ण का सेवन करे । यह उत्तम दृष्य योग है ।

३ ताजा मछली या ज्ञफरो मछली का मास घृत मे भूनकर सेवन करने से उत्तम वृष्य होता है ।

४ कच्छप मास या कच्छप का अण्डा भी घृत में भूनकर सेवन करने से बृष्य होता है।

५ भैसे के मास में वकरे के अण्ड ग्रथि और उडद को पकाकर नये घुत में भून ले फिर उसमें ताजे फलो के रस, धनिया, जीरा, सोठ और नमक मिलाकर सेवन करे तो उत्ताम वृष्य होता है।

६ गौरेये को तिसिर के मासरस में पकावे या तित्तिर मास को मुर्गे के मासरम में पकावे या मुर्गे के मास को मोर के मासरस में पकावे या हस के मासरस में 'मोर के मांस को पकावे। नवीन देशी घी में तलकर फलो के रस और गध द्रव्यो से संयुक्त करके सेवन करने से उत्तम वृष्य होता है।

७ चटक (गौरेये) का मास पकाकर खाकर ऊपर से दूध उत्तम वाजीकरण होता है ।

८ घडियाल के शुक्र में भुने हुए मुर्गे के मास का सेवन या घडियाल के अण्डो और मुर्गे के मास के साथ पकाकर खाना उत्तम वृष्य योग है।

९ मछल्ली के अण्डो को घी में तलकर सेवन । अथवा हंस-मोर-तित्तिर और मर्गे के अण्डे का सेवन उत्तम वाजीकरण होता है ।

ूँ १० भैसा, साढ या वकरे को उत्तेजिन करके उसके शुक्र का सेवन भी उत्तम वाजीकरण होता है।

#### भिषकर्म-सिद्धि

आज विविध पजुवो के अण्डकोपो के सत्त्वो का (Testicularextract) तथा जुक सत्त्व (Male Hormones) का व्यवहार चिकित्सा में बहुलता के साथ हो रहा है। विविध प्रकार के भाव से सेवन योग्य तथा सूचीवेध के द्वारा मांस मार्ग से दिये जाने वाले योग वने बनाये वाजार मे विकते है। उपर्युक्त संहितोक्त मूल-द्रव्य यदि सुलभ न हो अथवा इनका सेवन न कराया जा सकता हो तो उसके प्रतिनिधि द्रव्यो के रूप मे प्राप्त होने वाले इन योगो का उपयोग किया जा सकता है।

अपत्यकर स्वरस — केवाछ के वोज, उडद, खजूर, शतावरो, सिघाडा के फल और मुनक्का प्रत्येक दो दो तोला लेकर उसमें दूध १६ तोले और १६ तोले जल लेकर पकावे जब दूध १६ तोले शेष रह जाये तो मसल कर कपडे से छान कर दूध को रख ले। उसमे मिश्री २ तोला, वशलोचन ३ माशे और नवीन घृत २ तोला और मधु १ तोला मिलाकर पोले। इस योग के सेवन काल में पथ्य में माठी का चावल, उडद की दाल और दूध देना चाहिए। इस योग के उपयोग से टुर्वल एवं वृढ व्यक्ति को भी युवक के समान हर्प होता है और विपुल सन्ताने पैदा होती है। यह एक सिद्ध योग है, आचार्य श्री प॰ सत्यनारायण जी शास्त्री का भी बहुश. अनुभूत है। पुत्रप्रद यह योग है।

कमलाझादि चूर्या-कमलगट्टा ७ तोला, जायफल २ तोला, केशर १ तोला, तेजपात १ तोला, सालमपजा २ तोला, छोटी इलायची के वीज १ तोला मोट १ तोल, शतावर २ तोला, असगंध २ तोला, वंशलोवन १ तोला, रूमी मम्तगी १ तोला, पोपरामूल १ तोला, कवाव चीनी १ तोला। सबको कपडछान चूर्ण वना शोशी मे भर ले।

मात्रा एव अनुपान—३-६ माशे चूर्ण को १ तोला गाय के घी ने जरा ना भुनकर उममे आधासेर दूध और यथारुचि मिश्री डालकर ५-७ उफान आने-तक उवाले फिर नीचे उतार कर ठडा कर ले और पी जावे।

उपयोग—इसके मेवन से शरीर पुष्ट होता है, वीर्य वढता है तथा कामो-त्तेजना पैदा होती है।

(सि० यो० म०) वानरी गुटिका—केवाछ के वीज १६ तोले लेकर ६४ तोले दूध में दोला यत्र विधि मे तीन घटे तक स्वेदन करे। फिर पोटली से वीज निकाले और उनको टिलके मे रहित करे। फिर उसे मील पर पोसकर छोटे छोटे वटे के सहग ६-६ मारी की वटिकार्ये बना ले। अब इम बडे को गोघृत मे पकावे। फिर इम प्रब्य मे दुगुनी मात्रा में चीनी लेकर गाढी चामनी अलग से बना ले। इम चायनी में वटिकाओ को डुवो दे। एक दो घण्टे वाद इन वटिकावो को निकालकर एक मृतवान या कांच के वर्तन में शहद भरकर उसमें इन गुटिकावो को डुवो कर रख दे। एक वडा सुवह और शाम दूध के अनुपान से ले यह एक उत्क्रप्ट वाजीकरण योग है, वर्लंट्य, ध्वजभग, वोर्यपतन आदि विकारो को ठीक करता है।

श्री मद्नानन्द मोदक--शुद्ध पारद, शुद्ध गधक, लौह भस्म १-१ तोला, अभ्रक ३ तोले, भीमसेनी कपूर, मैधव, जटामासी, आँवला, छोटी इलायची, सोठ, मरिच, छोटी पीपल, जावित्रो, जायफल, तेजपत्र, लवङ्ग, श्वेत जीरा, काला जीरा मुलैठो, वच, कूठ, हरिद्रा, देवदारु, हिज्जल वीज, शुद्ध टकण, भारगी, सोठ, नाग-केंसर, काकडासोगी, तालीसपत्र, मुनक्का, चित्रक, दन्ती, वला-अतिवला की जडे प्टयक्, दालचीनी, घनिया, गजपीपल, कचूर, नेत्रवाला, नागरमोथा, गंधप्रसारणी' विदारीकंद, शतावर, आक को जड, कॅवाछ के बीज, गोखरू के बीज, विधारा के वोज तथा भाग के वीज प्रत्येक १-१ तोला । प्रथम पारद-गधक की कज्जली करे फिर लौह भस्म एव अभ्र भस्म को मिलावे फिर शतावरी क्वाथ की भावना देकर सुखा ले पीछे शेष द्रव्यो के कपडछान चूर्णों को मिलावे । फिर समस्त चूर्ण से चौथाई प्रमाण में सेमल की मुसली का चूर्ण तथा उस मिश्रित चूर्ण से आधा विजया का चूर्ण डालकर वकरी के दूध से भावित कर एक दिनतक खाल करके सुखा ले । परचात् सम्पूण चूर्ण से दुगुनी खाड को उससे चौगुने दूध मे डालकर 'पाक करे। गाढा होवे पर दालचीनी, छोटी इलायची, तेजपात, नागकेसर, भीम-सेनी कपूर, सेघानमक तथा त्रिकटु का मिश्रित चूर्ण २ तोला मिलाकर चलाता रहे । फिर उसमे यथावश्यक घी और मधु डालकर आलोडित करके चार-चार मारो का मोदक बना ले । फिर इस योग को मत्र से अभिमत्रित करके सुवर्ण, रजत, काच या मृतवान में रख देवे ।

भात्रा—१-१ मोदक सायकाल में रुद्राक्ष चूर्ण १ माशा, काली तिल ३ मात्रा—१-१ मोदक साय खाकर ऊपर से दूध पीना । माशा और गोघृत १ तोले के साथ खाकर ऊपर से दूध पीना ।

गुण-तीन सप्ताह के सेवन से हो पर्याप्त काम शक्ति बढती है। यह एक 205 वृष्य एव वाजीकर योग है।

महाचंदनादि तैल मूच्छित तिल तैल १ सेर, कल्कार्थ श्वेत चन्दन, लाल चन्दन, पतग, अगर, तगर, देवदारु, सरल वृक्ष, पदमाख, तून की लकडो, कपूर, कस्तूरी, लता कस्तूरी, शिलारस, केसर, जायफल, चमेली की पत्तो, लौग, छोटी इलायची, वडी इलायची, दालचीनी, मुरा, कपूर, छैलछरीला, नागरमोया रेणुका, प्रियगु, गधा विरोजा, गुग्गुलु, लाख, नखी, राल, धाय के फूल, गठिवन, मजीठ, मोम प्रत्येक ३-३ माशे सम्यक् पाकार्थ जल ४ सेर । राण—इस तैल के अम्यग से ८० वर्ष का वृद्ध मनुष्य भो वलवीर्यादि सम्पन्न हो जाता है, बंध्या स्त्री गर्भ धारण करती है, नपुंसक मनुष्य पुंस्त्व प्राप्त करता है तथा मंतानहीन संतान प्राप्त करता है ।

भल्लातक तेल -- भिलावा, वडी कटेरी का फल तथा अनार के फल का छिल्का इनको समभाग में लेकर १ सेर कल्क बनावे, ४ मेर सरसो का तेल और १६ सेर जल डालकर तल का पाक करे। तैल्मात्र शेप रहने पर उतार कर छान ले। यह एक तिला है जिसका जननेन्द्रिय पर मालिश करने से उसमें दृढता एव स्थूलता आती है।

े वसायोग—केवल शूकर की चर्वी का जननेन्द्रिय पर मालिश कर पान के पत्तो मे आवृत कर रखे । इससे भी लाभ होता हे ।

करभवारुणी मृत्र—ऊँटकटेला की जड़ को एक सप्ताह तक वकरी के दूध में भिगो कर एव पीस कर जननेन्द्रिय पर लेप करने से शैथिल्य नही आता है।

दशामृलारिष्ट--- ववाध्य द्रव्य दगमूल की प्रत्येक औपघि २०-२० तोले चित्रक की जेड की छाल और पुष्कर मूल १००-१०० तोले, पठानी लोध तथा गिलोय ८०-८० तोले, आंवले ६४ तोले, जवासा ४८ तोले, खैर की छाल, विजय, सार, गुठली रहित वडी हरड प्रत्येक ३२ तोले, कूठ, मजीठ, देवदार, वायविडद्भ, मुलेठी, भारगी, कैय के फल की मज्जा, वहेरा, पुनर्नवा की जड, चव्य, जटामाँसी. फूरुप्रियद्भ, सारिवा, काला जीरा, निगोथ, सम्भालू के वीज, रास्ना पिप्पली, मुपारो, कचूर, हरिद्रा, सौफ, पटुमकाठ, नागकेसर, नागरमोथा, इन्दजी, काकडा-मीगो, जीवक, ऋषमक, मेदा, महामेदा, काकोली, क्षोरकाकोली, ऋद्वि-वृद्वि प्रत्येक ८-८ तोले लेकर जो कुट करे। फिर आठ गुने जल मे डालकर क्वाय चीयाई रोप रखे । फिर डम क्वाय में मुनक्के का क्वाय अलग वनाकर मिलावे एतदर्घ ३ सेर मुनक्का लेकर पीसकर उनको चौगुने जल में खीलावे, तृतीयाश शेप रहने पर उतार कर छान ले । इन दोनो क्वाधो के मिलाने के अनन्तर उसमे १२८ तोले गहद और २५ मेर गुड का चूर्ण कर मिलावे। फिर उनमे धाय के फूठ १२० तोले, गीतल चीनी, नेत्रवाला, श्वेत चदन, जायफल, लवङ्घ, दालचीनी, छोटी इलायची, तेजपत्र, नागकेमर और छोटी पिप्पल प्रत्येक का चूर्ण ८-८ तोले और वस्तूरी ३ माला प्रक्षिप्त करे। फिर स्निग्ध एवं धूपित भाड में सम्पूर्ण को भर भाण्ड में मुख पर टक्कन रखकर कपडमिट्टी करके जमीन के भोतर गाडकर एक मान तक राधान करे। पश्चात् सिद्ध वोपधि को छान कर उसमे ४ तोले

#### चतुर्थ खण्ड : बयालीसवॉ अध्याय

निर्मली का वन्तर डालकर एक रात के लिए ढककर रखे फिर नितरे हुए अरिष्ट को जोशियो में भर कर डाट लगाकर सुरक्षित रख ले।

मात्रा--- २ तोला समान जल के साथ मिलाकर भोजन के उपरान्त।

गुण-यह योग वहुत प्रकार के रोगों में विशेषत सूतिका रोग में लाभप्रद है। यह धातु को पृष्ट करता है, बंध्या स्त्री के लिए पुत्रप्रद होता है-पुरुष के लिए दाजीकर भी होना है।

मृतसंजीवनी सुरा-नवीन गुड ४०० तोले, बब्बूल को छाल, बर की छाल तथा सुपारी प्रत्येक ५४-६४ तोले, पठानी लोध १६ तोले, अदरक ८ तोले । इन सब द्रव्यो से आठ गुणा जल ग्रहण करे । इस जल में प्रथम गुड को घोले पश्चात् उसमे पीसा हुआ अदरक डाले, फिर बवूल की छाल या चूर्ण पञ्चात् वेर की छाल या चूर्ण डाले । फिर शेप अन्य द्रव्यो को भी चूर्णित कर मिलावे । सब को अच्छी तरह से मथकर घुनस्निग्ध एव धूपित नये भाएड मे भर कर उसके मुख को यथाबिधि वन्द कर वीस दिनो तक पडा रहने दे । २१ वे दिन उसकी मयूर यन्त्र मे रख कर मन्द मन्द आँच पर गर्म करे । पश्चात् सुपारी, एलुवा, देवदारु, लौग, पद्माख, खस, लाल चन्दन, सोया, अजवायन, काली मिर्च, श्वेन जीरा, कालाजीरा, कच्चर, जटामासी, दालचीनी, छोटो इला-यची, जायफल, मोधा, गठिवन, सोठ, सौफ, मेथीवीज, सफेद प्रत्येक २-२ तोला लेकर कपडछान चूण बनाकर उसमे मिलावे । फिर भवके मे चढाकर इनका अर्क खीच ले फिर शोशियो मे भरकर रख ले ।

उपयोग----यह सुरा धातुवर्धक, वल्य एव पुष्टिकर होता है । अग्नि को दोप्त करता है । वायु विकारो का शमन करता है । परम उत्साहवर्धक तथा वाजी-कर योग है ।

नारसिंह चूर्गा (वातरोग) या अमृत भल्लातक (कुष्ठ रोग)--ये दोनो भिलावे के योग भी अतिवृष्य होते है।

आम्रपाक या खरडाम्रक—वीजू आम के पके हुए फलो का रस १६ सेर, स्वच्छ दानेदार चीनी ४ सेर । गो घृत २ सेर, सोठ का चूर्ण आधा सेर, कालो मिर्च का चूर्ण १ पाव, पिप्पली का चूर्ण दो छटौंक, पाकार्थ जल ४ सेर । सबको एकत्र कर अग्नि पर चढावे जव गाढा होने लगे तो उसमे तेजपात का चूर्ण १६ तोला तथा पिपरामूल, चित्रकमूल, नागरमोथा, धनिया, श्वेत जीरा, काला जीरा, सोठ, मरिच, छोटो पीपल, जायफल, तालीश पत्र, दाल चोनो, छोटी इलायची और नागकेशर का चूर्ण ४-४ तोले मिलावे । फिर अग्नि से नोचे जतार करके ठडा होने पर उसमे मधु १ पाव मिलाकर रख ले । मात्रा २ तोला

४३ भि ) सि०

#### भिपकर्म-सिद्धि

प्रोत एवं सन्ध्या समय अनुपान दूघ । यह एक उत्तम वृष्य योग है । यह पुरुप तया स्त्री दोनो के लिये उपयोगी है । पाएडुरोग, प्रमेह तथा मूत्रक्रच्छु में भी लाभ प्रद होता है । स्त्रियो में सन्तानोत्पादक होता है । चीय स्तंभकर योग---

१ जूद किया सूरण का कंद तथा तुलसो को जड का चूर्ण वनाकर एवं मिश्रित कर १-२ मागे की मात्रा में पान के वोडे में रखकर खाने से वीर्य च्युति गीघ्र नही होती है। इन दोनों औपश्रियो का एकैकश. स्वतन्त्र उपयोग भी लाभप्रद रहता है।

२. चटक पत्तो के अण्डो को मक्खन में पीसकर सम्भोग काल में पैर के तलवो में लेप करने से जब तक पैर पृथ्वो से न छुवे तब तक वीयपात नही होता।

३ नील कमल तथा सफ़ेद कमल के केमर को चोनी और मधु में मिलाकर नाभि में लेप करने से शीव्र वीर्य का स्खलन सम्भोग काल में नही होता।

४ भूमिलता ( केचुवे ) को वरें के तैल में पीसकर पैरो पर लेप करने से भी रति काल में वोय स्खलन जीवता से नही होता है।

५ क।सिनी विद्रावण रस--अकरकरा, सोठ, लवङ्ग, केक्षर, पिप्पली, जायफल, जावित्री, स्वेत चन्दन । इनमें से प्रत्येक १-१ तोला, जुद्ध हिंगुल और जुट्ट गषक ४-४ माशे, जुद्ध अफीम ४ तोले । हिंगुल और गंधक को खरल कर कज्जली वनावे । फिर शेप औपधियो को चूर्ण करके मिलावे । पीछे पान के स्वरस में खरल कर ३-३ रत्ती की गोलियाँ वना ले छाया में सुखाकर जीशो में भरकर रक्षे । मात्रा १ गोली दिन में दो या तीन वार दूव के साथ सेवन करे । यह उत्तम वीर्य स्तंभक अहिफेन का योग है ।

वीर्य स्तंभ वटी—जायफल, लवङ्ग, जावित्री, केशर, छोटी इलायची, अहिफेन, अकरकरा प्रत्येक १-१ तोला, कपूर ३ माशा पान की पत्ती के रस मे योटकर चने के वरावर की गोली बना ले। शरीर के वल वर्णादि को वढानी है तथा वीर्य स्तमन करती है।

वृष्य रसीपधि योग--

पुष्पधन्त्रा रस----रम मिन्दूर, नाग भस्म, लौह भस्म, अभ्र भस्म, वग भम्म । प्रत्येक १-१ तोला । इन्हें एकत्र पोसकर घतूर की पत्ती के स्वरम, भाग के क्वाय, मुलेठो के क्वाय, सेमल को जड के क्वाय और पान के पत्र स्वरस मे प्रियत्र-प्रयक एक-एक भावना देकर २-२ रत्ती की गोलियाँ बना ले । घी ६ मागा और मन्द्रु ८ मागा के साथ गोठी को ग्याकर ऊपर मे मिश्री मिश्रित दूघ पिये । पात -मायम् । उत्तम बाजीकरण है । बल एवं आयु का बर्धक है । हरजभुजगलौह चाभ्रकं वंगचूर्णं कनकविजयवधी शाल्मली नागवल्ली। वृतमधुसितदुग्धं पुष्पधन्वा रसेन्द्रो। रमयति शतरामा दीर्घमायुर्बल्झ॥ ( मै० र० )

मन्मथान्त्र रस--- शुद्ध पारद तथा गधक समभाग लेकर कज्जली ४ तोला, निदचन्द्र अन्नक भम्म २ तोला, भीमसेनी कपूर १ तोला, वग भस्म एवं ताम्न भस्म ट्रे-ट्रे तोला, लीह भस्म १ तोला, विधारे की जड या वोज, श्वेत जीरा, विदारीकद, जतावर, तालमखाना वीज, खिरेंटी वाज, केवाछ वीज अतीस, जावित्री, जायफज, लवङ्ग, भाग के वाज, श्वेतराल, अजवायन प्रत्येक का चूर्ण ६-६ मान्ने । सबको जल के साथ घोटकर २-२ रत्तो को गोलियां वना ले । मन्दोष्ण दुग्ध के अनुपान के साथ १-१ गोली दिन मे दो या तीन वार ले । यह श्रेष्ठ बलवर्धक एव उत्तम वाजोकरण योग हं । यह तीव्र अग्निवर्धक है, ध्वजभंग की चिकित्शा मे प्राय व्यवहृत होता है ।

चन्द्रोटय रस—क्षीपनव रसायनो मे रन सिन्दूर, स्वर्ण सिन्दूर, चन्द्रोदय मकरष्ठ्रज, सिद्ध मकरव्वज सभी वृष्य एव वाजीकरण होते है। इनका स्वतन्व अथवा अन्य औपधियो के साथ मिलाकर भी उपयोग किया जा सकता है। एक दो उत्ताम योग नीचे उद्धत किए जा रहे हैं।

चन्द्रोदय सकर ध्वज (स्वल्प) जायफल, लवज्जु, भोमसेनी कपूर, काली मिच का चूर्ण प्रत्येक एक-एक तोला, स्वर्ण भस्म तथा कस्तूरी १-१ माशा तथा रस सिन्दूर ४ तोले २ माशा । सवको एकत्र खरल कर पान के रस मे घोटकर २-२ रत्ती की गोलियाँ वना ले, छाया मे सुखा कर शीशी मे भर ले। यह योग वल, वोर्य एव अग्नि का वर्धक तथा अत्यन्त वाजीकर है।

मकरमुष्टि योग—मकरध्वज, कान्तलौह भस्म तथा शुद्ध कुपीलु सब सम-भाग। पीसकर बोशी में भर कर रख ले। मात्रा १-२ रत्ती। अनुपान पान के बीडे में रख कर भोजन के वाद। घृत, मलाई या मखन के साथ सुवह शाम। अश्वर्गधा घृत या कामदेव घृत—अश्वगध ४०० तोला, गोखरू २०० तोला, वरियारा, गिलोय, सखिन, विदारीकद, शतावरी, शुठी, पुनर्नवा पीपल के कोपल, गामारी के फूल कमलगट्टा और उडद प्रत्येक ४० तोला सवको जौकुट कर ४०९६ तोले जल में पकावे । जब चौथाई जल वाकी रहे तो कपडे से छान ले और उसमें गाय का घो २५६ तोले मेदा-महामेदा, जीवक, ऋपभक, काकोली, चीर काकोली, ऋद्वि, वृद्धि, कूठ, पदमाख, रक्त चंदन, तेजपात, पिप्पली, द्राक्षा, क्रॅवाछ, नील कमल, नागवे सर, शारिवा, वला, अतिवला प्रत्येक १-१ तोला और मिश्री ८ तोले इनके कपडछान च्यूर्ण का जल में बनाया हुआ कल्क का योग करके घृत पाक विधि से मद आँच पर पाक कर ले । घृत तैयार होने पर कपढे से छानकर शीशी में भर ले । मात्रा १-२ तोले उतनी ही मिश्री का च्यूर्ण मिला कर दे और ऊपर से दूध पिलावे ।

यह योग उत्तम पौष्टिक तथा वाजीकर है। वीर्य क्षय, शरीर की क्वशता और नपुसकता मे इसका प्रयोग करे। (सि. यो स.)

इन योगो के अतिरिक्त वसन्त कुसुमाकर, शिलाजत्वादि वटी, जयमगल रन, पूर्णचन्द्र रन, अपूर्वमालिनी वसन्त, वसन्त तिलक रस आदि का प्रयोग भी यथायोग्य अनुपान से वाजीकरण के रूप में किया जा सकता है ।

#### $\star$

# तैंतालीसवॉ अध्याय

रसायन ( Geriatrics )

शाव्दिक-व्युत्पत्ति - रस + अयन इन दो गव्दो से रसायन शव्द की निप्पत्ति होनी है। रम गव्द के वहुत से अर्थ प्रसद्भानुसार मंस्कृत वाड्मय में पाए जाते है। विगुद्ध वैद्यक शाम्त्र की दृष्टि से विचारें तो भी रस शव्द के कई अर्थ हो सकते है, जैमें रस शास्त्र में रस पारद के अर्थ में, द्रव्य गुण विषय में पड़रसो के अर्थ में और घरीर शास्त्र में रस अन्नों के परिपाक होने के अनन्तर वनने वाले रस के अर्थ में व्यवहृत होते हैं। शास्त्रकारों ने रमायन शब्द में व्यवहृत होने वाले रम को डमी अन्तिम अर्थ में ग्रहण किया है। भोजन के सेवन के अन-न्तर शरीर की पाचकाग्नि से पच जाने के पश्चात् जो अन्न रस बनता है, उसको रस घव्द में अग्हित किया गया है। इस रम के द्वारा सम्पूर्ण धानुओं का पोपण होता है। यह दिन रात शरीर में भ्रमण करता रहता है और यथावश्यक, यथा-म्यान रम, रक्त, माम, मेद, अस्थि, मज्जा और शुक्र प्रभृति घातुओं का पोपण फरता हुवा सतत गमनेशील है। एतदर्थ ही इसे रस की संज्ञा दी गयी है, अहरहः

### चतुर्थ खर्ण्ड : तैताल्रीसवॉ अध्याय

-गच्छतीति रस '। यह रस सम्पूर्ण घातुओ का आदि धातु है इसी के परिणाम से रक्त मासादि धातुओ का पोपण होकर शरीर स्वस्थ एव प्रभावान् रहता है। जवतक शरीर मे यह अमणशील धातु रहता है, तब तक शरीर जीवित है। जब यह रस अपनी गति वन्द कर देता है तो जीवन भी समाप्त हो जाता है। रस को दार्शनिको ने ब्रह्म माना है, "रसो वै स" अर्थात् वह ब्रह्म या आत्म-तत्व या जीवन-तत्व रस ही है। इस रस की महत्ता दर्शन कराने के लिए इतना कथन ही पर्याप्त है।

रस को महत्त्व सूचक एक दूसरो ६ष्टि भो है। रस को आदि धातु माना है अर्थात् इसके स्वस्थ या विकृत होने का प्रभाव जरीर के स्वास्थ्य एवं टु.स्वास्थ्य पर अवक्यभावि है। अस्तु, रस शुद्ध स्वरूप का बने और उससे स्वस्थ एव अविकृत धानुओ का निर्माण होकर जरीर का स्वास्थ्य चिरन्तन बना रहे इस प्रकार की विचारधारा का उदय भी स्वतः होता है ''प्रीणन जीवन लेपः स्नेहो-धारण पूरणम् । गर्भोत्पादश्च कर्माणि धातूना क्रमश स्मृतम्।" रसायन झब्द मे दूमरा उपशब्द अयन है । अयन का प्रयोग मार्ग, आवास या प्राप्ति के अर्थ मे पाया जाता है । यहां पर अयन शब्द प्राप्ति के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है । समास मे रसायन शब्द का अर्थ होता है उत्तम या प्रशस्त रस की प्राप्ति । इसकी प्राप्ति का जो मार्ग है वह है रसायन । इसी अर्थ मे आचार्यं चरक ने रसायन शब्द को व्याख्या का है ''लाभोपायो हि शस्ताना रसादीना रसायनम् ।'' अर्थात् प्रशस्त रस आदि धातुओ के शरीर को प्राप्त कराने के उपाय को रसायन कहते है । किस प्रकार से प्रशस्त रसो का शरीर मे निर्माण हो और उससे शरीर को लाभ पहुचते हुए शरीर समुन्नत एवं स्वस्थ्य वन सके यह सव विधिर्या वैद्यक शास्त्र के जिस अग मे वर्णित की जाती है, उस अग को 'रसायन-तन्त्र' कहा जाता है ।

परिभाषा.—आचार्य सुश्रुत ने रमायन तन्त्र को परिभाषा करते हुए कहा है "रसायन तन्त्रं नाम वय स्थापनमायुर्मेवा वलकर रोग हरण ममर्थञ्च"। अर्थात् रसायन तन्त्र वैद्यक तन्त्र का वह अंग है जिसमें वय स्थापन, ( सौ वर्षतक आयु निरवच्छिन्न रखना ), आयुष्कर ( आयु को सौ वर्ष से भी अधिक वढाना ) मेधाकर (मस्तिष्क शक्ति को बढाना), वलकर ( स्वास्थ्य को अधिक शक्तिशाली या क्रियाशील वनाना), रोगापहरण ( रोग का सदा के लिए दूर करना ), तथा जरापहरण ( वादेक्य दूर कर बहुत काल तक व्यक्ति को तरुणावस्था में रखना ) प्रभृति साधनो का उल्लेख पाया जाता है।

इस तन्त्र का प्रयोजन या सामर्थ्य वतलाते हुए इस अग का विशेषण "सर्चो-अपात शमनीय रसायनम्" ( सु चि २७ ) अन्यत्र लिखा है। इसका साराग यह है कि इस अंग के द्वारा नम्यक् रीति से जनुष्ठान किए जाने पर सम्पूर्ण प्रकार के उपधान या वावाएँ दूर हो सकती है । इस सूत्र मे रसायन यटर की व्यास्या करने हुए उल्हग ने लिला है : "रमादि वातूनामयनं आप्यायनम्" अच्छा "मेपजाधितानां रस वीर्यविपाकप्रभावपरमाय्ट्वंलवीर्यांगा वल्स्य्यैयंकराणा-म्यनम्, रमायनन्, व्र्ह्वं स्थापकम् अप्राप्य प्रापकं वेत्यर्थ ।" अर्थात् स्वस्थ रस रक्तादि धानुष्टो का पूरण या प्राप्ति रमायन है । अच्चा औपवियो के रस, वीर्य, विपाक, प्रमावों का आयु, वल, वीर्य वर्ल्स्यैर्य के लिए संयुक्त करने की अनता को रमायन कहते हैं । अर्थात् रसायन औपवियां अपने प्रभाव मे आयु, वल एवं वीर्ज को अधिक वर्द्धक एव स्थिरता पैदा करने वाली होती हैं । अथवा अप्राप्य वस्तु की प्राप्त कराने वाली ) होती है ।

वाग्मट ने भी लिखा है-रमायन के सेवन से मनुष्य दीर्घायु, गक्नि, स्मृति, मेथा ( मस्तिष्क गक्ति ), सतत आरोग्य, तरुणावस्था ( यौदन ), प्रभा, वर्ण एवं स्वर की निर्मलता, शरीर तथा जानेद्रियों के अक्षुण्ण वल, वाक्सिडि ( जो कहता ही उमका होना ), वीर्य परिपूर्णता तथा कान्ति को प्राप्त करता है । संक्षेप में जिस तन्त-ज्ञान के द्वारा मनुष्य श्रेष्ठ रस रक्ताटि धानुखों को प्राप्त करता है वह रमा-यन है । इसी भाव की उक्ति चरक संहिता में भी मिल्ती है । <sup>9</sup>

रसायन बळ का दूसरा व्यवहार वैद्यक बास्त्र में रस या पारद घटित औप-वियों के अर्थ में भी पाया जाता है। नागार्जुन नामक बास्त्रकार रस विद्या के जन्मदाता माने जाते है। उन्होंने चिकित्सा मे स्वास्थ्य संरक्षण तया रोग चिकित्सा के लिए पारद, गन्धक एवं विविध प्रकार के वानूपचानुओं का प्रयोग प्रारम्भ कि लिए पारद, गन्धक एवं विविध प्रकार के वानूपचानुओं का प्रयोग प्रारम्भ कि गा प्रगति करते-करते रस विद्या आज के युग में मर्वोत्तम सिद्ध हुई और आज वैद्यों में रस वैद्य ही अधिक पाए जाते है। रस विद्या के दो ही प्रचान चहेन्य ये। १--छीह मिडि अर्थात् अलप मूरयकी चानुओं का जैन झींज, बंग, य्याद, ताम्न आदि का अधिक मूल्यवान धानुओं में जैसे चौंडी, नाना आदि में परिणन करना तथा २-देह मिदि अर्थात् वरीर को उतना दृढ वना देना, जिससे विविध प्रजार के गरीर एवं व्यान्तुक व्यावियों से मुक्त हुआ जा स्के। इसी अर्थ मे रमॉण्डियों को भी रसायन कहा जाता है।

१ दीर्पमायु. म्मृति मेथामारोग्पं तरुणं वयः । प्रभावर्णस्वरौदार्य देहेन्द्रिय्वलं परम् । वाक्मिदि प्रगति व्यक्ति लग्तते ना रमायनात् । त्यामोपायो हि दास्ताना रसादीनां रसायनम् ॥ (च० चि० १)

# चतुर्थ अखर्ण्ड : तैतालीसवॉ अध्याय

बहुत से धातवीय या खनिज पदार्थों का उपयोग रसायन रूप मे अर्थात् नैरूज्य सम्पादन, जरावस्थाजन्य विकारो को दूर करना तथा दीर्घायु की प्राप्ति के निमित्त पाया जाता हे। इनमे शिलाजीत, लौह, तथा कज्जली घटित कुछ योग अधिक प्रसिद्ध है। अध्याय के अन्त मे ऐसे कुछ योगो का उल्लेख किया जा रहा है।

भेपजाभेपजः---चरक ने लिखा है १ कि भेपज के पर्णाय रूप मे चिकित्सित व्याधिहर, पथ्य, साधन, औषघ, प्रायश्चित्त, प्रशमन, प्रकृति स्थापन तथा हित शब्द का प्रयोग होता है । इन सभी शब्दो का एक ही अर्थ है चिकित्सा कार्य मे व्यव-हृत होने वाले औपव या भेपज दो प्रकार के होते है । १. स्वस्थ को अधिक ऊर्जस्कर या अधिक प्रशरत बनाने वाले तथा २. रोगी के रोग दूर करने वाले । ऊर्जस्कर या अधिक प्रशरत बनाने वाले तथा २. रोगी के रोग दूर करने वाले । ऊर्जस्कर या प्रशस्तकर भेषज से तात्पय यह है कि ऐसो औषध जो १ जरा-व्याधि-मृत्यु प्रभृति स्वाभाविक ( Natural decaying ) व्याधियो को दूर कर सके अथवा २ अहर्ष, मैथुनको अशक्ति एव अशुक्रता को दूर कर मनुष्य को अधिक हर्षयुक्त, मैथुनक्षम एव अधिक वीर्ययुक्त बना सके । इनमे प्रथम वर्ग को रसायन औषध और दूसरे वर्ग को वाजीकरण औषध कहते है । कुछ ऐसी भी औषधियाँ हैं जो केवल ज्वर, आतिसार, रक्त पित्त आदि की चिकित्सा मे अर्थात् रोगी के रोग के दूर करने मे ही उपयुक्त होती है ।

अव यहाँ पुन शका होती है कि क्या इन भेषजो का यह वर्गीकरण ठीक है ? क्योकि बहुत से भेपज जो वृष्य या वाजीकरण बतलाए गए है वे रसायन रूप मे भो व्यवहृत होते है अथवा वहुत से रसायन रूप मे कथित ओषध रोग को चिकित्सा मे भो व्यवहृत होते है।

उदाहरण के लिए चतक्षोण की चिकित्सा मे व्यवहूत सर्पिगुड आदि बहुत से योग रसायन एव वृष्य भी होते हैं। पाण्डु रोगाविकार मे चिकित्मा मे व्यव-हृत होने वाला योगराज रसायन भी वतलाया गया है और कास रोग मे व्यवहृत होनेवाला अगस्त्य हरोतकी योग रसायन रूप मे भी कथित हुआ है। इसके अतिरिक्त रसायन तथा वाजीकरणाधिकार के बहुत से भेपज चिकित्सा मे रोग प्रजमन मे भी प्रयुक्त होते हैं। फलत इस तरह का भेषज का वर्गीकरण अनुप-

१. चिकित्सित व्याधिहर पथ्यं साधनमौषधम् । प्रायश्चित्तप्रशमन प्रकृतिस्थापनं हितम् । विद्याद् भेपजनामानि, भेषज द्विविध च तत् । स्वस्थस्योर्जस्कर किंचित् किंचिदात्तेय रोगनूत् ॥ स्वस्थस्योर्जस्कर यत्तु तद् वृष्य तद् रसायनम् ॥

#### भिषकर्म-सिद्धि

युग्त है। अस्नु, जास्त्रकारो के इम प्रकार के विभाजन का लक्ष्य केवल वाहुल्य प्रदर्शन है। अर्थात् जिन भेपजो मे रमायन गुणो की वहुल्ना है, वे रसायन, जिनमें वृत्य कार्य की वहुलता है वे वाजीकरण और जिनमें रोगो के रोग प्रशमन की बहुल्ता पाई जाती है वे रोगनुत् औपध है। यद्यपि सभी अीपधियाँ उभयार्थ-कारी होती है, सभो प्रयोजनो मे व्यवहृत हो सकती है, परन्तु उनमे तद्-तद् गुणो की बहुल्ता विजेपतया आधिक्य होने मे तद्-तद् औपधियो का वृष्य रसायन या रोगनुत् का विजेपत्या आधिक्य होने मे तद्-तद् औपधियो का वृष्य रसायन या रोगनुत् का विजेपत्या आधिक्य होने मे तद्-तद् औपधियो का वृष्य रसायन या रोगनुत् का विजेपत्या आधिक्य होने मे तद्-तद् औपधियो का वृष्य रसायन या रोगनुत् का विजेपत्या अधिक्य होने मे तद्-तद् औपधियो का वृष्य रसायन या रोगनुत् का विजेपला दिया गया है। प्राय शब्द का व्यवहार इनकी विशेपता द्यातनार्थ होता है। इस प्रकार सक्षेप मे कहना हो तो ऐसा कहेगे कि जो औपधियां जामलकी, कपिकच्छ् थादि विशेपकर स्वस्थ को अधिक प्रजस्तकर वनाती है वे वृष्य या रसायन के विभाग में और जो बहुलता से रोग प्रजमन मे व्यवहृत होतो हं जैसे पाठा, कुटज, मत्तपर्ण प्रमृति वे व्याधिहर औपधियो के वर्ग में आती है। इनमे स्वस्थ को उर्जस्कर वनाने वाले भेपजो के दो विभाग है— रसायन तथा वाजीकरण एव व्याधिहर औपधियो का एक दूसरा हो वर्ग है जिनका उल्लेख पूर्व के अध्यायो मे चिकित्सा वोज मे हा चुका है। इस प्रकार भेपजो के तीन वर्ग रसायन, वाजीकरण तथा व्याधिहर है।

मेपज का विपरीत शब्द अभेपज है। इनका सेवन नही करना चाहिए ये गरीर के लिए हानिप्रद है। ये न रसायन है, न वाजीकर्फ ओर न व्याधिहर, प्रत्युत विकल्प है। शरीर को स्वस्थ वनाए रखने के लिए केवल भेपज या औपध का उपयोग करना चाहिए, अभेपज का नही। ये अभेपज भी दो प्रकार के होते है। १ वाधन तथा २. सानुवाधन । वाधन उन अपथ्यो या अभेपजो को कहते हैं जो तत्काल अपना हानिप्रद प्रभाव गरीर के ऊपर दिखावे। जैसे विविध प्रकार के तीव्र विप । अनुवाधन उन अपथ्यो या अभेपजो को कहते हैं जो तत्काल अपना हानिप्रद प्रभाव गरीर के ऊपर दिखावे। जैसे विविध प्रकार के तीव्र विप । अनुवाधन उन अपथ्यो या अभेपजो को कहते हैं जो दूपी विप या गर विप स्वरूप के और दीर्ध-काल तक अपना प्रभाव दिखाकर कुछादि व्याथियो को पैदा करे। ममामत सद्यो वाधक अभेपजो को वाथन तथा दीर्ध-कालीन परिणामी अभेपजो का अनुवाधन कहते हैं।

१ स्वस्थम्योर्जम्करं यत्तु तद् वृष्य तद् रसायनम् । प्राय प्रायेण रोगाणां द्वितीयप्रदामे मतम् ॥ प्राय घटदो विघोपाओं ह्युभय ह्युभयार्थकृत् । (च. चि १) २. स्यम्यम्योर्जेम्करत्वे द्विविध प्रोक्तमौषधम् । यद् ध्याधिनिर्धातकरं वक्ष्यते तच्चिकित्सिते ॥

## चतुर्थ खगढ : तैतालीसवॉ अध्याय

एक मे Acute Poisoning और दूसरे मे Slow Poisoning या Chronic Poisoning स्वरूप होता है। दूसरे शब्दो में इनको सद्योविपाकी तथा कालान्तर विपाकी कहा जाता है।

च्यवनप्रास रसायन की महिमा बताते हुए कहा गया है कि यह एक परम उत्तम रसायन है। कई रोगो मे इसका उपयोग उत्तम लाभप्रद होता है। जैसे-कास-स्वाए, चत-चीण, स्वरक्षय, उरोरोग, हृदय रोग, वात रक्त, तृष्णा, मूत्रदोप, शुक्रदाप आदि। इस रसायन का उपयोग वृद्धो और वालको के अग को वृद्धि करने के लिए करना चाहिए। इसके उपयोग से च्यवन ऋषि अत्यन्त वृद्ध होने पर भी पुन युवावस्था मे आ गये थे। इसके सेवन से मेधा, स्मृति, आयु, अग्नि, इन्द्रियवल, कान्ति, नैरोग्य, स्त्री मे हर्प प्रभृति की वृद्धि होती है। शरीर का वर्ण बढता है। इसका कुटी प्रावेशिक नामक विशेष विधि से सेवन करने पर सम्पूर्ए वृद्धावस्था का स्वरूप परिवर्तित होकर नवीन युत्रावस्था का स्वरूप मनुष्य का वन जाता है।<sup>२</sup>

आमलक घृत की गुण स्तुति करते हुए भो लिखा है कि इसके सेवन करने से शरीर पर्वत के समान वृहत् और सारयुक्त हो जाता है, इन्द्रियाँ वलवान् एव स्थिर हो जाती ह। स्वरूप सुन्दर हो जाता है, चित्त प्रसन्न रहता हैं, घोष घने वादल के मानिन्द हो जाता है और वह मनुष्य बहुसख्या में बली सन्तानो का जन्म देने वाला होता है। इसी प्रकार आमलक्यवलेह प्रभृति अन्यान्य रसायन

१ अभेषजमिति ज्ञेयं विपरीत यदौपधात् । तदसेव्य निषेव्य तु प्रवक्ष्यामि यदौषधम् ॥ अभेषज च द्विविध वाधन सानुवाधनम् । च चि १ २ इत्ययं च्यवनप्राश परमुक्तो रसायन । कासश्वासहरश्चैव विशेषेणोपदिश्यते ॥ योगो को प्रगंमा में लिखा है कि इनके सेवन से विना वृद्धावस्था का अनुभव किए हुए मनुष्य सौ वर्ष तक जोता है ।

रमायनो की प्र्यांसा में यह नमासोक्ति पर्याप्त है कि जैसे देवताओ के लिए अमृन है, मर्पो के लिए सुधा का स्थान है वैमे ही प्राचीन काल में महर्पियों के लिए रमायन का म्यान था। इनके प्रभाव से न उनमें वृद्धावस्था आती थी न दुर्वलता, न रोगी होते थे और न मरते थे। रसायनों के प्रयोग से सहस्र वर्ष तक की आयु का निर्वाध भोग करते थे। फलन रमायन के सेवन से न केवल दीर्घायु की प्राप्ति होती है, प्रत्युत देवर्पियों के द्वारा प्राप्त होने वाली परमगति अर्थात् अचय ब्रह्म गति की भी प्राप्ति होती है।

दिव्योपधियो अथवा रसायनों का अवतरण .—प्राचीन काल में किसी समय वालीन एवं यायावर दोनो वर्ग के ऋषिगण ' जालीन का अर्थ होता है घर बना कर गृहस्य जैसे रहना और यायावर का अर्थ होता है भ्रमण करने वाले ), ग्रामीण या नागरिक लोग जिन औषधियो ( गेहूँ, यव, चावल आदि लाहार ) का मोजन करते है, उन्ही औषधियो का भोजन करते हुए सम्पन्न पुरुपो के सदय मारी जरीर, भारी पेट वाले और आलसी हो गये जिसके फल-स्वरूप पूण निरोग नही रह गये । वे भृगु, अङ्गिरा, वगिष्ठ, अत्रि, काश्यप, अगस्त्य, पुलस्त्य, कामदेव, अमित और गौतम प्रभृत्ति महर्षि जव इस आहार के करने मे अत मे तपष्टचर्या, पूजा-पाठ करने में भी अनमर्थ हो गये तव उन्होने

क्षीणचताना वृढानां वालाना चाङ्गवर्दनः । म्वरक्षयं उरोरोगं हृद्रोगं वातशोणितम् ॥ पिपाना मुत्रयुक्रस्था दोपाक्ष्चाप्यपकर्वति । अस्प मात्रा प्रयुव्जीत योपरुध्यान्नभोजनम् ॥ यम्य प्रयोगाच्च्प्रवन. मुत्रुद्वोऽभूत् पुनर्युवा । मेधा म्मृति कान्तिमनामयत्वं आयु प्रवर्षं वलमिन्द्रियाणाम् । स्त्रीपु प्रहर्षं परमाग्नित्रुद्धि वर्णप्रमाद पवनानुलोम्यम् ॥ रमायनस्प्रास्य नर प्रयोगाल्लम्रेन जोणोंऽपि कुटोप्रवेजान् । जराह्रनं रूपमपाम्य मर्वं विभनि रूपं नवयोवनस्य ॥ (च चि १) १ यथा नराणाममून तथा भोगवता मुधा । तथाभवन्महर्पीणा रनायनविदि. पुरा । न जरा न च दौर्वल्य नातुर्यं निचन न च । जग्मुर्वर्पमहम्त्राणि रसायनपर पुरा ॥ न वेवर्ल्य दीर्घमिहायुरम्नूते रमायन यो विधिवन्निपेवते । गति म देवर्षिनिपेविता गुमा प्रपत्रते प्रह्य तथेनि चाक्षरम् । च. वि २

### चतुर्थ खण्ड : तैंतालीसवॉ अध्याय

विचारा कि नगर या ग्राम-वास से उनकी यह दुरवस्था हुई है। फलत उन्होने निश्चय किया कि हम लोग इस दुरवस्था से वचने के लिए ग्राम्य दोष से रहित कल्याणकारक, पुराय एवं उदार स्थान, पापियो के लिए अगम्य, गंगा के उत्पत्ति स्थान, देव-गन्धर्व-यक्ष-किन्नरो की सञ्चार भूमि, अनेक रत्नो की खान, अचिन्त्य एवं अद्भुत् प्रभाव वाले ब्रह्मापियो-सिद्ध पुरुषो के चरणो से सेवित, दिव्य तीर्थ एवं दिव्य औषधियो के उत्पत्ति स्थान, अतिशरएय तथा देवराज इन्द्र से सुरचित हिमालय पर्वत पर चले और उन्होने ऐसा ही किया।

हिमालय में पहुँचने पर देवताओ के गुरु इन्द्र ने उन लोगो का स्वागत एवं सत्कार किया और कहा कि आप लोग ज्ञान एवं तपस्या में वढे हुए ब्रह्मज्ञानी पुरुष है। परन्तु ग्राम्यवास के कारण आप लोगो का शरीर कष्टयुक्त हो रहा है, स्वर एव वर्ण में अन्तर आ गया है तथा असुख का अनुभव कर रहे है। ग्राम का वास वास्तव में अप्रशस्त है, इस वास से बहुधा असुख उत्पन्न हा रहे है। आप पुएयवानो का ग्रामवासी जनता के कल्याण के लिए यहाँ आगमन हुआ वपने शरीर के दोपो के परिमार्जन के साथ-साथ ग्राम-वासी जनता का भी आप कल्याण करना चाहते है एतदर्थ आप लोगो का यहाँ नागमन हुआ है। यह काल भी आयुर्वेद के उपदेश के लिए उपयुक्त है। अस्तु, मैं आप लोगो को आयुर्वेद का उपदेश करूँगा, जिसके द्वारा आप अपना तथा ग्रामवासी प्रजा दोनो का कल्याण

कर सकें। फिर इन्द्र ने इन महर्षियो को आयुर्वेद का उपदेश किया। इन्द्र ने कहा कि यह आयुर्वेद का उपदेश अपने तथा प्रजा के कल्याण के लिए है। इस आयुर्वेद का उपदेश अध्विनी कुमारो ने मुझे किया था, अध्विनी कुमारो को यह जान प्रजापति से प्राप्त हुआ था और प्रजापति को साक्षात् जगत् के स्नष्टा ब्रह्मा ने उपदेश किया था। इस उपदेश का प्रधान उद्देश्य ग्रामवास करते हुए प्रजा का कल्याण ही है। लोक की प्रजा रोग, वृद्धावस्था (छोटो उमर मे ही वर्द्धवय का अनुभव) दुख एव दुख की परम्परा से पीडित हैं, वे अल्पायु हो गये है, उनमें तप-दम-नियम एव अध्ययन की कमी होती जा रही ह । अस्तु, मैं उन लोगो नो तप-दम-नियम एव अध्ययन की कमी होती जा रही ह । अस्तु, मैं उन लोगो नो तप-दम-नियम एव रोग को दूर करने के लिए, स्वस्थ प्रजा को अधिक शच्हिशाली वनाने के लिए, आप लोगो के समच ब्रह्म, आर्थ, अक्षय, परम कल्याणकारक, उदार एव अमृत स्वरूप आयुर्वेदीय रसायनो का उपदेश कर रहा हूँ । आप सभी एकाग्रचित्त होकर सुर्ने और सुनकर प्रजा के कल्याण के लिए इसे प्रकाशित करें और प्रचार करे । इन्द्र के इस वचन को सुनकर ऋषियो ने इन्द्र की स्तुति की और वडे प्रसन्न हुए। डम प्रकार इन्द्र ने आयुर्वेद के अमृत स्वरूप इन रमायन ओपधियों का तथा दिव्य औपधियों का परिचय ऋषि लोगों को कराया। उन्होंने यह भी कहा कि हिमाल्य पर्वत में पैदा होने वाली ये दिव्योपधियाँ सम्पूर्ण वीर्ययुक्त हो गयी हैं और इनके उपयोग का यही उपनुक्त समय है, इनका मचय भी अभी करना चाहिए। इन औपधियों को सिद्ध औपधियाँ या इन्द्रोक्त रसायन कहते हैं। जंसे ऐन्द्री, व्रासी, पयस्था (क्वीर काकोल्टो), क्वीर पुष्पी (जख पुष्पी या विष्णुक्तान्ता), श्रावणो (मुएटी), महाश्रावणी (मुएडी मेट), श्रतावरी ( शतावर), विदारीकन्द, जीवन्ती, एनर्नवा, नागवला, स्थिरा ( जालवररी ( शतावर), विदारीकन्द, जीवन्ती, एनर्नवा, नागवला, स्थिरा ( जालवरर्णी), वचा, छत्रा, अतिल्ता, मेदा, नहामेदा, अन्य जीवनीय गणकी औपधियाँ जैसे जीवक, ऋष्य क, मुद्गपर्णी, मापपर्णी, मध्यष्टी। इनके छ मास के उपयोग में आयु की परम वृद्धि होती है, व्यक्ति सदा युवा वना रहता है, निरोग रहता है, वर्ण और कान्ति की वृद्धि होती है, महास्तप्क क्षार मेवा की शक्ति प्रखर होती है, वल की वृद्धि होती है तथा लग्य भी इच्छित कामनाओं की पूर्ति करने में ये सिद्ध हैं। इन औपधियों के बतिरिक्त अन्य भी कई मिद्ध रसायनो का जान ऋषियो को प्राप्त हुआ। ग्राय –

व्रह्म मुदर्चला- नामक औषयि जिसका चोर मुदर्ग के रंग का होता है एवं पत्र पूष्कर सददा होते हैं। आदित्य पर्णी नामक ओपवि जिसको मूर्यकान्ता भी कहते है डमका भी चीर मुवर्ण वर्ण का और पुष्य मूर्य मण्डल के आकार का होना है। नारी नामक वीपवि जिमे अब्ववला भी कहते है जिसके पिष्पली ( दल्वज ) मद्द्य पत्र होते हैं। काछगीया नामक वीपयि जो गोह ( गोवा ) के आकार की तथा मर्पा नामक वोपयि सर्प के आकार की होती है।

मोम नामक औपबियों का राजा जिसमें पन्द्रह गाँठ और प्रत्येक गाँठ पर एक पत्तो छगो हुई कुल पन्द्रह पत्तियों वालो औपवि है, इसमें मोम (चन्द्र) के ममान वृद्धि और ह्वास पाया जाता है। अर्थात् पूर्णिमा के दिन यह औवति पन्द्रह पत्तों में पूर्ण रहनी है। इच्छा पक्ष में तिथि के क्रम से पत्र गिरते है और अमावान्या के दिन यह पूर्णतया निष्नत्र हो जाती है। ण्झा नामक औपधि पद्यादार, लाल रुपल के आवार वी एव पद्य (लाल कमल) के गन्ध की होती है। अजा नामक औपति को अज्या की पत्र दी ही। नोला नामक औपधि पद्यादार, लाल रुपल के आवार वी एव पद्य (लाल कमल) के गन्ध की होती है। अजा नामक औपति को अज्या को प्रत्य दी ही। नोला नामक औपधि नील वर्ण के पूर्णवाली, नीले रज के दूववाली और लना के प्रतान के रूप में पाई जातो है। उन स्वाठ औवधियों (नीवीं अपधिराज सोम) में से जो-जो भी औपवि प्राप्त हा उन-उन औवधियों के स्वरस को पेट भर पोकर घा, तेल वादि स्नेह ने भावित ताजी (गीली) प्रत्यन की बनाई हुई टोणी (Tub) में जिन पर पठान वी ताजी लक्ष्यों का हरना भी हा, नग्न होकर लेट जाय। वह

# चतुर्थ खण्ड : तैतालीसवॉ अध्याय

वहाँ मूच्छित हो जाता है। छ मास के पश्चात् पुन संज्ञा मे आता है। उस समय उसे वकरो के दुग्ध पर सजीवावस्था मे रखना चाहिए अर्थात् बकरी का दूध पीने को देना चाहिए। छ मास के बाद वह आयु, वर्ण, स्वर, आक्रुति, बल तथा कान्ति मे देवताओ के सदृश हो जाता है और स्वयं ही उसे सव भाषाएँ प्रकट होती है अर्थात् सभी भापाओ का उसे अनायास ही ज्ञान हो जाता है। उसके नेत्र और कर्ण दिव्य हो जाते है। जो साधारण मनुष्य देख और सुन नही सकते वह भी उसे दिखाई और सुनाई देता है। वह एक हजार योजन तक एक दिन मे चल सकता है। रोग आदि उपद्रवो से रहित दश हजार वर्ष की आयु होती है।

साधारण देश मे उत्पन्न होनेवाली औषधियों के सेवन की भी वही विधि है जो हिमालय पर उत्पन्न होनेवाली दिव्य औषधियों को है। किन्तु इनका वीर्य क्षेत्र के गुणों के कारण तथा कर्म (जरा-व्याधि-नाश आदि) के मध्यम होने से मृदु होता है। वही औपधियाँ हिमालय के अतिरिक्त अन्य देशों मे उत्पन्न होने पर वीर्य में मृदु होती है, क्योंकि उन देशों को भूमि वह उत्तम प्रभाव नहीं रखती जो हिमालय पर्वत रखता है। जो वानप्रस्यी उद्यमी तथा संयमी हो वही इन मृदु वीर्य वाली ओपधियों का सेवन कर सकते हैं। असयत पुरुप इन मृदु वीर्य वाली औपधियों को भी सहन नहीं कर सकते । तीक्ष्ण वीर्य वाली ब्रह्मसुवर्चला आदि औपधियों को भी सहन नहीं कर सकते । तीक्ष्ण वीर्य वाली ब्रह्मसुवर्चला आदि औपधियों के वीर्य को केवल वहीं मनुष्य सह सकते है जो हिमालय पर्वत पर रहकर तपस्या आदि का अनुष्ठान करते रहते हैं। जो लोग नगर आदि या नगर के समीप के वनों में रहते हैं तथा संयमी हैं वे बल में मध्यम होते हैं तथा वे मृदुवीर्य ब्रह्मसुवर्चला इत्यादि के वीर्य को सह लते है । जो साधारण पुरुष आलसी तथा विषय जाल में फरेंसे होते हैं वे निर्वल होते है और इन औषयों के वीर्य को नहीं सह सकते ।

जो मनुब्य आरोग्य चाहते है, परन्तु उन औपधियों को ढूँढने अथवा प्रयोग करने मे असमर्थ हैं उनके लिए दूसरा रसायन विधान उत्तम है (इन्द्रोक्त रसायन विधान)।

रसायन ( Geriatrics ) का आछोचनात्मक विवेचन-ससार की सभी वस्तुएँ नश्वर है। ये क्रमश जीर्ण होते हुए नष्ट हो जाती है। यह एक प्रकार का स्वभाव है अर्थात् स्वभाव से ही नयो चीजें पुरानी होती हुई काल से कवलिन होकर लय को प्राप्त होती हैं। इमी विधि विधान अनुसार मनुष्य तथा अन्य जीवधारियों में भी विकार (रोग) उत्पन्न होते हैं। उनमे क्रमशः जीर्णावस्था या जरावस्था ( वार्द्धक्य ) की प्राप्ति होती है और मृत्यु के टारा उनका निधन प्राप्त होता हूँ । केशो का व्यत होना केशो का वार्द्ध व है, टप्टि की बक्ति का ह्रास होना उनमें काच या मोतियाविन्दु का वनना नेत्रो का दार्द्ध क्य, त्वचा में झुरियो का पडना, त्वचा को जरठता, पेशियो का शैथिल्य और उनको नमनशीलता का कम होना मासपेशी का वार्द्ध क्य, शरीरगत रक्त-वाहिनियो की नमनशीलता का कम होकर दृढता का धमनी जरठता (Arteriosclerosis) प्रमुत्ति परिवर्तन वार्द्ध क्य के चिह्न के रूप मे पाए जाते है । मंक्षेप में युवावस्था में जो कार्य-क्षमता रहती है उसका क्रमिक ह्रास दृढावस्या में कुछ परिवर्तनो के अनन्तर पाये जाते है । ये सभी घटनाएँ काल परिणाम से होती है और स्वाभाविक है एव मर्त्य लोक में अवञ्यभावि है । देव योनि मे ममय से होनेवाले परिवर्तन नही पाये जाते । मनुष्य एवं देव, मर्त्य तथा स्वर्ग लोक में यही महान अन्तर है । स्वर्ग, नरक की कल्पना का भो सम्भवत. यही आधार है । फल्त देव लोक काल परिणाम जन्य रोग, जरावस्था और मृत्यु इन तीन अवस्थाओ से परे होते है अर्थात् इन तीनो स्वाभाविक अवस्थाओ पर विजय प्राप्त किए हुए है ।

मनुष्य अनेक युगो से इस देवत्व की प्राप्ति के लिए प्रयास करता था रहा है। फलत मानव का जरा, रोग और मृत्यु के जीतने का या इनके ऊपर विजय प्राप्त करने का प्रयास अनादि काल से चला आ रहा है और गाञ्वत है। आधुनिक युग में वैज्ञानिक भी रोग पर विजय प्राप्त करने के लिए सतत प्रयत्नशोल है। उसी प्रयास के फलस्वरूप रोग निवारण (Prfilaxis) के बड़े-बडे साधनों का आविष्कार किया है और करते जा रहे है। विश्व स्वास्थ संघ (W. H. O) का मंगठन भी इसी आधार पर हुआ है कि किस प्रकार हम मनुष्य को निरोग रख मर्के। जरावस्था पर भी विजय प्राप्त करने का दुन्दुभी-घोप कर दिया है। युवक को दृद्धावस्था में परिणत करनेवाले कारण भूत विभिन्न प्रकार के नि स्यन्दो (Hormones) के परिवर्तनो, जोवतिर्कियो को कमी पुन. उनको पूर्ति द्वारा जरावस्था को रोकने का प्रयत्न (Geriatics) ममुदाय की चिकित्मा व्यवस्था द्वारा चल रहा है। यद्यपि उन योगो में सफलता पूरी नहीं मिल्ठ पाई है, परन्तु प्रयत्न चल रहे है—मम्भव है भविष्य भी उज्ज्वल रहे। मृत्यु पर भी आधिपत्य प्राप्त करने के लिए आज वैज्ञानिक मनीपी अग्रमर है, परन्तु नफउता अभी भविष्य के अन्तराल में निहित है।

आयुर्वेद में एक स्वतत्र अंग ही दिव्य रमायनो का पाया जाता है । अन्य अग प्यचित् अपूर्ण भो मिलते है, परन्तु यह अंग स्वतः पूर्ण एवं अनुपम है ।

# चतुर्थं खरडः तैतालोसवॉ अध्याय

आयुर्वेद के द्विविध प्रयोजनो का उल्लेख ऊपर हो चुका है। स्वस्थ को अधिक जर्जस्कर वनाना भी उसका एक अन्यतम प्रयोजन है। इसो निमित्त वाजीकरण एवं रसायन तन्त्रो का उल्लेख पाया जाता है। सुन्दर स्वास्थ्य के साथ दीर्घायुष्य की प्राप्ति भी आयुर्वेदोपदेश का उद्देश्य रहा है। इस उद्देश्य की पूर्ति रसायनो के द्वारा हो नम्भव है। लिखा है जो व्यक्ति विधिपूर्वक रसायनो का सेवन करता है वह केवल दीर्घायुष्य नही प्राप्त करता अपितु देव ऋपियो के द्वारा प्राप्त गति एवं अक्षर ब्रह्म को भी प्राप्त करता है।

रसायन के प्रकार — मुश्रुत टोकाकार ने रसायनो के तीन प्रकार वतलाये है। १. काम्य रसायन २. नेमित्तिक रसायन ३ आजस्रिक रसायन । काम्य रसा-यन किसी विशेष कामना ( इच्छा या उद्देश्य ) से उपयोग मे आने वाले रसायन है जैसे — प्राण कामीय, श्रो कामीय, मेधा कामीय इत्यादि रसायन । नैमित्त – किसी रोग विशेष को दूर करने की इच्छा वा उद्देश से उपयोग मे आने वाले रसायन जैमे-जिलाजतु रसायन का कुष्ठ हरण के लिए प्रयोग, भल्लातक रसायन का कुष्ठ या अर्श व्याधि के दूरीकरण के निमित्त उपयोग, तुवरक रसायन का मधुमेह या कुष्ट व्याधि नाशार्थ उपयोग । आजस्तिक – मे निरन्तर भोजन के रूप मे या नित्य अभ्याम के रूप मे व्यवहुत होनेवाले रसायन जैसे घृत या क्षीर का अभ्यास ऐसे द्रव्यो के सदा उपयोग से शरीर स्वस्थ रहता है। आयु एवं मेधा की वृद्धि होती है।

१ सशोधन और २ संशमन भेद से भी रसायनो के दो भेद होते हैं। कुछ ऐसे रसायन द्रव्य होते हैं जिनके प्रयोग से शरीर का वमन, विरेचन, स्वेदन प्रभृति क्रिया होकर देह की शुद्धि हो जाती है। पुन विक्वत दोषो के निकल जाने के अनन्तर नवीन जीवन का सचार होता है। जैसे कि सुश्रुतोक्त सोम रसायन का प्रयोग। इसके विपरीत रसायनो का दूसरा वर्ग संशमन क्रियावाली दिव्य औषधियो का आता है। जिनके प्रयोग से सशोधन न होकर केवल सशमन मात्र से कार्य होता है। रसायनो का अधिकाश भाग संशमन वर्ग की औषधियो का हो है जैसे—आमलको, नागवला, च्यवनप्राश रसायन आदि।

रमायनो की प्रयोग विधि के अनुसार भी उनके दो वर्ग होते हैं । १ वातातपिक २. ऊुटो प्रावेशिक । इनमे कुटी प्रावेशिक प्रधान या मुख्य विधि तथा वातातपिक गौण या अमुख्य विधि है । १ दूसरे शब्दो मे कुटीप्रावेशिक को

१ रसायनाना द्विविध प्रयोगमृपयो विदु. । क्रुटीप्रावेशिक मुख्य वातातपिकमन्यया ।। Indoor treatment तथा वातातपिकको Outdoor treatment कहा जा सकता है।

कुटी प्रावेशिक विधि—ग्राम या नगर के पूर्व या उत्तर दिशा मे, जिस स्थान पर सभी आवश्यक सामग्री प्राप्त हो सके, जहाँ को भूमि अच्छी हो तथा वातावरण शान्त, गर्द-गुवार और धूम से रहित तथा निर्भय हो एक छोटी-सी कुटी या छोटा सा मकान बनवाना चाहिए। यह घर त्रिगर्भ होना चाहिये। त्रिगर्भ कहने का यह अर्थ है कि मकान के दो खरण्ड वाहर रहे और तोसरा मकान उसकें वीच में रहे। सभी खण्ड के मकान प्रशस्त होने चाहिएँ। शोर-गुल और अप्रिम शब्द वहाँ नही पहुचना चाहिये। मकान पर्याप्त लम्वा, चौडा और ऊँचा होना चाहिए। मकान को दीवार्ले मोटी और मजवूत होनी चाहिए, उसमे हवा और प्रकाश की अच्छी व्यवस्था के लिए वातायन (झरोके) वने होने चाहिएँ। यह मकान सब ऋतुओ मे सुखप्रद, मन को सुख देने वाला होना चाहिए। उस कुटी मे गम्य स्त्रियो का निपेव हो।

मंगलाचार करके पुण्य दिन मे अपने पूज्य देवतादि का पूजन करके, मन-शरीर और वाणी को पवित्र करके, ब्रह्मचर्य, धैये, श्रद्धा, इन्द्रिय मयम, देवो-पासना, दान-दया-सत्यव्रन तथा धर्म मे लीन रह कर उचित मात्रा में सोने और जागने की क्रिया करते हुए औपधि एवं वैद्य मे प्रीति एवं विश्वास रखकर, अनन्य प्रकार का आहार, विहार और आचरणो का पालन करते हुए रसायन-सेवी मनुष्य कुटी मे प्रवेश करे और रसायन का सेवन प्रारम्भ करे। सर्वप्रथम व्यक्ति का वमन, विरेचन कर्म से सशोधन करना चाहिए।<sup>9</sup>

शोधन— शोधन के लिए हरीतको, औवला, वच, सैन्धव, सोठ, हल्दी, पिप्पली और गुड इनका चूर्ण वनाकर गर्म जल से पिलावे। इससे भली प्रकार विरेचन होकर कोष्ट शुद्धि हो जाती है। फिर शरीर के शोधन के पश्चात् रोगी का ससर्जन करते हुए तीन, पांच या सात दिनो तक यव की रोटी या दलिया वनाकर घी के साथ पथ्य में देना चाहिए। जव तक पुराने मल का शोधन न हो जावे तव तक यव का भोजन घृत के साथ देना चाहिए। इस प्रकार सस्क्रत

१ चरक चिकित्सा, प्रथम अध्याय । वाग्भट उत्तरतन्त्र ३९ अव्याय । सु चि. ३८ अध्याय । तत. शुद्धरारीराय कृतमंसर्जनाय च । त्रिरात्र पञ्चरात्रं वा सप्ताह वा वृतान्वितम् ॥ दद्याद्यावकमागुद्धे पुराणगकृतोऽथवा । इत्य सस्कृत-कोप्ठस्य रमायनमुपाहरेत् ।। यस्य यद्योगिकं पश्येत् सर्वमालोच्य सात्म्यवित् ।

( अ० हू० उत्तर तन्त्र ३९)

हटद

# चतुर्थ खरह : तैतालीसवाँ अध्याय

कोष्ठ व्यक्ति के लिए जो रसायन योग उचित एव सात्म्य प्रतीत हो उसका सेवन रोगी को करावे ।

अशुद्ध शरीर में रसायन प्रयोग निष्फल — मलिन वस्त्र मे दिया हुआ रंग जिस प्रकार वढ़िया कार्य नहीं करता है उसी प्रकार मलिन शरीर मे बिना शोधन किये गये रसायन या वाजीकरण योगो का उत्तम प्रयोग लाभप्रद नही रहता है। अस्तु, रसायन सेवन के पूर्व व्यक्ति का शोधन अवश्य कर लेना चाहिए।

सौर्यमारुतिक विधि-इस प्रकार कुटोप्रावेशिक विधि का उल्लेख हुआ। कुटोप्रावेशिक विधि सबके लिए सुलभ नही हो सकती है। यह कुछ सोमित श्रीमन्त, समर्थ, निरोग, बुद्धिमान, निश्चित विचारवाले, नौकर-चाकर-युक्त, धनी-मानी पुरुषो के लिए सम्भव रहता है। जो व्यक्ति धनी-मानी नही फिर भो रसायन योगो के सेवन के अभिलापी हैं उनके लिए वातातपिक या सौर्य-मारतिक विधि से रसायनों का प्रयोग करना चाहिए। वातातपिक अर्थात् वात (वायु, हवा), और आतप (धूप) में रहते हुए, घूमते-फिरते रसायन सेवन की विधि। सौर्यमार्थतिक का भी अर्थ यही है कि सूर्य की धूप में या मारुत (हवा) में रहते हुए रसायन का सेवन करना है। यह सामान्य व्यक्तियों के लिए सामान्य विधि है। इसको (Outdoor arrangement for Rasayanas) कह सकते हैं। यह सर्वजन सुलभ विधान है। परन्तु विशिष्ट विधान कुटी में प्रवेश करके रसायन सेवन (Indoor arrangement for Rasayanas)) एक विशिष्ट विधि है जो विशिष्ट व्यक्तियों के लिए प्राप्य हो सकती है।

गुणो को प्राप्त करता है। इसके अतिरिक्त यह भी उकिन मिलती है कि तप, बह्यचर्य, ध्यान एव प्रञम के द्वारा ही महर्पि लोग रसायन सेवन के सम्पूर्ण गुणों को प्राप्त करते है। तद्विपरीत आचरण से अमित आयु को प्राप्ति एवं रसायनो के गूण मुलभ नहीं है।

> सत्यवादिनमकोधं निवृत्तं मद्यमैथुनात् । अहिंसकमनायासं प्रजान्तं प्रियवादिनम् ॥ जप-गौचपरं धीरं दाननित्यं तपस्विनम् । देव-गो-ब्राह्मणाचार्यगुरुवृद्धार्चने रतम् ॥ समजागरणस्वष्न नित्यं चीरघुताशिनम् । देग-काल-प्रमाणजं यक्तिज्ञमनहकृतम् ॥ श्वरताचारमसंकीर्णमव्यात्मप्रवणेन्द्रियम् 1 उपासितारं वृद्वानामास्तिकाना जितात्मनाम् ॥ धर्मगास्त्रपर विद्यान्नर नित्वं रसायनम् । गुणैरेतैः समुदितैः प्रयुड्के यो रसायनम् ॥ रसायनगुणान् सर्वान् यथोक्तं स् समञ्तुते । च चि १ तपसा ब्रह्मचर्येण व्यानेन प्रशमेन च॥ रसायनविधानेन काल्युक्तेन चायुपा । स्थिता महर्पयः पूर्वं न किञ्चित्तद्रसायनम् ॥ याम्याणामन्यकार्याणा सिद्वन्यप्रयतात्मनाम् **।**

इस अथन का तात्पर्य यह है कि पहले से ही रसायनो का अम्याम किया जावे तो वह जरावस्था को रोक देना है और इस प्रकार जरावस्था का नाशक होता है।

#### चतुर्थ खरड : तैतालोसबाँ अध्याय

पूर्वे वयसि मध्ये वा तत्प्रयोज्यं जितात्मनः। स्निग्धस्य खुतरक्तस्य विश्वद्धस्य च सर्वथा॥ वा उ. ३९ रसायन-योग---

आमलको रसायन कोटर आदि से रहित पूर्ण-वीर्य एक पलास के पौधे को चुन लेना चाहिए। इस पौधे के शिर के भाग को काटकर साफ कर ले। पौधे के तने मे दो हाथ गहरा गड्ढा बनाकर उसको नवीन ताजे ऑवलो से भर दे। अब पौधे के मूल से लेकर गिर तक कुश से वेष्टित करे, उसके ऊपर से पद्मिनी-पंक (कमलिनी जिस तालाव या जलाशय मे उत्पन्न हो उसका कीचड) से लेपकर ढेंक दें। अब जगली गोहरे को जलाकर हवीं के झोको से बचाते हुए आंवले का स्वेदन करे। स्विन्न आँवले को रसायन-सेवी मनुष्य घृत और मधु से सयुदत कर पेट भर मेवन करे फिर इच्छानुसार ऊपर से गाय का दूंघ पान करे। इस प्रकार केवलः इस आँवले, घृत, मधु एव दुग्ध के आहार पर एक मास तक रहे। रमायन सेवन काल मे स्वी, मद्य, मास, क्षारादि का सेवन न करे। शीतल जल का सेवन न करे और न जीतल जल का स्पर्श ही करे। इस रसायन सेवन के ग्यारह दिनो पश्चात् मनुष्य के केश, नख और दाँत हिल जाते है या गिर जाते है। फिर घोडे दिनो मे उनकी नवीन उत्पत्ति या स्थिरता प्रारम्भ हो जाती है और व्यक्ति के वल, शक्ति आदि क्रमश वढते हुए एक मास के अनन्तर वह स्यष्टपत्वान, जक्तिजाली, वोर्यशाली व्यक्ति हो जाता है। ( अ हृ. र. )

आमलकी रसायन-आंवलो का कपडछान चूर्ण २५६ तोले लेवे। इस चूर्ण में ताजे आंवले की इक्कीस भावना देकर छाया मे सुखावे। फिर इसमे शहद २५६ तोले, घृत २५६ तोले, छोटी पीपल ३२ तोले तथा मिश्री का चूर्ण २ सेर मिलाकर एक मिट्टी के वर्तन मे वर्षा ऋतु मे राख की ढेर मे गाड कर रख दे । वर्तन के मुख को ढकने से ढँक कर कपड मिट्टी करके वन्द कर देना चाहिये। वर्षा ऋतु के खतम हो जाने पर शरद ऋतु मे सेवन प्रारम्भ करे। यह एक उत्तम रसायन है । शरीर और मस्तिष्क की क्रिया इसके उपयोग से स्वाह होती है। (भैर)

च्यवनप्राश-यह एक प्रसिद्ध एव श्रेष्ठ रसायन योग है।

हरीतकी रसायन-हरीतकी और आमलको मिलित एक हजार, विष्पली एक हजार, इनको परिपूर्ण-वीर्य ढाक के क्षार से भावित करके पात्र मे रख दे। क्षारोदक के सूख जाने पर इसे छाया मे सुखाकर चूर्ण कर ले। इस चूर्ण से चतुर्थांश दार्करा और चौगुना मधु और घृत मिलाकर घृत-लिप्त घट मे भरकर जमीन मे गाड देवे। छ महीने के पश्चात् इसको निकालकर प्रात काल मे सेवन करे और निरन्तर पथ्य से रहे। इसके सेवन से सौ वर्ष तक मनुष्य वृद्धा-वस्या रहित एवं निरोग रहकर जीवित रहता है।

त्रिफला लौह रसायन-पिप्पली, त्रिफला, मुलहठी, वशलोचन, सेंधा नमक पृयक् लौह या सुवर्ण इनमे से किसी एक के साथ वच, मधु और वृत मिलाकर अथवा वृत एवं शर्करा के साथ भली प्रकार सेवन करने से यह त्रिफला रसायन सर्वरोगनाशक तथा मेधा, आयु, स्मृति एवं वृद्धि का देनेवाला है। रसायन ओषधियाँ---

(क) वत्त्य-विडङ्ग, वला, अतिवला, नागवला, विदारी, शतावरी, वाराहीकन्द, विजयसार, अग्निमन्थ, शणफल आदि द्रव्य ।

( ख ) मेध्य—श्वेतवाकुची, चित्रक्मूल, मराडूकपर्णी, व्राह्मी, हैमवती वचा, वित्व, विस, नीलोत्पल, सुवर्ण, वासा, प्रियङ्घ, पुत्रजीवक, यष्टीमधु आदि द्रव्या

(ग) दिव्य (सोम्थ) — सोम<sup>9</sup>, स्वेत कापोती, ष्टप्ण कापोती, गोनसी, वाराही, वन्या, छत्रा, अतिच्छत्रा, करेणु, अजा, चक्रिका, आदित्यपणिनी, ब्रह्म-सुवर्चला, श्रावणी, महाश्रावणी, गोलोमी, अजलोमी, महावेगवती । सोम के अतिरिक्त मोमसदृत्रा वीर्यवाली इन अठारह दिव्य ओपघियो का आख्यान भी सुश्रुतसहिता में पाया जाता है ।<sup>२</sup> ये दिव्य दुर्लभ औपघियाँ है, कृतघ्न, पाप-वर्मा, अश्रद्दालु एव आलसियो को ये प्राप्त नही होती है । पुरायकर्मा व्यक्ति मदियो के किनारे, पहाडो पर, तालावो के किनारे, पवित्र जगलो एव आश्रमो में इनका प्रयोग कर लेता हं । अस्तु सर्वत्र इनकी खोज मे सदैव लगे रहना चाहिए । सौनाग्य मे प्राप्त हो जाती है ।<sup>3</sup>

 वोपधीना पति सोममुपयुज्य विचचण । दगवर्पमहस्राणि नवा वारयते तनुम् ॥

(सुचि २९)

२ सुचि ३०

<sup>2</sup> व्यद्धघानैरल्सै कृतव्नै पापकर्मभि । नैदासादव्तिनु दाक्या सोमा सोमसमास्तथा ॥ नदीपु रौनेपु सर सु चापि पुरुदेप्वररखेपु तथाश्रमेपु । सर्वत सर्वा परिमागितव्या सर्वत्र भूमिहि वसूनि घत्ते ॥ ( सू चि ३० )

६२२

नरल रानायन सेवन के योग-

मेधावृद्धिकर या मेध्य रसायन-१ केवल मण्डूकपर्णा का ताजा स्वरन अग्नियल के लनूसार १ तोले से २॥ तोले प्रतिदिन सेवन करे। २ केवल मधुयधी (मुल्ठी) का चूर्ण ६ माशे से १ तोले की मात्रा मे प्रति दिन गाय के दूध के माप पी ले। ३. केवल गुडूचो का स्वरस १ से २ तोले को मात्रा मे प्रतिदिन सेवन करे। ४. केवल शखपुष्पी को सम्पूर्ण मूल और फूल के नाय ज्याप ले और उसका कल्क (१ तोला) बनाकर मिश्रो के साथ पानी मे घोलनर शर्वत बनाकर पान करे। इन चारो ओपधियो मे शख-पूप्पी विद्योप मेध्य हैं। ये चारो योग आयुवर्ढक, रोगो के नाशक, बल-वर्ण-स्वर एवं अग्निवर्ढक, मेध्य तथा रसायन गुणो से युक्त हाते हैं। इन ओप-वियो का सेवन एक मान से तीन मास तक करके बन्द कर देना चाहिए। कुछ वर्षों का अन्तर देकर पुन आवश्यकतानुसार सेवन कराना चाहिए। शखपुष्पी से कुछ बैचो में विष्णुकान्ता का व्यवहार भी पाया जाता है।

भूंगराज रसायन-केवल भूज्जराज का ताजा स्वरस । मात्रा आधा से १ तोला । भूग लगने पर केवल दूध का सेवन अथवा दूध और साठी के चावल के मात का सेवन । नमक, मिर्च, मसाले और शाक, भाजी दाल का परिहार । कुल नेवन काल एक मास । इस प्रयोग से मनुष्य वल-वर्ण युक्त होकर एक सौ वर्ष तक जीवित रहता है । 2

अश्वगंधा रसायन—नागौरी असगध के चूर्ण का १ माशा से ६ माशा तक की मात्रा में घृत, तैल, दूध या मन्दोष्ण जल के अनुपान से मिश्री मिलाकर सेवन करने ने दुवले शरीर की इस प्रकार पुष्टि होती है, जिस प्रकार वृष्टि से घान के नये अरुर वढते हैं।<sup>3</sup> कुल पन्द्रह दिनो के प्रयोग से ही पर्या8 पुष्टि सेवन-

- मराडूकपण्या स्वरमं यथाग्निक्षोरेण यष्टोमधुकस्य चूर्णम् । रस गुडूच्या. सह मूलपुष्प्या. कल्दां प्रयुञ्जोत च शर्खपुष्प्र्या. ॥ आयुष्प्रदान्यामयनाशनानि वल्राग्निवर्णस्वरवर्धनानि । मेध्यानि चैतानि रसायनानि मेध्या विशेषेण च शखपुष्पी ॥ ( अ. हू उ. ३९ )
- २, ये मासमेकं स्वरम पिवन्ति दिने दिने भृङ्गरज समुत्थम् । क्षीराजिनस्ते वलवर्णयुक्ता समा शत जीवितमाप्नुवन्ति ॥ (भै र)
- ३ पोतारवगन्वापयसार्द्धमास घृतेन तैलेन सुखाम्बुना वा। क्रशस्य पुर्टि वपुषो विधत्ते वालस्य सस्यस्य यथाम्बुवृष्टि. ॥

कर्ता को होतो है। इसका सेवन वालगोप तथा राजयक्ष्मा के रोगियों के रोगों मे उत्तम लाभप्रद पाया गया है। औपधि का लम्बे समय तक सेवन कराने की आवश्यकता पडती है। निरामिप भोजी व्यक्तियो में वल और भार वढाने के लिये यह एक उत्तम औपवि है। लश्वगधा के मूल के चूर्ण का ही प्रयोग करना चाहिये। गीत ऋतु मे एक मास तक दूध के साथ सेवन करने से वृद्ध भी युवक के समान कार्यक्षम हो जाता है। चूर्ण को घृत और मधु से चाटकर ऊपर से दूध पीना चाहिए।-<sup>9</sup>

तिल रसायन—काली तिल, आंबले का फल और मृड्गराज सम्पूर्ण । इन तीनो व्यो का चूर्ण वनाकर ६ माने से १ तोले की मात्रा में रसायन विधि से जो मनुप्य सेवन करता है वह इत्णकेंग, निर्मलेन्द्रिय और व्याधियों से रहित होकर एक मौ वर्ष की आयु प्राप्त करता है । प्रतिदिन काली तिल को २ तोला को मात्रा में गीतल जल से खाने पर शरीर पुष्ट होता हूं और दात जीवन पर्यन्त इड रहते है । 3

नागवला रसायन—गरद् ऋतु के प्रारम्भ में नागवला के मूल को पुष्य नक्षत्र में उखाडे । इस जट में में एक कर्ष चूर्ण करके दूध के साथ पिये । अथवा मधु और वृत के माथ चाटे । विना अन्न खाये केवल दूब पर ही रहे । इस प्रकार एक वर्ष तक प्रयोग करने पर सौ वर्ष तक बलवान होकर जीता है ।

पछाशवीज रसायन-पलागवीज, वांवला और तिल ( काली ) । सम मात्रा में बना चूर्ण । मात्रा ३ से ६ मार्शे । रात में सोने के पूर्व घी और चोनी के अनुपान में सेवन । इसके सेवन से मनुष्य के केश नहीं पकते, वल वढता है और माम दो-मास के डपयोग से वह बुढिमान और मेघावान् होता है ।

पुनर्नचा रसायन----नवीन पुनर्नवा को दूध में पीसकर पन्द्रह दिन, दो मान अववा छ. मास या एक वर्ष तक सेवन करने से बारोर पुन नया होता है। पुनर्नवा की मात्रा २ तोला। 4

- १ शिशिरे चाग्वगन्धायाः कन्दचूर्णं पयोन्वितम् । मासमत्ति समध्वाज्य म वृद्धोऽपि युवा भवेत् ॥ ( राजमात्तराड )
- २ धात्रीतिलान् मृन्द्नरजोविमिश्रान् ये भचयेयुर्मनुजा क्रमेण । ते छाणरेंगा विमलेन्द्रियारच निर्व्याधयो वर्षयतं भवेयुः ॥
- 3 दिनेदिन कृष्णतिलप्रकुञ्च समरनतां जीतजलानुपानम् । पोप. जरीरस्य भवत्यनत्पो दढीभवन्त्यामरणं च टन्ता ॥ (वा. रसा.)
- ४. पुनर्मवस्यार्हपलं नवम्य पिष्टं पिवेद्य पयनार्धमासम् । मासदृयं तत्त्रिगुण नमा या जीर्णोऽपि भूय स पुनर्मवः रयात् ॥ (यो. र.)

# चतुर्थे खरह : तैतालीसवॉ अध्याय

टुद्धदारक रसायन---विधारा के मूल के चूर्ण को शतावरी के स्वरस से सातवार भावित करके सुखाकर रख छे। इस चूर्ण को १ तोले की मात्रा मे घृत के साथ सेवन करे। इस प्रकार एक मास तक निरन्तर इस चूर्ण का सेवन करने से मनुष्य बुद्धिमान्, 'मेधावी, 'स्मृतिमान् हो जाता है तथा झुरियो और केशो के पकने से रहित होकर जीवित रहता है। अर्थात् वार्धवय का अनुभव नही होता है।

वाराही कंद रसायन-अति दूध वाले वाराही कंद के मूल को दूघ के साथ पीसकर पिये। इस प्रकार अन्तरहित रहकर एक मास तक दूध पर ही रहे। पश्चात् एक मास तक दूध और भात पर रहे। इस प्रयोग से बुढ़ापा दूर होता है। ( वाग्भट )

चित्रक रसायन—चीता तीन प्रकार का पुष्पभेद से होता है । पीत, श्वेत एवं काले फूलो वाला । इनमे काले फूलवाला सर्वश्रेष्ठ होता है । इनमे से किसी एक प्रकार का चित्रक विधिपूर्वक सेवन करने से रसायन होता है ।

चित्रकमूल को छाया में सुखाकर चूर्ण वनावे । इस चूर्ण का १-३ माज्ञे को मात्रा में मधु में मिलाकर, घो में मिलाकर या दूध में घोलकर, मट्ठे में घोलकर या जल में मिलाकर सयम के साथ एक मास तक सेवन करने से मेघा, बल, कान्ति एव अग्नि का वर्धक होता है । मनुष्य को शतायु वनाता है ।

तिल तैल मिलाकर चित्रक चूर्ण को चाटने से भयानक वायु रोग नष्ट होते हैं। गोमूत्र के साथ सेवन करने से श्वेत कुछ और त्वक् रोग दूर होते हैं। मट्ठे के साथ सेवन करने से अर्श नष्ट होते हैं। प्रयोग की अवधि एक से दो मास।

हरीतकी रसायन—वर्ष ऋतु में सेधानमक, शरद् ऋतु में खाड, हेमन्त ऋतु में सोठ के चूर्ण, शिशिर ऋतु में पिप्पली चूर्ण, वसन्त ऋतु में शहद तथा ग्रीष्म ऋतु में गुड के साथ हरीतकी के चूर्ण को रसायन गुण चाहने वाला मनुष्य सेवन किया करें।<sup>4</sup>

१ सिन्धूत्यशर्कराशुण्ठीकणामधुगुडै. क्रमात् । वर्षादिष्वभया सेव्या रसायनगुणैषिणा ॥ ग्रीष्मे तुत्यगुडा सुसैन्ववयुता मेघावनद्धाम्बरे सार्धं शर्करया शरद्यमलया शुण्ठ्या तुपारागमे । पिष्पत्त्या शिशिरे वसन्तसमये क्षौद्रेण सयोजिता राजन् भुड्क्ष्व हरीतकीमिव गदा नश्यन्ति ते शत्रव. ॥ ( रा. मार्त्तण्ड ) नेवल हरीतको को घृत मे भूनकर खाने तथा उस घृत के पीने से भी रसायन-गुण होता है। सात्रा वडी हरड दो। अवधि १ वर्ष। वल एव आयु की प्राप्ति होती है।<sup>9</sup>

अमृतादि रसायन—गिलोय, धाँवले का फल, गोखरू के वीज। सम मात्रा में वना चूर्ण मात्रा ६ माशा। घो १ तोला कोर चीनी आधे तोले के साथ मिलाकर सेवन। प्रयोगावधि ६ मास। यह एक उत्तम रसायन हे जो जरावस्था को दूर कर केशो को काला करता और मनुष्य का पूर्ण युवक सदृश कार्यक्षम वनाता है।<sup>२</sup>

गुडूच्यादि रसायन योग—गिलोय, अपामार्ग की जड, वायविडङ्ग, शलपुष्पी, वच, हरीतकी, कूठ और जतावर । इन द्रव्यो को सम प्रमाण मे लेकर चूर्णित करके गाय के घी और मिश्री के अनुपान से तीन दिनो तक सेवन करने से मनुष्य एक हजार क्लोको को कण्ठ करने योग्य हो जाता है । अमात्रा ३ से ६ माशे ।

त्राह्मी रसायन—ब्राह्मी, वच, हरीतकी, अडूसा और पिप्पली का सम प्रमाण में वना चूर्ण। मात्रा ३ माञा । अनुपान मधु और सेंघानमक । यह एक स्वर को वढानेवाला योग है। इसके एक सप्ताह के सेवन से ही कठ किन्नर सदृज हो जाता है।<sup>४</sup>

त्रिफला रसायन—चरक सहिता में कई पाठ त्रिफला रसायन के मिलते हैं। इनमें से किसी एक का प्रयोग एक वर्ष तक करने से सेवन करने वाला व्यक्ति बुटापा और रोग से रहित होकर सौ वर्ष की आयु प्राप्त करता है।

 भोजन के पूर्व दो बहेरे का च्यूर्ण, भोजन के तत्काल वाद चार आंबले का च्यूर्ण और भोजन के पच जाने पर अर्थात् ४-५ घटे के अनन्तर एक हरीतकी का च्यूर्ण। मधु और घृत के अनुपान से चाट ले।

- १ हरीतको सपिषि सप्रताप्य समश्नतस्तत् पिवतो घृतव्व । भवेच्चिरस्यायि वल शरीरे सकृत् कृत साधू यथा कृतज्ञे ॥ (वा. रसा.)
- २. अमृतामलकीत्रिकण्टकाद्य हविपा शर्करया निपेवणेन । अजरा अमरा अपारवीर्या अलिकेशा अदिते सुता वभूवु' ॥

(वैजी)

- ३. गृटूच्यपामार्गविडञ्जशद्भिनीवचाभयाङुष्ठ्यतावरीसमा । वृत्तेन लोटा प्रकरोति मानवं त्रिभिदिनै व्लोकसहस्रधारिणम् ॥
- ४. ज्राह्मीवचाभयावासाविष्पल्यो मधुमैन्धवम् । अन्य प्रयोगात्सप्ताहात् किन्नरै. सह गीयते ॥ ( भा. प्र )

# चतुर्थ खण्ड : तैतालीसवॉ अध्याय ६९७

२ समान प्रमाण मे आमलको, हरीतको और विभोतक के फल्ठों का चूर्ण वना ले। पानी से पीस कर उसको नये लौह के पात्र (कडाही) मे लेप कर रख दे। चौवीस घटे के पश्चात् उसमे पानी छोडकर घोले और छान कर मधु मिलाकर पिये। इस प्रयोग काल मे उस व्यक्ति को प्रचुर मात्रा मे स्नेह (घृत, वसा, मज्जा आदि) देना चाहिए।

३. त्रिफला के वने चूर्ण का मुलैठी, वशलोचन, पिप्पली, मिश्री, मधु या घी के माथ सेवन भी रसायन गुण वाला होता है ।

पिष्पलो रसायन तथा वर्धमान पिष्पली रसायन-इस रसायन का उल्लेख उदर रोग की चिकित्सा में विस्तार के साथ हो चुका है।

शतावरी घृत—शतावरी के कल्क और क्वाथ से सिद्ध घृत का सेवन। सात्रा १ तोला। अनुपान शर्करा। व्यक्ति निर्व्याधि एव निर्जर हो जाता है। अवधि १-३ मास।

वचा रसायन---मोठी वच के चूर्ण का दूघ, तैल या घृत के साथ सेवन। मात्रा १-२ माशे। अवधि--१ मास तक। गुण-मनुष्य मेघावी, मधुरभाषी और भूतादि के उपसर्ग से सुरक्षित रहते हुए जीता है।

आमलको स्वरस—आमलको का स्वरस ६ माशा से १ तोला, मधु ६ माशा, शर्करा ६ माशा और घृत १ तोला मिलाकर प्रतिदिन सेवन करने से और हिताहार-विहार पर सयमपूर्वक रहने से बुढापे से उत्पन्न सभी विकार दूर हो जाते है, जैसे विशाल ग्रन्थ ठीक प्रकार से न पढने से नष्ट हो जाते है ।<sup>3</sup>

सोमराजी रसायन—सोमराजी (वाक्रुचो) तथा काली तिल का सेवन । कुष्ठ रोगाधिकार में वर्णन हो चुका है । तुवरक रसायन का भी वर्णन उसी अधिकार मे हो चुका है ।

रसोन रसायन—आमलको, हरीतको तथा लहसुन ये तीनो द्रव्य स्वतन्त्रतया पचरस युक्त होते है । आमलको एवं हरीतकी, मघुराम्लकटुतिक्त-कपायरसयुक्त तथा लहसुन 'मधुरलवणकटुतिक्तकपाय' रस युक्त होता है ।

ताञ्जीविताध्वानमभिप्रपन्नान्न विप्रलुम्पन्ति विकारचौरा.॥ (अ. हु उ ३९)

"

- २ मासं वचामप्युपसेवमानाः क्षीरेण तैलेन घृतेन वापि । भवन्ति रक्षोभिरधृष्यरूपा मेधाविनो निर्मलमृष्टवाक्या ॥ "
- ३ धात्रीरसक्षौद्रसिताघृतानि हिताशनाना लिहता नराणाम् । प्रणाशमायान्ति जराविकारा ग्रन्था विशाला इव दुर्गृ हीता ।।

#### भिषक्तम-सिद्धि

फलतः ये सर्वव्याधिहरण मे समर्थ तथा रसायन गुणो से युक्त होते हैं। आमलको एव हरीतको को प्रधानता वाले बहुविध योग सहिताओ मे रसायनाधिकार मे पाये जाते हैं। जैसे--ब्राह्म रसायन, च्यवनप्राश, आमलक रसायन, आमलकी घृत, आमलकावलेह, हरीतको योग आदि। इनमे कुछ योगो का ऊपर मे उल्लेख हो चुका है। लहसुन भी एक इसी प्रकार का रसायन द्रव्य है जिसके बहुविध योगो का वर्णन काव्यप सहिता के रसोन कल्प मे पाया जाता है। यहाँ पर उसके रसायन रूप मे सेवन विधि का अष्टाङ्गहृदय के अनुसार संक्षिप्त वर्णन दिया जा रहा है।

लहमुन वीर्य में उत्ण होता है। इसका रसायन रूप में सेवन हेमन्त ऋतु या वसन्त में करना चाहिये। वात रोग से पीडित व्यक्ति वर्षा ऋतु में ले सकता है। यदि वातात्तें व्यक्ति हो तो ग्रीष्म ऋतु में भी इसका सेवन ऋतु दोष को वचाते हुए तदनुकूल व्यवस्था करते हुए कर सकता है। प्रतिदिन लहसुन के कल्क की कुल सान्ना २ से ४ तोले। स्वरस की ४ से ८ तोले। इसमे उतनी ही मात्रा में सुरा या मद्य मिलाकर भोजन के साथ खाने को देना चाहिये। जो मद्य न पीता हो उसे काजी या फलो के रस, विजीरे या कागजी के रस में मिला कर देना चाहिये। लहसुन के अनुपान रूप में तक्र, तैल, दूध, घी, मांसरस, वसा, मज्जा का भी अनुपान वतलाया गया हैं। काल, रोग, वल, सात्म्य, सत्त्व आदि का विचार करते हुए प्रतिदिन की मात्रा तथा अनुपान का निर्धारण करना चाहिये।

इम प्रकार पित्त-रवत रहित सम्पूर्ण आवरणों से रहित वायु के लिये या युद्ध वायु के लिये लहसुन से उत्तम और कोई द्रव्य नहीं है। मास, मद्य, अम्ल से जिनको द्वेप है, जल, गुढ और दूध जिनको प्रिय है अथवा अजीर्ण से जो पीढित है, उनमें लहसुन का सेवन हितकर नही रहता है। लहसुन के प्रयोग काल में पित्त की अधिकता को कम करने के लिये व्यक्ति में प्रतिदिन मृदु रेचन की भी व्यवस्था करनी चाहिये। इस प्रकार विचारपूर्वक लहसुन के वरते जाने से रमायन का गुण प्राप्त होता है।

विडङ्ग रसायन-विडङ्गावलेह-विडङ्ग चूर्ण २५६ तोले, विष्पली चूर्ण २५६ तोले, निश्रो २५६ तोले, वृत १२८ तोले, तिल तैल १२८ तोले, मधु १२८ तोले। छवो द्रव्यो को एक में मिश्रित करके घृत के भाएड में रखकर वर्षा ऋतु में राख की ढेर में गाड कर रख दे। पुन. वर्षा ऋतु के अनन्तर निकालकर मात्रा से सेवन करे। इसके सेवन से वार्द्धक्य से रहित होकर मनुष्य धात वर्ष तक जीवित रहता है।

# चतुर्थ खरुड : तैंतालीसवॉ अध्याय

भल्लातक रसायन—भल्लातक एक तीक्ष्ण वीर्य एवं विविध अद्भुत कार्य करने वाली विषाक्त रसायन ओषधि है। इसकी उपमा अग्नि से दी गई है। जिस प्रकार अग्नि अति तीक्ष्ण, पित्तोत्तेजक एव पाचक होती है उसी प्रकार भल्लातक भी। विधि के अनुसार प्रयोग करने पर यह अमृत के तुल्य शरीर के लिये लाभप्रद होता है। कोई कफजन्य ऐसा रोग नहो, न ऐसा कोई विवन्ध है जिसको भिलावा शीघ्र नष्ट न कर दे। यह शीघ्र अग्नि वल को देनेवाला है।

भल्लातक सेवन काल में — आंवला, मलाई, दूध, घो, तैल, गुड, जो का सत्तृ, तिल, नारियल, मूली का प्रयोग काफी करना चाहिये। कुलथी, दही, सिरका, तेल की मालिश, आग का तापना, धूप मे काम करना वन्द कर देना चाहिये।

भल्लातक प्रयोग योग-भल्लातक घृत, भल्लातक, भल्लातक क्षोद्र, गुड भल्लातक, भल्लातक यूप, भल्लातक तैल, भल्लातक पलल, भल्लातक सत्तू, भल्लातक लवण, भल्लातक तर्पण इस प्रकार से दर्शाविध प्रयोग चरक मे वर्णित हैं।

यहाँ पर एक सहस्र भल्लातक रसायन का योग एवं सेवनविधि अष्टाङ्ग-हृदय के अनुसार उद्धृत की जा रही है जिसके सेवन किये व्यक्ति आज भी उपलब्ध हैं।

- अच्छी प्रवार से पके भिलावो को ग्रीष्म ऋतु में एकत्रित करके धान्य राशि में रख देवे। हेमन्त में मधुर, स्निग्ध और शीतल वस्तुओ से शरीर को सस्कृत करके इनमें से आठ भिलावों को आठगुने जल में पकावे। इस क्वाथ का अष्टमाश शेष रहने पर इसमें शीतल होने पर क्षीर मिलाकर पिये। प्रतिदिन एक-एक भिलावे को इसमें बढाता जाये। इस प्रकार इक्कीस दिन तक वढाये। फिर तीन-तीन वढाये, जब तक इसकी सख्या चालीस तक न पहुँच जाये। फिर वृद्धि के क्रम से इनको घटाना आरम्भ करे। इस प्रकार सात सप्ताहो तक एक हजार भिलावों का सेवन करे। इनके-सेवन में जितेन्द्रिय रहे, घी, दूघ, शालि एवं साथी का भोजन करे। भिलावे के प्रयोग के बाद तीनगुने समय तक इसको वरतता रहे अर्थात् इक्कीस सप्ताह तक यह विधि करे। इससे वह पूर्वोक्त

१. भल्लातकानि तीक्ष्णानि पाकीन्यग्निसमानि च। भवन्त्यमृतकल्पानि प्रयुक्तानि यथाविधि ॥ कफजो न स रोगोऽस्ति न विबन्धोऽस्ति कश्चन । य न भल्लातको हन्याच्छीघ्र मेधाग्निवर्धनम् ॥ ( च चि. १ ) अभिलपित गुणो को प्राप्त करता है, विशेषकर उसकी अग्नि प्रदीप्त होती है। वह प्रमेह, कृमि, कुछ, अर्च तथा मेदोदोप मे रहित होता है।

गुग्गुलु रसायन-- लौह भस्म १ पल, गुग्गुलु ३ पल, त्रिकटु ५ पल, त्रिफला ८ पल । मिश्रित मात्रा १ तोला । अनुपान दूष । (भा प्र.)

उत्तम शिलाजीत के लक्षण—जो शिलाजीत गोमूत्र की गंधवाला, गुग्गुलु के समान, कंकड एवं शर्करा रहित, चिकना, स्निग्ध, अनम्ल (अम्ल न हो), मृदु और गुरु होता है, वह श्रेष्ठ है।

शिलाजीत शोधन—पहले पानी में धोकर मुखावे । फिर त्रिफला क्वाथादि में उवाले और भावना दे । वाजार मे जुद्ध जिलाजीत नाम से शुद्ध किया ही जिलाजीत मिलता है । उसी का व्यवहार करना चाहिये ।

सेवन विधि—प्रथम रोगी का स्नेहन आवश्यक है। तिक्त द्रव्यो से साधित युत का तोन दिनो तक सेवन कराके रोगी को स्निग्ध कर लेना चाहिये पश्चात् गुढ़ यिलाजीत को तीन-तीन दिनो तक निम्न वस्तुओ में से एक-एक के साथ वरते। त्रिफला के क्वाय से तीन दिन, पटोल के क्वाथ से तीन दिन और मध्यप्टी के क्वाय से तीन दिन। इस प्रकार एक, तीन या सात सप्ताह तक प्रयोग करावे। कुल मात्रा २ तोले, ४ तोले या ८ तोले की होनी चाहिये। इनको क्रमश हीन, मध्यम, उत्तम मात्रा कहते है। यह शिलाजीत की विशिष्ट सेवन विधि है।

सामान्य विधि—नामान्यतया १ माशा की मात्रा में प्रातः सायं दूध में घोल कर लेने की विधि रोगो की चिकित्सा में चलती है। मधुमेह, अश्मरी और शर्करा आदि रोगो में उम विधि से प्रयोग करते हुए १ तुला (५ सेर) तक अधिक्तम कुल मात्रा वतलाई गई है जिमका उल्लेख प्रमेह चिकित्साधिकार मे हो चुगा है।

ञालमार्गाट गा में वहे हुए ट्रन्पो के क्वाय के साथ शिलाजीत को अच्छी प्रकार भावित करके जुष्क चूर्ण बना लेना चाहिये । फिर यथायंभव पचकर्म द्वारा

# चतुर्थ खरण्ड : तैतालीसचाँ अध्याय ७०१

प्रमेही के शरीर की शुद्धि करके शिलाजीत को ४ रत्ती की मात्रा मे प्रारंभ कर शहद में मिला कर सेवन करें । शालसारादि गण की ओषधियो का क्वाथ अनुपान रूप में दे । इस प्रकार प्रतिदिन दो-दो रत्ती की मात्रा बढाते हुए १ माशा प्रात और १ माशा साय काल मे देता हुआ १ तुला (५ सेर) तक शिलाजीत का सेवन करावे । यह इसकी वडी से वडी पूर्ण मात्रा है । इसके अनन्तर ओपधि का सेवन वद करा दे । ओषधि सेवन काल में क्षुघा प्रतीत होने पर जाड्गल पशु-पक्षियो के मासरस के साथ चावल का भात पथ्य रूप में देना चाहिये । इस के सेवन से मनुष्य रोग से मुक्त हो जाता है-कान्ति और बल से युक्त होकर सौ वर्ष तक जीता है ।"

शिलाजीत प्रयोग काल में अपथ्य - गुरु, विदाही भोजन का सेवन न करे। कुलथी, काकमाची और क्वूतर के मास का सदा के लिए परित्याग करे।

शिलाजीत रसायन की प्रशंसा—मर्त्यलोक में साध्य रूप ऐसा कोई भी रोग नही है जिसको शिलाजोत का सेवन वलपूर्वक न जीत सके। स्वस्थ व्यक्ति में काल, योग, मात्रा और विधि का अनुसरण करते हुए सेवन करने से अतिशय पोरुप को वढाता है। <sup>2</sup> मेहाधिकारोक्त योग 'शिवागुटिका' भी एक रसायन योग ही है। वह शिलाजतु का ही योग है।

गंधक रसायन — शुद्ध किये गधक को गाय के दूध, चातुर्जात, गुडूची, हरीतकी, विभीतक, आमलको, भृज्जराज और अदरक के रसो से पृथक्-पृथक् आठ भावना देकर तैयार करे। मात्रा ४ रत्ती से १ माशा। अनुपान घो और चीनी। इससे वीर्य एव शरीर पुष्ट होता है, अग्नि जाग्रत होती है, विविध त्वक् रोग नष्ट होते है और दीर्घायुष्य की प्राप्ति होती है।

१ कुर्यादेव तुला यावदुपयुञ्जीत मानव । ( भै० र० )

२. न सोऽस्ति रोगो भुवि साध्यरूप शिलाह्वय यं न जयेत् प्रसद्य ।

तत्कालयोगैर्विधिभि प्रयुक्त स्वस्यस्य चोर्जा विपुला दवाति ॥

(च० चि० १)

पंचारविन्द रसायत-विस, कमलनाल, कमल के पत्ते, कमल के

केसर, कमल के वीज इनके कल्क के साथ सुवर्ण का टुकड़ा, दूध और घी को सिद्ध करे। यह विख्यात पंचारविन्द नामक वृत है। जिसका पौरुप, वल, मेवा, प्रतिना नष्ट हो गई है उसको इसका सेवन करना चाहिये। पुन मेवा एव आयु को प्राप्ति होती है।

अन्य रस के योग-कूपीपक्व रसायन ( मकरंष्वज, चंद्रोदयः प्रभृति ), तथा रस योग ( महालक्ष्मीविलास, योगेन्द्ररस, त्रैलोक्यचिन्तामणि रस प्रभृति) भी रसायन रूप मे व्यवहृत होते है । सात्रा १-२ रत्ती । अनुपान दूध, मलाई, यृत, नवनीत, मिश्री यथालम्य ।

रसायन पथ्य---जीतल जल, दूध; मधु और घृत ये अलग, दोन्दो मिलाकर या तीन-तीन या चारो को मिलाकर प्रातःकाल मे पीने से वय:स्थापक ( आयु को स्थिर करने वाले) होते हैं। इनके पन्द्रह योग होते है। इनका यथावश्यक, असमान मात्रा में मेवन करना चाहिये।<sup>9</sup> जो को कूटकर बनाये यवागू या रोटी का पिप्पन्छी चूर्ण २-४ रत्ती और ६ मान्ने मधु के साथ मिलाकर सेवन करना मेध्य एवं आयुष्प हांता है। इनके प्रयोग से मेघा वृद्धि होकर मुखपूर्वक जास्त्राभ्यास हो जाता है।<sup>2</sup> रात के वीच जाने पर प्रात काल मे जीतल जल का नस्य या नाक मे पानी का पीना रसायन एव दृष्टिजनन होता है।<sup>3</sup> प्रात. काल मूर्योदय के पूर्व उठकर कुरले करके जीतल जल का पीना मनुत्य को जतायु करता है। सान्ना ६४ तोला।<sup>४</sup>

मज्तेल रसायन-एरण्ड तेल, निम्बतैल, ज्योतिष्मती तैल, विभीतक मज्जा तेठ, पलाज वोज मज्जा तेल । इन तैलों का सेवन रसायन गुण वाला होता है । उनका मुज में तथा नस्य द्वारा प्रयोग करना चाहिये । इससे शरीर नीरोग होता है । यकाल पलित (केयों का पकना) दूर होता है । इनके प्रयोग काल में व्यक्ति को

- १. -गीतोदक पय क्षौद्रं घृतमंकैंक्स दिद्या त्रित्ता. सगरतमधवा प्राक्पीत स्थापयेद्वय ।। (यो र)
  २ प्रावकास्तावकान् तादेत् अभिभूय यवास्तथा । पिप्पलीमधुनयुक्तान् जिलाचरणवद् भवेत् ॥ (सु. चि. ९८)
  ३ व्यंगवलीपण्तिष्नं पीनसवैस्वर्यन्वासकामहरम् । रजनीक्षयेऽम्बुनस्यं रसायनं वृष्टिजननञ्च ॥ (भ. र.)
- ४ अम्मम. प्रमृतीनष्टौ रवावनुदिते पिवन् । वातपित्तगदान् हत्वा जीवेद्वर्पदातं नर ॥ (भे. र )

# चतुर्थ खगड : तेंतालीसवॉ अध्याय

मास या दो मास तक केवल गाय के दूघ और भात पर रखना चाहिये। निम्ब तैल का उपयोग वहुरा इष्टफल है। आश्चर्यजनक लाभ होता है।<sup>9</sup>

उस प्रकार संक्षेपत जन रसायन ओषघियो का, जो सुलभ है एवं जिनका प्राप्त करना तथा व्यवहार करना एक साधारण व्यक्ति के लिये भी शक्य है, जनका आश्यान इस अध्याय में किया गया है। आज के औद्योगिक युग मे रसायनों का सेवन एक टुष्कर कार्य हो गया है। अस्तु, युगानुरूप सरल एवं सुगम रसायनों का वर्णन करना अपना लक्ष्य रहा है। अस्तु, युगानुरूप सरल एवं सुगम रसायनों का वर्णन करना अपना लक्ष्य रहा है। इस अध्याय में कथित ओपधियों के अतिरिक्त महाफलवान् दूसरे वहुत से रसायनों का पाठ सहिताओ में प्राप्त होता है जिनका नामोल्लेख भर करके जनकी ओर इगित मात्र ही किया गया है, क्योंकि वे ओपधियां सर्वजनसुलभ नही है—उनका प्राप्त करना शक्य नहीं है, अस्तु जनका मविस्तर वर्णन नहीं दिया जा सका है। ऐसी बहुत सी महान् गुणो से युक्त महाफल देने वाली रसायन ओपधियां और भी है, जिनका वर्णन इम अध्याय में नहीं हो सका है।

> डक्तानि शक्यानि फल्लान्वितानि युगानुरूपाणि रसायनानि । महानुशंसान्यपि चापराणि प्राप्त्यादिकष्टानि न कीर्त्तितानि ॥

> > ( अ. ह र )

इति

\*

१ एरराडतैलमथ निम्वफलास्थितैलमेतद्रसायनमनामयकायकारि । ज्योतिष्मतीफलपलाशफलोद्भव वा तैल वलीपलितहारि भिपक्प्रदिष्टम् ॥ (यो र)

निम्वस्य तैल प्रकृतिस्थमेव नस्तो निपिक्त विधिना यथावत् । मासेन गोक्षीरभुजो नरस्य जराग्रद्रुत पलित निहन्ति ॥ ( भै र. )

४४ भि० सि०

# ( परिशिष्ट )

# पंचम खराड

# परिशिष्टाध्याय

पूर्व के अध्यायों में प्राय. कायचिकित्सा से सम्वन्धित रोगों का आख्यान हो चुका है। इस अध्याय में कुछ अवशिष्ट रोगों का, शल्य-काय उभयविध रोगो ( Medicosurgical Diseases ) का तथा कुछ विप्रकीर्ण विषयों का मक्षिप्त विचार प्रस्तुत किया जा रहा है। इसमें केवल इष्टफल योगों का ही वर्णन है।

वृद्धिगेग ( Inguino-Scrotalswelling )

### प्रतिषेध

वृपग वृद्धि या अण्डकोप शोथ (Orchitis) — चिकित्सा क्रम-सर्व प्रकार के वृद्धि रोगो मे पूर्ण विश्वाम, रेचन, वातानुलोमक तथा मूत्रप्रवर्त्तक औपधियो का प्रयोग करना चाहिए। त्रिफ्लां चूर्ण दो तोला, जल १६ तोला, अवशिष्ट क्वाथ ४ तोला मे उतना ही गोमूत्र मिलाकर प्रांत काल में देने थे नवीन वृद्धि में सद्य: लाभ होता है। साथ मे गुग्गुलु वटी २-२, सुवह-शाम गर्म जल से तथा रात मे सोते समय पट्सकार चूर्ण या हरीतकी चूर्ण ६ माशा या यष्ट्यादि चूर्ण ६ माशा रात को सोते समय गर्म गल से देना चाहिए। एरण्ड तैल का प्रयोग भी उत्तम रहता है। जे घीकुआर की फाडकर उक्षपर आमाहल्दी का चूर्ण छिडक कर वृषण पर वाँधना और लैंगोट लगाना भी उत्तम रहता है।

गलगरुड (Goitre)—स्थानिक लेप, वमन, रेचन, शिरोविरेचन तथा रक्तविस्नावण लाभप्रद रहता है। रोगो को मोजन मे जो, कोदो, मूँग, परवल, करेंला, अदरक, लहसुन एव प्याज प्रचुर मात्रा मे देना चाहिए। लेप— अदरक, सहिजन, सोठ, काला जीरा, प्याज, मसूर की दाल और बकरो की मोगी को पीसकर मन्दोष्ण लेप। केवल जलकुम्भी को पीस कर उसका लेप गले पर घढाना तथा उसका रस निकाल १-२ तोला प्रतिदिन रोगो को पिलाना उत्तम

१ रेचन मूत्रकुद् यच्च यद्वायोरनुुलोमनम् । तत्सर्वं चुद्धिरोगेपु भेपज परियो ग्येत् ॥ त्रिफलाक्वाथगोमूत्रं पिवेत् प्रातरतन्द्रित । कफवातोद्भव हन्ति श्वयथु चूषणोत्थितम् ॥ ( भै र ) न्हना है। झाटूनिक विद्वानों ने इसकी उत्पत्ति में भोजन में जम्बुकी धातु (Iodine) नी कमी को कारण माना है। जल्कुम्मी में यह तत्त्व प्रचुर परिमाण में मिलना है। फलनः लाम भी होता है।

असृताच तेल-गिलोग, नीम की छाल, हैस की जड, कुटज की छाल, पिप्पर्छी, बला, अतिवला, देवबार प्रत्येक २ तोला। जल मे पीसकर कल्क बनावे, किर इसमें नरमों गा तिल का तेल १ सेर, पानी ४ सेर मिलाकर वग्नि पर चटाजर तैल-पाकविधि में तैल का पाक कर ले। इसको दूध में मिलाकर है तो ने-१ तोले की मात्रा में पिलाना चाहिए। कांबनार गुग्गुलु का भी सेवन जराग जा मकना है। अमृताब तेल का नस्य भो उत्तम रहना है।

डाचार्य चरक ने लिखा है कि घृत, दूध और कपाय रस के द्रव्यो का बहुल्ता मे उपयोग करने से गलगण्ड नही होता है। अस्तु, गलगएड को चिकित्सा में भी इन पोपक आहारो का ध्यान रखना चाहिए।<sup>२</sup>

# 

कांचनार गुगगुलु-जाचनार की द्याल २० तोला, सोठ, मरिच, पिप्पली प्रत्रेक ५-५ तोले, हर्रा, व्हेरा, वांवला प्रत्येक २॥ तोले, वरुण की छाल १। ठोला, तेजणन, छोटी इलायची के वाने तथा दालचीनी ४-४ मागे। मब को बूट छानकर चूर्ण वर से। फिर इस समस्त चूर्ण के वरावर गुढ़ गुगगुलु मिलावे। तिफला व्याय की मावना देकर २-- माशे की गोलियाँ बनाकर रख ले। प्रान-मायं १-१ गोली। अनुपान हरीतनी, मुगुडो या खदिर का काढा या केवल गर्म उल। पथ्य तथा चिकित्मा क्रम गलगण्ड सदृग। गोप का अनुबन्ध हो नो बलबर्घक एव क्षयघन उपचार भी करे। निम्नलिखित औपवि का उपयोग इप्टरुग है। वनगोभी को मूल के नाथ उखाड़कर साफ करके पीसकर उसका एज छटाज ताजा रम निकालकर २॥ मरिच के साथ लगातार इक्कीस दिनो नंग्र गरे। उसी जो लुग्दी को गर्म करके गाँठ की जगहो पर वांध दे। लावष्यक हो नो ४१ दिनो तक प्रयोग करे रोग निर्मूल हो जाता है। पंचतिका युन रूगगुन्दु ( गुप्ताविज्ञार) का उपयोग भी गएडमाला, अपची, नाढीव्रणादि में लामप्रद रहना है।

- १ तैत्र पिवेच्वामृतवरित्रनिम्बहिल्लाह्वणवरमकपिष्पलीमि । मित्र वर्णमञा च मदेवदारु हिताय निरयं गलगग्दरोगे ॥ ( सु )
- २ वृन्धीरम्यानामन्यानान भवन्ति ते। (च. वि. २१)

#### पंचम राखः : परिशिष्टाध्याय

## वरा-शोथ विद्रधि एवं वरा प्रतिषेध

२ 'शिम्नू---महिजन के मूल का स्वरस १ तोला मधु मिलाकर वयवा सहजन को छाल का ववाय बनाकर भुनी हीग (४ र०) और सेधा नमक (१ मा०) मिलाकर पोना उत्तम कार्य करता है । पूयोत्पत्ति के रोकने मे यह उत्तम कार्य करता है। त्रिफला, वरुण, शिग्रु, दशमूल, पुनर्नवा, गुग्गुलु और गोमूत्र आदि का उपयोग नो उत्तम रहता है। शिग्रु के इन्ही गुणो के कारण लोग इसे आयुर्वेद का एण्टिदायटिक मानते है।

दशाङ्ग लेप--- जिरीप की छाल, मुल्ठेो, तगर, लाल चन्दन, छोटी इलायची, जटामासो ( वालछड ), हल्दी, दारुहल्दी, कूठ, नेत्रवाला । इनको एकत्र कूटकर कपउछान च्यूर्ण वना ले । इम लेप का एक तोला लेकर पानो से महोन पीस कर उसमें घी १ तोला, शहद १ तोला, गेठ्ठ का आटा, अलसी ( कूटी हुई ) ५-- १० तोला या आवश्यकतानुसार मिलाकर आग पर गर्म करके व्रणशोध के स्थान पर एक कपडा रखकर उस पर फैलाकर ऊपर से एक और कपडा रख कर बाँच दे । द-३ घटे पर पुल्टिस वदलता रहे । यदि प्रारंभ में ही इसका प्रयोग किया जाय तो शोध बैठ जाता है । यदि पकना प्रारंभ में ही इसका प्रयोग किया जाय तो शोध बैठ जाता है । यदि पकना प्रारंभ हो गया है तो जल्दी पक्तकर फूट जाता है । फूटने पर भी दो-तीन दिनो तक इसका प्रयोग करता रहे तो मवाद निकलकर व्रण स्थान शुद्ध हो जाता है । पश्चात् रोपण की व्यवस्था करे ।

च्चणशोधन---निम्वपत्र, त्रिफला, खदिर, दारुहरिद्रा, वट आदि के फषाय से प्रचालन वर्णो का शोधक है।

ेश जोभाञ्जनकनिर्यू ह हिंगुसैधवसयुत । अचिराद् विद्रधि हन्ति प्रात प्रार्तनिषेवित ॥ शिग्रुमूल जले घौत दरपिष्ट प्रगालयेत् । तद्रस मधुना लेपो हन्त्यन्तर्विद्रधि नर ॥ 300

# भिपकर्म-सिद्धि

जात्यादि तैल्ल—चमेली की पत्ती, निम्वपत्र, पटोल पत्र, करंज पत्र, मोम, मुलैठी, कूठ, हरिद्रा, दारुहरिद्रा, कुटकी, मजीठ, पद्माख, लोध, हरड, कमल केसर, शुद्ध तुत्य, अनन्तमूल और करज वोज । प्रत्येक २ तोला । तिल तैल १ सेर । जल ४ सेर । तैलपाक विधि से सिद्ध करे । यह वृहद् जात्यादि तैल परम व्रणरोपण योग है ।

मिश्रधःपुष्पी ( अधाहुलो )—यह व्रणोपचार मे महौपधि है । यह शोथघ्न, सकोचक, वेदनाहर, रक्तशोधक, विपघ्न आदि गुणो से युक्त होती है । इसका अधिकतर वाहच प्रयोग शोफयुक्त स्थानो पर किया जाता है । 'पूययुक्त सधिशोथ, अस्थिपाक, निर्जीवाङ्गत्व प्रभृति दु साध्य रोगो मे भी इसके पचाङ्ग का लेप करने से अद्भुत लाभ देखने को मिला है । निर्जीवाङ्गत्व तथा कोथ ( गैग्रीन ) मे इमका वाह्य लेप समान मात्रा मे मूषाकर्णी पचाङ्ग को मिलाकर लेप रूप मे करना चाहिये । यह एक दृष्ठफल योग है ।

सद्योत्रण (Accidental wound)—गर्म किये घी और मुलैठी के चूर्ण का मिश्रित लेप व्रणगत बेदना को शान्त करता है। अपामार्ग की पत्ती का स्वरस व्रणस्थान पर छोडने से सद्य रक्त का स्तभन करता है। घृत ६ माशा और क्पूर ने मागा को एक में मिलाकर कटे स्थान पर भर कर बाँध देने से व्रण स्थान गत बेदना दूर हो जाती है और व्रण का रोहण भी शीघ्र होता है। कोरहू में निकाला ताजा तेल का पूरण भी ऐसा ही उत्तम पडता है। रक्त-लाव के बन्द करने के लिये फिटकिरी के चूर्ण का स्थानिक उपयोग भी उत्तम रहता है। सद्योजात व्रणों में सरफोके का रस, काकजंघा का रस भैस के प्रथम नवजात बच्चे का मल अथवा लज्जालु का रस या कल्क का लेप सद्यों व्रण में लगा कर बांधने में व्रण शीघ्र भर कर ठीक हो जाता है। भ

नाडीझण (Sinuses) — वला की पत्ती का रस निकाले। नासूर के छिद्र में टपकाये। इसी पत्ती को पीसकर, घी में तलकर टीकरी जैसी बनाकर ब्रण के मुरा पर बाँध दे। शीघ्र ब्रण का रोपण होता है।

एक वा सारिवामूल सर्वव्रणविशोधनम् । अपेतपूतिमानाना मासस्थानामरोहताम् ॥ षरक सरोपण कार्य निल्जो मधुसयुत ॥ अरवगंधा रुहा लोझं कट्फल मधुर्याष्टका । समगा घातकीपुष्पम् परमं व्रणरोपणम् ॥ ( सु. सं , भे र. ) १ दारपुट्या काकजट्घा प्रथम माहिपीसुतम् । मल लज्जा च मद्यस्क्व्रणघ्नं पृथगेव तु ॥ खुम्बर सार—दस सेर हरी पुष्ट गूलर की पत्ती धोकर साफ कर ले। फिर इसको साफ किये ओखल में डालकर मूसल से कूट ले। फिर उसमे १ मन जल डालकर कर्ल्डदार वर्त्तन में रखकर आग पर चढाकर मंद थांच पर पकावे। जब चौथाई जल शेप रहे तो उतार कर अच्छे कपडे से दो वार छानकर उसमे ५ तोला मुहागा मिलाकर पुन आग पर चढाकर मद आँच पर पकावे। ज़ब यह करछे में लगने लगे तो नीचे उतार कर कलईदार थालो मे फैलावे। इसके ऊपर एक कपडा बांध कर धूप में सुखा ले। जब लेह जैसा हो जावे तो काच के वरतन में भर कर रख ले।

अग्निद्ग्ध व्रणलेप—मोम, मुलैठी, लोध, राल, मजीठ, श्वेत चन्दन, मूर्वा प्रत्येक ४-४ तोला और गाय का घो ६४ तोला ले। प्रथम मुलैठी, लोध, राल, मजीठ, चन्दन, मूर्वा का चूर्ण करे। उसमे मोम और घी मिला कर ३ सेर पानी डालकर घो को आग पर पका ले। पश्चात् छानकर शीशी मे रख ले। सभी प्रकार के अग्नि से जले स्थान पर लगावे। (सु० सू० १३)

भग्न ( Fractures )—अस्थिभग्न के रोगियोमे खाने के लिये मास, मासरस ( अस्थि का शोरवा ), लहसुन, घृत, दूघ, मटर की दाल तथा अन्य वलवर्धक आहार देना चाहिये। प्रथम प्रसुता गाय का दूध, मधुरौषधि गण की ओषधियाँ, घृत और लाचा चूर्ण का प्रयोग करना चाहिये।

अस्थिसंहारादि चूर्ण-हरजोड का चूर्ण, लाक्षाचूर्ण, गोधूम चूर्ण ( आटा ), अर्जुन की छाल का चूर्ण सम भाग मे लेकर मिश्रित करे। इसे घी और चीनी के साथ मिलाकर १ तोले की मात्रा मे ले और ऊपर से दूघ पिये। इसके उपयोग से भग्न का सधान शीघ्रता से होता है। अस्थिसहारक का बाह्य तथा आभ्यंतर प्रयोग अकेले ही अस्थिसयोजन मे उत्तम कार्य करता है। इस का सेवन घृत के साथ या दूध के साथ करना चाहिये। क्योकि इस मे सूरण जैसे मुख और गले मे क्षोभ पैदा करने का दुर्गुण है। स्वरस को घृत और जकर या दूध मे लेने पर यह अवगुण दूर हो जाता है। यह एक रसायन कोपवि है, जिसका कई एक वैद्यक प्रथो में अट्नृत गुप लिपा मिलता।

भगंदर (Fistula in Ano) — यह जस्त्रकर्म साध्य रोग है। रोग की प्रारंभिक अवस्था में जातिपत्रादि लेप (भा प्र) से उत्तम लाभ होता है। इस लेप में चमेली की पत्ती, वट के कोमल पत्र, गिलीय, सोठ तथा सेंधा नमक उन्हें सम भाग में लेकर मट्ठे में पीस कर मोटा लेप कर ऊपर से बटपत्र ने आवृत कर के लगोटे वाधने में लाभ होता है।

नचक्कार्पिक गुगगुलु—हरें, वहेरा, अग्वला प्रत्येक १-१ तोला, शुड गुगगुलु ५ तोला, छोटी पिप्पली १ तोला । सबको कूट पीम कर कपढ़छान चूर्ण बनाकर घृत के माथ मदित कर के २-२ माठो को गोलियां बना ले । सुखा कर जीशों में भर ले । मुबहु-शाम १-१ गोली का दूघ या जल से सेवन करे । भगदर में हितकर होता है ।

विसपे (Erisepelas)१-जिरोप के पत्र या छाल के कपाय से प्रक्षालन, पत्रको पीम कर लेप तथा कपाय का पिलाना। उत्तम लाभ दिखलाता है। २-कीरा कामीन ४ रत्ती लेकर १ पीण्ड जल में घोल कर बिलयन बना ले। इस में कपटा भिगा कर बिमपति स्थान पर रप्तने में भी लाभ होता है। विस्फोट मे अन्यान्त्र रत्नजोधक चिकित्माबो के साथ गिरीप का भी वाह्याम्यन्तर प्रयोग करना चाहिये।

मसूरिका ( Pox )-

निस्चाटि कपाय—नीम की छाल, पित्तपापडा, पाठा, पटोल पत्र, कुटकी, अटूमें की छाल, दुराउमा, आवला, ख़स, श्वेत चदन, लाल चदन। सम भाग में लेजर त्याय बना कर पीने में त्रिदोपज मसूरिका, ज्वर, विस्फोट, विसर्प आदि दूर होते हैं। यदि किन्ही दोपों में मसूरिका के दाने अतल्जि हो गये हो तो इस बताय जा दानों के ठीक निकलने के लिये प्रयोग करना चाहिये। मसूरिका में दानों के निकरने में विषमयना कम होकर रोगी को सुख की प्रतीति होती है।

पटोछोदि कपाय-पटोलपत्र, गिलीय, नागरमोथा, अटूमा, धमासा, चिरायना, नीम की ठाल, कुटको, पित्तपापड़ा। उन द्रव्यो के क्वाथ को पिलाने ने मसूनिका के कडने दाने बैठ जाते है, पक्ष्य दाने सूख जाते है। विस्कोट तथा ज्वर के जमन के लिये यह उत्तम है।

१ किमन्न चित्र यदि वच्यवल्ठी संमेविता शर्करया घृतेन । मागेन रोगान् विनिहन्ति मर्वान् मागन्यं यीवनमातनोति ॥ (हरमेखला)

### पंचम खर्ण्ड : परिशिष्टाध्याय

मसूरिकामे दानों को निकाल्ना हो तो प्रथमोक्त का और वैठाना हो तो ट्वितीयोक्त कषाय का प्रयोग करना चाहिये।

उपदंश, फिरंग

र्त्र्यंकरी—मूखी पत्ती १ तोला, गोलो पत्ती २।। तोला, काली मिर्च, एक छटाक पानी में पीस कर, चीनी के शर्वत के साथ सेवन करे । सुवह-शाम दिन मे दो बार, कुल एक सप्ताह तक त्तेवन करावे ।

पाददारी ( वेवाई Rhagades )---राल और सेधानमक दोनो को मम भाग मे लेकर पीस कर शहद और घृत मिलावे। फिर सरसो का तेल मिला कर मल्हम जैमे वना ले। दारी वाले स्थान पर लगावे।

युवानपिडिका-मुखटूपिका-१ मसूर की दाल को घी में भून कर दूध में पीसकर लगाने से एक सप्ताह में ही पर्याप्त लाभ होता है। २ शख भस्म का अवधूलन (मुहासे के ऊपर 'पाउडर' जैसे लगाना) उत्तम कार्य करता है। नाथ में पेट को ठीक रखने के लिये आरोग्यवर्धिनी १-२ गोली सुबह-शाम दिन मे दो बार देना चाहिये।

टयंग ( झाँई) — १ लोध, सोठ, देवदारु, गेरु, मसूर की दाल को पीसकर लेप करना। अथवा २ जायफल को दूध या जल में पीसकर लेप करना। ३ सीमम की पत्ती का लेप। ४ हल्दी के चूर्ण को मदार के दूध या वट के दूध के साथ लगाना। ५ अमल्ताश की पत्ती, आमाहल्दी को दही में पीसकर लेप करें। यह योग व्यग तथा युवानपिडिका दोनो में लाभप्रद रहता है।

अरुंपिका ( रूसी )---कूठ को तवे पर भूनकर चूर्ण बनाकर तिल तैल मे मिलाकर लेप करने से जत्तम लाभ होता है। सिर एव केशो की सफाई का भी ध्यान रखना चाहिये।

इन्द्रलुप्त--१ उस्तरे से उथले चीरे लगा कर या हल्के प्रच्छान लगाकर गुजा के बीजों का लेप करना । २ हाथो के दाँत की अतर्धूम भस्म बनाकर उसमे उतनी ही श्रेष्ठ रसोत मिलाकर जल के साथ पीसकर लेप लगाने से नष्ट हुए केश पुनः उत्पन्न हो जाते है । ९ इस योग को यहाँ तक प्रशसा है कि हाथ के तलवे मे भो लेप करने से बाल आ सकते है । ३ इन्द्रलुप्त-नाशन तैल का सिर पर मालिश करना भी उत्तम है । चक्रदत्ता का स्नुह्याद्य तैल या इन्द्रलुप्तघ्न तैल उत्तम रहता है । निर्माणविधि इस प्रकार है । क्लार्थ-थूहर का दूभ, आक का

१ हस्तिदन्तमसी क्रत्वा मुख्य चैव रसाञ्जनम् । लोमान्येतेन जायन्ते लेपात्पाणितलेष्वपि ॥ दूध, भृंगराज, कलिहारी, वत्सनाभ, गुंजा की जड, इन्द्रायण मूल, सफेद सरमो । इनको समभाग मे लेकर कल्क १ पाव, सरमो का तेल १ सेर, बकरी का मूत्र, गोमूत्र प्रत्येक २ सेर । मद व्यांच पर तैल का पाक करे । अभ्यगार्थ उपयोग करे ।

नापितकराडु ( Barbers Ittch )---१. उदुम्बर सार का लेप। २ दशाङ्ग लेप का लगाना। ३. हरताल, मैनशिल, मुदीशख, शुद्ध टंकण वरावर भाग मे लेकर महीन पीसकर वेसलीन मे मल्हम जैसा बनाकर लगाना।

पछित रोग—( अकाल में केनो का सफेद होना)—केशरजन के लिये कई लेप तथा तैल (नीलिनी, महानील तैल) आदि योग है। सर्वोत्तम योग निम्नलिखित है और दृष्टफल है। इनका नाक से नस्य के रूप मे तथा पीने के लिये दोनो तरह से उपयोग होना चाहिये। प्रयोग काल मे व्यक्ति को गाय के दूध और मात पर रहना आवश्यक है। इन द्रव्यो का उल्लेख रसायनाधिकार मे हो चुका है। यहां दूसरे ग्रंथ से उद्धरण प्रस्तुत किया जा रहा है।

विमीतक, निम्व, गम्भारी, हरीतकी, जाखोटक ( सिहोर ), लाल गुजा इनमें किसी एक के बीज से निर्मित तैल का नस्य द्वारा प्रयोग करने से निव्चित सफेट वाल काले हो जाते है।<sup>9</sup>

राज्यामूत्र-१ विम्बी के मूल का रस १ तोले की मात्रा में एक सप्ताह तक करने से मोने में पेगाव करने की बीमारी दूर हो जाती है । २ अहिफेन का अल्प माता में प्रयोग ने रत्ती से दे रत्ती तक रात में सोते वक्त देने से भी लाभ होता हूँ । ३. जिसको जय्या में निद्रा के समय मूत्रस्नाव होता है उसके विम्तर के भीतर पीली मिट्टी का ढेला रखे । जब मूत्र में आई हो जावे तो उसको चूर करके तवा पर भून ले । इसको पुन १-३ माशे की मात्रा में घी और शहद के अनुपान से चटावे तो वादत छूट जाती है । ४ कमलगट्टा का चूर्ण १-२ मा० मधु से चटावे ।

छोमशानन ( केश गिराने के उपाय )--१ कुसुम्भ तैल (वर्रे का तेल) मा वम्प्रग केशो हो गिराता है। २. शख भस्म को एक सप्ताह तक केले के रन में भावित करके सुखा ले। पश्चात् उनमे उननी ही मात्रां मे हरताल मिलाकर रख ले। इनी में थोटा कली का चूना मिलाकर रख ले। इस चूर्ण के लेप से केन गिर जाते है।

१ विभीतनिम्यगाम्नारी शिवा शैलुरच काकिनी । एकैकतैलनस्येन पलिनं नश्यति झूवम् ॥ ( शा मं )

७१४

अलस ( घ्रंगुलियों का सड़ना )---पंचगुण तैल या मरिचादि तैल का लगाना ।

मुखपाक ( Stomatis )—

१ ज्ञुद्ध टकण का मधु से लेप । २ दुग्धपाषाण (सग जराहत) मधु से लेप करना । ३ खदिरादि वटी का मुख मे घारण करना । ४ चमेली पत्र या सहिजन के छाल का काढा बनाकर कुल्ली करना । ५. नित्य मृदु रेचन (यष्ट्यादि चूर्ण ६ मा.) देना । वार-बार होने वाले मुख पाक मे अकुरित चने का सेवन एक मास तक ।

६. जात्यादि कपाय----चमेलो की पत्ती, अनार की पत्ती, बव्वूल को छाल, वेर की जड । प्रत्येक ६--६ माशे । जौकुट करके ६४ तोले जल मे पकावे । आधा शेष रहने पर ज्यमे जुद्ध फिटकिरी १ मागा और शुद्ध टकण १ माशा मिलाकर रख ले । दिन मे कई वार कुल्ली करे । इससे मुख और गले के पकने मे अच्छा लाभ होता है ।

तुग्रिडकेरी ( Tonsils enlarged )—१ कफकेतु ( कासरोगा-धिकार) का पानी में पीस कर गले मे वाहर से लेप। २ अध-पुष्पी ( अधा हुली ) की पत्ती, शहतूत की पत्ती, रहर की पत्ती, मरिच ७ दाने मिलाकर एकत्र महीन पीस कर आग पर गर्म करके गले के वाहर से वाँधे। यथावश्यक एक सप्ताह से लेकर एक मास तक प्रयोग करने से पर्याप्त लाभ होता है। ३. ग्रह धूम ( रसोई घर का धुवा ), सेंधानमक और मधु एक मे मिलाकर गले के अदर लेप करे। ४ कल्याणावलेह ( वातरोगाधिकार) ३ माशा मे शु टकण ४ रत्ती, १ माथा मधु मे मिलाकर दिन में दो वार चटावे। ५. पीत सैरेयक ( पीली कटसरेया का क्वाथ बनाकर उससे कई वार गार्गल भो रोगी को कराना चाहिये।

चल्रद्न्त ( दॉतों के हिलने ) -- में मौलसिरो ( वकुल ) की छाल का मजन उत्तम रहता है। किसी मीठे तेल का अथवा वातरोगाधिकार में पठित तैलो का, पंचगुण तैल का अथवा इरिमेदादि तैल का मुह में कुल्ला करना उत्तम रहता है।<sup>9</sup>

दॉतों मे पानी का लगना-अजवायन, हल्दी और सेधानमक का महीन चूर्ण वनाकर सरसो के तेल मे मिलाकर मजन करना उत्तम होता है।

१ एषः सुगन्धमुकुलो वकुलो विभाति वृक्षाग्रणो प्रियतमे मदनैकवन्धु । यस्य त्वचा च चिरचवितया नितान्तं दन्ता भवन्ति चपला अपि वज्जतूल्या ॥

(वैजी)

दृशतसमंस्कार चूर्गा—सोठ, हरड़, मोथा, करवा, कपूर, मुपारी को वतर्बू म भस्म, काली मिर्च, दालचीनी तथा लवङ्ग का चूर्ण १-१ तोला लेकर समग्र चूर्ज के बरावर खडिया ( Chalk ) मिला ले। इसके मंजन मे दाँत झार मुख के रोग दूर होते हैं।

च् छद्नत संजन-विफला विक्टू तूतिया तीनो नोन पतंग । दन्त वछ सम होत ई माजूफल के मंग ।

उन चूर्ण का उपयोग मनूडे ने होने वाले रक्तस्राव मे तथा दन्त वेष्ट ( Pyorrhoea ) मे करना चाहिये ।

इरिमेदादि तेल — गैर को छाल २०० तोला, मौलसिरो की छाल २०० नोठा के कूट २०४८ तोला जल में टालकर पकार्वे । जव ५१२ तोला जल वाकी रहे तब कपटे से छान ले । पीछे उसमें १२८ तोला तिल का तैल और खैर की छाठ, लोग, गेन, अगर, पद्माख, मजीठ, लोव, मुलैठी, लाख, वढ की छाल, नागर-मोथा, दालचीनी, जापफल, कवावचीनी, अकरकरा, पतंग, घायके फूल, छोटी इलायची, नागरेवार और कायफल की छाल — प्रत्येक १-१ तोला ले इनका व क करके मिलावे । पीछे तैलपाक विधि से मदी आँच पर पकावे और खोचे से हिठाना रहे । जव तैल निद्ध हो जाय तव ठवा होने पर जसमे एक तोला कपूर का चूर्ण मिलाकर कपटे से छानकर जीशी में भर लें ।

उपयोग-इस तैल से मुँह का पकना, मसूड़ो का पकना वौर उसमे मवाद (पीप) होना, दातो का मटना, दातो में छिट्र होना, दाँत फटना, दातो मे कीड़े होना, मुँह की दुर्गन्व तथा जीम, तालू बौर बांठ के रोग ये सब नष्ट होते है।

वक्तव्य—यार्न्न बर में यह पाठ इरिमेदादि तैल के नाम से दिया है उसमें टरिमेदके स्थान में र्फरे तथा मौलमिरी की छाल लेकर बनाने से यह योग अधिक गुणकारक होता है।

कर्णशृल ( Earache )-

? आक या मटार के पके हुए पत्ते पर घो टोनो तरफ चुपड कर प्रदीष्त आग पर तणकर, निचोट कर रम निकाले । इस रस को कान मे गुनगुना कर छोटे । उनमें कान दी नीव्र बेदना भी घान्त होती है । (भै. र.)

२---गाय, भैस व्यटि अष्टमूतों में से किसी एक मृत्र को लेकर कपड़े<sup>1</sup> से छान-कर मन्दोणा जान में पुरण करने से कान की बेदना जान्त होती है। (भे. र)।

१. अष्टानामपि मृत्राणा मूत्रेणान्यतमेन वा।

कोष्णेन पूरयेत्कर्णं कर्णयूलोपयान्तये ॥

कर्णस्ताव ( Chroni Ear Discharge )-

१ जलकुम्भी तेलल-जलकुम्भी का कल्क १६ तोला, तिल तैल ६४ तोला, जलकुम्भी का स्वरस २५६ तोला। सयको तैल पाक विघि से पकावे। **करव**ात् कपडे से छानकर ञीशी में भर ले। कान को साफ करके कान मे पूरण करने से कान से मवादका आना कम होता है और वेदना भी शान्त होती है।

२—पुराने कर्णस्राव मे विषगर्भ तैल (वातरोगाधिकार ) का पूरण भी उत्ताम कार्य करता है।

# दुष्ट प्रतिच्याय या जीर्ण नासारोग या अपीनस

१. चित्रकहरीतकी—चित्रकमूल का क्वाय ४०० तोला, माँवले का स्वरस या कपाय २५६ तोला और गुड ४०० तोला। इन सवको एकत्र करके पकावे। जव अवलेह जैसे हो जावे तव उसमे सोठ, काली मिर्च, छोटी पीपल, तेजपात, इलायची ८-८ तोला और यवाखार २ तोला। इनका कपड़छान चूर्ण मिलाकर रख छोडे। दूसरे दिन ठंडा होने पर उसमें ३२ तोला शहद मिलाकर भर कर रख दे। इसमें प्रक्षेप द्रव्यों में ८ तोले कायफर का चूर्ण मिलाने से और उत्तम लाभ होता है। (भै. र)

सेवन विधि— ६ माशा को मात्रा मे प्रात -सायम् गर्म दूध के साथ। उपयोग-पुरानी नाक की वीमारी, वार-बार होने वाले प्रतिश्याय (जुकाम), कएठञालूक, गलशुएडी तथा तुएिडकेरी रोग मे उत्तम कार्य करता है।

२ केवल मघुयष्टी च्तूर्ण ६ माशा की मात्रा मे घृत ६ माशा और मधु ६ माशा के साथ मिलाकर प्रात -साय सेवन करने से भो पोनस प्रभृति व्याधियो में उत्तम लाभ होता है । इसे 'मधुक रसायन' कहते है ।

३ व्याघ्रो तैलु-तिल तैल २० तोला, कल्कार्थ बंटकारी मूल, दन्ती पंचाग, वच, सहजन की छाल, तुलसो, सिन्दुवार, त्रिकटु और मैन्धव का मिश्रित कल्क ५ तोले । पानी १ सेर । यथाविधि तैल को पकाकर छानकर शीशी मे भर ले । नाक मे इस तैल की वूँद ( Nasaldrop ) छोडने से बहुत प्रकार के नासा रोग ठीक हो जाते है । (भेर)

नेत्राभिष्यंद्-१—दास्हरिद्रा के क्वाथ से वने रसाझन को स्त्री-स्तन्य या गोदुग्ध मे मिलाकर, खोलाकर, छानकर, ठडा करके नेत्रो मे टपकाने से अभि-ष्यन्द (जिसमे नेत्र,की लालिमा, अश्रुस्लाव, दाह, वेदनादि पाई जाती है) ठीक होता है। २---महिजन के पत्तो का स्वरस या कपाय खूव साफ छानकर मधु मिलाकर अञ्चन कराने या टपकाने से अभिष्यन्द मे लाभ होता है।

३---फुल्लिका द्रव--परिस्न,त सलिल (Distilledwater) ८ तोला, मिश्री ४ तोला, तेन्धा नमक ४ तोला, बुद्ध स्फटिका ४ तोला। मिश्रित नेत्र की बूंदें।

४-- तेत्रविन्दु--गुलावजल ८ तोला, कपूर ६ माशा, अफोम १ तोला, रसोत ८ तोला । मिधित । नेत्र मे वूर्दे डाले ।

चन्द्रोट्या वर्त्ति---- जख को नाभि, विभीतक मज्जा, हरीतकी, मनःशिला, पिप्पली, मरिच, वच, कूट । सम भाग में लेकर वकरी के दूध में पीसकर पतली वर्त्ति वनाकर रखले । सूर्योदय के पूर्व और सूर्यास्त के वाद पानी में घिसकर अजन लगाने से तिमिर, मासवृद्धि, काच, पटल, राव्यन्ध (रतीधी) एक वर्ष तक का पुष्प (फूटा) को दूर करती है ।

रतौधी के रोगियो को आहार में वाजरे की रोटी, दूध, नेनुवा का शाक, पका आग या आम का अमावट प्रचुर मात्रा में खाने को देना चाहिए। साथ में चन्द्रोदया वर्त्ति का अंजन भी कराना चाहिए।

त्रिफलाद्य घृत—गोवृत १ सेर, त्रिकला क्वाय, शतावरी का स्वरस या क्वाथ २-२ सेर, कल्कार्थ मधुयप्टी चूर्ण २० तोले, मन्द आंच पर पाक करले। इस वृत की १ तोले की मात्रा दिन में दो वार दूध में डालकर प्रात.-सार्य पिये। अथवा दाहद के साथ मिलाकर खावे। इसका नेत्रो मे अंजन भी किया जा सकता है। तिमिर, दृष्टिमाद्य प्रभृति वहुविध नेत्ररोग़ो में इसका सेवन आरच्येजनक लाभ दिखलाता है।

सप्तासृत लोह्—विफला चूर्ण, मधुयष्टी चूर्ण तथा लौह-भस्म सम भाग मे <sup>लेकर बना ले</sup> । मात्रा १-२ मा**गा । अनुपान घृत और मघु । विविध नेत्र रोगो** में इसका सेवन लाभप्रद है ।

त्रिफला चूर्ए-नेव में वहा प्रचसित है। इसका घृत एव मधु के अनुपान से सेवन अथवा उमका काढा या गीतकपाय बनाकर नेत्रो का नित्य प्रक्षालन बहुविध नेव रोगों में लामप्रद रहता है।

 १. लोलिम्पराजकविना वनितायतंसे शिग्रोरमुष्य कथितस्तु किमृपयोग । एतस्य पल्ठवरसात् समघो. किमन्यद् दृग्व्याधिमात्रहरणे महिलाग्रगण्ये । ( वै. जी ) अन्नण शुक्र ( Corneal opacity )

१—विफला घृत का अजन और पिलाना । २—चन्द्रोदयार्वीत्त का अंजन । ३—सुवर्णमालिनी वसन्त या वसन्त मालती (ज्वराधिकार) का मघु मे घिस कर नेत्र में अंजन भी उत्तम कार्य करता है ।

शिर शूल ( Headache )

शिर:शूलाद्रि वज्र-- शुद्ध पारद ४ तोला, शुद्ध गधक ४ तोला, लौह भस्म ४ तोला, निशोथ ४ तोला, शुद्ध गुग्गुलु १६ तोला, त्रिफला ८ तोला तथा मुलेठी, छोटी पीपल, सोठ, गोखरू, वायविडङ्ग, सरिवन, पिठवन, छोटी कटेरो, बड़ी कटेरी, छोटे गोखरू, बेल, अरणी, सोनापाठा, गंभारी, पाढल प्रत्येक १-१ तोला । प्रथम पारे और गधक को कज्जली कर उसमे लौह भस्म तथा अन्य द्रव्यो का चूर्ण मिलावे । पीछे साफ किये हुए गुग्गुलु को इमाम दस्ते मे डाल कर कूटे । जब गुग्गुलु नरम हो जावे तो उसमें अन्य द्रव्य मिलाकर दशमूल कपाय और भृङ्गराज स्वरस या कपाय की ३-३ भावना देकर ४-४ रत्ती की गोलिया वना ले । सुखाकर जीशी मे भर कर रख ले ।

मात्रा ओर अनुपान--२-२ गोली सुवह-शाम । वकरो का दूध, गाय का दूध या पथ्यादि ववाथ के अनुपान से सभी प्रकार के शिर शूल मे लाभप्रद ।

पथ्याषडङ्ग कपाय—हरें का दल, वहेरे का दल, आवला, चिरायता, हल्दी, नीमको छाल, गिलोय । प्रत्येक सम भाग जीकुट कर रख ले । २ तोला लेकर ३२ तोले पानी मे खौलाकर ८ तोला शेष रहने पर उतारे फिर गुड आधा तोला मिलाकर पीने को दे । यह एक परमोत्तम योग है, जो सभी प्रकार के शिर ग्रूल में लाभप्रद होता है ।<sup>9</sup>

गोद्न्ती भस्म--१ माशा की मात्रा मे दिन मे दो-तीन बार घो और चीनी के साथ सभी प्रकार शिर शूलो मे देना चाहिये।

षड्विन्टु तेळ—-एरएडमूल, तगर, सौफ, जोवन्ती के मूल, रास्ना, अगर, सेधानमक, दालचीनी, वायविडज्ज्ञ, मुलैठी और सोठ प्रत्येक १॥--१॥ तोला ले। वकरी के दूध मे पीस कर कल्क वनावे। उसमे काले तिल का तैल ६४ तोले, वकरी का दूध ६४ तोले और जल २५६ तोले डाल कर तैल पाक

१. पथ्याऽक्षधात्रीभूनिम्बनिशानिम्वामृतायुता ।

कृत क्वाथ षडङ्गीऽयं सगुड. शीर्षशूलहुत् ॥ ( शा. स )

विवि से पकावे। जव तैरु मिढ़ हो जाय तो कपडे से छान कर जीजी में मर ले।

उपयोग-- िंद यूल के रोगियों में ६-६ वूट की मात्रा दोनों नयुनों से रोगी को चित्त नेटाकर नाक में छोडे। शिर.यूल में मद्य आराम मिलता है।

अन्य तस्य—गिर गूल में नम्य एक चिकित्सा का उत्तन साधन है। एनव्य काय्य को छाल का महीन करवछन चूर्ग, नीवू ( नागवी ) के रस का, अपामार्ग के रस का, फिटकरी और कपूर के महीन चूर्ग का अथवा नौसादर और चूने का मिठित गध का भी उत्तम रहता है। एक नम्य और वडा उत्तम कार्य करता है इनकी गीगी में बनाकर रखना चाहिये और बीच-बीच में गिर जूल मे पीडित रोगी छो मुंघा दिया करे। कपूर, सत अजवायन, पुदीने जा मन, लोहवान का स्त मिश्रित । कई वार गूढ़ नघु का अंजन भी सद्य गिर जूल्यामक होता है।

रज.कृच्छू, रजोल्पता, रजावरोध

रजः प्रवर्त्तिनी वटी—१. गुढ सोहागा १ भाग, हीराकासीस १ भाग, घो ने सेंकी हीग है माग, सुसन्वर १ भाग। वृतकुमारी के रस में घोट कर ४-४ रक्तो की गोली बना ले। सान्ना—१-२ गोली दिन में सीन या चार वार जल से।

२ कुमार्यासव-भी भोजन के वाद २-२ चम्मच पोने को देना चाहिये ।

३ मूली, मेयी और गाजर के वीज को वरावर लेकर बनाया चूर्ए मात्रा ३ माना । गुडु के गर्म धर्वत से ।

#### रक्तप्रदर तथा योनिव्यापद

िसिद्धामृत योग--२. गुट्ट मुवर्ण गैरिक, टुग्धपापाण, दन्तीभस्म, जुद्ध फिटकिरी, प्रवाठ पिष्टि । नम मात्रा में लेकर वनापा महोन चूर्ण । मात्रा १-२ मारा दिन में दो या तीन वार । अनुपान केले की जड़ का रम १ छटांक या गृठर का जाढा । यह ब्वेत तथा रक्त दोनों प्रदर में उपयोगी है ।

२. वर्ने या ततैया के छत्ते को जलाकर उनको रात्र । ४-४ रत्ती को मात्रा में दिन मे तीन बार शुक्ति सस्म २-२ रत्तो मिलाकर उत्तम कार्य करना है । रक्त को बन्द जरना है ।

२. उंपनी व्यूनर के बीट को माफ करके महीन चूर्ण करे। कपड़े से छान घर मौनी में भर ले। १-२ मा० की मात्रा में चावल के पानी से दे। उत्तम रन्तप्रवर नामक होता है।

## पंचम खराड : परिशिष्टाध्याय

8. दार्ठ्योदि कृषाय-दारुहल्दी, रसोत, अडूसे की छाल, नागरमोथा, चिरा-यता, बेलगिरी, शुद्ध भल्लातक, रक्त चन्दन, नील कमल । इसका यथाविधि वना क्वाथ सभी प्रकार के प्रदर रोग मे लाभप्रद है । कठिन प्रदर के रोगियो मे इसका उपयोग अवश्य लाभप्रद होता है । <sup>9</sup>

५ पुष्यानुग चूर्र्ण-पाठा, जामुन तथा आम के बीज की गिरी, पाषाण-भेद, रसोत, अम्बछा, मोचरस, छज्जालु, मजीठ, कमलकेशर, नागकेशर या केसर, अतीस, मोथा, बिल्बफल मज्जा, पठानीलोध, सुवर्ण गैरिक, कायफल, काली मिरच, सोठ, मुनक्का, लाल चन्दन, सोनापाठा और कुडे की छाल, बानन्तमूल, धाय के फूल, मुर्लठी तथा अर्जुन की छाल। इन सब औषधियो की बराबर मात्रा मे पुष्यनक्षत्र मे लेकर इकट्ठी कर लेवे। पुन. पुष्य नक्षत्र मे ही इस चूर्ण योग को बनावे। मात्रा ३-६ माशे। अनुपान चावल का पानी। सभी प्रकार के योनिव्यापद एव प्रदर मे लाभप्रद।

**६. अशोकारिष्ट**—अशोक को छाल ५ सेर, लोध २॥ सेर ले। जौ-कुट करके ४०९६ तोले जल में पकावे जव चतुर्थांश शेष रहे तब कपडे से छानकर उसमे चीनी ५ सेर, शहद २॥ सेर, जौकुट की हुई मुनक्का १ सेर, धाय के फूल ६४ तोले। जीरा, नागरमोथा सोठ, दारुहस्दी, कमल, हरें, बहेडा, आंवला, आम की गुठली, केशर, अडूसा, श्वेत चन्दन, रसौत, पतग, खैर का बुरादा, बेल, सेमल का फूल या मोचरस, बरियरा का मूल, भिलावा, अनन्तमूल, गुडहुल के फूल, दालचीनी, बड़ी इलायची और लवज्ज प्रत्येक ४-४ तोला कपडछान चूर्ण डालकर किसी मिट्टी के बडे पात्र में या सागोन की लकडी के पीपे में भरकर मुह बन्द करके एक मास तक रख दे। एक मास पश्चात् छानकर शीशियो मे भर कर रख ले। मात्रा भोजन के बाद २-४ तोला बरावर पानी मिलाकर सेवन करे। फित्रयो के सभी गर्भाशयसम्बन्धी रोगो मे लाभप्रद।

७. फल घृत द्रव्य तथा निर्माण विधि—मजीठ, मुलैठी, कूठ, हरड, बहैरा, अविला, चीनी, वच, अजमोद, हल्दी, दाघहल्दी, घी मे सिंकी हुई होग, कुटको, कमल, चन्दन, मुनक्का, पद्माख, देवदार, मेदा, महामेदा, बिदारोकन्द, काकोली, असगन्ध, छोटी पीपल, चमेली के फूंल, बंशलोचन, बायविडंग, कमल, वरियरा के मूल, कायफल, अनन्त मूल, नागरमोथा, गोखरू, छोटी कटेरी और

१. दार्वीरसाञ्जनकिरातवृषाब्दबिल्वभल्लातकैरवकृतो मधुना कषाय: । पीतो जयत्यतिबलं प्रदरं सशूल पीतासितारुणविलोहितनीलशुक्लम् ॥ ४६ भिर्क सिर्क बटी कटेरी प्रत्येक १-१ तोला ले कूट कर कपड़छान कर जल में पीसकर इनका कन्फ करे। किर उस कल्क में गाय का घी १२८ तोला, शतावर का रस २४८ तोला गिलाकर ज़ृतपाक विधि से पकावे। जब घृत तैयार हो जाय तब कपड़े से छानका काच के बरतन में भरकर रख दे।

सात्रा और अनुपान-आवा तोला से १ तोला तक उतना ही मिश्री का पूर्ण मिलाकर दे और ऊपर मे दूध पिलावे ।

े उपयोग-जिम रत्री को वारम्वार गर्भपात होता हो, मरे हुये\_या अल्पायु बालक होते हा और एक वालक होकर फिर गर्भ न रहता हो ऐसी स्त्री को इस पून का मेवन कराने से बुद्दिमान् और स्वरूपवान् वालक होता है।

गर्भग्रुल, गर्भक्षों म---गर्भिणी को गर्भकाल में झूल होने पर घिरनी की को मिट्टी को पानी में चौलकर पिलाना चाहिये। गर्भचोभ में रक्तप्रदरीक्त रदतस्तभक उपचार करे।

## सूतिका रोग

१ दशमूळ क्वाथ—दर्शमूल का क्वाथ वनाकर उसमे एक तोला घी मिलाकर पिलाना ।

३ दरामृऌारिष्ट-( वातरोगाधिकार ) भोजन करने के वाद २-४ तोलंग समान जल मिलाकर । दिन में दो वार ।

#### वाल रोग

१- वालचातुर्भद्रिका—नागरमोथा, पिप्पली, अतीस और कारुहासीगी। सम भाग में ठेकर महीन ननाया च्रुणें। १-४ रत्ती ठक की मात्रा मे पानी में घिमफर चटाना, मातृम्तन्य में घोलकर पिलाना अथवा शहद के साथ चटाना। शिशुपो के ज्वर, पास, अतीसार, श्वास, वमन सभी रोगो में लाभप्रद रहता है। यह एक इष्टकठ सिद्ध्योग है।

२. छाखादि नेछ ( ज्वराधिकार )-की मालिन भी वालको के पुराने ज्वर मे प्रगरत है।

१ पन रूण्णारुणान्य्र तीचूणँ क्षीट्रेण संयुतम् । जिलोज्वरातिमारघ्नं कामध्वागवमीहरम् ॥

### पंचम खण्ड : परिशिष्टाध्याय

३. यदि वालक मातृस्तन्यपायो हो तो माता के लिए पथ्यादि की व्यवस्था करना भी अपेचित रहता है ।

४. शुद्ध टंकण है से १ रत्ती की मात्रा में मधु से चटाने के लिए बच्चो की, खाँसी में उत्तम कार्य करता है।

४ दाडिमचतु सम—जायफल, लौग, ब्वेत जीरा और बुद्ध सोहागे को बरावर मात्रा में लेकर दाडिम के फल के मध्य में भरकर, कपडमिट्टी करके पुटपाक कर ले। फिर पुट में से निकाल कर वकरी के दूध में पीसकर सुखाकर शीशी में भर कर रख ले। वच्चो का अतिसार एवं आमशूल में लाभप्रद। मात्रा २-४ रती। अनुपान मधुन

६ महागन्धक योग (ग्रहंगी अधिकारोक्त)—वालरोगो मे उत्तम लाभ दिखलाता है।

७ अष्टमंगल घृत—गोघृत १ सेर, कल्कार्थ— वच, कूठ, व्राह्मी, सरसो, अनन्तमूल, सेन्धा नमक तथा पिष्पली के कल्क से सिद्ध घृत को वनावे । वालको मे एक वल्य योग है । उनकी मेवा और आयुष्य का वर्द्धक है । वालक की वाल ग्रह के उपसर्ग से रक्षा करता है ।

वालगोष १--- घोघे को पानी मे उवाल कर एक--दो घोवे का 'रस ( शम्वूक मासरस ) उत्तम रहता है।

२---अश्वगध, को दूध में पकाकर (२ माशा अश्वगध, दूध है पाव, जल है पाव) पका कर, छान कर, मिश्री मिला कर, मीठा कर के देना भी उत्तम रहता है।

३ रससिन्दूर है र०, प्रवाल भस्म है र०, श्रुङ्ग भस्म है र०, शौख भस्म है र०, शुक्ति भस्म है र०, वराट भस्म है र०, शंबूक भस्म है र०, दन्ती भस्म १ रत्ती । मिलाकर २ मात्रा मे करके मंधु या घृत के 'साथ देने से अच्छा लाभ होता है ।

४—अर्कचीर का एक या दो वूद नाक सें नस्य रूप मे देना भी उत्तम रहता है । इससे छोकें आती है । वालक की दशा मे सुधार होता है । मास में एक, दो या तीन वार देना पर्याप्त होता है ।

## प्रतिविष

ष्ट्रश्चिक दंशों — १ अपामार्ग मूल का ऊपर से नीचे को दशित स्थान तक तीन बार तक धुमाना । इसमे अग से जडी का स्पर्श न हो और ऊपर से नीचे को एक ही दिशा मे घुमाना अपेक्षित रहता है । २. अर्क क्षीर का या पत्ती के रस का नाक में टपकाना या नस्य देना । सप्पदंशमें--पीपल के टहनी को तोड़े उसे चाकू से कल्म जैसे नुकीला करे । फिर कान गे पर्दे तक उसको पहुँचावे । बडे वेग से वह टहनी अंदर की ओर सिचेगी । मज़बूती से पकड कर रखे । सर्पविप में उत्तम कार्य करती है ।

# निम्नलिखित विषों मे प्रतिविष

विविध अग्ल या तेजाव सें--शंख या वराट भस्म-सज्जीखार और खोर

ठार्चोलिक अस्ल सें-चूने का पानी और शर्वत ।

विविध झारों में-तक, नीवू का सिरका का घोल ।

फास्फोरस में—१-२ रत्ती की मात्रा मे तुत्थ पानी में घोलकर १५, १५ मिनट पर देता चले वमन होगा विप निकल जावेगा ।

संखिया में----वन चौलाई का रस वडी मात्रा में पिलावे । कपास के वीज़ को मीगी भी हितकर है ।

पारद में---गधक, दूध और जो का सत्तू। जीर्ण विष मे जुद्ध गंधक और अपामार्ग स्वरस ।

नाग सें---अपामार्ग या अध्वत्य कपाय ।

ताग्र में--- दूध, जो मएड ।

जीर्ण विप सें-अपामार्गक्षार।

अहिफैन सें-हींग का घोल, करेमू का ज्ञाक। शुठी और अदरक भी प्रगस्त है।

धतूरा में — वैगन का स्वरस, नीवू का रस, भुने जीरे का चूर्ण, कमलपत्र-चूर्ण और इमली प्रशस्त है।

वत्सनाथ में--- धतूरे के पत्तो का रस, भल्लातक क्षार, घी, ताम्बूल पत्र स्वरस या कपूर का प्रयोग करे।

करवीर ( कनेर ) सें-हरोतकी ।

भल्लातक में-तिल, गुड, गरी, विल्वपत्र, कपास के वीज, हरिद्रा, कचूर, इमली । मूली का रस वाह्य एवं लाम्पंतर प्रयोग

अर्क सीर में---नीली रस।

तम्वाकू में-गुउ, गन्ने का रस और घो।

स्तुही में--सुवर्णपुष्यी मृलत्वक् ।

मधु-घृत समजनित विकार में--जल ।

भॉग में---तुलसी मंजरी ।

वरटी-भूंग दंश में--अमोनियम् फोर्ट का लगाना, किरोसिन तेल का लेप.। डच्च रक्तनिपीड (Hypertension)---(Hypertension with Albuminurea)

१. रसराज (वातरोगाधिकार) १-१ गोली प्रात.-साय दूध से । चंद्रप्रभा वटी रात में सोते वक्त २ गोली गाय के दूध से । साथ मे निम्नलिखित द्रव्यो से निर्मित कपाय दिन में दो बार ।

जटामासी, पुनर्नवा, गोखरू, वेल की छाल, सोठ, गुदूची, हरीतकी, एरगड मूल, वासा, पीपरि, पीपरामूल, वायविडङ्ग, पोहकरमूल, जपापुष्प, सेमल का फूल, बनार का फूल, नीलोफर, मधुयष्टि, आंवला, खस, हल्दी, दारुहल्दी, चन्दन,, शालपर्णी, पुष्टिनपर्णी, शतावरी तथा बृहती । [ कविराज विश्वनाथ उपाध्याय दुमका के सौजन्य से प्राप्त ]

अनिद्रा-१ आमलकी और निशोथ चूर्ण समभाग मिश्र । सात्रा ३ माशा भैस के दूध से प्रातः ।

२. जटामासी, पीपरामूल, र्शंखपुष्पी समभाग में मिश्र चूर्ण ३ माशा रात
 में सोते वक्त भैस के दूध से ।

अपस्मार, मूच्छी---- उष्ट्री या गर्दभी क्षीर का सेवन उत्तम रहता है। आमवात---में अन्य उपचारो के साथ मद्य का प्रयोग भी उत्तम मिला है।

माषादि मोदक छिल्के रहित उड़द का चूर्ण, जौ का आटा, चावल का आटा, गेहूँ का आटा तथा पिप्पली चूर्ण । वराबर मात्रा मे लेकर गाय के घी मे भूनकर रख ले । पश्चात् सव चूर्ण के वरावर मिश्री लेकर उसमे दुगुना जल डालकर आग पर चढाकर फिर उतार कर १-२ तोले का लड्डू बना ले । प्रातः-साय एक एक लड्डू जल या दूध से । यह एक सस्ता एवं उत्तम वाजीकर है ।

अधोग रक्तपित्त—मूत्रमार्ग से रक्त जाता हो तो शतावरी १ तोला, गोखरू बीज १ तोला, दूध १६ तोला और पानी ३२ तोला मिलाकर खोलाकर दूध मात्र शेष रहे तो उतार कर पिलावे। इसी प्रकार मलमार्ग से रक्त निकल रहा हो तो मोचरस, से सिद्ध दूध पिलावे। ये दोनो चरक के योग हैं और इष्ट-फल हैं।

रक्तरोधिक कपाय—गिलोय, गोरखमुरही, अनन्तमूल, चिरायता, चोवचीनी, पोहकर मूल, रास्ना, जवासा म्ल, अर्जुन, उसवा, हरें, वहेरा, बोवला, मुनक्का । इन द्रव्यो का कषाय सभी प्रकार की रक्तदुष्टि में लाभप्रद पाये गये हैं।

## भिपक्रमे-सिद्धि

सेपज-सेवन विचार-टोपवि सेवन के टस काल वतलाये गये हैं। इसमे रोग तथा नौरी के दल एव टोप का विचार करते हुए दवा का सेवन कराना चाहिये। कफ की लधिकता में खाली पेट लोपधि देनी चाहिये। अपान वायु के दोप में भोजन के पूर्व, नमान वायु के दोप में भोजन के मध्य में, उदान वायु के कोप में भोजन के उपरान्त, त्यान वायु के कुपित होने पर प्रात काल में लोपधि का सेवन कराना चाहिये। प्राण वायु के कुपित होने पर प्रात काल में लोपधि का सेवन कर जा ग्रामान्त में लोपधि दी जानी चाहिये। विप, वमन, हिक्का, श्वास, कास लोर तृपा मे वार वार लोपधि वरतनी चाहिये। लरोचक में भोजन के साथ मिलान्य लोपधि देना । कम्प, लालेप कीर हिक्का में स्वल्प भोजन के साथ सामुद्ग ( मोजन के पहले और वाद मे ) ओपधि दे। ऊर्ध्व जत्रुगत रोगो में रात में सोते वक्त छोपधि देनी चाहिये।

#### ग्रीपध सेवन काल<sup>9</sup>

 अनन्न औपध--- औपध को खाकर उसके जीर्ण होने पर तव भोजन किया जावे । अथवा आहार के जीर्ण होने पर औपधि । अथवा औपध के जीर्ण होने पर आहार लिया जावे ।

२, अन्न के आदि में---( प्राग्मकत ) भोजन के पहले । पहले कोपधि खाकर परचात् भोजन करना ।

३. मध्य में--आधा भोजन करके ओपधि गाना, पश्चात् आधा भोजन करना ।

४. इयंत म-भोजन के उपरान्त तुरन्त औषधि खाना ।

५. कचलान्तर--ग्रामो के मध्य में (ग्रामो के मध्य में मिलाकर नहीं)-गाना।

६. ग्रास ग्रास में--प्रत्येक ग्रास में मिलाकर लोपधि का मेवन ।

७ सुहु: सुहु:-अोपधि का वार वार चाटने या चूसने या पीने के लिये देना ।

८ सान्न--वाहार में वोपवि को मिलाकर खाना

६ सामुद्ग ( मम्पुट )--पहले औषध फिर भोजन, फिर औषध लेना नामुद्ग है। इनमे आहार दो औषच के बीच में आने से सम्पुटित हो जाता है।

१०. निशाकाल--गत में मोते समय वोपधि का खिलाना ।

१ युञ्ज्यादनन्नमन्नादी मध्येऽन्ते कवलान्तरे।

गाने ग्रासे मुहु सान्नं सामुद्गं निद्यि चौपधम् ॥ ( व हृ. मू १३ )

# ञ्चाचार्यपरम्परा प्रशस्तिः

चिन्तामर्गोर्गणपतेरसमवाप्तमत्या केदारगौर्यनुगृहीतविवेकशक्तया । विद्यागुरोविंभवतः परमार्थभक्त्या सोऽहं प्रशस्तिमुचितां प्रणयेह्ऽरीत्या॥ विद्यागुराविषयम् । वृद्धत्रयीये समये व्यतीते गते क्रमे प्रौढचिकित्सकानाम् । प्रादुवभूवावनिम्रूडलश्रीगंगाधरः सवनरेन्द्रमात्यः ॥, यों जल्पकल्पैश्चरकं ततान व्याख्याप्रसंगेविविधेर्मनोज्ञैः । कालकमेणाथ त एव जाताः कल्पद्रुमा मानववेंद्यगोष्ठं याम् ॥ कुछिक्रमणाथ ते एव जाताः कल्पदुमा मानववद्यगाध्याम् ॥ वैद्यां सुविद्यो यशसानवद्यः सिद्धौ प्रसिद्धोप्यथ् साधुवृत्तौः । देवोपमैः शिष्यगर्शरुपेतो वृहस्रतिश्चापरवद् बभासे ॥ 'वेदानुशिष्टे पथि शिष्टजुष्टे संस्थापिते तस्य तु वैद्यपीठे | त्रिसूत्रसग्यकृत्तरबोधलुव्धारछात्राः शर्एयं तमुपेयिवांसः ॥ सुशिक्षिता लब्धबल्प्रतिष्ठाः सुरनातकाः शास्त्रगिरासमेतः । हाराणचन्द्रो निखिलागमज्ञो राजेन्द्रसेनश्चरके विशिष्टः ॥ श्रीधर्मदासश्चरकावतारः सश्यामदासो निखिलार्थवेत्ता । 'सर्वेऽभवन् सिद्धतमा नरा सुवि स्त्रीभिश्च पुम्भिः परिपूजिताः समेः॥ अन्येऽपि, जाता महिमावदाताः परम्परां तां परिष्टंहयन्तः। गुरोरधीताखिलवैद्यविद्याः पीयूपहस्ताः कुशलाः कियासु॥ तेभ्यो नमस्कारपरः सदाऽहं श्रीधर्मदासान् प्रति भक्तिमावहे । गुरोगुरून् स्वान्नतिभिर्विशेषयन् स्वीयोचिता यत्खलु पक्षपाताः ॥ अधोतवान् यः सदशैश्चतुर्भिवर्पैः समग्रं चरकं गुरुभ्यः। अधातवान् यः सदशञ्चतुाभवपः समप्र चरक गुरुभ्यः। तच्चारकं पाठनशीलमप्रयं सुदुर्लभं चानुपमं प्रशुस्यम् ॥ 'आविभवात्तस्य विबोधसिन्धोः प्रकाशनान्नूतनपाठशेल्याः। पुनः प्रतिष्ठां यदवाप वेदः स्वायुर्हितात्मा सुवि विश्रुतो यः॥ ''विद्यासमृद्धौ सततानुरागी शिष्योपकारे निरतः छपातुः। वैद्यावतंसो मतिमान् सुधीरः स धर्मदासः कविराजराजः॥ ,एतेर्गुर्णैर्लन्धमना महामना यो मालवीयः परमादरेण। स विश्वविद्यालयवैद्यविद्यालयस्य मूर्धन्यपदे न्ययुड्क्त॥ 'घनान्धकारावृतमाप्य तत्त्वं प्रकाशयामास वचोमयूखेः। <sup>1</sup>प्रकाशकस्तम्भमिवाव्धिमार्गे सांयात्रिकाणां भिपजां नवानाम् ॥

श्रीधर्मदासेन च शिक्षिताः पुनः शिष्या बभूवूर्वहुनामधेयाः। जातो गुरोर्ज्ञानविशेपयुक्तः श्रीसत्यनारायग्रशास्त्रिवैद्यः ॥ काशोद्विजश्रेष्ठसुपूज्यवंशे चांशेन धन्वन्तरिरादिदेवः । श्रीसत्यनारायणशास्त्रिवर्यो जातः शरीरी त्वतुशास्त्रराशिः॥ गुरोर्गृहीतामथ वैद्यविद्यां पारायग्रेन प्रगुणीप्रकुवन् । अभ्यासयोगेऽपि सदानुरक्तः परं प्रतिष्ठां पदमारुरोह ॥ एवंविधेस्तैर्विविधैरुपायैराराधयामास गिरं यथावत्। शास्त्रश्रिया पूर्णतया वभासे मृजाभिरादर्श इवोब्ब्वल्श्रीः॥ स्वल्पेख्न कालैर्वहुलैः प्रतापैः सम्पूब्यमानो वुधवैद्यवृन्द्रैः। प्राचार्यतां चानुवभूव विश्वविद्यालयायुर्निंगमालयेऽपि ॥ अध्यापयामास च वैद्यविद्यां प्रोत्साहयन् साहंसिकप्रवीरान्। शिष्यान्नवान्स्नातकवैद्यवर्गान् प्राच्यप्रतीच्याप्तसमस्तशिक्षान् ॥ तत प्ररोहा चहुधा विकोर्णा शिष्यानुशिष्यैश्च परम्परायाम्। उभयझरूपा लोकप्रशस्ता. पटुभावनाढ्याः॥ अष्टाङ्गपूर्णा कोत्तिदिवोदासकता हितायुर्वेदे पुरा या प्रथिता तु काश्याम् । मनीषिणं तं समवाप्य सम्प्रत्यासादिता सा नवता स्वलिङ्गेः॥ श्रोतार्थसारेश्च पवित्रितश्रुतिः स्मृतेश्च सम्भेदसमेधितस्मृतिः। स पारगामी पथि तर्कककेशे जयी सदा जैमिनिशास्त्रविस्तरे॥ वैशेपिके चाप्तविशेपशीलो वोधे च वेदान्तविदां विशारदः । कान्येतिहासौघपुराणपारगो योगे तथाभ्यस्तसमस्ततन्त्रकः ॥ वाक्शासने वर्णविनिर्णये किल देवाधिदेवेन्द्रपुरोहितोपमः । नत्या च दूरीकृतचापलः पुमान् विश्वन् सदा यः सहजा प्रगल्भताम् ॥ कामं वभूवुरपरे भिपजः पृथिव्यां वैद्यान्विताऽभवटनेन वसुन्धरेयम् । आलम्बते कमपि नो कमला समृद्धं नारायणोरसि परं लभते प्रतिष्ठाम् ॥ रूपे नये तेजसि विकमे च तोषे च शान्त्या हरिणा समो गुगौः। काब्ये कविश्चन्द्रसमः सुदृश्यो बुद्ध-या गुरुश्चाग्निसमश्च शुद्धौ ॥ उदौरतायां मनुवत्सुकीर्त्तिः प्रातीभ्यजुष्टश्च भृगोः समः पुनः। गभीरतायाञ्च महार्णयोपमो यः पार्थवत् पार्थिवपूजने रतः॥ कृपालुतायाञ्च कृपावतारः प्रशिक्षणे साधु गुरुस्वभावः। मनस्वितायामसमो नरेन्द्रः वात्सस्यभावे जननीसमानः ॥ धर्मेण धर्मस्तपसा कुमारः स्वाचारचार्चाचरे च वेधाः।

सत्ये च सत्यव्रततुल्यशौर्यः सहिष्णुतायां क्षमयेव तुल्यः॥ भयेन यस्य प्रणतिर्न संभवा उप्रेपु यः कालसमो महोप्रधीः। नतेपु यः सान्त्वनदानमानैरेकः शरण्येषु च दीनवत्सत्तः ॥ जये कठोरप्रियता प्रसिद्धा भावस्वभावान्नियताच पित्तात् । दुर्वारवीर्यः समितो प्रकृष्टा शास्त्रे मतिर्यस्य सनातनीष्टा ॥ सुदुर्लभैरईगुणैस्समुच्छितैर्न विक्रिया यस्य मनाक् चरित्रे । अभूतपूर्वे सहजे स्वभावे सदा स्थितत्वाद् विगतस्मयत्वात् ॥ शास्त्रैः समृद्धैरभिमानवर्जितैर्नातोपि स्वस्याप्यथ लोकचातुरी । आडम्बरं शारदवारिदोपमं ख्यात सदा लाघवमात्रकारणम् ॥ समाजसेवाव्रतमास्थितेऽपि यद् नासंभवा मानयशोमुखा गुणाः। परोपकारे निरतेऽपि तस्मिन्नानाप्तसर्वाऽपि सर्शास्त्रवेँदुपी ॥ अनुप्रहार्थं त्वथ देहिनां छते चिकित्सिते ब्राह्मणवृत्तिमाश्रिते । अहर्निशं तत्परभावराशिभिव्येस्तेऽपि काव्यप्रियतारसज्ञता ॥ प्रोचुर्यचरकर्पयः स्फुटतया तद्व्याहरन्तः स्वयं सूचमा दोपहितक्षणप्रकृतिभूसात्म्याद्यवस्थास्तथा। साध्यासाध्यविवेकहेतुसहितैर्लिङ्गैश्च सम्प्राप्तिभि-र्नोडीं त्र्यड्जुलतः स्प्रशन्ननुपदं वेदाऽद्वितीयो गुरु ॥ इत्थं सोऽत्र निंजा कुलस्थितिकरीं कीत्तिद्ध सम्पादयं-स्तन्वन् दिक्षु दशस्वपि स्थितिमतीं विद्यां सुदिव्यां शिवाम् । राज्येशेन पुरस्कृताझ्च पदवीं मानादिभिर्नान्दितः प्राप्तो पद्मविभूपणाभिधपदं राष्ट्रेशवैद्ये स्थितिम् ॥ सम्पद्युतोऽपि गुरुमानयुतोऽपि शश्वत् स्वाराधयान्नविरतं त्रिजगत्प्रसूं स्वाम्। तस्याः प्रसादममल नितरां प्रविन्दन् प्रापच विश्वविदितां विशदां स्वकीर्त्तिम् ॥ श्रीयुक्तादनमोलतः प्रकटितो मातुः पराज्योतिषो जैमिन्यार्पभवद्विवेदिकुलजः चेत्रे भृगोः पावने। एतं बन्धमलं व्यधादनुदिनं भक्त्यानतः श्रीरमा-नाथः स्नातक एप वैद्यकनये विश्वेशपुर्यां वसन् ॥