## BAUDDHA-DHARMA-DARS'ANANĪ PĀYĀNĪ VIBHĀVANĀ

GUJARATI TRANSLATION OF VIDHUSHEKHARA BHATTACHARYA'S "THE BASIC CONCEPTION OF BUDDHISM"

L. D. SERIES 60
GENERAL EDITORS
DALSUKH MALVANIA
NAGIN J. SHAH

NAGIN J. SHAH



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD 9

# બૌદ્ધધર્મદર્શનની પાયાની વિભાવના

મહામહાેપાધ્યાય વિધુશેખર ભટ્ટાચાર્યના The Basic Conception of Buddhismનાે ગુજરાતી અનુવાદ

> અનુવાદક નગીન છ. શાહ



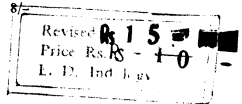
પ્રકાશક: લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિધામંદિર અમદાવાદ-૯

Printed by Shivlal Jesalpura Swati Printing Press Rajaji's Street, Shahpur Ahmedabad 380001

and Published by
Nagin J. Shah
Director
L. D. Institute of Indology
Ahmedabad 9

FIRST EDITION May, 1977

PRICE RUPEES 8/2



#### પુરાવચન

પ્રખર વિદ્વાન મહામહાપાધ્યાય વિધુશેખર ભટ્ટાચાર્યજીનું The Basic Conception of Buddhism જ્યારે મેં વાંચ્યું ત્યારે મને તે ગમી ગયું. મને તેના ગુજરાતી અનુવાદ કરવાની ઇચ્છા થઈ. અને મેં તરત જ તેના ગુજરાતી અનુવાદ કર્યા. આજે સાત-આઠ વર્ષ પછી તેનું પ્રકાશન થાય છે.

ભગવાન ખુદ્ધના મૂળ ઉપદેશ શા છે, એનું વિશદ તેમ જ સરળ નિરૂપણ ભદા-ચાર્યજીએ આ નાનકડા પુસ્તકમાં કર્યું છે. ભારતીય ધર્મો અને દર્શનોની પાયાની સમસ્યા તા દુઃખમુક્તિના જ હતી. દુઃખમુક્તિના ઉપાય તૃષ્ણાક્ષય લગભગ બધા ધર્મ-ચિંતકાએ સ્વીકાર્યો છે. પરંતુ તૃષ્ણાના ક્ષય કરવા કરવું શું? તૃષ્ણાક્ષયના વિવિધ માર્ગો દર્શાવી ભદાચાર્યજીએ ભગવાન મુદ્દે દેખાડેલા માર્ગની વિશિષ્ટતા કુશળતાથી તારવી આપી છે.

તૃષ્ણાક્ષય એ જ દુઃખમુક્તિના ઉપાય છે એવા સર્વમાન્ય મત પ્રાચીન ભારતના ચિંતકોના હતા એ સ્પષ્ટ કરવા અથવ વેદ, ઋગ્વેદ, ઉપનિષદા, બ્રાહ્મણા, મહાભારત, રામાયણ, ભાગવત, ધમ્મપદ, કાલિદાસની કૃતિએા, વગેરે મહામૂલા પ્રંથામાંથી ભદાચાર્ય જીએ રસપ્રદ ઉચિત ઉદાહરણા આપ્યાં છે. સામાન્ય લાકોને પણ રૂચે એવું ધર્મતત્ત્વ આમાં સારા પ્રમાણમાં છે. વળી, ધર્મ-દર્શનના વિદ્યાર્થીઓને ઉપયોગી સામગ્રી પણ એ પૂરી પાડે છે. તેથી, અંગ્રેજી ન જાણનાર ગુજરાતી વાચકા માટે આ અનુવાદ કર્યો છે.

પૂજ્ય પંડિત શ્રી સુખલાલજી સમગ્ર અનુવાદ સાંભળી ગયા હતા. મુ. શ્રી દલસુખ-ભાઈ માલવિશ્યા અને મુ. શ્રી હરિવલ્લભ ભાયાણી આ અનુવાદ વાંચી ગયા હતા. તેમણે કરેલાં સુચનાના મેં અમલ કર્યો છે. ત્રણેય વિદ્વાનાના હું આંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનું છું. જ્ઞાનાદય દ્રસ્ટે આ અનુવાદ છપાવવા કલકત્તા યુનિવર્સિટીની પરવાનગી મેળવેલી અને અનુવાદ કરાવવાનું મહેનતાશું ચૂકવેલું. પરંતુ છેવટે તેણે અનુવાદને પ્રકાશનાર્થે વિદ્યામંદિરને ઉદારતાપૂર્વક આપી દીધા અને વધારામાં એક હજાર રૂપિયા પ્રકાશન ખર્ચ માટે આપ્યા, તે બદલ વિદ્યામુંદિર દ્રસ્ટનું ત્રણી છે.

લા. દ. વિદ્યામંદિર અમદાવાદ ૩૮૦૦૦૯ ૧૫ મે ૧૯૭૭ નગીન છ. શાહ અધ્યક્ષ

#### સં કેતસૂચિ

**અથવ<sup>°</sup>૦ અથવ<sup>°</sup>વેદ** 

અદ્ભયવ • સં• અદ્ભયવજ્રસં પ્રહ, સં. હરપ્રસાદ શાસ્ત્રી, Gaekwar's Oriental Series (= G. O. S.)

અભિ કો • અભિધમ કાશ, L' Abhidharmakośa de Vasubandha traduit et annoté par Louis de le Vallée Poussin, Paris, 1923-31

અભિ•કા•વ્યા• યશામિત્રકૃત અભિધમ કાશવ્યાખ્યા, સં. S. Lévi અને Th. Scherbatsky, Bibliotheca Buddhica

અભિસમ હિરભદ્રકૃત અભિસમયાલ કારાલાક, સં. G. Tucci, G. O. S.

અ'ં નિ અ ગુત્તરનિકાય Pali Text Society (= P. T. S.)

ઇ હિ ક્વા Indian Historical Quarterly

કા ંપ કાશ્યપપરિવર્ત, સં. Baron A. von Staël-Holstein, Shanghai, 1926

**છાન્દાે ૦૭૫**૦ છાન્દાેગ્ય ઉપનિષદ્

જન લ રાજ્યા Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland

તાવસંત્રહ, G. O. S.

દી • નિ • દીધનિકાય, P.T.S.

ખા ધિ ગાન્તિદેવકૃત ખાધિયર્યાવતાર

ખાં વિ o પ' o ખાધિ ચર્યા વતાર પંજિકા, સં. Poussin, Bibliotheca Indica

મધ્ય ૦ કા ૦ નાગાજુ નકૃત મૂલમધ્યમક કારિકા

મધ્ય • ભુ • મૂલમધ્યમક કારિકા ઉપરની ચંદ્રક્રિતિની મધ્યમક વૃત્તિ, સં. Poussin, Bibliotheca Buddhica.

મ• નિ • મજ ઝિમનિકાય, P.T.S.

મહા ૦૦ યું મહા ૦ યુત્પત્તિ, Bibliotheca Buddhica

भिक्षिन्हप० भिक्षिन्हप० छ, सं. Trenckner, 1880

મું ૦ ઉપા મું ડક ઉપનિષદ

લ કાં લ કાવતારસૂત્ર, સં . B. Nanjio. Kyoto, 1923

શિલ્સ લાન્તિદેવકૃત શિક્ષાસમુચ્ચય, સં o C. Bendall, Bibliotheca Buddhica સહમ<sup>જ</sup>પું o સહમ<sup>જ</sup>પું કરીક, સં. H. Kern and B. Nanjio, Bibliotheca Buddhica

સં • નિ • સંયુત્તનિકાય, P.T.S.

સુભા ંસ ં સુભાષિતસં પ્રહ, સં C. Bendall

ZDMG Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

#### પ્રાક્કથન

કલકત્તા યુનિવર્સિંગમાં દોધેલાં ૧૯૩૨ના વર્ષનાં અધરચંદ્ર મુખરજી વ્યાખ્યાનાર્ષે આ થાડાંક પૃષ્ઠો લખાયેલાં. પોતાની સમક્ષ ઉપસ્થિત સમસ્યાના જે ઉકેલ છુદ્દે શાધી કાઢેલા તેને દર્શાવવાના અહીં મેં પ્રયત્ન કર્યો છે. આ દેશની દર્શન અને ધર્મની બધી જ પરંપરાઓ આગળ દુઃખમુક્તિની એક સમાન સમસ્યા હતી. અને આ દુઃખમુક્તિ તૃષ્ણા-ક્ષયથી જ થાય છે એમ ઉપનિષદ્દના ઋષિમુનિઓએ પાકારીપાકારીને કહ્યું છે. છુદ્દેય આ મતના સ્વીકાર કર્યા; પરંતુ ઉપાયની બાબતમાં ધરમ્ળથી તેમનાથી વિરુદ્ધ જઈને તેમણે એક હિંમતભર્યું પગલું ભર્યું અને અનાત્મવાદનું તેમણે પ્રતિપાદન કર્યું. અને તેમ છતાં તેઓ એક જ ષ્યેયે પહોંચ્યા.

જે મિત્રા અને શિષ્યાએ એક યા ખીજી રીતે મને સહાય કરી છે તેમના હું આભાર માનું છું. સૂચીએ તૈયાર કરવા ખદલ મારા એક શિષ્ય અને વિદ્યાભવનમાં અમારી સાથે કામ કરનારા શ્રી જયન્તીલાલ આચાર્ય, ખી. એ., મારા આભારના અધિકારી ખન્યા છે.

વિધ્વભારતી જ્ઞાન્તિનિકૈતન સપ્ટેમ્બર ૧૦, ૧૯૩૩ વિધ્રશેખર ભટ્ટાચાય<sup>©</sup>

#### વિષયનિ**દે** શ

| પ્રથમ વ્યાખ્યાન :          |                       |
|----------------------------|-----------------------|
| પ્રાસ્તાવિક                | ૧–૨૯                  |
| દ્વિતીય વ્યાખ્યાન ઃ        | •                     |
| પાયાની સ <b>મસ્યા</b>      | 30-53                 |
| સૂચિએા :                   |                       |
| ે<br>વિશેષનામસ્રચિ         | ६५-६६                 |
| <b>પ્ર</b> ચનામસ્રચિ       |                       |
| (અ) સંસ્કૃત–પાલિ           | \$10 <del>-</del> \$2 |
| (෧ ) અન્ય                  | <b>\$</b> <           |
| સંસ્કૃત–પાલિશ્વબદસૂચિ      | \$& <b>-</b> 90       |
| પારિભાષિકશ <b>બ્દસ્</b> ચિ | ৩৭                    |
| Currence                   | 193                   |

#### પ્રથમ વ્યાખ્યાન

### પ્રાસ્તાવિક

આ ત્યાપ્યાનામાં ચર્ચવા ધારેલા ખાસ ચાક્કસ મુદ્દાઓ પર આવતા પહેલાં આપણે ખુદ્ધના આગમન પહેલાંની આ દેશની ધાર્મિક અને દાર્શનિક વિચારધારાઓનું વિહંગાવલાકન કરી લઈએ જેથી ખુદ્દે જગતને આપેલા સંદેશ અને ઉપદેશને આપણે ખરાબર સમજી શકીએ.

સૌ પ્રથમ આ ક્ષેત્રમાં આપણે જેઓ પાછળથી ધર્મ કિયાઓ કરનાર કર્મીઓ કે યત્રો કરનાર યાત્રિકા તરીકે ઓળખાયા તેમને મળીએ છીએ. એહિક અને પારલીકિક સુખ અને ભાગ માટેના જ નહિ પરંતુ મુક્તિ કે અમરત્વ માટેનાય સાધન તરીકે વિવિધ યત્રો અને કર્મોને આ કિયાકાંડીઓ ગણાવતા. તેઓ આ ભાવનું ગાયા કરતા: 'અમે સામરસ પીધા છે અને અમર ખન્યા છીએ. અમે જ્યાતિ પામ્યા છીએ અને દેવાને જણ્યા છે. દુશ્મન અમને શું કરી શકે? અમૃતને જરા શું અસર કરી શકે?' (ઋગ્વેદ, ૮.૪૮.૩.) ભગવદ્ગીતાના મહાન લેખકે વર્ણન કર્યું છે તે અનુસાર તેઓ ભાગને વરેલા હતા અને સ્વર્ગ તેમનું ધ્યેય હતું. જ્યાં ભાગ અને વિલાસ, મુખ અને ઉન્માદ છે અને જ્યાં ઇચ્છા કરનારની ઇચ્છા પૃરી થાય છે તે સ્વર્ગ જ તેમનું સાધ્ય હતું.

કર્મ શખ્દથી તેઓ વેદવિહિત ચર્ત્રા, યાગા અને કિયાકાંડા સમજતા. તેથી કર્મ અને તેના ફળના સંખંધ વિશે કાઈ સિદ્ધાંત કે નિયમ સ્વીકાર્યા વિના તેમને છૂટકો ન હતા. કર્મની શક્તિમાં એમને એટલી ખધી શ્રદ્ધા હતી કે ઈશ્વરને કંઈ પણ અવકાશ ન હતા. એમની વ્યવસ્થામાં ખધું જ ચત્ત્રા શતું— જે કે ચત્ત્રયાગાદિના અનુષ્ઠાન દરમિયાન તેઓ અનેક દેવાને આદ્યાન કરતા.

અને એ કહેવાની જરૂર નથી કે તેઓ શરીરથી તદ્દન ભિન્ન એવા આત્માના અસ્તિત્વમાં માનતા હતા અને સાથે સાથે એ પણ માનતા કે આત્મા પાતાના કર્મનું ફળ ભાગવવા આ લાકમાંથી પરલાકમાં જાય છે.

એ પછી એક નાંધપાત્ર પરિવર્તન થયું. ચિન્તકાની એક નવી શાખા અસ્તિત્વમાં આવી. આપણે તેમને જ્ઞાનીઓ કે જ્ઞાનમાર્ગીઓ તરીકે જાણીએ

છીએ. એથી વિશેષ તો તેઓ વેદાન્તીઓ તરીકે જાણીતા છે. તેમની શ્રદ્ધા વૈદિક કિયાકલાપમાંથી ઊઠી ગઈ. યસોને તેઓએ જેનાથી ભાગ્યે જ સંસાર-સાગર તરી શકાય તેવા નખળા તરાપારૂપ ગણ્યા ( प्लवा होते अद्दा यहास्ताः ). તેમણે કહ્યું, 'જે કમ'ને શ્રય મણે છે તે મૃદ છે, તેઓ વાર'વાર ઘડપણ અને મરણ પામે છે. અવિદાશી ઘેરાયેલા મૃદ પુરુષા અને પંડિતાઈના અભિસાનથી કુલાઈ ગયેલા ખુદિમાન પુરુષા આંધળા વડે દોરાયેલા આંધળાની જેમ લથડિયાં ખાતા અહીંથી તહીં ભટકતા રહે છે."

તેમણે વિચાર્યું કે ક્રિયાકાંડ અને યજ્ઞાથી અવિનાશી એવું કંઈ પાસી શકાતું નથી. અને તેમણે જણાવ્યું કે કર્મ કરીને અહીં પૃથ્વી પર આપણે જે કંઈ પામીએ છીએ તે જેમ નાશ પામે છે તેમ યજ્ઞા અને પુણ્યકર્મો દ્વારા પરલાકમાં જે પામીએ છીએ તે પણ નાશ પામે છે. ર

એ તો સ્વાભાવિક જ છે કે તેમને કંઈક અવિનાશી અને સ્થિર જોઈતું હતું જેના ઉપર તેઓ હંમેશાં શાન્તિથી વિશ્રાન્ત થાય. પણ તે અવિનાશી ચીજ શી હતી અને કચાં હતી ? તેમને લાગ્યું કે તે એવું કંઈક છે જે પાતાની અંદર છે, બહાર નથી. તે ઉત્પન્ન થઈ નથી કે મેળવાયેલ નથી, પરંતુ હેમેશ અસ્તિત્વ ધરાવે છે, અને એટલે જ તા તેને માત્ર પ્રત્યક્ષ કરવાની જ રહે છે. અને તે આત્મા સિવાય બીજી કોઈ ચીજ નથી.

પાણીમાં આગળી ગયેલા મીઠાની જેમ જે વિશ્વમાં વ્યાપેલ છે, જે પૃથ્વીના અન્તર્યામી હાઈ પૃથ્વીમાં રહે છે છતાં જેને પૃથ્વી જાણતી નથી, જેનું શરીર પૃથ્વી છે, જે પૃથ્વીમાં રહેલા ચાલક છે, અને જે આમ અન્તર્યામી નિયન્તા અવિનાશી વિરાટ આત્મા છે તેનાથી જીવાત્મા અભિન્ન છે.

અને તેમણે વાર વાર ભારપૂર્વક કહ્યું છે, 'એક આત્માને જ જાણે અને બીજી વાતો છેાડાે. તે જ અમૃતનાે સેતુ છે.'<sup>3</sup>

તેમના સઘળા ચિન્તનનું કેન્દ્ર આત્મા હતો. "જે આત્મા છે તે દીકરા કરતાં વહાલો છે; ધન કરતાં વહાલો છે; બીજી બધી વસ્તુઓ કરતાં વહાલો છે; બીજી બધી વસ્તુઓ કરતાં વહાલો છે; તે બીજી વસ્તુ કરતાં આપણી વધારે નજીક છે. જે માણસ આત્મા સિવાયની બીજી કોઈ વસ્તુને વહાલી ગણે છે, તેને જે કાઈ એમ કહે કે, 'તારી વહાલી વસ્તુ નાશ પામશે,' તો તે વાત સાચી છે, કારણ કે એવી

ત્ર. સુંહક્ષેપ૦ ૧.૨ ૭-૮

રૂ, ક્લાન્દો ૦ . ૮.૧. ક

तमेवैकमात्मानं जानथ, अन्या वाचो विमुख्यथ, अमृतस्यैष सेतुः । भुं ५ है। ५० २.२.५

જ્ઞાનીએાનું ચિંતન

વસ્તુ ખરેખર નાશ પામે એવી હોય છે. તેથી માણસે આત્માને જ વહાલા માનવા એઈએ, ને તેની જ ઉપાસના કરવી એઈએ. જે માણસ આત્માને જ વહાલા માને છે અને તેની જ ઉપાસના કરે છે, તેની વહાલી વસ્તુ કદી નાશ પામતી નથી." ( યહદા૦ ૧.૪.૮.).

અને તેમણે કહ્યું કે જે આત્માને જાણે છે તે દુઃખને જીતે છે. (છાન્દો૦ ૭.૧.૩). આ આત્મા સેતુ છે, પાળ છે કે જેને લઈ ને લોકો સેળલેળ, છિન્નભિન્ન નથી થતા. એ પાળને રાત્રિ અને દિવસ ઓળંગના નથી. એને ઘડપણ આવતું નથી. એનું મરણ નથી. એને શોક નથી. પુલ્ય કે પાપ એને સ્પર્શતા નથી. અધાં પાપ એને સ્પર્શ્યા વિના જ પાછા વળે છે; કારણ કે બ્રહ્મલોક પાપરહિત છે. (છાન્દો૦ ૮.૪.૧).

તેઓ આત્માને બધાને વશ કરનાર, બધાના ઇશ અને બધાના અધિ-પતિ ગણતા. તેઓ માનતા કે જગત તેમાંથી ઉત્પન્ન થયું છે, તે જગતના ધારક છે અને તેમાં જ પ્રલયકાળે આ જગત લય પામે છે.

આતમા વિશેની યાજ્ઞિકા અને વેદાન્તીઓની માન્યતાઓના લેદ પણ અહીં નાંધીએ. યાજ્ઞિકો માત્ર એટલું જ માને છે કે આત્મા શરીરથી લિન્ન છે, જ્યારે વેદાન્તીઓ આ મુદ્દા પર તેમની સાથે સહમત હાવા છતાં ઉપર જણાવેલાં તેનાં બીજાં લક્ષણા પણ સ્વીકારે છે.

આ વિચારણાના દોરને અનુસરતા આ આચાર્યો અર્થાત્ વેદાન્તીઓ સ્વાભાવિક રીતે એવા વિચારે પહોંચ્યા કે જ્ઞાન અને કામક્ષય દ્વારા જ મુક્ત થઈ શકાય. અને તેમણે સ્પષ્ટપણે જાહેર કર્યું, "વિદ્યાર્થી જ અમર થવાય છે." કામનાં પરિણામા વિશે તેઓ આપણને જણાવે છે કે, "માણસ કામના-ઓના અનેલા છે. જેવી તેની વાસના હાય છે, તેવા તે નિશ્ચય કરે છે; જેવા નિશ્ચય કરે છે, તેવું કાર્ય કરે છે, જેવું કાર્ય કરે છે, તેવું કૃળ પામે છે." (અહદા૦ ૪.૪). વળી બીજો શ્લાક જણાવે છે કે, "માણસનું મન જેમાં ચાંટેલું હાય, તેને મેળવવા તે કર્મ કરે છે. આ જગતમાં તે જે કાંઈ કર્મા કરે છે, તેનું કૃળ પરલાકમાં તે લાગવે છે. તે લાગવી રહ્યા પછી તે પરલાકમાંથી આ લાકમાં કૃરી કર્મ કરવા માટે આવે છે. આટલી વાત કામનાથી ઘેરાયેલા માણસની કરી. હવે જે માણસને કામના નથી હોતી તેને વિશે. એને કામના નથી તે કામનાથી મુક્ત છે, તેની કામનાઓ અધી સંતાષાઈ

४. सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः । शृक्षः।० ४.४.२२

प. विद्यया विन्द्तेऽमृतम् । क्षेते।५० २.४

ગઈ છે, તેને આત્મા સિવાય બીજા કશાની કામના નથી, તેના પ્રાણ શરીર છેડી ચાલ્યા જતા નથી, તે પ્રદ્મા હોઈ પ્રદ્મામાં ભળી જાય છે." એને વિશે આવે શ્લોક છે: માણસના હૃદયમાં જે કામનાઓ રહેલી છે તે બધી જ્યારે છૂટી જાય છે ત્યારે તે માણસ મરણને અધીન હોવા છતાં અમર અને છે; અને આ દેહે જ પ્રદ્માને પામે છે.

અને વધારામાં કહ્યું છે કે, "આ જાણીને પ્રાચીન લોકો સંતાનની કામના રાખતા ન હતા. તેઓ કહેતા કે આપણને આ આત્મા અને આ લોક મળ્યા છે તો પછી આપણે સંતાન મેળવીને શું કરીશું ? અને સંતાનની કામના છોડીને, સ્વર્ગાદિ લોકની કામના છોડીને તેઓ મૃતિ થઈ વિચરતા ( મિक्साचर્ય चरन्ति )." ( ખુહદાજ ૪.૪.૨૨ ).

આમ યાત્તિકાથી સાવ ઊલટા તેઓ આત્મજ્ઞાનની ખાજમાં બધી જ જાતની કામનાઓથી ઉપર ઊઠીને ઘરખારના ત્યાગ કરે છે, વનમાં રહે છે કે પરિવાજક મૃતિ બની વિચરે છે.

યાગ્નિકો અને વેદાન્તીઓની બે આત્યન્તિક માન્યતાઓના સમન્વય સાધવા પ્રયત્ન કરનાર એક મધ્યમમાર્ગી વિચારધારા પણ તે કાળે અસ્તિત્વ ધરાવતી હતી. તે વિચારધારા પ્રમાણે માત્ર કર્મો—જેને તે અવિદ્યા તરીકે ઘટાવતી—કે માત્ર વિદ્યા સ્વતંત્રપણે કંઈ જ કરી શકે નહિ પરંતુ ધ્યેય-પ્રાપ્તિને માટે તેા બન્નેના સમુચ્ચય આવશ્યક છે, કારણ કે તે વિચાર-ધારા કહે છે કે કર્મ (અવિદ્યા)થી તા મૃત્યુને તરી શકાય પણ અમૃતને મેળવવા માટે તા વિદ્યાના જ આશરા લેવા પડે. (ઈ શાપ૦ ૧૧).

જે હા તે, આત્મજ્ઞાનના ઉપાયના વિચાર કરીએ તા તે ઉપાય મુખ્યપણે યાગ છે. એ યુગમાં યાગ ખૂબ વિકસેલા હતા એવું માનવાને નક્કર પુરાવા છે. યાગસાધનામાં જેનું જ્ઞાન ખૂબ આવશ્યક છે તે સૂક્ષ્મ-નાડીત'ત્ર વિશે ય તે આચાર્યો અમુક અંશે જાણતા હતા.

હવે આ અને આના જેવી યાગ્ઞિકા અને વેદાન્તીઓની વાતા વૈદિક ગ્ર'શામાં સ'ગૃહીત કરવામાં આવી હાેઇ વખત જતાં સ્વાભાવિક રીતે જ એ ગ્ર'શાને આત્મવિદ્યા ઉપરના પરમ પ્રમાણ તરીકે ગણવામાં આવ્યા, અને તેમની અનુગ્રા સિવાય કશું સ્વીકારવામાં આવતું નહિ. વેદાના પ્રામાણ્યમાં

५. यदा सर्वे प्रमुञ्च्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्रुते ॥

રહેલી આ પ્રચ્છન્ન શ્રદ્ધાએ આપણા દેશમાં ધાર્મિ'ક વિચારાને ઘાટ આપવામાં ઘણા ભાગ ભજવ્યાે છે પણ તે વાત અહીં પ્રસ્તુત નથી.

પ્રમાણ તરીકે વેદાની જે પકડ હતી તે ધીમે ધીમે ઢીલી થવા લાગી. જ્ઞાનીઓના માર્ગને અનુસરતી સાંખ્ય વિચારધારા અસ્તિત્વમાં આવી. તેણે વૈદિક ક્રિયાકલાપને, તેમાં પશુહિંસા થતી હોઈ, અશુદ્ધ જાહેર કર્યો અને જણાવ્યું કે તે અશુદ્ધ હોઈ મુક્તિ ન અપાવી શકે અર્થાત્ સર્વ દુઃખાને દૂર ન કરી શકે. આમ જો કે સાંખ્યાએ વૈદિક ક્રિયાકલાપના સંપૂર્ણ અહિષ્કાર કર્યો તેમ છતાં તેમણે તેમના દર્શન માટે માટા લાગની સામગ્રી ખાસ જ્ઞાનકાંડના વૈદિક ગ્રંથામાંથી એકત્રિત કરી છે. તેમણે આત્મસિદ્ધાંત સ્વીકાર્યો—જો કે તેમાં તેમણે પરિવર્તન કર્યું. પરંતુ તેમના દર્શનમાં ઈશ્વરને કાઈ સ્થાન ન હતું. તેઓ જગતના સર્જન અને પ્રલયમાં માનતા હતા પણ તેને માટે ઈશ્વરને સ્વીકારવાની કાઈ જરૂર તેમને લાગી નહિ, કારણ કે તે બન્ને હકીકતા તેમણે જુદી રીતે સમજાવી, ઘટાવી.

હવે તરત જ આ ક્ષેત્રમાં આચાર્યા ઉપર આચાર્યા અને ચિન્તકા ઉપર ચિન્તકાે દેખા દેવા લાગ્યા. તેઓએ જણાવ્યું કે અમે પાતે વૈદિક પરમ્પરાથી સ્વત'ત્ર રીતે મુક્તિના માર્ગ શાધ્યા છે. તેઓ લાકોને પાતાની તરફ આકર્ષવા લાગ્યા. વેદના પ્રામાણ્યને ફગાવી દેવામાં આવેલું હોઈ તેમના વિચારસ્વાત ત્ર્યને દાખમાં રાખી શકે એવું કંઈ રહ્યું ન હતું. તેમને અંતરના અવાજ વ્યક્ત કરવાની સંપૂર્ણ સ્વતંત્રતા હતી. આ આચાર્યો અને ચિન્તકો **બ્રાહ્મણ અને અ**બ્રાહ્મણ બન્ને ય હતા. અનેક સંપ્રદાયા અસ્તિત્વમાં આવ્યા અને આ સંપ્રદાયામાં ચ ભિન્ન મત ધરાવતા સંપ્રદાયાના ઉમેરા થતા રહ્યો. એ ભિન્ન મતા હતા—જગત અને આત્મા નિત્ય છે; તેઓ નિત્યા-નિત્ય છે; અથવા, તેમના કેટલાક પ્રકારા નિત્ય છે અને કેટલાક અનિત્ય છે; જગતને અંત છે, જગત અનંત છે; જગત અને છવ અકસ્માત્ ઉત્પન્ન થાય છે; મૃત્યુ બાદ જ્ઞાનસહિત કે જ્ઞાનરહિત આત્માનું અસ્તિત્વ છે; જીવના સ<sup>.</sup>પૂર્ણ વિનાશ થાય છે; વસ્તુઓ ક્ષણિક હાેઈ ક્રિયા સંભવી શકે નહિ, અને તેથી આત્માનું અસ્તિત્વ પણ નથી, તેથી જ તેા તેના નિત્ય હાવાના કે અનિત્ય હાવાના પ્રશ્ન પણ રહેતા નથી; ક્રિયા તદ્દન શકુચ છે અને તેથી માની શકીએ કે આત્મા અને બીજી વસ્તુઓ સદાકાળ અસ્તિત્વ ધરાવે છે; માત્ર સાધના—ક્રિયાથી જ માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે; જ્ઞાન અંધનું કારણ છે, કેમ કે જ્યાં જ્ઞાન છે ત્યાં વાદી-પ્રતિવાદી વચ્ચે વિવાદ છે જે મનને ક્લુષિત કરનાર ક્લેશને પેદા કરે છે; બીજી બાજુ, અજ્ઞાનમાંથી અન આક્ત ઊભી થવાની શકચતા નથી; અને આ જ જ્ઞાન છે એવા નિશ્ચય કરવા અસ ભવ છે, કારણ કે આ મુદ્દા પર દર્શનકારામાં મતભેદ છે; શુભ કે અશુભ કર્મનું કંઈ ફળ નથી; જગતની ઉત્પત્તિ કાળમાંથી કે સ્વભાવમાંથી કે પ્રકૃતિમાંથી છે; વગેરે વગેરે. એટલા બધા આ મતો છે કે તે બધાને ગણાવવા અશકચ છે. આ સિદ્ધાંતાને માનનારાઓએ તેમને માનવા માટેનાં કારણા આપેલાં છે જેમાં આપણે અહીં પૂરેપૂરા ઊતરી શકીએ નહિ. ઉપરાંત, ગાયની માફક ભાજન લેવું, નિરાહારી રહેવું, માત્ર ઝાડનાં પાન ખાઈ ને કે માત્ર શેવાળ ખાઈ ને કે માત્ર જળ લઇ ને રહેવું, પાણીમાં રહેવું, વગેરે તપસ્થાઓ અને દેહદમનના વિવિધ પ્રકારાનું આચરણ કરતા ભિન્ન ભિન્ન ધાર્મિક માન્યતાએ ધરાવતા તપસ્વીઓ પણ હતા. આ બધી તપસ્થાએ તેઓ નિઃશંકપણે ઇન્દ્રિયજયના પ્રયોજનથી કરતા.

આ દર્શનકારા અને તપસ્વીઓ, શ્રમણા અને બ્રાહ્મણા પાતાના વિશાળ અનુયાયી સમુદાય સાથે દેશના એક ભાગમાંથી બીજા ભાગમાં જઈ ધાર્મિક અને દાર્શનિક બાબતાની ચર્ચાઓ એવી રીતે કરતા કે પ્રસ્થાપિત બ્રાહ્મણ વિચારધારાના યુગ પછીના આ યુગ ભારતીય વાદવિદ્યાના યુગ બની ગયા હતા.

આ કાળે જ્યારે દેશ આવી દાર્શનિક અને ધાર્મિક વિચારધારાઓ અને ચર્ચાઓથી ધમધમતા હતા ત્યારે જૈનાના ચાવીસમા તીર્થ કર મહાવીર—જેમની વાત અહીં પ્રસ્તુત નથી—સાથે ગૌતમ ખુદ્ધ દશ્યમાં દાખલ થયા.

ખુદ્ધના વ્યક્તિત્વમાં આપણું ધ્યાન ખેંચે એવી જે એક વસ્તુ છે તે છે તેમનું નખશિખ ખુદ્ધિવાદીપણું. અને મને લાગે છે કે આ વસ્તુ તે જે પરિસ્થિતિમાં જન્મ્યા તેને મહદ'શે આભારી છે. અમુક વાત પર'પરાથી ચાલી આવે છે માટે સાચી છે એમ કહેવું એમને ગમતું નહિ. તેઓ હ'મેશાં પાતાની માન્યતાઓને ખુદ્ધિના મજખૂત પાયા ઉપર જ માંડતા. કહેવાય છે કે તેમણે એક વાર કાલામાને જણાવ્યું હતું કે, "હે કાલામા! મેં આ તમને કહ્યું, પરંતુ તમે તેના સ્વીકાર તે કેવળ અનુશ્રુત છે માટે ન કરશા, કેવળ પર'પરાગત છે માટે ન કરશા, કેવળ ભૂતકાળમાં આવી જ વાત કહેવાઈ છે માટે ન કરશા, કેવળ તમારા ધર્મ ચંથ પિટકને અનુકૂળ છે માટે ન કરશા, કેવળ વિતર્કને અનુકૂળ છે માટે ન કરશા,

હ. નિરાહારી મનુષ્યના વિષયો તો તેનાથી પાછા વળે છે, પરંતુ વિષયો માટેના તેના રસ (કામ) દૂર થતો નથી એમ કહીને ગીતાકારે તે આવા પ્રયત્નાની સાવ નિર્ચાકતા દર્શાવી છે. ભગવદ્ગીતા : ર.પ૯.

માટે ન કરશા, કેવળ મિથ્યાદિષ્ટિ પ્રત્યે ક્ષમા દાખલવા ન કરશા, કેવળ તમને અનુકૂળ છે માટે ન કરશા, કેવળ તેના કહેનારા શ્રમણ તમારા પૂજ્ય છે માટે ન કરશા, કિન્તુ જે તમે તેને કલ્યાણકર અને નિર્દોષ સમજતા હા અને તેને ગ્રહણ કરવાથી કલ્યાણ અને કુશલ થશે એમ તમને ખરેખર ખાતરી હાય તા જ તમે તેને સ્વીકારજો."

ખુદ્ધે પાતાના અનુયાયીઓને પણ દઢપણે કહ્યું હતું કે, "ડાહ્યા મા**ણસાે** સાેનાને કાપી, તપાવી, ઘસી તેની પરીક્ષા કરીને જ તેને ગ્રહણ કરે છે. તેની જ રીતે હે ભિક્ષુઓ! તમે મારાં વચનાેને પરીક્ષા કર્યા પછી જ સ્વીકાસ્જો; મારા તરફના આદરને કારણે જ મારાં વચનાેને સ્વીકારશાે નહિ."<sup>૯</sup>

ખુદ્ધ તેમના શિષ્યોને વાર'વાર કહેતા કે, " के કે સ્થવિર (વડીલ), અનુભવી, તથાગત કે સ'ઘ વસ્તુઓને સમજાવી શકે તેમ છતાં સત્મના નિશ્ચય કરવામાં બાધિસત્ત્વ તા યુક્તિનુ શરણ (युक्तिसरण) ° લે છે, તે કોઇ બ્યક્તિનુ શરણ (पुद्गहसरण) લેતા નથી. આમ તે યુક્તિનું જ શસ્થુ

पक्षपातो न में वीरे न द्वेषः कपिस्प्रदिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिप्रहः ॥

૮. અંગુરુ નિરુ ૩.૬૫૩

७. तापाच्छेदाच्च निकषात् सुवर्णमिव पण्डितैः ।
 परीक्ष्य भिक्षवो ग्राह्यं मद्वचो न तु गौरवात् ॥ ज्ञानसारसमुचय, ३१

<sup>&#</sup>x27; ગ્રાનસારસમુચ્ચય' પ્રાંથ મૂળ સંસ્કૃતમાં લખાયેલા છે અને તે આયંદેલના નામે ચઢેલા છે. મૂળ સંસ્કૃત પ્રાંથ મળતા નથી પરંતુ ભારતના ઉપાધ્યાય કૃષ્ણરવ અતે તિખેડના ભિક્ષુ ધર્મ પ્રગ્ને (Chos kyi śes rab) કરેલું તેનું તિખેડી ભાષાંતર ઉપલબ્ધ છે. જુઓ Tanjur, mdo, tsha, પત્ર ૨૬; Cordier, III, પ્. ૨૯૮. તિખેડી ભાષામાં તેને Ye śes sñin po kun las buts pa કહે છે. તે ૩૮ કારિકાઓના સંત્રહ છે. આમાંની કેટલીક સુભાષિતસંત્રહમાં ઉદ્ધૃત છે. ઉપર આપેલી સંસ્કૃત કારિકા 'તત્ત્વસંત્રહપિં-જકા'માં પૃ ૧૨ અને ૮૭૮ ઉપર ટાંકેલી છે. તેનું તિખેડી ભાષામાં રૂપાંતર Csoma de Körös કૃત Grammar of the Tibetan Language, ૧૮૩૪, પૃ. ૧૬૮ ઉપર છે. સરખાવા હરિભદ્રના વલણને મૂર્લ કરતી નીચેની કડી:

<sup>&#</sup>x27;મતે મહાવીર પ્રત્યે પક્ષપાત નથી કે કપિલ અને બીજા પ્રત્યે દેષ નથી; પરંતુ જેની વાત તક સંગત હાેય તેને સ્વીકારવી જોઈએ.'

૧૦. કેટલીક વાર <sup>૦</sup>સરળ ને સ્થાને <sup>૦</sup>જ્ઞરળ પાઠ પણ મળે છે. જુએો ધર્મ સંગ્રહ, ૫૩. હુકાકતમાં અર્થ તાે એક જ છે.

સ્વીકારતાે હાેઈ અને વ્યક્તિનું શરણ ન સ્વીકારતાે હાેઈ, નથી તાે સત્યના માર્ગથી ચલિત થતાે કે નથી બીજાની માન્યતાને ઉછીની લેતાે."<sup>૧૧</sup>

ખુદ્ધના વ્યક્તિત્વનું બીજું એક ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવું લક્ષણ છે તેમની વ્યવહારુતા. કોઈ પણ રીતે ધ્યેયે ન પહેાંચાડી શકનાર ઠાલું ચિન્તન તેમને જોઈતું નથી. તેમને જોઈ એ છે કમેં. જેમ વૈદ્યરાજ જરૂરથી જરાય વધારે કે જરાય એાછી દવા રાગીને દેતા નથી, તેમ ભગવાન પણ જ્યારે ખૂબ આગ્રહ કરવામાં આવે છે, ત્યારે જિજ્ઞાસના ધ્યેયને સિદ્ધ ન કરે એવું બાલવા કરતાં મૌન રહેવું વધુ પસંદ કરે છે. વાર વાર પૂછવા છતાં જે વસ્તુઓને તેમણે ન સમજાવી તે વસ્તુઓ વિશેના તેમના સંવાદા આપણે અહીં યાદ કરીએ. તત્કાલ જાણવા માટે અહીં હું તમને તેમના સાર આપું છું. શરે

એ યુગમાં દેશમાં કેટલાક સિદ્ધાંતા લાકાના મનને વિક્ષિપ્ત કરી રહ્યા હતા; જેમ કે, જગત નિત્ય છે, જગત અનિત્ય છે; જગતને અંત છે, જગત અનંત છે; જાતને અંત છે, જગત અનંત છે; આત્મા એક વસ્તુ છે, શરીર બીજી; તથાગતનું—સન્તનું <sup>૧૩</sup> મૃત્યુ પછી અસ્તિત્વ છે, તથાગતનું મૃત્યુ પછી અસ્તિત્વ નથી; તથાગતનું મૃત્યુ પછી અસ્તિત્વ ય નથી કે નાસ્તિત્વ ય નથી.

આ પ્રશ્નો ભગવાન ખુદ્ધને જુદા જુદા પ્રસંગો ઉપર જુદી જુદી વ્યક્તિ-એમએ પૂછ્યા પણ તેમણે કદી તેમના ખુલાસા ન કર્યો અને મૌન રહ્યા. ભગવાન ખુદ્ધની દારવણી નીચે જે માલું કથપુત્ત ધાર્મિક જીવન ગાળી રહ્યો હતા તેણે એક વાર નિશ્ચય કર્યો કે આ પ્રશ્નોના 'હા ' કે 'ના 'માં સ્પષ્ટ જવાબ મેળવવા અને ભગવાન જે એવા જવાબ ન આપે તા તેમની આધ્યાત્મિક નેતાગીરી છાડી દેવી.

૧૧. એાધિસત્ત્વભૂમિ, ૧.૧૭ (અભિ૦ કાે૦ ૯.૨૪૬)

पुनर्बोधिसस्वः प्रजानन् युक्तिप्रतिसरणो भवति न स्थिवरेणाभिज्ञानेन वा पुद्गलेन तथागतेन वा सङ्घेन वा इमे धर्मा भाषिता इति पुद्गलसरणो भवति । स एवं युक्तिप्रतिसरणो न पुद्गलप्रतिसरणस्तन्वार्थान्न विचलति अपरप्रत्ययश्च भवति ।

डेटलीङ वार युक्ति $^{0}$  लहले धर्म $^{0}$  (= सत्य) पाढ भणे छे. भढाव्यु  $_{0}$ ,  $\S$  ७४ : धर्मप्रति सरणेन भवितव्यं न पुद्गलप्रतिसरणेन ।

૧૨. મ૦ તિ૦, ભાગ ૧, પૃ. ૪૨૬ થી, ૪૮૩થી; સં૦ તિ૦ (અ૦યાકત સંયુત્ત), ભાગ ૪, પૃ. ૩૭૪ થી.

૧૩. મુદ્ધોષ પ્રમાણે આવા પ્રસંગોએ તથાગતના અર્થ છવ છે.

ભગવાને કહ્યું કે મેં તને (માલું કચપુત્તને ) મારું ગુરુપદ સ્વીકારવાનું એ શરતે કહ્યું ન હતું કે હું તને આ વિશેષ પ્રશ્નોના જવાળ આપીશ, ન તો તેં (માલું કચપુત્તે) મને એવું કહ્યું હતું કે હું તમારું ગુરુપદ તા જ સ્વીકારીશ જો તમે આ વિશેષ પ્રશ્નોના વિશદ ઉત્તરા આપશા. વધારામાં ભગવાને માલું કચપુત્તને કહ્યું કે જો તું તારા આગ્રહ ચાલુ જ રાખશે તો તે પ્રશ્નોના ઉકેલ લાવતાં પહેલાં તું પાતે કદાચ મરણ પામશે, કારણ કે તે તો એના જેવું છે કે પુષ્કળ ઝેર પાયેલા બાણથી ઘવાયેલા માણસને માટે તેનાં સગાંવહાલાં આ વૈદ્યરાજને બાલાવ્યા હાય ત્યારે ઘવાયેલા માણસ કહે કે ત્યાં સુધી પાતે આણ ખેંચી કાઢવા નહિ દે જ્યાં સુધી તે નહિ જાણે કે તે બાણ ખ્રાહ્મણનું છે, ક્ષત્રિયનું છે, વૈશ્યનું છે કે શૂદ્રનું છે; તે બાણ મારનારનું નામ શું છે; તે બાણ મારનાર લાંબા છે, ઠીંગણા છે કે મધ્યમ છે: તે કાળા છે. ઘઉવર્ણા છે કે પીળા છે: તે આ ગામના છે. તે ગામના છે, શહેરનાે છે કે મહાનગરનાે છે; બાણની પુંખ સમડીના પીંછાની છે કે ખાજના પી'છાની છે; વગેરે વગેરે. આ બધી વિગતો જાણ્યા પહેલાં તે અવશ્ય મરી જશે. ખરાખર આ જ રીતે માણસ આ પ્રશ્નોના ઉકેલના આગ્રહ રાખશે તો તે તેમના ઉકેલ પહેલાં મૃત્ય પામશે.

વળી, ખુદ્ધ આવા પ્રશ્નો બાબતે પાતાના મૌન માટે બીજું પણ કારણ આપ્યું છે. તે આ છે. તેમને એવું વિચારવાને પૂરતાં કારણા હતાં કે જો તે જવાબ આપે તા પૂછનાર તે જવાબા સમજી ન શકે કે ઊંધું સમજે. ઉપરાંત, પાતાના મધ્યમા પ્રતિપદ્દના ૧૪ સિદ્ધાન્તની સાથે સંવાદી રહીને તે 'હા' કે 'ના'માં જવાબ આપી શકે નહિ, કેમ કે જો 'હા'માં જવાબ આપે તા શચ્છેદવાદ ૧૫ આપે તા શચ્છેદવાદ ૧૫

कात्यायनाववादे च अस्ति नास्तीति चोभयम् ।

प्रतिषिद्धं भगवता भावाभावविभाविना ॥

સાથે સાથે જુએા મધ્યવ્હવ, પૃત્ર ૨૬૯, સંવનિવ, ભાગ ૨, પૃત્ર ૧૭; ૈકાવ્પવ, § ૬૦

१५. भध्य०५।०, १५.१०; यतुस्तव, ३( व्ययिन्त्यस्तव ).२१ : अस्तीति शाश्वतप्राहो नास्तीत्युच्छेददर्शनम् ।

–ર

१४. भध्यभा प्रतिपद् એ છે : એક કામબોગાસક્તિ (कामेसु कामसुखिक्कितनुयोग) અને हेહદभन (अत्तिक्रमधानुयोग) આ એ અન્તોને છોડનારી જેની દેશના ભગવાને 'ધમ્મ-ચક્કપવત્તનસુત્ત'માં આપી છે અને બીજી અસ્તિ–નાસ્તિ, નિત્ય–અનિત્ય, આત્મન– અનાત્મન્ જેવા એ અન્તો(કોરિએા)ને છોડનારી. જુએ! મધ્યવ્કાવ, ૧૫.૭:

આવે. પરંતુ પાતે તા બેમાંથી એકેયને સ્વીકારતા નથી, કારણ કે તેમના સિદ્ધાંત તા બ'નેથી મુક્ત છે. ધક

ખુલનું આ વલણ તેમના પ્રથમ પ્રવચન વખતે ય જણાય છે. પોતાને બાધિવૃક્ષ નીચે જે સત્યના સાક્ષાત્કાર થયા તેના ઉપદેશ દેવાને તેઓ ઇચ્છતા ન હતા, કારણ કે એ જાણતા હતા કે એ સત્ય એટલું સૂક્ષ્મ છે કે મનુષ્યા તેને ગ્રહણ કરી શકશે નહિ. આ વાત લંકાવતાર( પૃષ્ઠ ૧૧૪)માં અહુ સ્પષ્ટપણે કહી છે. ત્યાં કહ્યું છે કે લાકા સત્યને સમજી શકે તેમ ન હતા અને તેથી તેઓને ગભરાવી ન મારવા તથાગતા તેમને પ્રશ્નો સમજાવતા નથી. 10

આધુનિક વિદ્વાનાએ ખુદ્ધના આ મૌનને સમજાવવા પ્રયત્ના કર્યા છે. અને પ્રાચીન આચાર્યોમાં ય આ વિષય ઉચ ચર્ચાના રહ્યો છે. પ્રશ્ન આ છે: શું ખુદ્ધ પાતે આ પ્રશ્નોના જવાબ જાણતા હતા? તેમનું મૌન તેમના પાતાના અજ્ઞાનના કારણે હતું કે પછી તે સમસ્યાઓના ઉકેલા જાણતા હાવા છતાં ઉપરનાં કારણે સર તેમણે તેમની છણાવટ ન કરી? હવે, શું આપણે એવું ખરેખર વિચારી શકીએ કે ખુદ્ધ પાતે આ સમસ્યાઓ વિશે કે કાઈ ચાક્કસ નિર્ણય પર આવ્યા ન હતા અને તેથી તે મૌન રહ્યા હતા? જે એમ હાય તા, તે હકીકત છાવરવાથી તેમને શા લાલ? રખેને પાતાના શિષ્યા પાતાનામાં રહેલા વિશ્વાસ ગુમાવે એ બીકે ખુદ્ધ જેવા ઉપદેશક પાતાના અજ્ઞાનને છુપાવે એવી કલ્પના કાઈ પણ ન કરી શકે. માલું કચપુત્ત સાથેના તેમના સ'વાદમાં એ દીવા જેવું સ્પષ્ટ છે કે તેમને એની પડી ન હતી. કાઈ તેમનું ગુરુપદ

१६. शाश्वतोच्छेदनिर्गुक्तं तत्त्वं सौगतसम्मतम् । अद्वयववन्संव, ५० ६२

१७. एवमायेनोत्तरोत्तरक्रमलक्षणविधिनाव्याकृताति पृष्टाः स्थापनीयं भगवताव्याकृतिमिति वस्यन्ति, न तु ते मोहपुरुषा एवं ज्ञास्यन्ति यथा श्रोतृणां बुद्धिवैकल्यात्, तथागता अर्हतः सम्यक्संबुद्धा उत्त्रासपदिवर्जनार्थं सस्वानां न व्याकुर्वन्ति । अव्याकृतान्यपि च महामते तीर्थकरदृष्टि-वादव्युदासार्थं नोपदिश्यन्ते तथागतैः । तीर्थकरा हि महामते एवंवादिनो यदुत स जीवस्तच्छरीररमन्या जीवोऽन्यच्छरीरमित्येवमायेऽव्याकृतवादः । तीर्थकराणां हि महामते कारणविसम्मूद्धानामव्याकृतम् , न तु मत्प्रवचने । मत्प्रवचने तु ब्राह्मब्राह्मकविसंयुक्ते विकल्पो न प्रवर्तते । तेषां कथं स्थाप्यं भवेत् । ये तु महामते ब्राह्मब्राह्मकाभिनिविष्टाः स्वचित्त-दश्यमात्रानवधारितमतयस्तेषां स्थाप्यं भवित । चतुर्विधपदप्रश्रव्याकरणेन महामते तथागता अर्हन्तः सम्यक्संबुद्धाः सत्त्वेभ्यो धर्मः देशयन्ति । स्थापनीयमिति महामते कालान्तरदेशनेषा मया कृतापरिपक्वेन्द्रियाणां न तु परिपक्वेन्द्रियाणां स्थाप्यं भवित ।

વળી, જુઓ તરસંર, પિલ્જકા સહિત, કારિકા ૩૪૮ (પૃર ૧૨૯).

સ્વીકારે કે ન સ્વીકારે તેની તેમને મન કાઈ ગણતરી ન હતી. તેમણે સ્પષ્ટ-પણે કહ્યું છે કે પાતે દુઃખ શું છે, દુઃખનું મૂળ શું છે, દુઃખક્ષય શું છે અને એના ઉપાય શો છે એનું વિશ્લેષણ કર્યું છે અને સર્વ પ્રકારનાં દુઃખ-માંથી મુક્ત થવું હોય તો અનુયાયીઓએ તે પ્રમાણે જીવવું જોઈએ.

એવું કહેવાય છે કે, (દીંંગનિંગ્ર, પૃગ્૧૦૦) ભગવાને આ પ્રમાણે આનંદને, પાતે મરણપથારીએ હતા ત્યારે, કહ્યું હતું: "આદ્ય સિદ્ધાંત અને ગુદ્ધ સિદ્ધાંત એવા ભેદ કર્યા વિના મેં સત્યની દેશના આપી છે, કારણ કે સત્યને વિશે હે આનન્દ! તથાગતને આચાર્ય મુષ્ટિ<sup>૧૮</sup> જેવું અર્થાત્ પાતાની પાસે જ રાખવા જેવું કંઈ નથી."

તાે પછી તેમણે શા માટે સમસ્યાએાને સમજાવી નહિ? કારણ કે, જો તે ન સમજાવે તા એક વિકલ્પ ઊંઠે અને હકીકતમાં મિલિન્દપગ્-હ( ૪.૨.૨૪ )માં રાજાએ એ વિકલ્પ કર્યો છે. રાજાએ કહ્યું કે ખુદ્ધનું મૌન કાં તો તેમના અજ્ઞાનને કારણે હોય, કાં તેા કંઈક છુપાવવાની ઇચ્છાને કારણે હોય. પરંતુ પાતાના પુરાગામીઓ અને સમકાલીનાનાં મ તવ્યાના પડઘા પાડી રહેલા ભદન્ત નાગસેન તે પ્રતિવાદીને જવાબ દેવા સમર્થ હતા. તેમણે જણાવ્યું કે પ્રત્યેક પ્રશ્નના જવાબ દેવા યાગ્ય નથી, કેમ કે પ્રશ્નો ચાર પ્રકારના હાય છે. તે આ પ્રમાણે છે : (૧) એકાંશવ્યાકરણીય—નિશ્ચયાત્મક 'હા ' કે 'ના 'માં જેના ઉત્તર આપી શકાય. દાખલા તરીકે, 'શું જે જન્મ્યા છે તે મરવાના ?'' હા ' એ તેના ઉત્તર છે. (ર) વિભજ્યવ્યાકરણીય-–વિભાગ કરીને જેના ઉત્તર આપી શકાય. દાખલા તરીકે, 'શું મૃત્યુ પછી દરેક કરી જન્મે છે ?' આના ઉત્તર છે : 'ક્લેશમાંથી જે મુક્ત થયા છે તે કરી જન્મતા નથી પર'ત જે ક્લેશાવિષ્ટ છે તે કરી જન્મે છે.' (3) પ્રતિપૃચ્છાવ્યાકરણીય—સામે **બીજે પ્રશ્ન કરીને જેના** ઉત્તર આપી શકાય. દાખલા તરીકે, ' માણસ ચહિયાતા છે કે ઊતરતા છે ?' અહીં સામે પૂછવું આવશ્યક છેઃ 'કાેની અપેક્ષાએ ?' ' જે પશુની અપેક્ષાએ, તાે તે ચહિયાતાે છે.' ' જે દેવાની અપેક્ષાએ, તાે તે ઊતરતા છે.' (૪) સ્થાપનીય-જે બાજુએ મુકાવાને લાયક છે. દાખલા તરીકે, 'શુ' સ્કન્ધા એ જ સત્ત્વ—જીવ—છે?' આ પ્રશ્ન ઉત્તરને લાયક નથી, કારણ

૧૮. આ દેશમાં એક પુરાણી પ્રથા હતી અને હજુ અહીં તહીં તે ચલણમાં છે કે જીવનની છેક છેલ્લી ઘડીએ પાેતાના માનીતા પુત્રને કે શિષ્યને બાેલાવી મરતાે માણસ રહસ્ય જણાવે. આને 'આચરિયમુદ્ધિ', 'આચાર્યમુષ્ટિ' કહે છે.

કે બૌદ્ધો અનુસાર સત્ત્વ જેવું કશું જ્ઞાત નથી. અને તેથી આ પ્રશ્ન એ આવા પ્રશ્ન બરાબર છે : 'વન્ધ્યાપુત્ર ક્યામ છે કે ગૌર <sup>૧,૧૯</sup>

અને ઉપર જેના ઉદલેખ છે તે સમસ્યાઓ હકીકતમાં છેલ્લા પ્રકારની છે અર્થાત્ ઉપેક્ષાને લાયક છે, બાજુએ મુકાવાને લાયક છે. શા કારણે કિ કારણ કે આ વસ્તુઓ એવી છે જે શખ્દોથી સમજાવી શકાય નહિ. દ્રધની, સાકરની અને મધની મધુરતાની માત્રાના ભેદ સ્વય વિદ્યાદેવી સરસ્વતી હજારા વર્ષેય શખ્દમાં ન ઉતારી શકે. તે તા વ્યક્તિએ પાતે જાત-અનુભવથી જાણવાની વસ્તુ છે. વેદાન્તીઓને માટે આ વાત નવી નથી. ઋષિઓ કહે છે: નથી ત્યાં આંખની પહોંચ, કે નથી ત્યાં વાણીની પહોંચ કે નથી મનની. એના ઉપદેશ શી રીતે આપવા તે અમે જાણતા નથી કે સમજતા નથી, કારણ કે જે પૂર્વ જોએ આ તત્ત્વની અમને સમજ આપી હતી, તેમને અમે એમ કહેતા સાંભળ્યા છે કે "એ તત્ત્વ જેટલી વસ્તુઓ આપણે જાણીએ છીએ તેનાથી જુદ્દ છે અને જે નથી જાણતા તેનાથી પણ પર છે." (કેના ૧.૩)

એ જ ઋષિઓએ આપણને વધારામાં જણાવ્યું છે કે, "તેને જાણ્યું છે એમ માનનારે તેને નથી જાણ્યું અને નથી જાણ્યું એમ માનનારે તેને જાણ્યું છે." (કેનાે ર.૩)<sup>ર૦</sup>

વળી તેઓ કહે છે, " તેની પાસેથી વાણી મન સાથે પાછી કરે છે." (તૈત્તિરીય૦ ૨.૪.૧). આવી જ વાત શંકરે પ્રદ્રાસ્ત્રમાં ટાંકેલા એક વૈદિક

[ एकांशेन विभागेन पृच्छातः स्थापनीयतः । व्याकृतं ] मरणोत्पत्तिविशिष्टात्मान्यतादिवत् ॥

જુઓ લંકા∘, પૃ૦ ૧૧૬, ૨૮૦; મહાવ્યુ૰, § ૮૬; દીગ્નિગ, ભાગ ૩, ૨૨૯; અંગ્નિગ, ભાગ ૧, ૧૯૭, ભાગ ૨, ૪૬; મિલિન્દગ, પૃ૦ ૧૧૪; યાગસત્ર-વ્યાસભાષ્ય, ૪.૩૩

२०. सरभावे।: शून्यता सर्वदृष्टीनां प्रोक्ता निःसरणं जिनैः । येषां तु शून्यतादृष्टीस्तान् असाध्यान् बभाषिरे ॥

આ કારિકા ચતુઃશતક ઉપરની ચંદ્રક્ષીતિ'ની ટીકા( વિશ્વભારતી પ્રકાશન )માં ૨૭૨ મા પાતે છે; બાેધિલ્પંબ, પૃબ ૪૧૪; સુભાબ્સંબ, પૃબ ૨૫–૨૬; અભિસમયા-લંકારાલોક, ગાબ્એાબ્સિબ, પૃબ ૪૭૮.

એના અર્થ એ છે કે બધી મિથ્યાદષ્ટિએામાંથી મુક્ત થવાના ઉપાય તરીકે જિનાએ શન્યતાને ધાષિત કરી છે. પરંતુ જેઓને શન્યદષ્ટિ છે અર્થાત્ જેઓને શન્યતા પ્રત્યે અભિનિવેશ છે તેઓ અસાધ્ય છે, તેમને માટે કોઈ ઉપાય નથી.

<sup>ાં</sup>હ. અભિવ્કાેવ પ.રર

गद्यणंडमां छे. तेमां क्रेंड वणत ज्यारे आष्डिसने आष्व नामना आयार्थ पासे कि आत्मानुं रवइप समक्कववा इह्यं त्यारे आष्व मीन रह्या. परंतु ज्यारे क्षेत्रण वार तेले आयाड हिया त्यारे आयार्थ हह्युं, 'ढुं तने इढुं छुं तो जरा पण तुं समकता नथी, आ आत्मा ते। ७ पशान्त छे ( ब्रमः खलु त्यं तु न विज्ञानासि उपशान्तोऽयमात्मा ).' मीन द्वारा सत्य समक्कववानीं आ क वात शंहरना नामे यहेसा हिस्णामूर्तिस्ते।त्रना क्षेड श्लोडमां सुंहर रीते इढी छे:

चित्रं वटतरोर्म्हे वृद्धः शिष्यो गुरुर्धुवा । गुरोस्तु मौनं व्याख्यानं शिष्यस्तु छिन्नसंशयः ॥

'એ ખરેખર આશ્ચર્યજનક છે કે વટવૃક્ષની નીચે શિષ્ય વૃદ્ધ છે અને ગુરુ યુવાન છે; ગુરુનું વ્યાખ્યાન મીન છે અને છતાં શિષ્યના સઘળા સંશયો ટળી જાય છે.'

આતમા વિશેના ઉપનિષદ્દના પ્રસિદ્ધ શખ્દો અહીં યાદ કરો : 'स एष नेति नेति आत्मा अग्राद्यो न हि गृद्धते। रिश—' આ આત્માને "ના" "ના" એમ કહીને જ વર્ણવી શકાય. તે અગ્રાદ્ય છે, કારણ કે તેનું ગ્રહણ થતું નથી.' આ કારણે જ ઋષિમુનિઓએ કહ્યું છે : 'તેના વિશે બાલનાર ખરેખર અદ્દસ્ત છે અને તેના વિશે સાંસળનાર પણ ખરેખર અદ્દસ્ત છે.' રર

મૌન વિશેના આ વિચારનું ળૌન્દ ગ્રંથામાં સંપૂર્ણ નિરૂપણ છે. આપણને ત્યાં વારંવાર કહેવામાં આવ્યું છે કે ખુન્દને જે સત્યના સાક્ષાત્કાર થયેલા તેને અક્ષરાથી વર્ણવી ન શકાય; ઉદાહરણાર્થ આ રહ્યું ઉદ્ધરણ: 'અનક્ષર ધર્મ'ને—સત્યને ઉપદેશી કઈ રીતે શકાય અને સાંભળી પણ કઈ રીતે શકાય? તેમ છતાં આપણે સમારાપ દ્વારા તેને ઉપદેશીએ છીએ અને સાંભળીએ છીએ.' રેં

રવું. ખુહદા૦ ૩.૯.૨૬; ૪.૨.૪; ૪.૨૨

૨૨. કઠાેપ૦ ૧.ગ.७ : आश्चर्यो वक्ता $^{
m o}$  आश्चर्यो ज्ञाता । સાથે જુએ। ભગવદ્ગીતા, ૨.૨૯

२३. अनक्षरस्य धर्मस्य श्रुतिः का देशना च का । श्रुयते देश्यते चापि समारोपादनक्षरः ॥

આને મધ્યવ્યવમાં (૫૦ ૨૬૪) સુદ્ધવચન તરીકે ટાંકવામાં આવેલ છે. જુઓ માધિવપંવ, ૫૦ ૩૬૫. સાથે સાથે જુઓ મધ્યવ્યવ, ૫૦ ૩૪૮, ૪૨૯:

<sup>[</sup> અનુસંધાન પૃંગ ૧૪

આથી આગળ વધી લંકાવતાર (પૃ૦ ૧૪૪)માં એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે બાધિપ્રાપ્તિના દિનથી માંડી પરિનિર્વાણના દિન સુધીના ગાળામાં ખુલે એક શબ્દ પણ ઉચ્ચાર્યા ન હતો. આ અને આવા ગદ્યપદ્યખંડાને આધારે નાગાર્જુનની 'મૃલમધ્યમકકારિકા'ના ટીકાકાર ચંદ્રકીર્તિ એવા નિર્ણય પર આવે છે કે પરમાર્થ એ મીન—તૃષ્ણીમ્ભાવ છે. રેઠ એના અર્થ એ કે એમના મતે બાધિસત્ત્વો, તથાગતા પરમાર્થ વિશે મીન રહે છે. આ વાતને વિશદ રીતે લંકાવતાર (પૃ૦ ૧૬)માં રજૂ કરી છે: "હે ભગવન્! તથાગતા તા મીન રહે છે અને તેથી તથાગતે તે કહ્યું નથી." રેપ વળી આગળ એ જ લાયમાં (પૃ૦ ૨૯૪) કહ્યું છે કે પરમાર્થ અનક્ષર છે—અક્ષરા દ્વારા અવર્ણનીય છે. રેદ વિષ્ણુપુરાણમાં ચ (૬.૭.૯૮) આ મત મળે છે. તેમાં કહ્યું છે કે પરમાર્થ અસંલાપ્ય છે, કારણ કે તે વાણીને અગાચર છે. રેખ આ જ કારણે માધ્યમિકા તત્ત્વને ચતુષ્કાટિવિનિર્મુક્ત ગણે છે. (ચાર કાટિ છે: 'તે છે,' 'તે નથી,' 'ઉભય છે,' 'ઉભય નથી'.) અને આમ તેઓ નાગાર્જુનના શખ્દોમાં જણાવે છે કે 'કદી કચારેય કચાંય કાઈ નેય ખુહે ધર્મના ઉપદેશ આપ્યા ન હતો.' રેં

જે હાે તે, ખુદ્ધ સત્યવાદી (धर्मवादी) હતા અને એથી એમને કાેઈ સાથે ઝઘડાે—વિવાદ ન હતાે, જે કે કમનસીએ લાેકાેને તેમની સામે કરિયાદ કરવાના પ્રસ'ગ પડચો છે. તેમણે એમ કહ્યું હાેવાનું કહેવાય છે કેઃ 'હે

योऽपि च चिन्तिय शूत्यक धर्मान् सोऽपि कुमार्गपपन्नकुबालः । अक्षरकीर्त्तित शूत्यक धर्माः ते च अनुभर अक्षर उक्ताः ॥

'જે માણુસ અધી જ વસ્તુઓને સ્વભાવશ્ચન્ય માને છે તે માણુસ પણ મૂર્ખ છે અને કુમાર્ગ વળેલા છે. શ્વત્ય વસ્તુઓને અક્ષરામાં વર્ણવવામાં આવે છે; પરંતુ ખરેખર તા તે વસ્તુઓને (વર્ણવવા માટે) અક્ષરા જ નથી, તેમ છતાં તેમને અક્ષરાથી વર્ણવવામાં આવે છે.

અતસંધાન ૫૦ ૧૩થી]

२४. परमार्थी हि आर्याणां तूष्णीम्भावः । भध्य०५०, ५० ५६

२५. न मौनैस्तथागतै भीषितम्, मौना हि भगवंस्तथागताः ।

२६. परमार्थस्त्वनक्षरः ।

२७. परमार्थस्त्वसंलाप्यो गोचरो वाचां न सः ।

२८. न क्वित् कस्यचित् कश्चिद् धर्मो बुद्धेन देशित: ।

ભિષ્ખુઓ ! હું લોકો સાથે વિવાદ કરતાે નથી, પણ લાેકા મારી સાથે વિવાદ કરે છે. હે ભિષ્ખુઓ ! જે ધર્મવાદી છે ત કાેઈની સાથે વિવાદ કરતાે નથી.'<sup>રલ</sup>

ખુંદ્ર હંમેશાં કહ્યા કર્યું છે કે પાતે જે કંઈ સાક્ષાત્કાર કર્યો છે તે પાતાના અનુભવથી કર્યો છે. 3° જે ધર્મ તેમણે ઉપદેશ્યા તે એટલા વિશદ અને અસરકારક હતા કે લાકામાં તે 'एहिएस्सिक' (અર્થાત્ 'દરેકને આવી પાતાની જાતે જોવા નિમન્ત્રતા') 3 સિદ્ધાંત કહેવાયા. વળી તે ધર્મને અનુસરવાનું ફળ આ જન્મમાં જ દેખાતું હાઈ તેને લાકા सान्दिहक (= सांदिष्टिक અર્થાત્ 'આ જ જીવનના') ગણતા. તેમના ધર્મના આદિ, મધ્ય અને અત સુંદર હતા.

પરંતુ સમ્યક્સં બાધિના સાક્ષાત્કાર પછી જિંદગીનાં છેલ્લાં ઓગણુ-પચાસ વર્ષ દરમિયાન ખુદ્ધ શું ઉપદેશતા રહ્યા ? તેઓ પોતાના સમયની ધાર્મિક અને દાર્શનિક વિચારધારાનું પાયાનું પ્રયોજન શું હતું તે સમજાવતા રહ્યા. અર્થાત્ તેમણે ચાર મૂળભૂત પાયાનાં સત્યા ઉપદેશ્યા: (૧) હેય અર્થાત્ જેમાંથી આપણે મુક્ત થવાનું છે, (૨) હેયહેતુ અર્થાત્ જેમાંથી આપણે મુક્ત થવાનું છે તેનું કારણ, (૩) હાન (મુક્તિ), (૪) હાનાપાય અર્થાત્ મુક્તિના ઉપાય. અને આ ચાર તે (૧) દુઃખ, (૨) દુઃખનું કારણ, (૩) દુઃખમાંથી મુક્તિ, અને (૪) દુઃખમુક્તિના ઉપાય. આ ચારને સામાન્ય રીતે અનુક્રમે આયુર્વેદના (૧) રાગ, (૨) રાગનું કારણ, (૩) આરોગ્ય અને (૪) હૈષ્વ્ય (દવા) સાથે સરખાવ્યા છે. <sup>૩૨</sup> ભગવાને પાતે જ પ્રશ્ન ઊઠાવ્યા હતા કે: 'મેં શેની દેશના આપી?' અને જવાબ પણ તેમણે જ ઉપર મુજબ આપ્યા. પરંતુ શા માટે તેમણે આ દેશના આપી? કારણ કે તેનાથી શ્રેય થાય છે, તેને ધર્મનાં મૂળ તત્ત્વા સાથે સંબંધ છે અને તે નિર્વાણ ભણી લઈ જય છે.

આ સમજવું ખૂબ સરળ છે, પણ જ્યારે વિશેષ વિગતોના પ્રશ્ન આવે છે ત્યારે, બુદ્ધે જે કંઈ ઉપદેશ્યું છે તેને સંગૃહીત કરતાં લખાણા જેને ધારવામાં આવે છે તેની, તેમ જ તેમના નિર્વાણ પછી આચાર્યા અને લેખકાએ એમના

२८. भध्य०९०, ५० ३७०: लोको मया सार्घ विवदति नाहं लोकेन सार्घ विवदामि । ९० थे। सं०िन०, लाग ३, ५०१३८: न भिक्खवे धम्मवादी केनिच लेकस्मि विवदिति ।

३० सयं अभिन्ना सच्छिकत्वा । दी०नि०, लाग ३, ५० ७६

<sup>31.</sup> ही०नि०, लाग २, ५० २१७: विशुद्धिभञ्ग, ५० २१६ : एहि पस्स इमे धम्मे ति एवं पवत्तं एहि-पस्स-विधम् अरहति ति ।

૩૨. ગાેગસ્ત્રવ્યાસભાષ્ય, ૨.૧૫; સાંખ્યસ્ત્ર પરની વિજ્ઞાનભિક્ષુની ડીકા, ૧.૧ ( પ્રસ્તાવના ); ન્યાયસ્ત્ર પરતું ઉદ્દેશોતકરતું વાર્તિ'ક ૧.૧.૧

િવશે અને એમના ઉપદેશા વિશે જે કંઈ કહ્યું છે તેની વિવિધતા અને વિશાળતા તરફ દબ્ટિ નાખતાં જ આપણે આભા બની જઈ એ છીએ.

આ બધું જે ભાષાઓમાં લખાયેલું છે તેમના પ્રથમ વિચાર કરીએ. આપણને કહેવામાં આવે છે કે કેટલીક શાખાઓના મૂળ પવિત્ર શ્રં શાં સંસ્કૃતમાં, કેટલીકના પ્રાકૃતમાં, કેટલીકના અપભ્રંશમાં અને કેટલીકના પૈશાચીમાં હતા. અને એ તા પ્રસિદ્ધ છે કે આપણી પાસે પાલિ શ્રં શો છે. એવી પણ એક પરંપરા છે કે તે શ્રં શો જુદા જુદા દેશામાં જુદી જુદી ભાષાઓમાં લખાયેલા—એટલી હદે કે ૯૬ દેશામાં ૯૬ ભાષાઓ કે બાલીઓમાં તે લખાયેલા. આ પરંપરામાં સત્યના કંઇક અંશ હશે. વિદ્વાનામાં વિવાદ છે કે વિવિધ ભાષાઓમાં લખાયેલ હાલ ઉપલબ્ધ આ શ્રં શો હકીકતમાં મૂળ શ્રં શો છે કે પછી તે બધા કોઇ એક ભાષામાં (એ ભાષા કઈ હતી તે આપણે જાણતા નથી) લખાયેલ મૂળ શ્રં શો ઉપરથી વિવિધ ભાષામાં કરાયેલ અનુવાદા માત્ર છે. 33

વળી એ હકીકતના પણ વિચાર કરા કે વિવિધ ભાષામાં લખાયેલ ઉપલબ્ધ આ ગ્રંથા, તેમાં ઘણા અંશા છોડી દેવામાં આવ્યા હોઈને અને ઘણા ઉમેરાઓ કરવામાં આવ્યા હોઈને, સંપૂર્ણપણે એકબીજા સાથે સંવાદી નથી. આ જ પરિસ્થિતિ આ ગ્રંથાના તિએટી, ચીની, મોંગોલિયન વગેરે ભાષાનુવાદોમાં છે. મહાન ઉપદેશક ખુદ્રના અવસાન પછી તેમના ઉપદેશો વિશે જે થયું તેના પણ ખ્યાલ કરા. જ્યારે ભિખ્ખુઓ ખુદ્રના નિર્વાણ પ્રસંગે આંસુ સારતા હતા અને વિલાપ કરતા હતા ત્યારે સંઘમાં માંડેથી પ્રવેશેલા એક સુભદ્રે બીજા ભિખ્ખુઓને કહ્યું, "હે વડીલા! રડવાથી કે વિલાપ કરવાથી સર્યું". આપણે મહાન શ્રમણથી મુક્ત થયા છીએ. 'આ તમને શાભે છે, આ તમને શાભતું નથી' આવું કહી તે આપણને પરેશાન કરતા હતા. પરંતુ હવે આપણને જે ગમશે તે આપણે કરીશું અને જે આપણને નાંહ ગમે તે આપણે નહિ કરીએ." લોકાના એક ભાગના વલણની સ્ચક આ વસ્તુ છે અને એ વસ્તુ જ જુદી જુદી બૌદ્ધ પરિષદો—સંગીતિઓ—ભરવા ભણી લઈ જનાર બની. બીજી અનેક હકીકતોમાંથી આ બે હકીકતો—એક

૩૪. વિનય પિટક, ૯.૧.૧.

યુદ્ધો પદેશની વિવિધતા ૧૭

તો આ જુદી જુદી પરિષદોની અને બીજી પાતે જ ખુદ્ધવચનાના સાચા અર્થ ઘટાવનાર હાવાના દાવા કરતી વિવિધ શાખાઓ ઊભી થવાની—સ્પષ્ટ કરે છે કે ભગવાન ખુદ્ધના સાક્ષાત્ કે પરંપરાથી જે શિષ્યા હતા તે તેમના ઉપદેશાનો અર્થ ઘટાવવામાં કેવી રીતે જુદા પડ્યા. બોહધમંદર્શનમાં 'ચાન' તરીકે આળખાતા અનેક માર્ગાના આમાં ઉમેરા થયા. આ ચાના હતાં—દેવચાન, ખુદ્ધચાન, બ્રાવકચાન, પ્રત્યેકખુદ્ધચાન, હીનચાન, મહાચાન, મંત્રચાન, વજ્યાન, વગેરે. 34

ઉપદેશક એક હતા. તેથી એમ વિચારવું સ્વાભાવિક છે કે દુઃખક્ષય વિશેના એમના ઉપદેશ પણ એક હતા. તા પછી શા કારણે મૂંઝવી નાખે એવી આ વિવિધતા ?

સર્વદર્શનસં ગ્રહમાં કું બોહુદર્શન ઉપર લખતાં માધવાચાર્યે કહ્યું છે તેમ યુહ્લવચનાને તેમના શિષ્યોએ જુદા જુદા પ્રકાશમાં લીધાં હતાં. એ વાત સાચી કે તેમણે એક જ વસ્તુ ઉપદેશી હતી, પરંતુ તેમના શિષ્યા ભિન્ન ભિન્ન માનસિક વલણા ધરાવતા હાઈ તેઓ તેને ભિન્ન ભિન્ન રીતે સમજ્યા. એ તો સામાન્ય અનુભવની વાત છે કે એક જ શષ્દ જુદી જુદી વ્યક્તિઓને જુદો જુદો અર્થ ખતાવે છે. અહીં વળી આપણે માધવાચાર્યે આપેલ ઉદાહરણ ટાંકીએ. "સ્થસ્ત થઈ ગયા " આ એકનું એક વાકચ ચારને માટે 'ચારી કરવાના વખત થયા' એ અર્થ, યાદ્મણને માટે 'સ'ધ્યા કરવાના સમય થયા' એ અર્થ અને કામીને માટે 'પ્રિયજનને મળવાના વખત થયા' એ અર્થ સ્ત્રચે છે. પરંતુ વક્તાને શું અભિષ્રેત છે? આ એક સમસ્યા છે જેના ઉત્તર આપવા સરળ નથી. આ જ સમસ્યા યુદ્ધના ઉપદેશા વિશે છે.

સ્વાભાવિક રીતે જ તે સત્ય શાેધવા આપણે માટે તેમનાં વચના જેમાં સંગૃહીત છે તે ચં'થાેના તેમ જ તેમનાં જીવન અને ઉપદેશ વિશે લખાયેલ ચં'થાેના ચાેકસાઈપૂર્વંકના અભ્યાસ કરવા સિવાય બીએ કાેઈ રસ્તા નથી. તે ચં'થાેના અભ્યાસ કરતી વેળાએ હં'મેશ તેમની સ્થિતિ વિશે જે કંઈ કહ્યું છે તેને ધ્યાનમાં રાખલું એઈએ. પ્રાચીનતમ ચ્રન્થરાશિમાંથી આપણને સાશ્ચર્ય જાણવા મળે છે કે આચાર્યાની પાતાની સમક્ષ પણ આ સમસ્યા

<sup>3</sup>પ લંકા૦, પૃ૦ ૧૩૪–૧૩૫; સહર્મપું૦, પૃ૦ ૪૬, ૪૮. ધ્રહ્મયાન અને મહાયાન એક જ લાગે છે.

૩૬. ગવર્ન મેન્ટ એારિએન્ટલ સિરીઝ, પૂના, ૧૯૨૪, ૫૦ ૧૯.

ઉપસ્થિત થઈ હતી. તેમને જેવા મળેલી ઘણી હકીકતા અને વિધાના તેમને પરસ્પર વિરાધી લાગ્યા; તેમને સંવાદી કરવા તેમણે સખત પ્રયત્ન કર્યો; અને એ રીતે તેઓએ એક સમન્વય સાધ્યા. તેમ છતાં નાંધવું જોઈએ કે કેટલીક વાર આ વિધાના જે રૂપમાં આપણી આગળ રજૂ કરવામાં આવ્યાં છે તે રૂપમાં કાં તા ખુદ્ધનાં, કાં તા સ્થિવિરાનાં, કાં તા લેખકાનાં છે. પંરતુ આ કહેવાતી 'ખુદ્ધ-વાણી' ગમે તેટલી પ્રમાણભૂત હાય તે છતાં ય એમાંની વિસ'વાદિતાઓના વિચાર કરવા આપણે અહીં નહિ રાકાઇએ, કારણ કે આપણે જે જાણવું છે તે તા તે ખુદ્ધ-વાણીનું હાદ શું છે તે છે.

તા આપણને શું જોવા મળે છે ? ભગવાન બાેધિસત્ત્વરૂપે સર્વના કલ્યાણ માટે અવતર્યા હતા. તેમને બધાયને મુક્ત કરવા હતા અને એમ કર્યા વિના તેઓ વિરામ લઈ શકે તેમ ન હતા. તેમણે ભિન્ન ભિન્ન લોકોને તેમનાં ભિન્ન ભિન્ન વલણા લક્ષમાં લઈ તે પ્રમાણે કેળવ્યા. આજે છે તેમ તે વખતે પણ લોકોના ત્રણ વર્ગો હતા—નીચલા, મધ્યમ અને ઉચ્ચ. જેમ એક માતા પાતાનાં જુદી જુદી ઉંમરનાં બાળકાને એક જ જાતના અને એક જ સરખા ખારાક નથી આપતી તેમ ખુદ્ધે અધાંને નિઃસંશય એક જ વસ્તુ શીખવવા છતાં અધાં તે વસ્તુને સમજી શકે તે માટે તેમણે તેને જુદા જુદા શખ્દામાં, જદ્દી જદ્દી ભંગીઓમાં રજ કરી. આમ ઉપર કહેલી બન્ને બાળતામાં તાત્ત્વિક વસ્ત તાે અધાંને જ આપવામાં આવી છે અને તે વસ્તુ એક જ છે, લલેને તેનાં રૂપ જુદાં હાેચ. બરાબર આ જ રીતે નિષ્ણાત વૈદ્યરાજ બધા જ રાગીઓને એક જ ઔષધિ દેતા નથી પણ જુદા જુદા રાગીઓને જુદી જુદી આપે છે. તેમ છતાં તે અધાના રાગ દ્વર કરે છે. બુદ્ધને વારંવાર ખરેખર વૈદ્યરાજ સાથે સરખાવવામાં આવ્યા છે. <sup>૩૭</sup> અને તેમણે પાતે જ કહ્યું હોવાનું કહેવાય છે કે વૈદ્યરાજ રાેગીઓને જુદી જુદી સારવાર અને દવા આપે છે છતાં આયુવે દશાસ્ત્રમાં ભેદ-વિરાધ નથી; રાગા જદા જદા હાવાને કારણે દવા જુદી જુદી આપવામાં આવે છે. તેથી ખુદ્ધના ઉપદેશા જુદા જુદા નથી, તેઓ સ'પૂર્ણ સ'વાદી છે, એક છે. પર'ત લોકોના ભિન્ન ભિન્ન વલણોને લક્ષમાં લઈ ને તેઓને જુદી જુદી રીતે પ્રયોજવામાં આવ્યા છે. 3૮ અમુક એક જ દવા

[અનુસંધાન પૃ૦ ૧૯

૩७. લલિતવિસ્તર, ભિખ્લી ઇન્ડિકા, ૫૦ ૪૪૮, ૪૫૮.

૩૮. લંકા૦, પૃ૦ ૨૦૪ :

वैद्या यथातुरवशात् क्रियामेदं प्रकुर्वते । न तु शास्त्रस्य मेदोऽस्ति दोषमेदात् तु भिद्यते ॥११५॥

અધા દરદીઓ માટે નથી કે એક જ દરદીને માટે અધી દવાઓ નથી. જેમ જે એકને માટે એાષધ છે તે બીજાને માટે અવશ્ચપણે એાષધ નથી, તેમ એકને માટે અપાયેલ બુહના ઉપદેશ બીજાને માટે અવશ્ચપણે ઉપદેશ નથી. કલ્ તેમ છતાં અધા ઉપદેશો દ્વારા જે ધર્મ આપ્યા છે, જે સત્ય આપ્યું છે તે તે એક જ છે. કલ્

આ વિવેકની પાછળ જે સિદ્ધાન્ત રહેલા છે તેને ખુદ્ધનું 'ઉપાયકાશિલ્ય' કહેવામાં આવે છે. આ 'ઉપાયકાશિલ્ય'ને આધારે તેમના ઉપદેશના અધા જ વિસંવાદા સમજાવી દ્વર કરી શકાય છે. તેથી જો કે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન યાના છે છતાં હકીકતમાં તા એકથી વધુ યાન નથી. ભગવાને પાતે જ એમ કહ્યું હાવાનું કહેવાય છે કે તે તા પાતાનું ઉપાયકાશિલ્ય છે કે જેને લઈ ને ત્રણ યાના (શ્રાવકયાન, પ્રત્યેકખુદ્ધયાન અને ખુદ્ધયાનના નિર્દેશ છે) આવિર્ભાવ પામ્યાં; પણ ખરેખર તા નાયકાનું (ખુદ્ધાનું) એક જ યાન હતું, એક જ નય હતા અને એક જ દેશના હતા. અધા જ પુરુષાન્તમાએ દેષ્ટાન્તકાથી, કારણાથી, હેતુઓથી અને ઉપાયકાશિલ્યથી ખહુ વિશુદ્ધ ધર્મા પ્રકાશ્યા છે. પરંતુ ખધાએ એક જ યાનને વ્યક્ત કર્યું' છે, એક જ યાનની દેશના

तथाहं सस्वसन्तानं क्लेशदोषैर्विदूषितम् । इन्द्रियाणां बलं ज्ञात्वा नयं देशेभि प्राणिनाम् ॥११६॥ न क्लेशेन्द्रियभेदेन शासनं भिचते मम । एकमेव भवेद् यानं मार्गमष्टङ्गिकं शिवम् ॥११७॥

૩૯. લંકા૦, ૫૦ ૪૮-૪૯:

देशनापि यथा चित्रा देश्यते व्यभिचारिणी । देशना हि यदन्यस्य तदन्यस्याप्यदेशना ॥१२२॥ आतुरे आतुरे यद्वद् भिषग्द्रव्यं प्रयच्छति ॥१२३॥ सुलापितसंश्रह्ण, ५० २० (८७) : आतुर्यातुरि भैषज्यं यद्वद् भिषक् प्रयच्छति । चित्तमात्रं तथा बुद्धाः सन्वानां देशयन्ति वै ॥

૪૦. બાેધિચત્તવિવરણ( તિબેડી, ૯૭-૯૮ )માંથી સર્વદર્શનસંગ્રહ (બાેમ્બે સંસ્કૃત સિરીઝ )માં ૫૦ ૪૫ ઉપર ઉદ્ધૃત :

देशना लोकनाथानां सस्वाशयवशानुगाः । भियते बहुधा लोक उपायैर्बहुभिः पुनः ॥

અનુસંધાન પૃત્ર ૧૮થી ]

આપી છે અને એક જ યાનના પૃથ્વી પર અવતાર કરાવ્યાે છે. <sup>૪૧</sup> અને સ્વયં બુહે પણ કહ્યું છે કે: "મેં દેવચાન, બ્રહ્મચાન, બ્રાવકચાન, પ્રત્યેકચાન તથાગતચાન( = બુહ્રચાન કે મહાચાન )ની વાત કરી છે. જ્યાં સુધી ચિત્ત પ્રવૃત્ત છે ત્યાં સુધી ચાનાના કાઈ અન્ત નથી પરન્તુ જ્યારે તે પરાવૃત્ત થાય છે અર્થાત્ પાછું વળે છે ત્યારે નથી કાઈ ચાન કે નથી કાઈ ચાતા. હું જુદાં જુદાં ચાનાના વાત કરું છું પણ તે તા અજ્ઞાની લાકોને આકર્ષવા માટે જ છે." પ્ર

ઉપરનાં વિધાના ચાેગાચાર દષ્ટિએ કરવામાં આવ્યાં છે એ તાે પ્રતું સ્પષ્ટ છે. માધ્યમિક દષ્ટિએ નાગાર્જુન તેના નિરીપમ્યસ્તવમાં <sup>૪૩</sup> કહે છે કે પરમાર્થ (= ધર્મધાતુ ) વિશે કાેઈ લેદ સ'લવતાે ન હાેઈ, હકીકતમાં ચાનાેનાે ભેદ છે જ નહિ; તેમ છતાં ભુદ્ધે ત્રણ ચાનાે (શ્રાવક-, પ્રત્યેકભુદ્ધ- અને

#### ૪૧. સહ્ધમ પું ૦ રઃ

उपायकौशाल्य ममेवरूपं
यत् त्रीणि यानान्युपदर्शयामि ।
एकं तु यानं हि नयश्च एक
एका चियं देशन नायकानाम् ॥६९॥
सवेिह तेहि पुरुषोत्तमेहि
प्रकाशिता धर्म बहू विशुद्धाः ।
हष्टान्तकैः कारणहेतुभिश्च
उपायकौशल्यशतैरनेकैः ॥७२॥
सवे च ते देशिय एकयानम्
एकं च यानमवतारयन्ति ॥७३॥

૪૨. લંકા૦, પૃ૦ ૧૩૫થી

देवयानं ब्रह्मयानं श्रावकीयं तथैव च । ताथागतं च प्रत्येकं यानानेतान् वदाम्यहम् ॥२०३॥ यानानां नास्ति वै निष्ठा याविच्चतं प्रवर्तते । चित्ते तु वै परावृत्ते न यानं न तु यायिनः ॥२०४॥ यानव्यवस्था नैवास्ति यानमेदं वदाम्यहम् ॥२०५॥ परिकर्षणार्थं बालानां यानमेदं वदाम्यहम् ॥२०५॥

૪૩. સંપા૦ હુચી, જ૦રાૅ૦એંગ્સા૦, ૧૯૩૨; પ્રભુભાઈ પટેલ, ઇ૦હિ૦કવા૦, ૧૯૩૨, ભાગ ૮, પૃ૦ ૩૧૯ (૨૧). બુદ્ધયાન )ની વાત કરી છે, પણ તે તો લોકોને ધ્યેયે પહેાંચાડવા ( सत्त्वाचतार ) માટે જ કરી છે.<sup>४४</sup>

ખીજી રીતે ય યાનાના એકબીજા સાથે મેળ કરવા પ્રયત્ના થયા છે. આપણને કહેવામાં આવે છે કે જો કે પરમાર્થ તા મહાયાન દ્વારા જ પમાય અને એ માટે તા એના જ આશરા લેવા જોઈએ તેમ છતાં ખુદ્ધે બીજા બે યાનાની દેશના આપી કારણ કે સાપાનની માફક આપણને તે મહાયાને પહેાંચાંડે છે અને પ્રાથમિક કક્ષાએ રહેલી વ્યક્તિએા માટે તે જરૂરી છે. ૪૫

ખોતુધમ દર્શનમાં વિજ્ઞાનવાદ અને શૂન્યવાદ જેવા ભિન્ન ભિન્ન મતો પ્રસિદ્ધ છે. હું એમને વિશેની વિગતામાં ઊતરતા નથી પણ એક પ્રશ્ન કરું છું : ભગવાન ખુદ્ધે પાતે આવા પરસ્પર વિરાધી સિદ્ધાંતા કેવી રીતે પ્રખાધ્યા હાઈ શકે? એ ખન્ને સિદ્ધાંતના કર્તા એમને કેવી રીતે ગણી શકાય? આ ત્રણ ભવના ચિત્ત જ છે અને તે સિવાય બીજાં કંઈ નથી એવી મતલખનું જણાવતાં ભગવાન ખુદ્ધનાં વચના તરીકે સ્વીકારાયેલાં કેટલાંક લખાણા છે; કંક વળી, આ કારિનાં લખાણામાં કેટલીક જગ્યાએ જણાવ્યું છે કે બધું શૂન્ય છે. આ બે વિધાનામાંથી ખરૂં વિધાન કર્યું? એમ નહિ કહી શકાય કે ખન્ને અસત્ય છે, કારણ કે ખન્નેને ખુદ્ધવચના ગણ્યાં છે. એ બેમાંથી એક પણ પ્રમાણ છે તો બીજું પણ પ્રમાણ છે. એ બેમાંથી એકને તમે નથી સ્વીકારતા તો બીજાના પણ અસ્વીકાર કરવા પડશે. તેથી કાઈ સમન્વય શાધી કાઢવા જ એઈ એ. આપણને કહેવામાં આવે છે—અને એ કહેનારાએ

४५. अद्भयकारी तत्त्वरत्नाविस, ५० २१: ननु यदि महायाननिर्णीत एवार्थः परमार्थोऽस्ति अस्य (१ अथ १) किमर्थ तर्हि श्रावकप्रत्येकयाने भगवान् देशितवान् । तन्न । महायान-प्राप्यप्रापणार्थमेव श्रावकप्रत्येकयानिर्माणात् । तदुक्तम्—

आदिकर्मिकसत्त्वस्य परमार्थावतारणे । उपायस्त्वयं सम्बुद्धैः सोपानमिव निर्मितः ॥

४६. चित्तमात्र मो जिनपुत्रा यदुत त्रैधातुकम् । ६शलूभिश्वरसूत्र, सं पा० Rhader, ५० ४५; सुलाधितसं ०, पत्र २५; भध्यभक्षावतार (तिथेटी), ६.८३; तत्त्वसं ०५०, ५५०; भध्य ०५०, ५० १३.

४७. शून्या एव धर्माः । अश्यपपरि०, ५० ५४.

સ્પષ્ટપણે માધ્યમિકા છે—કે તે મુનિને મતે સર્વ જગત ચિત્તમાત્ર છે એના નિષેધ થઈ શકે નહિ, પણ હકીકતમાં એમના કહેવાના આશય એ ન હતા, એમની એ દેશના તા શ્ન્યતાના ગંભીર અને સૃક્ષ્મ સિહ્ધાન્તને પ્રેપ્રે ન સમજી શકવાને કારણે તેનાથી સામાન્ય રીતે ભડકતા સામાન્ય કે અજ્ઞાની (बाल) લાકાના ત્રાસને દ્વર કરવા માટે હતી. કર્વ વધારામાં કહ્યું છે કે : આપણા દૈનં દિન અનુભવનું જગત સત્ છે એવી ભગવાનની દેશના જગતના સત્ત્વને જે મજબૂત વળગેલા છે અને ગંભીર અને સૃક્ષ્મ તત્ત્વને સાંભળવા માત્રથી જે ડરે છે તેવા મૂર્ખ બાલિશ જડબુદ્ધિ લાકા માટે છે. જેઓ તેમનાથી વધુ બુદ્ધિ ધરાવવા છતાં ય અપેક્ષાએ મન્દ્દબુદ્ધિ છે તેમને ભગવાને દેશના આપી કે આ જગત વિજ્ઞાનમાત્ર છે, નથી કાઈ શાહ્ય અર્થ કે નથી ગ્રાહક આત્મા. પરન્તુ જેઓની બુદ્ધિ અનેક વર્ષોના ઊંડા ધ્યાનયાંગથી નિર્મળ થઈ ગઈ છે તેવા માણસાને તેમણે ઉપદેશ આપ્યો કે આ આપું ય જગત આકાશમાં દેખાતા મિથ્યા નગર (गન્ધર્વનનગર) જેવું છે. કલ્

પિટકસાહિત્યમાં અને બૌદ્ધદર્શનના પ્રમાણભૂત ગ્રન્થામાં મળતા ભિન્ન ભિન્ન દિષ્ટિઓના આ સમન્વયને કેવી રીતે આગળ ધપાવવામાં આવ્યા તેના સ્પષ્ટ પ્રયાલ જો આપણે અહીં નાગાજુ નની 'મૂલમધ્યમકકારિકા'માંથી નીચેની એક કારિકા જોઈશું તો જ આવશે:

४८. भध्यव्यव, ५० २७६; सुलाधितसंव, ५० २० (४८)ः चित्तमात्रं जगत् सर्विमिति या देशना मुनेः । उत्त्रासपरिहारार्थं बालानां सा न तत्त्वतः ॥

४८. अस्ति खिल्विति नीलिदि जगद् इति जडीयसे ।

भावग्राहग्रहावेशगम्भीरनयभीरवे ॥७१॥

विज्ञानमात्रमेवेदं चित्रं जगदुदाहृतम् ।

ग्राह्मग्राहकभेदेन रिहतं मन्दमेधसे ॥७२॥

गन्धर्वनगराकारं सत्यद्वितयलाञ्छनम् ।

अमेयानन्तकल्पीधभावनाशुद्धमेधसे ॥७३॥ सुलापितसं०, ५० १४

थे।है।न। य्था त्रष्णु वर्गीभांथी प्रथम वर्ग विशे कुय्ये। सुलापितसंग्रह, ५० १४:

एवं हि गम्भीरनयान् पदार्थान्

न वेत्ति यस्तं प्रति देशनेयम् ।

अस्त्यालयः पुद्गल एव चेति

स्कन्धा इमे वा खल्छ धातवश्च ॥

નીતાર્થ અને નેયાર્થ ર૩

" ખુદ્ધોએ દેશના આપી કે આત્મા છે; તેઓએ જ શીખવ્યું કે આત્મા નથી; તેઓએ જ વળી જણાવ્યું કે આત્મા છે એમ પણ નહિ અને નથી એમ પણ નહિ." પ

પરન્તુ એ કેમ અને ? ખુદ્ધ આવી પરસ્પર વિરાધી વસ્તુઓ કેમ ઉપદેશે ? હમણાં જ જણાવી ગયા તેમ તેના જવાબ એ છે કે આ બધા ઉપદેશા એક જ કક્ષાના લોકા માટે નથી પરન્તુ ભિન્ન ભિન્ન કક્ષાના અર્થાત્ ઉત્તમ, મધ્યમ અને કનિષ્ઠ વર્ગોના લોકા માટે છે.

ખુદ્ધવચનના ખરા આશય સમજવામાં જે મહા મુશ્કેલી છે તેને સ્પષ્ટ રીતે 'લંકાવતાર' અને 'સદ્ધર્મપુંડરીક' જેવા બૌદ્ધ સૂત્રચન્થામાં દર્શાવવામાં આવેલ છે. આ સૂત્રચન્થામાં, ખુદ્ધ પાતે પાતાના શિષ્યાને પાતાના વચનાના વચનાના વચનાના વચનાના છે. કેવી રીતે નક્કી કરવા તે શીખવ્યું હોવાનું કહેવાયું છે. ઉપદેશમાં ખુદ્ધ સિદ્ધાન્તનય અને દેશનાનય એ બે નયને પ્રયાજે છે. સિદ્ધાન્તનય એટલે એ રીતિ કે જેના દ્વારા નિર્ણય દર્શાવી શકાય, જ્યારે દેશનાનય એટલે એ રીતિ કે જે દેશના માટે, વ્યાખ્યાન માટે પ્રયાજવામાં આવે છે. પ્રથમના પ્રયાગ યોગીઓ માટે છે, જ્યારે બીજાના પ્રયાગ બાલા (અજ્ઞાનીઓ) માટે છે. પર

પ્રથમ નયથી પરમાર્થમાં ઊંડા ઊતરી શકાય છે, પરમાર્થની ખાજ થાય છે, જ્યારે બીજા નયથી ક્રમશઃ પરમાર્થે લઈ જનાર શીલ વિશેના સામાન્ય નિયમાથી પરિચિત થઈ શકાય છે.

ઉપરાંત, ઉપર જે કંઈ કહ્યું છે તેના વિચાર આપણને કયા પ્રકારનાં શાસ્ત્રા ઉપર શ્રહા રાખવાનું જણાવવામાં આવ્યું છે તેને લક્ષમાં રાખીને કરવાના છે. એ સ્પષ્ટ છે કે સૂત્રએ થા પાતે જ જણાવે છે કે તેમાં આવતાં સૂત્રો, ગદ્યખંડા કે સંવાદા તેમના મહત્ત્વની દિષ્ટિએ એક સરખા મૂલ્યના નથી, કારણ કે તેમાંના કેટલાક સ્કુટ અર્થ આપે છે જ્યારે બીજાં સ્કુટ અર્થ ન આપતાં અનિશ્ચિત કે આભિપ્રાયિક અર્થ આપે છે. આ બે પ્રકારનાં સૂત્રોને અનુક્રમે નીતાર્થ અને નેચાર્થ કહે છે. 'નીતાર્થ' શખ્દના અર્થ છે

લંકા૦, પૃ૦ ૧૭૨ (૬૧). સાથે જુએે પૃ૦ ૧૪૮, ૧૭૧,

५०. आत्मेत्यिप प्रज्ञपितं अनात्मेत्यिप देशितम् । बुद्धैर्नात्मा न चानात्मा कश्चिदित्यिप देशितम् ॥१८.६

भित्र नयो हि द्विविधं मह्यं सिद्धान्तो देशना च वै । देशिम यं च बालानां सिद्धान्तं योगिनामहम् ॥

'જેના અર્થ નિશ્ચિત છે, સ્કુટ છે (विभक्तार्थ)', જ્યારે 'નેયાર્થ' શખ્દના અર્થ છે 'જેના અર્થ નિશ્ચિત નથી પણ જેના અર્થ'ના નિશ્ચય હજુ કરવાના છે અને જે આવા હાઇને વિવિધ સંશયાને જન્મ આપે છે.'<sup>પર</sup>

સાચા અર્થને પામવાની આ મુશ્કેલી ખડી થતાં સૂત્ર મંથા કર્તાઓને નીતાર્થ સૂત્રો અને નેયાર્થ સૂત્રોના લેદ કરવા અમુક ચાક્કસ લક્ષણા નક્કી કરવાની કરજ પડી. અને તેથી જ તો 'આર્ય અક્ષયમિતસૂત્ર'માં પંક કહ્યું છે કે જે સૂત્રો માક્ષમાર્ગ વાળવા (मार्गावतार) માટે પ્રણાધ્યાં છે તે નેયાર્થ જયારે જે સૂત્રો માક્ષકળે પહોંચાડવા (फलावतार) માટે પ્રણાધ્યાં છે તે નીતાર્થ. અને તેમણે લોકોને આદેશ આપ્યા કે તેમણે નીતાર્થ સૂત્રોને અનુસરવાં જોઈએ અને નહિ કે નેયાર્થ સૂત્રોને. પંક

પરન્તુ સ્વાલાવિક રીતે જ આ બે પ્રકારનાં સૂત્રોના વિલાગની બાબતમાં અવ્યવસ્થા અને સંશય પ્રવર્તતાં હતાં. અને જે આપણે ચંદ્રકીર્તિને પૂછીશું તો તે પોતાની મધ્યમકવૃત્તિમાં કહેશે કે અમુક સૂત્ર પરમાર્થ જણાવે છે કે આલિપ્રાયિક અર્થ જણાવે છે એવા સંશયમાં પડેલા લોકોને માટે તેમ જ પોતાની મન્દમેધાને કારણે નેયાર્થ સૂત્રને નીતાર્થ માનવાની ભૂલ કરનાર લોકોને માટે આ ગ્રન્થ (નાગાર્જુનની 'મૂલમધ્યમકકારિકા') આચાર્યે લખ્યો છે.

હકીકતમાં શાસ્ત્રોએ જે વાત જુદી રીતે કરી છે તે જ વાત ખુદ્ધોએ પાતે કહી છે. તેમણે કહ્યું છે કે તેમના ઉપદેશામાં सन्धामाष्य પપ ' આભિપ્રાચિક વચના ' છે; તેમના ઉપદેશ દુર્બાધ છે, કારણ કે સિદ્ધાન્તને વિશદ રીતે સમજાવતી વખતે તથાગત ભિન્ન ભિન્ન અર્થ ઘટના, લક્ષણાએ, સમજૂતીએ અને દેષ્ટાન્તો જેવા યુક્તિપૂર્ણ ઉપાયા પ્રયાજે છે. પક

પર. જુઓ મધ્યવ્છવ, પૃત્ ૪૩, ૫૯૭-૮; બાેધિસત્ત્વભૂમિ, ૧, ૧૭; અભિવ્કાેત, ૯, ૫૦ ૨૪૬-૭.

પર. મધ્યવ્યવ્યાં ઉદ્ધત, પૃજ ૪૩.

प४. भध्य०२०, ५० ४३; भक्षा००४०, १ ७३ : नीतार्थसूत्रप्रतिसरणेन भवितव्यं न नेयार्थ-सूत्रप्रतिसरणेन ।

પપ. સન્ધાભાષિત, સન્ધાભાષા અને સન્ધાવચન આ ત્રણ પર્યાયા છે. જુએંગ સહ્મ'પુંઠ, પૃ૦ ૩૪, ૩૯, ૬૦, ૭૦. અર્થ માટે જુએંગ ઇ૦હિ૦કવા૦, ૪,૧૮૨૮, પૃ૦ ૨૮ા૧થી.

५६० एताहशी देशना नायकानां उपायकौशल्यमिदं विरिष्ठम् ।

<sup>[</sup>અનુસંધાન પૃ૦ ૨૫

વજચાન અને સહજચાન જેવા ઉત્તરકાલીન ખોલ ધર્મ દર્શનના વિકાસમાં આ સન્ધાભાષ્ય કે સન્ધાવચને ઘણા મોટા ભાગ ભજવ્યા છે. અન્થનાં લખાણોના ખરા આશય શા એ બાખતે વિવિધ સંશયાને જન્મ દેનાર આ સન્ધાભાષ્ય જ છે, અને એણે જ બે પ્રકારની સમજૂતીને જન્મ આપ્યા છે— એક લાેકભાગ્ય, બુદ્ધિગમ્ય અને બીજી રહસ્યમય, ગૃઢ (જે માત્ર દીક્ષિતા જ સમજી શકે). આ બે પ્રકારની સમજૂતીને છેક 'લંકાવતાર'માં ય આપણે જોઈ એ છીએ. પાંચ આનન્તચોના સામાન્ય રીતે 'મહાપાતક—ભયંકર પાપા' એવા અનુવાદ બોલ્કધર્મ દર્શનમાં પ્રસિદ્ધ હતા. તે પાંચ મહાપાતકા છે: માતૃહત્યા, પિતૃહત્યા, અહંત-હત્યા, બુદ્ધહત્યા અને સંઘભેદ. આ અર્થ નિર્વિવાદ હતા. પરન્તુ લંકાવતારમાં (પૃષ્ઠ ૧૩૮–૧૪૦) એવું કહ્યું છે કે આ અર્થ બાહ્ય—લાેકભાગ્ય છે; અને બીજો એક ગૃઢ, આધ્યાત્મિક અર્થ છે. આ આર્થ બાહ્ય—લાેકભાગ્ય છે; અને બીજો એક ગૃઢ, આધ્યાત્મિક અર્થ છે. આ આધ્યાત્મિક અર્થ અનુસાર માતા એ તૃષ્ણા છે, પિતા એ અવિદ્યા છે, **બુદ્ધ** એ વિજ્ઞાન છે, અર્હત્ એ અનુશયા (કષાયા) છે અને સંઘ એ રકન્ધા છે. અને તેથી પિતૃહત્યા વગેરે ઉપર જણાવેલાં કૃત્યાથી ધર્મ થાય છે, અધર્મ નહિં.

' ધમ્મપદ 'ની એ ગાથાઓના ( ૨૯૪–૫ ) હું અહીં નિદે શ કરીશ. તેમના અનુવાદ આ પ્રમાણે છે:

"માતાને, પિતાને, બે ક્ષત્રિય રાજાઓને અને પ્રજાસહિત સમગ્ર રાષ્ટ્રને હણીને ચ ખરા બ્રાહ્મણને કંઈ દુઃખ થતું નથી."

"પિતાને, માતાને, બે ખ્રાહ્મણ રાજાઓને અને વધારામાં પાંચમા વાઘને મારીને ચ ખરા ખ્રાહ્મણને દુઃખ થતું નથી."<sup>પ૭</sup>

આનો અર્થ શાે ? ઉપર અતાવ્યું છે તે જ રીતે માતાનો અર્થ તુષ્ણા છે, પિતાનો અર્થ અહંકાર ( अस्मिमान ) છે, બે રાજાએોના અર્થ શા**ધત**-

बहूनि सन्धावचनेहि चोक्तं दुर्बोध्यमेतं हि अशिक्षितेहि ॥ अ्यो। ५५भी नेांधः

५७. मातरं पितरं हन्त्वा राजानो द्वे च खत्तिये-रहं सानुचरं हन्त्वा अनीघो याति ब्राह्मणो ।। मातरं पितरं हन्त्वा राजानो द्वे च सोत्तिये । वेय्यग्ध-पञ्चमं हन्त्वा अनीघो याति ब्राह्मणो ।।

અતુસંધાત ૫૦ ૨૪થી]

દૃષ્ટિ અને ઉચ્છેદદ્ષિટ એ બે મિશ્યા દૃષ્ટિઓ છે, પ્રજાસહિતના રાષ્ટ્રનો અર્થ છે પાતાના ભાગા (नन्दिराग) સહિતની છ જ્ઞાનેન્દ્રિયા અને તેમના છ વિષયા (द्वादशायतन), બે બ્રાહ્મણ રાજાઓનો અર્થ છે ઉપર દર્શાવેલી બે મિશ્યા દૃષ્ટિઓ અને વાલનો અર્થ છે રાગ, દ્વેષ, પ્રમાદ, ભય, ચિન્તા, ચિત્તવિક્ષેપ એ પાંચ વિલ્નો (नीवरण). પેં તે વસ્તુઓનો અભેદ કેટલાક વાસ્તવિક કે કાલ્પનિક સમાન ધર્માને આધારે છે. ઉદાહરણાર્થ, તૃષ્ણાના માતા સાથે અભેદ કર્યો છે, કારણ કે જેમ માતા બાળકને જન્મ આપે છે તેમ તૃષ્ણા દુ:ખાને જન્મ આપે છે. વિગતા માટે મૂળ શ્રન્થા, જ્યાં ટીકાઓ ઉપલબ્ધ હાય ત્યાં ટીકાઓ સાથે, જોવા જોઈ એ.

'અહદારણ્યક' ઉપનિષદના નીચેના શ્લોક ( દ.૨.૨ ) દર્શાવે છે તે મુમાણે સન્ધાવચનના પ્રયોગ ઉપનિષદોમાં ય થયા છે. પલ્ "માણસાને માટે એ રસ્તા છે—એક પિતૃલાકમાં જવાના, બીજો દેવલાકમાં જવાના. પિતા અને માતા એ બેની વચ્ચે જે કંઈ હાલતી ચીજ છે, તે આ બેમાંથી એક રસ્તો જાય છે."

અહીં આપણને ટાંકેલા શ્લોકની છેલ્લી પંક્તિ સાથે સંખંધ છે. માતા અને પિતા શબ્દોથી આપણે અહીં શું સમજવું? અહીં તે શબ્દોના સામાન્ય અર્થ લેવાના નથી, પરંતુ તેમના અર્થ આકાશ અને પૃથ્વી (ચાલાપૃથિથી) લેવાના છે. તે બે જેડકાંએા વચ્ચેના સમાન ધર્મોને આધારે ઋષિમુનિઓએ તેમને પિતા અને માતા તરીકે કલ્પ્યાં છે. ચાસ્ક કહે છે તેમ આ અલેદ લક્તિવાદ છે, ગુણવાદ છે અર્થાત્ તે લક્ષણા ઉપર આધારિત છે.

ષ્રાદ્મણા અને ઉપનિષદોમાં વાર'વાર વપરાયેલા નીચેના શખ્દાથી આ સ-ધાવચનોના નિદે શ કરાયા હાય એમ લાગે છે. દેવા પરાક્ષપ્રિય છે, પ્રત્મક્ષદ્રેષી છે. <sup>કર</sup> આ સ-ધાવચનનું મૂળ છેક સંહિતાઓમાં આવતાં સમસ્યા-સુક્તોમાં મળે છે.

यदन्तरा पितरं मातरं च ।)

૫૮. મેકસમૂલરની નોંધ જુઓ, સેંબ્યુંબઈંબ, પ્રંથ ૧૦, પૃત્ર હાથી.

५८. द्वे सती अङ्गणव पितृणाम् अहं देवानामुत मर्त्यानाम्। ताम्यामिदं विश्वमेजत् समेति

६०. એ જ ઉપનિષદના 'यद् अन्तरा द्यावापृथिवी ' શબ્દે। સાથે તુલના કરા.

११. शतभथधासण्, १.१.१–२, वजेरे; णुढहा० ७५०, १.२.२. वजेरे: परोक्षप्रिया इव हि देवा: प्रत्यक्षद्विषः।

'ઋગ્વેદ'માંથી એક ઋચા હું અહીં ટાંકીશ. તેના અનુવાદ આ ઋમાણે છે: "તેને ચાર શીંગડાં છે, ત્રણ પગ છે, બે માથા છે અને સાત હાથ છે. તે ત્રણ બધે બધાયેલા વૃષભ માટા અવાજ કરે છે. મહાન દેવ મત્યામાં પ્રવેશ્યા." કર

એ મહાન દેવ તે કાેેે શું ? ટીકાકારામાં મતલે છે. કેટલાક કહે છે સૂર્ય, જ્યારે કેટલાકને મતે તે વાણી છે, શબ્દ છે. પરંતુ મંત્રના અર્થ જેને સાક્ષાત્ દેખ્ટ છે એવા ઋષિને મન એના શા અર્થ હશે એ તાે કાેે કહી શકે ?

જે હો તે, એ વિશે તો લેશ પણ શંકા નથી કે અણકેળવાયેલી ખુંહ-વાળા જેને સહેલાઈથી અવળું સમજ બેસે એવા સન્ધાવચનના પ્રયાગ જ ઉત્તરકાલીન વજચાન અને સહજયાનના રૂપે બોહ્ધમંદર્શનનું અત્યન્ત શાચનીય જે પતન થયું તેનાં મુખ્ય કારણામાંનું એક છે. અને આ પ્રક્રિયા છેવટે કચાં લઈ ગઈ તે જાણવાની જો ઇચ્છા હોય તા હું તમને બોહ્ર તાન્ત્રિક પ્રનથ 'એકલ્લ-વીર-ચણ્ડમહારાષણતન્ત્ર' જોવા ભલામણ કરું. તે ચન્ય પ્રકાશિત નથી થયા પણ તેનું વર્ણન મહામહાપાધ્યાય પં. હરપ્રસાદ શાસ્ત્રીએ આપ્યું છે. '3 એમ માનવાને પ્રભળ આધારા છે કે જો સન્ધાવચનને સંપૂર્ણ-પણે સમજાવવામાં આવે તા વજચાનનું મૂળ રૂપ સામાન્ય રીતે જેટલું ક્રાન્તિ-કારી, જેટલું અશિષ્ટ, જેટલું અનૈતિક લાગે છે તેટલું ન લાગે. આ એક મુદ્દા ઉપર ડાં. પ્રબાધ ચન્દ્ર બાગચી સાથે હું સંપૂર્ણપણે સહમત છું. 'ક્રમ્

ખુલના ઉપદેશના ખરા અર્થ શ્રહણ કરવા માટે પાર કરવાની અનેક મુશ્કેલીઓ મેં તમારી આગળ રજૂ કરી. બીજ એક મુશ્કેલીના ઉલ્લેખ માર્ચ કરવા જોઇએ. ભારતમાં અને ભારતની બહાર રાજે રાજ વધતા જતા આધુનિક ખાલ સાહિત્યના વિસ્તારના વિચાર કરા. તેમાં વિવિધ મુદ્દાઓ ઉપર ભાત-ભાતના મતભેદા જોવા મળે છે અને તેથી આપણી આ સમસ્યા વધારે જિલ્લા બને છે.

६२. चत्वारि श्रृङ्गा त्रयोऽस्य पादा हे शीर्षे सप्त हस्तासो अस्य। त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महो देवा मर्त्यान् आविवेश।।

૬૩. રાયલ એશિયાટિક સાસાયટી, ભેંગાલના કળજામાં સુરક્ષિત સરકારી સંસ્કૃત હસ્તપ્રત-સંત્રહતું Descriptive Catalogue, ૧૯૧૭, ત્રન્થ ૧, બૌદ હસ્તપ્રતેન, પૃ૦ ૧૩૧ થી. ખાસ જુઓ પૃ૦ ૧૩૩.

**૬૪. જુઓ** ઇ૦ હિ૦કવા૦, ૧૯૩૦, ગ્રન્થ ૬, પૃ૦ ૩૮૯, પછ૬.

આપણે જોઈ ગયા તેમ અમુક રીતે પ્રાચીન આચાર્યાની પાતાની સમક્ષ્ય પણ આ જ સમસ્યા ખડી થઈ હતી કે ખુદ્ધે શાે ઉપદેશ આપ્યા ? અનેક મુદ્દાઓ ઉપર એકબીજાથી ખૂબ જ વિરાધી વચનાના સમન્વય કરતાં કરતાં વિવિધ ઉત્તરા અપાયા છે, અને તે માટેનાં મજખૂત કારણા પણ અપાયાં છે. પરંતુ પ્રશ્ન એ છે કે શું બધા જ જવાબાને સાચા ગણવા ? શું બધાને માટે ખુદ્ધની સમ્મતિ છે? હાઈ શકે, કારણ કે એક સારા વૈદ્યરાજની માફક તેમણે લાકાને તેમની જરૂરિયાત પ્રમાણે ઉપદેશ આપ્યા છે. અથવા તાે એમ ન પણ હાઈ શકે, કારણ કે આપણને કહેવામાં આવ્યું છે કે તેમણે માત્ર એક જ યાનના ઉપદેશ આપ્યા છે. કપ ખુદ્ધ અને એમના ઉપદેશા વિશે જે કહેવામાં આવેલું છે તે બધાના સમન્વય થઈ શકે અને આવા સમન્વય સમર્થ આચાર્યા અને પ્રાચીન-અર્વાચીન વિદ્વાનાએ રજૂ કર્યો છે. પરંતુ આવા સમન્વય વિશે નિશ્ચિતપણે કહી શકાય કે આ મત ખુદ્ધના પાતાના હોવા કરતાં વિશેષ તો આચાર્યા અને વિદ્વાનાના છે. એનું કારણ એ છે કે ખુદ્ધ આમ જ કહેવા માગતા હતા અને બીજું નહિ, એમ ચાક્કસપણે પુરવાર કરવા માટે આપણી પાસે કશું સાધન નથી.

અહીં હું તમને એક ઉદાહરણ આપું. 'પ્રદ્મસ્ત્ર' એ બાદરાયણની કૃતિ છે. અને એમાં કાઈ સંદેહ નથી કે એમાંથી એક જ સિદ્ધાન્ત ક્લિત થાય — લલે પછી તે દ્વેત હાય, અદ્વૈત હાય, વિશિષ્ટાદ્વૈત હાય, શુદ્ધાદ્વૈત હાય, દ્વેતાદ્વૈત હાય કે અન્ય હાય. પરંતુ એકી સાથે તે બધા જ તેમાંથી હરગીજ ક્લિત થાય નહિ. તે બધાના સમન્વયના પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે અને એ લલે કરાય; એની સાથે આપણને કાઈ સંબંધ નથી. આપણે તા જાણવું છે કે 'પ્રદ્માસ્ત્ર 'ના કર્તા બાદરાયણને શું કહેવું છે.

આ જ રીતે આપણે હીનચાન, મહાયાન વગેરે ભિન્ન ભિન્ન ચાનાના કે વિજ્ઞાનવાદ, શૂન્ચવાદ વગેરે ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધાન્તાના અભ્યાસ કરવાનું કે તેમનું નિરૂપણ કરવાનું ધાર્યું નથી. આપણે જે નક્કી કરવું છે તે એ છે કે ખુદ્ધે પાતે ક્યા સિદ્ધાંત પ્રણાધ્યા છે.

પરંતુ તે નક્કી કરવા આપણે કેવી રીતે આગળ વધવું? ખરેખર એ માગે ડગ માંડવા ઘણા કઠિન છે. પરંતુ નિરાશ થવાની જરૂર નથી.

६५. एकं तु यानं हि नयश्च एक

एका चियं देशन नायकानाम् ॥ सद्धर्मपुं०, २.८६ साथे कुयो। ७०, ७३; अक्षिसभ०, ५० १२०-१२१.

આપણને દોરવણી આપનાર પ્રકાશ છે. આ પ્રકાશ આપણને વૈદિક ઋષિ-ઓએ આપ્યા છે. તેમની સમક્ષ પણ વેદવચનાની બાબતમાં આ સમસ્યા ઊભી થઈ હતી. તેમણે કહ્યું છે કે ચિન્ત્યમાન મંત્રના અર્થને શ્રુતિપરમ્પરા અને બુદ્ધિની મદદથી કાઢી શકાય. જે ઋષિ કે તપસ્વી નથી તેને અર્થ પ્રત્યક્ષ થતા નથી. અને આ રહી એક નીતિકથા: 'જ્યારે ઋષિઓ એક પછી એક મૃત્યુ પામવા લાગ્યા ત્યારે મનુષ્યોએ દેવા પાસે જઈને પૂછ્યું: અમારા ઋષિ કેાણ બનશે? તેમણે તેમને તર્જશાસ્ત્ર ઋષિ તરીકે આપ્યું, જેની મદદથી મંત્રના અર્થને તેઓ બધી રીતે સમજી શકે. તેથી વેદમાં પારંગત માણસ જે કંઈ અર્થ સર્વતાલાવે નક્કી કરે છે તેને આર્ષ કહેવામાં આવે છે.' કં

ખુદ્ધના નિર્વાણની પહેલાં જ ખુદ્ધ અને આનંદ વચ્ચે જે સંવાદ થયેલા તેને આ સંદર્ભમાં આપણે યાદ કરીએ: "હે આનંદ! કદાચ તમારામાંના કેટલાકના મનમાં એવા વિચાર આવે કે 'ગુરુનું વચન અન્ત પામ્યું, હવે આપણા કાઈ ગુરુ નહિ!' પરંતુ હે આનંદ! એમ ન સમજીશ. મેં જે ધર્મ અને વિનય(= સંઘના નિયમા)ની દેશના આપી છે, વિધાન કર્યું છે તેને જ મારા મૃત્યુ પછી તમારા ગુરુ થવા દો." કહ

આ બન્ને વિધાના – એક બ્રાહ્મણ પરમ્પરાનું અને એક બૌદ્ધ પરમ્પરાનું – આપણા ભામિયા છે. અને તેમની સાથે આપણે બૌદ્ધધમ દર્શનની પાયાની પ્રતીતિની ખાજ માટે આગળ ધપીએ. આ સમસ્યાનું નિરૂપણ કરવાનું મેં બીજ વ્યાખ્યાનમાં ધાર્યું છે.

**ક** ક. નિરુક્ત-પરિશિષ્ટ, ૧૨.૧૧.

**१७. भ**ढापरिनिष्यानुसुत्त, १.१.

### द्वितीय व्याभ्यान

### પાયાની સમસ્યા

પ્રથમ વ્યાખ્યાનમાં ખીજી અનેક વસ્તુઓ સાથે ખુદ્ધની ખરી દેશના સમજવામાં મહા મુશ્કેલી છે તે મેં દર્શાવી, કારણ કે તે દેશનાને સંગૃહીત કરતા ગણાતા સુત્તએ થા તેમજ તેમને અવલ બીને રચાયેલા પ્રાચીન-અર્વાચીન ખીજા પ્રથા અનેક રીતે અને ઘણી વાર તા મમ સ્થાનીય મહત્ત્વના મુદ્દાઓ પર વિસંવાદી છે. એ વાત ખરી કે આ વસ્તુ માત્ર બૌદ્ધમ દર્શનની જ લાક્ષણિકતા છે એવું નથી, ખીજા ધર્મોની બાબતમાં ય આવું છે, અને જેમ ધર્મ વધારે જૂના તેમ તેની સમજૂતીઓની વિવિધતા વધુ. તેમ છતાં માનવખુદ્ધિએ સાચા મૌલિક ધર્મને સમજવા પાતાનાથી ખનતું બધું જ કરી છૂટવામાં સંતાષ માનવા જોઈ એ. તેથી સંપૂર્ણ તકેદારી અને સાવચેતી સાથે આપણે એ દિશામાં આગળ વધવાના પ્રયત્ન કરીએ.

તે દિશામાં જતાં પહેલાં હું તમને જરાક થાલવા અને મારા પ્રથમ ભ્યાખ્યાનમાં ખુદ્ધ જે યુગમાં ઉપસ્થિત થયા તે યુગમાં આ દેશના ધાર્મિક અને દાર્શનિક વાતાવરણ વિશે મેં જે કંઈ સંક્ષેપમાં કહ્યું હતું તેને યાદ કરી જવા જણાવું છું. ભૂતકાળ જ વર્તમાનને ઘડે છે. અંકુરનું અસ્તિત્વ ખીજ ઉપર જ આધાર રાખે છે, જે બીજ પાતે હકીકતમાં તા અંકુરની પૂર્વાવસ્થા જ છે. આ જ રીતે ખુદ્ધ જેવા હતા તેવા તેમની પૂર્વે જે કંઈ હતું તે ખધાથી ઘડાયા હતા.

એ તો સ્પષ્ટ છે કે જે માર્ગ તેમણે લીધા તે માર્ગને તેમના પૂર્વ-ગામીઓએ તેમને માટે ઘણા સરળ કરી દીધા હતો. ઉદાહરણાર્થ, તમને યાદ હશે કે આપણે વૈદિક કિયાકાંડથી શરૂઆત કરી હતી અને જોયું હતું કે વેદાન્તીઓ, સાંખ્યા અને એવા બીજા ચિન્તકાની તેમાં શ્રહા કેવી રીતે ઓછી થતી ગઈ અને છેવટે કેવી રીતે સાવ નષ્ટ થઈ ગઈ. આપણે એ પણ જોયું કે પાછળથી જેમને દ્રવ્યયંત્રા તરીકે ઓળખવામાં આવ્યા તે વૈદિક યંત્રોને તેમના બાહ્ય રૂપાને સંપૂર્ણપણે ત્યાગીને આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ ઘટાવવાનું શરૂ થઈ ચૂક્યું હતું, અને આમ તે દ્રવ્યયંત્રાનું સ્થાન જ્ઞાનયંત્રોએ લીધું. આ જ્ઞાનયંત્રા, ભગવદ્ગીતા કહે છે તેમ, દ્રવ્યયંત્રા કરતાં ઘણા જ વધારે શ્રેયસ્કર છે. ખુદ્ધે આ મતના પક્ષ કર્યા અને દ્રવ્યયજ્ઞાને સ્પષ્ટ શબ્દોમાં **વખાડી** કાઢચા.

तेम છતાં, तेमणे कभी करवानी ना नथी પાડી. ઊલડું તેના તો तेमणे मજणूत अચાવ કર્યો છે. તેમના પુરાગામીઓની જેમ तेઓ કમ માં ચૂસ્ત- પણે માનનાર હતા. અને તેઓ વાર વાર કહેતા કે મનુષ્યા કમોને વારસામાં મેળવે છે (कम्मदायाद), કમો તેમના પાતાના જ છે (कम्मस्सक), कमें तेमना पुनर्जन्मनुं कारण छे (कम्मरेसक) अमें तेमना पुनर्जन्मनुं कारण छे (कम्मयोनि) अने कर्म तेमनुं शरण छे (कम्मपरिसरण). र

એની નોંધ લેવી જોઈએ કે ક્રિયાકાંડી યાજ્ઞિકા 'કર્મ'થી મુખ્યપણે વિવિધ યજ્ઞો અને ક્રિયાકાંડા સમજતા, જ્યારે વેદાન્તીઓ અને બીજાઓની સાથે ખુદ્ધ તેને સામાન્ય કર્મ—મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ સમજતા. પરન્તુ આધ્યામિક વિકાસની બાબતમાં 'કર્મ'થી ખુદ્ધ માત્ર માનસ કર્મ લેતા. હા, ખુદ્ધને મતે કર્મ હકીકતમાં ચેતના અથવા ચિત્ત<sup>3</sup> (કે વસુબન્ધુ અભિધર્મ કેશમાં કહે છે તેમ માનસ કર્મ) સિવાય બીજું કશું નથી. ખુદ્ધે જાહેર કશું છે, 'હે ભિષ્યુઓ! ચેતનાને જ હું કર્મ કહું છું.' અને ભારપૂર્વ કહેવામાં આવ્યું છે કે ચિત્તને છાડી કર્મ જેવું કંઈ નથી. પ

આથી, દાનપારમિતા ( ઉત્કૃષ્ટ દાન ) જેવાં કર્મો ખરેખર આહ્ય ન**થી** પરન્તુ આન્તર છે. અને આવું હોઈ ને તે કર્મા વિશેષ ચિત્તો સિવાય બી**જુ**ં

१. દાખલા તરીકે, ઈશાપિનિષદ્ (૨) માં વેદાન્તીએ। કહે છે: कुर्वन्नेव हि कर्माणि जिजी-विषेच्छतं समाः।—' કર્મ' કરતાં કરતાં જ સા વર્ષ' જીવવાની ઇચ્છા કરવી જોઈએ.' ભગવદ્દગીતા આને સબળ સમર્થન આપશે.

ર. મ૦નિ૦, ૩, ૫૦ ૨૦૩; મિલિન્દ૦, ૫૦ ૬૫.

૩. અહીં ચેતના અને ચિત્ત એ પર્યાયાે છે. જુએા મધ્ય∘ ૬૦, ૧૭.૧–૨.

४. २५ ० ति०, ३, ५० ४१५: चेतनाहं भिक्खवे कम्मं ति वदामि । चेतियत्वा कम्मं करोति कायेन वाचाय मनसा वा । कुर्ये। भध्य० डा०, १७.१ – २ वृत्ति सिंहत; योधि०५०, ४७२; अक्षि०डी०, ४.१.

प. सत्त्वलोकमथ भाजनलोकं चित्तमेव रचयत्यितिचित्रम् । कर्मजं हि जगदुक्तमशेपं कर्म चित्तमवधूय च नास्ति ॥ २५। थे।धि०५'०(५० ५५, ४७२)भां ७६त छे; भंचक्रभरी, ५० ४०.

કશું જ નથી. તેથી જ તો આપણને કહેવામાં આવ્યું છે કે ' જો એમ માનવામાં આવે કે જગતનું દારિદ્રચ દ્વર કરા તો જ દાનપારમિતાને પૂર્ણ કરી કહેવાય તો તો પૂર્વ ખુદ્રોએ દાનપારમિતાને આચરી હતી તેમ કેમ કહેવાય? કેમ કે જગત હજુ ય દરિદ્ર છે. માટે પાતાની પાસે જે કંઈ છે તે ખધું જ તેના પાતાના ફળ સાથે ખધાંને આપી દેવાનું જે મન—ચિત્ત તેને જ દાનપારમિતા કહે છે. આથી દાનપારમિતા પાતે એક પ્રકારનું ચિત્ત જ છે.'

ભગવદ્ગીતાના કર્મચાંગના સઘળા ઉપદેશ કર્મના આ અર્થઘટનને જ કેન્દ્રમાં રાખે છે અને સ્પષ્ટપણે જણાવે છે કે જ્યારે ચિત્તે સર્વ પરિગ્રહના ત્યાંગ કર્યો હાય ત્યારે માત્ર શારીર કર્માથી મનુષ્ય પાપને પામતા નથી (૪.૨૯).<sup>6</sup>

આ જ રીતે, જેમના ઉલ્લેખ પ્રથમ વ્યાખ્યાનમાં કર્યો છે તે પાતાના પુરાગામીઓની જેમ ખુદ્ધ દરેક શાસ્ત્રના પ્રામાણ્યના નિષેધ કર્યા અને માત્ર શુદ્ધ તકે ઉપર જ આધાર રાખ્યા. તેમણે પાતાની ધર્મદર્શનવ્યવસ્થામાં ન તા ઇશ્વરને કાઈ સ્થાન આપ્યું કે ન તા પ્રચલિત અર્થમાં આત્માના અસ્તિત્વમાં શ્રદ્ધા ધરાવી. તેમને જગત ક્ષણિક જણાયું અને પરિણામે ભાગના સાધન તરીકે તેમને તે લાયક ન લાગ્યું. સમ્યગદર્શન(બાધ)ની પ્રાપ્તિ પછી ય જ્યાં સુધી જીવ્યા ત્યાં સુધી જગતમાં રહેવા છતાં તેમણે જગતના ત્યાગ કર્યા. તેમણે યાગ અને તપનું આચરણ કર્યું, જો કે તેની કરેારતા પાછળથી તેમણે હળવી કરી. તેમણે સ્વીકાર્યું કે અવિદ્યા જ અંધનું કારણ છે. જ્ઞાન, વિદ્યા અવશ્ય મુક્તિ ભણી લઈ જાય છે. પાતાના કેટલાક પુરાગામીઓ સાથે તેમણે પણ દઢપણે માન્યું કે જ્યાં સુધી કામને, તૃષ્ણાને નિમૂળ કરવામાં ન આવે ત્યાં સુધી શાન્તિની કાઈ આશા નથી. મર્મસ્થાનીય મહત્ત્વ ધરાવતા આ છેલ્લા બે મુદ્દાઓ વિશે મારે આગળ ઘણું કહેવાની ઇચ્છા છે.

Jain Education International

६. लोधि० ५, ६-१०: अदिरंद्रं जगत् कृत्वा दानपारिमता यदि । जगद् दिरद्रमद्यापि सा कथं पूर्वतायिनाम् ॥ फलेन सह सर्वस्वत्यागिचत्ताज्जनेऽखिले । दानपारिमता प्रोक्ता तस्मात् सा चित्तमेव तु ॥ ७. शारीरं केवलं कर्म कुर्वन् नाप्नोति किल्बिषम् ।

પ્રશ્ન આ છેઃ કયા પાયા ઉપર તેમણે ધર્મ નું મંડાણ કર્યું ? તેમનાં બધાં ચિન્તના અને ઉપદેશાના કેન્દ્રમાં શું છે ? બની શકે તા મારા જ્ઞાન-પ્રકાશ પ્રમાણે આના જવાબ શાધવાના મારા પ્રયત્ન છે;

પ્રથમ તો હું તમારું ધ્યાન 'ઋગ્વેદ'ની એક ઋચા (૧૦.૧૨૯.૪) તરફ દોરીશ. તેના અનુવાદ નીચે પ્રમાણે છે:

'શરૂઆતમાં સૌ પ્રથમ મનનું વીર્યાબીજ કામ (= તૃષ્ણા) અસ્તિત્વમાં હતું. અને સન્તાએ ડહાપણપૂર્વક વિચાર કરીને અસત્ સાથેનું સત્નું અન્ધન પાતાના હૃદયમાં છે એ શાેધી કાઢ્યું.'લ

અને જો તેની ઉપર દીકા લખનાર સાયણને પૃછશા તો તે તમને આ પ્રાચીન પ્રમાણ વિશે કહેશે કે 'કામ જ જગતને આંધનાર છે, એ સિવાય બીજું કાઈ બ ધન નથી.' અમને વિશે અથવ વેદ (૩.૨૯.૭)માં પણ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે:

' આ કેાણે કોને આપ્યું છે ? કામે કામને આપ્યું છે. દેનારા ય કામ છે ને લેનારા ય કામ છે. કામ સમુદ્રમાં પ્રવેશ્યા છે.

(क इदं कस्मा अदात् कामः कामायादात् । कामो दाता कामः प्रतिशहीता कामः समुद्रम् आविवेदा ॥)

આ શ્લોકની અન્તિમ પંક્તિના અર્થ શાે છે? વૈદિક ગ્રંથ પાતે જ કહે છે: 'કામ એ સમુદ્ર જેવાે છે, કારણ તેને કાેઈ અન્ત નથી.' શા જ વાત બીજા વૈદિક એક ગ્રન્થમાં અર્થાત 'અથવ'વૈદ '( ૯.૨.૨૩)માં બીજ રીતે કહી છે: 'હે કામ, મન્યુ, તું સમુદ્રથી ય ચિલ્યાતાે છે.' શ્રે

-\

कामस्तदग्रे समवर्तताग्रे

मनसो रेतः प्रथमं यदासीत् ।

सतो बन्धुमसित निरविन्दन्

हृदि प्रतीष्या क्यये मनीषा ॥

૯. તૈત્તિરીય ધ્યાદ્મણ, ૨.૮૯.૫.

व्यासोऽपि स्मरति—
 कामबन्धनमेवेदं नान्यदस्तीह बन्धनम्।

११. तेतिरीय प्याह्मणु, २.२.५ : समुद्र इव हि कामः न हि कामस्यान्तोऽस्ति ।

१२. ज्यायान् समुद्रादिस काम मन्यो ।

અને એ જ 'અથવ'વેદ'માં આગળ જતાં કામ ઉપર આખું સૂક્ષ્ત મળે છે. તેમાં કહ્યું છે: 'કામ પ્રથમ જન્મ્યાે હતાે. દેવા, પિતૃઓ કે મત્યાે તેને પહાેંચ્યા નથી. તેમનાથી તું ચઢિયાતાે અને સર્વદા મહાન છે. આવા તને હે કામ! હું નમું છું.'

' વિસ્તારમાં, આકાશ અને પૃથ્વી કેટલાં વિશાળ છે! જળ કેટલે દૂર દૂર સુધ્રી વહે છે, અને અગ્નિ પણ! પરન્તુ તે બધાંથી તું ચઢિયાતા છે અને સર્વદા મહાન છે. આવા તને હે કામ! હું નમું છું.'<sup>૧૩</sup>

અસંખ્ય વૈદિક ગદ્યપદ્યખં હોમાં <sup>૧૪</sup> આ કામના અગ્નિ સાથે અભેદ કરવામાં આવ્યા છે. અને આ અભેદ શેને લઈને કરાયા છે તે દ્વર શાધવા જવું પડે એમ નથી. 'જેમ ગમે તેટલું ઇધણ નાખા તા ય અગ્નિ સંતાષાતા નથી, તેમ ગમે તેટલા વિષયાથી કામ પણ કાઈ રીતે સંતાષાતા નથી.' આ વિષે મનુએ (૨.૯૪) જે વિધાન કર્યું છે તેનાથી વધુ સારું વિધાન કરી શકાય તેમ નથી અને મને ખાતરી છે કે મનુનું એ વિધાન તમે સારી રીતે જાણા છાં: 'વિષયાના ઉપભાગથી કામ કદી શમતા નથી; તે તા અગ્નિમાં ઘી નાખીએ અને અગ્નિ અધિક વૃદ્ધિ પામે તેમ માત્ર વધ્યા જ કરે છે.' ધ્ય

કામનું અનુસરણ અવળે માર્ગે ચઢાવી કલ્પનાતીત દુઃખા અને ચાતના-ઓમાં ક્સાવે છે એ વિચાર આ દેશમાં વેદકાળથી દઢ થયેલા છે, અને એટલે જ તા ઋષિમૃનિએ કહ્યું છે:

'જ્યારે મનુષ્યના હૃદયમાં રહેલી બધી કામનાઓ દ્વર થઈ જાય છે, ત્યારે તે અમર બને છે અને તે અહીં જ (આ જીવનમાં જ) બ્રહ્મને મેળવે છે. જ્યારે અહીં બધી જ હૃદયની ગાંઠા <sup>૧૬</sup> તૃટી જાય છે, ત્યારે મનુષ્ય અમર બને છે.'

અને તેમણે એમ કહીને ઉપસંહાર કર્યો છે કે ઉપદેશ આટલા જ છે ( एतावद् अनुशासनम् ). १७

૧૩. —અનુવાદ Whitney અનુસાર.

१४. અथव वेह, उ.२१.४: यो देवो (=अग्नि) विश्वाद् यमु काममाहुः;

ક્. ૩ ક્. ૩. જુઓ Muir's Original Sanskrit Texts, ત્રન્થ ૫, ૫૦ ૪૦૩.

१५. न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति।

हविषा कृष्णवत्मैव भूय एवाभिवर्धते ॥

૧૬. અર્થાત્ કામનાએ!,

१७. डेड्राय० ६.१४-१4,

યમ-નચિકેતાસ વાદ ૩૫

હું તમને આ સંદર્ભમાં એ જ કૃતિમાં આવતા નચિકેતા અને મૃત્યુ વચ્ચેના સુપ્રસિદ્ધ સંવાદને જોઈ જવાનું કહું છું. તેના કેટલાક ભાગ હું અહીં ઉદ્ધત કરું છું.<sup>૧૮</sup>

યમરાજે નચિકેતાને કહ્યું, 'જોઈએ તો સો વર્ષની આવરદાવાળા પુત્રો અને પૌત્રો માગ. જોઈએ તો અનેક પશુઓ, હાથીઓ, સોનું, ઘોંડાઓ માગ. જોઈએ તો પૃથ્વીનું મોડું સાંમ્રાજ્ય માગ અને જેટલી ઇચ્છા હાય એટલાં વર્ષાનું લાંખું આયુષ્ય માગ. અરે! આના બરાબર જે બીજું કાઈ વરદાન જોઈ તું હાય તો તે માગ. ધન માગ, લાંખું જીવન માગ. હે નચિકેતા! તું માટી વિશાળ પૃથ્વીના રાજા થા. હું તારી બધી ઇચ્છાઓને પૂરીશ (कामानां त्वा काममाजं करोमि). જે જે ઇચ્છાઓ મૃત્યુલાકમાં પુરાવી મુશ્કેલ હાય, તે તે બધી ઇચ્છાઓ તું તારી મરજી પ્રમાણે માગ. આ અહીં છે તેવી સ્ત્રીઓ, રથા, વાજિંત્રા મનુષ્યાને મળતાં નથી. મેં માકલેલી એ સ્ત્રીઓ તારી સેવામાં હાજર રહેશે. પણ હે નચિકેતા! તું મરણ વિશે મને પૂછ મા.'

અને આ રહ્યો નચિકેતાના ઉત્તર: 'હે મૃત્યુ! એ બધા ય વિષયા તો આવતી કાલ સુધી જ ટકનાર છે અને તેઓ, બધી ઇન્દ્રિયાનાં તેજ હરી લે છે. વળી સમગ્ર જીવન ટૂંકું જ છે. માટે એ નાચ-ગાન અને ઘાડાઓ તમારી પાસે જ રાખા. મનુષ્યને ધનથી સંતાષ થતા તથી. 'વલ

હવે આપણે ખુદ્ધના જીવન ભણી વળીએ. તેમની દેશના વિશે મેળ ન ખાય એવા વિવિધ મતો છે. પરંતુ એક મુદ્દા ઉપર સૌ સંપૂર્ણ પણે સહમત છે કે તે પોતાની સર્વ શક્તિથી પોતાના ભયંકર દુશ્મન માર સામે વીરતાશી લડ્યા અને છેવટે એ લડાઈમાં તેને પૂરેપૂરા હરાવ્યા. આ પછી જ તે ખુદ્દ અન્યા. જેનું કવિઓએ કાવ્યમાં વિસ્તૃત વર્ણન કર્યું છે તે મારવિજયે તેમની જીવનકથામાં યાગ્ય રીતે જ શાધ્વત સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. ખુદ્દજીવનના બીજ અનાવાને કાઈ એ ખરેખર લેખામાં ન લેવા હોય તા ન પણ લે, પણ ખુદ્દે મારના પરાજય કર્યા હતા એ હકીકતની અવગણના કાઈ પણ રીતે કાઈ કરી શકે નહિ.

પણ આ માર કેાણ છે ? બીજું કાેઈ નહિં પણ પુરુષરૂપે કલ્પાયેલા કામ. मार શબ્દ √मृ ( મરવું ) એ સ'સ્કૃત ધાતુમાંથી બનેલા છે. તેને

**૧૮. ક**ઠાેેેે ૧.૨૩–૨૬.

૧૯. અનુવાદ Max Muller અનુસાર.

ચાક્કસ અર્થ થાય છે મૃત્યુ. આ 'મૃત્યુ' શખ્દ પણ એ જ ધાતુમાંથી અનેલો છે. આમ માર અને મૃત્યુ એક જ છે. અને જે આપણે કામ જે લયંકર દુ:ખા મનુષ્યાને દે છે એને ધ્યાનમાં લઈ એ તા કામના અર્થ સ્પષ્ટ કરવા 'માર' સિવાય બીજો કાેઈ સારા શખ્દ નથી એ વિશે બે મત નથી.

હુ:ખના મૂળરૂપ માર કે કામ વિશેનાં ભગવાનનાં બધાં વચનાને આજુએ રાખી હું ઉદ્ધૃત કરેલા ઉતારા તરફ તમારું ધ્યાન ખેંચું છું. આ ઉતારા પર પરા અનુસાર ભગવાનની બાેધિપ્રાપ્તિ પછીની પ્રથમ દેશના છે:

'આ કાયારૂપ ઘર ખનાવનારને શાેંઘતા હું અનેક જન્મવાળા સંસારમાં ફેાક્ટ રીતે દોડચા કરતાે હતા; અને દુઃખ દેનારા અવતાર વારે વારે આવ્યા કરતાે હતા. પણ હે ગૃહકાર! હું તને ઓળખી ગયાે છું. હવે તું ઘરને ફરી આંધી શકીશ નહીં. તારી અધી પાટડીઓ તાેડી નાખેલ છે. ઘરનાે માેલ પણ તાેડી નાખ્યાે છે. દાેષરહિત અનેલા ચિત્તે કામને અરાબર ઓળખી લીધાે છે.' રે

કામ અને એના શમનની વાતથી આ દેશના ધર્મો અને ધાર્મિક સાહિત્ય ભરપૂર છે, જો કે વિગતામાં તેઓ એક બીજાથી ઘણા કંટાય છે. 'ભગવદ્ગીતા'ના આખા ય ચંચમાં તેનું કેવું વર્ણન છે તે તમે જાણા છા. સર્વ દુઃખાનું મૂળ હાઈ કામને ત્યાં મહાશન, મહાપાપ, મહાશતુ અને નિત્યવૈરી કહ્યો છે, અને તેના શમન વિશે આપણને આમ કહેવામાં આવ્યું છે: 'જેમ નદીઓ સર્વ' કાળે પૃર્ણ' અને અચળ એવા સમુદ્રમાં શમી જાય છે, તેમ જે મનુષ્યની કામનાઓ પાતાની અંદર જ શમી જાય છે તે મનુષ્ય શાંતિ પામે છે. પરંતુ જે મનુષ્ય કામને ઇચ્છે છે તે કદી શાંતિ પામી શકે જ નહિ. જે સર્વ કામનાઓને ત્યજી દઈ નિઃસ્પૃહ, નિરહંકાર અને નિર્મમ ખની વિચરે છે તે શાન્તિ પામે છે.' '

अनेकजातिसंसारं सन्धाविस्सं अनिब्बिसं । गहकारकं गवेसन्तो दुक्खा जाति पुनप्पुनं ॥ गहकारक ! दिङोऽसि पुन गेहं न काहसि । सब्बा ते फासुका भग्गा गहकूटं विसंखतं । विसंखारगतं चित्तं तण्हानं खयमञ्झगा ॥

्र२१. आपूर्यमागमचलप्रतिष्ठं समुद्रमापः प्रविशन्ति यद्वत् ।

[ અનુસંધાન ૫૦ ૩૭

२०. धम्भपद, १५३-५४:

'રામાયણ' અને 'મહાભારત' એ બે આપણા દેશના એપિક (વીરચરિત મહાકાવ્યો) છે. તે બન્ને ય આદિથી અન્ત સુધી કામમાંથી જન્મતાં ખરાબ પરિણામાને સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવે છે. કાલિદાસે હૃદયસ્પર્શી રીતે પોતાના 'કુમાર-સંભવ' મહાકાવ્યમાં વર્ણવ્યું છે કે જ્યાં સુધી મદન કે કામને ભસ્મ નથી કરવામાં આવ્યો ત્યાં સુધી પાવ'તી પરમ કલ્યાણ અને પરમ શાન્તિની મૂર્તિરૂપ શિવ સાથેના મિલનના આનંદ માણી શકતી નથી. 'અભિજ્ઞાન-શાકુન્તલ'માં જ્યારે દુષ્યન્ત અને શકુન્તલા કામની અદમ્ય વૃત્તિથી પ્રેરાઇ એકબીજ પ્રત્યે આકર્ષાય છે ત્યારનું તેમનું પ્રથમ મિલન સુખદ ન હતું. તેમનું ખરૂં મિલન તો નાટકના છેલ્લા અંકમાં થાય છે, જ્યારે બેયનું હૃદય એકબીજ તરફના કામથી મુક્ત હતું અને શુદ્ધપ્રેમસભર હતું. વધુ દૃષ્ટાંતા આપવાની જરૂર નથી.

પુરાગામીઓનાં પગલાંને અનુસરતા ખુંદ્રે એક બીજી વસ્તુ તરફ પણ પાતાનું ધ્યાન આપ્યું. કામ એ દુઃખનું મૂળ છે એ તા નિઃશંક વાત છે. પરંતુ દ્વેષ અને સ્વાર્થને પણ દુઃખનાં બીજાં કારણા તરીકે વારંવાર ગણાવાયાં છે. છતાં પણ તેઓ, કહાને કે કામના જ સહયાગીઓ છે, અને તેમાંથી જ ઉદ્દલવે છે. પરંતુ અવિદ્યાને પણ દુઃખનું એક કારણ ગણ્યું છે. કામ અવિદ્યાનાથી જન્મતા હાઈ અવિદ્યા જ દુઃખનું મૂળ કારણ છે. લગવાને નીચના શખ્દો એક વાર કહ્યા હાવાનું કહેવાય છે.

' હે લિક્ષુઓ ! જેમ એક શંકુ આકારના છાપરાવાળી ઝૂંપડીના છાપરાની ખધી સાંડીઓ કે વળીઓ છાપરાની ટાચ તરફ જાય છે, ટાચને અવલં છે છે અને ટાચે લેગી થાય છે તેત્રી જ રીતે આપણી બધી અકુશલ અવસ્થાઓ-(ધર્મા)નું મૂળ અવિદ્યા છે, અવિદ્યામાંથી જ તે બધી નીકળે છે અને અવિદ્યામાં જ તે બધી એક સાથે જડાયેલી છે.' રર

અને વળી,

ઐહિક કે પારલોકિક જે કંઈ અકુશલ છે તે બધાંનું મૂળ અવિદામાં છે અને અવિદા પોતે ઇચ્છા અને તૃષ્ણા (લાભ) દ્વારા તે અકુશલાને જન્મ આપે છે.<sup>ર૩</sup>

तद्भत् कामा यं प्रविशन्ति सर्वे

स शान्तिमाप्नोति न कामकामी ॥

विहाय कामान् यः सर्वान् पुमांश्चरति निःस्पृहः।

निर्ममो निरहङ्कारः स शान्तिमधिगच्छति ॥ २.७०-७१

**૨૨.** સં૦નિ૦, ૨૦.૧.

ર૩. ઈતિવૃત્તક (§ ૪૦), પૃ૦ ૩૪.

અનુસધાન ૫૦ ૩૬થી]

અવિદ્યાના અર્થ છે તત્ત્વનું અદર્શન કે મિથ્યા દર્શન. <sup>૨૪</sup> જે માણસ તત્ત્વને જાણતા નથી કે અવળું જાણે છે તે અસત્ વસ્તુઓને સત્ કલ્પે છે, અને એમ કરીને અકલ્યાણને કલ્યાણ ગણે છે. એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ કામ જાગે છે, અને એક વાર જાગે છે એટલે માણસને તે અવળે રસ્તે ચંઢાવી તેના નાશ કરે છે. 'ભગવદ્ગીતા' (૨. ૨૨ – ૨૩) આ જ વાત કહે છે: 'વિષ્યોને મનમાં વાગાળ્યા કરતા માણસને તેમનામાં આસક્તિ થાય છે, આસક્તિમાંથી કામ જન્મે છે, કામમાંથી કોધ જન્મે છે, કોધમાંથી માહ જન્મે છે, મોહને કારણે સ્મૃતિના નાશ થાય છે, સ્મૃતિના નાશ થવાથી ખુદ્ધિ નાશ પામે છે અને ખુદ્ધિના નાશથી મનુષ્યના સંપૂર્ણ વિનાશ થાય છે.'

અવિદ્યાના નાશ થતાં કામના ક્ષય થાય છે. અને બોહો કહે છે તેમ અવિદ્યા દ્વર ત્યારે જ થાય છે જ્યારે વિદ્યા કે પ્રજ્ઞાપારમિતા( પૂર્ણ પ્રજ્ઞા )ના ઉદય થાય છે.

આ મુદ્દા ઉપર અહીં સુધી બુદ્ધ અને તેમના ઘણા પુરાગામીઓ વચ્ચે સહમતિ છે. પરંતુ આ પછી તેઓ વિદ્યા કે પ્રજ્ઞાના વિષય પરમાર્થની આખતમાં એકળીજાથી તદ્દન વિરાધી મંતવ્યા ધરાવતા એકળીજાથી ઘણા જુદા પડે છે.

ઉપનિષદ્ના ઋષિમુનિઓ અનુસાર પરમાર્થ આત્મા છે. અને આપણે પ્રથમ વ્યાખ્યાનમાં જોયું તેમ જયારે આત્માના પ્રેપ્રે સાક્ષાત્કાર થાય છે ત્યારે પછી કશું ઇચ્છવા જેવું, કામના કરવા જેવું રહેતું નથી, કારણ કે ખધી કામનાઓ સંતોષાઈ ગઈ હોય છે. એક ઉપનિષદ (છાન્દો૦ ૭.૨૫.૧–૩) આપણને કહે છે: 'એ અનન્ત(ભૂમા) જ નીચે, ઉપર, આગળ, પાછળ, જમણી તરફ, ડાળી તરફ અને ખધે ઠેકાણે છે. ખરેખર એ જ ખધું છે. હવે ભૂમાના અહંકારરૂપે ઉદ્દેશષ થાય છે: હું જ નીચે, ઉપર, આગળ, પાછળ, ડાળી તરફ અને જમણી તરફ છું; આ બધું હું જ છું. હવે ભૂમાના આત્મા-રૂપે ઉદ્દેશષ થાય છે: આત્મા જ નીચે, ઉપર, આગળ, પાછળ, ડાળી તરફ અને જમણી તરફ છું; આ બધું હું જ છું. હવે ભૂમાના આત્મા-રૂપે ઉદ્દેશષ થાય છે: આત્મા જ નીચે, ઉપર, આગળ, પાછળ, ડાળી તરફ અને જમણી તરફ છે; આ બધું આત્મા જ છે. જે આ જાએ છે, માને છે અને સમજે છે, જે આત્માને ચાહે છે, આત્મામાં રમે છે, આત્મામાં લીન ખને છે, આત્મામાં આનંદ માણે છે તે સ્વરાજ્ (સ્વયંપ્રકાશ) ખને છે, તે ત્રણે ય લોકના ઈશ અને નિયંતા ખને છે.'

२४. तत्त्वेऽप्रतिपत्तिर्मिथ्याप्रतिपत्तिरज्ञानमविद्या । शिक्षा०समु०भां छढ्छत (५० २२२) शासि-स्तम्भसूत्र; भे।धि०५०, ५० ३५२; भध्य०५०, ५० ५६४.

વળી એક ઋષિમુનિ જણાવે છે: 'આ આત્મા છે તે જ હું છું, એમ જે માણસ પાતાને વિશે સમજે, તે કઈ વસ્તુની ઇચ્છા રાખીને, અને ફ્રેના માટે શરીરની ઝંખના રાખે?' ( ખૂહદા૦ ૪.૪.૧૨ ).

હંકીકતમાં આ દ્રષ્ટાઓને મતે આત્મા એક અને અદિતીય છે. અને તેમ હોઈને, નથી તો એવું કંઈ જે કામના વિષય ખની શકે, કે તથી તો એવું કંઈ જે કામના વિષય ખની શકે, કે તથી તો એવું કંઈ જેનાથી ભય પામવાના રહે. એ એક સીધી, સાદી ને સાચી વાત છે કે જ્યાં દૈત હાય છે ત્યાં ભયની શકચતા હાય છે. જ્યારે વાઘ અને મનુષ્ય ખનને હાય, ત્યારે જ મનુષ્યને ભયભીત થવાનું કારણ હાય છે. અહીં એક ડૂંકી પણ રસપ્રદ વાત ઉપનિષદ્દમાંથી (પૃહદા૦ ૧.૪.૧.૨) આપું:

'શરૂઆતમાં એકલા આત્મા જ હતા. તેણે આજુબાજુ જોયું તા ત્યાં પાતાના સિવાય બીજું કશું જ ન હતું. અને તેને બીક લાગી. તેથી આજે પણ માણસ એકલા હાય ત્યારે બીએ છે. પછી આત્માએ વિચાર કર્યાઃ 'અહીં મારા સિવાય બીજું કાઈ છે તા નહિ, તા પછી હું કાનાથી બીઉં છું ?' એવા વિચાર કરતાં એની બીક જતી રહી, કારણ કે બીક તા પાતાના સિવાય બીજું કાઈ હાય તા તેમાંથી ઉદ્ભવે છે (द्वितीयाद् च मयं मचिता).'

આમ આત્માના સાક્ષાત્કાર થતાં કામમાંથી જ નહિ ખલકે ચિંતા, મુશ્કેલી અને દુઃખમાંથી ય સંપૂર્ણ મુક્તિ મળે છે.

વેદાન્તીઓ ઉપરાંત આત્મામાં માનનાર બીજા ઉપદેશકા પણ એવા મતના છે કે કામશમન દ્વારા જ માેક્ષ પ્રાપ્ત થઈ શકે. ઉદાહરણાર્થ, જેમને મુખ્યપણે વૈદિક ક્રિયાકલાપ સાથે જ લેવાદેવા છે તે યાત્રિકા કે મીમાંસકા પણ પાતાના અનુયાયીઓને કામ્ય કર્મા (ફળની કામના સહિત કરાતાં કર્મા) કરવા સામે સ્પષ્ટ શબ્દામાં ચેતવણી આપે છે અને નિત્ય (આવશ્યક યા ફરજરૂપ) અને નૈમિત્તિક (પ્રાસંગિક) કર્મા કરવાની જ સલાહ આપે છે.

ભક્તિમાગી ઓને ઇધરમાં સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા હોઇ તેમને કામનામાંથી મુક્ત થવાના સરળ માર્ગ મળી ગયા છે. તેઓ પાતાને માટે કંઈ જ રાખતા નથી, બધું જ પાતાના ઈધરને અર્પણ કરી દે છે.

ભક્તિની મૂર્તિ જેવા પ્રહ્લાદનાં થાેડાંક વચના આપણા દેશના ઉત્તમ કાેટિના ભક્તિગ્રંથ 'ભાગવત 'માંથી ઉદ્ધૃત કરવાનું મને મન થાય છે. ભગવાને પ્રહ્લાદને દર્શન દીધાં અને પસંદ કરી એક વર માગવા કહ્યું, તેમ જ જણાવ્યું કે પાતે દરેકની આશા હંમેશ પૂરી કરે છે એટલે તેની આશા પણ પૂરી કરશે. ઉત્તરરૂપે નીચે પ્રમાણે પ્રહૂલાદની પ્રાર્થના છે:

ું હે પ્રભુ! જન્મથી જ વિષયભાગામાં હું આસકત છું, હવે આ વરાથી મને લાભાવા નહીં. હું એ ભાગાના સંગથી ડરી, એમના દ્વારા થતી તીવ વેદનાના અનુભવ કરી એમનાથી છૂટવાની ઇચ્છાથી જ આપને શરણે આવ્યા છું. હે ભગવાન! મારામાં ભક્તનું લક્ષણ છે કે નહિ—એ જાણવા માટે આપે આપના ભક્તને વિષયભાગા માગવાને પ્રેચી છે. આ વિષયભાગા હદયની ગાંઠને મજબૂત કરવાવાળા તથા વાર વાર જન્મ-મૃત્યુના ફેરામાં ક્સાવનારા છે. હે જગદ્ગુરુ! વિષયભાગા માગવા પ્રેરવામાં ભક્તની પરીક્ષા કરવા સિવાય બીજુ' કાેઈ કારણ મને લાગતું નથી; કેમ કે આપ પરમ દયાળુ છાે. તમા**રી** પાસેથી જે કામનાઓ પૂરી કરવા ઇચ્છે છે તે સેવક નથી; એ તાે લેવડ-દેવડ કરનારા વેપારી છે. જે સ્વામી પાસેથી પાતાની કામનાઓને પુરી કરવાનું ઇચ્છે છે તે સેવક નથી; અને જે સેવક પાસેથી સેવા લેવા માટે, તેના સ્વા**મી** અનવા માટે તેની કામનાઓ પૂરી કરે છે તે સ્વામી નથી. હું આપના નિષ્કામ સેવક છું અને આપ મારા નિરપેક્ષ સ્વામી છેા. જેમ રાજા અને એના સેવકાના તા પ્રયાજનવશ સ્વામી-સેવક સંબંધ હાય છે, એવા સંબંધ તા મારી અને આપની વચ્ચે નથી. હે મારા વરદાયીશિરામણિ સ્વામી! જો મને મારા મુખે માંગેલું વર આપવા જ ઇચ્છતા હા તાે એ વર આપા કે મારા હુદયમાં કચારેય કાઈ કામનાનું બીજ ન કૂટે. રપ

તાન્ત્રિકાએ સૂચવેલા કામશમનના ઉપાય ઘણા વિચિત્ર છે. તેમને મતે ડાહ્યા માણસા કામથી જ કામના નાશ કરે છે. તેઓ કહે છે : 'જેમ કાનમાં

२५. मा मां प्रलोभयोत्पत्याऽऽसक्त कामेषु तैर्वरैः ।
तत्सङ्गभीतो निर्विण्णो मुमुक्षुस्त्वामुपाश्रितः ॥

मृत्यलक्षणिजज्ञामुभक्तं कामेष्वचोदयत् ।
भवान् संसारबीजेषु हृदयग्रन्थिषु प्रभो ! ॥

नान्यथा तेऽिखलगुरो ! घटेत करुणात्मनः ।

यस्त आशिष आशास्ते न स भृत्यः स वै विणक् ॥

आशसानो न वै भृत्यः स्वामिन्याशिष आत्मनः ।

न स्वामी भृत्यतः स्वाम्यमिन्छन् यो राति चाशिषः ॥

अहं त्वकामस्त्वद्भक्तस्त्वं च स्वाम्यनपाश्रयः ।

नान्यथेहावयोरथी राजसेवकयोरिव ॥

यदि दास्यसि मे कामान् वरांस्त्वं वरदर्षभ ।

कामानां हृद्यसंरोहं भवतस्तु वृणे वरम् ॥

कामानां हृद्यसंरोहं भवतस्तु वृणे वरम् ॥

कामानां हृद्यसंरोहं भवतस्तु वृणे वरम् ॥

તન્ત્રે ખતાવેલા ઉપાય 😽

પાણી નાખી પાણી કાઢવામાં આવે છે, જેમ કાંટાથી કાંટા કાઢવામાં આવે છે, તેમ ડાહ્યા માણસા કામથી કામને કાઢે છે, રાગથી રાગને છતે છે. જેમ ધાેબી મલીન ચીજથી મલીન વસ્ત્રને નિર્મળ કરે છે તેમ ડાહ્યા માણસાે મળથી પાતાને નિર્મળ કરે છે. રજ ઘસવાથી જેમ દર્પણ શુદ્ધ થાય છે તેમ ગ્રાનીઓથી સેવાયેલા દેાષા દાષાના નાશ કરે છે. લાેઠાના ગફો પાણીમાં નાખીએ તાે ડૂબી જાય છે, પણ જ્યારે તેને ટીપી વહાણ બનાવવામાં આવે છે ત્યારે તે તરે છે અને બીજાને પણ તારે છે. તેવી જ રીતે જ્યારે ચિત્તને પ્રજ્ઞાથી દેઢ કરવામાં આવે છે ત્યારે કામાને (કામના વિષયાને) ભાગવવા છતાં તે કામાથી (કામના વિષયાથી) મુક્ત રહે છે અને બીજાને મુક્ત કરે છે. મિથ્યાજ્ઞાનીઓના કામના વિષયાના ભાગ અંધન ખને છે, જ્યારે જ્ઞાની-એાના કામના વિષયોના ભાગ માક્ષસાધક અને છે. વિધિપૂર્વ ક લીધેલું ઝેર પણ જીવનદાયી અમૃતનું કામ કરે છે, જ્યારે ઘી, પરાઠા જેવા ખલપ્રદ ખારાક પણ ચાગ્ય રીતે ન લઇ એ તે ઝેરની જેમ વર્તે છે. ઘીને જ્યારે મધ સાથે સમભાગે મેળવવામાં આવે છે ત્યારે તે ઝેર અને છે, પરંતુ એને જ વિધિ-પૂર્વ'ક લેવામાં આવે તા તે ઉત્કૃષ્ટ પાષક રસાયનનું કામ કરે છે અને નબળાઈ અને રાગા દ્વર કરે છે. જેમ તાંખું પણ તેના ઉપર પારાના પ્રયાગ કરવામાં આવતાં સાેનું બની જાય છે, તેમ જે સમ્યક્જ્ઞાનીઓ છે તેમની બાબતમાં કલેશા પણ કલ્યાણસાધક અની જાય છે.'<sup>ર ક</sup>

ચિતુસંધાન ૫૦ ૪૨

२६. थित्तिविशुद्धिप्रकृत् सं पा. प्रमुक्षार्घ पटेक्ष; विश्वसारती अंथभाणा, १८३३: कर्णाज्जलं जलेनैव कण्टकेनैव कण्टकम् । रागेणैव तथा रागमुद्धरन्ति मनीषिणः ॥३७॥ यथैव रजको वस्त्रं मलेनैव तु निर्मलम् । कुर्याद् विद्वांस्तथात्मानं मलेनैव तु निर्मलम् ॥ ३८॥ यथा भवति संगुद्धो रजोनिर्वृष्टद्वणः । सेवितस्तु तथा विज्ञेदीषो दोषविनाशनः ॥ ३९॥ लीहिणिडो जले क्षिप्तो मज्जत्येव तु केवलम् । पात्रीकृतं तदेवान्यं तारयेत् तरित स्वयम् ॥४०॥ तद्वत् पात्रीकृतं चित्तं प्रज्ञोपायविधानतः । भुज्जानो मुच्यते कामान् मोचयत्यपरानिष् ॥४१॥ दुर्विज्ञैः सेवितः कामः कामो भवति बन्धनम् । स एव सेवितो विज्ञैः कामो मोक्षप्रसाधकः ॥४२॥

હવે આપણે ભગવાન ખુદ્ધ તરફ વળીએ. તેમને મતે સત્ય, પરમાર્થ શું છે? આપણે જોયું તેમ તેમની દેશના વિશે ઘણા મતલેદો છે. વિદ્વાનો હજુ ય એ મુદ્દા ઉપર ચર્ચાઓ ચલાવી રહ્યા છે. તેમ છતાં સૌ કાઈ એ વાત તા સ્વીકારે છે કે ખુદ્ધે તેમના પુરાગામીઓએ સ્વીકારેલા સિદ્ધાન્તથી તદ્દન ઊલટા અનાત્મવાદ સિદ્ધાન્ત પ્રબાધ્યા.

પર'તુ સારાચ વાતાવરણમાં ગુંજી રહેલા ઉપનિષદ્ના આત્માના સિદ્ધાંતની સામે તેઓ આવા વિચિત્ર નિર્ણયે કેમ પહેાંચ્યા ? મને લાગે છે કે ઉપનિષદ્દના આત્માના સિદ્ધાન્તે જ તેમને એ નિર્ણયે પહેાંચાડચા છે. કામના ક્ષય કરવા જ જોઈ એ એ એમની, એમના પુરાગામીઓની જેમ, દઢ પ્રતીતિ હતી. અને તેમણે જ્યાં કામનું સ્થાન છે, જ્યાં કામ ઉદ્દલવે છે તે પાતાની જાતમાં જ શાેધ ચલાવી કે કામનું મૂળ શું છે ? એ તાે આપણા રાજિંદા અનુભવની વાત છે કે જેના પ્રત્યે આપણને રાગ હોય છે તેની આપણને ઇચ્છા, કામના થાય છે. અને તેના પ્રત્યે જેટલા રાગ વધારે તેટલી તેની કામના વધારે. હવે. જગતમાં સૌથી વધારે કઈ ચીજ પ્રત્યે આપણને રાગ છે? આત્મા પ્રત્યે. આપણે આપણું અધું જ તજી દઈ શકીએ, પરંતુ આપણે આપણા આત્માને છાડી દેવાના વિચાર માત્રથી ધૂછ ઊઠીએ છીએ. માણસને સ્વર્ગનું રાજ આપા અને કહા કે તે તેને ત્યારે જ સ્વીકારી શકે જ્યારે તે એક શરત પાળે કે તેણે પાતાની જિંદગી ત્યજી દેવી. ચાક્કસ તે સ્વર્ગના રાજના સ્વીકાર નહિ કરે. જ્યારે તેનું પાતાનું જ અસ્તિત્વ ન હાય ત્યારે તે માણસ સ્વર્ગના રાજને શું કરે? આમ સૌથી વધારે જેના તરફ આપણે રાગ અનુભવીએ છીએ તે આત્મા છે, કારણ તેના કરતાં વધુ રાગ જેના તરફ આપણને હાેચ તેવી કાેઈ ચીજ નથી. તેથી જ ઉપનિષદ્ ( ખુહદા૦ ૧.૪.૮ ) કહે છે:

'આત્મા દીકરા કરતાં વહાલાે છે; ધન કરતાં વહાલાે છે; બીજી બધી વસ્તુઓ કરતાં વહાલાે છે; તે બીજી બધી વસ્તુઓ કરતાં આપણી વધારે

અનુસંધાન ૫૦ ૪૧થી ]

यथैय विधिवद् भुक्तं विषमप्यमृतायते । दुर्भुक्तं घृतपूपादि बलकत् तु विषायते ॥ ४३ ॥ घृतं च मधुसंयुक्तं समांशं विषतां ब्रजेत् । तदेव विधिवद् भुक्तमुत्कृष्टं तु रसायनम् ॥ ५० ॥ रसस्पृष्टं यथा ताम्नं निर्दोषं काञ्चनं भवेत् । ज्ञानविदस्तथा सम्यक् क्षेशाः कल्याणसाधकाः ॥ ५१ ॥

નજીક છે. જે માણુસ આત્મા સિવાયની બીજી કાેઇ વસ્તુને વહાલી ગણે છે, તેને જો કાેઈ એમ કહે, કે 'તારી વહાલી વસ્તુ નાશ પામશે,' તાે તે વાત સાચી છે, કારણ કે એવી વસ્તુ ખરેખર નાશ પામે એવી હાેય છે. તેથી માણુસે આત્માને જ વહાલા માનવા જાેઈએ, ને તેની જ ઉપાસના કરવી જાેઈએ. જે માણુસ આત્માને જ વહાલા માને છે અને તેની જ ઉપાસના કરે છે, તેની વહાલી વસ્તુ કદી નાશ પામતી નથી.'

હકીકતમાં આત્મા જ આપણા રાગના એક માત્ર વિષય છે. આપણે બીજી વસ્તુઓને ચાહીએ છીએ એની ના નહિ, પરંતુ તે તા તેના તેમની સાથેના સંખંધને કારણે. તમારામાંથી ઘણાને ખૂબ જ જાણીતી નીચે આપેલી ઉપનિષદ્ની (બૃહદા૦ ૨.૪.૫) કંડિકામાં કહ્યું છે તેમ ખરેખર તા આપણે બીજી વસ્તુઓને ચાહવા દ્વારા આત્માને જ ચાહીએ છીએ:

'આપણે પતિની કામના કરીએ છીએ, પરંતુ તે કામના આપણે ખરેખર પતિને ખાતર નહિ પણ આત્માને ખાતર કરીએ છીએ. આપણે પત્નીની કામના કરીએ છીએ, પરંતુ તે કામના આપણે ખરેખર પત્નીને ખાતર નહિ પણ આત્માને ખાતર કરીએ છીએ. આપણે દીકરાની કામના કરીએ છીએ, પરંતુ તે કામના આપણે ખરેખર દીકરાને ખાતર નહિ પણ આત્માને ખાતર કરીએ છીએ. આપણે ધનની કામના કરીએ છીએ, પરંતુ તે કામના આપણે ખરેખર ધનને ખાતર નહિ પણ આત્માને ખાતર કરીએ છીએ.' વગેરે વગેરે.

ઉપનિષદ્દના આ અને આવા ગદ્યપદ્ય ખંડામાં નિરૂપિત આત્માના સ્વભાવ ઉપર ચિંતન કરતા કરતા પ્રાચીન કાળના આપણા કેટલાક ઋષિ-મુનિઓએ દુઃખ અને ક્લેશાના સંપૂર્ણ નાશ કરવા માટે પ્રથમ વ્યાખ્યાનમાં વર્ણવ્યા પ્રમાણેના વિશિષ્ટ માર્ગ અપનાવ્યા. અને તેમણે યાજ્ઞવલ્કથે પાતાની પત્ની મૈત્રેયીને કહેલા શખ્દો દ્વારા દ્યાષણા કરી કે:

' ખરેખર આત્માને જાણવા જોઈ એ, તેના વિશે સાંભળવું જોઈ એ, તેના વિચાર કરવા જોઈ એ, તેનું ધ્યાન ધરવું જોઈ એ; આત્માને જાણવાથી, તેના વિશે સાંભળવાથી, તેના વિચાર કરવાથી, તેનું ધ્યાન ધરવાથી, હે મૈત્રેથી! આ બધાનું જ્ઞાન થાય છે.' ( ખૃહદા૦ ૨.૪.૫. ).

ભગવાન ખુદ્ધ એના સ્વીકાર નથી કરતા એમ નહિ, પરન્તુ તેમના આત્માના સાક્ષાત્કાર ખુદ ઉપનિષદ્ના અનુયાયીઓ કરતાં તદ્દન જુદા હતા— જો કે આત્મસાક્ષાત્કાર જે પ્રયાજનને સિદ્ધ કરવા માટે છે તે પ્રયાજનની આખતે કાઈ મતભેદ ન હતા. પોતાના રાગના માટામાં માટા વિષય આતમા છે અને તેથી અવશ્યપણે ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ કામના વિષય પણ તે આતમા છે એવું ભગવાનને લાગ્યું હતું એ વાત નિઃશંક છે. પરન્તુ તેમને એ પણ લાગ્યું હતું કે જ્યાં કામ છે ત્યાં તેનાં દુષ્ટ પરિણામા—દુઃખ અને યાતનાઓ—પણ હાવાં જ જોઈ એ. પાતાના અતિ પ્રિય પૌત્રને ગુમાવનાર વિશાખાને એક વાર ભગવાને કહ્યું હાવાનું કહેવાય છે કે:

'જગતમાં જે કંઈ શાેક, વિલાપ કે અનેક પ્રકારનાં દુ:ખાે છે તે અધાં રાગને કારણે છે. જો રાગ ન હાેચ તાે તેમનું પણ અસ્તિત્વ ન હાેચ. તેથી, જેમને જગતમાં કચાંચ રાગ નથી તેઓ સુખી છે અને શાેકરહિત છે. વળી તેથી જ જેમને દાેષરહિત અને શાેકરહિત (चिरज्ञ અને असोक = निर्वाण) થવું હાેચ તેમણે જગતમાં કાેઈ પણ ચીજ પ્રત્યે રાગ કરવાે જોઈએ નહિ.' રહ

આ માનસિક વલણ રાખીને અને જગત ક્ષણિક અને દુઃખમય છે એ પ્રતીતિથી ખૂબ પ્રભાવિત થઈ ને અને ઉપનિષદ્દમાં એમના પુરાગામીઓએ નિર્પેલાં આત્માનાં લક્ષણો—સ્વતન્ત્રતા, નિત્યતા અને આનંદ—ઉપર વાર વાર ચિન્તન કરીને, લગવાન ખુદ્ધે પોતાના હૃદયમાં આત્મા કચાં છે તેની શાધ કરવા માંડી. તેમને કચાંય મળ્યા નહિ. તેમને પ્રતીતિ થઈ કે આત્મા નામમાત્ર કે કલ્પનામાત્ર (પ્રજ્ઞપ્તિસત્) છે, તે કાઈ વાસ્તિલક દ્રવ્ય (દ્રવ્યસત્) નથી, કારણ કે જેને આત્મા ગણવામાં આવે છે તેને ઉપર વર્ણ વેલા સ્વભાવ નથી. તા તે શું છે? તે રૂપ, વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર અને વિજ્ઞાન એ પાંચ સ્કન્ધા સિવાય બીજું કંઈ જ નથી. તે આમાંના દરેકનું પૃથક્કરણ કરે છે અને શિષ્યોને વેધક પ્રશ્નો પૂછે છે જેથી આત્મા વિશે ખરૂં સત્ય તેઓ સમજ શકે. અહીં નીચે સંક્ષિપ્ત રૂપમાં આપવામાં આવેલ વિનયપિટકમાં

२७. ये केचि सोका परिदेवित वा दुक्खा च लोकस्मि अनेकरूपा । पियं पिटच्चेव भवन्ति एते । पिये असन्ते न भवन्ति एते ॥ तस्मा हि ते सुखिनो वीतसोका येसं पियं न अत्थि कुहिं चि लोके । तस्मा असोकं विरजं पत्थयानो पियं न कियराथ कुहिं चि लोके ॥ इशन, ८.८

આવતા અને પૂર્ણ કે અંશતઃ બીજા સૂત્રામાં ઘણી જગ્યાએ પણ મળી આવતા એક ગદ્યાંશ તરફ તમારું ધ્યાન દોરું છું.

"પછી ભગવાને પાંચ ભિષ્યુઓને ઉદ્દેશી કહ્યું:

'હે ભિષ્ણઓ! રૂપ એ આત્મા નથી. જો રૂપ એ આત્મા હોત તો રૂપમાં રાેગ ન થાત અને રૂપને વિશે એમ કહેવું શકથ અનત કે "મારું રૂપ આવું હો અને આવું ન હાે." પરંતુ આ રૂપ આત્મા ન હાેઈને તેમાં રાેગ પેદા થાય છે અને એને વિશે એમ કહેવું શકથ નથી કે "મારું રૂપ આવું હાે અને આવું ન હાે."

'હવે હે ભિષ્ખુએ તમે રૂપને નિત્ય માના છા કે અનિત્ય?'

' अनित्य, अन्ते!'

'પણ જે અનિત્ય છે તે દુઃખ છે કે સુખ ?'

' દુઃખ, ભન્તે!'

'હવે જે અનિત્ય છે તે દુઃખપૂર્ણ છે, વિકારી છે અને તેની આબતમાં "આ મારું છે, આ હું છું, આ મારા આત્મા છે" એ કહેલું શક્ય છે?'

' બિલકુલ નહિ, ભન્તે.'

આ જ રીતે ભગવાને ખાકીના ચાર રકન્ધા—વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર, વિજ્ઞાન—વિષે નિરૂપણ કરી એ જ નિર્ણયે ભિષ્યુઓને પહેાંચાડથા કે તેમાંના કાઈને વિશે એમ કહેવું શકચ નથી કે "આ મારું છે, આ હું છું, આ મારા આત્મા છે." પછી તેમણે કહ્યું.

'લિક્ષુઓ! આવું જોઈને વિદ્વાન, આર્ય શિષ્ય એ પાંચેય રકન્ધા પ્રત્યે ઉદ્દાસ ખને છે. ઉદ્દાસ થતાં તે રાગરહિત ખને છે. વિરાગને કારણે તે મુક્ત થાય છે. મુક્ત થતાં 'હું મુક્ત છું' એવું તેને જ્ઞાન થાય છે. અને તે જાણે છે કે તેનું આવાગમન નષ્ટ થઈ ગયું છે, તેનું જીવન સાર્થક ખન્યું છે, તે કૃતકૃત્ય ખન્યા છે, હવે તેને દુનિયામાં કંઈ કરવાનું ખાકી નથી.' (મહાવગ્ગ, ૧.૬.૩૮–૪૭).

વખતાવખત તેમણે પાતાના શિષ્યાને આપેલી બીજી દેશનાઓમાંથી પણ એ સ્પષ્ટ થાય છે કે તેમને મતે પાંચમાંથી કાેઈ પણ એક સ્કન્ધ આત્મા નથી (रूपं नात्मा, ઇત્યાદિ); કે સ્કન્ધવાળા આત્મા નથી (रूपवान नैव आत्मा ઇત્યાદિ), જેમ છાયાવાળું વૃક્ષ છે તેમ; કે આત્મામાં સ્કન્ધ નથી (नात्मनि रूपम् , ઇत्थाहि ), જેમ ફૂલમાં સુગન્ધ છે તેમ; કે સ્કન્ધમાં આત્મા નથી (नात्मा रूपे, ઇत्थाहि ), જેમ પેટીમાં રતન છે તેમ. રટ

જેને બીજાં દર્શના સ્વીકારે છે તે નિત્ય આત્માના અસ્તિત્વના પુદ્ધે આ રીતે અને બીજી અનેક રીતે, જે એટલી બધી છે કે તે બધીના ઉલ્લેખ થઈ ન શકે, ધરમૂળથી નિષેધ કર્યા અને એમ કરીને કામના પાયાને જ તાડી પાડચો.

અહીં ઉપર ઉદ્ધૃત કરેલ સુત્તના વલણ અંગે એ વાતની નાંધ લેવાની છે કે એ વલણ આત્મદેષ્ટિમાંથી ઉદ્દભવતા કામ કે રાગના ક્ષય દ્વારા માફે લઈ જવાની વાત કરે છે.

આત્મદિષ્ટમાંથી કામ કેવી રીતે જન્મે છે તે અહુ વિશદ રીતે કેટલાક ગદ્યખંડામાં જણાવાયું છે. એના સાર હવે હું તમને આપું છું.

જો માણસ માને કે ખરેખર આત્મા છે, તો તેના અહંકાર દૂર ન શાય અને પરિણામે તેના દુઃખના ક્ષય ન થાય, કારણ કે કારણ હોતાં કાર્ય અવશ્ય થાય છે. જ્યારે માણસ આત્મા છે એવું માને છે ત્યારે તે પાતાના શરીરના આત્માની સાથે અલેદ કરે છે અને તેમાંથી તેના પ્રત્યેના શાધત સ્નેહ જાગે છે. આ સ્નેહ સુખા માટેની તૃષ્ણાને, કામને જન્મ દે છે. અને આ તૃષ્ણા માણસને તે જેના ઉપલાગ કરવા ઇચ્છે છે એ વિષયાના દેષોનું જ્ઞાન થવા દેતી નથી. પરિણામે માણસ તે વિષયામાં ગુણા કલ્પે છે, 'તે મારા છે' એવું વિચારતાં તેને આનંદ થાય છે અને તેમને પ્રાપ્ત કરવાનાં સાધના પ્રયાજે છે. વળી, જ્યારે આત્મદ્યિ હોય છે ત્યારે આત્માથી અન્ય એવી પર વસ્તુની દ્યાર (परदृष्टि) પણ જાગે છે અને આ સ્વ-પરના વિભાગને કારણે રાગ અને દેષની લાગણીઓ જન્મે છે. અને રાગ અને

२८. सं०िन० ३.३ ( अ.६४थ। सिंधत ) : रूपम् अत्ततो समनुपस्सन्ति, रूपवन्तं वा अत्तानं, अत्ति वा रूपं, रूपिसमं वा अत्तानं, अहं रूपं मम रूपम् ।

સુભા ૦ સં ૦, ૫૦ ર૧:

रूपं नात्मा रूपवान् नैव चात्मा ।

रूपे नात्मा रूपमात्मन्यसच्च ॥

જુઓ નાગાજુ નના સુહ્ર લેખ, જન લ એ વ્ પાલિ ટેંકરટ સાસાયડી, ૧૮૮૬, ૫૦ ૧૫ (શ્લોક ૪૯).

**દ્રેષની સાથે બીજા દેાષા જોડાયેલા હેાઇ તેઓના પણ ઉદ્દભવ થાય છે.<sup>ર૯</sup>** તેથી એક જણ ભગવાન ખુદ્ધની સ્તુતિ કરે છે :

' જે મનમાં અહ'કાર હોય તો, જન્મપ્રભન્ધના નાશ થતા નથી; અને જે આત્મદેષ્ટિ હોય તા હૃદયમાંથી અહ'કાર દ્વર થતા નથી. તમારા સિવાય જગતમાં બીજો કાઈ નૈરાત્મ્યવાદી ઉપદેશક નથી. તેથી, ઉપશમ માટેના તમારા માર્ગ સિવાય બીજો કાઈ માર્ગ નથી.'<sup>30</sup>

આ જ વાત ચન્દ્રકીર્તિ તેના મધ્યમકાવતાર( ૧૧૩)માં કહે છે: 'સઘળા ક્લેશા અને દાષા આત્મદ્રષ્ટિ( સત્કાયદ્રષ્ટિ )માંથી ઉદ્દર્ભવે છે એ

२७. यः पश्यत्यात्मानं तस्याहमिति शाश्वतस्नेहः ।
स्नेहात् सुखेषु तृष्यति, तृष्णा दोषांस्तिरस्कुरुते ॥
गुणदर्शी परितृषन् ममेति तत्साधनमुपादत्ते ।
तेनात्माभिनिवेशो यावत् तावत् तु संसारः ॥
आत्मनि सति परसंशा स्व परिवभागात् परिग्रह-द्वेषौ ।
अनयोः सम्प्रतिबद्धाः सर्वे दोषाः प्रजायन्ते ॥

આચાર્યપાદ(= નાગાર્જુન)ની આ કારિકાએ છે એમ કહી બાધિ વ્યં બમાં (પૃ૦ ૪૯૨) તેમ જ 'ષડ્દર્શનસમુચ્ચય' ઉપરની ગુણ્રત્નની ટીકામાં (બિબ્લી બ્રિન્ડિંગ, પૃ૦ ૧૯૨) ઉદ્ધૃત કરવામાં આવેલી છે. છેલ્લી કારિકા અભિસમ (પૃ૦ ૧૯)માં પણ ઉદ્ધૃત છે.

૩૦. આ સ્તુતિ સ્તેત્રકાર માતૃચેટની ક્રહેવાય છે. તેનું મૂળ આ પ્રમાણે છે:

साहङ्कारे मनिस न शमं याति जन्मप्रवन्धो नाहङ्कारश्रे हृदयादात्महष्टौ च सत्याम् । नान्यः शास्ता जगित भवतो नास्ति नैरात्म्यवादी नान्यस्तस्मादुपशमविधेस्त्वन्मतादस्ति मार्गः ॥

તત્ત્વસં ૦૫ં૦ ( પૃ૦ ૯૦૫ )માં ઉદ્ધૃત; 1323 B.S.માં વંગીય સાહિત્ય પરિષદ તરફથી પ્રકાશિત પોતાના 'બૌલ ગાન એ દોહા 'માં હરપ્રસાદ શાસ્ત્રીએ સંપાદિત કરેલી 'આશ્વર્યચર્યાચય'(જેને ખાેડી રીતે 'ચર્યાચર્ય'વિનિશ્ચય' નામ અપાયું છે)ની ડીકામાં પૃ૦ ૬૧ પર આગમ તરીકે ઉદ્ધૃત; અભિ•કાે૦ ૯, પૃ૦ ૨૩૦. સાથે સાથે નીચે આપેલ શીલાંકની સ્ત્રકૃતાંગ ઉપરની ડીકામાં (આગમાદયસમિતિ, ૧૯૨૧) આવતા કલોક જુએા, ૧.૧.૧ (પૃ૦ ૧૩૩૩):

ममाहिमिति चेष यावदिभमानदाहु व्वरः कृतान्तमुखमेव ताविदिति न प्रशान्त्युन्नयः । यशःसुखिपासितैरयमसावनर्थोत्तरः परैरपसदः कुतोऽपि कथमप्यपाकृष्यते ॥ હંકીકતતું દર્શન થયું હાેઈ ને અને એ દિષ્ટિના વિષય આત્મા છે એ જાણ્યું હાેઈ ને ચાેગી આત્માના અસ્તિત્વના નિષેધ કરે છે.'<sup>૩૧</sup>

અને શાન્તરક્ષિત આપણને કહે છે કે: 'અહ'કારના ઉપશમ થતાં જ મુક્તિ મળે છે એ મત અન્યતીર્થિકાના પણ છે; પરન્તુ (તેઓ સમજતા નથી કે) જો આત્માનું અસ્તિત્વ હાય તા અહ'કારના ઉપશમ થાય જ નહિ.'<sup>3 ર</sup>

આતમાના નિષેધને નૈરાત્મ્ય કહ્યું છે. મૂળે તો 'આત્મ' શખ્દના અર્થ સ્વ-ભાવ (પાતાનું અસ્તિત્વ) છે. આ સ્વભાવ નથી તો કચારેય જરાય ખદલાતો કે નથી તો પાતાના અસ્તિત્વ માટે બીજા પર આધાર રાખતો. જીવને આત્મા કહ્યો છે, કારણ કે જેઓ તેને માને છે તેમને મતે તેના સ્વભાવ ઉપર વર્ણું છે તેવા છે, તેનાથી વિહાણા તે કદી નથી અને અનિવાર્ય રીતે તે નિત્ય ગણાયા છે. નૈરાત્મ્ય એ પ્રકારનું છે: પુદ્દગલનૈરાત્મ્ય અને ધર્મનૈરાત્મ્ય. પુદ્દગલ એ બીજું કંઈ નથી પણ જેને આપણે સત્ત્વ, જીવ, પુરુષ, આત્મા વગેરે નામાથી ઓળખીએ છીએ તે છે. પુદ્દગલનૈરાત્મ્યથી આપણે એ સમજીએ છીએ કે જેને આપણે પુદ્દગલ કે જીવ માનીએ છીએ તેને પાતાના સ્વતંત્ર સ્વભાવ નથી, પરિણામે તેનું ખરેખર બાહ્ય અસ્તિત્વ નથી અને તેથી તે વસ્તુ-સત્ નથી પણ તે દૈનંદિન જીવનના પ્રયોજનને સિદ્ધ કરવા માટે નામ, સંજ્ઞા, સંકેત તરીકે માત્ર કલ્પનામાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે. આવી જ રીતે આપણી આજુબાજુની સઘળી વસ્તુઓ(= ધર્મો)ને પાતાના સ્વભાવ – આત્મા – નથી, કારણ કે તેઓનું અસ્તિત્વ કારણા (प्रतीत्यसमुत्पाद) ઉપર આધાર રાખે છે. આ છે ધર્મનૈરાત્મ્ય.

જેના ક્ષય કરવા આપણે માગીએ છીએ તે કામના અસ્તિત્વના આધાર સ્વાભાવિક રીતે જ ગ્રાહ્ય અર્થ અને ગ્રાહક આત્મા બન્ને ઉપર છે. આથી, પુદ્દગલનૈરાત્મ્ય દ્વારા ગ્રાહકના નિષેધ કર્યા, જ્યારે ધર્મ નૈરાત્મ્ય દ્વારા વિષયને દ્વર કર્યા. આમ ગ્રાહ્ય કે ગ્રાહક બેમાંથી એકેયનું અસ્તિત્વ ન હાઈને કામને

<sup>31.</sup> सत्कायदृष्टिप्रभवानशेषान्

क्लेशांश्च दोषांश्च धिया विपश्यन् ।

आत्मानमस्या विषयं च बुद्ध्वा

योगी करोत्यात्मनिषेधमेव ॥

મધ્યમકાવ , ક. ૧૨૦; મધ્ય ૦ ૧૦ ૩૪૦; જુએ તત્ત્વસં૦, ૩૪૮૯.

૩૨. તત્ત્વસં૦, ૩૪૯૩.

ઉદ્દભવવાના કાેઈ અવકાશ રહેતા નથી, અને તેથી જ તાે પરિણામે દુઃખ અને યાતનાએા જેવાં કામનાં દુષ્પરિણામાના ઉદ્દભવને ય કાેઈ અવકાશ રહેતા નથી.

જ્યારે ખુદ્ધને વારંવાર કહેતા સાંભળીએ છીએ કે આ ત્રણ જગત ચિત્તમાત્ર કે વિજ્ઞાનમાત્ર છે<sup>33</sup> ત્યારે ચાેગાચાર કે વિજ્ઞાનવાદી તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા જે ખુદ્ધના અનુચાયીઓના એક ખૂબ જ પ્રભાવક અને મહત્ત્વના વગ છે તેની આગળ આપણે આવી પહેાંચીએ છીએ. એમ માનવામાં આવે છે કે તેમણે તે અને તેવાં બુદ્ધવચનાના આશયને બરાબર રીતે સમજવ્યા છે. તેઓ જણાવે છે કે ક્ષણિક વિજ્ઞાન જ એક માત્ર વસ્તુસત્ છે, પરમાર્થ છે. તેએા સમગ્ર બાહ્ય જગતને સ્વપ્નદશામાં ચિત્તમાં ઊઠતા આકારા જેવું ગણી તેના સત્ત્વના ધરાર નિષેધ કરે છે. ઉપર હમણાં જ જેના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે તે પૂકગલનૈરાત્સ્થને અને ધર્માનૈરાત્સ્થને પણ તેઓ સમજાવે છે. કામ, રાગ, વગેરે ક્લેશા આત્મદેષ્ટિમાંથી જ જન્મે છે અને તેથી જ તેા જ્યારે પુદ્દગલનૈરાત્મ્યના સાક્ષાત્કાર થાય છે ત્યારે તેઓ દ્વર થઈ જાય છે. ધર્મ નૈરાત્મ્યના સાક્ષાત્કાર થતાં ધર્મા ( = વસ્તુઓ ) વિશેતું આપણું અજ્ઞાન દુર થાય છે અને જ્ઞાન થાય છે કે વસ્તુઓ આપણને જેવી જણાય છે તેવી ખરેખર નથી, પરન્ત માત્ર વિજ્ઞાનના આકારારૂપ જ છે. આ અજ્ઞાન જ આવરણ છે, અને અંધકારની જેમ તે અજ્ઞાન જ્ઞેય-( तथता )ने ढांडी हे छे, भाटे જ ते अज्ञानने ज्ञेयावरण<sup>3४</sup> કહેવામાં આ**વે છે.** केने। निर्दे श ७५२ थये। छे ते उसेशोने पण आवरण (क्लेशावरण) गणवामां આવ્યા છે, કારણ કે તેઓ પણ પરમાર્થ (तथता)ને ઢાંકી દે છે. પરમાર્થના સાક્ષાત્કાર થવા દેતા નથી.

વળી જ્યારે ભગવાને અધી વસ્તુએા (= ધર્મા) શૂન્ય છે ( शून्या एव धर्माः) 3૫ એવું કહ્યાનું સાંભળીએ છીએ ત્યારે એટલા જ મહત્ત્વના અને પ્રભાવક એવા જે એમના માધ્યમિકા તરીકે જાણીતા અનુયાયીઓના બીજો

<sup>33.</sup> चित्तमात्रं भो जिनपुत्रा यद्धत त्रैधात्तकम् । कुळे। ६श्लूभिङ्गसूत्र, संपा० Rahder, पृ० ४८; विंशिका, संपा० Levi, पृ० ३; भध्यभङ्गाव०, ६.२३ (५० १८२), सुलापितसं०, ५० ६; भध्यभङ्गत्ति, ५० ४३.

૩૪. માધ્યમિકા તાે આને એમ કહીને સમજવશે કે ગ્રેય, સમારાપિત હાેઈને, પાેતે જ આવરણ છે.

૩૫. કાશ્યપપ૦, પૃ૦ ૯૪.

વર્ગ છે તેની આગળ સમજવા માટે જઈ એ છીએ. આ શાખા પણ આપણને તે જ સ્થાન તરફ લઈ જય છે— અન્ને નૈરાત્મ્ય પુદ્દગલનૈરાત્મ્ય અને ધર્મ નૈરાત્મ્ય તરફ — એટલે કે જેને અનુક્રમે બીજા શબ્દોમાં માધ્યમિકા પુદ્દગલશૂન્યતા અને ધર્મ શૂન્યતા કહે છે, તે તરફ; કેમ કે, આ શાખાના આચાર્યોને મતે પ્રત્યેક વસ્તુ પાતાના સ્વભાવ કે સ્વતન્ત્ર ભાવથી શૂન્ય હાઈ કૃશું જ સત્, વસ્તુસત્ નથી. અને પરિસ્થિતિ આવી હાઈ જે કાઈ વસ્તુ આપણી આગળ ઉપસ્થિત થાય છે તે બધી જ પાતાના અસ્તિત્વ માટે, ભાવ માટે કારણા પર આધાર રાખે છે. આથી કાઈ પણ વસ્તુને બાનો સ્વભાવ કે પાતાનું સ્વરૂપ છે એમ કહી શકાય નહીં. આપણે વસ્તુને જોઈએ છીએ એ તા નિઃશંક છે પરંતુ તે આપણી આગળ તેના આરાપિત રૂપમાં રજૂ થાય છે, અને નહિ કે પાતાના સ્વરૂપમાં.

એક પ્રશ્ન ઊઠે છે કે: જો દશ્યમાન વસ્તુ એના અધ્યારોપિત રૂપમાં જ આપણને દેખાતી હોય તો, હકીકતમાં અધ્યારોપરહિત તે કેવી છે? તેનું સ્વરૂપ કેવું છે? આના જવાબ છે: ધર્મતા 'ધર્મનું (વસ્તુનું) ધર્મ (વસ્તુ) કે હોવાપણું.' પણ ધર્મતા એ શું છે? સ્વભાવ. સ્વભાવ એ શું છે? પ્રકૃતિ. અને પ્રકૃતિ? જેને શૂન્યતા કહેવામાં આવે છે તે. શૂન્યતાનો શા અર્થ છે? સ્વભાવશૂન્ય હોવાપણું (નૈ:स्वामाच्य). અને એનાથી આપણે શું સમજવું? તથતા. આ તથતા શું છે? તેવા ભાવવાળા હોવું તે (तथाभाव), અર્થાત્ અવિકારતા અને સંદૈવ સ્થાયિતાના ભાવ હોવા તે. 30

વધારે સ્પષ્ટતા માટે, વસ્તુના (=ધર્મ ના) સ્વભાવ તે જ છે જે પરનિરપેક્ષ અને પરિણામે અકૃત્રિમ છે. આમ પહેલાં જે ન હાય અને પછી અસ્તિત્વમાં આવે (असूत्वा भाव) તે વસ્તુના સ્વભાવ નથી. આથી અગ્નિના સ્વભાવ તેના

૩ ६. 'धर्माणां धर्मता 'ने। साभान्य रीते અનુવાદ કરવામાં આવે છે 'तत्त्वोनुं तत्त्व' (element of elements).

<sup>3</sup>७. यदि खल्छ तद् अध्यारोपाद् भवद्भिरस्तीत्युच्यते कीदृशं तत् । या सा धर्माणां धर्मता नाम सैव तत्स्वरुपम् । अथ केयं धर्माणां धर्मता १ धर्माणां स्वभावः । कोऽयं स्वभावः १ प्रकृतिः । का चेयं प्रकृतिः १ येयं सृत्यता । केयं सृत्यता १ नैःस्वाभाव्यम् । किमिदं नैःस्वाभाव्यम् । किमिदं नैःस्वाभाव्यम् १ तथता । केयं तथता १ तथाभावोऽविकारित्वं सद्व स्थायिता । सर्वदाऽनुत्पाद एव ह्यग्न्यादीनां परिनरपेक्षत्वादकृत्रिमत्वात् स्वभाव उच्यते । भष्य०२०, ५० २१४-२१५.

તથતાની સમજાૂતી માટે જુઓ મધ્યાન્તિવિભાગસત્રભાષ્યડીકા, સંપા૦ વિ૦ ભદાચાર્ય અને છ. તુચી, કલકત્તા, ૧૯૩૨, ૫૦ ૪૧ (૧.૧૫–૧૬), ત્રિંશિકા, સંપા૦ લેવી, પૃ૦ ૨૧.

અનુત્પાદ સિવાય બીજું કંઈ નથી, દાહકતા તેના સ્વભાવ નથી, કારણ કે તે પરતંત્ર છે અને પહેલાં ન હાતાં પછી અસ્તિત્વમાં આવે છે. આમ નથી કશું ઉત્પન્ન થતું કે નથી કશું નાશ પામતું, નથી કાઈ ના ઉચ્છેદ કે નથી કાઈ શાધત, નથી કાઈ અભેદ કે નથી કાઈ ભેદ, નથી કંઈ આ લાેકમાં આવતું કે નથી કંઈ પરલાેકમાં જતું; માત્ર પ્રતીત્યસમુત્પાદ છે, જ્યાં બધા વાણીનાે પ્રપંચ શમી જાય છે (प्रपञ्चाेपश्चम).

વસ્તુઓને આ દિષ્ટિએ જેતાં શૂન્યવાદી આચાર્યો સ્પષ્ટ કહે છે કે નિત્ય કે અનિત્ય જે કંઈ આપણને અસ્તિત્વમાં જણાય છે તે હકીકતમાં અસત્ છે અને આકાશમાં દેખાતા અસત્ નગર જેવું જ છે. આમ આન્તર અને બાહ્ય બધું અસત્ હોઈ ને, જેને માટે પારિભાષિક સત્કાયદિષ્ટિ<sup>3૮</sup> શબ્દ પ્રસિદ્ધ છે તે અહંકાર અને મમકાર સંપૂર્ણ રીતે દ્વર થાય છે, કારણ કે સત્કાયદિષ્ટિનાં ચાહ્ય કે ચાહક પોતે જ અસ્તિત્વ ધરાવતા નથી. સત્કાયદિષ્ટ દ્વર થતાં જ સંસાર શખી જાય છે, કારણ કે સંસારનાં સંઘળાં મૂળા સત્કાયદિષ્ટમાં છે, સત્કાય-દિષ્ટિના નાશ થતાં તે બધાંના નાશ થાય છે. આમ, અહંકાર અને મમકારને,

૩८. સત્કાયદષ્ટિ, પાલિ ભાષામાં सकायदिहि, એ શબ્દને એની ભિન્ન ભિન્ન વ્યુત્પત્તિઓને આધારે ભિન્ન ભિન્ન રીતે સમજાવવામાં આવ્યો છે. તેની મુખ્ય બે શકચ વ્યુત્પત્તિએ। નીચે આપી છે: (१) सत् + काय (२) स्व + काय. પ્રથમ (१) વ્યુત્પત્તિને વિશે વિચાર કરીએ. સત્કાય શબ્દમાં રહેલ ' સત્ ' નીચેના ધાતુએામાંથી વ્યુત્પન્ન થઈ શકે–– (अ) √ अस् ' હેોવું ', सत्तो અર્થ આ વ્યુત્પત્તિને આધારે 'અસ્તિત્વ ધરાવવું ' થશે; અને (ब) 🗸 सद ' નાશ થવે।'. સતના અર્થ આ વ્યત્પત્તિને આધારે 'નાશ પામતું ' એવા થશે. hjig અને hoai અનુક્રમે આ ચીની અને તિખેડી પાકો-(ब)નું સમર્થન કરે છે. સતકાયદ હિની (१) (૩) વ્યુત્પત્તિના શાબ્દિક અર્થ છે: અસ્તિત્વ ધરાવતા શરીર (સ્કન્ધસમૃહ) ઉપરની (આત્માત્મીયભાવની) દૃષ્ટિ. સત્કાયદિષ્ટિની (१) (ब) વ્યુત્પત્તિના અર્થ છે નાશ પામતા શરીર ઉપરની ( આત્માન ત્મીયભાવની) દિષ્ટિ. ખીજી (२) વ્યુત્પત્તિ स्व + काय विशे હવે विચાર કરીએ. Childers अने जीका विद्वानीओं सूयव्युं छे है संस्कृत स्वकाय पालीमां सकाय अने पछी कर् दित्व थतां सक्काय थाय छे -- क्रेम अनुदयभांथी पाक्षिमां अनुदय थाय छे तेम. प्रे।. Walleser अनुसार ०४८५ति स्वत-काय (पालि सक्कायनी) छे. स्वत् અહીં स्व માટે છે. જુએ। त्वद्, मद् (જેમાં यद्, तद्, अन्यद् વગેરેને। પણ ઉમેરા થઈ શકે). આ મતના સમર્થનમાં પ્રાેંગ Walleserએ દર્શાવ્યું છે તેમ કથાવત્યું પાલી ટૅફસ્ટ સાે ૦, ૫૦ ૮૬)ના अनुप्पत्तसदत्थने અષ્ટસાહસ્ત્રિકાપ્રના-પારમિતા( બિબ્લી૦ ઇન્ડિ૦)ના अनुप्राप्तस्वकार्थनी સાથે સરખાવા; મહાવ્યું ૧૮-ચિત્સધાન પૃત્રપર

આત્મા-આત્મીયભાવને, બીજા શખ્દાેમાં કહીએ તાે સત્કાયદિષ્ટને નિર્મૂળ કરવાનું એક માત્ર પ્રયાજન આ શૂન્યવાદીઓનું હતું.<sup>૩૯</sup>

અનાત્મસિદ્ધાન્ત કે શૂન્યતાસિદ્ધાન્ત ઉપર વાર વાર શા માટે ભારપ્રવૃંક કહેવામાં આવ્યું તે જણાવવા પ્રાચીન સૂત્રમાંથી નીચેના ભાગ તમારી આગળ મૂક છ<sup>ે. ૪૦</sup>

'શૂન્યતામાં માનનારા દુન્યત્રી વિષયાથી આકર્ષાતા નથી, કારણ કે તે વિષયા નિરાધાર છે, અનિશ્રિત છે. લાભથી તે હર્ષ પામતા નથી કે અલાભથી તે વિષાદ પામતા નથી, યશથી અભિમાન કરતા નથી કે અપયશથી સંકાય પામતા નથી. નિન્દાથી તે ભાગતા નથી કે પ્રશંસાથી તે કુલાઈ જતા નથી. તેને સુખ તરફ રાગ નથી કે દુ:ખ તરફ વિરાગ નથી. જે આ રીતે જગતની

#### અનુસંધાન ૫૦ પ૧થી]

૧૨; શતસાહસિકા પ્રજ્ઞાપારમિતા, બિબ્લી ઇન્ડિંગ, પૃગ ૨૩, નાગાર્જુનની મળ કાળ, ૨૩.૫ જુએ જયાં स्वकायदृष्टि શબ્દ વપરાયો છે અને ચંદ્રકોર્તિ તેને આમ સમજાવે છે: स्वकाये दृष्टिंगत्मात्मीयदृष्टिः । આને અર્થ છે: પોતાની કાયા કે સ્કન્ધો ઉપર અહંત્વ અને મમત્વના ભાવ. વધુ વિગતા માટે જુએ ZDMG, પ્રન્થ ૬૪, પૃગ ૬૮૧થી, અને Poussin: અભિગ્કાંગ, પ્, પૃગ ૧૫.

માત્મવાદ, આત્મગ્રાહ, આત્મદિષ્ટ, આત્માભિનિવેશ એ સત્કાયદિષ્ટિના પર્યાયો તરીકે વપરાતા શબ્દો છે.

એનાં પરિણામાે માટે જુએા બાેધિવ્યંવ, પૃત્ર ૪૯૨; મધ્યવ્યુત્ર પૃત્ર ૩૬૧; સુભાષિતસંવ, પૃત્ર ૨૪૭.

#### **૩૯. મધ્ય**૦૬૦ ૩૪૦:

आध्यात्मिकबाह्याशेषवस्त्वनुपलम्मेन अध्यात्मं बहिश्च यः सर्वथाऽहंकारममकारपरिक्षय इदमत्र तत्त्वम् । कायदृष्टिमूलकमेव संसारमनुपश्यंस्तस्याश्च सत्कायदृष्टेरालम्बनमात्मानमेव समनुपश्यंन्नात्मानुपलम्भाच्च सत्कायदृष्टिप्रहाणं तत्प्रहाणाच्च सर्वक्लेशव्यावृत्तिं समनुपश्यन् प्रथमतरमात्मानमेवोपपरीक्षते ।

४०. शिक्षासमुन्यमां ( ५० २६४) छिडूत आर्थधर्भसंगीतिसूत्र:

न सून्यतावादी लौकधर्मैः संह्रियतेऽनिश्रितत्वात् । न स लामेन संहृष्यति, अलामेन वा विमना भवति । यशसा न विस्मयतेऽयशसा न संकुचिति । निन्दया नावलीयते प्रशंसया नानुलीयते । सुखेन न रज्यते दुःखेन न विरज्यते । यो ह्येवं लोकधर्मैर्न संह्रियते स शून्यतां जानाति । तथा सून्यवादिनो न कचिदनुरागो न विरागः । यस्मिन् रज्यते तच्छून्यमेव जानीते, सून्यमेव पश्यति । नासौ शून्यं जानीते यः कचिद् धर्मे रज्यते वा विरज्यते वा । तथा नासौ सून्यतां जानीते यः केनचित् सार्धं विम्रहं विवादं वा कुर्याच्छून्यमेव जानीते शून्यं पश्यतीत्यादि ।

ચીજોથી, વિષયોથી આકર્ષાતા નથી તે જ શૂન્યતાને સમજે છે. આથી જે શૂન્યતામાં માને છે તેને કશામાં રાગ નથી કે વિરાગ નથી. જેમાં રાગ થાય છે તે શૂન્ય જ છે એમ તે જાણે છે, સમજે છે. જગતની કાઈ પણ વસ્તુમાં જેને રાગ કે વિરાગ થાય છે તે શૂન્યતાને સમજતા નથી. કાઈકની સાથે જે ઝઘડા કરે છે કે વિવાદ કરે છે તે શૂન્યતાને જાણતા નથી, સમજતા નથી.'<sup>૪૧</sup>

અનાત્મસિદ્ધાન્તથી આપણને શાે લાભ થાય છે તે નાગાર્જુને આ રીતે સમજાવ્યું છે: <sup>૪૨</sup> જો આત્મા જ ન હાેય તાે આત્મભાવ ન હાેય અને જો આત્મભાવ ન હાેય તાે આત્મિભાવ પણ ન હાેય (જેમ, જ્યારે રથ પાતે જ બળીને ભસ્મ થઈ ગયાે હાેય છે ત્યારે તેનાં અંગા પણ અવશ્ય બળી જ ગયા હાેય છે અને આપણે તેમને કાેઈ પણ રીતે શાેધી શકતા નથી). <sup>૪૩</sup> જ્યારે આપણા આત્મભાવ અને આત્મીયભાવ શમી જાય છે ત્યારે આપણે નિર્મમ અને નિરહંકાર બની જઈ એ છીએ. બાહ્ય અને આન્તર અંને રીતે અહંભાવ અને મમભાવના ક્ષય થતાં બધાં ઉપાદાનાના—કામ, દેષ્ટિ, શીલ-વ્રતાત શ્રદ્ધા ( शिस्त्रतपरामર્શ ) અને આત્મવાદના—પણ ક્ષય થાય છે. અને ઉપાદાનાના નિરાધ થતાં જન્મના નિરાધ થાય છે. આમ કર્મા અને ક્લેશાના નિરાધ થતાં માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

આત્માત્મીયભાવના ઉપશમ માેક્ષ ભણી લઈ જાય છે તે બાૈન દિષ્ટિબિંદુ આપણે સમજ્યા. અહીં આપણને ભગવદ્ગીતાના (૨.૭૧) શખ્દો યાદ આવે છે: જે મનુષ્ય બધી કામનાઓને ત્યજી દે છે, અને નિઃસ્પૃહ, નિમ'મ અને નિરહંકાર બનીને વિચરે છે તે શાન્તિ પામે છે.' જે

ભારતનું સઘળું ધાર્મિક સાહિત્ય આ વિચારથી એાતપ્રાત છે, અને તેથી તેના વિસ્તાર કરવા નકામા છે. છતાં, મને નરહરિના 'બાધસાર'-

૪૧. Bendall અને Rouseના અંગ્રેજ અનુવાદ જુઓ.

४२. भध्य० ६।० १८.२-५:
आत्मन्यसति चात्मीयं कुत एव भविष्यति ।
निर्ममो निरहङ्कारः शमादात्मात्मनीनयोः ॥
ममेत्यहमिति क्षीणे बहिर्धाऽध्यात्ममेव च ।
निरुध्यत उपादानं तत्क्षयाज्जन्मनः क्षयः ॥
कर्मेक्केशक्षयान्मोक्षः ।

૪૩. ચન્દ્રકીર્તિ સમજાવે છે તે પ્રમાણે.

४४. विहाय कामान् यः सर्वान् पुमांश्चरति निःस्पृहः । निर्ममो निरहङ्कारः स ज्ञान्तिमधिगच्छति ॥ (ज्ञानग'ગાતર'ગિણી નામનાે વિભાગ, ૧૪)માંથી નીચેના શ્લાેક ઉદ્ધૃત કરવા દાેઃ

> अहंताममतात्यागः कर्तुं यदि न शक्यते । अहंताममताभावः सर्वत्रैय विधीयताम्॥

"અહંતા અને મમતાના ત્યાગ કરવા જોઈએ. જો તમે તે ન કરી શકતા હાે તાે અહંતા અને મમતાના ભાવ સર્વત્ર બધી વસ્તુએામાં કેળવાે.''<sup>૪૫</sup>

આમ આપણે જોયું કે કામાપશમના સમાન ધ્યેયની સિહિ માટે ઉપ-નિષદ્દના અનુયાયીઓ નિત્ય અને આનંદમય આત્માના સાક્ષાત્કાર ઉપર ભાર મૂકે છે, જ્યારે ખુદ્ધ પાતાના અનાત્મવાદ દ્વારા એના અસ્તિત્વના ધરમૂળથી નિષેધ કરે છે. આ અનાત્મવાદ સ્વીકૃત અર્થમાં આત્માના નિષેધ કરે છે, વળી માને છે કે બધું અનિત્ય છે અને તેથી દુઃખનું કારણ છે, અને મક્કમ-તાથી જણાવે છે કે જે દુઃખકર હાય તે આત્મા ન હાય. આપણે એ પણ જોયું કે ખુદ્ધ અને ખુદ્ધના અનુયાયીઓ સીધી કે આડકતરી રીતે કામને જ કેન્દ્રમાં રાખીને બધી વાત કરે છે.

નિત્ય આત્માના અસ્તિત્વના જ નિષેધ કરી ખુંદ્રે ખરેખર એક હિંમત-ભાર્યું અને વિચિત્ર પગલું ભાર્યું. અને મને ખાત્રી છે કે જેમ રાજા મિલિન્દે ભાદન્ત નાગસેન સાથેના પાતાના સંવાદમાં આ બાબતે પ્રક્ષો પૃછ્યા હતા તેમ તમારામાંના ઘણા પ્ર્થો. રાજાએ ભદન્તને પ્ર્થું : હે ભદન્ત નાગસેન! જો નિત્ય આત્મા નથી તો કૃપા કરી કહો કે સંઘના સબ્યોને ચીવર, અન્ન, આગાર અને બીમારને જરૂરી ચીજો કેાણ પૃરી પાડે છે? આવી આપવામાં આવેલી ચીજોના ઉપભાગ કેાણ કરે છે? સદાચારી જીવન કેાણ જવે છે? દયાન કેાણ કરે છે? આ સર્વોત્કૃષ્ટ માર્ગના ધ્યેયને—નિર્વાણને કે અહંત્પણાને—કેાણ પામે છે? જીવતા જીવોને હણે છે કેાણ? ચારી કેાણ કરે છે? એશઆરામની દુન્યવી જિંદગી કેાણ જવે છે? જીઠું કેાણ બાલે છે? ખૂબ માદક પીણાં કેાણ પીએ છે? ડ્રંકમાં, આ જ જિંદગીમાં પાતાનાં કડ્ડ ફંળા દેનારાં પાંચ કુકમામાંથી કાેઈ પણ એકને કાેણ કરે છે? વળી જો નિત્ય આત્મા હાેય જ નહિ તાે, ધર્મ-અધર્મ જેવું કંઈ રહેતું નથી, સારાં કે ખરાબ

જપ. ગ્રત્થકર્તાના શિષ્ય દિવાકર પાતાની ટીકામાં ઝાદ્દંતામમતામાત્ર સમાસના છેલ્લા અવયવને અમાત્ર ગણી આખા સમાસને સમજાવે છે, પરંતુ એ તા સ્પષ્ટ છે કે તેના આપણે સ્વીકાર ન કરી શકીએ.

કર્મા કરનાર કે કરાવનાર જેવું કંઇ રહેતું નથી, સારાં કે ખરાબ કર્મોનાં કૃળ કે પરિષ્ણામ જેવું કંઇ રહેતું નથી. જે કાઇ માણસ આપને મારી નાખે તો ખૂન જેવું કંઈ થતું નથી એવું, હે લદન્ત, જે આપણે વિચારીએ તો એમાંથી એવું ક્લિત થાય કે આપના સંઘમાં કાઈ ખરા ખુદો અને ઉપ-દેશકા નથી અને તમારા આદેશા શૂન્ય છે, અર્થવિહીન છે.'

આ અને આવા બીજા વાંધાએા આત્મનિષેધ સામે રજૂ કરાયા છે, અને અનુકૂળતા ખાતર તેમને ટ્ર'કમાં નીચે પ્રમાણે આપી શકાય:

જે એક દિવસ અસ્તિત્વમાં આવે છે અને બીજે દિવસે કે કાેઇક બીજે કાળે નાશ પામે છે તે અનિત્ય છે, અને જે ક્ષણિક અર્થાત્ પ્રતિક્ષણ પરિવર્તન પામે છે તે પણ અનિત્ય છે. દરેક વસ્તુ પ્રત્યેક ક્ષણે પરિવર્તન પામ્યા કરે છે એ હકીકત છે. અને બુદ્ધના પહેલાં એ હકીકત પ્રસિદ્ધ હતી; પરંતુ બુદ્ધના પુરાગામીઓએ આત્મા(પુરુષ)ની બાબતમાં અપવાદ કર્યો ( अणपरिवर्तिनो हि मावा ऋते चितिशक्ते:), જ્યારે બીદ્ધોએ તે વાત છેક છેવટ સુધી લંબાવી અર્થાત્ આત્માને પણ લાગુ પાડી. બીદ્ધ માન્યતા વિશે વિચાર કરતી વેળા અનિત્ય-તાથી આપણે આવી ક્ષણિકતા સમજવાની છે.

હવે, જો નિત્ય આત્મા ન હોય અને જો બધું જ ક્ષણિક હોય તો મનુષ્ય અને કર્મ-ક્ળ વચ્ચે કાઈ પણ રીતે સંખંધ ઘટશે નહિ, કારણ કે જે મનુષ્ય એક ક્ષણે કર્મ કરે છે તે બીજી ક્ષણે જ્યારે કર્મનું કળ ભાગવવાનું આવે છે ત્યારે તેના તે જ રહેતા નથી. એ જ રીતે જે મનુષ્ય કળ ભાગવે છે તે કર્મના કર્તા હોતા નથી, કારણ કે બન્ને ક્ષણા ભિન્ન છે. અને ઉપર કહ્યું તે ઉપરથી ક્લિત થાય છે કે કર્મ ખરેખર કર્યું હોવા છતાં તે તેનું ફળ તેના કરનારને આપી શકતું નથી, અને આમ કૃતનાશ થાય છે; વળી જ્યારે ફળ આવે છે ત્યારે હકીકતમાં કાઈ કર્મ હોતું નથી અને આમ અકૃતઆગમ થાય છે.

ઉપરાંત, કાર્યકારણભાવની ય કાેઇ શક્યતા રહેતી નથી, કારણ કે ભૂત-કાલીન કે ભવિષ્યત્કાલીન કારણ કાર્ય ઉત્પન્ન કરી શકે નહિ. વર્તમાન કારણ પણ કાર્ય ઉત્પન્ન ન કરી શકે, કારણ કે તે ક્ષણિક હાેઈ લાંબા વખત વર્તમાન રહી શકતું નથી. આવી જ રીતે અંધ કે માેક્ષ પણ ન ઘટી શકે. સ્મૃતિ, પ્રત્યભિત્તા કે સંશયપૂર્વકના નિશ્ચય પણ શક્ય નથી. કાેઇ માણસ પાતે કાેઇ ઠેકાણે સંતાડેલા ધનની શાેધ પણ ન કરી શકે. ઇષ્ટ વસ્તુને જોઈને તેને વિશેના કુત્હલને સંતાેષવાની પણ શક્યતા રહેતી નથી. આપણી સમક્ષની આ સમસ્યાની તરફેણ અને વિરુદ્ધમાં પાર વિનાતું કહેવાયું અને લખાયું હોઈ અને અહીં તેની વિગતે ચર્ચા કરવાના પ્રસંગ ન હોઈ અનાત્મવાદીઓએ તેમની સામે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણેના વાંધાઓના જવાખમાં જે છે મુખ્ય દલીલા આપી છે તે જ મારે કહેવી જોઈએ.

પ્રથમ દલીલ કાર્યકારણભાવપ્રતિનિયમને અનુલક્ષી છે. જો કાર્યકારણ-ભાવના નિયમને સંતાષકારક રીતે દર્શાવી શકાય તાે આત્માને વચ્ચે લાવવાના પ્રશ્નને કાઈ અવકાશ ન રહે, કારણ કે તાે પછી તેને સાવ કંઈ જ કરવાનું ન રહે.

ળૌ હધમ દર્શનમાં પ્રતીત્યસમુત્પાદનો ક પ્રસિદ્ધ નિયમ છે. તે નિયમ દર્શાવે છે કે વસ્તુની ઉત્પત્તિ કેવળ તેના મુખ્ય અને સહકારી કારણો ઉપર આધાર રાખે છે. એને સ્પષ્ટ કરવા એક દષ્ટાન્ત આપું. જો સારું બીજ હાય અને અનુકૂળ કારણો હાય તો બીજ માંથી અચૂક અંકુર ફૂટે છે અને અંકુરમાંથી પત્ર, પત્રમાંથી ગાંઠ અને ગાંઠમાંથી ડાંખળી એમ આ ક્રમ ફળ સુધી ચાલે છે. અને એ તો સ્પષ્ટ જ છે કે અહીં આત્મા વચ્ચે આવતા જનથી, કારણ કે એને માટે કરવાનું અહીં કંઈ જ નથી. જો બીજ ન હાય અને જમીન, પાણી, તાપ, હવા, અવકાશ, ઋતુ જેવાં બીજાં સહકારી કારણા ન હાય તો અંકુર, પત્ર વગેરે કંઈ જ થાય નહિ. હવે જ્યારે બીજમાંથી અંકુર ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે નથી તો બીજ એમ વિચારતું કે હું અંકુરને ઉત્પન્ન કરું છું કે નથી તો અંકુર એમ વિચારતું કે હું બીજમાંથી ઉત્પન્ન થાઉ હું. એ જ રીતે જેના નિર્દેશ ઉપર કર્યો છે તે જમીન અને બીજાં સહકારી કારણા પણ એમ વિચારતાં નથી કે અમે અંકુરની ઉત્પત્તિમાં પાતપાતાને અનુરૂપ કાર્યો કર્યાં છે અને અંકુર પણ એમ વિચારતું નથી કે મને આ સહકારી કારણોએ ઉત્પન્ન કર્યું છે. કેપ્

વળી અંકુર નથી સ્વયંકૃત, નથી પરકૃત, નથી સ્વ-પરકૃત, નથી ઇશ્વર-કૃત, નથી પ્રકૃતિકૃત, નથી કાલપરિણામ, નથી એકકારણાધીન કે નથી અહેતુક.

૪૬. પ્રતીત્યસમુત્પાદ એ જ ઈદમ્પ્રત્યયતા અને ધર્માસંકેત છે. જુએ। નોંધ ૫૧, ૫૨.

४७. न च प्रत्ययसामस्या जनयामीति चेतना ।

न चापि जनितस्यापि जनितोऽस्मीति चेतना ॥ थै।धि०, ६.२६

મહાયાન ગ્રંથામાં ઉદ્ધૃત શાલિસ્તમ્બસ્ત્રને આધારે આ શ્લોક લખાયેલ છે એ સ્પષ્ટ છે: બોધિંગ્પંગ, પૃગ્ઇ૮૧, પછહ; શિક્ષાગ્સમુગ, પૃગ્રરગ, રરપ, મધ્યગ્**ટગ,** પૃગ્યકર, પક્ક. આ પ્રતીત્યસમૃત્પાદમાં શાશ્વતતા, ઉચ્છેદ કે સંક્રાન્તિના પ્રશ્ન જ ઊભા થતા નથી. બીજ અને અંકુરના અભેદ નથી, કારણ કે તે તો નર્યું સ્પષ્ટ છે કે તે છે ભિન્ન વસ્તુઓ છે, અને એ તો દેખાય જ છે કે જ્યારે બીજ નાશ પામે છે ત્યારે અંકુર અસ્તિત્વમાં આવે છે. આથી અંકુરાત્પત્તિમાં શાશ્વતતા રહેલી છે એમ માની શકાય જ નહિ. નથી તેમાં ઉચ્છેદ રહેલા; કારણ કે જે બીજ સર્વથા નષ્ટ નથી થયું તેમ જ સર્વથા અવિનષ્ટ નથી રહ્યું તેમાંથી અંકુર અસ્તિત્વમાં આવે છે. ત્રાજવાના એક પદલાનું નીચે જવું અને બીજાનું ઊંચે જવું જેમ એક જ ક્ષણે થાય છે તેમ જે ક્ષણે બીજ નાશ પામે છે તે જ ક્ષણે અંકુર અસ્તિત્વમાં આવે છે. વળી, બીજ અન્ય અને અંકુર પણ અન્ય એવું હોઈને એમ પણ ન કહી શકાય કે બીજ અંકુરમાં સંકાન્ત થાય છે.

હવે જેમ ઉપર જેના ઉલ્લેખ કર્યો છે તે બીજ જેવી આદ્યા ભૌતિક વસ્તુઓનું અસ્તિત્વ પ્રતીત્યસમૃત્પાદના નિયમ સિવાય બીજા કશા ઉપર આધાર રાખતું નથી તેમ આધ્યાત્મિક ભૌતિક વસ્તુઓ અર્થાત્ જેને આપણે જીવ કહીએ છીએ તેના શરીર અને મનની ઘટક વસ્તુઓ પણ પાતાના અસ્તિત્વ માટે આત્માને બિલકુલ વચ્ચે લાવ્યા વિના પ્રતીત્યસમુત્પાદ ઉપર જ આધાર રાખે છે.

આહ્ય અને આધ્યાત્મિક એ બે પાસાઓ પ્રમાણે પ્રતીત્યસમુત્પાદનિયમના પણ બાહ્ય અને આધ્યાત્મિક એ બે પ્રકાર છે.

હવે કહેવાતા જીવના ઘટકા કયા કયા છે? પૃથક્કરણ કરી આપણે જોઈ એ તા મુખ્ય બે ઘટકા નામ અને રૂપ છે. આ બે શબ્દાના સામાન્ય રીતે અંગ્રેજમાં અનુવાદ અનુક્રમે 'name' (નામ) અને 'form' (= આકાર = ઘાટ) એવા કરવામાં આવે છે, જે અરાખર નથી. એ વાત ખરી કે ઉપનિષદામાં આ બે શબ્દાના ઉપર કહ્યા તે અર્થ છે પરંતુ બોન્ક સાહિત્યમાં તેમના અર્થ સાવ જુદા છે. નામના મુખ્ય અર્થ આપણે ચિત્ત, મન, વિજ્ઞાન (Consciousness) સમજવાના અને ગૌણ અર્થ ચૈતસિક ધર્મા (mentals) અર્થાત્ લાગણી (= વેદના), પ્રત્યક્ષ (= સંજ્ઞા) સંસ્કારા (= coefficients of consciousness) સમજવાના. ચિત્ત અને ચૈતસિક ધર્મા પાતાના વિષયા તરફ હળતા–નમતા હાઈ તેમને 'નામ' એવું નામ આપ્યું છે. પ્રલ્ફા રૂપ શબ્દના

४८. सम्मोहिवनोदनी पाक्षि टेंड्स्ट से।०, ५० १३५: नमतीति नाम; विसुद्धिमग्ग, Simon –८

અર્થ છે 'જે બાધા પામે છે તે ' ( रूप्यते = बाध्यते ) અને 'બાધા પામવું 'માં 'પરિવર્તન 'ના અર્થ ગર્ભિત છે. આથી જે ટાઢ, તાપ વગેરે કારણોને લીધે પરિવર્તન પામે છે તે રૂપ છે. બીજાઓને મતે જે પ્રતિઘાત પામે છે તે રૂપ કહેવાય છે. પજ

આથી નામ અને રૂપ એ બે શખ્દાના અ'ગ્રેજીમાં અનુવાદ 'mind' અને 'matter' થઈ શકે. 'mind'ને અદલે 'spirit' શખ્દ પણ વાપરી શકાય.

આમ કહેવાતા જીવ એ આ બે—નામ અને રૂપ—સિવાય, બીજા શખ્દામાં, પાંચ સ્કન્ધા સિવાય બીજું કંઈ નથી.

અંકર વગેરેની જેમ આ સ્કન્ધોને પણ પાતાનાં મુખ્ય અને સહકારી કારણો હોવાં જ જોઈએ, તેમના વિના તેમનું અસ્તિત્વ કાઇ પણ રીતે શક્ય નથી. દ્રંકમાં, તેમનું મુખ્ય કારણ અવિદ્યા છે; અવિદ્યામાંથી મન, વચન, કાચાનાં સારાં અને માઠાં કમાં કે બીજા કહે છે તેમ આસક્તિ, દ્રેષ અને માહે (સંસ્કારા) ઉદ્ભવે છે; તેમનામાંથી વિજ્ઞાન જન્મે છે અને તેમાંથી કમે મૃત્યુ સુધી દ્રાદશાંગ નિદાનમાં છે તે પ્રમાણે વેદના, શાક, દુ:ખ, ઉદ્દેગ અને નિરાશા જન્મે છે.

પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાચુ, આકાશ અને વિજ્ઞાન—આ છ તત્ત્વા સહકારી કારણા છે. દરેકને પાતાનું વિશિષ્ટ કાર્ય છે, જેમ કે શરીરનું કાઠિન્ય પૃથ્વી તત્ત્વને લઇ ને જ છે. જળતત્ત્વનું કાર્ય શરીરને ખરાખર ખાંધવાનું અનુસંધાન પૃષ્ટ પહેશી

Hewavitarane Bequest, १७२०, ५० ३७४: नमनलक्खणं नामं सम्पयोगरसं; ५०४६७: आरम्मणाभिमुखं नमनतो। परंतु कुन्ने। भध्य०५०, ५० ५३४: तत्र कर्म-क्लेशाविद्धं तस्मिन् तस्मिन्नुपपत्यायतने नामयतीति नाम, संज्ञावशेन वार्थेषु नामयतीति। आने। अर्थ छे: 'के कर्भ अने क्षेशिश्यी क्षंशिणायेख छे। धेने पेति। जातने कुद्दा किन्मनां स्थणां के वाणे छे ते नाम. अथवा, प्रत्यक्ष द्वारा के पेति। जातने विषये। तरक्ष वाणे छे ते नाम.'

પ૦. સં૦નિ૦ ૩, પૃ૦ ૮૬; અભિ૦કો૦, ૧, પૃ૦ ૨૪. અહીં નોંધ કરીએ. એ ધાતુએ છે: (૧) √ હ્ર્વ (૧૦મા ગણ), હ્રવ્યતિ. આના ઉપરથી જે હ્ર્વ શબ્દ અને છે તેના અર્થ 'આકાર, ઘાટ, રંગ, સુંદરતા ' થાય છે. (૨) √ હ્ર્વ (૪થા ગણ), હ્રવ્યતિ, 'સખત દર્દ થવું, દુઃખ થવું.' આ ધાતુ વૈદિક અને પાલિ સાહિત્યમાં વપરાયો છે. હ્રવ્યતિનું પાલિમાં હ્રવ્યતિ થાય છે. એના સંબંધ √ હ્રવ્ ધાતુ સાથે છે. આ √ હ્રવ્ ઉપરથી ત્રોવ ('હેરાન-પરેશાન કરતું, દુઃખ કરતું'), ત્રેવળ ('શારીરિક દુઃખજનક') બને છે. રૂપ અને અર્થની બાબતમાં આ બે ધાતુઓમાં ગાટાળા થયા છે.

ધર્મ સંકેત ૫૯

છે. તેજતત્ત્વનું કાર્ય ખારાક અને પાણીને ખરાખર પચાવવાનું છે. અને આમ બીજાં તત્ત્વા વિશે પણ સમજવું. હવે, પૂર્વ જણાવ્યા પ્રમાણે, નથી તો અવિદ્યા વિચારતી કે 'હું મન, વચન, કાયાનાં કર્માને જન્મ આપું છું' કે નથી વિચારતાં કર્મા કે 'અમને અવિદ્યાએ ઉત્પન્ન કરેલાં છે.' આ જ રીતે નથી તો આ બધાં સહકારી કારણા વિચારતાં કે 'શરીરનાં અમુક કાર્યોના જનક પાતે છે' કે નથી તા શરીર પાતે વિચારતું કે 'તે તે કાર્યો તે તે કારણોએ કરેલાં છે.' તેમ છતાં, જ્યારે પૃથ્વીતત્ત્વ વગેરે સહકારી કારણો સમગ્ર, અખંડ હાય છે ત્યારે તેમના સંચાગમાંથી શરીર અસ્તિત્વમાં આવે છે. અહીં શરીરમાં રહેલું પૃથ્વીતત્ત્વ નથી આત્મા, નથી જીવ, નથી પુરુષ, નથી સ્ત્રી કે નથી નપુંસક; અને નથી હું, નથી મારું કે નથી કાઈનું. આ જ પ્રમાણે, જળ-, તેજ-, વાયુ-, આકાશ- અને વિજ્ઞાન- તત્ત્વોને વિશે કહેવાય. આમ, જીવ વિશેના બધા જ પ્રશ્નોના પુલાસા પ્રતિત્યસમુત્પાદના નિયમથી થઈ જાય છે અને આત્માને વચ્ચે આવવાના કાઈ અવકાશ રહેતા નથી. ભગવાને પાતાના શિષ્યોને કહેલા નીચેના શખ્દો મને અહીં ટાંકવા દો:

' હે ભિષ્ણુઓ ! કર્મ છે અને તેનું ફળ છે; પરંતુ આ સ્કન્ધાને તછ નવા સ્કન્ધા ધારણ કરનારા કાેઈ કારક, કર્તા નથી—સિવાચ ધર્મસ કેત. <sup>પર</sup> અને આ ધર્મરા કેત તે આ છે : તે હાેતાં આ થાય છે; તે ઉત્પન્ન થતાં આ ઉત્પન્ન થાય છે. <sup>પર</sup>

અને આ સંઅધે પાલિ સાહિત્યના મહાન ટીકાકાર અુદ્રદેશષ પાતાના વિસુદ્ધિમગ્ગમાં ( પૃ૦ પ૧૩ ) પાતે જે દર્શનશાખાનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે તેના અન્તિમ નિર્ણિયને મૃર્ત કરતા નીચેના શ્લાક ટાંકે છે:

[અતુસંધાન પૃ૦ ૬૦

પ૧. શેરભાત્કડી પોતાના 'સેન્ટ્રલ કન્સેપ્શન એાવ્ અહિઝમ'માં (૧૯૨૩, ૫૦ ૨૮) આ પારિભાષિક શખ્દના અંગ્રેજી અનુવાદ 'Theory of Elements' એવા કરે છે. પુસાંએ બતાવ્યું છે તેમ 'અભિધમ'કોશ' (કાેશસ્થાન, ૯) ઉપરની યશામિત્રની વ્યાખ્યા (૫૦ ૨૬૦) અનુસાર આ ધમ'સંકેત શખ્દના અર્થ પ્રતીત્યસમુત્પાદલક્ષણ છે અને સંકેતના અર્થ હેતુક્લવ્યવસ્થા (કાેશસ્થાન ૩, ૫૦ ૧૮) છે. સંકેત શખ્દના શખ્દશઃ અંગ્રેજી અનુવાદ convention (=ર્હિ) થાય છે.

**५२.** इति हि भिक्षवोऽस्ति कर्म अस्ति फलम् , कारकस्तु नोपलभ्यते य इमान् स्कन्धान् विजहाति अन्यांश्च स्कन्धान् उपादत्ते अन्यत्र धर्मसकेतात् । अत्रायं धर्मसकेतो यदस्मिन् सति इदं भवत्यस्योत्पादाद् इद्मुत्पद्यत इति ।

दुक्खं एव हि न च कोचि दुक्खितो कारको न, किरिया च विज्जति। अत्थि निव्वुति, न निव्युतो पुमा मग्गं अत्थि, गमको न विज्जति॥

'માત્ર દુઃખ જ છે, પણ તેનાથી દુઃખિત થનાર કાેઇ નથી. ક્રિયા છે, પણ ક્રિયાના કારક (કર્તા) નથી. નિર્વાણ છે, પણ નિર્વાણને પામનાર કાેઇ પુરુષ નથી. માર્ગ છે, પણ માર્ગે જનાર કાેઇ નથી.'

હવે જે બીજી દલીલ હું આપવા માગું છું તે છે ક્ષણિકવાદ સામેના વાંધાને દૂર કરવા બાબતની. આ વાંધા અનુસાર ક્ષણિકવાદમાં સમનન્તર બે ક્ષણોએ એક માણુસમાં અલેદ નથી, જ્યારે સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞા વગેરે માટે તો, આગળ જણાવી ગયા તે પ્રમાણે, અલેદ અત્યન્ત આવશ્યક છે.

વિરાધીઓના આ મતાગ્રહ માત્ર તેમની એ કલ્પના ઉપર જ આધાર રાખે છે કે અનન્તર ક્ષણો એકબીજીથી તદ્દન ભિન્ન છે. પરન્તુ હકીકત એ નથી. બૌદ્ધો કહેશે કે તે ભિન્ન પણ નથી અને અભિન્ન પણ નથી (न अन्यः,न चानन्यः). આ મુદ્દાને પૂરેપૂરા સ્પષ્ટ કરવા માટે મિલિન્દપગ્-હમાંથી (૨.૨, પૃ૦ ૪૦) નીચેની કંડિકા મારે ઉદ્ધૃત કરવી જોઈ એ.

રાજાએ પૂછ્યું, 'હે નાગસેન, જે જન્મ્યાે છે, તે તેના તે જ રહે છે કે અન્ય અની જાય છે?'<sup>પ3</sup>

- 'એનાે એ જ પણ નહિ કે અન્ય પણ નહિ.'
- 'મને એક દેષ્ટાન્ત આપા.'
- 'એક વાર તમે જમીન પર ચત્તાપાટ સૂતેલ ખાળક હતા. શું માટા થયેલા તમે તે ખાળક જ છાં ? હે રાજા, તમને શું લાગે છે ?
  - 'ના. તે આળક એક હતું, હું બીજો છું.'
- 'જો તમે તે આળક નથી, તેા તેમાંથી એ ક્લિત થશે કે તમને નથી માતા, નથી પિતા, અરે! ના, એટલું જ નહિ, તમને ગુરુ પણ નથી....હે

અગત્યના નહિ એવા નજીવા ફેરફાર સાથે આ કંડિકા નીચેના પ્રત્થામાં ઉદ્ધત થયેલી છે: બોધિવપંવ, પૃત ૪૭૪; મહાયાનસ્ત્રાલંકાર, ૧૮.૧૦૧; તત્ત્વસંવપંવ, પૃત્ર ૧૧, ૧૭૩. જુઓ મધ્યવ્યવ, પૃત્ર ૯; અભિવકોવ, પ્રત્ય.

यो उपपन्नति सो एव सो उदाहु अञ्जोति।

અતુસંધાન પૃત્ર પકથી]

મહાન રાજ, શું પ્રથમાવસ્થાના ગર્ભની માતાથી દ્વિતીય, તૃતીય કે ચતુર્થાન વસ્થાના ગર્ભની માતા જુદી છે? શું આળકની માતા અને માટા માણસની માતા બે અલગ વ્યક્તિઓ છે? શું ભણવા માટે નિશાળે જનાર જ્યારે ભણી ઊતરે છે ત્યારે બીજી વ્યક્તિ અની જાય છે? શું જે ગુના કરે છે તે અને હાથ-પગ કાપી નાખવાની શિક્ષા થાય છે તે બે જુદી વ્યક્તિઓ છે?'

'બિલકુલ નહિ. પરંતુ હે ભદન્ત! આના જવાબ આપ શા આપશા ?'

સ્થિવિરે કહ્યું, 'મારે કહેવું' જોઈએ કે અત્યારે આ માટે થયેલા હું તે જ વ્યક્તિ છું જે વ્યક્તિ હું જમીન પર ચત્તોપાટ સૂતેલા સુકુમાર નાજુક બાળક હતા, કેમ કે આ બધી અવસ્થાએ આ શરીર દ્વારા એક વ્યક્તિમાં જ સમાયેલી છે.'

'મને એક દેષ્ટાન્ત આપાે.'

'હે રાજા, ધારા કે એક માણસ એક દીવા પેટાવે છે. શું તે દીવા આખીય રાત અળતા રહેશે ?'

'હા, એમ ખને.'

'હવે, હે રાજા, રાત્રિના પ્રથમ પ્રહરે જે જ્યાત અળે છે તે જ જ્યાત શું રાત્રિના બીજા પ્રહરે ખળે છે?'

'ના.'

'અથવા, બીજા પ્રહરે જે જ્યાત અળે છે તેનાથી ભિન્ન જ્યાત શું ત્રીજા પ્રહરે અળે છે?

'ના.'

'તો, શું પ્રથમ પ્રહરના દીવા, દ્વિતીય પ્રહરના દીવા અને તૃતીય પ્ર પ્રહરના દીવા એ ત્રણેય જુદા જુદા છે?'

'ના. એક જ દીવાને આધારે તે (જયાત) આખીય રાત અળ્યા કરે છે.'<sup>૧૪</sup>

'આ જ રીતે સ'હત ધર્મોની સંતતિ દ્વારા એક અસ્તિત્વમાં આવે છે અને બીજો નાશ પામે છે; અને તેમની કડી, અનુસ'ધાન જાણે એક જ પ્र. तं येव निस्साय सन्वर्तिं पदीपितो । કાળે છે. વિજ્ઞાનની અન્તિમ ક્ષણે તે નથી તેા એના એ જ, કે નથી તેા અન્ય.

તે જ ગ્રન્થમાંથી ( ૨.૨.૬, પૃ૦ ૪૬ ) બીજો કેટલાક ભાગ મને આપવા દા : મહારાજાએ પૂછ્યું, 'હે નાગસેન, પુનઃ જન્મે છે કાેણ ?'

'નામ અને રૂપ પુનઃ જન્મે છે.'

'શું આ નામ અને રૂપ પુનઃ જન્મે છે ?'

'ના; પરંતુ આ નામ-રૂપ દ્વારા સુકર્મ અને કુકર્મ થાય છે અને આ કર્મ દ્વારા બીજુ નામ-રૂપ નવા જન્મમાં ઉત્પન્ન થાય છે.'

'હે લદન્ત! જે એમ હાય તા શું મનુષ્ય દુષ્કર્મામાંથી મુક્ત ન થાય ?'

'થાય, જો તે પુનઃ જન્મે નહિ તો. પરંતુ હે મહારાજ, તે પુનઃ જન્મતો હોવાને કારણે જ દુષ્કર્મામાંથી મુક્ત થતા નથી.'

'મને એક દેષ્ટાંત આપાે.'

'હે મહારાજ, ધારા કે એક માણસ એક કન્યા સાથે લગ્ન કરે છે, તેને લગ્ન લેટ (સુંક, શુલ્ક) આપે છે અને પછી જતાં રહે છે. વખત જતાં તે પૂરેપૂરી ઉમરલાયક થાય છે; અને ત્યારે બીજો માણસ આવે છે, તેની સાથે લગ્ન કરે છે અને તેને લગ્ન લેટ આપે છે. જ્યારે પેલા માણસ પાછા આવે છે ત્યારે તે બીજા માણસને કહે છે, 'અરે એય, તું મારી પત્નીને કેમ ઉઠાવી ગયા છે?' બીજો જવાબ આપે છે, 'હું જેને ઉઠાવી ગયા છું તે તારી પત્ની નથી. તે જેની સાથે લગ્ન કર્યા હતાં અને જેને લગ્ન લેટ આપી હતી તે તાની છાકરી હતી, સાવ બાળક હતી, જ્યારે મેં જેની સાથે લગ્ન કર્યા છે અને જેને લગ્ન લેટ આપી છે તે તા પૂરેપૂરી ઉમરલાયક સ્ત્રી છે; ખેને જુદી વ્યક્તિઓ છે.' હવે આ રીતે ઝઘડતા તે બન્ને, હે મહારાજ! જો તમારી પાસે એ બાબતના ન્યાય કરાવવા આવે તા તમે કાની તરફેણમાં નિર્ણય કરા ?'

'પ્રથમ માણુસની તરફેણુમાં.'

'પણ શા માટે ?'

भ्भ. एवमेव खो महाराज धम्मसन्तित सन्दहित, अञ्जो उप्पजित अञ्जो निरुज्झिति, अपुट्यं अचरिमं विय संदहित, तेन न च सो न अञ्जो पिन्छिमविङ्गाणसगहं गच्छिति।

- ' કેમ કે બીજો માણુસ ગમે તે કહે છતાં, તે સ્ત્રી કન્યામાંથી જ વિકાસ પામી માેટી થયેલી છે.'
- 'હેં મહારાજ, અરાબર આ રીતે જ મૃત્યુ વખતે અંત પામનાર નામ-રૂપ એક છે અને કરી જન્મનાર બીજા છે. પરંતુ આ બીજા નામ-રૂપ પહેલામાંથી જ નીપજ્યાં છે. આથી તે માણસ પાતાના દુષ્કમેંથી મુક્ત નથી.'

આ વ્યાખ્યાનના મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં અને તેટલી વિશદ રીતે મેં કાર્યં-કારણભાવવ્યવસ્થાને અને ધર્મસંતતિને સમજાવી છે. આમ હું આશા રાખું છું કે ઉપર જે કંઈ કહ્યું છે તેનાથી એ સ્પષ્ટ થઈ ચૂકચું છે કે જગતમાં કાર્યકારણભાવવ્યવસ્થા અને ધર્મસંતતિનું અસ્તિત્વ હાઈને એવું કંઈ જ રહી જતું નથી જેના ખુલાસા કરવા આત્માને વચ્ચે લાવવા પહે.

આમ આત્મભાવના અને આત્મીયભાવના ઉચ્છેદ કરી ભગવાન ખુદે કામનાં મૂળમાં જ ઘા કર્યો—જે કામને યાગ્ય રીતે જ માર તરીકે વર્ષુ વવામાં આવ્યા છે અને જેના ક્ષય કર્યા વિના કાઈ પણ વ્યક્તિ નિર્વાણ પામવાની આશા કરી શકે નહિ.

# વિશેષના મસૂચિ

અપબ્રંશ ૧૬ આચાર્યપાદ (= નાગાજુ ન ) ૪૭ આનત્દ ૧૧, ૨૯ આર્ય દેવ ૭ ઉદ્ઘોતકર ૧૫ ક્રિપેલ ૭ કાલામ ક ક્રાલિદાસ ૩૭ કુષ્ણરવા ઉપાધ્યાય છ है। डिंथर (Cordier) ७ ગુણરતન ૪૭ ચન્દ્રકીર્તિ ૧૨, ૧૪, ૨૪, ૪७, ૫૩ ચાઇલ્ડર્સ (Childers) પ૧ તથાગત ૭, ૮, ૧૦, ૨૪ તીથ<sup>લ</sup> કર દ તચ્ચી, છ. ૨૦ ધર્મ પ્રજ્ઞ. ભિક્ષ **૭** દિવાકર પ૪ નચિકેતસ ૩૫ નરહરિ પ૩ નાગસેન ૧૧. ૫૪ નાગાર્જુન ૧૪, ૨૦, ૨૨, ૪૬, ૪७, ૫૩ પટેલ, પ્રભુભાઈ ૨૦, ૪૧ પાર્વતી ૩૭ પાલિ ૧૬ પસાં ૫૯ પૈશાચી ૧૬ પ્રફલાદ ૩૯ પ્રાકૃત ૧૬ **ખાગચી, પ્રેમાધ ચંદ્ર, ડાં. ૨**૭ ખાદરાયણ ૨૮

બાધ્વ ૧૩ **ળાષ્કલિન્ ૧૩** યુદ્ધ ૧, ૬-૧૧, ૧૪, ૧૬, ૨૯, ૩૦, **૩**૨, ३५, ३७, ३८, ४२-४४, ४६, ४६, ૫૪. **૫૫** બુદ્ધધાષ ૮, ૫૯ બેન્ડલ (Bendall) પર માધિસત્ત્વ ૭, ૧૮ धक्षयान १७, २० ભક્તિમાગી<sup>૧</sup> ૩૯ ભક્તિવાદ ૨૬ ભદાચાર્ય<sup>°</sup>, વિ. ૫૦ भुतु ३४ મન્ત્રયાન ૧૭ મહાયાન ૧૭, ૨૦, ૨૧, ૨૮ મહાવીર ક માતચેટ ૪૭ માધવાચાર્ય<sup>૧</sup> ૧૭ માલું કચપુત્ત ૮, ૧૦ મિલિન્દ ૫૪, મૂર (Muir) **૩**૪ મૈત્રેયી ૪૩ यभ उप યશામિત્ર પદ याज्ञवहरूच ४३ याज्ञिक १, ३, ४ યાેગાચાર 🗸 ૦, ૪૯ રાઉઝ ( Rouse ) પઉ રાડર (Rahder) २१, ४૯ લેવી (Levi) ૪૨ वळ्यान १७, २५, २७

#### **ખૌદ્ધમ** દર્શનની પાયાની વિભાવના

વસુખધુ ૩૧ વિજ્ઞાનભિક્ષુ ૧૫ વિજ્ઞાનવાદી ૪૯ વિશાખા ૪૪ વેદાન્તી ર–૪, ૧૨, ૩૧, ૩૯ વ્યાસ ૧૨, ૩૩ વાહ્લેસર (Walleser) ૫૧ વ્હીટની (Whitney) ૩૪ શક્તલા ૩૭

\$ \$

શાંકર ૧૩

શિવ ૩૭

शान्तरक्षित ४८

शास्त्री, હरप्रसाह १६, २७

શીલાંક ૪૭ શેસ્પ્યાસ્ટકી (Stcherbatsky) પદ શ્રાવકવાન ૧૭, ૨૦ સરસ્વતી ૧૨ સહજયાન ૨૫, ૨૭ સંસ્કૃત ૧૬ સાયણ ૩૩ સાંખ્ય ૫, ૩૦ સુભદ્ર ૧૬ સામા દિ કારાસ (Csoma de Koros) ૭

સ્તાત્રકાર ૪૭ હરિલદ ૭ હીનયાન ૧૭, ૨૮

## ગ્રુંથના મસૂચિ

### (૩) સવ્સ્કૃત⊢પાલિ

અંગુત્તરનિકાય ૭, ૧૨, ૩૧ અચિન્ત્યસ્તવ ૯ व्यथव वेह ३३, ३४ અદ્વયવજસંત્રહ ૧૦ અભિજ્ઞાનશાકુન્તલ ૩૭ અભિસમયાલં કારાલાક ૧૨ અષ્ટ સાહસ્ત્રિકા પ્રનાપારમિતા ૫૧ આર્ય અક્ષયમતિસૂત્ર ૨૪ આર્ય ધર્મ સંગીતિસત્ર પર આશ્ચર્યચર્યાચય ૪૭ धतिवृत्तक ३७ ઈશાપનિષદ ૪. ૩૧ **ઉદાન ४४** કઠાપનિષદ ૧૩, ૩૪, ૩૫ કૈનાેપનિષદ ૩, ૧૨ છાન્દાેગ્યાેપનિષદ્ ર. ૩, ૩૮ तैत्तिरीय प्याह्मश उउ તૈત્તિરીયાપનિષદ્ ૧૨ ધર્મસંગ્રહ હ નિરુક્તપરિશિષ્ટ ૨૯ નિરૌપમ્યસ્તવ ૨૦ न्यायसूत्र १५ **ખુહદારણ્યકાેપનિષદ્ ૩, ૪, ૨૬ બાે ધિચર્યાવતાર પ**ંજિકા સહિત ૧૨, ૧૩, ૩૨ **બાધિચિત્તવિવર**ણ ૧૯ **બાધિસત્ત્વબ્ર**મિ ૮ બૌદ્ધ ગાન એા દાહા ૪૭ **થ**હાસુત્ર ૧૨, ૨૮

ભગવદ્ગીતા ૧, ૬, ૧૩, ૩૧, ૩૨, 35, 32, Y3 ભાગવત ૩૯. ૪૦ भिक्तिअभिनिक्षाय ८, उन भध्यभक्ष्वति ७, १४, १५, २४, ३१ મધ્યમકાવતાર ર૧, ૪૭ મધ્યાન્તવિભાગસુત્રભાષ્યટીકા ૫૦ મહાપરિનિખ્યાનસુત્ત ૨૯ મહાભારત ૩૭ મહાવ્યુત્પત્તિ ૧૨ મિલિન્દપગ્હ ૧૧, ૧૨, ૩૧, ૫૪, ૬૦ મું ડકાેપનિષદ્ ર મૂલમધ્યમકકારિકા ૯, ૧૪, ૨૨, ૨૪, ૩૧ યાેગસત્ર ૧૨. ૧૫ રામાયણ ૨૭ લંકાવતારસૂત્ર ૧૦, ૧૨, ૧૪, ૧૭, ૧૯. २३, २५ લધુકાલચક્રતંત્રરાજ ૧૬ લલિતવિસ્તર ૧૮ वार्तिः (न्याय-) १५ વિનયપિટક ૧૬. ૪૪ વિંશિકા ૪૯ વિમલપ્રભા ૧૬ વિષ્ણપુરાણ ૧૪ વિસુદ્ધિમગ્ગ ૧૫, ૫૭, ૫૯ શતપથ્યાલણ રક શતસાહસ્ત્રિકા પ્રત્રાપારમિતા પર શાલિસ્તમ્બસત્ર ૩૮ ષડદશ<sup>6</sup>નસમુચ્ચય ૪૭ સહ્ધમં પુંડરીક ૧૭, ૨૦, ૨૩, ૨૮

સંયુત્તનિકાય ૮, ૯, ૧૫, ૩૭ સમ્માહિવિનાદની ૫૭ સર્વાદર્શાનસંગ્રહ ૧૭ સુભાષિતસંત્રહ ૧૨, ૧૯, ૨૧, ૨૨ સુહલ્લેખ ૪૬ 'સ્ત્રકૃતાંગસ્ત્ર ૪૭

#### (ब) अन्य

Central Conception of
Buddhism, The, 46
Descriptive Catalogue of
Skt. Mss. in the Govt.
Collection Vol. I, 95, 29
Grammar of the Tibetan
Language, A, 9
Journal of the Pali Text
Society, 85

A Company

Indian Historical Quarterly

२४, २७
Sacred Books of the East २६
Tanjur ७
Ye ses sñin po kun las
btus pa ७
Zeitschrift der Deutschen
Morgenlandischen
Gesellschaft ५२

## સંસ્કૃતપાલિશબ્દસૂચિ

ઋષિ ૨૯ અકૃતાગમ પપ અકત્રિમ ૫૦ એકાંશવ્યાકરણીય ૧૧ અક્ષર ૧૩ કેમ્મદાયાદ ૩૧ ક્રમ્મપટિસરણ ૩૧ અગ્નિ ૩૪ ક્રમ્મયાનિ ૩૧ અશાન ૮ અનિત્ય ૫૪ કમ્મસ્સક ૩૧ क्रभ<sup>6</sup> १, ३, ४, ६, ३१, ३२, ५५ અતત્પાદ પ૧ અતુશય ૨૫ કામ ૩૩, ૩૪, ૩૫, ૩૬, ૬७, ४૦, ૪૧ અવિકારતા ૫૦ કામક્ષય ૩ અવિદ્યા ૪, ૨૫, ૩૨, ૩૭, ૩૮ કાર્ય કારણભાવ પપ અસાક ૪૪ કાલપરિણાગ પદ અસ્મિમાન ૨૫ કૃતનાશ પપ અહંકાર ૪૭, ૪૮ કલેશ ૧૧, ૪૧ અહેતુક પદ કલેશાવરણ ૪૯ આચરિયમુદ્ધિ ૧૧ ક્ષણિક પપ આચાર્યમુષ્ટિ ૧૧ ગત્ધવ નગર ૨૨ આત્મા ર-૫, ૮, ૧૩, ૨૨, ૩૮, ૩૯, ગાથા ૨૫ ४२-४६. ४८. ५3-५५, ५७ ગુણવાદ ૨૬ ચતુષ્કાેટિવિનિર્મુક્ત ૧૪ **અાત્માત્મીયભાવ પર–પ**૩ આત્મીયભાવ પર, પર, કુટ १ ४८ ज्ञेय ४७ આશ્યાત્મિક ૨૫, ૫૭ આન-તર્ય<sup>°</sup> ૨૫ ત્રેયાવરણ ૪૯ તથતા ૪૯, ૫૦ આનંદમય પે૪ આભિપ્રાયિક ૨૪ તથાભાવ ૫૦ આયુર્વે દશાસ્ત્ર ૧૮ તીર્થિક ૪૯ તૃષ્ણા ૨૫, ૨૬, ૩૩ આરોગ્ય ૧૫ દાનપારમિતા ૩૧, ૩૨ આરાપિત ૫૦ દ્યાવાપૃથિવી ૨૬ **અ**ાર્ષ ૨૯ . ઈશ્વરકત પક **६०**यसत् ४४ धर्भ ४८, ४७, ५० **ઉ**ચ્છેદ પછ નન્દિરાગ ૨૬ ઉપાદાન પર

ઉપાયકોશલ્ય ૧૯

नित्यवैशी उ६

निर्भ ५३ નિરહંકાર પક નીવરણ રક नैःस्वाक्षाव्य ५० **भर**क्त ५६ પરનિરપેક્ષ ૫૦ પરમાર્થ ૧૪, ૨૧ **पराक्ष**श्रिय २६ પુદ્રગલસરણ ૭ पुरुष ४८ પુરુષાત્તમ ૧૯ પ્રકૃતિ કૃ, પ્ર૦ अकृतिकृत पर પ્રશપ્તિસત ૪૪ પ્રજ્ઞાપારમિતા ૩૮ પ્રતિપૃચ્છાવ્યાકરણીય ૧૧ પ્રત્યક્ષદ્વેષી ૨૬ પ્રત્યભિજ્ઞા ૫૫ પ્રપંચાપશમ પ૧ **બાલ ૨૨, ૨**૩ બાહ્ય ૨૫, ૫૭ **બુદ્ધવચન ૨૧, ૨**૩ अहि ३८ એાધિ ૧૪ ध्रह्म ३४ ભિક્ષાચર્ય ૪ ભૂમા ૩૮ ભાષિજય ૧૫ મદન ૩૭ भभक्षार पश भक्षापाय उर् મહાશત્રું ૩૬

મહાશન ૩૬ માનસકર્મ<sup>°</sup> ૩૧ માર ૩૫, **૩**૬, ૬૩ મૃત્યુ ૩૬ માક્ષ પર યત્ત ૧, ૨, યુક્તિસરણ છ वस्तुसत् ४८ વિજ્ઞાન ૨૨, ૨૫, ૪૯ विद्या ३, ४, ३८ વિભક્તા**ર્ય** ૨૪ विक्षकयव्याक्रस्थीय ११ વિરાગ ૪૫ वैद्यराज १८ શુખદ ૨૭ શાશ્વતતા ૫૭ શાશ્વતદૃષ્ટિ ૨૫ શીલવતપરામર્શ ૫૩ શાલક કર સૂત્રગ્રંથ ૨૩, ૨૪ सेत्र उ स्थविर ७ સ્થાપનીય ૧૧ સ્મૃતિ પપ સ્વભાવ ૪૮ સ્વયંકત પક સ્વરાજ્ ૩૮ स्व३५ ५० હાન ૧૫ હાનાપાય ૧૫ હેય ૧૫ હેયહેત ૧૫

## પારિભાષિકશ<u>ુષ્</u>દસૂચિ

અદૈત ૨૮ અનાત્મવાદ ૪૨, ૫૨, ૫૩-૫૫ આત્મગ્રાહ પર આત્મદષ્ટિ ૪૯, પર આત્મવાદ પર આત્માત્મીયદ્દષ્ટિ પર આત્માલિનિવેશ પર આયતન રક ઇદમ્પ્રત્યયતા ૫૬ ઉચ્છેદદ્ધિ રક ઉચ્છેદવાદ ૯ એક યાન ૨૮ એકાંશબ્યાકરણીય ૧૧ એહિપસ્સિક ૧૫ કમ'યોગ કર ક્રમી<sup>ર</sup> વ क्षाभ्यक्षम् ३८ थित २०, २१, २२, ३१, ३२, ४६ ત્રનમાગીં ૧ ग्रानथरा ३० દર્ષ્ટ્રિ પર દેવયાન ૧૭ દેશનાનય ૨૩ ५०थयज्ञ ३० દ્વાદશાંગ નિદાન પ૮ દૈત ૨૮ દ્વૈતાદ્વૈત ૨૮ ધર્મતા પ૦ ધર્મ નૈરાત્મ્ય ४८ ધમ ધાદી ૧૫ ધર્મજ્ઞન્યતા ૫૦ ધર્મસં કેત પક. પ૯ ધર્મસન્તતિ કર, કઢ नधं २३ નામ ૫૭, ૫૮ નિર્વાણ ૧૫, ૬૩ નીતાર્થ રરૂ

નેયાર્થ ૨૩, ૨૪ नैभित्तिक उक्ष नैशतभ्य ४८ પિટક ક પુદુગલનૈરાત્મ્ય ૪૮ પુદ્દગલશ્ચન્યતા ૫૦ પ્રતિપ્રચ્છાવ્યાકરણીય ૧૧ પ્રતીત્યસમૃત્પાદ ૪૮, ૫૧, ૫૬ પ્રત્યે ક્ષ્યુદ્ધયાન ૧૭ ફલાવતાર ૨૪ માંગીવતાર ૨૪ યાન ૧૭, ૨૦ યાગ ૪, ૩૨ ३५ ४४-४६, ५७-५८ विज्ञाम ४४ વિજ્ઞાનવાદ ૨૧, ૨૮ વિશિષ્ટાદૈત ૨૮ વેદના ૪૪ શાશ્વતવાદ ૯ શહાદૈત ૨૮ શન્ય ૨૧ શ્રન્યતા ૧૨. ૨૨ શ્રન્યતાસિદ્ધાન્ત પર શ્રુન્યવાદ ૨૧, ૨૮ સત્કાયદ્રષ્ટિ ૪૮, પ૧ सत्त्वावतार २१ સત્ધાભાષા ૨૪ સન્ધાભાષિત ૨૪ સત્ધાભાષ્ય ૨૪. ૨૫ સત્ધાવચન ૨૪–૨૭ સમ્યકસંબાધિ ૧૫ સંગ્રા ૪૪ સંસ્કાર ૪૪ સાન્દિદ્ધિક ૧૫ સાંદષ્ટિક ૧૫ સિદ્ધાન્તનય ૨૩ રક્રન્ધ ૧૧, ૨૫, ૪૪, ૫૯

### વિષયસૂચિ

અનાત્મ, સામેની દલીલાે પપ, સામેની દલીલાેનાે ઉત્તર ૫૬–૬૩, –સિદ્ધાન્તથી થતાે લાભ પ૩

અર્થધટનતું વૈવિષ્ય ૧૭-૨૪ અવિદ્યા ૩૭-૩૮

આત્મા, અદિતીય ૩૯, તેના અસ્તિત્વની માન્યતા ર, તેના જ્ઞાનની ખાજ ૩–૪, તેના જ્ઞાનની ખાજ ૩–૪, તેના જ્ઞાનના ઉપાય યોગ ૪, પરમાર્થ ૩૮, પાંચ રક ધાથી ભિન્ન નથી ૪૪–૪૬, પ્રત્યેના રાગ ૪૨–૪૩, બહાર નથી પણ અંદર છે ર, તેનું વર્ણન ૧૩, વિરાટ આત્મા સાથે અબેદ ર, વિશે નાગાર્જુન ૨૩, તેના સાક્ષાત્કાર ૪૩, સેતુ ર–૩, તેનું સ્વરૂપ ૧૨

આભિપ્રાયિક વચન (સન્ધાભાષા) ર૪, ઉપનિષદામાં પ્રયોગ ૨૬, ૠગ્વેદમાં પ્રયોગ ૨૭, ધમ્મપદમાં પ્રયોગ ૨૫, વજ્યાન અને સહજયાનના વિકાસમાં તેના ફાળા ૨૫ આર્યસત્ય, ચાર, તેની સમજૂતી ૧૫ ઉચ્છેદવાદ ૯ કમ, સુદ્ધનું અર્થધ્યાન ૩૧–૧૨, ગીતામાં

કામ, અગ્નિ સાથે અભેદ ૩૪, અથવ'-વેદમાં ૩૩–૩૪, ઋગ્વેદમાં ૩૩, કુમાર-સંભવ અને અભિજ્ઞાનશાકુન્તલમાં ૩૭, તેનાં દુષ્પરિણામા ૩૪, ૩૬, પુરુષરૂપે કલ્પાયેલા કામ તે માર ૩૫–૩૬, રામાયણ-મહાભારતમાં ૩૭

**કામશમન, તેના** ઉપાયાે ૩૮-૪૪∶

જીવ, તેનાં એ ઘટકાે ૫૭-૫૮ તપસ્વીએા, તેમની વિવિધ તપશ્ચર્યો ક્ તન્ત્ર, તેમાં કામશમનતેા ઉપાય ૪૧ ધર્મસંકેત, ઉલ્લેખ અને સમજૂતી પદ નય, ખે પ્રકાર ૨૩ પ્રતીત્યસમુત્પાદના નિયમ ૫૬–૫૯ પ્રેક્ષ, ચાર પ્રકાર ૧૧ **ઝુદ્ધના આવિર્ભાવકાળે દાશ**નિક ધાર્મિક વાતાવરણ ૫–૬ ભક્તિ, કામશમનનાે ઉપાય ૩૯ મધ્યમાપ્રતિપદ્, ખે પ્રકાર, ૯ માધ્યમિક, મત ૧૪, ચિત્ત વિશે ૨૧-૨૨ મૌન, બાધ્વતું ૧૩, **ઝુહતું** ૮–૯, **ઝુહના** મૌનને સમજાવવાના પ્રયત્નાે ૧૦, 🐃 પરમાર્થ ૧૪, વેદાન્તીતું મૌન ૧૨–૧૩. યાન, ઉદ્ભવ અને વિકાસ ૧૬–૧૭, યાતાનું એક ચ ૨૦, યાનાતા સમન્વય २०-२१ યાેગ, આત્મસાક્ષાત્કારનાે ઉપાય ૪ લોકા (શિષ્યા), પ્રકાર ૧૮ વિજ્ઞાનવાદ ૨૧, ૪૯ વેદ, તેના પ્રામાણ્યમાં શ્રહ્યા પ, તેના પ્રામાણ્યના અસ્વીકાર પ શાશ્વતવાદ ૯ શ્રન્યવાદ ૨૨–૨૪, ૫૦–૫૩ સમન્વય, વિજ્ઞાનવાદ અને શ્ચન્યવાદના २२-२3 સુત્ર, બે પ્રકાર ૨૪ સંપ્રદાય, વિવિધ અને તેમના મતા પ-ક સાંખ્ય, તેના વૈદિક ક્રિયાકલાપ સામે

32

વિરોધ પ

