

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



# बुद्ध और महावीर

## तथा दो भाषण

लेखक

किशोरलाल घ० मशस्वालां

अनुवादक जमनालाल जैन

नारत जैन महामण्ड छ, वर्धा

## स्त्र • राजेन्द्र-स्मृति प्रन्य माला <u>।</u>

ाई १९५० : प्रथम संस्करण : प्रति २०००

#### मृत्य एक रुपया सर्वाधिकार प्रकाशकाचीन

प्रकाराकः सूलचन्द्र यङ्जाते, एहायक-मधी नारव नेन महामण्डल, वर्षः, भुद्दंक ! सुमन वात्स्यायन, राष्ट्रमाषा प्रेस हिन्दीनगर, वर्षा

# अनुऋमाणिका

| अनुवादक की ओरसे       |                           |            |
|-----------------------|---------------------------|------------|
| प्रस्तावना : लेखक     |                           | ( अ )      |
|                       | बुद                       | ` ,        |
| <b>महामिनिष्क्रमण</b> | ***                       | 9          |
| <b>उप</b> इचर्यां     | •                         | ٤          |
| <b>स्म्प्रदा</b> य    | • • •                     | 13         |
| उपदेश                 | •                         | 39         |
| बौद्ध शिक्पापद        | ••                        | २९         |
| कुछ प्रसग और निर्वाप  | •                         | યૂર        |
| टिप्पणियाँ            | ••                        | ६२         |
|                       | <b>म्हावीर</b>            |            |
| रपष्टीकरण             | • •                       | V          |
| <b>रहस्याध</b> म      | ••                        | <b>७</b> ሂ |
| साधना                 | ***                       |            |
| <b>उपदेश</b>          | • •                       |            |
| उत्तर काल             | ••                        | 43         |
| <b>टिप्पणियाँ</b>     | •••                       | <b>5</b> % |
| •                     | बुद्ध-महावीर ( समालोचना ) |            |
| <b>स्थालोचना</b>      | •••                       | 3 • ₹      |
|                       | भापण                      |            |
| अहिंसाके नए पहाड़े    | •••                       | 993        |
| महावीर का जीवन-धर्म   | ***                       | १२६        |
|                       |                           |            |

# अनुवादक की और से

जी, अनुवादय का काम बहुत किंठन है। पृष्ट प्रेरणा. उत्साह और सहयोग मिलने पर किंठन और जिंटल काम भी सहल बन आते हैं। यह मेरा, मानता हूं कि, पहला प्रयास है,—इसे साहस ही कह सकता हूँ। किंतना सफल हुआ, यह बताना मेरा काम नहीं। मैंने अपनी प्रिय भाषा हिन्दी का भी कोई व्यवस्थित अध्ययन नहीं किया। गुजराती आदि भाषाओं का तो करता ही कहाँ से फिर भी पूच्य खिमदासजी राक्ता ने यह पुस्तक हाथ में थमा ही दी। पढ़ा, तो आनन्द आने लगा। यह स्वाभाविक भी था। श्रद्धेय मशक्तवालाजी की संयत, विवेकपूर्ण विचार-सरणी से विचारक-वर्ग सुपरिचित है। बुद्ध और महाबीर पर लिखी गई इस पुस्तक ने मुक्ते विशेष रूप से आकर्षित कर लिया। जो हो, श्री॰ गंकाजी की ग्रेरणा से ही अब यह पुस्तक हिन्दी में पाठकों के हाथों में पहुँच रही है।

1

'जैन भारती' मासिक पित्रका में 'महाबीर' अंशुका: अनुसाद प्रकाशित हुआ था। मुझे उससे बहुत सहायता मिली है। फिर भी अपनी रुचि के अनुसार भाषा सम्बन्धी संशोधन करना मुझे आयहणक प्रतीत हुआ। और फिर तो स्वयं मश्रस्वालाजी ने भी उसे देख तिया है। बुद अंश उन्होंने नहीं देखा है।

उनके पर्यूपण और महावीर-जयंती पर दिए गए दो भाषण भी जोड़ना आवश्यक प्रतीत हुआ। कारण 'शुद्ध और महावीर' में महावीर पर, ऐसा लगा कि जो लिखा गया है, वह अधूग-सा है. इसलिए यदि ये दो भाषण और जोड़ दिए जायें तो महावीर को समसने के लिए पाठकों को कृछ और भी सामग्री मिल जायगी। पर यह भाषणों के अंश सन पाठकों को को पढ़ने को नहीं मिलेंगे। जैन जगत के ग्राहकों को मेंट की जानेवाली प्रतियों में ये भाषण नहीं रहेंगे:। जैन जगत ने सी पुष्ठ देने का संकल्प किया था—और वह इन भाषणों के बिना पूर्ण हो जाते हैं। पाठक हमारी विवशता को समा करें।

'अहिंसा के निए पहाँहें' सर्वीदय से लिया गया है और 'महायीर का धीयन-धर्मे' के अनुवाद को स्वयं मद्यादवालाजी ने देख लिया है। दोनी प्रापण हमारी सामाजिक जीवन-चर्या पर [मामिक प्रकाश डालते हैं। एम समझते हैं कि ये भाषण सामाजिक [प्रदृत्तियो और धार्मिक तत्त्वोंके वर्तमान वैपन्य को बताकर हमारा उचित मार्ग-दर्शन कर सकते हैं। 1

पुस्तक की छुपाई की कहानी करण है। हम लजित है कि पुस्तक उचित समय पर पाठकों के हाथों में नहीं दी जा सकी। एक प्रेस, दूसरे प्रेम और तीसरे प्रेस हम तरह पुस्तक घूमती ही रही। हम राष्ट्रभाषा प्रेस के ज्यवस्थापक के आमारी है कि पुस्तक उन्होंने छु।पकर दी।

शहोय मशस्वालाजी के हम विशेष कृतन है कि उन्होंने पुस्तक के प्रकाशन की अनुमित प्रदान की और स्वास्थ्य ठीक न होते हुए भी तथा अत्यन्त कार्य-ज्यस्त होते हुए भी अनुवाद आदि को देखने का कष्ट उठाया। उन रा आशीर्वाद इसी तरह हमेशा मिलता रहे, यही हमारी अभिलाषा रे

पुस्तक भारत जैन महामंडल के अन्तर्गत ' स्व॰ राजेन्द्र स्मृति ग्रंथमाला' की ओर से प्रकाशित की जा रही है। यह ग्रंथ-माला पू॰ रिषमदास्य जी रांका के स्व॰ पुत्र राजेन्द्रद्धमार की स्मृति में चल रहीं है। यह पुस्तक उत्तका तीसरा और चीथा पुष्प है। पुस्तक का प्रकाशन इली दृष्टिकोण से किया गया है कि एक राष्ट्रीय विचारक व्यक्ति के दृदय में धार्मिक महापुरुषों के प्रति जो विचार है उनसे दिन्दी पाटक परिचित हो सकें। एम नहीं यानते पुन्तक में प्रतिपादित विचारों का परंपरा और किंद्र-प्रिय समाल में कितना स्वागत होगा। इम इतना हो अनुरोध कर सकते हैं कि पुस्तक का शवलोवन सद्धावनापूर्वक किया जाय।

प्रकाशक का आभार मानना दूसरे शन्दों में अपने मुँह से अपनी ही प्रशंसा करने-जैसा है। ही, उनका कृतश अवदय हूँ जिनसे लिस पुस्तफ के पढ़ने, अनुवाद करने, छुपाने आदि के बहाने अपने विकास के मार्ग में मुझे प्रेरणा और सहायता मिली है।

'क्षेन जगत' कार्यालय वर्धा श्रुत पचमी, वीर मं० २४०६ २२:५: ५०

—जमनालाल जैन

#### प्रस्तावना

~>>>&\cu

हिन्दू मानते हैं कि जब पृथ्वी पर से धर्म का छोप ही जाता है, अधर्म बढ़ जाता है, असुरो के उपद्रव से समाज पीड़ित होता है, साधुता का तिरस्कार होता है, निर्बंछ का रक्षण नहीं होता, तब परमात्मा के अवतार प्रकट होते हैं। लेकिन अवतार किस तरह प्रकट होते हैं १ प्रकट होने पर उन्हें किन छक्पणो से पहचाना जाय और पहचान कर छाथवा उनकी भक्ति कर अपने जीवन से कैसे परिवर्तन किया जाय, यह जानना आवश्यक है।

सर्वत्र एक परमात्मा की शक्ति-सत्ता ही कार्य कर रही है। हम सब में एक ही प्रभु व्याप्त है। उसी की शक्ति से सब की हलन-चलन होती है। राम, फूप्ण, बुद्ध, ईसा आदि में भी इसी परमात्मा की शक्ति थी। तब हममें और रामकृष्णादि में भी हसी परमात्मा की शक्ति थी। तब हममें और रामकृष्णादि में क्या अन्तर है? वे भी हम जैसे ही मनुष्य दिखाई देते थे; उन्हें भी हम जैसे दु.ख सहन करने पड़े थे और पुरुपार्थ करना पड़ा था; इस लिए हम उन्हें अचतार किस तरह कहे ? हजारों वर्ष बीतने पर अब हम क्यों उनकी पूजा करें ?

"आत्मा सत्य-काम सत्य-संकल्प है" यह वेद-वाक्य है। हम जो धारण करें, इच्छा करें, वह प्राप्त कर सकें, यह इसका अर्थ होता है। जिस शिंक के कारण अपनी कामनाएँ सिद्ध होती हैं उसे ही हम परमात्मा, परमेश्वर, ब्रह्म कहते हैं। जान-अनजान में भी इसी परमात्मा की शिंक का अवलंबन-शरण लेकर ही हमने आज की स्थिति प्राप्त की है और भिंवण्य की न्थिति भी शिंक्त का अवलंबन लेकर प्राप्त करेंगे। रामछण्ण ने इसी शिंक का अवलंबन लेकर पूजा के योग्य पद को प्राप्त किया था और बाद में भी मनुष्य जाति में जो पूजा के पात्र होंगे, वे भी इसी शिंक्त का अवलंबन लेकर ही। हममें और उनमें इतना ही अन्तर है कि हम मूद्रतापूर्वक, अज्ञानतापूर्वक इस शिंक्त का उपयोग करते हैं और उन्होंने बुद्धिपूर्वक उसका आलंबन किया है।

दूसरा अन्तर यह है कि हम अपनी ज़ुद्र वासनाओं को तृष्त करने में परमात्म-शक्ति का उपयोग करते हैं। महापुरूप की आकां-क्पाएँ, उनके आशय महान् और उदार होते हैं। उन्हीं के छिए वे आत्म-वळ का आश्रय लेते हैं।

तीसरा अन्तर यह है कि सामान्य जन-समाज महापुरुषों के वचनों का अनुसरण करनेवाला और उनके आश्रय से तथा उनके प्रति श्रद्धा से अपना उद्धार माननेवाला होता है। प्राचीन शास्त्र ही उनके आधार होते हैं। महापुरुष केवल शास्त्रों का अनुसरण करनेवाले ही नहीं; वे शास्त्रों की रचना करनेवाले और वदलनेवाले भी

होते हैं। उनके वचन ही शास्त्र होते हैं और उनका आचरण ही दूसरों के लिए दीप-स्तंभ के समाम होता है। उन्होंने परमतत्त्व जान लिया है, उन्होंने अपना अंतःकरण शुद्ध किया है। ऐसे सज्ञान, सिववेक और शुद्ध चित्त को जो विचार सूझते हैं, जो आचरण योग्य लगता है वही सत्-शास्त्र, वही सद्धर्म है। दूसरे कोई भी शास्त्र उन्हें बाँध नहीं सकते अथवा उनके निर्णय में अन्तर नहीं डाल सकते।

अपने आशयों को उदार बनाने पर, अपनी आकां चाओं को उच्च बनाने पर और प्रभु की शक्ति का ज्ञानपूर्वक अवलंबन लेने पर हम और अवतार गिने जानेवाले पुरुष तत्त्वतः भिन्न नहीं रहते। विज्ञ की शक्ति घर में छगी हुई है; उसका उपयोग हम एक जुंद्र घंटी वजाने में कर सकते हैं, और वह बड़े-बड़े दीपोंकी पंक्ति से सारे घर को प्रकाशित भी कर सकती हैं। इंसी प्रकार परमतत्त्व हमारे प्रत्येक के हृदय में विराज रहा है, उसकी सत्ता से हम एक जुद्र वासना की उपित कर सकते हैं अथवा महान् और चरित्रवान् वन संसार से तिर सकते हैं और दूसरों को तारने में सहायक हो सकते हैं।

महापुरुप अपनी रग-रग में परमात्मा के बळ का अनुभव करते हुए पवित्र होने, पराक्रमी होने, पर-दुःख-भंजक होने की आकांचा रखते हैं। उन्होंने इस बळ द्वारा सुख-दुःख से परे करुण-हृद्य, वैराग्यवान, ज्ञानवान और प्राणि-मात्र के मित्र होने की इच्छा की। स्वार्थ-त्याग से, इन्द्रिय-जय से, मनो-संयग से, चित्त की पिवत्रता से, करुणा को अतिशयता से, प्राणि-मात्र के प्रति अत्यंत प्रेम से दूसरों के दुःखों का नाश करने में अपनी सारी शिक्त अपण करने के छिए निरंतर तत्परता से, अपनी अत्यंत कर्तव्यपरायणता से, निष्कामता से, अनासिक्त से छौर निरहंकारीपन से गुरुजनों की सेवा कर उनके कृपापात्र होने से व मनुष्य-मात्र के छिए पृजनीय हुए।

चाहें तो हम भी ऐसे पिवत्र हो सकते हैं, इतने कर्तव्य-परायण हो सकते हैं, इतनी करुणायृत्ति प्राप्त कर सकते हैं, इतने निष्काम, अनासकत और निरहंकारी हो सकते हैं। ऐसे बनने का हमारा निरंतर प्रयत्न रहे, यही उनकी उपासना करने का हेतु है। ऐसा कह सकते हैं कि जितने अंशों मे हम उनके समान बनते हैं, उतने अंशो में हम उनके समीप पहुँच जाते हैं। यदि हमारा उनके जैसे बनने का प्रयत्न नहीं हो तो हमारे द्वारा किया गया उनका नामस्मरण भी यथा है और इस नाम-स्मरण से उनके समीप पहुँचने की आशा रखना भी व्यर्थ है।

यह जीवन-परिचय पढ़कर पाठक महापुरुपो की पूजा ही करता रहे, इतना ही पर्याप्त नहीं हैं। उनकी महत्ता किसिछिए हैं यह परखने की शिक्त प्राप्त हो और उन-जैसे बनने में प्रयत्नशीछ हो, तो ही इस पुस्तक के पढ़ने का श्रम सफळ माना जायगा।

इन संचित्त चिरत्रों की यथार्थ उपयोगिता कितनी हैं ? इति-हास, पुराण अथवा वौद्ध, जैन, ईसाई शास्त्रों का सृद्म अभ्यास कर चिकित्सक वृत्ति से मैंने कोई नया संशोधन किया है, यह नहीं कहा जा सकता। इसके छिए पाठकों को श्री चिंतामणि विनायक वैद्य अथवा श्री वंकिमचंद्र चट्टोपाध्याय आदि की विद्वत्तापूणें पुस्तकोंका अभ्यास करना चाहिए। फिर चित्र-नायकों के प्रति असाम्प्रदायिक दृष्टि रखकर नित्य के धार्मिक पठन-पाठन में उपयोगी हो सकेगी, ऐसी शैछी या विस्तार से सारे चित्र छिखे हुए नहीं हैं। ऐसी पुस्तक की जरूरत है, यह मैं मानता हूँ; लेकिन यह कार्य हाथ दे लेने के छिए जैसा अभ्यास चाहिए उसके छिए मैं समय या शक्ति दे सक्ँगा, यह समव मालूम नहीं होता।

मनुष्य स्वभाव से ही किसी की पूजा किया करता है। कइयों को देव मानकर पूजता है, तो कइयों को मनुष्य समझकर पूजता है। जिन्हें देव मानकर पूजता है, उन्हें अपने से भिन्न जाति का समझता है; जिन्हें मनुष्य समझकर पूजता है उन्हें वह अपने से छोटा-वड़ा आदर्श समझकर पृजता है। राम, कृष्ण, वुद्ध, महावीर, ईसा आदि को भिन्न-भिन्न प्रजा के छोग देव बनाकर—अमानव बनाकर पूजते आए हैं। उन्हें आदर्श मान उन-जैसे होने की इच्छा रख प्रयत्न कर, अपना अभ्युद्य न साध उनका नामो- चारण कर, उनमें उद्धारक शक्तिका आरोपण कर, उनमें विश्वास

रख अपना अभ्युदय साधना ही आज तक की हमारी रीति रही है। यह रीति न्यूनाधिक अंधश्रद्धा यानी चुद्धि न दौड़े- वहीं तक ही नहीं परंतु चुद्धि का विरोध करनेवाली श्रद्धा की भी है। विचार के आगे यह टिक नहीं सकती।

भिन्न-भिन्न महापुरुषों मे यह देव-भाव अधिक हद करने

का प्रयत्न ही सब सम्प्रदायों के आचार्या, साधुओं, पंढितों खादि के जीवन-कार्य का इतिहास हो गया है। इनमें से चमत्कारों की, भूतकाल में हुई भविष्य-वाणियों की और भविष्यकाल के लिए की ्हुई और खरी **खतरी आगाहियो की आ**ल्यायिकाएँ रची हुई हैं और **उनका विस्तार इतना अधिक वढ़ गया है कि जीवन-चरित्र में से** नव्वे प्रतिशत या उससे अधिक पृष्ठ इन्ही वातों से भरे होते हैं। इन वातों का सामान्य जनता के मन पर ऐसा परिणाम हुआ है कि मनुष्य में रही हुई पवित्रता, लोकोत्तरशील-संपन्नता, द्या आदि साधु और वीर पुरुप के गुणों के कारण उनकी कीमत वह अकि नहीं सकती, लेकिन चमत्कार की अपेचा रखती है और चमत्कार करने की शक्ति वह महा-पुरुप का आवश्यक छत्रण मानती है। शिखा से अहिल्या करनेकी, गोवर्धन को कनिष्ठ चँगछी पर उठाने की, सूर्य को आकाश में रोक रखने की, पानी परसे चलने की, हजारो मनुष्यो को एक टोकनी भर रोटीसे भोजन कराने की, मरने के वाद जीवित होने की आदि आदि प्रत्येक महा-पुरुपके चरित्र में आनेवाछी

वातों के रचिवताओंने जनता को इस तरह मिथ्या दृष्टि-विंदु की

ओर झुका दिया है। ऐसे चमत्कार करके वताने की शक्ति साध्य है त्तो उसीसे किसी मनुष्य को महापुरुष कहळाने छायक .नह समझना चाहिए। महापुरुपों की चमत्कार करने की शक्ति या 'अरे वियन नाइटस्' जैसी पुस्तकों में मिछनेवाछी जादूगरो की शक्ति इ होनों का मृल्य मनुष्यता की दृष्टि से समान ही है। ऐसी शक्ति होने से कोई पूजाका-पात्र नहीं होना चाहिए। राम ने शिखा से अहिल्य की अथवा पानी पर पत्थर तिराए, यह वात निकाछ डाछिए, ऋष्ण फेवल मानवी शक्ति से ही अपना जीवन जीए ऐसा कहन चाहिए। ईसा ने एक भी चमत्कार नहीं वताया या ऐसा मानन चाहिए, फिर भी राम, ऋष्ण, बुद्ध, महावीर, ईसा आदि पुरु मानव जाति के क्यो पूजा-पात्र हैं, इस दृष्टि से यह चरित्र छिखं का प्रयत्न है। कइयों को संभव है कि यह न रुचेगा, लेकिन यह यथार्थ दृष्टि है। यह मेरा विश्वास है; और इस छिए इस पद्धवि के न छोड़ने का मेरा आग्रह है।

महापुरुपो को देखने का यह टिष्ट-बिंदु जिनको मान्य उनके छिए ही यह पुस्तक है।

अन्त में एक वात और छिखना आवश्यक है। इसमें जं कुछ नया है वह पहले मुझे सूझा है, ऐसा नहीं कह सकता। से जीवन के ध्येय में और उपासना के दृष्टि-विंदु में परिवर्तन करनेवाले

मुझे शंघकार से प्रकाश में ले जानेवाले अपने पुण्य-पाद गुरुदेव क

ì

र्थे ऋणी हैं। इसमें जो बुटियाँ हों उन्हें मेरे ही विचार औं? महणशक्ति की समझें।

बुद्ध देव के चित्र के लिए श्री धर्मानंद की संबी की 'बुद्धलीला सार संग्रह' और 'बुद्ध, धर्म अने संघ' पुस्तकों का ऋणी हैं। महाचीर की वस्तु अधिकांशतः हैमचंद्राचार्य कृत 'श्रिपिट शलाका पुरुप' के आधार पर लिखी गई है।

गुजराती प्रस्तावना से ]

— कि॰ घ॰ मगस्वाला

## महाभिनिष्क्रमण

#### १. जन्म :

' निरंतर जलती हुई अग्निमें कैसा आनंद और हास्य? अंधकार में भटकने वालो, भला दीपक क्यों नहीं शोधते

लगभग पञ्चीसती वर्ष पूर्व हिमालय की तलहटीमें चंपारण्यके उत्तरमें, नेपालकी तराई में किपलवस्तु नामक एक नगरी थी। श्वाक्य कुलके क्षित्रयोंका वहा एक छोटासा महाजनसत्ताक राज्य था। शुद्धोदन नामक एक शाक्य उसका अध्यक्ष था। उसे राजा कहा जाता था। शुद्धोदनका विवाह गौतमवंश की मायावती और महाप्रजापित नामक दो वहनोंसे हुआ था। मायावतीको एक पुत्र हुआ, लेकिन प्रस्व के सात दिन वाद ही उसका स्वर्गवास हो गया। शिशुके पालन का भार महाप्रजापित पर आ गया। उसने शिशुका पालन अपने पुत्रकी तरह किया। उस वालकने भी उसे अपनी सगी माँके समान समझा। इस वालक का नाम सिद्धार्थ था।

कोनु हास्रो किमानन्दो निच्चं पञ्जालिते सित ।
 अन्धकारेन ओनद्वो (१) पदीपं नगवें थ ॥

२. इसी कारण बुद्ध शाक्य और गौतम मानिके नामसे भी प्रसिद्ध हैं।

#### २. सुखोपभोग:

श्रद्धोदनने सिद्धार्थका बहुत लाड़-ज्यारसे पालन किया । राजकुमारको उसके उपयुक्त शिक्षा दी गई, लेकिन साथ-शि-साथ संसारके विलासों की पूर्ति में भी किसी तरह कभी नहीं रखी गई। य शो घ रा नामक गुणवान कन्याके साम उसका विवाह हुआ और उनके राहुल नामक पुत्र पैदा हुआ। अपने भोगोंका वर्णन सिद्धार्थने इस प्रकार किया है:

"में बहुत मुक्तमार था। मेरे लिए पिताने तालाव पुदवाकर उसमें विविध प्रकारकी कमिलिनिया लगाई थीं। मेरे वस्त्र रेशमी होते थे। शीत और उणाता का असर न होने देने के लिए मेरे सेवक मुझ पर क्वेत छत्र लगाए रहते। ठंडी, गर्मी और वर्षा फनुमें रहने के लिए अलग अलग तीन महल थे। जब में वर्षा के लिए बनाए हुए महल में रहने के लिए जाता, तब चार महीने तक बाहर न निकल, रित्रयों के गीत और वाद्य मुनते हुए समय विताता। दूसरों के यहां सेवकों को हलका भोजन मिलता था, लेकिन मेरे यहां दास-दासियों को अन्छे मोजन के साथ मात भी मिला करता था।

### ३. विवेक वृद्धिः

इस प्रकार सिद्धार्थ की जवानी बीत रही थी। लेकिन इतने ऐश-आराम में भी सिद्धार्थका चित्त स्थिर था। बचपन से ही वह विचार-शील और एकाम-चित्त रहता था। जो दृष्टिमें पड़ता उसका बारीकीसे निरीक्षण करना और उसपर गंभीर विचार करना उनका सहज-स्वमाव था। सदैव विचार-शील रहे बिना किस पुरुप को महत्ता प्राप्त हो सकती है! और कीन-सा ऐसा दुच्छ प्रसंग हो सकता है जो विचारक पुरुपके जीवनमें अद्मुत, परिवर्तन करनेमें समर्थ नहीं

१. पिछली टिप्पणी देखिए।

#### ४. विचार:

सिद्धार्थ केवल योवनका उपमोग ही नहीं कर रहा था, बल्कि योवन क्या है ! उसके आरममें क्या है ! उसके अन्तमें क्या है ! इसका भी विचार करता था । इतना ही नहीं कि वह केवल ऐश-आराम करता था, बल्कि ऐश-आराम क्या है ! उसमें सुख कितना है ! दुख कितना है ! ऐसे भोगका काल कितना है ! इसका भी विचार करता था। वह कहता है :

"इस सम्पत्तिका उपभोग करते-करते, मेरे मनमें विचार आया कि सामान्य अज्ञ मनुष्य स्वयं बुढ़ापेके झपट्टेमें आनेवाला है, फिर भी उसे बूढे आदमी को देख ग्लानि होती है और उसका तिरस्कार करता है! लेकिन में स्वयं बुढ़ापेके जालमें फंसने वाला हूं इसिल्ए सामान्य मनुष्यकी तरह जरा-ग्रस्त मनुष्यकी ग्लानि करना या उसका तिरस्कार कना मुझे छोमा नहीं देता। इस विचारके कारण मेरा योवनका मद जड़ मूलसे जाता रहा।

"सामान्य अज्ञ मनुष्य स्वयं व्याधिक झपट्टेमें आनेवाला है, फिर भी व्याधि-प्रस्त मनुष्य को देख उसे ग्लानि होती है और उसका तिरस्कार करता है। लेकिन में स्वयं व्याधिक झपट्टे से नहीं छूट सका; इसलिये व्याधि-प्रस्त से ग्लानि करना या उसका तिरस्कार करना मुझे शोभा नहीं देता। इस विचारसे मेरा आरोग्य मद जाता रहा।

"सामान्य अज मनुष्य स्वयं मृत्युको प्राप्त होनेवाला है, फिर भी वह मृत देहको देख ग्लानि करता है और उसका तिरस्कार करता है। लेकिन मेरी भी तो मृत्यु होगी, इसलिए सामान्य मनुष्य की तरह मृत-शरीरको देख ग्लानि करना और उसका तिरस्कार करना मुझे शोभा नहीं देता। इस विचारसे मेरा आयु-मद विलक्षुल नष्ट हो गया।"

र 'बुद्ध, धर्म और संघ'के आधारसे। सिद्धार्थको बूढ़े, रोगी, शव और संन्यासी के अनुक्रमसे अचानक दर्शन होनेसे वैराग्य उत्पन्न हुआ और वह रातीरात घर छोड़कर एक दिन निकल गया। ऐसी कथा प्रचलित है। ये कथाएँ कित्यन माल्म होती हैं। देखी उत्परकी पुस्तकमें कीसंबीजीका।विवेचन।

#### ५. मोक्षकी जिज्ञासा :

जिनके पास घर, गाड़ी, घोड़े, पशु, घन, स्त्री, पुत्र, दास-दासी भादि हों, वे इस संसार में सुखी माने जाते हैं। ऐसा माना जाता है कि मनुष्य का सुख इन वस्तुओं के आधार पर है; लेकिन सिद्धार्थ विचार करने लगा:

"में स्वयं जरा-धर्मा, व्याधि-धर्मा, मृत्यु-धर्मा, शोक-धर्मा होते दूर जरा, व्याधि, मृत्यु और शोकसे संबंध रखनेवाली वस्तुओंको अपने मुखका आधार मान बैठा हूं। यह ठीक नहीं। " जो स्वयं दुःख-रहित नहीं, उससे दूसरोंको सुख भैसे मिल सकेगा! इसलिए जिसमें जरा, व्याधि, मृत्यु या शोक न हो, ऐसी वस्तुकी खोज करना उन्तित है। और उसका आश्रय लेना चाहिए।

### ६. वैराग्यकी वृत्ति :

इस विचारमें पड़नेवाले को संसार के सुलों में न्या रस रहेगा ! जो सुल नाशवान् है, जिनका भोग एक क्षण वाद ही केवल भूतकालकी स्मृति रूप हो रहता है, जो बुढापा रोग और मृत्युको निकट से निकट खींच लाते हैं, जिनका वियोग शोक उत्पन्न करता है, ऐने मुख और भोगसे सिदार्थ का मन उदास होगया । किसीके घरमें कोई प्रिय व्यक्ति दीपावलीके दिन ही मरनेकी स्थितिम पड़ा हो उगे उस दिन क्या पक्वान्न प्रिय लगेंगे ! क्या उसकी हच्छा रातको दीपवालीकी रोशनी देखने जानेकी होगी ! इसी तरह सिदार्थको देहके जरा, व्याधि और मृत्युसे होनेवाले आवश्यक स्पातको क्षण-क्षणमें देखकर, गुलोपभोगसे ग्लानि होगई । वह जहां-तहां हन वस्तुओंको नजदीक आती हुई देखने लगा; और अपने आत-हर्षो, दास-दासियों आदिको हस सुलके ही पछि पड़े देख उसका हृदय करणासे भरने लगा। लोग ऐसे जड़ कैसे वन गये ! विचार क्यों नहीं करते ! ऐसे तुच्छ सुलके लिए आतुर कैसे होते हैं ! आदि विचार उसे

होने लगे। लेकिन ये विचार कब कहे जा सकते हैं ? इस सुखके स्थान पर दूसरा कोई अविनाशी सुख वता सकने पर ही यह बात करना उचित है। ऐसे सुखकी शोध करने से छुटकारा हो सकता है। निजी हितके लिए यही सुख करें प्राप्त करना चाहिए और प्रियजनींका सच्चा हित् करना हो तो भी अविनाशी सुख की ही खोज करनी चाहिए।

#### ७. महाभिनिष्क्रमण:

आगे चलकर वह कहता है कि '' ऐसे विचारों में कितना ही समय जानेके बाद, जब कि मैं उनतीस वर्षका तहण था, भेरा एक भी बाल सफेद नहीं हुआ था और माता पिता मुझे इजाजत नहीं दे रहे थे; आखोंसे निकलते अश्रप्रवाहसे उनके गाल गीले हो गए थे और वे एक सरीखे रोते थे, तब भी मैं शिरो-मुंडनकर, भगवा वेश घारण कर घरसे निकल ही गया। '

#### ८ सिद्धार्थ की करुणाः

यों सरो-संबंधी माता-पिता, पत्नी-पुत्र आदिको छोड़नेमें सिद्धार्थ कोई निष्ट्रर नहीं या। उसका हृदय तो पारिजातक से भी कोमल हो गया था। प्राणी-मात्र की ओर प्रेम-भावसे निहारता था। उसे ऐसा लगा कि यदि जीना हो तो जगतके कल्याणके लिए ही जीना चाहिए। केवल स्वयं मोक्ष प्राप्त करनेकी इच्छासे ही वह गृह-त्याग के लिए प्रेरित नहीं हुआ था। लेकिन जगतमें दु.ख निवारण का कोई उपाय है या नहीं, इसकी शोध आवश्यक थी। और, इसके लिए जिन्हें मिथ्या वताया गया है, ऐसे सुखोंका त्याग न करना तो मोह ही माना जावेगा। ऐसा विचार कर सिद्धार्थने संन्यास-धर्म स्वीकार कर लिया।

१. बुद्ध, धर्म और संघसे

#### ४. फिरसे शोध: उद्रक मुनिके यहाँ:

वह कालामका आश्रम छोड़ उद्रक नामक दूसरे योगीके यहाँ गया। उसने सिद्धार्थको समाधिको आठवीं भूमिका निखाई। सिद्धार्थने इसे भी सिष्द कर लिया। इससे उद्रकने उनका अपने समान हो जाने सें बहुत सन्मान किया।

#### ५. पुनः असंतोप :

लेकिन सिष्दार्यको अव भी संतोप नहीं हुआ। इससे भी दु:ल रूप वृत्तियोंको कुछ काल तक दयाया जा सकता है, लेकिन उनका जड़-मूलसे नाश तो नहीं ही होता।

#### इ. निजी प्रयत्न :

सिध्दार्थको लगा कि अब सुखके मार्गको निजी प्रयस्ति छोधना चाहिए । यह विचार कर वह फिरते-फिरते गयाके पास उरूवेल ग्राममें आया ।

#### ७. देह-दमन:

वहां उसने तप करनेका निस्चय किया । उस समय ऐसा माना जाता था कि उम्र रूपते शरीरका दमन ही तप है । इस प्रदेशमें बहुतते तपस्वी रहते थे । उन सबकी रीतिके अनुसार सिध्दार्थने भी मारी तप शुरू किया । शीतकालमें ठंडी, ग्रीप्मकालमें गर्मी और वर्षा कालमें वरसातकी धाराएं सहन कर उपवासकर उसने शरीरको अत्यंत कृश कर डाला । घंटों तक श्वासोच्छवास रोक वह काठकी तरह ध्यानस्य वैठा रहता । इससे उसके पेटमें भयकर नेदना और शरीरमें दाह होती । उसका शरीर केवल हाहुयोंका ढांचा रह गया । आखिर उसमें उठनेकी भी शाक्ति न रही और एक दिन तो वह मूर्च्छा खाकर गिर पड़ा । तब एक ग्वालने दूध पिलाकर उसे सचेत किया । लेकिन इतना कृष्ट उठाने पर भी उसे शांति न मिली ।

#### ८. अन्नग्रहणः

सिद्धार्थ ने देहदमन का पूरा अनुभव करनेपर देखा कि केवल देहदमन से कोई लाभ नहीं। यदि सत्य का मार्ग खोजना हो तो वह शरीर की शिक्त का नाश करके नहीं मिळ सकेगा, ऐसा उसे लगा। इसिलए उसने फिर से अन्नप्रहण करना शुरू कर दिया। सिद्धार्थ की उप तपश्चर्या से कितने ही तपस्वी उसके शिष्य के समान हो गए थे। सिद्धार्थ को अन्नप्रहण करते देख बुद्ध के प्रति उनमे निरादर पैदा हुआ। सिद्धार्थ योगश्रप्ट हो गया, मोक्प के लिए अयोग्य हो गया, आदि विचार कर उन्होंने उसका त्याग कर दिया। लेकिन सिद्धार्थ में लोगों में केवल अच्छा कहलाने की लालसा नहीं थी। उसे तो सत्य और सुख की शोध करनी थी। इस बारे में उसके संवध में दूसरों के अभिप्राय बदलेंगे, इस विचार से उसे जो मार्ग मूल भरा लगा उससे वह कैसे चिपट सकता था ?

#### ९. बोधप्राप्तिः

इस प्रकार सिद्धार्थ को राज्य छोड़े छः वर्ष बीत गए। विपयों की इच्छा, कामादि विकार, खाने-पीने की उल्ला, आछस, कुशंका, अभिमान, कीर्ति की छालसा, आत्मस्तुति, परनिंदा आदि अनेक प्रकार की चित्त की आसुरी वृत्तियों के साथ उसे इन वर्षों में झगड़ना पड़ा। ऐसे विकार ही मनुष्य के बड़े-से-बड़े शत्रु हैं इसका उसे पूरा विश्वास हो गया। अन्त में इन सब विकारों को जीत कर उसने चित्त की अत्यंत शुद्धि की। जब चित्त की परिपूर्ण शुद्धि हो गई तब उसके हृदय में ज्ञान का प्रकाश हुआ। जन्म और मृत्यु क्या है ? सुख और दु:ख क्या है ? दु:ख का नाश होता है या

नहीं १ होता है तो किस तरह १ यह सब वातें प्रत्यक्प हो गईं। शंकाओं का निराकरण हो गया। अशांति के स्थान पर शांति हो गई। सिद्धार्थ खज्ञान निद्रा से जागकर 'वुद्ध' हो गए। वेशाख सुदी १५ के दिन उन्हें प्रथम ज्ञान-स्फुरण हुआ। इसिटण इस दिन वुद्ध-ज्यंती मनाई जाती है। यहुत दिन तक उन्होंने घूम-घूमकर अपने स्फुरित ज्ञान पर विचार किया। जब सारे संशयों का निराकरण हो गया, प्राप्त ज्ञान की उन्हें यथार्थता प्रतीत हो गई तब स्वय शोधित सत्य प्रकट कर अपने मगीरथ प्रयत्नों का लाभ जगत् को देने के लिए उन्हें उनकी संसार-सम्बन्धी और कामण्य मावनाओं ने प्रेरित किया।

१. बौद्ध प्रंथो में निखा है कि ब्रह्मदंव न उन्हें जगहुद्धार के लिए प्रेरित किया। लेकिन भेत्री, करुणा, प्रमोद (पुण्यवान लोगो को देख धानंद और पृज्यता की वृत्ति) उपेक्पा (हरुपूर्वक पाप में रहने-वालों के प्रति) इन चार भावनालों को ही बुद्धधर्म में 'ब्रह्मिवहार' कहा है। इस रूपकं को छोड़ कर सरल भाषा में ही उपर समझाया है। चतुर्मुख ब्रह्मदेव की कल्पना को वैदिक प्रन्थों में अनेक प्रकार से समझाया है, उसी तरह यह दूसरी रीति है। सरल वस्तु को सीधे ढंग से न कह कि रूपक में कहते हैं। कालान्तर में रूपक का अर्थ द्य जाता है, सामान्य जन रूपक को ही सत्य मानकर पूजा करने हैं और नए कि अपनी कल्पना से ऐसे रूपको का अपनी रुचि के अनुसार अर्थ करते हैं। किर भी वे रूपक को नहीं छोड़ते और रूपक को रूपक के रूप में पूजना भी नहीं छोड़ते। मुझमें काल्य प्रतिभा की

कमी है, यह आरोप स्वीकार कर भी मुझे कहना चाहिए, अथवा मुझे परोक्प पूजा रुचती नहीं। अनेक भोले छोगों को भ्रम में डाछने का यह सीधा रास्ता है। इस प्रत्यक्ष भौतिक माया की अपेक्पा शास्त्रीय और कवियों की वाङ्माया (शब्द-माया) बहुत विकट होती है।

## सम्प्रदाय

मार्ग अष्टांगिक श्रेष्ट अरु सत्य के चार पह । धर्मों में श्रेष्ट वैराग्य, ज्ञानी श्रेष्ट द्विपादों में ॥ वाणी का नित्य संयम, मन से भी संयमी होते। पाप न संचरे देह में वह पाने ऋपिमार्ग को। १

#### १. प्रारंभिक शिष्यः

खपनी तपश्चर्या के समय में बुद्ध अनेक तपित्वयों के संसर्ग में आए थे। वे सव सुख की शोध में शरीर को अनेक प्रकार से कट दे देह-दमन कर रहे थे। बुद्ध को यह किया भूलभरी छगी। वहाँ से उन्होंने उन तपित्वयों में से कह्यों को म्वयम् को प्राप्त हुआ सत्य का उपदेश किया। इनमें से जिन ब्राह्मणों ने अब खाना शुरू करने पर बुद्ध का त्याग किया था वे उनके पहले शिष्य हुए।

१. मग्गानिठिङ्गिको सेठ्ठो सच्चानं चतुरो पदा । विरागो सठ्ठो धम्मानं द्विपदानं च चक्कुमा ॥ वाचानुरक्खी मनसा सुसंवुतो कायेन च अपुसलं न कियरा । एते तयो कम्मपथे विसोधये आराधये मग्गमिसिप्पवेदितं ॥ (धम्मपद) (१२)

#### २. सम्प्रदाय का विस्तार:

बुद्ध का स्वभाव ऐसा नहीं था कि जो शांति उन्हें प्राप्त हुई यी, उसका वे अकेले ही उपभोग करे। अपने साढ़े तीन हाथ के देह को सुखी करने को ही उन्होंने इतना प्रयास नहीं किया था। इससे उन्होंने जितने वेग से सत्य की शोध के लिए राज्य का त्याग किया उतने ही वेग से उन्होंने अपने सिद्धान्तों का प्रचार करना शुरू किया। देखते-देखते हजारो मनुष्यो ने उनका शिष्यत्व स्वीकार किया। कितने ही मुमुक्पु उनका उपदेश सुन संसार का त्याग कर उनके भित्त-संघ मे प्रविष्ट हुए। इनके सम्प्रदाय या संघ में ऊँच-नीच, गरीब-अमीर का भेद-भाव नहीं था। वर्ण और कुछ के अभि-मान से वे परे थे। मगध के राजा विविसार, उनके पिता शुद्धोदन, कौसळ के राजा पसेनाद तथा अनाथिपंडिक आदि धनिकों ने जिस तरह उनका धर्म स्वीकार किया था, उसी तरह उपाळ नाई, चुन्द लुहार, टांवपाछी वेश्या आदि पिछड़ी जातियो में से भी जनके प्रमुख शिष्य थे। स्त्रियाँ भी उनका उपदेश सुन भि**ज्जणी होने** को प्रेरित हुई । पहले तो स्त्रियों को भिज्जणी बनाने को बुद्ध तैयार नहीं थे, लेकिन उनकी माता गौतमी और पत्नी यशोधरा ने भिन्नुणी होने की आतुरता प्रकट की और उनके आग्रह के वश होकर उन्हें भी भिनुणी होने की आजा बुद्ध को देनी पढ़ी।

३. समाज-स्थिति<sup>१</sup> ः

युद्ध के समय में मध्यम-वर्ग के छोगों की सनोदशा नीचे छिखे अनुसार हो गई थी, ऐसा छगता है।

१. देखो पिछडी टिप्पणी नं. ४

एक वर्ग ऐहिक सुखों में छिप्त रहता था। मद्यपान छौर विलास में ही यह वर्ग जीवन की सार्थकता समझता था। दूसरा एक वर्ग ऐहिक सुखों की कुछ अवगणना करता, लेकिन म्वर्ग में उन्हीं सुखों को प्राप्त करने की छाळसा से मूक प्राणियों का बिळदान कर उन्हें देवों के पास पहुँचाने के काम में लगा हुआ था। तीसरा एक वर्ग इससे उळटे ही मार्गपर जा शरीर का अंत होने तक दमन करने में फैसा था।

#### ४. मध्यम मार्गः

इन तीनों मार्गों में अज्ञान है, ऐसा बुद्ध ने समझाया। संसार और स्वर्ग के सुख की तृष्णा तथा देह-दमन से स्वयं का नाश करने की तृष्णा और दोनों सिरं की इच्छाओं को त्याग कर मध्यम मार्ग का उन्होंने उपदेश किया। इस मध्यम मार्ग से दुःखों का नाश होता है, ऐसा उनका मत था।

#### ५. आर्य सत्यः

मध्यम मार्ग यानी चार आये सत्यों का ज्ञान। वे चार आर्य सत्य इस प्रकार हैं:

१.जन्म, जरा व्याधि, मरण, अनिष्ट-संयोग और इष्ट-वियोग ये पाँच दुःख रूपी पेड़ की शाखाएँ हैं। ये पाँचों दुःख रूप हैं अर्थात् अनिवार्य हैं। ये अपनी इच्छा के अधीन नहीं हैं। इन्हें सहन करने-पर ही छुटकारा है। यह पहला आर्य सत्य है। २ इनके सिवा दूसरे सव दुःख स्वयं मनुष्य के उत्पन्न किए हुए हैं। संसार के सुखों की तृष्णा और आत्मनाश की तृष्णा ये-तीन प्रकार की तृष्णाएँ पहले के दुःखों को फिर से उत्पन्न करने में तथा दूसरे सब दुःखों के कारण हैं। इन मृष्णाखों से प्रेरित हो मनुष्य पापाचरण करता है। अपने को तथा जगन् को दुःखी करता है। तृष्णा दुःखों का कारण है, यह दूसरा आर्य सत्य है।

2. इन रुष्णाओं का निरोध हो सकता है। इन तीन रुष्णाओं को निर्मूल करने से ही मोक्पप्राप्ति होती है। यह तीसरा आर्य सत्य है।

८. वृत्णाओं का निघरों कर दुः खों का नाश करने के साधन के नीचे मुजब आठ अंग हैं:

१-सम्यक् ज्ञान-चार आर्य सत्यो को सब इष्टियों से विचार फर जानना।

२-सम्यक् संकल्प-शुभ कार्य करने का ही निश्चय।

३-सम्यक् वाचा-सत्य, प्रिय और हितकर वाणी।

४-सस्यक् कर्म-सत्कर्म में ही प्रवृत्ति।

५-सम्यक् आजीविका-प्रामाणिक रूप से ही खाजीविका चलाने के लिए उद्यम ।

६--सम्यक् प्रयत्न--कुशक पुरुषार्थ ।

उ-सम्यक् स्मृति-में क्या करता हूँ १ क्या बोटता हूँ १ क्या विचार करता हूँ १ इसका निरंतर भान।

द सम्यक् समाधि -अपने कर्म में एकात्रता। अपने निश्चय में एकात्रता, अपने पुरुपार्थ में एकात्रता और अपनी भावना में एकात्रता।

यह अष्टांग मार्ग बुद्ध का चौथा आर्य सत्य है। ६. बौद्ध शरण-त्रय:

जो बुद्ध को मार्ग-दर्शक के रूप में स्वीकार कर उनके उपदेश किए हुए धर्म को प्रहण करे और उनके भिज्ज-संघ का संत्सग करे, वह बौद्ध कहळाता है:

> बुध्दं शरणं गच्छामि । धर्मं शरणं गच्छामि । संघं शरणं गच्छामि ।

इन तीन शरणों की प्रतिज्ञा लेने पर बुद्ध धर्म में प्रवेश होता है।

१ सम्यक्-यानी यथार्थ अथवा शुभ

२ भावना में एकाप्रता यानी कभी मेत्री, कभी हैप, कभी अहिंसा, कभी हिंसा, कभी ज्ञान, कभी अज्ञान, कभी वैराग्य, कभी विपयों की इच्छा आदि नहीं, विलक निरंतर मेत्री, अहिंसा, ज्ञान, वैराग्य में स्थिति यह समाधि है। देखो, गीता अध्याय १३ रङोक म से ११; ज्ञान के लक्पण।

३ देखो पिछ्छी टिप्पणी ५ चीं।

#### ७. बुद्ध धर्मः

भ्चार आर्यसत्य में मनुष्य की अपनी न्यूनाधिक शक्ति के अनुसार मन, कर्म, वचन से निष्ठा हो और अष्टांग-मार्ग की साधना करते-करते वह बुद्ध-दशा को प्राप्त हो, इस हेतु के अनुकूछ पड़ने-वाडो रीति से बुद्ध ने धर्म का उपदेश किया है। उन्होंने शिष्यों के तीन भेद किए हैं: गृहस्थ, उपासक और भिक्या।

#### ८. गृहस्थ-धर्मः

गृहस्थ को नीचे की पाँच अशुभ प्रवृत्तियों से दूर रहना चाहिए:

[४] प्राणियों की हिंसा [२] चोरी [३] व्यभिचार [४] असत्य [५] शराव आदिका-व्यसन।

उसे नीचे की शुभ प्रवृत्तियों में तत्पर रहना चाहिए:

[१] सत्संग [२] गुरु, माता-पिता और क्रुटुम्व की सेवा
[३] पुण्यमार्ग से द्रव्य संचय [४] मन की सन्मार्ग में हढ़ता
[५] विद्या और कळा की प्राप्ति [६] समयोचित सत्य, प्रिय और
हितकर भाषण [७] व्यवस्थितता [६] दान [६] संबंधियों पर
चपकार [१०] धर्माचरण [११] नम्नता, संतोष, कृतज्ञतां और
सिहिष्णुता आदि गुणोकी प्राप्ति और अन्त में [१२] तपश्चर्या,
ब्रह्मचयं आदि के मार्गपर चळ चार आर्थसत्यों का साक्षात्कार कर
मोक्प की प्राप्ति।

#### ९, उपासक का धर्मः

उपासक को गृहस्थ-धर्म के उपरान्त महीने मे चार दिन निम्निछिखित ज्ञतो का पाछन करना चाहिए: [१] त्रझचर्य [२] मध्याह के बाद भोजन न करना [३] सृत्य, गीत, पुष्प इत्यादि विलास का त्याग [४] के चे ओर मोटे विल्लोनों का स्याग। इस जत को उपोसय कहते हैं।

## १०. भिक्षुके धर्मः

भिन्न दो प्रकार के हैं : श्रामणेर और भिन्न । यीस वर्ष के श्रीतरवाले श्रामणेर कहलाते हैं । ये किसी भिन्नु के हाथ के नीचे ही शहते हैं । भिन्नु में और जिनमें इतना ही अन्तर है ।

भित्ता पर जीवन-निर्वाह की, घृत्तों के नीचं रहने की, फरें कपड़े जमा कर उनसे शरीर ढंकने की और विना औषधादि के रहने की भिन्न की तैयारी चाहिए। असे चाँदी-सोने का त्याग करना चाहिए और निरंतर चित्त के दमन का अभ्यास करना चाहिए।

१ भर्तृहरि फ़त नीचे के रछोक में सदाचार के जो नियम हैं वे मानों बौद्ध नियमों का ही संक्षित रूप है :—

प्राणाघातान्निवृत्तिः १ परघन हरणे संयमः ३ सत्यवाक्यं ३ काले शक्त्या प्रदानं ४ युवितजनकथामूकभावः परेपाम् १ वृष्णा स्रोतो विभंगो १ गुरुषुच विनयः १ सर्वभूतानुकम्पा ८ सामान्यः सर्वे शास्त्र स्वनुपक्तविधिः श्रोयसामेपपन्याः ॥

#### ११. सम्प्रदाय की विशेषता :

बुद्ध के सम्प्रदाय की विशेषता यह है कि सामान्य नीति-प्रिय मनुष्य की बुद्धि में उतर सके, जन्हीं विषयों पर श्रद्धा रखने को वे कहते हैं।

अपने ही वल से बुद्धि में सत्य के समान प्रतीत न हो ऐसे कोई चमत्कार, सिद्धांत, विधियों या व्रतो में वे श्रद्धा रखने को नहीं कहते। किसी कल्पना या वादपर अपने सम्प्रदाय की नींव उन्होंने नहीं डाली; किन्तु जैसे सब सम्प्रदायों में होता है उसी सत्य की अपेजा से सम्प्रदाय का विस्तार करने की अिच्छावाले छोगों ने पीछे से ये सब बातें बुद्ध-धर्म में मिला दी हैं, यह सच है।

हिन्दू और जैन धर्म की तरह बौद्धधर्म भी पुनर्जन्म की मान्यता पर खड़ा हुआ है। अनेक जन्मतक प्रयत्न करते-करते कोई भी जीव बुद्ध-दशा को प्राप्त कर सकता है। बुद्ध होने की इच्छा से जो जीव प्रयत्न करता है उसे बोधिसत्व कहते हैं। प्रयत्न करने की पद्धति इस प्रकार है:

वुद्ध होनेके पहले अनेक महागुणों को सिद्ध करना पड़ता है। वुद्ध में अहिंसा, करुणा, दया, अदारता, ज्ञानयोग तथा कर्म की कुशळता, शौर्य, पराक्रम, तेज, क्षमादि सभी श्रेष्ट गुणों का विकास हुआ रहता है। जब तक एकाध सद्गुण की भी कभी होती है तब तक वुद्ध-दशा प्राप्त नहीं होती। यहाँ तक कि तब तक उसमें पूर्ण ज्ञान नहीं होता; वासनाओं पर विजय नहीं होती, मोह का नाश नहीं होता। एक ही जन्म में वह इन सब गुणो का विकास नहीं कर सकता, लेकिन युद्ध होने की इच्छावाछा साधक एक-एक जनम मे एक-एक गुण में पारंगतता प्राप्त करे तो जनमांतर में वह युद्ध होने की योग्यता,प्राप्त कर सकता है। गीतम युद्ध ने इसी पद्धांत से अनेक जन्म तक साधना कर युद्धत्व प्राप्त किया था, ऐसा वोद्ध मानते हैं। यह बात उस धर्म के अनुयायियों के मनपर जमाने के लिए एक वोधिसत्व की कल्पना कर उसके जनमजनमांतर की कथाएँ गढ़ दी गई हैं। अर्थात् ये कथाएँ किवयों की कल्पनाएँ हें। लेकिन साधक के मन पर जमे, इस प्रकार गढ़ी हुई हैं। इन कथाओं को जातक कथाएँ कहते हैं। सामान्य-जन इन कथाओं को युद्ध के पूर्व-जन्म की कथाओं के रूप में मानते हें। लेकिन यह भांकी मान्यता है। फिर भी इनमें से कुछ कथाएँ बहुत वोध-प्रद हैं।

# उपदेश

تر

े पाप न आचरो एक, रहो सन्मार्ग में हद ाह स्वचित्त सदा शोधिए, यह है शासन बुद्धो का ॥ १

## रे. आत्मप्रतीति ही प्रमाण है:

चारित्य, चित्तशुद्धि और दैवी सम्पत्ति का विकास ये बुद्ध के उपदेशों में सूत्र रूप से पिरोए गए हैं। लेकिन इस समर्थन में वे म्वर्ग का लोभ, नरक का भय, ब्रह्म का आनन्द, जन्म-मरण का दुख, भवसागर में उद्धार या कोई भी दूसरी आशा या भय देना या दिखाना नहीं चाहते। वे किसी शास्त्र का आधार भी नहीं देना चाहते। शास्त्र, स्वर्ग, नर्क आत्मा, जन्म-मरण खादि, इन्हें मान्य नहीं, ऐसी बात नहीं है, लेकिन इनपर बुद्ध ने खपना उपदेश नहीं किया, इन बातों को जो कहना चाहता है उसका महत्व स्वयं सिद्ध है, और अपने विचारों से समझ में खाने जैसी हैं, ऐसा खुनका अभिप्राय मालूम होता है। वे कहते हैं:

"मनुष्यो, मै जो कुछ कहता हूँ वह परंपरागत है, ऐसा समझ उसे सच न मान छो। अपनी पूर्व परपरा के अनुसार है यह

१ सन्व पापस्स अकरणं क्रुसळस्स उपसम्पदा ।
सचित्तपरियोदपनं एतं बुद्धानुसासन ॥—(धम्मपद्)
(२१)

समझ कर भी सच न मान छो। ऐसा होनेवाला है, यह समझकर भी सच न मान छो। छोकिक न्याय समझकर भी सच न मान छो। सुन्दर छगता है इसिलए भी सच न मान छो। प्रसिद्ध साधु हूँ, पूज्य हूँ, यह समझकर भी सच न मान छो। तुम्हें अपनी विवेक- मुद्धि मेरा उपदेश सच छगे तो ही तुम इसे स्वीकार करो। "

## २. दिशा-वन्दनः

उस समय कितने ही छोग ऐसा नियम पाछते थे कि प्रातः काछ स्नान कर पूर्व, पश्चिम, दक्षिपण, उत्तर, उर्ध्व और अघो इन छः दिशाओं का वन्दन किया करते। बुद्ध ने छः दिशा इस प्रकार पताई है:

स्नान कर पिवत्र होना ही पर्याप्त नहीं है। छः दिशाओं को नमस्कार करनेवाले को नीचे लिखी चौदह वातो का त्याग करना चाहिए:

- १. प्राणघात, चोरी, व्यभिचार, असत्य-भाषण ये चार दुखदूप कर्म,
- २. स्वच्छंदता, द्वेप, भय और मोह ये चार पाप के कारण स्रोर
- ३. भरापान, रात्रिश्रमण, खेळ-तमाशे, व्यसन, जुआ, कुसँगित और आळस--ये छ: सम्पत्ति नाश के द्वार।

इस प्रकार पवित्र हो, माता-पिता को पूर्व दिशा समझ उनकी पूजा करना। यानी उनका काम और पोपण करना, छुळ में चले आए सत्कार्यों को चालू रखना, उनकी संपत्ति का योग्य विभाजन करना स्त्रीर मरे हुए हिस्से हारों के हिस्से का दान-धर्म करना।

गुरु को दिक्षण दिशा समझ उनके आने पर खड़े होना, चीमारी में शुअूपा करना, पढ़ाते समय अद्धापूर्वक समझना, प्रसंग णाने पर उनका काम करना और उनकी दी हुई विद्या की प्रतिष्ठा रखना, यह दिक्षण दिशा की पूजा करना है।

पिश्चम दिशा स्त्री को समझना चाहिये। उसका मान रखने से, अपमान न होने देने से, पत्नीवत के पाळन से, वर का कारोबार उसे सीपने से खीर आवश्यक वस्त्रादि की पूर्ति करने से उसकी पृजा होती है।

उत्तर दिशा यानी मित्रवर्ग और सगे-संबंधी। उन्हें योग्य परतुएँ मेंट करने से, मधुर व्यवहार रखने से, उनके उपयोग में आने से, उनके साथ समानता का बर्ताव करने से, और निष्कपट व्यवहार से उत्तर दिशा ठीक तरह पूजी जाती है।

अधोदिशा का वन्दन सेवक को शक्ति-प्रमाण ही काम सौंपने से, योग्य और समय पर वेतन देने से, बीमारी में शुश्रूषा करने से ओर अच्छा भोजन तथा प्रसंगोपात्त इनाम देने से होता है।

कर्ष्विशा की पूजा साधु-संतों का मन, वचन और काया से आदर करने से, भिचा में बाधा न डाळने से और योग्य चस्तु के दान से होती है। इस तरत दिशा का प्रथम जयना और अभग् का प्रत्याय करनेयाळा नहीं है, ऐसा कीन रहेगा ?

#### ३, दस्य पापः

्र प्राणनान, कोषी ऑह हमभिनार ने तीन भारतिक पाप है। धानन्य, नुगली, गानी और यह बाद वे बार यांत्रिय पाप है, और परपन की इच्छा, इसरे हे माश की इच्छा नया सम्म, एदिया, दसा दोग आदि से उपस्टा ने तीन मामसिक पाप है।

### ४ उपास्य प्रतः

उपोस्थायन करनेवाचे तो उस दिन इस प्रतार नियार करना चाहिए:

'आज में पाणान से द्रासा है। याणिमान के प्रति में मन में द्या च्यल हुई है, पेग प्यल हुआ है। में भाज जीसी से द्रारानेवाला है, जिनपा मेरा अधिकार नहीं, ऐसा हुए होना नहीं

१. तुर के काल में भासागार का सामान्य प्रचार था। शास भी विहार की तरफ जेरणवों के सिवा दूसरे सब मोम्राहारी हैं; खीर बेंगणवों में भी ऐसा नहीं लगना कि सब में मन्छी न्याप्य हैं। तुर और बीत भिछ ( क्वाचित्रारंभ के जैन भिछ भी) शा हाहरी ही ने, इसका प्रमाण नारी मिलना। निर्धाय भीयन ही करनेवाला वर्ग देश में थीर-थीर उत्पन्न हुआ है। और एसकी शुरूआन जैने में हुई हैं।

है और इस तरह मैंने अपने मन को पिवत्र किया है। आज त्रह्मचर्य का पालन करूँगा; आज मैंने असत्य भापण का त्याग किया है; आज से मैंने सत्य वोलने का निरचय किया है; इससे लोगों को मेरे शब्दों पर विश्वास होगा। मैंने सब प्रकार के मादक पदार्थों का त्याग किया है; समयवाह्य भोजन का त्याग किया है; मध्याह के पूर्व एक ही बार मुझे भोजन करना है। आज नृत्यग् गीत, वाद्य, माला, गंध, आभूपण आदि का त्याग रखूँगा। आज मैं एकदम सादी शय्या पर शयन करूँगा। ये आठ नियम पालकर मैं महातमा बुद्ध पुरुप का अनुकरण करनेवाला हो रहा हूँ।"

## ५. सात प्रकार की पत्नियाँ :

वधिक, चोर, सेठ, माता, बहिन, मित्र और दासी ऐसी सात प्रकार की पित्नयाँ होती हैं। जिसके अन्तःकरण में पितके प्रति प्रेम नहीं होता, जिसे पैसा ही प्यारा होता है वह स्त्री बिधक यानी हिंसक की तरह है। जो पित के पैसे में से चोरी करके अलग से धन जमा करती है वह चोर की तरह है। जो काम नहीं करती लेकिन वहुत खानेवाली हैं; पित को गाली देने में कसर नहीं रखती और पित के पिश्रम की इज्जत नहीं करती वह सेठ के समान है। जो पत्नी एकमात्र पुत्र के समान पित की सँमाल रखती और संपत्ति की रहा करती हैं वह माता के समान है। छोटी बहन की तरह पित का जो आदर करती है और उसके अनुसार चलती है वह वहन के समान है। जैसे कोई मित्र लंबे समय के बाद मिलता है वेसे ही पित को देखकर जो अत्यंत हिष्त हो जाती है ऐसी

कुलीन और शीलवती पत्नी मित्र के नमान है। यद्भार निद्राने पर भी जो नहीं चिद्रती, पति के प्रति को गृतिचार भी मन में नहीं छाती, यह पत्नी दासी के समान है।

#### ६. सव वर्णोंकी समानताः

बुद्ध थण के अभिमान को नहीं मानने थे। नव भणी की मीध का अधिकार है। वर्ण का जेव्हन्य प्रमाणित करने का कीई न्यतः सिद्ध आधार नहीं है। यह किया आदि पाप परें नो में नरक में जावें और बाह्यण आदि पाप परें तो ये न जावें ? यदि आधार आदि पुण्य कर्म करें नो वे स्वर्ग में जावें और कांत्रय आदि करें नी न जावें ? बाह्यण रागद्धे पादि रीत्त हो, मित्र भागना हर सकें और क्विय आदि न कर ममें ? इन मच विषयों में चारों वर्धीका मनान अधिकार है, यह स्पष्ट है। फिर एक मान्यण निर्धार हो और दूसरा विद्वान हों नो यह आदि में पहले किसकों आमंत्रित किया जायगा ? आप फहेंगे कि विद्वान को नो धिद्धमा ही प्रानीय हुई, जाति नहीं।

लेकिन को विद्वान् ब्राह्मण शीर्टाग्यत दुराचारी हो और निरंतर ब्राह्मण अत्यंत शीडवान हो नो क्से प्रका मानोगे ? उपर स्पष्ट है कि शीडवान को ।

लेकिन इस तरह जाति की अपेदा विद्वत्ता सैष्ठ ठहरती है १. तुलना कीजिए:

> अहिंसा, सत्य, अग्तेय, निष्काम-क्रीय-छाभता । सर्व-भूत दित इन्छा—यद धर्म रैस्य वर्णा का ॥ (संग्रुत सादित्यपर से )

कौर विद्वता की अपेना शीछ श्रेष्ट रहरता है और उत्तम शीछ तो सब वर्णा के मनुष्य प्राप्त कर सकते हैं। इसछिए यह सिद्ध होता है कि जिसका शीछ उत्तम है वहीं सब वर्णा में श्रेष्ट है।

युद्ध भगवान् न्राह्मण की न्यास्या करते हैं: "संसार के संपूर्ण वंघनों को छेदकर, संसार के दुखों से जो नहीं ढरता, जिसकी किसी भी वस्तु पर आसिकत नहीं है, दूसरे मारें, गांछी दें, बंधन में डाछने पर उसे सहन करते हैं, क्पमा ही जिनका बछ है, उसे में नाझण कहता हूँ, कमछ के परोपर गिरी हुई चूँनों के समान जो ससार के विपय-सुख से खिछप्त रहता है उसे ही मैं नाझण कहता हूँ।"

### ७. श्रेष्ठ यज्ञ ः

मनोरंजक धौर उपयुक्त, बुद्धि में उत्तरे ऐसे दृष्टांत और कारणों से उपदेश करने की बुद्ध की पद्धति अनुपम थी। इनका एक ही दृष्टांत यहाँ देना है:

चुद्ध के समय में यह में प्राणियों का वध करने का रिवाल बहुत प्रचित्त था। यह में होनेवाकी हिंसा को वंद करने का आन्दोळन हिन्दुस्तान में चुद्ध के समय से चका आ रहा है। एक बार कूटदंत नामक एक जाह्मण इस विषय में चुद्ध के साथ चर्चा करने के ळिए आया। उसने चुद्ध से पूछा—"यह क्या है और उसकी विधि क्या है ?"

१. देखो पिछ्रकी टिप्पणी झठवीं

बुद्ध बोले—"प्राचीन काळ में महाविजित नामक एक बड़ा राजा हो गया है। उसने एक दिन विचार किया कि मेरे पास बहुत संपत्ति हैं। एकाध महायज्ञ करने में उसका व्यय करूँ तो मुझे बहुत पुण्य होगा।' उसने यह विचार अपने पुरोहित से कहा।

पुरोहित ने कहा—"महाराज, इस समय अपने राज्य में शांति नहीं है। यामो और शहरों में लूर-पाट मची है, छोगों को चोरों का बहुत त्रास है। ऐसी स्थिति में छोगों पर (यज्ञ के छिए) कर बिठाकर आप कर्तव्य से विमुख होंगे। कदाचित् आप यह समझें कि डाकुओं और चोरों को पकड़कर फाँसी देने से, कैंद्र करने से अथवा देश से निकाछ देने से शांति स्थापित हा सकेगी लेकिन यह भूछ है। इस तरह राज्य की अन्धाधुन्धों का नाश नहीं होगा; क्यों कि इस उपाय से जो पकड़में नहीं आवेंगे वे फिर से उपद्रव करेंगे।"

"अब में इस तूफान को मिटाने का सच्चा उपाय कहता हूँ: अपने राज्य में जो छोग खेती करना चाहते हैं, उनको आप बीज आदि दें। जो व्यापार करना चाहते हैं उन्हें पूँ जी दें। जो सरकारी नौकरी करना चाहते हैं उन्हें योग्य काम और उचित वेतन पर नियुक्त करें। इस तरह सब छोगों को योग्य काम मिछने से वे तूफान नहीं मचावेंगे, समय पर कर मिछने से आपकी तिजोरी भरेगी, लूटपाट का भय न रहने पर छोग बाछवच्चों की इच्छा पूरी कर, दरवाजे खुले रख आनंद से सो सकेंगे।" राजा को पुरोहित का विचार बहुत अच्छा छगा। उसने तुरंत हो इस प्रकार व्यवस्था कर दी। जिससे थोड़े हो समय में राज्य में समृद्धि वढ़ गई। छोग अत्यत आनंद से रहने छगे।"

"इसके वाद राजाने पुरोहित को बुळाकर कहा—'पुरोहितजी, अब मेरी महायज्ञ करने की इच्छा है, इसलिए मुझे योग्य सलाह दीजिए।"

" पुरोहित ने कहा—"महायज्ञ करने के पहले आपको प्रजा की अनुमति लेना उचित है। इसिंछए स्थान-स्थान पर विज्ञिष्तियाँ चिपकाकर प्रजा की सम्मति प्राप्त कीजिए।"

पुरोहित की सूचनानुसार राजा ने विज्ञाप्तियाँ चिपकवा प्रजा से अपना अभिप्राय निर्भयता पूर्वक और स्पष्ट रूप से प्रकट करने को कहा। सबने अनुकूछ मत दिया।

तव प्रोहित ने यज्ञ की तैयारी कर राजा से कहा-"महाराज, यज्ञ करते समय मेरा कितना धन खर्च होगा ऐसा विचार भी आप को मन मे नहीं लाना चाहिए। यज्ञ होते समय बहुत खर्च होता है यह विचार नहीं करना चाहिए। यज्ञ पूरा होनेपर बहुत खर्च हो गया यह विचार भी नहीं होना चाहिए।

"आपके यज्ञ में अच्छे-चुरे सव प्रकार के लोग आवेंगे, लेकिन केवल सत्पुरुपो पर ही दृष्टि रख आपको यज्ञ करना चाहिए और चित्त को प्रसन्न रखना चाहिए।" "इस राजा के यज्ञ में गाय, बकरे, मेंढे इत्यादि प्राणी मारें नहीं गए। वृक्षों को उखाड़कर उनके स्तंभ नहीं रोपे गए। नौकरों और मजदूरों से बेगार नहीं छी गई। जिनकी इच्छा हुई उन्होंने काम किया। जो नहीं चाहते थे उन्होंने नहीं किया। घी, तेळ, दही, मधु और गुड़ इतने ही पदार्थों से यज्ञ पूरा किया गया।

"उसके बाद राज्य के श्रीमंत छोग बड़े-बड़े नजराने लेकर आए। लेकिन राजा ने उनसे कहा—'गृहस्थो, मुझे आपका नजराना नहीं चाहिए। धार्मिक कर से एकत्रित हुआ मेरे पास बहुत धन है। उसमें से आपको जो कुछ आवश्यक हो वह खुशी से ले जाहए।

"इस प्रकार राजा के नजराना स्वीकार न करने पर उन छोगों ने अन्धे-त्रुले आदि अनाथ छोगों के छिए महाविजित को यज्ञशाला के आसपास चारों दिशा में धर्मशालाएँ बनवाने में और गरीबों को दान देने में वह द्रव्य खर्च किया।"

यह बात सुन कृटदंत और दूसरे ब्राह्मण बोले—"बहुत सुन्दर यह ! बहुत सुन्दर यह !!"

बाद में बुद्ध ने कूटदंत को अपने धर्म का उपदेश किया।
सुनकर वह बुद्ध का उपासक हो गया और वोला, "आज में सात
सो बैल, सात सो बल्ले, सात सो बल्लेड्याँ, सात सो बकरे और
सात सो मेंडों को यहा स्तंम से लोड़ देता हूँ। मैं उन्हें जीवनदान
देता हूँ। ताजा घास खाकर और ठंडा पानी पीकर शीतल हवा में
वे आनंद से विचरण करें।"

# ८ राज्य समृद्धि के नियमः

एक दार राजा अजातशतु ने अपने मंत्री को बुद्ध के पास भेजकर कहळाया कि, "मैं वैशाछी के विजयो पर आक्रमण करना चाहता हूँ। इसिछए इस विषयपर अपना अभिप्राय दें।"

यह सुन बुद्ध ने अपने शिष्य आनंद की ओर सुड़कर पूछा, '' आनंद, चिन्नगण बारबार एकत्रित होकर क्या राजकारण का विचार करते हैं ?"

षानंद: "हाँ भगवन्।"

चुद्ध: " क्या इन छोगों में जमा होकर छीटने के समय तक भी एकता स्थिर रहती है ?"

आनंद : " ऐसा सुना तो है । "

ŧ

बुद्ध: "ये छोग अपने कानूनों का भंग तो नहीं करते न ? अथवा कानूनों का चाहे जैसा अर्थ तो नहीं करते न ? "

अनंद: " जी, नहीं। ये छोग बहुत नियम पूर्वक चछनेवाले हैं, ऐसा मैंने सुना है।"

बुद्ध: " घुद्ध राजनीतिझों को सन्मान देकर विज्ञगण क्या उनकी सळाह लेते हैं १ "

आनंद : "जी हाँ; वे उनका बहुत मान रखते हैं।"

मुद्ध: "ये छोग अपनी विवाहिता या अविवाहिता स्त्रियोंपर अत्याचार तो नहीं करते न ?" आनंद : "जी, नहीं, वहाँ स्त्रियों भी बहुत प्रतिष्ठा है।"

बुद्ध: "विजिगण नगर के अथवा नगर के वाहर के देवा- छयों की क्या सार सम्हाल करते हैं ?"

आनंद : "हाँ भगवन्।"

बुद्ध: "क्या वे छोग संतपुरुषों का छादर करते हैं ?"

आनंद : "जी हाँ।"

यह सुन बुद्ध ने मंत्री से कहा: "मैंने वैशाली के लोगों को यह सात नियम दिए थे। जवतक इन नियमों का पालन होता है तबतक उनकी समृद्धि ही होगी, अवनित हो नहीं सकती।" मंत्री ने अजातशत्रु को विज्जियों के पीछे न पड़ने की ही सलाह दी।

# ९. अभ्युन्नति के नियमः

मंत्री के जाने के बाद बुद्ध ने अपने भिक्षुओं को एकत्र कर इस-प्रकार शिक्षा दी:

"भिक्षुओ, मैं तुन्हें अभ्युन्नति के सात नियम संमझाता हूँ। उन्हें सावधानीपूर्वक सुनो: [१] जब तुम एकत्र होकर संघ के काम करोगे, [२] जबतक तुम में ऐक्य रहेगा, [३] जबतक संघ के नियमों का भंग नहीं करोगे, [४] जबतक तुम वृद्ध और विद्वान भिक्षुओं को मान दोगे, [५] जबतक तुम वृद्धणा के वश नहीं होओगे, [६] जबतक तुम एकान्तप्रिय रहोगे और [७] जबतक अपने साथियों को सुख होने ऐसी फिकर रखने की आदत रखोगे, तनतक तुम्हारी उन्नति ही होगी, अननति नही होगी।

"भिज्ञुओ, मैं अभ्युन्नित के दूसरे सात नियम कहता हूँ। उन्हें खावधानी पूर्वक सुनो: [१] घरेलू कामो में आनंद नहीं मानना, [२] वोछने में ही सारा समय विताने में आनंद नहीं मानना [३] सोने में समय प्र करने में आनंद नहीं मानना [४] साथियों में ही सारा समय नष्ट करने में आनंद नहीं मानना [४] साथियों में ही सारा समय नष्ट करने में आनंद नहीं मानना, [५] दुर्वासनाओं के वश नहीं होना, [६] दुष्टकी संगति में नहीं पड़ना, [७] अलप समाधि-छाम से छतछत्य नहीं होना। जबतक तुम इन सात नियमो को पाछोगे तवतक तुम्हारी उन्नित ही होगी, अवनित नहीं।"

"भिज्ञओ, मै पुनः अभ्युत्रति के दूसरे सात नियम कहता हूँ। उन्हें सावधानी पूर्वक सुनोः [१] श्रद्धालु बनो [२] पापकर्मां से शरमाओ [३] छोकापवाद से डरो [४] विद्वान बनो [५] सत्कर्म करने में उत्साही रहो [६] स्पृति जागृत रखो [७] प्राज्ञ बनो । जवतक तुम इन सात नियमों का पाळन करोगे तवतक तुम्हारी उन्नति ही होगी, अवनति नहीं।"

"भिन्नुओ, मै फिरसे अभ्युन्नित के सात नियम कहता हूँ। उनपर ध्यान दो। ज्ञानके सात अंगो का हमेशा चिन्तन किया करो। वे सात अंग ये हैं: [१] स्मृति [२] प्रज्ञा [३] वीर्थ [४] प्रीति [५] प्रश्निक्य [६] समाधि [७] उपेत्ता।" क्ष

#### १०. उपदेश का प्रभाव :

बुद्ध के उपदेश को सुननेवाले पर तत्काल असर होता था। जैसे ढँकी वस्तु को कोई उघाड़ कर बतावे अथवा अंधेरे में दीपक जैसे वस्तुओं को प्रकाशित करता है वैसे ही बुद्ध के उपदेश से श्रोताओं में सत्य का प्रकाश होता था। लुटेरे-जैसे भी उनके उपदेश से

क्ष [१] स्मृति यानी सतत जागृति, सावधानी: क्या करता हूँ, क्या सोचता हूँ, कौनसी भावनाएँ, इच्छाएँ आदि मन में उठती हैं, आसपास क्या हो रहा है, इन सव विषयों में सावधानी।

[२] प्रज्ञा अर्थात् मनोवृतितयों के पृथकरण की सामध्ये: आनद, शोक, सुख, दुख, जड़ता, उत्साह, धैर्य, भय, क्रोध आदि भावनाओं को उत्पन्न होते समय या उसके बाद पहचान कर उनकी उत्पत्ति कैसे होती है ? उनका शमन कैसे होता है ? उनके पीछे कौनसी वासना रही है ? उनका पृथकरण। इसे धर्म प्रविचय भी कहते हैं।

- [३] चीर्यं अर्थात् सत्कर्म करने का उत्साह ।
- [४] प्रीति अर्थात् सत्कर्म से होनेवाटा आनंद।
- [५] प्रश्निष्ध खर्थात् चित्त की शान्तता, प्रसन्नता
- [६] समाधि अर्थात् चित्त की एकामता
- [७] उपेत्ता अर्थात् चित्ता की मध्यावस्था,, विकारींपर विजय, वेगके झपट्टे में नही आना। हर्ष भी रोका नहीं जा सके, शोक, कोध भय भी रोका नहीं जा सके, यह मध्यावस्था नहीं है।

सुधर जाते थे। अनेक न्यक्तियों को उनके वचनो से वैराग्य के बाण लगते और वे सुख-सपित छोड़ उनके भिद्य-सघ में दीचित हो जाते। ११. कतिपय शिष्य:

उनके उपदेश से कईएक स्त्री-पुरुपो का चारिज्य कैसे निर्माण हुआ यह एक-दो वातो से ठीक तरह से समझा जा सकता है।

१२. पूर्ण नामक एक शिष्य को अपना धर्मोपदेश संचेप में समझा बुद्ध ने उससे पूछा: "पूर्ण, अब तुम किस प्रदेश में जाओंगे?"

पूर्ण: " आपके उपदेश को शहण करके अब मै सुनापरन्त शान्त में जानेवाला हूँ।"

बुद्ध : "पूर्ण, सुनापरन्त प्रान्त के छोग बहुत कठोर हैं, बहुत कूर हैं। वे जब तुम्हें गाली देंगे, तुम्हारी निन्दा करेगे, तब तुम्हें कैसा छोगा ?"

पूर्ण: "उस समय हे भगवन्! मैं मानूँगा कि ये छीग बहुत अच्छे हैं; क्योंकि उन्होंने मुझ पर हाथों से प्रहार नहीं किया।"

बुद्ध: "और यदि उन्होने तुम पर हाथों से प्रहार किया तो ?"

पूर्ण: "उन्होंने मुझे पत्थर से नही मारा, इससे वे छोग जच्छे हैं; ऐसा मै समझँ गा।"

बुद्ध: "और पत्थरों से मारने पर ?"

पूर्ण : "मुझपर उन्होने दण्ड-प्रहार नहीं किया, इससे वे बहुत अच्छे लोग हैं; ऐसा मैं समझँ ्गा।" वुद्ध : "और दण्डप्रहार किया तो ?"

पूर्ण: "तो ऐसा समझँ गा कि यह उनकी भलमनसाहत है कि उन्होंने शस्त्र-प्रहार नहीं किया।"

बुद्ध: "और यदि शस्त्र-प्रहार किया तो ?"

पूर्ण: "उन्होने मुझे जान से नहीं मारा, इसे उनकी उपकार समझँूगा।"

बुद्ध: "और यदि प्राणघात किया तो ?"

पूर्ण: "भगवन्! कितने ही भिक्पु इस शरीर से उकताकर आत्मघात करते हैं। ऐसे शरीर का यदि सुनापरन्त वासियों ने नाश किया तो मैं मानूँ गा कि उन्होंने मुझपर उपकार ही किया है; इससे वे छोग वहुत उत्तम हैं, ऐसा मैं समझूँ गा।"

बुद्ध : "शाबाश ! पूर्ण, शाबाश ! इस तरह शमदम से युक्त होने पर तुम सुनापरन्त देश में धर्मोपदेश करने में समर्थ होओग ।"

१३. दुष्ट को दण्ड देना यह उनकी दुष्टता का एक प्रकार का प्रतिकार है। दुष्टता को घैर्य और शौर्य से सहन करना और सहन करते-करते भी उनकी दुष्टता का विरोध किए बिना नहीं रहना, यह दूसरे प्रकार का प्रतिकार है। लेकिन दुष्ट की दुष्टता वरतने में जितनी कमी हो उतना ही शुभ चिह्न समझ उससे मित्रता करना और मित्र-भावना द्वारा ही उसे सुधारने का प्रयत्न करना दुष्टता की जड़ काटने का तीसरा प्रकार है। मित्र-भावना और अहिंसा

की कितनी ऊँ वी सीमा पर पहुँचने का प्रयत्न पूर्ण का रहा होगा, इसकी कल्पना की जा सकती है।' १४. नकुळ-माता की समझदारी:

नकुछ माना के नाम से प्रसिद्ध वुद्ध की एक शिष्या का विवेकज्ञान अपने पति की भारी बीमारी के समय कहे हुए वचनो से जाना जाता है। उसने कहा: 'हे गृहपति, संसार में आसक्त रहकर तुम मृत्यू को प्राप्त होओ, यह ठीक नही है। ऐसा प्रपंचासक्ति-युक्त मरण दुःखकारक है, ऐसा भगवान ने कहा है। हे गृहपति, कराचिन् तुम्हारे मन में ऐसी शंका आने कि ' मेरे मरने के वाद नकुछ माता-बच्चे का पालन नहीं कर सकेगी, संसार की गाड़ी नहीं चछा सकेगी। परन्तु ऐसी शंका मन में न ठाओ, क्योंकि मैं सूत कातने की कला जानती हूं और ऊन तैयार करना भी जानती हूँ। उससे मैं तुम्हारी मृत्यु के बाद बाछक का पाळन कर सकूँगी। इसिछए हे गृहपित, आसक्तियुक्त अंतःकरण से तुम्हारी मृत्यु न हो, यह मेरी इच्छा है। हे गृहपति, तुम्हे दूसरी यह शंका होना भी सभव है कि 'नकुळ-माता मेरे बाद पुनर्विवाह करेगी 'परन्तु यह शका छोड़ दो । मै आज सोछह वर्ष से उपोस्रथ वत पाळ रही हूँ, यह तुम्हें माल्म ही है; तो फिर मै तुम्हारी मृत्यु के . वाद पुनविंवाह कैसे करूँ गी ? हे गृहपति, तुम्हारी मृत्यु के बाद मैं भगवान तथा भिक्पुसंघ का धर्मोपदेश सुनने नही जाऊँ गी, ऐसी शका तुम्हे होना संभव है, लेकिन तुम्हारे बाद पहले के अनुसार ही

१. अंगुलीमाल नामक लुटेरे के हृदय-परिवर्तन की कथा भी विलक्पण है। इसके लिए देखों 'बुद्धलीला सार संग्रह'।

युद्धोपदेश सुनने में मेरा भाव रहेगा ऐसा तुम पूरा विश्वास रखो। इसिछये किसी भी तरह उपाधि-रहित मरण की शरण में जाओ। हे गृहपित, तुम्हारे बाद में युद्ध मगवान का उपदेशित शीक यथार्थ रीति से नहीं पालूँगी ऐसी तुम्हे शंका होना संभव है। लेकिन जो उत्तम शीखवती युद्धोपासिकाएँ हैं उनमें से ही मैं एक हूं ऐसा आप विश्वास माने। इसिछए किसी भी प्रकार की चिन्ता के बिना मृत्यु को आने दो। हे गृहपित, ऐसा न समझना कि मुझे समाधि-छाभ नहीं हुआ इसिछए तुम्हारी मृत्यु से मैं बहुत दु सी हो जाऊँगी। जो कोई युद्धोपासिका समाधि-छाभ वाछी होंगी उनमे से मैं एक हूं ऐसा समझो और मानसिक उपाधि छोड़ दो। हे गृहपित, वौद्ध धर्म का तत्त्व मैने अबतक नहीं समझा ऐसी भी शंका तुम्हें होगी, परन्तु जो तत्त्वज्ञ उपासिकाएँ हैं उनमें से ही में एक हूँ यह अच्छी तरह ध्यान में रखो और मन में से चिन्ताएँ निकाछ दो।"

१५. परन्तु सद्भाग्य से उस ज्ञानी स्त्री का पित अच्छा हो।
गया। जब बुद्ध ने यह बात सुनी तब उसके पित से उन्होंने कहा,
"हे गृहपित, तुम बड़े पुण्यशाली हो, कि नकुळ-माता जैसी उपदेश
करनेवाली और तुमपर प्रेम रखनेवाली स्त्री तुम्हें मिळी है। हे गृहपित,
उत्तम शीलवती जो उपासिकाएँ हैं उनमें से वह एक है। ऐसी पत्नी
तुम्हें मिळी यह तुम्हारा महाभाग्य है।"

#### १६, सच्चा चमत्कारः

हृदय को इस तरह परिवर्तित कर देना ही इन महापुरुषों का बड़ा चमरकार हैं। दूसरे चमरकार तो बाळकों को समझाने के खेळ हैं।

# बौद्ध शिक्षापद

उत्तम है अग्निशिखासम तप्त छोहे का भक्पण । नहीं असंयमी दुष्ट बन उत्तम राष्ट्राम्न का भोजन ॥ ध

१. प्रत्येक सम्प्रदाय प्रवर्तक अपने शिष्यो का बर्ताव, सदाचार, शिष्टाचार, शुद्धाचार, सभ्यता और नीतिपोपक हो इसके लिए नियम बनाते हैं। इन नियमों में से कुछ सार्वजनिक स्वह्म के होते हैं और कुछ उस-उस सम्प्रदाय की खास रूढ़ियों के स्वह्म के होते हैं, कुछ सार्वकालिक महत्त्व के होते हैं और कुछ का महत्त्व सारकालिक होता है।

२. बुद्ध धर्म के ऐसे नियमों को शिक्षापद कहते हैं। उनका विस्तृत विवरण श्री धर्मानन्द कीसम्बी की 'बौद्धसंघ का परिचय' पुरतक में दिया हुआ है।

श्री सहजानन्द स्वामी की शिक्पा-पत्री जैसे प्रत्येक आश्रम और वर्ण के लिए है वैसे ये नियम नहीं हैं। मुख्य रूप से ये भिक्पु

१. सेच्यो अयो गुछो भुत्तो तत्तो अग्गिसिखूपमी। यञ्जे भुञ्जेय दुस्सीको रहुपिनुं असंयतो। (धन्मपद)

२. गुजरात विद्यापीठ से प्रकाशित।

और भिक्पुणियों के लिए ही हैं। अर्थात् इन सब नियमों का परिचय यहाँ संक्षेप में आज की उपयुक्त भाषा में दिया जाता है:

## ३. शिष्यों का धर्म :

शिष्यों को अपने गुरु की शुश्रूपा इस प्रकार करनी चाहिए:

- (१) प्रातः कर्म बड़े सवेरे उठ, जूते उतार, वस्नों को व्यव-स्थित रख, गुरु को मुँह घोने के छिए दतीन और पानी देना और वैठने के छिए आसन विछाना। उसके वाद उन्हें नाश्ता देना। नाश्ता कर चुकने के वाद हाथ-मुँह घोने को पानी देना और नाश्ते का बर्तन साफ कर व्यवस्थित रूप से उसे जगह पर रख देना। गुरु के उठते ही आसन स्थान पर रख देना और वह जगह यदि गन्दी हुओ हो तो साफ कर देना।
- (२) विचरण—जव गुरु बाहर जाना चाहे तव उनके वाहर जाने के वस्त्र छाकर देना और पहने हुए कपड़े उतारने पर ले लेना। गुरु वाहर गाँव जानेवाले हों, तो उनके प्रवास के पात्र, बिछीना तथा वस्त्र व्यवस्थित रीति से बाँधकर तैयार रखना। गुरु के साथ अपने को जाना हो तो स्वयं व्यवस्थित रीतिसे वस्त्र पहन शरीर को अच्छी तरह देंक अपने पात्र, बिछीना व वस्त्र बाँधकर तैयार होना।
- (३) मार्ग में चलते समय शिष्य को गुरुसे बहुत दूर अथवा बहुत नजदीक से नहीं चलना चाहिए।

- (४) वाणी-संयम: गुरु के बोलते समय उनके वीचमें नहीं बोलना चाहिए, परंतु नियमका भंग न हो, ऐसा कुछ गुरु बोलें तो नम्रता से उसका निवारण करना चाहिए।
- (५) प्रत्यागमनं श्वाहर से वापस छौटते समय खुद पहले आकर गुरु का आसन तैयार करना। पैर धोने के छिए पानी और पट्टा तैयार रखना। आगे जाकर गुरु के हाथ में झाता और वेश इत्यादि हो तो ले लेना, घर में से पहनने का वस्त्र दे देना और पहना हुआ वस्त्र ले लेना। यदि वह वस्त्र पसीने से गीछा हो गया हो तो उसे थोड़ी देर धूप में सुखाना, लेकिन उसे धूप में ही नहीं रहने देना। वस्त्र का एकत्र कर लेना और ऐसा करते समय फट न जाय, इसकी सावधानी रखना। वस्त्रों को सँवार कर रख देना।
- (६) भोजन : नारते की तरह भोजन करते समय भी गुरू के आसन, पात्र, भोजन आदि की व्यवस्था करना । और भोजन के उपरांत पात्रादि साफ करना और जगह साफ करना ।
- (७) भोजन के पात्र किसी स्वच्छ पहे अथवा चौरंग पर रखना लेकिन नीचे जमीन पर नहीं रखना।
- (८) स्नान: यदि गुरु को नहाना हो तो उसकी व्यवस्था फरना। उन्हें ठडा या गर्म जैसा चाहते हो वैसा पानी देना। मदन की

धावश्यकता हो तो शरीर में तेळ छगाना अथवां मालिश कर देना। बालाशय पर नहाना हो तो वहां भीं गुरु की व्यवस्था करना। बानी में से वाहर निकळ शरीर पोछ, कपड़ं वदळ, गुरु को अँगोछा देना और आवश्यक हो तो शरार पोंछ देना। बाद में उन्हें घोये हुए कपड़े सौप गीले कपड़े स्वच्छ करके घो डाळना। उन्हें तनी पर सुखाना और सूखने के बाद व्यवस्थित घड़ी करके रख देना। लेकिन धूप में अधिक समय नहीं रहने देना।

(९) निवास- स्वच्छता : गुरुके निवास में रोज कचरा साफ कर देना। निवास साफ करते समय पहले जमीन पर की वस्तुएँ बैसे पात्र, वस्त्र, आसन, विद्योगा, तिकया आदि उठाकर बाहर अथवा ऊँचे रख देना। खिट्या बाहर निकालते समय दरवाजें से टकरावे नहीं, इसकी सावधानी रखना। खिट्याके प्रतिपादक (पायों के नीचे रखने के लकड़ी के अथवा पत्थर के ठीए) एक खोर रखना। पीकदान उठाकर बाहर रखना। विद्योगा किस तरह बिद्या है यह ध्यान में रखकर ही बाहर निकालना। यदि निवास में बाले आदि हो तो पहले छत साफ करना। गेरू से रँगी हुई दीवार ख्या पक्षा आँगन खराव हो गया हो तो पानी में कपड़ा गीला कर खसे निचाड़कर बादमें साफ करना। साधारण लिपी-पुती जमीन या बाँगन से धूल न उड़े इंसलिए पहले उसपर पानी छिड़ककर बाद में साफ करना। कर बाद से साफ करना। करना। कर बाद से साफ करना। करना। कर बाद से साफ करना। करना।

विस्तर, खाट, पाट, चौरंग, पीकदान आदि सब चीजें घूप में क्ष्वने योग्य स्थान पर रख देना।

- (१०) मकान में जिस दिशा से हवा के साथ धूळ उड़ती हो उस तरक की खिड़कियाँ बंद कर देना। ठंड के दिनों में दिन को खिड़कियाँ खुळी रखना और रातको बंद करना तथा गर्मी में दिन को वद रखना और रात को खुळी रखना।
- (११) शिष्य को अपने रहने की कोठरी, वैठने की कोठरी, एकत्र मिळने की वैठक, स्नानगृह तथा पाखाने को साफ रखना चाहिए। पीने तथा वरतने का जळ भरकर रखना, पाखाने में रखी कोठी में पानी खतम हो गया हो तो भरकर रखना।
- (१२) अध्ययन: गुरु के पास से नियत समय पर पाठ ले लेना और जो प्रश्न पृद्धने हो, वे पूछ लेना।
- (१३) गुरु के दोषों की शुद्धि: गुरु में धर्माचरण में असंतोष या त्रुटि उत्पन्न हुई हो अथवा मन में शंका उत्पन्न होने से मिश्यादृष्टि प्राप्त हुई हो तो शिष्य दूसरे के जरिए उसे दूर करावे अथवा स्वयं करें। अथवा धर्मापदेश करें। गुरु से संघ के खासकर नैतिक और सैद्धान्तिक नियमों का मंग हुआ हो तो उनका परिमार्जन हो और संघ उसे फिर से पहछी स्थिति में छा रखे, ऐसी योजना करना।
- (१४) वीमारी: गुरु की बीमारी में वे जब तक अच्छे न हों ध्यथवा न सरें तबतक बनकी सेवा करना।

# ४. गुरु के धर्मः

#### १५. अध्यापनः

अपने शिष्य पर प्रेम रखना और उस पर अनुवह करना, उसे अम-पूर्व क पढ़ाना, उसके धार्मिक प्रत्नों के उत्तर देना, उपदेश करना तथा रीति-रिवाजों का परिवय दे उसकी मदद करना।

## १६. शिष्य की सम्हाल :

अपने पास वस्न, पात्र आदि हों और शिष्य के पास न हों, तो उसे देना अथवा प्राप्त करके देना।

#### १७. वीमारी :

शिष्य की बीमारी में गुरु का जाना-पहचाना शिष्य है और वह गुरु-स्थान पर है, ऐसा बर्ताव करना।

## १८. कर्मकौशल १

कपड़े कैसे घोना, स्वच्छता तथा व्यवस्था कैसे करना और कायम रखना आदि वार्ते शिष्य को श्रमपूर्वक सिखाना।

# ५. भिक्षु ( समाज-सेवक ) की योग्यता ३

## १९. आरोग्यादि ।

बीद्ध भिन्न होने की इच्छा रखनेवाले में नीचे मुजब योग्यता याहिए—वह कुष्ट, गंड, किछास, क्य तथा अपन्मार के रोगों से पीड़ित न हो, पुरुपत्वहीन न हो, न्वतंत्र हो (यानी किसीके दासत्व में न हो ), कर्जदार न हो, माता-पिता की आज्ञा लेकर आया हो, बीस वर्ष पूरे हो गए हो और वस्त, बर्तन आदि साधन-युक्त हो।

२०. तैयारी :

भिन्न की नीचे मुजब तैयारी होनी चाहिए-

(१) आजीवन भिचाटन पर रहने की तैयारी; भिचा मिछ जावेगी तो सद्भाग्य।

(२) चीथड़ो के चीवर पर रहने की तैयारी हो : अखंड वस्त्र मिले तो सद्भाग्य।

(३) वृत्त के नीचे रहने की तैयारी हो : घंर मिले तो सद्भाग्य।

(४) गोमूत्र की औपिध से इकाज की तैयारी: घी, सक्छन आदि वस्तुएँ औपिध के रूप में भिलें तो सद्भाग्य।

२१. वतः

भिज्ञ के वत

भिन्न को नीचे मुजब व्रत पालना चाहिए—(१) शुद्ध व्रह्मचर्य (२) अस्तेय: भिन्न को घास का तिनका भी नहीं चुराना चाहिए— चार आना अथवा उससे अधिक की चोरी करने पर भिन्न

संघ से निकल जाय। (३) अहिसा: जान-त्रूझकर छोटे से जंतु

को भी नहीं मारना—मनुष्य-वध करनेवाला, श्रूण-हत्या करनेवाला निकळ जाय। (४) अदभित्वः अपने को प्राप्त न हुई समाधि प्राप्त हुई बतानेवाला भिन्न संघ में से निकल जाय।

#### ६. भाषाः

(२२) बौद्ध-धर्म के एक खास नियम द्वारा छोक-भाषाओं में ही खपदेश करने की आज्ञा दी गई है। वैदिक—(संस्कृत) भाषा में अनुवाद करने की मनाही की गई है।

# ७. अतिथि के धर्म ः

वाहरगाँव से विहार में जानेवाले भिन्न को वहाँ पहुँचनेपर नीचे मुजब बर्ताव करना चाहिए।

(२३) प्रवेश करते ही चप्पळ निकांछ झटक देना, छाता नीचे रख देना, सिर पर वहा हो तो उसे उतार कंधे पर लेना और धीरे से प्रवेश करना। भिज्ञुओं के एकत्रित होने की जगह की तछाश कर पैर घोना। पैर घोतें समय एक हाथ से पानी छोड़ना और दूसरे हाथ से पैर साफ करना; चप्पछ पोंछनेका कपड़ा वहाँ हैं यह पूछ उससे चप्पछ पोछना। पहले कोरे दुकड़े से पोंछ बाद में गीले कपड़े से पोंछना। विहार में रहनेवाले गृद्ध भिज्ञुओं को प्रणाम करना और छोटों के प्रणाम स्वीकार करना; अपने रहने के लिए स्थान की तछाश कर वहाँ आसन छगाना; खाने-पीने की तथा

मल-मूत्र त्याग की क्या सुविधा है, यह जानं लेना; जाने का, भाने का, रहने का तथा सामुदायिक उपासना का समय जान लेना।

#### ८. यजमान के धर्म :

आवासिक (विहार में रहनेवाले) भिन्नु की आगन्तुक भिन्नु का नीचे मुजब सत्कार करना चाहिए।

(२४) यदि आगन्तुक भिद्ध अपने से बड़ा हो तो उसके छिए आसन लगाना। पैर धोने का पानी तथा पाटा तैयार रखनाः सामने जाकर उसके हाथ में से सामान ले लेना। पानी पीना चाहता हो तो पूछना। वन सके तो उसकी चप्पट साफ करने का फपड़ा धो डालना। आगन्तुक को प्रणाम करना। उसे रहने का स्थान बताना। सं।ने आदि के नियमो की जानकारी देना। मछ-मूत्र त्याग की जगह बताना।

यदि आगन्तुक भिक्षु अपने से छोटा हो तो स्वयं आसनस्य रहकर हो बुजाना और 'अमुक अमुक स्थानोंपर पात्र, वस्त्र आहि रखो और अमुक आसन पर वैठो' आदि सूचनाएँ देना।

# ९. विदा छेनेवाले के कर्तव्य :

विहार से विदा लेकर जाने के पहले नीचे मुजब व्यवस्थ करके जाना चाहिए: २५. अपने बरतने में छिए हुए वरतनों को मूल स्थान पर रख देना अथवा जिन्हें सोंपना हो उनके स्वाधीन कर देना। अपने को रहने के लिए मिले हुए स्थान के खिड़की-द्रवाजे बंद करके दूसरे भिक्षुओं को (वे न हों तो चौकीदार को) सूचना देकर जाना चाहिए। खटिया पत्थर के चार ठीयों पर रख तथा उसपर चौरंग आदि रखकर जाना चाहिए।

#### १०. स्त्रियों के साथ संवंघ:

२६. एकान्त भिन्न को आपित काळ अथवा खनिवायें कारण के विना किसी स्त्री के साथ एकान्त में नहीं वैठना चाहिए। और सुज्ञ पुरुपों की अनुपिथित में उससे पाँच-छः वाक्यों के सिवा अधिक संभाषण, चर्चा, अथवा उपदेश नहीं करना चाहिए; उसके साथ एकाकी प्रवास नहीं करना चाहिए।

२७. एकान्त भंग: पति-पत्नी अकेले वैठे हों या सोए हों, उस भाग में पहले से सूचना दिए बिना भिक्पु को प्रवेश नहीं करना चाहिए।

२८. परिचर्या : भिक्यु को अपने निकट-सम्बधी के सिवा दूसरी स्त्री से वस्त्र धुळाना और सिळाना नहीं चाहिए।

२९. ॲंट: भिन्षु को किसी कौटुम्बिक संबंध-रहित स्त्री ष्रथवा भिन्पुणी को वस्त्रादि भेंट नहीं करना चाहिए।

#### ११. कुछ प्रमाणः

३०. खटिया : खटिया पाये के नीचे की अटनी ' से आठ सुगत अंगुळ ऊँची रखना, अधिक नहीं।

३१. आसन: आसन का आकार अधिक से अधिक छम्वाई दो सुगत विख्रत चौड़ाई छगभग डेढ़ सुगत विख्रत शीर पुराने आसन से निकाळी हुई चारों तरफ की किनार एक विख्रत। चारों

२ सुगत विकस्त को लगभग डेढ़ हाथ के बराबर कहा है; लेकिन इसमें कुछ भूल माल्म होती है। दूसरे स्थान पर सुगत-छंगुल, सुगत-चीवर ऐसे शब्द प्रयुक्त हुए हैं। मुझे लगता है कि सुगत यानी बुद्ध और सुगत-अंगुल, सुगत-विल्वस्त छोर सुगत-चीवर यानी बुद्ध की अंगुल-विल्वस्त और चीवर का आकार। विल्वस्त यानी बेढ़ हाथ। इसके अनुसार भिज्ञओं के दूसरी तरह के जीवन को देखते हुए यह बहुत बड़ा प्रमाण है। उदाहरण स्वरूप लुंगों के समान पहनने का पंचा ६×१॥=९ हाथ लंबा और २॥×१॥=३॥ हाथ चौड़ा हो नहीं सकता; लेकिन ६×२॥ वेंत बराबर (लगभग से १॥ से १॥ बार× लगभग २४") यह पर्याप्त गिना जा सकता है। आसन भी ३०"×२५" पर्याप्त होता है।

१ पायों की बैठक के ऊपर घोड़े के खुर अथवा टाप जैसे भाग।

तरफ जूने आसन की भिन्न रंग की किनार किए बिना आसन नहीं बनाना चाहिए।

३२. काछी-पंचाः लंबाई चार' सुगत विस्तत और चौड़ाई दो सुगत विस्तत ।

३३. घोतीपेचा : लंबाई छई सुगत वितरित और चौड़ाई छगभग ढाई सुगत विलस्त ।

३४. चीवर: लंबाई ९ सुगत विलस्त और चौड़ाई ७ सुगत विलस्त।

#### १२. सभ्यता १

३५. आसन और गति: शरीर की योग्य रीति से डंककर चलना और वैठना। नजर नीची रखकर चलना और वैठना। वर्म्ने उपाइकर नहीं चलना और वैठना। जोर से हँसते-हँसते या जोर से आवाज करते नहीं चलना और वैठना। चलते या वैठते शरीर को नहीं हिंलाना, हाथ नहीं हिंलाना, सिर नहीं घुमाना, कमर पर इाथ नहीं रखना, माथे पर ओढकर नहीं रखना, एडी की ऊँची नहीं रखना। पलस्थिका (पलाठी मार आएम कुसी या डोलती कुसी- जैसे शरीर को बना कर नहीं वैठना।

३६. भोजनं : भोजनं करते समय पात्रं की तर्रक ध्यान रखना, वरोसने की वस्तुओं की तरक ध्यान रखना, कोई वस्तु अधिकं न परो- खने के लिए ढकने या छिपाने की कोशिश नहीं करना। बीमारी के विना खास अपने लिए वस्तुएँ तैयार नहीं करवानां, दूसरे के पात्रें

की ओर नहीं ताकना, वड़े यास नहीं लेना, यास मुँह तक छाए बिना मुँह नहीं खोलना, अंगुलियाँ और हथेली मुँह में डालकर भोजन नहीं करना। मुँह में श्रास के रहते नहीं बोछना, हाथ झटकाते-झटकाते भोजन नहीं करना, भात इधर-उधर फैलाकर नहीं खाना, जीभ इधर-उधर फिराते हुए नहीं खाना, चपचप आवाज नहीं करना, सू-सृ आवाज करते हुए नहीं खाना, हाथ, ओंठ या थाछी नहीं चाटना, जूठे हाथ से पानी का गिलास नहीं लेना, जूठा पानी रास्ते में नहीं

३७. शौच : विना वीमारी के खड़े-खड़े, घास पर या पानी मे शौच या पेशाव नहीं करना ।

# कुछ प्रसंग और निर्वाण

शान्ति और सहन-शीलता परम तप है, बुद्ध निर्वाण को परम श्रेष्ठ बतलाते हैं। परघाती प्रव्रजित नहीं होता, दूसरे को पीड़ा न देनेवाला ही श्रमण है।

### 🎋 श्रानकी कसौटी :

महापुरुषों के उपदेश यह दर्शाते हैं कि उन्होंने क्या सोचा है, उनके उपदेश से समाज पर होनेवाला असर उनकी वाणी के प्रभाव को बताला है। लेकिन उन विचारों और वाणी के पीछे रही हुई निष्ठा उनके जीवन-प्रसंगों से ही जानी जाती है। मनुष्य जितना विचार करता है उतना बोळ नहीं सकता और बोळता है उतना कर नहीं सकता। इसळिए वह जो करता है उसपर से ही उनका तस्वझान छोगों के हृद्य में कितना उतर पाया है, यह परखा जा सकता है। र. सिन्न-भावना:

जो जगत्-सम्बन्धी मैत्री-भावना की अपने की मूर्ति बना सकता है, वह बुद्ध के समान होता है, यह कहने में कोई आपित

१. खन्ती परमं तपो तितिक्खा
निष्वानं परमं वदन्ति बुद्धा ।
निष्वि पष्विति पर्सप्याती
समणो होति परं विहेठयन्तो ॥ (धम्मपद )
(धर)

नहीं। प्राणीमात्र के प्रति मित्रत्व के सिवा उनकी कोई दृष्टि ही नहीं थी। उनसे वैरमाव रखनेवाले कितने ही छोग निकले। निकृष्ट-से-निकृष्ट मिश्या दूपण छगाने से लेकर उन्हें मार डाछने तक के प्रयत्न किए गए। लेकिन उनके हृदय में उन विरोधियों के प्रति भी मित्रता के अतिरिक्त किसी प्रकार के हीन-भाव नहीं आए, यह नीचे के प्रसंगों से समझा जा सकता है, और उन पर से अवतार योग्य के.न पुरुष होते हैं, यह ध्यान में आ सकता है।

## ३ कौद्यांवीकी रानीः

कौशांबी के राजा उदयन की रानी जब कुमारी थी तब उसके पिता ने बुद्ध से उसका पाणिग्रहण करने की प्रार्थना की थी। लेकिन उस समय बुद्ध ने उत्तर दिया था कि, "मनुष्य का नाशवंत शरीर पर से मोह छूटने के छिए मैंने घर छोड़ा है। विवाह करने में मुझे कोई कानंद नहीं रहा। मैं इस कन्या को कैसे स्वीकार करूँ ?"

४. अपने-जैसी सुन्दर कन्या को अस्वीकार करने से उस कुमारी को अपना अपमान लगा। समय आने पर उसने बुद्ध से बद्ला लेने का निश्चय किया। कुछ दिनो वाद वह उदयन राजा की पटरानी हुई।

५. एक बार बुद्ध कौशांबी में आए। शहर के गुंडो को धन देकर उस रानी ने उन्हें सिखाया कि जब बुद्ध और उनके शिष्य भिक्पा के छिए शहर में भ्रमण करें तब उन्हें खूव गाल्यों दो। इस तरह जब बुद्ध का संघ गिल्यों में प्रविष्ट हुआ कि चारों तरफ से सनपर वीभत्स गालियों की वर्षा होने लगी। कई शिष्य अपशब्दों से क्षुड्थ हो उठे। आनंद नामक एक शिष्य ने तो शहर छोड़कर जाने की बुद्ध से प्रार्थना की।

६. बुद्ध ने कहा: "आनंद यदि वहाँ भी छोगं अपने को गाकियाँ देंगे तो क्या करेगें ?"

आनंद वोळा: " अन्यत्र कहीं जावेंगे ? " बुद्ध: " और वहाँ भी ऐसा ही हुआ तो ? " आनंद: " फिर किसी तीसरे स्थान पर।"

वुद्ध: "आनंद, यदि हम इस तरह भाग-दौड़ करते रहेंगे तो निष्कारण कलेश के ही पात्र होगे, उल्टे, यदि हम इन छोगो के अप-शब्द सहन कर लेंगे तो उनके भय से अन्यत्र जाने का प्रयोजन नहीं रहेगा। और उनकी चार-आठ दिन उपेक्षा करने से वे स्वयं ही चुप हो जावेंगे।

जुद्ध के कहे अनुसार सात-आठ दिन में ही शिष्यों को
 इसका अनुभव हो गया।

# ८. हत्या का आरोपः

एक समय बुद्ध श्रावस्ती में रहते थे। उनकी छोक-प्रियता के कारण उनके भिक्षुओं का शहर में अच्छा आदर-सन्मान था। इस छिए दूसरे सम्प्रदाय के वैरागियों को ईर्घ्या होने ढगी। उन्होंने बुद्ध के संबंध में ऐसी बात उड़ाई कि उनकी चाल-चलन अच्छी नहीं है। थोड़े दिनों के बाद वैरागियों ने एक वैरागी स्त्री का खून करवा उसका शव बुद्ध के विहार के पास एक गढ़े में फिकवा दिया; और बाद

में राजा के समन्न धापने, संघ की एक छी के खो जाने की फरियाद की छीर बुद्ध तथा उसके शिष्यों पर शक प्रकट किया। राजा के आदमियों ने शव की तलाश की और उसे बुद्ध के विहार के पास हुँद निकाल। थोड़े समय में सारे शहर में यह बात फैल गई और बुद्ध तथा उनके भिक्पुओं पर से लोगों का विश्वास उठ गया। हर कोई उनके ऊपर थूं-थू करने छगा।

९. ईससे बुद्ध जरा भी नहीं हरे। 'झूठ बोळनेवाले की पाप के सिवा दूसरी गति नहीं है ' यह जानकर वे शान्त रहे।

१० कुछ दिनों बाद जिन हत्यारों ने वैरागिन का खून किया था वे एक शराब के अड्डेपर जमा होकर खून करने के छिए मिले दुए धन का वॅटवारा करने छगे। एक बोछा : "मैंने सुन्दरी को मारा है इसछिए में बड़ा हिस्सा लूँगा।"

दूसरा बोखा: 'विदि मैंने गठा न दबाया होता तो सुन्दरी चिल्छाकर हमारा भंडाफोड़ कर देती।"

११ यह बात राजा के गुप्तचरों ने सुन छी। उन्हें यकड़ कर वे राजा के पास ले गए। इत्यारों ने अपना अपराध स्वीकार कर जो कुछ हुआ था कह दिया। सुद्ध पर कमाया गया अपराध मिथ्वा सावित होने से उनके प्रति पूज्यभाव और भी यह गया और पहले के सब वैरागियों का तिरस्कार हुआ।

## १२. देवद्तः

उनका तीसरा विरोधी देवदत्त नामक उन्हींका एक शिष्य था। देवदत्त शाक्य-वंश का ही था। वह ऐश्वय का अत्यंत छोभी था। उसे मान और बड्प्पन चाहिए था। उसने किसी राजकुमार को प्रसन्न कर अपना कार्य सिद्ध करने का विचार किया।

१३. राजा विविसार्र के एक पुत्र का नाम आजातशत्रु था। देवदत्त ने असे फुसलाकर अपने वशमें कर लिया।

१४ बाद में वह बुद्ध के पास आकर कहने लगा: "आप अब बूढ़े हो गए हैं इसलिए सारे भिन्नुओं का मुझे नायक बना दें और आप अब शांति से शेष जीवन व्यतीत करें।"

१५. वुद्ध ने यह माँग स्वीकार नहीं की। उन्होंने कहा: "तुम इस अधिकारके योग्य नहीं हो।"

१६. देवदत्त को इससे अपमान मालूम हुआ। उसने बुद्ध से बद्छा लेने की मन में ठान छी।

१७. वह अजातरात्रु के पास जाकर वोछा: "कुमार, मनुष्य-शरीर का भरोसा नहीं। कब मर जावेंगे, कहा नहीं जा सकता। इसिछए जो कुछ प्राप्त करना है उसे जल्दी ही कर लेना चाहिए। इसका कोई निश्चय नहीं हैं कि तुम पहले मरोगे या तुम्हारे पिता। तुम्हें राज्य मिळने के पहले ही तुम्हारी मृत्यु होना संभव है। इसिछए राजा के मरने की राह न देख उसे मारकर तुम राजा बनो और बुद्ध को मारकर मैं बुद्ध वन्रुगा।" १८. अजातरात्रु को गुरु की युक्ति ठीक जँची। उसने बूढ़े पिता को वन्दीगृह में डाल भूखो मार डाला और स्वयं सिंहासन पर चढ़ वैठा। अव राज्य में देवदत्त का प्रभाव बढ़ जाय तो इसमें आस्वर्य क्या ?

होग जितना भय राजा से खाते थे उससे अधिक देवद्र से डरते थ। युद्ध का खून करने हिए उसने राजा को प्रेरित किया। लेकिन जो जा हत्यारे गए वे युद्ध को मार ही न सके। निरित्तशय अहिंसा और प्रेमचृति, उनके वैराग्यपूर्ण अंतःकरण में से निकहता हुआ मर्मरपर्शी उपदेश उनके शत्रुओ के हृदयों की भी युद्ध कर देता। जो जो हत्यारे गए वे युद्ध के शिष्य हो गए।

#### १९. शिला प्रहार :

Ĭ,

देवदत्त इससे चिढ़ गया। एक बार गुरु पर्वत की तलहरी की छाया में भ्रमण कर रहे थे, तब पर्वत पर से देवदत्त ने भारी शिला उनके ऊरर ढकेंक दी। देवयोग से शिला तो उन पर नहीं गिरी लेकिन, उसकी चीप उड़कर बुद्ध देव के पैर में छग गई। बुद्ध ने देवदत्त को देखा। उन्हें उसपर दया आ गई। वे बोले: "अरे मूर्ख, खून करने के इरारे से जो तूने यह दुष्ट कृत्य किया, उससे तू कितने पाप का भागी बना, इसका तुझे भान नहीं है।"

२०. पैर की चोट से वहुत समय तक चलना-फिरना अशक्य हो गया। भिन्नओं को भय हुआ कि फिर से देवदत्त बुद्ध को मारने का उपाय करंगा। इससे वे रातिंदन उनके आसपास पहरा देने लगे। बुद्ध को जब इस बात की खबर लगी, तब उन्होंने कहा: "भिजुओ, मेरे शरीर के लिए चिंता करने की आवश्यकता नहीं है। मैं नहीं चाहता कि मेरे शिष्य डरकर मेरे शरीर की रच्चा करें। इसलिए पहरा न देकर सब अपने-अपने काम में लगें।"

#### २१. हाथीपर विजयः

कुछ दिनों के बाद बुद्ध अच्छे हो गए। लेकिन देवदत्त ने पुनः एक हाथी के नीचे द्वाने का विचार किया। बुद्ध एक गछी में भिक्षा लेने को निकले कि सामने से देवदत्त ने राजा का एक मत्त हाथी उन पर छोड़ दिया। छोग इधर-उधर भागने छगे। जिसे जो जगह दीखी वह वहीं चढ़ गया। बुद्ध को भी ऊपर चढ़ जाने के छिए कुछ भिक्षुओं ने आवाज दीं। लेकिन बुद्ध तो हदता से जैसे चछते थे वैसे ही चछते रहे। अपनी संपूणें प्रेमवृत्तिका एकीकरण कर उन्होंने सारी कहणा अपनी आँखों में से हाथी पर वरसाई। हाथी अपनी स्पूँड़ नीचे कर एक पाछत् कुत्ते की तरह बुद्ध के आगे खड़ा रह गया। बुद्ध ने उसपर हाथ फेरकर प्यार जतछाया। हाथी गरीब वन बापस गजशाछा में अपने स्थानपर जाकर खड़ा हो गया।

दृण्डेनेके दमयन्ति अंकुसेहि कसाहि च। अदृण्डेन असरथेन नागो दनो महेसिना॥

—पशुओं को कोई दण्ड से, अंकुश अथवा लगाम से वश में रखते हैं, लेकिन महर्पि ने बिना दण्ड और शस्त्र ही हाथी को रोक दिया।

## २२. देवदत्त की विमुखताः

वाद में देवदत्त ने बुद्ध के कुछ शिष्यों को फोड़कर जुदा पंथ निकाला। पर उन्हें वह रख नहीं सका और सारे शिष्य वापस बुद्ध की शरण में आ गए। कुछ समय बाद देवदत्त बीमार हो गया। उसे अपने कर्मी के छिए पश्वात्ताप होने लगा। पर उन्हें बुद्ध के समक्ष प्रकट करने के पहले ही उसकी मृत्यु हो गई।

२३. अजातरात्रु ने भी अपने कर्मों के छिए पश्चात्ताप किया। उसने फिर से बुद्ध की शरण छी और सन्मार्ग पर चळने छगा।

#### २४. परिनिर्वाणः

अस्सी साल की उम्र होनेतक वुद्ध ने धर्मोपदेश किया। संपूर्ण मगध में उनके इतने विहार फैल गए कि मगध का नाम 'बिहार' पड़ गया। हजारो लोग बुद्ध के उपदेश से अपना जीवन सुधारकर सन्मार्ग पर लगे। एक बार भिचा में कुछ अयोग्य अस्र मिलने से बुद्ध को अतिसार का रोग हो गया। उस बीमारी से बुद्ध उठे ही नहीं। गोरखपुर जिले में कसया नामक एक प्राम है। वहाँ से एक मील अन्तर पर माथाकुं वर का कोट नामक स्थान है, उसके आगे उस काल में कुसिनारा नामक प्राम था। वहाँ बुद्ध का परिनिर्वाण हुआ।

## २५, उत्तर कियाः

उनकी मृत्यु से उनके शिष्यों में बहुत शोक छा गया। ज्ञानी शिष्यों ने सारे संस्कार अनित्य हैं, किसी के साथ सदा का समागम नहीं रह सकता, इस विवेक से गुरु का वियोग सहन किया। युद्ध के फूको पर कहाँ समाधि बाँघी जावे इस विपय पर उनके शिष्यों में बहुत कलह मच गई। आखिर उन फूकों के आठ विभाग किए गए। उन्हें भिन्न भिन्न स्थानों पर गाड़कर उनपर स्तूप बांधे गए। ये फूल जिस घड़े मे रखे गए थे उस घड़े पर और उनकी चिता के कीयलों पर भी दो स्तूप बांधे गए।

## २६. वौद्ध तीर्थ :

फूळ पर बांधे हुए आठ स्तूप इन श्रामों में हैं: राजगृह (पटना के पास), वैशालो, किपळवस्तु, अरु अक्ष्यं, रत्नश्राम, वेहृद्वीप पाचा और कुसिनारा। बुद्ध का जन्मस्थान लुंबिनोवन (नेपाल की तराई में), ज्ञानशित का स्थान बुद्धगया, श्रथमोपदेश का स्थान सारनाथ (काशी के पास) और परिनिर्वाण का स्थान कुसिनारा गौद्ध धर्म के तीर्थ के रूप में लंबे समय तक पुजते रहे।

#### १७. उपसंहार :

ऐसी पूजा विधि से बुद्ध के अनुयायियों ने बुद्ध के प्रति अपना आदर प्रकट किया। लेकिन उनके खुद के अंतिम उपदेश में इस प्रकार कहा हुआ है: "मेरे परिनिर्वाण के बाद मेरे देह की पूजा करने के बखेड़े में न पड़ना। मैंने जो सन्मार्ग बताया है उस पर बखने का प्रयत्न करना। सावधान, उद्योगी और शांत रहना। मेरे अभाव में मेरा धर्म और विनय को ही अपना गुरु मानना। जिस-की उत्पत्ति हुई है, उसका नाश है यह विचार कर सावधानी पूर्वक धर्तीव करना।"

## २८. सच्ची और झूठी पूजा :

बुद्धदेव के तीर्थस्थानों की यात्रा कर हम उनकी पूजा नहीं कर सकते। सत्य की शोध और आचरण के लिए उसका आग्रह, उसके लिए भारी से भारी पुरुपार्थ और उनकी अहिंसा वृत्ति, मैत्री, कारण्य आदि सद्भावनाओं को सबको अपने हृदय में विकसित करना चाहिए। यही उनके प्रति हमारा सच्चा आदर हो सकता है और उनके बोध-वचनों का मनन ही उनकी पूजा और यात्रा कहीं जा सकती है।

## टिप्पणियाँ

## १. सिद्धार्थकी विवेक-बुद्धिः

जो मनुष्य हमेशा आगे बढ़ने की वृत्तिवाछा होता है वह एक ही स्थित में कभी पड़ा नहीं रहता। वह प्रत्येक वस्तु में से सार-असार शोधकर, सार को जान लेने योग्य प्रवृत्ति कर असार का त्याग करता है। ऐसी सारासार की चलनी का नाम ही विवेक है। विवेक और विचार उन्नत्ति के द्वार की चाबियाँ हैं।

कई छोग अत्यंत पुरुपार्थी होते हैं। वे मिखारी की स्थितिमें से श्रीमान् बनते हैं। समाज के एकदम निचले स्तर में से पराक्रम और बुद्धि के द्वारा ठेठ ऊपरी स्तर पर पहुँच जाते हैं, और अपार जन-प्रसिद्धि प्राप्त करते हैं। मट्ठर समझे जानेवाले विद्यार्थी केवल छगन और उद्योग से समर्थ पंडित हो जाते हैं। यह सब पुरुपार्थ की महिमा है। पुरुषार्थ के विना कोई भी स्थिति या यश प्राप्त नहीं होता।

लेकिन पुरुपार्थ के साथ यदि विवेक न हो तो विकास नहीं होता। विकास की इच्छावाळा मनुष्य जिस वस्तु के छिए पुरुपार्थ कर रहा हो, उस वस्तु को अपना अतिम ध्येय कदापि नहीं मानता; लेकिन उसे प्राप्त करने के छिए जिस शक्ति की जरूरत होती है उसे प्राप्त करना ही उसका ध्येय होता है। धन को तथा प्रसिद्धि को वह जीवन का सर्वस्व नहीं मानता, लेकिन धन और प्रसिद्धि प्राप्त करना माता है, वह इस प्रकार प्राप्त की जाती है, और उसे इस प्रकार प्राप्त की जाती है, और उसे इस प्रकार प्राप्त करना चाहिए, इसी में छगे रहने पर उसके पास धन का हतना ढेर और इतनी छोक-प्रसिद्धि आती है जिसे देख, अनुभव कर वह उसका मोह त्याग देता है; और इसके आगे जो कुछ है, उसकी शोध में अपनी शिक्त छगाता है।

इससे उन्हें, दूसरे छोग एक ही स्थित में जीवन पर्यत पड़ें रहते हैं। धन को अथवा छांक-प्रसिद्ध को या उससे मिछनेवाले सुखों को ही सर्वस्व मानने से दानों भार रूप हो जाते हैं और उन्हें सम्हाठने में ही आयु पूरी हो जाती है। इतना ढेर जमा करने पर भी उसमें से वह नहीं ही निकछते। धन से और वड़प्पन के आधार पर मैं हूँ और सुखी हूँ, ऐसा मानकर वह भून करता है। लेकिन ऐसा विचार नहीं करता कि मेरे द्वारा, मेरी शक्ति के द्वारा धन और वड़प्पन आया है, मैं मुख्य हूँ और ये गौण हैं।

>>

ļ

किसी भी कार्यचेत्र में रहकर अपनी शक्ति का अत्यत निस्सीम विकास करना इष्ट है। अल्प-संतोप और अल्प-यश से वृष्ति उचित नहीं, लेकिन कार्यचेत्र प्रधान वस्तु नहीं है। कार्यद्वारा जीवन का अभ्युदय प्रधान है, इसे नहीं भूछना चाहिए।

जो यह नहीं भूळते उन्हें किसी भी न्थित में व्यतीत हुए जीवन के हिस्से के छिए शोक करने की जरूरत नहीं होती। उनका संपूर्ण जीवन उन्हें ऊँचा उठाकर ले जानेवाले राखे-जैसा रुगता है।

कार्यक्षेत्र प्रधान नहीं है, इसका अर्थ यह नहीं कि प्रशृत्तियाँ बारबार बदछनी चाहिए। लेकिन प्रशृत्ति में से अपनी प्रत्येक शक्ति और भावना के विकास पर दृष्टि रखना आवश्यक है। धन प्राप्त करना आता है तो दान करना भी आना चाहिए; दान से प्रसिद्धि सिछी हो तो गुष्त दान में निपुणता प्राप्त करनी चाहिए। धन पर प्रेम है, तो मनुष्य पर भी प्रेम करना आना चाहिए। इस तरह इत्तरोत्तर आगे बढ़ा जा सकता है।

## २. सिद्धार्थ की भिक्पा-वृत्ति :

स्नान आदि शौचिविधि, पिनत्रतासे किया हुआ सात्विक भोजन, व्यायाम इन सब का फळ चित्त की प्रसन्नता, जागृति और छुद्धि है। स्नान से प्रसन्नता होती है, नीद उड़ जाती है, स्थिरता आती है और कुछ समय तो मानो त्यौहार के दिन जेसी पिनत्रता मालूम होती है। ऐसा सबका अनुभव होगा हो। ऐसा ही पिरणाम छुद्ध अन्न आदि के नियमों के महत्त्व से आता है। आसपास वा चातावरण अपने शरीर अर मनपर गुरा असर न हाल सके, इस. हए इन सब नियमों का पालन किया जाता है।

लंकिन जब ये वार्ने भुजा दी जाती हैं तब इन नियमों का पाछन ही जीवन का सर्वन्य बन बैठता है; साधन ही साध्य हो जाता है और जब ऐसा होता है तब उन्नति की आर ले जानेवाली जीवन-नौका पर यह नियम जमीन तक पहुँचे हुए लगर की तरह

हो रहते हैं। वाद में ऐसा भी होता है कि उनसे छूटने की इच्छा रखनेवाळा उन्हें एकदम तोड़ डाळता है।

फिर यह नियम छुसंस्कार, अप्रसन्नता अजागृति आदि के सामने किले के समान हैं। जिस समय किले से वाहर निकल्कर छड़ने की योग्यता आती है। उसमें पड़े रहना भार रूप मालूम होता है और उसी तरह जब मैत्री, करुणा, समता, आदि उदाच भावनाओं से चित्त भर जाता है तब उन नियमों का पाळन प्रसन्नता छादि के बदले उद्देग ही पैदा करता है। वह मनुष्य उस किले में कैसे रह सकता है?

चित्त की प्रसन्नता का अर्थ विषयों का आनंद नहीं है। भोग-विलास से कइयों का चित्त प्रसन्न रहता है। चाय, वीड़ी, शराब आदि से बहुतों का चित्त प्रसन्न होता है और बुद्धि जागृत होती है। कई मिष्टान्न से प्रसन्न होते हैं। लेकिन यह प्रसन्नता यथार्थ नहीं है, यह विकारों का चिणक आनंद है। जिस समय मन पर किसी तरह का वोझ न हो, उस समय काम से मुक्त होकर घड़ीभर आराम लेने में जैसा जिस्हित्म, स्वासाविक आनद होता है, वहीं सहज प्रसन्नता है।

#### ३. समाधि :

इस शब्द से सामान्य रूप में छोग ऐसा समझते हैं कि प्राण को रोक अधिक समय तक शव के समान पड़े रहना समाधि रहे। अमुक एक वस्तु या विचार की भावना करते-करते ऐसी स्थिति हो जाय कि जिससे देह का भान न रहे, श्वासोच्छ्वास धीमा अथवा बंद हो जाय और मात्र उस वस्तु अथवा विचार का ही दर्शन हो, इसे समाधि शब्द से पहचाना जाता है।

उपर कही हुई रिथित को प्राप्त करने के मार्ग की हठयोग कहते हैं। सिद्धार्थ ने कालाम और उद्रक द्वारा इस हठयोग की समाधि प्राप्त की थी, ऐसा माल्स होता है। इस प्रकार की समाधि से ससाधि-काल में सुख और शांति होती है। समाधि पूरी होने पर वह सामान्य लोगों की तरह ही हो जाता है।

लेकिन समाधि शब्द एक ही अर्थ में प्रयुक्त नहीं होता। और सिद्धार्थ ने अपने ही समाधि-योग से अपने शिष्यों को शिका दी है। वह हठयोग की समधि नहीं है। जिस वस्तु अथवा भावना के साथ चित्त ऐसा तद्रूप हो गया हो कि उसके सिवा दूसरा कुछ देखकर भी उसका कोई असर नहीं हो सकता अथवा सर्वश उसीका दर्शन होता है, उस विषय में चित्त की समाधि दशा कहाती है। मनुष्य की जो स्थिर भावना हो, जिस भावना से वह कभी नीचे नहीं उतरता हो उस भावना में उसकी समाधि है, ऐसा समझना चाहिए। समाधि शब्द का धात्वर्थ भी यही है। उदाहरण से यह विशेष स्पष्ट होगा।

लोभी मनुष्य जिस जिस वस्तु को देखता है उसमें घन को ही दूंदता रहता है। इसर जमीन हो या उपजाऊ, छोटा फूछ हो का सुवर्णसुद्रा, वह यही ताकता है कि इसमें से कितना घन मिलेगा। V

जिस दिशा की ओर वह नजर फेंकता है, उसमें से वह धन प्राप्ति की संभावना को ढूँदता है। उसे सारा जगत धनरूप ही भासित होता है। इंड्ते पित्तयों के पंत्रों, जाति-जाति की तितिष्ठयों और खुळी टेकड़ियों, नहरें निकाळने जैसी निदयों, तेळ निकाळने जैसे कुंओ, जहाँ वहुत छोग आते हैं ऐसे तीर्थस्थानों आदि सवको वह धन-प्राप्ति के साधन के रूप में उत्पन्न हुआ मानता है। चिन्त की ऐसी दशा को छोग समाधि कह सकते हैं।

कोई रसायन-शास्त्री जगत में जहाँ-तहाँ रासायनिक क्रियाओं के ही परिणाम रूप सबको देखता है। वह शरीर में, वृत्त में, पत्थर में, आकाश में, सब जगह रसायन का ही चमत्कार देखता है। ऐसा कह सकते हैं कि उसकी रसायन में समाधि छग गई है।

कोई सादमी हिंसा से ही जगत के व्यवहार को देखता है। वड़ा जीव छोटे को मारकर ही जीता है, ऐसा वह सब जगह निहारता है। "बछवान को ही जीने का अधिकार है" ऐसा नियम वह दुनिया में देखता है। उसकी हिंसा-भावना में ही समाधि छग गई समझना चाहिए।

फिर कोई आदमी सारे जगत को प्रेम के नियम पर ही रचा हुआ देखता है। होष को वह अपवाद रूप में अथवा विकृत रूप में देखता है। संसार का शाश्वत नियम—संसार को स्थिर, रखनेका नियम—परस्पर प्रेमवृत्ति है, ऐसा ही उसे दीखता है। उसके विच की प्रेम-समाधि है।

काई भक्त अर्ने इष्ट-देव की मूर्ति को हो अणु-अणु में प्रत्यस्वत् देखता है, उसकी मूर्ति-समाधि समिक्षए।

इस प्रकार जिस भावना में चित्त की स्थिरता हुई हो उस आवना को उसको समाधि कहना चाहिए।

प्रत्येक मनुष्य को इस तरह कोई-न-कोई समाधि है। लेकिन की भावनाएँ मनुष्य की उन्नति करनेवा**छी हैं, उसका चित्त** शुद्ध हरनेवाळी है, उन भावनाओं की समाधि अभ्यास करने योग्य कही जोती है । ऐसी सारिवक समाधियाँ ज्ञान-शक्ति, उत्साह, आरोग्य, **भादि सब को बढ़ानेवाछी हैं। वे दूसरों को भी आशीर्वाद रू**प होती हैं। उनमें स्थिरता होने पर फिर चंचलता नहीं आती; इसके षाद नीचे की हलको भावना में प्रवेश नहीं होता। ऐसी भावनाएँ पैत्री, करुणा, प्रमोद, उपेचा आदि वृत्तियों की हैं। एक बार स्थिरता से प्राणिमात्र के प्रति मैत्री-भावना होने पर उससे उतरकर हिंसा षा हे प नहीं ही होता। ऐसी भावनाओं और शीछो के अभ्यास धे अनुष्य शांति शौर सत्य के द्वार तक पहुँचता है। मानवों के इस प्रकार के उत्कर्प विना हठयोग की समाधि विशेष फल प्रदान नहीं हरती। इस प्रकार समाधि-साभ के बारे में बौद्ध-प्रंथा में बहुत **बुन्दर** सूचनाएँ हैं।

## ए. समाज-स्थिति ध

सच देखा जाय तो प्रत्यंक काल में तीन प्रकार के लीग हीते हैं: एक प्रत्यच्च नारावंत जगत को भोगने की तृष्णावाले; दूसरे मरने के वाद ऐसे ही काल्पनिक होने से विशेष रम्य छगनेवाले जगत को भोगने की तृष्णावाले (ऐसे छोग इन काल्पनिक भोगों के छिए काल्पनिक देवों की अथवा भूतकाल में हुए पुरुपों को कल्पना से अपने से विजातीय स्वक्ष्य दे उनकी उपासना करते हैं।); तीसरे मोच की वासनावाल अर्थात् प्रत्यच सुख, दुख, हर्ष, शोक से मुक्ति की इच्छावाले नहीं, किंतु जन्म और मरण के चक्कर से निवृत्त होने की इच्छावाले।

इससे चौथे, संत पुरुष, प्रत्यच्च जगत में से भोग-भावना का नाश कर, मृत्यु के बाद भोग भोगने की इच्छा का भी नाश करते हैं तथा जन्म-मरण की परंपरा के भय से उत्पन्न हुई मोच्च वासना को भी छोड़ जिस स्थिति में, जिस समय वे हो उसी स्थिति को शांतिपूर्वक धारण करनेवाले होते हैं। वे भी प्रत्यच्च को ही पूजनेवाले हैं, किन्तु इनमें उनकी भोगवृत्ति नही है; केवल मैत्री, कारूष्य या प्रमोद की वृत्ति से ये प्रत्यच्च गुरु और भूत प्राणी को पूजते हैं।

इस प्रत्येक उपासना से मनुष्य को पार होना पड़ता है। कितने समय तक वह एक ही भूमिका पर टिका रहेगा, यह उसकी विवेक दशा पर अवलिवत रहता है।

#### ५. शरणत्रयः

भिन्न-भिन्न नाम से इस शरण-त्रय की प्रत्येक सम्प्रदाय ने भहिमा स्वीकार की है। इनका शरण यह है कि ये शरण-त्रय स्वासा- विक ही हैं। गुरु में निष्ठा, साधन में निष्ठा और गुरुभाइयों में प्रीति अथवा संत-समागम। इस त्रिपुटी के बिना किसी पुरुष की उन्नति नहीं होती। बौद्ध शरण-त्रय के पीछे यही माचना रही है। स्वामी-नारायण सम्प्रदाय में इन तीन भावनाओं को निश्चय (सहजानंद स्वामी में निष्ठा), नियम (सम्प्रदाय के नियमों का पाळन) और पच्च (सत्संगियों के प्रति बंधु-भाव) इन नामों से संवोधित किया है।

बुद्धं शरणं गच्छामि—इम शरण की यथार्थता तो वास्तविक रूप में तब ही थी जब बुद्ध प्रत्यत्त थे। अपने गुरुकी पूर्णता के विषय में दृढ़ श्रद्धा न हो तो शिष्य ऊँ वा उठ नहीं सकता। जब तक ब्रह्मिष्ठ गुरु की प्राप्ति न हो तब तक ही मुमुक्पु को किसी देवादिक के प्रति या भूतकाळीन अवतारों की भिक्त में रस आता है। गुरु-प्राप्ति के बाद गुरु ही परम दैवत् परमेश्वर बनते हैं। वेद धर्मों में अर्थात् अनुभव अथवा ज्ञान के आधार पर एचं हुए समस्त धर्मों में गुरु को ही सर्वश्रेष्ठ दैवत् माना है।

लेकिन जब-जब कोई गुरु सम्प्रदाय स्थापित कर जाते हैं तब प्रत्यच्च गुरु की उपासना में से परोच्च अवतार या देव की उपासना में से परोच्च अवतार या देव की उपासना में ने सम्प्रदाय उतर पड़ते हैं। समय बीतने पर आद्यस्थापक परमेश्वर का स्थान प्राप्त करता है और वह अपना तारक है इस श्रद्धा की नींव पर सम्प्रदाय की रचना होती है। उसके बाद इस प्रथम शरण की भावना भिन्न ही स्वरूप धारण करती है।

ये तीन शरण आध्यात्मक मार्ग मे ही उपकारी हैं यह नहीं मानना चाहिए। कोई भी संस्था या प्रवृत्ति नेता या आचार्य के प्रति श्रद्धा, उनके नियमों का पालन और उनसे सम्बद्ध दूसरों के प्रति वन्धुभाव विना यशस्वी नहीं हो सकती। "अपनी सस्था का अभिमान" इन शब्दों में ही ये तीन भावनाएँ पिरोई हुई हैं, और इसी से ऊपर कहा है कि यह शरणत्रय श्वाभाविक है।

वर्तमान काल मे गुरु-मिक्त के प्रति उपेन्ना या अनादर की चिन्न कई स्थानो पर देखने में आती है। उन्नित की इच्छा रखनेवाले को यह चित्त स्वीकार करने के ठाठच में नहीं पड़ना चाहिए। आर्यचृत्ति के धर्म धानुभव के मार्ग हैं। अनुभव कभी भी वाणी से वताये नहीं जा सकते। पुस्तकों इससे भी कम बताती हैं। पुस्तकों से सारा ज्ञान प्राप्त होता हो तो विद्यार्थियों के मूठान्तर, बारहखड़ी और सी या हजार तक अंक सीखने पर शाठाएँ चंद की जा सकती हैं; लेकिन पुस्तक कभी भी शिन्नक का स्थान नहीं ले सकती, वैसे ही शास्त्र भी अनुभवी संतों की समानता नहीं कर सकते।

फिर भक्ति, पूज्यभाव, आदर—यह मनुष्य की स्वाभाविक वृत्ति है। थोड़े-बहुत अंशों में सब में वह रहनी है। जैसे-जैसे वह परोच्न अथवा कल्पनाओं में से निकल प्रत्यच्च में उतरती है, वैसे-वैसे वह पूर्णता के अधिक समीप पहुँचती है। ऐसी प्रत्यच्च मिक्त की भूख पूरी-पूरी प्रकृट होने और उसकी तृष्ति होने पर ही निरालव शांति की दशा पर पहुँच जाता है। गुरुभिक्त के सिवा इस भूख की पूरी-पूरी तृष्ति नहीं हो सकती। मातापिता प्रत्यच्च रूप से पूज्य हैं लेकिन उनके प्रति अपूर्णता का भान होने से उनकी अच्छी तरह भिक्त करने पर भी भिक्त की भूख रह जाती है। और उसे पूरी करने के छिए जब तक सद्गुरु की प्राप्तःन हो तब तक मनुष्य को परोक्य देवादि की साधना का आश्रय लेना पड़ता है। इस तरह गुरु ज्ञान

प्राप्ति के लिए आवश्यक है या नहीं इस विचार को एक तरफ रखे तो भी यह कहा जा सकता है कि उसके विना मनुष्य की भक्ति की भावना का.पूर्ण विकास होकर उसके बाद की भावना में प्रवंश नहीं हो सकता।

## ६. वर्ण की समानता :

सना त में वर्ग - ज्यवस्था होना एक बात है और वर्ण में ऊँच-नीचपन का अभिमान होना दूसरी बात है। वण-व्यवस्था के विरुद्ध किसी संत ने आपत्ति नहीं की। विद्या की, शस्त्र की, अर्थे की या कला की उपासना करनेवाले मनुष्यों के समाज में भिन्न-भिन्न कर्म हों इसमें किसी को आपत्ति करना भी नही है। लेकिन उन कर्मी को लेकर जब ऊँच-नीच के भेद डाल वर्णका अभिमान किया जाता है तव उन के विरुद्ध संत कटाच करते ही हैं। उस अभिमान के विरुद्ध पुकार करनेवाले केवल बुद्ध ही नहीं हैं। शंकरावार्य, रामा-नुजाचार्य, ज्ञानेश्वर, नामदेव, एकनाथ, तुकाराम, वल्नभाचार्य, चैतन्यदेव, नानक, कत्रोर, नरसीह मेहता, सह जानंद स्वामी आदि कोई भी संत वर्ण के अभिमान पर प्रहार किए विना नहीं रहे। इनमें से बहुतो ने अपने छिए तो चालू रुढ़ियों के बन्बन को भी काट डाला है। सब ने इन रुद्यों को तोड़ने का आग्रह नहीं किया है। इसके दो कारण हो सकते हैं: एक इस प्रेम-भावना के वल से स्वयम् को इन नियमों में रहना अशक्य छगा। इस भावना के विकास के विना उन रिवाजों का भंगं जरा भी छाभदायक नहीं, तथा दूसरे, रुढ़ियों के संस्कार इतने बढवान होते हैं कि वे सहज ही जीते नहीं जा सकते।

# महा वी र

## 'महावीर' सम्बन्धी स्पष्टीकरण

'महाबोर' का चरित्र चाहिए उतना विस्तार पूर्वक नेहीं लिखा जा सका, इसका खेद हैं। त्रिषष्टिशलाका पुरुप' में इनका जीवन विस्तार पूर्वक है किन्तु इसमें दिए गए वृत्तान्तों में कितने सच्चे हैं, यह शंकास्पद है। 'आजीवक' इत्यादिकी वार्ते इकतफा और साम्प्रदायिक झगड़ों से रंगी हुई छगती हैं। जैनधर्मका हिन्दुस्तान में जो महत्व है, उसे देखते हुए महावार विषयक विश्वसनीय सामग्री थोड़ी ही मिल सकती है, यह शोचनीय वात

जैनघर्भ के तत्वज्ञान को समझाना इस पुस्तक का उद्देश्य नहीं है, हसीलिए इस चर्चा में मैं उतरा नहीं हूं।

इस कारण 'सहावीर' का भाग वहुत छोटा लगता है, फिर भी जितना है वही इस महापुरुष को सब्च रूपमें दशाता है, ऐसा मैं मानता हूँ।

इस भाग.में प॰ सुललालजी तथा श्री॰ रमणीकलाल मगनलाल मोदी.की मुझे जो सद्दायता: मिळी है, उसके लिए उनका आभारी हूं।

—कि० घ० म०

## गृहस्था अम

#### १. जन्मः

वुद्धदेव के जनम के कुछ वर्षों पहिले मगध देश में इक्ष्वाकु कुछ की एक शाखा में जैनों के अतिम तीर्थं कर श्री महाचीर का जनम हुआ था। उनके पिता सिद्धार्थ चिश्वियकुण्ड नामक गांव के राजा थे। उनकी माता का नाम त्रिशला था। वे तीर्थं कर पार्श्वनाथ द्वारा स्थापित जैनधर्म के अनुयायी थे\*। महाचीर का जन्म चैत सुदी १३ को हुआ था। उनके निर्वाण-काल से जैन लोगों में वीर सम्वत् की

<sup>\*</sup>जैन धर्म महावीर से पहले का है। कितना पहले, यह कहना तो कठिन है, परन्तु महावीर के पहिले पार्श्वनाथ तीर्थं कर माने जाते थे और उनका सम्प्रदाय चळना था। चौबीस बुद्ध, चौबीस तीर्थं कर और चौबीस अवतारों की गणना बौद्ध, जैन और बाह्यण इन तीनों धर्मों में है। इसमें चौबीस बुद्धों की वार्तें काल्पिन हा मालूम होती हैं। गौतम बुद्ध के पहले बौद्ध धर्म रहा हां, यह माना नहीं जा सकता। तीर्थं करों और अवतारों में ऋपभवदेव जैसे कितने नाम दोनां धर्मों में सामान्य मिछते हैं। तीर्थं कर नेमिनाथ श्रीकृष्ण के चचेरे भाई थे, ऐसी जैन मान्यता है। इन सभी वातों में ऐतिहासिक प्रमाण कितना और पीछे से मिछाई हुई बातें कितनी, यह निश्चन करना कठिन है। किसी एक धर्म ने चौबोस संख्या की कल्पना प्रारम्भ की और दूसरों ने उसकी देखादेखी की ऐसा प्रतित

गणना होती है। वीर सम्वत् विक्रम सम्वत् से ४०० वर्ष पुराना है। ऐसा मानते हैं कि निर्वाण के समय महावीर की उम्रः ७२ वर्ष की थी। अतः उनका जन्म विक्रम सम्वत् से ५४२ वर्ष पहिले। माना जा सकता है।

#### २. वाल-स्वभाव एवं मातृ-भक्ति :

महावीर का जन्म-नाम वर्धमान था। वे वचपन से ही अत्यन्त मातृभक्त और दयालु स्वभाव के थे तथा वैरान्य और तप की ओर उनकी रुचि थी।

## ३. पराऋम-प्रियताः

वर्धमान की बाल्यावस्था में चात्रोचित खेलो में वहुत किय थी। उनका शरीर ऊँचा, बलिए और स्वभाव पराक्रम-प्रिय था। उन्होंने बचपन से ही भय को हृदय में कभी स्थान नहीं दिया। एक अवार आठ वर्ष की उम्र में कुछ छड़कों के साथ खेलते-खेलते वे जंगल में चले गए। वहाँ उन्होंने एक पेड़ के नीचे एक भयंकर सर्प को पड़ा हुआ देखा। दूसरे छड़के उसे देखकर भागने लगे। लेकिन आठ वर्ष के वर्धमान ने उसे एक माला की तरह उठाकर फेंक दिया।

## ४. बुद्धिमत्ताः

वे जैसे पराक्रम में अत्रणी थे, वैसे ही पढ़ने में भी। कहा जाता है कि ह वर्ष की उम्र में उन्होंने स्थावरण सीख दिया था।

#### ५. त्रिवाहः

सात हाथ ऊँची कायावाले वर्धमान यथाकाल तरण हुए। वालपन से ही उनकी वृत्ति वैराग्य-प्रिय होने से संन्यास ही उनके जीवन का लक्ष्य था। उनके साता-पिता विवाह करने के लिए आत्रह करते, लेकिन वे नहीं करना चाहने थे। आखिर उनकी माता अत्यंत आग्रह करने लगीं और उनके सन्तोप के लिए विवाह करने के लिए उन्हें समझाने लगी। उनके अविवाहित रहने के आग्रह से माता के दिल में बहुत दुख होता था और वर्धमान का कोमल न्यभाव वह दुख नहीं देख सकता था। इसलिए अन्त में उन्होंने माता के संतोप के लिए यशोदा नाम की एक राजपुत्री के साथ विवाह किया। जिससे प्रियदर्शना नामक एक कन्या हुई। आगे जाकर इस कन्या का विवाह जमाली नामक एक राजपुत्र के साथ हुआ।

#### ६. माता-पिता का अवसानः

वर्धमान जव दृद्द वर्ष की उस्र के हुए तब उनके माता-पिता ने जैन भावनातुसार अनशन त्रत करके देह-त्याग किया। वर्धमान के बढ़े भाई निन्दवर्धन राज्यासद हुए।

#### ५, गृह-त्यागः

दो वर्ष के ही बाद ससार में रहने का कोई प्रयोजन नहीं हे, ऐसा सोचकर जिस सन्यासी जीवन के छिए उनका चित्त द्याबुट हो रहा था उसे स्वीकार करने का उन्होंने निर्द्य किया। उन्होंने अपनी सर्वे सम्पत्ति का दान कर दिया। केशछोचन करके राज्य छोड़कर-केवल एक वस्त्र।से वे तप करने के छिए निकल पड़े।

## ८. वस्त्रार्ध दानः

दीचा के बाद जब वे चले जा रहे थे, तब एक-वृद्ध ब्राह्मण उनके पास आकर भिचा मांगने छगा। वर्धमान के पास पहने हुए वस्त्र के अतिरिक्त और कुछ न था, अतः उसका भी आधा भाग उन्होंने ब्राह्मण को दे दिया। ब्राह्मणने अपने गाँव जाकर उसके फटे भाग का पल्छा बनवान के िए वह वस्त्र एक तुननेवाल को दे दिया। तुननेवाल ने वस्त्र का मूल्यवान देखकर ब्राह्मण से कहा—"यदि इसका दूसरा भाग मिले तो उसके साथ इसे इस तरह जोड़ दूँ कि कोई जान न सके। फिर उसे वेचने से भारी मूल्य मिलगा और हम दोनों उसे वाँट लेंगे।" उससे लखवाकर ब्राह्मण फिर वर्धमान की खोज में निकल पड़ा।

## साधना

#### 🐎 महाबीर पद्ः

घर से निकलने के साथ ही वर्धमान ने कभी भी किसी. पर होध न करने और समा को अपने जीवन का व्रत [मानने का नश्चय : किया था। साधारण : बीर वड़े पराक्रम कर: सकते हैं, तन्त्रे स्त्रिय विजय मिल जाने पर शत्रु को 'समा कर सकते हैं, लेकिन वीर भी कोध पर विजय नहीं [पा सकते और जब ुतक गराक्रम करने की शिक्त रहती है तब तक समा नहीं कर सकते। वर्धमान पराक्रमी तो थे ही, लेकिन साथ ही उन्होंने कोध को भी कायू में किया और शक्ति के रहते हुए समा-शील होने की सिद्धि प्राप्त कर छा। इसीलिए वे महावीर कहलाए।

#### २. साधना का बोध:

धर से निकलने के बाद महावीर का १२ वर्ष वा जीवन इस वात का उत्तम उदाहरण है कि तपरचया का कितना उप-से-उप स्वरूप हे सकता है, सत्य की शांध के लिए मुमुजु: की व्याकुळता कितनी तीं हानी चाहिये, सत्य, अहिसा, समा, दया, ज्ञान और योग की व्यवस्थितता, अपरिप्रह, शांत दम इत्यादि देवी गुणों का उत्कर्ष कहाँ तक साधा जा सकता है, तथा चित्त की गुद्धि किस तरह की होनी चाहिए।

#### ३. निश्चयः

उस समय के उनके जीवन का विस्तार सहित विवरण यहाँ देना अशक्य है। उनमें से कुछ प्रसंगों का ही उल्लेख किया जा सकेगा। अपने साधना-काल में उन्होंने आचरण सम्बन्धी कुछ वार्ते तय की थी। पहली यह कि दूसरे की मदद की अपेचा न रखना, अपने पुरुषार्थ और उत्साह से ही ज्ञान प्राप्त करके मीच पाना। उनका अभिप्राय था कि अन्य की सहायता से ज्ञान प्राप्त हो ही नहीं सकता। दूसरी यह कि जो उपसर्गे और परीपह उपस्थित हों उनसे वचने की चेष्टा न करना। उनका ऐसा अभिप्राय था कि उपसर्ग और परीपह सहन करने से ही पापकर्म ज्ञय होते हैं और चित्त की ग्रुद्धि होती है। दुःख मात्र पाप कर्म का फल है और वह जब आ पड़े तो उसे दूर करने का प्रयत्न आज होनेवाले दुःखं को भविष्य की ओर ठेछने जैसा है। क्यों कि फल भोगे विना कभी निस्तार नहीं होता।

#### ४. उपसर्ग और परीपहः

इसिंखए बारह वर्ष उन्होंने ऐसे प्रदेशों में घूमते हुए विताये जिनमें उन्हें अधिक से अधिक कष्ट हो। जहाँ के छोग क्रूर, आतिथ्य भावनासे विहीन, संत-द्रोही, गरीबों को त्रास देनेवाले, निष्कारण

१ —दूसरे प्राणियों द्वारा उपस्थित विद्य एवं क्लेश ।

२—नैसर्गिक आपत्ति।

परपीड़न में आनन्द माननेवाले होते वहाँ वे जान-वृद्धकर; जाते थे। ऐसे छोग उन्हें मारते, भूखा रखते, उनके पीछे कुत्ते छोड़ देते, रास्ते में अनुचित मसखरी करते, उनके समन्न वीभत्स आचरण करते और उनकी साथना में विष्न डाछते। कितनी ही जगहो पर उन्हें ठंड, ताप, झंझा, वर्षा वगैरह नैसर्गिक कष्ट और सर्प, ब्याघ वगैरह हिंस प्राणियों द्वारा उपस्थित सकट भोगने पड़े। अन वारह वर्षा का विवरण उपसर्ग और परीषहों के करुणाजनक वर्णनोसे भरा हुआ है। जिस धैर्य और न्तमावृत्ति से उन्होंने यं सब सहे, उसे समरण कर स्वाभाविक रूप से हमारा हृदय उनके प्रति आदर से खिन जाता है। उनके जीवनचरित्र से मालूम होता है कि सर्प जैसे वैर को न भूलनेवाले प्राणी भी इनकी अहिंसा के प्रभाव में आकर अपना बैर भाव छोड़ देते। लेकिन मनुष्य तो सर्प और ब्याघ से भी ज्यादा परपीड़क सिद्ध होता।

५. कुछ प्रसंग :

एक बार महावीर मोराक नामक गाँव के निकट आ पहुँचे। वहाँ उनके पिता के एक मित्र कुछपित का आश्रम था। उन्होंने आश्रम मे एक कुटी बांधकर महावीर से चातुर्मास साधना करने की विनती की। कुटी घास की बनाई हुई थी। वर्षा का शारम्म अभी नहीं हुआ था। एक दिन कुछ गायें आकर इनकी तथा दूसरे तापसों की कुटियों की घास खाने छगीं। दूसरे तापसों ने तो छकड़ी से गायों को हकाछ दिया, परन्तु महावीर अपने ध्यान में ही स्थिर बैठे रहे। यह निस्प्रहता दूसरे तापस न सह सके और

उन्होंने कुछपित के पास जाकर कुटी की घास खाने देने के बारे में महावीर की शिकायत की। कुछपित ने महावीर को उनकी इस छापरवाही के छिए उपाछम्भ दिया। इससे महावीर को खयाछ हुआ कि उनके कारण दूसरे तापसो के मन में अप्रीति होती है. इसि खिए उनका यहाँ रहना उचित नहीं। उसी समय उन्होंने नीचे छिखे पाँच व्रत छिए—(१) जहाँ दूसरे को छप्रीति हो वहाँ नहीं बसना। (२) जहाँ रहना वहाँ कायोरसर्ग करके ही रहना (३) सामान्यतया मौन रखना (४) हाथ में ही भोजन करना और (५) किसी गृहस्थ की विनय न करना। संन्यास प्रहण करते ही इन्हें दूसरे के मन की बात जान लेने की सिद्धि प्राप्त हुई। इस सिद्धि का उन्होंने कुछ उपयोग भी किया।

#### ६. दिगम्बर द्शाः

पहले वर्ष के अंत में एक बार एक आड़ी से जाते समय उनका आधा वस्त्र काँटों में उलझ गया। छिदे हुए कपॅड़े को निरुप-

१—कायोत्सर्ग—काया का उत्सर्ग। शरीर की प्रकृति के प्रधीन करके. ध्यानस्य रहना, उसके रक्षण के छिये किसी प्रकार के हित्रम उपाय जैसे झोंपड़ी बनाना, कम्बळ छोड़ना, ताप लेना नहीं करना।

र—अपनी आवश्यकता के छित्र गृहंस्थ के ऊपर अवस्वित के इस्ता और उसकी आजिजी न करना।

योगी समझ कर महात्रीर आगे वढ़े। उपर्युक्त ब्राह्मण ने यह आधा वस्त्र उठा छिया। महावीर इसी दिन से जीवन-भर वस्त्र-रहित' दशा में विचरण करते रहे।

#### ७. लाढ़ में विचरणः

महावीर को सबसे ज्यादा परेशानी और क्रूर व्यवहार का सामना छाढ़ र प्रदेश में करना पड़ा था। कहा जाता है कि वे वहाँ इसिलिये बहुत समय तक फिरते. रहे क्योंकि उन्होंने सुन रक्खा था कि वहाँ के लोग अत्यन्त आसुरी हैं।

#### ८. तप का प्रभावः

महावीरका स्वभाव ही ऐसा था कि वे प्रसिद्धि से दूर ही रहना चाहते थे। किसी स्थान पर अधिक समय तक वे नहीं रहते

१—अब तक महावीर साम्बर—वस्त्र सहित थे। अब दिगम्बर हुए इस कारण जैनों में महावीर की उपासना के दो भेद हो गये। जो सवस्त्र महावीर की उपासना करते हैं वे श्वेताम्बर, जो निवस्त्र की उपासना करते हैं वे श्वेताम्बर, जो निवस्त्र की उपासना करते हैं वे दिगम्बर कहलाते हैं। दिगम्बर जैन साधु अब विरले ही हैं।

२—ढाढ को कितने ही छोग छाट समझते हैं छौर ऐसा मानते हैं कि वह गुजरान में है। लेकिन यह नाम की समानता से उत्पन्न हुई भ्रांति है। वास्तविक रूप से अभी जो 'राड' नाम का भाग—भागीरथी के किनारे के आसपास का वह बंगाछ—जहाँ मुशिदाबाद. अजीमगज हैं, वही छाद है।

थे। जहाँ मान मिछने की सम्भावना होती वहाँ से वे चछ पड़ते। जनके चित्त में अभी भी शांति न थी। फिर भी उनकी छम्बी तपश्चर्या का स्वाभाविक प्रभाव छोगों पर होने लगा और उनकी अनिच्छा होने पर भी वे धीरे-धीरे पूजनीय होते गये।

#### ९. अन्तिम उपसर्ग :

**अस प्रकार वारह वर्ष व्यतीत हो गये। बारहवें वर्ष में** र्वनको सबसे कठिन उपसर्ग हुआ । एक गाँव में एक पेड़ के नीचे **वे** ध्यानस्थ होकर बैठे थे। उसी समय एक ग्वाळा बैठ चराते हुए वहाँ ज़ाया। किसी कार्य का स्मरण होने से बैठों को महावीर के सुपुर कर वह गाँव में गया महावीर ध्यानस्थ थे। उन्होंने ग्वाले का कहा कुछ सुना नहीं। लेंकिन नेवाले ने र्जनके मौन को सम्मति मान ली । वैळ, च्रते-चरतें दूर चले गये। थोड़ी देर बाद ग्वाळा आकर देखता है तो वैद्ध नहीं। उसने महावीर से पृद्धा 🖟 परन्तुः ध्यानस्थ होने से उन्होंने कुछ नहीं सुनाः। इससे ग्वाले को महावीर पर बहुत कोध आया और उसने उनके कानों पर एक प्रकार का भयंकर आवात किया। एक वैद्य ने उनके कानों को अच्छा कियाँ, परन्तु प्रस्म इतना भयानक था कि अत्यंत धैर्यवान महावीर के मुँह से भी शुख-क्रिया के समय चीख निक्छ पड़ी थी।

<sup>--</sup> १ हा मूछ में ख़िख़ा है कि कानों में खूँ दियाँ छगा दी। लेकिन इतना तो निश्चित है कि चोट सख्त की गई।

#### १०. वोध-प्राप्तिः

इस अंतिम उपसर्ग को सहने के बाद बारह वर्षों के कठोए नप के अंत में वैशाख सुदी १० के दिन जाम्मक नामक गाँव के प्रास् एक वन में महावीर को ज्ञान प्राप्त हुआ और उनके चित्त को शांहि मिली।

## उपेदुश

## १. पहलां उपदेशः

जाम्भक गाँव से ही महावीर ने अपना उपदेश प्रारम्भ किया। कर्म से ही खंधन और मोच होता है। अहिंसा, सत्य ब्रह्मचर्य, अस्तेय और अपरिव्रह—ये मोच के साधन हैं, यह उनके पहले उपदेश का सार था।

#### २. द्श सत् धर्भः

सन धर्मी का मुळ दया है, परन्तु दया के पूर्ण उत्कर्ष के िक्ये चमा, नम्रता, सरळता, पवित्रता, संयम, संतोष, सत्य, तप, त्रह्मचर्य खौर अपरिम्रह—इन दश धर्मी का सेवन करना चाहिये।

इनके कारण, और छत्तण इस प्रकार :— (१) त्तमा-रहित मनुष्य दया का पाछन अच्छी तरह नहीं कर सकता; इसिछए त्तमा करने में तत्पर मनुष्य धर्म की जित्तम रीति से साधना कर सकता है। (२) सभी सद्गुण विनय के वश में हैं और विनय नम्रता से आती है। इसिछए जो व्यक्ति नम्र है. वह सर्वगुण सम्पन्न हो जाता है। (३) सरछता के विना कोई व्यक्ति शुद्ध नहीं हो सकता। अशुद्ध जीव धर्म का पाछन नहीं कर सकता। धर्म के बिना मोत्त नहीं मिछता और मोत्त के विना सुख नहीं। (४) इसिछए सरछना के बिना पवित्रता नहीं और पवित्रता के विना मोत्त नहीं। (५–६)

विषय सुख के त्याग से जिन्होंने भय तथा राग-द्वेष का त्याग कर दिया हो, ऐसे त्यागी पुरुष निर्भंध (संयमी और संतोषी) कहळाते हैं। (७) चार प्रकारका सत्य यानी तन, मन और वचन की एकता रखना और पूर्वापर अविरुद्ध वचन का उच्चारण करना है। (५) उपवास, ऊनोदर (आहार में दो-चार कौर कम लेना) आ-जीविका का नियम, रस-त्याग, शीतोष्णादि को समवृत्ति से सहना और स्थिरासन रहना—ये छः बाह्य तप हैं। प्रायश्चित्त, ध्यान, सेवा, विनय, कायोत्सर्ण और स्वाध्याय—ये छः आध्यंतर तप हैं। (१०) निरपृहता ही अपरिग्रह है। इन दश धर्मों के सेवन से अपने-आप भय, राग और द्वेष नप्ट होते हैं और ज्ञान की प्राप्ति होती है।

#### ३. स्वाभाविक उन्नति पंथ ः

शांत, दांत, व्रत, नियम में सावधान और विश्ववासंक मोत्तार्थी मनुष्य निष्कपटता से जो-जो क्रिया करता है, उससे गुणो की वृद्धि होती है। जिस पुरुष की श्रद्धा पवित्र है, उसको ग्रुम और अग्रुभ दोनों वस्तुएँ ग्रुम विचार के कारण ग्रुम रूप ही फड़ देती हैं।

े ४. अहिंसा परमोधर्मः

हे मुनि श्जन्म और जरा के दुख देखो। जिस प्रकार दुक्ते

१-मुनि अर्थात् विचारवान् पुरुष ।

सुल त्रिय है वैसे ही सभी प्राणियों को सुल त्रिय है— ऐसा सोच-कर किसी भी प्राणी को नःमारना, और न दूसरों से ही मरवाना। ' छोगों के दुःख को समझनेवाले सभी झानी पुरुषों ने मुनियों, गृहस्थों, रागियो, त्यागियों, मोगियों और योगियों को ऐसा पवित्र और शाश्वत धर्म बताया है कि किसी भी जीव की न हिंसा करना, न उसपर हुकूमत चलाना, न उसको अपने अधीन करना, और नः परेशान करना चाहिए। पराक्रमी पुरुष संकट आने पर भी द्या नहीं होड़ते।

#### ५. दारुंगतम युद्धः

हे मुनि ! अंतर में ही युद्ध कर । दूसरे वाह्य-धुद्ध की क्या जरूरत है १ युद्ध की इतनी सामग्री मिछना वड़ा कठिन है ।

#### ६. विवेक ही सच्चा साथी :

यदि विवेक हो तो गाँव में रहने में भी धर्म रहता है और वन में रहने में भी। यदि विवेक न हो तो दोनो निवास अधर्म रूप हैं।

#### ७. स्याद्वादः

महावीर का स्याद्वाद तत्व-चितन में बहुत वड़ा अवदान माना जाता है। विचार में संतुलन रखना वड़ा कठिन है। बड़े-बड़े विचारक भी जब विचार करने वैठते हैं तब अपने पहले से बंने हुंए खयालों के आधार पर चलते हैं। वस्तुतः संसार के सभी न्यवहार्य सिद्धान्त, मर्यादा या क्षर्य में ही सच्चे होते हैं। भिन्न मर्यादा या अर्थ में उनसे विपरीत सिद्धान्त सच्चे हों, यह भी हो सकता है। उदाहरणस्वरूप "समी जीव समान हैं" एक बड़ा व्यवहार्य सिद्धान्त है लेकिन उसपर अमळ करने की कोशिश करते ही यह सिद्धान्त मर्यादित हो जाता है। उदाहरणार्थ, जब ऐसी श्थित आ जाय कि गर्भ और माता में से कोई भी एक वचाया जा सकता हो, समुद्री तूफान में यदि जहाज दृट जाय और आपद्काळीन नौकाएँ काफी न हों, तब यह प्रश्न उठे कि जितनी हैं उनका फायदा पहले छड़को और स्त्रियों को उठाने देना या पुरुप को, भूख से मरता हुआ वाघ गाय को पकड़ने की तैयारी मे हो, उस वक्त यह दुविधा पैदा हो कि गाय को छुड़ाना या नही— ऐसे सव प्रसङ्गों में सब जीव समान हैं—के सिद्धान्त का हम पाछन नही कर सकते। बल्कि हमें इस तरह बरतना पड़ता है मानो सब जीवो में तारतम्य है, यह सिद्धान्त ही सही है लेकिन इसका अर्थ यह हुआ कि 'सर्व जीव समान हैं' यह सिद्धान्त अमुक मर्यादा और अर्थ मे ही सच्चा है। यही बात अनेक सिद्धान्तों के वारे में भी कही जा सकती है।

#### ८. आचार-विचार की मर्यादाः

1

ŧ,

लेकिन वहुत से विचारक और आचारक इस मर्यादा का अतिरेक करते हैं या मर्यादा को नहीं मानते हैं या स्वीकार करते हुए भी भूछ जाते हैं। परिणामतः आचार और विचार में मतभेद या झगड़े होते हैं या फिर ऐसी रूढ़ियाँ स्थापित होती हैं, जिनकी तारीफ नहीं की जा राकती।

## ९. स्याद्वाद की दृष्टियाँ :

प्रत्येक विषय पर अनेक दृष्टि से विचार किया जा सकता है। सम्भव है कि वह एक दृष्टि से एक तरह का दिखाई दं और दूसरी दृष्टि से दूसरी तरह का और अिस्टिए प्रत्येक सुज मनुष्य का यह कर्तव्य है कि प्रत्येक विषय की पूर्णक्षेण परीचा करे और प्रत्येक दिशा से उसकी मर्यादा का पता लगाए। किसी एक ही दृष्टि से खिंच कर वहीं एक मात्र सच्ची दृष्टि है, ऐसा आग्रह रखना संतुष्ठन- दृष्टि की अपरिपक्वता प्रकट करता है। दूसरे पत्त की दृष्टि को समझने का प्रयत्न करना और उम पत्त की दृष्टि का खंडन करने का हठ रखने की अपेदा किस दृष्टि से उसका कहना सच हो सकता है, यह शोधने का प्रयत्न करना सचेप से यही स्याद्वाद है, ऐसा मैं समझता हूँ, म्याद् अर्थात् ऐसा भी हो सकता है' इस विचार को अनुमोदन करनेवाला मत स्याद्-वाद है । सत्यंशोधक में ऐसी वृत्ति का होना आवश्यक है।

## १० स्याद्वाद की मर्यादाः

स्याद्वाद का अर्थ यह नहीं कि मृतुष्य को किसी भी विषय के सम्वन्ध में किसी भी निश्चय पर पहुँचंना ही नहीं, विलक्ष वह तो

१— इसके विशेष विवेचन के छिए देखिए श्री नर्मदाशंकर देवशंकर मेहता का 'दर्शनो के अभ्यास में रखने योग्य मध्यस्थता' सम्बन्धी लेख (प्रस्थान, पु. द. पृष्ठ ३३१-३३८)

यह है कि मर्यादित सिद्धान्त को अमर्यादित समझने की भूछ न करना तथा मर्योदा निश्चित करने का प्रयत्न करना।

#### ११ ग्यारह गौनमः

महावीर के उपरेशों का वहुत प्रचार करनेवाले और इनकी अतिशय भिक्त-भाव से सेवा करनेवाले पहले ग्यारह शिष्य थे। वे सभी गौतम गोत्र के ब्राह्मण थे। ग्यारहो जन विद्वान् और बड़े-वड़े कुळों के अधिपित थे। सभी तपस्वी निरहंकारी और मुमु थे। वेदविदत कर्मकांड में प्रनीण थे। लेकिन उन्होंने यथार्थ ज्ञान से शांति नहीं पाई थी। महावीर ने उनके संशय मिटाकर उन्हें साधु की दीचा दी थी।

## 'उत्तर कील

## १. शिष्य शाखाः

महावीर ने जैन धर्म में नई चेतना डाळकर उसकी पुनः प्रतिष्ठा की। उनके उपदेश से जनता पुनः जैन धर्म के प्रति आकृष्ट हुई। सारे देश में फिर से वैराग्य और अहिंसा का नया उवार चढ़ने छगा। बहुतेरे राजाओ, गृहस्थों और स्त्रियों ने संसार त्याग कर संन्यासधर्म प्रहण किया। उनके उपदेश की बदौछत जैन धर्म में मांसाहार सदा के छिए चन्द हुआ। इतना ही नहीं, उसके कारण वैदिक धर्म में भी अहिंसा को परम धर्म माना गर्या और शाकाहार का सिद्धान्त वैष्णवों में बहुत अंश में स्वीकृत हुआ।

## २. जमालि का मतभेदः

संसार का त्याग करने वालों में उनके जामाता जमालि और पुत्री प्रियदर्शना भी थी। आगे जाकर महावीर से मतभेद होने पर जमालि ने अलग पंथ स्थापित किया। कहा जाता है कि कीशाम्बी के राजा उदयन की माता मृगावती महावीर की परम-भक्त थी। बाद में वह जैन साध्वी हो गई थी। युद्ध चित्र में कहा गया है कि उदयन की पटरानी ने युद्ध का अपमान करने की चेष्टा की थी। हो सकता है कि इस पर से जैनो और बौद्धो के बीच मतपंथ की ईष्ठी के कारण झगड़े चलते रहे हों।

## ३. निर्वाण:

्र वर्ष की उम्र तक महावीर ने धर्मोपदेश किया, उन्होंने जैन धर्म को नया रूप दिया। उनके समय में पार्श्वनाथ तीर्थंकर का सम्प्रदाय चल रहा था। आगे जाकर महावीर और पार्श्वनाथ के अनुयायियों ने अपने मतभेद मिटाकर जैन धर्म की एक रूप किया था और तब से सभी जैनों ने महावीर को अन्तिम तीर्थंकर के रूप में मान लिया। ७२ वें वर्ष में आश्विन (उत्तर हिन्दुस्तानी कार्तिक) बदी अमावस्या के दिन महावीर का निर्वाण हुआ।

#### ४. जैन सम्प्रदायः

Ì,

महावीर के उपदेश का परिणाम उनके समय में कितना था, यह जानना कठिन है। परन्तु उस सम्प्रदाय ने अपनी नीव हिन्दुम्तान में स्थिर कर रक्खी है। एक समय वैदिकों और जैनों में भारी झगड़े होते थे। लेकिन आज दोनों सम्प्रदायों के बीच किसी प्रकार का बैर भाव नहीं है। इसका कारण यह है कि जैन धर्म के कितने ही तत्व वैदिकों ने—विशेष करके वैद्याव सम्प्रदाय और पौराणिकों ने—इस शान्ति से अपने में समा छिये है और इसी तरह जैनों ने भी देशकाछ के अनुसार इतने वैदिक संस्कारों को स्वीकार कर छिया है कि दोनों धर्मों के मानने वाछों के बीच प्रकृति या संस्कार का बहुत भेद अब नहीं रहा। आज तो जैनों को वैदिक वनाने की या वैदिकों को जैन बनाने की आवश्यकता भी नहीं है। और यदि ऐसा हो भी तो किसी दूसरे वातावरण में प्रवेश करने जैसा भी नहीं छगेगा। तत्वज्ञान समझाने के दोनों के अलग-अलग वाद हैं। लेकिन दोनों का अंतिम निश्चय एक ही प्रकार का है,

साथ ही साधन मार्ग भी। आज का वैदिक धर्म अधिकतर मिक्त मार्गी है। वही हाछ जैन धर्म के हैं। इष्टदेव की अत्यन्त भक्ति द्वारा चित्त शुद्ध करके मनुष्यत्व के सभी उत्तम गुण सम्पादित कर और अन्त में उनका भी अभिमान त्यागकर आत्मस्वरूप में स्थिर रहना, यह दोनों का ध्येय है। दोनों धर्मों न पुनर्जन्म के सिद्धांत को स्वीकार करके ही अपनी जीवन-पद्धति रची है। सांसारिक व्यवहार में आज जैन और वैदिक दिन-दिन निकट सम्पर्क में आते जाते हैं। बहुतेरे स्थानों में दोनो में रोटी-वेटी व्यवहार भी होता है। फिर भी एक दूसरो में धर्म के विषय में अत्यन्त अज्ञान और गैरसमझ भी है। यह तो बहुत कम होता है कि जैन वैदिक धर्म, अवतार, वर्णाश्रम-ज्यवस्था आदि के विषय मे कुछ न जानता हो, लेकिन जैन धर्म के तत्त्व, तीर्थंकर इत्यादि की एक वैदिक का कुछ भी न जानना बहुत सामान्य है। यह वांछनीय स्थिति नहीं हैं। सर्व धर्मों और सब गंथो का अवछोकन कर सर्व मतों एवं पंथो के वारे मे निवेंर वृत्ति रखकर, प्रत्येक में से सारासार का विचार कर सार को स्वीकार कर असार का त्याग करना यह प्रत्येक सुसुद्ध के लिए आवश्यक है। ऐसा कोई धर्म नहीं है, जिसमें सत्य, अहिंसा, ब्रह्मचर्ये इत्यादि को स्वीकार न किया गया हो। ऐसा कोई भी धर्म नहीं है जिसमें समय समय पर अशुद्धियों का प्रवेश न हुआ हो। अतः जैसे वर्णाश्रम-धर्म का पालन करते हुए भी मिध्याभिमान रखना उचित नहीं है, वैसे ही अपने धर्म का अनुसरण करते हुए भी उसका मिण्याभिमान त्याज्य ही है।

# **टिप्पणियाँ**

#### १. मात्र-भक्तिः

ज्ञान और साधुता में श्रेष्ट जगत के महापुरुपों के जीवन-चित्र देखने से उनके अपने माता-पिता और गुरुजनों के प्रति असीम प्रेम की ओर हमारा ध्यान आकर्षित होता है। ऐसा देखने में नहीं आता कि वचपन में अत्यन्त प्रेम से माता-पिता और गुरु की सेवा करके आशीर्वाद प्राप्त नहीं करने वाले महापुरुष हो सके है। राम, कृष्ण, बुद्ध, महावीर, ईसा, ज्ञानेश्वर, तुकाराम, एकनाथ, सहजानन्द स्वामी, निष्कुछानन्द आदि सब माता-पिता और गुरुजनों को देवता के समान समझने वाले थे। ये सब सत्पुरुप अत्यन्त वैरांय-निष्ट भी थे।

कह मानते हैं कि प्रेम और वैराग्य, होनों परस्पर विरोधी युत्तियाँ हैं। इस मान्यता के कितने ही भजन हिन्दुम्तान की मिन्न भिन्न भाषाओं में लिखे हुए मिलते हैं। इस मान्यता के जोश, में सम्प्रदाय-प्रवर्तकों ने प्रेमयृत्ति को नष्ट करने का उपदेश भी कह वार किया है। 'माता-पिता झूठे हैं', 'कुटुम्बीजन सब स्वार्थ के समें हैं' 'किसकी माँ और किसका पिता ?' आदि प्रेम-यृत्ति का नाश करने वाली उपदेश-धारा की अपने धर्म प्रथों में कमी नहीं है। इस उपदेश-धारा के प्रभाव से कई लोग प्रत्यच्च-भिन्त को गौण मानकर परोच्च अवतार अथवा काल्पनिक देवों की जड़-अित

(९५)

का महात्म्य मानकर अथवा भूछभरी वैराग्य भावना से प्रेरित होकर कुटुम्बियों के प्रति निष्ठुर वनते जाते हैं। यावञ्जीवन सेवा करते करते प्राण छूट जाय तब भी माता-पिता और गुरु-जनों कें ऋण से कोई मुक्त नहीं हो सकता—ऐसे पूजनीय और पवित्र सम्बन्ध को पाप-रूप, वन्धनकारक अथवा स्वार्थ-पूर्ण मानना वड़ी से वड़ी भूछ है। इस भूछ ने हिन्दुस्तान के आध्यात्मिक मार्ग को भी चैतन्य-पूर्ण करने के वदले जड़ बना दिया है। महत्ता को प्राप्त किसी सन्त ने कभी ऐसी भूछ यदि की हो, तो उसे भी इसमें से अलग होना पड़ा है-अपनी भूछ सुधारनी पड़ी है। नैसर्गिक पूच्य भावना, वात्सल्य भावना, मित्रभावना आदि को स्वाभाविक सम्वन्धों में वताना, भूळ से अशक्य हो जाने के कारण उन्हे कृत्रिम रीति से विकसित करना पड़ा है। इसीछिए किसी का देवी में, पाण्डुरंग मे, बाल कृष्ण मे, कन्हैया में, द्वारिकाधीश में, या दत्तात्रेय में मातृ-भाव, पुत्र-भाव, पति-भाव, मित्र-भाव या गुरु-भाव आरोपित करना पड़ा अथवा शिष्य पर पुत्र-भाव वढ़ाना पड़ा है; परन्तु इन भावनाओं के विकास के विना तो किसी की उन्नति हुई नहीं है।

वैराग्य प्रेम का अभाव नहीं है; किन्तु, प्रेम-पात्र छोगों में से सुख की इच्छा का नाश है। उन्हें स्वार्थी समझकर उनका त्याग करने का भाव नहीं, किन्तु उनके सम्बन्ध के अपने स्वार्थी का त्याग और उन्हें सचा सुख पहुँचाने स्वयं की सम्पूर्ण शक्ति का व्यय है। प्राणियों के सम्बन्ध में वैराग्य भावना का यह छत्त्वण है। लेकिन जड़ सृष्टि के प्रति वैराग्य का धार्य है: इंद्रियों के सुख में अनासकित। पाँचों विषय निजी सुख-दुख के कारण नहीं हैं। ऐसा समझ कर इस विषय में निष्णृह हुए बिना प्रेम-वृत्ति फा विकास होना या आत्मोज़ित होना असम्भव है।

प्रेम तो हो, लेकिन उसमें विवेक न हो तो वह कष्टदायक हो जाता है। जिन पर प्रेम है, उन्हें सच्चा सुख पहुँचाने की इच्छा और फिर उसका भी कभी वियोग होगा ही—इस सत्य को जान-कर उसे स्वीकार करने की तैयारी और प्रेम होने पर भी दूसरे कच व्यो का पाळन—ये विवेक की निशानियाँ हैं। ऐसे विवेक के सभाव में प्रेम मोह-रूप कहलाएगा।

#### २. वादः

जो परिणाम हमें प्रत्यक्ष रूप में मालूम होते हैं, लेकिन उनके कारण अत्यन्त सूक्मतापूर्ण होने या किन्हीं दूसरे कारणों से प्रत्यक्षे प्रमाण द्वारा निश्चित नहीं किये जा सकते, उन परिणामों को समझाने के छिए कारणों के बारे में जो कल्पनाएँ की जाती हैं, वे बाद (Hypothesis theory) कहळाते हैं। उदाहरणार्थ: हम रोज देखते हैं कि सूर्य की किरणें प्रश्वी तक आती हैं, यह परिणाम हम पर प्रत्यक्ष है। किन्तु ये किरणें करोड़ों मीळों का अन्तर काटकर हमारी आँखों से कैसे टकराती हैं, इतनी तेज किरणें प्रकाशमान वस्तु में ही न रहकर आगे कैसे बढ़ती हैं—इसका कारण हम प्रत्यक्ष रूप से नहीं जान सकते। लेकिन, कारण के बिना कार्य नहीं होता, यह विश्वास होने पर हम किसी भी कारण की कल्पना करने का

प्रयत्न करते हैं। जैसे किरण के वारे में 'ईथर' तत्त्व का आन्दोलन प्रकाश के अनुभव और विम्तार के कारण की कल्पना देता हैं। आन्दोळन की ऐसी कल्पना 'वाद' कही जाती है। ये आन्दोळन हैं ही, यह प्रमाणों से सिद्ध नहीं होता। ऐसी कल्पना जितनी सरङ और सब स्थूछ परिणामों को समझाने में ठीक होती है, उतनी ही वह विशेष शाह्य होती है। परन्तु भिन्न-भिन्न विचारक जब भिन्न-भिन्न कल्पनाएं और वाद रचकर एक ही परिणाम को समझाते हैं, तब इन वादों में मतभेद पैदा हो जाता है। माया-वाद, पुनर्जन्म-वाद आदि ऐसे वाद हैं। ये जीवन और जगत को समझानेवाछी कल्पनाएँ ही हैं, यह नहीं भूछना चाहिए। जिसकी बुद्धि में जो वाद रुचिकर हो उसे स्वीकार कर दोनों को समझ लेने में दोष नहीं है। लेकिन इस वाद को जब प्रमाणित वस्तु के रूप में स्वीकार किया जाता है, तब वाद-भेद के कारण झगड़े की प्रवृत्ति आ जाती है। धर्म के विषय में अनेक मत-पंथ अपने वाद को विशेष सयुक्तिक षताने में माथा-पच्ची करते रहते हैं। इतने से ही यदि वे रुक जाते तो ठीक होता; लेकिन जब उन वादों को सिद्धान्त के रूप में भानने पर उससे प्रत्यच धानुभव में आनेवाले पिणामों से भिन्न परिणामों का तर्क-शास्त्र के नियमों से अर्तुमान निकालकर जीवन का ध्येय, धर्मीचार की व्यवस्था, नीति-नियम, भोग तथा संयम की मयीदाओं आदि की रचना की जाती है, तब तो कठिनाइयों का अन्त ही नहीं रहता।

जिज्ञासु को प्रारम्भ में कोई एक वाद स्वीकार तो करना ही यहता है, लेकिन उसे सिद्धांत मानकर अत्याग्रह नहीं रखना

ाहिए। जिस कल्पना पर स्थित होगे, वैसा ही अनुभव भी होगा ( नत में ऐसा खाश्चर्य है। जो व्यक्ति खपने को राजा मानता है उसकी कल्पना इतनी हुढ़ हो जाती है कि वह अपने में राजापन का अनुभव करने छग जाता है। लेकिन कल्पना या वाद का यह साचात्कार सत्य का साचात्कार नहीं है। किसी वाद या कल्पना से भिन्न अनुभव ही सत्य है।

इस तरह विचार करने पर मालूम होगा कि मित्रता का सुख प्रत्यच्च है, वैराख की शान्ति प्रत्यच्च है, माता-पिता या गुरु की सेवा का ग्रुम परिणाम प्रत्यत्त है, माता-पिता-गुरु आदि को कप्ट देने पर होनेवाछी तिरस्कार-पात्रता प्रत्यक्त है। ऐसा ही अगवान महावीर कहते हैं कि स्वर्ग मुख परोच्च है, मीच्च (मृत्यु के पश्चात् जन्म-रहित अवस्था ) सुख परोच्च है, किन्तु प्रथम ( निर्वासना और निस्पृहता ) का सुख तो प्रत्यच्च है।



# बुह्य और महावीर (समालोचना)

# बुद्ध और महावीर

(समालोचना)

## १. जन्म-मरण से मुक्तिः

बुद्ध और महावीर आर्य-संतों की प्रकृति के दो भिन्न स्वरूप हैं। संसार में सुख-दुख का सबको जो अनुभव होता है, वह सत्कर्म और दुष्कर्म के परिणाम स्वरूप ही है, ऐसा स्पष्ट दीख पड़ता है। सुख-दुख के जिन कारणों को दुँढा नहीं जा सकता, वे भी किसी कोल में हुए कर्मा के ही परिणाम हो सकते हैं। मैं न था खौर न होऊँगा, ऐसा मुझे नहीं लगता। इस पर से इस जन्म के पहले मैं कहीं न कहीं था और मृत्यु के वाद भी मेरा अस्तित्व रहंगा, उस समय भी मैने कर्म किए ही होगे और वे ही मेरे अिस जन्म के सुख-दुख के कारण होने चाहिए। घड़ी का छोछक जिस तरह दायें-वायें झूछता रहता है, उसी तरह मै जन्म और मरण के बीच झूळनेवाळा जीव हूँ। कर्म की चाबी से इस लोळक को गति मिछती है और मिछती रहती है। जब तक चावी भरी हुई है तब तक मैं इस फेरे से छूट नहीं सकता। अिस ज़न्म-मरण के फेरे की रियति दुःखकारक है। इसमें कभी-कभी सुख का अनुभव होता है, लेकिन वह अत्यंत चिंणक होता है; इतना ही नहीं, विल्क वही पुन: घका लगने में कारण रूप बनता है और उसका परिणाम दुःख ही है। मुझे इस दुःख के मार्ग से दृटना ही चाहिए। किसी भी तरह इस चाबी को बन्द करना ही चाहिए। इस तरह की विचार-धारा (१०२)

से प्रेरणा पाकर कई आर्थ-पुरुष जन्म-मरण के फेरे से छूटने के, मोच्न प्राप्त करने के विविध प्रयस्न करते हैं। जैसे बने वैसे कर्म की चाबी को खत्म करने का ये प्रयत्न करते हैं। आर्था में से कई एक, मुमुजु-गण पुनर्जन्म-वाद से उत्तोजित हो मोच्न की खोज में छगे हैं। ऐसी खोज में जिन्हें .जिस-जिस मार्ग से शांति मिछी—जन्म-मरण का भय दूर हुआ, उन्होंने उस-उस मार्ग का प्रचार किया। इन मार्गों की खोज से अनेक प्रकार के दर्शन-शास्त्र पैदा हुए। महाचीर असी प्रकार की प्रकृति का एक उत्कृष्ट उदाहरण है।

# २. दुःख से मुक्तिः

वुद्ध की प्रकृति इससे भिन्न हैं। जन्म से पहले की और मृत्यु के बाद की स्थित की चिंता करने की अन्हें उत्पुकता नहीं है। यदि जन्म दुःख रूप हो तो भी खिस जन्म के दुःख तो सहन कर छिए गए। पुनर्जन्म होगा तो इस जन्म के युक्त छोर दुःकृत के अनुसार खावेगा इसिछए यही जन्म भावी जन्म का किहए या मोच का किहए, सबका आधार है। इस जन्म को युधारने पर भावी जन्मों की चिंता करने की कोई जरूरत नहीं। क्योंकि इस जन्म को युधारनेवाले का दूसरा जन्म यदि इससे चुरा खावे तब तो यही कहना होगा कि सत्कर्म का फछ दुःख है। यह माना नहीं जा सकता। खतः इस जीवन के पाँच दुःख ही अनिवाय रूप से शेष रहते हैं: जरा, ज्याधि, मृत्यु, इष्ट-वियोग और अनिष्ट-संयोग। इसके छितिरक्त तृष्णा के कारण भी सुख-दुःख भोगने में आते हैं। यदि खोज करने जैसा कुछ हो तो इन दुःखों से छूटने का मार्ग हो

सकता है। जगत की सेवा करनी हो तो इसी विषय में करनी चाहिए। इन विचारों से प्रेरणा लेकर इन दुःखों की दवाई या इलाज खोजने के छिए वे निकत पड़े कि इन दु.खों से मुक्त होऊँ और संसार को छुड़ाकर मुखी कहैं। दीर्घ काल तक प्रयत्न करने पर उन्होंने देखा कि पहले पाँच दुःख अनिवार्य हैं। उन्हें सहन करने के छिए मन को बछवान किए बिना दूसरा कोई मार्ग नहीं हो सकता; लेकिन दूसरे दुःखो का, उनका तृष्णा से पैदा होने के कारण नाश करना संभव है। यदि दूसरा जन्म लेना पड़ा तो नुष्णा के कारण ही लेना पड़ेगा। मन के चिंतन को सदा के छिए रोका नहीं जा सकता। सद्विषय में न छगने पर वह वासनाओं को एकत्र किया करेगा। इसिछए उसे सद्विषय में छगाए रखने का प्रयतन करना चाहिए, यही पुरुपार्थ है। इससे सात्विक वृत्ति का सुख और शांति प्रत्यत्त रूप से मिलेगी; दूसरे प्राणियो को सुख मिलेगा; मन कृष्णा में नहीं दौड़ेगा और उससे संसार की सेवा होगी। कृष्णा ही पुनर्जन्म का कारण है, यदि यह बात सत्य है तो मन के वासना-रिहत हो जाने पर पुनर्जन्म का डर मानने की जरूरत नहीं रहती। 'भू वं जन्म सृतस्य च' यह वात ठीक हो तो भी सद्विषयों में छगे हुए मन को चिंता करने की जरूरत नहीं है। इस जन्म में जो पींच अनिवार्य दुःख हैं उनके अदिरिक्त छठवाँ कोई दुःख दूसरे जन्म में षानेवाला नहीं है। इन दुःखों को सहन करने की आज यदि तैयारी हो तो फिर दूसरे जन्म में भी सहन करने पड़ेंगे, इस चिंता से घवराने की जरूरत नहीं । इसिंछए जन्म-मरण आदि दुःखों का भय छोड़कर मन को शुभ प्रवृत्ति और शुभ विचार आदि में छगा देना यह शांति का निश्चित मार्ग है। इसी मार्ग को विशेष विस्तार पूर्वक समझा कर बुद्ध ने आर्थ-अष्टां (गक मार्ग का उपदेश किया।

# ३. इच्छावांक ही दुंखी हैं:

जो सुख की इच्छा करते हैं वे ही दुःखी हैं। जो स्वर्ग की वासना रखते हैं, वे ही निष्कारण नरक-यातना भोगते हैं। जो मोच की वासना रखते हैं, वे ही अपने आपको बद्ध पाते हैं। जो दुःख का स्वागत कच्ने को हमेशा तैयार हैं, वे सदा ही शांत हैं। ंजो सतत सद्विचार और सत्कार्य में तल्लीन हैं, ऐसे के छिए यह जन्म आया या दूसरे हजारो जन्म आवें तो भी क्या चिंता ? न वह पुनर्जन्म की इच्छा रखता है और न उससे डरंता ही है। जो सुखी प्राणियों के प्रति सदा मैत्री-भाव और दुखियों के प्रति करुणा रखता है, पुण्यात्मा को देख आनंदित होता है, और पापियों को सुधार भी न सके तो उनके लिए कम-से-कम दया-भाद या अहिंसा वृत्ति रखता है, उसके लिए संसार में भयानक क्या है ? उसका जीवन संसार के छिए भार-रूप कैसे सम्भव हो सकता है ? इतने पर भी किसी के मन में उसके प्रति मत्सर भावना पैदा हो तो वह उसे व्याधि, मरण, इष्ट-वियोग तथा अनिष्ट-संयोग के अतिरिक्त दूसरा कौन-सा दुःख दे सकता है ? विचारों की इसी कोई भूमिका पर दृढ़ होकर बुद्ध तथा महावीर ने शांति प्राप्त की।

## ४. सत्यकी जिज्ञासाः

इन दोनों प्रयत्नों में सत्यान्वेषण की आवश्यकता होती ही है। जगत का सत्य-तत्त्व क्या है १ 'मैं-मैं' द्वारा इंस देह के 'मीतर जो भान हुआ करता है, वह 'मैं' कौन हूँ ? क्या हूँ ? कैसा हूँ ? यह जगत क्या है ? मेरा और जगत का पारस्परिक सम्बन्ध क्या है ? उपर लिखी दो प्रकृतियों के अछावा एक तीसरी प्रकृति के कितने ही आर्थों ने सत्य-तत्त्व की खोज का प्रयत्न किया; लेकिन जिस प्रकार बीज को जानने से वृत्त का पूरा ज्ञान नहीं होता अथवा यृत्त की जानने से बीज का अनुमान नहीं होता; उसी प्रकार केवल अंतिम सत्य-तत्त्व को जानने से सच्ची शांति प्राप्त नहीं होती और उपर उल्छिखित ( वुद्ध महावीर की ) भूमिका पर भारूद होने के बाद भी सत्य तत्त्व की जिज्ञासा रह जाय तो उससे भी अशांति रह जाती है। सत्य को जानने के बाद भी अंत में ऊपरवाछी भूमिका पर दृढ़ होना पड़ता है अथवा उस भूमिका पर दृढ़ होने के बाद भी सत्य की शोध बाकी रह जाती है। लेकिन जैसे वृत्त को जाननेवाले मनुष्य को बीज की शोध के छिए केवल फल की ऋतु आने तक के समय की प्रतीचा करनी पड़ती है, वैसे बुद्ध-महावीर की भूमिका पर पहुँचे हुए के छिए सत्य दूर नहीं है।

# ५. निश्चित भूमिकाः

जन्म-मृत्यु के फिरे से मुक्ति चाहने वाले की, हर्ष-शोक से मुक्ति चाहनेवाले की, आत्मा की शोध करनेवाले की—सबकी— अन्त में, ज्यावहारिक जीवन में ऊपर की भूमिका पर आना ही पड़ता है। चित्त की ग्रुद्धि, निरहंकार, समस्त वादों-कल्पनाओं में अनाग्रह, शारीरिक-मानसिक या किसी भी प्रकार के सुख में, निस्प्रहा, दूसरो पर नैतिक सत्ता चढाने तक की अनिच्छा, जो छोड़ी नहीं जा सकती, ऐसी अपने अधीन रही हुई वस्तु का दूसरे के ढिए अपण, यही शान्ति का मार्ग है, इसी में जगत की सेवा है, प्राणी-मात्र का सुख है, यही उत्कर्ष का उपाय है। जैसे किसी से कहे कि इस-इस रास्ते चले चळो, जहाँ यह रास्ता पूरा होगा, वहाँ वह अपने निश्चित स्थान पर पहुँच जायगा, वैसे ही इस मार्ग पर जाने वाढा सत्य-तत्त्व के पास आ खड़ा रहेगा। अगर कुछ बाकी एहे तो वहाँ के किसी निवासी को पूछ कर विश्वास भर कर लेवे कि सत्य-तत्त्व यही है या नहीं ?

#### ६. बुद्ध प्रकृति की विरस्ताः /

लेकिन ऐसे विचारी को जगत पचा नहीं सकता। चादों की या परोच्त की पूजा में प्रविष्ट हुए बिना, ऐहिक या पारलेकिक किसी भी प्रकार के सुख की आशा के बिना, विरले मनुष्य ही सत्य, सदाचार और सिंद्धचार को छद्य कर उसकी उपासना करते हैं। वादों, पूजाओं छौर आशाओं के ये संस्कार इतने बळवान हो जाते हैं कि बुद्धि को इनके बन्धन से मुक्त करने के पश्चात् भी व्यवहार में इनका बन्धन नहीं छोड़ा जा सकता और ऐसे आदमी का व्यवहार जगत के छिए दृष्टान्त रूप होने से, इन संस्कारों को जगत और भी दृद्धता पूर्वक अपनाए रहता है।

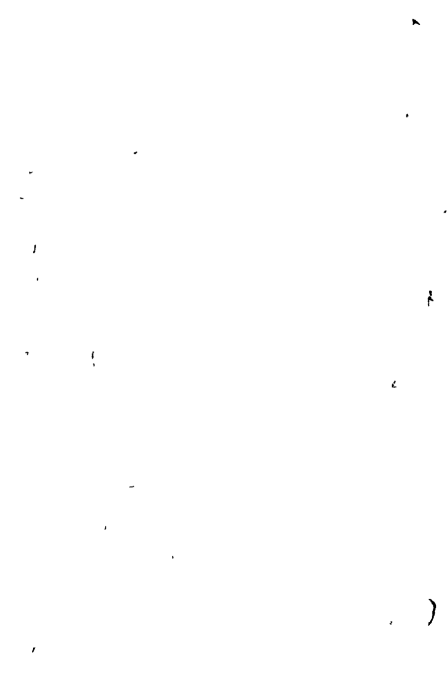
# ७. वुद्ध-तीर्थंकरवाद और अवतारवादः

ब्राह्मण धर्म मे चौबीस या दंस अवतारों, बौद्धों में चौबीस ब्रुद्धों और जैनों में चौबीस तीर्थंकरों की मान्यता पोणित हुई है।

यह मान्यता सर्वेषथम किसने उत्पन्न की, यह जानना कठिन है लेकिन अवतारचाद तथा वृद्ध-तीर्थंकरचाद में एकं भेद है। वुद्ध य तीर्थंकर के तरीके से ख्याति प्राप्त करनेवाले पुरुष जन्म से ही पूण ईश्वर या मुक्त होते हैं, यह नहीं माना गया। अनेक जन्मों रे साधना करते-करते आया हुआ जीव खन्त में पूर्णता की चरा सीढ़ी पर पहुँच जाता है। और जिस जन्म में इस सीढ़ी प पहुँचता है, उस जन्म में वह बुद्धत्वं या तीर्थकरत्व को पाता है अवतार में जीवपने की या साधक अवस्था की मान्यता नहीं है यह तो पहले से ही ईश्वर या मुक्त है और किसी कार्य की करने व लिए इरादा-पूर्वक जन्म लेता है, ऐसी कल्पना है। इससे, यह जी नहीं माना जाता, मनुष्य नहीं माना-जाता। यह कल्पना भ्रम उत्पः करनेवाछी साबित हुई है और इसका चेप थोड़े बहुत अंशो-में बौद्ध और जैन-धर्मों को भी छगा है। इस तरह बुद्ध और महाची के अनुयायी भी वाद तथा परोत्त देवों की पृजा में फँस गए हैं औ जैसे संसार चल रहा था वैसा ही चल रहा है।\*.

<sup>\*</sup> यह सब सर्व प्रकार की भिक्त के प्रति आदर कम कर्ष के आश्य से नहीं छिखा गया है। अपने जैसे सामान्य मनुष्यों है छिए परावछम्बन से स्वावलंबन की ओर, असत्य से सत्य की ओर अज्ञान से ज्ञान की ओर जाने का क्रममार्ग ही हो सकता है; लेकि ध्येय स्वावछम्बन, सत्य और ज्ञान तक पहुँ चने का होना चाहि और अक्ति का उद्देश्य चित्त-गुद्धि है, यह नहीं भूठना चाहिए।

पूर्व काल में हुए अवतार पुरुष हमारे लिए दीप-गृह के समान हैं। इन की भक्ति का अर्थ है, इनके चिरत्र का ध्यान। इनकी भक्ति का निषेध हो ही नहीं सकता, परन्तु अवतार जितने प्राचीन हाते हैं, उतना ही उनका माहात्म्य अधिक बढ़ता जाता है। यही भूल होती है। अपने समय के सन्त-पुरुषों की खोज करके उनकी महिमा को समझने की बुद्धि हममें होनी चाहिए। जगत जिस तरह असुर-रहित नहीं है, उसी तरह सन्त-रहित भी नहीं है।

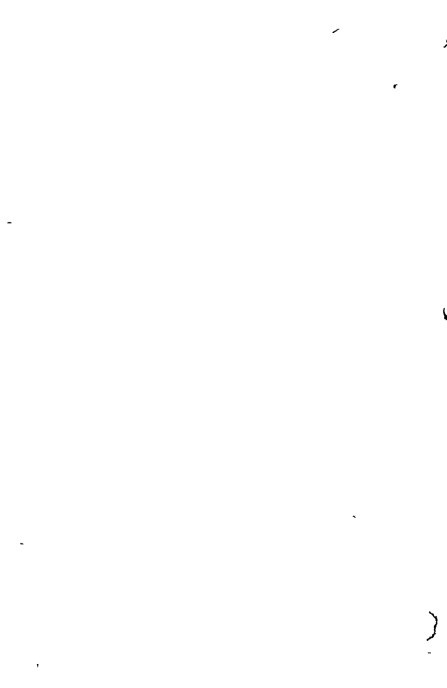


# अहिंसा के नए पहाड़े महावीर का जीवन-धर्म

कि घ. मशरूवाला



[ पहला भाषण पर्यूषण के उपलक्ष्यमें और दूसरा महावीर जयन्ती के अवसर पर दिया गया है। उपयोगी होने से लेखक की अनुमति-पूर्वक यहाँ उनका हिन्दी अनुवाद दिया जा रहा है। ]



# अहिंसा के नये पहाड़े

## ६. अहिंसा के द्रस्टी :

दुनिया के महान् धर्में।में से जैनोंने अपने धापको अहिंखा के खास संरक्पक (ट्रस्टी) माना है। अहिंसा के कुछ क्षंगोंका— खासकर खान-पान के चेत्र में—उन्होंने पड़े जतन से पोषण किया है और अपनी वृत्तियों को इतना कोमछ बना छिया है कि ने किसी जीव के रक्तपात की कल्पना भी नहीं सह सकते। सैकड़ों घरों के संरकारों के कारण छहिंसा के छिए उनके दिकमें उत्कट आद्र हैं और अब उन्हें दछीलें देकर यह समझाने की जरूरत नहीं एही हैं कि अहिंसा ही परम धर्म है।

#### २. विपरीत घारणाः

दुनिया में, भौर हिन्दुओं में भी, ऐसी कई जातियाँ हैं जो कहती हैं कि "अहिंसा हमारे समझ में नहीं आती, वह मतुष्य-स्वमाय के विरुद्ध है, वह आत्मधातक सिद्धान्त है। वह शारी-रिक दुर्वछता भौर मानसिक कायरता को बदानेवाछी है, भुसका अतिरेक हो गया है;" इत्यादि इत्यादि।

## ३. नई पीढ़ी और हिंसा :

अहिसा की तरफ झुकाव होते हुए भी यह नहीं कहा जा सकता कि जैनोंपर—खासकर जैनों की नई पीढ़ीपर—इस विचार का असर ही नहीं हुआ है। मैं समझता हूं कि जैनियों की नई पीढ़ी के विचार में "अहिंसा परम धर्म तो है; परन्तु हिंसा के छिए भी कुछ स्थान तो होना ही चाहिए। या फिर मुनियों के लिए खहिंसा की एक मर्यादा होनी चाहिए और संसारी व्यक्तियोंके िष्ट दूसरी होनी चाहिए। खान-पान के चेत्र में भी अहिंसा की पुरानी मर्यादा निबाहना अब असम्भव है।" कई जैनों के अब ऐसे विचार हो गये होंगे। उदाहरण के लिए, जैन डॉक्टर और बीमार होनेवाले कथी जैन व्यक्ति कॉड-छिवर, छिवर तथा दूसरे मौस-जन्य पदार्थीं और वैक्सिन, अण्डे आदि का उपयोग करने छगे होंगे। चनका दिल इतना कड़ा तो हो ही गया होगा। युद्ध जैसे विषयों में जैनियों में, और उन छोगों में जिन्होंन अहिंसा का वरण नहीं किया है, बहुत विचार-भेद होगा, इसमें सन्देह है। दंगा-फसाद या शत्रु की चढ़ाई का सामना भी अहिंसा ही से करने की गांघीजी की सूचना दूसरे छोगोंकी तरह जैनियों को भी अन्यवहार्य और अहिंसा की एकांगी साधनासे जनमे हुए खब्त के जैसी मालूम होती हो, तो आश्चर्य नहीं। जैन प्रन्थों में से युद्ध-धर्म के लिए अनुकूछ श्रमाण भी खोज-खोजकर पेश किये जाते हैं।

थ्र. ऐसी स्थिति में आहिंसा का नए सिरे से और जड़-मूल से धुनःविचार करनेकी हम सवको आवश्यकता है। आजतक जिन छीको में चलकर हम अहिंसा धर्म का विचार और आचार करते आये हैं उन छीकों से निकल कर स्वतंत्र हिंद से विचार और उसके अनुरूप आचार की खोज करने की जरूरत है।

#### ५. हिंसा-अहिंसा की जाँच :

इस जमाने में हिंमा-झहिंसा के प्रश्न की जाँच विशेष कर मनुष्यों के परस्पर-व्यवहार के त्रेत्र में करना जरूरी है। मनुष्यों का परम्पर-व्यवहार हिंसात्मक, असत्यपूर्ण और अशुद्ध रहे और केवल गुँगे प्राणियों के प्रति व्यवहार तक ही हम अपनी अहिंसा सीमित रक्तें, तो उसमें तारतम्य-मग का दोष होता है। गांधीजी ने आज जिस झहिंसा की साधना का आरम्भ किया है, उसका न्नेत्र मनुष्यों का परस्पर-व्यवहार है।

#### ६. अस्वस्थ मनुष्य-समाजः

सारी दुनिया का मनुष्य-समाज अस्वस्य (वेचैन) हो रहा है। अस अस्वस्थता का कारण प्रकृति का कोओ महान् कोप नहीं है। शेर या सिंह आदि जंगली जानवरों का उपद्रव एकाएक वढ़ गया हो, ऐसी भी कांई बात नहीं है। वरन् मनुष्य-मनुष्य के परस्पर-व्यवहार के कारण ही आज यह परेशानी है। मनुष्य ही मनुष्य को मारता है, यंत्रणाएँ देता है और अनेक प्रकार से पीड़ा देता है; और इसलिए आज सारा मनुष्य-समाज वहें भारी संकट में आ गया है।

#### ७. शोषण की आगः

युद्ध का दावानळ तो सभी प्रत्यत्त देख रहे हैं। परन्तु इस दावानळ के नीचे शोषण की आग धधक रही है। अनेक छोटे मनुष्यों को चूसकर एक बड़ा मनुष्य बनता है और अनेक निर्वल प्रजाओं का चूसकर एक बळवान प्रजा हो जाती है तब वे ईष्ष के कारण एक-दूसरे का खुन बहाने पर उतारू हो जाती हैं। खून बहाने में भी शोषक प्रजा का अपना खून नहीं बहाया जाता, किन्तु छोटे-छोटे दुर्बळ छोगों का ही संहार होता है। यदि हम इस भयंकर हिंसा को रोक न सके, तो उवाळा हुआ और सौ वार छना हुआ जन्तुहीन पानी और सब प्रकारके संकल्प छोड़ कर के प्राप्त किया हुआ आहार और पूरी तरह सावधानी से किया हुआ मोजन भी हमारी अहिंसा को तेजस्वी नहीं बना सकता।

द्र इसिक्ट हमें अहिंसा का विचार करने की दिशा ही बदछ देनी चाहिए। युद्धों की हिंसा बन्द करनेका मार्ग हमें सिद्ध करना ही चाहिए।

# ९. युद्ध की स्पर्घा व्यापार :

श्रिस युगके युद्धों का विचार करने से माल्म होगा कि आज के युद्धों के पीछे "तेरे राज्य से मैं अपना राज्य बढ़ाकर दिखाऊँगा," यह पुराने जमाने के राजाओं की व्यक्तिगत स्पर्धा नहीं है; बिल्क "तुम्हारे व्यापार से हमारा व्यापार बड़ा है," यह प्रजाकीय स्पर्धा है। हरएक व्यापारी और व्यापारी-जाति की यही मुराद है कि जितनी तरह के कारखाने खोले जा सकें उतने खोले, जितने उद्योग बढाये जा सके उतने बढ़ाये, और सारी दुनिया में अपने ही माठ की खपत कराये। हरएक ने एक एक वाजार पर कड़जा कर िया है। यह कहना गठत न होगा कि आज हरएक साम्राज्य इस प्रकार के व्यापारियों का संगठन है। प्रत्यच्च छड़ाई भी इस तरह व्यापार का ही एक विषय हो रही है। कारण छड़ाई का साज-सरंजाम भी उद्योग और कारखाने की ही चीज है और उसके जिरये भी बाजारों पर कड़जा किया जा सकता है। जंगी हवाई जहाज, मोटरें, टैंक, बस आदि सारी चीजें व्यापार के विषय हैं। उनकी खपत में व्यापारी का फायदा है। इसिछए छड़ाई शुरू होने से और जारी रहने से भी व्यापारी को खुशी होती है। उसे ऐसा मालूम होता है कि अच्छी कमाई का मौका हाथ छगा।

## १०. शान्ति के उपासक ही हिंसक:

इस दृष्टि से देखन से मालूम होगा कि आज की हिंसा के पाप के छिये प्रत्यक्त छड़ाई में छड़नेवाले सिपाहियों की अपेक्षा ज्यापारी ही अधिक जिम्मेवार हैं। फिर भी आश्चर्य तो यह है कि ज्यापारी हमेशा ही स्वभाव से शांति-प्रिय माने जाते हैं। उन्हें रक्तपात, मारपीट आदि बिलकुल नहीं आती। छौर फिर हमारे देश में तो ज्यापारी अधिकतर जैन, वैष्णव या पारसी होते हैं। तीना शांति के उपायक हैं। जैन और वैष्णव तो 'अहिंसा परम धर्म' की माछा जपने वाले हैं।

## ,११. व्यापार में सुधार :

इसका सीधा अर्थ यह है कि मनुष्य-जाति को खपना व्यापार दुरुस्त करना है। झूठा—हिंसामय, अधर्ममय व्यापार समेट कर सच्चा—अहिंसा का, धर्म का—व्यापार शुरू करना उचित है। जिन उद्योग—व्यापारों से लाम की मात्रा बहुन बढ़ती है, छोटे व्यक्ति और निर्वल प्रजा का शोषण होता है और लड़ाई छिड़े या चलती रहं तो अच्छा, ऐसी इच्छा होती है, उन उद्योग-व्यापारों को बद कर देना चाहिये।

# १२. एक आदमी एक ही घंघा करे:

एक ही मनुष्य का अनेक प्रकार के उद्योग-धन्धे करना अवमें है। मनुष्य अपने निर्वाह के लिए कोई भी एक धंधा खोज ल। अपनी सारी शक्ति और पूंजी उसी में छगा दे। परन एक ही व्यक्ति का जवाहिरात, कपड़ा, लाहा, तल का कोल्हू मांटर और अन्य सवारियां आदि सब प्रकारके उद्योग करना विना अधर्म-कमें के नहीं हो सकता। क्योंकि असमें लोभ की काई मर्थादा नहीं है। और जहाँ लोभ है वहाँ अहिंसा सम्भव नहीं है।

# १३. रुपया वांझ है :

सच तो यह है कि रुपया बीझ है। एक रुपया सौ वर्ष तक रख दीजिये, तो भी उस रुपये से दो अन्नियाँ भी पैदा नहीं होंगीं। यदि उस रुपये का उपयोग हम न कर सके और वह दूसरे के हाथ में चला गया, तो भी उसमें उससे दो अन्नियाँ पैदा करने की सिफत नहीं आएगी। लेकिन उस रुपये के बीज खरीद कर उसे बोर्ये या कपास लाकर उसपर मेहनत करके उसे कार्ते या बुने या कच्चा माल खरीद कर उसमें से कोई उपयोगी पदार्थ बनावें, तो उस मेहनत की कीमत दो आने या चार आने आ सकती है। यह रुपया हमारा अपना माना जाता है, इसिटए हम उसपर ज्याज माँगते हैं। इसका यह मतलब हुआ कि व्याज देनेवाला अपनी दो आनेकी मेहनत में से थोड़ा-सा हिस्सा हमें दे देता है। हम खुद किसी प्रकार का उद्यम करने के छिए अपने रुपये का अिस्तेमाछ नहीं करते या करने की इच्छा नहीं रखते। कोई मेहनत-मजदूरी करनेवाला किसान, बुनकर, कारीगर आदि न हो, तो हमारा रुपया हमारी तिजोरी में पड़ा रहेगा। राजा या चोर अगर उसे लूट न ले या हमें उसका दान करने की सद्बुद्धि न हो, अथवा हमारे घर में कोई उड़ाऊ छड़का पैदा न हो तो हमारे पुत्र की विधवा और सारे कुळ के नाश के बाद रही हुआ कोई विधवा शायद उसे भँजाकर दुःख की घड़ी में उपयोग कर सकेगी। लेकिन विना मैंजाये यह रुपया यदि सौ वर्ष तक तिजोरी में भी पड़ा रहे तो भी उसके सवासोत्तह आने भी नहीं होंगे; **चल्कि रा**ज्य में परिवर्तन होने से उसकी कीमत घट जाने का सम्भव अडबत्ता रहेगा।

#### १४. रुपये का उपयोग :

सच पृद्धिये तो हम अपना रुपया उपजाऊ काम में न छगा सकें और इस कारण वह पड़ा रहे और लुट जाने या चुराये जाने का बर पैदा करे, अससे वेहतर यह है कि कोई उद्योगी और ईमानदार कारीगर उसका उपयोग करे और हमें जब जरूरत हो तव हौटा देने का वादा करे। यह हमारे लाभ की वात होगी। क्षपये की रखवाली के छिये वह थोड़ा-सा किराया माँगे याने सोलह आने की जगह पन्द्रह या साढ़े पन्द्रह आने ही छौटाने का वादा करे तो भी अनुचित नहीं कहा जा सकता। किसी जमाने में ऐसा होता भी था। वड़े-वड़े सराफों के यहाँ कोई अमानत रकम रक्खे, तो उसका व्याज देनेके बदले रखताछी के छिए वे वहा लेते थे। आज भी कई संस्थाएँ छोटी-छोटी अमानतों पर व्याज नहीं देतीं और गहने-बरतन सम्हालने के लिए मेहनताना लेती हैं। कारण यह है कि पैसे, जेवर वगैरह कीमती मानी जानेवाछी चीजें यदि भँजाकर काम में न छायी जायँ और केवछ सम्हाछनी ही पड़ें तो वह एक जञ्जाछ ही समझा जायगा। ऐसा जञ्जाल स्वीकार करनेवाला अपना मेहनताना ले ले, तो कोई तान्जुब नहीं है। परंतु आज तो आर्थिक रचना की विचित्र कल्पनाओं के कारण जो व्यक्ति हमारे पूँजी की हिफाजत करता है और उसका उपयोग करता है, वह इम से किराया मांगने के बदले मानो उसका उपकार कर रहे हैं, ऐसी भावना से हमें ज्याज देता है। अगर सारा दिन मेहनत क्रके वह रूपये के माल में अठारह आने की चीज वना ले, तो ऊपर के आनों में से हमें घर वैठे कुछ हिस्सा दे देता है। और हलके-हलके यह व्याज इस तरह बढ़ता जाता है कि मेहनत-मशक्कतं करनेवाले को तो एक जून का भोजन भी नहीं मिळ सकता, लेकिन हमें आछीशान मकान, वँगला और शहर के सारे शौक प्राप्त होते हैं।

## १४. व्याज और मुनाफाः

एक उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जायगी: बम्बई के किसी फर्निचर बनानेवाले बढ़ई का उदाहरण छोजिए। अिसमें मुख्य चीजें तो लकड़ी, पालिश आदि थोड़ा-सा माल और बढ़ई की मेहनत इतनी ही हैं। लेकिन बढ़ई को औजार चाहिए, माळ रखने के छिए दूकान चाहिए और जबतक माल विकता नहीं है, तबतक खाने के छिए ख़ुराक चाहिए। उसके पास औजारों के छिए पैसा नहीं है। हम अपने बचे हुए पैसे में से उसे व्याज पर पैसे देते हैं। उसके पास छकड़ी वगैरह खरीदने के लिए भी पैसे नहीं हैं। उसके लिये भी हम उसको व्याजपर पैसे देते हैं। माछ रखने के छिये उसके पास दूकान नहीं है। हम अपने मकान का खाळी हिम्सा उसे किराये पर दे देते हैं। जवतक माळ नहीं विकता, तबतक के छिये उसके पास खाने-पीने का सामान नहीं है। हम उसे व्याज पर पैसे देते हैं। बाद में एक रुपये की छकड़ी वगैरह पर सारा दिन मेहनत करके वह एक कुर्सी बनाता है। हमारे पास अभी बहुत-सा पैसा बाकी है अिस--छिये हमारा जी कुर्सी खरीदने को चाहता है और हम उसकी पाँच रूपये कीमत देने के लिये भी तैयार हो जाते हैं। अर्थात एक रूपये के माल पर चार रूपये की मेहनत की गई, ऐसा कहा जा सकता है। परन्तु हम यह जानते हैं कि वर्द्ध को सवा या डेढ़ रुपये से ज्यादा रोजी नहीं पड़ती। तब वाकी के ढाई या पौने तीन रुपये किसे मिले ? स्पष्ट है कि वह सूद, दूकान किराया, खाने-पीने के सामान पर नफा आदि के रूप में हमें नापस मिले। इसका यह अर्थ हुआ कि बढ़ई अगर चार रुपये की मेहनत करे, तो उसमें से पौन हिस्सा उसे बैठे-ठाले साथीदारों को देना पड़ता है। और फिर इन साथीदारों का हिस्सा सिर्फ नफे में ही होता है, नुकसान में नहीं।

१५. हम इस छार्थिक न्यवस्था के अितने आदी हो गये हैं कि इसमें नामुनासिव क्या है, यही हममें से बहुतेरों के ध्यान में नहीं आता। लेकिन यदि हम सीधा विचार करें तो हमें विदित होगा कि सोने-चाँदी का सिक्का स्वयं वाँझ है। उसमें नफा पैदा करने की शिक्त नहीं है। जो अधिक कीमत मिळती है वह मजदूर की मेहनत की है। इसळिए न्याज के मानी हैं कारीगर या मजदूर की मेहनत में से ळिया जानेवाळा हिस्सा। अगर यह हिस्सा इतना बड़ा हो कि हम उसकी बदौळत ऐश-आराम में रह सकें और मेहनत करनेवाळों को हमेशा तंगी में रहना पड़े, तो उस न्यवस्था में हिंसा होनी ही चाहिए।

१६. इक्केवाले के घोड़े को सिर्फ खुराक ही मिल सकती है। दिन भर की कमाई चाह एक रुपया हो या दस रुपया हो, उसके हिस्से में कोई फर्क नहीं पड़ता। उसी तरह हमारे देश में मेहनत-मजदूरी करनेवालों को कोरी खुराक ही मिल सकती है। अच्छी फसल या बाजार की तेजी का उसे कोई छाभ नहीं मिलता।

१७. व्यापार का यदि यह आवश्यक छन्षण या परिणाम हो, तो घह व्यापार उस व्यापार को निवाहनेवाळी सामाजिक तथा राजकीय व्यवस्था और आन्तर्राष्ट्रीय नीति तथा देश-रज्ञा की सामग्री, इन सबको हिंसा की ही परम्परा कहना होगा।

#### १८ नए पहाड़े :

ये अहिंसा के नये गुरू या पहाड़े हैं। हमें अपने व्यापार में इनके खाधार पर हिसाब करना सीखना चाहिए। अगर मनुष्य-समाज के व्यवहार में हमने इन्हें दाखिळ नहीं किया तो छोटे-छोटे जीवों की रक्षा की जो हम चिन्ता करते हैं वह, और हमारी सारी दान-वृत्ति अहिंसा का मजाक हो सकता है। कोई ऐसा न समझे कि मै जीवदया को निकम्मी चीज समझता हूँ। वह भी आवश्यक है। उसके छिए जो कुछ किया जा रहा है, उसमें कुछ संशोधन की जरूरत भले ही हो, लेकिन जो कुछ किया जा रहा है, उसे कम करनेकी सिफारिश नहीं करता। परन्तु मनुष्यों के परस्पर व्यवहार में अहिंसा दाखिळ करने की जरूरत इसकी अपेक्पा कही अधिक महत्त्व की है।

इस दृष्टिसे निम्न प्रकार के व्यक्तिगत निश्चय किये जा सकते हैं:

- १. मनुष्य की हिसा करनेवाछी प्रवृत्तियों या व्यापारों में अपना निजी या धर्मादाय का पैसा न छगाना।
- २. किसी भी व्यापार में मूळधन पर जिससे दो या ढाई प्रतिशत से अधिक व्याज मिले इतना नफा न लेना।
  - ३. सट्टा और जुआ समान मानना।
- थ. शरीर-परिश्रम करनेवाले व्यक्ति को कर्ज देनेका मौका आवे तो बम्बई जैसे बड़े शहर में जबतक वह कम-से-कम डेड़-रो कपया रोज कमाई न कर सके तवतक उससे व्याज न लेना।

# महावीर का जीवन-धर्म

# १. वर्तमान प्रवृत्तियाः

पहले तो मै आपसे प्रार्थना करता हूँ कि आज जैसी जयंतियाँ मनाने के पीछे रहे हुए रहे श्य पर हमें विचार करना चाहिए। आज-कळ हमें वोळने और छिखने का मानो पागलपन हो गया है। बोछने और छिखने के विविध प्रसंग हम हुँदते ही रहते है। जयंतियाँ मनाना भी इसी बीमारी का एक प्रकार है। प्रायः इन प्रवृत्तियों में मुझे किसी भी तरह की गंभीर वृत्ति का अभाव लगा है। मुझे छगता है कि हम इस प्रवृत्ति का आयोजन इसछिए नही करते कि हम जिस महान् पुरुप की जयंती मनाते हैं जनके प्रांत हमारे हृद्य में कोई उमंग या प्रेम हो अथवा उन जैसे होने की तीन इच्छा हो, बल्कि विनोद-मनोरंजन करने की इच्छा ही मुख्य होती है। ऐसी सभाओं के निमित्त बड़े जुलूस, अच्छे-अच्छे संवाद, संगीत और व्याख्यान सुनने की मिळते हैं, दो घड़ी आनन्द में बीतती हैं, इतना ही फड प्राप्त करने की इच्छा से ऐसी प्रवृत्तियों का आयोजन होता है। इसमें एक वंचना भी होती है। सभा बुळानेवाले और समा में आनेवाले दोनो को यह भी मास होता है कि ऐसी जयंतियाँ मनाने से हम एक महत्त्व का काम करते हैं और चस महापुरुष की योग्य कदर करते हैं।

## · जीवन गंभीर है:

यों चाह मैं गंभीर वृत्ति का मनुष्य न भी होऊँ; लेकिन ऐसे संगो के लिए मेरी वृत्ति अत्यंत गभीर है। जीवन को मैं अत्यत भीर वस्तु समझता हूँ और महावीर-जैसे जीवन के साथी पुरुष ो जयती को मैं गभीर प्रसगो में मानता हूँ। मै नहीं जानता कि । । मेरी तुल्ना कितने अँशों में समझ सकेंगे। लेकिन गांभीर्य क्या , यह आपको उदाहरण द्वारा समझाने का प्रयत्न करूँगा । सान ीजिए कि आप बोरसद के सत्याग्रह के समय विचार कर रहे हैं मथवा वावरा (डाक्सू) के बारे में विचार कर रहे हैं अथवा खावके ार में किसी का बड़ा ऑपरेशन करवाना हो और उसका आप वचार कर रहे हैं। उस समय आपके मन की वृत्ति कितनी गंभीर े होती है इसका खयाछ कीजिए। जैसे ये वातें जीवन के साथ जुड़ी हुई हैं वेसे ही ये महापुरुष भी अपने जीवन के साथ जुड़े हुए मालूम होना चाहिए। जैसे उपर्युक्त प्रसंगो में आपको अपने जान-माळ की चिंता होगा वैसे ही इनके सम्बंध मे आपको अपने जीव की लगनी चाहिए। अतर केवल इतना ही है कि पहले प्रसंगों में कदाचित् घबराहट और खेद होगा और इसमें उनकी जगह जत्साह और साहस । मैं इस वृत्ति को गंभीर वृत्ति कहता हूँ।

#### ३. निजी उन्नति जयन्ती का उद्देश्यः

यदि आप इस गभीर वृत्ति से महावीर जयंती मनावें तो उससे आपको लाभ होगा। आपको अनुभव होगा कि प्रत्येक जयती पर आप जीवन विकास के मार्ग में एक एक पैर आगे बढ़ाते हैं। लेकिन ऐसा न हो तो ऐसी जयितयाँ मनाने में मैं किसी तरह का लास नही देखता। यदि खयाल हो कि जयंती मनाने से श्री पहाचीर की किसी तरह कद्र होती है तो वह भूल है। महाचीर की कद्र करने की कोई आवश्यकता नहीं है। क्योंकि यदि आप कद्र न करें तो उससे उनके जीवन का मूल्य घट जाने खौर कद्र करने से वह क्षिक उन्नत होने से रहा। आप निजी उन्नति के लिए महाचीर की वपासना करते हैं और सिर्फ उसीके लिए आपको उनकी जयंती मनानी चाहिए। जीवन को उन्नत बनाने की आपकी उत्कंठा न हो तो जयंती मनाने से कोई हेतु पूरा नहीं होगा।

8. इसिलिए मेरी आपसे प्रार्थना है कि काप यदि यह जयंती मनाने की इच्छा रखते हों तो गंभीर भावसे ही मनानें। यदि छाप मनोरंजन करने या छपने पंथ की वाह-वाह कराने या स्वर्ग का या इस लोक का कोई सुख प्राप्त करने की आशा रखते हों तो वह छोड़ दीजिए। और यदि वे छाशाएँ न छूटें तो जयंती मनाना छोड़ दीजिए और यह मनोरंजन, वाह-वाह या पुण्य किसी दूसरे मार्ग से श्राप्त की जिए।

प्. यदि ऐसे गंभीर भाव से आपकी जयंती मनानी हो ती कें बतछाता हूं कि मेरे विचार से वह कैसी मनायी जानी चाहिए। लेकिन इन विचारों में से जितने अनुकूल हों उतने ही आपको लेना है और जो आपके सस्कारोंके अनुकूछ न हो, उन्हें होड़ दीजिएगा।

## ६. जयन्ती कौन मनाएँ ?:

ऐसी जयितयाँ केवल उपासकों, भक्तो या जिज्ञासुओंने ही एकत्रित होकर मनानी चाहिए। इसमें वड़ा समारंभ करने, वहुत से लोगों को एकत्रित करने या सब के लिए एक ही तरह का कार्यक्रम रखने की झझट न हो।

#### ७. अनुयायी ः

हर एक पंथ में पांच तरह के अनुयायी होते हैं। उपासक, भक्त, जिज्ञासु, पंडित और सामान्य वर्ग । उपासक अर्थात् महावीर के समान अपना जीवन निर्माण करने की, महाबीर के महाच् गुणो को अपने जीवन में उतारने की तीव इच्छा रखनेवाले। भक्त यानी जिनमें महावीर के प्रति इतना प्रेम हो कि उनके छिए जो अपने जान-माल को किसी न किसी तरह उपयोग में लाने की तीव इच्छा रखते हों। ये स्वय महावीर जैसे होने की अभिलापा नहीं करते, लेकिन महावीर को अपने नाथ, मित्र, माता, पिता जैसे समझ उनके लिए कुछ करने की इच्छा रखते हैं। जिज्ञासु यानी जैन संप्रदाय के तत्त्वज्ञान को अनुभव में उतारने की इच्छावाला। पं.डत अर्थात् जैन शास्त्रो का जानकार और समान्य वर्ग यानी जो जीवन में मुखी रहकर कुदुम्ब, धन व्यापार-रोजगार को जीवन के मुख्य खांग मानता है लेकिन जिसे एक ऐसी श्रद्धा है कि ये सब वस्तुएँ महावीर की दिवय-राकित का आश्रय लेने से स्थिर रहती हैं और उनके पंथ में दान, पुण्य करने से यहां सुखी रह सकते हैं और दूसरा जन्म अच्छा मिलता है।

#### ८. वास्तविक अनुयायीः

मेरे विचार के अनुसार जगत् की दृष्टि में कोई भी पंथ पंडित धौर सामान्य वर्ग की संख्या के आधार पर हो बहुत-कुछ जोरदार याना जाता है। लेकिन पंथ में जन्म लेकर उसका सदुपयोग करकें ध्यपनी उन्नति करनेवाले, देखा जाय ती, दिखसे उपासना करनेवाले प्रपासक, भक्त या जिज्ञासु ही होते हैं। पंथ का उत्कर्प या पंथ के बाहर के सामान्य मनुष्य-समाज का डत्कर्ष इन तीनों वर्गों के अनुयायियोंसे ही होता है। यह भी होता है कि आगे जाकर यह उपासक, भक्त या जिज्ञासु अपने भाई-वन्युओं से इतना अधिक दृर पड़ जाता है कि वे छोग उसे अपने पथ का माननेको भी तैयार नहीं होते। फिर भी पंथ का पूरा पूरा छाभ उठानेवाले तो इन तीनों वर्गे में ही होते हैं। पारसनाथ के पंथ में जन्म लेकर अपने की और सारे जैनधर्म को ऊँचा उठानेवाले महावीर स्वामी इसी बात के एक उदाहरण हैं। राजचन्द्र का उदाहरण भी कुछ-कुछ ऐसा ही कहा जायगा।

## 🐛 संत्-समागम मण्डल :

इन तीन वर्गों के अनुयायियों के लिए जयंतियाँ वरावर सनाना विशेष छाभदायक हो सकता है। ऐसी जयतियाँ मनाने का दंग तो यही है कि सत्-समागम के मण्डल बनाकर छापने जैसे ही उपासक, मक्त और जिज्ञासुओं के साथ एक-दूसरे की उन्नति के सार्गों पर विचार किया जाय। इनमें उपासक वैठकर महावीर कें चरित्र और गुणोंका विचार करें और उनका अनुकरण करने का मार्ग शोधें, ऐसे कर्म का विचार करें जिनसे इन गुणों का उटय हो। भक्त जमा होकर महावीर का गुणानुवाद करें, उनकी महिमा का विचार करें और उनकी मूर्ति को प्रेम से हृदय में धारण करें। जिज्ञासु ज्ञानी सद्गुरु की खोज करके उनका समागम करें और साधना करें, अथवा खनुभव की दृष्टिसे आपस में तत्त्व चर्चा करें।

#### १०. तीनों दर्ग अभिन्न है:

आप यह न मानें कि ये तीनों वर्ग एक दूसरे से विछ्कुछ अलग हैं। सबमें कुछ-कुछ अंशों में तीनों वृत्तियाँ होगी। लेकिन अपने जीवन के अमुक काछ में प्रत्येक मनुष्य विशेष कर उपासक भक्त या जिज्ञासु होता है।

## ११. वड़े जल्सों में लाभ नहीं :

जयंती मनाने के लिए ऐसे अनुयायियों के छोटे-छोटे मंडक धनाने में हानि नहीं, बिलक छाम है। बड़े भारी मजमों में वृत्तियीं विखर जाती हैं और बाह्य डपाधियाँ वढ़ जाती हैं। ऐसे मंडल न बहुत बड़े न बहुत छोटे, एक दूसरे के साथ मेल खावें ऐसे स्वभाव- वाले लगभग एक ही वृत्ति के मनुष्यों के हो तो बहुत लाम होगा। मैं आपके सामने यह बात विचार के लिए रखता हूँ कि आप ऐसे घड़े जलसे और जुलूस निकालने के बढ़ले डपासक, भक्त और खड़े जलसे और जुलूस निकालने के बढ़ले डपासक, भक्त और जिज्ञासु बनें और ऐसी जयतियों के प्रसंग पर छोटे सत्संगी मंडलों की रचना कर इस तरह मनावें कि आपकी ग्रुभ वृत्तियों का उत्कर्ष हो। यदि आप गंभीर रूप से महावीर के अनुयायी हैं तो बड़े जलसों से दूर रहने में आपका छात्र है। और यदि वह गांभीर्य न

हो तो मेरी दृष्टि से ऐसी जयंतियों का कोई मूल्य नहीं है और मुझ जैसे मनुष्यों का वुळाकर उल्टा आपका रस-भंग होने की संभावना है।

१२. अन जिस महापुरुप की आप जयंती मना रहे हैं जनके जीवन-विषयक दो-चार विचार प्रस्तुत करता हूं।

## १३. महावीर की मातृ-भक्तिः

आपका ध्यान में पहले महावीर की मातृ-भिक्त की ओर खींचता हूँ। महावीर के विषय में उनका जीवन-चरित्र छिखनेवालों ने कहा है कि गभें में हिलने-डुलने से माता को वेदना होगी इस विचार से वे हिलते-डुलते तक न थे। इस वात में किव की अतिश-योक्ति होगी लेकिन उनके विचाह आदि प्रसंगों से साफ माल्म होता है कि उनका हृद्य वाल्य-काल से ही मातृ-प्रेम और कोमल मावों से ओत-प्रांत था।

#### १४ पर-दुख कातरता या समभावनाः

दूसरों के लिए दुली हुए विना और उनका दुख निवारण करने के लिए दौडकर पहुँचे विना चलता ही नहीं, ऐसा जिनका स्वभाव पड़ गया है ऐसे महाबीर, बुद्ध, गांधी या एँड़रूज किसी भी सत्पुरुष का कौटुन्बिक जीवन देखें तो स्पष्ट मालूम होगा कि इनका बचपन ऐसे कुटुन्व में गुजरा होगा जहाँ स्नेह ही स्नेह भरा होगा और वचपन के बाद का जीवन भी इसी तरह स्नेह से भरा होगा। उन्होंने बँटवारे के लिए कभी झगड़े नहीं किए होगे। अपने और भाई के बच्चों में भेद नहीं माना होगा। संज्ञचित वृत्ति को अप इदय में पीपित नहीं किया होगा। इससे उल्टे जहाँ माता-पिताओं अपने बच्चों का छाछन-पाछन उन्हें खूच माछ-मिठाइयाँ खिछान और उनके छिए खुले हाथों पैसा उड़ाकर तो किया है लेकिन हर के स्वाभाविक प्रेम से नहीं, जहाँ उन्हें अपने माता-पिता परायों व तरह भासित होते हैं और उनके छिए मन खोछकर हदय की स्व चातें करने का बातावण नहीं है, जहाँ छोटे भाइयों को अपने ब भाइयों से बचने के छिए इस तरह प्रयत्न करने पड़ते हैं मानो उनके दुश्मन ही हो, जहाँ ऐसा अनुभव होता है कि सारे कुटुन्व सिर्फ स्वार्थ के ही साथी हैं, वहाँ किसी भी तरह के ऊँचे गुणोव पोषण नहीं होता। ऐसे कुटुन्वोमें से पर-दु:ख भंजक मनुष्य व निकछना कठिन है। कारण कि वहाँ सम-भावना की गृति बहत कुछ कुंठित हो जाती है।

## १५ प्रेम-विरोधी वैराग्यः

; **\** 

7

ń

;;I

इस कौदुन्विक प्रेम पर में आज की राष्ट्रीय सम-भावना व युग में अत्यंत आग्रह-पूर्व क जोर देता हूं। क्योंकि मुझे दिनपर दिन अधिक से अधिक विश्वास होता जा रहा है कि हमारी हिन्द समाज की निर्वेळता का अपनी छिन्न-भिन्न स्थिति का मूळ कारण हमारे कुदुन्वों में ही है। माता-पिता और पुत्र, भाई-भाई, माई बहन, पति-पत्नी, मित्र-भित्र, सेठ और नौकर के बीच हार्दिक प्रेम

हो, यह हिन्दू कुंदुम्ब की खाज सामान्य स्थिति नही है। हमार्थ हा / पोपित सारी विचार-सरणी ही इस प्रेम-वृत्ति की विरोधी है। हमार्थ

ष्रेम-वृत्ति को वैराग्य की विरोधी माना है और वैराग्य-वृत्ति उन्नति कर होने से हमारे कुटुम्ब में रहते हुए भी जान में या अनजान में एक ऐसी वृत्ति का पोपण किया है कि जो वैराग्य-वृत्ति जैसी दीखने पर भी वैराग्य-वृत्ति नहीं, बल्कि प्रेम-प्रतिबन्धक वृत्ति है। इसके परिणाम स्वरूप हम विविध अनर्थकारी भावनाओ का पोपण करते हैं। हम शादी करते हैं और वह भी एक के बाद एक, फिर भी पत्नी पर प्रेम प्रकट करने में शरमाते हैं, प्रत्यच्च प्रकट न होने देनेका प्रयत्न करते हैं और उसे दवाने के लिए पुरुषाथं करते हैं। हमें वच्चे होते हैं, लेकिन उन्हें वचपन में प्रेम से सम्बाधित नहीं कर सकते, प्रेम से हॅंसा-खिला नहीं सकते, उनपर ममता प्रकट नहीं कर सकते, उनकी वातों में रस नहीं ले सकते। जब वे मौत के पंजे से आ जाते हैं तभी कही हम अपनी प्रम-र्श्च पर ढकी हुई शिला को कुछ-कुछ एठने देते हैं और जिस समय धैर्य रखना चाहिए तब धैर्य-हीन प्रेम दिखाते हैं। अपने बाटको का विवाह करने का जितना भी उत्साह किसी देश के छोगों में हो सकता है, उनकी अपेचा हम अधिक उत्साह से अपने वाढकों का विवाह करते हैं। लेकिन उसके बाद बच्चों का कौटुम्बिक सुख या दम्पति का प्रेम-पूर्ण वर्ताव प्रसन्न मन से नहीं देख सकते। इन सब का परिणाम यह होता है कि कास-वासना की पाशविक-वृत्ति या संसार का मोह कम नहीं होता। लेकिन भावना-हीन कौटुम्बिक-जंजाल ही बढ़ता जाता है जिसमें न ऐक्य होता है, न सुख, न विकास।

## (६. शुष्क ज्ञान की वार्ते :

हमारे मन में भी ऊँच-नीच के भेद, जात-पाँत. खेती-चाडी रेश, जन्मभूमि आदि सव भाव हैं और मव का उपयोग करके अपना जीवन चलाते हैं। उनके बढ़ने से हम अपने आपको बढा गनते है, छोगों से लेना पाई-पाई वसूछ करने में वाजार के रुख की चिन्ता करने में, सट्टा खेळने में, जाति-मोज करके वाह-वाह गप्त करने में, सगीत-गान का आनन्द ल्टने में, साधु हो जानेपर कपड़े-छन्। पोथी और भिन्ना एकत्र करने में किसी प्रकार का व्रत. उप या दार किया हा तो उसे जग-जाहिर करने मे, दुनिया के किसी भी देश की दुनियादा**री में र**ची-पची प्रजा के समान हम भी सावधान रहते हैं, फिर भी जब किसी प्राम मे या देश में रहत हैं उसके लिए खपने अथवा चिन्ता करने का प्रसंग आने पर 'समार ही इन झंझटों से क्या जीवन का उद्घार होता है ? ' हमारा नो आध्यात्मिक संस्कृति है ऐसी संसारी बातों से हमारा व्या व्या-जन ?' ऐसा तत्वज्ञान पेश कर बैठने है। भाइयां आंग वहनो, मै आपसे विश्वास तथा आयह-पूर्वक कहता हूँ कि यह केवछ . पुष्क ज्ञान हैं, इससे आपका किसी भी काल में उद्घार नहीं हो उकता ।

#### १७. विवक पूर्वक व्यवहार ।

धारत्व म तो किसी भी मनुष्य के हिए विवाह करने, सन्तान ौदा करने, वच्चे को ब्याहने, धन-दौछत का संग्रह करने था शाम में या शहर में रहनेका फर्ज नहीं है। लेकिन यदि उसने ऐसे अन्वन्ध किए हों, तो उन सम्बन्धों को विवेक और प्रेम से निवा-हते का फर्ज अवश्य है। विवाह किया यानी बन्धन हो गया। आपका फर्ज हो जाता है कि आप अपनी स्त्री को अपने सुख-दुख की उन्नति और अधोगित की हिस्सेदार बनाकर अपना और इसका दोनों के उद्धार का मार्ग साथ रहकर पार करें। इस स्त्री के यर जाने के वाद, आप जैसे एक पशुके मरजाने के वाद दूसरा पशु अते हैं, वैसे दूसरी छी नहीं छा सकते। यह राम के मार्ग से, बहाबीर के मार्ग से सब साधुपुक्वों के मार्गा से उल्टा है। यह पशुता है, मनुष्यता नहीं है। इस छी को आप दुत्कार नहीं सकते, साद नहीं सकते, इसका त्याग नहीं कर सकते।

## १८. सन्तान के प्रति कर्तव्यः

विषयोपभोग करना आपका फर्ज नहीं है। लेकिन आप घर वसावें और बच्चे हुए कि उनका बन्धन आपको स्वीकार करना ही होगा। जैसे बकरे और मुर्गे-मुर्गी पालनेवाला उनके बच्चों के आधार 'पर ही उनकी कीमत करता है। वैसे ही आपके बच्चे कितने 'पैसे कमाकर लावेंगे इस भावना से आप उनकी ओर नहीं देख सकते। आपका फर्ज यह नहीं है कि आप उनके लिए खूब पैसा खर्च करके उनका पोषण करें या उनके लिए पैसा छोड़कर मरें, लेकिन फर्ज तो यह है कि आप उनका पोषण करें, उनकी शुभ कामनाओं को बढ़ावा दें। जिस संसार में आप लुक्ध हुए हैं उसमें लुक्य होने की वे इच्छा न करें, उसमें से वे आगे बढ़ना चाहें तो यह देखका प्रसन्न हों।

१९, वच्चों के विवाह की आपपर कोई जिम्मेवारी नहीं है। लेकिन यदि आप उन्हें ज्याहें तो वहूको छड़की के समान मानने और वच्चों का सुखी संसार देख प्रसन्न होनेका फर्ज अवस्य है।

## २०. सव के हित में ही आपका हित है:

आपको जरूरी दिखाई दे तो आप अपने गाँव या देश को छोड़कर चले जाइये लेकिन आप ऐसा कोई काम नहीं कर सकते जिससे अपके गाँव या देश का अहित हो, फिर आपको भले अपने जान-माल की जोखम उठाना पड़े। यदि आपके याम में पानी का दुख हो और आपके छुएँ में बहुत पानी हो तो वह कुआँ गाँवको ही सौंप देना चाहिए। यदि विदेशी कपड़े के ज्यापार सें आपको बहुत लाभ होता हो लेकिन उससे आपके देशको जुकसान पहुँचता हो तो आपको वह ज्यापार बद कर देना चाहिए। यदि आपकी शालाएँ स्वतंत्र रखने मे ही देशका हित हो तो चाहे जितना जुकसान उठाकर भी आपको ऐसा ही करना चाहिए। प्राममें या देश में रहकर उसके प्रति कतंत्र्यसे विमुख रहनेपर आप परमार्थ साधने की विलक्षल आशा न रखें। जिसे आप परमार्थ की सिद्धि मानेंगे यह परमार्थ नहीं, सिर्फ कल्पना होगी।

## २१. प्रेम रहित साघना व्यर्थ है :

वैराग्य और प्रेम ये दो विरोधी वृत्तियाँ हैं, ऐसा खयाल यि आपका हो तो वह विलक्ष्ठ मिध्या है, यह मैं आपको निश्चयपूर्वक कहता हूँ इस मान्यना ने हमारी प्रजा की उन्नित को रोक दिया है। वह शुष्क और भावना-हीन वन गई है। वह सत्य में मिध्या और मिध्या में सत्य देखने छगी है। इससे उल्टे में आपके आगे यह विचार रखता हूँ कि निःस्वार्थ और शुद्ध प्रेम के विना किसी भी मनुष्य की उन्नित होना सभव ही नहीं। यदि आपमे विवेच और वैराग्य न हो तो सन्त-समागम से वह आ सकता है, ले। कन आपका हृद्य प्रेम रहन होगा ता आपका उद्धार चौवीसो तीर्थकर मिछकर भी नहीं कर सकेंगे। प्रेम-रहित हृदय में भगवान की भिक्त भी गहरीं जड़ नहीं जमानी। और भगवान का भाक्त नहीं हो, भर भी एक भी जीव को शुद्ध और सच्चे प्रेम स चाहन की आपमे शक्ति हो, तो आप उन्नित हो, तो आप उन्नित के मार्ग पर जा सकत है।

## २२. महावीर प्रम के अवतार थे:

मैने एक भी महान् सन्त का चरित्र ऐसा नहीं देखा कि जिसमें माना-पता. बन्धु-गुरू, मित्र-देश जन इत्यादि में से किसी के प्रति भी निःस्वार्थ प्रेम की पराकाष्टा न हो। महानीर को हैश्वर का आठम्बन नहीं था, लेकिन उनके मन में जीव के प्रति प्रेम का प्रवाह वहता था, इसिछए वे तीर्थकर पद पर जा सके। अजामिल को भी ईश्वर का आठम्बन शायद ही था, लेकिन वह पुत्र पर अपार खेनेह राव सकता था यह देखकर ही सन्तो ने उसके उद्धार की आशा की। यहाँ महावीर और अजामिल की तुल्ना नहीं करनी है। अजामिल को महावीर की योग्यता नहीं छा सकती लेकिन इसका कारण दूसरे प्रकार का पुरुषार्थ, तपश्चर्या छौर पूर्वजीवन की

शुद्धता है. यह स्पष्ट है। लेकिन अजामिल जैसा भी केवल नः स्वार्थ प्रेम के वल से मन्त-कृपा और इच्छा हो तो मृत्यू के पहले शानित् का - नुभव कर सकता है। देव-भक्ति, देशानुराग, भृतद्या की जल पाल-काल में कुटुम्ब में परिपुष्ट हुई प्रेम वृत्ति में है। यही प्रेम अधिक शुद्ध हा और विस्तृत च्रेत्र में फैतं तो दंग-भक्ति, दश-भक्ति भूत-दया अहिंसा में वदल जावगा।

#### २३. वैराग्य क्या है ? :

नव वैराग्य क्या है ? वैराग्य अथात् कर्तत्र्य का त्याग अथवा वन्धनो का वर्दस्ती से त्याग अथवा अक च नहीं है। लेकिन वैराग्य यानी स्वाथ का त्याग, सुखप्राप्ति की इच्छा का त्याग, भोग भोगने की इच्छा का त्याग है।

## २४. महावीर में तीत्र प्रेम और वैराग्य था:

यदि आप महानीर स्वामी का जीवन-चरित्र देखेंगे तो उसमें तीव्र वैराग्य और तीव्र प्रेम दिखाई देगा। दूसरों के प्रति जूही की तरह कोमनता और अपने प्रति वज्र जैसी कठोरता दोनो साथ-साथ देखेंगे। जार इन भावनाओं का पोपण कौदुन्विक वातावरण से हुआ दिखेगा। जैसे इनके कुटुन्व में माँ-वेटे के बीच प्रेम था, वैसा ही भाई-साई के बीच भी। कहा गया है कि उनके बड़े भाई उन्हें घर में रखने के छिए ही उन्हें राजपाट सौप देने को तैयार थे। भाई के प्रति यह कैसी प्रेम ग्रात्त हैं! मैं आपसे खतःकरण से कहना हूँ कि यदि आपका अपना या अपने पाळकों का अथवा दूसरे इन्हों वि

जनों का कल्याण साधना हो तो आप अपने कुटुम्ब का वातावरण श्रेम-युक्त करें। स्वार्थ-यृत्ति, जुद्र-यृत्ति स कुटुम्ब का वातावरण अशुद्ध न व रं।

२५. महावीर दृढ़ निश्चयी और पुरुपार्थी थे :

बाल्य-काळ से ही महाचीर में दीख पड़ने वाळी एक दूसरी वृत्ति थी, वह है उनका पराक्रम, पुरुषार्थ और दृढ़ निश्चय। जैन धर्म में ऐसा माना गया है कि चत्रिय ही तीर्थंकर पद के अधिकारी हो सकते हैं। इसका अर्थ मैं यह समझता हू कि तीर्थकर पद के मार्ग पर पुरुवार्थी और शूर पुरुष ही चल सकता है। यह विलक्तल सच बात है कि जहाँ पुरुपार्थ नहीं वहाँ किसी भी महान् वस्तु की प्राप्ति नहीं होती। ऐहिक मार्ग या पारमाथिक मार्ग में जो भी महान् वस्तु आपको सिद्ध करनी हो, उसके लिए शूरता और पुरुपार्थ चाहिए ही। शूरता का अर्थ है उस वस्तु के पीछ दूसरा सब कुछ कुर्वान करने की तैयारी। जीना भी उसीके लिए और मरना भी उसीके छिए। पुरुपार्थ अर्थात् उस वस्तुको सिद्ध करने के छिए रात-दिन का प्रयतन और दूसरों की सहायता की अपेचा न रखना, काऊसग्ग-(कायोत्सर्ग) करके रहना, दिगंवर दशा तक अपरिमही हो जाना, **उपसर्ग और परीपहों को सहन करना, किसी पर अन्छ**न्बित न रहना ये सब निश्चय महावीर में समाए हुए अथक पुरुपार्थ को प्रकट करते हैं। जो गुण सांसारिक जीवन में वड़ा वनने के लिए चाहिए वे ही गुण परमार्थ सिद्ध करने के छिए भी चाहिए। इन गुणों वाळा सांसारिक पुरुप वीर कहळाता है। इन्हीं गुणों का पर-मार्थ में उपयोग करने से श्री वर्धमान महावीर कहळाए।

२६. निराशा और कमजोरी से मोक्ष नहीं मिळता:

मोत्त के मार्ग पर चलने की इच्छावाला पुरुप अत्यन्त हत् निश्चयी, साहसी व पुरुषार्थ मे श्रद्धा रखनेवाला होना चाहिए। इस वात की साची राम, कृष्ण, बुद्ध, महावीर इत्यादि प्रत्येक का जीवन है। उसके बदले हममें आज ऐसी मान्यता घर कर गई है कि सांसारिक कार्यों में अयोग्य सावित होनेवाले मोच के अधिकारी हैं। पुरुपत्व कम हो जाय, स्त्री वद्चळन निकले, व्यापार में घाटा आवे, वेटा मर जाय, छड़ाई में हार हो, राजकारण में शिथिछता आवे तब हमारे देश में मोच्न प्राप्ति को इच्छा उत्पन्न होती है। हम -स्रपने में उत्पन्न हुई निराशा और कम हुए पुरुषार्थ को अपने वैराग्य की और मुमुद्धता की निशानी मानते हैं। किसी में काम करने का उत्साह न रहे, उकता जाय तव ऐसा मान लेते हैं कि अव उसे संसार की वासना नहीं रही। मैंने सुना है कि वगभंग आन्दोछन् के वाद राजकारण में जब शैथिल्य आ गया था, तव अनेक राज-नीतिज्ञों ने हिमालय का आश्रय लिया था। आज भी राजकारण में रीथिल्य देखकर कई युवकों को हिमालय में जाने की इच्छा करते देखा है। मैं विनय-पूर्वक लेकिन सच-सच बतलाना चाहता हूं कि **ईश्वर का मार्ग छोहे के चने चवाने जैसा है।** जिनका उत्साह कार हो गया है, पुरुषत्व घट गया है, जीवन से ऊव गए हैं, ऐसे छोग नोच प्राप्त नहीं कर सकते। यह सम्भव है कि कोई किसी दूसरी वस्तु को मोच्च समझकर सन्तोष मान ले, लेकिन उपशम का प्रत्यल पुख उससे दूर है।

२७. अशक्ति नहीं, अनासिनत ही वैराग्य है :

- ऊपर वैराग्य का एक अर्थ कहा गया। दूसरी तरह समझाऊँ तो वैराग्य यानी संसार का कारोवार चळाने की अशक्ति नहीं, विक शिंक हानेपर भी उसकी निःमारता समझ उसमें रून न लेना, और किसी विशेष सार-रूप वस्तुको इच्छा उत्पन्न हाना है। जैसे आप पसारी की दूकान चळाते चळाने चम्बई का बड़ा व्यापार करने छगें और पसारी की दूकान छोड़ दं तो इसका कारण यह नहीं होगा कि आप में पसारी की दूकान चळाने की शक्ति नहीं रही, विक यह होगा कि पसारी की दूकान करते हुए वम्बई के व्यापार से अधिक सुनाफा मालूम हुआ। वैसे ही संमार का काराबार अच्छी तरह चळाते चळाते उसमें कितना सार है यह जानकर आत्मसुख का व्यापार करने के छए वह छोड़ देने पर जो वैराग्य उत्पन्न होना है वह दिकनेवाला तथा आपकी छोर प्रजा का उन्नित करनेवाळा होता है।

२८ यो महातीर के जिन्ने हा गुण गिनायं जा सकते हैं। उन्हें गिनाते वैठ्ठ ता रात खतम हा जावेगी। संनेप में इनना ही कंहता हूँ कि गाता के खालहवें अध्याय में जो जो दैवा सम्पत्तियाँ गिनाई हैं उन सम्पत्तियों को प्राप्त क्ए बिना धम के मार्ग पर चढ़ा नहीं जा सकता।

## २९. अहिंसा परम धर्म है:

लेकिन महावीर के सरवन्य में बोछते हुए में अहि। का नाम न लूँ तो आप मुझे भूटा हुआ समझेंग। अहिसा ही गानी जैन धर्म का खास अंग माना गया है। अहिंसा परम धर्म है। इसे सिद्धान्त रूप में वैदिको और वौद्धों ने भी माना है, लेकिन उसे आचरण में उतारनेवाले महावीर ही हैं, यह मान्यता है। जीव का धात न करना इस अर्थ में जैन अहिंसाधर्म को वहुत ही वारोकी में ले गए हैं। इस विपय में नहीं, लेकिन आज की स्थित देखते हुए 'अहिंसा' शब्द बोलते हुए भी शर्म आती है।

#### ३०. आईसा की विकृति :

आज हमारे मन में अहिंसा का अर्थ ऐसा हो गया है जैसे छसे रक्त से रग दिया हो। यदि कही रक्त से मिलता हुआ रंग दिखाई दे तो हम उसे देख नहीं सकते। फिर वह किसी मनुष्य या आणी का घाव हो, मसूर की दाल हो, पके टमाटर हो या लाल नवकोल की शाक हो या तरबूज हो या गाजर हो। इस रंग को दिखाये विना यदि हमारे वर्ताव से कोई मनुष्य पिस-पिस कर मर जाय, हम उसका सर्वस्व छीनकर उसकी हड्डी-पसली चूस लें तो भी हमें ऐसा मान नहीं होता कि हम हिंसा करते हैं। लेकिन यदि कोई गाड़ी के नीचे कुचल जावे अथवा किसी का घाव फूटे या घमन में रक्त देख लें; तो हमारी हिन्मत नहीं कि हम ग्लानि के बिना अथवा हुवक आए बिना समीप खड़े रह सकें और उसकी देखभाल कर सकें। लेकिन अहिंसा अर्थात् रक्त या रक्त से मिलते रंग की ग्लानि नहीं है, अहिंसा अर्थात् प्रेम या दया है। हिंसा यानी

क्रोध, वैर, निष्ठुरता, निद्यता। जीव का घात न करना-कराना यह तो अहिंसा धर्म का सिर्फ एक अंग है। उसकी पूर्णता नहीं।

#### ३१. निर्भयताः

हम छहिंसा धर्म को प्राप्त कर सकें, उसके पहले तो हमें दूसरे कई गुण प्राप्त करने चाहिए। उनमें से एक मुख्य गुण है निर्भयता। जबतक सय है तबतक छहिंसा धर्म की सिद्धि हो ही नहीं सकती। सर्प को हम मारने न हें, यह ठीक है। यह अहिंसा का एक अंग है। लेकिन हमारी अहिंसा पूर्ण तो तभी कहळावेगी कि जब हम साँप का नाम सुनते ही चौक नहीं पड़ें और साँप की हिंसा किए बिना साँप से रचा करने की हमसें शिक्त हो। होष करने की शिक्त होनेपर भी जो प्रम करता है, वह अहिंसक है। छहिंसा अर्थात् वैर का त्याग। उरनेवाले की अहिंसा, अहिंसा नहीं। जहाँ वैर रखने की शिक्त ही नहीं; वहाँ जो अप्रतिकार का बर्ताव होता है, वह अहिंसा नहीं है।

## ३२. खुशामद अहिंसा नहीं है :

होष करने की, मैर रखने की शक्ति होनी चाहिये इन शब्दों का कोई अनर्थ न किया जाय। इनका क्य यह नहीं कि हम दूसरीं के प्रति होष रखने का प्रयत्न करें। हम दूसरों से भयभीत रहते हैं या निर्भय यह हमारा मन अच्छी तरह जानता है और यह भयवृत्ति इम विवेक से और प्रसंगोपात वर्ताव से निकाठ सकते हैं। किसी गोरे साह्व के सामने, किसी अफसर के सामने, किसी पठान के सामने, किसी सिपाही के सामने, चोर के सामने जाते हुए हमारा मन काँप जाता हो, हमारा शरीर मानो सकुचा जाता हो, हमें रास्ता ही न सूझता हो तो यह सव भय की निशानियाँ हैं। हम उपद्रव न करें, उन्हें खुश रखें यह प्रेम या अहिंसा नहीं है। लेकिन वे हम जैसे ही मनुष्य हैं इस विचार से हम अपने में नि.संकोचता बढ़ावें, उनकी घाक हमारी सनोवृत्ति तक न पहुंचे, उनके साथ में ,हमें समानता मालूम हो तो हम उनके प्रति अहिंसा वृत्ति रख सकते हें छौर प्रसंग आनेपर हृद्ता और धीरज रख इसका उपयोग कर सकते हैं। इनमें किसी समय है प-हिंसा होना भी संभव है। लेकिन डरपोक्त चृत्ति की अहिंसा की अपेचा यह हिंसा अच्छी है। सुना है कि कुछ दिन पहले मांडल में जो दंगा हुआ, उसमें बनिए अपने स्त्री-वच्चों को निराधार छोड़कर छिप गए। अहिंसक का वर्तीव ऐसा नहीं होता। इसिंखए अहिंसा का उत्कर्ष होने के पहले हमसें निभयता सानी चाहिए।

# ३३. अमयदान अहिसा है :

अहिंसा धर्म की पराकाष्टा पर पहुँचनेवाले महाबीर खामी की जहिंसा इस प्रकार की थी: वे अपने में सर्प को फूछ की माड़ा की तरह चठाकर फेंक देने की, दुश्मन को पहाड़ देने की, शक्ति रखते थे। उन्हें गरीबी का भय नहीं था, ठंड-गर्भी का भय नहीं था, विकराल तथा जहरी प्राणियों का भय नहीं था, विकर उन सबको भयभीत करने की शक्ति थी। किन्तु उन्होंने उन सब को अभय दान दिया। अहिंसा का दूसरा अर्थ अभयदान हो सकता है। मेरे पास धन हो तो धन का दान कर सकता हूं, वस्त्र हो तो बस्त्र का दान कर सकता हूं, बुद्धि हो तो बुद्धि का दान कर सकता हूं, विद्या हो तो विद्या का दान कर सकता हूं, वैसे ही मेरे पास अभय हो तो ही मैं अभय दान दे सकता हूँ।

# ३४. तप और उत्सव विरोधी वार्त हैं:

वाहर से देखने पर जैन समाज की दो वातें घ्यान खींचती
हैं। एक तो उनकी तपित्रयता और दूसरी जुल्स (उत्सव) प्रियता।
ये दोनो विरोधो वाते हैं। जैसे ब्राह्मणयम की किसी भी धार्मिक किया के प्रारंभ में और अन्त में स्नान होता है, वैसे ही माल्म किया के प्रारंभ में और अन्त में स्नान होता है, वैसे ही माल्म होता है कि आप छोगों में प्रत्येक क्रिया के साथ उत्सव होता हो है। आध्यात्मिक उन्नति की दृष्टि से उत्सव—हर प्रसिद्धि के छिए होनेवाछा कर्म-विन्न रूप है। इससे जिसके छिए उत्सव होता है उसकी अवनित होती है और उत्सव करनेवाले का कोई लाभ नहीं होता। जैसे कोई मनुष्य अनाज का खूब गोदाम भरकर रखे और उपद्रवी छोग उसे तोड़ डालें और अनाज ले तो न जायँ, लेकिन धूछ में विखेर हे; वैसे हो कोई आदमी कठिन तप करे और आप

इसका उत्सव करें अर्थात् उसे उसके तप का छाभ नहीं लेने देते, आप भी छाभ नहीं उठाते और उस तप को केवछ धूल में मिछा देते हैं। महावीर के जीवन-चरित्र में मेरे पढ़ने में नहीं आया कि उनकी भारी तपश्चर्या के मान में कहीं भी जुलूस निकाछा गया हो। उल्टे ऐसी प्रसिद्धि से वे दूर भागते थे, ऐसी मुझ पर छाप पड़ी है। आप समझ सकेंंगे कि इस पर से जुलूस में भाग लेने कें राथचंद माई के निमंत्रण को मैं क्यों नहीं स्वीकार कर सका।

#### ३५. मेरा विश्वासः

महावीर का—सब ज्ञानी पुरुषों का—जीवन मुझे ऐसे विचारों की ओर ले जाता है। इसका अर्थ यह न करें कि मुझ में ऐसी कोई योग्यता आ गई है, लेकिन इतना विश्वास हो गया है कि कभी भी ऐसी योग्यता प्राप्त किए विना चल नहीं सकता और साथ ही यह श्रद्धा भी है कि सन्तों के अनुप्रह से ऐसी योग्यता प्राप्त करने की मुझ में शक्ति आ जावेगी। इसीलिए इतना कहने का साहस किया है। अन्यथा ये वाक्य तो अनिधकार-पूर्ण ही माने जायेंगे।

#### ३६. उपसंहार ः

यह न माना जाय कि इसमें की हरेक वस्तु हरेक के लिए उपयोगी होगी। यह भी न मान लें कि मैंने जो कुछ कहा है वह सब सच ही है। आप पर छागू होती हों उतनी ही वातो पर आप विचार करें। जैनों को छन्य कर इसमें कुछ टीका जैसा जो कहा गया है वह जैनों को ही छागू होता है और दूसरे हिन्दुओं को नहीं, यह न मानें। ब्राह्मण-धर्मी या जैन-धर्मी हम सब एक ही मिट्टी के पुतले हैं। सब में एक ही तरह के अच्छे-चुरे गुण हैं। इससे इतना ही समझें कि आज का प्रसंग जैनों का होने से जैनों को निमित्त मानकर कहा गया है।

जिस मार्ग से महापुरुष गए, उसी मार्ग से जाने की हममें शक्ति उत्पन्न हो।

