પૂ. ચિત્રભાનુ એ ત્રીજ વિશ્વધમ° પરિષદમાં આપેલા અહિંસા અને અનેકાન્તના સંદેશ.



પ્રકાશક : કાન્તિલાલ નહાલચ'દ શાહ દિવ્ય જ્ઞાન સ'ઘ કવીન્સ વ્યૂ, વાલકેશ્વર સુંબઈ–૬.

તા. ૨૨-४-७२

મુદ્રક: મનાજ કીર્તિકુમાર શાહ ગૌતમ પ્રીન્ટીગ પ્રેસ ૨૦, કાઉ લેન આડીલ્ડન ન્સિક્સાના

## યુષ્પપાંખડી.

ભારતીય સાધનાની ભેટ આધ્યાત્મિકતા છે તો પશ્ચિમની સાધના ભેટ ભૌતિકતાની સિદ્ધિઓ છે. પૂર્વે આત્મિક ખુસની શોધ આદરી, તો પશ્ચિમે દેહનાં સુખ–સામગ્રીની સમૃદ્ધિ આણી, આત્મા દેહમાં છે, તો દેહ આત્માને લીધે છે.

ભારતના આધ્યાત્મિક સ'દેશના વાહુક ખનવાનુ' ભાગ્ય બહુ થાેડાને મળે છે. એમાંય વિશ્વની વિદ્વત્પરિષદને સંબાધવાનું સૌભાગ્ય તા કરાડામાંથી એક એ વિરવ વ્યક્તિઓને જ મળે છે. તે સૌભાગ્ય આપણા જાણીતા તત્ત્વચિ'તક પ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનશ્રીને એકવાર નહિ, બેવાર મળ્યું. પહેલા જિનીવા આધ્યાત્મિક શિખર પરિષદમાં અને ખીજવાર વિશ્વ વિખ્યાત કેમ્પ્રિજ મહાવિદ્યાલયમાં મળેલ ત્રીજી આધ્યાત્મિક સર્વ ધર્મ શિખર પરિષદમાં. એમના વ્યક્તિત્વ અને વાણીએ અમેરિકન નાગરિકાના જ નહિ, પણ મહાવિદ્યા-લયાનાં ડીન અને પ્રાધ્યાપકાનાં મન પણ જીત્યાં છે. એમણે પ્રયાસભર્યા પ્રવાસ ખેડી જે જાગૃતિ આણી છે તે અનુભવને શબ્દોમાં કેટલાે મુકાય ? તેમ છતાં ઘણા ભાઇ-પ્રહેનોને આ પ્રવાસ અંગે કંઇક જાણવાની તીવ જિજ્ઞાસા છે, એટલે પૃ. શ્રીના પ્રવચન અને સાનિધ્યના જેમને અમેરિકામાં લાભ મળ્યો છે તે શ્રી ભરત. જે. કાેડારી, શ્રી પ્રવીણ કાેરડિયા, મહેન્દ્ર એમ શાડ, શ્રી રમેશ સાલંકી, શ્રી જગદીશ શાહ જેવા તેજસ્વી યુવાનાના અમારા પર આવેલ પત્રાના આધારે, પ્રવાસના સિન્ધુમાંથી નાના–શા બિન્દ્ર જેવા આ લેખ શ્રી હિમ્મતલાલ મહેતાએ તૈયાર કર્યો છે, આ નાનું શ પુષ્પ વાચકાને ધરતાં આનન્દ થાય છે.

— સી. ટી. શાહ

મહાનચિંતક પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુશ્રીએ અમેરિકાના પ્રવાસ દરમિયાન આપેલા આપણા આધ્યાત્મિક સંદેશાની એક ઝલક—

અમેરિકા એક પ્રખર મૂડીવાદી અને ભૌતિક સુખસમૃદ્ધિમાં આળાટતો દેશ છે. ત્યાંના લાેકા આમ છતાંચ આધ્યાત્મિક ભૂખથી વ'ચિત નથી. એટલે ૪ પૂર્વમાંથી આવતા સ'તાે, તત્ત્વચિ'તકાે, વિચારકાેની બાણી સાંભળવા તેઓ ખાતુર હાેય છે.

આ રીતે પૂર્વમાંથી-ભારતથી આવેલા સ્વામી રામતીર્થ, સ્વામી વેવેકાનન્દ અને શ્રી વીરચંદભાઈ ગાંધીએ અમેરિકાની જનતા સમક્ષ જે રીતે ભારતના આધ્યાત્મિક સંદેશ રજૂ કર્યો હતા. તેની પ્રભાવક અસર કુજુય ભુસાઈ નથી. આજ પર પરામાં પાતાની વિચક્ષણ પ્રતિભાના ઓજસથી મારતની આધ્યાત્મિક ક્ષિતિજને અજવાળી રહેલા મહાન તત્ત્વચિંતક મુનિ શ્રી ચિત્રભાનુશ્રીના તાજેતરના અમેરિકાના પ્રવાસને મૃકવા જોઈએ.

ભારતની ખહાર પ્રવાસ કરનાર સંભવતઃ તેઓ પહેલા જ જૈન મુનિ છે. પ્. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ આંતરરાષ્ટ્રીય પશ્ચિદોમાં હાજરી આપીને રૂઢિચુસ્ત જૈનોને આંચકા આપ્યા છે. જૈન સાધુઓ વાહનાના ઉપયોગ કરી શકતાનથી. જૂના કાળમાં લોકોની ધર્મ સંરક્ષણ વૃત્તિના પાષણ અર્થે અને પશુઓને ત્રાસ ન પડે તે અર્થે આવાં નિયંત્રણની કદાચ જરૂર જણાઈ હશે પણ જેટ વિમાનાના આ યુગમાં દુનિયા ઘણી નાની બની ગઈ છે. રાષ્ટ્રીય સીમાડાઓ સાંકડા બની રહ્યા છે. તેવા સમયે વાહનાના ઉપયોગ સામેના દઢ નિષેધને વળગી રહેવું એ જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતાના સાવિત્રકપણાના અનાદર કરવા સમાન બની જાય. ન્યૂયોર્કના પત્રકારને આપેલી એક મૂલાકાતમાં પૂ. મુનિશ્રીએ આ બાબત વિશે સ્પષ્ટતા કરેલી છે. તેમણે કહ્યું છે. "મેં ભારતભરમાં ત્રીસ હજાર માઈ-લના પ્રવાસ ત્રીસ વર્ષોમાં કર્યો છે, પણ પગપાળા જ, પણ હવે વિમાનના ઉપયોગ કર્યા વિના ચાલે તેમ નથી."

જિનિવાના આ પ્રવાસ ૧૯૭૦ માં ચાજાયા હતા. સ્વીઝરલેન્ડમાં તેમને નિમંત્રણ મળયું હતું અને પૃ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ આ પરિષદમાં હાજરી આપવાના કરેલા નિર્ણયથી જૈન સમાજમાં ખળભળાટ મચી ગયા હતા. પૃ. મુનિશ્રીએ ન્યૂયોર્કના પત્રકાર સમક્ષ આ વિશે કહ્યું છે: "હું જિનિવા જઇશ એમ ઘણા જૈન અગ્રષ્ટીએ માનતા ન હતા." પછી પાતાનું શિર ધૂણાવતાં તેમણે ઉમેર્યું હતું: "પણ જગત કેટલું બધુ પલટાઈ ગયું છે! અને અમારે માનવવિકાસ સાથે કદમ મિલાવવાં જ રહ્યાં."

પોતાની સાથે સંપ્રદાયવાદીઓએ કેવો વિરોધ વંટાળ જગાડ્યા હતા તેના નિર્દેશ આપતાં મુનિશ્રીએ કરુણાથી કહ્યું હતું: "હું જ્યારે મુંબઇના સાંતાકુંઝ વિમાનમથકે પહેાંચ્યા ત્યારે પ્રશંસકા સાથે મારી સામે વિરોધના માટા દેખાવો યોજતા પણ સાે–ખસા લાકા જમા થયા હતા. મને જતાે અટકાવવા માટે એમણે ઘણા અનીચ્છનીય પ્રયત્ના કર્યા. પણ મેં મારા આવાજને ન રૂંચ્યા."

પૂ. મુનિશ્રી પછી તો વિમાનમાં ચડ્યા હતા અને વિમાનમાં તરત જ નિદ્રાધીન બની ગયા હતા. આરામથી તાઝગી મેળવી, પરિષદ માટેની પૂરી સજ્જતા સાથે તેઓ જિનિવા આવી પહેાંચ્યા હતા. એ ગૌરવલયો પ્રસંગ જૈન ધર્મમાં એક ઉજ્જવલ ઇતિહાસ બની ગયા છે.

એ પછી ખીજે વર્ષે ત્રીજી જુલાઈ ૧૯૭૧ ના રાજ આદિકાના સંઘના નિમંત્રણને માન આપી પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુ કેનિયા, મુગાન્ડા અને તાન્ઝનિયા ગયા અને ત્યાં જૈનધર્મના પ્રકાશ પાથયો. ત્યાંથી આઠ દિવસ માટે લંડન પધારી ત્યાંની જનતાને તેમની ધર્મભાવનાના લાભ આપ્યા. ખાદ પૂ. મુનિશ્રી નિરમિષાહાર (શાકાહાર) વિશેની વિશ્વપરિષદમાં ભાગ લેવા હેગ (હાલેન્ડ) ગયા હતા. તે પછી દસ દિવસ બાદ જ સીધા અમેરિકાના તેમના પ્રવાસ યાજયા. અમેરિકામાં વ્યાખ્યાના માટે તેમને સંખ્યાબંધ નિમંત્રણા મળ્યાં હતાં.

મુનિશ્રી ચિત્રભાનુને પોતાના પ્રવચના તરફ યુરાપિયના કરતાં અમેરિકનાના પ્રીતિભાવ વધારે પ્રોત્સાહક જણાયા હતા. તેઓ ખુલ્લા મનથી સાંભળતા હતા.— અલખત્ત તેમને હજી કદાચ શ્રદ્ધા ન હાય, અને તે તો તેઓ હજી તે માટે તૈયાર નથી તે કારણે હાય. મેં યુવાનાને ખાસ અપીલ કરી હતી.......વયથી નહિ, દૃદયથી યુવાન હાય તેમને. શાંતિ અને સમૃદ્ધિ કેમ સ્થપાય તે શીખવા માટે આતુર હાય તા તેઓ જ."

શાંત, સ્વસ્થ અને સ્મિતાકિંત મુખમુદ્રા સાથે પૃ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ ન્યુયોર્કના કેનેડી વિમાનીમથકેથી તા. ૧૧-૯-૭૧ ને શનિવારે અમેરિકાની ભૂમિ પર પ્રથમ પનાતાં પગલાં પાડ્યાં, આગમન સાથે જ પોતાના વ્યક્તિત્ત્વના આભામંડપમાં તેમણે અનેકને આકર્ષ્યાં, ન્યુયોર્કના ભારતીય કાન્સ્યુલેટ (Consulate of India) ના વિશાળ હાલમાં તેમનું પહેલું પ્રવચન યોજાયું જયાં તેમણે વિષય રાખ્યો હતો– "આજના દાયકામાં ધર્મ." ભરચક હાલમાં તેમણે તેમના મધુર ઘંટડી જેવા આવાજે પ્રભાવશાલી વાણીથી તે સંદેશા આપવાનુ શરૂં કર્યું ત્યારે વાક્ષ્યેવાક્ષ્યે લેકિએ તેમને તાળીઓના ગડગડાટથી વધાવી લીઘા હતા. પછી તો તેમના અસ્ખિલિત વાણીપ્રવાહ એકધારા વહી રહ્યો. પણ સાદા શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરનાર એક ભારતીય જૈન સાધુ આટલું મુંદર ને સચાટ વકતવ્ય આપી શકે છે તેની જ ઘણાને તો નવાઈ લાગી. છે કલાક સુધી લોકો એક ધ્યાન બની આ પ્રભાવશાળી સંતની અમૃતવાણીને આસ્વાદ્યી રહ્યા, અત્તમાં શ્રી નવકારમંત્રના ઘોષથી વાતાવરણ હરખી ઉઠયું.

લોકો જાણ્યે અજાણ્યે પણ આ સ'તને નમી રહ્યા હતા. ત્રણ્ સાદાં શ્વે'ત વસ્ત્રથી લપેટાયેલા દેહ, અને બીજા એવા જ વસ્ત્રોની થેલી બગલમાં રાખીને હસતે મુખે, શાન્તિના આશિષમાં એક હાથ ઉચા રાખીને તેઓ ન્યૂયાર્કમાં પ્રવેશ્યા હતા. ભૌતિક ઐશ્વર્યની આ ભૂમિ પર પદ્માર્પણ કરવા સાથે ભારતના આધ્યાત્મિક સ'દેશને તેમણે ગુંજતો કર્યા હતા. તેઓ Jain Education international જયાં જયાં વિચરતા હતા, ત્યાં જિજ્ઞાસુએોના સમુદાય જમા થઈ જતા હતા. આ ભારતીય તત્ત્વચિ'તકના સાનિધ્યે જાણે તેઓની આધ્યાત્મિક ભૂખ ભાંગી રહી હતી.

પૂ મુનિશ્રીએ તેમના સંદેશામાં જણાવ્યું હતું "આ ભૌતિક જીવન તેની સંકુલતાથી ઘણીવાર આપણને મૂંઝવી દે છે. આપણે જીવનને સમજવા અને અધી વસ્તુ સ્પષ્ટપણે નિહાળવા ઇચ્છતા હોઇએ છીએ. પણ આપણે તે પામી શકતા નથી. આનું કારણ એ છે કે આધુનિક જીવન વિસંવાદોથી ભરેલું છે. આપણે વિકાસ વાંછીએ છીએ અને પીછેહું કરતા રહીએ છીએ. માનવી જાણે એક કદમ આગળ વધતો જાય છે અને એ કદમ પાછળ પડતા દેખાય છે. આપણા યુગ એક તરફ ગાંધીને તો, બીજી તરફ હિટલરને પેદા કરી શકે છે. આજે પણ એક તરફ શાંતિવાદીઓના પાર નથી, તો બીજી બાજુ યુદ્ધ ખોરાનો પણ અત નથી, શાંતિની વાંતા વધુ પ્રમાણમાં થાય છે, અને યુદ્ધ માટેની તૈયાદીઓ પણ તડામાર ચાલી રહી છે,

" લોકા કહે છે કે વીસમી સદીમાં જ્ઞાનના સ્ફ્રેટ થયા છે. જ્ઞાનના આ સ્ફ્રેટ સાથે શાણપણના થાડા ઝખકારા પણ આપણે જોઈ શકતા હાત તો કેવું સારુ'!"

"માનવી પાતાની સમક્ષના વિકલ્પા જાણું છેં: તેણું કાં તો શાંતિ અને લાઈચારાની અથવા અરાજક અને વિન્દેષ વચ્ચે પસંદગી કરવાની છે. તેણું કાં તો ટકી રહેવા માટે મરણિયા પ્રયાસ કરવાના છે. આત્મઘાતક સંઘર્ષમાં ઝ'પલાવવાનું છે. રાજિંદી ઘટના ખતાવે છે કે આપણું ખાટી પસંદગી કરી રહ્યા છીએ. હિંસા વધી રહી છે. માનવીના મનમાં હિંસા આટલી કેમ સ્થાન કરી રહી છે? અજ્ઞાન, લય, પૂર્વ શ્રહ અને સત્તા તેમજ સ'પત્તિની લાલસા–એ ળધાંને એ આલારી છે."

દૃષ્ટિની વિશાળતા વિનાનું જ્ઞાન અધૂરું છે. આપણું અર્ધદગ્ધ જ્ઞાન આપણને કદેર અને ધર્માંધ બનાવે છે. જીવન પ્રત્યે જુદા અભિગમ ધરાવનારને પણ ચર્ચાર્થ દૃષ્ટિબિ-દુ હાઈ શકે છે તે સ્વીકારવાના આપણે ઈનકાર કરીએ Jain Education International છીએ. વાસ્તવનું અનેકાંત સ્વરૂપ સમજવું જરૂરી છે. દરેક વસ્તુને ઘણાં પાસાં હોય છે. આપણે ઘણીવાર એક જ પાસું જેતા હોઇએ છીએ. અનેકાંતવાદના જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે સઘળું જ્ઞાન અ'શતઃ અને મર્યાદિત છે. સત્યને પામવાના અનેક માર્ગા છે. અને જો કે કોઈ માર્ગ પરિપૂર્ણ ન હોય એમ બને, પણ દરેક માર્ગ સત્યની આપણી સમજમાં ક'ઈક ને ક'ઈક ફાળા અવશ્ય આપે છે. આટલું જો સમજીએ તો ખીજાએનાં દૃષ્ટિબિ'દુઓને આપણે સમજ શકીશું, મૂલવી શકીશું, પછી લલે આપણે તેની સાથે સ'મત ન થતાં હોઈએ, આથી સહિષ્ણુતા કેળવાશે અને જુદા જુદા પ'શા, ધર્મા અને વિચારસરણીએ ધરાવતા લોકો વચ્ચે વધુ સારી સમજદારી પ્રગટશે.

"આપણી ફરતા કેવા ભારે વિનાશ સર્જે છે! લાેકા જાન ગુમાવે છે. સ્ત્રીએાનુ સૌભાવ્ય હુણાઈ જાય છે, બાળકાે નિરાધાર બની જાય છે. જેના વિનાશ થાય છે તે કરી સહેલાઇથી સર્જ શકાતું નથી. યુદ્ધો સમાજને કેવળ રાજકામ રીતે જ સ્પર્સ છે એવું નથી, આર્થિક અને સાગાજિક ક્ષેત્રે તેમ નૈતિક અને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે પણ તેની ઘેરી અસર થાય છે. આ કૂરતા કેવી રીતે આપણે ટાળીશું ? બાળકને આપણે તાલીમ આપીએ છીએ ત્યારે નાનામાં નાની બાબતમાં પણ પ્રામાણિકતા જાળવવાના આપણે આગ્રહ સેવવા જોઇએ. તેને જે તેના સહાધ્યાયીની પેન્સિલ ચારવા દઈશું તાે સ'ભવ છે કે માેટી વચે તે અપ્રમાણિકતાનાં માેટા કૃત્યા કરશે. બાળકના વિકાસ એક ઉમદા માનવી રૂપે થાય એમ જો આપણે ઈચ્છતા હેાઇએ તા ચાકકસ નીતિ-આચારનું તે પાલન કરે તેવા આપણે આપણા આચરણ વ્હારા દાખલા આપવા જોઇએ......એ જ રીતે ક્રૂરતા વિશેના આપણી સચમ પણ પરિપૂર્ણ હેાવા જોઇએ. આપણા નાનામાં નાના કૃત્યમાં ક્રૂરતાને આપણે ટાળી શકીએ નહિ તો આપણે તેને દૂર કેમ કરી શકીશું ? ક્રુરતાને ટાળવાનું જ્યારે ઘણું મહત્ત્વનું હોય તેવા પ્રસ'ગાેએ જે એક વ્યક્તિએ ક્રૂરતાને ટાળવી હશે તાે તેણે ક્રુરતાની ખાબતમાં સર્વાંશે સચમ કેળવવા જ રહ્યો. એક માણુસ કેવળ પાતાના આનંદ યા લાભ ખાતર કાેઈ પશુ, પક્ષી, પ્રાણી યા માનવીને ઇજા કરવા ઈચ્છે, તો બીજા સમયે સપત્તિ યા સત્તા માટેની પાતાની લાલસા

સ તાેષવા માટે તે હિંસા આચરતાં અચકારા નહિ.

"કયારેક ભય પણ માનવીને અર્થાહીન કૃત્યા કરવા પ્રેરે છે. કેટલાક લાકા માને છે કે પરસ્પર ભયથી શાંતિ જળવાય છે. રાષ્ટ્રો અને પ્રજાઓ વચ્ચે શાંતિની બાંહેધારીના એક માર્ગ સત્તાની અને ભયની સમતુલા જાળવ-વાના છે એમ તેઓ કહે છે. ભય એ કશુ ક નકારાત્મક છે. કાયમી હાય તેવી શાંતિ તેમાંથી પ્રગટી શકે નહિ. બ દૂકના નાળચામાંથી શાંતિ ન આવે, તેમાંથી તો ગાળીએ જ છૂટે."

"જગતની વર્તમાન પરિસ્થિતિ પર દૃષ્ટિપાત કરતાં એવા નિદે<sup>જ</sup>શ સાંપડશે કે વિશ્વશાંતિના આપણા ધ્યેયને આપણે ટ્ર્'કમાં જ સિદ્ધ કરી શકીશું, અને હિ'સાના અ'ત લાવી શકીશું."

"નિઃશસ્ત્રીકરણ માટેની પરિષદો મળે છે. શાંતિ માટેની ચેષ્ટાઓ દર્શાવાઈ રહી છે. આપણે શાંતિના ચાહકો હોવાનું જાહેર કરીએ છીએ પણ એ શું આપણી પરિસ્થિતિમાં કોઈ પરિવર્તન આણશે ? માનવીના મનમાં જ જયાં સુધી હશ્મનાવટ અને હિંસા ભરેલાં હશે ત્યાં સુધી સરકારા આજે કશું જ કરી શકશે નહિ. જાહેર લોકમત અને જાહેર વલણોમાં આપણે પરિવર્તન આણી શકીએ નહિ ત્યાં સુધી તેઓ કશું જ કરી શકે નહિ. જાહેર લોકમત એટલે શું ? જાહેર વલણો એટલે શું ? એ કોણ ઘડે છે? જાહેર લોકમત એ તમારા મતથી અને મારા મતથી ઘડાય છે. જાહેર વલણો એ તમારા અને મારા જેવા લોકોના વલણો છે. આપણે આપણા અભિપ્રાયો અને વલણો ખદલવાનાં છે. લોકોને પરિસ્થિતિ વિશેની બૌદિક સમજદારી હોય એટલું જ પૂરતું નથી. જ્ઞાનની સાથે અંતરની પ્રતીતિ પણ હોવી જોઈએ. જ્ઞાન અંતરમાં ઉતરવું જોઈએ. એક માણસ સંતોને, જ્ઞાનીઓને સાંભળે, ધર્મ શ્રંથોનું પઠન પણ કરે, પણ આ જ્ઞાનથી તેના અંતરના તાર રણુઆી ઊઠે નહિ ત્યાં સુધી બધું નિર્શક."

" અહિ'સાની જરૂર વિશેની આપણી સમજદારાની સાથાસાથ સર્વ

સ્વરુપે રહેલા જીવન વિશે કરુણા અને માનની તીવ્ર અને વિધાયક લાગણી હોવી પણ જરુરી છે. આવી લાગણીથી આપણું અંતર ઊભરાતું હશે ત્યારે જ આપણા પૂર્વગ્રહાથી આપણે પર થઈ શકીશું અને વર્ણ, વર્ગ, જાતિ અને અને વિચારસરણીના ભેદભાવ પિના સર્વ લોકા પ્રત્યે—હકીકતમાં સમઝ જીવરાષ્ટિ પ્રત્યે—સ્નેહ અને સમભાવ અનુભવી શકીશું."

પૂ. મુનિશ્રીના આ પ્રથમ પ્રવચન વિશેના અહેવાલા ન્યૂયાર્કનાં અખળારામાં પ્રગટ થતાં જ અમેરિકાભરમાં પૂર્વના આ મહાપુરુષનાં વાણી-દર્શનના લાભ લેવા આંદાેલના ઉઠ્યાં. ઠેર ઠેરથી આમ'ત્રણા આવવા લાગ્યાં પૂ. મુનિશ્રી માટે દેશ જેવાની કે કાઇક સ્થળે સ્થાયી થવાની વાત રહી જ નહિ. 'સાધુ તા ચલતા ભલા' એ સૂત્રને ચરિતાર્થ કરવાનું જાણે તેમને કાળે આવ્યું હતું

ન્યૂયોર્કમાં જગતભરના મશહુર કલાકારાનું સંમેલન મળી રહ્યું હતું. સંમેલનના પ્રમુખે પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુને તેમાં ભાગ લેવા નિમંત્રણ આપ્યું: 'દરેક વિભાગના કલાકારાનું આ પ્રથમ સંમેલન છે. આપશ્રી પણ આધ્યાત્મિક જ્ઞાનકલાના એક નિષ્ણાત છો.' એમ કહી તેમણે પૂ. મુનિશ્રીને સંમેલનમાં સૌને તેમના જ્ઞાનના લાભ આપવા વિનંતી કરી. આથી બીજે દિવસે એટલે કે રિવવાર તા. ૧૨–૯–૭૧ ના રાજ પૂ. મુનિશ્રીએ કળાકારાના સંમેલનમાં ઉપસ્થિત રહી સવા કલાક સુધી તેમની જ્ઞાનભરી વાણીના પ્રવાહ વહાવ્યા. તેમના વકતવ્યે સૌનાં દૃદય–મન હરી લીધાં હોય એમ લાગ્યું. પૂ. મુનિશ્રીના વક્ષ્તવ્યેનો સાર એ હતો કે કલા દ્વારા મનુષ્ય પોતાની ઇન્દ્રિયો અને વૃત્તિઓનુ ઊધ્વીકરણ કરી શકે છે, અને તે રીતે આધ્યાત્મિક વિકાસ સાધી શકે છે. જીવનને આનંદમય, અમૃતમય બનાવવાની ક્ષમતા કળામાંથી જ સાંપડે છે. જીવન અને કળા બન્ને એવાં એતપ્રોત ગુંથાયા છે કે એમાંથી પ્રગટતી સંવાદિતા વ્યક્તિને વિકાસના ચરમ શિખર પર મૂકી દે છે. કળાકાર પોતાની કલામાં પોતાના આત્મા રેડે છે. એ રીતે જીવન જીવવાની કળા તે જગતને શીખવી શકે છે. શંકરે નટરાજ થઇને નૃત્યના શિસ્તદ્વારા

આનં દથી જીવનને ભરી દેવાની કલા શીખવી. ભ. મહાવીર અને પ્રુદ્ધે મૈત્રી અને કરુણાથી' જીવનને મધુર કરવાની કળા શિખવી. જીવનની સાચી પ્રાપ્તિ કલામાંથી જ થાય છે. જીવન કલામાંથી જ આત્મઉન્નતિની કલા પ્રાપ્ત કરવાની સંધિ સાંપડે છે. પોતાની જાતને ભૂલી જવી એ પણ કલા જ છે. જે સૂલતાં શીખે તે જ સાચા કલાકાર ને તે જ સાચા માનવ!"

જીવન જીવવાની કલા પર આ રીતે અનાખી દૃષ્ટિથી પ્રકાશ ફેંકીને પૂ. મુનિશ્રીએ સંમેલનમાં નવી જ હવા સર્જી. આ રીતે સમય કાઢી આવી જ્ઞાનવાર્તા સંભળાવવા માટે સૌએ તેમના આભાર માન્યા.

આ પ્રવચનના અહેવાલ પણ ન્યૂયાર્ક ટાઈમ્સમાં વિગતથી આવ્યા અને વળી વધુ નિમ'ત્રણો પૂ. મુનિશ્રી માટે આવી પડ્યાં. તેમના સમગ્ર કાર્યક્રમ જુદી જુદી સ'સ્થાઓ મારફતે ગાંઠવાઈ ગયા. દિવસમાં બે બે પ્રવચના આપવાં પડે તેવા ઘાટ પણ થયા હતા ન્યૂયાર્કથી લાસ એન્જેલીસ સુધી ભારનના આ જૈન સ'ત મશહુર થઈ ગયા. લાેકાએ તેમના દર્શનના ને તેમની જ્ઞાનવાણીના લઈ શકાય તેટલા લાભ લેવા પ્રયત્ન કર્યા.

#### સામવાર તા. ૧૩-૯-૭૧

વેશિંગ્ટન, ડી. સી. થી ટેમ્પલ એક અન્ડરસ્ટેડિંગ ના ડીરેકટર મિ. પિટર કનનું આમંત્રણ આવેલું તેમણે વેશિંગ્ટનમાં તત્ત્વજ્ઞાનીઓ, રાજપુરુષો, પ્રાધ્યાપકો, ચિંતકો, પત્રકારા વગેરેને નિમંત્ર્યા હતા. પૂ. મુનિશ્રી સાથે તેઓએ છે કલાક જ્ઞાનવાર્તા ને ચર્ચામાં વીતાવ્યા. 'જગતમાં શાંતિ કેમ લ્થપાય?' એ વિષય પર મુન્દર છણાવટ થઈ. વિવિધ પ્રશ્નોના પૂ. મુનિશ્રીએ વિશદ જવાએ આપ્યા હતા તેમની સાથેના મિલનથી બધાને ઘણાજ આનંદ થયો હતો અને સમય મળે તો કરીથી પાછા મળવાનું નક્કી કરીને અને પૂ. મુનિશ્રીના ખૂબ જ આભાર માનીને સૌ વિખરાયા હતા.

તે જ દિવસે બપારના આપણા રાજદ્વત શ્રી એલ. કે. ઝાએ પૂ. મુનિશ્રીને

નિમંત્ર્યા હતા. ત્યાં ભારતની વર્તમાન પરિસ્થિતિ વિશે લંખાણથી ચર્ચા થઈ. પૂ. મુનિશ્રીને ઘણા સવાલા પૂછવામાં આવ્યા હતા. સ્વતંત્રતા મળ્યા પછીના ગાળામાં આધ્યાત્મિક વિકાસ કેટલા અને કેવા થયા છે તે બાબતમાં જાણવાની સૌની ઇતેજારીને પૂ. મુનિશ્રીએ પરિસ્થિતિના વથાર્થ ખ્યાલ આપીને સંતાષી હતી. પૂ. મુનિશ્રીના જવાબાથી ઝા સહિત સૌના મુખ પર આનંદની લાગણી પ્રગટી હતી. ભારતીય સંસ્કૃતિ દુનિયાભરમાં પ્રસરીને કેવી રીતે સૌને શાંતિના રાહ દાખવશે તે વિશે પણ તેમણે પ્રમાણ રજૂ કરીને આગાહી કરી હતી.

#### મંગળવાર તા. ૧૪-૯-૭૧

અમેરિકાના જાણીતા ન્યૂયોર્કના ઈન્ટરનેશનલ સેન્ટરના કાર્યકરાએ ખહુ જ આગ્રહ અને વિવેક પૂર્વક પૂ. મુનિશ્રીને આમ'ત્રેલા ત્યાં 'યુદ્ધની અશાંતિથી ઘેરાયલા વિશ્વમાં શાંતિના સ'દેશ' એ વિષય પર તેમણે મનનીય વિચારા રજૂ કર્યા. વિશાળ હોલ શ્રોતાઓથી ચીક્કાર હતા. દોઠ કલાક સુધી તેઓએ મ'ત્રમુગ્ધ ખનીને પૂ. મુનિશ્રીની જ્ઞાનવાણીનું પાન કર્યું. પ્રવચન ખાદ પ્રશ્નોત્તર થયા. પૂ મુનિશ્રીએ પૃછાયેલા સ'ખ્યાબ'ધ પ્રશ્નોના સમુચિત અને સ'તોષકારણ જવાબ આપ્યા. દરેકની શ'કાનું સ'તોષકારક રીતે તેમણે નિવારણ કર્યું. પૂર્ણાહૃતિ વેળાં પાંચ મિનિટ સુધી એકધારી તાળીઓના ગડગડાટથી પૂ. મુનિશ્રીને સોએ વધાવ્યા હતા અને સ'તોષની તથા આભારની લાગણી વ્યક્ત કરી હતી.

## ્યુધવાર તા. ૧૫–૯–૭૧

ખફેલા ખાતે ખફેલા યુનિવર્સિટીમાં 'મેન ધ માસ્ટર' એ વિશે ત્યાંના મુખ્ય હાલમાં પ્રવચન રાખવામાં આવેલું. વિશાળ હાલ ચીક્કાર ભરાઈ ગયા હતા. ઘણા વિદ્યાર્થી ઓને હાલની બહાર ઊભા રહેવું પડયું હતું. પૂ. મુનિશ્રીએ કહ્યું હતું કે મનુષ્ય એ વિશ્વનાં સર્વ તત્ત્વોમાં સ્વામિત્વ ભાગવે છે. માનવ જો પાતાની શક્તિના સંચય કરીને નિશ્ચય કરે તા તુંબડું જેમ પાણી ઉપર તરીને કાંકે આવે છે તેમ આ સ'સાર રૂપી સાગરને તરીને મનુષ્ય પાર ઊતરે. રામ, પ્રુધ, મહાવીર, ઇસુ જેમ સ'સાર પાર ઊતરી શક્યા તેમ દરેક મનુષ્ય પોતા પર કાપ્યુ મેળવે તો એ સ્વ-પર ઉપર સ્વામિત્વ ભાગવીને આ સ'સાર પાર કરી શકે. પણ જે માનવ અજ્ઞાનમાં બૂલા કરી બેસે તા જેમ લાખ'ડના ગાળા પાણામાં તળીયે બેસે તેમ આ સ'સારમાં તે ડૂબી જય છે. માનવી પાતાના અહંને બૂલી જઇને પાતાના આત્મા પર કાબૂ નહિ મેળવે, સ્વને શાધી નહિ કાઢ ત્યાં સુધી આત્માનન્દની અનુભૂતિ થવાની નથી.

તે જ દિવસે ખફેલાેથી સા માઈલ દ્વર આવેલા રાચેસ્ટરમાં 'ચર્ચ એાક્ એાલ ફેઇથ' માં પ્રવચન આપવા પૂ. મુનિશ્રી ગયા હતા. માેટરની ગડબડને કારણે ત્યાં પહેાંચવામાં એક કલાકના વિલખ થયા હતા છતાં હાલ માણસાથી ચીકકર હતો અને સૌ આતુરપણે પૃ. મુનિશ્રીને સાંભળવાની રાહ જેતા હતા. પૂ. મુનિશ્રીને સૌએ સસ્મિત આવકાર્યા હતા. પૂ. મુનિશ્રીએ માેડા પડ્યા ખદલ ક્ષમા યાચના કરી 'સમ્પૂર્ણ આત્મમુક્તિ' વિશે પ્રવચન શરૂ કર્યું હતું. તેમના મધુર ઘ'ટડી જેવા નાદે પ્રવચનના પ્રવાહ વહી રહ્યો હતા. ત્યારે સૌ એકચિત્ત ખનીને વિષયની ગહનતા અને પૂ. મુનિશ્રીના વક્તવ્યની વિશદતા વિશે સહાભાવ અનુભવી રહ્યા હતા હતા. રાહ જેવી પડી તે સાર્થક ખની એમા જ સૌને લાગ્યું. પ્રવચનના અત લાગમાં પૂ. મુનિશ્રીએ કહ્યું હતુ<sup>.</sup> કે જીવનશુદ્ધિ માટે મનુષ્યે જીવનમાં સ'કલ્પ અને નિયમ ધારવા જોઇએ. અનેક નરનારીઓએ ઊલા થઇને સહર્ષ સ્વેચ્છાથી પૂ. મુનિશ્રી પાસે નિયમ લેવા તૈયાર થયા. પૂ. મુનિશ્રીએ અનેકને સિગારેટની, માંસાહારની, મદ્યપીણાંની વગેરે ટેવા મૂકાવી, આ રીતે સૌ આન દથી પૂ. મુનિશ્રીના આભાર માની કૃતકૃત્ય થયાં હતાં. અણુશકિતના આ યુગમાં વિકાસના સર્વોચ્ય શિખરે પહેાંચેલા રાષ્ટ્રનાં પ્રજાજના ભારતના એક જૈન સ'ત સમક્ષ પ્રતિજ્ઞા લેવા ઉપસ્થિત થઈ રહ્યાં હતાં અને આત્મશકિત પ્રાપ્ત કરવાની તમન્ના પ્રગટ કરી રહ્યાં હતાં- આવું પાવનકારી દૃશ્ય અહીં પહેલીજ વાર જેવા મળ્યું હતું અને હજી ય તે નજર આગળથી દૂર થતું નથી! અહુંશકિતથી આત્મશકિત અનેકગણી મહાન અને ચડિયાતી છે એ સત્યના અહી સાક્ષાત્કાર

થતાે હતાે.

#### ગુરુવાર તા. ૧૬-૯-૭૧

શિકાગામાં વસતા સખ્યાળધ ભારતીય થુવકચુવતીઓનાં અને જૈન સાસાયટીના ભાવભીના નિમ'ત્રણથી પૂ, મુનિશ્રી શિકાગા પધાર્યા. ત્યાં વાય. એમ. સી. એ. ના વિશાળ હાલમાં ભારતના આ સ'તનું સૌએ ઉમળકાલઈ સ્વાગત કર્યું. પૂ. મુનિશ્રીએ 'માનવતા અને મનુષ્ય' એ વિષય પર ખૂબ જ મનનીય પ્રવચન આપ્યું. એક માનવ તરીકે સંગઠિત બનીને રહેવાના તેમણે સૌને સંદેશ આપ્યા હતા. સૌ શ્રોતાઓનાં દૃદય આનંદથી ઊભરાતાં હતાં. પૂ. મુનિશ્રીમાં તેઓને તેમની સન્મુખ ઊતરી આવેલા એક દેવદૃતના જ દર્શન થતાં હતાં. એક મહાન વ્યક્તિના સૌરભમય વ્યક્તિત્વની મહેક સૌ ઝિલતાં હતાં. સૌને રામે રામે આનંદ ઊભરાતો હતાં. હતાં.

### શુક્રવાર તા. ૧૭-૯-૭૧

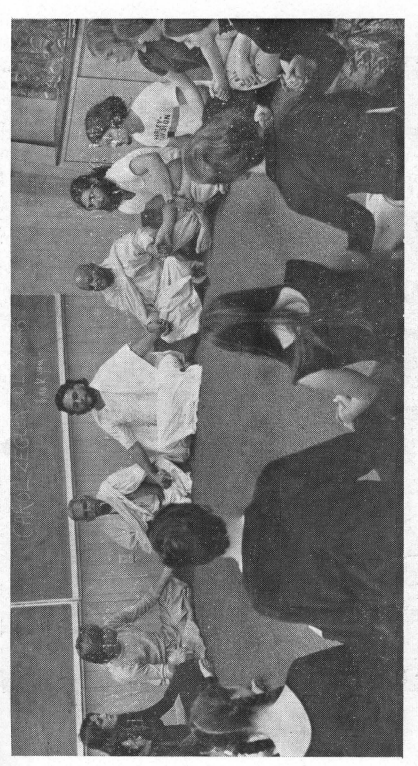
શિકાગામાં શ્રી વિવેકાનન્દ વેદાંત સાસાયટીના ઉપક્રમે Hyde Park 'હિ'સાથી સળગતા વિશ્વમાં અહિ'સાનાં અમૃત છાંટણા' એ વિષય પર પૂ. મુનિશ્રીએ પ્રવચન આપ્યું. આખો હોલ ચીકકર હતા. નગરપતિએ સત્કાર્યા હતા. આર'ભમાં શ્લોકો તું મધુર ગાન થયું. ખત્તીએ આછા તેજવાળી કરી દેવામા આવી હતી. સમગ્ર વાતાવરણ ભક્તિ અને ધ્યાનમય થઈ ગયું' હતુ. સૌ જાણે આન'દસમાધિમાં છેસીગયા હતા. પા કલાક સુધી ધ્યાનમ'ત્રના શ્લોકોના મધુર ધ્વનિથી વાતાવરણ ધળકતું' રહ્યું' હતું ખાદ પૂ. મુનિશ્રીએ પોતાનું પ્રવચન શરુ કર્યું' તેમણે જણાવ્યું હતું' કે અનેકાન્તવાદ એ જૈન ધર્મનું સમગ્ર જગતને મહામૂલું અર્પણ છે. આખા જગતને માટેના એ પ્રેરક સ'દેશ છે. જેવી રીતે બધી નદીઓ સાગરને મળે છે અને પોતાનું ભિન્નપણું જુદાપણું મટી જાય છે, તેવી રીતે ભિન્ન ભિન્ન ઉપદેશાના પ્રભાવા-વાણીઓ-આંદાલના ભિન્ન ભિન્ન સ'પ્રદાઓ-વિચારાથી વહેતા થઇને અતે આત્મ-મહાસાગરમાં મળી જાય છે. અનેક પ'શે, અનેક શાસ્ત્રોના નામે

વિવાદ કરવામાં આવે છે પણ અંતે અનેકાન્તની વિશાળતાને, એની અનેકમુખી પ્રતિભાને ન સમજ શકાય ત્યાં સુધી સત્યની સમજ પડતી નથી. આ સમજમાં જ વિશાળતા છે. જુદા જુદા દેશોના મહાનુભાવા જ્યારે આ વાતને એક સુત્રમાં લાવીને વિચારશે, સમજશે, ત્યારે યુદ્ધનું હિંસામય વાતાવરણ અદ્દરય થઈ જશે અતે અહિંસામય આત્મજાગૃતિના અરૂણાદય થશે.

## રવિવાર તા. ૧૯-૯-૭૧

શિકાગામાં શનિવાર (Loyola University) લાયાલા યુનિવર્સિટીમાં 'સાપેક્ષતાવાદ અને જૈનધર્મ' એ વિષય પર પૂ. મુનિશ્રીએ વિજ્ઞાનના અઘતન પ્રવાહાના સ'દર્ભમાં જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતોં કેટલા સુસ'ગત છે. તેના ખ્યાલ આપતું વિદ્ધતાભર્યું પ્રવચન આપ્યું હતું. તે પછી રવિવાર તો લાસ એન્જેલીસમાં તેમનાં ત્રણ પ્રવચના ગાંહવાયાં હતાં. સવારે 'મેથાડિસ્ટ ચચ'માં પ્રથમ પ્રવચન હતું— 'જગતને આંગણે અરિહ'તના સ'દેશ.' પૂ. મુનિશ્રીએ પ્રવચનમાં અરિહ'તના શાંતિ સ'દેશની ઝાંખી કરાવતાં કહ્યું હતું કે ખીજાના દોષો યા ખીજાની નખળી કડી જેવી નહિ, હમેશા પાતાના દોષો કે નિર્ખળતાઓનો તોડ કાઢતાં શીખવું જોઈએ. ખીજાઓમાં રહેલા નહિ, પણ પાતામાં રહેલા અરિ શત્રુઓને જીતવા જોઈએ. ભગવાને સમગ્ર પ્રાણીમાત્રના કલ્યાણને અથે 'કાંટાળા પ'થે પ્રવાસ કર્યો હતો. હસતે મુખે તેમણે આ યાતના સહી હતી તેમ કરીને ચિરકાળને માંટે તેઓ જગતને શાંતિના સ'દેશ આપી ગયા છે.

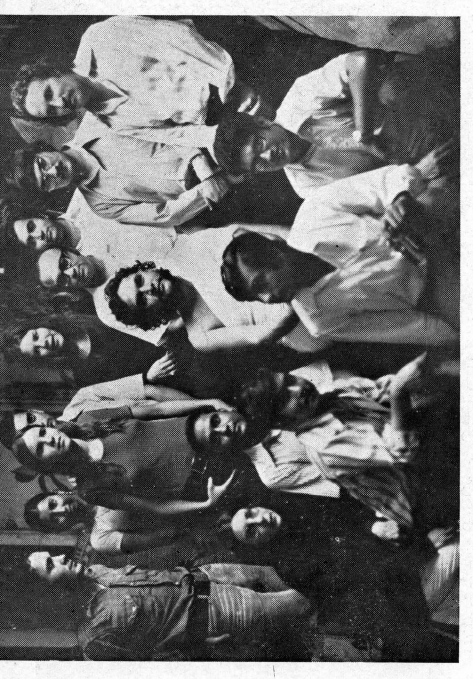
ખપારના યુનિવર્સિટીના હાલમાં 'હું' કાે લું ?' એ વિષય પર પ્. મુનિશ્રીએ પ્રવચન આપ્યું'. તેમણે જણાવ્યું હતું કે દરેક વિદ્યાર્થીએ, ચિંતકે, વ્યકિતમાત્રે શાંતિપૂર્વક પાતની જાતને આ પ્રશ્ન કરવા જેઇએ કે, 'હું' કાે ણું ? તેના જવાબ આત્માના ઊંડાણુમાથી મળશે. ઊંચ-નીચ, ર'ગભેદ, ધર્મભેદ, વર્ણભેદના ખ્યાલા આપાઆપ તારાજ પામશે. એકત્વભાવની આંખી મળશે અને પછી દદય સાગરમાં ઉછળશે આનંદની છાેળા. આનંદના દરિયાવ દિલમાં જાગશે 'એકત્વના ભાવ' અને અંતે પ્રાપ્ત થશે પરમશાંતિ હું, તે, તમેના ભેદભાવ

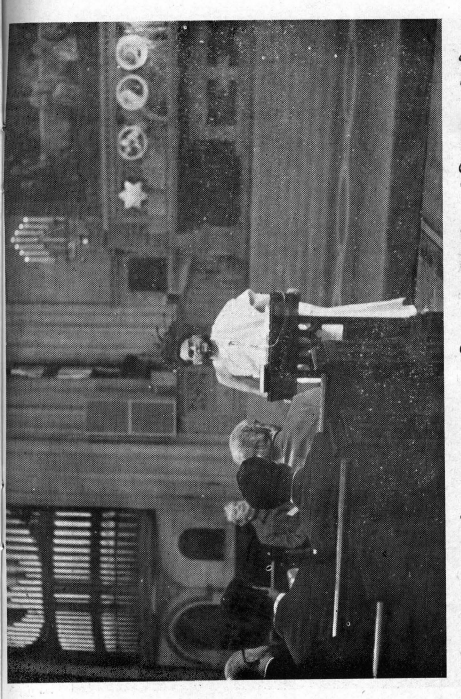


સારા લોશેન્સ વિદ્યાપીઠના વિદ્યાશીઓને નવકાર મ'ત્રના ધ્વનિશી થતા આંદોલનોના વૈજ્ઞાનિક ઢએ પૂ. ચિત્રભાનુ અનુભવ કરાવે છે. સ્વામી ર'ગનાથન'દ અને ભુદ્ધ થર્મના વડા મહા શેરા પ્રિયાન'દ પણ આ પ્રયોગનું પરિક્ષણ કરી રહ્યા છે.

Jain Education Internationa

For Private & Personal Use Only





ન્યુર્યોકના જગપ્રસિદ્ધ ચર્ચના ઇતિહાસમાં પ્રથમવાર વિશાળ માનવ મેઠનીને પૂ. શ્રી ચિત્રભાતુજી સ'યોષી રહ્યા છે. વ્યાસપીઠ પર પાંચ પાદરીઓની પણ હાજરી દેખાય છે.



કેમ્હીંજમાં લરાયેલ ત્રીજી આધ્યાત્મિક શિખર પરિષદમાં લાગ લેવા આવેલા સર્વ ધર્મના વિદ્વાન ચિંતકોનું અમેરિકામાં સ્વાગત કરતો મેસેચ્યુસસના ગવર્નર શ્રી સાજેન્ડ, પૂ. ચિત્રભાનુ સાથે હસ્તઘૂન કરી વાર્તાલાપ કરી રહ્યા છે. સ્વામી રગનાથાનંદ અને વામી ચિન્મયાનંદ, લેડી હાલીસ્ટર, મી મીલ્સ, આ સૌ ચિંતકો સ્મિત અને સ્નેહથી એમના વાર્તાહાપ સાંભળી રહ્યા છે.

જ્યાં સુધી જશે નહિ ત્યાં સુધી શાંતિ નથી, ત્યાં સુધી સમજદારી નથી, સમ્યક દર્શન નથી.

સાંજે યુથ હાલમાં 'ઓલ ફેઇથ'ના ઉપક્રમે પ્. મુનિશ્રીનું પ્રવચન યોજાયુ. પ્રવચનના વિષય હતા. 'યુવક એક શકિત.' માનવી વિચાર અને વર્તનમાં જયાં સુધી યુવકપણું જાળવે છે, યોવનસુલભ ઉદ્ઘાસ દાખવે છે ત્યાં સુધી તેનામાં તાઝગી અને શકિત જેવા મળે છે. તનનું નહિ, મનનું' વૃદ્ધત્વ એટલે જ વિનાશ. જીવન કે જગતમાં તાઝગી હાવી જરૂરી છે અને તે આપશે યુવક અને યુવતી. જયાં સુધી યુવકપણું જળવાશે ત્યાં સુધી પ્રગતિ અને વિકાસ સધાયા જ કરશે. જીવન જીવાયા કરશે. વિશાળતા અને આત્મીયતા આવ્યા જ કરશે. "જીવનના સાચા આન'દ આ છે. પાતે માનેલા ઉદેશને ખાતર, આદર્શને ખાતર અપિંત થઈ જવું." આવા સુંદર પડકાર જગતના ચાકમાં કર્યો આ મહાન ચિન્તકે: આવા શકિતશાળી આત્મવાન થવું તેમાં જ જીવનની માજ અને સાર્થકતા છે.

### પુનશ્ચ અમેરિકા.

પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુ તા. ર૧-૯-૭૧ ના રાજ લાેસ એન્જલિસમાં છેલ્લું પ્રવચન આપી મુખઇ તરફ ઉપડી ગયા. તેઓ શ્રી પાતાની પ્રભાવક વાણીની એવી સુવાસ પાછળ મૂકી ગયા હતા કે ધ ટેમ્પલ એાફ અન્ડર સ્ટેડિંગના સ્ત્રધારા સમક્ષ લાેકા તરફથી થાેકબ'દ વિન'તીઓ આવી પડી અને પૂ. મુનિશ્રીની વાણીના વધુ લાભ મળી શકે તે માટે એાકટાેબર તા. ૧૧, ૧૨ અને ૧૩ મીએ કેમ્પ્રિજમાં યાેજયેલી પરિષદમાં પણ પૂ. મુનિશ્રીને નિમ'ત્રવાનું નક્કી થયું.

આમ પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ ભારતમાં પગ મૂકયા કે પાછળ પાછળ અમેરિકાથી બીજું નિમ'ત્રણ અને ટીકીટ આવી પડ્યાં પૂ. મુનિશ્રીની વિશિષ્ટ વ્યકિત રૂપે વરણી કરવામાં આવી હતી, એટલે સ'સ્થાના પ્રમુખ તરફ્શી પણ પૂ. મુનિશ્રીને આ નિમ'ત્રણનાે સ્વીકાર કરવા ખાસ વિન'તી થઇ હતી. પૂર મુનિશ્રીએ આ આમ ત્રાણ સ્વીશકાર્યું અને આમ યુને અમેરિકા જંધાની સંધિ નિર્માણ થઈ. આઠ દિવસ મુંબઇમાં આરામ લઈ પૂ. મુનિશ્રી તા. ૩૦-૯ ૭૧ ના રાજ બપારનાં મુંબઇશી વિમાન માર્ગે રવાના થયા અને તા. ૧–૧૦–૭૧ ના રાજ પરાદિયે ન્યૂયોર્ક ઊતર્યો. સંમેલનના કાર્યક રાએ તેમને માટે ભરચક કાર્યક્રમ યાજ કાઠ્યો હતો અને આગમનને દિવસ જ સંમેલન ની પ્રથમ બેઠકમાં તેમણે ભાગ લીધા.

પહેલે દિવસે વેનરાઇટ હાઉસમાં ટેમ્પલ એક અન્ડરરેટિન્ડ ગની ઇન્ટરનેશનલ કમિટીના સભ્યોની ચૂંટણી કરવામાં આવી. વિશ્વના મુખ્ય મુખ્ય ધર્મોના પ્રવર્ત કો, સ્વાનીઓ અને અધ્યાપકામાંથી આ ચૂંટણી કરવામાં આવે છે. પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનની તેમાં કમિટી મેમ્ખર તરીકે વરણી શઇ તેમ જ જૈન વિચારા માટેના મુખ્ય પ્રવર્તક તરીકે પૂ. મુનિશ્રી સાથે ભારતના રામકૃષ્ણ મિશનના વડા સ્વામી રંગનાથાનન્દ તેમજ જાપાન, ચીન, સ્વીડઝલેન્ડ, ઇઝરાયલ વગેરેના પ્રતિનિધિઓ હતા.

સમિતિએ ચર્ચા માટેના વિષયા નક્કી કર્યા તેમ જ હાવંડ યુનિવર્સિટીમાં યોજવામાં આવેલ (Spiritual Sumit Conference) આઘ્યાત્મિક શિખર પરિષદમાં પૂરી રીતે ભાગ લઇ ત્રીજા દિવસની પરિષદનું પૂરું સંચાલન તેઓએ સ્વીકારી લીધું. આ વિશ્વ પરિષદમાં ચર્ચાના વિષય રાખ્યા હતા— "સિ-તેરના દાયકામાં ધર્મ!" આ પરિષદ સમક્ષ આપેલાં પ્રવચનામાં પૂ મુનિશ્રીએ જૈન ધર્મની કેટલીક વિશેષતાએ પર ભાર મૂક્યો હતો. ઇ. સ. પૂર્વે છઠઠી સદીમાં જૈન ધર્મના છેલ્લા તીર્થકર ભ. મહાવીર ની ખૂબ પ્રચલિત એક વિશિષ્ઠ માન્યતા એ છે કે ઇશ્વર સમય અને પદાર્થ થી પર છે. વિશ્વના નૈતિક નિયંત્રણની રચના અર્થે શુદ્ધાત્માના સાક્ષાત્કાર પામનાર એક પરિપૂર્ણ માનવીથી ઉચેરા એવા કે કોઈ ઇશ્વરની જરુર નથી.

જૈન ધર્મ સ'ખ્યાખળ કરતાં ગુણવન્તાને વધુ મહત્ત્વ આપે છે એ પ્રાખત પર લાર મૂકતાં પૂ. મુનિશ્રીએ જણાવ્યું હતું કે એ કારણ જ કાઇનું ઘર્મ પરિવર્તન કરાવવાના અમે પ્રયાસ કરતાં નથી. માનવી જ પાતાના લાંચના વિધાતા છે, ઇશ્વર નહિ, એમ જણાવીને પ્ર મુનિશ્રીએ હકીકત તરફ શ્રીતાઓનું લક્ષ દોશું હતું કે ઈશ્વરને જગત-લરમાંથી ગમે તેટલી પ્રાર્થમાંઓ કરવામાં આવે પણ તથી વિચેટનામના યુદ્ધના અંત નહિ આવે. પણ પ્રમુખ નિકસનના એક શબ્દ માત્રથી એ યુદ્ધના અંત લાવી શકે છે. માનવીની આ સત્તા તો જુઓ! માનવી જ પ્રદ્માંડના અધિષ્ઠાતા છે... તે થાપી શકે છે. ઉથાપી શકે છે... હકીકતના આપણે સ્વીકાર ન કરીએ તો નુકસાન આપણે જ છે... માનવી એવા શક્તિશાળી બન્યો છે કે તે જગતનું શાસન કરે છે. માનવને પરિપૂર્ણ માનવ બનાવવા એ જ જૈન ધર્મનું લક્ષ્ય છે.

સમતલા અને ગૌરવથી આનન્દની અનુભૂતિ કરવાની અને આસપાસના આત્માઓને એના સહભાગી બનાવવાની શક્તિની પ્રાપ્તિને કેળવણી કહેવાય. આવી કેળવણી આ વિશ્વવિદ્યાલયોએ માનવને આપી છે? મને તો દેખાય છે કે આ કેળવણીએ રસમાં દોડતા દ્યાડાની જેમ માણસને પણ સમૃદ્ધિની સ્પર્ધામાં દોડતો કર્યો છે. માનવી દોડી રહ્યાં છે—હા લે એ એવાનીય કુરસદ નથી. આ રસ કેટલી ટૂંકી છે. સા કેલન્ડરા ફેરવા ત્યાં તો રસ સમાપ્ત, અને તે પણ કર્યાં? આ ભૌતિક સફળતાની રસની સમાપ્તિ સમશાનમાં! આમાં અમૃતત્વનું દર્શન કર્યાં છે? પ્રેમના પ્રકાશની પ્રાપ્તિ કર્યાં છે! આધ્યા- ત્મિકતા એટલે જીવનમાં— સ્વમાં— આનંદ અને પ્રેમની સમૃદ્ધિનું દર્શન કરવું અને એની જ અભિવૃદ્ધિ માટે આ ભૌતિક સાધનાના માત્ર સાધના તરીકે સદુપયાગ કરવા.

પૂ. મુનિશ્રીએ જણાવ્યું હતું કે જૈના ઇશ્વરને 'માર્ગ દર્શક' ગણે છે, સર્જક નહિ. ઇશ્વરના પ્રકાશને તમે અનુસરશા તો તમે પાપના ખાડામાં પડતા ખરી જશા.

સંયમિત જીવન ગાળવા માટે નૈતિક જવાબદારીનું ભાન જરૂરી છે. કર્મના સિધ્ધાંત આવી જવાબદારી પ્રેર્ર છે. કર્મવાદ માનવીને ખાટે માર્ગ ચહેવા દેતા નથી. તે તેના પંગલાં ને સ્થિરતા એપે છે અને તેના જીવનને વધુ ઉદેશપૂર્ણ ખનાવે તેવું લક્ષ્ય તેની સમક્ષ મૂકે છે. કર્મના સિદ્ધાંત એમ કહે છે કે દરેક કર્મની અસરા હાય છે. આપણાં કૃત્યાની સમગ્ર વિશ્વમાં અસર થાય છે અને આપણને તેના પ્રત્યાઘાત લાગે છે. આજે આપણે જે કંઈ કરીએ તેની ભાવિમાં આપણા પર જ અસર પહેાંચે છે. આમ આપણા ભૂતકાળ આપણા વર્તમાનને ઘડી રહ્યો છે એ વસ્તુ પર જ ભાર મૂકવામાં નથી આવતા, પણ આપણા વર્તમાન આપણું ભાવિ ઘડી રહ્યો છે એ વાત પર ભાર મૂકવામાં આવે છે.

જગતમાં આજે પ્રવર્તી પરિસ્થિતિમાં ધર્મ આપણને ઉપકારક બની શકે તેમ છે? આપણી મુશ્કેલીઓ અને આપણી સમસ્યાઓ ઉકેલવામાં તે કઈ રીતે સહાયક થઈ શકે? રાષ્ટ્રો રાષ્ટ્રો વચ્ચે શાંતિ નથી. માનવીનાં દૃદયોમાં પણ શાંતિ નથી. લોકો હિ'સાનો આશ્રય લઈ રહ્યા છે. હિ'સા વધુ વિન્દેષ પ્રેરે છે. વિદ્વષથી વિભાજન સર્જાય છે અને વિભાજન એકલતા તરફ ઘસડી જાય છે. ય'ત્ર અને ઉદ્યોગપ્રધાન આધુનિક સમાજમાં જીવન વધુ ને વધુ એકાંતિક બની રહ્યું છે. એનાથી અલગપણાની લાગણી ઘેરી બને છે, દરેક વ્યક્તિ જાણે પોતાની કેદી બનેલી છે. આવા કેદીઓની જ'જરા એગાળવા માટે આપણને પ્રેમની જરૂર છે અને આવા કારાગારામાંથી માનવીને મુક્ત કરવા માટે શ્રદ્ધાની જરુર છે.

માનવી ઘણીવાર અટવાયેલા જણાય છે. તેના જીવનમાં હેતુલિલતાની જરુર છે. પોતાના જીવનકાર્ય વિશે તેને પ્રતીતિ હોવી જોઈએ. પણ તેનામાં મતાગ્રાહીપણ ન હોવું જોઈએ. દૃષ્ટિની સ'કૃચિતતા ન હોવી જોઈએ. સમલાવની ઉદ્દારદૃષ્ટિ હોવી જોઈએ. 'મારા પ'ય એ જ સાચા માર્ગ છે' એ પ્રકારની લાગણી વિત'ડાવાદમાં દોરી જાય છે. સંકૃચિત મનાવૃત્તિની એ નીપજ છે. આજે આવી મનાવૃત્તિ સર્વત્ર જોવા મળે છે.

આ દાયકાના લાક્ષણિક ગણાય તેવા એ પ્રશ્નો પરત્વે જૈન ધર્મના કેવા અભિગમ છે? જૈન ધર્મવિચારણાના મુખ્ય મુખ્ય સિદ્ધાંતા આ સમસ્યાએ માટે કારગત નીવડે તેવા છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાન માનવીના વિચાર અને આચારમાં પરિવર્તન લોવવા પ્રયાસ કરે છે. એ રીતે આ સમસ્યાઓને પહેાંચી વળવા માનવીને તે સજજ બનાવે છે. વિચાર અને આચાર એકબીજાને અનુવર્ત છે.

જૈન ધર્મ અહિંસા પર ભાર મૂકે છે. સાર્વત્રિક પણ અને એક સરખી રીતે આ સિદ્ધાંતને અમલમાં મૂકવા જાઇએ. કેવળ માનવી પ્રત્યે જ નહિ, પૃથ્વી પરના પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે હિંસાનું આચરણ થતું અટકાવવું જોઇએ. જીવનના સર્વસ્વરૂપા, પછી ભલે આપણે તેને ઊંચા કે નીચાં ગણતાં હાઇએ, તેના પ્રત્યે આદર દર્શાવવા એ જ અહિંસાના અર્થ છે. આના સ'કુચિત અર્થ ન ઘટાવવા જોઇએ. કેટલાક રૂઢિચુસ્તા કરે છે તેમ રસ્તામાં દરેક માણસે ધાસાચ્છવાસમાં જીવાણ આવી જવાના ભય રાખવા એવાજ અહિંસાના અર્થ નથી. પણ તેના અર્થ છે સર્વ જીવન તરફ આદર અને કરૂણાભાવ. અહિંસા નકારવાચક ગૃણ નથી, હત્યાથી દૂર રહેવું એટલા જ એના અર્થ નથી. જીવન જે રૂપે પ્રગટયું હાય તે સર્વ સ્વરૂપા તરફ સ્નેહાદાર એવા પણ તેના અર્થ છે.

એવા જ ખીજો સિદ્ધાંત અપરિગ્રહનો છે. આ સિદ્ધાંતના મર્મ એ છે કે દુન્યવી ચીજો પ્રત્યે માણસે વધુ પડતી આસકિત રાખવી જોઇએ નહિ. બધાએ જગત તજી દેવું અને ભગવાં પહેરી લેવાં એવા તેના અર્થ નથી. સપત્તિ અને માલમિલ્કતની પ્રાપ્તિમાં વધુ પડતા ડૂખી જવું નહિ, એટલા જ એના અર્થ છે. દુનિયાદારીમાં રહેવા છતાં અનાસકત ભાવ રાખવા એવા તેના અર્થ છે. માનવીને જો સામાજિક જવાબદારીનું ભાન હાય તો તેણે પાતાની અસ્કમાયતા મર્યાદિત રાખવી જોઇએ. તે એમ કરે ત્યારે જ તે પાતાના બધુજના વિશે વિચાર કરી શકે. આ રીતે સામાજિક સમાનતા સિદ્ધ કરી શકાય. જગતનાં સાધના ઝડપથી ઘટી રહ્યાં છે. અને વસતિમાં એકધારા વધારા થઈ રહ્યો છે. જગતને મૂઝવી રહેલી આ એક મોટી સમસ્યા છે. દરેક જો સપત્તિના એકહ્યું સાંચહની નીતિ અપનાવે તો આપણો કોઈ ઉગાર નથી. અને માનવીનું જીવન જો ધન અને

લોતિક સ'પત્તિ પર જ કેન્દ્રિત થયું હશે તો તે કયાંરે ય માનસિક શાંતિ મેળવી શકે ખરા ? જીવન જેનાથી અર્થપૂર્ણ ખને તેવાં મૂલ્યાવાળું જીવન તે કઇ રીતે જીવી શકે ? સુખનું આપણું પ્રમાણ, બેન્ક બેલેન્સમાં થતા વધારા સાથે વધતું નથી.

અપરિગ્રહના સિદ્ધાંતના અમલ કરવાનું સૌથી કઠિન છે. પણ તે સૌથી મહત્ત્વના છે. જૈનધર્મ એને ઘણા જ મૂલ્યવાન ગણ્યા છે.

અનેકાન્તવાદ એ જૈન ધર્મના સાપેક્ષતાના સિધ્ધાંત છે. એના મર્મ એ છે કે એક વસ્તુને વિવિધપાસાં હોય છે. અને તેનું હાર્દ પામવા માટે વિવિધ પાસાંએથી તે પ્રત્યે જોવું જોઈએ. આપણી ઈન્દ્રિયાને તેની પાતાની મર્યાદાઓ છે. તેઓ આંશિક અને અપૂર્ણરીતે જ સત્યનું આકલન કરી શકે છે. દરેક વ્યક્તિ સત્યના એક લિન્ન પાસાને જ પામતી હાય એમ પણ બને. આમાં અધહસ્તિ ન્યાય પ્રવર્તે છે. આપણે એક પરિસ્થિતિ વિશે આંશિક સમજ ધરાવતા હોઈએ છીએ અને છતાં આપણી માન્યતાએ અને ધારણાએ સંબ ધમાં આપણે કેટલા બધા હડાગ્રહી હોઈએ છીએ! વિવિધ ધર્મા અને વાદોના લોકોએ આ સિદ્ધાંત અપનાવવા જોઈએ અને આપસ આપસમાં સહિષ્ણુતા અને સમજદારી કેળવવી જોઈએ.

પૂ. મુનિશ્રીએ અમેરિકામાં નિરામિષાહારના સંદેશા ઠેરઠેર સંભળાવ્યા હતા. મિષાહારને જયાં સ્વાભાવિક ગણવામાં આવે છે તે દેશમાં અને મિષાહારને જેમણે સહજભાવે સ્વીકારી લીધેલ છે તેવા લાકોની વચ્ચે તેમને પ્રવચના આપવાનાં હતાં તે કારણે પણ કદાચ આ બાબત પર વધુ ભાર મુકાયા છે.

પૂ મુનિશ્રી માને છે કે વનસ્પત્યાહાર એ એક જીવન પહિત છે. ખાદ્યને માટે પ્રાણીઓની હત્યા કરતાં તે માનવીને રાકે છે. વનસ્પત્યાહારના અર્થ એ છે કે આપણી ક્ષુધાની તૃષ્તિ અર્થ આપણે કાઈ જીવ'ત પ્રાણીની હત્યા કરવાનું અને તેને કાઈપણ જાતનું ખિન જરુર કષ્ટ આપવાનું ટાળીએ

એના મૂળમાં અહિ સાનાે સિદ્ધાંત રહેલાે છે.

બધા જ ધર્મોની નેમ બ'ધુભાવની, પ્રેમની લાગણીને પાેષવાની છે. સ'વાદ અને શાંતિને ઉ-તેજન આપવાની છે. પ્રેમની આ લાગણી કેવળ માનવપ્રાણી તરફ જ નહિ, સર્વ જીવ'ત પ્રાણીએા તરફ પણ વિસ્તરવી જોઇએ.

આપણે જે શાંતિ અને સંવાદ ઇચ્છતાં હાઇએ તો આપણે જીવનનાં સર્વ સ્વરુપા તરફ આદરથી જેવું જેઇએ, આલ્મર્ટ રવાઇટઝરે કહ્યું છે તેમ 'જીવન માટે આદર'ની ભાવના આપણે કેળવવી જેઇએ. વનસ્પત્યાહારમાં અન્ય પ્રાણીઓના અધિકારાને માન્ય રખાયા છે. માનવીએ પાતાના ખારાકના માત્ર સ્વાદની દૃષ્ટિથી જ વિચાર કરવા ન જોઇએ, કસાઇની છુરીની રાહ જેતાં ઊભેલાં પ્રાણીઓની યાતનાના પણ તેણે વિચાર કરવા જોઇએ. પાતના લાભ ખાતર પ્રાણીઓનું શાષણ કરવું, પાતના ખારાક માટે તેમની હત્યા કરવી ને ત્રાસ ગુજારવા એ માનવીના કાઈ વિશેષાધિકાર છે એમ માનવું જોઇએ નહિ. ઉલટાનું, આ જગતમાં માનવી જે સ્થાન ભાગવે છે, તે દૃષ્ટિએ જેતાં પ્રાણીઓના કલ્યાણ વિશે દેખભાળ રાખવી એ તેની ફરજ બની રહે છે

શાંતિ મેળવવી હાય તા આપણે હિંસા અને ફ્રુરતા તજવાં જોઇએ. આપણે વિશ્વશાંતિ વાછતાં હાઇએ, તા નિઃશસ્ત્રીકરણ માટેની પરિષદા પર્યાપ્ત નથી, એકલાે પાલીસ હિંસા પર નિયંત્રણાં ન મૂકી શકે. આપણે આપણા રાજદા જીવન વ્યવહારમાં એ નિયંત્રણ મૂકવું જોઇએ.

શારીરિક અને માનસિક ટેવા બદલવી મુશ્કેલ છે. પણ માનવજાતની પ્રગતિ આવાં પરિવર્તના પર નિર્ભર રહે છે. વનસ્પત્યાહાર પણ વિકાસનું એક આવું સાપાન બની શકે. માનવીના નૈતિક અને આધ્યાત્મિક વિકાસમાં એ એક વળાંક બની શકે.

આપણું જે ખારાક લઇએ છીએ તેની માત્ર શારીરિક અસર છે એમ આપણું માનીએ છીએ. આ ખાડું છે. ખારાકની મન પર પણ અસર થાય છે. હકીકતમાં માણુસ જેવું ખાય તેવા ખને છે તેના માનસ અને નીતિમત્તાને ઘણા બધા આધાર તેના ખારાક પર રહે છે. એટલે જ ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાને ખારાકના ત્રણ પ્રકાર કહ્યાં છે. તામસિક, રાજસિક અને સાત્ત્વિક.

આ રીતે પૂ. મુનિશ્રીએ ઘણા પ્રશ્નોની છણાવટ કરી. તેઓ જ્ઞાનનાં જે આંદોલના પ્રસારી ગયા છે તેનાથી લાેકા અપૂર્વ ઉત્સાહ અને જાગૃતિ અનુભવી રહ્યા છે. આજ જ્ઞાન સાચું છે. આની જ જરૂર છે, આ જ્ઞાનવડે જ જગતમાં શાંતિ થશે. આવુ જ જ્ઞાન હિંસાનાં બળાેને નાથી શકશે. વિજ્ઞાનની કાેકપણ શાેધ જે નહિ કરી શકે તે આવા તત્ત્વચિતક સંતની વાણી અને વિચારા કરી શકશે એમ લાેકાેના મનમાં દૃઢપણે ઠસી ગયું છે.

પૂ. મુનિશ્રીના પ્રવચનાના અહેવાલા અમેરિકાનાં કેટલાય અખબારામાં પ્રગટ થયા અને તે સાથે જ જુદી જુદી યુનિવર્સિટીઓ તરફથી હાર્વર્ડ યુનિવર્સિટીના સચાલકા પર પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુ માટે નિમંત્રણા આવવા લાગ્યાં. પરિણામે પૂ. મુનિશ્રી જેઓ તુરતમાં જ મુબઈ પાછા ફરવા માગતા હતા તેમને રાકીને આ યુનિવર્સિટીએ જાણીતી ઘણીખરી યુનિવર્સિટીઓમાં એમનાં પ્રવચના યાજયાં. થાડા દિવસા માટેના જ જે પ્રવાસ હતા તે આ રીતે ત્રણ મહિનાના ભરચક વ્યાખ્યાન-પ્રવાસ બની ગયા. પૂ. મુનિશ્રીએ પણ આ તક ઝડપીને અમેરિકાની નવી પેઢીના ઉગતા વિચારશીલ યુવકા સમક્ષ ભગવાન મહાવીરના અહિંસાના સંદેશ પૂરજેશથી મૂકવા સંમતિ આપી. મુંબઈ પાછા ફરવાના કાર્યક્રમ બધ રહ્યો, પૂ. મુનિશ્રીએ અથાક પરિશ્રમ વેઢીને પણ આખો કાર્યક્રમ બહુ જ આનંદથી પૂરા કર્યા.

કાર્યક્રમ પૂરા થતાં જ પૂ. મુનિશ્રી પાતાની નાદુરસ્ત તાંબેયત છતાં તુરત જ મુખઈ જવા વિદાય થયા.

તેમના આ પ્રવાસથી અમેરિકામાં લોકો એટલા ળધા ઉત્સુક થઇ ગયા છે કે વોશિ ગ્ટનમાં આ જ્ઞાનના મુખ્ય કેન્દ્રની સ્થાપના અર્થે વહાઇટ હાઉસથી થોડે દૂર વીસ એકર જમીન 'વિશ્વધર્મ' માટે The Temple

#### [२१]

## of understanding ને મળી ગયેલ છે.

આ જગ્યામાંથી જૈન મંદિર માટે પણ Free પ્લાટ આ સ'સ્થા આપવા તૈયાર છે. ભારતના ધર્માનુરાગી ભાઈબહેના તેમાં સહયાગ આપે તાે એક અભૂતપૂર્વ મહાકાર્ય બની જાય.

ઉપર્જુ કત સ'મેલનના અહેવાલ દુનિયાભરનાં પત્રોમાં આવ્યા છે. બાસ્ટન ગ્લોખ, શિકાગા દ્રિષ્યુન, ન્યૂયોર્ક ટાઈમ્સ, સાઉથ આદ્રિકા, કેપટાઉનના ધી કેપ ટાઈમ્સ, પિ'નાગ મલાયાના ધી સ્ટ્રેઈટ્સ એકા–ઇત્યાદિ પત્રામાં પૂ. મુનિશ્રીના પ્રવચનના તથા પ્રશ્નોત્તરના વિસ્તૃત અહેવાલા પ્રગટ થયા છે. અને પરિણામે એ સર્વ સ્થળાએથી પૂ. મુનિશ્રીને આમ'ત્રણા મળવા લાગ્યાં છે. સત્ય માટેની સાચા જ્ઞાન માટેની દુનિયાના લાકોની ભૂખ કેવી ઊડી છે તે હકીકતનું જ આમાં પ્રતિબિમ્બ પડી રહ્યું છે, એમ લાગે છે.

ભારતના આવા ગ્રાનીઓ આ રીતે ભારતની ખહાર જઇને ગ્રાનના ફેલાવા કરે એ બધી રીતે ઇચ્છનીય છે. જગતમાં આજે અધકાર છે ત્યાં ગ્રાનની મશાલ લઈ જવાનું યુગ કાર્ય સ'ભવ છે કે ભારતના પૂ. મુનિશ્રી જેવા સ'તા મહાત્માઓને માટે નિર્માયું હોય!

પશ્ચિમની સ'સ્કૃતિ ઘસાઇ રહી છે અને માનવીય મૂલ્યોના હ્રાસ થઈ રહ્યો છે તેવા સમયે પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ અહીં આવીને, કેવળ ભૌતિક વિકાસ માનવીને સાચું સુખ આપવા સમર્થ નથી એ હકીકતની પ્રત્યક્ષ પ્રતીતિ આપી. પૂ. મુનિશ્રીનાં પ્રવચનાએ પૂર્વની સાંસ્કૃતિક મહત્તા શાને આભારી છે, તેની આંખી કરાવી એટલું જ નહિ આધ્યાત્મિક બાબતાની વિચારણામાં પણ પશ્ચિમના કરતાં પૂર્વ ઘણું આગળ રહ્યું છે તેના યથાર્થ રીતે ખ્યાલ આપ્યા.

પૂ. મુનિશ્રીના આ પ્રવાસ જૈન ધર્મના પ્રસાર અર્થે ન હતો. ધર્મ પ્રસારની એવી કાેઈ પર પરા જૈના પાસે છે નહિ. અત્માન્નતિ અર્થેના માનવીય પુરુષાર્થની જ એમાં પ્રતિષ્ઠા થયેલી છે. સમગ્ર માનવજાતને એ આવરી લે છે. એ દૃષ્ટિએ જૈન ધર્મ એ તેના સાચા અર્થમાં માનવધર્મ છે. પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ તેમનાં વ્યાખ્યાના દ્વારા તેમ જ તેમની સાદી, સરળ અને સ'યમી રીતભાત વડે એનું પ્રત્યક્ષ દર્શન અમેરિકાની જનતને ટેલિવીઝનના કાર્યક્રમો પર કરાવ્યું.

પૃ. મુનિશ્રીના આ પ્રવાસને એથી જ એક સાંસ્કૃતિ યાત્રા રૂપે જ મૂલવવા જોઇએ.

જગતના ચાકમાં સહુ ધર્મા વચ્ચે જૈન ધર્મને પણ તેનું યાગ્ય સ્થાન હોલું જ જોઇએ. દુનિયા જયારે તદન સાંકડી ખની ગઈ છે, તેવા આ કાળે રૃહિચુસ્ત ખ્યાલાનું અધ અનુસરણ કરીને જૈન ધર્મને આપણા નાનકડા વાડામાં જ શા માટે પૂરી રાખવા જોઇએ? પૂ. મુનિશ્રીના અનુયાયીઓના એક સમજદાર વર્ગ આમ માને છે. આ આધ્યાત્મિક પ્રવાસે વિશ્વના માનવાને નવી દૃષ્ટિ આપી છે. સર્વધર્મ પરિષદના મંચ પરથી જૈન ધર્મના સંદેશો આપવાનું પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુને માટે સુલભ થયું. આમ થવાથી પશ્ચિમને તા લાભ થયા જ છે, પણ જૈન ધર્મને પાતાને માટે પણ એક નવી દિશા ખૂલી છે. પૂ. મુનિશ્રી ચિત્રભાનુએ આંકી આપેલી આ કેડીને ભૂસી નાખવી કે તેને એક સુન્દર રાજમાર્ગમાં પલટાવી દેવી એ જૈનધર્મના ધુરધરાના હાથની વાત છે.

ધાર્મિક, સાંસ્કૃતિક, વૈચારિક પ્રવાહાના મુકત વિનિમય એ સમકાલીન યુગની માંગ છે. સમયને અનુરૂપ પરિવર્તન સાધવુ એમાં જ સાચુ શાણપણ રહેલું છે. એ જ સહુના હિતના માર્ગ છે.

પૂ. મુનિશ્રીએ આ માર્ગે પ્રયાણ આદર્યું છે એ ક્રાન્તિકારી પગલું છે પણ એમને માટે એ સહજ કર્તવ્ય બની રહ્યું છે. તેમની આ ધર્મ યાત્રા અવિરત ચાલુ રહો, તેઓ ઉત્તરાત્તર વધુ માટાં સીમા ચિ'હના પ્રસ્થાપિત કરતા રહાે અને માનવજાતને ચિરકાળ સુધી આત્માન્નતિના રાહ દાખવતા રહ્યો એવી શુભેચ્છાએ સાથે આ નવપ્રસ્થાન માટે તેમનું અભિવાદન કરીએ.

# 肾 શ્રી મહાવીરાય નમ: 肾 કલ્યાથ ભાવના

મૈત્રીભાવનું પવિત્ર ઝરશું શુભ થાએ આ સકલ વિશ્વનું શુણ થાએ આ સકલ વિશ્વનું શુણથી ભરેલા ગુણીજન દેખી એ સંતોના ચરશુ—કમલમાં દીન, ક્રૂર ને ધર્મ વિહાણા કરૂણાભીની આંખામાંથી માર્ગ ભૂલેલા જીવન—પથિકને કરે ઉપેક્ષા એ મારગની ચન્દ્રપ્રભની ધર્મ— ભાવના વેર—ઝેરના પાપ તજને

8H

Ke

安

料

KG

-

AN

6×

KE

KE

24

631

931

-

2)1

长

\*

给外

634

Ke

Ke

\*

杨

-

000

HE

长色

杨

元の

971

长

46

94

金金

会

e h

મુજ હૈયામાં વહ્યા કરે, એવી ભાવના નિત્ય રહે. હૈયું મારૂ નૃત્ય કરે, મુજ જીવનનું અર્ધ્ય રહે. દેખી દિલમાં દર્દ રહે, અશ્રુના શુભ સ્રોત વહે. માર્ગ ચીંધવા ઉભા રહું, તાેચે સમતા ચિંત્ત ધરું. હૈયે સૌ માનવ લાવે, મંગલ ગીતા એ ગાવે.

HO

地

K

长星

KS

KS

HE

榜

代德

北海

光色

KS

长

代卷

46

KE

KS

托桶

KE

KE

KS

他

长色

松

K

长色

粉棉

北西

将面

长部

62

KB

相

粉

杨

쏀

— ચિત્રભાનુ —



Main coucation internations at the property of the property of