# SÜRĀCĀRYA'S

# DĀNĀDIPRAKARANA

L. D. SERIES 90
GENERAL EDITORS
DALSUKH MALVANIA
NAGIN J. SHAH

Edited By

Pt. AMRUTLAL M. BHOJAK NAGIN J. SHAH



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD-9

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

# SŨRĀCĀRŸĀ'S

# DĀNĀDIPRAKARAŅA

L. D. SERIES 90

GENERAL EDITORS

DALSUKH MALVANIA

NAGIN J. SHAH

Edited By

Pt. AMRUTLAL M. BHOJAI NAGIN J. SHAH

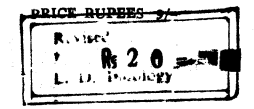


L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY AHMEDABAD-9

Printed by
Shri Ramanand Printing Press
Kankaria Road,
Ahmedabad-22,
and Published by
Nagin J. Shah
Director
L. D. Institute of Indology
Ahmedabad-9

#### FIRST EDITION

January 1983



# स्राचार्यविरचित

# दानादिप्रकरण

संपादक पं. अमृतलाल मौ. भोजक नगीन जी. शाह



प्रकाशकः लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामंदिर अहमदाबाद-९

#### PREFACE

The L. D. Institute of Indology has great pleasure in publishing the Dānādiprakaraṇa of Sūrācārya (11th Century V. S.), a pupil of Dronācārya. The work is divided into seven 'avasaras' and contains in all 537 Sanskrit verses composed in varied metres. It, as its title suggests, mainly deals with jñānadāna, abhayadāna, annadāna and dhanadāna (for the construction and protection of Jaina temples, for the installation of Jina images and for the multiplication and preservation of manuscripts).

The work was first printed in our Journal SAMBODHI Volume VIII. Now it is here being published separately in book-form, adding Introduction and Index of verses. It is hoped that the publication of this work will be of considerable value and interest to students of Indian Religions in general and Jaina Religion in particular.

L. D. Institute of Indology Ahmedabad-380 009 22nd December 1982 Nagin J. Shah Director

#### INTRODUCTION

#### 1. Critical Apparatus

The only extant manuscript of the Danadiprakarana composed by Sūrācārya belongs to the Sanghavi Padā Jaina Jñāna Bhandāra, Patan. This Bhandara is now preserved in the Hemacandracarya Jaina Jñana Mandir, Patan. The manuscript is incomplete. Now it has 72 folios. The first three folios are missing. Folios 4-6, 8, 15, 23, 25, 39, 74, 75 are mutilated. Hence some syllables are lost to us. These missing syllables of the verses are indicated by hyphens (-). The Ms., as we have it, has no colophon. In the Catalogue entitled 'Pattanastha Pracya Jain Bhandagariya Grantha Sūci' published by the Oriental Institute, Baroda, this ms. is numbered 307(7); see page 185. In the new list it is numbered 205(7). The ms. is not dated. But on the basis of the characteristics of the script it can be assigned to the 12th Century V. S. Nearly forty years ago Pt. Amrutlal M. Bhojak prepared the press-copy on the basis of this ms. The Late Agama-Prabhakara Muniraja Shri Punyavijayaji went through this press-copy. And on the basis of this press-copy we have edited the text printed here.

### 2. Date and Importance of the Work

It is mentioned in the Brahattipanika that Suracarya composed his Nemicaritamahākāvya in 1090 V. S. Hence we can safely put the composition of the Dānādiprakaraņa in the last two decades of the 11th century V. S. This period is marked by a kind of revolution in the Śvetāmbara tradition. There had existed before 11th century V. S. practice of caityavāsa by monks in the Śvetāmbara tradition for several centuries. Finding the rules of conduct prescribed in the Āgamas very hard for them, the caityavāsin monks acknowledged their limitations and followed moderate course of conduct. But gradually it became difficult to distinguish between moderation and laxity. Hence, as a reaction to this, there arose in the 11th century V. S. a group of Jaina Śvetāmbara monks who disapproved of caityavāsa practices and advocated strict adherence to the code of conduct laid down in the Āgamas. They campaigned against the laxity prevalent among the caityavāsin monks.

Of course, tradition of pure renunciation, true non-attachment and study of all sastras - Jaina as well as non-Jaina - was maintained and continued through centuries by caityavası monks. Much has been written on this topic. The caityavası monks did not follow strictly the code of mon-

astic conduct prescribed in the Jaina Agamas. As and when occasion demanded they adopted a course that had no sanction in the Agamas. Gradually laxity crept into the caityavāsa. So there arose strong opposition to this institution of caityavāsa that had produced great learned dignitaries and great practisers of penance. Again, it was caityavāsīn monks who had preserved the tradition of the meaning of the Agamasūtras.

As the first three folios of the present work are lost to us, the benediction, the scope of the work, etc. are not available to us. Yet the work at many places logically defends the caityavāsa institution against the opposition, showing the propriety from various standpoints. Some verses in defence of caityavāsa are found in avasaras VI and VII (VI. 13-16, 19, 32-34, 40-46, 50-53; VII. 109, 112).

The above verses are in support of the caityavāsa. But at the same time, the work praises and holds in high esteem the monks who strictly follow the code of monastic conduct, prescribed in the Jaina Āgamas. (Avasara VI 75-107).

It is unwholesome and false preaching to run down the practice of charity. Those who do so are described in derogatory terms (Avasara VII 1-2, 26-27). This suggests that even in the days of our author there were some religious leaders who preached that the practice of charity (dāna) was not worthy of being followed.

The view that worship of images of Deva involves violence is refuted in Avasara VII 31-32. This means that in those days there were persons who did not favour idol-worship. At that time Jaina images were adorned with ornaments, viz. crown, tilaka, ear-ornaments (kuṇḍala), necklace, a pair of bracelets (valaya), armlets (aṅgada) and chest-ornament (śrīvatsa). (Avasara IV vv 39-47).

It is well known that in the past the people and the State donated villages, fields etc. for the maintenance of a Siva temple, etc. Similarly, the practice of donating villages, fields, orchards with step-wells, dwelling places, shops, etc. for the maintenance of Jaina temple was in vogue in those days (Avasara VII 39).

Moreover, charity in respect of Jñana, abhaya, construction of Jaina temples, installation of Jaina images, etc. is also dealt with.

There occurs a reference to Vācaka Umāsvāti at two places (Avasara II 14 and Avasara VII 87). After verse 87 of Avasara VII, āryās from the *Prasamarati* are quoted in support of the view under consideration.

Again, the author has borrowed one verse from the *Bhagavadgītā* (Avasara II. 12). Many a statement occurring in the work may be viewed as Sanskrit rendering of the Agamic sentences.

#### 3. Author

Bhīmadeva, a Caulukya King of Gujarat, had two maternal uncles. One who became a Jaina monk was Dronacārya, and another was Sangrāmasimha. On the death of Sangrāmasimha his wife approached and requested Dronacārya to teach her son Mahīpāla various Šāstras. So, Dronacārya taught him Grammar, Logic, Literature and Āgamas. After completing his studies Mahīpāla too became a Jaina monk as his uncle had great affection for hin. Mahīpāla accepted Dronacārya as his spiritual guru. Dronācārya conferred on him the title of Ācārya and named him Sūrācārya.

One day there arrived in the court of Bhīmadeva important persons from the court of Bhojadeva, a king of Dhārā. They recited a gāthā describing the marvellous qualities of king Bhoja. In reply to it Sūrācārya composed a gāthā and Bhīmadeva sent it to Bhoja who on reading it was greatly impressed.

Surācārya was a hard task master. He could not tolerate even minor lapses on the part of his spiritual disciples, and hence used to give them physical punishments. His disciples related their painful experiences to Dronācārya who strongly disapproved of Sūrācārya's method. But Sūrācārya humbly submitted that in giving them physical punishment his only intention was to make them scholars so thorough that they could easily win the opponents in other States. At that very moment Dronacarya asked him if he could win the opponents in the court of Bhojadeva. He accepted the challenge and took an oath that he would not use ghee and milk in his diet so long as he did not win over the learned Assembly of Bhojadeva. He reported to Bhojadeva his arrival in Dhārā. He impressed Bhoja with his learning. But Bhoja never wanted that there should be persons in the court of any other king more learned than those in his own court. So, it was certain that Bjoja would not let him go alive. Fortunately he could escape and save himself with the help of Dhanapala. He went straight to Droncarava in Patan. For details readers are requested to refer to the Prabhavakacarita (V. S. 1334) by Prabhacandra, published in Singhi Jaina Series, No. 13 pp 152-160, Bombay.

In the *Bṛhaṭṭippanikā* Sūrācārya's three works are listed and noted. They are as follows:

(1) A commentary (Vitti) on Virastava composed by the poet Dhanapala Extent 225 Slokas.

(2) (a) Nemicarita-mahākāvya.

"श्रीनेमिचरित्रं महाकाव्यं संस्कृतं गद्यपद्यमयं बहुखंडितं १०९० वर्षे श्रीभोजराजराज्ये सुराचार्यकृतम्"

Jaina Sāhitya Samsodhaka Vol. I, No. 2, p. 13 (Bṛhaṭṭippanikā Granthakramāṅka 510). The Prabhāvakacarita (p. 160 v. 254) refers to this work and writes : युगादिनाथश्रीनेमिचिश्ताद्भुतकींर्तनात् । इतिवृत्तं द्विसन्धानं व्यधात् स कविशेखरः ।

It is noteworthy that the ms. of this work, available to the author of the **B**thattipanika was mutilated. It seems it was a doublemeaning mahakavya.

- (b) Nemimahākāvyatippanaka extent 1400 Ślokas. (Brhattippanikā No. 511)
- (3) Dānādiprakaraņa

"दानादिप्रकरणं सं. सूराचार्यकृतं सप्तावसरं काव्यादिबन्धं पत्र ३४"

-Bṛhattippanikā.

Out of these three works, 'Danadiprakarana' only is available to us and that too in one ms. only.

#### 4. Brief Substance:

It is notworthy that this work has the literary division 'Avasara'. Very few works having this division has come down to us. It has in all seven Avasaras. We give below the avasara-wise contents.

Avasara I expounds the importance of Dharma and good actions which cause worldly and otherworldly happiness and finally lead to even Liberation.

Avasara II extensively deals with charity in respect of Jñāna and emphatically pronounces that this charity is superior to all other charity. Knowledge of what is heya (things to be avoided) and what is upādeya (things to be accepted) is essential and basic for the spiritual progress. Knowledge purifies mind, speech and body, and leads to non-attachment. Hence the importance of the words of Jina, embodying knowledge, is stressed; mode of acquiring knowledge from the spiritual teacher is explained; importance of the teacher is pointed out; venerableness of the learned is emphasised; exhortation for acquiring knowledge is made; benefits of knowledge are recounted; thirst for knowledge is praised, futility of the life of man devoid of knowledge is demonstrated; and glory of Jñana is sung.

Avasara III discusses charity in respect of fearlessness (abhayadāna). Hence it classifies living beings, recognises the desire-to-live in all living beings, enumerates bad consequences of violence, advises to cultivate compassion for all living beings, contains a sermon on compassion and points out good consequences of the deeds inspired by compassion.

Avasara IV is devoted to the exposition of charity in respect of food (annadāna), construction of Jina temples, installation of Jina images, book copying, etc. Importance of giving food to the needy is stressed and various good consequences of this act are pointed out. It is said that money liberally expended on building temples, installing Jina images, fecilitating fourfold religious order and copying and preserving books liberates one from the cycle of birth and death. It exhorts one to construct Jina temples, glorfies the act and enumerates fruits one enjoys as a result of it. The acts of getting Jina images carved out and installed are praised and their fruits are mentoned. Worship of Jina images with ornaments, water, sandle-paste, etc. is lauded. Importance and good consequences of Rathayātrā are also dealt with. At one place necessity of inner purity is stressed.

Avasara V describes the nature of Agamas preached by one devoid of attachment (vitaraga) as also the nature of one who is free from all defilements, viz. ignorance, attachment, etc. It refutes the Mimāmsaka view that Vedas are authorless. It points out the importance of the words of Jina, as also of copying and preserving Jināgamas. It deals with ane-kāntavāda (doctrine of non-onesidedness), truth, karma theory etc. It is noteworthy that it refutes the view that Logic, Grammar, etc. (what we normally call secular sciences) are not dharmaśātras. The author wants his fellow monks not to neglect the study of these sciences, under the wrong impression that they are śāstras having no connection whatsoever with Dharma (Religion). Again, he advocates the study and preservation of non-Jaina works also.

Avasara VI relates the greatness of Jaina order, points out the fruits of the worshipping the same, declares loftiness of Jaina monks, advocates indifference towards the monks of loose character, enumerates defects of the view of those who discriminate between monks, calling some deserving and others otherwise, preaches compassion for coreligionists, points out the defects of parigraha, praises Jaina monks who have renounced parigraha, advises to look after the needs of monks and exhorts to give food etc. in charity to the poor and miserable.

Avasara VII reproves those who are against charity, refutes the view that as worship of Jina involves violence it should not be practised,

reveals the good that results from the worship of Jina, supports religious activities even though they involve arambha, etc, and stresses the importance of devotion to Jaina monks.

#### 5. Acknowledgement

Though the manuscript is corrupt we have tried to make the text as flawless as possible. We are especially grateful to Late Agama-Prabhākara Muniraja Shri Punyavijayaji who generously gave us the copy which he had got prepared on the basis of the ms. already mentioned.

2 October, 1982

Amrutlal M. Bhojak Nagin J. Shah.

# श्रीमत्स्राचार्यविरचितं दानादिप्रकरणम्

# प्रथमोऽवसरः

| [४-१] यतालोदं (?) जातिरमला                       |
|--------------------------------------------------|
| सुरूपं सौभाग्यं                                  |
| चिरायुस्तारुण्यं बलमविकलं — — — —                |
| पैत इदम् ।।१७॥                                   |
| भुवनतिलककल्पे यत् कु <del>ळे</del> केऽप्यनल्पे । |
| त्रिभुवनजनवन्दे प्राणभाजोऽनवदे ।                 |
| धनकनकस ——————————                                |
| कल्पद्भमस्य ॥१८॥                                 |
| विटन्ति न हि वेदनां गदमुद्भवामाकुलाः             |
| कुळीनपुरुषा इवापरपुरन्धिजातां रतिम् ।            |
| यद तर्जितं                                       |
| — <b>—</b> — — — — विमल्रधर्मविस्फुर्जितम् ॥१९॥  |
| यज्जायन्ते जन्तवो जातु जातौ                      |
| संशुद्धायां सिद्धसिद्धाविवोच्चैः।                |
|                                                  |
|                                                  |
| [४-२] अदर्पः कन्दर्पो रहयति रति नातिभयतो 🐇       |
| निकामं कामिन्यः कमपि कमनीयं च कमितुम्।           |
|                                                  |
| स्फुरितमवसेयं स्फुटमहो ॥२१॥                      |
| श्रुद्गारस्येव भृङ्गारो लीलागारं रतेरिव ।        |
| सुस्वानामिव सत्स्वानिः सुम । । २२॥               |
| स्येव वर्तिनी।                                   |
| क्रीडाधामेव धर्मस्य निर्माणमिव नर्मणाम् ॥२३॥     |
| १. पत्रत्रयं नोपलभ्यते ।                         |

| [५-१] ऌलना लोक्यते लोके यह्नोचनमहोत्सवः ।                  |
|------------------------------------------------------------|
| — - — — — —  कल्पितं तदकल्पितम् ।।२४।।                     |
| सौभाग्यं गुरुभःगधेयसुभगाभोग्यं सुभोगाञ्चितं                |
| देवाराघनतद्धनेन(१तत्परेण) मनसा सर्वो ।                     |
| 🗕 — — — — — — <b>च्छ</b> नाछीछाकछापोचितं                   |
| तद् धर्मस्य विचक्षणा विलसितं व्याचक्षते निश्चितम् ॥२५॥     |
|                                                            |
| — — स्यात् कुलीनं च कछत्रं कुशलैर्नृणाम् ॥२६॥              |
| लजा <b>लङ्कारसार</b> ं मधुमधुरवचोन्यासम <b>ज्ञा</b> तहासं  |
| प्रत्यु                                                    |
| भक्तं नित्यानुरक्तं प्रगुणगुणगणास्वण्डसन्मण्डनं स्यात्     |
| पुण्यैः पुंसोऽनुकूछं नक्रलितकल्रहं सत्कलत्रं कल्रत्रं ॥२७॥ |
|                                                            |
| [५-२] भ्रल्पजल्पान्यहासानि कळत्राणि सधर्मणाम् ॥२८॥         |
| राज्याभिषेककल्रशाविव मन्मथस्य                              |
| पीनो स्तनो घनतरो तरुणा — — ।                               |
| <del> सन्ती</del>                                          |
| पुँसः कछासु कुशलाकुशलैः कलत्रम् ॥२९॥                       |
| प्रीतेरप्यप्रीतिं कुर्वाणाः प्रोणयन्ति नेत्राणि ।          |
| रूपेण करण।।३०॥                                             |
| यद्भीतितो हरिमनङ्गमनङ्गशत्रुं                              |
| लक्ष्मी रति <b>गिरिसु</b> ता सततं त्यजन्ति ।               |
| नो वल्छमं कल्रमकुम्म — — — —                               |
| [६-१] ता वल्छभा शुभवशेन नरोऽनुरक्ताः ॥३१॥                  |
| नाभुक्ते वल्छभे भुङ्के रोते नारौयिते ग्रुचिः।              |
| चित्तानुवर्तिनी पुण्यैवर्तनी निर्वृतेः प्रिया ॥३२॥         |
| <b>एँ इवित्तेव वित्तेषु विनीता नीतिकोविदा ।</b>            |
| निर्मदा प्रमदा पुण्यैः पुंसः स्यात् सम्मदास्पदम् ॥३३॥      |
| <u> अवस्ति ने अगाने । २ अपनेलक्ष्मीरित ।</u>               |

## दानादिप्रकरणम्

भोग्या योग्या साधुबन्धूपयोग्या छोके श्लाच्या श्लोकधर्मेंकहेतुः

जाये – – जायते पुण्यभाजां श्रीः कुर्वाणा निवृतिं निर्विवादा ॥३४॥

स्वपरोपकारनिपुणाः पुरुषार्थपरायणाश्चिरं सुखिनः । जीवन्ति स्पृहणोयं धर्मेण नराः सुधर्माणः ॥३५॥

सत्तारणचे तारलावण्यपुण्यं

पीयूषं वा नेत्रपात्रप्रपेयं ।

स्रीपुंसानां कामदेवैकधाम

प्राज्ञाः प्राहुर्घर्मबीजप्ररोहं ॥३६॥

— — — — — [६-२] रिपुबलमिसलं खेलया खण्डयन्ति प्रोइण्डेर्मुण्डस्वण्डेरिह रणधरणीमण्डलं मण्डयन्ति । पादाङ्कुष्ठस्य कोटचा यदतुलमचलं लीलया चालयन्ति धर्मस्या[चिन्त्यश]केस्तदिष विलसितं साधवः साधयन्ते ॥३७॥

कैलासः किल रावणेन तुलितो बाहुद्रयेनाचलः श्रीगोवर्धनभूधरो मुरेजिता तूणे च तीणोंऽर्णवः । चक्री बाहुबलेन बाहुबलिना भग्नो विलग्ने रणे कि नो निर्मलधर्मनिर्मितिरियं निर्माणयत्यद्भुतम् ॥३८॥

द्वात्रिंशत्सत्सहस्तेः सविनयविनतेः सेवितो भूपतीनां द्विस्तावद्भिः सुरस्त्रीविसरविजयिनां कान्तकान्ताजनानाम् । रस्नैद्धिःसैप्तसङ्ख्येरनिधनसुधनैः सान्तिधानैनिधानै-मेर्त्यानां मूर्धवर्ती मणिरिव सुकृती वर्तते [७-१] चक्रवर्ती ॥३९॥

पूर्वार्जितोर्जितशुभेन भवन्ति भ्याः

श्वेतातपत्र बमरादिविचित्रचिहाः ।

सामन्तसन्तिसमानतपादपद्या

देवा इवातिरुचिरा स्कृरिनोहैपद्माः ।४०॥

१. कृष्णेम ॥ १. चतु:षष्टिसहस्रेरित्यर्थः ॥ २. चतुर्दशिमः ॥ ३. स्फुरितप्रौढलक्ष्म्यः ॥

अन्येऽप्यदश्यसादश्या दश्यन्ते हरिणीदशाम् । हरन्तो हृदयं हृद्याः पुण्यैः प्राप्ताः परं पदम् ॥४१॥ जगञ्जनितविस्मयं त्रिभुवनाधिपत्यं परं तृणोकृतपदान्तरं निरुपमं जिनानां विशालशुभशास्त्रिनोऽसुलभने(मे)कमुच्चैस्तरां स्फुरत्यस्विलमुज्जवलं फलमफलगुवलपुस्फुटम् ।। ४२।। रात्रिदिवं नृदिवध।मनि भूरिधामा धर्मेण निमं इस्सं स्रानायकोऽपि। भुङ्के नमत्त्रिदशकोटिकिरीटकोटि-सङ्बर्घ्यरणो रुचिरं चिराय ॥ १३॥ ई॰यांविषाद[विष][ ७-२]मैर्विषयाभिलाष-सम्पाद्यदुः सनिवहै निंखिलै विंमुकाः । मुक्ता इवातिसुखिनः सुचिरं वसन्ति

सर्वार्थसिद्धसुर्धामनि धर्मतोऽन्ये ॥४४॥

प्रध्यक्ष -- - - मुज्जवलिमदं चन्द्रस्य भद्रङ्करः सान्द्रप्रदूतचन्द्रिकामृतरसप्रक्षालितक्ष्मातलम् । लोकालोकनलोचनोत्सवकर<sup>ं</sup> मार्तण्डसन्मण्डलं तेजोमण्डितभूमिमण्डलमिदं पुण्यैस्तद्प्याप्यते ॥४५॥ जरामरणवर्जितं शिवपदं यदप्यूर्जितं निरन्तरसुखाञ्चितं निरुपमं रुजा विञ्चतम् । अनन्तमतिद्र्लभं शुभविवेकिनां वल्लभं सम ८-१ स्तहतकर्मतस्तद्धिगम्यते धर्मतः ॥४६।

॥प्रथमोऽवसरोऽवसितः॥

## द्वितीयोऽवसरः

धर्मस्य निर्मल्रिघयामथ साधनानि सद्दानशील्रसुतपांसि समावनानि । श्रीमज्जिनोऽभ्यधित(१) विश्वजनीनवाक्यः

कस्यापि साधनविधिः किछ कोऽपि शक्यः ॥१॥ ज्ञानस्यादं दानमत्रानिदानं दातुर्लातुर्धर्मसिद्धेर्निदानम् ।

- - - न्यत् स्यात् सुस्नानां निधानं

तेनैवादाबुक्तमेतत् प्रधानम् ॥२॥

अभयान्ना [ ८-२]दिभ्यां(१) तु प्रवर्तनिवर्तनेन मर्त्यानाम् ॥
अर्थेऽनर्थे च यथा ज्ञाता तेनोत्तमं ज्ञानम् ॥३॥

सर्वपुरुषार्थिसिद्धेर्निबन्धनं घीधना वदन्तीदम् ।

तेन ज्ञानं ददता दत्ताः [सर्वेऽ]पि पुरुषार्थाः ॥४॥

अन्यच्च धर्ममूळं करुणा सा ज्ञानकारणा मिद्धा ।

सिद्धान्तेऽपि प्रथितं प्रथमं ज्ञानं ततः करुणा ॥५॥

धर्मेण चास्तिलस्रस्थानि समीहितानि

मर्त्यामरेषु मनुजो लभते हितानि । धर्मः [९-१] समस्तसुखसिद्धिनिमित्तमुक्तः

सर्वेण वादिनिवहेन विना विवादम् ॥६॥ तद्धर्मसाधनमिदं ददतास्त्रिलान

सौद्यानि धर्मजनितानि समर्पितानि । वित्तं [पुन]र्वितरता वनितारतादि—

वस्तूनि वित्तपुलभानि विलोभनानि ॥७॥ लोकेऽपि रूपके दत्ते प्रदत्तं भोजनं जनः । हेतौ कार्योपचारेण निर्विचारं वदत्यदः ॥८॥ लोकद्वयेऽभिल्षता विपुलोपकारं

दातव्यमेतदिनशं करुणापरेण । ज्ञानात् परं न परमस्ति परोपकार-सम्पादनं सपदि सम्पदमादधानम् ॥९॥ क्षेयं ज्ञात्वा ज्ञानतो ज्ञानवन्तो हेयं हित्वा पूजनीया जनानाम् । सञ्जायन्तेऽत्रैव जन्मन्यज्ञस्रं पापस्रं सादन्यजन्मन्यवश्यम् ॥१०॥

कल्याणकछापकारणं ज्ञानं सर्वेविपत्तितारणम् । [९–२] मिथ्यात्वादिविरोधिनाधनं सिद्धेः सिद्धं साधु साधनम् ॥११॥

यथैधांसि समिद्धोऽग्निर्भरमसात् कुँरुते क्षणात् । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भरमसारकुरुते तथा ॥१२॥ [भगवद्गीता ४.३७]-

अज्ञानो यत् कर्म क्षपयति बहुवर्षकोटिभिः प्राणो । तज्ज्ञानी गुप्तात्मा क्षायत्युच्छ्वासमात्रेण ॥१३॥

वाचकमुख्योऽप्याख्यत्सञ्ज्ञानादीनि मुक्तिमार्ग इति । न च मार्गणीयमपरं परमस्ति महात्मनां मुक्तेः ॥१४॥

यो दिश्रति मुक्तिमार्गे परोपकारी ततोऽपरो न परः । परमपदानन्दादिव भवभवनसमुद्भवान्नन्दः ॥१५॥

समीहमानैः स्वपरोपकारं

ज्ञानं सदा देयमचिन्तयद्भिः ।

परिश्रमं श्रीश्रमणैः स्वकीयं

कृत्यान्तरं वा सुतरामतन्द्रैः ॥१६॥

नास्मिश्चित्तं चरित सुचिरं चिन्तनीयान्तरेषु
प्रायः [कायः प्र][१०-१]चयित न वा दुष्टचेष्टामिष्टाम्
व्यग्रं वकं वदित न परं येन सावद्यजातं

घर्मादानं तदिदमुदितं ज्ञानदानं प्रधानम् ॥१७॥

ज्ञानमेकमनेकेषामेककाल [उपिक]याम् । करोति याति नो हानिं दत्तं वर्धेत कौतुकम् ॥१८॥

१ 'कुरुतेऽर्जुन' इति भगवद्गीतायाम् ॥

अपास्यति कुवासनां भवशतार्जितां तर्जितां प्रमार्जेयति दुर्जियं निबिडपापरूपं रजः।

प्रकाशयति च स्फुटं किमपि वस्तुतस्वं परं

करोति सकलं शुभं परिणता विदेषा नृणाम् ॥१९॥ मुण्णाति विषयतृष्णां पुष्णाति [१०-२] च निर्नृतिं हरत्यरितम् । अमृतमिव ज्ञानमिदं कोपाद्यपतापमपनुदति ॥२०॥

विलसदतुलमोदं मानसं मानमुक्तं

विपुलपुलकपूर्ण तूर्णमङ्गं विधत्ते । श्रुतिसुखमसमानं लोचने चाश्रुगर्भे

श्रुतमपि जिनवाक्यं श्रेयसानै(मे)कहेतुः ॥२१॥

**प्दहति मदनव**िह्नमीनसं तावदेव

भ्रमयति तनुभानां कुप्रहस्तावदेव ।

तुल्यति गुरुत्णा राक्षसी तावदेव

स्फुरति इदि जिनोक्तो वाक्यमन्त्रो न यावत् ॥२२॥

[११-१] त्रुटचिन्त स्नेहपाशा झिटिति विघटते दुर्निवारा दुराशा प्रोढो गाढाधिरूढो रहयति दृढतां कर्मबन्धप्रबन्धः ।

ध्वंसन्ते ध्वान्तपूगा इव दिवसपतेः पातकार्थाभियोगा योग्यानां ज्ञानयोगादुपरमति मतिर्गेहदेहादितोऽपि ॥२३॥

शासास्रनेन जनितामलबुद्धिनेत्र-

स्तन्त्रोपकल्पितमिवास्त्रिलजीवलोकम् ।

लोलं विलोकयति फल्गुमवल्गुरूपं

नास्थामतो वितनुते तनुकाश्वनादौ ॥२४॥

सज्ज्ञानलोचनमिदं भविनोऽसमानं

भूतं भविष्यदपि [पश्यति] वर्तमानम् ।

सूक्षमं तिरोहितमतीन्द्रयदूरवर्ति

क्<del>चेयं विलोकयति [११–२] विष्टपमध्यवर्ति ॥२५॥</del>

विनापि चक्षुषा रूपं निश्चिन्वन्ति विपश्चितः ।

चक्षुष्मन्तोऽपि नाज्ञाना हेयोपादेयवेदिनः ॥२६॥

शास्त्रनेत्रविहीनो हि वाहरोहादिवर्जितः ।
पशोरिप नरः पापः कथं जीवन् न लिजितः ! ॥२७॥
नरेण शास्त्रश्रन्येन किं शोच्येन विपिश्चिताम् ।
तिरश्चोऽपि जघन्येन लब्धनाशितजन्मना ॥२८॥
व्हाध्याः मुलब्धजन्मानः स्पृहणीया विवेकिनाम् ।
पूजनीया जनस्यान्ये धन्याः शास्त्रविशारदाः ॥२९॥
श्रूयन्ते श्रुतिनोऽश्रान्तं श्रेणिभिः श्रीमतां श्रिताः ।
विश्राणयन्तः श्रेयांसि श्रुतीनां विश्रुताः श्रुताः ॥३०॥
पूज्यन्ते श्रुतशालिनो [१२-१] नृपश्तैराज्ञाविधेयैजिनै--

रन्यैरप्यनुवासरं सविनयैभिक्त्या विनेयैरिव । सेन्यन्ते च ग्रुभोपदेशकुशला धर्मार्थकामार्थिनां

सार्थे: स्वार्थपरार्थतत्परिधयो देवा इवाराधकैः ॥३१॥
कुर्वाणा गीर्वाणा निर्वाणार्थे श्रुतस्य बहुमानम् ।
श्रूयन्ते श्रुतभाजां महामुनोनां च बहुमानम् ॥३२॥
जायन्ते च यतीनां श्रुतानुभावेन छन्धयो विविधाः ।
फल्रमैहिकमामुष्मिकममलामरनरिश्वसुस्वानि ॥३३॥
धर्मार्थकाममोक्षाणां कीर्तेश्वेकं [१२ २] प्रकार्तितम् ।
ज्ञानं जल्लमवावन्ध्यं धान्यानां सन्निबन्धनम् ॥३४॥

इदं विदित्वा श्रुतसङ्ग्रहे गुरु-गुरुक्तमाम्भोजरतैरनारतम् । समीहमानैरसमां ससुन्नति

समुखमः सिद्धिना विधीयताम् ॥३५॥
गुरुजनमुखे भक्त्या न्यस्यन् मुहुर्मुहुरीक्षणे
क्षणमपि कथां कुर्वन्नान्यां न चापरचिन्तनम् ।
उपचितरुचिः सूत्रस्यार्थे शिरोरचिताञ्जलिः

पुछिकतवपुः पृष्ठे जल्पंस्तथेति समाहितः ॥३६॥ उदानन्दाश्चि(क्षि)णी विश्वन् नेत्रपात्रे पवित्रितम् । स्वं कृतार्थे [१३-१] च मन्वानः पिबेत्तद्वचनामृतम् ॥३७॥

### दानादिप्रकरणम्

नीचासनो न चासन्नो नातिद्देर न पृष्ठतः । न पार्श्वतः समश्रेण्या पुरोऽपि न पराङ्मुखः ॥३८॥ सम्मुखीनोऽप्रतः पृष्ठे स्थास्नुकायः स्थिरासनः । नैवान्नपादिकां कुर्यान्नैव पादप्रसारिकाम् ॥३९॥ अवष्टम्भं न पहादौ नापि पर्यङ्कबन्धनम् । नाधिक्षेपं विवादं नो न सावज्ञं न चापरम् ॥४०॥ व्याख्यानादन्यदाप्येषां चेतसे यन रोचते । अपध्यमिव दूरेण हितैषी तिद्ववर्जयेत् ॥४१॥ चित्तानुवर्ती सर्वत्र प्रविष्ट इव चेतिस । प्रवर्तेत निवर्ते[१३-२]त हितकारी प्रियङ्गरः ॥४२॥ यथा पूर्वे तथा पश्चाद यथाऽग्रे पृष्ठतस्तथा । निव्याजवृत्तिः पुज्यानां सुखीकुर्यानमनः सदा ॥४३॥ इति गुरुजनं भक्त्याऽऽराध्य प्रयत्नपरायणा विमलमनसो धन्या मान्या जनस्य सुमेधसः। श्रुतजलनिधेर्गत्वा प्रान्तं नितान्तमहीयसः । सपदि सुस्विनः सम्पद्यन्ते पदं परसम्पदाम् ॥ ४४॥ नो माता सुतवत्सला न च पिता स्वामी प्रसन्नो न वा न भाता सहजाञ्जसो न सुहदे। नार्था न हस्त्यादयः। यन्निकारणनिक्तलङ्करुणाः सर्वोपकारोधता [१४-१] हेयादेयविपश्चितस्तनुमतां श्रीसूरयः कुर्वते ॥४५॥ गुरूपकारः शक्येत नोपमातुमिहापरैः । उपकारैर्जगज्ज्येष्ठो जिनेद्रोऽन्यनरैर्यथा ॥४६॥ जन्मशतैरपि शक्यं नृभिरानृण्यं गुरोने तु विधातुम् । तद्गुणदानाभावे ते च गुणास्तस्य सन्त्येव ॥४७॥ ततो गुरूणां चरणाम्बुजं सदा कृतज्ञभावेन कृती निषेवते । पदं महासम्पदमन्यदोहितं हितं मनोहारि यमां(शां)सि विन्दते ॥४८॥

ये शुण्वन्ति वचो जिनस्य विधितो ये श्रावयन्त्यादृता मन्यन्ते बहु ये पठन्ति सुधियो ये पा[१४-२]ठयन्ते परम्। ये भूयो गुणयन्ति येऽपि गुणिनः सञ्चिनतयन्त्युचता-स्ते कर्म क्षपयन्ति भूरिभवजं तापं पयोदा इव ॥ ४९॥ बोधयन्त्यमलबोधशालिनो ये जनं जिनमतं महामतिम्। सत्त्वसार्थमिखके महीतके ळीळ्यैव परिपालयन्ति ते ॥५०॥ दर्शनचारित्रादेज्ञीनान्तर्भावतः पृथग् नोक्तम् । तद्रपञ्चापनतो न परं दानं यतोऽस्यास्ति ॥५१॥ गुणगौरवनाशकारणं स्यादर्थित्वमतीव निन्दितम् । ज्ञानस्य तदेव वन्दितं गुणगौरवकरमत्र कौतुकम् ॥५२॥ [१५-१] ज्ञानस्य कश्चिदपरो महिमाद्भुतोऽस्य दाताऽर्थिभिस्तदपरैः परिपूज्यतेऽतः । 114311 - रेवामयसागरं गुरुधियो याताः सृजन्ति स्वयं यच्छात्राणि सुमेधसः सुकृति - - -स्तदत्तस्य निरीहमानमनसा ज्ञानस्य छीळायितम् ॥५४॥ ॥ द्वितीयोऽवसरो १५-२]ऽवसितः ॥

# तृतीयोऽवसरः

| दानं द्वितीयमभयस्य तदद्वितीयं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| धर्मस्य साधनमबाधनधीधनानाम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| दः ॥१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| वपुरिव वदनविहीनं वदनिमव विलुप्तलोचनाम्भोजम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 31100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| विधानमनेकथा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| निसिल्लमेतदनेन विवर्जितं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| तमसि नर्तनमेव निवेदितम् ॥३॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ज्ञानाभ्यासो गुरुजननुति — — — — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| and part that the base of the same of the |
| [१६ १] हानीव प्रकटमहिमश्रीरसेन्द्रान्वितानि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| श्रेयः सार्ध्यं फलमविकलं कुर्युरतद्युतानि ॥४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| छ।भविकलं वाणि उयं भक्तिविहीनं च देवतास्तवनम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ज्ञानं च जोवरक्षणरहितं भस्मिन हुतं नियतम् ॥५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| वदतु विशदवर्ण कर्णपीयूषवर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| पठतु छिलतपाठ भन्यकान्यं करोतु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| विमलसकलशास्रं बुद्धचतां शुद्धबुद्धि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| र्यदि न खल्ल दयालुः स्यात्तदाऽरण्यरोदी ॥६॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| पठितं श्रुतं च शास्त्रं गुरुपरिचरणं च गुरुतपश्चरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| घनगजितमिव विजलं विफलं सकलं दयावि[ १६-२]कलम् ॥७॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| दीक्षाऽऽदानं गुरुपदयुगाराधनं भावसारं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| जासाभ्यासः सचिराचितश्चितश्चितवर्त्तेनिरोधः।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

ज्ञानाभ्यासः सुचिरराचताश्चतव्यानराधः।
गाढाः सोढा दढतरिधया दुःसहा शीतवाताः
वह्यावुष्तं ननु यदि दयाशून्यमेतत् समस्तम् ॥८॥
तदेतद्धमसर्वस्वं तदेतद्धर्मजीवितम् ।
रहस्यमेतद्धर्मस्य यदेतत् प्राणिरक्षणम् ॥९॥

जन्म पुरुषार्थरहितं पुरुषार्थो धर्मवर्जितः पुंसाम् ।
धर्मश्च दयाविकलो विफलं च विडम्बनं चेदम् ॥१०॥
विभविकलो विलासी विकासिनीकश्च कामुकविलासः ।
रमणी च रू १७-१ परिहता न शोभते निर्देयो धर्मः ॥११॥
विनयविहीनं शिष्यं गुरुमिष तत्त्वोपदेशनाशून्यम् ।
निज्जीवदयं धर्मे न जातु सन्तः प्रशंसन्ति ॥१२॥
जीवितन्यादिष श्रेष्ठं प्राणिनां वस्तु नापरम् ।
तत्साधनं तदर्थे च समस्तमपरं यतः ॥१३॥
जन्तूनां जीविते दत्ते किं न दत्तमिहापरम् ।
अपनीतेऽपनीतं वा तन्मलमिखलं यतः ॥१४॥
पुत्रं मित्रं कल्त्राणि जीवितार्थेऽर्थसम्पदम् ।
त्यजन्ति जन्त्वो जातु जीवितं न कथञ्चन ॥१५॥
प्राणेम्यो नापरं प्रयो न पुण्यादपरं हितम् ।
न प्राणिरक्षणादन्यत् पु १७-२ ण्यं जगित विद्यते ॥१६॥
राज्यं प्राज्यं लितललला मत्तमातङ्गप्गान् ।

भक्तान् पत्तीन् पवनजिवनो वाजिनः स्यन्दनाँश्च । भाण्डागारं नगरनिकरं मेदिनीमन्यदिष्ट

दिव्यं सर्वे तृणमिव जनो जीवितार्थे जहाति ॥१७॥ एकच्छत्रं ददात्येको महादाता महीतल्लम् । प्राणानन्यस्तु वध्यस्य प्राणदाताऽतिवल्लभः ॥१८॥ प्राणत्राणात् परं दानं ज्ञानाभ्यासात् परं तपः । जिनागमात् परं शास्त्रं नास्त्याराध्यं गुरोः परम् ॥१९॥

अभयदाननिदानतया स्तुतं

वितरणं तु विदः खलु कोविदैः।

जगति जीवितपाछनलोस्यैः ॥२०॥

निस्तिलदानफलं तदिदं मतं मतिमतामभयस्य विहायितम्। सकलसत्त्वसमुह[समी! ]हितं

[ १८-१] अशनसदसनाद्यपि दीयते

महदतो महितं जगते हितम् ॥२१॥

ज्ञानदानं समीहन्ते महीयांसो महाधियः।
महनीया महाभागा विरलाः केऽपि मानवाः।।२२॥
अन्नादेश्च प्रहीतारस्तारकास्तारचेतसः ।
दुर्लभा मुनयोऽन्येऽपि दीनाद्याः कितिचिन्नराः ।।२३॥
सम्पत्त्यभावादशनादि दातुं

ज्ञानं च शक्यं सकलेने लोकैः। अदीय[१८-२]मानेऽपि न च द्वयेऽपि

सम्पद्यतेऽस्मिन्नरकादिपातः ॥२४॥

अभयमदत्तं दारुणनरकादिनिपातकारणं तेन ।
स्ववशमकष्टमनश्चरमिनशं देयं कुशलकामैः ॥२५॥

विषयोऽस्य सर्वेजीवा मुक्ताः संसारिणश्च ते द्वेधा ।
संसारिणो द्विधा स्युः स्थावरजङ्गमिवभागेन ॥२६॥

अविनवने पवनसत्तः पवनश्च वनस्पतिश्च पञ्चिवधाः ।
स्थावरसंज्ञा ज्ञेया विकलाक्षा द्वित्रचतुरक्षाः ॥२०॥

पञ्चेन्द्रियैः सहैते जङ्गमनाम्ना समाम्नाताः ।
इति जीवा निजजीवितसदृशाः सदृशा [सद्ग] दृ[१९-२]श्याः ॥२८॥

नानादुःसहृदुःखदूनमनसो दोना दयाभाजनं,

जायन्ते यदतीवतीव्रविविधव्याधिव्यथाव्याकुछाः ।

दारिद्रचोपहताः पराभवपदं यन्मानिनो मानवा-

स्तन्मन्ये परपोडनाविषतरोः पुष्पं फलं चापरम् ॥२९॥

उदम्रतारुण्यजुषां च योषितां

यदत्र वैधव्यमहाविडम्बना ।

भवेदथो दुर्भगतादरिद्रता-प्रभृत्यदो निर्देयताविज्यस्भितम् ॥३०॥ सम्पद्यते मृतापत्या पत्या नित्यं वियुज्यते । पत्तत्यत्यन्तसापत्नये स्त्री निस्त्रिंशतयाऽनिशम् ॥३१॥ इहामगर्भेषु च यान्ति जन्तवो

[१९-२] मृतिं कुमारास्तरुणाश्च दारुणाम् ।

अपूर्णकामा कमनीयकामिनी-मनोरमा निर्देयताप्रसादतः ॥३२॥ यज्जीवलोके लोकानामकल्याणं विलोक्यते। हिंसाफलमिदं सर्वे वदन्ति वदतांवराः ॥३३॥ दहनदम्भनवाहनदोहनै-

र्वधविबन्धनरोधनकर्तनैः ।

दमनभेदनखेदनमारण-

प्रमुखदुःखगणैरतिदारुणैः ॥३४॥ दन्दद्यन्ते कृपाऽपात्रं विचित्रैः पशबोऽत्र यत् । स जन्तुघातसञ्जातपापपादपपछवः ॥३५॥ उदन्यया दुःसहि २०-१ वाऽशनायया

नितान्तशीतातपवातपीडया । मृति मृगाद्या गुरुभिगेदवजै-

र्त्रजन्ति तज्जन्तुविघातचेष्टितम् ॥३६॥ असम्प्राप्तप्रतीकाराः सतां कारुण्यगोचराः।

चिरं जीवन्ति रोगार्ता जीवघाताद्वनेचराः ॥३७॥

प्रपाय्यन्ते तप्तं त्रपु दहनकल्पं दहदहो

प्रसादन्ते मांसं निजतनुसमुत्थं सुविरसम् ।

विपाटचन्ते चित्रैनिशितकरपत्रैरकरुणं

प्रशाय्यन्ते शय्यां प्रतिदहन[२०-२]हेतिप्रतिभयाम् ॥३८॥
कुम्भीपाकेन बध्यन्ते प्रास्फाल्यन्ते शिलात्छे ।

पील्यन्ते चित्रयन्त्रेषु परतन्त्रा यथेक्षवः ॥३९॥

इत्थं कदर्थनमनेकविधं सहन्ते

यनारका नरककूपकमध्यमग्नाः।

कालं प्रभूतमतिमात्रमनन्तरालं

हिंसाफलं तदिखलं खलु खेलतीह ॥४०॥

जन्तूपद्यातजनितोत्कटपातकस्य

मत्वा कटुं प्रकटमत्र विपाकमेनम् ।

भव्या भवन्तु भवसम्भवदुःस्वभीताः

प्राणिप्रबन्ध[२१-१]परिरक्षणबद्धकक्षाः ।।४१॥

येषां यत्र समुत्पत्तिस्तेषां तत्र परा रतिः ।

निम्बकीटस्य निम्बेऽपि रतिलोंकेऽपि कथ्यते ॥४२॥

पुरन्दरः पुरन्दारे हदारैः सममामरीम् ।

अधिष्ठितो यथा मर्तु तथा मर्त्योऽपि नेच्छित ॥४३॥

अमेध्यमध्ये कोटस्य सुरेन्द्रस्य सुरालये ।

समाना जीविताकाङ्क्षा तुन्यं मृत्युभयं द्वयोः ॥४४॥

दिद्दो दुर्भगो दुस्थः सदाधिन्याधिबाधितः ।

पराश्रितः पराभूतः प्राणी प्राणितुमिच्छिति ॥४५॥

येन ये[२१-२]त प्रकारेण प्राणिनां जायते न्यथा।

तं तं दूरेण धर्मार्थी वर्जयेद दुर्जनं यथा ॥४६॥

सकलरोगजराविकला जना

जनित्स जनमानसरञ्जनाः । यदत्त् छं विल्लसन्ति चिरायुष-

स्तदिखं खु जीवदयाफलम् ॥४७॥

रति रतेरुत्तमरूपसम्पदा

सदा नुदन्त्यः सुस्तसम्पदां पदम् । दयानुभावेन विभ्तिभाजनं

भवन्ति रामाः सुभगाः शुभाङ्गजाः ॥४८॥ कन्दंपे नष्टदंपे प्रविद्घद्घकं देहकान्त्या छसन्त्या

लोकानां नेत्रपात्रैनेव इव रज[२२-१]नीनायकः पीयमानः ।

मर्त्यः पुत्रैः कल्जैविंरहविरहितो मोदते दोर्घकालं

कल्पः कल्याणहेतोरभयवितरणात्तारतारुण्यपुण्यः ॥४९॥

निर्वासङ्गमनङ्गतापरहिता यत् प्रेयसीसङ्गताः

श्रीशृङ्गाररसैकसागरगता निश्चिन्तचित्ता नराः ।

नोरोगा जरसा विमुक्तवपुषो जीवन्ति पल्यत्रयं तन्मन्येऽभयदाननिर्मछछसच्चिन्तामणेश्चेष्टितम् ॥५०॥

अनुत्तरनिवासिनो [२२-२] यदतराणि भ्यांस्यहो सदा सुखमनुत्तमं शिवसुखोपमं भुञ्जते ।

भचिन्त(न्त्य)मवपुःक्रियं विगतपारवश्यव्यथा

व्यतीतविषयस्पृहास्तदतुलं दयायाः फलम् ॥५१॥

यन्निर्वाणे जननमरणव्याधिमुक्ते विमुक्ता
वाञ्छोच्छेदोच्छिलिकिलिक्छेशिवश्छेषसौद्ये ।
श्लाध्यस्थानोपमितिरहिते नित्यमेकान्तकान्ते
संतिष्ठन्ते विछसितमिदं प्राणिसंरक्षणस्य ॥५२॥
स्वर्गापवर्गसुस्तसम्पदियं परोक्षा
प्रत्यक्षमेव फल्रमेतदिहंसकस्य ।
यत्प्रस्तुतस्तुतिकृतानित विश्वविश्वं
विश्वासमेति कु — — — — [२३-१] स्त्वम् ॥५३॥
॥ तृतीयोऽवसरोऽवसितः ॥

# चतुर्थों ऽवसरः

धानादिदानमिदमस्तिनिदानबन्धं
सङ्गावनाविधिपरस्य भवप्रबन्धम् ।
छिन्ते यशो वितनुते कुशलं प्रसूते
दातुः परं जनयतीह जनानुरागम् ॥१॥
आगांसि संस्थायति प्रकटीकरोति

विद्यादिकं गुणगणं गणनां विधत्ते । कुद्धं प्रसादयति सादयते विपत्ति

सम्पत्तिमानयित किं न शुभं विभर्ति ॥२॥ स्वर्गादिमुख्यसुस्तसम्पदवाप्तिहेतुः

संसारसागरसमुत्तरणैकसेतुः । दानं जिनेन सदनस्थजनस्य युक्त-

मंग्रेसरं सुकृतसा[२३-२]धनमेतदुक्तम् ॥३। शूरः सुरूपः सुभगोऽस्तु वाग्मी

शस्त्राणि शास्त्राणि विदाङ्गरोतु । दानं विना दिग्वलयं समस्तं

मत्यों न कीत्यों धवलं विधत्ते ॥॥॥ बाहाराद्यं भवति ददता साधुदेहं प्रदत्तं

दत्ते देहे सकलमतुलं निर्मलं धर्मकर्म । तस्माद्दानं निरुपममिदं साधनं धर्मराशे-

रस्याभावे विरमित यतो मुक्तिमार्गः समग्रः ॥५॥
भक्तलाकुशके कुलशीलवर्जिते सकलविमलगुणविकके।
दातिर कल्पतराविव नरे नु रज्यन्ति जननिवहाः ॥६॥
अशेषदोषसङ्घातं दानमे[२४-१]कं शरीरिणाम्।
तिरोदधाति वस्तूनां रूपं वान्ति वोद्धतम् ॥७॥
शोलं कुलं कुशलतां च कलाकलापे

शौचं ग्रुचीनि चरितानि तथाऽपराणि । विश्राणनं तनुमतां नयति प्रकाशं

वस्तूनि रोचिरिव चण्डरुचेः प्रचण्डम् ॥८॥

3

समग्रसद्गुणग्रामग्रामणीरिव गण्यते । निर्गुणोऽपि जनैदीता चिन्तामणिरिवोपछः ॥९॥

कान्ता नितान्तकुपिता निजवल्छमाय या**वल्**लभेत शुभदुर्रुभभ्**षणादि ।** 

तावत् प्रसीदति निषोदति सिन्निधाने दानं प्रसाधनविधाविह सिद्धतन्त्रम् ॥१०॥

कान्ताप्रसादनविधिप्रमु[२४–२]स्वं न मुख्यं दृष्टान्तमात्रमिदमत्र फलं मयोक्तम् ।

दानार्जितोर्जितशुभोदयतस्तु पुंसां कल्याणमेव सकलं भवतीति युक्तम् ॥११॥

द्रविणं विश्राणयतामुपद्रवा विद्रवन्ति पुरुषाणाम् । दानं व्यसनहुताशनविनाशनघनाघनवनौषः ॥१२॥

स्पर्शनं सपदि सम्पदां पदं

हाटकस्य निपतन्ति कोटयः।

पात्रदातृसदनेषु दानतः

सुप्रसिद्धमिदमागमे यतः ॥१३॥

भोगाः श्रीशालिभद्रप्रसुखतनुमतां सम्मताः सुप्रसिद्धाः

सिद्धान्ते मूलदेवप्रमृतितनुभृतां प्राज्यराज्यादयश्च ।

निर्वाणं श्रीजि[२५-१]नेभ्यः प्रथमपृथुतपोऽनन्तरं पारणायां दातृणां तत्र दानात् फल्रमल्खु भवे वादि(१) यद्वा तृतीये ॥१॥॥

एकं वस्तु वितीर्थमाणमडकं (?) राजादिसाधारणं [राज्यं स]त्वरगत्वरं स्थिरतरं स्थूरं परन्याहृतस् ।

सूते कीर्तिजनानुरागसुकृतस्तोमं तथाप्युद्यमो दाने किं न विधीयते ध्रुवमहालामे छुमे लोभिनः ! ॥१५॥

सत्यं चेद्भवतां प्रियं धनमपि प्राणात्यये दुस्त्यजं वृद्धिं यातममन्दसम्मदरसं चित्ते विधत्ते जनाः(१) ।

सुक्षेत्रेषु तदास्त्रिष्ठेषु वयत श्रद्धाम्बुभिः सिञ्चत श्रेयोऽनन्तगुणं भविष्यति यतः काल्ठेऽब(१ म)लं प्राप्नुत ॥१६॥ हम्ये रम्ये तीर्थनाथस्य बिम्बे

श्र्वाच्ये सक्षे पुस्तके च प्रशस्ते ।

सप्तक्षेत्र्यां मोक्षछक्मीं प्रसूते

सूप्तं भन्यैः सत्तमं वित्त[२५-२]बीजम् ॥१७॥

मदनसूदनसुन्दरमन्दिरं

गरिमनिजिंतलिजनमन्दरम् ।

भवति कारयतां करवर्तिनी

प्रणियनीव विमानवरावली ॥१८॥

ये कारयन्ति सदनं भवसूदनस्य

ते भासुरं सुरविमानममानमाप्य।

हारा इदातिकमनीयकुचोन्नतेषु

वक्षस्थलेषु विलसन्ति विलासिनीनाम् ॥१९॥

सुन्दरं मन्दरोदारं मन्दिरं मदनदिषः ।

कार्यित्वाऽधिरोहन्ति सालम्बा लीलया दिवम् ॥२०॥

भानादिशृङ्गशृङ्गार्मगारं त्रिजगदगुरोः।

निर्माय निर्मेलं घाम शिवं धावन्ति धार्मिकाः ॥२१॥

ताण पाणं भक्तिपूर्णाः कुटीरं

शक्त्या जैनं ये जनाः कारयन्ते ।

मुख्यं सौद्ध्यं तेऽपि मर्त्यामराणां

भूयो भुक्तवा मोक्षलक्ष्मीं लभन्ते ।।२२॥

अधममध्यमसत्तम - - - [ २६-१]

सदनपुस्तकसुप्रतिमादितः ।

भवति येन फलं न भिदेलिमं

किमुत सत्परिणामविशेषतः ॥२३॥

भो भो भन्या विभान्येदं यतध्वं भावशुद्धये ।

सर्वकामद्वा श्लाध्या भावशुद्धिः शुभात्मनाम् ॥२४॥

धर्मसत्रं गुणक्षेत्रं प्राणित्राणामृतप्रपा ।

श्रीजिनायतनं नाम समाम्नातं मनीषिभिः ॥२५॥

स्वर्गापवर्गसोपानं दुर्गतिद्वाररोधनम् ।

मन्दिरं मदनारातेरामनन्ति मनस्विनः ॥२६॥

आयान्या(!) यतते[२६-२] यतो यतिजनाः कुर्वन्ति सद्देशनां श्रुत्वा धर्मपरा भवन्ति भविनो भन्या भवाम्भोनिधिम् । अक्छेशेन तरन्ति दुस्तरतरं तस्मादिदं कुर्वता

कल्याणं सकलं जनस्य जिनतं सत्त्वेन सत्त्वाप्तिना ॥२०॥
मर्त्यमस्तकमाणिक्यं क्षोणीमण्डलमण्डनम् ।
कोऽपि कारयते पुण्यः कुलकेतुर्निकेतनम् ॥२८॥
तेन कृत्यं कृतं सर्वे दुष्कृतं च निराकृतम्।
कृतिना कारितं येन केतनं पुण्यकेतनम् ॥२९॥
रोचिष्णुरत्नचयनिर्मि[२७-१]तिनर्मलाङ्गी

स्फारां स्फुटस्फुरदुरुस्फुटिकां सुरूपाम् । श्रीराजपदृघटितां प्रबल्पवालां

कार्तस्वरप्रवरमास्वरकान्तकायाम् ॥३०॥ सदीतिका-रजत-दन्तमयीं महिष्ठां

श्रेष्ठां गरिष्ठशुभकाष्ठकृतप्रतिष्ठाम् ।

ये मृण्मयीमपि तनिष्ठितनुं स्वशक्त्या निर्मापयन्ति विधिना प्रतिमां जिनस्य ॥३१॥

वियोगदौर्भाग्यदरिद्रताव्यथां

पराभवं दुस्सहदुःस्थताकथाम् ।

विदन्ति वार्तामपि तेन दुर्गते-

रभीष्टपुण्या इव पापसङ्गतेः ॥३२॥ सत्यङ्कारोर्पितः स्वर्गे मर्त्यशर्म वशीकृतम् । शासनं छेखितं मोक्षे पुंसा कारयता जिनम् ॥३३॥ कल्याणसम्पदखिलाऽपि वशीकृतोच्चै-

रुचाटितं स्वमनसो ननु वैमन[ २७-२]स्यम् । विद्वेषितोऽनिभमताहितसम्प्रयोगः

संस्तिम्भितोऽतिश्चभवछभविप्रयोगः ॥३४॥ तन्नास्ति यन्न विहितं स्वहितं प्रशस्तं तन्नास्ति यन्न दुरितं त्वरितं निरस्तम् । मत्येन संविद्घता प्रतिमाप्रतिष्ठा-मात्मा नरोत्तमपदे गमितप्रतिष्ठाम् ॥३५॥

### दानादिप्रकरणम्

स्वर्विषयभुक्तिभूजे स्वहस्तितं सौख्यपत्तछा छिखिता ।
मुक्तौ दूतो भूतः स्थापयतां जिनपतिप्रतिमाम् ॥३६॥
सत्पुरुषाणां मध्ये कृतो निबद्धो निवारिता सेवा ।
जिनराजाज्ञाराधनविधानतः फल्लिमदं सिद्धम् ॥३७॥
प्रतिष्ठि[२८-१]तो जगन्नाथो यावन्नालङ्कृतो नराः ।
कथङ्कारमलङ्कारस्तावद भूयेत भूतले ॥३८॥
यहनेन रनस्वितं रुचितं तिरीटं

ये हाटकादिघटितं स्फुटकोटिक्टम् । भत्तया जिनाधिपतिमूर्धिन निवेशयन्ति

ते शेखरा इव शिरः सु नृणां भवन्ति ॥३९॥ ये जिनपतिभास्रतके तिस्रकं रचयन्ति रत्नचयरुचिरम् । स्युर्महतामपि महिता महीतस्रस्यापि तिस्रकास्ते ॥४०॥ [२८–२] देवकणियुगके तु कुण्डके

कुर्वतां स्फुरितदीप्तिमण्डले । जीव नन्द जय देव केवलं

पेशलं विशति कर्णयोवेचः ॥४१॥
प्रैवेयं प्रीवायां समप्रजगदग्रिमस्य रचयन्ति ।
ये रत्नरचितमुचितं चञ्चचामीकरं चारुम् ॥४२॥
कण्ठोपकण्ठे कठिनस्तनीनां

हठाल्छठत्यु<sup>उड</sup>वस्रकण्ठिकेव । उत्कण्ठिता कोमस्रकामिनीनां

तेषां नितः सन्ततमातताक्षी ॥१३॥

यस्तीर्थकृतां सुकृती हारं वक्षस्थके [२९-१]ऽवलम्बयित ।

हारायते मनोहरहरिणाक्षीणां स हृदयेषु ॥४४॥

श्रीवत्समितिविशाले जिनेशवक्षःस्थले निवेशयतास् ।

शेते वक्षस्तले श्रान्तेव श्रोरिवश्रान्तम् ॥४५॥

अङ्गदे जगदीशस्य कुर्वतामङ्गसङ्गिनी ।

जयश्रीः बाढबद्धेव बाहुदण्डौ न मुञ्चित ॥४६॥

यो जिनभुजयोभिक्त्या निवेशयेन्मणिमयानि वल्ल्यानि ।

मूबल्यं भुजयुगके प्रविलसित विलासिनस्तस्य ॥४७॥

एवमादिमलङ्कारं कारयन्ति जिनस्य ये । निवारयन्ति [२९-२] दुर्वारं नरास्ते दुःस्वारणम् ॥४८॥

स्नात्रं जगत्त्रयपतेर्विधिना विधाय

सर्वाङ्गसङ्गतमसङ्गतसर्वतापाः ।

निर्धूतधौतक छधौतरु चोतिरोच्यं

श्रेयोऽनुभूय भवभावभिदो भवन्ति ॥४९॥

नश्यन्ति मलतापाद्याः कुर्वतां जिनमज्जनम् ।

आश्चर्ये न विचार्यन्ते विभूनां हि विभ्तयः ॥५०॥

श्रीखण्डकुङ्कुमरसादिविछेपनानि

कर्प्रसन्मृगमदादिविमिश्रितानि ।

कृत्वा विभोः सुरभिसुन्दरदीप्रदेहा

दिव्याङ्गनाजनमनोऽभिमता रमन्ते ॥५१॥

महामूल्यै[ ३०-१]र्माल्यैः परिमलमिलन्मत्तमधुपैः

सपर्या पर्यातां सक्छजगदातस्य विधिना ।

विधायोह्योचाद्यं विविधमनवद्यं सर्भसः

सुरस्त्रीभिः सार्धे विलसति शिवं चानुवसति ॥५२॥

भक्तावैभूरिभक्षेहितजनहृदयैमीदकावैः सुस्राधैः

सारैश्चित्रैः पवित्रैः सुरससुरभिभिः पेयचूष्यावछेद्यैः ।

देघा सद्भक्तियुक्तं बलिमतुलफ्लं देवदेवाय दत्त्वा

गृह्णीताह्वाय भव्या निधिमिव विधिना शर्मदं[ ३०-२] धर्मराशिम् ॥५३॥

द्राकारितभूरिलोकनिकरां सर्वत्र दत्ताभयां

दानानन्दितदीनमार्गणगणां सङ्गीतवा चाद्भुताम् ।

यात्रां चित्रविद्यासलास्यसुभगां तुङ्गभ्रमत्स्यन्दनां

कृत्वा तीर्थकृतां भवन्ति कृतिनो नित्यप्रवृत्तोतसवाः ॥५४॥

॥चतुर्थोऽवसरोऽवसितः ॥

## पञ्चमोऽवसरः

आगमो वीतरागस्य वचनं स्यादवश्चनम् । सम्मोहरागरोषाः स्युदौषा वञ्चनहेतवः ॥१॥ युक्तायुक्तं विवेक्तं ना मृहो परिवृदो इंडम्। [ ३१-१] ब्रेते हेयमुपादेयं द्रव्यं कूटं खरं यथा ॥२॥ रक्तो विक्त निराचारं सदाचारं सुहु जनम्। द्विष्टो दिषज्जनं शिष्टमाचष्टे दुष्टचेष्टितम् ॥३॥ इत्थं मोहादिदोषेण पुरुषो भाषते मृषा । रागादिदोषमुक्तस्य किमुक्ती कारणं मुघा ॥४। वचो विचार्यमाणं तु विचारचतुरैन रैं: । अकर्तृकं घटाकोटिसंटड्कं नातिटीकते ॥५॥ ताल्वादिहेत्वयापारपारवश्येन दश्यते । अवश्यं वचनं सर्वे तत् कथं कथ्यते ऽन्यथा ॥६॥ यद्त्पाद्यः पदार्थो हि निश्चितो यो विपश्चि ३१-२]ता । सततः सर्वदा ज्ञेयो धूमो धूमध्वजादिव ॥७॥ क्षथ वेदस्य कर्तरं नरं नोपलभामहे । अपौरुषेयतामस्य परिभाषामहे ततः ॥८॥ ·देशान्तरादावुत्पन्नाः पदार्था ये पटादयः । अदृष्टकर्नुकास्तेऽपि नन्वेवं स्युरकर्तृकाः ॥९॥ अथैतेषां विधातारस्तदेशादिव्यवस्थितैः । प्रमोयन्ते ततः सन्तु पौरुषेयाः पटादयः ॥१०॥ ननु वेदस्य कर्तारं तदेशादिगता जनाः । न जातु जानते वेत्ति कथमेतद्भवादशः ॥११॥ वेदकर्रुपरिज्ञातृशून्यं विश्व[ ३२-१]मिदं सदा । इति यो वेत्ति सर्वज्ञः स एव भगवानिति ॥१२॥ किञ्च वेदो निजं नार्थं समर्थो भाषितुं स्वयम् । यज्ञतत्फलसम्बन्धं सम्बुध्यन्ते बुधाः कथम् ॥१३॥

स्वयं सङ्कल्य जल्पन्तो दोषदूषितबुद्धयः । प्रेक्षावतां कथं प्राद्यवचनाः स्युद्धिजा यतः ।।१४॥ नरोत्तमं निराकृत्यं(त्य) नरपाशं पशुप्रियाः । धर्मीपदेशदातारं बदन्ती विप्रतारकाः ॥१५॥ ततोऽतीतादिकानन्तवस्तुविस्तारवेदकः । उपदेष्टा जिनो युक्तः सर्वसत्त्वहितो यतः 118811 प्रक्षीणदूषणत्रातः परार्थे[३२-२]कमहात्रतः । निष्कारणो जगद्बन्धुर्बन्धुरः करुणाम्बुधिः ॥१७॥ अचिन्त्यपुण्यप्राग्भारः प्राप्ताद्भुतमहोदयः । सदेवचक्रशकादिचक्रवर्तिनतक्रमः ॥१८॥ समप्रसंशयप्रामध्वान्तविध्वंसनक्षमः । छोकाछोकामछाछोककेवछापूर्वभास्करः ॥१९॥ कान्तमेकान्ततः सर्वसत्त्वसार्थस्यस्वावहम् । भाषते यज्जगनाथो वचनं तत् सदागमः ॥२०॥ पूर्वीपराविरुद्धं दृष्टे संवाधबाधितमदृष्टे । क्वचिद्यतीन्द्रियेऽपि हि संवादादुष्टमाहात्म्यम् ॥२१॥ कान्तो जिनैरनेकान्तो व्याहतो व्या[३३-१]हतो न हि । जीवादिकः पदार्थो वा धर्मो वाष्यवधादिकः ॥२२॥ उत्पद्यन्ते विपद्यन्ते पदार्थाः पर्ययात्मना । ध्रवा द्रव्यात्मना सर्वे बहिरन्तश्च सर्वेदा ॥२३॥ निःसन्देहविपर्यासं पर्यायैः पर्युपासितम् । बाल्यादिभिर्निजं देहं पश्यन्नेकमहर्निशम् ॥२४॥ अन्तरात्मानमप्येकं शोकानन्दादिभिर्युतम् । समस्तवस्तुविस्तारं दोष(दिष्ट)मित्थं त्रयात्मकम् ॥२५॥ 'कथं युक्तमनेकान्तं' दूषयत्येष सौगतः । सङ्गतासङ्गतज्ञानं यदि वाडनात्मके कुतः । २६॥ यथा प्रत्यक्षतः सिद्धं पर्यायमनुमन्यसे । द्रव्यं [ ३३-२] तथाऽनुमन्यस्व न मुनेर्मत्सरः क्षमः ॥२७॥ उत्पत्त्यनन्तरं नष्टे पदाधे सर्वथा वृथा । तपोनियमदानाद्याः बन्धमोक्षौ च दुर्घटौ ॥२८॥

## दानाविमकरणम्

क्षणेन दातरि क्षीणे भोका दानफलस्य कः । क्षणोऽन्यश्चेत् कृतध्वंसः स्यादेवं चाकृतागमः ॥२९॥ विनाशे प्राणिनोः सद्यो हिसाध्यानादिकारिणोः । बन्धमोक्षौ कयोः स्यातामन्ययोश्चेदहेतुकौ ॥३०॥ अस्तीह प्रचुरं वाच्यमरुच्यमिति नोच्यते 🕽 सुखावबोधं प्रायेण प्राणिम्यो रोचते बचः ॥३१॥ प्रत्यक्षादिप्रतिक्षिप्तो नित्यपक्षोऽप्यसङ्ग[३४-१]तः । अपरापरपर्यायं पर्यालोक्यस्वलं यतः ॥३२॥ किं च धर्माधनुष्ठानं निश्चलात्म[नि] निष्फलम् । न धर्मादुपकारोऽस्य नापकारोऽस्त्यधर्मतः ॥३३॥ ब्रह्महत्यादिदोषोऽपि नास्ति घाताद्यभावतः । बालादि न युवादि स्यान्नित्यस्याविचल्द्वतः ॥३४॥ इत्येकान्तोषगमे समस्तमसमञ्जसं समासजति । तस्मादुपगन्तव्यः प्रमाणतो वस्तुपरिणामः ॥३५॥ प्रतिसमयं प्राचीनं रूपमभवदुत्तरं च भवति पुनः । वस्तु ध्रवं कथन्नन काञ्चनविष्ठतादि परिणामि ॥३६॥ यस्याभावे सर्वे व्यवहाराः सम्भवन्ति न जनस्य । जीयात् स जीवितसमो ८नेकान्तः सर्वथा कान्तः ॥३७॥ जीवादिकमपि तत्त्वं न विरुद्धं सत्प्रमाणतः सिद्धम् । जिनसिद्धान्ताभिहितं धर्मांचपि सर्वसत्त्वहितम् ॥३८॥ बाधाविकलं सकलं धर्मादिकमप्यतीन्द्रयं वस्त । युक्तं युक्तिविवक(चित्रे )रनुमीयत एव किञ्चिद्पि ।।३९॥ यत्रापि नानु[३४-२]मानं क्रमते ननु मादशस्य मन्दमते: । बहुधा दृष्टावञ्चनजिनवचनात्तदपि निश्चेयम् ॥४०॥ लोकोऽपि सत्यवादं संवादाद्वादिनं विनिश्चित्य । सन्दिग्धेऽर्थे साक्षिणमङ्गीकुरुते प्रमाणतया ॥ १ १॥ न च भगवतोऽस्ति किञ्चन वञ्चनवचने निमित्तमित्युक्तम् । जिनवचनं पुनरेतिनश्चितमाप्तोपदेशादेः ॥४२॥ ¥

आप्तपरम्पपरया स्याद् प्रन्थेनान्येन बचनसान्येन ।
सन्दिग्धार्थे बचने क्वचन जिनोक्तविनिश्चयनम् ॥४३॥
छोकेऽपि क्लोकादौ विपश्चितः कर्तृनिश्चितिं केचित् ।
दृश्यन्ते सादश्या[त्] कुर्वन्तो वचनपरिचित्या ॥४४॥
धर्मास्तिकायमुख्यं कथञ्चिदप्यस्तु वस्तु किं तेन ।
कृत्याकृत्यं चिन्त्यं मुचेतसा पुण्यपापादि ॥४५॥
तत्रास्ति कर्म चित्रं विचित्रफलसमुपलम्भतोऽनुमितम् ।
[३५-१] जातं हेतोः सदशान्न दृश्यते विसदशं कार्यम् ॥४६॥
स्याज्जातस्त्रपजातो न राजतो जातु जातुषो वापि ।
बल्यादिरलङ्कारस्तिचत्राज्जायते चित्रम् ॥४७॥
एकजनकादिजनितौ लीपुंसौ यमलकौ प्रसाधयतः ।
भिदुरायुःसौभाग्यादिभागिनो भेदकं कर्म ॥४८॥
रजतस्थालिस्थापितनिर्मलजलजातजन्तुजातं च ।
विविधतनुजातिवर्ण वर्णयति नियामकं कर्म ॥४९॥
समेऽपि व्यापारे पुरुषयुगलस्यामलियः

समाने कालादौ सकलगुणसाम्ये समजनि । यदेकस्यानर्थः प्रकटमितरस्यार्थनिचयो विनिश्चेयं कमें स्फुटतरमितोऽस्तीत्यनुमितेः ॥५०॥

शूरः शुचिः सुवचनोऽनुपमानुरागः

प्राज्ञः कलासु कुराजः कलितेशचित्रः(तः) । [३५-२] यत्सेवको न लभते नृपतेरुदारा

तत्कर्मनिर्मितमिति ध्रुवमामनित ॥५१॥

यन्तृपतेः क्षपणादिष वल्गु फडमफल्गु वछमं छमते ।

ध्रधमाधमोऽषि मनुजस्तेनानुमिमीमहे कर्म ॥५२॥

दारिद्रचं विदुषां विपन्नयवतां सम्पद्गुणद्वेषिणां
वैधव्यं च वध्रुजनस्य वयसि प्रोछासिपीनस्तने ।

यत् प्रेयोविरदः स्थितिः सह खळैरन्यस्त्वदं दारुणं

मुक्तवा कर्म विचेतनं विकरुणं कश्चेतनश्चेष्टते ॥५३॥

# द्दानादिप्रकरणम्

दौर्गत्यं यदुदात्तचित्तसुधियां व्याधिव्यथाऽभोगिनां दौर्भाग्यं रमणीयरूपरमणीलोकस्य लक्ष्मीवताम् । तारुण्ये मरणं जितस्मरवपुः श्रीणां जरा श्रीमतां

नैवेदं समपत्स्यतापहृदयं कर्मा भविष्यन्न चेत् ॥५४॥ शीछं कुलमकल्रङ् [३६-१]कं कलाकलापातिकौशलं शौर्यम् । स्वल्यन इवोपकारं निस्त्रिलं विफल्यित स्वल्र कर्म ॥५५॥ नयविनयादिविभूषितमदूषितापारपौरुषं पुरुषम् । कल्ल्यमकल्लितमकाले सम्लक्ष्यं कषति कर्म ॥५६॥ सनुगुणेऽनुगुणं विगुणेऽन्यथा

परिजनस्वजनेष्टजनादिकम् । भवति कमणि इन्त ! शरीरिणां नरपताविव पत्तिजनादिकम् ॥५७॥

विगुणस्य पुरस्कारं कारयता गुणवतस्तिरस्कारम् । द्(घृ)ष्टादृष्टेनायं निवेदितो निबिद्धनिजजिंदमा ॥५८॥ [३६-२] किञ्चाविवादविषयो विहाय लोकायतं विषयलोलम् । कर्मान्ये मन्यन्ते सामान्येनाऽऽस्तिकाः सर्वे ॥५९॥ धर्माधर्मो सुखदु:खसाधने धीधनैरभिदधाते । ताविप विलोकितफली क्वचिदिह लोकेऽपि खल्ल कुशलैः ।।६०।। संयमभाजो जनजनितपुजना भाजनं जना यशसाम् । दृश्यन्ते द्वन्द्रद्वयवियोगिनो योगिनः सुस्तिनः ॥६१॥ आरम्भे संरम्भात् परिप्रहे चाऽऽप्रहा दि दिघा वन्दः। तनुचित्तसङ्गतो वा न सङ्गतस्त्यक्तसङ्गानाम् ॥६२॥ रागादिरोगपूगापगमात् पर[३७-१]मसुस्रसङ्गमः सुगमः। धागमगदितोऽनुभवानुमानसिद्धो विशुद्धबुद्धीनाम् । १६३॥ शमीपशमसमुत्थं समनुभवन्त्येव छेशतः शमिनः। शिवशर्म चानागतमुपागतं योगरागेण ।।६४॥ अनुमीयतेऽत एव हि रागाभावः सद्पशमातिशये। सद्भावनया दाह्याभाव इव हुताशनातिशये ॥६५॥ यो यस्येह विरोधी दृष्टस्तस्योदये तदितरस्य । भवति विनाशोऽवश्यं दाह्यस्येवानलाम्युद्ये ॥६६॥

ज्ञानोपशमोपचयादज्ञानानुपशमापचयदृष्ट्या ।

श्र[३७-२]वधार्यते विरोधादज्ञानादेः क्षयोऽत्यन्तम् ॥६७॥

विरकालालीनं कलधौतोपलमलमिव प्रयोगेण ।

श्राटिति विघटते जन्तोः कमें ज्ञानादियोगेन ॥६८॥

पापस्यापि विलोक्यन्ति लोकाः फलं दारुणं

चौराणां वधबन्धनं बहुविधं वित्तापहारादिकम । जिह्याच्छेदनभेदनान्यपयशो छोके मृषाभाषिणां

नानाकारनिकारमङ्गविगमानन्याङ्गनासङ्गिनाम् ॥६९॥
सुन्यक्तफलं पापं यस्य चिकीर्षाऽपि चित्तसन्तापम् ।
कुरुते करणमकरुणं नृणां प्राणद्रविणहर[३८-१]णम् ॥७०॥
स्रहेच्छीचूडामणिकेवलिकाज्योतिरमलकाखादेः ।
संवादिनो जिनोक्तादतीन्द्रियेऽप्यागमः सत्यः ॥७१॥
एवंविधसिद्धान्तात् सर्वज्ञः साधु साध्यते साधु ।
विप्रतिपत्तौ श्रिटिति प्रकटं कूटस्य दुर्दशस्यापि ॥७२॥
लिङ्गागमविगमे यो यदतं जल्पति स वेत्ति तदवस्यम् ।
कन्थां कथयंस्तथ्यां नर इव लिङ्गागमापगमे ॥७३॥
मैवागमोऽस्त्यम्लः सम्बद्धाप्रहणतो न लिङ्गमपि ।
सथ्यमतीन्द्रियम्थं साक्षाद्विदितं जिनो वदति ॥७४॥
धर्मं विद्युद्धमधिगच्छति [३८-२] साधुबोधो

यः श्रद्धात्यविधुरो विधिना विधत्ते । सम्बोधयत्यबुधभन्यजनं भवान्धे--

रत्तारकः स करुणः स गुरुर्गुणाढचः ॥७५॥
यो बोद्धा श्रद्धालुः स्पृह्यालुः शिवपदाय सुदयालुः ।
धर्मे गृणाति जनमनुप्रह्यालुः सोऽपि गुरुरतन्द्रालुः ॥७६॥
देवागमगुरुत्त्वं परीक्षितं पण्डितेरुपादेयम् ।
तापादैरिव काश्चनिह् वश्चनमञ्चनमनर्थे ॥७७॥
गुरुदेवयोः स्वरूपं निरूपितं प्रक्रमागतं किमिष ।
आगमतत्त्वं प्रकृतं समासतस्तत् समाम्नातम् ॥७८॥
आगमाधि[३९-१]गमनीयमशेषं निर्दिशन्ति खलु धर्मविशेषम् ।
आगमव्यपगमे हि नियोगाण्डायते सकल्धमीवलोपः ॥७९॥

भालोकेन विना लोका मार्ग नालोकते यथा। विनाऽऽगमेन धर्मार्थी धर्माध्वानं जनस्तथा ॥८०॥ उच्छिद्यमानो यत्नेन धर्मानुच्छेदवाञ्ख्या। भागमः सति सामर्थ्ये रक्षणीयो विचक्षणैः॥८१॥ सन्धार्याः सपरिच्छदाः श्रुतधरा वस्नान्नपानादिना

छेए्यं शस्तसमस्तपुरतकमहावृन्दं सदानन्दनम् । आसीयं हिमर्शिमण्डलत्हे नामेव नामामलं

दत्त्वा बन्धन- -- [३९-२] दिविधिना संरक्षणीयं सदा ॥८२॥ द्रविणं साधारणमुरुकरणीयमथादरेण भरणोर्थम् । पुस्तकसङ्घादीनां निमित्तमापत्तिसम्पत्तौ ॥८३॥ कुर्वाणा निवेहणं धर्मस्यानिधनमित्थमिह धनिनः । बध्नन्त्यनुबन्धि शुभं निबन्धनं बन्धनविनाशे ॥८४॥ तर्कव्याकरणाचा विद्या न भवन्ति धर्मशास्त्राणि । निगदन्त्यविदित्जिनमत्जडमत्यो जनाः केऽपि ॥८५॥ द्रव्यानुयोगः सकलानुयोगमध्ये प्रधानोऽभिद्धे सुधीभिः। तर्कः प्रमाणं प्रणिगधतेऽसौ सद्धर्म[४०-१]शास्त्रं ननु दृष्टिवादःवास्टिहा। र्गाणते धर्मकथायां चरणे द्रव्ये भवेयुरनुयोगाः । व्याद्यानानि चतुर्णां तुर्यो वर्षः समाख्यातः ॥८०॥ मिथ्यादृष्टिश्रुतमपि सद्दृष्टिपरिग्रहात् समीचीनम् । किं काश्वनं न कम्नं रसानुविद्धं भवति ताम्रम् ॥८८॥ दीप इव शब्दविद्या परमारमानं च दीपयत्युचै:। आत्मप्रकाशनेऽपि हि जडानि पुनर्रन्यशास्त्राणि ॥८९। पहः पथि गच्छेदपि नाशब्दविशारदो नरः शास्त्रे। कथमप्यर्थविचारे पदमपि चतुरोऽपि सञ्चरति ॥९०॥ व्याकरणालङ्कार श्लन्दः प्रमुखं जिनोदितं मुख्यम् । सुगतादिमतमपि स्यात् स्यादङ्कं स्वमतमकलङ्कम् ॥९१॥ मुनिमतमपि विज्ञातं न पातकं ननु विरक्तिचित्तानाम्। यत् सर्वे ज्ञातव्यं कर्तव्यं न त्वि ४० – २ विर्तव्यम् ॥९२॥ विज्ञाय किमपि हेयं किञ्चिद्पादेयमपरमपि दृष्यम् । तिनिस्तिलं खद्ध छेष्यं ज्ञेयं सर्वज्ञमत्विज्ञैः ॥९३॥

# श्रीमत्सूराचार्यविरचितम्

**\$**•

ये छेखयन्ति सक्छं सुधियोऽनुयोगं **राव्दानुरा।सनमरोषम**ळङ्कृतीश्च । छन्दांसि शास्त्रमपरं च परोपकार-सम्पादनैकनिपुणाः पुरुषोत्तमास्ते ॥९४॥ ते धन्या धनिनस्त एव भुवने ते कीर्तिपात्रं पर तेषां जन्म कृतार्थमर्थानेवहं ते चाऽऽवहन्त्वन्वहम् । ते जीबन्त चिरं नराः सुचरिता जैनं शुभं शासनं ये मञ्जद्गुरुदु:षमाम्बुधिपयस्यभ्युद्धरन्ति स्थिराः ॥९५॥ कि कि तैने कृतं न कि विविषतं दानं प्रदत्तं न कि के बाऽऽपन्न निवारिता तनुमतां मोहाणीवे मज्जताम । नो पुण्यं किमुपार्जितं किमु यशस्तारं न वि[४१-१]स्तारितं सत्कल्याणकञ्चापकारणमिदं यैः शासनं छेखितम् ॥९६॥ निक्षिमा वसती सती क्षितिपते: सम्पत्प्रमोदास्पदं भाण्डागारितमामरं स्थिरतरं श्रेष्ठं गरिष्ठं पदम् । सत्यङ्कारितमक्षयं शिवसुखं दुःस्वाय दत्तं जरुं धन्यैस्तैः स्वधनैरहेस्नि निस्तिलं यैर्वाङ्मयं निर्मलम् ॥९७॥ ॥ पञ्चमोऽवसरोऽवसितः ॥

## षष्टोऽवसरः

सङ्घोऽनघः स्फुरदनर्घगुणौ[घ]रतन— रत्नाकरो हितकरश्च शरीरभाजाम् । नि:शेषतीर्थंकरमुख्यमुनीन्द्रमान्यः

पूज्यो गुरुस्त्रिभुवनेऽपि[४१-२] समोऽस्य नान्यः ॥१॥ श्रीसञ्चतः स भवतीति कृतज्ञभावात्

पूज्यं ममापरजनाः परिपूजयन्तु । कार्यं विनाऽपि विनयो गुरुणाऽपि कार्यः

प्रक्यापयन्निति जिनोऽपि नमस्यतोमम् ॥२॥ क्छेशापहं सपदि सुन्दरनामधेयं

स्मृत्याऽप्यमुष्य परिपुष्यति भागधेयम् । आञ्चापमात्रमपि छुम्पति पातकानि

कां योग्यतां तनुमतां तनुते न योगः ॥३॥ श्रीसहे परिपृजिते किसु न यत् सम्पृजितं प्जकै-

रेतस्मिन् गृहमागते किमु न यत् कल्याणमभ्यागतम् । एतःपादसरोजरा[४२-१]जिरजसा पुंसां समारोहता

मूर्ज्ञानं प्रविधीयते यद्धिको शुद्धिस्तदत्राद्भुतम् ॥४॥
यत् किञ्चनापि सङ्घे नियोजितं वितनुते विशिष्टफल्ल[म्]।
तोयमिव शुक्तिसम्पुटपतितं मुक्ताफलं विमलम् ॥५॥
अनम् सङ्घे क्षेत्रे श्रद्धाजलसिक्तमुप्तमल्पर्माप ।
जनयति फलं विशालं विटिपनिमव वटतरोजीजम् ॥६॥
वित्तं वितीणे विस्तीणे पवित्रे पात्रसत्तमे ।
सङ्घे सञ्जायतेऽनन्तं न्यस्तमणे इवाणवे ॥७॥
समस्तः पूजितः सङ्घः एकदेशेऽपि पूजिते ।
विन्यस्तमस्तके[४२-२] पुष्पे पूज्यो जायेत पूजितः ॥८॥
गजवजस्येव दिशागजेन्द्राः

सङ्घस्य मुख्यास्तु मता मुनीन्द्राः । तेभ्यः प्रदानं विधिना निदानं निर्वाणपर्यन्तसुखावळीनाम् ॥९॥ साधवो जङ्गमं तीर्थे जल्पज्ञानं च साधवः । साधवो देवता मूर्ताः साधुभ्यः साधु नापरम् ॥१०॥ तीर्थे ज्ञानं देवता नोपकुर्यात्

सत्त्वानिःथं साधुसार्थो यथोचैः । धर्माधर्मप्रेरणावारणाभ्या-

मर्थानर्थी साधयन् बाधयंश्च । ११॥
साधूपदेशतः सर्वो धर्ममार्गः प्रवर्तते ।
विना तु साधुभिः सर्वा तद्वार्ताऽपि निवर्तते ॥११॥
चारित्रं दर्शनं ज्ञानं मुनिभ्यो नापरं मतम् ।
त्रयाच नापरं पूण्यं कथं प् [ज्याः] न [४३–१] साधवः ॥१३॥
क्वचित् त्रयं द्वयं क्वापि दर्शनार्थोद्यमः क्वचित् ।
प्रायो न निर्मुणो लिङ्गी स्तुत्यः सर्वस्ततः सताम् ॥१४॥
चित्रेऽपि लिखितो लिङ्गी वन्दनीयो विपश्चिताम् ।
निश्चितं कि पुनिश्चतं दधानो जिनशासने ॥१५॥
नानास्त्रपाणि कर्माण विचित्राश्चित्तवृत्तयः ।
आत्मनीनं जनः कोऽपि कथञ्चन करोत्यतः ॥१६॥
तस्मान्महान्तो गु ४३–२]णमाददन्तां

दोषानशेषानिष सन्त्यजनतु । गृह्णन्ति दुग्धं जलमुस्सुजन्ति

हंसाः स्वभावः स किजः श्रुचीनाम् ॥१७॥
गृह्धन्नामापि नामेह कुर्वन्नामादि किं पुनः ।
जिनस्य मन्ये मान्यः स्थात् तक्रकानां स्वभावतः ॥१८॥
छेखवाहोऽपि भूपस्य भक्तियुक्तेनिंयुक्तकैः ।
मान्यते निर्गुणोऽप्येवं छिङ्गी जिनमतस्थितेः ॥१९॥
सर्वज्ञो हृदये यस्य वाचि सामायिकं करे ।
धर्मध्वजो जगण्ज्येष्ठो प्रामणीर्गुणिनामसौ ॥२०॥
न सन्ति येषु देशेषु साधवो धर्मदोपकाः ।
नामापि तेषु धर्म[४४–१]स्य ज्ञायते न कुतः किया ॥२१॥
धर्म कुर्वन्ति रक्षन्ति वर्धयन्ति सुमेधसः ।
कथं न बन्धा विश्वस्य साधवो धर्मवेधसः ॥२२॥

## दानादिप्रकरणम्

करणकारणसम्मितिभिस्तिधा वचनकायमनोभिरुपार्जयन् । कथमपीह शुभं शुभचेतसां

मुनिजनोऽजिन पूजनभाजनम् ॥२३॥
ज्यायः पात्रं श्रेयश्चित्तं स्वायतं सद्गेहे वित्तम् ।
एतल्लभ्य पुण्यैः पूर्णं मुक्तिप्राप्तेर्यानं तूर्णम् ॥२४॥
ज्ञानोत्तमं किमपि किञ्चन दर्शनाढ्यं
पात्रं पवित्रितजगत्त्रयसचरित्रम् ।
किश्चित् त्रयोगुणमयं द्विगुणं समग्रैः

यु[ १४ – २]कं गुणैः किमपि प्ज्यमशेषमेव ॥२५॥ मिथ्यात्वध्वान्तविष्वंसे पटीयांसी महौजसः । सद्भृताः कस्य नो प्ज्याः स्युः सूर्या इव सूरयः ॥२६॥ तारका इव भूयांसः स्वप्रकाशकरा नराः । प्रकाशयन्तस्तत्त्वानि दुलेभा भास्करा इव ॥२७॥ किञ्चित्प्रकाशपटवो बह्वोऽपि पापाः

सन्तापका हुतवहा इव सन्ति लोके । लोकम्प्रि(म्पृ १)णाः प्रकटिताखिलवस्तुतत्त्वाः

सत्त्वाधिकाः शराधरा इव पुण्यस्त्रभ्याः ॥२८॥ उज्जासयन्तो जाड्यस्य पदार्थानां प्रकाशकाः । भास्क[४५–१]रा इव दुष्प्रापाः साधनो विश्वपावनाः ॥२९॥

निःशेषनिर्मे छगुणान्तरसारहेतौ

संसारसागरसमुत्तरणैकसेतौ ।

ज्ञाने यतेः सति सतामतिप्जनीये

दौर्जन्यमन्यगुणवीक्षणमेव मन्ये ॥३०॥

आलोकेनैव सन्तापं हरन्तोऽतिमनोहराः।

बुधप्रिया विलोक्यन्ते क्वापि पुण्यैः सितांशुकाः ॥३१॥

ज्ञानाधिको वरतरः स्वपरोपकारी

मुक्तिक्रयोऽपि मतमुत्रमयन् महात्मा।

सुभ्रूचतोऽपि करणेन तु शास्त्रशून्यः

स्वार्थेऽपि यः कुराखतावि[४५-२]कछो वराकः ॥३२॥

जैनं प्रभावयति शासनमङ्गिसार्थ

यो बोधयत्यनुपमः कृपया परीतः ।

त्यक्तियः कथमसौ न कथं तपस्वी

स्वाध्यायतो न हि तपोऽस्त्यधिकं न कृत्यम् ॥३३॥

स(भ)ज्ञानि(न)तो म्स्नमतीव साधुं

यः कष्टचेष्टानिरतं स्तुवीत ।

मार्गज्ञमन्धं स वदेत् सुदृष्टेः

समः समाने हि समेति रागम् ॥३४॥

एनांसि योंऽहिरजसाऽपि निहन्ति वाचा

मोहं न्यपोहति दशाऽपि पुनः पुनाति ।

सङ्गेन दुःखमपनीय तनोति सौद्यं

ज्ञानी सतां स महनीयमहानुभावः ॥३५॥

[ ४६-१] ज्ञाने सति भवत्येव दरीनं सहभावतः ।

तेनोभयमिदं पूज्यं विभागस्तु विशेषतः ।।३६॥

ञ्जुश्रूषा धर्मरागो जिनगुरुजनयोः प्जनाधाभियोगः

संवेगो निर्विद् चेरसमशमकृपाऽऽस्तिक्यलिङ्गानि येषाम् ।

शङ्काकाङ्क्षाद्यभावो जिनवचनरते धार्मिके बन्धुबुद्धिः

श्रद्धानं सप्ततत्त्व्यामिति गुणनिधयः सदशस्तेऽपि पूज्याः ॥३७॥

दर्शनं प्रथमकारणमुक्तं

मुक्तिधामगमने मुनिमुख्यैः।

ज्ञानमत्र सति तावदवश्यं

सम्भवेदपि न वा चरणं तु ॥३८॥

इदमशे[४६-२]षगुणान्तरसाधनं

सकलसौद्यनिधानमबाधनम् ।

कुगतिसङ्गतिनिश्चितवारणं

निस्विलदारणदूषणदारणम् ॥३९॥

अपगतोऽपि मुनिश्चरणाद दशि

स्थिरतरः सुतरां परिप्ज्यते ।

शुभमतेर्महतां बहुमानतः

परिणतिश्चरणेऽपि भवेदिति ॥१०॥

## दानादिप्रकरणम्

साधुश्चारित्रहीनोऽपि समानो नान्यसाधुभिः ।
भग्नोऽपि शातकुम्भस्य कुम्भो मृद्धटकेरिव ॥४१॥
यद्यड्य दुःषमादोषादनुष्ठानं न दृश्यते ।
केषाश्चिद् भावचारित्रं तथापि न विहन्यते ॥४२॥
सातिचारचरित्राश्च काले [४७-१]ऽत्र किल साधवः ।
किथितास्तीर्थनाथेन तत् तथ्यं कथमन्यथा ॥४३॥
कालादिदोषात् केषाञ्चिद् व्यलीकानि विलोक्य ये ।
सर्वत्र कुर्वतेऽनास्थामात्मानं वञ्चयन्ति ते ॥४४॥
वहन्ति चेतसा देषं वाचा गृह्यन्ति दूषणम् ।
अनम्रकायाः साधूनां पापिनो दर्शनिद्देषः ॥४५॥
इहैव निन्धाः शिष्टानां मृता गच्लन्ति दुर्गतिम् ।
निर्वतीयन्ति संसारमनन्तं विलष्टमानसाः ॥४६॥
इदं विचिन्त्यातिविविकचेतसा

यमेव किञ्चिद गुणमल्पमञ्जसा । विलोक्य साधु बहुमा[४७–२]नतः सुधीः प्रपृजयेत् पूर्णमिवास्त्रिलेगुँगैः ॥४७॥ तथा लभेताविकलं जनः फलं

निजाद विशुद्धात् परिणामतः स्फुटम् । अभीष्टमेतत् प्रतिमादिपूजने फल्लं समारोपसमर्पितं सताम् ॥४८॥

काष्टोपळादिं गुरुदेवबुद्धचा

ये प्जयन्त्यत्र विशिष्टमावाः । ते प्राप्नुवन्त्येव फल्लानि नृनं

भावो विशुद्धः फलसिद्धिहेतुः ॥४९॥

कालोचितं साधुजनं त्यजन्तो

मार्गेन्ति येऽन्यं कुघियः सुसाधुम् । दानादिपात्रं द्वितयाद विहीना-

स्ते दुर्गित यान्ति हि दुर्दुरूढाः ॥५०॥ [४८-१]वस्त्रादिदानमात्रेऽपि पात्रापात्रपरीक्षणम् । क्षुद्राः कुर्वन्ति यत् केचित् तत् कार्पण्यस्य छक्षणम् ॥५१॥ गेहे समागते साधावीषधादिसमीहया । अवज्ञा कियते यत्तु पातकं किमतः परम् ॥५२॥ अन्यत्रापि सधर्मचारिणि जने मान्ये विशेषान्मुनौ

दृष्टे साधुनिधाविवापनिधने बन्धाविवातिप्रिये । यस्योक्षासिविकासहाससुभगे स्यातां न नेत्राऽऽनने

दूरे तस्य जिनो वचोऽपि हृदये जैनं न सन्तिष्ठते ॥५३॥ विल्लोक्य साधुलोकं यो विकासिनविलोकनः । [४८–२] समन्दानम्दसन्दोहः स्यात् स देही सुदर्शनः ॥५४॥ इदं दर्शनसर्वेस्वमिदं दर्शनजीवितम् । प्रधानं दर्शनस्येदं वात्सल्यं यत् सधार्मिके ॥५५॥ येषां तीर्थकरेषु भक्तिरतुला पापे जुगुप्सा परा

दाक्षिण्यं समुदारता शममतिः सत्योपकारे रतिः।

ते सद्धममहाभरैकघवलाः पोता भवाम्भोनिघौ

भन्यानां पततां पवित्रितधराः पात्रं परं सद्दशः । ५६॥

चारित्रिणस्तृणमणी गणयन्ति तुल्यं

पश्यन्ति मित्रमिव शत्रुमरागरोषाः ।

कि भूयसा निजवपु[४९-१]ष्यपि निर्ममत्वा ये ते परं त्रिभुवनाचितमत्र पात्रम् ॥५७॥

ये नित्यं प्राणिरक्षाप्रणिहितमतयोऽसत्यसन्स्यागयुका-

स्त्यक्तस्तेया मृगाक्षीमुख्युख्विमुखा मुक्तमुक्तादिमुच्छीः।

मूर्ता धर्मा इवैते जितमदमदना मन्दिरं मन्दरागाः ।

पादीय पांछपातैरिह यतिपतयः पुण्यभाजां पुनन्ति ॥५८॥

त्रिभुवनमिदं व्याप्तं चित्रैश्चराचरजन्तुभिः

स्वभरणपरैः पीडां कर्ते परस्य सदोद्यतैः ।

सदिप[४९-२] न तनुत्यागेऽप्यन्यं हिनस्ति कदाऽपि यः

कथमिव मुनिर्मान्यो न स्यात् स देव इवापरः ॥५९॥

ह्योभकोधाद्यैः प्राणनाशेऽप्यसत्यं

ये नो भाषन्तेऽशेषभाषाविधिज्ञाः ।

लोकातिकान्तैकान्तकान्तोरुसत्त्वाः

सत्त्वांस्ते वाचाऽप्येनसो वञ्चयन्ति ॥६०॥

१ पादानामिमे पादीयाः तैः चरणसत्कैरित्यर्थः ।

निपतितमपि किञ्चित् काञ्चना घन्यदीयं विषविषधरकल्पं कल्पयन्त्यप्यनल्पम् ।

विजितविषमलोभा ये जगज्जातशोभा

गृहमिह शुभभाजां ते भजन्ते यतीन्द्राः ॥६१॥

रामाणां नयने पयोजजियनी लोले पयोबुदबु[५०-१]दौ

सत्कान्ती कल्हशोपमी घनकुचौ पीनौ च मांसार्बुदौ ।

वक्त्रं पूर्णशाङ्ककान्ति कलयेच्चर्मावृतं कैकसं

यः सद्भावनया सत्तां स भुवने वन्द्योऽवनीपावनः ॥६२॥

छलित्ललग्लीलालापैर्विलोलिनलोकितै—

रलस्चलितैश्चित्राकारैर्विलासविचेष्टितैः ।

त हरति म(य)तेर्यस्यालोके मनागिष मा[५०-२]नसं मनुजवपुषा मन्ये देवः स मान्यशिरोमणिः ॥६३॥

विषधरशिरारां यत्नं विनाSSददते बला-

दरिबल्लमि प्रौढं बाढं जयन्ति महौजसः।

जगित मनुजा ये विकान्ता विषोदुमहो क्षमाः

क्षणमपि न तेऽप्येणाक्षीणां कटाक्षनिरीक्षणम् ॥ ६४॥

ते शूरास्ते शरण्या रिपुशरंविसरस्तैरपास्तः समस्त-

स्तै:[५१-१] सम्प्राप्ता जयश्रीः सपदि दशदिशाः शोभितास्तैर्यशोभिः।

ते कल्याणैकपात्रं त्रिभुवनजियनः सुभुवां दृष्टिपाता

बाणत्राता निशाता मदननरपतेर्थन्मनो नाऽऽक्षिपन्ति ॥६५॥

अहाय वही बहवी विशन्ति

शक्षेः स्वदेहानि विदारयन्ति ।

कृष्छाणि चित्राणि समाचरनित

मारारिवीरं विरला जयन्ति ॥६६॥

क्रब्यति कलाः साकल्येनाकलङ्ककलेवरा

वदति विशदं वादे विद्याः प्रवेत्ति मनोवराः।

रचयतितरां दिव्यं काव्यं न किञ्चन कौतुकं

तुद[५१-२]ति मदनं चेत् तारुण्ये तदेतदलीकिकम् ॥६७॥

निर्जिताः शत्रवस्तेन साध्यार्थास्तेन साधिताः।

प्राप्तव्यं तेन सम्प्राप्तं मिथतो येन मन्मथः ॥६८॥

हरिहरप्रमुखं ससुरासुरं जितवतः स्वभुजैर्भुवनत्रयम् । विजयिनं मदनस्य मदन्छिदं नमति कः सुमितने मुनीश्वरम् ॥६९॥ न वीतरागादपरोऽस्ति देवो

न ब्रह्मचर्यादपरं तपोस्ति।

नाभीतिदानात् परमस्ति दानं चारित्रिणो नापरमस्ति पात्रम् ॥७०॥

परिम्रहमहाम्रहैः परिगृहीतधीविमहा

विदन्ति न गुणागुणौ[५२-१] न गुरुदेवते मन्वते।

धक्त्यमि कुर्वते परिहर्गति कृत्यं नरा स्त्रमन्तिक न शेरते न च रति छभन्ते क्वचित् ॥७१॥

निदानं दैन्यस्य प्रचुरतरचिन्ताहुतभुजः

प्रभूतैनोराशिः शमतरुसमुच्छेदपरशुः ।

परं क्छेशस्थानं परिभवपदं किञ्चिदपरं

विपत्तेरुत्पत्तिर्भवति भविनां सङ्ग्रहरसः ॥७२॥

रचयति प्रचुरं रुचिरं चिरं

चटु पटु प्रकटं कटुकं वचः।

प्रसहते हसति प्रहतो नरो

नरपतेरिति लोभविज्मितम् । ७३।।

प्रनि(णि)न्दः सद्विद्यो विदितपरमार्थौऽपि पुरुषः [५२-२]

पुरस्तात् पापानां परुषवचनानां क्षितिभुजाम् ।

विभो देवेत्याच वचनमतिदीनं प्रतिदिनं

वदत्युच्चैर्यत्तद्विलसति खलो लोभइतकः॥७४॥

विश्वं येन वशीकृतं कृत्रियोऽकृत्ये कृताः सोद्यमा

भाण्डाचा विकृतोः कृतीनेटभटाश्चित्राकृतीः कारिताः ।

तं निर्जित्य परिप्रहग्रहमहो ध्यानादिके तद्धना

ये धन्यस्य(?) तपोधना गुण्धना धामानि तेऽध्यासते ॥७५॥

इष्टं द्वेष्टि गुणाधिकं न गणयेन्मान्यं न वा मन्यते

वन्दं निन्दति नाभिनन्दति जनो येषां कृते[५३–१] नन्दनम् ।

स्वाधीनानि धनानि तानि सुधियः सन्त्यज्य ये तस्थिरे

मुक्यर्थं मुनिपुङ्गवाः सुकृतिनां गच्छन्ति ते मन्दिरे ॥७६॥

१ स्वार्थिककप्रत्ययान्तमिदं इपम् । भ्रमन्ति त्यर्थः ।।

निमग्नलोकं गुरुलोभसागरं

तरन्ति सन्तोषतरण्डकेन ये ।

न पादपद्मीरिह सद्म निःस्पृहाः

स्पृशन्ति ते पातिकनां तपोधनाः ॥७७॥

अत्युद्भरहोभभटं जितभुवनं दुर्जयं ये जयन्ति।

ते महतां महनीया महानुभावा भुवि भवन्ति ॥७८॥

सदाम्यस्तां प्रौढां मुनिपरि[५३-२]वृढां बाढमाहारसंज्ञां

प्रतिक्षिप्य क्षिप्रं क्षपितविषमद्वेषरागारिपक्षाः ।

तपोभिर्ये चित्रैश्चिरमुपचितं कर्म निर्भूलयन्ति

प्रधानं ते ध्यानामिलनमनसो भाजनं प्जनस्य ॥७९॥

तनीयांसस्तीवै रुचिरवनिताः सत्तपोभिविंचित्रै-

श्चमत्कार चित्ते विद्ववित सतां वल्लमा दुर्लमा ये।

महात्मानो मान्या नरसुमनसां शान्तचित्ता निशान्तं

नितान्तं कल्याणा निधय इव ते पुण्यभाजां[५४-१] भजन्ते ॥८०॥

एवंविधानि पात्राणि पवित्रितजगन्त्यहो ।

किंग्नित सन्ति छोकेऽत्र कियन्तः कल्पपादपाः ॥८१॥

विशति कामदुघा धुरभी शुभा

सदिस रोहति कल्पमहीरुहः ।

भवाते नात्र परत्र शुभावहो

बहुभवस्य सुपात्रसमागमः ॥८२॥

प्रायोऽस्ति नैकगुणमात्रममत्रमत्र

द्वित्रैर्भुणैरनुगतं नितरां दुरापम् ।

मत्वेति पात्रमुपलभ्य विचक्षणानां

नोपेक्षणं क्षणमपि क्षमते क्षमाणाम् ॥८३॥

यतिपतिभिरसङ्गैः सङ्गतिः पुण्यलभ्या

परिणतिरपि दा[५४-२]ने दुर्छमा मन्द्रभाग्यै: ।

हचितम्चितमुच्चैर्वस्तु देयं दुरापं

त्रितयमिदमुदारैः कोऽप्यवामोति पुण्यैः ॥८४॥

१. अमत्रम् पात्रम् ।

प्राप्तेऽपि पात्रे सुल्भं न वित्तं
वित्तेऽपि पुण्यैः पुनरेति चित्तम् ।
दाने त्रयं कोऽपि भवान्धिसेतुं
प्राप्नोति कल्याणकलापहेतुम् ॥८५॥

दुरापिमदमु च कैस्त्रयमवाप्य पुण्योदयाद्
विधत्त सफलं जना न हि विलिम्बतुं सङ्गतम्।
विलोक्य मुनिराकुलं विमलधीर्निधानं परं
विधानसहितो हि तं बत विलम्बते कोऽपि किम् ॥८६॥
दायादा आददन्ते[५५-१] दहति हुतवहोऽम्बुप्लवाः प्लावयन्ते

स्तेना मुष्णिन्त भूपोऽपहरित रटतां मोटियत्वा कृकाटिम् ।
मूहानां याति बाढं घनमिति निघनं घोषना घीरघन्याः

साधूनामर्थियत्वाऽस्विलितमगिलतं पालितं भुञ्जतेऽप्रे ॥८७॥

नियोगेनायोगो भवति विभवैश्वेद विभविनां

विना किञ्चित् कार्यं रचितपरितापः परवशः । वरं धर्मायासौ विमल्यशसे तोषितपरः

प्रमोदाय स्वस्य स्ववशर्विाइतः[५५-२] साधितहितः ॥८८॥

धनन्तगुणमक्षतं भवति रक्षितं साधुभिः

सुपात्रविनियोजितं ननु परत्र धर्मार्थिनाम् ।

प्रयाति निधनं धनं सदनसञ्चितं निश्चितं
तथापि न धनप्रिया ददति मोहराजो बली ॥८९॥

ददति सति कदाचिन्मुलनाशेऽपि लोभा-

दिह हि शतसहसं छाभसम्भादनायाम् ।

ध्रुवबहुगुणलामे नो परत्रार्थनाथा

जयित जनसमूहं मोहयन् मोहमल्लः ॥९०॥

भोगारम्भपरिग्रहा[५६-१]ग्रहवतां शीलं तपो भावनाः

दुःसाधा गृहमेधिनां धनवतां दानं सुदानं पुनः ।

यस्तत्रापि निरुषमो दमकथी रौद्रं समुद्रोपमं

संसारं स कुतस्तरिष्यति बतोपायादपायाकुलम् ॥९१॥

प्रकृतिचपलं पुंसां चित्तं प्रगच्छदितस्ततः

कथमपि यदा पुण्यैजीतं विहायितसम्मुखम् ।

भवति न तदा कालक्षेपः क्षमो विदुषामहो

पुनर्राप भवेत् तादृग्नो वा चलं सकलं यतः ॥९२॥

प्राप्ते त्रये ये गमयन्ति कालं

ते वेगगच्छत्तरिकाधिरूढाः ।

मूढा प्रहीतुं प्रतिपातयन्ते

रत्नाकरे रत्नमयत्न[५६-२]दृष्टम् ॥९३॥

भव्यं वासः श्लाघनीयो निवासः

शय्या वर्या प्राज्यभोज्यं शुभाज्यम् ।

पात्रं पानं भैषजादि प्रधानं

मक्त्या देयं साधुसङ्घाय देयम् ॥९४॥

यदात्मनोऽतिवल्लभं जगत्यतीव दुर्लभम् ।

तदेव भक्तिभाजनैः प्रदेयमादतैर्जनैः ॥९५॥

धर्मकार्येऽपि ये व्याजं कुर्वते वित्ततत्पराः ।

आत्मानं वञ्चयन्त्युच्चैस्ते नरा मूर्खशेखराः ॥९६॥

भो जना भोजनं यावन्त नयस्तं साधुभाजने।

समग्रमग्रतस्तावद् भुज्यते स्वेच्छया कथम् ॥९७॥

निक्षिप्तमक्षते पात्रे विविक्ते गुप्तिशालिनि ।

कल्पते निर्विक[५७-१]ल्पं स्वं काले भोगाय भोगिनाम् ॥९८॥

तीर्थस्य मुलं मुनयो भवन्ति

मूर्लं मुनीनामशनाऽऽसनादि ।

यच्छन्निदं घारयतोह तीथ

तद्धारणं पुण्यपदं वरेण्यम् ॥९९॥

तीर्थे यद भव्या भवजलिम्बेरत्तरीतुं तरण्डं

सम्यक्तं केचिद् विरतिमपरे देशतः सर्वतोऽन्ये ।

अङ्गीकुर्वाणाः कुरालमतुलं कुर्वते कारयन्ते

तत् स्यान्निःशेषं शुभपरिणतेस्तीर्थनिर्वाहकस्य । १००॥

દ્દ

इह हि गृहिणां निर्वाणाङ्गं विहाय विहायितं जिनपरिवृद्धेः प्रौदं बादं परं परिकीर्तितम् । न स्वछ पदतो मुख्येऽमु[५७-२]ष्मिन्नतीव कृताद्देः कृतिभरनिशं भव्या भाव्यं भवाव्धितितीर्षया ॥१०१॥

ग्छानादीनां पुनरवसर सीदतां क्वापि बाढं यन्नादेयं स्वयमुह्तरं दापनीयाः परेऽपि । काळे दत्तं विपुलफलदं येन सम्पद्यतेऽदः

सद्धान्यानामिव जलधरैः शुष्यतां मुक्तमम्भः ॥१०२॥

प्रत्तं विपत्तावुपकारि किञ्चित् सम्पद्यते जीवितकल्पमल्पम् ।

पुंसः पिपासोः स्रुतरां सुमूर्षो-रानीय पानीयमिनोपनीतम् ॥१०३॥

कालेन ता एव पदार्थमात्राः

प्रायः कियन्तेऽसुमता महार्घाः ।

स्वात्यामिवापोऽ[५८-१]पि पयोदमुक्ताः

स्थूलामलाः शुक्तिमुखेषु मुक्ताः ॥१०४॥

प्रस्तावमासाच सुखाय सदः

सम्पद्यते दुःस्वकरः पदार्थः।

यूनां मदायेन्दुरिव प्रियाभि-

योंगे वियोगे परितापहेतुः ॥१०५॥

यचन्यदा न क्रियते तथापि च्यापतसु कार्यं गुरुणाऽऽदरेण ।

अन्नादिदानं महते फलाय कोऽल्पेन नानल्पमुपाददीत ॥१०६॥

इदं विमल्लमानसो विपुलसम्पदामास्पदं पदं च यशसां परं परमपुण्यसम्पादकम् । मुनीन्द्रजनपूजनं जनितसञ्जनानन्दनं

विधाय विधिनाऽधुनाऽप्यवधुनाति ध[५८-२]न्योऽधमम् ॥१०७॥

#### दानादिप्रकरणम्

दीनादीनामिष करुणया देयमौदार्ययुक्ते—
युक्तं दानं स्वयमिष यथा तीर्थनाथैर्वितीर्णम् ।
पात्रापात्रापरिगणनया प्राणिनां प्रोणनाय
स्यात् कारुण्यं कथमितरथा धर्मसर्वस्वकल्पम् ॥१०८॥
अत्रैव जन्मिन जनः सुभगम्भिविष्णु—
राख्यम्भविष्णुरपरत्र परोपकारी ।
कश्चित् कृती च सुकृती च कृतार्थजनमा
दानं ददाति विपुन्नं पुलकाञ्चिताङ्गः ॥१०९॥
॥ पृष्ठोऽवसरोऽवसितः ॥

## सप्तमोऽवसरः

जिनागमं येऽनिधगम्यं सम्यग् गम्भीर[५९-१]मात्मम्भरयो वराकाः । दानं निषेधन्ति वचो न कर्णे कर्णेजपानां करणीयमेषाम् ।।१॥

मी जानन्ति जिनागमं जडिघयो नी सौगताद्यागमं

नो होकस्थितिमुञ्बहामृजुमहो न्यामोहयन्तोऽन्वहम् । दातृणामथ गृह्वतामसुमतां कृत्वाऽन्तरायं तरां

मिथ्यादेशनया नयन्ति नरकं लोकं व्रजन्ति स्वयम् ॥२॥

महानुभावा भवमुत्तरीतुं

प्राणैरपि प्राणिगणोपकारम् ।

कुर्वन्ति केचित् करुणाईचित्ता-

श्चन्द्रा इबाह्वादितजीवलोकाः ॥३॥

अन्ये शुचैव परितापितविश्वविश्वा

वैश्वानरा इ[५९-२]त्र नरा निरये रयेण ।

गन्तुं द्वयापकृतयो कथयन्ति मिध्या

किं कुर्महे वयमहो विषमो हि मोहः ॥ ॥

तथापि किञ्चित् कथयामि युक्तं

मध्यस्थळोकस्य खद्यपयुक्तम् ।

मोहन्यपोहाय विहाय कृत्यं

स्वार्थात् परार्थौ महतां महिष्ठः ॥५॥

यावद्रषे ननु जिनवृषा वर्षति स्वर्णवर्ष

हर्षोत्कर्षे प्रणयिशिस्त्रिनां कुर्वेदुवींगतानाम् ।

नो सन्दिग्धं न च विरचितं केनचिन्मादृशेदं

प्रोक्तं प्रोच्चैरविचलवचो विश्रुतैः श्रीश्रुतज्ञैः ॥६॥

निष्कान्तिकाले सकला जिनेन्द्रा

यादिच्छकं दा[६०-१]नमतुच्छवाञ्छाः ।

यच्छन्ति विच्छिन्नदरिद्रभावं

मेघा इवाम्भो भुवि निर्विशेषम् ॥ ॥

## दानादिप्रकरणम्

दिशन्त्येते मोहान्न ख्रेष्ठ निख्छिभ्यः स्वविभवं [भव]न्तो विज्ञानैस्त्रिभिरपतितैस्तीर्थपतयः । भवे पूर्वेऽभ्यस्तैरनुगतिषयो नाऽप्यकुशरूं

प्रवृत्तेः कर्मास्याः किमपि कथितं कारणिमह ।।८॥ किन्तु दानान्तरायस्य कर्मणोऽपचये सित । क्षायोपशिमके मावे दानमुक्तं जिनागमे ।।९॥ अथापि तीर्थकन्नामनामकर्मोदयादयम् । दयाकरो महास[६०-२]स्वः सर्वसत्त्वोपकारकः ।।१०॥ प्रदेशने प्रवर्तेत देशनायामिवानिशम् । प्रशस्यते तथापीदं देशनेव प्रदेशनम् ।।११॥ नाशुभस्य फलं दानं निदानं वा निदर्शितम् । कर्मणः क्वापि सिद्धान्ते दीयमानं विधानतः ।।१२॥ शुमे कृत्ये कृते पूर्वैः सर्वैः सर्वार्थवेदिभः । प्रवर्तितन्यमन्येन मन्ये न्यायः सतां मतः ।।१३॥ वचोऽप्यशेषमेतेषां प्रमाणिकियते बुधैः । विशिष्टा किं पुनश्चेष्टा दष्टाद्यविरोधिनी ।।१॥ यथा त[६१-१]पस्तथा शीलं तीर्थनाथैरनुष्ठितम् । तथा दानमिष श्रेष्ठमनुष्ठेयमनुष्ठितम् ॥१५॥

निष्कान्तोऽपि त्रिभुवनविभुवेधेमानाभिधानो वस्त्रस्यार्द्धे सदयहृदयोऽतुल्यम्ल्यं द्विजाय । यच्छन्नेवं कथयति सदा निर्भुणस्यापि दातुं

युक्तं शक्त्या किमुत गुणिनां साधुसाधर्मिकाणाम् ॥१६॥ दानं निदानं यदि पातकानां

सम्पद्यते नैव तदा मुनीन्दः । दद्यादनिन्धो निरवद्यविद्या-

चतुष्टयाध्यासितसच्चरित्रः ।।१७।। ध्ययुक्ते न प्रवर्तन्ते मत्येनाथास्तथाविधाः । रागद्वेषप्रमादादि[६१-२]विमुक्ता मुक्तिसम्मुखाः ॥१८॥ नाप्युत्तरारम्भभवोऽपि दोषो दातुभवेन्निश्चितमत्र कश्चित् । परोपकाराय दयापरस्य

प्रवर्तमानस्य शुभाशयस्य ॥१९॥ अन्यथा हि महादानं महारम्भिनवन्धनम् । न द्युर्धीधना धन्या विकीर्यानिधनं धनम् ॥२०॥ एष्टव्यमित्थमेवेदं गुर्वादेरपि नान्यथा ।

अन्नादि देयं व्याध्यादेः कदाचित् स्याद्विधायकम् ॥२१॥ प्रतं प्रबन्धेन गिरा गुरूणां

साधर्मिकेम्यो भरतेन दानम् । अन्येश्च धन्येधेनसार्थवाह-

मुख्यैः प्रभूतैः समयप्रसिद्धैः ॥२२॥ कल्याणहेतुस्त[६२-१]दभूदमीषां नानर्थसम्पादि निरर्थकं वा ।

तोर्थाघनाथप्रथमान्नदानं

दातुः शिवस्य प्रथितं निदानम् ॥२३॥ मुद्धं च धर्मस्य चतुर्विधस्य प्रोक्तं जिनेन्द्रैः समये समस्ते ।

तीर्थान्तरीयैः कथितं विशिष्टं

दानं जनानां नितरामभीष्टम् ॥२४॥
बाह्यं नयं च बाह्यानां कारणं दानवारणे ।
अमोषां दश्यते नृनं क्लिष्टाद्दष्टं भविष्यति ॥२५॥
स्वयं च सर्वे गृह्धन्ति गृद्धा गृष्टा इवाऽऽमिषम् ।
कथापि भक्त्या निर्भाग्या भङ्गमन्यस्य कुर्वते ॥२६॥
परो व्यामोह्यते येन गम्यते दुर्गतिः [६२-२] स्वयं ।
कियते शासनोच्छेदो धिगिदक् कुल्ककौशलम् ॥२७॥
बिज्ञतिः सा भवतु भविनां सा च वाचां प्रवृत्ति-

श्चेतोवृत्तिः कल्लिलिकलां सैव सा कायशक्तिः । आज्ञा सैव प्रभवतु यया शक्यते संविधातुं मोहापोहः स्वपरमनसोः शासनाभ्युन्नतिश्च ॥२८॥

#### दानादिप्रकरणम्

धननादिदानेऽथ भवेदवश्यं

प्रारम्भतः प्राणिगणोपमर्दः ।

तस्मान्निषद्धं ननु नेति युक्तं

युकाभयान्नो परिधानहानम् ॥२९॥

पापाय हिंसेति निवारणीया

दानं तु धर्माय ततो विधेयम् ।

दुष्टा दशानामुरगादिदष्टा

यैवाङ्गुलो [६३–१] सा खल्ल कर्तनीया ॥३०॥

कृष्यादि कुर्वन्ति कुदुम्बहेतोः

पापानि चान्यानि समाचरन्ति ।

देवादिपूजादि विवर्जयन्ति

हिंसां भणित्वेति कथं न मूढाः ॥३१॥

सन्त्यज्य पूज्यं जननीजनादिं

ये दुष्टचेटीमिह चेष्टयन्ति ।

तेषां भवन्तोऽपि भवन्ति तुल्या

सक्ता गृहे देवगुरुंस्त्यजन्तः ॥३२॥

अथापि नारम्भवतोऽपि युक्तं

प्रारम्भणं धर्मनिमित्तमत्र ।

द्रव्यस्तवो हन्त गतोऽस्तमेवं

ध्वस्तः समस्तो गृहमेधिधर्मः ॥३३॥

द्रव्यस्तवप्रधानो धर्मो गृहमेधिनां यतोऽभिदधे ।

द्रव्यस्तवस्य विरहे भवत्यभावस्ततस्तस्य ॥३४॥

[६३-२] युक्त्यागमाननुगतं सङ्गतमुपगन्तुमीदशं न सताम् ।

द्रव्यस्तवभावस्तवस्तपो धर्मो जिनैठक्तः ॥३५॥

जन्माभिषेकादिमहं जिनानां

व्याख्यानधात्रीरचनां च चित्राम् ।

कुर्वन्ति सर्वे त्रिदशाधिपाद्या

नन्दीश्वरादौ महिमानमुच्चैः ॥३६॥

अष्टापदादो भरतादिभूपै— वेश्मानि बिम्बानि च कारितानि । दशाणीभद्रप्रसुखैर्नुमुख्यैः

पूजा जिनानां विहिता हिताश्च ॥३७॥

साधर्मिकेम्यो भरतेन दत्तं

भोज्यादि भक्त्या विविधं विधाय।

मोक्षाय निःशेषमभूदमीषा-

मेतिज्जिनोक्तं क्रियमाणमेव ॥३८॥

प्रामं क्षेत्रं वाटि[६४-१]कां वापिकादचां

गेहं हुईं देवदेवाय भक्त्या।

दत्त्वा केचित् पालयित्वा तथान्ये

घन्या सिद्धाः साधुसिद्धान्तसिद्धाः ॥३९॥

आरम्भन्ते सर्वकार्याण्यनार्या

भार्यादीनां सर्वथा सर्वदा ये।

देवादीनां नैव दीनास्तु मन्ये

धर्मे देषो निश्चितः कश्चिदेषाम् ॥४०॥

आरम्भश्चेत् पातकार्थेऽपि कृत्यो

धर्मायासौ संविधेयः सुधीभि:।

चौराणां चेद्धन्त वोढव्यमास्ते

बाढं व्यूढं तद्दरं स्वामिनो हि ॥४१॥

पापारम्भविवर्जनं गुरुयशाराशेः शुभस्यार्जनं

गेहाबाग्रहनिग्र[६४-२]हेण मनसो निःसङ्गता सङ्गतिः।

कल्याणाभिनिवेशिता तनुमतां सन्मार्गसन्दर्शनं

घर्मारम्भवतां भवन्ति भविनामित्यादयः सद्गुणाः ॥४२॥

स्थानोपयोगात् साफल्यं भवस्य विभवस्य च ।

परः परोपकारः स्याद् धर्मतीर्थप्रवर्तनात् ॥४३॥

संसारसागरे घोरे देहभाजां निमज्जताम्।

तीर्थे श्रीतीर्थनाथस्य यानपात्रमनुत्तमम् ॥४४॥

#### दानादिप्रकरणम्

भक्तिश्रेजिनशासने जिनपतौ सञ्जायते निश्चला

तत्कृत्येषु बलात् प्रवृत्तिरतुला स[६५-१]सम्पद्यते देहिनाम् ।

भक्तः किङ्करतां करोति दिशति स्वं स्वापतेयं गुणा-

नाद्ते पिदधाति दूषणगणं प्राणानीय प्रोज्झति ॥ १ ५॥

चैत्यस्य कृत्यानि विलोकयन्तो

ये पापभाजो यदि वा यतीनाम् ।

कुर्वन्त्युपेक्षामपि शक्तियुक्ता

मिथ्यादशस्ते जिनभक्तिमुक्ताः ॥४६॥

प्रारम्भोऽप्येष पुण्याय देवाबुदेशतः कृतः ।

सामप्र्यन्तरपातित्वाज्जोवनाय विषं यथा ।।४७॥

भिन्नहेतुक एवायं भिन्नात्मा भिन्नगोचरः ।

भिन्नानुबन्धस्तेन स्यात् पुण्यबन्धनिबन्धनम् ॥४८॥

लोभादिहेतुकः पापारम्भो गेहादिगोचरः।

पापानुबन्धी सन्त्या[६५–२]ज्यः कार्योऽन्यः पुण्यसाधनः ॥४९॥

धर्मारम्भरतस्य रज्यति जनः कीर्तिः परा जायते

राजानोऽनुगुणा भवन्ति गुणिना गच्छन्ति साहाय्यकम् ।

चेतः काञ्चननिर्वृतिं च लभते प्रायोऽर्थलाभोऽपरः

पापारमभपरादनर्थविरतिश्वेति प्रतीता भिदा ॥५०॥

न मिथ्यात्वात् प्रमादादा कषायादा प्रवर्तते ।

श्राद्धो द्रव्यस्तवे तेन तस्य बद्धो(न्धो)ऽस्ति नाश्चभः ॥५१॥

[६६-१] ग्रुभः श्रुभानुबन्धी तु बन्धच्छेदाय जायते ।

पारम्पर्येण यो बन्धः स प्रबन्धाद् विधीयते ॥५२॥

द्रव्यस्तवे भवति यद्यपि कोऽपि दोषः

कूपोपमानकथितोऽतिलघुस्तथापि ।

कृत्यो गुणाय महते स न कि चिकित्सा-

क्छेशो गदापगमनाय बुधैर्विधेयः ॥५३॥

लोकोत्तरे गुणगणे बहुमानबुद्धिः

शुद्धिः परा स्वमनसो मनुजोत्तमत्वम् ।

स्याद धर्मसिद्धिरस्विले जगति प्रसिद्धिः

सिद्धिः क्रमेण जिनपूजनतो जनानाम् ॥५४॥

श्रीवर्द्धमानमुनिपुङ्गवपादप्जा-

सम्पादनापरिणता वरसिन्दुवारैः ।

मृ[६६-२]त्वा गताऽमरगतौ किल दुर्गताऽलं

स्रीत्यादिपूजनफलं समयप्रसिद्धम् ॥५५॥

किञ्चाऽऽगमो विधिनिषेषविधायकोऽत्र

पारत्रिके खलु विधी सुधियां प्रमाणम् ।

द्रव्यस्तवेऽस्ति स च नास्ति च युक्तिबाधा

संसाधिकाऽधिकमतेः क्रमते च युक्तिः ॥५६॥

सम्प्राप्य ये नरभवं जिनशासनं च

संसारसागरविलङ्घनयानपात्रम् ।

द्रव्यस्तवं परिहरन्ति जडा जनास्ते

चिन्तामणि समधिगम्य परित्यजन्ति ॥५७॥

देवादिकृत्यरहिणो गृहिणः प्रहीणाः

शोच्याः सतामवमताः पशुभिः समानाः।

जनमा[६७--१]न्तरे गुरुनिरन्तरदुःस्वदूना

दीना न किञ्चन कदापि शुभं स्रभन्ते ॥५८।'

एवं कृत्वा कारयित्वा यतीना-

माहाराचं यच्छतां नास्ति दोषः ।

पुण्यस्कन्धः केवलं गेहभाजां

सञ्जायेत स्वर्गनिर्वाणहेतुः ॥५९॥

प्रोक्तस्तुल्यः क्वापि यः कर्मबन्धः

सारम्भत्वात् सर्वदाऽस्त्येव तेषाम्।

इत्थं चेदं प्रोक्तयुक्त्यावसेयं

सिद्धान्तार्थः शुद्धबुद्धचाऽवबोध्यः ॥६०॥

इण्यते दोषछेशोऽपि प्रभूतगुणसिद्धये।

यथा दष्टाङ्गुलीच्छेदच्छेकैजीवितहेतने ॥६१॥

कृष्यादिकमे बहुजङ्गमजन्तुघाति

कुर्वन्ति [६७-२]ये गृहपरिग्रहभोगसक्ताः ।

धर्माय रन्धनकृतां किल पापमेषा-

मेवं वदन्निप न लिजिजत एव दृष्टः ।।६२॥

एवंविधस्याप्यबुधस्य वाक्यं

सिद्धान्तबाद्यं बहुबाधकं यत्।

दढाद दं श्रद्धते कदर्याः

पापे रमन्ते मतयः सुखेन ॥६३॥

नामेयादिभिरन्यजनमनि मुनेद्रेव्यस्य छक्षेस्त्रिभिः

तैलाभ्यञ्जनतश्चलत्क्मिकुलं कुष्ठाकुलस्याकुलम् ।

सञ्चार्यान्यकछेवरे वरतरो गोशीषछेपः कृतो

भक्त्यावेशवशादसौ शिवकरी गुर्वी चिकित्सा कृता ।।६४।।

ततस्ततं मुखं भुक्ता निरन्तरमनुत्त[६८-१]रम्।

छेमे शिवमहो ! साधुभक्तिः कल्याणकारिणी ॥६५॥

वह्निष्लुष्टं कोञ्चिकश्चोज्जयिन्यां

श्राद्धः साधुं साधुतैलादिपाकैः ।

चित्राकारैश्चारुभिश्चोपचारैः

कृत्वा कल्पं कि न कल्याणमाप ।।६६॥

श्रद्धालुः कि श्राविका न श्रुता सा

श्रीसिद्धान्ते विश्रुता सुश्रुतानाम् ।

नानारूपैरीषधेः संस्कृतान्नं

दस्वा साधु याऽशेसं प्राचिकित्सत् ॥६०॥
[६८-२]भ्यांसोऽन्येऽपि कथ्यन्ते पुण्यभाजो जिनागमे ।
कृत्वा कृत्यानि साधूनां सम्प्राप्ताः सम्पदं पराम् ॥६८॥
प्रहीतुं नाम केनापि भागधेयैः परेः परम् ।
साधूनां प्राप्यते दातुं भक्त्या भक्तादि किं पुनः ॥६९॥
यस्यान्नपानैः सन्तुष्टाः साधवः साधयन्त्यमी ।
स्वाध्यायादिकियां साध्वी तस्य पुण्यं तदुद्भवम् ॥७०॥
ब्रूषेऽथ व्याधिवाधायामध्या[६९-१]हृत्य विधीयते ।
साधूनामौषधान्नादि शेषकाछे तु दुष्यति ॥७१॥
किं व्याधिवाधाः साधूनां गौरव्या यदि वा गुणाः ।
गुणाश्चेद् भक्तपानादि दात्वयं व्याधिना विना ॥७२॥

बुभुक्षा च महाव्याधिः स्वाध्यायध्यानबाधिनी । बार्तप्रवर्तनी भीमा शमनीयाऽशनादिना ॥७३॥ **अथ न्यायागतं कल्प्यं देयमुक्तं न चापरम् ।** युक्तं तदुक्तं बोद्धव्यं मध्यस्थैः शुद्धबुद्धिभिः ॥७४॥ अन्यायेनाऽऽगतं दत्तमन्यदीयं हि निष्फलम् । तेन स्वकीयं दातव्यं स्वामिनेति निवेदितम् ॥७५॥ [६९-२]कल्प्यं योग्यं तु साधूनां धर्मकायोपकारकम् । वितीर्णभिप नायोग्यं गृह्धन्ति यतयो यतः ॥७६॥ यहा न्यायागतं कल्प्यं देयमेवेति कथ्यते । लोभेनासौ ....नमदानं वा निवार्यते ॥७७॥ तथा च कल्प्ये सत्येव कश्चिद् दानाय दुर्विधः । विधत्ते भिन्नमन्नादि सोऽमुना प्रतिविध्यते ॥७८॥ विधिरौतसर्गिको वाऽयमुत्तमं दानमीदशम्। अन्यत्र मध्यमादि स्यान्न तु दोषाय जायते ॥७९॥ सर्वत्र चास्ति न्यायोऽयमुत्कृष्टमुपदिश्यते । भन्यतु न प्रतिक्ष्ष्टमदुष्टं पुण्यपुष्टये ॥८०॥ च्याक्येयमे [७०-१]वमेवेदमन्यथा न त्रताद्यपि । देयं प्राह्मं च केनापि सम्पूर्णविधिना विना ॥८१॥ अथ कालादिदोषेण न्यूनोऽपि विधिरिष्यते । ष्रतादिदाने सक्ता ये दानेऽप्येष समिष्यताम् ॥८२॥ आरम्भवर्जकं वा दायकमुद्दिश्य दर्शितं कल्प्यम् । देयं कृत्वा ददतः प्रतिमापन्नस्य भङ्गभयात् ॥८३॥ योऽपि क्वचिदपि समये कृत्वा ददतो निवेदितो दोष: । सोऽप्येवंविधविषये विदुषा योज्यो न सर्वत्र ॥८४॥ [७०-२] यदि वाऽधिकृत्य साधुं सामान्येनैव निर्निमित्तमिदम् । देयं कल्प्यं जल्पितमनल्पबुद्धचा च बोद्धन्यम् ॥८५॥ यस्मात सति निर्वाहे बालग्लानादिहेतुविरहे च । गृह्धन्त्यकल्पनीयं न साधवो वारितं तेन ॥८६॥

# द्वानादिप्रकरणम्

ध्यनिर्वाहे तु गृह्वन्ति ग्लानादेश्च प्रयोजने ।
देशाधपेक्षं कल्प्यादि तथा चोवाच वाचकः ॥८७॥
''किञ्चिच्छुद्धं कल्प्यमकल्प्यं स्यात् स्या[७१-१]द कल्प्यमपि कल्प्यम् ।
पिण्डः शप्या वस्त्रं पात्रं वा भैषजाद्यं वा ॥८८॥
देशं कालं पुरुषमवस्थामुपयोगशुद्धिपरिणामान् ।

देशं कालं पुरुषमवस्थामुपयोगशुद्धिपरिणामान् । प्रसमोक्ष्य भवति कल्प्यं नैकान्तात् कल्पते कल्प्यम् ॥८९॥<sup>;</sup>'

[प्रशामरित १४५-४६]
प्रहीष्यन्ति न वा ते तु ज्ञातुमेतन्न शक्यते ।
दातन्यं सर्वथा तावत् साधुभ्यो धर्मसिद्धये ।।९०॥
उक्तं चेत्सेन्न(१) वा साधुस्तं तथाऽपि निमन्त्रयेत् ।
अगृहोतेऽपि पुण्यं स्याद् दातुः सत्परिणामतः ॥९१॥

किश्चोपदेशेन विनाऽपि भक्तः

शक्तश्च दत्ते हि यथा कथञ्चित्।

मिथ्या[७१-२]विचारं च करोत्यभक्त-

स्तुच्छस्वभावः स्वमदानुकामः ॥९२॥

भिक्तन्यक्तिः कथमिव भवेदागतानां यतीनां

यदाहारं न पचित गृहो सुन्दरं सादरं च ।

धन्यस्यापि स्वजनसुद्धदः कृत्यमौचित्यमित्थं

गौरव्याणां किमुत जगतः स।धुसाधर्मिकाणाम् ॥९३॥

नामापि साधुलोकानामालोकादिविशेषतः ।
कोऽपि पुण्यैरवाप्नोति दानादि तु किमुच्यते ॥९४॥
एष्टव्यमित्थमेवेदं मध्यस्थैः स्क्ष्मदिष्टिभिः ।
विधातुं बुद्धचते श्राद्धैवेन्दनान्यपि नान्यथा ॥९५॥
प्रस्थास्नोः [७२-१] पथि वन्दारोविंचित्रैर्यानवाहनैः ।
महर्द्धिकस्य श्राद्धस्य संरम्भारम्भसम्भवात् ॥९६॥
न चेयं क्वापि सिद्धान्ते निषिद्धा किन्तु साधिता ।
स्थाने स्थानेऽनवद्याया वन्दनाया निवेदनात् ॥९७॥

भारम्भान्तरमन्तरे गुरुतरं गेहाद्यसद्गोचरं

मुञ्चत्यत्र समग्रमित्रमगुणग्रामं मुनेर्मन्यते ।

मान्यं सोऽन्यगुणान्तरं च लभते छिन्दात् क्वचित् संशयं

दुष्टा तेन न वन्दना यदि वदेद दाने समाधिः समः (१)। ९८॥

वन्दनादिगुणानेतानन्यूनानभिवाञ्छता ।

दानं विशेषतो देयं यत् पर[७२-२]स्थानकारणम् ॥९९॥

मुनीनां ज्ञानादौ भवति बहुमानः प्रकटित-

स्तदन्येषां मार्गो जिनवचनभक्तिः परहितम्

घनेऽनास्थाभावो गुरुपुरुषकृत्यानुकरणं

कियन्तः कथ्यन्ते वितरणगुणाः सिद्धचनुगुणाः ॥१००।

धर्मे स्थैर्य स्यात् कस्यचिच्छलस्य

प्रौढं वात्सल्यं बृंहणा सद्गुणानाम् ।

दानेन श्लाघा शासनस्यातिगुवी

दातृणामित्थं दर्शनाचारशुद्धिः ॥१०१॥

भौदार्थं वर्यं पुण्यदाक्षिण्यमन्यत्

संशुद्धो बोधः पातकात् स्याज्जुगुप्सा ।

आख्यातं मुख्यं सिद्धधर्मस्य लिङ्गं

लोक[७३-१]प्रेयस्त्वं दातुरेवोपपन्नम् ॥१०२॥

तीर्थोन्नतिः परिणतिश्च परोपकारे

ज्ञानादिनिर्मलगुणावलिकाभिवृद्धिः ।

वित्तादिवस्तुविषये च विनाशबुद्धिः

सम्पादिता भवति दानवताऽऽत्मशुद्धिः ॥१०३॥

सीदन्ति पश्यतां येषां शक्तानामपि साधवः ।

न घर्मो लौकिकोऽप्येषां दूरे लोकोत्तरः स्थितः ॥१०४॥

सीदन्तो यतयो यदप्यनुचितं किञ्चिज्जलान्नादिकं

स्वीकुर्वन्ति विशिष्टशक्तिविकलाः कालादिदोषादहो ।

माल्लिन्यं रचयन्ति यज्जिनमतस्यास्थानशय्यादिना

श्रा[७३-२]द्धानामिदमेति दूषणपदं शक्तावुपेक्षाकृताम् ॥१०५॥

अपात्रबुद्धि ये साधौ लिङ्गिमात्रेऽपि कुर्वते ।

नूनं न पात्रताऽस्त्येषां यथात्मनि तथा परे ॥१०६॥

- - - परं पात्रं सर्वमुक्तं जिनागमे । दानं तु निर्गुणेम्योऽपि दातव्यमनुकम्पया ॥१०७॥ आहारवस्रपात्रादिदाने पात्रपरीक्षणम् । कुर्वन्तस्ते न लञ्जन्ते दरिद्राः क्षुद्रचेतसः ॥१०८॥ सर्वज्ञो हृदि वाचि तस्य वचनं काये प्रणामादिकं

प्रारम्भोऽपि च चैत्यकृत्यविषयः पापाञ्जुगुप्सा परा । हीनानामपि सन्त्यमी शुभदृशां [७४-१]येषां गुणा लिङ्गिनां ते मन्ये जगतोऽपि पात्रमसमं शेषं किमन्विष्यते ॥१०९॥

चतुर्दशाद गुणस्थानात् पूर्वे सर्वेऽप्यपेक्षया । निर्गुणा — — — — — — दुत्तरे क्रमात् ॥११०॥ साघवो दुःषमाकाछे कुशीलबकुशादयः ।

प्रायः शबलचारित्राः सातिचाराः प्रमादिनः ॥१११॥
सगुणो निर्गुणोऽपि स्यान्निर्गुणो गुणवानिप ।
शक्चते न च निश्चेतुं मान्यः सर्वोऽप्यतो सुनिः ॥११२॥

गुणानुरागितैवं स्याद् दर्शनाभ्युन्नतिः परा । लोकेऽत्र पात्रता पुंसां परत्र कुशर्लं परम् ॥११३॥

[७४–२] – दु –ता गुणापेक्षा दोषोपेक्षा दयाछता। उदारतोपकारेच्छा विधेया सुघिया सदा ॥११४॥

एकं पापं देयभावेऽप्यदानं

साधीरन्यन्तिन्दया निर्निमित्तम् ।

गृह्वन्त्युष्चैः क्रूरचित्ता वराका

पापैः पापा नैव तृप्यन्ति छोकाः ॥११५॥

ख्यातं मुख्यं जैनघर्मे प्रदानं

श्राद्धस्योक्तं द्वादशं तद वतं च।

दत्तं प्रयै: कीर्तितं चागमज्ञैः

युक्तया युक्तं दीयतां निर्विवादम् ।।११६॥ कञ्चिद् दायकमुद्दिस्य कञ्चिदुद्दिस्य याचकम् । देयं च किञ्चिदुद्दिस्य निषिद्धं चैतदागमे ॥११७॥

| – – – –[७५−१]– −रम्य साधुम्योऽप्यशनादिकम् ।                       |
|-------------------------------------------------------------------|
| न दद्यात् पापिनोऽन्यापि दानमेनःप्रवर्तनम् ॥११८॥                   |
| कन्याफ्लं यथोद्दिरय वापीकूपसरांसि                                 |
| — — — — — — — — हल्रादिकम्    ॥११९॥                               |
| उत्सर्गेणापवादेन निश्चया <b>द्व</b> चवहारतः ।                     |
| क्षेत्रपात्राद्यपेक्षं च सूत्रं योज्यं जिनागमे ॥१२०॥              |
| न किञ्चि — — — — — — — ।                                          |
| गुणदोषौ तु सिञ्चन्त्य कृत्याकृत्यव्यवस्थितिः ॥१२१॥                |
| विधीयते गुणः शुद्धः ईषदोषो महागुणः ।                              |
| ॥१२२॥                                                             |
| — — –[७५–२] ममागमज्ञपुरुषानापृच्छच धर्मार्थिनो                    |
| दृष्ट्वाशिष्टजनप्रवृत्तिमधुना श्रुत्वागमे— — – ।                  |
|                                                                   |
| मिदं विवार्य नियुगैः पुण्यार्थिभिः सज्जनैः ॥१२३॥                  |
| दानाभावे भवति गृहिणां मुख्यधमप्रहाणं                              |
| साधूनां च स्थितिविरहतो — — — — ।                                  |
| — — –दा जिनपतिमतस्यावदातस्य गुर्वी                                |
| <b>द्धराचार्यै</b> रिति वितर <b>णं</b> साधितं साधु युक्त्या ॥१२४॥ |
| ॥ सप्तमोऽवसरोऽवसितः।                                              |

# दानादिप्रकरणपद्यानामनुक्रमः

| पद्मादिः                   | पृष्ठ | पद्य | पद्यादिः                      | र्बष्ठ     | पद्य |
|----------------------------|-------|------|-------------------------------|------------|------|
| अकलाकुशले कुलशील-          | १७    | ६    | अपास्यति कुवासनां             | ৩          | १९   |
| अङ्गदे जगदीशस्य            | २१    | ४६   | अभयदाननिदानतया स्तुतं         | १२         | २०   |
| अचिन्त्यपुण्यप्राग्भार     | २४    | १८   | अभयमदत्तं दारुण-              | १३         | २५   |
| अज्ञानतो मूर्खमतीव साधुं   | 38    | ३४   | अमयान्नादिभ्यां तु            | ų          | ₹′   |
| अज्ञानी यत् कर्म           | દ્    | १३   | अमेध्यमध्ये कीटस्य            | <b>१</b> ५ | ४४   |
| अत्युद्धटलेभभटं            | ३९    | ৩८   | अयुक्ते न प्रवर्तन्ते         | ४५         | 86   |
| अत्रैव जन्मनि जनः          | ४३    | १०९  | अईच्छ्रीचूडामणि-              | २८         | ७१   |
| अथ कालादिदोषेण             | ५२    | ८२   | अत्पजल्पान्यहासानि            |            |      |
| अथ न्यायागतं करुप्यं       | ५२    | ७४   | (उत्तरार्घादिभागः)            | • २        | २८   |
| अथ वेदस्य कर्तारं          | २३    | 6    | अवनिवने पवनसखः                | १३         | २७   |
| अथापि तिर्थकृत्नाम         | ४५    | १०   | अवष्टम्भं न पट्टादौ           | ९          | 80   |
| अथापि नारम्भवतोऽपि युक्तं  | ४७    | ३३   | अशेषदोषसङ्घातं                | १७         | હ    |
| अथैतेषां विधातार-          | २३    | १०   | अष्टापदादौ भरतादिभूपै-        | ४८         | ३७   |
| अदर्षः कन्दर्पी            | १     | २१   | असम्प्राप्तप्रतीकाराः         | १४         | ३७   |
| अध्ममध्यमसत्तम-            | १९    | २३   | ् अस्तीह प्रचुरं वाच्य—       | २५         | ३१   |
| अन्धे सङ्घे क्षेत्रे       | ३१    | દ્   | अह्नाय वही बहवो विशन्ति       | ३७         | ६६   |
| अनन्तगुणमक्षतं भवति        | 80    | ८९   | आगमाधिगमनीयमरोषं              | . ५८       | 98   |
| अनिर्वाहे तु गृह्णनित      | ५ ३   | ८३   | आगमो वीतरागस्य                | २३         | १    |
| अनुगुणेऽनुगुणं विगुणे-     | २७    | ५७   | आगांसि संस्थगयति              | १७         | ર    |
| अनुत्तरनिवासिनो            | १५    | ५१   | आप्तपरम्परया स्याद्           | २६         | ४३   |
| अनुमीयतेऽत एव हि           | २७    | ६५   | आयान्या? ययते यतो             | २०         | २७   |
| अन्तरात्मानमप्येकं         | २४    | २५   | आरम्भन्ते सर्वकार्याण्यनार्या | ४८         | 80   |
| अन्नादिदानमिदमस्तनिदानबन्ध | १७    | १    | आरम्भवर्जकं वा                | ५२         | ८३   |
| अन्नादिदानेऽथ भवेदवश्यं    | ४७    | २९   | आरम्भश्चेत् पातकार्थीऽपि      | 86         | ४१   |
| अन्नादेश्च ग्रहीतार-       | १३    | २३   | आरम्भान्तरमन्तरे गुरुतर्      | ५४         | ९८   |
| अन्यच्च धर्ममूलं           | لعر   | ų.   | आरम्मे संरम्भात्              | २९         | ६२   |
| अन्यत्रापि सधर्मचारिणि जने | ३६    | ५३   | आलोकेन विना लोको              | २९         | 60   |
| अन्यथा हि महादानं          | ४६    | २०   | आलोकेनैव सन्ताप               | ३३         | ३१   |
| अन्यायेनाऽऽगतं दत्तं       | ५२    | ૭૫   | आहारवस्त्रपात्रादि—           | ५५         | १०८  |
| अन्येऽप्यदृश्यसादृश्या—    | ४     | ४१   | आहाराद्यं भवति ददता           | १७         | ٧    |
| अन्ये ग्रुच्चैव परितापित-  | ४४    | ४    | इति गुरुजनं भक्त्या-          | ९          | ४४   |
|                            | ३४    | 80   | इत्थं कदर्थनमनेकविधं          | १४         | 80   |
| अपनीतेऽपनीतं वा            | १२    | १५   | इत्थं मोहादिदोषेण             | २३         | 8    |
| अपात्रबुद्धि ये साधी       | ५४    | १०६  | इदमशेषगुणान्तरसा <b>धन</b>    | ३४         | ३९   |

| पद्यादिः                           | षृष्ठ | पद्य | पद्यादिः                          | पृष्ठ | पद्य |
|------------------------------------|-------|------|-----------------------------------|-------|------|
| इदं दर्शनसर्वस्व—                  | ३६    | بربر | <b>क</b> ञ्चिद्दायकमुद्दिश्य      | ५५    | ११७  |
| इदं विचिन्त्यातिविविकत-            | ३५    | ४७   | कण्ठोपकण्ठे कठिनस्तनीनां          | २१    | ४३   |
| इदं विदित्वा श्रुतसङ्ग्र <b>हे</b> | <     | ३५   | कथं युक्तमनेकान्तं                | २४    | २६   |
| इदं विमलमानसो विपुल-               | ४२    | १०७  | कन्दर्भं नष्टदर्भं                | १५    | 88   |
| इष्टं द्वेष्टि गुणाधिकं            | ३८    | . ৩६ | कन्या फलं यथोदिश्य                | ५६    | ११९  |
| इष्यते दोषलेशोऽपि                  | ५०    | ६१   | करणकारणसम्मतिभिस्त्रिधा           | ३३    | २३   |
| इह हि गृहिणां निर्वाणाङ्गं         | ४२    | १०१  | कलत्रं कुशलैर्नुणाम्              |       |      |
| इहामगर्भेषु च यान्ति जन्तवो        | १३    | ३२   | (उत्तरार्धान्तभागः)               | ર     | २६   |
| इहैव निन्द्याः शिष्टानां           | ३५    | ४६   | कलयति कलाः साकल्येना-             | ३७    | ६७   |
| <b>ई</b> र्घ्याविषाद[विष]मै        | ४     | ४४   | कल्प्यं योग्यं तु साधूनां         | ५२    | ७६   |
| डक्तं चेत्सेन्न (१) वा साधु        | ५ ३   | ९१   | कल्याणकलापकारणं                   | દ્    | ११   |
| उच्छिद्यमानो यत्नेन                | २९    | ८१   | <b>क</b> ल्याणसम्पदखिलाऽपि        | २०    | 38   |
| उज्जासयन्तो जाडचस्य                | ३३    | २९   | कल्याणहेतुस्तदभूदमीषां            | ४६    | २३   |
| उत्पत्त्यनन्तरं नष्टे              | २४    | २८   | कान्तमेकान्तः सर्वे-              | २४    | २०   |
| उत्पद्यन्ते विपद्यन्ते             | २४    | २३   | कान्ता नितान्तकुपिता              | १८    | १०   |
| उत्सर्गेणापवादेन                   | ५६    | १२०  | कान्ताप्रसादनविधि <b>प्र</b> मुखे | १८    | ११   |
| उद्ग्रतारुण्यजुषां च योषितां       | १३    | ३०   | कान्तो जिनैरनेकान्तो              | २४    | २२   |
| उदन्यया दुःसहयाऽशनायया             | १४    | ३६   | कालादिदोषात् केषाञ्चिद्           | ३५    | ४४   |
| उदानन्दाश्रि(क्षि)णी बिभ्रन्       | C     | ३७   | कालेन ता एवं पदार्थमात्राः        | ४२    | १०४  |
| उदारतोपकारेच्छा -                  |       |      | कालोचितं साधुजनं त्यजन्तो         | ३५    | نره  |
| (उत्तरार्घादिभागः)                 | ५५    | ११४  | काष्टोपलादिं गुरुदेवबुद्धया       | ३५    | ४९   |
| एकचित्तेव वित्तेषु                 | २     | २३   | किञ्च धर्माद्यनुष्ठानं            | २५    | ३३   |
| एकच्छत्रं ददात्येको                | १२    | १८   | किञ्च वेदो निजं नार्थं            | २३    | १३   |
| ए <b>कजन</b> कादिजनितौ             | २६    | ४८   | किञ्चागमो विधिनिषेधविधा-          |       |      |
| एकं पापं देयभावेऽप्यदानं           | ५५    | ११५  | यकोऽत्र                           | ४९    | ५६   |
| एकं वस्तु वितीर्यमाण-              | १८    | १५   | किञ्चाविवादविषयो<br>-             | २७    | ५९   |
| एनांसि योंऽह्रिरजसाऽपि             | ३४    | ३ ५  | किञ्चिच्छुमं कल्यम-               | ५ ३   | 66   |
| एवमादिमलङ्का <b>रं</b>             | २२    | ४८   | किञ्चित्प्रकाशपटवो बहवोऽपि        | ३ ३   | २८   |
| एवं कृत्वा कारियत्वा यतीना-        | ५०    | ५९   | किञ्चोपदेशेन विनाऽपि भक्तः        | ५ इ   | ९२   |
| एवैविधसिद्धान्तात्                 | २८    | ७ २  | किन्तु दानान्तरायस्य              | ४५    | ٠ ج  |
| एवंविधस्याप्यबुधस्य वाक्यं         | ५१    |      | कि कि तैर्न कृतं                  | ३०    | ९६   |
| <b>एवंविभानि</b> पात्राणि          | ३९    | ८१   | कि व्याधिबाधाः साधूनां            | ५.१   | ७२   |
| एष्ट्रव्यमित्थमेवेदं गुर्वादेरपि   | ४६    |      | कुर्वाणा गीर्वाणा                 | 6     | ३२   |
| ,, मध्य <del>स्</del> थैः          |       | ९५   | कुर्वाणा निर्वहणं                 | २९    | ८४   |
| औदार्यं वर्य पुण्य-                | 48    | १०२  | कृष्यादिकर्म बहुजङ्गमजीवघाति      | १ ५०  | ६२   |

| पद्यादिः                            | पृष्ठ        | पद्य | पद्यादिः                     | व्रष्ट       | पद्य |
|-------------------------------------|--------------|------|------------------------------|--------------|------|
| कृष्यादि कुर्वन्ति कुदुम्बहेतोः     | ४७           | ३१   | जन्तूपघातजनितो               | १४           | ४१   |
| कैलासः किल रावणेन तुलितो            | ३            | ३८   | जनम पुरुषार्थरहितं           | १२           | १०   |
| क्रीडाधामेव धर्मस्य (उत्तराधीव      | <del>-</del> | •    | जन्मशतैरपि शक्यं             | 9            | 80   |
| भागः)                               | १            | २३   | जन्माभिषेकादिमहं जिनानां     | ४७           | ३६   |
| क्लेशापहं सपदि सुन्दर—              | ३१           | રૂ   | जरामरणवर्जितं                | ४            | ४६   |
| क्यचित् त्रयं द्वयं क्वापि          | ३२           | १४   | जायन्ते च यतीनां             | 6            | ३३   |
| क्षणेन दातरि क्षीणे                 | २५           | २९   | जिनागमे येऽनधिगम्य सम्यग्    | . ४४         | १    |
| ख्यातं मुख्यं जैनधर्मे प्रदानं      | لولو         | ११६  | जीवादिकमपि तत्त्वं           | २५           | ३८   |
| गणिते धर्मकथायां                    | २९           | ८७   | जीवितब्यादपि श्रेष्ठं        | १२           | १३   |
| गजवजस्येव दिशागजेन्द्राः            | ३१           | 9    | जैनं प्रभावयति शासन-         | ३४           | ३३   |
| गुणगौरवनाशकारण                      | १०           | ५२   | शानदानं समीहन्ते             | १३           | २२   |
| गुणदोषौ तु सञ्चिन्त्य (उत्तरार्घा-  |              |      | ज्ञानमेकमनेकेषा              | ६            | १८   |
| दिभागः)                             | ५६           | १२१  | ज्ञानस्य कश्चिदपरो           | १०           | ५ ३  |
| गुणानुरागितैवं स्याद्               | ५५           | ११३  | ज्ञानस्य लीलायितम्           |              |      |
| गुरुजनमुखे भक्त्या                  | C            | ३६   | (उत्तरार्धान्तभागः)          | १०           | ५४   |
| गुरुदेवयोः स्वरूपं                  | २८           | . ৩८ | ज्ञानस्याद्यं दानमत्रानिदानं | ધ્           | २    |
| गुरूपकारः शक्येत                    | 9            | ४६   | ज्ञानाधिको वरतरः             | ३३           | ३२   |
| गृह्णन्नामापि नामेह                 | ३२           | १८   | ज्ञानाभ्यासो गुरुजननुति—     | ११           | ४    |
| गेहे समागते साधा-                   | ३६           | ५२   | ज्ञाने सति भवत्येव           | 38           | ३६   |
| प्रहिष्यन्ति न वाते तु              | ५ ३          | ९०   | ज्ञानोत्तमं किमपि किञ्चन     | ३३           | २५   |
| ग्रहीतुं नाम केनापि                 | ५१           | ६९   | ज्ञानोपश्रमोपचया-            | २८           | ६७   |
| ग्रामं क्षेत्रं वाटिकां वापिकाढ्यां | ४८           | ३९   | ज्ञेयं ज्ञात्वा ज्ञानतो      | ६            | . १० |
| प्रेवेयं ग्रीवायां                  | २१           | ४२   | ज्यायः पात्रं श्रेयश्चित्तं  | ३३           | २४   |
| ग्लानादीनां पुनरवसर-                | ४२           | १०२  | ततस्ततं सुखं भुक्त्वा        | ५१           | ६५   |
| चतुर्दशाद् गुणस्थानात्              | ५५           | ११०  | ततो गुरुणां चरणाम्बुजं       | 9            | ४८   |
| चारित्रं दर्शनं ज्ञानं              | ३२           | १३   | ततोऽतीतादिकानन्त—            | २४           | १६   |
| चारित्रिणस्तृणमणी गणयनित            | ३६           | ५७   | तत्रास्ति कर्म चित्रं        | २६           | ४६   |
| चिन्तानुवर्ती सर्वत्र               | 9            | ४२   | तथा च करूप्ये सत्येव 🕟       | ५२           | ७८   |
| चित्रेऽपि लिखितो लिङ्गी             | ३२           | १५   | तथापि किञ्चित् कथयामि        | ४४           | પ    |
| चिरकालालीनं कल <sup>.</sup>         | २८           | 86   | तथा लभेताविकलं जनः फलं       | <b>રૂ</b> પ્ | 8    |
| चिरायुस्तारुण्यं (उत्तरार्घादि-     |              |      | तदेतद्धर्मसर्वस्वं           | ११           | ९    |
| भागः)                               | १            | १७   | तद्धर्मसाधनमिदं ददता—        | ų            | ૭    |
| चैत्यस्य कृत्यानि विलोकयन्तो        | ४९           | ४६   | तनीयांसस्तीब्रै—             | ३९           | 60   |
| <b>जग</b> ज्जनितविस्मयं             | ४            | ४२   | तन्नास्ति यन्न विहितं        | २०           | ३५   |
| जन्त्नां जीविते दत्ते               | १२           | १४   | तर्कव्याकरणाद्या             | २९           | ८५   |

| पद्यादिः                        | पृष्ठः | पद्य         | पद्मादि                         | पृष्ठ      | पद्य            |
|---------------------------------|--------|--------------|---------------------------------|------------|-----------------|
| तस्मादुपगन्तन्यः                | २५     | ३५           | देवागमगुरुतत्त्वं               | <b>२</b> ८ | ७७              |
| तरमान्महान्तो गुणमाददन्ता       | ३२     | १७           | देवादिकृत्यरहिणो गृहिणः         | 40         | ५८              |
| तारका इस भूयांसः                | ३ ३    | २७           | देशं कालं पुरुष—                | ५३         | 68              |
| ताणै पाणै भक्तिपूर्णाः कुटीरं   | १९     | २२           | देशान्तरादाबुत्पन्नाः           | २३         | ٩               |
| ताल्वादिहेतुब्यापार             | २३     | ६            | दौर्गत्यं यदुदात्तचित्त         | २७         | ५४              |
| तीर्थस्य मूलं मुनयो भवन्ति      | ४१     | ९९           | द्रविणं विश्राणयता—             | 96         | १२              |
| तीर्थं ज्ञानं देवता नोपकुर्यात् | ३२     | ११           | द्रविणं साधारणमुरु-             | २९         | ८३              |
| तीर्थे यद् मन्या भवजलनिघे       | ४१     | १००          | द्रव्यस्तवप्रधानो               | ४७         | ३४              |
| तीर्थीन्नतिः परिणतिश्च          | ५४     | १०३          | द्रव्यस्तवे भवति यद्यपि         | ४९         | ५३              |
| ते धन्या धनिनस्त एव             | ३०     | ९५           | द्रव्यानुयोगः सकलानुयोग-        | २९         | ८६              |
| तेन कृत्यं कृतं सर्वं           | २०     | २९           | द्वात्रिंशत्सहस्त्रैः           | ą          | ३९              |
| त्रिभुवनमिदं व्याप्तं चित्रै-   | ३६     | ५९           | <b>ध</b> र्मकार्येऽपि ये व्याजं | ४१         | ९६              |
| तुस्यनित मोहपाशा                | ૭      | २३           | धर्मसत्रं गुणक्षेत्रं           | १९         | <b>ર</b> પ      |
| द्द्ति सति कदाचि-               | 80     | ९०           | धर्मस्य निर्मलिधयामथ            | ų          | ?               |
| दन्दह्यन्ते कृपाऽपात्रं         | 88     | <b>રૂ</b> પ્ | धर्म कुर्वनित रक्षनित           | ३२         | <b>२</b> २      |
| दरिद्रो दुर्भगो दुःस्थः         | १५     | ४५           | धर्म विद्युद्धमधिगच्छति         | <b>२८</b>  | <u> </u>        |
| दर्शनचारित्रादे-                | १०     | ५ १          | धर्माधर्मी सुखदुःख—             | २७         | ६०              |
| दर्शनं प्रथमकारणमुक्तै          | ३४     | ३८           | धर्मारम्भरतस्य रज्यति जनः       | ४९         | 40              |
| दहति मदनवह्नि                   | ૭      | २२           | धर्मार्थकाममोक्षाणां            | 6          | ₹ <i>४</i>      |
| दहनदम्भनवाहनदोहनै-              | १४     | ३४           | धर्मास्तिकायमुख्यं              | २६         | ४ ५             |
| दानं तु निर्गुणेभ्यो            |        |              | धर्मेण चाखिलसुखानि              | પ          | ક<br>દ્         |
| (उत्तरार्घादिभागः)              | ५५     | 009          | धर्मे स्थैर्यं स्यात् कस्यचि-   | 48         | १०१             |
| दानं द्वितीयमभयस्य              | ११     | १            | न च भगवतोऽस्ति किञ्चन           | २५         | ४२              |
| दानं निदानं यदि पातकानां        | ४५     | १७           | न चेयं क्वापि सिद्धान्ते        | ५३         | ९३              |
| दानाभावे भवति गृहिणां           | ५६     | १२४          | न दद्यात् पापिनोऽन्याऽपि        |            |                 |
| दायादा आददन्ते                  | 80     | 60           | (उत्तरार्घादिभागः)              | ५६         | ११८             |
| दारिद्रयं विदुषां विप           | २६ ं   | ५३           | ननु वेदस्य कर्तारं              | २३         | ११              |
| दिशन्त्येते मोहान्न खलु         | ४५     | 4            | न मिथ्यात्वात् प्रमादाद्वा      | ४९         | ५१              |
| दीक्षाऽऽदानं गुरुपद्युगा-       | ११     | 6            | नयविनयादिविभूषित—               | २७         | ५६              |
| दीनादीनामपि करुणया              | ४३     | १०८          | नरोत्तमं निराकृत्य              | २४         | १५              |
| दीप इव शब्दविद्या               | २९     | ८९           | न वीतरागादपरोऽस्ति देवो         | ३८         | 90              |
| दुरापमिदमुञ्चकैस्त्रय-          | 80     | ८६           | नश्यन्ति मलतापाद्याः            | २२         | 40              |
| दूराकारितभूरिलोकनिकरां          | २२     | 48           | न सन्ति येषु देशेषु             | ३२         | ٠<br><b>૨</b> १ |
| दृष्ट्वाशिष्टजनप्रवृत्तिमधुना   | ५ ६    | १२३          | नानादुःसहदुःखदूनमननो            | १३         | २९              |
| देवकर्णयुगले तु कुण्डले         | २१     | ४१           | नानारूपाणि कर्माणि              | ३२         | १६              |

| पद्यादि:                       | पृष्ठ | पद्य  | पद्यादिः                        | पृष्ठ      | पद्य       |
|--------------------------------|-------|-------|---------------------------------|------------|------------|
| नाप्युत्तरारम्भभवोऽपि दोषो     | ४६    | १९    | पूज्यन्ते श्रुतशालिनो           | 6          | ३१         |
| नामुक्ते वछमे मुङ्क्ते         | ર     | ३२    | पूर्वार्जितोर्जितशुभेन भवन्ति   | ₹ .        | 80         |
| नाभेयादिभिरन्यजन्मनि मुने-     | ५१    | ६४    | पूर्वापराविरुद्धं               | २४         | २१.        |
| नामापि साधुलोकाना-             | ५३    | ९४    | प्रकृतिचपलं पुंसां चित्त        | ४१         | ९२         |
| नाशुभस्य फलं दानं              | ४५    | १२    | प्रक्षीणदूषणत्रातः              | २४         | १७         |
| नासिंमश्चित्तं चरति सुचिरं     | Ę     | १७    | प्रणिन्दाः सदिद्यो विदित—       | ३८         | ७४         |
| निश्चितमक्षते पात्रे           | * 8   | 96    | प्रतिष्ठितो जगन्नाथो            | <b>२</b> १ | ३८         |
| निक्षिप्ता वसती सति            | ३०    | ९७    | प्रतिसमयं प्राचीन               | <b>ર</b>   | ३६         |
| निखिलदानफलं तदिदं मतं          | १२    | २१    | प्रतं प्रबन्धेन गिरा गुरूणां    | ४६         | <b>२</b> २ |
| निखिलमेतदनेन(उत्तरार्घादि-     |       |       | प्रतं विपत्तातुपकारि किञ्चित्   | ४२         | १०३        |
| भागः)                          | ११    | ą     | प्रत्यक्षमुज्ज्वलमिदं           | 8          | ४५         |
| निदानं दैन्यस्य प्रचुरतर-      | ३८    | ७२    | प्रत्यक्षादिप्रतिक्षिप्तो       | २५         | ३२         |
| निपतितमपि किञ्चित्             | ३७    | ६१    | प्रदेशने प्रवर्तेत              | ४५         | ११         |
| निमग्रलोकं गुरलोभसागरं         | ३९    | ७७    | प्रपाय्यन्ते तप्तं              | १४         | ३८         |
| नियोगेनायोगो भवति              | 80    | 66    | प्रस्तावमासाद्य सुखाय सद्यः     | ४२         | १०५        |
| निर्जिताः सत्रवस्तेन           | ३७    | ६८    | प्रस्थास्नोः पथि वन्दारो-       | ५ ३        | ९६         |
| निर्वासङ्गमङ्गताप—             | १५    | لره ا | प्राणत्राणात् परं दानं          | १२         | १९         |
| निष्कान्तिकाले सकला जिनेन्द्रा | 88    | ৩     | प्राणेभ्यो नापरं प्रेयो         | १२         | १६         |
| निष्कान्तोऽपि त्रिभुवनविभु     | ४५    | १६    | प्राप्ते त्रये ये गमयन्ति काल   | ४१         | <b>९३</b>  |
| नि:शेषनिर्मलगुणान्तरसारहेतौ    | ३३    | ३०    | प्रायोऽपि पात्रे सुलमे न वित्तं | 80         | ૮૫         |
| निःसन्देहविपर्यासं             | २४    | २४    | प्रायोऽस्ति नैक्गुणमात्र        | ३९         | <b>ر</b> ٤ |
| नीचासनो न चासन्नो              | ९     | ३८    | प्रारम्भोऽप्येष <b>पुण्याय</b>  | ४९         | ४७         |
| नैवागमोऽस्त्यमूलः              | २८    | ७४    | प्रीतेर <b>प्य</b> प्रीति       | ર          | ३०         |
| नो जानन्ति जिनागमं             | ४४    | २     | प्रोक्तस्तुल्यः क्वापि य कर्म-  | ५०         | ૬ ૦        |
| नो माता सुतवत्सला              | 9     | ४५    | प्रोद्द <b>ें भुं</b> ण्डखण्डे— |            | •          |
| पङ्गुः पथि गच्छेदपि            | २९    | ९०    | (उत्तरार्घादिभागः)              | ₹          | ₹ ७        |
| पञ्चेनिद्रयैः सहैते            | १३    | २८    | बाघाविकलं सकलं                  | २५         | ३९         |
| पठितं श्रुंत च शास्त्रं        | ११    | ૭     | बाह्य नयं च बाह्यानां           | ४६         | <b>ર</b>   |
| परिग्रहमहाग्रहैः परिग्रहीत-    | ३८    | ७१    | बुभुक्षा च महाव्याधिः           | ५२         | ७३         |
| परो व्यामोह्यते येन            | ४६    | २७    | बोधयन्तमलबोधशालिनो              | १०         | الره       |
| पद्योरपि नरः पापः              | 6     | २८    | ब्रह्महत्यादिदें पोऽपि          | २५         | ३४         |
| पापस्यापि विलोकयन्ति           | २८    | ६९    | ब्रूषेऽथ ब्याधिबाधाया—          | ५१         | ७१         |
| पापाय हिंसेति निवारगीया        | ४७    | ₹ 0   | भक्ताद्रैभूरिभक्तै—             | २२ -       | ५ ३        |
| पापारम्भवित्रर्जनं             | 86    | ४२    | भक्तिक्यक्तिः कथमिव भवे-        | ५ इ        | ९ ३        |
| पुरन्दरः पुरन्दारैः            | १५    | 83    | भक्ति <b>र</b> चेष्जिनशासने     | ४९         | 84         |
|                                |       |       |                                 |            |            |

| पद्यादिः                       | पृष्ठ | पद्य       | पद्यादिः                       | पृष्ठ      | पद्य |
|--------------------------------|-------|------------|--------------------------------|------------|------|
| भग्नादिशृङ्गशृङ्गार—           | १९    | २१         | यन्निर्वाणे जननमरण             | १६         | ५२   |
| भव्यं वासः श्लाघनीयो निवासः    | ४१    | ९४         | यन्तृपतेः क्षपणादिष            | २६         | ५२   |
| भिन्नहेतुक एवायं               | ४९    | ४८         | यस्तीर्थकृतां सुकृती           | २१         | ४४   |
| भुवनतिलककर्पे                  | १     | १८         | यस्मात् सति निर्वाहे           | ५२         | ८६   |
| भूयांसोऽन्येऽपि कथ्यन्ते       | ५१    | ६८         | यस्यान्नपानैः सन्तुष्टाः       | ५१         | 90   |
| भोगारम्भपरिग्रहाग्रहवतां       | 80    | ९१         | यस्याभावे सर्वे                | રૂષ        | ३७   |
| भोगाः श्रीशालिभद्र—            | १८    | १४         | यावद्वर्षं ननु जिनवृषा         | 88         | ક્   |
| भोग्या योग्या साधुबन्धूपयोग्या | ₹     | ३४         | युक्तायुक्तं विवेकतुं          | २३         | ર    |
| भो जना भोजनं याव-              | ४१    | ९७         | युक्त्थागमाननुगतं              | 80         | ફપ   |
| भो भो भन्या विभाग्येदं         | १९    | २४         | ये कारयन्ति सदनं               | १९         | १९   |
| मत्यमस्तकमाणिक्यं              | २०    | २८         | ये जिनपतिभालतले                | <b>२</b> १ | 80   |
| मदनसूद्दनसुन्दरमन्दिरं         | १९    | १८         | येन येन प्रकारेण               | १५         | ४६   |
| महानुभावा भवमुत्तरीतुं         | 88    | ₹          | ये नित्यं प्राणिरक्षाप्रणिहित- | ३६<br>३६   | •    |
| महामूल्यैर्माल्यैः             | २२    | <b>ધ ર</b> | ये लेखयन्ति सक्लं              |            | ५८   |
| मिध्यात्वध्वान्तविष्कांसे      | ३३    | २६         |                                | ₹ o        | ९४   |
| मिथ्यादृष्टिश्रुतमपि           | २९    | 66         | ये ग्रूरास्ते शरण्या           | ३७         | ६५   |
| मुख्यं च धर्मस्य चतुर्विधस्य   | ४६    | २४         | ये शुणवन्ति वचो जिनस्य         | १०         | ४९   |
| मुनिमतमपि विज्ञातं             | २९    | ९२         | येषां तीर्थकरेषु भक्तिरतला     | ३६         | ५६   |
| मुनीनां ज्ञानादौ               | ५४    | १००        | येषां यत्र समुत्पत्ति—         | १४         | ४२   |
| मुष्णाति विषयतृष्णां           | ৩     | <b>२०</b>  | यो जिनभुजयोर्भक्त्या           | २१         | ४७   |
| यज्जायन्ते जन्तवो जातु जातौ    | 8     | ्र०        | यो दिशति मुक्तिमार्गे          | દ્         | १५   |
| यज्जीवलोके लोकाना-             | १४    | ३३         | योऽपि क्वचिदपि समये            | ५२         | ८४   |
| यतिपतिभिरसङ्गैः                | ३९    | ८४         | यो बोद्धा श्रद्धालुः           | २८         | ७६   |
| यथा तपस्तथा शीलं               | ४५    | १५         | यो यस्येह विरोधी               | २७         | ६६   |
| यथा पूर्व तथा पश्चाद्          | 9     | ४३         | रक्तो विक्त निराचारं           | २३         | ३    |
| यथा प्रत्यक्षतः सिद्धं         | २४    | २७         | रचयति प्रचुरं रुचिरं चिरं      | ३८         | ७३   |
| यथैधांसि समिद्धोऽमि—           | દ્    | १२         | रजतस्थालिस्थापित-              | २६         | ४९   |
| यत् किञ्चनापि सङ्घे            | ३१    | ં પ્       | रति रतेष्त्तमरूपसम्पदा         | १५         | ४८   |
| यत्नेन रत्नखचितं               | २१    | ३९         | रागादिरोगपूगा—                 | २७         | ६ ३  |
| यत्रापि नानुमानं               | २५    | 80         | राज्यं प्राज्यं ललितललना       | १२         | १ ७  |
| यदात्मानोऽतिवल्लभं             | ४१    | ९५         | राज्याभिषेककलशाविव मन्मथस्य    | २          | २९   |
| यदि वाऽधिकृत्य साधुं           | ५२    | ८५         | रात्रिन्दिवं नृदिवधामनि        | 8          | ४३   |
| यदुत्पाद्यः पदार्थी हि         | २३    | ૭          | रामाणां नयने पयोजजयिनी         | ३ ७        | ६२   |
| यद्भीतितो हरिमनङ्गमनङ्गशत्रुं  | २     | ३१         | रोचिष्णुरत्नचयनिर्मित          | २०         | ३०   |
| यद्यद्य दुःषमादोषा             | ३५    | ४२         | <b>ल</b> ज्जालङ्कारसारं        | २          | २७   |
| यद्यन्यदा न क्रियते तथापि      | ४२    | १०६        | ललना लोक्यते लोके              | ર          | २४   |
| प्यद्वा न्यायागतं करूप्यं      | ५२    | . 99       | <b>ल्लितललनालीलालापै</b> —     | ३७         | ६३   |

## वानादिप्रकरण

| पद्यादिः                            | पृष्ठ | पद्य       | पचादिः                            | द्रष्ठ     | पद्य |
|-------------------------------------|-------|------------|-----------------------------------|------------|------|
| लाभविकलं वणिज्यं                    | ११    | ષ          | विश्वं येन वशीकृतं                | ३८         | ७५   |
| लिङ्गागमविगमे यो                    | २८    | ७३         | विषधरशिरोरत्नं यत्नं              | ३७         | ६४   |
| लेखवाहोऽपि भूपस्य                   | ३२    | १९         | विषयोऽस्य सर्वजीवा                | १३         | २६   |
| लोकद्वयेऽभिल्षता                    | لر    | ९          | वेदकर्तृपरिज्ञातृ                 | २३         | १२   |
| लोकेऽपि रूपके दत्ते                 | لر    | 6          | व्याकरणालङ्कार—                   | २९         | ९१   |
| लोकेऽपि इलोकादौ                     | २६    | <b>ጸ</b> ጸ | •याख्यानादन्यदाप्येषा <u>ं</u>    | ९          | 88   |
| लोकोत्तरे गुणगणे बहुमानबुद्धिः      | ४९    | ५४         | ब्याख्येयमेवमेवे <b>दं</b>        | ५२         | 68   |
| लोकोऽपि सत्यवादं                    | २५    | ४१         | <b>श</b> मीपशमसमुत्थं             | २७         | ६४   |
| लोभकोघाँचः प्राणनाशेऽप्यसत्यं       | ३६    | ६०         | शास्त्रनेत्रविहीनो हि             |            | २७   |
| लोभादिहेतुकः पापा-                  | ४९    | ४९         | शास्त्राञ्जनेन जनितामल            | ৩          | २४   |
| वचो ऽप्यरोषमे तेषां                 | ४५    | १४         | शीलं कुलमकलङ्कं                   | २७         | ५५   |
| वचो विचार्यमाणं                     | २३    | ų          | शीलं कुलं कुशलतां                 | १७         | 6    |
| वदतु विश्वदवर्ण                     | ११    | દ્         | ग्रुभः ग्रुभानुबन्धी तु           | ४९         | ५२   |
| वन्दनादिगुणानेता—                   | ५४    | ९९         | शुभे कृत्ये कृते पूर्वैः          | ४५         | १३   |
| वपुरिव वदनविहीनं                    | ११    | ર          | ग्रुश्रूषा धर्मरागो जिनगुरु       | ३४         | ₹ ७  |
| वस्त्रादिदानमात्रेऽपि               | ३५    | ५१         | शूरः शुचिः सुवचनो                 | २६         | ५१   |
| वहन्ति चेतसा द्वेषं                 | ३५    | ४५         | द्यरः सुरूपः सुभगोऽस्तु           | १७         | 8    |
| वह्निप्लुष्टं कौञ्चिकश्चोज्जयिन्यां | ५१    | ६६         | शृङ्गारस्येव भृङ्गारो             | . 8        | २२   |
| , वाचकमुख्योऽप्याख्यत्              | દ્    | 88         | श्रद्धालुः कि श्राविका न श्रुता व | षा ५१      | ६७   |
| विगुणस्य पुरस्कारं                  | २७    | ५८         | श्रीखण्ड <b>कुङ्कु</b> मरसा—      | २२         | પ શ  |
| विज्ञप्तिः सा भवतु भविनां           | ४६    | 26         | श्रीवर्द्धमानमुनिपुङ्गवपादपूजा-   | ४९         | ષ્ષ. |
| विज्ञाय किमपि हेयं                  | २९    | ९३         | श्रीवरसमतिविशाले                  | २१         | ४५   |
| वित्तं वितीर्णं विस्तीर्णे          | ३१    | ৩          | श्रीसङ्घतः स भवतीति               | ₹ १        | ર    |
| विदन्ति न हि वेदानां                | 8     | १९         | श्रीसङ्के परिपूजिते               | ₹ <b>१</b> | ४    |
| विधिरीत्सर्गिको वाऽय-               | ५२    | ७९         | श्र्यन्ते श्रुतिनोऽश्रान्तं       | C          | ३०   |
| विधीयते गुणः गुद्धः                 | ५६    | १२२        | शाच्या सुलन्धजन्मानः              | 6          | २९   |
| विनयविहीनं शिष्यं                   | १२    | १२         | सकलरोगजराविकला जना                | १५         | ४७   |
| विनाऽपि चक्षुषा रूपं                | ૭     | २६         | सगुणो निर्गुणोऽपि स्याद्          | ५५         | 112  |
| विनाशे प्राणिनोः सद्यो              | २५    | ३०         | सङ्घोऽनयः स्फुरदनर्घ—             | ₹ ₹        | १    |
| विपाट्यन्ते चित्रै-                 | १४    | ३९         | सज्ज्ञानलोचनमिदं                  | ৩          | २५   |
| विभवविकलो विलासी                    | १२    | ११         | सत्तारुण्यं तारलावण्यपुण्यं       | ą          | ३६   |
| वियोगदौर्भाग्यदरिद्रताब्यथां        | २०    | ३२         | सत्पुरुषाणां मध्ये                | २₹         | ३ ७  |
| विल <del>ख</del> दतुलमोदं           | ৩     | २१         | सत्यङ्कारापितः स्वर्गे            | २०         | ३३   |
| विलोक्य साधुलोकं यो                 | ३६    | ५४         | सत्यं चेद् भवतां प्रियं           | 16         | १६   |
| विश्वि कामदुघा सुरभी ग्रुभा         | ३९    | ८२         | ् सदाम्यस्तां प्रौढां             | ₹ %        | ७९   |

| पद्यादिः े                   | वृष्ठ      | पद्य       | पद्यादिः                  | पृष्ठ      | पद्य       |
|------------------------------|------------|------------|---------------------------|------------|------------|
| • •                          | २०         | <b>३</b> १ | साधवो दुःषमाकाले          | ५५         | १११        |
| सद्रीतिका-रजत-दन्तमयीं       |            | •          | साघुश्चरित्रहीनोऽपि       | રૂપ        | ४१         |
| सन्त्यज्य पृज्यं जननीजनादिं  | ४७         | ३२         |                           | <b>३</b> २ | <b>१</b> २ |
| सन्धार्याः सपरिच्छदाः        | २९         | ८२         | साधूपदेशतः सर्वी          | •          |            |
| समग्रसद्गुणग्राम-            | १८         | ९          | सीदनित पश्यतां येषां      | ५४         | १०४        |
| समग्रसंशयग्राम-              | २४         | १९         | सीदन्तो यतयो यदप्यनुचितं  | ५४         | १०५        |
| समस्तः पूजितः सङ्घः          | ₹ <b>१</b> | 6          | सुन्दरं मन्दरोदारं        | १९         | २०         |
| समीहमानैः स्वपरोपकारं        | દ્         | १६         | सुब्यक्तफल्ठं पापं        | २८         | 90         |
| समेऽपि व्यापारे              | २६         | ५०         | सौभाग्यं गुरुभागधेयसुभगा- | २          | २५         |
| सम्पत्त्यभावदशनादि दातुं     | १३         | २४         | स्थानोपयोगात् साफल्यं     | 86         | ४३         |
| सम्पद्यते मृतापत्या          | १३         | <b>३</b> १ | स्नात्रं जगत्त्रयपते—     | २२         | ४९         |
| सम्प्राप्य ये नरभवं जिन-     | 40         | 40         | स्पर्शनं सपदि सम्पदां पदं | १८         | १३         |
| सम्मुखीनोऽग्रतः पृष्ठे       | 9          | ३९         | स्याज्जातरूपजातो          | २६         | ४७         |
| सर्वज्ञो हृदये यस्य          | ३२         | २०         | स्वपरोपकारनिपुणाः         | * <b>3</b> | ३५         |
| सर्वज्ञो हृदि वाचि तस्य वचनं | ५५         | १०९        | स्वयं च सर्वं गृह्णन्ति   | ४६         | २६         |
| सर्वत्र चास्ति न्यायोऽय-     | ५२         | 60         | स्वयं सङ्करूप्य जल्पन्तो  | २४         | १४         |
| सर्वपुरुषार्थसिद्धे –        | લ          | ४          | स्वर्गीदिमुख्यसुखसम्प-    | १७         | ₹          |
| संयमभाजो जनजनित—             | २७         | ६१         | स्वर्गापवर्गसुखसम्पदियं   | १६         | ५ ३        |
| संसारसागरे घोरे              | ४८         | 88         | स्वर्गीपवर्गसोपानं        | १९         | २६         |
| सातिचारचरित्रश्च             | ३५         | ४३         | स्वर्विषयभुक्तिभूर्जं     | २१         | ३६         |
| साधर्मिकेभ्यो भरतेन दत्तं    | ४८         | ३८         | हरिहरप्रमुखं ससुरासुरं    | 36         | ६९         |
| साधवो जङ्गमं तीर्थं          | ३२         | १०         | हर्में रम्ये तीर्थनाथस्य  | १९         | ₹७         |
|                              |            |            |                           |            |            |

