

## पंडित सुखलालजी (ऑगस्ट: १९५६)

# દર્શન અને સિંતન

### પાંડેત સુખલાલજીના ગુજરાતી લેખાેના સંગ્રહ

પુસ્તક–૧



#### : પ્રકાશક :

## પંડિત સુખલાલજી સન્માન સમિતિ ગુજરાત વિદ્યાસભા, ભદ્ર અમદાવાદ−૧

#### સંપાદક-મંડલ

શ્રી. દલસુખભાઈ માલવણિયા (મુખ્ય સંપાદક)

શ્રી. પં. બેચરદાસ જીવરાજ દાેશી

શ્રી. રસિકલાલ છેાટાલાલ પરીખ

શ્રી. ચુનીલાલ વર્ષમાન શાહ

શ્રી. ખાલાભાઈ વીરચંદ્ર દેસાઈ 'જયભિખ્ખુ

[ ગ્રંથ પ્રકાશનના સર્વ હક્ક જૈન સંસ્કૃતિ સંશાધન મંડળ-બનારસ-ને સ્વાધીન, ]

બિ. સં. ૨૦૧૩ : વીર નિ. સં. ૨૪૮૩ : ઈ. સ. ૧૯૫૭

#### ગૂલ્ય : બે પુસ્તકાના શ. ૧૪-•

#### પુસ્તક–પ્રાપ્તિ–સ્થાન

(1) જૈન સંસ્કૃતિ સંશાધન મંડળ, F/3, B. H. U., અનારસ (હત્તર પ્રદેશ)
(૨) ગુર્જર ચંચરત્ન કાર્યાક્ષય, ગાંધી રસ્તો, અમદાવાદ (ગુજરાત)
(૩) શ્રી મુંબઈ જૈન યુવક સંઘ, ૪૫-૪૭, ધનજી સ્ટીટ, મુંબઈ-૩

પ્રકાશક : શ્રી. દલસુખભાઈ માલવણ્યિા, મંત્રી, પંડિત સુખલાલજી સન્માન સમિતિ, ગુજરાત વિદ્યાસભા, ભદ્ર, અમદાવાદ-૧.

સુદ્રક : શ્રી. મણિલાલ છગનલાલ શાહ, નવપ્રભાત પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, ધીકાંટા રાેડ, અમદાવાદ,



સંપાદકીય નિવેદન

विद्वस्वं च रुपस्वं च, नैब तुल्यं कदाचन। स्वदेशे पुञ्चते राजा, विद्वान् सर्वत्र पुज्यते॥

**વિભૂતિપૂજા** એ દુનિયાના દરેક દેશને માટે આવસ્યક કાર્ય છે. સમયે સમયે દેશની મહાન વિબ્રૂતિઓને! આદર–સત્કાર થતે! જ રહે છે; અને તે પ્રજાજીવનની જાગૃતિ અને જીવનવિકાસનું ચિક્ષ છે.

જે વિમૂતિનું સન્માન કરવા માટે અમે આ ગ્રન્થરત્ન પ્રગટ કરીએ છીએ તેઓ કેવળ જૈતાની કે ફક્ત ગ્રુજરાતની જ આદરપાત્ર વ્યક્તિ છે.એલું નથી; તેઓ તો આખા દેશની વિદ્યાલિમૂતિ છે. અને એમનું સન્માન એ ભારતની ભારતીદેવીનું સન્માન છે.

પંડિતશ્રી સુખલાલજી સંધવી તા. ૮-૧ર–૫૫ના દિવસે પોતાના જીવનનાં ૭૫ વર્ષ પૂરાં કરવાના હતા. એટલે આખા દેશ તરફથી એમનું સન્માન કરવાના વિચારથી અમદાવાદમાં તા. ૪–૯–૧૯૫૫ના રાજ ' પંડિત સુખલાલજી સન્માન સમિતિ 'ની રચના કરવામાં આવી અને નીચે મુજબ સન્માનની યેાજના ધડવામાં આવી ઃ—

(૧) પંડિત સુખલાલજીના સન્માનાર્થે અખિલ ભારતીય ધારણે એક સન્માનનિધિ એકઠાે કરવા.

(૨) આ સન્માનનિધિમાંથી પંડિત સુખલાલજીના લેખાના એક સંગ્રહ બહાર પાડવા.

(૩) તે જ નિધિમાંથા, આગામી ડિસેમ્બર માસ બાદ, મુંબઇમાં, ચાેગ્ય સમયે, પંડિત સુખલાલજી અંગે એક સન્માનસમારંભ ચાેજવા.

( ૪ ) બાકી રહેલ સન્માનનિધિની રકમ, ઉપર જણાવેલ સન્માનસમાર ંભ પ્રસંગે, પંડિતજીને અર્પથ્ કરવી.

(પ) ઉપર જણાવેલ કાર્યને પાર પાડવા માટે અમદાવાદ ખાતે એક

પંડિત સુખલાલજી મંખ્યસ્થ સન્માન સમિતિ ઊભી કરવી અને તેનું મુખ્ય કાર્યાલય વ્યમદાવાદમાં રાખવું.

( ૬ ) આ જ હેતુ પાર પાડવા માટે મુંબઇ, કલકત્તા તેમ જ્યાં જ્યાં જરૂર જણાય ત્યાં ત્યાં એક એક સ્થાનિક સમિતિ ઊભી કરવી અને આ સ્થાનિક સમિતિના સર્વ સબ્યોને મધ્યસ્થ સમિતિના સબ્યો લેખવા.

( ૭ ) આવી સ્થાનિક સમિતિ ન જીભી કરવામાં આવેલ હેાય તેવા સ્થળની વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓને પણુ મધ્યસ્થ સમિતિમાં સામેલ કરવી.

આ સમિતિના પ્રમુખપદે લાેકસભાના સ્પીકર માનનીય શ્રી ગણેશ વાસુદેવ માવળંકરની વરણી કરવામાં આવી હતી. અને શ્રી. માવળંકરના સ્વર્ગવાસ પછી ભારતના વેપાર–ઉદ્યોગ ખાતાના પ્રધાન માનનીય શ્રી. મારારછ-ભાઈ દેસાઈ સમિતિના પ્રમુખ વન્યા છે.

સન્માનની યેાજનાની ય્લીજી કલમતે મૂર્લરૂપ આપવા માટે સમિતિતી વ્યવસ્થાપક કમીડીએતા. ૧૪–૧૦–૫૫ના રાજ આ પ્રમાણે ઠરાવ કર્યો હતે৷ :—

(૨) પંડિતજીનાં જે લખાણે৷ હિંદીમાં હેાય તે હિંદી ભાષામાં અને ગુજરાતીમાં હેાય તે ગુજરાતી ભાષામાં—એમ જીુદા જીુદા બે ગ્રંથે৷ છપાવવા.

(૨) આ ચંચના સંપાદન માટે નીચે મુજબ પાંચ સબ્યોનું સંપાદક-મંડળ નીમવામાં આવે છે અને તેમાં ત્રી દલસુખલાઈ માલવણીયા મુખ્ય સંપાદક તરીકે કામ કરશે :

(૧) શ્રી. દલસુખભાઈ માલવણિયા (મુખ્ય સંપાદક)

(૨) શ્રી. પં. બેચરદાસ જીવરાજ દાેશી

(૩) શ્રી. રસિકલાલ છેાટાલાલ પરીખ

(૪) શ્રી. ચુનીલાલ વર્ધમાન શાહ

(૫) શ્રી. આલાભાઈ વીરચંદ્ર દેસાઈ 'જયભિખ્ભુ'

(૩) ગ્રંથેા કર્યા છપાવવા તેનેા નિર્ણય સંપાદકમંડળ કરશે, અને આ ગ્રંથા તૈયાર કરવાનું જરૂરી તમામ ખર્ચ સંપાદકમંડળની ભલામણ મુજબ કરવામાં આવશે.

(૪) ગ્રંથા ડેમી આઠપેજી સાઇઝમાં છપાવવા.

(૫) હિંદી તથા ગુજરાતી બંને ગ્રંથાની બે-બે હજાર નકલા છપાવવી.

( ૬ ) સન્માનનિધિમાં આંહામાં આહા રા. ૨૫) અંકે રા. પચીશના કાળા આપે તેમને હિંદી તથા ગુજરાતી બંને પ્રંથા લેટ આપવા. આ દરાવ મુજબ ' દર્શ'ન અને ચિન્તન ' નામના આ પુસ્તકમાં પંડિતજીના ગુજરાતી લેખોના સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા છે. આ ગુજરાતી સંગ્રહ-માંના લેખા ધાર્યા કરતાં લગભગ બેગણા થઇ જવાથી એને બે ભાગમાં વહેંચીને બે પુસ્તકા કરવામાં આવ્યાં છે.

આ બન્તે પુસ્તકામાં પંડિતજીએ ગુજરાતીમાં લખવાના આરંભ કર્યો ત્યારથી લઇને તે, પાંચ માસ પહેલાં, સંવત્ ૨૦૧૩ની સાલમાં કારતક માસમાં લખેલ '' આજના યથાર્થ માર્ગ : બુદાન '' શીર્ષક લેખ સુધીનાં માટા ભાગનાં લખાણા સમાવી લેવામાં આવ્યાં છે. સંભવ છે કે, સંગ્રહવામાં નહીં આવવાને કારણે કે અખારા ખ્યાલ બહાર રહેવાને કારણે કાઇ લેખ આમાં ન આપી શકાયા હોય; પણ એવા લેખાની સંખ્યા બહુ માટી નહિ હોય.

આ સંગ્રહમાં આટલી સામગ્રો સંગ્રહવા છતાં બે મહત્ત્વના લેખા, ગ્રંથનું કલેવર બહુ વધી જાય તે કારણે, આમાં નથી આપી શકાયા. એ બે લેખો તે 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'ની અને 'સન્મતિતર્ક'ની વિસ્તૃત પ્રસ્તાવનાઓ છે. આ બંને પુસ્તકા અત્યારે ઉપલબ્ધ છે એટલે જિત્તાસુઓ એ એમાંધી મેળવી શકશે.

પંડિતજીએ આત્મનિવેદન, પ્રવાસવર્ણું ક કે વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓનાં સંભારણા રૂપ સામાન્ય જનસપૂદ્ધને રસ પડે એવા વિષયેા; સામાજિક, ધાર્મિંક કે રાષ્ટ્રીય પ્રશ્નોની છણાવટ કરીને સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય લાકસેવકને માર્ગદર્શક થઈ પડે એવા વિષયા: અને સાહિત્ય, દર્શન કે તત્ત્વજ્ઞાનને સ્પર્શતા વિદ્દદ્માગ્ય ગઢન વિષયા- એમ જીદા જીદા વિષયા ઉપર ખહાળા પ્રમાણમાં લખ્યું છે. એટલે એ બધાં લખાણાનું પૃથક્કરણ કરીને આ પ્રંથમાં એને આ પ્રમાણે સાત વિભાગામાં વહેંચવામાં આવ્યાં છે: (૧) સમાજ અને ધર્મ; (૨) જૈનધર્મ અને દર્શન; (૩) પરિશાલન; (૪) દાર્શનિક ચિંતન; (૫) અ<sup>દ્ય</sup>; (૬) પ્રવાસ-કથા અને (છ) આત્મનિવેદન.

આ સંગ્રહમાંના મેટા ભાગના લેખાની નીચે, એ કપાંથી ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે એ સ્થળ–નિર્દેશ કરવામાં આવેલ છે; છતાં કેટલાક લેખાની નીચે આવેા નિર્દેશ નથી આપી શકાયા, એટલે બધા જ લેખાના સ્થળનિર્દેશ અનુક્રમણિકામાં આપી દીધા છે; તેમ જ ગ્રંથને અંતે શબ્દસૂચી પણ આપેલ છે. આ લેખસંગ્રહની જેમ, પાંડેતજીનાં હિન્દી લખાણોનો સંગ્રહ '' दर્શન औર चिन्तन '' નામે, આની સાથે જ પ્રગટ કરવામાં આવેલ છે. પણ લખાણના વિસ્તાર અને વિષયના વૈવિધ્યની દર્ષિએ આ લેખસંગ્રહ વધારે સમૃદ્ધ અને વધારે રસપ્રદ છે, એમ કાંઇને પણ જણાયા વગર નહીં રહે. આ લેખસંગ્રહ જેમ ગુજરાવી ભાષાને સમૃહ કરવામાં પંડિતજીના અર્પણનું સચન કરે છે તેમ એ ગહનમાં ગહન વિષયનું પણ સફળતા પૂર્વક નિરૂપણ કરવાની ગુજરાવી ભાષાની ક્ષમતાનું દર્શન કરાવે છે.

આ ગ્રંથા જોઈને રખે કાઈ એમ માની લે કે પંડિતજીની સાદિસ-સાધના આટલામાં જ સમાઈ જાય છે. આ લખાણે ઉપરાંત પંડિતજીએ સમયે સમયે ભિન્ન ભિન્ન વિષયે ાઉપર કરાવેલી પુષ્કળ નોંધો, એમનાં સંસ્કૃત ભાષાનાં લખાણે અને એમણે લખેલા પંત્રોના સારા એવા સંગ્રહ પ્રગટ થવા હજી બાકી છે. અને પંડિતજીની ખરી સાહિત્ય સાધના તાે એમણે સંપાદિત કરેલા સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના પ્રાચીન ગ્રંથામાં જોવા મળે એમ છે.

પંડિતજીના સામાજિક અને ધાર્મિક લેખાનું મુખ્ય તત્ત્વ છે--મુદ્ધિ શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી સમન્વિત સુસંવાદી ધાર્મિક સમાજની રચના. વ્યક્તિના વ્યક્તિગત તેમજ સામાજિક ખન્ને પ્રકારનાં કાર્યોમાં સુમેળ હેાવેા જરૂરી છે. કેવળ પ્રવૃત્તિ કે કેવળ નિવૃત્તિપ્રેરક સાચા ધર્મ ન થઈ શકે; પરન્તુ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિના સમન્વય જ સાચા ધર્મ ખની શકે છે. જો આંતર શુદ્ધિમાં ઉપયાગી થાય તા જ ખાહ્ય આચારાતી ઉપયોગિતા છે; અન્યથા નહીં. શાસ્ત્ર અને મુદ્ધિને આધારે પોતાના લેખોમાં પંડિતજીએ આ વાતાનું જ વિશદ રીતે નિરૂપણ કર્યું છે. દાર્શનિક ક્ષેત્રમાં પંડિતજીએ ભારતીય દર્શનાના પ્રમાણ-પ્રેમય વિષય અંગે જે કંઈ લખ્યું છે તેથી એમનું બહુશ્રુતપણું પ્રમટ થવાની સાથે સાથે એમની સમન્વયદષ્ટિ અને મધ્યસ્થવૃત્તિ પણ પ્રમટ થાય છે. આ ગુણે એમનામાં કેવળ જૈન દર્શનના અધ્યયનથી જ આવ્યા છે એવું નથી; પણ ગાંધીજીના સંસર્ગ-માં રહીતે એમના જીવનથી જીવંત અનેકાન્તના જે પાઠ પંડિતજીએ લીધા છે તેનું પણ આ ફળ છે. એથી જ તા તેઓ નિરાગ્રહી બનીને, દાર્શનિક ભિન્ન ભિન્ન મન્તગ્યોની તલના કરીને, એતા સાર તટસ્થ રીતે પ્રહણ કરી શકે છે.

એ સાચું છે કે, પંડિતજીનું કાર્યક્ષેત્ર વિશેષે કરીતે, જૈન ધર્મ અને જૈન દર્શન રહ્યું છે; પણું એનાે અર્થ એવા નથી કે એમને જૈનધર્મ અને દર્શનમાં કદાગ્રહ છે; એ વાતની ખાતરી આ લેખસંગ્રહમાંના દરેક લેખ કરાવા શકે એમ છે. કાઈ પણુ વિષયતું પ્રતિપાદન કરવામાં પંડિતજીની બે ખાસ વિશેષ-તાએા બધેય જોવા મળે છે: એક છે, ઐતિહાસિક દષ્ટિ અને બીજી છે, તુલના-ત્મક દ્રષ્ટિ. આ બે દ્રષ્ટિએાને આધારે ઠાઈ પણુ વિષયનું પ્રતિપાદન કરીને તેઓ વાચકની સમક્ષ વસ્તુસ્થિતિ રજી કરી દે છે. નિર્ણય કથારેક તેઓ આપે છે અને કથારેક વાચકના ઉપર મૂકી દે છે. એટલું તે નિર્વિવાદ રીતે કહી શકાય એમ છે કે હિન્દી કે અંગ્રેજીમાં દર્શનને અનુલક્ષીને ધણું લખાયું છે; પરંતુ દાર્શનિક એક એક પ્રમેયને લઇ ને એનું ઐતિહાસિક દબ્ટિએ કમિક તુલનાત્મક વિવેચન પ્રાયઃ નથી થયું. આ દિશામાં પંડિતજીએ દાર્શનિક લેખેકાનું માર્ગદર્શન કર્યું છે—એમ કહેવામાં આવે તે એ અત્યુક્તિ નહીં લેખાય. "દાર્શનિક ચિંતન " વિભાગમાંના લેખા વાચકને આ વાતની પ્રતીતિ કરાવી દેશે.

" જૈનધર્મ અને દર્શન " વિભાગમાં પંડિતજીના જૈન ધર્મ અને દર્શનને કેન્દ્રમાં રાખીને લખાયેલા લેખા છે. એ લેખા જૈનધર્મના મર્મને તા પ્રમટ કરે જ છે; સાથે સાથે જૈન મંતવ્યાની અન્ય દર્શનાનાં મંતવ્યા સાથે તુલના પણ કરે છે. " દાર્શનિક ચિંતન " વિભાગની વિશેષતાએા આ લેખામાં પણ જોઈ શકાય છે. જૈનધર્મ અને દર્શનના વિષયમાં ગુજરાતીમાં બહુ એાઘું લખાયું છે; અને જે કંઈ લખાયું છે તે પણ પ્રાયઃ સાંપ્રદાયિક દબ્ટિએ લખાયું છે. એટલે આ લેખસંગ્રહ વાચકને નવીન દબ્ટિ આપશે એમાં શંકા નથી. આ પુસ્તકમાં પંડિતજીના ટૂંક પરિચય આપવામાં આવ્યા છે. એના જ્પરથી જ્ઞાનસાધના અને જીવનસાધના માટેના એમના પુરુષાર્થના કંઈક પરિચય મળી શકશે એમ માનીએ છીએ.

આવડાે મેટા ગ્રંથ અમારે ટ્રંક વખતમાં પૂરા કરવાના હતા. એટલે અનેક મિત્રાની મદદ ન હાેત તા આ કામ વખતસર પૂરું થયું મુશ્કેલ હતું. શ્રી. શ્રીતિસાલ મણિલાલ વારા, શ્રી. અનિરુદ્ધ જસભાઈ પરીખ અને શ્રી. કાંતિલાલ હયે આનાં ગ્રુફા જોવામાં અને શ્રી. કિશારચંદ્ર ગાપાળજી ઠક્કરે શબ્દસ્ચી તૈયાર કરવામાં મદદ કરી છે. અમદાવાદના નવપ્રભાત પ્રેસના માલિક શ્રીયુત મણિલાલ છગનલાલ શાહ અને ચંદ્રિકા પ્રેસના માલિકોએ આ ગ્રંથને વખત-સર છાપી આપ્યા છે. જાણીતા ચિત્રકાર શ્રી. શિવે આના જેકેટનું મનાહર ચિત્ર બનાવી આપ્યું છે. અમે એ સૌના આભાર માનીએ છીએ.

આ ગ્રાંથમાંના 'જીવનપથ ' સિવાયના બધા લેખા પૂર્વે પ્રકાશિત થઇ **ચુકેલા** છે. તેથી એ બધા પ્રકાશકાના અમે હાર્દિક આભાર માનીએ છીએ.

છેવટે સન્માન સમિતિના પણ અમે આભાર માનીએ છીએ કે એણે પંડિતજીનાં લખાણેાનું સંકલિત રૂપે પુનર્મુદ્રણ કરીને એમને પ્રથસ્થ રૂપે જનતાની સમક્ષ ઉપસ્થિત કરવાના અવસર આપ્યા.

અમસય તૃતીયા; } વિ.સ. ૨૦૧૩ ∫

સંપાદકેા



**૧. મંગળ પ્રવચન** ['પ્રસુહ જૈન': ૮-૧૯૪૫] ૨, મંગળ પ્રવચન { ' સુદ્ધિપ્રકાશ ' : નવેમ્બર, ૧૯૫૨ ] ૩. જીવનશિલ્પતું સુખ્ય સાધન [' જીવનશિલ્પ' : ૮, ૧૯૫૩] **૧૪** ૪. જીવનપથ [અપ્રકાશિત] l÷ પ, ધર્મ કર્યા છે ? [ શ્રી મુંબઇ અને માંગરાળ જૈન સભા, સુવર્ણ-મહાત્સવ અંક ] રર ૬. ધર્મ પ્રવાહેા અને આનુવંગિક સમસ્યાએા [ ' ધર્મોનું મિલન'ની પ્રસ્તાવના ] ૨૭ ૭. ધર્મ અને પંચ ( પર્યુવણ પર્વન વિયાખ્યાના : ૨૧-૮- ૧૯૩૦) ૩૬ ૮. નીતિ, ધર્મ અને સમાજ ( પશું પર્યું નાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૨) ૪૧ દ ધર્મ અને એના ધ્યેચની પરીક્ષા [ પર્યથણ પર્વન] વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૭ ] 26 ૧૦, ધાર્મિક શિક્ષણ ('અખંડ આનંદ' : ૧૯૫૧] €9 ૧૧. ધર્મદર્ષિનું ઊધ્લીંકરણ [ ' પ્રબુદ્ધ છવન ' : એાકટાવ્યર, ૧૯૫૫ ] ૭૨ ૧૨. પ્રવૃત્તિલક્ષી કલ્યાણમાર્ગ [ંપ્રેબ્રુઢ છવન': સપ્ટેમ્બર, ૧૯૫૪] ૭૭ ૧૩. શુલકોને [જૈન યુવક સંમેલન, અમદાવાદ, સ્વાગત પ્રમુખ તરીકના ભાષણમાંથી : ૧૯૭૫] ૮૨ ૧૪. પાંચ પ્રશ્નો [ 'ગૃહમાધુરી' : ૧ર, ૧૯૫૪ ] **4**3 ૧૫, સમ્ચગ્દષ્ટિ અને સિચ્ચાદષ્ટિ [ 'પ્રબુહ જીવન' : ૧૯–૯–૧૯૫૨ ] **૯૮** ૧૬. જૈન સમાજ : હિંદુ સમાજ [ પંડિત શ્રી. બહુન્દ્રકુમારજી ન્યાયાચાર્ય ઉપર લખેલ પત્ર : તા. ૧૮--૯-૧૯૪૯ ] १०८

[ < ]

| ૧૭. જૈન ધર્મ-જૈન સમાજ : હિંદુ ધર્મ-હિંદુ સમાજ                       |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| [ '>ેબુહ જેન' : ૧૫-૧-૧૯૪૯ ]                                         | ૧૧૪ |
| ૧૮. પુષ્ <b>ય અને પાય : એક સમીક્ષા [ '</b> પ્ર્ખુહ જૈન': ૧૫–૩-૧૯૪૭] | ૧૧૯ |
| ૧૯. શાસ્ત્રમર્ચાદા [પર્શુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને৷ : ૧૯૩૦ ]            | ૧૨૧ |
| ૨૦. શાસ્ત્ર અને શસ્ત્ર વચ્ચે શાે ફેર ? [પર્યુષણ, પર્વનાં            |     |
| વ્યાખ્યાને : ૧૯૩૨ ]                                                 | ૧૩૬ |
| ૨૧. સંપ્રદાયેા અને રાષ્ટ્રીય મહાસભા [ પર્યુષણ પર્વનાં               |     |
| વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૮ ]                                                 | ૧૪૧ |
| રર. સ્વતંત્રતાના અર્થ [ 'પ્રસુહ જૈન ': ૧-૯-૪૭ ]                     | ૧૫૩ |
| ૨૩. લાકતંત્રના સુખ્ય પાયા ['સંસ્કૃતિ': જાન્યુઆરી, ૧૯૫૪]             | ૧૫૯ |
| ૨૪. સત્તાબળ અને સત્યબળ ['પ્રસ્થાન'; આંગસ્ટ, ૧૯૫૫]                   | ૧૬૨ |
| ૨૫. સ્વરાજ્યને છઠ્ઠે વર્ષે ['પ્રશ્યાન' : આંગરટ, ૧૯૫૨]               | ૧૬૫ |
| ૨૬. સ્વરાજ્ય અને સુરાજ્ય ( 'પ્રરથાન ' ઑગસ્ટ, ૧૯૫૩ )                 | ૧૭૩ |
| .૨૭. હરિજના અને જૈના ['પ્રસ્થાન': જેઠ, ૨૦૦૬]                        | ૧૭૮ |
| ૨૮. રાષ્ટ્રીય સકાચાર અને નવનિર્માણુ ['જનકલ્યાણુ'                    |     |
| સદાચાર અંક : ૧૯૫૭ ]                                                 | ૧૮૯ |
| ૨૯. મેાન્ટીસેરી પહલિ વિશે કેટલાક વાંધા અને તે સંબંધી                |     |
| મારા વિચારા ( 'શ્રી દક્ષિણામૂર્તિ ' ઃ મે, ૧૯૨૫ ]                    | ૧૯૪ |
| ૩૦. વિચારકણિકા (શ્રો. કિ. ધ. મ.ના 'સંસાર અને ધર્મ'ની ભૂમિકા}        | २०० |
| ૩૧. શુગ સમાનતાના છે [ 'ગૃઢમાધુરી' : મે, ૧૯૫૬ ]                      | ૨૧૦ |
| જૈન ધર્મ અને દર્શન                                                  |     |
| ૧. ઇતિહાસની અગત્યતા ['જૈન'ઃ શ્રાવણ, ૨૦૦૯]                           | ર૧૫ |
| ર. ભગવાન ઝાષભદેવ અને તેમના પરિવાર [ પર્યુષણ પર્વનાં                 |     |
| વ્યાખ્યાનેા : ૧૯૪૨ ]                                                | २२० |
| ઢ. ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણુ [ '' જૈત પ્રકાશ ઃ "            |     |
| ચેત્ર, ૧૯૯૦ }                                                       | ર૩૯ |
|                                                                     |     |

૪. ભાગવાન મહાવીર : એમના જીવનને સ્પર્શાતી વિવિધ ભૂમિકાએા [ ' અખંડ આનંદ ' : જૂન, ૧૯૪૮ ] ૨૭૪

[8]

ß

www.jainelibrary.org

| પ. લગવાન મહાવીરનાે મંગળ વારસાે [ 'અખંડ આનંદ' :                                        |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| નવેમ્બર, ૧૯૪૯ ]                                                                       | ૨૮૨         |
| ૬. ભગવાન મહાવીર અને જમાલિના મતભેદનું રહસ્ય                                            |             |
| ['જૈનયુમ' : ચૈત્ર, ૧૯૮૨ ]                                                             | ર૮૯         |
| ૭. ભગવાન મહાવીરના ત્રિવિધ સન્દેશ : અહિંસા, અપરિથહ                                     |             |
| અને અનેકાન્ત ['પ્રસુદ્ધ જૈન': ૧૫−૧૦−૧૯૪૫ ]                                            | રહ્૮        |
| ં ૮. મહાવીરનેા સન્દેશ [ં પ્રઝુહ જૈન' : ૧૫-૧૦-૧૯૫૦ ]                                   | ૩૦૧         |
| <b>૯. વીરપર</b> ંપરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ [ શ્રી આત્મારામછ                            |             |
| જન્મ શતાંબદી સંઘ : ૧૯૩૬]                                                              | 303         |
| ૧૦. ભગવાન નેમિનાથ અને કૃષ્ણુ [ 'પ્ર્બુહ જૈન' :                                        |             |
| ૧૫-૧૧–૧૯૪૧ ]                                                                          | ૩૧૩         |
| ૧૧. આત્મદષ્ટિનું આન્તરનિરીક્ષણુ [ 'પ્રયુદ્ધ જૈન' :                                    |             |
| ૧૫−૧૧−૨૯૪૭ ]                                                                          | ૩૧૭         |
| ૧૨. પર્શુષણ પર્વ અને તેના ઉપયાગ [ પર્યુષણ પર્વનાં                                     |             |
| વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૦ ]                                                                   | 338         |
| ૧૩, ધર્મપર્વ કે જ્ઞાનપર્વ ['સુધાષા' : આશ્વિન, ૧૯૮૪]                                   | <b>૩</b> ૪૧ |
| ૧૪. <b>વહેમસુક્તિ</b> [ 'જૈન' પર્યુષણાંક : શ્રાવ <b>ણ</b> , ૨૦૦૨ ]                    | 388         |
| ૧૫. આપણે કચાં છીએ ? [ 'જૈન' પર્યુષર્ણાક: શ્રાવણ, ૨૦૦૩ ]                               | зхе         |
| ૧૬. મહત્પર્વ [ 'જૈન' પર્યુ પણાંકઃ શ્રાવણ, ૨૦૧૨ ]                                      | ૩૫૪         |
| ૧૭, વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન અને તેનેા ઉપયોગ                                          |             |
| [ પશું ષણ, પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૦ ]                                                | ૩૫૮         |
| ૧૮. જ્ઞાનસંસ્થા અને સંઘસંસ્થા તથા તેના ઉપયોગ                                          |             |
| ં [ પર્યુષણ, પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૦ ]                                              | 393         |
| ૧૯. આજના સાધુઓ નવીન માનસને દાેરી શકે?                                                 |             |
| [પર્યુપણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૭]                                                   | 360         |
| ૨૦. શિષ્યચારીની મીમાંસા [ પર્યુ પર્ણ પર્વનાં વ્યાખ્યાનેા, વર્ષ બીજું                  | ો૩૯૨        |
| ર ર. સાધુસંસ્થા અને તીર્થસંસ્થા તથા તેને ઉપયોગ                                        | , 1         |
| ્રા. સાલુસ સ્થા અને લાયસ સ્થા લગા લગા ઉપવાળ<br>[ પર્યુષણ પર્યંતાં વ્યાખ્યાતા : ૧૯૩૦ ] | ४०५         |
|                                                                                       | 0-4         |
| ્રર. તીર્થોની પ્રતિષ્ઠા કેમ સચવાય ? [ પર્યુંષણુ પર્વતાં                               |             |
| વ્યાખ્યાના, વર્ષ ખીજુ ]                                                               | ४२३         |

[ ٩0 ]<sup>]</sup>

રકે. ત્રણે જૈને ફિરકાએાના પરસ્પર સંબંધ અને મેળના વિચાર [પર્યું ષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના, વર્ષ ભીજાં] ४२७ ૨૪. ધાર્મિક શિક્ષણ [ પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાનેા, વર્ષ બીજું ] ૪૩૪ ૨૫. તપ અને પરિષહ [પર્યુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૦] 🛛 ૪૪૦ ૨૬. અહિંસા અને અમારિ[ પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૦ ] ૪૫૧ ૨૭. અસ્પ્રશ્યે અને જૈન સંસ્કૃતિ [ પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૨ી ४६८ ૨૮. અસ્પૃશ્યતા અને હારજત [ પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાને : ૧૯૩૨ ો ૪૭૧ ૨૯. જીવનશુદ્ધિ અને ભગવાન મહાવીર [ પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના : ૧૯૩૦ ] ୪୬૩ ૩૦. ગૃહસ્થધર્માંને નિર્વાણ સંભવી શકે ખર ? િ'પ્રબ્રહ્ય જીવન'ઃ ૧--ર-૨૯૫૪ ] 800 ૩૧. સાચાે જૈન ['જૈતયુગ' : ભાદ-આધિત, ૧૯૮૩ ] 896 **૩૨. શબ્દિયર્વ ('પ્રબુહ જૈન' :** ૧-૯-૧૯૪૫ ] ૪૮૨ ૩૩ આપ<mark>ણી બ્રત પ્રત્યેની જવાબ</mark>દારી [ 'જૈન' પર્યું યણાંક : શ્રાવણ, ૨૦૦૮] XCE ૩૪. કલ્પસૂત્રનું વાચન અને શ્રવણ [ જૈત' : ૧૩-૯-૧૯૩૬ ] ૫૦૧ **૩૫. જૈન દષ્ટિએ પ્રદ્યચર્યવિચાર** [સ્વતંત્ર પુસ્તિકા ] યવ્છ **૩૬. પુનઃ પંચાવન વર્ષે** [ શ્રો. રતિલાલ દીષચંદ દેસાઇના વાર્તાસંગ્રહ ' અભિષેક 'ની પ્રસ્તાવના ] પેજટ ૩૭. ગાં**ધીજી અને જૈન**ત્વ ∫ 'પ્રસ્થાન ' : ગાંધીમણિમહાત્સવાંક : ૧૯૮૫ ] પક્ટ ૩૮. જૈન જન ['પ્રસુદ્ધ છવન ': ૧–૧૧–૧૯૫૪ ] પહજ 36. sassata की मंजलि [ ' कैन' : २८-११-१८४८ ] 496 ૪૦. વિજયધર્મસરિ અને શિક્ષણસંસ્થાએા { 'સમયધર્મ' : વર્ષ ૧૬, અંક ૨૦ } પ૮ર

## પરિશીલન

૧. વિદ્યાની ચાર ભૂમિકાંગેના ( 'સુહિપ્રકાશ ' : જુલાઈ-સપ્ટેમ્બર, ૧૯૪૭] ዝረፈ

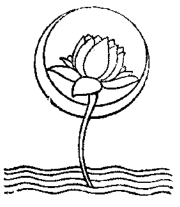
[ 19 ]

ર, નચિકેતા અને નવા અવતાર [ 'નચિકેતા ': મે, ૧૯૫૩ ] પહર હિન્દી સંસ્કૃતિ અને અહિંસા [ શ્રી. ધર્માનન્દ્ર કાસમ્બીજીના પુસ્તકની પ્રસ્તાવના ] 600 ૪. 'ગીતાધર્મ' તું પરિશીલન ('સંસ્કૃતિ' : એપ્રિસ, ૧૯૫૬) ૬૧૫ પ સ્તુતિકાર માતુચેટ અને તેમનું અધ્યર્ધશતક [આનંદશંકર ધૂવ સ્મારક પ્રંથ ] ર૩૫ ૬. તથાગતની વિશિષ્ટતાના મર્મ [ 'અખંડ આનંદ' : મે, ૧૯૫૬] ૬૫૭ છ. બુદ્ધ અને ગેાપા ['અખંડ આનંદ' : જીલાઈ, ૧૯૫૪] ૬૭૧ ૮. સુગતના મધ્યમમાર્ગ : શ્રદ્ધા ને મેધાના સમન્વય ['જન્મભૂમિ': ૨૪ મે, ૧૯૫૬ ] **६८**३ ૯, સિદ્ધાર્થપત્નીને⊨ પુણ્યપ્રકાેય ['ગૃહમાધરી' ઃ જીલાઈ, ૧૯૫૪ ો łCł ૧૦, હિંસાની એક આડકતરી પ્રતિષ્ઠા ['પ્રસુદ્ધ છવન ': ૧૫ જૂન, ૧૯૪૯ ] ૬૯૧ ૧૧, આસ્તિક અને નાસ્તિક શબ્દની મીમાંસા [પર્યુષસ્યુ પર્વનાં વ્યાખ્યાનાે : ૧૯૩૨ ] 909 ૧૨. વારસાનું વિતરણુ ( શ્રો. મનુભાઈ પંચોળી-' દર્શક 'ના પુસ્તક ' આપણે। વારસે। અને વૈભવ 'ની પ્રસ્તાવના ] ૭૧૧ ૧૩. ચેતન- ગ્રંથા ['પ્રસુદ્ધ જીવન 'ઃ ૧ નવેમ્યર, ૧૯૪૭] 916 ૧૪, ' હર્ષચરિત'ના સાંસ્કૃતિક અધ્યયનનું અવલાકન િસંસ્કૃતિ ' : ફેબ્રુઆરી, ૧૯૫૪ ] હરઢ

['પરિશીક્ષન ' પ્રસ્તક બીજામાં ચાલુ ]



[ 92 ]



પંડિત સુખલાલજી [ દ્ર્ંક પરિચય ]

## सच्चरस आणाए उवद्रिए से मेहावो मारं तरह

સત્યની આજ્ઞા ૭પર ઊમેલાે અહિંમાન મૃત્યુને તરી જાય છે. ----શ્રીઆચારાંગ સૂત્ર

0



**એશિયાખ્ય ડ** એટલે ધર્મ પ્રવર્ત કેા, તત્ત્વચિંતકા અને સાધકાની જન્મભૂમિ; એશિયાખંડનું આવું ગૌરવ સ્થાપવામાં ભારતવર્ષે મોટા ફાળા આપ્યા છે.

પુરાણુ કાળે ભગવાન રામચંદ્ર અને કર્મયોગી શ્રીકૃષ્ણુ, ઇતિહાસકાલે સગવાન મહાવીર અને ભગવાન સુદ્ધ અને આધુનિક યુગે મહાત્મા માંધી, યેાગી શ્રી અરવિંદ અને સંત વિનાખા જેવા પુરુષોત્તમાને જન્મ આપીને યુગે યુગે ભારતવર્ષે, ધર્મચિંતનના ક્ષેત્રે, જગતનું ગુરુપદ સાચવ્યું છે. સમયના આ વિશાળ ફલક ઉપર ભારતવર્ષે કંઇ કેટલા તત્ત્વચિંતકા, શાસ્ત્રપ્રણેતાઓ, સાધકા, યાેગીઓ અને શાસ્ત્રવેત્તાઓની જગતને બેટ આપી છે.

પંડિત સુખલાલજી ભારતવર્ષની આવી જ એક ધર્મ-દર્શન-શાસ્ત્રવેતા, જીવનસાધક વિદ્યાવિબ્રુતિ છે. સતત પુરુષાર્થપરાયજી, સત્યશાધક અને સદા અજ્ઞુનમ એવા આ પંડિતપુરુષે જ્ઞાનમાર્ગે પોતાના અંતરને અજવાળીને સચ્ચરિત્ર દ્વારા જીવનને નિર્મળ અને ઊર્ષ્વગામી બનાવવાના હમેશાં પ્રયત્ન કર્યો છે. સમતાભર્યું એમનું શાલ છે. સત્યમૂલક સમન્વયગામી એમની પ્રતા છે; ત્યાગ, તિતિક્ષા અને સંયમને વરેલું એમનું જીવન છે.

#### જન્મ, કુટુંબ અને બાલ્યકાળ

સંતા, સતાઓ, શરાઓ અને સાહસિકાની ખાણસમાં સૌરાષ્ટ્રની બૂમિ તે જ પંડિતજીની જન્મબૂમિ. ઝાલાવાડ જિલ્લામાં સુરેન્દ્રનગરથી છ માઇલ પર આવેલું નાનું સરખું લીમલી ગામ એ પંડિતજીનું વતન. પંડિતજીના જન્મવિ. સં. ૧૯૩૭ના માગશર સુદિ ૫, તા. ૮−૧૨−૧૮૮૦ ના રાજ થયેલા. એમના પિતાનું નામ સંઘજીલાઇ; ગ્રાતિ વિસાશીમાળા જૈન વબ્રિક; અટક સંઘવીની અને ગાત્ર ધાકડ (ધર્કટ). દસમી સદીના કવિ ધનપાલનું પણ આ જ ગાત્ર હતું.

[ ૧૫ ]

ચાર વર્ષની ઉંમરે માતાના સ્વર્ગવાસ થયા, અને ધરમાં નવી માતાનાં પગલાં થયાં. એમનું નામ જડી બાઈ. એ જેટલાં રૂપાળાં એટલાં જ હસમુખાં, અને જેટલાં હેતાળ એટલા જ કામગરાં; આદર્શ માતૃત્વની મૂર્તિ. પંડિતજી કહે છે, 'અમે ઘણાં વર્ષે જણ્યું કે આ અમારી નવી મા છે!'

કુટુંબનેt વ્યવહાર અને બાળકોને સાચવવાનું કામ મૂળજીકાકાનું. એ હતા તાે નાેકર પણ ભારે ખાનદાન. સુખલાલ ઉપર તાે એમને સગા દીકરા જેટલું હેત. પંડિતજી એમને ''પુરુષમાતા''ના લાગણીભર્યા નામે આજે પણ સંભારે છે.

નાનપછુથી જ સુખલાલને રમતગમત તરફ ખૂબ પ્રેમ. અને સાહસિક તાે એવા કે એક વાર તરતાં શીખવાનું મન થયું તાે કાઇની પણ મદદ લીધા વગર સીધુ કૂવામાં જ ઝંપલાવ્યું અને તરતાં શીખ્યા. ધાેડેસવારીના પણ એટલા જ શાખ. સરકસના સવારની જેમ ધાેડાની પીઠ ઉપર ઊભા રહીને ધાેડાને દાેડાવવામાં એમને માજ આવતી. એમ કરતાં પછાડાે પણ ખાધેલી.

એક વાર બે બિત્રા સાથે સુખલાલ તળાવમાં નાઢવા ગયેલા. વાતવાતમાં ત્રણું મિત્રો હેાડે ચડચા કે અહીંથી પાછલે પગે ચાલીતે કાેણ પહેલું પાળ વટાવી જાય છે ? બસ, સુખલાલે તાે માંડચું ચાલવા, અને જઈ પડથા હાથલા-થારની વાડમાં. ઝેરી કાંટા ભોંકાવાથી એ વાડમાં જ બેભાન બની ગયા. સાં એમના આધડકાકા આવીને ધેર લઈ ગયા. ચાર કલાકે ભાનમાં આવીતે સુખલાલે જોયું તા આખા શરીરે તેલના રેગાડા ચાલ્યા જાય છે અને હજામ એક એક કરીને શરીરમાંથી કાંટા કાઢી રહ્યો છે ! પણ ઉદ્યકારા કરે એ બીજા.

પણ નવાઇની વાત તે એ હતી કે આવા રમતિયાળ અને સાહસપ્રિય સુખલાલ કામગરા, કલાગરા અને જાતમહેનતુ પણ એટલા જ હતા. ઠાવકાઇ અને સુધડતા એમના દરેક કામમાં દેખાઈ આવે. કાઈને કંઈ પણ કામ હેાય તા સુખલાલ તૈયાર. ભણવાની ચીવટ એટલી કે એમાં જરીકે આળસ ન કરે. છુદ્ધિ એવી ઝીર્ણી કે આકરામાં આકરા વિષય પણ સહેજે સમજી જાય; અને સ્મરણશક્તિ પણ એટલી તીલ કે જે કંઈ વાંચે તે જાણે હૈયામાં કાતરાઈ જાય. ચોપડીઓની સાચવણી પણ એવી કે આખું વર્ષ વાપરી હેાય તેાય જીઓ તા જાણે નવીનકાર. ગુજરાતી સાત ચાપડી પૂરી કરી, અને એમનું મન, માટાભાઇની જેમ, અંગ્રેજી ભણવા તરફ દોડવા લાગ્યું. પણ વડીકોને એમ કે આવા હેાંશિયાર છાકરાને ભણવા ર કરનાં વેપારની ધૂં સરીએ જોડીએ તા થાડા વખનમાં જ

[ 25 ]

ટૂંક પરિચય

**અ**ાપણ<mark>ો ભાર ઉપાડવામાં ભાગીદાર ખને.</mark> સુખલાલ દુકાને ખેસવા લાગ્યા.

સુખલાલ ધીરે ધીરે વેપારી ખનવા લાગ્યા. વેપાર ધમધાકાર ચાલતા હતા, તેમ કુટું ખને વ્યવહાર પણ ધમધાકાર ચાલતા હતા. સગપણ, લગ્ન, કારજ કે એવા કાઈ પણ અવસર આવે એટલે પૈસા પાણીની જેમ વપરાય. પરાણાંગતમાં પણ પાછું વાળીને ન જીએ. પંડિતછ કહે છે, આ બધું હું જોતા, એ બધું ગમતું પણ ખરું, છતાં મનમાં ઊંડે ઊંડે લાગ્યા કરતું કે, આ કંઈ બરાબર નથી થતું. લણતરને ખીંતીએ મૂકતું ને આવા ખર્ચાળ રિવાજોમાં મહાલ્યા કરતું એથી કંઈ લલીવાર ન થાય! જાણે એ કા અગમ્ય ભાવીના ભમકારા હતા.

ચૌદ વર્ષતી ઉંમરે તવી મા ગુજરી ગયાં. સુખલાલનું સગપણ નાનપણમાં જ થયેલું, એટલે વિ. સં. ૧૯પરમાં, પંદર વર્ષની ઉંમરે, લગ્તની તૈયારીએ થવા લાગી. પણ સાસરિયા પક્ષના કાેઈ કારણસર એ વખતે લગ્ન મુલતવી રહ્યાં. સારે તેા કાેણ જાણું હતું કે એ લગ્ન સદાને માટે મુલતવી રહેવાનાં હતાં ક

#### ખળિયાનાે ઉપદ્રવ

વેપારમાં ભાગ લેતા સુખલાલ આખા કુટું બની આશા બની ગયા. પણ મધુરી લાગતી આશા ધણીવાર ઠગારી બનીને આદર્યો અધૂરાં રાખી દે છે. આ કુટું બને પણ એમ જ થયું : વિ. સં. ૧૯૫૩માં, યૌવનમાં ડગ ભરની ૧૬ વર્ષની વયે, સુખલાલ બળિયાના ભયંકર રાગમાં ઝડપાઈ ગયા. કાયાના રામેરામે આ વ્યાધિના પંજે કરી વલ્યા. મરણ પળે પળે ડાકિયાં કરવા લાગ્યું. છેવટે જીવન અને મરણ વચ્ચે અનેક ઝેલાં ખાઈને સુખલાલ બીબારીને તેા જીતી ગયા, પણ એમણે જોયું કે આંખોનાં તેજ એાઝલ થઈ ગયાં હતાં! આ જીત હાર કરતાંય વસમી થઈ પડી અને જીવન મરણ કરતાંય અકારું થઈ પડ્યું ! નેત્રાના અધ્યકારે આંતરમાં નિરાશાના સૂનકાર ફેલાવી દીધા.

પણ દુઃખના સાચા એાસડ સમા કેટલાક દિવસા ગયા અને સુખલાલતે પાતાના અપાર દુઃખની કળ વળવા લાગી. આંખામાંથી ચાલ્યાં ગયેલાં તેજ અંતરમાં પ્રસરવા માંડવાં; અને એ નિરાશા, એ સનકાર, એ બેચેની, કમળપત્ર ઉપરથી જળભિંદુ સરી પડે એમ, અંતરમાંથી સરી પડવાં. પછી તા ગમે તે થાય તાેય ન વૈંચ્ચ ન વઝાવન નાે મંત્ર અજમાવીને, મહારથી કર્ણની જેમ મદાવત્ત તુ વૈષેષ ના શરૂથી ભાગ્યની સામે ઝૂઝવાના એમણે સંકલ્ય કરી લીધા; અને વિપત્તિને ઉત્નતિનું વાહન બનાવી દીધી. વિવલઃ સન્તુ નઃ શક્ષત --- મહાભારતકાર

3

કુન્તી માતાના મુખમાં મૂરેલું એ વાકચ આજે પણ એમને એટલું જ પ્રિય છે. બળિયાના આ ઉપદ્રવમાંથી બચીને સુખલાલ સાચે જ નવા અવનાર પામ્યા : બાહેાશ વેપારી થવા સર્જાયેલ સુખલાલ વિદ્યા–ઉપાસનાને માર્ગે વળ્યા, અને જન્મે વૈશ્ય હતા તે કર્મે ધ્યાણણુ ( સરસ્વતીપુત્ર ) બનવા લાગ્યા. પણુ, ૧૬ વર્ષની પલટાતી વર્ષે, દ્વિજત્વના આ સંસ્કાર કેવી ભયંકર રીતે થયા હતા !

#### વિદ્યા-ઉપાસનાને માર્ગે

અંતર્મુ ખધયેલું મન આત્મા તરફ વબ્યું અને સુખલાલ વિદ્યા-ઉપાસનાને માર્ગે વબ્યા. પાતાની જિજ્ઞાસાને સંતાષવા તેઓ સાધુ-સાધ્વીઓ અને સંતા-કંકીરોના સત્સંગ કરવા લાગ્યા. આ સત્સંગનું પરિણામ ખે રીતે લાભકારક આવ્યું: એક બાજી ધર્મશાસ્ત્રોના અભ્યાસથી પ્રજ્ઞામાં વૃદ્ધિ થતી જતી હતી; બીજી બાજી વ્રતા, નિયમા અને તપને માર્ગે જીવન શીલસંપન્ન બનતું જતું હતું.

વિ. સ. ૧૯૫૩થી ૧૯૬૦ સુધીને છ–સાત વર્ષને આ સમય સુખ-લાલના જીવનમાં સક્રાંતિના સમય બની ગયા. એ સમય દરમ્યાન એકવાર એક મુનિરાજના સંગથી મન અવધાનના પ્રયોગા શીખવા તરફ વત્યું. એકીસાથે પચીસ, પચાસ કે સા વાતા યાદ રાખીને બધાના કડીબહ જવાબા આપવા એ કેવું અફભુત ગણાય ! પણ થાડા વખતમાં જ સુખલાલને લાગ્યું કે આ પ્રયોગ ન કેવળ વિદ્યોપાર્જનમાં બાધક છે, પણ એથી તા મુદ્ધિમાં વધ્યત્વ અને જિજ્ઞાસામાં શિથિલતા આવે છે; અને તરત જ એમણે મનને શાસ્ત્રઅભ્યાસમાં પરાવી દીધું. આજે પણ કાેઈ અવધાન શીખવાની વાત કરે છે તા પંડિતજી સ્પષ્ટ કહે છે કે મુદ્ધિને વધ્ય અને જિજ્ઞાસાને કુંદિત બનાવી દેવી હાેય તા એ માર્ગે જજો.

આ જ રીતે એક વાર સુખલાલનું મન મંત્રતંત્ર તરફ ગયું. નવરાશ તો ધણી જ હતી, અને નવા નવા ળૌહિક પ્રયોગો કરવાની હિંમત પણ હવે આવી ગઈ હતી. એમને થયું : જેથી સર્પનું ઝેર ઊતરી જાય કે ઇબ્ટની સિહિ થાય એવા પ્રયોગો સિદ્ધ કરીએ તેા શું ખોટું ? પણુ થાડા અનુભવે જ એમને સમજ્તઈ ગયું કે એમાં સત્યાંશ જે કાંઈ હેા તે હો, પણુ માટે ભાગે તાે એ બધું હંબગ જ છે; અને એથી કેવળ અત્તાન, અંહ શ્રદ્ધા અને વહેમનું જ પાેષણુ થાય છે. ખરા મંત્ર તાે અખંડ હ્યહ્મચર્ય છે. અને તરત જ તેઓ ત્તાનના માર્ગે લાગી ગયા.

વિ. સં૧૯૬૦ સુધીમાં લીમલી જેવા ગામમાં જે કંઈ જ્ઞાનાપાજન થઈ શકે એટલું થઈ ગયું. અર્ધમાગધી ભાષાના આગમ તેમ જ બીજા પ્રાંથા

[ १८ ]

ટુંક પરિચય

વાંચી-વિચારીને મુખપાઠ કરી લીધા. અનેક સંસ્કૃત રચનાએ અને રાસાએ, સ્તવનેા, સજ્ઝાયા જેવી સંખ્યાળધ ગુજરાતી કૃતિઓ કંદસ્થ થઈ ગઈ. હવે નવું કશું ત્યાં મળી શકે એમ ન લાગ્યું. ખીજી બાજી શાસ્ત્રજ્ઞાનને વ્યવસ્થિત કરવું હેાય તે સંસ્કૃત ભાષાનું પૂરું જ્ઞાન મેળગ્યા વગર ન ચાલે એ પણ સમજાશું: સારસ્વત વ્યાકરણ તેા પૂજ્ય લાધાજી સ્વામી અને તેમના વિદ્રાન શિષ્ય પૂજ્ય ઉત્તમચંદજી સ્વામી પાસે ભણી લીધું જ હતું, પણ એથી સંતેષ કેમ થાય ? અને સંસ્કૃતના વિશિષ્ટ અધ્યયનને માટે લીમલી જેવા ગામમાં બીજી સગવડ પણ શી મળે ?- સુખલાલના આત્મા તલસાટ અનુભવી રહ્યો. પણ હવે કરવું શું ?

#### કાશીમાં વિદ્યા<sup>દ</sup>યયન

એટલામાં એમણે જાણ્યું કે પૂજ્ય સુનિમહારાજ થી ધર્માવેજયજીએ (પછીના શાસ્ત્રવિશારદ જૈનાચાર્ય બ્રી વિજયધર્મસ્ટીધરજીએ) જૈત વિદ્યાર્થી-આ સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાના પંડિતા બને એ માટે કાશીમાં થી. યશાવિજય જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળાની સ્થાપના કરી છે. સુખલાલને તેા ભાવતું ભાજન મળા ગયું. એમણે કુટુંબીજનાથી છૂપી રીતે પત્રવ્યવહાર કરીને બનારસથી મહારાજથોની અનુમતિ પણ મેળવી લીધી. પણ આવા આંખા વિનાના યુવાનને બનારસ જેટલે દૂર માકલવા માટે કાણ સગાં-વહાલાં તૈયાર થાય !

પણ સુખલાલતું મન મક્કમ હતું. જિત્તાસાને વેગ એટલાે પ્રયળ હતાે કે એ કશા પણ અવરાધને માનવા તૈયાર ન હતાે. સાહસિક વૃત્તિ તા જન્મથી જ મળી હતી. એ વૃત્તિએ જિત્તાસાને સંતાષત્રા પુરુષાર્થતું ૨૫ લીધું. અને એક દિવસે એમણે વડીલાને કહ્યું: ''તમે હવે કાઇ મતે રાઠ્ધ શકશા નહીં; જવું એ નકી જ છે. નકારશા તા અમંગળ થશે; હું તા જવાના જ છું. ''

પંડિતજી એમના સાથી નાનાલાલ સાથે બનારસ માટે રવાના થયા. સાવ અજ્ઞણ્યો પ્રદેશ, બહુ લાંબી મુસાફરી અને સાથી સાવ ભવા⊸નેતળા એટલે રસ્તામાં મુશ્કેલી ઠીક ઠીક પડી. એક વાર તેા કુદરતી હાજત માટે એક સ્ટેશને ઊતર્યા તેા ગાડી જ ઊપડી ગઈ. પણ છેવટે કાશી પહેાંચ્યા ખરા.

પંડિતછના છ્વનનું પ્રેરક બળ જાયત જિજ્ઞાસા અને એ માટેના અવિસ્ત પુરુષાર્થમાં જ સમાયેલું છે. એ બેથી એમનું છવન સદા તાજગીસવું બની રહે છે. જિજ્ઞાસાને સંતોષવા તેઓ ગમે તેવા પુરુષાર્થ ખેડવા તૈયાર થઇ જાય છે.

કાર(ોમાં પહેાંચીને, ભૂખ્યેા ભાજનમાં લાગી જાય એમ, સુખલાલ

[ १૯ ]

અભ્યાસમાં નિમગ્ત બની ગયા. વિ. સં. ૧૯૬૩ની સાલ સુધીમાં, માત્ર ત્રણ જ વર્ષમાં, અઢાર હજાર વ્લેોક પ્રમાણ 'સિંહહેમ' વ્યાકરણ એમણે કંઠસ્થ કરી લોધું. (આજે પણ એ વ્યાકરણનાં સત્રા જાણે પંડિતજીની આંગળીઓનાં ટેરવે બેઠાં હાેય એ રીતે તેઓ એને યાદ કરી શકે છે.) વ્યાકરણની સાથે સાથે ન્યાય અને સાહિત્યના અભ્યાસના પણ પ્રારંભ કરી દીધા હતા.

અભ્યાસ વધતો ગયા તેમ જિજ્ઞાસા પણુ વધતી જ ગઈ, અને નવા નવા પુરુષાર્થ કરવાની પ્રેરણા કરતી જ રહી. સુખલાલને લાગ્યું કે હવે અભ્યાસમાં ધારી રીતે આગળ વધી શકાય એવું પાઠશાળાનું વાતાવરણુ નથી, એટલે તેઓ સંસ્થાયી જુદા થઈને બનારસમાં જ ગંગાતીરે, ભદૈનીધાટ ઉપર રહેવા લાગ્યા. સાથે એમના મિત્ર વજલાલજી પણ ગયા.

બનારસ જેટલા દૂર દેશ, કાઇ સગુંવહાલું નહીં, પાસે પૈસાની પૂરતી સગવડ પણુ નહીં—પણ જિજ્ઞાસા સંતાષવા માટેના પુરુષાર્થની આડે આવે કાઇ વિચાર સુખલાલને આવ્યો નહીં. છતાં દિવસા તા કઠણાઇના હતા જ : ઓછામાં આછી જરૂરિયાતને પૂરી કરવા માટે ખપપૂરતા પૈસા તા જોઇ એ જ તે ! પણ બન્ને યુવાના સ્વપ્નદર્શા બન્યા હતા. એમણે વિચાયું: આઉીંયાં આર્થિક સગવડ મળા જાય તા ઠીક, નહીં તા અમારકાના મિ. રૉકફેલર ઘણી રકૉલરશિયા આપે છે, તા એ મેળવાને જઈ પહેાંચીયું અમેરિકા ! પણ ભાવિ ચોગે જરૂરી આર્થિક સગવડ મળા ગઇ અને અમારકાના વિચાર વિસાર પડ્યો.

હવે તેા વિદ્યા- ઉપાર્જનનેા ખરેખરેા સમય શરૂ થયેા. તે કાળે વણિક વિદ્યાર્થી ને લાક્ષણુ પાંડતો પાસેથી સંસ્કૃત વિદ્યા શીખવી ભારે કઠણુ કામ હતું. પણ, બળબળતા તાપમાં ક કડકડવી ટાઢમાં, રાજ આઠ-દસ બાઇલ ચાલીને અને પાંડિતોને ઘેર ઘેર ફરીને પણ તેએા થાકચા નહીં. છેવટે ગુરુઓને પ્રસન્ન કરીને તેઓએ પોતાના હેતુ પાર પાડચો. ધારે ધીરે સુખલાલ, પાંડેત સુખલાલજી બનવા લાગ્યા અને એમતું જ્ઞાન તલસ્પશી' બનવા લાગ્યું.

આ ગંગાતીરના વસવાટ દરમ્યાન, ક્રોઈ ક્રોઈ વાર, પંડિતજી હાથતે કાંડે દેારડું બાંધી, એનેા છેડેા ક્રોઈને સોપી, ગંગાસ્તાનનો આનંદ માણી લેતા. એક વાર, ઓસરતા પૂરે, ક્રારતક માસમાં, એમ ને એમ નદીમાં ઝંપલાવ્યું અને લાગ્યા તણાવા; પણ એમના નિત્ર વજલાલજી વખતસર મદદે જઈ ચડચા.

વિ. સં. ૧૯૬૬માં સુખલાલજીતે ન્યાયાચાર્થની પરીક્ષા આપવાના વિચાર

[ <0 ]

ટુંક પરિચય

થયેા. પરીક્ષા આપવા ગયા તે લહીઓ માથાતે મળ્યેા : સુખલાલજી લખાવે કંઈ અને લહીઓ લખે કંઈ! એમણુે પોતાની મુશ્કેલી કૉલેજના પ્રિન્સિપાલ શ્રી વેનિસ સાહેબને કહી. એ અંગ્રેજ વિદ્વાને, વિદ્યાર્થીંનું દિલ પારખીને, તસ્ત મૌખિક પરીક્ષાની ગાઠવણ કરી દીધી અને પોતે પણ પરીક્ષકાની સાથે બેઠા. પાંડિતજીના ઉત્તરા સાંભળી શ્રી. વેનિસ ખૂબ રાજી થયા. અને પરીક્ષકામાંના એક શ્રી. વામાચરણ ભટાચાર્ય તે એટલા પ્રસન્ન થયા કે એમણે સુખલાલજીને પોતાની પાસે ભણવા આવવાનું કહ્યું. પાંડિતજીનું વિદ્યાર્થાજીવન ધન્ય બન્યું.

આ પછી ન્યાયના આચાર્યના ત્રણ ખંડની પરીક્ષા પણુ આપી દીધી. પણ છેલ્લી પરીક્ષા વખતે, વિ. સં. ૧૯૬૯માં, પરીક્ષકોનેા એવા કડવા અનુ-ભવ થયેા કે પરીક્ષા માટે એ કાૅલેજ–ભવનમાં ફરી નહીં પ્રવેશવાના સંકલ્પ કરીને પંડિતજી ચાલતા થયા ! આ પછી છેક ૨૨-૨૩ વર્ષે, વિ. સં. ૧૯૯૨માં, પાદચક્રમસંશાધન સમિતિના સભ્ય તરીકે જ તેઓ એ ભવનમાં માનપૂર્વક ગયા !

#### મિથિલાનેા પ્રવાસ

વિ. સં. ૧૯૬૬~૬૭ સુધીમાં અનારસમાંથી પોતે જે કંઇ મેળવી શકે એમ હતું તે મેળવી લીધું હતું; અને છતાંય જિજ્ઞાસા તેા વધતી જ જતી હતી. એટલે મન હવે બિહારના વિદ્યાધામ મિથિલા પ્રદેશ તરફ દોડવા લાગ્યું.

મિથિલા પ્રદેશ એટલે દરિદ્રતાની જ ગ્રૂમિ. પણ ત્યાંના વિદ્યાધન જ્ઞાનતપસ્વી પ'ડિતાે વિદ્યાના એવા વ્યાસ'ગી કે દરિદ્રતાનું દુઃખ જ વીસરી જાય. પ'ડિતજીએ મુખ્ય મથક તાે બનારસમાં જ રાખ્યું, પણ અવારનવાર ત્યાં જઇને વિદ્યા-અધ્યયન કરી આવે. ત્યાંના એમના અધ્યયનનાે ખાસ વિષય હતાે નવ્યન્યાયનાે.

મિથિલામાં ખાવાનું તાે મુખ્ય ભાત~દાળ~શાક જ; પણ કચારેક દહીં મળી જાય તાે જમણવાર જેવું લાગતું. ત્યાંનાં ટાઢ અને વરસાદ પણ તાેબા પાેકરાવે એવાં; એમાં રહેવાનું ધાસ–કૂસના છાપરામાં અને સૂત્રાનું ધાસની પથારીમાં.

પંડિતજી પાસે એક ગરમ સ્વેટર — જિંદગીમાં પહેલી જ વાર ખરીદેલું. સખત શિયાળા ચાલે. ગુરુજીએ એનાં બહુ વખાણ કર્યાં. પંડિતજી સમજી ગયા : પાતાનું શું થશે એની ચિંતા કર્યા વગર એ ગુરુજીને અર્પણ કરી દીધું; અને પાતે ધાસની પથારી અને જર્જારિત કાંબળાના આધારે શિયાળા વિનાવી દીધા.

મિથિલા પ્રદેશમાં પંડિતજી ત્રણ ગામેામાં ફર્યા. પણ દરભંગામાં જે શુરુ મળ્યા તેથી એમણે પાેતાના પરિભ્રમ સફળ થયાે લાગ્યાે. મહામહાેપાધ્યાય શ્રી. બાલકૃષ્ણ મિશ્ર હતા તા પંડિતજી કરતાં નાની ઉંમરના, પણ ન્યાયશાસ્ત્ર અને ખાસ કરીને સર્વ દર્શનના પૂરા પારંગત વિદ્વાન: સાથે કવિ પણ ખરા; અને સૌથી વિશેષ તાે એ ભારે સહદય અને સજ્જન પુરુષ. પંડિતજીનું મન એમની પાસે કર્યું. અને ગુરુ પણ આ નવા શિષ્ય ઉપર ખૂબ પ્રસન્ન થયા.

શ્રી. બાલકૃષ્ણ નિશ્ર પાછળથી બનારસની ઓરિયેન્ટલ કૉલેજના પ્રિન્સિ પાલ બન્યા; અને એમની ભલામણથી મહામના પંડિત માલવીયજી અને સાક્ષરવર્ય શ્રી આનંદરાંકર ધુવે, સને ૧૯૩૩ની સાલમાં, પંડિનજીની જૈનદર્શ-નના અધ્યાપક તરીક નિમણૂક કરી. બનારસમાં અધ્યાપક બનીને ગયા છતાં પંડિતજી લગભગ હમેશાં શ્રી. બાલકૃષ્ણ નિશ્રના વર્ગમાં દાજરી આપતા-એવો તાે પંડિતજીનો જીવંત વિદ્યાર્થીભાવ ! પંડિનજીના મન ઉપર આ ગુરુના પંડિત્ય અને સૌજન્યની ભારે અસર છે. આજે પણ એમનું નામ આવતાં પંડિતજી ભક્તિ, આદર અને આભારની લાગણીયાં ગદ્દગદિન બની જ્ય છે.

આ રીતે તિ.સં. ૧૯૬૦થી ૧૯૬૯ સીધીનાં નવ વર્ષ અધ્યયનમાં ગયાં; અને પંડિતજીનાે અભ્યાસકાળ એક રીતે પૂરો થયેા. હવે મેળવેલ જ્ઞાનધનનું વિતરણ કરવાનાે સમય પાક્ષ ગયાે. ત્યારે પંડિતજીની ઉંમર ૩૨ વર્ષની હતી.

એક વાત અહીં તોંધવી જોઈએ કે અભ્યાસકાળના આ બધા સમય દરમ્યાન પંડિતજી કેવળ વિદ્યાષ્યયન જ કરતા રહ્યા એમ નથી; બંગલગથી શરૂ થઈને જીદા જીદા રૂપે વિકસી રહેલ રાષ્ટ્રીય આંદોલનથી પણ એ માહિતગાર રહેતા, તેમ જ ધાર્મિક અને સામાજિક સમસ્યાઓના પણ વિચાર કરતા રહેતા. આમ પંડિતજીની દષ્ટિ આરંભથી જ વ્યાપક વ્યનવા લાગી હતી. એમ કહી શકાય કે, આ પણ સદા જાગતો રહેતી જિજ્ઞાસાનું જ એક અંગ હતું.

#### અ<sup>દ્</sup>યાપન, ગ્રંથરચના અને બીજ પ્રવૃત્તિ

શ્રી. ખાસુ દયાલચંદજી જૌહરી વગેરે તરવરતા યુવાનાથી આક્ર્યાર્b પંડિતજીએ બનારસના બદલે હવે આગ્રાને કેન્દ્ર બનાવ્યું; ત્યાંથી જીદા જીદા રથળે મુનિ-વરાને ભણાવવા ચાર-છ માસ જાય અને વળી પાછા આગ્રા આવી જાય.

આમ ત્રણ્-ચાર વર્ષ વીત્યાં ત્યાં તો ગાંધીયુગનાં ત્રંખાળાં દેશના ખૂણે ખૂણે ગાજવા માંડવાં. પછી તેા પંડિતજીથી કેમ રકી શકાય કે તેએા ગાંધી-જીતા કર્મથાગથી આકર્ષાઇને અમદાવાદમાં શરૂઆવવાં કાચરમ આશ્રમમાં અને પછીયા સાંબરમતી આશ્રમમાં અવારનવાર જવા લાગ્યા. ગાંધીજીની

[ २२ ]

સાથે બેસીને ઘંટી તાણુવાનો લહાવે લેતાં લેતાં હાથમાં ફરફેલા ઊઠવાની પંડિતજીની વાત આજે પણ સાંભળનારતે દર્બ્યાં ઉપજાવે છે. પણ થેહા વખતમાં એમણે જોઈ લીધું કે પોતાના જેવી પરાધીન સ્થિતિવાળાને માટે આ કર્મયોગનું પૂર્ણપણે અનુસરણ શકવ નથી એટલે એ પાઝા બનારસ અને આશા રહેવા ચાલ્યા ગયા. ગાંધીજીના આ સહવાસની કાયમી અસર થઈ: સાદાઈ અને જાતમહેનત તરફ મન વધારે ઢળ્યું દળવું, વાસણ માંજવાં વગેરે કામા કરવામાં એ આનંદ માનવા લાગ્યા. આ સમય હતા વિ. સં. ૧૯૭૩ના. જીવનને વધારે સંયમશીલ બનાવવા પાંચ વર્ષ સુધી તો ઘી-દૂધના પણ ત્યાગ કર્યો અને ખાવા-પીવાની ઝાઝી માથાકૂટ ન કરવી પડે તેમ જ ઝાઝા ખર્ચ વેઠવા ન પડે એ માટે સાવ સાદા ખારાકને ભરેાસે દિવસા કાઢવા લાગ્યા. પણ છેવટે સને ૧૯૨૦માં પંડિતજી ભયંકર હરસના રાગમાં સપડાયા અને મરતા મરતા માંડ બચ્યા. આ ખાધપાઠે પંડિતજીને શરીરની દરકાર લેતા કર્યા.

અત્યાર સુધી તે પંડિતજીનું સુખ્ય કાર્ય અધ્યાયનનું જ હતું. પણ વિ. સં. ૧૯૭૪ની સાલમાં પૂ. શાંતમૂર્તિ, સન્મિત્ર મુનિશ્રી કર્પૂરવિજયજીએ પંડિ-લજીના મિત્ર વ્રજલાલજીને એક વેળા કહ્યું કે તમે લખી શકા એમ છા, એટલે ગ્રંથા રચા, અને સુખલાલજીથી લખી શકાય એમ નથી એટલે એ વિદ્રાના તૈયાર કરે. પંડિતજીને આ વાતથી ચાનક ચડી, અને પાતાની લાચારી ખટકવા લાગી. એમને થયું, લલે હું જાતે લખી ન શકું, પણ લખાવી શકું તા ખરા તે ! અને તરત જ એમણે કર્મતત્ત્વજ્ઞાનના પ્રાકૃતભાષાના 'કર્મગ્રંથ' હાથ ધર્યાં. ડિન્દી-ભાષામાં અનુવાદ, વિવેચન અને અભ્યાસપૂર્ણ પ્રસ્તાવના સાથે એ કડિન ગ્રંથ પ્રગટ થયે ત્યારે પંડિતજીના ગંભીર પાંડિત્યના વિદ્રાનોને પહેલવહેલા પરિચય થયા. પછી તા ગ્રંથરચનાની પરંપરા જ શરૂ થઈ, જે અત્યારે પણ ચાલુ છે.

આમ ત્રણેક વર્ષ ગયાં, અને પંડિતજીએ આગ્રામાં સન્મતિતર્ક જેવા મહાન દાર્શનિક ગ્રંથના સંપાદનતા આરંભ કર્યો. પણ ત્યાં તા અમદાવાદમાં મહાત્મા ગાંધીજીએ સ્થાપેલ ગુજરાત વિદ્યાપીઠના ગુજરાત પુરાવત્ત્વ મંદિરમાં ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રાના અધ્યાપક તરીકે જોડાવાના મિત્રાએ આગ્રહ કર્યા. ગાંધીજી પ્રત્યેનું આકર્ષણ તા હતું જ, એમાં ત્યાનયાગ સાથે એમના સહ-વાસના આ સુયાગ મળ્યા. પંડિતજી વિ. સં. ૧૯૭૮માં ત્યાં જોડાઈ ગયા.

ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અને સાબરમતીને। સત્યાયહ આશ્રમ તા તે કાળે દેશનાં તીર્થાધામા બની ગયાં હતાં. વિદ્યાપીઠમાં ઉચ્ચ કેાકીના અનેક વિદ્રાનેાનું જૂથ જામ્યું હતું : કાકા કાલેલકર, આચાર્ય કૃપલાની, નાનાભાઈ ભટ, આચાર્ય ગિડવાણી, પંડિત ખેચરદાસજી, આચાર્ય જિનવિજયજી, અખ્યાપક ધર્માનન્દ કાસમ્ખી, નરહરિભાઈ પરીખ, કિશારલાલ મશરૂવાળા, શ્રી રામનારાયણુ પાકક, શ્રી. રસિકલાલ પરીખ વગેરે કંઈ કંઈ વિદ્રાને! મૂઠી લઇ ને ખાખા આપવાની સમર્પણવૃત્તિથી ત્યાં આવ્યા હતા. પંડિતજીને આ સુયોગ બહુ ગમી ગયે!.

વિદ્યાપીઠમાં રહ્યા તે દરમ્યાન પંડિતછએ અધ્યાપન સાથે અધ્યાપક કાસમ્બીજી પાસેથી પાલીભાષાનું અધ્યયન કર્યું; ઉપરાંત, ૮-૯ વર્ષના સતત પરિશ્રમને અંતે, પંડિતશ્રી બેચરદાસજીના સહકારમાં, સન્મતિતર્કના સંપાદનનું મહાભારત કામ પણ પૂરું કર્યું. વિદ્રાતેએ એ પ્રંથ ( મૂળ પાંચ ભાગમાં અને અનુવાદ-વિવેચનના છટ્ટો ભાગ)ના મુક્તકંઠે વખાણ કર્યાં. ડૉ. હર્મન યાકાળી, પ્રા. લૉયમન અને પ્રા. લ્યુડર્સ જેવા પશ્ચિમના વિદ્રાતાએ પણ એની ખૂબ પ્રશંસા કરી. ગાંધીજીને પણ એથી ખૂબ સંતાષ થયા; અને એમણે તા કહ્યું કે---આટલા શ્રમ લીધા પછી ભલે સુખલાલજી એકાદ વર્ષ આરામ કરે.

ત્યાં તેા સને ૧૯૩૦ની ઐતિહાસિક સાલ આવી પહોંચી. દેશમાં સર્વત્ર સ્વાતં-યસંગ્રામનાં નગારાં ગગડી રહ્યાં. સસાગ્રહના સંગ્રામની હાકલ થઈ; ગાંધીજીએ અતિહાસિક દાંડીકૂચ કરી: અને પંડિતજીના ખધા સાથીઓ લડ-તમાં જોડાઈ ગયા. પંડિતજીનું મન પણ સૈનિક ખનવા તલપાપડ બની રહ્યું, પણ એમને માટે એ શકચ ન હતું. હેવટે મનને સંયમમાં લઈને, એ સમયના ઉપયોગ એક વધુ સિદ્ધિ મેળવવામાં ધ્એમણે કરી લીધા.

અંગ્રેજી ભાષામાં દરેક વિષયના નવાનવા પ્ર'થે৷ પ્રયટ થતા જોઇને પંડિતજીને અંગ્રેજી ભાષાની બિનગ્ળણકારી ભારે ખટકતી હતી. એમણે ૧૯૩૦– ૩૧નાં વર્ષો દરમ્યાન અંગ્રેજી ભાષાનું પ્રાથમિક ત્રાન મેળવી લીધું. આ માટે તેઓ સને ૧૯૩૧માં, ત્રણુ માસ માટે, શાંતિનિકેતનમાં પણુ રહી આવ્યા.

પછી સને ૧૯૩૩માં પંડિતછ બનારસ હિન્દુ યુનિવર્સિંડીમાં જૈન દર્શનના અખ્યાપક તરીકે જોડાયા. આ સ્થાને દશ વર્ષ સુધી કામ કરીને પંડિતછ સને ૧૯૪૪માં નિવૃત્ત થયા તે દરમ્યાન એમણે અનેક વિદાના (જેને પંડિતછ ' ચેતનગ્ર'થેહ છે ) તૈયાર કર્યા અને અનેક ગ્રાથાનું સંપાદન પણ કર્યું.

પંડિવજી અનારસમાંથી નિવૃત્ત થયા ત્યારે, તે વખતના હિન્દુ યુનિવર્સિ ટીના વાઇસ ચાન્સેલર અને અત્યારના ઉપરાષ્ટ્રપતિ સર રાધાકૃષ્ણુને યુનિ-

[[38]]

ટૂંક પરિચય

વર્સિટીમાં પોતાને યથેષ્ટ સંપાદનતું કામ કરવાનું અને એ માટેના જરૂરી ખર્ચની જોગવાઈ કરી આપવાનું પંડિતજીને કહેવડાવ્યું હતું; પણ પંડિતજીનું મન હવે ગુજરાત તરફ વબ્યું હતું એટલે એમણે એ માગણીના સ્વીકાર ન ક્રયો. વળા આ પહેલાં, કલકત્તા યુનિવર્સિટીના તે વખતના વાઈસ ચાન્સેલર શ્રી. શ્યામાપ્રસાદ મુખરજીએ પણ સર આશુતાેષ ચેચ્ચરના જૈન દર્શનના અધ્યાપક તરીકે જોડાવા કહેવરાવેલું, પણ એના પણ પંડિતજીએ સ્વીકાગ્ કર્યા નહીં.

#### સમન્વયસાધક પાંહિત્ય

પંડિતજીના અધ્યાપન કે સાહિત્યસર્જનની ત્રણુ મુખ્ય વિશેષતાએા છે:---

પહેલું તે! એ કે નામૂરું સિख્યત્તે વિચિત્ -- જે કંઈ ભણાવલું કે લખવું તે આધારબૂત જ હાેવું જોઈ એ; અને એમાં અલ્પાંકિત, અતિશયાંકિત કે કલ્પિત વાતને મુદ્દલ સ્થાન હાેલું ન જોઈ એ. ખીજું, ઐતિહાસિક દર્ષ્ટિ એટલે કે સત્યરોાધક દર્ષ્ટિ. કાેઈ પણ મુદ્દાના ઉપયાગ પાતે માની લીધેલી વાતને સાચા કરાવવા માટે નહીં, પણ એ વાતનું સસ રૂપ પામવા માટે જ કરવા જોઈ એ. ત્રીજું, તુલનાત્મક દર્ષ્ટિ. કાેઈ પણ ગ્રંથની રચનાની પાછળ અનેક પ્રેરક બળાએ કામ કર્યું હાેય છે; ઉપરાંત, એ ગ્રંથમાં પૂર્વ કાલીન કે સમકાલીન પ્રધાની અસર કે એનાં અવતરણા સુધ્ધાં હાેવાના સંભવ છે. વળી સમાન વિષયના ગ્રંથામાં, ભાષાબેદ છતાં, વિષયનિરૂપણની અમુક સમાનતા હાેની સ્વાક્ષાવિક છે. એટલે જેણે સત્યની શાધ કરવા હાેય તેણે તુલનાત્મક દર્ષ્ટિનો સ્વીકાર કરવા જ રહ્યો.

આમ કરીને પંડિતજીએ અનેક સાંપ્રદાયિક રૂઢ માન્યતાઓને ફટકા લગા-વવા સાથે કેટલાંય નવાં વિધાના કે સત્યા રજી કર્યાં છે. અને તેથી તેઓ જેમ વિદ્વાના-ના પ્રીતિભાજન ખન્યા છે તેમ રૂઢિચુસ્તાના ભારે અપ્રીતિભાજન પણ પ્રન્યા છે.

પંડિતજી ગુજરાતી, હિન્દી, સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, પાલી, મરાઠી અને અંગ્રેજી એટલી ભાષાઓ બાણે છે; અને પહેલી ત્રણ ભાષાઓમાં તા એમણે લખ્યું છે પણ ખરું. શરૂઆતમાં એમનું વલણ પ્રસ્તાવના વગેરે સંસ્કૃતમાં લખવાનું હતું; પણ પછી એમણે ગુજરાતી કે હિન્દી જેવી લાકસુગમ ભાષાના જ આગ્રહ રાખ્યા. કંઈ પણ લખવું હાય ત્યારે પંડિતજી અનેક શ્રથા સાંભળી જઈને એમાંથી કેટલીક તોધા કરાવી લે છે, અને કેટલુંક યાદ રાખી લે છે; પછી સ્વસ્થતાપૂર્વંક એકધારું લખાવે જાય છે. એમની સ્પૃતિ, અને જીદાજીદા મુદ્દા-ઓને શુંખલાબહ કરીને રજૂ કરવાની રીત આશ્ચર્ય ઉપગ્યને એવી છે.

[ <del>(</del>4]

Ŷ

પંડિતજીને મુખ્ય વિષય ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રો અને તેમાંય જૈન દર્શન છે. છતાં દરેક દર્શનનાં મૂળ તત્ત્વોનો અભ્યાસ, તે તે દર્શનના એક સાચા અભ્યાસી તરીકે, પંડિતજીએ કર્યો છે; એટલે તે તે દર્શનની તાત્ત્વિક માન્યતાને પંડિતજી મૂળબ્રૂત રીતે સ્પર્શી શકચા છે. અને આને પરિણામે, આપણા બીજા પંડિતોને જયાં એકબીજાં દર્શનાની માન્યતાઓ વચ્ચે પરસ્પર વિરોધ દેખાય છે ત્યાં, પંડિતજીને એમાં સુમેળ સ્થાપી શકે એવાં સમન્વયસાધક તત્ત્વો દેખાય છે.

આ રીતે સર્વ ભારતીય દર્શનાની વચ્ચે સમન્વયદષ્ટિની સ્થાપના એ પંડિતજીનું આ ક્ષેત્રમાં મૌલિક અર્પણ લેખાવું જેન્દ્રીએ. અને હવે તાે કેવળ ભારતીય દર્શના જ શા માટે, દુનિયાનાં બીજાં દર્શનાના થાેડા પણ અવલાેકને પંડિતજીને એમાં પણ સમન્વયસાધક તત્ત્વનું દર્શન કરાવ્યું છે. એટલે પંડિતજી સાચા અર્થમાં 'સર્વદર્શનસમન્વયના સમર્થ' પંડિત ' બની ગયા છે.

#### જીવનપદ્ધતિ

પંડિતજીની જીવનપહતિમાં સૌથી પહેલી વાત તા એ છે કે વધારમાં વધારે સ્વતંત્રતા ભાગવવા મળે—એટલે કે ઓછામાં ઓછી પરાધીનતા વેઠવી પડે અને ખીજાની સેવા ઓછામાં ઓછી લેવાના વખત આવે—એ રીતે એમણે પાતાનું જીવન સાદું અને ઓછામાં ઓછી જરૂરિયાતવાળું કેળવ્યું છે.

ખાન–પાન, વાચન–લેખન કે મેળ–મુલાકાતના પંડિતજીને આખા દિવસના કાર્યક્રમ નિયત જ હેાય છે : દરેક કાર્ય નિયત સમયે કરવાના તેઓ આગ્રહ રાખે છે અને નિરર્થક કાળક્ષેપ તેા એમને નાર્ણાના દુવ્યાય જેવેા અસલ લાગે છે.

ખારાકની પરિમિતના અને ફરવાની નિયમિતના એ છે પંડિતજીની તનની તંદુરસ્તી અને મનની તાજગીની ચાવી. ખાધા પછી આળસ આવે તા એ ખાધું ન કહેવાય, એમ પંડિતજી કહે છે. અને શરીરને જેટલું પાેયણ આપે તેથી વધારે એની પાસેથી કામ લે તે જ એમને નિરાંત થાય છે. ધનસંચયની જેમ શરીરશક્તિના સંચય પણ માનવીના પતનનું કારણ બનતા હેવાથી તેઓ શરીરને પુષ્ટ બનાવે એવાં દવા કે ખારાક કદી નથી લેતાં. અને તબિયત અસ્વ-રથ થાય ત્યારે પણ ન છૂટકે જ દવાના આશ્રય લે છે.

સને ૧૯૩૮માં પંડિતજીને મુંબઇમાં એપેન્ડિસાઇટીસનું ઓપરેશન કરાવવું પડ્યું હતું. પોતાને આવું દર્દ થયું તેને પંડિતજી પાતાની શરીર તરફની એદર-કારીનું ફળ માતે છે અને ત્યાસ્થી ખાન-પાનમાં વિશેષ સાવધ રહે છે.

[ २९ ]

ટ્રંક પરિચય

કરકસરને પંડિતજી મિત્ર સમાન લેખે છે; પણુ પાેતાના સાથીને સાચ-વવામાં પૂરેપૂરા ઉદાર રહે છે. પાેતાના નિમિત્તે કાેઇનું શાેષણુ તા નથી થતું ને, એની એ પૂરેપૂરી જાગૃતિ રાખે છે. કાેઇ સાચા જિત્તાસુ કે કાેઇ નવી વાતના જાણકાર મળી જાય તા પંડિતજી રાજીરાજી થઇ જાય છે. પાેતાની કે ખીજાની જિત્તાસા સંતાેષવી એ પંડિતજીને પ્રિયમાં પ્રિય વાત છે.

પંડિતછ કહે છે, બીજા ગમે તે કરે કે કહે, પણ આપણા મનને સ્વસ્થ રાખવું એ આપણા હાથની વાત છે. આ માટે એક વાર એમણે કહેલું કે : "આપણા મન ઉપર આપણે કાબ્દૂ રાખી શકીએ છીએ એ વાતનું આપણને ભાન થયેલું હોવું જોઈએ. દાખલા તરીક, મેં કાઈની પાસે રસના 'યાલા માગ્યા. રસ ભરેલા 'યાલા લાવતાં લાવતાં, ગમે તે કારણે, પડી ગયા, કૂટી ગયા અને એમાંના રસ ઢાળાઈ ગયા. આ રીતે દેખીની રીતે આપણને ગુસ્સા કરવાનું નિમિત્ત મળી જાય છે. પણ આવા ગુસ્સા આવતા હાય ત્યારે આપણે—જેને આખ્યાત્મિક સાધના પસંદ હાય એણે --આટલું જ વિચારવું જોઈએ કે 'યાલાને પડતા કે તૂટતા બચાવવા કે રસ ઢાળાઈ જતા અટકાવવા એ ભલે મારા હાથની વાત ન હાય; પણ મારા ચિત્તને ક્રોધ કરીને પડતું બચાવી લેવું, એને કાબદ્માં રાખવું એ તા મારા હાથની વાત છે તે!"

વ્યાપક દષ્ટિ

પડિતછ મુખ્યત્વે તાે જ્ઞાનાેપાસનાને જ વરેલા છે, છતાં સાનને જ સર્વસ્વ માની ખેસે એવી સંકુચિત દર્ષિ એમની નથા.

પાતે દર્શનશાસ્ત્રના નિષ્ણાત કે સંસ્કૃત-પ્રાકૃત-પાલી સાદિત્યના જાણકાર હેાવા છતાં જેમ વિદ્યાની ત્રાન અને વિત્રાનરૂપે વિકસતી વિવિધ શાખાઓ, જેવી કે માનસશાસ્ત્ર, માનવવંશશાસ્ત્ર, સમાજશાસ્ત્ર વગેરેનું મૂલ્યાંકન કરી શકે છે, તેમ જીવનઉપયાગી વિવિધ પ્રષ્ટત્તિઓનું મહત્ત્વ પણ બરાબર સ્વીકારે છે. અને તેથી તેઓ શાસ્ત્રીય ચિંતન જેટલા જ રસ લાકસેવાની રચનાત્મક પ્રષ્ટત્તિ, ઢારઉછેર, ખેતીવાડી, સ્વચ્છતા, અંબર ચરખા, જાહેર સુખાકારી, દરિજનઉદ્ધારના પ્રશ્ન, ઓઓના પ્રક્ષો, કેળવણી, બાધભાષા જેવા રાષ્ટ્રનિર્માણનાં વિવિધ કાર્યોમાં પણ લે છે, અને પાતાના જીવનનું સમગ્ર માનવજીવન સાથે તાદાત્મ્ય સાધે છે.

અન્નાન, અંધશ્રહા, વહેમ અને રૂઢિચુસ્તતાની સામે પંડિતજીને ભારે અણ-

[ २७ ]

ગમાે છે. પુરુષો અને સ્લીઓ વચ્ચે કે માનવ માનવ વચ્ચે ઊંચ⊶નીચપણાની ભાવનાનું પાેષણ કરતી સામાજિક વિષમતા જેઈને એમના આત્મા કકળી ઊડે છે.

જે ધર્મે જનતાને અજ્ઞાન, અંધશ્વદ્ધા અને વહેમમાંથી મુક્તિ અપાવવા માટે ઝૂંબેશ ચલાવી હતી તે જ ધર્મ કે એનાં શાસ્ત્રોને નામે એ બધા પ્રગતિ-રાધક દુર્શું ણાનું પાયણ થતું જોઈને પંડિતજીના પુરયપ્રકાપ જગી ઊઠે છે અને તેઓ બાલી ઊઠે છે કે આ તા ક્રાફ્રાફોત્રે મર્રમાથરન્તિ—જેવું થઈ રહ્યું છે!

ત્રાનના હેતુ સત્યનું શાધન અને ક્રિયાતા હેતુ છવનશાધન એટલે કે અહિંસાનું પાલન છે. એટલે શાસ્ત્રને નામે અંધગ્રહા કે અત્તાનનું અને ક્રિયાને નામે જડતાનું પાયણ થતું જોઈ પંડિતજી એના ઉપ્ર વિરાધ કર્યા વગર રહી શકતા નથી. પરિણામે તેઓ જીનવાણી કે રૂઠિસ્ટ્રિસ્ત વર્ષમાં આકરી ટીકાને પાત્ર થાય છે. ત્રાન-સાધનાને સફળ કરવા તેઓ સત્યને સંપ્રદાયથી મહાન માને છે; અને સાંપ્રદાયિક કદાગ્રહ કે માહને કદી વશ થતા નથી. છુહિના વિકાસ કે હૃદયની વિશાળતાને રૂંધે એવી કાઈ પણ વાતનું એમને મન કર્યા જ મૂલ્ય નથી.

આ રીતે પંડિતજી ક્રાન્તિપ્રિય હાંઈ પ્રગતિશીલતા તરફ જ એમનું મન ઢળે છે; અને જ્યાં કચાંય પણ અન્યાય કે દમન જીએ છે ત્યાં એ ઊકળી ઊઠે છે. સામાજિક અન્યાયનો ભાગ બનેલી બહેના કે બીજી વ્યક્તિઓને જોઈને એમનું હુદય દ્વી જાય છે; અને એ માટે કંઈક કરે ત્યારે જ એમને સંતાષ થાય છે. ધાર્મિક અને સામાજિક રોગાના પંડિતજી સાચા પારખુ અને ચિકિત્સક

છે. નિવૃત્તિને નામે સમાજમાં કેળવાતી પ્રવૃત્તિ પ્રત્યેની ઉદાસીનતા એમને બહુ ખટક છે. ધાર્મિક પ્રવૃત્તિને આદર્શ મિત્તિ મે સब્લ મૂણ્યુ—સમગ્ર વિશ્વ સાથેતે અદ્વેત ભાવ—એટલે કે અદ્વિંસાના પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર—હાઈ એમાં સંપ્રદાયવાદ કે વાડાબંધીને મુદ્દલ અવકાશ ન હાેઈ શકે એમ તેઓ માને છે. અને સામાજિક પ્રવૃત્તિના એમના આદર્શ સ્ત્રી-મુરુષતી અને મનુષ્યમાત્રની સમાનતા છે.

પંડિતજી પ્રેમના સદા ભૂખ્યા છતાં ખુશામતથી સદા અળયા રહે છે; અને જેટલા વિનમ્ર છે એટલા જ મક્કમ છે. સાચી વાત શાંતિથી મીઠાશ-પૂર્વક તેએા કહી શકે છે. અને જરૂર પડવે કડવું કહેતાં પણ તેએા ખમચાતા નથી.

પંડિતજીની વ્યવહારકુશળતા જાણીતી છે. કુટુંખના કે ધરના અટપટા પ્રશ્નોમાં તેઓ સાચેા વ્યવહારુ ઉકેલ સચવી શકે છે. અને ચકાર તાે એવા છે કે એકવખત કાેઇ વ્યક્તિ કે સ્થળની મુલાકાત લીધી હાેય તાે એને ક્રદી બૂલે નહીં,

## [ २८ ]

અને કપારેક એનું વર્જુન કરવા બેસે તેા સાંભળનાર ન માની શકે કે આ કહેનાર વ્યક્તિ ચક્ષુહીન છે. એમના હૃદયનાં દ્વાર સદા ખુલ્લાં હાેય છે. એટલે તેઓ અનેક ભાઈ–બહેનેાના મિત્ર, મુરબ્બી કે પિતા તરીકેનું સ્થાન ભાગવે છે. ગાંધીજી પ્રત્યે પંડિતજીને ખૂબ ભક્તિ છે, અને એમની રાષ્ટ્રનિર્માંજીની બધી પ્રવૃત્તિઓ તેમજ પૂ. વિનાબાજીની ભૂદાનપ્રવૃત્તિમાં તેઓ ખૂબ આદર અને શ્રદ્ધા ધરાવે છે. પાતાની લાચાર સ્થિતિના કારણે પાતે આવી રચનાત્મક પ્રવૃત્તિમાં સીધેસીધેા ભાગ લઈ નથી શકતા એનું એમને દુઃખ લાગ્યા કરે છે.

ગુજરાતના ભૂદાનકાર્ય કરાએ તે પંડિતજીને પેાતાના જ બનાવી ઠીધા છે. પૂજ્ય રવિશ ંકર મહારાજ પ્રત્યે તે આદર હેાય જ, પણ '' गુणાઃ पूजास्थानं गुणिषु न च હિક્ર न च वयः '' એ વચન મુજબ બ્રી. નારાયણ દેસાઈ જેવા નવયુવકાની સેવાપ્રવૃત્તિ પ્રત્યે પણ આદર અને ભક્તિ વ્યક્ત કરતાં પંડિતજીને સંકાચ થતા નથી.

#### પ્રવૃત્તિપરાયણુ નિવૃત્તિ

બનારસથી નિષ્ટત્ત થઈ તે પંડિતજી મુંબઇમાં ભારતીય વિદ્યા ભવનમાં માનદ અધ્યાપક તરીકે એડાયા. પણ મુંબઇ ના વસવાટ પંડિતજીને બહુ ફાવ્યેા નહીં, એટલે ત્યાંથી થાેડા વખત બનારસ જઈ આવી, સને ૧૯૪૭થી તેઓ અમદાવાદની ગુજરાત વિદ્યાસભાના શ્રી. ભેા. જે. વિદ્યાભવનના માનદ અધ્યાપક તરીકે કામ કરે છે; અને અમદાવાદમાં કાયમી વસવાટ કરીને રહે છે. આમ તા પંડિતજી અસારે નિષ્ટત્ત મણાય છે; પણ એમના આ નિષ્ટત્તિ-કાળ એમના પ્રવૃત્તિકાળ કરતાં જરાય એાછા જીતરે એવા નથી. વિદ્યાની પ્રવૃત્તિ તો આજે, હહ વર્ષની ઉંમરે પણ, અખંડ ધારાએ ચાલ્યા જ કરે છે; અને જાણે કાઇ પ્રાચીન ઋષિઆશ્રમના કુલપતિ હાેય એમ અનેક વિદ્યાર્થીઓ, અધ્યાપકા અને વિદ્યાનાને એમનું માર્ગદર્શન મહ્યા જ કરે છે.

પાતાની પાસે જે ક્રાઈ આવે એને કંઇક ને કંઇક આપી છૂટીને માનવતા પ્રત્યેનું પાતાનું ઋણ અદા કરવા પંડિતજી સતત પ્રયત્નશીલ રહે છે. તાજેતરમાં ( તા. ૧૬-૨-૫૭ના રાજ ) ગુજરાતના ગુવાન ભૂદાનકાર્ય કર શ્રી. સ્વધકાંત પરીખ ઉપર પત્ર લખતાં પૂ. વિનાબાજીએ પંડિતજી માટે સાચું જ કહ્યું છે કે :----

" पं. सुखलालजीकी आपको विचारशोधनमें मदद मिलती है यह जानकर मुझे ख़ुशी हुई। मदद देनेको तो वे बैंठ ही हैं। मदद लेनेवाला

[ २७ ]

પંડિત સુખલાલછે

कोई मिल जाता है उसीका अभिनन्दन करना चाहिये। "

વિદ્વત્તાનું બહુમાન

છેલ્લાં દસ વર્ષમાં પંડિતજીની વિદ્વત્તાનું નીચે મુજબ બહુમાન થયું છે:— સને ૧૯૪૭માં, જૈન સાહિત્યની નેધિપાત્ર સેવા બજાવવા બદ્દલ, ભાવ-નગરની ત્રી. યશાવિજય જૈન ગ્રાંથમાલા તરફથા શ્રીવિજયધર્મસૂરિ જૈન સાહિત્ય સુવર્ણચંદ્રક ( પ્રથમ ) અર્પણ થયેા.

સને ૧૯૫૧માં તેઓ ઍાલ ઇન્ડિયા ઓરિયેન્ટલ કેાન્ફરન્સના લખતૌ મુકામે મળેલ ૧૬મા અધિવેશતમાં જૈન અને પ્રાકૃત વિભાગના અધ્યક્ષ થયા. સને ૧૯૫૫માં અમદાવાદની ગુજરાત વિદ્યાસભાની શ્રી પાપટલાલ હેમચંદ અધ્યાત્મ-વ્યાખ્યાનમાળામાં ' અધ્યાત્મવિચારણા ' સંબ'ધી ત્રણ વ્યાખ્યાના આપ્યાં.

સને ૧૯૫૬માં વર્ષાની રાષ્ટ્રભાષા પ્રચાર સમિતિ તરફથી, દર્શન અને આખ્યાત્મિક ગ્રાંથા રચીને હિન્દી ભાષાની સેવા કરવાના બદલામાં, રૂા. ૧૫૦૧)ના મહાત્મા ગાંધી પુરસ્કાર (પાંચમા) મળ્યા. (ચાથા પુરસ્કાર પૂ. વિનાબાજીને મળ્યા હતા.)

સને ૧૯૫૭માં મ. સ. યુનિવર્સિટી આફ બરાહા તરફથી મહારાજા સયાજીરાવ ઓનરેરિયમ લેકચર્સમાં ં ભારતીય તત્ત્વવિદ્યા ' ઉપર પાંચ વ્યાખ્યાના આપ્યાં.

સને ૧૯૫૭માં ગુજરાત યુનિવર્સિટીએ ડૉકટર આફ લેટર્સ ( D. Litt.)તી માનદ ડિગ્રી આપવાના નિર્ણય કર્યો.

સતે ૧૯૫૭માં, અખિલ ભારતીય ધારણે રચાયેલ 'પંડિત સુખલાલજી સન્માન સમિતિ' દ્વારા, સુંબઇનાં પંડિતજીનું જાહેર સન્માન કરીતે એમને સન્માન-થેલી અર્પણ કરવામાં આવી, અને એમના લેખસંગ્રહાે (ખે ગુજરાતી અને એક દિન્દી એમ ત્રણ ગ્રંથા )નું પ્રકાશન જાહેર કરવામાં આવ્યું.

#### સાહિત્ય-સજ<sup>°</sup>ન

પંડિતછએ સંપાદિત, સંશાધિત, અનુદિત અને વિવેચિત કરેલા ગ્રંથાની યાદી નીચે મુજબ છેઃ---

(૨) આત<mark>માનુશાસ્તિકલક</mark> : ( પૂર્વાચાર્યકૃત ) મૂળ પ્રાકૃત: ગુજરાતી અનુવાદ ( ઇ. સ. ૧૯૧૪–૧૫ ).

[ 30 ]

(૨–૫) **કર્માય : પ્રથમ ચાર :** દેવેન્દ્રસ્ટરિકૃત: મૂળ પ્રાકૃત: હિન્દી અનુવાદ, વિવેચન, પ્રસ્તાવના, પરિશિષ્ટ યુકત, ઇ. સ. ૧૯૧૭ થી ૧૯૨૦ સુધીમાં ; પ્રકાશક-શ્રી. આત્માન દ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મંડલ, આગ્રા.

(૬) ઢ'ડક : પૂર્વાચાર્યંકૃત પ્રાકૃત જૈન પ્રકરણ ગ્રંથ; હિન્દીસાર; ઇ. સ. ૧૯૨૨; પ્રકાશક ઉપર મુજબ.

(૭) **પંચ પ્રતિકેમ**ણ : જૈન આચાર વિષયક પ્રય; મૂળ પ્રાકૃત; હિન્દી અનુવાદ, વિવેચન, પ્રસ્તાવના યુક્ત; ઈ. સ. ૧૯૨૧; પ્રકાશક ઉપર મુજબ.

(૮) **ચાેગદર્શાન** : મૂળ પાતંજલ યાેગસત્ર; વૃત્તિ ઉપાધ્યાય યશાબિજય-જીકૃત; તથા શ્રીહરિભદ્રસ્ટિકૃત પ્રાકૃત યાેગવિંશિકા મૂળ, ટીકા સંસ્કૃત, ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત; હિન્દી સાર-વિવેચન તથા પ્રસ્તાવના યુક્રત; ઈ. સ. ૧૯૨૨; પ્રકાશક ઉપર સુજબ.

(૯) સન્મતિતર્ક : મૂળ પ્રાકૃત સિંહસેન દિવાકરકૃત: ડીકા સંસ્કૃત શ્રી અભયદેવસરિકૃત; પાંચ ભાગ; છઠ્ઠો ભાગ મૂળ અને ગુજરાતી સાર-વિવેચન તથા પ્રસ્તાવના યુક્ત; પાંડિત શ્રી એચરદાસજીના સહકારમાં; ઇ. સ. ૧૯૨૫થી ૧૯૩૨ સુધીમાં; પ્રકાશક-ગુજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ. ( છઠ્ઠા ભાગતા અંગ્રેજી અનુવાદ ઈ. સ. ૧૯૪૦ના જૈન શ્વેતાંબર મૂર્તિ પૂજક કૉન્ફરન્સ તરફથી પ્રગટ થયે! છે.)

(૧૦) **જૈનદબ્ટિએ બ્રહ્મચર્ય વિચાર** : ગુજરાવી; પંડિત મેચરદાસજીના સહકારમાં; પ્રકાશક ઉપર મુજબ.

(૧૧) **તત્ત્વાર્થસ્ટલ** : ઉમાસ્વતિ વાચકકૃત સંસ્કૃત; સાર-વિવેચન, વિસ્તૃત પ્રસ્તાવના યુક્લ; ગુજરાતી તથા હિન્દીમાં; ઈ. સ. ૧૯૩૦; ગુજરાતીના પ્રકાશક, ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અમદાવાદ, ત્રણુંઆવૃત્તિ; હિન્દી પ્રથમ આવૃત્તિના પ્રકાશક શ્રી. આત્માનન્દ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મંડલ, આગ્રા; ખીજી આવૃત્તિના પ્રકાશક જૈન સંસ્કૃતિ સંશોધન મંડલ બનારસ,

(૧૨) **ન્યાયાવતાર :** સિંહસેનાદિવાકરકૃત પૂળ સંસ્કૃત; અનુવાદ–વિવેચન પ્રસ્તાવના યુક્ત; ઈ. સ. ૧૯૨૭; " જૈન સાહિત્ય સંશાધક ''માં પ્રગટ થયું.

(૧૩) **પ્રમાણમીમાંસ :** હેમચંદ્રાચાર્યકૃત મૂળ સંસ્કૃત; હિન્દી પ્રસ્તાવના તથા ટિપ્પણયુક્ત; ઈ. સ. ૧૯૩૯; પ્રકાશક, સિંઘી જૈન ગ્રંથમાલા, મુંબ**ઈ.** 

(૧૪) **જૈનતર્ક`ભાષા ઃ** ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત મૂળ સંસ્કૃત; હિન્દી પ્રસ્તાવના તથા સંસ્કૃત ટિપ્પણયુક્ત સંપાદન; સાલ તથા પ્રકાશક ઉપર મુજબ. (૧૫) **ગ્રાનબ્વિન્દુ :** ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃત મૂળ સંસ્કૃત; **હિન્દી**  પ્રસ્તાવના તથા સંસ્કૃત ટિપ્પણયુક્ત સંપાદન; ઈ.સ. ૧૯૪૦; પ્રકાશક ઉપર મુજબ.

(૧૬) **તત્તવેષપંસવસિંહ ઃ** જયરાશિકૃત ચાર્વાક પરંપરાને સંસ્કૃત ગ્ર**ંથ;** અંગ્રેજી પ્રસ્તાવના યુક્ત સંપાદન; ઇ. સ. ૧૯૪૦; પ્રકાશક ગાયકવાડ ઍારિયેન્ટલ સિરીઝ, વડાદરા.

(૧૭) **હેતુબિંદુ :** બૌદ્ધ ન્યાયને! સંસ્કૃત ગ્રંથ; મૂળકનાં ધર્મકીર્તિ<sup>•</sup>; ટીકાકાર અર્ચટ; અનુટીકાકાર દુવેંક મિશ્ર; અંગ્રેજી પ્રસ્તાવનાયુક્ત સંપાદન; ઈ. સ ૧૯૪૯; પ્રકાશક ઉપર મુજબ.

(૧૮) **વેકવાદકાત્રિંસિકા :** સિંહસેન દિવાકરકૃત સંસ્કૃત; ગુજરાતીમાં સાર–વિવેચન, પ્રસ્તાવના; ઈ. સ. ૧૯૪૬; પ્રકાશક ભારતીય વિદ્યા ભવન મુંબઈ. (આ ગ્રંથનું હિન્દી ભાષાંતર પણ ભારતીય વિદ્યા ભવનના "ભારતીય વિદ્યા " ત્રૈમાસિકના " સિંઘી સ્ભારક ગ્રંથ"માં પ્રગટ થયેલ છે. )

(૧૯) આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમ : ગુણુસ્થાનના તુલનાત્મક અધ્યયનને લગતા ત્રણ લેખા; ઇ. સ. ૧૯૨૭; પ્રકાશક : શંભુલાલ જ. શાહ, અમદાવાદ.

(૨૦) **નિર્બેધ સંપ્રદાય :** અગસના પ્રાચીન મુદ્દાઓનું ઐતિહાસિક નિરૂપણું હિન્દીમાં, ઇ.સ. ૧૯૪૭, પ્રકાશક જૈન સંસ્કૃતિ સંશોધન મંડલ બનારસ.

(૨૧) **ચાર લીચેંકર :** ભગવાન ઋષભદેવ, તેમિનાથ, પાર્શ્વનાથ તથા મહાવીર વિષયક લેખાતા સંગ્રહ; હિન્દીમાં; ઈ. સ. ૧૯૫૪; બ્રકાશક ઉપર મુજબ.

(૨૨) ધ**ર્મ ઔર સમાજ ઃ લે**ખાના સંગ્રહ; હિન્દીમાં; ઈ. સ. ૧૯૫૧; પ્રકાશક, હિન્દી ગ્રંથ રત્નાકર કાર્યાલય, સુંબર્છ.

(૨૩) **અધ્યાત્મવિચારણા:** ગુજરાત વિદ્યા સભાની શ્રો.પેાપટલાલ હેમચંદ અધ્યાત્મવ્યાખ્યાનમાળામાં આપેલ આત્મા, પરમાત્મા અને સાધનાને લગતાં ત્રણ વ્યાખ્યાનેા; ગુજરાતીમાં; ઈ.સ. ૧૯૫૬: પ્ર. ગુજરાત વિદ્યા સભા, અમદાવાદ.

(૨૪) ભારતીય તત્ત્વવિદ્યા : મહારાજા સયાજીરાવ ચુનિવર્સિટી ઑફ બરાેડા તરફથી મહારાજા સયાજીરાવ ઑાનરેસ્થિમ લેક્ચર્સમાં આપેલ જગત, જીવ અને ઈધરને લગતાં પાંચ વ્યાખ્યાના. (વડાેદરા યુનિવર્સિટી તરફથી પ્રેસમાં.) આ ઉપરાંત દાર્શનિક, ધાર્મિક, સાહિસિક, સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય વિષયોને લગતા ધણા લેખા પંડિતજીએ ગુજરાતી કે હિન્દી ભાષામાં લખેલ છે; જેમાંના માટા ભાગના લેખા 'પંડિત સુખલાલજી સન્માન સમિતિ ' તરફથી પ્રગટ થયેલ ''દર્શન અને ચિંતન '' નામના ગુજરાતી ભાષાના બે ગ્રંથામાં અને ''દર્શન ઔર ચિંતન '' નામક હિન્દોના એક ગ્રંથમાં સંગ્રહીત થઈ ગયા છે.

## સમાજ અને ધર્મ

-

•

# મંગળપ્રવચન

# [१]

મારે પરિચય કરાવતાં શ્રીયુત માતીચંદભાઈએ કહ્યું છે કે હું વીસમીં સદીના વિચારપ્રવાહેા અને દષ્ટિર્ભિંદુઓથી પરિચિત છું. તેમના આ કચનમાં સત્ય હેાય તેા હું મારી દષ્ટિએ તેનું સ્પષ્ટીકરણ્ કરવા ઇચ્છું છું. ભાગ્યે જ આઠસે માણસની વસ્તીવાળા એવા એક ગંદા ગામડામાં મારા જન્મ અને ઉછેર છે. આધુનિક સંસ્કાર, શિક્ષણ અને સાધનના સાવ અભાવ હાેય તેવા જ વાતાવરણુમાં હું ઓગણીસમી સદીમાં ઊછર્યો અને ભણ્યા છું. ગુજરાતી ગામડિયા નિશાળથી આગળ મારે માટે કાઈ શિક્ષણુનું વાતાવરણ હતું જ નહિ. મને યાદ છે ત્યાં સુધી મેં વીસેક વર્ષની ઉપરે એકાદ સાંપ્રદાયિક માસિકનું નામ સાંભત્યું હતું. એાગણીસમી કે વીસમી સદીના કૉલેજ અને યુનિવર્સિટીના શિક્ષણવિષયક લાબા મેં મેળવ્યા નથી. આ દષ્ટિએ હું એક રીતે ઓગણીસમી સદીનોયે નહિ. પણ ચૌદમી સદીનો ગણાવા યોગ્ય છું.

આ બધું સત્ય હોવા છતાં, તેઓ કહે છે તેમ, જો હું વીસમી સદીતા હોઉ તો એક અર્થમાં તે સાચું છે. તે અર્થ એટલે ગમે તે કાળના, ગમે તે દેશના કે ગમે તે વિષયના જૂના કે નવા વિચારા મારી સન્મુખ આવે છે ત્યારે હું તે ઉપર કશા જ બધન સિવાય સંપૂર્ણ મુક્તમને વિચાર કરું છું, અને તેમાંથી સત્યાસત્ય તારવવા હું યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરું છું. મારા આ પ્રયત્નમાં મને જતિ, ધર્મ, સંપ્રદાય, શાસ્ત્ર કે ભાષાના પૂર્વપ્રહા ભાગ્યે જ જકડી રાખતા હશે. હું આચરી શકું કે નહિ તે પ્રક્ષ પુરુષાર્થંતો છે, પણ હું જિજ્ઞાસા અને વિચારની દષ્ટિએ મારા મનનાં બધાં દારા એટલે સુધી ખુલ્લાં રાખવા કાળજી સેવું છું કે રખે કાઈ જ્ઞાતવ્ય એવા સત્ય અંગ માત્ર પૂર્વપ્રહ અને ઉપેક્ષાને કારણે ધ્યાન બહાર રહી ન જાય. મનને પૂર્વપ્રહા અને સંકુચિતતાનાં બંધનાથી પર રાખી તથ્ય જાણવા, વિચારવા અને તેને સ્વીકારવાની તત્પરતા સેવવી એ જો વીસમી સદીનું લક્ષણ હાય તા, હું તે અર્થમાં વીસમી સદીના ગણાઉં ખરા; ભલે બીજા અર્થમાં હું ઓગણીસમી કે ચૌદમી સદીતા હાઉ. હું એમ માનું છું કે સ્ત્યની જિજ્ઞાસા અને રાધ કાઈ પણ એક સદીને વરેલી નથી. દરેક સદી અને યુગમાં, ઇચ્છે તેને માટે, ઐને<mark>ા સ</mark>ંભવ છે અને બીજાને માટે ગમે તે સદીમાં અને ગમે તે યુગમાં. પણુ એનાં દ્વાર બધજ છે.

આ અંગત ચર્ચાંધી હું આપ બધાનું ધ્યાન એ સુદ્દા તરફ ખેંચું છું :એક તેા જીવનમાં હંમેશાં વિદ્યાર્થાંપણું ચાલુ રાખવું અને કેળવવું, અને બીજો સુદ્દો એ કે વિદ્યાર્થાંપણું પણુ મુક્તમને એટલે કે નિર્જાન્ધન અને નિર્ભયપણે કેળવવું..

# વિદ્યાર્થીત્વ

માનસતત્ત્વની દષ્ટિએ વિચારીએ તેા વિદ્યાર્થીપણાનાં એટલે સંસ્કાર પ્રહણ કરવાની યોગ્યતાનાં બીજો બાળકનાં માતા-પિતા દાંપત્યજીવનમાં પ્રવેશ કરે ત્યારથી જ તેમની મનેાભૂમિકા રૂપે સંચિત થવા લાગે છે, અને તે બીજો ગર્ભાધાનના સમયથી વ્યક્ત રૂપ ધારણ કરતાં જાય છે. પણ આપણું ગુલામી માનસ આ સત્ય વસ્તનું આકલન કરી શકતું નથી. શિશ, કિશાર અને કુમાર અવસ્થાના વિદ્યાર્થી-જીવનને કાળજીભરેલી સવિચારિત દાેરવણી મળતી હોય એવા દાખલા આપણે ત્યાં બહુ પ્રયત્ને પણ ભાગ્યે જ જોવા મળશે. આપણા સામાન્ય વિદ્યાર્થીઓનું જીવન નદી-પટમાંના પાષાણની પેઠે આકસ્મિક રીતે જ ઘડાય છે, અને આગળ વધે છે. નદીના પટમાંના પચ્ચર જેમ અવારતવાર પાણીના પૂરના <mark>ધસારાથી ઘસા</mark>તાે કથારેક આપમેળે બાળમટાળ સુંદર આકાર ધારણ કરે છે. તેમ આપણા સામાન્ય વિદ્યાર્થીવર્ગ નિશાળ અને સ્કુલનાં, સમાજ, રાજ્ય-તેમજ ધર્મશિરતાજનાં વિવિધ નિયંત્રણાવાળી શિક્ષણપ્રણાલિકાના જંતરડામાંથી પસાર થઈ એક યા બીજી રીતે ધડાય છે. સાેળ વર્ષ સુધીનું વિદ્યાર્થીજીવન. ખીજના ગળણે વિદ્યાપાન કરવામાં વીતે છે. એટલે આપણે ત્યાં ખરા વિદ્યાર્થીજીવનના પ્રારંભ સ્કૂલ છેાડી કોલેજમાં પ્રવેશ કરતી વખતે જ શાય છે. એ વખતે વિદ્યાર્થીનું માનસ એટલ તે પક્વ થઈ જાય છે કે હવે તે આપમેબે શું શીખવું, શું ન શીખવું ? શું સત્ય અને શું અનુપયાગી ?--એ બધુ વિચારી શકે છે. તેથી વિદ્યાર્થીજીવનમાં ઠાલેજકાળ ભારે અગત્યના ભાગ ભજવે છે. પહેલાંની અપક્રવ અવસ્થામાં રહી ગયેલી ઝૂટિએન કે થયેલી ભુલા સુધારવી એ કામ કરવા ઉપરાંત કૉલેજજીવનમાં આખા જીવનને સ્પર્શે અને ઉપયોગી થાય એવી સમર્થ તૈયારી કરવાની હોય છે, અને તે વખતે એટલી જવાબદારી વિચારવા અને નિભાવવા પૂરતી બુદ્ધિ અને શરીરની. તૈયારી પણ હાેય છે. તેથી આ સમય દરમ્યાન વિદ્યાર્થીએ લેશ પણ ગાફેલ રહેવું એ જીવનના મધ્યર્ભિંદુ ઉપર જ કુઠારાધાત કરવા જેવું છે.

હું થેાડુંઘણું ટૅાલેજના વિદ્યાર્થીઓ વચ્ચે રહ્યો છું અને મે' જોયું છે

કે તેમાંના અહુજ એાઝા વિદ્યાર્થીએ। મળેલ તક અને શક્તિના સંપૂર્ણ જાગૃતિપૂર્વક ઉપયોગ કરે છે. પરીક્ષામાં યેન કેન પ્રકારેણુ પસાર થઈ જવું એ ધારહ્યુ સામાન્ય હેાવાધી વિદ્યાર્થીને৷ પુષ્કળ કીમતી સમય અને તેની શક્તિસંપત્તિ કાર્યસાધક ∶્રીતે વપરાતાં નથી. મારા એક મિત્ર, જેએા કુશળ વકીલ અને પ્રજાસેવક છે, તેમણે મને કહેલું કે અમે વિદ્યાર્થીઓ----ખાસ કરીને બુદ્ધિમાન ગણાતા વિદ્યાર્થીઓ—દિવસ અને રાતના માટા ભાગ ગપગાળા અને અનાવશ્યક વાગ્યુહમાં વેડફી નાંખતા અને એમ માની લેતા કે પરીક્ષા પાસ કરવી એમાં તે શું ? જ્યારે પરીક્ષા નજીક સ્પાવશે ત્યારે તૈયારી કરી લઇશું અને એ પ્રમાણે કરી પણ લેતા, પરંતુ જ્યારે બી. એ. પાસ થયા અને આગળ ઊંડા અધ્યયનને। વિચાર આવ્યો ત્યારે એમ જણાયું કે અમે શરૂઆતનાં ચાર વર્ષોનાે ઘગાે સમય ખાેટી રીતે. બરબાદ કર્યો છે. એ વખતે બધા જ સામર્થ્ય અને સમયને યેગ્ય રીતે કરકસરપૂર્વક નિયમિત સદુપયાગ કર્યો હેાત તા અમે ખાતરીથી કૅાલેજ્છવનમાં મેળવ્યું છે તે કરતાં અહુ વધારે મેળવી શકવા હોત. હું ધારું છું કે મારા એ મિત્રની વાત તદ્દન સાચી છે અને દરેક ટાલેજિયનને ઓછેવત્તે અ'રો લાગુ પડે છે. તેથી હું દરેક વિદ્યાર્થી, જે અત્યારે કૉલેજમાં નવાે દાખલ થયે। હોય કે આગળ વધેલા હાેય, તેનું પ્યાન આ સુદ્દા તરફ ખેંચું છું. કૉલેજના જીવનમાં એટલી અધી સારી તકા છે કે માણુસ પાતે ધારે તા પાતાનું સંપૂર્ણ નવસર્જન કરી શકે છે. તેમાં જીદા જુદા વિષયના સમર્થ અધ્યાપંકા, જોઈએ તેવું પુસ્તકાલય, અને નવીન શાણિતના ઉત્સાહથી ચનગનતા વિદ્યાર્થીઓના સહચાર, એ છવન તૈયાર કરવા વાસ્તેની મૂલ્યવતી સંપત્તિ છે. માત્ર તેનેા ઉપયેાગ કરવાની જીવનકળા હસ્તગત હેાવી જોઈએ.

#### Bayphd

વિદ્યાર્થીજીવનમાં એ કંઈ સિદ્ધ કરવા જેવું તત્ત્વ મને લાગ્યું હોય તા તે જીવનકળા છે. જે જીવવાની કળા હસ્તગત કરે છે તેને સાધના તથા સગવડની ઊણુપ વિષે ક્રરિયાદ કરવાપણું હાેતું નધી. તે તા પાતાની સામે જેટલાં અને જેવાં સાધના હાેય, જેટલી અને જેવી સગવડ હાય તેના એવી સજીવ કળાથી ઉપયાગ કરે છે કે તેમાંથી જ તેની સામે આપોઆપ નવાં સાધનાની સૃષ્ટિ ઊભી ધાય છે, તે વણુમાગી આવી ઊભી રહે છે. જે આવી જીવનકળા જાણુતા ન હાેય તે હંમેશાં આ નથી, તે નથી, આવું નથી, તેવું નથી એવી કરિયાદ કર્યા જ કરે છે. અને તેની સન્મૂખ ગમે તેટલાં અને ગમે તેવાં સાધને৷ ઉપસ્થિત હેાય તાપણુ તેને તેનું મૂલ્ય સમજાતું નથી, કારણુ કે તે જંગલમાંથી મંગલ કરવાની કળા જ ધરાવતાે નથી.

પરિણામે એવા વિદ્યાર્થી મળેલ સગવડના લાભથી તેા વ'ચિત રહી જ જાય છે, અને ભાવી સગવડના લાભો તેા માત્ર તેમના મનેારાજ્યમાં જ રહી ઊલટી વ્યાકુળતા ઊભી કરે છે. તેથી આપણે ગમે તે ક્ષેત્રમાં ગમે તે કરતા હાેઈએ, છતાં એમાં જીવનકળાનો જ પ્રથમ જરૂર છે અને એ કળા એટલે આછામાં આેછી અને નજીવી ગણાતી સાધનસામગ્રીમાં પણ સંતુષ્ટ મને આગળ વધવામાં તેનેા ઉપયાગ કરી લેવા અને સ્વપુરુષાર્થથીજ પાતાન જોઈતી સૃષ્ટિ ઊભી કરવી તે.

અગવડોનો અતિભાર જો છવનને કચડી નાંખતો હોય તો એ દોષ સગવડોના ઢગલામાં પણ રહેલો જ છે. જેને બહુ સગવડ તે હંમેશાં પ્રગતિ કરી જ શકે અથવા કરે છે, એવાે કુવ નિયમ નથી. તેથી ઊલટું, જે વધારે અગવડ કે સુશ્કેલીમાં હાેય તે પાછળ રહી જાય છે કે કચડાઈ જાય છે, એવા પણ કુવ નિયમ નથી. પણ કુવ નિયમ તો એ છે કે બુદ્ધિ અને પુરુષાર્થ હાેય તેમજ ગમે તે સ્થિતિમાંથીં આગળ વધી શકાય. જેનામાં એ તત્ત્વ વિકસાવવાની ભૂખ હાેય છે તે સગવડ–અગવડની તથામાં બહુ પડતા નથી. ઘણી વાર તેમ તે **વિષદ: सन્દ્ય નઃ શક્ષત્** એ કુન્તીના વાકથથી અગવડાને તેમતરે છે.

મેં એવા એક મહારાષ્ટ્રીય વિદ્યાર્થીને જોયેલે કે જે માતા--પિતા તરક્ષ્યી મળતી બધી સગવડ છેાડી દઈને આપપુરુષાર્થ જ કૉલેજમાં ભણતો હતો અને બી. એસ-સી. ના અભ્યાસ કરવા સાથે ખર્ચલાયક કમાવા ઉપરાંત સ્વયંપાક કરી થાડા ખર્ચમાં રહેવાની કલા સિદ્ધ કરતો હતો. મેં તેને પૂછ્યું કે 'વાંચવા વિચારવાતું બહુ એાછું બનતું હશે ? ' તે કહે કે ' મેં ગેહવણુ જ એવી કરી છે કે આરોગ્ય અને અભ્યાસ સચવાય તેમ જ સ્વાશ્રય-વૃત્તિમાં આત્મવિધ્ધાસ વધે. ' છેવટે તેણે ઉચ્ચ વર્ગમાં બી. એસ-સી. ની પરીક્ષા પસાર કરી. આપણે એ જાણીએ છીએ કે માત્ર વ્યાપારીવૃત્તિવાળાં માતા-પિતા પોતાની સંતતિને વધારે સંપત્તિના વારસા આપી જવાની જ ખેવના રાખતા હાેય છે. તેઓ કેટલીયે પેઢી સુધીની સ્વસંતતિના સુખની ચિંતા સેવતાં હાેય છે, પણ આનું પરિણામ ઊલટું જ આવે છે અને સંતતિની કાયમા સલામતીની તેમની ધારણા જ ધૂળમાં મળી જય છે. તેથી મારી દર્ષ્ટિએ છવનની ખરી ખૂખી એ જ છે કે ગમે ત્યાં ને ગમે તે સ્થિતિમાં હાેઈ એ, છતાં વિદ્યાર્થીપણું ચાલુ જ રાખવું જોઈએ અને તેને ઉત્તરાત્તર વિક્રસાવવું જોઈએ.

#### ખુલ્લું અને નિર્ભય મન

ત્રાન અને વિદ્યા એ માત્ર બહુ વાચનથી જ મળી જાય છે એમ નથી. આેછું કે વધું વાંચવું એ રુચિં, શક્તિ અને સગવડતાનો સવાલ છે. પણુ, ગમે તેટલું ઓાછુંવાંચવા છતાં જો વધારે સિદ્ધિ અને લાભ મેળવવા હોય તા, તેની અનિવાર્ય શરત એ છે કે, મનને ખુલ્લું રાખવું અને સત્ય-જિજ્ઞાસાની સિદ્ધિમાં કાેઈ પણુ પૂર્વગ્રહાને કે ફઢ સંસ્કારોને આડે આવવા દેવા નહિ. મારા અનુભવ એમ કહે છે કે આ માટે સૌથી પહેલાં નિર્ભયતાની જરર છે. ધર્મના કાંઈ પણુ ખરા અને ઉપયાગી અર્થ થતા હાેય તા તે નિર્ભયતા સાથેની સલ્યની શાધ છે. તત્ત્વત્રાન એ સત્યશાધના એક માર્ગ છે, અને ગમે તે વિષયનું અધ્યયન કરતા હાેઈએ છર્તા ધર્મ અને તત્ત્વત્રાનના સંબધ રહેલા જ છે. એ બન્ને વસ્તુઓ કાેઈ ચાકામાં બધાતી નથી. મનનાં બધાં દારા સલ્ય માટે ખુલ્લાં હાેય અને નિર્ભયતા એની પૃષ્ઠભૂમિમાં હાેય તા જે કાંઈ વિચારીએ કે કરીએ તે બધું જ તત્ત્વત્રાન કે ધર્મમાં સમાઈ જાય છે. છવનસાંસ્ક્રતિ

છવનમાંથી મેલ અને નબળાઈ દૂર કરવી અને તેને સ્થાને સર્વાંગીલ્ સ્વચ્છતા તેમ જ સામંજસ્યપૂર્ણ બળ આણુતું—એ જ છવનની સાચી સંસ્કૃતિ છે. આ જ વસ્તુ પ્રાચીન કાળથી દરેક દેશ અને જાતિમાં ધર્મને નામે પ્રસિદ્ધ છે. આ જ વસ્તુ પ્રાચીન કાળથી દરેક દેશ અને જાતિમાં ધર્મને નામે પ્રસિદ્ધ છે. આપણા દેશમાં સંસ્કૃતિની સાધના હજારો વર્ષ પહેલાંથી શરૂ થયેલી અને આજે પણ ચાલે છે. આ સાધના માટે ભારતનું નામ સુવિખ્યાત છે. તેમ છતાં ધર્મનું નામ સગ ઉપજાવનારું થઈ પડશું છે અને તત્ત્વત્તાન એ નકામી કલ્પના-ઓમાં ખપવા લાગ્યું છે. એનું શું કારણ ?–એ આજના પ્રશ્ન છે. એના ઉત્તર ધર્મગુરુ, ધર્મશિક્ષણ અને ધર્મસંસ્થાઓની જડતા તેમ જ નિષ્ક્રિયતામાંથી મળી જાય છે. ધર્મ કે તત્ત્વજ્ઞાન પાતે તેા છવનનનું સર્વવ્યાપી સૌરભ છે. એમાંથી આવતી દુર્ગ ધ એ તેના દાંભિક ડેકેદારોને લીધે છે. જેમ કાચું અન્ન અછર્ણુ કરે અને વાસી કે સડેલું અન્ન દુર્ગ ધ ફે કે તેથી ભાજન-માત્ર ત્યાજ્ય બનતું નથી અને જેમ તાજા અને પોષક અન્ન વિના છવન ચાલતું જ નથી, તેમ જડતાપાષક ધર્મનું કલેવર સાજ્ય છતાં સાચી સંસ્કૃતિ વિના માનવતા કે રાષ્ટ્રીયતા નથી સરજાતી કે નથી ટકતી.

વ્યક્તિની બધી શક્તિએા, સિદ્ધિએા અને પ્રવૃત્તિએા એકમાત્ર સામાજિક કલ્યાહુની દિશામાં યોજાય ત્યારે જ ધર્મ યા સંસ્કૃતિ ચરિતાર્થ થાય છે. ધર્મ, સંસ્કૃતિ અને તત્ત્વન્નાનની વિકૃત સમજ દૂર કરવા અને સૈકાએા-જૂના વહેમાનું મૂલ ઉચ્છેદવા વાસ્તે પહ્યુ સંસ્કૃતિની સાચી અને ઊંડી સમજ આવશ્યક છે.

## આ દષ્ટિએ ગાંધીજ

આપણે જાણીએ છીએ કે ગાંધીજી એક મહાન રાજપુરુષ છે. તેમની રાજકીય પ્રવૃત્તિ અને હિલચાલના મૂળમાં સતત વહેતા અમૃત ઝરા પૂરા પાડનાર કાેઈ અખૂટ ઊગમસ્થાન હાેય તા તે તેમની સંસ્કૃતિ વિષયક સાચી સમજ છે. તેમની નિર્ણાયક શક્તિ, સુનિર્ણયને વળગી રહેવાની મક્કમતા અને ગમે તેના ગમે તેવાં જુદાં પડતાં દર્ષિર્બિદુઓને સહાનુભૂતિથી સમજવાની મહાનુભાવતા-એ બધુ તેમની સંસ્કૃતિની સાચી સમજતે જ આભારી છે. એ સિવાય તેમની પાસે બીજું કશું ધર્મબળ નથી. આવી સંસ્કૃતિપ્રધાન વિદ્યાનું વાતાવરણ રચવું એ જેમ સંસ્થાના સંચાલકા અને શિક્ષકા પર અવલંબિત રહે છે તેમ વિદ્યાર્થીઓ ઉપર પણ તેના ઘણા આધાર છે.

## ધંધાદારી અને કુઢુંબપતિને

આપણે એમ માનીએ છીએ કે જે કાંઈ શીખવાનું છે તે તેા માત્ર વિદ્યાર્થીઓને જ શીખવાનું છે અને આપણે ધંધાદારી કે કુટુંબમાં પડેલા શું શીખીએ ? અને કેવી રીતે શીખી શકીએ ? પણ, આ માન્યતા સાવ ભૂલ-ભરેલી છે. મેાન્ટેસારીની શિક્ષણપદ્ધતિમાં માત્ર શિશ અને બાલકના જ શિક્ષણ ઉપર ભાર નથી અપાતેા, પણ તેના વડીલાે સુદ્ધાંમાં સુસંસ્કારનું વાતાવરણ જમાવવાની હિમાયત કરાય છે; કેમ કે, એમ થાય તેા જ શિશએા અને બાળકાનું જીવન ધર અને શાળાના સંસ્કારભેદની અથડામણી વચ્ચે વેડફાતું અટકે. તે જ રીતે માેટી ઉમરના વિદ્યાર્થીઓની બાબતમાં પણ છે. ગમે તે ધ'ધાર્થી અને કુટ્રંબી હેાય તાપણ તે બચત સમય અને શક્તિના ઉપયોગ સસંસ્કારિતા મેળવવા અને વિકસાવવામાં કરી શકે. એટલું જ નહિ, પણ તેણે તેમ કરવું પણ જોઈએ. નહિ તો તેની અને તેનાં સંતાનાની વચ્ચે એવી એક દીવાલ ઊભી થવાની કે સંતાન તેને ઉવેખર્શે અને તે સંતાનને ઉવેખશે. એવી સ્થિતિ કદી પણ ઇષ્ટ નથી કે જ્યારે સંતાના કહે કે વડીલા વહેમી, જડ અને રૂઢિસુસ્ત છે; અને વડીલેા કહે કે ભગેલા ગણાતા વિદ્યા-ર્ચીએક માત્ર હવામાં ઊડે છે. વડીલેા અને વિદ્યાર્થીએક વચ્ચેની ખાઈ વધારે ઊંડી ન ખને તેને৷ રામભાણુ ઇલાજ મુખ્યપણું વડીલાેના હાથમાં જ છે, પછી ભલેને તે ગમે તેવા ધંધાદારી અને કુટુંખી હેાય. એ ઇલાજ એટલે તેમણે પાતે પાતાની સમજને શુદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કરવા તે.

–પ્રેબ્રુદ્ધ જૈન ૮. ૪૫.

તા. ૧૪–૭−૪૫ ના રોજ સત્રારંભ પ્રસગે શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, મુંબઈના વિદ્યાર્થીઓ સમક્ષ કરેલું પ્રવચન.

# મંગળપ્રવચન

# [२]

મંગળપ્રવચનના ખ્યાલ એવા છે કે સત્રતે આરંભે મંગળરૂપે કાંઇકિ કહેવું. દરેક કામની શરૂઆતમાં મંગળ–અનુષ્ટાન કરવાના રિવાજ છે. લગ્ન વગેરે શુભ કાર્યોમાં ગણેશ માંડવા, એની પૂજા કરવી વગેરે માંગલિક અનુ-ષ્ઠાના જાણીતાં છે. આપણું ક્ષેત્ર વિદ્યાનું હાેઈ તેના સત્ર-પ્રારંભે વિદ્યા વિશે વચાર કરવા એ જ માંગલિક ગણાય.

એક ઉપનિષદમાં સ્વાધ્યાય અને પ્રવચન એ જ તપ છે એમ કહ્યું છે. આપણું વિદ્યાક્ષેત્ર એટલે સ્વાધ્યાય અને પ્રવચનનં જ ક્ષેત્ર. તેથી કલિત એમ ચયું કે આપણું વિદ્યાક્ષેત્ર એ તપનું ક્ષેત્ર છે. અહીં જ વિચારવું પ્રાપ્ત ચાય છે કે ઋષિએ સ્વાધ્યાય અને પ્રવચનને તપ કહ્યું તે કઈ દષ્ટિએ અને કયા અર્થમાં <sup>?</sup> તપનેા અર્થ એવેા સસ્તાે નથી કે આપણે થાેડ્ધણું વાંચીએ, <sup>ં</sup>વિચારીએ કે ઊંચે મને બાેલીએ, લખ્યીએ એટલે તે તપ થઈ જાય. તપનેા અર્થ એથી બહુ વધારે ઊંડા અને અધરાે પણ છે. તપ એ નિષ્ઠામાં ----સુદ્ધિપૂર્વકની નિષ્ઠામાં જ સમાય છે. વિદ્યાવિષયક પરિશીલન નિષ્ઠા વિનાનું હ્યુય તા તે તપની કાટિમાં ન આવે અને એવું પરિશાલન માંગળિક પણ ન નીવડે, એટલે કે જીવનમાં પ્રાણ ન પૂરે. નિષ્ઠાને અર્થ સમજવે ઘટે. જે કામ સ્વીકાર્ય હેાય તેમાં એકરસ થવું, પોતાની ખધી શક્તિએ હેમાં જ ંકેન્દ્રિત કરવી અને ગમે તેવાં વિક્ષેનેા સામનેા કરવામાં આનંદ અનભવવેા તેમ જ ઉત્સાહને કદી એાસરવા દેવેા નહિ એ 'નિષ્ઠાનેા અર્થ છે. આવી નિષ્ઠા સાથેનું વિદ્યાકાર્ય એ જ તપ છે, અને એ પોતે સ્વયં મંગળરૂપ છે; એને ઇતર મંગળની જરૂર નથી. દીપકને પ્રકાશિત કરવા કાઈ ખીજો દીવા પ્રકટાવતું નથી, કેમકે તે સ્વતઃપ્રકાશમાન છે.

આપણે સૌ જાણીએ છીએ કે લોકો ઉપવાસ અને એવાં બીજા કઠણ વતોને તપ કહે છે. એવાં વ્રતા આચરનાર તપસ્વી ગણાય છે. સખત શરદી કે ગરમી ઇચ્છાપૂર્વક સહનાર પણુ તપસ્વી ગણાય છે. પરંતુ જરા બારીકીથી કેવિચારીએ તેા જણાશે કે વિદ્યાતપ અને ઉપવાસતપ વચ્ચે કેટલું આંતર છે? કાેઈ પણ નાની કે મોટી ઉંમરનેા સહિંબ્શુ હેાય તો તે એક જ નહિ પણ અતેક ઉપવાસ સહેલાઇથી કરી શકે. વિદ્યાની સાધના એવી સહેલી નથી. પચીસ પચીસ વર્ષ લગી સતત અને ખંતપૂર્વક એવી સાધના કરી હાેય તેાપણ તે આજકાલના ધારણુની દષ્ટિએ અધૂરી પડે છે. વ્રતા વિશે એમ નથી. આજે જ બેચાર ઉપવાસ ખેચી કાઢેા. લાગણીવાળા સ્તેહીઓ તમતે તપ કર્યું એમ કહેશે અને વધારામાં તે તપ ઊજવશે પણ. પરંતુ તે જ લોકા વિદ્યાનું એવું મૂલ્યાંકન કરી નહિ શકે. અને છતાંય એ તપ છે જ, કેમકે વિદ્યા વિના અંદર અધારું રહે છે અને ગ્રાંથેઓ બેઠાતી નથી.

ધણા લોકો એમ સમજે છે કે ભણુવું અને વિદ્યાભ્યાસ કરવા એટલે કાંઈ પ્રવૃત્તિ ન કરવી, પુરુષાર્થ ન કરવા; પણુ ખરી વાત બીજી છે. જો. ખરા અર્થમાં વિદ્યા સાધવી હોય તા તેમાં જબ્બર પુરુષાર્થની જરૂર છે. એ કામ માત્ર નિષ્ટત્તિરૂપ કે આરામદેહ નથી. એમાં તા ભારે પરસેવા ઉતારવા. પડે છે, અને તેથી જ તે તપ કહેવાય છે. જે મન, વચન અને શરીરને. તપાવે, થકવી નાખે અને પરિણામે તેમાંથી ઉચ્ચ ધ્યેય સિદ્ધ થાય તે તપ. આ અર્થમાં વિદ્યાની સાધના — ખરી સાધના — ઉપવાસ આદિ કહેવાતાં. તપા કરતાં પણ દુષ્કર તપ છે. ઉપનિષદના ઝાયિએ એ જ અર્થમાં સ્વાધ્યાય. અને પ્રવચનને તપ કહી તેમાં પ્રમાદ ન સેવવાની ભલામણુ કરી છે.

હવે આપણે આપણી વિદ્યાપ્રવૃત્તિ વિશે થેાડા વિચાર કરી, એ જોઈ એ કે આપણી પ્રવૃત્તિ તપ કહેવા લાયક છે ? સામાન્ય રીતે એમ જોવામાં આવે છે કે માટે ભાગ ન છૂટકે ભણે છે. ભણ્યા વિના કથાંય ગજ નથી વાગવા તો લાવા ભણીએ, એમ ધારી ઘણા ભણે છે. માબાપ કે વડીલા પણ એમ ધારીને ભણાવે છે કે છેાકરાં નહિ ભણે તે કેકાણે નહિ પડે. આવી લાચાર વૃત્તિથી શરૂ કરેલ ભણતર ફળદાયી નથો નીવડતું. એ કદાચ ડિગ્રી મેળવાવી આપે, પણ આત્મામાં પ્રકાશ ન અર્પી શકે. આવી લાચાર વૃત્તિથી ભણનારા પરીક્ષા પૂરતું વાંચે છે, તે પરીક્ષાના દિવસામાં જ થાેડી ઘણી મહેનત કરે છે. બાકીના ઘણે સમય તેઓ વેડફે છે. વડીલા માને છે કે છેાકરાંઓ ભણે છે, જ્યારે છેાકરાંઓ ઘણી વાર તા શક્તિ, સમય અને ધનના દુરુપયોગ કરે છે. ઉચ્ચ વિદ્યાના ક્ષેત્રમાં પણ આવશે કે જેઓ પરી-ક્ષાના દિવસા સિવાય ભાગ્યે જ વાંચે–વિચારે. જો તેમને એમ ને એમ પ્રમાણપત્ર મળી જતું હોય તા તેઓ એટલું પણ ન વાંચે. આ દષ્ટિએ જોતાં એમ કહેવું પડે છે કે ઉ'મરે પહેાંચ્યા પછી પણ આપણા વિદ્યાર્થી⊣ વર્ગના માટા ભાગ છવનદ્રોહજ કરે છે.

ખાસ કરી અભ્યાસની ખરી રીત એ છે કે વર્ગમાં ગયા પહેલાં શીખવાનું પહેલેથી જ વાંચી રાખવું, જેથી અધ્યાપક કહે તે પૂરું સમન્મય અને અધ્યાપકને અનેક પ્રશ્નો કરી તેની પાસેથી અનેકગર્ણ નવું મેળવી શકાય. જો આમ નથી થતું તે વર્ગમાં અધ્યાપક કહે તે બહ એાછું સમ-ભય છે તે મહત્ત્વના પ્રશ્નો કરવાનું તે બાજીએ જ રહી જાય છે. પરિણામે અધ્યાપક પણ વધારે મહેનત કરવાનું તો બાજીએ જ રહી જાય છે. પરિણામે અધ્યાપક પણ વધારે મહેનત કરવાનું બાજીએ મૂંક છે અને સમજે છે કે ગાડું એમ જ ચાલવાનું. એને લીધે સમગ્ર ઉચ્ચ અભ્યાસનું ક્ષેત્ર છીછરું બની જાય છે. આજે મોટે ભાગે આપણે હ્યાં આ જ વસ્તુ દેખાય છે. વિદ્યાર્થી-ઓએ માત્ર પ્રથમથી વાંચીને જ વર્ગમાં જવું એટલું બસ નથી, પણ તેમણે વર્ગમાંથી આવ્યા બાદ અધીત અને ચાલતા વિષયોનું મનન પણ કરવું જોઈએ. એમ કરે તે જ વિદ્યાર્થીવર્ગ ખરેખર જાગરૂક હોય તે અધ્યા-કાને પણ વધારે સચેત રહેવું પડે અને તેમને એવા વિદ્યાર્થીઓ પ્રત્યે વધારે માન પણ થાય, તેમ જ મહાવિદ્યાલયો અને વિધ્વવિદ્યાલયો પાછળના રાષ્ટ્રિય હેત બર આવે.

અમદાવાદ એ ઉદ્યોગપ્રધાન શહેર છે. ઉદ્યોગમાં પડેલાઓની નિકાર્ય આપણે પરિચિત છીએ. જ્યારે દેખા સારે અને જ્યાં ઉદ્યોગનાં ક્ષેત્રમાં જુઓ સાં, એમાં પડેલા ઉદ્યોગપતિઓ પાતાના ઉદ્યોગ સિવાય બીજા વિચારા ભાગ્યે જ કરે છે. આ એમની ધ'ધા પ્રત્યેની નિકા છે. આવા નિકાવાળા વાતાવરણમાં રહી અભ્યાસ કરનારને પાતાના વિષય પરત્વે નિકા કેળવવાનું કામ એક રીતે સહેલું છે. પણુ માટે ભાગે એવું દેખાય છે કે ભણુનાર ધ'ધા કરી શકતા નથી અને ભણુવામાં ચિત્ત પૂરું પરાવી શકતા નથી. તેથી ભણુનાર ઘરના કે ઘાટના નથી રહેતા. આ જ કારણે હું નિકા કેળવવાનું કહું છું. શાસ્ત્રામાં આદિ, મધ્ય અને અન્ત મંગળની વાત કહેવામાં આવી છે, પણુ વિદ્યાભ્યાસ એ તા અખંડ અને સતત મંગળમય છે, જો એમાં પૂરી નિકા સાધીએ તા જ.

આજકાલ અભ્યાસમાં — ખાસ કરી ઉચ્ચ અભ્યાસમાં — માધ્યમને৷ પ્રશ્ન ઉગ્રતાથી ચર્ચાઈ રહ્યો છે. માતૃભાષા જ શિક્ષણુ-સામાન્યનું ખરું વાહન હાેઈ શકે, એ વરતુ આખી દુનિયાને દીવા જેવી હેાવા છતાં આપણા જ દેશના ઘણુાય ઉચ્ચ કેળવણી પામેલા અને સમર્થ બનાતા પુરુષોનાં બનમાં એ વિશે સંદેહ છે. પણુ તેઓ જોઈ નથી શકતા કે માતૃભાષા માધ્યમ ન હોવાથી દેશની મસ્તિષ્કશક્તિ અને આવિષ્કારશક્તિ કેટલી કુંઠિત થઈ ગઈ છે ? માતૃભાષામાં શીખવાનું અને તેમાં જ પ્રક્ષો લખવાનું હોય તે થાડી મહેનતે કેટલા લાભ થાય ! કેટલું સ્પષ્ટ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ! અને બચત સમયના બીજાં જરૂરી કામામાં કેટલા સાર્થક ઉપયાગ થાય ! એ વસ્તુ કેળવણીના ક્ષેત્રમાં પડેલાઓએ વિચારવા જેવી છે. અત્યારે તા વિદ્યાર્થીવર્ગ દુવિધામાં પડથો છે. માતૃભાષાની સરળતા એ જતી કરી શકતા નથી અને અંગ્રેજીના એકાંગી પક્ષપાત છાડી શકતા નથી, તેથી એ નથી અંગ્રેજી પૂરં જાણતા કે નથી માતૃભાષા કીક જાણતા. વિચાર અને સૂક્ષ્મ દર્શનથી તા તે વેગળા જ રહે છે.

આપણે યુરોપના અનેક વિષયના અનેક ધુરધર વિદ્વાનોની અને સંશોધદાની વાત કરીએ છીએ, તેમની યશાગાથા ગાઈએ છીએ, પણ એ નથી વિચારતા કે એમની સિદ્ધિનું એક અગત્યનું સાધન તેમની માતૃભાષામાં લેવાયેલું શિક્ષણ એ છે. હિંદુસ્તાનની મરિતષ્કશક્તિ કાંઈ બીજા રાષ્ટ્રો કરતાં ઊતરતી નથી, પભુ આપણા આગેવાન નિષ્ણાતા જ એ શક્તિને દિવસાનુદિવસ ઊતરતા પ્રકારની બનવામાં નિમિત્ત થતા રહ્યા છે. વિદ્યાર્થીઓ આ બાબત પાતાના સ્પષ્ટ મત કેળવી આગેવાનો ઉપર દબાણ લાવે તેા એમાં એમનું અને બીજાનું પણ ભલું છે, શ્રેય છે.

અભ્યાસને માંગળિક અને તપાેરૂપ બનાવવા હાેય તા એની એક રીત એ પણ છે કે પાતાના વિષયમાં જેએ આગળ વધેલા હાેય તેમની સાથે -ચર્ચા કરવી, તેમના સંપર્કમાં રહેવું અને કાંઇકિ નવું શાખવું, તેમ જ જેઓ પાતાનાથી નીચલી કક્ષાના હાેય તેમને શાખવતા પણ રહેવું અને વર્ગના સમય ઉપરાંત પાતાના અધ્યાપકાને પણ પૂરા કસવા. અમુક સમયને અંતરે સહપાઠી વિદ્યાર્થી-વિદ્યાર્થિનીઓએ મળા પાતપાતાના વિષય પરત્વે ખૂબ છૂટથી પણ અધ્યયનપૂર્વક મૌખિક અને લેખિત ચર્ચા કરવી. આ એક સંભૂયસંવાદ છે જેને આજે ' Debate ' તરીકે ઓળખાવવામાં આવે છે. આ પ્રથા હજારા વર્ષની જૂની છે. એને જ લીધે અનેક વિષયનાં અનેક શાસ્ત્રો રચાયાં છે, ને તે સર્વત્ર આદરપાત્ર બનતાં આવ્યાં છે.

પૂરા સત્રકાળ દરમિયાન તેમજ આખા વર્ષ દરમિયાન આપ<mark>છું</mark> ઃઅધ્યયન માંગળિક નીવડે તે માટે છેલ્લાે એક જ મુદ્દો હવે મારે કહેવાનાે છે, અને તે એ કે ગીતાના સંદેશ તરક આપ સૌનું ધ્યાન ખેંચવું. ગીતા એ ગમે તે ક્ષેત્રમાં અને ગમે તે કાળમાં ગમે તે સત્પ્રવૃત્તિ કરનારને પુરુષાર્થમાં પ્રેરનારું એક અનુપમ પ્રતીક છે. આપણું એટલે અધ્યેતા અને અધ્યાપકાનું ધર્મક્ષેત્ર તે તેા વિદ્યાક્ષેત્ર જ છે. એ ક્ષેત્રમાં પ્રવૃત્ત પણુ ઢીલુંપાસું થયેલું, સંદેધ્શીલ તેમ જ મુખ્ય ધ્યેયથી સંહેજ પણુ ફંટાતું મન એ જ અર્જીન છે અને અંદરના જાગતા, વિવેકી અંતરાત્મા એ કૃષ્ણુ છે. તે અર્જીનને નિષ્ઠાવાન થવા, વિવેક કેળવવા, તેમ જ અપ્રમત્ત બની ધ્યેય ભણુી આગળ વધવા સંકેત કરે છે. આપણે સૌ એ સંકેતના અર્થ જેટલા પ્રમાણુમાં વધારે સમજીએ તેટલા પ્રમાણુમાં સૌનું મંગળ છે.

ં તા. ૧૧–ક્ર⊶'૪૨ ને રાજ ભાે. જે. વિદ્યાભવનના વિદ્યાર્થીઓ અને અધ્યાપકાૈઃ આગળ કરેલું પ્રવચન.

## [3]

જીવન એ માત્ર શારીરિક નથી. તેથી ઊંડું અને સક્ષ્મ જીવન માન-સિક છે અને તેથી પણુ વધારે સક્ષ્મ અને સ્થાયી જીવન આધ્યાત્મિક છે. એવા જીવનમાં શિલ્પ રચવું એટલે એની વિવિધ કારીગીરી હસ્તગત કરવી. સામાન્ય રીતે આપણે બધા જ જીવનના કેાઈ ભાગને સ્પર્શી તેના ઘડતર ઉપર લક્ષ આપીએ છીએ. પરિણામે જીવન ઘડાતું નથી અને ધડાય છે તે એકાંગી હાેઈ વિકૃત જેવું બની જાય છે.

તત્ત્વજ્ઞાન એ જીવનના બધા અ'શાને સ્પર્શી વિચાર કરે તો જ એ વરતુનું યથાર્થજ્ઞાન છે એમ કહી શકાય. તત્ત્વજ્ઞાનની અનેક વિચારસરણીઓ છે. પરિભાષાઓ પણ જુદી જુદી છે. આ બેદને લીધે સામાન્ય જનને તત્ત્વા કે તત્ત્વ જુદાં જુદાં ભાસે છે. શબ્દનિરૂપણુ અને તજ્જન્ય બાધની જે ભિન્ન ભિન્ન છાપ બન ઉપર પડે છે તે માણુસને મૂળ વસ્તુના અભેદ ભણી વિચાર કરતા મેાટે ભાગે રાેકે છે. આને વ્યાવહારિક ઉપાય શા એ પ્રશ્ન પણ જીવન-શિલ્પી કે જીવન ઘડવૈયાને થાય છે,

એને ા ઉત્તર ઋષિઓએ આપ્યા છે અને તે એ કે જે તત્ત્વત્તાન અંતરમાં વસ્યું કે સમજાયું હાેય તે પ્રમાણે છવન છવવાના પ્રામાણિક પ્રયત્ન એ જ તત્ત્વત્તાનની ભિન્ન ભિન્ન સમજણુમાં રહેલા અબેદને સ્પષ્ટપણે સમજાવી આપે છે. જેઓ એવા પ્રામાણિક પ્રયત્ન કરે છે તે ગમે તે વિચારસરણી અને ગમે તે પરિભાષા સ્વીકારતા હાેય, છતાં છવનશુદ્ધિની એક જ સમાનભ્રૂમિકા ઉપર આવી ઊભા રહે છે. પછી તેમને પર'પરા અને શાસ્ત્રોના શાબ્દિક ભેદો આડે નથી આવતા. તેમને બાહ્ય આચાર અને છવન પ્રણાલીઓના ભેદ પણુ નથી નડતા. એ ભેદનું ખાપ્યું તેમને માટે ઉપરછલ્લું રહી જાય છે અને શુદ્ધિની અબેદ બૂમિકા જ વાસ્તવિક બની રહે છે.

આથી જ કહેવાયું છે કે વિચારની શુદ્ધિ આચારથી થાય છે. અહીં સમજવું ઘટે કે આચાર એટલે ખીજાએો દેખી શકે એવેા માત્ર સ્થૂળ આચાર નહિ, પણુ શ્વાસોચ્છ્વાસની પેઠે જીવનમાં વણાયેલેા અને આત્મસાક્ષીએ પ્રતીત ચાય એવી સદ્દવૃત્તિઓના સંસ્કારના આચાર. ખીજી રીતે એમ કહી શકાય

#### જીવનશિલ્પતું સુખ્ય સાધન

કે આચારની શુદ્ધિ વિચારથી થાય છે. જેમ જેમ સક્ષ્મ અને સમભાવી વિચાર કરવામાં આવે તેમ તેમ આચારના કલ્પિત જાળાં ધ્યાનમાં આવે છે, અને તેનાં બધનમાંથી છૂટા થવાને ઉત્સાહ પણ પ્રગટે છે. આ જ અર્થમાં દરેક સંપ્રદાયે ગ્રાન અને ક્રિયા બન્નેને સરખું મહત્ત્વ આપ્યું છે. પણ એ ગ્રાન એટલે માત્ર શાબ્દિક ગ્રાન નહિ, અને એ ક્રિયા એટલે માત્ર સમાજ-ગત કે સંપ્રદાયસંગત પ્રણાલી નહિ. એટલે ગ્રાન એટલે તત્ત્વનું ગ્રાન, મૂળ વસ્તુનું ગ્રાન અને એ ક્રિયા એટલે એ જ ગ્રાનને જીવનમાં એકરસ કરવાની સાધના. આ જ જીવનનું શિક્ષ્પ છે, એમ મને લાગે છે.

# જીવનશિલ્પ ઐટલે કે વિકાસ

છવનશિલ્પનેા અર્થ વિકાસ થઈ શકે. વિકાસ બે પ્રકારનેા છેઃ શારીરિક અને માનસિક. શારીરિક વિકાસ માત્ર મનુષ્યમાં નહિ, પરંતુ પશુપક્ષીમાં પણુ દેખાય છે. ખાનપાન ને સ્થાન સુંદર મળે અને ક્રાેઈ ભય ન રહે તા પશુ પણ ખૂબ બળવાન ને પુષ્ટ થાય. મનુષ્ય જ માત્ર ખાનપાન ને સ્થાનની યાગ્યતાથી શારીરિક વિકાસ નથી કરી શકતા. તે સબળાં પાછળ તે યાગ્ય મનાવ્યાપાર અર્થાત્ સુદ્ધિયાગ ને સંયમ રાખે તા જ તે શારીરિક વિકાસ કરી શકે.

માનસિક વિકાસ માનવમાં જ સંભવિત છે. દેહયેાગ વિના તે સંભવિત નથી. છતાં ગમે તેટલું શરીરખળ કેમ ન હેાય, પણુ સમુચિત રીતથી યાગ્ય કરિશામાં મનની ગતિ નથી થવી ત્યાં સુધી પૂરા માનસિક વિકાસ થતાે નથી.

એટલે કે, મનુષ્યનેા પૂર્ણ શારીરિક ને માનસિક વિકાસ કેવળ વ્યવસ્થિત અને જાગ્રત સુદ્ધિગગની અપેક્ષા રાખે છે.

આપણુે શાધવું જોઈએ કે વિકાસની અસલી જડ શેમાં છે? મુખ્ય ઉપાય કયેા છે કે જે ન હેાવાથી ખીજાતું બધું હેાય છે તે, ન હાેવા બરાબર વ્યાય છે.

આનેા જવાબ બહુ સરળ છે અને આપણી આસપાસના જીવનમાંથી જ તે જવાબ મળી શકશે. તમે જોશેા કે જવાબદારી એ જ વિકાસનું પ્રધાન બીજ છે. મનનેા વિકાસ તેના સત્ત્વઅ શની યાગ્યતા ને પૂર્ણું જાગૃતિ પર છે. આ સત્ત્વ અંશને રજસ્ ને તમસ્ અંશરપ પ્રમાદ દબાવી દે છે. જ્યાં સુધી જવાબદારી નથી રહેતી ત્યાં સુધી મનની ગતિ કુંદિત થાય છે અને પ્રમાદનું તત્ત્વ વધી પડે છે, જેને યાગશાસ્ત્રમાં મનની ક્ષિપ્ત ને મૂઢ અવસ્થા કહે છે. જેવી રીતે શરીર પર શક્તિથી અધિક બાજો નાખવાથી સ્નાયુબળ કાર્યસાધક નથી બનતું તે રીતે ક્ષિપ્ત ને મૂઢ અવસ્થાનો બાજો પડવાથી મનની સ્વા- ભાવિક વિચારશક્તિ નિષ્ક્રિય બને છે. જવાબદારી ન હેાવાને લીધે આવતી નિષ્ક્રિયતાધી રજસ ને તમસ્ ગુણુનાે ઉદ્રેક થાય છે. આથીજ <mark>સૌથી</mark> વધુ જરૂર જવાબદારીની છે.

જવાબદારી અનેક પ્રકારની છે. કચારેક કચારેક તે મેહમાંથી આવે છે: એક યુવક મેહિવશાત તેની પ્રેમિકા પ્રત્યે પેતાની જતને જવાબદાર સમજે છે. કચારેક કચારેક સ્નેહમાંથી આ જવાબદારી આવે છે: માતા સ્નેહવશાત જ બાળક પ્રત્યે કર્તવ્યપાલન કરે છે. કચારેક જવાબદારી ભયમાંથી આવે છે: રાતના જંગલમાં વાધ આવવાનો હેાય ત્યારે જાગ્રત રહી બચાવ કરવાની જવાબદારી સો પર આવે છે. આ રીતે લેભિવૃત્તિ, પરિપ્રહકાંક્ષા, ક્રોધભાવના, માનમત્સર વિ. રાજસ–તામસ અંશામાંથી જવાબદારી આવે છે. વિકાસના પ્રધાન સાધનરૂપ જે જવાબદારી કહી તે આ બધી જવાબદારીઓ નથી. આ બધી મર્યાદિત ને સંકુચિત જવાબદારીઓ છે, ક્ષણિક ભાવવાળી છે. પણ હું. જે જવાબદારી કહું છું તે એક એવા ભાવમાંથી જન્મે છે, જે ન તો ક્ષણિક છે, ન તા સંકુચિત અને ન મલિન. એ ભાવ છે પાતાની છવનશક્તિને યથાર્થ અનુભવ કરવાના. જ્યારે આ ભાવમાંથી જવાબદારી પ્રગટ થાય છે ત્યારે તે સતત વેગવાળી નદીના પ્રવાહની જેમ રોકી શકાલી નથી. પોતાના પંચ પર કાર્ય કરતી તે જાય છે, ત્યારે નિક્રિયતા કે કુટિલતા રહેતી જ નથી.

મેાહ, રનેહ, ભય, લેાભ આદિ અસ્થિર સંકુચિત તે ક્ષુદ્ર ભાવેામાંથી પ્રગટતી જવાબદારી એક વસ્તુ છે અને જીવનશક્તિના યથાર્થ અનુભવ પછી પ્રગટતી જવાબદારી એક બીજી વસ્તુ છે.

ઉપરના ખે ભાવામાં શું અંતર છે ને ખેમાંથી કયે৷ ભાવ શ્રેષ્ઠ છે તે જોવું જરૂરી છે.

મેહમાં રસાતુભૂતિ ને સુખસ વેદન પણુ છે, પણુ તે એટલા તા પરિ-મિત અને અસ્થિર છે કે તેના આદિ મધ્ય ને અંતમાં શંકા, દુઃખ અને ચિંતાનેા ભાવ ભર્યો છે. કાેઈ સુવક તેના પ્રેમપાત્ર તરક સ્યૂલ માહવશ દત્ત-ચિત્ત રહે છે, પણુ પછી પહેલાના પ્રેમપાત્રની અપેક્ષાએ બીજાું પાત્ર અધિક સુંદર, અધિક સમૃદ્ધ ને અધિક બળવાન મળે તાે તેનું ચિત્ત પહેલી જગ્યાએથી છૂટી બીજી જગ્યાએ ઝૂકી પડશે અને તેની જવાબદારી કે કર્તવ્યપાલનની ગતિની દિશા બદલાશે.

ઞાતા સ્તેહવશ અંગજાત બાળક પ્રત્યે પોતાનું સઘળું આપીને રસા-નુભવ કરે છે, પણુ તે રસાનુભવ બિલકુલ સંકુચિત ને અસ્થિર છે; કારણ, તેની પાછળ મેહિના ભાવ છે. માના કે તેનું બાળક મરી ગયું ને તેથી વધુ સુંદર એક માતૃહીન બાળક તેના આશ્રયે આવ્યું. પણુ આ નિરાધાર બાળક પ્રત્યે કર્તવ્યપાલન કરવામાં એ માતાને એટલા રસાનુભવ નહિ થાય. આનેા અર્થ એ કે માતાની અર્પણવૃત્તિના પ્રેરક ભાવ કેવલ માહ હતા, શુદ્ધ ને વ્યાપક સ્તેહ નહાેતા. એ અપરિણવ સ્તેહ હતા. જેવી રીતે રાંધેલું પણ ન પચેલું સુંદર અન્ન ને લે લોહી બનીને શરીરને સુખ પહેાંચાડે કે ન તે બહાર નીકળા શરીરને હલકું કરે; માત્ર અંદર અંદર સડીને શરીર અને ચિત્તને અસ્વસ્થ બનાવે. આ જ સ્થિતિ માતાના કર્તવ્યપાલનમાં અપરિણત સ્તેહની હતી. હવે ભય લઈએ. રહ્યણુ માટે ઝૂંપડું બધાવ્યું. બચવા માટે અખાડામાં બળ મેળવ્યું. કવાયત ને નિશાનબાજી શીખ્યા. પણ પોતાના પર તે ભય ન રહ્યો કે જેને પોતાના સમજ્યા છે તેઓ પર પણ ભય ન રહ્યો, તા કર્તવ્ય-પાલનમાં પ્રેરણા થતી નર્યા, પછી ભલેને રક્ષણ કરવાની કેટલીયે શક્તિ કેમ ન હોય. આ બધી જવાબદારીઓ સંકુચિત ભાવમાંથી ઉત્પન્ન થઈ છે. માહ જેવા સઘળા ભાવા બિલકુલ અધૂરા, અસ્થિર ને બલિન છે.

છવનશક્તિના યથાર્થ અનુભવ તે ખીજો ભાવ છે, જે ન તાે ઉદય થયા પછી નાશ પામે છે, ન મર્યાદિત કે સંકુચિત છે કે ન તાે મલિન છે.

પ્રસ્ન : છવનશક્તિના યથાર્થ અનુભવમાં એવું તે કેવું તત્ત્વ છે જેનાથી જન્મતું કર્તવ્યપાલન હંમેશાં સ્થિર, વ્યાપક ને શુદ્ધ જ હાેય છે ?

જવાભ્ય ઃ આને৷ જવાભ મેળવવા માટે જીવનશક્તિના સ્વરૂપ પર વિચાર કરવે৷ જોઈએ.

તમે પાેતે જ વિચારા કે જીવનશક્તિ એ શું વસ્તુ છે. કાંઈ પણુ સમ-જદાર વ્યક્તિ માત્ર ધાસાચ્છ્વાસ કે પ્રાણુને જીવનનાં મૂળ આધાર શક્તિ નહિ માતે; કારણ કે, જ્યારે જ્યારે ધ્યાનની વિશિષ્ટ અવસ્થામાં પ્રાણુના સંચાર ચાલુ નથી હાેતા, ત્યારે પણુ જીવન ચાલુ જ હાેય છે. આથી માનવું પડે છે કે પ્રાણુસ ચારરૂપ જીવનની પ્રેરક ને આધારભૂત શક્તિ કાંઈક બીજી જ વસ્તુ છે. અત્યાર સુધીના આધ્યાત્મિક સક્ષ્મ અનુભવીઓએ એ શક્તિને ચેતના કહી છે. ચેતના એ એક એવી સ્થિર ને પ્રકાશમાન શક્તિ છે કે જે દૈહિક, માનસિક ને ઐન્દ્રિય આદિ સર્વ કાર્યોનું થાહું લાણું ભાન રાખે જ છે. આપણે પ્રત્યેક અવસ્થામાં આપણી ઐહિક, માનસિક કે અંદ્રિય ક્રિયાના શ્વી છે. આપણે પ્રત્યેક આવસ્થામાં આપણી ઐહિક, માનસિક કે અંદ્રિય ક્રિયાના શ્વી છે. આપણે પ્રત્યેક અવસ્થામાં આપણી ઐહિક, માનસિક કે આદિય ક્રિયાના શ્વાનું સાલું સ વેદન આપણુને ચેતનાશક્તિ દ્વારા થાય છે. ગમે તે થાય, પણ આપણે કચારેય ચેતનાશત્ય થઈ શકવાના નથી.

<del>२</del>

ચેતનાની સાથે એક બીજી શક્તિ પણુ આતપ્રાત થઈ છે, જેને આપણે સંકલ્પશક્તિ કહીએ છીએ. ચેતના જે કાંઈ સમજે તે સઘળાને ક્રિયાકારી અનાવવા અથવા તાે તેને મૂર્ત સ્વરૂપ આપવા તેની પાસે જો બીજાું કાઈ બળ ન હેાય તાે તેની સમજણુ બેકાર બને અને આપણે જ્યાં છીએ ત્યાં જ પક્ષા રહીએ. આપણે અનુભવીએ છીએ કે સમજને અનુસરી એક વાર સંકલ્પ થતાં ચેતના કાર્યાંભિમુખ થાય છે. જેવી રીતે કૂદવાવાળા સંકલ્પ કરે છે ત્યારે પાતાનું બધું બળ એકઠું કરીને ફૂદકા મારે છે. બળને વીખરાઇ જવું રાકવું તે સંકલ્પશક્તિનું કાર્ય છે. સંકલ્પની મદદ મળી એટલે ચેતના

ગતિશીલ થઈને પાતાનું સાખ્ય સિદ્ધ કરીને જ સંતુષ્ટ અને છે. આ ગતિશીલતાને ચેતનાનું વીર્થ સમજવું જોઈએ. આ રીતે જીવનશક્તિના પ્રધાન ત્રણ અંશ છે : ચેતના, સંકલ્પ ને વીર્થ. દરેક જણ, સર્જનકાર્યથી આ ત્રણ શક્તિના અનુભવ કરી શકે છે. અત્યારે આપણે સૌ તેનું અનુમાન જ કરીએ છીએ. તેના યથાર્થ અનુભવ એક બુદી જ વસ્તુ છે. સામે રહેલી દીવાલના ઇન્કાર કરી તેને ન માનનાર જેમ દીવાલને લાત મારીને તેના અસ્તિત્વના અનુભવ કરી શકે છે, તેમ આપણે સર્વમાં રહેલ ત્રિઅંશી જીવનશક્તિના અનુભવ કરી શકે છે, તેમ આપણે સર્વમાં રહેલ ત્રિઅંશી જીવનશક્તિના અનુભવ

આવા અતુભવ પછી જીવનદર્ષ્ટિ બદલાઈ જાય છે. પછી એક નવી જવાબદારી કે કર્તવ્યદર્ષ્ટિ વિશ્વ પ્રત્યે પ્રાપ્ત થાય છે. મેહની કાેટિમાં આવનાર ભાવાથી પ્રેરિત કર્તવ્યદષ્ટિ અખંડ ને નિરાવરણ નથી હાેતી. જીવનશક્તિના યથાર્થ અનુભવથી પ્રેરિત કર્તવ્યદષ્ટિ સાહજિક છે, સાત્ત્વિક છે, અખંડ અને નિરાવરણ છે. તે રજસ્ ને તબસ્ અંશાથી પરાજિત થતી નથી.

સુદ્ધ ને મહાલીરે માનવતાના ઉદ્ધારની આવી જવાબદારી શિર પર લીધી. શિષ્યોના પ્રલેાલનથી સોક્રેટિસ મૃત્યુના મુખમાં જતાં બચી શકત, પણ જવાબદારી છેાડવી તેણે ઉચિત ધારી નહિ. નવા પ્રેમસ દેશ આપવાની જવાબદારી માટે જિસસે શળીને પણ સિંહાસન ગણ્યું. ગાંધીજી બ્રાહ્મણેણની સેંકડા કુરૂઢિ રૂપી પિશાચિનીઓથી કે મુસ્લિમાની દંડાબાજીથી ડરીને કર્તવ્ય-ચલિત ન થયા.

આ સર્વે આપણા જેવા જ મનુષ્ય હતા, છતાં તેઓની જવાબદારી સ્થિર, વ્યાપક ને શુદ્ધ હતી; કારણુ કે, તે જવાબદારી જીવનશક્તિના યથાર્થ અનુભવમાંથી આવી હતી. મારી દષ્ટિએ આવી જવાબદારીજ વિકાસનું સુખ્ય સાધન છે, જીવનશિલ્પનું સુખ્ય સાધન છે.

—જીવનશિલ્મ ૮. ૫૩,

#### જીવનપથ

## [8]

જીવન સમુદ્ર જેવું અગાધ છે અને આકાશ જેવું અનંત છે. સમુદ્રને સપાડી છે, જીવનને પણુ સપાડી છે. સપાડી ઉપર નાનાં મેાટાં રંગએરંગી હારબધ અને હાર વિનાનાં આડાઅવળાં અનેકવિધ મેાજાંએા ઊઠે છે, આગળ વધે છે, પાર્ઝા વળે છે, આંદરાઆંદર અથડાય છે. એ અથડામણીમાંથી વળી નવાં તાફાની માજા ઊઠે છે અને છેવટે તે કિનારે પહેાંચ્યા પહેલાં વચ્ચે અથવા તા કિનારે પહેાંચીને પણુ વિલીન થઈ જાય છે. સપાડી ઉપરનું આ તરંગનૃત્ય એક પણુ પળ થંભ્યા વિના રાત અને દિવસ સતત સાલ્યા કરે છે. જ્યાં દેખા ત્યાં સૂક્ષ્મ-સ્થૂલ કોટપતંગાની, વિવિધ પશુપક્ષીઓની અને માનવજાતિની સર્જત-સંહાર લીલા જોવા મળે છે.

સપાડી ઉપરના ખેલ કરતાં ઊંડાહ્રખાંના ખેલ જેમ સમુદ્રમાં કાંઇક જુદા જ પ્રકારના હોય છે, જેમ જેમ તળ તરફ ઊંડા જઈએ તેમ તેમ પાણી એકવિધ જ હાેવા છતાં એનાં વહન-પ્રતિવહનનાં પરિવર્તોમાં ફેર પડતા .જ જાય છે, તેમ સપાટી ઉપરના છવનને સ્પર્શતા છવનસષ્ટિમાંના દેહગત વૈવિષ્ય કરતાં એ જીવનના ઊંડાણુમાં રહેલ મનેાગત અને વાસનાગત વહેણાનું વૈવિષ્ય બહુજ બુદા પ્રકારનું અને જટિલ હેાય છે. એમ તાે સમુદ્ર અગાધ– તલસ્પર્શ વિનાનેા~કહેવાયેા છે, પણ માનવસુદ્ધિની ઝેલી શોધોએ એનું તળિયું માપ્યું છે, તેમ છતાં હજી સુધીની કાેઈમાનવશાયે જીવનના તળના <mark>લેશ</mark> પણ રપર્શ કર્યો નથી. તેથી જીવન ખરા અર્થમાં જ અગાધ છે. એના તળને– ઊંડાણના સ્પર્શ જેમ કલ્પનાલીત રહ્યો છે તેમ એના કાલિક કે દૈશિક આદિ અને અવસાન બન્ને અંતાને કાેઈ માનવબુદ્ધિ સ્પર્શી શકી નથી. આકાશ-પ્રદેશમાં ગમે ત્યાં જઈને ઊભા રહેા, ગમે તેટલે દૂર જાએા, અતાં ત્યાંનું ક્ષિતિજ નવનવું વિસ્તર્યે જ જવાનું. છવનની બાબતમાં પણ એમ જ છે. કાેઈ પણ કક્ષાએ જઈને છવનનાે વિચાર કરાે, એને વિશે કલ્પનાઓ સર્જો, પણ એ વિચારા અને એ કલ્પનાએ સાવ અધ્યાં જ લાગવાનાં. જીવનના પૂર્ણ અને યથાવત્ સ્વરૂપને તે વિચારા કે કલ્પનાએ પકડી શકવાનાં જ

નહિ. એ એની પૂરી પકડથી પહેલાંના જેટલું જ વેગળું કે અલિપ્ત રહેવાનું. તેથી જ ખરા અર્થમાં છવન અનંત છે, અમાપ છે, અપ્રાહ્ય છે, અન્નેય છે.

છવન અગાધ પણ છે, અનંત પણ છે એમ અનુભવીએ હજરા. વર્ષ થયાં કહેતા આવ્યા છે. તેમ જાણવા છતાં માણસની સુદ્ધિ અને જિજ્ઞાસા તેનું તળ માપવા અને અંત જાણવા મથ્યા જ કરે છે. મતુષ્યમાં એવું કશું તત્ત્વ છે કે જેને લીધે તેની ખીજી બધી ક્ષુધાએા, જિજ્ઞાસાએા અને વાસનાએા શમે, છતાં છવનનું સ્વરૂપ જાણવાની તેની વૃત્તિ (આજ લગી કાેઇની એવી વૃત્તિ પૂર્ણુપણે શમી નથી એમ જાણવા છતાં) કાેઈ પણ રીતે શમતી જ નથી ? આનેા ઉત્તર માણસાઇમાં પણ છે અને છવનના મૂળ સ્વરૂપમાં પણ છે.

માણુસ એ અજ્ઞાત કાળથી જીવનતત્ત્વે અનુભવેલ વિકાસક્રમની અસંખ્ય કક્ષાએોના વારસાગત સંસ્કારોનો છેલ્લેા સરવાળા છે. એ અન્નાત ્ર વારસા જ એને વિકાસનાં નવાં ક્ષેત્રા અને નવી કક્ષાએા તેમ જ તેની શકચતાએાની ભૂખ–જિજ્ઞાસા જગાડે છે. છવનનું મૃણ સ્વરૂષ–-એનું વ્યાવર્તક લક્ષણ જ એ લાગે છે કે તે ખીજાતું ખધું ગમે તે જાણે કેન જાણે, છતાં તેને પાતાનું રૂપ-સ્વરૂપ ઉત્તરાત્તર વધારે ને વધારે જાણ્યા વિના અને તે માટે પ્રયત્ન કર્યાં વિના જંપ જ વળતા નથી. પાતાના સ્વરૂપને જાણવાના. અજંપો એ જ છવનનું – ચેતનાનું છવાતુભૂત તત્ત્વ છે. આ જ તત્ત્વથી પ્રેરાઈ દુનિયાના અધા જ ભાગામાં નવનવી શાધા ચાલ્યા જ કરે છે. કાઈ ભૌતિકશાસ્ત્ર લઈ, કાઈ માનસશાસ્ત્ર લઈ, કાઈ ચિત્ર શિલ્પ કે સંગીત લઈ, કે કાેઈ ભાષાતત્ત્વ લઈ જ્યારે તેની ઊંડામાં ઊંડી શાધમાં ગરક થાય છે સારે તે ખરી રીતે પાેતાની ચેતનામૂર્તિની આસપાસ જ ક્રોઈને ક્રોઈ ભામતીમાં પ્રદક્ષિણા કરતાે હાેય છે. પાતે શાધ માટે પસંદ કરેલ વિષયની ભમતીમાં. એક એવું નાનું દાર હેાય છે કે એ ભમતીમાં પ્રદક્ષિણા કરતાં કરતાં તે દારનં નાનકડુંશું બારાજી ઊઘડી જાય તે**ા તેને પાતાની એ સ્થૂલ કે બા**જી. લેખાતા વિષયનો પ્રદક્ષિણામાંથી જ છવનના ઊંડાણમાં રહેલ ચેતનામૂર્તિનું અધ રે અને ઝાંખું ઝાંખું પણ દર્શન થવા પામે છે. અને એ જ દર્શન એને અખૂટ શ્રદ્ધાર્થી તરખાેળ કરી નવું ∶છવન, નવેા ઉલ્લાસ અને નવ¹ પ્રેરણા આપે છે.

ભૌતિક શાધ અર્થે શરૂ કરેલ યાત્રા કવારેક આષ્યાત્મિક શાધનું રૂપ ધારણુ કરે છે અને આષ્યાત્મિક શાધ માટે શરૂ કરેલ યાત્રા ભૌતિક શાધને.

પણ સર્વથા ટાળી શકતી નથી. સાધનાે યાત્રાપથ જેટલાે લાંબાે છે તેટલાે જ પ્રાચીન છે. એ યાત્રાએ નીકળેલ બધાજ યાત્રીઓ કાઈ એક જ પડાવ ઉપર વિસામેા કે વાસ કરતા નથી હાેતા. કાેઈ રાેધના એક બિંદુએ, કાેઈ અીજા બિંદુએ તો કાેઈ ત્રીજા બિંદએ પડાવ નાખે છે અને વળી પાછે**!** આગળ ચાલે છે. કેટલીક વાર શાધકા કાઈ એક પડાવને જ કાયમના વાસ ેકે રહેઠાણ બનાવી લે છે. લક્ષ્ય એક જ હાેવા છતાં શક્તિ. જિત્તાસા. પ્રયત્ન વ્યને રુચિના તારતમ્યને લીધે કવારેક માર્ગમાં તાે કચારેક વિશ્રાન્તિસ્થાનામાં -શાધકો<sup>ઁ</sup> શાધકો વચ્ચે અંતર દેખાય છે. આપ્યાત્મિક વિષયની શાધને ઉદ્દેશી -સ્પષ્ટીકરણ કરવું હોય તે એમ કહી શકાય કે ક્રોઈ સાધક તપમાર્ગને જ અવલખી યાત્રા શરૂ કરે છે અને ક્રાઈને ક્રાઈ પ્રકારનાં તપાના જ આશ્રય લઇ ત્યાં વિસામા કરે છે અને એમાંથી જ એક કાયમી 'તપના' પડાવ' સ્થિર ચાય છે. ખીજો શાધક ધ્યાન અને યેાગને માર્ગે પ્રસ્થાન શરૂ કરે છે ને એ જ માર્ગે કચાંઇક સ્થિરવાસ કરે છે. ત્રીજો સાધક જ્ઞાન-વિજ્ઞાનની નવી નવી દિશાઓને સ્પર્શ કરતા કાઈ એક બિંદુએ જઈ થંબે છે ને ત્યાં જ ડેરાે ડાલે છે. કાેઈ ઉપાસના, નિષ્ઠા કે ઇષ્ટ તત્ત્વની ભક્તિમાં લીન થતાે ચતાે ભક્તિના અમુક બિંદુએ વિસામા લે છે, તે પછી તે જ તેનું કેન્દ્ર બને છે. જેમ માર્ગની બાબતમાં તેમ વિષયની બાબતમાં પણ બને છે. કાેઈ -રોાધક વિશ્વચેતના કે છવનના સામાન્ય સ્વરૂપને લક્ષમાં રાખી રોાધ કરે છે, તેા કાેઈ ખીજો વિશ્વચેતનાના દેખાતા અને અનુભવાતા વિવિધ પાસાઓ વ્યને બેદોના સ્વરૂપ તેમ જ તેના કારણ વિશે શાધ ચલાવે છે. કાેઈ એ કારણની શાધમાંથી કર્મતત્ત્વનાે વિચાર કરવા, તાે કાેઈ ઇચિરતત્ત્વનાે વિચાર કરવા, તેા બીજો કાેઈ કાળતત્ત્વ કે નિયતિ, સ્વભાવ આદિ તત્ત્વાની શોધ અને વિચારણામાં ગુંથાઈ જાય છે. આને લીધે ભારતીય આપ્યાત્મિક ચિંતનની દીર્ઘ યાત્રામાં અનેક માર્ગોના જાુદાં જાુદાં પ્રસ્થાન તેમ જ નાનાવિધ યવિષયોનાં જુદાં જુદાં નિરૂપણો જોવા મળે છે. એક રીતે એમ કહી શકાય કે જેટલું ભારતીય કે વિશ્વ વાહુમય ઉપલબ્ધ છે તે બધું એકંદર આ સાધતા જ પ્રસક્ષ પુરાવા છે.

—અપ્રકાશિત

# ધર્મ કર્યા છે?

# [મ]

**ધર્મના** એ રૂપાે છે : એક તાે નજરે ચડે તેવું અને <mark>બીજાું નજરે ન</mark> ચડે પણ માત્ર મનથી સમજી શકાય તેવું. પહેલા રૂપને ધર્મના દેહ અને બીજા રૂપને તેનાે આત્મા કહી શકાય.

દુનિયાના બધા ધર્મોનો ઇતિહાસ કહે છે કે બધા ધર્મીને દેહ જરૂર હોય છે. પહેલાં એ જોઈએ કે એ દેહ શાથી બને છે ? દરેક નાના માટા ધર્મપંચનું અવલાકન કરીએ તા આટલી બાબતા તા સર્વસાધારણ જેવા છે — શાસ્ત્ર, તેને રચનાર અને સમજાવનાર પાંડત કે ગુરુ, તીર્થ મંદિર આદિ પવિત્ર લેખાતાં સ્થળા, અમુક જાતના ઉપાસના અગર ખાસ જાતના ક્રિયાકાંડા, એવાં ક્રિયાકાંડા અને ઉપાસનાઓને પાપનાર અને તે ઉપર નભનાર એક વર્ગ. સર્વ ધર્મપંચની અંદર, એક અથવા બીજે રૂપે, ઉપર જણાવેલી વસ્તુઓ મળી આવે છે અને તે જ તે તે ધર્મપંચના દેહ છે. હવે જોવું રહ્યું. કે ધર્મના આત્મા એ શું છે ? આત્મા એટલે ચેતના કે છવન. સત્ય, પ્રેમ, નિઃસ્વાર્થપણું, ઉદારતા અને વિવેક-વિનય આદિ સદ્ધુણા તે ધર્મના આત્મા છે. દેહ ભલે અનેક અને જીદા જીદા હોય, પણ આત્મા સર્વત્ર એક જ હોય છે. એક જ આત્મા અનેક દેહા દારા વ્યક્ત થાય છે અથવા એમ કહીએ કે એક જ આત્મા અનેક દેહામાં છવન પાયે છે, જીવન વહાવે છે.

જો જીવન અનેક દેહાેમાં એક જ હાેય અને અનેક દેહાે એ તા માત્ર જીવનને પ્રગટ થવાનું વાહન હાેય તા પછી એ બધા જુદા જુદા દેહાેમાં વિરાધ, તકરાર, ક્લેશ અને અથડામણી કેમ સંભવે, એ મુદાના પ્રશ્ન છે. એક જ શરીરના અંગ બની રહેલા અને જુદે જુદે સ્થાને ગાઠવાયેલા તેમ જ જુદું જુદું કામ કરવા નિયાજાયલા હાથ, પગ, પેટ, આંખ, કાન વગેરે અવયવા કાંઈ અંદરાઅંદર લડતા કે અથડાતા નથી, તા પછી એક જ ધર્મના આતમાને ધારણ કરવાના દાવા કરનાર જુદા જીદા ધર્મપંચના જુદા જુદા દેહ અંદરાઅંદર કેમ લડે છે ? એમના આખા ઇતિહાસ અંદરા-

#### ધર્મ કર્યા છે?

અંદરતી લડાઇથી કેમ રંગાયેલા છે ? એ પ્રક્ષ ઉપર દરેક વિચારકનું ખ્યાન. જવું ઘટે છે.

નિરીક્ષણ કરનાર અને વિચાર કરનારને સ્પષ્ટ જણાશે કે દરેક પંચા જ્યારે આત્માં વિનાના મડદા જેવા થઈ કાહવા માંડે છે અને તેમાંથી ધર્મના આત્માનું તૂર લાેપ થઈ જાય છે સારે જ તેઓ સંકુચિતદ્દષ્ટિ બની એક બીજાને વિરાધી અને દુશ્મન માનવા–મનાવવા મ`ડે છે. આ કાેહવાણ કેવી રીતે શરૂ થાય છે અને તે કેમ વધ્યે જાય છે એ જણવ્ હૈાય તેા બહુ ઊંડાણુમાં જવું પડે તેમ નથી. શાસ્ત્રો, તીથી અને મંદિરો વગેરે પાતે જડ હેાઈ કાઈને પકડી રાખતાં, ધઢલતાં કે આ કરવા કે તે કરવાનું કહેતાં નથી. એ પાતે જડ અને નિષ્ક્રિય હાઈ બીજા ક્રિયાશીલ દારા જ પ્રેરાય છે. એવા ક્રિયાશીલા એટલે દરેક ધર્મપંચના પંડિત, ગુરુ અને ક્રિયાકાંડીએવા. જ્યારે એવા પંડિતા, ગુરુએન અને ક્રિયાકાંડીએન પોતે જાણે–અજાણે ધર્મની ભ્રમણામાં પડી જાય છે અને ધર્મના મધુર તેમ જ સરલ આશરા નીચે તેએા વગર મહેનતિયું, સગવડિયું અને બિનજવાબદાર છવત છવવા લલચાય છે સારેજ ધર્મપંથના દેહાે આત્મવિહાેણા બની સડવા લાગે છે, કાહવા મંડે છે. અનુયાયીવર્ગ ભોળા હાેય, અભણ હાેય કે અવિવેકી હાેય સારે તે ધર્મને પાયવાની બ્રમણામાં ઊલડું ધર્મદેહનું કાહવાણ જ પોંષે છે અને આ પાષણાની મુખ્ય જવાબદારી પેલા સગવડિયા પાંડેત કે પુરાહિતવર્ગની હોય છે.

દરેક પંચના પંડિત કે પુરાદિતવર્ગને જીવન તાે સુખશીલ જીવવાનું હોય છે. પાતાની એખ બીજાની નજરે ન ચડે અને પાતે અનુયાયીવર્ગની નજરમાં માેટા દેખાય એવી લાલસા તે સેવતાે હાેય છે. આ નિર્ભલતામાંથી તે અનેક જાતના આડંખરા પાતાના વાડામાં પાેષ્યે જાય છે અને સાથે સાથે ભાેળા અનુયાયીવર્ગ રખે બીજી બાજી તણાઈ જાય એ ધાસ્તીથી તે હંમેશા બીજા ધર્મપંચના દેહની ખામીએા બતાવ્યા કરે છે. પાતાના તીર્થનું મહત્ત્વ તે જ્યારે ગાય છે લારે તેને બીજાઓનાં તીર્થાના બહત્ત્વના ખ્યાલ નથી આવતાે. એટલું જ નહિ, પણુ તે બીજા ધર્મપંથાના તીર્થાને ઉતારી પાડતાં પણ ચૂકતા નથી. સનાતનધર્મના પંડથો કાશા અને ગયાનું મહત્ત્વ વર્ણવે સારે તે કદી તેની જ પાસે આવેલ સારનાથ અને રાજગૃહનું મહત્ત્વ નહિ વર્ણવે. ઊલટું, તે એ તીર્થાને નાસ્તિકધામ કહી સાં જતા પાતાના અનુયાયીવર્ગને રાકશે. પાલીતાણા અને સમેતશિખરનું મહત્ત્વ વર્ણવનાર કાેઈ ગાેરજી ગંગા અને હરિદ્વારનું મહત્ત્વ ભાગ્યે જ સ્વીકારશે. કાેઈ પાદરી જેરસલેમની પેઠે મક્કા, મદિનાને પવિત્ર નહિ માને. એજ રીતે એક પંધના પંડિતા ભીજા પંચના પાતા કરતા અતિમહત્ત્વનાં શાસ્ત્રાનું પણુ મહત્ત્વ નહિ સ્વીકારે. એટલું જ નહિ, પણુ તેએ ભીજા પંચનાં શાસ્ત્રાને અડવા સુધ્ધાંની પાતાના અનુયાયીવર્ગને મનાઈ કરશે. ક્રિયાકાંડની ભાબતમાં તા કહેવું જ શું ? એક પંચને પુરાહિત પાતાના અનુયાયીવર્ગને ભીજા પંચમાં પ્રચલિત એવું તિલક સુધ્ધાં કરવા નહિ દે. આ ધર્મપંચનાં કલેવરાની અંદરાઅંદરની સગ તેમ જ તકરારાએ હજારા વર્ષ થયાં પંચામાં ઐતિહાસિક જાદવાસ્થળી પોષી છે.

આ રીતે એક જ ધર્મના જુદા જીદા દેહાેનું યુદ્ધ ચાલ્યા કરે છે. તેનું એક કારણ તેા ઉપર અતાવવામાં આવ્યું જ છે અને તે એ કે તે ઉપર નભતા વર્ગની અકર્મણ્ય અને સગવડપ્રિય જિંદગી. પણુ એતું ખીજું પણુ એક કારણ છે, અને તે છે દરેક પંઘના અનયાયીવર્ગની મતિમંદતા તેમ જ તેજોહીનતા. જો આપણે ઇતિહાસને આધારે એમ સમછાએ કે મેાટે ભાગે પંથના પાેષકા માનવતાને સાંધવાને બદલે ખંડિત જ કરતા આવ્યા છે તે৷ આપણી અનુયાયીવર્ગની એ ફરજ છે કે આપણે પાતે જ ધર્મનાં સુત્રા હાથમાં લઈએ અને તેના વિષે સ્વતંત્ર વિચાર કરીએ. એક વાર અતુયાયી-વર્ગમાંથી આવે! વિચારી અને સાહસી વર્ગ બહાર પડે તેા એ પંથના દેહ-પાેલકામાંથી પણ કાેઈ એને સાથ આપનાર જરૂર મળી રહેવાના. ધર્મપંથના પાેષકામાં કાેઈ યાેગ્ય નથી જ હાેતા કે યાેગ્ય નથી જ સંભવતા એવું કાંઈ નથી, પણ ધીરે ધીરે દરેક પંથનું વાતાવરણ એવું અન્યોન્યાશ્રિત થઈ જાય છે કે તેમાં એક સાચા પુરાહિત કે પંડિત કે ગુરુ કાંઇકે ખરું કહેવા કે વર્તવા ધારે તાેય તે ખીજાથી ડરે છે અને ખીજો ત્રીજાથી ડરે છે. જેમ બધા જ લાંચિયા કામ કરતા હોય તેવે સ્ટેશન આદિ સ્થળે એકાદ બિનલાંચિયાને છવન ગાળવું કાંઇક અધરું થઈ પડે છે તેમ પંચદેહના પાેષકામાં કાેઈયાેગ્ય વ્યક્તિ વિષે બને છે. અસાધારણ શક્તિ ન હાેય ત્યાં લગી પુરાહિત, પંડિત કે ગુરવર્ગમાં ઊછરેલ હેાય તેવાને તેની જ કલપર પરાગત પ્રવૃત્તિના વિરાધ કરવાન અગર તેમાં ઉદાર દષ્ટિબિન્દુ દાખલ કરવાતું ભારે અઘરું થઈ પડે છે. જે ધર્મ સૌને એકસરખાે પ્રકાશ આપવાની અને સૌને સમાનભાવે જોવાની દર્ષ્ટિ અર્પવાની શક્તિ ધરાવે છે તે જ ધર્મ પંચામાં અટવાઈ અસ્તિત્વ ગુમાવી દે છે. પંચપોષક વર્ગ જ્યારે ધર્મનાં પ્રવચનાે કરે ત્યારે આખા જગતને સમભાવે જોવાની અને સૌની નિર્ભેળ સેવા કરવાની વાત કરે છે અને એ વાત પાતાનાં શાસ્ત્રોમાંથી

તારવી બતાવે છે, પણ જ્યારે એમના વર્તન તરક નજર કરીએ ત્યારે જે અસંગતિ તેમની રહેણી–કહેણી વચ્ચે હાેય છે તે સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે. સેવા, સંપૂર્ણ સાગ અને અહિંસાના મહિમા ગાનાર તેમ જ તેના પ્રચાર માટે ભેખ લેનાર વર્ગ લોકોએ પરસેવાે ઉતારી પેદા કરેલ પૈસા જ્યારે માત્ર પોતાની સેવા ખાતર વપરાવે છે અને તદ્દન નકામાં તેમ જ બાજારૂપ થઈ પડે એવા ક્રિયાકાંડા, ઉત્સવો, આડંબરા અને પધરામણીઓમાં તે પૈસા ખર્ચાવી ઊલટું ધર્મકૃત્ય કર્યાના સંતાષ પાષે છે, ત્યારે સમજદાર માણુસતું ખન કકળી-પોકારી ઊઠે છે કે આવા આડંબરા અને ધર્મને શી લેવા દેવા ?

જો આડંખરા અને પધરામશીએામાં જ ધર્મની પ્રભાવના અને વૃદ્ધિ ંહાય તાે ગુણાકારને હિસાબે જે વધારે આડંબર કરે-કરાવે તે વધારે ધાર્મિક ગણાવા જોઈએ. જો તીર્થો અને મંદિરા નિમિત્તે માત્ર ધનસંચય કરવા એ 'ધર્મનું એક લક્ષણ હેાય તા જે પેઠી તેવું ધન વધારે એકત્ર કરે અને સાચવે તેજ વધારે ધાર્મિક ગણાવી જોઈએ. પણ બીજી બાજી, પંચદેહના પાેષકા જ તેથી ઊલટ કહે છે અને માને⊸મનાવે છે. તેઓ પોતાના વાસ્તે થતા આડંબરાે સિવાય બીજાએાના આડંબરનું મહત્ત્વ કે તેનું ધાર્મિકપણું નથી ગાતા. એ જ રીતે તેઓ દુનિયાના કાેઈ પણ બીજા ધર્મપંથની પેઢીની પુષ્કળ ેદોલતને ધાર્મિક દોલત નથી ગણતા. જે આખ છે તે: એ પણ ખુલ્લું છે કે બીજા પંચના પાેષકા પહેલા પંચના પાેષકાના આડંબર તેમ જ તેની પેઢીઓને ધાર્મિકન ગણે. જો બન્ને એક બીજાને અધાર્મિકજ લેખે તે. આપણે શં માનવં ? શં ખધા ધર્મ પંચના આડંખરાે ધાર્મિક છે કે કેાઈ એક પંચના જ કે ખંધા જ પંચના આડંબરાને ધર્મ સાથે કરાી લેવાદેવા નથી ? આપણી વિવેકછ઼હિ જાગરિત હેાય તેા આપણે જરા પણ મુસ્કેલી સિવાય નક્કી કરી શક્ષીએ કે માનવતાને ન સાંકળે, એમાં અનુસંધાન પેઠા કરે એવા ગુણા ન પ્રગટાવે તેવી કાેઈ પણ બાબત ધાર્મિક હેાઈજ ન શકે; એને ધર્મભાવના > श्वी क न शडाय.

અનુયાયીવર્ગમાં ઉપરની ંસમજ પેદા કરવી, તે સમજ ઝીલવા અને બીજાતે કહેવા જેટલું તમ્ર સાહસ કેળવવું એ જ ધર્મનું શિક્ષણ છે. આ શિક્ષણ લઇએ તે! આપણુને સ્પષ્ટપણે જણાય કે ધર્મ કરે! છે કે આપણુને એ શિક્ષણ દીવા પેડે ખતાવી શકે કે ધર્મ એ એના આત્મામાં છે અને તેને! આત્મા એટલે જીવનમાં સદાચાર અને સદ્દગુણી વર્તન. આવે! આત્મા હોય તા દેહની કેમત છે, પણુ આત્મા ન હોય તાે તે દેહની મડદાથી જરાય વધારે કિંમત

## દર્શન અને ચિંતન

નથી. જાતજાતના પંચે ઊભા કરેલ દેહોના આશરા વિના પણુ ધર્મના આત્મા જીવનમાં પ્રકટી શંકે અને એવા દેહોના ગમે તેટલાે આશ્રય લેવા છતાં પણુ ઘણી વાર એ આત્માનું જીવન જીવી ન શકાય.

ઉપરની અધી ચર્ચાંનાે સાર એટલાે જ છે કે સાધનાની ત'ગીવાળા અને અનેક જાતની સુસ્કેલીવાળા આ યુગમાં માનવતાને સાધવાનાે અને તેને જીવવાનાે એક જ ઉપાય છે, અને તે એ કે આપણે ધર્મની બ્રમણા અને તેના વહેમાથી જલદી સુક્તિ મેળવીએ અને અંતરમાં ધર્મનાે સાચા અર્થ સમજીએ.

—શ્રી મુંબઇ અને માંગરાળ જૈન સભા, સુવર્ણ મહાત્સવ અંક.

# ધર્મપ્રવાહેા અને આનુષંગિક સમસ્યાએા

[ \$ ]

**ક્રી રાધાકૃષ્ણુન**ના આ પુસ્તક 'ધર્મોનું મિલન'માં તેમની ત્રણુ વિરોધતાઓ વિરોધ રૂપે નજર આગળ તરી આવે છે : (૧) કાંટાળાે ભપજે એવું લંખાણુ કર્યા સિવાય અસંત મનાહર રીલીએ તદ્દન સ્કુટ ચર્ચા કરવી, (૨) ચર્ચાના વિષય પર ગંભીરપણે લખનાર સંખ્યાબદ્ધ લેખકાની સાક્ષીઓ આપી તેમનાં કામલાયક અવતરણોના સમુચિત સંકલનથી પોતાના વક્તવ્યને સ્કુટ ને સમૃદ્ધ કરવું, (૩) એમનાં તર્કપાટવ અને સમભાવ. બૂતકાળની પેઠે આ યુગમાં પણુ ભારતે અનેક સમર્થ ધર્મચિન્તકા અને

ધર્મ વિષે સાધિકાર લખનાર–બાેલનારાએા નિપજાવ્યા છે. અસાધારણતા તે બધાનેા સામાન્ય ગુણ છે, છતાં તે સૌની ભૂમિકા જીુદી જીુદી છે. ભારત અને ભારત બહારના વિશ્વ ઉપર ધર્મ વિષેની પાતાની વિચારણા અને અનુબૂતિની વિશિષ્ટ છાપ પાડનાર પાંચ પુરુષો સુવિદિત છે. શ્રી અરર્વિદ ગૂઢ તાન્ત્રિક સાધના દ્વારા ને ગૂઢ વાણી દ્વારા ધર્મનાં ગૂઢ તત્ત્વા પ્રકાશે છે; તે પારાના રસાયન જેવા હાેઈ સર્વભોગ્ય નથી. કવિવર રવીન્દ્ર પાતાની કવિસલભ સર્વતામુખી પ્રતિભા અને સહજસિદ્ધ ભાષાસમૃદ્ધિના હદયંગમ અલંકારોથી ધર્મના તત્ત્વનું રસપૂર્ણ નિરૂપણ કરે છે. તે ઉપનિષદ અને ગીતાની ગાથાઓ સમું સરલતમ અને ગઢતમ બન્ને પ્રકારનું કાવ્ય બની રહે છે; તેથી તે બહુ-ભોગ્ય હતાં વસ્તુતઃ અલ્પભાગ્ય જ છે. ગાંધીજીનાં ધર્મ વિષેના ઉદ્ગારા **તે** લખાણે સર્વલક્ષી હાેઈ, તે ગંભીર છતાં પણ સંતસમા તપરવીની વાણીરૂપે સર્વગમ્ય અને છે. તેથી તે અધિકારીબેદે વ્યકરી અને ગાયના દધની પાષક ગરજ સારે છે. ડા. ભગવાનદાસનાં ધર્મચિન્તન અને વિચારલેખન એ અનેક ઉદ્યાનામાંના અનેકવિધ પુષ્પામાં રહેલ મકર દને પચાવી ભગરાજે કરેલા મધ્⊸ સંચય જેવાં છે. તે મધુર અને પથ્ય હેાવા છતાં દૂધના જેટલાં સુપચ નથી. શ્રી રાધાકષ્ણનનાં ધર્મપ્રવચનાે એ અનેક ઉદ્યાનામાંથી અનેકવિધ લતાવૃક્ષા પરથી ચૂંટી એકત્ર કરેલા અનેકર ગી ને અનેક જાતનાં કુસુમા વડે અસાન ધારણુ કુશળતા ધરાવનાર માલાકારે ગૂંથેલી એક મનારમ પુષ્પમાળા સમાન છે. તે ગમે તે પ્રેક્ષક અધિકારીની દષ્ટિને લેાભાવે છે. અને પાતાની મહેકથી

તેમ જ વિવિધવર્ણીં સુન્દરતાથી વાંચનાર કે શ્રેહતાને વિષયમાં લીન ખનાવી વસ લેતા કરે છે.

ધર્મ એટલે સત્યની તાલાવેલી અને વિવેક્યી સમભાવ, તેમ જ એ બે તત્ત્વાની દારવણી નીચે લડાતા જીવનવ્યવહાર. આ જ ધર્મ પારમાર્થિક છે. ખીજા જે વિધિનિષેધા, ક્રિયાકાંડા, ઉપાસનાના પ્રકારા વગેરે ધર્મની કારિમાં ગણાય છે, તે બધાં જ વ્યાવહારિક ધર્મી છે અને તે ત્યાં લગી અને તેટલે જ અરે યથાર્થ ધર્મના નામને પાત્ર છે, જ્યાં લગી અને જેટલે અરે, તે ઉક્ત પારમાર્થિક ધર્મ સાથે અબેદ્ય સંબંધ ધરાવતા હાેય છે. પારમાર્થિક ધર્મ એ જીવનની મૂલગત તેમ જ અદસ્ય વસ્તુ છે. તેના અનુભવ કે સાક્ષાત્કાર તે ધાર્મિક વ્યક્તિને જ હાેય છે, જ્યારે વ્યાવહારિક ધર્મ દસ્ય હાેઈ પરપ્રત્યેય છે. પારમાર્થિક ધર્મના સંબંધ ન હાેય તા ગમે તેટલા જાના અને બહુસ મત અધા જ ધર્મા વસ્તુતા ધર્માભાસ જ છે.

આધ્યાત્મિક ધર્મ એ કાંઈ એક વ્યક્તિના જીવનમાંથી નાના-મેટા સ્તોતરૂપે પ્રગટ થાય છે, અને તે આસપાસના માનવસમાજની ભૂમિકાને પ્લાવિત કરે છે. એ સ્ત્રોતનું ભળ કે પ્રમાણુ ગમે તેટલું હોય, છતાં તે સામા-જિક જીવનની ભૂમિકાતે અમુક અંશે જ આર્દ કરે છે. ભૂમિકાની એ અધૂરી ભીનાશમાંથી અનેક કીટાણુ જન્મે છે, અને તે પોતાની આધારભૂત ભૂમિકાને જ ભરખે છે. એવામાં વળી ક્રોઈ બીજી વ્યક્તિમાં ધર્મના સ્ત્રોત ઉદ્દભવે છે, અને તે પ્રથમના કીટાણુજન્ય સડાને ધાઈ નાખવા મથે છે. આ બીજો સ્નોત પ્રથમના સ્ત્રોત ઉપર બાઝેલી લીલને ધાઈ નાખવા મથે છે. આ બીજો સ્નોત પ્રથમના સ્ત્રોત ઉપર બાઝેલી લીલને ધાઈ નાખી જીવનની ભૂમિકામાં વધારે ફલદાયી કાંપ સૂકે છે. વળી એ કાંપના બીજા થર ઉપર લીલ જામે છે, અને કચારેક કાલક્રમે ત્રીજી વ્યક્તિમાં પ્રભવેલ ધર્મસ્ત્રોત એનું માર્જન કરી નાખે છે. આવી રીતે માનવજીવનની ભૂમિકા પર ધર્મસ્ત્રોતનાં અનેક વહેણે લહેતાં રહે છે, અને એ રીતે ભૂમિકા વિશેષ ને વિશેષ યાઝ્ય તેમ જ ફળદ્રુપ બનતી જાય છે.

ધર્મ સ્ત્રોતનું પ્રકડીકરણ એ કાેઈ એક દેશ કે એક જાતિની પૈતૃક સંપત્તિ નથી. એ તાે માનવજાતિરૂપ એક વૃક્ષની જુદી જુદી શાખા પર ઉદ્ ભવનાર સુક્ષ્ળ છે. તેનાે પ્રભાવ વિરલ વ્યક્તિમાં હાેય છે ખરાે, પણ તે દારા સમુદાયમાં અમુક અંશે વિકાસ અવશ્ય થાય છે. તે જ રીતે ધર્મની આકર્ષ-કતા, તેની પ્રતિષ્ઠા અને તેના નામ નીચે બધું જ સારું-નરસું કરવાની શક્યતા, તેમ જ નરસાને ત્રાણુ આપવાની એની શક્તિ, એ બધાં બળાને લીધે માનવસમુદાયમાં અજ્ઞાન ને વાસનાજન્ય અનેક ભાયસ્થાના પણુ ઊભાં થાય છે. કાેઈ પણ ધર્મપંધ આવાં એક યા બીજા પ્રકારનાં ભયસ્થાનાથી. છેક જ સુક્ત હોતો નથી. તેથી જ આ લેોક અને પરલેાકના બેદ મટાડવાની, પ્રેય અને શ્રેય વચ્ચે અબેદ સાવધાની, તેમ જ આવતા બધી જાતના વિદ્યે-પાને ટાળી માનવજીવનમાં સામંજસ્ય સ્થાપવાની ધર્મની મૌલિક શક્તિ કાંઠિત. બને છે. ધર્મનાં ઉત્થાન અને પતનના દતિહાસનું આ જ હાઈ છે.

ધર્મનદીને કિનારે અનેક તીથીં ઊભાં થાય છે, અનેક પંચના ઘાટો બંધાય છે. એ ઘાટેા પર નભનાર વાડાજીવી સર્વ પંડા કે પુરાહિતા પાત-પોતાના તીર્થ અને ઘાટની મહત્તા કે શ્રેષ્ઠતા ગાઈને જ સંતાષ નથી પામતા, પણ માટે ભાગે તેઓ બીજા તીર્થી અને બીજા પંચરૂપ ઘાટોની ઊભ્રપે બતાવવામાં વધારે રસ લે છે. તેઓ ધર્મની પ્રતિષ્ઠા સાથે કેટલાંક તત્ત્વોને સેળભેળ કરી નાખે છે. તેમાંતું એક તત્ત્વ તો એ કે અમારા ધર્મ એ મૂલત: શુદ્ધ છે, અને તેમાં જો કાઈ અશુદ્ધિ હાય તેા તે પરપંચની આગંતુક અસર છે. બીજી તત્ત્વ એ કે બીજા ધર્મપંચામાં કંઈ સારું હાય તેને પોતાના ધર્મની અસર તરીકે બતાવવું. ત્રીજી તત્ત્વ એ કે સનાતનતા સાથે જ શુદ્ધિ અને પ્રતિષ્ઠાના સંબંધ વિચારવા. આ અને આના જેવાં બીજા વિકારી તત્ત્વોથી લોકોનું ધાર્મિક જીવન પણ ક્ષુબધ બને છે. દરેક પંચ પોતાની સનાતનતા ને પોતાની શુદ્ધિ સ્થાપવા મથે છે, અને બીજા ધર્મપંચામાં રહેલ ઉચ્ચ તત્ત્વા સામે આંખ મીંચી દે છે.

ધાર્મિક જીવનના આ સડાને દૂર કરવાનાં અનેક માર્ગો પૈકી એક માર્ગ-અને સુપરિણામદાયી માર્ગ-એ પણ છે કે દરેક ધર્મજિત્નાસુને ધર્મનું જ્ઞાન ઐતિહાસિક તેમ જ તુલનાત્મક દષ્ટિએ આપવું, જેથી ધર્મનું શિક્ષણ માત્ર એકપંથગામી મટી સર્વપંથગામી બને, અને સ્વ કે પર દરેક પંથના સ્થૂલ તેમ જ સુક્ષ્મ જીવનના ઇતિહાસનું પણ ભાન થાય. આ જાતના શિક્ષણથી પોતાના પંથની પેઠે બીજા પંથમાં પણ રહેલ સુતત્ત્વાને સહેલાઇથી જાણી શકાય છે અને પરપંથની જેમ સ્વપંથમાં રહેલી ઝુટિઓનું પણ વાસ્તવિક ભાન થાય છે. તેની સાથેસાથે પ્રાચીનતામાં જ મહત્તા અને શુદ્ધિના બંધાયેલા બ્રન્મ પણ સહેલાઇથી ટળે છે. આ દષ્ટિએ ધર્મના ઐતિહાસિક અને તુલનાત્મક શિક્ષણનું બહુ ઊંચું સ્થાન છે.

ધર્મનું વ્યાપક અને તટસ્થ દષ્ટિએ ઐતિહાસિક ને તુલનાત્મક શિક્ષણુ આપવું હાેય તાે તે માટે પૂર્ણું યાેગ્ય સ્થાન તાે સાર્વજનિક કૉલેજો ને યુનિ-વર્સિટીઓ જ છે. એમ તાે દરેક દેશમાં અનેક ધર્મધામા છે, અને જ્યાં જ્યાં ધર્મધામ હાેય ત્યાં ત્યાં નાનાં–માેટાં વિદ્યાધામ હાેવાનાં જ. પણ આપણે

જાણીએ છીએ કે એ વિદ્યાધામાં જે જે પંચના હોય તેજ પંચના વિદ્યા-ર્ચીએ અને મોટે ભાગે તે જ પંથતા અધ્યાપંકા તેમાં હોય છે. તે વિદ્યાધામ ગમે તેટલું ઉદાર વાતાવરણ ધરાવતું હાેય છતાં તેમાં પરપંચાના વિદ્યાર્થીઓ ેક અધ્યાપકા જતા નથી. અને જાય તે તેમાં એકરસ થઈ શકતા નથી. એટલે પરિણામ એ આવે છે કે દરેક પંચ દ્વારા ચલાવાતાં વિદ્યાધામામાં ધર્મનું શિક્ષણ એકદેશીય જ રહી જાય છે. એને લીધે પંચ પંચના અનુયાયી-એનની વિચારણામાં રહેલું અંતર કે તેમાં રહેલી બ્રાન્તિએા મટવાને બદલે, વિશેષ વધે નહિ તાેપણ, કાયમ તાે રહે છે જ. જ્યારે વર્તમાન યુગ દૂરવર્તી ભિન્નભિન્ન ખંડના માણુસાને સહેલાઇથી મળવાનાં સાધનાે ધરાવે છે અને અનેક બાબતા પરત્વે વિશ્વસંઘની વ્યવસ્થા કરવાની શક્તિ ધરાવે છે. ત્યારે તે યુગમાં માણસજાતનાં હાડમાંસ સાથે સંકળાયેલ ધર્મતત્ત્વનું એકદેશીય શિક્ષણુ કદી નભી ન શકે, નભવું ન જોઈએ. ખરી રીતે આ યુગેજ સર્વ-મિલન યોગ્ય કૉલેનો અને યુનિવર્સિટીએા ઊભી કરી છે, અને તે જ સંસ્થાઓ પ્રાચીન વિદ્યાધામાં અને ધર્મશિક્ષણનાં ધામોનું સ્થાન લઈ રહેલ છે. તેને જ અનરૂપ ઐતિહાસિક તેમ જ તુલનાત્મક ધર્મશિક્ષણતાે પાયા તંખાયા છે. આ શિક્ષણ કાં તા પ્રાચીન ધર્મધામાને પોતાની ઉદારતાથી અજવાળશે; અને કાં તા, જો તેઓ પાતાની સંક્રીર્શ્વતા નહીં છેાડે તા, તેમને અવસ્થમેવ તેજે-હીન ખનાવશે. શ્રી રાધાકબ્શન સાસ જ કહે છે કે કૉલેજો ને યુનિવર્સિટીઓ એ ધર્મપ્રચારનાં ધામા નથી, એ તેા શુદ્ધ ને વ્યાપક જ્ઞાન પૂરું પાડનાર શિક્ષણ સંસ્થાએન છે. આજે જ્યાં ભુએન ત્યાં દરેક વિષયના સાર્વજનિક શિક્ષણની મહત્તા વધી રહી છે. આ સુગમાં ધર્મના પણ સર્વપ્રાહ્ય સાર્વજનિક શિક્ષણુની કેટલી અગત્ય છે, અને તે વિષે લોકા કેટલી રુચિ ધરાવે છે એ વસ્તુ દિવસે દિવસે વધતા જતા અને લાેકપ્રિય થતા ધર્મવિષયક ઐતિહાસિક અને તુલ-નાત્મક શિક્ષણથી સિદ્ધ થાય છે. જોકે આવા શિક્ષણની શરૂઆત યુરોપિ-યતા દ્વારા તે યુરોપની ભૂમિ પર જ થઈ, છતાં ખુશીની વાત તા એ છે કે ભારતના એક સાચા પ્લાલણે એ યુરાપની ભૂમિમાં પણ આ વિષયનું ગુરુષદ પ્રાપ્ત કર્યું છે. જ્યારે મનુએ કહેલું કે કાેઈ પણ દેશના વાસીએ ભારતમાં આવીને વિદ્યા મેળવવી, ત્યારે કદાચ તેનાે ઊંડા આશય એ પણુ હાેય કે ભારતના યુગાનુરૂપ ધ્યાક્ષણા ભારતની ખહાર જઈને પણ યુગાનુરૂપ ભાષામાં યુગાનુરૂપ શિક્ષણ આપશે. જ્યારે સનાતન સંસ્કારના એ દિર્જો મતુના એ શબ્દને આજ પણ વળગી રહ્યા છે, ત્યારે મતુના જ્ઞાનના વારસા ધરાવનાર એક શ્રી રાધાકૃષ્ણુન જેવા સનાતની માત્ર તેના શબ્દોને વળગી ન રહેતાં તેના ગર્ભિત અર્થને અમલમાં મુકે છે.

#### 'ધર્મ'પ્રવાહેા અને આતુષંગિક સમસ્યાઐા

અુદ્ધિ, સ્મૃતિ, વિશાળ વાચન, સંકલનશક્તિ અને ભાષા પરનું અસાધારણુ પ્રભુત્વ એ બધું હેાવા છતાં જો શ્રી રાધાકૃષ્ણુનને આર્યધર્મ અને તેનાં તત્ત્વાનું વિશદ, સૂક્ષ્મ અને સમભાવી જ્ઞાન ન હેાત તા તેઓ આટલી સફળતાથી દુનિયાના બધા જ ધર્મોની તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક મીમાંસા ભાગ્યે જ કરી શકત.

આ પુસ્તકમાં પદે પદે વિશદતા ટપકતી હેાવા છતાં વાચકાને તેના એકાદ નમૂનો સૂચવવા હોય તો પંગજર પર આવેલ ' નિવૃત્તિ વિ. પ્રવૃત્તિ ' એ મથાળા નીચે દોરાયેલું ચિત્ર સ્ટચવી શકાય. વાચકા જોઈ શકરો કે એમાં પૂર્વ ને પશ્ચિમના ધર્મોના સ્વરૂપબેદ, તેમના માનસબેદ અને ઉદ્દેશ્યબેદ કેટલી તાદશતાથો ચિત્રિત કર્યા છે. તેમની વિચારસદ્ભમતા માટે એ–ત્રણ સ્થળા સૂચવ્યા વિના સન્તાેષ નથી થતાે. શ્રી રાધાકુષ્ણન માક્ષનું સ્વરૂપ ચર્ચાતાં ધર્મોના એક ગૂઢ ક્રાયડાને ઉકેલે છે. કેટલાક માક્ષને ઇલિરની કૃપાનું ફળ માની બહારથી મળી આવનાર એક બક્ષિસ માને છે, જ્યારે બીજા કેટલાક તેને આત્મપુર્**ષાર્થનું કળ ગ**ણે છે. એને**ા ઝી**ણવટભરેલાે ઉકેલ લેખક કરે છે. ત્યારે ખરેખર તેઓ યાગશાસ્ત્રની ' ચિત્તભૂમિકાઓ ', જૈનશાસ્ત્રનાં ' ગુણસ્થાના ' અને બૌદ્ધ પિટકના ' માર્ગો 'નું જ અત્યંત સરળ ભાષામાં સૂચન કરે છે. તેએ કહે છે : '' માક્ષ એ આપણા હદયમાં વસતા ઇધિરત્વના ધીમે ધીમે થતાે વિકાસ છે.....ઇલિરની કુપા ને વ્યાત્માનો પુરુષાર્થ એ એક જ ક્રિયાનાં એ જીુદાં જીુદાં પાસાં છે. " ( પૃ. ૯૯ ) કર્મ અને પુનર્જન્મ વિષે ચર્ચા કરતાં પાપીતું પાપ ધાેઈ કાઢવા બીજો જ માણસ દુઃખ ભાેગવે છે એવા શ્વિસ્તી ધર્મના સિદ્ધાન્તની તેએ। ખારીકાઇથી સમીક્ષા કરે છે; અને સમર્થ રીતે સિંહ કરે છે કે સ્વકૃત કર્મ અન્યથા થઈ શકે નહિ, અને થાય તાયે કર્તાના પોતાના સત્પુરુષાર્થ વડે જ. આ આખી ચર્ચા પૃ. ૧૧૦ થી વાંચતાં ભારે રસ પડે તેમ છે.

ભિન્ત ભિન્ત સંપ્રદાયેામાં પરમાત્મદર્શન માટેનાં સાધનેાની બાબતમાં 'કેટલાક ન ભૂંસાય એવા વિરોધો દેખાય છે. કાેઈ પરમાત્મદર્શન માટે એક અથવા બીજા પ્રકારની મૂર્તિનું અવલંબન લે છે, જ્યારે બીજા કેટલાક 'મૂર્તિને સાવ નિરર્થક માની જપ કે ચિન્તનને જ પરમાત્મદર્શનનું સાધન માને છે. આ બે માર્ગો વચ્ચે જે ઊંડા વિરોધ છે તેણે ભાઈ-ભાઈ અને 'કાેમ-કાેમ વચ્ચે સંક્રામક ઝેર સીંચ્યું છે, ને અનેકાેના પ્રાહ્યુ હર્યા છે. આ વિરોધના પરિહાર શ્રી રાધાકૃષ્ણુને જે શાસ્ત્રીયતા ને મૌલિકતાથી કર્યો છે તે આંભળતાં મને મારા જ છવનનાે એક અદ્દજીત પ્રસંગ યાદ આવ્યા. હું

જન્મથી મૂર્તિ પૂજા ન માનનાર ફિરકાનો હતા. અનેક લીથી ને મંદિરામાં જવા છતાં એમાં પાષાણુની ભાવના સિવાય બીજી ભાવના સ્કુરતી નહિ. કથારેક પ્રખર જૈન તાર્કિક યશાવિજયજીતું ' પ્રતિમાશતક ' મારા વાંચવામાં આવ્યું.. એમાં તેમણે એક સરળ દલીલ કરી છે કે પરમાત્માનું સ્મરણ, કરવું એ, **ઉપાસકનું ધ્યેય છે. હવે તે સ્મરણ જો નામથી થતું હા**ય તા રૂપથા પણ થાય છે જ. એવી સ્થિતિમાં સ્મરણના કાેઈ એક સાધનને જ માનવું તે બીજાને તરછાડી કાઢવું એ શું યાેગ્ય છે ર આ દલીલ મારે કાને પડી તે જ ક્ષણે મારે৷ જન્મસિદ્ધ કુસ રકાર સરી ગયે৷. શ્રી રાધાકૃષ્ણુને મૂર્તિ ન માનનારને સંખાધીને આ જ વસ્તુ પહુ વિસ્તારથી ને અતિ ઝીણવટથી કહી છે. તેમણે કહ્યું છે કે પરમાત્મતત્ત્વ એ તે! ખરી રીતે વાણી ને મનને અગાચર જ છે. પણ આપણા જેવા અપૂર્ણ અધિકારીને માટે તે માર્ગ આગળ વધવાને, તેનું સ્મરણ પુષ્ટ કરવાને, અનેક પ્રતીકા છે; પછી ભલે તે પ્રતીકા કાઇ, પાષાણ કે ધાતુનાં મૂર્ત રૂપ હોય, અગર કલ્પના કે જપસ્વરૂપ માનસિક ને અમર્ત હોય. આખરે તેા એ બધાં મૂર્ત-અમૂર્ત પ્રતીકા જ છે. તેમણે આ ચર્ચા પ્રસંગે માનસશાસ્ત્રનાં સિદ્ધાન્તાે અને તત્ત્વજ્ઞાનનાે જે સુમેળ સાધ્યા છે તેના ઉપર ક્રોઈ તટસ્થપણે વિચાર કરે તે। એના મનમાંથી મૂર્તિ પૂજા સામેના કાળજાના વિરાધ સરી પડચા વિના ન રહે.

ગ્રી રાધાંકૃષ્ણુનના નિરૂપણુની ખૂબી એમના સમભાવમાં છે. તેઓ સહિષ્ણુતા, દયા અને ઉદારતા કરતાં પણ સમભાવતે, ગાંધીજીની પેઠે જ, ઉદ્યું સ્થાન આપે છે. જ્યારે તેઓ ઇસ્લામની સમીક્ષા કરે છે ત્યારે પણ ઇસ્લામનાં ખે તત્ત્વા—ઇધિરનું પિતૃત્વ અને માનવાનું બ્રાતૃત્વ—ને અપનાવવા અને જીવનમાં ઉતારવા હિંદુઓને કહે છે. તેઓ મુખ્યત્વે ખ્રિસ્તીઓ સમક્ષ માલતા હાઈ ખ્રિસ્તી ધર્મની બ્રમણાઓ વિધે વધારે ટીકા કરે છે; છતાં પણ ખ્રિસ્તી ધર્મનાં માનવસેવા, વ્યવસ્થા આદિ તત્ત્વાને અપનાવવા સૂચવે છે. હિંદુઓને તેમની અણઘડ ને જંગલી પ્રથાઓ ફેકી દેવાના દઢાગ્રહ રાખવા કહ્યું છે તે રાધાકૃષ્ણુનની સમતેહ છુદ્ધિનું પ્રમાણ છે. પરંતુ રાધા-કૃષ્ણુનની ખરી સંસ્કારિતા અને સૌદર્યદર્ષિ તે ત્યારે વ્યક્ત થાય છે જ્યારે તેઓ કહે છે કે " અહિંસાની જેઓ છટાબેર વાતા કરે છે તેઓ પશુયગ્રોને ઉત્તેબન આપતા દેખાય છે; " (પૃ. ૧૩૬) તેમ જ જ્યારે તેઓ કહે છે કે ' એક બીજાનું ખંડન કરવામાં રચ્યાપચ્યા રહેલા અનેક વાદા, છુદ્ધિ ન સમજી રાકે એવા તત્ત્વનાં ટૂંપણાં અને જીલમગાર પ્રથાઓ, જેની નીચે મનુષ્યતે આતમાં સાવ કચડાઈ જાય છે, તે બધાંને નાખ્રદ કરતાં આપણુને આવડવું જોઈએ." (પૃ. ૧૩૯)

#### ધર્મપ્રવાહેા અને આનુવંગિક સમસ્યાંગો

શ્રી રાધાકૃષ્ણન ' ધર્મ અને રાષ્ટ્રાભિમાન ' એ મથાળા નીચે આજે વિચારકાનાં મનમાં ધોળાઈ રહેલા એક અગત્યના પ્રક્ષતે ઝણે છે. એમતા મુદ્દો એ છે કે ધર્મસંધોએ મિથ્યા રાષ્ટ્રાભિમાનને વશ ન થવું જોઈએ. તેમએ આ બાબતમાં મુખ્યપણે ખિરતી ધર્મને લક્ષીને કહ્યું છે. ખિસ્તી ધર્મ રાષ્ટ્રાભિમાનને વશ થઈ પાતાના આત્મા ગુમાવ્યેા છે. ખ્રિસ્તી સંધા પાતાના રાષ્ટને જ વકાદાર રહે છે, ઇસના સિદ્ધાન્તને નહિ. આ દોષ મુસલમાનામાં પાકિસ્તાન રૂપે પુનઃ આજે અવતરે છે; કેમ કે, પછી એમ થશે કે ઇસ્લામ ધર્મ પાળનાર જેમાં રહે તે દેશ જ સર્વોચ્ચ, નહિ કે કુરાનના સિદ્ધાંતા. જો હિંદુ મહાસભા એ પ્રમાણે કરે તે৷ તે પણ હિંદુ ધર્મમાં વિકાર લાવે. જપાની ઔદ્ધોએ પાતાના ઔદ્ધ ધર્મને જાપાનની રાજસત્તાને હવાલે કરી દીધા છે. આ રીતે ધર્મનું તેજ હણાતાં તે તે રાષ્ટ્રા લડે ત્યારે ધર્મગુરુઓ તેમને લડાઇથી મુક્ત કરવાનું ધાર્મિક ભળ ગુમાવી બેસે છે. ગાંધીજી રાજ-કારણામાં પણ ધર્મ દાખલ કરે ત્યારે તે ધર્મ એટલે કાંઈ સંપ્રદાય નહિ, પણ સર્વસંપ્રદાયસંમત પ્રેમ, સેવા ને ત્યાગનાે ધર્મ છે. ગાંધીજી રાષ્ટ્રને માટે લડે છે, પણ તે ધર્મને નિર્જીવ કે ગૌણ કરીને નહિ. રાષ્ટ્ર આડે રસ્તે જાય ત્યાં તેને પણ તેઓ ધર્મદબ્ટિએ જ ચેતવે છે. તેઓ જેમ પરાધીન-તામાંથી મક્ત થવા ધર્મના આશ્રય લઈ કાર્યની યોજનાઓ ઘડે છે તેમ સ્વસષ્ટ પણ શહુ ધર્મથી વિહોર્શ ન થાય તેવી સાવચેતી રાખે છે. ઘણા કહે છે કે ગાંધીજી રાષ્ટ્રીય નહિ પણ ધાર્મિક છે, ત્યારે એમ સમજવં કે તેઓ છે તાે રાષ્ટ્રીય, પણ રાષ્ટ્રને આડે રસ્તે ન જવા દેવામાં સાવધ રહે છે. માટે જ તેઓ ધાર્મિક છે. માત્ર ધાર્મિક હોત તા તેઓ બીજા નિષ્ક્રિય આવાઓની પેઠે એકાંતમાં બેસી જાત; પણ તેએ! તાે ધર્મ વાટે જ રાષ્ટ્રાહાર કરવામાં ધર્મ માને છે. અને તે દારા જ ધર્મ છે કે નહિ તેની પરીક્ષા કરે છે. ગાંધીજી માત્ર ધાર્મિક હોત તેા ધર્મનું નામ લઈ આખા દેશને ઉચ્કેરત અને તેને બીજા ધર્મોની સામે થવા કહેત, પણુ તેઓ તો બીજાઓની લૂટાર-વૃત્તિની સામે થાય છે, નહિંક બીજાઓના અસ્તિત્વ સામે. એ જ રીતે તેઓ સ્વદેશની નિર્બળતા સામે થાય છે, અને સાથે જ રાષ્ટ્રના ઉદ્ધારમાં ઉદાસી-નતા પણ જરાયે દાખવતા નથી. જ્યારે ધર્મ રાષ્ટ્રને વશ થાય ત્યારે રાષ્ટ્રના આક્રમણકાર્યમાં તે સહાયક અને છે, અને બીજાઓની ગુલામીને પાયે છે. તેમ જ સાથે સાથે સ્વરાજમાં ગુલામીનાં બીજો પણ વાવે છે; જેમ ગ્રીસ. રામ, અરબસ્તાન આદિમાં થયું છે તેમ. આજે જાપાની ભૌદ્ધ ધર્મ આ જ વસ્તુ કરી રહ્યો છે. વળી જ્યારે ધર્મ રાષ્ટ્રને આધીન થાય છે ત્યારે રાષ્ટ્ર

з

પાતાના બચાવ માટે અધર્માંચરણ કરે તેમાં પણ ધર્મ સહાયક બને છે; જેમ કે ચીનના બીદ્ધ ધર્મ. ચીન દુશ્મના સામે હિંસક લડાઈ લડે છે ત્યારે ત્યાંતા બીદ્ધ ધર્મ તેમાં સહાયક બને છે. આ જ ધર્મની રાષ્ટાધીનતા. જો ધર્મ પ્રધાન સ્થાને રહે તાે તે રાષ્ટને આક્રમણ કરવા ન દે: તેમાં તે સહાયક ન ખંતે: અને સ્વરાષ્ટ ગુલામીથી મુક્ત થતું હોંય ત્યારે પણ તે અધર્મ્ય સાધનાથી તેમાં મદદ ન કરે. ઊલટું, ધર્મ્ય સાધના તદ્દન નવાં યોજી તે દેશને <u>ગલામીથી</u> છોડવે. આ દર્ષ્ટિએ જોતાં જો કાેઈ પણ દેશ આજે ધર્મની સ્વત ત્રતા સાચવવા મથતાે હોય તાે તે ભારત જ છે, અને તે પણ ગાંધીજીને ત્રાથે, ગાંધીજીતા ધર્મ સક્રિય છે અને નિષ્ક્રય પણ છે. પરસત્ત્વ હરવામાં તે નિષ્ક્રિય છે. જ્યારે સ્વસત્ત્વ સિદ્ધ કરવામાં તે સક્રિય છે. ભારત આક્રમણ તા કરતું જ ન હતું. એટલે તેના ધર્મીમાં આક્રમણુકાર્યમાં મદદ કરવાને દાવ તો આવ્યો જ ન હતા, જેવો ઇસ્લામ કે ખ્રિસ્તી ધર્મમાં આવ્યો છે. પશ્ તેનામાં ભીજાનું આક્રમણ સહેવાના દાષ કે અન્યાય ખમવાના દાષ પૂરેપૂરા આવેલા; તેને જ ગાંધીજી દૂર કરવા બધે છે. ધર્મ દારા રાષ્ટ્રને ગુલામાધી અક્ત કરવાના ગાંધીજીતા અપૂર્વ પંચ છે. શ્રી રાધાકૃષ્ણન કે ટાગાર આદિ જ્યારે ઘર્મ તે રાષ્ટ્રભિમાનને સેળભેળ થતા અટકાવવા કહે છે ત્યારે તેમની નામે ખર્ધા અધર્મગામી રાષ્ટ્રાતું સજીવ ચિત્ર હોય છે.

આ પુસ્તકનું નામ 'ધર્મોનું મિલન ' રાખેલું છે તે બહુ જ ઉચિત છે. એમાં સંગ્રહાયેલાં બધાં જ લખાણો ને પ્રવચના મુખ્યત્વે ધર્મમિલનમાં જ પર્યાવસાન પામે છે. ધર્મમિલનનું સાધ્ય શું, એ મુખ્ય પ્રશ્ન છે. તેના ઉત્તર શ્રી રાધાકૃષ્ણુને પાતે જ ' મહાસમન્વય 'ની ચર્ચા દારા આપ્યો છે. દરેક 'થર્મનાં સુવિચારી અનુયાયી અને જ્ઞાતાઓનો આજે નિશ્ચિત મત છે કે ધર્માન્તરની વટાળપ્રવૃત્તિ અનિષ્ટ જ છે. સાથે સાથે કાઈ ધર્મના લ્ગ્સ્ચતર અભ્યાસી અને વિચારક એવો નથી જે પાતાના પરંપરાગત ધર્મના સ્વરૂપમાં જ સંતુષ્ટ હોય. દરેક સુવિચારી ઉત્સાહી પાતાના પરંપરાગત ધર્મના સ્વરૂપમાં જ સંતુષ્ટ હોય. દરેક સુવિચારી ઉત્સાહી પાતાના પરંપરાગત ધર્મના સ્વરૂપમાં જો તે કરતાં વિશેષ ઉન્નત ને વિશેષ વ્યાપક બનાવવા માગે છે. એક તરફથી પન્ચાન્તરના કે ધર્માન્તરના વધતા જતા અણુગમા અને બીજી તરફથી પાત-પાતાના ધર્મને વિકસાવવાની, વિશેષ વ્યાપક અને શુદ્ધ બનાવવાની ઉત્કટ અભિલાષા-એમાં દેખીતા વિરાધ છે. પણ એ વિરાધ જ ' મહાસમન્વય 'ની ક્રિયા સાધી રહ્યો છે. કાઈ એક ધર્મ સંપૂર્ણ નથી, જ્યારે બીજો કાઈ પૂર્ણ-પણે પાંગળા નથી. માત્ર જાગરક દર્ષિ અને વિવેકશીલ ઉદારતા હોય તા હરાઈ ધર્મ બીજા ધર્મમાંનું સારું એટલું બધું અપનાવી શકે અને બીજો પહેલામાંથી. આ રીતે દરેક ધર્મનું ઉચ્ચીકરણ સંભવે છે; અને એ જ ખરા ધર્મજિજ્ઞાસુઓની ભૂખ છે. આ ભૂખ શ્રી રાધાકૃષ્ણુનના સર્વધર્મ વિષયક ને તટસ્થ તુલનાત્મક અધ્યયનથી સંતાષાય છે. અને તે પાતે ગાંધીજીના જેટલા જ ધર્માન્તરના કટ્ટર વિરાધી હોવા છતાં પોતાના આવા નિરૂપણુ દ્વારા ભુદા જુદા દરેક ધર્મના અનુયાયીઓને પાતપાતાના ધર્મમાં રહીને ઉચ્ચી-કરણુ સાધવાની તક પૂરી પાડે છે.

—-ડૉ. સર્વ પલ્લી રાધાકૃષ્ણુનના પુસ્તક ' ધર્મોનું મિલન ' ની પ્રસ્તાવના.

# ધર્મ અને પંચ

## [9]

**પહેલામાં** એટલે ધર્મમાં અંતર્દર્શન હોય છે, એટલે તે આત્માની' અંદરથી ઊગે છે અને તેમાં જ ડાેકિયું કરાવે છે કે તે તરફ જ માણુસને વાળે છે; જ્યારે બીજામાં એટલે પંથમાં બહિર્દર્શન હોય છે, એટલે તે બહારના વાતાવરણુમાંથી જ અને દેખાદેખીમાંથી જ આવેલ હોય છે, તેથી બહાર જ નજર કરાવે છે અને માણુસને બહારની બાજુ જોવામાં જ રાેકી રાખે છે.

ધર્મ એ ગ્રુણજીવી અને ગ્રુણાવલ બી હોવાથી તે આત્માના ગ્રુણા ઉપર જ રહેલા હોય છે; જ્યારે પંચ એ રૂપજીવી અને રૂપાવલ બી હોવાથી. તેના બધા આધાર બહારના રૂપરંગ અને ડાકડમાળ ઉપર હોય છે. તેથી તે પહેરવેશ, કપડાના રંગ, પહેરવાની રીત, પાસે રાખવાનાં સાધના અને. ઉપકરણાની ખાસ પસંદગી અને આગ્રહ કરાવે છે.

પહેલામાં એકતા અને અભેદના ભાવા ઊઠે છે અને સમાનતાની' ઊર્મિઓ ઊર્છળે છે; જ્યારે બીજામાં ભેદ અને વિષમતાની તરાડા પડતી અને વધતી જાય છે. એટલે પહેલામાં માણુસ બીજા સાથેને પોતાનો ભેદ ભૂલી અભેદ તરક જ ઝૂકે છે, અને બીજાના દુઃખમાં પોતાનું સુખ વીસરી જાય છે; અથવા એમ કહો કે એમાં એને પોતાનાં જીદાં સુખ–દુઃખ જેવું કાંઈ તત્ત્વ જ નથી હોતું; જ્યારે પંથમાં માણુસ પોતાની અસલની અભેદ ભૂમિને બૂલી ભેદ તરક જ વધારે અને વધારે ઝૂકતા જાય છે અને બીજાનું દુઃખ એને અસર નથી કરતું, પોતાનું સુખ એને ખાસ લલચાવે છે, અથવા એમ કહો કે એમાં માણુસનાં સુખ અને દુઃખ સૌથી છૂટાં જ પડી જાય છે. એમાં માણુસને પોતાનું અને પારકું એ બે શબ્દ ડગલે અને પગલે યાદ આવે છે. પહેલામાં સહજ નમ્રતા હોવાથી એમાં માણુસ લઘુ અને હલકા દેખાય:

છે. તેમાં માટાઈ જેવી કાંઈ વસ્તુ જ નધી હોતી અને ગમે તેટલી ગ્રુણુસમૃદ્ધિ કે ધનસમૃદ્ધિ છતાં તે હંમેશને માટે સૌ કરતાં પોતાને નાના જ દેખે છે; કારણુ કે, ધર્મમાં ઘલ એટલે સાચા જીવનની ઝાંખી થવાથી તેની વ્યાપકતા સામે માણુસને પોતાની જાત અલ્પ જેવી જ ભાસે છે, જ્યારે પંચમાં એથી ઊલટું છે. એમાં ગ્રુણુ કે વૈભવ ન પણુ હોય છતાં માણુસ પોતાને બીજાથી. મોટા માને છે અને તેમ મનાવવા યત્ન કરે છે. એમાં નમ્રતા હોય તા તે અનાવટી હોય છે અને તેથી તે માણુસને મેાટાઈના જ ખ્યાલ પ્રૂરા પાડે છે. એની નમ્રતા એ માટાઈને માટે જ હોય છે. સાચા છવનની ઝાંખી ન હોવાથી અને ગુણોની અનન્તતાનું તેમ જ પાતાની પામરતાનું ભાન ન હોવાથી પંચમાં પડેલા માણુસ પાતામાં લઘુતા અનુભવી શકતા જ નથી, માત્ર તે લઘુતા દર્શાવ્યા કરે છે.

ધર્મમાં દર્ષ્ટિ સસ્યની હોવાથી તેમાં બધી બાજુ જેવા–જાણુવાની ધીરજ અને બધી જ બાજુઓને સહી લેવાની ઉદારતા હોય છે. પંથમાં એમ નથી હોતું. તેમાં દર્ષ્ટિ સત્યાભાસની હોવાથી તે એક જ અને તે પણુ પોતાની બાજુને સર્વ સત્ય માની બીજી બાજુ જોવા–જાણુવા તરફ વલણુ જ નથી આપતી, અને ધવેરોધી બાજુઓને સહી લેવાની કે સમજી લેવાની ઉદારતા પણુ નથી અર્પતી. ધર્મમાં પોતાનું દોપદર્શન અને બીજાઓના ગુણુનું દર્શન મુખ્ય હોય છે, જ્યારે પંથમાં તેથી ઊલટું છે. પંથવાળા માણસ બીજાના ગુણો કરતાં દોષો જ ખાસ જોયા તેમ જ ગાયા કરે છે, અથવા તો એની નજરે પોતાના દોષો ચડતા જ નથી.

ધર્મગામી કે ધર્મનિક માણુસ પ્રસુતે પોતાની અંદર જ અને પોતાની આસપાસ જ જુએ છે. તેવી તેને બૂલ અને પાપ કરતાં પ્રભુ જોઈ જશે એવો ભય લાગે છે, તેની શરમ આવે છે; જ્યારે પંથગામી માણુસને પ્રભુ કાંતો જેરૂસલેમમાં, કાંતો મક્કા–મદીનામાં, કાંતો શુદ્ધગયા કે કાશીમાં અને કાંતો શત્રુંજય કે અબ્ટાપદમાં દેખાય છે અથવા તો વૈકુંઠમાં કે મુક્તિ-સ્થાનમાં હોવાની શ્રદ્ધા હોય છે. એટલે તે ભૂલ કરતાં પ્રભુથી પાતાને વેગળો માની, જાણે ક્રાઈ જાણુતું જ ન હોય તેમ, નથી કાઈથી ભય ખાતો કે નથી શરમાતો. એને ભૂલનું દુઃખ સાલતું જ નથી અને સાલે તોયે કરી ભૂલ ન કરવાને માટે નહિ.

ધર્મમાં ચારિત્ર ઉપર જ પસંદગીનું ધોરણ હોવાથી તેમાં જાતિ, લિંગ, ઉમર, ભેખ, ચિદ્ધો, ભાષા અને બીજી તેવી બહારની વસ્તુઓને સ્થાન જ નથી, જ્યારે પંથમાં એ જ બાહ્ય વસ્તુઓને સ્થાન હોય છે. કઈ જાતિનો ? પુરુષ કે સ્ત્રી ? કઈ ઉમરનો ? વેશ શા છે ? કઈ ભાષા બોલે છે ? અને કઈ રીતે ઊઠે કે બેસે છે ?—એ જ એમાં જોવાય છે; અને એની સુખ્યતામાં ચારિત્ર દબાઈ જાય છે. ઘણી વાર તો લોકામાં જેની પ્રતિષ્ઠા ન હોય એવી જાતિ, એવું લિંગ, એવી ઉમર કે એવા વેશ કે ચિદ્ધવાળામાં જો ખાસું ચારિત્ર ३८ ]

હોય તેાપણ પંચમાં પડેલ માણસ તેને લક્ષમાં લેતો જ નથી અને **બ**ણીવાર. તેા તેવાને તરછાડી પણુ કાઢે છે.

ધર્મમાં વિશ્વ એ એક જ ચાેકા છે. તેમાં બીજા કાેઈ નાના ચાેકા ન હોવાથી આભડછેટ જેવી વસ્તુ જ નથી હોતી અને હોય છે તો એટલું જ કે તેમાં પાતાનું પાપ જ માત્ર આભડછેટ લાગે છે. જ્યારે પંથમાં ચાેકાવૃત્તિ એવી હોય છે કે જ્યાં દેખા ત્યાં આભડછેટની ગંધ આવે છે અને તેમ છતાં ચાેકાવૃત્તિનું નાક પાતાના પાપની દુર્ગંધ સુંઘી શકતું જ નથી! તેને પાતે માનેલું એ જ સુવાસવાળું અને પાતે ચાલતો હોય તે જ રસ્તાે શ્રેષ્ઠ લાગે છે, અને તેથી તે બીજે બધે બદબા અને બીજામાં પાતાના પંથ કરતાં ઉતરતાપાશું અનુભવે છે.

ટૂં કમાં કહીએ તો ધર્મ માણુસને રાતદિવસ પાેષાતા ભેદસંસ્કારામાંથી અભેદ તરક ધંકેલે છે અને પંથ એ પાેષાતા ભેદમાં વધારે અને વધારે ઉમેરા કરે છે, અને કવારેક દૈવયાગે અભેદની તક કાેઈ આણે તો તેમાં તેને સંતાપ થાય છે. ધર્મમાં દુન્યવી નાની-મોઠી તકરારા પણ (જર, જોરુ, જમીનના અને નાનમ-મોઠપના ઝઘડાઓ) શમી જાય છે, જ્યારે પંથમાં ધર્મને નામે જ અને ધર્મની ભાવના ઉપર જ તકરારા ઊગી નીકળે. છે. એમાં ઝઘડા વિના ધર્મની રક્ષા જ નથી દેખાતી.

આ રીતે જેતાં ધર્મ અને પંચના તકાવત સમજવા ખાતર એક પાણીના દાખલા લઈએ. પંચ એ સમુદ્ર, નદી, તળાવ કે કૂવામાં પડેલા પાણી જેવો જ નહિ, પણુ લાંકાના ગોળામાં, ખાસ કરીને હિંદુઓના ગાળામાં પંડેલ પાણી જેવો હોય છે. ન્યારે ધર્મ એ આકાશથી પડતા વરસાદના પાણી જેવો છે. એને કાઈ સ્થાન ઊંચુ કે નીચું નથી. એમાં એક જગાએ એક સ્વાદ અને બીજી જગાએ બીજો સ્વાદ નથી. એમાં રૂપરગમાં પણુ ભેદ નથી અને કાઈ પણુ એને ઝીલી કે પચાવી શકે છે. જ્યારે પંચ એ હિંદુઓના ગાળાના પાણી જેવો હોઈ તેને મન તેના પોતાના સિવાય બીજા બધાં પાણી અસ્પૃશ્ય હોય છે. તેને પોતાનો જ સ્વાદ અને પોતાનું જ રૂપ, ગમે તેવું હોવા છતાં, ગમે છે અને પ્રાણાંતે પણુ બીજાના ગાળાને હાથ લગાડતાં રોકે છે.

પંચ એ ધર્મમાંથી જન્મેલો હોવા છતાં અને પોતાને ધર્મપ્રચારક માનવા છતાં તે હંમેશાં ધર્મનો જ ઘાત કરતાે જાય છે. જેમ છવતા લોહી અને માંસમાંથી ઊગેલાે નખ જેમ જેમ વધતાે જાય તેમ તેમ તે લાહી અને ખાંસને જ હેરાનગતિ કરે છે; તેથી જ્યારે એ વધુ પડતા નખ કાપવામાં

આવે ત્યારે જ હાડપિંજરની સલામતી સચવાય છે, તેમ ધર્મથી વિખૂટા પડેલાે પંચ (એક વાર ભલે તે ધર્મમાંથી જન્મ્યો હોય છતાં) પણ જ્યારે કાપ પામે અને છેદાય ત્યારે જ માણસજાત સુખી થાય. અલખત્ત, અહીં એ પ્રશ્ન જરૂર થશે કે ધર્મ અને પંચ વચ્ચે મેળ છે કે નહિ અને હોય તા તે કેવી રીતે ? એનાે ઉત્તર સહેલાે છે. છવતા નખને કાેઈ નથી કાપતું. ઊલટાે એ કપાય તાે દુઃખ થાય છે, લાેહી અને માંસની સલામતી જોખમમાં આવે છે, તે સડવા લાંગે છે; તેમ જો પંચની અંદર ધર્મનું જીવન હોય તા તે પંચ એક નહિ હજાર હો—શા માટે માણસ જેટલા જ ન હોય ?—ઝ્તાં લાેકાનું કલ્યાણ જ થવાનું; કારણ કે, એમાં પ્રકૃતિબેદ અને ખાસિયતા પ્રમાણે હજારા ભિન્નતાઓ હોવા છતાં કલેશ નહિ હોય. પ્રેમ હશે: અભિમાન નહિ હોય, નમ્રતા હશે; શત્રુભાવ નહિ હોય, મિત્રના હશે; ઉકળવાપહ્ય નહિ હોય, ખમવાપહ્યું હશે. પંચા હતા, છે અને રહેશે પણ તેમાં સધારવા જેવું કે કરવા જેવું હોય તા તે એટલું જ છે કે તેમાંથી વિખુટા પડેલા ધર્મના આત્મા તેમાં કરી આપણે પૂરવો. એટલે આપણે કાઈ પણ પંચના હોઈએ છતાં તેમાં ધર્મનાં તત્ત્વો સાચવીને જ તે પંચને અનુસરીએ. અહિંસાને માટે ર્હિસા ન કરીએ અને સત્યને માટે અસત્ય ન ખોલીએ. પંથમાં ધર્મનો પ્રાણ ક્રુંકવાની ખાસ શરત એ છે કે દષ્ટિ સત્યાગ્રહી હોય. સત્યાગ્રહી હોવાનાં લક્ષણો ટ્ર'કમાં આ પ્રમાણે છેઃ (૧) પાતે જે માનતા અને કરતા હોઈએ તેની પૂરેપૂરી સમજ હોવી જોઈએ અને પાતાની સમજ ઉપર એટલા બધા વિશ્વાસ હોવો જોઈએ કે બીજાને સચાટતાથી સમજાવી શકાય. (૨) પાતાની માન્યતાની યથાર્થ સમજ અને યથાર્થ વિશ્વાસતી કસોટી એ છે કે બીજાને તે સમજાવતાં જરા પણ આવેશ કે ગુસ્સાે ન આવે અને એ સમજાવતી વખતે પણ એની ખુબીઓની સાથે જ જો કાંઈ ખામીઓ દેખાય તેા તેની પણ વગર સંક્રોચે કબૂલાત કરતા જવું. (૩) જેમ પાતાની દ્રષ્ટિ સમજાવવાની ધીરજ તેમ બીજાની દબ્દિ સમજવાની પણ તેટલી જ ઉદારતા અને તત્પરતા હોવી જોઈ એ. બન્તે અથવા જેટલી બાજાઓ જાણી શકાય તે બધી બાજાઓની સરખામણી અને બળાબળ તપાસવાની વૃત્તિ પણ હોવી જોઈએ. એટલું જ નહિ, પણ પોતાની બાજા નબળી કે ભ્રલભરેલી ભાસતાં તેનો ત્યાગ તેના પ્રથમના સ્વીકાર કરતાં વધારે સુખદ મનાવો જોઈએ. (૪) ક્રોઈ પણ આખું સત્ય દેશ, કાળ કે સંસ્કારથી પરિમિત નથી હોતું, માટે બધી બાબ્યુઓ જોવાની અને દરેક બાજામાં જે ખંડ સત્ય દેખાય તાે તે બધાનો સમન્વય કરવાની વૃત્તિ હોવી એઈએ, પછી ભલે જીવનમાં ગમે તેટલું આહ્યું સત્ય આવ્યું હોય.

પંથમાં ધર્મ નથી, માટે જ પંચાે સમાજ અને રાષ્ટ્રના ઘાત કરે છે. જ્યાં જ્યાં સમાજ અને રાષ્ટ્રમાં એકતા આવવાના પ્રસંગા આવે છે ત્યાં ત્યાં બધે જ નિષ્પ્રાણ પંચા આડે આવે છે. ધર્મજનિત પંચા સરજાયા તા હતા માણસજાતને અને વિશ્વમાત્રને એક કરવા માટે—.પંધા દાવા પણ એ જ કાર્ય કરવાના કરે છે- અને છતાં આજે જોઈએ છીએ કે આપણને પંચાજ એક થતાં અને મળતાં અટકાવે છે. પંચા એટલે ખીજાં કાંઈ નહિ પણુ ધર્મને નામે ઊતરેલું અને પાેષાયેલું આપણું માનસિક સંકુચિતપણું કે મિથ્યા અભિમાન. જ્યારે લાકકલ્યાણ ખાતર કે રાષ્ટ્રકલ્યાણ ખાતર એક નજીવી બાબત જતી કરવાની હોય છે ત્યારે પંચના ઝેરીલા અને સાંકડા સંસ્કારો આવીને એમ કહે છે કે 'સાવધાન ! તારાથી એમ ન થાય. એમ કરીશ તા ધર્મ રસાતળ જશે. લોકો <u>શં</u> ધારશે અને <u>શ</u>ં કહેશે ! ' કોઈ દિગંબર પોતાના પક્ષ તરકથી ચાલતા તીર્થના ઝઘડામાં ભાગ ન લે, કે કાંડમાં નાણાં ભરવાની પૈસા છતાં ના પાડે, અગર લાગવગ છતાં કચેરીમાં સાસી થવાની ના પાડે તાે તેના પંચ તેને શું કરે શ્વ્યાખું ટાળું હિંદુ મંદિર પાસે તાજિયા લઈ જતું હોય અને કાેઈ એક સાચા મુસલમાન હિંદુઓની લાગણી ન દુખવવા ખાતર બીજે રસ્તે જવાનું કહે અગર ગાકશી કરવાની ના પાડે તે તે મુસલમાનની એનો પંચ શી વલે કરે ? એક આર્યસમાજનો સભ્ય કવારેક સાચી દબ્ટિથી મૂર્તિની સામે ખેસે તા તેનો સમાજ-પંચ તેને શું કરે ? આ જ રીતે પંચ સત્ય અને એકતાની આડે આવી રહ્યા છે; અથવા એમ કહો કે આપણે પાતે જ પાતાના પંચમય સંસ્કારના શસ્ત્રથી સત્ય અને એકતાનો દ્રોહ કરી રહ્યા છીએ. તેથી જ તાે પંચાલિમાની માટા માટા ખનાતા ધર્મગ્રુઓ, પંડિતા કે પુરાેહિતા કઠી મળી શકતા જ નથી, એકરસ થઈ શકતા જ નથી; જ્યારે બીજા સાધારણ માણસાે સહેલાઇથી મળી શકે છે. તમે જેશાે કે એકતાનો અને લાેકકલ્યાણ્નો દાવો કરનાર પંથના ગુરુએાજ એકબીજાથી જીદા હોય છે. જો એવા ધર્મગુરુઓ એક થાય, એટલે કે પરસ્પર આદર ધરાવતા થાય. સાથે મળીને કામ કરે અને ઝઘડાને સામે આવવા જ ન દે, તાે સમજવું કે હવે એમના પંથમાં ધર્મ આવ્યે৷ છે.

આપણું આજતું કર્ત્તવ્ય પંથાેમાં કાંતાે ધર્મ લાવવાનું છે અને નહિ તાે પંથાેને મિટાવવાનું છે. ધર્મ વિનાના પંચ કરતાં અપંચ એવા મનુષ્ય કે પશુ સુધ્ધાં થવું તે લાેકહિતની દષ્ટિએ વધારે સારું છે એની કોઈ ના પાડે ખરું ક

----પર્યુષણપર્વનાં વ્યાખ્યાના, ૨૧--૮-૩૦

## નીતિ, ધર્મ અને સમાજ

## [ ८ ]

ડીડી તરફ બારીકાથી ખ્યાન આપીશું તેા જણાશે કે તે એકલી રહી શકતી નથી. તે કાઈના સહચાર શાધે છે. તેને મંકાડાના તા શું પણ પાતાથી જીદી જાતની કીડીના પણ સહચાર નથી ફાવતા. તે પાતાની જ જાતના સહચારમાં મસ્ત રહે છે. આવા ક્ષુદ્ર પ્રાણીઓથી આગળ વધી પંખી તરફ નજર કરીએ. કૂકડાથી વિખૂટી પડેલી કૂકડી માર સાથે રહેશે તાપણ તે સંતુષ્ટ રહી નહિ શકે. તેને પણ પાતાની જ જાતિનું સાહચર્ય જોઈએ. એક વાંદરા અને એક હરણ એ બન્ને પાતપાતાની જાતિમાં જેટલાં પ્રસન્ન રહી શકે અને છવન લંબાવી શકે તેટલાં વિજાતિમાં ગમે તેટલી સુખસગવડ છતાં પ્રસન્ત નહિ રહી શકે. માણસજાતે પાતાના બનાવેલ, વફાદાર સેવક, અને સહચારી બાન પણ જો બીજા બાન વિનાના હશે તા તે અસંતુષ્ટ હશે આને તેથી જ એ પાલેલા બાન પણ, બીજા ધાનની અદેખાઈ કરવા છતાં, પાછા બીજા ધાનને જોઈ શરૂઆતમાં લડીને પણ, છેવટે તેની સાથે એકરસ થઈ જશે અને ગેલ કરશે. પ્રાણી, પક્ષી અને પશુજાતિના આ નિયમ આપણે મનુષ્યમાં પણ જોઈએ છીએ.

મનુષ્ય, પંખી કે પશુ પાળીને જંગલમાં એકલા રહેવાના ગમે તેટલા અભ્યાસ કરે પશુ છેવટે તેની પ્રકૃતિ મનુષ્યભ્યતિનું જ સાહચર્ય શાેધ છે. સમાન રહેણીકરણી, સમાન ટેવેા, સમાન ભાષા, અને શરીરની સમાન રચનાને કારણે સજાવીય સાહચર્ય શાધવાની વૃત્તિ છવમાત્રમાં આપણે જોઈએ છીએ. તેમ છતાં મનુષ્ય સિવાયના કાેઈપણુ છવવર્ગને કે દેહધારીવર્ગને આપણે સમાજ નથી કહેતા. એ વર્ગ ભલે સમુદાય કે ગણુ કહેવાય, પણુ સમાજની પાત્રતા તા મનુષ્યજાતિમાં જ છે; અને તેનું કારણુ તા એ છે કે મનુષ્યમાં એટલી શુદ્ધિશક્તિ અને વિવેકશક્તિનું જ બીજ છે કે તે પાતાની રહેણીકરણી, પાંકેરવેશ, ભાષા, ખાનપાન, અને બીજ સંસ્કારો બદલી શકે છે, કેળવી શકે છે. માણસ ચાહે ત્યારે પ્રયત્નથી પાતાની જન્મભાષા ઉપરાંત બીછ ભાષાઓ શીખી લે છે, અને તે ભાષાઓ બાલનાર સાથે સંક્રેલાઇથી હળી–મળી જાય છે; પહેરવેશ અને ખાનપાન બદલીને કે બદલ્યા સિવાય ઉદારતા કેળવીને જીદા પ્રકારના પહેરવેશ અને ખાનપાનવાળા મનુષ્ય સાથે સહેલાઇથી વસી અને જિંદગી ગાળી શકે છે. બીજાનું સાર્ટુ હોય તે લેવામાં અને પોતાનું સાર્ટુ બીજાને આપવામાં માત્ર મનુષ્ય જ ગૌરવ અનુભવે છે. ભિન્ન દેશ, બિન્ન રંગ, અને ભિન્ન સંસ્કારવાળી માનવપ્રજા સાથે માત્ર મનુષ્ય જ એકતા

સાધી અને વિકસાવી શકે છે. આ શક્તિને લીધે જ મનુષ્યનો વર્ગ સમાજ નામને પાત્ર થયે৷ છે.

મનુષ્ય જ્યાં હશે ત્યાં ક્રોઈ તે ક્રોઈ સમાજનો અંશ થઈને રહેવાનો. તે જે સમાજના અંશ થઈને રહેતા હશે તે સમાજ ઉપર તેના સારાનરસા સંસ્કારોની અસર થવાની. એક મનુષ્ય બીડી પીતે৷ હશે તે વે પેતાની આજીુબાજીુના લેોકોમાં બીડીની તલપ જગાડી એ વ્યસનનું વાતાવરણ ઊભું કરશે. અફીર્ણ પીનાર ચીને। પાતાના સમાજમાં તે જ રૂચિ કેળવશે. એક માણુસ ખરા કેળવાયેલ હશે તા તે પાતાના સમાજમાં કેળવણીનું વાતાવરણ બાણે કે અબ્બાણે ઊભું કરશે જ. એ જ રીતે આખા સમાજમાં કે સમાજના માટા ભાગમાં જે રીતભાત અને સંસ્કારા રઢ થયાં હશે ( પછી તે ઇષ્ટ હોય. કે અનિષ્ટ) તે રીતભાત અને સંસ્કારોથી તે સમાજના ઘટક માણસને મુક્ત રહેવું એ અશકવ નહિ તેા દુઃશકવ જેવું થઈ પડશે. તાર કે ટિકિટ ઍાફિસમાં કામ કરનારા અગર સ્ટેશનના કર્મચારીઓ વચ્ચે એકાદ જણ એવા જઈને. રહે કે જે લાંચને ધિક્કારતા હોય, એટલું જ નહિ પણુ ગમે તેટલી લાંચની લાલચ છતાં તેનો ભાગ ખનવા ઇચ્છતા ન હોય, તા તેવા સાચલા માણસને **બાકીના લાંચિયા વર્ગ તરકથી ભારે ત્રાસ પડવાનો;** કારણ કે, તે લાંચ ન લે એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ ખીજા લાંચિયાઓનો વિરોધ કરે અને તેમ થતાં બીજો આખા વર્ગએક સંપ થઈ કાંતા તેને લાંચ લેતા કરે અને કાંતાતેને હેરાન કરવામાં મણા ન રાખે. જો પેલાે ભલેષ આદમી અસાધારણ હિમ્મત અને સહિવાળા ન હોય તા તે ભીજાં કાંઈ નહિ તા છેવટે બીજાઓ લાંચ લે ત્યારે માત્ર તટસ્થ રહી આંખમિચામણાં કરે અને તે જ રીતે તેવા વર્ગમાં નબી શકે. એ જ ન્યાયે આપણા દેશી આઈ. સી. એસ.ને પણ પરદેશીઓ સાથે ઘણી વાર ઘણું અનિષ્ટ સહન કરવું પડે છે. આમ છતાં આવાં અનિષ્ટોથી સમાજને બચાવવા સમાજના આંગેવાનો કે રાજ્યકર્તાઓ કાયદા-કાવનો ઘડે છે અગર નીતિનિયમેા બાંધે છે. એક વખતે માટી ઉપર સુધી કન્યાઓને કુમારી રાખવામાં અમુક અનિષ્ટ જણાવાથી સ્મૃતિશાસ્ત્રમાં નિયમ દાખલ થયો કે આઠ અગર નવ વર્ષની કન્યા ગૌરી હોય તે જ ઉમરે પરણાવી

દેવી એ ધર્મ છે. આ નિયમનં ઉલ્લંધન કરનાર કન્યાનો પિતા અને કન્યા સમાજમાં નિંદાતાં. એ ભયધી એ નાની ઉમરના લગ્નની નીતિ ચાલી. વળી એ. નીતિમાં જ્યારે બહુ અનિષ્ટ વધી ગયું ત્યારે તે દૂર કરવા સમાજના આંગેવાનો અગર રાજ્યકર્તાઓને બીજો નિયમ ઘડવા પડવો અને હવે ચૌદ કે સાળ વર્ષથી. નાની ઉપરમાં કન્યાનું લગ્ન કરનાર કાં તે શિક્ષિતો દારા થલી નિંદાથી ડરે છે અને કાં તા રાજ્યના દંડભયથી ડરી નિયમનું પાલન કરે છે. એક કરજદાર માણસ ગમે તેટલી સંકડામણમાં પણ પાતાનું કરજ ચુકવવા મથે છે-એટલા. માટેક જો તે કરજ ન ચુકવે તાે તેની શાખ જાય અને શાખ જાય તાે. બીજાએન ન ધીરે, અને તેમ થાય તાે તેનો ધંધો જોખમાય. આ રીતે આપણે જોઇશું તા જણાશે કે સમાજમાં જે જે નીતિનિયમે৷ પ્રચલિત હોય છે તેનું પાલન લોકો કાંતો ભયથી અને કાંતો સ્વાર્થથી કરે છે. જો અમુક કામ કરવાની પાછળ અગર અમુક કામ ન કરવાની પાછળ ભયાકે લાલચ ન હોય તેા તે કામ કરનાર અગર ન કરનાર કેટલા નીકળે, એ માેટો સવાલ છે. કન્યા એ પણ એક પુત્રની પેઠે સંતતિ જ છે, અને તેથી તેને પણુ છેાકરા જેટલા જ હક હોવા જોઈએ એમ ધારીને તેને દાયજો આપનાર. માબાપ મળે તે કરતાં હુજાર કે લાખગણાં વધારે માબાપ એવું સમજીને : દાયજો કરનાર મળવાનાં કે જો ઠીકઠીક દાયજો આપવામાં નહિં આવે તે લાયક ઘર કન્યા માટે તહિ મળે અને વળી આપણા છેાકરાઓ સારે ધેર. નહિ વરે. એ જ ભય કે સ્વાર્થ **ઘણી વાર છે**ાકરા–છેાકરીઓના શિક્ષણ પાછળ<sub>િ</sub> હોય છે અને તેથી જ વ્યવહાર, હેતુ સરતાં ઘણી વાર છેાકરા-છેાકરીએોતું. શિક્ષણ બધા પડે છે (પછા ભલે તે છે!કરા કે છે!કરીઓ શિક્ષણ, લેવાને લાયક પણ હોય); કારણ કે, એ શિક્ષણ કેવળ શિક્ષણ, ખાતર અપાતું ન હતું. આ રીતે આપણે કેટલાક સમાજોમાં પુનર્લંગ્રના પ્રતિભધ વિષે પણ જોઈએ છીએ. જે સમાજમાં પુનર્લય નથી થતાં તેમાં પણ આજે ધણું પુરુષો અને સ્ત્રીએો એમ ચોખ્ખું માનનારાં હોય છે કે બળાત્કારી વૈધવ્ય એ ધર્મ નથી, જ્તાં તેઓ પાતાની લઘુ પુત્રી કે બહેન જો વિધવા થાય તાે તેની ઇચ્છા છતાં તેનું લગ્ન કરવા તૈયાર થતાં નથી. અને **લણી વાર તે**। તેઓ⊧ પુનર્લગ્ર ઉપર પાેતાની મરછ વિરુદ્ધ સખત જાપ્તા રાખે છે. અળાત્કારી પ્રહ્નચર્યની આ નીતિની પાછળ ભય અને સ્વાર્થ સિવાય બીજો કરોા જ હેતુ હોતા નથી. ગૃહરથાની વાત ભાજીએ મૂકીએ અને ત્યાગી કે ગુરુ ગણાતા વર્ગની અંદર જઈને જોઈએ તાેપણ આપણને જણાશે કે તેમના ધણા નીતિનિયમે અને વ્યવહારોની પાછળ માત્ર ભય અને સ્વાર્થ જ રહેલા હોય

છે. એકાદ ત્યાંગીનો શિષ્ય અનાચારી થાય તે તે ગુરુ શિષ્યની વૃત્તિ સુધરી છે કે નહિ તે જોયા સિવાય પણુ એને વેશધારી બનાવી રાખવાનો પૂર્ણુ પ્રયત્ન કરશે; કારણુ કે, તેને એ શિષ્યની ભ્રષ્ટતા દ્વારા પોતાની પ્રતિષ્ઠા જવાનો ભય છે. કાેઈગુરુ વંઠે ત્યારે તે સંપ્રદાયના અનુગામીઓ એ વંઠેલ આચાર્યને પદભ્રષ્ટ કરતાં ખચકાશે અને તેના ઉપર બળાત્કારી ભ્રહ્નચર્ય લાદવાનો પ્રયત્ન કરશે; કારણુ કે, તેમને પોતાના સંપ્રદાયની પ્રતિષ્ઠા ઘટવાનો ભય છે. પુબ્દિમાર્ગના આચાર્યનું વારંવાર સ્નાન અને જૈન ધર્મના સાધુનું સર્વથા અસ્તાન કાંઈ કાેઈ વાર સામાજિક ભયને લીધે જ હોય છે. મોલવીઓના ગીતાપાઠમાં અને પંડિતના કુરાનપાઠમાં પણુ સામાજિક ભય અને સ્વાર્થ મેાટે ભાગે નડતરરૂપ હોય છે. આ સામાજિક નીતિનિયમા અને રીતરિવાજોની પાછળ મોટે ભાગે ભય અને સ્વાર્થ જ રહેલાં હોય છે. ભય અને સ્વાર્થ થી અનુસરાતા નીતિનિયમા છેક જ ફેંડી દેવા જોઈએ, અગર છેક જ નકામા છે, અગર તેના સિવાય પણુ ચાલી શકે, એમ કહેવાનો અહીં આશય નથી. અહીં તો એટલું જ બતાવવું છે કે નીતિ અને ધર્મ વચ્ચે શે તકાવત છે.

જે ખધન કે જે કર્તવ્ય ભય કે સ્વાર્થમલક હોય છે તે નીતિ; અને જે કર્તાવ્ય ભય કે સ્વાર્થમૂલક નહિ પણ શહ્ય કર્તાવ્ય ખાતર જ હોય છે ચ્ચને જે કર્તવ્ય માત્ર યાગ્યતા ઉપર જ અવલાંબિત હોય છે તે ધર્મ. નીતિ અને ધર્મ વચ્ચેતેા આ તકાવત કાંઈ નાનેાસ્ટ્રના નથી. જો આપણે જરીક ઊંડા ઊતરીને તપાસીશું તા સ્પષ્ટ દેખાશે કે નીતિ એ સમાજના ધારણ અને પાેષણ માટે આવસ્યક છતાં પણ તેનાથી સમાજનું સંશોધન થતું નથી. સંશોધન એટલે શહિ અને શહિ એટલેજ ખરા વિકાસ–એ સમજ જો વાસ્તવિક હોય તો એમ કહેવું જોઈએ કે એવા વિકાસ ધર્મને જ આભારી છે. જે સમાજમાં ઉપર કહેલ ધર્મ જેટલે અંશે વધારે અનુસરાતા હોય તે સમાજ તેટલે અંશે ચડિયાતાે. આ વસ્તુ વધારે સ્પષ્ટતાથી સમજાય એટલા માટે કેટલાક દાખલાએ। લઈએ. ખે જણ એવા કલ્પો કે જેમાં એકટિકિટ⊸ ખાસ્તર પોતાના ખાતાને**ા હિસા**ભ બરાબર ચાેકસાઇથી સાચવે છે અને ેરેલ્વેખાતાને એક પાઈ પણ નુકસાન થાય તેટલી ભૂલ નથી કરતાે—એટલા સાર કે જો ભૂલ આવે તેા દંડાવાના અગર નાકરી જવાના ભય છે: પણ એટલી જ ચીવટવાળા તે માસ્તર જો ખીજો ભય ન હોય તા મુસાકરા પાસેથી લાંચ લે છે. જ્યારે આપણે કલ્પેલાે બીજો સ્ટેશનમાસ્તર હિસાબની ચાેક-<mark>સાઈ ઉપરાંત લાંચ</mark> મળવાનાે અને પચી જવાનાે ગમે તેટલાે અનુકૂળ પ્રસંગ ખતાં લાંચ નથી જ લેતા, એટલું જ નહિ, પણ તે લાંચખારીનું વાતાવરણ જ

નધી પસંદ કરતા. એ જ રીતે એક ત્યાગી વ્યક્તિ ખુલ્લી રીતે પૈસા લેવામાં કે રાખવામાં અકિંચન વર્તનો ભંગ લેખી પૈસા હાથમાં નહિ લે કે પોતાની. પાસે નહિ સંઘરે અને છતાં જે તેના મનમાં અકિંચનપણું આવ્યું નહિ હોય, એટલે કે લાભના સંસ્કાર ગયે નહિ હોય, તો તે ધનિક શિબ્યોને મેળવી. મનમાં ફલાશે અને જાણે પોતે જ ધનવાન હોય એ રીતેબીજા કરતાં પાતાને. ચડિયાતા માની ગર્વભરેલા હુંપદના વ્યવહાર કરશે. જ્યારે બીજો ત્યાગી, જો ખરા ત્યાળી હશે તાે. પૈસા પાતાની માલિક્ષીના કરીને પાસે નહિ જ રાખે અને પાસે હશે તાેપણ તેના મનમાં જરાય નહિ હોય અભિમાન કે જરાય. નહિ હેાય પાતાના અલગ સ્વામીપણાનું ગૌરવ, તે ગમે તેટલા ધનિકાની વચ્ચે રહેવા છતાં અને ધનિકાની સેવાના પ્રસંગામાં આવવા છતાં નહિ તેનાથી ફલાય કે નહિ તેને લીધે ખીજા કરતાં પાતાને ચડિયાતા માને. આનં પરિણામ એ આવવાનું કે જો નીતિની દષ્ટિએ સમાજમાં ત્યાગીઓ હશે તો તે સમાજ ચડેલેા કે શુદ્ધ નહિ હોય; કારણ કે, તેમાં ત્યાગીના વેશમાં રહી એવી રીતે ભોગ સેવાતા હશે કે જેથી ત્યાગ પાળ્યો ગણાય અને ભાગ પણ પાષાય. એવી સ્થિતિમાં ત્યાગીએા વચ્ચ સીધી રીતે પૈસા મેળવવાની કે. સંધરવાની ગ્રહસ્થોની પેઠે હરીકાઈ નહિ હોય, પણ બીજા કરતાં વધારે પૈસાદાર શિષ્યોને રીઝવી, સમજાવી, પાતાના બનાવા રાખવાની ગૃઢ હરીકાઈ તા અવસ્ય હશે. અને એવી હરીકાઇમાં તેઓ જાણે કે અજાણે સમાજની સેવા કરવાને ખદલે કુસેવા જ વધારે કરતા હશે. તેથી ઊલટું, સમાજમાં જો ધર્મદષ્ટિએ ત્યાગી હોય તેા તેઓને નહિ હોય પૈસા મેળવવાની કે સંઘરવાની હરીકાઈ, અગર નહિ હોય પૈસાદાર ચેલાએકને પોતાના જ બનાવી રાખવાની ફિકર. એટલે તેઓ શિષ્યસંગ્રહ કે શિષ્યપરિવાર વિષે તદ્દન નિશ્ચિત હશે અને માત્ર સમાજ પ્રત્યેના પાતાના કર્તવ્યમાં જ પ્રસન્ન હશે. એટલે એવા એ ત્યાગીઓ વચ્ચે નહિ આવવાનાે અદેખાઈનાે અગર કલેશનાે પ્રસંગ. અને એ જ રીતે તેમને લીધે તેઓ જે સમાજમાં રહેતા હશે તે સમાજમાં પણ તહિ આવવાના વિખવાદના પ્રસંગ આ રીતે આપણે જોઈ શક્યા કે એક સમાજમાં ગમે તેટલા નૈતિક ભ્રુમિકાવાળા ત્યાગી હોય છતાં તેનાથી. સમાજનું કલ્યાણ ન થતાં વધારે અકલ્યાણ જ થવાનું, જ્યારે કેાઈ બીજા

સમાજમાં સાચે৷ ધાર્મિંક ભૂમિકાવાળે৷ ત્યાગી એક હોય તેાપણ તે સમાજની શુદ્ધિ ખૂબ જ વધારવાના.

એક બીજો દાખલો લઈએ. કાઈ સન્યાસી ભોગવાસના / પ્રગઢ થતાં. સમાજમાં અપજશ થવાના ભયથી દેખીલી રીતે ત્યાગી રહી અનાચાર. સેવ્યા કરે; જ્યારે બોજો ત્યાગી તેવી વાસના પ્રગટ થતાં, જો વાસનાને શમાવી ન શંકે તો, ગમે તેટલા અપવાદ અને તિરસ્કારના સંભવ છતાં ખુલ્લેખુલ્લું ગૃહસ્થપણું સ્વીકારે તા પેલા નૈતિક ભૂમિકાવાળા ત્યાગી કરતાં આવે ગૃહસ્થત્યાગી જ સમાજની શુદ્ધિ વધારે સાચવવાના; કારણુ કે, પેલા ભયને નથી જિત્યા જ્યારે બીજાએ ભયને છતી અંતર અને બહારની એકતા સાધી નીતિ અને ધર્મ બન્તેનું પાલન કર્યું છે. આ લાંબી થર્ચા ઉપરથી જોઈ શકાશે કે સમાજની ખરી શુદ્ધિ અને ખરા વિકાસ માટે ધર્મની જ એટલે કે નિર્ભય, નિઃસ્વાર્થ અને ગ્રાનપૂર્ણુ કર્તવ્યની જ જરૂરિયાત છે. હવે આપણે જોવું જોઈએ કે દુનિયામાં હયાલી ભાગવતા કયા પંચા, કયા સંપ્રદાયો અગર કયા ધર્મો એવા છે કે જે માત્ર એવા દાવો કરી શકે કે અમે જ ધર્મ સેવીએ છીએ અને તે રીતે બીજા કરતાં અમે વધારે સંશુદ્ધિ કરી છે.

આના ઉત્તર સ્પષ્ટ છે અને તે એ છે કે એવા એક્ય પંથ કે સંપ્ર-'દાય દુનિયામાં નથી કે જેણે માત્ર ધર્મનું જ આચરણ કર્યું હોય અને તે દારા માત્ર સમાજની શહિ જ સાધી હોય. કાેઈ પંચ કે સંગ્રદાય પોતાનામાં અમક સાચી ધાર્મિક વ્યક્તિએ થઈ ગયાનાે નિર્દેશ કરી સમાજની શહિ સાધ્યાનો દાવો કરે તાે તેવો દાવો બીજો વિરોધી પંચ પણ કરી શકે; કારણ કે, દરેક પંચમાં એોછી કે વધતી સાચી ત્યાગી વ્યક્તિએો થયાને ઇતિહાસ આપણી સામે માેબદ છે. ધર્મનાં કહેવાતાં બાહ્ય રૂપો ઉપરથી સમાજની ્શહિના આંક કાઢી કાઈ પંચને ધાર્મિકપણાનું પ્રમાણપત્ર તા આપી શકાયજ નહિ: કારણ કે, બાહ્ય રૂપો એટલાં બધાં વિરોધી હોય છે કે તેને લીધે ધાર્મિક-પણાનું પ્રમાણપત્ર આપવા જઈએ તેા કાંતો બધા જ પંચાને ધાર્મિક કહેવા પડે અને કાંતો બધાને જ અધાર્મિક કહેવા પડે. દાખલા તરીકે કાેઇ પંચ મંદિર અને મર્તિ પ્રજાના પોતાના પ્રચારના નિર્દેશ કરી એમ કહે કે તેણે એ પ્રચાર દ્વારા જનસમાજને ઈધરની ઓળખાણુમાં અગર તેની ઉપા-સનામાં બહુ મદદ કરી છે અને તે રીતે સમાજમાં શુદ્ધિ આણી છે તો તેથી ઊલટ તેના વિરાધી બીજો પંચ એમ પણ કહેવા કમર કસે કે તેણે મંદિરા વ્યતે મુર્તિઓાના ધ્વંસનું કામ કરી સમાજમાં શહિ આણી છે; કારણ કે, મંદિરા અને મૂર્તિઓને બહાને વધી ગયેલાં વહેમ, આલસ્ય અને દંભને અમુક પ્રમાણમાં તેણે મંદિરા અને મૂર્તિઓના વિરાધ દારા વધતાં અટ-કાવ્યાં છે. એક પંચ જે તીર્થસ્થાનનો મહિમા ગાતા અને વધારતા હોય તે શારીરિક શહ્ય દ્વારા માનસિક શહ્યિની દલીલ કરી પોતાની પ્રવૃત્તિને સમાજ-કલ્યાચકારી બતાવી શંક; જ્યારે તેને⊨ વિરાધી બીજો પંચ સ્તાનનિયમનના

પોતાના કાર્યને સમાજકલ્યાણકારી સાખિત કરવા એવી દક્ષીલ કરી શકે કે ખાહ્ય સ્નાનના મહત્ત્વમાં તણાતા લાેકાને તે રસ્તેથી પાછા વાળી અંતર-શહિ તરક લઈ જવા માટે સ્નાન ઉપર નિયંત્રણ પ્રક્વ એ જ હિતાવહ છે. એક પંચ કઢી બધાવીને અને બીજો તેને તાડાવીને સમાજ-કલ્યાણ કર્યાનો દાવો કરી શકે. આ રીતે દરેક પંચનાં ખાહ્ય રૂપો જે ઘણી વાર એકબીજાથી તદન વિરોધી હોય છે તેના ઉપરથી આપણે નક્કી ન કરી શકીએ કે અમુક પંથ ખરા ધાર્મિક છે અને અમુક પંચે જ સમાજમાં વધારે શુદ્ધિ આણું! છે. ત્યારે શું એવું કાઈ ધારણ છે કે જે સર્વમાન્ય હોય અને જેના દ્વારા નિવિંવાદપણે આપણે કહી શકીએ કે જો અમુક વસ્તુ હોય તેા બાહ્ય રૂપ ગમું, તે હોવા છતાં પણુ તેનાથી સમાજનું ઐકાંતિક કલ્યાણુ જ **ચ**વાનું ? અને તે વસ્તુ જે પંચમાં, જે જાતિમાં, કે જે વ્યક્તિમાં જેટલા પ્રમાણમાં વધારે હોય તે જ પંચ, તે જ જાતિ, કે તે જ વ્યક્તિએ સમાજની શુદ્ધિમાં -અગર સમાજના વિકાસમાં વધારે ફાળાે આપ્યા છે એમ કહી શકાય ? -અલબત્ત, એવી વસ્તુ છે, અને તે ઉપરની ચર્ચા દ્વારા સ્પષ્ટ થઈ ગઈ છે. તે વસ્તુ એટલે નિર્ભયપણું, નિર્લેપપણું અને વિવેક. વ્યક્તિના કે પંચના જીવન-માં એ વસ્તુ છે કે નહિ તે *ખ*હું સહેલાઇથી જાણી શકાય. જેવું માનવું ંતેવું જ બાલવું અને ખાલવું તેથા ઊલટું ન ચાલવું અગર જેવું ચાલવું ેતેવું જ કહી દેવું; આ તત્ત્વ હોય તાે નિર્ભયપણું. આવું નિર્ભયપણું ધારણ કરનાર કાઈ નેાકર શેઠથી ડરી ખરી બીના નહિં છાપાવે અને ગમે તેવું જોખમ ખેડવા તૈયાર રહેશે. કાંઈ ભક્ત ગૃહસ્થ માટપમાં ખામી આવવાનાં ભાયથી ંધર્મગુરુ પાસે અગર બીજે કચાંય દાષ ઢાંકવા કે માટા દેખાવા માટે ખાટે ડાળ ન કરતાં સાચી બીના કહેવા તૈયાર રહેશે. કાેઈ ધર્મગ્રુરુ, જો તે નિર્ભય હશે તેા, પોતાનું જીવન તદ્દન સાદું ગાળશે. નિલેૌભ પંચ ઉપર કીમતી કપડાં કે ઘરેણાંના તે ભાર નહિ હોય. જો કાઈ પંચમાં નિલે પપછાં હશે ેતા તે પોતાની બધી*જ શ*ક્તિએ**ા એકા**ગ્ર કરી બીજાઓની સેવા લેવામાં સંતુષ્ટ નહિ થાય. જો વિવેક હશે તો તે વ્યક્તિ કે તે પંચને કાઇની સાથે કલેશમાં ઊતરવાતું કારણુ જ નહિ હોય. તે પોતાની શક્તિ અને સંપત્તિના -સદુપયોગ કરીતે જ બીજાએાનાં હૃદય જીતશે. વિવેક હોય ત્યાં કલેશ ન જ હોય અને જ્યાં કલેશ હોય ત્યાં સમજવું કે વિવેક નથી જ. આ રીતે આપણે ેકાઈ વ્યક્તિ કે કાેઈ પંચમાં ધર્મ છે કે નહિ એ જાણવું હોય તા સહેલાઈથી ન્ભણી શકીએ અને ઉપરતી કસાટીથી કસી આપણે નક્કી કરી શકીએ કે અમુક વ્યક્તિ અગર અમુક પંથ સમાજનું કલ્યાણ કરનાર છે અને અમુક નથી.

નાતમાં મહાજના, પંથમાં તેના આગેવાના, અને સમસ્ત પ્રજામાં રાજ્યકર્તાએ નીતિ ઘડે છે, અને દેશકાળ પ્રમાણે ખદલે છે તેમ જ તે પળાવે ંછે; છતાં સમાજની શહિતું કામ તે**ા પા**છું ભાકી જ રહે છે. આ કામ કાેઈ મહાજન, કાેઈ પંડિત, કે કાેઈ રાજા માત્ર તેના પદથી સાધી ન શકે. એ કામ જ મુખ્ય છે અને એ જ કાર્ય કરવું તે ઇલિરીય સંદેશ છે. જે વ્યક્તિને આ કાર્ય કરવાની તાલાવેલી હોય તેણે બીજાઓને પ્રથમ ન કહેતાં પાતાના જ છવનમાં ધર્મ દાખલ કરવા જોઈએ. જો એના છવનમાં ધર્મ દાખલ થયે। તેા તેટલે અંરો તેનું જીવન સમાજની શુદ્ધિ કરવાનું (પછી ભલે તે કોઈને શહ થવાનો ઉપદેશ વાસી કે લેખનથી ન પસ આપતા હોય ). સમાજની શહિ એ જીવનશહિમાં સમાયેલી છે, અને જીવનશહિ એ જ ધર્મનું સાધ્ય છે. એટલે જો આપણે સમાજ અને પાતાના જીવનને નીરાગી રાખવા ઇચ્છતા હોઈએ તો આપણા પોતામાં ઉપર કહેલ ધર્મ છે કે નહિ, અને છ તા કેટલે અંશે છે, એનું જ નિરીક્ષણ કરવું જોઈએ. આ ધાર્મિક મનાતા દિવસોમાં જો પોતાનું નિરીક્ષણ કરવાની ટેવ કેળવીએ તેા તે હંમેશાં સ્થાયા ખને અને તેમ થાય તેા આપણી સામે પડેલા વિશાળ સમાજ અને રાષ્ટ્રના ઘટક તરીકે આપણે કાંઇક સાચા કાળા આપ્યા કહેવાય.

—પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૨.

# ધર્મની અને એના ધ્યેયની પરીક્ષા

## [૯]

#### કેળવણી સૂર્યના પ્રકાશ જેવી છે

કેળવણી એ સૂર્યના પ્રકાશ જેવી છે. એ માત્ર બીછ વસ્તુને જ અધકાર ખસેડી સંતોષ નથી પકડતી, પણ એ તે પોતાના ઉપરના અધકારને પણ સાંખી નથી શકતી. ખરી વાત તે એ છે કે કેળવણી પોતાના સ્વરૂપ અને પોતાનાં બધાં જ અંગે વિષેતી ભ્રમણાઓ કે અસ્પબ્ટતાઓ સહી નથી શકતી—તેના આ એક જ બળને લીધે તે બીજ વિષયો ઉપર પણ પ્રકાશ ફેંડી શકે છે. કુશળ ચિકિત્સક પોતાનું દરદ પ્રથમ જ પારખે છે, અને તેથી જ તે બીજના રાગોની ચિકિત્સા અનુભવસિદ્ધ બળથી કરે છે. મેકૉલેની પ્રસિદ્ધ મિનિટ પ્રમાણે હિન્દુસ્તાનમાં શરૂ થયેલ કારકની અંગ્રેજી શિક્ષણે પ્રથમ પોતાના વિષેની બ્રમણાઓ સમજવા ને દૂર કરવા માશું ઊચકવું અને સાથે સાથે એ જ શિક્ષણે ધર્મ, ઇતિહાસ, સમાજ, રાજકારણ આદિ બીજા શિક્ષણના વિષયો ઉપર પણ નવી રીતે પ્રકાશ નાખવા શરૂ કર્યા. જે વિષયનું શિક્ષણ અપાવું શરૂ થાય છે તેજ વિષયની, એના શિક્ષણને લીધે વિચારણ્ય જાગૃત થતાં, અનેક દર્ગ્ટિએ પરીક્ષા પણ થવા લાગે છે.

## જ્યાં ધર્મ ત્યાં વિચારપરીક્ષા હોય જ

ધર્મતા પિતા, એના બિત્ર અને એની પ્રજા એ બધુ વિચાર જ છે. વિચાર નહાય તેમાં ધર્મની ઉત્પત્તિ ન જસંભવે ધર્મના છવન અને પ્રસરણ સાથે વિચાર હાય જ છે. જે ધર્મ વિચાર ન પ્રગટાવે અને ન પાેષે તે પાતાના આત્મા જ ગુમાવે છે; તેથી ધર્મ વિષે વિચારણા કે પરીક્ષા કરવી એ તેને છવન આપવા બરાબર છે. પરીક્ષાની પણ પરીક્ષાઓ ચાલે તા પરિણામે એ લાભકારક જ છે. પરીક્ષાને પણ ભયનાં બંધના સંભવે છે. જ્યાં આપખુદ સરકારી તન્ત્ર હાેય અને કેળવણીની મીમાંસાથી એ તન્ત્રને ધક્કો લાગવાના સંભવ હાેય ત્યાં એવી સમાલાચના સામે કાયદા અને પાલીસ જેલનું દ્વાર બતાવતાં ઊભાં હાેય છે.

ሂ

## ધર્મ પરીક્ષાનાં ભયસ્થાના

ધર્મની પરીક્ષાને સદ્ભાગ્યે એવાે ભય નથી એ ખરું, છતાં એનાં ભયસ્થાના જુદી જાતનાં હાેય છે. પરીક્ષકમાં પૂરી વિચારશક્તિ ન હાેય, વિચારશક્તિ હાેય છતાં સમતાેલપણું સાચવવાનું ભળ ન હાેય, એ પણ હાેય છતાં એની પરીક્ષાનું વ્યાજમી મૂલ્ય આંકે એવા બાતાઓ ન હાેય તાે એ પરીક્ષાનું ભયસ્થાન ગણાય. ધર્મ જેવા સક્ષમ અને આળા વિષયની પરીક્ષાનું મુખ્ય ભયસ્થાન તાે સ્વાર્થ છે. જો કાેઈ સ્વાર્થની સિદ્ધિથી પ્રેરાઈ અગર સ્વાર્થ જવાના ભયથી પ્રેરાઈ ધર્મની મીમાંસા શરૂ કરે તાે તે પરીક્ષાને ન્યાય આપી ન શકે. એ વાસ્તે આવી બાબતમાં હાથ નાખતી વખતે માણુસને બધી બાજીથી બનતી સાવધાની રાખવી અનિવાર્થ થઈ પડે છે---જો એને પાતાના વિચારનું કાંઈ મૂલ્ય હાેય તાે.

#### સર્વ'ની સદ્ગુણુપાષક ભાવના

ધર્મના સમૂળપ્વંસ કરવા ઇચ્છનાર તરીકે જાણીતા થયેલ રશિયન સમાજવાદીઓને આપણે પૂછીએ કે તમે દયા, સત્ય, સંતાેષ, ત્યાંગ, પ્રેમ, ક્ષમા આદિ ગુણોનેા નાશ કરવા ઇચ્છેા છેા ? તેા એ શું જવાય આપશે ? સમાજવાદીઓનેા કટરમાં કટર વિરાધી પણુ એમ પુરવાર કરી નહિ શકે કે તેઓ ઉપર્યું કત ગુણોનેા લાેપ કરવા માગે છે. બીજી બાજી ધર્મપ્રાણ કહેવાતા ધર્મજનોને—ગમે તે પંથના અનુયાયીએાને—પૂછીએ કે તમે અસત્ય, દંભ, ક્રોધ, હિંસા, અનાચાર આદિ દુર્ગુંણોને પાેષવા માગેા છેા કે સત્ય, મૈત્રી વગેરેને પાેષવા ઇચ્છા છેા ? તા હું ધારું છું કે તેઓ એ જ જવાબ આપવાના કે તેઓ એક પણ દુર્ગુ હોના પક્ષ નથી કરતા, પણ બધા જ સદ્ગુણોને પાેષવા માગે છે. સાથે સાથે પેલા સમાજવાદીઓને પહ્યુ ઉક્ત દુર્ગુ હો વિષે પૂછી લઇએ તો ડીક થશે. કાેઈએમ તાે નહિ જ કહે કે તે સમાજવાદીઓ પણ દુર્ગું છેેુા પાેષવા માગે છે, અગર તે માટે બધી ચાેજના કરે છે. જે ધાર્મિક કહેવાતા કટરપથી અને ધર્મોચ્છેદક મનાતા સમાજવાદી એ બન્ને સદ્ગુણો પાેષવા તેમ જ દુર્ગુણો નિવારવાની **મા**મતમાં એકમત છે અને સામાન્ય રીતે સદ્ગુણમાં ગણાતા ગુણે અને દર્ગુ હામાં ગણાતા દેષ્યા વિષે બન્નેનાે મતબેદ નથી, તાે અહીં સવાલ થાય છે કે ઘરેડપાંથી અને સુધારવાદી એ બન્ને વચ્ચે ધર્મત્રાણ અને ધર્મવિચ્છેદની આખતમાં જે ભારે ખેંચતાણ, ભારે મારામારી ને ભારે વિવાદ દેખાય છે તેનું શું કારણ ? એ મતભેદ કે તકરાર ધર્મનામની કઈ વસ્તુ વિષે છે ?

## છતાં શાને માટે તકરાર ?

સદ્વતિ કે સદ્વત્તિજન્ય ગુણો, જે માનસિક હાેઈ સૂક્ષ્મ છે, તેના ધમ-

#### ધર્મની અને ઐના ધ્યેયની પરીક્ષા

પણા વિષે તા મતભેદ છે જ નહિ. મતભેદ એ ધર્મ તરીકે લેખાતાં, ધર્મફપે મનાતાં, અને ધર્મનામથી વ્યવહાર પામતાં બાહ્ય રૂપેા, બાહ્ય આચરણા કે બાહ્ય વ્યવહારા વિષે છે. આવા મતભેદ એક અગર બીજે રૂપે, તીવ્ર કે તીવ્ર-તર રૂપે, મનુષ્યજાતિના ઇતિહાસ જેટલા જ જૂના છે. સામાન્ય રીતે મતભેદના વિષયરૂપ બાહ્ય નિયમા, વિધાના કે ક્રિયાકલાપાને ત્રણ ભાગમાં વહેચી શકાય.

#### નિયમામાં ત્રણ જાતના મતલેદ

(૧) વૈયક્તિકઃ જે નિયમોનો મુખ્ય સંબંધ વ્યક્તિની ઇચ્છા સાથે છે તે; જેમ કે-ખાનપાન, સ્નાન આદિના નિયમો. કાઈ કંદમૂળને ધર્મની દષ્ટિએ તદ્દન વર્જ્ય માની એ ખાવામાં અધર્મ માને, જ્યારે બીજો તેને જ ખાઈ ઉપવાસ કરવામાં ધર્મ માને. એક જણુ રાત પડથા પહેલાં જ ખાવામાં ધર્મ માને, બીજો રાત્રિભાજનમાં અધર્મ જ ન ગણુ. એક વ્યક્તિ સ્નાનમાં જ ભારે ધર્મમાહાત્મ્ય સ્વીકારે, બીજો સ્નાનમાત્રમાં અધર્મ લેખે, અને એટલું બધું નહિ તો કાઇ પાતાને માન્ય એવી શેલું છ જેવી નદીઓ સિવાયનાં જળા-સયોમાં ધર્મમાહાત્મ્ય સ્વીકારવાની ના પાડે.

(ર) સામાજિક કેટલાક બાહ્ય વ્યવહારા સામાજિક હાેય છે, જે ધર્મ તરીક લેખાય છે. એક સમાજ મંદિર બાંધવામાં ધર્મ માની તે પાછળ પૂરી શક્તિ ખર્ચે, બીજો સમાજ પૂર્ણુ પણે તેનો વિરાધ કરવામાં જ ધર્મ માને. મંદિરમાં માન-નાર સમાજો પણ જુદી અને વિરાધી માન્યતાવાળા છે. એક વિષ્ણુ, શિવ કે રામ સિવાય બીજી મૂર્તિના નમન-પૂજનમાં અધર્મ બતાવે, જ્યારે બીજો સમાજ એજ વિષ્ણુ આદિની મૂર્તિ એાના આદરમાં અધર્મ બાને. એટલું જ નહિ, પણ એક જ દેવની મૂર્તિ એાના નસત્વ કે વસ્ત્રધારણ જેવા સ્વરૂપમાં પણ ભારે સામાજિક મતબેદ છે. એક જ પ્રકારના સ્વરૂપની એક જ દેવની નગ્રમૂર્તિ માન-નાર વચ્ચે પણ પૂજાના પ્રકારોમાં કાંઈ ઓછા મતબેદ નથી. એક સમાજ પુરુષના એકસાથે કે ક્રમે ગમે તેટલા વિવાહને અધર્મ્ય નથી લેખતા, જ્યારે પારણામાં ઝૂલતી બાળવિધવાના પુનર્લ ગ્રેના નામમાત્રથી કંપે છે. એક કામ બને તેટલા દૂરનાં ગોત્રોમાં લગ્નસંબ ધને ધર્મ્ય ગણે છે, જ્યારે બીજી કામ અને તેટલા નજીકના ખાનદાનમાં લગ્નનું શ્રેષ્ઠત્વ સ્વીકારે છે. એક સમાજ ધર્મદ્રષ્ટિએ પશુવધનું સમર્થન કરે છે, જ્યારે બીજો એ જ દર્શ્ટએ એનો વિરાધ કરે છે.

( 3 ) સાવ જનિક પ્રવૃત્તિઓ : કેટલીક પ્રયાએ એવી છે કે જેના સંબંધ

સમગ્ર જનતા સાથે હાેવા છતાં તેના ધમ્ય'પણા વિષે તીવ્ર મતબેદ ઊભે થાય છે. અત્યારે કાેઈ પ્રત્યક્ષ આક્રમણુકારી દુશ્મનાેની સવારીઓ સદ્ભાગ્યે કે દુર્ભા-<mark>એ ચડી નથી આવતી,</mark> એટલે એવા <sup>દ</sup>ુક્ષ્મનાને ઠાર મારવામાં ધર્મ છે કે અધર્મ છે એ ચર્ચા કૃષાળુ બ્રિટિશ ગવર્મેન્ટે બંધ કરી આપણા સમય ખચા-વીજ લીધો છે; છતાંય પ્લેગદેવ જેવા રાગાની સવારીઓ ઊબીજ છે.તે વખતે એવા રાેગાેના દૂત ગણાતા ઉંદરાેને મારવામાં કાેઈ સર્વજનહિતની દબ્ટિએ ધર્મ જીએ છે, તેા બીજાએ**ા એને તદ્દન અધર્મ લેખે છે.** જ્યાં વાઘ, સિંહ વગેરે કર અને ઝેરી પ્રાણીઓ કે જંતુઓના ઉપદ્રવ હાેય છે ત્યાં પણ સાર્વજનિક હિતની દષ્ટિએ એને સંહારવામાં ધર્માધર્મના સવાલ ઊભા થાય છે. એક વર્ગ સાર્વજનિક હિતની દબ્ટિએ કેાઈ પણ જળાશય કે જાહેર રસ્તા આદિને મળમૂત્રથી અગાડવામાં અધર્મ લેખે છે, જ્યારે બીજો વર્ગ એ વિષે તદ્દન તટસ્થ જ નહિ પણ વિરાધી વર્તન કરે છે-જાણે કે એ એંમાં ધર્મ માનતાે હોય! આ તાે માત્ર થાેડાક નમૂતાઓ થયા, પણ અનેકજાતના ઝીણા-ઝીર્ણા અને માટામાટા એવા ક્રિયાકાંડાના પ્રકારા છે કે જેને એક વર્ગ ખિલકુલ <mark>ધર્મ માની વળગી રહેવા</mark> આગ્રહ કરે છે, જ્યારે ખીજો વર્ગ તેવા ક્રિયાકાંડોને ં મધ્યન ગણી તેને ઉખાડી દેકવામાં જ ધર્મ લેખે છે. આ રીતે દરેક દેશ, દરેક જાતિ અને દરેક સમાજમાં બાહ્ય રૂપેા, બાહ્ય વિધિવિધાના અને બાહ્ય આચારા વિષે ધર્મ હોવા–ન હોવાની દષ્ટિએ બેસુમાર મતબેદો છે. તેથી આપણી પ્રસ્તુત પરીક્ષા ઉપર્યુક્ત મતભેદના વિષય પરત્વેની છે.

ં આપણું એ તેા જોશું કે એવી બાબતોમાં અનાદિ મતબેદાે છે અને તે ઘટે તેમ જ વધે પણુ છે. માટા ભાગે લોફોમાં એ મતબેદા પુરજોશમાં પ્રવર્તતા હાેવા છતાં થાેડાક પણુ એવા માણુસા હંમેશા મળા આવે છે કે જેમને એ મતબેદા સ્પર્શા જ નથી શકતા. એટલે વિચારવાનું એ પ્રાપ્ત થાય છે કે એવું તેશું છે કે જેને લીધે આવા બહુવ્યાપી મતબેદા એ થાેડા ગણ્યાગાઠથા લાેકાને નથી સ્પર્શતા ? વળી જે તત્ત્વને લીધે એથા લાેકાને મતબેદા નથી સ્પર્શતા તે તત્ત્વ શું બીજાઓમાં શક્ય નથી ?

આપણે ઉપર જોયું કે ધર્મનાં એ સ્વરૂપા છે : પહેલું તાત્ત્વિક, જેમાં સામાન્યતઃ કેમ્ઈના મતલેદ નથી તે સદ્ગુણુાત્મક; બીજીં વ્યાવહારિક, જેમાં જાતજાતના મતલેદા અનિવાર્ય છે તે બાહ્ય પ્રવૃત્તિરૂપ. જેઓ તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક ધર્મ વચ્ચેના લેદ સ્પષ્ટપણે સમજે છે, જેઓ તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક ધર્મના સંબંધ વિષે વિચારી જાણે છે, ટૂં કમાં તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક ધર્મના યાગ્ય પૃથક્ષ્કરણુની તેમજ બળાબળની ચાવી જેઓને લાધી છે તેમને વ્યાવહારિક ધર્મના મતબેદો કલેશવર્ધક તરીકે સ્પર્શા નથી શકતા. એવાં પુરુષો અને સ્ત્રીઓ ઇતિહાસમાં થયાં છે અને અત્યારે પણ લબ્ય છે. આને સાર એ નીકળ્યો કે જો ધર્મ વિષેની ખરી સ્પષ્ટ સમજ હાેય તાે કાેઈ પણ મતબેદ ક્લેશ જન્માવી ન શકે. ખરી સમજ હાેવી એ એક જ ક્લેશવર્ધક મતબેદના નિવારણનાે ઉપાય છે. આ સમજતું તત્ત્વ પ્રયત્નથી મનુષ્ય–જાતિમાં વિસ્તારી શકાય છે; તેથી એવી સમજ મેળવવી કે કેળવવી એ ઇષ્ટ છે. હવે આપણે જોઈએ કે તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક ધર્મ વચ્ચે કેવા કેવા સંબંધો છે ?

શુહ વૃત્તિ અને શુહ નિષ્ઠા નિર્વિધાદપણું ધર્મ છે, જ્યારે બાહ્ય વ્યવ-હારોના ધર્માધર્મપણામાં મતભેદો છે. તેથી બાહ્ય આચારા કે વ્યવહારા, નિયમા કે રીતરિવાજોની ધર્મ્યતા કે અધર્મ્યતાની કસોટી એ તાત્ત્વિક ધર્મ નહોઇશિક.

### શુદ્ધાશુદ્ધ નિષ્ઠા પર ધર્માધર્મના આધાર

જે જે પ્રથાઓ, રીતરિવાજો ને નિયમેા શુદ્ધ નિષ્ઠામાંથી ઉદ્દભવતા હોય તેને સામાન્ય રીતે ધર્મ કહી શકાય; અને જે આચારા શુદ્ધ–નિષ્ઠાજનિત ન હોય તેને અધર્મ કહેવા જોઈએ. આપણે અનુભવથી પાતાની જાતમાં અને સાચા અનુમાનથી બીજાઓમાં જોઈ શકીએ છીએ કે અમુક એકજ આચાર શુદ્ધ નિષ્ઠામાંથી કવારેક જન્મે છે તા કવારેક અશુદ્ધ નિષ્ઠામાંથી. વળી એક જણ જે આચારને શુદ્ધ નિષ્ઠાથી સેવે છે તેને જ બીજો અશુદ્ધ નિષ્ઠાથી આચરે છે.

#### શુદ્ધ નિષ્ઠાનાં દષ્ટાંત

જો અમુક વર્ગ શુદ્ધ કે શુભ નિષ્ઠાથી મંદિર-નિર્માર્ણુ પાછળ પડી લોકાની શક્તિ, સમય અને ધનને તેમાં રાકવામાં ધર્મ માને તા બીજો વર્ગ એટલી જ અને કાેઇક વાર એથી પણુ વધારે શુદ્ધ કે શુભ નિષ્ઠાથી મંદિર-નિર્માણના વિરાધ કરી એ પાછળ ખર્ચાંતા ધન-જનબળને બીજી જ દિશામાં વાપરવામાં ધર્મ દેખે છે, અને એ પ્રમાણે આચરી પણુ બતાવે છે. એક વર્ગ કદાચ એ વિધવા બાળાના હિત ખાતર જ એના પુનર્લગ્નના વિરાધ કરે છે તા બીજો વર્ગ એ બાળાના હિત ખાતર જ એના પુનર્લગ્નના વિરાધ કરે છે તા બીજો વર્ગ એ બાળાના આધિકાર જોઈ એના જ અધિકાર-ધર્મની દષ્ટિએ શુભ નિષ્ઠાથી એના પુનર્લગ્નની હિમાયતમાં ધર્મ લેખે છે. એક વર્ગ ઉદરા કે બીજાં ઝેરી જંતુઓના દ્વેષને કારણે નહિ, પણ બહુજનહિતની દષ્ટિએજ શુભ નિષ્ઠાથી તેની હિંસાની હિમાયત કરે; તા બીજો વર્ગ બહુજનના જીવનહકની દષ્ટિએ શુભ નિષ્ઠાથી જ તેની હિંસાના વિરોધ કરવામાં ધર્મ લેખે છે. એટલે કે, ઘણા મતબેદના રીતરિવાજો કે પ્રથાએાના સમર્થન અગર વિરાધ પાજળ ઘણીવાર બન્ને પક્ષકારાની શુભ નિષ્હા પણ સંભવે છે.

## અશુર નિષ્ઠાનાં દષ્ટાંત

એ તે જાણીતી જ વાત છે કે હજારા સ્વાર્થીઓ માત્ર પોતાની અંગત સ્વાર્થવત્તિ અને લોલુપ અશુભ નિષ્ઠાને લીધેજ મંદિર કે તેવી ખીજી સંસ્થાનું સમર્થન કરે છે, તીર્થાનાં માહાત્મ્ય ગાઈ માત્ર આજીવિકા ચલાવે છે. પોતાની ખીજી કાઈ સ્વાર્થવૃત્તિથી કે પ્રતિષ્ઠાના ભૂતના નિજી ભયથી પ્રેરાઈ, પેલી વિધ-વાના ભલાબૂરાને વિવેક કર્યા સિવાય, માત્ર અશુભ નિષ્ઠાથી એના પુનર્લગ્નનું સમર્થન કરનાર પણ જડી આવે છે; જ્યારે એવી જ કે કદાચ એથીયે વધારે અશુભ વૃત્તિથી પુનર્લગ્નનું સમર્થન કરનાર પણ મળી આવે છે. મદ્યમાંસ જેવા હેય પદાર્થોને પણ શુભ નિષ્ઠાથી, પ્રસંગવિરોયે ઉપયાગમાં લેવાના ધર્મ મનાયા છે, જ્યારે અશુભ નિષ્ઠાથી એના ત્યાગ કરવા–કરાવવામાં ધર્મ સિદ્ધ ન થવાના દાખલાઓ પણ આપી શકાય છે.

## કાઈ નિયમ ત્રણે કાળમાં એક્સરખા આચારણીય રહી શકે ?

આ રીતે કાેઈ પણ વૈયક્તિક, સામાજિક કે સાર્વજનિક નિયમ કે ચ્ઝાચાર. પ્રથા કે રીતરિવાજ એવા નથી કે જેને વિષે સમજદાર પ્રામાણિક માહાસ એમ કહી શકે કે અમુક વ્યવહાર તેા ત્રણે કાળમાં સૌને માટે માત્ર એકસરખી રીતે શુભ નિષ્ઠાપૂર્વક જ સંભવે છે અને અમુક વ્યવહાર તે અશુભ નિષ્ઠાપૂર્વક જ હેાવાના સંભવ છે. આટલા વિચારથી આપણે નિશ્વય-ની પહેલી ભ્રમિકા ઉપર વ્યાવી પહેાંવ્યા કે કોઈ પણ બાહ્ય વત-નિયમ. આચાર-વિચાર કે રીતરિવાજ એવા નથી કે જે સૌને માટે-સમાજને માટે અગર એક વ્યક્તિને માટે--હંમેશાં ધર્મરૂપ જ અગર અધર્મ રૂપ જ કહી શકાય. એવા વ્યાવહારિક ગણાતા ધર્મોતું ધર્મપણું કે અધર્મપહ્યું એ માત્ર તે તે વ્યવહાર–આચરનારની નિષ્ઠા અને પ્રાપ્તાશિક સમજ ઉપર અવલાંબિત છે. શભ નિષ્ઠાથી ક્રાંઇના પ્રાણ બચાવવા માટે તેના ઉપર થતા શસ્ત્રા-ધાતને રાેકી પણ શકાય અને એથી પણ વધારે સારી શભ નિષ્ઠાથી ખીજી વખ્યતે એના ઉપર એ જ શસ્ત્ર ચલાવી પણ, શકાય. શુભ નિષ્ઠાથી `કાઇના ઉપર શસ્ત્ર ચલાવવાની વાત તે**ા જાણીતી જ છે. પણ તે**થીયે વધારે અશભા નિષ્ઠાથી તેને પાળનાર ને પાષનાર પણુ હાેય છે. સિંહ અને સર્પ જેવાને પાળી તેના સ્વાતન્ત્ર્યને ભોગે આજવિકા કરનારને કાહ્યુ નથી જાહ્યુતું ? પહ્યુ એથીયે

#### ધમ<sup>ુ</sup>નાં અને એના ધ્યેયના પરીક્ષા

વધારે અશુભ નિષ્ડાથી છેાકરીઓને પાળી, પાેથી તેની પવિત્રતાને ભોગે આજીવિકા કરનાર આજે સંસ્કૃત ગણાતા સમાજમાં પણુ સુરક્ષિત છે. આ ભધું એક જ સૂચવે છે અને તે એ કે કાેઈ પણુ વ્યાવહારિક ખાહ્ય ક્રિયાકાંડ અગર પ્રથાતે, માત્ર એને લોકા આચરે છે એટલા જ કારણે, ધર્મ કહી ન શકાય; અગર એને બીજા લોકા નથી આચરતા કે નથી માનતા અગર તેના વિરાધ કરે છે, એટલા જ કારણે અધર્મ ન કહી શકાય.

#### શું પરિણામ દષ્ટિએ બાહ્ય વ્યવહારને ધર્મ માનવેા ?

કેટલાક દલીલ કરે છે કે ઘણીવાર વત નિયમાે, ક્રિયાકાંડા શભ નિષ્ઠા-માંથી ન જન્મ્યા હ્યાય છતાં તે અભ્યાસબળે શભ નિષ્ઠા જન્માવવામાં કારણ બની શકે છે, એટલે પરિણામની દ્રષ્ટિએ બાહ્ય વ્યવહારને ધર્મ માનવા જોઈ એ. આને৷ જવાબ અઘરા નથી. કાઇપણ બાહ્ય વ્યવહાર એવે৷ નથી કે જે શુલ નિષ્કા જ જન્માવે; ઊલ્ટુ ઘણીવાર એમ અને છે કે અમુક બાહ્ય વ્યવહારની ધર્મ તરીકે પ્રતિષ્ઠા જામતાં તેને આધારે સ્વાર્થપોષણનું જ કાર્ય મેાટે ભાગે સધાવા મંડે છે. તેથી જ, આપણે જોઈએ છીએ કે, શુભ નિષ્ઠાથી સ્થપાયેલી મંદિર–સંસ્થાની ધાર્મિક વહીવટી પેઢીએ છેવટે આપખુદી અને સત્તા પાેષવાનું સાધન બની જાય છે. એટલું જ નહિ, પણ એક વાર ધર્મભીર દ્રષ્ટિએધાર્મિક કંડાેની પાઈ પાઈ તેા હિસાબ રાખનાર પણુ એજ નાણાંના લોભમાં, પ્રસંગ આવતાં, કસાઈ ધાર્મિંક કરજ ચૂકવવું ભૂલી જાય છે. શભ નિષ્હાથી સ્વીકારેલ ત્યાગીના વેશની પ્રતિષ્ઠા બંધાતાં અને ત્યાગીનાં બાહ્ય આચરણાનું લોકાકર્ષણુ જામતાં તે જ વેશ અને બાહ્ય આચરણુને આધારે અશુભ વૃત્તિઓ પાષાવાના દાખલાઓ ડગવે અને પગલે મળે છે. કાેઈ વ્યક્તિ ખાજ્ઞ નિયમથી લાભ નથી જ ઉદાવતી એમ ન કહી શકાય, પણ બાજ્ય નિયમ લાભપ્રદ થાય જ છે એવે। પણ એકાંત નથી. તેથી જેમ એકાંત-પણે શહ્દ નિષ્ડાને ડાઈ પણ બાહ્ય વ્યવહારનું કારણ માની ન શકાય, તેમ તેને એકાંતપણે બાહ્ય વ્યવહારનું કાર્ય પણ માની ન શકાય. એટલે કારણુની દ્રષ્ટિએ કે ફળની દ્રષ્ટિએ વ્યવહારને એક જ વ્યક્તિ વાસ્તે અગર સમષ્ટિ વારતે ઐકાન્તિક ધર્મ હાેવાનું વિધાન ન જ કરી શકાય. એ જ સબબ છે કે જૈન શાસ્ત્ર અને ઇતર શાસ્ત્રોમાં શહ તાત્ત્વિક ધર્મને સૌને અને સદાને માટે એકરૂપ માનેલ હેાવા છતાં વ્યાવહારિક ધર્મને તેમ માનેલ નથી.

#### નવા નિયમથી જીનવાણી દુભાય તેતું કેમ?

પણ વળી પ્રશ્ન થાય છે કે જો વ્યાવહારિક આચારા ઐકાન્તિક ધર્મ-

રપે સંભવતા જ નથી તેા જ્યારે એવા આચારોનો કાંઈ વિરોધ કરે છે, તેને સ્થાને અન્ય નિયમા અને આચારા સ્થાપવા ખથે છે, ત્યારે પ્રથમના આચારોને અનુસરનારાઓની લાગણી કેમ દુભાય છે ? અને એ લાગણી દુભવવી સુધાર-વાદીઓ વાસ્તે ઇબ્ટ છે ? જવાબ સ્પષ્ટ છે. વ્યાવહારિક ક્રિયાકાંડોને ભ્રમણાથી તાત્ત્વિક ધર્મ માની લેનાર વર્ગ હમેશાં મોટા હોય છે. તેઓ એવા ક્રિયાકાંડા ઉપર થતા આધાતાને તાત્ત્વિક ધર્મ ઉપરના આઘાત માનવાની ભૂલ કરે છે. એ ભૂલમાંથી જ એમનું દિલ દુભાય છે. સુધારવાદીઓનું કર્તવ્ય છે કે પોતે જે સમજતા હાેય તે સ્પષ્ટપણે ઘરેડવાદીઓ સામે મૂદે. ભ્રમણા દૂર થતાં જ એમની દુભાલી લાગણી બધ પડી તેનું સ્થાન સત્ય–દર્શનતો આનંદલેશે.

#### દેવ, ગુરુ, ધર્મ તત્ત્વા

જૈન પરંપરામાં તાત્ત્વિક ધર્મ ત્રણુ તત્ત્વામાં સમાયેલા મનાય છે : દેવ, ગુરુ અને ધર્મ. આત્માની પૂરેપૂરી નિર્દોષ અવસ્થા એ દેવતત્ત્વ; એવી નિર્દા-ષતા પ્રાપ્ત કરવાની સાચી આધ્યાત્મિક સાધના એ ગુરુતત્ત્વ; અને બધી જાતના વિવેકી યથાર્થ સંયમ તે ધર્માતત્ત્વ. આ ત્રણ તત્ત્વાને જૈનત્વના આત્મા કહેવા જોઈએ. એ તત્ત્વાને સાચવનાર અને પોષનાર ભાવનાને એનું શરીર કહેવું જોઈએ. દેવતત્ત્વને સ્થૂલ રૂપ આપનાર મંદિર, એમાંની મૂર્તિ, એની પૂજા-આરતી, એ સંસ્થા નભાવવાનાં આવકનાં સાધના, તેની વ્યવસ્થાપક પેઢીઓ, તીર્થસ્થાનો એ બધું દેવતત્ત્વની પાષક ભાવનારૂપ શરીરનાં વસ્ત્ર અને અલંકાર જેવું છે. એ જ રીતે મકાન, ખાનપાન, રહેવા આદિના નિયમા અને બીજ્ય વિધિવિધાનો એ ગુરુતત્ત્વના શરીરનાં વસ્ત્ર કે અલંકારો છે. અમુક ચીજ ન ખાવી, અમુક જ ખાવી, અમુક પ્રમાણમાં ખાવી, અમુક વખતે ન જ ખાવું, અમુક સ્થાનમાં અમુક જ થાય, અમુકના પ્રત્યે અમુક રીતે જ વરતાય, ઇત્યાદિ વિધિનિષેધના નિયમા એ સંયમતત્ત્વના **શ**રીરનાં કે ધરે છો.

#### આત્મા, શરીર, તેનાં અંગા વગેરેના પરસ્પર સંબંધ

આત્માને વસવા, કામ કરવા, વિકસવા વાસ્તે શરીરની મદદ અનિવાર્ય છે. શરીર વિના તે કરેશ વ્યવહાર સિદ્ધ કરી ન શકે. કપડાં પણ શરીરને રક્ષે છે. અલંકારા એની શાભા વધારે છે. પરંતુ ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે એક જ આત્મા હેાવા છતાં એના અનાદિ જીવનમાં શરીર એક નથી હેાતું. પ્રતિક્ષણે તે બદલાય છે—એ વાત મનમાં ન લઈએ તોય જૂના શરીરનો ્રવીકાર આત્મજીવનમાં અનિવાર્ય છે. કપડાં શરીરને રક્ષણ આપે, પણ તે રક્ષણ આપે જ એવા એકાંત નથી. ઘણીવાર કપડાં ઊલટાં શરીરની વિકૃતિના કારણ બનવાથી ત્યાજ્ય બને છે; અને રક્ષણ આપે ત્યારેય શરીર ઉપર કપડાં કાંઈ એક ને એક નથી રહેતાં. શરીર પ્રમાણે કપડાં નાનાંમાટાં ્કરાવવાં અને અદલવાં પડે છે. એ વાત તેા જાણીલી છે જ; પણ સરખા માપતું કપડું પણ મેલું જૂનું કે જંતુમય થતાં બદલવું પડે છે, સાક કરવું પડે છે. તદન કપડા વિના પણ શરીર નીરાગ રહી શકે છે. ઊલટું એ સ્થિતિમાં વધારે નીરાગપણું અને સ્વાભાવિકપણું શાસ્ત્રમાં મનાયેલું છે. તેથી ઊલટું, કપડાના સંભાર આરોગ્યતાે નાશક અને બીજી અનેક રીતે નુકસાનકારક પણ સિંહ થયે। છે. ધરેણાંને તેા શરીરતી રક્ષા કે પુષ્ટિ સાથે કશાં જ સંબંધ નથી; એ ેતા માત્ર તર ગી અને ક્ષણે ક્ષણે બદલાતા શાખની ગણ્યાંગાંઠથાં લોકોની માનીતી વસ્તુ છે. કપડાં અને ઘરેણાં કરતાં જેને આત્મા સાથે વધારે નિકટ સંબંધ છે અને જેને! સંબંધ અનિવાર્ય રીતે છવનમાં આવશ્યક છે તે શરીરની ભાભતમાં પણ ધ્યાન ખેંચવા જેવું છે. શરીરનાં અનેક અંગામાં હૃદય, મગજ, ફેક્સાં જેવાં ધુવ અંગે છે કે જેના અસ્તિત્વ ઉપર જ શરીરના અસ્તિત્વને৷ આધાર છે. એમાંથી ક્રાઈ અંગ ગયું કે છવન સમાપ્ત. પણ હાથ, પગ, કાન, નાક આદિ અગત્યનાં અંગે છતાં તે ધ્રુવ નથી. તેમાં ખગાડ કે અનિવાર્ય દોષ ઉત્પન્ન થતાં તેના કાપમાં જ શરીરનું અસ્તિત્વ સમાયેલું છે. આત્મા, શરીર, તેનાં ધવ–અધવ અંગે, વસ્ત્રો, અલંકારો એ બધાને પારસ્પરિક શાે શાે સંબંધ છે, તેઓ એકબીજાથી કેટલે દૂર અને ંકેટલે નછક છે, કર્યુ અનિવાર્ય રીતે જીવનમાં જરૂરી છે અને કર્યુ નહિ,એ વિચાર જે કરી શકે તેને ધર્મતત્ત્વના આત્મા, તેના શરીર અને તેનાં વસ્ત્રા-લંકાર રૂપ બાહ્ય વ્યવહારા વચ્ચેના પારસ્પરિક સંબંધ, તેમનં અળાઅળ ચ્યતે તેમની કિંમત ભાગ્યે જ સમજાવવી પડે.

#### ધર્મનાશની ખાેટી ખૂમ

અત્યારે જ્યારે ક્રાંઈ ધર્મનાં કપડાં અને ધરેણુંરપ બાણ્ય વ્યવહારોને ખાદલવા, તેમાં કમી કરવા, સુધારો કરવા અને નકામા હોય તેનો છેદ ઉડાડવાની વાત કરે છે ત્યારે એક વર્ગ બૂમ પાડી ઊઠે છે કે આ તેા દેવ, ગુરુ, ધર્મ તત્ત્વનેો ઉચ્છેદ કરવાની વાત છે. આ વર્ગનું અુમરાણુ એક બાળક અને યુવતી જેવું છે. બાળકના શરીર ઉપરનાં મેલાં અને નુકસાનકારક કપડાં ઉતારતાં તે 'મતે મારી નાખ્યા ' એવી બૂમ પાડી ઊઠે છે. પાતાનું સૌંદર્ય પાેષવાથી કે વારસાગત ચાલી આવતી ભાવનાથી સાચવી, વધારી અને સમારી રાખેલા વાળ, જ્યારે તેના મૂળમાં કાેઈ ભારે સડાણુ ઊભું થતાં કાપવામાં આવે અને તે વખતે પેલી યુવતી ' મને મારી નાખી ' કે ' કાપી નાખી ' એવી વાળ–માહ–વશ ખૂમ પાડે, તેના જેવી ખૂમ પેલા ધર્મરક્ષકાની નથી લાગતી શું ? પ્રશ્ન થશે કે શું તાત્ત્વિક અને વ્યાવહારિક ધર્મના સંબંધ તેમ જ તેનું અળાયળ, ધરેડપંથી વિદ્વાન ગણાતા આચાર્યરાએ નથી જાણતા ?

જો તેમનું શુમરાણુ સાચું હોય તેા જવાય એ છે કે કાં તે તે નથી જાણુતા, અને જાણે છે તે એવા અસહિષ્ણુ છે કે તેના અહેવેશમાં સમતોલપણું ગુમાવી બાહ્ય વ્યવહારના પરિવર્તનને તાત્ત્વિક ધર્મના નાશ કહેવાની ભૂલ કરી બેસે છે. મને પાતાને તા આવા શુમરાણુનું કારણુ એ જ લાગે છે કે જ્યારે જીવનમાં તાત્ત્વિક ધર્મ રહેતા જ નથી અને વ્યાવહારિક ધર્મની બધા-યેલી લાકપ્રતિષ્ઠા તેમ જ તે પંત્યેની લાકભાક્તિ ઉપર, કશા પશુ ત્યાગ કે અર્પણ સિવાય, ક્રાઈ પણ જાતની કર્તવ્ય-જવાબદારી સિવાય, સુખી અને એદી જીવન ગાળવાની ટેવ પડી જાય છે ત્યારે એ જીવન અને એ ટેવ બચાવવા ખાતરજ સ્થૂલદર્શી લોકોને છંછેડી મૂડી હોહા કરવાનું તેમને નસીએ જાણ્યે-અજાણ્યે આવી પડે છે.

## ખાેટી બૂમ મારનારને શિખામણ

ધરેડપંચી ધર્માંચાર્યો અને ધર્મપંડિતા એક બાજી પોતાના ધર્મને ત્રિકાળાબાધિત, શાધત કહી સદાધ્રુવ માને છે અને બીજી બાજી કાઈ પોતાની માન્યતા વિરુદ્ધના વિચારા પ્રગટ કરે કે તરત જ ધર્મના નાશ થયાની ખૂમ પાડી ઊંડે છે. આ કેવા વદતાવ્યાધાન ! હું તેવા વિદ્વાનોને કહું છું કે જો તમારા ધર્મ ત્રિકાળાબાધિત છે તા સુખે સાેડ તાણી સૂઈ રહાે, કાઈના ગમે તેવા પ્રયત્ન છતાં એમાં ર'ચ માત્ર પણ તમારે મને ફેર પડવાના છે જ નહિ; અને જો તમારા ધર્મ વિરાધીના વિચારમાત્રથી નાશ પામવા જેટલા આળા કે કામળ છે તા તમારા હજાર ચાેકીપહેરા છતાં તે નાશ પામવાનો જ; કારણ, વિરાધી વિચાર કાઈ ને કાઈ દિશામાંથી થવાના તા ખરા જ. એટલે તમે ધર્મને ત્રિકાળાબાધિત માના અગર વિનશ્વર માના, પણ તમારે વાસ્તો તો બધી સ્થિતિમાં હાહા કરવાના પ્રયત્નમાત્ર નકામો છે.

ધર્મના પ્યેયની પરીક્ષા પણુ ધર્મપરીક્ષા સાથે અનિવાર્ય રીતે સંક-ળાયેલી છે જ. તેથી હવે એ ઉત્તરાર્ધ ઉપર આવીએ.

#### ધર્મના અને ઐના ધ્યેયની પરીક્ષા

દરેક દેશમાં પાતાને આસ્તિક માનનાર-મનાવનાર વર્ગ, ચાર્વાંક જેવા કેવળ ઇહલાેકવાદી અગર માત્ર પ્રત્યક્ષસુખવાદી લોકોને કહેતા આવ્યો છે કે, 'તમે નાસ્તિક છા, કારણ, તમે વર્તમાન જન્મની પેલી પાર કાઈનું અસ્તિત્વ માનતા ન હાેવાથી કર્મવાદ અને તેમાંથી કલિત થતી બધી નૈતિક-ધાર્મિક જવાબદારીઓતા ઇન્કાર કરા છા. તમે માત્ર વર્તમાન જીવનની અને તે પણ પાતાના જ જીવનની સગવડિયા ટૂંકી દબ્દિ ધરાવનાર હાેઈ સામાજિક અને આધ્યાત્મિક દીર્ઘદર્શિતાવાળાં જવાબદારીનાં બધનાની ઉપેક્ષા કરા છા, તેના ઇન્કાર કરા છા અને તેમ કરી માત્ર પારલોકિકજ નહિ પણ અહિક જીવન સુધ્ધાંની સુવ્યવસ્થાના ભંગ કરા છા. વાસ્તે તમારે માત્ર આધ્યાત્મિક હિત ખાતર જ નહિ, પણ લોકિક અને સામાજિક હિત ખાતર પણ નાસ્તિકતા-માંથી બચી જવું જોઈએ.' આ પ્રકારના આસ્તિક ગણાતા વર્ગના, માત્ર પ્રત્યક્ષવાદી ચાર્વાક જેવા લોકા પ્રત્યે આક્ષેપ અગર ઉપદેશ છે, એ વાત સૌ કાઈ જાગે છે. આ ઉપરથી કર્મસિદ્ધાન્તવાદી કહેા, આત્મવાદી કહેા અગર પરલેાકવાદી કહેા, તેમના શા સિદ્ધાન્ત છે તે આપોઆપ સ્પષ્ટ થઈજાય છે.

#### સિદ્ધાન્તવાદીએ વ્યવહારને લાંગડાે ન કરવાે ઘટે

કર્મવાદીના સિદ્ધાન્ત એવા છે કે જીવન એ માત્ર વર્તમાન જન્મમાંજ પૂરું નથી થતું; એ તાે પહેલાં પણ હતું અને આગળ પણ ચાલવાતું. કાઈ પણ સારું કે નરસું, સ્થૂલ કે સક્ષમ, શારીરિક કે માનસિક એવું પરિણામ જીવનમાં નથી ઉદ્દભવતું કે જેતું બીજ તે વ્યક્તિએ વર્તમાન કે પૂર્વ જન્મમાં વાવ્યું ન હાેય.

એવું એક પણુ સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ, માનસિક, વાચિક કે કાયિક કર્મ નથી કે જે આ કે પર જન્મમાં પરિણામ ઉત્પન્ન કર્યા સિવાય વિલય પામે. કર્મવાદીની દષ્ટિ દીર્ઘ એટલા માટે છે કે તે ત્રણે કાળને સ્પર્શે છે; જ્યારે ચાર્વાકની દષ્ટિ દીર્ઘ નથી, કેમકે તે માત્ર વર્તમાનને સ્પર્શે છે. કર્મવાદની આ દીર્ઘ દષ્ટિ સાથે તેની વૈયક્તિક, કૌટુંબિક, સામાજિક કે વિલીય જવાબ-દારીઓ અને નૈતિક બધનોમાં, ચાર્વાકનાં અદમ દષ્ટિમાંથી ક્લિત થતી જવાબદારીઓ અને નૈતિક બધનોમાં, ચાર્વાકનાં આદમ દષ્ટિમાંથી ક્લિત થતી જવાબદારીઓ અને નૈતિક બધનોમાં, ચાર્વાકનાં આદમ દષ્ટિમાંથી ક્લિત થતી જવાબદારીઓ અને નૈતિક બધનોમાં, આર્વાકનાં આદમ દષ્ટિમાંથી ક્લિત થતી કર્મવાદીઓનો ચાર્વાક પ્રત્યે આક્ષેપ સાચો ગણાય અને ચાર્વાકના ધર્મધ્યેય કરતાં કર્મવાદીનું ધર્મધ્યેય ઉત્નત અને પ્રાહ્ય છે એમ જીવનવ્યવહારથી બતાવી શકાય.

#### દર્શન અને ચિંતન

આપણે હવે જોવાતું એ છે કે વ્યવહારમાં કર્મવાદીઓ ચાર્વાકપંચી કરતાં કેટલી ચઢિયાતી રીતે જીવી બતાવે છે, તેઓ ચાર્વાકપંચી કરતાં પાતાના સંસારને કેટલા વધારે સારા અને વધારે ભવ્ય બનાવી કે રચી જાણે છે ?

ચર્ચામાં એક પક્ષ ખીજાને ગમે તે કહે તેા તેને કાેઈ રાેકી શકતું નથી. ' ભાતરતા અને ચડિયાતાપણાની કસોટી છવનમાંથી જ મળી રહે છે. ચાર્વાક-પંચી ટુંકી દબ્ટિને લીધે પરલાક ન માને તેથી તેઓ પાતાની આત્મિક જવાયદારી અને સામાજિક જવાયદારીથી ભ્રષ્ટ થઈ માત્ર પોતાના ઐહિક સુખની ટ્રંકી લાલસામાં એકબીજા પ્રત્યેની સામાજિક જવાબદારીએ। અદા ન કરે તેથી વ્યવહાર લંગડા બને. એમ બને કે ચાર્વાકપંથી પાતાને કાવે ત્યાં બીજા પાસેથી સગવડ લઈ લે, માબાપનેા વારસાે પચાવી લે, સુધરાઈખાતાની સગવડેા ભાગવવામાં જરાય પાછી પાની ન કરે. સામાજિક કે રાજકીય લાબોને લેશ પણ જતા ન કરે; પણ જ્યારે એજ માબાપને પાષવાનાે સવાલ આવે ત્યારે આંખ આડા કાન કરે, સુધરાઇખાતાનાે કાઈ નિયમ પાળવાનું પાતાને શિર આવે હારે ગમે તે બહાને છટકી જાય. સામા-જિક કે રાષ્ટ્રીય આપત્તિ વખતે કાંઈકરવાતું પ્રાપ્ત થતાં તે, પેટમાં દુખવાતું બહાનું કરીને નિશાળથી અચી જનાર આળકની પેઠે, ક્રોઈ ને ક્રોઈ રીતે ઝટકી જાય અને એ રીતે પાતાની ચાર્વાકદષ્ટિથી કૌટુંબિક, સામાજિક અને રાજકીય અધાં જીવનને લંગડું અનાવવાનું પાપ કરે. આ એની આવીકતાનું દુષ્પરિણામ. હવે આપણે પરલાકદાદી આસ્તિક કહેવડાવતા અને પાતાને વધારે શ્રેષ્ઠ માનતા વર્ગ તરક વળીએ. કર્મવાદી પણુ પાતાની કૌરૂંબિક, સામાજિક અને રાજકીય અધી જ જવાબદારીએાથી છટકતાે દેખાય તાે એનામાં અને ચાર્વાકમાં ફેર શાે રહ્યો ? વ્યવહાર બન્નેએ બગાડવો. આપણે જોઈએ છીએ કે કેટલાક સ્વસગવડવાદી પોતાને ખુલ્લામાં ખુલ્લા ચાર્વાક કહી પ્રાપ્ત જવાબદારીઓ પ્રત્યે તદન દર્લક્ષ કરે છે. પણ સાથે જ આપણે જોઈએ છીએ કે કર્મવાદી પણ પ્રાપ્ત જવાબદારીએ। પ્રત્યે એટલીજ એદરકારી સેવે છે. બુદ્ધિમાં પરલેાકવાદ સ્વીકાર્યા છતાં અને વાણીમાં ઉચ્ચારવા છતાં પરલાેક-વાદ એ માત્ર નામનાે જ રહ્યો છે. આનું કારણુ પરલાેકવાદને ધર્મના \*પેયમાં સ્થાન આપ્યા છતાં તેની ગેરસમજૂતી એ છે. ચાર્વોકની ગેરસમજ ટ્રંકી દબ્ટિ પૂરતી ખરી, પણુ પરલેાકવાદીની ગેરસમજ એવડી છે. તે વદે છે કોર્ધદર્ષ્ટિ જેવું અને વર્તે છે ચાર્વાક જેવું; એટલે એકને અત્તાન છે તા બીજાને વિપર્યાસ છે.

#### ધર્મની અને એના ધ્યેયની પરીક્ષા

## વિપર્યાસનાં માઠાં પરિણામ

આ વિપર્યાંસથી પરલાકવાદી પાતાના આત્મા પ્રત્યેની સાચું વિચારવા તેમજ વિચાર પ્રમાણે પાતાને ધડવાની જવાબદારી તે**ા નથી પાળતાે, પ**ણ જ્યારે કોટુંબિક કે સામાજિક વગેરે જવાબદારીએ৷ ઉપસ્થિત થાય છે ત્યારે—વર્તમાન જન્મ ક્ષણુભાંગુર છે, એમાં કાેઈ કાિઈનું નથી, સૌ સ્વાર્થી મળ્યાં છે. મેળા વીખરાવાના તા ખરા જ, ભાગ્યમાં લખ્યું હશે તેને કાહ્યુ ભૂસે ? બીજો તે બીજાને શી રીતે સુધારવાના કે પાતાનું હિત સાધવાનું સ્વ હાથમાં છે, એવું હિત પરલેાક સુધારવામાં છે, પરલાકને સુધારવા બધુ જ પ્રાપ્ત થયેલું ફેંકવું જોઈએ, ઇત્યાદિ વિચારમાળામાં પડી—પરલાેકની ઘનમાં એ જવાયદારીઓને ઉવેખે છે. એ એવી એકતરકી ધૂનમાં ભૂલી જાય છે કે તેના પરલાેકવાદના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે તેા તેના વર્તમાન જન્મ પણ પરલાક જ છે અને તેની આગલી પેઢી એ પશુ પરલાક જ છે; પાતાના સિવાયની સામેની વર્તમાન સૃષ્ટિ પણ પરલેાકને৷ એક ભાગ જ છે. એ ભૂલના સંસ્કારા કર્મવાદ પ્રમાણે તેની સાથે જવાના જ. જ્યારે તે કાેઈ બીજા લાેકમાં અવતરશે કે વર્તમાન લેાકમાં પણ નવી પેઢીમાં જન્મ લેશે ત્યારે તેનેા પરલાેક સુધારવાનાે અને **બ**ધ વર્તમાન ફેંકી દેવાના સંસ્કાર પાછે**ા જગરો. વળી તે એમ** જ કહેવાના કે પરલાક એ જ ધર્મનું ધ્યેય છે. ધર્મ તા પરલાક સધારવા કાઢે છે. વાસ્તે ઐહિક સુધારણામાં કે ઐહિક જવાબદારીઓમાં માત્ર બહ થઈ જવું એ તા ધર્મદ્રોહ છે. એમ કહી તે, પ્રથમના હિસાયે પરલાેક પણ અત્યારના હિસાએ વર્તમાન જન્મને ઉવેખશે અને વળી બીજા જ પરલાક અને બીજા જ જન્મને સુધારવાની ધુનમાં ગાંડા થઈ ધર્મ તરક ઢળશે. એને પરિણામે—એ સંસ્કારને પરિહ્યામે—વળી પ્રથમ માનેલેા પરલેાક તેના વર્તમાન જન્મ અનશે, ત્યારે પાછેા તે તે ધર્મના પરલેાક સુધારવાના ધ્યેયને વળગી એ પ્રાપ્ત થયેલ પરલોકને **ઉ**વેખશે અને બગાડ**શે.** આમ ધર્મનું પ્યેય પરલોક છે એ માન્યતાની પણ ગેરસમજતું પરિણામ તાે ચાર્વાંકના પરલેાકવાદના અસ્વીકાર કરતાં બીજું આવવાના સંભવ જ નથી.

#### કેઠલાંક ઉદાહરણા.

આ અટકળ વધારે પડતી છે એમ ક્રાઈ રખે માને. આપણે ઉદાહરણુ વારતે દૂર જવાની જરૂર નથી. જૈન સમાજ આસ્તિક ગણાય છે. તે કર્મવાદી છે. પરલેાક સુધારવાના તેના દાવા છે. તે પાતાના ધર્મનું ધ્યેય પરલાક. સુધારવામાં જ પૂરું થાય છે, એમ ગર્વથી માને છે.

પણ આપણે જો જૈન સમાજની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિના ખારીકોથી અભ્યાસ કરીશું તેા આપણોને દેખાશે કે તે પરલાક તા સાધી શકતા જ નથી: વધા-ામાં ચાર્વાંક જેટલેા ઇહલાેક પણ સાધી શકતાે નથી. એક ચાર્વાક મુસાકર ગાડીમાં એઠેા. તેણે પાતાની પૂરી સગવડ સાચવવા બીજાની સગવડાના ભાગે— ખીન્તઓ ઉપર વધારે અગવડા મૂકીને—પાતાની સીટ પ્રરેપૂરી, ઊલડી કાંઇકિ વધારે, મેળવી. થાેડીવાર પછી ઊતરવાનું છે, એ જગ્યા જવાની છે, એની એને કાંઈ પડી ન હતી. બીજી વાર, બીજે પ્રસંગે પણ એ માત્ર પોતાની સગ-વડની ધૂનમાં રહેતાે અને **બીજાના સુખને ભોગે સુખેથી સક્**ર કરતાે. બીજો પેસેંજર પરલેાકવાદી જૈન જેવા હતા. તેને જગ્યા તા મળી, કાંઇક જોઈએ તેથી વધારે પણ, છતાં હતી તે ગંદી. એણે વિચાર્યું હમણાં તાે ઊતરવું છે. પછી કાેણ જાણે બીજો કાેણ આવશે. ચલાવી લાે. સફાઈની માથાફાેડ નકામી છે. એમાં વખત ગાળવા કરતાં અરિહ તનું નામ જ ન લઈ એ, એમ વિચારી તેણે એ જ ગંદી જગ્યામાં વખત ગાળ્યો. બીજે સ્ટેશને ડબાે બદલાતાં બીજી જગ્યા મળી. તે હતી તેા ચાપ્પ્પી, પહ્ય બહુ જ સંકડાશવાળી. પ્રયત્નથી મેાકળાશ કરી શકાય તેમ હતું, પણુ બીજા તાેફાનીએા સાથે વાદવિવાદમાં ઊતરવું એ પરલેાકની માન્યતા વિરુદ્ધ હતું. ત્યાં વળી પરલેાકવાદ આગ્યા : ભાઈ રહેવું છે તેર થોડું, નકામી માથાફાેડ શાને ? એમ કરી ત્યાં પણ અરિહતના નામમાં વખત ગાળ્યો. એની લાંભી અને ઘણા દિવસની રેલની અગર વહાણની બધી જ મુસાકરીમાં જ્યાં સગવડ મળી કે અગવડ, સર્વત્ર એને કાંઈકરવાતું આવે ત્યાં એનેા પરલેાકવાદ એનેા હાથ પકડતા અને ઇબ્ટરમરણ માટે ભલામણ કરતા.

આપણે આ બન્ને પ્રવાસીઓનાં ચિત્રા હંમેશા જોઈએ છીએ. શું આ ઉપરથી એમ કહી શકાશે કે પેલા ચાર્વાક કરતાં બીજો પરલેાકવાદી પેસેંજર ચડિયાતાે ! એક ટૂંકી દષ્ટિથી બધા પ્રત્યેની જવાબદારીઓનાે ભંગ કરી છેવટે સ્વસગવડ તાે સાધી અને તે પણ ઠેઠ સુધી, જ્યારે બીજાએ પ્રયત્ન કર્યા સિવાય સગવડ મળી ત્યારે રસપૂર્વક એને આસવાદી, પણ જ્યારે જ્યારે પાતાની સગવડ વાસ્તે અને બીજાની અગવડ દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવાના પ્રસંગ આવ્યા ત્યારે ત્યારે પરલાક અને આગળતું શ્રેય સાધવું, એ નરી બ્રમણામાં રહી ચાર્વાક કરતાંય વધારે જવાબદારીઓના તેણે ભંગ કર્યા. આ કાંઈ રૂપક નથી, પ્રતિદિન દેખાતા વ્યવહારની વાત છે.

છેાકરાે ઉમરે પહેાંચે અને જ્યારે માળાપનાે વારસાે મેળવવાને∷દ્હાય ત્યારે તે માટે તલપાપડ થઈ જાય. પણુ માળાપની સેવાનાે પ્રસંગ આવતાં જ તેની સામે પરલેાકવાદીઓનેા ઉપદેશ શરૂ થાય—' અરે, ગાંડા ! આત્માનું તાે કરી લે. માબાપ એ તાે આળપંપાળ.' એ ભાઈ પછી નીકળે પરલાક માટે અને ત્યાં પાછું એ જ બિનજવાબદારીનું અનવસ્થાચક્ર ચાલવું શરૂ થાય.

બીજો સુવક સામાજિક જવાબદારીએ। તરફ ઢળતાે હાેય તેવામાં પર-લોકવાદી ગુરુ તેને કહે: 'અરે, નાતજાતના ગાેળ તાેડી એને વિશાળ અનાવવાની વાતમાં પડ્યો છે, પણુ કાંઈ આત્માનું વિચાર્યું ? પરલાેક ભણી તે৷ જો. આવી આળપ'પાળમાં શું ક્રસ્યે৷ છે <sup>શ</sup>ે પેલેષ સુવક ગુરુને પગલે ન જાય તાેય ભ્રમણામાં પડી હાથમાં લીધેલ કામ છેાડી દેતાે દેખાય છે. એક બીજો યુવક વૈધવ્યની વારે ધાઈ પાેતાની બધી સંપત્તિ અને બધી લાગવગનાે ઉપયેાગ પુનર્લ ગ્ન વાસ્તે કરતાે હાેય યા અસ્પૃશ્યોને અપનાવવામાં અને અસ્પૃશ્યતા નિવારવામાં કરતાે હાય ત્યારે આસ્તિકરત્ન ગુરુ કહે—'અરે, વિષયના ક/ોડા, આવાં પાપકારી લગ્નાના પ્રપંચમાં પડી, પરલાેક કાં બગાડે છે ?' બિચારા તે ભરમાયે৷ અને મૌન લઈ બેસી ગયેા. ગરીબાેની વહારે ધાવા ને તેમને પૈસાે નહિ તે৷ પાઈ મળે તેવા રાષ્ટ્રીય ખાદી જેવા કાર્યક્રમમાં ક્રાઈ ને પડતે৷ જોઈ ધર્મત્રાતા ગુરુએ કહ્યું—'અરે, એ તેા કર્મતું કળ છે. સૌતું કર્યું સૌ ભાગવે. તું તારું સંભાળ તે ? આત્મા સાચબ્યા, એણે ખધું સાચબ્યું. પરલાક–સુધારણા એ જ ઉચ્ચ પ્લેય હેાવું જોઈએ.' આવા ઉપદેશથી એ યુવક પણ કર્તવ્યથી સરકથો. આવા બનાવા, આ જાતના કર્ત વ્યબ્રંશા સમાજેસમાજમાં અને ઘરેઘરમાં એોછે કે વધતે અંશે જોઈ શકીશું. ગૃહસ્થાેની જ વાત નથી, ત્યાગી ગણાતા ધર્મગુરુએામાં પણ કર્તવ્યપાલનને નામે માંડું છે. હારે ચાર્વાક ધર્મ કે તેના <sup>પ્</sup>યેયને**ા સ્વીકાર ન કરીને જે પરિણામ ઉપસ્થિત કર્યાનું કહેવાય છે** તે પરિણામ પરલાેકને ધર્મનું ધ્યેય માનનારે ઉપસ્થિત નથી કર્યું, એમ કાેઈ કહી શકશે ? જો એમ ન હેાત તાે આપણા આખા દીર્ઘદર્શી ગણાતા પરલાેકવાદી સમાજમાં આત્મિક, કૌટુંબિક, સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય જવાબદારીઓની ખામીન જ હેાત.

'કરજ કરીને પણુ થી પીવું' એવી માન્યતા ધરાવનાર માત્ર પ્રત્યક્ષ-વાદી અને તે પણુ સ્વસુખવાદી ચાર્વાંક હોય કે પરલેાકવાદી આસ્તિક હોય, પણુ જો તેઓ બન્તેમાં કર્ત્તવ્યની યેાગ્ય સમજ, તેની જવાબદારીનું આત્મ-ભાન અને પુરુષાર્થની જાગૃતિ–એટલાં તત્ત્વા ન હાેય તા બન્તેના ધર્મંધ્યેય સાંબંધી વાદમાં ગમે તેટલું અંતર હાેવા છતાં તે બન્તેના ધ્યેયબેદને કારણે જે સમાજના અંગ છે તે સમાજના છવનમાં એ બન્તેના ધ્યેયબેદને કારણે

કશું અંતર પડવાતું નહિ. ઊલટું એમ ખતે કે પરલેાકવાદી અન્યના જીવનને ધક્કો પહેાંચાડવા ઉપરાંત પાતાનું જીવન પણ વણસાડી મૂકે, જ્યારે ચાર્વાક-પંથી વધારે નહિ તેા વર્તમાન—માત્ર પાતાના જીવન—પૂરત થાેડું:પણ સખ સાધી લે. આથી ઊલઠું, જો ચાર્વાકપંથી અને પરલોકવાદી ખન્તેમાં કર્તવ્યની યાગ્ય સમજ, જવાબદારીતું આત્મભાન તેમ જ પુરુષાર્થની જાગૃતિ સરખા પ્રમાણમાં હોય તા ચાર્વાક કરતાં પરલાકવાદીનું વિધ્વ વધારે સારે હોવાની અગર પરલેાકવાદીના કરતાં ચાર્વાકપંચીનું વિશ્વ ઊતરતાં પ્રકારનું હોવાની ક્રાઈ સંભાવના કે ખાતરી નથી. ધ્યેયવાદ ગમે તે હાેય છતાં જેનામાં કર્તવ્ય અને જવાબદારીનું ભાન તેમ જ પુરુષાર્થની જાગૃતિ વધારે, તે જ બીજા કરતાં પોતાનું અને પોતાના સમાજ કે રાષ્ટ્રનું છવન વધારે સમૃદ્ધ કે સુખી બનાવવાનો. કર્તવ્ય અને જવાબદારીના ભાનવાળા તેમ જ પુરુષાર્થની જાગૃતિ-વાળા ચાર્વાક જેવા ગણાતા લોકોએ પણ બીજા પક્ષના સમાજ કે રાષ્ટ જીવન કરતાં પાેતાના સમાજ અને રાષ્ટ્રતું જીવન વધારે સારું ધડવાનાં પ્રમાણે આપણી સામે છે. તેથી આપણે ધર્મના ધ્યેય તરીકે પરલેાકવાદ, કર્મવાદ કે આત્મવાદને ખીજા વાદ કરતાં વધારે સારા કે વધારે ચડિયાતા છે એમ ક્રાઇ પણ રીતે સાબિત કરી નથી શકતા. એવી સ્થિતિમાં પરલેાક-સુધારણાને ધર્મના ધ્યેય તરીકે માનવા-મનાવવાની જે પ્રવૃતિ ચાલતી વ્યાવી છે તે બરાબર નથી એમ સ્વીકારવું પડશે.

## ધર્મતું ધ્યેય કેાને ગણવું ?

પણ ત્યારે પ્રશ્ન થશે કે ધર્મનું ધ્યેય શું હોવું જોઈએ ? કઈ વસ્તુને ધર્મના ધ્યેય તરીકે સિદ્ધાંતમાં, વિચારમાં અને વર્તનમાં સ્થાન આપવાથી ધર્મની સક્વળતા અને જીવનની વિશેષ પ્રગતિ સાધી શકાય ?

આને જવાબ ઉપરના વિવેચનમાંથી જ કલિત થઈ જાય છે. તે એ કે દરેકને પાતાના વૈયક્તિક અને સામાજિક કર્તવ્યનું ઠીક ઠીક ભાન, કર્તવ્ય પ્રત્યેની જવાબદારીમાં રસ અને એ રસને મૂર્ત કરી દેખાડવા જેટલા પુરુષાર્થની જાગૃતિ હેાવી એજ ધર્મનું ધ્યેય મનાવું જોઈએ. જો ઉક્ત તત્ત્વાને ધર્મના ધ્યેય તરીકે સ્વીકારી તેના ઉપર ભાર આપવામાં આવે તા પ્રજા-જીવન સમગ્રપણે પલટા ખાય. ધર્મ તાત્ત્વિક હાેય કે વ્યાવહારિક, પણ જો ઉક્ત તત્ત્વા જ એના ધ્યેય તરીકે સ્વીકારવામાં આવે આ પ્રસ્થક્ષ ધારણાવાદ કે પરલોક સુધારણાવાદનું સ્થાન ત્રીણ કરી દેવામાં આવે તા પછી મનુષ્ય,

## ધર્મની અને ઐના ધ્યેયની પરીક્ષા

ગમે તે પક્ષનો હેાય છતાં, નવછવનના ધડતરમાં કાેઈ પણ જાતની વિસંગતિ વિનાજ એકસરખા પાતાના ફાળા આપે. આવું ધ્યેય સ્વીકારવામાં આવે તે જૈન સમાજની ભાવી પેઠી બધી રીતે પાતાની વધારે યાેગ્યતા દર્શાવી શકશે.

એ ધ્યેયવાળા ભાવી જૈન પ્રથમ પાતાનાં આત્મિક કર્તવ્યા સમજી તેમાં રસ લેશે. તેથી એ પાતાની બુદ્ધિની વિશુદ્ધિ અને વિકાસ માટે પાતાથી બનતું બધું જ કરશે અને પાતાના પુરુષાર્થનું જરાય ગાપન નહિ કરે, કેમકે એ સમજશે કે બુદ્ધિ અને પુરુષાર્થના દ્રોહમાં જ આત્મદોહ અને આત્મ-કર્તવ્યના દ્રોહ છે. તે કુટુંબ પ્રત્યેના પાતાનાં નાનાંમાટાં સમગ્ર કર્તવ્યો અને જવાબધારીઓ અદા કરવામાં પાતાનું જીવનસાફલ્ય લેખશે. એટલે તેના જીવનથી તેનું કુટુંબરૂપ ઘડિયાળ બરાબર–અનિયમિતતા વિના–જ ચાલતું રહેશે. તે સમાજ અને રાષ્ટ્ર પ્રત્યેની એક એક જવાબધારીના પાલનમાં જ પાતાનું મહત્ત્વ માનશે, એટલે સમાજ અને રાષ્ટ્રના અભ્યુદયના માર્ગમાં એતું જીવન ભારે મદદગાર થશે.

જૈન સમાજમાં એકાશ્રમ સંસ્થા એટલે કે ત્યાગાશ્રમ સંસ્થા ઉપર જ મુખ્ય ભાર અપાવાને લીધે અધિકારના વિચાર ખાજીએ રહી જવાથી જીવનમાં જે વિશું ખલતા વ્યાપેલી દેખાય છે, તેના સ્થાનમાં અધિકારાતુરૂષ આશ્રમ-વ્યવસ્થા, ઉક્ત ધ્યેય સ્વીકારવાથી આપોઆપ સિદ્ધ થઈ જશે. આ દષ્ટિએ વિચાર કરતાં મને ચાેખખું લાગે છે કે અસારની નવી પેઢી બીજા એક્ય વાદવિવાદમાં ન પડતાં પાેતપાેતાનાં બધી જાતનાં કર્તવ્યો અને તેની જવાબ-દારીઓમાં રસ લેતી થઈ જાય તાે આપણે સાર્થ બાતી તેના પ્રત્યે આદરવત્તિ ધરાવીએ છીએ તેની હરાળમાં આપણે પાયુ ઊભા હાેઇશું.

અહીં એક પ્રક્ષનું નિરાકરણ કરવું જરૂરી છે. પ્રક્ષ એ છે કે ચાર્વાક-દ્રષ્ટિ માત્ર પ્રસક્ષ સુખવાદની છે અને તે પણુ માત્ર સ્વસુખવાદની જ છે, એટલે તેમાં માત્ર પાતાના સુખનું જ ધ્યેય રહેતું હાેવાથી બીજા પ્રત્યેની અને સામૂહિક જવાબદારી–પછી તે કોટુંબિક હાેય કે સામાજિક–તેને અવકાશ જ કર્યા રહે છે, જેવા અવકાશ પરલાકવાદમાં સંભવે છે ? ચાર્વાક વાસ્તે તાે '' પાતાનું સધાયે સઘળું સધાયું'' અને ' આપ મરે ફિર ડૂબ ગઈ દુનિયા ' એ જ સિદ્ધાન્ત હાેય છે. પણુ એનાે ખુલાસા એ છે કે માત્ર પ્રસક્ષવાદ હાેય તાેય જ્યાં પાતાના સ્થિર અને પાકા સુખના વિચાર આવે છે સાં કોટુંબિક, પ સામાજિક આદિ જવાબદારીએ પ્રાપ્ત થઈ જ જાય છે. જ્યાં લગી બીજા પ્રત્યેની જવાબદારીએ ન સમજાય, ન પળાય હ્યાં લગી કેવળ પાતાનું ઐહિક સુખ પણુ સધાતું નથી. દુન્યવી કાેઈસુખ હાેય, પણુ તે બધું જ પરસાપેક્ષ છે; એટલે અન્ય સાથેના વ્યવહારો બરાબર ગાહવાયા સિવાય બાત્ર પાતાનું ઐહિક સુખ પણુ સિંદ્ધ ન થઈ શકે. તેથી જેમ પરલાેકદાષ્ટિમાં તેમ માત્ર પ્રત્યક્ષવાદમાં પણુ બધી જ જવાબદારીઓને પૂરેપૂરો અવકાશ છે.

—પર્યું પશુપર્વનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૭

## ધાર્મિક શિક્ષણ

## [ 20 ]

ધાર્મિંક શિક્ષણુ આપવું કે નહિ એ સવાલ પરત્વે સામસામે છેડે ઊલેલા મુખ્યત્વે બે વર્ગો છે: એક ધાર્મિંક શિક્ષણુ આપવા-અપાવવાનો અતિ આગ્રહ સેવે છે, જ્યારે બીજો તે વિષે ઉદાસીન જ નહિ, પણુ ઘણીવાર વિરાધ સુધ્ધાં કરે છે. આ સ્થિતિ માત્ર જૈનસમાજની જ નહિ, પણુ લગભગ બધા સમાજોની છે. હું આ સ્થળે વિચારવા ધારું છું તે બાબત એ છે કે વિરાધ કરનાર શા માટે વિરાધ કરે છે ? શું એને શિક્ષણુ પ્રત્યે અણુગમાં છે કે વિરાધ પ્રત્યે જ અણુગમાં છે કે ધર્મના નામથી શીખવાતી અમુક વસ્તુઓ પ્રત્યે જ અણુગમાં છે ? અને એ અણુગમાનું કારણુ શું છે? એ જ રીતે ધાર્મિક શિક્ષણુ વિષે આગ્રહ સેવનાર કયા ધર્મના શિક્ષણુ વિષે આગ્રહ સેવે છે અને એ આગ્રહના મૂળમાં શું રહેલું છે ?

વિરોધ કરનારતી શિક્ષણ પ્રત્યે તેા એટલી જ મમતા છે જેટલી ધર્મ-રશિક્ષણના આગ્રહી પક્ષની. ધર્મ પ્રત્યે પણુ એને અણુગમાં હોતો જ નથી, જો તે જીવનપ્રદ અને માનવતાપાષક હોય તેા. તેના વિરાધ ધર્મને નામે અત્યારે શીખવાલી વસ્તુઓ વિષે જ છે અને તેનું કારણુ ધર્મશિક્ષણુ દ્વારા માનવતાના વિકાસ સાધવાને બદલે એના હાસ સધાય છે એ છે. બીજી બાભુ, ધાર્મિક શિક્ષણુના આગ્રહ સેવનાર મુખ્યપણુ અમુક પાઠા શાખવવા અને અમુક પરંપરાગત ક્રિયાકાંડા શીખવવાના જ આગ્રહ સેવે છે. એ આગ્રહના મૂળમાં એના પાતાના ધર્મ વિષેના જીવ'ત અનુભવ નથી હોતા, પણુ વારં**સા**-ગત જે ક્રિયાકાંડના સંસ્કારો તેને મળ્યા હોય છે, એ સંસ્કારો ચાલુ રાખવામાં જે સામાજિક માહ મનાતા આવ્યા છે અને એવા સંસ્કારો સીંચવા જે પાંડિત અને ધર્મગુરુઓ સતત ભાર આપ્યા કરે છે તે છે.

વિરાધી વર્ગ ધાર્મિક શિક્ષણુને৷ વિરાધ કરે છે, ત્યારે તે એટલું તા ખાને જ છે કે માનવજીવન ઊંચું અને શુદ્ધ સંસ્કારવાળું—જે દારા માનવી ખાનગી અને સામાજિક જીવનમાં પ્રામાણિકપણું ન છોડે, તુચ્છ સ્વાર્થને લીધે તે સમાજ કે રાષ્ટ્રના વિકાસને રૂધે એવું કશું પણ ન કરે તેવું—હોવું જોઈએ. આવા જીવનનું પોષક ધાર્મિક શિક્ષણુ કે તત્ત્વ એ વર્ગતે સામાન્ય નથી હોતું. આને સાર એ નીકબ્યો કે સમૃદ્ધ અને સંસ્કારી જીવન માટે જે આવસ્યક હોય તેના જ શિક્ષણુને તે વર્ગ સ્વીકારે છે. જેશિક્ષણુ દ્વારા જીવન સમૃદ્ધ થવાનો કે જીવનમાં ઉદાત્ત સંસ્કાર પોષાવાના સંભવ ભાગ્યે જ હોય. છે, તેવા શિક્ષણુના વિરાધ એ જ તેમના વિરાધ છે. આ રીતે ઊંડા ઊતરીને જોઈએ તા ધાર્મિક શિક્ષણુના વિરાધ કરનાર વર્ગ ખરી રીતે ધાર્મિક શિક્ષણુની આવશ્યકતા જ સ્વીકારે છે. બીજી બાજુ, એ શિક્ષણુના અસાગ્રહ સેવનાર શબ્દપાડા અને ક્રિયાકારે! પરત્વે ગમે તેટલા આગ્રહ સેવે, છતાં તે પણ જીવનમાં ઉત્ત્ય સંસ્કારસમૃદ્ધિ પાષાતી હાય તા તે જોવા ઉત્સુક તા છે જ. આ રીતે સામસામે છેડે સ્થિત એ બંને વર્ગા માનવીનું જીવન ઉચ્ચ અને સંસ્કારી બને એ બાબતમાં એકમત જ છે. એક પક્ષ અમુક પ્રકારના વિરાધ કરીને તા બીજો પક્ષ તે પ્રકારનું સમર્થન કરીને છેવટે તા બંને પક્ષા નકાર અને હકારમાંથી એક જ સામાન્ય તત્ત્વ ઉપર આવી ઊભા રહે છે.

જો છેક સામસામેના બંને પક્ષો એક બાબતમાં એકમત થતા હોય, તેા તે ઉભયુસ મત તત્ત્વને લક્ષીને જ શિક્ષણુતા પ્રશ્ન વિચારાવા જોઈએ અને વિવાદાસ્પદ તત્ત્વ વિષે આ કે તે જાતનું ઐકાંતિક વિધાન કે તે વાસ્તેની ગાઠવણુ ન કરતાં તે બાબત શિક્ષણુ લેનારની સ્ત્રિ અને વિચારણુા ઉપર છેાડી દેવા જોઈએ, એમ જ કલિત થાય છે.

જેઓ ધાર્મિક પાંડે અને ક્રિપાકાંડાના પક્ષપાવી હોય છે, તેમણે પોતાના જીવનથી જે એમ સાબિત કર્યું હોત કે પ્રધાસેવાં ધાર્મિકા પોતાના જીવન-બ્યવહારમાં બીજા કરતાં વધારે સાચા હોય છે, બોલ્યા પ્રમાણે વર્તનાર હોય છે, તેમ જ સાદું જીવન જીવનાર હોઈ પોતાની ચાલુ ધર્મપ્રથા દ્વારા માનવ-તાને વધારે સાંકળે છે, તા કાઈને પણુ તેમના રઢ શિક્ષણ વિષે વાંધો લેવાને કારણ જ ન હોત. પણ ઇતિહાસ એલી ઊલટું કહે છે. જે જે જાતિએ કે કામે રઢ ધર્મ-શિક્ષણ વધારે લીધું હોય છે, તે જાતિ કે કામ બીજી કામેા કરતાં વધારે બેદ પોષવી આવી છે. ક્રિયાકાંડી-શિક્ષણમાં સૌથી વધારે અભિમાન લેનાર બ્રાહ્મણુ કે હિંદુ જાતિ બીજા સમાજો કરતાં વધારે વહેંચાઈ ગયેલ છે અને વધારે દાંભિક તથા વધારે બીક્યુ જીવન ગાલે છે. જેમ જેમ ધર્મનું શિક્ષણ વિવિધ અને વધારે, તેમ તેમ જીવનની સમહિ પણ વિવિધ અને વધારે હોવી જોઈએ. તેને બદલે ઇતિહાસ કહે છે કે ધર્મપરાયણ મનાતી કામ ધર્મથી સંધાવાને બદલે ધર્મની વિયુલતાના

## ધાર્મિક શિક્ષણ

પ્રમાણુમાં વધારે વિપુલતાથી એકમેકથી છૂડી પડી ગઈ છે. ઇસ્લામ ધર્મના રૂઢ શિક્ષણું જો એક અમુક વર્ગને અમુક અંશમાં સાંધ્યો હોય, તો તેથી માટા વર્ગને અનેક અંશામાં પહેલા વર્ગનો વિરાધી મનાવી છેવટે તે માનવ-તાને ખંડિત જ કરી છે. ખ્રિસ્તી ધર્મની રૂઢ શિક્ષાએ પણ માનવતાને ખંડિત જ કરી છે. અમુક ધર્મ પોતાના રૂઢ શિક્ષણુને બળે અમુક પ્રમાણમાં માનવ-વર્ગને અંદરાઅંદર સાંકળવાનું પુણ્ય કરતો હોય, તો તેથી માટા વર્ગને છેક વિરાધી ગણાવવાનું મહાપાતક પણ કરે છે. આ તા રઢશિક્ષણૂજન્ય માનવ-તાના ખંડિતપણાની વાત થઈ.

પણ અમક સંપ્રદાયનું રઢ શિક્ષણ તે સંપ્રદાય પૂરતું પણ સરળ, પ્રામાણિક અને પરાર્થો જીવન સાધતું હોય, તાેય ધાર્મિક શિક્ષણના વિરોધ કરનારને વિરોધ કરવાનું પૂરતું કારણ ન મળે, પણ ઇતિહાસ બીજી જ કથા કહે છે. કાંઈ એક સંપ્રદાયના મુખ્યિયાજી મનાતા ધર્મગુરુઓને લઈ વિચાર કરીએ, કે આગેવાન ગણાતા ગૃહસ્થોને લઈ વિચાર કરીએ, તેા જણાશે કે દરેક ધર્મગુરુ આડબરી છુવનમાં રસ લે છે અને ભોળાં બાણુસોમાં એ આડબરને ધર્મને નામે પાયે છે. જે નાણુાં, જે શક્તિ અને જે સમય દારા તે સંપ્રદાયના અનુયાયીઓનું આરોગ્ય સાધી શકાય, તેમને કેળવણી વ્યાપી શકાય, તેમને ધંધા શીખવી સ્વાવલાંબી છવન છવતાં અનાવી શકાય, તે જ નાણાં, શક્તિ અને વખતને৷ ઉપયોગ માટેભાગે દરેક ધર્મગુરુ પોતાની આડંબર⊸ સજ્જિત જીવનગાડી ધકેલવામાં કરે છે. પાતે શરીરશ્રમ છેાડે છે, પણ શરીર--<sup>ઝ્</sup>રમનાં કુલાતો ભોગ નથી છેાડતા. પાતે સેવા દેવી છેાડે છે. પ**સ સેવા લેવી** છાડતા નથી. અને તેટલી વધારેમાં વધારે જવાબદારીઓ કેંકી દેવામાં ધર્મ માને-મનાવે છે, પણ પાતા પ્રત્યે બીજા જવાબદારી ન ચંકે એની પ્રરી કાળજ રાખે છે-જેવી રીતે રાજાઓ. એ જ રીતે તે સંપ્રદાયના રઢ શિક્ષણ-રસિક આગેવાન ગૃહસ્થેા પાતાના જીવનમાં સદાચાર વિનાના હાેય છે અને ગમે તેટલાના ભોગે પણ એાઝામાં એાછી મહેનતે વધારેમાં વધારે પૂંજી એકત્ર કરવાના માહ સેવતા હાય છે. અનુકૂળના હાય ત્યાં લગી ધધામાં પ્રામાણિકપ®ં અને કાંઇક જોખમ આવતાં દેવાળું કાઢવાની રીત—આ વસ્તુસ્થિતિ હેાય ત્યાં લગી ગમે તેટલી લાગવગ વાપરવામાં આવે, છતાં દઢ ધર્મશિક્ષણ વિષે રવતંત્ર અને નિર્ભય વિચારકને આંતરિક-બાહ્ય વિરોધ રહેવાના જ. જો વસ્તુરિથતિ આવી છે અને ચાલવાની છે તે। વધારે સુંદર અને સલામત માર્ગ એ છે કે બંને પક્ષ સંખત હોય એવા જ ધર્મતત્ત્વના શિક્ષણુંના પ્રયાધ ભાગ રૂકપણે થયે જોઈએ.

એવા ધર્મતત્ત્વમાં મુખ્ય બે અંશા આવે છે : એક વર્તાનના અને ખીજો વિચારના. જ્યાં લગી વત નના શિક્ષણના સંબંધ છે ત્યાં લગી નિરપવાદ એક જ વિધાન સંભવે છે કે જો કાંઈને સદવર્તનનું શિક્ષણ આપવું હોયતા. તે સદ્દવર્તન જીવીને જ શીખવી શકાય; એ કદી વાણીથી શીખવી ન શકાય. સદ્વર્તન વસ્તુ જ એવી છે કે તે વાણીમાં ઊતરતાં ફીકી પડી જાય છે અને જો તે કાંઇના જીવનમાં આંદરથી ઊગેલી હોય તા તે ખીજાને ઓાછેવત્તે આંશે વળખ્યા વિના રહેલી જ નથી. આને અર્થ એ થયો કે માનવતા ધડનાર તે પાષનાર જે જે જાતનું સદ્વર્તન સમાજમાં કે સંસ્થામાં દાખલ કરવું હોય તે તે જાતનું સદ્દવર્તન ગાળનાર કાંઈ પણ સાચી વ્યક્તિ જ ન હોય ત્યાં લગી તે સમાજ કે તે સંસ્થામાં સદ્દવર્તનના શિક્ષણનો પ્રશ્ન હાથ ધરવે। એ નરી માલિશતા છે. માળાપ કે બીજા વડીલાે બાળકાેને કે નાનેરાંઓને ઘડવા માગતા હોય, તેા તેમણે પાેતાના જીવનમાં તેવું ઘડતર સચાેટપણે દાખલ કરવું જોઈએ અને એમ તેએા ન કરે તેા પાતાની સંતતિના છવનમાં સદ્વર્તન ઊતરે એ આશાને મક્કમપણે સેવવી પણ ન જોઈએ. સંસ્થા કોઈ ભાડુતી કે નકલી શિક્ષકને રાેકી વિદ્યાર્થીઓમાં સદુવર્તનનું વાતાવરણ જમાવી જ ન શક. એ વ્યવહારના વિષય છે અને વ્યવહાર સાચી કે ખાટી દેખાદેખીમાંથી ઉત્પન્ન થઈ પછી જ વિચારના ને સરકારના ઊંડા પ્રદેશ સુધી મૂળ ધાલે છે.

ધર્મશિક્ષણના બીજો અંશ વિચાર છે–જ્ઞાન છે. કાેઈ પણ સંસ્થા પાતાના વિદ્યાર્થાઓમાં વિચાર અને જ્ઞાનના અંશા સીંચી અને પાેષી શકે. દરેક સંસ્થાને વાસ્તે રાજમાર્ગ તરીકે—ધાર્મિક શિક્ષણના વિષય તરીકે એક જ વિષય બાક્ય રહે છે અને તે જ્ઞાન તેમ જ વિચારના.

આ વાસ્તે સંસ્થાએ જેટલા ઉદાત્ત પ્રબંધ કર્યા હોય તેટલી સફળતા મળે જ છે. વિદ્યાર્થીને જાણવાની એાછીવત્તી બ્રુખ હોય જ છે. તેની બ્રુખની નાડી ફીક પારખવામાં આવે તાે એ વધારે સતેજ પણ કરી શકાય છે. તેથી અનેક વિદ્યાર્થીઓમાં તત્ત્વની જિજ્ઞાસા પેદા કરવાનું આયોજન કરવું એ સંસ્થાનું પ્રથમ કર્તવ્ય છે. આ આયોજનમાં સરૃદ્ધ પુસ્તકાલય અને વિવિધ વિષયા ઉપર વિચારક વિદ્વાનાનાં વ્યાખ્યાના આપવાના પ્રબન્ધ તા આવે જ છે, પણ આખા આયોજનમાં કેન્દ્રસ્થાને જ્ઞાન અને વિચારમૂર્તિ શિક્ષક તથા તેની સર્વગ્રાહિણી, પ્રતિક્ષણે નવીનતા અનુભવતી પ્રતિભાસંપન્ન દર્ષિ છે. જે સંસ્થા આવે શિક્ષક મેળવવા ભાગ્યશાળી થાય, તે સંસ્થામાં વિચાર પૂરતું ધર્મ-શિક્ષણ તા અનિવાર્થ રીતે પ્રસરવાનું અને વધવાનું જ કરવાપ**શ્**  આવે છે ત્યારે વિદ્યાર્થી જરા ખાંચકાય છે, પણ જાણવાના સવાલ હાય છે ત્યાં તેનું મગજ અનુકૂળ શિક્ષક આગળ જિત્રાસાની આગથી સકા ધાસની પેટે સળગી ઊઠે છે. છવતા અધ્યાપક એ તકના લાભ લે છે અને વિદ્યા-થીંમાં ઉદાર તેમ જ વ્યાપક વિચારનાં બીજો રાપે છે. ખરી રીતે તા વિદ્યાર્થીંમાં જે કરવાનું અને બનવાનું શક્ય છે, તેના ઉપર સંસ્થાઓ ધાર્મિક શિક્ષણુનું આયોજન કરી ભાર નથી આપવી, અને જે ધાર્મિક ગણાતા અંશમાં વિદ્યાર્થીંને કે ખુદ શિક્ષકને રસ નથી હોતો તેવા અંશ ઉપર પરંપરાના માહને લીધે કે અમુક વર્ગના અનુસરણને લીધે ભાર આપવા જતાં સંસ્થા બંને ગુમાવે છે. આમ થવાથી શક્ય એવા વિચારાંશની જાગૃતિ રંધાય છે અને અરાકય એવા રઢ આચારામાંની રસવૃત્તિ ઉત્પન્ન થવાને બદલે તે હમેશ માટે બહેર મારી જાય છે. તેથી મારી દર્ષિએ દરેક સંસ્થામાં ઉપરિયત થતા ધાર્મિક શિક્ષણુના પ્રશ્નનો ઉકેલ નીચે પ્રમાણે આણી શકાય ઃ—

(૨) કેાઈ પણ, ક્રિયાકાંડી કે રઢ શિક્ષણ આપવાનું મરજિયાત હોય, કરજિયાત નહિ.

(ર) જીવનની સૌરભ જેવા સદ્વર્તનનું શિક્ષણુ શબ્દ વાટે આપવામાં સંતાેષ મનાવાે ન જોઈએ અને એવું શિક્ષણુ આપવાની સગવડ ન હાેય, તાે તે વિષયમાં ચૂપ રહેવામાં જ સંતાેષ માનવાે જોઈએ.

(૩) ઐતિહાસિક અને તુલનાત્મક દષ્ટિએ તથા સ્વરૂપની દષ્ટિએ તત્ત્વત્રાનના અમુક મુદ્દાઓનું વિદ્યાર્થીઓની યોગ્યતા પ્રમાણે સારામાં સારું ઉદાત્ત શિક્ષણ આપવાના પ્રબંધ થવા જોઈએ અને તે વખત તે પૂરતું ધર્મ– શિક્ષણ ગણાવું જોઈએ. આવા ધર્મ-શિક્ષણ પરત્વે કાઈના મતભેદ નથી, સંસ્થા દારા અપાવું એ શક્ય પણ છે અને જીદાજીદા સંપ્રદાયોની માન્યતા-ઓને સાંકળવામાં એ ઉપયોગી છે, તેમ જ મિથ્યા વહેમાના નાશ કરવામાં પણુ સૌથી પહેલું આવું ધર્મ–શિક્ષણ આવશ્યક છે.

—અખંડ આનંદ, ૧૯૫૧

# ધર્મદષ્ટિનું ઊધ્વૈકિરણુ [ ૧૧ ]

**ઊધ્વીં કરણના** અર્થ છે શુદ્ધીકરણુ તેમ જ વિસ્તારીકરણુ. ધર્મદષ્ટિ જેમજેમ શુદ્ધ થાય અને શુદ્ધ કરાય તેમ જ તેના વિસ્તાર થાય અર્થાત્ માત્ર વ્યક્તિગત ન રહેતાં તેનું જેમજેમ સામુદાયિક રૂપ નિર્માણુ થાય તેમતેમ તેનું ઊધ્વીં કરણુ થાય છે એમ સમજવું જોઈએ. એને જ Sublimation કહેવામાં આવે છે.

જિજીવિષા યા જીવનવૃત્તિ અને ધર્મદર્ષ્ટિ એ બંતે પ્રાણીમાત્રમાં સહભૂ અને સહચારી છે. ધર્મદર્ષ્ટિ વિના જીવનવૃત્તિ સંતોષાતી નથી અને જીવનવૃત્તિ હોય તેા જ ધર્મદર્ષ્ટિતું અસ્તિત્ય સંભવે છે. આમ છતાં મનુષ્ય અને ઇતર જીવજગત વચ્ચેની સ્થિતિ નાખી નાખી છે. પશુ–પક્ષી અને કીડી–ભ્રમર જેવી અનેક પ્રાણીજાતિઓમાં આપશુ જોઈ એ છીએ કે તે તે પ્રાણી માત્ર પોતાના દૈહિક જીવન અર્થે જ પ્રવૃત્તિ નથી કરતું, પણુ તે પોતપોતાના નાના–મેાટા જૂથ, દળ કે વર્ગ માટે કાંઈ ને કાંઈ કરેજ છે. આ એની એક રીતે ધર્મવૃત્તિ થઈ. પણુ આ ધર્મવૃત્તિના મૂળમાં જાતિગત પરંપરાથી ચાલ્યો આવતા એક રઢ સંસ્કાર હેાય છે. એની સાથે એમાં સમજણ્ કે વિવેકનું તત્ત્વ વિકસ્યું નથી હેપ્તું, એની શકચતા પણુ નથી હેાતી; તેથી એ ધર્મવૃત્તિને ધર્મદર્ષ્ટિની ધ્રેટિમાં મૂડી ન શકાય.

મનુષ્યપ્રાણી જ એવું છે જેમાં ધર્મદર્ષિનાં બીજો સ્વયંભ્રુ રીતે પડેલાં છે. એવાં બીજોમાં એની ગ્રાન અને જિજ્ઞાસાવૃત્તિ, સંકલ્પશક્તિ અને સારાન્તરસાના વિવેક કરવાની શક્તિ, તેમ જ પ્યેયને સિદ્ધ કરવાના પુરુષાર્થ–આ મુખ્ય છે. મનુષ્ય જેટલું ભૂતકાળનું રમરહ્યું અન્ય કાેઈ પ્રાણીમાં નધી. એના જેટલા ભૂતકાળના વારસા સાચવવાની અને આગલી પેઠીઓને એ વારસા વધારા સાથે આપવાની કળા પહ્યુ કાેઈમાં નથી. તે એક વાર કાંઈપહ્યુ કરવાના સંકલ્પ કરે તાે તે તેને સાધે જ છે, અને પાતાના નિર્હ્યુયાને પહ્યુ ભૂલ જણાતાં બદલે અને સુધારે છે. એના પુરુષાર્થની તાે કાેઈ સીમા જ નથી. તે અનેક નવાંનવાં ક્ષેત્રાને ખાેળે અને ખેડે છે. મનુષ્યજાતની આ શક્તિ તે જ તેની ધર્મદર્ષિ છે. પરંતુ મનુષ્યજાતિમાં અત્યારે ધર્મદર્ષિતા વિકાસની જે ભૂમિકા જણાય છે તે એકાએક સિદ્ધ થઈ નધી. આતે સાક્ષી ઇતિહાસ છે. એડવર્ડ કેર્ડ નામના વિદ્વાને ધર્મોવિકાસની ભૂમિકાઓના નિર્દેશ ટૂંકમાં આ રીતે કર્યો છે— We look out before we look in, and we look in before we look up. ડૉ. આનંદશંકર કુવે એનું ગુજરાતી આ રીતે કર્યું છે: " પ્રથમ બહિર્દાષ્ટિ, પછી અન્તર્દષ્ટિ અને છેવટે ઊર્ધ્વાદષ્ટિ; પ્રથમ ઇચિરનું દર્શન બાહ્ય સ્પ્ટિમાં થાય, પછી અન્તર્સ્આત્મામાં (કર્તાવ્યનું ભાન વગેરેમાં) થાય અને છેવટે ઉભયની એકતામાં થાય. " જૈન પરિભાષામાં એને બહિરાત્મા, અન્તરાત્મા અને પરમાત્માની અવસથા કહી શકાય.

મનુષ્ય કેવાય શક્તિશાળી કેમ ન હાેય, પણ તે સ્થૂલમાંથી અર્થાત્ દ્રવ્યમાંથી સક્ષ્મમાં અર્થાત્ ભાવમાં પ્રગતિ કરે છે. ગ્રીસમાં શિલ્પ, સ્થાપત્ય, કાવ્ય, નાડક, તત્ત્વજ્ઞાન, ગણિત આદિ કળાએા અને વિદ્યાએાના એક કાળે અદ્ભુત વિકાસ થયેલા. એવે વખતે જ એક વ્યક્તિમાં અકળ રીતે ધર્મદષ્ટિ, માણુસ-જાતને આંજી દે એટલા પ્રમાણુમાં, વિકસી. એ સાંક્રેટિસે કળાએા અને વિદ્યાએાનું મૂલ્ય જ ધર્મદષ્ટિના ગજથી બદલી નાખ્યું અને એની એ ધર્મદષ્ટિ આજે તો ચાંમેર સત્કારાય છે.

યહેાવાહે મુસાને આદેશ આપ્યા ત્યારે એ માત્ર યદ્દદી લોકોના રથ્યૂલ ઉદ્ધાર પૂરતા હતા અને બીજી સમકાલીન જાતિઓના એમાં વિનાશ પણ સચવાતા હતા. પરંતુ એ જ જાતિમાં ઇસુ ધ્રિસ્ત પાકચો અને ધર્મદ્દષ્ટિએ ભુદું જ રૂપ લીધું. ઇસુએ ધર્મની બધી જ આજ્ઞાઓને અંદર અને બહારથી શાધી તેમ જ દેશ–કાળના ભેદ વિના સર્વત્ર લાગુ કરી શકવા જેવી ઉદાત્ત ખનાવી. આ બધા પહેલાં પણ ઇરાનમાં જરશુસ્ત્રે નવું દર્શન આપેલું, જે અવેસ્તામાં છવિત છે. અંદરાઅંદર લડી મરતા અને જાતજાતના વહેમના ભાગ થયેલા આરબ કબીલાઓને સાંધવાની અને કાંઇક વહેમસુક્ત કરવાની ધર્મદષ્ટિ મહંમદ પેગંબરમાં પણ વિક્રસી.

પરંતુ ધર્મદર્ષિના વિકાસ અને ઊધ્વીંકરણૂની મુખ્ય કથા તેા મારે ભારતીય પરંપરાઓને અવલંબી દર્શાવવાની છે. વેદોના ઉષસ, વરુણુ અને ઇન્દ્ર આદિ સુક્તામાં કવિઓની સૌંદર્યદર્ષિ, પરાક્રમ પ્રત્યેનેા અહેાભાવ અને કાેઈ દિવ્યશક્તિ પ્રત્યેની ભક્તિ જેવાં મંગળ તત્ત્વા વાંચીએ છીએ, પણુ એ કવિઓની ધર્મદર્ષિ મુખ્યપણે સકામ છે. તેથી જ તેઓ દિવ્યશક્તિ પાસેથી પાતાની, પાતાના કુટુંબની અને પશુ આદિ પરિવારની આબાદીની માગણી કરે છે અને બહુ બહુ તાે લાંછું જીવન પ્રાર્થે છે. સકામતાની આ ભૂમિકા ધ્યાદ્મણુકાળમાં વિક્રસે છે. તેમાં ઐહિક ઉપરાંત પારલોૈકિક ભાગ સાધવાના નવનવા માર્ગો યોજાય છે.

પરંતુ, આ સકામ ધર્મદર્ષ્ટિ સમાજને વ્યાપી રહી હતી, તેવામાં જ એકાએક ધર્મદર્ષ્ટિનું વલણ બદલાતું દેખાય છે. કાેઈ તપરવી યા ત્રક્ષિતે સૂઝ્યું કે આ બીજા લેાકના સુખભોગો વાંછવા અને તે પણુ પોતાપૂરતા અને બહુ બહુ તેા પરિવાર યા જનપદ પૂરતા, તેમ જ બીજા કરતાં વધારે ચડિયાતા, તેા આ કાંઈ ધર્મદર્ષ્ટિ કહેવાય નહિ. ધર્મદષ્ટિમાં કામનાનું તત્ત્વ હોય તા તે એક અધુરાપણું જ છે. આ વિચારમાંથી નવું પ્રસ્થાન શરૂ થયું અને એના જદુ વ્યાપક બન્યા. ઈ. સ. પહેલાના આક્ષ્મો કે હજાર વર્ષ જેટલા જૂના યુગમાં અકામ ધર્મદર્ષ્ટિના અનેક અખતરા થતા દેખાય છે. જ્યતિષદા એ જ ધર્મદર્ષ્ટિનું વિવરણુ કરે છે. જૈન, બૌદ્ધ આદિ સંઘોનો તો પાયો જ એ દર્ષ્ટિમાં છે. આ અકામ ધર્મદર્પિટ એ અન્તરાત્મદર્પિયા ધર્મવિકાસની બીછ ભૂમિકા છે. આમાં મનુષ્ય પ્રથમ પોતાની જાતને શુદ્ધ કરવાનો પ્રયત્ન કરે છે અને સમગ્ર વિધ્ય સાથે તાદાત્મ્યભાવ કેળવવા મથે છે. આમાં ઐહિક કે પારક્ષેકિક એવા કાઈ સ્યૂલ ભોગની વાંમ્છાનો આદર છે જ નહિ

કુટુંબ અને સમાજમાં નિષ્કામતા સાધી ન શકાય, એ વિચારમાંથી એકાન્તવાસ અને અનગારભાવની વૃત્તિ બળ પકડે છે. અને આવી વૃત્તિ એ જ જાણે નિષ્કામતા હાેય યા વાસનાનિવૃત્તિ હાેય એવી રીતે એની પ્રતિષ્ઠા જામે છે. કામતૃષ્ણુાની નિવૃત્તિ યા શુદ્ધીકરણુનું સ્થાન મુખ્યયણે પ્રવૃત્તિસાગ જ લે છે, અને જાણે જીવન જીવવું એ એક પાપ કે શાપ હાેય તેવી મનેાવૃત્તિ સમાજમાં પ્રવેશે છે. આવે વખતે વળી અકામ ધર્મદર્ષિનું સંસ્કરણ થાય છે. ઈશાવાસ્ય ધોષણા કરે છે કે આખું જગત આપણા જેવા ચૈતન્યથી ભરેલું છે, તેથી જ્યાં જશા ત્યાં બીજા પણ બાેગીઓ તો છે જ. વસ્તુભાેગ એ કાેઈ મૂળગત દોષ નથી, એ જીવન માટે અનિવાર્ય છે. એટલું જ કરા કે બીજાની સગવડના પ્યાલ રાખી જીવન જીવા અને કાેઈના ધન પ્રત્યે ન લાભાઓ. પ્રાપ્ત કર્ત્ત કર્ય જાઓ અને જિવાય તેટલું જીવવા ઇચ્છા. આમ કરવાથી નથી કાેઈ કામતૃષ્ણાનું બધન નડવાનું કે નથી બીજે કાેઈ લેપ લાગવાના. ખરેખર, ઈશાવાસ્યે નિષ્કામ ધર્મદ્રષ્ટિના અંતિમ અર્થ દર્શાવી મનુષ્યજાતને ધર્મદ્રષ્ટિના ઊધ્લીંકરણુ તરફ પ્રયાણ કરવામાં ભારે મદદ કરી છે. ગીતાના ભવ્ય મહેલના પાયા ઇશાવાસ્યની જ સૂઝ છે.

મહાવીરે તૃષ્ણુાદેાય અને તેમાંથી ઉદ્ભવતા બીજા દાેષો નિર્મૂળ કરવાના

દબ્ટિએ મહતી સાધના કરી. બુદ્ધે પણુ પોતાની રીતે એવી જ સાધના કરી. પરંતુ સામાન્ય સમાજે એમાંધી એટલો જ અર્થ ઝીલ્યો કે તૃષ્ણુા, હિંસા, ભય આદિ દેાષા ટાળવા. લોકોની દેાષો ટાળવાની વૃત્તિએ આ ન કરવું, તે ન કરવું એવા અનેકવિધ નિવર્ત ક યા નકારાત્મક ધર્મો પોષ્પા, વિકસાવ્યા અને વિધાયક-ભાવાત્મક ધર્મ વિકસાવલાની બાજુ લગભગ આખા દેશમાં ગૌણુ બની ગઈ. આવી દશા હતી ત્યારે જ વળી મહાયાન ભાવના ઉદયમાં આવી. અશાકના ધર્મશાસનમાં એનું દર્શન થાય છે. પછી તા અનેક ભિક્ષુકા પાતપોતાની રીતે એ ભાવના દ્વારા પ્રવર્ત ક ધર્મા વિકસાવ્યે જતા હતા. છઠા સૈકાના ગુજરાતમાં થયેલ શાન્તિદેવે તા ત્યાં સુધી કહી દીધું કે દુનિયા દુઃખી હોય અને મોક્ષને ઝંબીએ, એવા અરસિક મોક્ષ શા કામના ? મધ્યકાળ અને પછીના ભારતમાં અનેક સત્તો, વિચારકા અને ધર્મદબ્ટિના શાધકા થતા આવ્યા છે, પણુ આપણુ આપણા જ છવનમાં ધર્મદબ્ટિનું જે ઊર્ધ્વી કરણુ ધર્મદ્ર છિત્ના વિકાસનું સર્વોપરિ સાયાન હોય એમ જણાયા વિના રહેતું નથી.

ગાંધીજીએ સકામ ધર્મદર્ષ્ટિતે તેા સ્થાન આપ્યું જ નથી, પણ અકામ ધર્મદર્ષ્ટિનો ખરેા ભાવ સમજી, જીવનમાં જીવી, લોકો સમક્ષ મૂકથો છે. ગાંધીજી ધચ્છા અને તૃષ્ણા એ બે વચ્ચેનું અંતર બરાબર સમજ્યા હોય તે રીતે વિચારે છે અને વર્તે છે. જ્યાં ચૈતન્ય હોય સાં ગ્રાન અને સમજણ્ હોવાનાં જ. સદસદ્દવિવેક કેળવવા એ જ ગ્રાનની શુદ્ધિ છે. એવા વિવેક વિનાનું ગ્રાન બધન છે. આવું ગ્રાન બધન બને તેથી એ ગ્રાનનાં દ્વારો બધ કરવાના ઉપાયા એ ખરેા વિકાસ નથી. ખરેા વિકાસ વિવેક કેળવી, ગ્રાનની શુદ્ધિ કરી, તેના ઉપયાગ કરવામાં છે. તે જ રીતે કામના એ પણ ચેતનાના શુદ્ધ કરી, તેના ઉપયાગ કરવામાં છે. તે જ રીતે કામના એ પણ ચેતનાના શુણ છે. એ કામનાને પાતાપૂરતી મર્યાદિત કરવી, સ્થૂલ વસ્તુઓમાં બાંધી રાખવી, તેમ જ અન્યને ભિન્ન ગણી એને પાથવી એનું નામ તૃષ્ણા. જ્યારે એ કામના પાતાના ભલાની પેઠે બીજાનું પણ ભલું કરવાની દિશામાં વળે અને વિસ્તરે ત્યારે એને ક્રાઈ વિપક્ષ કે દ્વેષની છાયા સ્પર્શતી જ નથી, અને તેથી તે વ્યાપક મૈત્રી અની રહે છે. કામનામાંથી તૃષ્ણાનું ઝેર દૂર થયું એટલે તે શુદ્ધ ઇચ્છા મૈત્રીરૂપ બની રહે છે. આ છવાતમાના સ્વયંભ્ર સદ્દગ્રણ છે.

ગાંધીજીએ તૃષ્ણાનું ઝેર ઓછું કર્યું, પણ ઇચ્છા કે કામનાને દભાવવા યા નિર્મૂળ કરવા પ્રયત્ન ન કર્યો; ઊલટું, એના શુદ્ધીકરણુના પાયા ઉપર સત્ય, અર્હિસા આદિ અનેક પ્રવર્તક અને નિવર્તક ધર્મો વિકસાવ્યા. આનું જ નામ ગીતાની ભાષામાં 'ધર્માવિરુદ્ધ કામ.'

#### દર્શન અને ચિંતન

<u>ه؛</u> ]

તેથી જ આપણુ જોઈ એ છીએ કે ગાંધીજીએ સૌને પરિચિત એવાં વ્રતા, મહાવ્રતાના અર્થાના, સર્વાહિતની દબ્ટિએ દરેક ક્ષેત્રમાં લાગુ પડે એવા, કેટલા સક્ષ્મ અર્થ વિકસાવ્યો છે. ધર્મદબ્ટિના ઊધ્વીં કરણુમાં તેમના આ મહાન કાળા છે, જેની સાક્ષી તેમના વ્રતવિચારા અને તેમણે શરૂ કરેલી પ્રવૃત્તિઓ આપે છે.

ગાંધીજી નથી, પણ તેમની સંસ્કારમૂર્તિ નવે રૂપે ઉદયમાં આવી છે. અપરિગ્રહવત હજારા વર્ષ જેટલું જૂનું. તેનાથી સૌ પરિચિત અને લાખા લોકા તેને ધારણ પણ કર્યે આવતા. પરંતુ ભૂદાનના સ્થૂલ પ્રતીક દાસ એને જે અર્થવિકાસ વિનાબાજીએ કર્યો છે તે ધર્મદબ્ટિના ઊધ્વીંકરણમાં એક મોટી ફાળ છે. આમાં પણ કામના અને ઇચ્છાતું શુદ્ધીકરણ તેમ જ સર્વસાધારણીકરણ છે. એમાં મ્ચ્ર્ઝારૂપે કામના ત્યાગ છે, સર્વ કલ્યાણ સાધવાની વ્યાપક ધર્મદષ્ટિએ કામનાના સ્વીકાર છે. આ રીતે આપણે ધર્મદબ્ટિના ઊધ્વીંકરણના એક જાતના યુગમાં છવી રહ્યા છીએ અને એવા ઊધ્વીંકરણને પ્રત્યક્ષ સમજવાની સાંવત્સરિક પર્વની ધડીમાં શ્વાસો-ચ્છવાસ લઈ રહ્યા છીએ.

—-પ્રેણુદ્ધજીવન, ઍાકટોળ્યર 'પપ.

## પ્રવૃત્તિલક્ષો કલ્યાણુમાર્ગ

### [ ૧૨ ]

સ્વસ્થ બાણુસને બે ફેફસાં હોય છે. બન્ને યાગ્ય રીતે કામ કરે ત્યારે જ છવનના સંવાદ સચવાય છે. એક બગડે, નબળું પડે કે કાઢી નાખવામાં આવે ત્યારે છવન ચાલતું હાય તાય તે એક રીતે બહુ પામર ને પાંગળા જેવું બની જાય છે. વ્યક્તિ–ધર્મ અને સમાજ–ધર્મની પણ કાંઈક એવી જ દશા છે. કાઈ વ્યક્તિ જ્યારે અંતર્મુંખ થઈ પાતાની શક્તિઓને વિકસાવવા ઇચ્છે ત્યારે તેને માટે પહેલું કામ એ હાેય છે કે પાતાનામાં રહેલી ખામીઓને ટાળે; પણુ સાથે જ તેણે ખરેખર શક્તિઓ વિકસાવવી હાય તા તેને બીજી એ કામ કરવાનું હાેય છે કે, તે પાતામાં રહેલી શક્તિ-ઓને વધારેમાં વધારે વિવેકપૂર્વ કે યોગ્ય માર્ગે વાળે અને તેના ઉપયોગ કરે. આમ કરે તા જ એના વૈયક્તિક ધર્મ સ્થવાય અને વિકાસ પામે. સમાજવર્મની પણુ એ જ રીત છે. કાેઈ પણ સમાજ સબળ થવા ઇચ્છે ત્યારે તેણે નબળાઈઓ ખંખેરવીજ રહી. પણ તે પરિસ્થિતિ પ્રમાણે શક્તિઓને કામમાં ન લે તા એ નબળાઈઓ ખંખેરાતી દેખાય, છતાં પાછલા બારણેયી તે દાખલ થતી જ રહે અને પરિણામે એ સમાજ ક્ષીણ જેવા જ બની રહે.

ધર્મનો ઇતિહાસ તપાસીએ તો એમ જણાય છે કે કચારેક તે વિશેષ બહિર્લક્ષી બને છે અને કચારેક અંતરલક્ષી. જ્યારે સાચા અર્થમાં ધર્મ અંતરલક્ષી હેાય છે ત્યારે તે મુખ્યપણે વ્યક્તિમાં વિકાસ પામે છે. ક્રોઈ એક વ્યક્તિ ખરેખર અંતરલક્ષી હાય ત્યારે એની આસપાસ સમાજ આકર્ષાય છે. સમાજમાનસ એવું છે કે તેને સંતોષવા સ્થૂળ પણ રસદાયક પ્રવૃત્તિઓ જોઈએ. એ વલણમાંથી અંતરલક્ષી વ્યક્તિની આસપાસ પણ ક્રિયાકાંડા, ઉત્સવા અને વિધિવિધાનાની જમાવટ થાય જ છે. આ જમાવટનું જોર વધતાં જ્યારે અંતરલક્ષી વલણ મંદ થઈ જાય છે, કે કચારેક સાવ ભૂંસાઈ જાય છે, ત્યારે વળી કાઈ વિરલ વ્યક્તિ એવું વલણ આણવા પ્રયત્ન કરે છે. એ પ્રયત્નમાંથી પાછે! એકાદ નવા ફાંટા જન્મે છે અને કાળક્રમે તે ફાંટામાં પણ સમાજ-માનસ પોતાને અનુકૂળ હોય એવા ક્રિયાકાંડા અને ઉત્સવા યોજે છે. આમ ધર્મવૃત્તિને સંતાેષવાના પ્રયત્નમાંથીજ નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિની એ બાજીુઓ ઊભી થાય છે. કચારેક બંને સાથે ચાલે છે, કચારેક એકનું પ્રાધાન્ય હાેય છે તાે કચારેક બંને પરસ્પર અથડાય છે.

જૈન પરંપરા મૂળે આંતરલક્ષી અને તેથી કરીને વ્યક્તિગત નિવૃત્તિ– ખાજામાંથી શરૂ થઈ છે. હિંસા ન કરવી, મનનેા નિગ્રહ કરવા, ઉપવાસ અને ખીજા એવાં વતો દારા તપ સાધવું એ બધું નિષ્ટત્તિમાં આવે છે. નિષ્ટત્તિના આશય મૂળે તા ચિત્તગત દાષોને રાકવાના જ છે, પણ એવી સુદ્ધમ સમજ કાંઈ સૌને હાેતી નથી; એટલે સામાન્ય રીતે નિવૃત્તિની શરૂઆત જુદી રીતે થાય છે. જે જે નિમિત્તો દોષના પોષક થવા સંભવ હોય તેને ત્યજવા એ નિવૃત્તિને રથૂળ અર્થ અસ્તિત્વમાં આવે છે. આ અર્થ સમાજગત રૂઢ થતાં કાંઈક એવું જ વાતાવરણ સર્જાય છે કે, જ્યારે કાેઈને પણ ધર્મની ભૂખ જાગે ત્યારે પ્રથમ એવાં નિમિત્તો ત્યજવા તે તૈયાર થાય છે; પણ જેમ એકજ ડેકસાથી જીવન સ્વસ્થપણે નથી ચાલતું, તેમ માત્ર તેવાં નિમિત્તો ટાળવાથી વૈયક્તિક કે સામાજિક ધર્મનું છવન નિર્વિકારપણે નથી આલતું. કારણ એ છે ૬ જે નિમિત્તો દોષના પોષક માની ત્યજવામાં આવે તે નિમિત્તો કાંઈ એકાંત દેાષના પાયક બંને જ એમ નથી હાેતું. દાેયનું મૂળ ચિત્તમાં હોય છે. જો એ મળ કાયમ હાય તા જ એવાં નિમિત્તા દોષનાં પોષક અને છે. જો એ મળ ચિત્તમાં ન હેાય કે અકપ હાેય તે। તેટલા પ્રમાણમાં બહારનાં નિમિત્તો પણ દોષના પોષક નથી થતાં કે એાર્ઝા થાય છે. એ જ રીતે ચિત્તગત દોષો એમેઝ્સ કરીએ તેની સાથે સાથે ચિત્તની શક્તિઓને વિકસાવવા, અહલાવવા, અને તેનાં લાેકહિતકારી પરિણામાે લાવવા માટે પણ એ જ બાહ્ય નિમિત્તા **લપયોગી બને છે. ચિત્તગત દોષોને કાર**ણે જે સાધનેા વ્યક્તિ કે સમાજને નીચે પાડે છે તે જ સાધને। ચિત્તશહિ અને વિવેક જાગતાં વ્યક્તિ અને સમાજને ઉપકારક ખને છે. આ વસ્ત ભુલાઈ જવાથી નિવૃત્તિની બાજા પ્રબળ શાય છે. ત્યારે ખાહ્ય ત્યાગ ઉપર ભાર અપાય છે અને પરિણામે શક્તિવિકાસ ૩ ધાઈ જાય છે. એક બાજાથી અંતરગત દાેષે⊨ કાયમ હોય છે અને બીછ બાજાથી જવનની સાધક શક્તિએકને વિકસાવવા માટે જોઈતું પ્રવૃત્તિક્ષેત્ર મળતું નથી.

જૈન પર પરાના ઇતિહાસમાં, ભીજી નિવૃત્તિલક્ષી પર પરાઓની પેઠે, આ વસ્તુ અનેક રીતે જોવા મળે છે. કાંઇક સમાજમાનસ એવું ઘડાઈ જાય છે કે પછી તે પૂર્વ પર પરા છેાડી એકાએક પ્રવૃત્તિક્ષેત્ર પસંદ કરતું નથી અને નિવૃત્તિના સાચા ભાવ પચાવી શકતું નથી. તેને લીધે આવું માનસ નિવૃત્તિની કૃત્રિમ સપાર્ટી ઉપર રમતું હોય છે અને પ્રવૃત્તિમાં મક્કમપણું સમજપૂર્વક ભાગ લઈ શકતું નથી; ને તે વિના રહી પણુ શકતું નથી. એટલે તેની દશા ત્રિશંકુ જેવી બને છે. આવી ત્રિશંકુ દશા આખા ઇતિહાસકાળ દરમિયાન ઓછાવત્તા પ્રમાણુમાં દેખાય છે. તેમાંથી ઉધ્ધરવાના પ્રયત્ના સાવ નથી થયા એમ તાે નથી; પણુ તે સમાજમાનસના સૂળ ઘડતરમાં વધારે ફેર પાડી શકથા નથી.

ળૌદ્ધ, જૈન અને સંન્યાસ કે પરિવાજક એ ત્રણુ પર પરાએ৷ મૂળે નિવૃત્તિલક્ષી છે. વૈયક્તિક મેક્ષિને৷ આદર્શ એ બધામાં એકસરખા હેાવાથી એમાં વૈયક્તિક સુખ અને વૈયક્તિક ચારિત્રનું તત્ત્વજ્ઞાન પ્રધાન પદ ભોગવે છે; જ્યારે પ્રવૃત્તિલક્ષી ધર્મમાં સામૂદ્ધિક સુખની દર્ષ્ટિ મુખ્યપણે હેાવાથી એમાં સામૂદ્ધિક ચારિત્રના ઘડતર ઉપર વિશેષ ભાર મૂકવામાં આવે છે. નિવૃત્તિધર્મ અને પ્રવૃત્તિલક્ષી ધર્મમાં સામૂદ્ધિક સુખની દર્ષ્ટિ મુખ્યપણે હેાવાથી એમાં સામૂદ્ધિક ચારિત્રના ઘડતર ઉપર વિશેષ ભાર મૂકવામાં આવે છે. નિવૃત્તિધર્મ અને પ્રવૃત્તિધર્મનું તત્ત્વજ્ઞાન એ રીત્તે કાંઇકિ જીદું પડતું હેાવાથી વ્યવહારમાં એનાં પરિણામા પણ જીદાં આવેલાં નોંધાયાં છે, અને અત્યારે પણ એ પરિણામા જીદાં આવતાં અનુભવાય છે. ખૌદ્ધ પર પરા મૂળે નિવૃત્તિલક્ષી હતી, છતાં તેમાં પ્રવૃત્તિધર્મનાં પોષક બીજો પ્રથમથી જ હતાં. તેને સીધે તે બહુ વિસ્તરી પણુ શકા. અને એ વિસ્તારે જ તેને પ્રવૃત્તિધર્મનું કે મહાયાનનું રૂપ લેવાની કરજ પાડી. જે ભાગ મહાયાનરૂપે અસ્તિત્વમાં આવ્યો તે જ પ્રવૃત્તિ ધર્મના આંતરિક બળને લીધે દૂર દૂર અતિ વિશાળ પ્રદેશા ઉપર કરી વળ્યો અને લોકગમ્ય પણ બન્યો; જ્યારે બીજો નિવૃત્તિલક્ષી માર્ગ પ્રમાણુમાં બહુ મર્યાદિત રહ્યો, જે હીનયાન તરીકે જાણીતાે છે.

નિવૃત્તિલક્ષી પરિવાજક પર પરામાં પણુ ક્રાંતિ થઈ અને ગીતા જેવા અનુપમ ગ્રંથે એ નિવૃત્તિનું આખું સ્વરૂપ જ એવું બદલી નાખ્યું કે નિવૃત્તિ કાયમ રહે અને પ્રવૃત્તિને સંપૂર્ણ અવકાશ મળે. એ જ નિવૃત્તિ–પ્રવૃત્તિને ગીતાપ્રતિપાદિત સુલગ સમન્વય અનાસક્ત કર્મથોગ તરીકે જાણીતા છે. એ કર્મથોગે બહુ માટા માણુસા નિપજાવ્યા પણુ છે, અને આજે પણુ એની અસર ચાેમેર વધતી જ દેખાય છે.

બૌદ્ધ ઉપદેશમાં જે પ્રવૃત્તિધર્મનાં પાેષક બીજો હતાં તેને ક્રાંતિકારી વિચારકાએ એવાં વિકસાવ્યાં, તેમ જ એ રીતે અમલમાં પૂકવાં કે તેને લીધે નિવૃત્તિના હિમાયતી હીનમાગીંએા બહુ પાછા પડી ગયા. એ જ રીતે પરિ-વાજક ધર્મના સત્રને અવલાંબી જે અનાસક્ત કર્મયાેગ વિકસ્યાે તેને લીધે .નૈષ્કર્મ્યસિદ્ધિના નિવૃત્તિલક્ષી શંકરાચાર્યપ્રતિપાદિત માર્ગ પાછળ પડી ગયાે,

#### દર્શન અને ચિંતન

અને શંકરાચાર્યના જ તત્ત્વજ્ઞાન ઉપર અનાસક્ત કર્મયોગની સ્થાપના થઈ. આ રીતે બૌદ્ધ અને પરિવાજક બન્ને નિવૃત્તિ-પરંપરાઓએ પ્રવૃત્તિને પુષ્કળ અવકાશ આપ્યો અને માનવીય સમગ્ર શક્તિઓને નવું નવું સર્જન કરવાની પૂરી તક આપી, જેનાં પરિણામો સાહિત્ય, કળા, રાજકારણ આદિ વિવિધ-ક્ષેત્રે જાણીતાં છે.

જૈન પર પરાન મૂળગત નિવૃત્તિલક્ષી દષ્ટિભિંદુ બદલાયું નહિ. કાળભળ અને બીજાં બળાે જુદી અસર ઉપજાવવા મથ્યાં, પણ એમાં નિવૃત્તિલક્ષી ધર્મ એટલો બધા દઢમળ અને એકાંગી રહ્યો છે કે છેવટે તે પરિવર્તનકારી બળા <mark>કાવ્યાં નથી અને</mark> કાવ્યાં હોય તાે બહુ જુજ પ્રમાણમાં અને તે પણ કાયમી તાે નહિ જ. આ વસ્તુસ્થિતિ આપણે ઇતિહાસ ઉપરથી જાણી શકીએ છીએ. રાજકારણમાં તિલકને અનેષ્ઝ સ્થાન અંપાવનાર એ તેમના અવિચળ કર્મધાગ જ છે. ગાંધીજીનું, જીવનનાં સમગ્ર પાસાંઓને સ્પર્શતું, અદ્ભુત વ્યક્તિત્વ એ તેમના અનાસક્ત કર્મયોણને જ આભારી છે. શ્રી. વિનાળા વેદાંત અને શાંકર તત્ત્વજ્ઞાનના એકનિષ્ક અભ્યાસી છતાં જે લાેકવ્યાપી વિચાર અને કાર્યની ક્રાંતિ કરી રહ્યા છે તેની પૃષ્ધભૂમિકા કે તેનું પ્રેરકબળ એ તેમના ગીતાપ્રતિપાદિત અનાસક્ત કર્મધાગમાં રહેલ છે શાંતરક્ષિત જેવા નાલદા વિદ્યાપીઠના આચાર્ય એંસી વર્ષની ઉંમરે તિખેટ જેવા અતિ ઠંડા અને દર્ગમ પ્રદેશમાં જઈ એકસાે દશ વર્ષના ઉંમર લગી સતત કામ કરતા રહ્યા, એ મહાયાનની ભાવનાના સબળ પુરાવા છે. જૈન પરંપરામાં એવા પુરુષો પાકવાના સંભવ જ નથી એમ માનવાને કાંઈ કારણ નથી. ઊલડું એમ કહી શકાય કે જુદે જુદે સમયે એમાં પણ વિશિષ્ટ પુરુષાર્થા વ્યક્તિએ। પેદા થઈ છે; છતાં એ પર પરાનું મૂળ બંધારણ જ એવું છે કે કાઈ એક સમર્થ વ્યક્તિ કાંઈક ક્રાંતિકારી કામ વિચારે કે પ્રારંભે ત્યાં તેા તત્કાળ કે ચાડા વખત પછી તેનાં મૂળ જ ઊખડો જવાનાં. આને લીધે જૈન પર પરામાં જે નવા નવા કાંટા કાળક્રમે પડતા ગયા તે બધા આત્ય'તિક નિવૃત્તિ અને ક્રિયાકાંડના આધાર લપર જ પડ્યા છે. એક પણ એવા કાંટા નથી પક્ષો કે જેના પુરસ્કર્તાએ જૈન પર પરામાં નિવૃત્તિધર્મ ને પ્રવૃત્તિધર્મનું વ્યવસ્થિત ૨૫ આપવાની હિમાયત કરી હ્યુય. આને લીધે શક્તિશાળી માણુસાની પ્રતિભાને પર પરામાં સમગ્ર પ્રકારની વિધાયક પ્રવૃત્તિઓ વિકસાવવાની તક મળતી નથી અને તેથી તે પરંપરા ગાંધી કે વિનેાબાની કાેટિનાં માણુસાને ભાગ્યે જ જન્માવી કે પાેધી શકે. માનવતા કે રાષ્ટ્રીયતાની દષ્ટિએ પણુ આ એક પ્રત્યવાય જ કહેવાય.

આપણે જોઈએ છીએ કે સંતભાલે વિચાર અને વિવેકપૂર્વક પ્રવૃત્તિધર્મ રવીકાર્યો છે, પણ નિવૃત્તિનો સાચો અર્થ નહિ સમજનાર જૈન સમાજ તેમને ભાગ્યે જ સાથ આપે છે. આચાર્ય તુલસીગણિ માનવધર્મ લેખે અાહુનતના બાખ્ય વિચાર રજા કરે છે, તેમાં પણ તેમને પ્રવૃત્તિની કાઈ પણ વિધાયક બાખ્યુ રજા કરતાં ખચકાવું પડે છે. જે એકાંગી નિવૃત્તિસંસ્કારના સાંપ્રદાયિક વળગાડ આડે ન આવતા હોત તા, એ જ તુલસીગણિનાં વિધાના અને તેમની પ્રવૃત્તિ કાઈ ભુદા જ રૂપમાં હોત એમ કલ્પી શકાય. મુનિ સમંતભદ્રજી, જે હમાણાં જ દિગંબર મુનિ બન્યા છે અને જેમણે આખી જિંદગી સમજણુપૂર્વ ક કેળવણીનું ઉદાત કાર્ય કર્યું છે, તેઓ જો પોતાના ઉદાત્ત ધ્યેયને વધારે વ્યાપક અને અસાંપ્રદાયિક બનાવવા બાહ્ય દિગંબરત્વમાં જ કૌપીન પૂરતા રેસ્કાર કરે અને અત્યારે છે તેનાં કરતાં પણ અંતરત્યાં વધારે કેળવે, તોય તેમને સમાજ મુનિ તરીકે ફેંકી દેવાના અને તેમની શક્તિનું કે કાર્યનું સ્લ્યાંકન નહિ કરવાના. આ ધારણા જો સાચી હોય તા એમ કહેવું જોઇએ કે જૈન પર પરામાં પ્રચલિત નિવૃત્તિધર્મની એકાંગી કલ્પના હવે નભાવવા જેવી નથી અને નબે તા તેને આશરે સ્વાંગીણ વિકાસની શક્યતા પણ નથી.

—પ્રેબ્યુહ્રજીવન સપ્ટેંબર '૫૪

# યુવકાેને

### [ ૨૩ ]

કાન્તિ-કેરકાર એ વસ્તુમાત્રના અનિવાર્ય સ્વભાવ છે. કુદરત પાતે જ અહધારેલ સમયે કે ધારેલ વખતે ક્રાન્તિ જન્માવે છે. મનુષ્ય પણ બુદ્ધિપૂર્વ'ક એવી ક્રાન્તિ કરીને જ જીવન ટકાવે અને લંખાવે છે. વિજળી અચાનક ષડે છે ને ઝાડાને ક્ષણમાત્રમાં નિર્જીવ કરી બીજા જ ક્રાઈ કામ લાયક બનાવી મૂકે છે. પણ વસંતત્રહત એથી ઊલટું કરે છે. તે પાંદડા-માત્રતે ખેરવી નાખે છે, પણુ તેની સાથે જ કાેમળ, નવીન અને લીલાંઝમ અપૂર્વ પાંદડાઓ જન્માવલી જાય છે. ખેડૂત કચારેક આખા ખેતરને સુડી નાખોને જ નવેસર ખેતીની તૈયારી કરે છે; ત્યારે વળી તે બીજીવાર માત્ર નીંદણતું કામ કરી, નકામા ઝાડપાલાને જ ફેંકી દઈ, કામના છેાડવા વ્યને રાેપાએોને વધારે સારી રીતે ઉગાડવા−સકળ કરવા યત્ન લે છે. આ બધા કેરકારો પોતપોતાના સ્થાનમાં યોગ્ય છે, તેા બીજે સ્થાને તે તેટલા જ અયોગ્ય સિદ્ધ થાય છે. આ વસ્તુસ્થિતિ ધ્યાનમાં લઈએ તે આપણને ક્રાન્તિથી ડરવાને પણ કારણ નથી, તેમ જ કાન્તિને નામે અવિચારી ક્રાન્તિ પાઝળ તણાઇ જવાને પણ કારણ નથી. આપણું કામ, ભૂતકાળના અનુભવ અને વર્તમાન કાળના અવલોકન ઉપરથી, સુંદર ભાવી વારતે કર્ય સ્થાને શું કરવું, શું રાખવું, શું બદલવું ને કેટલું રાખવું ને કુવી રીતે રાખવું કે ફેંકવું, એ શાંત ચિત્તે વિચારવાનું છે. આવેશમાં તણાઈ જવું કે જરતામાં કસાઈ જવું એ બન્ને એકસરખી રીતે જ હાનિકારક છે. તેથી આપહાં પ્રત્યેક કાર્ય સપળતા, શાંતિ અને વિચારણા માગે છે.

આ દબ્ટિએ અત્યારે હું જૈન સુવકમાં ત્રણુ લક્ષણો હોવાની અગ-સ્યતા જોઉં છું. ' જૈન પર પરાવાળા કુળમાં જન્મેલાે તે જૈન' એવાે જૈનના સામાન્ય અર્થ છે. અઢાર વર્ષથી ચાલીસ વર્ષ જેટલી ઉમરના સામાન્ય રીતે સુવક કહી શકાય. પણુ આપણુ માત્ર એટલા જ અર્થમાં જૈન સુવક શબ્દને પરિમિત રાખવા ન ઘટે. આપણુા ઇતિહાસ અને વર્તમાન પરિસ્થિતિ એમાં જીવનભૂત એવાં નવીન તત્ત્વા ઉમેરવા સુચવે છે, કે જેના સિવાય જૈન યુવક માત્ર નામનાે જૈન યુવક રહે છે, અને જેના હાેવાથી તે એક જીવન્ત યથાર્થ યુવક બને છે, તે ત્રણુ લક્ષણો નીચે પ્રમાણે :

- (१) निवृत्तिक्क्षी अवृत्ति.
- (ર) નિર્મોહ કર્મયોગ.
- (૩) વિવેકી ક્રિયાશીલતા.

# ૧. નિવૃત્તિલક્ષી પ્રવૃત્તિ

આપણા સમાજ નિવૃત્તિપ્રધાન ગણાય છે. અન્નપ્રશને ઇતિહાસમાં જે ર્યનેવૃત્તિ વારસારૂપે મળી છે તે નિવૃત્તિ અસલમાં ભગવાન મહાવીરની નિવૃત્તિ છે, અને તે વાસ્તવિક પણુ છે. પરંતુ એ નિવૃત્તિ જ્યારથી ઉપાસ્ય બની, ેતેના ઉપાસકવર્ગ વધતા ગયા, ક્રમેક્રમે તેના સમાજ પણ ખધાયા, ત્યારે એ નિવૃત્તિએ જીદું રૂપ ધારણ કર્યું. છેવટની હદના આપ્યાત્મિક ધર્મો વિરલ વ્યક્તિમાં તાત્ત્વિક રૂપે સંભવે છે, અને હાેય પણ છે; પરંતુ સમૂહમાં એ 'બર્મો છવંત રહી નથી શકતા, એ માનવ સ્વભાવની સુવિદિત ખાજી છે. તેથી જ્યારે ઉપાસક સમૂહે સામૂહિક દષ્ટિએ આત્યંતિક નિવૃત્તિની ઉપાસના શરૂ કરી ત્યારથી જ એ નિવૃત્તિનું વાસ્તવિકપણું એાસરવા બેઠું. આપણા સમાજમાં નિવૃત્તિના ઉપાસક સાધુ અને શ્રાવક એવા બે વર્ગ પ્રથમથી જ -ચાલ્યા આવે છે. જેનામાં માત્ર આત્મરસ જ હાેય અને જેને વાસનાની ભ્રખની કાેઈ પણ જાતની તૃષ્તિ આકર્ષી ન જ શકે એવી વ્યક્તિને દેહની પણ પડી નથી હેાતી. તેને મકાન, ખાનપાન કે આચ્છાદનની સગવડ– અગવડાે આકર્ષો કે મૂંઝવી નથી શકલી. પણ આ વસ્તુ સમ્હમાં શકય નથી. ખુદ્દુ સાધુવર્ગ, કે જે ધરબાર છેાડી માત્ર આત્મલક્ષી ખની જીવન-યાપન કરવા ઇચ્છા રાખે છે, તેના ઇતિહાસ તપાસીશું, તાપણ આપણને સ્પષ્ટ દેખાશે કે તે સામૂહિક રૂપે સગવડ–અગવડમાં સમ રહી શક્યો નથી. દુષ્કાળ પડતાં જ સાધુવર્ગ બનતા પ્રયત્ને સુભિક્ષવાળા દેશામાં વિચરતા દેખાય છે. સુભિક્ષ હાેય ત્યાં પણ વધારે સગવડવાળા સ્થાનાેમાં જ તે વધારે સ્થિર રહે અને વિચરે છે. વધારે સગવડ પૂરી પાડનાર ગામે৷ અને શહેરામાં પણ જે કુટુંએા સાધુવર્ગને વધારે સારી સગવડ પૂરી પાડે છે તેમને ત્યાં જ મુખ્યપણે તેમના જવરઅવર વધારે દેખાય છે. આ વધું અસ્વાભાવિક નથી, તેથી જ આપણે સગવડ વિનાનાં ગામા, શહેરા વ્યને દેશામાં સાધુઓનું

અસ્તિત્વ ભાગ્યે જ જોઈએ છીએ; તેને પરિહ્યુામે જૈન પર પરાનું અસ્તિત્વ પહ્યુ જોખમાયેલું સ્પષ્ટ દેખાય છે.

સગવડ સાથે જીવનના ધારણ–પાેષણની આટલી ખધી એકરસતા છતાં સાધુવર્ગ મુખ્યપણે ભગવાન મહાવીરની નિવૃત્તિ ઉપર જ ભાર આપતા આવ્યો છે. ભગવાનના અને પાતાના છવન વચ્ચેના અંતર વિષે જાણે બહુ વિચાર ન જ કરતે৷ હેાય તેમ—' દેહમાં તે શૂં ? એ તે৷ વિનાશા હેાઈ કચારેક નાશ પામવાનો જ છે. ખેતર, વાડી કે મકાનમાંય શં? એ બધ પણ આળપંપાળ છે. પૈસા ટકા અને બૈરાંછાકરાં એ પણ માત્ર જાળ યા બધન છે'----એવા પ્રકારના અનધિકાર ઉપદેશ માટે ભાગે આપ્યા કરે છે. શ્રોતા ગૃહસ્થવર્ગ પણ પાેતાના અધિકાર અને શક્તિ વિચાર્યા સિવાય એ ઉપદેશના રસમાં તહ્યુઇ જાય છે. પરિણામે આપણે સમાજમાં ભગવાનની સાચી નિવૃત્તિ કે અધિકારયાેગ્ય પ્રવૃતિ કાંઇ જોઈ શકતા નથી. વૈયક્તિક, કૌઢબિક કે સામાજિક દરેક કાર્ય આપણે કર્યે જઈએ છીએ, તે પણુ ન છૂટકે, નીરસપણે અને નિરુત્સાહથી. પરિણામે આપણે આરોગ્ય અને બળ <del>પ્રચ્છવા</del> છતાં મેળવી કે સાચવી શકતા નથી સંપત્તિ, વૈભવ, વિદ્યા કે ક્વર્તિ જો પ્રયત્ન વિના મળે તો તે આપણે ઇચ્છીએ છીએ, પણ તે માટે પ્રયત્ન સેવવાનં કામ ખીજા ઉપર છેાડી દઈએ છીએ. આ સ્થિતિમાં ભગવાનના તાત્ત્વિક નિવૃત્તિરૂપ જીવનપ્રદ જળના સ્થાનમાં આપણે ભાગે તે৷ જળના નામે તેનાં માત્ર ફીચ અને શેવાળ જ રહ્યાં છે.

ધર્મ અધિકારે જ શાેબે છે. અધિકાર વિના જે ધર્મ સાધુવર્ગંતે પણ ન શાેભાવી શકે, તે ધર્મ ભાેગપ્રધાન ગૃહસ્થવર્ગને તા શા રીતે શાેભાવે ? નિવૃત્તિની દષ્ટિથી દાંત અને શરીરની ઉપેક્ષા કરવામાં આપણે ધર્મ માનીએ છીએ, પણુ દાંત સડતાં કે શરીર બગડતાં આપણે એટલા બધા ગભરાઈ જઈએ છીએ કે ભલે સાધુ હાે એ કે ગૃહસ્થ, તે વખતે ડૉક્ટર અને દવા જ આપણા માેહના વિષય બની જાય છે ! કમાવામાં અને કોટુમ્બિક જવાબદારીઓને અદા કરવામાં ઘણી વાર આપણી માની લીધેલી નિવૃત્તિ આડી આવે છે; પણુ જ્યારે એનાં અનિષ્ટ પરિણામાં કુટું બ-કલહ પેદા કરે છે ત્યારે એ સમભાવે સહી લેવા આપણે તૈયાર નથી હોતા. સામાજિક સુવ્યવસ્થા અને રાષ્ટ્રીય અભ્યુદય, જો પ્રયત્ન વિના પ્રાપ્ત થાય તો એ આપણુને ગમે છે; ક્લ આપણુને નથી ગમતો એ માટે કરવા જોઈતા પુરુષાર્થ ! સાધુવર્ગની નિવૃત્તિ અને ગૃહસ્થવર્ગની પ્રવૃત્તિ એ બન્તે જ્યારે અધાઞ્ય રીતે એકબીજા સાથે સંકળાઈ જાય છે ત્યારે નિર્જ્ન એ સાચી નિષ્ઠત્તિ નથી રહેતી અને પ્રવૃત્તિ પણ પોતાનો પ્રાણ ખાઈ બેસે છે. એક પ્રસિદ્ધ આચાર્યે આગેવાન અને શિક્ષિત મનાતા એક ગૃહરથ ઉપર પત્ર લખેલો. તેમાં સૂચવેલું કે રખે તમારી પરિષદ પુનર્લંગ્રની ભ્રમણામાં સંડાવાય. એમ થશે તા ધર્મને લાંગ્છન લાગશે. ઉપરથી જોતાં સાગી મણાતા એ આચાર્યની સૂચના કેટલી સાગગર્ભિત લાગે છે ! પણ સહેજ વિશ્લેષણ કરતાં આવી અનધિકાર સંયમની ભલામણુનું મર્મ પુલ્લું થઈ જાય છે. પુનર્લગ્રની હિમાયત કે તેના પ્રચારથી જૈન સમાજ ખાડામાં પડશે, એવી મક્કમ માન્યતા ધરાવનાર અને પુનર્લગ્ન કરેલ પાત્રોને હેલક્રી દબ્ટિથી જોનાર એવા જ ત્યાગીએ પાસે, જ્યારે આપણે છદ્દ જ નહિ, અતિવૃદ્ધ ઉમરે કુમળી કન્યા સાથે લગ્ન કરનાર ગૃહસ્થાને, અગર એક સ્ત્રી હૈયાત છતાં બીજી કરનાર ગૃહસ્થાને, અગર પુપ્ત ઉમરે પહોંચ્યા પછી ચોથી કે પાંચમી વાર પરણનાર ગૃહસ્થાને, પૈસા હોવાને કારણે, આદર પામતા કે આગલું આસન શાભાવતા જોઈ એ છીએ, ત્યારે એ ત્યાગી ગુરુઓની સંયમની હિમાયતમાં કેટલા વિવેક છે એ તરી આવે છે.

ઘણા ત્યાગી ગુરુએો અને તેમની છાયા તળે વગર વિચાર્યે આવેલા ગૃહરથાે સુધ્વાં જ્યારે એમ કહે છે કે, 'આપણે આપણા ધર્મ સંભાળીએ, દેશ અને રાષ્ટ્રને એને માર્ગે જવા દેા. કંઈ રાજ્ય વિરુદ્ધ તે વળી આપણ્ જૈનથી વિચારાય કે કરાય ? '-ત્યારે નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિના પલ્લામાં કેટલં અસામંજસ્ય ઊભું થયું છે તે જણાઈ આવે છે. જાણે ઉપરની વિચારસરણી ધરાવનાર દેશની ગુલામી અગર પરતંત્રતાથી મુક્ત જ ન હેાય, એમ લાગે છે. તેઓ એ બૂલી જાય છે કે આર્થિક, ઔૈદ્યોગિક કે રાજકીય પરતંત્રતા જો દેશમાં હ્યય તા તેઓ પાતે પણ એ જ ખેડીથી બધાયેલા છે. ગુલામી સદી જવાને કારણે અગર ટ્રંકી દબ્ટિને કારણે ગુલામી ગુલામી ન લાગે, પણ તેથી કાંઈ ગલામીના ખાજ ઓછા થતા નથી. વળી, આવા ટુંકી દબ્ટિવાળા વર્ગે એ પણ વિચારતું જોઈએ કે વિશ્વમાં સ્વતંત્રતા માટે પ્રસરતાં આંદોલનો એ-રાકટાક આપણા આખા દેશમાં ખૂણે ખૂણે વ્યાપી રહ્યાં છે. સ્વતંત્રતાની તમન્નાવાળા વર્ગ નાના પણ મક્કમપણે એ જ દિશામાં કચ કરી રહ્યો છે. ધર્મ, પંચ અને કામના બેદ રાખ્યા સિવાય હજારો, બક્ક લાખો, યુવક− યુવતીઓ એમને સાથ આપી રહ્યાં છે. વહેલું કે માહું એ પ્રગતિનું તંત્ર . સફળ થવાનું જ છે. રાષ્ટ–ઉત્થાનની સફળ ક્ષણે સુંદર કળાની ભાગીદારી સિવાય જો જૈન સમાજને પણ ન જ રહેવું હોય અને એ કળા **હાથમાં**  આવતાં આસ્વાદવાં ગમતાં હ્યેય તેા એ સમાજે ગુલામીનાં બધન તોડવામાં ઇચ્છા અને બ્રુદ્ધિપૂર્વક, ધર્મ સમજીને જ, કાળા આપવા જોઈએ. તેથી હું ચોરકસ માનું છું કે, જેન યુવકે પાતાનું જીવનતંત્ર નિવૃત્તિલક્ષી પ્રવૃત્તિવાળું વિવેકપૂર્વક પાતાનાં જ મેળે ગોડવવું, એમાં પ્રાચીન વારસાની રક્ષા અને નવીન પરિસ્થિતિને બધ બેસે એવાં તત્ત્વાનું સંમિત્રણુ છે. નિવૃત્તિને સાચી નિવૃત્તિ ફ્યો ટકાવી રાખવાના સાદા એક જ નિયમ છે અને તે એ કે જે નિવૃત્તિ સ્વીકારવી તો જીવનના ધારણ–પાયણને અંગે અનિવાર્ય આવશ્યક એવી બધી પ્રવૃત્તિનો ભાર પાતાના ઉપર જ રાખવા; બીજાએ કરેલ પ્રવૃત્તિનાં કળા વ્યાસ્વાદવાના સદતર ત્યાગ કરવા. એ જ રીતે જો પ્રવૃત્તિ સ્વીકારવી હાેય, અને તેમ છતાં જીવનની વિશૃદ્ધિ સાચવવી હાેય, તા સ્વીકારેલ પ્રવૃત્તિનાં કળાને માત્ર આત્મગામી ન રાખતાં તેને સમૂહગામી બનાવવા તરક્ લક્ષ રાખવું. આમ થાય તા પ્રાપ્ત થયેલ સાધન–સગવડા માત્ર વૈયક્તિક બાગ કે નિરર્થક ભાગમાં ન પરિણમતાં તેના સમૂહગામી સુંદર ઉપયોગ થાય અને પ્રવૃત્તિ કરનાર એટલે અંશે વૈયક્તિક તૃબ્ણાથી મુક્ત થઈ નિવૃત્તિનું તત્ત્વ સાધી શકે.

ર. નિર્મોહ કર્મધાગ

ખીજું લક્ષણ એ વસ્તુતઃ પ્રથમ લક્ષણનું જ નામ છે. અહિક અને પારલોકિક ઇચ્છાઓની તૃષ્તિ અર્થે યત્રયાગાદિ કર્મા બહુ થતાં. ધર્મ તરીક ગણાતાં આ કર્મા વસ્તુતઃ તૃષ્ણાજનિત હ્રાઈ સાચા ધર્મ જ નથી, એવી ભીજા પક્ષની સાચી પ્રભળ માન્યતા હતી. ગીતાધર્મપ્રવર્ત્તક જેવા દીર્ઘદર્શી વિચારકાએ જોયું કે કર્મ અર્થાંત પ્રવૃત્તિ વિના જીવનતંત્ર, પછી તે વ્યક્તિતું હેહ કે સમહનું, શકય જ નથી. અને એમણે એ પણ જોયું કે કર્મ--પ્રવૃત્તિની પ્રેરક તૃષ્ણા જ બધી વિડંબનાનું મૂળ છે. આ બન્ને દોષોથી મુક્ત થવા તેમણે અનાસક્ત કર્મયોગ સ્પબ્ટપણે ઉપદેશ્યા. જોકે જૈન પર પરાતું લક્ષ્ય નિર્મોહત્વ છે, પણ આખા સમાજ તરીકે આપણે કર્મ–પ્રવૃત્તિ વિના રહી કે છવી શકવાના જ નથી. એવી સ્થિતિમાં આપણા વિચારક વર્ગે નિર્મોહ કે અના-સક્ત ભાવે કર્મયોગનો જ માર્ગ સ્વીકારવા ઘટે છે. અન્ય પરંપરાઓને જો આપણે કાંઈ આપ્યું હેાય તા તેમની પાસેથી કાંઈ મેળવવું એમાં આપણી હીભ્રપત નથી. વળી અનાસક્ત કર્મયોગના વિચારાનું મૂળ આપણાં શાસ્ત્રો કે આપણી પરપરામાં નથી એમ પણ નથી તેથી હું માનું છું કે આ ક્ષણે દરેક વિચારક જૈન એ માર્ગનું સ્વરૂપ સમજવા અને તેને જીવનમાં ઉતારવા નિશ્વયવાન ચાય.

### ૩. વિવેકી ક્રિયાશીલતા

હવે આપણે ત્રીજ લક્ષણ ઉપર આવીએ. આપણા નાનકડાશા સમાજમાં સામસામે અથડાતા અને વગર વિચાર્યે દ્યોષ--પ્રતિધાષ કરતા બે ઐકાન્તિક પક્ષા છે : એક પક્ષ કહે છે કે સાધુ-સંસ્થા હવે કામની નથી; તે જવી જ જોઇએ. શાસ્ત્રો અને આગમાનાં તે તે સમયનાં બધનો આ સમયે નકામાં હાેઈ એના ભાર પણ જવા જ જોઇએ. તીર્થા અને મંદિરાના બાજ્ય પણ અનાવસ્યક છે. બીજો પક્ષ એની સામે કહે છે કે જૈન પર'પરાતુ સર્વ'સ્વ જ સાધુ-સંસ્થા છે. એમાં કાઈ પણ જાતની ખામી હાેય તાપણ એ જોવા અને ખાસ કરીને કહેવા ના પાડે છે. એને શાસ્ત્ર તરીકે મનાતાં બધાં જ પુસ્તકાના બધા જ અક્ષરા ત્રાહ્ય લાગે છે, અને તીર્થ તેમ જ મંદિરાની વર્તમાન પદ્ધતિમાં કાંઈ ધટાડા-વધારા કરવા જેવું લાગતું જ નથી. મને પોતાને એમ લાગે છે કે આ બન્ને પક્ષો સામસામેના વિરાધી એકાન્તોથી સહજ વિવેકપૂર્વક નીચે ખસી આવે તો એમને સત્ય સમજાય અને નકામી વેડફાતી શક્તિ ઉપયોગી માર્ગે લાગે. તેથી હું અત્રે જૈન શબ્દના અર્થ વિવેક અને યુવકના અર્થ ક્રિયાશીલ કરી જૈન યુવકના અનિવાર્ય લક્ષણ તરીક વિવેકી ક્રિયાશીલતાને સ્ટ્યવું છું.

સાધુ સંસ્થાને તદ્દન અનુપયોગી કે ' અજ્વગલસ્તનવત્ ' માનનારતે હું કેટલાક પ્રક્ષો પૂછું છું. બ્રુતકાળની સાધુ સંસ્થાની ઐતિહાસિક કારકિર્દાંની વાત ભાજુએ રાખીએ અને માત્ર ચાલુ શતાબ્દીની જ તેમની કારકિર્દાંનો વિચાર કરીએ તાેપણુ સંહેજે એ સંસ્થા પ્રત્યે માન થયા વિના રહેતું નથી. દિગંબર પરંપરાએ છેલી ઘણી શતાબ્દીઓ થયાં સાધુ સંસ્થા ગુમાવી તાે શું એ પરંપરાએ થેતાંબર પરંપરા કરતાં વિદ્યા, સાહિત્ય, કળા કે નીતિ પ્રચારમાં વધારે કાળા આપ્યો છે ? વળી અત્યારે દિગંબર પરંપરા મુનિસંસ્થા માટે જે પ્રયત્ન કરી રહી છે તેનું શું કારણ ? જિદ્ધા અને લેખિનીમાં વિવેક નહિ રાખનાર મારા તરુણ ભાઈએાને હું પૂછું છું કે તમે વિદ્યાપ્રચાર તા ઇચ્છા છે ને ? જો હા, તા આ પ્રચારમાં સૌથી પહેલાં અને સૌથી વધારે કાળા આપનાર સાધુ નહિ તા બીજું કાણ્યુ છે ? એક ઉત્સાહવીર શ્વેતાંબર સાધુને કાશી જેવા દૂર અને ઘણા કાળથી ત્યજ્વયેલા સ્થાનમાં ગૃહસ્થ કુમારોને શિક્ષણ આપવાની મહત્ત્વપૂર્ણુ આંતઃસ્કુરણા થઈ ન હોત તા શું આજે જૈન સમાજમાં જે એક જાતની વિદ્યોપાસના શરૂ થઈ છે તેનું નામ હેાત ? સતત કર્મશીલ એવા એક જૈન મુનિએ આગમા અને આગમેતર સાહિત્યને ઢગલાબંધ પ્રગટ કરી દેશ અને પરદેશમાં જે જૈન સાહિત્યની સુલભતા કરી આપી છે અને જેને લીધે જૈન-જૈનેતર વિદ્વાનાનું ખ્યાન આટલા બધા પ્રમાણુમાં જૈન સાહિત્ય તરક આકર્ષાયેલું દેખાય છે, તે કામ કાેઈ ગ્રહ્નસ્થ બચ્ચા આટલી બધી ત્વરા અને સરલતાથી આટલા માટા પ્રમાણુમાં કરી શકત ખરાે ? જે એક વૃદ્ધ સુનિ અને તેમના શિષ્યવર્ગ પાતે જ્યાં કરી શકત ખરાે ? જે એક વૃદ્ધ સુનિ અને તેમના શિષ્યવર્ગ પાતે જ્યાં કરી શકત ખરાે ? જે એક વૃદ્ધ સુનિ અને તેમના શિષ્યવર્ગ પાતે જ્યાં કરી શકત ખરાે ? જે એક વૃદ્ધ સુનિ અને તેમના શિષ્યવર્ગ પાતે જ્યાં કરી શકત ખરાે ? જે એક વૃદ્ધ સુનિ અને તેમના શિષ્યવર્ગ પાલે જ્યાં જ્યાં હોય, જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં ત્યાં જૈન સમાજની વિભૂતિરૂપ ગણાતા પુસ્તકભંડારાને વ્યવસ્થિત કરવા, તેને નષ્ટ થતા બચાવવા અને સાથે તેમાંથી સેંકડે! પુસ્તકાનું શ્રમભરેલું, દેશ-પરદેશના વિદ્વાનાનું ધ્યાન ખેંચે એવું, વર્ષો થયાં પ્રકાશન કાર્ય કર્ય રાખ્યું છે, તે મારા કે તમારા જેવા કાઇ ગૃહસ્થ કરી શકત ખરા ?

શાસ્ત્રો અને આગમાને જૂનાં જળાં સમજનાર ભાઈઓને હું પૂછું છું કે તમે કચારે પણુ એ શાસ્ત્રો વાંચ્યાં કે વિચાર્યાં છે? તમને એની કદર નથી એ શું તમારા અન્નાનને લીધે કે એ શાસ્ત્રોની નિર્સ્ય કતાને લીધે? હું એવા ચુવકાને પૂછું છું કે તમારા સમાજના લાંબા કાળના કયા વારસા તમે દુનિયા સમક્ષ પૂર્ણ શંકા તેમ છા ? દેશપરદેશના જૈનેતર વિદ્રાના પણ જૈન સાહિત્યનું અદ્દભુત પૂલ્ય આંકે છે અને તેના સિવાય ભારતીય સંસ્કૃતિ કે ઇતિહાસનું પાનું અધુરું છે એમ માને છે; એવી સ્થિતિમાં, તેમ જ લાખા અને કરાડોના ખર્ચે દેશાંતરામાં જૈન સાહિત્યના સંગ્રહ કરવાના પ્રયત્ના ચાલી રહ્યા છે એવી સ્થિતિમાં, તમે જૈન શાસ્ત્રો કે જૈન સાહિત્યને બાળવાની વાત કરા એ યેલછા નહિ તા ખીજું શું છે?

તીથી અને મંદિરાના એકાન્તિક વિરાધીઓને કૃપૂછું છું કે એ તીર્થસંસ્થાના ઇતિહાસ પાછળ સ્થાપત્ય, શિલ્પ અને પ્રાકૃતિક સૌંદર્થના કેટલા ભવ્ય ઇતિહાસ છુપાયેલા છે એ તમે વિચાર્યું છે-? સ્થાનકવાસી સમાજને કાંઈ તેમના પૂર્વ પુરુષોના સ્થાન કે સ્મૃતિ વિષે પૂછે તો તેઓ તે વિષે શું કહી શકે ? શું એવાં અનેક તીર્થો નથી, જ્યાં ગયા પછી તમને એનાં મંદિરાની ભવ્યતા અને કળા જોઈ એમ કહેવાનું મન થઈ જાય કે લક્ષ્મી વાપરનારે ખરેખર, સફળ જ કરી છે ?

એ જ રીતે હું બીજા અૈકાન્તિક પક્ષને પણુ આદરપૂર્વક પૂછવા ઇચ્છું છું. સાધુવર્ગમાં કાંઈ પણુ કહેવા કે સુધારવા જેવું ન માનનાર તરુણુ ભાઈઓ, તમે એટલું જ કહેા કે સાધુ એ જો ખરેખર આજે સાધુ જ રહ્યો હાેય તાે તે વર્ગમાં ગૃહરથવર્ગ કરતાં પણુ વધારે મારામારી, પક્ષાપક્ષી, હુંસાતુંસી અને એક જ ધનિકને પાેતપાેતાના અનુગામી બનાવવા પાછળની અવ્યક્ત હરીફાઈ આટલી બધી કેમ ચાલે છે ! અક્ષરશઃ શાસ્ત્રોની હિમાયત કરનાર એ ભાઈ ઓને હું સાદર પૂછું છું કે તમારી શાસ્ત્રો પ્રત્યે અનન્ય ભક્તિ છે તેા તમે એને વાંચવા-વિચારવામાં અને તેની દેશકાળાનુસાર ઉપયોગિતા-અનુપયોગિતાનું પૃથક્ષરણુ કરવામાં તમારી છુદ્ધિનો થોડો પણ ફાળા આપ્યો છે કે ફક્ત પારકી છુદ્ધિએ દેારવાએ છે ! મંદિર-સંસ્થા પાછળ વગર વિવેકે બધું જ સર્વસ્વ હેામનાર ઉદાર ભાઇબિહેનેાને હું પૂછું છું કે જે છે તેટલાં મંદિરા યોગ્ય રીતે સાચવવાની પૂરી શક્તિ તમારી પાસે છે ! એના ઉપર થતાં આક્રમણોનો બહાદુરીપૂર્વક પ્રતિકાર કરવાની શક્તિ ધરાવે છે ! તેમ જ એની એકતરફી ધૂનમાં બીજું આવશ્યક કર્તવ્ય ભૂલી તેા નથી જતા ! આ રીતે બંને પક્ષોને પ્રક્ષે પૂછી હું તેમનું ધ્યાન વિવેક તરફ ખેંચવા ઇચ્છું છું, અને મારી ખાતરી છે કે અને પક્ષો જો મર્યાદામાં રહી વિવેક-પૂર્વક વિચાર કરશે તેા તેઓ પાતપાતાની કક્ષામાં રહી કામ કરવા છતાં ધણી અથડાપણોથી બચી જશે.

હવે હું આપણા કર્તવ્ય પ્રક્ષો તરક વળું છું. વ્યાપાર, ઉદ્યોગ, કેળવણી, રાજસત્તા આદિને લગતા રાષ્ટ્રવ્યાપી નિર્ણ્યો દેશની મહાસભા જે વખતોવખત વિચારપૂર્વંક ઘડે છે, તે જ નિર્ણ્યો આપણા હોઈ અન્ને તેથી જુદું વિચારવાપણું કાંઈ રહેતું નથી. સામાજિક પ્રક્ષોમાં નાતજાતનાં બંધન, બાળ–વૃદ્ધલગ્ન, વિધવાએા પ્રત્યેની જવાબદારી, અનુપયોગી ખર્ચાંએા ઇત્યાદિ અનેક છે. પણ આ બધા જ પ્રક્ષો વિષે જૈનસમાજની અનેક જુદી જુદી પરિષદો વર્ષો થયાં ઠરાવ કરતી જ આવે છે, અને વર્તમાન પરિસ્થિાત એ વિષે આપોઆપ કેટલાક માર્ગ ખુટલા કરે છે; તેમ જ આપણી સુવક પરિષદે પણ એવા પ્રક્ષો વિષે જે વિચાર્કું છે તેમાં અત્યારે કાંઈ ઉમેરવાપણું દેખાતું નથી. તેથી એ પ્રક્ષોને હું જાણીને જ ન સ્પર્શતાં માત્ર શક્ય પ્રવૃત્તિઓ વિષે કેટલુંક સૂચન કરવા ઇચ્છું છું.

આપણી પરિષદે પાેતાની મર્યાદાઓ વિચારીને જ નિર્ધાર કરવાે ઘટે. સામાન્ય રીતે આપણી પરિષદ અમુક વખતે મળી મુખ્યપણે વિચારવાનું કામ કરે છે. એ વિચારને અમલમાં મૂકવા વાસ્તે જે કાયમી અદ્ધિબળ, સમયબળ આવશ્યક છે તે પૂરું પાડનાર એક પણ વ્યક્તિ જો ન હાેય તા અર્થસંગ્રહનું કામ પણ અધરું થઈ પડે છે. એવી સ્થિતિમાં ગમે તેવા -સુકર કર્તવ્યાની રેખા આંકીએ છતાંય વ્યવહારુ દષ્ટિએ એના બહુ અર્થ રહેતા નથી. આપણી પરિષદને એક પણ સાધુના ટેકા નથી કે, જે પાેતાના વિચારા અર્પા અગર પોતાની લાગવગ દારા બીજી રીતની મદદ કરી પરિષદનું કામ સરલ અનાવે. પરિષદે પોતાના ગૃહસ્થ સભ્યોના બળ ઉપર જ ઊભું રહેવાનું છે. એક રીતે તેમાં સ્વતંત્રતાને પૂરા અવકાશ હાઇ વિકાસને રથાન પણ છે; છતાં પરિષદના બધા જ સભ્યો લગભગ વ્યાપારી પ્રવૃત્તિના હાઈ પરિષદનાં કાર્યોનું વ્યવસ્થિત અને સતત સંચાલન કરવા, જોઈતા સમય આપી શકે તેમ અત્યારે દેખાતું નથી. તેથી હું બહુ જ પરિમિત કર્તાવ્યાનું સ્વન કરું છું, અને તે એ દર્શિથી કે જ્યાં જ્યાંના યુવકસંધ તેમાંથી કાંઈ પિશ્ કરવા સમર્થ હોય, ત્યાં ત્યાંના યુવકસંધ પોતાના સ્થાન પૂરતાં તે કર્તાવ્યા અમલમાં મૂકી શકે.

હિંદુસ્તાનના જીદા જીદા પ્રાન્તામાં અનેક શહેરા, કસબાઓ અને ગામડાંબા. એવાં છે કે જ્યાં જૈન યુવકા છે છતાં તેમના સંઘ નથી. આપણે ધારીએ અને અપેક્ષા રાખીએ તેટલું તેમનું સામાજિક, રાષ્ટ્રીય અને ધાર્મિક વાચન નથી. એક રીતે તેઓ તદન અધારામાં છે. ઉત્સાહ અને લાગણી છતાં શું વિચારવું, શું બાેલવું, કચાં મળવું, કેમ મળવું, એની તેમને જાણુ જ નથી. જે શહેરા અને કસભાઓમાં પુસ્તકા વગેરેની સગવડ છે, ત્યાંના પણ અનેક ઉત્સાહી જૈન યુવકાને મેં એવા જોયા છે કે જેઓતું વાચન નામ-માત્રનું પણ નથી હેાતું, તેા તેમના વિચારસામર્થ્ય માટે વધારે આશા કર્યાથી રહે ? એવી સ્થિતિમાં આપણી પરિષદે એક-બે-ત્રણ સંભ્યોની સમિતિ નીમી તે દારા એવી એક આવસ્યક વાવ્ય પુસ્તકોની યાદી તૈયાર કરી જાહેર કરવી. ઘટે કે જે દ્વારા સરલતાથી દરેક જૈનયુવક ધાર્મિક, સામાજિક અને રાષ્ટીય તેમ જ બીજા આવશ્યક પ્રક્ષો સંબંધે સ્પષ્ટ માહિતી મેળવી શકે અને તે. દિશામાં આપમેળે વિચાર કરતાે થઈ જાય. આવી યાદી અનેક યુવકસંધાના સંગઠનની પ્રથમ ભૂમિકા બનશે. કેન્દ્રસ્થાન સાથે અનેક જીદાંજીદાં સ્થાનાના યુવકોને৷ પત્રવ્યવહાર બધાતાં અનેક નવા યુવકસંધે৷ પણ ઊભા થશે. માત્ર પાંચ કે દ્રશ શહેરના અને તેમાં પણ અમુક જ ગણ્યાગાંઠથા વિચારશીલ યુવકાે હાેવાથી કાંઈ સાર્વત્રિક યુવકસંઘની વિચારપ્રવૃતિ પણુ ન ચાલી શકે. મુખપત્ર દ્વારા પ્રગટ થતા વિચારા ઝીલવા જેટલી સામાન્ય ભ્રમિકા સર્વંત્ર એ रीते क निर्भित अधि शेरे.

આગળ જે કહ્યું તે કુક્ત યુવકાના સ્વશિક્ષણની દબ્ટિએ. પણ અમુક ઉળવણીપ્રધાન શહેરાના સંધોએ બીજી એક શિક્ષણ સંબંધી પ્રવૃત્તિ હાથ ધરવી ઘટે છે; અને તે એ કે તે તે શહેરના સંધોએ પાતપાતાના કાર્યાંક્ષયમાં એવી ગાઠવણુ કરવી કે જેને લીધે સ્થાનિક કે આસપાસનાં ગામડાંના વિદ્યાર્થી, જે ભણુવાની સગવડ માગતાે હોય તે, ત્યાં સ્માવી પાતાની પરિસ્થિતિ કહી શકે. તે તે યુવકસંધે આવા ઉમેકવારને પાતાની મર્યાદા પ્રમાણે કાંઈ ને કાંઈ ગાઠવણુ કરી આપવા કે માર્ગ સચવવા જેટલી વ્યવસ્થા રાખવી, જેથી ધણુીવાર માર્ગ અને આલંખન વિના ભટકતા કે ચિંતા કરતા આપણા ભાઈઓને ઓછામાં આછી આવ્યાસન પૂરતી તાે રાહત મળે જ.

આ સિવાય એક કર્ત બ્ય ઉદ્યોગને લગતું છે. ભણી રહેલા કે વચમાં જ ભણતર છેાડી દીધેલા અનેક ભાઈએા નાકરી કે ધંધાની શાધમાં જ્યાં ત્યાં જાય છે. તેમાંના માટાભાગને શરૂઆતમાં દિશાસચન પૂરતા પણુ ટેકા નથી મળતાે. થાડા દિવસ રહેવા, ખાવા આદિની સસ્તી સગવડ આપી ન શકાય તાપણ જો તેવા ભાઈઓ વારતે કાંઈ તેમની પરિસ્થિતિ જાણી યાગ્ય સચન કરવા પૂરતી વ્યવસ્થા તે તે સ્થાનના સંધા કરે તો એ દારા પણ યુવકમંડળાનું સંગઠન સાધી શકાય.

હવે હું લાંબી કર્તવ્યાવલીમાં ન ઊતરતાં છેલ્લા એક જ કર્તવ્યનું સૂચન કરું હું. તે છે વિશિષ્ટ તીર્થોંતે લગતું. આણુ, પાલીતાણા આદિ કેટલાંય એવાં આપણાં ભવ્ય તીર્થો છે કે જ્યાં યાત્રા અને આરામ અર્થે હજારો લોકો આપેાઆપ જાય-આવે છે. દરેક તીર્થો આપહાં પ્રથમ ધ્યાન રવચ્છતા તરક ખેંચે છે. તીર્થા જેવાં ભવ્ય અને સુંદર, તેટલી જ તેમાં અસ્વચ્છતા અને મનુષ્યકૃત અસુંદરતા. એટલે તીર્થંસ્થાનના યુવકસંધે અગર તેની પાસેના યુવકસંધા આદર્શ સ્વચ્છતાનું કામ માથે લે તે৷ તે દારા તેઓ આત્મવિશ્વાસ સાથે જનાનુરાગ ઉત્પન્ન કરી શકે. આધુ એ એક એવું સ્થાન છે કે જે ગૂજરાત અને રજપૂતાનાનું મધ્યવર્તી હોવા **ઉપરાંત હવા** ખાવાનું ખાસ સ્થાન છે. પ્રસિદ્ધ જૈન ખંદિરા જોવા આવ∘ નાર આબુની ટેકરીઓમાં રહેવા લલચાય છે, અને હવાપાણી વાસ્તે આવેલાે એ મંદિરાતે લેટવા સિવાય કદી રહેતાે જ નથી. જેવાં એ મંદિરા છે તેને જ યાેગ્ય એ સુંદર પર્વંત છે. છતાં તેની આજીવ્યાજી નથી સ્વ-ચ્છતા કે નથી ઉપવન કે નથી જળાશય. સ્વભાવે નિર્વિષ્ણ જૈન જનતાને એ ખામી ભલે ન લાગતી હાેય, છતાં તેઓ જ જ્યારે કેમ્પ અને ખીજા જળાશયાે તરફ જાય છે સારે તુલનામાં તેમને પણ પાતાનાં મંદિરાની આસપાસની એ ખામી દેખાઇ આવે છે. શિરોહી, પાલભુપુર કે અમદાવાદના

સુલકા આ દિશામાં કાંઇક જરૂર કરી શકે. યાંગ્ય વાચનાલયા અને પુસ્તકાલયોની સગવડ તા દરેક પ્રસિદ્ધ તીર્થમાં પ્રથમ હાેવી જ જોઈએ. પણુ આશુ જેવા સ્થાનમાં એ સગવડ વધારે ઉપયાગી સિદ્ધ થઈ શકે. પાલીતાણુ જેવા તીર્થમાં કેળવણીની સંસ્થાઓ છે. અને તે, નાનીમાેટી પણુ, એકથી વધારે છે. તેની પાછળ ખર્ચ પણુ ઓછા થતા નથી. અલખત્ત, તેમાં કામ થાય જ છે, પણુ એ સંસ્થાઓ એવી નથી કે જેના તરફ બીછ પ્રસિદ્ધ સંસ્થાઓની પેડે વિદ્વાનાનું ધ્યાન ખેંચાય. તે વારતે ભાવનગર જેવા નછકના શહેરના વિશિષ્ટ શિક્ષિત યુવદ્વોએ અમુક સહકાર તે સંસ્થાઓને આપવા ઘટે. કેટલીક ધાર્મિક પાઠશાળાઓ તા માત્ર નામની અને નિષ્પ્રાણ જેવી છે. એમાં પણુ યુવદા વારતે કર્તવ્યને અવકાશ છે.

જે માણ્સ જરા પણ ઊંચનીચના બેદ સિવાય કહેવાતા અરપૃક્ષ્યો અને દલિતા સાથે મનુષ્યતાપૂર્ણ વ્યવહાર કરતા હાેય, જે કરજિયાત <mark>વૈધવ્યતી પ્રતિષ્ઠાના સ્થાનમાં મર</mark>જિયાત વૈધવ્યની પ્રતિષ્ઠાને સક્રિય સમર્થક હેાય અને વળી જે સાધુસંસ્થા આદિ અનેક ધાર્મિક સંસ્થા-એામાં જવાબદારીવાળી સમયેાચિત સુધારણાતે। હિમાયતી હોય, તે માણસ આટલી ટુંકી અને હળવી કર્તાવ્યસૂચના કેમ કરતા હશે એ જાણી, જડ રૂઢિની જમીન ઉપર લાંબા કાળ લગી એકધારા ઊભા રહેવાથી કંટાળી વિચારક્રાન્તિના આકાશમાં ઊડવા ઇચ્છનાર યુવકવર્ગને નવાઈ થાય, એ સ્વાભાવિક છે. પણ આ વિષે મારા ખુલાસે એ છે કે આ માર્ગ જાણી જોઈને <mark>ઞે</mark> સ્વીકાર્યો છે. માર્ **એમ ચોક્કસ માનવું છે** કે એક હળવામાં હળવી પ**હ્** ઉપયોગી કર્મકસોટી યુવકા સમક્ષ મૂકવી અને તપાસી જોવું કે તેઓ એ કસોડીમાં કેટલે અંશે પસાર થાય છે. આ કસોડી તદ્દન હળવી છે કે સહેજ પહ્યુ અધરી, એ સાબિત કરવાનું કામ યુવકાેનું છે. માેટે ભાગે જૈન જનતાને વારસામાં એકાંગી અમુક જ દબ્દિ પ્રાપ્ત થાય છે, જે સમુચિત વિચારણા અને આવશ્યક પ્રવૃત્તિ વચ્ચેના મેળ સાધવામાં ઘણી-વાર વિધ્નરપ નિવડે છે. તેથી તેની જગાએ કઈ દ્રષ્ટિએ આપણ યુવકોએ કામ લેવું એની જ મેં મુખ્યપણે ચર્ચા કરી છે. હું આશા રાખું હું કે આપણી સામે પડેલા સળગતા બધા પ્રશ્નો વિષે વિચાર કરવામાં જો આપણે એ અનેકાંગી દ્રષ્ટિતો ઉપયોગ કરીશ તે વગર વિધ્તે સીધે રસ્તે ચાલ્યા જઇશે.

-ઝેન યુવક સંમેલન, અમદાવાદ સ્વાગતપ્રમુખ તરીકેના ભાષણમાંથી.

### [ १४ ]

પ્ર. ૧઼ઃ—૨૫ વર્ષ પહેલાંન≀ અને આજના સંયુક્ત કુટુંબમાં આપને ફેર દેખાય છે ? આ ફેરકાર ઇષ્ટ છે ? કુટુંબસંસ્થાનું ભાવિ આપ કેવું કલ્પા છે ? ઉ.—૨૫ વર્ષ પહેલાં પણ, ગામડાં અને શહેરના કુટુઅજીવનમાં થાડા ફેર હતા. ગામડામાં વાતાવરણ વધારે સંકુચિત હતું. સંયુક્ત કુટુંપ્ય હતું, પણ તે એકબીજા પ્રત્યેના આદર, સન્માન, પ્રેમના દારે રચાયેલું નહિ. શરમાશરમાથી, પર પરાગત રૂઢિઓના પ્રભાવથી, આર્થિક અગવડને કારણે લાચાર સ્થિતિમાં તે ટકતું. વિભક્ત ચવામાં લાેકનિંદાના ભય હતા. માનસિક વિકાસ જોઈ એ તેવા નહિ અને સંસ્કારોની અસરને કારણે છૂટાં થઈ જવાનું મુશ્કેલ લાગતું હતું. પહેલ કાેણ કરે એ પણ પ્રક્ષ હતાે. શહેરમાં આથી એાછા પ્રમાણમાં પણ આ જ સ્થિતિ હતી; કારણ 'કે, ત્યાં જે લાેકા વ્યાવતાં તે ગામડાંમાંથી જ આવતાં હતાં. કેળવણી, આર્થિક ઉન્નતિ વગેરે કારણે≀ને લીધે શહેરનું આકર્ષણુ વધારે હતું. ગામડાંમાં તેા લાેકા ન છૂટકે જ રહેતાં. ત્યાં પહ્યુ સંયુક્ત કુટું બની પ્રથા જે હતી તે મુખ્યત્વે આર્થિક અગવડને આભારી હતી. નિર્ભયતાનું પ્રમાણ્ શહેરમાં વધારે હતું. વિસ્તારને કારણે નિંદિત થવાની કે આંગળી સીંધામહ્યું થવાની શકચતા એાછી. જે કાંઈ ચાલતું તે નખળાઈને કારણે થતું, લાચારીને કારણે થતું. આજે સંયુક્ત કુટુંબની પ્રથા તૂરી રહી છે. માેટી ઉમરે લસ થાય છે. યુવક–યુવતીઓ શિક્ષિત હોય છે, સક્ત વાતાવરહ્યમાં ઊઝ્યાં હાય છે. શાળા, કૉલેજ, સાહિત્ય દ્વારા તેમના . મુક્તિના અનુભવને પુષ્ટિ મળી હેાય છે. એ સ્થિતિમાં તે કાેઇના દાબ નીચે રહેવાતું ન ઇચ્છે એ સ્વાભાવિક છે. સંયુક્ત કુટુંબમાં સહુ અરસપરસ સન્માન જાળવે એવું ન અને, એથી સહજ રીતે છૂટાં પડવાની ઇચ્છા થાય છે. આર્થિક સગવડ હોય તાે ભાગ્યે જ કાેઈ સંયુક્ત કુટું ખમાં રહેવાનું પસંદ કરે છે. ભણતર, આજીવિકા, વૃત્તિની સ્વાધીનતા સાથે સંયુક્ત કુટું ખને৷ મેળ બેસતા નથી. વડીલાે અણગમતાં છે એટલા માટે નહિ, પણ માનસભેદ હાેવાથી એકખીન્નને દુભવવાનો ભય નિવારવા માટે પણ જીદાં રહેવાનું ઇચ્છનીય છે. સંયુક્ત કુટું-

બમાં માેટે ભાગે ક્લેશક કાસ થાય છે, દ્વિધા સ્થિતિ થાય છે, એના સંધર્ષમાં વ્યક્તિનું માન અને તેના ગુણેા નાશ પામતાં દેખાય છે. એ પરિસ્થિતિમાં વિભક્ત કુટુંબ ઇબ્ટ છે; એટલા માટે કે જાૂની ને નવી પેઢી વચ્ચે સંધાન રહી શકતું નથી.

સારી રીત એ છે કે કમાતા થયા પછી પરણ્વું; જીદા થવાની તૈયારી કરીને પરણ્વું. અપવાદરૂપે ક્રોઈ કુટું બમાં સુંદર મેળ હ્રાેય છે, પણુ એમ ન હ્રોય તેા જીદાં થવું છતાં પ્રેમ તે સદ્ભાવ ન છેાડવા એ દબ્ટિ છે. કુટું બસંસ્થા એટલે કે સ્ત્રી-પુરુષના મિલનથી રચાતી સંસ્થા કદી નિર્મૂળ થાય કે ભાંગી પડે એવું મને લાગતું નથી. કુટું બસંસ્થાના આધાર ન રૂપ પર છે, ન સંપત્તિ પર, ન કુળની ખાનદાની પર. એના આધાર છે આદર, સહિષ્ણુતા અને વધાદારી પર. વધાદારી એ મુખ્ય ગુણ છે. તે એની પરીક્ષા સંકટના સમયમાં થાય છે. વધાદારીના સંપૂર્ણ નાશ કદી થતા નથી. સ્ત્રી-પુરુષના સખ્ય વિનાનું જીવન શકથ જ નથી—ન ગૃહસ્થાશ્વમમાં, ન ત્યાગમાં. બ્યક્તિગત ને સામ્રહિક જીવનમાં, સેવામય જીવનમાં તે ગૃહસ્થાશ્વમમાં બન્તેના સાથ આવશ્યક છે.

અલબત્ત, પ્રશ્નો નવનવા ઊભા થતા રહેવાના, સંસ્થા રૂપાંતર પામતી રહેવાની, પણુ એનેા અંત કદી આવી શકે નહિ. પુરુષ-સ્ત્રીને ચુરત રીતે અલગ પાડવાથી બન્તેમાં વિકૃતિઓ આવશે. બન્તેના સખ્યમાં જ તેમનું તથા સમાજતું હિત છે અને એ રીતે બધા વ્યવહાર ગૃહસ્થાશ્રમને કેન્દ્રિત કરીને જ ચાલવા જોઈ એ.

પ્ર. ૨----લગ્ન પછી પત્નીએ પતિના વ્યક્તિત્વમાં પાતાના વ્યક્તિત્વનું વિલેાપન કરવું જોઈ એ એવી એક માન્યતા છે. એથી કુટુંબજીવનમાં ઘર્ષણુનું પ્રમાણ ઘટતું હશે, પરંતુ પત્નીના આત્મવિકાસ માટે તેમ જ સમાજકલ્યાણ માટે એ ઇબ્ટ છે ?

ઉ.—વિલાેપનના અર્થ વિવેક અને સામર્થ્યનું વિલાેપન એમ હું નથી કરતા. બન્નેએ વૈતસી વૃત્તિ રાખવી જોઈએ. નદીના પ્રવાહ આવતાં જેમ વેતસ–તેતર વળી જાય છે ને પ્રવાહ જતાં પાછું ટઠાર થઈ જાય છે એમ એકની ઉગ્રતા વખતે બીજાએ કરવું જોઈએ. પ્રવાહના પ્રતીકાર કરતાં વૃક્ષાને ઘણીવાર તૂટી જવું પડે છે, પણુ તેતર ટકી રહે છે તે પ્રસંગાપાત્ત અહમૂનું વિલાપન કરવાથી; એટલે વિલાપન કરવાનું હાેય તા તે અહમૂનું કરવું જોઈએ. બાકી પત્નીના વ્યક્તિત્વના સંપૂર્ણ નાશ થાય એવું તો પતિ પણુ ન ઇચ્છે; કારણ કે, પત્નીનું સામર્થ્ય તેની પોતાની

ષાંચ પ્રશ્નો

શક્તિને, તેજને વધારનાર હેાય છે. પરસ્પરના સહયોગથી શક્તિ વધે છે. સંઘર્ષ થાય ત્યારે એવી ખેંચ ન પકડવી કે તાર તૂટી જાય, પરંતુ એ વાત સાચી કે પત્નીએ પાતાનું સ્વમાન જાળવવું જોઈએ-તેના વધ ન થવા દેવા જોઈએ. પાતાની વિશિષ્ટતાએાના ન વિલેાપનમાં પત્નીનું કલ્યાણુ છે, ન પતિનું, ન સમાજનું.

પુરુષતે સ્ત્રી પ્રત્યે જો પ્રેમ ન હાેય, એનાે વ્યવહાર દુરાચારી અને સ્ત્રી પ્રત્યે આદરવિહાેણાે હાેય સારે પણુ પત્ની એની પાછળ પાછળ જ જાય અને એને સુધારી તાે ન શકે પણુ સાથે પાતાનું જીવન પણુ નકામું બનાવી દે, એમાં હું કાેઇનું શ્રેય જોતાે નથી. ઘણી વાર એમાં નિર્ભળતાનું તત્ત્વ મુખ્ય હાેય છે. એવા પ્રસંગામાં તાે સ્ત્રીએ પાતાની તાકાત વધારવી જોઈએ; કેટલીક વાર તાે આર્થિક પરાધીનતાને કારણે સ્ત્રી પુરુષને છાેડી શકતી નથી, પણુ એ તાે અનાથાબ્રમમાં રહેવા જેવું થયું.

બીજી રીતે જોઈએ તેા સામાન્ય મધ્યમ વર્ગમાં પુરુષ કમાય છે તે સ્ત્રી ગૃહકાર્ય કરે છે, બાળકાને ઉછેરે છે તે પતિને આનંદ આપે છે. આ બધાનું આર્થિક વળતર આપવાનું હ્રોય તા પુરુષની કમાણી કદાચ ઓછી પડે; એટલે સ્ત્રી પણુ કામ કરે છે, મહત્ત્વનું કામ કરે છે એ વસ્તુના સ્વીકાર થવા જોઈ એ. બહેતોએ પણુ વધુ સમજ અને સ્વાવલંબનશક્તિ કેળવવાં જોઈ એ, જેથી તે પાતાનું મહત્ત્વ સ્થાપિત કરી શકે. અને કાેઈ પ્રસંગે, બધા જ પ્રયાસા પછી પણુ વિસંવાદિતા જ રહે તા, આત્મગોરવયુક્ત જીવન ગાળી શકે. બન્ને જ્યાં પરસ્પર આદર જાળવતાં હાેય ત્યાં વિલાપનના પ્રસંગા ઓછા ઊભા થાય છે. બાકી સમગ્રપણે પાતાના વ્યક્તિત્વના ત્યાગ એ શક્ય નથી, બ્રેયરકર પણ નથી. એટલું જ નહિ, બહેતાની તાકાત ને શક્તિ વધે તે પુરુષોના પણ લાભમાં જ છે.

પ્ર, 3---સ્ત્રીઓ લશ્કરી તાલીમ લે એ વિચાર આપને ગમે છે ?

ઊ.—હા, એમાં મને કશું ખરાય નથી લાગતું. એક વાત યાદ આવે છે. એક વેળા એક આચાર્ય એમના ગુરુકુળની વિદ્યાર્થી તીઓને લઈ તે શાંતિનિકેતન ગયા હતા. કન્યાઓએ ત્યાં જાતજાતના જે પ્રયોગ અતાવ્યા તેથી સૌને માન થયું. ગુરુદેવ સ્વીન્દ્રનાથે કહ્યું: ' પંડિતજી, વાત તેા સારી છે. કન્યાઓના આ કાર્યમાં મદીનગી છે, પણુ એમનું સ્ત્રીત્વ ખોવાઈ ગયું લાગે છે. '

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે લસ્કરી તાલીમનાે ઉદ્દેશ નિર્ભયતા કેળવ-

વાને છે, સ્ત્રીઓને રક્ષણાર્થ પુરુષની જરૂર રહે છે તે સ્થિતિ દૂર કરવાને છે, પણ એ સાથે એ આવડતના ઉપયોગમાં વિવેકની જરૂર છે. સ્ત્રીનું સ્ત્રીત્વ ન હણાય એ જ રીતે એનેા ઉપયોગ થવા જોઈએ. શારીરિક દબ્ટિએ, સંતાનેાત્પત્તિની દબ્ટિએ, તેમ જ વ્યવહારમાં સ્ત્રીઓની જે કામળતા છે એ જોતાં લશ્કરી તાલીમના એની મર્યાદામાં સ્વીકાર થાય એમાં હું કશું ખાેટું જોતા નધી. લશ્કરી તાલીમથી એક પ્રકારની હિસકવૃત્તિ, કડારતા, ક્રૂરતા, વાતવાતમાં ઉગ્રતા કે શસ્ત્ર ચલાવવા જેવી પરિસ્થિતિ ન ઊભી થવી જોઈએ; એટલે કે લશ્કરી તાલીમની સાથે સાથે માનસિક વિકાસ થવા જોઈએ. એ વિકાસ, સુસંસ્કાર અને વિવેક નહિ હોય તેા આ તાલીમથી નુકસાન થશે.

પ્ર. ૪—લગ્નેચ્છા ન હેાય, પણ વડીલાેના આમહતે કારણે સામાજિક સુરક્ષિતતા કલ્પીને કે એવાં કાઈ બીજાં કારણેાસર લગ્ન કરવાનું વ્યાજબી ગણાય <sup>ફ</sup>

**ઉ.**—ના, લગ્ન એ માત્ર વ્યવહાર તથી, અંદરની વસ્તુ છે. એ માટે એક યા બીજા કારણે ઇચ્છા ન હોય તેા લગ્નજીવન કદી સફળ ન થાય. પણુ એમાં પોતાની વૃત્તિની તપાસ કરવાનું અત્યંત જરૂરી છે. ઘણીવાર એમ ખને છે કે લોકા માને છે કે વડીલાના દબાણુને વશ થઈને, કેવળ તેમને સંતાષ આપવા માટે જ પાતે લગ્ન કરે છે, પણુ એ બ્રામક વસ્તુ હાય છે. તેમના પાતાના જ અંતરમાં કથાંક ને કથાંક, કાઈનિ કાઈ રૂપમાં એ વૃત્તિ પડી હાય છે, તા જ માણુસ લગ્ન કરવા કબૂલ થાય છે. ઇચ્છા ન હાય તેની પાસે વડીલાના આગ્રહ, દબાણુ, વિનવણી કે સમાજની નિંદા-ટીકાને સહેવા માટે મનાબળ હાેવું જોઈએ. કેવળ બહારના કારણુથી લગ્ન કરવાનું હું વ્યાજબી ગણુતા નથી.

પ્ર. પ—ત્રાતિ, વર્શુ, સમાજ વગેરેનાં સંગઠના ઇષ્ટ નથી એમ કેટલાક સુધારકાના મત છે અને તેથી પર થવું જોઈએ એમ કહે છે. એ દષ્ટિએ રાષ્ટ્રીય સંગઠન ઉચિત ગણાય? વિશ્વબધુતા અથવા માનવતાના આદર્શ સાથે આવાં નાનાં સંગઠનોનો મેળ બેસાડી શકાય ખરાે?

G.—બેસાડી શકાય. એક સંગઠનને જ્યાં સુધી બીજા સાથે વિરોધ ન હોય ત્યાં સુધી વાંધા નથી. વાડા બાંધવા એ કાર્ય કરવા માટેની એક સગવડ છે. વાડા નાના હાેય પણ ચિત્ત નાનું ન હાેય તા શી હરકત છે ? રાષ્ટ્રીય સંગઠન કરતાં જો બીજા રાષ્ટ્રા પ્રત્યે આક્રમણ, અથડામણુ કે તુમ્છતાના ભાષ હ્રોય તાે વિશ્વબધુત્વના આદર્શને તેથી હાનિ પહેાંચે ખરી. એમ ન હાેય તાે, આપણે આપણી સાથે બીજાનાે પણ ઉત્કર્ષ ઇચ્છતાં હાેઈએ ત્યાં સુધી, સંગઠન સગવડકારક છે. ચીનમાં તાે એક જ કુટું બમાં વિવિધ ધર્મો પળાય છે, પણ એને કારણે સંઘર્ષ થતાે નથી. સંગઠન કયા મુદ્દા પર થયું છે, અને તે આપણા વિકાસમાં બાધક છે કે સાધક તે જોવું જોઈએ. પરસ્પર સહાય, સહકારનાે ભાવ હાેય ને ચિત્ત મુક્ત હાેય ત્યાં સુધી સંગઠન માનવતાની વિરુદ્ધની વસ્તુ નથી.

—ગૃહમાધુરી ૧ર, ૧૯૫૪.

# સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ

### [.૧૫ ]

દબ્ટિ એટલે દર્શન. દર્શનને સામાન્ય અર્થ 'દેખવું' એવા છે. આંખથી જે જે બાેધ થાય તેને 'દેખવું' કે 'દર્શન' એમ કહેવાય છે. પરંતુ આ સ્થળે દબ્ટિ કે દર્શનને અર્થ ' નેત્રજન્યબાધ ' એટલા જ માત્ર નથી; અહીં તેના અર્થ ઘણા વિશાળ છે. કાેઈ પણ ઇન્દ્રિયથી થતું ત્રાન કે મનથી થતું જ્ઞાન એ બધું અહીં દબ્ટિ કે દર્શનરૂપે અભિપ્રેત છે. એટલું જ નહિ, પણ મનની મદદ વિના જો આત્માને ત્રાન શક્ય હાેય તાે તેવું ત્રાન પણ અહીં દબ્ટિ કે દર્શન રૂપે અભિપ્રેત છે. સારાંશ એ છે સમ્યબ્દબ્ટિ એટલે કાેઈ પણ જાતનાે સમ્યક્ બાધ અને બિય્યાદબ્ટિ એટલે દરેક જાતના મિથ્યાંબાધ.

સમ્યગ્દર્ષ્ટિ અને મિથ્યાદર્ષ્ટિ જેવા શબ્દો બધી ધર્મપરંપરામાં પ્રચલિત છે. તેથી આપણુ સૌ તેનાથી પરિચિત તાે છીએ જ; તેમ છતાં તેના અર્થની સમજણુમાં અનેક જાતના ભ્રમો પ્રવર્તે છે. જ્યારે આપણુ જાગીને ભજન ગાઈએ છીએ કે :

> ' ®ઠ, જાગ મુસાફિર, બાેર ભઈ, અબ રૈન કહાં જો સાવત હૈ ? "

ત્યારે આંપણે એ ભ્રમેા નિવારવાનીજ વાત કહીએ છીએ, નિકાત્યાગની નહિ. ગીતામાં કહ્યું કેઃ –

या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी ।

ત્યારે પણુ એ જ કહેવામાં આવ્યું છે કે સંયમી અગર સાચી સમજ ધરાવનારા ઝ જાગે છે અને એ જ ભ્રમનિશાધી મુક્ત છે.

દેહ ધારણ કરવા, શ્વાસાચ્છ્વાસ લેવા, ત્રાનેન્દ્રિયાથી જાણવું, કમેન્દ્રિયાથી કામ કરવું, એટલું જ માત્ર જીવન નથી, પણ મનની અને ચેતનની જીદી જીદી ભૂમિકાઓમાં જે સક્ષ્મ અને સક્ષ્મતર અનેક પ્રકારનાં સંવેદના અનુભવવાં તે પણ જીવન છે. આવા વ્યાપક જીવનનાં પાસાં પણ અનેક છે. એ બધાં પાસાંતે દારવણી આપનાર અને જીવનને ચલાવનાર 'દષ્ટિ' છે. જો દષ્ટિ સાચી તા તેનાથી દારવાતું જીવન ખાટ વિનાનું; અને જો દ્રષ્ટિ ખાટી કે ભૂલભરેલી

#### ·સ**મ્યગ્દ**ષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ

તે৷ તેનાથી દેારવાતું જીવન ખાડખાંપણવાળું જ હોવાનું. તેથી એ વિચારવું પ્રાપ્ત થાય છે કે સાચી દબ્ટિ એટલે શું અને ખાટી દબ્ટિ એટલે શું ? આ વિચારીએ તે પહેલાં જાણી લેવું જરૂરી છે કે આપણે નાની ઉંમરથી કેવી રીતે શબ્દોના અર્થો પકડીએ છીએ અને વ્યવહારમાં પડવા પછી અનુભવની વૃદ્ધિ સાથે એ અર્થોમાં કેવી રીતે સુધારા કે પુરવણી કરતા જઈએ છીએ.

બાળક છેક તાનું હ્રોય ત્યારે એ ચિત્ર દ્વારા ચકલો, ધોડો, હાથી અને મોટર જેવા શબ્દોનો અર્થ ગ્રહણ કરે છે. અમુક અમુક પ્રકારના આકાર અને રંગ ધરાવનાર વસ્ત તે બાળકને મન તે વખતે ચકલો, ધોડો કે હાથી છે. પણ એ આળક જેમ જેમ માટું થાય અને જીવનવ્યવહારમાં પડે તેમ તેમ પ્રથમ ગ્રહણ કરેલ અર્થમાં તેને કેરકાર અને સુધારોવધારો કરવે। પડે છે. ઝાડ ઉપર એડેલ અને આકાશમાં ઊડતાં ચકલાં એ માત્ર ચિત્રગત ચકલાં ્નથી. આકૃતિ અને રંગની સમાનતા દ્વાય તાય ઊડતાં અને ચિત્રગત ્ચકલાં વચ્ચે મહદ્દ અંતર છે. આ અંતર જણાતાં જ ઉંમરલાયક બાળક પ્રથમને અર્થ છોડી નવા અર્થ પકડે છે અને પછી કહે છે કે અમુક આકૃતિ અને અમુક રંગવાળું ચકલું પણ આપમેળે ખેસે–ઊઠે છે, ચણે છે, ઊડે છે ુઅને ચી' ચી' અવાજ પણ કરે છે. ચિત્રગત ધોડા અને ચાલતા–દોડતા તેમ જ ધાસ ખાતા ધોડા વચ્ચે કેટલું કસામ્ય હેાવા છતાં પણ મહદ્દ અંતર હેાય છે. જ મરલાયક થયેલ વ્યક્તિ ધેહા ઉપર એસે, તેને દોહાવે અને તેની સછવ અનેક ચર્યા જાએ ત્યારે તે ચિત્ર ઉપર ગ્રહણ કરેલ ધોડાના અર્થને વિસ્તારી તેને નવે અર્થ ગ્રહણ કરે છે. હાથી શબ્દનાં અર્થની બાબતમાં પણ એમ જ છે. સડક લપર માટરા દોડતી હોય ને રસ્તો એાળાંગવા હાેય ત્યારે ચિત્ર દારા ગ્રહલ કરેલ માટર શબ્દના અર્થ જ ધ્યાનમાં રહે તો એ માણસ અવશ્ય ચગદાઈ જાય. અને ચિત્ર દારા ગ્રહણ કરેલ હાથીનાે અર્થ મનમાં રહે તેર તે માણસ કદી હાથી ઉપર બેસવાનું સુખ માણી ન શકે કે તેના પગ તળે ચગદાવાના ભાય જ ન રહે. જેમ જેમ વ્યવહારનું ક્ષેત્ર વિસ્તરતું જાય અને નવા અનુભવા ચતા જાય તેમ તેમ આપણે નાની ઉંમરથી એકત્ર કરેલ ભાષાભાડોળના ુઅર્થોમાં હંમેશાં વિકાસ અને સુધારે। કરતા જ રહીએ છીએ, એટલે કે આપણી દ્રષ્ટિતે ઉતરાત્તર સમ્યક-યથાર્થ કરતાં રહીએ છીએ. તા જ આપણું છવન રખલના વિના ચાલે છે. જો આપણે પ્રથમ પ્રહણ કરેલ શબ્દનાે અર્થ ઉત્તરાત્તર થતા તવા અનુભવને આધારે ન વધારીએ તેા આપહાં જીવનત ત્ર કદી સુસંવાદી અની શકે નહિ અને ડગલે ને પગલે મૂંઝવણ ઊભી થાય.

ંકટલાક શબ્દો ઇન્દ્રિયગમ્ય વસ્તુને લાગુ પડે છે, તાે કેટલાક મનોગમ્ય વસ્તુને જ લાગુ પડે છે. જ્યાં શબ્દના અર્થ ઇન્દ્રિયગમ્ય હ્યાય ત્યાં તેના અર્થની પકડમાં સુધારાવધારા કરવાનું કામ સહેલું છે, પણ જ્યાં શબ્દને અર્થ અતીન્દ્રિય કે મનેાગમ્ય માત્ર હેાય ત્યાં અર્થના સુધારાવધારાનું કામ કરવું બહુ અધર છે. ચકલા, ઘાડા, હાથી વગેરે ઇન્દ્રિયગમ્ય છે, એટલે ચિત્રગત અર્થ <mark>કરતાં એના</mark> સાચા અર્થ તરક જતાં વાર નથી લાગતી. લળી કાેઇ બાહ્ય પ્રેન્દ્રિયમાં ખાડખાંપણ હોય, વસ્તુ ખાટી રીતે સમજાય, તાેપણ બીજા માર-કૃત એ ભ્રાંતિનાે સુધારા જલદી થાય છે. કમળાના રાગવાળા માણસ સફેદ. વસ્તુને પીળી સમજે તે જ્યાં જાય ત્યાં શંખ પીળા છે એમ કહે, તા તેની બાળકા સુધ્ધાં હાંસી કરે. એટલે એ બાણસ સહેલાઇથી પાતાના બ્રમ સમજી જાય છે તે શ'ખતે પીળા દેખવા છતાં એ તાે સફેદ જ છે એવી વિચારપૂર્વક દઢ માન્યતા ધરાવતા થઈ જાય છે. એ જ ન્યાય બીજી બાહેન્દ્રિયની બાબતમાં પણ લાગ પડે છે. પણ અતીન્દ્રિય વસ્તુની સમજણ બાબતમાં સુધારાનું કામ તેટલં સરલ નથી. સમ્યગ્દબ્ટિ અને મિથ્યાદબ્ટિ એ શબ્દો ચકલા અને ધોડા આદિ શબ્દોની પેઠે ઇન્દ્રિયગમ્ય વસ્તને લાગ નથી પડતા, પણ મનેાગમ્ય કે અતીન્દ્રિય ભાવાને સ્પર્શ કરે છે. એટલે તે શબ્દોના ખરા અર્થ તરફ જવાતું ંક વારસાથી પ્રથમ ધારેલ અર્થમાં સુધારો, કેરકાર કે વૃદ્ધિ કરવાતું કામ બહ જ અલરું હાેઈ વિવેક અને પ્રયત્નસાધ્ય છે.

તેત્ર, કાન આદિ બાહ્ય ઇન્દ્રિયેા અને આંતર-ઇન્દ્રિય મન એ બેની રચનામાં તેમ જ કાર્યશક્તિમાં બહુ જ મેાટું આંતર છે. બાહ્ય ઇન્દ્રિયેા જે વસ્તુ તેની સામે વર્તમાન હ્યાય કે તેની સાથે સંબંધમાં આવે તેને જ જાણી શકે. જે વસ્તુ દૂર હાય, અતિદૂર હોય, અતીત હોય કે ભાવી હોય કે સક્ષ્મ હાય તેને બાહ્ય ઇન્દ્રિયેા જાણી ન શકે; પણુ મનની મર્યાદાની જીદી છે. એ તેા 'બ્રોન્નસ્ય બ્રોત્રમ્' 'ચક્ષુષશ્રક્ષક્ર: ' છે. અર્થાત્ મન એ બધી ઇન્દ્રિયોનો રાજ છે. દરેક ઇન્દ્રિય દ્વારા જે જ્ઞાન થાય તે બધું મનની મદદથી થાય છે, અને છેવટે મન જ જ્ઞાનેન્દ્રિય અને કર્મેન્દ્રિય દ્વારા થતા બધા જ અનુભવાનું સમાલોચન, પરીક્ષણ અને પૃથક્ષ્કરણ કરી તેમાંથી સત્ય તારવે છે. એટલું જ નહિ પણુ મન-ઇન્દ્રિયની મર્યાદામાં ન હોય તેવા ત્રૈકાલિક અને દૂરવર્તી તેમ જ સક્ષ્મ વિષયોને પણ અવગાહે છે. માત્ર જન્મથી મરણ સુધીના કાળપટને સ્પર્શતા અનુભવા વોતે જ નહિ, પણ તેથીયે વધારે અલીત અને અનાગત છવનના અનુભવા અને કલ્પનાઓને પણ મન ધણીવાર સ્પર્શ છે. મનનો વિષયપ્રદેશ વધારે સક્ષ્મ પણ છે. તેથી મનેાગમ્ય વિષયદેશને સ્પર્શતા શબ્દોના અર્થની સામી સમ-જાણનું કામ પણ વધારે જટિલ હાેઈ વધારે પુરુષાર્થની અપેક્ષા રાખે છે.

હવે આપણે સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ તેમ જ તેના સમાનાર્થક આસ્તિક, નાસ્તિક જેવા શબ્દોને લઇ તેના અર્થની સમજગ્ વિષે વિચાર કરીએ. ઉક્ત શબ્દો ક્ષાહ્મણ, બૌદ્ધ અને જૈન એ ત્રણ પરંપરાઓ અને દરેક પર પરાના અંતર્ગત નાનામાટા બધા ફિરકાઓમાં જાણીતા છે. જો કાેઈ વ્યક્તિ જૈન પરંપરામાં જન્મી અને ઊછરી હોય તે৷ તેને છેક નાતી ઉંમરથી એ શબ્દોના અર્થ વિષે એવી સમજણ આપવામાં આવી હાય છે કે ભગવાન મહાવીર જેવા પુરુષોને સુદેવ લેખે માનવા, જૈન ગુરુઓને સપુરુ લેખે ધારવા અને જૈન\_પરંપરાગત\_આચાર-વિચારોને\_સ્વીકારવા તે સમ્યબ્દબ્ટિ; આથી વિરુદ્ધ જે કાંઇ હેાય તેને સ્વીકારવું તે મિથ્યાદબ્ટિ. કહેવાની જરૂર નથી કે નાની ઉંમરમાં વ્યક્તિની સમજણશક્તિ ઊંડી ન હોવાથી તેને માટે સમ્યગ્દર્ષ્ટિ અને મિથ્યાદર્ષ્ટિ જેવા શબ્દોનો પારમાર્થિંક તેમ જ અલીન્દ્રિય અર્થ સમજવો સહેલા ન હાેઈ ઉપર જણાવેલ પ્રાથમિક સ્થલ અર્થ જ અંધબેસતો થઈ શકે. પરંતુ ઉંમર અને સમજગ્ગુશક્તિ વધવા સાથે પ્રથમ સમજાયેલ રચૂળ અર્થતું સંશાધન કે પરીક્ષણ ન ચાય અને એ જ અર્થને વળગી રહેવામાં આવે તેા શું પરિણામ આવે એ વિચારલ જરૂરી છે. એ વ્યનિષ્ટ પરિણામ ધ્યાનમાં આવે તાે તેના ખરા અર્થ સમજવાની દિશામાં જવાની પ્રેરણા ઉદ્દભવે. હાથી આદિ રાખ્દોના ચિત્ર ઉપરથી કલ્પેલ અર્થમાં પ્રત્યક્ષ દર્શનથી ઘટતાે ફેરકાર અને સંશોધન થઈ તેના યાેગ્ય અર્થ સમજવામાં આવે છે: તેવી રીતે સમ્યગ્દબ્ટિ અને મિથ્યાદબ્ટિ કે આસ્તિક અને નાસ્તિક શબ્દોના, કાચી સમજણ વખતે, ધારેલ અર્થમાં પ્રેસલ દર્શનથી સુધારો કે સંશોધન કરવાનાે અવકાશ નથી એ ખરું, છતાં ઉંમરલાયક થયા પછી અને બીજા વિષયોમાં પાકી સમજરા થયા પછી પણ જો શબ્દોના એના એ અર્થ ધારી રાખવામાં આવે તાે સામાજિક વર્તમાન જીવનમાં અને આપ્યાત્મિક જીવનમાં ધણી જ અસંગતિઓ, ઝુટિઓ અને વિસંવાદો આવવા પામે છે. દાખલા તરીકે, શરૂઆતના સ્થૂળ અર્થ પ્રમાણે જૈન વ્યક્તિ પાતામાં સમ્યગ્-દષ્ટિતું અસ્તિત્વ માનવા–મનાવવા તેમજ મિથ્યાદષ્ટિના અભાવ સામિત કરવા એટલું તેા અવસ્ય કરશે કે જૈન સિવાયની બીજી કાેઈ પહ્યુ પર પરામાં પૂજાતા ઇધિર કે દેવને તે કુદેવ લેખશે, તે પર પરાના શુરુ-ઐોને કુગુરુ લેખશે, અને તે પર પરાના આચાર-વિચારને અધર્મ-કુધર્મ

લેખશે: એટલું જ નહિ, પણ એ વ્યક્તિ જૈનપર પરાનાં શાસ્ત્રો સિવાયનાં બીજાં બધાં જ શાસ્ત્રોને મિથ્યાશ્રુત કે કુશ્રુત લેખી તેને ત્યાજ્ય અને ઉપેક્ષણીય ગણુશે. તે વ્યક્તિ એવા જૈનેતર શ્રતના પરિચયથી હંમેશાં. અલગ રહેવાનો કાળજીપૂર્વક પ્રયત્ન કરશે. આનું પરિણામ એ જ આવે, અને આવેલું આજે પણ જોવાય છે, કે આવા સંસ્કારવાળી વ્યક્તિ બીજી રીતે ગમે તેટલી સમજસ્યુમાં આગળ વધી હેાય, સામાજિક, આર્થિક, રાજકીય કે શૈક્ષણિક ક્ષેત્રમાં તે ગમે તેટલી પ્રતિષ્ઠિત હેાય, છતાં આપ્યત્મિક અને ધાર્મિક કહી શકાય એવાં શાસ્ત્રોની બાબતમાં તેની જિજ્ઞાસા અને સમજણની સીમા ખહુ તેા એણે માનેલ જૈન શાસ્ત્ર સુધી જ સીમિત રહેવાની જૈન બ્રુત સિવાયનું ખીજીું ધાર્મિક અને આપ્યાત્મિક શ્રુત ગમે તેટલું વિવિધ તેમ જ ગમે તેટલું ઉપયોગી હેાય તાેપણ તેવી વ્યક્તિ એમાંથી કાંઈ લાભ ઉઠાવી શકરો નહિ, પાતાની જિજ્ઞાસાને સંતાેષી શકશે નહિ અને પરિણામે અલ્પમાં બહુ માની લેવાની દ્રંધ સમજણ પાષાતી જ રહેશે. એવી વ્યક્તિ જિજ્ઞાસા અને બુદ્ધિના નાનામાં નાના ખૂણામાં માટામાં માટા સમજણુના મહેલની કલ્પનાથી રાચશે. સામ્પ્રદાયિક સમજપ્યું તે આનું જ નામ છે, અને તેનું પરિણામ જિત્તાસા, સમજપ્ય તેમ જ વિવેકની અતિ સંકુચિતતા અને ખીજાથી પે≀તાને સાવ જુદા અને ઊંચા માનવાની વૃત્તિમાં જ આવે છે. સામાજિક, રાજકીય અને આર્થિક જેવા વ્યવહારો સામાન્ય રીતે ઠીક ચાલતા હાેય તેા ઉપર ઉપરથી જોનારને એવી સામ્પ્રદાયિક સંકુચિતતા ખાધાકારક નહિ લાગે, પણ સહેજ ઊંગ ઊતરી વિચાર કરીશું તેા જણાશે કે સમ્યબ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ જેવા શબ્દના શરૂ-આતમાં પ્રહણ કરેલ સ્યૂળ અર્થની સમજણને પરિણામે આવેલી સંકુચિતતા તે માત્ર વ્યક્તિને જ નહિ પણ સમાજ સુદ્ધાંને ભારેમાં ભારે હાનિકારક નીવડે છે. આ હાનિ કેવળ ધાર્મિક અગર આધ્યાત્મિક પ્રદેશ પરતી જ નથી રહેતી, પણ તેની અસર સામાજિક અને રાજકીય જેવા બ્યાવહારિક ક્ષેત્રમાં પણ વધારેમાં વધારે આવે છે; કેમ કે ધાર્મિક અને આખ્યાત્મિક વિષયમાં શરૂ થયેલ સંકુચિતતા માત્ર ત્યાં જ નથી અટકતી, પણ તે વ્યક્તિ અને સમાજને બીજા સમાજોથી દૂર રહેવા પ્રેરે છે, એને એકરસ થતાં રોકે છે. તેથી જ આપણે જોઈએ છીએ કે જૈન અને જૈનેતર એવા બે ભ્રુદ્ધ સમાજ કલ્પાયા છે. અને તેથી જ જ્યાં સંસ્કાર અને વિચારની સમાન<mark>તા</mark> <mark>હ</mark>ોય ત્યાં પણ એક સમાજતી વ્યક્તિને ખીજા સમાજની વ્યક્તિ સાથે લગ્નસંબધ-થી કે સમાનભાવે ખાનપાનના વ્યવહારથી જોડાતાં ભારે મુસ્કેલી અનુભવવી પડે છે. મુસ્લિમ અને ક્રિશ્ચિયન જેવા સમાજની વાત ન કરીએ, તાેય આપણે

જોઈએ છીએ કે વૈષ્ણુવ, રાવ અને બૌદ્ધ જેવા સમાજ સાથે જૈન સમાજને બીછ બધી બાબતમાં સમાનતા હાેવા છતાં સામ્પ્રદાયિકતાને કારણે એકરસ થવામાં કેટલા પ્રત્યવાયા નડે છે !

શરૂઆતમાં સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિની પ્રાથમિક વ્યાખ્યાએ જૈન અને જૈનેતર વચ્ચે સંકુચિતતાની દીવાલ ઊભી કરી, પણુ ધીરે ધીરે એ વ્યાખ્યા વધારે ટૂંકી થતાં સંકુચિતતા પણુ વધારે વિકસી. જૈન પર પરાના ચારે ફિરકામાં એ વ્યાખ્યા નવે રૂપે થવા લાગી. સ્થાનકવાસી ફિરકામાં જન્મેલ વ્યક્તિને સમ્યગ્દષ્ટિના એવા અર્થ વારસાગત મળેલા હાેય છે કે સ્થાનકવાસી સિવાયના બીજા જૈન ફિરકાઓના પણુ ગુરુ અને આચારવિચારાને માનવા કે પાળવા તે સમ્યગ્દષ્ટિ નથી; એટલે કાઇ સ્થાનકવાસી મહાવીરને માનવા છતાં પણુ તેમની મૂર્તિ, તીર્થસ્થાના અને શ્વેતાંબર કે દિગંબર પર પરાવા મનાતા શ્રુતને પોતાનાં આદર અને જિજ્ઞાસાની બહાર જ રાખવાના. એ જ રીતે શ્વેતાંબર મૂર્તિ પૂજક દિગંબર પર પરાનાં મંદિર, મૂર્તિ, તીર્થ, શાસ્ત્ર, ત્યાગી ગુરુ વગેરેને અસ્પુશ્ય નહિ તા ઉપેક્ષાદષ્ટિથી જોવાના. દિગંબર ફિરકાની વ્યક્તિઓ પણ સ્થાનકવાસા કે શ્વેતાંબર ફિરકાના શાસ્ત્ર અગર આચારવિચારા વિષે એવી જ કટરતા સેવવામાં સમ્યગ્દર્શન સાચવ્યાનું અભિમાન રાખવાની. તેરાપંથી હરો તા તે પણ ઉપરના ત્રણે ફિરેકાના આચારવિચારને અનુસરવામાં કે તેને સમ્યક લેખવામાં પોતાને આખ્યાત્મિક વિનિપાત જેવાનો.

જે વાત જૈન પ'રપરાને ઉદ્દેશી ઉપર કહેવામાં આવી છે તે જ વાત બીજી પ'રપરાને પણુ તેટલે જ અ'શે, બલ્કે કચારેક કચારેક ઘણે વધારે અ'શે, લાગુ પડે છે. વૈદિક હશે તો તે જૈન, બૌદ્ધ જેવી અવૈદિક પર'પરાએાના બધા જ આચારવિચારોને તેમ જ શાસ્ત્રોને સ્પર્શ કરવામાં નાસ્તિકતા લેખશે અને વેદ-સ્મૃતિ-પુરાણ જેવાં વૈદિક ગણાતાં શાસ્ત્રો સિવાયનાં શાસ્ત્રોને ધર્મ દષ્ટિએ વિચારવામાં પણુ આસ્તિકતાના અર્થ નહિ જીએ. તે હંમેશને માટે પોતાની જિજ્ઞાસાના પ્રદેશથી અવૈદિક ગણાતાં શ્રુતને—પછી તે ગમે તેટલું સુસંગત અને મહત્ત્વનું હાેય તાેપણુ—દૂર જ રાખશે. બૌદ્ધ દિરકામાં સામ્પ્રદાયિક દષ્ટિએ જેણે સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિધ્યાદષ્ટિના અર્થ ધાર્યો હશે તે પણુ તેવી જ રીતે બૌદ્ધતર ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રથી અસ્પૃષ્ટ રહેવામાં પોતાની સમ્યગ્દષ્ટિ પોષાતી જોશે. આ રીતે જુદી જુદી ધર્મ પર પરાને અનુસરનારા અનેક સમાજો સમ્યગ્દષ્ટિ, બિથ્યાદષ્ટિ, આસ્તિકતા, નાસ્તિકતા જેવા આધ્યાત્મિક અને પારમાર્થિક અર્થના સુચક શબ્દોના પ્રાથમિક, સ્થૂળ અને કામચલાઉ અર્થોતે છેવટના અર્થો સમજી તેમાં ઊંડી સમજણુ અને વિવેક દારા સુધારા અને વિકાસ નથી કરતા તાે, તેનું આજસુધીના જીવનમાં કેવું અનિષ્ટ પરિણામ દેખાય છે એ ઇતિહાસના ગ્રાતાને કે વર્તમાન પરિસ્થિતિ નિહાળનારને સમજાવું જરાય અધરું નથી.

રથૂળ ગૂંગળામણુ અને સુક્ષમ ગૂંગળામણા વચ્ચે અંતર છે. સ્થૂળ ગૂંગળામણું સાધારણું વ્યક્તિને પણુ સ્પર્શે છે, જ્યારે સક્ષમ ગૂંગળામણુ દીર્ષદષ્ટિ અને વિચારકનું જ ધ્યાન ખેંચે છે. ૮'×૧૦'ની એક ખાલીમાં ેકાઈને પૂરવામાં આવ્યા હાય ને તે ચાલતાે⊢દાેડતા ગતિશાલ માણુસ હાેય તે৷ તે એટલાે મૂંઝાશે કે ગમે તે રીતે દીવાલ બેઠવાના અને બહાર નીકળવાના પ્રયત્ન કરશે અને જ્યારે તે બહાર નીકળી ખુલ્લું આકાશ જોશે ત્યારે જ નિરાંત અનુભવશે. પણ સમ્યગ્દષ્ટિ કે આસ્તિકતાના શરૂઆતમાં કલ્પેલ અર્થના નાના ચોકામાં પુરાનાર દરેક વ્યક્તિને એનાં અનિષ્ટ પરિણામા અનુભવાતાં હેાય તાેપણુ ગૂંગળામણુ નથી થતી. તેથી તે એવા ચાેકાને માત્ર પાષતા જ નથી, પણ એવા ચાકામાં જ પાતાની જાત અને પાતાના સમાજની સલામતી જુએ છે. છતાં કાેઇકાિઇ વિરલ વ્યક્તિ દરેક સંપ્રદાય અને કિરકામાં સમયે સમયે એવી અવશ્ય પાકે છે કે તેની જિજ્ઞાસા અને વિવેકબુદ્ધિની ગતિ—શરૂઆતના <u>ગ્રહણ</u> કરેલ સમ્યગ્દષ્ટિ-મિથ્યાદષ્ટિ કે આસ્તિક-નારિતક શબ્દોના અર્થની સમજહ્યના ચોકામાં ગુંગળાય છે તેથી તેનાં પડેા ભેદી—નવા અને સાચા અર્થ સમજવા મથે છે. એ મંથનને પરિણામે તેવી વ્યક્તિએ। એ સમ્યગ્દષ્ટિ, મિય્યાદષ્ટિ આદિ શબ્દોના પારમાર્થિક અર્થને સમજવા સધી કે તેવા અર્થોની નજીક જવા સુધી વિકાસ કરે છે.

એવી રીતે વિકાસ કરનાર વ્યક્તિઓ માટે સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ શબ્દનો અર્થ કાેઈ પણ રીતે વ્યક્તિ કે સમષ્ટિંગત જીવનને હાનિકારક બનતો જ નથી. તેથી જ આપણે જોઈએ છીએ કે શુદ્ધ, મહાવીર અને તેમના જેવા બીજા સંતો કે તેમને પગલે ચાલતા અનુગામીઓ પ્રત્નાપ્રાસાદ ઉપર આરૂઢ થઈ પોતાની પ્રતિભા દારા જુદી જુદી વાણીમાં પણ એક જ મુખ્ય વસ્તુ સમજાવતા આવ્યા છે કે ગ્રાનનો, ચિત્તનો, આતમાનો વિસ્તાર કરો.

ભગવાન મહાવીર બાદ લગભગ આઠમા–નવમા સૈકામાં થયેલ દેવવાચક આચાર્ય જોયું કે સાધારણુ લાેકા સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ શબ્દના પ્રાથમિક અર્થની સમજણુને લીધે એમ ધારી બેઠાં છે કે જૈનેતર ગણાતું શ્રુત મિથ્યાશ્રુત છે અને તેને અભ્યાસ કે પરિશીલન મિથ્યાદષ્ટિ કહેવાય, ત્યારે તેમણે યુતપરાંપરા અને સમજણના વિકાસને રધાતે અટકાવવા સ્પષ્ટપણે કહ્યું કે જેનેતર યુત જ મિથ્યા છે અને જૈનયુત જ સમ્યક્ છે એમ નથી, પણ દષ્ટિ સાચી અને સમ્યક્ હાય તા જૈન કે જૈતતર ગમે તે યુત સમ્યક્-સાચું હાેઈ શકે અને જો દષ્ટિ જ મૂળમાં વિપરીત હાેય તા જૈન કહેવાતું યુત પણ મિથ્યાયુત હાેઈ શકે. આ રીતે તેમણે એક જમાનામાં જૈન પરંપરાને એવી શીખ આપી કે તે સંકુચિતમાંથી મુક્ત બને. તેને પરિણામે અનેક ઉત્તરવર્તા આચાર્યો ને વિદ્યાના એવા પાકવા કે જેમણે જૈન યુતને ભાષા, વિચાર અને તાત્પર્યથી અનેકધા વિકસાવ્યું. દેવવાચક પેડે આચાર્ય હરિભદ્રે 'ચાગદષ્ટિ-સમુચ્ચ્ય'માં બીજી રીતે પણ સમ્યગ્દષ્ટિ રાબ્દના અર્થમાં વિકાસ સૂચ્બ્યા. તેમણે કહ્યું કે યુદ્ધ, કપિલ, જિન આદિની વાણી અને શૈલી ભલે જુદા જુદી હોય, પણ છેવટે તેઓ બધા કલ્યાણ્યવાદી હાેવાથી સર્વત્ર છે. સમ્યગ્દષ્ટિ શબ્દના શરૂઆતમાં ગ્રહણ કરાતા અર્થના વિકાસમાં આ કાંઈ જેવી તેવી ફાળ તથી.

એવા અર્થવિકાસનું પહેલું પગથિયું એટલે છવનમાત્રમાં ચેતન-તત્ત્વના અસ્તિત્વમાં શ્રદ્ધા ધરાવવી તેમ જ એવી શ્રદ્ધાને પરિણામે ચેતન ઉપરનાં અજ્ઞાન તેમ જ રાગદ્વેષાદિ આવરણોને ચારિત્રના સમ્યક પુરુષાર્થથી <mark>ભેદવાની શક્યતાના ચારિત્રલક્ષી તત્ત્વમાં શ્રદ્ધા ધરાવવી તે સમ્યગ્દષ્ટિ</mark> અગર આસ્તિકતા. આથી ઊલટું એટલે કે ચેતનતત્ત્વમાં કે ચારિત્યલક્ષી તત્ત્વમાં બ્રહ્યા ન રાખવી તે મિથ્યાદષ્ટિ અગર નાસ્તિકતા. સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિનેા અનુક્રમે તત્ત્વવિષયક શ્રહ્યા કે અશ્રહ્યા એવેા જ અર્થ વિકાસ-ક્રમમાં કલિત થાય છે. તે પ્રથમના સ્થૂળ સામ્પ્રદાયિક અર્થ કરતાં ધર્ણા વિશાળ હાેઈ અનેક સમ્પ્રદાયોની તાત્ત્વિક માન્યતાને પોતામાં સમાવે છે. સામ્પ્રદાયિક અર્થમાં માત્ર અમુક સમ્પ્રદાય કે ફિરકાની સ્થળ આચારવિચારની પ્રણાલિકાઓ, તેના ઇતિહાસ અને માત્ર તેની જ પરિભાષાઓને માનવાના સમાવેશ થાય છે, જ્યારે ચેતનતત્ત્વ અને ચારિત્રલક્ષી તત્ત્વમાં બ્રહ્ય સેવવી એવે સમ્યગ્દષ્ટિને અર્થ કાેઇ એક જ સમ્પ્રદાય કે અમુક જ ફિરકાને નથી લાગ પડતા. તેમાં તા ઉપલક દબ્ટિએ પરસ્પરવિરાધી દેખાતા અને વિરાધને લીધે અરસપરસ આખડતા એવા અનેક સમ્પ્રદાયોનો સમાસ થાય છે. આ રીતે સમ્યગદ્દષ્ટિતે৷ અર્થ વિસ્તરતાં અનેક ધર્મપરાંચ્યા એકબીજાની નજીક વ્યાવે છે તે તેમનાં વચ્ચે જે સ્થૂળ અર્થતે લીધે ગેરસમજૂતીઓ ઊભી થયેલી હોય તે વિલય પામે છે. વાચક ઉમાસ્વાતિ નામના જૈન આચાર્યે સમ્યગ-

٩٥٩ ]

દબ્ટિનેા અર્થ બતાવતાં કહ્યું છે કે આધ્યાત્મિક અને ચારિત્રલક્ષી તત્ત્વેામાં બ્રદ્ધા સેવવી તે જ સમ્યગ્દર્શન. આપણે જોઈએ છીએ કે આ વ્યાખ્યામાં કાેઈએક ફિરકાની બાહ્ય આચારવિચારની પ્રણાલીઓનાે સ્પર્શ જ નથી; માત્ર તત્ત્વના વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં બ્રદ્ધા ધરાવવાનાે જ સ્પર્શ છે.

તત્ત્વશ્રદ્ધા એ સમ્યગ્દબ્ટિ હોય તેાપણુ તે અર્થ છેવટના નથી. છેવટના અર્થ તા તત્ત્વસાક્ષાત્કાર છે. તત્ત્વશ્રદ્ધા એ તત્ત્વસાક્ષાત્કારનું એક સાેપાન માત્ર છે. જ્યારે એ સાેપાન દઢ હાેય ત્યારે જ યથાેચિત પુરુષાર્થથી તત્ત્વના સાક્ષાત્કાર થાય છે; એટલે કે સાધક છવનમાત્રમાં ચેતન તત્ત્વને સમાનભાવે અનુભવે છે અને ચારિત્ર્યલક્ષી તત્ત્વા માત્ર શ્રદ્ધાના વિષય ન રહેતાં જીવનમાં વણાઈ જાય છે, એકરસ થઈ જાય છે. આનું જ નામ તત્ત્વસાક્ષાત્કાર અને એ જ સમ્યગ્દબ્ટિ શબ્દતા અંતિમ તેમ જ એકમાત્ર અર્થ. આ અંતિમ અર્થમાં તત્ત્વશ્રદ્ધારૂપ પહેલાનો અર્થ તો સમાઈ જ જાય છે, કેમ કે જ્યારે તત્ત્વસાક્ષાત્કાર થાય ત્યારે શ્રદ્ધા તો જીવન્ત ખને છે.

ઉપરની ચર્ચાંધી નીચેનો ભાવ સંક્ષેપમાં ફલિત થાય છે. સમ્પ્રદાયમત અને ફિરકાગત માત્ર રથૂળ આચારવિચારની પ્રણાલિકા વગેરેમાં શ્રદ્ધા સેવવી તે સમ્યગ્દબ્ટિ શબ્દનો અર્થ. આ અર્થ દરેક સમ્પ્રદાયને ન્યાય આપે છે, અને આંદરેાઆંદરના વિરોધને શમાવી એકબીજાતે નજીક આણે છે. તત્ત્વસાક્ષાત્કાર એ સમ્યગ્દબ્ટિ શબ્દના આંતિમ અને મુખ્ય અર્થ છે. આ અર્થ જેણે જીવનમાં સિદ્ધ કર્યો હેાય તે જ ખરા સિદ્ધ, સુદ્ધ કે સંત છે.

ઉપર સૂચવેલ ત્રણ અર્થોનું પરસ્પર તારતમ્ય સંબજવા માટે એક વ્યવહારુ દાખલો આપવા યોગ્ય ગણાશે. શિશુ અવસ્થાની કન્યા ઢાંગલીતે મા કલ્પી તેની સાથે બાળકાનાં ઢીંગલાંને એસાડે છે તે તેમાં માતા તેમ જ સંતતિના અર્થ જીએ છે. તેજ કન્યા ઠીક ઠીક ઉંમરે પહેાંચતાં પાતાનામાં જ માતૃત્વની અનિવાર્ય શકચતા વિષે શ્રહા સેવે છે. તેજ કન્યા સમય પાકતાં અને અનુગુણુ સંયોગો મળતાં પાતાનામાં માતૃત્વના સાક્ષાત્કાર પણ કરે છે. ત્રણે અવસ્થામાં માતૃત્વ સમાન છે. પણ પહેલી અવસ્થામાંના માતૃત્વદર્શન કરતાં બીજી અવસ્થાનું માતૃત્વદર્શન અને છેવટનું માતૃત્વદર્શન એ સાવ ભિન્ન ભિન્ન છે. એ જ રીતે સમ્યગ્દષ્ટિ જેવા આપ્યાત્મિક ભાવનાસ્ટ્યક શબ્દના ઉપર વર્ણવેલ અર્થોનું તારતમ્ય કાંઇક સમજી શકાય અને ચકલા વગેરેના ચિત્રગત અર્થ કરતાં છવતા ચકલાના

#### <mark>સ</mark>ભ્યગ્દષ્ટિ અને <mark>સિચ્યાદષ્ટિ</mark>

અર્થમાં રહેલ તારતમ્યતે પ્રથમ અપાયેલ દાખલા પણ વધારે સ્પષ્ટતાથી સમજી શકાય.

સમ્યગ્દબ્ટિના ઉપર સચવેલ ત્રણુ અર્થોમાં જેમ જેમ આગળ પ્રગતિ થાય છે તેમ તેમ પહેલાંના અર્થ સાથે સંકળાયેલ ભ્રમો પણ દૂર થવા પામે છે. આધ્યાત્મિક મુસાકરને ઉદ્દેશી જે જાગવાની વાત પેલા ' ઉઠ જાગ, મુસાકિર!' લજનમાં કહી છે તે આ જ આધ્યાત્મિક જાગૃતિ છે.

પ્રેશ્વહ્લ છવન, ૧૫-૯-૫ર

# જૈન સમાજ : હિંદુ સમાજ

ંપ્રિય પંડિતછ,

ગુજરાતીમાં લખું છું, માક કરશા. અર્થમાં વિપર્યાસ શ્રી. દલસુખભાઈ હેાવાથી નહિ થાય. મારે થાેડા વખતમાં વધારે પતાવવું છે. સામાન્ય રીતે ખારા વિચાર નીચે પ્રમાણે છે.

હિંદુ સમાજ એ માત્ર વૈદિક સમાજ નથી; એનેા ખરા અર્થ અતિ વિશાળ છે. હિંદુસ્તાનમાં જેનાં મૂળ શાસ્ત્રો રચાયાં, મૂળ પુરુષા થયા અને તીર્થો પણ છે તે બધા જ હિંદુ સમાજમાં આવે; એટલે હિંદુસ્તાનના જે જાના નિવાસી હ્યાય તે બધાય નિવાસી હિન્દુ સમાજમાં આવે. જૈન સમાજનાં કે નાનામાટા સંધનાં મૂળા પ્રવંવૈદિક છે. કદાચ પૂર્વદ્રાવિડિયન પણુ છે. ગમે તેમ હેા, છતાં એ લઘુમતી હોવા છતાં વૈદિકોથી, ખાસ કરી **બ્રાક્ષણેથી, અર્વાચીન** નથી જ. એવી સ્થિતિમાં જૈન સમાજ હિંદુ સમાજ તહિ તે ખીબું શું છે? જૈન સિવાયના ખીજા સમાજે હિંદ સમાજમાં આવે છે અને તે કાઈ ક્રાઈ સ્થાનિક બહુમતીમાં પણ છે. તેટલા-માત્રથી જૈન સમાજ હિંદુ સમાજનું અંગ કેમ મટી શકે ! હિંદુ સમાજ શરીરસ્થાને છે. તેના જે અંગા છે તે પૈકી એક અંગ જૈન સમાજ પણ છે. વળી ખાનપાન, વ્યાપારધંધે અને કેટલીક વાર લગ્નવ્યવહાર એ બધું ેતા માટેભાગે સમાન અને પરસ્પર સંબહ છે. એટલે સામાજિક દષ્ટિએ જૈન સમાજ હિંદુ સમાજથી જુદાે છે એમ કહેવું એ તાે હિંદુ સમાજનાે વૈદિક સમાજ એવા સંક્રચિત અર્થ જ માની ચાલવા ખરાભર છે. અલબત્ત, વ્યવહારમાં હિંદ સમાજનાે વૈદિક સમાજ એવાે અર્થ ઘણાખરા સમજે અને કરે છે. પણ તેથી મૂળ અર્થ ખોટા છે અગર વિસારે પડવા જોઈએ એમ ેકાઈ પણ કહી નહિ શકે. જેમ ઘણાખરા રૂઢિચુરતાે ' જૈન ' એવા સામાન્ય શબ્દ માત્ર દિગંભર પરંપરા માટે જ વાપરે છે વ્યને વિશેષ માટે શ્વેતાંબર જૈન ઇસાદિ યોજે છે, તે જેમ સાચું નથી તેમ હિંદુ સમાજ એ સામાન્ય શબ્દને માત્ર વૈદિક સમાજ અર્થમાં વાપરવા કે સમજવા બરાબર નથી. દિશા ત્રાન અને સત્યની હ્રાય તા જ્યાં અજ્ઞાન અને અસત્ય દેખાય ત્યાં પણ બીજા સધારાઓની પેઠે સધારા જ કરવા રહ્યો.

જૈન સમાજ હિંદુ સમાજયા નાંખા છે એ વિચારનું પ્રભળ ઉગમ ભયમાંથી છે. હિંદુ સમાજને સ્પર્શ કરવા કાયદાએા થવા માંડે અને રૂઢ જૈનાને રૂઢ ધર્મ વિરુદ્ધ લાગે ત્યારે તેઓ રૂઢ ધર્મને ભચાવવા ધર્મ અને સમાજ બન્નેનું એકીકરણ કરી પાતાના સમાજને નવા કાયદાની સુંગલમાંથી છૂટો રાખવા આવી હિલચાલ કરે છે. ધાર્મિક દ્રવ્ય અને હરિજન મંદિરપ્રવેશને લગતા કાયદાએામાંથી છટકવાની ભાવનામાંથી અત્યારની જુદાપણાની પ્રભળ હિલચાલ શરૂ થઈ છે. જો ધાર્મિક દ્રવ્ય અને હરિજન મંદિરપ્રવેશને લગતા કાયદાઓમાંથી છટકવાની ભાવનામાંથી અત્યારની જુદાપણાની પ્રભળ હિલચાલ શરૂ થઈ છે. જો ધાર્મિક દ્રવ્ય અને હરિજન મંદિરપ્રવેશ બાબત જૈના પોતે જ કાયદા કરતાં આપમેળ વધારે ઉદાર દષ્ટિબિંદુ વાપરે અને પોતાના સમાજને આગળ વધારે તે આવે લ્યયસલક જુદાપણાના સવાલ ન આવે; એ આવવાના હોય તે બીજી રીતે આવે. વળી, જ્યારે જ્યારે હિંદુ સમાજને સમસ્તપણે લાભ આપે એવા કાયદાઓ થવાના હશે સારે જૈનોએ પોતાના સમાજ માટે તેવા લાભવાળા જુદા કાયદાઓ સ્વવાની હિલચાલ ઊભી કરવી પડશે. ધારા કે આફ્રિકા આદિ દેશામાં એવા કાયદા થાય કે હિંદુઓને આટલા હકા આપવા જ, કે અમેરિકામાં હિંદુઓને અમુક છૂટ આપવી જ, તા તે વખતે શું જૈના પોતાના લાભ અને છૂટ માટે સાં જુદા પ્રયત્ન કરશે ?

જે ભૂત વ્યાક્ષણોનું અને બીજા વહેમી તેમજ અજ્ઞાનીઓનું હતું તે ભૂત–અસ્પૃશ્યતા આદિ–પાતાનું કરી લઇ પિછી તેના જ બચાવ માટે, મૂળ ભૂતવાળા ભાગા સુધરે ત્યારે પહ્યુ, પાતે તેથી જીુકા રહેવું એ શું જૈન સમાજનું બંધારહ્યુગત સ્વરૂપ હાેઈ શકે ? એટલે તમે એમ કહેા કે અમે હિંદુ છીએ પહ્યુ જૈન હિંદુ છીએ, તાે ચાલે; પહ્યું હિંદુ નથી એમ કહેવું એ બરાબર નથી.

હવે હિંદુ ધર્મ અને જૈન ધર્મ વેષે વાત કરીએ. યહુમતી હોવાને કારણે વૈદિક ધર્મ હિંદુ ધર્મના પર્યાય તરીકે સમજાય અથવા લોકો એ અર્થમાં હિંદુ ધર્મ શબ્દ વાપરે છે એ વસ્તુ હું જાણું છું. પણ હિંદુ ધર્મ એના ખરા અર્થમાં માત્ર વૈદિકધર્મ નથી, હિંદુ ધર્મમાં વૈદિક અવૈદિક અનેક ધર્મો છે. એમાં જૈન ધર્મ પણ છે. એટલે જૈન ધર્મને વૈદિક માનવા મનાવવાની હું અતાર્કિક, અનૈતિહાસિક વિચારણા કરું તેા મારું મગજ ચસડી ગયું છે એમ માનવું જોઈ એ. વૈદિક અને અવૈદિક વચ્ચે અથવા એમ કહેા કે મૂળમાં લાક્ષણ અને અલ્લાક્ષ્ણ વચ્ચે ધર્મ દબ્ટિએ પહેલેથી જ માટું અંતર રહ્યું છે અને તે આજે પણ એવું જ છે. સુસલમાનો ધાર્મિક અંધતા ભૂલી જાય એવે એક સમય કલ્પીએ, અને તે સવર્ણ્યુગ આવે ત્યારે વૈદિક અને અવૈદિક ધર્મ વચ્ચેના મનાતા વિરોધ અગર ધાર્મિક સંકુચિતતા જવાના સમય પાકશે. અત્યારે તો એ સ્વપ્ત જ છે, એટલે હું તા વૈદિકા અને જૈનોને ધર્મદલ્ટિએ જુદા માનીને જ વિચાર કરું છું. વંદિકાના કહેા કે ધ્રાણણોના કહેા, પ્રભાવ નીચે, ખાસ કરી માટા પ્રભાવ નીચે, ન આવવું એ જ જૈન ધર્મના મુદ્રાલેખ છે. એટલે જ્યાં જ્યાં વૈદિક ધર્મના મુખ્ય પુરસ્કર્તા ધ્રાણણોની ધર્મમર્યાદા કે વિચારમર્યાદા સંકુચિત કે ભ્રાંત ત્યાં હંમેશા જૈન ધર્મના સાચા ચિંતકાએ અને અનુયાયી-ઓએ મધ્યસ્થભાવથી, તેમના પ્રાણાર્પણુથી પણુ, ગાંધીજીની પેઠે વિરાધ કરવા જ રહ્યો. તેથી હું સાચા જૈનોને કદી વૈદિકાના પ્રભાવમાં ન આવવાની જ વાત કરું છું. અને લઘુમતી છતાં બહુમતી સામે ઝબૂમવાનું બળ આવે એવી હિમાયત કરું છું.

દક્ષિણમાં અને બીજે પ્રાક્ષણ, અપ્રાક્ષણના ક્લેશા છે. ઘણી બાબતમાં અબ્રાહ્મણા, જેમાં જૈતા પણ આવે છે તેઓ, બ્રાહ્મણા તરકથી બહુ અન્યાય સહે છે એ સાચી વાત છે; પહ્ય જ્યારે એક સામાન્ય છત્ર નીચે બેસવું હેાય ત્યારે દ્રભાવનાર સામે લડવાની શકિત હેાવા છતાં તેની સાથે બેસવામાં સંક્રાચ હેાવેા ન જોઈએ-લય હાેવા ન જોઈએ. હિંદુ ધર્મ શબ્દના સામાન્ય છત્ર નીચે જૈના બેસે અને છતાંય પાતાના મૂળ ધર્મના સિદ્ધાંતાને સમજપૂર્વક વકાદાર રહે તેા તેથી તેઓ વૈદિકાને સુધારશે અને પાતાના વાસ્તવિક સ્વરૂપને પ્રકટ કરવાની તક પણ જતી નહિ કરે. ધારો કે જૈન ધર્મ હિંદુ ધર્મથી જુદો છે એમ આપણે કબૂલ કરાવીએ અને કાયદામાં લખાવીએ, તેટલામાત્રથી વૈદિક ધર્મના પ્રભાવથી કેવી રીતે બચવાના ? ઇતિહાસ જીઓ, જૈનધર્મ એ વૈદિક તથી, ભ્રાહ્મણુધર્મ તથી એમ,આપણે તે। કહીએ જ છીએ અને માહ્નણોએ પણ જૈન ધર્મને અવૈદિક જ કલો છે, છતાંય જૈન ધર્મ કહેલી બાબતમાં વૈદિકાના, ખાસ કરી પ્લાક્ષેણાના, પ્રભાવથી મુક્ત છે? એકવાર વિચાર અને આચારના તિશ્ચય-બ્યવહાર દંષ્ટિએ મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દાઓની યાદી કરા અને એ પ્રત્યેક મુદ્દા પરત્વે ભુઓ કે તેમાં ધ્યાદ્માણોની તેજછાયા કુટલી છે ! તાે તમને ખાતરી થશે કે આપણે કવાં છીએ. એટલે વૈદિકા કે ભ્રાહ્મણોના મિથ્યા પ્રભાવથી અચવાની વાત હોય તે અચાવ, માત્ર હિંદુ ધર્મ અને જૈન ધર્મ જાદા છે એટલું કહેવા કે માનવા⊸મનાવવાથી સિદ્ધ શાર્ક શાકે નહિ.

એક તરફથી દરેક પંથના રઢ જૈનાે બ્રાહ્મણોની બધી વાત માન્યા કરે, બ્રાહ્મણોને ગુરુ માનીને ચાલે અને બીજી તરક હિંદુ ધર્મથી અમે જીુદા ધર્મવાળા છીએ એવી ભાવના સેવે તેા એ દંભ છે, ભય પણ છે અને મૂર્ખતા પણ છે. એથી માની લીધેલ ગુરુઓની સારી વાત ગળે ઊતરતી

નથી અને ખાેટી વાતા અને રીતા તા, એમને ગુરુ માન્યા હાેવાથી, જીવનમાં આવ્યે જ જાય છે. આ વસ્તુસ્થિતિ તમે જૈન પંચના જે જે કટર જૈનમાં જેશા તેમાં તેમાં મળી રહેશે. એટલે જૈન ધર્મ વૈદિક ધર્મથી--પ્યાહ્મણુધર્મથી સાવ જીદો છે એમ ખુશીથી કહેા, લખા; કારણ કે, એ વસ્તુ તા એના બધારણમાં છે. કાઠામાં જ છે; પણ હિંદુ ધર્મ શબ્દનેા અન્નાની લોકો માત્ર વૈદિક ધર્મ એવે અર્થ કરે છે તેને વધાવી લઇ, તેના અજ્ઞાનનાે બાેજ માથે લઈ, અજ્ઞાના સાથે અજ્ઞાની ન ખનેા, એટલું જ મારું કહેવું છે. હું તેા વ્યાહ્મણોના અલ્પ એવા પણ સદંશને પ્રથમ માન આપી પછી તેના હજાર દેણોની સામે થવાનું કહું છું. અને દોષા જ વધારે હાેય છે તેમ આપણા પાતાના અસદ અ સાને પ્રથમ દૂર કરી પછી જ ખીજા સામે ધર્મના સદંશા રજાૂ કરવાની વાત કહું છું. જે ધર્મ ંક જે વ્યક્તિ પહેલાં પાતાના દોષ જોશે અને નિવારશે તે જ બીજા સામે સાચા દાવે રજા કરી શકશે અને તેમાં કાવશે. મહાવીર આદિએ એ જ કરેલું. આપણે ભૂલ્યા એટલે તેજ ગુમાવ્યું. આ બધી ચર્ચાંનાે મારાે ઉદ્દેશ એક જ છે કે ચ્યાપણે પાતે આંતર-બાહ્ય તેજથી પુષ્ટ થવું અને બીજાને અનુકરણ કરવાની કરજ પડે એટલું બળ કેળવવું. આ વિના કેવળ ધર્મની જાદાઈ માનવા-મનાવવાથી તમારું મુખ્ય પ્રયોજન નહિ સરે. ધર્મના મુખ્ય ધુરંધરાે—ત્યાગીએા અને પંડિતા, ધનવાના અને અમલદારા--કયા એવા છે કે જેઓ વિદ્યા અને વ્યવહારમાં ધ્યાસણાની પગચંપી ન કરતા હેાય ? ધ્યાસણાએ અમુક વર્ગને અસ્પ્રશ્ય માન્યા એટલે જૈતાએ પહ્યુ એ માન્યું.

બીજી રીતે ભુઓ. જૂના વખતમાં ધ્રાક્ષણો પોતાને આર્ય કહેતા, પોતાના ધર્મને આર્યધર્મ અને દેશને આર્યાવર્ત કહેતા. જૈનાએ અને બોદ્ધાએ પોતાના ધર્મને આર્ય કેમ કહ્યો ? પોતાના આચાર્યોને અજ્જ કેમ કહ્યા ? પોતાના ધર્મને સાડીપચીસ આર્ય દેશમાં સીમિત કેમ રાખ્યો ? આ તાે બીજા શબ્દમાં વૈદિક ધર્મને પોતાના કરવા બરાબર થયું. જે ધર્મ સ્ક્રેચ્છોને આર્ય કરવા નીકળેલા તેણે મ્લેચ્છા અને પોતા વચ્ચે એવું અંતર ઊભું કર્યું કે કદી આ જન્મમાં સ્લેચ્છાને તે અપનાવી શંક નહિ ! જો જૈનધર્મ આવા જ રહેવાના હોય અને તેને જ સમર્થન કરવાનું હોય તા પ્રશીધી વૈદિક ધર્મથી પોતાને જુદો મનાવીને પણ તે એમ કરી શક.

આ બધું કહ્યા પછી પણુ હું એક વાત તેા કહું જ છું કે હિંદુ મહાસભા કે બીજી તેવી ઘણી સંસ્થાઓ જે હિંદુ શબ્દતે નામે બને તેટલા વધારે લોકાને પાતાના વાડામાં લઈ તેમના સાથ મેળવી કાંઈ પણુ કરવા માગે તેમાં હું કાેઈ પણુ જૈનને સબ્ય થવા સુષ્ધાંની સલાહ નથી આપતા. ફાળા

આપવાની તેા નહિ જ, કેમ કે આવી સંરથાઓ પહેલેથી જ ભાેળ, અત્તાની અને વાણિયાવૃત્તિવાળા લાેકાની મદદ લઈ છેવટે પ્લાસણો દારા જ અને <u>ભ્રાક્ષણોના હિતમાં જ સંચાલિત થાય છે. એકવાર ભ્રાક્ષણ સિવાયના ખીજા</u> વર્ગને હિંદપણાનું ભૂત વળવ્યું, એનું અભિમાન પોષાયું એટલે એને৷ લાભ ભૂત વળગાડનાર વિદ્યાજીવી વર્ગ જ લે છે. તેથી જૈનેાએ કહેવું જોઈએ કે અમે હિંદ ધર્મ તે હિંદુ સમાજનું એક અંગ હેાવા છતાં આવી સંસ્થાએાની જાતિવાદી નીતિમાં નથી માનતા, ઊલટું એની સામે છીએ. હિંદુ મહાસભા જેવી સંસ્થા-એનમાં પહેલેથી જ માવડી બ્રાહ્મણે અને તે પણ જાતિવાદી બ્રાહ્મણો રહ્યા છે. આપણે હિંદુ યુનિવર્સિટીને જોઈએ. એમાં ખરી રીતે હિંદુને નામે મળતા લાભોધી મુખ્યપણે બ્રાહ્મણવર્ગ અને બ્રાહ્મણધર્મ પોષાય તેમજ સંસ્કારાય છે. જો એની પાજળ વ્યાહ્મણવૃત્તિ ન હાેત તાે ડૉ. લગવાનદાસ, નરેંદ્રદેવજી, સંપૂર્ણાનંદજી જેવા કચારેક તાે વાઇસચેન્સર થયા:જ હાેત; અને એમણે ખીજા કાેઈ પણ કરતાં કદાચ વધારે સારું કામ કર્યું હાેત. એટલે હું જૈનધર્મ માટે એટલું જ કહું છું કે તે પોતાને હિંદુ ધર્મના એક અંગ લેખે હિંદુ ધર્મ કે આર્યધર્મ કહે તો પણ છેવટે તેને વિવેક રાખવા જ જોઈએ કે કર્યા તેણે પાતાનું વ્યક્તિત્વ સાચવવું અને દીપાવવું.

અત્યારે બધા જ રઢ જૈના ધાર્મિક બાબતા પરત્વે જે જે હિમાયત આગ્રહપૂર્વક કરે છે તે મોટેભાગે ધ્વાણાધુર્ધ્ય કે વૈદિક ધર્મની જ હિમાયત છે અને તમે સુધારકા જે જે સુધારાની વાત કરા છા તે બધી તેમને જૈન ધર્મ વિરુદ્ધ લાગે છે. એમ ન હાત તા હરિજન–મંદિર–પ્રવેશની સામે અન્નસાગની કાગારાળ ન થાત; અર્થાત્ હરિજના જૈન મંદિરમાં પ્રવેશે તેની વિરુદ્ધ કાઈ અન્નત્યાગ કરે ત્યારે એને રઢ પક્ષ સત્કારે અને સુધારકા વગાવે, એવી સ્થિતિ ન આવત.

એક વિચારવા જેવી નવી બાબત પશુ કહું. હિંદુ સંસ્કૃતિના પ્રચારકા હિંદુ ધર્મ અને હિંદુ સમાજના આશ્રય લઈ કેટલીક એવી બાબતાના પ્રચાર હંમેશાં કરતા આવ્યા છે કે જે બાબતા હિંદુ સંસ્કૃતિના માટાભાગને માન્ય નથી. ઇતિહાસ અને તેના સિદ્ધાંતા પણ તેવી બાબતાથી વિરુદ્ધ છે. બ્રાહ્મણોનો જે બાબતા પર મુખ્ય ભાર છે તે વેદની મુખ્યતા, સંસ્કૃતનું શ્રેબ્ઠત્વ, પાતાનું ગુરુપદ અને જાતિ-પૂલક વર્ણ બ્યવસ્થા. આ બાબતાના વિરાધ છુદ્ધ-મહાવીર પહેલાંથી હજારા વર્ષ થયાં થતા આવ્યા છે. એ વિરાધમાં માત્ર જેના જ ન હતા; દ્રાવિડા, વૈબ્ણુવા, શાકતો, શૈવા, આવધૂત વેદાન્તીઓ અને બીજા અનેક જૂથા બ્રાહ્મણીય સ્માર્ત માન્યતાના વિરાધ કરતા જ રહ્યા છે. વિરાધ કરનાર આટલા બધા પંધા અને બહુમતી છતાં સુદ્ધિપ્રાગલ્મ્ય અને એકધારી વધાદારીને પરિણામે લાક્ષણે!એ વિરોધીઓ ઉપર ઊલટો પ્રભાવ પાડયો. એટલું જ નહિ, પણ ઘણા પંધોને લાક્ષણાયમાન–વૈદિક બનાવી દીધા. અત્યારે એ જાણવું પણ અધરું છે કે વૈષ્ણવા, રૌવા વગેરે આગમવાદીઓ બધા મૂળે વેદવિરોધી છે. હવે જેનાએ એ જોવું રહ્યું કે તેમના કેટલાક મૌલિક સિદ્ધાંતા, તેમના કાઈ પ્રયત્ન વિના, કેવા સફળ થયા છે ? દાખલા તરીકે લોકભાષાના સિદ્ધાંત, આત્મીપમ્ય અને માનવ-સમાનતાના સિદ્ધાંત, અહિંસા અને અપરિગ્રહના સિદ્ધાંત. આર્ધમાગધી કે પ્રાકૃતે સંસ્કૃત પાસે નમતું આપ્યું પણ એની પાછળ લેઠલાયાના જે સદ્દો હતા તે છેવટે મધ્યસ્થ સરકારે મોટી બહુમતીથી સત્કાર્યો અને હિંદીને રાષ્ટ્રભાષા માની. આ લેઠિભાષાના સુદ્ધ-મહાવીરના સિદ્ધાંતના જ વિજય છે. અલબત્ત, એ જ રીતે અસ્પૃશ્યતાનિવારણ-નો પ્રયત્ન સફળ થયા છે, અને માનવ-સમાનતાના સિદ્ધાંત વિજયી થયો છે. અસાંપ્રદાયિક રાજ્યકારભારની માન્યતા સ્વીકાર પામી એમાં આત્મીપમ્યના સિદ્ધાંતના પૂરો વિજય છે. અનેકાંતવાદના વિજય નવા યુગમાં નવી રીતે થયે છે. જે વાત અસલમાં સત્ય હોય તે કચારેક ને કચારેક તા ધાવે જ છે. હવે જેતાએ આ વસ્તુ સમછ, હિંદુ ધર્મના અને હિંદ સમાજના નામે થતી

હા છેવા ગયા વધુ પાછ, હિંદુ વગવા ગયા હેદુ સગાળમાં ગામ થતા વ્યાદ્દાણીય હિલચાલતા પૂર્ણુ બળથી વિરાધ કરવા ખાતર, બીજા પાતાને પડખે રહી શકે એવા વૈષ્ણવ આદિ અનેક પંચાના બળ એકત્ર કરવાં જોઈએ અને જ્યાં જ્યાં વૈદિક કે બ્રાહ્મણીય હિલચાલ મૂળમાં અસત્ય અગર માનવતાધાતક હોય ત્યાં ત્યાં બધાં સંગઠિત બહાેએ તેના સામના કરી પુરુષાર્થ બતાવવા જોઈએ. હજી પણ સમજદાર જૈના જ્ઞાન અને અસ્મિતાસ પત્ન થઈ, પૂરા ઐતિહાસિક જ્ઞાન અને વિવેક સાથે, તૈયાર થશે તા ઘણા દ્રાવિડ, વૈષ્ણવ, શૈવ, તાંત્રિક આદિ પંચાને અમુક વિષયમાં પાતાના સમાનત ત્રી બનાવી વિરાધમાં ફાવી શકશે. આમ કરવાને બદલે જૈના જીદા પડે તા જૈતામાં પાછા ફિરકાએ જીદા પડે. ફિરકાએમાં સાધુઓ, ગચ્છા અને ગૃહસ્થા જીદા પડે. પરિણામે શ્રત્યવાદ તેમની પાસે રહે—જેવા કે આજ સુધી રહ્યો છે. તેથી હિંદુ સંસ્કૃતિને નામે ચાલતા ધર્તિગાને અટકાવવાની દર્ષ્ટિએ પણ હિંદુના એક ભાગ તરીકે અને બીજા સમાન ભાગાના સાથીદાર કે માવડી બનવાને નાતે પણ જૈતા પોતાને હિંદુથી જીદા ગણે એમાં મને સાર દેખાતા નથી. અત્યારે આટલું જ.

ં લાંબુ તેા છે જ. આ પત્રનાે ઉપયાગ યથેષ્ટ કરી શકા, પણ એમાં કાંઈ વિપર્યાસ ન થાય કે કાેઈ ધર્મદૂધ, જાતિદ્રેષસૂચક વાકચ હાેય તાે તેનું પરિમાર્જન થાય એટલું ધ્યાનમાં રહે.<sup>૧</sup>

\_\_\_\_\_\_ ૧. પંડિત શ્રી મહેન્દ્રકુમારજી ન્યાયાચાર્ય ઉપર લખેલ પત્ર; તા. ૧૮–૯–૪૯. ∠

# જૈન ધર્મ−જૈન સમાજ : હિંદુ ધર્મ−હિંદુ સમાજ

## [ १७ ]

' હિંદુ સમાજ અને હિંદુ ધર્મ ' એનેા અર્થ 'વૈદિક સમાજ' અને વૈદિક ધર્મ ' એવા જો હાય તા જૈન સમાજ અને જૈન ધર્મ તેમાં સમાવેશ પામી શકુ નહિ, પણ વસ્તુતઃ તેને એવા અર્થ છે જ નહિ. ટુંડા દબ્ટિવાળા અને અણસમજા લાેકા ભલે વ્યવહારમાં કથારેક કથારેક એવા અર્થ માની લે અને તેથી જૈન લોકો એ અર્થથી ભડકી પોતાને જાદા કહે, પણ તે કાંઈ વાસ્તવિક સ્થિતિ નથી. અણસમજ કે બ્રમથી જે ધારણાઓ બંધાય છે કે પ્રચલિત થાય છે તેને આધારે વસ્તુરિયતિનું નિરૂપણ થઈ શકે નહિ. સારે હિંદુ સમાજ અને હિંદુ ધર્મના ખરા, ઇતિહાસસિદ્ધ, પર પરાપ્રાપ્ત શા અર્થ છે એ તપાસલું રહ્યું. હિંદુ સમાજના અર્થ એટલો જ છે કે હિંદુ ધર્મને અનુસરે તે હિંદુ સમાજ અને હિંદુ ધર્મ તે કે જેના સ્થાપક તેમ જ મૂળ પરુષો આ દેશમાં-હિંદમાં થયા હોય, જેનાં અસલી તીર્થસ્થાના આ જ દેશમાં . હોય અને જેનાં મૂળ શાસ્ત્રો તેમ જ પ્રમાણુભૂત શાસ્ત્રો આ દેશની જૂની કે પછીની કાંઈ પણ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, પાલિ, દ્રાવિડ આદિ ભાષાઓમાં લખાયાં તેમ જ વિચારાયાં હાેય, અને તે જ કારણે જે ધર્મ અને ઉક્ત ભાષાઓ પવિત્ર તેમ જ સર્વએબ્ડ માનવાની કરજ પડલી હેાય. આ દબ્ટિએ જોતાં વૈદિક પર પરાના અધા જ ધર્મો, તેમ જ અવૈદિક પર પરાના એટલે કે શ્રમણ આદિ પર પરાઓના બધા જ ધર્મો, જેના પ્રવર્તકા, તીર્થો અને શાસ્ત્રોનાં મળ આ દેશમાં જ છે તે ખધા, હિંદુ ધર્મમાં જ આવી જાય છે. એટલે બૌદ્ધ અને જેન ધર્મ પણ હિંદુ ધર્મના એક પેટા ભેદ છે, જેવી રીતે વૈદિક ધર્મ. આ જ કારણથી જ્યારે શ્રી. આનંદશંકર ધ્રુવે હિંદુ ધર્મની બાળપોથી લખી ત્યારે વૈદિક, બૌહ અને જૈન એ ત્રણ, ધર્મો વિષે લખ્યું અને પછી હિંદુ વેદધર્મ એ નામનું સ્વતંત્ર પુસ્તક લખ્યું, જેમાં હિંદુ ધર્મની એક વેદ શાખાને લઈ ધર્મ નિરૂપ્યા. તેમના વિચાર આ પછી હિંદુ ઔદ્ધાર્મ અને હિંદુ જૈનધર્મ એવા એ સ્વતંત્ર પુસ્તક લખવાના હતા, જે અમલમાં આવી શક્યો નથી. ધ્રુવજીની એ દષ્ટિ બહુ વિચારપૂત છે. એને જેટલા પ્રતિહાસના આધાર છે તેટલા જ ધર્મની આંતરિક ને બાહ્ય બધી જ

વસ્તુસ્થિતિનો પણ આધાર છે. તેથી હું આ જ અર્થ સ્વીકાર્ડુ છુ અને કાેઈ પણ ખરા અભ્યાસી ભાગ્યે જ આથી જીદું કહેશે. જે જૈન ધર્મ એ વવશાળ હિંદુ ધર્મની એક શાખા કે ફાંટા જ છે તાે પછી હિંદુ સમાજથી જૈન સમાજ જીદો છે એમ માનવાને કશા જ આધાર રહેતાે નથી.

કચારેક દેશના નામથી, કચારેક શાસ્ત્રના નામથી તેા કચારેક <mark>ધર્મપ્રવ</mark>ર્તક પુરુષ કે તેના વિશેષ ગુણથી એમ અનેક રીતે એક સમાજથી બીજા સમાજનો ભેદ એાળખાવવામાં આવે છે. હિંદુ સમાજ એ વ્યવહાર દેશસાપેક્ષ છે, જ્યારે વૈદિક, ભૌદ્ધ કે જૈન એ વ્યવહાર વસ્તુસાપેક્ષ છે. હિંદુ શબ્દ મૂળે તા સિંધુ નદીને৷ સચક છે. જે પરદેશી લોકો શરૂઆતમાં સિંધના પ્રદેશ સધી આવ્યા તેમએ ત્યાં સુધીના કે તેની આસપાસના લોકોને પચુ હિંદુ શબ્દથી વ્યવહાર્યા. જેમ ' બંગ લડે છે ' એ વાકચમાં ' બંગ 'તાે અર્થ બંગવાસી છે તેમ જ આગળ વધી શરૂઆતમાં દરિયા કિનારે કિનારે અને પછી આંદરના ભાગમાં જેમ જેમ આગળ વધતા ગયા તેમ તેમ તેમણું એ હિંદુ શબ્દ બધા જ પ્રદેશ માટે વાપર્યો અને આગળ જતાં અરખી–કારસી સાહિત્યમાં હિંદનો વિશાળ અર્થ-માં ઉપયોગ થયેા છે. આયાંવર્તની સીમા પણ હમેશાં એકસરખી નથી રહી. કચારેક અકધાનીસ્તાનમાં પણ આર્યો હતા. મુસલમાનોએ એ દેશના કબજો લીધા અને એ દેશ મુસ્લિમ થઈ ગયેા; અને કાલની જ વાત છે કે જે સિંધુ **ઉપર્યી આપણે હિંદુ હેાવાના દાવે**ા કરીએ છીએ તે સિંધુના પ્રદેશ પણ હવે હિંદુસ્તાનમાં નથી. આ વસ્તુ એ સૂચવે છે કે નામ એ જ રહે છે, પણ એતી અર્થમર્યાદા વધે અને ઘટે છે. ' હિંદુ ' શબ્દથી ઠેક પૂર્વમાં આસામ અને ઉત્તરમાં હિમાલય તેમ જ દક્ષિણમાં કન્યાકુમારી એ ખધા પ્રદેશ સમજાય છે: તે હિંદસ્તાન પણ કહેવાય છે. આ પ્રદેશમાં જે ઋષિએા અને ધર્મપ્રવર્તકા થયા, તેમણે જે શાસ્ત્રો લખ્યાં કે વિચાર્યાં, જે તીર્થા બંધાયાં, તે બધાંને એક શબ્દમાં કહેવાં હાેય તા ' હિંદુ ધર્મ' શબ્દથી જ કહી શકાય. હા, એ માટે બીજો પ્રાચીન શબ્દ છે અને તે છે આર્ય ધર્મ એ શબ્દ.

હિંદુ ધર્મને અનુસરનારી સેંકડા જાતિએા હતી અને છે. તેના પેટા ભેદો પણ તેટલા જ છે. તે બધા લલે પાતાને જીદા જીદા નામથી ઓળખાવે; તેમ છતાં તે બધા જ મૂળે એક હિંદુ ધર્મના વર્તુળમાં આવે છે. આંદરા-આંદર તેમના આચાર કે વિચાર ગમે તેટલા કંટાતા હોય તેમ છતાં તેમની અંદર એક અખંડ સંવાદિતાના સર છે. તે સર તેમને ખ્રિસ્તી, ઇસ્લામ અને જરથેાસ્તી ધર્મથી જુદા પાડે છે. આ જ કારણે જ્યારે આપણે હિંદુ ધર્મ કહીએ છીએ ત્યારે હિંદુસ્તાનમાં જ અત્યારે લાંભા કાળથી રહેલા ખ્રિસ્તી, ઇસ્લામ કે જરથાસ્તી ધર્મને જુદા સમજીએ છીએ. આ દેશની અનેક જાતિએ ખ્રિસ્તી થઈ, મુસલમાન થઈ, પણ તેમનું મુખ આર્યાવર્તને તીર્થ માનવા તરક કે આર્ય ઝડષિઓ અને શાસ્ત્રોને સત્કારવા તરક છે જ નહિ. તે જ કારણે બધા હિંદુધર્મીઓ ખિસ્તી ધર્મ અને ઇસ્લામ ધર્મથી ભડકે છે અને ખ્રિસ્તી ધર્મ તેમ જ ઇસ્લામ ધર્મ પણ હિંદુ ધર્મને ભક્ષ્ય લેખે છે. આ કારણથી આમની વચ્ચે સર્પ-નકુળ જેવું સ્વાભાવિક વેરનું માનસ ઘડાયેલું છે.

હવે સમાજતી દષ્ટિએ વિચાર કરીએ. સમાજ અને ધર્મની મર્યાદા કચાંથી જાુદી પડે છે એ એક પ્રક્ષ છે. મને લાગે છે કે જે જે આચાર અને વિચાર માત્ર ઐહિક જીવનમાં સમાતાે હાેય તે બધા સામાજિક વ્યવહારની બર્યાદામાં ગણાવી શકાય, અને જે આચાર કે વિચાર ઐહિક તેમ જ પાર-લોકિક હિતની દ્રષ્ટિએ પ્રચલિત થયાે હાેય કે પળાતાે હાેય તે બધા ધાર્મિક મર્યાદામાં આવવા જોઈએ. સામાજિક વ્યવહારમાં જૈન સમાજતે વૈદિક અને ળોદ્ધ સમાજ સાથે હંમેશાં નિકટને৷ સંબધ રહ્યો છે; હજી પણ સાવ તૂટયો<sup>.</sup> નથી. સામાજિક કાયદાઓ અને વારસાહક કાંઈ જૈન સમાજના જીદા નથી. જૈન ધર્મના ક્રોઈ પણ પ્રવર્ત કે પોતાને અનુસરનાર સમાજ માટે ક્રોઈ પણ જાતના સામાજિક નિયમા ધડવા જ નથી. વ્યવહારમાં જેમ બીજા પડાેશીઓ રહેતા અને કરતા તેમ પોતાના અનુયાયીએો કાવે તેમ કરી લે એ જ ધર્મ-પ્રવર્ત કોની દબ્દિ હતી. તેમણે ધાર્મિક વ્યાચાર–વિચાર પૂરતું પાતાનું સ્વતંત્ર દૃષ્ટિબિંદ સાચવવા અને સમજાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. પાછલી થેહડીક શતાબ્દી-એામાં પંથની ધર્મદબ્ટિએ જૈન પર પરા માટે સામાજિક વિધાના સચવતા <sup>ક</sup>ટલાક ઝ<sup>ાં</sup>યા રચાયા છે, પણ વ્યવહારમાં તે વિધાનોનો અમલ ખરી રીતે છે જ નહિ. ખાનપાન, લગ્ન, વારસાહક એ બધું બીજા હિંદુઓથી જૈતાનું કાંઈ જાદું નથી, અને ક્રાઇ સહેજ બેદ બતાવે તો તે આગતુંક અને પાઝળના છે. ધર્મની બાબતમાં જ્યાં સુધી સામાન્ય લોકધર્મ અને નીતિધર્મના સંબંધ છે ત્યાં સધી બધા જ સરખા છે. જ્યાંથી સાંપ્રકાયિક આચાર--વિચાર શરૂ થાય છે ત્યાંથી જ જીદાપહ્યું શરૂ થાય છે. પણ આવું જીદાપહ્યું તે જૈન જૈનમાં કવાં નથી ? વૈદિક પર પરાઓમાં આવી બુદાઈના કર્યા આંત છે ? તેથી મારી દ્રષ્ટિએ હિંદ ધર્મનો વિશાળ અર્થ સમજવા અને સમજાવવાના આગ્રહ સેવવે અને સાથે સાથે હિંદુ ધર્મના જ એક ભાગ લેખે જૈન ધર્મને ગણવા

## જૈન ધર્મ-જૈન સમાજ : હિંદુ ધર્મ-હિંદુ સમાજ

એ જ સાચો રસ્તાે છે. જો જૈન ધર્મ હિંદુ ધર્મનાે એક ભાગ છે તાે પછી જૈન સમાજ હિંદુ સમાજથી જીુદાે નથી જ, એ ઉપરનું વિધાન કરીથી કરવા-પહ્ય રહેતું નથી.

પહેલાં કચારેય બીજા હિંદુઓએ જૈનોને અહિંદુ કલા હોય તો તે હુ નથી જાણતો, અને જૈનેાએ પણ પોતાને અહિંદુ તરીકે પ્રથમ ગણાવ્યા હોય તો એ વાત પણ અજ્ઞાત છે. અત્યારે હિંદુ સમાજ અને હિંદુ ધર્મથી ભુદા રહેવાની ભાવના દેખાય છે તે નવી જ છે અને તેનું મૂળ કેટલાક નવા ધડાતા કાય-દાઓને લીધે પોતાની ચાલુ રૂઢિએા પર તરાપ પડવાના ભયમાં રહેલું છે. માની લઈ એ કે જૈના પોતાને ભુદા ગણાવવાના આગ્રહ રાખે અને પાતાને અનિષ્ટ હોય એવા કાયદાના ફેરકારાથી બચી જાય, તાપણ લાંબી નજરે આ વસ્તુ જૈનાના પોતાના જ ગેરલાભમાં છે. નજીવા કાલ્પનિક લાભ માટે તેમણે અનેક સ્થાયી લાભે ગુમાવવા પડશે અને તે એવી એક લઘુમતી થઈ જશે 'ક જેને હંમેશા ઓશિયાળા રહેવું પડશે. હવે કાંઈ પરરાજ્યના અમલ નથી કે જે લઘુમતીને પંપાળે અને વિશેષ અધિકાર આપે.

હું પાેતે ઉપરના વિચાર ધરાવતાે હાેવા છતાં હિંદુ મહાસભાના સભ્ય-પદની કાેઈ પણ જૈન ઇચ્છા રાખે અગર તેના સભ્ય બંને એની સાવ વિરુદ્ધ વ્હું. એતું કારણ એ છે કે હિંદુ મહાસભાના મૂળમાં વ્યતિની ઊંચનીચ ભાવના જ રાજકારણના રૂપમાં કામ કરી રહી છે. હિંદુ મહાસભાને જય એટલે બ્રાહ્મણુને! જય, એટલે વર્ણું બેદ તેમ જ ઊંચનીચ ભાવનાને! જય અને છેવટે બ્લાહ્મણુના સત્તાશાહી ગુરુપદને৷ જય. આ વસ્તુ મૂળે જ શ્રમણુ ભાવ-નાથી અને જૈન ભાવનાથી સાવ વિરુદ્ધ છે; અત્યારની વિકસતી માનવતાની દષ્ટિએ પશુ વિરુદ્ધ છે. એટલે હું જ્યારે જૈનેાને હિંદુ માનવા⊸મનાવવાની વાત કરું છું ત્યારે હિંદુ મહાસભા સાથે કરોા જ સંબંધ ન રાખવા પણુ કહું છું. પ્રસંગે એક વાત યાદ આવે છે હિંદુ યુનિવર્સિંડીની હિલચાલ શરૂ થઈ અને બધા જ હિંદુ ધર્માંઓ હિંદુ યુનિવર્સિટીમાં પ્રતિનિધિત્વ ધરાવે એ વિચાર આગળ આવ્યા ત્યારે જૈતા, શીખો અને બૌદ્ધો કાંઈ પાછળ ન રહ્યા. બધાએ જ પાેતાને હિંદુ માની હિંદુ સમાજના એક ભાગ લેખે એ હિલચાલને વધાવી લીધી. હવે જ્યારે જ્યારે હિંદુ ધર્મ કે હિંદુ સમાજને કાેઈ પણ જાતની મદદ યા કાેઈ પણ જાતના કાયદાનાે લાભા સરકાર આપશે ત્યારે સહેજે જ જૈના એના ભાગીદાર થશે. એમને પછી માગણીના જાદા ચોકા કરવાની જરૂર નહિ રહે.

૧ાટ []

ેલેદુંલકર કમિટી સામે કાઇએ એવાે વિચાર રજુ કર્યાનું મને ઝાંખુ રમ-રહ્યુ છે કે જેના સમાજદષ્ટિએ હિંદુ સમાજથી જીદા નથી, પહ્યુ ધર્મદષ્ટિએ હિંદુ ધર્મથી તેઓ જીદા છે. જો મારું સ્મરણ સાચું હોય તાે આ પ્રસંગ મારે એ કહેવું જોઈએ કે તે કચન સાવ ખોડું છે. જૈન ધર્મ બીજા હિંદુ ધર્મથી એટલો બધા મૂળ રૂપમાં અભિન છે કે એમ જ કહેવું જોઈએ કે ખરી રીતે જૈન ધર્મ હિંદુ ધર્મથી અભિન્ન છે. જૈન ધર્મનો મૂળ આધાર આત્મ-તત્ત્વની માન્યતા, મોક્ષરૂપ અંતિમ પુરુષાર્થ અને તેને લક્ષીને ચાગાવલાબી જીવન-ચર્યા — આ જ છે. આ વસ્તુ હિંદુ ધર્મની બધી શાખાઓમાં લગભગ એક જેવી જ છે. જે કાંઈ પરિભાષાના, વર્ગીં કરણના અને કચાંઇક કચાંઇક કલ્પ-નાના ભેદ છે તે તા જૈન ધર્મના અનેક ફિરકાએા વચ્ચે પણ કવાં નથી ? એવા ભેદને લીધે એ ધર્મ બીજા ધર્મથી સાવ ભિન્ન છે એમ કહેવું એ ધર્મના રહસ્યને ન સમજવા ભરાળર છે. જ્યારધી આવી બેઠદબ્ટિ પરંપરાએમમાં દાખલ થઈ ત્યારયી કેટલીક વિકૃતિઓ વાર'વાર સમાજ સામે ઉપદેશકાે દારા રજુ થાય છે અને સમાજ ગેરસમજની ધરેડમાં વધારે ને વધારે ઘસડાતા જાય છે. તેથી એ નથી સમજી શકતાે કે જે રામ અને કબ્લ વૈદિક પુરાણ ધર્મના માન્ય દેવે৷ છે તે જૈન પર પરામાં શા માટે આવ્યા અને એ જ રીતે ઝડપભદેવ જૈન પર પરાના માન્ય છે તે પુરાણ-સાહિત્યમાં ક્રેમ નિર્દેશાયેલા છે? કચારેક હરિભદ અને યશાવિજયજી જેવા આ વસ્તુ પામી ગયા અને તેમણે પાતાના છેલ્લા સાહિત્યમાં આવા અભેદ ધર્મદબ્ટિને સ્પષ્ટ કરી છે. તેથી ધર્મની દષ્ટિએ જૈન ધર્મ હિંદુ ધર્મથી જુદો છે એ વિચાર પણ વજુદ વિનાના છે.

— પ્રેબુદ્ધ જેન, ૧૫-૧-'૪૯.

# પુણ્ય અને પાપ : એક સમીક્ષા

## [ १८ ]

[તા. ૧૫–૩–૪૭ના પ્રેબુદ્ધ જૈનમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ સદ્દગત ડો. વ્રજલાલ મેઘાણીના લેખ ' પાપની આત્મકથા ' ઉપરની નોંધ. ]

આખા લેખને ઉેશ વિવેક અને સમત્વશુદ્ધિ જગૃત કરવાને છે. દબ્ટિબિંદુ તદ્દન ચેખ્ખું અને પરિમાર્જિત છે. એ દબ્ટિબન્દુની પુષ્ટિ અને સિદ્ધિ અર્થે તેમણે પાપના મુખયી બૂતકાળ વર્ણુવ્યો છે. આ વર્શુનમાં ડૉ. મેલા-ણીએ આધુનિક સમાજશાસ્ત્ર, પ્રાચીન–વૈદિક તેમ જ જૈન આદિ પૌરાણિક કલ્પનાએ કે માન્યતાએા, રાજ્યતંત્રશાસ્ત્ર અને શાસનપદ્ધતિને વિકાસ, વણુવ્યવસ્થાને ઇતિહાસ, વૈજ્ઞાનિક પ્રગતિ અને ધાર્મિક બંધારણેવાળું સાહિત્ય વગેરે અનેક વિષયાનું કરાયેલ આકલન કળામય રીતે પૂર્વભૂમિકા-રૂપે ચિત્રિત કર્યું છે. એમાં અત્યુક્તિ જેવું કશું છે જ નહિ. બહુ ઉઠાવદાર અને લક્ષ્યસાધક જોમ એમના લખાણુમાં દીસે છે. કાઈ અસારના ઐતિહા-સિક ઇચ્છે તે એમનાં બધાં વિધાનો અને વાકચોને અવતરણે શોધી શોધીને ટેકવી શક. આવું બહુવ્યાપી લખાણુ લાંબા કાળના વિસ્તૃત વાચન અને સક્ષ્મ મનનનું જ પરિણામ છે.

પ્રસ્તુત લેખમાં માનવજીવનગત સરળતા, જટિલતા અને તેમાંથી ઉદ્દસવતી સમસ્યાઓના ઉકેલ તરફ તેમણે કળામય રીતે આંગળી ચી<sup>પ</sup>ધી છે. એટલું ખરું કે પુણ્ય, પાપ અને ધર્મની વ્યાખ્યાએા સ્થૂળ ભૂમિકામાં અમુક હેાય છે, જ્યારે સદ્ધમ ભૂમિકામાં તેમની તાત્ત્વિક વ્યાખ્યાએા બીજી જ હેાય છે; એટલે હંમેશાં સ્થૂળ ભૂમિકા ઉપર ઊભા રહેલાએા તાત્ત્વિકદર્શા લેખકની સામે પડવાના જ.

પુણ્ય–પાપ વિષે બદલાતી ધારણાઓનો એક રમૂજી દાખલેો ટાંકવાનેા લેોભ થઈ આવે છે. પૈસા અને સ્ત્રી પુણ્યનાં ફળ લેખાય છે. વધારે પૈસાે હાેય તે વધારે પુણ્યવાન, એ માન્યતા આજે પણ છે જ. એ પણ મનાતું કે વધારે સ્ત્રીવાળાે માટા ભાગ્યશાળી. આ માન્યતા માત્ર કથાઓમાં જ નહાેતી, જીવનમાં પણુ કામ કરતી. ચક્રવર્તા અને વાસુદેવની શહેર વસાવાય એટલી મેાડી પત્નીસંખ્યા પુણ્યની દલીલના આધારે જ સમર્થન પામી છે, અને બીજી રીતે આજ લગી પાષાતી પણ આવી છે. પુણ્યના ક્યળ તરીકે નારીપરિવાર લેખાય, તેા એ જ દલીલથી એમ પણ કેમ ન કલ્પવું જોઈએ કે વધારે પુણ્યશાળી નારી તે જ હેાઈ શકે કે જેણે ઇચ્છાથી વધારે પતિઓ ક્રમે કે એકસાથે ધરાવ્યા હેાય ! સામાન્ય નારી કરતાં પાંચ પતિવાળી ટ્રોપદી, ઉપરની દલીલ પ્રમાણે, વધારે પુણ્યશાળી ગણાવી જોઈએ. પણ અહીં જ પુણ્યની વ્યાખ્યા લેકા જીદી કરે છે. એ એ વાતનું સૂચન છે કે જે કાળે જે સમાજમાં જે વસ્તુ પ્રતિષ્ઠા પામતી હેાય તે કાળે તે સમાજમાં તે જ વસ્તુ સાધારણ લોકા પુણ્યનું કળ માની લે છે. વ્યાવહારિક અને તાત્ત્વિક ધર્મ– અધર્મના બેદ જેટલા અંશે વધારે સ્પષ્ટ સમજાય તેટલા અંશે લેકમાનસના વિકાસ છે, એમ સમજવું જોઈએ. ભાઈ મેઘાણીનું લખાણ આવા વિકાસ સાધવાની દષ્ટિએ લખાયું છે.

— પ્રયુદ્ધ જૈન, ૧૫–૩−૪૭

# [ ૧૯ ]

#### શાસ્ત્ર એટલે શું ?

જે શિક્ષણ આપે એટલે કે જે કાેઈ વિષયની માહિતી અંને અનુભવ આપે તે, તે વિષયનું શાસ્ત્ર. માહિતી અને અનુભવ જેટજેટલા પ્રમાણમાં ઊંડા તથા વિશાળ તેટતેટલા પ્રમાણમાં તે શાસ્ત્ર તે વિષય પસ્ત્વે વધારે મહ-ત્ત્વનું. આમ મહત્ત્વના આધાર ઊંડાણા અને વિશાળતા પર હાેવા છતાં તે શાસ્ત્રની પ્રતિષ્ઠાનેા આધાર તેા તેની યથાર્થતા ઉપર જ છે. અમુક શાસ્ત્રમાં માહિતી ખુબ દ્વાય. ઊંડી દ્વાય, અનુભવ વિશાળ દ્વાય છતાં તેમાં જો દષ્ટિ-દોષ કે બીજી ભ્રાંતિ હાેય તાે તે શાસ્ત્ર કરતાં તે જ વિષયનં, ચાેડી પહા યથાર્થ માહિતી આપનાર અને સત્ય અનુભવ પ્રકટ કરનાર, ખીજાં શાસ્ત્ર વધારે મહત્ત્વનું છે, અને તેની જ ખરી પ્રતિષ્ઠા બધાય છે. શાસ્ત્ર .શબ્દમાં ज्ञास, અને જ એવા બે શબ્દો છે. શબ્દોમાંથી અર્થ ધટાવવાની અતિજૂની રીતને৷ આગ્રહ છેાડવે৷ ન જ હેાય તે৷ એમ કહેવું જોઈએ કે शास એ શબ્દ માહિતી અને અનુભવ પૂરા પાડવાને। ભાવ સૂચવે છે, અને 🖬 શબ્દ ત્રાણશક્તિના ભાવ સૂચવે છે. શાસ્ત્રની ત્રાણશક્તિ એટલે આડે રસ્તે જતાં અટકાવી માણસને બચાવી લેવેા અને તેની શક્તિને સાચે રસ્તે દેારવી. આવી ત્રાહ્યશક્તિ માહિતી કે અનુભવની વિશાળતા ઉપર અગર તાે ઊંડાણ ઉપર અવલંબિત નથી, પણ એ માત્ર સસ ઉપર અવલંબિત છે. તેથી એકંદર રીતે વિચારતાં ચાેખ્ખું એ કલિત થાય છે કે જે કાેઇ પહા **વિષયની સાચી માહિતી અને સાચા અનુભવ પૂરાે પાડે તે જ શાસ્ત્ર કહેવા<u>વ</u>ં** ઓર્ડ એ.

#### આવું શાસ્ત્ર તે કર્યું ?

ં ઉપર કહેલ વ્યાપ્યા પ્રમાણે તેા કાેઈને શાસ્ત્ર કહેવું એ જ સુશ્કેલ છે; કારણ કે, કાેઈ પણ એક શાસ્ત્ર અત્યાર સુધીની દુનિયામાં એવું નથી જન્મ્યું 'કે જેની માહિતી અને અનુભવ કાેઈ પણ રીતે ફેરફાર પામે તેવાં ન જ હાેય કે જેની વિરુદ્ધ કાેઈને કદીયે કહેવાના પ્રસંગ જ ન આવે. સારે ઉપરતી વ્યાપ્યા પ્રમાણે જેને શાસ્ત્ર કડી શકાય એવું કંઈ પણ છે કે નહિ ?

---એ જ સવાલ થાય છે. આતા ઉત્તર સરળ પણ છે અને કઠણ પણ છે. જો ઉત્તરની પાછળ રહેલ વિચારમાં બાંધન, ભાય કે લાલચ ન હાેય તાે ઉત્તર સરળ છે, અને જો તે હ્રોય તાે ઉત્તર કદણ પણ છે. વાત એવી છે કે માણસનેા સ્વભાવ જિજ્ઞાસ પણ છે અને શ્રદ્ધાળ પણ છે. જિજ્ઞાસા એને વિશાળતામાં લઈ જાય છે અને શ્રદ્ધા એને મક્કમપણું અપે છે. જિજ્ઞાસા અને બ્રહ્વાની સાથે જે કાેઈ આસુરી વૃત્તિ ભળી જાય તો તે માણુસને મર્યા-દિત ક્ષેત્રમાં આંધી રાખી તેમાં જ સત્ય---નહિ નહિ, પૂર્ણ સત્ય---જોવાની કરજ પાડે છે. આનું પરિહ્યુામ એ આવે છે કે માણસ કાેઈ એક જ વાકચ અગર કાંઈ એક જ પ્રંથને અગર કાંઈ એક જ પર પરાના પ્રંથસમૂહને છેવટ-નું શાસ્ત્ર માની લે છે અને તેમાં જ પૂર્ણ સત્ય છે, એવી માન્યતા ધરા-વતાે થઈ જાય છે. આમ થવાથી માણસ માણસ વચ્ચે, સમૂહ સમૂહ વચ્ચે અને સંપ્રદાય સંપ્રદાય વચ્ચે શાસ્ત્રની સત્યતા∽વ્યસત્યતાની ખાખતમાં વ્યગર તે શાસ્ત્રની શ્રેષ્ઠતાના તરતમભાવની બાબતમાં મેાટા વિખવાદ શરૂ થાય છે. દરેક જણ પોતે માનેલ શાસ્ત્ર સિવાયનાં બીજાં શાસ્ત્રોને ખાેટાં અગર અપૂર્ણ સત્ય જણાવનારાં કહેવા માંડે છે અને તેમ કરી સામા પ્રતિરપર્ધાને પાતાનાં શાસ્ત્ર વિષે તેમ કહેવાને જાણે-અજાણે નાેતરે છે. આ તાેફાની વાતા-વરણમાં અને સાંકડી મનાવૃત્તિમાં એ તા વિચારાવ જ રહી જાય છે કે ત્યારે શંબધાં જ શાસ્ત્રો ખાટાં કે બધાં જ શાસ્ત્રો સાચાં કે બધાં જ કાંઈ નહિ.

આ થઇ ઉત્તર આપવાની કડિણાઇની બાજુ. પરંતુ જ્યારે આપણે ભય, લાલચ અને સંકુચિતતાના બંધનકારક વાતાવરણમાંથી છૂટા થઈ વિચા-રીએ ત્યારે ઉક્ત પ્રશ્નના નિવેડાે સહેલાઇથી આવી જાવ છે; અને તે એ છે કે સ્તય એકને અખંડ હાવા છતાં તેના આવિર્ભાવ (તેનું ભાન) કાળક્રમથી અને પ્રકારભેદથી થાય છે. સત્યનું ભાન જો કાળક્રમ વિના અને પ્રકારભેદ વિના થઈ શકતું હોત તા અત્યાર અગાઉ કવારનુંયે સત્યશાધનનું કામ પતી ગયું હોત, અને એ દિશામાં કાઈને કાંઈ કહેવાપછું કે કરવાપછું ભાગ્યે જ રહ્યું હોત. સત્યના આવિર્ભાવ કરનારા જે જે મહાન પુરુષો પૃથ્વીના પટ ઉપર થઈ ગયા છે તેમને પણ તેમના પહેલાં થઈ ગયેલા અસુક સત્યશાધન કાની શાધના વારસા મળેલા જ હતા. એવા કાઈ પણ મહાન પુરુષ તમે બતાવી શકશા કે જેને પાતાની સત્યની શાધમાં અને સત્યના આવિર્ભાવમાં પાતાના પૂર્વવર્તી અને સમસમયવર્તી બીજા તેવા શાધકની શાધના થાડો. પણ વારસા ન જ મળ્યો હોય, અને માત્ર તેણે જ એકાએક અપૂર્વપણે તે

સત્ય પ્રકટાવ્યું હેાય ર આપણે સહેજ પણ વિચારીશું તે માલૂમ પડશે કે કાેઈ પણુ સત્યશાધક અગર શાસ્ત્રપ્રણેતા પોતાને મળેલ વારસાની <mark>ભૂ</mark>મિકા ઉપર ઊભો રહીને જ, પાેતાની દષ્ટિ પ્રમાણે અગર તેા પાેતાની પરિસ્થિતિને બાંધએસે એવી રીતે. સત્યનેા આવિર્ભાવ કરવા મથે છે. અને તેમ કરી સત્યના આવિર્ભાવને વિકસાવે છે. આ વિચારસરણી જો ફેંકી દેવા જેવી ન હ્યુય તે એમ કહેવું જોઈએ કે કાઈ પણ એક વિષયનું શાસ્ત્ર એટલે તે વિષયમાં શાધ ચલાવેલ, શાધ ચલાવતા કે શાધ ચલાવનાર વ્યક્તિઓની ક્રમિક અને પ્રકારબેદવાળી પ્રતીતિઓને। સરવાળા આ પ્રતીતિઓ જે સંયોગોમાં અને જે ક્રમે જન્મી હોય ને સંયોગો પ્રમાણે તે જ ક્રમે ગોઠવી લઈએ તા એ તે વિષયનું સળંગ શાસ્ત્ર ખને અને એ ખધી જ ત્રૈકાલિક પ્રતીન તિએ કે આવિર્ભાવામાંથી છૂટા છૂટા મણુકા લઈ લઈએ તે તે અખંડ શાસ્ત્ર ન કહેવાય. છતાં તેને શાસ્ત્ર કહેવું હેાય તેા એટલા જ અર્થમાં કહેવું જોઈએ કે તે પ્રતીતિના મણકા પણ એક અખંડ શાસ્ત્રના અંશ છે. પણ એવા કાઈ અંશને જો સંપૂર્ણતાનું નામ આપવામાં આવે તા તે ખાટું જ છે. જો આ મુદ્દામાં વાંધા લેવા જેવું ન હાેય---હું તા નથી જ લેતાે---તા આપણું નિખાલસ દિલથી કબૂલ કરવું જોઈએ કે માત્ર વેદ, માત્ર ઉપનિષદા, માત્ર જૈન આગમા, માત્ર ભૌદ્ધ પિટકા, માત્ર અવેસ્તા, માત્ર બાઇબલ, માત્ર પુરાણ, માત્ર કુરાન કે માત્ર તે તે સ્મૃતિઓ એ પોતપોતાના વિષય પરત્વે એકલાં જ અને સંપૂર્ણ શાસ્ત્ર નથી; પણ એ બધાં જ આપ્યાત્મિક વિષય પરત્વે, ભૌતિક વિષય પરત્વે, અગર તાે સામાજિક વિષય પરત્વે એક અખેડ ત્રૈકાલિક શાસ્ત્રનાં ક્રમિક તેમ જ પ્રકારભેદવાળા સત્યના આવિર્ભાવનાં સચક અથવા તાે અખંડ સત્યની દેશ, કાળ, અને પ્રકૃતિબેદ પ્રમાણે ભુદીભુદી બાજીઓ રજૂ કરતાં મણુકા⊸શાસ્ત્રો છે. આ વાત કેાઈ પણ વિષયના ઐતિન હાસિક અને તુલનાત્મક અભ્યાસીને સમજવી તદ્દન સહેલી છે. જો આ સમજ આપણા બનમાં ઊતરે—અને ઉતારવાની જરૂર તેા છે જ—તા આપણે પાતાની વાતને વળગી રહેવા છતાં બીજાને અન્યાય કરતા બચી જઈએ, અને તેમ કરી બીજાને પણ અન્યાયમાં ઊતરવાની પરિસ્થિતિથી બચાવી લઈ એ. પોતાના માની લીધેલ સત્યને ખરાબર વકાદાર રહેવા માટે જરૂરનું એ છે કે તેની. કિંમત હાેય તેથી વધારે આંકી અંધબ્રહા ન ખીલવવી અને એોછી આંકી

નાસ્તિકતા ન દાખવવી. આમ કરવામાં આવે તેા જણ્ણાયા વિના ન જ રહે કે અમુક વિષય પરત્વેના સત્યશાધકાનાં મંચના કાંતા બધાંજ શાસ્ત્રો છે, કાંતા બધાંજ અશાસ્ત્રો છે, અને કાંતા એ કાંઈ જ નથી. બધાં જ શાસ્ત્રો છે. સત્યના સંપૂર્ણુ અને નિરપેક્ષ આવિર્ભાવની દ્રષ્ટિએ એ અશાસ્ત્રો છે, શાસ્ત્રયોગની પાર ગયેલ સામર્થ્યાયોગની દષ્ટિએ એ બધાં શાસ્ત્ર કે અશાસ્ત્ર કાંઈ નથી. માની લીધેક્ષ સાંપ્રદાયિક શાસ્ત્ર વિશૅનું મિથ્યા અભિમાન ગાળવા માટે આટલી જ સમજ ખસ છે. જો મિથ્યા અભિમાન ગળે તેા માહનું બધન ટળતાં જ બધા મહાન પુરુષોનાં ખંડ સત્યોમાં અખંડ સત્યનું દર્શન થાય અને બધી જ વિચારસરણીની નદીઓ પોતપોતાની ઢબે એક જ મહાસત્યના સમુદ્રમાં મળે છે એવી પ્રતીતિ થાય. આ પ્રતીતિ કરા-વવી એ જ શાસ્ત્રરચનાના પ્રધાન ઉદ્દેશ છે. સર્જકા અને રક્ષકો

દેશ, કાળ, અને સંયોગથી પરિમિત સત્યના આવિર્ભાવની દષ્ટિએ એ

શાસ્ત્રો કેટલાકને હાથે સરજાય છે અને કેટલાકને હાથે સચવાય છે-રક્ષાય છે, અને બીજા કેટલાકને હાથે સચવાવા ઉપરાંત તેમાં ઉમેરણ પણ થાય છે. રક્ષકા, સુધારકા અને પુરવણીકારા કરતાં સર્જકા હંમેશાં જ એાઝા હ્યાય છે. સર્જ કામાં પણ બધા સમાન જ કાટિના હાય એમ ધારવું એ મનુષ્યપ્રકૃતિનું અજ્ઞાન છે. રક્ષકાના મુખ્ય બે ભાગ પડે છે : પહેલા ભાગ સર્જ કની કતિને આજન્મ વકાદાર રહી તેના આશય સમજવાની, તેને ૨૫૦૮ કરવાની અને તેનેા પ્રચાર કરવાની કાશિશ કરે છે. તે એટલા ખધા ભક્તિ-સંપન્ન હ્યાય છે કે તેને મન પાતાના પૂજ્ય રુષ્ઠાના વ્યતુભાવમાં કાંઈજ સુધારવા જેવું કે ફેરફાર કરવા જેવું નથી લાગતું. તેથી તે પાતાના પૂજ્ય સ્રષ્ટાનાં વાકચોને અક્ષરશઃ વળગી તેમાંથી જ બધું કુલિત કરવાનાં પ્રયત્ન કરે છે, અને દુનિયા તરક જોવાની બીજી આંખ બધ કરી દે છે. જ્યારે રક્ષકાના બીજો ભાગ ભક્તિસંપન્ન હાેવા ઉપરાંત દબ્ટિસંપન્ન પણ હાેય છે. તેથી તે પાતાના પૂજ્ય સબ્ટાની કૃતિને અનુસરવા જીતાં તેને અક્ષરશઃ વળગી રહેતા નથી. ઊલડું, તેમાં તે જે જે ઊખ્યપા બ્રુએ છે, અગર પુરવણીની આવશ્યકતા સમજે છે, તેને પાતાની શક્તિ પ્રમાણે દૂર કરી કે પૂર્ણ કરીને જ તે શાસ્ત્રના પ્રચાર કરે છે. આ રીતે જ રક્ષકાના પહેલા ભાગ દારા શાસ્ત્રો પ્રમાર્જન તેમ જ પુરવણી ન પામવા છતાં એકદેશીય ઊંડાણ કેળવે છે અને રક્ષકાના બીજા ભાગ દારા એ શાસ્ત્રો પ્રમાર્જન તેમ જ પુરવણી મેળવવાને લીધે વિશાળતા પામે છે. ક્રાઈ પહ્યુ સપ્ટાના શાસ્ત્રસાહિત્યનેા પ્રતિહાસ તપાસીશું તાે ઉપરની વાતની ખાતરી થયા વિના નહિ રહે. અહીં દાખલા તરીકે આર્ય ઋષિઓના અમુક વેદભાગને મૂળ સર્જન માની પ્રસ્તુત

#### શાસ્ત્રમર્યાદા

વસ્તુ સમજાવવી હોય તો એમ કહી શકાય કે મંત્રવેદનો ધ્રાક્ષ શુભાગ અને જૈમિનીયની મીમાંસા એ પ્રથમ પ્રકારના રક્ષકા છે, અને ઉપનિષદો, જૈન આગમા, બૌદ્ધ પિટકા, ગીતા, સ્મૃતિ, અને બીજા તેવા ગ્રાંથા એ બીજા પ્રકારના રક્ષકા છે; કારણ કે, ધ્રાદ્મ શુગ્રંથોને અને પૂર્વ મીમાંસાને મંત્રવેદમાં ચાલી આવતી ભાવનાઓની વ્યવસ્થા જ કરવાની છે, તેના પ્રાપ્તાણ્યને વધારે મજ-ખૂત કરી લોકોની તે ઉપરની શ્રદ્ધાને સાચવવાની જ છે. કાઈ પણ રીતે મંત્ર-વેદનું પ્રાપ્તાણ્ય સચવાઈ રહે એ એક જ ચિંતા ધ્રાક્મ શુકારા અને મીમાંસકા-ની છે. તે કટ્ટર રક્ષકાને મંત્રવેદમાં ઉમેરવા જેવું કાંઈ જ દેખાતું નથી; ઊલટું, ઉમેરવાનો વિચાર જ તેમને ગભરાવી મૃકે છે. જ્યારે ઉપનિષદકારા, આગમકારા, પિટકકારા વગેરે મંત્રવેદમાંથી મળેલા વારસાને પ્રમાર્જન કરવા જેવા, ઉમેરવા જેવા અને વિકસાવવા જેવા લેખે છે. આવી સ્થિતિમાં એક જ વારસાને મેળવનાર જીદા જીદા સમયના અને સમસમયના પ્રકૃતિબેદવાળા: માણ્લોામાં પક્ષાપક્ષી પડી જાય છે, અને કિલ્લેખ ધી ઊભી થાય છે.

#### નવા અને જાૂના વચ્ચે ક્રન્દ્ર

ઉપરની કિલ્લેબ'ધીમાંધા સંપ્રદાય જન્મે છે અને એકબીજા વચ્ચે. વિચારતાે સંઘર્ષ ખૂબ જામે છે. દેખાતી રીતે એ સંઘર્ષ અનર્થકારી લાગે છે, પણ એ સંઘર્ષને પરિણામે જ સત્યના આવિર્ભાવ આગળ વધે છે. કાઈ પુષ્ટ વિચારક કે સમર્થ સુષ્ટા એ જ સંધર્ષમાંધા જન્મ લે છે. અને તે. ચાલ્યાં આવતાં શાસ્ત્રીય સત્યોમાં અને શાસ્ત્રીય ભાવનાઓમાં નવું પગલું ભારે છે. આ નવું પગલું પહેલાં તાે લોકોને ચમકાવી મૂકે છે, અને બધાજ લોકો કે લોકોનો મોટો ભાગ રઢ અને શ્રદ્ધાસ્પદ શબ્દો તેમ જ ભાવનાએોના હથિયાર વડે એ નવા વિચારક કે સર્જકનું માથું ફાેડવા તૈયાર થાય છે. એક બાબુએ. વિરાધીએાની પલટહા અને બીજી બાજી નવેા આગન્તુક એકલા. વિરાધીઓ એને કહે છે કે 'તું જે કહેવા માગે છે, જે વિચાર દર્શાવે છે તે આ જૂના ઇશ્વિરીય શાસ્ત્રોમાં કથાં છે? ' વળી તે બિચારા કહે છે કે 'જૂનાં. કચિરીય શાસ્ત્રોના શબ્દો તાે ઊલટું તારા નવા વિચારની વિરુદ્ધ જ જાય છે.' આ બિચારા શ્રદ્ધાળુ છતાં એક આંખવાળા વિરાધીઓને પેલા આગંતુક કે વિચારક સ્રષ્ટા તેમના જ સંક્રચિત શબ્દોમાંથી પોતાની વિચારણા અને, ભાવના કાઢી બતાવે છે. આ રીતે નવા વિચારક અને સખ્ટા દારા એક વખતના જાના શબ્દો અર્થદબ્ટિએ વિકસે છે અને નવી વિચારણા અને. ભાવનાના નવા થર આવે છે અને વળી એ નવા ઘર વખત જતાં જૂના

શર્ક જ્યારે ખહુ ઉપયોગી નધી રહેતા, અગર ઊલટા ખાધક થાય છે, ત્યારે વળી તવા જ અષ્ટાએ। અને વિચારકા પ્રથમના થર ઉપર ચઢેલી એક વાર નવી અને હમણાં જૂની થઇ ગયેલી વિચારણા અને ભાવનાઓ ઉપર નવેષ શર ચઢાવે છે. આ રીતે પરાપૂર્વથી ઘણી વાર એક જ શબ્દના ખાખામાં અનેક વિચારણાઓ અને ભાવનાઓના થર આપણે શાસ્ત્રમાર્ગમાં જોઈ શકીએ છીએ. નવા થરના પ્રવાહને જાતા થરની જગ્યા લેવા માટે જો સ્વતંત્ર શબ્દ સરજવા પડતા હાેત અને અનુયાયીઓનું ક્ષેત્ર પણ જીદું જ મળતું હાેત તાે તે જૂના અને નવા વચ્ચે દુંદુ (વિશેધ)ને કદી જ અવકાશ ન રહેત; પણ કુદરતના આભાર માનવા જોઈએ કે તેણે શબ્દ અને અનુયાયીઓનું ક્ષેત્ર છેક જ જીદું નથી રાખ્યું. તેથી જૂના લોકોની મક્કમતા અને નવા આગંતુ-કની દઢતાં વચ્ચે વિરાધ જામે છે અને કાળક્રમે એ વિરાધ વિકાસતું જ રૂપ પકડે છે. જૈન કે બૌદ્ધ મૂળ શાસ્ત્રોને લઈ વિચારોએ અગર વેદશાસ્ત્રને એકમ માની ચાલીએ તાેપણ આ જ વસ્તુ આપણને દેખાશે. મંત્રવેદમાંના બ્રહ્મ, ઇન્દ્ર, વરુણુ, ઝાત, તપ, સત્, અસત્, યજ વગેરે શબ્દો તથા તેની પાછ ળની ભાવના અને ઉપાસના લા; અને ઉપનિષદામાં દેખાલી એ જ શબ્દોમાં આરોપાયેલી ભાવના તથા ઉપાસના લેા. એટલું જ નહિ, પણ ભગવાન મહાવીર અને બુહના ઉપદેશમાં સ્પષ્ટપણે તરવરતી વ્યાસચુ, તપ, કર્મ, વર્શ, વગેરે શબ્દા પાછળની ભાવના અને એ જ શબ્દા પાછળ રહેલી વેદકાલીન ભાવનાઓ લઇ ખંનેને સરખાવા; વળી ગીતામાં સ્પષ્ટપણે દેખાતી યત્ર, કર્મ, સંન્યાસ, પ્રવૃત્તિ, નિવૃત્તિ, યાેગ, ભાેગ વગેરે શબ્દા પાછળ રહેલી ભાવનાઓને વેદકાલીન અને ઉપનિષત્કાલીન એ જ શબ્દો પાછળ રહેલી ભાવનાઓ સાથે તેમ જ આ યુગમાં દેખાતી એ શબ્દો ઉપર આરોપાયેલી ભાવનાએ। સાથે સરખાવા તા છેલાં પાંચ હજાર વર્ષમાં આર્યલોકાના માનસમાં કેટલે ફેર પડચો છે એ સ્પષ્ટ જણાશે. આ ફેર કંઈ એકાએક પડચો નથી કે વગર વાંધે અને વગર વિરાધે વિકાસક્રમમાં સ્થાન પામ્યો નથી, પણ એ ફેર પડ વામાં જેમ સમય લાગ્યા છે તેમ એ કેરવાળા થરાને સ્થાન પામવામાં ઘણી અથડામણ પણ સહવી પડી છે. નવા વિચારકા અને સર્જ કા પાતાની ભાવ-નાના હથાડા વડે જૂના શબ્દોની એરણુ ઉપર જૂના લાેકાના માનસને નવા ઘાટ આપે છે. હથોડા અને એરહ્યુ વચ્ચે માનસની ધાતુ દેશકાળાનુસારી કેરકારવાળી ભાવનાઓના અને વિચારણાઓના નવનવા ધાટ ધારણ કરે છે. આ નવા–જૂનાની કાળચક્કીનાં પૈડાંઓ નવનવું દલ્યે જ જાય છે, અને મનુષ્યજાતિને જીવતી રાખે છે.

#### વર્તખાન યુગ

આ જમાનામાં ઝપાટાબધ ઘણી ભાવનાએ। અને વિચારહ્યાએક નવા જ રૂપમાં આપણી આગળ આવતી જાય છે. રાજકીય કે સામાજિક સેત્રમાં જ નહિ, પણું આપ્યાત્મિક ક્ષેત્ર સુધ્ધાંમાં ત્વરાબધ નવી ભાવનાઓ પ્રકાશમાં આવતી જાય છે. એક બાજીએ ભાવનાઓને વિચારની કસોટીએ ચઢાવ્યા વિના જ તેને સ્વીકારનારાે મંદ્રસુદ્ધિ વર્ગ હાેય છે, જ્યારે ભીજી બાજીએ એ ભાવનાઓને વગર વિચારે ફેંકી દેવા કે ખાેડી કહેવા જેવી જરઠ બુદ્ધિવાળા પણ વર્ગ નાનાસતા નથી. આ સંયોગામાં શું થવું જોઈએ અને શું થયું છે એ સમજાવવા ખાતર ઉપરના ચાર મુદ્દાએ। ચર્ચવામાં આવ્યા છે. સર્જ કે અને રક્ષકા મનુષ્યજાતિનાં નૈસર્ગિક ક્રળા છે. એની હસ્તીને કુદરત પણુ મિટાવી શંકે નહિ. નવા–જૂના વચ્ચેનું દ્વંદ્વ એ સત્યના આવિર્ભાવનું અને તેને ટકાવવાનું અનિવાર્ય અંગ છે, એટલે તેથી પણ સત્યપ્રિય ગભરાય નહિ. શાસ્ત્ર એટલે શું <sup>?</sup> અને આવું શાસ્ત્ર તે કર્યું ? એ ખે મુદ્દાઓ દબ્ટિના વિકાસ માટે અથવા એમ કહેા કે નવા--જૂનાની અથડામણીના દધિમંથનમાંથી આપેાઆપ તરી આવતા માખભૂને ઓળખવાની શક્તિને વિકસાવવા માટે ચર્ચ્યા છે. આ ચાર મુદ્દાએા તેા અત્યારના યુગની વિચારણાએા અને ભાવ-નાએ સમજવા માટે માત્ર પ્રસ્તાવના જેવા છે. ત્યારે હવે ટૂંકમાં જોઈ **એ**ુંઅને તે પણ જૈન સમાજને લઇ વિચારીએ, કે તેની સામે આજે કઈ કઈ રાજ-*ક*ીય. સામાજિક અને આપ્યાત્મિક સમસ્યાએ ખડો થઈ છે અને તેને ઉકેલ શક્ય છે કે નહિ અને શક્ય હેાય તા તે કઈ રીતે શક્ય છે ?

૧. માત્ર કુળપર પરાથી કહેવાતા જૈન માટે નહિ, પણ જેનામાં જૈન-પહું ગુણુથી થાૈકું લહું આવ્યું હોય તા તેને માટે સુષ્ધાં પ્રશ્ન એ છે કે તેવેા માણસ રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર અને રાજકીય પ્રકરણમાં ભાગ લે યા નહિ અને લે તો કઈ રીતે લે ! કારણ કે, તેવા માણુસને વળી રાષ્ટ્ર એ શું, અને રાજકીય પ્રકરણ એ શું ! રાષ્ટ્ર અને રાજકારણ તો સ્વાર્થ તેમ જ સંકુચિત ભાવનાનું કુળ છે, અને ખરું જૈનત્વ એ તા એની પરની વસ્તુ છે; એટલે ગુણુથી જે જૈન હાેય તે રાષ્ટ્રીય કાર્યો અને રાજકીય ચળવળામાં પડે કે નહિ ! એ અત્યારના જૈન સમાજના પેચીદો સવાલ છે–ગૂઢ પ્રશ્ન છે.

ર. લગ્નપ્રથાને લગતી રૂઢિઓ, નાતજાતને લગતી પ્રથાઓ અને ઉદ્યોગ– ધધાની પાછળ રહેલી માન્યતાઓ અને સ્ત્રી-પુરુષ વચ્ચેના સંબંધોની બાબતમાં આજકાલ જે વિચારા બળપૂર્વક ઉદય પામી રહ્યા છે અને ચાેમેર ઘર કરી રહ્યા છે તેને જૈન શાસ્ત્રમાં ટેકા છે કે નહિ, અગર ખરા જૈનત્વ સાથે તે નવા વિચારોનો મેળ છે કે નહિ, કે જાના વિચારા સાથેજ ખરા જૈનત્વના સંબંધ છે ? જો નવા વિચારાને શાસ્ત્રના ટેકા ન હાેય અને તે વિચારા વિના જીવવું સમાજ માટે અશક્ય દેખાતું હાેય તા હવે શું કરવું ? શું એ વિચારાને જાના શાસ્ત્રની ઘરડી ગાયના સ્તનમાંથી જેમ તેમ દાહવાં? કે એ વિચારાનું નવું શાસ્ત્ર સ્વી જૈન શાસ્ત્રમાં વિકાસ કરવા ? કે એ વિચારાને સ્વીકારવા કરતાં જૈન સમાજની હસ્તી મટવાને કીમતી ગણ્વું ?

3. મેાક્ષને પાંચે પડેલી ગુરુસંસ્થા ખરી રીતે ગુરુ એટલે માર્ગદર્શક થવાને બદલે જો અનુગામાંઓને ગુરુ એટલે બાજા રૂપ જ થતી હોય અને ગુરુસંસ્થારૂપ સુભૂમચક્રવર્તાંની પાલખી સાથે તેને ઉપાડનાર શ્રાવકરૂપ દેવા પણ ડૂબવાની દશામાં આવ્યા હોય તા શું એ દેવાએ પાલખી ફેંકી ખસી જવું, કે પાલખી સાથે ડૂબી જવું, કે પાલખી અને પાતાને તારે એવા. કાઈ માર્ગ શાધવા થાલવું ? જો એવા માર્ગન સુઝે તા તે માર્ગ જૂના જૈન શાસ્ત્રમાં છે કે નહિ અગર તા આજ સુધીમાં કાઈએ અવલંબેલા છે કે નહિ, એ જોવું ?

૪. ધધા પરત્વે પ્રશ્ન એ છે કે કયા કયા ધધા જૈનત્વ સાથે બધ-એસે અને ક્યા કયા ધધા જૈનત્વના ઘાતક બને <sup>9</sup> શું ખેતીવાડી, લુહારી– સુતારી અને ચામડાને લગતાં કામેા, દાણાદૂણીના વ્યાપાર અને વહાણવટું, સિપાહીગીરી, સાંચાકામ વગેરે જૈનત્વના બાધક છે <sup>9</sup> અને ઝવેરાત, કાપડ, દલાલી, સટ્ટો, મિલમાલિકા, વ્યાજવટાવ વગેરે ધધાઓ જૈનત્વના બાધક નથી અગર ઓછા બાધક છે <sup>9</sup>

ઉપર આપેલા ચાર પ્રક્ષો તો અનેક એવા પ્રક્ષોમાંની વાનગીમાત્ર છે. એટલે આ પ્રક્ષોનો ઉત્તર જે અહીં વિચારવામાં આવે છે તે જો તર્ક અને વિચારશુદ્ધ હાેય તાે બીજા પ્રક્ષોને પણુ સહેલાઇથી લાગુ થઇ શકશે. આવા પ્રક્ષો ઊભા થાય છે તે કાંઈ આજે જ થાય છે એમ કાેઈ ન ધારે. ઓછાવત્તા પ્રમાણમાં અને એક અથવા બીજી રીતે આવા પ્રક્ષો ઊભા થયેલા આપણે જૈન શાસ્ત્રના ઇતિહાસમાંથી અવશ્ય મેળવી શકીએ છીએ. જ્યાં સુધી હું સમજાું છું ત્યાં સુધી આવા પ્રક્ષો ઉત્પન્ન થવાનું અને તેનું સમાધાન ન મળવાનું સુખ્ય કારણુ જૈનત્વ અને તેના વિકાસક્રમના ઇતિહાસ વિશેના આપણા અજ્ઞાનમાં રહેલું છે.

જીવનમાં સાચા જૈનત્વનું તેજ જરાયે ન હોય, માત્ર પર'પરાગત વેક્ષ, ભાષા, અને ટીલાંટપકાંનું જૈનત્વ બાણે∽અજાણે જીવન ઉપર લકાયેલું હોય અને વધારામાં વસ્તુસ્થિતિ સમજવા જેટલી બ્રુદ્ધિશક્તિ પણુ ન હોય, ત્યારે ઉપર દર્શાવેલ પ્રશ્નોનેા ઉકેલ નથી આવતા. એ જ રીતે જીવનમાં ઓહુવત્તું સાચું જૈનત્વ ઉદ્ભવ્યું હોય છતાં વારસામાં મળેલ ચાલુ ક્ષેત્ર ઉપરાંત બીજા વિશાળ અને નવનવાં ક્ષેત્રામાં ઊભા થતા કાયડાઓને ઉકેલવાની તેમ જ વાસ્તતિક જૈનત્વની ચાવી લાગુ પાડી ગૂંચવણુનાં તાળાંઓ ઉધાડવા જેટલી પ્રજ્ઞા ન હોય ત્યારે પણુ આવા પ્રશ્નોનો ઉકેલ નથી આવતા. તેથી જરૂરનું એ છે કે સાચું જૈનત્વ શું છે એ સમજી જીવનમાં ઉતારવું અને બધાં જ ક્ષેત્રમાં ઊભી થતી સુરકેલીઓના નિકાલ કરવા માટે જૈનત્વના શી શી રીતે ઉપયોગ કરવા, એની પ્રજ્ઞા વધારવી.

હવે આપણે જોઈએ કે સાચું જૈનત્વ એટલે શું ? અને તેના જ્ઞાન તથા પ્રયોગ વડે ઉપરના પ્રશ્નોનો અવિરોધી નિકાલ કેવી રીતે આવી શકે ? આવું જૈનત્વ એટલે સબભાવ અને સસ્યદ્દષ્ટિ, જેને જૈન શાસ્ત્ર અનુક્રમે અહિંસા તેમ જ અનેકાન્તદ્દષ્ટિના નામથી આળખાવે છે. અહિંસા અને અનેકાંતદષ્ટિ એ બંને આખ્યાત્મિક જીવનની બે પાંખા છે, અહિંસા અને અનેકાંતદષ્ટિ એ બંને આખ્યાત્મિક જીવનની બે પાંખા છે, અથવા તાે પ્રાણુપ્રદ ફેક્સાં છે. એક આચારને ઉજ્જ્વળ કરે છે, જ્યારે બીજું દષ્ટિને શુદ્ધ અને વિશાળ કરે છે. આ જ વાતને બીજી રીતે મૂકીએ તો એમ કહેવું જોઈએ કે જીવનની તૃષ્ણુનો અભાવ અને એકદેશીય દષ્ટિના અભાવ એ જ ખરું જૈનત્વ છે. ખરું જૈનત્વ અને જૈન સમાજ એ બે વચ્ચે જમીન આસમાન જેટલું અંતર છે. જેણે ખરું જૈનત્વ પૂર્ણ પણે અગર તાે આજાવત્તા પ્રમાણુમાં સાખ્યું હાેય તેવી વ્યક્તિઓના સમાજ બંધાતા જ નધી, અને બંધાય તાપણુ તેમના માર્ગ એવા નિરાળા હાય છે કે તેમાં અથડામર્ણીઓ જ ઊભી થતી નથી, અને શાય છે તા સત્વર તેના નિકાલ આવી જ્ય છે.

જૈતત્વને સાધનાર અને સાચા જ જૈનત્વની ઉમેદવારી કરનાર જે ગણ્યાંગાંક્યાં દરેક કાળમાં હોય છે તે તો જૈનો છે જ, અને એવા જૈનેાના શિષ્યા અગર પુત્રા—જેમનામાં સાચા જૈનત્વની ઉમેદવારી ખરી રીતે હોતી જ નથી પણુ માત્ર સાચા જૈનત્વના સાધકે અને ઉમેદવારે ધારણુ કરેલ રીત-રિવાજો અગર પાળેલ સ્થૂળ મર્યાદાઓ જેમનામાં હોય છે તે બધા—જૈન-સમાજનાં અંગા છે. ગુણુજૈનાના વ્યવહાર આંતરિક વિકાસ પ્રમાણે ધડાય છે અને તેમના વ્યવહાર અને આંતરિક વિકાસ વચ્ચે વિસંવાદ નથી હોતા, જ્યારે સામાજિક જૈનામાં એથી ઊલટું હોય છે. તેમના બાહ્ય વ્યવહાર તા ગુણુજૈનાના વ્યવહારવારસામાંથી જ ઊતરી આવેલા હોય છે, પણુ તેમનામાં આંતરિક વિકાસના છાંટાય નથી હાેતા. તેઓ તો જગતના બીજા મનુબ્યા જેવા જ ભાગતૃષ્ણાવાળા અને સાંકડી દબ્ટિવાળા હાેય છે. એક બાજુ આંતરિક છવનના વિકાસ જરાયે ન હાેય અને બીજી બાજુ તેવા વિકાસ-વાળી વ્યક્તિઓમાં સંભવતા આચરણાની નકલ હાેય ત્યારે એ નકલ વિસંવાદનું રૂપ ધારણ કરે છે, તથા ડગલે ને પગલે મુશ્કેલીઓ ઊભી કરે છે. ગુણુજૈનત્વની સાધના માટે ભગવાન મહાવીરે કે તેમના સાચા શિબ્યાએ વનવાસ સ્વીકાર્યો હાેય, નગ્રત્વ ધારણ કર્યું હાેય, ગુફા પસંદ કરી હાેય, ઘર અને પરિવારના ત્યાગ કર્યો હાેય, માલમત્તા તરફ બેપરવાઈ દાખવી હાેય —એ બધું આંતરિક વિકાસમાંથી જન્મેલું હાેઈ જરાયે વિરુદ્ધ દેખાતું નથી; પણ ગળા સુધી ભાગતૃષ્ણામાં ડૂબેલા અને સાચા જૈનત્વની સાધના માટે જરાયે સહનશીલતા વિનાના તેમ જ ઉદારદબ્દિ વિનાના માણુસા જ્યારે ઘરબાર છોડી જંગલમાં દાેડે, ગુફાવાસ સ્વીકારે, માબાપ કે આબ્રિતાની જવાબદારી ફેડ્ડા દે ત્યારે તો તેમનું જીવન વિસંવાદી થાય જ અને પછી બદલાતા નવા સંયોગો સાથે નવું જીવન ધડવાની અશક્તિને કારણે તેમના છવનમાં વિરોધ જણાય એ ખુલ્લું છે.

રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર અને રાજપ્રકરણમાં જૈને ભાગ લેવા કે ન લેવાની બાબતના પહેલા સવાલ પરત્વે જાણવું જોઈએ કે જૈનત્વ એ સાગી અને ગૃહસ્થ એમ એ વર્ગમાં વહેંચાયેલ છે. ગૃહસ્થ-જૈનત્વ જો રાજ્યકર્તાઓમાં તેમ જ રાજ્યના મંત્રી, સેનાધિપતિ વગેરે અમલકારોમાં ખુદ ભગવાન મહાવીરના સમયમાં જ જન્મ્યું હતું, અને ત્યાર પછીનાં ૨૩૦૦ વર્ષ સુધી રાજાએ। તથા રાજ્યના મુખ્ય અમલદારામાં જૈનત્વ આણુવાના અગર ચાલ્યા આવતા જૈનત્વને ુ ટકાવવાના ભગીરથ પ્રયત્ન જૈનાચાર્યોએ સેવ્યા હતા, તા પછી આજે રાષ્ટી-યતા અને જૈનત્વ વચ્ચે વિરાધ શા માટે દેખાય છે ? શું એ જૂના જમાનામાં રાજાઓ, રાજકર્મચારીઓ અને તેમનું રાજપ્રકરણ એ બધુ કાંઈ મનબ્યાતીત કે લોકોત્તર ભૂમિનં હતું ? શું એમાં ખટપટ, પ્રપંચ કે વાસનાઓને જરાયે સ્થાન જ ન હતું, કે શું તે વખતના રાજપ્રકરણમાં તે વખતની ભાવના અને પરિસ્થિતિ પ્રમાણે રાષ્ટ્રીય અસ્મિતા જેવી કાંઈ વસ્તુ જ નહેાતી ? શું તે વખતના રાજ્યકર્તાઓ કક્ત વીતરાગદબ્ટિ અને વસુપૈવ કુદુમ્વજ્રમૂતી ભાવનાએ જ રાજ્ય કરતા ? જો આ બધા પ્રશ્નોના ઉત્તર એ જ હોય કે જેમ સાધારણ કુટું બી ગૃહેસ્થ-જૈનત્વ ધારણુ કરવા સાથે પોતાને સાધારણ ગઢવ્યવહાર ચલાવી શકે છે, માેભા અને વભાવાળા ગૃહરથ પણ એ જ રીતે જૈનત્વ સાથે પાતાના વભાને સંભાળી શકે છે અને એ જ ન્યાયે રાજા

અને રાજકર્મચારી પણુ પાતાના કાર્યક્ષેત્રમાં રહેા છતાે સાચું જૈનત્વ જાળવી શકે છે તા આજની રાજપ્રકરણી સમસ્યાના ઉત્તર પણુ એ જ છે; એટલે કે રાષ્ટ્રીયતા અને રાજપ્રકરણ સાથે સાચા જૈનત્વને ( જે હૃદયમાં પ્રકટવું હેાય તેા ) કરોા જ વિરાધ નથી. અલખત્ત, અહીં ત્યાગીવર્ગમાં ગણાતા જૈનત્વની વાત વિચારવી ખાકી રહે છે. સાગીવર્ગના રાષ્ટ્રીય ક્ષેત્ર અને રાજ-પ્રકરણ્ સાથે સંબંધ ન ઘટી શકે એવી કલ્પના ઉત્પન્ન થવાનું કારણ્ એ છે કે રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિમાં શુદ્ધત્વ જેવું તત્ત્વ જ નથી, અને રાજપ્રકરણ પણ સમભાવવાળું હાૈઈજ ન શકે એવી માન્યતા રઢ થઇ છે; પરંતુ અનુભવ આપણને કહે છે કે ખરી હકીકત એમ નથી. જો પ્રવૃત્તિ કરનાર પાતે શહ હોય તાં તે દરેક જગાએ શુદ્ધિ આણી અને સાચવી શકે છે, અને જો એ પાતે જ શહ્ ન હાેય તા સાગીવર્ગમાં રહેવા છતાં હંમેશાં મેલ અને ભ્રમણામાં સંબડવા કરે છે. આપણે ત્યાગી મનાતા જૈનાને ખટપટ, પ્રપંચ અને અશુદ્ધિમાં તણાતા કર્યા નથી જોતા ? તટસ્ય એવા માટા સાગીવર્ગમાં એકાદ વ્યક્તિ ખરેખર જૈન મળી આવવાના સંભવ હેાય તા આધુનિક રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિ અને રાજકીય **ક્ષે**ત્રમાં ઝંપલાવનાર માેટા વર્ગમાં તેથીયે વધારે સારા ગુણુજૈનત્વને ધારણુ કરનારી અનેક વ્યક્તિએા કથાં નથી મળી આવતી કે જે જન્મથી પણ જૈન છે. વળી સાગી મનાતા જૈન વર્ગે પણ રાષ્ટ્રીયતા અને રાજકપય ક્ષેંત્રમાં સમયેાચિત ભાગ લેવાના દાખલાએા જૈન-સાધુસંત્રના ઇતિહાસમાં કર્યા એોછા છે <sup>?</sup> ફેર હેાય તાે એટલા જ છે કે તે વખતની ભાગ લેવાની પ્રવૃત્તિમાં સાંપ્રદાયિક ભાવના અને નૈતિક ભાવના સાથે જ કામ કરતી, જ્યારે આજે સાંપ્રદાયિક ભાવના જરાયે કાર્યસાધક કે 'ઉપયોગી થઈ શકે તેમ નથી. એટલે જો નૈતિક ભાવના અને અર્પણવૃત્તિ હદયમાં હોય (જેને શુદ્ધ જૈનત્વ સાથે સંપૂર્ણ મેળ છે) તે ગૃહસ્થ કે ત્યાગી કાેઈ પણ જૈનને, તેના જૈનત્વને જરા પણ ખાધ ન આવે અને ઊલટુ વધારે પાેષણ મળે એવી રીતે, કામ કરવાના રાખ્ટીય તેમ જ રાજકીય ક્ષેત્રમાં પૂર્ણ અવકાશ છે. ધર અને બ્યાપારના ક્ષેત્ર કરતાં રાષ્ટ્ર અને રાજક/ય ક્ષેત્ર મોટું છે એ વાત ખરી, પહ્યુ વિશ્વની સાથે પાતાના મેળ હાેવાના દાવા કરનાર જૈનધર્મ માટે તેા રાષ્ટ્ર અને રાજકીય ક્ષેત્ર એ પણુ એક ધર જેવું નાનકડું જ ક્ષેત્ર છે. ઊલટું, આજે તેા એ ક્ષેત્રમાં એવાં કાર્યો દાખલ થયાં છે કે જેતા વધારમાં વધારે મેળ જૈનત્વ (સંમભાવ અને સત્યદ્વબ્ટિ) સાધે જ છે. મુખ્ય વાત તા એ જ છે કે કાેઈ કાર્ય અગર ક્ષેત્ર સાથે જૈનત્વના તાદાત્મ્ય સંબંધ નથી. કાર્ય અને ક્ષેત્ર ગમે તે હોય. પણ જો જૈનત્વદબ્ટિ રાખી એમાં પ્રવૃત્તિ થાય તે৷ તે બધું શહુ જ હેાવાનું.

બીજો પ્રશ્ન લગ્નપ્રથા અને નાતજાત આદિના સંબંધ વિશે છે. આ ભાખતમાં જાણવું જોઈએ કે જૈનત્વનું પ્રસ્થાન એકાંત ત્યાગવૃત્તિમાંથી થયેલું છે. ભગવાન મહાવીરને જો કાંઈ પાતાની સાધનામાંથી આપવા જેવું જણાયું. હતું તે। તે ઐકાંતિક ત્યાગ જ હતેા, પણ એવા ત્યાગના ઈચ્છનાર સુધ્ધો અધાં એકાએક એવી ભૂમિકાએ પહેાંચી ન શકે, એ લાેકમાનસથી ભગવાન અજાણ્યા ન હતા; એટલે જ તેઓ ઉમેદવારના ઓછા કે વતા ત્યાગમાં સંમત થઈ 'मा पडिषम्ध कुणह '- વગંબ ન કર-એમ કહી સંમત થતા ગયા અને ખાકીની ભાેગવૃત્તિ અને સામાજિક મર્યાદાઓનું નિયમન કરનારાં શાસ્ત્રો તે৷ તે કાળે પણ હતાં, આજે પણ છે અને આગળ પણ રચાશે. સ્મૃતિ જેવાં લૌકિક શાસ્ત્રો લે!કા આજ સુધી ઘડતા આવ્યા છે અને આગળ પણ ઘડાશે. દેશકાળ પ્રમાણે લોકો પાતાની બાગમર્યાદા માટે નવા નિયમા, નવા વ્યવહારા ધડશે; જૂનામાં ફેરકાર કરશે અને ઘણું ફેંડા પણ દેશે. લોકિક સ્મૃતિઓમાં ભગવાન પડથા જ નધી. ભગવાનને ધ્રુવ સિદ્ધાંત ત્યાગના છે. લોકિક નિયમાનું ચક્ર તેની આજીબાજા, ઉત્પાદ-વ્યયની પેઠે ધવ સિદ્ધાંતને અડચણ ન આવે એવી રીતે, કર્યા કરે એટલ જ જોવાનું રહે છે. આ જ કારણથી જ્યારે કુલધર્મ પાળનાર તરીકે જૈન સમાજ વ્યવસ્થિત થયે। અને ફેલાતા ગયા ત્યારે તેણે લોકિક નિયમાવાળાં ભાગ અને સામાજિક મર્યાદાનું પ્રતિપાદન કરતાં વ્યનેક શાસ્ત્રો રચ્યાં. જે ન્યાયે ભગવાન પછીના હજાર વર્ષમાં સમાજને જીવતા રાખ્યા તે જ ન્યાય સમાજતે જીવતા રહેવા હાથ ઊંચો કરી કહે છે કે—' તું સાવધ થા, તારી સામે પથરાયેલી પરિત્થિતિ જો અને પછી સમયાનસારી રમૃતિએો રચ. તું એટલું ધ્યાનમાં રાખજે કે સાગ એ જ સાચું લક્ષ્ય છે, પણુ સાથે એ પણુ ધ્યાનમાં રાખજે દે ત્યાગ વિના ત્યાગના ડાળ તું કરીશ તેા જરૂર મરીશ, અને પાતાની ભાગ-મર્યાદાને બધબેસે તેવી રીતે સામાજિક છવનની ઘટના કરજે. માત્ર સ્ત્રીત્વને કારણે કે પુરુષત્વને કારણે, એકની ભાેગવૃત્તિ વધારે છે અથવા બીજાની એહળા છે અથવા એકને પાતાની વૃત્તિઓ તૃપ્ત કરવાના ગમે તે રીતે હક્ક છે અને બીજાને વૃત્તિના ભોગ બનવાના જન્મસિદ હક્ક છે. એમ કઠી ન માનતાે.' સમાજધર્મ સમાજને એ પણ કહે છે કે સામા-જિક સ્મૃતિએ એ સક્ષકાળ એકસરખી હેાવી જ નથી. ત્યાગના અનન્ય પક્ષપાવી ગુરુએોએ પણ જૈન સમાજને બચાવવા અગર તો તે વખતની પરિસ્થિતિને વશ થઈ આશ્ચર્ય પમાડે તેવાં ભાગમર્યાદાવાળાં વિધાના કર્યા છે. હવેતી જૈન સ્મૃતિઓમાં ચાસક હજાર તાે શું પણ બે સ્ત્રીઓ પણ સાથે ધરાવનારાની પ્રતિષ્ઠાનું પ્રકરણ નાશ પામેલું હશે; તો જ જૈનસમાજ માનભેર

આન્ય ધર્મસમાજોમાં મેાઢું બતાવી શકશે. હવેની નવી સ્પ્રતિના પ્રકરણમાં એક સાથે પાંચ પતિ ધરાવનાર દ્રૌપદીના સતીત્વની પ્રતિષ્ઠા નહિ હોય, બ્લાં પ્રામાણિકપણે પુર્નલગ્ન કરનાર સ્ત્રીના સતીત્વની પ્રતિષ્ઠા નોધ્યે જ છૂટકા છે. હવેની સ્પ્રતિમાં ૪૦ થી વધારે વર્ષની ઉમરવાળા પુરુષનું કુમારી કન્યા સાથે લગ્ન એ બળાત્કાર કે વ્યભિચાર જ નોંધારો. એક સ્ત્રીની હયાતી-માં બીજી સ્ત્રી કરનાર હવેની જૈન સ્પ્રતિમાં સ્ત્રીધાતકી ગણાશે; કારણ કે, આજે નૈતિક ભાવનાનું બળ, જે ચાેમેાર ફેલાઈ રહ્યું છે, તેની અવગણના કરીને જૈન સમાજ બધાની વચ્ચે માનપૂર્વક રહી જ ન શકે. નાતજાતનાં બંધના સખત કરવાં કે ઢીલાં કરવાં પછે પણ વ્યવહારની સગવડના જ સવાલ હોવાથી તેનાં વિધાના નવેસર જ કરવાં પડશે. આ બાબતમાં જૂનાં શાસ્ત્રોના આધાર શાધવે જ હાેય તા જૈન સાહિત્યમાંથી મળી શકે તેમ છે, પણ એ શાધની મહેનત કર્યા કરતાં ' ધ્રુવ જૈનત્વ ' અર્થાત્ સમભાવ અને સત્ય કાયમ રાખી તેના ઉપર વ્યવહારને બંધબેસે અને જૈન સમાજને જીવન અર્પે એવી લોડિક સ્પ્રતિઓ રચી લેવામાં જ વધારે શ્રેય છે.

ગુરુસ સ્થાને રાખવા કે ફેંકી દેવાના સવાલ વિશે કહેવાનું એ છે કે આજ સુધીમાં ઘણીવાર ગુરુસરથા ફેંકી દેવામાં આવી છે અને હતાં તે ીલભી છે. પાર્શ્વનાથની પાછળથી વિકૃત થયેલ પર પરા મહાવીરે ફેંક્રા દીધી, તેથી કાંઈ ગુરુસંસ્થાના અંત ન આવ્યો. ચૈત્યવાસીઓ ગયા પણ સમાજે ુબીજી સંસ્થા માગી જ લીધી. જતિએોના દિવસો ભરાતા ગયા ત્યાં તેા સવેગી ગુરૂઓ આવીતે ઊભાજ રહ્યા. ગુરૂઓને ફેંકી દેવા એના અર્થ એ કઠી નથી કે સાચા ત્રાન કે સાચા ત્યાગને ફેંકી દેવાં. સાચું જ્ઞાન અને સાચો ત્યાગ એ એવી વસ્તુ છે કે તેને પ્રલય પણ નબ્ટ કરી શકતો નથી. ત્યારે ગુરૂઓને ફેંકી દેવાના અર્થ શાે ? એના અર્થ એટલા જ કે અત્યારે જે અજ્ઞાન ગુરુઓને લીધે પાષાય છે, જે વિક્ષેપથી સમાજ શાષાય છે તે અત્તાન અને વિક્ષેપથી ખચવા માટે સમાજે ગુરૂસ રથા સાથે અસહકાર કરવા. આ અસહકારના અસિતાપ વખતે સાચા ગુરૂઓ તો કુંદન જેવા થઈ આગળ તરી આવવાના, જે મેલા હશે તે શહ થઈ આગળ આવશે અગર તા ખળીને ભરમ થશે. પણ હવે સમાજને જે જાતના જ્ઞાન અને ત્યાગવાળા ગુરૂઓની જરૂર છે (સેવા લેનાર નહિ પણ સેવા દેનાર માર્ગદર્શકોની જરૂર છે) તે જાતના જ્ઞાન અને ત્યાગવાળા ગુરુઓ જન્માવવા માટે તેમના વિકૃત ગ્રારત્વવાળી સંરથા સાથે આજે નહિ તે કાલે સમાજને અસહકાર કર્યે જ જીટકાે છે. અલભત, જો ગુરસંસ્થામાં કાેઈ માઈનાે લાલ એકાદ પણ સાચા

ચુટુ હયાત હશે તો આવા સખત પ્રયોગ પહેલાં જ ગુરુસંસ્થાને તારાજ્યી બચાવશે. જે વ્યક્તિ આંતરરાષ્ટ્રીય શાંતિપરિષદ જેવી પરિષદોમાં હાજર થઈ જગતનું સમાધાન થાય તેવી રીતે અહિંસાનું તત્ત્વ સમજાવી શકશે અગર તો પોતાના અહિંસાબળે તેવી પરિષદોના હિમાયતીઓને પોતાના ઉપાશ્રયમાં આકર્ષી શકશે તે જ હવે પછી ખરા જૈન ગુરુ થઈ શકશે. હવેનું---સાંક્યું જગત પ્રથમની અલ્પતામાંથી સુક્ત થઈ વિશાળતામાં જાય છે. તે કાઈ નાત, જાત, સંપ્રદાય, પરંપરા, વેશ કે ભાષાની ખાસ પરવા કર્યા વિના જ માત્ર શુદ્ધ સાન અને શુદ્ધ ત્યાગની રાહ જોતું ઊભું છે. એટલે જો અત્યારની ગુરુસંસ્થા આપણી શક્તિવર્ધક થવાને બદલે શક્તિબાધક જ થતી હોય તો તેમના અને જૈન સમાજના ભલા માટે પહેલામાં પહેલી તકે સમજદારે તેમની સાથે અસહકાર કરવે એ એક જ માર્ગ રહે છે. જો આવે! માર્ગ લેવાની પરવાનગી જૈન શાસ્ત્રમાંથી જ મેળવવાની હોય તોપણ તે સુલભ છે.

ગુલામહેવૃત્તિ નવું સરજતી નધા અને જાૂનું ફેંકતી કે સુધારતી પણુ નથી. એ વૃત્તિ સાથે ભય અને લાલચની સેના હોય છે. જેને સદ્દગુણાની પ્રતિષ્ઠા કરવી હાય તેણે ગુલામીવૃત્તિના બુરખા ફેંકીને, છતાં પ્રેમ તથા નમ્રતા કાયમ રાખીને જ, વિચારવું ઘટે.

ધધા પરત્વેના છેલ્લા પ્રશ્નના સંબંધમાં જૈન શાસ્ત્રની મર્યાદા બહુ જ ટૂંકી અને ટચ છતાં સાચેા ખુલાસા કરે છે, અને તે એ છે કે—જે ચીજના ઉપભાગ ધર્મ વિરુદ્ધ કે નીતિવિરુદ્ધ હાય તે ચીજના ધંધા પણ ધર્મ અને નીતિવિરુદ્ધ છે. જેમ માંસ અને મદ્ય જૈન પર પરા માટે વર્જ્ય લેખાયાં છે તા તેના ધંધા પણ તેટલા જ નિષધપાત્ર છે. અમુક ચીજના ધંધા સમાજ ન કરે તા તેણે તેના ઉપભાગ પણ છાડવા જ જોઈએ. આ જ કારણથી અન્ન, વસ્ત્ર અને વિવિધ વાહનાની મર્યાદિત ભાગતૃષ્ણા ધરાવનાર ભગવાનના મુખ્ય ઉપાસકા ચ્યન્ન, વસ્ત્ર આદિ વધું નિયજાવતા અને તેના ધંધા પણ કરતા. જે માણસ બીજાની કન્યાને પરણી ઘર બાંધે અને પોતાની કન્યાને બીજ સાથે પરણાવવામાં ધર્મનાશ જીએ એ કાંતા ગાંડા હોવા જોઈએ અને ડાલ્યો હાય તા જૈન સમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન ભાગવતા ન જ હાેવા જોઈએ અને ડાલ્યો હાય તા જૈન સમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન ભાગવતા ન જ હાેવા જોઈએ. જે માણસ કાલસા, લાકડાં, ચામડાં અને યંત્રા જથાબંધ વાપરે તે માણસ દેખીતી રીતે તેવા ધંધાના ત્યાગ કરતા હશે તા એના અર્થ એ જ કે તે બીજા પાસે તેવા ધંધાના ત્યાગ કરતા હશે તા એના અર્થ એ જ કે તે ધ્રીજા પાસે તેવા ધંધાના ત્યાગ કરતા હશે તા અંગે દોષ છે અને કરાવવામાં તેમ જ સમ્મતિ આપવામાં આંછા દોષ છે એવું કાંઈ

સમ્મતિમાં જ વધારે દાષ હાેવાના સંભવ જૈન શાસ્ત્ર માને છે. જે બોહો માંસતા ઘંધા કરવામાં પાપ માની તેવા ધંધા જાતે ન કરતાં માંસના માત્ર ખારાકને નિષ્પાપ માને છે તે બૌદ્ધોને જો જૈન શાસ્ત્ર એમ કહેતું હેાય કે ' તમે ભલેને ધંધા ન કરા, પણ તમારા દ્વારા વપરાતા માંસને તૈયાર કરનાર લોકાના પાપમાં તમે ભાગીદાર છે જ' તે શું તે જ નિષ્પક્ષ જૈન શાસ્ત્ર, કેવળ કુળધર્મ હાવાને કારણે, જૈનાને એ વાત કહેતાં અચકાશે ? નહિ, કદી જ નહિ. એ તેા ખુલ્લેખુલ્લું કહેવાનું કે કાં તેા બોગ્ય ચીજોનેા ત્યાગ કરા અને ત્યાગ ન કરા તા જેમ તેને ઉત્પન્ન કરવા અને તેના વ્યાપાર કરવામાં માપ લેખે**! છે**! તેમ બીજાએ! દારા તૈયાર <mark>થયે</mark>લી અને બીજાએ! દારા પૂરી પડાતી તે જ ચીજોના ભાગમાં પણ તેટલું જ પાપ લેખા. જૈન શાસ્ત્ર તમને પાતાની મર્યાદા જણાવશે કે—' દાષ કે પાપના સંબધ ભાગવત્તિ સાથે છે; માત્ર ચીજોના સંબંધ સાથે નથી. ' જે જમાનામાં મજાૂરી એ જ રાટી છે એવું સત્ર જગદ્વ્યાપી થતું હશે તે જમાનામાં સમાજની અનિવાર્ય જરૂરિયાતવાળા અન, વસ્ત્ર, રસ, મંકાન આદિને જાતે ઉત્પન્ન કરવામાં અને તેને જાતે ધ'ધા કરવામાં દ્વેષ માનનાર કાં તાે અવિચારી છે અને કાં તાે ધર્મધેલાે છે क्षेभ क भनाशे.

#### **ઉપસં**હાર

ધારવા કરતાં શાસ્ત્રમર્યાદાના વિષય વધારે લાંબા થયા છે, પણ મને જ્યારે સ્પષ્ટ દેખાયું કે એને ટૂ/કાવવામાં અસ્પષ્ટતા રહેશે એટલે થાેડુંક લાંબાણુ કરવાના જરૂર પડી છે. આ લેખમાં મેં શાસ્ત્રોના આધારા જાણીને જ નથી ટાંકથા, કેમ કે કાઈ પણુ વિષય પરત્વે અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ બન્ને જાતનાં શાસ્ત્રવાકથો મેળવી શકાય છે, અગર તા એક જ વાકચમાંથી બે વિરાધી અર્થી ઘટાવી શકાય છે. મેં સામાન્ય રીતે શુદ્ધિગમ્પ થાય એવું જ રજૂ કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે, છતાં મને જે કાંઈ અલ્પસ્વલ્પ જૈન શાસ્ત્રના પરિચય થયા છે અને ચાલુ જમાનાના અનુભવ મળ્યા છે તે બન્નેની એકવાકથતા મનમાં રાખીને જ ઉપરની ચર્ચા કરી છે. છતાં મારા આ વિચાર વિશે વિચારવાની અને તેમાંથી નકામું ફેંકી દેવાની સૌને છૂટ છે. જે મને મારા વિચારાનાં ભૂલ સમજાવશે તે વયમાં અને જાતિમાં ગમે તેવડાે અને ગમે તે હોવા છતાં મારા આદરના પાત્ર અવસ્ય થશે.

----પર્યુષણુપર્વંનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૦

# શાસ્ત્ર અને શસ્ત્ર વચ્ચે શાે ફેર ?

## [ २० ]

**હિન્દુસ્તાનમાં શા**સ્ત્રને ઉત્પન્ન કરનાર, તેને સાચવનાર, વિકસાવનાર, અને તે દારા શક્ય હાય તેવા બધી પ્રવૃત્તિ કરનાર જે વર્ગતે ખ્રાહ્મણ તરીકે મુખ્યપણે જાણીતાે છે. એ જ રીતે શસ્ત્ર રાખનાર, વાપરતાર જે વર્ગ તે મુખ્યપણે ક્ષત્રિય તરીકે જાણીતાે છે. શરૂઆતમાં બ્રાહ્મણવર્ગનું કાર્ય શાસ્ત્ર દારા લાકરક્ષા એટલે સમાજરક્ષા કરવાનું હતું, તેમ જ ક્ષત્રિયવર્ગનું કાર્ય શસ્ત્ર દારા સમાજરક્ષણ કરવાનું હતું. શાસ્ત્ર દારા સમાજરક્ષણ, અને શસ્ત્ર દારા સમાજરક્ષણ એ ખન્ને રક્ષણ છતાં તેનું સ્વરૂપ મૂળમાં જુદું હતું. શાસ્ત્ર-મૂર્તિ લ્યાદ્મણ જ્યારે કાેઈને ભચાવવા માગે ત્યારે તેના ઉપર શાસ્ત્રના પ્રયોગ કરે; એટલે તેને હિતસુદ્ધિથી, ઉદારતાથી અને સાચા પ્રેમથી વસ્તુસ્થિતિ સમજાવે. આખ કરી તે પેલા આડે રસ્તે જનારને કદાચ બચાવી જ લે અને તેમ કરવામાં સકળ ન થાય તાેપણુ તે પાેતાની જાતને તાે ઉનત સ્થિતિમાં સાચવી રાખે જ. એટલે શાસ્ત્રનું કાર્ય મુખ્યપણે વક્તાને બચાવવાનું જ રહેતું, સાથે સાથે શ્રોતાને પણ બચાવી લેવાનું બતી આવતું. અને જો કાઈ વાર તેમ ન ખને તા શ્રાતાનું અનિષ્ટ થાય તેવા ઉદ્દેશ તા ન જ રહે. શસ્ત્ર-મૂર્તિ ક્ષત્રિય જો કાેઇના આક્રમણ્યી પાતાની જાતને ખચાવવાના હાેય તાે તે શસ્ત્ર દ્વારા પેલા આક્રમણુકારીને મારીને જ પોતાને બચાવી લે. એ જ રીતે બીજા કાેઈ નિર્જળને બચાવવા જાય ત્યારે પણુ પેલા બળવાન આક્રમણુ-કારીને મારીને જ અગર હરાવીને જ નિર્ળળને બચાવી શકે. એટલે શસ્ત્ર રક્ષણામાં એકની રક્ષા કરવા જતાં માટેભાગે બીજાને! નાશ સંભવે છે; એટલે કે સામાને બોગે જ આત્મરક્ષા કે પરરક્ષા સંભવે છે. આટલા તકાવતને લીધે જ શાસ્ત્રનાે અર્થ એવાે કે શાસન કરી એટલે સમજાવીને ક્રાઈને બચાવવાની શક્તિને જે ધરાવે તે શાસ્ત્ર; અને બીજાને હણી એકને બચાવવાની શક્તિ જેમાં દ્વાય તે શસ્ત્ર. આ તકાવત સાત્ત્વિક અને રાજસ પ્રકૃતિના તકાવતન સ્વક છે. એ તકાવત હોવા છતાં પ્લાહ્મણ અને ક્ષત્રિય પ્રકૃતિ જ્યાં સુધી પાેતાના સમાજરક્ષણના ધ્યેયને યથાર્થપણે વક્ષાદાર રહી <sub>ત્</sub>યાં સુધી તે બન્ને પ્રકૃતિએ પોતાની મર્યાદા પ્રમાણે નિ:સ્વાર્થપણે કામ બજાવ્યા કર્યું અને શારુ ને શસ્ત્રને! માેભા સચવાઇ રહો.

પણ વખત જતાં એ શાસ્ત્ર દારા પ્રાપ્ત થયેલ પ્રતિષ્ઠાનાં કળા ચાખવાની અને બાેગવવાની લાલચ પેલા શાસ્ત્રમૂર્તિ વર્ગમાં દાખલ થઈ. એ જ રીતે શસ્ત્રમૂર્તિ વર્ગમાં પણ શસ્ત્રસેવા દારા જાગેલ પ્રતિષ્ઠાનાં કળા આરવાદવાની ક્ષદ્ર વૃત્તિ જન્મી. પરિણામે ધીરે ધીરે સાત્ત્વિક અને રાજસ પ્રકૃતિનું સ્થાન તામસ પ્રકૃતિએ લીધું અથવા તેમાં તામસપશું દાખલ થયું, અને એવી રિયતિ આવી કે શાસ્ત્રમૂર્તિ વર્ગ શાસ્ત્રજીવી ખર્તા ગયે৷ અને શસ્ત્રમૂર્તિ વર્ગ .શસ્ત્રજીવી બની ગયેા; એટલે કે, બન્નેનું મુખ્ય ખ્યેય રક્ષણુ મટી આજીવિકા પરતું થઈ ગયું. શાસ્ત્ર અને શસ્ત્ર દારાં મુખ્યપણે આછવિકા સાધવી, પોતાની ભોગવાસના તૃપ્ત કરવી----એવી વૃત્તિ જન્મતાં જ શાસ્ત્રજીવી પ્રાક્ષણવર્ગમાં તડાં પડવાં, તેઓ એકબીજાની અદેખાઈ કરવા લાગ્યા. ભક્તા, અનુયાયીઓ અને શિષ્યા, જેમને અન્નાન અને કુસંસ્કારથી બચાવી લેવાનું પવિત્ર કામ -બ્રાહ્મણવર્ગને સાંપાયેલું હતું, તેઓને તે રીતે અચાવવાને અદલે પેલાે શાસ્ત્ર-જીવી વર્ગ પોતાના હાથમાં પડેલા અભણ અને ભોળા વર્ગની સેવાશક્તિના પડયો: એટલે શિકારીની પેઠે એક શાસ્ત્રજીવી પોતાની શાસ્ત્રજાળમાં બને ેતેટલા વધારેમાં વધારે અનુયાયીએો બાંધી રાખવા બીજા શાસ્ત્રજીવી સા<mark>થ</mark>ે વિવિધ રીતે કુસ્તીમાં ઊતરવા લાગ્યાે અને, આચાર્ય સિદ્ધસેન કહે છે તેમ, એક માંસના ટુકડા માટે લડતાર ખે લાનામાં કચારેક મૈત્રી બધાય પણ ખે સગા ભાઈ શાસ્ત્રછવી એટલે વાદી હેાય તેા તેઓમાં મૈત્રીના કદી જ સંભવ નધી હેાતેા, એ સ્થિતિ સમાજમાં આવીને ઊભી રહી. બીજી બાજુ શસ્ત્ર-મૂર્તિવર્ગ પણ શસ્ત્રજીવી થઈ ગયે। હતેા; એટલે તેમાં પણ ભોગવૈભવની હરીકાઈ અને કર્તવ્યવ્યુતિ દાખલ થઈ હતી. તેથી અનાથ અગર આશ્રિત પ્રજાવર્ગનું પાલન કરવામાં પાતાની શક્તિ રાકવાને અદલે એ વર્ગ સત્તા અને ખહત્તા વધારવાની પાછળ ગાંડાતૂર થયેા. પરિણામે એક શસ્ત્રજીવી અને બીજા ્ક્ષસ્ત્રજીવી વચ્ચે, ક્રાેઈ અનાથ અગર નિર્જાળની રક્ષાને કારણે નહિ પણ અંગત દેષ અને વૈરને કારણે, યુદ્ધ શરૂ થયાં અને એ યુદ્ધાગ્નિમાં જે લાખેય અને કરોડાેની રક્ષા વાસ્તે તે વર્ગ સર્જાયો હતાે અગર જેઓની રક્ષાને નિમિત્તે તે વર્ગને આટલું ગૌરવ પ્રાપ્ત થયું હતું તે જ લાખો અને કરોડો લોકો હેામાયા છે. આ રીતે આપણા આર્યાવર્તનો ઇતિહાસ, શાસ્ત્ર અને શસ્ત્ર બન્ને દ્વારા વિશેષ કલુષિત થયેા અને પાતાની પવિત્રતા અખાંડિત રાખી ન શકથો. એ જ સબબ છે કે આ દેશમાં લાખાે નહિ પણ કરોડાે શાસ્ત્રજીવી વર્ગની વ્યક્તિઓ હોવા છતાં અજ્ઞાન અને વિખવાદને પાર નથી; એટલું જ નહિ પણ ઊલટું. ૐ વર્ગે અત્રાન અને વિખવાદ વધારવામાં કે પાેયવામાં પણુ નાનાેસૂનાે ભાગ

નથી ભજવ્યો. શદ્ર અને સ્ત્રીવર્ગને તો જ્ઞાનના અનધિકારી ગણી તે વર્ગે તેમની પાસેથી માત્ર સેવા જ લીધી છે, પણુ ક્ષત્રિય અને વૈશ્યવર્ગ કે જેમને જ્ઞાનના અધિકારી ગણ્યા હતા તેમનામાંથી પણુ અજ્ઞાન દૂર કરવાનો પેલા શાસ્ત્રજીવી વર્ગે પોતાનાથી શક્ય હોય તેવા કાઈ વ્યવસ્થિત પ્રયત્ન વ્યાપક રીતે કરેલા નથી. શસ્ત્રજીવી વર્ગ પણુ અંદરાઅંદરની અદેખાઈ, ભાગવિલાસ અને કેલેશને પરિણામે પરરાષ્ટ્રના આક્રમણુથી પોતાના દેશને બચાવી ન શક્યો અને છેવટે પાતે પણુ ગુલામ થયેા. વડવાએાએ હાથમાં શાસ્ત્ર કે શસ્ત્ર લેતી વખતે જે ધ્યેય રાખેલું તે ધ્યેયથી તેમની સંતતિ ચ્યુત થતાં જ તેનું અનિષ્ટ પરિણામ એ સંતતિ અને એ સમાજ ઉપર આવ્યું. શાસ્ત્રજીવી વર્ગ એટલા બધા નબળા અને પેટલરુ થઈ ગયા કે તે પૈસા અને સત્તા માટે સત્ય વેચવા લાગ્યા : તે શસ્ત્રજીવી રાજા–મહારાજાઓની ખુશામત કરે અને મોટમ માને. રાસ્ત્રજીવી વર્ગ પણુ કર્તવ્યપાલનને બદલે દાન–દક્ષિણા આપીને જ પેલા ખુશામતી વર્ગ દ્વારા પોતાની ખ્યાતિ સાચવી રાખવાતા પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. આમ બન્ને વર્ગની સુદ્ધિ અને સત્તાના તેજમાં બીજા આશ્રિત લોકા ચગદાઇ ગયા અને છેવટે આખા સમાજ નિર્ળળ થઈ ગયા.

આપણું આજે પણુ માટેલાગે જોઈએ છીએ કે કાઈ ઉપનિષદ અને ગીતાપાઠી તે શાસ્ત્રો વાંચી પાછળથી હિસાબ મૂકે છે કે દક્ષિણામાં કેટલું ઉત્પન્ન થયું. સ'તાહમાં ભાગવત વાંચનાર ધ્યાક્ષણુની દબ્ટિ માત્ર દક્ષિણા તરક હાેય છે. અભ્યાસને બળે શ્લોકા ઉચ્ચાર્ય જાય છે અને આંખ કાેણું દક્ષિણા મૂકી અને કાેણું ન મૂકી એ જોવા તરક કર્યા કરે છે. દુર્ગાસપ્ત-શલીના પાઠ કરનાર માટેભાગે દક્ષિણા આપનાર માટે કરે છે. ગાયત્રીના જપાે પણુ દક્ષિણુા દેનાર માટે થાય છે. એક યજમાન પાસેથી દક્ષિણા મેળ-વવા શાસ્ત્રજીવી વર્ગની અને એક યજમાનને ત્યાંથી સીધું મેળવવા તેવર્ગની અંદરાઆંદર જે મારામારી થાય છે તેને રાટીના એક ટુકડા માટે લડતા બે સાથે સરખાવી શકાય. જમીનના એક નજીવા ડુકડા માટે બે શ્વાના શસ્ત્રજીવીઓ હવે એ જ રીતે કોર્ટ લડે છે. વિશેષ શું ! શાસ્ત્રજીવી વર્ગમાં જે સ્વાર્થ અને સંકુચિતપણાના દાય દાખલ થયા તેના અસર ખૌદ અને જૈતના ત્યાગી ગણાતા ભિક્ષકવર્ગ ઉપર પણ થઈ. આ બે વર્ગમાં અંદરા-અંદર કસંપ અને વિરાધ દાખલ થઈન અટકતાં તે તેના પેટાબેદોમાં પછ દાખલ થયેા. દિગંબર જૈન ભિક્ષ શ્વેતાંબર ભિક્ષને અને શ્વેતાંબર ભિક્ષ દિગં-ખરને હલકી દ્રષ્ટિથી જોવા લાગ્યા. ઉદારતાને ખદલે ખન્નેમાં સંકુચિતતા વધવા અને પોષાવા લાગી. અંતે એક શ્વેતાંબર ભિક્ષ વર્ગમાં પણ શાસ્ત્રને નામે ખુબ વિરાધ અને તડ જન્મ્યા અને આપ્યાત્મિક ગણાતાં તેમ જ આપ્યા-

ત્મિક તરીકે પૂજાતાં શાસ્ત્રોના ઉપયાગ એક–બીજી રીતે દ્રવ્ય ઉત્પન્ત કરવામાં, વિરાધ સાથે કડવાશ વધારવામાં અને પાતપાતાની અંગત દુકાનો ચલાવવામાં થવા લાગ્યા. આ રીતે શાસ્ત્રે શસ્ત્રનું સ્થાન લીધું, અને તે પણ્ ખરી રીતે તાે શુદ્ધ શસ્ત્રનું નહિ પરંતુ ઝેરી શસ્ત્રનું સ્થાન લીધું. તેથી જ આજે જો ક્લેશ–કંકાસનાં બીજ વધારે દેખાતાં હાેય અગર વધારે વ્યાપક રીતે ક્લેશ–કંકાસ ફેલાવાની શક્યતા દેખાતાં હાેય તો તે ત્યાગી કહેવાતા છતાં શાસ્ત્રજીવી વગમાં જ છે અને એની અસર જ્યાં ત્યાં આખા સમાજ ઉપર વ્યાપેલી છે.

આ તેા અધી અત્યાર સુધીની ભૂતકાળની વાત થઈ, પણ હવે વર્ત-માનમાં અને ભવિષ્યમાં શું કરવું એ એક પ્રક્ષ ઊભેા થાય છે. શું શાસ્ત્ર નિમિત્તે પ્રસરેલું વિષ કે શસ્ત્ર દ્વારા ફેલાયેલું વિષ શાસ્ત્ર અને શસ્ત્ર અંનેના નાશથી~ખ્વંસથી દર થઈ શકે ? તે માટે બીજો રસ્તાે છે ? એ બન્તેના નાશથી કૃદી કુલેશ–વિષતે। નાશ થઈ ન શકે. સુરાપમાં શસ્ત્ર ઘટાડવાની અને નષ્ટ કરવાની વાતાે ચાલે છે, પણ વૃત્તિ સુધાર્યા સિવાય એ શસ્ત્રોના નાશથી કદી શાન્તિ આવવાની નથી, આવી શકે નહિ. કેાઈ કહે કે એક વેદના ઝંડા કરકે તે કલેશ-કંકાસ અને ઝઘડા, જે પંચ નિમિતે થાય છે તે, ન થાય; કાઈ કુરાનભક્ત એ જ વાત કહે; પણુ આપણે ભ્રમમાં ન રહેવું જોઈએ કે એક વેદના અનુયાયીઓ અને કુરાનને માનનારાઓ વચ્ચે પણુ એટલી જ મારામારી છે. જ્યારે એક ઝંડાની નીચે બીજા વધારે આવશે ત્યારે પશ્ અત્યારે હશે તે કરતાં મારામારી વધશે. ત્યારે એવે৷ એક કચે৷ ઉપાય છે કે જેથી વેરનું ઝેર મટે ? ઉપાય એક જ છે અને તે ઉદારતા તેમ જ જ્ઞાન-શક્તિ વધારવી તે. જો આપણામાં ઉદારતા અને ગ્રાનશક્તિ વધે તે આપણે ગમે તે શાસ્ત્રને માનતા હેાઇશાં છતાં બીજા સાથે કે અંદરાઅંદર અથડામ-હ્યુનું કારણુ આપાસ્તાપ દૂર થશે. આજે પંથ કે સમાજ જે માગી રહ્યો છે તે તે શાન્તિ અને એકસંપી છે. આ તત્ત્વ ઉદારતા અને જ્ઞાનવૃદ્ધિ સિવાય કદી સંભવી શકતું નથી. ભિન્ન ભિન્ન શાસ્ત્રને અનુસરનાર જાદા જાદા પંચાે અને વર્ગા માત્ર ઉદારતા અને સાનવૃદ્ધિને બળે જ હળીમળી એકસંપથી કરવાનાં કામા કરી શકે. આપણે ઘણાય એવા પુરુષો જોઈએ છીએ કે જેઓ એક શાસ્ત્રના અનયાયા નથી છતાં એકદિલ થઈ સમાજ અને દેશનું કામ કરે છે; અને આપણે એવા પણ ઘણા માણસા જોઈએ છીએ કે જેએ। એક જ સ'પ્રદાયનાં શાસ્ત્રોને સરખી રીતે માનવા છતાં એકબીજા સાથે હળીમળીને કામ કરવાની વાત તેા બાજીએ રહી, પણ એકબીજાનું નામ પણ સહન કરી શકતા નથી. આ વસ્તુસ્થિતિ આપણને શું સચયવે છે, તે હવે કહેવાની ભાગ્યે

જ જરૂર છે. જ્યાં સુધી મનમાં મેલ હશે, એકબીજા પ્રત્યે આદર અગર તટસ્થતા નહિ હાેય અને લેશ પણ અદેખાઈ હશે, ત્યાં સુધી ભગવાનની સાક્ષીએ એક શાસ્ત્રને માનવાનાં અને અનુસરવાનાં વતા લેવા છતાં કદી એકતા નહિ સધાવાની, શાન્તિ નહિ જ રથપાવાની. એ વસ્તુ જો ધ્યાનમાં ન ઊતરે તા કહેવું જોઈએ કે તે માણસ ઇતિહાસ અને માનસશાસ્ત્રને સમજી નથી શકતા.

આપણો સમાજ અને દેશ કલેશના વમળમાં સંડોવાયો છે. તે આપણી પાસે વધારે નહિ તો એટલી આશા રાખે જ છે કે હવે કલેશ ન પોષીએ. જો આપણે ઉદારતા અને ત્તાનવૃત્તિ કળવીએ તો જ સમાજ અને દેશની માગણોને આપણે વદાદાર રહી શકીએ. જેન તત્ત્વત્રાનમાં અનેકાંત અને આચારમાં આહેંસા મૂકવામાં આવેલ છે, અને તેના ઉદ્દેશ માત્ર એ જ છે કે તમે જૈન તરીકે આદરાઆંદર અને બીજા સમાજો સાથે ઉદારતાથી અને પ્રેમથી વર્તા. જ્યાં ભેદ અને વિરાધ હાય ત્યાં જ ઉદારતા અને પ્રેમથી વર્તા. જ્યાં ભેદ અને વિરાધ હાય ત્યાં જ ઉદારતા અને પ્રેમથી વર્તા. જ્યાં ભેદ અને વિરાધ હાય ત્યાં જ ઉદારતા અને પ્રેમથી વર્તા. જ્યાં ભેદ અને વિરાધ હાય ત્યાં જ ઉદારતા અને પ્રેમથી વર્તા. જ્યાં ભેદ અને વિરાધ હાય ત્યાં જ ઉદારતા અને પ્રેમનું કામ પડે છે અને ત્યાં જ તે અંતઃકરણમાં છે કે નહિ અને છે તો કેટલા પ્રમાણમાં છે એની પરીક્ષા થાય છે. એટલે આપણે જૈનપણાને જો સમજતા હાર્રાએ તો સીધી રીતે સમજ શકીએ કે ઉદારતા અને પ્રેમવૃત્તિ દ્વારા જ આપણે ધર્મની રક્ષા કરી શકીએ, બીજી કાર્ક રીતે નહિ જ. શાસ્ત્રની ઉત્પત્તિ અને તેના ઉપયોગનો ઉદ્દેશ એ જ છે. જો એ ઉદ્દેશ એનાથી ન સાધીએ તો એ રક્ષણને બદલે ઝેરી શભ્રની પેઢે ભક્ષણ કરવાનું કામ કરશે અને શાસ્ત્ર સાભિત થશે. ઉદારતા બે જાતની: એક તો વિરાધી અને શે લક્ષ્ય સાભિત થશે.

ઉદારતા બે જતની : એક તો વિરાધી અગર ભિન્ન ધ્યેયવાળા પ્રત્યે તટસ્થપણું કેળવવાની અને બીજી આદર્શ મહાન બનાવવાની. જ્યારે આદર્શ તદ્દન સાંકડો હોય, અંગત કે પંચ પૂરતા મર્યાદિત હોય, ત્યારે માણુસનું મન સ્વભાવે જ વિશાળ તત્ત્વનું બનેલું હોવાયી એ સાંકડા આદર્શમાં ગભરાય છે અને ઝેરવેરની બહાર આવવા બારીઓ શોધે છે. એ મનની સામે જો વિશાળ આદર્શ રાખવામાં આવે તો તેને જોઈતું ક્ષેત્ર મળી જાય છે અને તેની શક્તિ કલેશ-કંકાસ વાસ્તે ફાજલ રહેતી જ નથી. એટલે ધર્મપ્રેમી થવા ઇચ્છનાર દરેકની એ ફરજ છે કે તે પોતાના આદર્શ વિશાળ ઘડે અને તે ની શક્તિ કલેશ-કંકાસ વાસ્તે ફાજલ રહેતી જ નથી. એટલે ધર્મપ્રેમી થવા ઇચ્છનાર દરેકની એ ફરજ છે કે તે પોતાના આદર્શ વિશાળ ઘડે અને તે માટે મનને તૈયાર કરે. બીજી બાજી ગ્રાનવૃદ્ધિ એટલે શું ! માણુસજાતમાં ગ્રાનની ભૂખ સ્વભાવે જ દ્વાય છે. એ ભૂખ તેણે જીદા જીદા પંચાનાં, ધર્મોનાં અને બીજી અનેક શાખાઓનાં શાસ્ત્રોના સહાનુભૂતિપૂર્વક અભ્યાસ કરીને જ શમાવવી. જો સહાનુભૂતિ હાય તા જ બીજી બાજીને બરાબર સમજી શકાય. આ રીતે આપણામાં આજે ઉદારતા અને ગ્રાનવૃદ્ધિ પ્રગટાવવાની ભાવના આપણે પેકા કરીએ.

પર્યું પણુપર્વાનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૨.

# સંપ્રદાયા અને રાષ્ટ્રીય મહાસભા

## [ ૨૧ ]

મેં લગભગ પચીસેક વર્ષ પહેલાં, જ્યારે અંગભંગનું પ્રબલ આંદોલન ચાલતં ત્યારે, એક સંતવૃત્તિના વિદ્યાપ્રિય જૈન સાધુને પૂછેલું કે 'મહારાજશ્રી, તમે કેાંગ્રેસની પ્રવૃત્તિમાં ભાગ કાંન લો, કેમ કે એ તેા રાષ્ટ્રીય સ્વતંત્રતા માટે લડનારી અને તેથી જ જૈનાની સ્વતાંત્રતા માટે પણ લડનારી સંસ્થા ગણાય ? ' એમણે સાચા દિલથી પાતે માનતા કે સમજતા તેવા જ જવાબ વાળ્યો, 'મહાનુભાવ, એ તેા દેશની સંસ્થા કહેવાય. એમાં દેશકથા અને રાજકથા જ આવવાની. વળી, રાજ્યવિરોધ તો એનું ધ્યેય જ છે. એવી કથાએોના અને રાજ્યવિરાધના અમ ત્યાગીઓને એવી સંસ્થામાં ભાગ કે રસ લેવાનું શી રીતે ધર્મ્ય હાૈઈ શકે ? ' કવારેક બીજે પ્રસંગે ઉપનિષદ અને ગીતાના સતત પાર્કી એક સંન્યાસીને એજ સવાલ પૂછેલા. તેમણે ગંભીરતાથી જવાબ આપેલા કે 'કવાં અદૈત હ્યદ્ધની શાંતિ અને કવાં <mark>બેદભાવધી ભરેલી ખીચડી</mark> જેવી સંક્ષોભકારી કોંગ્રેસ ! અમારા જેવા અદ્વૈતપંથે વિચરનાર અને ધરખાર છેાડી સંન્યાસ લેનારને વળી એ ભેદ – એ દ્વૈતમાં પડવું કેમ પાલવે ? ' પુરાણ અને મહાભારતના વીરરસપ્રધાન આખ્યાના કહેનાર એક કથાકાર વ્યાસે કાંઇક એવા પ્રક્ષના જવાબમાં ચાપ્પ્યુંચટ સંભળાવેલું કે 'જોઈ જોઈ તમારી કોંગ્રેસ ! એમાં તા બધા અંગ્રેછ ભણેલા અને કશું ન કરનાર માત્ર અંગ્રેજીમાં ભાષણુ આપી વીખરાઈ જાય છે. એમાં મહાભારતના સુત્રધાર કૃષ્ણુને। કર્મચોગ કર્યા છે ? ' જો તે વખતે મેં કાૈકી ખરા મુસલમાન માલવીને પૂછ્યું હાેત તાે એ પણુ લગભગ એવે જ જવાય આપત કે કોંગ્રેસમાં જઈને શું કરવું ? એમાં કવાં કુરાનનાં કુરમાને અનુસરાય છે ? એમાં તા જાતિબેદ પાષનાર, અને સગા ભાઈઓને પારકા માનનાર લાેકાેના શંભુમેળા થાય છે. કટર આર્યસમાજી જવાબ આપનાર હોત તે તે વખતે એમજ કહેત કે અછૂતોહારની અને સ્ત્રીને પૂરં સંમાન આપવાની વેદસંખત હિલચાલ કોંગ્રેસમાં તેા કંઈ દેખાતી નથી. કાેઈઆઇઅલ પી જનાર પાદરી સાહેબને એવા જ પ્રશ્ન કર્યો હેાત તા હિંદુસ્તાની હાેવા છતાં પણ તે એ જ જવાળ આપત કે કેાંગ્રેસ કંઈ સ્વર્ગીય પિતાના રાજ્યમાં

ન હતી કે તેમણે માનેલા ખાસ ખાસ મૂલ સિદ્ધાન્તોને৷ અમલ તેએ৷ કોંગ્રેસની પ્રવૃત્તિમાં જોઈ કે વિચારી ન શકતા. જમાને৷ બદલાયે৷.

લાલા લજપતરાયે એક જાહેર વક્તવ્યમાં પ્રગટ કર્યું કે યુવકાને અહિંસાની શિક્ષા આપવી એ તેમને ઊલટે રસ્તે ચઢાવવા જેવું છે. અહિંસાએ દેશમાં નમાલાપહું આવ્યું છે. એને કરીથી અહિંસાના શિક્ષણ દારા ઉત્તેજન જ મળ-વાનું. લોકુંમાન્ય તિલંક પણ કચારેક એવા વિચાર દર્શાવેલા કે રાજકીય ક્ષેત્રમાં સસ્યનું પાલન મર્યાદિત જ હાેઈ શકે; એમાં ચાહ્યકચનીતિ જ વિજયી નીવડે. આવે વખતે અહિંસા અને સસમાં મક્કમ માન્યતા ધરાવનાર છતાં આપત્તિ પ્રસંગે અગર ખીજા આપવાદિક પ્રસંગે અહિંસા કે સત્યને અનુસરવાનો ઐકાન્તિક આગ્રહ ન સેવનાર ધાર્મિક વર્ગમાટે તેા અનુકળ જ હતું; તેમને ભાવત જ મળ્યું. પણ લાલાજી કે તિલકના એ ઉદ્ગારા જૈનાને અનુકળ પડે તેવા ન હતા. વિચારક ગૃહસ્થ અને ત્યાગી જેના સામે બે વસ્તુ આવી : એક તે લાલાજીના અહિંસાથી આવતી નિર્માલ્યતાના આક્ષેપને સમર્થ રીતે જવાબ આપવા તે અને બીજી વસ્તુ એ કે જે કોંગ્રેસના મહારથી નેતાએ! હિંસા અને ચાણકચનીતિનું પાેષણ કરે અને તેના પક્ષ લે તે કોંગ્રેસમાં ં અહિંસા પરમા ધર્મ: ' માનનાર જૈન ભાગ શી રીતે લઈ શકે ! બીજી વસ્ત તે પ્રાંગ્રેસમાં ભાગ ન લેવાની જૈન ત્યાગીઓની જૂની મનાવૃત્તિને અનુકળ જ હતી. એટલે એ તેા ભાવતું થયું. હવે પછી કોંગ્રેસમાં સાચા જૈનેાએ≁–ખાસ કરી ત્યાગી જૈતાએ--ભાગ લેવા યાગ્ય નથી એ સાબિત કરવાનું નવું તાજી સાધન મળી આવ્યું. પણ પેલા આક્ષેપના જવાબનું શું થાય ? જવાબો તે દેશમાંની જીદી જીદી જૈન સંસ્થાઓએ ઘણા વાળ્યા, પણ એ તાે લાલાજી જેવા સમર્થ વ્યક્તિત્વવાળા દેશભક્ત સામે મચ્છરના ગણગણાટ જેવા હતા. અર્ધા જૈત પત્રો ક્ષણુભર ઊકળ્યાં અને પાછાં શમી ગયાં. તિલક સામે કહે-વાની કાઈ જૈન ગૃહસ્ય કે લાગીની હિંમત જ ન હતી. સૌ સમજતું ને માનતું કે વાત ખરી છે. રાજકાર્યમાં તે વળી ચાણુકચનીતિ વિના ચાલે? પણ એતા સરસ જવાબ જૈતા પાસે એ જ હાેઈ શકે કે સારે એવી ખટપટી સંસ્થામાં આપણે ભાગજ ન લેવેા, એટલે પાપથી ખચ્યા.

અચાનક હિંદુસ્તાનના કર્મક્ષેત્રના વ્યાસપીઠ ઉપર ગુજરાતના એક તપરવી આવ્યા. એણે છવનમાં ઉતારેલ સિદ્ધાન્તને ભળે લાલાછને જવાળ આપ્યા કે અહિંસાથી નમાલાપણું આવે છે કે તેમાં અપરિમિત બળ પણ સમાયેલું છે ? વળી, એણે એ પણુ સ્પષ્ટ કર્યું કે હિંસા એ માત્ર વીરત્વની જ પાેષક દ્વાત અગર થઈ શકે તે જન્મથી જ હિંસાપ્રિય રહેનારી જાતિઓ બીકણ કેમ દેખાય છે ? આ જવાય જો માત્ર શાસ્ત્રને આધારે અગર કલ્પનાના બળે અપાયા હાેત તા તો એની ધજ્છએ ઉડાવાત, અને લાલાજી જેવા સામે કશું ન ચાલત. તિલકને પણુ એ તપસ્વીએ જવાય આપ્યા કે રાજ-નીતિના ઇતિહાસ ખટપટ અને અસચના ઇતિહાસ છે ખરા, પણ કાંઈ એ ઇતિહાસ લાં જ પૂરા થતા નથી. એનાં ઘણું પાના હજી લખાવાનાં બાકી જ છે. તિલકે એ દલીલ માન્ય ન રાખી, પણ તિલકના ઉપર એટલી છાપ તા પડેલી હતી જ કે આ દલીલ કરનાર કાંઈ માત્ર બાલનાર નથી. એ તો કહે તે કરી બતાવનાર છે, અને વળી તે સાચા છે; એટલે તિલકથી એ સામેના કથતને એકાએક ઉવેખી શકાય એમ તા હતું જ નહિ અને ઉવેખે તાયે પેલા સલપ્રાણ કથાં કાંઈની દરકાર કરે એમ હતા ?

અહિંસા-ધર્મના સમર્થ બચાવકારના વલણથી જૈનાને ઘેર લાપશીનાં આંધણ મુકાયાં. સૌ રાજી રાજી થયા. સાધુએા અને પાટપ્રિય આચાર્યો સધ્ધાં કહેવા લાગ્યા કે જાુએા, લાલાજીને કેવેા જવાબ વાલ્યા છે? મહાવીરની અહિંસા ખરેખર ગાંધીજી જ સમજ્યા છે. સહ્ય કરતાં અહિંસાને પ્રધાનપદ આપનાર જૈને વાસ્તે અહિંસાને બચાવજ મુખ્ય સંતાષના વિષય હતા. એમને રાજ્યપ્રકરણમાં ચાણકચનીતિ અનુસરાય કે આત્યંતિક સત્યનીતિ અનુસરાય તેની બહુ પડી ન હતી, પશુ ગાંધીજીનું વલશુ સ્પષ્ટ થયા પછી જૈનામાં સામાન્ય રીતે સ્વધર્મવિજયની જેટલી ખુશાલી વ્યાપેલી તેટલી જ વૈદિક અને મુસલમાન સમાજના ધાર્મિક લોકામાં તીવ્ર રાષવૃત્તિ પ્રગટેલી. વેદભક્ત આર્યસમાજીઓ જ નહિ, મહાભારત ઉપનિષદ અને ગીતાના ભક્તા સુધ્ધામાં એવા ભાવ જન્મેલા કે ગાંધી તાે જૈન લાગે છે. એ વૈદિક કે બ્રાહ્મહા ધર્મને મર્મ તિલક જેટલે જાણતા હોય તે અહિંસ અને સત્યની આટલી આત્યન્તિક અને ઐકાન્તિક હિમાયત ન કરત. કુરાનભક્ત મુસલમાના ચિડાય એ તા સહજ જ હતું. બધું ગમે તેમ હાેય, પણુ આ તબક્રકે, જ્યારે કે કોંગ્રેસના કાર્યપ્રદેશમાં ગાંધીજીને। હાથ લંખાતેા અને મજબૂત થતા હતા ત્યારે, સૌથી વધારેમાં વધારે અનુકળ આવે અને ધર્મ્ય ગણાય એવી રીતે કોંગ્રેસનાં દારો જેના વાસ્તે ખુલ્લાં થયાં હતાં. આ સાથે એ પણ કહી દેવું જોઈએ કે જો હિંદુસ્તાનમાં જૈના જેટલા કે તેથીયે ઓછા પણ લાગવગવાળા બૌહ ગહરથા અને ભિખ્**મુએા હાેત તાે તેમને વાસ્તે પણ** કોંગ્રેસનાં દ્વારા ધર્મ્યદર્ષિએ ખુલ્લાં થયાં હોત.

હું ધાર્ટ્ર છું કે ઉપરતું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન સાંપ્રદાયિક મનેષ્ટત્તિ સમજવા વાસ્તે પૂરતું છે. સાંપ્રદાયિક ભાવનાથી મન એટલું બધું નાનું તેમ જ નિષ્ક્રિય જેલું થઈ જાય છે કે તેને વિશાળ કાર્ય પ્રદેશ તરફ વળવાનું અને સક્રિયપણું દાખવવાનું સૂઝતું નથી. તેથી જ જ્યારે તિલક અને લાલાજીની ભાવના રાજકીય ક્ષેત્રમાં મુખ્ય ભાગ ભજવતી ત્યારે પણુ મહાભારત, ગીતા અને ચાણકચનીતિના ભક્ત કટ્ટર હિંદુએાએ, કટ્ટર સંન્યાસીએાએ કેાંગ્રેસને પોતાનું કાર્યક્ષેત્ર ન જ માન્યું. તેએ એક કે બીજું બહાનું કરી પોતાની ધાર્મિકતા કોંગ્રેસની બહાર રહેવામાં જ સાબિત કરતા. એ જ રીતે જ્યારે ગાંધીજીની સત્ય અને અહિંસાની તાત્ત્વિક દષ્ટિ રાજકીય ક્ષેત્રમાં દાખલ થઈ સારે પણ અહિંસાના અનન્ય ઉપાસક અને પ્રચારક તરીકે પોતાની જાતને માનતા– મનાવતા કટ્ટર જૈન ગૃહસ્થા અને જૈન સાધુઓ કોંગ્રેસના દરવાજાથી દૂરજ રહ્યા. અને તેની બહાર રહેવામાં જ પોતાના ધર્મની રક્ષા કરવાના સંતોષ

પણુ દૈવ કેળવણી દારા જુદી સ્ટુષ્ટિ ઘડી રહ્યું હતું. દરેક સંપ્રદાયના યુવકામાં એાછા કે વત્તા પ્રમાણુમાં કેળવણીએ પરિવર્તન શરૂ કરી દીધું હતું. યુવકાનું વિચારબિંદુ ઝપાટાબેર બદલાવા માંડવું હતું. કેળવણીએ કટ્ટર સાંપ્રદાયિક પિતાના પુત્રામાં તેમના પિતા કરતાં માટું મન અને વિશાળ દર્ષિિંદુ નિર્માણુ કર્યું હતું. તેથી દરેક સંપ્રદાયની નવી પેદીને, પછી તે પોતાના ધર્મશાસ્ત્રના મૂળ સિદ્ધાંતા બહુ ઝીણવટથી જાણતી હોય કે નહિ છતાં, એમ રપષ્ટ જણુવા લાગ્યું કે આપણુ વડીલા અને ધર્માચાર્યો જે જે ધર્મ- સિદ્ધાન્તાની અને સાંપ્રદાયિક વિશેષતાએાની મહત્તા ગાય છે તે સિદ્ધાંતાને તેઓ પોતપાતાના વાડા સુધ્ધામાં સજીવ કે કાર્યદ્યાલ કરતા નથી અગર કરી શકતા નથી, તેમ જ પાતાના વાડા બહાર કોંગ્રેસ જેવા વ્યાપક ક્ષેત્રમાં પણુ તેઓ પોતાના સિદ્ધાંતની સક્રિયતા અને શકચવામાં માનતા નથી. એટલે નવી પેઠીએ જોઈ લીધું કે તેમને વાસ્તે પાતપાતાના સંપ્રદાયો વ્યવહાર અને ધર્મ–અંને દષ્ટિએ માત્ર બંધનરૂપ છે. આ સમજથો દરેક સંપ્રદાયની શિક્ષિત નવી પેઠી રાષ્ટ્રીય મહાસભા તરફ વળી; અને સાંપ્રદાયિક ભાવ છેાડી તેને જ પાતાનું કાર્યક્ષેત્ર બનાવ્યું.

આ ક્ષણે સંપ્રકાયના કદૃર પંડિતેા, ધર્માચાર્યો તેમ જ હિંદુ મહાસભાતુગામી નવી પેઠી વચ્ચે વિચારદ્ર દ્ર શરૂ થયું. કદૃર મુલ્લા કે મોલવી તરુણુ મુસ્લિમને કહેતા કે તમે કોંગ્રેસમાં જાએા છેા, પણ ત્યાં તાે ઇસ્લામ વિરુદ્ધ ઘણું બને છે.

પાષવા લાગ્યા.

તમારી કરજ સર્વથી પહેલાં પાતાના દીન ઇસ્લામને પ્રકાશવાની અને પાતાના દીન મુસલમાનાને વધારે સભળ બનાવવાની છે. તેમને મુસલમાન તરુણે જવાબ આપતા કે રાષ્ટ્રીય વિશાળ ક્ષેત્રમાં તાે ઊલટું મહમ્મદ સાહેબ-ના બ્રાતુભાવના સિદ્ધાન્તને વિશેષ વ્યાપક રીતે જીવતા અનવાતું શક્ય છે. માત્ર ઇસ્લામી વાડામાં તાે એ સિદ્ધાંત શિયા, સુન્ની વગેરે અનેક નાના બેદોમાં વહેંચાઈ ખંડિત થઈ ગયે৷ છે, અને સમગ્ર દેશના પાતાના પાડાેશી ભાઇ-ઓને પર મનાવતા થઈ ગયે। છે. મુલ્લા કે માલવી એ તર્ણોને નાસ્તિક ગણી ઘૂરકતા. સનાતન પંડિતા ને સનાતનપંથી ખાવા સંન્યાસીઓ એ જ રીતે પોતાની નવ પેઢીને કહેતા કે તમારે કંઈ કરવું છે તેા હિન્દુ ક્રાેમનું ક્ષેત્ર કર્યાં નાનું છે ! તમે કોંગ્રેસમાં જઈ ને તેા ધર્મ, કર્મ અને શાસ્ત્રોના ધાણું વાળવાના. નવી પેઢી તેમને કહેતી કે જે ધર્મ, કર્મ અને શાસ્ત્રોના નાશની વાત કરા છે৷ તે જ ધર્મ, કર્મ અને શાસ્ત્રો હવે નવી રીતે જીવવાનાં છે. જો જાૂની રીતે તેમનું જીવન શકચ હાેત તો આટલા બધા પંડિતા અને સંન્યાસીઓ હાવા છતાં હિંદુ ધર્મનું તેજ હણાયું ન હોત. જ્યારે કટર મનના જૈન ગૃહ-સ્થા અને ખાસ કરી ધર્મગુરુએા તરુણુ પેઠીને કહેતા કે તમે બધા ગાંધી ગાંધી કહી કોંગ્રેસ તરફ દોડા છેા, પણ, તમારે કાંઈ કામ જ કરવું છે તેા પોતાના સમાજ અને પાતાની કામ વાસ્તે કાંઈ કેમ નથી કરતા ? નવી પેઢીએ ચાેખ્ખુંચટ સંલળાવ્યું કે જો સમાજ અને કાેમમાં કામ કરવાનું શક્ય હાેત અને તમે ઇચ્છતા જ હાે તાે તમે પાતે એમાં કાંઈ કામ કેમ કરી નથી શકતા શ્તમારી ક્રામી અને પંચી ભાવનાએ તમારાં નાનકડા જ સબાજમાં સે કડા બેદાપબેદ જન્માવી ક્રિયાકાંડનાં કલ્પિત જાળાંએાની વાડ ઊભી કરી તમારા પાતાને જ માટે જ્યારે કાંઈ કરવાનું શકચ રાખ્યું નથી ત્યારે વળી અમે એ વાડામાં પુરાઈ વધારે લીલું શું કરવાના હતા ? આ રીતે જૂના સાંપ્રદાયિક અને નવા રાષ્ટ્રીય માનસ વચ્ચે સંધર્ષ છુ ચાલતું રહ્યું, જે હજી પણ ચાલે છે.

વિચારસંઘર્ષણુ અને વધારે ઊહાપાેઢથી, જેમ રાષ્ટ્રીય મહાસભાતું ષ્યેય અને તેના કાર્યક્રમ વધારે સ્પષ્ટ અને વધારે બ્યાપક બન્યો છે તેમ. નવી પેઠીનું માનસ પણ વધારે સમજાહું અને વધારે અસંદિગ્ધ બન્યું છે. અત્યારના તરુણુ પ્રિસ્તી એમ રપષ્ટપણે સમજે છે કે ગરીબા અને દુઃખીઓની વહારે ધાવાના પ્રિસ્તના પ્રેમસંદેશ છવનમાં સાચી રીતે ઉતારવા હાેય તા તે વાસ્તે હિંદુસ્તાનમાં રહી રાષ્ટ્રીય મહાસભા જેટલું બીજીં વિશાળ અને અસંકુ-ચિત ક્ષેત્ર મળવાનું શકચ જ નથી. આર્ય સમાજની નવ પેઠીના પણ નિશ્વય ૧૦ છે કે રવામી દયાન દે ઉપસ્થિત કરેલ બધો જ કાર્યક્રમ તેમનાય દબ્ટિબિંદુ કરતાં વધારે વ્યાપક દબ્ટિબિંદુથી અને વધારે વિશાલ ક્ષેત્રમાં અમલમાં મૂકવાનું કામ કેાંગ્રેસ કરી રહી છે. સુસ્લિમ નવીન પેઠી પણુ પોતાના પેગમ્બર સાહેબના બ્રાતૃભાવના સિદ્ધાંતને કેાંગ્રેસના પંડાલમાં જ મૂર્તિમાન થતો જોઈ રહી છે. કૃષ્ણુના વંશજ અને ભક્તોની નવ પેઠી તેમના કર્મયોગની શક્તિ કોંગ્રેસમાં જ જોવા પામે છે. નવી જૈન પેઠી પણુ મહાવીરની અહિંસા કે અનેકાંતદબ્ટિની વ્યવહાર તેમ જ તાત્તિક ઉપયોગિતા કેાંગ્રેસના કાર્યક્રમ સિવાય અન્યત્ર જોતી જ નથી. આમ હોવાથી અત્યારે જૈન સમાજમાં એક જાતના કોર્થવેનીતિ પરત્વે આખરી ફેસલો થડી જ કાઢવા જોઈ પોતાના વિચાર અને કાર્યનીતિ પરત્વે આખરી ફેસલો ઘડી જ કાઢવા જોઈએ, જેથી જેને સમજ્ય તે એ ફેસલાને અનુસરે, જેને ન સમજાય એ ભલે જાનની ધરેડ તરફ ચાલ્ય કરે. હવે પછીની નવીન પેઠી વારતે પણુ તદ્દન ચાેખ્ખા શબ્હોમાં એવ ફેસલા અને કાર્યક્રમની અનિવાર્ય જરૂર છે.

હું સ્પષ્ટપણે જોઉં અને માનું છું કે રાષ્ટ્રીય મહાસભાના ધ્યેય, તેની વિચારસરણી અને તેના કાર્યપ્રદેશમાં અહિંસા અને અનેકાન્તદબ્દિ, જે જૈન-ત્ત્વનાં પ્રાણુ છે તે, વધારે તાત્ત્વિક રીતે અને વધારે ઉપયોગીપણે કામ કરી રહ્યાં છે. હા, કોંગ્રેસના પંડાલનાં આસનેા ઉપર પીત કે વેત વસ્ત્રધારી યા નપ્રમૂર્તિ જૈન સાધુએ બેઠેલા નહિ દેખાય, સાં તેમના મોઢેથી નીકળતી અહિંસાની ઝીણુામાં ઝીણી વ્યાખ્યા તેમ જ અહિંસાના રક્ષણ માટે જ પ્રશસ્ત હિંસા કરવાની વાગ્ધારા નહિ સંભળાય એ ખરું. સાં ભગવાનની મૂર્તિઓ, તેમની પૂજા વાસ્તેની કૂલની છાળડીઓ, સુગ'ધી દ્રવ્યો, આરતીના ઘટાનાદો એ પણ નહિ જ હાેવાનાં. ત્યાં કાેઈ ચાલતા વ્યાખ્યાને ' તહત્તિ, તહત્તિ, ' કરૂનાર ભક્તો કે ગદૂલી ગાનાર મહેના પણ નહિ મળવાની. કોંગ્રેસના રસોડે ઉપધાન તપ વાસ્તેની આગળની તૈયારીરપ વિવિધ મિષ્ટાન્ના પણ નજરે નહિ ચડવાનાં. તેમ છતાં જેને વિચારદબ્દિ હશે તે જોઈ શકશે કે કોંગ્રેસની એકએક વિચારણા અને એકેએક કાર્યક્રમ પાછળ વ્યવહારુ અહિંસા અને વ્યવહાર અનેકાન્તદબ્દિ કામ કરી રહી છે.

ખાદી ઉત્પન્ન કરવી કરાવવી અને તેને જ વાપરવી—એ કાર્યક્રમમાં છે તે કરતાં વધારે અહિંસાનું તત્ત્વ બીજી કાેઈ રીતે કપડાં તૈયાર કરી વાપરવામાં છે એમ ક્રોઈ જેન સાધુ ભતાવશે ંમાત્ર નાની નાની જાતિએા જ નહિ. નાના નાના પંચા જ નહિ, પણ પરસ્પર એકબીજાથી તદ્દન વિરાધી એવી ભાવનાવાળી મોટી મોટી જાતિએ અને મોટા મોટા પંચાને પાતપાતાના એકાંતિક દબ્ટિબિંદુથી ખસેડી સર્વં હિતસમન્વયરૂપ અનેકાંતદબ્ટિમાં સાંકળવાનું કામ કોંગ્રેસ સિવાય બીજી કાઈ સંસ્થા કે બીજી ક્રાઈ જૈન પાષાળ કરે છે કે કરી શકે છે, એમ કાઈ સાચા નિર્ભય જૈનાચાર્ય કહી શકરો ? અને જો એમ જ છે તા ધાર્મિંક કહેવાતા જૈન સાંપ્રદાયિક ગૃહસ્થા અને જૈન સાધુઓની દબ્ટિએ પણ તેમના પોતાના જ અહિંસા અને અનેકાંતદષ્ટિના સિદ્ધાંતને અંશે પણ જીવતા કરી બતાવવા વાસ્તે નવીન પેટીએ કોંગ્રેસને માર્ગ જ વળવું જોઈએ એ એક જ વિધાન ક્લિત થાય છે.

જેત શાસ્ત્રમાં અનેક ઉદાત્ત સિદ્ધાંતા હાેવાની વાતા ચાેમેર ફેલાવાય છે. દાખલા તરીકે, દરેક સાધુ કે આચાર્ય એમ કહે કે મહાવીરે તા જાતપાતના ભેદ સિવાય પતિત અને દલિતને પશુ ઉત્તત કરવાની વાત કહી છે, સ્ત્રીઓને પશુ સમાન લેખવાની વાત ઉપદેશી છે; પશુ જ્યારે આપણે એ જ ઉપદેશકાને પૂછીએ કે તમે જ ત્યારે એ સિદ્ધાંતા પ્રમાણે કેમ નથી વર્તતા ? તે વખતે તેઓ એક જ જવાબ આપવાના કે લાકરઢિ બીજી રીતે ઘડાઈ ગઈ છે, એટલે એ પ્રમાણે વર્તવું કઠણ છે; વખત આવતાં રૂઢિ બદલાય ત્યારે કામ કરવાનું કહે છે. એવી સ્થિતિમાં એ રૂઢિ બદલી, તાેડીને તેમને વાસ્તે કાર્યક્ષેત્ર નિર્ભાધ કરવાનું કામ કોંગ્રેસ કરી રહી છે અને એ જ કારણે વિચારક નવ પેઢીને કોંગ્રેસ સિવાય બીજો કાઈ સાંપ્રદાયિક કાર્યક્રમ સંતાષી શકે એમ છે જ ન**હિ**.

હા, સંપ્રદાયમાં સંતાય માની લેવા જેવી ઘણી વસ્તુઓ છે, જે તેને પસંદ કરે તે તેમાં ખુશીથી જોડાઈ રહે. થાંડી વધારે ક્રીમત આપી વધારે જાહું અને ખરબચડું ખાદીનું કપડું પહેરી કાંઇક પણુ અહિંસાવૃત્તિ ન પાેષવી હાેય અને તેમ છતાં નળ ઉપર ચાવીસે કલાક ગરહ્યું બાંધીને કે જીવાતખાનામાં બધી જીવાત કાલવીને અહિંસા પાલ્યાના સંતાય સેવવા હાેય તાે સાંપ્રદાયિક ક્ષેત્ર સુંદર છે. લાેકા તેને અહિંસાપ્રિય ધાર્મિક પણુ માનશે અને બહુ કરવાપછું પણુ નહિ રહે. દલિતાહાર વાસ્તે પ્રત્યક્ષ જાતે કાંઈ કર્યા સિવાય અગર તે વાસ્તે નાણાંના ફાજા આપ્યા સિવાય પણ સંપ્રદાયમાં રહી માટા ધાર્મિક મનાવા જેવી નાેકારશી, પૂજાપાંઠ અને સંધ કાઢવાની ખર્ચાળ પ્રથાઓ છે, જેમાં રસ લેવાથી ધર્મ પાલ્યા ગણાય, સંપ્રદાય પાછ્યા ગણાય અને છતાં સાસું તાત્ત્વિક કશું જ કરવું ન પડે. જ્યાં દેખા ત્યાં સંપ્રદાયમાં એક જ વસ્તુ નજરે પડશે અને તે એ કે પ્રાણ વિનાના. કાઈ ને કાઈ ક્રિયાકાંડ, કાઈ ને કાઈ ધાર્મિંક વ્યવહારને વળગી તેમાં જ ધર્મ કર્યાને સંતાષ માનવા અને વળી વધારામાં તેને આધારે આજીવિકા પાષવી.

આજને યુવક કાંઇક જીવન જીવવા ઇચ્છે છે. એને ખાળિયા કરતાં પ્રાજ્યની વધારે પડી છે. એને શુષ્ક વાદો કરતાં જીવતા સિદ્ધાંતો વધારે ગમે છે. એને પારલોકિક મોક્ષની નિષ્ક્રિય વાતે કરતાં ઐઢિક મોક્ષની સક્રિય વાતો વધારે આકર્ષે છે. એને સાંકડી શેરીમાં ચાલવા કે દોડવામાં રસ નથી. એને ધર્મ કરવા હોય તો ધર્મ અને કર્મ કરવું હોય તો કર્મ, પણ જે કરવું હોય તે, ખુલ્લમખુલ્લાં કરવું છે. ધર્મની પ્રતિષ્ઠાના લાભ લઈ દંભના જળામાં પડવાનું એ પસંદ કરતા નથી. એનું મન કાઈ એક વેષ, કાઈ એક ક્રિયાકાંડ કે કાઈ એક ખાસ પ્રકારના વ્યવહાર માત્રમાં ગોધાઈ રહેવા તૈયાર નથી. તેથી જ આજનું યુવક-માનસ પાતાનું અસ્તિત્વ અને વિકાસ માત્ર સાંપ્રદાયિક ભાવનામાં પાેષી શકે તેમ છે જ નહિ. તેથી જૈન હો કે જૈનેતર હા, દરેક યુવક રાષ્ટ્રીય મહાસભાના વિશાળ પ્રાંગણ તરક હસતે ચહેરે, ક્રલતી હાતીએ, એક બીજને ખભેખભા લગાડી જઈ રહ્યો છે.

જો આ ક્ષણે સર્વ સંપ્રદાયો ચેતે તો નવા રૂપમાં પણુ તેમના પોતાના સંપ્રદાયો છવે, પોતાની નવી પેઠીના આદર પોતા તરફ સાચવી રાખી શકે અને જેમ અત્યારના સંક્રીર્ણ જૈન સંપ્રદાય ઊકળી ઊઠ્યો છે તેમ નવયુવક તરફ—ખરી રીતે નવયુવકને આકર્ષનાર રાષ્ટ્રીય મહાસભા તરફ—ઉપેક્ષા કે તિરફકારની દષ્ટિએ જોશા તા તેનું એવડી રીતે માત છે એમ કાઈને લાગ્યા વિના નહિ રહે.

નવભાણતરવાળી કાંઈ તરુણી એક ગોપાળમ દિરમાં કુત્રહળવશ જઈ ચડી. ગાસ્વામી દામાદરલાલજીને દર્શને જતી સેંકડાે ભાવુક લલનાઓને જોઈ એ તરુણી પણ એમાં ભળી. ગાસ્વામીજી ભગતણોને એક એક લક્ષ, કરી કહેતા ક ' માં कृष्ण માવચ આત્માન च રાધિकाમ '–મને કૃષ્ણ સમજો અને પાતાને રાધિકા. બધી બાળી ભક્તાણીઓ તાે મહારાજશ્રીનું વચન કૃષ્ણવચન સમજી એ રીતે વસ્તતી આવેલી, પણ પેલી નવશિક્ષિત તરુણીમાં તર્ક બ્રુદ્ધિ જાગી. એ ચૂપ રહી ન શકી, નમ્રતાથી પણ નીડરતાથી ખાલીઃ 'મહારાજશ્રી, તમને કૃષ્ણ માનવામાં મને જરાયે વાંધા નથી, પણ હું જોવા મારા છું કે કૃષ્ણે કરેના હાથીને ઉછાજ્યા તેમ તમે હાથી નહિ, આખલા નહિ તાે એકાદ નાના ગધેડાને

ઉછ્બળી કેંકી શકા છે કે નહિં? કુષ્ણે તે કંસના મુષ્ટિક ને ચાણુર એ બે મહામલ્લોને મરદી નાખેલા, તમે વધારે નહિ તેા ગૂજરાતના એકાદ અખાડિયા તરુષ્ણુને મરદી શકા છા કે નહિ ? કૃષ્ણું કસને ષટકી મારેલા, તાે તમે તમારા કાેઈ વૈષ્ણવપાંચના વિરાધી યવનને પટકી શકા છે৷ કે નહિં? ' તર્ક જખરા હતા. પેલા મહારાજે મનમાં બડબડતાં કહ્યું કે આ નાસ્તિક બાઈમાં તા કલિયુગની સુદ્ધિ આવેલી છે. હું ધારું છું કે એ આઇના જેવા કલિયુગી સુદ્ધિ ધરાવનાર આજના કાેઇ પણ સંપ્રદાયનાે કાેઈ પણ યુવક પાેતપાતાના સંપ્ર-દાયનાં શાસ્ત્રોને સાંપ્રદાયિક દષ્ટિએ જોનાર અને તેવાં પ્રવચના કરનાર પાત-પાતાના સાંપ્રદાયિક ધર્મગુરૂઓને એવા જ કાંઇક જવાય આપશે. સુવક મુસ-લમાન હેશે તે તે નેાલવીને સંભળાવશે કે હિન્દઓને કાકર કહેા છે. પહ્ય તમે પાતે પહ્ય કાકર કેમ નહિ ? ગુલામ હાેય તે કાકર. તમે પાતે ગુલામ જ છે. ગુલામીમાં રાખનાર કાકર ગણાતાે હાેય તાે રાજ્યકર્તાઓને કાકર માના. પછી તેમની સાડમાં કાં ભરાએ। છેા ? યુવક હિન્દુ હશે તો તે વ્યાસને સંભળાવશે કે મહાભારતની વીરકથા અને ગીતાને! કર્મયોગ સાચે! છે તે! અભારે જ્યાં વીરત્વ અને કર્મચોગની ખાસ જરૂર છે તે પ્રજાકીય રણાંગણથી કેમ ભાગે છે! ? યુવક જૈન હશે તેા 'क्षमा बीरस्य भूषणमू ' તે। ઉપદેશ આપનાર જૈન ગુરુને કહેશે કે જો તમે વીર હેા તા સાવ જનિક કલ્યાજી-કારી અને છતાંય ઉસ્કેરણીના પ્રસંગામાં જઈ ક્ષમા કેમ સાચવી શકાય એવે৷ પદાર્થપાઠ કાં નથી આપતા ? સાત વ્યસનના સાગને৷ સતત ઉપદેશ આપતાર તમે, જ્યાં સૌએ એવા ત્યાગ કરેલા જ છે ત્યાં જ માત્ર ખેસી એવા ત્યાગની વાતો ક્રેમ કરો છેા ! પીઠાં ઉપર, જ્યાં દેશમાં લાખો કરોડા દારૂડિયાઓ ભરભાદ થાય છે ત્યાં. જઈ તમારા ઉપદેશ ક્રેમ નથી વરસાવતા ! જ્યાં અના-ચારજીવી સ્ત્રીઓ વસે છે, જ્યાં કતલખાનાઓ અને માંસવિક્રય ચાલે છે, સાં જઈ કાંઇ કેમ નથી ઉજાળતા ? આ રીતે અત્યારનાે કળિયુગી યુવક કાેઈ પણ ગુરુના ઉપદેશને કસ્યા વિના, તર્ક કર્યા વિના સાંભળવાના કે માનવાના છે જ નહિ. હા, તે એક જ વસ્તુ માનશે અને તે એ કે ઉપદેશક જીવી બતાવતાે હાેય તે જ વસ્તુ. આપણે જોઈએ છીએ કે અત્યારે ઉપદેશ અને જીવન વચ્ચેના ભેદની દીવાલ તાેડવાનાે પ્રયત્ન રાષ્ટ્રીય મહાસભાએ કર્યો છે અને કરી રહી છે. તેથી જ તમામ સંપ્રદાયા વાસ્તે એ એક જ કાર્ય-ક્ષેત્ર યેાગ્ય છે.

જૈન સમાજમાં ત્રણ વર્ગ છે : એક તદ્દન સાંકડાે. તેનું માનસ એવું છે કે તેને દરેક વસ્તુ, દરેક કર્તવ્ય ને પ્રવૃત્તિ સાથે પાેતાનું કે પાેતાના જૈન

ધર્મનું નામ ન હોય તા તે વસ્તુ, તે કર્તવ્ય કે તે પ્રવૃત્તિ ગમે તેટલી યોગ્ય હાવા છતાં તેને તે વર્ગ તિરસ્કારે નહિ તે છેવટે ઉવેખે તે જરૂર જ. આ વર્ચ કદર તરીકે જાણીતાે છે. તેના મુખિયા સાધુઓ અને ગૃહસ્થાે પણ જાણીતા છે તે કઠર અને રાષીલા હાઈ તેને વિશે વધારે નિર્દેશ કરવા કરતાં મૌન સેવવું જ યોગ્ય છે. ખીજો એક વર્ગ ઉદારને નામે ખપે છે. તે જાહેરમાં પાતાના નામના કે જૈન ધર્મના નામના બહ આગ્રહ સેવતા હાેય એવા દેખાવ નથી કરતા. વળી કેળવણીના ક્ષેત્રમાં પણ ગહસ્થા વાસ્તે કાંઇક કરે છે. દેશ કે પરદેશમાં સાર્વજનિક ધર્મચર્ચા કે ધર્મવિનિમયની વાતમાં રસ લઇ કાંઇક જૈન ધર્મના મહત્ત્વ વાસ્તે ચેધ્ટા કરે છે. એ વર્ગ ઉદાર ગણાતાે હાેઈ તેને વિશે પ્રથમ કટ્ટર વર્ગના કરતાં વધારે સ્પષ્ટ વિચારવાતું પ્રાપ્ત થાય છે. એવી ભ્રમણામાં આપણે રહેવંન જોઈએ. આ ખીજો વર્ગ પહેલા વર્ગ કરતાં કાંઈ વધારે સારી મનેાદશા ધરાવે છે, પદ્ધેલા વર્ગ રાષીલા અને નીડર હાેઈ માને તેવું કહી દે છે, જ્યારે બીજો વર્ગ બીકણ હાેઈ તેમ કહેતા નથી; પણ તે ખંનેની ખનેાદશામાં બહુ દેર નથી. જે પહેલા વર્ગમાં રાષ અને અભિમાન છે તેા બીજામાં બીકણુપછું અને કૃત્રિબતા છે. વાસ્તવિક ધર્મની પ્રતિષ્ઠા અને જૈન ધર્મને છવંત બનાવવાની પ્રવૃતિથી બન્ને એક સરખા જ દૂર છે. દાખલા તરીકે, રાષ્ટ્રીય જીવનની પ્રવૃત્તિએાની કસાેડી લા. પહેલા વર્ગ ખુલ્લાં ખુલ્લા કહેશે કે રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિમાં જૈન ધર્મનું સ્થાન કર્યા છે ? એમ કહી તે પાતાના ભક્તોને તે તરક ઢળતાં રાકશે. બીજો વર્ગ પુલ્લં ખુલ્લા એમ નહિ કહે, પણ સાથે જ પાતાના કાઈ પણ ભક્તને રાષ્ટીય છવન તરક વળતાે જોઈ પ્રસન્ન નહિ જ થાય. પાતે ભાગ લેવાની વાત દર રહી, પણ કેાઈ પાેતાના ભક્ત રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિ તરક ઢળ્યો હશે કે ઢળતા હશે ते। तेना उत्साढने ते 'गुडसे मरे वहां विषसे न मारिए' એ नीति अभाशे જરૂર માેળા પાડી દેશે. ઉદાહરણ જોઈતું જ હાેય તેા તાજ્ય છે. યુરોપમાં વિશ્વબધુત્વની પરિષદો ભરાય છે. ત્યાં જૈન ધર્મ પોતાનું સ્થાન પરાણે કરવા જાય છે, પણ તે ધર્મ જરા પણ મહેનત વિના વિશ્વભધતવની પ્રત્યક્ષ પ્રષ્ટ-ત્તિમાં સ્થાન મેળવવાનું આ દેશમાં શકચ છતાં અહીં જ એમાં સ્થાન કેમ નથી મેળવતાે ? રાષ્ટીય મહાસભા જેવું વિશ્વભધુત્વનું સુલભ અને ઘરઆંગણાનું કાર્યક્ષેત્ર છેાડી લાંડન ને અમેરિકામાંની એવી પરિષદામાં કેમ ભાગ લેવા મથે છે ? દેશની પ્રત્યક્ષ વિશ્વભધતવસાધક પ્રવૃત્તિઓમાં પોતાનાં ધન, તન અને મનનો કાળા આપવા છાડી એ પરદેશમાં હજારા માઇલ દૂર ભરાતી પરિષદામાં માત્ર બે-પાંચ મિનિટ બાલવા જ પરાણે અપમાનપૂર્વંક કાં કાંકાં મારે છે ?

આનો જવાબ શોધીશું તાે બીજા વર્ગનું માનસ સમજાઇ જવાશે. વાત એ છે કે બીજા વર્ગને કાંઇક કરવું છે. તે પણ પ્રતિષ્ઠિત હાેય તે કરવું છે. વળી તે પ્રતિષ્ઠા એવી હ્રોય કે જે અનુયાયી લાેકાના મનમાં વસેલી હ્રાય અને એવી ન હોય કે જેથી અનયાયીઓને છં છેડાવાનું કાેઈ પણ કારણ મળે. તેથી જ આ ઉદાર વર્ગ જૈન ધર્મમાં પ્રતિષ્ઠા પામેલ અહિંસા અને અનેકાંતનાં ગાણાં ગાય છે. એ ગાણાં એવાં કે જેમાં કાંઈ પ્રત્યક્ષ કરવાપછાં જ ન હોય. પહેલા વર્ગ એ ગાણાં માટે ઉપાશ્રયોનું જ સ્થાન પસંદ કર્યું, જ્યારે બીજા વર્ગે લપાશ્રચો લપરાંત બીજાં સ્થાનો એવાં પસંદ કર્યાં કે જ્યાં ગાણાં ગાઈશકાય અને છતાં કશું જ કરવાનું ન હાેય. તત્ત્વતઃ બીજો ઉદાર વર્ગ વધારે ભ્રામક છે, કારણુ: તેને ધણા્ ઉદાર તરીકે ઓળખે છે. નામદાર ગાયકવાડ જેવા ચકાર અદ્વિના રાજપુરુષોને વાસ્તે વિશ્વઅધુત્વની ભાવનાને મૂર્તિમાન કરવા મથતી રાષ્ટ્રીય મહાસભાની પ્રવૃત્તિમાં ભાગ લેવેા એક યા બીજે કારણે ન પાલવે એ વાત સમજી શકાય, પણ ત્યાગ અને સહિષ્ણુતાનો ઝબ્બો પહેરી એડેલ, તપરવી મનાતા જૈન સાધુવર્ગ વાસ્તે એ સમજવું મુશ્કેલ છે કે તેઓ જો વિશ્વર્ભધુત્વને વાસ્તવમાં જ છવિત કરવા ઇચ્છે છે તેા તેના પ્રયોગનું સામેનું પ્રત્યક્ષ ક્ષેત્ર છેાડી તેઓ કેવળ વિશ્વભધુત્વની શાબ્દિક રમત કરનાર પરિષદોની સગતપ્ણા પાછળ કાં દોડે છે?

હવે ત્રીજા વર્ગની વાત કરીએ. એ વર્ગ પ્રથમના બે વર્ગ કરતાં સાવ જોદો પડે છે, કારણુ એમાં પહેલા વર્ગ જેવી સાંકડી દર્ષ્ટિ અગર કટરતા નથી કે જેને લીધે તે ગમે તે પ્રવૃત્તિ સાથે માત્ર જૈન નામ જોઈને જ રાચે; અથવા માત્ર ક્રિયાકાંડમાં મૂર્છિત થઈ સમાજ અને દેશની, પ્રત્યક્ષ સુધારવા યેાગ્ય સ્થિતિ સામે આંખ મીંચી બેસી રહે. આ ત્રીજો વર્ગ ઉદાર મનનો છે, પણ બીજા વર્ગની ઉદારતા અને તેની ઉદારતા વચ્ચે મેાટું અંતર છે. બીજો વર્ગ રૂઢિ અને ભયનાં બધનો છેાડવા સિવાય જ ઉદારતા સેવે છે, જેથી તેની ઉદારતા અણીને ટાંકણે–કામની વેળાએ–માત્ર દેખાવ પૂરતી રહી જાય છે, જ્યારે ત્રીજા વર્ગની ઉદારતા શુદ્ધ કર્તવ્ય અને સ્વચ્છ દર્ષિમાંથી ઉત્પન્ન થયેલી છે. એને લીધે તેને માત્ર જૈન નામનો મેહ નથી, અગર તેની લેશે સ્વગ પણ નથી. એ જ રીતે તે ઉદારતાની કે સુધારાની માત્ર શાબ્દિક રમતામાં ગોધાતો નથી. એ પ્રથમ પોતાની શકિતનું માપ કાઢે છે અને પછી જ કાંઈ કરવાની વાત કરે છે. તેને જ્યારે સ્વચ્છ દર્ષિથી કાંઈ કર્તવ્ય સૂઝે છે ત્યારે તે કાઈની રીઝ કે ખીજની ચિંતામાં પક્ષા સિવાય તે કર્તવ્ય તરક વળે છે. તે માત્ર ભૂતકાળમાં રાચતા નથી; માત્ર બીજાએના પ્રયત્નની રાહ જોઈ બેસી રહેવાનું પણુ પસંદ નથી કરતાે. તેને જાતિ, સંપ્રદાય કે ક્રિયાકાંડના ચાેકા ભાંધી રાખી નથી શકતા. તે એ ચાેકાઓમાં પણુ રહે અને બહાર પણુ વિચરે. તેની નેમ માત્ર એટલી જ રહે છે કે ધર્મનું નામ મળાે કે ન મળાે, પણુ કાંઇકે અગસ્તું સર્વાહિતકારી કલ્યાણુકાર્ય આચરવું જ જોઈએ.

જેકે આ ત્રીએ વર્ગ છેક જ નાને છે, પણુ તેની વિચારભૂમિકા અને તેનું કાર્યદ્વેત્ર બહુ વિશાળ છે. એમાં માત્ર ભાવિની જ આશાઓ નથી સમાતી, પણુ એમાં ભૂતકાળના શુભ વારસા અને વર્તમાન કાળનાં કીમતી તેમ જ પ્રેરણાદાયી બળા સુધ્ધાંના સમાવેશ થઈ જાય છે. એમાં થાડી, પણ આચરી શકાય એટલી જ, અહિંસાની વાતા આવશે; જીવનમાં ઉતારી શકાય અને ઉતારવા જોઈએ એવા જ અનેકાન્તના આગ્રહ રહેશે. જેમ બીજા દેશના અને ભારતવર્ષના અનેક સંપ્રદાયોએ ઉપર વર્ણવેલ એક ત્રીજા વર્ગને જન્મ આપ્યા છે, તેમ જૈન પરંપરાએ પણુ ત્રીજા વર્ગને જન્મ આપ્યા છે. સમુદ્રમાંથી વાદળાં બંધાઈ છેવટે નદી રૂપે બની અનેક જાતની લાેકસેવા સાધતાં જેમ અંતે સમુદ્રમાં જ લય પામે છે, તેમ મહાસભાના આંગણામાંથી ભાવના મેળવી તૈયાર થયેલ અને તૈયાર થતા આ ત્રીજા પ્રકારના જૈન વર્ગ પણુ લાેકસેવા દ્વારા છેવટે મહાસભામાં જ વિશ્વાંતિ લેવાના.

આપણે જોયું કે છેવટે તો વહેલા કે મેાડા બધા સંપ્રદાયોને પાતપાતાના ચાકામાં રહીને અગર ચાકા બહાર નીકળીને વાસ્તવિક ઉદારતા સાથે મહાસભામાં મબ્યે જ છૂટકા છે. મહાસભા એ રાજકીય સંસ્થા હાેઈ ધાર્મિક નથી. સર્વેતો શંભુમેળા હાેઈ તે આપણી નથી, પારકી છે—એવી ભાવના, કે એવી વૃત્તિ હવે જવા લાગી છે. લાેકાને સમજાતું જાય છે કે એવી ભાવના એ માત્ર ભ્રમણા હતી.

પજીસણના દિવસાેમાં આપણે મળીએ અને આપણી ભ્રમણાઓ દૂર કરીએ તેા જ જ્ઞાન અને ધર્મપર્વ ઊજવ્યું ગણાય. તમે બધા નિર્ભય બની પાતાની સ્વતંત્ર દષ્ટિએ વિચાર કરતા થાઓ એ જ મારી વાંછા છે. અને તે વખતે તમે ગમે તે મત બાંધ્યાે હશે, ગમે તે માર્ગ જતા હશા, છ્તાંય હું ખાતરીથી માનું છું કે તે વખતે તમને રાષ્ટ્રીય મહાસભામાં જ દરેક સંપ્રદાયની જીવનરક્ષા જણાશે, તેની બહાર કદી નહિ.

----પર્યુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાનાે, ૧૯૩૮.

## સ્વતંત્રતાને અર્થ

## [ २२ ]

હું અર્થશાસ્ત્ર, દંતિહાસ કે રાજકારણના ગાતા અગર અભ્યાસી નથી. તેમ છતાં દેશની સ્થિતિના સામાન્ય પરિચયમાં રહેવાનું મને હંમેશાં રુચ્યું છે. માત્ર આટલા જ આધાર ઉપર મને આવતી સ્વતંત્રતા વિશે જે કાંઈ વિચારા આવે છે તેને ટૂંકમાં આલેખવા ઇચ્છું છું.

વ્યવહારમાં અને દુન્યવી કાેઈ પણુ ક્ષેત્રમાં સ્વતંત્રતાના નિરપેક્ષ અર્થ સાધવા શકય જ નથી. એટલે જ્યારે સ્વતંત્રતાના અર્થ વિશે વિચાર કરીએ ત્યારે સાપેક્ષદષ્ટિએ જ વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. દેશ રવતંત્ર થયા છે, આપણે સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત કરી છે, એવા એવા ઉદ્દગારા કાઢવા અને તેના પ્રચલિત એવા સામાન્ય અર્થ લેવા એ બહુ અધરું નથી તેમ જ સ્વતંત્રતાની પ્રાપ્તિ નિમિત્તે થનારા ઉપર ઉપરના ફેરફારા સમજવા અને તે નિમિત્તે થનારા ઉત્સવા ને ઉજવણીઓમાં રસ લેવા એ પણુ સહેલું છે. પરંતુ આવી રહેલી સ્વતંત્રતા આપણા છવનને કઈ રીતે સ્પર્શ કરે છે તેમ જ પ્રત્યેક વ્યક્તિના છવનપ્રદેશના કયા કયા બહુ દ્વારા પુક્લાં કરે છે તેમ જ એ સ્વતંત્રતા-જનિત મુક્તિમાંથી કયા પ્રકારની કર્તવ્યપરતંત્રતા અનિવાર્ય રીતે ફલિત થાય છે એ સમજવું વધારે અધરું છે કે જે સ્વતંત્રતાનું ખરું હાર્દ છે.

રવતંત્રતા આવી, એટલા ઉપરથી આટલી બાબત તા સૌના મનમાં વસેલી જ છે કે આપણે અંગ્રેજી હકુમતની પરતંત્રતાથી અગર વિદેશી શાસન-ની ગુલામીમાંથી મુક્તિ મેળવી. વિદેશી શાસનની ગુલામીને વિચાર આવતાં જ આપણે એ પણ વિચારવા પ્રેરાઈએ છીએ કે શું બ્રિટિશ હકૂમત પહેલાં આપણે ગુલામ ન હતા ? અને ન હતા તો તે કયા અર્થમાં તેમ જ જો ગુલામ હતા તા તે કયા અર્થમાં ? વળી એ પણ વિચાર આવે છે કે વિદેશી શાસને આ દેશમાં ગુલામી લાદી અને ગુલામી પાયી, પરંતુ શું એણે માત્ર ગુલામી જ પાેષી છે કે એણે સ્વતંત્રતાનાં બીજો પણ વાવ્યાં છે ? આ અને આના જેવા પ્રક્ષો આપણને લાંબા નહિ તા ટૂંકા ભૂતકાળ ઉપર તટસ્થ દર્ષિ નાખવા પ્રેરે છે. યુરોપના જાલ જાલ દેશામાંથી વિદેશીએા આવ્યા તે વખતની અને અંગ્રેજી હકૂમત સ્થાપિત થઈ ત્યાર સુધીની જ દેશની સ્થિતિને વિચાર કરીએ અને તેને અંગ્રેજી હકૂમત સ્થપાયા પછીની દેશની સ્થિતિ સાથે સરખાવીએ તેા આપણુને સમજવું વધારે સરળ થઈ પડે કે અંગ્રેજી હકૂમત દરમ્યાન અને તે પહેલાંની દેશની સ્થિતિ વચ્ચે કેટલું અને કેવું અંતર હતું. વળી એ પણ સમજવું વધારે સહેલું થઈ પડે કે અંગ્રેજી શાસને કઈ કઈ બાબતમાં ગુલામી લાદી અગર પાેષી અને કઈ બાબતમાં એણે જૂની ગુલા મીનાં મૂળા ઉખેડયાં કે દીલાં કર્યાં. એ પણ સમજવું વધારે સરળ થઈ પડે કે વિદેશી હકૂમતે, આપણે ઇચ્છીએ તેવા અર્થમાં, સ્વતંત્રતાનાં નવાં બીજો આ દેશમાં ઇચ્છાએ કે અનિચ્છાએ, જાણ્યે કે અજાણ્યે કથાં કર્યા અને કેટલા પ્રમાણુમાં રાપ્યાં કે જેના પરિણામે આજે આપણે સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત થયાની ક્તાર્થતા એક અથવા બીજી રીતે અનુભવીએ છીએ.

અંગ્રેજી શાસન સ્થપાયા પહેલાં દેશનું આર્થિક જીવન સ્વતંત્ર હતું: એટલે દેશની ખેતીવાડીનું ઉત્પાદન, તેની વ**હે**ંચણી, ઉદ્યોગ–ધંધા, કળા–કારીગરી એ બધાનું જીવનદાયો વહેણુ માત્ર દેશાભિમુખ હતું. તેથી ગમે તેવા દુષ્કાળમાં પણ પેટના ખાડા પૂરવાનું કામ બ્રિટિશ શાસનના સુકાળના દિવસો કરતાં અનેકગણું સહેલું હતું. માનવજીવનના મુખ્ય આધારરૂપ પશુજીવન અને વનસ્પતિજીવન તદ્દન આવાદ લીલાંઝમ અને સમૃદ્ધ હતાં, જે બ્રિટિશ શાસનની સ્થાપના પછી ઉત્તરાત્તર હાસ પામતાં પામતાં આજે ક્ષીણપ્રાય થઈ ગયાં છે અને સાવ સકાઈ કરમાઈને વણસી ગયાં છે, જેને લીધે સંખ્યાની દબ્ટિએ માનવસમાજની આભાદી હેાવા છતાં જીવનની દબ્ટિએ દેશના માનવસમાજ કંકાલ જેવા રક્ત માં**સ** અને વીર્યહીન અની ગયાે છે. અંગ્રેજી શાસન પહેલાંની દેશમાં પ્રવર્તતી ધાર્મિક, સામાજિક અને કેળવણીની સ્થિતિ અંગ્રેજી શાસન સ્થપાયા પછીની તે વિષયની સ્થિતિની સરખામણીમાં એકંદર પામર અને એકદેશીય જ હતી. દેશમાં ધાર્મિક વાતાવરણ વ્યાપક અને ધન હતું ખર, પણ એ વાતાવરણમાં જેટલી પરલેાકાભિમુખતાની અને વહેમી ક્રિયાકાંડની પ્રચરતા હતી તેટલી જ ઐહિક જીવનના સળગતા અને તત્કાળ ઉકેલ માગતા પ્રશ્નો પ્રત્યે ઉદાસીનતા તેમ જ પુરુષાર્થંહીનતા હતી.

અદાતું અતિ અને આંધળું દબાણુ અદિ તેમ જ તર્કના પ્રકાશને બહુ સરળતાથી ગૂંગળાવી નાખતું. સમાજમાં સ્ત્રીશક્તિ સાવ ઉપેક્ષિત અને સુધુપ્ત હતી. તેનું સ્વાતંત્ર્ય હતું તાે તે માત્ર ઘરઆંગણાના જીવનને દીપાવવા કે સુબધ કરવા પૂરતું. વર્ણુંવ્યવસ્થાનું સમગ્ર બળ નાતજાતના અસંખ્ય વાડાઓ અને ચાેકાવૃત્તિ તેમ જ ઉચ્ચનીચપણાની ભાવનામાં સમાઈ જતું. ધ્રાક્ષણ અને અન્ય ગુરુવર્ગની તેમ જ તેને સીધેા ટેકેા આપતા ઇતર સવણોંની જેટલી મહત્તા અને મહનીયતા હતી તેટલી જ દલિત અને અસ્પૃશ્ય ગણાતા વર્ગોની ક્ષુડતા અને નિંદનીયતા રઢ થઈ ગઈ હતી. સમગ્ર છવનમાં મહત્ત્વના ભાગ ભજવે એવા લગ્નના સંબંધો ઐચ્છિક કે ગુણાશ્રિત ભાગ્યે જ બચવા પામ્યા હતા. ઘરઆંગણે ન્યાય આપનારી અને સમાધાન કરાવનારી પંચ તેમ જ મહાજનની જાની સંસ્થાઓમાં સેવા કરતાં સત્તાના દેવ સવિશેષ હતા.

આખા દેશમાં કેળવણીનું ધોરણુ સરતું અને સુલભ હતું, પશુ એ કેળવણી જેટલા પ્રમાણમાં ઉચ્ચ ગણાતા વર્ણ અને વર્ગને સ્પર્શતી હતી તેમ જ તેને વારસાગત હતી તેટલા જ પ્રમાણમાં, બલ્કે તેથીયે વધારે પ્રમાણમાં, તે કેળવણીથી દેશના મોટા વર્ગ સાવ વંચિત રહેતા. અને આખોયે સ્ત્રીસમાજ તાે મોટે ભાગે વિદ્યા તેમ જ સરસ્વતીની પૂજામાં જ શિક્ષણની ઇતિશ્રી સમજતો. કેળવણીના વિષયો હતા તાે અનેક, પણ તે બધા વિષયાનું મુખ મોટે ભાગે પરલાકગામી જ બની ગયું હતું, અને તેથી તેવા વિષયાની કેળવણી ઐદ્ધિક જીવનમાં જોઈ તાે રસ પૂરા પાડી શકતી નહિ. એમાંથી સેવા કરવાને બદલે સેવા લેવાના ભાવ જ પ્રધાનપણે પોષાતા. પ્રદ્ધાની અને અદ્ભૈતની ગગનગામી ભાવનાઓ ચિંતનમાં અવસ્ય હતી, પણ વ્યવહારમાં તેની છાયા નામમાત્રની હતી. વૈજ્ઞાનિક કહી શકાય એવા શિક્ષણનો છેક અભાવ ન હતાે, પણુ એ શિક્ષણ માત્ર કલ્પનાથી આગળ વધી પ્રાયોગિક ભૂમિકામાં ભાગ્યે જ જતું.

રાજકીય સ્થિતિ તે સાવ છિન્નભિન્ન થઈ નિર્નાયક સૈન્ય જેવી પ્રવર્તતી. પિતા–પુત્ર, ભાઈ–ભાઈ અને લણીવાર સ્વામી–સેવક વચ્ચે રાજ્યસત્તાની લાલચ મહાભારત તેમ જ ગીતામાં વર્જુવાતા કૌરવ–પાંડવના ગૃહકલહને સદાય સછવ રાખતી. આખા દેશમાં તે શું, પછુ એક પ્રાંત સુધ્ધાંમાં સંવાદી કહી શકાય એવું માત્ર પ્રજાહિતૈષી શાસન ભાગ્યે જ ટકતું. તલવાર, ભાલા અને બંદૂક પકડી શકે અને ચલાવી શકે તેવી એક કે અનેક વ્યક્તિઓ ગમે ત્યારે પ્રજાજીવનને એસરું કરી નાખતી. પરદેશી કે સ્વદેશી હુમલા સામે પૂરેપૂરું કામ આપે તેવી સામૂહિક ત્રાણશક્તિ સાવ નિર્જીવ બની ગઈ હતી. એ જ કારણે અંગ્રેજો ભારતને જીતવા અને હસ્તગત કરવામાં સફળ થયા.

અંગ્રેજી શાસનના પ્રારંભથી જ દેશનું આર્થિક વહેણુ પરદેશ તરક વહેલું

-શર થયું હતું. તે એ શાસનની સ્થિરતા અને એકરૂપતાની વૃદ્ધિની સાથે જ એટલે સુધી વધી ગયું કે આજે જ્યારે અંગ્રેછ શાસન આપાઆપ વિદાય લે છે ત્યારે આખા દેશમાં સ્વતંત્રતાની પ્રાપ્તિનાે ઉત્સવ માણવા જેટલી પણ ખરી આર્થિક સમૃદ્ધિ રહી નથી. અંગ્રેજી શાસનથી કાેઈ પણ માટામાં માટા કટકા પડથો હોય તો તે દેશના આર્થિક અને ઔદ્યોગિક જીવન પર પડેલા છે. અંગ્રેજી શાસને એક અથવા બીજે કારણે રૂઢ અને સંક્રીર્ણ ધર્મબળાને પાબ્યા છે અથવા તાે તેને ટકાવ્યા છે એ સાચું, પણ સાથે સાથે એ શાસનની છાયામાં દેશના ધાર્મિક ખળામાં ઘણા વાંછનીય વેગ પણ આવ્યા છે. અનેક વ્યંશે વહેમોનું સ્થાન વિચારાએ, પરલાકાભિસુખ જડ ક્રિયાકાંડોનું સ્થાન સજીવ ઐહિક સેવાધર્મોએ, અને ભક્તિના વેવલાપણાનું સ્થાન છવંત માનવભક્તિએ લીધ છે. અંગ્રેજી શાસન દરમ્યાન તર્કવાદને જે બળ મહ્યું છે તેણે જેટલે અંશે અનિષ્ટ કર્યું હોય તે કરતાં વધારે અ શે શ્રદ્ધા ચ્યને સુદ્ધિનું સંશોધન જ કર્યું છે. અંગ્રેજી શાસન આવ્યા પછી જે જાતની કેળવણી અપાવી શરૂ થઈ અને જે પ્રકારની નવી સંસ્થાએ। ઊભી ચઈ તેને લીધે કેળવણીનાં જૂનાં ધારણ અને જૂની સંસ્થાઓ ઉપર કટકા પડયા છે એમ ઉપર ઉપરથી જોતાં લાગે છે, પણ બારીકીથી વિચાર કરીએ ેલા એ દેખાઈ આવશે કે નવી કેળવણી અને નવા પ્રકારની સંસ્થાએ৷ દારા જ ભારતના આખા જીવનમાં ક્રાન્તિકારી વાંહનીય કેરકાર થયે છે. પરદેશ શાસનના હેતુ પરાપકારી હતા કે પાતાનું સ્વાર્થાં તંત્ર ચલાવવાના હતા એ પ્રશ્ન અહીં અપ્રસ્તુત છે. પ્રશ્ન એટલા જ છે કે પરદેશી શાસને શરૂ કરેલ દેળવણી, તેના વિષયો અને તેની સંસ્થાએ। એ બધું એક'દર એ શાસન પહેલાંના દેશની <sup>\*</sup> કેળવણી વિષયક સ્થિતિ કરતાં પ્રગતિશીલ છે કે નહિ **કે તટસ્થપણે વિચાર** કરનાર ભાગ્યે જ એવા અભિપ્રાય આપશે કે નવું કેળવણીતંત્ર પ્રગતિકારક નથી. આ ંકળવણીત ત્રને લીધે અને પરદેશીઓના સહવાસ તેમ જ દેશાંતરના વધતા જતા પ્રવાસને લીધે અનેક સામાજિક બાબતામાં અંગ્રેજી શાસન દરમ્યાન મૂળના તકાવત પડી ગયેા છે એની કાેઇથી ના પાડી શકાય તેમ નથી. દલિતા અને અસ્પૃશ્પેાને જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં પોતાના જેવા ગણવાની અને તેમને ઊંચા <sup>્</sup>ઉઠાવવાની દિવસે દિવસે **મળવત્તર થતી ભાવના દરેક સવર્જ્યના ખનમાં** મૂળ નાખતી જાય છે. સુધુપ્ત સ્ત્રીશક્તિ જાગૃત બની દરેક ક્ષેત્રમાં પુરુષને સાથ આપી રહી છે અને તેના બાજો હળવા કરવા સાથે સાથે તેના અભિમાનને પણ હળવું કરી રહી છે. પંચ અને મહાજનાની સંસ્થા લાેકતંત્રની ઢખે પુનર્જીવન પામતી જાય છે, અને તેની ગતિ સેવાની દિશામાં વધ્યે જાય છે. અંગ્રેજી

શાસન સ્થપાયા પછી જ આપણે આખા દેશની અખંડતા અને એકરૂપતાની કલ્પના કરવા લાગ્યા. તે પહેલાં સાંસ્કૃતિક એકતા હતી એ ખરું, પણ્ રાજક્રીય એકતાના માત્ર સૂત્રપાત જ નહિ, વહીવટી અનુભવ સુદ્ધાં બ્રિટિશ શાસને જેવા કરાવ્યા છે તેવા ભૂતકાળમાં કથારે પણ ન હતા. નાની માટી રાજસત્તા માટે અંદરાઅંદર આખડતા સાંઢા જેવા જમીનદારા, ઠાકારા અને રાજા મહારાજાઓને અંગ્રેજી શાસને જ નાથ્યા અને પ્રજાજનને કાંઇક નિરાંત વળે એવી સ્થિતિ ઊભી કરી. બ્રિટિશ તંત્રે પોતાન જ જીવન ટ્રમાવવા તે

રાજા મહારાજાઓને અંગ્રેજી શાસને જ નાથ્યા અને પ્રજાજનને કાંઇક નિરાંત વળે એવી સ્થિતિ ઊભી કરી. મ્રિટિશ તંત્રે પોતાનું જ જીવન ટકાવવા ને વિકસાવવા આ દેશમાં જે જે કર્યું છે તેનાં અનિષ્ઠ પરિણામો એાઝાં નથી, છતાં તેણે જે લેાકતંત્રના પદાર્થપાઠ આપ્યા છે અને જે કેળવણીનું દષ્ટિબિન્દુ પુરું પાડ્યું છે, તેમ જ શિક્ષણુ, વ્યાપાર અને પ્રવાસ માટે જે માટા પાયા ઉપર પરદેશનાં દ્વારા ખુલ્લાં કર્યાં છે, અગર તા જે જળ અને સ્થળનાં બંધના તાડી ભારત અને ઇતર દેશાને વધારે ને વધારે નજીક આણ્યા છે તેની સરખામણીમાં બીજાં અનિષ્ઠા નગણ્ય જેવાં લાગે છે. બ્રિટિશતંત્ર દરમ્યાન સાંપડેલ આ એક જ લાભ એવા છે કે જેમાં સ્વતંત્રતાનાં બધાં બીજોના સમાવેશ થઈ જાય છે. અત્યારે ભારતને સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે બ્રિટિશ શાસન દરમ્યાન પેદા થયેલ અનિષ્ઠ તત્ત્વા અને તે દરમ્યાન સાંપડેલ સિદ્ધિઓ એ બન્તે આપણુને વારસામાં મળે છે. હવે ઓગસ્ટની ૧૫મી પછી આપણુ માટે સ્વતંત્રતાના શા અર્થ દ્વાઈ શકે એ વિચારવાનું કામ આપણું છે, નદિ કે અંગ્રેજોતું.

ઉપરની દર્ષિતે અનુસરી સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિના મંગલદિતે સ્વતંત્રતાને અર્થ સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે તારવી શકાય : (૧) ઇતિહાસને વફાદાર રહી વર્તમાન પરિસ્થિતિનું તટસ્થ અવલોકન કરી ભાવિ મંગલનિર્માણની દષ્ટિ રાખી જે અનેકવિધ ફેરફારા કરવા પડે તે કરવામાં પૂર્ણ ઉલ્લાસ ને રસ અનુભવવા. (૨) છવનનાં જુદાં જુદાં ક્ષેત્રામાં જે દોષો અને ખામીએ જડ ઘાલી બેઠેલ છે એમ દેખાય તેનું નિર્મળ નિવારણ કરવામાં, હવે સ્વરાજ્ય મળ્યા પછી કાેઈ બહારનું તત્ત્વ અંતરાયરૂપ કે આડખીલીરૂપ નથી એ વિશ્વાસે, દરેક પ્રકા-રની ખાેડો દૂર કરવા કટિબદ્ધ થવું. (૩) કાેઈ પણ વ્યક્તિ કે પ્રજ્ય પોતાને પ્રાપ્ત થયેલ સિદ્ધિએા સાચવવાનું કામ અને નવી સિદ્ધિએા મેળવવાનું કામ પૂરેપૂરી જવાબદારી, ઉઠાવવાની અને તે માટે ખપી જવાની કર્તવ્યપરતંત્રતા પચાવ્યા સિવાય સાધી શકે નહિ, એવી સમજણ અંદરથી ક્રેળવવી.

ઉપર સચ્યવેલ છે તે અર્થો આપ**ણને** ' ઇશાવાસ્ય'ના મૂળ મ'ત્રને સુદ્રાલેખ

#### દર્શન અને ચિંતન

વપડ]

અનાવવા પ્રેરે છે. તે મુદ્રાલેખ એ છે કે જો કાેઈ વ્યક્તિ કે પ્રજા લાંશું, સુખી અને સંવાદી છવન છવવા ઇંચ્છે તેા તેણે આવશ્યક બધાં જ કર્તવ્યો કરતાં રહેવું જોઈએ; અર્થાત્ પુરુષાર્થહીનતામાં ધર્મ માનવા ન જોઈએ. વ્યક્તિ અને સમષ્ટિના મધુર સંબંધા ટકી રહે અને વધે તે માટે એ મંત્ર સચવે છે કે સ્વકર્તવ્યના ક્ળના ઉપભાગ ત્યાગપૂર્વક જ કરવા ઘટે, અને બીજાનાં અમક્ળની લાલચના પાશથી છૂટવું ઘટે.

' ઇશાવાસ્ય'ના એ મંત્રતાે ઉક્ત સાર ધર્મ, જાતિ, અધિકાર અને સંપત્તિઓના સ્વામીઓને સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિને દિવસે એમ કહે છે કે તમે પાત-પાતાની સત્તાના લાેબે તરેહતરેહના દાવાએા આગળ ન ધરાે અને જનતાના હિતમાં જ પાતાનું હિત સમજો. નહિ તાે, અંગ્રેજોના શાસન પહેલાં હતી તે કરતાં પણ વધારે ભૂંડી અરાજકતા ઊભી કરવાના કારણ બનશા અને વિદેશી આક્રમણને ફરી નાેતરી પાતે જ પહેલાં ગુલામ બનશા.

### [ २३ ]

પ્રજાસત્તાક દિવસ ઊજવવામાં આવે છે અને પ્રજાસત્તાક તંત્રને લક્ષી દેશના દરેક ભાગમાં વિચારવાન તંત્રીએ પોતપોતાના છાપાના ખાસ અંક પ્રસિદ્ધ કરે છે. તેવે વખતે પ્રજાસત્તાક કે લાકતંત્રના મુખ્ય અને સાચા પાયા શા છે, તેમ જ એ પાયા આપણા લાકતંત્રમાં કેટલે અંશે છે, એ જાણુવું જરૂરી છે.

લોકતંત્રના બીજા અનેક આધારા છે, પણ તેમાં જે કાઈ એક મુખ્ય અને મહત્ત્વનો આધાર દર્શાવવા હાેય તા તે સરવાળે સમખ્ટિના હિત અને કલ્યાણુને જ પાતાનું હિત અને કલ્યાણુ લેખી પ્રત્યેક રાષ્ટ્રઘટક ઉમરલાયક અને સમજદાર વ્યક્તિએ પાતાના લાભ અને સ્વાર્થને સમખ્ટિના હિત અને કલ્યાણુમાં જતા કરવા તેમ જ પાતાની શક્તિઓને સમખ્ટિના હિતમાં વાપ-રવી તે છે.

યુદ્ધ ને મહાવીરના સમયમાં ગણરાજ્યેા હતાં. તેમાં લોકતંત્રનું જ તત્ત્વ હતું, પણ પ્રમાણમાં મેાટા ભયેા ઉપસ્થિત થતાં તે ગણતંત્રા જોઇતું સંગઠન અને બળ સાધી ન શક્યાં. એટલે ઉપસ્થિત થતા મેાટા ભયેા નિવા-રવાનું કામ અમુક શક્તિશાળી વ્યક્તિઓએ આગળ આવી કર્યું અને પરિ-ણામે વ્યક્તિસત્તાક રાજ્યના પાયા વિસ્તરતા ગયા. સમબ્દિહિતની જે દબ્ટિ પ્રથમ મુખ્યપણે કામ કરતી તે વ્યક્તિ-રાજતંત્રમાં ગૌણ બની અને વૈયક્તિક હિત તેમ જ વૈયક્તિક ગૌરવનાં બીજો કૂલતાંફાલતાં ગયાં. આ વાત રાજતંત્ર-પક્ષે થઈ. બીજી બાજુ ધર્મતંત્રપક્ષે પણુ પક્ષ્લું ધીરે ધીરે બદલાતું ગયું. ચરૈવેતિ વર્શ્વેતિ વરાત્રિ વરતો મળઃ એવી પ્રવત્તપ્રધાન ભાવના ધર્મદ્યેત્રમાં કાંઈક ગૌણ થઈ. તેના સ્થાનમાં નિવત્તિપ્રધાન આધ્યાત્મિક ધર્મની ભાવના ધીરે ધીરે પ્રધાન બનવા લાગી.

વ્યક્તિતંત્ર-રાજ્યમાં દિવસે દિવસે સામૃહિક જવાબદારીનું તત્ત્વ પ્રજા-સામાન્યમાં ઓસરતું ગયું અને નિવૃત્તિપ્રધાન આપ્યાત્મિક ધર્મના પુરસ્કર્તા સંધા અને સંપ્રદાયોના પ્રભાવને લીધે પ્રજાસામાન્યમાં નિવૃત્તિની સાચી સમજ અને તેના વિકાસને બદલે નિવૃત્તિને આભાસ કરાવનારી, પણ વસ્તુતઃ સમષ્ટિના હિતને બેજવાબદાર એવી એક પ્રકારની નિષ્ક્રય વૃત્તિ જન્મી અને તેણે ધર્મના જે આપણે આખા ઇતિહાસકાળ દરમ્યાન દેખાતી દેશની નબળાઈ અને ગુલામાં મનાવૃત્તિના મૂળ કારણની શાધ કરીશું તો એ જણાયા વિના નહિ રહે કે એક દર ભારતની પ્રજામાં સમષ્ટિ-હિત અને કલ્યાણની સાચી સમજણ અને ભાવનાને બદલે વૈયક્તિક હિત અને સ્વાર્થની વૃત્તિ જ પ્રધાન-પહ્ય ભાગવતી રહી છે અને તેણે જ બધા સર્વનાશ નાતર્થી છે.

લગભગ સાે વર્ષ પહેલાં દાદાભાઈ નવરાજીએ જે દબ્દિ અને ભાવ-નાથી સ્વરાજ્યની દિશામાં હિલચાલ કરેલી અને ૧૯૦૬ની કલકત્તાની મહા-સભાની એઠકમાં છેવટના જે પરિપક્વ ઉદ્વગારા કાઢેલા તે આ હતા ઃ એક થાએા. ખંતથી કામ કરે! અને સ્વરાજ્ય મેળવે!. તેએ! કહે છે કે સ્વરાજ્ય જશે. જ્યારે એ તપરવીએ લાકરાજ્યને લીધે દુઃખદળદર આદિ જવાની વાત કહેલી ત્યારે તેમની દ્રષ્ટિમાં લાકરાજ્ય વિષેની કલ્પના શી હતી અગર શી હેાવી જોઈએ એ અત્યારે વિચારવું જોઈએ; કારણ કે, અત્યારે લાેકરાજ્ય તાે પ્રાપ્ત થયું, પણુ ભલે કાંઇક જુદી જાતનાં હતાં દુઃખદળદર આદિ સંકટા વખ્યાં ન હાય તાય ઘટથાં તા નથી જ. એ જ અરસામાં લાકહિતવાદી ઉપ-નામથી લખતા એક મહારાષ્ટ્રીય પ્રાહ્મણ સરદાર કુટુંબના દષ્ટિસંપન્ન લેખક અધી જાતના સુધારાઓની ૨૫૧૮ અને મક્કમ હિમાયત કરતાં સ્વદેશી વસ્તુન એતને વાપરવા એટલે સુધી કહેલું કે ભલે દેશી ચીજો મોંઘી અને ખરઅચડી હોય તોય સસ્તી અને સંવાળી પરદેશી ચીજોનો મોહ છોડી લોકોએ એ દેશી ચીજો જ વાપરવી જોઈ એ, નહિ તેા દેશમાંથી ગરીબી અને બેકારી નહિ જવાની અને મૂડીવાદની ચુડમાં સાધારણ જનતા સપડાવાની. ગણેશ વાસુદેવ જોશી, જે 'સાવ જનિક કાકા 'ને નામે જાણીતા હતા, તેમણે તા તે જમા-નામાં હાથે કાંતેલા સુતરની ખાદી પહેરીને પાતાનું સ્વરાજ્યકાર્ય શરૂ કરેલું; એટલું જ નહિ, પણ એ જ વેશમાં ૧૮૭૭ના દિલ્હી દરળાર વખતે ત્યાં દરભારમાં જઈ પોતાની કામગીરી બજાવેલી, આ બધું એ સૂચવે છે કે સ્વ-રાજ્ય અને લાેકરાજ્યને સ્થાપવા ઇચ્છતા તે તે પુરુષોનાં મનમાં મુખ્યપણે એક જ વાત રમતી અને તે એ કે હવે જો ભારતવ્યાપી લોકરાજ્ય રથાપવું

**શ**ઈ ગયે<u></u>.

અને નભાવવું હોય તા પ્રજાએ પાતાના વ્યક્તિહિતના વિચારા સમબ્ટિ-હિતમાં જ બદલવા જોઈએ. ત્યાર બાદ તા તિલક આવ્યા, ગાંધીજી આવ્યા અને ગાંધીજીએ પાતાની સહજ સુઝથી અને કર્મયાગી વૃત્તિથી પ્રજાહિતને સ્પર્શતા એકેએક પ્રશ્ન ઉપર વ્યાપક દબ્ટિએ માત્ર પ્રકાશ જ નથી ફેંકવો, પણ તેમણે એ દિશામાં પ્રત્યક્ષ પદાર્થપાઠ પણ આપ્યા છે. એ જ તપશ્ચર્યાના મૂળમાંથી લાકતંત્રનું વૃક્ષ ઊગ્યું છે. આજે એની ચામેર ઊજવણી થાય છે, એનાં ગુણુગાન ગવાય છે, પણ અહીં જોવાનું એ છે કે શું એના પાયા ખરેખર નક્ષર છે ?

પૂડીવાદીઓની દર્ષ્ટિ અને હિલચાલ, થાડાક અપવાદા બાદ કરતાં નાનામોટા અપલદારાની સાચી જવાબદારી પ્રત્યે બેપરવાઈ, કામ કરવાની મંદતા અને અંગત લાભની મુખ્ય દ્રષ્ટિ તેમ જ જીદા જુદા દરજ્જાના વ્યાપા-રીઓની માત્ર અંગત લાભની દર્ષ્ટિએ વિદેશી વસ્તુઓના દલાલ બનવાની જૂની દુટેવ અને છેલ્લે છેલ્લે કેળવણીના ક્ષેત્રમાં કામ કરતા તેમ જ લોકમત જેળવવા પત્રે ચલાવતા એવા ભણેલગણેલ ગણાતા વર્ગની માત્ર અંગત લાભની દ્રષ્ટિએ થતી મુખ્ય પ્રવૃત્તિ—એ બધું જ્યારે વિચારું છું અને તેના મળતા પુરાવાઓ યથાશક્તિ તપાસું છું ત્યારે મારી ટૂંકી અને સાદી સમ-જણુને એમ ચાક્કસ લાગે છે કે લોકરાજ્ય સ્થપાયું છે, તેનું બધારણ ધડાયું છે, તેના ઉત્સવો ઊજવાય છે, તેનાં ગાણાં ગવાય છે, પણ ખાટલે મોટી ખાટ કે નક્કર અને મજબૂત પાયો જ નથી. એટલે ઉદ્યોગપતિઓ, અમ-લદારા, મધ્યવર્તા દલાલો, સંસ્કારી અને ભણેલગણેલ ગણાતા ત્યાગીઓ, પંડિતા અને વિદ્દાને—એ બધા મુખ્યપણે લોકરાજ્યને ઉપકારક થાય ને તેના પાયા મજબૂત બને એવી સમબ્ટિ-હિતની દ્રષ્ટિએ કામ કરતા નથી અને તેથી જ દાદાભાઈની કે ગાંધીજીની સ્વરાજ્ય બલ્યા પછી પ્રજાની આખાદીની ભવિષ્યવાણી હજી સાચી પડી નથી.

મિ. એવાન સાચું જ કહે છે કે સાચું લેહતંત્ર, ગરીબી અને સંપત્તિ એ ત્રહ્યુ સાથે સાથે રહી ન શકે. લેહતતંત્ર, એના ખરા અર્થમાં હોય તા, સંપત્તિ અને ગરીબીના લેદ ભૂંસાવા જ જોઈ એ, અને જો એ બેદ કાઇ પણ અર્થમાં ચાલ રહે તા લાકતંત્ર એ માત્ર નામતું જ હોય.

મહાત્માજીએ અહિંસક રાજ્યતંત્રનું સ્વપ્ન જોયું. તેના પણ ખરા અર્થ એ જ છે કે જો એવું રાજ્યતંત્ર ઇષ્ટ હોય તો ગરીષ્યી અને તવગરી બન્તેનું સહ-અસ્તિત્વ પ્રજામાં રહી ન શકે. શ્રી. વિનાષ્યા ભાવે ખરી રીતે એ જ સૂત્રની દિશામાં આગળ વધી રજ્ઞા છે અને ગીતાની સમત્વભાવના રાજ્ય-તંત્રમાં મૂર્ત થયેલી જોવા, ગરીષ્યી તેમ જ તવંગરીનું મહદ્દ અંતર મિટા-વવા પ્રયત્ન કરી રજ્ઞા છે. —સંસ્કૃતિ જાન્યુઆરી 'પ૪

99

#### સત્તાખળ અને સ્ત્યબળ

## [ २४ ]

ભારતે સ્વતંત્રતા મેળવી. તેના પાયામાં જે કાેઈ મુખ્ય બળે ભાગ ભજવ્યા હોય તે! તે ભાગ સત્યબળને હતા એમ કાેઈ પણ કહી શકશે. ગાંધીજી સ્વતંત્રતા-સંગ્રામના સેનાની ન હાેત તે! સ્વતંત્રતાપ્રાપ્તિનું પ્રેરકબળ કયું હાેત એ અત્યારે ન કહી શકાય. ગમે તે હાે, પણ આજની સ્થિતિમાં એમ કહી શકાય કે ભારતે મુખ્યપણે સત્યને બળે સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત કરી છે, એટલે જો એ બળ એના પાયામાં ન હાેય તાે એની સ્વતંત્રતા પાય્ત કરી છે, એટલે બળ ઉત્તરાત્તર પાયાનું કે વધતું ન જાય તાે એટલે અંશે લાધેલ સ્વતંત્રતા પણ માત્ર નામની જ રહેવાની.

સસતું બળ એ એક બળ છે. જેણે જેણે જેટલે અંશે જીવનમાં સત્ય ઉતાર્શું દ્વાય તેને તેને એના બળનો તેટલે અંશે અનુભવ હાેય જ છે; પણ સત્યનું બળ પ્રગટાવવું, તેને ટકાવી રાખવું અને વધારે ને વધારે પાેષવું તેમ જ વ્યાપક બનાવવું એ કામ સહેલું નથી. સત્યબળનાં વિરાધી ઘણાં બળા છે. એ બધાં વિરાધી બળ સામે સત્યબળને ટકાવવું એ જ ખરી મુશ્કેલી છે. આ મુશ્કેલી સમજવા અને તેનાં વિરાધી બળોને માપવા માટે ટૂંકામાં જાણવું જરૂરી છે કે એવાં વિરાધી બળા કર્યા કર્યા છે અને તે કઈ રીતે સત્યબળની આડે આવે છે તેમ જ સ્વતંત્રતાના આત્માને હણે છે.

જડ કે ચેતન બધાંમાં હસ્તી તેા હેાય જ છે. હસ્તી એટલે અસ્તિત્વ. દરેક વ્યક્તિ પાતાનું અસ્તિત્વ ટકાવવા મથે છે. જ્યારે અસ્તિત્વ ટકાવવા મથનાર ચેતન હેાય ત્યારે એનું એ મથન સત્તાબળ કહેવાય છે. અસ્તિત્વનું ભાન, તેને ટકાવવાની વૃત્તિ અને તે માટે જાણ્યે-અજાણ્યે યાગ્ય કે અયેાગ્ય થતા પ્રયત્ન એ બધુ સત્તાબળમાં આવે જ છે. જ્યારે ક્રાઈ જીવ કે વ્યક્તિ શરીરથી મજબૂત હાેય ત્યારે તે શરીરના આશ્રય લઈ પાતા કરતાં નબળા ઉપર કાબૂ જમાવવા ઇચ્છે અને મથે છે. ક્રાઈ વાણીશક્તિ ધરાવતાે હોય તેા તે એ દારા પાતાનું સત્તાબળ અજમાવી બીજાથી અઢિયાતા થવા ઇચ્છે છે. સોન્દર્ય, સંપત્તિ, વિદ્યા કે બીજાં તેવાં સાધનામાં જે ચઢિયાતાે હોય તે તે જ સાધના દ્વારા ખીજા નબળા ઉપર પાતાના સિક્કો જમાવવા ઇચ્છે છે. નબળાે ગણ્યાતા હાેય તા તે પણુ પાતાથી વધારે નબળા ઉપર સત્તા જમાવવા ઇચ્છે છે. આ સિદ્ધાંત જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં અને પ્રત્યેક સમાજમાં કે દેશમાં સામાન્ય રીતે કામ કરતા દેખાય છે. તેથી જ ઊંચનીચના બેદ, ગરીબ⊸તવ'ગરના બેદ, અભણ્યુ–ભણ્યેલના બેદ જેવા બેદા એક વર્ગતે કચરી નાખે છે તા તે બીજા વર્ગતે કાંઇક રાહત આપતા દેખાય છે. આ એક ચાલી આવતી લાંબા કાળની વિષમતા છે, ને તેના ઉકેલ મુશ્કેલ લાગે છે. આવી વિષમતા ગમે તેટલી જૂની–પુરાણી હાેય તાેય તે નાખૂદ કરી શકાય અગર આેછી કરી શકાય કે નહિ એ પ્રક્ષ છે. એના ઉત્તર સસ્યળળમાંથી મળે છે.

સત્તા ને સત્ય ભંને સત્–હસ્તી–સાથે સંબંધ ધરાવે છે, પણુ બંનેમાં ફેર હ્રાેય તેા તે એ છે કે સત્તા પાતાથી નભળા ઉપર કાખૂ જમાવવાની વૃત્તિરૂપે આવિભાવ પામે છે, ત્યારે સસ પાતાથી નભળા કે સભળા બંને પ્રત્યે સમાન રહેવાની વૃત્તિરૂપે આવિર્ભાવ પામે છે. જ્યારે નભળા પ્રત્યે સમાન રહેવાની વૃત્તિ પ્રગટે છે સારે એના અર્થ એટલા જ કે નભળાને પાતાની ઊંચી સપાટી ઉપર આણી પાતાની સમકક્ષ બનાવવા સસ માણુસને પ્રેરે છે. જ્યારે સબળા પ્રત્યે સમાન રહેવા રૂપે સસની વૃત્તિ આવિર્ભાવ પામે 'છે ત્યારે તેના અર્થ એટલા જ કે એવી વૃત્તિવાળા માણુસ કાંઈ પણ સભળને અણુઘટલી રીતે વશ થતા નથી; ઊલટું તેને યાેગ્ય રીતે સૌની સાથે સ્થાન અપાવે છે.

સત્તાબળ અમલદારને તુમાખી શીખવે છે, ધનિકને અતડા અને ગવિંજ બનાવે છે, પંડિતને મિથ્યાભિમાન અને બકવાદી પણ બનાવે છે; જ્યારે સત્યબળ અમલ, ધન, અને પાંડિસના આશ્રયથી એવા કાઈ દાેષ પાષતું નથી; ઊલડું એ અધિકાર, ધન, સૌન્દર્ય, વિદ્યા કે પાંડિત્ય જેવાં સાધના દ્વારા માણુસને સૌના લાભમાં કામ કરતા, અને તેથી ખરા અર્થમાં સ્વતંત્ર બનાવે છે. સત્તાબળ ધરાવનાર દેખીતી રીતે સ્વતંત્ર ગણાવા કે મનાવા છતાં ખરી રીતે અને અંતરથી પરતંત્ર જ હોય છે. એના મનમાં હંમેશા બીજા તરફના ભય રહે જ છે. જ્યારે સત્ય બળ ધરાવનારને કદી કાઈથી ડરવાપણું નથી; એટલે તેના અંતરાત્મા તદ્દન મુક્ત રહે છે. આપણે આપણા જ જીવતરમાં આ વસ્તુ ગાંધીજીમાં જોઈ હતી અને અત્યારે વિનાબાજી જેવા સત્યનિષ્ઠમાં જોઈ પણ શકીએ છીએ.

ભારતે પ્રાપ્ત કરેલ સ્વતંત્રતા એ તેષ ખરી સ્વતંત્રતા સિદ્ધ કરવા

માટેતું પ્રાથમિક વિધ્નનિવારણુ માત્ર છે. હવે જો સ્વતંત્રતા ઠીક ઠીક રીતે પચાવી સિદ્ધ કરવી હાૈય તાે સમજીને કે ધક્કા ખાઈને છેવટે સત્તાબળથી મુક્ત થયે જ છૂટકાે છે. એનાથી મુક્ત થવું એટલે અમલદારા કે સત્તાધારીઓએ પ્રજાના દરેકેદરેક વર્ગ પ્રત્યે વિનમ્રભાવે વર્તવું; ધનિકાએ ધનનું ગુમાન ને ધનતી એકાંગી દર્ષિ છેડી સૌના કલ્યાણુમાં તેના વિનિયાગ કરવા. ભણેલા અને વિદ્યાસંપન્ન એવા વર્ગ અભણુ કે નિરક્ષરને સાચી સમજણ આપવામાં પાતાની સરસ્વતીના ઉપયોગ કરવા.

ખરી રીતે આ જ સ્વતંત્રતાનેઃ નક્કર પાયે৷ છે. એ પાયા ઉપર ઊભી ચયેલ સ્વતંત્રતાની ઇમારતને કાેઇ શસ્ત્રભળ તેાડી શકે તેમ છે જ નહિ. શસ્ત્રની ગતિ અને શકિત એ સ્થૂળ ઉપર ચાલે છે; જ્યારે સત્યબળ એ એવું સ્થૂળ નથી. ધન, શરીર જાય તાેય એ બળ કદી જતું કે ઘટતું નથી. સ્વતંત્રતાની ઉજવણીના આ નવા વર્ષે આપણે એવા સત્યબળની ઉપાસના તરક વળીએ.

—પ્રસ્થાન, ઍાગસ્ટ, ૧૯૫૫.

# સ્વરાજ્યને છઠ્ઠે વર્ષે

### [ રપ ]

**બ્રિટિશ** અમલ હતે। ત્યારે સ્વરાજ્ય ન હતું. સ્વરાજ્ય ન હતું એમ આપણે કહેતા અને અત્યારે પણ કહીએ છીએ, ત્યારે તેને અર્થ શા એ સમજી લેવું જોઈએ. સામાન્ય પ્રજા, અમવદાર વર્ગ, રાજ્ય કરતા કે સત્તા ભાગવતા વર્ગ અને મૂડીદાર વર્ગ-એ અધાના અવાજ કરતાં વધારે પ્રભાવશાળી તેમ જ ધાર્યું કરે તેવેા અવાજ બ્રિટિશ સત્તાનાે હતાે. બ્રિટિશ અમલ જેમ જેમ સ્થપાતો ગયો તેમ તેમ તેને કડપ અનેક રીતે વધારે ને વધારે બોસતો ગયેા. બ્રિટિશરેા સામનીતિથી કામ લેતા, દામથી પણ કામ લેતા, બેદનીતિ તાે તેમના લોહીમાં વણાયેલી રહી છે; પણ સત્તાની જમાવટ અને પ્રચારમાં તેમની દંડનીતિ એટલી બધી સખત હતી કે જ્યાં કાઈએ સહેજ વધારે પડતું માશું ઊચક્યું કે એ મુએા જ પડથો છે. શરૂઆતમાં પાતાની સ્વચ્છદ સત્તા ઉપર અંકુશા સુકાયા તેથી ઘણા નાના માટા રાજાઓ, સામંતા કે જમીન-ારોએ માથું ઊચકવું, પણ તેમને એવી રીતે ભોંયબેમા કરવામાં આવ્યા કે ્બીજાએોની સાન આપેાઆપ ઠેકાણે આવી. શરૂઆતમાં પોતાના ધર્મવર્તુલોમાં પાશ્ચાત્ય પ્રભાવ પડવાની ધારતીથી કેટલાક ધર્મગુરુએા અને મહંતાએ પશ્ <mark>બ્રિટિશ સત્તા વિરુદ્ધ હિલચાલ કરી, પણ છેવટે શાણા બ્રિટિશરોએ તેમને</mark> અભયદાન આપ્યું કે ધર્મકર્મની બાબતમાં રાજ્ય હાથ નહિ નાખે. તેથી બધા જ ધર્મપંથના આગેવાના નિર્ભય બની ગયા, તેમ જ બ્રિટિશ સત્તાની જમાવટના એક અથવા બીજી રીતે પાષક પણ અની ગયા. વ્યાપારી તેમ જ બીએ મૂડીદારવર્ગ એ માત્ર પાતાની કમાણી ઇચ્છતા. તેમને પણ વિદેશી માલના કલાલ થવાનું નવું દાર મળી ગયું, ને તેઓને પણ રાજસત્તા વિરુદ્ધ કહેવાતું કાંઈન રહ્યું. આ રીતે આખા બ્રિટિશ અમલ દરમ્યાન જોઈએ ઝીએ કે ભણેલ અને વગસગ ધરાવનાર આખે৷ વર્ગ જાણે કરીને ઠામ એઠા. જે માટા વર્ગને બહુ ઘસાવું પડતું, સહેવું પડતું ને આગળ વધવામાં જેને માટે દ્વાર ન હતાં અથવા નામમાત્રનાં હતાં, તે વર્ગના અસંતાષને વાચા આપનાર પ્રથમ તાે કાેઈ હતું નહિ: અને જ્યારે વાચા આપનાર વર્ગ ઊભો થયે। અને વધતો ગયે৷ ત્યારે પણ એને! અવાજ બહ ધીરા અને અસ્પષ્ટ

હતા. તેથી, એક રીતે જાણે કે, આખા દેશ સંતાેલી અને સુખી હાેય એવા ભાસ થતા. અને છતાં, તે વખતે સ્વરાજ્ય નથી એમ સહુ માનતાં. જ્યારે દેશમાં આટલી સારી વ્યવસ્થા હાેય, વિશાળ પ્રમાણમાં શાન્તિ દેખાતી હાેય ત્યારે પણ લાેકા એમ માને કે સ્વરાજ્ય નથી, પણ મેળવવું છે, તાે એના અર્થ એમના મનમાં ઊંડે ઊંડે શા હાેવા જોઈ એ એ જાણવું ઘટે છે.

વિચાર કરીશ તે જણાશે કે 'સ્વરાજ્ય નથી'–એતા અર્થ સૌના મનમાં એ ન હતા કે વ્યવસ્થા નથી, એ પણ ન હતા કે સામાન્ય રીતની શાન્તિ નથી, પણ એ હતા કે આખી પ્રજાને પાતાનું યથાર્થ દુઃખ રજા કરવાની પૂરી અને નિર્ભય તક નથી. જ્યાં લગી રાજ્યકર્તાઓ સમક્ષ પ્રજાના એકેએક વર્ગનું ચિત્ર નિર્ભયયણે રજા કરવાની તક ન હોય ત્યાં લગી તંત્રવ્યવસ્થા અને ખાવાપીવાનું સુખ હાય તાપણ લોકોને ગૂંગળામણ થયા સિવાય ન રહે. મનની વેદના મનમાં જ સમાવવી કે અધુરી અને વિકત રીતે રજા કરવી એ જ સ્વરાજ્યના અભાવ અગર તા પરરાજ્ય, જ્યારે માથા ઉપર એવા ભય ઝ્ઝૂમતા હેાય કે ગરીબ અગર તવગર ખરેખરી વાત તદ્દન છૂટથી અમલદારા સમક્ષ કહી ન શકે અગર ડરતાં ડરતાં અને તે પણ કયારેક જ કહેવાની— અને તે પણ પરભાષામાં પર દારા કહેવાની—તક મુરકેલીથી મેળવી શકે. ત્યારે સૌને સ્વરાજ્ય નથી એવા ભાસ થયા વિના ન જ રહે. આ સ્વરાજ્યના અભાવની કે પરરાજ્યના પ્રભાવની ઊંડી વેદનાએ જ છેવટે ગાંધીજીની સરદારી નીચે અનેકમુખી વાચા મેળવી ને અનેક રીતે તે સ્વરાજ્યની દિશામાં પ્રયત્ન કરવા લાગી. છેવટે ૧૯૪૭ના ઍાગસ્ટ ૧૫મી તારીખે ગાંધીજીના પ્રેમળે જીવન દરમિયાન જ પ્રેમળ માર્ગથી સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિના ઉત્સવ પ્રજાએ ઊજબ્યો. અહીંથી સાવ નવે યુગ શરૂ થાય છે.

પહેલાં પરરાજ્ય હતું અને હવે સ્વરાજ્ય : એ બે સ્થિતિનું અંતર કાઈ એક જ બાબતમાં નથી સમાતું. અનેક બાબતા એવી છે કે જે દ્વારા પર-રાજ્ય અને સ્વરાજ્ય વચ્ચેનું અંતર સરળતાથી સમજી શકાય. પણુ એ અંતર સમજવાની સહેલામાં સહેલી ચાવી એક જ છે કે પહેલાં લોકા પાતાના દિલનું દરદ પાતાની જબાનમાં સીધેસીધું અમલદારા સમક્ષ જે નિર્ભતાથી રજ્ કરી ન શકતા તે રજા કરવાના સમય તેમને લાખ્યા. સ્વરાજ્ય મળ્યા પછી અનેક સ્થાપિત વર્ગાના ચાલુ હિત ઉપર સખત તરાપ પડી; જેમકે રાજાઓ, સામતા, જમીનદારા વગેરે. વળી અનેક રઢિસુસ્ત માનસ ધરાવનાર ધર્મપાંચના અગ્રસરાની સ્વચ્છંદ નીતિરીતિ ઉપર પણુ તરાપ પડી. એ જ રીતે પરરાજ્યના અમલ ઉપર નલતા અને પગદ ડેા જમાવી બેઠેલા એવા અનેક અમલ-દારોની અમલશાહી ઉપર પણ તરાપ પડી. આ બધું છતાં લોકો તો એમ જ માને છે કે સ્વરાજ્ય આવ્યું છે. એક બાજીથી લોકોની એવી પણ કરિયાદ છે કે થિટિશ અમલ દરમ્યાન હતી તેવી તંત્રવ્યવસ્થા નથી, શાન્તિ નથી; અને બીજી બાજુથી લોકા સ્વરાજ્ય આવ્યું છે, પરરાજ્ય નથી એમ તા માને જ છે. સારે લોકોના મનમાં સ્વરાજ્યના અર્થ જે હોવા જોઈએ તે સ્પષ્ટ થાય છે અને તે અર્થ એટલે પાતાનાં દુઃખદરદ સરકાર સમક્ષ રજૂ કરવાની પૂરી અને નિર્ભય તક.

સ્વરાજ્યના આ અર્થ એ તા એક પ્રાથમિક અર્થ છે, પણ તેમાંથી કુલિત થતા અને તેમાંથી સિદ્ધ કરવાના બીજા અનેક અર્થી, જે પ્રજાની દુઃખદરદની કહાણી પ્રગટ થયા પછી ક્રમેક્રમે ધ્યાન ઉપર આવે છે તે અર્થી, પૈકી એક અર્થ એ છે કે પ્રજાની અગવડા પૂરેપૂરી સમજવાની કાશિશ સર-કારે કરવી. બીજો અર્થ એ છે કે એ કાશિશ કર્યા પછી ત્વરિત ગતિએ સરકારે એવાં સંગીન પગલાં ભરવાં કે જેથી પ્રજાની ક્રરિયાદો ઓછી થાય, વધે નહિ. ત્રીજેતે અર્થ એ છે કે સરકારે પ્રજાના સંપર્કમાં વધારે ને વધારે આવી તેનાં દિલ જીતવાં અને તેના સહયાગ મેળવવા. ચાથા અર્થ એ છે કે સરકારી તંત્રમાં કાઈ પણ જાતના સડા ન હાેય, લાંચરુશ્વત ને લાગવગનું પ્રમાણ ન જ હાેય યા નામમાત્રનું હાેય. પાંચમા- સૌથી મહત્ત્વના અને છેલ્લાે—અર્થ એ છે કે પ્રજાને એમ લાગલું જોઈએ કે સરકાર અમારી છે અને અમને નિચાવી અમારે માથે બેસનાર કાઈ નાેકરશાહી નથી, પણ પાતાના અનિવાર્ય જરૂરિયાત પૂરતા બદલો લઈ અમારી જ સેવા અર્થ નીક-બેલ એક સમજુ ને આપલોગી સેવદાનું બનેલું તંત્ર છે.

૧. સરકાર પ્રજાની અગવડાે સમજવાની કાેશિશ નથી કરતી એમ કાેઈ પણ કહી શકે નહિ. અલબત્ત, સરકારી તંત્ર ચલાવનાર જે સંખ્યાબધ માણુસાે છે એ બધા સમાન યાેગ્યતાવાળા ને સરખી ધગશવાળા છે એમ કાેઈ કહેતું નથી; એવા હાેવા જોઈએ એવી માગણી પ્રજાની રહે જ; સરકાર પણ ઈચ્છે જ. છતાં એ વસ્તુ સિદ્ધ થવાને વાર છે. સરકાર પ્રજાનાં દુઃખ-દરદા જાણવાની કાેશિશ કરે છે એ અર્થમાં તા સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત થયેલ જ છે, પણ એ કાેશિશ નથી પૂર્ણ કે નથી એકધારી; એથી એટલે અંશે સ્વરા-જ્યના એ અર્થ પ્રજાને મન સિદ્ધ થયા નથી. અને એ બાબતમાં શું છાપાં કે શું જવાબદાર કાર્યકર્તા કે શું ઊંચા હેાદ્દેદાર અમલદારા—એ બધા જ એકસરખી ફરિયાદ કરતા જણાય છે કે સરકારે પ્રજાની એટલે કે તેના બધા જ વર્ગોની અગવડ પૂરેપૂરી જાણુવી ઘટે. નહિ તેા જે વર્ગ આગળ પડતો, વાચાળ અને છાપાંએા પર કાબ્દૂ ધરાવનાર તેની અગવડ જલદી સરકારના ધ્યાન ઉપર આવે અને બીજા વર્ગો બખડતા રહી જાય અને કહ્યા કરે કે ગાંધીજીનું સ્વરાજ્ય નથી અગર તેા આ કરતાં પરરાજ્ય સારે હતું, તેા એને દાષ દઈ નહિ શકાય. સ્વરાજ્ય મળ્યું છે એવું જો પ્રજાના દિલમાં અને તેના એકેએક વર્ગના દિલમાં ઠસાવવું હાય તા સરકારના નાનામોટા બધા અમલદારાએ સહાનુભૂતિથી પોતાના કુટુંબની અગવડ સમજવા રખાય છે તેવા ખ્યાલ પ્રજાની અગવડ સમજવા રાખવા જ પડશે, નહિ તા કદી જશ મેળવી શકશે નહિ.

ર. પ્રજાની અગવડાે કાંઈ એક જ પ્રકારની નથી હેાતી; સમયે સમયે અને સ્થાનબેદે તે બદલાતી પણ રહે છે. સરકાર એ અગવડા જાણે તા પણુ સવાલ એ ઊભો થાય છે કે તેને નિવારવા તે શું કરે છે? અને જે કરે છે તે ઝડપથી કે દીર્ધસ્તિતાથી ? આનેા જવાબ સરકારપક્ષે સંતાેષપ્રદ છે જ નહિ. અસાર લગીનાે પ્રજાનાે જ નહિ, પણ જવાબદાર અમલદારા અને નેતાઓના પણ અનુભવ એક જ છે અને તે એ કે સરકાર વસ્તરિથતિ સમજવામાં જેટલી માડી પડે છે તેના કરતાંય તેનું નિવારણ કરવામાં વધારે ઢીલ કરે છે. ડૉક્ટર દરદ જાણ્યા પછી દરદીને દવા આપવાનું કહે, પણ જોતે **દવા આપવામાં મા**હું કરે તાે એણે દરદ જાલ્યું ન જાલ્યું બરાબર છે. એક <mark>અત</mark>િ <sup>©ચ્ચ</sup> કક્ષાના સ્વર્ગવાસી દેશનેતાએ ચામાસામાં પડું પડું થઈ રહેલ મકાનમાં વસનાર પોતાના અધીન નાેકરને કહ્યું કે ફિકર ન કર, મકાનની દુરસ્તી જલદી થઈ જશે. પણ જ્યારે એ નેતાએ જાણ્યું કે એ મકાન છેવટે પડી ગર્ય તે એ તેાકરના કુટ્ંબના એક સબ્ય દબાઈ મૂએા ત્યારે તે પ્રામાણિક નેતાને વખતસર કામ ન કર્યાંના ઊડા ખેદરહ્યો, અને પેલા વકાદાર નાકરના વિશ્વાસ તાે હંમેશ માટે ગુમાવ્યા. સરકાર વિશે જો લોકા એમ ધારતા થઈ જાય કે આ તંત્ર નવાખી છે તેા એથી વધારે નુકસાન સરકારપક્ષે બીજા્ એકેય હાેય શકે નહિ. અમલદારો પોતાના કુટ્ંબની સહેજ પણ મુસ્કેલી નિવારવા જરા પણ ઢીલ ન કરતા હોય અને પ્રજાની અગવડાે જાણ્યા છતાં તેને નિવારવાની વિશેષ ફિંકર સેવતા ન હાય તાે પ્રજાતે સ્વરાજ્યની દ્રષ્ટિએ એમ કહેવાનો હક્ક છે કે તેઓ પ્રજાણોહી છે; કેમ કે પ્રજાન અન્ન ખાઈ

#### સ્વરાજ્યને છઠ્ઠ વર્ષે

તેની સેવાર્થે નીકળવાના દાવા કરવા છતાં તેઓ તે દાવાને વકાદાર નથી રહેતા. એટલે ઝડપથી અમલ કરવાની દષ્ટિએ તાે સરકાર ઉપર જ બધી જવાબદારી આવી પડે છે. અત્યાર લગીના અનુભવ કહે છે કે ઝડપથી કામબજવણીની આવડત સરકારી તંત્રમાં નથી. સ્વરાજ્યને છટ્ટે વર્ષે આ આરોપમાંથી સુક્ત થઈ સરકારી તંત્ર નવેસર ખાતરી કરી આપવી જોઇએ કે શરૂઆતનાં પાંચ વર્ષ શિખાઉપણાનાં હતાં. હવે અનુભવ કીક થયા છે, એટલે તંત્રમાં ઠીલાશ નહિ જ હોય.

૩. પહેલાં, ૧૯૩૭માં જ્યારે પ્રાંતિક સ્વરાજ્ય મળ્યું ત્યારે, ગાંધીજી બધા મિનિસ્ટરોને કહેતા કે તમે માત્ર ઓકિસમાં જ અને તેના દક્ષ્તરોમાં ભરાઈ ન રહેા. લોકામાં જાઓ, વિશ્વાસ મેળવા. ગાંધીજીતું આ કથત કેટલું મહત્ત્વનું છે તે અત્યારે તેા વધારે સ્પષ્ટ થાય છે. કેન્દ્રના અને પ્રાન્તના મંત્રીઓ અને બીજા રાજપ્રમુખ જેવા માટા હેાદેદારા સામાન્ય જનતામાં ંકેટલે અંશે ભળેહળે છે એમ જો કાઈ પછે તો એનો ઉત્તર છાપા અને લોકો એ જ આપે કે તેઓ અનેક જાતના ઉદ્ધાટન સમારંભોમાં અને બીજા પ્રસંગામાં લોકા સામે આવે છે અને સાધારણ, લોકા તેમનાં મોઢાં જોવા પામે છે. આ વસ્ત સ્વરાજ્યના મૂળમાં જ ઘા કરનારી છે. એક તા વાંચવા લખવા અને ક્રાઇલાને ઉચલાવવામાં જ અદ્વિશાળી મંત્રીઓની શક્તિ એટલી અધી ખરચાઈ જાય છે કે પછી તેમની હૈયાઉકલત બહુ જ ઘટી જાય છે. જો દરેક ખાતાના મંત્રી પાતાને લાગતાવળગતા પ્રશ્ના પરત્વે પાતાને અધીન પ્રદેશમાં જાતે જઈ લાેકાને મળે, તેમના માેઢેથી સીધી વાત સાંભળે અને તેમની સાથે વાતચીત કરે તાે લોકા જરૂર એમ સમજવાના કે સરકાર આપણી છે. જ્યારે ગાેરાએ હતા ત્યારે તેએ કદી મળતા નહિ, મળે તાે રુઆખ એટલાે **મધા કે તેમને મળવું એટલે દેવાને મળવું એમ લોકા** સમજતા. જો આજે પણ લોકોના દિલમાં આ જ ધારણા ચાલ રહે તો એથી વધારે ખૂર બીજ હેોય ન શકે. માનસશાસ્ત્રની દષ્ટિએ છવનમાં સૌથી વધારે મહત્ત્વ સહાનુભૂતિનું છે. વૈદ્ય કે પરિચર્યા કરનાર નર્સ જે પૂરેપૂરી સહાનુભૂતિવાળાં હાૈય તાે દરદ ન મટવા છતાં, અને ધર્ણીવાર તે વધ્યાનું ભાન હોવા છતાં, કરદી એમના પ્રત્યે ઊંડી મમતા સેવે છે. તેને એમ થાય છે કે વૈદ્ય અને નર્સ સાચાં છે, છેવટે દરદનું મટવું ન મટવું એ તેા ભગવાનને આધીન છે. દરદીની આવી લાગણી એ જ સાચા વૈદ્ય અને સાચી નર્સના વિજય છે. જો આ અનુભવ સાચા હાય તા એ જ ન્યાય પ્રજાવ્અને સરકાર વચ્ચે.

લાગુ પડે છે. સરકાર માત્ર એમ કલા કરે છે કે પ્રજાતે સહયોગ જોઇએ, તે પૂરા સહયોગ નથી આપતી, ઇત્યાદિ…પણ એણે વિચારવું જોઈએ કે પ્રજામાં સહયેાગ કરવાની પૂરી લાગણી તે ક્રેમ પ્રગટાવી શકી નથી ? જો તે સાચા દિલથી આ વસ્ત ઉપર વિચાર કરે તા તેને પાતાને જ પાતાની ખામી જણાશે. પ્રજાને ગાંધીજી પ્રત્યે મમતા હતી, પ્રજા તેમને દરેક ભાખતમાં સહયેાગ કરતી. એતું હાર્દ તપાસીશું તેા જણાશે કે ગાંધીજી તેા પ્રજાના અદનામાં અદના માણસને પણ છુટથી મળવાના અને તેની કથની સાંભળવાના અવસર આપતા. શું, આજે કાેઈ સરકારી હોદ્દેદાર એમ કહી શકશે કે પ્રજાની સહાનુભૂતિ મેળવવાના આ કીમિયા તેને લાખ્યા છે ? આજે પણ જે ગણ્યાગાંઠવા સેવકા દેશના કાેઈ ને કાેઈ ભાગમાં અને કાેઈ ને કાેઈ પ્રજાના ચરમાં પૂર્ણ રીતે ખૂંપ્યા છે તેમનાે અનુસવ પણ એ જ કહે છે કે લેાકસંપર્ક એ જ લોકોતો સહયોગ મેળવવાની ચાવી છે. શંરવિશંકર મહારાજ કે શં સંતબાલ કે શું સ્વામી આનંદ—એ બધાને પૂછો તો એક જ વાત કહેશે કે લોકા તા સાવ ભાળા છે. કહેા તે કરવા તૈયાર છે; ફક્ત તેમનાં દિલ જી તવાં જોઈએ, તે તે તો સંપર્ક દ્વારા જ છાતી શકાય. સરકારી અમલદારા આ વસ્ત ભાગ્યે જ જાણે છે અને તેથી જવાબદાર લેાકઆગેવાનો પણ તેમના ઉપર આક્ષેપ મૂકતાં પાછા નથી પડતા કે તેમને તાે વાલકેશ્વરની અગર નવી દિલ્હીની હવા જ ખાવી છે. પાતાની મુશ્કેલીઓ

દૂર નહિ થઈ હોય તાેપણુ જો પ્રજ્ત એવા અનુભવ કરે કે સરકારી અમલદારા તેમની વાત ધીરજથી સાંભળે છે તેા તેને ખહુ ક્રરિયાદ વિના મુશ્કેલી સહન કરવાનું ખળ જરૂર મળવાનું. તેથી સરકારી તંત્રને જેવા તેવા લાભ નથી.

૪. સરકારી તંત્રમાં લાંચરુશ્વત અને લાગવગ કેટલા પ્રમાણમાં છે એનું પ્રમાણ આપવાની જરૂર જ નથી. એક એક ખાતામાં એક એક મંત્રી, એને આધીન બીજા કેટલાયે ઉચ્ચ અમલદારા, તેમાં પણ આઈ. સી. એસ. જેવા હાેદ્દા ધરાવનારા—આ બધા આધુનિક શિક્ષણ પામેલા અને માટેભાગે દેશ-પરદેશમાં ફરેલા. તેમના રુઆબ અને દમામ જોતાં એમ લાગે કે તેઓ દેવના દીકરા છે. સામાન્ય માણસ તાે એમની છુદ્ધિ, એમનાં લાણતર વિશે સાંભળીને જ આભે થઈ જાય. છતાં આપણે જોઈએ છીએ કે એમાંથી હજી સુધી તાે એક પણ માઈ તાે લાલ એવા નથી નીકળ્યા કે જે સરકારી તંત્રના મુખ્ય સડાને દૂર કરવાની કાેઈ જડીછુટી બતાવી શકયો હાેય. આવી સ્થિતિમાં છૂટથી ક્રિયાદ કરવા પૂરતું સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત થયા બાદ જો લોકા એમ કહા

કરે કે સરકારી તંત્ર ઉપર આવનારા અમલદારા અને નાેકરા લાંચની બદીથી મુક્ત નથી અને લાગવગ એ તેા તેની ભૂમિકા છે, તાે પ્રજાને દાેધ દઈ નહિ શકાય. માટા માટા વ્યાપારીઓ લેાભવશ પ્રજાવ્રોહ કરી સરકારને **ઠગે તે**ા એ સમછ શકાય, પણ કેટલાક સરકારી હાેદ્દેદારા જ સરકારને ઠગે તા એ મહેલ રેતી ઉપર ઊભા છે એમ ક્રોઈ પણ કહી શકે. જેઓએ સરકારને ધાેખા આપ્યા હાેય—-પછી તે વ્યાપારી હાેય કે અમલદાર—તેમને સખત નસિયત કરવામાં જેટલું માડુ થાય છે તેટલાે જ લાેકાનાે ઉકળાટ વધે છે; અને બીજી બાજીથી લાંચ આપનાર અને લેનાર એમ સમજતા થઈ જાય છે કે ચાલતું હાેય તેમ ચાલશે. કાંઈ આકૃત આવશે તેા જોયું જશે, કેમ કે તેમને નથી હાેતા તરત શિક્ષા થવાના ભય, કે નથી હાેતા સખત નસિયત થવાના ભય. કરાેડાેના ગાેટાળા કરનાર વ્યાપારીઓ અને અમલદારાે સુખે શા માટે સવા જોઈ એ ? તેમણે છેવટે તેા પ્રજાનું જ લાેહી ચૂસ્યું છે; અને લાેહી ચૂસનાર ને એક પણ માણુસને કાડી ખાનાર જંગલી પ્રાણી જો ગાળીતું નિશાન મનાતું હેાય તેા આવા ઊજળા દેખાતા વ્યાપારીઓ અને અમલદારા, જે આખી પ્રજાન સીધી કે આડકતરી રીતે લાેહી પીતા હાેય, તેઓ તરતાતુરત સખત સજાને પાત્ર કેમ ન અનવા જોઈએ ? એટલે સરકારી સડા દર કરવાની જવાબદારી પણ સરકારી તંત્રની જ છે. એમ કહ્યે નહિ ચાલે કે પ્રજા લાંચ ન આપે તાે અમલદારા ન લાભાય પ્રજા અભણુ છે, અસંસ્કારી છે, શિસ્તબહ નથી. એમ સમજીને જ તેા સરકાર ચાલે છે. એટલે એણે પાતાના તંત્રને વહેલામાં વહેલું સડામુક્ત કરવા તરફ જ લક્ષ વ્યાપવું ઘટે છે. છેલ્લાં પાંચ વર્ષોની સડાની કરિયાદે બ્રિટિશ અમલના સડાને ભુલાવી દીધો છે.

પ. આજે પ્રજા એમ તા જાણે છે કે રાજ્યકર્તા અમારા જ ભાઈઓ છે તે અમારામાંથી જ તેઓ અમારી સંપતિથી આગળ આવ્યા છે; પણુ સાથે સાથે પ્રજા એમ પણ સમજી રહી છે કે હોદ્દેદારો—ખાસ કરીને મેાટા હોદ્દે-દારો—જે પગાર લે છે તે સેવા અર્થ નીકળેલને ન શાબે તેવા છે. જો મેાંઘવારીતું બહાતું આગળ ધરવામાં આવે તા પ્રજા એમ કહે છે કે મેાંઘવારી તો સૌને છે. વળી સામાન્ય પ્રજાજન કરતાં અને સાધારણ ક્રોટિના સરકારી નાકર કરતાં ઊંચી કાટિના અમલકારોને પાતાના તંત્ર વિશે અને પાતાના જીવન વિશે વધારે આત્મશ્રદ્ધા હોવી જોઈ એ. તે એ અર્થમાં કે અમે કશા સંગ્રહ નહિ કરીએ તાપણ કદી ભૂખે મરવાના નથી કે અમારાં બાળબચ્ચાં હેરાન થવાનાં નથી. જો તેમનામાં આવી ઊંડી શ્રદ્ધા ન હાેય તા સહેજે જ તેમનાં મન પગારના ધોરણુ પરત્વે ઢીલા રહેવાનાં અને જેટલું મળતું હાેય તે પશુ

એાછું લાગવાનું. એ તાે સુવિદિત છે કે સરકારી તંત્રવાહેકામાં કેટલાક એવા ∘અવસ્ય છે કે જેમને પૈસાની લેશ પણ પડી નથી; ઊલટું આપબોગથી કામ કરે છે, પણ એવાઓની સંખ્યા નજીવી છે. અને વહીવટી ખર્ચના આંકડા ેતેમ જ પગારનાં ધારણા જોતાં એમ લાગે છે કે આટલાે બાજો હવે પ્રજા ઊંચકી શકે તેમ છે નહિ. છે તેટલા વેરા પણ પ્રજાના માટા ભાગને શળ જેવા લાગે છે, તેમ છતાં નવા નવા વેરાની વાતે**ા આગળ ધરાતી જ**જાય છે. આ સૂચલે છે કે સરકારી તંત્ર કરકસરના તત્ત્વને જાણતું નથી. જે ાગજ્ય પોતાની આવક કરતાં વધારે ખર્ચ કરે અને ૮૦–૮૫ ટકા જેટલા ખપ્યમ વર્ષના અને ગરીબ વર્ષના બાેજાને સમજી ન શકે તે સ્વન્રાજ્ય છે ંએમ તે৷ ખરા અર્થમાં ન કહી શકાય. જો કેષઈ પણ રીતે તંત્રને৷ ખર્ચ નભાવવા હાેય તા એના દેખીતા ત્રણ માર્ગો છે : (૧) માટા પગારા ઉપર કાપ ંમૂકવા ને બીજી ઘણી બાબતમાં સરકારે કરકસરનું તત્ત્વ દાખલ કરવું. (૨) માટા ેમાટા ઉદ્યોગપતિએાની આવકમાંથી વધારે મેળવવું. (૩) રાજ્ય કે બીજા હરકાઇની વારસાગત અમુક મિલકતથી વધારે મિલકત હોય તે৷ તેમાંથી ંહિસ્સો મેળવવેા. ગમે તે રીતે સરકાર ખાધ પૂરી કરે, પણ તેને ખોજો ખખ્યમ વર્ગ અને નીચલા વર્ગ પર તાે ન જ પડવા જોઈએ. ગામડાંનું હીર જરા પણ ન સુસાય, ઊલડું તેનું તેજ પાેષાય એ રીતે જ પૈસા મેળવવાની કરામત નાહ્યાંપ્રધાનોએ વિચારવી જોઈએ. જો આમ ન ખને તાે પ્રજા એમ કદી નહિ માને કે સરકારી તંત્રને આપભોગી સેવકા મળ્યા છે. જો પ્રજાનેા એ અંસતોષ હશે તા પછી સામ્યવાદ. સમાજવાદ કે બીજા એવા કાેઈ વાદને ખાળી નહિ શકાય. એ જુદી વાત છે કે તે વાદ આવીને પ્રજાતું કેટલું લીલું કરશે ? પણ એક પકડમાંથી ઊભો થયેલે અસંતાષ સ્વાભાવિક રીતે પડખું અદલવા માણસને પ્રેરે છે. તેથી આપણે સ્વરાજ્યને છઠ્ઠે વર્ષે આશા રાખીએ ેક જેઓ લાંબા વખતથી સેવા આપતા આવ્યા છે, જેઓ ગાંધીજીના જીવન-માર્ગને થેાડાે પણ સમજે છે, અને જેએ પ્રામાણિક છે તેએ ગાંધીજીની સ્વરાજ્ય-કલ્પનાને પાતાની ઢખે પણ મૂર્તિમંત કરે.

---પ્રસ્થાન, આગરટ ૧૯૫ર.

## સ્વરાજ્ય અને સુરાજ્ય

## [ २९ ]

હવે દેશ સ્વરાજ્યના સાતમા વર્ષમાં પ્રવેશ કરે છે તે વખતે પ્રજાએ, પ્રજાસેવકોએ, અમલદારોએ અને મુખ્ય મુખ્ય રાજ્યતંત્રવાહકાએ વિચાર કરવાની જરૂર છે કે પ્રાપ્ત થયેલું સ્વરાજ્ય સુરાજ્યમાં પરિણુમ્લું હોય તા તે કેટલે અ`શે ? તેમ જ એ પણુ વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે આખા સ્વરાજ્ય-સંચાલનના ઝાક સુરાજ્યની જ દિશામાં છે કે કેમ ?

રવરાજ્ય અને સુરાજ્ય એક નથી એ કહેવાની જરૂર હાય જ નહિ. જો એક હાય તો ક્રાઈને ક્રસ્યિાદનું કારણુ રહે જ નહિ. સ્વરાજ્યના સાતમે વર્ષે પહેાંચવા છતાં દેશમાં જ્યાં દેખા ત્યાં ક્રસ્યિાદ જ મુખ્યપણે સંભળાય છે, ક્રસ્યિાદ માત્ર પ્રજાની જ નહિ, પ્રજાસેવકાની પણુ છે, અમલદાશની પણુ છે, અને રાજ્યધુરાવાહકાની પણુ છે. ક્રસ્યિાદા બધી સાચી જ અને સાધાર હાય છે એમ તો નહિ જ, છતાં એ બધી વાત જૂઠી અને નિરાધાર હાય છે એમ માની લેવું એ પણુ એવી જ ભૂલ છે. ક્રસ્યિાદા સાંભળવી, તેનાં કારણાની શોધ કરવી, તેમાં યથાર્થતા કેટલી છે એ તપાસવું અને જો ક્રસ્યાદનાં કારણાની શોધ કરવી, તેમાં થથાર્થતા કેટલી છે એ તપાસવું અને જો ક્રસ્યિાદનાં કારણાની શોધ કરવી, તેમાં થથાર્થતા કેટલી છે એ તપાસવું અને જો ક્રસ્યિાદનાં કારણા હાય તો તેને જલદીમાં જલદી નિવારવાં એ જીવલીજાગલી અને સુરાજ્યની અભિલાધા સેવલી જનતા તેમ જ લેોકશાહી સરકારનું અનિવાર્થ કર્તવ્ય છે, સ્વરાજ્ય એ તો આ કર્તવ્ય બજાવવાની ભૂમિકા પૂરી પાડે છે. બધી જાતની ક્રસ્યિાદાના હેવાલો ઉપરથી તેમ જ એને નિવારવાના પ્રયત્નમાં દેખાલી મંદન્ ગતિ ઉપરથી એટલું તે ાનિર્વિવાદ કહી શકાય કે હજી સ્વરાજ્ય સુરાજ્યમાં પરિણ્વ.યું નથી.

સુરાજ્ય નથી એને અર્થ તે કુરાજ્ય જ છે અગર તે અરાજ્ય યા અરાજકતા છે એવા નધી થતા. એટલું તો કખૂલ કરવું જોઈએ કે સ્વરાજ્ય પ્રાપ્ત થયા પછીનાં છ વર્ષો એબે નથી ગયાં. દેશ વિશાળ છે, લોકા અનેક સૈકાઓની વહેમ તેમ જ ભ્રમણાજાળથી પ્રસ્ત છે. લોકાના હાડોહાડમાં અક-મૈધ્યતા, આળસવૃત્તિ, બીજાઓ ઉપર આધાર રાખી સતાય માનવાની વૃત્તિ અને એ બધા ઉપર ધાર્મિકતાની પડેલી છાપ---એ બધુ જોતાં કાેઈ પણુ સરકાર એકાએક ધાર્યો ફેરકાર કરી કે કરાવી શકે નહિ, તેમ છતાં મળેલું .સ્વરાજ્ય સુરાજ્યની આગાહી તેા આપે જ છે. એની દિશા સુરાજ્યની છે. તેનેા સુખ્ય પુરાવે⊨લાેકશાહી છે.

લોકા પોતે જ પોતાના પ્રતિનિધિએા ચૂંટે અને તે પ્રતિનિધિએા લોક-દિત અર્થે જ બધુ વિચારે અને કરે એ સુરાજ્યની દિશા છે. પણ દિશા દેશવી તે એક વાન અને તે દિશામાં ત્વરિત ગતિએ સાચું પ્રયાણ કરવું એ બીજી વાત છે. ઉંમરલાયક સ્ત્રીપુરુષો મત આપે, પણુ તે મતદાન પાછળ પૂરી સમજણ, વિવેક અને નિર્ભયતા ન હોય તેા એ મતદાન પાછળ જેવું સાભિત થાય. ચૂંટાયેલા પ્રતિનિધિએા ચૂંટાયા પછી સંપૂર્ણ પણે લેાકદિતના પ્રશ્નમાં જાગતા ન રહે, તે માટે પ્રયત્નશીલ ન રહે, તેા એ પણ એક નાટક ભજવવા જેવું જ થાય. રાજ્યધુરાવાદકા પોતાની સત્તાના જ ગુલામ થઈ જાય અને લેાકસંપર્કથી વેગળા પડી પોતાને કાઈ જુદા વર્ગના જ માનવા જેટલું ગુમાન સેવે તેા એ પણ લેાકશાહીની મશ્કરી જ છે. આપણું સ્વરાજ્ય લેાક-શાહી ઉપર ચાલે છે એ ખરું, પણ સુરાજ્ય માટે લેાકશાહીના અંગેઅંગમાં જે ખળ, જે તાજગી, અને જે સ્કૂર્તિ જોઈએ તે નથી. એટલે સુરાજ્યની દિશામાં દેશવા છતાં દેશ આગળ વધી શક્તો નથી, સુરાજ્યિતું સુખ અનુભવી શક્તો નથી.

સુરાજ્યનું પદેલું લક્ષણ એ હોવું જોઇએ કે કામ કરી શકે એવા ઉંમર-લાયક કાેઈ પણ સ્ત્રીપુરુષને એકાર રહેવું ન પડે. આજે એ સ્થિતિ નથી. અકર્મ ધ્યતા હાડે હાડમાં હોવા છતાં પણ જીવવા માટે ઘણા લોકા કામ માગે છે અને તેમને પૂરતું કામ મળતું નથી. ગપ્યાગાંદયા માણસો કામના બાજથી ઘસાય છે તો લોકાના માટે ભાગ બેકારીથી ઘસાય છે. ગાંધીજીએ પાતાની હિલચાલ દરમ્યાન એ વાત પ્યાનમાં રાખેલી કે દેશના કરોડો માણસોને કામમાં જોતરવા હોય તો શું શું કામ સરળતાથી તેમને ધરખેઠાં આપી શકાય. ગાંધીજીની આ દષ્ટિની અત્યારે ઉપેક્ષા જ નથી થઈ રહી, પણ ખરી રીતે કહીએ તાે જાણે-અજાણે સરકારને હાથે એ દષ્ટિના આત્મા હણાઈ રહ્યો છે. એટલે આત્યારે એમ કહી શકાય કે સ્વરાજ્યે હજી સુરાજ્યનું પ્રથમ લક્ષણ સિદ્ધ નથી કર્યું.

સુરાજ્યનું ભીજી લક્ષણું એ હૈાવું જોઈએ કે દેશનાે દરેક નિવાસી પાતે 'ધારે તેવી કેળવણી—જીવનપ્રદ કેળવણી—સરળતાથી મેળવી શકે. આજે આ રિથતિ છે જ નહિ. કેળવણી મેળવવાનું એટલું ભધું મેંઘું અને મુશ્કેલ અની ગયું છે કે બહુ ગણ્યાગાંહ્યા જ સરળતાથી તે મેળવી શકે. બીજાએા માટે તા કેળવણી લેવી—માનસિક સંસ્કારા અને યાેગ્યતા મેળવવાં—એના અર્થ છે પાેતાની જીવાની બરબાદ કરવી; એટલું જ નહિ, પણુ પાેતાના પાેષકા અને વડીલાેને અર્ધ પેટે રાખવા. ગાંધીજીના પ્રયત્નમાં એ પણુ એક વસ્તુ સમાયેલી હતી કે લોકા બધા જ સરખી રીતે કેળવાય. આ બાબતમાં પણુ સ્વરાજ્ય-સરકાર ગાંધીજીની દષ્ટિને વિકસાવી શકી નથી.

સુરાજ્યનું એક લક્ષણુ એ છે કે તેમાં ન્યાય મેાંધાે ન હાેય અને તે મેળવવામાં જરાયે મુશ્કેલી ન હાેય. આજે આ બાબતમાં બ્લિટિશ અમલ કરતાં કશા જ સુધારાે થયાે નથી. ઊલટું કાયદાની ગૂંચાે વધવા સાથે ન્યાયના પવિત્ર આસન પર બેઠેલાઓ પણુ પાતાની દ્દરજ વધારે ભૂલતા દેખાય છે.

સુરાજ્યનું એક લક્ષણુ એ છે કે તેમાં કરનું ધાેરણુ એવું હાેય કે કરને ભારતાર અને તેને વસલ કરનાર એમાંથી કાેઈને હાડમારી સહેવી ત પડે અને સરળતાથી સરકારના હાથમાં કર આવે. આજે આથી સાવ ઊલટું છે. કર ભરનારની હેરાનગતિના સરકારને અંદાજ જ નથી. એની વસલાતમાં ગાેટાળા કેવા થાય છે એના પણ જાણે પૂરા ખ્યાલ કાેઈને આવતા નથી. અને સરકારના ખજાનામાં કર આવવાને બદલે માેટા પ્રમાણમાં તે વચ્ચે જ કેવા ભારખાઈ જાય છે એના પણુ સાચા તાલ કાેઈને હાેય એમ લાગતું નથી. આને લીધે પ્રજા ઉપર કરનું ભારણુ વધવા છતાં તેના લાભ પ્રજાને મળતા નથી અને સરકારને પૈસાની ખાેટ ઊભી જ રહે છે. આ માટે બહુમુખી વેચાણવેરાના દાખલો ટાંકી શકાય. માટા અમલદારોમાં હૈયાઉકલત જેઈતા પ્રમાણમાં હાેત તાે એમણે કચારના ઉદલ કાઢ્યો હાેત એમ કાેઈ કહે તા તેને અવગણી નહિ શકાય.

સુરાજ્યનું એક લક્ષણ એ પણ છે કે તેમાં સૌને વૈદ્ધ્કીય સારવાર સરળતાથી મળે અને તે પાસાય તેવી હોવી જોઈએ. આજે આ સ્થિતિ નથી. જાણે પૈસાદારા જ જીવવા સર્જાયા છે અને બીજાને જીવવાના તેવા હક્ક નથી, એ વસ્તુ અત્યારની સરકારી, અર્ધસરકારી કે ખાનગી વૈદ્ધ્કીય સારવાર કર-નાર સંસ્થાઓના વ્યવહારથી તરી આવે છે. મધ્યમ વર્ગના અને તેથીથે ઊતરતા વર્ગના લોકા કેવા કષ્ટે સારવાર મેળવે છે અને એ મેળવવા જતાં પેટે કેવા પાટા બાંધવા પડે છે! જો સારવારથી સાજા થવાય તા એના કારી ધા કેવા લાગે છે અને તે કેટલા વખત સુધી તેને મૂંઝવે છે એના ખ્યાલ કાઈ સત્તાણાગીને આવતા હોય તાપણ એક સારું લક્ષણ ગણાય. સુરાજ્યનાં ઘણાં લક્ષણો દર્શાવી તેના અસ્તિત્વ –નાસ્તિત્વ વિશે ચર્ચા લંખાવી શકાય, પણુ એ જરૂરી નથી. તેમ છતાં એક દાખલો ટાંકવા જોઈ એ. જો છાપાને હેવાલ જૂઠા ન હાય તો તે જવાબદાર મંત્રીઓ જેવાની વિચારસરણી ઉપર પ્રકાશ નાખે છે. મુંબઈ પ્રાંતના એક મંત્રીને પૂછવામાં આવ્યું કે મંત્રીઓનો પગાર પૂરતો છે કે નહિ ? મંત્રી મહાશયે અપૂરતો કહ્યાનું છાપામાં આવ્યું છે. પ્રશ્ન એ છે કે અપૂરતો કયા અર્થમાં ? મોટા મોટા ઉદ્યોગપતિઓની આવકની સરખામણીમાં કે 'અ' વર્ગના રાજ્યોના રાજાઓના સાલિયાણાઓની સરખામણીમાં ? જો એમ હોય તો તે અપૂરતો અવસ્ય છે. પણ જનતાના મેટા ભાગને જે સગવડો છે તે કરતાં મંત્રીઓની સગવડ ઓછી છે કે વધારે ? જો વધારે હોય તો અપૂરતા ન કહી શકાય. છેવટે તો તેઓ જનતાના પ્રતિનિધિ છે, નહિ કે માત્ર માલદારના હું ધારું છું, મંત્રીઓને રહેવાની અગવડ નહિ હોય, પાશાક તેમ જ ખાનપાનની નહિ હોય, અને અંગત પરિવારને તાલીમ આપવાની પણુ નહિ હોય. પણ ધારા કે એવી કાંઈ હોય તો તે અગવડ જ તેમને માટે પૂરતા પગાર ગણાવી જોઈએ, કેમ કે તેઓ

લોકા કહ્યા કરે છે કે માટા માટા હાેદ્દદારાના પગાર બહુ વધારે છે; ખાસ કરી ચીન જેવા દેશની સરખામણીએ તેા બહુ વધારે છે. બીજી બાજુ અમલદારોને એ અપુરતા લાગે. તેા આમાં સાચું શું ? વિચાર કરતાં જણાશે કે બન્ને સાચા છે. લાકો ટીકા કરે છે તે પોતાના જીવનધારણ અને પોતાની આવકની દષ્ટિએ. જે ઉચ્ચ કક્ષાના અમલદારોને પગાર અપૂરતા લાગતો હાય તેમનું મન વધારે આવકવાળાને સામે રાખી વિચાર કરતું હાય છે. પણ જો સ્વરાજ્યે સુરાજ્યની દિશામાં આગળ વધવું હાય તા ઊંચા હાદ્દો ધરાવનાર અમલદારોએ પોતાનું માનસ બદલવું જ જોઈ શે. તેમણે પોતાના વિચાર કર્યા પહેલાં પોતાના હાથ નીચેના અગવડ ભોગવતા અધિકારીઓની સગવડ વધારવાના વિચાર પ્રથમ કરવા જોઈ શે; અને જ્યાં લગી સામાન્ય જનતાનું જીવનધારણ ઊંચું ન આવે ત્યાં લગી તેમણે અગવડ વેઠવામાં કૃતાર્થતા લેખવી જોઈ શે. એમ ન થાય તો તેઓ કદી સામાન્ય જનતાની અને અગવડ ભોગવતા હાથ નીચેના અધિકારીઓની સાચી પ્રીતિ નેળવી નહિ શકે. સુરાજ્યમાં આવી સાચી પ્રીતિ નેળવી એ જ ધન લેખાય છે.

આમ, બધું ચાલે છે તેમ ચાલતું હેાવા છતાં સુરાજ્યનાં કાેઈ કાેઈ લક્ષણેા સ્પષ્ટ રીતે ચ્યાવિર્ભાવ પામતાં જાય છે, એ એક આશાસ્પદ અને જીવનપ્રદ વસ્તુ છે. આવાં લક્ષણેામાં, જેનું પ્રભાવ ઊગ્યું છે અને જે વિચારતું ખાત ખેંચે છે એવાં એકએ લક્ષણોનો નિર્દેશ આવશ્યક છે. આચાર્ય વિનેાબા ભાવેની ભૂદાનયત્ર પ્રવૃત્તિ એ એક ક્રાન્તિકારી માનસને પૂરતા ખારાક પૂરા પાડે છે અને દેશશરીરમાં એકત્ર થયેલ અને જામી ગયેલ નિરથંક સંપત્તિના લાહીને ગતિ આપી દેશશરીરની સમધારણ તુલા રાખવાનું કામ કરી રહેલ છે. ગાંધીજીએ પ્રારંભેલ અહિંસાના સર્વતાસુખી યત્રને એ વિસ્તારી અને વિકસાવી રહેલ છે, જેમાં લાખા અને કરાડાની આજીવિકાના પ્રશ્ન ઉક્રેલવાના સંભવ છે.

ગાંધીજીનું બીજું ચિરસેવિત સ્વપ્ન એ હતું કે શુદ્ધિની એકાંગી કેળ-વણીના સ્થાનમાં ક્રિયાપ્રધાન સવીંગી કેળવણી દેશમાં પ્રતિષ્ઠા પામે, અને તે પ્રામાભિમુખ પણ બને. આ સ્વપ્નને મૂર્ત કરવાનેા પ્રયત્ન તો કેટલાંયે વર્ષ થયાં ચાલતા હતા, પણ હમર્ણા એ પ્રયત્ને કાંઇક મોટા પાયા ઉપર શરૂઆત કરી છે અને તે પણ ધ્યાણબુત્વના થથાર્થ વારસા ધરાવનાર આજીવન કેળવણી તેમ જ લાેકકેળવણીને વરેલ શ્રી. નાનાભાઈ ભટ જેવાને હાથે. આ વસ્તુ આમ તા સાધારણ લાગે, પણ ચાલુ કેળવણી અને ઉચ્ચ કેળવણીના પડેલા ધારી રસ્તાઓથી જેએ સંતુષ્ટ નથી અને જેએ કાંઈ દેશને જોઈ એ તેવું અને ગામડાંને પયે તેવું શિક્ષણ માગી રહ્યા છે તેમને માટે આવશ્યક કાર્યક્ષેત્ર પૂર્ પાડે છે.

દેશના કેટલાયે ભાગામાં કાંઈ ને કાંઈ નાના પાયા ઉપર સુપ્રવૃત્તિઓ ચાલતી દેખાય છે. પણ ઉપરની બે પ્રવૃત્તિઓ એટલા માટે નેાંધી છે કે પહેલી અત્યારે ભારતવ્યાપી છે, જ્યારે બીજી ગુજરાતવ્યાપી છતાં છેવટે ભારત-વ્યાપી થવાની પૂર્ણુ શકચતા ધરાવે છે. આવી જ પ્રવૃત્તિઓ કચારેક સુરાજ્યની ઝાંખી કરાવશે એ ચાક્કસ.

—પ્રેસ્થાન, ઐાગસ્ટ ૧૯૫૩.

## હરિજના અને જૈના

#### [२७]

**જ્યા૨થી** મુંબઈ ધારાસભામાં હરિંજન–મંદિરપ્રવેશનું ભિલ ઉપસ્થિત થયું છે ત્યારથી, લાંબા વખત થયાં સૂતેલું જૈનાનું માનસ સવિશેષ જાગૃત થયું છે. એ માનસના ક્રાઈ એક ખૂણાથી એવે। પ્વનિ, પંડિતાઈ શેઠાઈ અને સાધુશાહી સાથે, ઊઠવા લાગ્યાે છે કે હરિજના તા હિંદુ સમાજના ભાગ છે અને જેના તા હિંદુ સમાજથી ભુદા છે; એટલે કે હિન્દુ સમાજને લક્ષીને ધડવામાં આવેલ હરિજન-મંદિરપ્રવેશ બિલ જૈન સમાજને લાગ્ર પડી શકે નહિ. એ જાગૃત જૈન માનસના બીજે ખૂણેથી વળી એવા નાદ ઊઠચો છે કે લલે જૈન સમાજ હિન્દુ સમાજના એક ભાગ હાેય અને તેથી જૈન સમાજ હિન્દુ ગણાય, તાેપણ જૈન ધર્મ એ હિન્દુ ધર્મથી સાવ ભૂદા છે, <del>ચ્યને</del> હરિજન−મંદિરપ્રવેશ બિલ હ<u>િન્દ</u>ુ ધર્મમાં સુધારો દાખલ કરવાને લગતું હેાવાથી તે જૈન ધર્મને લાગ પડી શકે નહિ. કેમ કે હરિજના એ હિન્દુ ધર્મના અનુયાયા છે, જૈન ધર્મના નહિ. અને જૈન ધર્મતો મૂળે હિન્દુ ધર્મથી જીદો છે. આ એ વિરાધી સરા ઉપરાંત એ જાગૃત જૈન માનસમાંથી બીજા પણ સૂરા ઊઠવા છે. કાેઈ સુર એવેા છે કે તે લાંબા વખતથી ચાલ એવી જૈન પરમ્પરા અને પ્રહ્યાલીને આડે ધરી હરિજનાને જૈન મંદિર-પ્રવેશથી બાકાત રાખવા એ બિલના વિરાધ કરે છે. બીજો સુર વળી જૈન મંદિરાે ઉપર જૈન સંપત્તિ અને જૈન માલિક્ષીનાે દાવા રજુ કરી એ બિલ સામે મારચા રચે છે.

બીજી બાજ્યુ એવા જ જાગૃત જૈન માનસમાંથી ઉપર સૂચવેલ જુદા જુદા વિરાેધી સુરોને જવાબ આપતે! એક નવયુગીન પ્રતિષ્વનિ પણુ સ્પષ્ટપણુ ઊદ્યો છે. આ લેખમાં મારા વિચાર બને તેટલા ટૂંકાણુમાં, છતાં લંખાણુના અતિભય સિવાય, એ બધા પક્ષાની યોગ્યતા–અયોગ્યતા તપાસવાના તેમ જ પાતાના નિર્ણ્ય સ્પષ્ટપણું રજૂ કરવાના છે. હવે અનુક્રમે એક એક પક્ષ લઈ વિચાર કરીએ.

પહેલા પક્ષનું એમ કહેવું છે કે જૈન સમાજ હિન્દુ સમાજથી જુદા છે તે એ પક્ષની સંકુચિત ૬ષ્ટિ પ્રમાણેની ' હિન્દુ ' શબ્દની વ્યાખ્યા પ્રમાણે

#### હસ્જિતા અને જેના

તે સાચું છે. એ પક્ષ 'હિન્દુ' શબ્દને અર્થ માત્ર પ્રાક્ષણધર્માનુયાયી અથવા તો વૈદિક પરમ્પરાનુયાયી સમાજ એટલા જ સમજે છે. પશુ આ પક્ષ પતિહાસ અને પરમ્પરાની દબ્ટિએ સાવ ભીંત ભૂલે છે. ઇતિહાસ અને પરમ્પરાના ગ્રાનને અભાવે એ પક્ષે પાતાની સગવડ પૂરતી 'હિન્દુ' શબ્દની સંકીર્ણ વ્યાખ્યા, આપમેલે જ, ઘડી કાઢી છે. માર્કુ આ વિધાન રખ કરવા અહીં કાંઇકે ઊંડા ઊતરવું પડશે.

ગ્રીકો સિન્ધુના તટ સુધી આવ્યા ત્યારે તેઓ ભારતના જે ... પ્રદેશને જાણુતા તેને પાતાના ઉચ્ચાર પ્રમાણે ' ઇન્ડસ ' કહેતા. ભારતના <del>ચ્યંદરના ભાગયી જેમ જેમ તેઓ વધારે પરિચિત થતા ગયા</del> તેમ તેમ તેઓના 'ઇન્ડસ' શબ્દના અર્થ પણ વિસ્તરતા ગયા. મહુમદ પેગંબર થયા તે પહેલેથી જ આરખે! ભારતમાં આવેલા. કેટલાક સિન્ધ નદીના કિનારા સુધી આવી રહેલા. ખીજા કેટલાક આરબ વ્યાપારીઓ માત્ર સમુદ્રરસ્તે ભારતને કિનારે કિનારે પશ્ચિમથી ઠેઠ પૂર્વ સુધી એટલે કે જાવા, સુમાત્રા અને ચીન સુધી સકર કરતા. આ આરબ વ્યાપારીઓએ પાતાને પરિચિત એવા ભારતના આખા કિનારાને 'હિન્દ' કહ્યો છે. આરખાેને ભારતમાં અનેલી તલવાર બહુ પસંદ હતી ને તેએો તે ઉપર મુગ્ધ હતા. ભારતનાં સુખ–સમૃદ્ધિ અને ખુશનુમા હવાપાણી પણ તેમને બહુ આકર્ષતાં. તેથી તેમણે ભારતને લયલા અને સલમા તરીકે, એટલે કે માશક અને સલામત રાખનાર તરીકે, પાતાની કવિતાએામાં ગાયો છે. ભારતની તલવારને તેમણે એના ઉદ્દભવસ્થાન હિંદને નામે જ 'હિન્દ' કહી પ્રશંસી છે. ત્યાર બાદ પેગંબર સાહેબના જમાના આવે છે. મહમદ-બિન-કાસમે સિંધમાં થાણાં નાખ્યાં, મહુમદ ગિઝની અને બીજા આક્રમણકારી મુસલમાનો દેશમાં આગળ તે આગળ વધતા ગયા, અને સત્તા જમાવતા ગયા. એ જમાનામાં મુસલ-માનાએ લગભગ આખા અંદરના ભારતનાે પરિચય કરી લીધા હતાે. તેથા તેમના ઇતિહાસકારોએ અંદરના ભારતને ત્રણ ભાગમાં વહેંચ્યે৷ છે સિંધ. હિન્દ અને દક્ષિણ, હિન્દથી તેમણે સિન્ધુ પછીના આખા ઉત્તર હિન્દરતાનને એાળખાવ્યા છે. અકબર અને ખીજા મુગલ શહેનશાહાના રાજ્યવિસ્તાર વખતે વહીવટ અને બીજી સગવડની દબ્ટિએ તેમણે આખા ભારતને હિન્દ તરીક ગણ્યો છે. આ રીતે હિન્દુ અને હિન્દ શબ્દનાે અર્થ, ઉત્તરાત્તર તેના પ્રયોગ અને વ્યવહાર કરનારાઓની માહિતી વધવાની સાથે સાથે, વિસ્તરતા જ ગયો છે. અંગ્રેજી અમલ દરમ્યાન તેને એક જ નિર્વિધાદ અર્થ

#### દર્શન અને ચિંતન

માન્ય થયે⊧ છે અને તે એ કે કાશ્મીરથી કન્યાકુમારી અને સિન્ધથી આસામ સુધીનેા ભધા ભાગ તે ' હિન્દ '.

પણ હિન્દ કે હિન્દુસ્તાનના અર્થ ગમે તેટલા જૂના અને ક્રમે ક્રમે વિસ્તર્યો હોય છતાં એ પ્રશ્ન તાે ઊભા જ રહે છે કે હિન્દુ સમાજમાં કાણ કાેણુ આવે ! શું હિન્દુરતાનમાં વસતા ખધા જ હિન્દુ સમાજમાં સમાસ પામે છે કે તેમાંથી અમુક જ ? અને જો અમુક જ વગી હિન્દુ સમાજમાં સમાસ પામતા હાેય તાે તે કયા કયા ? આને ઉત્તર શાધવા બહુ આધે જવું પડે તેમ નથી. જોકે હિન્દુસ્તાનમાં પરાપૂર્વથી અનેક જાતિઓ અને માનવકુળા આવતાં રહ્યાં છે અને સ્થિર થયાં છે, પણ એ બધાં હિન્દુ સમાજમાં સ્થાન પામ્યાં નથી. આપણે જાણીએ છીએ કે મુસ્લિમા આ દેશમાં વ્યાપારી તરીકે અને રાજ્યકર્તા તરીકે આવીને સ્થિર થયા, પણ તેઓ હિન્દુ સમાજથી ભુદા જ ગણાયા છે. એ જ રીતે આપણે એ પણ જાણીએ છીએ કે કાંઈક મુસલમાનાના આવ્યા પહેલેથી અને ત્યાર બાદ સવિશેષે પારસીઓ હિન્દુસ્તાનમાં આવી વસ્યા અને તેમણે પણ મુસલમાનાની પેઢે હિન્દુસ્તાનને માતૃભૂમિ માની લીધી છે, છતાંય તે હિન્દુ સમાજથી જીુદા ગણાય છે. એ જ રીતે ક્રિશ્ચિયન ગાેરી જાતિએ પણ હિન્દુસ્તાનમાં રહેવા છતાં હિન્દુ સમાજનું અંગ અની નથી. આ બધું ધ્યાનમાં લઈ, તેમ જ હિન્દુ સમાજમાં ગણુના પામેલ જાતિઓ અને વર્ગોના ધાર્મિક ઇતિહાસને ધ્યાનમાં લઈ, તિલક જેવા સુંત વિચારકાએ 'હિન્દુ ' શબ્દની જે વ્યાખ્યા માંધી છે તે તદ્દન સાચી છે. તે વ્યાખ્યા પ્રમાણે જેના પુણ્યપુરુષા અને તીર્થો હિન્દુસ્તાનમાં આવ્યાં હાય, એટલે કે જેઓ હિન્દુસ્તાનને જ પાતાના દેવા અને ઝાવેઓનું જન્મ-સ્થાન તેમ જ હિન્દસ્તાનને જ પાતાની તીર્થભૂમિ માનતા હાેય તે હિન્દુ, અને તેમનેા આખાે સમાજ તે હિન્દુ સમાજ.

આપણા જૈનેાને ઉપર કહેલ હિન્દુ સમાજની વ્યાપ્યા માન્ય ન કરવા માટે કાેઈ પણ કારણ નથી. જૈનાના બધાં જ પુણ્યપુરુષા અને પુણ્યલીંથાં માત્ર હિન્દુસ્તાનમાં જ આવેલાં છે. તેથી જૈના હિન્દુ સમાજથી જીદા હાેઈ શકે નહિ. તેમને જુદા મનાવવાની પ્રવૃત્તિ જેટલી ઐતિહાસિક બ્રમણાવાળી છે તેટલી જ ' હિન્દુ ' શબ્દના ' વૈદિક પરમ્પરા ' એટલા સંકુચિત અર્થ કરી અણસમજી અને સમ્પ્રદાયધેલા જૈનાને ભરમાવવામાં આવે છે. પણ આ પહેલા પક્ષની પાેકળતા અત્યારે ભણેલગણેલ ગણાતા કેટલાક લોકાના ખ્યાનમાં આવી ગઈ છે. એટલે વળી તેમણે એક નવા જ મુદ્દો ઊભેા કર્યો છે અને

#### હરિજના અને જૈના

તે સુદ્દામાંથી ઉપર સચવેલ બીજો પક્ષ ઊભેા થયેા છે. આ પક્ષ પ્રમાણે જૈન સમાજ હિન્દુ સમાજનું અંગ તાે છે જ, પણ તે ધર્મની દષ્ટિએ હિન્દુ ધર્મથી ભિન્ન છે. હવે આપણે આ સુદ્દાને તપાસીએ.

અંગ્રેજોનેો રાજ્યઅમલ શરૂ થયે! ત્યાર પછી મનુષ્યગણુનાની સગવડની દષ્ટિએ ' હિંદુ ધર્મ ' શબ્દ વધારે પ્રચલિત અને રૂઢ થઈ ગયાે છે. હિન્દુ સમાજમાં સમાતા બધા વગેાં દ્વારા પળાતા એવા બધા જ ધર્મો હિન્દુ ધર્મની જીત્રછાયામાં આવી જાય છે. ભારતમાં જન્મેલ, ઊછરેલ અને ભારતને જ માતૃભૂમિ માનેલ હેાય એવા અને છતાં જેએ। પાતાનાં મૂળ ધર્મપુરુષો કે ખૂળ તીર્થાસ્થાનોને હિન્દુસ્તાનની અહાર માને છે તે અધાના ધર્મપ'થો, જેવા કે ઇસ્લામ, જરથારતી અને ખિરતી, યहદી વગેરેને બાદ કરતાં બાકીના ખધાજ ધર્મપંચા હિન્દુ ધર્મમાં આવી જાય છે. ભૌદ્ધ ધર્મ, જેતાે મુખ્ય અને મોટો ભાગ હિન્દુસ્તાનની બહાર જ છે તે, હિન્દુ ધર્મના એક ભાગ જ છે. ભલે એનેા અનુયાયા માટા વિશાળ સમાજ અનેક જીદા જીદા દૂરવર્તી દેશામાં પથરાયેલ હોય, છતાં ધર્મની દબ્ટિએ તો બૌદ્ધ ધર્મ હિન્દ ધર્મની એક શાખા માત્ર છે. ખરી રીતે જૈન સમાજ તાે આખેઆખાે હિન્દુસ્તાનમાં જ પહેલેથી વસતાે આવ્યા છે, અને અત્યારે પણ વસે છે; એટલે જૈન જેમ સમાજની દબ્ટિએ હિન્દુ સમાજની એક શાખા છે તેમ ધર્મની દષ્ટિએ પહ હિન્દ ધર્મના એક અગત્યના પ્રાચીન ભાગ છે. જેએ! ' હિન્દ ધર્મ ' શબ્દથી માત્ર ' વૈદિક ધર્મ' એટલાે અર્થ સમજે છે તેઓ નયી બાણતા જૈન સમાજ અને જૈન ધર્મના ઇતિહાસ કે નથી જાણતા હિન્દુ સમાજ કે હિન્દુ ધર્મના ઇતિહાસ પોતાના સગવડિયા ઉપરછ્લા જ્ઞાનમાત્રથી જૈન ધર્મને હિન્દુ ધર્મથી જીદો ગણાવવાનું સાહસ કરવું એ તેા વિદ્વાના અને વિદ્યાની હાંસી કરવા જેવું છે, અને ખરી રીતે કહીએ તે। પાતાની જ હાંસી કરાવવા चेतुं छे.

ભારતના કે વિદેશો સુપ્રસિદ્ધ વિદ્યાનોએ જ્યારે જ્યારે હિન્દુ ફિલસફી કે હિન્દુ ધર્મ વિષે લખ્યું છે ત્યારે ત્યારે તેમણે એ ફિલસફી અને એ ધર્મમાં વૈદિક, બૌદ્ધ અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાન કે ધર્મની અધી જ પરંપરાઓને લઈ વિચાર કર્યો છે. જેઓએ હિન્દુ સાહિત્યના ઇતિહાસ લખ્યા છે તેમણે પણ એ ઇતિહાસમાં જૈન સાહિત્યને હિન્દુ સાહિત્યના એક શાખા લેખે જ સ્થાન આપ્યું છે. સર રાધાકૃષ્ણુનની ઇન્ડિયન ફિલાેસોફી કે દાસગુપ્તા આદિની તેવી જ ફિલાેસોફીને લઈએ અગર સાક્ષરવર્ય આચાર્ય આનંદશંકર બાપુલાઈ શુવની ' હિન્દુ ધર્મની બાળપોથી ' લઈએ, કે દીવાન નર્મદાશંકર મહેતાના ' હિન્દ તત્ત્વત્તાનના ઇતિહાસ ' લઈએ તા જણાશે કે તેમાં વૈદિક, બૌદ્ધ અને જૈન એ ત્રણ જ જીવતી ભારતીય ધર્મપરંપરાઓને હિન્દુ ધર્મ તરીકે માન્ય રાખવામાં આવી છે, જે બધી રીતે વાજબી છે.

આટલી ચર્ચા બીજા પક્ષનું પાેકળપહ્યું જાણવા માટે બસ થવી જોઈએ. આ પ્રમાણે જૈન ધર્મ હિન્દુ--ધર્માન્તર્ગત હાેય અને છેજ, તાેપણ એ પ્રશ્ન તાે ઊભા જ રહે છે કે જો મૂળે હરિજના જૈન સમાજના અંગ તેમ જ જૈન ધર્મના અનુયાયી ન હાેય તાે, તેમને માટે ધડાતા કાયદા તેઓ હિન્દુ સમાજના જે ભાગના અંશ હાેય અગર હિન્દુ ધર્મની જે શાખાના અનુયાયી ગણ્યાવા યાેગ્ય હાેય તેટલા જ હિન્દુ સમાજના કે હિન્દુ ધર્મના ભાગને લાગુ પડે તેવા જોઈએ, નહિ કે આખા હિન્દુ સમાજ કે આખા ધર્મને લાગુ પડે તેવા.

જૈના પાતાના સમાજમાં હરિજનાને અત્યાર લગી લેખતા જ નથી આવ્યા કે નથી હરિજના પાતાને જૈન સમાજના ઘટક તરીકે લેખતા. એજ રીતે હરિજનામાં જૈન ધર્મનું એક્કે વિશિષ્ટ લક્ષણ આચરાતું નથી રહ્યું કે નધી હરિજને। જૈન ધર્મ આચર્યાના દાવા કરતા. હરિજનામાં ગમે તેટલી નાતજાતો હોય, પણ તેમાંથી જેઓ ક્રિશ્ચિયન નથી અને જેઓએ ઇસ્લામ નથી સ્વીકાર્યો તે ખધા શંકર, રામ, કૃષ્ણુ, દુર્ગા, કાળી ઇત્યાદિ અનેક વૈદિક કે પૌરાણિક પર પરાના દેવામાંથી જ ક્રાઈને અને ક્રાઈને માને–ભજે છે અને વૈદિક કે પૌરાશિક ગણાતા હોય એવાં જ તીર્થોને કે પર્વતિથિઓને અગર વત⊸નિયમાને પાળે છે. હરિજનાેમાંથી થઈ ગયેલ જૂના વખતના સંતાે કે પાછલા વખતના સંતાે પણ વૈદિક કે પૌરાણિક પર પરામાં જ છેવટે સ્થાન પામ્યા છે. તેથી હરિજનાને હિન્દુ સમાજના અંગ અને હિન્દુ ધર્મના અતુયાયા માની લેવા છતાંય તેમના સમાસ હિન્દુ સમાજની વૈદિક–પીરાણિક પર પરામાં થઈ શકે, જૈન પર પરામાં તેા નહિજ. આવેા કલિતાર્થ અધી ચર્ચા ઉપરથી નીકળે છે, અને તે સાધાર પણ છે. તેથી બીજા પક્ષની રજુઆત કરનારાઓએ હરિજન–ઞંદિરપ્રવેશના ખિલને જૈન સમાજઘી બાકોત રખાવવું હોય તો એમ કહેવાની જરૂર નથી કે જૈન ધર્મ હિન્દુ ધર્મથી જીદાે છે, પણ એમણે બહુ બહુ તે એટલું જ કહેવું જોઈએ કે હરિજનાય હિન્દુ છે, જેના પણ હિન્દુ છે, જૈન ધર્મ પણ હિન્દુ ધર્મના એક ભાગ છે; છતાં હરિજના જૈન સમાંજના નથી અંગ કે નથી જૈન ધર્મના અનુયાયો.

હિન્દુ સમાજ અને હિન્દુ ધર્મને એક શરીર માનીએ અને તેના ભેદો તથા . પેટાંબેદોને હાથ--પગ જેવા અવયવ અગર અંગૂઠા–આંગળી જેવા પેટા અવયવ માનીએ તેા હરિજતેા એ હિન્દુ ધર્મને અનુસરતા હિન્દુ સમાજના બીજા માટા એવા એક વૈદિક⊸પૌરાશિક ધર્માનુયાયી સમાજમાં જ સ્થાન પામી શકે. નહિ કે જૈન સમાજમાં. હરિજનાે હિન્દ છે, જૈનાે પણ હિન્દુ છે. તેથી હરિજને! અને જૈના એ અન્ને અભિન્ન સાંબિત નથી થતા, જેમ કે વ્યાદ્મણો અને રજપૂતા અગર રજપૂતા અને મુસલમાતા. મનુષ્ય સમાજના ષ્કાક્ષણ, રજપૂત અને મુસલમાન એ બધા અંગે છે તેટલા માત્રથી તે પ્રત્યેક, મનુષ્ય તરીંક એક હાેવા છતાં, અંદરાઅંદર તેઓ બિલકુલ ભિન્ન જ છે તેમ હરિજનાે અને જૈન હિન્દુ હાેવા છતાં અંદરાેઅંદર સમાજ અને ધર્મની દર્ષ્ટિએ સાવ બુદા છે. આવેા વિચાર ખીજા પક્ષ તરક્ષ્યી ઉપસ્થિત થાય તા તે સાધાર લેખી શકાય. તેથી હવે આ પક્ષ ઉપર જ વિચાર કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. આપણે અત્રે જૈન ધર્મના અસલી પ્રાણને ન આેળખીએ તા પ્રસ્તુત વિચાર તદ્દન અસ્પષ્ટ રહે અને લાંબા કાળથી પાેષાતી આવેલી ભ્રમણાઓ ચાલુ રહે. તેથી જૈન ધર્મના વાસ્તવિક આત્મા શા અને કેવા છે તેનેા ટંકમાં પ્રથમ વિચાર કરીએ.

જેમ દરેક ધર્મતું કાેઈ ને કાેઈ વિશિષ્ટ પ્યેય હાેય છે તેમ જૈન ધર્મતું પણ એક વિશિષ્ટ ધ્યેય છે. તે જ જૈન ધર્મના અસલી પ્રાણ છે. તે ધ્યેયને સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે દર્શાવી શકાયઃ માનવતાના સર્વાંગીણ વિકાસમાં આડે આવે તેવા બધા જ પ્રત્યવાયા નિવારવા મથવું અને સાર્વત્રિક નિરપવાદ ભૂતદયાના અર્થાત આત્મીપમ્યના સિદ્ધાન્તને આધારે પ્રાણીમાત્રને અને સવિશેષે માનવમાત્રને ઊંચ<mark>--નીચ</mark>, ગરી**બ-તવ**ંગર કે એવા કેઃઈ પ**ણ** જાતના <mark>ભેદભાવ સિવાય સુખસગવડની અને</mark> વિકાસની તકા પૂરી પાડવી આ પૂર્ળભૂત પ્યેયમાંથી જ કેટલાંક જૈન ધર્મનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા આવિર્ભાવ પામ્પાં છે. જેમ કે (૧) ક્રોઈ પણ દેવ દેવીના ભય કે અનુગ્રહ ઉપર જીવન જીવવાના વહેમથી મુક્તિ મેળવવી; (૨) એવી મુક્તિમાં બાધા નાખે તેવાં શાસ્ત્રો કે તેવી પર પરાએોને પ્રમાણ તરીકે માનવાના સદંતર ઇનકાર કરવા; (૩) એવાં શાસ્ત્રો, પર પરાએ ઉપર એકહચ્છુ સતા ધરાવતા હોય ને તેને આધારે જ લોકોમાં વહેમ પાષતા હાય તેવા વર્ગના ગુરૂ તરીકે સદંતર ઇનકાર કરવા: (૪) જે શાસ્ત્રો અને જે ગુરુવર્ગ એક અથવા બીજી રીતે હિંસાનું કે ધર્મક્ષેત્રમાં માનવ માનવ વચ્ચે અસમાનતાનું સ્થાપન–પાેષણુ કરતાં હાેય તેના વિરાધ કરવે। અને સાથે જ સૌને માટે ગુણની દબ્ટિએ ધર્મનાં દ્વારા ઉન્મુક્ત કરવાં.

આ અને આમાંથી કલિત થતાં ખીજાં એવાં જ લક્ષણો ઉપરથી જૈન <sup>ા</sup>ધર્મના આત્મા આળખી શકાય છે. એવાં જ લક્ષણા દ્વારા જૈન આચાર– ંવિચારનાે અને તેનાં પ્રતિપાદક શાસ્ત્રોનાે દેહ ઘડાયાે છે. જૈનાે ભગવાન મહાવીર કે ચીજા કાેઈ તેવા વિશિષ્ટ પુરૂષને ક્રાંતિકાર, સુધારક કે પૂજ્ય તરીકે લેખતા-લેખાવતા હાેય તા એમના એ દાવાની યથાર્થતા ઉપર સચવેલ જૈન ધર્મના પ્રાણને અમલમાં મૂકવાની શક્તિ ઉપર જ અવલં બિત છે. એવી શક્તિ જેનામાં ન હેાય તેને જૈના ગુર કે પૂજ્ય તરીકે માની શકે નહિ, અને જેએો એવું ધ્યેય માનતા ન હોય અગર માનવા-મનાવવામાં આડે આવતા હોય તેઓ જૈન પણ હાેઈ શકે નહિ. આ બાબતમાં કાેઈ પણ જૈન વાંધા લે એવા સંભવ જ નથી. આ દબ્ટિએ જ જૈન ધર્મના વિચાર થઇ શકે. તેથી જ આપણે જોઈએ છીએ કે જૈન ધર્મ હંમેશાં ધર્મનિમિત્તે ચનાર હિંસાના વિરાધ કરતા આવ્યા છે, અને અહિંસાની પ્રતિષ્ઠામાં પાતાના કાળા દેતા આવ્યા છે. તેથી જ આપણે જોઈએ છીએ કે જૈન ધર્મ પાતાને જ સર્વોપરી અને સર્વશ્રેષ્ઠ માનનાર પ્યાદ્મણવર્ગના ગુરુત્વના ઇનકાર કરતા આવ્યા છે અને ઊંચ–નીચતા ભેદ ગણ્યા સિવાય ગમે તે વર્ણના ધર્મજિજ્ઞાસુને પોતાના સંધર્મા સ્થાન આપતા આવ્યા છે. તે એટલે લગી કે જેઓ સમાજમાં સાવ નીચી પાયરીએ લેખાતા અને જેઓ સમાજમાં તદન હડધત થતા તેવા ચાંડાલ આદિને પણ જૈન ધર્મે ગુરૂપદ આપ્યું છે; એટલું જ નહિ, પણ જે ઉચ્ચત્વાલિમાની પ્લાસણા જૈન શ્રમણાને, એની ક્રાન્તિકારિતાને કારણે, અદર્શનીય કે શડ લેખતા, તેવા બ્રાહ્મણવર્ગને પણ, ધાર્મિક સમાનતાના સિદ્ધાન્ત સજીવ બનાવવા માટે, જૈન ધર્મ પાતાના ગુરવર્ગમાં સ્થાન આપતે! આવ્યો છે.

જૈન આચાર્યોનું એવું વલણુ રહ્યું છે કે તેઓ હંમેશાં પોતાના ધ્યેયને સિંદ્ર કરવામાં અને તેટલા વધારમાં વધારે જાતે ભાગ લે અને પાતાની આસપાસ વધારે શક્તિશાળી હાય એવી બધી સત્તાઓના ઉપયાગ કરે. જે કામ તેઓ પોતે સરળતાથી ન કરી શકે તે કામ સિંદ્ર કરવા તેઓ પાતાના અનુયાયી કે અનુયાયી ન હાય એવા રાજા, મંત્રી, બીજા અધિકારી કે અન્ય સમર્થ જનાના પૂરેપૂરા ઉપયાગ કરે. જૈન ધર્મની મૂળ પ્રકૃતિ અને આચાર્યોએ કે વિચારવાન જૈન ગૃહરથાએ લીધેલું ધાર્મિક વલણુ એ બન્ને જેતાં કાણુ એમ કહી શકે કે હરિજના પાતે જૈન ધર્મસ્થાનામાં આવવા માગતા હાય તા તેમને આવતા રાકવા ? જે કામ જૈન ધર્મગ્રુઓનું અને જૈન સંસ્થાઓનું હતું અને હોવું જોઈએ તે તેમના અત્તાન ને પ્રમાદને લીધે બધ પડ્યું હોય ને બીજો કાઈ આપમેળ તે કામ કરી આપતા હોય તા કયા એવા સમજદાર જૈન હશે કે જે એ કામને પાતાનું ગણી વધાવી નહિ લે, અને પાતાની આજ સુધીની અજ્ઞાનજન્ય ભૂલને સુધારવા બદલ એ કામ કરી આપનારને ધન્યવાદ નહિ આપે? આ રીતે જેવા જઈએ તા મુંબઈ સરકાર જે ધારા ધડી રહી છે તે ખરી રીતે જૈન ધર્મનું જ કામ બજાવી રહી એ. જૈનાએ તા હરિજન--મંદિરપ્રવેશ બિલ ઉપસ્થિત કરનાર અને તેને કાયદાનું રૂપ આપવા ઇચ્છનાર સરકાર દારા હેમચંદ્ર, કુમારપાળ, હીરવિજય-જી કામ કરી રહ્યા હાય એમ માની ચાલવું જોઈએ. તેને બદલે પાતાના મૂળબૂત ધ્યેયથી ઊલટી જ દિશામાં ચાલવું એ તો પાતાના ધર્મની હાર અને સનાતન વૈદિક પરમ્પરાની જીત કખૂલવા બરાબર છે. હરિજન-મંદિરપ્રવેશ બિલ ગમે તેણે ઘડવું હાય ને ગમે તે સરકાર અધિકાર ઉપર હાય, પણ એમાં વિજય તો જૈન ધર્મના અસલી આત્માના જ છે. આવા વિજય દેખી તેમાં રાચવા અને તેને સાથ આપવાને બદલે પાતાની ધર્મ ચ્યુતિ અને પ્રામાદિક સ્થિતિને જ ધર્મ લેખી સત્કાર્યના કલ્પિત દલીલાથી વિરાધ કરવા એ બીજું ગમે તે હોય પણ જૈનપણું તો નથી જ.

જૈતા પરાપૂર્વની જેમ પાતાના ત્યાગી સંઘમાં, જાત કે લિંગના ભેદ રાખ્યા સિવાય, સૌને સ્થાન આપતા આવ્યા છે તેમ તેઓ હંમેશાં પાતાનાં ધર્મસ્થાનામાં જન્મથી જૈના ન હાય તેવાઓને સમજાવીને, લાલચથી, લાગ-વગયી કે બીજી રીતે લઇજિવામાં ગૌરવ માનતા આવ્યા છે. કાેઈ પરદેશી ગૌરવર્ણ ભાઈ કે બાઈ. સત્તાધારી કે વૈભવશાળી પારસી કે મુસલમાન હોય, કાેઈ અમલદાર ઠાકાર કે ભીલ હાેય કે હરકાેઈ, પણ જો તે સમ્પત્તિ, સત્તા કે વિદ્યાર્થી ઉચ્ચ ગણાતાે હેાય તાે તેને પાતાનાં ધર્મસ્થાનમાં યેન કેન પ્રકારેણ્ લઈ જવામાં જૈતા જૈત ધર્મની પ્રભાવના માનતા આવ્યા છે. અને એવી વ્યક્તિ જો આપમેળે જૈન ધર્મસ્થાનામાં આવવાની ઇચ્છા પ્રદર્શિત કરે તેા તાે જૈન ગઢસ્થ કે ત્યાગીઓની ખશીનો પાર રહેતો નથી. આ વસ્તસ્થિતિ આજ લગી સામાન્ય છે. આવે વખતે કાેઈ પણ ત્યાગી કે ગૃહસ્થ જૈન એમ વિચારવા નથી થાેભતા કે મંદિર અગર ઉપાશ્રય આદિ ધર્મસ્થાનાેમાં આવ-નાર વ્યક્તિ રામનું નામ લે છે, કૃષ્ણનું નામ લે છે, અહુરમઝ્રદનું નામ લે છે, કે ખુદા અગર ઇસુ ખિસ્તનું નામ લે છે. એના મનમાં એટલું જ હોય છે કે ભલેને ગમે તે પંચના હોય, ગમે તેનું નામ રટચ્ચ કરતા હાેય, ગમે તેની ઉપાસના કરતાે હાેય, કદાચ માંસભક્ષી અને મઘપાની પણુ હાેય, છતાં જો તે આપમેળે અગર મારી પ્રેરણાથી જૈન ધર્મસ્થાનમાં એકાદ વાર પણ

આવશે તેા તે કાંઈ ને કાંઈ બાધ ગ્રહણ કરશે, કાંઈ ને કાંઈ શીખશે. આ ઉદારતા જ્ઞાનમૂલક હેા કે નિર્ભળતામૂલક હેા, પણ તે પાષવા અને ઉત્તેજવા લાયક તો છે જ. હેમચન્દ્ર જ્યારે સિદ્ધરાજ પાસે જતા ત્યારે શં તેઓ જાણતા નહિ કે સિંહરાજ શૈવ છે? જ્યારે હેમચન્દ્ર સામનાથ પાટણના શૈવ મંદિરમાં ગયા ત્યારે શું તેઓ જાણીતા નહિ કે આ શિવમંદિર છે? જ્યારે તેમના ઉપાશ્રયમાં સિદ્ધરાજ અને કુમારપાળ આદિ પહેલવહેલા આવેલ ત્યારે શું તેઓએ રામ, કૃષ્ણુ આદિનું નામ લેવું સર્વથા છાડી દીધું હતું ? અને માત્ર અરિહાતના નામતું જ ૨૮ન કરતા હતા ? જ્યારે હીરવિજ્યજી ચ્યકબરના દરભારમાં ગયા ત્યારે શું અકબરે અને એના બીજા માભાદાર દરભારીઓએ ખુદા ને મહમદ પેગંબરતું નામ છેાડી દીધું હતું ? અથવા તા જ્યારે અકબર હીરવિજયજીના ધર્મસ્થાનમાં આવ્યા ત્યારે શં તેણે ખુદાન નામ અભરાઈએ મૂકી અરિહતનું જ નામ ઉચ્ચારવું શરૂ કર્યું હતું ? આવું કશું ન હતું, અને છતાં જૈના પહેલેથી આજ લગી સત્તાધારી, પ્રભાવશાળી, અને સમ્પત્તિશાળી હાેય એવા ગમે તે વર્ગના માહ્યસને માટે પાતાના ધર્મ-સ્થાનનાં દ્વારા ખુલ્લાં જ રાખતા આવ્યા છે. ત્યારે પ્રશ્ન થાય છે કે જો જૈન પરમ્પરાની પ્રકૃતિ આવી છે તેા તે અત્યારે હરિજનોના મંદિરે–પ્રવેશ બિલ વખતે આવેા ઉગ્ર વિરોધ કેમ કરે છે? જે વસ્તુ એ પરમ્પરાના પ્રાણમાં .નથી તે વસ્ત અત્યારે એના હાડમાં કચાંચી ઊતરી ?

આને ઉત્તર જૈન પરમ્પરાની નબળાઇમાં છે. ગુરુસંસ્થા પૂરતા તે જતિ-સમાનતાને સિદ્ધાંત જૈને એ મર્યાદિત અર્થમાં સાચવ્યો, કેમ કે અત્યારે પણ જૈન ગુરુસંસ્થામાં ધ્યાદ્મણ,ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, ગેારાઓ, પારસીઓ આદિ કાઈ પણ સંમાન્ય સ્થાન પામી શકે છે. હું 'મર્યાદિત અર્થમાં' એટલા માટે કહું છું કે જે ગુરુસંસ્થામાં કથારેક હરિકેશી અને મેતારજ જેવા અરપૃશ્યોને પૂજ્ય પદ પ્રાપ્ત થયું હતું તે ગુરુસંસ્થામાં ત્યારબાદ કથારેય અરપૃશ્યોને સ્થાન મત્યું હોય તેવા ઇતિહાસ નથી. એટલું જ નહિ પણ, તે અરપૃશ્યોને લ્યાન મત્યું હોય તેવા ઇતિહાસ નથી. એટલું જ નહિ પણ, તે અરપૃશ્યોને ઉદ્ધાર કરી તેમને સ્પૃશ્ય બનાવવાના અને માણસાઈની સામાન્ય ભૂમિકા ઉપર લાવવાનો જૈન ધર્મનો મૂળ સિદ્ધાંત પણ જૈના સાવ ભૂલી ગયા છે. જૈનેાને ત્યાં હરિજનાના પ્રવેશ છે, અને તે પણ અનિવાર્ય. માત્ર ગૃદ્ધચાને ત્યાં જ નહિ, પણ ધર્મસ્થાના સુધ્ધાંમાં હરિજનાનો, તેઓ ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે તેય, અનિવાર્ય પ્રવેશ છે, પરન્તુ તે પ્રવેશ સ્વાર્થ પ્રેરિત છે. જૈના પોતાના જીવનને ટકાવવા, સ્વચ્છતા ને આરેા-અને સાહાર્શ ગુલામીના પાલણ દ્વારા ટકાવી રાખવા હરિજનાને તેએ. ત્ય ઇંચ્છે તોય, પોતાને ત્યાં અને પોતાનાં ધર્બસ્થાનેામાં બોલાવે છે, આવવા દે છે. આનેા અર્થ એ થયેા કે જ્યારે ધર્મસ્થાનેાની સ્વચ્છતા માટે હરિજના તેમાં આવે છે ત્યારે તેઓ કયા દેવતું નામ લે છે એની જૈનાને કશી પડી નથી; માત્ર તેમને ગરજ છે એટલે તેમને વિશે વિચાર નથી કરતા, પણ જ્યારે એ જ હરિજના સ્વચ્છ થઇ જૈન ધર્મસ્થાનામાં આવવા ઇચ્છતા હાેય અગર તેમને આવવામાં નડતી પ્રણાલિકાઓને તાેડવા પૂરતા કાયદા થતા હાેય ત્યારે જ જૈનાને યાદ આવી જાય છે કે--અરે, આ આવનારા અસ્પૃશ્યા કર્યા અરિહતનું નામ લે છે ? એ તા મહાદેવ કે મહમદને માનનાર છે. જૈનાની આ ધર્મનિષ્ઠા (!) જેવી તેવી છે શું ?

પણ આપણે એક ભીજી રીતેય વિચાર કરીએ, અને તે એ કે ધારા કે અસ્પૃશ્યવર્ગ કાલે એક અથવા બીજા હેાદા ઉપર આવતા જાય (જેમ ક્રિશ્ચિયન થયા પછી આવે છે તેમ અને તે આવવાનો છે એ તો ચોક્કસ જ). એ જ રીતે અસ્પ્રશ્યવર્ગ કેળવણી કે ધંધાદારા સમૃદ્ધિમાન ને માભાદાર પણ થયો, જેમ આંબેડકર આદિ ગઢકથે। થયા છે તેમ, તેવે વખતે શં જૈનો તેમને. પાતાનાં ધર્મસ્થાનામાં આવવા માટે ખીજા લોકોને આવકારે છે તેમ આવ-કારશે ? કે તે વખતે પણ બિલને৷ વિરાધ કરે છે તેમ વિરાધ જ કરશે ? જેએ જૈન પરમ્પરાની વૈશ્ય પ્રકૃતિ જાણે છે તેએ નિઃશંકપણે કહી શકશે. કે જૈને તેવે વખતે અસ્પૃશ્યવર્ગના તેટલા જ આદર કરશે, જેટલા આદર આજે અને ભૂતકાળમાં ક્રિશ્ચિયના, મુસલમાના, પારસીઓ અને બીજા માભા-દાર અન્ય ધર્મીઓતો કરતા આવ્યા છે અને કરે છે. આ ચર્ચા એટલું જ સચવે છે કે જૈન પરમ્પરા પાતાના ધર્મસિદ્ધાન્ત વીસરી ગઈ છે. ને માત્ર સત્તા તેમ જ ધનની પ્રતિષ્ઠામાં જ ધર્મની પ્રતિષ્ઠા લેખતી થઈ ગઈ છે. જો. આમ છે તો એ કહેવાનો શા અર્થ છે કે હરિજના હિન્દ છતાં જૈન નથી. માટે જ અમે જૈન મંદિરમાં દાખલ થવાની છૂટ આપતા ધારા માન્ય કરી શકીએ નહિ ? હરિજનાે સિવાયના બધા જ અજૈન હિન્દુઓ ને જૈન ધર્મસંઘમાં ને જૈન ધર્મસ્થાનમાં જવામાં કાેઈ પ્રતિબધ નથી. ઊલટું તેઓને પોતાના સંઘમાં અને ધર્મસ્થાનમાં લાવવાના વિવિધ પ્રયત્ના થાય છે, તા હિન્દ સમાજના જ આજા એક ઊતરતા અંગ જેવા હરિજનાને જૈન સંસ્થાઓ પાતાનાં ધર્મસ્થાનામાં અને પાતાની કેળવણીની સંસ્થાઓમાં આપમેળેજ આવકારે તેમાં જ તેમના ધાર્મિક સિદ્ધાન્તની રક્ષા અને માેભા છે. જેનાએ તા એમ કહેવું જોઈએ કે અમારે બિલ-ફિલની કે ધારા-બારાની કશી જરૂરિયાત છે જ નહિ; અમે તેા અમારા ધર્મસિદ્ધાન્તને બળે જ હરિજન કે: ગમે તેને માટે અમારું ધર્મ સ્થાન ખુલ્લું મૂકીએ છીએ અને સદા એ સ્થાન સૌતે માટે અભંગદાર છે. આમ કહેવાને બદલે વિરાધ કરવા આડીઅવળી દલીલોનાં ફાંફાં મારવાં એથી વધારે નામેાશી જૈન ધર્મની બીજી હાેઈશકે નહિ. પણુ પોતાની નામેાશીની પરવા ન કરવા જેટલું જે જૈન માનસ ધડાયું છે તેનાં મૂળમાં ઇતિહાસ રહેલા છે; અને તે ઇતિહાસ એટલે જૈનાએ વ્યવહા-રના ક્ષેત્રમાં બ્રાહ્મણવર્ગના જાતિબેદના સિદ્ધાન્ત સામે સર્વથા નમતું આપ્યું તે. ભગવાન મહાવીરથી જ નહિ, પણ તેમના પહેલાંથી શરૂ થયેલ જાતિ-સમાનતાના સિદ્ધાન્ત ચાલુ શતાબ્દીના જૈન પ્રાથમાં પણ એકસરખું સમર્થન પામ્પો છે, અને શાસ્ત્રોમાં એ સિદ્ધાન્તના સમર્થનમાં બ્રાહ્મ એજ શાસ્ત્રના લખાવનારાઓ, વાચનારાઓ અને શ્રોતા જૈનો પાછા હરિજનો કે બીજા એવા દલિત લેાકોને ધાર્મિક ક્ષેત્ર સુધ્ધાંમાં સમાનતા અર્પવાની કે પ્રવેશ આપવાની સાફ ના ભણે છે. આ કેવું અચરજ !

પશ્ચિમના સામ્યવાદ હાય કે સમાનતાને ધારણે રચાયેલ કોંગ્રેસી કાર્ય-ક્રમ હેાય, અગર ગાંધીજીની અસ્પૃશ્યતાનિવારણની પ્રવૃત્તિ હાેય—તે બધું જો દલિતોનાે ઉદ્ધાર કરનાર હાેય અને માનવતાના વિકાસમાં પડેલા અવરોધોને દર કરી તેના સ્થાનમાં વિકાસની અનકલતાએ। કરી આપનાર હોય તે શું એમાં જૈન ધર્મના પ્રાણ નથી ધયકતાે ? શં જૈન ધર્મના મૂળભૂત સિદ્ધાંતની સમજણ અને રક્ષાના આધાર માત્ર કુળ-જૈના ઉપર જ હાેઈ શકે 🤅 શું જૈન <sup>\*</sup>ધર્મના સિદ્ધાંતને ઊગવા અને વિકસવા માટે પરમ્પરાથી ચાલ્યા આવતા જૈન વાડાે જ જોઈએ ? જો ના, તાે પછી વગર મહેનતે, વગર ખર્ચે જૈન 'ધર્મના સિદ્ધાંતને પુનરુજ્જીવન પામવાની તક ઉપસ્થિત થતી હોય એવે ટાણે જૈનોએ હરિજન-મંદિરપ્રવેશ ખિલને વધાવી લેવાને અદલે તેના વિરાધ કરવાે એ તાે સનાતની વૈદિક વર્ણાશ્રમી સંઘના જમાનાજુના જૈન ધર્મ <del>અ</del>ને શ્રમણ ધર્મ માત્રના વિરાધી વલણને ટેકા આપવા *ખ*રા**બર છે.** આ ૬પ્ટિએ જેઓ વિચાર કરશે તેમને એમ લાગ્યા સિવાય નહિ રહે કે જે કામ જૈન પરમ્પરાનું હતું અને છે, જે કામ કરવા માટે જૈનાએ જ પહેલ કરવી જોઈએ અને સંકટા સહવાં જોઈએ. બ્લાઇન્સવર્ગના વર્ચસ્વને લીધે પરાસવ પામેલ જૈન ધર્મના તેજના જે ઉદ્ધાર જૈનાએ જ કરવા જોઈ તા હતા તે બધું કામ મૂળભૂત સિદ્ધાન્તની શદ્ધિના બળે જ આપાઓપ થઈ રહ્યું છે ત્યાં સાથ ન આપતાં વિરાધ કરવા એમાં તા પાછીપાની કરવા જેવું અને કર્તવ્યભ્રષ્ટ થવા જેવું છે. ----પ્રસ્થાન, જેઠ. ૨૦૦૬

## રાષ્ટ્રીય સદાચાર અને નવનિર્માણ

### [ २८ ]

આજની સમસ્યાએ વિશે વિચાર કરનાર હરેક સમજદારના મનમાં સવાલ ઊઠે છે કે આ નવી અને દિન પ્રતિદિન જીવનને વ્યાપતી એવી સમસ્યાએા કયા પ્રકારના આચાર-વ્યવહાર કે સદાચારના નિયમેાથી ઉકેલાવાના સંભવ છે ? અલભત, આવે વિચાર કરનાર એ તો જાણે જ છે કે તે તે કાળે અને તે તે સ્થળે પંથભેદ, ગ્રાતિભેદ અને સમાજભેદ વગેરેને લીધે અનેક આચારો સદાચારરપે પ્રજાજીવનમાં ઊંડાં પૂળ નાખીને પડવાં છે. નવા વિચારક એવા પ્રચલિત આચારોની અવગણુના તો કરતા જ નથી, પણ એ તો એ તપાસે છે કે શું એ રઢપૂળ થયેલ આચારપ્રથાએા નવી અને અનિવાર્ય એવી સમસ્યાઓના ઉકેલ કરી શકે તેમ છે ? તેની તપાસ અને વિચારસરણી જાણ્યા પછી જ તે જે સિદ્ધાંતને આધારે નવા સદાચારના નિર્માણ ઉપર ભાર આપવા માગે છે તેનું બળાબળ ઠીક ઠીક આપણી સમજણમાં ઊતરે. તેથી ડૂંકમાં પ્રથમ પ્રચલિત આચારો વિશેની એની તપાસણી આપણે જાણી લઈએ.

ઇસ્લામ એક ખુદા-પ્રભુને સર્પ શ્રેષ્ઠ ગણી તેની નમાજ રૂપે પાંચ વાર ખંદગી કરવા કરવા કરમાવે છે અને કુરાનની આન્નાઓને પ્રાણાન્તે પણ વળગી રહેવા કહે છે. તે લગ્ન અને બીજા દુન્યવી વ્યવહારો એ જ આત્તાઓમાંથી ઘટાવે છે; જ્યારે ધ્વિસ્તી પંચ બાઇબિલ, જિસસ ક્રાઇસ્ટ અને ચર્ચની આસપાસ પોતાનું આચારવર્તુલ રચે છે. મૂર્તિવાદી મંદિર, તિલક, મૂર્તિ પૂજા આદિતે કેન્દ્રમાં રાખી આચારપ્રથાઓ પોષે છે; જ્યારે મૂર્તિવિરાધી એ જ શાસ્ત્રો માનવા છતાં તદ્દન એથી ઊલટું આચારવર્તુલ રચે છે. આ તો પંચ– પંચના ધાર્મિક ગણાતા આચારની દિશા થઈ. પણ એક જ પંચને અનુસરતા કેટલાક સમાજો અને ન્નાતિઓમાં ધણીવાર સામાજિક યા ન્નાતિગત આચારો સાવ વિરુદ્ધ જેવા પણ પ્રવર્તતા દ્વાય છે. એક ન્નાતિ અખાટિયું અને ચાક્રોને જીવનધર્મ લેખે છે તો એના જ પંચ અને શાસ્ત્રોને અનુસરતી બીજી નાતિને અખાટિયા કે ચાકાનો કરેશ જ વળગાડ નથી હોતો. એક જ વર્ણના એક ભાગમાં પુનર્લ જેવી તદ્દન છૂટ તો બીજા ભાગમાં પુનર્લ સ એ સામાજિક ક્રીણુપતાં એક જ શાસ્ત્ર અને એક જ વર્ણુંના અનુયાયી અમુક સમાજના એક ભાગમાં મામા–ફઇનાં સંતાનાનું લગ્ન પવિત્ર ગણાય તે⊧ બીજા ભાગમાં તે તદ્દન કલંક ગણાય.

પંચગત અને ન્નાતિ-સમાજગત પરસ્પર વિરુદ્ધ જેવા દેખાતા આચાર-બ્યવહારો ઉપરાંત બધા જ પંચા, ધર્મા અને ન્નાતિ કે સમાજોને એકસરખી રીતે માન્ય હાેય એવા પણ અનેક આચારા પ્રજાજીવનમાં પક્ષા છે; જેમ કે, ભૂતદયા---પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે રહેમથી વર્તવાની લાગણી, આતિથ્ય---ગમે તે આંગણે આવી પડે તો તેના સત્કાર, ઇષ્ટાપૂર્ત---સૌને ઉપયાગી થાય એ દબ્ટિએ કૂવા તળાવ આદિ નવાણા કરાવવાં, વટેમાર્ગુઓને વ્યાશ્રય અને આરામ આપવા ધર્મશાળા અને સદાવત આદિ, અનાથ માટે આશ્રમા, બીમારા માટે સ્વાસ્થ્યગૃહાે, માંદા માટે દવાખાનાઓ અને લાચાર પશુ-પંખી આદિ માટે પાંજરાપોળા અને ગાશાળાઓ ઇત્યાદિ. આ આવારપ્રથાઓ કાળજૂની છે અને તે નવા જમાનાની જરૂરિયાત પ્રમાણે સુધરતી અને વિકસતી પણ રહી છે.

પંથ, સમાજ અને બૃહત્સમાજના જીવનમાં ઉપરના એ આચારસ્તરા ઉપરાન્ત એક એવા પણુ આચારસ્તર છે કે જે સમાજ કે બહત્સમાજમાં દષ્ટિગાચર નથાય છતાં સમાજની વિશિષ્ટ અને વિરલ વ્યક્તિઓનાં જીવનમાં એ ઓછેવત્તે અંશે પ્રવર્તતા હોય; છે એનું મૂલ્ય સૌની દષ્ટિમાં વધારે અંકાય છે; એટલું જ નહિ, પણુ ઉપર સૂચવેલ આચારના બન્તે સ્તરાનું પ્રાણ્તત્ત્વ પ્રસ્તુત ત્રીએ જ આચારસ્તર છે.

તે સ્તર એટલે ચિત્ત અને બનના મળાને શાધવાના આચાર. સંકુચિતતા, મારા-તારાપણાની વૃત્તિ, ઊંચનીચભાવના વગેરે મનના મળા છે. એવા મળા હાય ત્યાં લગી પ્રથમ સૂચવેલ ખન્ને આચારસ્તરાતું કાેઈ સાચું મૂલ્ય નથી, અને આવા મળા ન હાેય કે ઓછા હાેય તાે એટલા પ્રમાણમાં એ સૂચિત ખન્ને સ્તરાના ધાર્મિક, સામાજિક અને સર્વસાધારણ આચારા માનવીય ઉત્કર્ષમાં જરાય આડે આવતા નથી; એટલું જ નહિ, પણ કેટલીક વાર તે ઉપકારક પણ ખને છે. અત્યાર સુધીના ભારતીય અને ઇતર લોકાના આચાર-વ્યહવારને લગતી આ ટૂંકી સૂચના થઈ.

હવે જોવાતું એ રહે છે કે અત્યારતી નવી સમસ્યાઓ મુખ્ય કઈ અને તેનાં મૂળ શેમાં છે ? તેમ જ એ સમસ્યાઓને પહેાંચી વળે એવે৷ કયે৷

#### -રાષ્ટ્રીય સક્ષચાર અને નવનિર્માણુ

ાસિદ્ધાંત છે કે જેના ઉપર નવા સદાચારાની માંડણી થઈ શકે ! આજની નવી સમસ્યા એકસૂત્રી રાષ્ટ્રનિર્માણના વિકાસ અને તેની સ્થિરતા સાથે સંકળાયેલી છે. હવે કાેઈ એક નાનામોટા પંચ કે ત્રાતિ–સમાજ પાતાના 'ધાર્મિક કે સામાજિક આચાર અગર નિઃશ્રેયસલક્ષી ધર્મ ત્યાં લગી નિવિધ્ન પાળી કે નભાવી શકે તેમ છે જ નહિ કે જ્યાં લગી તે પાતે જેના સભ્ય છે તે રાષ્ટ્ર અને દેશના સામૂહિક હિતની દબ્ટિએ પાતાનું વર્તન ન ઘડે.

વિશ્વમાનવતાના વિકાસના એક પગથિયા લેખે અને ઉપસ્થિત એકતંત્રી ેકે એકસૂત્રી રાષ્ટ્રજીવનના નિર્વાહની દ્રષ્ટિએ અત્યારની બધી જ સમસ્યાએ। પહેલાં કરતાં બહુ જટિલ અને મોટો છે. આજે એક તરફ સામ્યવાદ અને સમાજવાદ સક્રિય કામ કરતાે હાેય ત્યારે બીજી તરક સાથાેસાથ એકાંગી મડીવાદ કે વ્યક્તિગત લાભની દબ્દિ અને સંગ્રહખોરી ટકી ન જ શકે—તેની અથડામણી અનિવાર્ય છે. લાખો નહિ, કરોડોને દલિત અને ગલિત જણવા છતાં પાતાની જાતને ઊંચી માનવાનું વલણ હવે કદી ખટકચા વિના રહી જ ન શકે. સીમાની પેલી પાર અને સીમાની આસપાસ કે સીમાની આંદર, ભયતી આગાહીઓ થતી હાેય ત્યારે, કાેઈ એક વ્યક્તિ, પંચ કે સમાજ ગમે તેવા રક્ષણ્યબળથી પણ પોતાની સલામતી ન કલ્પી શંકે કે ન સાચવી શકે. ટું કમાં આજની આર્થિ ક, સામાજિક અને રાજકીય બધી સમસ્યાઓનં મળ, સમષ્ટિહિતની દષ્ટિએ મુખ્યપણે વિચાર કર્યા વિના, અંગત કે વૈયક્તિક હિતની દબ્ટિએ જ વિચાર કરવામાં અને એવા વિચારને આધારે પડેક્ષ સંસ્કારો પ્રમાણે વર્તવામાં રહેલું છે. તેા પછી પ્રક્ષ એ જ વિચારવાના રહે છે કે એવે કર્યો દબ્ટિકાણ છે કે જેને આધારે સદાચારતું નવું નિર્માણ જારી છે ?

ઉત્તર જાણીતાે છે અને તે જમાનાએ પહેલાં અનેક સંતાએ વિચાર્યા પાછ છે. દરેક પંચના મૂળમાં એનું બીજ પણ છે અને છેલ્લે છેલ્લે મહાત્મા ગાંધીજીએ એને જીવન દારા મૂર્ત પા કરેલ છે. તે સિદ્ધાન્ત એટલે પ્રત્યેક વ્યક્તિએ સમષ્ટિહિતની દષ્ટિએ જ વિચારતાં અને વર્તતાં શીખવું તે. જ્યાં જ્યાં વ્યક્તિગત અને સમષ્ટિંગત હિતના વિરાધ દેખાય ત્યાં ત્યાં સમષ્ટિના લાભમાં વ્યક્તિએ અંગત લાભ જતા કરવા એ જ બધી સમસ્યાઓના ઉકેલ છે. જેમ માતૃભાષા અને પ્રાંતીય ભાષાના ભેદો હોવા છતાં રાષ્ટ્ર માટે એક રાષ્ટ્રીયભાષા અનિવાર્ય રીતે આવશ્યક છે, જેમ વૈત્તાનિક વિષયાનું અને સત્યાનું શિક્ષણ સૌને માટે એકસરખું હોય છે તે તે ઉપકારક પણ બને છે, અને આ દબ્ટિએ કેળવણીની સંસ્થાઓ બાળકામાં સંસ્કાર પોષે છે, સમજદાર વડીલાે એ રીતે બાળકાને ઉછેરે છે તે જ રીતે હવે કુટુંબ, નાત અને શિક્ષણુસંસ્થાઓ બધાં મારકત આ એક જ સંસ્કાર પાેષવા અને વિકસાવવા આવશ્યક છે કે સમબ્ટિનું હિત જોખમાય તે રીતે ન વિચારાય, ન વર્તાય. આ સંસ્કારને આધારે જ હવેના સદાચારા યાેજવામાં આવે તા જ આજની જટિલ સમસ્યાઓના કાંઇકિ ઉકેલ આવી શકે, અન્યથા કદી નહિ.

જેણે આત્મીપમ્યની વાત કહી હતી અગર જેણે અદ્વૈતનું દર્શન કર્યું હતું કે જેણે અનાસક્ત કર્મયોગ દ્વારા લાકસંગ્રહની વાત કહી હતી તેણે તા તે જમાનામાં એક દર્શન કે એક સિદ્ધાન્ત રજાૂ કર્યો હતા અને સાથે સાથે સચબ્યું હતું કે જો માનવજાત સુખે જીવવા માગતી હોય તાે એ દર્શન અને સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે આચારા અને બ્યવહારા યાજે. પણ દર્દૈવ એવું કે એ સિદ્ધાન્તા ખુરૂ ખુરૂ ગવાતા તે રહ્યા, પણ ગાનારા વ્યને સાંભળનારા બન્નેના આચાર-વ્યવહાર ઊલટી જ દિશામાં ! પરિણામ ઇતિહાસે નેાંધ્યાં છે અને અત્યારે પ્રત્યક્ષ છે. હવે, કાં તેા એ સિદ્ધાંતેા વ્યવહાર્ય નથી એમ કહેવું જોઈએ, અને કાંતા એને માટા પાયા ઉપર અમલી બનાવવા જોઈએ. અન્ય રાષ્ટ્રાનું સંગડન જોતાં એમ માનવાને કશું જ કારણ નથી ક તે સિદ્ધાન્તા અવ્યવહાર્ય છે. તેથી અને જીવન જીવવા માટે બીજો કાઈ રસ્તો નથી તેથી એ સિદ્ધાન્તોને વિશ્વના આચારના પાયા લેખે ઘટાવવાની વાત કર્યા પહેલાં રાષ્ટ્રીય વ્યાચારના પાયા લેખેજ ઘટાવવા જોઈ એ. આમાંથી જ જોઇતું ધડતર નીપજવાનું. આ માટે કેટલાક રાષ્ટ્રીય કહી શકાય એવા આચારા યાછ તેની સદાચાર તરીકેની તાલીમ શરૂ કરવી જોઈએ. સ્વત ત્રતા-દિન અને પ્રજાસત્તાક-દિન જેવા કેટલાક દિવસાને ભારતે

પર્વતું-રાષ્ટ્રીય પર્વતું-રૂપ આપ્યું છે. તે નિમિત્તે પ્રજા અને સરકારે મળી કેટલીક પ્રણાલીઓ ઊબી કરી છે, જેને રાષ્ટ્રીય આચાર જ નહિ પણ સદા-ચાર તરીકે ઓળખાવવામાં હરકત નથી. એ પર્વામાં પ્વજવંદન, રાશની, પ્રભાતફેરી, ક્વાયત, ખેલકૂદ આદિ વ્યાયામ, મનારંજક કાર્યક્રમ, રાષ્ટ્રપતિ જેવાને અપાતી સલામી, મોટા પાયા ઉપર અપાતાં ખાણાં જેવી જે પ્રથાઓ શરૂ થઈ છે અને જેમાં આળાલવૃદ્ધ ઉત્સાહબેર ભાગ લે છે યા ભાગ લેવા લલચાય એવું વાતાવરણ સર્જાય છે તે બધી પ્રથાઓ રાષ્ટ્રીય આચાર જ કહેવાય. તેમાં કાઈ એક ધર્મપંચ કે કાઈ એક સમાજ કે કાઈ એક વર્ગતું પ્રાધાન્ય નથી; તે સમગ્ર ભારતીય પ્રજાએ અનુસરવાના એક જાતના વિધિ છે. તેથી એને રાષ્ટ્રીય સદાચારની પ્રતીક લેખી શકાય અને તે વખતે વ્યક્તિ રાષ્ટ્રસમષ્ટિની ભાવના પાષતી થઈ જાય એવી તેમ સ્થૂલ રીતે સેવાય તો તે અસ્થાને ન કહી શકાય. પણ અહીં જ પ્રાણુપ્રક્ષ ઊઠે છે કે શું આ અને આના જેવી ગમે તેટલા રાષ્ટ્રીય આચારની પ્રણાલિકાઓ યોજવામાં કે પાષ-વામાં આવે તો તેથી ગરીબ, બેકાર, દલિત, અજ્ઞાન અને લાચાર ભારતવાસી-ઓના મેાટાભાગનું દળદર ફીટે ખરું? આને જવાળ કાઇ પણ વ્યક્તિ હકારમાં તો આપી નહિજ શકે. તાે પછી બીજો પ્રક્ષ એ ઊઠે છે કે આવા રાષ્ટ્રીય તહેવારા વખતે સરકારે અને પ્રજાએ કઈ કંઈ જાતની બીજી પ્રણાલિકાઓ સાથે સાથે મક્કમપણે તેમ જ વિચારપૂર્વક વ્યવસ્થિતપણે યોજવી અને પોષવી જોઈએ કે જેમાં સીધી રીતે સમષ્ટિનું હિત પાષાય અને ભારતના સૂકા હાડપિંજરમાં કાંઈક લાહી ભરાય ?

આ પ્રશ્નના ઉત્તરનાં બીજો ગાંધીજીએ વેર્યાં છે અવસ્ય, પણુ આપણે એને પાેષ્યાં નધી. તેથી પરાણે રસ ઉપજાવે એવી શુષ્ક પ્રણાલિકાઓમાં દેશતું હીર ખર્ચા નાખીએ છીએ. આટલાં વર્ષો થયાં દેશ એ સ્થૂલ પ્રણાલિકાઓ પાછળ શક્તિ અને ધન ખર્ચે છે છતાં ખરું વળતર નથી મળતું એ વાત જો સાચી હેાય તાે રાષ્ટ્રે સ્થૂલ ઉત્સવાની સાથે સાથે સજીવ કાર્યક્રમાં પણુ યાેજવા જોઈએ.

્ગામડાં, શહેર અને કસભાએા ગંદક1થી એવાં ખદભદે છે કે કાેઈ તટસ્થ વિદેશો એ નિહાળી એમ કહી બેસે કે હિંદી ગંદવાડ વિના જીવીજ નથી શકતા, તાે એને મૃષાવાદી કહી નહિ શકાય. તેથી સફાઈનાે સાર્વત્રિક કાર્યક્રમ એ પ્રથમ આવશ્યકતા છે.

કૂવા તળાવ જેવાં સવીંપયાંગી નવાણોને દુરસ્ત અને સ્વચ્છ કરવાં એ જીવનપ્રદ છે. વિશેષ નહિ તો રાષ્ટ્રીય તહેવારાને દિવસે કાેઈ વૈદ્ય કે ડૉક્ટર રી ન લે અને પૂરી કાળજી તેમ જ ચીવટથી બધા દરજ્જાના દરદીઓની મમતાથી સારવાર કરે. સુખી ગૃહસ્થા તે દિવસમાં સૌને મક્ત દવા પૂરી પાડવા યત્ન કરે. દેશમાં, ખાસ કરી ગામડાઓમાં, બનતી જીવનાપયાગી વસ્તુઓ, પછી તે ગમે તેવી રક હાેય તાેપણ સ્વદેશની છે એટલા જ ખાતર એને ઉત્તેજન અપાય. શિક્ષકા ને અખ્યાપકા અભણ અને દલિત વર્ગોમાં જાતે જઈ, સંપર્ક સાધી તેમના પ્રશ્નો જાતે સમજે. આ અને કલિત વર્ગોમાં જાતે જઈ, સંપર્ક સાધી તેમના પ્રશ્નો જાતે સમજે. આ અને આના જેવા આવસ્યક સદાચારા નિયમિત રીતે ઊભા કર્યા વિના ભારત તેજસ્વી બની ન શકે. —જલકંલ્યાણુ સદાચાર અંક, ૧૯૫૩. ૧૩



# માન્ટીસારી પદ્ધતિ વિશે કેટલાક વાંધા

અને

તે સંખંધી મારા વિચારા

#### [ રહ ]

શિક્ષણની અનેક નવી નવી પદ્ધતિઓ પ્રચારમાં આવતી જાય છે. માન્ટીસારી પદ્ધતિ તેમાંની એક છે. હમણાં હમણાં તે આપણા દેશમાં પણ દાખલ થતી જાય છે. તેમાં ભાવનગરનું બાલમંદિર સૌનું ધ્યાન ખેંચી રહ્યું છે.

આ મંદિરતેા કાર્યક્રમ જાણી, તેમાં થતા પ્રયોગોતો પરિચય કરી, તેમ જ ત્યાંના શિક્ષકા સાથે ચર્ચા કરી એ પદ્ધતિના સંબધમાં કાંઇક સવિશેષ જાણ્વાની મારી દત્તિ તેા પ્રથમથી હતી. તેવી તક મળી. આ તકનો લાભ લઉં તે પહેલાં ઊંચી કેળવણી પામેલા અને સરકારી ઊંચો હાેદ્દો ધરાવનાર એક મારા સ્તેહી, જે આ મંદિર અને તેની પદ્ધતિના પરિચય કરી આવ્યા હતા, તેઓનો માન્ડીસારી પદ્ધતિ વિશે શા અભિપ્રાય છે એ મે જાણી લીધું. એ ભાઈએ આ પદ્ધતિ વિશે શા અભિપ્રાય છે એ મે જાણાવ્યા. એ વાંધા પહેલેથી જ જાણવામાં આવ્યા એટલે તો બાલમન્દિર અને ત્યાંની પદ્ધતિનું જેમ બને તેમ ચોક્કસ જ્ઞાન મેળવવાની અને પછી તે વાંધામાં કેટલું તથ્ય છે એ વિચારવાની દત્તિ ઉદ્દલવી.

આ વૃત્તિને અનુસરી બાલમંદિરના કાર્યક્રમનું સવિશેષ અવલોકન અને તે ઉપર વિચાર કરવામાં ત્રણ દિવસ વ્યતીત થયા. પરિણામે મારા વિચાર એ ભાઈના વિચારથી જીદો જ બધાયા. ત્રણ દિવસના અવલાકન અને તે દરમિયાન થયેલી ચર્ચાંને અત્રે આપી આ લેખ લંબાવવા નથી ઇચ્છતા, પણ માન્દીસૉરી પદ્ધતિ વિશે શા શા વાંધા જણાવવામાં આવ્યા હતા અને તે દરેક વાંધા ઉપર વિચાર કર્યા પછી શા વિચાર બધાયા એ જ ટૂંકમાં અત્રે આપીશ. આ લેખના ઉદ્દેશ એટલા જ છે કે દરેક યાંગ્ય વ્યક્તિ કાઈ પણ શિક્ષણપદ્ધતિના ગુણ-દાેષના અને તેના લાભાલાભના વિચાર કરતી થાય અને જે પદ્ધતિ વધારે અનુગુણુ હાેય તેનું વાતાવરણુ તૈયાર કરવામાં પાે<mark>તાથી</mark> અનતો કાળા આપે.

ત્રણ વાંધા આ છે: (૧) બહુ ખર્ચાળપછું, (૨) સ્વચ્છન્દ ( નિયમનનો અભાવ ), અને (૩) હરીકાઇની ગેરહાજરી. પહેલા વાંધાના સંબંધમાં વિચાર કરીએ તે પહેલાં બાકીના બે વાંધાએા વિશે પહેલાં વિચાર કરી લેવે। યાેગ્ય થશે. ધહ્યાક માને છે અને કહે છે કે માન્ટીસારી શિક્ષહાપદ્ધતિમાં નિયમન નથી, અને તેમાં બાળકા સ્વચ્છન્દી બને છે. મને તેઓના કથનમાં કાંઈ વજુદ ન જુસાયું. ત્રણથી છ વર્ષનાં આળંકા જે એકાપ્રતાથી, જે અદભથી અને જે અનકળ વાતાવરણથી આકર્ષાંઈ ને બાલમન્દિરમાં શીખતાં અને પ્રયોગ કરતાં જોવામાં આવ્યાં, તે ઉપરથી એમ જણાય છે કે પ્રસ્તુત પદ્ધતિમાં સ્વચ્છન્દ નહિ પણ સાહજિક વિકાસની કેળવણી મળે છે. અલબત્ત, જો શિક્ષકની સાટી, કરડી આંખ અગર આહુંઅવળું વેતરતી તેની વાષ્ટ્રીને નિયમન માનવામાં આવતું હાેય તે৷ તેવું નિયમન માન્ટીસારી શિક્ષણપદ્ધતિમાં ખિલકુલ નથી જ. પણ આવા નિયમનના અત્યંત અભાવ એ તાે આ શિક્ષહાપદ્ધતિના અન્તરાત્મા હેાઈ તેનું ભ્રપથ છે, દૂષણ નહિ. જે નાનાં નાનાં બાળકા માબાપનાં અનેક કબાબો, લાલચો અને **કત્રિમ ભયે**। છતાં પાતાની ચંચળ વૃત્તિને સ્વાભાવિક રીતે એક વિષયમાં નથી યેાછ શકતાં. તથા જે બાળકોનેહ કર્મેન્દ્રિય અને ગ્રાનેન્દ્રિય વિષયક વિકાસ સાધવા શિક્ષકાની યમ~દબ્ટ નિષ્કળ નીવડે છે. તે *બાળકા લાલચ, લય અને સખ્તાઈ* વિના આપેાઆપ અબ્રાન્તપણે આનન્દી ચહેરે પાતાની ચંચળ વૃત્તિને પાતાની પસંદગીના વિષયમાં લાંબા વખત સુધી રાકે અને બહારની પ્રેરણા સિવાય જ કર્મેન્દ્રિય અને જ્ઞાનેન્દ્રિયને। વિકાસ સાધે—એ રિથતિને જો સ્વચ્છન્દ માનીએ તેા સાચી સ્વતંત્રતા. નિર્ભયતા અને સાહજિકતાને શબ્દકાષ સિવાય કચાંય સ્થાન નથી એમ માનવું જોઈએ.

માન્દીસારી પદ્ધતિમાં હરીકાઇનું ધારણ નથી અને તેને લીધે હરીકાઇથી થતી જ્ઞાનશદ્ધિ એ પદ્ધતિમાં ન થઈ શકે એવા આરોપ મૂકવામાં આવે છે. આ આરોપ મૂકનાર માત્ર એમ જ સમજતા હોવા જોઈએ કે શિક્ષણના પ્રદેશમાં હરીકાઈ એ એકાન્ત લાભદાયક તત્ત્વ છે, પણુ ખરી રીતે એમ નથી. કાેઈ વાર હરીકાઈથી હરીફાને લાભ થાય છે ખરા, પણુ ધણીવાર હરીકાંઈમાં પાછા પડનાર હરીક આત્માવમાનનાને લીધે હતોત્સાહ થઈ જાય છે, અને પછી તે પોતાના બીજા શકય અને પસંદગીના વિષયમાં પણુ જોઇતું બળ મેળવી શકતો નથી. દરેક વ્યક્તિમાં ઉત્સાહ એ જ ખરા પ્રાણ્ છે. ઉત્સાહને હરીફાઈ દ્વારા જગાડવા તેમાં લાભ કરતાં જોખમ ઓછું તેા નથી જ. દરેક બાળકની દરેક વિષય પરત્વે શક્તિ સરખી હોતી નથી. વૃત્તિ પણ જીદી જીદી હોય છે. તેથી પ્રત્યવાય વિનાનું તદ્દન અનુકૂળ વાતાવરણ ઊભું કરી પોતપોતાની વૃત્તિ પ્રમાણે બાળકોને શક્તિ ખીલવવાની તક મળે તેા તેઓનેા ઉત્સાહ, કૂવામાં પાણીની સેરા ઝરે તેમ, આપોઆપ પોતપોતાની પસંદગીના વિષયમાં ઝરે છે અને ક્રમશઃ વધે છે. આ સ્વાભાવિક ક્રમથી બે લાભ થાય છે: દરેક બાળકને પોતાની રૂચિ પ્રમાણે પોતામાં રહેલી વિશિષ્ટ શક્તિ ખિલવવાની તક મળતી હેાવાથી પોતાનું વ્યક્તિત્વ સાધવાના અવસર મળે છે અને જે વિષયની શક્તિ કે રુચિ ન હાેય તે વિષયમાં જરા પણ્ વ્યર્થ શક્તિ કે સમય ન ખર્ચાવાથી તેના આત્મા સતત તેજસ્વી અને ઉત્સાહમય રહે છે. કરજિયાત હરીફાઇના ધોરણમાં જે વિષયની શક્તિ કે રુચિ ન હાેય તેમાં બાળકા નિચાવાઈ જાય છે, અને તેથી આવેલી નિર્ળળતા પોતાની પસંદગીના વિષયમાં પણુ દાેડતા બાળકને કાંઈક રખલિત કરે જ છે.

કરજિયાત હરીક્રાઇથી જ્ઞાનવૃદ્ધિ કાેઈ કાેઈ વ્યક્તિને થઈ હાેય અને થાય છે એ વાત માની લઈએ, તાેપણુ તે હરીક્રાઇની પાછળ કેટલાંક એવાં અનિષ્ટ તત્ત્વા રહેલાં છે કે જે શિક્ષણુ લેનારમાં શુસી જવાથી તેના આત્માને શિક્ષણથી મળેલા પ્રકાશ કરતાં પણુ વધારે અધકાર અર્પે છે. એ અનિષ્ટ તત્ત્વામાં કાંઈ મળવાનું પ્રલાભન અને નામના એ બે મુખ્ય છે. આ બે અનિષ્ટ તત્ત્વામાં કાંઈ મળવાનું પ્રલાભન અને નામના એ બે મુખ્ય છે. આ બે અનિષ્ટ તત્ત્વામાં શાંઈ મળવાનું પ્રલાભન અને નામના એ બે મુખ્ય છે. આ બે અનિષ્ટ તત્ત્વામાં શાંઈ બળવાનું પ્રલાભન અને નામના એ બે મુખ્ય છે. આ બે અનિષ્ટ તત્ત્વામાં થાંઈ બળવાનું પ્રલાભન અને નામના એ બે મુખ્ય છે. આ બે આનિષ્ટ તત્ત્વામાં છે, અને સિક્ષણુ લેનારના આત્મા નિર્ળળ હાય તા) ઇર્બ્યા અને અદેખાઈ જન્મે છે, અને એ અદેખાઈ જિન્દગીના છેડા સુધી આત્માને કાતરી ખાય છે. તેથી મારા વિચાર પ્રમાણે માન્ટીસારી શિક્ષણુપદ્ધતિમાં ક્રરજિયાત હરીક્રાઈને તિલાંજલિ દેવામાં આવી છે તે, એ પદ્ધતિની ઇચ્છવા-લાયક વિશિષ્ટતા છે.

હવે અતિખર્ચાળપણાના આરોપના વિચાર કરીએ. આ આરોપના વિચાર કરતાં બે પ્રશ્નો ઉદ્દભવે છે. તે એ કે માન્ટીસારી શિક્ષણપદ્ધતિ એ બીજી શિક્ષણપદ્ધતિ કરતાં ઊતરતા પ્રકારની છે કે બીજી પદ્ધતિએાની સમકક્ષ કે તેઓથી ચઢિયાતા પ્રકારની છે ? જો બહુ ખર્ચાળપણા સિવાયની બીજી કાેઈ કસોટી દ્વારા માન્ટીસારી શિક્ષણપદ્ધતિ ઇતરપદ્ધતિઓ કરતાં ઊતરતા પ્રકારની સાબિત કરી શકાય તો તે ઊતરતાપણાને લીધે જ મરણ્વે શરણ

ચવા યાગ્ય છે. પણ હજી સુધી માન્ટીસારી શિક્ષણપદ્ધતિનું ઊતરતાપજ્ઞ સાભિત કરી શકાયું નથી; એટલું જ નહિ, પણ દિવસે દિવસે વિચારકવર્ગમાં તેના -ચઢિયાતાપણા વિશે ચોક્કસ અભિપ્રાય બધાતો જાય છે; અને તેના નિઃસ્વાર્થ તથા પ્રામાણિક પ્રયોગકર્તાઓ તે৷ બીજી કાઈ પણ શિક્ષણપદ્ધતિ કરતાં તેને વધારે શાસ્ત્રીય અને વધારે સ્વાભાવિક માને છે. હજી એ પહલિના પ્રયોગકર્તાઓ કરતાં વધારે અનુભવ ધરાવનાર ખીજો કેાઈ પણ એ પદ્ધતિનું ઊતરતાપહ્યું સાબિત કરી શકવો નથી. તેથી બહુ ખર્ચાળપહાના આરોપના વિચાર બીજા વિકલ્પને સ્વીકારીને જ કરવા ઘટે છે. માન્ડીસારી શિક્ષણ-પદ્ધતિની પાજળ જે શાસ્ત્રીયતા અને સાહજિકતાનું ભળ છે તે જ તે પદ્ધતિના બીજી બધી પદ્ધતિઓ કરતાં ચઠિયાતાપણાની સાબિતી છે. એ પદ્ધતિના પ્રયોગા, અનુભવે અને નિયમોને વિચાર કરતાં મને તે તેના ચઢિયાતાપણા વિશે જરાયે શક નથી. તેથી જો પ્રારંભમાં આ પદ્ધતિના અખતરામાં બહ્ ખર્ચાળપહ્યું હેાય અને છે, તાય તે જાણીબૂઝીને ચલાવી લેવું એ જ સંરકારી પ્રજા તૈયાર કરવાને માટે યાગ્ય છે. આપણે પ્રચલિત સરકારી પદ્ધતિનાં ઓછાં અને માઠાં પરિણામાં અનુભવીએ છીએ તથા તેનું ખર્ચાળપછાં પણ જાણીએ છીએ. એ પદ્ધતિથી શિક્ષણ લેનારનાં શરીર અને મન બળવાન થવાને બદલે કેટલાં નિર્માલ્ય અને હતપ્રભ થઈ જાય છે: સરકારી શિક્ષણ્ આપવા જતાં માબાપનાં ધર કેટલાં ખાલી થઈ જાય છે: તેઓ કેટલાં દેવાદાર થઈ જાય છે અને છતાંયે તે શિક્ષણ લેનાર સો પૈકી કેટલા જણ પાતાને અને પાતાની પાછળ આશા રાખી એકેલાંને નિશ્ચિન્ત કરે છે. એ પ્રક્ષોના ઉત્તર હવે સૌ કાેઈ જાણે છે. તેમ છતાં એવી નિર્માલ્ય અને ગુલામીપોષક પદ્ધતિમાં ગણ્યાંગાંઠથાં કાેઈ આગળ વધે છે. એ જ પ્રલાભનમાં આપણી આખા પ્રજા સંડાવાયેલી છે અને તેથી તે નિષ્કળ પદ્ધતિમાં બહુ ખર્ચાળપહ્ય હોવા જીતાં પણ પ્રજ્ય તેને નભાવી લે છે.

આથી ઊલટું, મેાન્ટીસાૅરી પદ્ધતિમાં સ્વાભાવિકતા હાેઈ બાળકાનાં આત્મા, મન અને વાણી એ ત્રણે વ્યવસ્થિત રીતે ખીલે એવી યોજના છે. આ યોજના પ્રમાણે શિક્ષણ લેવા જનારને મેાટામાં મેાટું પ્રલાભન સરકારી પ્રતિષ્ઠા નહિ, પણ સર્વાંગીણ વિકાસ એ છે. જો આ પદ્ધતિના પ્રયોગા વિચારશાલ અને ધર્યશાળી વ્યક્તિઓને હાથે થાેડાં વર્ષ અવિચ્છિન્ન ચાલે તાે તેનાં પરિણામાં લાેક સમક્ષ આવે, અને પરિણામ સામે આવતાં વાતાવરણ તે પ્રદ્ધતિને અનુકળ થાય. એકવાર માન્ટીસૉરી પદ્ધતિનું

વાતાવરણ સાધારણ લાેકાના મનતે આકર્ષિત કરે તાે બહુ ખર્ચાળપણાના પ્રશ્ન રહે જ કેવી રીતે ? અત્યારે પ્રજાનેા જે ગરીબ, સાધારણ અને તવગર વર્ગ પોતાનાં આળકાનાં આત્મા, મન અને વાણીના સાહજિક વિકાસમાં રસ નથી લેતા કે વગર ખર્ચે તે વિકાસ સાધવાનાે લાભ મળતાે હ્રાય તાેયે તે લાભ ઉઠાવવા લક્ષ નથી આપતાે; પણ તેથી ઊલઠું ભીખ માગીને, કરજ કરીને કે સર્વસ્વ હેામીને પાેતાનાં બાળકાના ઉપનયન, વિવાહ વગેરે પ્રસં-ગામાં કૃતકૃત્યતા માને છે, તે જ પ્રજા કાેઈ પણુ શિક્ષણુપદ્ધતિનું આકર્ષક વાતાવરહ્યુ જીએ સારે તે ખર્ચની દિશા બદલાવી એ પહુતિને જેરૂર પાયે. પ્રજાતે৷ મોટે! ભાગ ધર્મને નામે જડ સંસ્કારોની અભ્યર્થનામાં લાખા અને કરાડા રૂપિયાના ખર્ચ કરે છે તથા ધર્મગુરુઓ પોતાના દમામ સાચવવા પાછળ પ્રજાતની રાેટીમાંથી માેટા ભાગ ચાેરે છે. પ્રજ્ત પણ, પાેતાના અનેક નિરર્થંક રીતરિવાજોમાં નિચાવાઈ ખર્ચ કર્યે જાય છે. પરંતુ જ્યારે પ્રજાનું <mark>ધ્યાન ક</mark>ાેઈ પણ શિક્ષણપદ્ધતિના સુન્દરતમ પરિણામવાળા વાતાવરણ તરક આકર્ષાય લારે એ પ્રજાને હાથે જડ સંસ્કારો, ધમંગુરુઓના અણુછાજતા આડંખરાે અને નાશકારક રીતરિવાજો ન જ પોષાઈ શકે, એ નિયમ ઐતિહાસિક છે. જે માન્ટીસૉરી શિક્ષણપદ્ધતિના પ્રયોગ કરનારાઓના અનુભવ તેએાને પાતાને ધૈય અને ઊડી આશા અર્પતા હાય તા ખર્ચાળ-પણાના પ્રક્ષ આડે આવવાના જ નથી. અલખત્ત, એ ખર્ચાળપણાના પ્રક્ષ તત્કાળ પૂરતા હાેય તા તે કંઇક અંગે ઠીક છે, પણ જો કાયમ માટે બહુ ખર્ચાળપણાને આ પદ્ધતિના પ્રચારમાં ક્રાઈ બાધક માને તા તે મારા વિચાર પ્રમાણે એક ભૂલ છે. જે આ પદ્ધતિ ઇષ્ટ પરિણામ ઉત્પન્ન ન કરી શકે. તાે તેના પ્રયોક્તાઓ જાતે જ તેને દક્ષ્નાવવાનું બળ ધરાવે છે, અને જો એ પદ્ધતિ સૌથી વધારે સરસ પરિણામ લાવશે (જેવેહ મારેહ તો વિશ્વાસ છે ) તો તેને બહુ ખર્ચાળપહ્યું કદી આડે આવવાનું જ નથી.

મેાન્ટીસૉરી પદ્ધતિ ખરેખર ખર્ચાળ છે એ વાત માન્ય રાખીતે જ એકદેશીય રીતે અત્યાર સુધી આ ચર્ચા કરવામાં આવી છે, તે ખાસ હેતુસર. એ હેતુઓ એ છે કે પરાધીનતા, ગરીબાઈ, વહેમ અને અજ્ઞાનના દોષોથી પીડાતાે જે દેશ, એ જ દોષોના પાેષણ પાછળ આંખા મીંચી અપવ્યય કર્યે જતો હેાય અને જ્યારે તેની સમક્ષ ઉપર્યુક્ત દોષોનું નિવારણ કરે તેવી શિક્ષણુપદ્ધતિ મૂકવામાં આવતી હાેય ત્યારે, તે દેશને તે પદ્ધતિ વિરુદ્ધ ખર્ચાળ-પણુાના વાંધા ઉઠાવવાના અધિકાર જ કેવી રીતે સંભવે ? પાેતાનાં બાળકાના આત્માની અને શરીરની ખરી સુન્દરતા જોવાને બદલે માત્ર તેઓનાં શરીરને

#### માન્દીસોરી પહલિ વિશે કેટલાક વાંધા

કૃત્રિમ રીતે <mark>રા</mark>ણુગારી સુન્દર બતાવવા પાછળ ક્ષેલાં થઈ જનાર માબાપના સાચા શિક્ષણ વિરુદ્ધ બહુ ખર્ચાળપણાનાે વાંધાે યાગ્ય ગણાય શું ?

જે ધર્મગુરુઓ, મુલ્લા, મોલવી અને પંડિતા પાતાના કે પાતાના ભક્તોના હિતપ્રશ્ન વિચાર્યા સિવાય જ ધર્મ અને શાસ્ત્ર વિશેવી શ્રદ્ધા **ફપ** કૃચી ફેરવી સક્તિનું તાળું ઉધાડી સક્તોની કૃપણુ તિજોરીમાંથી પણુ પૈસા કઠાવી પાતાનું આલસ્ય પાંધ્યે જાય છે, તેઓતે પ્રજાની સાચી શિક્ષા વિરુદ્ધ ખર્ચાળ-પણાના પ્રશ્ન ઉઠાવવા ઘટે કે પાતાના ખર્ચ ઓછા કરી પ્રજાના શિક્ષણુમાં ફાળા આપવા ઘટે ? જે લોકા ઘર વેચીને કે દેવાદાર થઈને દેશમાં કે પરદેશમાં ઊંચી કેળવણી લઈ છેવટે નાકરીના સુવર્ણપંજરામાં પૂરાય છે અને બિનજરૂરી ખર્ચા વધારી પૂરી દેવામાં, સાદગીનું અને સ્વાશ્રિતપણાનું બચ્યું પુચ્યું થોહું પણુ તત્ત્વ ભૂંસી જવા જેવી પરિસ્થિતિ ઊભી કરી પ્રૃષ્ઠ છે, તેઓના માટે સામાન્ય જનતા માટે સ્વાશ્રય અને સાદગી આપનારી શિક્ષણુપદ્ધતિ વિરુદ્ધ ખર્ચાળપણાના વલાસા પાછળ ખર્ચાતા કરેલ્ડા રૂપિયાના શિક્ષણુપદ્ધતિ વિરુદ્ધ ખર્ચાળપણાના વિલાસો પાછળ ખર્ચાતા કરેલ્ડા રૂપિયાના બેલ્બે હસતે મોઢે ઉઠાવી શકલી દ્વાય તે પ્રજા પોતાનું ભાવિ ધડનાર શિક્ષણ-પદ્ધતિ વિરુદ્ધ ખર્ચાળપણા વિશે આંસુ સારે તે સ્થિતિ ચલાવી લેવા લાયક ગણાય શું <sup>9</sup>

પણ ખરી રીતે આ પદ્ધતિમાં હંમેશને માટે ખર્ચાળપણાને પ્રશ્ન રહી શકે જ નહિ. જેમ જેમ આ પદ્ધતિનાં પરિણામા વધારે વ્યાપતાં જશે અને આ પદ્ધતિ દેશમાં વધારે ને વધારે પચલી જશે તેમ તેમ તેનાં સાધના અને ઉપકરણા અહીં જ સહેલાઇથી અને સરતી રીતે ઊભાં કરી શકાય એવી ગોઠવણ પણ સાથે જ થલી જવાની. જે વસ્તુ જે દેશને પચે, તુે દેશને તે વસ્તુ છેવટે પોતાને હાથે જ પેદા કર્યે છૂટકા; અને તેવી સ્થિતિમાં તે વસ્તુ વધારે સસ્લી પડે એવા સ્પર્ધામૂલક પ્રયત્ન પણ અનિવાર્ય થઈ પડે છે. એ વસ્તુસ્થિતિ અર્થશાસ્ત્રને જાણનાર માણસથી અજાણી તા ન જ હાેવી જોઈએ. એટલે આ પદ્ધતિના પરિણામકારી અખતરાઓ નિશ્વિત રીતે ચાલતા રહે તેટલા માટે જરરનું છે કે આપણે એવા અખતરા કરનારાઓના ઉત્સાહને લેશ પણ ધછો પહેાંચે તેવું એક પણ પગલું ન ભરીએ અને સાચા, નિર્ભય અને આશાવાદી કાર્યકર્તા શાધક યુવકા તૈયાર થાય તેવું સ્વચ્છ વાતાવરણ કરી મૂકીએ.

—શ્રીદક્ષિણામર્તિ. મે ૧૯૨૫.

## વિચારકણિકા

#### [ 30 ]

ગુજરાતમાં ત્રી. કિશારલાલભાઈને ન જાણે એવા સમજદાર કાઈ ભાગ્યે જ હાેય. ગુજરાત બહાર પણ બધા જ પ્રાન્તામાં તેમનું નામ એાછે-વત્તે અંશે જાણીતું છે. એનું મૂલ કારણ તેમનાં અનેક ભાષાઓમાં લખાયેલાં અને અનુવાદિત થયેલાં લખાણાનું વાચન છે અને કેટલાકે કરેલ તેમના પ્રત્યક્ષ સમાગમ પણ છે. પૂ. નાથજીને જાણુનાર વર્ગ પ્રમાણુમાં નાના છે, કારણ કે તેમણે બહુ એાછું લખ્યું છે અને લખ્યું હોય તે પણ પૂરેપૂ રું પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું નથી. છતાં જે વર્ગ તેમને જાણે છે તે પણ પૂરેપૂ રું પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું નથી. છતાં જે વર્ગ તેમને જાણે છે તે પણ પૂરેપૂ રું પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું નથી. છતાં જે વર્ગ તેમને જાણે છે તે પણ કાંઈ નાના-સ્રતા કે સાધારણ કાેટિના નથી. પૂ. નાથજીના પ્રલક્ષ પરિવયમાં જે આવ્યા ન હાેય તેને એમના સહમ, રપષ્ટ, સયુક્તિક અને આનવતાપૂર્ણ વિચારોની કલ્પના જ આવી ન શકે.

તત્ત્વનું તલરપર્શી ચિંતન, જીવનનું સ્વ-પરલક્ષી શોધન અને માનવતા-ની સેવા એવા એક જ રંગથી રંગાયેલ ગુરુશિષ્યની આ જોડી જે કાંઈ લખે ને બાેલે છે તે અનુભવસિદ્ધ હાેઈ પ્રત્યક્ષ કાેટિતું છે. આની પ્રતીતિ આ સંગ્રહમાંના લેખા વાંચનારને થયા વિના કદી નહિ રહે. મે પ્રસ્તુત લેખાને એકથી વધારે વાર એકાગ્રતાથી સાંભળ્યા છે અને થાડાંઘણાં અન્ય સુપ્રસિદ્ધ ભારતીય તત્ત્વચિંતકાનાં લખાણા પણ સાંભળ્યાં છે. હું જ્યારે તટસ્થભાવે આવાં ચિંતનપ્રધાન લખાણોની તુલના કરું છું ત્યારે મને નિઃશંકપણે એમ લાગે છે કે આટલા અને આવા ક્રાન્તિકારી, સચાટ અને મોલિક વિચાર કરનાર કદાચ ભારતમાં વિરલ જ છે.

આખેો સંગ્રહ સાંભળતાં અને તે ઉપર જીદી જીદી દષ્ટિએ વિચાર કરતાં મને આની અનેકવિધ ઉપયોગિતા સમજાઈ છે. જ્યાં જીએ ત્યાં સાંપ્રદાયિક-અસાંપ્રદાયિક માનસવાળા બધા જ સમજદાર લેોકાની એવી માગણી છે કે ઊગતી પ્રજાને તત્ત્વ અને ધર્મના સાચા અને સારા સંસ્કારો મળે એવું કાેઈ પુસ્તક શિક્ષણુક્રમમાં હેાવું જોઈ એ, જે નવયુગના ધડતરને સ્પંશતું હોય અને સાથે સાથે પ્રાચીન પ્રણાલિકાએાનું રહસ્ય પણ સમજાવતું હાેય. હું જાણું છું ત્યાં લગી માત્ર ગુજરાતમાં જ નહિ પણ ગુજરાત બહાર પણ

આ માગણીને યથાવત સંતાવે એવું આના જેવું કાેઈ પુસ્તક નથી. કાેઈ પણ સંપ્રદાયનું વિદ્યાલય હોય કે છાત્રાલય હાેય અંગર અસાંપ્રદાયિક કહી શકાય એવા આશ્રમા હાેય, સરકારી કે ગેરસરકારી શિક્ષણુસંસ્થાએ। હાેય ત્યાં સર્વત્ર ઉચ્ચકક્ષાના વિદ્યાર્થીઓને તેમની યેાગ્યતા ધ્યાનમાં રાખી આ સાંગ્રહ પૈકી તે તે લેખ સમજાવવામાં આવે તે৷ હું માતું છું કે તેમની જ માતભાષામાં તત્ત્વ અને ધર્મ વિશેની સાચી વ્યાપક સમજર્ણ મળી રહે અને વારસાગત જમાનાજૂની ગ્રન્થિના ભેદ પણ થવા પામે. વિદ્યાર્થીઓ ઉપરાંત શિક્ષકા અને અધ્યાપૈકા માટે પણ આ સંગ્રહમાં એટલી અધી વિચારપ્રેરક અને જીવનપ્રદ સામગ્રી છે કે તેઓ આ પુસ્તક વાંચીને પાતાના સાક્ષર જીવનની માત્ર કૃતાર્થતા જ નહિ અનુભવે પણ વ્યાવહારિક, ધાર્મિક અને તાત્ત્વિક અપ્લેક પ્રશ્નો પરત્વે તેઓ નવેસર વિચાર કરતા થશે. તેમ જ સાક્ષરજીવનની પેલી પાર પણ કાંઈક પ્રદ્રાગમ્ય વિશ્વ છે એવી પ્રતીતિથી વધારે વિનમ્ર અને વધારે શાધક થવા મથશે. વિદ્યાર્થી અને અપ્યાપક સિવાય પણ એવે৷ બહુ માટે৷ વર્ગ છે, કે જે હમણાં તત્ત્વ અને ધર્મના પ્રક્ષો સમ-જવાનાે ઊંડા રસ ધરાવતાે હાેય છે. આવા લાેકો તત્ત્વ અને ધર્મને નામે મળતા ભળતા જ રઢિંગત શિક્ષણ અને પ્રવાહમાં તણાતા રહે છે અને તેટલા માત્રથી સંતાષ અનુભવી પાતાની સમજગ્રમાં કથાં ભૂલ છે, કથાં કર્યા ગાંચ છે અને કર્યા કર્યા વહેમનું રાજ્ય છે તે સમજવા પામતા નથી. તેવાએાને તેા આ લેખા નેત્રાંજનશલાકાનું કામ આપશે એમ હું ચાઝ્ઝસ માનું છું. જુદી જુદી ભાષાઓમાં એક તેમ જ અનેક ધર્મીનું અને એક સંપ્રદાય કે અનેક સંપ્રદાયના તત્ત્વज્ઞાનનું શિક્ષણુ આપવામાં મદદ કરે એવાં અતેક પુસ્તકા છે, પણ માટે ભાગે તે બધાં પ્રણાલિકાઓ અને માન્યતાઓનું વર્ષાન કરતાં હ્રોય છે. એવું ભાગ્યે જ કેાઈ પુસ્તક જોવામાં આવશે, જેમાં આટલાં ઊંડાહા અને આટલી નિર્ભયતા તેમ જ સત્યનિષ્ઠાથી તત્ત્વ અને ધર્મનાં પ્રક્ષો વિશે આવું પરીક્ષણ અને સંશોધન થયું હોય. જેમાં એક ંકાઈ પણ પંચ, કાેઈ પણ પરંપરા કે કાેઈ પણ શાસ્ત્રવિશેષ વિશે અવિચારી આગ્રહ નથી અને જેમાં બીજી બાજીથી જૂના કે નવા આચારવિચારના પ્રવાહામાંથી જીવનરપર્શા સત્ય તારવવામાં આવ્યું હોય એવું મારી જાણ પ્રમાણે આ પહેલું જ પુસ્તક છે. તેથી ગમે તે ક્ષેત્રના યાગ્ય અધિકારીને હ આ પુસ્તક વારંવાર વાંચી જવા ભલામણુ કરું છું, તેમ જ શિક્ષણુકાર્યમાં રસ ધરાવનારાઓને સચવું છું કે તેઓ ગમે તે સંપ્રદાય કે પંથતા હાય તાય આમાં ખતાવેલી વિચારસણીને સમજી પાતાની માન્યતાએ અને સંરકારોનું યરીક્ષણ કરે.

એમ તે આ સંગ્રહમાંના પ્રત્યેક લેખ ગહન છે. પણ કેટલાક લેખા તો એવા છે કે ભારેમાં ભારે વિદ્રાન કે વિચારકનીયે છુદ્ધિ અને સમજ્ણુની પૂરેપૂરી કસોટી કરે. વિષયા વિવિધ છે. દબ્ટિબિંદુએ અનેકવિધ છે. સમ-લાચના મૂલગામી છે. તેથી આખા પુસ્તકનું રહસ્ય તા તે લેખા વાંચીવિચારીને જ પામી શકાય. છતાંયે બંને લેખકાના પ્રત્યક્ષ પરિચય અને આ પુસ્તકના વાચનથી હું તેમની જે વિચારસરણી સમજ્યા છું અને જેણે મારા મન ઉપર ઊંડી છાપ પાડી છે તેને લગતા કેટલાક મુદ્દાની મારી સમજ પ્રમાણે અહીં ચર્ચા કરું છું. આ મુદ્દાએ તેમનાં લખાણામાં પણ એક અથવા બીછ રીતે ચર્ચાયેલા જ છે. તે મુદ્દા આ છે:

૧. ધર્મ અને તત્ત્વચિંતનની દિશા એક હેાય તેા જ બંને સાર્થક બને.

ર. કર્મ અને તેના કલના નિયમ માત્ર વૈયક્તિક ન હાેઈ સામૂહિક પણુ છે.

ા મુક્તિ, કર્મના વિચ્છેદમાં કે ચિત્તના વિલયમાં નથી, પણ બાનેની ઉત્તરોત્તર શુદ્ધિમાં છે.

૪. માનવતાના સદ્ગુણોની રક્ષા, પુષ્ટિ અને વૃદ્ધિ એ જ પરમ ધ્યેય છે.

૧. તત્ત્વજ્ઞાન એટલે સત્યશાધનના પ્રયત્નમાંથી કલિત થયેલા અને કલિત થતા સિદ્ધાંતો. ધર્મ એટલે એવા સિદ્ધાંતોને અનુસરીને જ નિર્માણ થયેલે વૈયક્તિક તેમ જ સામૂહિક જીવનવ્યવહાર. એ ખરું છે કે એક જ વ્યક્તિ કે સમૂહની યોગ્યતા તેમ જ શક્તિ સદા એકસરખી નથી હોતી. તેથી ભૂમિકા અને અધિકારભેદ પ્રમાણે ધર્મમાં અંતર હોવાનું. એટલું જ નહિ, પણુ ધર્માચરણ વધારે પુરુષાર્થની અપેક્ષા રાખતું હોવાથી તે ગતિમાં તત્ત્વજ્ઞાનથી પાછળ પણ રહેવાનું. છતાં જો આ બંનેની દિશા જ મૂળમાં ભુદી હોય તા. તત્ત્વજ્ઞાન ગમે તેટલું ઊંકું અને ગમે તેવું સાચું હોય છતાં ધર્મ એના પ્રકાશથી વંચિત જ રહે અને પરિણામે માનવતાનો વિકાસ અટકે. તત્ત્વ-ત્રાનની શુદ્ધિ, વૃદ્ધિ અને પરિણામે માનવતાનો વિકાસ અટકે. તત્ત્વ-ત્રાનની શુદ્ધિ, વૃદ્ધિ અને પરિપાક જીવનમાં ધર્મને ઉતાર્યા સિવાય સંભવી: જ ન શકે. એ જ રીતે તત્ત્વજ્ઞાનના આલંબન વિનાનો ધર્મ, જગ્લા તેમ જ વહેમથી મુક્ત થઈન શકે. એટલા માટે બંનેમાં દિશાબેદ હોવે ધાતક છે. આ વસ્તુને એકાદ ઐતિહાસિક દાખલાથી સમજવી સહેલી પડશે. ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનના ત્રણ યુગ સ્પષ્ટ છે. પહેલો યુગ આત્મવૈષમ્યના સિદ્ધાન્તના, બીજો આત્મસમાનતાના સિદ્ધાંતનો અને ત્રીજો આત્માદ્વૈતના સિદ્ધાન્તનો, પહેલા સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે એમ મનાતું કે દરેક જવ મૂળમાં સમાન નથી,

પ્રત્યેક સ્વકર્માધીન છે અને દરેકના કર્મ વિષમ અને ઘણીવાર વિરુદ્ધ હાેઈ તે પ્રમાણે જ જીવની સ્થિતિ અને તેના વિકાસ હાેઈ શકે. આવી માન્યતાને લીધે પ્લાસણકાળના જન્મસિદ્ધ ધર્મો અને સંસ્કારો નક્કી થયેલા છે. એમાં કાેઈ એક વર્ગના અધિકારી પાતાની કક્ષામાં રહીને જ વિકાસ કરી શકે, પણ તે કક્ષા મહાર જઈ વર્ણાક્ષમધર્મનું આચરણ કરી ન શકે. ઇન્દ્રપદ કે રાજ્યપદ મેળવવા માટે અમુક ધર્મ આચરવે જોઈએ. પણ તે ધર્મ હરકાઈ આચરી ન શકે અને હરકાેઈ તેને આચરાવી પણુ ન શકે. આના અર્થ એ જ થયે। કે કર્મકત વૈષમ્ય સ્વાભાવિક છે અને જીવગત સમાનતા હોય તોય તે વ્યવહાર્ય તેા નથી જ. આત્મસમાનતાના મીજા સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે ઘડાયેલે. આચાર આથી સાવ ઊલટા છે. એમાં ગમે તે અધિકારી અને જિત્તાસને. ગમે તેવા કર્મસંસ્કાર દ્વારા વિકાસ કરવાની છૂટ છે. એમાં આત્મીપમ્યમૂલક અહિંસાપ્રધાન યમનિયમાના આચરહ્ય ઉપર જ ભાર અપાય છે. એમાં કર્મકૃત વૈષમ્યની અવગણના નથી, પણ સમાનતાસિદ્ધિના પ્રયત્નથી તેને નિવારવા ઉપર જ ભાર અપાય છે. આત્માદ્વૈતના સિદ્ધાન્ત તા સમાનતાના સિદ્ધાન્તથી પણ આગળ જાય છે. તેમાં વ્યક્તિ-વ્યક્તિ વચ્ચે કાઇ વાસ્તવિક બેદ છે જ નહિ. તે અદ્વૈતર્માતો સમાનતાને વ્યક્તિબેદ પણ ગળી જાય છે. એટલે તે સિદ્ધાન્તમાં કર્મસંસ્કારજન્ય વૈષમ્ય માત્ર નિવારવા યોગ્ય જ નથી મનાતું, પણ તે તદ્દન કાલ્પનિક મનાય છે. પણ આપણે જોઈએ છીએ કે આત્મસમાનતાં અને આત્માદ્દૈતના સિદ્ધાન્તને કર્ટરપણે માનનારા સુધ્ધાં જીવનમાં કર્મવૈષમ્યને જ સાહજિક અને અનિવાર્ય માની વર્તે છે. તેથી જ તે৷ આત્મસમાનતાને৷ અનન્ય પક્ષપાત ધરાવનાર જૈન કે તેવા બીજા પંચા જાતિગત ઊંચનીચભાવને જાણે શાધ્વત માનીને જ વર્તતા હોય એમ લાગે છે. તેને લીધે સ્પર્શાસ્પર્શનું મરણાન્તક ઝેર સમાજમાં વ્યાપ્યા છતાં તે ભ્રમથી મુક્ત નથી થતા. તેમને৷ સિદ્ધાન્ત એક દિશામાં છે અને ધર્મ----જીવનવ્યવહારનું માહું ભીજી દિશામાં છે. એ જ સ્થિતિ અદ્વૈત સિદ્ધાન્તને માનનારની છે. તેઓ દ્વૈતને જરા પશુ નમતું આપ્યા સિવાય વાતે અદ્વૈતની કરે છે અને આચરણ તાે સંન્યાસી સુધ્ધાં પણ દ્રૈત તેમ જ કર્મવૈષમ્ય પ્રમાણે કરે છે. પરિણામે આપણે જોઈએ છીએ કે તત્ત્વત્તાનના અદ્વૈત સુધી વિકાસ થયા છતાં તેનાથી ભારતીય જીવનને કશા લાભ થયેા નથી. ઊલટું તે આચરણની દુનિયામાં કસાઈ છિત્રભિન્ન થઈ ગયું છે. આ એક જ દાખલેહ તત્ત્વત્તાન અને ધર્મની દિશા એક હેાવાની જરૂરિયાત સિદ્ધ કરવા માટે પરતા છે.

ર. સારીનરસી સ્થિતિ, ચડતીપડતી કલા અને સુખદુઃખની સાર્વત્રિક વિષમતાને પૂર્ણપણે ખુલાસે કેવળ ઇશ્વિરવાદ કે પ્રક્ષવાદમાંથી મળી શક તેમ હતું જ નહિ. એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ પરાપૂર્વથી ચાલ્યો આવતા વૈયક્તિક કર્મદલનાે સિદ્ધાન્ત, ગમે તે પ્રગતિશીલ વાદ સ્વીકાર્યા છતાં, વધારે ને વધારે દઢ થતા જ ગયા. ' જે કરે તે જ ભાગવે, ' દરેકનું નસીબ બુદું,' 'વાવે તે લણે,' 'લણનાર તે કુલ ચાખનાર એક અને વાવનાર બીજો તે અસંભવ'---આવા આવા ખ્યાલાે કેવળ વૈયક્તિક કર્મદ્લના સિદ્ધાન્ત ઉપર ઃરઢ થયા અને સામાન્ય રીતે પ્રજાજીવતના એકેએક ાપાસામાં એટલાં ઊંડાં મૂળ ધાલી એકા છે કે કાેઈ એક વ્યક્તિનું કર્મમાત્ર તેનામાં જ ફલ કે પરિષ્ણામ ઉત્પન્ન નથી કરતું પણ તેની અસર તે કર્મ કરનાર વ્યક્તિ ઉપરાંત સામૂહિક જીવનમાં જ્ઞાત–અજ્ઞાત રીતે પ્રસરે છે એમ એ કેાઈ કહે તે તે સમજદાર ગણાતા વર્ગતે પણ ચોંકાવી મૂકે છે, અને દરેક સંપ્રદાયના વિદ્વાના કે વિચારકા એની વિરુદ્ધ પાતાના શાસ્ત્રીય પુરાવાઓના ઢગલાે રજાૂ કરે છે. આને લીધે કર્મકલના નિયમ વૈયક્તિક હાેવા ઉપરાંત સામહિક પણ છે કે નહિ અને ન હાેય તાે કઈ કઈ જાતની અસંગતિઓ અને અનુપ-પત્તિએ। ઊભી થાય છે અને હોય તાે તે દર્ષિએ જ સમગ્ર માનવજીવનના વ્યવહાર ગાેઠવવા જોઈએ, એ બાબત ઉપર ક્રેઈ ઊડા વિચાર કરવા થાેભતું નથી. સામૂહિક કર્મકલના નિયમની દષ્ટિ વિનાના કર્મકલના નિયમે માનવ-જીવનના ઇતિહાસમાં આજ લગી કઈ કઈ મુશ્કેલીઓ ઊભી કરી છે અને તેનું નિવારણ કઈ દબ્ટિએ કર્મકલના નિયમ સ્વીકારી જીવનવ્યવહાર ઘડવામાં છે. એ બાબત ઉપર કાેઈ બીજાએ આટલાે ઊંડા વિચાર કર્યો હોય તા તે હું નથી જાણતાે. ક્રાઈ એક પણુ પ્રાણી દુઃખી હાેય તાે હું સુખી સંભવી જ ન શકું, જ્યાં લગી જગત દુઃખમુક્ત ન હાેય ત્યાં લગી અરસિંદ માેલથી શા લાભ ? એવા વિચારની મહાયાન ભાવના બૌદ્ધ પર પરામાં ઉદય પામેલી. એ જ રીતે દરેક સંપ્રદાય સર્વ જગતના ક્ષેમ-કલ્યાણની પ્રાર્થના કરે છે અને આખા જગત સાથે મૈત્રી બાંધવાની વ્યક્ષવાર્તા પણ કરે છે; પરંતુ એ મહાયાન ભાવના કે વ્યસવાર્તા છેવટે વૈયક્તિક કર્મફલવાદના દઢ સંસ્કાર સાથે અકળાઈ જીવન જીવવામાં વધારે ઉપયોગી સાબિત થઈ નથી. પ. નાથજી અને મશરૂવાળા બંને કર્મકલના નિયમને સામૂહિક જીવનની દષ્ટિએ વિચારે છે. મારા જન્મગત અને શાસ્ત્રીય સંસ્કાર વૈયક્તિક કર્મકલ–નિયમના હોવાથી હું પણ એ જ રીતે વિચાર કરતાે, પરંત જેમ જેમ તે ઉપર ઊંડા વિચાર કરતાે ગયે৷ તેમ તેમ મને લાગ્યું કે કર્મકલને৷ નિયમ સામૂહિક જીવનની

દષ્ટિએ જ વિચારવેા ધટે અને સામૃહિક છવનની જવાબદારીના ખ્યાલથી જ જીવનને પ્રત્યેક વ્યવહાર ગોઠવવા તેમ જ ચલાવવા ઘટે. એક કાળે વૈયક્તિક દષ્ટિ પ્રધાનપદ ભાગવતી હાય ત્યારે તે જ દષ્ટિએ તે કાળના ચિંતકા અમુક નિયમેા આંધે. તેથી તે નિયમેામાં અર્થાવિસ્તાર સંભવિત જ નથી એમ માનવું તે દેશકાળની મર્યાદામાં સર્વથા જકડાઈ જવા જેવું છે. સામૂહિક દ્વષ્ટિએ કર્મકલના નિયમ વિચારીએ કે ઘટાવીએ ત્યારે પણ વૈયક્તિક દર્ષ્ટિના લાપ તે৷ થતે৷ જ નથી; ઊલટું સામૃહિક જીવનમાં વૈયક્તિક જીવન પૂર્ણું પણે સમાઈ જતું હાેવાથી વૈયક્તિક દબ્દિ સામુહિક દબ્દિ સુધી વિસ્તરે છે અને વધારે શહ બને છે. કર્મકલના કાયદાના સાચા આત્મા તેા એ જ છે કે પ્રાહ ્ પહ્ય કર્મ નિષ્ફળ જતું નથી અને કાેઈ પહ્યુ પરિહ્યામ કારણ વિના ઉત્પન્ન થતું નથી. જેવું પરિણામ તેવું જ તેનું કારણ હાેવું જોઈએ. સારું પરિણામ ઇચ્છનાર સાર્; કર્મન કરે તાે તે તેવું પરિણામ પામી શકે નહિ. કર્મકલ– નિયમને৷ આ આત્મા સામૂહિક દષ્ટિએ કર્મક્લને৷ વિચાર કરતાં લેશ પહા લાેપાતા નથી. માત્ર તે વૈયક્તિક સીમાના બંધનથી સુક્ત થઈ જીવનવ્યવહાર ધડવામાં સહાયક બને છે. આત્મસમાનતાના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે કે આત્મા-દૈતના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે ગમે તે રીતે વિચાર કરીએ તેાય એક વાત સુનિશ્ચિત છે કે કાેઈ વ્યક્તિ સમહથી 'સાવ અળગી છે જ નહિ, અને ૨હી શકે પહ્યુ નહિ. એક વ્યક્તિના જીવનઇતિહાસના લાંબા પટ ઉપર નજર નાખી વિચાર કરીએ તેા આપણતે તરત દેખાશે કે તેના ઉપર પડેલ અને પડતા સંસ્કારામાં સીધી કે આડકતરી રીતે ખીજી અસંખ્ય વ્યક્તિઓના સંસ્કારોને હાથ છે. અને તે વ્યક્તિ જે સંસ્કાર નિર્માણ કરે છે તે પણ માત્ર તેનામાં જ મર્યાદિત ન રહેતાં સમૃહગત અન્ય વ્યક્તિઓામાં સાક્ષાત્ કે પર'પરાથી સંક્રમણ પામ્યે જ જાય છે. ખરી રીતે સમૃહ યા સમષ્ટિ એટલે વ્યક્તિ કે વ્યષ્ટિતો પર્શ સરવાળા.

જો પ્રત્યેક વ્યક્તિ પાતાનાં કર્મ અને કલ માટે પૃર્શુપણે જવાબદાર હોય અને અન્ય વ્યક્તિઓથી તદ્દન સ્વતંત્ર હાેઈ તેના શ્રેય–અશ્રેયના વિચાર માત્ર તેની જ સાથે સંકળાતા હાેય તા સામ્હિક જીવનના શા અર્થ ? કારણુ કે, સાવ નિરાળી, સ્વતંત્ર અને પરસ્પર અસરથી મુક્ત એવી વ્યક્તિ-ઓના સામ્હિક જીવનમાં પ્રવેશ એ તા માત્ર આકરિમક જ હાેઈ શકે. જો સામ્હિક જીવનથી વૈયક્તિક જીવન સાવ અલગ રીતે જીવાતું નથી, એ અનુભવ થતા હાેય તા તત્ત્વત્તાન પણ એ જ અનુભવને આધારે કહે છે કે ગમે તેટલાે

વ્યક્તિ⊸વ્યક્તિ વચ્ચે ભેદ દેખાતાે હાેય છતાં, તે દરેક વ્યક્તિ કાેઈ એવા એક છવનસત્રથી ઓતપ્રોત છે કે તે દારા તે બધી વ્યક્તિએ આસપાસ સંકળાયેલી જ છે. જે આમ હાેય તાે કર્મફળતાે નિયમ પણ આ દબ્ટિએ જ વિચારવા અને ઘટાવવા જોઈએ. અત્યાર લગી આધ્યાત્મિક શ્રેયના વિચાર પણ દરેક સંપ્રદાયે વૈયક્તિક દષ્ટિએ જ કર્યો છે. વ્યાવહારિક લાભાલાભના વિચાર પણ એજ દબ્દિ પ્રમાણે થયે**। છે. આને લીધે જે સામૂ**હિક જીવન જીવ્યા વિના ચાલતું નથી તેને લક્ષી શ્રેય કે પ્રેયને મૂળગત વિચાર કે સ્માચાર થવા પામ્યા જ નથી. ડગલે ને પગલે સામ્હિક કલ્યાણુની ધડાતી ચાજનાઓ એ જ કારણને લીધે કાંતાે પડી ભાગે છે અને કાંતાે નખળી પડી નિરાશામાં પરિહ્યુમે છે. વિશ્વશાંતિના સિદ્ધાંત નક્કી થાય છે, પહ્યુ તેની હિમાયત કરનાર દરેક રાષ્ટ્ર પાછું વૈયક્તિક દષ્ટિએ જ વિચારે છે. તેથી ્નથી વિશ્વશાંતિ સિદ્ધ ચલી કે નથી રાષ્ટ્રીય વ્યાબાદી સ્થિરતા પામતી. આજ ત્યાય દરેક સમાજમાં પશુ લાગુ પડે છે. હવે જો સામૂહિક છવતની વિશાળ અને અખંડ દબ્ટિનો ઉન્મેષ કરવામાં આવે અને તે દબ્ટિ પ્રમાણે જ પ્રત્યેક વ્યક્તિ પાતાની જવાબદારીની મર્યાદા વિકસાવે તા તેનાં હિતાહિતા અન્યનાં હિતાહિત સાથે અથડામણુમાં ન આવે, અને જ્યાં વૈયક્તિક ગેરલાભ દેખાતાે હાેય ત્યાં પણુ સામ્હિક જીવનના લાભની દબ્ટિ તેને સતાય આપે. તેનું કર્તાંવ્યક્ષેત્ર વિસ્તૃત ખને અને તેના સંબંધો વધારે વ્યાપક બનતાં તે પોતામાં એક મૂમા નિહાળે.

૩. દુઃખથી મુક્ત થવાના વિચારમાંથી જ તેના કારણ મનાયેલ કર્મથી મુક્તિ પામવાનો વિચાર આવ્યો. એમ મનાયું કે કર્મ, પ્રવૃત્તિ કે જીવન-વ્યવહારની જવાબદારી એ પોતે જ સ્વતઃ બધનરૂપ છે. એનું અસ્તિત્વ હોય ત્યાં લગી પૂર્ણ મુક્તિ સંભવી જ ન શકે. આ ધારણામાંથી કર્મમાત્રની નિવૃત્તિના વિચારે શ્રમણુપર પરાને અનગારમાર્ગ અને સંન્યાસપર પરાને વર્ણ-કર્મધર્મ સંન્યાસ માર્ગ અસ્તિત્વમાં આણ્યો. પણ એ વિચારમાં જે દોષ હતા તે ધીરે ધીરે જ સામૂહિક જીવનની નિર્ભળતા અને બેજવાબદારી વાટે પ્રગટ થયેા. જેઓ અનગાર થાય કે વર્ણ કર્મધર્મ છોડે તેઓને પણ જીવવું તો હતું જ. બન્યું એમ કે તે જીવન વધારે પ્રમાણુમાં પરાવલંખી અને કૃત્રિમ થયું. સામૂહિક જીવનની કડીઓ તૂટવા અને અસ્તવ્યસ્ત થવા લાગી. આ અનુભવે સુઝાડવું કે માત્ર કર્મ એ બધન નથી, પણુ તેની પાછળ રહેલ તૃષ્ણાવૃત્તિ અગર દર્ષ્ટિની સંધુચિતતા અને ચિત્તની અશુદિ જ બધનરૂપ છે. માત્ર એ જ દુઃખ આપે છે. આ જ અનુભવ અનાસક્ત કર્મવાદ દ્વારા પ્રતિપાદન થયે

છે. આ પુસ્તકના લેખકાએ એમાં સંશાધન કરી કર્મશુદ્ધિને৷ ઉત્તરાત્તર પ્રકર્ષ સાધવા માટે જ ભાર આપ્યા છે, અને તેમાં જ મુક્તિના અનુભવ કરવાનું તેમનું પ્રતિપાદન છે. પગમાં સાય વાગે અને મછી તેને ક્રાઈ અહાર કાઢી ફેક્ય દે તે৷ સામાન્ય રીતે એને કાેઈ ખાટું ન કહે; પણ જ્યારે સાય ફેંકનાર પાછે৷ સીવવા અને બીજા કાંમ માટે નવી સાય શાધે અને ન મળતાં અધીરા થઈ દુઃખ અનુભવે ત્યારે સમજદાર માણુસ એને જરૂર કહે કે તે ભૂલ કરી. પગમાંથી સાય કાઢવી એ તેા ખરાખર છે, કેમકે તે અસ્થાને હતી, પહ્યુ જો તેના વિના જીવન ચાલતું જ નથી તે৷ તેને ફેંડી દેવામાં ભૂલ અવસ્ય છે. ્તેને યથાવત ઉપયેાગ કરવા માટે યાગ્ય રીતે તેના સંગ્રહ કરવા એ જ પગમાંથી સાેય કાઢવાના સાચા અર્થ છે. જે ન્યાય સાેય માટે તે જ ન્યાય સામ્હિક કર્મ માટે છે. માત્ર વૈયક્તિક દષ્ટિએ જીવન જીવવું એ સામૂહિક જીવનની દષ્ટિમાં સાય ભાંકવા બરાબર છે. એ સાયને કાઠી તેના યથાવત્ ઉપયોગ કરવાે એટલે સામૂહિક જીવનની જવાબદારી સમજપૂર્વક સ્વીકારી છવન છવવું તે. આવું છવન વ્યક્તિની છવનમુક્તિ છે. જેમ જેમ પ્રત્યેક વ્યક્તિ પાતાની વાસનાશુદ્ધિ દ્વારા સામૂહિક છવનને મેલ ઓછે કરતી જાય તેમ તેમ સામૂહિક છવન દુઃખમુક્તિ વિશેષ અનુભવતું જ જવાતું. આ રીતે વિચારીએ એટલે કર્મ એ જ ધર્મ ખની જાય છે. અમુક ફળ એટલે રસ ઉપરાંત છાલ પણ. છાલ ન હાેય તેા રસ ટકે કેમ ? અને રસ વિનાની છાલ ેએ પણ કળ તાે નહિ જ. તે જ રીતે ધર્મએ તાે કર્મનાે રસ છે. અને કર્મએ માત્ર ધર્મની છાલ છે. ખંને યથાવત્ સંમિશ્રિત હાેય તા જ એ જીવનકળ પ્રગટાવે. કર્મના આલંબન વિના વૈયક્તિક તેમ જ સામૂહિક જીવનની શહિરૂપ ધર્મ રહી જ કર્યા શકે? અને એવી શહિ ન હોય તો તે કર્મનું છાલથી વધારે મૂલ્ય પણુ શું ? આ જાતના કર્મધર્મ–વિચાર એમનાં લખાણેમાં એાતપ્રાત છે. સાથે વિશેષતા એ છે કે મુક્તિની ભાવના પણ તેમણે સામુદાયિક જીવનની દષ્ટિએ જ વિચારી અને ઘટાવી છે.

કર્મ-પ્રવૃત્તિઓ અનેક જાતની છે, પણ તેનું મૂળ ચિત્તમાં છે. કચારેક યાગાઓએ વિચાર કર્યા કે જ્યાં લગી ચિત્ત હાેય ત્યાં લગી વિકલ્પાે ઊઠવાના, વિકલ્પાે ઊઠે તો શાંતિ ન જ અનુભવાય, તેથી ' મૂંદ્રે ક્રુઠારઃ ' ન્યાયે ચિત્તના વિલય કરવા તરફ જ ઝૂકથા, અને ધણાએ માની લીધું કે ચિત્તવિલય એ જ મુક્તિ છે અને એ જ પરમ સાધ્ય છે. માનવતાના વિકાસના વિચાર જ બાજી ઉપર રહી ગયા. આ પણ બધન લેખે કર્મ ત્યાગવાના વિચારની પેઠે બૂલ જ હતી. એ વિચારમાં બીજા અનુભવીઓએ સુધારા કર્યા કે ચિત્તવિલય એ સુક્તિ નથી, પણુ ચિત્તશુદ્ધિ એ જ સુક્તિ છે. બંને લેખકાનું વક્તવ્ય એ છે કે ચિત્તશુદ્ધિ એ જ શાંતિના એકમેવ માર્ગ હોવાથી તે સુક્તિ અવસ્ય છે; પણુ માત્ર વૈયક્તિક ચિત્તની શુદ્ધિમાં પૂર્ણું સુક્તિ માની લેવી એ વિચાર અધૂરા છે. સામૃહિક ચિત્તની શુદ્ધિ વધારતા જવી એ જ વૈયક્તિક ચિત્તશુદ્ધિના આદર્શ હોવા જોઈએ અને એ હોય તેા કાઈ સ્થાનાન્તરમાં કે લાકાન્તરમાં સુક્તિધામ માનવા કે કલ્પવાની જરાય જરૂર નથી. એવું ધામ તાે સામૃહિક ચિત્તની શદિમાં પાતાની શુદ્ધિના કાળા આપવા એ જ છે.

૪. દરેક સંપ્રદાયમાં સર્વબ્રુતહિત ઉપર ભાર અપાયે৷ છે, પણ વ્યવ-હારમાં માનવસમાજના હિતને৷ પણ પૂર્ણપણે અમલ ભાગ્યે જ જોવામાં આવે છે. તેથી પ્રક્ષ એ છે કે પ્રથમ મુખ્ય લક્ષ્ય કઈ દિશામાં અને કયા. ધ્યેય તરફ આપવું. બંને લેખકાની વિચારસરણી સ્પષ્ટપણે પ્રથમ માનવતાના વિકાસ ભણી લક્ષ્ય આપવા અને તે અનુસાર છવન છવવા કહે છે. માનવ-તાના વિકાસ એટલે તેણે આજ સુધી જે જે સદ્ગુણા જેટલા પ્રમાણમાં સાધ્યા હાય તેની પૂર્ણપણે રક્ષા કરવી અને તેની મદદથી તે જ સદ્ગુણોમાં વધારે શુદ્ધિ કેળવવી અને નવા સદ્ગુણ ખિલવવા, જેથી માનવ-માનવ વચ્ચે દ્વંદ્વ અને શત્રુતાનાં તામસ બળા પ્રગટવા ન પામે. જેટલા પ્રમાણમાં આ રીતે માનવતા-વિકાસનું ધ્યેય સધાતું જશે તેટલા પ્રમાણમાં સમાજજીવન સંવાદી અને સ્ટીલું બનતું જવાનું. તેનું પ્રાસંગિક કળ સર્વબ્ર્રતહિતમાં જ આવવાનું. તેથી દરેક સાધકના પ્રયત્નની મુખ્ય દિશા તા માનવતાના સદ્ ગુણાના વિકાસની જ રહેવી જોઈએ. આ સિદ્ધાન્ત પણ સામૂહિક છવનની દષ્ટિએ જ કર્મક્ષ્લના નિયમ ધટાવવાના વિચારમાંથી જ ફલિત થાય છે.

ઉપરની વિચારસરણી ગૃહસ્થાશ્રમને કેન્દ્રમાં રાખીને જ સામુદાયિક જીવન સાથે વૈયક્તિક જીવનના સુમેળ રાખવાનું સૂચન કરે છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં જ બાકીના બધા આશ્રમાના સદ્ગુણો સાધવાની તક મળી રહે એવું એ સૂચન છે, કેમકે તેમાં ગૃહસ્થાશ્રમના આદર્શ જ એવા બદલાઈ જાય છે કે તે કેવળ લાગનું ધામ ન રહેતાં ભાગ અને યાગના સુમેળનું ધામ બની જાય છે. એથી ગૃહસ્થાશ્રમથી વિચ્છિન્નપણે અન્ય આશ્રમાના વિચાર કરવાપણું રહેતું નથી. ગૃહસ્થાશ્રમ જ ચતુરાશ્રમના સમગ્ર જીવનનું પ્રતીક બની જાય છે. તે કેવળ નૈસર્ગિક પણ છે.

શ્રી. મશરવાળાનું એક નિરાળું વ્યક્તિત્વ એમનાં લખાણાેથી સચિત થાય છે. એ લખાણા વાંચી–વિચારીને મારી ખાતરી થઈ છે કે એમનામાં કાેઈ અન્તઃપ્રજ્ઞાની અખંડ સેર વહ્યા કરે છે. ચિત્તશહિની સાધનાની અમુક ભૂમિકામાં પ્રગટ થતા એ સત્યમુખી પ્રદ્રાદય છે. એમની કેટલીક લાક્ષણિકતા આંજી નાખે તેવી છે. જ્યારે તેઓ તત્ત્વર્ચિતનના ઊંડા પ્રદેશમાં તે ઊતરી પોતાના વક્તવ્યને સ્કટ કરવા ક્રોઈ ઉપમા વાપરે છે ત્યારે તે પૂર્ણોપ-માની ક્રેડિની હેાય છે અને તે સ્થળનું લખાણુ ગંભીર તત્ત્વચિંતનપ્રધાન હાેવા છતાં સુંદર અને સરળ સાહિત્યિક નમૂનો પણ બની જાય છે. આના બે-એક દાખલા સુચવું. પૃ. ૩૭ પર ગંગાના પ્રવાહને અખંડ રાખવા મારે પોતાના જીવનનું બલિદાન આપનાર જલકણનું દષ્ટાન્ત, અને ચિત્તસ્થિતિનેહ ચિતાર આપવા પ્રસંગે વાપરેલ જંગલમાં ઊગી આવેલ ઝાડીઝાંખરાંનું દ્રષ્ટાન્ત (પ. ૧૨૬) આવાં તાે અનેક દષ્ટાન્તાે વાચકને મળશે અને તે ચિંતનનાે ભાર હળવાે કરી ચિત્તને પ્રસન્નતા પણ આપશે. જ્યારે તેઓ કાઈ પદ્ય રચે છે ત્યારે એમ લાગે છે કે જાણે તે માર્મિક કવિ હોય. આના દાખલા પ. પધમાં મળી આવશે. ' जगमें जीना देा दिनका ' એ પ્લભાન દની કડીનું કટાક્ષપૂર્વક રહસ્ય ખાલતાં જે નવું ભજન તેમણે રચ્યું છે તેના ભાવ અને ભાષા જે જેશે તે મારા કથનની યથાર્થતા સમજી શકશે. પ્રાચીન ભક્તો કે પ્રાચીન શાસ્ત્રોના ઉદ્દગારોનો ઊંડા મર્મ તેઓ કેવી રીતે દર્શાવે છે એના નમૂતા પ્ર ૩૫ પર મળશે. એમાં 'હંસલે નાનો ને દેવળ જૂનું તા થયું' એ મીરાંની ઉક્તિનું એટલું બધુ ગંભીર રહસ્ય પ્રયટ કર્યું છે અને તેને ગીતાના ' आपूर्यमाणमवलप्रतिष्टं ' એ શ્લેાકના રહસ્ય સાથે સંવાદી બનાવ્યું છે કે વાંચતાં અને વિચારતાં તૃષ્તિ જ થતી નથી. કરી કરી એના સંવાદના રહ્યકાર ચિત્ત ઉપર ઊઠવા જ કરે છે.

શ્રી મશરવાળાનાં અધાં લખાણેામાં નજરે ચડે એવી નીરક્ષીરવિવેકી લાક્ષણિકતા એ છે કે તેઓ વારસાગત કે બીજી ક્રોઈ પણુ પર પરામાંથી સાર– અસારને બહુ ખૂબીથી તારવી કાઢે છે અને સાર ભાગને જેટલી સરળતાથી અપનાવી લે છે તેટલી કડોરતાથી અસાર ભાગના મૂળ ઉપર કુઠારાઘાત કરે છે.

આવું તો અત્રે <mark>ધ</mark>ર્લું દર્શાવી શકાય, પણુ છેવટે તેા વિરામ લીધે જ છૂટકાે.<sup>૧</sup>

શ્રી. કિરોારલાલ ધ. મશરૂવાળાના પુસ્તક 'સંસાર અને ધર્મ' ની ભૂમિકા ૧૪

## યુગ સમાનતાના છે

#### [ 3૧ ]

**તુલસીકૃત** રામાયણુમાં દોહેા છે :

प्रभु भल कीन्द्र मोहिं सिख दोन्ही; मर्यादा सब तुम्हरी कीन्ही । ढोल-यंवार-शू द्र-पशु-नारी, ये सब ताडनके अधिकारी ॥ -सन्हरशंऽ

આમાં નારીને પશુતુલ્ય કહી તાડન–તર્જનને યોગ્ય લેખી છે. તુલસીદાસ એક વિશિષ્ટ સંત છે. તેમને પોતાને સ્ત્રી કે પુરુષ પ્રત્યે ખાસ પક્ષપાત હશે એમ ભાગ્યે જ કહી શકાય. છતાં તેમણે સ્ત્રીને તાડનયોગ્ય, વર્ણવી છે એ એક હડીકત છે. એમના આ વર્ણુન પાછળ શું તત્ત્વ હતું એને৷ વિચાર કરતાં તે વખતની અને અત્યારે પણ મોટેભાગે ચાલુ એવી સામાજિક સ્થિતિન ંચિત્ર આપસી સમક્ષ ઉપસ્થિત થાય છે. ચિત્ર એ છે કે જે સમાજમાં આર્થિક ઉપાર્જન અને સત્તાનાં સુત્રેક મુખ્યપણે પુરૂષના હાથમાં રહ્યાં છે તે સમાજમાં સ્ત્રીની દશા ધરકુકડી જેવી થઈ જાય છે. શક્તિ, ઉત્સાહ વગેરે એનં બધું સત્ત્વ ક્રેવળ સાંકડી ઘર–કુટુંખની મર્યાદામાં રૂંધાઈ રહે છે અને તે શક્તિ છતાં લાચાર ખની જાય છે. સ્ત્રી ઘર-કટું ખબ્યવહારમાં જેટલી કુશળ, પુરુષ તે બાબતમાં તેટલા જ અકશળ અને લાચાર હાય છે; છતાં જીવન-~~ વ્યવહારતું આધારભૂત સુખ્ય બળ જે અર્થબળ છે, તેનાં ક્ષેત્રા પુરૂપહસ્તક હોવાથી સ્ત્રી એોશિયાળી બની જાય છે. તે એટલે સુધી કે એ પાતાની શક્તિ અને આવડતનું મૂલ્ય સુધ્ધાં ભાગ્યે જ આંકી શકે છે. એની શક્તિ અને આવડતનું મૂલ્ય ત્યારે જ ખરું અંકાય છે જ્યારે પુરુષ સ્ત્રી વિના લાચાર દશામાં આવી પડે. આમ છતાં નારી ગમાર અને પશુની પેઠે તાડનને યેાગ્ય મનાઈ તે સૂચવે છે કે તેનું કારણ, એકમાત્ર એની શારીરિક કે માનસિક સ્થિતિ નથી, પણ આર્થિક પરતંત્રતા છે. જે કેોમાં કે વર્ગોમાં કમાણીની બાબતમાં સ્ત્રી-પુરૂષ સાથે જ ધરબહારનાં ક્ષેત્રા ખેડે છે, તે કાેમા કે વગેાંમાં સ્ત્રીઓને। દરજ્જે સુખી ગણાતી પણ ઘરએઠાકુ સ્ત્રીઓ કરતાં વિશેષ સ્વમાની હ્યાય છે. એટલે તુલસીદાસે જે નારીનાે ઉલ્લેખ કર્યો છે તે આર્થિક રીતે પરાવલ બી હેાય એવી નારીનેા ઉલ્લેખ છે એમ માનવું રહ્યું.

આ રીતે વિચારીએ તેા પુરુષ જો કે ઉપાર્જિત ધન પહ્યુ છેવટે સ્ત્રીના હાથમાં સાંપે છે, છતાં ઇચ્છાએ કે અનિચ્છાએ તે તેને પશુ જેવી લાચાર તો કરી જ મૂકે છે. આમ તુલસીદાસના દાેહાની નારી એ પુરુષે બનાવેલ પશુ– નારી છે, અને એવી નારીનું અસ્તિત્વ આજે પહ્યુ અનેકર્ણ આપણને જોવા મળે છે. આ સામાજિક વિષમતાની એક બાજી થઈ.

પરંતુ આની એક બીજી પણ બાજુ છે. તે બાજુ એવી છે કે જેમાં સ્ત્રી પુરુષને પશુ બનાવી મરજી પ્રમાણે ચારે છે અને ફાવે ત્યારે જ એને મનુષ્યરૂપ આપી તેનો ઉપયોગ કરે છે. આ સ્થિતિ કયા પ્રકારના સમાજમાં સંભવે છે એ જાણવાનું કુત્લુલ્લ પણ રાેકી શકાતું નથી. એક તા આને જવાબ એ છે કે જે સમાજમાં સ્ત્રી જ મુખ્યપણે મહેનત અને ઉપાર્જનનું કામ કરતી હાેય, પુરુષ મુખ્યપણે સ્ત્રીની કમાણી ઉપર નભતો હોય તે સમાજમાં પુરુષ સ્ત્રીની મરજી પ્રમાણે વર્તે અને પશુ જેવા બની રહે. આવા સમાજે આજે પણ પર્વતીય પ્રદેશામાં, વ્રહ્નદેશ અને બાલી જેવા ટાપુઓમાં છે. બીજે ઉત્તર તેથી ઊલટા છે. તે એ કે પુરુષપ્રધાન સમાજમાં પણ નારી નરને પશુ બનાવી ચારે છે અને તેના ઉપયોગ કરે છે. આ બીજો ઉત્તર વાચકને નવાઈ ઉપજાવે ખરા. જો પુરુષ જ અર્થ અને સત્તાનું કેન્દ્ર હાેય તા સ્ત્રી એને પશુ કેમ બનાવી શકે ! પરંતુ માનસતત્ત્વની દર્ષિએ જોઈશું તો એમાં કાંઈ નવાઈ જેવું નથી, એ તા આપણા રાજના અનુભવની વાત છે.

પુરુષ કમાતા હાૈય, સત્તાવાન પણ હાૈય ત્યારેય એ છેવટે બધું લાવીને ઘરમાં જ મૂકે છે તે સ્ત્રીતે ભરેશસે જીવે છે. એના વિશ્રામ, વિનાદ અને આનંદનું ધામ એકમાત્ર નારી બની રહે છે. આ વાતાવરણમાં નારીમાનસ એવી રીતે ધડાય છે કે તે કઈ કઇ રીતે પુરુષને વધારે જીતી અને વશ કરી શકે, તેમ જ તેની અને તેની સંપત્તિ ઉપર વણમાગ્યું સ્વામિત્વ ભોગવી શકે આવી મનોદશા એને તરેહતરેહનાં આકર્ષણો ઊભાં કરવાની કળામાં નિપુણ બનાવે છે. એ કળાથી નારી પુરુષને અનેક જોખમા ખેડવાની પ્રેરણા પણ આપે છે અને પૃથ્વીના બીજ છેડા સુધી વિહાર પણ કરાવે છે. છેવટે એ જ કળાથી તે પાછી પુરુષની નાથ એવી રીતે ખેચે છે કે તે પાછા ઘરમાં આવી સ્ત્રીતે સંતાવવાનું જ કામ કરે છે. આ રીતે અર્થાપાર્જન, સત્તાપ્રાપ્તિ જેવાં બહારનાં ક્ષેત્રામાં વિચરીને પણ તે પાછા ઘરમાં નારીનું રમકહું પણ બને છે. આ દશા એ જ નારી દારા પુરુષને પશુતુલ્ય ચરાવવાની દશા છે. 799

શક્તિએ છે. જે સમાજમાં એ શક્તિએાને મુક્તપણે કામ કરવાની તક તથી મળતી તે સમાજમાં સ્ત્રીઓની એ શક્તિઓ મરી નધી જતી. પશ માત્ર ભુદું અને કથારેક વિકૃત સ્વરૂપ લે છે એટલું જ. જો સ્ત્રીશક્તિને સ્વતંત્રપણે કમાણી, સત્તા અને બરાબરીના પ્રસંગા ન મળે તા એ શક્તિ ઘરમાં રૂંધાયા છતાં પાતાનું વર્ચસ્વ જીદી રીતે જમાવે છે. તે જમા-વટ એટલે પુરુષાર્થ વિનાનાં નખરાં, હાવભાવ, શુંગાર સજાવટ અને ખીજાં તવનવાં આકર્ષો. આ આકર્ષોણની નાથથી નારી નરતે નાથે છે, પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે તેને સંચરાવે કે વિચરાવે છે અને પાછે৷ તેને પાતાની પાસે ખેચાલે છે.

પુરૂષે સ્ત્રીને પશ ખનાવી છે એ હકીકત છે તો સ્ત્રીએ પણ પુરૂષને પોતાની કળાઞય કાબેલિયતથી પશુ બનાવેલ છે એ પણ હક/ાકત છે અને તે આજના શહેરી, અર્ધ શહેરી વિલાસી જીવનમાં જોવા પણ મળે છે.

હવે તે। એટલું જ વિચારવાનું રહે છે કે બેમાંથી કાેઈ ખીજાને પશુ ન. બનાવે એની ચાવી શેમાં છે ! એના ટ્રંકા ને ટચ ઉત્તર એટલા જ છે, કે સ્ત્રી અને પુરુષનાં જીવનક્ષેત્રા અસુક અંશે જીદાં હોવા છતાં તે અંતેની સમાન શક્તિઓને દબાયા વિના કામ કરવાની બધી તકા પૂરી પાડવી. પુરુષની પેઠે સ્ત્રી પણ કમાઈ શકે અને અનીની પેઠે પુરૂષ પણ કેટલીક ધરની જવાબદારીઓ સંભાળી શકે. સ્ત્રી કમાય તાે એનાે આત્મવિશ્વાસ વધે અને પુરષની અવિવેકી સત્તાના ભાગ બનવું ન પડે. વળી, સ્ત્રી કમાઈ શકતી હાેય તો એને પુરુષોપાર્જિત ધન ઉપર કબજો મેળવવાની દષ્ટિએ અનેક કૃત્રિમ ચ્યાકર્ષણો ઊભાં કરવા ન પડે. સાથે જ પુરુષના બાજ પણ હલકા થાય.

---ગૃહમાધુરી, તે ૧૯૫૧.

# જૈન ધર્મ અને દર્શન

## ઇતિહાસની અગત્યતા

#### [१]

**આ** દેશમાં કે પરદેશમાં સર્વત્ર શાળા, મહાશાળા, વિશ્વવિદ્યાલય વગેરે વિદ્યાને સ્પર્શાતી ખધી જ સંસ્થાઓમાં ઇતિહાસનું અધ્યયન એક અનિવાર્ય વિદ્યાંગ બન્યું છે. સાહિત્ય, ભાષા કે વિવિધ કળાઓ જ નહિ, પણ જ્ઞાન– વિજ્ઞાનની એકેએક શાખા ઇતિહાસના અધ્યયન વિના અધૂરી જ મનાય છે. તેથી ગઈ કેટલીક પેઢીઓ કરતાં અત્યારની નવતર પેઢી તેા પ્રત્યેક વસ્તુના વિચાર ઇતિહાસની આંખે કરતી થઈ છે. આ રીતે આખા જગતનું વિદ્યા-માનસ ઇતિહાસ માટે ભૂખ્યું છે.

ભૂતકાળ આપણી સામે નથી; તે તેા શન્યમાં વિલય પામ્યાે છે, પણુ તેનાં બધાં જ પદચિદ્ધો તે મૂકતાે ગયાે છે. સૂક્ષ્મ અને સ્થૂળ બન્ને અર્થમાં એ પદચિદ્ધોનાે વારસાે વર્તમાન ધરાવે છે. એટલે એ વિલીન ભૂતમાં પ્રવેશ કરી તેના આત્માને સ્પર્શવાનું સાધન આપણી પાસે છે જ. આ સ્થળે ઇતિ-હાસની બીજી શાખાઓની વાત જવી કરી માત્ર તાત્ત્વિક અને સાહિત્યિક ઇતિહાસને લગવી કાંઇક વાત કરવી ઇપ્ટ છે.

' જૈન ' પત્રના વાચકા મુખ્યપણે જૈન છે. તેને રસ પ્રેરે અને સામાન્ય જિજ્ઞાસુજગતની માગણીને સંતાયે તેમ જ માનવીય ગ્રાનભાંડોળની પૂરવણી કરે એવી એક વસ્તુ એ છે કે જૈન સાહિત્યના તેમ જ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસ બને તેટલાં સમૃદ્ધ સાધનાથી અને તદ્દન તટસ્થ દ્રષ્ટિથી તૈયાર કરવાે-કરાવવા. એક સાથે બન્ને ઇતિહાસની આજે વધારેમાં વધારે શકચતા છે; જિજ્ઞાસુ જગતની માગણી છે. નવી જૈન પેઠી અને ભાવી પેઠીના મનને પૂરતું પાેષણ આપે એવી આ એક વસ્તુ છે, તેથી આવા ઇતિહાસની અગત્યતા છે એમ હું મક્કમપણે માનું છું.

જૈન પર પરાને લગતાં બધાં જ સાધને৷ આ દેશમાં છે, જૈને৷ પાસે છે અને તે દેશના એક ખૂણેથી બીજા ખૂણુા સુધી ઓાબવત્તા પ્રમાણુમાં વિખરાયેલાં છે. સ્થૂળ સાધને৷ ઉપરાંત સક્ષ્મ અને જીવન્ત સાધના પણુ જૈન પરંપરા ધરાવે છે અને છતાં આજસુધી આ બધાં સાધનોનો જૈન પરંપરાએ ઉધાડી આંખે કશા ઉપયોગ એવા નધી કર્યો કે જે અત્યારની જિજ્ઞાસાને સંતોષે. પણુ આવા ઇતિહાસના પાયા તા જૈનેતર વિદ્વાનાએ નાખ્યા છે, અને તે પણુ વિદેશા વિદ્વાનોએ. જે વિદ્વાના આ દેશમાં આવ્યા પણુ ન હતા, જેમને જૈન પરંપરાતા સમર્થ કહી શકાય એવા પરિ-ચય પણુ ન હતા, તેમણે જૈન ઇતિહાસની ભૂમિકા તૈયાર કરી છે અને તે પણુ એવે સમયે કે જ્યારે અત્યારના જેટલાં પુસ્તકા મુદ્રિત ન હતાં, ભંડારામાં સુલભ ન હતાં, બીજાં પણુ જરૂરી સાધના જમાનમાં દટાયેલાં હતાં. આવી સ્થિતિમાં તેઓએ જે પુરુષાર્થ ખેડથો અને જૈન પરંપરાની પેઢીને જે વારસા આપ્યા તે બહુ કામતી છે અને હવે તેના આધારે આગળનું કામ એક રીતે બહુ સરળ પણુ છે. આગળના કામ માટે તત્કાળ શું કરવું જોઈએ એ વિચાર અહીં પ્રસ્તુત છે.

પહેલું તેા એ છે કે અંગ્રેજી, જર્મન, ફ્રેંચ કે બીજી વિદેશો ભાષા-એામાં જે જે જૈન પરંપરાને સ્પર્શ કરતું લખાયું હોય તે બધુંજ એકત્ર કરવું. તેમાંથી કામ પૂરતી તારવણી કરી જે ખરેખર ઉપયોગી હોય તેને યેાઅ રીતે અંગ્રેજીમાં પ્રસિદ્ધ કરવું અને સાથે સાથે રાષ્ટ્રીય ભાષામાં પણુ.

જે અત્યાર લગીમાં લખાયું હ્રાય અને છતાં નવા ઉપલબ્ધ પ્રમાણેાને આધારે કે નવી સુઝને આધારે તેમાં જે કાંઈ સંશાધન કરવા જેવું હ્રાય તે સંશાધી અંગ્રેજી અને હિંદી સંગ્રાહક પુસ્તકાની સાથે જ પ્રસ્તાવના કે પરિશિષ્ટરૂપે જોડવું, જેથી અત્યાર લગીની શાધ અબ્રાન્ત બને.

જે જે વિષયેા ખેડાયા છતાં ઘણી દષ્ટિએ, ઘણા સુદ્દા પરત્વે અપૂર્ણુ દેખાય તેની સાંકળ, યાેગ્ય હાથે બાકીનું લખાવી, પૂરી કરવી; એટલે તે તે વિષયની પૂર્તિ થાય અને જ્યાં જરૂર હાેય ત્યાં અભ્યાસક્રમમાં પણુ રાખી શકાય, તેમ જ વધારાના વાચન માટે ભલામણુ પણુ કરી શકાય.

આ ઉપરાંત નવેસર સાહિત્ય અને તત્ત્વજ્ઞાનના ઇતિહાસ લખવાની વાત તા રહે જ છે. એમાંથી એકની પસંદગી કરી એ કામ પતાવવું હાેય તા, મારી દષ્ટિએ, પ્રથમ સાહિત્યના ઇતિહાસનું કામ હાથ ધરવું જોઈએ. એક તા એ વાંચનારને આકર્ષા શકે અને સાથે સાથે આગળના કઠણ કામની તૈયારી કરવા--કરાવવામાં પ્રેરક પણ બને. જ્યારે આપણે સાહિત્યના ઇતિ-હાસની વાત કરીએ ત્યારે કાઇ પણ એક ફિરકા, કાઈ પણ એક પંચ કે કાઈ પણ એક ગણુ-ગચ્છની વાત કરતા નથી. આપણે એક એવા ઇતિહાસની વાત કરીએ છીએ કે જેમાં જૈન પર પરામાં થઈ ગયેલા અને અસ્તિત્વ ધરાવતા કાેઈ પણ ફિરકાની ઉપેક્ષા નહિ હાેય, તેમ જ કાેઈ એકને અનુચિત પ્રાધાન્ય આપી ષીજાની અધટિત ઉપેક્ષા નહિ હાેય. જે કાંઈ સત્યની દષ્ટિએ, સાધનાના પ્રમાણમાં, લખવાનું પ્રાપ્ત થાય તે જ લખાય. આયી દરેક ફિરકા પોતાની પ્રથમની સેવેલી ધારણાઓને એકાંત સંતાેષી જ શકે, એમ ન બને; પણ આવા ઇતિહાસ દરેક ફિરકાના સંકુચિત મનને ઉદાર ખનાવે અને દરેક પરસ્પર સહાનુમૂતિથી વિચારતાં-વર્તતાં શીખે, એનું સાધન પણ પૂરું પાડે. તેથી ગૃહસ્થાન્ કરતાં આ પ્રશ્ન પરત્વે હવે સાધુઓએ જ આગળ આવવું જોઈએ, એમ હું માનું છું.

અત્યારે જ્યાં જોઈએ છીએ ત્યાં સાધુશક્તિ તદ્દન વેરવિખેર થયેલી દેખાય છે; સમય સાથે કામ કરતી ન હોવાથી વધારે અવગણનાપાત્ર પણ અનતી જાય છે. ક્રોઈ પણ સમાજ અને સંધ માટે જે સંભૂયકારિતા—પરસ્પર મળીને સંવાદિતાથી કામ કરવાની આવડત—આવશ્યક છે તે નિર્માણ કર્યાં સિવાય કદી ચાલે તેમ નથી. જ્યારે ઇતિહાસનું કામ વિચારીએ અને શરૂ કરવું હોય ત્યારે એમાં સાધુશક્તિને સાંકળી શકાય. તેઓ જીદા જીદા ગણ-ગચ્છના હોય તાપણ એકબીજાના પ્રત્યક્ષ સંપર્કમાં આવે અને વિચાર-વિનિમય પણ કરે. આજે બધાં જ તંત્રો સહકારથી ચાલે છે, જ્યારે સહકાર વિના એક નિષ્પ્રભ જેવું અને કેટલેક અંશે અજાગલસ્તન જેવું કાઈ તંત્ર હોય તો તે જૈન સમાજનું શુરુતંત્ર લાગે છે. આ સ્થિતિ જીવતા સમાજ માટે નભાવવા જેવી નથી. એટલે આવું એક સર્વસાધારણ અને સ્વર્ગમ્ય કામ કરવામાં વિચારવાન સાધુઓ આગળ આવે, પોતપોતાનો ફાળા આપે. એ નિમિતે એકત્ર થાય તો એથી ' अगારાએ अળગાહ્યું 'પદ સાર્થક બને.

હમણાં જ જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસનેા પ્રશ્ન કાશીમાં હાથમાં લેવામાં આવ્યા છે. એમાં જૈનેતર એવા પણ અસાધારણ યાગ્યતા ધરાવનાર ડૉ. વાસુદેવશરણ અગ્રવાલ અને એવા બીજા વિદ્વાનોનો કેવળ સાંસ્કૃતિક દષ્ટિએ પૂરતાે સાથ જ નહિ પણ આગેવાનીભરેલ ભાગ પણ છે. આ એક મારી દષ્ટિએ જૈન સમાજ માટે, ખાસ કરી સાધુગણ માટે, મંગળપ્રભાત ઊધડે છે. જો તેઓ આ વસ્તુ બરાબર સમજી લે તા તેમણે મેળવેલ જ્ઞાનસંપત્તિને સારામાં સારા ઉપયાગ થશે અને જે તેઓ નથી જાણતા, અને જાણવા જેવું છે જ, તે જાણતા થશે, અને પાતાનું સ્થાન છે તેથી વધારે ઉન્નતા બનાવશે. જ્યાં સાધુએ પોતપાતાના સ્થાનમાં રહી કાેઈ પહ્યુ કામ કરવા ઇચ્છતા હશે ત્યાં પહ્યુ એમને એમની શક્તિ અને સાધનજોગું કામ સાંપી શકાય, એવી પહ્યુ ગાેઠવણી થઈ શકે. પછ્યુ આ કામ કરતાં એક એવી ક્ષણુ આવવાની કે જ્યારે સાધુમાનસની અત્યારની શકલ બદલાઈ વધારે ઉન્નત ચવાની. તેથી હું સાધુમહ્યુનાં વિકાસ અને ઉપયોગિતાની દષ્ટિએ અને નવ જગતની માગણીને સાંતાપવાની દષ્ટિએ ઇતિહાસની, તેમાંય શરૂઆતમાં જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસની, અગત્યતા વિશે વિચારકાનું ધ્યાન આકર્ષવા ઇચ્છું છું.

આવતા આકટોખરના અંતમાં અમદાવાદ મુકામે એાલ ઇન્ડિયા ઓરિ-યેન્ટલ કાેન્ક્રસ્સ ભરાવાની છે. તેમાં તેના મુખ્ય પ્રમુખ વિશ્વવિશ્રૃત ડૉ. સનીતિક્રમાર ચેટર્જી છે. એ કાેન્કરન્સના અનેક વિભાગો છે. તેમાં એક વિભાગ જૈન પરંપરાને લગતાે પણ છે. આ વખતે તેના અધ્યક્ષ બાબ કામતાપ્રસાદ જૈન છે. એની અધી શાખાઓમાં તેતે વિષયના વિશિષ્ટ વિદ્વાના આ દેશના જાદા જાદા ભાગેામાંથી તેા આવવાના જ; પણ કેટલાય નામાંકિત વિદેશી વિદાના પણ આવવાના. આ એક એવા મેળા હોય છે, જેમાં અનેક વિષયના પારગામાં વિદ્વાનો એકત્ર થાય છે અને અનેક વિષયોના અનેક નિખંધા અનેક ભાષાએામાં વંચાય છે, એવા વિષયા પર વ્યાખ્યાના. થાય છે, ચર્ચાએ**ા પણ થાય છે. એ દિવસામાં જાણે એવું વાતાવ**રણ સર્જાય છે કે સરસ્વતીની બધી શાખાએ કે બધી ધારાએ દસ્યમાન થતી ન ઢાય ! ગુજરાત માટે આ એક ખાસ આકર્ષણ છે. અમદાવાદ એક રીતે જૈન નગર છે. એમાં ગહસ્થા અને ત્યામીએા ઘણા છે. તેએા જો આ વાતાવરણ જોશે તેા તેમને ઉપર કરેલી ચર્ચાનું હાર્દ સમજાશે. પણ અહીં તાે એક ખીજી વાત પણ સૂચવવી યેાગ્ય લાગે છે. તે એ કે, એ જ દિવસોમાં જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસની રૂપરેખા વિચારવા અને એ અંગેના બીજા ઘણા પ્રશ્નો ઉપર ચર્ચા કરવા એક બેઠક ભરવામાં આવનાર છે.

એ એડક ક્રોન્ફરન્સના દિવસોથી સ્વતંત્ર હશે. તે માટે બે કે ત્રણુ દિવસ ખાસ રાખવા ધાર્યા છે. આ અંગે જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં રસ ધરાવનાર અને તજ્જ્ઞ એવા કેટલાક વિશિષ્ટ વિદ્વાનાને પણુ આમંત્રણુ અપાશે. એટલે જેઓને કેવળ આ વિષયમાં રસ હાેય તેને માટે પણુ પૂરતી સામગ્રી છે જ. ડૉ. વાસુદેવશરણુ અગ્રવાલ, જેમના નિર્દેશ ઉપર કરવામાં આવ્યા છે, તેઓને ન જાણુતા હાેય તેમને માટે આ સ્થાને સૂચવવાનું એટલું જ છે કે 'શ્રમણુ' માસિકના આ વખતના અંકમાં પ્રગટ થયેલ તેમના 'પ્રાचીન मશુरામેં जैन घर्मका वैभव ' લેખ વાચે; અને તેમનું હમણાં જ પ્રસિદ્ધ થયેલ ' દર્ષવરિત : एक सांस्कृतिक अध्ययन ' એ હિન્દી પુસ્તક વાંચી લે. એમ તેા એમણે અનેક પુસ્તકા અને લેખા લખ્યાં છે, પણ આ સ્થળે તેા માત્ર હું એ બે લખાણા તરક જ ધ્યાન ખેસું છું. શ્રી. અગ્રવાલજીની પેઠે બીજા પણ સમર્થ વિદ્રાના, જેએા જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં સહકાર આપે તેવા છે અને આપવા ઇચ્છે છે, તેઓ પણ અમદાવાદમાં આવવાના. એટલે જેઓની ચેતના મૂર્સ્જિત થઈ ન હાેય અને જેઓની જ્ઞાનનાડી ધયકતી હોય તેઓ આ આવતી તકના પૂરતા ઉપયાગ કરી લેશે એમ હું માનું છું.

-- જૈન, શ્રાવણ ૨૦૦૯

# ભગવાન ઋષભદેવ અને તેમના પરિવાર

## [२]

ભગવાન પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરના વિષયમાં તો ઇતિહાસની ગતિ સ્પષ્ટ છે. ભગવાન નેમિનાથ સુધી પણ ઇતિહાસના પ્રકાશનું આછું કિરણ પહોંચ્યું છે. પરંતુ ભગવાન ઝડપભદેવની બાબતમાં એથી તદ્દન ઊલડું છે. ઝડપભદેવના સમય એટલે જૈન ગણતરી પ્રમાણે લાખા ને કરોડા વર્ષ પહેલાંના સમય. એ સમયના ઇતિહાસની વાતા પણ સંભવિત નથી. એટલા અતિપ્રાચીન સમયના પુરુષ વિશે આપણે જે કાંઈ વાંચીએ છીએ, સાંભળીએ છીએ અને વિચારીએ છીએ, તે બધું લાકવાયકા અને કાંઇક શાસ્ત્રપર પરા ને રચાયેલ ચરિત્રગ્ર થામાંથી જ. એ ચરિત્રગ્ર થામાં અતિહાસિક યુગ પહેલાંના પુરુષા વિશે લખાયેલ બધું જ અપ્રામાણિક અને ત્યાજ્ય છે એમ કહી ન શકાય, તે જ પ્રમાણે એ ચરિત્રગ્ર થામાં એ પુરુષા વિશે લખાયેલ બધું અક્ષરશઃ તેમ જ છે એમ પણ માની શકાય તેમ નથી. આવી અનિશ્વિત સ્થિતિ છતાં ભગવાન ઝડપભદેવ જેવા અતિપ્રાચીન પુરુષ અને તેમના પરિવાર વિશે આજે હું કાંઇક કહેવા ઇચ્છું છું, તે કેટલાંક ખાસ દષ્ટિબિંદુઓથી.

## **દ**ષ્ટિબિંદુઐા

તેમાંનું પહેલું દષ્ટિબિંદુ એ છે કે ઝડપભદેવ અને અન્ય તીર્થ કરાની પૂજા-પ્રતિષ્ઠા તેમ જ ઉપાસનાના ક્ષેત્રમાં શું અંતર છે તે બતાવવું અને તે દારા અન્ય તીર્થ કરા કરતાં ઝડપભદેવનું સ્થાન કેટલું વ્યાપક છે, અને તે શા માટે, એ સ્ચિત કરવું. મારું બીજીં અને મુખ્ય દષ્ટિબિંદુ એ છે કે ભૂતકાળના વર્ત માનકાળ સાથે સંબંધ જોડવા, અને તેના ભાવિનિર્માણુમાં વિવેકપૂર્વ ક ઉપયોગ કરવા. આ જ વસ્તુને કાંઇક વધારે ખુલાસાથી એ રીતે દર્શાવી શકાય કે પર પરા અગર સમાજના માનસમાં શ્રદ્ધાનું સ્થાન પામનાર ક્રોઈ પ્રાચીન કે અતિપ્રાચીન મહાપુરુષના જીવનચરિત્રની આસપાસ કાળક્રમે લેાકશ્રદ્ધાને બળે જે અનેક કલ્પનાઓના તાણાવાણા રચાયા હોય કે વિવિધ રંગા પુરાયા હાય, તેનું વાસ્તવિકતાની દષ્ટિએ પરીક્ષણ કરી તેમાંથી એક સામાન્ય ઐતિહાસિક સત્ય તારવવું અને તે સસનો વર્ત માન

#### ભગવાન ત્રઙધભદેવ અને તેમના પરિવાર

જીવનના ગૂંચવાયેલ ક્રાકડાના ઉકેલમાં તેમ જ ભાવિજીવનના નિર્માણમાં: ઉપયોગ કરવા.

## ઋષભદેવ માત્ર જૈનાના જ નથી

સામાન્ય રીતે જૈન તેમ જ જૈનેતર બંને સમાજમાં અને કાંઇક અંશે ભણેલગણેલ લેખાતા વિદ્વાવર્ગમાં પણુ એક એવી માન્યતા પ્રવર્તે છે કે ઝહ્યભદેવ એ માત્ર જૈનોના જ ઉપાસ્ય દેવ તેમ જ પૂજ્ય અવતારી પુરુષ છે. જૈનો મોટ્ટે ભાગે એમ જ સમજે છે કે જૈન પરંપરા બહાર ઝહ્યભદેવનું સ્થાન નથી અને તેઓ તેા જૈન મૉદિરમાં, જૈન તીર્થીમાં અને જૈન ઉપાસના-માં જ પ્રતિષ્ઠિત છે. લગભગ જૈનેતર આખા વર્ગ પણુ ઝહ્યભદેવને જૈનાના જ ઉપાસ્ય દેવ સમજી એ વિચારવું ભૂલી ગયા છે કે ઝહ્યભદેવનું સ્થાન જૈનેતર પરંપરામાં છે કે નહિ, અને જો એમનું સ્થાન એ પરંપરામાં હોય તાે તે કથાં અને કેવું છે ?

જૈન જૈનેતર ભંને વર્ગના લોકોનાે ઉપર દર્શાવેલ ભ્રમ દૂર કરવાના આપણી પાસે કેટલાક પૂરાવાએા છે, જે શાસ્ત્રભદ્ધ પણુ છે અને વ્યવહાર-સિદ્ધ પણુ છે. જૈન લીર્થા, મંદિરા ને ગૃહ–ચૈત્યામાં પ્રતિષ્ઠિત ત્રઙષભદેવની મૂર્તિ, તેમાં પ્રતિદિવસ થતી તેની પૂજા, આબાલવૃદ્ધ જૈનામાં ગવાતું--વંચાતું ત્રઙષભચરિત્ર અને તપસ્વી જૈન સ્ત્રી–પુરુષા દ્વારા અનુકરણુ કરાતું ત્રઙષભદેવનું વાર્ષિંક તપ—એ બધું જૈન પરંપરામાં ત્રઙષભની ઉપાસ્ય દેવ તરીકેની શ્રદ્ધા અને ખ્યાતિનાં ઊંડાં પૂજા તેા સ્વયવે જ છે, પણ ત્રઙષભદેવની ઉપાસના અને ખ્યાતિ જૈનેતર પરંપરાના અતિ પ્રતિષ્ઠિત અને વિશિષ્ટ ગણાતા સાહિત્યમાં તેમ જ કાઈ નાનકડા પણ વિરલ ફિરકામાં સુધ્ધાં છે.

#### ભાગવતમાં ઋષભદેવ

ધ્યાહ્નણુ પર પરા અને તેમાંયે ખાસ કરી વૈષ્ણુવ પર પરાને બહુમાન્ય અને સર્વત્ર અતિપ્રસિદ્ધ ગ્રંથ ભાગવત છે, જે ભાગવતપુરાણુ કહેવાય છે. એ આઠમી શતાબ્દીથી અર્વાચીન તાે નથી જ. દિગંબર અને શ્વેતાંબર બન્ને સંપ્રદાયામાં જે ઝડષભદેવનાં સંસ્કૃત ભાષામાં લખાયેલ ચરિત્રા છે તે ભાગવતથી પ્રાચીન નથી, ભાગવત પછીનાં જ છે. હા, જૈન પર પરામાં, ખાસ કરી શ્વેતાંબર પર પરામાં, ઝડષભદેવનું પ્રાકૃત ભાષામાં લખાયેલ ચરિત્ર ભાગ-વતમાંના ઝડપભચરિત્ર કરતાં પણુ પ્રાચીન હાેવા વિશે ભાગ્યે જ સંદેહ રહે છે. ભાગવતમાં જે ઝડષભચરિત્રનું વર્ણુન છે, અને તે જે રીતે જૈન પ્ર થોમાં આવતા ઝડપભચરિત્ર સાથે મળતું આવે છે, તે ઉપરથી પ્રથમ દબ્ટિએ જોનારને એમ લાગે કે જનસમાજમાં બહુમાનનાં ઊંડાં મૂળ નખાયાં પછી જ જૈન કથાનક–ત્ર થોમાંથી ભાગવતના કર્તાએ ઝડપભદેવને પાતાના પ્ર થમાં આલેખ્યા કે અપનાવ્યા હશે, જેમ પ્રથમથી ત્યાજ્ય ગણાએલ છાહને પણ તેમની લાેકપ્રતિષ્ઠા જામ્યા પછી પાછળથી કેટલાક પુરાણકારાએ અવતારી વર્ણુવ્યા છે તેમ.

.આખી આર્યજાતિના ઉપાસ્ય ઝડલભદેવ

પરંતુ મને તેા લાગે છે કે ખરી હક્ષીકત કાંઇક બીજી જ હાેવી જોઈ એ. ભાગવતકારના સમયમાં ઋષભદેવ કરતાં પાર્શ્વનાથ કે મહાવીરની ગ્રતિષ્ઠા, ખ્યાતિ કે ઉપાસના જરાયે એાછી ન હતી. કદાચ જૈન પરંપરામાં તે પાર્શ્વનાથ ને મહાવીરનું સ્થાન તે વખતે પણ વ્યાસન્ન ઉપકારક હેાવાથી વધારે આકર્ષક હતું. તેમ છતાં ભાગવતકાર માત્ર ઝાયભનુંજ ચરિત્ર લે ને વર્ણવે: તેમિનાથ, પાર્શ્વનાથ તે મહાવીરના ચરિત્રને અન્ય પુરાણકારની પેઠે ભાગવતકાર ન સ્પર્શ, એનું કાંઇક કારણ હોવું જોઈએ. તે કારણ મારી દર્ષિએ એ છે કે ઝડપભદેવની માન્યના, પૂજા, ઉપાસના ને યશોગાથા જેન પર પરાની પેડે જૈનેતર પર પરામાં પણ પ્રથમથી ઓછેવત્તે અંગે એક અથવા બીજી રીતે અવસ્ય ચાલ હતી અને તેથી જ એવા પણ સંભવ છે ેકે જે સંસ્કૃત કે પ્રાકૃત બ્રાહ્મણુ પુરાણાે ઉપરથી ભાગવતની નવેસર રચના થવાના ઐતિહાસિક મત છે લે પ્રાચીન સંસ્કૃત–પ્રાકૃત પુરાણામાં ત્રડયભદેવ વિશે થાકું પણુ કાંઈક લખાયેલું હાેવું જોઈએ, જે વર્તમાન ભાગવતમાં પણ લેવાયું છે. આખી આયંજાતિમાં એકસરખી રીતે ઝડપભાદેવની ઓાછી-વત્તી માન્યતા બહુજ જૂના વખતથી ચાલી આવતી હેાવી જોઈએ. બૌદ્ધ પર પરામાં બુહતું સ્થાન અને ધ્યાલણા પર પરામાં રામ, કૃષ્ણ વાસુદેવ તેમ જ મહાદેવનાં સ્થાના એટલી હદ સુધી પ્રતિષ્ઠા પામતાં ગયાં કે તેને જ પરિણામે ઔદ્ધ પર પરાના સાહિત્યમાં તેા ઝાયભનું નામ આવવા ન જ પામ્યું અને ્ય્યાહ્યણ પર પરાના ભાગવત જેવા ઝાંથમાં ઝડપભનું ચરિત્ર જાના રૂપમાં સચવાયું, પણ તે ભાગવતના વાસુદેવ અવતારમાં ગૌણ થઈ તેના તળમાં દબાઇ ગયું, જ્યારે જૈન સાહિત્યમાં અને જૈન પર પરામાં એમ ન બન્યું. પાર્શ્વ તાથ અને મહાવીરની જાહેાજલાલીવાળા પ્રાચીન, મધ્ય તેમ જ વર્તમાન યગમાં પણ એ પુરાણપુરુષ ઝડપભની પ્રતિષ્ઠા તેમ જ ઉપાસના એકસરખી અખાંડિત રહી. એ જ કારણને લીધે જૈન અને જૈનેતર વર્ગમાં ઋષભની માત્ર જૈન દેવ તરીકેની માન્યતાના ભ્રમ પાેષાતા આવ્યા. ખર જેતાં એ

#### -ભગવાન <del>ત્રડ</del>પભદેવ અને તેમના પરિવાર

પુરાણુપુરુષ ચિરકાળથી ચાલી આવતી આખી આર્ય પ્રજાને સામાન્ય દેવ જ છે એ વિશે મને લેશ પણ શંકા નથી. મારી આ ધારણુાની પુષ્ટિ નીચેની બે બાબતોથી થાય છે.

#### ઝડષિપ ચમી એ ઝડષભપ ચમા હોવા જોઈએ

પહેલી બાબત ઋષિપંચમીના પર્વની અને બીજી બાબત કચાંક પણ જૈનેતર વર્ગમાં ઝડષભની ઉપાસનાને લગતી છે. ભાદરવા શુદ્ર પાંચમ ઝક્લિપાંચમી તરીકે જૈનેતર વર્ગમાં સર્વત્ર જાણીતી છે, જે પાંચમી જૈન પર પરા પ્રમાણે સાંવત્સરિક પર્વ મનાય છે. જૈન પર પરામાં સાંવત્સરિક પર્વ એ ખીજાં બધાંય પર્વો કરતાં ચઢિયાતું અને આપ્યાત્મિક હેાઈ પર્વાધિરાજ મનાય છે. તે જ પર્વ વૈદિક અને પ્લાસણ પરંપરામાં ઝાયપ્રિપંચમીના પર્વ તરીકે ઊજવાય છે. આ પંચમી કાેઈ પણ એક કે અનેક વૈદિક પરંપરાના ઝાષિઓના સ્મરણ તરીકે ઊજવાતી હોય એ જાણમાં નથી. ખીજી બાજા જૈના તે જ પંચમાને સાંવત્સરિક પર્વ લેખી તેને મહાન પર્વનું નામ આપે ્છે તે તે દિવસે સર્વાત્તમ આપ્યાત્મિક જીવન અનુભવવા ચત્નશીલ રહે છે. મને લાગે છે કે જૈન અને વૈદિક પર પરાના જુદાં જુદાં નામથી જાણીતાં બંને પર્વાને એક જ ભાદરવા શદ પંચમીએ ઊજવવાની માન્યતા કાઈ સમાન તત્ત્વમાં છે, અને તે તત્ત્વ મારી દષ્ટિએ ઝડપભદેવના સ્મરણનું છે. એક અથવા ખીજે કારણે આર્યજાતિમાં ઋષભદેવનું સ્મરણ ચાલ્યું આવતું અને ેતે નિમિત્તે ભાદરવા શુદી પંચમી પર્વ તરીકે ઊજવાતી. આગળ જતાં જ્યારે જૈન પરંપરા નિવૃત્તિ માર્ગ ભણી મુખ્યપણે ઢળી, ત્યારે તેણે એ પંચમીને આખ્યાત્મિક શહિનું રૂપ આપવા તે દિવસને સાંવત્સરિક પર્વ તરીકે ઊજવવા માંડયેા, જ્યારે વૈઠિક પર પરાના અનુગામીઓએ પરાપૂર્વથી ચાલી આવતી સામાન્ય ભ્રુમિકાને અનુસરીને જ એ પંચમાને ઋષિપંચમી તરીકે માનવાના પ્રધાત ચાલ રાખ્યો. ખરી રીતે એ ઝડષિપંચમી નામમાં જ ઝડષભનેા ધ્વનિ સમાયેલા છે. ઋષભાપંચમી એજ શહુનામ હોવું જોઈએ તે તેનું જ ઝાપપિપંચમી એ કાંઇક અપભ્રષ્ટ રૂપ છે. જો આ કલ્પના ઠીક હોય તો તે જૈન જૈનેતર ખંતે વર્ગમાં પુરાણકાળથી ચાલી આવતી ઝડપભદેવની માન્યતાની પબ્ટિ કરે છે.

## અવધૂત પંચમાં ઝાયભ્રની ઉપાસના

બીજી પણુ ખાસ મહત્ત્વની બાબત ઉપાસના વિશેની છે. બંગાળ જેવા કાેઇ પ્રાંતમાં અમુક લાેકા, ભલે તે સંખ્યામાં આેજી હાેય કે બહુ જણીતા પણ ન હાેય જતાં, ઝડપલની ઉપાસનામાં માને છે ને તેમને એક અવધૂત

[ ૨૨૩ં

પરમ ત્યાગી તરીકે લેખી તેમણે આચરેલ કઠિનતર વ્રતાનું પાલન પશુ કરે છે. એક વાર અમદાવાદમાં લગભગ દરોક વર્ષ પહેલાં એક અંગાળી ગહસ્ય મળેલા જે એલ એલ. ખી. હતા ને ખહુ સમજદાર હતા. તેમણે મને તેમની પાતાની અને પાતાના પંથની ઉપાસના વિશે વાત કરતાં કહ્યું કે તેઓ દત્ત આદિ અવધુતાને માને છે, પણ એ બધા અવધુતામાં ઝડપભદેવ તેમને મન મુખ્ય ને આદિ છે. તેમણે એમ પણ કહ્યું કે તેમના પંચમાં આગળ વધનાર ગૃહસ્થ કે યાંગી માટે ઋષભદેવના જીવનનું અનુકરણ કરવું એ આદર્શ ગણાય છે. એ અનુકરણમાં અનેક પ્રકારના તપ ઉપરાંત શરીર ઉપર નિર્મોહપર્હા કેળવવાનું પહ્ય હેાય છે; તે એટલે લગી કે શરીરમાં ક/ડા કે ઇયિળા પડે તાં તે પણુ સાધકથી ફેંકી ન શકાય. ઊલડું, કીડીઓને સરીરનું અર્પણ કરતાં તેઓ વિશેષ આનંદ અનુભવે છે. તે ખંગાળી ગૃહસ્થની આ વાતે મારું ધ્યાન ખેંચ્યું અને મને તરત લાગ્યું કે જો ઝડપભાદેવ માત્ર જૈનાના જ દેવ અને ઉપાસ્ય હાેત તાે તે પાર્શ્વનાથ કે મહાવીરની પેઠે જૈતેતર પરંપરામાં કદી ઉપાસ્યતું સ્થાન ન પામત. ખરી રીતે ભગવાન મહાવીરનું ઉગ્ર તપ ને દેહદમન જાણીતાં છે. તેમનું કચાંય પણ જૈનેતર વર્ગમાં નહિ અને ઝાયભદેવનું અનુકરણ કથાંક પણ દેખાય છે; એ સૂચવે છે કે ઋષભદેવ એ જૂના વખતથી જ આર્ય જાતિના સામાન્ય ઉપાસ્ય દેવ હોવા જોઈ એ. ભાગવતનું વર્જુન એ જ દબ્ટિની પુબ્ટિ કરે છે.

## મૂળમાં જૈન ધર્મનું સ્વરૂપ કેવું હતું ?

એ તેા આપણે ઉપર જોઇ ગયા કે ભગવાન પાર્શ્વનાથ અને મહાવીર જેવા કઠાેર તપસ્વી તેમ જ નિકટવર્તા જૈન તીર્થંકરા કરતાં અતિપ્રાચીન ઋષભદેવનું પ્રતિષ્ઠાક્ષેત્ર કેટલું વ્યાપક છે. પણુ અહીં જ પ્રશ્ન ઉદ્દભવે છે કે આ તફાવતનું કારણુ શું ? આ પ્રશ્ન આપણને જૈન ધર્મનું અસલી સ્વરૂપ કેવું હતું અથવા તા વર્તમાન જૈન ધર્મ તેમ જ જૈન સંસ્કૃતિ અને જૈન ભાવનાનાં પ્રાચીન મૂળા કેવાં હતાં એ વસ્તું વિચારવા પ્રેરે છે.

## પ્રવૃત્તિ ધર્મ અને નિવૃત્તિ ધર્મ

ભારતવર્ષમાં પ્રચલિત પ્રાચીન ધર્મોને ખે વિભાગમાં વહેંચી શકાય : (૧) પ્રવૃત્તિ ધર્મ અને (૨) નિવૃત્તિ ધર્મ. પ્રવૃત્તિ ધર્મ એટલે ચતુરાશ્રમ ધર્મ અને નિવૃત્તિ ધર્મ એટલે એકાશ્રમ ધર્મ. નિવૃત્તિ ધર્મમાં માત્ર એક ત્યાગાક્ષમ મનાયેલા છે. એના અર્થ એ નહિ કે તેમાં ક્ષલસ્થર્ય તેમ જ ગૃહસ્થાશ્રમને સ્થાન જ નથી. એના અર્થ માત્ર એટલા જ સમજવાના છે કે

નિવૃત્તિ ધર્મ એ જાતિ, ઉમર વગેરેતાે વિચાર વિશેષન કરતાં ગમે તે જાતિ તે ગમે તે ઉમરના સ્ત્રી–પુરુષ બધાંને માટે એકસરખી રીતે ત્યાગ તેમ જ સંન્યાસનાે ઉપદેશ આપે છે. એ ધર્મ પ્રમાણે ઔત્સર્ગિક છવન ત્યાગનું જ મનાયેલું હાેવાથી જો કાેઈ ગૃહસ્થાશ્રમમાં પડે કે દુન્યવી પ્રવૃત્તિ સ્વીકારે તે৷ તે ન છૂટકે જ સ્વીકારે. એને৷ એ સ્વીકાર નિવૃત્તિધર્મ પ્રમાણે માત્ર લાચારી ગણાય છે; નહિ કે તે છવનમાં ક્રમપ્રાપ્ત આવશ્યક ધર્મ. આથી ઊલડું ચતુરાશ્રમ ધર્મમાં ઉમરતે ક્રમેજ પ્રવૃત્તિ સ્વીકારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. ઘુસ્તચર્યાબ્રમનું ઉલ્લંધન કરી ગૃહસ્થાબ્રમમાં પ્રવેશ કરવા અગર ભ્રહ્મચર્યાશ્રમમાંથી સીધેસીધા ગૃહસ્થાશ્રમમાં દાખલ થયા સિવાય સંન્યાસ માર્ગે જવં તે પ્રવૃત્તિધર્મ પ્રમાણે વર્જ્ય હાેઈ અધર્મ્ય લેખાય છે. <u>પ્</u>યદ્મચર્યાશ્રમમાંથી—બાલ્ય કે કૌમાર<sup>-</sup> અવસ્થામાંથી કાેઈ સીધેસીધેા સંન્યાસ સ્વીકારે તેા તે નિવૃત્તિધર્મ પ્રમાણે સ્વાભાવિક જ થયું લેખાય, કેમકે તે ક્રમ વર્જ્ય નથી અને તેથી તે જ ક્રમ મુખ્યપણે ધર્મ્ય છે, જ્યારે પ્રવૃત્તિ-ધર્મ પ્રમાણે તેા એ ક્રમ તદ્દન વર્જ્ય હેાઈ અધર્મ્ય છે. પ્રવૃત્તિ ધર્મમાં સંન્યાસને સ્થાન છે, તે તે પ્રતિષ્ઠિત સ્થાન છે, પણ એ સ્થાન જીવનક્રમમાં અમુક વખતે જ આવે છે, ગમે ત્યારે નહિ; જ્યારે નિવૃત્તિધર્મમાં ત્યાગત સ્થાન અને તેની પ્રતિષ્ઠા સમગ્ર જીવનવ્યાપી છે. પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ અને ધર્મોના ઉક્ત દષ્ટિબિંદુ છેક જ વિરાધી હેાવાથી તેનાં પરિણામા પણ સમાજ ઉપર બાદાં જ નોંધાયેલાં છે, અને અત્યારે પણ જાદાંજ દેખાય છે.

## જૈનોના તિવ્રત્તિધર્મ એ અસલી છે?

જૈન હ્રાય કે જૈનેતર કાેઈ પણ વિચારક છેલ્લાં ખેત્રણ હજાર વર્ષનું જૈન સાહિત્ય, જૈન છવન કે જૈન માનસ તપાસરો તેા તેને નિઃસંદેહ એમ જ જણાશે કે જૈન ધર્મની પરંપરા એ નિવૃત્તિધર્મની એક ખાસ પરંપરા છે. હવે પ્રક્ષ એ છે કે જૈન ધર્મનું જે નિવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપ દેખાય કે મનાય છે તે સમગ્ર જીવન અગર સામાજિક જીવનની દષ્ટિએ ખરાબર અને ખધબેસત છે ? તેમ જ અતિપ્રાચીન કાળમાં જો જૈન ધર્મના પ્રવાહ કાઈ રીતે વહેતા હતા તે તેનું પણુ એ જ સ્વરૂપ હતું, કે એથી ભુદું? જો જૈન ધર્મનું તિવૃત્તિપ્રધાન લેખાતું સ્વરૂપ જ ધર્મનું સ્વાભાવિક અને અસલી સ્વરૂપ પ્રધાન સ્વરૂપ એ સ્વાભાવિક નથી, એ તેા એક વિકૃત અગર સામાજિક જીવનમાં અપવાદ માત્ર છે. વળી એના ઉપરથી એ પણ કલિત થાય કે

૧પ

પ્રવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપ ધર્મમાં પાજળથી પ્રતિષ્ઠા કે સ્થાન પામ્યું છે, અસલમાં તા એનું સ્વરૂપ નિવૃત્તિપ્રધાન જ હતું.

## પ્રવૃત્તિધમ જ જૈન ધર્મના મૂળમાં છે

વિચાર કરતાં ઉક્ત પ્રશ્નના ઉત્તરમાં મને એમ જ માનવું વધારે બ્યાજખી અને સંગત લાગે છે કે સમગ્ર છવન તેમ જ સામાજિક જીવન સાથે અરાખર અને પૂરેપૂરા મેળ ખાય એવું ધર્મનું સ્વરૂપ તે પ્રવૃત્તિપ્રધાન જ છે, નિવૃત્તિપ્રધાન નહિ. તેમ જ મને એમ પણુ લાગે છે કે કાઈ પણુ કાળે જૈન ધર્મના મૂળ ઉદ્દગમમાં નિવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપને સ્થાન ન હતું, પણુ તેમાં પ્રવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપને જ સ્થાન હતું. મારા આ મંતવ્યની પુષ્ટિ વર્તમાન જૈન પરંપરાના આદિપ્રવર્તક તીર્થંકર ઝાયભદેવના છિન્નભિન્ન તેમ જ પાછળથી બહુ મોડે મોડે પણુ નિવૃત્તિપ્રધાન ધર્મની પ્રતિષ્ઠા થયા પછી લખાયેલ કે સંકલિત થયેલ જીવનવૃત્તાંત ઉપરથી અસંદિગ્ધપણે થાય છે. આ જવાખ સાચો હોય તો પ્રવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપ ધર્મની વિકૃતિ છે અગર તે સ્વરૂપ પાછળથી આવ્યું છે એમ માનવાને કશું જ કારણ રહેતું નથી.

## ત્યારે ભાગવાન મહાવીરે નિવૃત્તિ પર ભારકેમ આપ્યો ?

હા, તેમ છતાં મારા આ વિચાર સામે અનેક પ્રક્ષભાણા છુટવાનાં એ દેખીતું છે. કાઇ જરૂર પૂછી શકે કે જો સામાજિક જીવનની દર્ષિએ ધર્મ પ્રવૃત્તિપ્રધાન જ સંગત અને સ્વાભાવિક હાેય તાે ભગવાન મહાવીર વગેરેએ એ પ્રવૃત્તિધર્મ ઉપર ભાર ન આપતાં નિવૃત્તિપ્રધાનતા ઉપર ભાર કેમ આપ્યા ? તેમ જ પાજળના ધુરંધર જૈન આચાર્યોએ જૈન ધર્મને નિવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપની મર્યાદામાં શા માટે માંધી રાખ્યેા ? આ અને આના જેવા બીજા ઘણા પ્રશ્નો ઉદ્દભવે છે, પણ તે બધાના ઉત્તર સંક્ષેપમાં એટલા જ છે કે ભગવાન મહાવીરના પુરુષાર્થની દિશા સામાજિક જીવનને પૂર્ણપણે ઉપદેશવાની કે ઘડવાની ન હતી. એ સામાજિક છવન જે પ્રવૃત્તિધર્મ ઉપર બધાયેલું ને ગાઠવાયેલું તે તે! ચાલુજ હતું, પશુ તે ધર્મના એક ભાગ તરીકે ત્યાગી-જીવનના સ્વરૂપ ને અધિકાર કે આચરહામાં જે વિકૃતિઓ, શિથિલતાઓ ને જે ગેરસમજૂતીએ। દાખલ થઈ હતી તેનું પાેતાના વૈયક્તિક આચરહાથી સંશોધન કરવું એ તેમના જીવનધર્મ હતો; અથવા એમ કહા કે જેમ કોઈ સુધારક માણસ માત્ર વ્યક્ષચર્યાંગ્રમ પૂરતા જ સુધારા હાથમાં લે કે કાઈ બીજો માત્ર ગૃહસ્થાશ્રમ પૂરતા જ સુધારા હાથમાં લે તેમ ભગવાન મહાવીરે 🦂 ત્યાગ–આશ્રમ પૂરતાે જ સુધારા કરવાનું હાથમાં લીધું.

#### લ્ભગવાન ઋક્ષ્લહેવ અને તેમના પરિવાર

## નિવૃત્તિધર્મ એ સર્વાંસી ધર્મ કેમ મનાયેા?

જેમ જગતમાં ઘણીવાર સર્વત્ર બને છે કે કેાઈ સુધારક કે મહાન પુરુષની હિલચાલ તે તે દેશકાળ અને અતિહાસિક પરિસ્થિતિ અનુસાર એક અંશ પૂરતી હેાય, પણ પાછળથી એ મહાન પુરુષની હિલચાલ સંપ્રદાયન રૂપ પામતાં પૂર્ણ અને સર્વાંશી લેખાય છે, તેમ ભગવાન મહાવીર આદિ તીર્થ કરોના અસાધારણ વ્યક્તિત્વના પડધા જાદા સંપ્રદાયરૂપે પડતાં જ તેમના ત્યાગીજીવન પરતાે સધારા આખા સમાજધર્મ તરીકે સમજાયા અને એ મહાન વિભૂતિ પ્રત્યેની અસાધારણ, પરંતુ એકદેશીય ભક્તિએ પાછળનાં અતુગામીઓને સામાજિક છવનની બીજી બાજીઓ વિશે પૂર્ણુપણે તેમજ ક્રુટથી વિચાર કરતા રાકવા. ભગવાનને**! જે જૈન ધર્મ ઐકાં**તિક આપ્યાત્મિક હોવાથી સમગ્ર સમાજ સાથે મેળ ખાય તેમ ન હતા ને જે અહ તો વૈયક્તિક ધર્મ હતા, તે ધર્મને સાંપ્રદાયિક રૂપ અપાતાં જ તેનો સામાજિકજીવન સાથે પૂર્ણ પણે મેળ ખેસાડવાના પ્રક્ષ પાછળના અનુયાયાઓ અને કળાગત જૈનધર્માંએા સામે ઉપસ્થિત થયેા. ધર્મના એક અંશને કહેા 'કે એક નયને પૂર્ણ ધર્મ કે પૂર્ણ અનેકાંત માનવાની ભૂલમાંથી જે વ્યવ<mark>સ્થા</mark> જન્મી તે પણ ભ્રલભેરેલી અને મેળ વિનાની જ રહી. તેથી જ આપણે છેલ્લા એત્રણ હજાર વર્ષના જૈન ધર્મના નિવૃત્તિપ્રધાન સ્વરૂપમાં સામાજિક જીવનની દર્ષિએ અધરાપણાં અને અનેક વિકૃતિએ પણ જોઈએ છીએ.

ઋષભતું છવન જ સ્વાભાવિક ધર્મતું પ્રવર્તક છે

આખી જૈન પરંપરા ભગવાન ઋષભદેવને વર્તમાન યુગના ઘડનાર આદિપુરુષ તરીકે પિઝાને છે. તેમને તે માર્ગદર્શક કર્મચાગી પૂર્ણુપુરુષ તરીકે પૂજે છે. ભગવાન ઋષભદેવતું જે ચરિત્ર દિમંભર–શ્વેતાંબર સાહિત્યમાં કે થ્વાદ્મણુ સાહિત્યમાં આલેખાયેલું મળે છે, તે જૈન પરંપરાની ઉક્ત માન્યતાની વાસ્તવિકતાની પુષ્ટિ જ પુરવાર કરે છે; કારણુ કે, જો ભગવાન ઝુષભદેવ કર્મચાગી અને પૂર્ણુપુરુષ હોય તા તેમનું છવન સમગ્ર દૃષ્ટિએ અગર સામાજિક સુબ્યવસ્થાની દૃષ્ટિએ પૂર્ણુ જ હોવું જોઈએ. એ વિના તે સમાજરચનાના ધડનાર કહેવાઈ જ ન શકે. આપણે ઝુષભદેવના છવનમાં જે અનેક ઘટનાઓ નિહાળીએ છીએ અને જે અત્યારના નિવૃત્તિપ્રધાન જૈન ધર્મના સ્વરૂપની દૃષ્ટિએ બહુ સંગત નથી લાગલી અને તેથી જ જે ઘટનાઓનું સમર્થન ખેંચતાણુપૂર્વક આચાર્યોને કરવું પડ્યું છે તે ખધી ઘટનાઓ છવનક્રમમાં સ્વાભાવિક જ હેલી અને કોઈ પણ વિચારવાન સમાજના છવનમાં સ્વાભાવિક જ હોવી ઘટે.

#### રસ્ટ ]

#### નિવૃત્તિધર્મની દષ્ટિએ ૠપભજીવનની અસંગત દેખાતી ઘટનાઓ

ં અહીં કેટલીક ઘટનાઓનો ઉલ્લેખ કરી તે ઉપર થાેડોક વિચાર કરવા પ્રાસાંગિક લેખાશે. (૧) ભગવાન ઝાયભદેવે વિવાહસંબંધ બાંધ્યા. તે વખતની ચાલ પ્રથા પ્રમાણે સગી બ્હેન સુમંગલા સાથે લગ્ન કરવા ઉપરાંત બીજી એક સનંદા નામક કન્યા સાથે લગ્ન કર્યું કે જે પોતાના જન્મસિદ્ધ સાથીના ખૃત્યુની વિખૂટી અને એકલવાયી હેાઈ વિધવા નહિ તે અનાથ હતી જ. (૨) ભગવાને પ્રજાશાસનનું કાર્ય હાથમાં લઈ સામ, દંડ આદિ નીતિ પ્રવર્તાવી અને લોકોને છવનધર્મ તેમ જ સમાજધર્મ શીખવ્યો. (૩) જે કામ અને ધધાઓ વિના વૈયક્તિક તેમ જ સામાજિક જીવન તે વખતે શકચ ન હતં અને આજે પણ શકચ હાેઇનિ શકે તેવાં ખધાં કામા લગવાને લે!કાને શીખવ્યાં. તે વખતની સઝ ને પરિસ્થિતિ પ્રમાણે ભગવાને લે!કાને ખેતી દ્વારા અનાજ પેદા કરતાં, અનાજ સંધતાં, તે માટે જોઈતાં વાસણા બનાવતાં. રહેવા માટેનાં મકાના બાંધતાં, કપડાં તૈયાર કરતાં તેમ જ હજામત અને ખીજાં જીવનાપયોગી શિલ્પ કરતાં શાખવ્યું. (૪) પુત્ર યોગ્ય ઉમરે પહેાચતાં જ તેને જવાબદારીપૂર્વક ઘર ને રાજ્યના કારભાર કરવાતું શાખવી ગૃહત્યાગપૂર્વક સાધકજીવન સ્વીકાર્યું. (પ) સાધક જીવનમાં તેમણે પોતાનેા મતાયોગ પૂર્ણપૂર્ણ આત્મરાધ તરકુજ વાળ્યો અને આધ્યાત્મિક પર્શતા સિદ્ધ કરી. આ ઘટનાઓ દિગંભરાચાર્ય જિનસેન તેમ જ શ્વેતાંબરાચાર્ય **હે**મચંદ્રે વર્ણવી છે.

### અક્ષંગત દેખાતી ઘટનાએાનું અસંગત સમર્થન

જિનસેન વિક્રમની નવમા શતાબ્દી તેમ જ હેમચંદ્ર વિક્રમની બારમી-તેરમી શતાબ્દીમાં હતા. જ્યારે આ બે આચાયોંએ અને બીજ તેમના પૂર્વવર્તી કે ઉત્તરવર્તી આચાયોંએ ઝડપલનું છવન આલેખવા માંડવું ત્યારે તેમના માનસિક સંસ્કાર અને ઝડપલના છવનની ઘટના વચ્ચે આસમાન જમીન જેટલું અંતર પડી ગયું હતું. ચરિત્રલેખક બધા જ જૈન આચાર્યોના મનમાં જૈન ધર્મના સ્વરૂપ વિશેની એક જ છાપ હતી અને તે માત્ર નિવૃત્તિધર્મની. દરેક આચાર્ય એમ માનવા ટેવાયેલ હતા કે જન્મથી સ્ત્યુપર્ય ત નિવૃત્તિમ્મની. દરેક આચાર્ય એમ માનવા ટેવાયેલ હતા કે જન્મથી સ્ત્યુપર્ય ત નિવૃત્તિમ્મની. દરેક આચાર્ય એમ માનવા ટેવાયેલ હતા કે જન્મથી સ્ત્યુપર્ય ત નિવૃત્તિ----આનગાર ધર્મ અને આખ્યાત્મિક સાધના એ જ સ્વાભાવિક હાેઈ તેમાં બીજાં કાંઈ કરવું પડે તે તે વસ્તુતઃ કર્તવ્ય નથી, માત્ર ન છૂટકે જ કરવું પડે છે. આવા ખ્યાલના કારણે તે આચાર્યોને સ્વતંત્રપણે ધર્મ ઉપદેશ કરવાના હોય તાે તે જુદી જ રીતે કરવા પડતો. અત્યારે જેમ આપણુને સાધુઓ જવાબ આપે છે તેમ તે વખતે પણ એ આચાયો આપણા નીચેના પ્રશ્નોને જવાબ એ જ રીતે.આપે. આપણે ઉમર-લાયક છેાકરાછાકરીને લગ્નગ્ર થિયી બધાવા કે ગૃહત્યાગ કરવા બાબત તેમને (સાધુઓનેા) મત માગીએ તો તેઓ નિર્વિવાદ એ જ મત દર્શાવે કે લગ્ન અને ગાર્હ સ્થ્યબધન ત્યાજ્ય છે. આપણે ખેતીવાડી કે બીજા અતિ આવશ્યક ધંધાધાપા કરવા વિશે તેમને મત પૂછીએ તો તેઓ મત આપવાના કે---લાઈ! એ તો કર્મળધન છે, નરકનું દ્વાર છે; ખેતીમાં અસંખ્ય છવે હાણાય. અંગારકર્મ, વનકર્મ વગેરે ધંધાઓ તો જૈના માટે કર્માદાનરૂપ બનાયેલા હાવાથી ત્યાજ્ય છે. છેાકરાછાકરીઓને ધરની ને ધંધાની તમામ તાલીમ આપવી એ માબાપનું અનિવાર્ય કર્તજ્ય ખરંડુ કે નહિ ? એ પ્રશ્નના જવાબમાં કાં તો તે આચાર્યોએ ચૂપકી સાધવી રહી અને કાં તો તેમના નિવૃત્તિધર્મ તેમની પાસે ભાષાસમિતિ દ્વારા એટલું જ કહેવડાવે કે એ બાબત વધારે કહેવું એ મુનિધર્મ નથી. તમે પાતે જ યથાયોગ્ય સમછ લો. જેમ આત્મકલ્યાણ થાય તેમ કરા ઇત્યાદિ.

ઝાવભના ચરિત્રલેખક આચાર્યોના એ જ જાતના સંસ્કારો હતા. જે પ્રક્ષોનો જવાબ સ્વતંત્રપણે તેઓ નકારમાં જ આપે તે પ્રક્ષો ઋષલતું છવન લખતાં તેમની સામે આવીને ઊભા રહ્યા. ઝડષભ એટલા બધા માન્ય અને પૂજ્ય હતા કે તેમના જીવનની એકેએક ઘટનાનું સમર્થન કર્યા સિવાય તેમનાથી ચલાવી શકાય તેમ પણ ન હતું, અને બીજી બાજુ નિવૃત્તિધર્મ વિશેના એમતા સંરકારો એમતે એ સમર્થન કરવા રાેકતા. છેવટે તેમણે એ ઘટના-એપતું સમર્થન તેા કર્યું, પણ તે સમર્થન કહેવા પૂરતું અને અસ્પષ્ટ. હેમચંદ્ર વિવાહ વિશે લખતાં કહે છે કે ઋષભદેવે લોકોમાં વિવાહપ્રવૃત્તિ ચાલ રાખવા લગ્ન કર્યું. તે કહે છે કે સુનંદાને સ્વીકારી તેનું વ્યનાથપહ્યું ટાળ્યું. તે કહે છે કે અનેક પત્નીઓ અને સેંકડા સંતાનવાળા ગૃહસ્થધર્મ ભગવાને અના-સક્તપણે આચર્યો. તે કહે છે કે અનેક પ્રકારના ધંધા ને શિલ્પો શીખવી ભગવાને સમાજમાં છવનયાત્રા સુકર કરી ઉપકાર સાધ્યો. તે કહે છે કે સંતાનને યોગ્ય બનાવી તેને બધી ગઢ-રાજ્યવ્યવરથા સોંપીને જ દીક્ષા લઈ ભગવાને જીવનમાર્ગમાં સામંજસ્ય સ્થાપ્યું. હેમચંદ્ર નિવૃત્તિધર્મથી વિરુદ્ધ દેખાતા પ્રવૃત્તિધર્મના એકેએક અંગનું સમર્થન ટુંકમાં એક જ વાકચથી કરે છે કે ભગવાન વિશિષ્ટ જ્ઞાની હતા, માટે તેમણે ત્યાજ્ય ને સાવદા કોર્મોને પણ કર્તવ્ય ગણી અનાસક્તપણે આચર્યાં.

ઋષભદેવનાે વિવાહ, તેમણે ઉત્પન્ન કરેલ સંતતિ, તેમણે એ સંતતિને આપેલ શિક્ષણ અને તેનું કરેલ પાષણ, તેમણે પ્રજાસામાન્યને જીવનાપયાગી ઐવા કહેવાતા આરંભસમારંભવાળા બધા જ ધંધાઓનું આપેલું શિક્ષણ ને તે ધંધાઓમાં જાતે કરેલ પ્રવૃત્તિ—આ બધી ઘટનાઓનું સમર્થન આચાર્ય જિનસેન તેમ જ હેમચંદ્ર કરે છે; એટલ જ નહિ, પણ અત્યારના એકએક નાનામેાટા જૈન ફિરકાના ધર્મોપદેશક પંડિતેા તેમ જ ત્યાગીઓ કરે છે. અહીં સવાલ એ છે કે જૂના વખતમાં કરાયેલું અને અત્યારે પણ કરાતું આ સમર્થન વાસ્તવિકતાની દબ્ટિએ થાય છે કે માત્ર મહાન પુરુષના છવ-નની ઘટનાએ છે એટલા જ કારણસર એ સમર્થન થાય છે ? જો મહાન પુરુષના જીવનની ઘટનાએ હેોવાને જ કારણે (તે વસ્તુતઃ સમર્થનયેોગ્ય ન હાેવા છતાં) તેનું સમર્થન થયેલું છે અને અત્યારે પણ થાય છે એ વિકલ્પ સ્વીકારીએ તેા તેથી જૈન સમાજના ચાલુ કાયડાઓનેા ઉકેલ તે**ા થતા** જ તથી, પણ વધારામાં પંડિતા ને આચાર્યોના વિચાર તેમ જ છવનની અસત્ય-સેવન રૂપ નભળી બાજા પણ પ્રગટ થાય છે. જે એ વિકલ્પ સ્વીકારીએ કે જુના વખતનું અને અત્યારનું એ સમર્થન માત્ર વાસ્તવિકતાની દષ્ટિએ જ છે, તેા એ ઉપરથી એટલું જ સિદ્ધ થવાનું કે પ્રવૃત્તિધર્મને લગતી લગ્ન વંગેરેની ઉપરની ઘટનાઓ ઋષભના જીવનમાં ઘટેલી હોય કે બીજા કાેઈના . છેવનમાં ઘટેલી હેાય અગર અત્યારે કાેઈ સાધારણ વ્યક્તિના છવનમાં <mark>ધટવાની હ</mark>ોય, પણુ વસ્તુતઃ તે બધી સમર્થનપાત્ર છે અને તેનું સમગ્રજીવનની **દબ્ટિએ** તેમ જ સામાજિક પૂર્જુજીવનની દબ્ટિએ પૂરેપૂરું સ્થાન છે. જો એક વાર એ વાત સિદ્ધ થઈ અને એ સ્વાભાવિક છે એમ લાગે તે৷ પછી. અભારના જૈન સમાજના માનસમાં જે ઐકાન્તિક નિવૃત્તિધર્મના સંસ્કારો જાણે અજાણે ઊતરી આવ્યા છે અને અવિવેકપૂર્વક પોષાયા છે તેતું સંશોધન કરતું એ સમજદારાની કરજ છે. આ સંશોધન આપણે ઋષભના પૂર્ણ-જીવનના આદર્શ સામે રાખી કરીએ તા તેમાં ભગવાન મહાવીર દાશ પરિષ્કાર પામેલ નિવૃત્તિધર્મ તા આવી જ જાય છે, પણ વધારામાં વૈયક્તિક તેમ જ સામાજિક પૂર્ણું જીવનના અધિકાર પરત્વેનાં બધાં જ કર્તવ્યો ને બધી જ પ્રવૃત્તિઓનો પણ વાસ્તવિક ઉકેલ આવી જાય છે. આ ઉકેલ પ્રમાણે દુન્યવી કાંઈ પણ આવસ્યક અને વિવેકવાળી પ્રવૃત્તિ એ સાચા ત્યાગ જેટલી જ ક્રીમતી લેખાશે અને તેમ થશે તે નિવૃત્તિધર્મની એકદેશી જાળમાં ગૂંચવાયેલું જૈન સમાજનું કાકડું આપાસાપ ઉદેલાઈ જશે.

#### ભગવાન ત્રઙષભદેવ અને તેમના પરિવાર

#### ગીતાના આશ્રય લઇ હેમચંદ્રે કરેલ નિવૃત્તિધર્મમાં સંશાધન

ઉપર એ કહેવામાં આવ્યું છે કે હેમચંદ્ર પોતે વારસાગત એકાન્તિક નિવૃત્તિધર્મના સંસ્કાર ધરાવતા અને છતાંય તેમને ઝડષભના છવનની અધી સાવદ્ય લેખાતી પ્રવૃત્તિઓને બચાવ કરવા હતા. તેમને વાસ્તે આ એક ચ્યાવે હતો. પણ તેમની સર્વ શાસ્ત્રને સ્પર્શનારી અને ગમે ત્યાંથી સત્યને અપનાવનારી ગુણગ્રાહક દષ્ટિએ ઉક્ત ચક્રાવામાંથી છૂટવાની ખારી ગીતામાં જોઈ. પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ વચ્ચેના લાંબા કલહમય વિરાધનાે નિકાલ ગીતાકારે અનાસક્ત દબ્ટિ મૂકી આણ્યો હતાે. તે જ અનાસક્ત દબ્ટિ હેમચંદ્રે અપનાવી અને ભગવાન ઝડપભે આચરેલી સમગ્ર છવનવ્યાપ્તિ કર્મમાં લાગુ પાડી. હેમચંદ્રની મૂંઝવણને આંત આવ્યા. તેમણે બહુ ઉલ્લાસ અને નિર્ભયતાથી કહી દીધું કે ભગનાને જ્ઞાની હાેઈ જાણવા છતાં પણ સાવદ્ય કર્મો કર્તવ્ય લેખી આવ્યર્થાં. હેમચંદ્રનું આ સમર્થન એક બાજી જૂની જૈન ઘરેડની દિશાબલ સચવે છે ને ખીજી બાજા તે આપણને નવું સ્વરૂપ ઘડવા પ્રકાશ આપે છે. ખરી રીતે ત્તાની હોય તે તેા દોષન સ્વરૂપ પ્રરેપ્રરં સમજે અને તેથી જ તે સ્થુલ ગમે તેવા લાભો છતાં દોષમય પ્રવૃત્તિ ન આચરે. એટલે જો દુન્યવી જીવનાપયાગી પ્રવૃત્તિ પણ એકાંત દેાષવાળી જ ઢાય તા નાનીએ તા એના ત્યાગ જ કરવા રહ્યો. છતાં જો એ પ્રવૃત્તિનું વિધ અનાસક્તભાવને લીધે દૂર થતું હાેય અને અનાસક્ત દબ્ટિથી એવી પ્રવત્તિ પણ કર્તવ્ય ઠરતી હોય તેા અત્યારના જૈન સમાજે પોતાના સંસ્કારમાં આ દ્રષ્ટિ દાખલ કરી સુધારા કરવા જ રહ્યો. એ વિના જૈન સમાજ વાસ્તે ભીજો વ્યવહાર અને શાસ્ત્રીય માર્ગ છે જ નહિ.

આપણા દેશમાં ભણેલ અને અભણ બંને વર્ગમાં એક જાતની અપંગતા છે. ભણેલ વર્ગ ખૂબ ભણ્યા છતાં અભણવર્ગ કરતાંય પાંગળા છે; કારણ કે, તેણે કર્મેન્દ્રિયોને કેળવવામાં લઘુતા માની પાપ સેવ્યું છે. અભણ વર્ગમાં કર્મે-ન્દ્રિયોની તાલીમ છતાં તે છુદ્ધિની યોગ્ય તાલીમ ને સાચી વિચારદિશા સિવાય અધ જેવા છે. જૈન સમાજના ત્યાગી અને તેને અનુસરનાર બધા વર્ગની સ્થિતિ બરાબર એવી જ કફાેડી છે. તેઓ ત્યાગની મોટી મોટી વાતા કરે છે, પણ તેમને બીજાઓનાં કર્મો ઉપર જીવવાનું અનિવાર્ય હાેઈ સાચી રીતે તેઓ ત્યાગ સાધી શકતા નથી ને કર્મપથ આચરી શકતા નથી. જેઓ પ્રદત્તિમાં પડેલા છે તેઓ મુસીબત આવતાં અણીને ટાંકણે તેમાંથી માર્ગ કાઢવાનું બૂલી જઈ ભળતા જ ત્યાગના ચીલા પસંદ કરે છે, તેથી જૈન સમાજની પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ એકે વાસ્તવિક રહી જ નથી. ગૃહસ્થેા પાતાની ભૂમિકા પ્રમાણે પ્રવૃત્તિધર્મ પૂર્ણું પણું નથી બજાવતા અને ત્યાગીએા પણુ નિવૃત્તિધર્મ જરાયે સાચવી નથી શકતા. આ મુશ્કેલીમાંથી બચવાની ચાવી મારી સમજ પ્રમાણે ભગવાન ઝડષભના સ્વાભાવિક જીવનક્રમમાંથી મળી આવે છે. એ ઝડષભના જીવનક્રમ ઘણુા લાંબા વખતથી આર્યજાતિના આદર્શ મનાતા આવ્યા છે અને તે આખી માનવજાતિના વિશુદ્ધ આદર્શ થવાની યાગ્યતા પણુ ધરાવે છે.

## ભરતના પ્રવૃત્તિધર્મમાં વિકૃત નિવૃત્તિધર્મની છાપ

ઝડષભ પછી તેમના જ્યેક પુત્ર ભરતના જીવન તરફ આપણે વળીએ. એના આખા જીવનને ન સ્પર્શતાં તેની અમુક બાબત તરફ જ દબ્ટિપાત કરીશું. એમ તેા ભરત ઝડપભના પુત્ર તરીકે જેમ જૈનપર પરામાં વર્ણવાયેલ છે તેમ તે ભ્રાહ્મભ્રુપર પરામાં પણ વર્ણવાયેલ છે. અલબત્ત, ભરતના જીવનનું ચિત્રણ બંને પર પરાઓએ પાતપાતાના દબ્ટિબિંદુ પ્રમાણે જ જીુદી જીુદી રીતે કરેલું છે. અહીં આપણે જૈન પર પરામાં વર્ણવાયેલ ભરતજીવનની ઘટના ઉપર વિચાર કરીશું.

દિગંબર અને શ્વેતાંબર બંને પરંપરા પ્રમાણે ભરતનું આખું જીવન તેના પિતાના વારસ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિધર્મથી ધડાયેલું છે એ વિશે તેા શંકા છે જ નહિ. ભરત ઉમરે પહેાંચી રાજ્ય કરે છે, ૬૪૦૦૦ સ્ત્રીએા સાથે ગૃહજીવન ગાળે છે, પ્રજાપાલનમાં ધર્મપરાયણુતા દાખવે છે, અને છેવટે ગૃહસ્થ તરીકેની જ સ્થિતિમાં પૂર્ણુ જ્ઞાન મેળવી અંતે આપ્યાત્મિક શાંતિ સંપાદન કરે છે. આ દેખીતી રીતે જ સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિધર્મ છે, પણુ એમાં કચાંક કચાંક ચરિત્રલેખેકાના સમયના વિકૃત નિવૃત્તિધર્મના રંગા પુરાઈ ગયા છે.

જિનસેન અને હેમચંદ્ર બંને ભરત પાસે આર્યવેદોની રચના કરાવે છે, બ્રાહ્મણુ વગેરે ચાર વર્ણોની સ્થાપના કરાવે છે અને બ્રાહ્મણનાં કુળકર્મો કરાવરાવે છે. આ પછી જિનસેન અને હેમચંદ્ર અજાયબી પમાડે એવી રીતે જુદે જુદે માર્ગે વિચરે છે. જિનસેનના કથન પ્રમાણે ભરતને બ્રાહ્મણુ વર્ણુંની સ્થાપના કર્યા પછી તેના ગુણુદોષ વિશે શંકા થાય છે, ને તે શંકા નિવારવા પોતાના પિતા ઋષભ લીર્થ કરને પ્રક્ષ કરે છે. ભગવાન ભરતને બ્રાહ્મણુ વર્ણુંથી આવનાર ભાવિ દોષો વર્ણુવી બતાવે છે તે છેવટે આશ્વાસન આપતાં કહે છે કે જે થયું તે થયું. એનાથી અસુક લાભ પણુ થયો છે, ઇત્યાદિ. જિનસેનને ભારતના સ્વાભાવિક જીવનને સંકુચિત નિવૃત્તિધર્મમાં ઢાળવાને

#### ભાગવાન ઝાયભાદેવ અને તેમના પરિવાર

પ્રયત્ન જરાયે છૂપાે રહે તેવાે નથી, પણ હેમચંદ્રનાે પ્રયત્ન તાે એથીયે ચઠી જાય તેવા નિરાળા છે.

ઢેમચંદ્ર જિનસેન પ્રમાણે જ ભરત પાસે બ્રાહ્મણ આદિ વર્ણની સ્થાપના, આર્યાવેદ્દાની રચના વગેરે ખધું કરાવે છે; પશુ તેમણે પોતાના વર્શુનમાં જે કૌશળ દાખવ્યું છે તે બુદ્ધિ અને કલ્પનાપૂર્ણ હોવા છતાં પાછલા વિકૃત નિવૃત્તિધર્મની સાક્ષી પુરે છે. હેમચંદ્રના કચન પ્રમાણે ભરતે એક શ્રાવક-વર્ગ સ્થાપ્યા, તે તેણે એ વર્ગને કહ્યું કે તમારે કામકાજ અગર ધંધા ત કરવા, ખેતીવાડી કે વ્યાપાર નાકરી અગર રાજ્ય આદિ ક્રાઈ પ્રપંચમાં ન પડવું. તમારે બધાએ રાજ્યને રસાેડે જમી જવું ને હંમેશાં પડનપાઠનમાં क्षीन रहेवुं तेभ ज रेगज भने 'जितो भवान् वर्धते भीस्तरमात् मा इन માં इन ' એ મંત્ર સંભળાવ્યા કરવા. ભરતે સ્થાપેલ એ શ્રાવકવર્ગ ભરતની યેાજના પ્રમાણે ભરતને રસાેડે જમતાે, કાંઈ પણ કામ ન કરતાં માત્ર ભરતે રચેલ વેદાના પાઠ કરતા અને ભરતે જ રચી આપેલ 'ઉપર્યુંક્ત ઉપદેશમંત્ર ભરતને જ નિત્યપ્રતિ સંભળાવતેા. પણ મિત્રા ! હેમચંદ્રનું આગળનું વર્ણન એચીયે વધારે આકર્ષક છે. તે કહે છે કે ભરતે સ્થાપેલ શ્રાવકવર્ગ જ 'મા હન મા હન' શબ્દ બોલવાને કારણે ધ્યાહ્મણ તરીકે પ્રસિદ્ધ ચયેા ! કાઈ એમ ન ધારતા કે હેમચંદ્રતા એ બ્રાવકવર્ગ કામધંધા વિનાના માત્ર શાસ્ત્રપાકી જ હતા. એ વર્ગને સ્ત્રીએા અને ધરબાર પણ હતાં. તે વર્ગતું ખાવાપીવા વગેરે બધું પાષણ રાજ્ય તેમ જ સામાન્ય પ્રજા તરફથી ચાલતું હોવાને લીધે તે વર્ગને આળઅચ્ચાં પેઠા કરીને તેને પોષવાની ચિંતા હતી જ નહિ. હેમચંદ્રના કથન પ્રમાણે તે વર્ગ પાેતાનાં સારાં સારાં આળાેકા સાધુવર્ગને વહેારાવતા, જે બાળકા સાધુએક પાસે દીક્ષા લેતાં અને એ શ્રાવક વર્ગમાંથી વિરક્તિ પામેલ અનેક જણ પાતે પણ દાક્ષા લેતા.

ઉપર આપેલ ટૂંક વર્ણુન ઉપરથી કાઇ પણ સમજદારને એ સમજવું મુશ્કેલ નહિ પડે કે આચાર્ય હેમચંદ્રે ભરતને હાથે જે બ્રાવકવર્ગ સ્થપાવ્યા છે, અને કામધંધા છાડી માત્ર શાસ્ત્રપડનમાં મશગૂલ રહી રાજ્યને રસેાડે જમી જવાની અને ભરતે જ રચી આપેલ ઉપદેશપાઠ ભરતને જ રાજ પ્રતિ સંભળાવવાની જે વાત કહી છે તે સાધુસંસ્થાને જોઈતા ઉમેદવારો છૂટથી પૂરા પાડનાર જીવતા યંત્રની જ વાત છે, અને તે જૈન પરંપરામાં પરાપૂર્વથી ચાલતા વિકૃત નિવૃત્તિધર્મની સચક માત્ર છે. અત્યારના જૈન સમાજમાં ત્યાગી-વર્ગ જે જાતનું વલણ ધરાવે છે, જે સંસ્કાર પોષે છે ને દીક્ષાને નિમિત્તે

www.jainelibrary.org

[ ૨૩૩

જે ભવાડાઓ ઊભા કરે છે તેનાં મૂળા તા સેંકડા વર્ષ પહેલાં તંખાઈ ગયેલાં હતાં. હેમચંદ્રના સમયમાં પહ્યુ એ વિકૃતિઓ હતી. ફેર એટલા જ કે અમુક પરિસ્થિતિને કારણે તે વિકૃતિઓ ધ્યાનમાં આવી ન હતી અગર કાેઈએ તે તરફ લક્ષ આપ્યું ન હતું. જો એક બૈરાછાકરાવાળા આખા વર્ગ કામ-ધંધા છાડી પરાશ્રયા બના ધર્મ પાલન કરે એ સ્વાભાવિક હાેય તા એમાં દાષ ન જ આવવા જોઈએ. ખરી વાત એ છે કે જૈન પર પરામાં સાગી વર્ગ નિવૃત્તિધર્મની એક જ બાજુને જીવનની પૂરી બાજી માની તે વિશેના જ વિચારા સેવ્યા અને પ્રચાર્યા. પરિણામે તેઓ ગૃહસ્થ કે સાગીના જીવનમાં અનિવાર્ય રીતે આવસ્યક એવાં કર્મો અને પ્રવૃત્તિનું મહત્ત્વ જ ભૂલી ગયા. તેથી જ આપણે ભરતના સહજ પ્રવૃત્તિધર્મમાં વિકૃત નિવૃત્તિધર્મની છાપ વાંચીએ છીએ.

ભરતે રચેલ ઉપદેશમંત્રના અર્થ એ છે કે તમે જિતાયા છે, તમારામાં ભય વધ્યે જય છે, માટે તમે કાેઈને ન હણે. કેવે સુંદર, પારમાર્થિક અને સદા સ્મરણીય ઉપદેશ ! પણ આ ઉપદેશ સાંભળવામાં અસંગતિ કેટલી ? ઉપદેશનું તત્ત્વ વિચારનાર વેદપ્રણેતા ભરત પાતે. એને શબ્દમાં ઉતારનાર ભરત પાતે. પણ ભરતને પાતાના જ વિચારનું ભાન રહેતું નહિ, તેથી તે એક ભાડૂતી અને અકર્મજ્ય પરાવલંખી વર્ગને માઢે પાતાનાં રચેલ વાકયો. સાંભળવાનું પસંદ કરતા. આ ખેઠૂદું નથી લાગતું ? પણ આ વર્ણનમાં હેમચંદ્રના લેશ પણ દાય નથી. એ તા એક કલ્પનાસપદ્ધ અને પ્રતિભાન્ સંપન્ન કવિ છે. તે પાતે જે સંસ્કારથી ટેવાયેલ ને જે સંસ્કારમાં પાયાયેલ છે તેનું કવિત્વમય ચિત્રણ કરે છે. આપણે એ ઉપરથી જો એટલું સમજી લઈએ કે નિવૃત્તિધર્મની એકદેશીયતાએ પ્રવૃત્તિધર્મને કેવા વિકૃત કર્યો, તા આપણે માટે બસ છે.

## ભરત અને બાહુબળો

જિનસેન કે હેમચંદ્રના કાવ્યમય વર્ણુનમાંથી અનેક બાેધપ્રદ બાબતા મળી આવે તેમ છે. તેમાંથી ભરત-બાહુબળીને લગતી એક બાબત ઉપર ઊડતી નજર નાખી લઈએ, જે આ વખતે તદન સ્થાને છે. બંને ભાઈઓ લડાઈમાં ઊતર્યાં. સામસામે માટી માટી ફાજના મારચા મંડાયા. અનેક જાતના સંહાર પ્રતિસંહાર પછી છેવટે ઇંદ્રે આપેલ સલાહ બંનેએ માન્ય રાખી. તે સલાહ એ હતી કે ભાઈ! લડવું હાેય તાે લડેા, પણ એવું લડા કે જેથી તમારી લડાઈની ભૂખ પણ ભાંગે ને કાેઈની ખુવારી પશુ ન થાય. ફક્ત તમે ખંતે અંદરાઅંદર લડો. આ સલાહ પ્રમાણે તેમનાં પાંચ યુદ્ધો નક્કી થયાં, જેમાં ચક્ર તે મુષ્ટિ યુદ્ધ જેવાં યુદ્ધો તો હિંસક હતાં, પણ સાથે સાથે અહિંસક યુદ્ધ પણુ હતાં. એ અહિંસક યુદ્ધમાં દપ્ટિયુદ્ધ ને નાદયુદ્ધ આવે છે. જે જલદી આંખ મીંચે કે નખળા નાદ કરે તે હારે. આ અહિંસક યુદ્ધ સાએ કેવું શીખવા જેવું છે! આખા જગતમાં એના પ્રસાર થાય તે જો તે માટે ત્યાગીઓ પ્રયત્ન કરે તા તે દ્વારા જગતનું કેટલું હિત સધાય ! એથી યુદ્ધની તૃષ્ણા શમશે, હારછત નક્કી થશે અને સંહાર થતા અટકશે. પણ બીજા લોકો નહિ તો છેવટે જૈના જ એમ કહેશે કે જગત તે એવું યુદ્ધ સ્વીકારે ખરું ! પણ આ સ્થળે જ જૈન ભાઈઓને પૂછી શક્યથે કે જગત તેવું અહિંસક યુદ્ધ ન સ્વીકારે તો નહિ, પરંતુ અહિંસા ને નિવૃત્તિધર્મના ઉપદેશ રાતદિવસ આપનાર ત્યાગીવર્ગ, જે સામસામેની છાવણીમાં વહેંચાઇ પાત– પોતાની બાજીએ બ્રાવક લડવૈયાઓને ઊભા કરી અનેક રીતે લડી રહ્યા છે, તે આવા કાઈ અહિંસક યુદ્ધનો આશ્ચય કાં ન લે ! જે બે મુખ્ય આચાર્યો કે સાધુઓ વચ્ચે તકરાર હાય તે બે જ દર્ષિ કે મૌન યુદ્ધથી નહિ તો તપાયુદ્ધથી હારજીતના નિર્ણ્ય કાં ન કરે ! જે વધારે અને ઉપ્ર તપ કરે તે જત્યો. આથી અહિંસા અને સંધમ પોષાવા સાથે જગતમાં આદર્શ સ્થપાશે.

આ ઉપરાંત બાહુબળીના જીવનમાંથી એક ભારે મહત્ત્વના પદાર્થપાટ આ પણ જૈનાને શીખવા મળે છે. તે એ કે બાહુબળીએ ભરત ઉપર મુકી મારવા ઉપાડી, પણ તરત જ વિવક જાગતાં એણે એ મુકી અધ્ધરથી જ પાછી વાળી. પાછી વાળીને પણ ખાલી જવા ન દેતાં એ મુકી પાતાના મસ્તક ઉપર,જ ચલાવી. તે એવી રીતે કે તે દ્વારા એણે આત્મધાત ન કર્યો, પણ અભિમાનધાત કર્યો. એણે અહંકારની પ્રતીક જેવી ચાટી ઉખાડી ફેંડી. આ ઘટનામાં કેટલું રહસ્ય ને કેટલા બોધપાડ ! ખાસ કરી ધર્મને નામે લડતા આપણા ફિરકાઓ અને આપણા ગુરુઓ માટે તા બાહુબલીના આ પ્રસંગ પૂરેપૂરા માર્મિક છે.

#### ધ્યાક્ષો અને સુંદર્સ

છેવટે આપણે આ બહેના વિશે થાેહુંક વિચારી લઈએ. ધાર્સી અને સુંદરી બંને પાત્રા કાલ્પનિક હાેય કે અર્ધકાલ્પનિક, પણ તે જીવનમાં ભારે સ્કૂર્તિદાયક નીવડે તેવાં છે. એ પ્રાતઃસ્મરણીય બહેનાની બાબતમાં ત્રણ સુદ્દા તરક સૌનું ખ્યાન ખેંચવા ઇચ્છું છું : (૧) આજીવન કુમારત્વ અને ધાલચર્ય, (૨) ભાઈ ભારતની ઇચ્છાને વશ ન થતાં ઉગ્ર તપપૂર્વક સુંદરીના ગૃહત્યાંગ. **२३६** ]

(૩) બંને બહેના દારા બાહુબળીને પ્રતિબોધ અને એ પ્રતિબોધની તત્ક્ષણ તેના ઉપર અસર.

પિતા ઋષભ અને ભાઈ ભરત બાહુબળી વગેરેનાં લાંખાં જીવન તથા તેમની આજીબાજી સર્વત્ર પ્રવૃત્તિધર્મ જ પ્રચલિત હતા. એવા એ વાતારણમાં આ બંને બહેનાનું આજીવન કુમારત્વ તેમ જ નિવૃત્તિધર્મનું એકાન્તિક વલણ બહુ એકાંછાં બંધબેસતાં અને સ્વાભાવિક લાગે છે. તે સમયની સમગ્ર સમાજ-રચનામાં તેમનું આ નિવૃત્તિમય જીવન તદ્દન જીુદી ભાત પાડે છે. જો એવું જીવન તે વખતે શક્ય ન હોય અને ચરિત્રલેખકાના નિવૃત્તિમય માનસિક સંસ્કારોનું જ એ પ્રતિબિંબ માત્ર હોય તેાય એ બેઉ બહેના, સહજ સરલતાને કારણે, મહાસતી પદને યાગ્ય છે જ.

ભાઇબહેનનું લગ્ન તે એ જમાનાની સામાન્ય રીત અને માનીતી રીત હતી. આજે જે અનીતિ ગણાય છે તે તે વખતે પ્રતિષ્ઠિત નીતિ હતી. આપણે નીતિ–અનીતિના બદલાતા ધારણમાંથી ઘણું શીખી શકીએ અને લગ્ન, પુનર્લગ્ન, અંતર્જ્ઞાતિલગ્ન, અંતર્જાતિલગ્ન, આંતર્વર્જાલગ્ન તેમ જ આંતરરાષ્ટ્ર લગ્ન ઇત્યાદિ અનેક સામાજિક સંબંધાના વિવિધ પાસાઓ વિશે ઘટતો પદાર્થપાઠ અને જોઇતું બળ મેળવી શકીએ. ભરત સુંદરીને પરણવા ઘટલ્ડતો. સુંદરી ભરતને અપાત્ર ગણુતી એમ તાે નહિ, પણ તે લગ્ન કરવા જ ઇચ્છતી. સુંદરી ભરતને અપાત્ર ગણુતી એમ તો નહિ, પણ તે લગ્ન કરવા જ ઇચ્છતી ન હતી. તે ધ્યાદ્મીને પગલે જ ચાલી સંન્યાસધર્મ સ્વીકારવા ઇચ્છતી. એ તે વખતની સમાજરચના પ્રમાણે તેમ જ પોતાના કુટુંબની મર્યાદા પ્રમાણે ઉછરેલી તદ્દન સ્વતંત્રપણે, તેમ છતાં ભરતનાં ઇચ્છાને સ્પષ્ટ ઇનકાર ન કરતાં તેણે ઉગ્ર તપ આચરી સૌંદર્ય કરમાવી ભરતનું આકાર્યણ નાબૂદ કરવાના માર્ગ સ્વીકાર્યો. શું સુંદરીનું આ વલણ વ્રડ્યભની પુત્રી અને આહુબળીની બહેનને શાબે એવું છે કે મધ્યયુગની કાઈ અબળાને લાગુ પડે તેવું છે ?

વિચારકને સુંદરીના એ તપાેનુકાનમાં ઐકાન્તિક નિવૃત્તિધર્મના યુગની છાપ જણાયા વિના ભાગ્યે જ રહી શકે. ગમે તેમ હો, પણ આ સ્થળે સુંદરી અને ભરતના યુગલની ઋડગ્વેદના યમી–યમ યુગલ સાથે સરખામણી ખાસ કરવા જેવી છે. ઋડગ્વેદમાં યમી સગા ભાઈ યમને પાેતાને વરવા પ્રાર્થે છે. જ્યારે ભાઈ યમ તેને કાઈ ખીજા પુરુષની પસંદગી કરવા ને પાેતાને ન પજવવા કહે છે ત્યારે યમી ચંડી બની ભાઈ યમને હીજડાે સુધ્યાં કહી તિરરકારે છે. સુંદરીના કિસ્સામાં તેથી છેક જ ઊલડું છે. ભરત સુંદરીને વરવા માગે છે, જ્યારે સુંદરી ભાઈ ભરતની માગણીને પસંદ નથી કરતી. માગણીને અસ્વીકાર કરતાં સુંદરી નથી રાષે ભરાતી, કે સુન્દરીનું ઊલડું વલણુ જોવા છતાં નથી ભરત રાષે ભરાતો. ઊલડું બંનેમાં આંતરિક સૌમનસ્ય જામે છે અને વધે છે. યમી–યમનો તેમ જ સુંદરી–ભરતના પ્રસંગ એ ભાઈ શ્હેન વચ્ચેના લગ્ન– વહેવારની નીતિના અંતના પ્રસંગો હોય તેમ લાગે છે. પણ ઝાગ્વેદના યમ– યમી સૂક્તમાં નોંધાયેલ પ્રસંગ કરતાં જૈન પર પરામાં નોંધાયેલ સુંદરી–ભરતના. પ્રસંગ ઉભયપક્ષે સાત્ત્વિક છે; કારણુ કે, પહેલા પ્રસંગમાં યમી સાત્ત્વિકતા ગુમાવે છે, જ્યારે બીજા પ્રસંગમાં સુંદરી અને ભરત બંને સાત્ત્વિકતામાં સ્નાન કરી તરબોળ થાય છે.

બાહુબળીને પ્રતિબૉધ કરવાનાે મુદ્દો અનેક દ્રષ્ટિએ મહત્ત્વનાે છે. પહેલી વાત તેા એ કે મહાન ખલી તેમ જ અભિમાની પુરુષકેસરી સાધુ પ્રતિભોધતું લદ્ધ છે અને પ્રતિભોધ કરનાર ખે અબળાઓ તેમ જ દરજ્જમાં ઊતરતી સાધ્વીઓ છે. છતાં પ્રતિભોધનું પરિણામ અતિ આશ્ચર્યજનક આવે છે. બહેતાના નઝ પણ નિર્ભય ટકાર ભાઈને સીધી રીતે હાડોહાડ સ્પર્શે છે, ને તે ક્ષણ-માત્રમાં પાતાની ભૂલ જોઈ બીજી જ ક્ષણુે તેનું સંગ્રાધન કરી નાખે છે. શં ચ્યાજકાલના તુમુલ ધાર્મિક સુદ્ધમાં સપડાયેલ ગૃહસ્થ કે સાધુ પુરુષવર્ગને તેમની ભૂલ સમજાવે ને સાચેસાચી આંખ ઉઘાડે એવી કાંઈ, વધારે નહિ, તેા કાેઈ એકાદ બહેન, વ્યાસી–સંદરીનું સદા પ્રાતઃસ્મરણ કરનાર જૈન સમાજમાં છે ? શં વ્યાસી-સુંદરીતું મહત્ત્વ ગાનાર અત્યારનાે આખાે જૈન અબળાસમાજ સાચેજ સાહસ અને વિચારવ ધ્ય બની ગયે৷ છે ? એમાં એક પણ એવ નારીરત્ન નથી કે જે ધર્મને નામે લડતા અભિમાની પુરુષોની બુલનાં મર્મ-સ્થાના સમજે અને તે તેમની સામે નિભર્યપણે દર્શાવે ! એ જ રીતે શું એવે. એક પણ પુરુષકેસરી સાધુરાજ નથી કે જે બાહુબળીના જેટલા સરલહૃદય હ્યાય અને ભૂલ દર્શાવનાર પાત્ર કાેણ્ છે એનાે વિચાર કર્યા સિવાય જ, ભૂલ તે તે અંતે બુલ જ છે એમ સમછ, પાતાની બૂલને કબૂલે તેમ જ તેનું સંશાધન કરી આપ્યાત્મિક અને સામાજિક કલ્યાણને નિર્રાપદ બનાવે ? આપણે આજને પ્રસંગે એવી આશા સેવીએ કે સમાજમાં ધ્યાસી–સંદરી જેવી બહેતે। પાકે તે બાહબળી જેવા પુરુષો.

#### ઉ**પસ**ંહાર

લેખમાં રજૂ થયેલ મુદ્દાઓ સંક્ષેપમાં નીચે પ્રમાણે છે : (૧) ભગવાન

ઋષભ એ માત્ર જૈન પંચના જ નહિ, પણ આખી આર્ય જાતિના ઉપાસ્ય દેવ છે. (ર) ભગવાન ઋષભે પ્રવર્તાવેલે ને આચરેલે પ્રવૃત્તિધર્મ જ વૈયક્તિક તેમ જ સામાજિક જીવનમાં બંધએસતાે હાેઈ તે જ જૈન ધર્મનું અસલી સ્વરૂપ છે. (૩) અત્યારના જૈન ધર્મની એકાંગી નિવૃત્તિની સમજ એ અધૂરી હાેઈ ઋષભના આદર્શે સંશાધન કરવા જેવી છે. (૪) આચાર્ય હેમચંદ્ર જેવાએ એવા સંશાધનની દિશા પણ સચવી છે અને આજના કર્મયુગમાંથી તો એ સ્પબ્ડપણે મળી શકે તેમ છે. (૫) ભરતનાં જીવનમાં પણ પ્રવૃત્તિધર્મનું જ સ્વા-ભાવિક સ્થાન છે. પ્રસંગે પ્રસંગે જે વિકૃત ધર્મનાં ચિત્રણા નજરે પડે છે, તે પાછલા વિકૃત જૈન ધર્મની અસર માત્ર છે. (૬) બાહુબલી ભરત કરતાંય ચડિયાતું પાત્ર છે. તેણે નિશ્વિત જીવને ટાંકણે પણ ત્યાગ દર્શાવી ભારે આદર્શ પૂરા પાડ્યો છે અને બહેનોના ઉપદેશને નમ્રપણે ઝીલી લઈને એણે અનેકમુખી ભવ્યતા દાખવી છે. (૭) ધ્યાદ્યી અને સુંદરીનાં પાત્રે! પ્રાતઃસ્મરણીય છે. તેમાંય સુંદરી એ ધ્યાદ્યી કરતાં અનેક રીતે વધારે સાત્ત્વિકતા દાખવે છે. તેનું સૌંદર્ય વાસનાને વશ ન થવામાં છે.

—પર્યુ પર્વનાં વ્યાખ્યાનાે, ૧૯૪૨.

# ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણુ

## [3]

### દૈવીપૂજામાંથી મનુષ્યપૂજાના ક્રમિક વિકાસ

જેમ બીજા દેશા અને બીજી પ્રજામાં તેમ આ દેશ અને આર્ય પ્રજામાં ્પણ જૂના વખતથી ક્રિયાકાઙડ અને વહેમનાં રાજ્યોની સાથે સાથે થોડો પણ આધ્યાત્મિક ભાવ હતા. વૈદિક મન્ત્રયુગ અને ધ્યાસણ્યુયગના વિસ્તૃત અને જટિલ ક્રિયાકાલ્ડા જ્યારે થતાં ત્યારે પણ આપ્યાત્મિક ચિંતન. તપન અનુષ્ઠાન અને ભુતદ્વયાની ભાવના એ તત્ત્વા પ્રજામાં આછા પ્રમાણમાં પણ પ્રવર્તતાં હતાં. ધીમે ધીમે સદ્દગુણોનાે મહિમા વધવા લાગ્યાે અને ક્રિયાકલાપ તથા વહેમાનું રાજ્ય ઘટતું ચાલ્યું. જેમ જેમ પ્રજાના માનસમાં સદમણોની પ્રતિષ્ઠાએ સ્થાન મેળવ્યું તેમ તેમ તેના માનસમાંથી ક્રિયાકલાપ અને વહેમાની પ્રતિષ્ડાએ રથાન ગુમાવ્યું. ક્રિયાકલાપ અને વહેમાની પ્રતિષ્ઠા સાથે હંમેશાં અદસ્ય શક્તિના સંખંધ જોડાયેલાે હાેય છે. જ્યાં સુધી કાેઈ અદસ્ય શક્તિ ( પછી તે દેવ, દાનવ, દેસ, ભૂત, પિશાચ કે એવા બીજા કેાઈ ગમે તે નામથી . ઓળખવામાં આવે ) માનવામાં કે મનાવવામાં ન આવે સાંસુધી ક્રિયાકારડા કે વહેમાે ચાલી કે જવી શકે જ નહિ; એટલે કિયાકારડા અને વહેમાેના રાજ્ય વખતે તેની સાથે દેવપૂજા અનિવાર્યરૂપે સંકળાયેલી હોય એ તદન રવાભાવિક છે. એથી ઊલડું સદ્ગુણોની ઉપાસના અને પ્રતિષ્ઠા સાથે કાેઈ અદસ્ય દેવશક્તિનેા નહિ, પણ પ્રત્યક્ષ દેખી શકાય એવી મનુષ્યવ્યક્તિનેા સંબંધ હેાય છે. સદગ્રણોની ઉપાસના કરનાર કે બીજા પાસે તે આદર્શ રજ કરનાર વ્યક્તિ કાેઈ વિશિષ્ટ મનુષ્યને જ પાતાના આદર્શ માની તેનું અનુકરણ કરવા પ્રયત્ન કરે છે. એટલે સદ્ગુણોની પ્રતિષ્ઠા વધવાની સાથે સાથે અદસ્ય એવા દેવની પૂજાનું સ્થાન દસ્ય મનુષ્યની પૂજા લે છે.

#### મતુષ્યપૂજાની પ્રતિષ્ઠા

જો કે સદ્ગુણોની ઉપાસના અને મનુષ્યપૂજા પ્રથમથી વિકસિત ચતાં આવતાં હતાં, છતાં ભગવાન મહાવીર અને ઝુદ્ધ એ બે મહાન પુરુષોના સમયમાં એ વિકાસે અસાધારણુ વિશેષતા પ્રાપ્ત કરી, જેને લીધે ક્રિયાકાણ્ડ અને વહેમાના કિક્ષાની સાથે સાથે તેના અધિષ્ડાયક અદસ્ય દેવાની પૂજાને ભારે આધાત પહેાંચ્યા. ભગવાન મહાવીર અને મુદ્ધતા યુગ એટલે ખરેખર મનુષ્યપૂજાના યુગ. આ યુગમાં સેંકડેા અને હજારા નરનારીઓ ક્ષમા, સંતાય, તપ, ધ્યાન આદિ ગુણા કેળવવા જિંદગી અપે છે અને તે ગુણોની પરા-કાષ્ઠાએ પહેાંચેલ એવી પાતાની શ્રદ્ધાસ્પદ મહાવીર-બ્રુદ્ધ જેવી મનુષ્ય-વ્યક્તિઓનો ધ્યાન દારા કે મૂર્તિ દારા પૂજા કરે છે. આ રીતે માનવપૂજાને ભાવ વધવાની સાથે જ દેવમૂર્તિનું સ્થાન મનુષ્યમૂર્તિ વિશેષ પ્રમાણમાં લે છે.

મહાવીર અને છુદ્ધ જેવા તપરવી, ત્યાગી અને જ્ઞાની પુરુષો દારા સદ્દગ્રુણોની ઉપાસનાને વેગ મળ્યો અને તેનું પરિણામ ક્રિયાકાણ્ડપ્રધાન ઘાક્ષણસ સ્કૃતિ ઉપર સ્પષ્ટ આવ્યું. તે એ કે જે ઘાક્ષણસ સ્કૃતિ એક વાર દેવ, દાનવ અને દૈત્યોની ભાવનામાં તથા ઉપાસનામાં સુખ્યપણે મશગૂલ હતી, તેણે પણ મનુષ્યપૂજાને સ્થાન આપ્યું. લોકા હવે અદશ્ય દેવને બદલે કાઈ મહાન વિભૂતિરૂષ મનુષ્યને પૂજવા, માનવા અને તેનેા આદર્શ છવનમાં ઉતારવા તત્પર હતા. એ તત્પરતા શમાવવા ઘાક્ષણસ સ્કૃતિએ પણ રામ અને કૃષ્ણુના માનવીય આદર્શો રજૂ કર્યા તેમ જ તેમની મનુષ્ય તરીકેની પૂજા ચાલી. મહાવીર-છુદ્ધ યુગ પહેલાં રામ-કૃષ્ણુની આદર્શ બનુષ્ય તરીકેની વિશિષ્ટ પૂજા કે પ્રતિષ્ઠાનાં ચિદ્ધો કથાંય શાસ્ત્રમાં દેખાતાં નથી. તેથી ઊલટું મહાવીર-છુદ્ધ યુગ પછી કે તે યુગની સાથે સાથે રામ અને કૃષ્ણુની મનુષ્ય તરીકેની પૂજા પ્રતિષ્ઠાનાં પ્રમાણે આપણને સ્પષ્ટ મળી આવે છે. તેથી અને બીજા સાધનોથી એમ માનવાને ચોક્કસ કારણ મળે છે કે માનવીય પૂજાપ્રતિષ્ઠાનો પાકા પાયે મહાવીર-છુદ્ધના યુગથી નંખાય છે અને દેવપૂજક વર્ગમાં પણ મનુષ્યપૂજાના વિવિધ પ્રકારા અને સમ્પ્રદાયે! શર થાય છે.

# મનુષ્યપૂજામાં દૈવીભાવનું મિશ્રણ

લાખા અને કરાડા માણુસાના મનમાં જે સંસ્કારા સેંકડા અને હજારા વર્ષા થયાં રુઢ થએલા હાેય છે તે કાેઈ એકાદ પ્રયત્નથી કે થાેડા વખતમાં બદલવા શકચ નથી હાેતાં તેથી અલોકિક દેવમહિમા, દૈવી ચમત્કારા અને દેવપૂજાની ભાવનાના સંસ્કારા પ્રજામાનસમાંથી પૂળમાંથી ખસ્યા ન હતા. તેને લીધે બ્રાહ્મણુસંસ્કૃતિએ રામ અને કૃષ્ણુ જેવા પુરુષોને આદર્શ તરીકે મૂક્ય તેમની પૂજાપ્રતિષ્ઠા શરૂ કરી, છતાં પ્રજામાનસ દૈવીભાવ સિવાય સંતુષ્ટ થાય એવી સ્થિતિમાં આવ્યું ન હતું. તેને લીધે તે વખતના બ્રાહ્મણુસંસ્કૃતિના આગેવાન

વિદ્વાનોએ જેવેકે રામ અને કૃષ્ણને મનુષ્ય તરીકે આલેખ્યા-વર્ણવ્યા, છતાં તેમના આન્તરિક અને બાહ્ય જીવન સાથે અદસ્ય દેવી અંશ અને અદસ્ય દૈવી કાર્યાના સંબંધ પણ જોડી દીધા. એ જ રીતે બહાવાર અને **ખુ**હ આદિના ઉપાસકાએ એમને શહ, મનુષ્ય તરીકે જ આલેખ્યા, છતાં તેમના <u>છવનના કાઈ ને કાઈ ભાગ સાથે અલૌકિક દેવતાઈ સંબંધ પણ જોડી દીધો.</u> વ્યાદ્રાણસંસ્કૃતિ એક અને અખંડ આત્મતત્ત્વને માનનારી દ્વાવાથી તેણે પાતાના તત્ત્વજ્ઞાનને બંધએસે તેમ જ સ્થૂળ લે!કાની દેવપૂજાની ભાવના સંતાષાય એ રીતે રામ અને કુષ્ણના મનુષ્યજીવનને દૈવી ચીતર્યું. એણે પરમાત્મા વિષ્ણુને જ રામ અને કબ્શના માનવીય રૂપમાં અવતાર લીધાનું વર્ણુવ્યું. જ્યારે શ્રમણસંસ્કૃતિ આત્મભેદ માનનારી અને કર્મવાદી હેાવાને લીધે પોતાના તત્ત્વતાનને બધ્યપેસે એવી રીતેજ એણે પોતાના આદર્શ ઉપાસ્ય મનુષ્યને વર્ણવ્યા અને લોકોની દૈવીપૂજાની ભૂખ ભાંગવા તેએ પ્રસંગે પ્રસંગે દેવાનો અનચરો અને ભકતોરૂપે મહાવીર, મુદ્ધ આદિ સાથે સંબંધ જોડથો. આ રીતે એક સંસ્કૃતિમાં મનુષ્યપૂજા દાખલ થયા છતાં તેમાં દિવ્ય અંશ જ મનુષ્યરૂપે અવતાર લે છે. એટલે એમાં આદરાં મનુષ્ય એ માત્ર અલૌકિક દિવ્યશક્તિના પ્રતિનિધિ બને છે: જ્યારે બીજી સંસ્કૃતિમાં મનુષ્ય પોતે જ પોતાના સદ્દશુણ ખાટેના પ્રયત્નથી દેવ ખને છે અને લોકામાં બનાતા અદશ્ય દેવે∖ તે માત્ર પેલા આદર્શ મનુષ્યના અનુચરા અને ભક્તા થઈ એની પાછળ પાછળ રોડે છે.

## ચાર મહાન આર્ય પુરુષા

મહાવીર અને મુદ્ધની અતિહાસિકતા નિર્વિવાદ હોવાથી એમાં સંદેહને અવકારા નથી; જ્યારે રામ અને કૃષ્ણુની બાબતમાં એથી ઊલટું છે. એમના ઔતિહાસિકત્વ વિશે જોઈતાં રપપ્ટ પ્રમાણે ન હોવાથી તે વિશે પરસ્પર વિરોધી અનેક કલ્પનાઓ પ્રવર્તે છે. તેમ છતાં રામ અને કૃષ્ણુનું વ્યક્તિત્વ પ્રજામાનસમાં એટલું બધું વ્યાપક અને ઊંડુ અંકિત થયેલું છે કે પ્રજાને મન તેા એ બન્ને મહાન પુરુષો સાચા ઐતિહાસિક જ છે. ભલે વિદ્વાને અને સંશોધકામાં એમના ઐતિહાસિકત્વ વિશે વાદવિવાદ કે ઊહાપોહ ચાલ્યા કરે અને તેનું ગમે તે પરિણામ આવે, છતાં એ મહાન પુરુષોના વ્યક્તિત્વની પ્રજામાનસ ઉપર પડેલી છાપ જોતાં એમ કહેવું પડે છે કે પ્રજાને મન તે એ બન્ને પુરુષો પોતાના હૃદયહાર છે. આ રીતે વિચાર કરતાં આર્ય-પ્રજામાં મનુષ્ય તરીકે પૂજાતા ચાર જ મહાન પુરુષો આપય્સી સામે ઉપસ્થિત ૧૬

## દર્શન અને ચિંતન

થાય છે. આર્ય ધર્મતી વૈદિક, જૈન અને બૌદ્ધ એ ત્રણેય શાખાઓના પૂંજ્ય મનુષ્ય ઉક્ત ચાર જ મહાન પુરુષો છે, જેમની જીદાજીદા પ્રાન્તામાં ને જોદી જીદી કામોમાં એક અથવા બીજે રૂપે ઉપાસના અને પૂજા ચાલે છે.

## ચારેયના સસિપ્ત તુલના

રામ અને કૃષ્ણુ તેમ જ મહાવીર અને .બુદ્ધ એ બન્ને યુગલ કહાે કે ચાર મહાત પુરુષો કહેા જ્ઞાતિથી ક્ષત્રિય છે. ચારેયનાં જન્મસ્થાના ઉત્તર હિન્દુસ્તાનમાં આવેલાં છે અને રામચંદ્રજી સિવાય તેમનામાંથી કાેઈનીયે પ્રવૃત્તિનું ક્ષેત્ર દક્ષિણુ હિન્દુસ્તાન બન્યું નથી.

રામ અને કબ્શને৷ આદર્શ એક જાતના છે; અને મહાવીર તથા બ્રહના બીજી જાતના છે. વૈદિક સૂત્ર અને સ્મૃતિશાસ્ત્રોમાં વર્ણાશ્રમધર્મને અતુસરી રાજ્યશાસન કરવું, ગા–વ્યાહ્મણની પ્રતિપાલના કરવી, તેને જ અનસરી ન્યાય-અન્યાયના નિર્ણય કરવા અને એ પ્રમાણે પ્રજામાં ન્યાયતું રાજ્ય સ્થાપનું એ રામ અને કૃષ્ણના મળતાં જીવનવૃત્તાન્તોને મુખ્ય આદર્શ છે. એમાં ભાગ છે, યુહ છે અને દુન્યવી બધી પ્રવૃત્તિ છે, પણ એ બધુ પ્રવૃત્તિચક્ર સામાન્ય પ્રજાજનને નિત્યના જીવનક્રમમાં પદાર્થપાઠ આપવા માટે છે. મહાવીર અને શુદ્ધનાં છવનવત્તાન્તાે એથી તદ્દન જીદા પ્રકારનાં છે. એમાં નથી ભાગ માટેની ધમાલ કે નથી યુદ્ધની તૈયારીઓ. એમાં તા સૌથી પહેલાં તેમના પોતાના જીવનશાધનના જ પ્રશ્ન આવે છે અને તેમના પાતાના જીવનશાેધન પછી જ તેના પરિણામરૂપે પ્રજાજનને ઉપયોગી થવાની વાત છે. રામ અને કૃષ્ણુના જીવનમાં સત્ત્વસંશુદ્ધિ છતાં રજોગુણ મુખ્યપૂર્ણ કામ કરે છે; જ્યારે મહાવીર તેમ જ મુદ્ધના જીવનમાં રાજસ અંશ છતાં મુખ્યપણ સત્ત્વસંશુદ્ધિ કામ કરે છે. તેથી પહેલા આદર્શમાં આંતર્મુ ખતા છતાં મુખ્યપણે <mark>અહિર્</mark>મુખતા ભાસે છે અને બીજામાં બહિર્મુખતા છતાં મુખ્યપંજે અન્તર્મું ખતા ભાસે છે. આ જ વસ્તુને બીજા શબ્દોમાં કહેવી હોય તો એમ કહી શકાય કે એકના આદર્શ કર્મચક્રના અને બીજાતા ધર્મચક્રતા છે. આ બન્ને જુદા જુદા આદર્શી પ્રમાણે જ તે મહાન પુરુષોના સમ્પ્રદાયે સ્થપાયા છે; તેમનું સાહિત્ય તે જ રીતે સર્જાયું છે, .... પાષાયું છે અને પ્રચાર પામ્યું છે. તેમના અનુયાયીવર્ગની ભાવનાઓ પહ્ એ આદર્શો પ્રમાણે જ ધડાયેલી છે અને તેમના પાેતાના તત્ત્વત્તાનમાં કે તેમને નામે ચડેલા તત્ત્વજ્ઞાનમાં એ જ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિના ચક્રને લક્ષી ખધું તન્ત્ર ગાહવાયેલું છે. ઉક્ત ચારેય મહાન પુરુષોની સૂર્તિઓ નિહાણા કે

તેના પૂજાપ્રકારા ભુઓ, અગર તેમનાં મંદિરાની રચના અને સ્થાપત્ય ભુઓ તેપાણ તેમાં એ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિચક્રના આદર્શની ભિન્નતા સ્પષ્ટ જોઈ શકાશે. ઉક્ત ચાર મહાન પુરુષોમાં એક છુદ્દને ભાદ કરીએ તે સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે ભાકીના ત્રણેય પુરુષોની પૂજા, તેમના સમ્પ્રદાયો અને તેમના અનુયાયીવર્ગ હિન્દુસ્તાનમાં જ અસ્તિત્વ ધરાવે છે; જ્યારે છુદ્દની પૂજા, સમ્પ્રદાય તથા તેમના અનુયાયીવર્ગ એશિયાવ્યાપી છે. રામ અને કૃષ્ણુના આદર્શોના પ્રચારકવર્ગ સુખ્યપણે પુરોહિત હાઈ તે ગૃહસ્થ છે, જ્યારે મહાવીર અને છુદ્દના આદર્શીનો પ્રચારકવર્ગ ત્યાગી હાેઈ તે ગૃહસ્થ વશે. રામ અને કૃષ્ણુના ઉપાસકામાં હજારા સંન્યાસીઓ હોવા છતાં તે સંસ્થા મહાવીર અને છુદ્દના ભિક્ષુસંધ જેવી તન્ત્રબદ્ધ અથવા વ્યવસ્થિત નથી. શુરુપદ ધરાવતી હજારા સ્ત્રીઓ આજે પણ મહાવીર અને સુદ્દના ભિક્ષુસંધમાં વર્તમાન છે; જ્યારે રામ અને કૃષ્ણુના સુખેથી સાક્ષાત્ ઉપાસક સંન્યાસી-વર્ગમાં એ વસ્તુ નથી. રામ અને કૃષ્ણુના મુખેથી સાક્ષાત્ ઉપરાસક સંન્યાસી-વર્ગમાં એ વસ્તુ નથી. રામ અને કૃષ્ણુના સુપેથી સાક્ષાત્ ઉપરાસક સંન્યાસી-વર્ગમાં એ વસ્તુ નથી. રામ અને કૃષ્ણુના સુપેથી સાક્ષાત્ ઉપરેશ્યાયેલ કે છે પણ શાસ્ત્ર હોવા વિશેનાં પ્રમાણા નથી; જ્યારે મહાવીર અને છુદ્દના સુખેથી સાક્ષાત્ ઉપદેશાયેલ થોડા પણ ભાગા નિર્વિત્વાદ અસ્તિત્વ ધરાવે છે. રામ અને કૃષ્ણુને નામે ચડેલાં શાસ્ત્રો સંસ્કૃત ભાષામાં છે, જ્યારે મહાવીર અને સુદ્દના ઉપદેશાયેલ શાસ્ત્રો સંસ્કૃત ભાષામાં છે.

## સરખામણીના મર્યાદિતતા અને તેનાં દષ્ટિબિન્દુઓ

હિન્દુસ્તાનમાં સાર્વજનિક પૂજા પામેલ ઉપરના ચાર મહાન પુરુષોમાંથી કેાઈ પણ એકના જીવન વિશેનેા વિચાર કરવા હેાય કે તેના સમ્પ્રદાય, તત્ત્વજ્ઞાન અને કાર્યક્ષેત્રનેા વિચાર કરવા હેાય તેા બાકીના ત્રણેયને લગતી તે તે વસ્તુના વિચાર સાથે જ કરવા પ્રાપ્ત થાય છે; કારણ કે, આ આખા દેશમાં એક જ જાતિ અને એક જ કુટુમ્બમાં ઘણી વાર ઉક્ત ચારેય પુરુષો અથવા તેમાંથી એક કરતાં વધારે પુરુષોની પૂજા અને માન્યતા પ્રચલિત હતી અને અત્યારે પણ છે. તેથી એ પૂજ્ય પુરુષોના આદર્શો પૂળમાં ભિન્ન ભિન્ન હાેવા છતાં પાછળથી તેમાં અરસપરસ ઘણી આપલે થઈ છે અને કાંઈ વાર એકના તો કાઈ વાર બીજાના પ્રભાવ અરસપરસ પડ્યો છે. આવી વસ્તુસ્થિતિ હાેવા છતાં પણ આ સ્થળે તેા ધર્મવીર મહા-યોરના જીવન સાથે કર્મવીર કૃષ્ણના જ જીવનની સરખામણી કરવા ધારી છે; અને આ બન્તે મહાન પુરુષોના જીવનપ્રસંગની સરખામણી પણ આ સ્થળે માત્ર અમુક ભાગ પૂરતી જ કરવા ધારી છે. સમય જીવનબ્યાપી સરખામણી અને ચારેય પુરુષોની સાથે સાથે વિસ્તૃત સરખામણી જે સમય ₹8¥.]<sup>1</sup>

અને સ્વાસ્થ્યની અપેક્ષા રાખે છે તે આજે નથી. તેથી અત્રે બહુ જ પરિ-નિત રૂપમાં સરખામણી કરવા ધારી છે; મહાવીરના જન્મક્ષણુથી માંડી કેવલત્તાનની પ્રાપ્તિ સુધીના છવનના કેટલાક બનાવે৷ કૃષ્ણુના જન્મક્ષણુથી માંડી ક'સવધ સુધીના કેટલાક બનાવે৷ સાથે સરખાવવા ધાર્યા છે.

ચ્યા સરખામણી મુખ્યપણે ત્ર**ણ દબ્દિબિન્દુ**એ। લક્ષ્યમાં રાખી કરવામાં આવેલી છે :

(૧) પહેલું તેા એ કે ' બન્નેના છવનતી ઘટનાઓખાં સંસ્કૃતિબેદ શા છે ? '—એ તારવવું.

(૨) બીજીં એ કે 'એ ઘટનાઓના વર્ણું તનેા પરસ્પર એકબીજા ઉપર કાંઈ પ્રભાવ પડથો છે કે નહિ શઅને એમાં કેટકેટલો ફેરફાર કે વિકાસ સધાયો છે શં —એની પરીક્ષા કરવા.

(૩) ત્રીજી દબ્દિબિન્દુ એ છે કે ' લોકામાં ધર્મબ્રાવના જાગ્રત રાખવા તેમ જ સમ્પ્રદાયના પાયા મજબૂત કરવા મુખ્યપણે કઈ જતના સાધનના ઉપયોગ કથાગ્રન્ધામાં કે છવનવૃત્તાન્તામાં થતાે ?'—-તેનું પૃથક્કરણ કરવું અને ઔચિત્ય વિચારવું.

## પરસમ્પ્રદાયનાં શાસ્ત્રોમાં પણુ મળી આવતાં નિર્દેશા અને વર્ણના

ઉપર કહેલ દબ્ટિબિન્દુઓથી કેટલીક ઘટનાઓની નોંધ કરીએ તે પહેલાં અહીં એક બાબત ખાસ નોંધી લેવી યોગ્ય છે, જે વિચારકાને કૌતુકવર્ધ કં છે, એટલું જ નહિ, પણ જે અનેક ઐતિહાસિક રહસ્યોના ઉદ્ઘાટન અને તેના વિશ્લેપણ વાસ્તે તેમની પાસેથી સતત અને અવલોકનપૂર્ણ મધ્યસ્થ પ્રયત્નની અપેક્ષા રાખે છે. તે બાબત એ છે કે બૌદ્ધ પિટકામાં જ્ઞાતપુત્ર તરીકે ભગવાન મહાવીરના અનેક વાર સ્પષ્ટ નિર્દેશ આવે છે, પણ તેમાં રામ કે કૃષ્ણ કાઈના નિર્દેશ નથી. કાંઇક પાછળના બૌદ્ધ જાતકામાં (ભુઓ દશરથજાતક નં. ૪૬૧) રામ અને સીતાની કથા આવે છે, પણ તે વાલ્મીકિના વર્ણન કરતાં તદ્દન ભુદી જાતની છે, કેમ કે એમાં સીતાને રામની બહેન તરીકે વર્ણવેલ છે. કૃષ્ણની કથાના નિર્દેશ તો કાઈ પણ પાછળના બૌદ્ધ પ્રન્થમાં સુધ્ધાં અલાપિ અમારા જોવામાં આવ્યો નથી; જ્યારે જૈન શાસ્ત્રમાં રામ અને કૃષ્ણ એ બન્નેની છવન કથાઓએ ઠીકઠીક ભાગ રાક્યો છે. આગમ તરીકે લેખાતા અને પ્રમાણમાં અન્ય આગમસન્થા કરતાં પ્રાચાન મનાતા અંગ સાહિત્યમાં જોકે રામચંદ્રજીની કથા નથી, છતાં કૃષ્ણને કથા તે છે અન્ગ (જ્ઞાત્મ અને આંતગડ) પ્ર-થામાં સ્પષ્ટ

અને વિસ્તૃત આવે છે. અંગગ્રન્થામાં સ્થાન ન પામેલ રામચંદ્રજીની કથા પણ પાછલા ચેતામ્બર-દિગમ્બર બન્તેના પ્રાક્ત-સંસ્કૃત કથાસાહિત્યમાં વિશિષ્ટ સ્થાન લે છે, અને તેમાં વાલ્મીકિ રામાયણને સ્થાને જૈન રામાયણ બની જાય છે. એ તો દેખીતું જ છે કે શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર બન્તેના વાઢમયમાં રામ અને કબ્શની કથા બ્રાહ્મણવાલ્મય જેવીન જ હોય, તેમ છતાં એ કથાએ। અને તેના વર્ષાનની જૈન શૈલી જેતાં એમ સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે એ કથાઓ મૂળમાં પ્લાક્ષણસાહિત્યની જ હેાવી જોઈએ અને તે લેાકપ્રિય થતાં તેને જૈન સમ્પ્રદાયમાં પણ જૈન દબ્ટિએ સ્થાન અપાયેલું હોવું જોઈએ. આ બાબત આગળ વધારે સ્પષ્ટ થશે. આક્ષર્યાની વાત એ છે કે જૈન સંસ્કૃતિથી પ્રમાણમાં વિશેષ ભિન્ન એવી બ્રાહ્મણસંસ્કૃતિના માન્ય રામ અને કૃષ્ણ એ ખે પુરૂષોએ જૈન વાહમયમાં જેટલું સ્થાન રાકવું છે, તેના હબ્વરમાં ભાગતું સ્થાન પણ લગવાન મહાવીરના સમકાલીત અને તેમની સંસ્કૃતિને પ્રમાણમાં વધારે નજીક એવા તથાગત અહના વર્જાને રોકવું નથી. અહનેા અરપષ્ટ નામનિર્દેશ માત્ર અંગગ્રન્થમાં એકાદ જગ્યાએ દેખાય છે, જોકે તેમના તત્ત્વજ્ઞાનનાં સુચના પ્રમાણમાં વિશેષ મળે છે. આ તે ભૌદ્ધ અને જૈન ગ્રન્થામાં રામ અને કૃષ્ણતી કથા વિશે વાત થઈ, પણ હવે વ્યાદ્મણશાસ્ત્રમાં મહાવીર અને બુદ્ધના નિર્દેશ चिशे कोई थे.

પુરાશુ પહેલાંના કાઇ લાલ્મણુગ્રન્થમાં તેમ જ વિશેષ પ્રાચીન મનાતાં પુરાણુમાં અને મહાભારત સુધ્ધાંમાં મુદ્ધના નિર્દેશ કે તેમનું બીજીું વર્જીન કાંઈ ધ્યાન ખેંચે એવું નથી, છતાં એ જ લાહ્મણુસ સ્કૃતિના અતિપ્રસિદ્ધ અને બહુમાન્ય ભાગવતમાં મુદ્ધ વિષ્ણુના એક અવતાર તરીકે બ્રાહ્મભુમાન્ય સ્થાન પામે છે—જેમ જૈન ગ્રન્થામાં કૃષ્ણુ એક ભાવી અવતાર ( તીર્થ કર ) તરીકે સ્થાન પામે છે. આ રીતે પ્રથમના લાહ્મભૂસાહિત્યમાં સ્થાન નહિ પામેલ સુદ્ધ માડે મોડે પણ તે સાહિત્યમાં એક અવતાર તરીકે પ્રતિષ્ઠા પામેલ સુદ્ધ મોડે મોડે પણ તે સાહિત્યમાં એક અવતાર તરીકે પ્રતિષ્ઠા પામે છે; જ્યારે ખુદ સુદ્ધ ભગવાનના સમકાલીન અને મુદ્ધની સાથાસાથ લાહ્મણુસ સ્કૃતિના પ્રતિસ્પર્ધા તેજસ્વી પુરુષ તરીકે એક વિશિષ્ટ સમ્પ્રદાયનું નાયકપદ ધરાવનાર અતિહાસિક ભગવાન મહાવીર કાેઈ પણ પ્રાચીન કે અર્વાચીન લાહ્મણુગ્રન્થમાં સ્થાન પામતા નથી. અહીં વિશેષ ખ્યાન ખેંચે 'એવી બાબત તા એ છે કે જ્યારે મહાવીરના નામના કે તેમના છવનવદત્તના કર્શા જ નિર્દેશ લાહ્મણુ-સાહિત્યમાં નથી ત્યારે ભાગવત જેવા લોકપ્રિય ગ્રન્થમાં જૈન સમ્પ્રદાયના પૂજ્ય અને અતિપ્રાચીન મનાતા પ્રથમ તર્થિ કર વ્યલ્મ છે.

# સરખામણી

## (१)

## ગર્ભહરણઘટના

#### કૃષ્ણ

અસુરાના ઉપદ્રવ મટાડવા દેવાેના પ્રાર્થનાથા અવતાર લેવાનું નક્કી કરી વિષ્ણુએ યોગમાયા નામની પાતાની શક્તિને બાેલાવી. પછી તેને સંખાધી વિષ્ણુએ કહ્યું કે તું. જા અને દેવકીના ગર્ભમાં જે માંગે. શેષ અંશ આવેલેન છે તેને ત્યાંથી સંકર્ષણ (હરણ) કરી વસદેવની જ **બીજી સ્ત્રી રાેહિ**શીના ગર્ભમાં દાખલ કર. જે પછી અળભદ્ર રામરૂપે. લેશ અને તું નન્દપત્ની અયવતાર યશાદાને ત્યાં પુત્રીરૂપે અવતાર. પામીશ. જ્યારે હું દેવકાના આઠમા ગર્ભકુપે અવતાર લઈજન્મીશ ત્યારે: તારાે પણ યશાદાને ત્યાં જન્મ ધરો. સમકાળ જન્મેલ આપણા બન્તેનું એક બીજાને ત્યાં પરિવર્તન થશે. વિ**પ**જીની આના શિરાધાર્ય કરી તે યોગમાયા શક્તિએ દેવકીને ચાેગનિદ્રાવશ કરી સાતમે મહિને તેની કુક્ષિમાંથી શેષ ગર્ભનું રાહિણીની કક્ષિમાં સંહરણ કર્યું. આ ગર્ભસંહરણ કરાવવાને વિષ્ણુને હેત એ હતો કે કેસ, જેજ દેવકીથી જન્મ પામતા બાળપતી ગણતરી કરતો હતે। અને આઠમા બાળકને પાતાના પૂર્શ વૈરી માની તેના નાશ માટે તત્પર હતા. તેને એ.

#### મહાવીર

જંબદીપના ભરતક્ષેત્રમાં વ્યાસચ્યુક્ષ્યુક નામનું ગામ હતું. ત્યાં વસતા ઋષભદત્ત નામના પ્રાદ્યણની **દેવાનન્દા નામની સ્ત્રીના ગર્ભમાં નન્દ્રન**-મુનિને৷ જીવ દશમા દેવલોકમાંથી **ગ્યત થ**ઈ અવતર્યો. ત્યાશીને દિવસે ઇન્દ્રની આગ્રાથી તેના સેનાધિપતિ નૈગમેષી દેવે એ ગર્ભને ક્ષત્રિયકુલ્ડ નામના ગામના નિવાસી સિદ્ધાર્થ ક્ષત્રિયની ધર્મપત્ની ત્રિશલા રાષ્ટ્રીના બર્ભમાં બદલી તે રાણીના પુત્રરૂપ ગર્ભને દેવાનન્દાની કુક્ષિમાં સ્થાપ્યેા. તે વખતે તે દેવે એ બન્ને માતા-ઓને સ્વશક્તિથી ખાસ નિદાવશ કરી બેભાન જેવાં કર્યાં હતાં. નવ માસ પૂરા થતાં ત્રિશલાની કુક્ષિથી પુત્રરૂપે જન્મ પામેલ તે છવ એ જ ભગવાન મહાવીર. ગર્ભહરણ કરાવ્યા પહેલાં એની સચના ઇન્દ્રને તેના આસનકમ્પથી બળી. આસનકમ્પના કારણના ઇન્દ્રે વિચાર કર્યો **त्या** रे તેને જણાયું કે તીર્થ કર માત્ર શહ ચ્યને ઉચ્ચ ક્ષત્રિયકળમાં જ જન્મ લઇ શકે, તેથી તુચ્છ, ભિક્ષ અને નીચ ઐવા <u>ભા</u>ંભણ્યુકળમાં મહાવીરના છવતું અવતરવું યેાગ્ય નથી. એમ વિચારી તેણે પોતાના કલ્પ પ્રમાણે **પોતા**ના અનુચર દેવ દ્વારા યેાગ્ય

ગર્ભપરિવર્તન કરાવી કર્તાવ્યપાલન કર્યું. મહાવીરના જીવે પૂર્વભવમાં બહુ લાંબાકાળ પહેલાં કુળમદ કરી જે નીચગાત્રકર્મ ઉપાર્જન કર્યું હતું તેના અનિવાર્ય વિપાકરૂપે નીચ કે તુચ્છ લેખાતા સાણ્રહ્યુકુળમાં થાડા વખત માટે પણ તેમને અવતરવું પડ્યું. ભગવાનના જન્મ વખતે વિવિધ દેવદેવીઓએ અમૃત, ગન્ધ, પુષ્પ, સાનારૂપાદિની વૃષ્ટિ કરી. જન્મ પછી ભગવાનને સ્નાત્ર માટે જ્યારે ઇન્દ્ર મેરુ ઉપર લઈ ગયા ભારે તેણુ ત્રિશલામાતાને અવસ્વાપિની નિદા મૂકી બેભાન કર્યા.

–ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર, પર્વ૧૦, સર્ગર જેવે. પ. ૧૬–૧૯. ગણુતરીમાં શાપ ખવડાવવી. જ્યારે કૃષ્ણુને જન્મ થયા ત્યારે દેવ વગેરે બધાએ પુષ્પ આદિની વૃષ્ટિ કરી ઉત્સવ ઊજવ્યા. જન્મ થયા પછી વસુદેવ તત્કાળ જન્મેલ બાળક કૃષ્ણુને ઉપાડી યશાદાને ત્યાં પહેાંચાડવા લઈ ગયા ત્યારે દ્વારપાળા અને બીજા રક્ષક લોકા યાગમાયાની શક્તિથી નિદ્રાવશ થઈ અચેત થઈ ગયા.

–ભાગવત,દશમ સ્કન્ધ, અ∘ ર, શ્લેા. ૧– ા ૩ તથા અ∘ ૩, શ્લેા. ૪૬~પ∘.

## (२)

### પર્વાતકમ્પન

જ્યારે દેવદેવીઓ મહાવીરને જન્માભિષેક કરવા સુમેરુ પર્વત ઉપર લઈ ગયા ત્યારે કેવદેવીઓને પાતાની શક્તિના પસ્થિય આપવા અને તેમની શંકા નિવારવા એ તત્કાળ પ્રસુત ભાળકે માત્ર પગના અંગૂઠાથી દબાવી લાખ યાેજનના સુમેરુ પર્વતને કંપાવ્યા. –ત્રિષષ્ટિશલાકાયુરુષચરિત્ર, પર્વ ૧૦, સર્ગર જો. ૫. ૧૯. ઇન્દ્રે કરેલા ઉપડવાથી વજવાસી-ઓને રક્ષણુ આપવા તરુણ કૃષ્ણે યોજનપ્રમાણુ ગાવર્ધન પર્વતને સાત દિવસ લગી ઊંચકી તાેળ્યા

⊸ભાગવત, દશમ સ્કન્ધ, અ૦ ૪૩, શ્લાેગ ૨૬–૨૭.

# (ું) બાળકીડા

(૨) કૃષ્ણ જ્યારે બીજા ગોવાળ ખાળકા સાથે રમતા ત્યારે તેમના શત્ર કરે મારવા માકલેલ અઘ નામના અસુર એક યાજન જેટલું સર્પરૂપ ધારણ\_ કરી માર્ગ વચ્ચે પડચો અને કૃષ્ણ સુધ્ધાં બધાં બાળકાને ગળી ગયેા. આ જોઈ કૃષ્ણે એ સર્પતા ગળાને એવી રીતે રૂધી નાખ્યું કે જેથી તે સર્પ અધાસુરનું મરતક કાટી શ્વાસ નીકળી ગયે। અને ખરી ગયેા. તેના મુખમાંથી વધા ભાળકા સકુશળ બહાર આવ્યા. આ જાણી કંસ નિરાશ થયે। અને દેવેા તથા ગાેવાળા પ્રસન थय।

- -ભાગવત, દશબ સ્ક્રન્ધ, અબ્ ૧૨, શ્લો. ૧૨-૩૫, પૃ. ૮૩૮.
- (૨) એકબીજાને અરસપરસ ધોડા બનાવી ચડવાની રમત જ્યારે ગેાવાળ બાળકા સાથે કૃષ્ણુ અને બગભદ રમતા હતા ત્યારે કંસે મેાકલેલ પ્રલગ્બ નામના અસુર તે રમતમાં દાખલ થયા. તે કૃષ્ણુ અને બળભદ્રને ઉપાડી જવા ઇચ્છતા હતા. એણે બળ-ભદ્રના ધોડા બની તેમને દૂર લઇ જઈ એક પ્રચંડ અને સ્યાનક ૨૫ પ્રગટ કર્યું. બળ-

(૧) લગભગ આઠેક વર્ષની ઉપરે વીર જ્યારે બાળ રાજપુત્રો સાથે રમતા હતા ત્યારે તેમના પરા-ક્રમની સ્વર્ગમાં ઇન્દ્રે કરેલી પ્રશંસા સાંભળી ત્યાંના એક મત્સરી દેવ ભગવાનના પરાક્રમની પરીક્ષા કરવા આવ્યો. એણે પહેલાં એક વિકરાળ સર્પનું રૂપ ધારણ કર્યું. એ જોઈ બીજા રાજપુત્રો તેા ડરી ભાગી ગયા, પણ કુમાર મહાવીરે જરાય ન ડરતાં એ સાપને દ્વારડીની પેડે ઉઠાવી માત્ર દૂર ફેંકી દીધા. –ત્રિયગ્ટિશલાકાપુરુપચરિત્ર, પર્વ ૨૦, સર્ગ ર જો, પૃ. ૨૧.

(૨) કરી એ જ દેવે મહાવીરને ચલિત કરવા બીજો માર્ગ લીધો : જ્યારે બધા બાળકા અરસપરસ ક્ષેડા થઈ એકબીજાને વહન કરવાની રમત રમતા હતા ત્યારે એ દેવ બાળકરૂપ ધરી મહાવીરના ક્ષેડા થયા અને પછી તેણે દેવી શક્તિથી પહાડ જેવું વિકરાળ રૂપ સર્જ્યું, છતાં મહાવીર એથી જરાય ન ડર્યા અને તે ક્ષેડારૂપે ઘઇ રમવા આવેલ દેવને માત્ર સુરી મારી નમાવી દીધો, છેવટે

એ પરીક્ષક મત્સરી દેવ ભગવાન-

ના પરાક્રમથી પ્રસન્ન થઈ તેમને

નમી પેાતાને રસ્તે ચાલતેા થયેા. –ત્રિષ⊍્ટિશલાકાપુરૂષચરિત્ર, પર્વ

૧૦, સર્ગર જેવે, પ્ર.૨૧→૨૨.

ભદે છેવટે ન ડરતાં સખત મુષ્ટિપ્રહારથી એ વિકરાળ અસુર-ને લાેહી વમતાે કરી ઠાર કર્યો અને અન્તે બધા સકુશળ પાછા ક્ર્યા. –ભાગવત, દશમ સ્કન્ધ, અ૦

૨ 0, Mail. 12-30, 4. 252.

## (8)

#### સાંત્રક અવસ્થા

📢) એક વાર દીર્ઘતપસ્વી વર્ધમાન પ્યાનમાં <mark>રિ</mark>થર હતા. તે વખતે શલપાણિ નામના યક્ષે પ્રથમ એ તપરવીને હાથીરૂપ ધરી ત્રાસ આપ્યો, પહ જ્યારે એમાં એ નિષ્કળ ગયે৷ ત્યારે એક અજબ સર્પનું રૂપ ધરી એણે એ તપરવીને ભરડાં દીધાં અને મર્મસ્થાતામાં અસહ્ય વેદતા ઉત્પન્ન કરી. આ બધું છતાં એ ઋચળ તપરવી જરા પણ ક્ષોભ ન પામ્યા ત્યારે એ યક્ષનો રોષ શમી ગયેા, અને એણે પાતાના અપક્ત્યને પસ્તાવે કરી છેવટે ભગવાનની માકી માગી અને તેમના ભક્ત થયા.

> –ત્રિધબ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર, પર્વ ૧૦, સર્બ૩ જો, પૃ. ૩ર–૩૩.

- (૧) એક કાલિય નામના નાગ યસુનાના જળને ઝેરી કરી <u> પ્રક્રતે</u>ા. એ ઉપદ્રવ **રા**બાવવા કબ્શે જ્યાં કાલિય નાગ વસતાે ત્યાં ભુસંકા માંગી કાલિય નાગે વ્યા સાહસી ને પરાક્રમી બાળકના સામના કર્યો, એને ભરડા દીધા. બર્મસ્થાનામાં ડંખ માર્યા વ્યને પાતાની અનેક કુણાઓથી કષ્ણને સતાવવા પ્રયત્ન કર્યો, પણ એ દુર્દાન્ત ચપળ બાળકે એ નાગને ત્રાહિ ત્રાહિ પાકરાવી અને છેવટે તેની કુણાએને ઉપર નૃત્ય કર્યું. તેથી એ નાગ પોતાનો રોષ શબાવી ત્યાંથી તેજરવી કુષ્ણની વ્યાજ્ઞા પ્રમાણે ચાલતાે થયાે, અને સસુદ્રમાં જઇનિ વસ્યેા.
  - −ભાગવત, દશામ સ્કન્ધ, ચ્ય∙ ૧૬, ×ેલેા. ૩–૩૦, પૃ. ૮૫૮∽૯.

[ **२४**6

(ર) દીર્ધતપસ્વી એક વાર વિચરતા વિચરતા રસ્તામાં ગોવાળ *થાળ*કાની ના છતાં <u>જાણી</u> જોઈ એક એવા સ્થાનમાં ધ્યાન ધરી ઊભા રહ્યા હતા કે જ્યાં પૂર્વ-જન્મના સુનિષદ વખતે ક્રેહ્ય કરી મરી જવાર્થા સપૈરૂપે જન્મી એક દષ્ટિવિષ ચલ્ડકોશિક સાપ રહેતે৷ અને પાતાના ઝેરથી સૌને ભરમસાત્ કરતા. એ સાપે એ તપસ્વીને પણ પાતાના દષ્ટિવિષથી દાહવા પ્રયત્ન કર્યો. એમાં નિષ્કળ જતાં એણે અનેકડંખા માર્યા. એમાં પણ જ્યારે નિષ્કળ ગયા ત્યારે

> ગયેા.∗ –ત્રિષબ્ટિશલાકાયુરુષચરિત્ર, પર્વ ૧૦, સર્ગ ૩ જો, ૫. ૩૮~૪૦.

> ચણ્ડકૌશિક\* સર્પના રાષ કાંઈક

શમ્યેા અને એ તપરવીનં

સોમ્યરૂપ નિહાળી ચિત્તવૃત્તિ

ડરતાં જાતિસ્મરણ ગ્રાન પામ્યા.

અન્તે ધર્મ આરાધી દેવલાકમાં

(ર) એક વાર વનમાં નદીકિનારે નન્દ વગેરે બધા ગાેપા સતા હતા. તે વખતે એક પ્રચણ્ડ અજગર આવ્યા કે ۍ વિદ્યાધરના પૂર્વજન્મમાં પોતાના રપના અભિમાનથી મુનિનેા શાપ મળતાં વ્યભિમાનના પરિષ્ણામ-૩પે સર્પની આ નીચ યાેનિમાં જન્મ્યેા હતા. તેણે નન્દના પગ ગ્રસ્યાે. બીજા બધા ગાેવાળ બાળકોના સર્પના મુખમાંથી એ પગ છેાડાવવાનાે પ્રયત્ન. નિષ્કળ ગયે৷ ત્યારે છેવટે કબ્શે આવી પાતાના ચરણથી એ સર્પને સ્પર્શ કર્યા. સ્પર્શ થતાં વેત એ સર્પપોતાન રૂપ છેાડી <mark>મળ વિદ્યાધરના</mark> સંદર રૂપમાં કેરવાઈ ગયેા. ભક્તવત્સલ કબ્હાના ચરહારપર્શથી ઉદ્ધાર પામેલ એ સદર્શન નામનેા વિદ્યાષર કુબ્શની સ્તૃતિ કરી વિદ્યાધરલેાકમાં સ્વસ્થાતે ગયેા. –ભાગવત, દશમ સ્કુન્ધ. અ૰ ૩૪, શ્લો. ૫-૧૫. પ્ર. ૯૧૭-૧૮.

\* આવી જ એક વાત ખુદ્ધ વિશે બતકનિદાનમાં છે. ઉળુવેલામાં ખુદ્ધ એક વાર ઉળુવેલકાશ્ય નામના પાંચરેતા શિષ્યવાળા જટિલની અગ્નિશાળામાં રાતવારેત રહ્યા, ન્યાં એક ઉગ્ર આશીવિષ પ્રંચડ સર્પ રહેતો. ખુદ્ધે તે સર્પને જરા પણ ઈજા પહોંચાડવા સિવાય નિસ્તેજ કરી નાખવા ધ્યાન-સમાધિ આદરી. સર્પે પણ પોતાનું તેજ પ્રગ-ટાવ્યું. છેવટે ખુદ્ધના તેજે સર્પતેજના પરાસવ કર્યા. સવારે બુદ્ધે એ જટિલને પોતે નિસ્તેજ કરેલ સર્પ બતાવ્યા. એ જોઈ એ જટિલ શિષ્યા સાથે ખુદ્ધના લક્ત થયા. આપ ત્રદ્ધિપાદ કે ખુદ્ધનું પ્રતિહાર્ય-અતિશય વર્ણવેલ છે.

## [ ૧૫૧.

# ધર્મવીર <mark>મહાવી</mark>ર અને કર્મવીર **કૃષ્ણ**

(૩) દીર્ઘતપસ્વી એક વાર ગંગા પાર કરતાં હેાડકામાં એસી સામે કિનારે જતા હતા. તે વખતે હાેડકામાં ખેડેલ એ તપસ્વીને જાણી પૂર્વજન્મના વૈરી સુદ્ધ્ટ નામના દેવે એ હેાડકાને ઉલટાવી નાખવા પ્રબળ પવન સજ્યાં અને ગંગા તેમ જ હેાડકાંને હાલકલાેલ કરી મૂકર્યાં. એ તપસ્વી તેા માત્ર શાન્ત અને ધ્યાનસ્થ હતા, પરંત ખીજા એ સેવક દેવેાએ. આ બનાવની જાણ ચતાં જ. આવી પેલા ઉપસર્ગકારક દેવને હરાવી નસાડી મૂક્યો અને એ રીતે પ્રચંડ પવનને ઉપસર્ગ શમી જતાં એ હેાડકામાં ભગવાન સાથે ખેઠેલા બીજા યાત્રીઓ પાતપાતાને પણ સક્રશળ સ્થાને ગયા. –ત્રિષષ્ટિશલાકાપુર્ષચરિત્ર, પર્વ

૧૦, સર્ગ ૩ જો, પૃ૦૪૧–૨.

(૪) એક વાર દીર્ઘતપરવી એક વ્રક્ષ નીચે પ્યાનસ્થ હતા. ત્યાં પાસે વનમાં કાેઈએ સળગાવેલ અગ્નિ ધીરે ધીરે ફેલાતાં એ તપરવીના પગતે આવી અડકવો. સાથે જે સહચર તરીકે ગાેશાળક હતા તે તા એ અગ્નિના ઉપદ્રવ જોઈ નાસી ગયા, પણ એ

- (૩) એક વાર કૃષ્ણુના નાશ માટે ક સે તૃણ્ણાસુર નામના અસુરને ત્રજમાં માકલ્યા. એ પ્રચંડ આંધી અને પવનને રૂપે આવ્યા. કૃષ્ણુને ઉડાડી ઊ ચે લઈ ગયા, પણુ એ પરાક્રમી બાળકે તે અસુરનું ગળું એવું દબાવ્યું કે જેને લીધે તેની આંખા નીકળી ગઈ અને અંતે પ્રાણુહીન થઈ મરી ગયા અને કુમાર કૃષ્ણુ સકુશળ ત્રજમાં ઊતરી આવ્યા.
  - ભાગવત, દશમ સ્ક્રન્ધ. અવ્યવ્ય ૧૧, શ્લા. ૨૪–૩૦.

- (૪) એક વાર યમુનાના કિનારે વ્રજમાં અચાનક આગ લાગી. તે ભયા-નક આગથી બધા વ્રજવાસીઓ ગભરાયા, પણ કુમાર કૃષ્ણે એથી ન ગભરાતાં અગ્નિપાન કરી એ આગને શમાવી દીધી. –ભાગવત, દશમ સ્કન્ધ, અગ ૧૭, જ્લો. ૨૧–૨૫,
  - y. 254-90

દીર્થતપસ્વી તેા ધ્યાનસ્થ તેમ જ સ્થિર જ સ્હ્યા અને અભિને ઉપદ્રવ સ્વયં શમી ગયેા −ત્રિષબ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર, પર્વ ૧૦, સર્ગ ૩ જો, પૃ૦ પ૩.

- **∢(પ) એક વાર દીર્ઘતપરવી ધ્યાનમાં** હતા તે વખતે તેમની એક વારની પૂર્વજન્મની અવમાનિત પત્ની અને હમણાં વ્યન્તરીરૂપે વર્તભાન કટપૂતના ( દિગમ્બર જિનસેનકૃત ' હરિવ શપુરાણુ ' પ્રમાણે કુપુતના. સર્ગ ૩૫, શ્લો. ૪૨, ૫. ૩૬૭) આવી. અસન્ત ટાઢ હેાવા છતાં એ વૈરિણી વ્યન્તરીએ દીર્ઘતપસ્વી ઉપર ખૂબ જળબિન્દ્રઓ ખંખે-ર્યાં અને પજવવા પ્રયત્ન કર્યો. કટપૂતનાના ઉગ્ર પરિષદ્ધથી એ તપસ્વી જયારે ધ્યાનચલિત ન થયા ત્યારે છેવટે તે વ્યન્તરી શાન્ત થઈ અને પગમાં પડી. એ તપરવીને પૂછ ચાલી ગઈ. –ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરષચરિત, પર્વ ્ ૧૦, સર્ગે ૩ જો, પ્ર. ૫૮.
- √(૬) દીર્ઘતપસ્વીના ઉદ્ય તપની ઇન્ટ્રે કરેલી પ્રશ'સા વ્સાંભળી, તે ન સહાતાં, એક સંગમ નામનેા દેવ પરીક્ષા કરવા આવ્યો. તેણે અનેક પરિષદ્ધે એ તપરવીને આપ્યા. તેમાં એક વાર તેણે

(પ) ક'સે કૃષ્ણુના નારા માટે મેાકલેલી પૂતના રાક્ષસી વ્રજમાં આવી.
એણે એ બાળ કૃષ્ણુને વિષમય સ્તનપાન કરાવ્યું, પણ કૃષ્ણુ એ કાયડા કળી લીધા વ્યતે તેનું કાયડા કળી લીધા વ્યતે તેનું સ્તન્યપાન એવી ઉપ્રતાથી કર્યું કે જેને લીધે તે પૂતના પીડિત ચઇ ફાટી પડી અને મરી ગઈ.
-ભાગવત, દશમ સ્કન્ધ, અવ્દ, શ્લા. ૧–૯, પુવ્દ ૮૧૪.

(ક) એક વાર મશુરામાં મલ્લક્રીડાતે પ્રસંગ યોજી કરે તરુણુ કૃષ્ણુતે આમન્ત્રણુ આપ્યું અને કુવલ-યાપીડ હાથી દ્વારા એનું કાસળ કાઢી નાખવાની યોજના કરી, પુરંતુ ચંકાર કૃષ્ણું એ કરેસ-

## ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણ

ઉત્મત હાથી અને હાથણીતું કપ ઘરી એ તપસ્વીને દન્તૂ શળવતી ઊંચે ઉછાળી નીચે પટકથા, એમાં નિષ્કળ જતાં તેએ ભયાનક વ'ટાળિયે৷ સર્જી એ તપસ્વીને ઉડાડચા. એ પ્રતિકળ પરિષઢોથી એ તપસ્વી જ્યારે ધ્યાનચલિત ન ચયા ત્યારે તે સંગમે અનેક સંદર સ્ત્રાઓ સર્જ, તેમણે હાવભાવ, ગીત. નત્ય, વાદન દ્વારા તપરવીને ચલાવવા યત્ન કર્યો, પરંતુ જ્યારે એમાં પણ તેન ક્રાવ્યો ત્યારે તે છેવટે તપરવીને નમ્યો વ્યતે લક્ત થઈ, પજન કરી પાછે. ચાલતાે થયેા. -ત્રિષચ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર, પર્વ

-ાત્ર**ષાગ્ટશ**લાકા**પુરુષચારત્ર,** પવ ૨૦, **સર્ગ ¥થે**!, પૃ. ૬**હ**–હર્ યાંજિત કુવલયાપીડને મદી<sup>દ</sup> મારી નાખ્યા.

ભાગવત, દશમ સ્કન્ધ અવ ૪૩, ઽલા. ૧–૨૫ પૃ. ૯૪૭–૯૪૮

જ્યાં ક્રાેક્પ્રિસંગ આવે છે ત્યાં આજીબાજી રહેતી અને વસતી ગાપીઓ એકઠી થઈ જાય છે, રાસ રમે છે અને રસિક કૃષ્ણુ સાથે ક્રીડા કરે છે. એ રસિયો પણુ એમાં તન્મય થઈ પૂરા ભાગ લે છે અને ભક્ત ગાપીજનોની રસવૃત્તિ વિશેષ ઉદ્દીપ્ત કરે છે.

> ભાગવત, દશમ સ્ટન્ધ, અ૦ ૩૦, શ્લાે. ૧–૪૦, ૪. ૯૦૪–૭.

# દષ્ટિભિન્દુઓ

#### ૧. સંસ્કૃતિભેદ

ઉપર જે થેાડીક ધટનાઓ નમૂના રૂપે આપી છે તે આર્યાવર્તની સંસ્કૃતિના એ પ્રસિદ્ધ અવતારી પુરુષોનાં જીવનમાંની છે. તેમાંથી એક તો જૈન સમ્પ્રદાયના પ્રાણુરૂપ દીર્ઘતપરવી મહાવીર અને બીજા વૈદિક સમ્પ્રદાયના તેજોરૂપ યાગીશ્વર કૃષ્ણુ છે. એ ઘટનાઓ વાસ્તવિક બની હોય કે અર્ધ કલ્પિત હાેય કે તદ્દન કલ્પિત હાેય એ વિચાર થાડીવાર બાજુએ મૂક્ય અહીં કલ્પિત હાેય કે તદ્દન કલ્પિત હાેય એ વિચાર થાડીવાર બાજુએ મૂક્ય અહીં એ વિચારવું પ્રાપ્ત થાય છે કે ઉક્ત બન્ને પુરુષોનાં જીવનની ઘટનાઓનું ખાખું એકજેવું હાેવા છતાં તેના આત્મામાં જે અત્યન્ત બેદ દેખાય છે તે કયા તત્ત્વ, કયા સિદ્ધાન્ત અને કયા દષ્ટિબિન્દુને આભારી છે ? ઉક્ત ઘટનાઓને સહેજ પણ ધ્યાનપૂર્વક તપાસનાર વાચકના મનમાં એ છાપ તા તરત પડશે કે એક પ્રકારની ઘટનાઓમાં તપ, સહિષ્ણતા અને અહિંસા ધર્મ

તરવરે છે; જ્યારે ખીજા પ્રકારની ઘટનાઓમાં શત્રશાસન, યુદ્ધકોેશલ અને દુષ્ટદમનકર્મનું કૌશલ તરવરે છે. આ બેદ જૈન અને વૈદિક સંસ્કૃતિના મૌલિક ્ત<sub>ત્ત્</sub>વબેદને આભારી છે. જૈન સંસ્કૃતિનું મૂળ તત્ત્વ કે મૂળ સિદ્ધાંત અહિંસા છે. અહિંસાને સંપૂર્ણપણે સાધનાર અથવા તેા તેની પરકાષ્ક્રાએ પહેાંચનાર જે હ્રાય તે જ તે સંસ્કૃતિમાં અવતાર બને છે અને અવતારરૂપે પૂજાય છે, જ્યારે વૈદિક સંસ્કૃતિમાં એમ નથી. તેમાં જે લાેકસંગ્રહ પૂર્ણપણે કરે, સામાજિક નિયમને રાખવા માટે સ્વમાન્ય સામાજિક નિયમોને અનુસારે, શિષ્ટનું પાલન અને દુષ્ટનું દમન ગમે તે બોગે કરે તે જ અવતાર બને ઝે અને અવતારરૂપે પૂજાય છે. તત્ત્વનાે આ ભેદ નાનાેસ્તાે નથી, કારણ કે એકમાં ગમે તેવા ઉશ્કેરણીના અને હિંસાના પ્રસંગા પ્રાપ્ત થવા છતાં પૂર્ણ અહિંસક રહેવાનું હાેય છે; જ્યારે બીજીમાં અંતઃકરણવૃત્તિ તટસ્થ અને સમ દ્ધાવા છતાં વિકટ પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં જાન ઉપર ખેલી અન્યાયકર્તાને પ્રાણ-. દુહેડસઘ્ધાં આપી હિંસા દ્વારા પણ અન્યાયના પ્રતિકાર કરવાના હાેય છે. જ્યારે આ અન્તે સંસ્કૃતિનાં મૂળ તત્ત્વ અને મૂળ ભાવવાના જ ભેદ છે ત્યારે તે અન્તે સંસ્કૃતિના પ્રતિનિધિ મનાતા અવતારી પુરુષોનાં છવનની ઘટના એ ્તત્ત્વબેદ પ્રમાણે યાજ્ય તે જેમ સ્વાભાવિક છે તેમ માનસશાસ્ત્રની દષ્ટિએ પણ યાગ્ય છે. આમ હાેવાથી આપણે એક જ જાતની ઘટનાએો ઉક્ત અન્તે પુરુષોનાં જીવનમાં ભિન્નભિન્ન સ્વરૂપમાં યાજાયેલી વાંચીએ છીએ.

અધર્મ કે અન્યાયના પ્રતિકાર અને ધર્મ કે ન્યાયની પ્રતિષ્ઠા એ તા કાઈપણ મહાન પુરુષનું લક્ષણ હાેય જ છે; એના સિવાય કાઈ મહાન તરીક પૂજા પણ પામી શકે નહિ, છતાં એની રીતમાં ફેર હાેય છે. એક પુરુષ ગમે તે અને ગમે તેવા અધર્મ કે અન્યાયને પૂર્ણ બળથી સૃદ્ધિપૂર્વક તેમ જ ઉદારતાપૂર્વક સહન કરી તે અધર્મ કે અન્યાય કરનાર વ્યક્તિનું અન્તઃકરણ પાતાના તપદ્વારા બદલી તેના અન્તઃકરણમાં ધર્મ અને ન્યાયનું રાજ્ય સ્થાપવા પ્રયત્ન કરે છે; જ્યારે બીજો પુરુષ, વ્યક્તિગત રીતે ધર્મસ્થાપનની એ પહતિ ઇષ્ટ હાેય તાપણ લોકસમૂહની દર્ષ્ટિએ એ પહતિને વિશેષ ફળદાયક ન સમ-જતાં, બીજી જ પહતિ સ્વીકારે છે. તે અધર્મ કે અન્યાય કરનારતું ચિત્ત, માત્ર સહન કરીને કે ખમી ખાઈ ને નથી બદલતા, પણ તે તેા ' ઝેરની દવા ઝેર ' એ નીતિ સ્વીકારી અથવા તા 'શઠ પ્રત્યે શઠ' થવાની નીતિ સ્વીકારી તે અધર્મ અને અન્યાય કરનારતું કાસળ જ કાઢી નાખી લોકોમાં ધર્મ અને ન્યાયની સ્થાપના કરવામાં માને છે. આ યુગમાં પણ આ વિચારસરણીના ભેદ રપષ્ટ રીતે ગાંધીજી અને લોકમાન્યની વિચાર તથા કાર્ય શૈલીમાં જોઈ શડીએ છી એ.

અહીં કાંઈ પણ ગેરસમજૂતી ન થાય તે માટે ઉક્રત બન્ને સંસ્કૃતિ પરત્વે થાડું વિશેષ જણાવી દેવું યોગ્ય છે. કાઈ એમ ન ધારે કે મૂળમાં આ બન્તે સંસ્કૃતિઓ પ્રથમથી જ જીુદી હતી અને તદ્દન જીુદી રીતે પાેષાયેલ છે. ખરી વાત એ છે કે એક અખંડ આર્યસંસ્કૃતિના આ બન્ને અંશા જાના છે. અહિંસા કે આપ્યાત્મિક સંસ્કૃતિનાે વિકાસ થતાં થતાં એક સમય એવે! આવ્યા કે તેને અમુક પુરુષોએ પરાકાષ્ઠા સુધી પોતાના જીવનમાં ઉતારી. આને લીધે આ પુરુષાના સિદ્ધાન્ત અને છવનમહિમા તરફ અમુક લાેકસમૂહ , જીયો, જે ધીરે ધીરે એક સમાજરૂપે ગાેઠવાઈ ગયાે અને સમ્પ્રદાયની ભાવનાને લીધે તથા ખીજાં કારણોને લીધે જાણે એ અદ્વિસક સમાજ જોદો જ દ્વાય એમ તેને પોતાને અને ભીજાએોને જણાવા લાગ્યું. ભીજી બાજા સામાન્ય પ્રજામાં જે સમાજ-નિયામક અથવા તાે લાેકસંગ્રહવાળી સંસ્કૃતિ પ્રથમથી ચાલુ હતી તે ચાલી આવતી અને પોતાનું કામ કર્યે જતી. ٩Y જ્યારે જ્યારે કેાઈએ અહિંસાના સિદ્ધાન્ત ઉપર અત્યન્ત ભાર આપ્યા હારે આ ખીજી લેાકસંગ્રહ-સંસ્કૃતિએ ઘણી વાર તેને અપનાવ્યા, છતાં તેની આત્યન્તિકતાને કારણે તેના વિરાધ ચાલ રાખ્યો અને એ રીતે એ સંસ્કૃતિના અનયાયીવર્ગ. જાણે પ્રથમથી જ જુદા હાેય તેમ--એ પાતાને માનવા અને ભીજાઓને પનાવવા લાગ્યા. જૈન સંસ્કૃતિમાં અહિંસાનું જે સ્થાન છે તે જ સ્થાન વૈદિક સંસ્કૃતિમાં પણ છે. ફેર એટલા છે કે વૈદિક સંસ્કૃતિ અહિંસાના તત્ત્વને વ્યક્તિગત રીતે પૂર્ણ આપ્યાત્મિકતાનું સાધન માની તેને। ઉપયોગ વ્યક્તિ પરત્વે જ બતાવે છે અને સમષ્ટિની દષ્ટિએ અહિ<mark>ંસાના તત્ત્વને પરિ</mark>મિત કરી દઈ એ તત્ત્વ માન્ય અતાં સમષ્ટિમાં જીવનબ્યવહાર તથા આપત્તિના પ્રસંગામાં હિંસાને અપવાદ તરીકે નહિ પગ્ર અનિવાર્ય ઉત્સર્ગ તરીકે માને છે અને વર્ણાવે છે. તેથી આપણે વૈદિક સાહિસમાં જોઈએ છીએ કે એમાં ઉપનિષદ અને યોગદર્શન જેવાં અત્યન્ત તપ અને અહિંસાના સમર્થક ગ્રન્થા છે અને સાથે સાથે 'શાઠ્ય કર્યાત શઠં પ્રતિ' એ ભાવનાના સમર્થક તથા જીવનવ્યવહારને કેમ ચલાવવાે એ ખતાવનાર પૌરાષ્ટ્રિક અને સ્મૃતિગ્રન્થે. પણ સરખી જ રીતે પ્રતિષ્ઠા પામેલ છે. અહિંસા-સંસ્કૃતિના ઉપાસક જ્યારે એક આખો વર્ગ જ સ્થપાઈ ગયા અને તે સમાજરૂપે ગોઠવાઈ ગયા ત્યારે તેને પણ અમુક અંશે હિંસાત્મક પ્રવૃત્તિ સિવાય જીવવું અને પાતાન તન્ત્ર ચલાવવું તેા શકચ ન જ હતું; કારણુ કે, કેાઈ પણુ નાના કે માટા સમગ્ર સમાજમાં પૂર્ણ અહિંસાનું પાલન શકય જ નથી. તેથી જૈન સમાજના પ્રતિહાસમાં પણ આપણે પ્રવૃત્તિનાં વિધાને**। તથા પ્રસ**ંગવિશેષમાં ત્યાગી

Jain Education International

ભિક્ષના હાથે પણ થયેલ હિંસાપ્રધાન યુદ્દો જોઈએ. છીએ. આ બધું છતાં જૈન સંસ્કૃતિનું વૈદિક સંસ્કૃતિથી તદ્દન ભિન્ન લક્ષણ કાયમ રહ્યું છે, અને તે એ કે તે સંસ્કૃતિ કાેઈ પણ જાતની વ્યક્તિગત કે સમષ્ટિગત હિંસા-માત્રને નિર્જળતાનું ચિદ્ધ માને છે અને તેથી તેવી પ્રવૃત્તિને તે છેવટે પ્રાય-શ્વિત્તને યેાગ્ય માને છે; જ્યારે વૈદિક સંસ્કૃતિ વ્યક્તિગત રીતે વ્યક્રિંસા તત્ત્વની બાબતમાં જૈન સંરકતિ પ્રમાણે માન્યતા ધરાવતી હાેવા છતાં સમષ્ટિની દષ્ટિએ રપષ્ટ ધેાષણા કરે છે કે હિંસા એ માત્ર નિર્ભળતાનું ચિદ્ધ છે એમ નથી, પણ વિશેષ અવસ્થામાં તે એ ઊલડું બળવાનનું ચિદ્ધ છે, તે આવશ્યક અને વિધેય છે અને તેથા જ તે પ્રસંગવિશેષમાં પ્રાયશ્ચિત્તને પાત્ર નથી. આ જ લેાકસંગ્રહની વૈદિક ભાવના સર્વત્ર પુરાણોના અવતારોમાં અને સ્પૃતિ-ગ્રન્થાના લાેકશાસનમાં આપણે જોઈએ છીએ. એ જ ભેદને લીધે ઉપર વર્જાવેલ બન્ને પુરષાનાં છવનની ઘટનાએાનું ખાખું એક છતાં તેનું સ્વરૂપ <mark>અને તેને</mark>ા ઢાળ જુદા છે. જૈન સમાજમાં ગૃહસ્થ કરતાં ત્યાગીવર્ગ **ઘણે**ા નાનાે હાેવા છતાં આખા સમાજ ઉપર (પછી ભલે યાેગ્ય કે અયાેગ્ય, વિકૃત કે અવિકૃત પણું ) અહિંસાની ભાવનાની જે છાપ છે અને વૈદિક સમાજમાં સંન્યાસી પરિત્રાજક વર્ગ પ્રમાણમાં ઠીક ડીક મોટા હોવા છતાં તે સમાજ ઉપર પુરોહિત ગૃહસ્થવર્ગની અને ચાતુર્વર્ણિક લોકસંગ્રહવૃત્તિની જે પ્રબળ અને વધારે અસર છે તેના ખુલાસા આપણે ઉપર કહેલ સંસ્કૃતિબેદમાંથી બહુ સરળતાથી મેળવી શકીએ છીએ.

## ર, ઘટણાવર્ણનાના પરીક્ષા

હવે બીજા દર્ષિબિન્દુ વિશે વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. તે દર્ષ્ટિબિન્દુ ઉપર કહ્યા મુજબ 'એ ઘટનાઓના વર્ણુંનનો પરસ્પર એકબીજા ઉપર કાંઈ પ્રભાવ પડયો છે કે નહિ, અને એમાં કેટકેટલા ફેરફાર કે વિકાસ સધાયા છે એની પરીક્ષા કરવી '—એ છે.

આ બાબતમાં સામાન્ય રીતે ચાર પક્ષે સંભવે છે :

(૧) વૈદિક અને જૈન બન્ને સમ્પ્રદાયના પ્રન્થેાનું ઉપર્શુક્ત ઘટનાવાળું વર્ષ્ણુન એકબીજાથી તદ્દન સ્વતન્ત્ર હાેઈ અરસપરસ એકબીજા કાઇની અસર વિનાનું છે.

(૨) ઉક્ત વર્જીન અતિ સમાન અને બિંબ–ઞતિભિંબ જેવું હેાવ⊦થી તદ્દન સ્વતન્ત્ર નહિ, છતાં કેાઈ સામાન્ય ભૂમિકામાંથી ઉત્પન્ન થયેલું છે.

### ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર ફુષ્ણુ

(૩) કાઈ પણ એક સમ્પ્રદાયની લટનાઓતું વર્ષ્ણન બોજા સમ્પ્રદાયના તેવા વર્ણનને આભારી છે અથવા તેની અસરવાળ છે.

(૪) જે એકની અસર બીજા ઉપર હોય જ તે કયા સમ્પ્રદાયનું વર્ણુન બીજા સમ્પ્રદાયને આભારી છે અને તેમાં તેણે પૂળ વર્ણુન અને મૂળ કલ્પના કરતાં કેટલા ફેરકાર કર્યો છે અથવા પોતાની **દ**ષ્ટિએ કેટલો વિકાસ સાધ્યો છે?

આમાંધી પહેલા પક્ષના સંભવ જ નધી; કારપ્યુ કે, એક જ દેશ, એક જ પ્રાન્ત, એક જગામ, એક જ સમાજ અને એક જ કુટુમ્બમાં જ્યારે બન્ને સમ્પ્રદાયા સાથાસાથ પ્રવર્તમાન હાય અને બન્ને સમ્પ્રદાયના વિદ્વાના તેમ જ ધર્મગુરુઓમાં શાસ્ત્ર, આચાર અને ભાષાનું જ્ઞાન તેમ જ રીતરિવાજ એક જ હાય ત્યાં ભાષા અને ભાવની આટલી બધી સમાનતાવાળું, ઘટનાઓનું વર્ણુન એકબીજાથી તદ્દન સ્વતન્ત્ર છે અને પરસ્પરની અસર વિનાનું છે એમ માનવું એ લોકસ્વભાવના અજ્ઞાનને કપ્રૂલવા જેવું થાય.

બીજ્ત પક્ષ પ્રમાણે બન્ને સમ્પ્રદાયાનું ઉક્ત વર્ણન, પૂર્ણ નહિ તા અલ્પાંશે પહા, કાેઈ મૂળ સામાન્ય ભૂમિકામાંથી આવ્યું હાેય એવે**ા સંભ**વ કલ્પા શકાય; કારણુ કે, આ દેશમાં જુદે જુદે વખતે અનેક જાતિઓ આવી છે અને ને અહીંની પ્રજા તરીકે આબાદ થઈ છે. તેથી ગોપ કે આહીર જેવી કાઈ બહારથી આવેલી કે આ દેશની ખાસ જાતિમાં જ્યારે વૈદિક કે જેન સંસ્કૃતિનાં મૂળા ન હાેય ત્યારે પણુ કૃષ્ણ અને કંસનાં સંઘર્ષણોના જેવી. અગર તાે મહાવીર અને દેવના પ્રસંગા જેવી આછી આછી વાતા પ્રચલિત <mark>હ</mark>ેહય અને પછી એ જાતિઓમાં ઉક્ત **બન્ને સંસ્કૃતિઓ દાખલ ઘ**તાં અગર વૈદિક અને જૈન સંસ્કૃતિવાળી પ્રજાઓમાં એ જાતિઓનું મિશ્રણ શઇ જતાં તે તે જાતિમાં તે વખતે પ્રચલિત અને લાેકપ્રિય થઈ પડેલી વાર્તાઓને વૈદિક અને જૈન સંરકતિના ગ્રન્થકારાએ, પાતપાતાની ઢખે, પાતપાતાના સાહિત્યમાં સ્થાન આપ્યું હોય એમ બનવા જેવું છે. અને જ્યારે વૈદિક તેમ જ જૈન સરકતિનાં બન્તે વર્ણનામાં કૃષ્ણુના સંબંધ એકસરખા ગાપા અને આહીરા સાથે દેખાય છે તેમ જ મહાવીરના જીવનપ્રસંગમાં પણ ગોવાળિયાઓનો વારંવાર સંબંધ નજરે પડે છે ત્યારે તા બીજા પક્ષના સંભવને કાંઈક ટેકા મળે છે. પરન્ત્ર અત્યારે આપણી પાસે બન્ને સંસ્કૃતિનું જે સાહિત્ય છે અને જે સાહિત્યમાં મહાવીર અને કષ્ણની ઉપર વર્ણવેલી ઘટનાઓ સંક્ષેપ કે વિસ્તારથી સમાનરપે કે અસમાનરૂપે આલેખાયેલી તજરે પડેછે, તે જોતાં બીજા પક્ષની સંભવધાટિ છોડી ત્રીજા પક્ષની નિશ્ચિતતા તરફ મન જાય છે અને એમ ચોક્કસ લાગે છે કે મૂળમાં ગમે તેમ હાે, પશુ અત્યારે ઉપલબ્ધ સાહિત્યમાં જે બન્ને નર્જના 519

Jain Education International

છે તેમાંથા એક વર્શું ન પૂર્શું નહિ તે⊫ માટાભાગે બીજાને આભારી છે અને એક ઉપર બીજાની અસર છે.

ત્યારે હવે ચાેથા જ પક્ષ વિશે વિચાર કરવે৷ બાક'ા રહે છે. વૈદિક વિદ્વાતોએ જૈન વર્જીન અપનાવી પાતાના પ્રન્થામાં પાતાની ઢબે સ્થાન આપ્યું કે જૈન લેખકાએ વૈદિક–પૌરાણિક વર્જીનને અપનાવી પાતાની ઢબે પાતાના પ્રન્થમાં સ્થાન આપ્યું એ જ પ્રશ્ન વિચારવાના છે.

જૈન સંસ્કૃતિના આત્મા અને મૂળ જૈન પ્રન્થકારાનું હોવું જોઈતું માનસ એ બે દર્ષિએાથી જો વિચાર કરવામાં આવે તે। એબ કહ્યા વિનાન જ ચાલે કે જૈત સાહિત્યમાંનું ઉપર્યુક્ત વર્ણન એ પૌરાણિક વર્ણનને આભારી છે. જૈન સંસ્કૃતિના આત્મા પૂર્ણત્યાગ, અહિંસા અને વીતરાગત્વના આદર્શ, એ છે. તેથાં મૂળ જૈન ગ્રન્થકારાનું માનસ પણ એ જ આદર્શ પ્રમાણે ઘડાયેલં હોવું જોઈએ અને એ જ આદર્શ પ્રમાણે ઘડાયેલું હોય તે જૈન સંસ્કૃતિ સાથે પૂરા મેળ ખાય. જૈન સંસ્કૃતિમાં વહેમા, ચમત્કારા, કલ્પિત આડંબરા અને કાલ્પનિક આકર્ષણોને જરાય ત્યાન નથી. જેટલે અંશે આવી કત્રિમ અને બાહ્ય વસ્તુઓ દાખલ થાય તેટલે અંશે જૈન સંરકતિના આદર્શ વિકત થાય અને હણાય છે. આ વસ્તુ સાચી હોય તા આચાર્ય સમન્તભદ્રની વાણીમાં<sup>૧</sup>, અન્ધશ્રહાળુ, ભક્તોની અપ્રીતિ વહેારીને અને તેની પરવા કર્યા સિવાય, ૨૫ષ્ટ કહી દેવું જોઈએ કે ભગવાન મહાવીરની પ્રતિષ્ઠા કાંઈ એવી ઘટનાએામાં અને બાળકલ્પના જેવા દેખાતાં વર્ણનામાં નધી; કારણ કે. એવી દૈવી ઘટનાએ। અને અદ્ભુત ચમત્કારી પ્રસંગા તા ગમે તેના જીવનમાં વર્જાવાયેલા સાંપડી શકે છે. તેથી જ્યારે ધર્મવીર દીર્ઘતપરલીના જીવનમાં ડગલે તે પગલે દેવાને આવતા જોઈએ છીએ, દેવી ઉપદ્વાને વાંચીએ છીએ અને અસંભવ જેવી દેખાતી કલ્પનાએાના રંગ નિહાળીએ છીએ ત્યારે એમ ક<mark>્</mark>રાગે છે કે ભગવાન મહાવીરના છવનમાં સ્થાન પામેલી આ ઘટનાએક અસલમાં વાસ્તવિક નથી, પણ તે પાડાેશી વૈદિક–પૌરાણિક વર્ણના લપત્રશ ખાજીથી લેવામાં આવી છે.

 देवागमनभोयानचामरादिविभूतय: । मायाविष्वपि दृश्यन्ते नातस्त्वमधि नो महान् ॥ ——आप्तमीमांसा

અર્થ-ટેવાનું આગમન, વિમાન અને ચામરાદિના આડંબરા જે અન્દ્રજાલિક ચમત્કારીઓ હોય તેમાં પણ દેખાય છે. માટે હે પ્રભુ! એ વિભૂતિને કારણે હું અમારી દંચિમાં મહાન નથી, અર્થાત્ તારી મહત્તાનું ચિદ્ધ બીજી જ હેાનું જેઈએ.

## વામેવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણ

આ વિધાનને સ્પષ્ટ કરવા ખાતર અહીં બે જાતના પુરાવાઓ <mark>લપસ્થિત</mark> કરવામાં આવે છે :

ં(૧) પહેલાે તાે એ કે ખુદ **જે**ન ગ્રન્થાેમાં મહાવીરના જીવન સંબધ્ધી ઊક્ત ઘટનાઓ કર્ય ક્રમે બળે છે તે, અને

(ર) બીજો એ કે જૈન ગ્રન્થાેમાં વર્ણુવાયેલ કૃષ્ણુના જીવનપ્રસગની પૌરાણિક કૃષ્ણુજીવન સાથે સરખામણી કરવી અને એ વિશેના જૈન તથા પૌરાણિક ગ્રન્થાેના કાળક્રમ તપાસવા.

જૈન સમ્પ્રદાયના મુખ્ય બે ફિરકામાંથી દિગમ્બર ફિરકાના સાહિત્યમાં મહાવીરનું છવન જેમ તદ્દન ખંડિત છે તેમ તેજ ફિરકાના જાુદા જાુદા ગ્રન્થામાં ક્વચિત પરસ્પર વિસંવાદી પણ છે. તેથી અવે શ્વેતાબર ફિરકાના ગ્રન્થાને જ સામે રાખી વિચાર કરવે। પ્રાપ્ત થાય છે. સૌથી જાના મનાતા અંગસાહિત્યમાં બે અંગે৷ એવાં છે કે જેમાં ઉપર વર્ષાવેલી મહાવીરના જીવનની ઘટનાઓમાંથી કાઇકની જ ઝાંખી થાય છે. આચારાંગ નામના પહેલા અને સૌથી નિર્વિવાદ પ્રાચીન બનાતા અંગના પહેલા ઝૂતરકાધ ( ઉપધાનસૂત્ર અ૰ ૯ ) માં ભગવાન મહાવીરની સાધક વ્યવસ્થાનું વર્ણન છે; પણ એમાં તે। કડેાર સાધકને સુલભ એવા તદ્દન સ્વાભાવિક મનુષ્યકૃત અને પશ–પંખાકત લપસગોનં વર્જીન છે, જે અક્ષરશઃ સત્ય લાગે છે અને એક વીતરાગ સંસ્કૃતિના નિર્દેશક શાસ્ત્રને બંધએસે તેવું લાગે છે. એ જ આચારાંગના પાછળથી ઉમેરાયેલા મનાતા બીજા ઝુતરકંધમાં ભગવાનની તદન સંક્ષેપમાં આખી છવનકથા આવે છે. એમાં ગર્ભસંહરણની ઘટનાના, તેમ જ કાેઈ પણ જાતની વિગત કે વિશેષ ઘટનાના નિરૂપણ સિવાય માત્ર ભયાંકર ઉપસર્ગો સહ્યાને। નિર્દેશ છે. ભગવતી નામના પાંચમા અંગમાં <u> બહાવીરના ગર્ભહરણનું વર્ણન વિશેષ પક્ષવિત રીતે મળે છે. તેમાં એ બનાવ</u> ઇન્દ્ર દ્વારા દેવ મારકત સધાયાની ઉપપત્તિ છે, અને એ જ અંગમાં બીજે સ્થળે (ભગવતી શતક ૯, ઉદ્દેશ ૩૩, પૃ. ૪૫૬ ) મહાવીર દેવાનન્દાના પુત્ર તરીકે . પોતાને આેળખાવતાં ગૌતમને કહે છે કે આ દેવાનન્દા મારી માતા છે. ( જ્યારે એમને જન્મ ત્રિશલાની કુક્ષિથી થયેલા હાેઈ સૌ એમને ત્રિશલાપુત્ર તરીક ત્યાં સુધી આળખતા હોય એવી કલ્પના દેખાય છે. )

જોકે આ અંગે. વિક્રમના પાંચમા સૈકાની આસપાસ સંકલિત થયાં છે, છતાં એ જ રૂપમાં કે ક્વચિત ક્વચિત્ ચાેડા ભિન્ન રૂપમાં એ અંગેાનું અસ્તિત્વ તેથી વધારે પ્રાચીન છે અને તેમાંય આચારાંગના પ્રથમ બ્રુતસ્કંધનું રૂપ

તો સાર્વિશેષ પ્રાચીન છે, એ વસ્તુ ધ્યાનમાં રાખવા જોઈએ. અંગ પછીના સાહિત્યમાં આવસ્યકનિર્શક્તિ અને તેનું ભાષ્ય આવે છે, જેમાં મહાવીરના જીવતને લગતી ઉપર્યક્ત ઘટનાએ આવે છે. અહીં એટલં યાદ રાખવં જોદીએ કે જોકે એ નિર્યુક્તિ અને સાખ્યમાં એ ઘટનાઓનો નિર્દેશ છે, પણ તે પહ ટ્રાંકમાં અને પ્રમાણમાં આવેલ છે. ત્યાર બાદ એ જ નિર્ધક્તિ અને ભાષ્યની સર્બિન સ્થાન આવે છે, જેમાં એ ઘટનાઓ વિસ્તારથી અને પ્રમાણમાં વધારે વર્<mark>ણ વાયે</mark>લી છે. આ **ચર્ચિ સાતમા અને** આક્ષ્મા સૈકા વચ્ચે ખનેલી **હા**ય એમ મનાય છે. મૂળ નિર્શક્તિ છી સ. પહેલાંની દ્વારા છતાં એને। અંતિમ સમય છે. સ. પાંચમા સૈકાથી અને ભાષ્યના સમય સાતમા સૈકાથી અર્વાચીન નથી. ગ્રૂણિ કાર પછી મહાવીરના જીવનનો વધારેમાં વધારે અને પૂરો હેવાલ પુરા પાડનાર આચાર્ય હેમચંદ્ર છે. એમણે ત્રિષ્પ્રિકાલાકાપુરુષચરિત્રના દશમ પર્વમાં મહાવીરજીવન સંબંધી પૂર્વવર્તી બધા જ ગ્રન્થાનું દોહન કરી પાતાના કવિત્વની ટલ્પનાઓના રંગા સાથે આખું છવનવર્ણન આપ્યું છે. એ વર્ણતર્માથી અમે ઉપર લીધેલી બધી જ ઘટનાએ। જેક ચર્ચિમાં છે, પણ જો હેમચંદ્રના વર્જન અને ભાગવતમાંના કબ્શવર્જનને એકસાથે સામે રાખી વાંચવામાં આવે તો એંમ જરૂર લાગે કે હેમચંદ્રે ભાગવતકારની કવિત્વશક્તિના સંસ્કારોને અપનાવ્યા છે.

જેમ જેમ અંગ સાદિત્યથી હેમચંદ્રના કવિત્વર્ધય ચરિત્ર સુધી આપણે ઉત્તરોત્તર વાંચતા જઈએ છીએ તેમ તેમ મહાવીરના જીવનની સહજ ઘટનાઓ કાયમ રહેવા છતાં તેના ઉપર દૈવી અને ચમતકારી ઘટનાઓના રંગો વધારે ને વધારે પૂરાતા જાય છે ત્યારે એમ માનવાને કારણ બળે છે કે જે બધી અસહજ દેખાતી અને જેના વિના પણ મૂળ જૈન ભાવના અખાધિત રહી શકે છે એવી ઘટનાઓ, એક અથવા બીજે કારણે, જૈન સાહિત્યમાંના મહાવીરજીવનમાં બહારથી પ્રવેશ પામતી ગઈ છે.

આ વસ્તુની સાબિતી માટે અહીં એક ઘટના ઉપર ખાસ વિચાર કરીએ તે તે પ્રાસંગિક જ ગણાશે. આવશ્યકનિર્શુકિત, તેનું ભાષ્ય અને ચૂર્ણિ — એમાં મહાવીરના જીવનની બધી ઘટનાએા સંક્ષિપ્ત કે વિસ્તારથી વર્ણુવાયેલી છે. નાનીમાટા બધી ઘટનાએાને સંગ્રહી સાચવી રાખનાર નિર્યુકિત, ભાષ્ય અને ચૂર્ણિના લેખકાએ મહાવીરે કરેલા મેરુકમ્પન જેવા આકર્ષક મહાબનાવની નોંધ લીધી નથી, જ્યારે ઉક્ત પ્રન્થોને આધારે નહા- વીરાઝવત લંખનાર હેમચન્દ્રેં મેરુકમ્પતની તોધ લીધી છે. હેમચન્દ્રે તેમેલેલ મેરુકમ્પનનો બ્યતાવ જોકે તેના મૂળ આધારભૂત નિર્ધુકિંત, ભાષ્ય કે ચૂચિંગાં નથી, છતાં આઠમાં સૈકાના દિમમ્બર કવિ રવિષેણુકત પદ્મપુરાષ્ટ્રમાં (દિતીય પર્વ, શ્લેક. હપ-હદ, પૃ. ૧૫) છે. રવિષેણું આ બનાવ પ્રાકૃત 'પદ્મચારિય' માંઘી લીધેલો છે; કારણુ કે, એનું પદ્મચરિત એ પ્રાકૃત પઉમચરિયનું માત્ર અનુકરણુ છે. અને પઉમચરિયમાં (દિતીય પર્વ શ્લોક ૨૫-૨૬, પૃ. ૫) એ બનાવ તોંધેલો છે. પદ્મચરિત નિર્વિધાદરૂપે દિમમ્બરીય છે, જ્યારે પઉમ-ચરિયની બાબતમાં હજી મતલેદ છે. પઉમચરિય દિમમ્બરીય છે, જ્યારે પઉમ-ચરિયની બાબતમાં હજી મતલેદ છે. પઉમચરિય દિમમ્બરીય છે, જ્યારે પઉમ-ચરિયની બાબતમાં હજી મતલેદ છે. પઉમચરિય દિમમ્બરીય છે, ગ્યારે પઉમ-ચરિયની બાબતમાં હજી મતલેદ છે. પઉમચરિય દિમમ્બરીય છે, ગ્યારે પઉમ-ચરિયની બાબતમાં હજી મતલેદ છે. પઉમચરિય દિમમ્બરીય છે, ગ્યારે પઉમ-ચરિયનાં નિર્દેશાયેલ મેરુકમ્પના બનાવનું **સ્ટળ** શું છે ?

આંગગ્રન્થામાં કે નિશું ક્વિમાં એ અનાવ નથી નોંધાયેલા, એટલે તે ઉપરથી પઉમચરિયના કર્તાએ એ **હેવા**વ લીધો છે એમ તો કહી શકાય જ નહિ. ત્યારે એ બનાવ નોંધાયો કેવા રીતે <sup>કુ</sup> એ પ્રક્ષ છે. જોકે પઉમચર્ચિની રચનાના સમય પહેલી શતાબ્દી નિર્દેશાયેલા છે, છતાં કેટલાંક કારણસર એ સમય વિશે બ્રાંતિ લાગે છે. પઉમચરિય **બ્રા**લણ પદ્મપુરાણ પછીની કૃતિ હોય એમ લાગે છે અને પાંચમા લેકા પહેલાંનું હોવાના બહુજ ઓછા સંભવ છે. ગમે તેમ હા, છતાં અંગ અને નિશું કિંત આદિમાં નહિ સ્ટલાયેલ મેરુ-કમ્પનના બનાવ પઉમચરિયમાં કચાંથી આવ્યા ?---એ સવાલ તા **રહે** જ છે.

જો પઉમચરિયના કર્તા પાસે કાઈ એ બનાવના વર્ણનવાલા વધ્યરે જૂનો ગ્રન્થ હોય અને તેમાંથી તેણે એ બનાવ નોંખ્યો હોય તા નિર્યુક્તિ કે ભાષ્ય આદિમાં એ બનાવ નોંધાયા સિવાય ભાગ્યે જ રહે. તેથી કહેવું જોઈએ કે પઉમચરિયમાં આ બનાવ કથાંક બહારથી આવી દાખલ થયે৷ છે. બીછ આજી હરિવંશ આદિ ધ્યાદ્મણુપુરાણામાં ફળદ્રુપ પારાણિક કલ્પનામાંથી જન્મેલી ગાવર્દ્ધન તોળવાની ઘટના નોંધાયેલી પ્રાચીન ફાળથી બહે છે.

પૌરાણિક અવતાર કૃષ્ણ દારા ગાવહોને પર્વતતું તોલન વ્યને જેન તીર્થ કર મહાવીર દારા સુમેરુ પર્વતનું કમ્પન એ બે વચ્ચે એટલ બધું સાંસ્ય, છે કે કાઈ એક કલ્પના બીજાને આભારી લાગે છે.

વ્વાપણે જોઈ ગયા કે આગમ-નિર્શક્તિ પ્રત્યા જેમાં ગર્ભા સંક્રમેલ જેવાં અસંભવિત દેખાતા બનાવાની નેધિ છે, તેમાંય સુમેસુર પ્રતનિષ્ ઇદાર્ટ ભર્યા. પ્રાષ્ટ્ર પ્રાજ્ઞાન જેને પ્રસ્થપુરામાંથી એ બનાવ પ્રક્રમચાર્ટ વિજ્ઞાન છે. સંભવ છે, અને ધ્રાહ્મણુપુરાણામાં પર્વત ઉઠાવ્યાની વાત છે ત્યારે આપણુને માનવાને કારણુ મળે છે કે કવિત્વમય કલ્પનામાં અને અદ્ભુત વર્ણનામાં ધ્રાહ્મણુ મરિતષ્કનું અનુકરણુ કરનાર જૈન-મસ્તિષ્ક આ કલ્પના ધ્રાહ્મણુપુરાણુ-માંની ગાવર્દ્ધન પર્વતની તાલનની કલ્પના ઉપરથી ઉપજાવી કાઢી છે.

પાંડોશી અને વિરાધી સમ્પ્રદાયવાળા પાતાના પ્રભુતું મહત્ત્વ ગાતાં કહે કે પુરુષાત્તમ કૃષ્ણે તાે પાતાની આંગળીથી ગાવદાન જેવા પહાડને તાળ્યો, ત્યારે સામ્પ્રદાયિક માનસને સંતાષવા જૈન પુરાણકારા જો એમ કહે કે કૃષ્ણે તો જીવાનીમાં માત્ર યાજનપ્રમાણુ ગાવદાન પર્વતને ઊચકથો, પણ અમાસ પ્રભુ વીરે તા જન્મતાવેત માત્ર પગના અંગૂઠાથી એક લાખ યાજનના સુમેરુ પર્વતને ડગાવ્યા, તાે એ સામ્પ્રદાયિક પ્રતિસ્પર્દાને તદ્દન બંધબેસતું લાગે છે. પછી એ કલ્પના વધારે પ્રચારમાં આવતાં સમ્પ્રદાયમાં એટલે સુધી રઢ થઈ ગઈ કે છેવટે હેમચંદે પાતાના ગ્રન્થમાં એને સ્થાન આપ્યું અને અત્યારે તા સામાન્ય જૈન જનતા એમ જ માનતી થઈ ગઈ છે કે મહા-વીરના જીવનમાં આવતા મેરુકમ્પનના બનાવ આગમિક અને પ્રાચીન ગ્રન્થગત છે.

અહીં ઊલટા તર્ક કરી એક પ્રક્ષ કરી શકાય કે પ્રાચીન જૈન ગ્રન્થ માંના મેરુકમ્પનના બનાવની ધ્યાહ્મણુ પુરાણુકારોએ ગાવર્દ્ધન પર્વતના તાલન રૂપે નકલ કેમ ન કરી હાેય ? પરંતુ આના હત્તર પ્રથમ એક સ્થળે દેવાઈ બધા છે તે પ્રમાણે સ્પષ્ટ છે. જૈન ગ્રન્થાનું મૂળ સ્વરૂપ કાવ્યકલ્પનાનું નથી, અને આ બનાવ એવી કલ્પનાનું પરિણામ છે. પૌરાણિક કવિઓનું માનસ મુખ્યપણે કાવ્યકલ્પનાના સંસ્કારથી જ ઘડાયેલું આપણે જોઈએ છીએ. તેથી એ કલ્પના પુરાણ દ્વારા જ જૈન કાવ્યામાં રૂપાન્તર પામા દાખલ થઈ હોય એમ માની લેવામાં વધારે ઔચિત્ય દેખાય છે.

કૃષ્ણુના ગર્ભાવતરણથી માંડી જન્મ, બાળલીલા અતે આગળના જીવનપ્રસંગાવાળાં સુખ્યપણે હરિવાશ, વિષ્ણુ, પદ્મ, ભ્રહ્મવૈવર્ત અને ભાગવત એટલાં વૈદિક પુરાણા છે. ભાગવત લગભગ ૮--૯ મા સૈકાનું મનાય છે. બાકીનાં પુરાણા પણુ કાઈ એક જ હાથે અને એક જ વખતે લખાયેલાં હાય એમ નથી; છતાં હરિવાશ, વિષ્ણુ અને પદ્મ એ પુરાણા પાંચમા સૈકા પહેલાં પણુ કાઈ તે કેલઈ રૂપમાં નિશ્વિત અસ્તિત્વ ધરાવતાં. વળી એ પુરાણાનાં પહેલાં પણુ મૂળ પુરાણુ હોવાની સાભિતીઓ મળે છે. હરિવાશથા માંડી ભાગવત સુધીનાં ઉક્ત પુરાણામાં આવતા કૃષ્ણુના જન્મ અને જીવનની ઘટનાઓ જોતાં પણુ એમ લાગે છે કે આ ઘટનાઓમાં માત્ર કવિત્વની દષ્ટિએ જ નહિ, પણુ વસ્તુની દબ્દિએ સુધ્ધાં લણા વિકાસ થયા છે. હરિવારા પુરાણુ અને ભાગવત પુરાણુ એ બન્નેમાંની કૃષ્ણુજીવનની કથા સામે રાખી વાંચતાં એ વિકાસ સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે. બીજી બાજુ જૈન વાડ્ મયમાં કૃષ્ણુજીવનની કથાવાળા મુખ્ય ગ્રન્થા ચેતામ્બર અને દિગમ્બર બન્ને સાહિત્યમાં છે. ધેતામ્બરીય અંગ ગ્રન્થામાંથી છઠા જ્ઞાતા અને આદમા અંતગડ એ અંગામાં સુધ્ધાં કૃષ્ણુના પ્રસંગ આવે છે. વસુદેવહિન્ડી (લગભગ સાતમા સૈકા. જીઓ પૃ૦ ૩૬૮-૯) જેવા પ્રાકૃત ગ્રન્થા અને હેમચન્દ્રકૃત (બારમી સદી) ત્રિષબ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર જેવા સંસ્કૃત ગ્રન્થા અને હેમચન્દ્રકૃત (બારમી સદી) ત્રિષબ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર જેવા સંસ્કૃત ગ્રન્થા અને હેમચન્દ્રકૃત (બારમી સદી) ત્રિષબ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર જેવા સંસ્કૃત ગ્રન્થામાં કૃષ્ણુજીવનની વિસ્તૃત કથા મળે છે. દિગમ્બરીય સાહિત્યમાં કૃષ્ણુજીવનના વિસ્તૃત અને મનારજક હેવાલ પૂરા પાડનાર ગ્રન્થ જિનસેનકૃત (વિક્રમીય ૯મી શતાબ્દી) હરિવારા પુરાણ છે, તેમ જ ગ્રુણુભદ્રકૃત (વિક્રમીય હમી શતાબ્દી) ઉત્તરપુરાણમાં પણુ કૃષ્ણુની જીવનકથા છે. દિગમ્બરીય હરિવાંશ-પુરાણ અને ઉત્તરપુરાણ એ વિક્રમીય નવમા સૈકાના ગ્રન્થા છે.

હવે આપણું કૃષ્ણજીવનમાંના કેટલાક પ્રસંગાે લઈને જોઇએ કે તે બ્રાહ્મણુપુરાણુમાં કઈ રીતે વર્ણુવાયેલાં છે અને જૈન ગ્રન્થામાં કઈ રીતે વર્ણુવાયેલાં મળે છે <sup>ટ્</sup>

#### પ્રાક્ષ**્**પુરાણ

- (૧) વિષ્ણુના આદેશથી યાેગમાયા-શક્તિના હાથે અળભરનું દેવકીના ગર્ભમાંથી રાહિણીના ગર્ભમાં સંહરણ (સંકર્ષણ) થાય છે. --ભાઞવત, સ્કન્ધ ૧૦, અ. ૨, શ્લા. ૧-૧૩, પૃ. ૭૯૯.
- (૨) દેવકીને જન્મેલા બળભદ્ર પહેલાંના છ સજીવ બાળકાતે કંસ પટકી મારી નાખે છે. –ભાગવત, સ્કન્ધ ૧૦, અ. ૨, શ્લોક પ.

#### જૈન ચન્થેા

- (૧) એમાં સંહરણુ (સંકર્ષણુ) તી વાત નથી, પણુ રાહિણીના ગર્ભમાં સહજ જન્મની વાત છે. –હરિવાશ સર્ગ ૩૨, ય્લેા. ૧–૧૦, પૃ. ૩૨૧.
- (૨) વસુદેવહિન્ડી ( પૃ. ૩૬૮-૯ ) માં દેવકીના છ પુત્રોને ક'સે હણી નાખ્યા એવા ૨૫ષ્ટ નિર્દેશ છે, પણુ જિનસેન અને હેમ-ચંદ્રના વર્ણુન પ્રમાણે દેવકીના ગર્ભજ્ત છ સજીવ બાળકાતે એક દેવ બીજા શહેરમાં જૈન કુટુ-મ્બમાં સુરક્ષિત પહોંચાડે છે અને તે જૈન બાઇના મૃતક

જન્મેલા છ ભાળકાને ક્રમે દેવકી પાસે લાવી મૂકે છે, જે જન્મથી જ અતક છતાં ક`સ તેને રાષથી પછાડે છે અને પેલા જૈન-ગૃહસ્થને લેર ઊછરેલા છ સછવ દેવકીબાળકા આગળ જતાં નેમિનાથ તીર્થ કર પાસે જૈનદીક્ષા લે છે અને માક્ષ પામે છે. –હરિવ'શ, સર્ગ કપ, શ્લો. ૧–૧૫, પ. કર ક–૪.

(૩) યશાદાની તરત જન્મેલી પુત્રીને કુષ્ણાને બદલે દેવકી પાસે લાવવામાં આવે છે. કુસ તે છવતી બાલિકાને મારતા નથી. વસદેવહિન્ડી પ્રમાણેનાક કાર્પીને. અને જિનસેનના કથન પ્રમાણે માત્ર નહક ચપટું કરીને, જતી કરે છે. એ આલિકા આગળ તરુણ અવસ્થામાં એક સાધ્વી પાસે જૈનદીક્ષા લે છે અને જિનસેનના હરિવંશ પ્રમાણે તેા એ સાધ્વી ધ્યાન અવસ્થામાં મરી સદ્દમતિ પામ્યા જીતાં લેતી આંગળીના કેનાહી-ભરેલા ત્રહ્ય કટકા ઉપરથી પાઝ-ળથી ત્રિશળધારિણી કાળંક તરીકે ી<mark>વે ધ્યાચલમાં પ્રતિષ્ડિત</mark> થાય છે. કાળી દેવી સામે ઘતાં 2 ਮੰ પાડાઓના વધની જિનસને ભારે ઝાટકણી કાઠી છે, જે વધ વિ'પ્યાચલમાં અદ્યાપિ પ્રવર્તે છે. --હરિવંશ, સર્ગ ૩૯, \*લેા, વે⊷યવે, પૃ. ૪૫૮–૬વે.

(૩) વિષ્ણુની યાગમાયા યશાદાને ત્યાં પુત્રીરપે જન્મ લઈ વસુદેવને હાથે દેવઝીની પાસે પહેાંચે છે અને તે જ સમયે દેવઝીના ગર્ભથી જન્મેલ કૃષ્ણુ વસુદેવને હાથે યશાદાને ત્યાં સુરક્ષિત પહેાંચે છે. અમાવેલ પુત્રીને કંસ મારી નાખવા પટક છે, પણુ તે યાગમાયા હાેઈ હ્રેડકી જર્મ છેવટે કાળી, દુર્ગા, આદિશક્તિ તરીકે પૂજ્ય છે.

> -ભાગવત, દશમ ૨કન્ધ, અ. ૩, શ્લા. ૨-૧૦, પૃ.૮૦૯.

(૪) કૃષ્ણુની બાળાલીલા અને કુમાર-લીલામાં કર્સ મેાકલેલા જે બધા અસુરા આવ્યા છે અને જેમણે કૃષ્ણુને, બળભદને તેમ જ ગાપ-ગાપીઓને પજવ્યાં છે, લગભગ તે બધા અસુરાને કૃષ્ણુ અને કાઈ વાર બળભદ પ્રાણુમુક્ત કરી મારી નાખે છે.

> -ભાગવત, દ્રશમ રકંધ, અ. પ–૮, પૃ. ૮૧૪.

- (૫) નદ્ધિતિક એ વિખ્યુને એક અથતાર છે. કૃષ્ણ તથા ખાળસદ બન્ને વિષ્ણુના ચ્યંશ હાેઈ સદાસુક્ત છે અને વિષ્ણુધામ સ્વર્ગમાં વર્તમાન છે. –સાગવત, પ્રથમ સ્ક'ધ, અ. ૩ શ્લો. ૧–૨૪, ૫. ૧૦–૧૧.
- (૪) પ્લાહ્મણપુરાણામાં કરસે માકલેલા જે અસરો આવે છે તે અસરો જિનસેનના હરિવ શપરાચ્ય પ્રમાણે ક'સની પૂર્વ'જન્મમાં સાધેલી દેવીએ। છે અને એ દેવીઓ જ્યારે કબ્શ, ખળભદ્ર સતાવે કે ત્રજવાસીઓને - ò ત્યારે એ દેવીએોનો વધ કબ્શને હાથે નથી થતે, પણ કૃષ્ણ એ દેવીઓને હરાવી માત્ર છવતી નસાડી મકે છે. હેમચ દ્રના (ત્રિષચ્દિ. સર્ગ ૫, શ્લોક ૧૨૭-૪) વર્ણન ્રપ્રમાહે કુષ્ણ, બળભદ્ર અને વ્રજવાસી-ઐંગોને ઉપડવ કરનાર ેકા ક દેવીએન નહિ પણ ક સના પાળેલા ઉન્મત્ત પ્રાણીએન છે. જેને પણ વધુ કૃષ્ણ નથી કરતા. માત્ર દર્યાળ જૈનના હાથની પેઠે એ પાેતાના પરાક્રમી ા છતાં ક સંપ્રેરિત હાથથી ેકા મળ ઉપદ્રવી પ્રાણીઓને હરાવી દર નસાડી મકીં છે. –હરિવંશ, સર્ગ ૩૫, શ્લેો. 34-40, 4. 355-19.
- (પ) કૃષ્ણુ જોકે ભવિષ્યમાં તીર્થ કર થઈ મોક્ષે જનાર છે, પણ અત્યારે તે સુદ્ધને પરિણામે નરકમાં વસે છે અને બળભદ જૈનદીક્ષા લેવાથી સ્વર્ગમાં ગયેલ છે. જિનસેને બળભદને જ નૃસિંહ તરીકે **ઘ**ટાવવા મનેા-

રંજક કલ્પના આપી છે; અને લોકામાં કૃષ્ણુ તથા બળભદની સાર્વત્રિક પૂજા કેમ થઈ એના કારણુ તરીક કૃષ્ણુે તરકમાં રહ્યા રહ્યા બળભદને તેમ કરવાની શુક્તિ બતાવ્યાનું અતિ સામ્પ્રદાયિક અને કાલ્પનિક વર્ણુન કર્યું છે. –હરિવારા, સર્ગ ૩૫, શ્લોક ૧–૫૫, પૃ. ૬૧૮–૨૫.

- (૬) શ્વેતાગ્બર ગ્રન્થે। પ્રમાણે તેન ડ્રીપદોને પાંચ પતિ છે ( **તાતા**∘ ૧૬મું અધ્યયન), પણ જિનસેન માત્ર અર્જુનને જ દ્રૌપદીના પતિ તરીકે વર્ણાવે છે અને તેને એક પતિવાળી આલેખે છે. (હરિવાંશ, સર્ગ ૫૪, શ્લો. ૧૨–૨૫). દ્રૌપદા અને પાંડવેા બધાય જૈનદીક્ષા લે છે અને કાંઈ મોક્ષે કે કાંઈ સ્વર્ગે જાય છે. કુક્ત કૃષ્ણ કર્મોદયને કારણે જૈનદીક્ષા લઇ શકતા નથી. તેમ છતાં ખાવીસમા તીર્થ કર અરિષ્ટ-તેમિના અનન્ય ઉપાસક બની ભાવી **લીર્થ**ંકર પદની લાયકાત મેળવે છે. –હરિવંશ, સર્ગદેપ, ગ્લો, *٤*٤, *٤*. <u>१</u>९૯−२०.
- (છ) કુષ્ણ રાસ અને ગાેપીક્રીડા કરે છે, પણુ તે ગાેપીઓના હાવ-
  - ભાવથી ન લેભાતાં તદ્દન અલિપ્ત બ્રહ્મચારી તરીકે રહે છે.

(૬) દ્રીપદી પાંચ પાંડવની પત્ની છે છે અને કૃષ્ણુ પાંડવાના પરમ સખ્યા છે. દ્રીપદી કૃષ્ણુભક્ત છે અને કૃષ્ણુ સ્વયં પૂર્ણાવતાર છે. –મહાભારત.

(૭) કૃષ્ણુની રાસલીલા અને ગાેપી-ક્રીડા ઉત્તરાત્તર વધારે શુંગારી બનતી જાય છે અને તે એટલે સુધી કે છેવટે તે પદ્મપુરાણુમાં

## ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણ

ભોગનું રૂપ ધારણુ કરી વલ્લભ-સમ્પ્રદાયની ભાવના પ્રમાણે મહાદેવના મુખથી સમર્થન પામે છે. –પદ્મપુરાણુ અ. ૨૪૫ થ્લેા. ૧૭૫–૬, પૃ.૮૮૯–૯૦.

(૮) કૃષ્ણ, ઇન્દ્રે વજવાસીઓને કરેલા ઉપદ્રવા શમાવવા ગાવર્દ્ધન પર્વત-ને સાત દિવસ હાથમાં તાેળે છે. –ભાગવત, દશમ સ્ક્રન્ધ, અ. ૨૫. ય્લા. ૧૮–૩૦. પૃ. ૮૯

249

- (૮) જિનસેનના કથન પ્રમાણે ઇન્દ્રે કરેલા ઉપદ્રવાે નહિ, પણ કરે માકલેલ એક દેવીએ કરેલા ઉપદ્રવાે શમાવવા કૃષ્ણુ ગાેવ-ર્દ્ધન પર્વતને તેષે છે.
  - –હરિવાંશ, સર્ગ કપ, શ્લા.

૪૮-૫૦, પૃ. ૩૬૭.

પુરાણેમાં અને જૈન ગ્રન્યોમાં વર્શુવાયેલી કૃષ્ણજીવનકથામાંથી ઉપર જે થેાડા નમૂનાએ આપ્યા છે તે જોતાં કૃષ્ણુ એ વસ્તુતઃ વૈદિક અગર પૌરા-ણિક પાત્ર છે અને પાછળથી જૈન ગ્રન્થમાં સ્થાન પામેલ છે----આ બાબતમાં ભાગ્યે જ શંકા રહી શકે. પૌરાણિક કૃષ્ણુજીવનની કથામાં મારફાડ. અસુર-સંહાર અને શુંગારી લીલાઓ છે, તેને જૈન ગ્રન્થકારાએ પાતાની અહિંસા અને ત્યાગની ભાવના પ્રમાણે બદલી પોતાના સાહિત્યમાં તદ્દન જીુદું જ સ્થાન આપ્યું છે. તેથી આપણે જૈન ગ્રન્થોમાં પુરાણની પેઠે નથી જોતાં કંસને હાથે કાઈ બાળકના પ્રાણનાશ કે નથી જોતાં કૃષ્ણને હાથે કંસે માકલેલ ઉપદ્રવી-ઓનો પ્રાણનાશ. આપણે માત્ર જૈન ગ્રન્થામાં કૃષ્ણને હાથે કંસે માકલેલ ઉપદ્રવી-ઓનો પ્રાણનાશ. આપણે માત્ર જૈન ગ્રન્થામાં કૃષ્ણને હાથે કંસે માકલેલ ઉપદ્રવીઓને, પૃથ્વીરાજે શાહણુદ્દીનને જતા કર્યો તેમ, જીવતાં છોડી મૂકવાની વાત વાંચીએ છીએ; એટલું જ નહિ. પણ કૃષ્ણુ સિવાયના લગભગ બધાં પાન્નોએ જૈનદીક્ષા સ્વીકાર્યાનું વર્ણન વાંચીએ છીએ. અલબત્ત, અહીં એક પ્રક્ષ થઈ શંક અને તે એ કે મૂળમાં જ વસુદેવ, કૃષ્ણુ આદિની કથા જૈન ગ્રન્થોમાં

હોય અને પછી તે **લાહાણુ**પુરાણે!માં જીદા રૂપમાં કેમ ઢળાઈ ન હાેય <sup>9</sup> પરંતુ જૈન આગમા અને બીજા કથાશ્રન્થામાં જે કૃષ્ણુ, પાંડવ આદિતું વર્ણુન છે તેતું સ્વરૂપ, શૈલી આદિ જોતાં એ તર્કને અવકાશ રહેતા નથી. તેથી વિચારતાં ચાેખખું લાગે છે કે જ્યારે પ્રજામાં કૃષ્ણુની પૂજા–પ્રતિષ્ઠ⊧- પ્ર\$િઅને તેને લગતું સાહિત્ય ખૂબ રચાયું તેમ જ લેાકપ્રિય થતું ગયું ત્યારે સમયસચક જૈન લેખકાએ પણ રામચંદ્રની પેઠે કૃષ્ણુને પણ અપનાવ્યા અને પુરાણુગત કૃષ્ણુવર્ણુંનના જૈન દષ્ટિએ દેખાતા હિંસાના વિષને ઉતારી તેને જૈન સંસ્કૃતિ પ્રમાણે મેળ બેસાડચો અને તેમાં અહિંસાની દષ્ટિએ લખાતાં કથાસાહિત્યના વિકાસ સાધ્યા.

ત્યારે કૃષ્ણુજીવનના તાેકાની અને શુંગારી પ્રસંગો પ્રજામાં લાેકપ્રિય 'થતાં ગયાં ત્યારે એ જ પ્રસંગો એક બાજુએ જૈન સાહિત્યમાં પરિવર્તન સાથે સ્થાન પામતા ગયા અને બીજી બાજુ તે પરાક્રમપ્રધાન અદ્દભુત પ્રસંગાતી મહાવીરજીવનવર્જ્યન ઉપર અસર થતી ગઈ હાેય એવા વિશેષ સંભવ છે. અને તેથી જ. આપણે જોઈએ છીએ કે, પુરાણે!માં કૃષ્ણુના જન્મ, બાળકીડા અને તેથી જ. આપણે જોઈએ છીએ કે, પુરાણે!માં કૃષ્ણુના જન્મ, બાળકીડા અને વૈયેવનવિદ્ધાર આદિ પ્રસંગે માનુષી કે અમાનુધી અસુરોએ કરેલા ઉપડવે! અને ઉત્પાતાનું જે અસ્વાભાવિક વર્ણન છે અને તે ઉત્પાતાના, કૃષ્ણું કરેલ નિવારણુનું અસ્વાભાવિક બહાં માત્ર મનારંજક, જે વર્ણન છે તે જ અસ્વા-ભાવિક છતાં લાેકમાનસમાં ઊંડે સુધી અતરી ગયેલ વર્ણન, અહિંસા અને ત્યાગની ભાવનાવાળા જૈન ગ્રન્થકારોને હાથે યોગ્ય સંસ્કાર પામી મહાવીરના જન્મ, બાળક્રીડા અને જીવાનીની સાધનાવસ્થાને પ્રસંગે દેવકૃત વિવિધ ઘટના તરીકે સ્થાન પામે છે, અને પૌરાણિક વર્ણનની વિશેષ અસ્વાભાવિકતા તથા અસંગતિ દૂર કરવાતાે જૈન ગ્રન્થકારોનો પ્રયત્ન હોવા છતાં તત્કાલીન લાેક-માનસ પ્રમાણે મહાવીરના જીવનમાં સ્થાન પામેલ પૌરાણિક ઘટનાઓના વર્જીનમાં એક જાતની અમુક અંશે અસ્વાભાવિકતા અને અને અસંગતિ રહી જ જાય છે.

**૩. કથા** ચંધાનાં સાધનાનું પૃથક્ષરણ અને તેનું ઔચિત્ય

હવે આપણે ' લોકોમાં ધર્મભાવના જાગ્રત રાખવા તેમ જ સમ્પ્રદાયના પાયા મજખૂત કરવા તે વખતે મુખ્યપણે કઈ જાતના સાધનના ઉપયોગ કથાગ્રન્થામાં કે જીવનવૃતાન્તામાં થતા, તેનું પૃથક્કકરણ, કરતું અને તેનું ઔચિત્ય વિચારવું. '—આ ત્રીજા દષ્ટિબિન્દુ ઉપર આવીએ છીએ.

ઉપર જે કાંઈ વિવેચના કરવામાં આવી છે તે શરૂઆતમાં કાઈ પચ્ આદ્વિશ્વદાળુ સામ્પ્રકાર્ષિક ભક્તને આધાત પહેાંચાડે એ દેખીતું છે. કારચ્ એ છે કે સાધારચ્યુ ઉપાસક અને ભક્ત જનતાની પોતાના પૂજ્ય પુરુષ તરફની બહા અદિશ્વિધિત કે તર્કપરિબાર્જિત નથી હોતી.એવી જનતાને મન શાસ્ત્રમાં લખાયેલ દરેક આક્ષર ત્રૈકાલિક સચરૂપ હોય છે અને વધારામાં જ્યારે એ -શાસ્ત્રને ત્યાગી શરૂ કે વિદ્રાન પંડિત વાંચે કે સમજાવે છે ત્યારે, તાં એ

### ધમવીર મહાવીર અને કમવીર કૃષ્ણ

બાળી જનતાના અન હપર શાસ્ત્રના અક્ષરાર્થના યથાથ પણાની છાપ વજલેપ જેવી થઈ જાય છે. આવી સ્થિતિમાં શાસ્ત્રીય વર્ણુનાની પરીક્ષા કરવાનું કામ અને પરીક્ષાપૂર્વક તેને સમજાવવાનું કામ ઘણું જ અધરું થઈ જાય છે. તે વિશિષ્ટ વર્ગના લોકાના ગળે ઊનરતાં પણુ લાંભા વખત લે છે અને ઘણુ ભાગા માગે છે. આવી સ્થિતિ માત્ર જેન સમ્પ્રદાયનીજ નથી, પણુ દુનિયા ઉપરના દરેક સમ્પ્રદાયની લગભગ એક જ જેવી સ્થિતિના ઇતિહાસ આપણી સામે છે.

આ યુગ વિજ્ઞાનના છે. એમાં દૈધા ચમત્કારા અને અસંગત કલ્પનાઓ પ્રતિષ્ઠા પામી શંક નહિ. એટલે અત્યારની દષ્ટિએ પ્રાચીન મહાપુરુષેાનાં ચમત્કારપ્રધાન જીવન વાંચીએ ત્યારે તેમાં ધાછું અસંબદ્ધ અને કાલ્પનિક દેખાય એ તદ્દન સ્વાભાવિક છે. પરંતુ જે યુગમાં એ વૃત્તાન્તો લખાયાં, જે લોકોએ લખ્યાં, જે લોકો વાસ્તે લખ્યાં અને જે ઉદ્દેશથી લખ્યાં તે યુગમાં આપણે દાખલ થઈ તે લખનાર અને સાંભળનારનું માનસ તપાસી, તેમના લખવાના ઉદ્દેશનો વિચાર કરી, મંબીરપણે જોઈએ તો આપણુને ચાખ્પું દેખાશે કે એ પ્રાચીન અને મધ્યયુગમાં મહાન પુરુષોનાં જીવનવૃત્તાન્તો જે રીતે આલેખાયેલાં છે તે જ રીત તે વખતે કારગત હતી. આદર્શ ગમે તેવા ઉચ્ચ હોય અને તેને ક્રાઇ અસાધારણ વ્યક્તિએ અદિશહ કરી જીવનગમ્ય કર્યાં હોય, છતાં સાધારણ લોકો એ અતિ સહ્ય અને આદર્શ તરફ ભક્તિ હોય છં : સૌ એને ઇચ્છે છે અને પૂજે છે.

આવી સ્થિતિ હેાવાથી સાધારણ લોકાની એ આદર્શ પ્રત્યેની ભક્તિ અથવા તો ધર્મભાવના જાગ્રત રાખવાને સ્થૂળ માર્ગ સ્વીકારવા પડે છે; જેવું લોકમાનસ તેવી કલ્પના કરી તેમના સામે એ આદર્શ મૂકવા પડે છે. લોકાનું મન સ્થૂળ હાેઈ ચમત્કારપ્રિય હાેય અને દેવદાનવાના પ્રતાપની વાસના-વાળું હાેય ત્યારે તેમની સામે સુક્ષ્મ અને શુદ્ધતર આદર્શ ને પણુ ચમત્કાર અને દૈવી પાસનાં વાર્થા પહેરાવીને મૂકવામાં આવે તેા જ સાધારણ લોકોને સંભળવા ગમે અને તેમને ગળે ઉતરે. આ કારણથી તે યુગમાં ધર્મભાવના જાગ્રત રાખવા તે વખતના શાસ્ત્રકારોએ મુખ્યપણે ચમત્કારો અને અદ્ભુત-તાઓનાં વર્ણુનનો આશ્રય લીધેલા છે. વળી, પોતાની જ પડાેશમાં ચાલતા અન્ય સમ્પ્રદાયોમાં જ્યારે દેવતાઈ વાતો અને ચમત્કારી પ્રસંગાની ભરમાર હાય ત્યારે પોતાના સમ્પ્રદાયના લોકોને તે તરક જતા અટકાવી પોતાના સમ્પ્રદાય તરક આકર્ષી રાખવાના માર્ગ એક જ હોય છે અને તે એ કે તેણે પણુ પોતાના સમ્પ્રદાયના પાયા ટકાવી રાખવા માટે બીજા વિરાધી અને પાડાેશી સમ્પ્રદાયમાં ચાલતી આકર્ષક વાતા જેવી વાતા અથવા તેથી વધારે સારી વાતા યાજી, લખ્યી લોકા સામે રજૂ કરવી. આ રીતે પ્રાચીન અને મધ્યયુગમાં જેમ ધર્મભાવના જાગ્રત રાખવાની દષ્ટિએ તેમ સમ્પ્રદાયના પાયા મજબૂત કરવાની દષ્ટિએ પણુ મુખ્યપણે મન્ત્ર–તન્ત્ર, જડી–સુકી, દૈવી ચમત્કાર ઇત્યાદિ ધર્મતત્ત્વની સાથે અસંગત એવાં સાધનોનો ઉપયોગ થતા.

ગાંધીજી ઉપવાસ ક અનસન આદરે છે. દુનિયાની મેાટામાં મેાટી સાહેનસાહતના સૂત્રધારા વિચારમાં પડે છે. ગાંધીજીને જેલમાંથી મુક્ત કરે છે. ક્રરી પકડે છે. વળી કરી ઉપવાસ શરૂ થતાં છેાડી દે છે. આખા દેશમાં જ્યાં જ્યાં ગાંધીજી જાય છે, ત્યાં ત્યાં જનસમુદ્રમાં ભરતીનું મેાજું આવે છે. કાઈ તેમના અતિ વિરાધી પણ જ્યારે તેમની સામે જાય છે ત્યારે એક વાર તા તે મનામુગ્ધ થઈ ગર્વગલિત થઈ જાય છે—અમ બધી વાસ્તવિક વસ્તુ છે, સ્વાભાવિક છે અને મનુષ્યબુદ્ધિગમ્ય છે. પરંતુ આ યુગમાં આ બધી વસ્તુને જો કાઈ દેવી બનાવ તરીકે વર્ણુ વે તો તે વસ્તુને જેમ કાઈ બુદ્ધિમાન સાંભળે કે સ્વીકારે પણ નહિ તેમ આ યુગમાં તેની જે ખરી કિંમત અંકાય છે તે પણ ઊડી જાય. આ યુગબળના એટલે વૈજ્ઞાનિક યુગના પ્રભાવ છે. આ બળ પ્રાચીન કે મધ્યયુગમાં ન હતું. તેથી તેમાં આવી જ કાઈ સ્વાભાવિક વસ્તુને જ્યાં સુધી દેવી પાસ કે ચમત્કારોના પાસ લગાડવામાં ન આવે ત્યાં સુધી તે લોકામાં પ્રચાર પામી શકે નહિ. ખે યુગ વચ્ચેનું આ ચાપ્પપું અંતર છે, એ સમજીને જ આપણે પ્રાચીન અને મધ્યકાલીન યુગની વાર્તાએમ અને જીવનવૃત્તાન્તોના વિચાર કરવા ઘટે છે.

ત્યારે હવે છેવટે સવાલ એ થાય છે કે એ શાસ્ત્રમાંની ચમત્કારી અને દેવી ઘટનાઓને અત્યારે કેવા અર્થમાં સમજવી કે વાંચવી ? જવાબ સ્પષ્ટ છે અને તે એ કે કેાઈ પણુ મહાન પુરુષના જીવનમાં સાસું અને માનવા જેવું તત્ત્વ તેા 'શુદ્ધણુદ્ધિવાળા પુરુષાર્થ' એ હોય છે. આ તત્ત્વને લોકા સામે મૂકવા માટે શાસ્ત્રલેખકા વિવિધ કલ્પનાઓ પણુ યાજે છે. ધર્મવીર મહાવીર હા કે કર્મવીર કૃષ્ણુ, પણુ એ બન્નેના જીવનમાંથી લોકાને શાખવવાનું તત્ત્વ તા એ જ હોય છે. ધર્મવીર મહાવીરના જીવનમાં એ પુરુષાર્થ અન્તર્મુ ખ થઈ આત્મશાધનના માર્ગ લે છે અને પછી આત્મશાધન વખતે આવતા અંદર કે બહારના પ્રાકૃતિક ગમે તેવા ઉપસર્ગોને એ મહાન પુરુષ પોતાના આત્મભળ અને દઢ નિશ્વયથી છતી લે છે, તેમ જ પાતાના ખ્યેયમાં આગળ વધે છે. આ વિજય કાંઈ પણુ સાધારણુ માણુસ માટે શકચ નથી દ્વાંતા, તેથી તે વિજયને દેવી વિજય તરીકે ઓળખાવવામાં કશી જ અતિશધાક્તિ નથી. કર્મવીર કૃષ્ણના છવનમાં એ પુરુષાર્થ બદિર્મુખ થઈ લાકસંગ્રહ અને સામાજિક નિયમનને માર્ગે વળે છે. એ પ્યેય સાધતાં જે દુશ્મના કે વિરાધી વર્ગ તરફથી અડચણા ઊભી થાય છે તે બધી અડચણાને કર્મવીર જ્યારે પાતાનાં વર્ય, બળ અને ચાતુરીથી દૂર કરી પાતાનું કાર્ય પાર પાડે છે, ત્યારે આ લોકિક સિદ્ધિ સાધારણુ લોકાને દેવી અને અલોકિક બની જાય એ સ્વાભાવિક છે. આ રીતે આપણે એ બન્ને મહાન પુરુષોનાં છવનને, એાય દૂર કરી, વાંચીએ તે! ઊલટી વધારે સહેજતા અને સંગતતા દેખાય છે અને તેમનું વ્યક્તિત્વ વધારે માનનીય—ખાસ કરી આ યુગમાં—બને છે.

## **ઉપસં**હાર

કમંવીર કૃષ્ણુના સંપ્રદાયના ભક્તોને ધર્મવીર મહાવીરના આદર્શની ખૂબીએો ગંમે તેટલી દલીલોથી સમજાવવામાં આવે તોપણુ તેઓને તે પૂરે-પૂરી ભાગ્યે જ સમજાય. એ જ રીતે ધર્મવીર મહાવીરના સગ્પ્રદાયના અનુયા-યીઓ કર્મવીર કૃષ્ણુના છવનના આદર્શની ખૂબીઓ બરાબર સમજે એવે પણુ ભાગ્યે જ સંભવ છે. આ પ્રમાણે સાગ્પ્રદાયિક માનસ અત્યારે ધડાયેલું જોઈ એ છીએ ત્યારે અહીં જોવું એ પ્રાપ્ત થાય છે કે શું વસ્તુત: ધર્મ અને કર્મના આદર્શ વચ્ચે એવા કાઈ વિરાધ છે કે જેથી એક આદર્શના અનુયાયીઓને બીજો આદર્શ તદ્દન અગ્રાહ્ય લાગે ?

વિચાર કરતાં દેખાય છે કે શુદ્ધ ધર્મ અને શુદ્ધ કર્મ એ બન્ને એક જ અહ્યરહ્યુગત સત્યની જુદી જુદી બાજુઓ છે. એમાં બેદ છે, પહ્યુ વિરોધ નથી.

દુન્યવી પ્રવૃત્તિ છેાડવા સાથે ભોગવાસનામાંથી ચિત્તની નિવૃત્તિ સિદ્ધ કરી પછી એ નિવૃત્તિ દ્વારા જ લોકકલ્યાણુ માટે પ્રયત્ન કરવા, એટલે કે જીવનધારણુ માટે જરૂરી પણુ લીકિક એવી પ્રવૃત્તિઓની વ્યવસ્થાના ભાર લોકા ઉપર જ છેાડી દાઈ માત્ર એ પ્રવૃત્તિમાંના ક્લેશક કાસકારી અસંયમરૂપ વિષને જ નિવારવા લોકા સામે પોતાના સમગ્ર જીવન દ્વારા પદાર્થપાઠ રજ્ કરવા તે શુદ્ધ ધર્મ.

અને દુન્યવી બધી પ્રવૃત્તિમાં રહ્યા છતાં તેમાં નિષ્કામપહ્યું કે નિલેંપપહુ કેળવી, તેવી પ્રવૃત્તિના સામંજસ્ય દારા લોકોને યાેગ્ય રસ્તે દોરવા પ્રયત્ન કરવેા,

િ ૨૭૧

એટલે કે જીવન માટે આતે આવશ્યક પ્રવૃત્તિઓમાં ડગલે ને પગલે આવતી અથડામણીઓ નિયારવા લોકો સામે પોતાના સમય જીવન દ્વારા લૌકિક પ્રવૃત્તિઓનો પણ નિર્વિધયણે પદાર્થપાઠ રજૂ કરવા તે શુદ્ધ કર્મ

અહીં એક સત્ય તે લાકકલ્યાજીના વૃત્તિ છે. તેને સિદ્ધ કરવાના બે બાર્ગા તે ઉક્રત એક જ સત્યની ધર્મ અને કર્મદ્દય બે બાજીઓ છે. સાચા ધર્મમાં માત્ર નિવ્નત્તિ નધા હોતી, પરંતુ એમાં પ્રવૃત્તિ પજ્યુ હાેય છે. સાચા કર્મમાં માત્ર પ્રવ્રત્તિ નધી હોતી, પરંતુ એમાં નિવૃત્તિ પજ્યુ હાેય છે. બન્નેમાં બન્ને તત્ત્વા છતાં ગૌજીમુખ્યપજ્યાનું તેમ જ પ્રકૃતિબેદનું આંતર છે. તેથી એ બન્ને રીતે સ્વ તથા પરકલ્યાજીદ્દા જોદા વિદ્યાધી સમ્પ્રદાયા શક્ય છે. આમ હાેવા છતાં ધર્મ અને કર્મના નામે જીદા જોદા વિદ્યાધી સમ્પ્રદાયા કેમ સ્થપાયા એ એક કેશ્યડા છે; પજ્યુ આ સામ્પ્રદાયિક માનસનું જો આપણે વિશ્લેષણુ કરીએ તાે એ અકળ દેખાતા કાેયડા આપાસાં બાજી છે. રથળ અને સાધારજા લોકો કાેઈ પજ્ય આદર્શની ઉપાસના કરતા હોય

છે ત્યારે સામાન્ય રીતે તેઓ એ આદર્શના એકાદ અંશને અથવા ઉપરના ખાળિયાને વળગી તેને જ પૂરા આદર્શ માની એસે છે. આવી મનોદશા હોવાને લીધે ધર્મવીરના ઉપાસકા ધર્મના અર્થ માત્ર નિવૃત્તિ સમજી તેની ઉપાસનામાં પડી ગયા અને પોતાના ચિત્તમાં પ્રવૃત્તિના સંસ્કારો પોષવા છતાં પ્રવૃત્તિ-અંશને વિરાધી સમજી પોતાના ચિત્તમાં પ્રવૃત્તિના સંસ્કારો પોષવા છતાં પ્રવૃત્તિ-અંશને વિરાધી સમજી પોતાના ચિત્તમાં પ્રવૃત્તિના સંસ્કારો પોષવા છતાં પ્રવૃત્તિ-અંશને વિરાધી સમજી પોતાના ધર્મક્રપ આદર્શમાંથી તેને અલગ રાખવાની ભાવના સેવવા લાગ્યા. બીજી બાજી કર્મવીરના ભક્તો કર્મના અર્થ માત્ર પ્રવૃત્તિ કરી તેને જ પોતાનો પૂરો આદર્શ માની બેઠા અને એ પ્રવૃત્તિ સાથે સાંકળવા જોઈતા નિવૃત્તિત્ત્વને બાજીએ મુક્ષીમાત્ર પ્રવૃત્તિને જ કર્મ માની પેયા. આ રીતે ધર્મ અને કર્મ બન્ને આદર્શીના ઉપાસકા તદ્દન વિરાધી એવા સામસામેના છેડે જઈ ને બેઠા, અને પછી એકબીજાના આદર્શને અધૂરા કે અવ્યવહાર્ય કે હાનિકારક બતાવવા લાગ્યા. આ રીતે સામ્પ્રદાયિક માનસ એવું તો વિરુદ્ધ સંરકારોથી ધડાઈ ગયું કે તેઓને માટે ધર્મ અને કર્મ એ એક જ સત્યની બે અવિરાધી બાજીઓ છે એ વસ્તુ સમજમાં આવવાનું અશકથ બની ગયું અને પરિણામે આપણે ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણના પંથમાં પરસ્પર વિરોધ, અણુગમા અને ઉદાસીનતા જોઈ એ છીએ.

જો વિશ્વમાં સત્ય એક જ હોય અને તે સત્ય સિદ્ધ કરવાના માર્ગ એક જ ન હોય તો ભિન ભિન માર્ગ એ સત્ય સુધી કેવી રીતે પદ્ધાંચી શકાય એ સમજવા માટે વિરાધી અને ભિન ભિન દેખાતા માર્ગોનો ઉદાર અને વ્યાપક

## ધર્મવીર મહાવીર અને કર્મવીર કૃષ્ણ

દષ્ટિએ સમન્વય કરવા એ કાેઈ પહ્યુ ધાર્મિક અને પ્રતિભાશાળી પુરુષ માટે આવશ્યક કર્તવ્ય છે. અનેકાન્તવાદની ઉત્પત્તિ ખરી રીતે આવી જ વિશ્વવ્યાપી ભાવના અને દષ્ટિમાંથી થયેલી છે અને તેને એવી રીતે જ ઘટાવી શકાય.

આ સ્થળે એક ધર્મવીર અને એક કર્મવીરના જીવનની કેટલીંક ઘટનાએાની સરખામણીના સાધારણ વિચારમાંથી જો આપણે ધર્મ અને કર્મ એ બન્નેના વ્યાપક અર્થના વિચાર કરી શકીએ તાે આ ચર્ચા શહેદપુટ પંડિતાના માત્ર વિનાદ ન બનતાં રાષ્ટ્ર અને વિશ્વની એકતામાં ઉપયોગી થશે.

--- જૈનપ્રકાશ, ચૈત્ર ૧૯૯૦.

٩٢

# ભગવાન મહાવીર

## [ ઐમના જીવનને સ્પર્શતી વિવિધ ભૂમિકાઍા ]

## [8]

લગભાગ બધા જ જૈને ભગવાન મહાવીરની જીવનકથાથી ઓછેવત્ત અંશે પરિચિત હેાય જ છે. પજીસણુના દિવસામાં આપણે એ કથા. વાંચતા--સાંભળતા આવ્યા છીએ, અને ધારીએ ત્યારે એ વિષયને લગતું સાહિત્ય મેળવી તે જીવનકથાને વાંચી પણ શકીએ છીએ. તેથી હું આજના સાંવત્સરિક ધર્મ પર્વ ને દિવસે ભગવાનના જીવનની સળગ કથા અગર તેમની અમુક ધટનાઓ સંભળાવવાની પુનરુક્તિ નથી કરતો. તેમ છતાં હું એવું કાંઇક કહેવા માગું ઘું કે જેનાથી ભગવાનના વાસ્તવિક જીવનના પરિચય લાધવાની દિશામાં જ આપણે આગળ વધી શકીએ; અને એકસરખી રીતે મહાવીરના જ અનુયાથી બણાતા વર્ગ માં તેમના જીવન વિશે જે જે પરસ્પર વિરુદ્ધ એવી અનેક કદપનાઓ પ્રવર્તે છે તેમ જ ધણીવાર એ કદપનાઓ અથડામભ્યુનું રૂપ ધારણ કરી સમ્પ્રદાયભેદમાં પરિણામ પામે છે, તેનું અસલી કારણ સમજી શકીએ. હું જે કહેવા માગું છું તે સ્વાનુભવને આધારે જ. બીજા ભાઈઓ અને બહેનો એમાં પેતાનો અનુભવ મેળવી મારા કથન ઉપર વિચાર કરશે તે એકદરે ભગવાનના જીવન વિશેની સમજ્ણમાં વધારા જ થશે.

કાઈ એક વ્યક્તિ દૂરથી અમુક ચિત્રને જીએ ત્યારે તેને તે ચિત્રને ભાસ અમુક પ્રકારે થાય છે. તે જ જેનાર વ્યક્તિ વધારે નજીક જઈ તે ચિત્રને જુએ ત્યારે તેની દબ્ટિમર્યાદામાં ચિત્રને ભાસ વધારે સ્પબ્ટતાથી ઊઠે છે, પશુ જો તે જ વ્યક્તિ વધારે એકાગ્ર બની તે ચિત્રને હાથમાં લઈ વિશેષ બારીકાઈથી નિહાળે તેા તેને એની ખૂબીઓનું એાર વધારે પ્રમાણુમાં ભાન થાય છે. જેમ ચિત્ર વિશે તેમ મૂર્તિ વિશે પણુ છે. ક્રોઈ ભવ્ય મંદિરમાં ભગવાન મહાવીર જેવા ધર્મપુરુષની સુરેખ અને શાન્ત મૂર્તિ હેાય. તેને જોનાર એક વ્યક્તિ મંદિરના ચાગાનનાં ઊબી હાય, બીજી રંગમંડપમાં ઊબી રહી મૂર્તિ નિહાળતી હાય અને ત્રીજી વ્યક્તિ મર્ભાગૃહમાં જઈ મૂર્તિને નિહાળતી હાય, તા બધાંની એકાગ્રતા અને શ્રહા સમાન હાવા છતાં તેમની દબ્ટિમર્યાદામાં મૂર્તિના પ્રતિભાસ ઓછેવત્તે અંશે ભિન્નભિન્ન પ્રકારના જ હાવાના.

ચિત્ર અને મૂર્તિના દાખલાને આપણે જીવનકથામાં લાગુ પાડી વિશ્લે-'પછાં કરીએ તે⊨ મારા મૂળ મુકો રપષ્ટ થશે. જેમાં ભગવાન મહાવીર′ જેવા ધર્મપુરુષનું જીવન વર્શવાયેલું હોય તેવા ક્રોઈ પણ એક કે વધારે પુસ્તકોને વાંચી-સાંભળીને આપણે તેમના જીવનના પરિચય સાધીએ ત્યારે મને ઉપર જીવનની છાપ એક પ્રકારની ઊઠે છે. બીજી વાર એ જ વાંચેલ જીવનના વિવિધ પ્રસંગા વિશે વધારે મનન કરીએ અને તે વિશે ઊઠતા એકેએક પ્રશ્નને તર્ક-અદ્વિધી તપાસીએ ત્યારે પ્રથમ માત્ર વાચન અને શ્રવણ દારા પ્રાપ્ત કરેલ જીવનપરિચય લગ્શી આઅતમાં નવું રૂપ ધારણ કરે છે. તે પરિચય પ્રથમના પરિચય કરતાં વધારે ઊંડા અને સચાટ ખને છે. મનનની આ બીજી ભૂમિકા શ્રવણની પ્રથમ ભૂમિકામાં પડેલ અને પાષાયેલ બ્રહ્માસંસ્કારા સામે કેટલીક આખતામાં બંડ કરવાની પ્રેરણા પણુ અપે છે. બ્રહ્વા અને બુદ્ધિની અથડા-મણાના આવા દ્વંદ્વને પરિણામે જિજ્ઞાસુ એ દુંદ્વમાંથી સુક્ત થવા વધારે પ્રયત્ન કરે છે. તેને પરિણામે જિજ્ઞાસ હવે તથ્યની શાધમાં ઊંડા ઊતરે છે. પ્રથમ તેણે એકાદ જે સર્વમાન્ય કે બહુમાન્ય છવનકથા વાંચી–સાંભળીને શ્રદ્ધા પાેલી હાેય કે તેવા એકાદ જીવનકથાના પુસ્તક ઉપરથી અનેકવિધ તર્ક-વિતર્ક કર્યા હાેય, તે પુસ્તકનું મૂળ જાણવા જ હવે તે પ્રેરાય છે. તેને એમ શ્રાય છે કે જે પુસ્તકને આધારે હું છવન વિશે વિચારું છું તે પુસ્તકમાં વર્ણવેલ પ્રસંગા અને બીનાઓના મૂળ આધારા શા શા છે કે કયા અસલી આધારા ઉપરથી એ જીવનકથા આલેખાઈ છે? આવી જિજ્ઞાસા તેને જીવન-કથ ની અસલી સામગ્રી શાધવા અને પ્રાપ્ત થતી સામગ્રીતું પરીક્ષણ કરવા પ્રેરે છે. આવા પરીક્ષણને પરિણામે જે જીવનકથા લાધે છે, જે ઇષ્ટપુરુષના જીવનને, પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે તે પહેલી શ્રવણ અને બીજી મનન કે તકેની ભૂમિકા વખતે પ્રાપ્ત થયેલ પરિચય કરતાં અનેકગણા વધારે વિશદ, સચાટ અને મુપ્રમાણ હાેય છે. સંશાધન કે નિદિષ્યાસનની આ ત્રીજી ભૂમિકા એ કાંઈ છવતનું પૂરેપૂરું રહસ્ય પામવાની છેલ્લી ભૂમિકા નથી. એવી ભૂમિકા તા બુદી જ છે, જેને વિશે આપણે આગળ વિચારીશું.

મેં ભગવાન મહાવીરના જીવન વિશે કલ્પસત્ર જેવાં પુસ્તકા વાંચી તેમ જ માંભળીને જન્મપ્રાપ્ત શ્રદ્ધા-સંસ્કારા પાયેલાં. મારી એ શ્રદ્ધામાં ભગવાન સિવાય બીજા કાેઈ પણ ધર્મપુસ્યતું સ્થાન ન હતું. શ્રદ્ધાના એ કાળ જેટલા નાના અને સાંકડા તેટલા જ તેમાં વિચારના પ્રકાશ પણ થાેડા હતા, પણ ધરે ધીરે શ્રદ્ધાના એ ભૂમિકામાં પ્રશ્નો અને તર્કવિતર્કો રૂપે સુદ્ધિના કૃણુગા

કુટવ્ય⊾ાપ્રક્ષ થયે∟ કે શું એક ખાતાના ગર્ભમાંથી બીજી ખાતાના ગર્ભમાં. ભગવાનનું સંક્રમણ થયાની વાત સંભવિત હાેઈ શકે ? આવી પ્રશ્નાવલિ જેમ . જેમ માટી ઘલી ગઈ તેમ તેમ તેની સામે બ્રહાએ પણ ખંડ ઉઠાવ્યું, પરંતુ, વિચાર અને તર્કના પ્રકાશે તેને લેશ પણ નમતું ન આપ્યું. આ \$ત્થાન--પતનના તુમુલ દ્રન્દ્રનું પરિષ્ણામ શુભ જ આવ્યું. હું હવે યુદ્ધ, રામ, કૃષ્ણ, ક્રાઇસ્ટ અને જરશરત જેવા ધર્મપુરુષે અને અન્ય સંતાનાં છવના પણ વાંચવા-સમજવા લાગ્યા. જોઉં છું તાે એ બધાં છવનામાં ચમત્કારાના અલંકારાતી. કાઈ, મર્યાદા ન જ હતી. દરેકના જીવનમાં એકખીજાને આંટે એવા અને. લએ અંશે મળતા ચમત્કારા દેખાયા. હવે મનમાં થયું કે જીવનકથાનાં મૂળ જ તપાસવાં. ભગવાનના સાક્ષાત્ છવન ઉપર અઢી હજાર વર્ષના દર્ભેદ્ય પડદા પડેલા જ છે. તા શું જે જીવન વર્ણવાયેલ મળે છે, તે પ્રમાણે પાતે, કાઈને કહેલું કે ખીજા નિકટવર્લી અંતેવાસીઓએ તેને નોંધી કે લખી રાખેલું અગર યથાવત સ્પૃતિમાં રાખેલું ? આવા આવા પ્રક્ષોએ ભગવાનના જીવનની પ<mark>્યથાર્થ</mark> ઝાંખી કરાવે એવા અનેક જૂના કહી રાકાય તેવા ગ્રંથાના અધ્યયન∍ તરક મને વાળ્યો. એ જ રીતે શુદ્ધ અને રામ, કૃષ્ણુ આદિધર્મપુરુષોનાં જીવન-ઞૂળ જાણુવા તરક પણુ વાળ્યો. પ્રાથમિક બ્રહ્મ મને પોતાની પકડમાંથો છેાડલી નહિ અને વિચારપ્રકાશ તેમ જ તટસ્થ નવું નવું અવલાકન એ પણ પાતાના પંજો ચલાવ્યે જ જતાં હતાં. આ ખેંચાખેંચે છેવટે તટસ્થતા અપી. જેને જૈન લોકો સામાયિક કહે છેતેવું સામયિક--સમત્વ પાંચનકાળ દરમિયાન ઉદ્યમાં આવતું ગયું, અને એ સમત્વે એકાંગી બ્રહ્ય અને એકાંગી બ્રદ્ધિને ન્યાય આપ્યો—કાબૂમાં આપ્યા. એ સમત્વે મને સૂઝાડ્યું કે ધર્મપુરુષના છવનમાં જે જીવતાજાગતા ધર્મદેહ હાય છે તેને ચમત્કાર, અલકારાનાં આવરણા સાથે લેવાદેવા શી ? એ ધર્મદેહ તા ચમત્કારનાં આવરણા વિનાતા જ સ્વય પ્રકાશ દિગમ્બર દેહ છે. પછી જોઉં છું તા બધા જ મહાપુરુષોના જીવનમાં દેખાતી અસંગતિએ આપમેળે સરી જતી ભાસી જે! આ નિદિખ્યાસનની ત્રીજી ભૂમિકા હજી પૂરી થઈ નથી, તેમ છતાં એ ભૂમિકાએ અત્યાર લગીમાં અનેક પ્રકારનું સાહિત્યમંથન કરાવ્યું, અનેક જીવતાં ધર્મ-પુરુષોને સમાગમ કરાવ્યો અને ભારપૂર્વક કાંઇક કહી શકાય એવી મન:સ્થિતિ પણ તૈયાર કરી. બહા અને તર્કનાં એકાંગી વલણો ખંધ પડ્યાં, સ્ત્ય જાણવા અને પામવાની વૃત્તિ વધારે તીવ્ર ખની.

ે આ ભૂમિકામાં હવે મને સમજાઈ ગયું કે એક જ મહાપુરુષના જીવન, જીવનના અમુક પ્રસંગા અને અમુક ધટનાઓ પરત્વે શા કારણથી જિનાસ એમમાં મંતબ્યબેદ જન્મે છે અને શાને લીધે તેઓ એકમત થઈ શકતા નથી. જે જિજ્ઞાસુવર્ગ શ્રવણુવાચનની પ્રાથમિક શ્રદ્ધા-બૂમિકામાં હૈાય છે તે દૂરથી ચિત્ર કે મૂર્તિ જોનાર જેવા શબ્દસ્પર્શા શ્રદ્ધાળુ હૈાય છે. તેને મન પ્રાત્યક રાબ્દ યથાર્થ હકીકતના બાેધક હાેય છે. તે શબ્દના વાચ્યાર્થની આગળ જઈ તેની સંગતિ-અસંગતિ વિશે વિચાર કરતા નથી, અને એ શાસ્ત્ર મિથ્યા દેર એવા મિથ્યા બ્રમથી શ્રદ્ધાને બળે વિચારપ્રકાશના વિરાધ કરે છે, તેનું દ્વાર જ બધ કરવા મથે છે.

બીજો તર્કવાદી જિતાસુવર્ગ મુખ્યપણે શબ્દના વાચ્યાર્થોની અસંગતિ ઉપરજ ધ્યાન આપે છે, અને એ દેખાતી અસંગતિઓની પાછળ રહેલ સંગતિઓની સાવ અવગણુના કરી જીવનકથાને જ કશ્પિત માની બેસે છે. આપ અપરિમાર્જિત બ્રહ્યા અને ઉપરછલ્લા તર્ક એ બે જ અથડામણેમાં કોરણે છે. સંશોધન અને નિદિધ્યાસનની ભૂમિકામાં આ કારણે નથી રહેતાં, તેથી મન સ્વસ્થપણે બ્રહ્ય અને છુદ્ધિ બન્ને પાંખાના આબ્રય લઈ સત્ય ભણી આગળ વધે છે.

ત્રીજી ભૂમિકામાં અત્યાર સુધી જે પ્રગતિ ખારા ખને સાધી છે, તે જોતાં તેમાં પહેલી અને બીજી ભૂમિકા અવિરાધપણે સમાઈ જાય છે. અત્યારે મારી સામે ભગવાન મહાવીરનું જે ચિત્ર કે જે મૂર્તિ ઉપસ્થિત છે તેમાં તેમની છવનકથામાં જન્મથી નિર્વાણ પર્યન્ત ડગલે ને પગલે ઉપસ્થિત થતા કરોડો દેવેાની દેખોતી અસંગતિ તેમ જ ગર્ભાપહરણ જેવી અસંગતિ ગળી જાય છે. ખારી સંશાધનનિર્મિત કલ્પનાના મહાવીર કેવળ માનવકોટિના અને તે માનવતાની સામાન્ય ભૂમિકાને પુરુષાર્થભળે વટાવી ગયા હાેઈ મહામાનવરૂપ છે. જેમ દરેક સમ્પ્રદાયના પ્રચારકા પાતપાતાના ઇષ્ટદેવને સ્તધારણ લોકોના ચિત્તમાં પ્રતિષ્ઠિત કરવા માટે તેઓને સરળતાથી સમજાય એવા દૈવી ચમત્કાર તેના છવનમાં ગૂંથી કાઢે છે, તેમ જૈન સમ્પ્રદાયના આવાર્થી પણ કરે, તે એ માત્ર ચાલુ પ્રથાનું પ્રતિબિંબ ગણાવું જોઈએ. લસિતવિસ્તર વગેરે પ્રંથા બહુના જીવનમાં આવા જ અમત્કારા વર્ણવે છે. ક્રરિવંશ અને ભાગવત પણ કબ્શના જીવનને આ જ રીતે આલેખે છે. **ક્યા**ઇબેલ પણ દિવ્ય ચમત્કારોથી મુક્ત નથી. પણ મહાવીરના જીવનમાં દેવેાની જીપસ્થિતિના અર્થ ધટાવાતા હાય તા તે એક જ રીતે ઘટી શકે કે મહાવીરે સમપુરુષાર્થ વડે પોતાના જીવનમાં માનવતાના આપ્યાત્મિક અનેક દિવ્ય સાંજીરોાની વિભૂતિ પ્રાપ્ત કરી હતી. આવી સૂક્ષ્મ મનેાગમ્ય વિભૂતિ સાધારણું લોકોના બનમાં ઠસાવવી હોય તો તે સ્થૂળ રૂપકા દ્વારા જ ઠસાવી શંકાય.

જ્યાં સ્વર્ગીય દેવાનું ઉચ્ચરથાન જામેલું હાેય, ત્યાં તેવા દેવાના રૂપક વડેજ દિવ્ય વિભ્રુતિ વર્ણવવાના સંતાષ કેળવા શકાય. ગર્ભાપહરણના કિસ્સામાં પણ આવું જ કાંઈક રૂપક હાેવાની કલ્પના થાય છે. કર્મકાંડની જટિલ અને સ્થિતિચુસ્ત સનાતન પ્રથાના બ્રાહ્મણ્યુસલભ સંસ્કારગર્ભમાંથી મહાવીરતું કર્મકાંડબેદી ક્રાંતિકારક જ્ઞાન તપામાર્ગના ક્ષત્રિયસલભ સંસ્કારગર્ભમાં અવતરણ થયું એમ જ અર્થ ઘટાવવા રહ્યો. તે કાળે ગર્ભાપહરણની વાતને લોધા સહેલાઇથી સમજી લેતા ને ભક્તો શંકાન ઉઠાવતા, એટલે ગર્ભાયહાર રૂપકના વ્યાજથી સંસ્કારના ગર્ભનું સંક્રમણ વર્ણવ્યું છે એમ માનવું રહ્યું. જન્મ લેતા વેંત અંગુષ્ઠમાત્રથી મહાવીર સુમેરુ જેવા પર્વતને કંપાવે એ વાત કૃષ્ણના ગાવર્ષન-તાેલનની વાતની પેઠે બિલકુલ હસી કાઢવા જેવી ખરી, પણ જે એને **૨૫ક માની અર્થ ઘટાવવામાં આવે** તે એની પાછળતું રહસ્ય જ<mark>રા</mark>ય . અસંગત નથી લાગતું. આધ્યાત્મિક સાધનાના જન્મમાં પ્રવેશ કરતાં જ પાતાની સામે ઉપસ્થિત એવા અને ભવિષ્યમાં ઉપસ્થિત ચનાર એવા આંતર-પાજ્ઞ પ્રત્યવાયો અને પરિષહાના સુમેરુને દઢ નિશ્ચયબળના અંગુકમાત્રથી કંપાવ્યા, જીત્યા અને જીતવાના નિરંધાર કર્યો, એ જ એનું તાત્પર્ય લેવું જોઈએ. આવી બધી અસંગતિઓથી મુક્ત એવું જે ચિત્ર રજૂ થાય છે તેમાં

પ્રાચીનમાં પ્રાચીન કહી શકાય એવા જે આચારાંગમાં તેમના ઉદ્ધગારા સચવાયા છે અને ભગવતી આદિ પ્રન્થામાં તેમના જે વિધ્વસનીય સંવાદે; મળી આવે તે બધા ઉપરથી મહાવીરનું ટૂંકું છવન આ પ્રમાણે આલેખી શકાય :

તાે મહાવીર માત્ર કરુણા અને સત્પુરુષાર્થની મૂર્તિરૂપે જ દેખાય છે.

તેમને વારસામાં જ ધર્મસંસ્કાર મળ્યા હતા અને છેક નાની ઉંમરથી જ નિર્યુન્થ સ્ર'પરાની અહિંસાવૃત્તિ તેમનામાં વિશેષ રૂપે આવિર્ભાવ પામી હતી. આ વૃત્તિને તેમણે એટલે સુધી વિકસાવી હતી કે તેઓ પોતાને નિમિત્તે કાંઇના — સક્ષ્મ જંતુ સુધ્ધાંના દુઃખમાં ઉમેરા ન થાય એ રીતે છવન છવવા મધ્યા. એ મંથને તેમને એવું અપરિગ્રહ વ્રત કરાવ્યું કે તેમાં કપડાં અગર ઘરના આશ્રય સુધ્ધાં વર્જ્ય ગણાયા. મહાવીર જ્યારે દેખા ત્યારે એક જ વાત સંભળાવતા દેખાય છે કે ' દુનિયામાત્ર દુઃખી છે. પોતાની સુખસગવડ માટે બીજાનું દુઃખ ન વધારા. બીજાના સુખમાં ભાગીદાર ન બના, પણ બીજાનું દુઃખ હળવું કરવા કે નિવારવા સતત પ્રયત્નશીલ રહાે.' મહાવીર એકની એક એ જ વાત અનેક રૂપે કહે છે. તેઓ પોતાના સંપર્કમાં આવનાર હરકાઇને .કહે છે કે 'મન, વાણી અને દેહની એકતા સાધા. ત્રણેનું સંવાદી સંગીત પેદા

#### ભાગવાન મહાવીર

કરો. જે વિચારા તે જ બાલા અને તે પ્રમાણે જ વર્તો અને જે વિચારા તે પણ એવું કે તેમાં ક્ષુડતા કે પામરતા ન હોય. પાતાના અંતરના શત્રુઓને જ શત્રુ લેખા અને તેને જીતવાની જ વીરતા બતાવા.' મહાવાર કહે છે કે 'જો એ બાબતમાં એક નિમેષમાત્રના પ્રમાદ થશે તા જીવનના મહામૂલા સદંશ –દિગ્ય અંશ એબે જ જશે અને કદી નહિ લાધે.'

મહાવીરે જે તત્ત્વત્તાન વારસામાં મેળવેલું અને જે આચર્યું તે ટૂંકમાં એટલું જ છે કે જા અને ચેતન બે તત્ત્વા મૂળથી જ જીદાં છે. દરેક બીજા ઉપર પ્રભાવ પાડવા મથે છે; તેને લીધે જ કર્મવાસનાની આસુરી વૃત્તિઓ અને ચેતના તેમ જ સત્પુરુષાર્થની દૈવી વૃત્તિઓ વચ્ચે દેવાસુરસંગ્રામ સતત ચાલે છે. પણ છેવટે ચેતનાનું દેખતું મક્કમ બળ જ જા વાસનાના આંધળા બળને જીતી શકે. આ તત્ત્વત્રાનની ઊંડામાં ઊંડી સમજણે તેમનામાં આધ્યાત્મિક સ્પંદન પેદા કર્યું હતું અને તેથી જ તેઓ માત્ર વીર ન રહેતાં મહાવીર બન્યા. એમના સમગ્ર ઉપદેશમાં આ મહાવીરતાની એક જ છાપ દેખાય છે.

એમની જાત કઈ હતી ? એમનું જન્મસ્થાન કથાં હતું ? માતાપિતા અને બીજ રનેહીએ કાેણ અને કેવા હતાં ? ગરીબ કે સમૃદ્ધ ? આવા સ્થૂળ જીવનને લગતા પ્રશ્નો ઊઠવા સ્વાભાવિક છે. એમાં અનેક અતિશયોક્તિએ હોવાની, રૂપકા આવવાના, પણ જીવનશુદ્ધિમાં અને માનવતાના ઉત્કર્ષમાં ઉપકારક થઈ શકે એવી તેમની જીવનરેખા તો ઉપર મેં જે આછીઆછી આલેખી તે જ છે, અને આજે હું મહાવીરના એ જ જીવનભાગ ઉપર ભાર આપવા ઇચ્છું છું, જેમાં આપણા જેવા અનુયાયી ગણાતા ભક્તો અને જિત્તાસુઆની ગ્રહ્ય તેમ જ સુદ્ધિ બન્નેની કસોટી રહેલી છે. તેમનું આ જીવનદર્શન ત્રણે કાળમાં કદી જૂનું કે વાસી થનાર નથી. જેમ જેમ એનો ઉપયોગ કરતા જઈ એ તેમ તેમ એ જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં નિત્યનંતન અરુણોદયની પેઠે પ્રકાશતું રહેવાનું અને સાચા સાથીનું કામ આપતું રહેવાનું.

એ ખ્રાહ્મણક્ષત્રિયને આચાર અહિંસાની પારમાર્થિક ભૂમિ ઉપર કેવી રીતે ઘડાયેા હતા અને તેમનેા વિચાર અનેકાન્તની સત્યદર્ષ્ટિને કેવી રીતે સ્પર્શ કરતા હતા એનું દૂબદ્ ચિત્ર પ્રાચાન આગમામાં જોઈએ છીએ ત્યારે નતમરતક થઈ જવાય છે. મારમાર કરતા કાેઈ પણ આવે તાે તેની સામે મનથી પણ રાષ ન સેવવા, તેનું લેશ પણ અહિત ન ચિંતવવું —એ તેમની અહિંસાની ખાસિયત છે. ગમે તેવાં તિરાધી દર્ષ્ટિબિંદુઓ અને અભિપ્રાયોના પ્રતિવાદ કરવા હતાં પણ તેમાં રહેલા અતિ અલ્પ સત્યની માત્રાનો જરા પણ ઉપેક્ષા કર્યા વના

જ મહાસત્યની સાધના પૂરી કરવી એ એમના અનેકાન્તની ખાસિયત છે. મારા મન ઉપર નિદિધ્યાસનની ત્રીજી ભૂમિકાને પરિણામે મહાવીરનું જે ચિત્ર અ'કિત ચર્ચ છે કે જે મૂર્તિ ધડાઈ છે તેની ભિત્તિ ઝહા અને બુદ્ધિના સમન્વય માત્ર છે. આ શ્રદ્ધાના ચાેકાની સંકીર્ણતા સંશોધનને પરિણામે ભ્રંસાઈગઈ. એનું વર્તળ એટલું અધુ વિસ્તર્યું છે કે હવે તેમાં જન્મગત સંસ્કાર પ્રમાણે માત્ર મહાવીરતે જ સ્થાન નથી રહ્યું, પચ્ચ તેમાં મહાવીર ઉપરાંત તેમના પ્રતિસ્પર્ધી ગણાયેલ કે નહિ ગણાયેલ એવા દરેક ધર્મપુરુષ સ્થાન પાગ્યા છે. આજે મારી શ્રહા કોઈ પશ્ ધર્મપુરુષતા બહિષ્કાર કરવા જેવી સંડપર્શનથી રહી, અને બુદ્ધિ પણુ ક્રાઈ એક જ ધર્મપુરુષના જીવનની જિજ્ઞાસાથી કલાર્થતા નથી અનુભવલી. જે કારણે બહા અને સહિ મહાવીરની આસપાસ ગતિશીલ હતાં, તે જ કારણે તે બન્ને સુદ્દ, કૃષ્ણ, ક્રાઇસ્ટ વગેરે અનેક અાતિ સંતાની આસપાસ ગતિશીલ રહે છે. સંશાધન અને નિદ્ધિયાસનની ભૂમિકાએ જ મારા મન ઉપર ગાંધીજીની વ્યાપક અહિંસા અને અનેકાન્તદ્વષ્ટિની પ્રતિષ્ઠાને પૂરો અવકાશ આપ્યો છે. મને ગમે ત્યાંથી સદ્યુણ જાણવા અને પામવાની પ્રેરણા મૂળે તા મહાવીરના જીવને જ અર્પાં છે. આ ઉપરથી હું કહેવા એ ઇચ્છું છું કે કોઈ પણ મહાપુરુષના જીવનને માત્ર ઉપર ઉપરથી સાંભળી, તે ઉપર શ્રદ્ધા પોષવી અગર માત્ર તર્કબળથી તેની સમીક્ષા કરવી એ જીવનવિકાસ માટે પૂરતું નથી. એ દિશામાં પ્રગતિ કરવા ઇચ્છનારે શ્રવણ–મનન ઉપરાન્ત નિદિધ્યાસન પણ કરવું આવશ્યક છે.

મારે કબૂલ કરવું એઈએ કે સંશાધનકાર્યમાં ગમે તેટલાે બ્રમ કર્યાં અતાં હજી મારી એ ભૂમિકા સાવ અધૂરી જ છે. એનાે પ્રદેશ વિસ્તૃત છે. એ અતિબ્રમ, અતિસમય, અતિએકાગ્રતા અને અતિતટસ્થતાની અપેક્ષા રાખે છે. ખારા મન ઉપર ઊડેલી મહાવીરની જીપી ગમે તેવી હાેય, તાેપણ તે છેવટે પરાક્ષ જ છે. જ્યાં લગી મહાવીરનું જીવન જિવાય નહિ, એમની આખ્યાત્મિક સાધના સધાય નહિ ત્યાં લગી એમના આખ્યાત્મિક જીવનના સાક્ષાત્કાર, હજાર પ્રયત્ન કર્યાં છતાં પણ, સંશોધનની ભૂમિકા કદી કરાવી શંક નહિ. આ સત્ય હું જાણું છું અને તેથી જ નમ્ર બનું છું. પ્રથમ આપેક્ષ ચિત્ર કે મૂર્તિના દાખલાના આશ્રય લઈ સ્પબ્ટતા કરવી હાેય તાે એમ કહી શકાય કે ગમે તેટલા નજીક જઈ ચિત્ર કે મૂર્તિ જોનાર પણ છેવટે તાે ચિત્રની રેખાકૃતિ અને રંગની ખૂબીઓ કે મૂર્તિંગત શિલ્પવિધાતની ખૂબીઓ જ વધારે સારી રીતે સમજી શકે અને બહુ તાે એ ખૂબીઓ દ્વારા વ્યક્ત થતા ભાવાનું સંવેદન કરી શકે, પણ તે ડષ્ટા જેનું મૂર્તિ કે ચિત્ર હાેય તેના જીવનના સાક્ષાત્ અનુભવ તાે

#### ભાગવાન મહાવીર

ત્યારે જ કરી શકે જ્યારે તે એવું છવન છવે. સારામાં સારા કવિના મહા-કાવ્યનું ગમે તેટલું આકલન કર્યાં છતાં પણુ કાવ્યવર્ણિત છવન છવ્યા સિવાય તેતેા પરિચય પરાક્ષ ક્રાટિતા જ રહે છે. એ જ રીતે ભગવાન મહાવીરે સિદ્ધ કરેલ આધ્યાત્મિક સાધનાની દિશામાં ગતિ કર્યા વિનાના મારા જેવા માણુસ મહાવીર વિશે જે કાંઈ કહે કે વિચારે તે પરાક્ષકાટિનું જ હાેઈ શકે, એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર રહે છે.

મારા આ વક્તવ્યથી આપ બધા સમજી શકશા કે એક જ મહાપુરુષના જીવનને પૂરી પાડનાર સમાન સામગ્રીનેા ઉપયોગ કરનાર તત્ત્વા અને અનુયાયીઓ સુ ધાંમાં શા શા કારણે વિરાધી અભિપ્રાયો બધાય છે અને એ જ સામગ્રીનેા અસુક દષ્ટિથી ઉપયોગ કરવા જતાં અ ભેપ્રાયવિરાધ કેમ શમી જાય છે, તેમ જ જીવનના મૂળભૂત અને સર્વોત્તમ બ્રહ્યા-સુદ્ધિના દિવ્ય અંશા કેવી રીતે પાતાની કલાષાંખ વિસ્તારે છે.

—-અખંડ આનંદ, જૂન ૧૯૪૮.

# ભગવાન મહાવીરના મંગળ વારસાે

## [૫]

આજના દિવસ સાંવત્સરિક પર્વાતો છે. તે જૈનાના દર્ષ્ટિએ વધારેમાં વધારે પવિત્ર છે. આખા દિવસ કરતાં આજનું પ્રભાત વધારે મંગળ છે અને તે કરતાં પણ જે ક્ષણે આપણે મળીએ છીએ તે ક્ષણ વધારે માંગલિક છે; કારણ કે, અન્ય પ્રસંગોએ સગાંસંબંધી, મિત્રો વગેરે મળે છે, પણ આજે તેા આપણે એવા લોકા મળ્યા છીએ, જેઓ માટેભાગે એકબીજાને પિછાનતા પણ ન હોય. આની પાછળ ભાવના એ છે કે આપણે બધા બેદ અને તડ ભૂલી કાઈ માંગલિક વસ્તુ—જીવનરપર્યા વસ્તુ સાંભળીએ અને તે ઉપર વિચાર કરીએ.

સામાન્ય રીતે આપણને જે વારસાએ। મળે છે તે ત્રણ પ્રકારના છે. માબાપ અને વડીલેાથી શરીરને લગતા **૨૫, આકાર આદિ ગુ**ણુધર્મના વારસાે તે પહેલાે પ્રકાર અને માખાપ કે અન્ય તરકથી જન્મ પહેલાં અગર જન્મ બાદ સંપત્તિ વારસામાં મળે છે તે બીજો પ્રકાર, પહેલા અને બીજા, પ્રકાર વચ્ચે માટા એદ છે, કેમકે શારીરિક વારસો સંતતિને અવસ્યંભાવી છે, જ્યારે સંપત્તિ વિશે એમ નથી. લગીવાર માતાપિતાએ સંતતિને કશી જ સંપત્તિ વારસામાં ન આપી હેાય છતાં સંતતિ નવેસર એનું ઉપાર્જન કરે છે અને કેટલીક વાર વડીલાે તરકથી મળેલી સંપત્તિ તે સાવ વેડકી પજા નાખે છે, તે તેના હાથમાં રહેતી નર્યા. સંરકાર એ માતાપિતા પાસેથી પણ મળે, શિક્ષકા અને મિત્રો પાસેથી પણ, મળે, તેમ જ જે સમાજમાં ઉછેર થાય તેમાંથી પણ મળે. ત્રીજો સંસ્કારનાે વારસાે કંઈ એક જ જાતના નથી હોતા. ભાષાને લગતા અને ખીજી અનેકવિધ કથાને લગતા એમ ધણી જાતના સંસ્કારો પ્રાપ્ત થાય છે. જીવન જીવવા, એને વિકસિત તેમ જ સમૃદ્ધ કરવા <mark>ઉપરના</mark> ત્રણેય વારસાએા ઉપયોગી છે એ ખરું, પણ એ ત્રણે પ્રકારના વારસાઓમાં જીવંતપાર્શ પ્રેરનાર, એમાં સંજીવની દાખલ કરનાર વારસાે એ કાઈ બાદો જ છે; અને તેથી જ તે વારસો મંગળરૂપ છે. આ માંગલિક વારસાે ન હોય તાે ઉપરના ત્રણેય વારસાઓ સાધારણ જીવન જીવવામાં સાધક થાય. ઉપયોગી ખતે, પણ તેથી જીવન કેાઇ ઉચ્ચ પ્રકારનું—ધન્ય ન

#### ભગવાન મહાવીરનાે મંગળ વારસાે

અને. એ જ આ ચાેથા વારસાની વિશિષ્ટતા છે. જે માંગલિક વારસાે મહા-વીરે આપ્યા કે સાંપ્યા એમ હું કહું છું તેવાે વારસાે આપણુને માળાપથી કે અન્ય વડીલાેથી કે સામાન્ય સમાજમાંથી મળે જ એવાે નિયમ નથી અને છતાંય તે કાેઈ જીદા પ્રવાહમાંથી મળે તાે છે જ.

શારીરિક, સાંપત્તિક અને સાંસ્કારિક એ ત્રણે ય વારસા સ્થૂળ ઇંદ્રિયા યી ગમ્ય છે, જ્યારે ચાથા પ્રકારના વારસા વિશે એમ નથી. જે માણસને પ્રજ્ઞા--ઇંદ્રિય પ્રાપ્ત હેાય, જેનું સંવેદન સક્ષ્મ અને સૂક્ષ્મતર હેાય તે જ ચ્યા વારસાને સમજી કે ગ્રહણ કરી શકે છે. ખીજા વારસાએા જીવન દરમિયાન કે મૃત્યુ સમયે નાશ પામે છે, જ્યારે આ માંગલિક વારસા કદી નાશ પામતા નથી. એક વાર તે ચેતનમાં પ્રવેશ્યા એટલે તે જન્મજન્માંતર ચાલવાના, એના ઉત્તરાત્તર વિકાસ થવાના અને તે અનેક જણ્યુને સંપ્લાવિત—તરખાળ પણ કરવાના.

આપણે એવી કાઇ આય'પર પરામાં જન્મ્યા છીએ કે જન્મતાવેત આવા માંગલિક વારસાનાં આંદોલનેા આપણુને જાણે–અજાણે સ્પર્શે છે. આપણે તેને ગ્રહણ કરી ન શકીએ, યથાર્થ રૂપમાં સમજી પણ ન શકીએ એમ બને, પણ આ માંગલિક વારસાનાં આંદોલના આર્યભૂમિમાં બહુ સહજ છે.

શ્રી અરવિંદ, શ્રી રાધાકૃષ્ણુન વગેરે ભારતભૂમિને અખ્યાત્મભૂમિ તરીકે એાળખાવે છે તે એ જ અર્થમાં.

ભગવાન મહાવીરે જે માંગલિક વારસાે આપણુને આપ્યા ક સાંપ્યા છે તે કર્યા છે એ આજે આપણુ વિચારવાનું છે. એક બાબત સ્પષ્ટ સમજી લઈએ કે આ સ્થળે સિદ્ધાર્થનંદન કે ત્રિશલાપુત્ર સ્થૂળ દેહધારી મહાવીર વિશે આપણું મુખ્યપણું વિચાર નથી કરતા. એમનું ઐતિહાસિક કે ગ્રંથબદ્ધ સ્થૂળ જીવન તા હમેશાં આપણું વાંચતા અને સાંભળતા આવ્યા છીએ. આજે જે મહાવીરના હું નિર્દેશ કરું છું તે શુદ્ધશુદ્ધ અને વાસનામુક્ત ચેતનસ્વરૂપ મહાન વીરને ધ્યાનમાં રાખી નિર્દેશ કરું છું. આવા મહાવીરમાં સિદ્ધાર્થ-નંદનના તા સમાવેશ થઈ જ જાય છે, પણ વધારામાં તેમના જેવા બધા જ શુદ્ધશુદ્ધ ચેતનના પણ સમાવેશ થઈ જાય છે. આ મહાવીરમાં કાઈ નાતજાત કે દેશકાળના બેદ નથી. તે વીતરાગાદ્વૈતરૂપે એક જ છે. આ મુદ્દા ધ્યાનમાં રાખીને જ અનેક સ્તુતિકારાએ સ્તુતિ કરી છે. જ્યારે માનતુંગ આચાર્ય સ્તુત્ય તત્ત્વને સુદ્ધ કહે છે, શંકર કહે છે, વિધાતા કહે છે અને પુરુષોત્તમ કહે છે ત્યારે તે સદ્ગુણુાદ્વૈતની ભૂમિકાને જ સ્પર્શે છે. આનંદધન 'રામ રહિમાન કાન ' વગેરે સંપ્રદાય પ્રચલિત શખ્દાે વાપરી એવા જ કાઈ પરમ-તત્ત્વને સ્તવે છે. તે જ રીતે આજે આપણે મહાન વીરને સમજીએ.

ભગવાન મહાવીરે જે બંગળ વારસો અાપજીને સોંપ્યો છે, ઉપદેશ્યો છે તે માત્ર તેમણે વિચારપ્રદેશમાં જ સંઘરી મૂકવો ન હતા. એમણે એને જીવનમાં ઉતારી, પરિપક્વ કરી, પછી જ આપણી સમક્ષ રજાૂ કર્યો છે; એટલે તે વારસો માત્ર ઉપદેશ પૂચ્તા નથી, પણ આચરણુના વિષય છે.

ભગવાન મહાવીરે ઉપદેશેલ વારસાને સંક્ષેપમાં કહેવેા હાય તો તેને -ચાર ભાગમાં વહેચ્યી શકાય : (૧) જીવનદષ્ટિ, (૨) જીવનશુદ્ધિ, (૩) રહેણી-કરણીનું પરિવર્તન અને (૪) પુરુષાર્થ.

ભગવાનની જીવન વિશેની દર્ષ્ટિ શી હતી તે પ્રથમ સમછંએ. જીવનની દર્ષિ એટલે તેનું મૂલ્ય આંકવાની દર્ષિ. આપણે સહુ પાેતપાેતાના જીવનનું ્મૂલ્ય આંકીએ છીએ. બહુ તેા જે કુટુંબ, જે ગામ, જે સમાજ કે જે રાષ્ટ્ર સાથે આપણો સંબંધ હેાય તેના જીવનનું મૂલ્ય આંકીએ છી.એ. આથી આગળ વધીએ તેા આખા માનવસમાજ અને તેથી આગળ વધીએ તેા આપણી સાથે સંબંધ ધરાવતા પશુપક્ષીના જીવનનું પણ મૂક્ય આંકીએ ંછીએ. પણ મહાવીરની સ્વસંવેદનદષ્ટિ તેથી પણ આગળ વધી હતી. ગયા એપ્રિલની ચાેવીસમી તારીખે અમદાવાદમાં કાકાસાહેખે ભગવાન ખહાવીરની જીવનદર્ષિને৷ ઉલ્લેખ કરતાં કહ્યું હતું કે તેએ। એક એવા ધૈર્યસંપન્ન અને -સક્ષ્મન્પ્રગ્ન હતા કે તેમણે કીટ-પતંગ તે৷ શં પણ પાણી અને વનરપતિ જેવી જીવનશ્સ્ય ગણાતી ભૌતિક વસ્તુઓમાં પણ જીવનતત્ત્વ જોયું હતું. મહાવીરે પાતાની જીવનદર્ષિ લાેકા સમક્ષ રજાૂ કરી ત્યારે કાેણ તેને ગ્રહણ કરી શકશે એ ન વિચારતાં એટલું જ વિચાર્યું કે કાળ નિરવધિ છે અને પૃથ્વી વિશાળ છે. ગમે ત્યારે કાંઈ તા એને સમજવાનું જ. જેને ઊંડામાં ઊંડી સ્પષ્ટ પ્રતીતિ ચઇ હ્રાય તે અધીરા થઇ એમ નથી માની લેતાે કે મારી પ્રતીતિને તત્કાળ લોકા કેમ નથી સમજતા !

મહાવીરે આચારાંગ નામના પાતાના પ્રાચીન ઉપદેશપ્રથમાં બહુ સાદી રીતે એ વાત રજાૂ કરી છે અને કહ્યું છે કે દરેકને જીવન પ્રિય છે, જેવું આપણુને પાતાને. ભગવાનની સરળ સર્વગ્રાહ્ય દક્ષીલ એટલી જ છે કે 'હું આનંદ અને સુખ ચાહું છું તેથી જ હું પાતે છું. તા પછી એ જ ન્યાયે

આનંદ અને સુખને ચાહનાર બીજાં નાનાંમાટાં પ્રાણીએ။ હોય: એવી સ્થિતિમાં એમ કેમ કહી શકાય કે માણસમાં જ આત્મા છે, પશપક્ષીમાં જ આત્મા છે અને ખીજામાં નથી <sup>શ</sup> કોટા અને પતંગા તો સુખની શાધ પાત-પોતાની ઢખે કરતા દેખાય જ છે, પણ સક્ષમતમ વાનરપતિક જીવસ્રષ્ટિમાં પણ સંતતિ. જનન અને પાેષણની પ્રક્રિયા અગમ્ય રીતે ચાલ્યા જ કરે છે.' ભગવાનની આ દલીલ હતી, અને એ જ દલીલને આધારે તેમણે આખા. વિશ્વમાં પાતાના જેવું જ ચેતનતત્ત્વ ઊભરાતું, ઉલ્લસતું જોયું. એને ધારણ કરતાર, નભાવનાર શરીરા અને ઇંદ્રિયોના આકાર-પ્રકારમાં ગમે તેટલં આંતર હોય. કાર્યાંશક્તિમાં પણ અંતર હોય. છતાં તાત્ત્વિકરૂપે સર્વમાં વ્યાપેલ ચેતન-તત્ત્વ એક જ પ્રકારનું વિલસી-રહ્યું છે. ભગવાનની આ જીવનદર્ષિને આપણે આત્મોપમ્યની દષ્ટિ કહીએ. જેવા આપણે તાત્ત્વિકરૂપે તેવા જ નાનાંમાટાં સલળાં પ્રાણીઓ. જે અન્ય પ્રાણીરૂપે છે તે પણ કવારેક વિકાસક્રમમાં માનવસમિ સ્પર્શે છે અને માનવભ્રુમિપ્રાપ્ત જીવ પણુ અવક્રાંતિ ક્રમમાં કચારેક અન્ય પ્રાણીનું સ્વરૂપ લે છે. આવી ઉત્ક્રાંતિ અને અવક્રાંતિનું ચક્ર ચાલ્યા કરે, પણ તેથી મળ ચેતનતત્ત્વના સ્વરૂપમાં કરોય જ કેર પડતા નથી.. જે કેર પડે છે તે વ્યાવહારિક છે.

ભગવાનના આત્મીપમ્યની દષ્ટિમાં જીવનશુદ્ધિના પ્રક્ષ આવી જ જ્ય છે. અન્નાત કાળથી ચેતનના પ્રકાશ ગમે તેટલા આવત થયા હાેય----ઢંકાયેલા હાેય, તેને આવિર્ભાવ ઓછા કે વત્તો હાેય, બ્રતાં શક્તિ તાે એની પૂર્ણ વિકાસની----પૂર્ણ ગુદ્ધિની છે જ. જે જીવતત્ત્વમાં પૂર્ણુ શુદ્ધિની શકયતા ન હાેય તા આપ્યાત્મિક સાધનાના ક્રાઈ અર્થ રહેતા જ નથી. જે જે દેશમાં સાચા આપ્યાત્મિક અનુભવીઓ થયા છે, તેમની પ્રતીતિ એક જ પ્રકારની છે કે ચેતનતત્ત્વ પૂળે શુદ્ધ છે, વાસના અને લેપથી પૃથક છે. શુદ્ધ ચેતનતત્ત્વ ઉપર જે વાસના કે કર્માની બાયા પડે છે તે તેનું પૂળ સ્વરૂપ નથી. પ્રળસ્વરૂપ તાે એથી જીદું જ છે. આ જીવનશુદ્ધિના સિદ્ધાંત થયા. જેને આપણે આત્મીપમ્યની દર્ષિ કહી અને જેને જીવનશુદ્ધિની દષ્ટિ કહી તેમાં વેદાંતીઓનો ધ્રહ્યાદ્વતવાદ કે બીજા તેવા કેવળાદ્વેત અને શુદ્ધાદ્વેત જેવા વાદા સમાઈ જાય છે, ભલે તેના સાંપ્રદાયિક પરિભાષામાં જાદો જાદો અર્થ હોય.

જો તાત્તિકરૂપે જીવનું સ્વરૂપ શુદ્ધ જ છે તેા પછી આષણે એ સ્વરૂપ 'કેળવવા અને નેળવવા શું કરવું એ સાધના વિષયક પ્રક્ષ ઊભેા થાય છે. ભગવાન મહાવીરે એ પ્રક્ષનેહ જવાબ આપતાં કહ્યું છે, કે જ્યાં લગી રહેણી⊶ કરાષ્ટ્રીનું પરિવર્તન ન ચાય, આત્મીપમ્યતી દર્ષ્ટિ અને આત્મશુદ્ધિ સધાય એવા જીવનમાં ફેરફાર ન ચાય, ત્યાં લગી પહેલી એ બાબતા અનુભવમાં ન આવે. રહેણીકરણીના પરિવર્તનને જૈનશૈલીમાં ચરણકરણ કહે છે. વ્યવહારુ ભાષામાં એને અર્થ એટલા જ છે કે તદ્દન સરળ, સાદું અને નિષ્કપટ જીવન જીવવું. વ્યવહારુ જીવન એ આત્મીપમ્યની દષ્ટિ કેળવવા અને આત્માની શુદ્ધિ સાધવાનું એક સાધન છે, નહિ કે એવી દષ્ટિ અને શુદ્ધિના ઉપર આવરણના—માયાના પડદા વધાર્યે જવાનું. રહેણીકરણીના પરિવર્તનમાં એક જ મુખ્ય બાબત સમજવાની છે અને તે એ કે મળેલાં સ્થૂળ સાધનાને છે પયાગ એવા ન કરવા કે જેથી એમાં આપણી જાત જ ખાવાઈ જાય.

પણ ઉપરની ખંધી વાત સાચી હોય છતાં એ તો વિચારવાનું રહે જ છે કે આ બધું કેવી રીતે ખંને ? જે સમાજ, જે લાકપ્રવાહમાં આપણે રહીએ છીએ તેમાં તા આવું કશું બનતું જોવાતું નથી. શું ઇધ્વર કે દૈવી એવી કાઈ શક્તિ નથી કે જે આપણા હાથ પકડે અને લાકપ્રવાહના વહેણુની જીલટી દિશામાં આપણુને લઈ જાય, ઊંચે ચડાવે ? આને હિકપ્રવાહના વહેણુની જીલટી દિશામાં આપણુને લઈ જાય, ઊંચે ચડાવે ? આને હિતર મહાવીરે સ્વાતુભવથી આપ્યો છે. તે એ કે આ માટે પુરુષાર્થ જ આવશ્યક છે. જ્યાં લગી કાઈ પણ સાધક સ્વયં પુરુષાર્થ ન કરે, વાસનાએાના દબાણ સામે ન થાય, એના આધાત-પ્રત્યાધાતથી ક્ષેલ ન પામતાં અડગપણે એની સામે બૂઝવાનું પરાક્રમ ન દાખવે ત્યાં લગી ઉપર કહેલી એક બાબત કદી સિદ ન થાય. તેથી જ તા તેમણે કહ્યું છે કે ' સંગ્રમમ્મિ વીયિમ્ ' અર્થાત્ સંયમ, ચારિત્ર, સાદી રહેણીકરણી એ બધા માટે પરાક્રમ કરવું. ખરી રીતે મહાવીર એ નામ નથી, વિશેષણ છે. જે આવું મહાન વીર્ય-પરાક્રમ દાખવે તે સહ મહાવીર. આખાં સિદાર્થનંદન તા આવી જ જાય છે અને વધારામાં બીજા અધા એવા અધ્યાત્મપરાક્રમીએો પણ આવી જાય છે.

જે વાત ભગવાન મહાવીરે પ્રાકૃતભાષામાં કહી છે તે જ વાત અન્ય પરિભાષામાં જરાક બીજી રીતે ઉપનિષદેામાં પણ છે. જ્યારે ઇશાવાસ્ય મંત્રતેા પ્રણેતા ઋષિ એમ કહે છે કે આખા વિશ્વમાં જે કંઈ દશ્ય જગત છે તે બધું ઇશિથી ભરેલું છે, ત્યારે તે એ જ વાત બીજી રીતે કહે છે. લોકા ઇશ શબ્દથી ઇશ્વિર સમજે તેમાં કંઈ ખાેટું નથી; કારણ કે, જે ચેતનતત્ત્વ આખા વિશ્વમાં લહેરાઈ રહ્યું છે તે શુદ્ધ હાેવાથી ઇશ જ છે, સમર્થ જ છે. અહીં ઇશ્વિરવાદ-અનીધરવાદ અગર દ્વૈતાદ્વૈતની તાર્કિક મીમાંસા નથી. અહીં તો ચેતનતત્ત્વની બ્યાપ્તિની વાત છે. એ ઋષિ કહે છે કે જો આખા વિશ્વમાં ચેતનતત્ત્ત્વ હોય તો સાધકનો ધર્મ એ છે કે તે ત્યાગ કરીને જ કંઈ પણ ભોગવે. હું તો એમ કહું છું કે તેવા સાધક સાગ કર્યા પછી ભાગનું સુખ માણે છે; એટલું જ નહિ, પણુ તે તા ત્યાગમાં જ ભોગનું સુખ માણે છે. એવા સાધકને ત્યાગથી ભુદા કાેઈ ભાગ નથી. દુન્યવી વ્યવહારમાં માતા સંતતિ માટે ત્યાગ કરે છે ત્યારે તે તેમાં જ ઉપભાગનું પરમ સુખ વ્યનુભવે છે. જ્યારે સહી તા અધ્યાત્મસાધકની વાત છે. એ ઝડાયે છેવટે એક બાબત વિશે સહ સાધકાને ચેતવે છે કે કશી વસ્તુમાં ગૃદ્ધિ અર્થાત્ લાભ કે મમતા ન સેવે, પણુ માત્ર તે જીવનવ્યવહાર પૂરતા જ વિચાર કરે. આપણે નિ:શંકપણે ભેઈ શકીએ છીએ કે જે માંગલિક વારસા મહાવીરના ઉપદેશ-માંથી લાધે છે તેજ ઉપનિષદામાંથી પણુ લાધે છે, અને સુહ કે તેવા બીજા મહાન વીરાએ એ સિવાય બીજું શું કહ્યું છે ?

આ જ અર્થમાં હું ઉપનિષદકારે વાપરેલો ભૂમા શબ્દ વાપરીને એમ કહું કે મહાવીર એટલે ભૂમા અને એ જ પ્રક્ષ, તેા એમાં કશી અસંગતિ નથી. મહાવીર ભૂમા હતા, મહાન હતા, માટે જ તે સુખરૂપ હતા, માટેજ તે અમૃત હતા. કદી એને દુઃખ રપર્શી શકે નહિ, કદી એનું મૃત્યુ સંભવે નહિ. દુઃખ કે સૃત્યુ એ તેા અલ્પને છે, ટૂંકી દષ્ટિને છે, પામરને છે, વાસનાબહને છે, જેના સંબંધ કેવળ સ્થૂલ અને સહ્લમ શરીર સાથે જ સંભવે છે. જે મહાવીર વિશે હું કહું છું તે તા એ ઉભય શરીરથી પર હોઈ ભૂમા છે, અલ્પ નથી.

અલબત્ત ઇતિહાસકારા જે રીતે વિચાર કરે છે તે રીતે વિચાર કરતાં એ પ્રશ્ન સહેજે થશે કે મહાવીરે જે બંગળ વારસા બીજાને આપ્યા તે વારસા તેમણે કાેની પાસેથી, કેવી રીતે મેળબ્યા ? આના ઉત્તર સરળ છે. શાસ્ત્રોમાં અને વ્યવહારમાં કહેવાય છે કે બિંદુમાં સિંધુ સમાય છે. સાંભળતાં તા આ અવળવાણી લાગે. કચાં બિંદુ અને કચાં સિંધુ ! સિંધુમાં તા બિંદુ હોય, પણુ બિંદુમાં સિંધુ કેવી રીતે ? પણુ એ તદ્દન સાચી વાત છે. મહાવીરના સ્યૂળ જીવનના પરિમિત કાળ એ તા ભૂતકાળના મહાન સમુદ્રનું એક બિંદુ માત્ર છે. ભૂતકાળ એ તા ભૂત છે, સતરૂપે રહેતા નથી. આપણે કલ્પી ન શકીએ તેવી ત્વરાથી તે આવે અને જાય છે, પણુ તેમાં સંચિત થયેલા સંસ્કારા નવાનવા વર્તમાનના બિંદુમાં સમાતા જાય છે. ભગવાન મહાવીર જીવનમાં જે આપ્યાત્મિક વારસો મેળબ્યા અને સિદ્ધ કર્યો તે તેમના પુરુષાર્થતું કળ છે એ ખરું છે, પણુ એની પાછળ અજ્ઞાત ભૂતકાળના તેવા વારસાની સતત પરંપરા રહેલી છે. કાઈ એને ઋાલભ કે નેમિનાથ કે પાર્થનાથ વગેરથી ભતરી આવેલ કહે, પહ્યુ હું એને એક અર્ધ સત્ય તરીકે સ્વોકારું છું. લગવાન મહાવીરના પહેલાં માનવજાતિએ જે જે આવા આધ્યાત્મિક મહાપુરુષા સર્જાવેલા તે ગમે તે નામથી પ્રસિદ્ધ થયા દ્વાય અથવા અત્તાત રહ્યા દ્વાય, પછ્યુ એ સમગ્ર આધ્યાત્મિક પુરુષોની સાધનાની સંપત્તિ માનવજાતિમાં એવા રીતે ઉત્તરાત્તર સંક્રાંત થલી જલી હતી કે તે માટે એમ કહેવું કે આ બધી સંપત્તિ કાઈ એકે જ સાધી છે તો એ એક ભક્તિમાત્ર છે. ભગવાન મહાવીરે એવા જ આધ્યાત્મિક કાળસ્રોતમાંથી ઉપર સચવેલ માંગલિક વારસો મેળવ્યો અતે સ્વપુરુષાર્થથી એને જીવતો કરી વિશેષ વિકસાવી દેશ અને કાળને અતુકૂળ થાય એવી રીતે સમૃદ્ધ કરી આપણી સામે રજ્યૂ કર્યો. હું નથી જાણતો કે તેમના પછી થયેલા ઉત્તરકાલીન કેટલા ભેખધારી સંતોએ એ માંગલિક વારસામાંથી કેટકેટલું મેળવ્યું અને કેળવ્યું, પણ એમ કહી શકાય કે એ બિંદુમાં જેમ ભૂતકાળનો મહાન સમુદ્દ સમાયેલા છે તેમ ભવિષ્યના અનંત સમુદ્દ પણ એ બિંદુમાં સમાયેલા છે; એટલે ભવિષ્યની ધારા એ બિંદુ વાટે ચાલવાની અને ચાલવાની જ.

જ્યારે ઉપનિષદોમાં 'તત્ત્વમસિ ' એમ કહેવામાં આવ્યું હ્યારે એને. અર્થ બીજી રીતે એ છે કે તું અર્થાત્ જીવદશાપ્રાપ્ત પોતે તે જ અર્થાત્ શુદ્ધ પરમાત્મસ્વરૂપ જ છે. આ પણ શક્તિની અને યાેગ્યતાની દષ્ટિએ બિંદુમાં સિંધુ સમાયાના એક ઠાખલા જ છે.

ઉપર સૂચવેલ ચાેથા પ્રકારના વારસાને ધ્યાનમાં રાખીને જ ભૌદ્ધમંગળ-સૂત્રમાં કહેવાયું છે કે एतं मंगल्युत्तमम्—આ એક ઉત્તમ મંગળ છે. આને જ આદિ, મધ્ય અને અંતિમ મંગળ કહેવામાં આવ્યું છે. જૈન સૂત્રમાંના ' ચત્તારિ મંગલમ્ ' પાર્ઠમાં જે ચાેથું મંગળ કહેવામાં આવ્યું છે તે આ જ વસ્તુ છે.

આપણા છવનકાળ દરમિયાન આપણે જોયું છે કે ગાંધીજીએ આ માંગલિક વારસામાંથી કેટકેટલું મેળવ્યું અને કઇ કઇ રીતે વિકસાવ્યું. આજની પવિત્ર ક્ષણે આપણે એવી જ કાેઇ માંગલિક ભાવના સાથે જીુદા પડોએ કે આપણે પણ આવા માંગલિક વારસાને પાત્ર કથારે બનીએ ?

—-અખંડ આનંદ, નવેમ્બર '૪૯.

# ભગવાન મહાવીર અને જમાલિના મતભેદનું રહસ્ય

## [ { ]

જેમ બુદ્ધ ભગવાનના અનેક હરીફામાં એક હરીક તેમનેા શિષ્ય દેવદત્ત હતા તેમ ભગવાન મહાવીરના પણ અનેક હરીકામાં એક હરીક તેમતા શિષ્ય જમાલિ હતો. આ દેવદત્ત અને જમાલિ વચ્ચે કેટલુંક સામ્ય હતું. આ સામ્ય જાણવાધી ભગવાન મહાવીર અને જમાલિ વચ્ચેના મતભેદના આન્તરિક કે ભાજ્ય કારણો ઉપર કેટલેાક પ્રકાશ પડવાને સંભવ છે. તેથી પહેલાં જ તે જણાવી દઈએ. દેવદત્ત ક્ષત્રિય અને જમાલિ પણ ક્ષત્રિય જ. દેવદત્ત ભિક્ષક સ્થિતિમાં બ્રહ્ન ભગવાનના શિષ્ય હતાે અને સાંસારિક સ્થિતિમાં પણ તેમના સગે৷ જ હતા, અને જમાલિ પણ મહાવીરનાે ભાણેજ તથા જમાઈ હતાે. સગેા અને શિષ્ય જ્તાં દેવદત્તને યુદ્ધ ભગવાનના શિષ્યવર્ગમાં પ્રધાનપદ મહ્યું ન હતું. જમાલિના સંબંધમાં પણ તેમ જ હતું. સગપણને લીધે મહત્તા પારખવાની સામાન્ય ઉાહ્યપ, જન્મસિંહ ક્ષત્રિય સ્વભાવની ઉપ્રતા અને પાતાના ગુરુ સમક્ષ પોતા સિવાય બીજાએાનું પ્રધાનપહ્યં—આ ત્રણે કારણા, જેનાથી સામાન્ય રીતે મતભેદના વધારે સંભવ છે, તે ઉપરથી એ વાત જાણી શકાય તેવી છે. જેવી રીતે દેવકત્તે અનેક પ્રપંચો રચી બહુને મારવા ક્રેશિશ કરી હતી તેવું જમાલિએ કાંઇ પણ કર્યું હોય તે માટે એક પણ પ્રમાણ નથી, છતાં એટલું ખરું કે દેવદત્તે અને જમાલિએ પાેતપાેતાના ગુરુવિરુદ્ધ પાેતાના ખાસ અનુયાયીવર્ગ સ્થાપ્યા હતાે. દેવદત્ત અને જમાલિ પછી તેઓના અનયાયીવર્ગ કે તેએાના પંચનું સાહિત્ય કાંઈ પણુ રહ્યું હશે તેમ માનવાને પ્રમાણ નથી. દેવદત્તના ઉલ્લેખ જૈન કે વૈદિક સાહિસમાં કથાંય નધા: માત્ર બૌદ સાહિત્યમાં છે. જમાલિતેા ઉલ્લેખ પણ માત્ર જૈન સાહિત્યમાં છે. બૌદ સાહિત્યમાં દેવદત્તને સૌથી પહેલાે ' સંધલેદક ' કહ્યો છે. જૈન સાહિત્યમાં પ્રહ્ય જમાલિને પ્રથમ ' નિદ્રવ ' કહ્યો છે. સંધબેદક અને નિદ્રવ અંને શબ્દન' તાત્પર્ય એક જ છે. દેવદત્ત અને જમાલિ એ ખંને પાેતપાેતાના ગુરુતી હવાતીમાં જ કાળધર્મ પામ્યા હતા.

વૈદિક અને બૌદ્ધ સાહિસમાં તેા જમાલિનેા ઉલ્લેખ નથી જ, પછુ જૈન સાહિત્યમાં સુષ્ધાં તેનેા ઉલ્લેખ એકપાક્ષિક જ છે. દિગબરીય સાહિત્યમાં જમાલિનું મહાવીરના જામતારૂપે વર્શુંન ન હાેય તે સ્વાભાવિક છે; કારણુ કે, ૧૯ દિગંખરાે મહાવીરને અવિવાહિત જ માને છે, પણ મહાવીરના ભાણેજ અને શિષ્યરૂપે પણ જમાલિનું વર્ણુન દિગંભરીય સાહિત્યમાં નથી, એ વાત યેતાંભર અને દિગંભર સાહિત્યના મીલિક અભ્યાસી માટે ખાસ અર્થપ્રચક છે.

## જીવનસ ખેંધી સાહિત્ય

શ્વેતાંબર સાહિત્યમાં અંગ અને ઉપાંગ એ બંને પ્રકારનાં શાસ્ત્રો પ્રાચીન ગણાય છે. તે બંનેમાં જમાલિનેા ઉલ્લેખ છે. સ્થાનાંગ નામના ત્રીજા અંગતા સાતમા સ્થાનકમાં (પૃ. ૪૧૧, સત્ર ૫૮૭) નિદ્ધવેા (એટલે મહાવીસ્તી આજ્ઞાના ઉત્થાપદા) ના ઉલ્લેખમાં જમાલિનું નામ પ્રથમ આવે છે. ઔપપાતિક નામના ઉપાંગમાં પણ જમાલિના નિદ્ધવ તરીકે ઉલ્લેખ છે. આવસ્યકનિર્શુંક્તિ, વિશેષાવસ્યકભાષ્ય વગેરે પાછળના ગ્રન્થામાં તેનું વર્ણુંન નિદ્ધવ તરીકે જ આવે છે, પણ વધારે વિસ્તૃત અને વધારે માહિતી આપનારું વર્ણુંન તા ભગવતી<sup>૧</sup> નામના પાંચમા અંગના નવમા શતકમાં તે ત્રીસમા ઉદ્દેશકમાં છે. તે સમગ્ર વર્ણુન આપવાનું આ સ્થળ નથી. માત્ર પ્રસ્તુત લેખના મૂળ વિષયમાં ઉપયાેગી થાય તેવી દર્ષિથી અને તે વખતની સામાજિક મર્યાંદા, ધાર્મિક જીવન અને તત્ત્વત્તાનની માન્યતા જાણવામાં ઉપયાેગી થાય તે દર્ષિથી જમાલિના જીવનવત્તનો કેટલાક ભાગ અહીં આપવા આવસ્થક છે.

#### જીવનવૃત્ત

ક્ષત્રિયકુમાર જમાલિ એ મહાવીરના જન્મસ્થાન ક્ષત્રિયકું ડેનેા નિવાસી હતા. તે મહાવીરની બહેન પ્રિયદર્શનાના પુત્ર અને મહાવીરની પુત્રી સુદર્શનાના પતિ દ્વાેષ્ઠ બહાવીરના બેવડા સગા હતા. એ માટા રાજા ન હતા, છતાં વૈભવશાળી તા હતા જ. એક વખતે બ્રમણ ભગવાન મહાવીર ક્ષત્રિયકું ડની બહાર ચૈત્યમાં (ઉદ્યાનમાં ) પધાર્યા. તેઓને વદન કરવા અનેક લાંકાની જેમ માટા ઠાઠમાઠ સાથે તે ઉદ્યાનમાં આબ્યા. ભગવાન પાસે ધર્માપદેશ સાંભળ્યો અને તેથી આકર્ષાયા. પહેલાં તા તેણે ભગવાનને કહ્યું કે હું નિર્ગ્રન્ય પ્રવચન એટલે આપનું શાસન સ્વીકારું છું; કારણું કે, તે મને રુચે છે. પછી તેણે ભિક્ષુ થવાની ઇચ્છા પણુ પ્રગટ કરી. શ્રમણુ ભગવાને તે માટે જમાલિ ઘેર આબ્યા, અને માતાપિતાને તે માટે બહુ વીનબ્યા. પુત્રના તીવ વૈરાગ્યની ખાતરી છતાં છેવટે માતાપિતાને તે માટે બહુ વીનબ્યા. પુત્રના તીવ ચેરાગ્યની ખાતરી છતાં છેવટે માતાપિતાએ ભિક્ષુપદ માટે પાતાની ન છૂટક અનુમતિ આપી. માટી ધામધૂમપૂર્લ ક જમાલિએ બીજા પાંચસાે પુરુષા

૧. આ માટે જીએા પં. બેચરદાસના અનુવાદવાળું લગવતીસૂત્ર પૃ. ૪૧,

સાથે બ્રમણ ભગવાન પાસે દીક્ષા લીધી અને અધ્યયન શરૂ કર્યું. ટૂંક વખતમાં સામાયિકાદિ અગ્યાર અંગે શીખી ગયે અને પછી અનેક પ્રકારે ઉપવાસાના તોવ તપામાર્ગથી આત્માને ઉબત કરતો વિચરવા લાગ્યા. ક્યારેક જુદા વિચરવાની ઇચ્છાથી જમાલિએ બ્રમણ ભગવાન પાસે આવીને વંદનપૂર્વંક કહ્યું કે—' ભગવન ! હું પાંચસાે ભિક્ષુઓ સાથે આપતી અનુતા-પૂર્વંક જુદા વિચરવા ઇચ્છું છું. ' બ્રમણ ભગવાને મોન સ્વીકાર્યું ને તેની માગણીના સ્વીકાર ન કર્યો. ત્રણ વાર પૂછ્યા છતાં પણ જ્યારે બ્રમણ ભગવાને મોન ન તોડવું ત્યારે છેવટે જમાલિ પોતાના પાંચસાે સહચારી ભિક્ષુકો સાથે છૂટા પડી સ્વતંત્ર વિચરવા લાગ્યાે અને વિચરતાં વિચરતાં આવસ્તીમાં આવી પહોંચ્યા.

નીરસ, રૂક્ષ, તુચ્છ અને અનિયમિત ખાનપાનથી તેને જ્વર આવ્યો. પિત્તજ્વરથી બહુ વેદના થતાં તેણે આરામ માટે સહચારી ભિક્ષુકાને ગ્રૈયા પાથરવા કહ્યું. ભિક્ષુકાએ વિનયપૂર્વક તેની આત્રા સ્વીકારી. જ્વરની તીવ્ર વેદતાથી બાંકુળ થયેલ તેણે તુરત જ કરીથી ભિક્ષુકાને પૂછ્યું કે શું શૈયા કરી કે કરા છે ? બિક્ષુકાએ ઉત્તર આપ્યા કે શૈયા હજી થઈ નથી, પણ ચાય છે. આ ઉત્તર સાંભળી જમાલિને વિચાર થયે৷ કે શ્રમણુ ભગવાન એમ કહે છે કે ' જે કર્મ ચલિત થતું હેાય, ક્ષીણુ થતું હાેય અથવા આત્માથી કૂટ્ટું પડતું હાેય તે ચલિત થયું, ક્ષીલુ, થયું, આત્માથી સુક્રત થયું કહી શકાય. '—એ કચન મિથ્યા છે; કારણ કે, એ કચન અનુભવથી વિરુદ્ધ છે. આવા વિચાર આવતાં જ તુરત તેણે સહચારી ભિક્ષુઓને ખાલાવ્યા ને કહ્યું કે— ' જીઓ, બ્રમણુ ભગવાન કહે છે કે જે કર્મ ચલિત થવા, ક્ષીણુ થવા અને વિપાક આપી આત્માથી છુટું થવા લાગે તેને ચલિત થયું, ક્ષીણ થયું, છૂટું ઘયું એમ કહી શકાય. આ કચન કેટલું અનુભવ વિરુદ્ધ છે ? તમે સંચારા કરા છે। ત્યારે તેને કર્યો એમ નથી કહેતા, પણ કરીએ છોએ એમ કહેા છેા; અર્થાત્ ચાલુ ક્રિયાને ચાલુ જ માના છા, પૂર્ણ નથી માનતા અને બ્રમણ ભગવાન તે ચાલુ ક્રિયાને પણ પૂર્ણ કહે છે. આ કથન ખરેખર અનુભવ વિરુદ્ધ છે. '

આ વિચાર જમાલિ પાસેથી સાંભળતાં જ તે કેટલાક ભિક્ષુઓને પસંદ આવ્યા, પણુ કેટલાકને પસંદ ન આવ્યા. જેઓને પસંદ આવ્યા તેઓ જમાલિ સાથે રહ્યા અને બીજા તેનાથી છૂટા પડી શ્રમણુ ભગવાનને જઈ મળ્યા. આ વખતે શ્રમણુ ભગવાન સંપાનગરીમાં હતા. જ્વરમુક્ત થઈ શક્તિ મેળવ્યા પછી જમાલિ પણ શ્રમણુ ભગવાન પાસે આવ્યા અને વંદન નમસ્કાર કર્યા સિવાય એમ જ ઊભાે રહી કહેવા લાગ્યા કે જેમ તમારા શિષ્યા અપૂર્ણ ·અવસ્થામાં તમારાથી છૂટા પડચા અને પાછા અપૂર્ણું સ્થિતિમાં જ તમારી . પાસે આવ્યા છે તેમ હું નથી આવ્યા. હું અહંન્ , જિન, સર્વત્ત અને પૂર્ણ થઈ અહીં આવ્યા હું. આ સાંભળો શ્રમણ ભગવાનની પાસે બેઠેલ તેઓના પ્રધાન શિષ્ય ગૌતમે જમાલિને કહ્યું કે એ તું સર્વત્ર હાય તા ં લાેક શાંધત છે કે અશાધત અને છવ શાધત છે કે અશાધત ' એ એ પ્રશ્નોનાે ઉત્તર આપ. જમાલિ વિચારમાં પડી ગયેહ અને ઉત્તર ન આપી શકથો. એ એઇ બ્રમણ ભગવાને કલું કે 'જમાલિ માસ લભા હવાસ્થ ( અસર્વ શ ) શિષ્યા છે જેઓ આ પ્રક્ષોનો ઉત્તર નારી પેઠે આપી શકે છે, છતાં તેઓ તારી પેઠે પાતાને સર્વત્ર નથી કહેતા. ' એમ કહી શ્રમણ લ્લગવાને તે પ્રશ્નોનાે ઉત્તર આ પ્રમાણે આવ્યાે : 'લાેક અને છવ શાક્ષત પણ છે: કારણ કે, તે ઉત્પન્ન કે નષ્ટ થતા નથી. તેમ જ અશાધ્વત પણ છે; કારણ કે, તે ખંતે અનેક પરિવર્તાના પણ, અનુભવે છે.' બ્રમણ ભગવાનના આ ઉત્તર જમાલિએ ન માન્યાે અને ત્યાંથી ચાલ્યાે ગયાે. છૂટા પડી તેણે અનેક વર્ષ સધી ભિક્ષપદ પર કાયમ રહી ઝમણ ભગવાન વિરુદ્ધ હિલચાલ કરી અને પોતાને તથા ખીજા અનેકને આડે રસ્તે દાર્યા. છેવટે પંદર દિવસની સંલેખના (અનશન) કરી, મરી નીચ દેવલેાકમાં પેદા થયેા.

### સતલેદની ખાબત

જમાલિ અને શ્રમણુ ભગવાન વચ્ચે બીછ કેાઈપણુ બાબતમાં મતભેદ હતા કે નહિ તેનું વર્ણુંન મળતું નથી. માત્ર એક બાબત વિશેના મતભેદનું વર્ણુંન મળે છે, અને તે આ. જમાલિનું કહેવું હતું કે ધારેલું ફળ ન આવે ત્યાં સુધી તે માટે ચાલતા પ્રયત્નને સફળ ન જ કહી શકાય. શ્રી મહાવીરનું કહેવું હતું કે ધારેલું છેવટનું ફળ મળ્યા પહેલાં પણ તે માટેના ચાલુ પ્રયત્નને સફળ પણુ કહી શકાય.

આ મતભેદ જે શબ્દોમાં અહીં મૂકવામાં આવ્યા છે તે શબ્દા જોક શાસ્ત્રોમાં નથી, છતાં શાસ્ત્રોમાં વર્ણુન કરેલ મતભેદનું સ્વરૂપ વ્યાવહારિક ભાષામાં આ રીતે મૂકવું સરળ તે યાેગ્ય છે એમ કાેઈને જણાયા વિના નહિ રહે.

બ`ખલિપુત્ર ગેાશાલક મહાવીરની સાધક અવસ્થામાં જ તેઓ સાથે રહેલા અને છૂટા પડેલા; આવું વર્ણુન જૈન પ્રધામાં છે, પણુ મહાવીરના ઉપદેશક જીવનમાં તેઓની આના અવગણી તેઓથી છૂટા પડનાર અને જુદા ભગવાન મહાવીર અને જમાલિના મતભેદનું રહસ્ય

સમ્પ્રક્ષય ચલાવનાર તેઓના શિષ્યોમાં જમાલિ જ પ્રથમ ગહ્યુાય છે. તેમી જેમ ખૌદ શાસ્ત્રોમાં દેવદત પ્રથમ સંઘભેદક તરીકે વર્જુવાયેલ છે તેમ જૈન શાસ્ત્રોમાં જમાલિ પ્રથમ નિદ્ધવ મનાયેલ છે.

અહી' વિચારક વાચકતે સહેજે પ્રક્ષ થશે કે અહિંસામાં કે લગામાં જગદ્દગુરુ ગણાવા યોગ્ય દીર્ઘતપરવી મહાવીરે પોતાના ભાણેજ અને જમાઈ શિષ્યના નજીવા મતભેદની ઉપેક્ષા ન કરી; તે કરતાં જો તેઓએ આટલા નાના મતભેદને ખમી ખાધો હોત તેા શું તે વધારે સારંડુ અને ગંભીર ન ગણાય ? અથવા શું તેટલામાત્ર મતભેદ ઉપરાંત સીધી રીતે વિરાધનાં અન્ય કારણા હશે ? આવું માની લેવાને અત્યારે કાંઈ સાધન નથી. એટલે મહાવીરના વ્યક્તિત્વના વિચારની દબ્ટિએ પણ એ વિચારવું પ્રાપ્ત થાય છે કે એ મતભેદનો વિરાધ કરવામાં મહાવીરનું તાત્પર્ય શું હશે ? જો ઘણાં કારણસર આપણે એમ માની લઈએ કે મહાવીર એ ખરેજ મહાવીર, દીર્ઘતપરવી, સહિષ્ણુ અને લમા તથા અહિંસાની પ્રત્યક્ષ મૂર્તિ હતા તેા એ પણ સ્વીકારવું જોઈએ કે જમાલિના મતભેદની ઉપેક્ષા કરવામાં તેઓએ સંઘનું કાંઈ વધારે અહિત ધાર્શું હશે. એ અહિત તે શું ?--એ અત્યારે આપણે આપણી જ દબ્દિએ વિચારી શકોએ. તે વિચાર કરવા એ જ પ્રસ્તુત લેખનું ધ્યેય હેાવાથી નીચે તેના વિચાર કરીએ.

### વાંધા ક્ષેવાનું રહસ્ય

ભગવાન મહાવીરના સિદ્ધાન્ત અનેકાન્તના હતા. અનેકાન્ત એટલે ક્રાઈ પણુ એક વસ્તુને પ્રાપ્તાણિકપણે અનેક દબ્ટિએ તપાસવી. અનેકાંત એ માત્ર વિચારના જ વિષય નથી, પણુ આચરણુ સુધ્ધાંમાં તેનું સ્થાન છે. જોકે અનેકાન્ત પ્રાપ્તાણિક અનેક દષ્ટિઓના (અપેક્ષાઓના) સમુચ્ચ્ય છે, જ્તાં સંક્ષેપમાં તે બધી દષ્ટિઓને બે ભાગમાં વહેંચી નાખવામાં આવી છે : પહેલી વ્યવહારદબ્ટિ અને બીજી નિશ્વયદ્રબ્ટિ યા પારમાર્થિક દ્રબ્ટિ.

વ્યવહારદર્ષ્ટિ એટલે સ્થૂળ અનુભવ ઉપર ધડાયેલી માન્યતા અને નિશ્વયદષ્ટિ એટલે સક્ષ્મ અનુભવ ઉપર ધડાયેલી માન્યતા. પહેલી દબ્ટિમાં સ્થૂળતાને લીધે અનુભવાની વિવિધતા હાેય છે, જ્યારે બીજી બાજીમ સક્ષ્મતાને લીધે અનુભવાની એકતા હાેય છે. તેથી જ પહેલીમાં સાપ્ય અને સાધનના બેદ અને બીજીમાં સાપ્ય અને સાધનના અભેદ મનાય છે. પહેલી દષ્ટિના અધિકારી સપ્ધારણ અને ઘણા લોકા હાેય છે; બીજીના અધિકારી બદુ શાડા હાેય છે.

649

મહાવીરતું કચન હતું કે વ્યવહાર અને નિશ્વય એ ખંને દષ્ટિને આધારે જ કેાઈ પછ્યુ માન્યતા સ્થિર કરવામાં આવે અગર કાઈ પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તેા જ સર્વત્ર સમાધાન અને વ્યવસ્થા રહી શકે. જો નિશ્વય વિનાની કેવળ વ્યવહારદષ્ટિનું અનુસરણ કરવામાં આવે તેા ભેદ તથા વિરુદ્ધ સુદિ વધારે કેળવાય અને ટૂંકી દષ્ટિને લીધે ઘૈર્ય જલદી ખૂટી જવાથી લક્ષ્ય સુધી ન જ પહેાંચી શકાય. તેવી રીતે વ્યવહાર વિનાની કેવળ નિશ્વયદષ્ટિને ખરા અર્થમાં અનુસરવામાં આવે તેા, જોકે કાંઈ નુકસાન ન જ થાય, પણ તેવી નિશ્વયદષ્ટિને અનુસરનાર મળે કેાણ ? એકાદ વ્યક્તિ ભલે તેવી હોય, પણ

તેથી સામુદાયિક હિતની સંભાવના ઘણુી જ એાછી રહે છે. મેાટે ભાગે તેવી દબ્ટિના નામ નીચે દંભ જ ચાલવા માંડે છે. તેથી નિશ્વયદબ્ટિને ધ્યાનમાં રાખી વ્યવહારદબ્ટિને અનુસરવામાં જ ક્રમિક વિકાસનાે વધારે સંભવ છે. મહાવીરના અનેકાન્તવાદનું ઉપશું ક્રત ધ્યેય સમજી લીધા પછી જમાલિના

મતતો તેઓએ શા સારુ વિરોધ કર્યો એ વાત ખ્યાનમાં આવી શકશે.

ભગવાને અનુભવથી જોયું કે સાધારણુ જનસ્વભાવ ધીરજ વિનાનો અગર એાછી ધીરજવાળા હાૈય છે. તેથી દરેક નાણુસ કાઈ પણુ પ્રયત્ન શરૂ કરી તેનું કળ તરત ઇચ્છે છે. તે માટે આપવા જોઈતા બાગ આપવા તે તૈયાર નથી હોતો. ઘણીવાર તા કુલપ્રાપ્તિ નજીક આવ્યા છતાં અધીરજને લીધે એકાદ નાનીમાટી મુશ્કેલી આવતાં તે માટેભાગે સિદ્ધ થયેલ પ્રયત્નને પણુ નિરોશ થઈ છોડી દે છે, અને નિષ્ફળતા મળતાં પાતાની ધીરજની ઉધ્ધુપને ન જોતાં તે બહારની મુશ્કેલીઓને તરછોડે છે, તેના ઉપર ક'ટાજાત લાવે છે, દેટલાક લોકાને પાતાના પ્રયત્નામાં વિક્ષેપ નાખનાર ગણી તેની સાથે દુશ્મનાવટ બાંધે છે અને આ રીતે માનસિક ભૂમિકા બલિન કરી પૂકે છે. જેમ દુન્યવી કામામાં તેમ પારમાર્થિક માર્ગમાં પણ અધીરજથી ઘણાયે પાછા હો છે.

કાેઈ સાધક અસુક વખત સાધના કર્યા બાદ ઇબ્ડ પ્રમાણુમાં કૂળ ન મળતાં નિરાશ થઈ તરત જ તે સાધના છેાડી બેસે છે અને નિરાશ થઈ આડે રસ્તે દારાય છે. લણા ભિક્ષુઓ, લણા તપસ્વીઓ એજ કારણુથી અડધે માર્ગે જઈ નીચે પડ્યાના દાખલા આપણે કર્યા નથી નણુતા ? સામાજિક અને રાજકીય પ્રયત્ના પણ લણીવાર અધૂરા રહી જાય છે. તેનું એ જ કારણુ છે? એ વાત લક્ષમાં રાખી ભગવાને કહ્યું કે કામ ચાલુ દ્વાય, જેના પ્રયત્ન હજી ચાલતા જ દ્વાય તે કામ પણ કરાયું એમ કહી શકાય. ભગવાનના આ કચનનાે સાર એ છે કે દરેક માણુસ આરંબેલ પ્રયત્નને વચ્ચેથી ન છેાડે; કારણુ કે, દેખી શકાય તેવું ધારેલ સ્થૂળ કૂળ તાે લાંભા પ્રયત્નને અંતે જ પ્રાપ્ત થાય છે, પણુ પ્રયત્ન ચાલતાે હાેય ત્યારેય જેટલે જેટલે અંશે પ્રયત્ન સિંહ થયાે હાેય તેટલે તેટલે અંશે કૂળની પ્રાપ્તિ પશુ થયેલી છે. આ માત્ર આશાવાદ નથી, પણુ ઊંડું અને ખરૂં સત્ય છે. આ સત્ય ધ્યાનમાં ન હાેય તાં પરમાર્થ કે વ્યવહારમાં કથાંય પ્રયત્ન સ્થિર ચાલી ન શકે. તેથી ભગવાને નિશ્વય અને અને વ્યવહાર બંને દબ્ટિએ ધ્યાનમાં રાખવાના અનેકાન્ત ઉપદેશ આપ્યા, અને જમાલિના મતના વિરાધ કર્યા.

#### દષ્ટાન્ત અને તે દારા સિન્દાન્તનું રુપષ્ટીકરણ

ભગવાનના સિદ્ધાન્ત ' कडેमાળે कદે ' તાે છે. જે કામ કરવામાં આવતું હાેય, જે હજી ચાલુ હાેય, જેનું છેવટનું કળ ન આવ્યું હાેય, અર્થાત્ જે પૂર્ણુ ન થયું હાેય તેને પણુ થયું કહી શકાય, તેને પણુ સક્ષળ લેખી શકાય. આ ' कडેમાળે હકે ' તાે ભાવે છે. એ સિદ્ધાન્ત પ્રયત્ન અને કળ વચ્ચે બેદ નથી રવીકારતા, તેથી એ સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે કાેઈ પણુ પ્રયત્નના આરંભના પ્રથમ ક્ષણથી તે પ્રયત્નના સમાપ્તિના છેલ્લા ક્ષણુ સુધીની અખિલ પ્રયત્નધારા એ જ કળ છે; અને નહિ કે પ્રયત્નને અન્તે તેનાથી નિષ્પત્ન થતું ખાત્ર બુદું જ કળ.

પણુ જમાલિતા વાદ એથી જુદો હતા. તે કહેતા કે कडેમાળે कडે નહિ, પણુ कडે વહે; એટલે કે જે કામ ચાલુ હાેય તેને કરાશું કે સફળ ન જ કહી શકાય, પણુ જ્યારે તે કામ સમાપ્ત થાય, તેનું છેવટનું ફળ આવે ત્યારે જ અને તા જ તે કામ કરાશું અર્થાત્ સફળ થયું કહી શકાય. આ વાદ પ્રયત્ન અનેક્ ળના લેદ સ્વીકારે છે. તેથી એ મુજય કાેઈ પણુ કામના પ્રારંભથી તેની સમાપ્તિ સુધીના જે પ્રયત્ન એ સાધન છે, અને તેને અંતે નિષ્પન્ન થનારું તેનું છેવટનું ફળ એ તે સાધનથી તદ્દન જુદું છે.

ભગવાનને જમાલિનેા વાદ કષ્ણૂલ છે, પણુ તે એક જ દષ્ટિએ. તે દષ્ટિ એટલે વ્યવહાર. જ્યારે જમાલિને માત્ર વ્યવહારદષ્ટિ જ કષ્ણૂલ છે, અને ભગવાનની બીજી નિશ્વયદષ્ટિ કષ્ણૂલ નથી. એટલે ખંતે વચ્ચે એકાન્ત–અનેકાન્તનું અંતર છે. આ અન્તર જીવનમાં ઊતરે તેા પરિણામ શ` આવે તે એક દષ્ટાન્તથી તપાસીએ.

્રેકાઈ એ જણે ક્લ પેદા કરવાની ઇચ્છાથી જુદા જુદા આંગાનાં વક્ષ

For Private & Personal Use Only

રાપ્યાં. બંનેએ સરખી રીતે ઉછેર આરંબ્યો. ઘણે વખત વીસો. મૂળા બાઝવાં, ચડા જામ્યાં, ડાળા કૂટી, પલ્લવ અને પત્રા વિસ્તર્યાં. અચાનક એકથી વધારે વાર આંધી અને બીજાં પ્રાકૃતિક તાેફાના આવ્યાં, જેથી બંને વૃક્ષા ઉપર માર આવવાની ક્રિયા ધાર્યા કરતાં વધારે વખત માટે લંબાઈ. નિરાશાના અને આશાના પ્રસંગ બંને જણુ માટે એક જ સરખા ઉપસ્થિત થયા. જ્યારે એક જણુ અત્યાર સુધીના પાતાના દીર્ઘ પ્રયાસને સર્વથા નિષ્ફળ માની કંટાળ્યા અને અધીરજથી વૃક્ષના પાેલણનું અને સંવર્ધનનું કામ છાડી દે છે, ત્યારે બીજો જણુ પોતાના તેટલા જ દીર્ઘ પ્રયાસને સફળ માની ધૈર્યબળથી વૃક્ષના સંવર્ધનનું કામ વિધિવત્ ચાલુ રાખે છે. પરિણામે પહેલો જણુ આંબાનું ફળ પેદા નથી કરી શકતા અને બીજો કરી શકે છે.

ં અહીં આઝ્રેજીલ રાયનાર ભલે કાલ્પનિક પાત્રા હોય, પણ વિશ્વના ઞનુષ્યસમાજની બે માનસિક પ્રકૃતિએ। એ કાલ્પનિક પાત્રામાં આબેદ્રબ ચિત્રિત થાય છે તેની ભાગ્યે જ ના પાડી શકાશે. આ બે પ્રકૃતિઓ માનવ-માનસમાં છે અને તે ઊંડી કે ઝીછરી સમજ ઉપર રચાયેલી છે. પ્રથમ પ્રકૃતિના ( છીઝરી સમજવાળા ) માણસ મૂળતે બાઝેલું, ચડતે લાગેલું, ડાળાને ફ્રૂટેલી અને પલ્લવ–પત્રાને વિસ્તરેલાં જીએ, પહ્યુ તેની નજરે હજી આઝનું મધુર અને પકલ કળ નથી ચડતું. તે તેા પૂર્વના મૂળ અને સ્કંધથી લઈ મંજરી (માર) સુધીના બધાં પરિણામાને અને તે માટેના પ્રયત્નને પક્વ અને મધુર કળથી તદ્દન જીદા જ માની એડે**ા છે. તે**થી તે પટે પદે તે ક્ષણે ક્ષણે પૂર્વવર્તી અવશ્યંભાવી પરિણામા જોવા છતાં જ્યાં સુધી આઝક્ળને નથી જોતો ત્યાં સુધી પોતાના પ્રયત્નને નિષ્કળ જ માનતો જાય છે, અને તેથી ભયાનક આકૃત આવતાં તે સામે તે ટકી શકતા નથી. વચ્ચે જ નિરાશ થઈ યત્ન છેાડી એસે છે. ત્યારે બીજી પ્રકૃતિનેા (ઊંડી સમજવાળા ) માણુસ મૂળમાં, સ્કુધમાં, ડાળામાં, પત્રામાં અને મંજરી આદિમાં આઝ્રકળના ક્રમિક અંશા જીએ છે. એવી સહ્તમદષ્ટિમાં આઝ્રફળ એ ખીજી કાંઈજ નહિ, પણ, પૂર્વવતી સમગ્ર પરિણામોના સરવાળા. એમાંના જે પરિણામ આણવા સુધી પ્રયત્ન થયે। હોય તેટલું આગ્રફળ તેની દષ્ટિએ થયેલું જ છે. આ કારણથી તેની સદ્ધમદષ્ટિ તેને ભયાનક આકતા સામે ઊભો રાખે છે, અને તેને ક્રાઈ કારહ્સર વચ્ચેથી વૃક્ષ સંવર્ધનનું કામ છેાડવું પડે તો, ખારા પ્રયત્ન નિષ્ફળ ગયે৷ એવી ઊલડી સમજથી, તેને તે દબ્દિ બચાવી લે છે. તે માણસ તેવી સક્ષમદપ્ટિને લીધે એમ દઢપણે માનતો હોય છે કે

#### વાગવાન મહાવીર અને જમાશિના મતભેદર્તુ રહસ્ય

યથાવિધિ પ્રયત્ન એ જ કળ છે અને જેટલા પ્રમાણુમાં પ્રયત્ન સેબ્યાે તેટલા પ્રમાણુમાં કળ આવેલું જ છે. પક્વ અને મધુરરસયુક્ત કળનાે સરવાળા પૂર્ણુ કરવા જેટલા અંકા બાક્ય રહ્યા છે તેટલું જ તે કળ બાકી છે, બીજું સિદ્ધ થઈ ગયું છે. આ માન્યતાને લીધે તે માણુસ કરી પ્રયત્નની તક શાધે છે અને પરિણામે તક મળે છે, તેમ જ ભાવના પ્રમાણે સંપૂર્ણુ ફળનાે અધિકારી તે થાય છે.

આવેર અધિકારી જ ભગવાનના સિદ્ધાન્તનું તત્ત્વ છવનમાં ઉતારનાર હોય છે. ક્રાકેમળે ક્રાકેના સિદ્ધાન્તમાં જે વસ્તુ સચવાઈ છે તે જ વસ્તુ ભીજા રૂપમાં અને બીજા શબ્દોમાં ગીતામાં ગવાઈ છે. એનાે બીજો અધ્યાય વાંચાે. તેમાં કહ્યું છે કે કર્મયાગમાં પ્રારંબેલ પ્રયત્નનાે નાશ નથી, તેમાં પ્રત્યવાય (અન્તરાય) પણ નથી. કર્મયાગ-ધર્મનું થાેડું પણ આચરણ તેના આચરનારને મહાન ભાયથી બચાવી લે છે.

કર્મ પર જ ( પ્રયત્ન પર જ ) તારાે અધિકાર છે. ક્લા ઉપર કદીયે નથી; માટે પ્રયત્નફળજન્ય વૃષ્ણાનું તું નિમિત્ત ન થા, તેમ જ અકર્મ ( કર્મત્યાગ ) પણુ ન સેવ.

> नेद्दानिक्रमनाशोऽस्ति प्रत्यवायों न विद्यते स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात् ॥ ४० ॥ कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन । मा कर्मफलहेतुर्भूमति संगोस्त्वकर्मणि ॥ ४१ ॥

ગીતાના કેટલાક સક્ષ્મ ભાવાનું જૈનદબ્ટિ સાથે સમીકરણુ અથવા જૈનદબ્ટિએ ઉદ્ધાટન કરવું એ માર્ગ અત્યારના એકદેશીય સાંપ્રદાયિક અભ્યાસીઓને નવા ન લાગે તે માટે ઉ. યશાવિજયજીની સામ્પ્રદાયિક છતાં ગીતા આદિના સમન્વયવાળી અધ્યાત્મસાર, ગ્રાનસાર આદિ કૃતિઓ તરક્ષ વાચકાનું લક્ષ્ય ખેંચી વિરમીશ.

----જૈનયુગ, ચૈત્ર ૧૯૮૨.

# ભગવાન મહાવીરનાે ત્રિવિધ સન્દેશ અહિંસા, અપરિગ્રહ અને અનેકાન્ત

### [9]

**સાધ્વી** શ્રી ઉજ્જ્વલકુમારીજીએ ત્રણુ મુદ્દાએ ઉપર જે સરલ અને સ્પષ્ટ વિવેચન કર્યું છે તેને હરકાઈ સરળતાથી સમજી શકે તેમ છે. તે બદલ હું મારા તરકથી અને સંધ તરકથી તેમના આભાર માનું છું. ગયે વર્ષે સાધ્વીજી ગાંધીજીને રાજ બિરલા હાઉસમાં મળતાં, તેમની સાથે અહિંસા અને તેને લગતા મુદ્દાઓ વિશે ચર્ચા કરતાં. મારા પણુ સાધ્વીજી સાથે પરિચય તે વખતે તાજો જ હતા. હું તેમની અને ગાંધીજી વચ્ચે થયેલી ચર્ચાઓ વિશે તેમની જ પાસેથી કાંઈક જાણું લેતા. તેના સંસ્કારા મારા મન ઉપર પડેલા જ છે. તેને ધ્યાનમાં રાખી અત્યારે તેમના પ્રવચન-શ્રવણુ ઉપરથી જે વિચારા સ્કુર્યા છે તેને જ ટૂંકમાં દર્શાવવા ધારું છું.

જે અનેકાંત અહિંસા અને અપરિગ્રહની પૃષ્ઠભૂમિકા છે તે અનેકાંત કેવળ શાસ્ત્રીય વાદોના સબન્વયમાં જ સમાતા નથી. તે તા જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રને સ્પર્શે છે. વ્યવહારુ જીવનની દરેક બાજીને અવિવેકી આત્યંતિકતા તરફ ઢળતાં રાકવી એ જ સાચી અનેકાન્તદ્દષ્ટિ છે. એવી દષ્ટિ ન હોય તા અહિંસા અને અપરિગ્રહના સિદ્ધાંતા વ્યક્તિગત અને સામાજિક જીવનમાં વિકૃત થયા વિના રહે જ નહિ. સામાજિક જીવનને સંવાદી અને સુરીલું બનાવવા માટે આ ત્રણે સિદ્ધાંતા અગસના હાેઇ સમગ્ર જીવનમાં તે ધ્રુવ સ્થાને છે. આમ છતાં અને તે ઉપર વારંવાર થતાં વિવેચના સાંભળવા છતાં આપણે જ્યાંના ત્યાં છીએ, તેનું શું કારણ કે એ પ્રક્ષ મારી પેઠે સૌને થતા હરો.

એના ઉત્તરને લાડે વિચાર કરતાં એમ લાગે છે કે આપણે સિદ્ધાંત અને તેના ખાલ ખાખા વચ્ચેનું અંતર જાણી શકયા નધી. એટલે એક કાળે તેવા સિદ્ધાંતોને જીવનમાં સિદ્ધ કરવા અમલમાં મૂકાયેલા અને અત્યારે નિરર્થંક બની ગયેલા આચારાના ચીલાને જ અનુસરી આપણે તેવા સિદ્ધાંતા પ્રમાણે જીવન જીવ્યાના ખોટા સંતાષ ખાની લઈએ છીએ અને પ્રસંગ

#### ભગવાન મહાવીરના લિવિધ સ<sup>6</sup>દેશ

આવે ત્યારે તે <mark>સિદ્ધ</mark>તિનું ગૌરવ ગાઈ પાછા એ જ નિરથ'ક સિદ્ધ થયેલે ખાહ્ય. આચારના ખાખાના બચાવ કરીએ છીએ.

ભગવાન મહાવીરે અહિંસા અને અપરિગ્રહના જીવનગત બીજોને વિકસાવવા તેમ જ સિદ્ધ કરવા ઘરળાર છેાડયાં, જંગલના રાઢ લીધા અને બીજાના શ્રમ ઉપર જીવવાનું બાજીએ મૂકી માત્ર સ્વાવલંબી અને સહિષ્ણુ ત્યાગીજીવન સ્વીકાર્યું. તેમણે એ જીવન દ્વારા તે કાળે અનેકાંતદ્દચ્િ અને અહિંસા–અપરિગ્રહ સિદ્ધ કરી તેના વારસા બીજાને આપ્યા. પણુ અનુયાયીએા બદલાતી પરિસ્થિતિમાં પણુ ભગવાનના તે વખતના બાહ્ય જીવનના ખાખાને જ વળગી રહ્યા અને ઊંડાણુથી એ જોવું ભૂલી ગયા કે વસ્તુતઃ મૂળ સિદ્ધાંતા પ્રમાણે જીવન જિવાય છે કે નહિ. પરિણામ એ આવ્યું કે ભગવાનના સીધા વારસદાર ગણાતા ત્યાગીએા જ એ ઘુવ સિદ્ધાંતથી સાવ વેગળા જઈ પડવા, અને હજારા વર્ષ પહેલાના ત્યાગીના આચાર–ખાખાને મજબૂતપણે વળગી રહ્યા. ગૃહરથા, કે જે મુખ્યપણે ત્યાગીઓના જીવનને આદર્શ માની ચાલે છે અને તેમનું અનુકરણ કરે છે તેઓ, પણુ એવા જ શુષ્ક આચારના ખાખાને મજબૂતપણે વળગી રહ્યા અને અનેકાંત તેમ જ અહિંસા–અપરિગ્રહની જાગલી દ્વચ્વિ જ લગલ્સ ગમાવી બેઠા.

બીજાના શ્રમ ઉપર ન છવવાની દષ્ટિએ કચારેક યોજ્યયેલે અનગાર– માર્ગ આજે એટલા બધા વિકૃત થઈ ગયા છે કે તેનું પાલન એકમાત્ર બીજાના લગતે જ આભારી થઈ ગયું છે. ઉધાડે પગે ચાલવું, હાથે વાળ ખેંચી લઈ લાચ કરવા વગેરે કડણ આચારા અને મિલમાં તૈયાર થયેલ ઝીણાં તેમ જ રેશમા— ભાગી જનને શાબે તેવાં— કપડાં એ બેના ત્યાગીછવનમાં મેળ શા, એ વિચારવું ઘટે છે. અહિંસા અને અપગ્રિહ માટે જ નગ્તત્વ કે અર્ધનગ્તત્વ સ્વીકારનાર ત્યાગીવર્ગ જમાના બદલાતાં વસ્ત્ર ધારણ કરે અને શહેરમાં પણ રહે તા તે એ જ સિદ્ધાંતને અનુસરી પાતાનાં કપડાં પોતે તૈયાર કેમ ન કરે <sup>લ</sup> આ પ્રશ્ન અઘરા અને ધર્મધાતક લાગતા હોય તા તેનું કારણ એ છે કે આપણામાં એ ધ્રુવ સિદ્ધાંતા વિશેની સાચી અને ઊંડી સમજણ જ નથી. નિર્દોષ ગણાય એવા નિરક્ષરતાનિવારણ અને સામાજિક ત્યાનદાનનું કાર્ય કાઈ ત્યાગી જવાબદારીપૂર્વ કે કરે તો તેને સમાજ ત્યાગચ્યુત થયેલ માને છે. આનું કારણ એ છે કે આપણે નિવૃત્તિને જ પૂર્ણ ધર્મ ખાની લીધા અને એ ભૂલી ગયા કે દાધનિવૃત્તિ એ તો ધર્મ માત્રની એક બાજી જ છે, અને તે પણ સામાજિક કલ્યાણની પ્રવૃત્તિ કરવાની માત્ર પ્રાથમિક શરત છે. પરિણામે સત્પ્રવૃત્તિના આગ્રહ જતાં જ નિવૃત્તિ પણુ અનાવડી બની ગઈ. ગૃહરથાે કાળાં બજાર અને શાયભુ કરે તે તેમના દાેષ છે જ, પણુ એ જાણુવા છતાં એવી આવકમાંથી ત્યાગીજીવન પાેષવું, એ શું કાળાં બજાર અને શાયણુથી ઊતરતું છે ? ત્યાગીઓ ગૃહસ્થાના ધંધાને દૂષિત કહે છે જ્યારે ગૃહરથા ઊંડે ઊંડે સમજતા હાેય છે કે ધંધા દૂષિત છે, પણુ એની શુદ્ધિ ત્યાગીઓના પાેષણુ દ્વારા થઈ જાય છે. એટલે સામાજિક અશદિન ચક્ર ચાલ જ રહે છે.

પરિસ્થિતિ બદલાતાં સિદ્ધાંતની વ્યાખ્યા બદલવી જરૂરી અને છે. એને એક દાખલા વિચારીએ. સ્વદારસંતાષ એ ગૃહરથાનું હાલચર્ય વત છે. હવે આજે આવા વરતને ધારણુ કરનાર કાેઈ ગૃહરથ પરસ્ત્રી તરફ કદી પણુ નજર ન કરતાં માત્ર સ્વસ્ત્રીમાં સંતુષ્ટ રહે અને તે પાતે પાેષણુ અને સંસ્કાર-દાનના પ્રબંધ કરી ન શકે એટલી સંતતિ પેદા કર્યા કરે તો દેખીતી રીતે તે સ્વદાર– સંતાષનું વ્રત પાળવા છતાં તાત્ત્વિક રીતે તેના ભંગ જ કરે છે, એમ આજની પરિસ્થિતિમાં કહેવું જોઈએ; કારણુ કે, સ્વસ્ત્રીમાં સંતુષ્ટ રહેવું એ તા સ્વદાર-સંતાષના અર્થ છે જ, પણુ તેથી આગળ વધી એમાં એ પણુ ગર્ભિત અર્થ સમાયેલા છે કે પાતાનું, સંતતિનું અને સમાજનું જીવન ન વણુસે એટલી જ હદે દામ્પત્યજીવનમાં જા1યસંબંધતે અત્રકાશ આપવા.

સાધ્વીજીએ કહ્યું કે કુમારિલ ભટ્ટે બુદ્ધ અને મહાવીર જેવા ક્ષત્રિયાના મુખેથી ઉપદેશાયેલી અહિંસાને ચર્મપાત્રમાં ભરેલ દૂધ જેવી કહી છે. તેમનું આ કથન સાચું છે, પણ આ ઉપરથી શ્રોતાઓ રખે એમ માની લે કે બ્રાક્ષણ કુમારિલે મહાવીર જેવા અહિંસક ક્ષત્રિયાની નિંદા કરી છે અને તેથી બ્રાક્ષણ માત્ર નિંદક જ છે. વાત એમ છે કે કુમારિલ તા સાતમા સૈકામાં થયા, જ્યાવે તેથી કેટલીયે શતાબ્દીઓ પહેલાં જૈનાએ બ્રાહ્મણકુળને હીન અને તુચ્છ કુળ કહેલું છે. કુમારિલે જૈનાએ બ્રાહ્મણકુળ ઉપર કરેલ આક્ષેપના ઉત્તર જ આપ્યા છે અને આગળ જતાં બારમા સૈકામાં આ. હેમચંદ્રે કુમારિલને તેથીયે વધારે સખત જવાબ આપ્યા છે. તેથી આપણે અહિંસક દષ્ટિએ તો એ વિચારવું બટે કે ગમે તે પક્ષ તરકથી આક્ષેપ શરૂ થાય પણ એમાં તટસ્થ જ રહેવું જોઈએ અને બાજા કરતાં પાતાના જ દોષોને જોવાની વૃત્તિ કેળવવી જોઈએ.<sup>4</sup>

----પ્રેણહ જૈન, ૧૫-૧૦-૪૫

૧. પર્શુપણ વ્યાખ્યાનમાળા દરમિયાન તા. હ−૯-૪૫ના રાજ મહાસતી ઝી. ઉજ્જવલકુમારીજીએ આપેલ વ્યાખ્યાન પછી અધ્યક્ષપદેથી પૂ. પંડિતજીએ આપેલ ∍ગ્યાખ્યાન.

Jain Education International

## મહાવીરને સન્દેશ

## [ < ]

આપણુ લગવાન મહાવીરના જીવનને વાંચીએ છીએ, પણ આપણુ તેમના જીવનચેતનને સ્પર્શાતા નધી. જો તેમના જીવનચેતનને સ્પર્શાએ તે. સહુ માનવી વિશાળ દબ્ટિએ મહાવીર અની શકે, મહાવીર થઈ શકે.

તેન त्यक्तेन મુંગ્રીથાઃ---એ આદેશ સ્પબ્ટ કહે છે કે ત્યાગ કરીતે. ભોગવ. કાેઈ વસ્તુ પર નજર ન રાખીશ. બૉદિર ઊંચું રાખવામાં આવે છે એતો અર્થ ઊંચા આદર્શનો છે. દબ્દિ શિખર તરફ રહે, ઉચ્ચ રહે એ. હેતુ છે.

' તન ધનકી કૌન અડાઈ ' એમ કબીર કહે છે ત્યારે તન, મન, ધન નકામું છે એમ નહિ, પણુ એની બડાઈ નકામી છે. ભગવાનને આેળખવા હોય તેા આપ્યાત્મિક દબ્દિ કેળવવી જોઈએ. કાેઈ વાડીમાં કે ચાકામાં કે લઢણુમાં ભગવાનને ન પૂરવા જોઈએ અને તેા જ એને ગમે ત્યાં જોઈ શકીએ,. પછી એનું નામ મહાવીર હોય, કૃષ્ણુ હોય કે ગમે તે હોય.

મહાવીરતાે સંદેશ છે કે સત્ય અને સદ્ગુણમાં એક થવું. મહાવીરતાે સંદેશ એટલે જીવનદબ્ટિ અને જીવનકળા.

હિંદના ક્રાંઈ પણ સંતને લેા. તેનેા સંદેશ એક જ હોય છે : તમારા અવગુણા તરફ જીઓ, સામાનઃ અવગુણા તરફ જીઓ નહિ. ભગવાન મહાવીર પણ દરેક માનવીને સૌ પહેલાં પાેતાની ખામી જોવાનું કહે છે.

'મિચ્છામિ દુક્કડં' બાેલીએ અને બૂલાે કર્યે જઇએ એના કાંઈ અર્થ નથી, પણ બૂલ તરક પાછા ન જઈએ એ એનાે ખરાે અર્થ છે.

સમ્યફચારિત્ર એટલે જ છવનકલા—જે છવનકળા ભગવાન મહાવીરે જીવી ખતાવી છે, આચરી ખતાવી છે. આપણે એને સમજી વ્યવહારમાં આચરી ખતાવીએ

#### દર્શન અને ચિંતન

"Bok ]

ભગવાન મહાવોરે કહ્યું છે કે જેઓના વિચારામાં મેળ ન હોય તેઓ ેપાતાને ખીજાવી સ્થિતિમાં સૂર્ક અને વિચાર કરી જીએ તાે અથડામણોના ⊧અંત આવશે. મનની માટાઈ કેળવાય તાે કુટુમ્બની અથડામણુના અંત આવે.

બહાવીર, કૃષ્ણુ વગેરેનાં આપ્યાત્મિક છવન તપાસાે. બાહ્યછવન અલગ ∘હશે, પણ સહુના આપ્યાત્મિક છવન એક જ છે.

આપણે એકમીન્ત તરક પૂર્ણ આદર રાખીએ, નબળા હાેય તે તરક વધુ આદર રાખીએ તેા કામ સરળ બને.

ધર્મસ્થાનામાં જૈન હાેય તે જ જાય એમ કહેવાય છે, પણ જૈન કાેણુ ? તમારામાં જૈનત્વ છે ? જૈનત્વ હાેય તાે આપણે શ્દ્રને આ રીતે જીવન ગાળવા દાઈ શકીએ ? આ ધર્મદબ્ટિ નથી. ઘણા કહે છે કે જૈનધર્મ જૂનાે છે, એમાં અહિંસા છે, પણ આજે આ અહિંસા એના વાસ્તવિક અર્થમાં નજરે ચડતી નથી.

# વીર પર પરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ

## [ e ]

**શ્રીમદ્** વિજયાન દસ્તરી ધરે સ્થાનકવાસી સંગત મુહપત્તિ અને મૂર્તિ ઉત્થાપન એ બન્નેના સાગ કર્યો. હું પાતે પણ એમ માનું છું કે મુહપત્તિનું ઐકાન્તિક બધન એ વસ્તુતઃ શાસ્ત્રસંગત તેમ જ વ્યવહાર્ય નથી. એ જ રીતે એમ પણ માનું છું કે આખ્યાત્મિત્ર વિકાસક્રમમાં અધિકારી-વિશેષ વાસ્તે મૂર્તિ – ઉપાસનાનું સમુચિત અને શાસ્ત્રીય સ્થાન છે. તેમ છતાં એ પ્રસિદ્ધ સૂરી ધરના સ્મારક અંકમાં એમના એ અંશની સ્મૃતિ નિમિત્તે આ લેખ લખી રહ્યો નથી, કારણ કે એક તાે એ ચર્ચા હવે બહુ રસપ્રદ રહી નથી; તેમ જ જૈનેતર અને ઐતિહાસિક વાચકાને એમાંથી ક્રાંઈ વધારે જાણવા જેવું મળે એમ પણ આજે દેખાતું નથી. તેથી ઉપરના મથાળા નીચે હું એક એવા મુદ્દાની સંક્ષેપમાં ચર્ચા કરવા ધારું છું કે જેની સાથે ઉક્ત સૂરી ધરનો હોઈ સર્વ સાધારણ વાચકા વાસ્તે એ કસરખા ઉપયોગી છે.

ધાર્મિક ભાવના જ્યારે સાંપ્રદાયિક રૂપ ધારણ કરી લે છે ત્યારે તે બહુ આળી બની જાય છે. એમાં સત્યદર્શન અને નિર્ભયતાના અંશ દબાઈ જાય છે. તેથી સાંપ્રદાયિક કે વસ્તુતઃ ધાર્મિક કાંઈ એક સુદ્દાની ચર્ચા, અતિહાસિક દબ્ટિએ કરવા જતાં પણુ, કેટલાક વાચકાના મનમાં સાંપ્રદાયિક ભાવની ગંધ આવવાના સંભવ છે, એ મારા ધ્યાન બહાર નથી. વળી આજકાલ પ્રતિષ્ઠિત થયેલી ઐતિહાસિક દબ્ટિને નામે અગર તેની આડમાં સાંપ્રદાયિક ભાવનું પાષણ કરવાની પ્રષ્ટત્તિ વિદ્વાન કે વિચારક ગણાતા લેખકામાં પણ જ્યાં ત્યાં દેખાય છે. એ બધાં ભયસ્થાના છતાં હું પ્રસ્તુત ચર્ચામાં ઊતરું છું તે એક જ ખાતરીથી, અને તે એ કે જેઓ અસાંપ્રદાયિક અગર સાંપ્રદાયિક ખરેખર વિચારકા હશે, જેઓ સાહિત્ય અને ઇતિહાસના અભ્યાસી હશે તેમને મારી આ ચર્ચા કદી સાંપ્રદાયિક ભાવથી રંગાયેલી નહિ જ ભાસે.

જૈન પરંપરા, જેને આ સ્થળે હું વીરપરંપરા કહું છું, તેના અત્યાર લગીમાં નાનામોટા ફાંટા--ઉપફાંટા ગમે તેટલા હેાય, પછુ એ બધા સંક્ષેપમાં શ્વેતાંબર, દિગંબર અને સ્થાનકવાસી–એ ત્રણુર્જુ ફિરકામાં આવી જાપ

છે. ભગવાન મહાવીર પહેલાં પણ જૈન પરંપરાતું અસ્તિત્વ ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિએ સિદ્ધ છે. તે પરંપરાને વીરપૂર્વપરંપરાના નામથી ઓળખીએ. ભગવાન મહાવીરે એ પૂર્વપરંપરાને જીવનમાં પચાવી, તેનું યાેગ્ય અને સમચિત સંશાધન, પરિવર્તન, પરિવર્દ્ધન કરી પાતાની જીવનસાધનાને પરિણામે એને જે રૂપ આપ્યું તે વીરપરંપરા. આ પરંપરાતી ભબ્ય ઇમારત અનેક સદરોષ ઉપર ઊભી થયેલી છે અને તેને જ મળે તે અત્યારલગી એક યા બીજા રૂપમાં છવિત છે. અહીં વિચારણીય સુદ્દો એ છે કે વીરપર પરાના પ્રથમથી અત્યારલગીમાં જેટલા કાંટા ઇતિહાસમાં આપણી નજરે પડે છે અને અત્યારે જે કે જેટલા કાંટા આપણી સામે છે તે બધામાં વીરપર પરાત્ પ્રતિનિધિત્વ એાછું કે વત્તું એક યા બીજા રૂપમાં હાેવા છતાં તે બધા ફાંટામાંથી કયા કાંટામાં કે કયા ફિરકામાં એતું પ્રતિનિધિત્વ વધારે અખંડપણે સચવાઈ રહ્ય છે ! વીરપર પરાના ત્રણે કિરકાઓના શાસ્ત્રોનું તુલનાત્મક તેમ જ ઐતિહાસિક મારું વાચન-ચિંતન અને એ ત્રણે ય કિરકાઓના ઉપલબ્ધ આચાર-વિચારોનું મારું યથામતિ અવલાકન મને એમ કહે છે કે વીરપર પરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ શ્વેતામ્બર પર પરામાં બાકીની બે પર પરાએક કરતાં વિશેષ પૂર્ણાપણે અને વિશેષ યથાર્થપણે સચવાઈ રહ્યું છે. મારા આ મંતવ્યની પુષ્ટિમાં હું અત્રે **ટ**ંકમાં આચાર, ઉપાસના અને શાસ્ત્ર એ ત્રણે અંશા ઉપર વિચારકાતું ધ્યાન ખેંચીશ.

દિગંભર, શ્વેતામ્ભર કે સ્થાનકવાસાં કાઈ પણુ ફિરકાની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ અને પ્રચારના ઇતિહાસ તપાસીશું તો આપણે એમ નહિ કહી શકીએ કે અમુક ફિરકાએ વીરપર પરાના પ્રાણુસ્વરૂપ અહિંસાના સિદ્ધાંતને માેળા કર્યો છે કે તે સિદ્ધાંતના સમર્થન અને પ્રચારમાં પોતાથી બનતું કરવામાં જરાય મચક આપી છે. આપણે એ સગૌરવ કબૂલ કરવું જોઈએ કે અહિંસાના સમર્થન અને તેના વ્યાવહારિક પ્રચારમાં ત્રણે ફિરકાના અનુયાયીઓએ પાતપોતાની ઢખે એક જ સરખા ફાળો આપ્યા છે. તેથી અહિંસા સિદ્ધાંતની દબ્ટિએ મારા ઉપર્શુંકત મ'તબ્યનું સમર્થન હું નથી કરતા, પણ એ જ અહિંસા તત્ત્વના પ્રાણ અને કલેવરસ્વરૂપ અનેકાંત સિદ્ધાંતની દબ્ટિએ મેં પ્રસ્તુત પ્રશ્નની છણાવટ કરી છે. એ તા હરકાઈ અભ્યાસી જાણે છે કે વણે ફિરકાના દરેક અનુગામી અનેકાંત કે સ્યાદાદ વાસ્તે એક જ સરખું અભિમાન, મમત્વ અને આદર ધરાવે છે. તેમ છતાં પ્રસ્તુત પ્રશ્ન પરત્વે જોવાનું પ્રાપ્ત એ થાય છે કે એ અનેકાંતદબ્ટિ કયા ફિરકાના આચારામાં, ઉપાસનામાં અગર શાસ્ત્રોમાં વધારે પૂર્ણુપણે સચવાયેલી છે અગર સચવાય

છે. જ્યાં લગી વાદવિવાદ, દાર્શનિક ચર્ચાઓ, દાર્શનિક ખડંત-મંડન અને કલ્પનાજ્યળનાે સંબંધ છે ત્યાં લગી તેા અનેકાંતની ચર્ચા અને તેની પ્રતિષ્ઠા ત્રણે કિરકાઓમાં એક જ સરખી છપ્ટ અને માન્ય છે. દા. ત. જુડ કે ચેતન, સ્થૂલ કે સક્ષ્મ કાઈ પણ વસ્તુના સ્વરૂપના પ્રક્ષ વ્યાવે તા ત્રણે ફિરકાના અભિન અનયાયીઓ મીજા દાર્શનિકા સામે પોતાનું મંતવ્ય નિત્યાનિત્ય, ભેદા-ભેદ, એકાનેક આદિ રૂપે એક જ સરખી રીતે અનેકાંતદબ્ટિએ રથાપવાના; અથવા જગત્કર્તાના પ્રક્ષ આવે કે કર્મ-પુનર્જન્મના પ્રશ્ન આવે તાેપણ ત્રણે કિરકાના અભિત્ર અનુગામીઓ એક જ સરખી રીતે પાતાની અનેકાંતદબ્ટિ મુંક, આ રીતે જૈનેતર દર્શાંના સાથેના વિચારપ્રદેશમાં વીરપર પરાના દરેક અનુગામીનું કાર્ય અનેકાંતદ્રષ્ટિની સ્થાપના પૂરતું ભિન્ન નથી, અધુરું નથી કે એહુવત્તું પણ નથી. તેમ છતાં વીરપર પરાના એ ત્રણે ફિરકાએામાં આચાર —ખાસ કરીને મુનિ આચાર અને તેમાંય મુનિ સંબંધી માત્ર વસ્ત્રાચારની બાબતમાં અનેકાંતદ્દષ્ટિના ઉપયોગ કરી તપાસીશું તા આપણને સ્પષ્ટ જણાશે ર્ટુ કુઈ પર પરામાં વીરપર પરાનું અખંડ પ્રતિનિધિત્વ સચવાઈ રહ્યું છે. ઉપા-સના----ખાસ કરી મૂર્તિ-ઉપાસનાને લઈ અનેકાંતદર્ષ્ટિએ તપાસીશં તાેપણ આપણતે સમજાશે કે કઈ પરંપરામાં અનેકાંતદર્ષ્ટિના વારસા જાણે કે અજાણે વધારે અખંડપણે સચવાઇ રહ્યો છે. છેવટે આપણે શાસ્ત્રોના ત્રણેય કિરકાગત વારસાની દષ્ટિએ પણ પ્રસ્તુત પ્રશ્ન વિશે વિચારીશું.

(૧) આપ્યાત્મિક વિકાસની વિવિધ ભૂમિકાઓને સ્પર્શ કરતા જૈનત્વ-ની સાધનાના સ્વતંત્ર વિચારથી તપાસતાં અગર ત્રણે ફિરકાના ઉપલબ્ધ સપ્તચ સાહિત્યનું એકંદર તાલન કરતાં એ તા રપબ્ટ દીવા જેવું દેખાય છે કે મુનિ--વસ્ત્રાચાર સંબંધી સચેલ અને અચેલ બન્ને ધર્મોમાંથી ભગવાન મહાવીર કે તેમના જેવા ઇતર મુનિઓના સબ્દ્ર છવનમાં અગર તા તેમના જીવનના મહત્ત્વના ભાગમાં અચેલ--ધર્મનું સ્થાન હતું. આ દબ્ટિએ નગ્નત્વ કે અચેલ-ધર્મ, જે દિગંબર પરંપરાના મુખ્ય અંશ છે તે, સાચે જ ભગવાન વીરના છવનના અને તેમની પરંપરાના પણ એક ઉપાદેય અંશ છે; પરંતુ પાતાના આપ્યાત્મિક સાધના-ક્ષેત્રમાં દરેક ઓછુંવતું બળ ધરાવતા યથાર્થ સાધકને સમાવેશવાની વીરની ઉદાર દષ્ટિ અગર વ્યવહારુ અનેકાંતદષ્ટિના વિચાર કરીએ, તો આપણુને એ સ્પષ્ટ સબજાક્ષે કે એ મહાવીર સર્વ સાધક અધિકારી વાસ્તે ઐકાન્તિક નગ્નત્વના આગ્રહ રાખી ધર્મશાસનના લોકગ્રાહ્ય પ્રચાર ઇચ્છી કે કરી ન જ શકે. તેમનાં પાતાનાં આપ્યાત્મિક અળ ને આદર્શ ગમે તેટલી પરાકાશએ પહોંચ્યાં હાય, છતાં તેમને જો પાતાનું ધર્મશાસન પ્રચારલું કે ચિરજીવિત રાખવું

२०

ખ્ય હાય તાે તેમણે પાતાની જાત પરત્વે ઉચ્ચતમ આદર્શ ને વ્યવહાર રાખીને પશુ સહગામી કે અનુગામી બીજા સાધકા વાસ્તે ( જે મૂળગુણુમાં કે મૂલાચારમાં ઐકચમત્ય હોય તો ) વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ સ્થૂલ વસ્તુએા વિશે મર્યાદિત છૂટ મૂક જ છટકા; અગર મધ્યમમાગી નિયમન રાખે જ છૂટકા. મનુષ્ય સ્વભાવના, અનેકાન્ત દષ્ટિના અને ધર્મપથ-સમન્વયના અભ્યાસી વાસ્તે એ તત્ત્વ સમજવું સહેલું છે. જો આ દ્રષ્ટિ ઠીક હોય તાે આપણે એમ કહી શકીએ કે ભગવાન વીરે પાેતાના ધર્મશાસનમાં અચેલ–ધર્મને પ્રથમ સ્થાન આપીને પણ સાથાસાથ સચેલ–ધર્મતે મર્યાદિત સ્થાન આપેલું. દિગંબર પરંપરા જ્યારે ખરા સુનિની શરત તરીકે નગ્નત્વનાે અક્રાન્તિક દાવેા કરે છે સારે તે વીરના શાસનના એક અંશનાે અતિ આદર કરવા જતાં ધીજા સંચેલ-ધર્મના અંશને અવગણી અનેકાંતદ્દષ્ટિના વ્યાધાત કરે છે. તેથી ઊલડું, શ્વેતાંબર કે સ્થાનકવાસી પરંપરા સચેલ--ધર્મમાં માનવા છતાં, તેનું સમર્થન અને અનુસરણ કરવા છતાં. અચેલ-ધર્મની અવગણના, અનાદર કે ઉપેક્ષા કરતી નધી; બહેક તે બન્તે પર પરાએા દિગંભરત્વના પ્રાણરૂપ અચેલ-ધર્મનું પ્રધાનપણ સ્વીકારીને જ અધિકારી-વિશેષ પરત્વે સચેલ ધર્મની પણ અંગત્યતા જીએ અને સ્થાપે છે. આ ઉપરથી આપણે ત્રણે ફિરકાએોની દબ્દિ તપાસીશું તે રપબ્દ જણાશે કે વસ્ત્રાચારની ભાભતમાં દિગંભર પર પરા અનેકાંતદબ્ટિ સાચવી શકી નથી, જ્યારે બાકીની એ પરંપરાઓએ વિચારણામાં પણ વસ્ત્રાચાર પરત્વે અનેકાંતદબ્દિ સાચવી છે અને અત્યારે પશ તેઓ તે દબ્ટિને જ પાેલે છે. ત્રણે ફિરકાના ઉપલબ્ધ <mark>સાહિત્યમાં</mark> ઐતિહાસિક દષ્ટિએ નિર્વિવાદપણે સૌથી વધારે પ્રાચીન મનાતા શ્વેતાંબરીય અંગ સાહિત્યમાં અને તેમાંય સૌથી વધારે પ્રાચીનતાના અંશા ધરાવનાર આચારાંગ સત્રમાં આપણે અચેલ અને સચેલ બન્તે ધર્મોનું વિધાન જોઈએ છીએ. આ બન્ને વિધાનામાં એક પ્રથમનું અને બીજાં પછીનું છે એમ માનવાને કશા જ પુરાવા નથી; તેથી ઊલટું અચેલ અને સચેલ ધર્મનાં બન્ને વિધાના મહાવીરકાલીન છે એમ માનવાને અનેક પુરાવાએા છે. આચારાંગ માંના ઉપરથી વિરોધી દેખાતાં એ બન્ને વિધાને৷ એકબીજાની એટલાં નજીક છે તેમ જ એકખીજાનાં એવાં પૂરક છે અને તે બન્ને વિધાનો એક જ ઊડી આપ્યાત્મિક બૂનમાંથી એવી રીતે કલિત થયેલાં છે કે તેમાંથી એકના લાપ કરવા જતાં બીજાનાે છેદ ઊડી જાય અને પરિષ્ણામે બન્ને વિધાનાે મિથ્યા ઠરે. તેથી એ આચારાંગના પ્રાચીન ભાગને દષ્ટિએ ઐતિહાસિક તપાસતાં પણ હં નિર્વિવાદપણે એવા નિશ્ચય ઉપર આવ્યે। છું કે અચેલ-ધર્મની બાબતમાં વીરષર પરાતું પ્રતિનિધિત્વ જો પ્રમાણુમાં વિશેષ યથાર્થ પણે અને વિશેષ અખંડ-

પણે સચવાયું હાેય તાે તે દિગંબર ફિરકામાં નહિ, પશુ શ્વેતાંબર <mark>અને.</mark> સ્થાનકવાસી ફિરકામાં છે.

( ૨ ) હવે આપણે ઉપાસનાની બાબત લઈવીરપર પરાના પ્રતિનિધિત્વના પ્રસ્તુત પ્રક્ષ ચર્ચાંએ. એ કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર છે કે વીરપર પરાના અનેક મહત્ત્વના અંશામાં મૂર્તિ-ઉપાસનાને પણ સ્થાન છે. આ ઉપાસનાની દબ્ટિએ સ્થાનકવાસી કિરકા તે વીરપરંપરા–બહિષ્કત જ છે, કારણ કે તે આગમિક પર પરા, યુક્તિવાદ, આધ્યાત્મિક યાગ્યતા અને અનેકાન્તદર્ષ્ટિ એ બધાના ઇન્કાર કરી એક યા બીજા કાઈ પણ પ્રકારની મૂર્તિ–ઉપાસનામાં માનતાે નથી. તેથી જીપાસનાની બાબતમાં શ્વેતાંબર અને દિગંબર બે ફિરકા વચ્ચે જ વિચારવાન પ્રાપ્ત થાય છે. એમાં સંદેહ નથી કે દિગંબર-પરંપરાસંમત નગ્ન મૂર્તિની <sup>.</sup> ઉપાસના વીતરાગત્વની સગુણુ ઉપાસના વારતે વધારે બધખેસતો અને નિરાડંબર તે કોઈ વધારે ઉપાદેય પણ થઈ શકે, પરંતુ આ બાબતમાં પણ દિગંબર પરંપરાતું માનસ, વિચારણા અને વ્યવહારની દબ્ટિએ, અકાન્તિક જ છે. શ્વેતામ્બર પર પરાના આચાર-વિચાર અને ચાલુ પુરાતન વ્યવહારને તપાસીશું તે આપણને જણાશે કે એણે વિચારમાં કે વ્યવહારમાં નગ્ન મૂર્તિંનો ઉપાસનામાંથી અહિષ્કાર કર્યો જ નથી. તેથી ઘણા જૂના વખતથી અત્યારલગીના વ્યેતાંબરીય પંચની માલિક્રીનાં મંદિરા કે લીથોમાં નગ્ન મૂર્તિંતું અસ્તિત્વ, તેનું પૂજન–અર્ચન નિર્વિંશેષપણે ચાલતું આપણે જોઈએ છીએ. અલખત્ત, શ્વેતાંબર પરંપરામાં સવસ્ત્ર અને સાલ કાર મૂર્તિનું સ્થાન છે, અને જેમ જેમ બન્ને ફિરકાઓ વચ્ચે અથડામણ વધતી ગઈ તેમ તેમ શ્વેતાંબર પરંપરામાં ઉત્તરોત્તર સવસ્ત્ર અને આલંકાર મૂર્તિની જ પ્રતિષ્કા વધતી ચાલી છે; પણ મશુસમાંથી નીકળેલી **શ્વેતાંબરીય આચાર્યના નામાે**થી અંકિત નગ્ન મૂર્તિઓ અને સારપછીના વ્યનેક સૈકાઓ દરમિયાન પહ્યુ ચાલુ રહેલી નગ્ન મૂર્તિંની \*વેતામ્ય્યરીય પ્રતિષ્ઠાને৷ વિચાર કરતાં એ ચાેખ્ખું લાગે છે કે શ્વેતાંબર પરંપરા આપ્યાત્મિક **ઉપાસનામાં ન**ગ્ન મૃર્તિંનું મુહ્ય **યથાવત્ આંકતી આવી છે. આ**થી ઊલટું, દિગંબર પંચની માલિકીનું કાેઈ પણુ મંદિર કે તીર્થ લો, તેા તેમાં નગ્ન મૂર્તિ સિવાય સાદાં અને દિગંખરત્વની વધારે નજીક હેાય એવાં નિરાડંબર વસ્ત્રાંશ ધારણની મૂર્તિનો પણ અકાન્તિક બહિષ્કાર જ હશે. એ પરંપરાનાં શાસ્ત્રો પણ ઐકાન્તિકપણે નગ્ન ઞૂર્તિના જ સમર્થક હાેઈ આખી દિગ'બર પર'પરાન્ માનસ પ્રથમથી અસાર લગી એક જ રીતે ઘડાયેલું છે કે જે મૂર્તિ નગ્ન ન હ્યુય તે માનવી કે પૂજવી ચાેગ્ય નથી, જ્યારે પ્રથમથી જ શ્વેતાંબર પર પરાનેહ આ વિશેના વારસા ઉદાર રહેલાે હાય એમ લાગે છે. તેથી એ જિનમૂર્તિની

ઉપાસનાને અનૈકાન્તિક આગ્રહ દિગંબર પરંપરા જેટલા જ રાખવા છતાં પૂર્તિના સ્વરૂપ વિશે દિગંબર પરંપરાની પેડે ઐકાન્તિક બની નધા. ( અલબત્ત છેલ્લી શતાબ્દી કે શતાબ્દીઓમાં ^વેતામ્બર માનસ અને વ્યવહાર પણ પ્રહ્યાલાતી વૃત્તિ ધરાવતાં, છેક જ દિગંબર મંતબ્ય કરતાં સામી બાજીએ જતાં અને પાતાની પૂર્વ પરંપરા ભૂલીજતાં દેખાય છે, એ કબૂલ કરવું જોઈ એ.) છુદિ અને તર્કથી કસતાં પણ એમ લાગે છે કે તદ્દન નગ્ન અને નગ્નપ્રાય–બન્ને પ્રકારની પૂર્તિ ચેયા ઉપાસનાને અનુકૂળ છે, નહિ કે કોઈ એક જ પ્રકારની. તેથી મૂર્તિ-સ્વરૂપ વિશેની પરાપૂર્વથી ચાલી આવતી કલ્પનાનો વિચાર કરનાં અને તેના ઉપાસનાગત અનેકાન્તદ્રપ્ટિ સાથે મેળ બેસાડતાં એમ સ્પષ્ટ લાગે છે કે એકાન્ત નગ્ન મૂર્તિના આગ્રહ રાખવામાં વીરપર પરાનું પ્રતિનિધિત્વ ખાંડેત થઈ જાય છે; કારણુ કે, તે આગ્રહ માખવામાં વીરપર પરાનું પ્રતિનિધિત્વ ખાંડેત ચઈ જાય છે; કારણુ કે, તે આગ્રહમાં શ્વેતામ્બરીય કલ્પનાને સમુચિત પણ સમાવેશ થતા નથી; તેથી ઊલટું, શ્વેતાંબરીય નગ્ન અને નગ્નપ્રાય મૂર્તિની કલ્પનામાં દિગંબર પર પરાની એકપક્ષીય માન્યતાનો પણ રુચિ અને અધિકારબેદે પૂર્ણ સમાવેશ થઈ જાય છે.

( ૩ ) પ્રસ્તુન પ્રક્ષ પરત્વે છેલ્લી ભાખત શાસ્ત્રોની છે અને તે જ સૌધી વધારે અગત્યની છે. ત્રણે કિરકાએન પાસે પોતપોતાનું શાસ્ત્ર સાહિત્ય છે. સ્થાનકવાસી અને ય્વેતાંબર⊸એ બે ફિરકાએોને કેટલુંક આગમિક સાહિત્ય તાે સાધારણ છે, જ્યારે એ ઉભય કિરકામાન્ય સાધારણ આગમિક સાહિત્યને દિગમ્બર કિરકા માનતા જ નથી. તે એમ કહે છે કે અસલી આગમિક સાહિત્ય ક્રમે ક્રમે લેખબહ થયા પહેલાં જ અનેક કારણોથી નાશ પામ્યું. આમ કહી તે સ્થાનકવાસી–શ્વેતાંબર ઉભયમાન્ય આગમિક સાહિત્યને৷ બહિષ્કાર કરે છે. વ્યતે તેના સ્થાનમાં તેની પાતાની પર પરા પ્રમાણે ઇસ્વીસનના બીજા સૈકાથી રચાયેલા મનાતા અમુક સાહિત્યને આગમિક માની તેને અવલખે છે. અહીં પ્રશ્ન એ છે કે જે ઇસ્વીસનના પહેલા બીજા સૈકાથી માંડી રચાયેલા ખાસ દિગંબર સાહિત્યને તે કિરકાના આચાર્ય અને અનુયાયીઓએ છવિત રાખ્યું તે તેમણે પાતે જ અસલી આગમ સાહિત્યને સાચવી કેમ ન રાખ્યું ! અસલી આગમ સાહિત્યનાં સર્વથા વિનાશક કારણોએ તે કિરકાના નવીન અને વિવિધ વિસ્તત સાહિત્યના સર્વથા વિનાશ કેમ ન કર્યો કે એમ તા કહી જ નહિ શકાય કે દિગંભર દિરકાએ જાુદાં ખાસ રચેલ શાસ્ત્રોના સમય પહેલાં જ એ વિનાશક કારણો હતાં અને પછી એવાં ન રહ્યાં; કારણ કે, એમ માનવા જતાં એવી કલ્પના કરવી પડે કે વીરપર પરાના અસલી આગમિક સાહિત્યના સર્વથા વિનાશ કરતારાં ખળાએ સમાન ક્ષેત્ર અને સમાન કાળમાં હૈયાત . બ્રાહ્મણ અને ઔદ્ધ વ્યસલી સાહિત્ય કે તે વખતે રચાતા સાહિત્ય ઉપર વિના-

-શક અસર ન કરી અને કરી હોય તે તે નામમાત્રની. આ કલ્પના માત્ર અસંગત જ નથી, પણ અનૈતિહાસિક સુધ્વાં છે. ભારતવર્ષના કાેઈ પણ ભાગમાં ્વર્તમાન કે રચાતા સાહિત્ય વિશે એવાં પક્ષપાલી વિનાશક બળાે કવારેય ંઉપસ્થિત થયાના ઇતિહાસ પ્રાપ્ત નથી થતા કે એ બળાએ માત્ર જૈન સાહિત્ય-તેો સર્વધા વિચ્છેદ કર્યો હોય અને બ્રાહ્મણા તેમ જ બૌદ્ધ સાહિત્ય ઉપર ક્યા દાખવી હોય. આ અને આના જેવી બીજી કેટલીયે અસગ**તિએ**। આપણતે એમ માનવા પ્રેરે છે કે વીરપર પરાતું અસલી સાહિત્ય ( ભલે તેના "બધારહ્યમાં, ભાષાસ્વરૂષમાં અને વિષયચર્ચામાં કાંઇક ફેરફાર કે ઘટાડા⊸વધારા થયો તોય) વસ્તુતઃ નાશ ન પામતાં અખંડ રીતે હૈયાત જ રહ્યું છે. આ દષ્ટિએ જોતાં એ અસલી સાહિત્યના વારસો દિગંબર કિરકા પાસે નથીં, ્પણ શ્વેતાંબર અને સ્થાનકવાસી એ બે ફિરકા પાસે છે. સ્થાનકવાસી ફિરકો ેંકેટલંક અસલી આગમિક સાહિત્ય ધરાવે છે, પણ તે ડાળ, શાખા, પાંદડોં અને કૂલ કે કળ વિનાના એક મૂળ કે ચડ જેવું છે અને તે મૂળ કે ચડ પણ તેની પાસે અખંડિત નથી. એ પણ ખરું છે કે શ્વેનાંબર પરંપરા જે વ્યાંગમિક સાહિત્યતેહ વારસેહ ધરાવે છે તે પ્રભાણમાં દિગાબર પર પરાનાં સાહિત્ય કરતાં વધારે અને ખાસ અસલી છે તેમ જ સ્થાનકવાસી આગમિક સાહિત્ય કરતાં એ વિરોધ વિપુલ અને સમૃદ્ધ છે, છતાં તે અત્યારે જેટલું છે તેમાં જ બધું અસલી સાહ્તિય મૂળ રૂપમાં જ સમાઈ જાય છે એમ કહેવાના આશય નથી. સ્થાનકવાસી ફિરકાએ અમુક જ આગમે માન્ય રાખી તે શ્નિવાયનાંને માન્ય ત રાખવાની પહેલી ભ્રલ કરી: બીજી ભ્રલ **ચ્માગમિક**' સાહિત્યના અખંડિત વિકાસને અને વીરપર પરાને પાેયતી નિર્શું કિત આદિ ચતુર ગીના અસ્વીકારમાં એણું કરી અને છેવટની અક્ષમ્ય ભૂલ એ ફિરકાના મુખ્યપણે ક્રિયાકાંડના સમર્થનમાંથી કલિત થયેલ ચિંતન-મનનના નાશમાં આવી જાય છે. જે સૈકાઓ દરમિયાન ભારતવર્ષમાં આશ્ચર્યજનક દાર્શનિક ચિંતન. મનન અને તાર્કિક રચનાએ। ધોધબધ થતી હતી એ જમાનામાં શ્વેતામ્બર અને દિગંબર વિદ્વાનો પણ એ અસરથી મુક્ત રહી ન શકવા અને તેમણે થાેડા પણ સમર્થ કાળા જૈન સાહિત્યને અપ્યાં, તે જ જમાનામાં શરૂ થયેલ અને ચામેર વિસ્તરેલ સ્થાનકવાસી ફિરકાએ દાર્શનિક ચિંતન–ઞનનની દિશામાં અને તાર્કિંક કે બીજા કાેઈ પણુ યાગ્ય સાહિત્યની રચનામાં પાતાનું નામ નધી તોધાવ્યું એ વિચાર ખરેખર સ્થાનકવાસી કિરકા માટે નીચું જોવડાવ-નાર છે. આ બધી દર્ષિએ સ્થાનકવાસી કિરકાને વીરપર પરાનું અપ્યંડ પ્રતિન નિધિત્વ અગર તે৷ અપેક્ષાકૃત વિશિષ્ટ, પ્રતિનિધિત્વ ધરાવનાર કહી ન શકાયત્ર તેથી હવે બાક્ષીના બે ફિરકાઓ વિશે જ વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે.

આપણે ઉપર જોઈ ગયા કે દિગંબર કિરકાએ અસલી આઝમિક સાહિત્યને અવગજીવામાં, તેના બહિષ્કાર કરવામાં માત્ર વિદ્યાના કેટલાક અંશા ગુમાવવા પૂરતી જ ભૂલ નથી કઠી, પણ એ સાથે એણે વીરપર પરાના ઘલા આચાર અને વિચારોના વારસાે પણ ગુમાવ્યાે છે. આગમિક સાહિત્ય છાેડવા સાથે એના હાથમાંથી પંચાંગીના પ્રવાહને સાચવવા, રચવા અને પાષવાનો સાેનેરી અવસર જ ચાલ્યો ગયેા. એ તાે એક અળાધ્ય સહ્ય છે કે મુષ્ય-કાળમાં કેટલીક રાતાબ્દીએો દરમિયાન માનનીય દિગંભર ગંભીર વિદ્વાનાના હાથથી રચાયેલ દાર્શનિક, તાર્કિક અને અન્ય પ્રકારનું વિવિધ સાહિત્ય એવ છે કે તે માત્ર હરકાઈ જૈનને જ નહિ પણ હરકાઇ ભારતીય સાહિત્ય અને સંસ્કૃતિના અભ્યાસીને માન ઉત્પન્ન કરે તેવું છે; તેમ છતાં ઐતિહાસિક દર્પિએ એ કબ્દુલ કરવું જોઈએ કે જો દિગંબર પરંપરાએ આગમિક અને પંચાંગી સાહિત્ય સાચવી, તેનું સંવર્ધન અને વ્યાખ્યાન કે વિવરણ પાેલાની જ ઢખે કર્યું હાેત તાે એ પર પરાના ગાંબાર વિદ્વાનાએ ભારતીય સાહિત્ય અને જૈન સાહિત્યને એક સંમાનવર્ધક ભેટ આપી હોત. ખેર, આ ઉપરથી એકંદરે મારા અભિપ્રાય કેવળ ઐતિહાસિક દષ્ટિએ પણ એ બધાયે။ છે કે શાસ્ત્રોની બાબતમાં વીરપર પરાનું જો કાંઈ પણુ અખંડ પ્રતિનિધિત્વ આજે જોવા મળતું હાય તા તે શ્વેતાંબર પરંપરાને જ આભારી છે. હું જ્યારે દિગંબર પરંપરાની પુષ્ટિ અને તેના સમન્વયની દષ્ટિએ પણ શ્વેતાં <mark>બરીય પ</mark>ંચાંગી સાહિત્ય જોઉં છું ત્યારે મને ચાેખ્ણું લાગે છે કે એ સાહિત્યમાં દિગંબર પરંપરાને પાષક થાય એવા અખૂટ સામગ્રી છે. અમુક મુદ્રા પરત્વે મતભેદ થતાં, તેને ઐકન્તિક આગ્રહનું ૨૫ અપાતાં જે હાનિ દિગખર <mark>પર પરાને ઉડાવવી</mark> પડી છે તેના ખ્યાલ એ પ<sup>:</sup>ચાંગી સાહિત્યને તટસ્થભાવે વાંચ્યા સિવાય આવી ન શકે. જો એ સાહિત્યમાંનાં અમુક વિધાના દિગંભર પર પરાને બધએસતાં આવે તેમ ન હતું, તો તે પર પરાના વિદાના એ વિધાના વિશે—એ સાહિત્યને છેાડ્યા સિવાય પણ, જેમ ધ્યાસણ અને બૌદ પર પરામાં ત્રન્યું છે અને જેમ એક જ તત્ત્વાર્થ ગ્રન્થને સ્વીકારી તેની જુદી **બુદી** વ્યાખ્યાઓમાં બન્યું છે તેમ—વિવિધ ઊહાપોહ કરી શકતા હ<del>તા</del> અથવા તે ભાગને, સ્વામી દયાનન્દે સ્મૃતિ પુરાણુ આદિમાંના અનિષ્ટ ભાગને પ્રક્ષિપ્ત કહ્યો છે તેમ પ્રક્ષિપ્ત કહી, બાકીના સમગ્ર પંચાંગી ભાગને સત્કારી, **પર પ**રાતું પ્રતિનિધિત્વ મૂળ રૂપમાં કાંઇક વિશેષ સાચવી શકચા હાેત. દિમંબ**ર** પર પરાતું સમગ્ર માનસ એવું એક તરફી લડાયેલું દેખાય છે કે તેને જિન્નાસા અને વિદ્યોપાસનાની દષ્ટિએ પણ પંચાંગી સાહિત્ય જોવા કે વિચારવાની વૃત્તિ

ચલી જ નથી; જ્યારે શ્વેતામ્બરીય માનસ પ્રથમથી જ ઉદાર રહ્યું છે. આના પુરાવાએ। આપણે સાહિત્યરચનામાં જોઈએ છીએ. એક પણ દિગંભર વિદાન એવા નથી જાણ્યા કે જેણે બ્રાહ્મણ-ખૌદ્ધ ગ્રન્થાે ઉપર લખવાની વાત તેા ભાજીએ રહી, પણ શ્વેતાંબરીય આગમિક સાહિત્ય કે ખીજા ક્રાઈ દાર્શનિક કે તાર્કિક શ્વેતામ્બરીય સાહિત્ય ઉપર કાંઈ લખ્યું હોય. તેથી ઊલટું, દિગંબર પરંપરાનું પ્રયળ ખંડન કરનાર અનેક સાંપ્રદાયિક શ્વેતાંબરીય આચાર્યો અને ગંભીર વિદ્વાના એવા થયા છે કે જેમણે દિગમ્બરીય ગ્રન્થો ઉપર આદર સાથે મહત્ત્વપૂર્ણ ટીકાએા લખી છે. એટલું જ નહિ, પણ પુસ્તકસંત્રહની દષ્ટિએ પણ દિગંબર પરંપરાત માનસ શ્વેતાંબર પરંપરાના માનસ કરતાં પ્રથમથી જ ભારે સંકીર્ણ રહ્યું છે. એના પુરાવાએો જૂના વખતથી અત્યાર લગીના અંને કિરકાએોના પુસ્તકભાડારાની યાદીમાં પદે પદે નજરે પડે છે. આ બધું હું કેાઈ એક પરંપરાના અપકર્ષ કે બીજી પરંપરાના ઉત્કર્ષની દષ્ટિએ નથી લખતા; કારણ કે, મારા આ લખાણમાંથી જે પરંપરા પોતાના ઉત્કર્ષ ક્રલિત કરી બીજાના અપકર્ષમાં જ રાચવા માગે તે પરંપરાનો પણ ખીજી બાબતામાં સપ્રમાણ અપકર્ષ બતાવી શકાય. મારું પ્રસ્તુત લેખન માત્ર સમત્વની દષ્ટિએ છે. એમાં ઊભ્પને ઊભ્પ માનવા જેટલું સ્થાન છે, પણ ક્રોઈ પ્રત્યે અવગણના કે લઘુત્વદષ્ટિ પોષવા સ્થાન નથી.

ચિરકાળથી પોષાયેલ ફિરકાવાસિત માનસને બદલાનું કામ નદીના પ્રવાહને બદલવા જેવું એક રીતે અઘરું છે, તેમ છતાં એ અશકપ નથી. વર્તમાન સમયના વિદ્યા અને જિત્તાસાનાં ખળા ઇષ્ટ દિશામાં પુરુજેશથી પ્રેરી રહ્યાં છે. જે કાર્ય ભારે ભાગ આપ્યા પછી અગર બદલો વાળી ન શકાય એવી હાતિ ઉકાવ્યા પછી કરવું જ પડે તે કામ પ્રથમથી ચેતી વખતસર કરવામાં આવે તેા એમાં મનુષ્યત્વની શાભા છે. હું એમ માનું છું કે એક પણ ક્ષણના વિલંખ કર્યા સિવાય સ્થાનકવાસી ફિરકાએ પોતાની ગત ભૂલે સુધારી આગળ વધવું જોઈ એ, અને હું એમ પણ માનું છું કે સમર્થ તેમ જ નિર્ભય શુદ્ધ વિદ્યોપાસક દિગંબર વિદ્વાનોએ વારસાગત માનસ બદલી, દિગંબર જ કાયમ રહ્યા છતાં, વીરપરંપરાને પ્રમાણમાં વિશેષ અને અખંડપણે વ્યક્ત કરનાર આગમિક તેમ જ પંચાંગી સાહિત્યતું અવલોકન કરી તેના પોતાની પરં-પરાના સાહિત્ય સાથે મેળ બેસાડવા અગર તે દ્વારા પોતાના સાહિત્યની પૂર્તિ કરવી. એમ ન કરતાં જેમ તેઓ અત્યાર લગી એકદેશીય રહ્યા છે તેમ રહેશે તેા તેમને વાસ્તે કાંઈ વ્યાપક કે સાર્વજનિક ક્ષેત્રમાં વીરપરંપરાના

[ 399

પ્રતિનિધિ તરીકે ભાગ્યે જ રથાન રહેશે. એ દષ્ટિએ વિદ્વાને৷ અને ઐતિહા-સિકામાં તેમની પ્રતિકા ભાગ્યે જ બ'ધાશે.

શ્રીમદ્ વિજયાન દસ્ડીશ્વરને કાંઈ અન્તઃસ્કુરણા એવી થઈ કે તેમનું જિત્રાસુ માનસ સ્થાનકવાસી ફિરકાના અક્ષ્પમાત્ર આગમિક સાહિત્યમાં સન્તુષ્ટ ન રહી શક્યું. તેએા ઇચ્છત તા સ્થાનકવાસી ફિરકા છેાડી દિગંબર ફિરકાને અપનાવી, તેમાં પણ પ્રતિષ્ઠા મેળવી, કાંઈક વધારે પ્રમાણમાં જિત્તાસા સન્તાેષોં, વિદ્યોપાસના દ્વારા વીપર પરાનું સમર્થન કરી શકત; પણ મને એમ લાગે છે કે એ સ્ટ્રિના ભગ્ય અને નિર્ભય આત્મામાં કાઈ એવા પ્વનિ ઊઠ્યો કે તેણે તેમને વીરપર પરાનું અપેક્ષાકૃત અખંડ પ્રતિનિધિત્વ ધરાવનાર ફિરકા તરફ જ ધકેલ્યા, અને આપણે જોઈએ છીએ કે એમણે જિંદગીનાં થાડાં વર્ષોમાં, ખાસ કરી છેલ્લા ભાગનાં અમુક જ વર્ષોમાં, આખું જૈન સાહિત્ય મથી નાખ્યું, તેમાંથી નવનીત તારવ્યું જે તેમના જ શબ્દોમાં વિદ્યમાન છે.

\*વેતાંબર ફિરકા, આચાર, ઉપાસના અને શાસ્ત્રોની દષ્ટિએ બીજા બે ફિરકાઓ કરતાં વીરપર'પરાની વધારે નજીક છે એ વાતની અગર વિજયાન'દ-સ્ડીશ્વરે સ્વીકારેલ શ્વેતામ્બરીય પર'પરાના ચડિયાતાપણાના ખ્યાલથી જો કાે સામ્પ્રદાયિક \*વેતાંબર ગૃહસ્થ કે સાધુ કુલાઈ સહેજ પણુ બીજા ફિરકાઓ તરફ તુચ્છત્વ કે વ્યવગણના પાષતી અભિમાનવૃત્તિ સેવરો તેા તે સત્ય ચૂકરો; કારણુ કે, શ્વેતાંબર માનસ અગેલાકૃત ગમે તેટલું ઉદાર રહ્યું હોય, છતાં એની વિદ્યોપાસના પણુ આજકાલની દષ્ટિએ બહુ જ એકદેશીય અને અલ્પસંતુષ્ટ છે; એ નથી તેા ઉદાર અને વ્યાપકપણે સમગ્ર વ્યાહ્તણ પર'પરા અવગાહતું કે નથી સમગ્ર બૌદ પર'પરા અવગાહતું. વેતામ્બર પર'પરાના ભૂતકાલીન ઇતિહાસ અને વર્તાબાન જવાબદારીના વિચાર કરું છું ત્યારે તેના **ગેફે નર્દી** અને અલ્પસંતુષ્ટ માનસને કંઇક કહેવાનું મન થઈ જાય છે. હું અત્યારના ધુરીણુ ગણાતા સમગ્ર \*વેતાંબર આચાર્યો અને વિદ્વાનોને નમ્રભાવે એટલું જ અંતમાં કહેવા ઇચ્છું છું કે શ્રીમાન આત્મારામછએ પ્રારંભેલી અને અધૂરી મૂકેલી વિદ્યોપાસનાને વર્તમાન વિશેષ કીમતી સાધનો અને સુલભ સગવડા દારા લંબાવી અત્યારના ઉન્નતતર ધારણતે બંધબેસે એવી રીતે વિકસાવે.

—શ્રી આત્મારામજી શતાબદી ગ્રંથ, ૧૯૩૬.

# ભગવાન નેમિનાથ અને કૃષ્ણ

#### [ 90 ]

**નેમિનાથ** અને રાજીમતી વિશે જૈનેા લહ્યું જાણતા હશે. નાનાં બાળકા પણ કંઈ ને કંઈ તેા જાણતાં હશે, છતાં મને આ વિષય ઉપર કંઈક કહેવાનું ખન થયું છે.

ડું બનારસમાં હતા ત્યારે દુષ્કાળના ખબરાે છાપામાં વાંચતાે અને ઢાેરાના મરવાના ખબરાે સાંભળીને મને અતિશય ઉકળાટ થતાે હતા. માણુસાે તા મરે છે, છતાં આપણું ધ્યાન મૂંગા ઢાેર પ્રત્યે વધુ ખેંચાય છે. એ વખતે હું હેમચન્દ્રાચાર્ય ઉપરના એક પુસ્તકની અંગ્રેજી પ્રસ્તાવના સાંભળતાે હતાે, ત્યારે તેમિનાથતાે ઉલ્લેખ આપ્યા. એટલે મને ત્યારથી આ વિષય ઉપર બાલવાના વિચાર આવ્યા હતાે.

નેમિનાથ વિશે તમે કાંઇ કહેા ત્યારે તમારે કૃષ્ણ વિશે પણ જાણવું જોઈએ. નેમિનાથ અને કૃષ્ણ એ બેને આપણા આદર્શો તરીકે રાખીએ તેા આપણે આખી આર્યસંસ્કૃતિ સમજ્યા છીએ એમ કહેવાય.

એ બન્તેના જન્મ યદુકુળમાં થયા હતા. નેમિનાથના જન્મ આજવી છાશી હજાર વર્ષ પહેલાં થયા હતા એમ જૈન પરંપરા કહે છે. બ્રાદ્માણુપર પરા કૃષ્ણુના જન્મ પાંચ હજાર વર્ષ પહેલાં થયા એમ કહે છે. જો નેમિનાથ અને કૃષ્ણુ કાકાના દીકરા ભાઈ હાેય તા આ જૈન પરંપરાના ખ્યાલ ભૂલભરેલા ગણુવા જોઈએ. મને લાગે છે કે નેમિનાથ છાશી હજાર વર્ષ પહેલાં નહિ, પણ પાર્શ્વ નાથથી થાડા સમય પહેલાં જ થઈ ગયા હાેવા જોઈએ. એટલે સમયની આબતમાં જૈન પરંપરા ઉપર બહ ભાર મૂકવા જેવું મને લાગતું નથી.

યદુવ શ એ મશુરાની આસપાસ ક્ર્લ્યોફાલ્યો હતો. વસુદેવનાં પુત્ર કૃષ્ણુ અને વસુદેવના ભાઈ સમુદ્રવિજયના પુત્ર એ નેમિનાશ. જૈન પર પરામાં નેમિ-નાથની સાથે કૃષ્ણુનું પણુ ઘણું વર્ણુન આવે છે. ધ્યાણણુ પર પરામાં કૃષ્ણુનું વર્ણુન ઘણું છે, છતાં તેમાં નેમિનાથના ઉલ્લેખ પણું નથી એ આશ્ચર્ય ઉપજવે તેવી વાત છે.

નચુરામાં કૃષ્ણ ઉપર આકત આવતાં તે નવી રાજધાની દારિકામાં સ્થાપે છે. તેમિનાથને ઉછેર અને જુવાની દારિકામાં થયા હેાય તેમ જણાય

#### દર્શન અને ચિંતન

છે. તેમિનાથ અને રાજીમલીતું જીવન એ જૈન પરંપરાની ત્યાગવૃત્તિને નમૂને છે. તેઓ પરણ્વા ઇચ્છતાં નહોતાં, છતાં બીજાની સમજાવટથી પરણ્વા તૈયાર થાય છે. લગ્ન વખતે કતલ થનારાં જાનવરા જોઈ ને નેમિનાથને અત્યંત કરુણા અને કંપારી છૂટે છે, અને પશુવધનો ખ્યાલ આવતાં તેઓ લગ્નમંડપ છેાડીને ગિરનારમાં તપશ્ચર્યા કરવા માટે ચાલ્યા જાય છે.

રાજીમતી એ કંસની બહેન અને ઉગ્રસેન રાજાની પુત્રી. રાજીમતીને નેમિનાથ વિશે ખબર પડતાં તે પણ સંસાર છેાડીને ચાલી નીકળે છે અને તપ કરતી વખતે નેમિનાથના ભાઈ રથનેમિ, જેઓ સાધુ થયા હતા અને જે રાજીમતીના રૂપમાં લેાભાય છે, તેમને સદુપદેશ આપી સ્થિર કરે છે. ત્યાર પછી નેમિનાથ અને રાજીમતી સદુપદેશ કરતાં કરે છે. આપણી ધર્મપરંપરામાં સાધુ અને સાધ્વીનું જે સ્થાન છે તેના નમૂના રૂપે તેમનું જીવન વ્યતીત થયું હતું. તેઓ ઐતિહાસિક પાત્રા હેાય કે ન હેાય, તાેપણ લોકાના ચિત્તમાં એટલા બધા વસી ગયા છે કે તેઓ હતા જ એમ મનાય છે.

કૃષ્ણ વિશેતું સાહિત્ય એટલું વિશાળ છે, તેને લગતાં ગીતો સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતમાં એટલાં બધાં છે કે જો એ બધાંના સંગ્રહ કર્યો હોય તા એ જ એક માટું મહાભારત થઈ જાય. જૈના પણ કૃષ્ણુને નેમિનાથના સમાન એક ભાવી તીર્થ કર તરીકે આળખે છે, પણ જો આપણે બન્નેના ચરિત્રને વધુ સમજીએ તા આપણુને સાચું રહસ્ય માકૃમ પડશે.

પશુઓની હિંસાના ખ્યાલયી દુઃખિત થઈ ને નેમિનાથ સાધુ થાય છે. રાજુ-મતી નેમિનાથના રાગથી નહિ, પણુ ખરા ત્યાગથી પ્રેરાઈ ને સાધ્વી થાય છે. રચ-નેમિની ચંચળ ચિત્તવૃત્તિનું સંયમમાં પરિવર્તન કરાવે છે. ઝડગ્વેદમાં યમ અને યમી એ બે ભાઇબહેનાનું વર્ણુન છે, જેમાં યમીને લગ્ન કરવાની ઇચ્છા થાય છે પણ તેના ભાઈ યમ તેને સંયમમાં સ્થિર કરે છે. નેમિનાથ અને રાજીમતીના જીવનના આ પ્રસંગા નાના છતાં ઘણુા મહત્ત્વના છે. જૈન આદર્શમાં જે સંતના–ત્યાગના આદર્શ છે તેનું આપણુને નેમિનાથ અને રાજીમતીના જીવનમાં દર્શન થાય છે.

કૃષ્ણે ગીતાના ખરેખર બાેધ કર્યા હાેય કે તેના પછી તેને નામે બીજા કાેઇચે લખી હાેય, પણ તે અત્યંત છવનરપશી છે અને તેમાં વૈદિક સંસ્કૃતિના સાર આવી જાય છે. તેથી આજે તે ધર્મસાહિત્યમાં સર્વ શ્રેષ્ઠસ્થાન બાેગવે છે.

તેમિનાથના જીવનમાં જેવેા પ્રસંગ આવે છે તેથી જીદો પ્રસંગ કૃષ્ણુના જીવનમાં આવે છે. અતિવૃષ્ટિથી પીડાતાં જનવરોને તેમણે ગાવર્ધન પર્વત. દારા બચાવ્યા અને આજે પણુ ઠેર ઠેર ગાેશાળાઓ બ્રાહ્મણુન્સરકૃતિના અનુ-યાયીએ તરફથી ચાલે છે. આ ગાેશાળામાં માટે ભાગે ગાયાે જ હાેય છે.

બીજા પ્રાન્તાેમાં ગાયાે માટે રક્ષણુની વ્યવસ્થા છે, પણુ ગાયાે ઉપરાંત બીજાં પ્રાણીઓના રક્ષણુની પણુ વ્યવસ્થા ગુજરાતમાં આપણે વધુ જોઈએ છીએ, અને તેનું કારણુ નેમિનાથના બાધ હાેય તેમ જણાય છે. એટલે આપણે કૃષ્ણુને ગાેરક્ષક અને નેમિનાથને પશુરક્ષક તરીકે ઓળખાવી શકીએ. કૃષ્ણુના સંબંધ ગાેપાલન---ગાવર્ધન સાથે જોડવામાં આવ્યા છે, તેવી જ રીતે નેમિનાથ-ના સંબંધ પશુરક્ષણુ અને પશુપાલન સાથે જોડવામાં આવ્યા છે. તેની સાબિતીઓ કાઠિયાવાડમાં અને ગિરનાર ઉપર મળે છે.

નેમિનાથનાે કાંઈજ સંબંધ વ્યવહારમાર્ગ અર્થાત્ પ્રવૃત્તિમાર્ગનાં સાથે ન હાેય તેમ લાગે છે. ત્યાગ કર્યા પછી જે તેમના પાસે આવે તેમને માટે તેમના જીવનમાં ધહ્યું છે, જ્યારે કૃષ્ણુનું આખું જીવન વ્યવહારપૂર્ણું છે. સંસારમાં રહ્યા છતાં સંસારથી અલિપ્ત રહેવાના બાધ તેમના જીવનમાંથી જડે છે. હિંદમાં નેમિ-નાથ અને કૃષ્ણુના બે આદર્શોમાં આપણી આર્યસંસ્કૃતિની રજૂઆત થાય છે.

આર્યસંસ્કૃતિમાં હીનયાન અને મહાયાન એવા ખે આદર્શા છે. હીનયાન આદર્શ પોતા પ્રરતા જ પર્યાપ્ત છે. પાતાનું કલ્પાણ કરતાં બીજાનું કલ્યાણ થઈ જાય તેા લલે, પણુ ખાસ તેા તે પાતા માટે છે; જ્યારે મહાયાન આદર્શ સર્વ લોકોના કલ્યાણને પહેલું સ્થાન આપે છે. જૈનામાં હીનયાનને વધુ પસંદગી આપવામાં આવી હેાય તેમ જણાય છે, જ્યારે લાસણ લોકોએ મહાયાનના આદર્શને પણ સ્વીકાર્યો છે. કુષ્ણના છવનમાં સદામાની વાત આવે છે. વૈભવેા ભાગવવા છતાં પાતે અલિપ્ત રહે છે. સમરાંગણમાં પણ તે તટસ્થભાવે રહે છે. પણ આ બન્તે આદર્શીતે અલગ પાડવાથી આપણે ઘણું વેઠવું છે. ધ્યાસણ અને જૈનાએ પરસ્પરના મહાન પુરૂષો વિશે કેટલ એાર્બ્ર જાણ્યું છે કે હીનયાની અને મહાયાની આદર્શો જે આજે છૂટા પડી ગયા છે તે ખરાખર નથી. ભારતીય સંસ્કૃતિને જો આપણે સમજવા માગતા હોઈએ તાે તેમિનાથ અને કૃષ્ણ બન્નેને આપણે સમજવા જોઈ એ. રસવૃત્તિ, બુદ્ધિ અને તત્ત્વનાનની દષ્ટિએ જો આપણે કૃષ્ણને ન જાણીએ તેા નેમિનાથતે પણુ <mark>આ</mark>પણે ખરાખર નહિ **જાણી રા**ક્ષએ. કૃષ્ણુભકતો, જેએન મહાયાની છે, તેમણે નેમિનાચના જીવનમાંથી ધણું શીખવાનું છે. કૃષ્ણુને નામે પોતાની તામસ અને રાજસવૃત્તિને તેએ પોષી રહ્યા છે. તેમણે નેમિનાય અને રાજ્યુમતીના જીવનમાંથી ત્યાગ અને તપશ્ચર્યા શીખવાં જોઈએ. પણ વ્યવહારમાં તમે કાંઈ

કરવા માગતા હાે તાે તમારે કૃષ્ણુના જીવનમાંથી મેળવવું પડશે. જૈન આચા-ચીંને હાથે કૃષ્ણુની કથા લખાઈ છે, તેમના પિતા વસુદેવની વાત લખાઈ છે. અત્યંત રસભરી છે. કૃષ્ણુના જીવનના વાસ્તવિક અંશાને નેમિનાથના જીવન સાથે જોડીને આપણે આર્યસંસ્કૃતિનું સાચું રૂપ ઍાળખી શકીશું. ગાપાલન અને પશુપાલન એ વસ્તુની અગત્ય પણ આપણે તેમના જીવનમાંથી મેળવવાની છે. અંતિમ સમયે પાતાને બાણુ મારનારને કૃષ્ણુ ઉદારચિત્તે ક્ષમા આપે છે; એટલું જ નહિ, પણુ તેને પશુપાલનનો બોધ આપે છે. મહાવીર, છુદ્ધ વધાના જીવનમાં આવા દાખલાઓ મળી આવે છે. તેએા સ્થૂલ જીવન પ્રત્યે નિર્મમ હોય છે.

એટલે હું જૈનોને કૃષ્ણુના છવન વિશે વાંચવાનું કહું છું, તેમ જૈનેતરોને નેમિનાથ અને રાજીમતી વિશે સહાનુભૂતિથી જાણુવાની સૂચના કરું છું. આથી અરસ્પરસના પૂર્વબ્રહા દૂર થશે અને આર્યસંસ્કૃતિના બન્ને પાસાનું દર્શન થશે. વ્યવહારમાં કામ કરવા છતાં અલિપ્ર રહેવાની ભાવના કૃષ્ણુના છવન-માંથી મળે છે, નેમિનાથ અને કૃષ્ણુના આદર્શોમાં લોકોને જણુાય છે તેવા «વિરાધ નથી. વિરાધ દેખાય છે તે સ્થૂલ છે.

— પ્રેબુદ્ધ જૈન, ૧૫-- ૧૧-'૪૧

## આત્મદષ્ટિનું આન્તર નિરીક્ષણુ

## [ ૧૧ ]

## શ્રી વજ઼ંધર જિન\_સ્તવન

('નદી ચસુના કે તીર' એ દેશી)

વિહરમાન ભગવાન, સુણેા મુજ વિનતિ, જગતારક જગનાથ, અછેા ત્રિભ્રવનપતિ: ભાસક લાેકાલાેક, તિણે જણેા છતિ, તે৷ પણ વીતક વાત, કહું છું તજ પ્રતિ. ૧ હું સ્વરૂપ નિજ છેાડિ, રમ્યો પર પુદ્દગલે, ઝીલ્યેા ઉલટ આણી, વિષયતૃષ્ણા જલે; આસવ અધ વિભાવ, કરૂં રુચિ આપણી, ં ભૂલ્યાે મિથ્યાવાસ, દાેષ દઉં પરભર્ણી. ૨ અવગુણ ઢાંકણ કાજ, કરૂં જિનમત ક્રિયા, ન તજા, અવગુણ ચાલ, અનાદિની જે પ્રિયા: દ્દષ્ટિરાગના પાેલ. તેહ સમકિત ગર્છ, સ્યાદ્વાદની રીત, ન દેખુ<sup>ં</sup> નિજપ**હ**ે. 3 મન તનુ ચપલ સ્વભાવ, વચન એકાંતતા, વસ્તુ અનંત સ્વભાવ, ન ભાસે જે છતાં; જે લેહાત્તર દેવ, નમું લૌકિકથી, દુર્લબ સિદ્ધ સ્વભાવ, પ્રેભો તહકીકથી. ૪<sup>.</sup> મહાવિદેહ મઝાર કે, તારક જિનવર, શ્રી વજગંધર અરિહત, અનંત યુષ્ણકર; તે નિર્યાપક શ્રેષ્ડ, સહી મુજ તારશે, મહાવૈદ્ય ગુસ્યોગ, ભવરાેગ, વારશે. પ પ્રભુમુખ ભવ્ય સ્વભાવ, સુહ્યું જો માહેરો, તો પામે પ્રમાદ એહ ચેતન ખરેા; થાયે શિવ પદ આશ, રાશિ સુખવૃંદની, સહજ સ્વતંત્ર સ્વરૂપ ખાણુ આણુંદની. દ વળગ્યા જે પ્રભુનામ, ધામ તે ગુણુતણુા, ધારા ચેતનરામ, એહ થિરવાસના; 'દેવચંદ્ર' જિનચંદ્ર, હદય સ્થિર સ્થાપજો ! જિન આણાયુક્ત ભક્તિ, શક્તિ સુજ આપજો ! ૭

શ્રીમાન દેવચંદ્રજી

પ્રસ્તુત સ્તવનના કર્તા જૈન સમાજમાં—ખાસ કરી શ્વેતામ્પર સમાજમાં જાણીતા એવા શ્રીમાન દેવચંદ્રજી મહારાજ છે. તેમનું વિસ્તૃત જીવનચરિત્ર શ્રીયુત મણિલાલ પાદરાકરે લખ્યું છે અને તે શ્રી અધ્યાત્મ–જ્ઞાન–પ્રચારક મંડળ તરક્ષ્યી પ્રસિદ્ધ થયું છે. જેએા વિશેષ વિગત જાણવા ઇંગ્છતા હોય તેઓ એ પુસ્તક જોઈ લે. અહીં તેા હું દેવચંદ્રજી મહારાજ વિશે બહુ ટૂંકમાં જ પતાવીશ.

તેઓતો જન્મ વિ. સ. ૧૭૪૬ માં અર્થાત્ ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીના સ્વર્ગવાસ પછી તરત જ થયેલા અને તેમના સ્વર્ગવાસ વિ. સં. ૧૮૧૨ માં થયેલેા. એટલે તેમના જીવનકાળ લગભગ ૬૬ વર્ષના હતા. દશ વર્ષ જેટલી તાની ઉપરમાં દીક્ષા લીધેલી અને આખું છવન શાસ્ત્રાધ્યયન, ચિંતન અને સાધસલભ એવા ભિન્ન ભિન્ન પ્રદેશાના પરિભ્રમણના વ્યતીત કર્યું, તેમ જ તેમણે આખી જિંદગી સુધી નવી નવી રચનાએો કરવામાં ખ્યાન આપ્યું. તેઓ જન્મે મારવાડી એાસવાળ હતા, પહ્ય એમણે ગુજરાત, કાઠિયાવાડ આદિ અનેક પ્રદેશામાં વિહાર કર્યાે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત જેવી શાસ્ત્રીય ભાષાએ। ઉપરાંત ગુજરાતી, મરાઠી અને હિન્દી ભાષામાં તેમણે જુદી - જુદી કતિએ। રચી છે. એ ખધી કતિએોનો વિષય મુખ્યપણે એકમાત્ર જૈન પર પરાના કહેવાય એવા જ મુદ્દા રહ્યા છે. તત્ત્વજ્ઞાન અને આચાર સાથે સંબંધ ધરાવતી અનેક બાબતાે એમણે ચર્ચા છે. એ ચર્ચામાં અનેક સ્થળે કથાનયોગનાે ઉપયોગ કર્યો છે, અને આજે પૌરાણિક કહી શકાય એવી ખાબતાને તેમણે વાસ્તવિક માની, એટલે કે જેમ પ્રાચીન - કાળમાં સામાન્ય રીતે બધા જ લેખકા માનતા રહ્યા છે તેમ સર્વત્રપ્રહ્યીત લેખી, તેની ભૂમિકા <u>લપર જૈન તત્ત્વજ્ઞાનને</u> લગતા પોતાના નિરૂપણની માંડણી કરી છે. પ્રસ્તુત

#### ચ્ચાત્મદષ્ટિનું આન્તર નિરીક્ષણ

સ્તવન એમની એ યેાજનાનાે એક નમૂનાે પૂરાે પાડે છે. કતાં આ સ્તવનમાં બહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં અત્યારે વર્તમાન મનાતા વીસ તીર્થ કર પૈકા અગિયારમા શ્રી વજીધર સ્વામીને ઉદ્દેશી પાતાના આરજૂ–વિન'તિ ગુજારે છે.

#### ખહાવિદેહ ક્ષેત્ર અને વિહરમાન જિન

છેલ્લાં ૭૫ કે ૧૦૦ વર્ષના નવયુગ પહેલાંના જમાનામાં, આજે જોવામાં આવે છે તેવી, વિચારની ચાળણી અગર સંશોધનવૃત્તિ ક્રોઇ પણ ધર્મપંથમાં <sup>∞</sup>ભાગ્યે જ ઉદય પામેલી. હરેક સંપ્રદાય પાતપાતની પર'પરાગત ઞાન્યતાને મોટે ભાગે શંકા ઉઠાવ્યા સિવાય જ માની લેતા. અને એની ઐતિહાસિક -શાધમાં ન પડતા. શ્રીમાન દેવચંદ્રજી જન્મે અને કાર્યે જૈન હતા, તેથી દરેક સાંપ્રદાયિક માન્યતા તેમને હાડાહાડ વ્યાપી હાેય તેા તે સ્વાભાવિક છે. જૈન પર પરાની ભૂગાળમાં મહાવિદેહ નામના ક્ષેત્રનું ખાસું સ્થાન છે. જ બુદ્ધીપ ંઉપરાંત બીજા ખંડામાં પણ મહાવિદેહ નામનાં ક્ષેત્રા છે, અને તે બધાં મળી પાંચ છે. મહાવિદેહ નામનાં ક્ષેત્રમાં અસારે વિચરતા હાેય એવા વીસ જિનાનું અસ્તિત્વ જૈન પરંપરા સ્વીકારે છે. એ વિદ્યમાન તીર્થ કરે! વિહરમાન જિન કહેવાય છે. જેને ઉદ્દેશી પ્રસ્તુત સ્તવન રચાયું છે તે વીશ પૈકી અગિયારમા છે અને તેમતું નામ વજધર સ્વામી છે. વીશ વિહરમાનમાં પહેલાં જિન તરીકે 'સીમધર' સ્વામીતું નામ આવે છે. આ નામ ખાકીના વિહરમાના કરતાં એટલું બધું પ્રસિદ્ધ છે કે એવે ભાગ્યે જ કાઈ જૈન હશે કે જેણે સીમ'ધર સ્વામીનું નામ સાંભાળ્યું ન હેાય. એમનું પદ્મવિજયજીકૃત 'સુણા ચંદાજ'થી શરૂ થતું સ્તવન જેટલું ભાવવાહી છે તેટલું જ **બ**ર્ણ્યુતું છે. સીમધર સ્વામીનું નામ લેતાં જ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર અને તેમાં વિચરતા ખીજા જિનેાનું કલ્પનાચિત્ર મન સમક્ષ ખડું થાય છે.

સીમધર સ્વામી અત્યંત પ્રસિદ્ધ હાેઈ તેમના નામની આસપાસ અનેક અમતકારી વાતા તેમ જ માત્ર શ્રદ્ધાથી જ માની શકાય એવી ગૂંથણીઓ ગૂંથાયેલી છે. અને તે જૈન પર પરાના કેાઈ આ કે તે એક ફિરકામાં જ નહિ, પણુ તેના દરેકેદરેક ફિરકામાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે, અને તેવી ગૂંથણીઓના પુરાવા લગભગ પંદરસા વર્ષ જેટલા જાૂના છે જ.

જેવી રીતે દિગંબર પર પરામાં આચાર્ય શ્રી કુંદકુંદના શ્રુતની પ્રતિષ્ઠાને આધાર તેમના પાતાના મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જવા ઉપર તેમ જ ત્યાંથી સીમધર સ્વામી પાસેથી તે શ્રુત લાવવા ઉપર છે, તેવી જ રીતે આચારાંગ અને દશવૈકાલિકની બબ્બે ગ્રૂલિકાએાની પ્રતિષ્ઠાના આધાર પણ સ્થૂલિભદની બહેનોએ જતે જઈને સીમધર સ્વામી પાસેથી તે ચૂલિકાએ લાવવા ઉપર છે. આગમબ્રુતથી આગળ વધી તર્કબ્રુતના સમયમાં પણ આવી જ એક ઘટના તેાંધાયેલી છે. જૈન ન્યાયમાં પ્રસિદ્ધ એવા એક શ્લોક મહાવિદેહ ક્ષેત્ર-માંધી લાવ્યાની નોંધ પણ જૂની છે. આટલી હકીકત જૈન પરંપરાનું બ્રદ્ધાળ માનસ સમજવા માટે પૂરતી છે. આવું શ્રદ્ધાળુમાનસ જો અત્યારના વૈજ્ઞાનિક અને પરીક્ષાપ્રધાન સુગમાં પણ પોતાનું કાર્ય કર્યે જતું હોય અને શ્રી કાનછ મુનિ જેવાની મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સીમધર સ્વામીને જઈ મળી આવ્યાની વાતો વિરો કશી જ શંકા ઉઠાવતું ન હોય તો આજથી અઠીસા વર્ષ જેટલા જૂના સમયમાં વર્તમાન શ્રી દેવચંદ્રજી મહાવિદેહની જૂની પરંપરાને લઈને કાંઈ વર્ણન કરે તો તેમાં અચરજ કે શંકાને સ્થાન જ કેવી રીતે હોઈ શકે ?

જળ, સ્થળ અને આકાશના માઈલે માઈલની તેંધ રાખવા મથતા. અને ચંદ્રલાક તેમ જ મંગળગ્રહના પ્રદેશ સધી પહેાંચવા પ્રયત્ન કરતા એવા વર્તમાન યુગની ભૌગોલિક તેમ જ ઐતિહાસિક દષ્ટિને આપણે સંતાયો ન શક′ાએ તેા આપણાં માટે એટલું પૂરતું છે કે મહાવિદેહ અને તેમાં વિચરતા વિહરમાન તીર્થંકરેહને કવિતું એક - રૂપક માની તેના કલ્પનાચિત્રમાંથી કલિત થતા ભાવાને જ સમજીએ અને પ્રસ્તુત સ્તવનનાે અર્થ એ દબ્ટિએ તારવીએ.. મહાવિદેહ એ પ્લાહ્મણ, બૌહ અને જૈન શાસ્ત્રોમાં આવતો વિદેહ દેશજ છે કે બીજો ક્રેાઈ જૈનમાન્યતા મુજબના દૂરવર્તા સ્વતંત્ર પ્રદેશ છે અને તેમાં વિચરતા કહેવાતા ક્રાઈ તીર્થ કર છે કે નહિ એ તપાસી તે વિશે નિર્ણય. આપવાનું કામ અત્યારે અપ્રસ્તુત છે. તેમ છતાં પ્રસ્તુત વિવેચન તે એટલા આધારે પણ કરી શકાય તેમ છે કે આખ્યાત્મિક દબ્ટિએ કેહે ઉપરની મમતાથી મુક્ત હેાવું એ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર અને એવી સ્થિતિમાં છવન છવનાર હોય તે હરકાેઈ વિહરમાન જિન. દેવચંદ્રજી મહારાજની દુષ્ટિમાં આવા મહાવિદેહ અને આવા વિહરમાનની કલ્પના લલે ન હોય, પણ એમના સ્તવનનો ભાવ પૂરેપૂરો સમજવા માટે રઢશ્રદાળુ અને પરીક્ષક-શ્રહાળ બન્ને માટે ઉપર સ્ટ્યવેલ મહાવિદેહ તેમ જ વિહરમાન જિતની આપ્યામિક કલ્પના એકસરખી ઉપયોગી છે, તેમ જ નિશ્વયદષ્ટિએ <mark>વિચાર કરતાં</mark> એ જ કલ્પના છેવટે ધાર્મિંક પુરુષને આધ્યાત્મિક છવન જીવવામાં સહાયક બની શકે તેમ છે. એ પણુ સંભવ છે કે પ્રાચીન કાળના ચિંતકાએ મૂળમાં એવી જ કાઈ આધ્યાત્મિક કલ્પના સાધારણ જનતાને શ્રાહ્ય અને એ દબ્ટિએ રૂપકનું સ્થૂલ રૂપ આપ્યું હાેય અને સાધારણ

જનતા તે જ ૨૫ને વાસ્તવિક માનતી થઈ ગઈ હોય, અને જતે દિવસે તે ૨૫કે કથાસાહિત્યમાં અને બીજા પ્રસગામાં વાસ્તવિકતાનાં ઊંડાં મૂળ નાખ્યાં હોય. બ્રહ્માળુ કે પરીક્ષક બન્ને પ્રકારના ધાર્મિક તત્ત્વશ્વોને એકસરખી રીતે સમજાય એવા ભાવ પ્રસ્તુત સ્તવનમાંથી તારવવા એ અહીં મુખ્ય ઉદેશ છે.

## સ્તવનનું સામાન્ય સ્વરૂપ

પ્રસ્તુત સ્તવનમાં ચાર પાદની એક એવી સાત કડીઓ છે. સ્તવન પ્રધાનપણું વિનંતિરૂપ હાેવાથી એ વાટે મુખ્યપણું કવિના ભક્તિયાંગ યા શ્રદ્ધાતત્ત્વ જ વહેતું દેખાય છે. તેમ છતાં એ ભક્તિ જ્ઞાનયાગથી યા વિવેક-જ્ઞાનથી શત્ય નથી. એકંદર રીતે આખું સ્તવન જ્ઞાનયોગ અને ભક્તિયોગના સુમેળ પૂરા પાડે છે, જેને જૈન પરિભાષામાં સમ્યગ્દર્શન કહેવાય. ભક્તિતત્ત્વ પ્રધાન હાેવાથી કવિના ભક્તિપ્રવણ ઉદ્ગારા ભક્તિને જ અનુરૂપ એવા લહેકાદાર ને કામળવણી છંદમાં પ્રગટ થયા છે. ભક્તિતત્ત્વમાં ભક્ત તેમ જ ભક્તિપાત્રનું દ્વૈત હેાય તે અનિવાર્ય છે. એટલું જ નહિ, પણ તેમાં ભક્તિપાત્ર પ્રત્યે ભક્ત અતિ નમ્રભાવે---અતિ દીનભાવે, જાણે પાતાની જાતને તદ્દન ગાળી ન દેતા હાેય તેવા લાધવથી ઊભાે રહી, પાતાની વીતક કથા વ્યનતાપસક્ત વાણીમાં કથે છે. તેથા એ કચનમાં શૌર્ય કે પરાક્રમને વ્યક્ત કરે એવા ઉદ્દીપક શબ્દો અગર છંદને સ્થાન નથી હાેતું, પણ એવા આંતરિક અનુતાપવાળા ઉદ્ગારામાં નમ્રપણું અને દીનપણું વ્યક્ત કરે એવે જ છંદ સાહજિક બને છે. કવિએ જૈન અને વૈષ્ણુવ પૂર્વાચાર્યોએ વાપરેલ એવા જ છંદની પસંદગી કરી છે. એની હલક એવી છે કે જો ગાનાર યાેગ્ય રીતે ગાય તેા એમાંથી કવિના હૃદયમાં પ્રગટ થયેલ અનુતાપશુક્ત ભક્તિભાવ અને વિવેક એ બન્તે, અર્થના ઊંડા વિચાર સિવાય પણ, શ્રોતાના મન ઉપર અંક્તિ થાય છે. દરેક પાદને અંતે આવતાે અનુપ્રાસ બેય તત્ત્વની બધુરતામાં ઉમેરા કરે છે અને **શ્રોતાના મન ઉપર એવા ર**ણુકારા પાડે છે કે તે ક્રરી ક્રરીને સાંભળવાની દે ગાવાની લાલચ સેવ્યા જ કરે અને એ સેવનના પુનરાવર્તનમાંથી અર્થના ઊંડાણમાં આપેાઆપ સરતાે જાય.

## પહેલી કડી

વિહરમાન ભગવાન, સુણ્રો મુજ વિનતિ, જગતારક જઞનાથ, અછેો ત્રિભુવનપતિ; ભાસક લાેકાલાેક, તિણે જાણા છ્લી, તા પણ વિતક વાત, કહું છું તુજ પ્રતિ. ૧. કવિ જાણે છે કે સ્તુત્યદેવ સર્વદ્ય હેાવાથી પોતાનું વક્તવ્ય જાણે છે, અને તેથી તેમના પ્રત્યે કોઈ પણ કહેવું એ તો માત્ર પુનરુક્તિ છે– પિષ્ટપેલંણ છે. આમ જાણવા છતાં કવિ પુનરુક્તિ અને પિષ્ટપેલણુનો દોષ વહેારી લે છે, તે એના હદયગત સાચા અનુતાપતું સચન છે. જ્યારે હદયમાં ખરેખરા અનુતાપ એટલે કે બૂલનો *દ્વખદ્દ* ચિતાર ખડા થાય છે, ત્યારે માણુસ પુનરુક્તિ કે પિષ્ટપેષણુના દોષ વહેારીને પણુ પોતાનું દિલ પોતાના જાક્તિપાત્ર પ્રત્યે ખાલી કર્યાં વિના રહી શકતો નથી. એ જ વસ્તુ પહેલી કડીમાં સચિત થાય છે.

## બીજી કડી

ડું સરૂપ નિજ છેાડી, રમ્યો પર પુદ્દમલે, ઝીલ્યો ઉલટ અપણી, વિષયતૃષ્ણા જળે; આસ્ત્રવર્ભાધ વિભાવ, કરું રુચિ આપણી; ભૂલ્યો બિય્યા વાસ, દોષ ઠઉં પરભણી.

છવનતત્ત્વના આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમમાં જે તત્ત્વ પર-ઝાયાનાે મેલ છોડી છેવટે <mark>તદન નિર્મળ</mark>રૂપે બાકી રહે છે તે જ તત્ત્વ પારમાર્થિક સત્ય લેખાય છે અને તે જ સાખ્ય મનાયેલું છે. જે તત્ત્વ આપ્યત્મિક સાધના કારા છવનમાંથી હંમેશને માટે સરી પડે છે તે જ પર⊸છાયા અથવા વૈભા-વિક કહેવાય છે. કવિ આપ્યાત્મિક માર્ગના પશ્ચિક છે, અને તેથી તે પાતાના જૈન પરંપરાતસારી સંસ્કાર પ્રમાણે વિવેકથાં પારમાર્થિક અને વૈભાવિક એ બે તત્ત્વોનો એદ જાણી પોતાની સ્વરૂપવ્યુતિનું વર્જુન બીજી કડીમાં કરે છે. કવિ એમ જાણે છે અને માને છે કે તે મૂળે તદ્દન શુદ્ધસ્વરૂપી છે, પણુ અકળ કળાથી અને અકળ કાળથી તે પાતાના એ સચ્ચિદાનંદ સાહજિક સ્વરૂપથી સ્<mark>યત થ</mark>ઈ પરતત્ત્વમાં રત થયેા છે અને પરને જ સ્વ માની પાતાનું સહજ ભાન સ્દ્રલી ગયે৷ છે. કવિ આટલા કથનથી જૈન પરંપરાના છવ, અછવ, આરુવ અને બધ એ ચાર તત્ત્વાનું સૂચન કરે છે. ભારતનાં બધાં જ આત્મવાદી દર્શના આ ચાર તત્ત્વો ઉપર જ પાતપાતાનાં દર્શનાની માંડણી કરે છે. સાંખ્યદર્શનમાં જે પ્રકૃતિ–પુરુષને। વિવેક છે, તેમ જ વેદાંતમાં જે નિત્યાનિત્ય પ્રહ્ન અને માયાના વિવેક છે તે જ જૈન દર્શનમાં જીવ-અજીવના વિવેક છે. આવા વિવેકના ઉદય તે જ સમ્યબ્દર્શન કહેવાય છે. આવા દર્શનથી જ આપ્યાત્મિક વિકાસક્રમમાં ચાથા ગુણુરથાન કે ચાથી ભૂમિકામાં પ્રવેશ ચાય છે.

કવિ કાઈ ભ્રમિકાએથી કઘન કરે છે એ સમજીએ તો જ એના કથનતા ભાષ સમજાય. અત્રે કવિતી અભિકા આનંદધન કે શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રની પેકે સમ્યગ્દર્શનની જ છે એમ માની લેવું જોઈએ. સમ્યગ્દર્શન એટલે આપ્યા-ત્મિક વિવેક. આ વિવેકમાં સાધક મુખ્યપણે શ્રદ્ધાની ભૂમિકા ઉપર ઊભો હોય છે. છતાં એમાં એને પોતાના સમ્પ્રદાયમાં થઈ ગયેલા અનુભાવી ઋષિઓના ગાનના વારસા પ્રતીતિકર રૂપે હોય જ છે. સમ્પ્રદાયભેદને લઈને આપ્યાત્મિક સાધકર્તા ભાષા બદલાય. પણ ભાવ બદલાતા નથી. આની સાબિલી આપણને દરેક સમ્પ્રદાયના સંતાની વાણીમાંથી મળી રહે છે. દેવચંદ્રજીએ બીજી કડીમાં સચિત કરેલ ઉપર્યુંક્ત ચાર તત્ત્વાે પૈકી છવ અને અછવ એ બે તત્ત્વેા સતુતત્ત્વના અર્થાત વિશ્વસ્વરૂપના નિદર્શક છે, જ્યારે આસવ અને બધ એ એ તત્ત્વ જીવનલક્ષી છે. અનુભવાતું છવન નથી એકલું ચૈતન્યરૂપ કે નથી એકલું જડરૂપ: એ તો બન્તેનું અકળ મિશ્રણ છે. તેના પ્રવાહની કાેઈ આદિ લક્ષમાં આવે તેવી નથી. તેમ હતાં આધ્યામિક દ્રષ્ટાઓએ વિવેકથી જીવનનાં એ બે તત્ત્વા એકમેકથી જુદાં અને સાવ સ્વતંત્ર તારવ્યાં છે. એક તત્ત્વમાં છે જ્ઞાનશંક્તિ અંગર ચેતના. તે બીજનમાં છે જડતા. ચેતનસ્વભાવ જેમાં છે તે જીવ અને જેમાં એ સ્વભાવ તથી તે કર્મ અજીવ. એ જ એ તત્ત્વાને અનુક્રમે સાંખ્ય ્યુરુષ અને પ્રકૃતિ કહે છે, જ્યારે વેદાંત હાઢ અને માયા અગર આત્મા અને અવિદ્યા કહે છે. દેવચંદ્રજી જીવ અને જડના જેવી રીતે વિવેક દર્શાવે છે તેવી જ રીતે સાંખ્ય અને વેદાંત આદિ દર્શનામાં પણ છે. એ દર્શનામાં પણ આધ્યાત્મિક પ્રગતિ માટે એવા વિવેકનાે ઉદય અનિવાર્ય રીતે સ્વીકારાયેલાે છે. અને તે જ સમ્યબ્દર્શન તરીકે પણ લેખાયા છે.

> ંહું સ્વરૂપ નિજ છેાડી, રમ્યેા પર પુદ્દગલે, ઝીલ્યાે ઉલટ વ્યાગી, વિષયતૃષ્ણા જળે.ં

કવિનું આ કથન મેથ્યુ આનોંસ્ડના સુવિખ્યાત કાવ્ય ' Lead Kindly light, amid the encircling gloom ! Lead thou me on ! ' '-' પ્રેમળ જ્યાતિ તારા દાખવી, સુજ જીવનપંચ ઉજાળ ' ( અનુવાદક, સ્વ. કવિ નરસિંહરાવ ) માં આવતી ' The night is dark and I am far from home '-' દૂર પડવો નિજ ધામથી હું ને ધેરે ધન અધાર' એ પંક્તિની યાદ આપે છે. એ પ્રકારનાં કથના જરા ઊંડાણથી સમજવાં જોઈ એ. કવિ જ્યારે એમ કહે છે કે મેં મારું સ્વરૂપ છાડવું છે અને પર-રૂપમાં રત થયા છું, ત્યારે શું એમ સમજવું કે કાઈ કાલે આત્મા સાવ શહ

હતા અને પછી તે જડ પાશમાં વ્યધાયો ? જે આમ માનીએ તો મેહ્લ પુરુષાર્થની માન્યતા જ નકામી ઠરે, કેમ કે પ્રયત્ન દારા કચારેક માક્ષ સિદ્ધ થાય અને શહ્ સ્વરૂપ આવિર્ભાવ પામે, તાપણ ત્યાર બાદ કાઇ વખતે કરી કર્મપાશ કેમ. ન વળગે ? જે ન્યાયથી ભૂતકાળમાં શુદ્ધ સ્વરૂપ વિકૃત થયું તે જ ન્યાયથી માક્ષપ્રાપ્તિ પછીના ભવિષ્યત્ કાળમાં પણ તે વિકૃત ચવાનું જ. અને જે એમ. બને તેા મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો તોય શું અને ન કર્યો તેહ્ય શું ? બીજી રીતે એમ કહી શકાય કે માક્ષપ્રાપ્તિ એટલે દેવપદની પ્રાપ્તિ. દેવેહ ગમે તેટલો વખત સુખસમૃદ્ધિ ભોગવે છતાં તેએ। તેથી વ્યુત થવાના એ જ રીતે માક્ષસ્થિતિ. પેણ ગમે તેટલે લાંખે ગાળે પણ છેવટે સ્યુત થવાની. ત્યારે ' હું સ્વરૂપ નિજ છોડી રમ્યો પર પુદ્દગલે ' એતો શા અર્થા, એ સમજવું રહ્યું. એ બાટે નિક્ષ્ય અને બ્યવહારદષ્ટિ બન્નેનેા ઉપયોગ છે. આધ્યાત્મિક તત્ત્વત્તાનના પ્રદેશમાં માક્ષ નામના પુરુષાર્થને જે સ્થાન મળ્યું છેતે વિચાર-વિકાસના ઇતિહાસમાં અમુક કાળે જ મળ્યું છે, નહિ કે પહેલેથી તે સનાતન જ રહ્યું હાેય. જ્યારે મેાક્ષની કલ્પના આવી અગર એવા કાઈને અનુભવ થયા ત્યારે મુક્ત આત્માનું અમુક સ્વરૂપ કલ્પાયું અગર અનુભવાયું અને એ જ સ્વરૂપ એનું અસલી છે અને એ સિવાયનું જે કાંઈ તેમાં ભાસે તે બધું જ આગન્તુક અને પર છે, એમ મનાયું. કેાઈ પણ અનુભવીએ આત્માના કલ્પાયેલ શુદ્ધ સ્વરૂપમાં વિજાતીય તત્ત્વ કચારે ઉમેરાયું અને શા માટે ઉમેરાયું એ જાણ્યું નથી, જાણુવું શકચ પણુ નથી. છતાં માલ પુરુષાર્થની કલ્પના ઉપરથી કલ્પાયેલ આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપને દરેક અનુભવીએ મૌલિક, વાસ્તવિક અને સ્વાભાવિક માનીને જ પોતાનું આપ્યાત્મિક પ્રસ્થાન શરૂ કર્યું છે અને છવનમાં અનુભવાતા વિકાર-વાસનાના તત્ત્વને વિજ્યતીય કે વૈભાવિક માની તેને ફેંડી દેવા પુરુષાર્થ સેવ્યા છે. માક્ષ એ જીવનનું સાધ્ય લેખાયું અને તે સ્થિતિ આદર્શ લેખાઈ **એ** જ આદર્શ સ્થિતિનું સ્વરૂપ નિહાળતી દષ્ટિ તે નિશ્વય. અને સાધકદશામાં પર-ભાવ કે વિજાતીય સ્વરૂપથી મિશ્રિત એવી ચેતનસ્થિતિને નિરૂપતી દબ્ટિ તે વ્યવહાર. દેવચંદ્રજી આ બન્ને દ્રષ્ટિએનેને આશ્રય લઈને કહે :છે કે 'હું સ્વરૂપ નિજ છોડી રુગ્યો પર પુદ્દગલે.' ખરી રીતે પહેલાં કચારે પણું આત્મા સંપૂર્ણું પણું શુદ્ધ સ્વરૂપની બ્યક્ત દશામાં હતા જ નહિ, તેથી એમાંથી વ્યુત થવાપણું પણ હતું જ નહિ; ખારી રીતે તેા તે અનાદિ કાળથી અશુદ્ધ રૂપમાં જ રમી રહ્યો હતા, પછ્ એ અશુદ્ધ રૂપમાંથી જે શુદ્ધ રૂપ કચારેક નિખરવાતું છે તેને જ નિશ્વધદષ્ટિએ ભૂતકાળમાં પણુ તેવું જ હતું એમ માની કવિ લૌકિક ભાષામાં વ્યવહાર દષ્ટિતા આશ્રય લઈ 'હું સ્વરૂપ નિજ છોડી રમ્યો પર પુદ્ગલે '

એમ

કતો છે. સાંખ્ય અને વેદાંત આદિ દર્શાનામાં પણ ચેતન-અચેતનના સંબંધને આનાદિ જ માન્યા છે અને છતાં નિશ્વયદ્દષ્ટિએ ચેતન કે પ્રક્ષનું સ્વરૂપ અનાદિ કાળથી એવું જ મનાયું છે જેવું કે ભવિષ્યતમાં માક્ષપ્રાપ્તિ પછી આવિ-દ્ધંત થવાનું હોય. ખરી રીતે એક કાયડા અત્યાર લગી અણઉકેલાયેલા જ રહ્યો છે કે જો બન્ને તત્ત્વા મૂળે એકબીજથી સાવ વિરુદ્ધ સ્વભાવનાં હાય અને બન્નેના એકબીજ ઉપર પ્રભાવ પડવો હોય તા તે શા કારણે અને કથારે ? વળી જો ભવિષ્યતમાં કદી પણ એકના પ્રભાવ બીજા ઉપરથી નાબદ થવાનો હોય તા કરી પણ એકના પ્રભાવ બીજા ઉપરથી નાબદ થવાનો હોય તા કરી પણ એકના પ્રભાવ બીજા ઉપરથી નાબદ થવાનો હોય તા કરી ગણ એકના બાળ ઉપરથી નાબદ થવાનો હોય તો કરી ગણ કેક્સાયલ કાયડા ઉપર જ આધ્યત્નિક માર્ગનું મંડાણ છે અને તે દ્વારા જ અતેક ચારિત્રમાર્ગના ગુણા મનુષ્યજાતિમાં વિકાસ પામ્યા છે. જૈન પરંપરાની વિશ્વયદ્ધિટ તે બૌદ્ધો અને વેદાંતીઓની પરમાર્થદ્વષ્ટિ અને જૈન પરંપરાની વ્યવહારદ્વષ્ટિ તે બૌદ્ધોની સંવૃત્તિ અને વેદાન્તીઓની માથા અગર અવિદ્યા.

દેવચંદ્રજીએ જે તત્ત્વ આ મીજી કડીમાં અનગાર પરંપરાની **લખી**. વાણીમાં ગાયું છે તે જ તત્ત્વ સાંખ્ય અને વેદાન્ત પર'પરાના ગૃહસ્થાશ્રમાતુ-·ભવી ઋષિઓએ રિનગ્ધ તે રસિક વાણીમાં ગાય છે. કપિલ એ વસ્તને એક રીતે વર્ષોવે છે તો ઉપનિષદના ઋષિએ। એ જ વસ્તુને જરાક બીજી રીતે વર્ષાવે છે. દામ્પસાજીવનની પેઠે સંસારજીવન એક નાટક છે. ગૃહરથાક્ષમના એ જ પાત્રા સ્ત્રી અને પુરુષ; બ્રહ્માંડના તખ્તા ઉપર ખેલાતા સાંસારિક જીવનનાં પણ બેજ પાત્રા કપિલે કકપ્યાં છે. એ બન્તેને સ્ત્રી-પુરુષનાં અગર પત્ની-પ્રતિના રૂપકના આશ્રય લઈ કપિલે અનુક્રમે પ્રકૃતિ અને પુરુષ નામે એાળ-ખાવ્યાં છે. કપિલના ૨૫ક પ્રમાણે પ્રકૃતિ કુળવધુ જેવી છે અને તે પુરુષ સમક્ષ આપમેળે જ બધું નાટક ભજવે છે. તેને ખાતરી થાય છે કે પુરુષે મારું રૂપ એઈ લીધું ત્યારે કતાર્થતાની સાથે શરમાઈ પાતાના ખેલ સમેટે છે. પ્રકતિની લીલાની શરૂઆતથી એની સમાપ્તિ સુધીમાં પુરુષ કશું પણ નથી કરતો કે કરાવતો; એ તેા લીલાના પ્રેક્ષક તરીકે તદ્દન તટસ્થ રહે છે. પ્રકૃતિ પાતે જ લીલાની કર્તાધર્તા છે અને પાતે જ એ લીલાને સમેટનાર છે. તેમ છતાં પુરુષ ત્યહ કે મુક્ત બનાય છે. વાસ્તવમાં તે નથી ખહ કે નથી મુક્ત. કપિલની આ કરપનાને બીજા એક ઋષિએ એક નવાજ રૂપકમાં વ્યક્ત કરી છે. તે કહે છે કે અજા એટલે કે બકરી એક છે અને તે લાલ, સફેદ, કાળા વર્શ્વની અર્થાત કાબરચીતરી છે અને પોતાના જેવી જ સંતતિ સરજી રહી છે. આ સર્જનક્રિયામાં અજ એટલે બકરા અજાને સેવવા છતાં પણ સદા અવિકારી રહે છે અને ભુક્તભોગ અજાને તટસ્થપણે જ નિહાળે છે. સાંખ્યના આ મતમાં

અર્ધ કર્તાત્વ; લેપની અધી જ જવાબદારી માત્ર પ્રકૃતિતત્ત્વ ઉપર છે; પુરંષ કાંઈ પણ જાતના કર્તૃત્વ વિનાના માત્ર તટસ્થ પ્રેક્ષક છે. ઉપનિષદના અનેક ઋષિઓએ જે વર્ણવ્યું છે તેમાં સ્પષ્ટપણે પુરુષનું જ કર્તૃત ભાસે છે. એ બડપિએ કહે છે કે આત્મા ( ક્ષસ કે સત્ તત્ત્વ ) પહેલાં એકલા હતા. એને એકલપણામાં રસ ન પડયો અને અનેકરૂપ થવાની ઇચ્છા થઈ. એ ઇચ્છા-માંથી અજ્ઞાત માયારાક્તિ દારા જ તે અનેકરૂપ થયા. આ અનેકરૂપતા એ જ સંસાર. આ વર્શનમાં બધું જ કર્તૃત્વ આત્માનું છે⊸પુરુષનું છે. માયા ક શક્તિએ સર્જનમાં મદદ આપી હોય તે৷ તે પણ આત્માની કામના અને તપર્સ્યાને લીધે. ઉપનિષદની માયામાં સ્વતંત્રપણે કર્તૃત્વ જેવું કાંઈ નથી, જંયારે દ કપિલની પ્રકૃતિમાં બધું કર્તૃત્વ સ્વતંત્રપણે છે. ઉપનિષદના મતમાં રામના પૌરષ વ્યતે સીતાના વ્યનગમન માત્રના સંબધન પ્રતિબિંબ દેખાય છે. જ્યારે કપિલના મતમાં કૃષ્ણ અને ગાેપીકૃત રાસલીલા અને કૃષ્ણુના માત્ર પ્રૈક્ષક-પણાનું પ્રતિભિંબ નજરે પડે છે. સંસારનાટકના ખેલની પૂરી જવાબદારી એકને મતે પ્રકૃતિમાં છે, તા બીજાને મતે પુરૂષમાં છે. આ બન્ને દેખીતા. પરસ્પરવિરહ મતા છે, અને તેથી તે એકાન્ત જેવા લાગે છે. દેવચંદ્રછ બીજી કડીમાં જૈન દ્રષ્ટિ સ્જૂ ટરે છે, પણ તેમના 'હું સ્વરૂપ નિજ છોડી રમ્યા પર પુદ્દગલે ' એ શબ્દથી વ્યક્ત થતા ઝાક ઉપનિષદના ઝોક જેવા છે. દેવચંદ્રજીના 'હુ'' પાતે જ વિમાસણમાં પડે છે કે મેં મારું સ્વરૂપ આપ મેળે જ છેહવું અને હું પૌદ્રગલિક લીલામાં રસ લેતા થયેહ દેવચંદ્રજીનો. 'હું' પુદ્રગલ કે કર્મને દોષ ન દેતાં બધાજ દોષ પોતાને માથે વહારી લે છે. આટલી ચર્ચા ઉપરથી વાચકા એ વિચારી શકરો કે બુદા બુદા આ-પ્યાત્મિક ચિન્તકાએ એક જ વસ્તુ અનેક રૂપે વર્ણવી છે. કાઈ પ્રકૃતિ, પુદ્દગલ યા માયા ઉપર દેાષના ટાપલા ઠાલવે છે તા બીજો કાઈ પુરૂષ, આત્મા કે જીવ ઉપર. કહેવાની ભંગી કે શૈલી બંમે તેવી હોય, તેને અંતિમ સિદ્ધાંત <mark>માની એ વાદમાં પડી જવું</mark> એ આપ્યાત્મિકતા નથી. મૂળે વસ્તુ એટલીજ છે કે વાસના કે અજ્ઞાનને ઘટાડવાં કે નિર્મળ કરવાં.

જૈન દર્ષ્ટિ માને છે કે જે નાટક, જે પરિણામ કે જે ખેલ કાઈએક પાત્રથી ભજવાતા નથી એનું કર્તૃત્વ બન્નેને કાળે જાય છે. અલબત, એમાં એકના હિસ્સા અમુક રીતે હોય ને બીજાના બોજી રીતે. પણ અજા સંતતિ પેદા કર્યા કરે અને એમાં અજને કરા રસ નથી એમ કહેવાના કરા અર્થ નથી. એ જ રીતે આત્મા એકલા મકા બેકલા થાય છે, હારે પણ એને બીજા કાઈ અન્નાત તત્ત્વની મકદ હોય છે.

### આત્મદષ્ટિતું આંતર નિરીક્ષણ

માત્ર તત્ત્વતાનના પ્રદેશમાં જ આવા સામસામે ટકરાતા વાદો નથી, પણ એ વાદોનું મૂળ માનવસ્વભાવની સામાન્ય ભૂમિકામાં છે. અત્યારે પણ કેટલાય દુન્યવી દબ્ટિએ એમ જ માને છે અને કહે છે કે સ્ત્રીએ જ પુરુષને પાશમાં બાંધ્યો-કસાવ્યો. એનું આકર્ષણ એ જ પુરુષનું બંધન. બીજા લણાય એમ કહે છે કે પુરુષ જ એવા ધૂર્ત છે કે તે ભાળી અને ગભરુ નિર્દીષ સ્ત્રીજાતિને પોતાની જાળમાં કસાવે છે. આપણે આ બંને કથનમાં જોઇ શકીએ છીએ કે કહેવાની રીતમાં જ ફેર છે. એકનું આકર્ષણ ગમે તેટલું હોય, છ્તાં બીજામાં અમુક પ્રકારનું આકર્ષણ કરવાની અને આકર્ષિત થવાની શક્તિ ન હોય તાે બંનેના યોગ સિદ્ધ જ ન થાય. તેથી જેન દબ્ટિ સંસારમાં છવ-અજીવ બંને તત્ત્વનું અપેક્ષાબેદથી કર્વત્ત સ્વીકારે છે.

બારુબિલના ઇશ્વિરરચિત આદમ એડનના બાગમાં એકલા હતા અને પછી તે પાતાની જ પાંસળીમાંથી બેકલા થયા. જ્યારે દવ સામે આવી ત્યારે જ વાસનાના સપે તેનામાં સળવળાટ પેદા કર્યા, અને દવ જ આદમને છેવટે લલચાવ્યા. આ રૂપક ઉપનિષદના એક આત્મામાંથી બહુ થવાના રૂપકને મળતું છે; જ્યારે બર્નાર્ડ સાના ' Man and Superman ' નાટકમાંના પુરુષ સ્ત્રી દારા જ સ્ત્રીની પાતાની રતિ અને સમવડ ખાતર સર્જાયેલા છે—ભલે પછી તે આગળ જતાં પાતાની સર્જનહારીના રવામી બની ગયા હોય. શાના આ કથનની પાછળ દપિલનું રૂપક ભૂમિકારપે હોય તા ના નહિ. તત્ત્વત્ત આવા રૂપકા વાંચે, સાંભળે અને વિચારે; પહુ તેમાંથી એક રૂપકને અંતિમ માની તેના ઉપરથી સિદ્ધાંત ન તારવે એટલું જ અહીં વક્તવ્ય છે.

રાગ-દ્રેષ અને અત્તાનનો દોષ એ જ કડીના ઉત્તરાર્ધમાંતા આસવ છે અને એ દેાયથી થનાર લેપ તે બધ છે. આ જૈન પરિભાષાના આસવ અને બધ બધાં જ આસ્તિક દર્શાનોએ જીદે જીદે નામે વર્ણુવ્યા છે. દેવચંદ્ર છેને 'હું' આત્મનિરીક્ષણપૂર્વ'ક પશ્વાત્તાપની ઊંડી વેદના સાથે પાકારી ઊઠે છે કે 'હું' પોતે જ દૂષિત છું, હું પોતે જ લેપ માટે જવાબદાર છું અને છતાં બીજા ઉપર દેાવ મુકું છું. ખરી રીતે પુદ્દગળ કે જગતના બીજા જીવજતુઓ મારા પતન માટે જવાબદાર નથી; મારા પોતાના પતનની પૂરી જવાબદારી મારી જ છે. દેવચંદ્ર છતા 'હું' ના આ ઉદ્દગારા પુરુષાર્થ ભર્ણી પ્રેરનારા છે. જો બીજા કોઇ તો દોય ન હોય, પોતાના પતનમાં બીજા કોઇની જવાબદ દારી કે નિયતિ અથવા યદસ્છા કામ કરી રહી ન હોય તો એ દોયથી બચવાનો આધાર પછું બીજા ઉપર રાખી ન શકાય. આ ભાવના મૂળે આત્મોહાર માટે મહાવીરે ઉપદેશેલ પરાક્રમ કે વીર્થ-પ્રયોગવાદને જ આભારી છે. જૈનદર્શન સ્પષ્ટપણે પાતાના ઉદ્ધાર પાતે જ કરવામાં માને છે, ભલે તે ઇશ્વિર કે ગુરુના આલંખનની દ્વૈતવાણી ઉચ્ચારે.

### ત્રીજી કંડી

અવગુણ ઢાંકણ કાજ, કરું જિનમત ક્રિયા, ન તજ્વં અવગુણ ચાલ, અનાદિની જે પ્રિયા દષ્ટિરાગના પ્રાેષ, તેહ સમકિત ગણું; સ્યાદ્વાદની રીત, ન દેખું નિજપણું.

આ ત્રીજી કડીમાં દેવચંદ્રજીએ માત્ર પોતાના છવનનો જ નહિ, પણ પોતાની આસપાસના જૈન સમાજને દ્રબદ્ ચિતાર, કાંઈ પણ જાતના સંક્રાચ વિના કે કાેઇની શરમ રાખ્યા વિના એક સાચા આધ્યાત્મિકને છાજે એ રીતે. ચીતર્યો છે. દેવચંદ્રજીએ 'રત્નાકર–પચ્ચીશી'નાે અનુવાદ કરેલાે છે. રત્નાકર– પચ્ચીશીનાે કર્તા પણ પાતાના અવગુણુનું નગ્ન સત્ય સ્પષ્ટપણે વર્ણુવે છે. દેવચંદ્રજી જાણે કે એને જ અનુસરતા હોય તેમ પોતાની રહેણીકરણીના વિવેક કરી કહે છે કે હું સાધુ તરીકે જે છવન છવું છું તે માત્ર દેખાવનું જ છે. હું પાતે જે સંપ્રદાયમાન્ય કિયાકાંડની ધાણીની આસપાસ કરું છું તે લાેકાને દેખાડવા કાજે. સ્થૂલદર્શા લાેકા સામાન્ય રીતે ઉપર ઉપરના જ ધાર્મિક ગણાતા વ્યવહારાને ધર્મનું રૂપ માની એ વ્યવહારાને આચરતા પુર્ષને સાચેા ધાર્મિક માની લે છે. દેવચંદ્રજી કાઇની આંખમાં ધૂળ નાખવા નથી માગતા, કેમ કે તે પોતાની જાતને નીરખી રહ્યા છે. બીજાઓ ન જાએ કે ન જાણી શકે એવું અવગુણુનું પાતામાં રહેલું તત્ત્વ પાતે નિહાળતાે હાય અને તે નિહ્યળનાર ખરેખર નિર્ભય અને સસવાદી હેાય તેા, બીજાઓ તેને ગુણી માને તાેય, તે પાતાની જાતને નીરખવાની અને પાતાના દાેષ--અવગુણુ**ને** નિર્ભેળપણે કહી દેવાની **શક્તિમાં જ આપ્યાત્મિક વિકાસનું પહેલું પગ**ચિ<mark>યું આવ</mark>ી ઝ્યય છે. જોકે દેવચંદ્રજીએ માત્ર પાતાની જાત પૂરતું જ કથન ત્રીજી કડીમાં કર્યું છે, પણ લગભગ આખા સમાજમાં એ જ વસ્તુ પ્રવર્તા રહી છે એ સક્ષ્મ નિરીક્ષક તેમ જ વિચારકને સમજાયા સિવાય રહે તેમ નથી.

દેવચંદ્રજી પાેતે આધ્યાત્મિક વિકાસના પ્રથમ સાપાન–સમ્યઝદર્શન <mark>સુધી</mark> પણ પ**હે**ાંચેલા હાેવાની સાક સાક ના પાડે છે. સમાજમાં તેઓ સાધુ તરીકે

ઝ્ઝરા ગુણસ્થાનના અધિકારી લેખાતા હેાય તે વખતે સૌની સમક્ષ ખુલ્લે દિલે એકરાર કરવા કે હું તા ચાથા ગુણસ્થાનમાં પણ નથી, એ કાંઈ જેવું તેવું પ્રતિક્રમણ છે ? હૃદયમાં આ ભાવ ખરેખર જાગ્યા હાેય તા ત્યાંથી જ પ્રતિ-ક્રમણ શરૂ થાય છે. માત્ર પ્રતિક્રમણનાં સૂત્રોની કે તેની વિધિએોની માળા કેરવવામાત્રથી પ્રતિક્રમણનાે કાેઈ અર્થ સરતાે નથી, એમ દેવચંદ્રજી સૂચવે છે. ંદેવચંદ્રછએ દષ્ટિરાગના પેષ્પણમાં સમ્યગ્દર્શન માની લેવાની બ્રાન્તિના જે ઘટરરોટ કર્યો છે તે જૈન સમાજમાં પ્રવર્તતી અને લાંબા કાળથી ઊંડાં પૂળ નાખી પડેલી સમકિત ધરાવવાની અને તે દાસ પોતાના વાડામાં ચેલા-ચેલીઓનાં ઘેટાં પૂરવાની પ્રથાના જાતઅનુભવનું સૂચનમાત્ર છે. 'હું તારો ગુર્ ેને તું મારા ચેલા કે ચેલી, ' એ જ રીતે ' અમે તમારાં ચેલા--ચેલી અને તમે જ અખારા ભારવાહી ગુરૂ ઉદ્ધારક '—આવી દબ્ટિરાગની પુબ્ટિમાંથી જ અખંડ જૈનત્વ ખંડિત થયું છે અને તેનાં ટુકડેટુકડા થઈ તે નિર્જીવ બન્યું ં છે. સમાજ અને ચતુર્વિધ સંધની દર્ષિએ જે તત્ત્વ સર્વપ્રથમ હોય છે તેના સખ્ત વિરોધ દાખવવા સાથે દેવચંદ્રજીએ પોતાની જાત જેવી હ્રોય તેવી વર્ણાવીને ખરેખર નિર્ભાયપહ્યું ઠાખવ્યું છે. આપ્યાત્મિક દર્ષ્ટિએ વ્યક્તિના ંતેમ જ સામાજિક દષ્ટિએ સમષ્ટિતા ઉદ્ધાર કરવે। હોય અને વ્યવહારદષ્ટિએ જીવનનાં બધાં જ ક્ષેત્રામાં પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરવી હોય તો તેનો દેવચંદ્રજીએ સ્વીકારેલા એ એક જ માર્ગ છે અને તે એ કે પાતાની જાતને હાય તેવી ંદેખાડવી: ખાેટા કે સાચાે કાઈ પણ જાતનાે કંભ–ડાેળ ન કરવાે.

## ચાથી કડી

મન તનુ ચપલ સ્વભાવ, વચન એકાંતતા, વસ્તુ અનંત સ્વભાવ, ન ભાસે જે છતા; જે લેોકાત્તર દેવ, નમું લોકિકથી; દુર્લભ સિંહ સ્વભાવ, પ્રભો તહક્રીકથી.

આ ચાેથી કડીના પૂર્વાર્ધમાં દેવચંદ્રજી સ્થિરતાનું મૂન્ય આંકે છે. માત્ર આપ્યાત્મિક જીવનના વિકાસમાં જ નહિ, પણુ વ્યાવહારિક જીવનના એકેએક પ્રદેશ સુધ્ધાંમાં સ્થિરતાનું મહત્ત્વ છે. અસ્થિર મને કરેલું ક્રાઈ કાર્ય સફળ ચતું નથી કે સંતાષ આપી શકતું નથી. વચનની અસ્થિરતા એટલે ક્ષણુમાં એક બાેલવું અને ક્ષણુમાં બીજીું બાેલવું. આગળપાછળના બાેલ્યામાં કશા

મેળ કે ઢંગધડાે ન હાેય તાે એનાથી દુન્યવી લાભ અને પ્રતિષ્ઠા સુધ્ધાં મળતાં નથી, એટલે પછી આધ્યાત્મિક વિકાસની તાં વાત જ શી કરવી ? જે કામ કરીએ તેમાં એના સાધ્યની સિદ્ધિની દબ્ટિએ શરીરની પણ રિયરતા આવસ્યક ખને છે. આ રીતે ગમે તે ક્ષેત્રમાં યુદ્ધિ સાથેની સ્થિરતા જ સિદ્ધિના પાયે৷ છે. તેથી જ તેા ' યાેગશાસ્ત્ર 'માં સ્થિરતા કેળવવા ઉપર ભાર આપવામાં આવ્યા છે. ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી જ્યારે સ્થિરતા-અષ્ટકમાં એનું મહત્ત્વ ગાય છે, **સારે ચારિત્રની વ્યાપ્યામાં સ્થિરતાના જ મુખ્યપ**ણે સમાવેશ કરે છે. દેવ-ચંદ્રજીએ ઉપાધ્યાયજીનાં અધ્યકા ઉપર ટીકા લખી છે. તેથી સ્થિરતાનું મહત્ત્વ તેમના ધ્યાન બહાર રહી શકે નહિ. એટલે જ તેા તેમણે પૂર્વાર્ધમાં બીજી રીતે કહી દીધું કે મારા જીવનમાં જે મન, વચન અને શરીરની અસ્થિરતા છે, અને તેના પરિણામે જે એકાંતદબ્ટિ તરક ઢળી જવાય છે તે સતત વિદ્યમાન એવા વસ્તુસ્વભાવનું દર્શન થવા દેવી નથી. દેવચંદ્રજીને અસલી વેદના એ ખાખતની છે કે વસ્તુસ્થિતિનું સાચું ત્રાન થવામાં અસ્થિરતા આડી આવે છે. તેરમા અને ચૌદમા ગુણસ્થાનની આપણને અગોચર એવી ભ્રમિકાની વાત બાજીએ રાખીએ તાય દેવચંદ્રજીના કથનનું રહસ્ય આપણે સમજવા જેવું છે; અને તે એટલું જ કે જે જૈનપશું કે ધાર્મિકપશું કેળવવું હોય તે મન, વચન અને કાયાની એકરૂપતા સાચવવી વિચારવું એક, બાલવું ખીજું, કરવું ત્રીજાં એ સ્થિતિ કદી સત્ય તરક લઇ જઈ શકે નહિ.

આ જ કડીના ઉત્તરાર્ધમાં દેવચંદ્રજી બીજું એક સામાજિક નઅળાઈનું તત્ત્વ પ્રગટ કરી પોતાના અંતરની વેદના કાલવે છે. સામાન્ય રીતે જૈન સમાજ જ્યારે દેવ વિશે વાતા કરે છે ત્યારે હંમેશાં એમ જ કહ્યાં કરે છે કે જૈના તા વીતરાગના પૂજક છે, સરાગના નહિ. જૈનાની દેવ વિશેની માન્યતા ગુણુમૂલક છે; વૈભવ, લાલચ કે ભયમૂલક નથી. પણુ આજે આપણે સમાજમાં જે જોઈ રહ્યા છીએ તે જ દેવચંદ્રજીએ પોતાની આસપાસ સમાજમાં પ્રવર્તતું જેવેયું, અને તેમાં પોતાની જાતને પણ વિલિપ્ત થયેશી જોઈ. પણ એમણે એ ખામીના આરોપ સમાજ ઉપર ન કરતાં પોતાની જાત ઉપર કર્યો છે. તેમણે કહ્યું કે હું વાતા તા લોકાત્તર દેવની-વીતરાગની કરું છું, જેને રાગદ્દેવની વૃત્તિઓનો લેશ પણ લેપ નથી એવી જ વ્યક્તિ છવનનો આદર્શ છે એમ સૌની સમક્ષ કહ્યા કરું છું અને છતાંય નબળાઈ એવી કે તેવા આદર્શપત દેવને જ્યારે નમું છું કે જ્યારે તેની પ્રાર્થના, સ્તુતિ કે સેવા કરું છું લારે તે પણુ ઐહિક લાલચા અને ભયથી જ પ્રેરાઈને. મોટેથી વીતરાગ-સેવાની વાત અને અંતરમાં ભય કે લાલચર્થા કામના-સિદ્ધિની અગર ધાર્મિક ગણાવાની ઝંખના. ખરી રીતે વીતરાગ-સેવામાં આવી કાંઈ દુન્યવી વાસનાને સ્થાન જ હાેઈ ન શકે, અને હાેય તા તે લાેકાત્તર દેવની ભક્તિ ન કહેવાય. અન્ય પર પરાનાં દેવ-દેવીઓને લીકિક કહી તેમની સેવા-પૂજાને તુચ્છકારવી અને સ્વપર પરામાં જ માત્ર લાેકાત્તર દેવના આદર્શ છે એમ કહ્યાં છતાં એ લાેકાત્તર દેવની આસપાસ પરપર પરાનાં દેવ-દેવીઓની પૂજા-સેવા પાછળ હાેય છે તેવું જ માનસ પોષ્યા કરવું એ નર્યા સાંપ્રદાયિક દંભ છે. એ જ સામ્પ્રદાયિક દંભને દેવચંદ્રછએ પાતાના જાત દારા ખુલો કર્યો છે, જે સૌને માટે પદાર્થપાક અને તેમ છે.

### પાંચમી કડી

મહાવિદેહ મઝાર કે તારક જિનવરુ, શ્રી વજધર અરિલ્'ત, અન'ત ગુણાકરુ; તે નિર્યાબક શ્રેષ્ઠ, સહી મુજ તારશે, બહાવૈદ્ય ગુણ્યોગ, ભવ રોગ વારશે.

આ પાંચમાં કડીમાં દેવચંદ્રજી પોતાના રતુત્ય દેવ વજધર પ્રત્યે પૂર્ણુ વિશ્વાસ પ્રગટ કરે છે અને એ વિધ્વાસને ખળે એમ માનતા દેખાય છે કે આ ભગવાન મને અવસ્ય તારશે અને મારા સંસારરાગ નિવારશે.

## છક્રી કડી

પ્રભુમુખ ભવ્યસ્વભાવ, સુર્ણુ જો માહરો, તો પામે પ્રમાદ, એહ ચેતન ખરા; થાયે શિવપદ આશ, રાશિ સુખર્શદની, સહજ સ્વતંત્ર સ્વરૂપ, ખાણુ આણુંદની.

આ જઠ્ઠી કડીમાં જૈન પર પરામાં પ્રચલિત એવી એક માન્યતાને ઉલ્લેખ છે. માન્યતા એવી છે કે જો સાધકને 'હું ભવ્ય છું' એવી ખાતરી થાય તો તેને પુરુષાર્થ ગતિ પામે છે, અને તે સિદ્ધિ માટે પૂર્ણું આશાવંત બને છે. આ કડી વાટે પ્રથમ દબ્ટિએ એમ પ્રગટ થાય છે કે જાણે દેવચંદ્રજીને પોતાની ભવ્યતા વિશે સંદેહ હોય અને તેથી સિદ્ધિની આશા જ બંધાતી ન હોય. આ સંદેહની ભૂમિકા ઉપર દેવચંદ્રજી ભગવાન પાસે માયણી કરે છે કે તમારા મુખથી હું મારા ભવ્ય સ્વભાવની ખાતરી મેળવું તે મારા સંદેહ દૂર થાય અને પછી તે: મારી સિદ્ધિ વિશેની આશા પાષ્ટી થાય, પણ કવિ ભગવાનના મુખથી ભવ્ય-રવભાવ સાંભળવાની વાત કરે છે ત્યારે શું એ ભક્તિની ઘેલછામાં કે કાવ્યની ઊર્મિ-માં સાવ ઘેલે થઈ ગયા છે કે જે એટલુંય ન જાણતા હાય કે કાંઈ ભગવાન માઢા-માઢ આવીને મને કહેવાના નથી. કવિતાની શબ્દગૂંથણી એક પ્રકારની હાય છે, જ્યારે તેનું તાત્પર્ય તદ્દન જુદું હાય છે. એટલે અહીં એમ સમજવું જોઈએ કે દેવચંદ્રજી ભગવાનની સ્તુતિ કરે છે ત્યારે એવી માગણી દ્વારા ખરી રીતે એમ વાંછે છે કે મારા અંતરપટ ઉપર જે સંદેહનું આવરણ છે તે અંતસ્તમ આત્મપ્રદેશના ઊંડાણમાંથી પ્રગટેલ નિશ્વય દ્વારા દૂર થાએા ! દેવચંદ્રજી પોતાના જ આધ્યાત્મિક નિર્ણયની ઝંખના ચાલુ જૈન પરમ્પરાની શૈલીના ઉપયોગ કરી વ્યક્ત કરે છે.

## સાતમી કડી

વળગ્યા જે પ્રભુનામ, ધામ તે ગુણુતણું, ધારો ચેતનરામ, એહ શિરવાસના; 'દેવચંદ્ર' જિનચંદ્ર, હૃદય સ્થિર થાય જો, જિન આણાયુત ભક્તિ, શક્તિ મુજ આપજો.

આ સાતમી કડીમાં ઉપસંહાર કરતાં દેવચંદ્રજી માત્ર બે બાબતા કહે છે: એક તા એ કે પ્રભુનાં જે જે નામ છે તે બધાં જ ગુણુનાં ધામ છે. પ્રભુ પાતે તા નિશ્વયદબ્ટિએ વચનાગાચર છે, પણુ એમતે માટે વપરાતાં વિશેષણા કે નામા તે તેમના એક એક ગુણુને પ્રગટ કરે છે. તેથી દેવચંદ્રજી એવાં નામા ચિત્તમાં ધારણુ કરવાની સ્થિર વાસના સેવે છે. બીજી અને છેવટની બાબત એક માગણીમાં જ સમાઈ જાય છે. દેવચંદ્રજીની પ્રાર્થના કે વિનંતિ એ છે કે પ્રભુ મને ભક્તિની શક્તિ આપે, પણુ તેઓ એ ભક્તિતત્ત્વમાં વેવલાપક્ષું કે ગાંડપણુ દાપ્યલ ન થાય તેટલા માટે જિનઆત્રાશુક્ત ભક્તિતત્ત્વની માગણી કરે છે. જિનઆત્રાને આપણે સ્થૂળ દબ્ટિએ ધારતા હાેઈએ તેવા અર્થ અહીં લેવાના નથી—એમાં તો વેવલાપક્ષું આવી પણુ જાય—પણ જિનઆત્રા એટલે નિશ્વયદબ્ટિએ જીવનશુદ્ધિના માર્ગમાં આગળ વધતા સાધકના અંતરમાંથી ઊઠેલો શાસ્ત્રયોગ અને સામથ્ય યાગના અથવા તાત્ત્વિક ધર્મસન્યાસના કે ક્ષપક-ઝેણીના આરોહરણુના નાદ. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જ્યારે

> એહ પરમપદપાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગરના હાલ મનારથ રૂપ જો;

### આત્મદષ્ટિનું આંતર નિરીક્ષભુ

તે<mark>ાપણુ નિશ્વય</mark> રાજચન્દ્ર મનને રહ્યે, પ્રજ્ઞ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો.

એમ કહે છે ત્યારે તેમને પણુ અંતરને৷ એ જ નાદ પ્રેરી રહ્યો છે, એમ ચાેક્કસપણે દેખાય છે. અને આનન્દધનના એક પદની છેલ્લી કડીમાંના. તેમના અંતરનાદ તેમની જ વાણીમાં સાંભળીએ—

> મર્યા અનંત ખાર બિન સમજ્યો, અબ સુખ દુઃખ બિસરેંગે ! 'આનન્દધન' નિપટ નિકટ અક્ષર દો, નહીં સુમરે સાે મરેંગે ! અબ હમ અમર ભયે, ન મરેંગે !

# પર્યું ષણ પર્વ અને તેને ઉપયોગ.

[ १२ ]

#### પર્વની ઉત્પત્તિ

તહેવારા અનેક કારણોધી ઊભા થાય છે. ધણીવાર એવું પણ બને છે કે અમુક એક ખાસ કારણથી તહેવાર શરૂ થયેલો હોય છે અને પછી તેની પુષ્ટિ અને પ્રચાર વખતે બીજાં કારણો પણ તેની સાથે આવી બળે છે. જુદા જુદા તહેવારના જુદાં જુદાં કારણો ગમે તે હો, છતાં તે બધાનાં સામાન્ય બે કારણો તો હોય જ છે: એક ભક્તિ અને બીજું આનંદ. કેાઈ પણ તહેવારની પાછળ અથવા તેની સાથે અંધ અગર દેખતી ભક્તિ હોય જ છે; ભક્તિ વિના તહેવાર નબી શકતો જ નથી, કારણ કે તેના નભાવ અને પ્રચારનો આધાર જનસમુદાય હોય છે; એટલે જ્યાં સુધી તે તહેવાર પરત્વે તેની ભક્તિ હોય ત્યાં સુધી જ તે ચાલે. આનંદ વિના તો લોકા કાેઈ પણ તહેવારમાં રસ લઈ જ ન શકે. ખાવું-પીવું, હળવું-મળવું, ગાવું-બજાવવું, લેવું-ફેવું, નાચવું-કૂદવું, પહેરવું-ઓહવું, ડાઠમાડ અને અને ભપકા કરવા વગેરેની ઓછીવત્તી ગોઠવણુ વિનાનો કાેઈ પણ સાત્તિક કે તાબસિક તહેવાર દુનિયાના પડ ઉપર નહિ જ મળે.

તહેવારાના સ્વરૂપ અને તેની પાછળની ભાવના જોતાં આપણે ઉત્પત્તિના કારણ પરત્વે તહેવારાને મુખ્યપણે બે ભાગમાં વહેંચી શકીએ છીએ : (૧) લોકિક, (૨) લોકોત્તર; અથવા આસુરી અને દૈવી. જે તહેવારા ભય, લાલચ અને વિસ્મય જેવા ક્ષુદ્ર ભાવામાંથી જન્મેલા હોય છે તે સાધારણ બૂમિકાના લોકોને લાયક હેાવાથી લોકિક અગર આસુરી કહી શકાય. તેમાં છવન-શુદ્ધિનો કે છવનની મહત્તાના ભાવ નથી હોતો, પણ પામર વૃત્તિઓ અને શદ્ધ ભાવનાઓ તેની પાછળ હોય છે. જે તહેવારા છવનશુદ્ધિની ભાવનામાંથી જન્મેલા હોય અને છવનશુદ્ધિ માટે જ પ્રચારમાં આવ્યા હોય તે તહેવારા ઉત્પ બ્રૂમિકાના લોકોને લાયક હેાવાથી લોકાત્તર અગર દૈવી કહી શકાય.

પહાડાે અને જંગલામાં વસતી ભીલ, સંચાલ, કાેળા જેવી જતામાં અગર તાે શહેર અને ગામડામાં વસતી છારા, વાઘરી જેવી જતામાં અને ઘણીવાર તાે ઉચ્ચ વર્ણુની મનાતી બીજી બધી જ જાતામાં આપણે જઈને તેમના તહેવાર જોઈએ તાે તરત જ જણાશે કે એમના તહેવારા લગ્ લાલચ અને અદ્દભુતતાની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે. તે તહેવારા અર્થ અને કામ પુરુષાર્થની જ પુષ્ટિ માટે ચાલતા હેાય છે. નાગપંચમી, શીતળાસાતમ, ગણેશચતુર્થીં, દુર્ગા અને કાળીપૂજા—એ મેલડી અને માતાની પૂજાની પેડે ભયસુક્તિની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે. મેળાકત, મંગળાગૌરી, જ્યેહાગૌરી, લક્ષ્મીપૂજા વગેરે તહેવારા લાલચ અને કામની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે અને એના ઉપર જ એ ચાલે છે. સૂર્યપૂજા, સમુદ્રપૂજા અને ચંદ્રપૂજા વગેરે સાથે સંબંધ ધરાવનારા તહેવારા વિસ્મયની ભાવનામાંથી જન્મેલા છે. સ્થંનું અપાર ઝળહળતું તેજ અને સમુદ્રનાં અપાર ઊછળતાં માજાં જોઈ માણસ પહેલવહેલા તા આભા જ બની ગયા હશે અને એ વિસ્મયમાંથી એની પૂજાના ઉત્સવા શરૂ થયા હશે.

આવા અર્થ અને કાંમના પોષક તહેવારા સર્વત્ર પ્રચલિત હોવા છતાં વેધક દષ્ટિવાળા ગણ્યાંગાંઠવા થાડાક માણસો દ્વારા બીજી જાતના પણ તહેવારા પ્રચલિત થયેલા આપણે જોઈ શકીએ છીએ. યાકદી, ખ્રિસ્તી અને જરથાસ્તી ધર્મની અંદર છવનશહિની ભાવનામાંથી યોજાયેલા કેટલાક તહેવારા ચાલે છે. પ્રસ્લામ ધર્મમાં ખાસ કરી રમઝાનનો મહિનો આખેો છવનશહિની દબ્ટિએ જ તહેવારરૂપે ગોઠવાયેલા છે. એમાં મુસલમાના માત્ર ઉપવાસ કરીને જ સંતાષ પકડે એટલું બસ નથી ગણાતું, પણ તે ઉપરાંત સંયમ કેળવવા માટે બીજાં ઘણાં પવિત્ર કરમાતાે કરવામાં આવ્યાં છે. બ્રહ્મચર્ય પાળવું, સાસું ખાલવું, ઊંચનીચ કે નાનામાટાના બેદ છાડી દેવા, આવકના રક્કી ટકા સેવા કરનાર નીચલા વર્ગના અને ૧૦૮કા સંસ્થાએક તેમ જ કડીરાના નભાવમાં ખરચવા, વગેરે જે વિવાનો ઇસ્લામ ધર્મમાં છે તે રમઝાન મહિનાની:પવિત્રતા સચવવા માટે બસ છે. વ્યાસણ ધર્મના તહેવારા એમની વર્ણવ્યવસ્થા પ્રમાણે બહુવર્ણી છે; એટલે તેમાં બધી જ ભાવનાએાવાળા બધી જ જાતના તહેવારાનું લક્ષસ્ મિશ્રિત થયેલું નજરે પડે છે. બૌદ્ધ તહેવારા લોકકલ્યાણના અને ત્યાગના ભાવનામાંથી જન્મેલા છે ખરા, પણ જૈન તહેવારા સૌથી જાદા પડે છે અને તે બુદાઈએ છે કે જૈનોનો એક પણ નાના કે મોટા તહેવાર એવા નથી કે જે અર્થ અને કામની ભાવનામાંથી અથવા તો ભય, લાલચ અને વિરમયની ભાવનામાંથી ઉત્પન થયેા હેાય. અગર તાે તેમાં પાછળથી સેળભેળ થયેલી એવી ભાવનાનું શાસ્ત્રથી સમર્થન કરવામાં આવતું હ્રોય. નિમિત્ત લીર્થ કરોના કેાઈ પણ કલ્યાણનું હ્યુય અગર બીજાં કાંઈ હ્યિ, પણ એ નિમિત્તે ચાલતા પર્વ કે તહેવારતેા ઉદ્દેશ માત્ર ત્રાન અને ચારિત્રની શુદ્ધિ તેમ જ પુષ્ટિ કરવાના જ રાખવામાં આવેલા છે. એક દિવસના કે એકથી વધારે દિવસના લાંબા

એ બન્તે તહેવારા પાજળ જૈન પરંપરામાં માત્ર એ એક જ ઉદ્દેશ રાખ-વામાં આવ્યા છે.

લાંબા તહેવારામાં ખાસ છ અક્ષઇ એક આવે છે. તેમાં પણ પર્યુષણની અઠાઇ એ સૌથી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે; તેનું મુખ્ય કારણ તેમાં સાંવત્સરિક પવ આવે છે એ છે. સાંવત્સરિક એ જૈતાનું વધારમાં વધારે આદરસ્ક્રીય પર્વ છે. એનું કારણ એ છે કે જૈન ધર્મની મૂળ ભાવના જ એ પર્વમાં આે**તપ્રા**ત: **ચયેલી છે. જૈન એટ**લે છવનશુદ્ધિના ઉમેદવાર. સાંવત્સરિક પર્વ<sup>°</sup>ને દિવસે જીવનમાં એકત્ર થયેલ મેલ ખહાર કાઢવાના નિર્ધાર કરવામાં આવે છે. એ પર્વાંને દિવસે બધા નાનામાટા સાથે તાદાત્મ્ય સાધવાનું અને જેના જેનાથી અંતર વિખ્**ટું પડ્યું** હોય તેની તેની સાથે અંતર સાંધવાનું અર્થાત્ દિલ ચાપ્પ્પું કરવાનું કરમાન છે. છવનમાંથી મેલ કાઢવાની ઘડી એ જ તેની. સર્વોત્તમ ધન્ય ઘડી છે અને એવી ઘડી મેળવવા જે દિવસ યાેજાયો હોય તે દિવસ સૌથી વધારે શ્રદ્ધેય લેખાય તેમાં નવાઈ નથી. સાંવત્સરિક પર્વને કેંદ્ર-ભૂત માની તેની સાથે બીજા સાત દિવસાે ગોઠવવામાં આવ્યા છે, અને એ આઠે દિવસ આજે પજીસણ, કહેવાય છે. શ્વેતાબરના બન્ને ફિરકાઓમાં એ અઠવાડિયું પજીસણુ તરીકે જ જાણીતું છે અને સામાન્ય રીતે બન્તેમાં એ અઠવાડિયું એકસાથે જ શરૂ થાય છે અને પૂર્વુ પણ થાય છે, પણ દિગંભર સંપ્રદાયમાં આઠને અદલે દશ દિવસાે માનવામાં આવે છે અને પજીસણુને <mark>બદલે એને દશલક્ષણી</mark> કહેવામાં આવે છે, તથા એનેા સમય પણ શ્વેતાંબર પર પરા કરતાં જુદાે છે. શ્વેતાંબરાના પજીુસણુ પૂર્ણુ થયાં કે બીજા દિવસથી જ દિંગખરોની દશલક્ષણી શરૂ થાય છે.

જૈન ધર્મના પાયામાં ત્યાગ અને તપની ભાવના મુખ્ય હેાવાથી એમાં ત્યાગી સાધુઓનું પદ મુખ્ય છે, અને તેથી જ જૈન ધર્મનાં તમામ પર્વેામાં સાધુપદને સંબંધ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. સાંવત્સરિક પર્વ એટલે ત્યાગી સાધુઓને વર્ષાવાસ નક્કી કરવાના દિવસ, અને અંતર્મું થઈ છવનમાં ડાકિશં મારી તેમાંથી મેલ ફેંકી દેવાના અને તેની શુદ્ધિ સાચવવાના નિર્ધારના દિવસ. આ દિવસનું મહત્ત્વ જોઈ ઝાતુની અનુકૂળતા પ્રમાણે તેની સાથે ગાઠવાયેલા બીજા દિવસો પણ તેટલું જ મહત્ત્વ ભાગવે છે. આ આડે દિવસ લોકા જેમ બને તેમ ધંધાધાપા ઓછા કરવાના, ત્યાગ-તપ વધારવાના, જ્ઞારતા આદિ સદ્રગ્રણો પોષવાના અને ઐહિક, પારલોકિક કલ્યાણ થાય એવાં જ કામા કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. દરેક જૈનને વારસામાંથી જ પર્શ ધણના એવા સંસ્કાર મળે છે કે તે દિવસોમાં પ્રપંચથી નિવૃત્તિ મેળવી બને તેટલું વધારે સારે કામ કરવું. આ સંસ્કારોના બળાવી નાના કે મોટા, ભાઈ કે બહેત દરેક પજીસણ આવતાં જ પોતપોતાની સામ, તપ આદિની શક્તિ અજમાવે છે અને ચોમેર જ્યાં દેખા સાં જૈન પર પરામાં એક ધાર્મિક વાતાવરણ, અષાહ મહિનાનાં વાદળાની પેડે, ઘેરાઈ આવે છે. આવા વાતાવરણને લીધે અત્યારે પણ આ પર્વના દિવસામાં નીચેની બાબતા સર્વત્ર નજરે પડે છે: (૧) ધમાલ ઓછી કરીને બને તેટલી નિરૃત્તિ અને કુરસદ મેળવવાના પ્રયત્ન. (૨) ખાનપાન અને બીજા કટલાક ભોગા ઉપર ઓછાવત્તો અંકુશ. (૩) શાસ્ત્રબ્રવણ અને આત્મચિત્તનનું વલણ, (૪) તપરવી અને ત્યાગીઓની તેમ જ સાધમિંકાની યાગ્ય પ્રતિપત્તિ-ભક્તિ. (૫) છવાને અભયદાન આપવાના પ્રયત્ન. (૬) વેર-ઝેર વિસારી સહ સાથે સાચી મૈત્રી સાધવાની ભાવના.

એક બાજી વારસામાં મળતા ઉપરની છ ખાબતાના સંસ્કારો ્યતે બીજી બાજાુ દુન્ચવી ખટપટની પડેલી કુટેવા એ બે વચ્ચે અથડામણ ઊભી થાય છે અને પરિણામે આપણે પજીસણના કલ્યાણસાધક દિવસામાં પણ ઇ<sup>ગ્</sup>છીએ તેવા અને કરી શકાએ તેટલાે ઉપરના સસંસ્કારોનાે ઉપયોગ કરી નથી શકતા; અને ધાર્મિક બાબતા સાથે આપણા હંમેશના સંકુચિત અને તકરારી કુસંસ્કારોને સેળભેળ કરી દઇ દરેક બાબતમાં ખટપટ, પક્ષાપક્ષી, તાહુખેંચ, હુંસાતુંસી, અને વાંધાવચકાના પ્રસંગા ઊભા કરીએ છીએ અને એકંદરે પજાસંચ પછી કાંઈક ઉન્નત જીવન બનાવવાને અદલે પાછા જ્યાં હતા ત્યાં જ આવીને ઊભા રહીએ છીએ; અને ઘણી વાર તેા હતા તે સ્થિતિ કરતાં પણ નીચે પડી કે ઊતરી જઈ એ છીએ. એટલે પલુસણુ જેવા ધાર્મિક દિવસોનો ઉપયોગ આપણા આષ્યાત્મિક છવનના વિકાસમાં તેા થતાે જ નથી, પણ સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય જીવનમાં પણ આપણે તેના કરોા જ ઉપયાગ કરી શકતા નથી. આપણી સર્વ-સાધારણની ભૂમિકા વ્યાવહારિક છે. આપણે ગૃહેસ્થ હાેઇ બધું જ જીવન બહિર્મુ ખ ગાળીએ છીએ, એટલે આધ્યાત્મિક જીવનનાે તાે સ્પર્શ કરવા લગભગ અશકત નીવડીએ ઝીએ. પણ જે જાતના છવનના વિકાસ આપણે ઇચ્છીએ છીએ અને આપણાથી સાધવા શકય છે તે જાતના એટલે સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય છવનને આપણે તુચ્છ અને એાછી કિંમતનું માની લીધું છે અને આપણે એમ લાયકાત વિના જ માઢે કહ્યા કરીએ છીએ કે જીવન તા આધ્યાત્મિક જ ખરું છે. આવી લાયકાત વિનાની સમજથી આપણામાં નથી થતાે આપ્યા-ત્મિક જીવનનાે વિકાસ અને નથી સુધરતું સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય જીવન. તેથા વ્યાપણે આપણા ધાર્મિક સુંદર વારસાના ઉપયોગ એવી રીતે કરવા જોઈએ કે જેથી આપતાં સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય છવન સુધરે અને, આંતરિક εŞ

લાયકાત હેાય તે, આખ્યાત્મિક જીવન ઉપર પશુ તેની સારા અસર થાય. આ જાતના પજીસજીના દિવસાના ઉપયોગ કરવા માટે બે વસ્તુની મુખ્ય જરૂર છે: (૧) એક તા એ કે જૈન ધર્મે પાતાના વિશિષ્ટ વારસા તરીક કર્યા કર્યા તત્ત્વા આપજીને આપ્યાં છે અને તેના સામાજિક તેમ જ રાષ્ટ્રાય કલ્યાજીની દષ્ટિએ ઉપયાગ કેવી રીતે કરી શકાય એ જ્ઞાન મેળવવું; અને (૨) બીજાું એ કે આપણે પજીસજીની નિવૃત્તિના ઉપયાગ એવી દિશામાં કરવા કે જેથી આપજ્ય ઉપરાંત આપણા પડાશી ભાઈઓને અને દેશવાસીઓને ફાયદા થાય અને આપણા સામાજિક જીવનની લોકામાં તથા રાજ્યમાં પ્રતિષ્ઠા બધાય; આપણે જ્સતે મોઢે સીની માખરે ઊભા રહી શકાએ અને આપણા ધર્મની સરસાઈ માટે અભિમાન લઈ શકાએ. આ કારણથી અમે પજીસજીના ઉપયોગ કરવાની રીત બદલી છે.

આપણામાં મુખ્ય બે વર્ગો છે: એક વર્ગ એવે છે કે તેને નવું શું, જૂનું શું, મૂળ તત્ત્વ શું વગેરેના કરો જ વિચાર નથી. તેને જે ચીલા મળ્યો છે તે જ તેનું સર્વાસ્વ છે. એ ચીલા બહાર નજર કરવા અને પાતાની રીત કરતાં બીજી રીત જોવામાં પશુ તેને બહુ દુઃખ થાય છે. જગત તરફ આંખ ઉધાડવામાં પણ તેને ગુના થતા હાય તેમ લાગે છે. તેને પાતાના સિવાયની ખીછ કાઈ પણ ઢય, બીજી ક્રાઈ પણ ભાષા અને બીજો ક્રોઈ પણ વિચાર અસહ્ય લાગે છે. અને બીજો વર્ગ એવા છે કે તેને જે સામે આવે તેજ સારં લાગે છે. પાતાનું નવું સર્જન કાંઈ હાેનું નથી, પાતાના વિચાર હાેતા નથી, તેને પાતાનાં સ્થિર ખ્યેયા પણ કાંઇ હોતાં નથી. માત્ર જે તરક લોકા ઝૂકતા હાેય તે તરક તે વર્ગ ઝુંક છે. પરિણામે સમાજના બન્ને વર્ગીથી આપણાં ધર્મનાં વિશિષ્ટ તત્ત્વાના વ્યાપક અને સારાે ઉપયોગ થઈ શકતાે જ નથી. તેથા જરૂરતું એ છે કે લોકામાં જ્ઞાન અને ઉદારતા ઊતરે એવી કેળવણી આપવી. આ કારણથી પર પરામાં ચાલ્યું આવતું કલ્પસુત્રનું વાચન ન રાખતાં અમે કેટલાક ખાસ વિષયો ઉપર ચર્ચા કરવાનું યેાગ્ય ધાર્યું છે. એ વિષયો એવા છે કે જે જૈનધર્મના ( કહેા કે સર્વ ધર્મના ) પ્રાહ્યભત છે. અને એની ચર્ચા એવી દ્રષ્ટિએ કરવા ધારી છે કે જેથી એ તત્ત્વોનો ઉપયોગ બધી દિશામાં બધા અધિકારીઓ કરી શકે; જેતે જેમાં રસ હેાય તે, તેમાંથી ફાયદા ઉઠાવી શકે; આપ્યાત્મિકપ&ંકાયમ રાખી સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય કલ્યાણ સાધી શકાય.

નવી પર`પરાથી ડરવાને કશું જ કારણ નથી. અત્યારની ચાલુ પરં-પરાઓ પણ કાંઈ શાશ્વત નથી. જે રીતે અને જે જાતનું કલ્પસૂત્ર અત્યારે

વંચાય છે તે પશુ અમુક વખતે અને અમુક સંયોગોમાં જ શરૂ થયેલું. લગભગ દોઢ હજાર વર્ષ પહેલાં તે। આવી જાહેરસભામાં અને જાહેર રીતે કલ્પસત્ર વંચાતું જ ન હતું. એ કુક્ત સાધુસભામાં જ અને તે પણ કુક્ત અમુક કોટિના સાધુને મોઢેથી જ વંચાતું. પહેલાં તા તે રાતે જ વંચાતું અને દિવસે વંચાય હારે અમુક સંયોગોમાં સાધુ-સાધ્વીઓ ભાગ લઈશકતાં વળી અનાનંદપુર નગરમાં ધ્રવસેન રાજ્યના સમયમાં કલ્પસૂત્રને ચતુર્વિધ સંધ સમક્ષ વાંચવાની તક ઊભી થઈ. એમ ચવાનું પ્રાસંગિક કારણુ એ રાજના પુત્રશાકના નિવારણનું હતું, પણ ખરું કારણ તે એ હતું કે તે વખતે જ્યાં-ત્યાં ચામાસામાં ધ્યાક્ષણ સંપ્રદાયમાં મહાભારત, રામાયણ અને ભાગવત જેવાં ગ્રાસ્ત્રો વાંચવાની ભારે પ્રથા હતી. લાેકા એ તરક પ્યૂપ્ય ઝુકતા. ઔહ સંપ્રદાયમાં પણ જિતચરિત અને વિનયના ગ્રંથે৷ વ'ચાતા, જેમાં અહ ભગવાનનું જીવન અને ભિખ્ખુંએાના આચાર આવતા. આ કારણથી લોક-વર્ગમાં મહાન પુરુષોનાં જીવનચરિત્ર સાંભળવાની અને ત્યાગીઓના આચાર જાણવાની ઉત્કટ રુચિ જગતી હતી. એ રુચિને તૃપ્ત કરવા ખાતર સુદ્દિશાળી જેન આચાર્યોએ ધ્રુવસેન જેવા રાજાની તક લઇ કલ્પસૂત્રને જાહેરવાચન તરીકે પસંદ કર્યું. એમાં જે પહેલું છવનચરિત્ર ન હતું તે ઉમેર્યું અને માત્ર સામાચારીને ભાગ, જે સાધુ સમક્ષ જ વચાતા હતા તે, ભાગને ગૌણ કરી શરૂઆતમાં ભગવાન મહાવીરનું ચરિત દાખલ કર્યું, અને સર્વસાધારહ્યુંને તે વખતની રુચિ પ્રમાણે પસંદ આવે એ ઢળે અને એવી ભાષામાં તે ગાઢવ્યું. વળી જ્યારે લોકામાં વધારે વિસ્તારપૂર્વક સાંભળવાની રુચિ જન્મી. કલ્પસૂત્રની લોકોમાં ભારે પ્રતિષ્ઠા જામી, અને પજાસહ્યમાં તેનું જાહેરવાચન ંનિયમિત થઇ ગયું ત્યારે, વખતના વહેણું સાથે, સંયોગો પ્રમાણે, આચાર્યોએ ડીકાએો રચી. એ પ્રાકૃત અને સંસ્કૃત ટીકાએો પણું વંચાવા લાગી. ૧૭મા સૈકા સુધીમાં રચાયેલી અને તે વખતના વિચારોને। પડધે৷ પાડલી ટીકાએન પણ એક અતિ જૂના ગ્રંથ તરીકે વંચાવા અને સંભળાવા લાગી છેવટે ગજરાતી અને હિંદી ભાષામાં પણ એ બધું ઊતવું અને આજે જ્યાંત્યાં વંચાય છે. આ બધું જ સારં છે અને તે એટલા કારણસર કે તે લોકાની ભાવના પ્રમાણે બદલાતું રહ્યું છે. કલ્પસત્ર અક્ષરશઃ લગવાન મહાવીરથી જ ચાલ્ય આવે છે અને એમના વખતની જ રીતે આજે પણ વંચાય છે. એમ **મા**ની લેવાની ક્રોઈ બુલ ન કરે. લેોકઅદ્ધા, લેોકરુચિ અને ઉપયોગિતાની દર્જિએ જે કેરકાર થાય છે તે જો બુદ્ધિપૂર્વક કરવામાં આવે તેા લાભદાયક જ નીવડે છે. કરપસત્ર અને તેના વાચનની જે રીત અત્યારે ચાલે છે તેમાં બધા જ

લેશે રસ લઈ શકે તેમ નથી. તેનાં કારણે આ પ્રમાણે છે: (૧) વાચન અને અલણમાં એટલા બધા વખત આપવા પડે છે કે માણસ કંકાળી બગ અને અહાને લીધે બેસી રહે તાેપણ વિચાર માટે તેં! લગભગ અશકત ચની બાય. (૨) નક્કી થયેલ ૯બ પ્રમાણે શબ્દા અને અર્થો ઉચ્ચારાતા અને કસતા હોવાથી, તેમ જ ડરાવેલ વખતમાં ઠરાવેલ ભાગ પૂરા કરવાનો હોવાથી બેલલનાર કે સાંભળનાર માટે બીજી ચર્ચા અને બીજી દશિના અવકાસનો અંભાવ. (૩) એ વાચન વખતે વર્તમાન સમાજની અને દેશની દશા તરફ ઉદ્ધાર દષ્ટિએ જોવાના વલણનો અભાવ અને તેથી સમાજ અને રાષ્ટ્રમાં ઉપયોગી થઈ શકે એવી કલ્પસવમાંથી હડીકત તારવી લેવાની ખોટ. (૪) આહા, ભકિત અને સ્વતંત્ર જિજ્ઞાસા તદ્દન છુઠ્ઠાં જ થઈ જાય. (૫) ચાલ પરિ-રિયતિ વિશેનું છેક જ અન્નાન અથવા તેની ગેરસમજ અગર તે તરફ આંખ-માંચામણાં અને ભૂતકાળની એકમાત્ર સ્ત હડીકતને સજ્યન કરવાના એક-તરફી પ્રયત્ન.

આ અને આના જેવાં બીજાં કારણોને લીધે આપહું પ**ભુસણુનું કલ્પ**-સૂત્રવાચન નીરસ જેવું થઈ ગયું છે; તેનેો ઉદ્ધાર કરવાની જરૂર છે. તે **મદ્** સ્મૂરી રીતે થઈ શકે એવાં તત્ત્વા આપણી પાસે છે, એ જ વસ્તુ ખ્યાનમાં સુખ્યી આ વખતે અમે અમારી દષ્ટિ પ્રમાણે ફેરકાર જાહેર રીતે શરૂ કર્યો છે. ----પર્યું બણપર્વનાં વ્યાખાના, ૧૯૩૦.

# ધર્મપર્વ કે જ્ઞાનપર્વ

### [ १3 ]

**પશું પણ** એ જૈનોના બણીતા અને જૂના ધર્મ-તહેવાર છે. એ અન-વ્યશિષ્ઠ આવ્યા પહેલાં ઘણા દિવસ અગાઉથી જ તેની અનેક જાતની વ્યાવ-લાવિક અને ધાર્મિક તૈયારીઓ જૈન સમાજમાં થવા માંડે છે. શાન અને ધર્મ બેળવવા તેમ જ સેવવા ગામાગામના શ્રાવકા પાતપાતાના ગામમાં ચામાશા માટે ત્યાગીવર્ગને આમંત્રે છે અને વીનવે છે. કેટલાક પહેલેથી જ તપ કરવા માંડે છે. કેટલાક વળી તપ પાછળ અને તપની પહેલાં પારણાં તેમ જ અતર-વારણાં માટેની પહેલેથી ખૂબ તૈયારીઓ અને ગાઠવણા કરે છે. એ પર્વામાં સ્વાદ અને તેના ત્યાગ બન્તેનું આરાધન એકસરખું અત્યારે જણાય છે, પણ મૂળે એ પર્વ ધર્મ અને ત્યાનનું છે.

જીવનમાં ધર્મ ઊતરે અને અનેક પ્રકારનું ગ્રાન મળે તે માટે અત્યારે આ પર્વમાં ભગવાન મહાવીરતું છવન વાંચવાની પ્રથા છે અને બાકીના વખત-માં આવસ્યક ક્રિયા વગેરે અનેક જાતની ક્રિયાએ**ા ગોઠવાયે**લી છે. ભગવા**નના** જીવન માટે કલ્પસંત્ર વાંચવા-સાંભળવાની પ્રથા છે. એ સંત્ર ખદૂ મેહું નથી, પણ એની સાથે એની ટીકાએ। વંચાલી હેાવાથી તે જેમ લાંભુંલચર થઈ જાય છે તેમ તેમાં પુનરક્તિ પછ થઈ જાય છે. અતિશ્રદ્ધાળ સિવાયના અને **અંતિ** 'લીરજવાળા સિવાયના ઘણા લોકો તેના વાચન વખતે ક**ંટાબે છે અને <del>ઘણ</del>ા** ત્તા ઊંધે છે. બીજી બાજુ નવીન સંસ્કાર પામેલાે અને પામતાે તરણવર્ગ ક્રરિયાદ કરે છે કે એમાં ભગવાનના જીવનની મૂળ વસ્તુ પહુ એાછી આવે છે અને વર્ણના તેમ જ અલંકારાના થયા એટલા બધા આવે છે કે એ ઝવલા માત્ર નીરસજ નહિ, પણ અનુપયોગી જેવું થઈ જાય છે. નક્કી કરેલાે ભાગ વાંચવાના હાેવાથી તે વખતે વાંચનારને <mark>લ</mark>ણીવાર એટલી ત્વરા કરવી પડે છે કે વિચારણા અને મનન માટે ઝાતાને વખત રહેતા જ નથી વળી માત્ર શ્રવછાનં ભાહાત્મ્ય વધી ગયેલું હોવાથી અને એકસાથે ખનન ન કરી **શ**કાય **એટલા લ**ણો ભાગ સાંભળવા માટે લાંબા વખત બેસવું પડતું **હેાવાથી ક્રોઈ ઝાતા** લાએ જ સાંલાળ્યા ઉપર મનન કરે છે, અને પરિણામે સમાજમાં જેટલે અંશે <mark>ઋલચ્યુપટતા</mark> કેળવાઈ છે તેટલે. અંગે વિચારપટતા નથી કે**ળવાઈ; તેથી ઊલદ** મેછે ભાગે વિચારજડતા જ ૬૮ થઈ છે.

એક વાર એક વિદ્વાન મિત્રે મને કહેલું કે જ્યારે બારસા વાંચવા લાગ્યા ત્યારે જરાય રસ ન આવવાથી મેં ધાર્મિક પુસ્તક લઈ ત્યાં જ બેસી વાંચી કાઢચું અને તેમાં ઘહ્યું જાહ્યુવાનું મહ્યું. દરેક ભાઇબહેન, જે નિયમિત કલ્પસૂત્ર સાંભળતાં આવે છે તે, ભગવાનના જીવનનો ક્રાઈ પિણુ પ્રસંગ પૂછમા-થી તરત વર્ણ્યવી શંક. જો તમે તે બાબત તેમને ક્રાંઈ ઊંડાણથી પૂછે તે કાં તો એ ચિડાઈ જઈ એમ કહેશે કે એમાં પ્રશ્ન શે અને શંકા શી ? અને ક્રાઈ ધીરજવાન હશે તો ન ચિડાતાં એટલું જ કહેશે કે ત્યારે તમે જ કહે. આ વસ્તુસ્થિતિ છે. ભગવાનના અસાધારણ તપરવી અને જ્ઞાની તરીકેના જીવનના ક્રાયડા એ અસાધારણ જ હાેય. આપણે એને સમજવા ધાર્મિક થવું ઘટે અને વિચારક તો થવું ઘટે જ.

પશું બાશુની ચાલુ પ્રથાના ઢ૦ વર્ષના અનુભવ મને કહે છે કે હવે વિચારવૃદ્ધિ થાય અને ભિન્ન ભિન્ન દબ્ટિબિંદુએ ઉદારતાપૂર્વક ધર્મ અને સમાજના એક એક અંચ ઉપર વિચાર કરવામાં આવે તા જ તરુણ સમાજ અને ભાવી પેઠીને સંતાષ આપી શકાય અને બહારની દુનિયામાં જાગરિત દબ્ટિએ ઊભી શકાય.

ુઆ કલ્પના તે**ા કેટલાંયે વર્ષ અગાઉ આવેલી; એકવાર ભાવન**ગરમાં સન્મિત્ર કપૂરવિજયજી સમક્ષ વ્યાખ્યાન વખતે આ કલ્પના મૂકવામાં પણુ આવેલી, પણુ કેટલાંક કારણસર તે વખતે તેના અમલ થઈ શક્યો નહિ. ખેવર્ષ અગાઉ એક મિત્રને સાં આ કલ્પનાને મૂર્તદ્રપ આપવામાં આવ્યું હતું. આ વખતે અનેક મિત્રા સાથે વિચાર કરતાં બધાતે એ કલ્પના પસંદ આવી. તે કલ્પના આ હતીઃ (૧) પ્રતિક્રમણ, પૂજન આદિ ચાલુ ક્રિયાકાણ્ડમાં રસ લેનાર તેમાં ભાગ લેવા ઉપરાંત પ્રવચનનાે લાભ લઈ શકે એવી રીતે સમય ગાઠવવા. (ર) પ્રવચતાે એક વાર તાે ભગવાનના છવનને અંગેજ શાય અને ભીજી વાર ભિન્ન ભિન્ન વિષયાે ઉપર થાય. એ વિષયાે જીવનસ્પર્શા અને તાત્ત્વિક હાેય. (૩) પ્રવચન માટે જાહેર વિચારકા અને વક્તઓને આમંત્રહા આપવું અને તેમને વિચારા છૂટથી મૂકવાની તક આપવી. (૪) બની શકે ત્યાં મુધી એ પ્રવચને લખેલાં હોય અને પ્રવચનને અંતે પ્રક્ષોત્તરી રાખવી. અતુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પક્ષકારે છૂટથી શાંતિ અને વિચારપૂર્વક ચર્ચા કરવી. 👘 ્રઆ કલ્પના પ્રમાણે આ વર્ષે પ્રવચનના ક્રમ ગાઠવાં ધર્મ સાથે હાનતું 🖞 પર્વ ઊજવવાની મિત્રાએ વ્યવસ્થા કરી. તે પ્રમાણે સવારે પ્રવચતા નવ વાગે -હમેશાં થતાં અને ભીજીવાર ખપારે કે રાતે વક્તાની અનુકૂળતા પ્રમાણે થતાં. આ વર્ષે ખાસ જહેરાત કરવામાં આવી ન હતી. જગ્યા પણુ શહેરથી દૂર

### ધર્મપર્વ 🕽 જ્ઞાનપર્વ

અને ખાનગી જ હતી, છતાં શ્રેાતૃવર્ગ પ્રમાણુમાં સારા એકત્ર થતાે. બધા લગભગ જિત્તાસુ આવતા. વિદ્વાતા ખાસ ભાગ લેતા. જૈનેતરા પણુ, જેને માલૂમ પડે તે, આવતા. વિષયા પણું વ્યાપેંક રખાયા હતા. બાલનારાઓ પણુ જાણીતા જ હતા. દબ્ટિ જરા પણુ સંકુચિત ન રાખતાં તદ્દન ઉદાર રખાઈ હતી. તેથી ગમે તે માણુસ પાતાના વિચાર છૂટથી દર્શાવે એવી તક મળી હતી.

આ તેા માત્ર પ્રથમ પ્રયોગ ગણાય. અનેક વિષયેા ઉપર જુદા જુદા વિચારકાએ ઉદાર ચિત્તે જે જે વિચારા જણાવ્યા તે બધાનેા અહીં સંગ્રહ આપવામાં આવે છે. આમાનાં ઘણું પ્રવચના તે તે વક્તાઓએ લખીને જ વાંચેલાં અગર પાછળથી તેમણે પોતે જ લખીને આપેલાં છે. કેટલાકની તે વખતે નાંધ લેવાયેલી; તે ખાસ તપાસ્યા પછી અહીં આપવામાં આવે છે. આ પ્રવચનસંગ્રહ દરેક વાચકને સુલભ થાય તે માટે 'સુધાષા 'ના સંપાદક એક ખાસ અંક કાઢવા ધાર્થી છે, તે યાગ્ય જ થયું છે. આથી નીચેનાં પરિણામા આવવાના સંભવ છે:

(क्ष) જે ચાલુ પ્રથામાં રસ ન લેતા હાેય કે ઓછા લેતા હાેય અને છતાં ધર્મપર્વ ઊજવવાના આગ્રહ રાખતા હાેય તાે તેમને માટે એક જાતનું માર્ગસૂચન.

(ख) અનેક વિચારકા પાસેથી તેમના વિચારનું દોહન કરી વિચારશીલતા કેળવવી અને અનેક બાજીથી વસ્તુના વિચાર કરવાની દષ્ટિ ખીલવવી; તેમ જ આવે નિમિત્તે જૈનેતર વિદ્વાના અને બ્રહ્યાળુઓને જૈના સાથે મળતા કરવા અને વિચારમાં ઉદારતા આહુવી.

(ग) લિખિત પ્રવચતાેને લીધે કાેઈ એક સ્થળે અપાયેલ પ્રવચનાેના અનેક સ્થળે ઉપયોગ થવા અને તે રીતે વિચાર તેમજ ઉત્સાહમાં જાગ્રતિ થવી.<sup>,</sup>

—સુધોષા, આંબન ૧૯૮૪.

# વહેમસુક્તિ

## [ १४ ]

**પજી સર્ણ એ ધર્મ પર્વ છે. ધર્મ પર્વના સૌધા અને સરળ અર્થ તો એટલા** જ છે કે જે પર્વમાં ધર્મની સમજણુ દ્વારા, હ્રોઈ એ તે કરતાં કાંઈક સારી અને ચઢિયાલી ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવી. આ દષ્ટિએ વિચાર કરીએ અને પૂર્વ થહાથી સુકત થવા જેટલી હિંમત કેળવીએ તો આપશુને સમજાયા સિવાય નહિ રહે કે આપણું મોટેલાગે ધર્મ પર્વને વહેમપુષ્ટિતું જ પર્વ બનાવી મૂકવું છે. જૈનધર્મ કે બીજો કાેઈ પણુ સાચા ધર્મ હોય તો તેને વહેમા સાથે કશા જ લેવા દેવા હોઈ શકે નહિ. જેટલે અંશે વહેમની પુષ્ટિ કે વહેમાનું રાજ્ય તેટલે અંશે સાચા ધર્મના અભાવ---આ વસ્તુ વિવેક્ય વાચકને સમજાવવાની ભાગ્યે જ જરૂર છે.

નાનામાટા ખધા જ વહેમાનું મૂળ અજ્ઞાન કે અવિદ્યામાં જ રહેલું છે. પેશુ અજ્ઞાન અને અવિદ્યાની ગુકા એટલી ખધી મોટી તેમ જ અંધકારમય છે કે સરળતાથી તેનું સ્વરૂપ સર્વસાધારણને ગમ્ય થઈ શકતું નથી. તેમ છતાં એ અન્નાન જ્યારે વહેમોની સુબ્ટિ ખડી કરે છે ત્યારે તે સીધી રીતે તેવી સુષ્ટિ ન સરજતાં બીજી ગમ્ય થઈ શકે એવી વૃત્તિએ। દારા જ સર્જે છે. એવી વૃત્તિઓમાં બે વૃત્તિએહ મુખ્ય છે :એક લોભ અને બીજો ભય. લાલચ અને ડર બન્ને અત્તાનનાં જ પરિણામાં છે. ઘણાં વહેમા લાલચમૂળક છે તે. બીજાં ભયમૂળક છે. અત્તાનનું આવરણ ગયું ન હોય કે નષ્યળું પડ્યું ન હ્રોય તેા તે. ન કળાય એવી રીતે ધર્મના ક્ષેત્રમાં પહા લાલચ અને ભયનાં તત્ત્વોને જન્મ આપે જ છે તેમ જ તેની પુષ્ટિ પણ કરે છે. એટલું જ નહિ, પણ વધારામાં તે માણસનાં વિચારતેત્રો ઉપર એવેો ગાઢ પડદો નાખે છે કે માહાસ પાતે વહેમોના ભાગ બનવા છતાં તેનાં કારણ લાલચ અને ભયને જોઈ શકતા નથી અને ઊલટું વહેમાને જ ધર્મ માની તેનાં કારણા લેાભ અને ભયને પેાએ જાય છે. અજ્ઞાનની ખૂબીજએ છે કે પોતાના વિરાધી સમ્યગ્નાનનું સાચું સ્વરૂપ તે! સમજવા ન જ દે, પણ પોતાનું સાચું સ્વરૂપ સમજતાં માણસને રોકે છે.

આવી સ્થિતિ હોવાથી પજીસર્જુ જેવું ધર્મપર્વ, કે જે ખરી રીતે વહેમ-મુક્તિનું જ પર્વ બનવું જોઈએ, તે વહેમાની પુષ્ટિનું પર્વ બની રહ્યું છે અને પજીસર્ણપર્વની આરાધનાની આડમાં લોકા વધારે ને વધારે વહેમીલા અને વેવલા બનતા જાય છે; સમાજની ભ્રમિકા ધર્મપર્વને નિમિત્તે શુદ્ધ તેમ જ દદ ચવાને બદલે અશુદ્ધ અને નિર્બળ પડતી જાય છે. તેથી આ વિશે અહીં થાેડા ઊઠાપાઠ કરવા યોગ્ય ધારું છું.

પજીસહ્યુમાં બીછ ગમે તે ધર્મપ્રવૃત્તિ ચાલતી હોય, છતાં એમાં ભગવાન મહાવીરના જીવનતું વાચન-બ્રવણ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. હજારો વર્ષ થયાં આ પ્રથા પ્રચલિત છે. સારા સારા વિદ્વાન કહી શકાય એવા સાધુઓ, યતિઓ અને પંડિતા પણ એ વાંચતા અને સંભળાવતા આવ્યા છે. સમજદાર કહી શકાય એવા બ્રાવંકા એને સાંભળતા આવ્યા છે. ભગવાનના જીવનતું વાચન-બ્રવણ એટલે ધર્મપર્વની આરાધના અને ધર્મપર્વની આરાધના એટલે વહેમાથી મુક્તિ મેળવવી તે. હવે આપણે જોઈએ કે ભગવાનની જીવનકથાના વાચન-બ્રવણના ધર્મ-દિવસામાં આપણે વહેમાથી છૂટીએ છીએ કે વધારે અને વધારે વહેમાથી જકડાતા જઈએ છીએ. જો છૂટતા હાેઈએ તો તો પ્રબ્ર જ નથી, પણ જો જકડાતા જતા હાેઈએ તેા નિઃસ્વાર્થ અને નિર્ભય એવા વિચારકવર્ગે લોકા સામે લાલખતી ધરવી જરૂરી થઈ પડે છે.

જન્મ-પ્રસંગ લેા. ભગવાનના જન્મ થયેા તે લાખા દેવ-દેવીઓ આવ્યાં. દિક્ષ્કુમારીએા શિશુને મેરુ ઉપર લઈ ગઈ અને મેરુનું કંપન પણ થયું. આ વર્ણનમાં કેટલું સ્વાભાવિક છે અને કેટલું હજાર પ્રયત્ને પણ સમજી શકાય તેવું નથી એના વિચાર કાઈ વાચક કે શ્રોતા કરતા જ નથી. ઊલટું કહેવામાં એમ આવે છે કે એ તો મહાપુરુષોનાં જીવન છે, આપણા સાધારણ જીવન નથી. જે સાંભળતા હાેઈએ તેમાં માત્ર શ્રદ્ધા જ કરવી જોઈએ. શ્રદ્ધાના આ તત્ત્વે સાચી સમજની ઇચ્છા અને સાચી સમજના પ્રયત્ન ઉપર પડદા નાખ્યા, એટલે શ્રદ્ધા મજબૂત બની. તે એવી મજબૂત બની કે એને માટે હવે આગળ આવતા ખધા પ્રસંગા વિશે એને કાંઈ પૂછવા, શાધવા કે સત્યાસત્યના વિવેક કરવા જેવું રહ્યું જ નથી. આમલકી ક્રીડા જેવી મનુષ્ય-જીવન સુલભ બાળક્રીડાઓ આવી. ભગવાન સાથે માત્ર માનવબાળકા રમે તા ભગવાન શાના ? રમતમાં દેવની વિક્રવિંત ગગનસુંખી કાયાને ભગવાન દબાવી ન શકે તો રામ અને કૃષ્ણ કરતાં ચડે કેવી રીતે ? એટલે લોકા પોતાના ભગવાનને બીજા ભગવાના કરતાં વધારે ચડિયાતા માનવા-મનાવવાની

### દર્શન અને ચિંતન

3xe ]

<mark>ધૂનમાં એ વિચા</mark>રવું જ ભૂલી ગયા કે મૂળે રમતમાં દેવ આવ્યાતી વાત માનવા. જેવી છે કે નહિ*?* 

ભગવાન પાતે તો દેવાની મદદ વિના જ આગળ વધ્યા, પણુ એમતું જીવન એવું લખાતું ગયું કે તે દેવાની મદદ વિના આગળ ચાલી શકે જ નહિ. એટલે સંગમ આવ્યા. કાેઈ એ વિચાર નથી કરતું કે પહેલાં તો દેવને મહાવીરની સાધના વચ્ચે આવવાનું કાેઈ કારણ જ નથી. પુરાણામાં વિધ્વામિત્ર જેવા ઋષિઓની તપસ્યામાં ઇન્દ્ર મેનકાને માકલી વિધ્ન કરી શકે. પણુ સ્વાભાવિક મનુષ્યજીવનતા વિચાર કરનાર આગમ ધર્મમાં એવી કલ્પનાને સ્થાન હાેઈ શકે નહિ. સંગમ કાેઈ હશે તાેય તે ગ્લેચ્છ પ્રકૃતિના માણસ હશે, અને તેણે ભગવાનને પરિષહા આપ્યાં હોય તાેય તે અમુક મયાદામાં જ આપ્યાં હાેવા જોઈએ, પણુ જાણી-જોઈને આપણે વિચારશકિત એટલી બધી કુંદિત કરી નાંખી છે કે એ વિશે વિચાર કરતાં પણુ ધ્રૂછએ છીએ.

દેવેાની દરમ્યાનગિરી દારા અસંભવ ઘટનાઓ પણ સંભવિત બનાવવાના સહેલા કીમિયા હાથમાં આવ્યા. પછી તા પૃછવું જ શું ? ભગવાને જન્મ. તા લાધા દેવાનંદાની કુક્ષિમાં, પણ અવતર્યા ત્રિશલાને પેટે. આ બનાવને જૈનેતરા જ નહિ, પણ જૈના સુધ્ધાં હસી કાઢે એવી સ્થિતિ દેખાતાં દેવની દરમ્યાનગિરી મદદે આવી અને સમાધાન થઈ ગયું કે ગર્ભાપહરણ તા દેવે કર્યું. દેવની શક્તિ કાંઈ જેવી–તેવી છે ? એ તા ધારે તે કરે. આપણું ગજ્યું. નહિ કે એને આપણે સમજી શકાએ! બ્રહા બધાઈ, મજબૂત બની અને એ વિશે નવું જાણવાનું દાર એણે બધ કર્યું. આ પ્રસંગને જૈનેતરા તા બનાવટી લેખતા જ, પણુ આ વિષમ કળિયુગમાં જૈના પણ એવા પાકવા લાઆ કે તેઓ એ ઘટનાનું રહસ્ય પૃછવા લાગ્યા. જો તેઓ દેવનું અસ્તિત્વ અને દરમ્યાનગિરી ન સ્વીકારે તા તેમણે જૈન સમાજ જ છાડી દેવા ત્યાં લગી

ધર્મ પવ માં તેા ખુલ્લે દિલે અને મુક્તમને સદ્દવિચારણા કરવાના માર્ગ ખૂલવા જોઈ તા હતા; નહિ સમજાયેલાં અને નહિ સમજાતાં રહસ્યોના ખુલા-સાઓ શાધવા જોઈતા હતા; પર પરાગત પૌરાણિક કલ્પનાઓની પાછળતું ઐતિહાસિક તથ્ય શાધાવું જોઈતું હતું. તેને બદલે જ્યાં દેખા ત્યાં આદે દિવસ હજારા લોકાની માનસિક એરણ ઉપર વહેમા અને અધબ્રહાનાં એવા લાટ બ્યાખ્યાનાના હથાડાથી ઘડાયે જ જાય છે કે ત્યાગીઓ તેમ જ ગૃહસ્થાન એ વિચાર સુધ્ધાં નથી કરતા કે સાંભળનારી આ નવી પેઢી તેમની કેટલીક સાચી વાતને પણુ ખાેટી સાથે આાગળ જતાં ફેંકી દેશે !

ભગવાન દેવાનંદાને જ પેટે અવતર્યા દ્વાત તા શું બગડી જાત ? ગર્ભમાં આવવાથી જો ભગવાનનું જીવન વિકૃત ન થયું તા અવતરવાથી શી રીતે વિકૃત થાત ? યશાદાને પરલ્યા છતાં તેના રાગ સર્વધા છોડી શકનાર મહાવીર દેવાનંદાને પેટે અવતારવાથી કેવી રીતે વીતરાગ થતાં અટકત ? શુદ્ધ થાદ્મણીને પેટે અવતરનાર ઇન્દ્રસ્તિ આદિ ગણુધરાને કેવળત્તાન અને વીત-રાગત્વ પ્રગટતાં તેમની માતાનું જે ધાદ્મણીત્વ આડે ન આવ્યું તે ભગવાનના વીતરાગત્વમાં આડે શા માટે આવત ? ક્ષત્રિયાણીમાં એવા શા ગુણુ હોય છે કે તે વીતરાગત્વ પ્રગટવામાં આડે ન આવે ? ક્ષત્રિયત્વ અને ધાદ્મણત્વ તાત્ત્વિક રીતે શેમાં સમાયેલ છે અને તેમાં કાણુ ઊંચુંનીચું છે અને તે શા કારણે ? આ અને આના જેવા સે કડા પ્રશ્નો ઊભા થાય છે, પછ્ એ પ્રશ્નો કરે કાણ ? કરે તા સાંભળે કાણ ? અને સાંભળે તો એના છુદ્ધિગમ્ય ખુલાસા કરે કાણ ? આ સ્થિતિ ખરેખર જેન સમાજના ગૌરવને હીધ્યુપત લગાડે તેવી છે. તે વહેમોથી મુક્તિ આપવાને બદલે એમાં જ સંડાવે છે.

ઇતિહાસની પ્રતિષ્ઠાના પવન કૂંકાયા છે. આગળ પડતા જૈના કહે છે કે ભગવાનનું જીવન ઐતિહાસિક દષ્ટિએ લખાવું જોઈએ, જેયા સૌ મુદ્ધિ-ગમ્ય કરી શકે. પ્રશ્ન એ છે કે ઇતિહાસમાં દેવાને સ્થાન છે <sup>?</sup> અને સ્થાન ન હાય તા દેવકૃત ધટનાઓ વિશે કાંઈ માનવીય ખુલાસા આવશ્યક છે કે નહિ? જો આવશ્યક હાય તા જૂના વહેમમાંથી મુક્તિ મેળવ્યે જ છૂટકા છે. અને આવશ્યક ન હાય તા જૂના વહેમમાંથી મુક્તિ મેળવ્યે જ છૂટકા છે. અને આવશ્યક ન હાય તા જૈતિહાસિક જીવન લખવા-લખાવવાના મના-રથાયા મુક્તિ મેળવ્યે જ છૂટકા છે; ત્રીજો રસ્તા નથી. કેટલાક લેખકા ઐતિહાસિક હાવા છતાં આવા વહેમા વિશે ઘટતા ખુલાસા કે મુક્ત વિચારણા કરી નથી શકતા. તેનું એક કારણ એ છે કે તેમનાં દિલમાં ઊડે ઊડે. વહેમાની લાેકબ્રદ્ધા સામે થવાનું બળ નથી. જો ધર્મપર્વ સાચી રીતે ઊજ-વવું હાેય તા વહેમોથી મુક્ત થવાની વૃત્તિ કેળવવી જ પડશે.

આ તેા વિચારઞત વહેમાે થયા. કેટલાક આચારગત વહેમાે પણ છે, અને તે વધારે ઊંડાં પૂળ ધાલી લાેકમાનસમાં પછા છે.

પજીસહ્યુ આવ્યાં, સ્વપ્નાં ઊતર્યાં, ભ્રત્રવાનતું પારહ્યું બધાયું. લોકો. પારહ્યું ઘરે લઈ જાય. શા માટે? અસંતતિયાને સંતતિ થાય તે માટે. એાલીમાં વધારે રૂપિયા આવ્યા તે, બજારમાં ભાવ ચડાવી માલ ખરીદી લેવાની પેઠે, શાસનના અધિષ્ઠાયક કાઈ દેવ પાસેથી કે ભગવાન પાસેથી કે કર્મવાદ પાસેથી છેાકરું મેળવવા. આ કેવેા વહેમ ? અને આ વહેમને પાેલનાર કાઈ સાધારણુ માણસ નહિ, પણુ એ તેા સરિએા અને સરિસપ્રાટા જેવા ! હવે જ્યાં કુમળી વયની છેાકરીઓના માનસ ઉપર એવા સંસ્કાર પડતા હોય કે છેવટે સંતતિ મેળવવાનું સાધન વધારે બાેલી બાેલી પારહ્યું બધાવવામાં છે, ત્યાં એ છેાકરી સંયમ દારા આરોગ્ય અને ગર્ભાશયની સરહ્યા કેવી રીતે કરી શકશે ? પારહ્યું ઘેર બાંધ્યા છતાં બાળક ન થયું તો અધિષ્ઠાયકના દોષ, ભગવાનના દોષ, પૂર્વકૃત કર્મના દોષ કે ગુરુઓએ પાેષેલ વહેમાને કારણે ખધાયેલ ખાેડી આશાઓનો દોષ ?

આ બધું જો વિચારણીય ન હેાય તે। પજીસણુપર્વનો કાંઈ અર્થ -નથી. એ ધર્મપર્વ મટી વહેમપર્વ બને છે અને પોતાને৷ વહેમમુક્તિને৷ -પ્રાથ્યુ ઝુમાવી એસે છે.

----જૈન ' પર્યુ બસાંક ', આવણુ ૨૦૦૨.

# આપણે કચાં છીએ ?

## [ ૧૫ ]

**પ**ળ્યુસ**ણપર્વ** આવે છે ત્યારે આવતી જાનની પેઠે એનં રાહ જોવાય છે અને એ પર્વ પૂરું થઈ જાય છે ત્યારે તેના રસ વાસી થઈ જાય છે, એ આપણા રોજના અનુભવની વાત છે. છાપાંની, તેમાં લખનારની અને તેને વાંચનારની પણ લગભગ આ જ સ્થિતિ છે. આનું કારણ વિચારતાં મને એમ લાગે છે કે આપણે જે કાંઈ વિચારીએ છીએ અને તેમાં જે સર્વ-સંપતિએ માન્ય કરવા જેવું હોય છે તેને પણ અપલમાં પ્રકૃતા નથી, માત્ર નિષ્ઠિયતાને જ સેવતા રહીએ છીએ, અને તેમાં જ પજી સ્થપ્વર્ધની ઇતિથી અને પારણા બન્ને માની લઈએ છીએ, એ છે. પથાળામાં સ્થિત પ્રથ્નના ટુંકમાં ઉત્તર તા એજ છે કે આપણે જ્યાં હતા ત્યાં જ છીએ.

પણ ઉત્તર ગમેતે હોય, છતાં આ સ્થિતિ નભાવવા જેવી તેા નથી જ. એમાં પરિવર્તન કરવું હોય તો આપણે પજીસણપર્વ નિમિત્તે એ વિશે વિચાર પણ કરવા ઘટે છે. પ્રત્યેક સમજદાર જૈન પજાસણપર્વમાં એક અથવા બીજી રીતે કાંઈને કાંઈ આત્મનિરીક્ષણ તે! કરે જ છે, પણ તે નિરીક્ષણ મોટે ભાગે વ્યક્તિગત જ હેાય છે. તેના આધાત-પ્રત્યાધાતે৷ પણ વ્યક્તિગત જ છે: અને આત્મનિરીક્ષણને પરિણામે છવનમાં જોઇતું પરિવર્તન રહે કરી શકે એવા તો ગણ્યાંગાંઠથાં વિરક્ષા જ હેાય છે. એટલે આવું વ્યક્તિગત આત્મનિરીક્ષણુ ' નિંદામિ ગરિહામિ 'થી આગળ વધતું નથી. જે વાતની ભારાભાર નિંદા કે ગહી કરી હાય તેના જ પ્રવાહ તેટલા વેગથી, અને ઘણી વાર તેા અમણા વેગથી, પાછેા શરૂ થાય છે. નિ'દેલી કે ગહેંલી બાબત 'વાેસિરામિ' સુધી પહોંચતી જ નથી. પરિણામે ટાળવાના દાેષો અને નિવારવાની ત્રટિએ જેમની તેમ કાયમ રહેવાથી જીવનમાં સદ્દગુણાનું વિધાયક બળ પ્રતિષ્ઠા પામતું જ નથી; અને સુપર્વનું ધર્મચક્ર ઘાણીની પેઠે સદા ગતિશીલ રહેવા છતાં તેમાંથી કાઈ પ્રગતિ સિદ્ધ થતી નથી. એટલે એવા આત્મનિરીક્ષણ વિશે આ સ્થળે ન લખતાં હું સામાજિક દષ્ટિએ એ વિશે લખવા ઇચ્છાં છે.

સામાજિક બળ એ જ મુખ્ય બળ છે. જેવું **સમાજનું** વાતાવર**ણુ તેવે** જ તેતી વ્યક્તિ ઉપર પ્રભાવ પડે છે. સામાજિક દષ્ટિએ વિચાર કરીએ એટલે "3"No ]

પ્રત્યેક વ્યક્તિના વિચાર એમાં આવી જ જાય છે. જૈન સમાજનું ધર્મની દબ્ટિએ પ્રથમ અંગ છે સાધુસંસ્થા.

આ વિશે વિચાર કરતાર અને ચાલુ સ્થિતિ નિહાળનાર ક્રોઈ પણ એમ નહિ માનતાે હાય કે આજની સાધુસંસ્થા જે કરે છે તેમાં કાંઈ જવાયદારીનું તત્ત્વ રહેલું છે. જેટલા સાધુ એટલા જ ગુરૂ અને તેટલા જ વાડા. એમની વચ્ચે કાેઈ કાર્યસાધક જીવનદાયી સુમેળ નથી. એટલું જ નહિ, પણ ધણીવાર ેતા બે આચાર્યો કે બે ગુરૂ-શિષ્યાના નિષ્પ્રાણ ઝધડા પાછળ વધારેમાં વધારે સામાજિક બળ ખર્ચાઈ જાય છે અને માત્ર નવા યુગતા જ જૈન નહિ પણ શ્રદ્ધાળ ગણાતાે જીનવાણી જૈન પણ ઊંડે ઊંડે મૂંગે માઢે પ્રથમ પોતાના માનીતા રહ્યા હેાય એવા સાધુ કે ગુરૂ પ્રત્યે અશ્રદ્ધા સેવતાે હાેય છે. પર્વતિથિના વિવાદ જાણીતાે છે. હજી તાે એના પૂર્વયુદ્ધનાે વિરામ આવ્યો નથી—એ વિરામ કાેર્ટ આણે કે અધિષ્ઠાયક દેવ આણે એ અત્તાત છે—ત્યાં તા આવતા વર્ષમાં આવ-નાર પર્વતિથિના પ્રશ્નતે અત્યારથી જ ચેાળવામાં આવ્યે৷ છે. ખરી રીતે પર્વતિથિની તાહાએંચ એ શ્વેતામ્બર સમાજમાં દાખલ થયેલ પાકિસ્તાન હિંદસ્તાનની તાણખેંચ છે. કેર એટલાે જ છે કે પર્વતિથિના વિવાદના અન્તે પક્ષકારા કાયદે આઝમની મનાદશા સેવે છે. જો આ સ્થિતિ હાેય તા એક નહિ હુજાર પુજાસણુપવાં આવે કે જાય છતાંય સમાજમાં સુદ્ધિપૂર્વક શા ફેર પડવાના ? એટલે જ્યાં હતાં ત્યાં જ રહેવાના. પર્વંતિથિના વિવાદનું તાે મેં એક જાણીતું ઉદાહરણુ માત્ર આપ્યું છે. બીજી એવી ઘણી બાબતા ગણાવી શકાય. સરતા અને સાંધારતના યુગમાં સાધુઓ વાસ્તે ગમે તેટલા ખર્ચ થતા તે સમાજને પાલવતા: ચામાસામાં એવા ખર્ચ લાેકા હાંસથી કરતા. આજે સ્થિતિ સાવ બદલાઈ છે. સમાજનાે માટા ભાગ પાતાનાં બાળબચ્ચાં અને કુટ્રંબને એઇતું પાષણુ આપી નથી શકતાે. આમ છતાં માટા મોટા પ્રતિષ્ઠિત ગણાતા સાધુઓતો ખર્ચ ચામાસામાં અને શેષ કાળમાં એકસરખાે જ ચાલુ છે. ઘણીવાર વર્તમાન કુગાવા સાથે એમના ખર્ચના કુગાવા દેખાય છે. શું આમાં સમાજ પ્રત્યેની કાઈ જવાબદારીનું તત્ત્વ છે કે શું આને લીધે લોકામાં સાધુસંરથા પ્રત્યે અણગમાનાં બીજો નથી વવાતાં કે જો આમ છે તો ગમે તેટલાં સુપર્વો આવે કે જાય, તેથી સમાજની ભૂમિકામાં શા ફેર પડવાના ?

તીર્થ અને મંદિરના પ્રક્ષ સામુહિક છે. જેના ચાેક્કસપણે એન માને છે કે તેમનાં મંદિરામાં હાેય છે તેવી ચાેખખાઈ અન્યત્ર નથી હાેલી. પણ શું કાેઈ જૈન એમ કહી શકરો કે મંદિરની આસપાસ અને લીર્થભૂમિમાં અગર ત્યાં આવેલ વાસસ્થાનામાં એ ચોખ્ખાઇના એક પણુ અંશ છે ! મંદિરા અને ઉપાશ્રયમાં જે ચોખ્ખાઈ હાય છે તે કરતાં અનેકગણી ગંદકા તેની આસપાસ હાેય છે, એ હકાકત દીવા જેવી છે. અશુચિત્વની ભાવના મૂળે શાચાભિમાન દૂર કરવા અગર ચોખ્ખાઈ તાે રાગ નિવારવા માટે યોજાયેલી, પણુ તેના સ્થાનમાં જૈનોએ અશુચિતું પાષણુ એટલું બધું કર્યું છે કે તે જોઈ કાેઈ ને પણુ તેના પ્રત્યે અણુગમાં કે દ્વેષ આવ્યા વિના રહે નહિ. રાગ નિવારવા જતાં દ્વેષનું તત્ત્વ પાષાયું અને સમાજે આરોગ્ય તેમ જ પ્રતિષ્ઠા ગ્રુમાવ્યાં. શું આ પ્રક્ષ સાંવત્સરિક આત્મનિરીક્ષણમાં સ્થાન નથી પામતો ! જો હા, તા આ વાસ્તે કાેણ વિચાર કરશે ! સાધુઓ કે વહીવટકર્તાઓ કે બન્ને ! જો એક પૂર્ણ જવાબદાર ન હાેય તા સુપર્વા આવે કે જાય તેથી સમાજનું શું વળવાનું !

દેવદ્રવ્યને ઉદ્દેશ સંદર છે, એ વિશે તે બતે છે જ નહિં; પણ એ ઉદ્દેશ સાધી શકાય તે કરતાં વધુ પ્રમાણમાં એકઠું થયેલું દેવદ્રવ્ય જ્યાં ત્યાં એક અથવા બીજે રૂપે પડવું રહે, તેના કાઈ સામાજિક હિતમાં ઉપયોગ થઈ જ ન શકે અને છેવટે કાં તા એ સ્થાવર મિલકતરૂપે રહે અને કાં તા જ્યારે ત્યારે જેના તેના હાથે ભરખાઈ જાય—આ સ્થિતિ શું પુનવિંચારણા નથી માગતી ? શું વિદાન ગણાતા અને વિદ્વાન છે એવા સાગીઓનું તેમ જ ડાજ્ઞા ગણાતા વ્યાપારી શ્રાવકોનું માનસ આમાંથી કાેઈ ઉકેલ શોધવાની શક્તિ જ નથી ધરાવતું ? જો એમ હાેય તા પજીસણુ કે સંવત્સરીપવં આવે ને જાય એ બધું પથ્થર ઉપર પાણી ઢોળ્યા બરાબર છે. સમાજ તા જ્યાં હતા ત્યાં જ છે, અગર સમયની દબ્ટિએ તુલનાત્મક વિચાર કરીએ તા પ્રથમથીયે પાછા પક્ષો છે એમ માનવું જોઈએ.

તત્ત્વત્રાને અને ધર્મનું શિક્ષણુ આપતી નાનીમોટી અનેક પાઠશાળાઓ છે, કેટલાંક ગુરુકુણા ને પ્રક્ષચર્યાશ્રમો પણ છે, અનેક છાત્રાલયા પણ છે. એમાં ત્યાગીઓ, પંડિત અને અત્યારના સુશિક્ષિત ગણાતા મહાશયોના પૂર-પૂરા હાથ છે; અને તેમ છતાં તેમાં ધાર્મિક અને તાત્ત્વિક શિક્ષણુ લેનારની દશા જોઈએ છીએ સારે એમ માનવાનું મન થઈ જ્ય છે કે જેટલા પ્રમાણ-માં જેણે વધારે ધર્મશિક્ષણુ લીધું તે તેટલા પ્રમાણમાં વધારે પાકા મૌલની કે મુક્ષા. અત્યારે અપાતું ધર્મનું તેમ જ તત્ત્વનું ગ્રાન એને લેનારમાં કોઈ નવા વિચાર પ્રેરતુંય નથી અને 'તમસો મા ज્યાતિર્યમય'—અધારામાંથી અજવાળામાં લઈ જ એવી મનોદશાને ખદલે 'ज્યાતિથો મા તમો મમય' એવી મનોદશા સર્જે છે! કાેઈ પણ સાચા સમજનાર અને નિર્ભય ધર્મતત્ત્વન્ન ઉપર કહેલ એવી સંસ્થાઓનું અને તેમાં શીખતા વિદ્યાર્થાઓનું માનસ જોશે તેા તેને જણાયા

#### સ્પર ]

વિના નહિ રહે કે એમાં વિચારતું તર જ નથી, જો આ સ્થિતિ સમાજની હ્વાય તાે હજાર-હજાર આત્મનિંદા કે આત્મગહોનું મૂલ્ય અજાગલરતન કરતાં. વધારે લેખારો ખરું ?

છેલાં પંચોતેર વર્ષમાં સમાજે સુગના ધક્કાથી મોડે મોડે પણ આના-કાની સાથે શાસ્ત્રપ્રકાશન શરૂ કર્યું. એમાં ઘણી બાબતામાં પ્રગતિ પણ થઇ, છતાં આજે એ પ્રકાશન પાછળ સમાજનું જેટલું ધન અને બળ ખર્ચાય છે તે પ્રમાણમાં કાંઈ સુધારા કે નવીનતા થઈ છે કે નહિ એ શું વિચારવા જેવું નશી ? છે તેવાં જ પુસ્તકા મક્ષિક્રા સ્થાને મક્ષિક્રા રાખી માત્ર સારા. કાગળ ને સારા ટાઇપાે અગર સારું બાઇન્ડિંગ કરી છાપવામાં આવે તે શું આ યગમાં એ પ્રતિષ્ઠા પામશે ? શું એના સંપાદક તરી કેના નામ સાથે પંડિતા, પંત્યાસ, સરિ અને સરિસઝાટાની ઉપાધિએ માત્રથી એનું મૂલ્ય કે ઉપયોગિતા વધી શકશે ? આગમમંદિર જેવી સંસ્થા અને કૃતિએ৷ પાછળ વર્ષો લગી સમય ગાળનાર, અપાર શક્તિ ખર્ચનાર અને પુષ્કળ ધન ખર્ચનાર વિદ્વાન ઘરપરા શં એ વિચારે છે કે તેમણે આટલાં લાંબા શાસ્ત્ર–આગમના પરિ-શીલનને પરિણામે સમાજને વારસામાં ક્રોઈનવ વિચાર કે નવ દોહન આપ્યું છે કે નહિં ? જો આટલું માટું શાસ્ત્રીય સમુદ્રમંથન નવ વિચારતું અમૃત પૂર પાડી ન શકે તાે એ મંચન માત્ર ડવ્યમંચન છે, એમ કાેઈ તટસ્થ કહે તા એને શા જવાબ આપી શકાય∛ શું આ સ્થિતિ નભાવવા જેવી છે ૈજે હા, <mark>તે৷ પજીસણુ પર્વના રથ</mark>ને આવવા દેા અને જવા દેા; આપણુ તે**৷ જ્યાં ત્યાં** રહી એના ધર્મચક્રની દ્ધારીઓના મધુર ઝણકાર જ સાંભળવાના.

જૈન સમાજના એકેએક ફિરકાના દરેક છાપાને લઈ એ. શું કાઈ એવું જૈન સામયિક છે કે જેને નવીન જ્ઞાનપૂર્તિ, નવીન જ્ઞાનવૃદ્ધિ કે નિર્ભય માર્ગ-દર્શનની દબ્ટિએ ખરીદવાનું મન થાય ? સામયિક ચલાવનાર જો નિર્ભય હોય અતે બીજાં ક્ષેત્રામાં કામ કરવાની શક્તિ ધરાવતા હોય તા શું તે જૈન સામયિક ચલાવશે ? અને હા, તા તેને શું જૈન સમાજ વધાવી લેશે ? પ્રાેત્સાહન આપશે ? જો ના, તા જૈન સામયિકા માટે કેવા સંચાલક અને સંપાદક મળવાના ? આ રીતે આખું જૈન-સામયિક-તંત્ર લઈ એના ઉપર વિચાર કરીએ છીએ, એની પાછળ ખર્ચાતાં નાણાં, ખર્ચાંતી શક્તિ—એ બધાંના વિચાર કરીએ છીએ તા એમ લાગે છે કે જૈન સામયિકા માત્ર અન્ય સામયિકાની નિષ્પ્રાણ છાયા છે અને ધનિકા તેમ જ ત્યાગીઓની કૃપાપ્રસાદી ઉપર જ છવી રહ્યાં છે. આવી કૃપાપ્રસાદી મેળવવાની અને સાચવી રાખવાની વૃદ્ધિ હોય લ્યં ખુશામત અને સાચું કહેવાને સ્થાને સુપકીદી સિવાય બીજાં સંભવતું જ નથી

#### આપણે કચાં છીએ ?

જે જૈન સામયિક જૈનેતરામાં પ્રતિષ્ઠા મેળવી ન શકે, એવાં પુનરુક્તિ, ખુશામત અને માત્ર પરલેાકપ્રશંસા કરનાર સામયિકા ચાલુ રહેવાનાં હોય અને સમાજને કશી સાચી દાેરવણી સ્પષ્ટપણે આપી શકતાં ન હોય તાે સાંવત્સરિક ધર્મપર્વ તરીકે અનેક વાર ગાવા છતાં આપણી સ્થિતિમાં શા ફેર પડવાનાે ?

ઉપરના પ્રશ્નો માત્ર દિગ્દર્શનરૂપ છે. પાંજરાપોળ, અસ્પૃશ્યતાનિવારલ્યુ, સાધુઓની કાર્યદિશાનું પરિવર્તન, ઐહિક આવસ્યક પ્રવૃતિએામાં રસ લેવાની ભાવના, સ્વયંસેવક દળ, અખાડાપ્રવૃત્તિ, સ્વભળે સાચવી અને નભાવી રાકાય તેટલાં જ મંદિરા અને તીર્થાની વ્યવસ્થાનો પ્રશ્ન વગેરે અનેક મુદ્દાઓ તત્કાળ યેાગ્ય વિચારણા અને ઉકેલ માગી રહ્યા છે, પણ એ વિશે વાચક પોતે જ વિચાર કરી લે અને વિચાર કરતા થાય એ ઇષ્ટ છે. આ સ્થળે જે સામાજિક નિરીક્ષણ કર્યું છે તે ક્રિયાપર્યવસાયી બને એ ભાવનાથી જ કરાયેલું છે; પણ એવી ભૂમિકા તૈયાર કઈ રીતે થાય અને એવી તૈયારી કરવાની જવાબદારી કાને શિરે છે, અગર એવી જવાબદારી ઉઠાવવાની બુવાની કાનામાં છે એ પણ પ્રશ્ન છે. આને ઉત્તર શાણા અને સ્ફૂર્તિવાળા યુવક્ષ જ આપે.

--જૈન ' પર્યુ થણાંક ', શ્રાવણ ૨૦૦૩.

### [ १९ ]

**વગરકહ્ય** પણ દરેક જૈન સમજે છે કે સાવત્સરિક પર્વ એ બહતપર્વ છે. બીજા કોઈ પણ પર્વે કરતાં એ મહત છે. એની મહતા શેમાં છે એ જ સમજવાતું રહે છે. બધા જૈને એન્સેસરખી રીતે સ્વીકારે છે તે એની મહત્તાનું મુખ્ય સચક નથી. એવાં તો દિવાળી આદિ અનેક **પર્વો** છે, જેને જૈને ઉપરાંત બીજો પણુ મોટા વર્ગ માને છે. તે દિવસે ઉપવાસ અને તપની પ્રથા છે એ પણ એની મહત્તાની મુખ્ય ગ્રતીક નથી. ગ્રાનપંચમી અને બીજી તિથિઓમાં પણ તપને આદર એાછે નથી. ત્યારે એની મહત્તા શેમાં ખરી રીતે સમાયેલી છે, એ સાંવત્સરિક પર્વ આવ્યા પહેલાં વિચારકાએ વિચારી રાખવું ઘટે.

અત્રે જે મુદ્દો સ્ટચવવાના છે તે પણુ કાંઈ તદ્દન અજ્ઞાત નથી, પણુ જો એ મુદ્દો સાચા હૈાય, અને ખ**રે**ખર સાચા છે જ, તાે તેની સમજજ્ણ જેટલા પ્રમાણમાં વિકસે, વિસ્તરે અને ઊડી ઊતરે એટલું સાર્ટુ, એ જ પ્રસ્તુત લેખનાે ઉદ્દેશ છે.

કાઈ પણ વ્યક્તિએ ખરી શાન્તિ અનુભવવા હોય, અગયડ ક સગવડ, આપદા કે સંપદ્ધમાં સ્વસ્થતા કેળવવી હોય અને વ્યક્તિત્વને ખંડિત ન થવા દેતાં તેનું આન્તરિક અખંડપછું સાચવી રાખવું હોય તો એના એકમાત્ર અને મુખ્ય ઉપાય એ છે કે તે વ્યક્તિ પોતાની છવનપ્રવૃત્તિના દરેક ક્ષેત્રનું આરીકીથી અવલોકન કરે. એ આન્તરિક અનલોકનનો હેતુ એ જ રહે કે તેણે કચાં કર્યા, કેવી કેવી રીતે, કાેની કાેની સાથે નાની કે માટી ભૂલ કરી છે તે જોવું. જ્યારે કાેઈ માણસ સાચા દિલથી નમ્રપણે પોતાની ભૂલ જોઈ લે છે ત્યારે તેને તે ભૂલ, ગમે તેટલી નાનામાં નાની હાેય તેાય, પહાડ જેવી મોટી લાગે છે અને તેને તે સહી શકતો નથી. પોતાની ભૂલ અને ખામીનું ભાન એ બાજીસને જાગતો અને વિવેકી બનાવે છે. જાગૃતિ અને વિવેક માણસને બીજા સાથે સંબાધા કેમ રાખવા, કેમ કેળવવા એની સૂઝ પાડે છે. એ રીતે આન્તરિક અવલોકન માણસની ચેતનાને ખાંડિત થતાં રોકે છે. આવું અવલોકન માત્ર ત્યાગી કે કુકાર માટે જ જરૂરી છે એમ નથી, પણુ તે નાની કે મોટી ઉંમરના અને કાઈ પણુ ધધા અને સંસ્થાના માનવી માટે સફળતાની દૃષ્ટિએ આવસ્યક છે, કેમ કે તે દ્વારા એ મનુષ્ય પોતાની ખામીઓ નિવારતાં નિવારતાં ઊંચે ચડે છે અને સૌનાં દિલ છતી લે છે. આ એક સાંવત્સરિક યર્વના મહત્ત્વની સુખ્ય વ્યક્તિગત ખાજી થઈ, પરંતુ એ મહત્ત્વ સામુદાયિક દૃષ્ટિએ પણ વિચારવાનું છે, અને હું જાળું છું ત્યાં લગી, સામુદાયિક દૃષ્ટિએ આન્તરિક અવલોકનનું મહત્ત્વ જેટલું આ પર્વને અપાયું છે તેટલું ખીજા કાઈ પર્વને બીજા કાઈ વર્ગે આપ્યું નથી.

ળૌદ ભિક્ષુકા અમુક અમુક અન્તરે મળે ત્યારે તેઓમાં સામુકાયિક રીતે પાેતપાેતાની બૂલ કબ્રૂલવાની પ્રથા છે. જૈનાેમાં પણુ દૈનિક અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણુ પ્રસંગે કાંઈક આવી જ પ્રથા છે. ખ્રિસ્તીએા પણુ સમુદાયરૂપે બૂલ-માકીની પ્રાર્થના કરે છે ત્યારે તેમાં પાતાની બૂલ જોવા અને કબ્રૂલવાના ભાવ છે જ. દરેક પંથમાં એક યા બીજી રીતે પાતાની નપ્રતા કેળવવા અહત્વના ત્યાગ કરવાની સ્ચના એના અનુયાયીને અપાય જ છે. તેથી સમજાય છે કે સામુદાયિક દષ્ટિએ આન્તરિક અવલાેકનપૂર્વક પાતપાેતાની ભૂલ કબ્રૂલવાં અને જેના પ્રત્યે બૂલ સેવાઈ હાેય તેની સાચા દિલથાં માકી માગવાં અને સામાને બાકી આપવા એ સામાજિક સ્વાસ્થ્ય માટે પણ કેટલું અગત્યનું છે.

આને લીધે જ જૈન પર પરામાં પ્રથા પડી છે કે દરેક ગામ, નગર અને સંહેરના સંધ આંદરાઆંદર ખામે-ખામાવે; એટલું જ નહિ, પણુ ધીજા સ્થાનના સંધા સાથે પણુ તે આવા જ વ્યવહાર કરે. સંધામાં માત્ર ગૃહસ્થા નથી આવતા, ત્યાગીઓ પણુ આવે છે; પુરુષે જ નહિ, સ્લીઓ પણુ આવે છે. સંધ એટલે માત્ર એક ફિરકા, એક ગચ્છ, એક આચાર્ય કે એક ઉપાક્ષ્યના જ અનુગામીઓ નહિ, પણુ જૈન પર પરાને અનુસરનાર દરેક. જૈનાને જૈન પર પરાવાળા સાથે જ છવવું પડે છે એવું કાંઈ નથી; તેઓને બીજાઓ સાથે પણુ એટલું જ કામ પડે છે, અને ભૂલ થાય તા તે જેમ આંદરાઆંદર થાય તેમ બીજાઓના સંબંધમાં પણુ થાય છે જ. એટલે ખરી રીતે ભૂલ-સ્વીકાર અને ખામવા-ખાયવાની પ્રથાનું રહસ્ય એ કાંઈ માત્ર જૈન પરં-પરામાં જ પૂર્વુ થતું નથી, પણુ ખરી રીતે એ રહસ્ય સમાજવ્યાપી ક્ષમણામાં છે.

ારંતુ આજે આ વાત લુલાઈ ગયા જેવી છે, અને હતાં ખમણાની પ્રધા તે ચાલે જ છે. તે એટલે સુધી કે આવી પ્રથાને અનુસરનાર જેન સૂક્ષ્મ-અતિસૂક્ષ્મ અને અગમ્ય જેવા જીવવગંને પણુ ખમાવે છે, તેના પ્રત્યે પેાતે કાંઈ સગ્નાન-અત્તાનપણે બૂલ કરી હેાય તા માંકી માંગે છે. ખરી રીતે આ પ્રથા પાછળની દષ્ટિ તેા બીજી છે, અને તે એ કે જો માણસ સૂક્ષ્મ--અતિસૂક્ષ્મ જીવ પ્રત્યે પણુ દામળ થવા જેટલા તૈયાર હાય તા તેણે સૌથી પહેલાં જેની સાથે પાતાનું અન્તર હાેય, જેની સાથે કડવાશ ઊભી થઈ હાેય, પરસ્પર લાગણી દુભાઈ હાેય તેની સાથે લખા લઈ-દઈ દિલ ચાખ્ખાં કરવાં. બાઇબલના ગિરિપ્રવચનમાં પણુ આ જ બતલબતું કથન છે કે તું તારા પાડાેશીઓ અર્થાત સ્નેહીઓ અને મળતિયાએ ઉપર તા પ્રીતિ કરે જ છે; પણ જે તારા વિરાધીઓ કે દુશ્મના હાય એમના ઉપર પણુ પ્રીતિ કર, પ્રેમ વધાર ! પરંતુ સાંવત્સરિક પર્વ નિમિત્ત એક બાજી ચારાસી લાખ જીવયોનિને ખમાવવાની પ્રથા ચાલુ છે, બીજી બાજી બેજની સાથે સારાસારી સાચવી રાખવામાં જ દુન્યવી લાભ હોય તેની સાથે જ મુખ્યપણે ક્ષમણા લેવાય--દેવાય છે, જ્યારે ક્ષમણાના ખરેા પ્રાણ તો ગૂંમળાઈ જ જાય છે.

એ ખરાે પ્રાણ એટલે જેને પાતા પ્રત્યે કાંઇક નારાજી હોય, અથવા પાતામાં જેના પ્રત્યે કાંઇક કડવી લાગણી ઊભી થઈ હોય, તેની સાથેતું અન્તર મિટાવવું તે. આવું અન્તર હમેશાં ક્લિમાં કાયમ રહે, કદાચ વધારે પાષાયા પણ કરે, અને છતાં સર્વ જીવા પ્રત્યે મૈત્રી કેળવવાના મૌખિક ઉપચાર ચાલુ પણ રહે એ સાંવત્સરિક પર્વની બહત્તાની હાનિ છે.

જે આ પર્વાની મહત્તા સમજે અને સ્વીકારે તેને માટે પહેલી જરૂર તા એ છે કે તેણે પોતાના સંબંધો જેની જેની સાથે બગડવા હોય તેને તેને મળી દિલ ચાેખ્ણું અને હળવું કરવું જોઈ એ. પરંતુ આવી પહેલ કરે કાેશુ ? જે કરે તે ખરા પ્રાણવાન અને સાચો જૈન. પણ સામાન્ય રીતે આવી અપેક્ષા ગુરુવર્ગ પ્રત્યે જ સેવાય છે. એક રીતે તે રજ્ઞા ધર્મક્ષેત્રે દોરવણી આપનાર, એટલે તેમનાં વચન અને વર્તાનની છાપ અનાયાસે બીજા ઉપર પડે. પણુ આપણે જોઈએ છીએ કે ગુરુવર્ગમાંય માત્ર પ્રથાભક્તિ છે. ભાગ્યે જ એવા કાઈ ગુરુ હશે જે આ પર્વના મહત્ત્વને સછ્ટવ કરતો હોય.

જો આ બાબતમાં ગુરુવર્ગ નવેસરથી ચેતે તેા સાંવત્સરિક પર્વના મહત્ત્વની સુવાસ બીજા સમાજો ને દેશમાં પણુ પ્રસરે. દિગંબરત્વ ધારણુ કરનાર ભિક્ષુને હવે શું બાકી રહ્યું છે કે જેને કારણે તે દિગંબર રહ્યા છતાં શ્વેતાંબર આદિ બીજા સંધે સાથે એકરસ થઈ ન શકે ! ધરબાર છોડી અનગાર થયેલ સ્થાનકવાસી, તેરાપાંથી કે શ્વેતાંબર મૂર્તિ પૂજકને હવે શું સાચવવાનું છે કે જેને કારણે તે બીજા ફિરકાએના ગુરુવર્ગ સાથે મોકળા મનથી હળીમળી ન શકે ? આટલે દૂર ન જઈએ અને એક નાના વર્તુલને જ લઈ વિચારીએ તાેય દીવા જેવું દેખાશે કે સાંવત્સરિક પર્વની આપણે ઠેકડી કરી રહ્યા છીએ ! એક જ ગચ્છ કે એક જ ગુરુના બે મુનિવર્ગો પણ ભાગ્યે જ અન્તરથી હળેમળે છે અને ખમે⊸ખમાવે છે. આ કૃતિમતાની અસર પછી આખા સમાજ પર થાય છે અને પરિણામે પરસ્પરનું દોધદર્શન કરવાનો જ રસ પોષાય છે, જેને લીધે ગુણુદર્ષિ અને ગુણુનું મૂલ્યાંકન એ લગભગ લોપાઈ જાય છે, જે એકમાત્ર સાંવત્સરિક પર્વની મહત્તાના પ્રણ છે.

ખને લાગે છે કે સમાજમાં પર્વની પ્રથા ચાલુ છે તે દ્રવ્યરૂપે તો છે જ, પશુ એમાં ભાવ—છવ આવે તે વાંછનીય છે. એ માટેનેા પ્રયત્ન એ જ પ્રભાવના છે. વરધોડા, સરધસ, વાજાંગાજાં ઇત્યાદિનું કાેઈ સ્વતંત્ર મૂલ્ય છે જ નહિ. આ સમજણ જેટલી જલદી જાગે તેટલું વ્યક્તિ, સમાજ અને માનવતાનું હિત વધારે.

- જૈન ' પર્યુ વર્ણ્યાંક', શ્રાવર્ણ્ય ૨૦૧૨

# વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન અને તેના ઉપયોગ

### [१७]

દીક્ષા એટલે માત્ર ધર્મદીક્ષા એટલે જ અર્થ નથી. તેના અનક પ્રકાર છે. શાસ્ત્રદીક્ષા એટલે શાસ્ત્ર ભણુવા માટે દીક્ષા લેવી. શઅદીક્ષા એટલે જૂના વખતમાં ધનુર્વેદની અને વળી બીજે બીજે સમયે બીજાં શસ્ત્રોની તાલીમ મેળવવા દીક્ષા લેવી તે. યત્તદીક્ષા પણુ છે અને તેને યત્ત કરનાર યજમાન અને તેની પત્ની સ્વીકારે છે. રાજ્યદીક્ષા પણુ છે. ગાદીએ આવનાર ગાદીએ આવ્યાથી માંડી, જ્યાં સુધી રાજ્યસંત્રો હાથમાં રાખે ત્યાં સુધી તે એ દીક્ષામાં બંધાયેલા છે. વિરોધ શું ? વિવાહની પણુ દીક્ષા છે. વિવાહનાં ઉમેદવાર વધૂવરને પણુ એ દીક્ષા લેવી પડે છે. આ બધી દીક્ષાઓ કાંઈ કલ્પિત 'ક આધુનિક નથી; એના બહુ જ જૂના ધ્લિહાસ છે. લગવાન મહાવીર પહેલાં હજારા વર્ષોથી એ બધી દીક્ષાઓ ચાલતી આવી છે, અને હજી પણુ એક અથવા બીજા રૂપે ચાલે જ છે. ધર્મદીક્ષા એ બધી દીક્ષાઓથી જીદી છે.

દીક્ષા એટલે લેખ લેવા, સન્યાસ કે કઠીરી ધારણ કરવી. લેખ એટલે અમુક ખાસ ઉદ્દેશ માટે કુટુંબ અને સમાજનાં, અને ધણીવાર તા દેશ સુધ્ધાં-નાં, બંધના પણ ઢીલાં કરવાં પડે છે, અને કાંઈ કાંઈ વાર છાડવાં પણ પડે છે. સ્વીકારેલ ઉદ્દેશને સાધવામાં જે બંધના આંડે આવતાં હાેય તે બંધનાને છાડવાં એ જ લેખના અર્થ છે. આજે પણ કેળવણી મેળવવા છાકરાઓને પાતાના કુટુંબકબીલાનાં બંધના છાડી બાર્ડિંગ, કૉલેજ અને ઘણીવાર પરંદેશ-નાં વિદ્યાલયાનાં બંધના છાડી બાર્ડિંગ, કૉલેજ અને ઘણીવાર પરંદેશ-નાં વિદ્યાલયાનાં બંધના છાડી બાર્ડિંગ, કૉલેજ અને ઘણીવાર પરંદેશ-નાં વિદ્યાલયાનાં બંધના સ્વીકારવાં પડે છે. ઉદ્દેશની જેટલી મર્યાદા તેટલા જ દીક્ષાના કાળ. તેથી વિદ્યાદીક્ષા બાર કે પંદર વર્ષ લગી પણ ચાલે અને પછી વિદ્યા સિદ્ધ થયે પાછા ધેર અવાય, જૂની ઢખે રહેવાય. બીછ દીક્ષા-ઓના સમયો પણ મુકરર છે. એ રીતે વિવાહડીક્ષાના અવરોષ એટલો રહ્યો છે કે કક્ત લગ્નને દિવસે વધ્વર અમુક વત આચરે અને એટલું બંધન રવીકારે. આ બધી દીક્ષાઓને સમયની મર્યાદા એટલા માટે છે કે તે દીક્ષાઓનો ઉદ્દેશ અમુક વખતમાં સાધી લેવાની ધારણા પદ્ધેલેથી જ રાખવામાં આવેલી હોય. છે, પણ ધર્મદીક્ષની બાબતમાં વસ્તુસ્થિતિ જુદી છે. ધર્મદીક્ષાના ઉદ્દેશ જીવનના શુદ્ધિ છે, અને જીવનના શુદ્ધિ કયારે સિદ્ધ થાય અને પૂર્ણુ શુદ્ધિ કચારે પ્રાપ્ત થાય એ કાંઈ નક્કી નથી. તેથી ધર્મદીક્ષા પરત્વે સમયની મર્યાદા મુકરર નથી. કાળમર્યાદાની બાબતમાં એ વાત જોવાની રહે છે: એક તો ધર્મદીક્ષા કચારે એટલે કઈ ઉંબરે લેવી અને બીજી વાત એ છે કે એની પૂર્ણાંહતિ કટલે વર્ષે થાય કે શરૂઆત કરવાની બાબતમાં એક-મત નથી. ક્રિશ્ચિયન ધર્મમાં રામન કેથાલિક સંપ્રદાય નાની ઉંમરનાં—છેક નાની ઉંમરનાં બાળક્ષેત્રે દીક્ષા આપી દેવામાં માનતા અને હજી પણ એમ કવચિત્ ક્વચિત્ મનાય છે. કરલામ ધર્મમાં એટલું જ બંધન છે કે ફકીરીના ઉમેદવાર ઉપર કાઈના નિવાહની જવાબદાર્શન હોય તો તે ગમે તે ઉંમરે પણ ફકીરી ધારણ કરી શકે છે. અને કાઈ વડીલાની કે બીજા તેવાની સેવા કરવાની જવાબદારી હોય તો ગમે તેટલી મોડી ઉંમરે પણ એ જવાબદારી-માંથી છટકી ફકીરી લેવાની છૂટ નથી.

આર્યદેશના જીવિત ત્રણ જૂના સંપ્રદાયોમાંથી પહેલાં પ્રાહ્મણ સંપ્રદાયને લઈ આગળઃ ચાલીએ. એમાં આશ્રમવ્યવસ્થા હેાવાથી અહીં ચર્ચાતી ધર્મદીક્ષા, જેને સંન્યાસાક્ષમ કહી શકાય તે, ઢળતી ઉંમરે જ લેવાની પરવાનગી છે. પહેલાં પગીસ વર્ષ બ્રાજ્ઞચર્યાક્ષમમાં જાય, પછીનાં તેટલાં વર્ષ ગહરથાશ્રમમાં જાય. લગભગ પચાસ વર્ષે વાનપ્રસ્થ થવાના વખત આવે અને છેક છેલ્લી જિંદગીમાં જ તદન (પૂર્ણ) સંન્યાસ અથવા તે પરમહંસ પદ લેવાતું વિધાન છે. ચતુરાશ્રમધર્મી લાહ્મણ સંપ્રદાયમાં ભાલ્યાવસ્થામાં કે જીવાનીમાં સંન્યાસ નથી લેવાતા કે ક્રોઈએ નથી લીધા અથવા તેવું વિધાન નથી એવું કાઈ ન સમજે; પણ એ સ્થિતિ એ સંપ્રદાયમાં માત્ર સ્પપવાદરૂપ હાેઈ સર્વપ્સામાન્ય નથી. સામાન્ય વિધાન તાે ઉંમરના છેલ્લા ભાગમાં જ પૂર્ણ સંન્યાસન છે, જ્યારે અનાબ્રમધર્મા અથવા તે৷ એકાબ્રમ-ધર્મા બૌદ અને જૈન સંપ્રદાયમાં તેથી ઊલડ છે. એમાં પ્રહાસન્યાસ કહેા, અથવા બ્રહ્મચર્ય કહેા, એ એક જ આશ્રમના આદર્શ છે અને ગૃહરથાશ્રમ કે ત્યાર પછીની વચલી સ્થિતિ એ અપવાદરૂપ છે. તેથી ળૌદ્ધ અને જૈન સંપ્ર-દાયમાં મુખ્ય ભાર સન્યાસ ઉપર આપવામાં આવે છે, અને બ્રાહ્મબ્ર સંપ્રદાયમાં એ ભાર પહેલાં તેા ગહસ્થાબ્રમ ઉપર આપવામાં આવે છે. **હાલચર્યાબ્ર**મ વિશ ચતરાશ્રમધર્મા અને એકાશ્રમધર્મા સંપ્રદાયો વચ્ચે કરો। ભેદ જ નથી, કારણ કે એ બન્તે ફાંટાએા બ્રહ્મચર્ય ઉપર એક્સરખાે ભાર આપે છે; પણ અન્તેના મતબેદ ગહરથાશ્રમમાંથી શરૂ થાય છે. એક કહે છે કે બ્રહ્મચર્યાશ્રમ-માં ગપે તેટલી તૈયારી કરવામાં આવે છતાં ગૃહરથાશ્રમના આધાત-

પ્રત્યાધાતામાંથી અને વિવિધ વાસનાઓનાં ભરતીઓટમાંથી પસાર થઈ, ત્યાગની તીવ્ર અભિલાષા આવ્યા બાદ જ સંન્યાસાશ્રમમાં જવું એ સલામતી ભરેલું છે. બીજો કહે છે કે મૃહસ્થાશ્રમના જળામાં કરયા એટલે નિચાવાઈ જવાના. તેથી બધી શક્તિઓ તાજી અને જાગતી હોય ત્યારે જ સંન્યાસ ફળદ્રુપ નીવડે. માટે પ્રક્ષચર્યાંશ્રમમાંથી જ સીધા સંન્યાસાશ્રમ સ્વીકારવામાં, અથવા તા પ્રક્ષચર્ય અને સંન્યાસ બન્ને આશ્રમાનું એક્ડીકરણ કરવામાં જ જીવનના મુખ્ય આદર્શ આવી જાય છે. આ મતબેદ જમાનાજૂના છે અને એની રસભરી તેમ જ તીખી ચર્ચાઓ પણ શાસ્ત્રોમાં મળે છે. આવી સ્થિતિ છતાં એટલું તા જાણવું જ જોઈએ કે બૌદ અને જૈન સંપ્રદાયની સામાન્ય જનતા ચતુરાશ્રમધર્મનું નામ આપ્યા સિવાય પણ તે ધર્મને જીવનમાં તો પાળે જ છે. એ જ રીતે પ્રાહ્યણ સંપ્રદાયમાં એકાશ્રમધર્મના રવીકાર ન હોવા છતાં પણ એ ધર્મને સ્વીકારનાર વ્યક્તિઓના દાખલા મળી જ આવે છે.

આ વર્ષુ એ પંષે પારાકારપાર બ્લાકાર્બાયો કા પક્ષા પંષા છે આ છે. આટલી તેા સંન્યાસના પ્રારંભની ઉં મર પરત્વે વાત થઈ હવે એની પૂર્ણાદુતિ તરક વળીએ. લ્યાક્ષણુસંન્યાસ સ્વીકાર્યાં પછી તે જીવનપર્યં ત ધારણ કરવા જ પડે છે; જીવનના અંત પહેલાં તેના અંત આવતા નથી. બૌદ્ધ અને જૈન સંન્યાસ નાની ઉં મરમાં પણુ સ્વીકારવામાં તેા આવે છે, પણુ બંને વચ્ચે તધાવત છે. તે તફાવત એ છે કે, બૌદ્ધ વ્યક્તિ સંન્યાસ લેતી વખતે જીવન-પર્ય તેના સંન્યાસ લેવા બંધાયેલ નથી. તે અમુક માસના સંન્યાસ લે, અને તેમાં રસ પડે તા તેની સુદ્દત વધારતા ભય અને કદાચ આજીવન સંન્યાસ પાળવાની પ્રતિજ્ઞા પણુ લે. અને જો રસ ન પડે તા સ્વીકારેલી ટૂંક સુદ્દત પૂર્ણુ થતાં જ તે પાછા ધેર ગૃહસ્થાબ્રમમાં આવે. એટલે કે બૌદ્ધસંન્યાસ એ માનસિક સ્થિતિ ઉપર અવલંબિત છે. સંન્યાસ લેનારને એ મારકૃત સંતાષ લાધે તા તેમાં આજીવન રહે અને એ જીવનના નિયમા સામે ઊભવાની શક્તિ ન દ્વાય તા પાછા ઘેર પશુ કરે; બ્યારે જૈનસંન્યાસમાં એમ નથી. એમાં તા એકવાર—પછી ભલે પાંચ કે આક વર્ષની ઉપરે અથવા તે એશી વર્ષની ઉપરે—સંન્યાસ લીધા એટલે તે મરણુની છેલ્લી ક્ષણ સુધી નભાવવા જ પડે. ટૂંકમાં જૈનદીક્ષા એ આજીવન દીક્ષા છે. એમાંથી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે તે જીવતાં સુધીમાં છટકા શકાય જ નહિ.

ધાક્ષણ સંપ્રદાયમાં ભાળ અને તરુણ ઉંમરે પરમહંસનું વિધાન ખાસ ન હાેવાથી એમાં સંન્યાસ છેાડી પાછા ધેર ભાગવાના દાખલાએા વિરક્ષ બને છે; અને જ્યારે એવા દાખલાએા બને પણ છે ત્યારે એ સંન્યાસ છેાડી પોછા કરનારની પ્રતિષ્ડા એ સમાજમાં ખાસ નથી હેાતી. જૈન સમાજમાં

ં બાલ્ય વ્યતે જીવાનીની અવરથામાં સુધ્વાં—વળી ખાસ કરી આ જ અવસ્થાએોમાં—સંન્યાસ આપવાનું કાર્ય પ્રશસ્ત મનાવાથી અને એ કામને વધારે ટેકા અપાવાથી, એકંદર રીતે સંન્યાસ છેાડી ધેર પાછા કરનારા પ્રમાશમાં વધારે મળી આવે છે. જે દીક્ષા છેાડી પાછા કરેલા હાેય છે તેઓનું પાછું સમાજમાં માનપૂર્વક રહેવું અને જીવવું લગભગ મુશ્કેલ થઈ ુજાય છે. કરી તે વ્યક્તિ દીક્ષા લે તાેપણ એક વાર દીક્ષા છે!ક્યાનું <mark>શરમિંદુ</mark> કલંક તેના કપાળે અને ભક્તોની ખાનગી ચર્ચામાં રહી જ જાય છે. સંયમ ્પાળવાની પાતાની અશક્તિને લીધે અથવા તો બીજા ક્રોઈ પણુ કારણ<mark>સ</mark>ર જે માણસ ઘેર પાછેા કરે. અને જે વૈવાહિક જીવન ગાળવા માગે તેને તેા ંતેમ કરવા માટે દેવની મદદ મેળવવા જેટલી મુશ્કેલી પડે છે. તે ગમે તેટલેા નીરાગ અને કમાઉ પણ હોય, છતાં તેને કાેઈ કન્યા ન આપે, આપતાં ્સ ક્રોચાય. વળી એને ધંધોધાપાે કરવામાં પણ ખાસ કરીને પ્રતિષ્ઠિત ્રઅતે તેમાં પણુ ખાસ કરીને ધામિક જૈતામાં જવું અને રહેવું સુશ્કેલ જેવું થઈ જાય .છે. દીક્ષા છોડી ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રામાણિકપણે આવવા ુઇચ્છનાર માટે રસ્તાે કાંટાવાળાે હોવાથી આવા લોકોમાં જેએો અસાધારહ્ય ેતેજ અને પ્રતિભાવાળા નથી હ્યેતા તેએ પાતાની વાસનાઓની તુષ્ટિ માટે અનેક આડા રસ્તા લે છે. કાેઈ સાધુવેષમાં જ રહી અનેક જાતની બ્રષ્ટતાઓ ચલાવે છે અને માનપાન તેમ જ ભાજન મેળવે જાય છે; કાઈ વળી એ વેષ છેહી પાતાના ઇષ્ટ પાત્રને લઇ ગમે ત્યાં ગુપચુપ છટકા જાય છે. કાેઈ ખુકલી રીતે વિધવાલમ કરે છે અથવા તા બીજી જ રીતે કચાંઇક લગ્નગાંઠ ભાંધે છે. એક દર રીતે જોતાં દીક્ષા છેાડનારની સમાજમાં પ્રતિષ્ઠા ન હોવાથી એવી વ્યક્તિએાની શક્તિ સમાજના કેાઈ પણ કામ માટે યોગ્ય રીતે નધી ખર્ચાતી. જો તેવી વ્યક્તિએા બીજા સમાજમાં દાખલ ન થઈ ેહાય અને ખૂબ શક્તિસંપન્ન હાેય તાેય સમાજ તેમનાે અદ્વિપૂર્વક કાયદો ©ઠાવી શકતે৷ નથી. બૌદ્ધ સંપ્રદાયમાં એમ છે જ નહિ, એમાં તો મોટા મોટા રાજાઓ, વૈભવશાળીઓ અને બધા ગહસ્થા મોટે ભાગે એક ા<mark>વાર લ</mark>િખ્ખુ જીવન ગાળીને પ**લ્** પાછા દુનિયાદારીમાં પડેલા હ્યાય છે અને તેમનું માનપાન ઊલડું વધેલું હાય છે. તેથી જ તાે એ સંપ્રદાયમાં ભિખ્ખુપદ છોડી ધેર આવનાર પોતાના જીવનને માટે અગર તાે સમાજને માટે શાપ-્રપ નથી નીવડતાે; ઊલટું તેની બધી જ શક્તિએ৷ સમાજના કામમાં આવે છે. દીક્ષાત્યાગ પછીની આ સ્થિતિ આજના વિષય પરત્વે ખાસ ધ્યાનમાં રખાવી જોઈએ.

બોક વિષય બાણીને જ 'વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન ' એ રાખેલાે છે, છતાં આજના પ્રસંગ પ્રમાણે તો એની ચર્ચા પરિમિત જ છે. એટલે જૈન ધર્મમાં દીક્ષાનું સ્થાન એ જ આજની ચર્ચાની મુખ્ય તેમ છે. જૈનદીક્ષાના મુખ્ય ઉદ્દેશ અથવા તા એની અનિવાર્ય શરત એક જ છે અને તે છવન-શુદ્ધિની. જીવન શુદ્ધ કરવું એટલે જીવન શું છે, તેના સમાજ અને વિશ્વ સાથે શા સંબંધ છે તે વિચારવું, અને એ વિચાર કર્યા પછી જે જે વાસનાઓ. અને મળાં તેમ જ સંકુચિતતાઓ પોતાને જણાઈ હાય તે બધાંને જીવન-માંથી કાઢી નાખવી અથવા તા એ કાઢી નાખવાના પ્રયત્ન સેવવા. જૈન-દીક્ષા લેનાર સમાજ, લાક કે દેશના કાઈ પણ કામને કાં ન કરે ? વ્યાવહારિક કે પારમાર્થિક મનાતા કાઈ પણ કામને કાં ન કરે ? બ્લાવહારિક કે પારમાર્થિક મનાતા કાઈ પણ કામને કાં ન કરે ? છતાં એટલી એની શરત અનિવાર્ય રીતે રહેલી જ છે કે તેણે છવનશહિતું જ મુખ્ય લક્ષ રાખવું અને જીવનશહિત્તે હાથમાં રાખીને જ પ્રવૃત્તિ કરવી. દીક્ષાના વિચાર કરતી વખતે જો એના આ મૂળ ઉદ્દેશને ધ્યાનમાં રાખીએ તા આગળની ચર્ચામાં બહ જ સરળતા થશે.

એક જમાતા એવા હતા કે જ્યારે જાતિપરત્વે જૈનામાં દીક્ષાની તકરાર હતી, અને તે તકરાર કાંઈ જેવીતેવી નહિ પણ ભારેમાં ભારે હતી. એના બન્ને પક્ષકારો સામસામાં મહાભારતના કોરવ∽પાંડવ સૈનિકાની પેઠે વ્યૂહબહ. ગોઠવાયા હતા. એવી પાછળ સેંકડા પંડિતા અને ત્યાગી વિદ્વાના રાકાતા, શક્તિ ખર્ચતા અને પાતપાતાના પક્ષની સત્યતા સ્થાપવા ખાતર રાજસભામાં જતા અને રાજ્યાશ્રમ તેમ જ તેવા બીજો આશ્રય, બીજી કાઈ રીતે નહિ તો, છેવટે મંત્ર, યંત્ર, તંત્ર, વશીકરણ, જ્યાેતિષ અને વૈદકની બ્રમણા દારા પછ. મેળવતા. વળી સ્ત્રી દીક્ષાન જ ક્ષઈ શકે અને એ પુરૂષની પેઠેજ સંપૂર્ણ-પણે લઈ શકે એટલા જ દીક્ષાપરત્વે આ ઝઘડા ન હતા, પણ ખીજા અનેક ઝઘડા હતા. દીક્ષિત વ્યક્તિ મારપીંછ રાખે, ગંધપીંછ રાખે, બલાકપીંછ રાખે કે ઊનનું તેવું કાંઈ સાધન રાખે; વળી દીક્ષિત વ્યક્તિ કપડાં ન પહેરે અગર પહેર, અને પહેર તા ધાળાં પહેર કે પીળાં; વળી એ કપડાં કદી ધવે જ નહિ કે ધવે પણ ખરાં: વળી એ કપડાં કેટલાં અને કેવડાં રાખે—આ વિશે. પણુ મતબેદા હતા, તકરારા હતી, પક્ષાપક્ષી હતી અને વિદ્વાના પાતપાતાના પક્ષ સ્થાપવા શાસ્ત્રાર્થો કરતા અને ઝાંથા લખતા. ત્યારે છાપાં તાે ન હતાં. પણ તાડપત્રા અને કાગળા ઉપર લખાતું ખૂબ. ક્રક્ત એ તકરારાનાં શાસ્ત્રો, જીદાં તારવીએ તાે એક માટા ઢગલા થાય. આજે કૉલેજોમાં અને ખાનગી વિદ્યાલયોમાં એ ગ્રંથા શાખવવામાં આવે છે. પણ એ શાખનારને એમાં

### વિશ્વમાં કીક્ષાનું સ્થાન અને તેને৷ ઉપયાગ

સૂતકાળનાં તર્કો અને દલીલાનાં મડદાં ચારવામાં વિશેષ રસ નધી આવતાે. તેઓ જો તર્કરસિક અને ભાષાલાલિત્યના રસિક હાેય તા પાતપાતાના વડ-વાએાની પ્રશંસા કરી કુલાઈ જાય છે, અને જો ઇતિ**હાસરસિક હાે**ય તા બૂતકાળના પાતાના પૂર્વજોએ આવી આવી ક્ષુદ્ર બાબતામાં ખર્ચેલ અસાધારણ્ બુદ્ધિ અને કીમતી જીવનનું સ્મરણું કરી ભૂતકાળની પામરતા ઉપર માત્ર હસે છે.

પણુ પાથા ઉપર ચડંલા અને સંસ્કૃત--ગ્રાકૃત ભાષાના વેશ પહેરેલા તેમ જ શાસ્ત્રનું સુંદર નામ ધારણુ કરેલા આ ક્ષુદ્ર કલહાેને નિઃસાર જોનાર આજના તરુશવર્ગ અથવા તો કેટલાક બુદા વર્ગ વળી ઊક્ષાની એક બીજી માહનીમાં પડથો છે. એ માહની એટલે ઉંમરની અને સંમતિપૂર્વક દીક્ષા લેવા ન લેવાની અત્યારનાં છાપાંઆને અને તેના વાંચનારાઓને ભ્રુતકાળના દીલાપરત્વે સ્ત્રીને৷ અધિકાર હેાવા ન હેાવાના, અમુક ચિદ્ધ રાખવા ન રાખવાના જૂના ઝઘડાએા નીરસ લાગે છે ખરા, પણ એમની પરાપૂર્વથી ઝઘડા બાટે ટેવાયેલી સ્થૂળ વૃત્તિ પાછી નવેા ઝઘડા બાગી જ લે છે. તેથી જ તો આ ઉંગર પરત્વેના અને સંખતિ પરત્વેના બઝેદાર ઝઘડા ઊભો થયેહ છે અને તે વિક્રસેજ જાય છે. માત્ર છાપાંએોમાં આ ઝઘડા મર્યાદિત ન રહેતાં રાજદરબારે સુધ્ધાં પહોંચ્યા છે. જૂના વખતમાં રાજદરબાર માત્ર બન્ને પક્ષોને ચર્ચા કરવાનું સ્થાન હતું, અને હારછતને। નિકાલ વાદીની કુશળતા ઉપરથી આવી જતો; પણ આજના રાજદરખાર જીદો છે. એમાં તમે ચડોહ એટલે ખન્ને પક્ષકારાની અહિની વાત જ નથી રહેતી. પક્ષની સત્યતા અથવા પક્ષકાર વાદીની <mark>સુદ્ધિમત્તા પૈસાન</mark>ી દાથળી આડે દળાઈ જાય છે. એટલે જે<sup>.</sup> વધારે નાણાં ખર્ચે તે છત ખરીદી શંક. રાજતંત્રના આ વ્યક્તિસ્વતંત્રતા વિષયક ગ્રણ ભલે સુદ્ધિમાના અને રાજ્યકર્તાએ। માટે લાભદાયક હેા, પણ જૈન સમાજ જેવા બુદ્ધ અને ગુલામ સમાજ માટે તે! એ ગુણ નાશકારક જ નીવડતા જાય છે.

અત્યારે એ પક્ષો છે. બન્ને દીક્ષામાં તે ુમાને જ છે. દીક્ષાનું સ્વરૂપ અને દીક્ષાના નિયમા વિશે બંનેમાં કાઈ ખાસ મતબેદ નથી. બંનેના મતબેદ દીક્ષાની શરૂઆત પરત્વે છે. એક કહે છે કે ભલેને આઠ કે નવ વર્ષનું બાળક હાેય તે પણ છવનપર્ય તની જૈન દીક્ષા લઈ શકે, અને એવાં બાળકા ઉમેદવાર મળી આવે તા ગમે તે રીતે તેઓને દીક્ષા આપવી એ યાેગ્ય છે. તેમ જ તે કહે છે કે સાળ કે અઢાર વર્ષ પહેાંચેલા તરુણ કાેઈની પરવાનગી લીધા સિવાય, માબાપ કે પતિપત્નીને પૂછવા સિવાય, તેમની હા સિવાય પણુ

દીક્ષા લઈ શકે અને તેવા તરુણા મળા આવે તાે ઠોક્ષા આપવી જ જોઈએ. બાસીવાર તેા આ પક્ષ બાળ ઉમેદવારા ન હાેય તેા તેવા ઉમેદવારોને કૃત્રિમ રીતે ઊભા કરી તેમને શિરે ધર્મમુક્ટ પહેરાવવાના પ્રયત્ન કરે છે. બીજો પક્ષ કહે છે કે બાળકને તા દીક્ષા ન જ આપવી જોઈએ, અને તરણને દીક્ષા આપવી હોય તે એના વાલી-વારસદારો અને ખાસ લાગતા વળગતા તેમ જ સ્થાનિક સંધની પરવાનગી સિવાય તે આપવી યોગ્ય નથી. બન્ને પક્ષકારોની પાતપાતાની દલીલાે છે, અને ઘણીવાર એ માહક પણ કેટલાકતે લાગે છે. પહેલાે પક્ષ, બાળ અને તરુણુવર્યમાં દીક્ષિત થઈ સમાંજમાં પ્રતિષ્ટિત થઈ ગયેલ, અને કાંઇકે સારું કામ કરી નામના કાઢી ગયેલ હાેય એવી કેટલીક જૂની સાધુ–વ્યક્તિઓનાં નામા પોતાના પક્ષની પુષ્ટિમાં ટાંકે છે. બીજો પક્ષ કાચી ઉંમરે અથવા અસંમતિથી અપાયેલ દીક્ષાનાં માઠાં પરિષ્ણામા પાતાના પક્ષની પુષ્ટિમાં ટાંક છે, અને તદ્દન ભ્રષ્ટ થયેલ કે શિથિલ થયેલ વ્યક્તિઓનાં નામા પણુ ક્રાઇક વાર સૂચવે છે. પણુ એ બન્નેમાંથી એક પક્ષ જોઈએ તેવી સાચી અને પૂરી યાદી તૈયાર કરી લાેકા સામે નથી મૂકતા. બન્ને પક્ષકારા ભાલે પાતપાતાના પક્ષની પુષ્ટિથાય એટલું જ આગળધરે છતાં, જો એ ખન્ને સાચા અને વૈર્ષશાળી હ્રોય તેા વસ્તુસ્થિતિ તેા તેમણે જાણવી જ અને રજૂ કરવી જ જોઈ એ. વસ્તુસ્થિતિ આ પ્રમાણે જાગી અને રજૂ કરી શકાય એક યાદી દરેક સાધુએ રાખવી જોઈ એ, જેમાં તેમની પાસે દીક્ષા લેનારની ઉંમર, નામકામ અને દીક્ષા લેવાની તારીખ વગેરે બધું નોંધાય, અને બીજી તરક પાતાની પાસે દીક્ષા લેનારમાંથી ક્રોઈ છટકી જાય તાે તે પણુ પ્રામાણિકપણે કારહ્યપૂર્વ કે નોંધવામાં આવે. ખધા જ સાધુએ પાતાની આવી યાદીઓ એક આર્ચાદજી કલ્યાહાજી જેવી પેઢીને અથવા એક પત્રમાં માકલી આપે. આ યાદીઓ ઉપરથી દર વર્ષે, દર પાંચ વર્ષે અને દર દશ વર્ષે એક પરિણામ તારવી શકારો કે એકંદર દીક્ષા લેનાર કેટલા અને છેાડનાર કેટલા. વળી લેનાર--છેાડનારનું પરિમાણુ ઉંમર પરત્વે કેટલું, તેમ જ લેવાનાં અને છેાડવાનાં, ખાસ કરીને છાડવાનાં કારણોની સરખામણી. આ યાદીમાંની દર સા વ્યક્તિએામાંથી સારી પાંચ જ વ્યક્તિએા લઈ ભલે બાળદીક્ષાના પક્ષપાતી પાતાના પક્ષની પુષ્ટિ કરે, અને એ યાદીમાંથી પતિત કે શિથિલ એ શા ્યક્તિએોને લઈ ભલે બીજા પક્ષના અનુગામીએા પોતાના પક્ષની પુષ્ટિ કરે; તેમ છતાં અન્ને પક્ષે એકદર રીતે ઠોક્ષાના અને તેનાં શુભ પરિણામના સરખી રીતે હિમાયતી હેાવાથી તેએાને દીક્ષા છેાડવાનાં કારણા પરત્વે ખાસું જાણવાનું મળશે, અને ઉંમર તેમ જ વડીલાેની સંમતિ પરત્વેની ⊣કરારનં મૂળ અસલમાં કથાં છે તે તેએ પ્રામાશિકપણે જાણી શકશે.

ભલે બન્ને પક્ષા ચાલુ રહે, છતાં તેઓ એકસરખી રીતે જે સાધુછવનમાં પવિત્રતા જોવા ઇંતેજાર છે તે પવિત્રતા લાવવા માટે તેઓને આ યાદીમાં નોંધાયેલાં દીક્ષા છેાડવાનાં કારણા ઉપરથી ઘણું જ અગત્યનું જાણવાનું મળશે અને કરવાનું સુઝરો. બાળ અને અસંમત દીક્ષાના પક્ષપાલીએ। કાંઈ ક્રાઈ દીક્ષ છાડી જાય અથવા વંઠી જાય એમ તાે ઇચ્છતા જ નથી, એટલે તેઓને માટે તે આવી યાદી સાચી રીતે ન કરવી એ તેમના પક્ષની હાર જેવું, અ<mark>થવા</mark> તેમના પક્ષ માટે મૂલેાચ્છેદ કરનાર છે. બીજા વિરોધી પક્ષે પણ છેવટે આ તકરારમાં ન ઊતરતાં અમુક વર્ષોની દીક્ષા લેનાર અને છેાડનારની વિગતવાર તેમ જ પ્રામાણિક યાદી તૈયાર કરવી જોઈએ. એ યાદી નામાની સંખ્યામાં ભલે અધરી હેા, પણ હકીકતમાં જરાય ખાેડી ન હોવી જોઈએ. કદાચ આ યાદી એમના પક્ષતી પુષ્ટિમાં ઉપકારક ન પહ્ય થાય, જીતાં બાળદીક્ષાના પક્ષ-પાલીઓ માટે તાે તે યાદી ભારે જ ઉપકારક નીવડશે, અને તેઓ આખરે બાળ તેમ જ અસંમત દીક્ષાના વિરોધનું મૂળ સમજી કોઈ અને કોઈ વિચારણાં કરશે જ. વળી, કદાચ તેઓ આ યાદીને નહિ અડકે તાેપણ લાેકમત તેમને એના વિચાર કરવાની કરજ પાડશે. એટલે એક પક્ષ ખેચાર સારી નીવડેલ વ્યક્તિઓનાં નામા આગળ મૂકીને બાળ અને અસંમત દીક્ષાનું જે સમર્થન કરે છે. અને ખીજો પક્ષ જે તેની ગોળગોળ અને વિગત વિનાની ખામીઓ ગાઈ તેના વિરાધ કરે છે, તેને બદલે બન્નેનું લક્ષબિંદુ મૂળ કારણા તરક જશે. અને એકંદર રીતે કાંઇક સાચી જ સુધારણા થશે.

ીક્ષા દેવા ન દેવાના મતભેદ પરત્વે જરા ઊંડા ન ઊતરીએ તો ચર્ચાંતે અન્યાય થવા સંભવ છે. દીક્ષા દેવાની તરફેશુનો વર્ગ ગપ્તે તેમ કરી, ગપ્તે તે સ્થિતિમાં દીક્ષા આપી દેવાની હિમાયત કરતી વખતે ભગવાન મહાવીર બાળકોતે જે દીક્ષા આપી હતી, તેમ જ ત્યાર પછીના વજ, હેમચંદ્ર અને યશાવિજયજી જેવાઓએ બાળદીક્ષાને પરિણામે જે મહાનુભાવતા મેળવી હતી, તેના સાચા અને મનારંજક દાખલાઓ ટાંકે છે. વળી બીજો સામેના પક્ષ તેવા દાખલાઓ સ્વીકાર્યા છતાં, દીક્ષાની જરૂરિયાત અને મહત્તા માન્યા છતાં, અત્યારે દીક્ષા ન આપવાની જેસભેર હિમાયત કરે છે. તો પછી આપણતે જોવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે આ વિવાદના મૂળ મુદ્દો તે રા છે કે જ્યારે સહેજ આજની સ્થિતિના અભ્યાસ કરીએ છીએ સારે એ વિવાદના મૂળ મુદ્દો આપણા નજરે આવ્યા વિના નથી રહેતા. તે મુદ્દો એ છે કે ભગવાનના સમયના બાળદીક્ષાના દાખલાઓ આજે મુકાય છે ખરા, પણ એ બાળદીક્ષા જે વાતાવરણમાં અમેથ કળ આપતી તે વાતાવરણ આજે છે કે નહિ, અને

નથી તે લાવવાના પ્રયત્ન થાય છે કે નહિ, એની વાત બાળદીક્ષાના હિમા-યતીએ કરતા જ નથી. ભગવાન બાળકાને, તરુણોને, કન્યાએોને, તરુણીએઃને, નવવિવાહિત દંપતીઓને દીક્ષા આપતા, નિઃસંકોચ આપતા; પણ જેમ તેઓ આવી દીક્ષા આપતા તેમ તેઓ પોતાની જવાબદારી વધારે સમજતા. એટલે તેમની પાસે અને તેમની આજીબાજી ચોનેર માત્ર તપનું જ વાતાવરહ્યુ રહેતું. એ વાતાવરણમાં માત્ર દેહદમન નહિ, પણ સક્ષ્મ ચિંતના ચાલતાં, અલૌકિક ખ્યાના ધરાતાં, રાતદિવસના આઠ પહેારમાંથી એક પહેાર વ્યાદ કરી, બાકીના સાતે પહેારના સાધુચર્યાના કાર્યક્રમ વિચારણા, ધ્યાન અને મનાનિગ્રહી તપમાં જ બાઠવાયેલા રહેતા. એ વાતાવરણ એટલું બધું સાત્ત્વિકતામાં ઊંધું, જિજ્ઞા-સામાં વિશાળ અને તપમાં ગંભીર રહેતું કે તેમાં માર (વ્યાસુરી વૃત્તિ)ને પેસતાં ભારે મુસ્કેલી પડતી. ક્ષુદ્ર ભાખતાેની તકરારો, કશું નવું જાણવાની ખેદરકારી, અને પુરષાર્થ ન કરવાની આત્મહત્યા, તેમ જ બીક અને પામરતાની છાયા, જે આજે ત્યાગીજીવનના વાતાવરણમાં છે. તે જો તે વખતે હેાત તા તે વખતે પણ એવી દીક્ષાને વિરાધ જરૂર થાત, અથવા તે વખતે પણ આજની પેઠે દીક્ષાએ: વગાવાત અને નિષ્ફળ જાત. દીક્ષાના પક્ષપાતીઓની મુખ્ય તેમ ગમે ત્યાંથી ગમે તેને પકડી કે મેળવીને ઠીક્ષા આપી દેવાની હોય, તે કરતાં પહેલી અને મુખ્ય કરજ તે! ભગવાનના એ સમયતું વાતાવરણ લાવવાની છે. જો દીક્ષાના પક્ષપાલીએ। એ તપાેમય વાતાવરણ લાવવા લેશ પણ મથતા ન હેાય, અથવા ત્યાર પછીના જમાનાનું પણ કાંઇક સાત્ત્વિક અબ્યાસમય અને કર્તાવ્યશીલ વાતાવરહ્યુ અત્યારે ઊભું કરવા મથતા ન હોય, અને માત્ર દીક્ષા આપવાની પાછળ જ ગાંગ થઈ જાય તાે સમજવું જોઈએ કુ તેઓ પોતે જ દીક્ષા આપ્યા છતાં દીક્ષાનો પાયે৷ હચમચાવી રહ્ય છે. અને પોતાના પક્ષ ઉપર મૂળમાંથી જ કઠારાધાત કરી રહ્ય છે. જો તેઓ પોતાની આજીબાજીના વાતાવરણુ તરક અને પોતે જે વાતાવરણમાં રહે છે અને ઊછરે છે તે તરક સહેજ પણ આંખ ઉધાડીને જોશે તા તેમને જણાયા વિના નહિ રહે કે અત્યારે દીક્ષા લેનારાઓ હજારા કાં ન આવે. પણ તેમને દીક્ષા આપવામાં ભારે જોખમદારી છે. ખાસ કરીને બાળકે. તરણા અને યુવકદ પતીઓને દીક્ષા આપવામાં તા ભારે જોખમ છે જ. એક જ વસ્તુ જે એક વાતાવરણમાં સહેલી અને છે તે જ બીજા અને વિરોધ વાતાવરણમાં અસાધ્ય અને મુશ્કેલ થાય છે.

આપણે જાણીએ છીએ કે આજે કન્યાઓ અને કુમારોને સાથે શિક્ષણ આપવાનો કાયડા કેટલા સુશ્કેલ છે. આ સુશ્કેલીનું કારણ શું છે ક

શિક્ષકા, શિક્ષભુસ્થાને અને શિક્ષભુના વિષયે৷ એ જ એ ગૂંચનું કારણુ છે. જો શિક્ષકો સાચા ઋષિ હોય, શિક્ષકના વિષયો જીવનસપર્શી હોય અને ેતેનાં સ્થાનેષ પણ માહક ન હ્યાય તેષ સહશિક્ષણનાે કઠણ દેખાતા કાયડા જાના આશ્રમાના જમાનાની પેઠે આજે પણ સહેલો લાગે, એ જ ન્યાયે એક વાતારણમાં જે દીક્ષા સહેલાઇથી સકળ થઈ શકતી તે જ દીક્ષા આજના ંતકન વિરોધી વાતાવરણમાં. ભારે પ્રયત્ન છતાં, સફળ ખનાવથી લગભગ વ્યશકથ થઈ ગઈ છે. મનુષ્યનું કારીર, તેનું ખન અને એનો વિચાર એ બધુ વાતાવરણતું સ્થૂળ અને સુદ્ધમ રૂપ જ છે. આજના ત્યાગીઓના વાતાવરણમાં જઈ આપણે જોઈએ તા આપણને જોવા શું મળે કે કેન એક વાર અને તે પણ ત્રીજે પહેારે આહાર લેવાને બદલે, આજે સ્થાના ઉદયથી અસ્ત સુધીમાં રસનેંદ્રિયને કટાળા આવે એટલી;વાર અને એવી વાનીઓ લેવાતી જોવાય છે. જાણે કેમે કરી વખત જતો જ ન હોય તેમ દિવસે કલાકાના કલાકા સુધી નિકાદેવી સત્કારાતી જોવાય છે. અમુકે તે કર્યું અને અમુકે પેલું કર્યું, મેં આ કર્યું અને પેલું કર્યું, અમુક આવા છે અને પેલા તેવા છે- એ જ આજતા મુખ્ય સ્વાધ્યાય છે. બાર અંગતું સ્થાન અગિયારે લીધું અને અગિયારનું સ્થાન આજના વાતાવરણમાં છાપાંચાએ---ખાસ કરી ખંડનમંડનનાં વ્યને એકબીજતે ઉતારી પાડનારાં અપાંઐાએ—લીધેલું છે.પાેસ્ટ, પાર્સલ અને બીજી તેવી જરૂરિ-યાતની ચીજોના ઢગલાએો તળે સુદ્ધિ, સમય અને ત્યાગ એવાં દબાઈ ગયેલાં દેખાય છે કે તે માથું જ ગ્રેચકી શકતાં નથી. જિત્તાસાનું વહેણ એકબીજાના વિરાધી વર્ગના દોષોની સાધમાં વહે છે. જગતમાં શું નવું અને છે, શ તેમાંથી આપણે મેળવવા જેવું છે, કયાં બળો આપણે ફેંકી દેવા જેવાં છે, અને કર્યા બળો પચાવ્યા સિવાય વ્યાજે ત્યાગને છવવું કઠણ છે, આપણે કચાંથી કચાં આવ્યા છીએ, અને કચાં ખેસીને શું કરી રહ્યા છીએ, આજના બહાન પુરુષો અને સંતો કાંણ છે, તેમની મહત્તા અને સંતપણાનાં શાં કારણો છે, આજે જે મહાત વિદાનો અને વિચારકા ગણાય છે અને જેને આપણે પાતે પણ તેવા માનીએ ઝીએ તે શા કારણે ---એ બધું જોવા. જાહ્યવાની અને વિચારવાની દિશા તે આજના ત્યાંગી વાતાવરહ્યુમાં લગભગ **મધ થઈ ગયા જેવી છે. આજને**। કાેઈ સાધુ દુનિયામાં સૌથી મહાન બણાતા અને હજારો માઇલથી જેને જોવા, જેની સાથે વાતચીત કરવા, હજારો માણુસા, લાખાે રૂપિયા ખર્ચ કરી આવે છે એવા સાયરમતીના સંત પાસે જઈ શક એવું વાતાવરહ્ય છે ખરું ? મળવાની, ચર્ચા કરવાની અને કાંઈક મેળવવાની વ્યથવા આપવાની વૃત્તિવાળા આજનાે કાેઈ સાધુ ગાંધીજી, નહેરુ કે પટેલના

તંખૂમાં જવાની હિંખત કરે એવું વાતાવરહ્યુ છે ખરું ? ઊંચામાં ઊંચા ગણાતા પ્રેાફેસરોને ત્યાં ઇચ્છા છતાં શીખવા માટે આજના કાેઈ આચાર્ય કે પંન્યાસ જઈ શકશે ખરા ? જીવનની સાધનામાં પુષ્કળ ઊંડાણ્ કેળવેલ શ્રી અરવિંદ સાથે પાતાની જ ચર્યામાં રહી એ દિવસ ગાળવા ઇચ્છનાર જૈન સાધુ પાછે આજના જૈન વાતાવરણમાં નિર્ભય રહી શકશે ખરા ? દારને પીઠે, વિલાસનાં ભવનામાં અને મૂર્ખામીના બજારામાં જવાને આજનું વાતાવરણ્ જેટલા પ્રમાણુમાં સાધુઓને શેક છે તેટલા જ–ખરેખર તેટલા જ પ્રમાણુમાં–આજનું વાતાવરણ જૈન સાધુઓને છૂટથી જગતનાં ખુલ્લાં વિદ્યાલયોમાં અભ્યાસ કરવા જતાં, જગતના મહાન પુરુષા સાથે મળવાહળવા અને ખાસ કરી તેમના સહવાસ કરવા જતાં અને પાતાના ઇષ્ટ વિષયમાં અસાધારણ વિદ્વત્તા ધરાવનાર પ્રાફેસરના પાસમાં એસી તેમને ધેર શીખવા જતાં રોકે છે, એ વાત જેનાથી ભાગ્ય જ અજાણી છે.

કેવળ હકીકત રજૂ કરવા ખાતર માત્ર મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિથી (લંબાણ અને નિન્દાના જો કાઇ આક્ષેય કરે તા તેની પરવા ન કરીને પણ) થેાડાક અનુભવો ટાંકું. એવા અનુભવેષ ખીજાને પણ હશે જ. 'યંગ– ઇડિયા ' વાંચવાની તેા યાગ્યતા ન હેાવાથી તેની વાત જતી કરીએ. પણ ' નવજીવન ' ને લાે. જે નવજીવનને વાંચવા હજારાે માણસાે તલસે અને જેના વિષય જાણવા માટામાટા ધાર્મિકા અને વિદ્વાના પણ ઉત્સુક રહે તે નવજીવનને અડતાં અને પાતાના મંડળમાં લાવતાં ઘાણ આચાર્યો અને સામાન્ય સાધુઓ ડરે છે. કાેઈ ઉતાવળિયા સાધુએ નવજીવન હાથમાં લીધું હોય તો એને જોઈ એની પાસેના બીજા લાલચાળ થઈ જાય છે. એક વિદ્વાન ગણાતા સાધુના શિષ્યે મને કહ્યું કે મને વાંચવાની તે! ખૂબ જ ઇચ્છા થાય છે, પણ ઇપ્ટ માસિકા અને બીજા પંત્રા મંગાવ તો મારા ગુરુ થહુજ નારાજ થઈ જાય છે. એક પ્રસિદ્ધ આચાર્ય એક વાર મને કહ્યું કે ગાંધીજીને મળવું કેમ શકય ખને કે મેં કહ્યું ચાલા અત્યારે જ. તેમણે નંત્ર છતાં ભીરુ ધ્વનિથી કહ્યું કે અલખત્ત, તેમની પાસે જવામાં તાે અડચણ નથી, મને અંગત વાંધા જ નથી, પણ લોકો શ ધારે ? એક બીજા જાણીતા આચાર્યને તેવી જ ઇચ્છા થઈ ત્યારે આડકતરી રીતે ગાંધીજીને પોતાની પાસે આપ્યુવા ગોહવણ કરી. બીજા કેટલાય સાધુઓ પ્રામાશિકપણે એમ જ માતે છેકે હા, એ સારા માણસ છે, પણ કાંઈ સાચા ત્યાગી જૈન સાધુ જેવા કહેવાય ? સેંકડા સાધુઓ અને સાધ્વીઓ અમદાવાદ અને મુંબઇમાં રહે છે. ગાંધીજી પણ ત્યાં નજીકમાં હેાય છે, છતાં જાણે ત્યાગીવેષ લેવો એ કાઈ એવો ગુના છે કે પછી તેઓ ગાંધીજ કે ભાજા

તેવા પુરૂષની પાસે અથવા તેઓની સભામાં જઈને કશા જ સાત્ત્વિક કાળા પણ, લઈ કે આપી ત શકે <sup>?</sup> જે ત્યાગીઓ ધર્મસ્થાનરૂપ મનાતા પાેતાના ઉપાંઝયેામાં મુકદ્દમાએાની પેરવી કરે, સંસારીને પણ શરમાવે એવી ખટપટામાં વખત ગાળે, તદ્દન નિકૃત્તિ અને ત્યાગને৷ ઉપદેશ દઈ પાછા પાટથી નીચે ઊતરી પાતે જ કથાકુથલીમાં પડી જાય, તે ત્યાગીઓના ચરણુમાં એસનાર પેલા બાળદીક્ષિતા જાગ્રેઐજાણે એ વાતાવરણુમાંથી શું શીખે એના કાેઈ વિચાર કરે છે ખર્ ? તેમની સામે શબ્દગત આદર્શ ગમે તે હેા, પણ્ દશ્ય અને જાગતા આદર્શ અત્યારે શા હોય છે એ ક્રોઈ જાએ છે ખર' ? જેને પોતે વિદ્વાન માનતા હોય એવા આચાર્ય કે સાધુ પાસે તેમનાથી જાુદા ગચ્છના આચાર્ય કે સાધુ ઇચ્છા છતાં લણવા જઈ શકે એટલી ઉદારતા આજના વાતા-વરહ્યમાં છે ખરી ? પોતાની વાત બાજીએ મૂકા તાેય પોતાના શિષ્યો સુધ્ધાંને ખીજા જીદા ગચ્છ કે સંધાડાના વિદ્વાન સાધુ પાસે શીખવા માકલે એવું આજે વાતાવરણ છે ખર્ં? સાધુની વાત જવા દાે, પણ એક સાધુનાં રાખેલ પંડિત પાસે બીજા સાધુના શિષ્યેા છૂટથી ભણવા જઇ શકે છે ખરા ? એક મહાન મનાતા સરિના તાર્કિક પંડિતે સાંજને વખતે પુરાતત્ત્વમંદિરમાં આવીને કહ્યું હતું કે ધણા દિવસ થયાં આવવાની ઇચ્છા તાે હતી, પણ જરા મહારાજજીનાે ભય હતાે. એ જ સુરીશ્વરના બીજા સાહિત્યશાસ્ત્રી પંડિતે મારા મિત્રને મળ્યા પછી કહ્યું કે 'હું તમારી પાસે આવ્યો છું એ વાત મહારાજછ જાણવા ન પામે.' હું કબૂલું છું કે આ માર્ વર્ણન સર્વને એક-સરખું લાગુ નથી પડતું, પણ આ ઉપરથી હું એટલું જ કહેવા માગું છું 🌶 આજનું આપણું ત્યાગી-વાતાવરણું કેટલું સંકુચિત, કેટલું બીકણ અને કેટલું જિત્તાસાશન્ય જેવું થઇ ગયું છે.

એક બાજાુ ભગવાન મહાવીરના સમયનું તપાેમય વાતાવરણ નથી, અને બીજી બાજાુ આજે દુનિયામાં તથા આપણા જ દેશમાં બીજી જગ્યાએ મળી શકે છે તેવું ઉચ્ચ વાતાવરણ પણ આપણા દીક્ષિતા સામે નથી. એવી સ્થિતિમાં ગમે તેટલી મહેનત કર્યાં છતાં પણ બાળ અને તરુણુદીક્ષા જ નહિ પણ આધેડ અને વૃદ્ધદીક્ષા સુધ્ધાં ઇષ્ટ ફળ કેવી રીતે આપી શકે એના વિચાર કાઇ કરે છે ખરું ? હું ધારું છું કે જો આજના વાતાવરણ અને પૂર્વકાલીન વાતાવરણુને સરખાવી દીક્ષા આપવા ન આપ-વાના વિચાર કરવામાં આવે તા ઝઘડા રહે નહિ. કાં તા દીક્ષાપક્ષપાતીઓને પાતાનું સંકુચિત વાતાવરણુ વિશાળ કરવાની ક્રવ્જ પડે અને કાં તા દીક્ષાના ર૪ આગ્રહ જ છેાડવા પડે. જે માતાએ સિકંદર, તેપાેલિયન, પ્રતાપ કે શિવાજી જેવા પરાક્રમીઓ જગતને આપવા હોય તે માતાએ સંયમ કેળવે જ છૂટકાં છે, અથવા એવી ભેટ ધરવાની મહત્ત્વાકાંક્ષા છોડે જ છૂટકા છે. આપણા શુરુવર્ગ બાળદીક્ષા મારકત જો સમાજ, રાષ્ટ્ર કે જગતને કાંઈ અને કાંઈ આપવા જ માગતાે હાેય તે તેણે પોતાના જીવનમાં અસાધારણ ત્યાગ, વિશાળ જ્ઞાન અને ચિત્તની વ્યાપક ઉદારતા કેળવે જ છૂટકા છે; અને તે માટે તેમને આજનું વાતાવરણ બદલ્યા વિના ચાલી શકે તેમ જ નથી. એટલે ઝઘડાે દીક્ષા આપવા ન આપવાના નથી, પણ અત્યારના ક્ષુદ્ર વાતાવરણને બદલવા ન બદલવાનો છે. મોઢેથો એમ તો કહેવાય જ નહિ કે અમારી પરિસ્થિતિ અને અમારું વાતાવરણ કેટલું ક્ષુક્ષક છે (જોકે સહ મનમાં તાે જાણે જ છે), એટલે બહારથી દીક્ષા આપવાની વાતાે થાય છે.

'વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન શું છે' એ પ્રક્ષતે৷ ઉત્તર વાતાવરણુમાં છે. જો ત્યાગીઓને રહેવા, વિચારવા, શીખવા, કામ કરવા અને આખી દિનચર્યા ગાેઠવવાનું વાતાવરણુ ઉદાત્ત હેાય તેા વીસ વર્ષના, દશ વર્ષના અને પાંચ વર્ષના સુધ્ધાંને દીક્ષામાં સ્થાન છે; અને જો વાતાવરણ એદી તથા ખીકણુ હેાય તેા તેમાં સાઠ કે એંચી વર્ષના સુદ્રો દીક્ષા લઈને કાંઈ ®કાળવાનાં નથી, એ વાત ત્યાગીઓની સફળતા–નિષ્ફળતાના ઇતિહાસ આપણને જણાવે છે. જગત આખામાં, અને ખાસ કરી આપણા દેશમાં અને સમાજમાં, તા ત્યાગીઓની ભારે જરૂર છે. સેવા માટે ઝંખનાર **અા**પદ્રસ્ત લાેકાે અને પ્રાણીઓનાે પાર નધી. સેવકાે શાેધ્યા જડતા <mark>નથી</mark>. ત્યારે પછી દીક્ષાના વિરાધ કેવી રીતે હેાઈ શકે વિરાધ તા દીક્ષા લેનારમાં જ્યારે સેવકપછું મઠી સેવા લેવાપછું વધી જાય છે ત્યારે જ ઊભેા. થાય છે. એટલે દીક્ષાના પક્ષપાતીઓ જે પાતાના વિરાધીઓનું માઢું પ્રામાશિક-પણે અને હંમેશને માટે બધા જ કરવા માગતા હ્રોય, અને પાતાના પક્ષના ખરીદેલાે નહિ પણ સાચા જ વિજય માગતા હાેય તાે, તેમની કરજ એ છે કે તેઓ દીક્ષાને સેવાનું સાધન ખનાવે. ક્રાેઈ એમ ન કહે અને ન સમજે કે સેવા સાથે દીક્ષાના શા સંબંધ ? જો દીક્ષાના ઞૂળ ઉદ્દેશ શુદ્ધિજીવનમાં હશે અને તે માટેના સતત પ્રયત્ન હશે તાે દીક્ષાને સેવા સાંચે કશાે વિરાધ જ નથી; અને જે એ મૂળ ઉદ્દેશ છવનમાં નહિ હાેય, અથવા તે માટેતી તાલાવેલી પણ નહિ હેાય તાે તેવી દીક્ષા જેમ ખીજાની સેવા નહિ સાધે, ે તેમ દીક્ષા લેનારની પણ સેવા નહિ સાધે એ નિઃશંક છે. એટલે જેમ હંમેશાં

## વિશ્વમાં દીક્ષાનું સ્થાન અને તેના ઉપયોગ

અનતું આવ્યું છે તેમ આજે પણુ સેવા લેવા યોગ્ય વર્ગ માટા હાેવાથી સાચી દીક્ષાની સૌથી વધારેમાં વધારે ઉપયોગિતા છે.

દીક્ષાના પક્ષપાલીએ। જો આ વસ્તુ સમજવામાં એકરસ થઈ જાય તાે હજારો માળાપા પાતાનાં બે બાળકામાંથી એાજામાં એાછું એક તા સાધુને -ચરણે ભાવપૂર્વક ધર્યાં વિના નહિ રહે. આજે છાત્રાલયોમાં અને વિદ્યાલયોમાં ભાળકા ઊભરાય છે, તેમને માટે પૂરતી જગ્યાઓ નથી. માબાપા પાતાના ભાળકને તેવે સ્થળે મૂકવા તલસે છે અને પાતાના ભાળકને ની!તમાન તથા વિદ્વાન જોવા ભારે તનમનાટ ધરાવે છે. એવી સ્થિતિમાં દીક્ષા આપતાર ગ્રુરવર્ગ જો પાતાની પાસે અપાર જ્ઞાનનું, ઉદાત્ત નીતિનું અને છવતા ચારિત્ર-નું વાતાવરણ ઊભું કરે તે। જેમ ગૃહસ્થાેને વગર પૈસે અને વગર મહેનતે પાતાનાં ભાળકાને તાલીમ આપવાની તક મળે, તેમ ગુરવર્મની પણ ચેલાએાની ભૂખ ભાંગે. પરંતુ આજના દીક્ષાની તરફેણુ કરનારા અને તેના ઝઘડા પાછળ યુદ્ધિ અને ધન ખર્ચનારા ગૃહસ્થવર્ગ પણ એમ ચોખ્ખું માને છે કે આપણાં બાળકાે માટે સાધુ પાસે રહેવું સલામતીવાળું કે લાભદાયક નથી. જો તેઓને ગુરુવર્ગના વાતાવરણમાં વિશાળ અને સાચાં જ્ઞાન દેખાતાં હોય. અકૃત્રિમ નીતિ દેખાતી હોય તે৷ તેએ৷ બીજાના નહિ તે৷ પાેતાના અને વધારે નહિ તેા એક એક ખાળકને ખાસ કરીને પોતાના માનીતા ગુરૂને ચરણે કાંન ધરે ? આનેા ઉત્તર શા છે એ વિચારવામાં આવે તા આજે દીક્ષાની ઉપયોગિતા શી છે એનું ભાન થાય.

જે વસ્તુ વધારે પ્રમાણુમાં અને વધારે વખત સુધી અથવા તો વધારે ઊંડાણુથી જગતને ઉપયોગી હાેય તે જ ટકા અને જીવિત રહી શકે છે. એટલે આપણે દીક્ષાને ટકાવી તેમ જ સજીવ રાખવી હાેય તો આપણે ધર્મ એને ઉપયોગી બનાવવાના છે. એની ઉપયોગિતાની ચાવી જનસમાજ અને લોકની સેવામાં, તેમને માટે ખપી જવામાં અને સતત અંતર્મુખ રહેવામાં છે. જો અંતર્જીવન વિકસિત થાય અને સેવામાર્ગ વિસ્તરે તો કાેઈ પણ વખતે ન હાેય તે કરતાં પણ વધારે આજે દીક્ષાની ઉપયોગિતા છે. આખું વિશ્વ સાચી દીક્ષા ઉપર ટકા અને સુખી રહી શકે.

આ ચર્ચાં માત્ર દોષદર્શન માટે નથી, પણ વસ્તુસ્થિતિ રજાૂ કરી આજનું ત્યાગી વાતાવરણુ પુનર્વિધાન માગી રહ્યું છે એ દર્શાવવા પૂરતી છે. હવે ૩૭૨ ]

પુનવિંધાનના પ્રશ્ન આવે છે. પણુ જો દીક્ષાની સામાન્ય હિમાયત કરનાર ખન્ને પક્ષકારો, ખાસ કરી ગુરુઓ, આ વસ્તુ સમજી લે તાે તેમની વિચારણા-માંથી પુનવિંધાનનું ખાખું ઊભું થશે અને કદાચ તેઓ માગશે તાે પુનવિંધાન પરત્વે બહારથી પણુ તેઓને પ્રેરણા મળી આવશે. આપણે જાણીએ છીએ કે જે વસ્તુ મેળવવાની ઉત્કટ ઝંખના હાેય છે તે વસ્તુ મળ્યા વિના કદી રહેતી નથી. તેથી પુનવિંધાન કેવું હાેવું જોઈએ એ ભાગ જાણીને જ છેાડી દઉ છું. એ એક સ્વતંત્ર ભાષણનો વિષય છે.

----પર્યુષણ, પર્વાનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૦.

# જ્ઞાનસંસ્થા અને સંઘસંસ્થા તથા તેના ઉપયાેગ

## [ १८ ]

જ્યાં માનવજાત છે ત્યાં જ્ઞાનતાે આદર સહજ હોય જ છે, અને જરા એોછો હોય તો એને જમાવવા પશુ સહેલ છે. હિંદુસ્તાનમાં તા જ્ઞાનની પ્રતિષ્ઠા હજારા વર્ષથી ચાલી આવે છે. બ્રાહ્મણુ અને શ્રમણુ સંપ્રદાયની ગંગા–યમુનાની ધારાઓ માત્ર વિશાળ જ્ઞાનના પટ ઉપર જ વહેતી આવી છે, અને વહે જાય છે. ભગવાન મહાવીરનું તપ એટલે ખીજીં કાંઈ જ નહિ, પણુ જ્ઞાનની ઊંડી શાધ. જે શાધ માટે એમણે તન તાેડવું, રાતદિવસ ન ગણ્યાં અને તેમની જે ઊંડી શાધ જાણવા–સાંભળવા હજારા માણુસાની મેઠની તેમની સામે ઊભરાતી, તે શાધ એ જ જ્ઞાન, અને એના ઉપર જ ભગવાનના પંથનું મંડાણ છે.

ભગવાનના નિર્વાણ પછી એમના અનુભવત્તાનના આસવાદ લેવા એકત્ર થયેલ અથવા એકત્ર થનાર હજારા માંણુસા એ જ્ઞાન પાછળ પ્રાણુ પાથરતા એ જ્ઞાને બ્રુત અને આગમ નામ ધારણુ કર્યું. એમાં ઉમેરા પણુ થયેા અને સ્પષ્ટતાઓ પણુ થતી ચાલી. જેમ જેમ એ બ્રુત અને આગમના માનસસરાવરને કિનારે જિજ્ઞાસુ હંસો વધારે અને વધારે આવતા ગયા તેમ તેમ એ જ્ઞાનના મહિમા વધતા ચાલ્યા. એ મહિમાની સાથે જ એ જ્ઞાનને મૂર્ત કરનાર એનાં સ્થૂળ સાધનોના પણુ મહિમા વધતા ચાલ્યા. સીધી રીતે જ્ઞાન સાચવવામાં મદદ કરનાર પુસ્તક પાનાં જ નહિ, પણુ તેના કામમાં આવનાર તાડપત્ર, લેખણુ, શાહીના પણુ જ્ઞાનના જેટલા જ આદર થવા લાગ્યા. એટલું જ નહિ, પણુ એ પાેથી–પાનાનાં બધાના, તેને રાખવા સૂકવા અને બાંધવાનાં ઉપકરણા પણુ બહુ જ સતકારાવા લાગ્યાં. જ્ઞાન આપવા અને મેળવવામાં જેટલું પુણ્ય કાર્ય, તેટલું જ જ્ઞાનનાં સ્થૂળ ઉપકરણોને આપવા અને લેવામાં પુણ્ય કાર્ય બનાવા લાગ્યું.

ત્તાનપ્રાપ્તિ માટે અતેક તપાે યાજાયાં હતાં. એવાં તપાે જાહેરમાં વધારે આવે અને ચાેમેર ત્રાનનું આકર્ષ'ણુ વધે એટલા માટે માટાં માટાં ત્રાનતપનાં ઉત્સવાે અને ઉજમણાંઆ યાજાયાં, તેની અનેક જાતની પૂજાઓ રચાઈ, ગવાઈ અને તેને લીધે એવું વાતાવરણુ બની ગયું કે જૈનના એકેએક બચ્ચાે [ Yes

વગર લણે એમ સમજવા મંડી ગયેા કે 'કરોડાે ભવનાં પાપ એક જ પદના કે એક જ અક્ષરના જ્ઞાનથી અળી શકે છે.'

આ જ્ઞાનની ભક્તિ અને મહિમામાંથી, જે એકવારના વ્યક્તિગત અને જોતે ઉપાડી શકાય એટલા જ સાધુઓના ખંબે અને પીઠે ભંડારા લટકતા, તે બીજાં કારણેા ઉપસ્થિત થતાં માટા ખન્યા અને ગામ તથા શહેરમાં દસ્યમાન થયા. એક બાજી શાસ્ત્રસંગ્રહ અને લખાણુના વધતા જતા મહિમા અને બીજી બાજી સંગ્રદાયાની જ્ઞાન વિશેની હરીફાઈઓ---આ બે કારણોને લીધે પહેલાંની એકવારની માટે ચાલી આવતી જ્ઞાનસંસ્થા આખી જ ફેરવાઈ ગઈ અને માટા મોટા ભંડારરપમાં દેખા દેવા લાગી.

કરેક ગામ અને શહેરના સંઘને એમ લાગે જ કે અમારે ત્યાં જ્ઞાનભાંડાર હેાવેા જ જેઇએ. દરેક ત્યાગી સાધુ પણુ જ્ઞાનભંડારની રક્ષા અને વૃદ્ધિમાં જ <mark>ધર્મની</mark> રક્ષા માનતાે થઈ ગયાે. પરિ**ણામે આખા દેશમાં, એક છેડે**થી બીજા છેડા સુધી, જૈન જ્ઞાનસંસ્થા ભંડારરૂપે વ્યવસ્થિત થઈ ગઈ ભંડારા પુસ્તકાથી ઊભરાતા ચાલ્યા. પુસ્તકામાં પણ વિવિધ વિષયોતું અને વિવિધ સંપ્રદાયોનું નાન સંધરાતું ગયું. સંધના ભંડારા, સાધુના ભંડારા અને વ્યક્તિગત માલિકીના પણુ ભાંડારો——એમ્ ભગવાનના શાસનમાં ભાંડાર, ભાંડાર અને ભાંડાર જ થઈ ગયા ! ઐગના સૌથે જ માટા લેખકવર્ગ ઊભા થયા, લેખનકળા વિકાસ પામી અને અભ્યાસીવર્ગ પણ ભારે વધ્યાે. ઝાપવાની કળા ચ્મહી\* આવી ન હલી ત્યારે પણ કાેઈ એક નવા ગ્રંથ રચાયા કે તરત જ તેની સે કડા નકલા થઈ જતી અને દેશના બધે ખૂણે વિદ્રાનામાં વહેચાઈ જતી. આ રીતે જૈન સંપ્રદાયમાં જ્ઞાનસંસ્થાની ગંગાં અવિચ્છિત્રપણે વહેતી આવી છે. વાંદા, ઊધઈ અને ઉંદરે। તેમ જ ભેજ, શરદી અને બીજાં કુદરતી વિધ્તા જ નહિ, પણુ ધર્માંધ યવને৷ સુધ્ધાંએ આ ભંડારે৷ ઉપર પાેતાને৷ નાશકારક પંજો ફેરવ્યો, હજારા ગ્રંથા તદ્દન નાશ પામ્યા, હજારા ખવાઇ ગયા, હજારા રક્ષકાની અને બીજાઓની ખેપરવાઇથી નષ્ટભ્રષ્ટ થઈ ગયા, છતાં ગ્રાન તરફની જીવ<mark>લી જૈનભક્તિ</mark>ને પરિણામે આજે પણ એ ભાંડારાે એટલા અધા છે અને એમાં એટલું બધું વિવિધ તેમ જ જૂનું સાહિત્ય છે કે તેનેા અભ્યાસ કરવા માટે સેંકડાે વિદ્વાના પણ આેજા જ છે. પરદેશના અને આ દેશના કાડીભધ શાધકા અને વિદ્વાનોએ આ ભંડારાની પાછળ વર્ષો ગાળ્યાં છે અને એમાંની વરતુ તથા એને! પ્રાચીન રક્ષાપ્રબંધ જોઈ તેએ৷ ચકિત થયા છે. વર્ષો થયાં કાડોબધ અપખાનાંએોને જૈન ભાંડારા પૂરતા ખારાક આપી રહ્યા છે, અને .હજી પહ્યુ વર્ષો સુધી તેથી વધારે ખેહરાક પૂરા પાડશે.

ભંડારા જેમ નામમાં તેમ સ્વરૂપમાં પણ હવે ખદલાયા છે. હવે પુસ્તકાલયો, લાયછ્વેરીએો, ત્રાનમંદિરા અને સરસ્વતીમંદિરાનાં નામ તેઓએ ધારણ કર્યાં છે, અને કલમને બદલે બીબાંમાંથી લખાઈ નવે આકારે પુસ્તકા બહાર પડતાં જાય છે. ભંડારાની જૂની સંગ્રાહક શક્તિ હજી પુસ્તકાલયોમાં કાયમ છે; એટલું જ નહિ, પણ જમાનાના ત્રાનપ્રચાર સાથે તે વધી છે. તેથી જ આજનાં જૈન પુસ્તકાલયો જૂના જૈન ગ્રાંથા ઉપરાંત આધુનિક, દેશી, પરદેશી અને બધા સંપ્રદાયોના સાહિત્યથી ઊભરાતાં ચાલ્યાં છે.

ધ્યાદ્મણ્ સંપ્રદાયના અને જૈન સંપ્રદાયના ભાંડારા વચ્ચે એક ફેર છે, અને તે એ કે ધ્યાદ્મણુના ભાંડારા વ્યક્તિની માલિકીના હ્યાય છે, જ્યારે જૈન ભાંડારા બહુધા સંઘની માલિકીના જ હાેય છે; અને ક્વચિત વ્યક્તિની માલિકીના હાેય ત્યાં પણ તેના સદુપયોગ કરવા માટે તે વ્યક્તિ માલિક છે, અને દુરુપયોગ થતા હાેય ત્યાં માટે ભાગે સંઘની જ સત્તા આવીને ઊબી રહે છે. ધ્યાદ્મણો આસો મહિનામાં જ પુસ્તકામાંથી ચામાસાના ભેજ ઉડાડવા અને પુસ્તકાની સારસંભાળ લેવા ત્રણ દિવસનું એક સરસ્વતીશ્વન નામનું પર્વ ઊજવે છે, જ્યારે જૈના કાર્તિક શુદિ પંચમીને જ્ઞાનપંચમી કહી તે વખતે પુસ્તકા અને ભાંડારોને પૂજે છે, અને એ નિમિત્તે ચામાસામાંથી સંભવતો બગાડ ભાંડારામાંથી દૂર કરે છે. આ રીતે જૈન જ્ઞાનસંસ્થા, જે એકવાર માત્ર મીખિક હતી તે, અનેક ફેરફાર પામતાં પામતાં, અનેક ધટાડા-વધારા અને અનેક વિવિધતા અનુભવતાં અનુભવતાં આજે મૂર્તફપે આપણી સામે છે.

પરંતુ આ બધું વારસાગત હેાવા છતાં અત્યારે જમાનાને પહેાંચી વળે તેવા કાેઈ અભ્યાસીવર્ગ એ ભંડારાની મદદથી ઊભો થતા નથી. પ્રાચીન અને મધ્યકાળમાં જે ભંડારાએ સિહસેન અને સમંતભદ્ર, હરિંભદ્ર અને અકલંક, હેમચંદ્ર અને યશાવિજયને જન્માવ્યા, તે જ ભંડારા અને તેથીયે મોટા ભંડારા વધારે સગવડ સાથે આજે હાેવા છતાં અત્યારે વિશિષ્ટ અભ્યાસીને નામે માંડું છે. કાંઈને જાણે સંગ્રહ સિવાય બીજી ખાસ પડી જ ન હાેય તેમ અત્યારની આપણી સ્થિતિ છે. બેએક અપવાદને બાદ કરીએ તાે આ જ્ઞાનસંસ્થાના વારસા સંભાળી રાખનાર અને ધરાવનાર ત્યાગીવર્ગ જાણે તુષ્ટિમાં પડી ગયા છે, અને અત્યારના યુગની સામે તેના ઉપર જ્ઞાનની દષ્ટિએ કેટલી મોટી જવાબદારી છે એ વાત જ છેક ભૂલી ગયા છે અથવા સમજી શકથો નથી, એમ કાેઈ પણ આખા સાધુવર્ગના પરિચય પછી કહ્યા વિના ભાગ્યે જ રહી શકે. 304 ]

આ લંડારોનેા ઉપયોગ અભ્યાસીએા સર્જવામાં જ ખરા હાેઈ શકે. અત્યાર સુધી જે એની સ્થૂળ પૂજા થઇ તેણે હવે અભ્યાસનું રૂમ ધારણ કરવું જોઈ એ. સાધુવર્ગ એ વસ્તુ સમજે તેા ગૃહસ્થા પણ એ દિશામાં પ્રેરાય અને આપણા વારસા બધે સુવાસ રેલાવે.

અત્યારે જે કેટલાક ખંડ ભંડારા છે, એક જ ગામ કે શહેરમાં અનેક ભંડારા છે, એક જ સ્થળે એક જ વિષયનાં અનેક પુસ્તકા છતાં પાછાં વળી તેનાં અનેક પુસ્તકા લખાયે જ જવાય છે અથવા સંઘરે જ જવાય છે, તે બધાંના ઉપયોગની દબ્ટિએ વિચાર કરી એક કેંદ્રસ્થ ભંડાર તે તે સ્થાને બનવા જોઈએ, અને દરેક ગામ કે શહેરના કેંદ્રસ્થ ભંડાર ઉપરથી એક મહાન સરસ્વતીમંદિર ઊભું થવું જોઈએ, જ્યાં કાઈ પણ દેશ-પર-દેશના વિદ્વાન આવી અભ્યાસ કરી શકે અને તે તરફ આવવા લલચાય. લંડન કે બર્લિનની લાયક્ષેરીનું ગૌરવ એ મુખ્ય સરસ્વતીમંદિરને મળે અને તેની અંદર અનેક જાતની ઉપયોગી કાર્યશાખાઓ ચાલે, જેના દ્વારા ભણેલ કે અભાસ સમગ્ર જનતામાં એ જ્ઞાનગંગાના છાંટા અને પ્રવાહે પહેાંચે.

આટલું આપણા ત્યાગી ચુરુઓ ન કરે તો તેઓ ઇચ્છરો છતાં તેમ-નામાંથી આલસ્ય, કલેશ અને બિનજવાબદારીનું જીવન કદી જ જવાનાં નથી. તેથી સાધુતાને જીવતી કરવા આ ભંડારાના જીવંત ઉપયોગમાં જ વ્યવસ્થિત રીતે સાધુવર્ગ નિયંત્રણુપૂર્વક અને ઇચ્છાપૂર્વક, એક પણુ ક્ષણુના વિલંખ કર્યા સિવાય, ગોઠવાઈ જવું જોઈ એ. જેમના પૂર્વજોએ ખંભે જ્ઞાનની કાવડના ભારેમાં ભારે બાજો લાકડીને ટેકે ઉપાડી, પગપાળા ચાલી, કેડ વળી જાય ત્યાં સુધી અને ધોળાં આવે ત્યાં સુધી જહેમત ઉઠાવી છે અને એકએક જણુને તાજું જ્ઞાનામ્ટ્રત પાવાની કાશિશ કરી છે તે સાધુવર્ગને ખારા જેવા ક્ષુદ્ર જ્ઞાનપિપાસુ સેવકે એમને વારસાગત કાર્ય જમાનાની રીતે બજાવવા માટે વિનવણી કરવી, એમાં તા વિનવણી કરનાર અને વિનવાતા વર્ગ બંનેનું અપમાન છે. હું મારું પોલાનું અપમાન ગળી જાઉ તેાપણ એ જ્ઞાનગંગા-વાહીઓનું અપમાન સહી શકાય નહિ. તેથી તેઓ આપાસાપ સમજી જઈ

#### સંઘર્સ સ્થા

હવે આપણે વિષયના બીજા ભાગ તરક વળીએ. બૌદ્ધો અને બીજા આજીવક જેવા શ્રમણુ પંથાની પેઠે જૈનાે વર્ણવ્યવસ્થામાં નથી માનતા; એટલે એમને વર્ણાનાં નામ સામે કે વિભાગ સામે વાંધા નથી, પણુ એ વર્ષ્ડ્યવિભાગને તેઓ વ્યાવહારિક કે આખ્યાત્મિક વિકાસમાં બધનરૂપ માનવાની ના પાડે છે. ધ્રાહ્મભ્યુ સંપ્રદાય વર્ષ્ડ્યવિભાગમાં વહેંચાયેલાે અને બધાયેલાે છે. એમાં જ્યારે વર્ષ્ડ્યવિભાગે વ્યાવહારિક અને આખ્યાત્મિક વિકાસ સાધવામાં બંધન ઊભું કર્યું અને આર્ય માનવાના માનસિક વિકાસમાં આડ ઊભા કરી ત્યારે ભગવાન મહાવારે એ આડ ફેંપ્ડા દેવા અને સામ્યવાદ સ્થાપવા પ્રદ્ધના જેટલો જ પ્રયત્ન કર્યા.

જેએ જેએ લગવાન મહાવીરના અનુગામી થતા ગયા તેએ વર્ણુનું બંધન ફેંકતા કે ઢીલું તો કરતા જ ગયા, છતાં પીતાના પૂર્વજોના અને પીતાના જમાનાના ધ્રાદ્મણુપંથી પડેાશીઓના કડક વર્ણુબંધનેાના સંસ્કારોથી છેક જ અલિપ્ત રહી ન શકવા. એટલે વળી બ્રાદ્મણુપંથે જ્યારે જ્યારે જેર પકડવું, ત્યારે ત્યારે જૈને એ પથના વર્ણુબંધનના સંસ્કારોથી કાંઇક અને કાંઇક રીતે લેપાયા. એક તરફ વર્ણુબંધન સામેના જૈનવિરાધે ધ્રાદ્મણુપંથ ઉપર સીધી અસર કરી અને તે પંચના વર્શુબંધન સંસ્કારો કાંઇક મોળા પડવા, તે બીજી તરફ ધ્રાદ્મણુપંથના વર્શુબંધન વિશેના દઢ આગ્રહે જૈન-પંચ ઉપર આસર પાડી. જેને લીધે ઇચ્છાએ કે અનિચ્છાએ, એક અથવા બીજે રૂપે, જૈન લોકામાં વર્શુસંસ્કારોનું કાંઇક વાતાવરણ આવ્યું. આ રીતે વર્ણુબંધનના વિરાધી અને અવિરાધી બંને પક્ષે એકબીજા સાથે લડતા અફળાતા છેવટે એકબીજાની થાેડીઘણી અસર લઈ, સમાધાનીપૂર્વક આ દેશમાં વસે છે.

આ તે! ટૂંકમાં ઐતિહાસિક અવલોકન થયું, પણ ભગવાન મહાવીરે જ્યારે વર્ણું બંધનને! છેદ ઉડાડી મૂકવો ત્યારે સાગના દપ્ટિબિંદુ ઉપર પોતાની સંસ્થાના વર્ગો પાડવા. સુખ્ય બે વર્ગ : એક ઘરબાર અને કુટું બકબીલા વિનાને! કરતે! અનગાર વર્ગ, અને બીજો કુટું બકબીલામાં રાચનાર સ્થાનબહ અગારી વર્ગ. પહેલો વર્ગ પૂર્ણુ ત્યાંગી. એમાં સ્ત્રી અને પુરુષે! બન્ને આવે, અગારી વર્ગ. પહેલો વર્ગ પૂર્ણુ ત્યાંગી. એમાં સ્ત્રી અને પુરુષે! બન્ને આવે, અને તે સાધુ–સાધ્વી કહેવાય. બીજો વર્ગ પૂર્ણુ ત્યાંગના ઉમેદવાર. એમાં પણ સ્ત્રી અને પુરુષે! બન્ને આવે અને તે બ્રાવક–શ્વાવિકા કહેવાય. આ રીતે ચતુર્વિધ સંધવ્યવસ્થા, અથવા પ્લાહ્તણપંચના પ્રાચીન શબ્દના નવેસર ઉપયોગ કરીએ તો ચતુર્વિધ વર્શુ વ્યવસ્થા, શરૂ થઈ સાધુસંઘની વ્યવસ્થા સાધુઓ કરે. એના નિયમા એ સંઘમાં અત્યારે પણ છે, અને શાસ્ત્રમાં પણ બહુ સુંદર અને વ્યવસ્થિત રોતે સુકાયેલા છે. સાધુસંધ ઉપર શ્રાવકસંઘને! અંકુશ નથી એમ કાઈ ન સમજે. પ્રત્યેક નિવિવાદ સારું કાર્ય કરવા સાધુસંઘ સ્વતંત્ર જ છે, પણ કથાંય બુલ દેખાય અથવા તો મતબેદ હોય અથવા તો સારા કાર્યમાં પણુ ખાસ મદદની અપેક્ષા હેાય ત્યાં સાધુસંધે પોતે જાતે જ શ્રાવકસંધનેા અંકુશ પોતાની ઇચ્છાથી જ સ્વીકાર્યો છે. એ જ રીતે શ્રાવકસંધતું બંધારણુ ઘણી રીતે જીુદું હેાવા છતાં તે સાધુસંધનેા અંકુશ સ્વીકારતા જ આવ્યો છે. આ રીતે પરસ્પરના સહકારથી એ બંને સંધા એકંદર હિતકાર્ય જ કરતા આવ્યા છે.

મૂળમાં તાે સંધના ખેજ ભાગ અને ધર્મની દબ્ટિએ મહાવીરના એક જ સંધ, છતાં મામ અને શહેર તેમ જ પ્રદેશાના બેદ પ્રમાણે એ સંઘ લાખા નાના નાના ભાગેમાં વહેંચાઈ ગયા; અને વળી દુદૈ વથી પડેલા શ્વેતાંબર, દિગંબર, સ્થાનકવાસી જેવા ત્રણુ ફાંટાઓને એ લાખા નાનકડા સંઘા સાથે ગુણીએ તાે એ અનેક લાખા નાનકડા ટુકડા થઇ જાય. દુદૈ વ ત્યાંથી જ ન અટકવું, પણુ ગચ્છ વગેરેના બેદા પાડી તેણે એ નાના ટુકડાઓના, આજના હિંદુસ્તાનના ખેડૂતાેની ખેડવાની જમીનના નાના ટુકડાની પેડે, વધારે અને વધારે ભાગલા પાડી દીધા. આ બધું છતાં જૈન સમાજમાં કેટલાંક એવાં સામાન્ય તત્ત્વા સુરક્ષિત છે અને ચાલ્યાં આવે છે કે જેને લીધે આખા જૈન સંધ એકત્ર થઈ શકે અને એક સાંકળમાં બંધાઈ પ્રગતિ કર્યે જાય.

એ સામાન્ય તત્ત્વેામાં ભગવાન મહાવીરે વારસામાં આપેલી અનેક વસ્તુઓમાંની શ્રેષ્ઠ, શાશ્વત અને સદા ઉપયોગી બે વસ્તુઓ આવે છે : એક, અહિંસાના આચાર અને બીજી, અનેકાંતના વિચાર.

ભગવાન મહાવીરતા સંધ એટલે પ્રચારક સંધ. પ્રચાર શેતા ? તા ઉપલી બે વસ્તુઓતા, અને એ બે વસ્તુઓની સાથે અથવા એ બે વસ્તુઓતા વાહનરપે નાનીમાેડી બીજી અનેક વસ્તુઓના હવે નાના નાના કટકાઓમાં વહેંચાયેલા અને વળી વધારે ને વધારે આજે વહેંચાતા જતા જૈનસંધ પોતાના પ્રચાર-ધર્મના ઉદ્દેશને અને પ્રચારની વસ્તુને સમજી લે, તેમ જ આ સમયમાં આ દેશમાં તેમ જ સર્વંત્ર લોકાની શી અપેક્ષા છે, તેઓ શું માગે છે, એ વિચારી લે, અને લોકાની એ માગણી અહિંસા તેમ જ અનેકાંત દ્વારા કેવી રીતે પૂરી પાડી શકાય એના અભ્યાસ કરી લે તા હજાવે એ સંધ એ તત્ત્વા ઉપર અખંડ રહી શકે અને એનું બળ ટક્ય શકે. ક્રજનું ભાન જ સમય, શક્તિ અને બ્રુદ્ધિના દુરુપયોગ અટકાવે છે. તેથી જૈનસંધે પહેલાં પોતાની ક્રજનું ભાન જીવનમાં જીવતું કરવું જોઈએ.

દેશના સદ્ભાગ્યે તેમાં જૈન જેવેા પ્રચારક સંઘ પડ્યો છે. તેનું બંધારહ્યુ વિશાળ છે. તેનું કાર્ય સૌને જોઈએ અને સૌ માગે તેવું જ છે. એટલે અત્યારે, બીજે ક્રોઈપણ વખતે હતી તે કરતાં, સંઘસંસ્થાને વ્યવરિથત કરવાની વધારે જરૂર છે. જો સંધના આગેવાનો પોતાની સંઘસંસ્થાને નિષ્પ્રાણ જોવા ન માગતા હોય અને પોતાના વારસદારોનો શાપ તેમ જ દેશવાસીઓનો તિરસ્કાર વહેારવા ન માગતા હાેય તે અત્યારે સંઘસંસ્થાને વ્યવસ્થિત કરવાની અને તેનો ઉપયોગ રાષ્ટ્રપરત્વે કરવાની ખાસ જરૂર છે.

આ દેશમાં જે એકવાર ભારે વગસગ ધરાવતાે તે બૌદ સંઘ હયાત નથી, છતાં જૈનસંધ તાે છે જ. એટલે આ સંસ્થાના ઉપયાગ દેશપરત્વે પહેલાં જ થવે। ઘટે; અને માત્ર તબલાં કે ખડતાલ, ઝાંઝર કે ડાંડિયારા વગાડવા-વગડાવવામાં તેમ જ નિર્જીવ જમણવારાની મીઠાઈએ આવા-ખવરાવવામાં અને બહુ તાે ભપકાબધ વરવાડા ચડાવવામાં જ એ સંઘસંસ્થા પાેતાની ઇતિશ્રી ન સમજે. જો કાેઈ શાસનદેવી હાેય અને તેના સુધી સાચી પ્રાર્થના પહોંચતી હેાય, અને પ્રાર્થના પહોંચ્યા પછી તે કાંઈ કરી શકતી હેાય, તેા આપણે બધા તેને પ્રાથીંશું કે આજે જ તેને પાતાનું શાસનદેવતા નામ સફળ કરવાના વખત આવ્યા છે. જે આજે તે ઉદાસીન રહે તા કરી તેને પાેતાના અધિકાર એાજસ્વી બનાવવાની તક આવશે કે નહિ એ કહેવું કઢ્યુ છે. ખરી વાત તો એ છે કે આપણે બધા જ શાસનદેવતા છીએ, અને આપણામાં જ બધું સાર્ંકે તરસું કરવાની શક્તિ છે અને પ્રાર્થના કરનાર પણ આપણે જ છીએ, એટલે આપણી પ્રાર્થના આપણે જ પૂરી કરવાની છે. જો એ કામ આપણે ન કરીએ તાે શાસનદેવતાને કપઠા આપવા એના અર્થ આપણી ગ્વતને મૂર્ખ બનાવ્યા બરાબર છે. પુરુષાર્થન હોય તે કશું જ થતું નથી અને હાેય તાે કશું જ અસાધ્ય નથી. તેથી આપણે આપણા પુરુષાર્થ સં<mark>ધસંસ્થાને દેશાપય</mark>ોગી કરવામાં પ્રેરીએ એટલે આપહાં કામ કેટલેક અંશે પ્રરંથયં.

—પર્યુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૦..

# <sup>-</sup>આજના સાધુએા નવોન માનસને દોરી શકે ? [ ૧૯ ]

**શુરેાપમાં** ગૅલિલિયા વગેરે વૈજ્ઞાનિકાએ જ્યારે વિચારની નવીન દિશા ખુલ્લી સૂકી અને **બ્રૂ**નો જેવા ખુદ પાદરીના પુત્રાએ ધર્મચિંતનમાં સ્વતંત્રતા દાખવી ત્યારે તેમની સામે કાેણુ હતા ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ત્યાંના પાપ અને ધર્મગુરુઓ જ આપણી સામે આવે છે. બાઇબિલની જાૂની ધરેડ, વિચારની નવીનતા અને સ્વતંત્રતા જ્યારે સાંખી ન શકી ત્યારે જડતા અને વિચાર વચ્ચે દ્વંદ્વ શરૂ થયું. અંતે જડતાએ પોતાનું અસ્તિત્વ સલામત રાખવા એક જ માર્ગ અવલંબ્ધા અને તે એ કે ધર્મગુરુઓએ કે પાપોએ પોતાના ધર્મની મર્યાદા માત્ર બાઇબિલના ગિરિવચન પૂરતી અને બની શકે ત્યાં સેવાક્ષેત્ર પૂરતી આંકી વિજ્ઞાન અને શિક્ષણનાં નવીન બળાને દોરવાનું અસામર્થ્ય તેઓએ પોતામાં જોયું; અને તરત જ તેમણે પોતાનું કાર્યક્ષેત્ર સંધુચિત કરી નવા જમાનાને બાધક થવાની આત્મધાલક પ્રવૃત્તિમાંથી મુક્તિ મેળવી પોતાનું અને નવીન વિકાસનું અસ્તિત્વ બચાવી લીધું.

યુરાપમાં જે જમાનાઓ પૂર્વે શરૂ થયું અને છેવટે થાળે પડવું તેની રારૂઆત આજે આપણું હિન્દમાં જોઈએ છીએ; અને એ શરૂઆત પણુ ખાસ કરી જૈન સમાજમાં જોઈએ છીએ. હિન્દુસ્તાનમાં બીજા સમાજોની વાત કારે રાખી માત્ર વૈદિક કે બ્રાહ્મણુ સમાજની વાત લઈ જરા વિચારીએ. વૈદિક સમાજ કરોડોની સંખ્યા ધરાવનાર એક વિશાળ હિન્દુ સમાજ છે. ચેમાં ગુરુપદે ગૃહસ્થ બ્રાહ્મણા ઉપરાંત ત્યાગી સંન્યાસીએા પણું હોય છે. એમાં ગુરુપદે ગૃહસ્થ બ્રાહ્મણા ઉપરાંત ત્યાગી સંન્યાસીએા પણું હોય છે. એમાં ગુરુપદે ગૃહસ્થ બ્રાહ્મણા ઉપરાંત ત્યાગી સંન્યાસીએા પણું હોય છે. એમાં ગુરુપદે ગૃહસ્થ બ્રાહ્મણા ઉપરાંત ત્યાગી સંન્યાસીઓ પણું હોય છે. એ ગુરુઓની સંખ્યા લાખામાં જાય છે. જ્યારે હિન્દુ સમાજમાં નવશિક્ષણ દાખલ થયું ત્યારે એમાં પણ ત્યાગી અને ગૃહસ્થ ગુરુઓ ખળભળ્યા. એ ખળભળાટ કરતાંય વધારે વેગે નવશિક્ષણ પ્રસરવા લાગ્યું. એણે પોતાના માર્ગ નવી રીતે શરૂ કર્યો. જે ગૃહસ્થ બ્રાહ્મણું પંડિતા શાસ્ત્રજ્ઞાનને બળે અને પરંપરાને પ્રભાવે ચારે વર્ણના એકસરખા માન્ય ગુરુપદે હતા અને જેમની વાણી ન્યાયતું કામ આપલી તેમ જ વર્ણ અને આશ્રમોના કાળજાના ચીલાઓની બહાર પગ મૂકવામાં પાયનો ભય બતાવતી તેમ જ પ્રાયક્ષિણ લઈ અને પોનાના વડીલો સામે થઈ જ્યાં રસ્તા ન મળ્યો ત્યાં બ્રહ્મસમાજ, આર્યસમાજ

આદિ નવનવ રૂપે પોતાને બધબેસતા નવા ધર્મોની સ્થાપના કરી. એક તરકથી શિક્ષિત ગહરથવર્ગમાંથી જ પ્રજ્યના નવીન માનસને દેારે એવે৷ સમર્થ વર્ગ તૈયાર થતાે ગયાે ને બીજી બાજા ત્યાગી ગણાતા સંન્યાસીવર્ગમાંથી પણ એવા વર્ગ નીકળવા મંડવા કે જે પશ્ચિમનાં નવશિક્ષણનાં ખળાને સમજતા, અને તેને પચાવવામાં જ પાતાની પ્રજાતું સુંદર ભાવી જોતા. સ્વામી વિવેકાનંદ અને રામતીર્થ નવશિક્ષણ પામેલા અને પામતા હિન્દુઓના માનસને પારખ્યું અને તેને યાગ્ય દિશામાં સહાતુભૂતિપૂર્વક દોરવા પ્રામાણિક પણ બુદ્ધિસદ્ધ પ્રયત્ન કર્યો. પરિણામે આપણે જોઈએ છેએ કે આજે જૂની ધરેડના કુકરનાં કુકર લાખા સનાતન પંડિતા માજાદ હોવા છતાં એ વિશાળ વૈદિક સમાજતી નવ પેઢીને શિક્ષણમાં કે વિચારસ્વાતંત્ર્યમાં ક્રોઈ બાંધન આડે આવતું નથી. તેથી જ જ્યાં એક બાજીએ દશ હજાર જેટલા જૂના વૈદિક જમાનાની તરફેણુ કરનાર ધરખમ સનાતની પંડિતા અસ્તિત્વ ધરાવે છે ત્યાં જ વિદ્યાની દરેક શાખામાં તદ્દન નવીન ઢબે પારગામી થયેલા અને ખુક્ષ ખુક્ષ જૂના જમાનાઓનાં બંધનાના વિરોધ કરતા હજારા નહિ પણ લાખા વિદ્વાને નજરે પડે છે. કાેઈસનાતની પંડિત કે કાેઈ શંકરાચાર્ય, જગદીશચંદ્ર બોઝ કે સી. વી. રામનને એટલા માટે નથી વગાવતા કે તેમણે તેમના પૂર્વજોએ ન કરેલું કર્યું છે. કાલિકાસ અને માઘના વંશજ મહાન સંસ્કૃત કવિએાએ ટાગાર-ના કવિત્વ સામે એટલા કારણસર રાષ નથી દાખબ્યા કે તેમણે વાલ્મીકિ અને વ્યાસના ચીલાથી જીદા પડી નવી રીતે પ્રસ્થાન કર્યું છે. ગીતાના ભાષ્ય રચનાર આચાર્યોના પટ્ધરાએ ગાંધીજીને એટલા કારણસર ત્યાજ્ય નથી ગણ્યા કે તેમણે પૂર્વાચાર્યોએ ગીતામાંથી કલિત નહિ કરેલ અહિંસાને ગીતામાંથી જ રાજમાર્ગ તરીકે કુલિત કરી છે. દલપત કવિના કુટર ભક્તોએ કવિના જ પુત્ર ન્હાના-લાલને તેમના પાેતાના પિતા કરતાં નવે રસ્તે વિચરવાને કારણે અવગણ્યા દ્વાત કે ગૂંગળાવ્યા હાેત તાે ગુજરાતને અગર હિન્દુરતાનને ન્હાનાલાલ ધરાવવાનું જે આજે ગૌરવ પ્રાપ્ત છે તે હાેત ખરું ? કાઈ ભાર્ગવ, પછી તે ગમે તેટલેા ધાર્મિક કે ઝવૂની હાેય તાેપણુ, મુનશીની પ્રતિભા સામે થાય છે ખરા ર આ ટુંક અવલાેકન ઉપરથી આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે વિશાળ હિન્દુ સમાજમાં અતિ સંકુચિત અને વહેમી બીકણ, માનસ ધરાવનાર કરાેડાની સંખ્યામાં દ્વાવા છતાં એ જ સમાજમાંથી આખી દુનિયાનું પ્યાન ખેંચે એવા. અને માન પામે એવા અસાધારણ પુરૂષો અને સ્ત્રીઓ પાકતાં આવ્યાં છે. તેનું એકમાત્ર કારણ એ જ છે કે એ સમાજમાં નવીન માનસને પારખનાર, તેને દોરનાર અને તેની સાથે તન્મય થનાર કાેઈ ને કાેઈ સતત નીકળતા જ આવ્યા છે.

હવે આપણે જૈન સમાજ તરફ વળીએ. છેલ્લાં પચાસેક વર્ષ થયાં જૈન સમાજમાં નવ શિક્ષણના સંચાર ધીરે ધીરે શરૂ થયા. આ સંચાર જેમ જેમ વધતાે ગયાે તેમ તેમ પ્રત્યાઘાતી અળાે આગળ આવવાં લાગ્યાં. જૈન સમાજના નવા માનસ સાથે જૂના માનસની અથડામણી થવા લાગી. એ ઘટના તાે આખી દુનિયાના સાધારણ નિયમ પ્રમાણે જ હતી, તેથી તેમાં કાંઈ નવાઈ પામવા જેવું ન જ હાેય. પણ અહીં જૈન સમાજની એક ખાસ પ્રકૃતિ વિચારવા જેવી છે. તે એ કે જ્યારે આપણે 'જૈન સમાજનું જૂનું માનસ' એમ કહીએ છીએ, ત્યારે સાધુએાનું માનસ એટલું જ ખરી રીતે સમજવું એઈએ. બેશક કટર સ્વભાવના અને દુરાગ્રહી જૈન ગૃહસ્થ સ્ત્રીપુરુવા હતાં અને આજે પણ છે, છતાં જૈન સમાજનું સક્ષ્મ નિરીક્ષણ કરનાર વારતે એ વાત ભાગ્યે જ અજાણી હશે કે જૈન ગૃહસ્થ સ્ત્રીપુર્ષોની દોરવણીનાં સૂત્રો ખરી રીતે સાધુઓના જ હાથમાં રહેલાં છે. આને અર્થ એ નહિ કે તમામ ગૃહસ્થવર્ગે કાઈ એક લંહ્યુ પાતાનું નેતૃત્વ સાધુવર્ગને આપી દીધું છે, પહ્યુ આતે અર્થ એટલા જ છે કે જૂની પર પરા પ્રમાણે એમ મનાતું આવેલું છે ેક ભણતર અને ત્યાગમાં તેા સાધુઓ જ વધે. ગૃહરથા ભણે તાેય ધધા પૂરતું. ખધા વિષયાનું અને બધી બાજીથા જ્ઞાન તાે સાધુઓમાં જ સંભવે. ત્યાગ તાે સાધુઓનું છવન જ રહ્યું. આવી પરંપરાગત શ્રદ્ધાને લીધે જાણે કે અજાણે ગહસ્થવર્ગ સાધુઓના કથનથી દારવાતા આવ્યા છે અને વ્યાપારધધા સિવાયના ક્રાઈ પણ વિચારણીય પ્રદેશમાં સાધુએા જ માત્ર વધારે સારી સલાહ ચ્ઞાપી શંક એમ પરાપૂર્વથી મનાતું આવ્યું છે. એટલે જ્યારે ક્રાઈ નવી પરિસ્થિતિ ઊભી થાય ત્યારે જાતો ઘરેડપંથી વર્ગ ક્ષોભ પામે કે અકળાય તે વખતે પણ સીધી કે આડકતરી રીતે સાધુઓનું માનસ જ એ ક્ષેાલનું પ્રેરક નહિ તાે પાષક હાય જ છે. જો એવા ક્ષાેભને ટાણે ક્રાઈ સમર્થ વિચારક સાધુઓ ઘરેડપંચી શ્રાવકાને યાેગ્ય સલાહ આપે તાે તાે ખાતરીથો એ ક્ષાેભ જલદી શમે. અન્નાન, સંકુચિતતા, પ્રતિષ્ઠાભય કે બીજા ગમે તે કારણે સાધુઓ નવીન શિક્ષણ, નવીન પરિસ્થિતિ અને તેના ખળનું મૂલ્ય આંકી નથી શકતા. તેને પરિષ્ણામે તેઓ નવીન પરિસ્થિતિના વિરાધ ન કરે તાય જ્યારે ઉદાસીન રહે છે ત્યારે ધરેડપંચી શ્રહ્યણ શ્રાવકા એમ માની લે છે કે મહારાજ સાહેબ ્રઆવી બાબતમાં ચૂપ રહે છે, વાસ્તે આ નવીન પ્રકાશ કે નવીન પરિસ્થિતિ નાખે છે ત્યારે તાે બળતામાં ઘી હાેમાઈ એક હાેળી પ્રગટી પ્રચંડ ક્યારેટ ચતાે સંભળાય છે.

## સાધુ સમાજમાં જણાતી જડતા

જૈન સમાજમાં પણુ આવા કડાકા મુખ્યપણે શ્વેતામ્બર મૂર્તિ પૂજકમાં જ સંભળાય છે. દિગંબર સમાજમાં તેમના સદ્દભાગ્યે સાધુઓ રહ્યા જન હતા. અલબત્ત તે સમાજમાં હમણાં હમણાં થેાડા નગ્ન સાધુઓ નવા થયા છે જે જાૂની ધરેડના જ છે; તેમ જ એ સમાજમાં અતિ સાંકડા મનના પંડિત, પ્યલચારી અને વર્ણાવર્ગ પણ છે. એ બધા દિગંબર નવપ્રજાતે નવશિક્ષણ, નવવિચાર અને વિચારસ્વતંત્રતામાં ભારે આડા આવે છે. એક રીતે તેએ પણ પાતાના સમાજમાં મંદ્ર ગતિએ પ્રવેશ પામતા પ્રકાશને રાેધવા પાેતાથી બનતું બધું કરે છે. તેને લઈને એ સમાજમાં પણ જડતા અને વિચાર વચ્ચે મહાભારત ચાલે છે. છતાં શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજકમાં સાધુઓનો જેટલા પ્રભાવ છે અગર જેટલા અનધિકાર હસ્તક્ષેપ છે તેમ જ જેટલું ગૃહસ્થ–સાધુએા વચ્ચે તાદાત્મ્ય છે તેટલું દિગંબર સમાજમાં પંડિત-વર્ગ અને સાધુએા વચ્ચે ન હાેવાથી શ્વેતાંબર સમાજનાે ક્ષોલ એ દિગ-ખર સમાજના ક્ષોભ કરતાં ઘણી રીતે વધારે ધ્યાન ખેંચે તેવા છે. સ્થાનક-વાસી સમાજમાં તાે સામાન્ય રીતે આવા ક્ષેણના પ્રસંગાે જ ઊભા નથી ચતા. તેનું કારણ સ્પષ્ટ છે. તે એ કે એ સમાજમાં શ્રાવકા ઉપર સાધઓનો પ્રભાવ વ્યવહારક્ષેત્રમાં હાથ નાખવા પૂરતાે છે જ નહિ. ગૃહસ્થો સાધુઓને માને, વંદે, પેાયે એટલું જ; પશુ સાધુઓ ગૃહસ્થતી પ્રવૃત્તિમાં સીધી કે આડ-કતરી રીતે ભાગ લેતા માલમ પડે તે৷ તેઓને સાધ તરીકે છવવું જ ભારે પડી જાય. અલભત્ત, શ્વેતાંભર સાધુઓએ ગૃહસ્થજીવતના વિકાસ વાસ્તે જે કંઇ કર્યું છે તેનાે શતાંશ પણ સ્થાનકવાસી સાધુઓએ નથી કર્યો, છતાં એ પણ ખર્રુ કે તેઓએ શ્વેતાંબર સાધુઓની પેઠે ગૃહસ્થના જીવનવિકાસમાં અંતરાયના પહાડા નથી ઊભા કર્યા કે નથી એમાં રાડાં નાંખ્યાં. ખરી રીતે સ્થાનકવાસી સમાજમાં પણ જૂના અને નવા માનસ વચ્ચે અથડામણી છે, પણ તે અથડામસીનાં મૂળ સુત્રા સાધુએાના હાથમાં નથી. તેથી જ એમની એ અથડામણી લાંબાે વખત નથી ચાલતી કે ઉત્ર રૂપ ધારણુ નથી કરતી. એનાે નિકાલ આપોઆપ. બાપએટા વચ્ચે, માદીકરી વચ્ચે અને ભાઈ ભાઈ વચ્ચે આવે છે તેમ, આવી જાય છે; જ્યારે શ્વેતાંબર સમાજમાં આવેા નિકાલ સાધઓ અશક્ય કરી મૂકે છે.

**સાધુએા અને ધાર્મિક તક્શરે।** હવે આપણે સહજ પાછલી શતાબ્દીએ। તરક વળીએ અને જોઈએ કે અત્યારે જે અથડાબણી સાધુઓ અને નવીન પ્રજા વચ્ચે દેખાય છે તેવી. ક્રાઈ પણ જાતની અથડામણી અત્યાર અગાઉ સાધુ અને ગૃહસ્થો વચ્ચે, ખાસ કરી કેળવણી અને સંસ્કારની બાબતમાં, ઊભી ચયેલી ખરી ? ઇતિહાસ કહે છે કે નહિ. શ્વેતાંબર સમાજમાં ભગવાન મહાવીર પછી અત્યાર લગીના પ્રતિહાસમાં અનેક તકરારો, કલહેા અને અથડામણીએા થયાનાં પ્રમાણા મળે છે. પણ એ અથડામણીએ। જ્યારે ધાર્મિક હતી ત્યારે તેની બન્ને બાભાના વિરોધી સૂત્રધારા માત્ર સાધુએા જ રહેતા. સાધુએા પૂર્ણ અહિંસક હાેઈ હિંસાયહ સીધી રીતે ખેલી ન શકે, એટલે દેારવણીનાં સૂત્રો હાથમાં રાખી <mark>પાતપાતાના ગચ્</mark>છની છાવણીઓમાં દાખલ થયેલ શ્રાવક સિપાઇઓ વાટે જ લડતા; અને એટલું બધું કોશલપૂર્વ કલડતા કે લડવાની ભૂખ પણ સૌની શમે અને અહિંસા પણ સચવાઈ કહેવાય. એ રીતે જૂના ઇતિહાસમાં શ્રાવકા શ્રાવકા વચ્ચેની ધાર્મિક લડાઈ પણ ખરી રીતે સાધુઓ સાધુઓ વચ્ચેની જ લડાઈ હતી. પણ આપણે જૂના ઇતિહાસમાં આજના જેવા એક પણ દાખલા નહિ જોઈ શકીએ કે જેમાં સીધી રીતે સાધુએ। અને શ્રાવકાે વચ્ચે જ લડાઈ લડાયેલી હેાય. આનાં કારણામાં ઊતરવું એ બહુ રસપ્રદ છે અને તે ઉપરથી વર્તમાન પરિસ્થિતિ સમજવામાં ભારે મકદ પહ્ય મળે તેમ છે.

## <u>સાધુઐાનું દ</u>ષ્ટિભિંદુ

જૂના વખતમાં કેળવણીનું ધોરણ સાધુઓ અને શ્રાવકા વચ્ચે આજના જેવું ભિન્ત ન હતું. ગૃહસ્થેા વ્યાપારધંધા કે વ્યવહારની બાબતમાં ગમે તેટલું પાવરધાપક્ષું મેળવે તાય ધાર્મિક શિક્ષણની બાબતમાં તેઓ સાધુઓને જ અનુસરતા. સાધુઓનું દષ્ટિબિંદુ એ જ ગૃહસ્થાનું દષ્ટિબિંદુ; સાધુઓનાં શાસ્ત્રો એ જ ગૃહસ્થાનાં અંતિમ પ્રમાણે અને સાધુઓ દારા દર્શાવાતા શીખવવાના વિષયો એ જ ગૃહસ્થાના પણ અભ્યાસના વિષયો, તેમ જ સાધુઓએ પૂરા પાડેલાં પુસ્તકા એ જ ગૃહસ્થાના પણ અભ્યાસના વિષયો, તેમ જ સાધુઓએ પૂરા પાડેલાં પુસ્તકા એ જ ગૃહસ્થાના વાચનમાળા અને લાયધ્વેરીઓ. એટલે કેળવણી અને સંસ્કારની દરેક બાબતમાં ગૃહસ્થાને સાધુઓનું જ અનુકરણ કરવાનું હોવાથી તેમના ધર્મ હિન્દુસ્તાનની પતિત્રતા નારીની પેડે સાધુઓના પગલે પગલે જવા-આવવાના હતા. પતિનું તેજ એ જ પોતાનું તેજ એવી પતિવતા સ્ત્રીની વ્યાખ્યા છે. તેથી એને સ્વતંત્ર પુરુષાર્થ કરવાપણું ભાગ્યે જ રહે છે. જેન ગૃહરથોની પણ શિક્ષણ અને સંસ્કારિતાની બાબતમાં એ જ સ્થિતિ રહી છે. સિદ્ધસેન અને સમંતભદ્ર તાર્કિક ખરા, પણુ તે

સાધુપદે પહોંચ્યા પછી જ. હરિભદ્રે તે હેમચંદ્રે નવનવ સાહિત્યથી ભંડાર ભર્યો ખરા, પણુ સાધુઓની નિશાળમાં દાખલ થયા પછી. યશાવિજયજીએ જૈન સાહિત્યને નવું જીવન આપ્યું ખર્, પણ તે સાધુ અભ્યાસી તરીકે. આપણે એ જૂના જમાનામાં કાેઇ ગૃહસ્થને પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન જૈન સાધુ જેટલે৷ સમર્થ વિદ્વાન નથી જોતા. તેનું શું કારણ ? અસાધારણ પાંડિત્ય અને વિદ્વત્તા ધરાવનાર શંકરાચાર્ય અને બીજા સંન્યાસીઓના સમયમાં જ અને તેમની જ સામે તેમનાથી પણ ચડે એવા ગૃહસ્થ બ્રાહ્મણ પંડિતા વૈદિક સમાજમાં માકચાના ઇતિહાસ જાણીતા છે, જ્યારે પ્રસિદ્ધ જૈન વિદાન સાધુ કે આચાર્યની તાલે વિદ્વત્તાની દષ્ટિએ આવી શકે એવા એક પણ ઝહરથ શ્રાવક જૈન ઇતિહાસે નથી પકવ્યા. તેનું શું એ કારણ છે કે ગહસ્થ બાહ્મણમાં હ્યાય તેવી સુદ્ધિ શ્રાવકમાં ન જ સંસવે ? અથવા શું એ કારણ છે કે જ્યાં લગી શ્રાવક ગૃહસ્થ હ્રોય ત્યાં લગી એનામાં એ જાતની મહિ સંભવિત જ નથી, પણ જ્યારે તે સાધુવેશ ધારણ કરે છે ત્યારે જ એનામાં એકાએક એવી સહિ કાડી નીકળે છે? ના, એવું કાંઈ નથી. ખરંકારણ એ છે કે ગૃહસ્થ શ્રાવક દ્રળવણી અને સંસ્કારના ક્ષેત્રમાં સાધુઓના કલાસમાં સમાન કરજજે શીખવા દાખલ જ નથી થયેા. એણે પૂરેપૂરા એ વખત પતિવ્રતાધર્મ પાળી ભક્તિની લાજ રાખી છે, અને સાધુઓની પ્રતિષ્ઠા એકધારી પોષી છે! તેથી એક અને સમાન ક્લાસમાં ભાગતા સાધ સાધુઓ ગચ્છભેદ કે ક્રિયાકાંડ-<mark>સેદ કે</mark> પદવીમાહને લીધે જ્યારે લડતા ત્યારે ગહસ્થા એક અગર બીજા પક્ષને વકાદારીથી અનુસરતા, પણ સીધી રીતે કાેઈ ગૃહસ્થતે કાેઈ સાધુ સામે લડવા-પશ્ચં, મતબેદ કે વિરોધ જેવું રહેતું જ નહિ. આ જ સબબને લીધે આપણા જાતે ઇતિહાસ, ગૃહ્રસ્થ અને ત્યાગીના કેળવણી કે સંસ્કાર વિષયક આંતરવિગ્રહથી નથી રંગાયેા. એ ક્રોરું પાનું ચીતરવાનું કામ યુરાપના શિક્ષણે હવે શરૂ કર્યું છે.

## આંતરવિગ્રહ

સાધુઓ અને નવશ્વિક્ષણ પામેલા તેમ જ પામતા વર્ગના માનસ વચ્ચે આટલા બધા આંતરવિગ્રહકારી બેદ કેમ છે, એ બેદ શેમાંથી જન્મ્યા છે, એ બીના સર્વવિદિત છતાં જાણ્વી બહુ જ જરૂરી તેમ જ મનારજક પણુ છે. માનસ એ શિક્ષણથી જ અને શિક્ષણ પ્રમાણે ધડાય છે. અન્ન તેવું મન એ સિદ્ધાન્ત કરતાં વધારે વ્યાપક અને સદ્ધમ સિદ્ધાન્ત તા એ છે કે શિક્ષણ તેવું મન. વીસમી શતાબ્દીમાં શિક્ષણ વડે, માત્ર ઘટતા શિક્ષણ વડે, હજારા વર્ષ પહેલાંનું માનસ ઘડી શકાય. હજારા વર્ષ થયાં ચાલ્યા આવતા જંગલી માન-રપ સને માત્ર શિક્ષણ વડેજ થાેડા વખતમાં આધુનિક જેવું ઘડી શકાય. સાધુવર્ગ શિક્ષણુ મેળવે છે તે એક પ્રકારનું છે અને અત્યારના તેમના જ પટ્ધર ભક્ત શ્રાવકાના સંતતિવર્ગ જે શિક્ષણુ મેળવે છે તે તદ્દન જુદા પ્રકારનું છે. આ એકખીજાથી તદ્દન સામે જતા શિક્ષણુના એ પ્રકારાએ જ જૈન સમાજમાં પ્રથમ નહિ એવાં બે માનસા ઘડવાં છે, અને તે જ એકખીજા ઉપર સરસાઈ મેળવવા—સમાજના અખાડામાં કુસ્તી કરવા—આકર્ષક રીતે ઊતરી પડવા છે. આપણુ એ પરસ્પરવિરાધી બન્ને માનસાને ધડનાર શિક્ષણ, તેના વિષયા અને તેની પ્રણાલિકા વિરો કાંઈક જાણીએ તા આપણુને ખાતરી થઈ જવાની કે અસારે જે માનસિક ભૂકંપ આવ્યા છે તે સ્વાભાવિક અને અનિવાર્ય છે. સાધુઓ શીખે છે, આખી જિંદગી ભણુનાર પણુ સાધુઓ પડવા છે. તેમના શિક્ષકા કાંતા તેમના જેવું જ માનસ ધરાવ-નાર સાધુઓ હાય છે અને કાં તા મેટે ભાગે પંડિતા હાય છે કે જે પંડિતા વીસમા સદીમાં જન્મવા અને જીવવા છતાં બારમી કે સાળમા સદીથી ભાગ્યે જ આગળ વધેલા હાય છે.

## શિક્ષણુના વિષયા ને તેના પ્રણાલિકા

સાધુઓના શિક્ષભુનો મુખ્ય વિષય—જે સૌથી પહેલાં તેમને શાખવ-વામાં આવે છે તે—ક્રિયાકાંડને લગતાં સુત્રોનો છે. આ સુત્રા શીખતી અને શીખવતી વખતે એક જ દબ્દિ હોય છે કે તે લગવાન મહાવીરનાં રચેલાં છે, અગર તા પાછળનાં છતાં એવાં ધ્રુવ છે કે જેમાં ઉત્પાદ અને વ્યયનેા જૈન સિદ્ધાંત પણ ગૌણ થઈ જાય છે. વળી એ ક્રિયાકાંડી શિક્ષણ ઉપર એવી સર્વાશ્રેકતાની છાપ શ્રદ્ધાના હથેાડા મારીમારી પાડવામાં આવે છે કે શીખનાર, જૈન સિવાયનાં બીજા કાેઈ પણ ક્રિયાકાંડોને તુચ્છ અને ભ્રામક માનતા થઈ જાય છે; એટલું જ નહિ, પણ તે પોતાના નાનકડાશા ગચ્છ સિવાયના બીજા સહાદર પડાેશી અને સદાસાથી ગચ્છાનાં વિધિવિધાનાને પણ અશાસ્ત્રીય લેખતા થઈ જાય છે.

સાધુઓના શિક્ષણુને બીજેને વિષય ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાન છે. તેઓ ધર્મના મથાળા નીચે જે જે શીખે છે તે બધામાં તેમની એક દષ્ટિ આદિથી અંત સુધી મક્કમ રીતે એવી પાેષાય છે કે તે શિખવાતા ધર્મ પૂર્ણ છે, તેમાં કાંઈ વધારવા–ધટાડવા જેવું છે જ નહિ અને એ ધર્મની ઝેષ્ડતા વિશે તેમના મનમાં એવા સંરકારા પાડવામાં આવે છે કે જ્યાં લગી તેઓ બીજા ધર્મની ઝુટિઓ ન જીુએ અને ઇતર ધર્મોની ખામીઓ ન ખતાવે સાંલગી તેમને પોતાના ધર્મની ઝ્રેષ્ડતાની ખાતરી કરાવવાને!

બીએ માર્ગ દેખાતા જ નથી. તેમના ઇતિહાસ એટલે જૈન સાહિત્યમાં દાખલ ચયેલ કાેઈ પણ ઘટના---પછી તે કાકપનિક વાત હોય, રૂપક હોય, અગર પરાપૂર્વથી ્ચાલ્યા આવતા કથાનકા હાેય---એ બધું તેમને મન ઇતિહાસ અને સાચા ઇતિહાસ છે. તેમને સાંખવાતી ભૂગોળ દસ્ય વિશ્વની પેલી પારથી શરૂ થાય છે. એમાં પ્રત્યક્ષ જોઈ શકાય, સ્વયં જઈ શકાય એવાં સ્થાને৷ કરતાં મોટા ભાગ કથારેય પણ આ જિંદગીમાં જઈ કે જોઈ ન શકાય એવાં સ્થાનાેનો આવે છે. એમની બૂગાળમાં દેવાંગનાએા છે, ઇન્દ્રાણીઓ છે અને પરમાધાર્મિક નરકપાળા પણ છે. જે નકોઓ, જે સમુદ્રો અને જે પર્વતાના પાક તેઓને શીખવાના હાેય છે તે વિશે તેમની પાકી ખાતરી હાેય છે કે જોકે અત્યારે ેતે અગમ્ય છે, છતાં એ છે તેા વર્શુંબ્યાં તેવાં જ. તત્ત્વત્તાન બે હજાર વર્ષ પહેલાં જે ઘડાયું તે જ અવિચ્છિત્ન રીતે અને પરિવર્તન સિવાય ચાલ્યું આવે છે એવા વિશ્વાસ સાથે જ તે શાખવવામાં આવે છે. છેલ્લાં બે હજાર વર્ષમાં આજીબાજીનાં અળાેએ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના પાેલણુ વાસ્તે જે દલીલાે, જે ચાસ્ત્રાર્થો જૈન સાહિત્યમાં દાખલ કર્યા છે તેનું ઝડ્યું સ્વીકારવાની વાત તા બાજીએ રહી, પણ ઊલડું એ અભ્યાસી સાધુઓ એવા સંરકારથી પાષાય છે કે અન્યત્ર જે કહ્યું છે તે તાે માત્ર જૈન સાહિત્યિસમુદ્રનાં બિંદુઓ છે. નવમા અને દશમા સૈકા સુધીમાં બોદ્ધ વિદ્વાનોએ જે તાત્વિક ચર્ચાઓ કરી છે અને લગભગ તે જ સૈકાઓ સુધીમાં પ્લાભણ વિદ્વાનાએ જે તાત્ત્વિક ચર્ચાંએ৷ કરી છે તે જ શ્વેતાંબર કે દિગંબરના તત્ત્વસાહિત્યમાં અક્ષરશઃ છે, પણ તે પછીની શતાબ્દીઓમાં ધ્યાભણ વિદ્વાનોએ જે તત્ત્વનાન ખેડવું છે અને જેના અભ્યાસ સનાતન પ્રાક્ષણ પંડિતા આજ સુધી કરતા આવ્યા છે અને જૈન સાધુઓને પણ ભણા-વતા આવ્યા છે, તે તત્ત્વજ્ઞાનના વિકાસથી, એક યશાવજ્યજીના અપવાદ સિવાય, ખધાજ જૈન આચાર્યોનું સાહિત્ય વંચિત હેાવા છતાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસી સાધુઓ એમ માનતા હોય છે કે તેઓ જે તત્ત્વ-નાન શાખે છે તેમાં ભારતીય વિકસિત તત્ત્વગ્રાનના કાઈ પણ અંશ બાકી રહી જતાે નથી! ભારતીય દાર્શનિક સંસ્કૃતિના પ્રાણુભૂત પૂર્વમાંનાંસા અને ઉત્તર-મીમાંસા—બન્તે દર્શતાના પ્રામાણિક થાેડા પણ અભ્યાસ સિવાય જૈન સાધુ પોતાના તત્ત્વન્નાનને પૂરેપૂરું માનતાે હાેય છે. ભાષા, વ્યાકરણ, કાવ્ય, કાેષ એ પણ એમના શીખવાના વિષયા છે, પણ તેમાં કાઈનવા યુગનું તત્ત્વ દાખલ જ નથી થયું. ટૂંકમાં, જૈન સાધુઓની શિક્ષણપ્રણાલીમાં જોકે અનેકાંતવાદન વિષય તરીકે સ્થાન હાેય છે, છતાં એ પ્રણાલીમાં અનેકાંતની દર્ષ્ટિ છવત **હે**ાતી જ નથી. તેથી તેએ વિજ્ઞાનના ટેકા ત્યારે જ લે છે જ્યારે તેમને પાતાના મતસમર્થનમાં વિજ્ઞાનમાંથી કાંઈ અનુકૂળ મળી આવે. ખરા ઇતિહાસને તેઓ ત્યારે જ પ્રશંસે છે, જ્યારે તેમની માન્યતાને અનુકૂળ કાંઈ તેમાંથી મળી આવે. તાર્કિંક સ્વતંત્રતાની વાત તેઓ ત્યારે જ કરે છે જ્યારે તે તર્કના ઉપયાગ અન્ય મતાના ખંડનમાં કરવાના હાેય. આ રીતે વિજ્ઞાન, ઇતિહાસ, તર્ક અને તુલના એ ચારે શિક્ષણ્વિષયક દષ્ટિઓનું તેમના શિક્ષણુમાં નિષ્પક્ષ સ્થાન છે જ નહિ.

## આધુનિક નવીન શિક્ષણ

આથી ઊલટું, આ દેશમાં કૉલેજો અને યુનિવર્સિટીઓ સ્થપાતાં જ આદિથી અંત સુધી શિક્ષણુના વિષયો, તેની પ્રણાલી અને શિક્ષકા એ ખધાંમાં પરિવર્તન થઈ ગયું છે. માત્ર કૉલેજમાં જ નહિ, પણુ વર્નાક્યૂલર નિશાળથી માંડી હાઇરિકૂલ સુધીમાં પણુ શિક્ષણુની પ્રત્યક્ષ પદ્ધતિ દાખલ થઈ છે. વિજ્ઞાન કાેઈ પણુ જાતના પક્ષ કે બેદભાવ સિવાય સત્યના પાયા ઉપર શિક્ષણુમાં દાખલ થયું છે. ઇતિહાસ અને ભૂગાળના વિષયો પૂરી ચાકસાઇથી એવી રીતે શીખવાય છે કે કાંઈ પણુ ભૂલ કે ભ્રમણુા સાબિત થતાં એનું સંશોધન થઈ જાય છે. ભાષા, કાવ્ય આદિ પણુ વિશાળ તુલનાત્મક દષ્ટિએ શીખવાય છે. ટૂંકમાં કહીએ તા, નવીન શિક્ષણુમાં પ્રત્યક્ષસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક કસાટી દાખલ થઈ છે, નિષ્પક્ષ ઐતિહાસિક દર્ષ્ટિને સ્થાન મળ્યું છે અને ઉદાર તુલનાત્મક પદ્ધતિએ સાંકડી મર્યાદાઓ વટાવી છે. આ ઉપરાંત નવીન શિક્ષણુ આપનાર માસ્તરો કે પ્રોફેસરો કાંઈ શીખનાર વિદ્યાર્થીઓનો પંથ પોષવા કે તેમના પૈવક ધરેડી માનસને સંતોષવા બધાયેલા નથી—જેવી રીતે પશુની પેઠે દાસ થયેલા પેલા પંડિતો કમરજીએ પણુ બધાયેલા હોય છે.

## વાતાવરણ ને વાચનાક્ષયેા

માત્ર આટલા જ ભેદ નથી, પણ વાતાવરણ અને વાચનાલયાના પણ ભારે તધાવત છે. સાધુઓતું ઉન્નતમાં ઉન્નત વાતાવરણ એટલે અમદાવાદ કે મુંબઇ જેવા શહેરની સાંકડી શેરીમાં આવેલ એકાદ વિશાળ ઉપાશ્રયમાં પાંચ-પંદર ગાપ્તણિયા સાધુઓતું ઉદાસીન સાહચર્ય. એમને કાઈ વિશાળ અભ્યાસી પ્રાેફેસરના ચિંતન-મનનના લાભ નથી કે સહવાસતું સૌરભ નથી. એમનાં પુસ્તકાલયામાં નાનાવિધ છતાં એક જ જાતનું સાહિત્ય હાેય છે. નવીન શિક્ષણુતા પ્રદેશ આખા નિરાલા છે. એમાં તરેહતરેહના વિષયા ઉપર ગંભીર અને વ્યાપકપણે અભ્યાસ કરેલ પ્રાેફેસરાની વિચારધારાના

#### આજના સાધુએા નવીન માનસને દોરી શકે ?

પ્રવાહ ચાલતા હ્વાય છે. એમાં લણા ને વિવિધ વિષયોને છેક નવી ઢબે ચર્ચતાં પુસ્તકાથી ઊભરાતી લાયબ્રેરીઓ વિદ્યમાન હાેય છે.

આ ઉપરાંત એ મુદ્દા એવા છે કે જે સાધુશિક્ષણ અને નવશિક્ષણ વચ્ચે ભારે દીવાલ હેાવાની સાબિતી પૂરી પાડે છે. એક તો એ કે પંધ ને વાડામાં ઊછરેલું તેમ જ પાેષાયેલું સાધુ-માનસ સ્વાભાવિક રીતે જ એવું ખીકણ હેાય છે કે તે, ભાગ્યજોગે કાંઈ કાણા કે બાંકારાથી પ્રકાશ મેળવે તાેય ખુલ્લ ખુલ્લા પાતાની પર'પરા વિરુદ્ધ કશું જ ઉચ્ચારતાં મરણનું દુઃખ અનુભવે છે—જેવી રીતે જન્મથી પરદામાં પાેષાયેલ સ્ત્રીમાનસ પ્રથમ ખુલ્લામાં પગ મૂકતાં; જ્યારે નવશિક્ષણ પામતો વિદ્યાર્થી એ ભયથી લદ્દન મુક્ત હાેય છે. તે જે જાણે અગર માને છે તે બેધડક કહી શકે છે. તેને સાધુની પેઠે નથી ગૂંગળાવું પડતું કે નથી દંભ સેવવા પડતા.

બીજો મુદ્દો પણ ભારે અગત્યનો છે. તે એ કે નવશિક્ષણ પામતી આજની પ્રજાનાં તરુણ-તરુણીઓને માત્ર આ દેશનાં જ વિવિધ સ્થળા અને વિવિધ જાતિઓ વચ્ચે જવાની તક નથી, પણ તેઓને પરદેશના વિશાળ પ્રદેશને સ્પ્રશંવાની પણ તક સુલભ થઈ છે. સેંકડાે સુવકા જ નહિ, પણ સુવતીઓ અને કુમારીઓ સુધ્ધાં સુરાપ અને અમેરિકા ખંડમાં જાય છે. જેવાં તેઓ જહાજ ઉપર ચડી અનંત આકાશ અને અપાર સમુદ્ર તરક નજર નાખે છે, તેવાં જ તેમનાં જન્મસિદ્ધ બંધના છેક નાખદ ન થાય તાય તદ્દન ઢીલાં થઈ જાય છે. પરદેશબ્રમણ અને પરજાતિઓના સહવાસથી તેમ જ વિદેશી શિક્ષણસંસ્થાઓ અને અદ્ભૂત પ્રયોગશાળાઓ તથા પુરતકાલયાના પરિચય-થા તેમનું માનસ હજારા વર્ષની તીત્રતમ ગ્રંથિઓને પણ બેદવા મથે છે અને એમને બધું જ નવી દબ્ટિએ જોવા-વિચારવાની વૃત્તિ થઈ આવે છે.

આ રીતે આપણે જોયું કે જેઓને જૈન પ્રજા પોતાના ગુરુ તરીકે, પાતાના નાયક તરીકે અને પાતાને દારનાર તરીકે માનતી આવી છે, તેમનું માનસ કઈ જાતનું સંભવિત છે; અને હવે છેલ્લા કેટલાક દશકાઓ થયાં જે નવીન પેઢી નવશિક્ષણ પ્રહણ કરી રહી છે અને જેને વાસ્તે એ શિક્ષણ મેળવવું અનિવાર્ય છે, તેનું માનસ કઈ રીતે ધડાય છે કું જો આ બે પ્રકારનાં માનસના ધડતર પાછળના ભૂસી કે સાંધી ન શકાય એટલા મોટા બેદ હેાય તા અત્યારે જે ભૂકંપ સમાજમાં અનુભવાય છે તેને અસ્વાભાવિક કે માત્ર આગંતુક કરી શુદ્ધિમાન કહેશે કે ત્યારે હવે આપણી સામે પ્રક્ષ એ ઊભે થાય છે કે <mark>જૈન સમાજના વર્તમાન લૂ</mark>કપને શમવાનો કાેઈ માર્ગ છે? જવાબ હકાર અને નકાર બેય છે.

## વર્તમાન ભૂકંપ શખવાના માર્ગ

આજની અને હવે પછીની પેઢી નવીન શિક્ષણુના દરવાજે તાળાં લગાડી પોતાનામાં આવેલા નવશિક્ષણુના સંસ્કારોને છેક ભૂંસી નાખે તેંા એ ભૂકંપ શમે ખરા. એ જ રીતે કાં તાે સાધુવર્ગ પોતાની સંકીર્ણ દબ્ટિમર્યાદા માેકળી કરી નવશિક્ષણુનાં દારામાં પ્રવેશ કરે તાેય એ ભૂકંપ શમવાની સંભાવના ખરી. નવશિક્ષણુનાં દારામાં પ્રવેશ કર્યા વિના અને બારમી કે અઢારૃમી સદીની જૂની પ્રણાલીનું શિક્ષણુ પ્રાપ્ત કરવાનું કામ ચાલુ રાખ્યા છતાં પણુ જો \*વેતાંબર સાધુએા સ્થાનકવાસી સાધુઓની પેઠે ધર્મને નામે નવપેઢીની વિચારણુા કે પ્રષ્ટત્તિમાં અનધિકાર માથું મારવાનું છોડી દે તાેય એ ભૂકંપ શમે ખરા. ભૂકંપ શમવાને કાં તાે સાધુવર્ગ વાસ્તે પેષ્ અને પાદરીઓની પેઠે પોતાની વિચાર અને કાર્યમર્યાદા બદલવાની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે અને કાં તાે નવીન પેટીએ હંમેશને વાસ્તે મુક્ત ગાનદારા બંધ કરવાની આવશ્યકતા છે.

પણ ઉપર દર્શાવ્યા પ્રમાણે બેમાંથી એકે વર્ગ કાંઈ નમતું આપે તેમ છે ! જવાબ સ્પષ્ટ છે કે કાંઈ પામર પણ અત્યારની અને હવે પછીની શિક્ષણની મુક્ત તકા ગુમાવે જ નહિ. હવેનું જીવન જ નવશિક્ષણ વિના શક્ય રહ્યું નથી, એટલે નવી પેઠી તા પાછળ પગલાં ભરે એવું છે જ નહિ. સાધુવર્ગ જે અત્યાર લગી પૈતૃક તપસંપત્તિને બળે ગૃહસ્થા ઉપર રાજ્ય કર્યું છે, જે અનધિકાર સત્તાના ઘૂંટડા પીધા છે, તે મુદ્ધિપૂર્વંક છાડી જાના જમાનાથી આગળ વધી નવા જમાનાને અનુકૂળ આપમેળે માનસ કેળવે એવે! ભાગ્યે જ સંભવ છે. તેથી જ અહીં પ્રક્ષ ઉદ્દભવે છે કે નવીન માનસને કાણ દેારી શકે !

## નવીન માનસને કેાણ દેારી શકે ?

આનો ઉત્તર ખે રીતે આપી શકાય: કાં તો આજ લગી ગુરુપદે રહી આવકના માનસને દાેરતા આવેલ સાધુવર્ગ નવમાનસને દાેરી શકે; અગર નવમાનસ પાેતે જ પાેતાની દાેરવણી કરે. પહેલેો પ્રકાર તદ્દન અસંભવિત છે. આપણે જોયું કે અત્યારના સાધુની શિક્ષણુમર્યાદા છેક જ સાંકડી છે. એ પણ જોયું કે દબ્ટિમર્યાદા તો એથીયે વધારે સાંકડી છે. જ્યારે નવ-માનસ છેક જીુદા પ્રકારનું છે. એવી સ્થિતિમાં આજના સાધુવર્ગમાંથી જૂની શાસ્ત્રસંપત્તિને નવી દબ્ટિથી વાંચનાર વિવેકાનંદ, રામકૃષ્ણ જેવા. સાધુઓ તીકળવાના સંભવ નથી; એટલે કાેઈ પણ સાધુ નવમાનસને દાેરી શકે એવી નજીકના ભવિષ્યમાં તાે શું પણ દૂરના ભવિષ્ય સુધ્ધાંમાં સંભાવના નથી. એટલે બીજો પ્રકાર બાક્ય રહે છે. તે પ્રમાણે નવશિક્ષણથી ધડાયેલ અને ધડાતા નવીન પેઢીના માનસે પોતે જ પોતાની દાેરવણી કરવાની રહે છે, અને તે યાગ્ય પણ છે. પતિત, દલિત અને કચરાયેલ જાતિઓ સુધ્ધાં આપમેળે ઊઠવા મથી રહી છે, તાે સંસ્કારી જૈન પ્રજાના માનસને માટે એ કાર્ય જરાય સુશ્કેલ નથી. પોતાની દાેરવણીનાં સત્રો પોતે હાથમાં લે તે પહેલાં નવીન પેઢી કેટલાક મહત્ત્વના સિદ્ધાંતા નક્કા કરી કાઢે, તે પ્રમાણે કાર્યક્રમ ઘડે અને ભાવી સ્વરાજ્યની લાયકાત કેળવવાની તૈયારી માટે સામાજિક જવાબદારીઓ હાથમાં લઈ સામૂહિક પ્રક્ષોને વૈયક્તિક લાભની દષ્ટિએ નિહાળી સ્વશાસન અને સ્વનિયન્ત્રણનું બળ કેળવે એ જરરનુ છે.

—પશુંષણુ પર્વાનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૭.

# શિષ્યચારીની મીમાંસા

## [ २० ]

આ ખા દેશનું ધ્યાન અત્યારે સરકાર સામે ચાલતા જંગમાં રાકાઈ રહ્યું છે, એટલે જૈન સમાજ પણુ એની અસરથી સ્વાભાવિક રીતેજ છૂટા રહી ન શકે. બીજી બાજી આખાય જૈન સમાજ એ એક વ્યાપારી સમાજ છે અને વ્યાપારી દુનિયામાં જે ભારે આર્થિક ઊથલપાથલ થઈ રહી છે તેની અસર પણ જૈન સમાજ ઉપર નાનીસની નથી. આ સિવાય બીજા કેટલાક સામાજિક અને કેળવણી સંબંધી જે અગત્યના કેરકારા ઝપાટાબંધ ચોમેર થઈ રહ્યા છે. એની અસરથી પણ જૈન સમાજ મુક્ત નથી. આવી સ્થિતિમાં એ બધા અગત્યના સવાલાે ઉપર વિચાર કરવાે છાેડી શિષ્યચાેરી જેવા ક્ષદ્ર દેખાતા વિષય ઉપર કેમ વિચાર કરવામાં આવે છે, અથવા તાે એવાે ક્ષુદ્ર વિષય આજે કેમ ચર્ચવામાં આવે છે, એ પ્રક્ષ થવેા સહજ છે. ઉત્તર એ છે કે આજે શિષ્ય-ચોરીના વિષયે જૈન સમાજનું ભારે ધ્યાન રાકવું છે, અને એ વિષય ' ઊંટડીન' દધ પીવં તે શાસ્ત્રવિહિત છે કે નહિ ? '—ંએના જેવે৷ માત્ર કાલ્પનિક ચર્ચાના વિષય નથી રહ્યો; કારણ કે, શિબ્યચેારીમાં માનનારા એને શાસ્ત્રસમ્મત માની અને બીજાને તેમ મનાવી એ કૃત્ય કરે છે; એટલે શિષ્યચારીના હિમાયતી-એા સમાજમાં ગમે તેટલા એાછા હોય છતાં લોકા લગભગ આખા સાધુવર્ગને ખાજ અને પઠાણની જેમ બાળકચાર માને છે અને સીધી કે આડકતરી રીતે લોકા તેમની સાથે મનુષ્યચાર તરીકે જ વ્યવહાર કરે છે. શિષ્યચારીના હિમાયતી ગૃહસ્થા પણ પાતાનાં ભાળક–બાળિકાએાને સાધુ પાસે ખુલા દિલથી ભાગ્યે જ જવા દે છે. શિષ્યચોરીમાં ન માનનારાએો તો આ બાબતને ભારે વિરાધ કરે છે, અને તેથી જ્યાં સાં તકરારની આગ સળગી ઊઠે છે, અને આ બધું શાસ્ત્રને નામે થાય છે. લોકો, ખાસ કરી સાધારણ લોકો, એમ જ માને છે કે ' શાસ્ત્ર કહે છે તે જ કરવું જોઈ એ અને શાસ્ત્ર ખોટું ન કહે. ' આ જાતની શાસ્ત્રની પ્રતિષ્ઠા લોકોના મનમાં છે, તેથી જ એ પ્રતિષ્ઠાનો લાભ લઈ, દરેક જમાનામાં જેમ બનતું આવ્યું છે તેમ, આજે પણ કેટલાક મહાશયેા શિષ્યચોરી જેવા વિષયને શાસ્ત્રસમ્મતિનું નામ આપી તેનું સમર્થન કરી રહ્યા છે; અને બીજી બાજા, તેમનેા વિરોધ કરનાર પક્ષ આ વસ્ત શાસ્ત્ર-

-સમ્મત નથી એમ કહી તેનો ભારે વિરોધ કરી રહ્યો છે. આ વિરોધ માત્ર -શાબ્દિક ન રહેતાં લણીવાર મારામારી અને કેાર્ટ ચઢવા સુધીના પગલામાં પરિણુમ્યા છે. એ ઝેરે તેથીયે વધારે ઉગ્રરૂપ ધારણ કર્યું છે. આ જ કારણથી આ વિષય આજે ચર્ચવાનું દુરસ્ત ધાર્યું છે. આ ચર્ચામાં કાેઈ પણ એક પક્ષનું અનુસરણ કરવાના ઇરાદા નથી. જે પ્રમાણે ખન્ને પક્ષકારા શાસ્ત્રમાંથી રજ્ય કરે છે અને જે અમારી જાણમાં છે તેના તદ્દન મધ્યસ્થ દબ્ટિએ વિચાર કરવા એ જ આ ચર્ચાનો ઉદ્દેશ છે.

અત્યારે પ્રસ્તુત બાબત પરત્વે જૈન સાધુસમાજમાં મુખ્ય ત્રણુ વર્ગ છે : એક, રપબ્ટપણે શિબ્યહરણની હિમાયત કરનારો; બીજો, તેનો તદ્દન વિરાધ કરનારો; અને ત્રીજો, દેખીતી રીતે તટસ્થ છતાં શિબ્યહરણના પક્ષનો લાભ લેનારો. કાઈ પણ વિષય ઉપર વિચાર કરવામાં અને નિર્ણય બાધવામાં સાધુવર્ગ ઉપર આધાર ન રાખતાં, પાતાની જ છુદ્દિ ઉપર આધાર રાખનાર ગૃહસ્થવર્ગ જૈન સમાજમાં બહુ જ નાના છે, અને તે જેવડા છે તે આખાય વર્ગ શિબ્યહરણના વિરાધી પક્ષનું વલણ ધરાવે છે. તેથી ગૃહસ્થવર્ગ પણ ઉપર કહેલા સાધુવર્ગના ત્રણ ભાગમાં જ વહેંચાઇ જાય છે. અત્યારે ઉપર ઉપરથી જોતાં શિબ્યહરણના હિમાયતી અને વિરાધી એ બે પક્ષ વચ્ચે જ અથડામણી દેખાય છે, છતાં વાસ્તવિક રીતે આખાય જૈનસમાજ આ કેરીલી અથડામણીના ભોગ થઈ પડથો છે.

' શિષ્યહરણ યાગ્ય છે કે નહિ ? ' એનાે ખુલાસાે સ્વતંત્ર યુદ્ધિથી અને શાસ્ત્રના આધારોથી એમ બન્ને રીતે મેળવી શકાય તેમ છે. જેઓને વિચારવા-ની અને સાચું ખોટું તપાસવાની સ્વતંત્ર યુદ્ધિ મળી છે તેમને તાે આ વિષય પરત્વે કાેઈ પણ નિર્ણય બાંધવા માટે કાેઈનાે આધાર લેવાની જરૂર નથી; અને બહુ ઊંડા પાણીમાં ઊતરવું પડે તેમ નથી. તેઓ તાે તદ્દન સંહેલાઇથી કાેઈ પણ નિર્ણય બાંધી શકે એટલી આ બાબત સહેલી, યુદ્ધિગમ્ય, અને દીવા જેવી ખુલ્લી છે. છતાં આ સ્થળે તાે આ પ્રક્ષનાે ખુલાસાે શાસ્ત્રીય દબ્ટિએ જ કરવાનાે હાેઈ યુદ્ધિના ઉપયોગ સુખ્યતઃ શાસ્ત્રનાં પ્રમાણાને આધારે જ કરવાના છે.

જૈન સાધુતી આખી જીવનચર્યા અહિંસા આદિ પાંચ મહાવતોને આધારે જ હેાવાનું શાસ્ત્રમાં કથન છે અને તે દરેક પક્ષ સ્વીકારે છે. એ પાંચ સહાત્રતા જૈનપણાના પાયા ઉપર યાેજાયેલાં છે. જૈનપણું એટલે લાેલ, લાલચ,

ભય આદિ વિકારો પરના વિજય અથવા એ વિજય માટેનો પ્રયતન હિંસા હોય કે અસત્ય, ચોરી હોયકે પરિગ્રહ, એ બધા દોષો જૈનત્વના વિરોધી છે; તેથી જૈનત્વને ધારણ કરનાર કે તેની સાચી ઉમેદવારી કરનાર સાધુ એ દેષોનેા હંમેશને માટે ત્યાગ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લે છે. જે પ્રતિજ્ઞા પાંચ મહાવતના નામથી એાળખાય છે. એમાં ત્રીજું મહાત્રત અદત્તાદાનવિરમણ આવે છે. એનાે રથૂલ શબ્દાર્થ એ છેકે 'ક્રોઈ પણ વસ્તુ તેના માલિકની રજા સિવાય લેવાનો સદંતર ત્યાગ. ' જેમ દરેક વત કે નિયમની પાછળ એના શબ્દાર્થ ઉપરાંત એને৷ વિશિષ્ટ ભાવ હાય છે તેમ આ ત્રીજા મહાવ્રતની આપતમાં પણ છે. 'માલિકની પરવાનગી સિવાય તેની ચીજ લેવાનો સાગ એ ત્રીજુ મહાવત ' એટલે। માત્ર સાબ્દિક અર્થ લઈને કાઈ તેને વળગી રહે તાે તાે તે ઘણા અનર્થ પણ કરી બેસે. દાખલા તરીકે કાંઈ એબ કહે કે <mark>ઉપરના અર્થ પ્રમાણે</mark> તે**! એ મહાવતને**! અર્થ કાેઈની માલિકીની ચીજ જ પરવાનગી સિવાય લેવાના ત્યાગ ચાય છે. તેથી કાંઈ માલિકી વિનાની ચીજ <mark>લેવાને</mark>ા સાગ થતેા નથી. જેમ હવા પ્રકાશ આદિ ભોૈતિક તત્ત્વાનેા છવનમાં ઉપયોગ દર ક્ષણે કાેઈ મનુષ્યની પરવાનગી સિવાય જ કરીએ છીએ તેમ બીજી પણ કાેઈ વસ્તુ, જેની માલિકોના સ્પષ્ટ દાવા કરનાર કાેઈ ન હાેય તે, લેવામાં શી અડચણ છે ? કારણ કે, જ્યારે તેનાે કાઈ વાંધા લે એવાે માલિક જ નથી તાે પછી તેનાે ઉપયોગ કરવાે એ અદત્તાદાન શી રીતે હેાઈ શકે ? એવી દલીલ કરી તે અદત્તાદાન ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા લેનાર કાઈ એકાંત પૂછોથી મળી આવનાર ધનનો અગર તે જંગલમાં માલિક વિનાનાં રખડતાં તદ્દન અનાથ બાળક–આળિકાઓનો સંગ્રહ કરે. અથવા તો જેમાં લવલેશ પણ કાેઇની માલિકીનાે દાવા નથી એવી જાતપ્રતિષ્ઠા સાચવવાની અને મેળવવાની પાછળ ગાંડાતૂર થઈ જાય તાે શું એ અદત્તાદાનત્યાગની પ્રતિજ્ઞા પાળે છે. એમ કાઈ કહી શકશે <sup>ક</sup> જો એણે કાઈની માલિકીની ચીજ લીધી નથી અને લેવાના વિચાર સુધ્ધાં કર્યો નથી તાે એને શા માટે પ્રતિજ્ઞાપાળક કહેવાે ન જોઈએ ? અને આવા ત્રીજા મહાવ્રતના ધારણ કરનારને જૈન શાસ્ત્રની દ્રષ્ટિએ કાેઈ માણસની માલિકી વિનાની ધનસંપત્તિ કે બીજ ચીજ લેવાની, અડવાની, અને વાપરવાની શા માટે છૂટ ન હેાવી જોઈએ ર આ પ્રક્ષના ઉત્તર <mark>મેળવવા</mark> જ્યારે આપણે ઊંડા ઊતરીએ છીએ ત્યારે આપણને તરત જ જણાઈ આવે છે કે નહિ નહિ, શબ્દના સ્થૂળ અર્થ ઉપરાંત પ્રતિજ્ઞાની પાઝળ એતો ખાસ પ્રાહ્ય કે ભાવ પગ્ર હેાય છે. પ્રતિજ્ઞાતે৷ સમગ્ર ભાવ સ્થૂળ અને પરિચિત શબ્દોમાં સમાઈ નથી શકતાે, એને બુદ્ધિ અને વિચારધી ગ્રહણ

કરવાનાે હાેય છે. ત્યારે એ જોવું રહે છે કે અદત્તાદાનત્યાગ મહાવતનાે ભાવ શા છે ! જૈનત્વના પાયા ઉપર લેવામાં આવતી ત્રીજા મહાવતની પ્રતિજ્ઞાના સાચેા અને પૂરા ભાવ તાે લાેભ અને ભયના સાગમાં છે. સામાન્ય રીતે કાેઈ એક માણસ બીજાની માલિકીની ચીજ તેની પરવાનગી સિવાય લે છે સારે કાં તેા તેનામાં અમુક લાલચ હોય છે અને કાં તેા અમુક ભય હાેય છે. લાેભ અને ભય જેવી માહજન્ય વૃત્તિઓ જ અદત્તાદાનની પ્રેરક હોય છે, તેથી અદત્તાદાનના ત્યાગની પ્રતિન્ના પાછળ ખરે હેતુ એવી વૃત્તિઓને જ સાગ કરવાતા હાય છે. જેનામાં લાેભ અને ભય જેવી વૃત્તિએા જ નથી હાેતી તેનું જીવન સ્વાભાવિક રીતે જ અદત્તાદાનથી મુક્ત હોય છે—પછી ભલે તે હવા આદિ ભૌતિક તત્ત્વનાે ઉપયાગ કરતાે હાેય અથવા તાે અકસ્માત સાંપડેલ સોનાના સિંહાસન ઉપર તે જઈ પડયો હેાય. જેણે લેાભ ભય આદિ વૃત્તિએા છતી નથી, પણ એમને છતવાનો જેને પ્રયત્ન ચાલુ છે તે માલિકીવાળી કે બિનમાલિકીની ક્રોઈ પણુ નાની કે મોટી, જડ કે ચેતન વસ્તુને લેાભ કે ભયથા પ્રેરાઈ નહિ અડે, નહિ સંઘરે અથવા આપાઆપ આવી પડેલ વસ્ત પાછળ પણ કલેશ નહિ પાેષે. સારાંશ એ છે કે ત્રીજા બહાવત દારા નિર્લોભપહાં, નિર્ભયપહાં પાષવાનું હોય છે, અગર તાે પ્રગટાવવાનું હોય છે. જ્યાં નિર્લોભપણા અને નિર્ભયપણામાં ખલેલ પહોંચે ત્યાં દેખીતી રીતે ત્રીજા મહાવતના સ્થૂલ અર્થ ખંડિત થયેલા ન જણાવા છતાં જૈન દર્ષ્ટિએ ત્રીજા મહાવતના તેટલે અંશે ભાગ જ છે; અને જ્યાં નિર્લોભત્વ આદિ મૂળ વસ્તુ અભાધિત હાેય ત્યાં દેખીતી રીતે કાંઈ વાર ત્રીજા મહાવતના ભંગ પણ લાગે છતાં વાસ્તવિક રીતે તેવા દાખલાએામાં ત્રીજીું મહાવ્રત અખંડિત જ હેાય છે.

ત્રીજા મહાવતની પ્રતિજ્ઞાના અર્થ વિશે અહીં જે સહજ લંખાણુ ચર્ચા કરી છે તે પ્રસ્તુત વિષયની સાથે ખાસ સંબંધ હોવાને લીધે જ કરેલી છે. માંબાપ કે બીજા ખાસ લાગતાવળગતાની સમ્મતિ લઈદીક્ષા લેવી અગર એવી સમ્મતિ મેળવનારને જ દીક્ષા આપવી એ 'સમ્મત–દીક્ષા' કહેવાય અને સમ્મતિ સિવાય ફેાસલાવીને, નસાડી–ભગાડીને કે બીજી કાઈપણુ રીતે દીક્ષા આપવી તે ' અસમ્મત દીક્ષા ' કહેવાય; જરા કડક શબ્દોમાં છતાં સાચા અર્થમાં તેને શિષ્યહરણુ પણ કહેવાય. પૂળ આગમોમાં, ખાસ કરી પ્રાચીન અને વિશિષ્ટ આગમોમાં, એવું ૨૫૬૮ અને ખુલાસાવાર વિધાન નથી કે ' દીક્ષા લેનારે અમુક અમુક લાગતાવળગતાઓની પરવાનગી લઈને જ દીક્ષા લેવી અને તે સિવાય ન લેવી ' તેમ જ દીક્ષા આપનાર માટે પણ્

ેતેમાં એવું વિધાન કચાંય નથી કે ' જે અમુક લાગતાવળગતાઓની પરવાનગી મેળવે તેને જ તેણે દીક્ષા આપવી અને બીજાને ન આપવી. ' આવું ્રસ્પષ્ટ વિધાન દીક્ષા લેનાર કે આપનાર માટે ન હાેવા છતાં ભગવાન મહાવીરના દાખલામાં અને તેમના સંઘર્ખધારહ્યના ઇતિહાસમાં જે દાખલાઓ અંગ-ઉપાંગમાં તાંધાયેલા મળે છે તે બધા જ દાખલાઓમાં એક જ બીના છે, અને તે એ કે દીક્ષા લેનાર માખાપ અને સ્ત્રી આદિની પરવાનગી લઈને જ દીક્ષા લે છે અને દીક્ષા આપનાર તેવી સંમતિ લેનારને જ દીક્ષા આપે છે. એટલે કે જ્યાં સુધી મૂળ અંગ–ઉપાંગાને લાગે છે ત્યાં સુધી સમ્મત દીક્ષાના જ સ્પષ્ટ દાખલાએન મળે છે. આ પરંપરા ભગવાન મહાવીરથી લગભગ ્રષ્ટસાે વર્ષ લગી નિરપવાદ રીતે એકસરખી ચાલ રહે છે. નથી તાે ખુદ ભગવાને એમાં અપવાદ સેવ્યા કે નથી તેમના તેટલા વખત સુધીના શિષ્ય-પરિવારે અપવાદ સેવ્યો. સંખતદીક્ષાનું સ્પષ્ટ વિધાન આગમોમાં ન હેાવા <sup>ુ</sup>છતાં સં**મતદી**ક્ષાના નિયમતું આટલું કડક અને ચાેક્કસ પાલન કેમ કરવામાં આબ્યું અને કેમ ચાલ રહ્યું ? એનાે વિચાર કરતાં કાેઇ પણ બુદ્ધિમાન સંહેજે સમજી શકશે કે અસંમતદીલામાં ત્રીજા મહાવતનાે ભાવ, શાબ્દિક કે સ્પાર્થિક દ્રષ્ટિએ, ભંગ થવાના સંભવ ઊભાે થાય છે; અને જૈન શાસ્ત્રો જેમાં મહાવતના ભંગનાે સંભવ હાેય એવી કાેઈપણ બાબતને આચરવામાં સંમત ચઈ શકે નહિ. જે શાસ્ત્ર અને જે શાસ્ત્રના પ્રણેતાના એકમાત્ર ઉદ્દેશ -શાંતિ અને ચિત્તશદ્ધિના હાય તે શાંતિની વિરાધી અને ચિત્તશદ્ધિમાં ખલેલ પહેાંચાડનારી કાઈ પણ બાબતને માન્ય રાખી શકે નહિ. દલીલ ખાતર થોડી વાર એમ માતી લેવામાં આવે કે અસંમતદીક્ષામાં દીક્ષા આપનારને৷ હેતુ સ્વયર-કલ્યાણના હાય છે, તાેપણ એ કહેવું જોઈએ કે જૈન આગમાએ અને પુદ ભગવાન મહાવીરે તેવી અસંમતદીક્ષાની હિમાયત નથી કરી, એક પણ દાખલામાં તેમણે એને સ્થાન નથી આપ્યું, તેનું શું કારણ શ્રેતેનું કારણ એ જ સંભવે છે કે જો સ્વપરકલ્યાણના હેતુ હાય તા પછી અધીરાઈ અને ઉતાવળ કરવાથી શું ⊰કાયદો ર એક બાજાુ અસમ્મતદીક્ષાને પરિહ્યામે લાગતાવળગતામાં કલેશન કંકાસ વધે, દીક્ષા આપનાર ઉપર તહેામત મુકાય, તે કદાચ જોખમમાં પણ પડે, તેને લીધે આખા ધર્મસંઘ નિંદાપાત્ર અને અને જૈન જેવા શહ <sup>-</sup>ધર્મની હિમાયત કરનારાઓ ઉપર જાતજાતનાં કલ**ે**કા મુકાય, તે કરતાં દીક્ષા લેનારની બુદ્ધિ જાગ્રત કરી તેને વિચાર કરવાની અને સંયમ કેબવવાની ઘેર બેઠાં તક આપવી, એ શંખોટી છે? કલ્યાણની ખરી ઇચ્છા જેનામાં બ્નગો હાય તે જો ન છૂટક જ ઘરમાં રહેતા હશે તાપણ ધીરજ અને સંયમની વૃત્તિ કેળવશે જ, અને વખત જતાં એ વૃત્તિને પ્રભાવે દીક્ષાના વિરાધીઓ: પણ આપેાઆપ સગ્મત થશે. જૈન ધર્મમાં ધૈર્ય અને સહનશીલતાને મુખ્ય સ્થાન છે. સાચી કલ્યાણની ઇચ્છા જન્મે અને દીક્ષાની સમ્મતિ ન મળે ત્યારે જ એક રીતે એ દિશામાં ધૈર્ય અને સહનશીલતા કેળવવાની તક ઊભી થાય છે અંતે તે જ વખતે સુદ્ધિ, વિનય, પ્રેમ, અને સાચા ત્યાગથી સામા પક્ષને જીતવાની તક મળે છે. ભગવાને એ વસ્તુ જેમ જા**હ્યી હતી તેમ** જીવનમાંં પણ ઉતારી હતી, અને વિવેકી તથા સાચા ઉમેદવારોએ ભગવાનના જીવનનું એ તત્ત્વ જાણ્રી લઈને અમલમાં મૂક્યું હતું. તેથી જ આપણે ભગવાન પછીના લગભગ છ સૈકાએામાં એક પણુ દાખલાે અસમ્મત દીક્ષાના નથી જોતા. આ રીતે સમ્મતદીક્ષાની પરપરા પ્રળમાં તે! ત્રીજા મહાવ્રતમાંથી નીકળી અને વ્યવહારમાં એ એટલી બધી સ્થિર તેમ જ પ્રતિષ્ઠિત થઈ ગઈ કે અસમ્મતદીસા આપવાના વિચાર કરવા કે તેવા દીક્ષા લેવાના વિચાર કરવા એ ત્રીજા મહા-વતના ભંગ જેવું જ થઈ પડશું. જૈન શ્રમણસંઘતી કહેા કે જૈનધર્મની કહેા, પ્રતિષ્ઠાને। આધાર માત્ર મહાવતે છે. અસંમત દીક્ષાથી મહાવતને ભંગ ન <mark>ચ</mark>તો હોય તેવા દાખલાઓમાં પણ મહાવ્રતના ભંગ વિશે કે મહાવ્રત દુષિત<sup>,</sup> થવા વિશે શંકા લેવાને કારણ મળે એ વસ્ત જ જૈન શ્રમણસંધ ચલાવી<sup>ક</sup> ન શકે. તેથી તે ધીર અને ગંભીર સંધે સમ્મતદીક્ષાની પરંપરાને કાયમ રાખી અને વધાવી લીધી અને દીક્ષા લેવામાં સમ્મતિ મેળવવી એ એક મહત્ત્વનં ધાર્ભિક વિધાન જ ખની ગયું.

ભગવાનના સંધતે લગભગ અસે વર્ષ થયાં હતાં. નાનીમેાટી તેની અનેક શાખાએ વડવાઇની પેઠે ફેલાઈ હતી. હિંદુસ્તાનના લગભગ બધા ભાગમાં એ સંધ ફેલાયા હતા. ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિવાળા અને ભિન્ન ભિન્ન દરજ્જના લોકા એમાં દાખલ થઈ ચૂકચા હતા, અને દાખલ થતા જતા હતા. સંધની આટલી બધી વિશાળતા વખતે અને આટલે લાંબે ગાળે કાઈ અપવાદ કે ભિન્નતા દાખલ થાય એ મનુષ્યસ્વભાવના અબ્યાસીને માટે નવાઈ જેવું નથી. એક પ્રસંગ ઊભા થાય છે. તે આર્ય રક્ષિતના છે. આ પ્રસંગ વીરનિગ્ના છઠ્ઠા સૈકાનો છે. આર્ય રક્ષિતે આર્ય તે સિલિપુત્ર પાસે દીક્ષા લીધી ત્યારે બાપની પરવાનગી નહિ લીધેલી, માત્ર ખાતાની સમ્મતિ લીધેલી. વિવાહિત ન હાેવાથી સ્ત્રીસમ્મતિના તા સવાલ જ નહાેતા. આ પ્રસંગથી દીક્ષાના બધારણુનું પ્રકરણ નવું શરૂ થયું. માત્ર પિતાની જ અસમ્મતિ અને તે પણ વિરોધ વિનાની અસમ્મતિ છતાં આર્ય રક્ષિતે દીક્ષા લીધી. એ દીક્ષાને જૈન :564 ]

શાસ્ત્રોમાં प्रથमशिष्यनिष्फेटिका કહેવામાં આવી છે. [આ કથનતી પાછળ .ભારે મહત્ત્વતા સુદ્દાઓ સમાયેલા છે.]

આ કિસ્સો બહુ અગત્યને હોવાથી ટૂંકમાં તેનું વર્ણન આપી તેનું પૃથક્કરણ કરવું જરૂરી છે. આર્ય રક્ષિત જ્યારે બાવીસ વર્ષ જેટલી તરુ ઉંમરના હતા ત્યારે પુષ્કળ વિદ્યાએાના અભ્યાસ કરી સ્નાતકની પેઠે ઘેર પાછા કર્યા. માતાને પૂર્ણ સંતોષ થવા હજી બાકી જ હતા. તેથી તેણે પુત્રને એ શાસ્ત્રવિધાન કહ્યું કે જ્યાં લગી દ્દિવાદ નામક જૈન શાસ્ત્ર તું નથી ભણ્યા ત્યાં લગી તારા અભ્યાસ અધૂરા કહેવાય. પુત્ર તા વિદ્યાભૂપ્યો હતા અને તેમાં વળી ખુદ માતાની પ્રેરણા, એટલે તે જરા પણ થોભ્યા વિના બાલ્યો કે એ શાસ્ત્ર મારે કચાં શીખવું ? માતાએ પોતાના ભાઈ, જે એક વિદ્રાન અને પ્રધાન જૈન આચાર્ય હતા અને જેમનું નામ આર્ય તાસલિપુત્ર હતું, તેમની પાસે જવા સૂચના કરી. આર્ય રક્ષિત ત્યાં પહોંચ્યા. આચાર્ય ભાણેજને કહ્યું કે જૈનદીક્ષા લીધા સિવાય એ શાસ્ત્ર શીખી શકાય નહિ, તેમ જ અદીક્ષિતને અમારાથી શાખ્યના પણ ન શકાય. વિદ્યાભૂખ્યા આર્ય રક્ષિતે દીક્ષા લીધી અને એ શાસ્ત્રના અભ્યાસ કર્યો. અન્તે દીક્ષામાં તેમનું મન ઠર્યુ અને તે એક અસા- ધારણ વિદ્વાન તથા વિશિષ્ઠ આચાર્ય થયા. આ દાખલામાં નીચેની બાબતો ખાસ પ્યાન દેવા જેવી છે :

( ૧ ) આર્ય રક્ષિત બાવીસ વર્ષ જેટલી પાકી ઉમરના હેાવા ઉપરાંત વિશિષ્ટ વિદ્યાભ્યાસી હાેઈ સ્વયંનિર્ણય કરવાની શક્તિવાળા હતા.

(२) ते विवाहित न क हता.

( ૩) આચાર્યે તેમને ફાેસલાવવાના, નસાડવાના કે બીજો કાઇ તેવા અયોગ્ય માર્ગ અવલ બ્યો જ ન હતા. એટલું જ નહિ, પણ આચાર્યે આર્ય રક્ષિતની માતાને એટલે પાતાની બહેનને સુષ્ધાં આ વિશે કાંઈ કહ્યું ન હતું કે તું છાકરાને વિદ્યાભ્યાસ નિમિત્તે મારી પાસે માકલ અથવા તું એને દીક્ષા લેવા દે અથવા બીજી કાઈ પણ લાલચ તેને આપી ન હતી. ઊલટું, તેમણે તા સીધી અને ચાેખ્ખી રીતે આર્ય રક્ષિતને એટલું જ કહ્યું કે અમારા ધર્મ દીક્ષિતને જ શાસ્ત્ર શીખવવાના છે.

( ૪ ) દીક્ષા લીધા પછી કે દીક્ષા લેતી વખતે નથી માતાએ વિરાધ કર્યો કે નથી પિતાના વિરાધનાે ઉલ્લેખ—એટલું જ નહિ, પણુ આર્ય રક્ષિતના પિતાએ પોતાની પત્ની સાથે પણુ કાેઈ જાતનો કલેશ કર્યાને ઉલ્લેખ— નથી. એ જ રીતે દીક્ષા આપનાર આચાર્ય સાથે પાછળથી કલેશ થયાના અગર તાે બીજી કાેઈ પહ્યુ ખેંચતાહ્યુ થયાના કરેયા જ ઉલ્લેખ નથી.

આ કિસ્સામાં પરંપરાથી ચાલી આવતી દીક્ષાવિધિમાં જો કાંઈ ઊણાપ હ્યેય તે! તે એટલી જ હતી કે આચાર્યે દીક્ષાના ઉમેદવાર રક્ષિતને તેના પિતાની સમ્મતિ મેળવવા વાસ્તે પાછે। માકલવા ઉપર ભાર ન આપ્યો અને તેની માતાની સમ્મતિથી જ સંતાષ માની લીધાે. એક ખાજા દીક્ષા લેનાર આંગળ જતાં વિશિષ્ટ ગ્રુતઘર તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલ આર્ય રક્ષિત અને ખીજી બાજા નિઃસ્પૃહ, નિર્ભય અને નિષ્કપટ તેમજ અસાધારણુ વિદ્રાન તરીકે પ્રસિદ્ધ દીક્ષા આપનાર આચાર્ય તાેસલિપુત્ર, ત્રીજી બાજી શિષ્ય અને ગુરુ વચ્ચે મામા ભાણેજના સંબંધ અને ચાેથી બાજા બહેને પાતે જ વગરમાગ્યે ભાઇ આચાર્ય પાસે પુત્રને માકલ્યો—આટલી સુસ્પષ્ટ અને સંતાેષપ્રદ બીના હાેવા છતાં કુક્ત પિતાની અસમ્મતિને કારણે આ કિસ્સાને ' પ્રથમશિષ્યનિષ્કે-ટિકા ' કહેવામાં આવેલ છે. આ કથન અનેક મહત્ત્વની બાબતો ઉપર પ્રકાશ પાડે છે. તેમાં પહેલી બાબત તા એ છે કે જ્યારે ફક્ત પિતાની જ અસ-મ્મતિવાળી દીક્ષા શિષ્યનિષ્કેટિકા ગણાઈ ત્યારે ભગવાનથી માંડી તે જમાના સુધીના ખ્ર્સા વર્ષ જેટલા ગાળામાં દીક્ષા લેનાર અને આપનાર માટે ૬મે-દવારે પાતાના લાગતાવળગતા બધા જ પાસેથી સમ્મતિ મેળવવાનું ધાેરણ કેટલું મજખૂત અને અનિવાર્ય હતું એ સૂચિત થાય *છે.* એ સૂચનાની પાેષક આગમવર્શિત કથાએ। ઉપલબ્ધ છે. બીજી બાબત એ છે કે આ શિષ્યનિષ્ફેટિકા પ્રથમ ગણાઈ છે, એટલે આ કિસ્સાની તેાંધ કરના-રાએ બધા જ એમ જાણતા હાેવા જોઈએ કે આર્ય રક્ષિત પહેલાં એકે કિસ્સામાં અસમ્મત દીક્ષાના પ્રસંગ બન્યાે જ તથી અને માત્ર આર્ય રક્ષિતના જ પ્રસંગ પહેલાે છે, અને એ પ્રસંગ પહેલા હાવાથી જ તેમ જ સમ્મતિપૂર્વક દીક્ષા લેવા અને દેવાની પરંપરા અતિ સખત અને અતિ માન્ય હેાવાથી જ ક્રક્ત પિતાની અસમ્મતિવાળા નજીવા કિસ્સાને પાછળથી અને તે વખતે શિષ્યનિષ્ફેટિકા જેવું માટું રૂપ આપવામાં આવ્યું.

આર્ય રક્ષિતના દાખલા બની ગયા, પણુ પાછળથી એના ઉપયોગ બહુ અધટિત રીતે થવા લાગ્યા. અસાર લગી એકસરખી ચાલી આવેલી સમ્મતદીક્ષાની પરંપરામાં એક નજીવી ચિરાડ પડી. તેને કેટલાક અલ્પત્ત અને અવિચારી ગુરુઓએ માટા દરવાજો બનાવવાનું શરૂ કર્યું. આર્ય રક્ષિતના દાખલાના ઉપયોગ કરી ઘણા વગરસમ્મતિએ દીક્ષા આપવા લાગ્યા અને પછી તો એ શિથિલતા એટલે સુધી વધી કે ન જોવાતો ઉપરતો બેઠ કે ન જોવામાં આવતું દીક્ષા લેનારનું વિવાહિતપહ્યું કે અવિવાહિતપહ્યું; અને દીક્ષા લેનારને બોળવવાની, નસાડવાની અને છુપાવવા આદિની બધી પ્રપંચક્રિયામાં એ શિથિલતા પરિશુમવા લાગી. આ ભય કર સ્થિતિ જોઈ આચાર્યોને અપવાદ દાખલ કરવામાં બે તરક ધ્યાન રાખવાનું હતું : એક તા એ કે આર્ય રક્ષિતની જે શુભપરિશુામકારક ધટના બની ગઈ હતી તેના બચાવ કરવા અને બીજું એ કે તે ઘટનાના અઘટિત રીતે થતા ઉપયોગ અટકાવવા. આ કારણ્યી જે અપવાદવિધાન આગમા અને નિર્શુકિતમાં ન હતું તે ભાષ્યકાળમાં ભાષ્યમાં દાખલ થયું. તેમાં આચાર્યોએ શિષ્યનિષ્ફેટિકાના સંબધમાં ખુલાસો કર્યો કે સોળ વર્ષ સુધીની ઉંમર સુધીમાં અસમ્મત દીક્ષા શિષ્યનિષ્ફેટિકામાં આવે છે અને તેથી ઉપરની ઉંમરબાં શિષ્યનિષ્ફેટિકાનો આરોપ લાગુ નથી પડતા.

આ રીતે આર્ય રક્ષિતની ઘટનાને ખઆવ કરવા અને તેને. દરપયોગ થતાે અટકાવવા આચાર્યોએ અમુક અપવાદવિધાન કર્યું તો ખરું, પણ જેમ સર્વત્ર અને સદાકાળ બનતું આવ્યું છે તેમ એ અપવાદ-વિધાનનાે પણ દુરુપયોગ થવા લાગ્યા, અને તે એ રીતે કે સાળથી વધારે વર્ષની ઉંમરનાને દીક્ષા આપવામાં સમ્મતિનું ધોરણ સચવાવા ન લાગ્યું; અને ઘણીવાર તેષ તેવી ઉભરનાને સમ્મતિ વિના જ ઉત્સર્ગમાર્ગ તરીકે દીક્ષા આપવાના કિસ્સાએા બનવા લાગ્યા. તેને પરિણામે ધણીવાર દીક્ષા આપનારને દીક્ષિત ઉમેદવારના લાગતાવળગતા પકડવા લાગ્યા. અને કચારેક કચારેક અદાલતોમાં ધસડવા પણ લાગ્યા. ઘણીવાર ન્યાયાલયોમાં આવા કિસ્સાઓના મુકદ્દમાએા પણ ચાલવા લાગ્યા. કાેઈવાર દીક્ષા આપનાર પોતાના અન્યાયને લીધે હારી પણ જતા અને ઘણીવાર જાહેર રીતે તેવી દીક્ષા આપનારને શિષ્યચાર કે મનુષ્યહારક કહી નિંદવાના પ્રસંગેષ પણ ઊભા થવા લાગ્યા. અવિચારી, અવિવેકી અને શિષ્યલાલચી ગુરુએા અપવાદના મર્મ ભૂલી જવાથી અને તેને ઉત્સર્ગનું રૂપ આપવાથી જ્યારે શાસ-નને વગાવવામાં કારણભૂત થવા લાગ્યા ત્યારે વળી પેલા અપવાદમાં સુધારા કર-વાની આચાર્યોને કરજ પડી; અને તેથી જ આપણે ભાષ્ય અને ચૂર્ણિમાં સ્પષ્ટ: વાંચીએ છીએ કે જ્યાં દીક્ષા લેનારના લાગતાવળગતાઓ બળવાન હાય રાજ્યા-શ્રય પણ તેમના પક્ષમાં હોય, અને જૈન ધર્મ વગાવાના સંભવ હોય, તેમ જ પ્રાર્ટ કે ન્યાયાલયોમાં ધસડાવાના પ્રસંગ ઊભા થતાે હોય ત્યાં ગમે તેટલી ઉંમર માટી. દ્વાવા છતાં પણ અસમ્મત દીક્ષા ન આપવી, અને દેશકાળ તેમ જ પરિસ્થિતિના વિચાર કરવા. આટલા સુધારાથી પણ જેઓ પેલા અપવાદનો દુરુપયેાગ

્કરતા ન અટકચા તેઓને લક્ષીને વળી તે જ પ્રથામાં આગળ જતાં આચાર્યોને રપષ્ટ કહેવાની કરજ પડી કે જેએ। આર્ય રક્ષિતના આપવાદિક દાખલાને સામાન્ય નિયમ તરીકે ગણી અસમ્મત દીક્ષા આપ્યે જાય છે તેઓ મંદધર્મ અર્થાત ધર્મભ્રષ્ટ છે અને તેઓ મૂળને-ઉત્સર્ગ નિયમને-છોડી અપવાદને વળગેલા છે. તેમનું આ વર્તન મૂળમાંથી ઊખડી ગયેલા અને માત્ર થડ કે શાખાઓ ઉપર રહેલા વટવૃક્ષ જેવું છે; એટલે કે, જેમ મૂળમાંથી ઊખડી ગયેલ વટવૃક્ષ ગમે તેવાં થડ અને ડાળા હાેવા છતાં પણ જીવિત કે રક્ષિત ન રહી શકે તેમ જેઓ સમ્મત દીક્ષાના ઉત્સર્ગ નિયમને બાભ્યુએ મૂકી અસમ્મત દીક્ષાના અપ-વાદવિધાનને જ મુખ્યતઃ આગળ ધરે છે અથવા તેને અવલંખે છે તેઓ તીર્થ કરની આનાને છેાડી આડે રસ્તે ચાલતા હાેવાથી અનક્રમે ચારિત્રભ્રષ્ટ જ થાય છે. ભાષ્ય અને ચર્ણિના આ છેલ્લા અને સખ્ત કથન ઉપરથી તે વખતની ગુરુઓની દીક્ષા આપવાની પ્રવૃત્તિ ઉપર બહુ સ્પષ્ટ પ્રકાશ પડે છે; અને આર્ય રક્ષિતના દાખલા કેટલે અંશે સ્વીકારવા યોગ્ય છે એ બાબત ઉપર જરા પણ શંકા ન રહે તેવા પ્રકાશ પડે છે. અહીં સુધી તાે ઉત્સર્ગ અને અપવાદને લગતી જે ટૂંક હક્રીકત મળે છે તેની વિચારણા થઈ. પરંત ઉત્સર્ગ અને અપવાદ એ શી વસ્તુ છે? એ બન્નેનાે શા સંબંધ છે? અને કઈ હદ સુધી એ સંબંધ સચવાઈ રહે છે? એ વસ્તુ જાણ્યા વિના પ્રસ્તુત ચર્ચા અસ્પષ્ટ અને અધરી રહે. તેથી ટ્રાંકમાં એ વિશે પણ કંઈક લખી દેવું જોઈએ.

ઉત્સર્ગ એટલે સામાન્ય નિયમ. એ નિયમ કાઈ એક તત્વ ઉપર ધડાયેલે દ્વાય છે. અપવાદ એટલે વિશેષ નિયમ. એ પશુ ઉત્સર્ગના જ તત્ત્વ ઉપર ધડાયેલેા હાેય છે. ઉત્સર્ગના પ્રદેશ વિસ્તૃત હાેય છે, અને અપવાદના પ્રદેશ ઉત્સર્ગના પ્રદેશમાંથી જ કપાતા હાેવાથી તે સ્વાભાવિક રીતે જ તેના કરતાં ટૂં કા હાેય છે. ઉત્સર્ગ અને અપવાદના સંબંધ પાબ્યપાષકપણાના છે; એટલે કે, અપવાદ એ ઉત્સર્ગના પાષક હાેય છે, અને તે જ્યાં લગી ઉત્સર્ગ-ના પાષક રહી શકે લાં લગી જ તે અપવાદ ગ્રાહ્ય છે, અને તે જ્યાં લગી ઉત્સર્ગ-તેા પાષક રહી શકે લાં લગી જ તે અપવાદ ગ્રાહ્ય છે, અને પછી તા તે ત્યાજ્ય બને છે. અપવાદ એ પ્રાસંગિક એટલે કાેઇક જ સ્થળમાં અને કાેઇક જ કાળમાં સ્થાન લે છે, જ્યારે ઉત્સર્ગ સર્વ દેશ અને સર્વ કાળમાં ચાલુ રહે છે. પ્રસ્તુત બાબતમાં ઉત્સર્ગ –અપવાદ આ રીતે સમજી શકાય. સમ્મત દીક્ષાના ક્લિત નિયમ એ ઉત્સર્ગ છે અને તે નિર્લોભત્વ તેમ જ શાસન-પ્રતિષ્ઠાના તત્ત્વ ઉપર સ્થિર છે. અસમ્મત દીક્ષાના અપવાદ જો અને જ્યાં લગી એ તત્ત્વાના પાષક હાય તા અને ત્યાં લગી જ તે અપવાદકોટિ તરીકે રક

ગ્રાહ્ય રહે છે. એટલે ઉત્સર્ગને મર્યાદા નથી હેાતી, પણ અપવાદને દેશની, કાળની અને સંયોગોની મર્યાદા હોય છે. એ મર્યાદાને સક્ષ્મ વિચાર સાધા-રહ્યુ લોકો ન કરી શકે એટલા જ માટે ભાષ્ય અને ચૂર્ણામાં છેવટે કહેવું પડ્યું કે અપવાદને આગળ કરી જેઓ વર્તે છે તેઓ મંદધર્મી અને મૂલચ્યુત છે. અપવાદ એ અપવાદની મર્યાદામાં છે કે નહિ એને જાણ્વાનું સામાન્ય સાધન એટલું જ છે કે અસમ્મત દીક્ષા લેનાર અને આપનારમાં લેાલ, ભય, અને શાસનઉપેક્ષા જેવા દોષો દ્વાવા ન જોઈએ. આ દોષો મારા પોતામાં નથી અથવા તા તદ્દન એાઝા છે એમ તા સૌ ક્રાઈ કહી શક, પણ તેની ખરી પ્રતીતિ આજાબાજાના લોકોની એકમતી અથવા બહમતીથી અથવા તાે સમગ્ર સંઘની સમ્મતિથી જ થઈ શકે. જેનામાં લાેભ ન હાેય, ભય ન હોય અને શાસન માટે યથાર્થ આદર હોય તે શિષ્યો માટે લાંચ કેમ આપે ? તેમને નસાડે કેમ ? બીજાને ત્યાં છુપાવે કેમ ? સીધી કે આડકતરી રીતે ખાટું બોલે અને બોલાવે કેમ ? દાવપેચ અને જાઢાણાં સેવે કેમ ? મારપીટ, લડાલડી અને કાર્ડબાજીમાં રસ લે કેમ ? જેઓને શાસનના સાચા આદર દાય તેઓ પોતે જાણીઓઈને કોર્ટ ધસડાય એવા પ્રસંગા ઊભા કરે જ કેમ ? રાજ-સત્તાને દીક્ષા ઉપર અંકુશ મૂકવેા પડે અગર તેા જાહેર રથાનામાં અને જાહેર છાપાંચ્યામાં કુક્ત શિષ્યહરણને કારણે થતી ધર્મદેલનામાં ભાગીદાર ચવાની સ્થિતિ એ લોકા પસંદ કરે જ કેમ ! જ્યારે આવી સ્થિતિ દેખાય ત્યારે જાણી લેવું જોઈએ કે હવે અપવાદે મર્યાંદા મૂકી છે, અને તે ઉત્સર્ગના પોષક મટી ધાંતક થવા લાગ્યો છે. આ સ્થિતિ આજે છે કે નહિ. એ વિચારવાનું કામ દરેકનું છે. મને તાે ચાેખ્ખું લાગે છે કે અસમ્મત દીક્ષાના અપવાદે મર્યાદા મૂકી છે અને ભાષ્ય-ચૂર્ણિકારના કથન પ્રમાણે તે મંદધર્મીતી પ્રવૃતિ થઈ પડેલ છે. તેના પુરાવા તરીકે ચામેર ચાલતી ઝગડાબાજી, કાર્ટબાજી અને કલેશપ્રવૃત્તિ ઉપરાંત સ્થળે સ્થળે સંઘ બેદ છે. સૌથી વધારે અને પ્રેમળળ પુરાવા તા એ છે કે નામદાર શ્રીમંત ગાયકવાડ સરકારને પાતાને જ દીક્ષા ઉપર અંકુશ પૂકનારો ઠરાવ ધારાસભામાં લાવવા પડ્યો છે.

શાસ્ત્રને આધારે વર્તવાની વાત કરનારાએ અને જ્યાં ત્યાં શાસ્ત્રના પુરાવાના નામે મરજી સુજબ વિધાન કરનારાએ જાણવું જોઈએ કે શાસ્ત્ર એટલે શું ? અને શાસ્ત્રની મર્યાદામાં શું સમાય છે અને શું નહિ ? સાધારણુ લોકા તા નથી હાતા ભણેલા કે નથી હાતા વિચારશીલ કે જેથી તેઓ કાંઈ શાસ્ત્રના વિવેક કરી શકે. હજારા વર્ષ જેટલા લાંબા સમયમાં ધણા લોકાએ ધણા લખેલું હોય છે અને તે બધું શાસ્ત્ર પણ કહેવાય છે. તેમાં ધણીવાર

ેતા એક ખીજાથી તદ્દન વિરેષધી અને અસંગત વિધાનો પણ મળી આવે છે. દરેક જણ પોતાને કાવતું વાકય લઈ તેને આધારે પોતાની પ્રવૃત્તિને શાસ્ત્રીય કરાવવાના પ્રયત્ન કરે તા હિંસા, મુષાવાદ, ચારી અને વ્યભિચારાદિ દોષાનું <sup>ં</sup>પાષણ થઈ શકે એવા પ્રસંગા પણ તેમાંથી મળી આવવાના અથવા તેા <sup>.</sup>ઉપજાવી શકાવાનેા ચાક્કસ સંભવ છે. તેથી ટૂંકમાં અને છતાં અવિરાધીને સર્વગ્રાહ્ય શાસ્ત્રવ્યાખ્યા એટલી છે કે જે સુધારે અથવા જેનાથી કશું બગડે નહિ પણ સર્વ સધરે તે શાસ્ત્ર; અથવા એમ કહેા કે જેનાથી ક્લેશાનું પાયણ ન થાય તેશાસ્ત્ર. જૈન શાસ્ત્રને નામે ચઢેલાં શાસ્ત્રોમાં કાેઈ પણ કારણને લીધે એમ લખાયેલું સુધ્ધાં મળે છે કે સીધી રીતે વડીલાે કે લાગતાવળગતાઓ સમ્મતિ ન આપે તેા દીક્ષા લેનાર અમુક અમુક રીતે પ્રપંચબાજી પણુ રમે અને એ છળપ્રવૃત્તિ દ્વારા પણ છેવટે પરવાનગી મેળવે. આ કથન ગમે તેણે કાઈ પણ સંધા-ગોમાં, કાઈ પણ આશયથી કર્યું હશે એમ આપણે માની લેવું જોઈએ. એ કથનને શાસ્ત્રીય માની પહ્ય લઈએ. હવે ધારા કે આવા કથનના ઉપયોગ સાર્વત્રિક થવા લાગે તે એતું પરિણામ છેવટે શું આવે ! એનું પરિણામ એક જંઆવે, અને તે એ કે સત્ય તેમ જ સરળતા ખાતર અસત્ય અને કુડકપટનું સેવન, અથવા એમ કહેા કે અહિંસા ખાતર હિંસાના પ્રચાર અને પુષ્ટિ થવા પામે. તેથી જ્યાં આંટીઘુંટીની ખાખત આવે ત્યાં ધોરી માર્ગ પ્રમાણે જ વર્તવાનાે સુવર્ણ નિયમ શાસ્ત્રસમ્મત છે.

જૈન શાસ્ત્રતા મુખ્ય પાયા તા અનેકાંતદર્ષ્ટિ છે. ઉપર જે અસમ્મત દીક્ષાના અપવાદો પ્ર-થામાં દાખલ થયા છે તેમાં પણુ આચાર્યાં એ અનેકાન્ત-બ્દર્ષ્ટિ રાખેલી છે. સાળ વર્ષની ઉં મર સુધીનાને અસમ્મત દીક્ષા આપવામાં શિષ્યનિષ્ફેટિકા કહેલ છે; એટલે કે, તે કૃત્યને ત્રીજા મહાવતના ભાંગ તરીકે ગણી એ દાષ માટે મૂળ આદિ પ્રાયશ્વિત્તાનું વિધાન કરેલ છે. તેમાં પણ એકાંત નથી. જો કાઈ સાતિશય ગ્રાની અતિ ઉજજવળ ભાવી જીએ, અને દીક્ષા લેનાર દારા તેનું અને શાસનનું પરમ હિત જીએ, વળી તે એવા અમાધહસ્ત હાય કે તેના હાથથી દીક્ષિત દીક્ષાબ્રષ્ટ થવાના જ ન હોય તા તેવા ગ્રાની સગીર ઉં મરના બાળક સુધ્ધાંને એ સમ્મત દીક્ષા આપે—આવું પણ કથન છે. અત્યારે આ આપવાદિક કથનના ઉપયોગ કરી, જેના દ્વારા ધર્મના ચાક્કસ જ પ્રભાવ વધે અને જે કદી દીક્ષાથી ચલિત થવાના જ નથી એવા નાનાં નાનાં બાળક-બાળિકાઓને ખૂણેખાંચરેથી ગ્રાન દારા શાધી કાઢી તેમને સમ્મત દીક્ષા આપી શાસનપ્રભાવના કરવા જેવા ગ્રાનીઓ જો આજે હોય તો તેમણે શા માટે ચૂપ બેસી રહેવું જોઈએ કે તેમને તો બાળીકાને નસાડવાનો, ભગાડવાનો અને ગમે તેવા દાવપેચ ખેલવાનો શાસ્ત્રમાં પરવાને છે. જો એમ કહેવામાં આવે કે ભલે શાસ્ત્રમાં સગીર ઉત્તરનાને સમ્મત દીક્ષા આપવાની છૂટ હેાય, લલે પ્રપંચબાજ ખેલવાની બારીઓ હેાય, છતાં આજે એ છૂટા અને એ બારીઓને ઉપયોગ કરનાર વિશિષ્ટ જ્ઞાનીઓ કવાં છે, તેા એ પ્રશ્ન પણ થયા વિના નથી રહેતા કે સાળ વર્ષથી મોટી ઉંમરનાને અસમ્મત દીક્ષા આપનારના અપવાદ-કથનને સમજનાર વિશિષ્ટ જ્ઞાની પણ કર્યા છે ? જેઓની સત્યવાદિતા વિશે લોકોને વિશ્વાસ ન હેાય, જેઓમાં શાન્તિ અને સરળતાને છાંટો ભાગ્યે જ હેાય, જેઓ બ્રહ્મચર્યભંગના સેવાયેલ દોષો જાહેરપણે કે ખાનગી રીતે કળ્યુલી પોતાની નિમ્પાલસતા પુરવાર કરવા જેટલા નિર્ભય ન હોય અને જેઓ એક અથવા બ્રીજી રીતે પૈસાના વહીવટ તેમ જ સંગ્રહ કરવા-કરાવવામાં મશગૂલ હોય તેવાઓ પુરતકાના ગમે તેટલા ઢગલા ચૂધ્યા છતાં તેના મર્મ અનેકાન્ત-દષ્ટિએ સમજી શકે અથવા તા સમજ્યા પ્રમાણે અમલમાં મૂકી શકે એવા કદી સંભવ છે ખરા ? જો એવા સંભવ હાેત તા દીક્ષા જેવી પવિત્ર વસ્તુ માટે શાસ્ત્રને નામે જે કિન્નાખારી ચાલી રહી છે તે ન જ હોત.

ખધાં શાસ્ત્રીય પ્રમાણા અને અત્યારની પરિસ્થિતિના વિચાર કરતાં દીક્ષા પરત્વે એક જ વસ્તુ કલિત થાય છે અને તે એ કે જો બધી બાજીના વિચાર કરતાં દીક્ષા લેવી અને આપવી યાેગ્ય હાેય તા તે સમ્મતિ સિવાય ન જ લેવી કે દેવી જોઈએ, અને સાેળ વર્ષથી માેડી ઉંમરનાને અસમ્મત દીક્ષા સુધ્ધો આપવાની ઘોષણા કરનારે જાણી લેવું જોઈએ કે એ સીધું વિધાન નથી; એ તો એક અચાનક બની ગયેલ અને પરિણામે શુભ નીવડેલ વિધાન છે. દાખલાના બચાવ માટે સ્વીકારેલ અપવાદમાંથી નીકળતા કલિતાર્થ એવું વિધાન છે કે, નથી ઉત્સર્ગ તરીક એ વિધેય અને નથી અપવાદ તરીકે એકાંત પ્રાહ્થ. એટલે આવી છટકબારીએાના આધારે કાઈ શાસ્ત્રાર્થ કરવાના ઉત્સાહ ધરાવતા હોય તા તે ઇચ્છે સારે અને તે કહે સારે દલીલપૂર્વક અને સમભાવપૂર્વક લેખિત અથવા તો વાચિક શાસ્ત્રાર્થમાં એક સ્વતંત્ર વ્યક્તિ તરીકે ઊભો રહેવા આ લેખક તૈયાર છે.

—પર્યુષણુ પર્વનાં વ્યાખ્યાના.

# સાધુસ સ્થા અને તીર્થસ સ્થા તથા **તેને**! ઉપયોગ

### [ ૨૧ ]

જ્યાં ધાર્મિક આત્માઓનો કાંઈપણ સંબંધ રહ્યો હેાય, અગર જ્યાં કુદરતી સુંદરતા હોય અથવા એ બેમાંથી એક ન હોય છતાં જ્યાં કાઈ પૈસાદારે પુષ્કળ નાહ્યું ખરચી ઇમારતની, સ્થાપત્યની, મૂર્તિની કે એવી કાંઈ વિશેષતા આણી હોય ત્યાં ઘણે ભાગે તીર્થ ઊભાં થઈ જાય છે. ગામ અને શહેરા ઉપરાંત સમુદ્રતટ, નદીકાંઠા, બીજા જળાશયા અને નાનામાટા પહાડા એ જ માટે ભાગે તીર્થ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

જૈન તીથો જળાશય પાસે નથી આવ્યાં એમ તો નથી જ, કેટલાંક સુંદર લીર્થો ગંગા જેવી મહેલી નદીને કિનારે \_ અને બીજાં જળ્યશ્લે। પાસે આવેલાં છે. તેમ છતાં સ્થાન પરત્વે જૈન તીર્થોની ખાસ વિશેષતા પહાડાની પસંદગીમાં છે. પૂર્વ હિંદુસ્તાન કે પશ્ચિમ હિંદુસ્તાન, દક્ષિણ હિંદુસ્તાન કે ઉત્તર હિંદુસ્તાન--- જ્યાં જાએ ત્યાં જૈતાનાં પ્રધાન તીથી ટેકરીઓ અને પહાડાની **ઉપર જ આવેલાં છે. માત્ર શ્વે**તાંબર સંપ્રદાય જ નહિ પ**ણ** દિગંભર સંપ્રદાય સુધ્ધાંની સ્થાન પરત્વે ખાસ પસંદગી પહાડાની જ છે. જ્યાં શ્વેતાંબરાતે જરા પણ સંબંધ તથી, અવરજવર તથી એવાં કેટલાંક ખાસ દિગંબરાનાં તીર્થા દક્ષિણ હિંદુસ્તાનમાં છે, અને તે પણ પહાડી ભાગમાં આવેલાં છે. આ ઉપરથી એટલું જ કલિત થાય છે કે તીર્થના પ્રાણભૂત સંતપુર્ષોનું મન કેવાં કેવાં સ્થાનામાં વધારે લાગતું, અને તેએ કઈ જાતનાં રથાના પસંદ કરતા. વળી ભક્તવર્ગ હાે કે મનુષ્યમાત્ર હો, તેમને એકાંત અને કુદરતી સુંદરતા કેવી ગમે છે એ પણ એ તીર્થસ્થાનાના વિકાસ ઉપરથી જાણી શકાય છે. ગમે તેટલું ભાગમય અને ધમાલિયું જીવન ગાળ્યા પછી પણ છેવટે, અથવા વચ્ચે વચ્ચે કચારેક ક્યારેક, માહસ આરામ અને આનંદ માટે ક્યાં અને કેવાં સ્થાન તરફ દબ્ટિ દાેડાવે છે એ આપણે તીર્થસ્થાનાની પસંદગી ઉપરથી જાણી શકીએ છીએ.

તીર્થોનું બધું તેજ અને મહત્ત્વ એ આજે મૂર્તિ પૂજા ઉપર અવલ બિત છે. કાેઈ જમાનામાં અને તે પણુ કચાંઇક કચાંઇક તીર્થસ્થાનમાં વિદ્યાની ગ્રતિષ્ઠા, પ્રચાર અને વિદ્વાનોની કાયમી ગાષ્ઠી ભલે રહી હોય; પણુ આજે

તે કાશી જેવા એકાદ સ્થળને બાદ કરીએ તે તીર્થસ્થાનામાં વિદ્યા અને વિચારને નામે લગભગ મીકું જ છે. ખાસ કરીને આખા હિંદુસ્તાનમાં જૈન તીર્થ તો એવું એક નથી કે જ્યાં વિદ્યાધામ હાેય, વિદ્વાતાની પરિષદ હાેય, વિચારકાની ગાેષ્ડી હેાય અને એમની ગંભીર પ્રાણપૂરક વિદ્યાના આકર્ષણથી જ ભક્તો અને વિદ્યારસિકા આકર્પાઈ આવતા હોય. વધારેની આશા તા ભાજાએ રહી, પણ કાેઈ એક તીર્થમાં એક પણ એવું જૈન વિદ્યાલય નથી, જૈન વિદ્યામઢ નથી કે એકાદ પણ એવા સમર્થ વિદ્યાજીવી વિદ્વાન નથી કે જેને લીધે ત્યાં યાત્રીઓ અને જિત્તાસઓ આકર્ષાઈ આવતા હાય અને પાતાના વિવિધ પ્રક્ષોનું નિરાકરણ કરતા હોય. તીર્થોની પ્રાકૃતિક જડતા અને નૈસર્ગિક રમણીયતામાં કાં તા તપ અને કાં તાે વિદ્યા અને કાં તાે બન્તે ચેતના પૂરે છે; જ્યારે આજનાં આપણાં તીથેોમાં તપ અને વિદ્યાને નામે શ' છે તે તમે <u>બધાં જ જાણા છે</u>. મૂર્તિની માન્યતા અને પ્રાણીઓની પૂજા પછી મનુષ્યપૂજાએ કચારે સ્થાન લીધું એ ચાક્કસપણે કહેવું આજે કઠણ છે, છતાં ભગવાન મહાવીર અને બુદ્ધના તપરવીજીવન સાથે જ મનુષ્યપૂજા વિશેષ પ્રતિષ્ઠા પામી અને એ બે મહાન પુર્**ષોના સંધોના પ્રચારકાર્યના વિકાસની સાથે** અને સાથેજ મૃતુબ્યપૂજા અને મૂર્તિ પ્રચાર વિકાસ પામતાં ગયાં એ સાબિત કરવાને પૂરતાં સાધના છે. ભગવાન મહાવીર અને બુદ્ધ પહેલાં પુરૂષોત્તમ રામ અને કૃષ્ણની મૂર્તિપૂજ્ય હતી કે નહિ અને હતી તેા કેટલા પ્રમાણમાં અને કેવી, તે આપણે નથી ભાણતા: પણ જૈન અને ભૌદ્ધ સંઘની વ્યવસ્થિત સ્થાપના અને તેમના વ્યવ-રિયત પ્રચાર પછી રામ અને કબ્હ્યની પૂજા વધારે અને વધારે જ પ્રચારમાં આવતી ગઈ એ વિશે કશી જ શંકા નથી. જેમ જેમ મહાવીર, બુદ્ધ, રામ અને કબ્લ એ વિશિષ્ટ પુરુષો તરીકે પૂજાવા લાગ્યા તેમ તેમ પક્ષીઓ, દેવ–દાનવા અને કામળ તેમ જ ભય કર પ્રકૃતિનાં પ્રાણીઓની પૂજા ઓછી અને ઓછી મતી ગઈ. તેમ છતાં હજી પણ એનાં અવશેષા તા છે જ.

તીર્થીના વિકાસમાં મૂર્તિ પ્રચારના વિકાસ છે અને મૂર્તિ પ્રચારની સાથે જ મૂર્તિનિર્માણુકળા તેમ જ રથાપત્યકળા સંકળાયેલાં છે. આપણા દેશના સ્થાપત્યમાં જે વિશેષતાઓ અને જે માહકતાઓ છે તે તીર્થ સ્થાના અને મૂર્તિ પૂજાને જ મુખ્યપણે આભારી છે. ભાગસ્થાનામાં સ્થાપત્ય આવ્યું છે ખરું, પણ તેતું મૂળ ધર્મ સ્થાના અને તીર્થ સ્થાનામાં જ છે.

જૈનાનાં તીથી એ કાંઇ બે–પાંચ કે દશ નથી પછુ સે કેડોની સંખ્યામાં, અને તે પછુ દેશના ક્રાઇ એક જ ભાગમાં નહિ, પરંતુ જ્યાં જાએ હ્યાં

ચારેતરકુ મળી આવે છે. એ જ એક વખતના જૈન સમાજના વિસ્તારના પુરાવે છે. જૈન તીર્થોની ખાસ એક સંસ્થા જ છે, જોકે આજે દિગંખર અને શ્વેતાંબર એ બે ભાગમાં તે વહેંચાઈ ગઈ છે. એ સંસ્થાની પાછળ કેટલા માણસાે કાયમને માટે રાેકાયલા રહે છે, કેટલી ખુદ્ધિ એની સાર-સંભાળમાં અને બીજી બાબતામાં ખારચાય છે, અને એ તીર્થોની પાછળ કેટલું ધન વપરાય છે એતાે પુરા અને સાચાે ખ્યાલ આપવા જેટલા આંકડા અત્યારે પાસે નથી, છતાં અટકળથી એાઝામાં એાછું કહેવું હેાય તેા એમ કહી શકાય કે એ સંસ્થાની પાઝળ પાંચ હજારથી એાઝા કાયમી માણુસા નહિ હ્યેય, અને જાુદી જાુદી અનેક બાબતામાં પચાસ લાખથી એોઝો ખર્ચ થતાે નહિ હાેય. એ સંસ્થાની પાછળ કેટલીક જગ્યાએ જમોનદારી છે, બીજી પણુ સ્થાવર–જંગમ મિલકત છે અને રાેકડ નાણું, સાેનું, ચાંદી તેમ જ ઝવેરાત પણ છે. ઘરમંદિરા અને તદ્દન ખાનગી માલિક/ાનાં મંદિરાને બાજીએ મૂકીએ તાેપણ જેના ઉપર નાનામાટા સંઘની માલિકી હોય, દેખરેખ ક્રોય એવા સંઘમાલિકીનાં મંદિરાના નાનામોટા ભાંડારા દ્વાય છે. એ ભાંડારા-માં નાણાનું ખાસું ભાંડાળ હાય છે, જે દેવદવ્ય કહેવાય છે. કક્ત શ્વેતાંબર-સંધની માલિકીનું દેવદ્રવ્ય અત્યારે એાછામાં ઓછું એક કરાેડ જેટલું તાે આખા હિંદુસ્તાનમાં ધારવામાં આવે છે. એમાં શંકા નથી કે આ દેવેદ્રવ્ય એકહું કરવામાં, તેની સારસભાળ રાખવામાં અને તે ભરખાઈ ન જાય તે. માટે ચાંપતા ઇલાજો લેવામાં જૈન સંઘે ખૂબ ચાતુરી અને ઈમાનદારી વાપરી છે. હિંદુ સ્તાનમાંના બીજા કાંઈ પણ સંપ્રદાયના દેવદ્રવ્યમાં જૈન સંપ્રદાયના દેવદ્રવ્ય જેટલી ચાખવટ તમે ભાગ્યે જ જોશા. એ જ રીતે દેવદ્રવ્ય એના ઉદેશ સિવાય બીજે કચાંય ખર્ચાય નહિ, વેડકાય નહિ અને કાેઈ એને. પચાવી ન જાય એ માટે પણ જૈન સ'ધે એક નૈતિક અને વ્યાવહારિક સુંદર વાતાવરણ ઊભું કર્યું છે. જૈન બચ્ચાે દેવદ્રવ્યની એક પણુ કાેડી, પાેતા-નાથી બને ત્યાં સુધી, પોતાના અંગત ભોગમાં વાપરવા કઠી રાજી કે તૈયાર દ્વાતા નથી. એમ કરતાં એ, સંસ્કારથી જ, અહુ ડરે છે; અને કાંઇક સામા-જિક બધારણ પણ એવું છે કે કાેઈએ દેવદ્રવ્ય પચાવ્યું એમ જાણ થતાં. જ એની પાછળ સંધ અથવા સાધુઓ પડે છે અને એ વ્યક્તિને જવાબ દેવાે ભારે થઈ પડે છે. દેવદ્રવ્ય હડપાઈ જવાના કિસ્સા મળી આવે ખરા, પણ તે ન છૂટકે જ, સ્મથવા જ્યારે હાથમાં બીજી કાઈ પણ બાજી ન રહી હોય त्यारे थ.

તીર્થસંસ્થા સાથે મૂર્તિના, મંદિરના, ભંડારના અને સંધ નીકળવાના

એમ ચાર ભારે મનેારંજક અને મહત્ત્વના ઇતિહાસાે છે. લાકડા, ધાતુ અને પથ્થરે મૂર્તિ અને મંદિરામાં કેવી કેવી રીતે, કયા કયા જમાનામાં, કેવેા કેવેા ભાગ ભજવ્યા, એક પછી બીજી અવરથા કેવી કેવી રીતે આવતી ગઈ, ભંડારામાં અવ્યવસ્થા અને ગરબડ કેવી રીતે આવ્યાં અને તેની જગ્યાએ પાછી વ્યવસ્થા અને નિયંત્રણુ કેવી રીતે શરૂ થયાં, નજીકનાં અને દૂરનાં તીર્થોમાં હજારા અને લાખા માણ્સોના સંધા યાત્રાએ કેવી રીતે જતા અને એની સાથે એ શું શું કામા કરતા—એ બધા ઇતિહાસ ભારે જાણવા જેવા હોવા છતાં આપણી આજની મર્યાદાની બહાર છે.

ત્યાગ, શાંતિ અને વિવેક કેળવવાની પ્રેરણામાંથી જ આપણે તીર્થા ઊભાં કર્યાં છે અને ત્યાં જવાના તથા તેની પાછળ શક્તિ, સંપત્તિ અને સમય ખર્ચવાનાે આપણા ઉદ્દેશ પણ એ જ છે. તેમ છતાં આજ આપણે તીર્થ સંસ્થા દારા એ ઉદ્દેશ કેટલા સિંહ કરીએ છીએ એ તમે જ વિચારા. શ્વેતાંબર, દિગંબર બન્ને ફિરકાઓને આજે પાતાનું. પરાક્રમ બતાવવાનું અને કુરતી ખેલવાનું એકમાત્ર ધામ તીર્થો જ રહ્યાં છે. એમનો મઝિયારો બીજી' કાેઈ બાબતમાં હવે રહ્યો નથી અને જે કાંઇ રહ્યો હોય અથવા મઝિયારા ન હાેવા છતાં મઝિયાવાપણાનાે કાંસાે ઊભાે કરતા હાેય તાે તે માત્ર તીર્થોમાં જ છે. પ્રસિદ્ધ એવું એકે તીર્થ નથી કે જ્યાં બન્ને પક્ષના ઝઘડા ન હાય અને જેને માટે તેઓ કોર્ટ ન ચઢતા હોય. મારે જરા પણ તરકુદારી કર્યા સિવાય અને કાેઈ પક્ષપાતના આરાપ મૂકે તાે તેનું જોખમ ખેડીને પણ સ્પષ્ટ અને છતાં નમ્રપણે કહેવું જોઈએ કે જ્યાં જ્યાં માત્ર દિગંભરાનું આધિપત્ય પહેલાં હતું અથવા હજી છે ત્યાં એકે સ્થળે શ્વેતાંભરેષ મઝિયારેષ કરવા ગયા નયી, જ્યારે દુઃખની વાત એ છે કે દિગંભરો એટલી તટસ્થતા સાચવી શકતા નથી. માત્ર શ્વેતાંબરાનું આવિપત્ય પહેલાં હતું અને હજી પણ છે એવાં તીર્થો સુધ્ધાંમાં તેઓ, જાણે ધર્મની ભારે પ્રભાવના કરતા હેાય તેમ, દખલગીરી કરવા જાય છે અને પરિણામે ઝઘડા થાય છે. કચારેક એક તા કચારેક બીજો પક્ષ છતે છે. છતના આધાર પૈસા અને લડનારાએાની કુરાળતા ઉપર જ છે, સત્ય ઉપર નથી વળી એક જ સુદા પરત્વે એક પક્ષ આજે તા બીજો પક્ષ કાલે જીત મેળવે છે, અને પોતાની જીતમાં થાય? તે કરતાં સામાની હારમાં તેમને વધારે પ્રશાલી ઊપજે છે. ખન્ને સંપ્રદાયના અનુયાયીઓના મનમાં એવા સંસ્કારા પડવા છે અને પાષાય છે કે જ્યારે કાેઈ પણ એક તીર્થની તકરારના ફેસલાે પાતાની વિરુદ્ધ થયાે છે એમ સાંભ<sup>ુ</sup> ળતાવેત જ પાતાની અંગત મિલકત જવાના દુઃખ કરતાં પણ વધારે

દુઃખ અને આધાત લોકા અનુભવે છે, અને એ દુઃખ અને આધાતમાંથી પાછા કરી લડવા લોકા લલચાય છે, નાહ્યું ભરે છે અને ખુદ્ધિ ખર્ચે છે. આ રીતે એકબીજાની વારાકરતી હારજીતનાં ચક્રા સતત ચાલ્યા કરે છે અને એમાં ખુદ્ધિ, ધન અને સમય ત્રણે નિરર્થંક દળાઈ જાય છે. એ દળહ્યુ —આટાના ફાયદા બેમાંથી એકેને ભાગે નથી આવતાે. એના પૂરા ફાયદા તા એ ચક્કી ચલાવનાર આજતું રાજતંત્ર ઉઠાવે છે.

શકાે અને દૂણોના પછી મુસલમાનાે આવ્યા. તેમણે જૈન મૂર્તિ અને મંદિરાે ઉપર હથોડા ચલાવ્યા. એમાંથી અચવા આપણે કરમાનાે પણ મેળવ્યાં અને કથાંઇક કથાંઇક પરાક્રમાે પણ કર્યાં. આજે આપણે માનીએ છીએ કે આપણાં તીર્થો અને મંદિરા સુરક્ષિત છે. સાચે જ ઉપર ઉપરથી જોનારતે એંબ લાગે પણ ખરું, કારણુ કે અત્યારે કાેઈ આપણાં મંદિરા કે મૂર્તિઓ સામે આંગળી ઉઠાવતાં પણ વિચાર કરે છે. તેમ છતાં જરાક ઊંડા ઊતરીને જોઈએ તેા આપણને લાગ**રો કે આ**પણાં તીર્થો આજે જેવા ભયમાં છે તેવા ભયમાં પહેલાં કઠી નહેાતાં. દ્વાઈ ગિઝની, કાેઈ અલાઉદીન કે કાંઈ ઔરંગઝેબ આવતાે તાે તે કાંઈ ચારે ખૂણે કરી નહેાતે! વળતા અને જ્યાં પહેાંચતા ત્યાં પણ કાંઈ ત્રણસાે સાઠ દિવસ કુહાડાએા નહેાતેા ચલાવતાે. વળી જે કુહાડા અને હથોડાએા ચાલતા તેનું દેખીતું પરિણામ એવું આવતું કે આપણે પાછા એ મૂર્તિ અને મંદિરાને જલદી સમરાવી લેતા અને કરી એવા આધાતાથી બચવા કળ અને ખળ વાપરતા: જ્યારે આ રાજતંત્ર આવ્યા પછી અને આપણી ધાર્મિક સ્વતંત્રતા સચવાવાનાં વચનાની વારવાર રાજ્યકર્તાઓ તરક્યી ઘેાષણા થયા પછી, આપણે એમ માનતા થઈ ગયા છીએ કે હવે તેા ક્રોઈ મૂર્તિ કે મંદિર તરક હાથ ઉગામતું નથી. એક રીતે એ શાંતિ રાજ્યકર્તાઓએ અપીં એ ખદલ ચાડા તેમના આભાર માનીએ, પણ ખીજી રીતે એમણે રાજ્યત ત્રની ગેાઠવણુ જ એવી કરી છે કે તમે પોતાની મેળે જ પોતાનાં મૂર્તિ અને મંદિરા પર હથાડાઓ ઠોકા, કુહાડાઓ મારા અને માથાં પણ ફાેડા. બહારના કાઇ તીર્થભાજક ત આવે એવી વ્યવસ્થા તે સરકાર તમારી ધાર્મિક સ્વતંત્રતા સાચવવા ખાતર કરે જ છે. પણ તમે પાતે જ પાતાના તીર્થભંજક થાઓ અને ધરબારથી પણ બરબાદ થાએ। ત્યારે તમારી વચ્ચે પડી તમારી થલી ખરબાદી અટકાવવામાં સરકાર ધાર્મિક સ્વતંત્રતામાં દષ્મલગીરી માને છે. એણે એવું તંત્ર ઊભું કર્યું છે કે તમે પાતે જ રાત અને દિવસ એક-ભીજાનાં મર્તિ અને મંદિરા તાલ્યા કરા અને કહ્યા કરા કે આ રાજ્યતંત્રમાં

અખારી ધાર્મિક સ્વતંત્રતા સલામત છે! સીધી રીતે ક્રોઈ અમલદાર કે કાયદા તમને નથી કહેતા કે તમે તમારાં જ મંદિરા ઉપર હથાડા મારા. પણ એ ધાર્મિક સ્વતંત્રતાનાં રાજકીય વચનાેની માેહની જ એવી છે કે તમે હંમેશાં એકખીજાનાં મૂર્તિ અને મંદિરા તાેહ્યા કરાે અને અંદરાઆંદર લક્ષા કરો. કચારેક જીતથી હરખાઈ અને કચારેક હારથી નાખુશ થઈ હંમેશાં. તમે લડવાને તૈયાર રહેા એ આજની રાજનીતિ છે. આ રાજનીતિને ન સમજવાથી જ આપણે પ્રીવીકાઉન્સિલ સુધી દેાડીએ છીએ અને જણે કેળ-વાયેલા ગણાતા સાંપ્રદાયિક વકીલાને એ સિવાય બીજાં કાબ જ ન હોય અથવા એ સિવાય એક કાર્યમાં તેમને આસ્તિકતાની છાપ જ ન મળવાની હેાય, તેમ તેઓ આ દેશમાં અને વિલાયતમાં તીર્થોની લડાઈમાં પાતાની **બધી જ શક્તિ ખર્ચા રહ્યા છે. આપણા દેશમાં સૌ**થી મેાટા સત્યના ઉપાસક પેદા થયેા છે એમ તે વકીલાે અને આગેવાન પૈસાદારાે માને છે, છતાં તકરારના સુકાદો એમને મન એમને હાથે કરતાં બીજા કાેઈને હાથે વધારે સારાે થવાનાે સંભવ દેખાય છે. આપણી અપાર મૂર્ખતાએ હજી આજના રાજત તતું સ્વરૂપ સામે આવવા નથી દીધું પણ છેલ્લાં ત્રીસ વર્ષના તીર્થાની હારજીતના ઇતિહાસ જો આપણે વાંચીએ અને અત્યારે કથાં કથાં અને કેવી કેવી રીતે આવા ઝઘડાએ। ચાલે છે, તે કેાણ ચલાવે છે, કેમ પાેષાય છે અને એના મૂળ - વાંધાએા શા છે એ જો જાણીએ તાે આપણને આપણી મૂર્ખતાના ભાન ઉપરાંત એ મૂર્ખતાનું પાેષણ કરનાર, અને છતાં ધાર્મિક સ્વતંત્રતાને પટ્ટો આપનાર, રાજતંત્રની નીતિનું ભાન પણ થાય. પરંતુ આપણામાંના કાેઈ આ દષ્ટિએ આ વસ્તુ વિચારતા જ નથી. ખરી વાત તે। એ છે કે ઝનૂની મુસલમાનેાના રાજ્યકાળ દરમ્યાન તેમને હાથે <mark>થયેલા નુકસાન કરતાં આ રાજ્યકાળ દરમ્યાન</mark> આપણે આપણા હાથે જ તીર્થરક્ષા નિમિત્તે તીર્થના અને તેના ઉદ્દેશના વધારે ધ્વંસ કર્યો છે, અને હજુ આ રાજતંત્રને ધાર્મિક સલામતીવાળું માની વધારે અને વધારે એ નાશ કર્યે જ જઈએ છીએ. આ બધા ઉપરથી જે કલિત થાય છે તે એ છે કે અત્યારે જ આપણાં તીર્થા વધારે જોખમમાં છે.

આ તેા બરબાદીની વાત થઈ, પણ આ તીર્થસંસ્થા મારકત આપણે કેટલું વધારે ઉપયોગી કામ કરી શકીએ તેમ છે એ પણ જાણવું જોઈએ. ભક્તિ અને આર્થિક ઉદારતા ઉપર જ તીર્થસંસ્થા નબે છે. સમાજતે વિદ્યા, હુન્તર, ઉદ્યોગ અને બીજા તેવાં ત્રાતેાની અનિવાર્ય જરૂર છે. કાેઈ પણ જમાનામાં જૈન તીર્થે નાલંદાના કે વિક્રમશીલાના વિદ્યાલયની સુગંધ નથી.

અતુભવી. અત્યારે તા બીજે ક્રાઈ પણ સ્થળે નબી શકે તે કરતાં વધારે સહેલાઇથી કેટલાંક તીર્થંસ્થાનામાં વિદ્યાલયે। સારી રીતે નબી શકે. કેટલાંય આણુ જેવાં પ્રકૃતિરમણીય જૈન તીર્થો છે કે જ્યાં અંગ્રેજો અને બીજા લેોકા વિદ્યા મેળવવા સાથે ત્યાંના સુંદર વાતાવરહાનાે કાયદાે ઉઠાવી રહ્યા છે; ત્યારે જૈતોને એ વાત સઝલી જ નથી. તેઓ ત્યાં જાય છે ત્યારે ખુશ થાય છે. જગ્યાતી, એકાંતની, હવાપાણીની વાહવાહ કરે છે, બીજાનાં વિદ્યાધામા જોઈ રાછ થાય છે. પણ પોતાને માટે કાંઈ કરવાનું એમને સુઝુત જ નથી. જૈના કાશીમાં યાત્રાર્થે જાય છે, પણ ક્રાંઈને ત્યાંની વિદ્યાગોછીની ખબર નથી, વિદ્વાનોની જાણ નથી, એ જાણવાની તેમને ઇચ્છા જ થતી નથી. ત્યાંનાં વિદ્યાધામા કેવાં અને કેટલાં છે એ જાશવાનં એમને મન જ નથી, કારણ કે એમણે પાતાનાં કાઈ પણ તીર્થસ્થાનમાં વિદ્યા અને વિદ્વાનો હોવાની સુગંધ લીધી જ નથી. એમને કલ્પના એક જ છે અને તે એ કે લીર્થસ્થાનેલ્માં મંદિરા અને મૂર્તિઓ સિવાય બીજા શું હોય ! બીજાં હોવાની શી જરૂર છે ! પરંતુ સમાજની વિદ્યાની જરૂરિયાત આ તીર્થાસ'સ્થારક્ષક ભક્તિ અને ઉદારતા જેવાં બળા દારા સધાવી જ જોઈએ. જો વિશિષ્ટ વિશિષ્ટ તીર્થોમાં ખાસાં વિદ્યાલયા ચાલતાં દ્વાય. તેમાં બન્ને સંપ્રદાયના હજારા બાળકા ભાજાતા હોય. વિદ્યા અને દેશની સ્વતંત્રતાના બ્રહ્મ-આદર્શ તેમની સામે હોય તાે સમાજને આ તકરાર પાછળ બળ ખર્ચવાની બહુજ થેાડી કુરસદ રહે. જ્યાં સુધી સુંદર અને ઉપયોગી આદર્શ સામે નથી હોતો ત્યાં સુધી માણુસ પોતાનું બળ આડે રસ્તે વેડફે છે. આજતા દેશધર્મ આપણને ખેવાત શીખવે છેઃ એક તા આ રાજતંત્રના માયાવી રૂપના ભાગ બની પાતાને જ હાથે પાતાનાં મૂર્તિ અને મંદિરાના નાશ ન કરો; અને બીજી વાત એ છે કે તમારામાં ભક્તિ અને ઉદારતા હોય તે તીર્થોને સાચવી તે મારકૃત તમે વિદ્યા અને કળાથી સમૃદ્ધ ખનેા, વધારે શીખા.

તીર્થની લડાઈમાં જીતનાર પક્ષ માની લે છે કે અમે તીર્થ સાચબ્યું, ધર્મ બજાવ્યો. બીજી વાર બીજો પક્ષ તેમ માને છે. પજ્ બન્ને પક્ષ એ ભૂલી જાય છે કે તેઓ શરીરનાં હાથપગ જેવાં અંગોને જ સાચવવા પ્રાજ્ પાથરે છે અને તેમાંથી ઊડી જતા આત્માને બચાવવા કાઈ જરા પજ્ જહેમત નથી ઉઠાવતું. એટલું જ નહિ, પજ્યુ તેમના આ હાથપગને બચાવવાના પ્રયત્ન જ ઊલટા શરીરમાંથી આત્માને ઉડાડી રહ્યો છે. જૈન તીર્થના આત્મા અહિંસા અને શાંતિ છે. લડાઈ મારકત આપણે એક પક્ષે જીત મેળવી એટલે તેણે હાથ બચાવ્યો, બીજાએ જીત મેળવી એટલે તેણે પગ અચાવ્યો, પણુ બંનેએ હાથપગ બચાવવા જતાં તીર્થમાંથી આત્મા ઉડાડી દીધો; કારણુ કે, હમણાં હમણાંની તીર્થની તાજી લડાઈ આ તમને કહે છે કે તે નિમિત્તે મનુષ્યહત્યા સુધ્ધાં કરી ચૂકવા છેા અથવા તે હત્યા થવામાં નિમિત્ત થયા છેા. જો આ આત્મા જ ન હોય અને છિન્નભિન્ન અંગવાળું માત્ર કલેવર જ હોય તો હવે એ માટે શું કરવું અને શું ન કરવું એ કહેવાની જુદી જરૂર રહેતી નથી.

#### સાધુસ સ્થા

જાણીને જ સાધુસંસ્થાની ચર્ચા પાઝળથી કરું છું. આજની સાધુસંસ્થા ભગવાન મહાવીરને તેા આભારી છે, પણ એ સંસ્થા તાે એથીયે જૂની છે. ભગવતી જેવા આગમામાં અને બીજા જૂના ગ્રંથામાં પાર્શ્વાપત્ય એટલે પાર્શ્વનાથ-ના શિષ્યોની વાતાે આવે છે. તેમાંના કેટલાક ભગવાન મહાવીર પાસે જતાં ખચકાય છે, કેટલાક તેમને ધર્મવિરાધી સમજી પજવે છે, કેટલાક ભગવાનને હરાવવા કે તેમની પરીક્ષા કરવા ખાતર તરેહતરેહના પ્રશ્નો કરે છે, પણ છેવટે એ પાર્શ્વાપત્યની પર**ંપરા ભગવાન મહાવીરની શિષ્યપર**ંપરામાં કાં તા સમાઈ જાય છે અને કાંતો તેમાંને કેટલાક સડેલા ભાગ આપાઓપ ખરી જાય છે. અને એકંદર પાછે৷ ભગવાનને৷ સાધુસંધ નવે રૂપેજ ઊભેા થાય છે; તે એક સંસ્થાના રૂપમાં ગાેઠવાઈ જાય છે. તેના રહેણી-કરપ્શીના, અરસપરસના વહેવારના અને કર્તાવ્યોના નિયમા ધડાય છે. એ નિયમના પાલન માટે અને એમાં કાેઈ ભંગ કરે તાે એને શાસન કરવા માટે સુવ્યવસ્થિત રાજતંત્રની પેઠે એ સાધુસંસ્થાના તંત્રમાં પણ નિયમા ધડાય છે; નાનામોટા અધિકારીઓ નિમાય છે. એ બધાનાં કામોની મર્યાદા અંકાય છે. સંધરથવિર, ગચ્છરથવિર, આચાર્ય, ઉપાચાર્ય, પ્રવર્તક, ગણી વગેરેની મર્યાદાઓ, અરસપરસના વ્યવહારો, કામના વિભાગો, એકબીજાની તકરારના ફેસલાઓ, એકબીજા ગચ્છની આંદર કે એકબીજા ગુરની પાસે જવા-આવવાના, શીખવાના, આહાર વગેરેના નિયમાનું જે વર્શન ઝેદસત્રોમાં મળે છે, તે જોઈ સાધુસંસ્થાના ખંધારણ પરત્વેના આચાર્યોના ડહાપણ વિશે માન ઉત્પન્ન થયા વિના રહેતું નથી. એટલું જ નહિ, પણુ આજ કાેઈ પણુ મહતી સંસ્થાને પાતાનું બંધારણ બાંધવા અથવા વિશાળ કરવા માટે એ સાધુસંસ્થાના બધારણના અભ્યાસ બહુજ મદદગાર થઈ પડે તેમ મને -સ્પષ્ટ લાગ્ય છે.

આ દેશના ચારે ખૂણામાં સાધુસંસ્થા ફેલાઈ ગઈ હતી. ભગવાનના અસ્તિત્વ દરમ્યાન ચૌદ હજાર ભિક્ષ અને છત્રીસ હજાર ભિક્ષણીએા હેાવાતું કથન છે. તેમના નિર્વાણ પછી એ સાધુસંસ્થામાં કેટલાે ઉમેરા થયા કે કેટલા ધટાડાે થયા તેની ચાક્કસ વિગત આપણી પાસે નથી, છતાં એમ લાગે છે કે ભગવાન પછીની અમુક સદીઓ સુધી તો એ સંસ્થામાં ધટાડા નહાેતા જ થયા, કદાચ વધારા થયા હશે. સાધુસંસ્થામાં સ્ત્રીઓને સ્થાન કાંઈ ભગવાન મહાવંરિ જ પહેલાં નથી આપ્યું. તેમના પહેલાંય ભિક્ષુણીઓ જૈન સાધુસંધમાં હતી અને બીજા પરિવાજક પંચોમાં પણ હતી, છતાં એટલું તા ખરં જ કે ભગવાન મહાવીરે પાતાના સાધુસંધમાં સ્ત્રીઓને પૂર્ળ અવકાશ આપ્યા અને એની વ્યવસ્થા વધારે મજબૂત કરી. એનું પરિણામ બીદ્ધ સાધુસંધ ઉપર પણ થયું. શુદ્ધ ભગવાન સાધુસંધમાં સ્ત્રીઓને સ્થાન આપવા ઇચ્છતા ન હતા, પણ તેમને છેવટે સાધુસંસ્થામાં એમણે સ્થાન આપવું પડ્યું. આ તેમના પરિવર્તનમાં જૈન સાધુસંસ્થાની કાંઇક અસર અવશ્ય છે એમ વિચાર કરતાં લાગે છે.

સાધસ સ્થા મળમાં હતી તે, એક, પણ પછી અનેક કારણે તે વહેંગાતી. ગઈ. શરૂઆતમાં દિગંબર અને શ્વેતાંબર એવા બે મુખ્ય બેદ પડથા. પછી. દરેક બેદની અંદર બીજા અનેક નાવામોટા કોટા પડતા જ ચાલ્યા. જેમ જેમ જૈન સમાજ વધતા ગયા, ચામેર દેશમાં તેના વિસ્તાર થતા ગયા અને નવનવી જાતો તથા લાેકા તેમાં દાખલ થતા ગયા, તેમ તેમ સાધુસંસ્થા પહ્ય વિસ્તરતી ગઈ અને ચાેમેર ફેલાતી ગઈ. એ સંસ્થામાં જેમ અસાધારણ ત્યાગી અને અબ્યાસી થયા છે, તેમ હંમેશાં ઓછોવત્તો શિથિલાચારીના વર્ગ પછ્ થતા આવ્યા છે. પાસત્યા, કુસીલ, જહાચ્છદ વગેરેનાં જે અતિ જૂનાં વર્જુના છે તે સાધસંસ્થામાં શિથિલાચારી વર્ગ હેાવાનાે પુરાવાે છે. કવારેક એક રૂપમાં તા કચારેક બીજા રૂપમાં, પણ હંમેશાં આચારવિચારમાં માેળા અને ધ્યેયશન્ય શિથિલ વર્ગ પણ સાધુસંસ્થામાં થતાે જ આવ્યા છે. જ્યારે જ્યારે શિથિલતા વધી ત્યારે ત્યારે વળી કાેઈ તેજસ્વી આત્માએ પાતાના જીવન દારા એમાં સધારા પણ કર્યો છે. ચૈત્યવાસીએા થયા અને તેમનું સ્થાન ગયું પણ ખરં. વળી જતીઓ જોરમાં આવ્યા અને આજે તેઓ નામશેષ જેવા છે. જે એક-વારના સુધારકા અને જ્ઞાન, ત્યાગ તેમ જ કર્તાવ્ય દારા સાધ્રસંસ્થાને જીવિત. રાખનારા હતા તેમના જ વંશજો બેચાર પેઠીમાં પાછા રખલનાઓ કરનારા થાય અને વળી કાેઈ એ સ્ખલનાએ। સામે માથું ઊંચકનાર આવી ઊભેા રહે. આ બગાડાસુધારાતું ધ્રુવચક્ર જેમ બીજી સંસ્થાઓમાં તેમ સાધુસંસ્થામાં પહા પહેલેથી આજ સુધી ચાલ્યું આવ્યું છે. એનેા જુદા ઇતિહાસ તારવવે હોય તો તે જૈન સાહિત્યમાંથી પ્રમાણપૂર્વક તારવી શકાય તેમ છે.

સાધુ એટલે સાધક. સાધક એટલે અમુક પ્યેયની સિદ્ધિ માટે સાધના કરનાર, તે પ્યેયતાે ઉમેદવાર. જૈન સાધુઓનું પ્યેય મુખ્યપણે તાે જીવનશુદ્ધિ જ નક્કી કરવામાં આવેલું છે. છવનને શુદ્ધ કરવું એટલે તેનાં ખંધના, તેનાં મળા. તેના વિક્ષેપા અને તેની સંકચિતતાએા ટાળવી ભગવાને પોતાના જીવન મારકત સમજદારને એવે৷ પદાર્થપાક શીખવ્યો છે કે જ્યાં ્સૂધી પોતે પાતાનું જીવન અંતર્મુંખ થઈ તપાસી ન લે, શાધી ન લે, પાેતે ંવિચાર અને વર્તનમાં સ્થિર ન થાય, પોતે પોતાના ખ્યેય પરત્વે સ્પષ્ટ ભાન ન કરે ત્યાં સુધી તે ખીજાને શી રીતે દોરી શકે ? ખાસ કરી આધ્યાત્મિક જીવન જેવી મહત્ત્વની બાબતમાં જો કાંઇની દોરવધ્ધી કરવાની હોય તા પહેલાં, એટલે કે ખીજાના ઉપદેશક અથવા ગુરૂ થયા પહેલાં, પાતાની જાતને એ બાબતમાં ખૂબ તૈયાર કરી લેવી જોઈએ. એ તૈયારીતા સમય એ જ સાધનાને સમય. આવી સાધના માટે એકાંત જગ્યા, રનેહીએ અને ખીજા ેલોકોથી અલગપહ્યું, કાેઈપજ્ સામાજિક કે બીજી ખટપટમાં માથું ન મારવા-પશું. અમૂક પ્રકારના ખાનપાનના અને રહેણીકરણીના નિયમા—એ બધું ંયોન્નયેલું હતું. જેમ કાેઈ ખરા વિદ્યાર્થાંને પાતાના ઊંડા અભ્યાસની સિદ્ધિ માટે ખાસ સ્થાનની, એકાંતની, કુટુંબ અને સગાંસંબંધીઓના ત્યાગની અને ંખીજી કેટલીક સગવડાેની જરૂર રહે છે. તેમ આપ્યાત્મિક જીવનની સાધનાના વિદ્યાર્થી જૈન સાધુને માટે પણ છે. પરંતુ જેમ આજે ઉંગર થયા પહેલાં અને બાપ કે મા બનવાની જવાબદારી સમજ્યા પહેલાં છેાકરાએ અને કન્યાએા ખાપ કે મા બની જ્ય છે, તેમ સાધુસંસ્થામાં પણ બનવા લાગ્યું. પોતાના જીવનની ઊંડી વિચારણા કર્યા વિના કે પાકી સ્થિરતા આણ્યા વિના ુજ મોટે ભાગે સાધવર્ગ ઉપદેશકના કામમાં પડી ગયેા. એનં પરિહ્યામ સમાજની દષ્ટિએ ગમે તે આવ્યું હાેય, પણ એકંદર રીતે એથી સાધુસંસ્થાને તાે નુકસાન જ થયું છે. જે સગવડાે અને જે નિવૃત્તિનાં વિધાના જીવનની સાધના માટે કરવામાં આવ્યાં હતાં એ સાધના ઊડી જતાં કે ખસી જતાં -અથવા તા અકાળે સુરૂપદ લેવામાં આવતાં એ સગવડા અને એ નિવૃત્તિનાં સાધનાે તાે જેમ તે તેમ સાધુસંસ્થા માટે ઊભાં રહ્યાં; ઊલ્ટું ધર્ણીવાર તાે એ સગવડે! અને એ નિવૃત્તિનાં વિધાનોમાં વધારા પણ થયા. અને બીજ ્યાજીથી મૂળ લક્ષ જે જીવનની સાધના તે કાંતો તદ્દન યાજીએ જ રહી ગયું અથવા તા તદન ગૌણ થઈ ગયું. એ જ સબબ છે કે આપણે જૈન જેવા ્ત્યાગપ્રધાન સાધુસંઘના ઇતિહાસમાં ગૃહસ્થાે કે રાજ્યઓને શાભે તેવાં સાધનાે, સગવડેા અને ભપકાએા સાધુઓની આસપાસ વીંટળાયેલા જોઈએ છીએ.

મૂળમાં તાે રાજાએોને ખજાનાે એટલા માટે સાંપાયેલા કે તેઓ પાતાના ક્ષત્રિયેાચિત પરાક્રમથી બીજા બધા કરતાં તેને વધારે સારી રીતે સાચવે. લશ્કર એટલા માટે સાંપાયેલું કે તેઓ તેને પાતાના તેજથી કાબૂમાં રાખે અને જરૂર પડે સારે એ ખુબના અને લશ્કરના ઉપયોગ માત્ર પ્રભુકત્યાણમાં કરે. જો રાજ્ય શાંતિના વખતમાં વધારે સુરક્ષિત અને બળસંપત્ર રહે તા **આકત વખતે વધારે કામ આપે, એટલા માટે ટા**ઢતડકાથી બચાવવા છત્રચામરની યે!જના થયેલી. પણ જ્યારે વારસામાં વગર મહેનતે રાજ્ય મળવા લાગ્યાં અને કાેઈ પૂછનાર ન રહ્યું ત્યારે એ રાજાઓ લશ્કર, ખજાતેા, છત્રચામર વગેરેતે પોતાનું જ માનવા લાગ્યા અને પોતાના અંગત સાધન તરીકે એનો ઉપયોગ કરવા મંડવા. એટલું જ નહિ, પણ પોતાની આડે ક્રોઈ આવે તે৷ એ સાધનના ઉપયોગ તેઓ પ્રજા સામે પશુ કરવા લાગ્યા. પાતાનું પ્રજાપાલનનું ધ્યેય તા બાજીએ રહી ગયું, અને તેના પાલન માટે સાંપવામાં આવેલ સગવડાના ભોગમાં જ તેઓ પડી ગયા. જે વસ્તુ રાજાએ। માટે સાચી છે, મનષ્યસ્વભાવના ઇતિહાસ પ્રમાણે, એ જ વસ્તુ સાધુસંસ્થા માટે પણુ સાચી જ છે. જીવનની સાધનાનું ધ્યેય સરી પડતાં તે માટે યાજ્યયેલી સગવડાે અને ઘડેલાં વિધાના જ તેમના હાથમાં રહ્યાં, અને એ સમવડાેના ભાગમાં અને એ વિધાનાના આચરહ્યમાં જ તેમને સાધ્રપશ્ચ' સમજાયું. બીજાઓ પણ તેમ સમજવા લાગ્યા અને સાધુઓ પણ લોકોને એમ જ જાણે-અજાણે સમજાવતા ગયા.

પરંતુ એ ઉપરથી કાેઈ એમ ન ધારે કે સાધુસંસ્થા આખી જ સગવડ-ભોગી અને તદ્દન જડ બની ગઈ હતી. એ સંસ્થામાં એવા અસાધારણ પુરુષો પણ પાકથા છે કે જેમની અંતર્દ છિ અને સક્ષ્મ વિચારણા કાયમ હતી. કેટલાક એવા પણ થઈ ગયા છે કે જેમની બહિર્દ છિ તો હતી છતાં અંતર્દ છિ પણ ચુકાઈ ન હતી. કેટલાક એવા પણ થઈ ગયા છે કે જેમનામાં અંતર્દ છિ નહિવત અથવા તદ્દન ગૌણ થઈ હતી અને બહિર્દ છિ જ મુખ્ય થઈ ગઈ હતી. ગમે તેમ હાે, છતાં એક બાજી સમાજ અને કુળધર્મ તરીકે જૈનપણાના વિસ્તાર થતા ગયા અને એ સમાજમાંથી જ સાધુઓ થઈ સંસ્થામાં દાખલ થતા ગયા, અને બીજી બાજી સાધુઓનું વસતિસ્થાન પણ ધીરે ધીરે બદલાતું ચાલ્યું. જંગલા, ટેકરીઓ અને શહેરની બહારના ભાગમાંથી સાધુગણ લાકવસતિમાં આવતા ગયા. સાધુસંસ્થાએ જનસમુદાયમાં સ્થાન લઈ અનિચ્છાએ લાકસંસર્ગજનિત કેટલાક દાષો સ્વીકાર્યા હાય, તો તેની સાથે જ તે સંસ્થાએ લોકામાં કેટલાક પોતાના ખાસ ગુણા પણ દાખલ

કર્યા છે. અને તેમ કરવાના ભગીરથ પ્રયત્ન કર્યો છે. જે કેટલાક ત્યાગીઓ માત્ર આંતર ષ્ટ્રિવાળા હતા અને જેમણે પોતાના જીવનમાં આપ્યાત્મિક શાંતિ સાધી હતા એવાઓના શુભ અને શુદ્ધ કૃત્યની નાંધ તાે એમની સાથે જ ગઈ, કારણ કે એમને પાતાના જીવનની યાદી બીજાઓને સાંપવાની કશી પડી જ ન હતી; પણ જેઓએ અંતર્દષ્ટિ હેાવા છતાં કેન હેાવા છતાં અગર એાછીવત્તી હોવા છતાં લેક્કાર્યમાં પાતાના પ્રયત્નના કાળા આપેલા હતા તેની તાંધ તા આપણી સામે વજ્રલિપિમાં લખાયેલી છે. એકવારના માંસભાેજી અને મદ્યપાયી જનસમાજમાં જે માંસ અને મદ્ય તરકની અરુચિ અથવા તેના સેવનમાં અધર્મ અહિ ઉત્પન્ન થઇ છે, તેનું શ્રેય કાંઈ સાયુસંસ્થાને ભાગે એહું નથી. લાકમાન્ય તિલકે કહેલું કે 'ગૂજરાતની જનપ્રકૃતિની અહિંસા એ જૈન ધર્મને આભારી છે,' અને આપણે જાણવું જોઈએ કે જૈન ધર્મ એ સાધુસંસ્થાને આભારી છે. સાધુસંસ્થાનું રાતદિવસ એક કામ તેા ચાલ્યા જ કરતું કે તેઓ જ્યાં ભય ત્યાં સાત વ્યસનના ત્યાગનાે શબ્દથી અને જીવનથી પદાર્થપાઠ શોખવે. માંસને৷ તિરસ્કાર, દારૂની ધણા અને વ્યભિચારની અપ્રતિષ્ઠા તેમ જ બ્રહ્મચર્યનું બહુમાન--આટલું વાતાવરણ લે<u>ા</u>કમાનસમાં ઉતારવામાં જૈન<sub>ે</sub> સાધુસંસ્થાના અસાધારણ કાળા છે એની કાઈ ના પાડી શંકે નહિ. જૈન પરંપરાએ અને બીહ, પરંપરાએ પેદા કરેલ અહિંસાનું વાતાવરણ મહાત્માજીને પ્રાપ્ત થયું ન હેાત તેા તેમના અહિંસાના આ પ્રયોગ શરૂ થાત કે નહિ, અને શરૂ થાત તેા કેટલી હદ સુધી સકળ નીવડત એ એક વિચારણીય પ્રશ્ન છે. સાત વ્યસન છેાડાવવાનું કામ અવિન ચ્છિન્નપણે સાધુસંસ્થા ચલાવ્યે જતી. એની અસર ઝનૂની અને હિંસાપ્રકૃતિના આગંતક મુસલમાના પર પણ થયેલી છે, અને તે એટલી હદ સુધી કે ધર્ણા અહિંસાનાં કાર્યોમાં હિંદુઓ અને જૈતા સાથે મુસલમાના પણ ઊભા રહે છે. કેટલાંક મુસલમાની રાજ્યેા અત્યારે પણ એવાં છે કે જ્યાં દયાની —ભૂતદયાની—લાગણી બહુ જ સુંદર છે. એટલે અત્યારની વર્ત માન સાધુસંસ્થાને તેમના પૂર્વજોએ બહુ જ કીમતી ઉપજાઉ ભ્રમિ સોંપી છે, અને શક્તિ હોય. તાે જેમાંથી ભારે પરિણામ નિપજાવી શકાય એવાે મહત્ત્વનાે અલભ્ય વારસાે સોંપ્યેન છે.

પણુ આજ સુધી જેમ મળેલ વારસા ઉપર નભાતું અને સંતોષ માની લેવાતા તેમ હવે રહ્યું નથી. દેશવ્યાપી આંદાલન અને દેશવ્યાપી ફેરકારા શરૂ થાય, બાંધિયાર મકાનાને બદલે નદીના અને સમુદ્રના તટા જ સભાતું સ્થાન લે

એટલું લાેકમાનસ વિશાળ અને, ત્યારે એ વારસાને વિકસાવ્યા સિવાય અથવા એનાે નવી રીતે ઉપયાગ કર્યાં સિવાય રહી શકાય જ નહિ. આજે સાધસંસ્થા **બાંધેલાં મકાનામાં છે. તેમના પાસે જનાર કુળધર્મા** જૈના જ હાેય છે, જેમને જન્મથી જ માંસ, દારૂ તરક તિરસ્કાર હાેય છે. જે લાેકા માંસ ખાય છે અને દારૂ છેાડી શકતા નથી, તેવાએા તાે સાધુ પાસે આવતા નથી. દેશમાં પશુ-રક્ષાની આર્થિંક દષ્ટિએ પહ્ય માંસનાે ત્યાગ કરાવવાની અને કતલ થયેલ ઢેરનાં ચામડાં કે હાડકાંની ચીજોના વાપરનાે ત્યાગ કરાવવાની ભારે જરૂર ઊભી થઈ છે. આર્થિક અને નૈતિક બન્ને દષ્ટિએ દારૂના ત્યાગની જરૂર તે**r** માંસના ત્યાગની પહેલાં પણ આવીને ઊબી થઈ છે. દેશની મહાસભા જેવી સંસ્થાએ જેમ બીજા સંપ્રદાયના તેમ જેન સંપ્રદાયના ધર્મગુરૂઓને પશુ આક્ષીન કરે છે અને કહે છે કે ' તમે તમારું કામ સંભાળા. દારત્યાગ કરાવવા જેવી બાબતમાં તાે અમારે વિચાર કરવાપછું હાેય જ નહિ, એ તાે તમારા જીવનવ્યવસાય હતા અને તમારા પૂર્વજોએ <sup>-</sup>એ વિશે ધર્ણ કર્યું હતું. તમે સંખ્યામાં ઘણા છેા. વખત, લાગવગ અને ભાવના ઉપરાંત તમારુ ત્યાગી-જીવન એ કામ માટે પૂરતાં સાધને৷ છે; એટલે તમે ખીજી, વધારે નહિ તે৷ કુક્ત દારૂનિષેધનું કામ તાે સંભાળી લાે.' આ મહાસભાની (આજ્ઞા કહાે કે, આમંત્રણ કહેા ) ઘેષણા છે. આ ઘેષણાને ઉત્તર જૈન સાધસંસ્થા શા આપે છે એના ઉપર જ એના તેજના અને એના છવનના આધાર છે.

ધણું જૈન ભાઈબહેને અને ધણીવાર સાધુઓ પણુ એમ કહે છે કે 'આજનું રાજ્ય જૈન ધર્મની સલામતી માટે રામરાજ્ય છે. બીજા પરદેશી આવનારા-ઓએ અને મુસલમાનોએ જૈન ધર્મને આધાત પહેાંચાડવો છે, પણુ આ અંગ્રેજી રાજ્યથી તો જૈન ધર્મને આધાત પહેાંચ્યો નથી; ઊલટું તેને રક્ષણ મળ્યું છે.' લોકોની આ માન્યતા કેટલી ખરી છે એ જરા જોઈએ. જૈન સાધુઓની ખરી મિલકત, ખરી સંપત્તિ અને ખરા વારસા તો એમના પૂર્વજોએ ભારે જહેમતથી તૈયાર કરેલું દારત્યાગનું વાતાવરણ એ જ હતા, અને એ જ હાેઈ શકે. અત્યારે માંસ અને અફીણુ જેવી બીજી ત્યાજ્ય વસ્તુઓની બાબત ન લઈ માત્ર દારૂની જ બાબતમાં જોઈએ કે એના સાગના હજારા વર્ષના વારસા ઉપર, આ રાજ્ય આવ્યા પછી શી અસર થઈ છે. જો વિચાર કરતાં અને પુરાવાઓથી જૈન સાધુઓને એમ લાગે કે તેમના જનતાગત દારત્યાગના વારસા આ રાજ્ય આવ્યા પછી નષ્ટ અને નાબદુદ થવા લાગ્યા છે, તો પછી એમણે વિચારવું જોઈ શે કે આપણે જે જૈન ધર્મની સલામતી આ રાજ્યમાં માની રહ્યા છીએ તે સલામતી કયા અર્થમાં છે ? મંદિર અને રછ

મર્તિઓ ઉપર કુહાડાઓ ન પડે, ભંડારા ન લૂંટાય, પણ જો હજારા વર્ષથી જનતામાં પેદા કરેલું નૈતિક ધન જ ( જેને માટે જ મંદિરા, મૂર્તિઓ અને ભાંડારા હતા ) નાશ પામે, તા આપણે શા રીતે કહી શકીએ કે આપણા <mark>ધર્મ-આપ</mark>ણો ધાર્મિક વારસાે--સલામત છે? કાેઈ દુષ્ટ પુરુષ કાેઈ બાઈનાં ધરેણાં, કીંગતી કપડાં અને તેનાં કાેમળ અંગાને જરા પણ નુકસાન પહોં-ચાડવા સિવાય જો તેની પવિત્રતાના નાશ કરે તા તે માણસના હાથમાં તે **માઈ સલામત રહી ગણાય કે જોખમાઈ ગણાય ? ખીજી રીતે પણ આ વસ્ત** આપણે સ્પષ્ટ સમજીએ. ધારા કે કાેઈ પરાક્રમી અને ધૂર્ત માણસ તમને તમારું ધન લૂંટી લેતી વખતે એટલું પૂછે કે કાંતા તમે તમારા નૈતિક ગુણામાં બરબાદ થાઓ, એટલે મારી ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તી તમે તમારું નૈતિક જીવન ભ્રષ્ટ કરાે, અને કાંતાે મંદિર, મૂર્તિ અને ખાજનાે મને સાંપી દો અને નૈતિક જીવન તમારી ઇચ્છા પ્રમાણે ગાળા. જો આ એમાંથી એક જ માગણી પસંદ કરવા જેવી છેક જ લાચાર સ<mark>્થિતિ હ</mark>ોય તેા તમે બધા જૈન ભાઈઓને પૂછી શકાય કે તમે મંદિર, મૂર્તિ અને ખજાના સોંપી દઈ નૈતિક જીવનની પવિત્રતા હાથમાં રાખેષ કે એ જીવન એને સોંપી દઈ મંદિર મૂર્તિ અને ખજાનાે બચાવી રાખાે ? ખાસ કરીને આ પ્રશ્ન સાધુસંસ્થા સામે હેાય તે તે શે. ઉત્તર વાળશે ? હં નથી ધારતો કે આજની છેક નિસ્તેજ સ્થિતિમાં પણ એક પણ જૈન સાધ તૈતિક જીવનની પવિત્રતાને સર્વશ્રેષ્ઠ ન માનતાે હ્રાય. આપણા દેશના ઇતિહાસમાં એવા સેંકડાે દાખલાઓ છે કે જેમાં વ્યાદ્મણોએ અને બીજાઓએ પાતાના પવિત્ર સંસ્કારા સાચવવા ખાતર અધી જ માલમિલકત, ધર્મસ્થાન અને ખાજાનાઓ પણ દુશ્મતાને સાંપ્યા છે. એમણે દીર્ઘ દષ્ટિયી જોયું કે જો શહ સંરકારા કાયમ હશે તો બહારની વિભૂતિએા કાલે આવીને ઊભી રહેશે: અને એ નહિ હેાય તેાપણ, પવિત્ર જીવનની વિભ્રુતિથી કતાર્થ થઇશં. કાલકાચાર્ય ક્રાઈ સ્થૂલ માલમિલકત માટે નહોતા લક્ષ્યા, પણ એમની લડાઈ જીવનની પવિત્રતા માટે હતી. આજે જૈન સાધુઓનો ભારેમાં ભારે કીમતી સપ્ત વ્યસનના ત્યાગનેા વારસાે જોખમમાં છે; એટલું જ નહિ, પહ્યુ નાશના મુખમાં છે, અને ખાસ કરીને રાજતંત્રને લીધે જ એ વારસા જેખમાયેલા . છે. એવી સ્થિતિમાં ક્રાઈ પણ જૈન, ખાસ કરી સાધુગણ, આ રાજ્યને ધાર્મિક સલામતીવાળું રાજ્ય ક્રેમ માની શકે ?

જો અત્યારના ધીમાન સાધુઓને એમ લાગે કે ધાર્મિંક સ્વતંત્રતાના માહક ખંધારણુ નીચે ચાલતી એક દિવસના એક લાખ પશુઓની કતલ, ધેરધેર સરલતાથી પહોંચી શકે એવી દારૂની પરખાે અને એની સાથે સાથે વધેલા વેશ્પાવાડાઓ દારા સુંદર જૈન ધર્મના વારસાના ચામેર નાશ થઈ રહ્યો છે, તો પછી આજની સાધુસંસ્થાના શાે ઉપયાગ કરવા એ પ્રક્ષના નિકાલ તેઓ કરી શકશે. જૈન સાધુઓતે સપ્ત વ્યસનના લ્યાગ કરાવવા જેટલું બીજું પ્રિય કામ નથી હાેતું. એમની સામે આવનાર નાનકડાશા વર્ગમાં આ પરત્વે કરવાપહ્યું કશું જ નથી, એટલે તેમનું કર્તવ્યક્ષેત્ર કાં તા પીઠા પાસે અને કાં તો પીનારાઓના લત્તાઓમાં ઊભું થાય છે. આજે દારૂનિયેધની પ્રવૃત્તિમાં જે લોકા કામ કરે છે તે બધા કરતાં એ બાબતમાં સિદ્ધહસ્ત થયેલા જૈન સાધુઓ વધારે સારી રીતે કામ કરી શકે એ દેખીતું છે. અલબત્ત, હવે માત્ર નરકનાં ચિત્રા બતાવીને કે શ્લોકા સંભળાવીને એ કામમાં વધારે સફળતા મેળવી નહિ શકાય; એમાં સફળતા મેળવવાની સામગ્રી ઘણી નવી ઊભી થઈ છે. એ બધીના અભ્યાસ કરવાથી જૈન સાધુઓમાં છવતું લોહી વહેશે અને તેમના ચહેરા તેજસ્વી બનશે.

કેટલાક કહેશે કે— ' સાધુએા પાસે કાેઈ આવે તો તેઓ સમજાવે, અથવા એવા સમજાવવા લાયક માજીસોને તમે સાધુ પાસે પકડી લાવાે તાે સાધુઓ ખુશીથી અને છુટથી સમજાવે, પણ સાધુઓ, જે પોતાના શાંત ભવનમાં જ કામ કરતા આવ્યા છે તેઓ, પીઠે કે પીનારાઓની વસ્તીઓમાં કે બીજે બહાર કર્યા જાય ? એ એમને ન શાબે અને ધર્મની હેલના પણ થાય. ' આ કહેનારે જૈન સાધુસંસ્થાનાે ઇતિહાસ જાણ્યાે જ નથી. ખરા પરાક્રમી અને શક્તિશાળી જૈન સાધુઓ તો રાજસભાઓમાં પહોંચ્યા છે, રાજમહેલોમાં ગયા છે, માટા માટા સેનાધિપતિ અને બીજા અમલદારાને ઘર તથા લશ્કરોની છાવણીઓમાં ગયા છે. સેંકડાે સાધુઓ વ્યસનગ્રસ્ત લેોકોની વચ્ચે પહોંચ્યા છે, અને એમણે એમ કરીને જ પોતાના ધર્મ વિસ્તાર્યો છે. શક્તિ ન હાેવાનું, હિંમત ન હાેવાનું કબૂલવું એ એક વાત છે, અને એ નબળાઈને ધર્મનું અંગ માનવું એ બીજી વાત છે. એટલે અત્યારની હિલચાલમાં ઊભા થયેલાં બીજા કેટલાંય સાધુ-મર્યાકાયોગ્ય કર્તાવ્યોને બાજીએ મૂકીએ, તાેપણ દારૂનિષેધની હિલચાલ એવી છે કે જે માટે પોતાના નૈતિક વારસાની દર્ષિએ, સામાજિક ધર્મની દર્ષિએ, દેશમાં છવવા અને દેશનું લખ્ઞ ખાવાની દબ્ટિએ અને છેવટે શહુ આખ્યાત્મિક દબ્ટિએ પણ જૈન સાધુ-સંસ્થાએ જાહેરમાં આવી દેશકાર્યમાં કાળા આપવા જ જોઈએ.

કાેઈ કહે છે કે—-' આવાં લોકિક કાર્યમાં જૈન સાધુઓ પડે તાે એમનાે

આપ્યાત્મિક ઉદ્દેશ ન રહે.' આમ કહેનાર આપ્યાત્મિકતા શું છે એ સમજતા જ નથી. આપ્યાત્મિકતા એ કાંઈ એક મકાનમાં અથવા એક રૂઢિમાં અથવા એક ચાેક્કસ બધનમાં નથી હોતી, નથી રહી શકતી; ઊલટું ઘણીવાર તા તે ત્યાં ગૂંગળાઈ જાય છે. જો આપ્યાત્મિકતા જીવનમાં હોય અથવા સાચે જ લાવવી હોય તા તેના કાેઈ પણ સાથે વિરાધ નથી. કુટું બમાં રહીને, સમાજમાં રહીને અને રાજ્યવ્યવસ્થામાં ભાગ લઈને પણ આપ્યાત્મિકતા સાધી શકાય, પાેધી શકાય અને એ બધાંથી છૂટીને પણ ઘણીવાર ન જ સાધી શકાય. મૂળ વાત એ છે કે આપ્યાત્મિકતા એ અંદરની વસ્તુ છે, વિચાર અને ચારિત્રમાંથી તે આવે છે, એનો કાેઈ બાહ વસ્તુ સાથે વિરાધ નથી. અલબત્ત, આપ્યાત્મિક જીવનની કળા જાણવી જોઈ એ અને એની કૂંચી લાધવી જોઈ એ. આપણે ઘણીવાર આપ્યાત્મિકતાને નામે પુરુષાર્થતો અને સત્પુરુષાર્થતો લાદ કરીએ છીએ. સત્પુરુષાર્થ કરો એટલે આધ્યાત્મિકતા પાસે જ છે, વગર નેાતરે ઊભી જ છે. લોકોને દારૂ પીતા છોડાવવામાં, દાર વેચનારને તેમ કરતાં છોડાવવામાં (અને તે પણ અહિંસા ને સત્ય દારા) સત્પુરુષાર્થ નહિ તો બીજું શું છે ? -----એને જવાબ કાઈ આગમધર આપશે ?

વળી અસારે છેલાં ત્રીસ-ચાલીસ વર્ષનો સાધુસંસ્થાનો ઇતિહાસ આપણુ-તે શું કહે છે ? તેમની આપ્યાત્મિકતાનો પુરાવેષ તેમાંથો કેટલો મળે છે ? છેલાં દશ વર્ષને જ લો. જો પક્ષાપક્ષી, કાેર્ટબાજી, ગાળગલોચ અને બીજી સંકુચિતતા-ઓને આપ્યાત્મિકતાનું પરિણામ માનીએ તેા તેા અનિચ્છાએ પણ કબ્રૂલવું પડશે કે સાધુસંસ્થામાં આપ્યાત્મિકતા છે અથવા વધતી જાય છે. એક બાજુ દેશહિતના કાર્યમાં કરોા જ ફાળા નહિ અને બીજી બાજુ આપ્યાત્મિક પ્રવૃત્તિ પણ નહિ, એમ બન્ને રીતે દેવાળું કાઠીને કાેઈ પણ લાગીસંસ્થા માનભેર ટકી શકે નહિ. એટલે આવી હજારા વર્ષની મહત્ત્વની અને શક્તિસંપન્ન સાધુસંસ્થાને પોતાનું અસ્તિત્વ ટકાવી રાખવા ખાતર, અને લોકોમાં માનભેર રહેવા ખાતર પણ, આજની ચાલુ પ્રવૃત્તિમાં પાતાના વિશેષ ઉપયોગ વિચાર્ય જ છૂટકા છે.

કેટલાંક એવાં બીજાં પણુ દેશની દષ્ટિએ મહત્ત્વનાં અને સાધુએા માટે સહેલાં કામે છે કે જેને સાગીગણુ અનાયાસે કરી શકે. દા. ત. (૧) વકીલા અને બીજા અમલદારા, જે સરકારી તંત્રના અન્યાયનું પાષણુ કરી રહ્યા હોય, તેમને એ બાબતમાં સમજાવી એમાંથી ભાગ લેતા અટકાવવા. (૨) પાેલીસા અને સિપાઈ ઓ, જેઓ આ દેશનું ધન છે, આ દેશના છે અને આ દેશમાં જ રહેવાના છે, તેએા ક્રક્ત નજીવી નાકરી માટે અન્યાય ન કરે, જૂઠું ન બાેલે, ખુશામત ન કરે, ડરે નહિ અને દેશની સામાન્ય જનતાથી પાતાને અળગા ન માને એવી નિર્દોષ વસ્તુ પ્રેમ અને સત્યથી તેમને સમજાવવી. (૩) કેળવણીના સાર્વત્રિક પ્રચાર કરવામાં જે લાગી સ્વયંસેવકાની અપેક્ષા રહે છે તે પૂરી પાડવી. આ સિવાય બીજાં પણ હિતકારી કામો છે, પરંતુ જો સાધુસંસ્થા એક બાબતમાં સક્રિય થશે તાે બીજાં કાર્યાં અને ક્ષેત્રા એમને આપોઆપ સૂઝી આવશે અને મળી આવશે.

જો અત્યારની બ્યાપક હિલચાલમાં જૈન સાધુઓ સ્થિરતા અને અહિપૂર્વક પાતાનું સ્થાન વિચારી લે, પાતાના કાર્યપ્રદેશ આંકી લે, તા સહેજે મળેલ આ તકના લાભ ઉઠાવવા સાથે તેમના જીવનમાંથી ક્ષુદ્રતાઓ ચાલી જાય, કલહાે વિરમે અને નજીવી બાબત પાછળ ખર્ચાતી અપાર શક્તિ તથા ક્રૂંકાતા લાખાના ધુમાડા અટક અને એટલું તા દેશનું કલ્યાણુ થાય, જેમાં જૈન સમાજનું કલ્યાણ તા પહેલું જ રહેલું છે.

ઉપરનાં કર્તાવ્યા કેવળ જૈન સમાજની દ્રષ્ટિથી પણ વિચારવા અને કરવા લાયક છે. એટલે થાેડી શક્તિવાળા ત્યાગીએા એ જ કાર્યોને નાના ક્ષેત્રમાં પણુ કરી શકે.

જોકે ખાસ પજીસાણના પ્રસંગ હાેઈ, અને તેમાં પણ હાજર થયેલ જનતા મેાટે ભાગે શ્વેતાંબર હાેઈ, મેં સાધુશબ્દ વાપરેલા છે કે જે જૈન સમાજ સાથે જ મુખ્ય સંબંધ ધરાવતા હાેય તેમ સ્થૂળ રીતે લાગશે, પણ આ મારું કથન મર્યાદિત ક્ષેત્ર પરત્વે હાેવા છતાં બધા જ સંપ્રદાયના અને બધી જ જાતના સાગીએા માટે છે. ખાસ કરીને દિગંબર સમાજ, કે જે જૈન સમાજના એક વગદાર ભાગ છે તે, તા મારા લક્ષ બહાર નથી જ. એ જૈન સમાજમાં આજે સાધુસંસ્થા શ્વેતાંબર સમાજ જેવી નથી. હમણાં હમણાં પાંચ–પચીસ દિગંબર સાધુઓ થયા છે, તેને બાદ કરીએ તા તે સમાજમાં સાધુસંસ્થાના ધણી સદીઓ થયા છે, તેને બાદ કરીએ તા તે સમાજમાં સાધુસંસ્થાના ધણી સદીઓ થયા છે, તેને બાદ કરીએ તા તે સમાજમાં સાધુસંસ્થાના ધણી સદીઓ થયા છે, તેને બાદ કરીએ તા તે સમાજમાં સાધુસંસ્થાના બળા ભદારકા, એલકા અને ઘદ્ધસચારી તેમ જ પાંડીતોએ લીધેલી છે. એટલે એ બધાને લક્ષીને પણ આ કથન છે, કારણ કે શ્વેતાંબર સમાજના થંભ મનાતા સાધુઓની પેઠે જ દિગંબર સમાજમાં ભદારક, પંડિત વગેરેના વર્ગ થંભરૂપ મનાય છે અને એ પણ લગભગ સમાજ તેમ જ રાષ્ટ્રની દબ્ટિએ પક્ષધાતગ્રસ્ત થઈ ગયેલા છે. યેતાંબર હા કે .દિગંબર, જેઓ પોતાને ધાર્મિક નહિ તા આછામાં આછા છે. છે. ગુરુ અથવા ગુરુ જેવા માતે છે અને બીજા પાસે મનાવે છે, તે જો વર્તમાન આંદોલનમાં પાતાનું સ્થાન વિચારી અંદરાઅંદરના ઝધડાએા નહિ છોડે, નજીવી બાબતને મહત્ત્વ આપતાં નહિ અટક અને સ્થૂળ ચિદ્ધોમાં તેમ.જ બહારની વસ્તુઓમાં ધર્મ સમાયાની નાશકારક ભ્રમણામાંથી નહિ છૂટે તો શુદ્ધની ભાષામાં સમજવું જોઈએ કે તેએા ભગવાન મહાવીરના 'ધમ્મદાયાદ' એટલે ધર્મવારસાના ભાગીદાર નથી, પણ 'આમિષદાયાદ' એટલે ધર્મનિમિત્તે મળી શકે એટલા ભાગના ભાગવાનારાઓ છે.

છેવટે દેશની મહેનત–મજૂરી અને ભક્તિ ઉપર જીવતા પચાસ લાખ જેટલા બાવા, ક્રકીરા અને સંતાને પણ જરા કહી દઈ એ. મહાસભા લાખા ગમે સ્વયંસેવકા માગે છે. સ્વયંસેવક વધારે સહનશાલ, ત્યાગી અને બિન-વ્યસની તેમ જ કુટું બકબીલાની ક્વિકર વિનાના હોવા જોઈએ. આ ગુણા ત્યાગીવર્ગમાં વધારે હાેવાની ઉમેદ રહે છે. જનતા એટલે તેમના ભક્તગણ દુ:ખી છે અને દરિદ્ર છે. તે ગુરુઓ પાસે આ ભીડના વખતમાં મદદ માગે છે. અત્યારે એ ગુરુવર્ગ જો શાંત અને સુખી ગાદીઓ છોડી દે તા જ તેમની ગાદીઓની સલામતી છે. તેમનાં તપ અને ત્યાગ હવે તેમના મડામાં કચરાઈ ગયાં છે, નાશ પામ્યાં છે. હવે તા એ તપ, એ ત્યામ જેલમાં જ અને મહાસભાના નિયંત્રિત રાજ્યમાં જ જીવી શક છે, એ વાત આ વિશાળકાય યુગધર્મમાંથી તેમણે શીખી લેવી ઘટે. પોતાના ધર્મનું વામનરૂપ બદલી, તેમણે વ્યાપક રૂપ કરવું જ જોઈએ; નહિ તા, એ. વામનપછું પણ મરછુને શરછુ છે.

— પશુંષણુ પર્વનાં બ્યાખ્યાના, ૧૯૩૦ ...

## તીર્થોની પ્રતિષ્ઠા કેમ સચવાય ?

### [ २२ ]

જેન તીર્થોની ઇમારત તપ, ત્યાગ અને અધ્યાત્મચિંતનના પાયા ઉપર ઊભી થયેલી છે. તેથી એને∖ પ્રાર્ચકે આત્મા પણા એ જ છે. જૈન તીર્થોમાં છે તેના જેવાં અને તેનાથી પણ કદાચ ચડિયાતાં, કારીગરીવાળાં અને કળા-પર્શ ભવના અને મહેલા હિંદસ્તાનમાં અને દુનિયાના ખીજા ભાગામાં કાંઈ ઓછાં નથી, તેમ જ જૈન મંદિરામાં અને જૈન ભાંડારામાં હાય તે કરતાં લાખાં અને કરાડા ગણું ધન કાઈ એકાદ જઞ્યાએ જ આજે માજૃદ છે; છતાં કાઈ પણ જૈન એ ખજાનાઓ અને એ મહેલામાં તીર્થભુદિ નથી ધરાવતા, ધર્મ-બુદ્ધિથી તેની યાત્રા કરવા નથી જતો. એનું કારણ શું છે ? આ પ્રક્ષતો ઉત્તર દરેકને માટે સહેલો છે, અને તે એ કે એ મહેલે৷ અને ભાંડારાેની વિભ્રતિ કાંઈ તીર્થ નથી. તીર્થના આત્મા તે તપ, ત્યાગ, અને અધ્યાત્મ-ચિંતનમાં છે. જે જગ્યામાં કે જે ભૂમિમાં એ ગુણા ખીલ્યા હાેય તે ભૂમિ તીર્થોન કલેવર છે. અને વિશાળ મંદિરા કે તેની કારીગરી એ તો માત્ર શરીરના અને શરીર દ્વારા કદાચ આત્માના અલંકારો છે. શરીરમાં ચૈતન્ય કે તેજ આત્માને લીધે જ હાેય છે અને ઘરેણાંએા પણ, ચૈતન્ય અને તેજ હ્યાય ત્યાં લગી જ, શરીરને શાભાવે છે. પ્રાહ્ય વિનાત શરીર, પછી તે ગમે તેવું હ્યુય છતાં, નથી શાભતું કે નથી પ્રતિકા પામતું, અને નિષ્પ્રાણ શરીર ઉપર અલંકારા લાદવા એ તાે એ શરીરની તેમ જ એને લાદનારની માત્ર મશ્કરી છે.

જૈન તીથોં માં આત્મા, શરીર, અને આભૂષણુ એ ત્રણે માેજાદ છે કે કશાની ઊણુપ છે એ જ્યારે જોવા જઈએ છીએ ત્યારે સ્પષ્ટ લાગે છે કે એમાં ઊણુપ છે; અને તે ઊણુપ શરીર કે અલંકારની નહિ, પણુ આત્માની. શરીર અને અલંકારની ઊણુપ હાેય અને આત્મા સળળ હાેય તા એ ઊણુપ જરા પણુ સાલતી નથી; ઊલટું તેનું મહત્ત્વ વધારે ખીલે છે, પણુ જ્યારે આત્મા-ની ઊણુપ હાેય ત્યારે ગમે તેવું શરીર અને ગમે તેવાં આભૂષણા છતાં એ બધુ કીકું લાગે છે. તપ, ત્યાગ અને અધ્યાત્મચિંતનના આત્મા તીર્થામાં કેમ નથી રહ્યો ? અથવા તા કેમ દબાઈ અને કચરાઈ ગયા છે ? એ પ્રક્ષ વિચા-રવા જેવા છે. જેમ જેમ ઊંડા વિચાર કરીએ છીએ તેમ તેમ તેનાં કારણા સ્પષ્ટ તરી આવે છે. એ આત્માને દ્વયાવાનાં અને કચરાઈ જવાનાં મુખ્ય એ કારણા છે\*: (૧) અતિરેક, (૨) મમત્વ અને.ંકલેશ.

જ્યારે વૃત્તિ આંતમું ખ હાેય છે ત્યારે જ તપ, ત્યાગાદિ તત્ત્વા જન્મે છે અને વિકસે છે. વૃત્તિ બહિર્મુખ થતાં એ તત્ત્વા ઓસરવા માંડે છે. એ તત્ત્વાના વારસા તા જૈન સમાજને વિચારમાં મળ્યા, પણુ વખત જતાં એ સમાજ એની પૂજા--પ્રતિષ્ઠામાં પડી ગયે৷ અને તેય પહ્યુ સ્થૂળ પૂજા-પ્રતિષ્ઠા. આ રથૂળ પૂજા-પ્રતિષ્ઠાએ સમાજની વૃત્તિ વધારે બહિર્મ ખકરી અને એમ મનાવા લાગ્યું તથા જાણે⊸વ્યજાણે એવું વાતાવરલ્યુ ઊભું થઈ ગયું કે જ્યાં વધારે કીંમતી. વધારે કળામય અને સમૃદ મંદિરા તે તીર્થ બીજા તીર્થો કરતાં વધારે મોટું. આ રીતે બહિર્મુખ વૃત્તિ વધતી ચાલી અને તેને પરિશામે સ્વાભાવિક રીતે જ જે અંતર્મખ વૃત્તિના થાેડાંઘણા સંભવ હતા તે દ્રભાઈ ગયા. પછી તા બાહ્ય દેખાવ તેમજ બાહ્ય શહ્યગારના એટલાે બધા અતિરેક થઈ ગયેા કે ત્યાગી, તપસ્વી, આપ્યાત્મિક મણાતા કે મનાતા પુરુષે પણુ એ બાહ્ય વિબૂતિ અને આડંબરની વાહવાહમાં ઓછેવત્તે અંશે ધસડાવા લાગ્યા. પરિણામે બાહ્ય શાભાના અતિરેકથી તીર્થોની સાદગી અને સરળતા હણાઈ; તેમ જ તપ, ત્યાગ અને અધ્યાત્મચિંતન માત્ર શબ્દમાં રહી ગયાં. એક બાજી જેનાથી શાંતિ, સમાધિ, સહિષ્ણાતા અને વિવેકના સંભવ હતા એ અંતર્મુખ વૃત્તિ એાસરી અને બીજી બાજી જેનાથી ક્લેશ, કંકાસ અને મમત્વ સિવાય બીજાું ચવાનાે સંભવ જ નથી એવી બહિર્મુખ વૃત્તિ જન્મી. પરિણામ એ આવ્યું કે તીર્થોના કલેવરના હક્ક વિશે અને એવી મીજી ક્ષુદ્ર **ભાખતા વિશે ભક્તોમાં ભાગલા પડથા અને તા**હ્યાતાણી શરૂ થઈ. બે કજિયાળા શૉકા વચ્ચે જેમ ધણી કચરાય તેમ બે પક્ષોની તાણાતાણી વચ્ચે તીર્થપણું જવા લાગ્યું. હવે જે તીર્થપણું ભાવનામાં, વર્તનમાં હતું તે તીર્થપણું ચડસા-ચડસીમાં, હારજીતમાં અને કબજો મેળવવામાં મનાવા લાગ્યું. આત્મામાં અને તેથી પોતાની પાસે જ રહેલા તેમ જ કાેઇથી છીનવી ન શકાય એવા તીર્થ-પણા તરક દુર્લંક્ષ થતાં અને તીર્થપણાની છાયા પાછળ અગર તેા કૃત્રિમ તીર્થ પાછળ દોડવા જતાં સહજ વસ્તુ ચાલી ગઈ અને અસહજ વસ્તુ જેખમમાં આવી પડી.

તેથી દિગ બરાને હંમેશાં શ્વેતાંબરાે દુશ્મન થઈ પડ્યા અને તેઓ તેમને સ્વાર્થા તેમ જ નીચ જણાવા લાગ્યા. શ્વેતાંબરાને પણ દિગ બરા વિશે એમ જ થયું. બન્ને પક્ષા તીથીતે સાચવવા કરખાની આપવા લાગ્યા, પ્રાણ પાથ-રવા મંડયા; છતાં બેમાંથી એક્ય તીર્થપાણું સાચવી શકપા નહિ અને સ્તાં કે બેસતાં, પ્રત્યેક ફિયામાં બન્ને તીર્થરક્ષા વિશે શંકાશીલ અને બીરુ બની

અયા----તીર્થોની રક્ષા કરવાના પ્રયત્નમાં તીર્થત્વની પ્રતિષ્ઠા જ લગભગ ગુમાવી એઠા. હવે બન્ને વચ્ચે એટલે સુધી અંતર વધી ગયું છે કે કાઈને એ બન્તેની એકતાના માર્ગ સુરુતા જ નથી. જેઓ કાંઈ માર્ગ સૂચવે તેઓ તા એક જ વસ્તુ સ્વવી શકે, અને તે હક્ક જતાે કરવાની અથવા તાે ઓછામાં સંતાષ માનવાની સૂચના. પરંતુ આ સૂચના સામે વ્યવહારુ લાકા એક જ દલીલ કરે છે અને તે સાવ નિરર્શક પણ નથી. તે દલીલ એ છે કે જો આપણે આ રીતે હકકા જતા જ કરીએ અને ઢીલું મૂકીએ તેા આપણે નખળા ગણાઈએ અને નખળા કશુંય સાચવી ન શકે. ત્યારે શું નખળા ખની સર્વંસ્વ ગુમાવલું ? આજે એક તો કાલે બીજો, પરમદિવસે ત્રીજો એમ સ્વાર્થીઓ અને દુશ્મના આવવાના અને નખળાઈના લાભ લઈ બધું એાઇયાં કરવાના ! શું આ રીતે -અધું સુમાવવું ? આ દલીલ બન્ને પક્ષાના ડાહ્યા ડાહ્યા માણુસાની છે, અને ંતેમાં વજૂદ પણ છે; પરંતુ જ્યાં એક જ વસ્તુ ઉપર બન્તે વિરાધી પક્ષોના સંબંધના સંભવ છે ત્યાં તકરાર બંધ કરવાના ઉપાય શા છે એ પશુ વિચારવું તા ઘટે જ. એાજીમાં એાછું કાં તાે એકપક્ષ તદ્દન પાયમાલ થઈ જાય અને બાજો આબાદ રહે અને કાં તાે એક અથવા બન્ને પક્ષ ઉદારતા કેળવે. આ સિવાય ત્રીજો રસ્તા ક્રાઈ પણ છે ખરા ? પહેલા રસ્તા શકય નથી અને શક્ય હેાય તેાપણ તે પસંદ કરવા જેવા છે ખરા ? જમણી આંખ ડાબીના નાશ કરી ટકવા માગે એના જેવા એ ઉપાય નથી શું ? શ્વેતાંબરા છેક જ પાયમાલ થાય તેથી શું દિગંબરાનું મહત્ત્વ રહેવાનું ? વ્યથવા દિગંબરા બર-આદ થાય એમાં શું શ્વેતાંબરાની મહત્તા ગણાવાની ? જો અન્ને પક્ષ સરખા અળવાળા હશે તેા તેા જ્યાં લગી મમતામમતી હશે ત્યાં લગી લડાઈનાે અંત આવવાના જ નથી. એટલે સમાન બળમાં લડાઈનાે અંત નથી: અને એકની પાયમાલી પણુ પસંદ કરવા જેવી વસ્તુ નથી. ત્યારે પછી માર્ગ શેષ રહે છે? એ પ્રશ્ન થાય અને તેનાે ઉત્તર જૈન ધર્મ સહેલાઇથી એ જ આપે છે કે સહિબ્હતાં કેળવવી. એક પક્ષ ઉદાર બનશે ત્યારે તે દેખીતી રીતે **ઘ**ણું ગુમાવશે, પણ જે સમાજની અને રાષ્ટ્રની એકતા માટે એ ઉદારતા દાખવવામાં આવી હશે તે તે પક્ષ જ જીત્યા ગણાશે. આમ કરવાથી સામા પક્ષને ઉદારતાના ચેપ લાગ્યા વિના કદી નહિ રહે. તેથી જેમ જેમ વિચાર કરીએ છીએ તેમ તેમ વ્યવહારુ ૬છિએ પણ લીચોની સમાધાની માટે ઉદારતાના જ માર્ગ સામે આવે છે. એક બાજા તીર્થોને સાબે એવી સાદગી અને સરળતા દાખલ થઈ અને બીજી બાજુ મમતામમતી એાછી થઈ, એટલે તીથોની પ્રતિકા આપાઆપ સચવાવાની અને તેનું તેજ પણુ આપાઆપ વધવાનું.

કાંટા ભાંકાય છે ત્યારે પણ દુ:ખ થાય છે અને તેને ખેંચીને તાણી કાઢ-

વામાં પણ દુઃખ તેા થાય છે; છતાં તેને તાણી કાઢતાં જે દુઃખ થવાનું તે ન થાય એટલા માટે શું તેને અંદર રહેવા દેવામાં ડહાપણ ગણાશે ? એ જ રીતે જૈનપણાની ભાવનામાં જે અભિમાનના કે મમતામમતીના કાંટા ભાંકાયા છે અને એને લીધે બન્ને પક્ષા જે રીતે દુભાય છે તે દુઃખ શું ચાલુ રાખવું ? કે પછી એ હક્કની મમતાના કાંટાને કાઢવા જતાં થનારું દુઃખ સહી લેવું ? આના જે ઉત્તર તે જ તીર્થની પ્રતિષ્ઠાના માર્ગ છે. આ તા એક રીતે પ્રતિષ્ઠા સાચવવાના વિચાર થયા. આ વિચાર આધ્યાત્મિક છે. જૈન સમાજની ભાવના આધ્યાત્મિક ભૂમિકા ઉપર ધડાયેલી હાેવાથી તેને માટે પ્રથમ રસ્તા આધ્યાત્મિક હાેય તે જ સૂચવવા યોગ્ય છે.

પરંતુ તીર્થોની પ્રતિષ્ઠા સાચવવાના અને વધારવાના સમયાનુકળ માર્ગ વ્યવહાર દર્ષ્ટિએ બીજો પણ છે, અને તે એ કે જ્યાં જ્યાં સંભવ હોય ત્યાં બધાં જ તીર્થં સ્થાનેામાં વિદ્યાધામા ઊભાં કરવાં. મકાન તા ત્યાં હ્રોય જ; છેવટે મંદિરા તેા હેાય જ, અને મંદિરોનો અમુક ભાગ વિદ્યા જેવા પવિત્ર તત્ત્વના સેવનમાં વપરાય તેથી વધારે રહું શું હ્યાંઈ શકે ર્યક્રાંતિનાં પરદેશી અળાે કરજ પાડે અગર તલવાર કે કાયદાની કલમ દેબાણ કરે તે પહેલાં સમયને સમજ-નાર પોતાનાં જ તીર્થોને કે મંદિરાને સમાજનાં વિદ્યાધામાં બનાવી દે તા કેટલું સુંદર ! કાેઈ એમ કહે કે ધર્મરથાતામાં અર્થકરી વિદ્યા કેમ શિખવાડાય 👫 એતા એક સીધા અને ટ્રંકા ઉત્તર એ છે કે ભલે અર્થકરી વિદ્યાન શીખવા, તાેપણ તમે જેને ધર્મકરી અને શાસ્ત્રીય વિદ્યા માનતા હેા તે તાે શીખવાે 🖗 જો એમ કહેવામાં આવે કે આજે શાસ્ત્રીય વિદ્યા લેનાર કર્યા છે? તા એના. અર્થ એ થયો કે શાસ્ત્રીય વિદ્યા લાકમાન્ય નથી અને જે લાકપ્રાહ્ય છે તે શીખવી શકાય તેમ નથી; એટલે સમાજ વિદ્યાહીન રહે તો કાંઇ અડચણ નથી. ખરી વાત તેા એ છે કે આજે જે આપણી બહિમુંખ વૃત્તિ મકાનો, શણગારા અને દેખાવા પાજળ જ માત્ર વળેલી છે તે તરકથી લક્ષ ખસેડવું જોઈએ: અને તે ખે રીતે ખસેડી શકાય: આપ્યાત્મિક પ્રદેશમાં જઈ તે અને વિદ્યાના પ્રદેશમાં જઈને. બીજો માર્ગ સર્વગ્રાહ્ય અને જરૂરી છે. અને તેમાંથી કચારેક પહેલા માર્ગના સંભવ પણ છે. જે પુષ્કળ ધન, સમય અને અપાર બુદ્ધિશક્તિ તીર્થોની પ્રતિષ્ઠા સાચવવા ખાતર ખરચાય છે ( અને છતાં નથી સચવાતી પ્રતિષ્ક્ષ કે નથી વધતું સામાજિક ખળ ) તે જ ધન, સમય અને શક્તિ જો તીર્થો દ્રારા વિદ્યાની વૃદ્ધિ કરવામાં ખરચવામાં આવે તા પરિણામે. સમાજ સબળ બને અને તીર્થોની પ્રતિષ્ઠા એક અથવા બીજી રીતે સચવાય. —પર્યુષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના.

## ત્રણે જૈન ફિરકાએાના પરસ્પર સંબંધ અને મેળનેા વિચાર

#### [ २३ ]

સ્થાનકવાસી, પ્રતિપૂજક ધ્વેતાંબર અને દિગંબર એવા ત્રણુ જૈન ફિરકાઓ. અસારે છે અને એ ત્રણે ભગવાન મહાવીરના શાસનના અનુગામી છે. તેથી એ શાસનથી જ આપણે આરંભ કરીએ. ભગવાન મહાવીર પહેલાં પણ જૈન પરંપરા હોવાનાં ઐતિહાસિક પ્રમાણે છે. એ પાર્શ્વનાથની પરંપરા શિથિલ અને છિત્રભિન્ન જેવી થઈ ગઈ હતી. ભગવાન મહાવીરે સુધારાના પ્રાણુ કૂંકથો. પાર્શ્વનાથની પરંપરાના ઘણા નબળા અને સબળા અંશા એ સુધારાને શરણે આવ્યા. જેઓ એને વશ ન થયા તે લાંખા વખત ન નબ્યા અને અંતે નામશેષ થઈ ગયા. જૂની પરંપરા અને નવા સુધારા એ બેમાંથી ભગવાનનું એક શાસન શરૂ થયું. અત્યારના જૈન ધર્મનું પૂળ એ શાસનમાં છે.

એક બીજમાંથી અંકુર એક ફટે પણુ તરત જ તેમાંથી અનેક કૃષ્ણા કૂટે છે અને આગળ જતાં ડાળા, ડાંખળીઓ વગેરે વિસ્તાર થાય છે. જો એક બીજમાંથી ભેદ અને પ્રભેદ સાથે વિસ્તાર ન થાય તા વડ જેવું માટું ઝાડ કદી સંભવે જ નહિ; એ માત્ર બીજ જ રહી જાય. આખી કુદરતમાં જે સુંદરતા અને અલીકિકતા છે તે વિસ્તારને લીધે જ છે, અને વિસ્તાર એ ભેદ-પ્રભેદ વિના સંભવિત નથી. વીરશાસનના વિસ્તાર થવાનું નિર્માયું હતું, એટલે બેદા પડવા સ્વાભાવિક હતા. એ પ્રમાણે મહાવીરના શાસનની પર પરામાં પણુ બેદા પડવા; એ વધ્યા. જૈન પર પરાના ઇતિહાસ આપણુને કહે છે કે એ બેદા પાર વિનાના હતા. એમાંના કેટલાકનાં તા આજે નામ પણુ નથી રહ્યાં, અને જેનાં નામ વગેરે રહ્યાં છે તેના પણુ પૂરા ઇતિહાસ આપણી. પાસે નથી.

આજે જૈન શાસનના ત્રહ્યુ ફિરકા મુખ્ય મનાય છે, પહ્યુ ખરી રીતે જોતાં એક એક ફિરકામાં આજે પહ્યુ પુષ્કળ ગચ્છ, સંધાડા આદિ બેદે છે. એ પેટા બેદા વચ્ચે પહ્યુ ઘણીવાર તાે મુખ્ય ફિરકાઓ વચ્ચે દેખાય છે તેટલું જ અંતર હાેય છે. દિગંબર તેરાપંચી કે દિગંબર વીસપંચી લાે, સ્થાનકવાસી તેરાપંચી કે બીજા સ્થાનકવાસી લાે, શ્વેતાંબર આંચળગચ્છી, પાયચંદગચ્છી

કે તપાગચ્છી લાે, એ બધા વચ્ચે પણ આજે તાે માટું અંતર થઈ પડવું છે. સ્થાનકવાસી અને મૂર્તિપૂજક એ બે વચ્ચે જે ભેદ અને વિરાધની ખાઇ ેદેખાય છે તેથી જરા પણ એાછી ખાઈ સ્થાનકવાસી–તેરાપથી અને બીજા સ્થા-્નકવાસીએા વચ્ચે નથી. દિગ'બર અને શ્વેતાંબર વચ્ચે દેખાય છે તેટલ જ અંતર લગલગ પાયચંદ અને તપા એ ખત્રે શ્વેતાંબર ગચ્છા વચ્ચે છે. આ ભધું હાેવા છતાં પ્રસ્તુત લેખનાે આશય તાે મુખ્યતઃ ઉક્ત ત્રણુ ફિરકાએાના સંબંધ વિશે જ વિચાર કરવાનાે છે.

પહેલાં તાે ભેદનું મૂળ તપાસીએ. આચાર–વિચાર અને પરંપરાની ઘણી <sup>∞</sup>ભાબતામાં શ્વેતાંબર⊸દિગંબર વચ્ચે **બેદ છે, છતાં એમનાે મુખ્ય બેદ ન**ઞ્નત્વ <sup>્</sup>અને વસ્ત્રધારણ, ઉપર, અવલ'બિત છે. બન્નેને માન્ય મૂર્તિંના સ્વરૂપને৷ ભેદ લે કે સ્ત્રી દીક્ષા લઈ શકે કે નહિ એ ભેદ લેા; પણ એની પાછળ તત્ત્વ તા એક જ છે અને તે નગ્નત્વમાં જ ધર્મ માનવાનું કે વસ્ત્રધારણમાં પણુ ધર્મ માનવાતું. દિગંબરાએ નગ્રત્વને ધર્મતું મુખ્ય અંગ માન્યું, એટલે સાધુઓ અને મૂર્તિ બન્ને ઉપર નગતવ આરાપાયું. યેતાંબરાએ વસ્ત્ર-ધારણુમાં પણ જૈનત્વના નાશ ન જોયા, એટલે સાધુએા અને મૂર્તિ બન્ને ઉપર વસ્ત્રા લદાયાં. નસત્વના જ આગ્રહ રખાયા, એટલે સ્ત્રી આપાઆપ <mark>અમહાદીક્ષાથી મુક્ત થઈ</mark>. વસ્ત્રો સ્વીકારાયાં એટલે શ્વે<mark>તાંબરામાં અમ</mark>હી કાયમ રહી. આમ નગ્નત્વ અને વસ્ત્રધારણના ભેદની આજીયાજી બીજા ઘણા જ ે <mark>ભેદોનું જ</mark>ંગલ ઊભ્રં થયું.

નગ્નત્વ વ્યતે વસ્ત્રધારહાના વિરોધ જોકે પાછળથી જન્ગ્યા. છતાં એ ખેતે। લેદ તેા લગવાન મહાવીર જેટલેા જ જૂતો છે, પરંતુ સ્થાનકવાસી અને મૂર્તિ પૂજક વચ્ચેના બેઠ વિશે તેમ નથી. હિંદુસ્તાનમાં મૂર્તિ વિરોધની વિચારણા મહમદ પેગંબર પછી જ, તેમના અનુગામી આરબે અને બીજાએો દ્વારા, ધીરે ધીરે દાખલ થઇ, પણ જૈન પર પરામાં મૂર્તિવિરાધ દાખલ થયાને પૂરી પાંચ સદીઓ પગ્ર નથી થઇ. સ્થાનકવાસી અને મૂર્તિ પૂજક વચ્ચે ગમે તેટલા ભેદાે હાેય, છતાં એ ભેદાનાે મુખ્ય આધાર મૂર્તિની માન્યતા અને તેના વિરાધમાં છે. અમુક શાસ્ત્ર માનવું કે નહિ, અમુક લીર્થ હયાત છે કે વિચ્છેદ પામ્યું છે, એ બધા વિચારભેદાેની પાછળ મુખ્ય બેદ તાે મૂર્તિની માન્યતા અને અમાન્ય-તાના છે. આમ એક બાજી નગ્નત્વ અને વસ્ત્રધારણના અને બીજ બાજી મૂર્તિ માનવી કે નહિ તેને બેઠ હેાવા છતાં, અને તેને લીધે બોજા ઘણા -નાનામોટા બેદો દાખલ થયેલા હાેવા છતાં, ત્રણે કિરકાએામાં અભેદનું તત્ત્વ પણ છે. ડાળેા પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં કે દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં ફેલાય અને

એમની વચ્ચે મેાટું અંતર પણ દેખાય, છતાં એનાં થડ અને પૂળ તા એક જ હાેય છે. એક જ મૂળમાંથી રસ બધે પહોંચે છે, તેનાથી બધી ડાળા કે પાંદડાં પાેષાય છે અને જીવિત રહે છે, તેમ એ ત્રણે ફિરકાઓનું પણુ છે. એ ત્રણે જીુદા અને તદ્દન વિરાધી જેવા આજે થઈ પક્ષા છે કે તેવા દેખાય છે, છતાં એ ત્રણેના અસ્તિત્વ કે જીવનનું તત્ત્વ એક જ છે. તે તત્ત્વ એટલે વીતરાગપણાની ભાવના અને ઉપાસના. એ ભાવના અને ઉપાસના વાટે જ ત્રણે ફિરકાઓ જીવે છે, પોષણ પામે છે અને વિસ્તરે છે. આ રીતે જોતાં ત્રણે ફિરકાઓ છે વે છે, પોષણ પામે છે અને વિસ્તરે છે. આ રીતે જોતાં ત્રણે ફિરકાઓમાં. અગમ્ય અને સંખ્યાબધ ભેદો હોવા છતાં એમાં જે એક અભેદનું તત્ત્વ છે તે જ મુખ્ય છે અને તે જ અસલી છે. આ તત્ત્વને ત્રણે ફિરકાઓ એક સરખી રીતે માને છે અને તેની ઉપાસના માટે એકસરખા ભાર આપે છે. જ્યારે આમ છે સારે વિરાધ શાના ?

પૂર્વ દિશામાં ફેલાતી શાખા એમ કહે કે બધી જ શાખાઓએ મારી દિશામાં, મારી ઢખે, મારી સાથે જ ચાલવું જોઈએ અને બીજી શાખાઓ એ રીતે કરે તે એનું પરિણામ એજ આવે કે અંતે ઝાડ જ ન વધે; અને તે ન વધે એટલે પૂર્વની શાખા પણ ન રહે. એક બાજી ભાર વધતાં સમતોલપણું જવાથી વૃક્ષ વધી જ ન શકે અને અંતે પૂર્વની શાખાના પણ સંભવ ન રહે. એ જ ન્યાય ધર્મની શાખાઓને લાગુ પડે છે. એક ફિરકા માને તે જ રહેથ્યું કરણા દરેકે સ્વીકારવી અને બીજી નહિ એવા ભાર આપવા જતાં .મનુષ્યસ્વભાવમાં રહેલા જે સમતાસપણાને લીધે ધર્મના વિસ્તાર થાય છે તે સમતાલપણું જ ન રહે. અન્તે બીજા ફિરકાઓની સાથે તે એક ફિરકા પણ ન ટકે. તેથી વિકાસ અને વિસ્તાર માટે બેદ અનિવાર્ય છે, અને બેદથી જ સમતાલપણું સચવાય છે. ત્યારે અહીં પ્રશ્ન એ થાય છે કે જો વીતરાગપણુાની ભાવના ઉપર રચાયેલા બધા જ ફિરકા–બેદા અનિવાર્ય અને ઇષ્ટ હોય તા આજની જૈન ધર્મની જે સ્થિતિ છે તે સ્વાભાવિક હોઈ તેમાં કહેવા પછું શંરહે છે ?

અત્યારે જે કહેવાપહ્યું છે તે બેદ કે જીદાઇની બાબતમાં નહિ, પણ વિરાધની બાબતમાં છે. વિરાધ અને બેદ એ બન્ને એક નથી. કડવાશ હાય ત્યારે વિરાધ કહેવાય છે; અને ત્રણે દિરકાના પરસ્પર સંબંધમાં કડવાશ છે. કડવાશ એટલે પાતાને વિશે મિથ્યાભિમાન અને બીજા તરફ અહ્યુગમા. આ કડવાશ ત્રણે ફિરકાઓમાં અંદરાઅંદર કેવી અને કેટલી છે એ સૂક્ષ્મ દબ્ટિએ જોનારથી ભાગ્યે જ અજાવ્યું છે. દરેક ફિરકાના આધાર તે તે ફિરકાના સાધુ, પંડિત અને ઉપદેશકા છે. એક ફિરકાનો ગુરુવર્ગ બીજા ફિરકાને હૃદયથી

મિથ્યા જૈન માને છે અને એ જ રીતે પોતાના અનુયાયીઓને સમજાવે છે. આજ ફિરકાના ગુરુ અને ઉપદેશકવર્ગ પણ તેમજ કરે છે. આનાં એ પરિષ્ણામ આવ્યાં છે : પહેલું તા એ કે કાઈ પણ એક ફિરકાની આચારવિષયક કે જ્ઞાન-વિષયક સુંદર વસ્તુ બીજા કિરકાના ખ્યાનમાં જ નથી આવલી. ઊલટા, તે તેનાથી દૂર ભાગે છે, અને તે તરક અણગમાં કેળવવામાં જ ધર્મનું પાયચ સમજે છે. બીજાં પરિણામ એ આવ્યું છે કે ભિન્ન ભિન્ન ફિરકાના ગુરુ અને ઉપદેશકવર્ગ વચ્ચે પ્રેમ કે આદરના સંબંધ જ નથી રહ્યો અને તેઓનું પાર-સ્પરિક સંમેલન (ંહવે તેએ અને બીજાએ ઇચ્છે તેાપણુ) લગભગ અશક્ય જેવું થઈ પડવું છે. જાણે એક ફિરકા બીજાના બગાડ કે બીજાની આપત્તિ વર્ખતે રાજી થતાે હાય એવા વ્યવહાર શરૂ થયાે છે. કચાંય મંદિર ઉપર અન્યાય ાજર્યો, આકત આવી અને દિગંભરા કે શ્વેતાંભરા મુશ્કેલીમાં હોય ત્યારે, ગમે તેટલા માટા અને શક્તિશાળી હાેવા છતાં પણ ત્યાંના સ્થાનકવાસી સમાજ વહારે નહિ ધાય; એટલું જ નહિ, પણુ ઘણુા દાખલાઓમાં તાે ઊંડે ઊંડે ાજ પણ થશે. આ વસ્તનો ચેપ સામેના કિરકાઓમાં પણ નથી એમ તો ન જ કહી શકાય; કચાંય સ્થાનક ઉપર આફત આવી અગર સ્થાનકવાસી સાધુઓને મુશ્કેલી આવી કે તેમની હેલના–નિંદા થતી હેાય ત્યારે મૂર્તિ પૂજક બન્ને િંરકાઓ એમાં રસ લેવાના અને કદાચ રસ ન લે તાપણ પાતાનાથી ખની શક તેવી પણ મદદ નહિ આપવાના. ઘણે સ્થળે તેા આ ફિરકાએ৷ સ્થાનક, મંદિર અને ગુરુવર્ગને કારણે કોર્ટ પણ ચડેલા છે અને હજીયે ચડે છે.

શ્વેતાબર મૂર્તિ પૂજક ફિરકાના અનેક વિષયોમાં ઊંડાણવાળા સાહિત્યના લાભ નથી લેતા સ્થાનકવાસી ફિરકો કે નથી લેતા દિગંબર ફિરકા. સેંકડા વિદ્યાનોએ હજારા વર્ષ સુધી ભગીરથ પ્રયત્ન કરીને ઉપજાવેલું અને બીજે કથાંય પણ ન મળે તેવું મૂર્તિ પૂજક શ્વેતાંબર અને દિગંબરનું સાહિસ સ્થાનકવાસીને માટે અસ્પૃશ્ય થઈ પડ્યું છે; અને મેાટે ભાગે તો તે એ સાહિત્યને જાણતા જ નથી, કારણું કે પહેલેથી જ એને એ સાહિત્ય વિશે બેપરવા અને આદરહીન બનાવવામાં આવ્યો છે. દિગંબર ફિરકાનું પણ ગંબીર અને બીજે ન મળી શકે તેવું કેટલુંક સાહિત્ય છે. એને વિશે સામાન્ય રીતે ધ્વેતાંબરા બેપરવા છે. આને પરિણામે પાઠશાળાઓ, છાત્રાલયો અને વિદ્યાલયોમાં કે ગુરુવર્ગના અભ્યાસક્રમમાં, જ્યાં પુસ્તકાની પસંદગીના સવાલ આવે છે ત્યાં, કેટલીક વખતે એક જ વિષય ઉપર અન્ય ફિરકાનું સર્વાત્તમ પુસ્તક છાડી તેની જગ્યાએ કચરા જેવું પુસ્તક પસંદ કરવામાં આવે છે; અને પરિણામે ભણવાર જ્ઞાન કે વિદ્યા કરતાં અજ્ઞાન અને અવિદ્ય જ વધારે સેવે છે. એટલે એક દરે અત્યારના જે ફિરકાઓના કડવાશવાળા સંબંધ છે તે આપણામાં જ્ઞાનશત્રતા જ પાયે છે. જે ધર્મ સહિષ્ણુતા અને ज्ञानના પ્રચાર માટે જન્મ્યાે હતાં અને એ પ્રચાર સિવાય જે ધર્મતું જીવન નકામું જ ગણાવું જેઈએ તે ધર્મ ફિરકાએોની કડવાશમાં પરિણુમતાં અસ-હિષ્ણાતા અને અત્તાન જ પાેથી રહ્યો છે. આ રથળે એક રૂપક યાદ આવે છે. દિનારે પદ્ધાંચવાના ધ્યેયથી વહાણે અમુક ટાપુથી ઊપડથાં. બધાં વહાણોએ ઉતારઓને લીધા. શરત બધાંની એક જ હતી અને તે કિનારે પહેાંચાડવાની. -રસ્તામાં એક વહાણના કપ્તાન અને મુસાકરાએ બીજા વહાણમાં કાંઇક ખાેડ ુ<mark>ખતાવી અને ટીકા કરી. એ ટીકાને તેના કપ્તાન</mark> અને મુસાકરાએ અંગત ટીકા માની સામસામી ખાેટી ટીકા શરૂ કરી મુસાક્રી વખતે બધા હતા તા નવરા જ. ટીકા અને ખાેડ કાઢવાનું મળી આવતાં સૌનું મન ત્યાં રાકાયું. ્મુસાફરીને આનંદ, સમુદ્રની ગંભીરતા અને આકાશની અપારતા તરક તેમ જ સહીસલામતી અને ઝડપ વધારવા તરફ લક્ષ જવાને ખદલે એકખીજની ટીકામાં સામદાયિક માનસ રાકાયું. કાેઈ વિવાદમાં ઊતર્યા અને બીજાઓ શ્રોતા અન્યા. પરિણામે તકરાર વધી. એક બાજી બધું રક્ષકબળ પરસ્પરના નાશમાં ખરચાવા લાગ્યું. અને બીજી બાજા વહાણા અકસ્માત એક ખરાબાથી બચવાની સાવધાની રાખી ન શકયા. એક વહાણ અથડાયું અને બીજા તેના ના<mark>શ</mark> તરક બેપરવા રહ્યાં. એ અભિમાનમાં બીજાઓની પણ એ જ દશા થઈ. એક જ સાપ્ય માટે નીકળેલા મુસાકરા સાધનની ટીકામાં ઊતરતાં પરિણામે સાધ્યબ્રબ્ટ શ્રઈ ગયા. એ સ્થિતિ આજે ત્રણે કિરકાઓની છે. ત્રણે કિરકાઓનું લક્ષ અહિંસા અને જ્ઞાનની ઉપાસના તથા તેને પ્રચાર છે: જ્યારે તેઓ તેથી ઊલટ જ કરી રહ્યા છે. બીજા તરક કડવાશ રાખવી એટલે કે પાતાને મોટા અથવા શહ ધાર્મિક માની બીજા તરક અહાગમા રાખવા, એ જો હિંસા કહેવાતી હેાય તા એમ કહેવું જોઈએ કે અહિંસાની સાધના માટે નીકળેલા અને ચાલતા ફિરકાઓ હિંસા જ કરી રહ્યા છે, અને ગ્રાનને બદલે અજ્ઞાનના જ પ્રચાર કરી રહ્યા છે. આનું વ્યાવહારિક પરિણામ સામાજિક અને રાષ્ટ્રોય ક્ષેત્રમાં પણ કડવું આવ્યું છે.

જૈન સમાજ સામાજિક દર્ષ્ટિએ નબળા ગણાય છે. રાષ્ટ્રીય અને રાજકીય આબતામાં પણ એ પછાત છે. કારણ શું ? એવા પ્રશ્ન જો કરીએ અને તેના ઉત્તર માટે ઊંડા ઊતરીએ તા જણાશે કે તેનું મુખ્ય કારણ સંગઠનના અભાવ છે. જ્યાં ધાર્મિક દૂષ હાેય ત્યાં સંગઠન સંભવે જ નહિ. જો ધાર્મિક દૂષનું પ્રરિણામ માત્ર સ્થાનક, મંદિર, ગુરુવર્ગ અને પાંડિત ઉપદેશકવર્ગ સુધા જ

રહ્યું હેાત તેા કદાચ ચલાવી પણ લેવાત, પણ એ વિષ બીજાં વિષોની પેઠે ચેપ ફેલાવે તે સ્વાભાવિક જ હતું; એટલે બધાં જ ક્ષેત્રામાં એ વિષ ફેલાયું. આજે તેા નછૂટકે તે લાચારીથી જ ત્રણે કિરકાવાળા મળે છે, અને એ લાચારી એટલે કવાંઇક વ્યાપારી સંખંધ, કવાંઇક લગ્નસંખંધ અને કવાંઇક રાજકીય સંખંધ. પરંત એ સંમેલન નથી તેા વ્યાપક અને નથી તેા બ્રુદ્ધિ-પૂર્વકનું, તેમ જ નથી હાર્દિક. આ દેખાતું વિરલ સંમેલન પણ ગૃહરથામાં જ છે, કારણ કે પેલી લાચારી ગૃહસ્થાેને જ મળવાની કરજ પાડે છે; પરંતુ ગુરુ-વર્ગ અને પંડિત ઉપદેશકવર્ગમાં તેા એ લાચારીજન્ય વિરલ સંમેલન પશ નથી. ગુરુઓને કે પંડિત ઉપદેશકાને નથી જરૂર વ્યાપાર ખેડવાની કે નથી પ્રસંગ લગ્નાદિતા. એ વર્ગને રાષ્ટ્ર અને રાજકીય બાબતોનું તા સ્વપ્ન પશ્ નથી, એટલે તેમનામાં પારસ્પરિક સંમેલન કે સંગઠનના સંભવતું વ્યાવહારિક કારણ એક્ય નથી; અને જે ધર્મ તેમને અરસપરસ મેળવવામાં સૌથી વધાર અને સૌથી પહેલા કારણસત થવા જોઈએ અને થઈ શકે તે જ ધર્મ તેમને ઊલટા હમેશને માટે દર કર્યા છે. એક ખાજા વ્યાવહારિક જરૂરિયાતાને લીધે ત્રણે કિરકાના ગહસ્થેા અરસપરસ વધારે મળવા અને સંગઠિત થવાનો વિચાર કરે. ત્યાં તા બીજી બાજા, પેલાે ગુરુ અને ઉપદેશકવર્ગ એમાં ધર્મનાશ જોઈ એમને મળતા અટકાવવા અને અરસપરસ ગાઢ સંબધ બાંધતા રાકવા કમર કસે છે. પરિણામે એ ફિરકાએ। નથી પડી શકતા તદ્દન છૂટા કે નથી થઈ શકતા એકરસ અને સંગઠિત આ સ્થિતિ લગભગ ગામેગામ છે. સારે હવે શું કરવું જોઈએ ?

ઉત્તર ટૂં'કા અને સીધો છે. તકરાર અને વિરાધ મટાડવાની આશા ધર્મ પાસેથી હતી, પણુ આજના ધર્મમાંથી એ સફળ થવાના સંભવ જ નથી. એટલે ત્રણે ફિરકાઓને પાતાના નેળ સાધવા-વધારવા અને સંગઠન કરવા માટે બે જ રસ્તા બાકી રહે છે. પહેલા એ કે નિર્ભય અને સ્વતંત્રબ્રુદ્ધિવાળી વ્યક્તિઓએ ( તે ગૃહસ્થ હાેય કે ત્યાગી ) ધર્મનાં સંત્રા હાથમાં લેવાં અને તેના ઉપર જે કડવાશના મેલ ચડવો છે તે દૂર કરી ધર્મની મારકૃત જ ખધી કામામાં વધારમાં વધારે મેળ સાધવા. અને બીજો માર્ગ, પરંતુ છેવટના માર્ગ (સલે ને તે ક્રાન્તિકારી લેખાય), એ છે કે ગૃહસ્થાએ આ નવા ધર્મને જ એટલે કે વિકૃત અને સાંકડા ધર્મને શરણે જવું છાડી અને જાણે કે ધર્મના વારસા ન જ મળ્યો હાય એવી રીતનું મનને ધડી વ્યાવહારિક ભૂમિકા ઉપર એકત્ર થવું, અને શહિપૂર્વ ક તથા અગત્યનું સંગડન કરવું, જેમાં ઇચ્છા પ્રમાણે એક ફિરકાના ગૃહસ્થા બીજા ફિરકાના ગૃહસ્થા સાથે હદયથી દરેક ક્ષેત્રમાં બેઠી શકે અને અરસપરસ સહકાર કરી શકે. જ્યારે ગૃહસ્થો પેલા

#### વણે જૈન ફિરકાઐાના મેળના વિચાર

ધર્મ ધ્વજોને બાજીએ મૂકી એકરસ થવા લાગશે અને દિગંભર શ્રીમાન શ્વેતાંબર વિદ્યાર્થીઓને અને ધતાંબર ગૃહસ્થ દિગંભર સંસ્થાઓને મદદગાર થતા દેખાશે, બધા સંયુક્ત કે સહકારના ધારણ ઉપર સંસ્થા ચલાવશે, ત્યારે ધર્મદૂતો આપાસાપ ખેંચાઈ તેમાં જોડાશે. તેમને એમ જ થવાનું કે હવે આપણો ભેદકમંત્ર નકામા છે.

સેંકડા અને હજારા વર્ષથી માંડીને તે ડેઠ અત્યાર સુધીના ધર્મ દૂતાના ઇતિહાસ એક જ વસ્તુ દર્શાવે છે અને તે એ કે તેમણે વિરાધ અને કડવાસ જ ફેલાવી છે. આપણે અજ્ઞાનથી તેને વશ થયા. હવે જુગ બદલાયા છે. આર્થિંક, સામાજિક અને રાષ્ટ્રાય પરિસ્થિતિ આ વસ્તુ ચલાવી શકે તેમ રહ્યું નધી. તેથી હવે દરેક જુવાન કે વૃદ્ધ, જેનામાં છુદ્ધિ અને સ્વતંત્રતાના છાંટા પણ હોય તે, પાતાથી બને ત્યાં અને બનતી રીતે, સાચા દિલથી અને છુદ્ધિ-પૂર્વંક, બીજા ફિરકાના સહકાર સાથે. આજે એ જ વસ્તુ ધર્મ્ય થઈ પડી છે.

—પર્યુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાના.

# ધાર્મિક શિક્ષણ્ય\*

## [ २४ ]

જેમ ભૂગેળ, ખગેળાદિ વિદ્યાએ છે તેમ ધાર્મિક શિક્ષણ, પણ એક વિદ્યા છે કે નહિ ? અને તે વિદ્યા નથી એમ જો નથી કહી શકાતું તો એ જોવું રહે છે કે ધાર્મિક શિક્ષણમાં જાણુવા જેવી, રસ પેદા કરે એવી અને માનવસુદ્ધિની ભૂખ જગાડી તેને સંતુષ્ટ કરે એવી મહત્ત્વની બાબતો કાઈ છે કે નહિ ? જો અનુભવીઓનો ઉત્તર એ દ્વાય ( અને છે એમ મારા વિશ્વાસ છે) કે એવી બાબતો ધાર્મિક કહેવાતી વિદ્યામાં પુષ્કળ છે, તા પછી આજે એ પ્રશ્ન કેમ ઊભે થાય કે છાત્રાલય વગેરે સંસ્થાઓમાં ધાર્મિક શિક્ષણ દ્વાવું જોઈએ કે નહિ ?

આ પ્રશ્ન થવાનાં ચાર મુખ્ય કારણે છેઃ (૧) દષ્ટિનું સંકુચિતપાણું, (૨) સુદ્ધિસ્વાતંત્ર્ય અને તર્ક ઉપર અંકુશ, (૩) જ્ઞાન ઉપર અંકુશ અર્થાત્ નવી વિચારધારાએા અને શાધ તરક્ષ દુર્લલ, (૪) શૈલી દોષ.

ધાર્મિંક શિક્ષણ આપવામાં દબ્ટિ ભારે સંકુચિત અને ટ્રંડી રાખવામાં આવે છે. દા. ત. જેન સમાજ, અને તેમાં પશુ દિગંભર, ધાર્મિંક શિક્ષણુ આપે ત્યારે તેઓ એવી જ દબ્ટિ ધરાવતા હેાય છે કે અમુક બાબત ઉપર દિગંભર શાસ્ત્રોમાં જે લખાયેલું છે તે છેલ્લામાં છેલ્લું એટલે કે સર્વદ્રાકથિત છે; હવે તેમાં વધારે જાણવા જેવું કે ઉમેરવા જેવું કશું નથી. તે બાબત પરત્વે અન્ય શાસ્ત્રો જો ભિન્ન મત દર્શાવતાં હેાય તો તે તદ્દન અગ્રાજ્ય અને અપૂર્ણ છે. અને જો જૈન શાસ્ત્ર પ્રમાણે જ બીજા શાસ્ત્રો પણ તે બાબત પરત્વે મત ધરાવતાં હાય તો તે વિચાર તેમણે જૈન શાસ્ત્રમાંથી લીધેલા છે. વળી તેઓ એવી પણ માન્યતા ધરાવતા હાય છે કે તે બાબત પરત્વે દિગંભર આચાર્યોએ લખ્યું છે તે જ યથાર્થ છે અને બીજા આચાર્યો યથાર્થ દબ્ટિ વિનાના હાેવાથી અભ્રાંત વિચાર કરી શકે જ નહિ. ભણાવનારમાં આ દબ્ટિસંકુચિતતા હાેય છે અને ભણુનારમાં પછીથી એ દાખલ થાય છે,

\*આ ચર્ચા જૈન સમાજને લક્ષીને લખેલી છે પણ તે બધા ધાર્મિકસમાજેની શિક્ષણ પદ્ધતિને લાગુ પડે એ દબ્ટિએ જ વિચારાયેલી છે, એટલે જ્યારે ભણનારાઓમાંથી કેટલાક આગળ વધે છે અને વિચારશીલ થાય છે ત્યારે તેમને શરૂઆતમાં મળેલે દિષ્ટિસ કાચના વારસા યાદ આવે છે, અને તે વખતની વિચારસરણી સાથે તેમ જ અભ્યાસ સાથે એ ટૂંડી દષ્ટિના મેળ ખાતા ન જોતાં એ શિક્ષિતગણુ પાકારી ઊઠે છે કે ધાર્મિક શિક્ષણુ નકામું છે.

અત્યારની સાંપ્રદાયિક બધી જ સંસ્થાઓમાં ધાર્મિક શિક્ષણ આપનારાઓ અને સંસ્થાના સંચાલકા માટેભાગે બુદ્ધિસ્વાતંત્ર્ય અને તર્કશક્તિ, કે જે બન્ને મનુષ્યત્વના પ્રાણુ અને ખરું છવન છે, તેના ઉપર અંકુશ મૂકે છે. દા. ત. કાેઈ જૈન વિદ્યાર્થાં ધાર્મિક શિક્ષણ લેવી વખતે દૂધ–ઘીના જ સમુદ્રોનં વર્જુન સાંભળી તેમ જ સાનારપાના પહાડાનું વર્જુન સાંભળી એ વિશે પુરાવા માગે અગર તાે વિશેષ જિજ્ઞાસા પ્રગટ કરે તાે શિક્ષકા એના ઉપર લાલ આંખ ન કરે એમ માની લઈએ, તાેપણ એટલું તાે જરૂર જ કહેવાના કે આપણી ખુદ્ધિ પરિમિત છે અને પરતંત્ર છે તેથી તેને આવી આખતો વિશ માત્ર શ્રદ્ધા રાખવાનું હોય છે; એમાં શંકા કરવી એ પણ ધર્મહત્યા છે. વળી કાેઈ રક્યોખાઓ શિષ્ય તર્ક કરે કે ભગવાન મહાવીરની તહેનાતમાં કરોડો દેવે રહેતા એમ કહેવાય છે, ત્યારે ભગવાનના સમયના રાજાએ અને ખીજી વ્યક્તિ-એોના ઉલ્લેખો જેમ ળૌદ આદિ શાસ્ત્રોમાં મળી આવે છે તેમ આવી અજબ વસ્તએોનો ઉલ્લેખ કેમ નથી મળતો શ્વળી, કાઇ વિદ્યાર્થા એમ તર્ક કરે કે પજામાં કલોના ઢગલા કરાે છે તે, અથવા તીર્થરક્ષાને નામે કાેઈ કાેઈ વાર મતુષ્યહત્યા સુધીનાં અન્બણતાં પણ પગલાં ભરાય છે તે, ત્યાગ અને અહિંસાની સાથે બધ કેવી રીતે એસે ર એક તાે આવા તર્કો ઊઠવા જેવી અદિ જ ઘટા ગઈ છે, અને કદાચ દુર્ભાગ્યે કે સદ્ભાગ્યે ઊઠવા તે! તેવા તર્ક કરનારતે માટે. ભાગે નાસ્તિક અથવા દોઢડાહ્યો કહીને ઉતારી પાડવામાં આવે છે. જ્યારે એમાંના ક્રોઈ વિદ્યાર્થી આગળ જતાં સ્વતંત્ર વિચારક અને તાર્કિક થાય છે ત્યારે તેઓ પેલ વિદ્યાર્થી જીવનના ધાર્મિક શિક્ષણ સામે તાળા પાકારે છે. અને બળવા જગાવે છે.

ધાર્મિક શિક્ષણુમાં જે વિષય શિખવાતો હોય અને તેના ઉપર જે આચાર્યનું પુસ્તક ચાલતું હોય તે વિષય પરત્વે તે આચાર્યના ( પછી ભલે તે સેંકડાે અને હજરો વર્ષ પહેલાં થઈ ગયા હાેય ) વિચારો સિવાય બહારની દુનિયામાં તે જમાના સુધીમાં બીજ્વઓએ શું વિચાર્યું છે અને તે જમાનાથી માંડી અત્યાર સુધીમાં તે વિષય પરત્વે આખી દુનિયામાં શું શું વિચારવામાં આવ્યું છે, શી શી શાધો થઈ છે, કર્યા જૂનાં સત્યો વધારે રપષ્ટ થયાં છે અને કઈ બાબતા ખાટી સાબિત થતી જાય છે અગર થઈ છે, તે બધાં તરફ માત્ર દુર્લક્ષ કરવામાં આવે છે. તેથી જ્યારે કાઈ ધાર્મિક શિક્ષણુ લીધેલ વિદ્યાર્થી માટી ઉંમરે પાેતે શાખેલ વિષયની બાબતમાં ચાેમેરથી નવું જાણે છે અથવા તેને એ જાણવા-સાંસળવાના પ્રસંગ આવે છે ત્યારે તેને પેલા ધાર્મિક અભ્યાસ દરમિયાનના જ્ઞાનઆંકુશ ખટકે છે અને વગર સંક્રાચે તે કહી દે છે કે ધાર્મિક શિક્ષણુને સલામ ! એને લીધે તા ઊલટા મૂર્ખ રહ્યા !

**ઉપરના ત્રણ દેાષા ઉપરાંત એક મા**ટેા દેાષ શિક્ષણની શૈલીને**ા છે**. આજે માટેભાગે અર્થહીન પાઠા ગાખવવામાં આવે છે. એમાં શીખનારતે કદાચ ડીખળ અને મજા પડે છે, કારણ કે તે ગાખતાં રમતા જાય છે; પણ તેની વિચાર અને કલ્પનાશક્તિ માત્ર ગામણપડીના ભારતે લીધે ક્ષકી થઈ જાય છે. અર્થ ન સમજાવાથી જ્ઞાનના રસ આવતા નથી અને ગાખેલા શબ્દો કાળ જતાં ભુલાઈ જાય છે. માટી ઉંમરે જ્યારે એવા વિદ્યાર્થીઓ વિચાર અને કલ્પનાની કિંમત આંકતા થાય છે અને વ્યવહારમાં તેની અગ-ત્યતા જીએ છે ત્યારે એારંગઝેયની પેઠે તેઓ પોતાના ધર્મશિક્ષકાને કાંસી માક કરી શાપ તાે આપે જ છે. આ ઉપરાંત કેટલીક, મહેસાણામાં છે તેવી, ધર્મજીવી પાઠશાળાઓમાં તાે વિદ્યાર્થીઓને, જેમનું જ્ઞાન અને વિચાર જાણવા માટે આખું જગત તલસે છે તે ગાંધીજીનાં પત્રા અને પુસ્તકા વાંચતાં પશ્ રાકવામાં આવે છે; એટલા કારણે કે એ જૈન ધાર્મિક પુસ્તક નથી. હું કેટ-લાય ધર્મપુત્ર મનાતાં અને વિદ્વાન ગણાતાં જૈત સાધુ તેમ જ સાધ્વીઓને નાગું છું કે જેઓને મન અમુક આચાર્યોએ અમુક ભાષામાં લખ્યું હોય તે સિવાયનું કરાં પણ વાંચવા અને સાંભળવા તરક માત્ર ઉદાસીનતા જ નહિ, પણ દ્વેષ હોય છે. આ જોઈ ઘણા બાલી ઊઠે છે કે ધાર્મિક શિક્ષણે સસાનાશ વાલ્યું; એની શી જરૂર છે ?

અલબત્ત, ધાર્મિક શિક્ષણુ સામે વાંધો લેનારતો ઉપરનેા અનુભવ ખોટો છે એમ તા ન જ કહી શકાય, છતાં જો વિચાર અને અનુભવે એમ લાગે કે ધાર્મિક શિક્ષણુમાં સમાતી જૂની માન્યતાઓ, જૂની પરંપરાઓ અને એ પ્રાચીન અનુભવેા અમુક હદ સુધી અને અમુક દષ્ટિએ જાણુવા જેવાં છે અને ઉપયોગી પણુ છે, તા પછી બીજા આગંતુક દોધો, જે સમજ અને પ્રય-ત્નથી ટાળી શકાય તેમ છે, તેને કારણે એ બધું ફેંકી તા ન દેવાય. ઓછા કે વત્તા કાંકરા હાેય અગર ધૂળ હાેય તેટલામાત્રથી જ પુબ્ટિકારક અને અગત્યનું અન-ધાન્ય ફેંકી તા ન જ દેવાય. જેમ સૂપકું અને આંખ અનાજ સાક કરવા માટે છે તેમ, સુદ્ધિ અને ધીરજ ગુણુ-દોષ પારખવા અને દોષો નિવારવા માટે છે. ધાર્મિક શિક્ષણુના વિરોધી પક્ષતી દલીલો તો એટલું જ સાબિત કરે છે કે જે ખામીએોને કારણે આગળ જતાં ભણેલાઓને ધાર્મિક શિક્ષણુ તરક અરુચિ થાય છે તે ખામીઓ દૂર કરવી અને એ શિક્ષણુ-માં પ્રાણુ લાવવા. ત્યારે અત્યારે ધાર્મિક શિક્ષણુ કયા પ્રકારનું હોવું જોઈએ 'કે જેથી તે રસપ્રદ થાય, આગળ જતાં તે લેનારને પરતાવા ન થાય એ જ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે. ધાર્મિક શિક્ષણુ કઈ રીતે અને કઈ દબ્ટિએ આપવું 'તેનું ટૂ.'ક સૂચન અહી' કરવામાં આવે છે. વિશેષ સુધારાને અને પરિવર્તનને પૂર્ણુ અવકાશ છે.

શિક્ષણુમાં પહેલી વાત દષ્ટિની ઉદારતાની છે. એટલે જે વિષય પરત્વે જે વિચાર ધાર્મિંક શિક્ષણમાં શીખવવામાં આવે તે વિષય પરત્વે તે વિચાર છેવટતા જ છે એમ આપ્રહ ન રાખતાં તે પણ એક વિચાર છે, જાણવા જેવાે છે, અને અમુક જમાનાના, અમુક સંપ્રદાયના વિદ્વાના અમુક વખત સધી આ રીતે માનતા આવ્યા છે એમ ધારીને જ એ વિચાર શીખવવે જોઈએ. આ પ્રમાણે દબ્દિ વિશાળ બની એટલે એ વિષય પરત્વે બીજા આચાર્યોના વિચાર ઉપર પણ ઉદાર ભાવે લક્ષ આપી શકારો, અને એક વિષય પરત્વે ધાર્મિક કાંગમાં સમાતી બધી જ માન્યતાઓ સમતાલપણે જાણ-વાની તક રહેશે. પરિણામે સર્વદ્વપહ્યું હેાઈ શકે કે નહિ એવી અને ભીજી આખતામાં માત્ર એક વિચારના પૂર્વપ્રહ ન બધાતાં તે મુદ્દા ઉપર ભિન્ન ભિન્ન દર્શનામાં મળતાં ખધાં જ મંતવ્યા સમતાલપણે જાણી અને વિચારી શકાશે. દ્રષ્ટિ ઉદાર થઈ એટલે તેના જ્ઞાનના દરવાજો પહાેળા થયા, તેનું સાહિત્ય અપાર બન્યું અને તેને માત્ર દુરાગ્રહને લીધે જ અમુક સાહિત્યમાં ગોંધાઈ રહેવાની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થઈ હતી તે પણ ગઈ. પછી ધાર્મિક શિક્ષણ લેનાર જો દરશ્વૈકાલિક શીખતા હશે તો તે સ્થાનકવાસી કે શ્વેતાંબર દેરાવાસી હોવા છતાંય ધમ્મપદ, ગીતા અને બાઇબિલ આદિવાંચવાતા; અને જો તે વિદ્યાર્થી પ્રાહ્મણ હાેઈ વેદ કે ઉપનિષદ શીખતાે હશે તાે તેની દબ્દિ અવેસ્તા, કુરાન .અને જૈન કે ભૌદ આગમ તરક પણ જશે.

ધાર્મિક શિક્ષણમાં અહિસ્વાતંત્ર્ય અને તર્કરાક્તિને સંપૂર્ણ છૂટ હેાવી જોઈએ. ધર્મ એ નાનીસૂતી કે સાંકડી વસ્તુ નથી. મનુષ્ય મહાન વ્યનવા જ ધર્મનું શરણ લે છે, એટલે ધર્મના પ્રદેશમાં તેા અહિની સ્વતંત્રતા અને તર્કને વધારેમાં વધારે છટ હાેવી જોઈએ. જેમ ઊગતા બાળકના શરીરને રંધવામાં આવે તા તે તેના જીવનને ગૂંગળાવે છે અને શરીરના વિકાસને તદ્દન પુષ્ટિ આપવામાં આવે તા તેથી શરીર વધે છે અને મજબૂત અને છે, એ જ રીતે ભુદ્ધિની સ્વત્રંતા અને તર્ક શક્તિની છૂટથી ધર્મ વિકસે છે, તેના તરક્ષ્તી રુચિ વધે છે. શરૂઆતમાં અમુક તત્ત્વા ડગમગવા લાગે, તેથી કાંઈ ધર્મના નાશ થતા નથી; ઊલટું તેમાં સુધારા અને ઉમેરા જ થાય છે. ધર્મ એ માત્ર મર્યાદિત કે જડ વસ્તુ નથી; એ તા અમર્યાદિત અને જીવંત વસ્તુ છે. એટલે જેમ જેમ સુદ્ધિને છૂટ તેમ તેમ ધાર્મિક ગણાતી માન્યતાઓ અને વિષયા વધારે ચર્ચાવાનાં, વધારે સ્પષ્ટ થવાનાં અને કસાવાનાં. આ તત્ત્વ શિક્ષણુમાં આવવાથી ઘણા જૂના વિષયા ચાળણીમાં ચળાશે એ વાત ખરી, પણ તેથી તા ઊલટું તેનું સ્વરૂપ વધારે ચાખ્યું બનશે. સત્યને શંકાના ભય શાના ! એને લીધે ધાર્મિક શિક્ષણુ પામેલ માટી ઉમરે એના તરક્ આદર બતાવવાના.

ધાર્મિંક શિક્ષણુમાં જિજ્ઞાસા નિરંકુશ રહેવી જોઇએ, એટલે કે ક્રોઈ પણ વિષય પરત્વે શક્ય હાય એટલું બધું જ્ઞાન મેળવવાની વિદ્યાર્થીમાં ઇચ્છા ઉત્પન્ન કરવી જોઈએ અને એ ઇચ્છાને શિક્ષદેશએ પૂર્ણું પ્રયત્નથી સંતોષવી જોઈએ. આમ કરવા માટે ક્રોઈપણ વિષયનું ધાર્મિંક શિક્ષણુ આપતાં માત્ર મર્યાદા તરીકે ભલે અમુક પુસ્તક પસંદ કરવામાં આવે, પણુ તે વિષય પરત્વેનાં વિચારા અને શોધો જાણવા માટે દેશકાળનું બધન નહિ જ રાખી શકાય. આને પરિણામે તુલનાત્મક અભ્યાસ દાખલ થશે. ભણનારને કદી અરુચિં નહિ થાય, તેમ જ તેનું વિચારક્ષેત્ર પણ વધશે.

આ ઉપરાંત શૈલીનું પરિર્વતન જરૂરી છે. ગાે ખણુપટ્ટીનું સ્થાન સમજશક્તિ અને કલ્પનાશક્તિ લે એટલે સમય અને શક્તિ લેખે લાગવાનાં. પછી ધાર્મિક શિક્ષણુ તરફ આકર્ષવા માટે નહિ જરૂર પડે પતાસાં વહેંચવાની કે નહિ જરૂર પડે ખીજાં પ્રલાેભનાની. ટૂંકમાં, ઉપરના સ્વરૂપનું તારણુ એટલું જ કાઢી શકાય કે ધાર્મિક શિક્ષણુ ઉદ્દાર દ્દષ્ટિથી, તુલનાત્મક પદ્ધતિથી અને સમજ-શક્તિ તેમ જ કલ્પનાશક્તિના વિકાસને પ્રધાન રાખીને જ અપાવું જોઈએ.

આ બધું છતાં ધાર્મિક શિક્ષણુ મરજિયાત રહેવું જોઈએ. એનાં કારણા ટૂંકમાં આ છે :

( ૧ ) વર્ગ ખાલી ન રહે તે માટે શિક્ષકને શિક્ષણ ખૂબ આકર્ષક બનાવવાની ફરજ પડશે, કારણું કે વર્ગના ચાલવા ઉપર જ તેની પ્રતિષ્ઠાનેષ્ટ ચ્યાધાર મનાવે! જેઈએ.

## ધાર્મિક શિક્ષણ

(૨) તેથી શિક્ષકને ખૂભ વાંચવું-વિચારવું પડશે, અને શિષ્યોનાં માનસ તપાસી તેને અનુકૂળ થવા શિક્ષણુમાં રસ રેડવા પડશે. આને લીધે એ શિક્ષક ગંભીર અનશૅ અને પરિણામે કરજિયાત પદ્ધતિમાં જે શિષ્ય અને શિક્ષક મંનેય છીજ્રરા રહી જાય છે તેને બદલે શિક્ષક પ્રોઢ બનશૅ અને અન્તે એ ચેપ બીજે પણુ ફેલાશૅ.

(૩) કરજિયાત પહલિથી આગળ જતાં જે કંટાળા અને હંમેશને માટે અણુગમાં જન્મે છે તેને સ્થાન જ નહિ રહે.

કરજિયાત શિક્ષણુના કાયદાએા કાંઇ ધ્યાન બહાર નથી, પણુ મરજિયાત શિક્ષણુના પરિણામ સામે તેની કશી જ કિંમત નથી.

ધાર્મિંક શિક્ષણુમાં જ્યાં જ્યાં આચાર વિશેના શિક્ષણુની વાત આવે ત્યાં પણ ઉપરનાં ઉદારતા, તુલના આદિ તત્ત્વાે દાખલ કરીને જ આચાર શીખવવાથી વિદ્યાર્થીઓને તેમાં રસ પડશે.

—પશુંષણ પર્વનાં વ્યાખ્યાનેહ

# તપ અને પરિષહ

## [ ૨૫ ]

**ચ્યહિ સાના** પંચાે જેટલા જૂના છે, તેટલું જ તપ પણુ જૂનું છે. ભગવાન મહાવીર અને સુદ્ધ પહેલાં આપણા દેશમાં તપના કેટલા મહિમા હતા. તપ ેકેટલું આચરવામાં આવતું અને તપપૂજા કેટલી હતી એના પુરાવાએા આપણને માત્ર જૈન આગમા અને બૌદ્ધ પિટકામાંથી જ નહિ, પણ વૈદિક મંત્રા, પ્યાક્ષણો અને ઉપનિષદા સુધ્ધાંમાંથી મળે છે. કાેઈ પણ કાર્યની સિદ્ધિ માટે તપતું અતુષ્ઠાન આવશ્યક મનાતું. તપથી ઇન્દ્રનું આસન કાંપતું. તેને ભય લાગતા કે તપરવી મારું પદ લઈ લેશે, એટલે તે મેનકા કે તિલાત્તમા જેવી અપ્સરાએોને, તપસ્વીને ચલિત કરવા, મેાકલતેા. માત્ર મેાક્ષ કે સ્વર્ગના રાજ્ય માટે જ નહિ, પણ ઐહિક વિભૂતિ માટે પણ તપ આચરાતં. વિશ્વામિત્રનું ઉગ્ર તપ પુરાણામાં પ્રસિદ્ધ છે. મહાભારત અને રામાયણુ ફેદા તા પાનેષાને તાપસોના મઢા, તપરવી ઝડષિઓ તેમ જ તપસ્વિતી માતાઓ નજરે પડશે. રઝતિઓમાં જેમ રાજદંડના નિયમેા છે તેમ અનેક પ્રકારના તપના પણ નિયમેા છે. સત્રપ્રંચામાં વર્ણાશ્રમની વ્યવસ્થા વાંચા, એટલે જણારો કે ચાર આબ્રમા માટે અધિકાર પ્રમાણે તપ બતાવવામાં આવ્યું છે; અને ત્રોજો તથા ચોથા આશ્રમ તાે ઉત્તરાત્તર વધારે અને વધારે તપનાં વિધાતાથી જ વ્યાપેલા છે. આ ઉપરાંત એકાદશી-વ્રત, શિવરાત્રિનું વ્રત, જન્માષ્ટમી અને રામનવમીનું વત વગેરે અનેક વતાના મહિમાના ખાસ જીદા પ્રંથા લખાયા છે. સ્ત્રીઓનાં કેટલાંક તપાે જીદાં છે; કેટલાંક સ્ત્રીપુરૂષ બન્નેનાં સાધારણ છે; જ્યારે કેટલાંક તપાે તાે માત્ર કન્યાઓનાં છે. આ તાે બ્રાહ્મણ સંપ્રદાયની વાત થઈ.

પણ બૌદ્ધ અને જેન સંપ્રદાયનાં શાસ્ત્રોમાં પણ એની એ જ વાત છે. મજિઝમનિકાય જેવા જાનાં બૌદ્ધ પ્રધ્યમાં અને ભગવતી જેવા પ્રસિદ્ધ જેન આગમમાં અનેક પ્રકારના તાપસાના, તેમના મઠાના અને તેમના તપની વિવિધ પ્રણાલીઓનાં આકર્ષક વર્ણના છે, જે એટલું જાણવા માટે બસ છે કે આપણા દેશમાં અઢી હજાર વર્ષ પહેલાં પણ તપ--અનુષ્ઠાન ઉપર નભતી ખાસ સંસ્થાઓ હતી અને લોકા ઉપર તે સંસ્થાઓના ભારે પ્રભાવ હતા. ધ્યાદ્મણ, ભિક્ષુ અને શ્રમણુ એ ત્રણે નામેાનું મૂળ તપમાં જ છે. હાહ્ય તરફ ઝૂકનાર અને તે માટે બધું ત્યાગનાર તે લાહ્યણુ. માત્ર ભિક્ષા ઉપર નભનાર અને કરોા જ સંચય ન કરનાર તે ભિક્ષુ. કલ્યાણુ માટે બધા જ શ્રમ ઇચ્છાપૂર્વંક સહનાર તે શ્રમણુ. ભગવાન છુદ્ધે ભિક્ષુકા માટે તપ બતાવ્યું છે, પણુ તે સખત નથી. એમણું જીવનના નિયમામાં સખતાઈ કરી છે, પણુ તે બાહ્ય નિયમામાં નહિ; મુખ્યપણુ તેમની સખતાઈ ચિત્ત શુદ્ધ રાખવાના આંતરિક નિયમામાં છે.

પરંતુ ભગવાન મહાવીરની સખતાઈ તેા બાહ્ય અને આંતરિક બન્ને પ્રકારના નિયમામાં છે. બૌદ્ધ પ્રંથામાં જે કાયકલેશ અને દેહદમનના પરિહાસ કરવામાં આવ્યો છે તે કાયકલેશ અને દેહદમનની જૈન આગમો પરી હિમાયત કરે છે, પરંતુ આ હિમાયતની પાછળ ભગવાન મહાવીરની જે મુખ્ય શરત છે તે શરત તરફ જાણે કે અજાણે ખ્યાન ન અપાયાથી જ ળૌહ ગ્રંથામાં જૈન તપના પરિહાસ થયેલા દેખાય છે. જે તપના સુદ્ધ પરિહાસ કર્યો છે વ્યને જે તપને તેમણું નિરર્યંક બતાવ્યું છે, તે તપને તા મહાવીરે પણ માત્ર કાયકલેશ, મિથ્યા તપ કે અકામ નિર્જરા કહી તેની નિરર્થકતા ખતાવી છે. તામલી તાપસ અને પૂરણુ જેવા તાપસાનાં અતિ ઉગ્ર અને અતિ લાંબા વખતનાં તપાને ભગવાને મિથ્યા તપ કહેલ છે. આનું શું કારણ <sup>શ</sup> જે ઉપ્ર તપ, જે ઉપ્ર કાયકલેશ અને જે ઉપ્ર દેહદમન ભગવાન આચરે તેજ તપ, તેજ કાયકલેશ અને તેજ દેહદમન જો બીજો ≈પાચરે તેા એનેા વિરાધ ભગવાન શા માટે કરે ? શં એમને ખીજાની અદેખાઈ હતી ? કે બીજાના તપને સમજવાનું અજ્ઞાન હતું ? આ બેમાંથી એકે ભગવાન મહાવીરમાં હેાય એમ કલ્પવું એ એમને ન સમજવા બરાબર છે. ભગવાનતાે વિરાધ એ તાપસાના દેડદમન પરત્વે ન હતા, કારહ્યુ કે એવાં દેહદમનાે તાે તેમણે પાેતે આચરેલાં છે, અને તેમની સામે વર્તમાન ધના અશુગાર જેવા તેમના અનેક શિષ્યોએ એવાં જ દેહદમના સેવેલાં છે: જેના પુરાવાઓ જૈન આગમામાં માજાદ છે. ત્યારે જૂની ચાલી આવતી તાપસ સંસ્થાએ। અને તેનાં વિવિધ તપા સામે ભગવાનના વિરાધ કઈ બાબતમાં હતાે ? એમને એમાં શી ઊભાપ લાગેલી એ સવાલ છે. એને! ઉત્તર ભગવાનના પાતાના જીવનમાંથી અને જૈન પરંપરામાં ચાલ્યા આવતા એ જીવનની ભાવનાના વારસામાંથી મળી આવે છે. ભગવાને તપની શાધ કાંઈનવી કરી ન હતી; તપ તેા એમને કુળ અને સમાજના વારસામાંથી જ સાંપડ્યું હતું.

એમની શાધ જો હોય તા તે એટલી જ કે એમણે તપને—કઠોરમાં કઠાર તપને—દેહદમનને અને કાયકલેશને આચરતા રહી તેમાં આંતરદષ્ટિ ઉમેરી, એટલે કે બાલા તપને આંતર્મુ ખ બનાવ્યું. પ્રસિદ્ધ દિગંબર તાર્કિંક સમંતભદ્રની ભાષામાં કહીએ તા ભગવાન મહાવીરે કઠારતમ તપ પણ આચર્યું; પરંતુ તે એવા ઉદ્દેશથી કે તે દારા જીવનમાં વધારે ડાકિયું કરી શકાય, વધારે ઊંડા ઊતરાય અને જીવનના આંતર્મળ ફેંડી દઇ શકાય. આ જ કારણથી જૈન તપ બે ભાગમાં વહેંચાઈ જાય છે: એક બાલા અને બીજાું આભ્યંતર. બાલા તપમાં દેહને લગતાં બધાં જ દેખી શકાય તેવાં નિયમના આવી જાય છે, જ્યારે આભ્યંતર તપમાં જીવનશુદ્ધિના બધા જ આવશ્યક નિયમો આવી જાય છે. ભગવાન દીર્ધતપસ્વી કહેવાયા તે માત્ર બાલા તપને કારણે નહિ, પણ એ તપના આંતર્જીવનમાં પૂર્ણ ઉપયોગ કરવાને કારણે જ—એ વાત ભુલાવી ન જોઈ એ.

ભગવાન મહાવીરના જીવનક્રમમાંથી જે અનેક પરિપક્વ કળ રૂપે આપણુને વારસાે મબ્યાે છે તેમાં તપ પણુ એક વસ્તુ છે. ભાગવાન પછીનાં આજ સુધીનાં ૨૫૦૦ વર્ષમાં જૈન સંધે જેટલાે તપનાે અને તેના પ્રકારોનાે જીવતાે વિકાસ કર્યો છે તેટલા બીજા ક્રાઈસમ્પ્રદાયે ભાગ્યે જ કર્યો હશે. એ ૨૫૦૦ વર્ષના સાહિત્યમાંથી કેવળ તપ અને તેનાં વિધાનાને લગતું સાહિત્ય જીદું તારવવામાં આવે તેા એક ખાસે અભ્યાસયોગ્ય ભાગ જ થાય. જૈન તપ માત્ર ગ્રંથામાં જ નથી રહ્યું, એ તાે ચતુર્વિધ સંધમાં છવતા અને. વહેતા વિવિધ તપના પ્રકારોના એક પડધામાત્ર છે. આજે પણ તપ આચર-વામાં જૈના એક્કા ગણાય છે. બીજી કાેઈ પણ બાબતમાં જૈનેા કદાચ બીજા કરતાં પાજળ રહે, પણ જો તપની પરીક્ષા, ખાસ કરી ઉપવાસ–આયંબિલની પરીક્ષા, લેવામાં આવે તાે આખા દેશમાં અને કદાચ આખી દ્વનિયામાં પહેલે નંબર આવનાર જૈન પુરુષો નહિ તા છેવટે સ્ત્રીઓ નીકળવાની જ, એવી મારી ખાતરી છે. આજે જેમ જ્યાં દેખા ત્યાં લાકી ખાવાની હરીકાઈ બાળકા સુધ્ધાંમાં નજરે પડે છે, તેમ ઉપવાસ કરવાની હરીકાઈ જૈન બાળકામાં રૂઢ થઈ ગઈ છે. ઉપવાસ કરતાં કચવાતાં જૈન બાળકોને એની મા પોચો અને નખભા એવી જ રીતે કહે છે, કે જેવી રીતે લડાઈમાં જવાને નાઉમેદ થતા રજપૂત બાળને તેની ક્ષત્રિયાસી મા નમાલે કહેવી. તપને લગતા ઉત્સવેા, ઉજમણાએ અને તેવા જ બીજા ઉત્તેજક પ્રકારા આજે પણુ એટલા બધા વ્યાપેલા છે કે જે કુટું છે, ખાસ કરી જે બહેને, તપ કરી તેનું નાન મેટું ઉજમણું ન કર્યું હેાય, તેને એક રીતે પાતાની ઊગ્રપ લાગે છે. મુગલ સમ્રાટ અકબરનું આકર્ષણ કરનાર એક કઠાેર તપસ્વિની જૈન બહેન જ હતી.

તપને તો જૈન ન હાય તે પણ જાણે છે, પરંતુ પરિષહાની બાબતમાં તેમ નથી. અર્જૈન માટે પરિષહ શબ્દ જરા નવા જેવા છે, પરંતુ એને અર્થ નવા નથી. ઘર છેાડી ભિક્ષુ બનેલાને પાતાના ધ્યેયની સિદ્ધિ માટે જે જે સહવું પડે તે પરિષહ. જૈન આગમામાં આવા પરિષહા ગણાવવામાં આવ્યા છે, તે કક્ત ભિક્ષુજીવનને ઉદ્દેશીને જ. બાર પ્રકારનું તપ દર્શાવવામાં આવ્યાં છે તે તા ગૃહસ્થ કે સાગી બધાને જ ઉદ્દેશીને, જ્યારે બાવીસ પરિષહા ગણા-વવામાં આવ્યા છે તે ત્યાગીજીવનને ઉદ્દેશીને જ. તપ અને પરિષહે એ બે જીદા દેખાય છે, એના ભેદા પણ જીદા છે, છતાં એકબીજથી છૂટા ન પાડી શકાય એવા એ બે કૃણમા છે.

વતનિયમ અને ચારિત્ર એ અન્ને એક જ વસ્તુ નથી. એ જ રીતે જ્ઞાન એ પણ એ બન્તેથી બુદી વસ્તુ છે. સાસુ, નણ દ અને ધણી સાથે હંમેશા ઝઘડનાર વહુ, તેમ જ જાૂદું ખાલનાર અને દેવાળું કાઢનાર અપ્રામાણિક વ્યાપારી પણુ ઘણીવાર કઠણુ વ્રતનિયમ આચરે છે. નેકનીતિથી સાદું અને તદ્દન પ્રામાહ્યિક જીવન ગાળનાર કાંઈ કોઈ એવા મળી આવે છે કે જેતે ખાસ વર્તનિયમાનું ખંધન નથી હાેતું. વ્રતનિયમ આચરનાર અને સરલ ઇમાનદાર જીવન ગાળનાર ક્રોઈ ક્રોઈઘણીવાર એવા તમને મળશે કે જેમનામાં વધારે વિચાર અને ત્રાનની જાગતિ ન હાેય. આમ છતાં વ્રતનિયમ, ચારિત્ર અને જ્ઞાન એ ત્રણનાે યાગ એક વ્યક્તિના જીવનમાં શકચ છે, અને જો એ યેાગ હાેય તાે જીવનતાે વધારે અને વધારે વિકાસ સંભવે છે; એટલું જ નહિ, પણ એવા યેાગવાળા સ્માત્માને જ વધારે વ્યાપક પ્રભાવ બીજા-ઉપર પડે છે, અથવા તાે એમ કહાે કે એવાે જ માણસ બીજાઓને∕ દોરી શકે છે; જેમ મહાત્માછ. આ જ કારણથી ભગવાતે તપ અને<sup>-</sup> પરિષહેામાં એ ત્રણુ તત્ત્વા સમાવ્યાં છે. તેમણે જોયું કે મનુષ્યતાે છવન-પંચ લાંબે। છે, તેનું ધ્યેય અતિ દૂર છે, તે ધ્યેય જેટલું દૂર છે તેટલું જ સુક્ષ્મ છે અને તે પ્યેયે પહેાંચતાં વચ્ચે માટી મુસીબતા ઊભી થાય છે, એ માર્ગમાં અંદરના અને બહારના બન્ને દુશ્મને৷ હુમલે৷ કરે છે, એને৷ પૂર્ણ વિજય એકલા વ્રતનિયમથી, એકલા ચારિત્રથી, કે એકલા જ્ઞાનથી શકચ નથી. આ તત્ત્વ ભગવાને પાતાના જીવનમાં અનુભુગ્યા ખાદ જ એમણે તપ અને. પરિષહાેની એવી ગાઠવણી કરી કે તેમાં વ્રતનિયમ, ચારિત્ર અને જ્ઞાન એ ત્રણેને સમાવેશ થઈ જાય. એ સમાવેશ એમણે પાતાના જીવનમાં શકય. કરી બતાવ્યા.

મૂળમાં તાે તપ અને પરિષઢ એ ત્યાગી તેમ જ ભિક્ષુજીવનમાંથી જ

ઉત્પત્ર થયેલાં છે— બેકે એના પ્રચાર અને પ્રભાવ તાે એક અદના ગૃહસ્થ સુધી પણુ પહેાંચેલા છે. આર્યાવર્તના ત્યાગજીવનના ઉદ્દેશ આપ્યાત્મિક શાંતિ જ હતા. આપ્યાત્મિક શાંતિ એટલે ક્લેશાની અને વિકારાની શાંતિ. આર્ય ત્રઙષિઓને મન કલેશાના વિજય એ જ મહાન વિજય હતા. તેથી જ તા મહર્ષિ પતંજલિ તપનું પ્રયાજન બતાવતાં કહે છે કે ' તપ ક્લેશાને નબળાં પાડવા અને સમાધિના સંસ્કારા પુષ્ટ કરવા માટે છે. ' તપને પતંજલિ ક્રિયાન્ યાગ કહે છે, કારણુ કે એ તપમાં વ્રતનિયમાને જ ગણું છે; તેથી પતંજલિ ક્રિયાચાગથી જોદો જ્ઞાનયાગ સ્વકારવા પડયો છે. પરંતુ જૈન તપમાં તો ક્રિયા-યાગ અને સાનયાગ બન્તે આવી જાય છે, અને એ પણુ સ્મરણુમાં રાખવું બેઈએ કે બાહ્ય તપ, જે ક્રિયાયાગ જ છે, તે અભ્યંતર તપ એટલે જ્ઞાનયાગની પુષ્ટિ માટે જ છે. ને એ જ્ઞાનયાગની પુષ્ટિ દ્વારા જ છવનના અંતિમ સાધ્યમાં ઉપયોગી છે, સ્વતંત્રપણે નહિ.

આ તે! તપ અને પરિષદ્ધાના મૂળ ઉદ્દેશની વાત થઇ, પણ આપણે જોવું જોઈએ કે આટઆટલા તપ તપનાર અને પરિષદ્ધા સહનાર સમાજમાં હોવા છતાં આજ સુધીમાં સમાજે કલેશ–કંકાસ અને ઝઘડા–વિખવાદની શાંતિ કેટલી સાધી છે ? તમે સમાજને છેલ્લાં ફક્ત પચીસ જ વર્ષના ઇતિહાસ લેશા તા તમને જણાશે કે એક બાજી તપ કરવાની વિવિધ સગવડા સમાજમાં ઊભી થાય છે અને વધતી જાય છે અને બીજી બાજી કલેશ, કંકાસ અને વિખવાદના કાંટા વધારે ને વધારે ફેલાતા જાય છે. આનું કારણ એ નથી કે આપણે ત્યાં તપ અને ઉદ્યાપના વધ્યાં એટલે જ ક્લેશકંકાસ વધ્યા, પણ એનું કારણ એ છે કે આપણે તપના ઉપયાગ કરવાની ચાવી જ ફેડી દીધી અથવા હાથ ન કરી. તેથી તપની હજારા પૂજાઓ સતત ભણાવવા છતાં, તપનાં ઉદ્યાપના ભપકા-બંધ ચાલુ હાેવા છતાં, તેના વરધાડાના દમામ હાેવા છતાં, આપણે જ્યાં અને ત્યાં જ ઊભા છીએ; નથી એકે પગલું બીજા કાંઈ સમાજ કે પડાંધીથી આગળ વધ્યા, ઊલટું ધપી બાળ્યતમાં તા આપણે ચાવી વિનાના તપમાં શક્તિ નકામી ખર્ચા બીજા કરતાં પાછા પડતા જઈએ છીએ.

જે વસ્તુ ચાેથા માક્ષપુરુષાર્થની સાધક હાેય તે બ્યવહારમાં અનુપ-યાગી હાેય તેમ અનતું જ નથી. જે નિયમેા આપ્યાત્મિક જીવનના પાષક હાેય છે, તે જ નિયમા વ્યાવહારિક જીવનને પણુ પાેષે છે. તપ અને પરિષહા જો કલેશની શાંતિ માટે હાેય તો તેની એ પણુ શરત હાેવી જોઈ એ કે તેના દ્વારા સમાજ અને રાષ્ટ્રનું હિત સધાય અને તેનું પાેષણુ થાય. કોઈ

પણ આધિભૌતિક કે દુન્યવી એવી મહાન વસ્તુ કે શાધ નથી કે જેની સિદ્ધિમાં તપ અને પરિષહાની જરૂરિયાત ન હાેય. સિકંદર, સીઝર અને નેપાલિયનના વિજય લા. અથવા વૈજ્ઞાનિકાની શાધ લા, અથવા બ્રિટિશ સામ્રાજ્યના પાયા નાખનાર અંગ્રેજોને લો, તો તમતે દેખારો કે એની પાછળેય એમની ઢયે તપ હતું અને પરિષદ્વા પણ હતા. આપણે બધા તપ આચરીએ કે પરિષદ્વા સહીએ તા તેના કાંઈક તેા ઉદેશ હાેવા જ જોઈએ. કાં તા તેનાથી આધ્યાત્મિક શાંતિ સઘાય અને કાં તેા આધિભૌતિક વિભ્રતિ સધાય. આ બેમાંથી એકે ન સધાય તા આપણને મળેલ તપ અને પરિષહોના વારસા વિકસિત થવા છતાં તે કેટલા વધારે ડ/મતી થાય છે એને! વિચાર તમે જ કરા ! પરિણામ ઉપરથી આપણે. નક્ક્રી કરી શકીએ છીએ કે તપ અને પરિષહેા મારકત આપણા સમાજે પ્રમાણમાં ભીજા કરતાં આપ્યાત્મિક શાંતિ એટલે ક્લેશાની શાંતિ કેટલી વધારે સાધી છે. અથવા એ વારસા દ્વારા એણે આધિભૌતિક મહત્તા કેટલી વધારે પ્રાપ્ત કરી છે. જો આપણને એવું અભિમાન હોય કે જૈના જેવું તપ કાઈ કરતા નયી. કરી શકતા નથી અને જૈન ભિક્ષ જેટલા ઉત્ર પરિષદા બીજા કાેઈ સકી શકતા તથી તેા આપણે એતું વધારેમાં વધારે પરિણામ ખતાવવા તૈયાર રહેવું જોઈ.એ. દનિયામાંથી કાેઈ આવી આપણને પૂછે કે 'ભલા ! તમે તપ અને પરિષઢાની ભાભતમાં ભીજ કરતાં પાતાને વધારે ચડિયાતા માતે. છા, તા પછી તમારા સમાજ પણ એનું પરિણામ મેળવવામાં વધારે ચડિયાતા ઢાવા જોઈએ. તેથી તમે ખતાવા કે તમારા સમાજે તપ અને પરિષહ દાર કચંપરિણામ મેળવી બીજા સમાજો કરતાં ચડિયાતાપહાં મેળવ્યું છે ? શું તમે કલેશશાંતિમાં બીજા કરતાં ચડા છે ? કે શું દાનની બાબતમાં બીજા કરતાં. ચડા છે ? કે શું શાધખાળ કે ચિંતનમાં બીજા કરતાં ચડા છે ? શંતમે પરાષ્ટ્રમી શીખ સૈનિકા જેવી સહનશીલતામાં બીજા કરતાં ચડા છે ? આ પ્રક્ષોતા ઉત્તર આપણે હકારમાં પ્રામાણિકપણે ન આપી શકીએ (અને અત્યારનં સામાજિક પરિણામ એવેા ઉત્તર આપવા ના પાડે છે), તેા પછી આપણે. એકવાર ગમે તેવા કીમતી નીવડેલા અને વસ્તૃતઃ કીમતી નીવડી શકે તેવા તપ અને પરિષહાના વારસાતું મિથ્યાભિમાન કરવું છેાડી દેવું જોઈએ.

તપ અને પરિષહના ખાસ પ્રતિનિધિ મનાતા ગુરુઓ જ આજે મોટ-ભાગે આપણા કરતા વધારે ગૂંચમાં છે, મેાટા કલેશમાં છે, ભારે અથડામણીના જોખમમાં છે. સાથે સાથે સમાજના માટા ભાગ પણ એ વાવાઝાડામાં સપડાયેલા છે. કથાં એ સુંદર વારસાનાં સુંદરતમ આપ્યાત્મિક પરિણામા અને કર્યા એ કીમતી વારસાતા વ્યર્થ અને નાશકારક રીતે વ્યય ! જો જૈન -સમાજના એ મુખ્ય પ્રતિનિધિઓએ આધ્યાત્મિક વિજય સાધી આપણા સમાજ-ંતે જીવિત શાંતિ અર્પા હાત, અથવા હજી પણ અર્પતા હાત તા, વ્યાવ-હારિક ભૂમિકામાં મમે તેટલું પછાતપણું હાવા છતાં, આપણે ઊંચું માશું કરી એમ કહી શકત કે અમે આટલું તા કર્યું છે. પણ એક બાજી આધ્યાત્મિક આંતિમાં જગત આપણું દેવાળું જીએ છે અને બીજી બાજી આપણી સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય નબળાઈઓ તા આપણે પોતાને માઢે જ કખૂલ કરીએ છીએ; એટલે એકંદર રીતે એમ બન્યું છે કે આપણે તપ અને પરિષહામાંથી પરિણામ મેળવવાની કૂંચી જ હાથ નથી કરી. તેથી આજે વિચાર ઉપસ્થિત થાય છે કે હવે શું એ વારસા, જે હજારા વર્ષો થયાં મળ્યો છે અને જે કીમતી લેખાય છે તે, ફેકી દેવા ! અમર તા તે મારક્ત શું કરવું ! તેનાથી પરિણામ સાધવાની શી કંચી છે ! આ પ્રક્ષોના જવાબમાં જ પ્રસ્તુત ચર્ચા પૂરી થઈ જાય છે.

સમયે સમયે નવાં નવાં ખળેષ પ્રગટે છે અને ક્ષેત્રો ખુલ્લાં થઃય છે. એક જ વસ્તનો ભિન્ન ભિન્ન સમયમાં અને ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રમાં જુદા ઉપયોગ ચઈ શકે છે. આજે ભારતવર્ષને સાચા તપ અને પરિષહની જરૂર ઊભી થઈ છે. આપણો સમાજ તપ અને પરિષદ્ધાથી ટેવાયલો છે. જો એમની આપ્યાત્મિક આંખ એનાથી ન ઊધડતી હાેય તેા પછી એનાથી વ્યાવહારિક આંખ તા ઊધડવી જ જોઈએ ! અને તપ કે પરિષદ્ધા દ્વારા કાઈ પણ વ્યાવહારિક પરિણામ લાવવું હોય ત્યારે, જો દબ્ટિ હાેય તાે, તેનાથી આધ્યાત્મિક પરિણામ તેા આવે જ છે. ભગવાનનું તપ દ્વિમુખી છે. જે એને આચરનારમાં જીવનની કળા હાેય તાે તે માટામાં માટું વ્યાવહારિક પરિણામ આણવા . **ઉપરાંત આપ્યાત્મિક પરિ**લ્હામ પ<mark>લ્</mark>યુ આણે જ છે. આની સાભિતી માટે ગાંધીજ બસ છે. એમના તપે અને પરિષદ્ધાએ રાજકીય અને સામાજિક ક્ષેત્રમાં કેવાં કેવાં પરિણામ આપ્યાં છે ! કેવી કેવી ચિરસ્થાયી ક્રાંતિએા જન્માવી છે અને લેાકમાનસમાં કેટલાે પલટા આણ્યાે છે! તેમ છતાં તેમણે પાતાના આપ્યાત્મિક જીવનમાંથી કશું જ ગુમાવ્યું નથી; ઊલટું એમણે એ તપ અને પરિષદ્ધાની મદદથી જ પાતાનું આધ્યાત્મિક જીવન પણ ઉન્નત બનાવ્યું છે. એક જણ તપ અને પરિષહાેથી આપ્યાત્મિક તેમ જ આધિભૌતિક બન્તે પ્રકારનાં પરિણામા સાધે અને બીજાએ। એ વડે બેમાંથી કશાં જ ન સાધે ત્યારે એમાં ખામી તપ-પરિષહની કે એના આચરનારની? ઉત્તર એજ છે ેક ખામી એના આચરનારની.

આપણે આપણા એ વારસાતે ઉપયોગ રાષ્ટ્રના અભ્યુદય અર્થ કાં ન કરીએ ? રાષ્ટ્રના અભ્યુદય સાથે આપણે આખ્યાત્મિક શાંતિ મેળવવી હાય તા વચ્ચે કાેણ આહું આવે છે ? પણ ન નાચનારીને આંગણું વાંકું—એ ન્યાયે આપણાં આળસી અગે આપણી પાસે એમ કહેવરાવે છે કે અમે દેશકાર્યમાં શી રીતે પડીએ? રાષ્ટ્રપ્રદત્તિ એ તો બોગભૂમિકા છે અને અમે તા આપ્યા-ત્મિક કલ્યાણ સાધવા માગીએ છીએ. ભાગભૂમિકામાં પડીએ તા એ શા રીતે સધાય ? ખરેખર, આ કથનની પાછળ પુષ્કળ અજ્ઞાન રહેલું છે. જેનું મન સ્થિય હોય, જેને કરી છૂટવું હોય એને માટે રાષ્ટ્રીય પ્રદત્તિ અને આપ્યાત્મિક કલ્યાણ વચ્ચે કશા જ વિરાધ નથી. જેમ શરીર ધારણ કરવા છતાં એનાથી આપ્યાત્મિક કલ્યાણ સાધવું શક્ય છે તેમ ઇચ્છા અને આવડત હોય તા રાષ્ટ્રીય પ્રદત્તિ કરવા છતાં આપ્યાત્મિક કલ્યાણ સાધવું શક્ય છે, અને જો ઇચ્છા અને આવડત ન હોય તો આધ્યાત્મિક કલ્યાણને નામે તપ તપવા છતાં તેનું પરિણામ ઊલટું જ આવે—જેવું આજે દેખાય છે.

યાવીસ પરિષહેામાં ભૂખ-તૃષા, ટાઢ-તડકા, જીવ-જંતુ, માન-અપમાન વગેરેનાં સંકટો મુખ્ય છે. એ સંકટાથી પાતાને વધારેમાં વધારે ટેવાયેલ માનનાર એક મોટા શ્રમણવર્ગ દેશને સદ્લાએ માજૂદ છે. સરકાર અને સમાજના અન્યાય સામે થનાર અહિંસક અને સત્યપ્રિય યોદ્ધાઓમાં એ જ શુણુાની વધારે અપેક્ષા રહે છે. આ શુણુા જેનવર્ગને વારસાગત જેવા છે. એટલે જ્યારે દેશને અન્યાયના વિજય માટે સૈનિકાની જરૂર હાેય ત્યારે તે ધર્મ યુદ્ધમાં એ પરિષહસહિષ્ણુએા જ માખરે હાેવા જોઈએ. એમ તા કાઈ નહિ કહે કે દેશની સ્વતંત્રતા તેમને નથી જોઈતી કે નથી ગમતી, અગર તા એ સ્વતંત્રતા મલ્યા પછી તેઓ પરદેશમાં ચાલ્યા જશે. વળી એમ પણ કાઈ નહિ કહી શકે કે આવી શાંત સ્વતંત્રતા વધારેમાં વધારે સહન કર્યા વિના મળી શકે. જે આમ છે તાે આપણી કરજ સ્પષ્ટ છે કે આપણે—ખાસ કરી તપ અને પરિષહ સહવાની શક્તિ ધરાવનારા—દેશકાર્યમાં વધારે ભાગ આપીએ.

લડાઈ મારવાની નહિ પણ જાતે ખમવાની છે. જેલેા હાેય કે બીજુ સ્થળ હોય, આજનું યુદ્ધ બધે જ સહન કરવા માટે છે. જે સહન કરવામાં એક્કો અને તપ તપવામાં મજબ્રૂત તે જ આજના ખરા સેવક. બહેન હાે કે ભાઈ હાે, જે ખમી ન જાણે તે આજ કાળા આપી ન શકે. જૈન ત્યાગી-વર્ગ અને ગૃહસ્થવર્ગ બીજાને મારવામાં નહિ, પણ જાતે સહન કરવામાં પાતાને ચડિયાતા માને છે અને બીજા પાસે મનાવે છે. એટલે તેની

આજના યુદ્ધ પરત્વે તેમાં ઝુકાવવાની એવડી કરજ ઊભી થાય છે. કાેઈ સાચે આચાર્ય કે સામાન્ય મુનિ કલાલને અને પીનારને સમજાવતાં—શાંતિ અને પ્રેમથી સમજાવતાં--જેલમાં જશેતા ત્યાં તે જેલ મઠી એને માટે અને બીજાને માટે તપાસમિ બનશે. લખું પાખું ખાવા મળશે, જાડાંપાતળાં કપડાં મળશે તા એ એને અધરું નહિ પડે, કારણ કે જે ટેવ વક્ષભભાઈ જેવાને કે તેહર જેવાને પાડવી પડે છે તે ટેવ જૈન ગુરૂને તા સ્વતઃસિદ્ધ છે. વળી જ્યારે ઘરથી નીકળ્યો ત્યારે જ કપડાંના પરિષહ તેણે સ્વીકાર્યો છે. હવે જો ખાદી પહેરવી પડે તે৷ એમાં એણે ધારેલું જ થયું છે, વધારે કશું જ નહિ. વધારે તા ત્યારે થયું કહેવાય કે જો એ ખાદીની અછતને લીધે તદ્દન નગ્ન રહે અથવા લંગાટબેર રહી ટાઢ, તડકા અને જીવજંતુનાે ઉપદવ સહન કરે. પણ આ ધાર્મિક દેશની એટલી અપાર ભક્તિ છે કે તે જાતે નગ્ન રહીને પણ પોતાના ગુરૂઓનાં અંગ ઢાંકશે ! ખરી વાત એ છે કે આધ્યાત્મિક અને આધિભૌતિક બન્ને પ્રકારતાે અભ્યુદય સાધી શકાય એવી આ અલૌકિક લડાઈ છે અને એમાં તપ તપતાં જૈન ભાઈ અને બહેનાને અને ગુરવર્ગને જેટલાે અવકાશ છે, જેટલી સફળતાની વકી છે, તેટલી બીજા કાેઈને નથી. માત્ર રાજ્ય મેળવવામાં નહિ, પણુ તેને ચલાવવા સુધ્ધાંમાં પરિષહેા સહન કરવાં પડે છે. સાચું હાેય કે ખાટું એ તેઓ જાણે કે ઇધિર જાણે, પણ અંગ્રેજો દલીલ કરે છે કે ' હિંદુસ્તાન જેવા ગરમ દેશમાં જઈ રહેવામાં

પણુ અગ્રજ દલાલ કર છે કે હિદુસ્તાન જવા ગરમ દરામાં જઇ રહવામાં અને ત્યાં જીવન ગાળવામાં અમારે જે મુશ્કેલી છે, જે ખમવું પડે છે, તે હિંદુસ્તાનીઓ ન જાગ્રી શકે. આમ છતાં અમે હિંદુસ્તાનના ભલા ખાતર એ બધું સહન કરીએ છીએ ! ' એમની આ કરિયાદને સાચી માની એમનાં બધાં જ સંકટો આપણા દેશના બધા સંપ્રદાયના તપસ્વીઓએ માથે લઈ લેવાં જોઈ એ. જે બાવાઓ પંચાયિ તપના ભારે અભ્યાસી છે એમને હિંદુ-રતાનની રક્ષા માટે ઉધાડે પગે સિંધના રણુમાં કે મારવાડના વેરાન પ્રદેશમાં ઊભું રહેવું અને કૂચ કરતાં ચાલવું ભારે નહિ પડે. જે નાગડા બાવાઓ ભબૂતિ લપેટી ભર શિયાળામાં સ્મશાનમાં પડયા રહે છે તેમને દેશરક્ષા માટે અધ્ધાનિસ્તાનની સરહદ ઉપર કડકડતી ટાઢમાં રહેવું ભારે નહિ પડે. જેનોગડા બાવાઓ અણીદાર ખીલાવાળા પાટિયા ઉપર સવાના અભ્યાસી છે, તેમને દુશ્મનની બંદૂકાની સંગીના નહિ ખૂંચે. પગપાળા ચાલવાના અને લૂપ્યુંસ કું ખાવાના તેમ જ એક વાર જેવું તેવું ખાઈ ચલાવી લેવાના અને દિવસાના દિવસા સુધી ઉપવાસ અને આય ભિલ કરવાના અભ્યાસી છે, તેમને કાંઈ પણ મુશ્કેલી આવવાની નથી. એટલે અંગ્રેજ સાલ્જરોને કે વાઇસિરોય સાહેબ સંધીના અપલદારોને આપણે આપણા માટે શા સારું આપણા દેશમાં ગુસીબત સહન કરવા દેવી જોઈએ ? ભલે તેઓ ઇંગ્લેંડમાં જઈ શાન્તિ ભાગવે. ખાસ કરી આપણા બધા જ સમજોમાં સ્ત્રી અને પુરુષામાં તપ કરવાનું અને ખમી ખાવા-નું અસાધારણું બળ પડ્યું હોય ત્યારે આપણે આપણા માટે પરદેશના લોકોને શા માટે હેરાન કરવા જોઈએ ?

એટલે આજે સ્વરાજ મેળવવામાં કહેા કે તેને સાચવવામાં કહેા, જેટલા ખળની દરકાર છે તે ભધું જ આપણું પાસે છે. ફક્ત ખામી હોય તો એટલી જ છે કે તેના ઉપયોગ કેમ્ઈ નિશ્વિત ઉદ્દેશમાં વ્યવસ્થિત રીતે થતા નથી. ફક્ત આપણા દેશની સ્ત્રીઓમાં જ જે તપ કરવાનું અને આફતા સહન કરવાનું બળ છે અને જેટલું બળ આજકાલ તેઓ તેમાં વાપરે છે, તે બહેના ધારે તા એટલા જ બળના વ્યવસ્થિત અને વિચારપૂર્વકના ઉપયોગથી, પુરુષોની જરા પણુ મદદ સિવાય, રતરાજ મેળવી શકે, કારણુ કે આજની રાષ્ટ્રીય પ્રવૃત્તિની સફળતા માત્ર તપસ્યા અને સહનશીલતા ઉપર જ અવલ બેલી છે—જે પુરુષો કરતાં સ્ત્રીઓમાં વધારે પ્રમાણમાં છે. એટલે આજે આપણા હન્તરા વર્ષના વારસાના સુંદરતમ ઉપયોગ કરવાની તક પ્રાપ્ત થઈ છે; એના ઉપયોગ કરવા અને એ દિશામાં વિચાર કરવા એમાં જ આપણા આ પર્શુપણની આંશિક સફળતા છે.

કાઇ એમ ન ધારે કે અત્યારે આ જે મેાજું ચાલી રહ્યું છે, તેને લાભ લઈ ખાલનારાએ તપ અને પરિષઢ જેવી આખ્યાત્મિક ડામતી વસ્તુ-ઓને વેડરી નાખવા માગે છે. ખાતરીથી માનજો કે અહીં એ વાત જ નથી. અહીં તો ઉદ્દેશ એટલા છે કે જે બળ આપણામાં છે, અસ્તવ્યસ્ત થયેલું છે અને જેને અસ્તારે આપ્યાત્મિક કે આધિભીતિક ક્ષેત્રમાં કશા જ ઉપયાગ નથી થતા, તે બળને ચાલુ પ્રવૃત્તિમાં લગાડી તેની વધારે કિંમત સિદ્ધ કરવી. જો એમ થાય તો દુનિયાની દર્ષ્ટિમાં જૈન તપ અને પરિષહાનું કેટલું મહત્ત્વ વધે ! ક્રેન મહાત્માજીએ પોતાના આચરણ દ્વારા ઉપવાસનું કેટલું મહત્ત્વ વધારી પૂક્યું છે ! આજે એમના ઉપવાસની અનેક દર્ષ્ટિએ કિંમત છે, કારણ કે એમના ઉપવાસની પાજળ ચારિત્ર અને ત્રાન એ બન્ને આભ્યંતર તપ રહેલાં છે. તે પછી આપણા સમાજમાં ઉપવાસ અને બીજાં તેવાં અનેક તપા ચાલે છે તે બધાંની સાથે ચારિત્ર અને ત્રાનનો સંયોગ કરી એનો લોકગમ્ય ઉપયોગ કરીએ તા શું એ તપની કિંમત ધટવાની કે વધવાની ? એટલે તપનું ખરું ઉજમણું દેખાવ અને ભપકાઓમાં નથી. ગાંધીજીએ પોતાના સાત, ચોદ કે રલ એકવીસ ઉપવાસનું એક પાઈ ખરચીને પણુ ઉજપાણું નથી કર્યું અને છતાં એમના ઉપવાસોએ મેાટામેાટા દૂતોને આકર્ષ્યા. કારણ શું છે <sup>9</sup> કારણ એ કે એ ઉપવાસની પાછળ લાકકલ્યાણુની અને ચિત્તશાંતિની શુદ્ધ દષ્ટિ હતી. આજે આપણે આશા રાખીએ કે આપણા તપસ્વીવગંમાં અને પરિષદ્ધા ખમનાર, માથામાંથી વાળ ખેંચી કાઢવા જેવી સખત સુશ્કલી સહનાર, ઉધાડે પગે ચાલનાર અને ઉધાડે માથે કરનાર ત્યાગીવર્ગમાં એ શક્તિ તેમ જ ભાવના ઊતરા!

—પર્યુષણ પર્વનાં બ્યાખ્યાના, ૧૯૩૦.

# અહિંસા અને અમારિ

## [ २६ ]

માનવપ્રકૃતિમાં હિંસા અને અહિંસાનાં બન્ને તત્ત્વા સમાયેલાં છે. હિંદુસ્તાનમાં તેના મૂળ વતનીઓની અને પાછળથી તેમના વિજેતા તરીક જાણીતા આર્યોની જાહેાજલાલી વખતે અનેક જાતનાં બલિદાના તેમ જ યત્ત-યાગની ભારે પ્રથા હતી અને એમાં માત્ર પશએો કે પંખીઓ જ નહિ. પશ મનષ્ય સધ્ધાંની બલિ અપાતી. ધાર્મિક ગણાતે৷ હિંસાને৷ આ પ્રકાર એટલી હદ સુધી વ્યાપેલેહ હતા કે તેના પ્રત્યાધાતથી બીજી બાજીએ એ હિંસાનાે વિરાધ શરૂ થયે৷ હતાે અને અહિંસાની ભાવનાવાળા પંથો ભગવાન મહાવીર અને **અુદ્ધ પહેલાં પણ સ્થપાઈ ગયા હતા. એમ** છતાં અ<mark>હિંસા તત્ત્વના અનન્</mark>ય પાષક તરીકે અને અહિંસાની આજની ચાલ ગંગાત્રી તરીકે તે જે બે મહાન ઐતિહાસિક પુરુષે આપણી સામે છે તે ભગવાન મહાવીર અને સુદ્ધ જ છે. એમના સમયમાં અને એમના પછી હિંદુસ્તાનમાં અહિંસાને જે પાેષણુ મળ્યું છે, તેતા જેટજેટલી રીતે અને જેટજેટલી દિશામાં પ્રચાર થયે৷ છે તેમ જ અહિંસા-તત્ત્વ પરત્વે જે શાસ્ત્રીય અતે સક્ષમ વિચારા થયા છે એની જોડ હિંદુસ્તાનની બહારના કાેઈ પણુ દેશના ઇતિહાસમાં મળી શકે તેમ નથી. દુનિયાના બીજા <u> દેશા</u> અને બીજી જાતિઓ **ઉપર અસાધારણ પ્ર**ભાવ પાડનાર, તેમને જીતનાર અને કાયમને માટે તેમનાં મન હરી લેનાર કાેઈ તત્ત્વ હિંદુસ્તાનમાં ઉદ્દભવ્યું દ્વાય તે৷ તે હજારા વર્ષથી આજ સુધી સળંગ એાછેવત્તે અંશે ચાલ્યું આવેલું અને વિકાસ પામેલું અહિંસા-તત્ત્વજ છે. આજ પણુ ગુલામીપ્રસ્ત હિંદુસ્તાન-નું તેજ જો કાંઈ હેાય તેા તે માત્ર અહિંસા જ છે.

અહિંસાના પ્રચારક જૈન અને બૌદ્ધ સંધા વ્યવસ્થિત સ્થપાયા પછી તેનું પ્રચારકાર્ય ચાેમેર ખૂબ જોસભેર ચાલવા લાગ્યું. એના પુરાવાઓ આજે પણ જીવતા છે. મહાન સમ્રાટ અશાકની ધર્મલિપિઓમાં જે કરમાંના છે તે આપણુ-તે સ્પષ્ટ જણાવે છે કે અશાક ઉત્સવા અને સમારંભોમાં હિંસા ન કરવાની આત્રા કરી હતી અથવા એક રીતે લોકા પાસે એમ ન કરવાની પોતાની પ્રચ્છા તેણે દર્શાવી હતી. જાતે હિંસાસુક્ત થઈ, કકીરી ધારણુ કરી રાજદંડ ધારણ કરનાર અશાકની ધર્મ–આત્રાઓનો પ્રભાવ દરેક પંચના લોકા ઉપર

કેટલા પડથો હશે એની કલ્પના કરવી કઠેશ નથી. રાજકીય કરબાના દ્વારા અહિંસાના પ્રચારના આ માર્ગ અશોકથી અટકથો નથી. તેના પીત્ર જાણીતા જૈન સંપ્રતિ રાજાએ એ માર્ગતું ભારે અતુસરણ કર્યું હતું અને પાેતાના પિતામહની અહિંસાની ભાવનાને એણે પાતાની ઢંબે અને પાતાની રીતે બહુ જ પાેષી હતી. રાજાઓ, રાજકુટું બા અને મોટા મોટા અધિકારીઓ અહિંસાનાં પ્રચાર તરફ ંત્રૂકેલા હેાય તે ઉપરથી એ વાત જાણવી સહેલ છેઃ એક તાે એ કે અહિંસાપ્રચારક સંધાએ પાતાના કાર્યમાં કેટલા હદ સુધી પ્રગતિ કરી હતી કે જેની અસર બહાન સમ્રાટો સુધી થઈ હતી; અને બીજી વાત એ કે લેોકોને અહિંસાતત્ત્વ કેટલું રુચ્યું હતું અથવા તેમનામાં દાખલ થયું હતું કે જેને લીધે તેઓ આવા અહિંસાની ધોષણા કરનારા રાજાઓને માન આપતા. કલિંગરાજ આહેત સમ્રાટ ખારવેલે પહું એ માટે ખૂબ કર્યું હાેય તેમ તેની કારકિર્દી ઉપરથી લાગે છે. વચ્ચે વચ્ચે અલિદાનવાળા યત્રના યુગા માનવપ્રકૃતિમાંથી ઉદયમાં આવતા ગયા એમ ઇતિહાસ સ્પષ્ટ કહે છે, છતાં એકંદર રીતે જોતાં <mark>હિંદુસ્તાન અને તેની બહાર એ બન્ને અહિંસાપ્રચારક સંધાના કાર્યે જ</mark> વધારે સફળતા મેળવી છે. દક્ષિણ અને ઉત્તર હિંદુસ્તાનના મધ્યકાલીન જૈન અને ભૌદ્ધ રાજાએ તેમ જ રાજકુટુંબા અને અમલદારાનું પહેલું કાર્ય અહિંસાના પ્રચારનું જ રહ્યું હાેય તેમ માનવાને ધણુાં કારણા છે. પશ્ચિમ હિંદુ-સ્તાનના પ્રભાવશાળી રાજ્યકર્તા પરમ આહેત કુમારપાળની અહિંસા તા એટલી અધી જાણીતી છે કે ઘણાને આજે તે અતિશયતાવાળી લાગે છે. માગલસમ્રાટ અકબરનું મન હરણ કરનાર ત્યાગી જૈન ભિક્ષુ હીરવિજયસ્ટિના અને સાર પછીના તેમના અનુગામી શિષ્યાના બાદશાહો પાસેથી અહિંસા પરત્વે મેળવેલાં કરમાના હંમેશને માટે ઇતિહાસમાં અમર રહે તેવાં છે. આ ઉપરાંત ઠાકરડાઓ, જમીનદારા, લાગવગવાળા અમલદારા અને ગામના આગેવાન પટેલા તરકથી પણ હિંસા ન કરવાનાં મળેલાં વચનાે જો આપણે મેળવી શકીએ અને મળી આવે તાે આ દેશમાં અહિંસાપ્રચારક સંધે અહિંસાનું વાતાવરણું ભુભું કરવા કુટલા પુરવાર્થ કર્યો છે એની કાંઇક કલ્પના આવે.

અહિંસાપ્રચારના એક સચોટ પુરાવા તરીકે આપણે ત્યાં પાંજરાપાળની સંસ્થા ચાલી આવે છે. આ પરંપરા કથારથી અને કાની દ્વારા અસ્તિત્વમાં આવી એ ચોક્કસ કહેવું કહ્ણુ છે, છતાં ગૂજરાતમાં એને પ્રચાર અને એની પ્રતિષ્ઠા જેતાં એમ માનવાનું મન થઇ જાય છે કે પાંજરાપાળની સંસ્થાને વ્યાપક કરવામાં કદાચ કુમારપાલના અને તેના ધર્મગુરુ આચાર્ય હેમચંદ્રના મુખ્ય હાથ હોય. આખાયે કચ્છ, કાઠિયાવાડ અને ગૂજરાતનું તેમ જ રજપુતાના- ના અમુક ભાગનું કાેઈ એવું જાણીતું શહેર કે સારી આખાદીવાળા કસબા નહિ મળે કે જ્યાં પાંજરાપાળ ન હોય. ઘણે સ્થળે તા નાનાં ગામડાંએામાં પણ પ્રાથમિક નિશાળા( પ્રાષ્ટ્રમરી સ્કૂલ )ની પેઠે પાંજરાપાળની શાખાએા છે. આ બધી પાંજરાપાેળા મુખ્યપણે પશુએાને અને અંશતઃ પંખીઓને પણ *ખ*ચાવવાનું અને તેમની સારસંભાળ રાખવાનું કામ કરે છે. આપણી પાસે અત્યારે ચાેક્કસ આંકડા નથી, પણ મારી સ્થૂળ અટકળ એવી છે કે દરવર્ષે એ પાંજરાપાજા પાછળ જૈતા પચાસ લાખથી ઓછા ખર્ચ નથી કરતા. અને એ પાંજરાપોળાના આશ્રયમાં કાંઇ નહિ તા નાનામાટા લાખેક જવા સારસંભાળ પામતા હશે. ગુજરાત બહારના ભાગમાં જ્યાં જ્યાં ગાશાળાઓ ચાલે છે ત્યાં બધે મુખ્ય ભાગે કુક્ત ગાયેાની જ રક્ષા કરવામાં આવે છે. ગાશાળાઓ પશ્ દેશમાં પ્રષ્કળ છે અને તેમાં હજારા ગાયે રક્ષણ પામે છે. પાંજરાપાળની સંસ્થા હેા કે ગાશાળાની સંસ્થા હેા, પણ એ બધી પશરક્ષણની પ્રવૃત્તિ અહિંસા પ્રચારક સંઘના પુરૂષાર્થને જ આભારી છે એમ કાઈ પણ વિચારક કહ્યા વિના ભાગ્યે જ રહી શકે. આ ઉપરાંત ક્વીડિયારાની પ્રથા, જળચરાને આટાની ગાળીઓ ખવડાવવાની પ્રથા, શિકારો અને દેવીના ભોગો બંધ કરાવવાની પ્રથા —એ બધું અહિંસાતી ભાવનાનું જ પરિણામ છે.

અત્યાર સુધી આપણે પશ, પંખી અને બીજાં છવજંતુઓ વિશે જ વિચાર કર્યો છે. હવે આપણે મનુષ્યવ્યતિ તરફ પણ વળીએ. દેશમાં દાનપ્રથા એટલી ધોધબધ ચાલતી કે તેમાં કાઈ માહાસ ભૂખે રહેવા ભાગ્યે જ પામત. પ્રચંડ અને વ્યાપક લાંબા દુષ્કાળામાં જગહુશા જેવા સખી ગૃહરથાએ પાતાના <sup>્</sup>અબભંડારો અને ખજાતનાઓ ખુ**લા મૂકવાના વિ**ધરત પુરાવાઓ છે. જે દેશમાં પશપ ખી અને બીજા ક્ષુદ્ર જીવેા માટે કરાેડાે રૂપિયા ખર્ચાતા હાેય તે દેશમાં માણસજાત માટે લાગણી એાછી હોય અગર તે તે માટે કાંઈન ્યયું હાેય એમ કલ્પવું એ વિચારશક્તિની બહારની વાત છે. આપણા દેશન આતિય્ય ભાશીતું છે અને આતિય્ય એ માનવજાતને લક્ષીને જ છે. દેશમાં **લાંખાે** ત્યાગી અને કક1રો થઈ ગયા અને આજેય છે. તે એક આતિથ્ય કે મનુષ્ય તરકતી લોકોની વૃત્તિના પુરાવા છે. અપંગા, અનાથા અને બીમારા માટે અને તેટલ વધારેમાં વધારે કરી ફીટવાનું બ્લાહ્મણ, બૌદ્ધ અને જૈન ત્રણેનાં શાસ્ત્રોમાં કરમાન છે, જે તત્કાલીન લાકરચિના પડધા છે. મનુષ્યજાતિની ેસેવાની દિવસે દિવસે વધતી જતી જરૂરિયાતને લીધે, અને પડાસીધર્મની ઝ્ઝાગસ સર્વથી પ્રથમ હેાવાને લીધે, બગીવાર ઘણાં ભાઈએા આવેશ અને ંઉતાવળમાં અહિંસાના પ્રેમી લોકોને એમ કહી દે છે કે એમની અહિંસા

કપડીમકાડી અને બહુ તા પશુપખી સુધી વ્યાપેલી છે, માનવજાતને અને દેશભાઈઓને તે બહુ ઓછી સ્પર્શે છે; પણુ આ વિધાન બરાબર નથી એની સાબિતી માટે તીચેની હકીકત બસ ગણાવી જોઈએ : (૧) જૂના અને મધ્ય કાળને બાજુએ મૂકી માત્ર છેલાં સો વર્ષના નાનામોટા અને ભયંકર દુષ્કાળો તેમ જ બીજી કુદરતી આફતા લઈ તે વખતના ઇતિહાસ તપાસીએ કે તેમાં અન્નકષ્ટથી પીડાતા માનવા માટે કેટકેટલું અહિંસાપોષક સંધ તરફથી કરવામાં આવ્યું છે! કેટલા પૈસા ખરચવામાં આવ્યા છે! કેટલું અન્ન વહેંચવામાં આવ્યું છે! દવાદાર અને કપડાં માટે પણુ કેટલું કરવામાં આવ્યું છે! દા. ત. હષ્પનિયા દુષ્કાળ લા કે જેની વિગતા મળવી શક્ય છે. (૨) દુષ્કાળા અને બીજી કુદરતી આદ્યતા ન હાય તેવે વખતે પણુ નાના ગામડા સુધ્ધાંમાં જો કાેઈભૂખે મરતું જાણુમાં આવે તા તેને માટે મહાજન કે કાેઈ એકાદ ગૃહસ્થ કઈ અને કેવી રીતે મદદ પહેાંચાડે છે એની વિગત જાણુવી. (૩) અર્ધા કરાડ જેટલા ફ્રગર, બાવા અને સાધુસતાના વર્ગ મોટેભાગે જાતમહેનત વિના જ બીજા સાધારણુ મહેનતુવર્ગ જેટલા જ સુખ અને આરામથી હંમેશા નભતા આવ્યો છે અને નબે જાય છે તે.

આટલાે સાચાે બચાવ છતાં ઉપર દર્શાવેલ આક્ષેપની પાછળ બે સસો સમાયેલાં છે જે બહુ કીમતી છે અને જેના ઉપર વધારે ધ્યાન આપવાની જરૂર ઊભી થઈ છે : (૧) પહેલું તા એ કે આપણી માનવજાતિ તરફની અહિંસા કે દયા વ્યવસ્થિત કે સંગઠિત નથી; એટલે મોટેભાગે જ્યાં, જેવી રીતે અને જેટલા પ્રમાણમાં માનવભાઈએ માટે ખર્ચ કરવાની જરૂર હોય ત્યાં, તેવી રીતે અને તેટલા પ્રમાણમાં સંગીન ખર્ચ કરવામાં સાવધાની કે ચાકસાઈ રખાતી નથી: તેમ જ ઘણીવાર માનવભાઈ આ પાછળ એવા અને એટલાે બધા ખર્ચ થાય છે કે ઊલટા એ ખર્ચ તેમની સેવાને બદલે તેમની હિંસામાં જ ઊંગેરાન કારણ થઈ જાય છે. (૨) અને બીજાું સત્ય એ છે કે પ્રાચીન અને મધ્યકાળમાં કદી ઊભી નહિ થયેલી એવી જીવનનિર્વાહની અને ઉદ્યોગની મુશ્કેલ પરિસ્થિતિ આજે ઊભી થઈ છે કે જેમાં સૌથી પહેલાં અને વધારેમાં વધારે મનબ્યુજાતિ તરક જ લક્ષ અપાવું જોઈ એ. ખાસ કરીને જ્યારે પરધર્માં અને પરદેશના ભાઇએ આપણા દેશમાં આપણા ભાઈએ માટે શહ્ અહિંસાની તિષ્ડાથી કે રાજકીય દ્રષ્ટિથી સેવા કરનારી વિવિધ સંસ્થાએો ચલાવી રહ્યા હોય અને આપણા દેશવાસીઓ જીવનનિર્વાહ તેમ જ ખીજી સગવડસર આપણા દેશ તરકથી ઉદાસીન થઈ પરદેશી લોકા તરક ઢળી જતા હોય, ત્યારે તો દેશની અખંડતા ખાતર અને મુકાબલામાં ટકી રહેવા ખાતર પણ માનવસેવા તરક સૌથી

#### અહિંસા અને અમારિ

પહેલું અને સૌથી વધારે વ્યવસ્થિત ધ્યાન આપવાની જરૂર ઊભી થાય એ સ્વાભાવિક છે.

આ **બે સત્યાે ઉપર જ આજની આપણાં** અહિંસા અને અમારિતું ભાવહારિક સ્વરૂપ નક્કી કરી શકાય તેમ છે.

છવનની તૃષ્ણા હાેવી એટલે કે ચલાવી શકાય તે કરતાં વધારે જરૂરિં-યાતાે ઊભી કરી તે પૂરી પાડવા ખાતર, બિલકુલ બદલે આપવાની વૃત્તિ રાખ્યા સિવાય અગર તાે આહામાં એછા બદલા આપીને, બીજાઓની સેવા લેવી તે હિંસા. આ વ્યાખ્યા સામાજિક હિંસાની છે. તાત્ત્વિક હિંસા તો એથી પણ વધારે સદ્ધમ છે. એમાં કાેઈ પણ જાતના થાેડામાં થાેડા વિકારના પણ સમાસ થઈ જાય છે. તાત્ત્વિક અહિંસામાં માત્ર સહન અને સહન જ અગર તા સાગ અને સાગ જ કરવાપહ્યું છે, પરંતુ અહીં સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય દ્યુચ્ચિ અહિંસાના વિચાર કરવાનો હાેવાથી અને તેવા જ અહિંસાની વધારે શક્યતા તેમ જ વધારે ઉપયોગિતા હાેવાથી આ સ્થળે તે જ અહિંસાના વિચાર પ્રસ્તુત છે.

અહિંસા કે અમારિનાં બે રૂપેા છે : ( ૧ ) નિષેધાત્મક ( નકાર ); ( ર ) તેમાંથી જ ફલિત થતું ભાવાત્મક ( હકાર ). કાેઈને ઇજ્ય ન કરવી કે કાેઈને પાતાના દુઃખના તેની અનિચ્છાએ ભાગીદાર ન કરવા એ નિષેધાત્મક અહિંસા છે. બીજાના દુઃખમાં ભાગીદાર થવું અગર તેા પાેતાની સુખસગવડનાે લાભ *ખીજાને* આપવે**ા એ ભાવાત્મક અહિંસા છે. એ જ ભાવાત્મક અ**હિંસા દયા અગર તેા સેવા તરીકે જાણીવી છે. સગવડ ખાતર આપણે અહીં ઉક્ત બન્ને પ્રકારની અહિંસાને અનુક્રમે અહિંસા અને દયાના નામથી એાળખાવીશં. અહિંસા એ એવી વસ્તુ છે કે જેની દયા કરતાં વધારેમાં વધારે કિંમત હોવા છતાં તે દયાની પેઠે એકદમ સૌની નજરે નથી ચડતી. દયાને લાેકગમ્ય કહીએ તે৷ અહિંસાને સ્વગમ્ય કહી શકાય. જે માણસ અહિંસાને અનસરતાે હોય તે તેની સુવાસ અનુભવે છે. તેના કાયદા તા અનિવાર્ય રીતે બીજાઓને મળ જ છે, છતાં ઘણીવાર એ કાયદાે ઉઠાવનાર સુધ્ધાંને એ કાયદાના કારણરૂપ અહિંસાતત્ત્વના ખ્યાલ સુધ્ધાં નથી હાેતો અને એ અહિંસાની સંદર અસર બીજાએોના મન ઉપર પડવામાં ધણીવાર ઘણે લાંબો વખત પસાર થઈ જાય છે. જ્યારે દયાની બાબતમાં એથી ઊલડું છે. દયા એ એવી વસ્તુ છે કે તેને પાળ-નાર કરતાં ધણીવાર તેના લાભ ઉઠાવનારને જ તે વધારે સુવાસ આવે છે. દયાની સંદર અસર બીજાએોનાં મન ઉપર પડતાં વખત જતો જ નથી. તેથી દયા

анг ]

એ ઉષાડી તરવાર જેવી સૌની નજરે આવે એવી વસ્તુ છે. તેથી તેને આચન રવામાં જ ધર્મની પ્રભાવના દેખાય છે.

સમાજના વ્યવસ્થિત ધારણ અને પાેષણ માટે અહિંસા તેમ જ દયા અન્તેની અનિવાર્ય જરૂર છે. જે સમાજમાં અને જે રાષ્ટ્રમાં જેટલે અંશે ભીજા ઉપર ત્રાસ વધારે ગુજરતાે હાેય, નબળાના હક્કા વધારે કચરાતા હાેય, તે સમાજ કે તે રાષ્ટ્ર તેટલાે જ વધારે દુઃખી અને ગુલામ. તેથી ઊલટું, જે સમાજમાં અને જે રાષ્ટ્રમાં એક વર્ગના બીજા વર્ગ ઉપર કે એક વ્યક્તિનેા બીજી વ્યક્તિ ઉપર જેટલાે ત્રાસ એાછે। અથવા બીજા નબળાના હક્કોની જેટલી વધારે રક્ષા તેટલા જ તે સમાજ અને તે રાષ્ટ્ર વધારે સુખી અને વધારે સ્વતંત્ર. એ જ રીતે જે સમાજ અને જે રાષ્ટ્રમાં સખળ વ્યક્તિએ। તરકથી નખળાઓ માટે જેટજેટલાે વધારે સખસગવડના બાગ અપાતા હાય, જેટજેટલી તેમની વધારે સેવા કરાતી હોય, તેટલા તે સમાજ અને તે રાષ્ટ્ર વધારે સ્વસ્થ અને વધારે આખાદ. એથી ઊલડું જેટજેટલું વધારે સ્વાર્થીપછું તેટતેટલાે તે સમાજ વધારે પામર અને વધારે છિત્રભિન્ન. આ રીતે આપણે સમાજો અને રાષ્ટ્રાના ઇતિહાસ ઉપરથી જે એક નિશ્વિત પરિણામ તારવી શકીએ છીએ તે એ છે કે અહિંસા અને દયા એ બન્ને જેટલાં આપ્યાત્મિક હિત કરનારાં તત્ત્વા છે તેટલાં જ તે સમાજ અને રાષ્ટ્રનાં ધારક અને પાષક તત્ત્વેા પણ છે.

એ અન્તે તત્ત્વેાની જગતના કલ્યાણુક્યેં એકસરખી જરૂરિયાત ઢાવા છતાં અહિંસા કરતાં દયા જીવનમાં લાવવી કાંઇકિ સહેલ છે. અંતર્દર્શન વિના અહિંસા જીવનમાં ઉતારી શકાતી નથી, પણ દયા તો અંતર્દર્શન વિનાના આપણા જેવા સાધારણુ લોંકાના જીવનમાં પણુ ઊતરી શકે છે.

અહિંસા નકારાત્મક હાેવાથી બીજા કાેઈને ત્રાસ આપવાના કાર્યથી મુક્ત થવામાં જ એ આવી જાય છે અને એમાં બહુ જ બારીકીથી વિચાર ન પણુ કર્યો હાેય, છતાં એનું અનુસરણ વિધિપૂર્વક શકય છે; જ્યારે દયાની બાબતમાં એમ નથી. એ ભાવાત્મક હાેવાથી અને એના આચરણના આધાર સપેાગા તેમ જ પરિસ્થિતિ ઉપર રહેલા હાેવાથી એને પાળવામાં વિચાર કરવા પડે છે, બહુ જ સાવધાન રહેવું પડે છે અને દેશકાળની સ્થિતિનું બહુ જ ભાન રાખવું પડે છે.

અહિંસા અને દયા બન્નેની પાછળ સિદ્ધાંત તેા આત્મીપગ્યને છે,

એટલે તત્ત્વની દર્ષિએ કાઇ પણ ક્યુદ્રમાં ક્યુદ્ર કે મોટામાં મોટા જીવના પ્રત્યે આચરવામાં આવતી અહિંસા કે દયાનું પરિણામ સમાન જ છે. તેમ છતાં આપણે સામાજિક અને સ્થૂળ બ્રુમિકાના લોકા છીએ. આપણે આપણા કર્તવ્ય અને આચરણના પડશે સાંભળવા હંમેશાં આપણા પોતાના કાન ઉધાડા રાખીએ છીએ અને જે કર્શું તેની લોકા ઉપર શી છાપ પડી અથવા લોકા ઇચ્છે તેમ આપણે આચર્યું કે નહિ એમ જાણવા હમેશાં ઇંતેજાર હોઈ એ છીએ; એટલે કે આપણે વ્યાવહારિક ધર્મનું અનુસરણ પહેલાં કરીએ છીએ. વળી આપણે આપણા સમાજ અને કુલધર્મની બીજાઓ પાસે વધારે કિંમત અંકાવવા ઇચ્છોએ છીએ. આ કારણથી બીજી કાઈ પણ જીવ-જાણે-અજાણે કે ઇચ્છાએ-અનિચ્છાએ પહેલી ક્રરજ પડે છે.

તમારી સામે ત્રણ માણુસા છે એવી કલ્પના કરા : એક જણ ગુરાળીના શિકારી પંજામાંથી સે કડા માખાને બચાવે છે અગર તા કાબરની ક્રોર સાંચમાંથી હજારો કીડામકાડાને ખચાવે છે. ખીજો ખગલાની ચાંચમાંથી માછલાંએોને અગર તા શિકારીની જાળમાંથી હરણોને છેહાવે છે. ત્રીજો ક્રાઈ લૂંટારા કે ખુનીના પંજામાં સપડાયેલ એક માનવભાઈ તે બચાવે છે. આ ત્રણે દક્ષ્યા તમારી સામે દ્વાય. તેમાં છેલ્લા કરતાં પાછલાએામાં જ ઉત્તરાત્તર વધારે અને વધારે જીવેાના અચાવ થાય છે એ દેખીતું છે. છતાં તમારા ઉપર એ ત્રહ્યમાંથી ડાેની વધારે સારી અસર થશે? એટલે કે તમે એ ત્રણે દયાળુ વ્યક્તિઓમાં કાેને શ્રેષ્ઠ કહેશા ? અથવા તાે કાની દયાની વધારે કિંમત આંકશો ? હું ધારું છું, દરેક જણ વગર સંકેાચે મનુષ્યને અચાવનાર વ્યક્તિને જ વિશેષ દયાળુ કહેવાના. આ દલીલ ઉપરાંત બીજી પણ કેટલીક એવી દલીલો છે કે જે મનુષ્યજાતિ તરક સૌથી પહેલું લક્ષ ખેંચવાની તરફેણ કરે છેઃ ( ૧ ) મનુષ્ય પોતે સ્વસ્થ અને સાધનસંપન્ન હાેય તાે તે પાતાની જાતિ ઉપરાંત બીજી જીવજાતિઓની પણ ખૂબ સેવા કરી શકે છે; જ્યારે મનુષ્ય સિવાયનું કાેઈ પ્રાણી તેમ કરવા અસમર્થ છે. (૨) મતુષ્ય એ બોજા કાેઈ પણ જીવધારી કરતાં વધારે વિચાર અને વર્ત નવાળા હેાવાથી, તેમ જ પાતાની શક્તિઓનો ઉપયોગ કરવાની સ્વતંત્રતા એનામાં સૌ કરતાં વધારે હોવાથી તે જેમ વધારેમાં વધારે બીજાઓને હેરાન-કર્તા થઈ શકે છે તેમ બીજા કાેઈ પણ જીવધારી કરતાં બીજાએપોને માટે તે વધારે કલ્યાણકારક પણ નીવડે છે. એટલાે વિકાસશીલ દ્વારથી જ મનબ્ય સૌથી પહેલાં દયા અને સેવા મેળવવાના અધિકારી છે. મનુષ્યના જેટલેા પોતાના જીવનના વ્યાપક અને સરસ ઉપયાગ બીજાું કાેઈ પણ પ્રાણી કરી શક્તું નથી. (૩) મનુષ્યની સંખ્યા બીજા કાેઈ પણ જીવધારીઓ કરતાં ઓછી જ હાેય છે, કારણ કે હંમેશાં વિકાસશીલ વર્ગ નાના જ હાેય છે. આટલા નાનકડા વર્ગ જો સુખી અને સમાધાનવાળા ન હાેય તા ગમે તેટલી રાહત અને મદદ આપ્યા છતાં પણ બીજા જીવધારીઓ કદી સ્વસ્થ અને સુખી રહી ન શકે; એટલે કે મનુષ્યજાતિની સુખાશાંતિ ઉપર જ બીજા જીવાની સુખાશાંતિના આધાર છે.

આ કારણેાથી આપણે આપણી દયાને ઝરા દરેક જંતુ ઉપર ભલે ચાલુ રાખીએ, તેમ છતાં વધારેમાં વધારે અને સૌથી પહેલાં માનવભાઈઓ તરક જ એ વહેતા રાખવા જોઈએ અને માનવભાઈ આમાં પણ જે આપણી પડાેશમાં હોય, જે આપણા જાતભાઈઓ કે દેશવાસીઓ હોય તેમના તરક આપણે⊧ દયાસ્રોત પહેલેા વહેવડાવવેા જોઈ.એ. જો આ વિચારસરણી સ્વીકારવા∘ માં અડચણ, ન હેાય તેા, કહેવું જોઈએ કે, આપણી અહિંસા તે દયા એ બન્નેનેા ઉપયોગ અત્યારે આપણા દેશવાસીઓ માટે જ થવાે ઘટે. આનું એક ખાસ કારણ એ છે કે આપણે રાજકીય પરતંત્રતામાં છીએ, અને પરતંત્ર પ્રજામાં સ્વતંત્ર ધર્મ કદી પાેષાઈ શકતાે જ નથી. જ્યારે મન, વચન અને શરીર એ ત્રણે ગુલામીમાં રંગાયાં હોય, નિર્ભયપણે મન વિચાર કરવા તા પાડતું હોય, કરેલ નિર્ભય વિચાર ઉચ્ચારવામાં અર્થાત બીજા-એોને કહેવામાં વચન ઉપર અંકુશ મુકાતા હોય અને અપવિત્રમાં અપવિત્ર તેમ જ એકાંત અહિતકારક કેફી પીણાંના ત્યાગ કરાવવા જેવી વાચિક અને શારીરિક પ્રવૃત્તિ ઉપર રાજદંડ પાતાનું બિહામહાં મોઢું ફાડી ઊભે હાેય, સ્વતાંત્ર આત્માનાં બધાં જ વહેણાે રાજભયથી અને શંકાના વાતા≁ વરણથી થંભી ગયાં હેાય, હ્યાં શહ્ર ધર્મ જેવી વસ્તુને। સંભવ જ રહેતા નથી. તેથી શુદ્ધ ધર્મની દષ્ટિએ પણ રાજકીય ગુલામી દૂર કરવા ખાતર સૌથી પહેલાં આપણા દેશવાસી ભાઈઓને જોઇતી મદદ આપવા તરક જ સર્વ-પ્રથમ લક્ષ અપાવ જોઈએ અને આપણા બધાની મદદ આપવાની સર્વશક્તિ દેશની ગુલામી દૂર કરવામાં વપરાવી જોઈએ. એ જ અસારની આપણી અમારિ (અહિંસા) છે. જો આપણે રાજકીય ગુલામીમાં ન હોઈએ તાે આપણા દેશમાં દિન ઊગે લાખાે દધાળ અને ખેતી ઉપયાગી પ્રાચીઓના નાશ થાય છે તે થાય જ નહિ. આપણે આપણી ઇચ્છા પ્રમાણે દેશની વ્યવસ્થા કરી શકીએ અને કાેઈ પણ વર્ગને ગુલામીમાં રાખ્યા સિવાય જેટલી વ્યવહારમાં શક્ય હોય તેટલી સૌને સ્વતંત્રતા આપી શરીએ.

હવે છેલ્લે જોવાનું એ રહે છે કે ત્યારે કઈ રીતે અને કયા કયા ક્ષેત્રમાં આપણી દયા દેશવાસીઓમાં વહેંચાવી જોઈએ. આ બાબતનો નિર્ણુય કરવાના આધાર આજની આપણી દેશદશા ઉપર રહેલાે છે. કશું કશું અંગ પાેષણુ માગે છે તેમ જ કયા અંગમાં વધારે પડતાે ભરાવા થવાથી સડાણ ઊભું થશું છે, એ તપાસીને જ આપણી સખાવતાના અને છુદ્ધિ તેમ જ શક્તિના ઉપયાગ કરવા જોઈએ.

(૧) ખેડૂતો, મજાૂરો, આશ્રિત નેાકરા અને દલિતવર્ગ એ બધા પાતાના પરસેવાનાં ડીપાંના પ્રમાણમાં કશું જ નથી પામતા; ઊલડું, તેમના લાેહીનું છેલ્લું ટીપું તેમના ઉપર કાબૂ ધરાવનાર જ ચુસી લે એવી દશા વર્તે છે. (ર) ઉદ્યોગધંધા અને કળાહુન્તર ભાંગી પડવાથી તેમ જ નિરાધાર થઈ જવાથી <u>છતાં ધડપણ જેવી માંગળી સ્થિતિ</u> થઇ ગઈ છે. (૩) ભણેલગણેલ અને વકીલાત, તેાકરિયાત જેવાં કામ કરનાર અહિજીવી લોકોની એકતરકી એઠમલિયા તાલીમથી તેમનામાં આવેલી અસાધારણ માનસિક નખળાઈ અને અસંતાષની વૃત્તિ. (૪) કુકીર, ભાવા તથા પંડિત–પુરાહિતા અને રાજા–મહારાજાએાનાં જારમાં એઈએ તે કરતાં વધારેમાં વધારે પડતા હવિને લીધે તેમના આળસી, કેકી અને બીજાને ભાેગે છવવાની વૃત્તિ. આ રીતે આર્થિંક વહેંચણીની વિષમતા-તે લીધે રાષ્ટનાં અંગામાં નખળાઈ અને સડા આવી ગયેલાે છે. એ નખળાઈ અને સડા દૂર કરવામાં જ, એટલે જે અંગમાં લાહીની જરૂર હાય ત્યાં તે પુરવામાં અને જ્યાં વધારે જામીને સ્થિર થઈ ગયું હોય ત્યાંથી તેને ગતિમાન<sup>્</sup> કરી બીજી જગાએ વહેવડાવવામાં જ, આજની આપણી દયા કે અમારિની સાર્થ કતા છે. પજીસણ જેવા ધર્મદિવસોમાં તેમ જ બીજા સારે-નરસે પ્રસંગે. આપણા દાનપ્રવાહ કસાઈખાને જતાં ઢારાંએાના બચાવમાં અને એ ઢારાંએાના નભાવમાં વહે છે. એ જ રીતે ગરીબગરળાંને પાેયવામાં તેમ જ અનાથ અને અપંગાને નભાવવામાં અને સાધર્મિક ભાઈઓની ભક્તિ –પ્રતિપત્તિ કરવામાં તેમ જ એવી બીજી બાબતોમાં આપણે છૂટું છવાશું અને વ્યવસ્થિત રીતે પુષ્કળ ધન ખરચીએ છીએ. આ દાનપ્રવાહ અને સખાવતની પાછળ રહેલ ઉદારતા અને બીજાનું ભલું કરવાની સદ્વત્રતિ એ બે તત્ત્વ બહુ કીમતી છે. તેથી એ બે તત્ત્વા કાયમ રાખીને, બહેક વધારે વિકસાવીને, આપણે દેશકાળની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે દાન અને સખાવતનું સ્વરૂપ બદલવું જોઈ એ. આ કેરકારની શરત એટલી જ હાેવી જોઈએ કે તે કેરકાર દારા

· 880 ]

'જાૂની રીત કરતાં વધારે પ્રમાણુમાં અને વધારે વ્યાપક રીતે રાષ્ટ્રતું પાેષણુ ચલું જોઈએ. આ દબ્ટિથી વિચારતાં આપણી સામે અસારે પહેલો સ્વદેશી ધર્મ આવે છે, જે પ્રથમ બતાવેલ ચાર મુદ્દા પૈકી બીજા મુદ્દા સાથે ખાસ સંબંધ ધરાવે છે.

આપણા દેશમાં બધું પાકવા છતાં પાકા માલ પરદેશથી જ આવે છે. અહીંના પડી ભાંગેલા ઉદ્યોગધંધા અને કળાહુત્રરને આપણા વિના બીજા કાેઈ દેશના માણસ સજીવન નહિ કરે. આપણા દેશની વસ્તુઓ ખીજા દેશના લોકા નહિ વાપરે. યુરાપ અને અમેરિકાના લોકા એટલું જીવનતત્ત્વ સમજી ગયા છે કે તેઓ પાતાના દેશવાસીઓને નુકસાન થાય એવું કશું જ નહિ કરે, એટલે તમારા પાકા માલ તેઓ નહિ જ લે. ત્યારે આપણા માલ આપણે ન ખરીદીએ તે આપણા દેશમાં માલ પેદા જ કેવી રીતે થઈ શકે ? અને થતા કોય તે એ નબી કેવી રીતે શકે ? એક બાજા સ્વદેશી માલ ખરીદવાની આપણી ઉદાસીનતા અને બીજી બાજી રાજ્યકર્તાઓ તેમ જ બીજા પરદેશી વ્યાપારીઓ તરકથી આપણા ધંધા કચરાઈ જાય તેવી થતી બધી જ હિલચાલા-આ ખે કારણાથી આપણા ધંધા જાગે જ કેવી રીતે ? અને જો દેશમાં ઉદ્યોગ કે ધંધા ્ન જાગે તેા આપણે દાન અને સખાવતથી હંમેશાં આપણા દેશના કરોડો માણુસોને કેવી રીતે અને કેટલા વખત સુધી નુજ્ઞાવી શકવાના <sup>ક</sup>દાન અને સખાવત એ તાે માત્ર મલમપટા જેવું છે. મલમપટાની જરૂર હેાય છે, પશ્ જ્યારે શરીરમાંથી લાેહી જ ગુસાતું અને નિચાવાતું હાેય ત્યારે પહેલાં તાે 💫 લેહી ભરેલું કાયમ રહે એવી વ્યવસ્થા કરવી જ આવસ્યક છે. માતૃભૂમિ હિંદના શરીરની એકેએક નસમાંથી આજે લાહી વહી જાય છે અને શરીર ખાલી પડી નિસ્તેજ થઈ ગયું છે. એ વહી જતું લાેહી અટકાવી તાજાું લાેહી ભરવું આપણા હાથમાં છે. એક માણુસ લાખે৷ રૂપિયાની મોટામાં મોટી સખાવત કરે અને બીજી બાજુ તે જ માણુસ કર્નિચરમાં, લુગડાંલત્તામાં, વાસણકુસણમાં અને બીજી એવી નાની-માેટી હજારા ચીજોમાં લાખા રૂપિયા હમેશને માટે પરદેશમાં માકલ્યા કરે તો એની એ સખાવત આજે બહુ કીમતી ુનથી: અથવા એમ કહેા કે એને સખાવત અને પરદેશીત્યાગ એ બેમાંથી ્માજીબ્રુમિની સેવા માટે એકની જ પસંદગી કરવાની હોય તા આજે પરદેશીત્યાગ ્ર્ચ્યને સ્વદેશીના સ્વીકાર એની જ પસંદગી લાભદાયક લેખારો, કારચ કે ેતે માહાસ માેટામાં માેટું **હાન આપે તાેપણ તે અમુક વખતે જ**ં અને અમુક કામ પુરત જ આપી શકે, બધાં ક્ષેત્રમાં એની વહેંચણી થઈન શકે; જ્યારે એ માસસ સ્વદેશીની ખરીદ અને પરદેશીના ત્યાગ મારકત બધાં જ ક્ષેત્રામાં

અને હમેશને માટે દેશને મદદ કરી શકે. પરદેશીના ત્યાગમાં અને સ્વદેશીના સ્વીકારમાં જેમ શાેખ ઉપર અકુશ મુકાય છે તેમ નકામાં ખર્ચ ઉપર પંચ અંકુશ મુકાય છે. શરૂઆતમાં અમુક ચીજો વિના ચલાવવું પડશે, રક ચીજો પણ લેવી પડશે, કિંમત પણ વધારે એસરો, ઘણીવાર ચીજ મેળવવામાં મુશ્કેલી પણ પડશે; પરંતુ આ બધું છતાં દેશવાસી કરાેડા ભાઈ આેના પેટમાં હંમેશાં. અન્ન પહેાંચાડવા ખાતર આપણે સ્વદેશી ખરીદ્યે જ છટકા છે, અને પરદેશી વસ્તુઓના બહિષ્કાર કરવામાં જ આપણા દેશવાસીઓની અમારિ આવી જાય છે. પરદેશી માલના વેપારમાંથી આપણા દેશના લોકો નકા મેળવે છે અને એ નકામાંથી કેટલાક જણ સારાં કામામાં સખાવતા કરે છે એ વાત સાચી, પણું એવા વ્યાપારમાં દેશના એક ટકા જેટલા માણસા પણ ભાગ્યે જ કમાનાર હોય છે. એથી ઊલડું સ્વદેશી વ્યાપાર ખીલે તેા ધરોધર ધંધો ચાલે, પ્રમાણ્ એોછું છતાં બધા જ વ્યાપારીએક ઘેર બેઠાં કમાય, કરોડા ધધાર્યાએક ધંધે લાગી જાય અને ઉદ્યોગીવર્ગ તેમ જ તે ઉપર નલતા વ્યાપારીવર્ગની નસમાં તાજાં લાેહી ભરાઈ જાય. તેથી આજના અમારિ ધર્મ આપણને સ્વ-દેશી ધર્મ શિખવાડે છે. જ્યારે દેશની અંદર ધંધાની ખાટન હતી, સામાન્ય રીતે કાઈને અન્નવસ્ત્ર મેળવવાની કરિયાદ ન હતી, ત્યારે આપણી અમારિએ કતલખાનાં અને કસાઈખાનાંમાં કામ કર્યું, તે વ્યાજબી જ થયું છે. તે વખતે ગરીબગરબાંને પ્રાસંગિક મદદ અપાતી, તે પણ વ્યાજબી જ હતું. પરંતુ આજે તા આખા કારીગરવર્ગ અને તે ઉપર નભતો બીજા મધ્યમવર્ગ જ ગરીબ અને કંગાલ થઈ ગયે। છે, એને જુવાનીમાં ધાળાં આવ્યાં છે. તે વખતે આપણે અમારિતી સખાવતાે ગમે તેટલી કરીએ, તાેપણ કેટલી કરીશું અને કેટલા માણુસાને કેટલા વખત સુધી નભાવી શકીશું ?એટલેંજએ સખાવતોના પ્રવાહ ઉદ્યોગધંધા સ્થાપવામાં, તેમ જ ચાલુ હોય તેને નભાવવામાં વહેવરાવવા જોઈ.એ. વળી કાંઈ અમારિ એવી વસ્તુ નથી કે તેને માટામાટા ધનવાના જ કરી શકે. આજે તે અમારિતું સ્વરૂપ એવું છે કે દરેક માણુસ એ ધર્મ બજાવી શકે. જેણે હંમેશના વાપરની ચીજો દેશની જ ખરીદી અને દર વર્ષ દેશમાં દશ રૂપિયા રાખ્યા, તેણે નકાના દશળાર આના જ નહિ પણ એ ચીજના ઉત્પાદક કારીગરવર્ગને મહેનત પૂરી પાડી મહેનતાણામાં બે રૂપિય તા આપ્યા જ. આ રીતે એક એક માણસતી અમારિતું કેવડું મોટું પ્રમાણ થાય ? અને એ પ્રમાણુ એક માણસતી એકાદ વખતતી લાખોતી સખાવત કરતાં કેટલું વધી જાય એ વિચારવાની જરૂર છે. તેમ છતાં કાંઈ આપણે મોટી સખાવતા જતી કરવાના નથી. અપંગ, તદ્દન અનાથ અને બીજા એવા કેટલાક લોકો માટે હંમેશાં એવી સખાવતાની જરૂર રહેશે: પણ આજે જ્યારે

-આખા દેશ અપંગ અને અનાથ નહિ છતાં ઉદ્યોગધંધાને અભાવે અપંગ અને ુઅનાથ જેવા થઈ ગયા હાય. અને ઉદ્યોગધંધા મળતાં જ પાછા પગભર થઈ શકે એવા સંભવ હાય ત્યારે આપણે શું કરવું જોઈએ, એ જ પ્રક્ષ છે અને ્એતો ઉત્તર સ્વદેશીની ખરીદમાં અમારિધર્મ આવી જવાની સમજમાં સમાયેલા છે. હવે આપણે ખેડુતવર્ગ વગેરેના પહેલા મુદ્દાને લઈ તે ઉપર અમારિ-ુધર્મના વિચાર કરીએ. ચાર માણસ કલ્પનામાં રાખા. એક કઠી અમારિધર્મ માટે કેાઈ મોટી રકમ અલાયદી કાદી જાહેર કે ખાનગી સખાવત નથી કરતા. પણ પાતાની જમીન ખેડતા ખેડૂતાને જ પાતાના હાથપગ સમજી એમને એમની મહેતનના પૂરા બદલા આપે છે; પાતાને માલિક અને ખેડતને માત્ર કામગરા માની પાતાના કિંમત, સત્તા અને જરૂરિયાત ખેડૂત કરતાં વધારે આંકી તેને ચુસતા નથી. બીજો માણુસ પણ તેવા જ સમભાવી છે, જે પાતાના તાખેના મજારોને પાતાનાં ફેકસાં જેવાં ગણી તેના કરતાં પાતાને ચડિયાતા કે જીદા નથી ગણ્રતા; તેમને તેમની મજાૂરી આપતાં જરા પણ સ્પન્યાય કે શાયણ નથી કરતા. ત્રીજો માણસ પાતાના આશ્રિત નાકરાને જ પોતાનું જીવન લેખી તેમનાથી અતડા કે જાદો નથી પડતા; પાતાને માટે એક અને આશ્રિતોને માટે ભીજાં એવા ભેદ નથી રાખતા. એક ચણાની સરખી એ કાડ કરીને જ આશ્રિતા સાથે વહેંચણીનું તત્ત્વ રાખે છે. ચાેથો માણસ ગમે તેટલાે ઊંચ વર્ણનાં મનાતાે હાેય છતાં એનાે બધા જ વ્યવહાર દલિતવર્ગ સાથે સમાન છે. એ દલિતવર્ગને દબાવી કામ નથી કાઢી લેતા. પણ તેને તેના કામના બદલામાં પુરત આપે છે. આ ચારે માણસો કાઈ નાનીમોટી ૨કમ, જાહેર કે ખાનગી, અલાયદી કાઢી **સખાવત** નથી કરતા. તેથી ઊલટું બીજા ચાર માણ્સા આવી સખાવતાે કરનાર છે, દુનિયામાં દાની તરીકે જાણીતા છે. પણ એમના પાતાના ખેડૂતા, મજૂરા, આશ્રિતા અને દલિતા સાથે એવા વ્યવહાર છે કે જેમાં તેઓ તેમની લેવડદેવડમાં ખતે તેટલું સામાનું ચ્ચુસે છે. આ બન્ને ચિત્રા તમારી સામે હાેય તેા તમે સખાવત નહિ કરનાર પેલા ચાર માણસોને ખરા અમારિધર્મ પાળનાર કહેશા કે પાછલા ચાર જર્ણતે ! દુનિયાના શબ્દો ઉપર ન્યાયતું ધારણ ધર્ણીવાર નથી હેાતું. દુનિયા સ્થળદર્શો હાય છે. તાત્કાલિક માટા કૃત્યથી તે આંજાઈ જાય છે અને ઝટપટ અભિપ્રાય ઉચ્ચારી દે છે. એક સાથે જાહેરમાં અમુક સખાવત કરનાર માણસ-ના દાનની રકમથી અંજાઈ માણસાે કહી દે કે એ તાે ભારે ધાર્મિક છે. પણ ધાર્મિકતાનું ખરું અને છેલ્લું ધારણ તેા એના જીવનવ્યવહારમાં હાેય છે. એટલે જોવું જોઈએ કે એવી માટી સખાવત કરનાર પૈસા કઈ રીતે એકઠા

કરે છે, અને એ પાતાના સાથીઓ તેમ જ પાતાના તાખેદાર સાથે આર્થિક વહેંચણીમાં કેવા વ્યવહાર રાખે છે ? એ વ્યવહારમાં જો એ માણસ મારવાડી-વ્યાજ લેતા હાેય અને આખાં કાળાં હડપતા હાેય તા એની સખાવતા અમારિધર્મ નહિ કહેવાય. તેથી આજના અમારિધર્મ આપણને જીવન-વ્યવહારમાં આપણા સંબધમાં આવનાર સાથે આર્થિક વહેંચણી કરવામાં સમાનતા અને આત્મીયતાના પાઠ શીખવે છે. એ વિનાના અમારિધર્મ કલ્યાણ સાધી નહિ શકે. જૈન ધર્મ તા એ જ સમાનતાની શિક્ષા આપે છે.

આ રીતે પહેલા અને બીજા મુદ્દા ષરત્વે અમારિધર્મનો વિચાર કર્યા પછી ત્રીજા મુદ્દા પરત્વે જીદો વિચાર કરવાનું ભાગ્યે જ રહે છે. સ્વદેશીને ઉત્તેજન આપવાથી દેશના ઉદ્યોગધંધા સ્થિર થયા અને વ્યાપારી તેમ જ માલિકા દારા આર્થિંક વહેચર્થ્ણીમાં સમાનતાનું તત્ત્વ દાખલ થયું એટલે પ્રજ્તના માટા ભાગ શક્ત થયા, અને એમ થાય એટલે બુદ્દિજીવી વર્ગની માનસિક નબળાઇ અને અસંતાષ નહિ રહેવાનાં. આજે એ વર્ગ સરકાર-દરબારની નાકરીચાકરીની દૂંક માટે તલસે છે; એ વિના એને બીજો ત્રાણેાપાય દેખાતા નથી. પણ દેશની સામાન્ય આબાદી વધતાં અને ધંધાધાપા સ્થિર થતાં જ સ્વતંત્રતાની ભાવના જાગવાથી એ વર્ગને પાતાની શુદ્ધિ ગુલામી પોષવામાં ખર્ચાય એ ભારે વસસું લાગશે અને એ આપમેળે જ દેશદોહી કામમાં સાથ આપવા છેાડી દઈ દેશકાર્યમાં જ સાથ આપશે. એટલે એક બાજી અમારિધર્મ સ્વતારના ગરીબોને સશક્ત બનાવશે અને બીજી બાજી એ બુદ્ધિ-જીવી મખ્યમવર્ગને દેશધાતક રાજતંત્રમાંથી ભાગ લેતાં રાકી સ્વતંત્ર બનાવશે.

છેક્ષો અને ચેાથો મુદ્દો ખાસ વિચારણીય છે. એના પરત્વે અમારિ-ધર્મના વિચાર લાગુ પાડતાં જ જ્વાળામુખી ફાટવાના કે ધરતીક પ થવાના ભાય છે. જે રાજાઓ પાતાને વારસામાં મળેલ રાજ્યને પાતાની અગત આવકનું સાધન માનતા હશે અને જેમના છવનમાં માજશાખ સિવાય ખીજી તત્ત્વ જ નહિ હાય, પ્રજામાત્રનું પૂર્ટુ પેટ ભરાયા સિવાય પાતાને ખાવાના હાક નથી, પાતાની પ્રજાનો એક પણ માણસ દુ:ખી કે નિરાધાર હાય ત્યાં સુધી સુખ કે ચેનમાં રહેવાના તેના ધર્મ નથી, એવું જે રાજ્યઓને ભાન ન હાય તેઓને એવું ભાન કરાવવા માટે અમારિધર્મની કડવી ગાળી આપતાં જ તેઓની આંખ લાલચાળ થવાની અને તેઓનાં હથિયારા આપણી વિરુદ્ધ ખાણુખાણવાનાં. અમારિધર્મ એ કાંઇ દાન કે સખાવતનું નામ નથી, પણ એ તો મરતા અને કચરાતાને ભચાવનાર ધર્મનું નામ છે. જેમ ઘણીવાર કાઈને કાંઈ આપીને બચાવી શકાય છે, તેમ ઘણીવાર કાંઇ ને કાંઇ અપાત હોય તે બધ કરીને પણ તેને અને બીજા ઘણાને બચાવી શકાય છે. રાજા બળજબરીથી પોતાની પ્રજાતે પીડતા હાય, પ્રજાનાં સુખદુઃખથી છૂટા પડી ગયા હાય, ત્યારે તેજસ્વી અને બુદ્ધિમાન માણુસાનું કામ તે રાજાની સત્તા ખૂરી કરી નાખવાનું હાય છે. તેની સત્તા બૂરી કરવી એટલે તેને કરવેરા ન ભરવા, તેના ખજાનામાં ભરણું ન ભરવું એ છે. એમ કરીને એ રાજાની સુધબૂધ ઠેકાણે આશુી એટલે તેનું પાતાનું કલ્યાણ થવાનું. એક જગ્યાએ બધું ધન એકદું થઇ એક માણુસના તરંગ પ્રમાણે ખર્ચાતું અટક અને બધાના જ લાભમાં સરખી રીતે ખર્ચાય એવી સ્થિતિ લાવવામાં દેખીતી રીતે કાંઈ આપવાપણું ન હાેવા છતાં, ખરી રીતે એમાં પણ તેજસ્વી અમારિધર્મ આવી જાય છે. એટલે અમારિધર્મનું તાત્ત્વિક સ્વરૂપ એવું છે કે તેમાંથી જેમ ગરીએા અને અશક્તોને સખાવતા દારા પાષણ મળે, જેમ મજૂરા અને આબ્રિતાને સમાન વહે ચણું દારા પાષણ મળે, તેમ જ રાજા પાસે અર્થ ચૂસક-નીતિ બંધ કરાવવા દારા તેની બધી જ પ્રજાનું પાષણ પણ થાય અને સાથે સાથે એ રાજાને પોતાની કરજનું ભાન થઈ તેનું જીવન એશઆરામમાં એળે

જતું અટકે.

જેમ અન્યાયી રાજા પ્રત્યે તેમ જ પંડિત-પુરાહિતા, આવા-કડીરા અને કર્મગુરએ પ્રત્યે પણ આપણા અમારિકર્મ એ જ વસ્તુ શીખવે છે. તે કહે છે કે જો પંડિત-પુરાહિત અને બાવા-કઠીરાના વર્ગ પ્રજા સામાન્ય . <mark>ઉપર નભતે</mark>ા હાેય તાે તેની કરજ પ્રજાની સેવામાં પાેતાનું લાેહી નિચાેલા નાખવાની છે. એ વર્ગ એકટંક ભૂખે ન રહી શકે અને તેના પાષક અનુ-ગામી વર્ગમાં કરાેડા માણસાેને એક વાર પૂરું ખાવાનું પણ ન મળે એ સ્થિતિ અસહ્ય હેાવી જોઇ એ. પંડિત અને ગુરૂવર્ગને જોઈએ તે કરતાં દશગણાં કપડાં મળી શકે અને તેમના પગમાં પડતા અને તેમના પગની ધૂળ ચાટતા કરોડા માણુસાનાં ગુજ્ઞ અંગ ઢાંકવા પણુ પૂરતાં કપડાં ન હાેય, તેઓ શિયાળામાં કપડાં વિના ઠરી અને મરી પણ જાય. પંડિત, પુરાહિતા અને સાગીવર્ગને માટે મહેલા હાય અને તેમનું પાષણ કરનાર, તેમને પાતાને ખભે બેસાડનાર કરોડા માણસોને રહેવા માટે સામાન્ય આરોગ્યકારી ઝૂંપડાં પણ ન હોય એ રિથતિ અસહ છે. પહેલો વર્ગ તાગડધિન્ના કરે અને બીજો અનુગામીવર્ગ એના આશીર્વાદ-મંત્રા મેળવવામાં જ સુખ માતે, એ સ્થિતિ હંમેશાં નભી ન શકે. એટલે જો આપણે ખરેહ અમારિધર્મ સમજીએ અને તેનો ઉપયોગ ભુદે બુદે પ્રસંગે કેમ કરી શકાય એ જાણી લઇએ તાે જેમ અન્યાયી રાજા પ્રત્યે. તેમ સેવાશન્ય પંડિત-પુરાહિતા અને બાવા-કઠીરા પ્રત્યે પણ આપણી.

**કરજ તેમનું પોષણુ અટકાવવાની ઊભી થાય છે.** એમ કરી તેમને સેવાનું અને પાતાના જવાબદારીનું ભાન કરાવવું એ જ આ કડવા ગાળાના ઉદ્દેશ દ્વાવા જોઈ એ. જ્યારે તેએ પાતાને મળતા પાષણુના બદલામાં પ્રાણુ પાથ-રવાની જવાબદારી સમજી લે, તેમની બધી જ શક્તિઓ દેશ માટે ખરચાય, દેશનું ઉત્થાન—સામાન્ય જનતાની જાગૃતિ—તેમને શાપરૂપ ન લાગે, તેઓ પાતે જ આપણુ આગેવાન થઈ દેશને સાથ આપે, ત્યારે તેઓ આપણુ માનપાન, દાન અને ભેટના અધિકારી થાય. એમ ન થાય ત્યાં સુધી એવા એદી વર્ગને પાષવામાં તેમની અને આપણુ બન્તેની હિંસા છે. હિંસાથી બચવું તે આજના અમારિધર્મ શીખવે છે.

ધર્મમાત્રની બે બાજા છે: એક સહકારની અને બીજી અસહકારની. અમારિધર્મની પણ બે જ બાજા છે: જ્યાં જ્યાં પરિણામ સારું આવતું ઢાય ત્યાં ત્યાં બધી જાતની મદદ આપવી એ અમારિધર્મની સહકાર બાજા છે, અને જ્યાં મદદ આપવાથી ઊલટું મદદ લેનારને નુકસાન થતું હેાય અને મદદને દુરુપયોગ થતા હાય સાં મદદ ન આપવામાં જ અમારિધર્મની બીજી બાજા આવે છે. મેં જે સેવા નહિ કરનાર, બદલા નહિ આપનાર અને સમાજ તેમ જ રાષ્ટ્રની પ્રગતિમાં આડે આવનાર વર્ગને મદદ ન આપ વાની વાત કહી છે તે અમારિધર્મની બીજી બાજા છે. એના ઉદ્દેશ એવા વર્ગમાં ચૈતન્ય આણવાના છે, એ વરતુ ભુલાવી ન જોઈ એ, કારણ કે એ વર્ગ પણ રાષ્ટ્રનું અંગ છે. તેને જતું કરી શકાય નહિ. તેને ઉપયાગી બના-વાની જ વાત છે.

#### હેમચંદ્ર અને હીરવિજય કેમ થવાય?

આજના જૈને સામે અમારિધર્મના ખરા ઉદ્યોતકર તરીકે બે મહાન આચાર્યો છે: એક હેમચંદ્ર અને બીજા હીરવિજય. આ બે આચાર્યોના આદર્શ એટલા બધા આકર્ષક છે કે તેનું અનુકરણ કરવા ધણા ગુરુએ અને ગૃહસ્થા મથે છે. એ દિશામાં તેઓ ધણો પ્રયત્ન કરે છે. જગાએ જગાએ કંડા થાય છે, પશુએા અને પંખીઓ છોડાવાય છે, હિંસા અટકાવવાનાં ફરમાના કઠાવાય છે. લોકામાં પણ હિંસાની ઘૃણુાના સંસ્કારો પુષ્કળ છે. આ બધું છતાં આજના હેમચંદ્ર અને આજના હીરવિજય થવા માટે જે દિશા લેવાવી જોઈ એ તે દિશાના વિચાર સુધ્ધાં કાઈ જૈન ગૃહસ્થે કે લાગીએ કર્યો હોય તેમ દેખાતું નથી. તેથી જ લાખા રૂપિયાના ફંડા ખર્ચાવા છતાં અને બીજા અનેક પ્રયત્ના જરી હોવા છતાં હિંસાના મૂળ ઉપર કઠાર પડ્યો નથી. જેમ શ્રી. વાલછ ગાવિંદજી દેસાઈએ અત્યારે ચોમેર ચાલતી કતલના ઊંડા અભ્યાસ કર્યો, તેનાં કારણા શાધ્યાં અને તેના નિવારણ્ડના ઉપાયેક સ્થવ્યા તેમ કાઈ

અમારિધર્મના જૈન ઉપાસકે કર્યું છે ખરું ? અથવા એવા અબ્યાસ કરી ખરી બીના કાંઈ મેળવે છે ખરા કે સે કડા સાધુઓ છે, બધા વિદ્વાન લેખાય છે અને તેઓ અહિંસાની એટલી બધી સદ્ધમ વ્યાખ્યા કરે છે કે તે મુદ્ધિમાં પશુ ભાગ્યે જ ઊતરે. છતાં એમાંના કાઈ દેશમાં ચાલતી પશપ ખીઓની કતલ વિશે બધી જાતની સકારણ માહિતી શાસ્ત્રીય વિવેચન સાથે કેમ પૂરી નથી પાડતા 🕴 જો કાેઈ પણ હેમચંદ્ર કે કુમારપાળ, હીરવિજય કે અકબરના આદર્શ સેવવા માગે તો તે જીદી જ રીતે સેવી શકારો. અત્યારે આ યુગમાં જુ મારનારના દંડની રકમમાંથી મંદિર ભંધાવનાર કઠી અમારિધર્મ બજાવનાર તરીકે પ્રતિષ્ઠા નહિ પામે. આ સગમાં માત્ર પશુપંખીએોની અમુક વખત સુધી કતલ અંધ કરાવનાર પણ જૂના વખત જેટલી પ્રતિષ્ઠા નહિ પામે. આજના અમારિધર્મની જવાબદારી ખૂબ જ વધી ગઈ છે; એટલે એ ઢબે જ કામ થવું જોઈએ. એક ખાજી સાધુવર્ગ સંગઠનપૂર્વક ગામોગામ નીકળી જાય અને એક પણુ ગામ એંમના પગ તળે છૂંદાયા વિના ન રહે. દરેક માણુસને પશુપાલનનું મહત્ત્વ સમજાવે અને પશુરક્ષામાં મનુષ્યબળ તેમ જ મનુષ્યજીવન કેવું સમાયેલું છે તે આંકડા, વિગતા અને શાસ્ત્રીય વિવેચન સાથે રજૂ કરે. કતલ થયેલા પશ અને પંખીએનાં આમડાં તેમ જ રૂવાં વાપરવાથી કતલ કેવી વધે છે, તે ઉદ્યોગને કેવું ઉત્તેજન મળે છે, સાંચાકામમાં ચરબી વાપ-રવાથી અને ખેતરામાં લેહીની ભૂકીનું ખાતર આપવાથી તેમ જ શીંગડાં, હાડકાં, ખરી, વાળ વગેરેની ચીજો વાપરવાથી તેની કિંમત વધવાને લીધે. તે ઉદ્યોગ ખીલવાને લીધે, દિવસે દિવસે કતલ કેવી રીતે વધતી જાય છે એ બધું એ લેોકો સમક્ષ આબેદ્રબ રજૂ કરે અને કતલનો ધધો મૂળમાંથી જ ભાંગી પડે તે માટે કતલ થયેલ પશુપ'ખીના એકેએક અવયવની ખરીદ અને વાપર તરક લોકોની અરુચિ પેઠા કરે, મરેલ ઢારનાં ચામડાં સિવાય કતલ કરેલ ઢેારનું કાંઈ જ કામ ન આવે એવી વૃત્તિ લાેકામાં પેદા કરે. બીજી બાજા ઊંચી કેળવણી માટે તલસતાે અને જુદી જીદી કાર્ય દિશાઓને વ્યભાવે વલખાં મારતે৷ તરણ વિદ્યાર્થીવર્ગ ગારક્ષા અને પાંજરાપે!ળના અભ્યાસ પાછળ રાકાઈ જાય અને એ સંસ્થાઓની ઉપયોગિતા તેમ જ વ્યાપ-કતા ખિલવવા ખાતર તેની પાજળ શહે ખર્ચે. એ કામમાં પણ અર્થ-શાસ્ત્ર, વિજ્ઞાન, ઇતિહાસ અને તત્ત્વજ્ઞાનને અવકાશ છે. જેને અભ્યાસ જ કરવાે હાેય અને એઠમલિયા થયા સિવાય સાસું કામ કરવું હાેય, તેમ જ દેશાપયોગી નવું સર્જન કરવું હાેય, તેને માટે ગારક્ષા અને પાંજરાપાળને લગલી સેંકડા બાબતા અભ્યાસ માટે પડી છે. એમાંથી દુગ્ધાલયતું કામ, લાેકાને નિર્દોષ ચામડાં પૂરા પાડવાનું કામ, નિર્દીષ ખાતર વગેરેથી ખેતીવાડીને

મુદદ કરવાનું કામ અને એ સંસ્થાઓની પશુપાલન તેમ જ પશુવર્ધનની શક્તિ વધારવાનું કામ એ બધું કરી શકાય તેમ છે; અને જીવનનિર્વાંહ માટે સમાજને કે બીજાને બાજરૂપ થયા સિવાય તેમ જ ગુલામી કર્યા સિવાય એક નવી દિશા ઉધાડી શકાય તેમ છે. ઝવેરાતના, અનાજના, કાપડના, સદાના કે દલાલીના કાેઈ પણ ધધા કરતાં આજકાલની શાસ્ત્રીય દષ્ટિએ ગારક્ષા અને પાંજરાપાળની સંતાષત્રત્તિથી સેવા કરવાના ધધા જરાય ઊતરતા નથી. આ દિશામાં સેંકડા ગ્રેજ્યુએટા કે પંડિતાને અવકાશ છે. શિક્ષણુકાર્ય, સાહિસ-નિર્માણુનું કાર્ય, અને બીજા તેવાં ઉચ્ચ ગણાતાં બૌદ્ધિક કાર્યો કરતાં આ કામ ઊલટું ચડે તેવું છે, કારણુ કે એમાં સુદ્ધિ ઉપરાંત પ્રસદ્ધ કાર્ય કરવાનું છે. યુરાપ અને અમેરિકામાં આ વિષયના ખાસ અભ્યાસીઓનો મોટા વર્ગ શેલી તેની આબાદી અને સર્જનની શક્તિ વધાર્યે જ જાય છે.

આપણે જે કુંડા કરી પશુપ બીએાને બચાવીએ છીએ તે માર્ગ બધ કરવાની જરૂર તો નથી જ, પણ હંમેશને માટે સ્થાયી કતલ બધ કરવાના કે તેને તદ્દન ઘટાડી દેવરાવવાના ઉપાય આજે આજકાલની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે જ અજમાવી શકાય. એમ કરવામાં આવે તાે કાેઈ પણ રાજાની મદદ ન છતાં અને કાેઈની પાસેથી કરમાના ન મેળવ્યા છતાં આજના વિદ્વાન સાધુઓ હેમ-ચંદ્ર અને હીરવિજ્યના આદર્શને આ યુગમાં નજીક આણી શકે. મહાન પ્રયગંબર

રપ૦૦ વર્ષ પછી માત્ર હિંદુસ્તાનમાં જ નહિ, પણ પૃથ્વીના પાંચે ખંડમાં જ્યાં જ્યાં માનવ બચ્ચો છે, ત્યાં ત્યાં બધે જ પાતાની જિંદગીમાં એક જ સાથે અહિંસાના સંદેશા પહેાંચાડનાર અને પાતાની આહિંસાવૃત્તિથી સૌને ચક્તિ કરનાર આજે બહાન પયગંબર કેાણ છે? એ પ્રશ્નના ઉત્તર પાંચ વર્ષનું બાળક પણ જાણવું ન હાેય એમ તમે કહેશા ખરા ? આનું કારણ શું ? એ મહાન મનાતા પયગંબરની પાસે નથી મથરપિચ્છ કે નથી આથા, નથી એની પાસે કમંડળ કે નથી ભામંડળ, નથી એની પાસે ભગવાં કે નથી આથા, નથી પાસે ક્રૂસ. તેમ છતાં તે અહિંસાના મંત્રદ્રષ્ટા કેમ કહેવાય છે? એનાં કારણા તરફ અમારિધર્મના પ્રેમીઓએ નજર દાડાવવી જોઈએ; કારણ એ છે કે એ પાતે અહિંસાની ઝીણામાં ઝીણી વ્યાખ્યાઓ કરી શાંત નથી બેસતા, પણ એનો પ્રયત્ન અહિંસાને જીવનમાં સ્વિંધાન કરી તેની વ્યાખ્યા સિદ્ધ કરવાના છે. એ વિશ્વદયા કે છકાયની સંપૂર્ણ દયામાં માનવા છતાં તેને પાળવાના કૃત્રિપ્ત દાવે નથી કરતા. એણે તાે અહિંસાપાલનની મર્યાદા આંડી છે. એણે

આપક શરૂઆત માનવન્યતથી કરી છે, અને તેમાં પણ પોતાના દેશવાસી-ઓથી પહેલી કરી છે, કારણ કે એ જાણે છે કે દૂર તે તે! દૂર જ છે, અને નજીકનાના ખ્યાલ ન કરાય તા બન્ને દૂર જ પડી જવાના. એણે કાેઈ રાજા મહારાજા કે સત્તાધીશ પાસેથી દયાનાં કરમાન મેળવવાના ચત્ન નથી કર્યો. પણ એતું વાકચ જ દયાનું કરબાન બની ગયું છે; કારણ એ છે કે તે માનવ-ભાતને અકારી થઈ પડેલ અને માનવજાતના ભાગ લેતા એવા લડાઈનાં જ મૂળ ઉખેડવા માગે છે. એને અહિંસા અને સત્યની રક્ષા અને પ્રચાર માટે. **નથી કાર્ટે જવાતી જરૂર પડી, નથી પક્ષાપક્ષી** કરી મારામારી કરાવવાતી જરૂર પડી. એને એની રક્ષા પોતાના હાથમાં જ દેખાય છે. એ પયગંબર કાઈ પણ સત્તાધારીની રોમાં નથી તણાતા. એને તેા મહાપ્રતાપી ગણાતા રાજ્યન કર્તાઓની સામે પણ થવું પડે છે. જેના ઉપર અન્યાય ગુજરતા હાય અને જેના કાઈ ખેલી ન હાય એની વહારે વગર હથિયારે માત્ર મૈત્રીનું શરહા લઈ દાડી જવું એ એક જ આ પયગંભરને છવનવ્યવસાય છે. મતુષ્યદયા પછી એની દયા પશુઓમાં ઉતરે છે અને તે પણુ મર્યાદિત રીતે, કારણ કે એ જાણે છે કે પશુઓની જેટલી અહિંસા કે દયા પાળી શકાય તેટલી લોકોને એોછી લાગે, તેથી તેના તરક તેઓ ધ્યાન ન આપે અને તેને સિદ્ધ ન કરે, અતે જેતી વાત અને ચર્ચા કરવામાં આવે તે પાળવી શક્ય ન હોય. વધારે તા ન પળાય પણ જે શક્ય હાય તે એાછી પણ ન પળાય, એટલે એકંદર અહિંસાધર્મ ચર્ચામાં જ રહી જાય. માટે જ એણે અહિંસાપાલનની પશ-જાતિમાં પણ મર્યાદા આંકી છે. એ પયગંબરની ભાવના છે અને તે શોધે છે કે એવાે કાઈ બાર્ગ છે કે જે દારા અત્યારે બચાવવાનું શક્ય દેખાય છે તે કરતાં વધારે બીજાં છવાને અને પશુઓને બચાવી શકાય. એવી શાધ અને તાલાવેલી તેમ જ પગ વાળીને ન બેસવાની જીવાની એ જ એ વૃદ્ધ પયગંબરતી સક્ષળતાનું કારણુ છે. એના જીવનમાંથી આપણુ શું શીખીએ ? વધારે નહિ તેા આટલું તેા શીખીએ જ : (૧) સ્વદેશીધર્મ અને ખાસ કરી ખાદી સિવાય બીજાં કપડાંમાત્રના ત્યાગ. (૨) જીવિત ચામડાંની વસ્તુના વાપરના ત્યાગ. (૩) કાઈ પણ જાતના કેકી પીણાના ત્યાગ. આપણા જૈતા માટે તા બીડી, હેાકા, સિગારેટ વગેરેને! ત્યાગ. (૪) સૌથી બહત્ત્વનું અને છેલ્લું આપણું કર્તવ્ય એ છે કે આપણું શાસનરક્ષા માટે કડા જમા ન કરીએ— એ કે ડાને કોર્ટે જઈન ખર્ચીએ. છાપાંએા ને પુસ્તકા દારા મનુષ્યત્વને લજવે એવા વિષપ્રચાર ન કરીએ. પક્ષાપક્ષી અને દળભંદીમાં ન રાચીએ. 

# અસ્પૃશ્યાે અને જૈન સંસ્કૃતિ

## [ ૨૭ ]

**હુજારે!** વર્ષ પહેલાં પણુ ચંડાળા અને અત્યજો તરફ અત્યાર જેટલી જ, કદાચ તેથીયે વધારે અને **ધ**ણી વધારે ઘૃણા તેમ જ તુચ્છ દષ્ટિ હતી. તે વખતના જૂના લાદ્યણસૂત્રા વાંચવાથી અંત્યજો તરફની એ લાગણીના ખ્યાલ આવે. ભગવાન મહાવીરે પાતાના જીવનથી એ વસ્તુના વિરાધ કર્યો, અંત્યજો અને અસ્પૃક્ષ્યાને સાધુસંધમાં દાખલ કર્યાં. તેથી લાદ્યણ અને બીજા વૈદિક ઉચ્ચવર્હ્યમાં ક્ષાલ પ્રગટથો, પણ ભગવાને જરાય પરવા ન કરી.

અરપૃસ્યોને ગુરુષદ આપવું એને৷ અર્થ એ છે કે તેને **બધી જ જાતની** શક્તિ કેળવવા માટે સ્વતંત્રતા આપવી. તે વખતના જૈન રા<mark>જા</mark>એો અને બીજા ગૃહસ્થાે પણ એ અસ્પૃસ્ય જૈન ગુરુઓને અડકવામાં બહુમાન સમજતા, તેમને પગે પડતા અને બ્રાહ્મણ જૈન ગુરુ જેટલા જ તેમના આદર કરતા.

ઉત્તરાધ્યયનમાં ચિત્ત, સંબૂતિ અને હરિકેશીબળના બે પ્રસંગા ભાગવાનની એ હિલચાલના દાખલા છે. આ બે ઘટનાઓ કચે કાળે બની તે નક્કી નથી, પણ તે ભાગવાનના સમયમમાં અથવા પછી તરત જ બની હોવી જોઈ એ. ચિત્ત અને સંબૂતિ બન્ને ચંડાળ બાળકા છે. જ્યારે ધ્વારૂણોના અને બીજા વૈદિક લોકાના તિરસ્કારથી દુ:ખી થઈ આત્મધાત કરવા તેઓ તૈયાર થાય છે ત્યારે ભાગવાનની સાચી દીક્ષા જ તેમને બચાવી લે છે. આ વર્ણુ તિરસ્કાર સામેના પહેલા દાખલા. હરિકેશી ચંડાળ છે. તેને બધા વૈદિક લોકા તરછાડે છે અને ધિક્કાર વરસાવે છે, ત્યારે જૈન દીક્ષા એ ચંડાળપુત્રમાં માત્ર તેજ નહિ, પણ અસાધારણ તેજ દાખલ કરે છે.

આ સિવાય બીજા પણુ કાેઈ કાેઈ વિરલ દાખલા છે. મુખ્ય મુદ્દો એ છે કે જૈન સંસ્કૃતિ એટલે જન્મથી નહિ પણુ ગુણુકર્મથી વર્ણુ બેદમાં માનનારી સંસ્કૃતિ અલબત્ત, બોદ્ધ સંકૃતિ પણ તેવી જ છે, પણુ દુઃખની વાત તાે એ છે કે ભગવાન મહાવીરના ઝડા લઈ કરનાર જૈન સાધુઓ એ સંસ્કૃતિ સાચવી ન શકથા.

નવમા સૈકા સુધીના દિગંભર વિદ્વાનાએ બ્રાહ્મણોની જન્મસિદ્ધ ઉગ્ચતા

અને અંત્યજોની જન્મસિદ્ધ નીચતા સામે જે તુમુલ યુદ્ધ શાસ્ત્રોમાં કર્યું હતું અને પશ્ચિમ તેમ જ ઉત્તર હિન્દુસ્તાનના શ્વેતાંબર આચાર્યોએ જે વસ્તુ છેવટ સુધી શાસ્ત્રોમાં તત્ત્વદષ્ટિએ સ્થાપી છે તે જ બાબતમાં બધા જ જૈનેા—ત્રણે ફિરકાના જૈનેા—લાક્ષણોથી હારી ગયા છે. લાક્ષણોએ જે કહ્યું, જે કર્યું અને જે લખ્યું તેમાં જૈને પાછા ગુલામ થયા. એકવાર જૈન દીક્ષાથી અંત્યજો પવિત્ર થતા અને એમની આભડછેટ બળી જતી. આજે એ અંત્યજો અને એમની આભડછેટ જૈન દીક્ષાને અપવિત્ર બનાવે છે. શું આ જૈનાની હાર નથી સૂચવતી કે પહેલાં જૈન દીક્ષામાં પવિત્રતાના અગ્નિ હતા જેથી આભડછેટ બળી જતી અને આજે કહેવાતી આભડછેટમાં એવા મેલ છે કે તેની સામે આજની જૈન દીક્ષા કાંઈ પણુ કરવાને અસમર્થ છે? સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કહીએ તા આજની દીક્ષામાં જો ખરે જ કાંઈ સત્ત્વ હોય તા તે આભડછેટથી બ્રબ્ટ ન થાય, પણ ઊલટી આભડછેટને ધાઈ નાખે.

હસવા જેવી વાત તેા એ છે કે ખુદ ભગવાન પાસે અસ્પૃશ્યો જાય અને પવિત્ર થાય, પણ તેમની મૂર્તિ પાસે જઈ ન શકે અથવા તેમના ધર્મ-રથાને!માં જઈ ન શકે ! જો જિનમૂર્તિ, કહેવાય છે તેમ, જિન સમાન જ હોય તો જેમ જિન--- તીર્થ કર પાસે અંત્યજો જતા તેમ તેમની મૂર્તિ પાસે પણ જવા જોઈએ અને જઈને પવિત્ર થઈ શકે. એટલે કાં તો 'જિનમૂર્તિ જિન સરખી' એ વાત ખોટી અને માત્ર કહેવા પૂરતી જ છે એમ ગણવું જોઈએ અને કાં તો એ વાત સાચી કરાવવા ખાતર તેમ જ જૈન સાધુઓ ધ્યાસણોથી નથી હાર્યા એ બતાવવા ખાતર અંત્યજોને જૈન સંઘમાં લેવા જોઈએ અને ઓછામાં એપછું જો તેઓ ઇચ્છે તાે જૈન મંદિરમાં અને બીજા કાઈ ધર્મ સ્થાનમાં તેમને જવા આવવાની છૂટ મળવી જોઈએ.

આ તેા ધર્મદબ્ટિએ વાત થઈ, પણ સમાજ અને રાજકીય દબ્ટિએ પણ જૈને આ વસ્તુ ન વિચારે તેા તેઓની આ નિર્માલ્યતા અને વિચારહીનતા છે એમ ભવિષ્યની તેમની પ્રજા સમજશે. અને જ્યારે ધ્રાક્ષણધર્મી લોકા અસ્પ્રશ્યતા દૂર કરશે ત્યારે જ જૈને તેમનું અનુકરણ કરશે તા તેમાં તેમની પાતાની સાંસ્કૃતિક વિશેષતા નહિ હોય.

અત્યારે આ પ્રક્ષ માત્ર સહાનુભૂતિ પૂરતા નથી. દરેક ગૃહસ્થે કે સંસ્થાના સંચાલકે એાછામાં એાછું એક અંત્યજ બાળક કે એક બાળિકાનેં પાતાને ત્યાં સમભાવપૂર્વક રાખી જૈન સંસ્કૃતિના નિર્ભય પરિચય આપવા જોઈએ. —પર્શુપણુ પર્વનાં બ્યાખ્યાના, ૧૯૩૨.

## અસ્પૃશ્યતા અને હારજત

## [ २८ ]

અસ્પ્ર્યુશ્યતાનું ઝેરી ઝાડ એાછામાં ઓછુ ત્રણુ હેજાર વર્ષ જેટલું તે જૂનું છે જ. સૌથી પહેલાં તેના ઉગ્ર સામના કરનાર બે મહાન ઐતિહાસિક પુરુષા જાણીતા છે : એક લગવાન મહાવીર અને બીજા લગવાન છુદ્ધ. એમનું જીવન અંતઃશુદ્ધિ ઉપર ધડાયેલું હાેવાથી એમના અસ્પ્રશ્યતા સામેના વિરાધ ધર્મપ્રદેશમાં દેખાયા. પરિણામે ચિત્ત અને સંભ્રૂતિ નામના બે અસ્પ્રશ્ય બાળકા, જેઓ સામાજિક તિરસ્કારથી આત્મહત્યા કરવા તૈયાર થયેલા તેઓ, અને હરિકેશી વગેરે ચંડાળા ( અંત્યજો ) પણ જૈન મુનિસંધમાં દાખલ થયા. બૌદ્ધ ભિક્ષુસંધમાં પણ અસ્પૃશ્યો દાખલ થયા. આ અસ્પ્રશ્ય ત્યાગીઓના પગમાં રાજાઓ અને માટા મોટા શ્રીમાના જ નહિ, પણ જૈન અને બૌદ્ધ ધાઇલણો પણ પડવા લાગ્યા, એટલે ધર્મની જાગૃતિ સમાજમાં દાખલ થઈ. એક બાજી વૈદિક બાલણોના પ્રચંડ રાષ અને બીજી બાજી જૈન ળોદ ભિક્ષુઓના ત્યાગ, એ બે વચ્ચે જાદવાસ્થળી શરૂ થઈ. પરિણામે આગળ જતાં ધ્રાદ્યણ્ય અને બૌદ્ધ ત્યાગ તેમ જ વિચારની જીત.

પણુ જૈન અને ભૌદ સંધમાં સંખ્યાભધ ધ્યાદ્મણેા દાખલ થયા હતા. તેઓ પોતાનું જન્મસિદ્ધ જાતિ–અભિમાન છેાડી ન શક્યા. તેઓ વિચાર અને પ્રભાવમાં મહાન હાેવાથી બીજા લોકા તેમને વશ થયા, એટલે શાસ્ત્રીય વિચારમાં જૈન પરંપરા હંમેશાં અસ્પૃશ્યતાના એકસરખા વિરાધ કરતી આવી હાેવા છતાં સંઘ બહારના અને અંદરના ધ્યાદ્મણોના મિથ્યા જાતિ-અભિમાનને ગૃહસ્થ અને ત્યાગી બધા જ જૈનો વશ થયા અને પરિણામે ધર્મ તેમ જ સમાજ બંને પ્રદેશમાં અસ્પૃશ્યતા પરત્વે જૈના વ્યવહારમાં હાર્યા. બૌદ્ધ સંઘ જૈન જેટલા નિર્ભળ ન હતાે, તેથી તે હિંદુરતાનની અંદર અને બહાર અસ્પૃશ્યતાની બાબતમાં પાતાના મૂળ ધ્યેયથી દૂર ન ગયાે. એટલે એ બાબતમાં છેવટે માત્ર જૈના જ હાર્યા.

રામાનુજે, કબીરે, નાનકે, ચૈતન્યે, તુકારામે અને બીજા સંતાએ ધર્મની દબ્ટિએ અસ્પૃક્ષ્યોને અપનાવવા પાતાથી બનતું કર્યું, પણ પાછા તેમના જ શિષ્યાે આજીબાજી ફેલાઈ રહેલા જન્મસિદ્ધ ઉચ્ચનીચના ખ્યાલથી હાર્યાં. છેવટે સ્વામી દયાનંદ ( જન્મથી ભ્રાહ્મણુ ) આવ્યા. તેમણે ધર્મ, સમાજ અને રાષ્ટ્ર એ ખધી દષ્ટિએ અસ્પૃશ્યતાને પાપરૂપ કહી અને તેને ધાઈ કાઢવા સંગીન પ્રયત્ના શરૂ કરાવ્યા. એ પ્રયત્ના તે પહેલાંના ક્રાઈ પણુ પ્રયત્ન કરતાં વધારેમાં વધારે સફળ થયા, છતાં અત્યાર સુધીમાં એ પ્રયત્ન માત્ર એક સમાજ તરફથી ચાલતાે અને બીજા સમાજો કાં તાે એનો વિરાધ કરતા અને કાં તાે તટસ્થ રહેતા.

છેવટે મહાત્માજીનું તપ આવ્યું. એને લીધે બધા જ સમાજેમાં અસ્પૃશ્યતા પરત્વે જાગૃતિ થઈ. આ જાગૃતિ વિશ્વવ્યાપી છે અને તે માટામાં માટી જીત છે. આ જીતમાં કુલાવાને અવકાશ નથી, પણ કર્તવ્યના સવાલ છે. જેઓ અસ્પૃશ્યતા નિવારવાના કામમાં પાછા પડશે તેઓ ધર્મ ચૂકશે અને સ્વમાન પણ કદી સાચવી નહિ શકે. ત્યારે હવે આજે શું કર્તવ્ય છે એ ટૂંકમાં જોઈ લઈએ :

(૧) અંત્યજોને પાતાને ત્યાં બીજા ઉચ્ચ ભાઈ એાની પેઠે રાખવા.

(૨) જાતે અગર બીજા મારકૃત કે સ્ક્રોલરશિપ આપીને તેમને ભણાવવા.

( ૩ ) તેમની વચ્ચે જઈને દવા, સ્વચ્છતા, સભ્યતા આદિ માટે કામ કરવું અને તેઓની ખાનપાનની શુદ્ધિ માટે પ્રયત્ન કરવા.

(૪) તેઓને કથાવાર્તા દ્વારા અને બીજી રીતે હિંદુ ધર્મના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપવા તેમ જ તેમના વહેમા દૂર કરવા.

## જીવનશુદ્ધિ અને ભગવાન મહાવીર

## [ રહ ]

**આજને**ા છેલ્લાે દિવસ એટલે શું <sup>ક</sup> લાેકા એને સાંવત્સરિક દિવસ કે `પર્વ કહે છે. પણ વળા સાંવત્સરિક એટલે શું એ પ્રશ્ન થાય છે. એ**નેા** ઉત્તર ઉપરના મથાળામાં આવે છે.

ભગવાન મહાવીર અને જીવનશુદ્ધિ એ બે વસ્તુ નાેખી નથી જ એ તાે એક જ તત્ત્વનાં બે નામાે અને રૂપાે છે. કલ્પના અને સુદ્ધિ જ કાંઇકિ વિચારી શકે તેવી સક્ષમ વસ્તુ એ જીવનશુદ્ધિ, અને હાલતી ચાલતી તથા જીવતી જાગતી, તેમ જ સ્થૂળ દબ્ટિને પણુ પ્રાહ્ય થઈ શકે તેવી જીવનશુદ્ધિ એ ભગવાન મહાવીર.

આજના દિવસ જીવનશુદ્ધિના; એટલે જીવનશુદ્ધિને આદર્શ માનનાર હરકાઇ ને માટે પાતાના ભૂતજીવનમાં ડાકિશું કરવાના અને એ જીવનમાં કચાં કચાં કચરા એકઠા થયા છે એની સક્ષમ તપાસ કરવાના. આટલું જ કરવા માટે આપણે લગવાનનું જીવન સાંભળીએ છીએ. જો એ જીવન સાંભળી પાતાના જીવનમાં એકવાર પણુ ડાકિશું કરાય અને પાતાની નબળાઈ એા નજરે પડે તા સમજી લેવું કે તે બધાં જ તપા તપ્યા અને બધાં જ તીર્થાની યાત્રા કરી ! પછી દેવ, ગુરુ અને ધર્મ એ ત્રણની જીદાઈ નહિ રહે, એને માટે એને રથ્યુરાઝની પેઠે રખડવું નહિ પડે.

આપણે સાંવત્સરિક દિવસાે કેટલા પસાર કર્યાં કે તેના સ્થૂળ ઉત્તર તા સૌ ક્રેકઈ પાતાની જન્મપત્રિકામાંથી બેળવી શકે, પણુ યથાર્થ સાંવત્સરિક દિવસ પસાર કર્યાં છે કે નહિ એના સત્ય ઉત્તર તાે અંતરાત્માં જ આપી શકે. પચાસ વર્ષ જેટલી લાંભી ઉંમરમાં એકવાર પણુ આવું સાંવત્સરિક પર્વ જીવનમાં આવી જાય તાે એનાં ભાકીનાં ઓગણુપચાસે સફળજ છે. ભગવાન મહાવીરનું જીવન સાંભળીએ છીએ ત્યારે તેમના ઉપર પડેલા ઉપસર્ગો સાંભળી અને તેમની પાસે હાજર થતી દેવોની સંખ્યા સાંભળી કાં તાે અચરજ પામી વાહ વાહ કરીએ છીએ અને કાં તાે 'કાંઇક હશે' એમ કહી અબ્રદ્યથી ફેંકી દર્ઝિ છીએ. જ્યારે એ ભયાનક પરિષહેં અને પ્રભાવશાળી દેવાની વાતા સામે આવે છે ત્યારે શ્રદ્ધાથી અચંબો પામીએ કે અશ્રદ્ધાર્થી એ વાત ન માનીએ એ ખંતેનું પરિણામ એક જ આવે છે અને તે એ કે આપણે ક્ષુદ્ર રહ્યા, આવું તો આપણા જીવનમાં કચાંથી આવે ? એ તો મહાપુરુષમાં જ હેાય અથવા કાેઇમાં ન હોય એમ ધારી, આપણે શ્રદ્ધાળુ હાેઈએ કે અશ્રદ્ધાળુ હાેઈએ, પણ મહાવીરના જીવનમાંથી આપણા જીવન પરત્વે કશું જ ઘટાવી કે કલિત કરી શકતા નથી. એટલે આપણે તો જીવનશુદ્ધિની દષ્ટિએ ભગવાન મહાવીરના જીવનમાંથી કશા જ ફાયદા હૈઠાવી શકતા નથી, એમ સામાન્ય રીતે કહી શકાય. મહાવીરની મહત્તા દેવાના આગમન કે બીજી દિવ્ય વિભૂતિઓમાં નથી, શરીરસૌપ્ડવ કે બીજા ચમત્કારોમાં પણ નથી, કારણ કે જો દેવા આવી જ શકતા હોય તો બીજાઓ પાસે પણ આવે અને શરીરનું સૌપ્ડવ તથા ખીજી વિભૂતિઓ તો મહાન ભોગી ચક્રવર્તાઓને કે જાદુગરોને પણ સાંપડે. પછી આપણે આવી અતિશયતાઓથી કાં લોભાવું. જોઈ એ ?

ત્યારે પ્રશ્ન થશે કે ભગવાનના જીવનમાં આકર્ષક અથવા ઉપયોગી અને અસાધારણ માેહક તત્ત્વ શં છે કે જેના સંબંધ આપણી સાથે પણ સંભવી શકે અને જેને લીધે ભગવાનની આટલી મહત્તા છે ? એનેા ઉત્તર રાતદિવસઃ ચાલતા આપણા જીવનમાંનાં તાેકાનાેમાંથી મળી રહે છે. જે તાેકાનાે આપણને હેરાન કરે છે, કચરી નાખે છે અને નિરાશ કરી મૂકે છે, તે જ મનનાં તાેફાનાે ભગવાનને પણ હતાં. ભયતું ભારે વાવાઝાેડું, બીકનું ભારે દબાણુ, સ્થિર રહેવાની લીધેલ પ્રતિજ્ઞામાંથી ચલિત થઈ હંમેશની પડેલી ભાગની ટેવામાં તણાઈ જવાની નષ્યળાઈ સંગમનું રૂપ ધારણ કરીને આવી અને ભગવાનની કસાેટી થવા લાગી. પ્રતિજ્ઞાના અડગ પગ ડગાવવા પૂર્વ ભાેગાના સ્બરહા અને લાલચે આગતું રૂપ ધારણ કર્યું અને ખીર પાકવા લાગી. મહાવતની ભીષ્મ પ્રતિજ્ઞા લેતી વખતે અંતરાત્માના દિવ્ય નાકને સાંભળવા ભગવાને. મનમાં જે શ્રવણુ–ખારીએ। ઉધાડી મૂકી હલી, તેમાં દુન્યવી વાવાઝોડાના નાદો ખીલારૂપે દાખલ થયા. આ બધું છતાં એ બીબ્મપ્રતિજ્ઞાવીર કેવી કેવી રીતે **આગળ વધ્યે જ ગયા, અને સંગમ**થી કે પગ ઉપરના ખીરપાકથી કે ખીલા ભોંકાવાથી જરા પણુ પાછા ન હઠતાં છેવટે વિજયવાન થયા, એ જ જાણુ-વામાં મહાવીરના જીવનની મહત્તા છે. એવા સંગમ દેવેા, એ રધાતી ખીરાે, એ કાનમાં ઠાેકાતા ખીલાએ આપણે રાજેરાજ આપણા જીવત-

#### જીવનશુદ્ધિ અને ભગવાન મહાવીર

માં, ધર્મંસ્થાનામાં કે બજારમાં અનુભવીએ છીએ. કપડાં ચાેગીનાં હાેય કે ભાેગીનાં, પણુ આપણા જીવનમાં એ બધા જ ઉપસર્ગા આપણે અનુભવીએ છીએ. પછી શંકા શી કે ભલા, આવા દેવેા હાેઈ શકે ? કે વળી આવા ઉપસર્ગો હાેઈ શકે ? તેમ જ અચંબા પણુ શા, કે અહાે ! આ તા બધું ભગવાન જેવા માટા પુરુષને જ હાેય, એમને જ આવા ઉપસર્ગા પડે અને એ જ તેને જીતી શકે !

આપણું પાતે ભગવાન છીએ. આપણા જીવનમાં તેમને પડયા અને તેમણું સહ્યા તે બધા જ ઉપસર્ગા રાતદિવસ આવ્યે જાય છે, પણ આપણું આપણા પોતાના જીવનમાં ડાંકિયું નથી કરતા અને ભગવાનના જીવન તરક પણ નજર કરીએ છીએ તેા અંદર ઊતરવા ખાતર નહિ, પણ ઉપર ઉપરથી જ. આપણે ભગવાનના જીવન અને આપણા જીવન વચ્ચે ભારે દેર અનુભવીએ છીએ, અને એ દેર એક એવા દેવતાઈ માની લઈએ છીએ કે આપણે ભગવાન ઉપર બ્રદ્ધા રાખવા છતાં તેમનાથી વેગળા જ રહીએ છીએ. આપણે પોતે જ ભગવાન છીએ, એનો અર્થ એટલા જ કે ભગવાનની માનસિક વિટ'બાણાઓ, એમના જીવનનાં તાેધાના, અને એમનું દિવ્ય–આસુરીવૃત્તિનું યુદ્ધ, એ જ આપણા જીવનમાં છે. દેર હાેય તા તે એટલા જ છે કે આપણે આપણા જીવનગત એ ઉપસર્ગોને જોતા નથી, જોવા ઇચ્છતા નથી, તે માટે પ્રયત્ન કરતા નથી, જ્યારે ભગવાને એ બધું કર્યું. જે જાણે, ઇચ્છે અને પ્રયત્ન કરે તે વસ્તુને મેળવે, તેથી જ ભગવાને જીવન મેળવ્યું અને આપણે ગુમાવ્યું અને હજી ગુમાવતા જઈએ છીએ.

મહાવીર કાૈના પુત્ર હતા, કઈ નાતના હતા, ઉપર શા હતી, તેમને પરિવાર કેટલા હતા, સમૃદ્ધિ શા હતી, ઘર કચારે છાડવું, કચાં કચાં ક્યાં, કાેણુ તેમના પરિચયમાં આવ્યું, કેટલા અને કયા કયા દૈવી બનાવા બન્યા 'ક કેટલા રાજાએ ચરણોમાં પડવા, કેટલાં ચેલા અને ચેલીએ થયાં, કેટલા ગૃહરથાએ તેમના પગ પૂજ્યા, તેમણે શાં શાં કામા કર્યાં, કચાં નિર્વાણ પામ્યા વગેરે બધું જાણવું હાેય તા જાણવું ખરું, પણ સ્મરણમાં રહે કે એ બધી બાબત તા વધારે ચમત્કારપૂર્વંક અને વધારે આકર્ષંક રીતે બીજાના જીવનમાંથી પણ સાંભળી અને મેળવી શકીએ છીએ. તા પછી આજકાલ વંચાતા મહાવીર-જીવનમાંથી શું કાંઈ સાંભળવા જેવું નથી એવા પ્રશ્ન થાય. ઉત્તર ઉપર દેવાઈ તા ગયા જ છે, છતાં સ્પષ્ટતા ખાતર કહેવું જોઈએ કે મહાવીરનું જીવન સાંભળતી કે વિચારતી વખતે અંતર્મુંખ થઈ એમના જીવનની ઘટનાઓ, ખાસ કરી ગૃહસ્થ અને સાધક જીવનની ઘટનાઓ, આપણા જીવનમાં કઈ કઈ રીતે બની રહી છે તે ઊંડાણથી જોયા કરવું. અમત્કારો, દૈવી ઘટનાઓ અને અતિશયેાની વાતો પાછળનું યથાર્થ રહસ્ય, આપણા જીવનને સામે રાખી ભગવાનના જીવનમાં ડેાકિયું કરવાથી, તરત ધ્યાનમાં આવશે અને ધ્યાનમાં આવતાં જ ભગવાનની સ્વતઃસિદ્ધ મહત્તા નજરે ચડશે. પછી એ મહત્તા માટે કાેઈ ઠાઠમાઠ, દિવ્ય ઘટના કે ચમત્કારોનું શરણ લેવાની જરૂર નહિ રહે.

જેમ જેમ એ જરૂર નહિ રહે તેમ તેમ આપણે ભગવાનના જીવનની એટલે સાંવત્સરિક પર્વંતી નજીક જઇશું. આજે તે આપણે બધાય સાંવત્સરિક પર્વંમાં હેાવા છતાં તેમાં નથી, કારણ કે આપણે જીવન-શુદ્ધિમાં જ નથી. એટલે સાંવત્સરિક પર્વનું કલેવર તે આપણી પાસે છે જ. એમાં પ્રાણ પુરાય અને એ પ્રાણ પુરાવાના સ્થૂળ ચિદ્ધરૂપે આપણે સમાજ અને રાષ્ટ્ર માટે ભાગના સાગ કરીએ અને એમ સાબિત કરી બતાવીએ કે સમાજ અને રાષ્ટ્રને ઉપયાગી થવાની જીવનશુદ્ધિ અમારામાં આ રીતે છે, તા આજનું આપણું આંશિક કર્તાવ્ય સિદ્ધ થયું લેખાય.

ભગવાનની જીવનશુદ્ધિને એટલે તેને પડધે પાડતા સાંવત્સરિક પર્વના પંચ એવા વિશાળ છે કે તેમાંથી આપણે આપ્યાત્મિક અને લીકિક બંને કલ્યાણુ સાધી શકીએ. હવે જોવાનું છે કે જીવનશુદ્ધિના દાવા કરતા આપણે સમાજ અને રાષ્ટ્રસેવા દ્વારા એના કેટલા વિકાસ કરી શકીએ છીએ. રસ્તા તા આજે ખુલ્લા થઈ ગયા છે. રાષ્ટ્રધર્મ એટલે પ્રવૃત્તિ અને જીવનશુદ્ધિ એટલે નિવૃત્તિ, એ બે વચ્ચેના માની લીધેલ વિરાધના ભ્રમ પણ હવે ભાંગી ગયા છે. એટલે ફક્ત પુરુષાર્થ કરવા છે કે નહિ, એના જ ઉત્તર આપવા બાકા રહે છે. આના ઉત્તરમાં જ જૈન સમાજનું જીવન અને મરણુ સમાયેલું છે.

----પર્યુંષણ, પર્વનાં વ્યાખ્યાના, ૧૯૩૦.

# ગૃહસ્થધર્મીને નિર્વાણ સંભવી શકે ખરું ใ

#### [ 30 ]

અધ્યાત્મસાધના દ્વારા નિર્વાગ્રુના અન્તિમ ધ્યેયને પહેાંચવા માટેં સંન્યાસી દશા આવશ્યક મનાઈ છે. બીજી બાજુ ગૃહસ્થાશ્રમ પાળવા છતાં પણુ એ દશા પ્રાપ્ત થઈ શકે છે એવું પણુ સ્વીકારાયું છે. ત્યાગપૂર્ણ ગૃહસ્થાશ્રમ હું સમજી શકું છું, પણુ અંતકાળ સુધી પણુ જેઓ સ્ત્રીસંગર્ડ્ ગૃહસ્થ ધર્મ આચરતા હોય છે, દાખલા તરીકે સન્ત તુકારામ, તેવા સન્તો શું નિર્વાણદશાને પહેાંચી શકે ખરા ? જેઓ પોતાની સંતતિદારા નવસર્જનની વૃતિમાંથી છૂવ્યા નથી તેઓ પોતાના સર્જનતંતુરૂપ પુનર્જન્મામાંથી કેવી રીતે છૂટી શકે ?

ઉત્તર : પ્રશ્ન આન્તરિક અને બાહ્ય ધર્મો તેમ જ તેવા આબ્રમોની કઢગી સમજણુમાંથી ઊભો થયેા છે. ખરી રીતે અધ્યાત્મસાધના, નિર્વાંશુ, સંન્યાસ– આબ્રમ, ત્યાગ અને ગૃહરથાશ્રમ જેવા શબ્દોના દેખીતા વ્યાવહારિક અર્થ વચ્ચેનું અંતર વિવેકથી તપાસીએ તો તુકારામના દાખલામાં અસંગતિ જણુવાને કાેઈ કારણ જ નથી. પ્રશ્નકારે એમ માની લીધું છે કે તુકારામ માટા સંત હતા તો તે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પૂરા સંન્યસ્ત પણુ હોવા જોઈએ અને તેઓ તેવા. સંન્યસ્ત હોય તો સન્તતિજનનયોગ્ય વાસના કેવી રીતે સંભવે ? પરંતુ તુકારામ ગમે તેટલા વિચારક, વિશ્લેષણુકાર, ભક્ત અને ત્યાગી હાેય, તાપણુ તેઓ સંન્યાસ-ની પૂર્ણુ દશાએ પહેાંચ્યા હાેય એમ કેમ કહી શકાય ? અને જ્યારે તેમનામાં સન્તતિજનનયોગ્ય વાસનાનો સદ્ભાવ માનવામાં આવ્યા હાય ત્યારે તેઓ. સંન્યાસની કે ત્યાગની આન્તરિક પૂર્ણુ દશાએ પહેાંચ્યા હાેય એવી માન્યતાને. તેા અવકાશ જ રહેતા નથી.

ગૃહસ્થાશ્રમમાં ત્યાગ અને સંન્યાસ ખરા અર્થમાં સંભવે છે અવસ્ય, પણ જેટલા પ્રમાણમાં ભાગવાસના શમી કે લીણ થઈ હોય તેટલા જ પ્રમાણુમાં સાગ અને સંન્યાસના વાસ્તવિક વિકાસ થાય છે. જો ગૃહસ્થાશ્રમમાં કાેઈ પાતાની વાસનાઓને તદ્દન નિર્મૂળ કરે તો જ એનામાં પૂર્ણ સાગ કે પૂર્ણુ સંત્યાસ હાેઈ શકે. એ જ રીતે બાહ્ય દુષ્ટિએ સાગી, સંત્યાસી કે સાધુના આશ્રમ સ્વીકાર્યા છતાં તેનામાં વાસનાનું પ્રમાણુ ઓછું કે વતું હાેય તા તેવા દેખીતા સાગી, સંત્યાસી કે સાધુ પણુ બાહ્ય રૂપે ગૃહસ્થાશ્રમમાં વસતી એવી પણુ તાત્ત્વિક રીતે વાસનાઓના શમન કે દમનમાં આગળ વધેલ વ્યક્તિ કરતાં ઊતરતાે જ છે, એવું આધ્યાત્મિક સાધનાનું દુષ્ટિબિંદુ કહે છે.

#### [ 31 ]

'ખરા જેને અગર ખરા જેન બનવા ઇચ્છનારે શું કરવું ક

આપણી આજીબાજીની પરિસ્થિતિ મનમાં બે વૃત્તિઓ ઉત્પન્ન કરે છે. ધાર્મિક લાગણી, રાજકીય સ્વાર્થ અથવા તો લાંબો લૌકિક સ્વાર્થ આપણુને એમ માનવા લલચાવે છે કે તું ક્રોકથિી વિખૂટો ન પડતો, ના લડતો અને ગમે તેવા સ્વાર્થને માર્ગે પણ એકતા સાચવવાનું ન ચૂકતો. બીજી બાજી કુળવારસાે, પૂર્વસંસ્કારો, કૌટું બિક ક્ષાેબા અને સામાજિક પ્રેરણાઓ ઘણીવાર આપણુને એવી માન્યતા તરક ધકેલે છે કે સ્વાર્થ ન ત્યજાય, જરાયે જતું ન કરાય. એમ જતું કરીએ તા ચાલે કેમ ? કુટું બનું કેમ નબે ? નાત, ધર્મ ને સમાજની પ્રતિષ્ઠા કાંઈ જતી કરાય ? શું આપણે ત્યાગી છીએ ?

આવા એ દૈવી અને આસુરી વૃત્તિના પ્રવાહેા માત્ર વ્યાપાર-વ્યવસાય, સત્તા, અધિકાર કે સારે નરસે પ્રસંગે જ નથી જન્મતા, પણુ ધર્મ જેવી વિશુદ્ધ અને સ્વાર્પણ સ્ચક વસ્તુને પ્રસંગે પણ આવું અથડામણીવાળું ભયકર તાકાન મનમાં ઊઠે જ છે. જે વિદ્વાના અને ત્યાગીઓ ગમે તેટલું સહીને પણ ઉદારતા કેળવવાની શિક્ષા આપે છે તે જ અગ્રગણ્ય ગણાતા સંતપુરુષા જ્યારે ખરેખર સ્વાર્પણ કરવાતે৷ અને ઉદારતા કેળવવાના કટાકટીના પ્રસગ ઊભો થાય છે ત્યારે મજખૂત અને મક્કમપણે એમ કહે છે કે **ધર્મનું તે અપમાન સહાય ? ધર્મની કાેઈ પ**ણ્ વસ્તુ, પછી તે સ્થાવર જ કેમ ન હાય, જલી કરાય ? ધર્મની સંસ્થા અને તેનાં સાધના જો નહિ સાચવીએ તેા અને ધર્મના હક્કોની પરવા નહિ કરીએ તેા ધર્મ કેવી રીતે રહેશે ? આ રીતની અસ્મિતા માત્ર ધર્મગુરુએન કે પંડિતેન જ નધી જગાડતા, પણ જે માતાપિતા કે બીજા આપ્તજનાે નાની ઉંમરમાં બાલકને ઉદાર <mark>થવા</mark>ની, સહનશીલ થવાની અને નમ્રતા કેળવવાની તાલીમ આપવા માટે હેજારાે રૂપિયાનાે ખર્ચ કરતા, ધર્મગુરુઓ પાસે ભાળકાને સમાગમ માટે માકલતા અને આદર્શ શિક્ષકને હાથે બાળક સુધરે એમ ઇચ્છતા હોય છે. તે જ માતાપિતા કે બીજા આવા જૈનો હવે **યુવક થયેલ** બાળકને વ્યાવહારિક જીવનમાં નીતિ કે અનીતિના માર્ગ પસંદ કરવાની તક આવતાં, પાછા જાણે અજાણે એમ કહેતા હાેય છે કે—ભાઈ, એ તાે ખરું, પણ આપહાં એણે

¥60 ].

કેટલું અપમાન કર્યું ? બીજીું તાે બધું જતું કરાય, પણુ આપણા હકની અને ભાેગવટાની વસ્તુ (ભલે તે નાનકડી જ કેમ ન હાેય ) એમ કાંઈ અન્યાયથી જતી કરાય ? તું એમ નમાલાે થઇશ અને મૂંગે માટે સહ્યે જઇશ તાે તને કાેઈ પૂછવાનું નથી, તારાે ધડાે થવાનાે નથી અને ખરેખર તું ભાખ માગીશ !

આ અને આવી બીજી અનેક રીતે આપણી સામે પરસ્પર વિરાધી પ્રસંગેા આવે છે—જેના પ્રત્યેક વ્યક્તિને એાછોવત્તો અનુભવ થાય છે—તે વખતે ધાર્મિક દબ્ટિએ, રાજકીય દબ્ટિએ કે બીજા વધારે લોકિક હિતની દબ્ટિએ આપણે ઉદારતા કેળવવી અને બધું જતું કરી ખરું મનુષ્યત્વ વિકસાવવું કે મનાગત ઊંડા કુસંસ્કારા અને સ્વાર્થી સંકુચિત પ્રેરણાઓને વશ થઈ અન્યાયી અને અલ્પ પણ તત્કાળ લલચાવનાર સ્વાર્થ તરફ ધસડાવું ? ઉદારતા વગેરે ધર્મના ઉદ્દેશાને માત્ર સાંભળવાના જ વિષય બનાવી આપણે હંમેશના ખેલ ખેલ્યા કરવા એ એક ભારે વિચિત્ર વસ્તુ છે.

હિંદુ અને મુસલમાનો જ નહિ, લ્યાક્ષણ અને લ્યાક્ષણેતરા જ નહિ, અરપૃશ્ય અને રપૃશ્ય ગણાતી કાેમે જ નહિ, પણ એક જ સંસ્કૃતિ, એક જ તત્ત્વજ્ઞાન અને એક જ ધ્યેયના વારસા ભાગવનાર એવા \*વેતામ્બર, દિગંબર કે સ્થાનકવાસી ફિરકાઓ વચ્ચે જ્યારે હક કે માનાપમાન માટે મરી ફીટવાના કે તેનાં સાધના માટે મતબેદ કે તકરારના પ્રસંગ ન હાેય ત્યારે ઉદારતા કેળવવાની અને નમ્દ્ર બનવાની તક અપાતી જ નથી; પણ જ્યારે રસાકસીના પ્રસંગ ઊભા થાય ને જીવનમાં ધર્મ કે નીતિ દાખવવાની તક આવે ત્યારે વાગતું જ નથી; આવી રીતે એદરકાર રહેરા તો તમારું કે તમારા ધર્મનું કશું લાગતું જ નથી; આવી રીતે એદરકાર રહેરા તો તમારું કે તમારા ધર્મનું નામ કે નિશાન નહિ રહે—એકતા અને ઉદારતા દાખવવાના ખરેખરા કટોકટીના પ્રસંગે ધર્મની રક્ષાને બહાને આ રીતે આપણી અસ્મિતાને ઉસ્કેરવામાં આવે ત્યારે ધર્મને જ નામે અયાયેલા અને પુષ્ટ થયેલા ઉદારતાના સંસ્કારા અગર એકાએક નાશ ન પામે તો પણ વ્યાવહારિક જીવનમાં ઊતરી શકે એવા બળવાન તો ન જ રહે એ દેખીતું છે.

પણુ આ દૈવી અને આસુરી—આંતરિક અને બાહા, હચમચાવી પૂકે એવી, અને ધણાને ધણી વાર તદ્દન સૂંઝવી નાખે એવી વિકટ પરિસ્થિતિ વચ્ચે જે ખરા જૈન હાેય અગર તાે ખરા ધર્મનિષ્ઠ હાેય તેમ જ જે તેવા બનવા ઇચ્છતા હાેય તેણે શું કરવું એ આજનાે અતિ ગહન પ્રક્ષ છે. આ પ્રક્ષનાે ઉત્તર આપાેઆપ મેળવી લે એટલી અુદ્ધિપટુતા કે સંસ્કારિતા આજે

#### સાચાે જૈત

કેટલામાં જણાય છે ? અને જો લેાકસમાજ એ પ્રક્ષનેા ઉત્તર આપેંા આપ મેળવી લેવા સમર્થ ન હાેય તાે લાેકાએ એનાે ખરાે ઉત્તર કાેની પાસેથી મેળવવાે ?

જો વિદ્વાન ગણાતો એક આગેવાન અસુક ઉત્તર આપે, બીજો તેવે આગેવાન વળી બીજો ઉત્તર આપે અને ત્રીજો વિદ્વાન ત્રીજો જ ઉત્તર આપે તેા પ્રશ્ન કરતાં ઉત્તરની ગૂંચવણુ કરોળિયાના જળાની પેઠે એવી ત્રુંઝવણુકારક થઈ જવાની કે તેમાં સપડાયેલ દરેક પંગુ જ બની જવાનેા. ત્યારે એવે કથે માર્ગ છે કે જેને આધારે દરેક માણુસ એક જ સરખા અને સાચા કથે માર્ગ છે કે જેને આધારે દરેક માણુસ એક જ સરખા અને સાચા ઉત્તર મેળવી શકે? જો આવે કેાઈ એક માર્ગ ન હોય અને હોય તા કદી સૂઝી શકે તેવા ન હાય અથવા માર્ગ સૂઝવા પછી પણુ અમલમાં પૂડી શકાય કે જીવનમાં કામ લાવી શકાય તેવા ન જ હોય તા પછી આજ સુધીની આપણી શાસ્ત્રો, ધર્મો અને ગુરુની ઉપાસના વ'ધ્ય છે. અને વ'ધ્ય ન જ હાેઇ શકે એવું જો આપણું અભિમાન સાચું હાેય અગર સાચું સાબિત કરવું હોય તા પ્રસ્તુત વિકટ પ્રશ્નના એકસરખા, મતભેદ વિનાના અને ત્રિકાલાબાધિત ઉત્તર આપી શકે તેવા માર્ગ અને તેવી કસોટી આપણે શાધવી જ રહી.

આ માર્ગ અને આ કસોટી ધણા સાત્ત્વિક હૃદયમાં સ્કુરતી હશે તેમ જ જરામાત્ર મહેનતથી સ્કુરવાના સંભવ પણ છે, માટે એનું સ્પષ્ટીકરણ કરી દરેક વાચકની અહિસ્વતંત્રતા અને નિર્ણયશક્તિ કે વિચારસામય્ય તે ગૂંગળાવી નાખવા ન ઇચ્છતાં દરેક સહદય વાચકને એ માર્ગ અને એ કસાટી વિચારી લેવા પ્રાર્થના છે. તેથી આ લેખ વાંચનાર દરેક એટલું જરૂર વિચારે કે ખરા જૈને અને ખરા જૈન બનવા માટે (જ્યારે વિરોધી પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય સારે ) શું કરવું અને તે કર્તાવ્યના નિર્ણય માટે સર્વમાન્ય એક કઈ કસાટી નજરમાં રાખવી ?

--જૈનયુગ, ભાદ્ર-આશ્વિન ૧૯૮૩.

[ ४८२

## શુદ્ધિપર્વ

## [ ३२ ]

માત્ર મતુષ્યતા જ નહિ, પણ, પશુપાંખી વગેરે કાર્ક પણ પ્રાણીતા જીવનવ્યવહાર અને જીવનધર્મ નિદ્વાળીએ તો વ્યક્તિ અને સમષ્ટિ વચ્ચે શા અને કેવા સંબંધ છે તે ધ્યાનમાં આવ્યા વિના નહિ જ રહે. સ્થૂળ દબ્ટિએ જોતાં દરેક વ્યક્તિ સ્વપર્યાપ્ત કે પાતાનામાં જ પૂર્ણ ભાસે છે ઉપર ઉપરથી જોતાં આપહાને એમ લાગે છે કે દરેક પ્રાણી કે વ્યક્તિની આત્મકથા એ માત્ર તેના જ જીવનની કથા છે, કેમકે તે તેના જીવનના પ્રારંભથી શરૂ થાય છે અને તેના જીવના અંત સાથે જ તે અંત પામે છે. પરંતુ જો આપણે શક્ષમ અને તાત્ત્વિક દષ્ટિએ નિરીક્ષણ કરીએ તેા આપણને તરત જ જણાશે કે ક્રાઈ પણ વ્યક્તિ-નેા જીવનપ્રવાહ માત્ર વ્યક્તિ⊢મર્યાદિત છે જ નહિ, કેમકે તે તેના પૂર્વકાલીન અને સમકાલીન સમાજનાં અનેક છવનવહેણાથી રચાય છે અને સમૃદ્ધ થાય છે. કાૈઈ પણ મનુષ્ય પાતાના પૂર્વકાલીન અને સમકાલીન માનવસમાજ તેમ જ ઇતર પ્રાણીજગતના સંબંધો અને તેથી ઉત્પન્ન થતા સંસ્કારોને પાતાના-માંથી ખાદ કરે તાે તે માત્ર શન્ય બની રહે અને તેનામાં કશી જ જીવન-શક્તિ શૈષ ન રહે. પૂર્વ કાળના પેઠીઉતાર અને સંસ્કાર-વારસા એ જ પ્રત્યેક વ્યક્તિના જીવનધારણ અને જીવનવિકાસની નક્કર ભૂમિકા છે; અને એ જ ભૂમિકા સમકાલીન સમાજ સાથેના વ્યક્તિના સારા કે નરસા સંબંધોયી વિશેષતા પામે છે અને તે ભાવિ સમાજના ઘડતરમાં સારા કે નરસાે કાળા આપવાની શક્તિ અનિવાર્યપણે કેળવે છે. આટલા ઉપરથી સ્પષ્ટ થશે કે વ્યક્તિ અને સમાજને સંબંધ એ પુષ્પ અને તેની સુવાસના સંબંધ જેવે અવિભાજ્ય છે. ગુણદાેષ વિચાર

પ્રાણીવર્ગમાં માત્ર માનવજાતિ જ એવી છે કે જે અતિ લાંબા કાળના સંસ્કારવારસાની રક્ષા કરવા ઉપરાંત તેમાં તે ધાર્યા પ્રમાણે ફેરકાર અને સુધારા-વધારા કરી શકે. વળી તે ભાવિ પેઢીને આશીર્વાદ કે શાપરૂપ નીવડે એવી સામગ્રી પણુ યાેજી શકે. જે સદ્દગુણા કે દાેષા વ્યક્તિમાં દેખાય છે કે વ્યક્તિગત મનાય છે તે ખરી રીતે સમાજસાપેક્ષ હાેઈ તે તે સમાજના ગુણુદાયનું પ્રતિ-

## **રાહિપ**ર્વ

ભિંભ માત્ર છે. કાેઈ પહ્યુ વ્યક્તિ રુચિપૂર્વક પોતામાં સદ્ગુણુ કેળવવા અતે વિકસાવવા માગે તેા તે જીવનની દિશાને સમાજથી સાવ વિમુખ બનાવી કદી સદ્ગુણુ સાધી શકે જ નહિ. સદ્ગુણુના અર્થ જ એ છે કે ગમે તેવી અથડામણે! અને ગમે તેવા સંઘર્ષ વચ્ચે પહ્યુ બીજા પ્રત્યેનું વલણુ મધુર જ બનાવી રાખવું, તેમાં કડવાશ આવવા ન દેવી. માણુસ સાવ એકલા હાેય તા તેની વૃત્તિની મધુરતા કે કટુતાની કસાડી થઈ જ ન શકે અને તે પાતે પહ્યુ એમ નક્કી ન કરી શકે કે જેતે તે સદ્ગુણુ માની રહ્યો છે તે વખત આવતાં સદ્ગુણુ જ સિદ્ધ થશે. એ જ નિયમ દાષને પણ લાગુ પડે છે. કાેઈ વ્યક્તિ ક્રૂરતા, લાભ કે ભાગરત્તિમાં રસ ધરાવતી હાેય અને તે સમાજથી સાવ છૂડી પડે તો તે કદી પોતાની નવી રસવત્તિ તૃપ્ત કરી શકશે નહિ. સત્ય બાલવું અને આચરવું એ સદ્ગુણુ છે અને અસત્યાચરણુમાં દાય છે, પણુ જો મતૃષ્ય એકલા હોય તાે તે સહ્ય કે અસત્યનું આચરણુ કેવી રીને અને કાેના પ્રત્યે કરે ! તેથી એ નિ:શંકપણે ફલિત થાય છે કે ઇતર જગત સાથેના માણુસના સંબંધમાં જ ગુણુદોષની વર્દ્ધિ કે હાનિની શક્યાશક્યતા સમાયેલી છે.

#### મહાન પુરુષેા

પૃથ્વીના પટના ક્રોઈ પણુ ભાગ ઉપર કચારેય પણુ થઈ ગયેલ અને અસારે વર્તમાન એવા મહાન પુરુષોની જીવનકથા એટલે સંક્ષેપમાં કહીએ તે તેમના તેમની આસપાસના જગત પ્રત્યેના દબ્ટિકાણુ અને જીવનવ્યવહાર. જે રીતે ભગવાન મહાવીરે વારસામાં મળેલ સંસ્કારોને ઇતર જગત પ્રત્યેના પાતાના ભંધુત્વમય અને વિશાળ દબ્ટિકાણુ વડે તેમ જ કામળ અને મધુર આચરણ્યી ઉદાત્ત અનાવ્યા અને તેના પરિણામે માનવન્ગતિના અભ્યુદય અને નિઃશ્રેયસની દબ્ટિએ કાલાબાધિત મૂળભૂત સિદ્ધાંતા ઇતર પયગંબરાની પેઠે પ્રરૂપ્યા, તે જ સ્વયવે છે કે તેમના જીવનહેતુ વ્યક્તિ અને સમાજના સંબંધને કલ્યાણમય બનાવવાના હતા. તેમણે જેમ સમાજના આશ્ર્યથી સ્વપુરુષાર્થ દારા સદ્દુણુ વિકસાવવાની કળા સિદ્ધ કરી હતી, તેમ તેમણે પાતાના એ સદ્દુશુણુ–ઉપાર્જનની કૃતાર્થતા સમાજના ક્ષેમમાં જ માની હતી.

## પવિત્ર અષ્ટાદ્ધિકા

દીર્ઘદષ્ટિ મહર્ષિઓએ યુગ યુગના નવ સમાજને દીવાદાંડીરૂપ બને એવા ઉદ્દેશથી વર્ષાવાસનું એક અઠલાડિયું એવી રીતે યાજ્યું છે કે તેમાં આપણે ભગવાન મહાવીરની પુણ્યકથા સાંભળવા અને તેના મર્મ ઉપર વિચાર કરવા પૂરાે અવકાશ મેળવી શકીએ. ભગવાને પાતાની કઠાર સાધના દ્વારા જે સત્યો (૧) બીજાના દુઃખને પાેતાનું દુઃખ લેખી જીવનવ્યવહાર ઘડવા, જેથી જીવનમાં સુખશીલતા અને વિષમતાના હિંસક તત્ત્વા પ્રવેશ ન પામે. (૨) પાેતાની સુખસગવડના, સમાજના હિત અર્થે, પૂર્ણુ ભાેગ આપવા, જેથી પરિશ્રહ બધન મડી લાેકાપકારમાં પરિણુમે. (૩) સતત જાગૃતિ અને જીવનનું અંતરનિરીક્ષણ કરતા રહેવું જેથી અજ્ઞાન કે નબળાઈને કારણે પ્રવેશ પામતા દાેષાની ચાેકા કરી શકાય અને આત્મપુરુષાર્થમાં આેટ ન આવે.

#### **ભા**ત્મવંચના

ભગવાનની જીવનકથા સાંભળવી અને તેનું સ્થૂળ અને પાહ્ય અનુકરણ્ કરવું એ એક વાત છે; અને તેના હાઈને સમજી યથાશકિત તેના પાતાના સમયતી પરિસ્થિતિ સધારવા ઉપયોગ કરવા એ બાદી વાત છે. એ ખરું છે કે નાનામોટા ખધા જ ભાવક જૈન - ઓછામાં ઓછું પજીસહ્યના દિવસોમાં તાે મહાવીરને પગલે ચાલી નાનુંમાટું તપ આચરે છે અને અન્યના દુઃખને પોતાનું લેખવાના પ્રતીકરૂપે નાનુંમાટું પગલું ભરે છે. એ પણ સાસું છે કુ દરેક ધાર્મિક જૈન પાતાની ઉદારતાના બીજાના હિત અર્થ કાંઈને કાંઈ લપયોગ કરે છે. તેમ જ એ પણ સત્ય છે કે વધારે નહિ તો પણાસણના દિવસામાં નિસ અને તેમ નહિ તાે છેવટે સંવત્સરીને દિવસે અવશ્યમેવ અધા જ નાનામાટા ગૃહસ્થ અને ત્યાગી પ્રતિક્રમણ કરી સૌની સાથે મૈત્રીભાવ દર્શાવતા કહે છે કે અમારે ક્રાઇની સાથે વૈરવિરોધ નથી. આ બધું છતાં આપણે જૈન સમાજની આંતરિક સ્થિતિને! તટસ્થપણે અભ્યાસ કરીએ, રાષ્ટ્રમાં અને સમગ્ર માનવસમાજમાં તેતું શું સ્થાન છે એને৷ વિચાર કરીએ, તાે આપણને જણાયા વિના નહિ રહે કે આપણે મહાવીરના સિદ્ધાંતના બાલ ખાખાના જ આચરણમાં ધર્મનું વાસ્તવિક પાલન માની આત્મવ ચના કરીએ છીએ. તપ, વત, નિયમ, દાન અને પ્રભાવના આદિ દારા ચોથેા આરો વર્સાની કે તેના ઉદ્યોતની જે કું કુમપત્રિકાએ અરસપરસ સંધોને લખવામાં આવે છે, તેનું પાકળપહ્યું આપણે તે જ ગૃહસ્થ અને સાધુસંધાના જીવન જીવવાના માપદંડ દારા સરળતાથી જાણી શકીએ છીએ.

#### ઉકેલ માગતી સમસ્યાઐા

પજીસહ્યુ જેવું ધર્મપર્વ, જે ખરી રીતે આત્મશુદ્ધિનું પર્વ છે, તેમાં

સમાજ પ્રવેશ કરી રહ્યો છે. જૈન સમાજ એ શિષ્ટ સમાજોમાંના એક છે. રાષ્ટ્રીય અને માનવસંસ્કૃતિમાં અહિંસાના કટર અનુગામી તરીકે તેના માલે છે. તેને કેટલાયે સુસંરકારા પેઠીઉતાર અનાયાસે પ્રાપ્ત થયા છે. તેથી આત્મ-શુદ્ધિનું પર્વ ઊજવવા ઉત્સુક એ જૈન સમાજ પાસે થાેડી પણ તાત્કાલિક સમસ્યાના ઉકેલની કાેઈ આશા રાખે તા તે જરાયે અસ્થાને નથી. ખરી રીતે સમાજના જીવિત ધર્માત્માઓની તા તેના ઉકેલની દિશામાં વધારેમાં વધારે પ્રયત્ન કરવા એ સ્વયંસિદ્ધ કરજ બની રહે છે, કેમકે સમાજગત સુખ્ય લાલચા અને દાષાનું નિવારણ કર્યા સિવાય યુગાનુરૂપ સામાજિક પ્રતિક્રમણ અગર આત્મશુદ્ધિ કદી શકચ જ નથી. આવી સમસ્યાઓ મુખ્યપણે આપણી સામે ત્રણ છે : (૧) તંગી અને ગરીબી, (૨) કાળાબજાર, અને (૩) અસ્પૃશ્યતા.

#### તંગી અને ગરીબી

આ સમસ્યાઓના ઉકેલની એક ચાવી ગુરવર્ગના જીવનપરિવર્તનમાં રહેલી છે. આ ખા દેશમાં વ્યાપકરૂપે વર્તાતી તંગી અને ગરીબીના અનુભવ એક પણ જૈન ત્યાગીને થયે৷ હાય એવા દાખલાે અદ્યાપિ જાણમાં નથી. તેથી ઊલટું આવકામાં એવા કાઈ વિરલ મળી આવવાના કે જેમણે એ ત'ગી અને ગરીબીનેા અંચ્છિક અનુભવ કરેલાે છે અને જેઓ પૂંગી સેવા આપી રહ્યા છે. આપણે જોઇએ છીએ કે દરેક ફિરકાના ત્યાગી ગુરૂઓ ત્યાં જ રહેવું અને જીવન ગાળવું પસંદ કરે છે કે જ્યાં પૂરેપૂરી સુખસગવડ પ્રાપ્ત થતી હોય. પરદઃખે દુઃખી થવાના સિદ્ધાંત ઉપર જે જીવનચર્યા રવીકારેલી તે જ જીવનચર્યાને વ્યાદર્શ માની ધરયાર છેાડી બેખ લેનાર લિક્ષગણ જે સાદગી, સહિપ્રહતા અને ઐસ્છિક વાસ્તવિક ગરીબીમાં કૃતાર્થતા માનવાને બદલે સુખસગવડમાં જ ત્યાગ માનવાની ભૂલ કરે તે। તે કદી બીજા પર નૈતિક વજન પાડી શકે નહિ. ગમે તેટલી હામાં હા ભણવા છતાં અનયાયી ભક્તા મનમાં તા જાણતા જ હાેય છે કે આ ગુરૂવર્ગને કશી તંગી અને ગરીભીનાે સાચાે અનુસવ છે જ નહિ. એમ જાણવા છતાં ભક્તા પણ એક અથવા બીજા કારણે ગુરૂ-વર્ગની બધી જ અસ્વાભાવિક, ખર્ચાળ અને વધારે પડતી જરૂરિયાતા પૂરી પાડતા રહે છે અને ત્યાગને પાેષણ આપ્યાના ખાટા સંતાેષ કેળવે છે. આ એક ગુરૂ અને ભક્તોની ત્યાગ વિશેની માન્યતાનું દક્ષક છે. એ દુક્ષકના દેાષનું નિવારણ કર્યા સિવાયનું પ્રતિક્રમણ તે નથી જીવનશુદ્ધિ કે નથી શુદ્ધિ-પર્વની સાચી ઉજવણીનું મુખ્ય અંગ. કર્યા તે અૈચિષ્ઠક અગવડ વહેારી લેનાર ભગવાનની જીવનકથા અને કચાં ઐચ્છિક સુખસગવડની શાધમાં પડેલ ગુરુવર્ગનું

એ કથાવાચન અને ભકતાનું એ કથાશ્રવણુ ! આ અંતર બનતા પ્રયત્ને નિવા-રવું એમાં જ પજીસણુ પર્વની શુદ્ધિ છે. કાળાબજાર

જૈન પર પરામાં ધર્મ પ્રાપ્તિની પ્રાથમિક શરત પ્રમાણે જે છત્રીસ માર્ગાનુસારી ગુણા ખતાવ્યા છે તેમાં ન્યાયપૂર્વક ધનાપાર્જન કરવું એ પ્રથમ અને મુખ્ય ગુણુ મનાયેલ છે. યુદ્ધ દરમ્યાન સર્વત્ર ચાલતાં કાળાબજારામાં જૈન વ્યાપારીઓને હાથ નાને સુને નથી. કેટલાક નિખાલસ જૈન ભાઈઓએ એ વાતના જાહેરપણે સ્વીકાર પણુ કરેલા છે. જેલમાં પડવા પડવા પણુ રાષ્ટ્રપુરુષેતે કાળાબજારની જાણ થયેલી અને મુક્ત થતાં જ તેઓ બધાએ એકો અવાજે કાળાંબજારનાં કૃત્યને ધુતકાર્યું છે. તેમ છતાં અત્યાર લગીમાં કાેઈ પણુ ફિરકાના એક પણ જૈન ગુરુએ કાળાબજ્વરની ચાેરી વિરુદ્ધ સામાન્ય-પણે પણ અવાજ ઉઠાવ્યા હાેય એવું જાણવામાં આવ્યું નથી. શું એ ગુરુઓ કાળાબજારની કમાણીને અન્યાયાપાર્જિત છે એમ નથી માનતા ! અને જો માનતા હેાય તે৷ તે વિરુદ્ધ અવાજ ઉઠાવતા કેમ ડરે છે ? આ પ્રશ્નને৷ ઉત્તર અ્યાપણુને તેમની સુખસગવડની **વૃત્તિ વ્યને તે સગવડ પૂરી પાડનાર** ભક્તોને રાજી રાખવાની મનેાવૃત્તિમાંથી મળે છે. જેની પાસેથી ન્યાય–અન્યાયના વિવેક-ની દાેરવણીની આશા રાખી શકાય તે જ ગુરૂવર્ગ જો અંતર્મુખ થઈ જીવન– વિચાર ન કરે તેા તેઓ ભાવ–પ્રતિક્રમણ દારા શુદ્ધિપર્વને સાચી રીતે ઊજવે છે એમ કાેણ કહી શકશે ર આ માટેનાે અહિંસક સરળ ઉપાય ભગવાન મહાવીરે પાતાના છવનથી જ દર્શાવ્યા છે અને તે એ કે ગમે તેવી અગવડમાં જીવનને આનંદ માણુવા, પણ લૂંટ અને ચારીના ધનથી મળતી કાઈ પણ જાતની સગવડ લેવાના સદંતર વિચાર ત્યજવા. જો એક પણ ગુરૂ આ દિશામાં યેાગ્ય પગલું ભરશે તા સાચે જ તે પજીસણુ પર્વને અજવાળશે; 🕫 એટલું જ નહિ, પણુ તે જૈન સમાજના માભા અને વારસાને દિપાવશે. પોતાને બળતી દેષ્યમૂલક સગવડ સ્વીકારવામાં અસહયોગ એ ગમે તેવા લોબી અને લાલસ વ્યાપારીઓની ન્યાયવૃત્તિ જાગત કરવાને। રામબાહ્યુ ઉપાય છે. પેઢીઓ થયાં ચારીને ધંધો કરતી અને ચારી તેમજ પરાક્રમ વિનાના છવનને નમાલ સમજતી ધારાળા જેવી માટી કામની એ વૃત્તિમાં એકલા રવિશંકર મહારાજની તપસ્યાએ પલટા આણ્યો તેા દીર્ધતપસ્તીના વારસદારની યથાર્થ તપસ્યા કાળાબજારની વૃત્તિ પર થાેડા પણ કાબૂન મેળવે એ કઠી માની શકાય નહિ. જરૂર હ્રોય તે એટલી જ છે કે કાઈ એકાદ સૂરિ આર્ય મહાગિરિનું અનુ-કરણ કરી આર્ય સહસ્તિને પગલે ચાલતા આજના સુખશીલ અને રાંક મનના

મુનિગણને યોંગ્ય રસ્તેવાળે. તેથી આપણે આશા રાખીએ કે ગરવર્ગ વરધાેકા. અર્ચા–પ્રભાવના અને શાસ્ત્રોની પૂજા ઉપર ભાર આપે છે તે કરતાં વધારે ભાર કાળાયજારની ચારીના મૂળગત દેાષ નિવારવા તરક આપે. આધી તેઓ એવી ચોરીતા ભોગ બનતા લોકાતા મૌન આશીર્વાદ પણ મેળવશે અને પાતાના અનુયાયીઓને કમાણીની હરીકાઈની અવિચારી પાપન્તળમાં પડતાં અંશતઃ પણુ બચાવી શકશે. યુદ્ધજન્ય પરિસ્થિતિના વધારેમાં વધારે લાભ લેવાની હરીકાઇના વાતાવરણમાં અર્થવૃત્તિથી ટેવાયેલા જૈન વ્યાપારી કાળાબજારમાં લાેભનું સંવરશ્ કરી ન શકે એવી દલીલ કરનારે પણ વિચાન રવાતું રહ્યું કે ખરે ટાંકણે જ અન્યાય લાલચાના સામના કરવા એમાં જ ધર્મવૃત્તિ—સતપરુષાર્થ છે. સંતતિને અન્યાયાજિત ધનના વારસા સાંપનાર ષિતા વારસામાં માત્ર ધન જ નથી આપતાે, પણ તે ધન કરતાંયે વ્યતિ સક્ષ્મ એવી અન્યાયવૃત્તિ પણ વારસામાં આપે છે. ધનને વારસાે નાશ પાંગરો, ત્યારે પણ એ અન્યાય—દુર્બુદ્ધિના સંસ્કારા પેઠીઉતાર સંતતિમાં ચાલુ રહેશે. એટલે કાળાબજાર કરનાર એકંદર કુટુંબ અને સંતતિનું તાે એકાન્ત અહિત જ કરે છે. અન્યાય્ય ધનમાં ઊછરેલી અને તાલીમ પામેલી સંતતિ કદી લાંભે। વખત તેજસ્વી રહી શકે નહિ. ચારીના ધનતી ગાદી ઉપર બેસનાર કદી ધર્મારાધન કરી શકે નહિ. તેથી પજાસણની આરાધના કરવા પ્રચ્છનાર વ્યાપારીવર્ગે પણ કાળાબજારના કૃત્યનું પ્રતિક્રમણુ પ્રથમ કરી તે પછી જ પરપરાગત પ્રતિક્રમભાની સાર્થકતા લેખવી જોઈએ,

#### અસ્પૂરયતા

અરપૃશ્યતાની બાબતમાં શુદ્ધ અને મહાવીરે વૈદિક પરંપરા વિરુદ્ધ ભારે સાહસપૂર્વક આંદોલન શરૂ કરેલું. એ આંદોલનનાં મૂળા એટલે સુધી ઊડાં ગયાં કે તે બન્ને મહાત્માઓની પછી પહ્યુ એ દિશામાં અનેક સંતાએ અનેકવિધ પ્રયત્ન કર્યા. મહાવીર પછી લગભગ ૧૫૦૦ વર્ષે દક્ષિણ હિંદુસ્તાનના વૈષ્ણુવ સંત આળવારાએ અસ્પૃશ્યતાનું કલંક ટાળવા પુરુષાર્થ કર્યો. ત્યારબાદ રામાનંદ, કબીર અને નાનક વગેરેએ પહ્યુ પ્રયત્ન કર્યા, પરંતુ સૌથી છેલ્લા અને સર્વદેશીય પ્રયત્ન મહાત્માજીના અને તેને લીધે કોંગ્રેસના છે. અહિંસા અને સર્વદેશીય પ્રયત્ન મહાત્માજીના અને તેને લીધે કોંગ્રેસના છે. અહિંસા જૈન પરંપરાના મુખ્ય સિદ્ધાંત છે. ગાંધીજીએ નાનાંમાટાં તમામ ક્ષેત્રામાં અહિંસાનો પ્રયોગ સૌથી પહેલાં જ શરૂ કર્યો છે. અહિંસાતત્ત્વ માત્ર ધાર્મિક ક્ષેત્ર પૂરતું જ ન રહેનાં તે સમાજ, અર્થકારહ્યુ અને રાજકારહ્યુના પ્રદેશ સુધી વિસ્તર્યું છે. એની સમજ, વ્યાખ્યા અને પ્રયોગના પ્રકારો ભૂતકાળના ્સંસ્કારોમાંથી વિકાસ પામ્યા હેાવા છતાં સાવ અપૂર્વ છે. જૈન પરંપરાને તેા અનાયાસે પાતાના પ્રાચ્છબત સિદ્ધાંતને વિસ્તારનાર, વિશદ કરનાર અને તેની વિશ્વભરમાં પ્રતિષ્ઠા કરનાર એવા સંત મળી આત્રા છે. તે કાંઈ જેવા તેવા લાભ ન કહેવાય. આપણે પાતે અહિંસાને બહલાવી લાેકપ્રિય કરી ન શકોએ અને ક્રાઈ બીજો જીવને જોખમે તે કામ કરે તો તેને પોતાનો કરતાં પાછા પડીએ તે৷ તેનાથી વધારે વિનિપાત બીજો કરેયો હેાઈ શકે ? મહાવીરે તે અહિંસાના વિચારમાંથી જ અસ્પશ્યતાના ધર્મપ્રદેશ પરતા વિરોધ કરેલા. ગાંધીજીએ તે જ અહિંસાના આધારે અસ્પૃશ્યતાના સર્વ ક્ષેત્રમાં વિરાધ કર્યો છે અને તે ખૂબ સફળ પણ થઈ રહ્યો છે. સનાતન ધર્મના બહુમત અને ભીજાં બળા સામે જૈના અસ્પ્રસ્થતાના વિરાધની બાબતમાં ટક્કર ઝીલી શકવા ન હતા. તેમને એ સાચા સિદ્ધાંતની બાબતમાં પણ વ્યવહારદષ્ટિએ વૈદિક પર પરા સામે હાર ખાવી પડી હતી. પરંત સત્ય લાંબા વખત દબાવ્યું દબાત નથી, એટલે અસ્પ્રસ્થતાના પાપનિવારહ્યનું પરમ સત્ય આજે પૂરી પ્રતિષ્ઠા પામી રહ્યું છે. ગાંધીજી અને ક્રોંગ્રેસ જ નહિ, પણ પ્રાચીન કાળના કઠ્ટ વૈદિકાના અનેક લાહ્તણુ વંશજો પણુ આ સત્યની પડખે છે. એટલે બીજી રીતે વિચારીએ તે બુદ્ધ અને મહાવીરનાં વાવેલાં બીજ આજે કાલ્યાંકુલ્યાં છે. તેવી દષ્ટિ પામેલા સંખ્યાબંધ જૈનો અસ્પૃશ્યનાનિવારણમાં સીધાે સાથ આપી પ્રતિક્રમણને સકળ કરી રહ્યાં છે. પાછી પાની કરતા હેાય તા તે માત્ર અહિંસાપ્વજધારી સુરએા અને તેમને પગલે ચાલતા રૂટિચુરતા. હવે તેમણે વખત આળખવા એઈએ. એક બાજા તેમને કચારેકના પાતાના વિરાધી કઠર વૈદિકાના સાથ છે અને બીજી બાજા તેમની પાતાની નવી પેઢી તેમની પડખે છે. એટલે અત્યારે અસ્પ્રશ્યતાનું કલંક ધાઈ નાખવાની જે સોનેરી તક જૈનોને સાંપડી છે તેનેા રૂઢ દષ્ટિવાળા નિર્ભયપણે સત્કાર નહિ કરે તા પુનઃ પુનઃ પ્રાયશ્વિતનું સ્મરણ કરાવતાં પ્રતિક્રમણનાં બધાં સૂત્રા એ માત્ર બકરાના ગળાના આંપળ જેવાં અર્થ વિનાનાં થઈ પડશે અને તેએા યુગ તેમ જ પાતાની જ પેઠી દ્વારા ઉપહાસ પામશે. આપણે આ વર્ષના શદ્ધિપર્વ પ્રસંગે ઉપરની સમસ્યાએાના ઉકેલ તરક કદમ ઉઠાવીએ એટલં જ વાંછનીય છે.

—પ્રસુદ્ધ જૈન, ૧−૯–'૪૫.

## આપણી શ્રુત પ્રત્યેની જવાબદારી

## [ 33 ]

દરેક ધર્મ પર'પરાની પેઠે જૈન પર'પરાના અસ્તિત્વના આધાર મુખ્યપણે ત્રણ છે : ( ૧ ) શ્રુત–શાસ્ત્ર, ( ર ) એના ધારક સાગી અને વિદ્વાન, અને ( ૩ ) તીર્થરથાન—પૂજ્યપુરુષાનાં સ્મારક સ્થાનેા. આ ત્રણ વસ્તુઓમાંથી ં અહીં શ્રુત પ્રસ્તુત છે.

#### કાેષ અને ગુણુનાં મૂળ તપાસવાં જોઇએ

શ્રતના સંબંધમાં વર્તમાન કાળમાં આપજી શું શું કર્તવ્ય છે, એ સંબંધમાં આપણે કેટલે અંશે જાગરૂક છીએ, કેટલે અંશે પ્રમાદી કે આડે રસ્તે છીએ, અગર કેટલે અંશે આપણી શક્તિ નિરર્થક વેડકાય છે, વગેરે પ્રશ્નો **ઉપસ્થિત થાય છે. સામાન્ય રીતે દરેક જૈન** વર્તમાન સ્થિતિને અસંતાેષજનક બતાવી તેના ગુણુ-દાયોનું વર્તમાનકાળ પૂરતું કથન કરે છે અને એમ કહેવા કાંચ્છે છે કે આપણી અમુક અમુક ખામી દૂર કરવી અને અમુક રીતે કામ કરવું, પણ આ આપણી વર્તમાન ખામી કે વર્તમાન ગુણુસંપત્તિ એ માત્ર આકરિમક છે કે એનાં મૂળ ઊંડાં છે એના વિચાર ભાગ્યે જ શાય છે. જ્યારે પણ એ ગુણ-દોષનાં મૂળ વિશે વિચાર થાય છે ત્યારે પણ એતું ચિત્ર વિવેક-પૂર્વ ક અને તદન મધ્યસ્થતાથી ભાગ્યે જ રજુ થાય છે. આને લીધે સાધારણ વાચક અને ઊગતા વિચારક મનમાં એવા સંસ્કાર પાયતા થઈ જાય છે કે ભૂતકાળ તાે સુવર્ણાં મય હતા, એમાં કશી જ ખામી ન હતી અને હાેઈ શકે નહિ. પછી તેવા વાચક અને વિચારકને એમ લાગે છે કે વર્તમાન સ્થિતિ એ નવી અને અહાધારી ઊપજ છે. વારસામાં તેા બહુ જ ગુહાસ પત્તિ પ્રાપ્ત થઈ, પણ આપણે એવા નખળા પાક્યા કે એ સત્-વારસાને વણુસાડી નાખ્યા. આવી ધારણાથી સુધારક અને વિચારક વર્તમાન કાળને બહુ જ ભાંડે છે, સુધારા કરવા માગે છે, પણ તેનાં મૂળતું શાધન કરી શકતા નથી. જે મૂળ વારસાગત છે અને જેનું નવેસર સંશાધન થવું જરૂરી છે તેને ઉપર ઉપરથી મલમપટી કર્યે તેને અસલી દેાય દૂર થઈ શકતો નથી.

#### સત્યની શાેધમાં શ્રહ્યા અને તર્કની જરૂર

આપણે ભૂતકાળમાં પ્રવેશ કરીએ તેા એની ખરી સ્થિતિ જાણવાનાં સંપૂર્ણ અને શુદ્ધ સાધન આપણી પાસે નથી. જે કાંઈ છે તે ઝુટક ઝુટક અને ક્વચિત વિકૃત પણ છે. તેમ છતાં એવાં સાધને৷ ઉપરથી આપણે જૈન શ્રત વિશેની આપણી પરંપરાને। ઠીક ઠીક ક્યાસ બાંધી શકીએ છીએ, પણ શરત એટલી કે આપણે માત્ર એકાંગી ભક્તિ કે શ્રહાથી એ સાધનાને જેમ ન તપાસવાં તેમ માત્ર આવેશી કલ્પનાએ। અને નિરાધાર તર્કોથી પણ ન તપાસવાં. માત્ર શ્રદ્ધાથી વિચાર કરતાં જે હતું તે બધું ઠીક જ હતું, જે બન્યું તે પશુ ઠીક જ અન્યું—એવેા સંસ્કાર મનમાં પડવાને৷ અને તેથી કરીને એમાં રહી ગયેલી જે ખામી અને તેતે৷ અત્યાર સુધીના એક અથવા બીજા રૂપમાં મળતા આવતેા વારસાે, એને આપણે જોઈ શકવાના નહિ. બીજી બાજુ માત્ર ઉતાવળિયા તર્કો અને તાત્કાલિક સુધારાના આવેશાથી પ્રેરાઈને ભૂતકાળને જોતાં એમ બનવાનું કે ભૂતકાળમાં તેા કાંઈ સાર ન હતું; હતું તેા માત્ર નામનું કે થાેહું, એટલે ભૂતકાળને ભૂલીને જ નવેસર પાટી માંડવી. આ બંને તદન વિરોધી અને સામસામેના છેડા છે. એ સહ્યશોધમાં તેા આડે આવે જ છે. પણ કર્તાવ્યને નિશ્વય કરવામાં પણ તે આડખીલીરૂપ અને છે. જો ભૂતકાળમાં બન્યું તે બધું સારું જ અને સંતાષપ્રદ હતું તા એના વારસા ધરાવનાર આપણે એકાએક ક્રેમ વણસ્યા ? શં આપણી આ ખામી કાેઇ બહારના વાતા-વરણામાંથી અકારણ જ આપણને વળગી કે આપણા ઉપર ક્રોઈએ લાદી ? એવી જ રીતે જો ભૂતકાળમાં બન્યું તે બધું નકામ હતું તા પ્રક્ષ એ છે કે એવા સાવ નિઃસત્વ અને નિર્માલ્ય ભૂતકાળે આજ સુધી બૃતની છે તેવી પશ્ પર પરા ગૌરવપૂર્વ કે કેવી રીતે સાચવી ? આને ઉત્તર ઇતિહાસ એ આપે છે કે સસ્યની શાધમાં માત્ર એકાંગી બહા કે એકાંગી તર્કકામ આવી શકે નહિ. એ શાધમાં જેમ શ્રહા જરૂરી છે તેમ તર્ક પણ જરૂરી છે. તર્ક, દલીલ કે યુક્તિની મદદથી શ્રદ્ધા (ધીરજ, નિષ્ઠા અને આદર ) સાથે પ્રાપ્ત સાધનાના <u>ઉપયોગ કરી સત્યની શાધ કરીએ તેા દૂર અને પરાક્ષ એવા ભૂતકાળ ઉપર</u> પણ ઠીક ઠીક ને સત્યની નજીક હેોય એવે। પ્રકાશ પડી શકે.

### આપણી શ્રુત-સંપત્તિ

શ્રુત પ્રત્યેની વર્તમાન જવાબદારી એ જૈન સંઘ માટે એક વિચારણીય વસ્તુ છે. આવી જવાબદારી વિશે આજે આપણે જ વિચાર કરીએ છીએ તેમ નથી. આપણા નજીક અને દૂરના પૂર્વજોએ પણ તે વિશે બહુ વિચાર કરેલાે અને તે તે સમયની પરિસ્થિતિમાં તેમને જે અને જેટલું સ્ઝસું તેને અમલમાં મૂકવા પણ તેમણે નાનામાટા અનેક પ્રયત્ના કર્યા છે. એને જ લીધે બ્રુતના અનન્ય વારસા આપણને મળ્યો છે. જે કાળે પ્રેસ ન હતા, કાગળા ન હતા, વિશેષ શું <sup>2</sup>–તાડપદ્રા પણ ન હતા, અગર તા તે ઉપર લખી સંગ્રહ કરવાની સર્વમાન્ય ધર્મપ્રથા ન હતી, તે કાળમાં જે પૂર્વજોએ બ્રુત સાચવ્યું અને જે રીતે સાચવ્યું તે સામાન્ય વસ્તુ નથી. વધારામાં દેશ અને પરદેશનાં વિનાશક બળા તેમ જ કુદરતી વિનાશક બળાથી પણ એમણે બ્રુત–સંપત્તિ સાચ-વવામાં અને વધારવામાં કશી મણા નથી રાખી એમ પણું ઇતિહાસ કહે છે.

આ આપણી ગ્રુતપર પર પ્રત્યેની જવાબદારીના ઉત્તમમાં ઉત્તમ અંશ છે; અને તે, હું સમજાું હું ત્યાં લગી, દરેક જૈનના લાેહીમાં ઊતરી આવ્યા છે. એમ ન હાેત તાે આજે જૈન પર પરાના જુદા જુદા, નાનામાટા બધા દિરકાઓ પાતપાતાની સમજ અને સાધન પ્રમાણે ગ્રુતરક્ષા, ગ્રુતપ્રચાર આદિ માટે જે કાળજી સેવે છે ને પ્રયત્ન કરે છે તે કદી સંભવત નહિ. એ ખરંડુ છે કે પાડાેશી સંપ્રદાયો અને પર પરાઓની શાસ્ત્રરક્ષા અને શાસ્ત્રપ્રચાર આદિની હિલચાલતા પ્રભાવ જૈન ફિરકાઓ ઉપર પડે તે અનિવાર્ય છે, પહ્યુ જો એ ફિરકાઓને વારસામાં ગ્રુતનિષ્ઠાના સંસ્કાર લાધ્યા ન હાેત તા, માત્ર બાહ્ય સંધાના એમનામાં ગરમી પેદા કરી શકત નહિ અને કરત તાેયે તે ટકી શકત નહિ અગર પ્રયત્નાભિમુખ થઈ શકત નહિ. એટલે આપણામાં શ્રુત પ્રત્યેની નિષ્ઠા કે આદરના સંસ્કાર વારસાગત છે એમાં શક જ નથી અને એ અને અન્ય પ્રણી વારસાગત ગ્રુણસંપત્તિ છે.

#### આપણી કેટલીક ખામીએહ

આ ખવું છતાં એ ગુણુસ પત્તિની સાથે સાથે આપણા વારસામાં કેટલીક-ખામીએો કે ઝુટિઓ પણુ ઊતરી આવી છે. આપણે ભલે એ ભૂતકાળથી ઊતરી આવેલ ખામીઓ આડે આંખ મીચીએ, પણુ તેથી લોહોમાં ઊતરેલી એ ખામીઓનો કાેઇ ઇન્કાર કરી શકે તેમ નથી અને ઇન્કારમાત્રથી રસ્તો પણુ સરળ થતા નથી. જે ગુણુસ પત્તિ વિશે ઉપર સૂચન કર્શું છે તેના વિસ્તાર રાચક રીતે કરી શકાય તેમ છે, પગુ જ્યારે જવાબદારીના પ્રશ્ન વિચારવાના હાેય અને તે અર્થ ટૂંકમાં લેવા જોઈતા માર્ગના નિર્દેશ કરવા હાેય ત્યારે તા વારસામાં કઈ ખામીઓ ઊતરી છે અને તે કેવી રીતે અત્યારે આપણુને. બાધક બની રહી છે એનું જ સાધાર સૂચન કરવું જોઈએ.

આપણે જાણીએ છીએ કે ભગવાન પાર્શ્વનાથનું પાતાનું પણ શ્રુત હતું. તે તેમના પટ્ધરાએ તે સમયની શક્યતા પ્રમાણે સાચવ્યું. ભગવાન મહાવીરે એ શ્રુતમાં કાંઇકિ પણ વધારા કર્યો અગર સંસ્કાર કર્યો. એ જે કાંઇ બન્યું તેની અક્ષરશઃ કે તાદશ નાંધ નથી, પણ એટલું તાે હડીકતથી સિદ્ધ છે કે ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના સમયમાં જૈન અનગારોને શ્રુતસંગ્રહ અને શ્રતવ્યવસ્થા માટે ભારે ચિંતા ઊબી થઈ. અસાર અગાઉ ળોદ્ધ ભિક્ષુકોએ પોતાના બ્રતની રક્ષા અને વ્યવસ્થા માટે બે માટી પરિષદો કે સંગીતિઓ ભરી તેમાં નોંધવાન લાયક કામ કર્યું હતું. આવી કાેઈ પરિષદ વૈદિકાએ ક્યાંય ભરી હતી એવું ચાેક્કસ પ્રમાણ પ્રાપ્ત નથી. તેમ છતાં એમ માનવાને કારણ છે કે શાસ્ત્રનિષ્ઠ અને શાસ્ત્રજીવી ભ્રાક્ષણોએ આ વિષયમાં નાનામોટા પ્રયત્ના અવશ્ય કર્યા હાેવા જોઈએ. પાતાની આસપાસ જે વાતાવરણ ઊગ્રપણે પ્રવર્તતું હાેય તેની અસરથી માટે ભાગે વનવાસી એવા જૈન અનગારા પણ અલિપ્ત રહી શકે નહિ. તેમને પણ લાગ્યું કે આમ ને આમ મુખ–બુતથી કામ નહિ ચાલે અને વનવાસ કે લેખન તેમ જ બુત–સંગ્રહના અપરિગ્રહને પણ એકાંત વળગી ેરલ્ને કામ નહિ ચાલે. સ્થૂલભદ્ર અાગળ આવ્યા. મદદ માટે અનેક અનગારાને એકત્ર કર્યા. ત્યાગી અને યાગી એવા પોતાના માટા ગુરુભાઈ ભદ્રબાહને નિમંત્ર્યા. તેઓ સીધી રીતે શ્રુત–સંગ્રહ ને શ્રુત–બ્યવસ્થાના કામ માટે 'પાટલિપુત્રમાં મળેલ પરિષદમાં ભાગ લેવા ન આવ્યા. અલખત, આપણે ઝઢાથી એમ કહી શકીએ કે તેઓ યેણાભિમુખ હેાવાથી કે બીજા કારણથી ન આવ્યા, પણ તેમણે પાતાની પાસે આવેલ અનગારાને કાંઇક તાે શ્રત આપ્યું જ. પશું આ પ્રેશ્વની બીજી બાજુ છે, જે ન વિચારીએ તાે આજની આપણી મનેહશા સમજવામાં આપણે ન કાવીએ. ભદ્રભાહ સૌથી મેાટા હતા. તેમના પ્રત્યે સ્થૂલભદ્રે પણ મીટ માંડી હતી. પાટલિપુત્રના સંધ પણ તેમના પ્રત્યે અસાધારેણુ આદર ધરાવતાે. રથૂલભદ્ર કરતાં ભદ્રભાહુ વધારે ઝાતસંપન્ન હતા. તે વખત સધીમાં **ઝાતની શી સ્થિતિ થઈ છે અને હ**વે ્શું થવા બેઠું છે અને શું કરવું જોઈએ એની સમજ તેમનામાં વધારે હોવી જોઈ એ એમ આપણે કલ્પીએ તેા અસ્થાને નથી. એવી સ્થિતિમાં તેમણે જ અતની રક્ષા અને વ્યવસ્થા માટે પહેલ કરવી જોઈતી હતી. એ પહેલ કરવાને ખદલે તેમણે પહેલ કરનાર અને તે સમયની દષ્ટિએ નવે ચીલેા પાડનાર સ્થૂલભદની પરિષદને પૂરાે અને સાક્ષાત્ સહયોગ ન આપ્યા એ ખામી વિચારકના ધ્યાનમાં આવ્યા વિના નથી રહેતી. તે સમયના સંયોગે એ ખામીને ભારે માનવા ના પાડતા હશે, પણ એ ખામી હતી

#### આપણી શ્રુત પ્રત્યેની જવાબદારી

એમ અત્યારના તટસ્થ વિચારકને લાગ્યા વિના નથી રહેતું. ખામી કહીએ છીએ એટલા માત્રથી બ્રુતધર ભદ્રવ્યાહુ પ્રત્યે આદરહીન બની જઈએ છીએ એમ માની લેવું એ પણુ બરાબર નથી. તે વખતે જે બન્યું તેની પુનરાવૃત્તિ ઉત્તરાત્તર થતી આવી છે.

## ચોકાવૃત્તિતું દુષ્પરિણામ

સંપ્રતિ અને અને ખારવેલના સમયતું પૂરું ચિત્ર આપણી સામે નથી, પણ એટલું તેા આપણે જાણીએ છીએ કે સંપ્રતિના ધર્મપ્રચાર વિશેના પાતાના પિતામહ અશાક જેવા અસાધારણ પુરુષાર્થની નોંધ દિગંબર વાહુમયમાં નથી. એ જ રીતે ખારવેલને। શિલાલેખ અત્યારે કહે છે તે પ્રમાણે તેણું 'અ ગસુત'ને ાઉદ્ધાર કાંઈને કાંઈ કરાવ્યા હાેય તે તેની પણુ નાંધ દિગંખર કે શ્વેતાંભર એકેના ઝુતમાં નથી. ભૂતભલિ કે પુષ્પદંત જેવા દિગંભર અનગારાએ શ્રતરક્ષા માટે જે કાંઈ કર્યું તે વિશે શ્વેતામ્બર પર પર જાણે સાવ વ્યજ્ઞાત હાય એમ લાગે છે. મથુરામાં આર્ય સ્કૉદલે પરિષદ ભરી જે કામ કર્યું તેની નેાંધ શ્વેતાંબર સાહિત્ય સિવાય બીજી એકે જૈન પરંપરાના સાહિત્યમાં નથી. સ્થાનકવાસી કે તેરાપંચીને કે દિગંબર પરંપરાને જાણે તે સાથે કશી જ લેવા-દેવા નથી. આ અધું સૂચવે છે કે જ્યારે પણ જૈન શ્રુતની રક્ષા ને વ્યવસ્થાના પ્રશ્ન આવ્યા ત્યારે મોટે ભાગે અને ખાસ કરીને ત્યાગી મણ્યાતા અનગારા જ પાતપાતાના ચોકા બાંધીતે એવી રીતે જાહા પડતા યા તટસ્થ રહેતા કે જેને લીધે તેએા સર્વ'સાધારણ જૈન શ્રુતની જવાબ-દારી વીસરી જતા હોય તેવા ભાસ થઈ આવે છે. અલખત, તેઓ પાતપાતાના ચોકામાં પાેતાને ફાવે અને રુચે એટલું અને એવું ઝુત સાચવવા કાંઈ ને કાંઈ કરતા જ રહ્યા છે, પણ, એવી ચોકાવૃત્તિને લીધે સર્વ'ને એક્સરખુ' માન્ય થાય, એકસરખું ઉપયાગી થાય વ્યને જૈન પરંપરાના માભાને પૂર્ણુ રીતે ટકાવી રાખે એવું મહત્ત્વતું ક્રુત તે৷ લુપ્ત થઈ ગયું છે એની કખૂલાત દરેક કિરકાે બહ ઉત્સાહથી આજ સુધી કરતાે રહ્યો છે !

જે જે આચાર્ય કે જે જે સંધે કે જે જે ફિરકાએ જેટલું અને જે રીતે સાચબ્યું તેની યશાગાથા ગાવામાં તેના વારસકારોએ કચાશ નથી રાખી; અને જે નાશ પામ્યું, જે ન સંગૃહીત થઈ શકવું તે ઝુટિના ટાપલા દરેક ફિરકાએ કાળ ઉપર નાખ્યા છે. સૌએ એક જ વાત કહી છે કે કાળ ઊતરતા આબ્યા, દુર્ભિક્ષ બહુ પડવા, સ્મૃતિ અને આયુષ્ય ઘટવાં, એટલે સારામાં સારું અને જૂનામાં જૂનું પણ બ્રુત આપણે ગુમાવ્યું. પણ આમ કહેતી વખતે કે એને સાંભળતી વખતે આપણે એટલોય વિચાર નથી કરતા 'કે કાળહાનિ, દુર્ભિક્ષ અને બીજી અગવડાે એ માત્ર જૈન સંઘને જ સ્પર્શ કરતી હતી કે તે જ સ્થાનામાં વસતા વ્યાણણુ અને બૌદ્ધોને પણ સ્પર્શ કરતી ? જો કાળહાનિ વગેરે તત્ત્વો સૌને એકસરખાં સ્પર્શ કરતાં તો એવું કયું તત્ત્વ હતું કે જેને લીધે યુદ્ધના ઉપદેશા અવિકલપણે સંગ્રહાયા, લખાયા અને પચ્ચરાનાં કાતરાયા, તેમ જ વૈદિક અને ઔપનિષદ જેવાં શાસ્ત્રો, તેનાં છ અંગા અને અર્થાશાસ્ત્ર કે મહાભાષ્ય જેવા પ્રધા અક્ષરશઃ સચવાઈ રહ્યાં અને મુખ્ય તેમ જ મહત્ત્વનું જૈન શ્રુત માત્ર ન સચવાશું !

### નજીવા મતભેદોને માેહું રૂપ આપવાની ટેવ

ખરી વસ્તુસ્થિતિ એવી લાગે છે કે જૈન અનગારા શ્રુતસક્તિથી શ્રુતરક્ષા માટે ખરેખર પ્રયત્ન કરતા, પણુ તેમનામાં અંદરાઅંદર નજીવી ભાભત ઉપર જે મતભેદ પડતા તે મતભેદોને તેઓ એટલું માટું અને ભયાનક રૂપ આપતા કે જેને લીધે તેમના અનુયાયીઓ દિવસે દિવસે એકબીજાથી સાવ અલગ પડતા જતા હતા, અને ગ્રુત જેવી સામાન્ય ભાભતમાં પણુ એક ઘઈ શકતા નહિ. આજે આપણું જાર્ણીએ છીએ કે એક વ્યક્તિ પાતાના મત-વિચાર સાચવી રાખીને પણુ બીજા સાથે સર્વસાધારણુ હિતકારી બાભતમાં મળી જાય છે, તેની સાથે કામ કરે છે. તા આજ કરતાં જેને આપણું મેટા શુભ્રુ ધર સમજતા હેાઈએ કે જ્ઞાની સમજતા હાેઈએ તેમને પાતપાતાના મત-ભેદો કાયમ રાખીને પણુ સર્વસાધારણુ જૈન શ્રુતની રક્ષાના કાર્યમાં ભાગ લેતા કાેણુ અટકાવે ? જવાબ એ નથી કે કાળહાનિ અવશ્યભાવી હતી. કાળ હાનિના અર્થ પણુ છેવટે તા એ જ છે કે જવાબદાર આગેવાનાની માનસિક નખળાઈ. આ નખળાઈનું તત્ત્વ જૈન સંઘને એવી રીતે વારસામાં મળવું રહ્યું છે કે આજ સુધી તે જૈન સંઘની શ્રુત પ્રત્યેની જવાબદારીને અને તેને અમલમાં મૂકવાની વૃત્તિને સંગીન બનવા દેવું નથી,

પુંડ્વર્ધન, મશુરા અને વલભીમાં જે કાંઈ શ્રુત વિશે કાર્ય થયું તેમાં પણ તે વખતે મળી શકવાને સંભવ હોય એવા ભિન્ન ભિન્ન આચાર્યો મળ્યા નથી. દિવસે ને દિવસે અભેદગામી, સમન્વયલલી કે સહકારી તત્ત્વ વિકાસ પામ-વાને બદલે વિરાધલલી અગર ભેદગામી તત્ત્વ વધારે ને વધારે વિકસતું આપણે ઉત્તર કાળના ઇતિહાસમાં જોઈ એ છીએ. તેથી જ્યારે એક વિદ્વાન આગળ આવે ત્યારે મોટે ભાગે બીજા વિદ્વાનો કે આચાર્યો તેને શ્રુતકાર્યમાં સમ્પૂર્ણ સાથ આપવાને બદલે કાં તો તટસ્થ રહેતા, કાં તો જીદા ચોક્રા જમાવતા.

## આપણી શ્રુત પ્રત્યેની જવાબદારી

આનું પરિષ્ણામ છેવટે એ જ આવતું જે આજે દેખાય છે.

#### 'બહુમ્લું જૈન શ્રુત

આવી સ્થિતિ છતાં સદ્ભાગ્યે આપણુને વારસામાં જે કાંઇ બ્રુત મહ્યું છે તે પણુ નથી એાછું કે નથી એાછા મહત્ત્વનું ભગવાન મહાવીરના સમય-ની જ નહિ, પણ તે પહેલાંના કેટલાક સમયની પણ ઘણી હક/ોકતા આજે. જૈન ગ્રુત દારા પ્રાપ્ત છે. તત્ત્વન્નાનના, તત્કાલીન સમાજના, ધાર્મિક આચારા અને સંધના અને ભાષા આદિ અનેક મુદ્દાના ઇતિહાસની દષ્ટિએ એ પ્રાચીન શ્રતમાં ઘણું ઘણું ઉપયોગી સચવાયું છે. એ બ્રુતપર પરાની સમય સમયની નવી ગોડવણ, તવા વિચારોના સમાવેશ, આવશ્યક સંક્ષેપ-વિસ્તાર વગેરે ખઘ થયા છતાં એમાં અતિજાૂના અને જાૂના અવરોષે৷ જેમના તેમ સુરક્ષિત છે. વરત એની એ જ કાયમ હાય તાે એને પ્રકાશિત કરનારી ભાષામાં કે એની રચનામાં થયેલેહ ફેરકાર ક્રાઈ ખાસ અસર કરતાે નથી. પ્રાકૃત કે અર્ધ-માગધીના સંસ્કૃતમાં કે બીજી અંગ્રેજી આદિ ભાષાઓમાં થયેલાં અને થતાં રૂપાંતરા જો કે યથાવત્ હોય છે, પણ તેથી મૂળ ગ્રંથનું મહત્ત્વ જરા પણ ઓહ્યું ન થતાં ઘણી વાર વધે પણ છે. પ્રાચીન જૈન શ્રતની આખતમાં પણ આમ બન્યું છે. આ એક ભારતીય સંસ્કૃતિના ઇતિહાસની દષ્ટિએ સાધારણ સામગ્રી ન ગણાવી જોઈ એ. જૈન બ્રુતને વેબર, યાકાબી જેવા વિદેશી વિદ્વાના, તેમ જ જૈનેતર ભારતીય વિદ્વાને અનેક દષ્ટિએ મહત્ત્વનું સ્થાન આપે છે અને જેના પરિશીલન વાસ્તે તેમણે જિંદમીનો માટામાં માટા અને સારામાં સારાે ભાગ ખચ્યાં છે; એટલું જ નહિ, પણ જે જૈન ઝુત આજકાલના વિસ્તરતા જતા વિશ્વમાં અનેક ભાષાએ৷ દારા વધારે ને વર્ષોરે પરિચિત થવા સાથે લોકાનું ધ્યાન ખેંચી રહ્યું છે તે જૈન શ્રુત પ્રત્યે જૈન લોકાની વારસાગત ભાકિત હાેવા છતાં, તે પ્રત્યેતું આધુનિક કર્તેવ્ય તેઓ બરાબર ન સમજતા હોય એમ લાગ્યા કરે છે.

#### એકબીજા પ્રત્યેના ઉપેક્ષાવૃત્તિ

પહેલાં તેા આપણે જોઈએ છીએ કે દિગમ્બર પરંપરા પોતાના જ ચોકામાં પુરાયેલી છે, તા શ્વેતાંબર પરંપરા પોતાના ચોકામાં. સ્થાનકવાસી અને તેમાંથી ઉદ્ભવેલ તેરાપંથી એ પણુ પોતાના ચોકામાં જ પુરાયેલ છે. ચોકામાં રહેવું એ એક વાત છે અને તેમાં પુરાવું એ બીજી વાત છે. ચાકામાં રહેનાર અનેક આંખાથી બહારતું બધું જુએ--જાણે, તેની સાથે મહે-હળે, સહયોગ લે-દે તો એ ચોકા બાધક નથી બનતો, પણુ ચાકામાં પુરાનાર તો

આંખ-કાન બંધ કરીને જ પુરાય છે; એટલે તે બીજા વિશે કશું જાણવાની દરકાર નથી કરતા, બીજા સાથે મળતાે-હળતા નથી, સહકાર લેતા-દેતા નથી, અને છેવટે એ પોતાની જાતને નભળી પાડે છે તેમ જ બીજાને નભળા બનાવવામાં નિમિત્ત બને છે. લગભગ આવી દશા જૈન ફિરકાના બ્રુતની થઈ છે. દિગંબર પરંત પરાએ પોતાના અનુયાયાઓમાં જન્મથી જ સંરકાર પોષવા માંડવો કે અંગબ્રુત નાશ પામ્યું અને જે અંગ કે આગમબ્રુત છે તે તે৷ શ્વેતાંબર પર પરાએ પાછળથી ઉપજાબ્યું છે. આવા સંસ્કારમાં પાષાયેલાે કાેઈ પશુ સાંપ્રદાયિક માણસ ઉપલબ્ધ જૈન શ્રુતને આદરથી કે જિજ્ઞાસાથી જોઈ જ ન શકે. જે શ્રુતમાંથી અનેક પુરાતન અને મહત્ત્વની વિગતો યુરોપિયન વિદ્વાના શાધી રજુ કરે તે જ શ્રત દિગંબર પરંપરાને તુચ્છ લાગે! એ જ રીતે શ્વેતામ્બર પરંપરાના સાંપ્રદાયિક લોકો દિગંબર પરંપરાના શ્રુત વિશે પાતાના અનુયાયીઓમાં સંકુચિત સંરકાર પાેષે તા તેઓ કુંદકુંદ, પૂજ્ય-પાદ ને સમન્તભદ્ર જેવા સમર્થ વિદ્વાનાના શ્રુતનું મહત્ત્વ કેવી રીતે આંકી શકે ? આ બેઠક રેખા બહુ માટી છે. એના ચેપ વારસામાં ઊતરતા રથાનકવાસી ક્રિકામાં પણુ આવ્યા છે. એણું પાતાના અમુક ચાેકા બાંધી માનવા–મનાવવા માંડવું કે ભત્રીસ આગમ એ જ મુખ્ય છે અને બીજી તો બધું ઠીક જ છે ! આ ચાકાવૃત્તિએ સ્થાનકવાસી કિરકાને જે શ્રત અને જ્ઞાનની દરિદ્રતા આપી છે તે વિશે અહીં કાંઈ પણ કહેવું અપ્રસ્તુત છે. અહીં તે એટલું જ પ્રસ્તુત છે કે તે ચોકાવૃત્તિના વારસાં પાછા તેરાપંચને મળ્યો અને તેણે બ્રુતપર પરાના વિસ્તાર કરવાને બદલે એક રીતે પાતાની દબ્ટિએ તેનું ક્ષેત્ર સંકુચિત કર્યું. આ રીતે આપણે ઇતિહાસક્રમમાં જોઈએ છીએ કે શ્રુત પ્રત્યેની જૈતાની જન્મસિદ્ધ ભક્તિ પણ એટલી અધી આંધળી અને સામયિક કર્તવ્યથી વિમુખ બનતી આવી છે કે વ્યત્યારે સમયની માગણી સંતાષે એવે৷ પ્રસ્તાવ તેમની સમક્ષ રજુ કરતાં પણ માણસ ખમચાય છે.

#### શ્રી સાગરાન દસ્ઉનેા ભગીરથ પુરુષાર્થ

હવે આપણે નવા યુગ તરફ વળીએ. એક તરફથી યુરોપમાં જૈન બ્રુત દાખલ થતાં તેને અભ્યાસ શરૂ થયેા, વધ્યાે અને વિસ્તર્યો. તે ઉપર અનેક ભાષામાં અનેક રીતે કામ થયું અને હજી થાય છે, બીજી બાજી દેશમાં જ પાશ્ચાત્ય વિચારાના પડધા પડયા અને જૈન બ્રુતને પ્રકાશિત કરવાના વિચાર ફેલાતાે ગયાે. બાક્ષુ ધનપતસિંહજીના પુરાણા પ્રકાશનની વાત જતી કરીએ તાેય આપણે આગમવાચનાને જતી કરી શકીએ તેમ નથી. આગમ અને

મીજાં શાસ્ત્રોને અપાવવાના વિરોધ શ્વેતાંબર દિગંબર બ'ને પર'પરામાં એક-સરખાે હતા. શ્રીમાન સાગરાનંદસૂરિ પહેલાં વિરાધ પક્ષમાં હતા, પણ તેમની ચંકાર દષ્ટિએ કાળબળ પારખ્યું અને પાતે જ આગમપ્રકાશનના કાર્ય માટે આગળ આવ્યા. મેં એમના સહવાસમાં જોયું છે કે જ્યારે તેઓએ આ ભગીરથ કાર્ય હાથમાં લીધું ને પાટણમાં વાચના સાથે મુદ્રણ કાર્ય પણ શરૂ કર્યું ત્યારે તેમાં સાથ આપનારા સાધુઓ એવા ન હતા કે જે ખાસ લાગ-વગવાળા હ્રોય, જે કાર્યસાધક વિદ્વત્તા પણ ધરાવતા હ્રોય અને જે સાગરજીને તેમના કાર્યમાં સીધા સહાયક પણ થતા હેાય. જે સાધુઓ તે વખતે આવેલા તે મોટે ભાગે ચાલતી વાચનાના શ્રાવક માત્ર હતા. કામ તેા એકલે હાથે એ બાહેાશ સાગરજી જ કરતા. તે વખતે બીજા વિદ્વાન. લાગવગવાળા અને સામગ્રીસંપન્ન આચાર્યો કે સાધુઓએ સાગરજીતે, કાેઈ પણ જાતના લેદભાવ રાખ્યા સિવાય, સાથ આપ્યા હાેત તાે એ આગમપ્રકાશનનું કાર્ય જુદી જ રીતે સંપન્ન થયું હાેત. આ બધું છતાં બહુબૃત અને પુરુષાર્થી શ્રી સાગરાન દસ્દરિએ ખરેખર એકલે જ હાથે અને કલ્પી ન શકાય એટલા થાડા સમયમાં લગ-ભગ બધું આગમશ્રત લોકોને સુલભ કરી દીધું. એને પરિષ્ણુમે \*વેતામ્બર પંરપરા ઉપરાંત દિંગંબર, સ્થાનકવાસી અને તેરાપંધી પરંપરામાં પણ નવ-ચેતના પ્રગરી. સૌએ પાતપાતાની દષ્ટિએ શ્રુતપ્રકાશનના માર્ગ અંગીકાર્યો, જે આજે પણ કામ કરી રહ્યો છે.

#### **સખયના** માગર્જ્યા

પરંતુ સમયની માગણી ભુદી હતી અને હજીયે ભુદી છે. જેમ જેમ પાશ્ચાત્ય વિચારા અને તેની કાર્ય પદ્ધતિઓ આપણી જાણમાં વધારે ને વધારે આવતી ગઈ, તેમ તેમ આપણને માત્ર પ્રથમ થયેલ કામમાં સંતાય રહેતો, તે ઘટવા લાગ્યો, અને એક જ વસ્તુને નવનવી રીતે લોકા સમક્ષ મૂકવાની વૃત્તિ પ્રભળ અને પ્રભળ થતી થઈ. શુરાપીય વિદ્વાનાના હાથે થયેલ સંસ્કારણોની જેવી પ્રતિષ્ઠા છે, તેમનાં લખાણોમાં જે તટસ્થતા અને વિશાળ દષ્ટિ છે તેવું આપણે કેમ ન કરીએ ? આવી મહત્ત્વાકાંક્ષા આપણી ચેતનામાં જન્મી. હવે ' અભિધાનરાજેન્દ્ર ' અને બીજા તેવા પ્રાંથા માત્રથી સંતુષ્ટ ન રહેતાં કાંઈક તેથી વધારે પદ્ધતિસર, વધારે અગત્યતું અને વધારે પ્રાહ્ય બને તેવું કામ કરીએ—આવી ભાવના શું ભાગી કે શું ગૃહસ્થ બન્ને સમજદારવર્ગમાં એકસરખી જાગી. એને લીધે છૂટાજવાયા અનેક પ્રયત્ના પણ શરૂ થયા. જેન પરંપરાના બધા ફિરકાઓમાં, અને એક એક ફિરકાની જીદી જીદી સંસ્થાએામાં, એ પ્રયત્નો ચાલી રહ્યા છે એ એક પ્રેમાદદાયક વસ્તુ છે. આ બધું છતાં હવે

૩૨

એવા સમય આવી ગયાે છે, અને તે પાકવો પણ છે, કે જ્યારે આપણે હવે કાંઈક જુદી જ દષ્ટિએ અને કાંઈક જુદી જ ભૂમિકા ઉપર જૈન મુતના પ્રકાશનનું કે નવનિર્માણુનું કામ હાથ ધરવું જોઈએ. આજની જૈન ઝુત પ્રત્યેની આપણી મુખ્ય જવાબદારી આ જ છે. એ જુદી દષ્ટિ અને જુદી ભૂમિકા શી છે કે જેતે લીધે આપણી વારસાગત સંકુચિતતાની ખામી દૂર થાય અને આપણે જાગેલી નવચેતનાને સંતાેષી પણ શકીએ. એ હવે સંક્ષેપ-માં વિચારીએ.

## તૈયાર ભૂમિકાનાે ઉપયાેગ કરી લઇએ

આપણે પ્રથમ ભ્રુમિકાને એઈ.એ. જૈન બ્રુતને લગતું જે કામ જે દષ્ટિએ કરવું પ્રાપ્ત છે તેની સાધનસામગ્રી એ જ આપણી ભૂમિકા છે. પહેલાં પણ આવી સામગ્રી ન હતી કે સર્વથા અત્તાત હતી એમ નથી, પણ આજે તેવી સામગ્રી જેટલા પ્રમાણમાં પ્રાપ્ત છે, જેટલા પ્રમાણમાં ત્રાત છે અને જેટલા પ્રમાણમાં સુલભ છે, તેટલા પ્રમાણમાં પ્રથમ ન હતી પ્રાપ્ત કે ન હતી સુલભ જે જૈન ભાંડારાે પૂર્ણ પણે અવગાહવામાં આવ્યા ન હતા અને જેમાં આ હશે, તે હશે એવી ધારણા સેવાતી હતી, લગભગતે બધા ભાંડારા હવે અથેતિ જોવાઈ ગયા છે અને તેમાંથી બધી સામગ્રી એકત્ર કરવામાં આવી છે. સંભવ હોય તેટલા જાૂના સમયની જાૂનામાં જાૂની હસ્તલિખિત તાડપત્ર અને કામળની પ્રતિએા આજે આપણી સામે છે. જૈન શ્રુત સાથે અનિવાર્ય સંબંધ ધરાવતી અને તેના સંપાદન-પ્રકાશનમાં કીમતી ક્રાંળા આપે તેવી ભૌદ્ધ અને વ્યાદ્મણ શ્રતની સામગ્રી પણ, અનેક રૂપે આજે સર્વથા સુલભ છે. પાલિ પિટકા, ુ મહાયાની સાહિત્ય, એનાં યુરાપીય ભાષાઓમાં અને દેશી ભાષાઓમાં થયેલાં ભાષાન્તરો, એના ઉપર થયેલ મીજા અનેક કેરણાદિ કામા અને એમાંથી નીપજેલું તેમ જ વિકસેલું ચીની, જાપાની, અમીં અને સિલેાની સાહિત્ય---એ ખધું જાણે આંગણામાં હાેય એવી સ્થિતિ છે. વેદથી માંડી પુરાણ અને દર્શન ચ્યાદિ વિષયને લગતા વર્તમાન કાળ સુધીના વૈદિક તેમજ પ્રાક્ષણ પરંપરાના મૂળ ગ્રંથા, તેનાં ભાષાંતરા, તે ઉપરનાં વિવેચનાે વગેરે બધું જ આપણા આંગણામાં છે. બૌદ્ધ અને વૈદિક વાઢ્મય તેમ જ જૈન ગ્રુતના એટલાે બધા નિકટ સંબધ છે કે તે એકમેકના પૂરક બને છે. આ બધું તો છે જ, પણુ તે ઉપરાંત જરશુસ્ટ્રિયન ધર્મના અવેસ્તા આદિ પ્રાચીન ગ્રંથોને લગતી પહ્યુ ખધી સામગ્રી આજે પ્રાપ્ત છે, જેની સાથે જૈન આચારવિચારના બહુ જૂનો સંબંધ છે.

સાહિસ સામગ્રં ઉપરાંત આજે કાર્ય કરી શકે અને કામ લઈ શકાય એવા વિદાનો અને વિશારદોની પણ આપણી પાસે ઠીક ઠીક સંપત્તિ છે. આવી કાેટિના જૈન ગૃહસ્થ વિદાનોને લક્ષમાં ન લઈએ તેાપણ એકલી જૈન સાધુસંસ્થામાં ગણ્યાગાંઠવા પણ ઉચ્ચ કાેટિની યોગ્યતા ધરાવનારા સાગીઓ છે જે નવસંસ્કરણ માટે અગત્યની ભૂમિકા છે. એમની જૈન બ્રુત પ્રત્યેની ભક્તિ, એમને પરંપરાગત મળેલે આચાર-વિચારના વારસા અને એમની સંધ ઉપરની લાગવગ એ બધું બહુ કીમતી છે. આ સિવાય આ દેશ અને પર દેશમાં એવા અનેક વિદાનો, અધ્યાપકા અને સંશાધકા કૉલેજ, યુનિવર્સિકી તેમ જ રીસર્ચ ઇન્સ્ટિટ્યૂટ આદિમાં કામ કરી રહ્યા, જેમને જ્ઞાનની દષ્ટિએ જૈન બ્રુતના સંપાદનમાં, તેના પ્રકાશનમાં અને તેને લગતા વિવેચન આદિમાં ઊઠામાં ઊંડા રસ છે; એટલું જ નહિ, પણ આપણે ઇચ્છીએ અને લઈ શકીએ તા તેઓ પ્રસ્તુત કાર્યમાં બહુ કીમતી મદદ પણ કરી શકે તેમ છે. સંપાદન– પ્રકાશનને લગતી આ ભૂમિકા જાણે પહેલાં કદી ન હતી તેવી કાળક્રમે નિર્માઈ છે. એના ઉપયોગ જૈન બ્રુતના નવસંસ્કરણમાં કરવા એ આપણું દબ્ટિબિંદુ હોઈ શકે.

જિજ્ઞાસાને સંતાેપવાની દષ્ટિ રાખીએ

આપણે જે સંપાદન, પ્રકાશન, વિવેચન અને નિર્માણ કરવા ઇચ્છીએ છીએ, તેની પાછળ કઈ દર્ષિ હોવી જોઈએ એ વિચારવું યોગ્ય ગણાશે. પહેલાં જે જૈન શ્રત માત્ર જૈન પર પરામાં અભ્યાસના વિષય હતું, અને તે પણુ ધર્મ કે શ્રદ્ધાની દષ્ટિએ, તે જૈન શ્રુત આજે જૈન પરંપરા ઉપરાંત અન્ય પરંપરા-એામાં પણ જિજ્ઞાસાના વિષય બન્યું છે. સ્કૂલથી માંડી કૉલેજ, યુનિવર્સિટી અને રીસચર્મને લગવી સંરથાઓમાં એનું ક્ષેત્ર વિસ્તર્યું છે. ભારત અને ભારતની **બહાર, જ્યાં દેખા ત્યાં, અન્ય પ્રાચીન સાહિ**સની પેઠે જૈન પ્રાચીન વાહુમય તરક વિદ્વાનાનું ધ્યાન ગયું છે, ને આપણે ન જાણીએ તેવી સીતે અનેક સ્થાનોમાં જૈનેતરા અને વિદેશીએ। પણ એ વાહુમયને લગતું ઘણું કામ કરી રહ્યા છે. એજ રીતે પાતાની ઢયે પણ જૈન પર પરાના જીદા જીદા ફિરકાઓ એ વિશે કાંઈ ને કાંઈ કરી રહ્યા છે. આમ હાેવા છતાં આજની વિસ્તરતી જિજ્ઞાસાને દરેક રીતે સંતાેષે એવી દષ્ટિયી જૈન ્રશ્તનું નવસંસ્કરણુ કરવું આવશ્યક છે. તે માટે ફિરકાઓએ પાેતાના જૂના પૂર્વગ્રહાે શિચિલ કરવા જોઈએ. સૂતકાર્યમાં માેખરે ઊભા રહી શકે એવા સાંગીવર્ગે આ કાર્યમાં પાતાના પૂરા સાથ આપવા ઘટે. દરેક યાેગ્ય વિદ્વાન કે સાગી પાતાને ભાગે આવતું અને પાતે કરી શકે તેવું કામ પાેતાને ઇબ્ટ સ્થાને રહીને પણુ કરી શકે એવી દબ્ટિથી કામની વહેંચણી

**થવી ધટે. આ** કામ કાઈ અમુક ફિરકાનું જ છે કે અમુક ગચ્છની અમુક વ્યક્તિ જ કામ કરે છે કે અમુક સંધ જ તેમાં રસ લે છે, તેથી તેની સાથે આપણે શી લેવા દેવા ?—એવી કાળજૂની સંકુચિતતાને ખંખેરી છેવટે આ બધું કાર્ય કાઈ એકનું નથી પણ સહુનું છે, છેવટે અમુક ગણીગાંઠી વ્યક્તિઓ તો મુખ્ય ભાગ લે જ, તેા આપણે પણ શા માટે ન લઈ એ ? વગેરે ઉદાત્ત ભાવના દ્વારા હાર્દિક સહકાર આપવા પૂરતી દબ્ટિ શું ગૃહસ્થામાં કે શું ત્યાગીઓમાં આવ-સ્પક છે; અને એ દબ્ટિથી કામ કરીએ તેા મને લાગે છે કે જૈન શ્રુતનું ધારેલું નવસંસ્કરણ કાેઈ અનેરા જ રંગ લે ! પછી તો એવું અવસ્ય બનવાનું કે જ્યાં જ્યાં શાસ્ત્રીય વિદ્યાઓનું અધ્યયન-સંશોધન થતું હશે ત્યાં સર્વત્ર જૈન વાહ્મયનું રથાન અનિવાર્ય પણે હશે. તેથી આપણી દબ્ટિ એવી હોવી જોઈએ કે સાધારણ અને ઉચ્ચ કાેટિના વિદ્વાનાને સંત્રોથી શકે, એમની માગણીઓને પૂરી કરી શકે તે રીતે અને તે દબ્ટિથી જૈન શ્રુતનું નવસંસ્કરણ થાય.

#### જવાબદારી અદા કરવાનાે સમય

જૈન બ્રુત પ્રત્યેની આજની આપણી જવાબબદારી આ છે, અને તે પૂરી કરવાના સમય પાક્યો છે. કાળબળ આપણી સાથે છે. સાધના અપરિમિત છે. આ બધું જોતાં મને એમ નિશ્ચિતપણે લાગે છે કે હવે આપણે માત્ર ચાકા-બહુ ન રહેતાં વિશાળ દ્રષ્ટિ કેળવી આપણી જવાબદારી અદા કરીએ.

-- જૈન 'પર્શું મર્ણાક', શ્રાવણુ ૨૦૦૮.

# કલ્પસ્ત્રનું વાચન અને શ્રવણ

## [ 38 ]

કલ્પસૂત્રમાં અન્ય તીર્થ કરોની જીવનકથાના અંશા છે, તેમ જ એમાં ભગવાન મહાવીરના સાધુસંધમાંના પ્રમુખ સ્થવિરોની યાદી પણ છે; છતાં કલ્પમુત્રની પ્રતિષ્ઠા અને એના વાચન અને શ્રવણને৷ મહિમા મુખ્યપણે એમાંના ભગવાન મહાવીરના જીવનભાગને લીધે છે. ભગવાન દિગ'ળર, સ્થાનક-વાસી અને શ્વેતાંબર એ ત્રણે કિરકાને એકસરખી રોતે પૂજ્ય અને શ્રદ્ધેય છે. તેમ છતાં જ્યારે પજાસણ કે દશલક્ષણીનાે પ્રસંગ આવે છે ત્યારે કલ્પસૂત્રત નામ શ્વેતાંબર પર પરામાં જેવું ધેર ધેર અને આખાલવદ્ધ દરેકને મુખે સંભળાય છે તેવું સ્થાનકવાસી કે દિગાંબર ફિરકામાં સંભળાતું નથી. કલ્પસ્વ્રમાંની ઘણી હ્યાકતા અને સ્થવિરપર પરાતે દિગંભરા ન માને તેથી તેએ કલ્પસ્ત્રને ન વાંચે કે ન સાંભળે એ સમજી શકાય તેવી બાબત છે. પણ સ્થાનકવાસીઓ. જેમને કલ્પસૂત્રમાંની એક પણ બાબત અમાન્ય નથી કે તેની સાથે વિરોધ નથી, તેઓ સુધ્ધાં કલ્પસૂત્ર પ્રત્યે એટલાે આદર નથી ધરાવતા જેટલાે શ્વેતાંભરા. પજાસહાના દિવસામાં એ જ કારહાથી શ્વેતાંબર પર પરામાં કલ્પસત્રતું વાચન અને શ્રવણ અનિવાર્ય લેખાય છે અને તે ભારે આદર, આડંબર તેમ જ નિયમ-પૂર્વ ક ચાલતું જોવાય છે. જ્યારે સ્થાનકવાસીઓમાં કલ્પસત્રતું વાચન-શ્રવણ્ પજાસણના દિવસામાં પણ અનિવાર્ય નથી અને દેખાદેખીથી ક્રાઇ કથારેક કવાય વાંચે તે એની પાછળ એટલે દેખાવ, આડંબર કે ખર્ચ નથી થતા. આ રીતે આપણે જોવા જઇએ તાે કલ્પસૂત્રનું વાચન અને શ્રવણ એ વિશે જે કાંઈ વિચારવું ઘટે છે તે સામાન્ય રીતે સકલ જૈન પરંપરાને ઉદ્દેશીને ીંવેચારવાનું પ્રાપ્ત હેાવા છતાં ખરી રીતે અથવા મુખ્ય રીતે શ્વેતાંબર પર'પરાને ઉદેશીને જ વિચારવાનું અત્યારે પ્રાપ્ત થાય છે.

કલ્પસૂતના વાચન અને શ્રવણુનેા ઉદ્દભવ કચારે, કયા સ્થાનમાં, કેવા સંજોગેામાં અને કેવી રીતે થયેા એ વિશે અહીં આજે કાંઇ ચર્ચાવા ઇચ્છતા નથી. આજે તાે એ વાચન-શ્રવણુની ધારાગંગા કયા મૂળમાંથી શરૂ થઇ, કાેને આધારે આજ સુધી ચાલી આવે છે તે વિશે જ સમીક્ષક દબ્ટિએ કાંઇકિ વિચારવા ધાર્યુ છું. કલ્પસત્રના વાચન-શ્રવણુના પ્રવાહનું મૂળ આધ્યાત્મિક ભક્તિ છે. આધ્યાત્મિક ભક્તિ એટલે જેણે પોતાના જીવનમાં સદ્યુણો વિકસાવી જીવન તન્મય કર્યું હોય એવા મહાપુરુષના આદર્શ નજર સામે રાખી, તેવા ગુણો જીવનમાં પ્રગટાવવાની તાલાવેલી અથવા આડે રસ્તે દારાઈ જવાય એવા પ્રસંગાથી એાછામાં એાછું તેવા ગુણે દારા પ્રતિક્ષણ સમેત કે જાગ્રત રહેવાની તમન્ના. કકપસૂત્રમાં મુખ્ય પાત્ર ભગવાન મહાવીર છે. તેમણે એ પ્રકારનું જીવન સાધ્યાની દરેક જૈનની શ્રહા છે. તેથી ભગવાનના છવનના આદર્શ સામે રાખી, તે દિશામાં આગળ ન વધાય તાય તેથી ઊલટી દિશામાં તણાઇ ન જવાની જૈન કહેવડાવનારતી, ખાસ કરી ઉમરે પહેાંચેલ દરેક જૈનની, નેમ છે. આ તેમને કાયમ રાખવા તેમ જ પાધવા માટે જ ભગવાનની જીવનગાથા પૂરી પાડનાર કલપસૂત્રનું વાચન અને શ્રવણ શરૂ થયું, બીજા કાઈ હેતુથી નહિ; તેથી આપણે હવે વિચારવાનું પ્રાપ્ત થાય છે કે એ વાચન અને શ્રવણ દ્વારા આપણી તેમ કથાં લગી સધાલી આવી છે અને અત્યારે કેટલી હદે સંધાય છે શ્રેને એ તેમ સધાલી ન હોય તે અગવાં શા કારણે છે અને તે દૂર કરવાં શક્ય છે કે નહિ ? જો શક્ય હોય તે તે કઈ રીતે ?

આટલું તો આપણે પરાપૂર્વથી જોતા જ આવ્યા છીએ કે ભગવાનના છવનની પ્રતિષ્ઠાનું સ્થાન ધીરે ધીરે બીજી વસ્તુઓએ લીધું. જીવનની પૂજા જીવનવર્જ્યન કરનાર કલ્પસૂત્ર પુસ્તક તરક વળી. કાગળ અને શાહી જ સાના-રૂપાયી ન રંગાયાં પણ પૂંધું, વેષ્ટના અને દોરીઓ સુધ્ધાંએ કીમતી અલંકારા પહેર્યાં, અને તે પણ કલાપૂર્વક. પુસ્તકની પૂજા, પુસ્તકના વાચનાર શુરુવર્ગ તરક પણ વળી. વાચનાર શુરુ અને કે રીતે પૂજાવા લાગ્યા. અસુક જાતના વેશ પહેર્યો એટલે શુરુ અને જે શુરુ તેને તા બીજી કાઈ પણ કસાટી વિના વાંચવાના અધિકાર. જે વાંચવાના અધિકારી, તે પાટે બેસે અને પૂજાય. આ રીતે મૂળમાં આધ્યાત્મિક ભક્તિ પાષવા યાજાયેલ સાધનની પૂજા તે પ્રતિષ્ઠા ધીરે ધીરે એટલે સુધી વિસ્તરી અને તેની આજીપાજી એટલાં બધાં સસ્તાં અને ખર્ચાળ સમારંભા તેમ જ વિધિ–વિધાના યોજાયાં છે કે તેને બેદી, મૂળ નેમ તરક જવાની વાલ તા બાજીએ રહી પણ એના વિચાર સુધ્ધાં કરવાનું કામ ભારે અધરું થઈ પડશું છે અને અસારે તા કલ્પસંત્રનું વાચન અને ધ્રવણુ એ વર્ષોકાળની પેઠે એક વાર્ષિક અનિવાર્ય નિયમ થઇ ગયા છે.

ભક્તિ એ જીવનના દરેક ક્ષેત્રને રસમય બનાવનાર તત્ત્વ છે, પણ જ્યાં લગી એ તત્ત્વ સજીવન અને શુદ્ધ હેાય ત્યાં લગી જ કાર્યસાધક થાય છે અને સદ્દગુણ ખને છે. ભક્તિનું જીવંતપણું વિચાર અને છુદ્ધિને લીધે છે. તેની શુદ્ધિ નિઃસ્વાર્થતાને લીધે હોય છે. જ્યારે છુદ્ધિના પ્રદેશ ખેડાતાે અટક છે અને સ્વાર્થં તેમ.ંજ ભાેગવૃત્તિના કચરાે આજીુબાજી એકઠાે થાય છે ત્યારે ભક્તિ નિર્જીવ અને અશુદ્ધ બની જઈ સદ્દગુણુરૂપ નથી રહેતી; તે ઊલટી દોષ બની જાય છે. ભક્તિ પાેષનાર અને તે માર્ગે ચાલનાર આખા સમાજનું જીવન એ દોષને કારણે જડ, સંકુચિત અને ક્લેશપ્રધાન બની જાય છે.

સામાન્ય રીતે જૈન જનતાની કલ્પસૂત્ર પ્રત્યે ભક્તિ છે, પણ એમાં બુદ્ધિનું છવન કે નિઃસ્વાર્થતાની શદ્ધિ ભાગ્યે જ રહી છે. એનાં ખીજાં અનેક કારણે! હેાય, પણ એનું પ્રધાન કારણ ગુરૂમુખયી શાસ્ત્ર શ્રવણુ કરવાતી પોષાયેલી ઝહા એ છે. ગુરૂ વાસ્તવિક અર્થમાં ગુરૂ સમજ્તયા હેાત અને તેમને৷ અધિકાર યાેગ્યતાને લીધે મનાતાે આવ્યો હાેત તાે આવી રખલના ન થાત. જે જૈનાેએ માત્ર જન્મને કારણે ધ્યાક્ષણત્વ અને તેના ગુરૂપદ સામે લડત ચલાવી તે જ જેના ગુણની પ્રધાનતા ગાતાં ગાતાં છેવટે વેશમાત્રમાં ગુરૂપદ માની સંતુષ્ટ થઈ ગયા ! કલ્પસૂત્ર સાંભળવું છે, વાંચનાર જોઈએ અને તે કાઈ ગુરુ સાધુ જ હોવા જોઈ એ. બીજી યોગ્યતા હોય કે નહિ પણ ભેખ હોય તોય બસ છે. એ વૃત્તિ શ્રોતાવર્ગમાં પેષાઇ. પરિશ્વામ અનેક રીતે અનિષ્ટ જ આવ્યાં. લાયકાતની કાેઈ પણ કસાેટીની જરૂર ન જ રહી. વેશધારી એટલા ગુરૂઓ અને ગુરૂએ। એટલા વ્યાખ્યાતાએા—છેવટે કલ્પસૂત્ર પૂરતા. માત્ર કલ્પસૂત્રના અક્ષરા વાંચી <mark>જાણે</mark> એટલે વડેરાએોનો આશ્રય છેાડી સ્વતંત્ર વિચરવાનું સટિંફિકેટ મળી જાય! ભક્તો તે સૌને જોઈએ જ. તે હ્યુય ગણ્યાગાંઠયા, એટલે તેમના ભાગલા નાના નાના પડે. જેના ભક્તો વધારે અગર એાઝા છતાં જેના ભક્તો પૈસાદાર તે ગુરુ મોટા. આ માન્યતામાંથી વાંચવાની દુકાનદારી હરીકાઈ ઉપાશ્રયે પોષાઈ. કલ્પસૂત્રના વાચનમાંથી ઊભા થતા તાણાં જ્ઞાનખાતાના એ ખરં, પણ તેના ઉપ્ભોક્તા છેવટે કાણ ? ગુરૂ જ, અને ગુરૂઓને કાંઇ ખર્ચ એાછે. નહિ. આકાશમાંથી એ આવે નહિ. બીજી રીતે એમને પરસેવા ઉતારવાના જ નહિ, એટલે ખર્ચને પહેાંચી વળવા ખાતર પણ સામાન્ય આવકતું કામ કલ્પસૂત્રના વાચને કરવા માંડવું. દેખીતી રીતે નિઃસ્વાર્થ જણાતા સાધુજીવનના પ્રમાદમય <mark>ઝી</mark>હા છિદ્રોમાં અનેક રીતે સ્વાર્થપર પરાએ પ્રવેશ કર્યો. વાડા અધાયા. પાતાના ઉપાશ્રયના શ્રાવકાએ હમેશાં નહિ તાે પજીસણના દિવસામાં કલ્પસત્ર સાંભળવા પૂરતું સાં જ આવવું શાેબે એવી મક્કમ માન્યતા બધાઈ. કાેણ વાંચનાર યાગ્ય અને કાણ અયોગ્ય એ વિવેક જ વિસારે પડયો. કલ્પસૂત્ર તા વર્ષમાં એક વાર કાને પડવું જ જોઈએ અને તે ગુરમખથી. વળી તે પણ, ચાલી

આવતી પર પરા પ્રમાણે અમુક ગુરૂના જ મુખમાંથી. એ માન્યતામાં તણાતા વિચાર અને અદ્ધિનું ખૂન થયું, પક્ષાપક્ષી બંધાઈ અને તે એટલે સુધી કે કાશી, મથુરા કે ગયામાં શ્રાદ્ધ કે સ્તાન કરાવવા પંડયાએ જેમ એક યાત્રી પાછળ પડે છે તેમ ध्ણીવાર नमे। हेए सम्बसाहणं એ भध्धी वंदाता, स्तवाता જૈન ગુરૂઓ શ્રોતાવર્ગ મેળવવાની ખેંચતાણમાં પડવા. મેં અનેક સ્થળે એ જોયું છે કે એક ઉપાશ્રયમાં ચામાસ રહેલ અનેક સાધુઓ કલ્પસૂત્ર વાંચવાની તક જતી દ્વાય તા તેને મેળવવા અકળ ખટપટા કરતા. આવી ખેંચતાણ નિઃસ્વાર્થભાવ હ્રોય સાં કદી ન જ સંભવે. પણ કલ્પસૂત્રના વાચનના અવિચારી અધિકાર ઉપર ઐકાન્તિક ભાર આપવાનું માંત્ર આટલું જ પરિણામ નથી આવ્યું. એ અનિષ્ટ બહુ દૂર સુધી પ્રસર્યું છે. એક વારે આવકાએ માન્યું કે કલ્પસંત્ર ન સાંભળીએ તાે જીવન અલેખે જાય. જાતે તે ન વંચાય સારે શોધા જતિને. જ્યાં સાધુઓ પહેાંચે નહિ સાં ગમે તેટલે દૂર જતિ પહેાંચે. જતિઓને બીજી આવક કશી ન હોય તાેય તેમને વાસ્તે કલ્પસૂત્ર એ કામધેતુ. સાધુ વિનાના સેંકડાે ક્ષેત્ર ખાલી, ત્યાં જતિઓ પહાેંચે. એમને પાકી આવક થાય. શ્રાવદાને કર્યા જોવું છે કે આપ્યાત્મિક જીવન સંભળાવનાર આ છેલછ્થીલા જતિ મહારાજ પૈસા ક્યાં વાપરે છે ? જીવન કેમ ગાળે છે ? એ તાે માને છે કે કલ્પસત્ર સાંભળ્યું એટલે જન્મારા લેખે. પૈસા આપણે તાે સદ્ધદ્વિથી આપ્યા છે. લેનાર પોતાનું કરમ પાતે જાણે ! આ મરજાદી લોકાના જેવી ગાંડી શ્રાવક-ભક્તિ આજે અનેક કુપથગામી જતિવાડાઓને ગાસાંઇઓની પેઠે નભાવી રહી છે. આ તે৷ નિઃસ્વાર્થતાની શહુ ભક્તિમાંથી ચાલી જવાનું પરિણામ થયું, જે આજે આપણી સામે એક મહાન અનિષ્ટ તરીકે ઊભું છે, પણ એથીયે વધારે ધાતક પરિણામ તે ભક્તિમાંથી બુદ્ધિજીવન જવાને લીધે આવ્યું છે.

કયાં ભગવાનના સર્વંક્ષેત્રસ્પર્શાં આધ્યાત્મિક જીવનની વિશાળતા અને કચાં તેને સ્પર્શાં અનેક દષ્ટિબિન્દુઓથી સમાજ સામે વિવિધ પ્રક્ષો છર્ણી એ જીવનને સદાકાળ માટે આકર્ષક બનાવવાની કળાની ઊણુપ ! આખા સમાજ કાંઈ આપ્યાત્મિક અધિકાર ધરાવી શકે જ નહિ. તેને તો પોતાના વ્યવહાર-ક્ષેત્રમાં, સામાજિક જીવનમાં એ આદર્શજીવનમાંથી સમુચિત પ્રેરણા મળવી જોઈએ. એક બાજુ સામાજિક જીવનમાં પ્રેરણા આપવાનું કામ વિચારની ખામીને લીધે બંધ પડ્યું અને બીજી બાજી સ્વાભાવિક આપ્યાત્મિક જીવનના અધિકાર ન હતા, એટલે સેંકડાે શરૂઓએ દર વર્ષે કલ્પસ્ટ્રતનું બ્રવણ કરાવવા છતાં સમાજ તા સમસ્યાઓના અધારામાં જ વધારે ને વધારે ગબડતા ગયા. જે ભગવાનના જીવનમાંથી માણુસને અનેક દિશાઓમાં વિચાર કરતા બનાવી શકાય તે જ જીવનના યંત્રવત્ બનેલા વાચનના ચીલા ઉપર ચાલતાં ચાલતાં વાચનાર પાતે અને ઝોતાવર્ગ બન્ને એક એવા સંકુચિત દષ્ટિબિન્દુના જળામાં અને કાલ્પનિક તત્ત્વજ્ઞાનમાં સપડાઈ ગયા કે હવે એની ગાંઠમાંથી છૂટવાનું કામ તેમને માટે ભારે થઈ ગયું છે, અને વળી છુદ્ધિદ્રોહ એટલે સુધી વધ્યા છે કે જો કાેઈ એ પકડમાંથી છૂટવા પ્રયત્ન કરે તાે એને ધર્મબ્રાંશ કે નાસ્તિકતા કહેવામાં આવે છે!

કલ્પસ્ત્રની ચાેમેર માત્ર વાંચનારાઓના જ સ્વાર્થનું આવરણુ નથી પથરાયું, પણ શ્રેાતાઓએ સુધ્ધાં એની પાછળ લક્ષ્મી, સંતતિ, અધિકાર અને આરોગ્યના આશામાદકા સેવ્યા છે અને અત્યારે પણુ એ માદકા વાસ્તે હજારા રૂપિયા ખર્ચાય છે. આ રીતે ઉપરથી ઠેઠ નીચે સુધી, જ્યાં નજર નાખા ત્યાં, કલ્પસ્ત્રના વાચન–શ્રવણુના મૂળ આત્મા જ હણુાયેલા છે. પ્રક્ષ થાય છે કે ત્યારે કાંઈ રસ્તા છે ? જવાય્ય સ્પષ્ટ છે. શુદ્ધિ અને હિંમત વાસ્તે રસ્તા અનેક છે. વળી તેમાંથી નવા રસ્તા પણુ નીકળી શકે. હું અત્યારના વિચારક વર્ગ વાસ્તે જે માર્ગ જોઉં છું તે નમ્રપણે જણાવી દેવા પણુ ઇચ્છું છું. એનાથી વધારે સારા માર્ગ શાેધી તેને અનુસરવાની સૌને સ્વતંત્રતા છે જ.

( ૧ ) સાધુ, જતિ કે પંડિત સામે વ્યક્તિશઃ દ્વેષ કે તિરસ્કાર જરા પણુ સેવ્યા સિવાય, જ્યાં છુદ્દિશ્વન્ય અને શુદ્ધિવિહીન વાચન–શ્રવણની નિર્જીવ પ્રણાલી ચાલુ હ્રોય ત્યાં નિર્ભય વિચારકોએ તેમાં જરાય ભાગ ન લેવેા.

(૨) બ્રુદ્ધિના વિવિધ પ્રદેશાને સ્પર્શ કરે અગર ઐતિહાસિક અને તુલનાત્મક દષ્ટિએ જીવનકથા ચર્ચે અને તે પણ સીધી કે આડકતરી રીતે કાેઈ પણ જાતની દાન, દક્ષિણા કે ચડાવા સ્વીકારવાની વૃત્તિ વિના જ, તેવે સ્થળે, પછી વાંચનાર સાધુ હાેય, યતિ હાેય કે ગૃહસ્થ હાેય, આદરપૂર્વંક ભાગ લેવા.

( ૩ ) આપ્યાત્મિકતાની શુષ્ક ચર્ચામાં સામૃહિક દષ્ટિએ ન પડવું અને સામાન્ય રીતે જેવા સમાજના અધિકાર દેખાય છે તે જ અધિકારને પ્યાનમાં રાખી દંભ ન પાષાય એવી રીતે પ્રામાણિકપણે વૈયક્તિક, કૌટું બિક, સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય અગર વિશ્વીય પ્રશ્નો વિશે અભ્યાસ તેમ જ તટસ્થતાભરેલી ચર્ચાઓ વાસ્તે બધી શકય ગાઠવણુ કરવી અને પજીસણના દિવસોના ઉપયોગ એક ત્રાન અને શાંતિના સાપ્તાહિક સત્ર તરીકે કરવા. (૪) જ્યાં યાેગ્ય અને નિઃસ્વાર્થ વિચારકા મેળવવાની મુસ્કેલી હ્રોય અને છતાંય સુદ્ધિની જાગૃતિ કરવી હ્રોય ત્યાં એ દિવસામાં અમુક જાતનાં પુસ્તકા મેળવી તેનું જાતે અગર સામૂહિક વાચન કરવું. એવાં પુસ્તકામાં મુખ્યપણે ધાર્મિક પર્વને અનુરૂપ જીવનકથાઓના સમાવેશ થાય. સુદ્ધ, રામ, કૃષ્ણુ, ઇસુ અને તેમને પંધે ચાલેલા અનેક સંતાની સાચી જીવન-કથાઓ વાંચવી. ભગવાન મહાવીરના વ્યાપક અને વિશુદ્ધ જીવનના ઉપાસકે જ્યાં જ્યાં વિશુદ્ધિ અને સદ્દગુણની વૃદ્ધિ દેખાય ત્યાંથી ગુણુદ્દષ્ટિએ તેના અભ્યાસ કરી, ભગવાનના જીવનને અનેકાંતદષ્ટિએ જોવાની શક્તિ કેળવવી.

કાેઈ પણુ વિચારકને કલ્પસૂત્ર કે તેના વાચન-શ્રવણુ પ્રત્યે વિદ્વેષ કે અણુગમાં હાેઈ જ ન શકે. નિર્જીવતા અને અનુપયોગિતા પ્રત્યેને અણુગમાં ગમે તેટલે ખાળવા યત્ન કરીએ તાેય તે પ્રગટથા વિના રહે જ નહિ. ખરું જીવન જૈનત્વમાં છે, તેથી જૈનત્વનાે જીવન સાથે મેળ જ હાેવા જોઈએ, વિરાધ નહિ. આ કારણુથી ભગવાનની જીવનકથાનાં વાચન-શ્રવણુ નિમિત્તે અુદ્ધિની બધી શાખાઓના વિકાસ બનતે પ્રયત્ને કરવાનાે ચુવકાના ધર્મ છે.

અરવિંદ કે ટાગેાર, ગાંધીજી કે મશરૂવાળા જેવાના જીવનસ્પર્શી વિચારા વાંચનાર અને વિશાળ તેમ જ ભવ્ય જીવંત આદર્શીમાં વિચરનાર યુવકને, એકડાે ઘૂંટાવે તેવી ઘૂળા નિશાળ જેવી પાેષાળમાં ગેંધાઈ રહેવાનું કહેવું એ કેવળત્તાન અને અનેકાંતની ભક્તિનેા પરિહાસ માત્ર છે. એક વાર વિચારકાએ નિર્ભયપણે પણ વિવેકથી પાેતાનું કામ શરૂ કર્યું કે પછી એ જ પાેષાળોમાં આપોાઆપ વાતાવરહ્યુ બદલાવા લાગશે. કન્યા નાલાયકને વરવા ના પાડે તા શ્રીમંતના છાંકરાઓને પણ લાયકાત કેળવવી જ પડે છે એ ન્યાયે. છાકરી-ઓને પણ સોંદર્ય ઉપરાંત લાયકાત કેળવવી પડે છે. એટલે જે જુવાના ચોમેર પ્રકાશ પ્રસારવા ઇચ્છતા હાેય તેમણે આ કલ્પસૂત્ર પ્રત્યેની પર પરાગત ભક્તિના સુંદર ઉપયોગ કરી લેવા જોઈએ.

--જૈન, ૧૩-૯-૧૯૩૬.

# જૈન દષ્ટિએ પ્રહ્મચર્યવિચાર

## [ 34 ]

જૈન દષ્ટિનું સ્પષ્ટીકરણ

**છાણાચર્યાંને** લગલી કેટલીક બાબતાે ઉપર જૈન દૃષ્ટિએ વિચાર કરીએ તે પહેલાં ' જૈન દૃષ્ટિ એટલે શું ' તે જાણી લેવું જરૂરનું છે. એથી જૈન ધર્મના વહેણુની મૂળ દિશા સમજવાની સરળતા થશે.

માત્ર તત્ત્વન્નાન કે માત્ર આચારમાં જૈન દ્રષ્ટિ પૂર્ણુ થતી નથી. એ તત્ત્વન્નાન અને આચાર ઉભયની મર્યાદા સ્વીકારે છે. કાઈ પણ વસ્તુને (પછી તે જડ હેાય કે ચેતન) તેની બધી બાજીઓનો વાસ્તવિક સમન્વય કરવા એ અનેકાંતવાદ જૈન તત્ત્વન્નાનના મૂળ પાયા છે; અને રાગદ્રેષના નાનામોટા દરેક પ્રસંગાથી અલિપ્ત રહેવારૂપ નિવૃત્તિ એ સમગ્ર જૈન આચારના મૂળ પાયા છે. અનેકાન્તવાદનું કેન્દ્ર મધ્યસ્થતામાં છે અને નિવૃત્તિ પણ મધ્યસ્થતામાંથી જ જન્મે છે, તેથી અનેકાન્તવાદ અને નિવૃત્તિ એ બન્ને એકબીજાનાં પૂરક અને પાષક છે. એ બન્ને તત્ત્વ જેટલે અંશે સમજ્ય અને છવનમાં ઊતરે તેટલે અંશે જૈન ધર્મનું ન્નાન અને પાલન થયું કહેવાય.

જૈન ધર્મનું વહેલ્ નિવૃત્તિ તરફ છે. નિવૃત્તિ એટલે પ્રવૃત્તિની વિરોધી બીજી બાજી. પ્રવૃત્તિના અર્થ રાગદ્વેષના પ્રસંગામાં ઝંપલાવવું. જીવનમાં ગૃહ-રથાશ્રમ એ રાગદ્વેષના પ્રસંગાનાં વિધાનાનું કેન્દ્ર છે. તેથી જે ધર્મમાં ગૃહસ્થા શ્રમનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે તે પ્રવૃત્તિધર્મ અને જે ધર્મમાં ગૃહસ્થાશ્રમ-નું નહિ પણ માત્ર ત્યાગનું વિધાન છે તે નિવૃત્તિધર્મ. જૈન ધર્મ એ નિવૃત્તિધર્મ દ્વાવા છતાં તેના પાલન કરનારાઓમાં જે ગૃહસ્થાશ્રમના વિભાગ દેખાય છે તે નિવૃત્તિની અપૂર્ણતાને લીધે. સર્વારો નિવૃત્તિ મેળવવા અસમર્થ વ્યક્તિઓ જેટજેટલા અરોમમાં નિવૃત્તિ સેવે તેટતેટલા અરોમમાં તેઓ જૈન છે. જે અરોમામાં નિવૃત્તિ સેવો ન શકે તે અરોમમાં પોતાની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે વિવેક-દષ્ટિથી તેઓ પ્રવૃત્તિ ગાઠવી લે; પણ એ પ્રવૃત્તિનું વિધાન જૈન શાસ્ત્ર નથી કરતું, તેનું વિધાન તો માત્ર નિવૃત્તિનું છે. તેથી જૈન ધર્મને વિધાનની દષ્ટિએ "५०८ ]

એકાશ્રમી કહી શકાય. તે એકાશ્રમ એટલે બ્રહ્મચર્ય અને સંન્યાસ આશ્રમના એકીકરહ્યુરૂપ ત્યાગને! આશ્રમ.

આ જ કારણુથી જૈનાચારના પ્રાણુબૂત ગણાતાં અહિંસાદિ પાંચ મહાવતો પણ વિરમણ (નિવૃત્તિ) રૂપ છે. ગૃહસ્થનાં અશુવતો પણ વિરમણરૂપ છે. દેર એટલે કે એકમાં સવાં શે નિવૃત્તિ છે અને બીજામાં અલ્પાંશે નિવૃત્તિ છે. તે નિવૃત્તિનું મુખ્ય કેન્દ્ર અહિંસા છે. હિંસાથી સવાં શે નિવૃત્ત થવામાં બીજાં બધાં મહાવતો આવી જાય છે. હિંસાથી સવાં શે નિવૃત્ત થવામાં બીજાં બધાં મહાવતો આવી જાય છે. હિંસાના પ્રાણુધાતરૂપ અર્થ કરતાં જૈન શાસ્ત્રમાં તેના અર્થ બહુ જ સૂક્ષ્મ અને વ્યાપક છે. બીજો કાઈ છવ દુભાય કે નહિ, પણ મલિન વૃત્તિમાત્રથી પોતાના આત્માની શુદ્ધતા હણાય તો તે પણ હિંસા. આવી હિંસામાં દરેક જાતની સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ પાયવૃત્તિ આવી જાય છે. અસત્ય ભાષણ, અદત્તાદાન (ચૌર્ય), અધ્યક્ષ ( મૈથુન અથવા કામાચાર ) કે પરિગ્રહ એ બધાની પાછળ કાં તો અજ્ઞાન અને કાં તો લોભ, કોધ, કુત્રહલ કે ભયાદિ મલિન વૃત્તિઓ પ્રેરક હોય છે જ. તેથી અસત્યાદિ બધી પ્રવૃત્તિઓ હિંસાત્મક જ છે. એવી હિંસાથી નિવૃત્ત થવું એ જ અહિંસાનું પાલન; અને તેવા પાલનમાં સહેજે બીજા બધા નિવૃત્તગામી ધર્મો આવી જાય છે. જૈન ધર્મ પ્રમાણે બાકીના બધા વિધિનિષેધા એ ઉક્ત અહિંસાના ખાત્ર પેષક આંગા જ છે.

ચેતના અને પુરુષાર્થ એ આત્માનાં મુખ્ય બળા છે. તે બળાના દુરુ-પયાગ અટકાવવામાં આવે તા જ તેમને સદુપયાગની દિશામાં વાળી શકાય. આ કારણુથી જૈન ધર્મ પ્રથમ તા દાષવિરમણુ (નિષિદ્ધત્યાગ)રૂપ શીલનું વિધાન કરે છે, પણુ ચેતના અને પુરુષાર્થ એવાં નથી કે તે માત્ર અમુક દિશામાં ન જવારૂપ નિવૃત્તિમાત્રથી નિષ્ક્રિય થઈ પડથાં રહે. તે તા પાતાના વિકાસની ભૂખ ભાંગવા ગતિની દિશા શાધ્યા જ કરે છે. આ કારણથી જૈન ધર્મ નિવૃત્તિની સાથે જ શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ (વિદ્ધિતઆચરણૂરૂપ ચારિત્ર)નાં વિધાનો પણ ગોઠવ્યાં છે. તેણે કહ્યું છે કે મલિન વૃત્તિથી આત્માનો ઘાત ન થવા દેવા અને તેના રક્ષણમાં જ (સ્વદયામાં જ) શુદ્ધિ અને પુરુષાર્થતો ઉપયોગ કરવા. પ્રવૃત્તિના એ વિધાનમાંથી જ સત્ય ભાષણ, બ્રહ્મચર્ય, સંતોષ આદિ વિધિમાર્ગા જન્મે છે. આટલા વિવેચન ઉપરથી એ જણાશે કે જૈન દર્ષિ પ્રમાણે કામાચારથી નિવૃત્તિ મેળવવી એ અદિંસાના માત્ર એક અંશ છે અને તે અંશનું પાલન થતાં જ તેમાંથી બ્રહ્મચર્યાના વિધિમાર્ગ નીકળી આવે છે. કામાચારથી નિવૃત્તિ એ બીજ છે અને બ્રહ્મચર્ય એ તેનું પરિણામ છે. ભગવાન મહાવીરનો ઉદ્દેશ ઉપર કહેલા નિવૃત્તિધર્મના પ્રચાર છે. તેથી તેમના ઉદ્દેશમાં જાતિનિર્માથુ, સમાજસંગઠન, આશ્વમવ્યવસ્થા આદિને સ્થાન નથી. લાેકવ્યવહારની ચાલુ ભૂમિકામાંથી ગમે તે અધિકારી પાતાની શક્તિ પ્રમાણે નિવૃત્તિ લે અને કેળવે, તેમ જ તે દારા માક્ષ સાધે એ એક જ ઉદ્દેશથી ભગવાન મહાવીરના વિધિનિષેધા છે. તેથી તેમાં ગૃહરથાશ્રમના કે લગ્નસંસ્થાના વિધિ ન જ હાેય એ સ્વાભાવિક છે. લગ્નસંસ્થાનું વિધાન ન હાેવાથી તેને લગતી બાબતાનાં વિધાના પણુ જૈનાગમામાં નથી; જેમકે વિવાહ કરવા, તે અમુક ઉંમરે કરવા અને અમુક ઉંમરે ન કરવા, સ્વયંવર પદ્ધતિએ કરવા કે બીજી પદ્ધતિએ કરવા, એક પુરુષ એક જ સ્ત્રી કરે કે વધારે પણ કરે, એક સ્ત્રીને પતિ એક જ હાેય કે વધારે હાેય, વિધવા પુર્નવિવાહ કરે કે નહિં અને કરે તે કઈ મર્યાદામાં, અમુક ઉંમર સુધી જ કુંવારા રહેવું યાગ્ય છે અને પછી નહિ, તેમ જ વિવાહિત સ્થિતિમાં પણુ વિષયસેવનની સ્યસુક મર્યાદા હોવી જોઈએ, ' 'જ્રદ્તા માર્યાસુયેવાત્ ' એ વિધાન કે તેના ઉલ્લ'ધનમાં. પાય—વગેર.

દરેકને સરખા અધિકાર તહિ હાેવાથી લાેકપ્રવૃત્તિના નિયમા સિવાય લાેકસંગ્રહ અને લાેકવ્યવસ્થા ન ચાલે અને ન નભે, એ વાત દીવા જેવી છતાં તેમાં ભગવાન મહાવીર ન પલ્યા. એતું કારણ એ છે કે તેમને મન તદ્દન અપૂર્વ, લાેકાત્તર અને આપવા જેવી વસ્તુ ત્યાગ જ હતી. ભાગ તા દરેક લાેકા પાતે જ સાધી લે છે અને તેના વ્યવસ્થા ઘડી કાઢે છે. આવી વ્યવસ્થાનાં શાસ્ત્રો તે કાળે પણ હતાં અને પાછળથી પણ બન્યાં. તેવાં શાસ્ત્રોને જૈન પરંપરા લોક્કિ શાસ્ત્રો કહે છે, અને નિવૃત્તિપ્રધાન જૈન શાસ્ત્રોને લોકાત્તર (આપ્યાત્મિક) શાસ્ત્રો તરીંકવર્ણવે છે. જૈન ધર્મ અને જૈન શાસ્ત્રોની લોકાત્તરતાં પ્રવૃત્તિથી અલગ રહેવામાં છે. આ કારણુથી પ્રાચીન જૈનાગમા આપણને ગૃહસ્થની ભાગમર્યાદાના કશા જ નિયમા પૂરા પાડતાં નથી. તેથી ઊલટું, જૈન.સંસ્થા એ મુખ્યપણે ત્યાગીઓની સંસ્થા હેાવાથી અને તેમાં ઓછાવત્તા પ્રમાણમાં ત્યાગ લેનાર વ્યક્તિઓતું મુખ્ય સ્થાન હેાવાથી ધ્લસ્થર્યને લગ્નતી પુષ્કળ માહિતી મળી આવે છે. આ સ્થળે ધ્લસ્થર્યાને લગતા કેટલાક મુદ્દાઓ તારવી તે ઉપર જૈન શાસ્ત્રોના આધારે કાંઇક લખવા ધાર્યું છે. તે મુદ્દાઓ

(૧) બ્રહ્મચર્યની વ્યાખ્યા. (૨) બ્રહ્મચર્યનાં અધિકારી સ્ત્રીપુરુષેા. (૩) બ્રહ્મચર્યના જુદાપહ્યુાને ઇતિહાસ. (૪) બ્રહ્મચર્યાનું ધ્યેય અને તેના ઉપાયેા.

## દર્શન અને ચિંતન

(૫) પ્રક્ષચર્યના સ્વરૂપની વિવિધતા અને તેની વ્યાપ્તિ. (૬) બ્રહ્મચર્યના અતિચારા. (૭) બ્રહ્મચર્યની નિરપવાદતા. (૮) બ્રહ્મચર્યમાં એક ખાસ દષ્ટિ. (૯) બ્રહ્મચર્યમાં સાવધ રાખવા માટેની ઉપદેશરીલી. (૧૦) જૈન સત્રા અને વિવાહપહતિ. (૨૧) બ્રહ્મચર્યજન્ય સિદ્ધિ અને ચમત્કારા. (૧૨) કાકા-સાહેબના પ્રશ્નો અને ઉપસંહાર

. ૧. વ્યાપ્યા

સાધારણ્યુ લોકામાં ધ્રદ્ધસ્થર્ય શબ્દના જે અર્થ જાણીતા છે અને જે ઉપર વર્ણુવેલ સંપૂર્ણુ સંચમના માત્ર એક અંશ જ છે તે અર્થ ધ્રદ્ધસ્થર્ય શબ્દની બીજી વ્યાખ્યામાં જૈન શાસ્ત્રોએ પણ સ્વીકારેલ છે. તે વ્યાખ્યા પ્રમાણે ધ્રદ્ધસ્થર્ય એટલે મૈથુનવિરમણ અર્થાત્ કામસંગના—કામાચારના—અધ્રદ્ધના ત્યાગ. આ બીજા અર્થમાં ધ્રદ્ધસ્થર્ય શબ્દ એટલા બધા પ્રસિદ્ધ થઈ ગયા છે કે ધ્રદ્ધસ્થર્ય અને ધ્રદ્ધસ્થારી કહેવાથી દરેક જૈન તેના અર્થ સામાન્ય રીતે એટલા જ સમજે છે કે મૈથુનસેવનથી દૂર રહેવું તે ધ્રદ્ધસ્થર્ય અને જીવનના બીજા અર્થશામાં. ગમે તેવા અસંયમ હાેવા છતાં માત્ર કામસંગથી છૂટા રહેનાર હાેય તે ધ્રદ્ધચારી. આ બીજો અર્થ જ વત-નિયમા સ્વીકારવામાં આસ લેવાય છે અને તેથી

१. ं ब्रह्मचर्यं सत्यतपोभूतद्येन्द्रियमिरोधलक्षणम् । '

--सूत्रकृतांग सूत्र, श्रुतस्कंध २, अध्य. ५, गाथा १

' वतपरिपालनाय ज्ञानाभिवृद्धये कषायपरिपाकाय च गुरुकुलवाक्षो ब्रह्मचर्यम् अस्वातन्त्र्यं गुर्वधीनत्वं गुरुनिर्देशस्थायित्वमित्यर्थं च ।'

-तत्त्वार्थभाष्य, अभ्याय ९, सूत्र ६

## જૈન દબ્દિએ બ્રહ્મચર્યવિચાર

જ્યારે કાેઈ ગ્રહત્યાગ કરી ભિક્ષુ થાય અગર ઘરમાં રહી મર્યાદિત ત્યાગ સ્વીકારે, ત્યારે પ્લભચર્યના નિયમ અહિંસાના નિયમથી જીુદો પાડીને જ લેવામાં આવે છે.<sup>ર</sup>

## ર. અધિકારી અને વિશિષ્ટ સ્ત્રોપુરુષા

(અ) સ્ત્રી કે પુરુષ જાતિના જરાયે ભેદ રાખ્યા સિવાય બન્તેને એકસરખી રીતે વ્યલચર્ચ માટે અધિકારી માનવામાં આવ્યાં છે. તે માટે ઉંમર, દેશ, કાલ વગેરેના કશા જ પ્રતિભધ મૂકવામાં આવ્યા નથી. આ માટે સ્મૃતિઓમાં જીદા જ મત બતાવેલા છે. તેમાં આ જાતના સમાન અધિ-કારાના અસ્વીકાર કરેલા છે. વ્યલચર્ય માટે જોઈતું આત્મબલ સ્ત્રી અને પુરુષ બન્ને એકસરખી રીતે પ્રગટ કરી શકે છે એ બાબતમાં જૈન શાસ્ત્ર અને બૌદ્ધ શાસ્ત્રના મત એક છે. આ જ કારણથી વિશુદ્ધ વ્યલચર્યને પાલન કરનારી અનેક સ્ત્રીઓમાંથી સાળ સ્ત્રીઓ મહાસતી તરીકે એક્રેએક જૈન ઘરમાં જાણીતી

# અહિંસા પાળવાની પ્રતિજ્ઞા

२. ' तत्थ खल्छ पढमे भन्ते महब्बए पाणाइवायाओ वेरमणं, सब्बं भन्ते पाणाइवायं पच्चक्खामि, से सुहुमं वा शयरं वा तसं वा थावरं वा नेव सयं पाणे अड्वाएज्जा, नेवन्नेहिं पाणे अड्वायाविज्जा, पाणे अड्वायंते वि अन्ने न समणुजाणामि तिविहं तिविहेणं भणेणं वायाए कायेणं न करेमि न कारवेमि करंत पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते पडिक्कमामि निन्दामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । '

# બ્રહ્મચર્ય'ના પાલનની પ્રતિજ્ઞા

' अहावरे चउत्थे भन्ते महव्वए मेहुणाओ वेरमणं, सब्वं भंते मेहुणं पच्चक्खामि, से दिव्वं वा माणुसं वा तिरिक्खजोणियं वा नेव सयं मेहुणं सेविज्जा, नेवन्नेहिं मेहुणं सेवावेज्जा, मेहुणं सेवंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए तिविद्दं तिविद्देणं मणेणं वायाए कायेणं न करेमि न कारवेमि करंतंपि अन्ने न समणुजाणामि, तस्स भंते पडिक्कमामि निन्दामि, गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि से मेहुणे चडव्विद्दे पन्नेत्ते तं जहा-दब्वओ, खित्तओ, कालओ, भावओ। दब्वओ पं मेहुणे इत्वेसु वा इवसहगएदु वा । सित्तओ णं मेहुणे उड्ढलाए वा अहोलोए वा तिरियलोए वा । कालओ णं मेहुणे दिवा वा राओ वा । भावओ णं मेहुणे रागेण वा दोसेण वा---'

છે અને પ્રાતઃકાળમાં આખાલવૃદ્ધ દરેક જેન કેટલાક વિશિષ્ટ સત્પુરુષોનાં નામાની સાથે એ બહાસતીઓનાં<sup>૩</sup> નામાના પણ પાઠ કરે છે, અને તેઓના સ્મરહ્યુને પરમમંગળ માને છે.

(આ) કેટલાંક પ્રક્રચારીએ અને પ્રક્રાચારિણીએ પ્રક્રાચર્યજીવનમાં શિચિલ થયાના દાખલા<sup>૪</sup> છે. તેમ તેથીયે વધારે આકર્ષક દાખલાઓ **ધ્યક્ષચર્યમાં અદ્દભુત સ્થિરતા** ખતાવનાર સ્ત્રીપુરુષોના છે. એવાઓમાં માત્ર ત્યાગી વ્યક્તિએા જ નહિ, પણ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલી વ્યક્તિએા પણ આવે છે. ભિમ્પિસાર શ્રેણિક રાજાનાે પુત્ર લિક્ષુ નન્દિષેણુ માત્ર કામરાગને વશ થઈ બ્રહ્મ ચર્યથી ચ્યુત થઈ ભાર વર્ષ કરી બાેગજીવન સ્વીકારે છે. આષાઢબૂતિ નામક મુનિએ પણ તેમ જ કરેલું. આર્ડકુમાર નામને৷ રાજપુત્ર વ્યદ્યચર્યજીવનથી શિથિલ થઈ ચાેવીસ વર્ષ સુધી કરી ગૃહસ્થાબ્રમ તરક વળે છે; અને છેવટ એકવાર ચલિત થયેલા આ ત્રણે મુનિએષ પાછા ખેવડા બળઘી હાસચાર્યમાં સ્થિર થાય છે. આથી ઊલટ, ભગવાન મહાવીરના પટ્ધર શિષ્ય શ્રીસુધર્મા ગુરુ પાસેથી વર્તમાન જૈનાગમાને ઝીલનાર તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલ શ્રી જંખ નામક વૈશ્યક્રમાર પરહ્યવાને દિવસે જ પાતાની આઠ સ્ત્રીએાને, તેઓનું અત્યંત આકર્ષણ છતાં, છેાડીને તારુણ્યમાં જ સર્વથા પ્રસ્તચર્ય સ્વીકારે છે. અને એ અદ્દભુત અને અખંડ પ્રતિજ્ઞા વડે આઠે નવપરિષ્ણીત બાળાઓને પાતાને માર્ગે આવવા પ્રેરે છે. કાેશા નામક વૈશ્યાના પ્રલાભક હાવભાવા અને રસપૂર્ણ . ભાજન છતાં, તેમ જ તેને જ ધેર એકાન્તવાસ છતાં. નન્દમન્ત્રી સકડાળના પુત્ર સ્થુલભદ્રે પાતાના પ્યલચ્ચર્યને જરાયે આંચ આવવા દીધી નહિ અને

**ર. સુખ્ય મુખ્ય મહાસતીઓનાં નામે** આ છે:

સુલસા, ચંદનઆળા, મનેારમા, મદનરૅખા, દમચંતી, નર્મદાસુંદરી, સીતા, નંદા, ભદ્રા, સુભદ્રા, રાજીમતી, ઋષિદત્તા, પદ્માવતી, અંજના, શ્રીટેલી, જયૅક્ષ, સુજ્યેષ્ઠા, મૃગાવતી, પ્રભાવતી, ચેલ્લણા, બ્રાક્ષી, સુંદરી, રુક્મિણી, રેવતી, કુંતી, સિવા, જયંતી, દેવકો, દ્રોપદી, ધારિણી, કલાવતી, પુષ્પચૂલા, પદ્માવતી, ગૌરી, ગાંધારી, લક્ષ્મભ્યુા, સુસીમા, જંબુમતી, સત્યભામા, રુક્મિણી, ચક્ષા, ચક્ષદત્તા, ભૂતા, ભૂતદત્તા, સેના, વેના અને રેના.

આ સતીએાના વિશેષ પરિચય માટે જીઓ ભરતબાહુબલિની વૃત્તિ, મૂળપાડ માટે જીઓ પંચપ્રતિક્રમણુ : ભરહેસરની સજ્ઝાય.

૪, નંદિયેશુ અને આર્દકુમારના વત્તાંત માટે જીઓ ત્રિષષ્ટિ∘ મહાવીરચરિત સર્ગ ૬–-૭, જંબુકુમારના અને સ્થૂલભદ્ર તથા કાશાના વત્તાંત માટે જીઓ પરિશિષ્ટ-પર્ય, સર્ગ ૨–૩-૮. તેને પ્રભાવે એ કાશાને પાકી ક્ષદ્ધચારિણી બનાવી. જૈતાના પરમપૂજ્ય તીર્થકરામાં સ્થાન પામેલ મલ્લિનાથ એ જાતે સ્ત્રી હતાં. તેઓએ કૌમાર અવસ્થામાં પોતાની ઉપર આસક્ત થઈ પરણ્વા આવેલા છ રાજકુમારાને માર્મિક ઉપદેશ આપી વિસ્કત બનાવ્યા અને છેવટે ક્ષદ્ધચર્ય લેવરાવી પોતાના અનુયાયી બનાવી ગુરુપદ માટે સ્ત્રીજાતિની યાગ્યતા સાબિત કર્યાંની વાત<sup>પ</sup> જૈનામાં ખૂબ જાણીતી છે. બાવીસમા તીર્થકર નેમિનાથે ચારીમાં ફેરા કર્યા પહેલાં જ સાગેલી અને પછી સાધ્વી થયેલી રાજકુમારી રાજીમતીએ ગિર-નારની ગુફાના એકાન્તમાં પોતાના સૌન્દર્યંતે જોઈ બ્રહ્મચર્યથી ચલિત થતા સાધુ અતે પૂર્વાશ્રમના દિયર રથનેમિને બ્રહ્મચર્યમાં સ્થિર થવા જે માર્મિક ઉપદેશ કે આપ્યો છે અને તે વડે રથનેમિને પાછા સ્થિર કરી હમેશને માટે સ્ત્રીજાતિ ઉપર મુકાતા ચંચળતા અને અબલાત્વના આરોપને દૂર કરી ધીર સાધકામાં જે વિશિષ્ટ નામના મેળવી છે તે સાંભળતાં અને વાંચતાં આજે પણ બ્રહ્મચર્યના ઉમેદવારોને અદ્ભુત ધૈર્ય અપે છે. બ્રહ્મચારિણી શ્રાવિકા

પ. જીઓ ત્રિષચિ૦ ચરિત્ર પર્વ ૬, સર્ગ ૬. જ્ઞાતાસૂત્ર : મલ્લિઅધ્યયન પૃ. ૧૪૬ થી તથા ભગવાન મહાવીરની ધર્મકથાઓ : મલ્લિ. પૃ. ૭૦

 ૬. રાજીમતી અને ૨યનેમિના વૃત્તાંત માટે જીઓ વિષષ્ટિ∘ ચરિત્ર પર્વ ૮, સર્ગ ૯; ઉત્તરાધ્યયતસૂત્ર : રથનેમીય અધ્યયન ૨૨ તથા કરાવૈકાલિકસૂત્ર અધ્યયન ૨,

રાજીમતી ઉપર મુગ્ધ થયેલા રથનેમિને તેણુે જે જે માર્મિક વચના કહ્યાં છે. તેના સાર આ પ્રમાણુે છે :

' તું રૂંપમાં ભલે વૈશ્રમણુ–કુંબેર હેા, લાલિત્યમાં ભલે નળ હેા, અરે, ભલે ને સાક્ષાત્ ઇન્દ્ર હેા, તેાપણુ તને હું ઇવ્છું જ નહિ.

' હે કામી પુરુષ ! તારી ખાનદાની કથાં ગઈ ? તું ચાદવકુળના હોઈ ને પણ સંચમથી ભ્રષ્ટ થાય છે અને મારી વાંછા કરે છે ! આ કરતાં તાે તું મર એ વધારે સાર્કુ છે. તું જરા વિચાર તાે કર કે તું અંધકવૃષ્ડ્રિના ખાનદાન છે અને હું ભાગરાજતી ખાનદાન હું. માટે કુળાંગાર ન થઈએ એની તું સરત રાખ અને સંચમમાં સ્થિવ થા. વળી,

' જ્યાંત્યાં સ્ત્રીઓને જોતાં જ તું આવી રીતે ચલિત થયા કરીશ તાે તાે તારા સંચમ જ નહિ રહે; અને તું વાયુથી કંપતા ઝાડની પેઠે હંમેશાં અસ્થિર જ રહ્યા કરીશ. જે બાેગોને તેં તજેલા છે તે તાે વમેલા અન્ન સમા છે, તાે શું કાેઈ. પુરુષ વમેલું અન્ન કકી પછ્ણ ખારાે ખરાે ક'

આ વચને৷ સાંભળોને રચનેમિ સંયમમાં સ્થિર થયા. જીઓ દશવૈકાલિકસૂત્ર, અધ્યયન ૨.

33

થયા પછી કેાશા વૈક્ષ્યાએ પાતાને ત્યાં આવેલા અને ચંચળ બનના થયેલા શ્રી સ્થૂલભદ્રના એક ગુરુભાઈને જે શિખામણું આપી સ્થિર કર્યાની વાત<sup>9</sup> નેનોંધાઈ છે, તે પડતા પુરુષને એક ભારે કામ આપે તેવી અને સ્ત્રીજતિનું ગૌરવ વધારે તેવી છે. પણુ આ બધાઓમાં સૌથી ચડે તેવા દાખલા વિજય શેઠ અને વિજયા શેઠાણીના<sup>6</sup> છે. એ બન્ને દમ્પતી પરસ્માં ત્યારથી જ એકશયનશાયી છતાં પાતપાતાની શુક્લ અને કૃષ્ણ પક્ષમાં ધ્રહ્મચર્ય પાળવાની પ્રથમ લીધેલ જીદીજીદી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે એમાં પ્રસન્નતાપૂર્વ ક આખી જિંદગી અડગ રહ્યાં અને હંમેશને માટે સ્મરણીય બની ગયાં. એ દ'પતીની દઢતા, પ્રથમ દ'પતી અને પાછળથી ભિક્ષુકજીવનમાં આવેલ બૌદ્ધ ભિક્ષુ મહાકાશ્યપ અને ભિક્ષુણી ભદ્રાકપિલાની<sup>6</sup> અલોકિક દઢતાને યાદ કરાવે છે. આવાં અનેક આખ્યાના જૈન સાહિત્યમાં નોંધાયેલાં છે. એમાં ધ્રહ્મચર્યથી ચલિત થતા પુરુષને સ્ત્રી દ્વારા સ્થિર કરાયાના જેવા ઓજસ્વી દાખલાએા છે તેવા ઓજસ્વી દાખલાએા ચલિત થતી સ્ત્રીને પુરુષ દ્વારા સ્થિર કરાયાના નથી, અથવા તદ્દન વિરલ છે.

#### ૩. પ્રક્ષચર્યના જીદાપણાનેા ઇતિહાસ

જૈન પરંપરામાં ચાર અને પાંચ યામાના ( મહાવતાના ) અનેક ઉલ્લેખા મળે છે. સુત્રામાં આવેલાં વર્શું ના <sup>૧</sup>૦ ઉપરથી સમજ્ય છે કે ભગવાન પાર્શ્વ નાથની પરંપરામાં ચાર યામા (મહાવતા)ના પ્રચાર હતા, અને શ્રીમહાવીર ભગવાને તેમાં એક યામ (મહાવત) વધારી પંચયામિક ધર્મ ના ઉપદેશ કર્યો. આચારાંગસૂત્રમાં

૭, જુઓ લ્પર ટિપ્પણ ૪.

૮. જી.આ વિજય રોઠ અને વિજયા રોઠાણીની કથા.

૯. મહાકાશ્યપ અને ભદ્રાકપિલાની હઝીકત માટે જીએા બૌદ્ધ સંધનેા પરિચ્ચ મૃ. ૧૯૦ તથા પૃ. ર૭૪.

૧૦. 'पत्तिछमवज्जा, मज्झिमगा बावीसं अरिहन्ता भगवंता चाउञ्जामं धम्मं पण्णवेति । तं जहा ( ٩ ) सब्वतो पाणातिवायाओ वेरमणं, ( २ ) एवं सुसावायाओं वेरमणं, ( ३ ) सब्बातो अदिला-दाणाओ वेरमणं, ( ४ ) सब्बओ बहि्दादाणाओ वेरमणं । (આમાં ચાર યામનેક હ્રહ્લેખ છે. )

---સ્થાનાંગસૂત્ર, પૃ. ૨૦૧

ધર્મના ત્રણ યામેા<sup>૧૧</sup> પણ કહેલા છે. એતી વ્યાપ્યા જોતાં એમ લાગે છે કે ત્રણ યામની પર પણ પણ જૈમસંમત હોય. આને અર્થ એમ થયે કે ક્રોઈજમાનામાં જૈન પર પરામાં (૧) હિંસાના ત્યાગ, (૨) અસત્યના ત્યાગ અને (૩) પરિપ્રહના ત્યાગ એમ ત્રણ જ યામા હતા. પછી એમાં ચૌર્યના ત્યાગ ઉમેરાઈ ત્રણના ચાર યામ થયા. અને છેલ્લે કામાચારના ત્યાગનો યામ વધારી ભગવાન મહાવીરે ચારના પાંચ યામ કર્યા. આ રીતે ભગવાન મહાવીરના સમયથી અને એમના જ શ્રીમુખે ઉપદેશાયેલું પ્રદ્રાચર્યનું જીદાપછું જૈનપર પરામાં જાણીતું છે. જે સમયે ત્રણ કે ચાર યામા હતા તે સમયે પણું પાલન તા પાંચતું ચતું હતું. કુક્ત એ સમયના વિચક્ષણ, અને સરળ મુમુક્ષુઓ ચૌર્ય અને કામાચારને પરિગ્રહરૂપ સમજી લેતા. અને પરિગ્રહનો ત્યાંગ કરતાં જ તે બન્નેને પણ ત્યાગ આપેાઆપ થઇ જતો. પાર્શ્વનાથની પરંપરા સધી તે કામાચારતા ત્યાગ પરિગ્રહના ત્યાગમાં જ આવી જતા અને એથી એનું બુદ વિધાન નહિ થયેલું, પણ આમ કામાચારના ત્યાગના જુદ્રા વિધાનને અભાવે શ્રમણસંપ્રદાયમાં બ્રહ્મચર્યનું શૈથિલ્ય આવ્યું અને કેટલાક તાે એવા અનિષ્ટ વાતાવરહામાં પડવા પણ લાગ્યા. એથી જ ભાગવાન મહાવીરે પરિશ્રહત્યાગમાં સમાસ પામતા કામાચારત્યાગને પણ એક ખાસ મહાવત તરીકે જોદો ઉપદે-શ્યો. જ્યારે ભગવાન મહાવીરે પંચયામિક ધર્મના ઉપદેશ કર્યો ત્યારે પાર્શ્વનાથની પરંપરાના કેટલાક શ્રમણોએ એમાં વિરોધ ખતાવ્યા. અને પાર્શ્વનાથની પરંપરાના શ્રપ્તણામાં આ વિષય ખૂબ ચર્ચાયો પણ ખરાે. આ હડીકતનું વર્ણન ઉત્તરાપ્યયનસંત્રના કેશિગાતમાય નામના તેવીસમા અધ્યયન-માં સવિસ્તર આપેલં છે. તે આ પ્રમાણે છે :

પાર્શ્વનાથના શિષ્ય કેશિકુમાર કુમારબ્રમણુ (બાળબ્રદ્ધચારી), મહાયશરવી, વિદ્યા અને ચારિત્રના પારગામી, અવધિજ્ઞાની અને શિષ્યસંધના આચાર્ય હતા. તે કરતા કરતા સાવત્થી નગરીમાં પધાર્યા અને ત્યાં એવા જ પ્રતાપી, ડાંદશાંગના જાણુનારા, વિદ્યા અને ચારિત્રસંપન્ન તથા અનેક શિષ્યોના આચાર્ય બ્રમણુ ગૌતમ, જે ભગવાન મહાવીરના મુખ્ય પટ્ધર હતા તે પણુ આવ્યા. પાર્શ્વનાથના શ્રમણોએ વિચાર્યું કે પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરનો ઉદ્દેશ એક

११. 'जामा तिन्नि उदाहिया।'

( प्राणतिपातः, मृष'वादः, परिम्रहश्च । अदत्तादानमैथुनयोः परिग्रह एवान्तर्भावात् त्रयप्रहणम्---टीका )

—આચારાંગ પ્રથમ સુતસ્કંધ અધ્યયન ૮, ઉદ્દેશક ૧ આ ઉલ્લેખમાં ત્રણ ચામાના ( વ્રતાના ) નિર્દેશ છે.

છતાં એમના મહાવતવિધાનમાં ભેદ કેમ દેખાય છે ? શું એ બન્ને ધર્મો ભુદા ભારદા છે રે—એ વિશે શ્રમણ ગૌતમ સાથે વિચાર કરી લેવા જોઈએ. એમ ધારીને કેશિકુમાર અને શ્રમણ ભગવાન ગૌતમ એ બન્ને ઉદાર આચાર્યો પાતપાતાના પરિવાર—-શિષ્યપરિવાર—સાથે એક ઉદ્યાનમાં આવી મળ્યા. પાર્શ્વનાથના શ્રમણોની વતી કેશિકમારે ગૌતમને પૂછ્યું કે 'અમારા આચાર ચાતુર્યાંમિક છે અને તમારા એ પંચયામિક છે. વર્ધમાન અને પાર્શ્વ એ **બન્નેનેા ઉદેશ** તેા સમાન જ હતેા, છતાં આ ફેરકારનું કારણ શું છે <sup>ક</sup> ભલા તમને એમાં વિરોધ નથી લાગતો ?' ગૌતમે આના ઉત્તર આપતાં એમ જણાવ્યું કે ' હે મહાનુભાવ, આચારના પાલનના ઉપદેશનું બંધારણ તે તે સમયના જનસમાજની પરિસ્થિતિને અવલંબીને આંધવામાં આવે છે. પાર્શ્વનાથની પર પરાના શ્રમણો ઋજી (સરળ) અને પ્રાહ્ત (વિચક્ષણ) છે અને અમારી તથા શ્રી ઝડષભદેવની પરંપરાના શ્રમણો વક્ર (આડા) અને જડતથા ઝાજા અને જડ છે. આ પ્રકારે તે તે બ્રમણોની મનેાબ્રમિકાના બેદને લીધે એકને ચાર યામનાે ઉપદેશ કરવામાં આવ્યાે છે અને ખીજાતે પાંચ યામનાે.' ગૌતમ-ના વ્યા હત્તર સાંભળી કેશિના વિરોધ શમી ગયે৷ અને પરિસ્થિતિ પ્રમાણે એમણે અને એમની પરંપરાએ ચારને બદલે પાંચ યામના સ્વીકાર કર્યો.

કેશી અને ગૌતમના સંવાદ ઉપરથી આપણે એમ તારવી શકીએ છીએ કે મનુષ્યાેની ત્રણુ કાેડી હાેય છે : (૧) ત્રડ્બુ અને પ્રાગ્ન, (૨) ત્રડ્બુ અને જડ, (૩) વક્ર અને જડ. એક જ હઠીકતને આ ત્રણે કાેડીના મનુષ્યા કેવી જુદીબુદી રીતે સમજે છે તે માટે નીચેનું નટનડીનું ઉદાહરણ્<sup>૧ ૨</sup> આપવામાં આવે છે—

કેટલાક ઋજી-પ્રાગ્ન શ્રમણે બહાર ગયેલા. ત્યાં એમણે રસ્તા વચ્ચે નટને રમતો જોયેા. તેનો ખેલ જોઈને તેઓ વિલંબથી પોતાને સ્થાનક આવ્યા. ગુરુએ વિલંબનું કારણુ પૂછ્યું તા તેઓએ જે હકીકત હતી તે જણાવી દીધી. ગુરુએ કહ્યું કે નટ જોવાના આપણા આચાર નથી. કરીવાર તે જ શ્રમણે બહાર ગયા. તેમણે રસ્તા વચ્ચે નટીના નાચ થતા જોયા, પરંતુ તેઓ ત્યાં ખાટી ન થતાં પાતાને સ્થાનક ચાલ્યા ગયા, કારણુ કે તેઓ પ્રાન્ન હતા એટલે નટના નિષેધમાં નટીના નિષેધ સમજી ગયા હતા.

આવે જ પ્રસંગે વ્હજી અને જડ પ્રકૃતિના શ્રમણે! એ વસ્તુને નહિ ૧૨, જીએા ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રતું તેવીસમું કેશિગૌતમીય અધ્યયન તથા કલ્પસૂત્ર-સુષ્રાધિકા ઠીકા પૃ. ૪ થી,

## જૈન દષ્ટિએ બ્રહ્મચર્યવિચાર

સમજી શકવાથી અને નટનિષેધની ગુરુની આત્રાના શબ્દોને જ વળગી રહેવાને કારણે તેઓને નટીના નાચ જોવામાં બાધ ન સમજાયેા. પણુ તેઓ સરળ હતા, માટે જ રસ્તામાં બનેલા પ્રસંગ એમણે ગુરુને નિવેદિત કર્યો. એટલે ગુરુએ એપને માટે બે જુદી આત્રાઓ કરી કે સાધુઓથી નટ ન જોવાય અને નટી પણુ ન જોવાય.

વક્ર અને જડ ભૂમિકાના સાધુઓ નટ વિશેની આજ્ઞાના શબ્દને વળગી નટી જોવામાં બાધ ન સમજ્યા. ઉપરાંત ગુરુએ પૂછતાં વક્રતાને લીધે બનેલાે અનાવ છુપાવી યદ્વાલદ્રા કહેવા લાગ્યા. જ્યારે ગુરુએ ખૂબ ધમકાવ્યા ત્યારે તેઓએ કહ્યું કે તમે તા અમને નટ જોવાના નિષેધ કરેલા; એ પ્રમાણે અમે વર્ત્યા છીએ. જો તમે પહેલેથી જ નટની સાથે નટીનાે પણ નિષેધ કર્યો હોત તો અમે એ પ્રમાણે વર્તત. અમે તાે તમારા કહ્યા પ્રમાણે જરૂર કરીએ, પહ્યુ તમારા ઉપદેશમાં ધડાે કવાં છે? આ પ્રમાણે વક્ર અને જડ સાધુઓ ગુરુ કે શાસ્ત્રની આજ્ઞાને ખરાબર સમજતા નથી; કદાચ સમજે છે તે**ા પાળતા ન**થી અને નહિ પાળવા માટે પાતાના વાંક નહિ ગણતાં ગુરુને દોધી ઠરાવે છે અને ખોડું બોલતાં પણ અચકાતા નથી. ઋજી:અને પ્રાપ્ત અધિકારીઓ ચાતુયાંમ-થી પણ સંયમના પૂરા મર્મ સમજી શકે છે, પરંતુ ઋજી–જડ અને વક્ર --જડની કડપનામાં ચાર યામથી પાંચ યામના ખ્યાલ આવવા મુશ્કેલ છે. એથી જ એમની વિશેષ સમજને માટે ચારના પાંચ યામ કરવામાં ચ્યાવ્યા છે અને એ ઉપરાંત રાત્રિભાજનના ત્યાગને પણ એક જીવા વત તરીકે જણાવ્યું છે; અર્થાત અધિકારીની મનાદશાના કારણથી ભગવાન મહાવીરે ચારના પાંચ યામ કર્યાં, અને હ્યક્રસ્ચર્યંકતને જુદું સ્થાન અષ્પ્યું. વર્તમાનમાં પણ ત્યાગપ્રધાન અને સેવાપ્રધાન સંસ્થાઓમાં પાંચ યામ ઉપરાંત જે કેટલાક નિયમા અને ઉપનિયમા રાખવાનું ધારણ, ચાલે છે તે પણ અધિકારીઓની વિચિત્ર મનાદશાને લીધે હોય એમ લાગે છે.

## ૪. હાલચર્યનું ધ્યેય અને તેના ઉપાયેા

જૈન ધર્મમાં અન્ય તમામ વ્રતનિયમાની પેઠે બ્રહ્મચર્યનું સાધ્ય પણ માત્ર માક્ષ છે. જગતની દષ્ટિએ મહત્ત્વની ગણાતી ગમે તે બાબત બ્રહ્મચર્યથી સિદ્ધ થઈ શકતી હેાય, પણ જો તેનાથી માક્ષ સાધવામાં ન આવે તા જૈન દષ્ટિ પ્રમાણે એ બ્રહ્મચર્ય લોકાત્તર (આપ્યાત્મિક) નથી. જૈન દષ્ટિ પ્રમાણે માક્ષમાં હપયોગી થતી વસ્તુ જ સાચું મહત્ત્વ ધરાવે છે. શરીરસ્વાસ્થ્ય, સમાજઅળ

[ પ૧ં૭

ચ્યાદિ ઉદ્દેશા ખરા માક્ષસાધક આદર્શ બ્રહ્મચર્યમાંથી સ્વતઃ સિદ્ધ થઈ જાય છે.

ધ્યક્રચ્યર્ધને સંપૂર્ણપણે સિદ્ધ કરવા એ માર્ગો તજીકી કરવામાં આવ્યા છેઃ પહેલા ક્રિયામાર્ગ અને બાંજો ગ્રાનમાર્ગ ક્રિયામાર્ગ વિરાધી કામસંસ્કારને ઉત્તેજિત થતા અટકાવી તેના સ્થૂલ વિકારવિષને હ્યદ્મચર્યજીવનમાં પ્રવેશવા નથી દેતેઃ; અર્થાંત્ તેની નિષેધળાજા સિદ્ધ કરે છે, પણ તેનાથી કામસંસ્કાર નિર્મૂળ ચતાે નથી. જ્ઞાનમાર્ગ એ કામસંસ્કારને નિર્મૂળ કરી બ્રહ્મચર્ચને સર્વથા અને સર્વદા સ્વાભાવિક જેવું કરી મૂકે છે; અર્થાત્ તેની વિધિખાજુ સિદ્ધ કરે છે. જૈન પરિભાષામાં કહીએ તાે ક્રિયામાર્ગથી વ્યુદ્ધવ્યર્ય ઔષશમિકભાવે સિદ્ધ થાય છે, અને જ્ઞાનમાર્ગથી ક્ષાધિકભાવે સિદ્ધ થાય છે. ક્રિયામાર્ગનું કાર્ય જ્ઞાન-માર્ગની મહત્ત્વની ભૂમિકા તૈયાર કરવાનું હોવાથી તે માર્ગ વસ્તુતઃ અપૂર્ણ્ છતાં પણ બહુ ઉપયોગી બનાયો છે, અને દરેક સાધક માટે પ્રથમ આવશ્યક હોવાથી તેના ઉપર જૈન શાસ્ત્રમાં બહુ જ ભાર મૂકવામાં આવ્યા છે. એ ક્રિયા-માર્ગમાં ખાહ્ય નિયમોનો સમાવેશ થાય છે. એ નિયમોન નામ ગુપ્તિ છે. ગુપ્તિ એટલે રક્ષાનું સાધન અર્થાત વાડ. એવી ગુપ્તિએક નવ ગણાવવામાં આવી છે. એક વધુ નિયમ એ ગુષ્તિઓમાં ઉમેરી એમને જ ક્ષદ્ધચર્યનાં દશ સમાધિરયાતક તરીકે વર્ણવવામાં આવ્યાં છે. એ નિષેધાત્મક સમાધિરથાના-ને બ્રહ્મચારી પાસે પળાવવા જે રીત જૈન શાસ્ત્રમાં અખત્યાર કરવામાં આવી છે.તે ભારતવર્ષનાં બીજાં દર્શનામાં પણ પ્રસિદ્ધ અને જૂની છે. બ્રહ્મચર્યના ઉમેદવાર પ્રેરુષને સ્ત્રીજાતિના આકર્પણથી મુક્ત રાખવા તેને સ્ત્રીકલેવર તરક પ્રયળ ઘણા થાય, સ્ત્રીસ્વભાવમાં દાેષ દેખાય અને સ્ત્રીજાતિ મૂળથી જ દાેષની ખાણરૂપ છે એવી પ્રતીતિ થાય તે માટે કરવું જોઈતું બધું વર્ણન શાસ્ત્રમાં છે. તે ઉપરાંત સમાજભય, રાજભય અને પરલાકભય દારા તેમ જ ક્વીર્તિ, પ્રતિષ્ઠાની સિદિ અને દેવી સુખના પ્રલાભન દારા પણ એ ઉમેદવાર બ્રહ્મચર્યને વળગી રહે તે માટે અદ્ભુત વર્ષાના અને કલ્પનાએા છે. ક્રિયામાર્ગ દારા વ્યક્રાચર્યને સ્થૂલ રક્ષણ ગમે તેટલું મળતું હેાય, છતાં તેમાં કામસંસ્કાર કાર્યમ રહેતાે હાેવાથી અને એમાં ઘુણા, ભય, લાેભ આદિ બીજી અનિષ્ટ વૃત્તિએા પાષાલી હાેવાથી એ માર્ગની અપૃર્શ્કતા દૂર કરવા જ્ઞાનમાર્ગ યાેજવામાં આવ્યો છે. જ્ઞાનમાર્ગમાં ધ્યાનનું સ્થાન મુખ્ય છે. ધ્યાન દ્વારા વિચારવિકાસ અને સ્વરૂપચિંતન સધાતાં કામાદિ બધી અનિષ્ટ વૃત્તિઓનાં બીજો બળી જાય છે. ખ્યાનના પ્રકારામાં શકલ નામક ધ્યાન ઊંચ કોટિન છે. તે યાગદર્શનપ્રસિદ્ધ સંપ્રતાત અને અસંપ્રતાત સમાધિને સ્થાને છે. જેમ કુક્ત પ્રદ્ભચર્યાવત માટે

ક્રિયામાર્ગનાં બાહ્ય વિધાના તદ્દન જીદાં જ કરવામાં આવ્યાં છે તેમ ત્રાનમાર્ગનાં આંતરિક વિધાના કક્ત એ વતને ઉદ્દેશી જીદાં પાડી કથાંય કહેવામાં આવ્યાં નથી; પણ ક્રોધ, માહ, લાભાદિ બધા સંરકારાને નાખૂદ કરવા જે જ્ઞાનમાર્ગ યાજ્યો છે તે જ કામસંરકારના નાશમાં પણ લાગુ પડે છે. માત્ર ક્રિયામાર્ગથી મળતું રક્ષણ ઐકાંતિક ( પૂરેપૂરું) કે આત્યંતિક ( હંમેશનું ) ન હાેઈ શકે, કારણ્ કે તે દાપદર્શનથી થયેલું હાેવાથી દાષદ્રષ્ટિ બદલાતાં ભાગ્યે જ રહી શકે. જ્યારે ગાનમાર્ગથી મળતું રક્ષણ ઐકાંતિક અને આત્યંતિક હોય છે, કારણ કે તે રક્ષણ સ્વરપચિંતન અથવા આત્મવિવેકમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું હોવાને લીધે કદી નાશ પામતું નથી અને સાહજિક ભાવે સિદ્ધ થાય છે.

ક્રિયામાર્ગમાં આવતાં દશ સમાધિસ્થાનાેનું વર્ણુન ઉત્તરાપ્યયનસ્વના સાેળમા અધ્યયનમાં બહુ માર્મિક રીતે કરવામાં આવ્યું છે. તેના સાર આ પ્રમાણે છે :

૧. દિવ્ય કે માનુષી સ્ત્રીના, બકરી, ઘેટી વગેરે પશુના અને નપુંસકના સંસર્ગવાળાં શયન, આસન અને રહેઠાહ્યુ વગેરેને! ઉપયોગ ન કરવા.

ર. એકલા એકલી સ્ત્રીએાની સાથે સંભાષણુ ન કરવું. માત્ર સ્ત્રીઓને કથાવાર્તા વગેરે ન કહેવાં અને સ્ત્રીકથા ન કરવી, એટલે કે સ્ત્રીનાં જાતિ, કુળ રૂપ અને વેશ વગેરેનું વર્ણન કે વિવેચન ન કરવું.

૩. સ્ત્રીઓની સાથે એક આસને ન બેસવું. જે આસને સ્ત્રી બેઠેલી હેાય ત્યાં તેના ઊઠવા પછી પશુ બે ઘડી સુધી ન બેસવું.

૪. સ્ત્રીઓનાં મનાહર નયન, નાસિકા વગેરે ઇન્દ્રિયાનું વા તેઓનાં અંગાન પાંગનું અવલાકન ન કરવું અને તે વિશેનું ચિંતન-સ્મરણ, પણુ વર્જવું.

પ. સ્ત્રીઓના રતિપ્રસંગના અવ્યક્ત શબ્દો, રતિકલહના શબ્દો, ગીતના ધ્વનિઓ, હાસ્યના કિલકિલાટો, ક્રીડાના શબ્દો અને વિરહસમયે રુદનના શબ્દો પડદા પાજળ રહીતે કે ભીંતની આડમાં રહીતે પણ ન સાંભળવા.

ક. પૂર્વે અનુભવેલી, આચરેલી, કે સાંભળેલી રતિક્રીડા, કામક્રીડા વગેરે ન સંભારવાં.

**છ. ધાતુને વધારનારાં પૌષ્ટિક ખાનપાન** ન લેવાં.

૮. સાદું ખાનપાન પશુ પ્રમાણથી અધિકન લેવું.

૯. શણુંગાર ન સજવા; એટલે કે કામરાગને ઉદ્દેશીને સ્નાન, વિલેપન, ધુપ, માહ્ય, વિભૂષગ્ર કે વેશ વગેરેની રચના ન કરવી.

૧૦. જે શબ્દો, રૂપેા, રસેા, ગંધો, અને સ્પર્શો કામગ્રુણુને જ પાેષનારાં હ્યુય તેઓને વર્જવાં. सर० ]

આ ઉપરાંત કામોદ્દીપક હાસ્ય ન કરવું, સ્ત્રીનાં ચિત્રા ન રાખવાં, ન જોવાં, અક્ષદ્ધચારીના સંગ ન કરવા વગેરે ક્ષદ્ધચારીએ ન કરવા જેવી બીજી અનેક જાતની ક્રિયાએા આ દશ સ્થાનામાં સમાઈ જાય છે.

સત્રકાર કહે છે કે પૂર્વોક્ત નિષિદ્ધ પ્રવૃત્તિમાંની કાેઇ પણુ પ્રવૃત્તિ કરનાર ધ્યદ્ધચારી પોતાનું ધ્યદ્ધચર્ય તેા ખાેશે જ, તદુપરાંત એને કામજન્ય માનસિક કે શારીરિક રાેગા પણુ થવાના સંભવ છે.

લાસચારી પણ રહે છે તો જનસમાજમાં જ, એટલે એની આંખે રૂપાે અને કાને રાબ્દો વગેરે ન આવે એ તો ન જ બને; તો હવે શું એણે જનસમાજમાં ન રહેલું ? રૂપા, શબ્દો વગેરેને ન આવવા દેવાં ? કે આંખે અને કાને પડદા રાખવા ? સૂત્રકારે આને ઉત્તર ટૂંકા પણ સચોટ રીતે આપેલો છે, જે આ રીતે <sup>13</sup> છે : આંખે આવતાં રૂપોના અને કાને પડતા ખવનિ વગેરેના પરિહાર શક્ય જ નથી, પણ તેવે પ્રસંગે એ રૂપા કે શબ્દો વગેરેને લીધે પાતાની પ્રવૃત્તિમાં રાગને કે દૂધને ન થવા દેવા, અર્થાત એવે વખતે લક્ષચારીએ વસ્તુસ્વભાવનું ચિંતન કરવું યા તા સર્વથા ઉદાસીન રહેવું. સ્પર્શો, ગંધા અને રસા માટે એ ન્યાય ઘટાવી લેવા. ઉપર્યુક્ત સમાધિસ્થાના ઉપરાંત લક્ષચારી ભિક્ષુભિક્ષુણીએ માટે બીજા પણ કેટલાંક વિધાના કરવામાં આવ્યાં છે; જેમ કે<sup>૧</sup> પથારી કહ્યુ રાખવી, પથારી ઉપરના આણત્ર સુંવાળા કપડાંના ન રાખવા, સુંવાળાં વસ્ત્રો ન પહેરવાં, ભિક્ષુણીએ હાથાવાળાં આસના પર ન બેસવું અને આપું કેળું ન લેવું, ભિક્ષુએ સાંકડા માંનાં પાત્રા ન રાખવાં, વગેરે વગેરે.

## ષ. લ્રહ્મચર્યના સ્વરૂપની વિવિધતા અને તેની વ્યાપ્તિ

ઉપર આપેલી બીજી વ્યાખ્યા પ્રમાણે કામસંગના ત્યાગરૂપ બ્રહ્મચર્યનો જે ભાવ સાધારણુ લાેકા સમજે છે તે કરતાં ઘણાે સક્ષ્મ અને વ્યાપક ભાવ જૈન શાસ્ત્રોમાં લેવાયા છે. જ્યારે કાઇ વ્યક્તિ જૈન ધર્મની મુનિક્તિલા લે છે ત્યારે

१३ 'ण सक्दा, ण सोऊ सद्दा (?) सौयविसयमागया । रागदोषा उ जे तस्य तं भिषख् परिवज्जए ॥ ण सक्का रूवमद्दट्ठुं चक्खुविसयमागय । रागदोषा उ जे तस्य तं भिक्ख् परिवज्जए ॥ ' र्रियादि, आधारांगसूत्र विसुज्ति-अध्ययन छेट्यु. १४. ब्रुओा इट्रपसूत्र पंथम इद्रेश, सू. ९५-४७. તે વ્યક્તિ વડે લેવાતી પાંચ પ્રતિત્તાઓમાં ચાેથી પ્રતિત્તા રૂપે એવા ભાવના વ્યલચર્યાનો સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. એ પ્રતિત્તા આ પ્રમાણે છે ઃ હે પૂજ્ય ગુરા ! હું સર્વ મૈથુનના પરિસાગ કરું છું; અર્થાત દૈવી, માનુષી કે તૈર્ય ચી ( પશુપક્ષી સંબંધી ) કાેઈ પણ જાતના મૈથુનને હું મનથી, વાણીથી અને શરીરથી, જીવનપર્ય ત નહિ સેવું, તેમ જ મનથી, વચનથી અને શરીરથી ત્રણ પ્રકારે બીજા પાસે જીવનપર્ય ત સેવરાવીશ નહિ અને બીજો કાેઈ મૈથુન સેવતા હશે તો તેમાં હું એ જ ત્રણુ પ્રકારે જીવનપર્ય ત અનુમતિ પણ નહિ આપું.

જોકે મુનિદીક્ષામાં સ્થાન પામેલ ઉપર વર્ણવેલું નવ પ્રકારનું બ્રહ્મચર્ય જ મીજી વ્યાખ્યા પ્રમાણેના બ્રહ્મચર્યનું અંતિમ અને સંપૂર્ણ સ્વરૂપ છે, છતાં તેવા એક જ પ્રકારના બ્રહ્મચર્યને દરેક પાસે પળાવવાના દરાગ્રહ કે મિથ્યા આશા જૈન આચાર્યોએ નથી રાખ્યાં. પૂર્ણ શક્તિ ધરાવનાર વ્યક્તિ હેાય તેા બ્રહ્મસ્પર્યના સંપૂર્ણ આદર્શ સચવાય અને અલ્પશક્તિ અને અશ-ક્તિવાળી હેાય તાે પૂર્ણ આદર્શને નામે દંભ ચાલવા ન પામે એવા સ્પષ્ટ ઉદ્દેશથી શક્તિ અને ભાવનાની એાછીવત્તી યાેગ્યતા ધ્યાનમાં રાખી જૈન આચાર્યોએ અસંપૂર્ણ વ્યુદ્ધચર્ય પણ ઉપદેશ્યું છે. જેમ સંપૂર્ણતામાં ભેદને અવ-કાશ નથી તેમ અસંપૂર્ણતામાં અભેદને৷ સંભવ જ નથી. તેથી અપર્શ પ્રદ્રમચર્યના અનેક પ્રકારા થઈ જાય અને તેને લીધે તેના વ્રતનિયમાની પ્રતિ-ત્રાએ પણ બુદીબુદી હોય તે સ્વાભાવિક છે. આવા અસંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્યના એાગણપચાસ પ્રકારા જૈન શાસ્ત્રોમાં કલ્પાયેલા છે, અને અધિકારી તેમાંથી પાતાની શક્તિ પ્રમાણે નિયમ સ્વકારે છે. સુનિદીક્ષાના સંપૂર્ણ પ્રક્રાચર્યની પ્રતિના લેવા અસમર્થ અને છતાં તેવી પ્રતિનાના આદર્શને પસંદ કરી તે દિશામાં પ્રગતિ કરવા ઇચ્છનાર ઉમેદવાર ગહરથે। પાતપાતાની શક્તિ અને રુચિ પ્રમાણે એ ઓગણપચાસ પ્રકારોમાંથી કાઈ તે કાઈ જાતના બ્રહ્મચર્યતા નિયમ લઈ શકે તેવી વિવિધ પ્રતિન્નાએ। જૈન શાસ્ત્રો પૂરી પાડે છે. આ રીતે વાસ્તવિક અને આદર્શ પ્રદ્રહ્યચર્યમાં ભેદ ન હાેવા છતાં વ્યાવહારિક જીવનની દષ્ટિએ તેના સ્વરૂપની વિવિધતા જૈન શાસ્ત્રોમાં બહુ વિસ્તારપૂર્વક વર્ણુવવામાં આવી છે.

જેમ ખાદીનું વત ઢીલું કરવા જતાં કે તેમાં બારીએા શાધાતાં તે વ્રતમાં દાખલ થતી દાંભિકતા દૂર કરવા ખાતર શુદ્ધ, મિશ્ર અને મિલની ખાદી એવા ભેદો એ વ્રત સાથે સંકળાયાના ઇતિહાસ જાણીતા છે, તેમ અપૂર્ણ ધ્રહ્મચર્યામાં અનેક છૂટા અને બારીઓને અવકાશ હાવાથી જેમ જેમ

### દર્શન અને ચિંતન

ષરર ]

તેમાં ભારીએ શાધાતી ગઈ તેમ તેમ તે વતની ઝીજીવટ વધતી ગયાના ઇતિહાસ પછ્ બહુ મનારંજક અને મહત્ત્વના છે.

પ્રાચીન કાળના સીધા, સરળ અને છતાં ગંભીર વર્ણુન ઉપરથી એમ ચાેખ્પું લાગે છે કે અપૂર્ણું બ્રહ્મચર્યાનાં ઉમેદવાર સ્ત્રી અગર પુરુષ સંતેષ કેળવવા કામવૃત્તિની મર્યાદા બાંધતાં. આર્યાવર્તમાં પુરુષને ગમે તેટલી સ્ત્રીઓ કરવામાં ન હતા ક્રાઈ બાહ્ય અંકુશ કે ન હતા ક્રાઈ સામાજિક પ્રતિષ્ડા જવાના ભય. જ્યારે સામાન્ય રીતે સ્ત્રીને એકધી બીજો પતિ કરવામાં એક તરક સામાજિક પ્રતિષ્ડા ઓછી થવાના ભય હતા અને બીજી તરક બાહ્ય અંકુશા પણ હતા. આ કારણુથી અપૂર્ણુ બ્રહ્મઅર્ય સ્વીકારનાર વ્યક્તિ જો પુરુષ હાેય તો પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે અમુક સ્ત્રીઓના ભોગની મર્યાદા બાંધી તેથી અન્ય સ્ત્રીના ભાગતો ત્યાગ કરતો.

ખાનદાની અને ધર્મનિષ્ડા, એવા પુરુષને સંખ્યામાં ગમે તેટલી છતાં સ્વવિવાહિત સ્ત્રીએાના ભાગની મર્યાદા ખાંધવા પ્રેરતાં. પુરુષની એ મર્યાદા જૈન શાસ્ત્રોમાં 'સ્વદારસંતાેષ ' વ્રતને નામે પ્રસિદ્ધ છે. પરંતુ અપૂર્ણ બ્રહ્મ-ચર્યવ્રતની ઉમેદવાર સ્ત્રી હેાય તે તે પાતાના વિવાહિત એક પતિ સિવાય અન્ય પુરુષના ભાેગના ત્યાગ કરતી. એના એ ત્યાગ ' સ્વપતિસંતાેધ' વર્તને નામે જૈન સમાજમાં જાણીતા છે. પુરુષનું સ્વદારસંતોષવ્રત અને સ્ત્રીનું સ્વપતિસંતાષવત એવા બે બેદો સામાન્ય રીતે અપૂર્ણ બ્રહ્મચર્યવૃતના પડે છે. અંતઃકરહ્યમાં રહેલી સારી ધર્મનિષ્ઠા જો માહાસને સંયમની દિશામાં પ્રેરે છે તે તેની સાથે રહેવા પામેલી એાઝીવત્તી વાસનાએા તેને કાં તો અસંયમની દિશામાં અગર રવીકારેલ નિયમમાં બારીએ। અને છૂટ શાધવા તરફ પ્રેરે છે. સાહસવૃત્તિ, તર્કવૃત્તિ અને નિરંકુશતાનાે જોગ જો ધર્મનિષ્ઠા સાથે થાય તાે તેમાંથી સંયમનાં કળા જન્મે છે. અને જે તેમના જોગ વાસના અને ખાસ કરી કામવાસના સાથે થાય તાે તેમાંથી અસંયમ જ નંહ પણ સ્વીકારેલ સંયમમર્યાદા સુધ્ધાંમાં વ્યતેક છૂટોની શાધને પરિણામે ભયંકર અધઃપાત પશ્ જન્મે છે. જોકે પુરુષના સ્વદારસંતાેષ વતમાં બે, પાંચ કે દશ જ નહિ પણ સેંકડાે અને હજારા સ્વવિવાહિત સ્ત્રીએાના ભાગના સમાવેશ થવા જેટલા અવકાશ આર્યાવર્તની લગ્નપ્રથાને લીધે હતે જ, છતાં સાહસ, તર્ક અને નિરાંકશતાએ પુરુષને પ્રશ્ન કરાવ્યા કે વેસ્યા જેવી સર્વસાધારણ સ્ત્રી, જે અન્ય દ્વારા વિવાહિત નથી, તેને પૈસા કે ભીજી લાલચથી થાડા વખત સુધી પાતાની સ્ત્રી જ માની ભાગવવામાં સ્વકારસ તાેષતતો ભાગ શા માટે ગજીવા જોઈએ ક

કારણ કે સ્વદારસ તાયવતના ધ્વનિ પરસ્ત્રીત્યાગ તરક છે, અને વેસ્યા એ કાંઈ પરસ્ત્રી તા નથી જ. એ તા સાધારણુ સ્ત્રી હાેવાથી જો ખીજાની હાેય તા પાતાની પણ છે જ. માટે સ્વદારસ તાયવતની મર્યાદામાં વેસ્યાસેવન ખાધક શાને ગણવું જોઈએ કે પુરુષના આ એક કુટિલ પ્રક્ષને લીધે સ્વદારસ તાેયવતમાંથી પરદારત્યાગના જન્મ થયા અને સ્વદારસ તાવત તેમ જ પરદારત્યાગવ્રત એ બેના અર્થમાં આપાસાપ બેદ નિશ્ચિત થયા.

જ્યારે અપૂર્ણ ભ્રહ્મચર્ય લેનાર પુરુષ માટે સ્વદારસંતાષ અને પરદારત્યાગ એ બે વતા બાદાં કલ્પાયાં ત્યારે અર્થ બેદની કલ્પના આ રીતે કરી : જે પાતાની વિવાહિત સ્ત્રીમાં જ સંતુષ્ટ રહેવા ઇચ્છે તે સ્વદારસંતાેષવ્રત લે. એ વ્રત લેનાર જેમ પરસ્ત્રી ન સેવી શકે તેમ વેશ્યાંસેવન પણ ન કરી શકે. પરંતુ જે વિવા-હિત સ્ત્રી ઉપરાંત વેશ્યાસેવન તજવા ન ઇચ્છે, માત્ર અન્ય પુરુષોએ પરણેલી એવી સ્ત્રીઓનાે જ ત્યાગ કરવા ઇચ્છે તે પરદારત્યાગવત લે. એ વત લેનારને સ્વવિવાહિત સ્ત્રી અને સાધારણ વેસ્યા એ બન્નેના ભાગ બાધક નથી ગણાયો. તેને કુક્ત પરવિવાહિત સ્ત્રીનાે ભાગ જ બાધક ગણાયેલાે છે. આ રીતે એક જ કાયદામાંથી અનેક અર્થો નીકળે છે તેમ પુરુષના એક જ ગંભીર સ્વરદાર-સંતાષવતમાંથી એ અર્થવાળાં એ વતો જન્મ્યાં. પણ પુરુષનું પૌરુષ કાંઈ એટલેથી જ અટકે ? તેથી વળી તેને શંકા થઈ કે પરસ્ત્રી એટલે જેને વિવાહિત પતિ હોય અને જે પર-પતિનું રક્ષણ મેળવતી હોય તે. પરસ્ત્રીની આ વ્યાખ્યામાં કુમારી સ્ત્રીનેા, વિધવાનો કે જેને પતિ કચાંય ચાલ્યો ગયો હોય (પ્રાપિતભર્તુ કા) તેવી સ્ત્રીનેા સમાવેશ થઈ ન શકે અને તેથી પરદારત્યાગનું વ્રત લેનારને તેવી. કુમારી કન્યા, વિધવા કે પ્રાષિતસર્તુકા સ્ત્રીને ભોગ બાધક શા માટે ગણાવા જોઈએ ? પુરુષની આ શંકાપર પરાએ પરદારભાગવતમાંથી બીજા અનેક વતા જન્માવવાની પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન કરી, પણ દીર્ઘદબ્દિ આચાર્યોએ અનવસ્થાદોષના ભયથી બીજા નવાં વ્રતાની કલ્પના અટકાવી અને એ શંકાન નિવારણ અીજી જ રીતે કર્યું.

પરંતુ આર્યાવર્તની સ્ત્રીને શંકાજનક તત્ત્વાના પુરુષ જેટલા વારસા નથી મળ્યો, એટલે તેના સ્વપતિસંતાષવતના અર્થ ચાક્કસ અને એકસરખા રહ્યો છે. તેને લીધે ભારતવર્ષની સાધ્વી સ્ત્રીઓને પુરુષની પૂર્વોક્ત કલ્પનાની પેઠે એવી કલ્પના ન જ ઊગી કે પરપતિત્યાગ એટલે જે કાેઈ પુરુષ કાેઈ સ્ત્રીના પંચસાક્ષિક પતિ છે તેના જ માત્ર ત્યાગ અને જે કુમાર છે, વિધુર છે અથવા કાેઈ સ્ત્રીના નિયત પતિ નથી પણ ગણિકા જેવા અનિયત છે એ બધા પુરુષોના સાગ નહિ. એથી એ વત લેનાર સ્ત્રીને પાતાના વિવાહિત પતિ સિવાય કાઈ પણ પુરુષનું સેવન બાધક જ લેખાશું છે, પછી ભલે તે અન્યપુરુષ કાઈ બીજી સ્ત્રીના વિવાહિત પતિ હાેય, વિધુર હાેય કે અવિવાહિત કુમાર હાેય. સંયમશીલ સ્ત્રીના સદ્દભાગ્યે તેના પરપતિત્યાગવતના અર્થમાં જરાયે છૂટ થવાને બદલે ઊલટી તેમાં વધારે નિયમિતતા નક્કી કરવામાં આવી છે. તે જેમ જાણવા જેવી છે તેમ સરખામણીમાં આશ્ચર્યજનક પણુ છે. સ્વપતિસંતાષવત લેનાર સ્ત્રીને જો સપત્ની (શાક) હાેય તા સપત્નીના વારાને દિવસે પાતાના વિવાહિત યતિ સુધ્ધાંના ત્યાગ સ્ચવવામાં આવ્યો છે અને તેના ભાગ વતને બાધક માનવામાં આવ્યા છે. જ્યારે સ્વદારસંતાષવત લેનાર પુરુષ જો અનેક પત્નીઓના સ્વામી હાિય અને એક સ્ત્રીના વારાને દિવસે બીજી સ્ત્રીના ભાગ પસંદ કરે તા તેને માટે કાંઈ વિધિનિષેધ સૂચવાયા નથી. આ રીતે પુરુષના અપૂર્ણ બ્રહ્નચર્યવ્રતમાંથી અનેક ફાંટાઓ પડયાના ટૂંકા ઇતિહાસ છે.

સર્વ બ્રહ્મસ્પર્ય તે નવે પ્રકારનું બ્રહ્મસ્પર્ય અને દેશબ્રહ્મસ્પર્ય તે આંશિક ્યાસચર્ય. તેનું વધારે સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે : મન, વચન અને શરીર એ પ્રત્યેક દારા સેવવું, સેવરાવવું અને સેવનનાં અનુમતિ આપવી એ નવે કાડીથી સર્વ બ્રહ્મચારીને કામાચારના ત્યાગ હાેય છે. સાધુ કે સાધ્વી તાે સંસારતા ્ત્યાગ કરતાં જ એ નવે કાેટીના પૂર્ણ બ્રહ્મચર્ચના નિયમ લે છે અને ગૃહસ્થ પણ તેને અધિકારી થઈ શકે છે. પૂર્ણ બ્લસ્ચર્યનીએ નવે કાેડી ઉપરાંત એ પ્રત્યેક કોરીને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની મર્યાદા પણ છે. એ દરેક ખર્યાદા ક્રમશ: આ પ્રમાણે છે : કાેઈપણ સજીવ કે નિર્જવ આફતિઓ સાથે ્નવે કાેડીથી કાંબાચારના નિષેધ એ દ્રવ્યમર્યાદા. ઉપરના લાેક, નીચેના લાેક અને તિરછા લોક એ ત્રણેમાં નવે કાડીએ કામાચારના ત્યાગ એ ક્ષેત્રમર્યાંદા. ંદિવસે, રાત્રિએ કે એ સમયના કાેઈ ભાગમાં એ જ નવે કાેટીથી કામાચારતાે ંનિષેધ એ કાળમર્યાદા અને રાગ કે દ્વેષથી એટલે માયા, લાેભ, દ્વેષ કે અહં-કારના ભાવથી કામાચારના નવે કાડીથી ત્યાગ એ ભાવમર્યાદા, આંશિક 'બ્રહ્મચર્ય'ને∖ અધિકારી ગૃહરથ જ હેાય છે. એને પોતાના કુટુંબ ઉપરાંત -સામાજિક જવાબદારી હેાય છે, અને પશુપક્ષીના પાલનની પણ ચિંતા હેાય ્છે. એટલે એને વિવાદ્ધ કરવા–કરાવવાના પ્રસંગા અને પશુપક્ષીને ગર્ભાધાન કરાવવાના પ્રસંગા આવ્યા જ કરે છે. આ કારણથી ગૃહસ્થ એ નવે કાેડીનું . બ્રહ્મસ્થર્ય બહુ વિરલ રીતે પાળી શકે છે. આગળ જે નવ કેાટીએા ખતાવી ત્છે તેમાંની મન, વચન અને શરીરથી અનુમતિ આપવાની ત્રણ કાેટીઓ

## જૈન દુષ્ટિએ પ્રદ્યચર્ચાવિચાર

એને નથી હાેતી; અર્થાત્ એનું ઉત્તમ બ્રહ્મચર્ય બાકીની જ્યે કેાટીએ લીધેલું હાેય છે. આંશિક બ્રહ્મચર્ય લેવાને આ જ પહતિઓ છે :

(૧) દિવિધે ત્રિવિધે, (૨) દિવિધે દિવિધે, (૩) દિવિધે એકવિધે, તથા (૪) એકવિધે ત્રિવિધે (૫) એકવિધે દિવિધે (૧) એકવિધે એકવિધે. આમાંના કાેઈ એક પ્રકારને ગૃદ્ધસ્ય પાતાની શક્તિ પ્રમાણે ક્ષલચર્ય માટે સ્વીકારે છે. દિવિધે એટલે કરવું અને કરાવવું એ અપેક્ષાએ અને ત્રિવિધે એટલે મન, વચન અને શરીરથી અર્થાત્ મનથી કરવા-કરાવવાના ત્યાગ, વચનથી કરવા કરાવવાના ત્યાગ અને શરીરથી કરવા-કરાવવાના ત્યાગ. એ પ્રથમ પદ્ધતિ છે. આ જ રીતે બીજી બધી પદ્ધતિઓ લેવાની છે.

#### ૬. પ્રદ્રચર્યતા અતિચારા

કાેઈ પણ પ્રતિત્તાને લગતાં ચાર દૂષણાે હાેય છે. તેમાં લૌકિક દષ્ટિથી: દૂષિતપણાનું તારતમ્ય માનવામાં આવે છે. એ ચારે પ્રતિન્નાના ધાતક તે! છે જ, પણ વ્યવહાર તાે પ્રતિન્નાના દશ્ય ધાતને જ ધાત માને છે. એ ચારનાં નામ અને સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે :

૧. પ્રતિજ્ઞાને৷ અતિક્રમ કરવે৷ એટલે પ્રતિજ્ઞાના ભંગને৷ માનસિક સંકલ્પ કરવેા.

ર. પ્રતિજ્ઞાનેા વ્યતિક્રમ કરવેા એટલે એ સંકલ્પની સહાયક સામગ્રીના સંયોગની યોજના કરવી. આ બન્ને દૂષણુરૂપ હોવા છતાં વ્યવહાર એ બન્નેને ક્ષમ્ય ગણે છે, અર્થાત્ મનુષ્યની અપૂર્ણુ ભ્રુમિકા અને તેની આસપાસનું વાતા-વરણુ જોતાં એ બન્ને દોષો ચલાવી લેવાય ખરા.

૩. પણ જે પ્રવૃત્તિને લીધે વ્યવહારમાં પણ લીધેલી પ્રતિજ્ઞાના આંશિક ભગ મનાય, અર્થાત જે પ્રવૃત્તિ વડે મનુષ્યનું વર્તાન વ્યવહારમાં દૂષિત મનાય તે પ્રવૃત્તિને ત્યાજ્ય માનવામાં આવી છે. એવી પ્રવૃત્તિનું જ નામ અતિચાર વા દેષ છે, અને એ ત્રીજો દેષ ગણાય છે.

૪. અનાચાર એટલે પ્રતિત્રાનેા સર્વથા નાશ. એ મહાદોષ છે.

અહીં સર્વથા હાલચર્ય કે આંશિક લાલચર્ય સાથે જે અતિચાર રૂપ દોષો સંબંધ ધરાવે છે તેમનું વિવેચન કરવાનું છે અને તે નીચે પ્રમાણે છે : સર્વથા ભ્રદ્મચારીને હસ્તકર્મ અને બીજી એવી કુચેષ્ટાઓ દોષરૂપ છે તથા આગળ પાંચમા પ્રકરણમાં જે દશ સમાધિસ્થાનો બતાવ્યાં છે તેમના પાલનમાં જેટલી જેટલી ખામી રહે તે પણુ દોષરૂપ છે. એ દોષોના સેવન દ્વારા ભ્રદ્મચર્યનો ચોખ્ખો ભંગ છે એ વાત સર્વથા બ્રહ્મચારી પોતાની પ્રતિજ્ઞાનો પૂરો મર્મ સમજે તો તો સમજી જ જાય અને એ દોષોને પાસે ક્રરકવા પણ ન દે. પણુ કાેઈ વક્ર અને જડ એમ સમજે કે આપણી પ્રતિજ્ઞા-માં તો માત્ર સ્ત્રીપ્રસંગનો ત્યાગ છે, એમાં હસ્તકર્મ વગેરેના નિષેધની વાત કચાં આવે છે ? શાસ્ત્રકારે તેવાને બરાબર સમજાવવા ઉપર કહેલા દોષોને અતિચારરૂપે બતાવેલા છે.

આંશિક પ્રદ્રાચારી એટલે ગૃહસ્થ. તેનું શીલ માેટે ભાગે સ્વદારસંતાેષ સુધીનું છે. સ્વદારસંતાેષના અર્થ પુરુષ કે સ્ત્રી સમાજસમ્મત વિવાહપહ્રતિએ પાતાના વૈષયિક પ્રેમતું સ્થાન અમુક સ્ત્રી કે અમુક પુરુષને જ બનાવે, પશુ એ પ્રેમના વિષય જે તે કાંઈ, જયારે ત્યારે તા ન જ બને એ છે. આ અર્થમાં પરદાર કે પરપુરુષના ત્યાગ આપાઆપ આવી જાય છે. ઉપરાંત લોકા જેને પરદાર તરીક નથી સમજતા એવી વેસ્યા, કન્યા કે કુંવારી સ્ત્રી તથા રક્ષિતા સ્ત્રી વગેરેના અને સમાજતે અમાન્ય એવી વિવાહપહ્લ સ્થિ થતા લગ્નના પણ ત્યાગ આ જ અર્થમાં સમાઈ જાય છે. આમ છતાં સ્વદાર-સંતાેષી હાેઈને પણ વિષયવૃત્તિને આધીન થયેલા વર્ગ જાણતાં કે અજાણતાં એવી એવી છૂટા શાધે છે કે જે દારા પ્રતિજ્ઞાના ભંગ ન કહેવાય અને પાતાની વૃત્તિને પાયણ પણ મળે. એવી છૂટા એ ગૃહસ્થના શીલને વ્યતિચારરૂષ છે, માટે જ એ અનાચરણીય છે. એવી એવી જે છૂટા છે તેનું પાંચ સંખ્યામાં વર્ગીકેરણ કરીને શાસ્ત્રકારે દાષોનું જે સ્વરૂપ બતાવ્યું છે તે નીચે પ્રમાણે છે :

શાસ્ત્રકારે કહે છે કે ગૃહસ્થના શીલના એવા પાંચ અતિચાર છે : (૧) ઇત્વરપરિગૃહીતાગમન, (૨) અપરિગૃહીતાગમન, (૩) અનંગક્રીડા, (૪) પરવિવાહકરણુ, (૫) કામભોગોમાં તીવ્ર અભિલાષ.

એ પ્રત્યેકનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે :—

૧. જે સ્ત્રીઓ પરદારકાેડીની નથી તેમને પૈસા વગેરેની લાલચ આપી વ્યમુક સમય સુધી પાતાની કરવી એટલે સ્વદારકાેડીની કરવી અને તેઓની સાથે કામાચારનાે પ્રત્યક્ષ વ્યવહાર રાખવાે. એનું નામ ઇત્વરપરિગૃહીતાગમન.

## -જૈન દષ્ટિએ પ્રક્ષચર્યવિચાર

ર. જે સ્ત્રી પોતાને માટે અપરિગૃહીતા-અરવીકૃતા છે, જેના લગ્નની પહતિ સમાજસમ્મત નથી, જે વેશ્યા વગેરે નિયત રીતે અન્યસ્વીકૃત છે એટલે પોતાને માટે અપરિગૃહીત છે, જે એક સમયે પરિગૃહીતા હોવા છતાં વર્તમાનમાં અપરિગૃહીતા છે અર્થાત્ જે કાેઈ કારણ્થી પતિથી છૂટી થયેલી છે વા પ્રેાયિતપતિકા છે, વિધવા છે, વા ગ્રહિલપતિકા (ગાંડા પતિવાળી ?) છે; વળી જે પરિગૃહીતા હાેવા છતાં આશ્રિતરૂપે પાતાની છે વા પાતાની દાસી વગેરે છે---એવી તમામ પ્રકારની સ્ત્રીઓ સાથે ભૂલથાપને લીધે વા સ્વદારસંતાયની પૂરી સમજણના અભાવને લીધે જે કામપ્રસંગ અની જાય તે આપરિગૃહીતાગમન,

3. ગમે તે સ્ત્રીનાં કામાંગાને આશરીને ક્રીડા કરવી, અનુરાગપૂર્વ ક ગમે તે સ્ત્રીને આલિંગવી, પુરુષ પુરુષ સ્ત્રી કે નપુંસક સાથે, સ્ત્રીએ સ્ત્રી પુરુષ કે નપુંસક સાથે અને નપુંસકે પણ ત્રણે સાથે કામાચારને લગતા વિચાર કરવા, હસ્તકર્મ વગેરે કુચેષ્ટાએા કરવી, લાકડાંનાં કે ચામડાં વગેરેનાં કૃત્રિમ સાધના દ્વારા કામાચારનું સેવન કરવું; મતલભ એ કે, જે દ્વારા કામરાગના પ્રબળ વેગ વધે એવી કાેઈ પણ પ્રવૃત્તિ કરવી તે અનંગક્રીડા.

૪. કન્યાદાનમાં ધર્મ છે એમ સમજીને વા રતેહાદિકને કારણે બીજા-ઓને માટે કન્યાએા કે વરાે શાધી આપવાં, વેવાઈએા અને વેવાણોને મળવું વા એ જ પ્રવૃત્તિ માત્ર કામરાગને લઈને કરવા તે પરવિવાહકરણ.

પ. શબ્દ અને રૂપ એ બે કામરૂપ છે. ગંધ, રસ અને સ્પર્શ એ ત્રણે ભાેગરૂપ છે. એ પાંચમાં અત્યંત આસક્તિ રાખવી, તથા વાજીકરણ્ -આદિના સેવન દ્વારા વા કામશાસ્ત્રોક્ત પ્રયોગો દ્વારા કામાલિલાયને અધિકાધિક ંઉદ્વીપ્ત કરવા તે કામભાેગતીવ્રાલિલાય.

આ પાંચે પ્રકારની પ્રવૃત્તિ સ્વદારસંતાેથી ગૃહસ્થના શીલને દૂધણુરૂપ છે,

કાઇ પણ પ્રહસ્થ સ્વદારસંતાેષને પૂરેપૂરાે વકાદાર રહે તાે એ પાંચમાંની એક પણ પ્રવૃત્તિને કદી પણ નહિ આચરે. એવી વકાદારી તો કાેઈ વિશિષ્ટ વ્યક્તિમાં જ સંભવી શકે છે, પણ જ્યાં સમુદાયના આચારભધારણનાે પ્રસંગ આવે છે ત્યાં એ વિચાર સમુદાયની દબ્ટિએ અને તત્કાલીન સામાજિક પરિ રિયતિને લક્ષમાં રાખીને જ કરવાનાે હાેય છે. આ અતિચારા ઊભા થવામાં પણ એ દબ્ટિ એક નિમિત્તરૂપ છે.

## દર્શન અને ચિંતન

સમુદાયમાં એવી પણ અનેક વ્યક્તિએ। હાેય છે જે સ્વદારસંતાેષના વનને જાળવવા પ્રયત્ન તે જરૂર કરે છે પણ પ્રેપનામાં એ વન્ત્રો પ્રજ

વતને જાળવવા પ્રયત્ન તો જરૂર કરે છે, પણુ એમનામાં એ વતના મૂળ ઉદ્દેશ સમજવા જેટલી સક્ષ્મ વિવેકશક્તિ ધણી એાછી હાેય છે. એથી લોકા જે સ્ત્રીઓને પરદારકાટીની નથી ગણુતા તેઓને પૈસા વગેરે આપી પાતાની કરી લઈ તેમની સાથે પ્રસંગ રાખતાં એઓને પાતાના વ્રતના અંશે પણ ભંગ ન જણાય એ સ્વાભાવિક છે. વળી સમાજ આવી પ્રવૃત્તિના પ્રભળ વિરાધી ન હાેય ત્યાં એ પ્રવૃત્તિને અનાચરણીય માને પણ કાેણ ?

આવી સ્થિતિમાં વ્રતધારીના વૃતનું ભરાભર પાલન થાય, વૃતનો પૂરો મર્મ તેની સમજમાં આવી જાય અને વક્ર-જડ પ્રકૃતિનેા મનુષ્ય પણ પાતાના લીધેલ વ્રતના અંકશમાં બરાબર રહે એ હેતથી શાસ્ત્રકારે ઇલ્વરપરિગૃહીતાગમનની પ્રવૃત્તિને પ્રથક બતાવી અતિચારરૂપે ઠરાવી અને ભલે તે સામાજિક કાેડીની ગણાતી હાેય તાેપણ તેને સાક સાક શબ્દોમાં તદ્દન અનાચરણીય કોટીની સમજાવી, ક્રાઈ પુરુષ સ્વદારસંતાષી રહેવાની ગણતરીએ જેને જેને મોહે તેને તેને પરણીને સ્વદારા ખનાવે; અર્થાત ખીજીબીજી અનેક કન્યાઓને, કુંવારી સ્ત્રીઓને કે દાસી વગેરેને પરણે, છતાંય તે પરણનાર પોતાના વર્તનો થોડા પણ ભંગન સમજે અને બહુવિવાહની પ્રથાને ટેકા આપનાર સમાજ તા એ રીતને અનમોદન જ આપે, પશુ પરમાર્થ રીતે વિચારતાં જણાશે કે આ પ્રવૃત્તિ સ્વદારસંતાેથીને દૂષણરૂપ છે. વળી જૂના જમાનામાં આઠ જાતના વિવાહ થતા : બ્રાહ્મ, પ્રાજ્વપત્ય, આર્ષ, દેવ, ગાંધર્વ, આસુર, રાક્ષસ અને પૈશાચ. આખાંના આગલા ચાર આચારકાટીના છે, પાછલા ચાર અનાચારકાટીના છે. કાઈ એક જૂના અનાવતે આધારે પાછલા ચારમાંના ગંમે તે વિવાહતે અવલંબી કાુઈનું પાણિપ્રહણ કરે અને માતે કે મેં તા અમુકને અમુક વિવાહપદ્ધતિએ સ્વદાર તરીકે સ્વીકારેલી છે. તેમાં મારા સ્વદારસંતાષને શા બાધ આવે ? આ **લ્પરાંત જે જે સ્ત્રીઓ**નેા વિવાહ સામાજિક રીતે વર્જ્ય છે તેઓના પણ સ્વદારારૂપે સ્વીકાર કરવાના નિષેધ આમાં આવી જાય છે. આ બધી બાબતા તરક સ્વદારસંતાષીનું ધ્યાન ખેંચાય, તે સ્વદારસંતાષના ગાંભીર્યંને અરાખર સમજે અને કથારે પણ આવા બ્રામક પ્રસંગામાં લપસી પડી પાતાના વતને મલિન ન ખનાવે એવા અનેક શુભ ઉદ્દેશાયી શાસ્ત્રકારે આ ખીજા અતિચારને વર્શાવેલા છે અને તેના સ્પર્શ સરખા પણ નિષેધેલા છે.

અચૌર્યવતનાે નિયમ લેનારાએ પાેતાના માેજશાેખાે જરૂર એાછા કરવા જોઈએ. આવી વ્યાપ્તિ સાંભળનારાે કાેઈ ભિલક જરૂર પૂછશે કે અચૌર્યવતના નિયમ એ એક બુદી બાબત છે અને મેાજશાખના ત્યામ એ પણ એક બુદી બાબત છે. એ બેમાં કાર્ય કારણની સંકલના જેવી વાત ક્રેમ કરા છે ? જેની દબ્ટિ ઊંડી, વિવેડી અને મર્મપ્રાહી, ગંભીર વિચાર કરનારી હશે તે તા ઉપરના નિયમને બરાબર સમજી શંકે તેમ છે. તે જ ન્યાય આ ત્રીજા અને પાંચમા અતિચારા વિશે ઘટાવવાના છે. જે એ અતિચારાને સેવે તે કદી પણ સ્વદાર-સંતાષ ન જ રાખી શંકે. એ અતિચારાના વર્જનમાં જ સ્વદારસંતાષતું પાલન છે અને સ્વદારસંતાષના પાલનમાં જ એ અતિચારાના નિષેધ છે. આમ એ બન્ને એકબીજા સાથે ઘટ અને માટીની પેઠે સંકળાયેલાં છે. આ તો કાઈ ભદ્દ કે વક્ર મનુષ્ય એમ સમજી બેસે કે માહક સંગીત સાંભળવું, વેધક રૂપા બેવાં એમાં વળી સ્વદારસંતાષના થોડો. પણ ભંગ શેના ? એવા ભદ્દક-વક્ષ્તું વલણ એ અતિચારા તરક જરા પણ ન થાય અને એના પ્યાલમાં સ્વદાર-સંતાષની વિશાળતા આવે એ માટે જ ત્રીજો અને પાંચમા અતિચાર શાસ્ત્રકારે સમજાવ્યા અને નિષેધ્ધા છે.

સ્વદારસંતોષી ગૃહસ્થ પોતાનાં પુત્રપુત્રીઓને યેાગ્ય સ્થળે પરણાવે વા એ કામ કાેઈ યેાગ્ય સમજનાર અને જવાબદાર સ્વજનને ભળાવે, પણ એ તરક એની લેશ પણ ખેદરકારી ન જ ચાલે. જો એવા આવશ્યક કાર્ય તરક તે ખેદરકાર રહે તેા એ જૈન ધર્મના ઉપઘાત (વિનાશ) કરે છે એ હડીકતને શાસ્ત્રકારે સ્પષ્ટ શબ્દામાં મૃડેલી<sup>૧પ</sup> છે. કૃષ્ણ<sup>૧૬</sup> અને ચેટક વગેરે ગૃહસ્થાને પોતાનાં સંતાનેાના વિવાહ ન કરવાના નિયમ હતા, પણ એમના એ ખાસ કામની જવાબદારી સમજદાર સ્વજંતાએ માથે લીધેલી હતી, એ વાત ભૂલવાની નથી. હવે કાઇ સ્વદારસંતાષી સ્નેહાદિકને કારણે, દાક્ષિણ્યને લીધે કે કન્યાદાનમાં ધર્મ સમજી બીજાનાં સંતાનાનાં સગપણ કે વિવાહ વગેરેની પ્રવૃત્તિ કરે તા શાસ્ત્રકાર કહે છે કે એ પ્રવૃત્તિ એના બ્રહ્મચર્યને આડખીલીરૂપ છે. આ વસ્તુને ઉપર ઉપરથી જ જોવામાં આવે તો એને લીધે બ્રહ્મચર્યને કશી હાનિ થતી નહિ ભાસે, પણ જરા ઊંડા વિચારપ્રદેશમાં ઊતરીશું તો ઝટ સમજી શકાશે કે સ્નેહાદિકને કારણે કે પુણ્ય સમજીને સગપણ વગેરેની પ્રવૃત્તિ કરવારાઓની દશા છેવટે એવી થઈ જાય છે કે જેવી આજકાલના વરકન્યાના દલાલોની છે. આ દશામાં સ્વદારસંતાષી પોતાના વતને બરાબર વળગી રહે એ બહુ કપરું કામ છે. તદુપરાંત એમાં બીજા પણ અનેક દોષો છે. વર કે કન્યાના પક્ષપાતને

૧૫. જીઓ પંચાશક્વત્તિ પૃ. ૧૫; ધર્મબિન્દ્રુવત્તિ પૃ.૧૨૪; યેાગશાસ્ત્ર પૃ.૧૯૩ તૃતીય પ્રકાશ; સાગરધર્મામૃત પૃ. ૧૧૮

૧૬. કૃષ્ણ અને ચેઠકના વત્તાંત માટે જીઓ ત્રિષંષ્ટિ∍ ચરિત પર્વ ૮, સર્ગ પાંચમાથી; તથા પર્વ ૧૦, સર્બ ૬, પૃ. ૧૨૯. ૩૪

#### દર્શન અને ચિંતન

લીધે ગમે તેવાં કજોડાં કરી દેવામાં આવે છે, જેને પરિણામે સમાજમાં બીજા અનેક સડાઓ પેસે છે. આવાં અનેક બાધક કારેણાને લીધે સ્વદારસંતાેષીને સારુ એ પ્રવૃત્તિ વર્જ્ય માનવામાં આવી છે.

સાગારધર્મામૃતના કર્તા પંડિત આશાધર ( તેરમા સકા ) અહીં એક અગત્યની વાતના રફાટ આ પ્રમાણે કરે છે. તે કહે છે કે પાતાના સમાનધર્માંને સારી કન્યા આપવી એ એના ત્રણે વર્ગોને સુધારી આપવા જેવું મહાપુષ્યનું કામ છે, કારણ કે ખરું ઘર તાે સ્ત્રી જ છે, પણુ ભાંત કે છાપરું વગેરે<sup>૧૭</sup> નથી ( પૃ. પ૪ ).

પંડિત આશાધર પરવિવાહકરણને અતિચાર રૂપે બતાવે છે અને એની વ્યાખ્યા પણ જેવી આગળ કહી છે તેવી કરે છે. આમ છતાં એ સાધમોંને સત્કન્યા આપવાની પ્રવૃત્તિને પુણ્યકાેટીની ગણે છે. એતં કારણ એક જ હાેઈ શક કે તે સમયે લોકોએ આ અતિચારની આડમાં રહીને સ્વસંતાનાના વિવાહ જેવા ગંભીર પ્રસંગા તરક તદન એદરકારી બતાવી હશે અને એને લીધે અનેક અનાચારા કે કછંદા વધ્યા હશે, જેને પરિણામે 'અરે જૈના પરણ તા છે. પણ પોતાનાં છેાકરાં પરણાવવામાં પાપ સમજે છે' આવા ઉપાલંભો-થી જૈન ધર્મ વગાવાયા પણ હશે. આવી કાંઈ સ્થિતિ ઊભા થઈ હશે, તેથી જ એ પંડિતે સાધમાંને સત્કન્યા આપવા ખાસ ભલામણ કરી હશે અને એ દેશકાળ પ્રમાણે ઉચિત પણ હશે. ખારમા તેરમા સૈકાનક આચાર્ય હેમચંદ્રે પાતાનાં છાકરાંઆનાં સગપણ કે વિવાહ વગેરેને৷ વ્યવસ્થિત પ્રવ્યંધ ન કરનાર ગૃહસ્થને જૈન ધર્મના ઉપધાતક (વિનાશક) કહ્યો<sup>૧૮</sup> છે. એનું કારણ પણ એવી જ કાેઈ સામાજિક બેદરકારી હેાય .એમ લાગે છે. પર-વિવાહકરણાનાે એક બીજો પણ અર્થ છે અને તે એ કે એક સ્ત્રી હેાય છતાં બીજો વિવાહ કરવા. આ પ્રવૃત્તિ સ્વદારસંતાેધીના શીલને વિધરૂપ છે. ધારા કે હયાત સ્ત્રીથી સંતાષ ન હાેય તાેપણ સ્વદારસંતાેષીનું એ કર્તવ્ય છે કે તેણે સહવશીલતા કેળવીને વા સ્ત્રીને અત્યંત અનુકળ કરીને પાતાના વ્યવહાર ચલાવવા, પણ ખીજી સ્ત્રી કરવાના સંકલ્પ સરખાે પણ ન કરવા. એમ કરવામાં

१७. ' सत्कन्यां ददता दत्तः सत्रिवर्गे गृहाश्रमः । गृहं हि गृहिणोमाहुर्ने कुडचकटसंहतिम् ॥ '

---સાગારધર્મામૃત, પૃ. ૫૪ <sup>ક</sup>લેા, ૫૯

૧૮ જીઓ ઉપર ટિપ્પણ ૧૫.

## જૈન દષ્ટિએ પ્રક્ષચર્યવિચાર

જ સ્વદારસંતોષવ્રતનું યથાર્થ પાલન છે. આ બીજો અર્થ આચાર્ય હરિભદ્રના પંચાશકની વૃત્તિમાં અન્ય મત તરીકે અને સાગારધર્મામૃતની ટીકામાં બીજા અર્થ તરીકે પણ આપેલે છે. આ બીજા અર્થના ઉદ્ભાવક ગમે તે હાેય, પણ તે આજની પરિસ્થિતિમાં તાે ખાસ ઘાલ છે અને એ અર્થની દષ્ટિએ આ અતિચારનું વર્જન સર્વથા આવસ્યક છે,

ઉપર કહેલા પાંચ અતિચારા દારા ગૃહસ્થોના શાલતાે વ્યવહારથી— સ્થૂળદષ્ટિયી—આંશિક ભાગ થાય છે, પણ જે શાલને પ્રાણસમું સમજે છે તેનાથી તાે તેના આંશિક ભાગ પણ કેમ સહી શકાય કે ખરી રીતે તાે તે દરેક અતિચારને શીલનાં ધ્વસક જ સમજવા જોઈએ.

અતિચારાનું જે સ્વરૂપ બતાવ્યું છે તે સ્વદારસંતાપી પુરુષને અંગે જ છે. પતિવતા સ્ત્રી માટે પણુ અતિચારા તે તે જ છે, માત્ર તેને લગતા પહેલા અને બીજા અતિચારની વ્યાખ્યામાં ખાસ ફેર છે, જે આ પ્રમાણે છે:

' પતિવ્રતા સ્ત્રી પાતાના સ્વીકૃત પતિ સિવાય બીજા કાેઈને પતિ સમ-જવાની કલ્પના સરખી પહુ ન કરી શકે...એહો જેવા પતિ મળે તેવા દેવરૂપ સમજવા. ' એવા એકાંતિક નિયંત્રણને લીધે એને માટેના ઇત્વરપહિગૃહીતાગ-મનની વ્યાખ્યા જીુદી કરવામાં આવી છે; જેમકે કાેઈ ગૃહસ્થને એ સ્ત્રીઓ હોય અને એમને પાતાના પતિના પ્રસંગ વારાકરતી કરવાના હોય, છતાં તે વધુ સમય સુધી પતિના પ્રસંગ કરવાના પ્રયત્ન કરે એ તેને માટે ઇત્વરપરિ-ગૃહીતાગમનો અતિચાર છે.

કાેઈ પણ સ્ત્રીતે ભૂલથાપંધી ગમે તે પ્રકારના પરપુરુષના પ્રસંગ થઈ જાય એ તેને સારુ અપરિગૃહીતાગમનના અતિચાર છે. પછીના ત્રણે અતિચારા સ્ત્રી અને પુરુષે એકસરખી રીતે સમજવાના છે. આ ખે અતિચારાની જુદી વ્યાખ્યાને લીધે આ વિષયમાં પુરુષને જેટલાે નિરંકુરા રહેવા દેવામાં આવ્યા છે તેટલી જ સ્ત્રીને અંકુરામાં રાખવામાં આવી છે, એ હડીકત તરત સમજાઈ જાય છે. સ્વદારસંતાષી પુરુષ વેસ્યાગમન કરે યા કાેઈ એવા બીજી જાતના પ્રસંગ રાખે તા તેના સ્વદારસંતાષત્રતના સર્વથા ભાંગ નથી મનાતા, માત્ર તેને અતિચાર જ લાગે છે એમ ધર્મશાસ્ત્ર કહે છે અને સમાજ તા દેશાચાર કે રઢિને નામે એના બચાવ પણ કરી લે છે, ત્યારે પતિવતા સ્ત્રીને પરપુરુષ સાથે બીજી તા કાંઈ નહિ પણુ માત્ર હાસ્યના આવે છે. એટલું જ નહિ, પણ એવી નિર્દોષ સ્ત્રી<sup>૧૯</sup> કુલટાકાટીની મનાઈ હેાય એવા અનેક દાખલા. ધર્મશાસ્ત્રોમાં આજ પણ ઉપલબ્ધ છે. આપણા દેશમાં સ્ત્રીપુરુષના અધિકારનું વૈષમ્ય આચાર અને વિચારમાં ઘણા કાળથી ચાલ્યું આવે છે; એનેા પડ્યો. ધર્મવિધાનના ક્ષેત્રમાં પણ પડે એ સ્વાભાવિક જ છે.

આ જાતના પુરુષપ્રાધાન્યવાદની અસર સ્વદારસ તાેષવત ઉપર એક બીજ પણુ થયેલી છે, જેતા વૃત્તાંત આ પ્રમાણે છે. ઉપાસકદશાંગસૂત્રમાં બ્રાવદ્વાનાં —ગૃહસ્થાનાં વ્રતા અને તેમના અતિચારાના હલ્લેખ છે. તેમાં ચાેથા અહ્યુ-વત તરીકે સ્વદારસ તાેષને અને તેના પાંચ અતિચારાને જણાવેલા છે. પણ પછીના વ્યાખ્યાકારા શરૂઆતના પહેલા બે અતિચારાના વિભાગ બીજી રીતે બતાવે છે. તેઓ કહે છે કે જે પુરુષ સ્વદારસ તાેષી છે તેને જ પહેલા બે અતિચાર સંભવી શકે છે અને જે પુરુષ માત્ર પરદારવર્જક છે તેને માટે તાે એ બે અતિચાર રૂપ જ નથી.

સ્વદારસંતાષના આગળ જણાવેલા પંચસાક્ષીએ પરણેલી સ્ત્રી સિવાયની અધી સ્ત્રીઓને ત્યાગવાના વિશાળ અર્થ જ ચાલુ રહ્યો હાત તા અતિચારાના આ વિભાગને જરા પણ સ્થાન ન મળત. ટીકાકારા કહે છે કે સ્વદારસંતાષને પાળનારા પુરુષો સમાજમાં એ પ્રકારના મળે છેઃ એક તો એવા કે જેઓ માત્ર પરદારવર્જક છે અને ખીજા માત્ર સ્વદારસંતાેષી છે. પરદારવર્જક એટલે જેઓ માત્ર પારકી સ્ત્રીઓને--બીજાએ પંચસાક્ષીએ સ્વીકારેલી સ્ત્રીઓને---જ વર્જે છે. નહિ કે વેશ્યાને તથા જેમને લોકો પરસ્ત્રી તરીકે નથી માનતા. એવી સ્ત્રીઓતે. આવા પરદારત્યાગીની મર્યાદામાં વેશ્યા વગેરેનેા નિષેધ નથી જ આવતા. એવા પુરુષ વેશ્યાદિગમન કરે તાપણ તેનું વત અખંડિત રહે. છે. અંશે પણ દુષિત થતું નથી. એનું કારણ એ છે કે લોકા વેસ્યા વગેરેને પરદારા નથી જ માનતા. આમ છે માટે પરદારત્યાગીને પહેલા બે અતિયારો. અતિચાર રૂપે નથી જ ઘટતા. હવે જે પુરુષ સ્વદારસ તાેષી છે, જેના વતની મર્યાદા પાતાની સ્ત્રીથી આગળ જતીજ નથી, જેને પાતાની સ્ત્રીમાં જ સંતાેષ માનવાતું વૃત છે તેને કદાચ વેશ્યાદિકને પાતાની સ્ત્રી તરીકે બનાવી પ્રસંગ કરવાની છટ ઊભી થાય તેથી જ એને સાર તે છૂટ તદ્દન નિષિદ્ધ છે. છતાંય કદાવ્ય તે એવી છૂટ લે તાેપણુ તેના ત્રતનાે સર્વથા ભંગ તાે મનાતાે નથી. માત્ર આંશિક દષણ મનાય છે.

ુ ઉપર્યું કત અતિચારવિભાગની કલ્પનાથી આપણે કળી શકીએ છીએ કે <u>૧૯. કલાવતી</u> અને સુભદ્રાના વૃત્તાંત માટે જીએા ભરતબાહુબલિની વૃત્તિ,

પકર 1

## જૈન દષ્ટિએ પ્રક્ષચર્યવિચાર

સ્વદારસંતાેષને અર્થ એ વ્યાખ્યાકારોના જમાનામાં કાંઇક સંક્રોર્જ્ થયેલે જજ્ણાય છે. એથીજ વ્યાખ્યાકારોએ પુરુષની પ્રચલિત સ્થિતિને લક્ષ્યમાં રાખીને સ્વદારસંતાેષના પરદારત્યાગ અને સ્વદારસંતાેષ એવા બે વિભાગ કર્યા છે, અને તે તે અતિચારાના વિભાગ ઉપર્યુંકત રીતે ઘટાવેલાે છે.

ન્યારે સમાજમાં એવા પુરુષોનું બાહુલ્ય હેાય કે જેએા માત્ર પરદારને ત્યાગ કરી શકે છે નહિ કે વેશ્યાદિનેા, વળી દેશાચાર કે સામાજિક રૂઢિ પ**ણ** એવાં બધારણોને ટેકા આપતાં હેાય, ત્યારે માત્ર તેઓને લક્ષ્યમાં રાખીને ધર્મશાસ્ત્ર પણ પાતાનાં વિધાનાની પુનર્વ્યવસ્થા પુરુષાનુકૂળ કરે છે.

એ રીતે સ્ત્રીસમાજને લક્ષ્યમાં રાખીને ભારતના એક પણ, શાસ્ત્રમાં એક પણ પુનર્ઘટના થઈ હેાય એનું હજુ સુધી તેા કાેઈ ઇતિહાસકારે નાેંધેલું વાંચ્યું કે સાંભળ્યું નથી.

#### ૭. પ્રક્રચર્યની નિરપવાદતા

અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય વગેરે મહાવ્રતો સાપવાદ છે. પરંતુ માત્ર એક પ્રાહ્નચર્ય જ નિરપવાદ છે. અહિંસા વ્રત સાપવાદ છે એટલે સર્વપ્રકારે અહિંસાને৷ પાલક કાેઈ ખાસ વિશિષ્ટ લાભના ઉદ્દેશથી હિંસાની પ્રવૃત્તિમાં ઉતરે છતાં તેના વ્રતને৷ ભંગ નથી મનાતે৷ કેટલાક તે৷ પ્રસંગે৷ જ એવા છે કે જેને લઈને એ અહિંસક હિંસા ન જ કરે યા હિંસામાં પ્રવૃત્ત ન જ થાય તે৷ તેને વિરાધક પણુ માનેલાે છે. રે વિરાધક એટલે જૈન આત્રાને৷ લાેપક. આવી જ સ્થિતિ સત્યવ્રત અને અસ્તેયાદિ વ્રતમાં પણુ ધટાવવાની છે, પણુ પ્રાત્સ્વર્યમાં તે৷ આવે৷ એક પણુ અપવાદ નથી. જેણે જે જાતનું પ્રહ્નચર્ય સ્વીકાર્યું હાેય તેણે વિના અપવાદે તેવું ને તેવું જ આચ-રવાનું છે.

ભીજાના આપ્યાત્મિક હિતની દબ્ટિ લક્ષ્યમાં રાખીને અહિંસાદિના

२०. ' आयरियस्त विणासे गच्छे अहवा कुलगणे संघे । पंचिदियवोरमणं पि काऊं नित्थारणं कुञ्जा ॥ एवं तु करेंतेगं अव्युच्छित्तो कया उ तित्थम्मि । जद्दवि सरोरवाओ तह विय आराहओ सो उ ॥ यस्तु समर्थांऽपि आगाढेऽपि प्रयोजने न प्रगल्भते स थिराधकः । — जीतकल्पद्वत्तिः — तिलकाचार्यः पृ. ३५-३६. -आ इतारामां अमुड असुड प्रसंगे હिंसादि नढि डरनाराओने विराधड डढेबा छे.

અપવાદ કરનારો તટસ્થ યા વીતરાગ રહી શકે છે, પ્રક્રાચર્યના અપવાદમાં એવે સંભવ જ નથી; એના પ્રસંગ તા રાગ, માહ કે દ્વેષને જ અધીન છે. વળી એવા કામાચારતા પ્રસંગ કાઈના આધ્યાત્મિક હિતને માટે પણ સંભવી નથી શકતો. આવા જ કારણથી હાસચર્યના પાલનનું નિરપવાદ વિધાન કર-વામાં આવ્યું છે અને એ માટે દરેક જાતના ઉપાયે৷ પણ અતાવવામાં આવ્યા છે. બ્લસચર્ય તાે લંગ કરનારાને પ્રાયશ્ચિત્ત તાે આકરાં છે, તેમાં પણ જે જેટલે ઊંચે દરજ્જેયી હાસચર્યની વિરાધના કરે છે તેને તેના દરજ્જા પ્રમાણે તીવ્ર. તીવતર, તીવતમ પ્રાયશ્વિત્ત કહેલાં છે. જેમકે, કાેઈ સાધારણ સુલ્લક સાધુ અજ્ઞાન અને મેહને વશ થઈ વ્યદ્મચર્યની વિરાધના કરે તો તેનું પ્રાયશ્વિત્ત એના ક્ષુલ્લક અધિકાર પ્રમાણે ચાેજેલું છે. અને કાેઈ ગીતાર્થ ( સિદ્ધાંતના પારગામી અને સર્વમાન્ય) આચાર્ય આવી ભૂલ કરે તેા તેનું પ્રાયશ્વિત્ત પહેલા ક્ષુલ્લક સાધુ કરતાં અનેકગણું વધારે કહેલું છે. લોકોમાં પણુ આ જ ન્યાય પ્રચલિત છે. કેાઈ તદ્દન સામાન્ય માણસ આવી ભૂલ કરે તે৷ સમાજ એ વિશે લગભગ ખેદરકાર જેવેા રહે છે, પહા કાેઈકુલીન અને આદર્શકાેડીના <mark>માણુ</mark>સ આ પ્રસંગને અંગે સાધારણ પણ<sub>.</sub> ભૂલ કરે તાે કદાપિ સમાજ તેને સાંખી લેતા નથી. પ્રક્રાચર્યલંગ વિશેના પ્રાયશ્ચિતન વર્ણન આપીએ તે પહેલાં કામસંસ્કારોને અંકુશમાં લાવવાને લગલી વિશેષ હકીકત ટું કમાં જણાવી દઈ એ.

કાેઈ વ્યક્તચારી બ્રહ્મચર્યને પાળતાે હાેય, તે માટે ઉદ્યમરાલ પણુ હાેય, છતાં એણે ઊભા થતા પ્રબળતમ કામસંસ્કારને અંકુશમાં કેમ લાવવા ? એ પ્રશ્નનાે નિકાલ લાવવા તે ગ્રંથકારાે આ પ્રમાણે કહે છે :

એવા પરવશ બનેલા લ્લસ્ચારી બે પ્રકારના હોય છે: એક તો ગુરુ કે વડીલેાના આત્રાધારી અને બીજા સર્વથા સ્વચ્છદી. જેઓ આત્રાધારી છે તેઓને માટે જ આ નીચેની યેાજના છે. આત્રાધારી લલસ્વારી ગુરુની કે વડીલની સમક્ષ પાતાની વિદ્વળ સ્થિતિને પ્રકાશિત કરે. પછી ગુરુ એને ઘણા લાંબા સમય સુધી નિર્વિકાર બાેજન ઉપર રાખે. નિર્વિકાર બાેજન એટલે જેમાં થી, દૂધ, માખણ, દકીં, ગાળ, મધ, તેલ, ખટાશ, મરચાં વગેરે મસાલા-દાર ઉદ્દીપક પદાર્થો લેશ પણ ન આવતા હાેય. વળી તળેલા એક પણ પદાર્થ તેમાં ન હાેય, માંસ અને મઘ તાે એને વજ્ય જ હાેય. લાંબા સમય સુધી આવી ચર્યા રાખ્યા પછી એની વિદ્વલતા ન મટે તાે એવું જ ભાેજન તેને પ્રમાણમાં આછું આછું આપવું; અર્થાત્ શરીરના નિર્વાહને બાધ ન આવે એવી રીતે એને રાજ થાેડા થાેડા ભૂખ્યા રાખવા. આ પછી પણ કાંઈ ફેરફાર ન જણાય તો તેને લાંખા ઉપવાસા કરાવવા. ઉપવાસાથી પણ એ ઠેકાણે ન પડે તાે એની પાસેથી સેવા વગેરેનું ખૂબ મહેનતી કામ લેવું. પછી તેને મહિનાના મહિના સુધી ઊભે જ રહેવાની ભલામણ કરવી. પછી કાેઈ સુશાલ સાથી આપીને તેને લાંબા લાંબા વિહારા (પન્થેા) કરાવવા. પન્થના થાકથી પણ એ ન શમે તો જો એ શાસ્ત્રાભ્યાસના રસિક હાેય તાે તેને શાસ્ત્રો કંઠસ્થ કરાવવાં તથા તેના અર્થા પણ યાદ રખાવવા. આ સ્વાપ્યાયની પ્રવૃત્તિ રાતદિવસ ચલાવવી અને તે પણ લાંબા સમય સુધી. આ બધા સાગપ્રધાન ઉપાયો અનવરત ચાલ રાખવાના છે એ યાદ રાખવું જોઈએ.

મનુષ્ય, આશ્રમોની વ્યવસ્થામાં યથાક્રમ પસાર થઇ પછી સંન્યાસમાં આવતાે હાેત તાે આવી યાેજનાનાે ઉદ્દગમ ભાગ્યે જ થાત, અથવા સંન્યાસની પ્રતિજ્ઞા અમુક મુદ્દત સુધીની હાેત તાેપણુ આવા બંધારણુની જરૂર ભાગ્યે જ રહેત. આ ઉપરાંત વ્યદ્ધઆરિણીઓના આ પ્રસંગને લગતા પ્રાયશ્ચિત્તના પ્રકારો, તેને પ્રાયશ્ચિત્ત આપનારાઓની યાેગ્યતા અને આ જાતના ગંભીર પ્રસંગા તરફ શુરુ ઉપેક્ષા રાખે તાે તે પણુ કેવા મહાપ્રાયશ્ચિત્તના ભાગી થાય છે, વગેરે વગેરે અનેક વિચારણાઓ તે પ્રાયામાં નોંધાયેલી છે. ૨૧

પ્રક્રચર્યભંગ કરનારા ભિક્ષુએ। માટે પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન આ પ્રમાણે છે :

૧. **પ્ર**દ્મચર્યના ભાંગને લગતું દુઃસ્વપ્ન આવે તે৷ ૧૦૮ શ્વાસપ્રશ્વાસ સુધી મૌન રહી પ્યાન કરવું.

ર. જાહેર રીતે કાેઈ સાધ્વી સ્ત્રીના શીલને તોડવાના ઇરાદાથી બ્રહ્મચર્યનું ખંડન કરે તો એના દીક્ષાપર્યાયનો સર્વાથા છેદ કરવા. (દીક્ષાપર્યાયનો છેદ કરવા. (દીક્ષાપર્યાયનો છેદ કરવા. (દીક્ષાપર્યાયનો છેદ કરવા એટલે કાંઈને દીક્ષા લીધે ૨૦ વર્ષ થયાં હાેય અને તે જો આવા ગુના કરે તો તેનાં ૨૦ વર્ષમાંથી ૧૫ વર્ષ કાંપી નાખવાં અને તેને પાંચ વર્ષથી જ દીક્ષિત થયેલા જાહેર કરવા, એટલે કે તેને સંઘમાં વડીલ કે વૃદ્ધ ગણાતો અટકાવવા.)

૩. ગર્ભપાત કે ગર્ભાધાનાદિ કરે તેાપણુ દીદ્ધાપર્યાયનેા સર્વથા છેદ કરવા.

૪. સબ્ટિવિરુદ્ધ અને મુખ દારા મૈથુન કરનારના પછ્ય દીક્ષાપર્યાયને**!** સર્વથા છેદ કરવાે.

ર૧. સટીક વ્યવહારસૂત્ર ભાષ્ય, હતીય ઉદ્દેશક, પૃ. ૫૨ થી.

435 ]

જો ઉપર જણાવેલા અપરાધી આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરેની પદવી ધરાવતા હાેય અને તેણે ઉપર્શું ક્વ ૨–૩--૪ ડલમમાં લખેલા અપરાધ કર્યા હાેય તાે તેને યથાયાેગ્ય અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિત પ્રાયક્ષિત્ત આપવાં.

[અનવસ્થાપ્ય એટલે દીક્ષાપર્યાયનેા છેદ કરીને પાછેા દીક્ષાનેા આરોપ ત્યારે જ કરવામાં આવે કે જ્યારે તેણે અમુક આપેલ પ્રાયશ્વિત્ત પૂર્ડુ કરેલું હાેય. સામાન્ય સાધુઓને તેા દીક્ષા પર્યાયના છેદ કરીને તરત જ દીક્ષા આપવામાં આવે*છે,* જ્યારે આ જોખમદાર વ્યક્તિઓ માટે વિશિષ્ટ પ્રાયશ્વિત્ત છે.

પારાંચિત એ અનવસ્થાપ્યના જેવું છે. માત્ર ફેર એ છે કે દીક્ષાપર્યાયને છેદ કર્યા પછી જે પ્રાયશ્વિત્ત પૂરું કરવાનું હેાય છે તે જે દેશમાં પાતાની અપકીર્તિ આદિ થયેલ હેાય તે દેશાદિને છેાડીને અને સાધુવેશ પૂકીને કરવાનું હેાય છે.]

સામાન્ય ભિક્ષુ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાયાદિ પોતાના ભિક્ષુત્વનો કે પદનો ત્યાગ કર્યા સિવાય પ્રદ્રશ્ચર્ચ્યાને ભાગ કરે તો તેમને જીવતાં સુધી આચાર્યાદિતી પદવી ફરી આપી શકાય નહિ તેમ તેઓ લઈશકે પણ નહિ. જો એ આચાર્ય વગેરે પેતાની પદવીના ભાર અન્યને સોંપી દે અને ગચ્છથી છૂટા થઈને ભંગ કરે અને તે પછી તેઓ સુધરી જાય એમ ચોક્કસ લાગે તાપણ ત્રણ વર્ષ સુધી તાે તેઓને તે પદવી આપી શકાય નહિ જ. ચાથે વર્ષે આપી શકાય અને તેઓ તે વખતે લઈ પણ શકે.

—જીતકલ્પ અને તેની ચૂર્ણિને આધારે.

#### ૮. લક્ષચર્યમાં એક ખાસ દષ્ટિ

સદ્ય-ચર્ય પાળવામાં અહિંસાની પશુ એક ખાસ દબ્ટિ છે. કામાચારને સેવતાં બીજા અનથીં તો છે જ, ઉપરાંત અનેક જીવાના ઘાત પશુ થાય છે. 'કામાચારને સેવતા મનુષ્યને કેવા પ્રકારના અસંચમ લાગે?' એવા પ્રશ્ન શ્રી ગૌતમે લગવાન મહાવીરને કર્યા. એના ઉત્તરમાં ભગવાન મહાવીરે ભગવતી-સત્ર (શતક ર, ઉદ્દેશક પ, પ્રશ્નોત્તર અંક ૩૩)માં જણાવ્યું કે 'કાઈ મનુષ્ય રથી ભરેલી નળીમાં તપેલા સળિયા નાખે તા રૂના નાશ થઈ જાય છે તેમ કામાચારસેવી મનુષ્ય સ્ત્રીયોનિંગત જન્તુઓના નાશ કરે છે. તે જન્તુઓ પણ આપણી પેડે પંચેન્દ્રિય છે અને તેમની સંખ્યા નવ લાખ છે. એ ઉપરાંત એ જીવાની સાથે :રહેલા સમ્મૂર્જિંમ જીવાની તો કાંઈ સંખ્યા જ નથી. ' વાત્સ્યાયન કામસત્રના ટીકાકાર જયમંગળ પણ નીચેના શ્લોક દ્વારા એ જીવાત્પત્તિના ઉલ્લેખ કરે છે:

# रक्तजाः क्रमयः सूक्ष्मा मृदुमध्यात्रयुक्तयः । स्मरसद्मनि कण्डूर्ति जनयन्ति तथाऽवल्राम् ॥

—અધ્યાય ૧, અધિકાર ૨, ષ્ટ. ૭૭-૭૮

અર્થોત્ સ્મરસગ્ન—યોનિ—માં જે કંડ્રતિ—ચળ આવે છે તે તેમાં રહેલા રક્તજન્ય સક્ષ્મ કૃમિએોને લીધે.

કવિ કેાક્કોક પાતાના રતિરહસ્યમાં (પરિ. ૩, શ્લા. ૮, પૃ. ૨૩) પણુ આ જ વાતને આ જ શબ્દોમાં મૂંક છે:

योनियग्त्रसमुत्पन्नाः सुसूक्ष्मा जन्तुराशयः ।

पीडयमाना विपद्यन्ते यत्र तन्मेशुनं स्यजेत् ॥

—ચાગશાસ્ત્ર પ્રકાશ ૨, શ્લા. ૭૯, પૃ. ૧૨૧

એમ કહી આચાર્ય હેમચન્દ્ર કામાચારમાં થતા જીવવધનો ત્યાગ કરવા કામાચારના વર્જનના ઉપદેશ કરે છે અને સાથે વાત્રયાયનના ઉપર્યુક્ત પુરાવા પણ ટાંકે છે.

વર્તમાન વિજ્ઞાને કરેલું આ જીવાત્પત્તિનું સમર્થન તેા જાણીતું છે. એમ હ્યદ્ધચર્ય પાળવામાં જેમ બીજી અનેક દષ્ટિએો છે તેમ આ અહિંસાની પણ એક દષ્ટિ છે અને ખાસ કરીને જૈનેાપદેશકા હ્યદ્ધચર્યના ઉપદેશ દેતાં તેના પણ ઉપયોગ કરે છે.

#### **હ. બ્રક્ષચય**ેમાં સાવધ રાખવા માટે ઉપદેશરૌલી

આવા ઉપદેશામાં માટે ભાગે સ્ત્રીજાતિની નિંદા દ્વારા તે પ્રતિ ઘૃણા ઉપજાવી વિષય તરફના વૈરાગ્ય ટકાવવાની હકીકતા આવે છે. આ જાતની શૈલી<sup>૨૨</sup> સત્રકાળથી તે આજ સુધીના સાહિત્યમાં એકસરખી ચાલી આવે છે. સૂત્રોમાં કહેલું છે કે સ્ત્રીજાતિ પહુ માયાવાળી છે. એનું મન કચાંય હાેય છે, વચન બીજે હાેય છે અને પ્રવૃત્તિ વળી ત્રીજે હાેય છે. જેમ વૈતરણી નદી દુસ્તર છે તેમ સ્ત્રીઓ પણ દુસ્તર છે. સ્ત્રીઓ ખૂબ હાવભાવ કરીને પુરુષાને લલચાવે છે. માટે **બ્રહ્મ**ચારી પુરુષ ચેતતાે હાેય, છતાં કદાચ તેનું મન બહાર ચાલ્યું જાય તાે તેણે એમ વિચારવું કે જેની તરફ માટું મન જાય છે તે મારી નથી, હું પણ તેના નથી. એમ સંસારના અસ્થિર સંબંધ વિચારી તેણી તરફના રાગને દૂર કરવા પ્રયત્નશીલ રહેવું, આતાપના લેવી (સૂર્યના તડકામાં ધ્યાન કરવું), સુકુમારતાના ત્યાગ કરવા, શબ્દાદિ વિષયાતે ત્યજી દેવા અને કામનાં પરિણામો વિચારી રાગ અને દ્વેષનો છેદ કરવા તત્પર રહેલું.

રર. આ બતની શૈક્ષી વૈદિક અને બૌદ્ધ સાહિત્યમાં પણ ઉપલબ્ધ છે.

## દર્શન અને ચિંતન

યાંગશાસ્ત્રમાં આચાર્ય હેમચંદ્ર કહે છે કે સ્ત્રીએા સ્વભાવે જ ઠગ, ક્રૂર, ચંચળ અને કુશીલ હાેય છે. તેઓ તાે એવી દુષ્ટ હાેય છે કે સ્વાર્થ માટે પાતાના પતિને, પુત્રને, પતાને કે ભાઈને પણુ ખાડામાં નાખતાં પાછું વળી ન જીએ. ટૂંકામાં સ્ત્રીએા સંસારનું બીજ છે, નરકમાર્ગની દીવીએા છે, શોકાનું પ્રૂળ છે અને દુ:ખાેની ખાણુ છે. માટે બ્રહ્મચારી પુરુષે તેમનાથી સદા ચેતતા રહેવું.

આવી શૈલી ઉપરાંત એક બીજી શૈલી પહ્યુ છે. તેમાં ભાય અને લાલચો દ્વારા વ્યલચારીને સાવધ થવાની સચના છે. જેમકે, વ્યલચારી પુરુષ કે સ્ત્રી પાતાના વ્રતમાં સાવધ ન રહે તેા તેને જન્મે જન્મે નપુંસક થવું પડશે કે રંડાવું પડશે, નરકમાં તપેલા લાહાની પૂતળીને ભેટવું પડશે, આ લાકમાં એની પ્રતિષ્ઠા જશે, નિર્ધનતા આવશે, ભગદર વગેરે રોગા થશે વગેરે વગેરે.

જે પાેતાના વ્રતને ભરાબર પાળે છે તેને અગ્નિ પાણી સમાન છે, સાપ કૂલની માળા સમાન છે, વાઘ તો તેની પાસે હરણિયું બની જ્ય છે, વિષ્ને ઉત્સવરૂપે થઈ જ્ય છે, તેના સાધેલા મંત્રા કળે છે, જગતમાં જશ વધે છે, તેને દેવા સહાય કરે છે, નવે નિધાન સાંપડે છે, ચક્રવર્તા પણું મળે છે અને યથેષ્ટ કામભોગા પણુ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે ભ્રહ્મચારીએ પાેતાના વ્રતને બરાબર સાચવલું. આ રીતે ભ્રહ્મચર્યામાં સાવધ રહેવા માટે એક તા સ્ત્રીજ્યતિના અત્યંત અપકર્ષની વાતા કરી તેના તરક ઘૃણા પેદા કરવાની અને બીજી ભય અને લાલચ બતાવવાની ઉપદેશરોલી પહેલેથી ચાલી આવે છે. આ સિવાય બીજી કાેઈ શૈલી શાસ્ત્રમાં કે વ્યવહારમાં ચાલુ હાેય એમ જણાતું નથી.

#### ૧૦. વૈવાહિકમર્યાદા

જૈન ધર્મ વિધાન કરે તો હાલચર્ય નું જ કરે. એથી વિવાહ કેમ કરવા, કેવા પાત્રની સાથે કરવા, કેટલી વયે કરવા વગેરે પ્રક્ષોનો નિકાલ જૈનોના પ્રાચીન સાહિત્ય-માં નથી દેખાતો, તેમ જ સંતાને ત્પત્તિની આવશ્યકતા વિશે પણુ એ શાસ્ત્ર તદ્દન ઉદાસીન છે. સારે વૈદિક સ્પૃતિઓ, કે જેમાં ગૃહસ્થાશ્રમની પદ્ધતિને ખાસ આવશ્યક માનવામાં આવી છે, તેઓમાં વિવાહને લગતા અનેક જાતના પ્રશ્નોનો નિકાલ અને સંતાનો ત્પત્તિની આવશ્યકતા વિશેના ખાસ મત નાંધાયેલા છે. સ્પૃતિઓની પેઠે જૈન શાસ્ત્રામાં ક્રાઈ જાતનાં વૈવાહિક વિધાના નથી, પરંતુ તેઓમાં સ્ત્રી-પુરુષોનાં જે જે વર્જુના આવેલાં છે તે દારા તે સમયની વિવાહવિષયક મર્યાદા વિશે જરૂર પ્રકાશ પડે એમ છે. ભગવાન ઋષભદેવના સમયમાં દરેક સ્ત્રીને પેટે પુત્રપુત્રીનું યુગલ જ જન્મતું અને વય પ્રાપ્ત થતાં તે જ યુગલ પરસ્પર સ્તેહપ્રાંથિથી જોડાતું. આજની ભાષામાં કહીએ તેા તે જમાનામાં સહેાદર ભાઇબિહેનનું લગ્ન થતું. શારીરિક, પ્રજાકીય કે બીજા ક્રાઈ કારણને લીધે ઋષભદેવજીએ પોતે એ પહતિ બદલી અને તે જાતના યુગલવિવાહના નિષેધ કર્યાં. ત્યાર પછી આજ સુધીમાં સહેાદર ભાઇબિહેનનું સામાજિક રીતે લગ્ન થયેલું જણાતું નથી, પણુ ક્ષત્રિયાદિમાં મામા ક્રઈ વગેરેનાં ભાઇબિહેના સામાજિક રીતે આજ પણુ વરે છે. એ પ્રાચીન સહેાદરવિવાહના અવશેષ હેાય એમ કદાચ માની શકાય,

વૈદિક સ્મૃતિઓમાં ' अष्टवर્ષ મવેદ્ મૌરી ' જેવાં અનેક વચતે৷ મળે છે અને એ વચતે৷ ઉપર જ બાળવિવાહના સમર્થ નતું મંડાણ છે, ત્યારે સ્મૃતિઓથી પણુ પુરાણા જૈન કથાસાહિત્યમાં એક પણુ પાત્રનું લગ્ન એ રીતે વર્ણ વેલું નથી મળતું. એમાં તો જે જે પાત્રેાના વિવાહની હકીકત મળે છે તેમાં યોવનપ્રાપ્ત અને લાવણ્ય, રૂપ તથા ગુણામાં સરખેસરખી જોડીઓની જ નાધ મળે છે. જ્યારે કેાઈ કન્યા કે વરના વિવાહનો પ્રસંગ વર્ણ વવાના હોય છે ત્યારે એ વિશે આગમમાં આ રીતે લખેલું હોય છે : કન્યાનાં માતાપિતા પોતાની કન્યાને યુવતિ થયેલી જાણે, બાલભાવથી સર્વથા મુક્ત થયેલી સમજે, ઉત્કૃષ્ટ અને ઉદ્ધુષ્ટ શરીરવાળી થયેલી જીુએ તથા ભાગમાં સમર્થ થયેલી માને ત્યારે એના એને બરાબર યાગ્ય એવા ભર્તા સાથે ઉચિત શુક્લ અને ઉચિત વિનયપૂર્વક વિવાહ કરવાનું કરાવે છે. પુત્રનાં માતાપિતા પોતાના પુત્રને સુવાન થયેલો જાણે, બાલભાવથી સર્વથા સુક્ત થયેલા સમજે, ભાગસમર્થ થયેલા જીુએ, ખાતેર કળામાં નિપુણુ અને પરિપક્વ જ્ઞાનવાળા થયેલા માને લગર કરે છે. આવાં અનેક વર્ણનો ભગવતી, જ્ઞાતા, વિપાક વગેરે અનેક સુત્રામાં ઉપલબ્ધ છે. ર ૩

આ ઉપરથી એમ ચોક્કસ માની શકાય છે કે એ જમાનામાં ખાળ-વિવાહ કે વહાવિવાહતું તો નામ જ ન હતું. હવે સૂત્રસાહિત્યના ટીકાકારોએ પણ આ વિરો જે જે નોંધા કરેલી છે તે પણ જોઈએ. આગમાના ટીકાકાર અભયદેવસારિ (અગિયારમાં સૈકા) સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકામાં<sup>૨૪</sup> લખે છે કે વીશ વર્ષનો વર અને સાળ વર્ષની કન્યાના વિવાહ થાય તા જ પ્રજા પરાક્રમી, નીરાગી, દીર્ઘાંશ અને અુદ્ધિશાળી થઈ શકે છે. એથી ઓછે વર્ષે

 વરતુ વય પયાસ વપતુ અન કન્યાનુ વય સાળ વષતુ હાલુ ભાઇ અ. જા એમ હાેય તો જ પ્રજા અળવાન, વીર્યવાન, આરોગ્યવાન અને અદિમાન થઈ શકે છે. મૂળ આગમામાં વિવાહમર્યાંદા વિશે સ્વતંત્ર વિચાર કરાે જ નથી, છતાં ભ્રાહ્મહ્યુધર્મની પ્રબળ અસરથી પ્રેરાયેલા દક્ષિણુ અને ઉત્તર હિંદુરતાનના બન્ને સંપ્રદાયના આચાર્યોએ જૈન દબ્ટિને લક્ષ્યમાં રાખીને વિવાહમર્યાદા વિશે ઘણુંઘણું લખી નાખ્યું છે. વરકન્યાની પરીક્ષા, વિવાહના વિધિ, એને અંગે નારીપરીક્ષા, પુરુષપરીક્ષા વગેરે કામસ્ત્રોનાં જેવાં પ્રકરણા પણ લખી નાખ્યાં છે. તેમાં કેટલીક બીલત્સ વાતા પણ આવેલી છે. રક

હવે વિધવાવિવાહ વિશેની આ લાેકાની દબ્ટિને આપણે જાણી લઈએ. વિધવાવિવાહ નિંદનીય છે કે પ્રશંસનીય એવું તેા કચાંય આવતું જ નથી; પણ ખેત્રણ પ્રામાણિક કથાએામાં વિધવાવિવાહનાે પ્રસંગ આવેલાે છે, છતાં તે તરક ઘૃણા તાે નથી બતાવવામાં આવી. પદ્દેલા પ્રસંગ ભગવાન ઝડપક્ષ-

२४-२५. पूर्ण बोड शवर्षा स्त्री पूर्ण विंशेन संगता । शुद्धे गर्भांशये मार्गे रक्ते शुकेऽनिले द्वदि ॥ वीर्यवन्तं सुतं सूते ततो न्यूनाब्दयोः पुनः । रोग्यल्गयुरधन्यो वा गर्भों भवति नैव वा ॥ --स्थानांगसूत्र ठोक्ष ५ मुं स्थान, ६. २, ५० ३१३.

ર૬, જીએા વિવેકવિલાસ તથા ત્રૈવર્ણિકાચાર. ત્રૈવર્ણિકાચારમાં સ્ત્રીસમાગમ માટે અને સ્ત્રીયાનિના પૂજન માટે પણ વિધિ અનાવ્યા છે ને તે આ છે :

> े मुक्तवानुपविष्टस्तु शय्यायामभिसम्मुखः । संस्थरय परमारमानं परन्था जंधे प्रक्षारयेत् ॥ अलोमर्शां च सद्रुचामनर्धां सुमनोहराम् । योनि स्पृष्टा जपेन्मंत्रं पवित्रं पुत्रदायकम् ॥

ॐ हूँ वली इलूं योनिस्थे देवते सम संखुन्न जनयस्त अ. सि. आ. उ. सा. स्ताहा इति मन्त्रेण गोमयगोमूत्रक्षीरदधिसर्पिःकुशोदके योनि संप्रझाल्य श्रीगन्धकुद्भमकस्तूरिकाद्यनुष्ठेपन कुर्यात् ।' ઇत्यादि ५. ४२४.

વૈદિક આચારમયૂખમાં સ્નીકત્યને નામે આવી જ વાત લખેલી છે. પ્ર. ૮૬.

દેવજીના છે. તેઓ એવી સ્ત્રીને પરણેલા કે જેને৷ પતિ મરી ગયેલે৷ આ વિવાહને પ્રાચીન વ્યાખ્યાકારાએ બહુ રાચક શબ્દાેમાં, પ્રસન્તભાવે વર્ણવેલે। છે.<sup>૨૭</sup> બીજો પ્રસ'ગ ભ. મહાવીરના એક ગણધરતાે છે. તેમાં એમ આવે છે કે છ્ઠા ગણધર માંડિતપુત્ર અને સાતમા ગણધર મૌર્યપુત્ર એ બન્તેયની માતા એક હાેવા છતાં તેમનાં ગાેત્રા જીદાં જીદાં છે. તેનું કારણ એમ ખતાવવામાં આવ્યું છે કે તે અન્નેનેા પિતા જાદો જાદો છે. આમ તેા ત્યારે જ અની શકે કે એક ભાઈ એકવાર પરણી હાેય અને એને પુત્ર થયે৷ હાેય, પછી તે જ ભાઈ રાંડવા પછી કરી પરણે અને પુત્ર પણ થાય. આ પહતિ જ વિધવાવિવાહની પદ્ધતિ છે. આ પદ્ધતિ વિશે સત્તરમાં સૈકાના ટીકાકાર શ્રી વિનયવિજયજી એમ લખે છે<sup>૨૮</sup> કે—' ક્રાઈ દેશમાં એવી પણ પ્રથા છે કે એક પતિ મર્યા પછી બીજો પતિ વરી શકાય, એમ વૃદ્ધ પુરુષે કહે છે. ' વાચકાએ યાદ રાખવું જોઈએ કે એ બન્ને ગણધરાે વૈદિક લાક્ષણો હતા. ત્રીજી બાબત ગુજરાતના પ્રસિદ્ધ મંત્રી વસ્તુપાળ તેજપાળને લગતી છે. તેમના રાસના કર્તા શ્રી લક્ષ્મી-સાગરસરિ અને પાસચંદ્ર સરિ એ બન્ને આ વિશે આ પ્રમાણે જણાવે છે ઃ---' પાેરવાડ આસરાજ ગર્ભશ્રીમંત હતેા, પણ હવે તો નિર્ધન છે. તેથી તેણે પાતાના વતન પાટણને છેાડી માલાસણમાં આવીને નિવાસ કર્યો છે. માલાસણમાં પારવાડની જાતના આભ્રશાહ નામના શેઠ છે. તેને કુંવરી કરીતે એક પુત્રી છે, પણુ તે દુદૈવે બાળપણમાં જ રંડાપેક પામેલી છે. એ આળવિધવા ધર્મનિયમમાં પાતાનો સમય વિતાવે છે. એકવાર હરિભદ્રસૂરિન વ્યાખ્યાન સાંભાળવા ਰੇ **ઉપાશ્રયે ગઈ.** તેને જેઈને સામુદ્રિક શાસ્ત્રના પારગામી તે આચાર્ય વિસ્મય પામ્યા. તે વખતે ત્યાં આસરાજે ગુરુને વિસ્મયનું કારણ, પૂછવું, ગુરુએ કહ્યું કે આ બાળાની કુખથી સૂર્યચંદ્ર જેવાં બે પુત્રરત્ન નીપજવાનાં છે. એ સાંભળીને એના કુંવરી સાથે પરણ્વાના વિચાર થયા. એ જાણતા હતા કે કુંવરી તેા બાળવિધવા છે, એથી જ તેનું મન સંકાચાયું, પણ ઝડષભદેવના દાખલાથી પાતાના મનતું સમાધાન કરી તેણે કુંવરી સાથે ધરવાસ કર્યો અને પૂર્વ પ્રથાનું પાલન કર્યું .૨૯

૨૭. જીએા કલ્પસૂત્રની સુએાધિકા ઠીકા પૃ. ૧૪૭. ૨૮. ,, ,, ,, પૃ. ૧૫૬. 'अनिषिद्धं च तत्र देशे एकस्मिन् पत्यौ मृते द्वितीयपतिवरणमिति वृद्धाः |' ૨૯. 'હરિલદ્રસૂરિઇ' ઈમ કહિઉ એ એહની કુંખે રચણુ; એ અ પુત્ર અચ્છઈ લલા એ સરિસ્ટ્ર સમાણ.

# દર્શન અને ચિંતન

'પ૪૨ ]

જૈનેામાં સુપ્રસિદ્ધ દાનવીર જગડુ વિશે નીચેની વાત એના ચરિત્રમાં નેોધાયેલી છે :

' શ્રીમાન જગકુને પાતાની સ્ત્રી યશામતીથી પ્રીતિમતી કન્યાના જન્મ થયા. તે કન્યાને તેણે (લગ્નના સમય આવ્યા જાણી) એક સારે દિવસે યશાદેવ નામના પુરુષને પરણાવી, પણ તેનું પાણિગ્રહણ કર્યા પછી તત્ક્ષણુ તે મૃત્યુ પામ્યા. ત્યારપછી સ્વજ્ઞાતિના શુદ્ધિમાન અને વૃદ્ધપુરુષાની અનુમતિથી પાતાની દીકરી એક બીજા વરને તે આપવા તૈયાર થયા, ત્યારે બે કુળવાન વૃદ્ધ અને ચતુર વિધવાઓ પુષ્કળ શુંગાર સજીને તેને આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ કહેવા લાગી—'જો તું તારી વિધવા પુત્રીને માટે વર ખાળતા હાય તા હે શ્રીમન્ ! અમારે વાસ્તે પણુ વરની શાધ કરજે.' એ શ્રીમાળ વંશના ભૂષણુરૂપ જગડુ તે બે સ્ત્રીઓનાં એવાં બાધક વચના સાંભળીને મનમાં લજ્જ પામ્યા અને પછી પુત્રીના શ્રેય માટે કૂવા, વાવ આદિ પુણ્યનાં કાર્યો કરાવવા લાગ્યા.'

— ખખખરનું જગહુચરિત્ર, પૃ ૪૦-૪૧

ં આ ઉપરથી જૈન સાહિત્યની વિધવાવિવાહ પ્રત્યેની દષ્ટિતે આપણે સમજી શકીએ છીએ.

જૈન કથાએ વાંચતાં એમ પણ જણાય છે કે જૈનેામાં અને જૈનેતરામાં બહુવિવાહ ખૂબ પ્રચાર પામેલે હતા. સ્ત્રીઓ સમ્પત્તિ જ મનાતી. એટલે જેને અધિક સ્ત્રીઓ તે અધિક પુણ્યશાળી, અધિક ભાગ્યવાન. ચક્રવર્તાંને ચોસડ હજાર સ્ત્રીઓના પતિ તરીકે વર્ણવેલા છે અને સાથે કહેલું છે કે ચક્રવર્તાંને એટલી સ્ત્રીઓ હોવી જ જોઈએ. તેથી વધારે ભલે હાેય, પણુ આછી તા ચક્રવર્તાંની મર્યાદાને અણબ્બજતું લાગે છે. એ પ્રમાણે વાસુદેવને બન્નીસ હજાર સ્ત્રીઓના પતિ તરીકે વર્ણવેલ છે. ત્રણુ તીર્થં કરા ચક્રવર્તી હતા, તેમને પણુ પ્રત્યેકને ચોસઠ ચોસઠ હજાર સ્ત્રીઓ હતી. એ જ હકીકત આજ પણુ એમની સ્તુતિ કરતાં ગાવામાં આવે છે.

| કુંચ્પરિં   | લેવા    | કરઈ    | ઉપાય              | મ ત્રિ  | ગુરૂનઇ  | વચણિ;   |
|-------------|---------|--------|-------------------|---------|---------|---------|
| પહેમ        | જિણ્લેસ | IR - 3 | આદિનાચિ           | \$      | કીધઉ    | ઈશ્વઈ,  |
| પૂરવ        | રીતિ    | ન      | લે <b>ાપી</b> ઈ   | એ.      | સંગહણું | કીજઈ;   |
|             |         |        | પુણ્ચિ            |         |         | સૂજઈ. ' |
| રાસકાર પાસચ | ાંદે પણ | અ( જ   | <b>ં પ્રમા</b> છે | ગાયેલું | Э.      | -       |

# જૈન દબ્ટિએ હ્યુક્ષચર્યાવચાર

સ્ત્રીઓ વિશે વિચાર કરતાં સમજાય છે કે એ સમયના સ્ત્રાંસમાજ ુખૂખ પરતંત્ર હતા. તે એટલે સુધી કે વિષયોની નિંદા કરવી હેાય ત્યારે પણ પુરુષની વાસનાની નિંદા ન કરતાં જ્યાંસાં માત્ર સ્ત્રીઓની જ નિંદા કરવામાં આવેલી છે. તે સમયે બીજા સમાજની અસરથી જૈન સમાજે પણ કેટલાક એવા નિયમેા ધડવા છે જેથી સ્ત્રી અને પુરુષના અધિકારનું સામ્ય તૂટી ગયું છે. જૈન ધર્મમાં સ્ત્રીને સર્વત્ત થવાને৷ અધિકાર છે, મુક્તિ મેળવવાને৷ અધિકાર છે, એક સ્ત્રી તેા તીર્થ કર પણ થયાં છે, ત્યારે જૈન સંપ્રદાય સ્ત્રીને ·દષ્ટિવાદ નામનું શાસ્ત્ર, જે બધાં આગમામાં મુખ્ય હેાઈ વેઠ જેવું માન્ય છે. તે શીખવાને અધિકાર નથી સ્વીકારતાે. આમ છતાં પછીના જમાનામાં થયેલા આચાર્ય હેમચંદ્રે સ્ત્રીજાતિની નિદા કરવામાં મણા ન રાખવા છતાં એમ પણ કહેલું છે કે કાંઈ એકલી સ્ત્રીએન જ દુષ્ટ નથી. પુરુષો પણ દુષ્ટ, ક્રર, કપટી, વિષયી અને જીલમી છે. સ્ત્રીએો તે! પવિત્ર અને સંતપુરુષોની માતા છે. તીર્થ કરા પણ એની જ કૃખે આવેલા છે. સ્ત્રીસમાજ તરકની આ એમની જે તરકદારી છે તે પણ એક જમાનાની અસર છે. જૈન સાહિત્યની વિવાહ અને સ્ત્રીઓ તરકની દબ્ટિ સમજવાને આટલી હકીકત પૂરતી છે. ૧૧. લાલચર્યજન્ય શિક્રિ અને ચમત્કારો

વ્યક્ષચારી પાસે અનેક વિશિષ્ટ સિદ્ધિએ। હેાય છે, એ અનેક જાતના ચમત્કારા કરી બતાવી શકે છે એવી માન્યતા અ્યાજ કેટલાયે સમયથી સમાજમાં રૂઢ થયેલી છે. આ માન્યતાઓનું મૂળ કેટલીક કથાઓમાં દેખાય છે. પ્રદ્રાચરીતું બાેલેલું થાય જ, પ્રદ્રાચારીના આશીર્વાદથી નિર્ધન ધનવાન શ્રાય, વાંઝણી પુત્રવતી થાય, જેને માથે એને। હાથ હાેય તેને કઠી કવાંય પશ નિષ્ફળતા ન જ હાેય, બહેરાએ સાંભળતા થાય, મૂંગાએ બાલતા થાય. જ્યાં એનાં પગલાં થાય ત્યાં લીલાલહેર જ હાેય! આ બ્લતની અનેક માન્યતા-એોને એ કથાઓ પાયે છે; અને સાથે કાેઈ સતીના કપાયેલા હાથ સાજા થયા, કાેઈ સતીએ કાચે તાંતણે ચાલણી બાંધી કૂવામાંથી પાણી કાઢવું, કાેઈ સતીને શળીનું સિંહાસન થયું, એ જાતના અનેક ચમત્કારાથી ભરેલાં વૃત્તાંતાને પણ રજાૂ કરે છે. આથી જ સમાજમાં **પ્ર**ક્ષચર્યાંના પાલન કરતાં પૂજનતાે અતિરેક થયેલા છે. લાેકાના માટા ભાગ કાઈ જાતની અહિક કે પારલોકિક આશા વિના શુદ્ધ પ્રક્રાચર્ય પાળવા માટે તૈયાર નથી. નામના પ્રદ્રાચારીઓ હોંશેહોંશે પૂજાય છે. લાેકા ઘરે તેમનાં પગલાં કરાવે છે, અને રાગીઓ રાગ મટાડવા, નિર્ધનાે ધનવ'ત થવા, વાંઝિયા પુત્રવાન થવા વ્યદ્મચારી કહે તે કરવા તૈયાર હેાય છે. આ સ્થિતિ તાે આજકાલ આખા દેશમાં વ્યાપેલી છે. એતા

દર્શન અને ચિંતન

લાભ લઈ કેટલાક ધૂર્તો વ્યલચારીના સ્વાંગમાં રહીને ભાળા સમાજને લૂંટે છે અને મનમાન્યું ભાગવે છે. ટૂંકામાં 'લાેભિયા હાેય ત્યાં ધૂતારા ભૂખે ન મરે' એ કહેવત ચરિતાર્થ થઈ જ રહી છે.

૧૨. કાકા સાહેબના પ્રશ્નો અને ઉપસંહાર

488 ]

પૂજ્ય કાકાસાહેએ બ્રહ્મચર્ય વિશે જૈન દબ્ટિએ વિચાર કરવા જે જે સુદ્દાઓ જણ્યુવ્યા હતા તે નીચે આપીએ છીએ :

૧. પ્લક્ષચર્યના ઉપદેશ નિરપવાદ છે કે સાપવાદ?

ર. પૂર્ણ વ્યક્ષચર્ય વગર માેક્ષ અસંભવિત છે એવી માન્યતા છે કે નહિ :

૩. મેાક્ષપ્રાપ્તિ ઉપરાંત લાસચર્ય તે અન્ય કાઈ હેતુ અતાવ્યે છે ?

૪. માેક્ષસાધન તરીકે વ્યક્ષચર્યાંના સ્વીકાર પર પરાને લીધે થયા છે કે. તર્કસિદ્ધ છે કે ખાેજને પરિણામે જડવો છે ?

પ. વ્યક્ષચર્યાની વ્યાખ્યા શી ? એમાં પણુ તારતમ્યરૂપ બેદ છે ?

ક. માણુસ પરણું નહિ, અન્ય રીતે વિષયસેવન કરે નહિ, સમાજમાં **ર**ઢ થયેલેા સદાચાર પાળે અને સાધારણુ રીતે સુક્તાહારવિહારી હાય તા એટલાથી એ આદર્શ બ્રહ્મચારી થઈ શકે, કે આદર્શ બ્રહ્મચારી થવા માટે વિશિષ્ટ સાધનવાળું જીવન ગાળવું જોઈ એ ?

. બ્રહ્મચર્યાની સાધના માટે આહારવિહારાદિના કયા કયા, કેવા કેવા નિયમા સૂચવ્યા છે શે એમાંના કેટલા પ્રત્યક્ષ અમલમાં મુકાતા હતા ? અને કેટલા અતિશયાેક્તિરૂપે છે ?

્ટ. બ્રહ્મચર્યાની સાધના માટે અત્યાર સુધી કેાણે કેાણે ખાસ પ્રયત્ન કરેલા જણાય છે ? તેમની સાધના કેવી હતી ? તેમને કેવી મુશ્કેલીએા નડી ? તે દૂર કરવાના કયા કયા ઉપાયા લેવાયા ?

. પૂર્વાચાર્યોએ રજાૂ કરેલા આદર્શમાં અને સાધનામાં પાછળના લાેકાએ અનુભવને પરિણામે કાંઈ ફેરફાર સૂચવ્યા છે? અથવા મર્યાદાઓ. 'મૂષ્ઠી છે.'

૧૦. પ્રક્ષચર્યના પાલનમાં કાણુ કાણુ નિષ્ફળ નીવડવા અને શા કારણે ?

૧૧. બ્રક્ષ્મચર્ય સિદ્ધ થવાથી કઈ કિઈસિદ્ધિએં৷ પ્રાપ્ત થયાતાે ઉલ્લેખ છે ? એમાંથી પ્રત્યક્ષ અનુભવ કેટલાે નેાંધાયાે છે ?

#### જૈન દુષ્ટિએ પ્રક્ષચર્યાવચાર

૧૨. લ્રહ્મચર્યના પાલનથી અથવા એવા પ્રયત્નમાં ક્રોઈને નુકસાન થયાના દાંખલા છે? અને તે કઈ રીતે?

૧૩. વિવાહિત સ્થિતિમાં વ્યક્ષ્સ્થર્યનું પાલન કેટલે દરજ્જે ઇષ્ટ ગણાયું. છે ? વિષયસેવન માટે કઈ કઈ મર્યાદાએ મૂકી છે ?

૧૪. પ્રજોત્પત્તિની ઇચ્છા ન હ્રાય તાેયે માણુસ વિષયસેવન કરી શકે છે એવી છૂટ કચાંય રાખેલી છે ? અથવા છૂટ રાખી છે એવું અનુમાન નીકળી શકે છે ?

૧૫. વિષયત્યાગ માટે સ્ત્રીની સમ્મતિ આવશ્યક છે?

૧૬. સ્ત્રીનેા વિરાધ હોવા છતાં જેમણે વિષયત્યાગ કર્યો હોય એવા દાખલાએો છે ?

૧૭. ' જાતી માર્ચામુવેચાત્ ' એ નિયમનું ઉલ્લંધન પાપરૂપ મનાયું છે **?** કે 'અન્ય સમયે નહિ ' એટલી જ એની મતલભ છે ?

૧૭. ગૃહસ્થાશ્રમી વિષયને৷ ત્યાગ કર્યા વગર ગ્રાની થઈ શકે છે એવી માન્યતા કચાંય મળી આવે છે*?* 

૧૯. આ જ વિષયમાં જૈન સાહિત્યમાંથી અને અન્ય પંથા, સંપ્રદાયે: અથવા ધર્મોમાંથી શી માહિતી મળે છે?

૨૦. વિષયસેવનનાે કાળ કચાંથી કચાં સુધી વિદ્ધિત મનાયા છે ?

૨૧. બાળલગ્ન સામે અથવા અપક્વ દશાના વિષય સામે કાંઈ વચને જડે છે?

૨૨. સામાજિક વ્યવહારમાં સ્ત્રીપુરુષો એકષીજાંના પ્રસંગમાં કેટલે દરજ્જે આવે તેા તે યાગ્ય ગણાય <sup>ક</sup> કથાં અતિપ્રસંગ ગણાય <sup>ક</sup>

રક. કન્યાએ સ્વયંવર કરે એ બરાબર છે કે નહિ ! એ વિશેના અભિપ્રાયે કચાંય બળી આવે છે ?

૨૪. પરાણે **છા**રુચર્ય પાલન કરવું પડવાથી સાધુઓના સંઘમાં વિશેષ વ્યાધિઓ અને આધિઓ દાખલ થવાના કાંઈ દાખલા છે ?

**૨૫. સંધર્મા પરાણે પ્રહ્નચર્ય પાલન કરાવતાં છડેચેાક અનાચાર** ૩૫

## દર્શન અને શિંતન

N89 ]

ચાલ્યાના દાખલાએ છે? અનાચારી સાધુઓને સંધે, સમાજે કે રાજાએ સજા કર્યાના દાખલાએ મળી આવે છે?

ર ૬. વિષયત્યાગ કરી સાધુ થયા પછી કરી ગૃહસ્થાશ્રમમાં છૂટ સાથે કે છૂટ વગર દાખલ થયાનાં દબ્ટાંતાે મળી આવે છે ?

ર છે. સાધુઓની અત્યંત વિરક્તિ સામે સમાજમાં અત્યંત વિષયાશક્તિ વધી છે એવું અનુમાન કાઢવાને અવકાશ છે? ધ્રદ્ધસ્વર્યાના આદર્શની ટાળ, મશ્કરી કે હાંસી કરનારા પુરુષો અથવા ઉલ્લેખાે મળી આવે છે?

૨૮. જૈન ધર્મના શ્વેતાંબર, દિગમ્બર વગેરે વિભાગામાં **હા**સચર્યના આદર્શની ખાબતમાં કાંઈ સક્ષ્મ અથવા સ્થૂલ મત**સેદ છે** ?

૨૯. લેોકાત્તર વિભ્રતિઓને બાદ કરતાં અને કેવળ સામાન્ય દાખલાઓ જોતાં સ્વચ્છ ગૃહસ્થાશ્રમી માણુસ કરતાં સુસ્ત બ્રહ્મચારી માનસિક અથવા આધ્યાત્મિક શક્તિમાં ચડિયાતાે હાેય છે એવાે અનુભવ થયાે છે ?

૩૦. **પ્ર**દ્મચર્યાંની શક્તિ વિશે જેટલા દાવા કરેલ છે તેમાંના કેટલા સાચા નીવક્ષ્ય છે*?* 

૩૧. કુટુંબકલેશથી કાયર થઇ અથવા જીવનસંત્રામમાં હારી જઈ સાધુ થયેલા લાેકાનું પ્રમાણુ કેટલું હશે ?

૩૨. કાેઈ પહ્યુ વિશ્વસનીય ડૉક્ટર પાસેથી સાધુઓને થતા રાગે વિશ સામાન્ય માહિતી મળી શકે એવું છે ?

૩૩. કામવિકાર દુઃસહ થાય ત્યારે તે શાંત પાડવા ખાતર સાધુઓ કયા ઉપાયેા શાધે છે ?

૩૪. સાધ્વી બ્રહ્મચારિણું! માટે કેવા કેવા નિયમેા કરેલા છે?

૩૫. ઉપરના સવાલેામાંથી તેમને લાગુ પડતા સવાલેાની કાંઈમાહિતી મળે છે ર

કક. સાધ્વી થ્યદ્ધચારિણીઓની સંખ્યા દરેક જમાનામાં કેટલી હતી ! કથારે તે સંખ્યા વધેલી અને કથારે ઘટેલી ! એ વિશે કાંઈ માહિતી મળે એમ છે ! આ નિબંધમાં જૈન દષ્ટિને મુખ્ય રાખીને લાહ્યચર્ય વિશે લખવામાં આવ્યું છે. કચાંક સ્મૃતિશાસ્ત્ર સાથે તુલના પણ કરેલી છે અને કચાંક અમારા સ્વ તંત્ર મત પણ મૂકેલા છે. એકંદરે જૈન શાસ્ત્રમાં લાહ્યચર્ય વિશે આજ સુધીમાં જે કાંઈ નેંધાયેલું છે તે બધું લગભગ આમાં આવી ગયેલું છે. આ નિબંધ લખવામાં નીચે જણાવેલા જૈન પ્રંથોના ઉપયોગ કરવામાં આવેલા છે :

(1) પ્રશ્નવ્યાકરણ, (૨) રથાનાંગસ્ત્ર, (૩) ઉપાસકદશાંગ, (૪) ભગવતીસ્ત્ર,
(૫) દશવૈકાલિકસ્ત્ર, (૬) સત્રકૃતાંગસ્ત્ર, (७) ઉત્તરાધ્યયનસ્ત્ર, (૮) યેાગશાસ્ત્ર,
(૯) પંચાશક, (૧૦) પ્રવચનસારાદ્વાર, (૧૧) ગ્રાનાર્ણ્યવ, (૧૨) ઉપદેશમાળા,
(૧૩) ઋષિમંડળવૃત્તિ, (૧૪) ભરતભાહુબલિવૃત્તિ, (૧૫) પરિશિષ્ટપર્વ, (૧૬)
નિશીચચૂર્ણ્સિ, (૧૭) વ્યવહારભાષ્ય, (૧૮) છતકલ્પસ્ત્ર, (૧૯) સાગારધર્માંમત,
(૨૦) આચારાંગસ્ત્ર, (૨૧) ત્રૈવર્ણ્સિકાચાર, (૨૨) ગ્રાતાધર્મંકથાસ્ત્ર, તથા
(૨૩) વિપાકસત્ત, વગેરે.

છેવટે <mark>પ્ર</mark>ક્ષચર્યાના પ્રેમીઓ આમાંથી સારસારને લેશે અને નિઃસારતે છેાડશે અને અમારાં રખલનેા દરગુજર કરશે એ અંતિમ આશા સાથે વિરમીએ છીએ.<sup>૧</sup>

1. આના સહલેખક પંડિત શ્રી બેચરદાસ દાશી પણ છે.

# પુન: પંચાવન વર્ષે–

# [3\$]

પ્રેસ્તુત વાર્તાસંગ્રહ સાંભળતો ગયે৷ અને પંચાવન વર્ષ પહેલાંની સ્થિતિ તાદશ થવા લાગી. દર્શનશક્તિની સાથે દસ્ય જગત લોપ પામતાં જે નિરા-લંખતા આવેલી તેમાં પહેલું અવલંખન મુખ્યપણે શાસ્ત્રોનું મળ્યું. એ શાસ્ત્રો એટલે સંસ્કૃત, પાલિ કે પ્રાકૃત નહિ, પણ મુખ્યપણે કાંઇક જૂની અને કાંઇક નવી એવી મિશ્રિત ગુજરાતી ભાષામાં લખ્યાયેલ જૈન પરંપરાને લગતા કેટલાક વિષયોનાં શાસ્ત્રો. પહેલવહેલાં એ અવલંખન પ્રાપ્ત થયાનું વર્ષ વિ. સં. ૧૯૫૪ હતું, એમ યાદ આવે છે.

આજથી પપ વર્ષ પહેલાં જે શાસ્ત્રીય વિષયેાએ મનને એક નવી દિશા પૂરી પાડવાનું કામ કર્યું હતું તે વિષયેામાં એક ગેય વિષય હતા કથા કે ઉપદેશને લગતા. આવાં પર પરાગત કથાઓ કે ઉપદેશા સજઝાયને નામે જૈન પર પરામાં પ્રસિદ્ધ છે. સજઝાયના સંરક્ત પર્યાય છે સ્વાચ્ચાય. આપણે જાણીએ છીએ કે સમગ્ર આર્ય પર પરાઓમાં સ્વાધ્યાયનું કેટલં મહત્ત્વ છે. તૈત્તિરીય **ઉપનિષદમાં જે કહેવામાં આવ્યું છે કે સ્વાધ્યાય** અને પ્રવચન જ તપ છે. તે વસ્તુ એક્રેએક પરંપરામાં છવતી રહી છે. જૈન પરંપરા, જે મુખ્યપણે તપસ્વી અગર તપઃપ્રધાન સંરથા હેાઈ બાહ્યસાગલક્ષી મનાય છે, તેમાં પહ્ય ખરેખરેહ ભાર તેા સ્વાધ્યાય અને ધ્યાન જેવા અન્તસ્તપ ઉપર જ આપવામાં આવ્યા છે. એટલે સાધુ અગર ગૃહસ્થ, જેએો વ્રત, નિયમ આદિ તપના વિવિધ પ્રકારોમાં રસ લેતા હેાય છે, તેઓ પણુ સજ્ઝાયના પાઠ અને શ્રવણુ પ્રત્યે ઊંડી બહા સેવતા હોય છે તે તેમાં સીધો રસ અનુભવે છે. એટલે જ્યાં ગભીર શાસ્ત્રાબ્યાસનું વાતાવરપ્ય ન હેાય કે તેવી સામગ્રી ન હાેય ત્યાં પણ સજ્ઝાય નામે જાણીતા ગેય સાહિત્ય દ્વારા લોકા વિદ્યારસ અનુભવે છે અને પર પરાગત ઉચ્ચ પ્રકારની સાત્ત્વિક ભાવનાઓના સંસ્કાર ઝીલતા રહે છે. આ સજઝાય નામક સાહિત્યવિભાગ એટલેા ખધા સર્વપ્રિય છે કે ભાગ્યે જ એવા કાઈ જૈન હશે કે જેને કાંઈ ને કાંઈ સજ્ઝાય કંઠરથ ન હોય, અગર ખીજા પ્રાઈ સજ્ઝાય ગાય ત્યારે તેને તેમાં આકર્ષણ ન થાય.

#### . મજ્ઝાય કે રામાઐાનું પંથભેદ ભુલાવવાનું મામ<sup>શ્</sup>ય<sup>€</sup>

સજ્ઝાયા વિવિધ ઢાળામાં હાય છે અને એ ઢાળા પણ સુગેય હાેઈ ગમે તેને ગાવામાં રસ પડે છે. જેઓ સામાન્ય રીતે પણ ગાઈ ન શકતા હાેય તેઓ બીજાઓનું સજ્ઝાયગાન સાંભળી તલ્લીન થતા હાેય છે. ચાેરે અને ઠાકુરદારે શ્રાવણ-ભાદરવામાં રામાયણું કે મહાભારતની કથાઓ વંચાતી. ગામના લોકા બપાેરે કથા સાંભળવા મળે. કથાકાર મહારાજ કાંઈ અનેરી છટાથી કથા કરે અને અર્થ સમજાવે. રસ એટલા બધા જામે કે તેને સાંભળવા જનાર પંચબેદ ભૂલી જાય. જેમ રામાયણ, મહાભારત અને ભાગવતની કથાઓન માં પંચબેદ ભૂલી જાય. જેમ રામાયણ, મહાભારત અને ભાગવતની કથાઓન માં પંચબેદ ભૂલાવવાનું સામર્થ્ય અનુભવ્યું છે, તેમ જ સજ્ઝાય કે રાસ નામના જૈન ગેય સાહિત્યના લલકાર અને સમજાવટ વખતે પણ પંચબેદ ભૂલી શ્રેાતાઓ એકત્ર થયાનું ચિત્ર આજે પણ મન સામે ઉપસ્થિત થાય છે. કાેઈ સુકંટે સાધુ કે સાધ્વી અગર ઝહેરથ-બ્રાવક જીદી જીદી સજ્ઝાયો ગાય, રાસની ઢાળા ગાય ત્યારે મોટી મેદની જામવી, અને આ જ ધાર્મિક કે સાંસ્કૃ-તિક જીવનનું તે વખતે ગામડાંઓમાં અને શહેરામાં પણ એક મહાન પર્વ બની રહેતું.

આ પર્વરસે મને અલંખન પૂરું પાડચું ત્યારે કેટલાંક સુપાત્ર સાધ્વીઓની દારા મેાટેથી અને લખેલ તેમ જ અપેલ પુસ્તક ઉપરથી પણ મેં કેટલીક સજ્ઝાયેા કંદરથ કરી. છંદ, સ્તવન આદિ અન્ય ગેય પ્રકારાની સાથે સાથે સજ્ઝાયેાની ઢાળા યાદ કરવાના, એના ભંડાળ વધારવાના અને એને ગાઈ પુનરાવૃત્તિ કરવાના એક નિત્યક્રમ ખની ગયા, જેને હું મારા વિદ્યાવ્યવસાયનું પ્રથમ પગથિયું અને નવી દિશા ઉધાડવાનું એક દાર કહું છું.

## સજ્ઝાયેાના બે પ્રકાર

તે વખતે મેં જે સજ્ઝાયાે કાંડસ્થ કરેલી તેનાે માટા ભાગ તે વખતે મુદ્દિત અને ઉપલબ્ધ ' સજ્ઝાયમાળા ' ભાગ પહેલા–બીજામાંના હતાે. સજ્ઝાયા એ પ્રકારની હાેય છે : એક અસદ્વત્તિએાના દાેષા વર્્ણુવી સદ્વત્તિએાના ગુણા ગાનારી અને બીજી કાેઈ જાણીતી સુચરિતવ્યક્તિના ટૂંકમાં જીવનપ્રસંગ પૂરા પાડી તે દ્વારા ત્યાગ કે સંયમનું વાતાવરણુ સર્જનારી. જેમાં ક્રોધ અને લાભ જેવી વૃત્તિએાના અવગુણા દબ્ટાંત દ્વારા બતાવવામાં આવ્યા હાેય ને ક્ષમા તેમ જ સંતાષના લાબા વર્્યુવવામાં આવ્યા હાેય તે પહેલા પ્રકાર. જેમાં લગવાન મહાવીર કે ગૌતમ જેવા માન્ય પુરુષાના જીવનનાે કાંઈ ને ક્રાઈ પ્રસંગ ગવાયા હાેય તે બીજો પ્રકાર.

[ પષક

# દર્શન અને ચિંતન

#### **N**No ]

# રાસાએોની પ્રાચીનતા

ઉપર જે રાસનેા નિર્દેશ કર્યો છે તેના થાેડા ખુલાસાે અત્રે આવશ્યક છે. આચાર્ય હેમચંદ્રે સાહિત્યના વિવિધ પ્રકારોમાં ' રાસક ' પણુ એક પ્રકાર ગણાવ્યો છે. ભાગવતમાં રાસપંચાધ્યાયી જાણીતી છે. એ જ રાસકપ્રકાર મધ્ય-કાળથી અપભ્રંશ, જૂની ગુજરાતી અને છેક નવા યુગની ગુજરાતીમાં ખેડાતા આગ્યા છે, અને તે ' રાસુ ', ' રાસા ' કે ' રાસ ' તરીકે જાણીતા છે. કથા-પ્રધાન સજ્ઝાય એ આ યુગની વાર્તા કે નવલિકાનું સ્થાન લેતા એક ગેયપ્રકાર છે, જ્યારે રાસ એ આ યુગના નવલસાહિત્યનું સ્થાન લેતા તત્કાલીન કાવ્ય કે મહાકાવ્યના પ્રકાર છે. રાસમાં મુખ્ય પાત્રની સળંગસૂત જીવનકથા ગ્રથિત હાેઇને તેની આસપાસ અનેક નાનીમાટી ઉપકથાએા વર્ણવવામાં આવે છે, જેને લીધે તે એક સુબ્રવ ગેયકાવ્ય બની રહે છે.

મેં જે સજ્ઝાયોનો એક સારો સરખાે સંગ્રહ યાદ કરેલા તેમાં કેટલીયે સજ્ઝાયાે એવી હતી, જેમાં પ્રસ્તુત સંગ્રહમાંની કેટલીક વાર્તાઓ વણાયેલી છે. દા. ત. નંદિયેણ, સંયતિરાજ, ધન્નાશાલિભદ્ર, મગાવતી, કપિલકુમાર, કાેણિક –ચેટક આદિ. તેથી જ્યારે પ્રસ્તુત વાર્તાસંગ્રહ સાંભળવા લાગ્યા હ્યારે એ લગ-ભગ પંચાવન વર્ષ પહેલાંની માનસિક ભૂતાવળના સંસ્કારા જાગ્રત થયા, અને જાણે એ પંચાવન વર્ષના પડદાને સાવ સેરવી તેણે મને એ ભૂતકાળમાં ખેસાડી દીધા ! એ જ ભૂતકાળના સંસ્કારવશ હું આજે કાંઈક લખવા પ્રેરાયા છું અને તેથી જ મેં 'પુનઃ પંચાવન વર્ષે —' એવું મથાળું પસંદ કર્યું છે.

## **સ**જ્ઝાયસાહિત્યની વ્યાપકતા

ભરદરિયે વહાણુ ભાંગે અને ડૂળતા મુસાકર કાઈ નાનકડાશા ખાખરા પાટિયાને મેળવી તેને ટેક ટેક કિનારા સુધી પહેાંચે અગર તેને આધારે દરિયા વચ્ચે જ ળીજા કાેઈ સાખૂત વહાણુને મેળવી લે તેના જેવી જ, ' સંજ્ઝાય' નામના સાહિત્યપ્રકારથી મળેલ ટેકાને લીધે મારી સ્થિતિ થઈ છે, એમ કહી શકાય.

તે કાળે એ ' સજ્ઝાય ' સાહિત્યનું ગૌરવ મારે માટે નિરાશામાં એક-માત્ર ટેકા પૂરતું અને બહુ તા વખત વિતાડવા પૂરતું હતું, પણુ એ ટેકાએ ત્યારથ્યાદનાં પંચાવન વર્ષોમાં જે જે વિદ્યાનાં ક્ષેત્રા ખેડવાની વૃત્તિ જગવી અને જે જે અનેકવિધ સરકારા મેળવવાની તક પૂરી પાડી તે બધાંના સળગ વિચાર કરતાં એમ લાગે છે કે તે વખતે જે ' સજ્ઝાય ' સાહિત્યને હું સામાન્ય લેખતા તેવું એ સામાન્ય નથી. જેમ એના બૂતકાળ ઘણા છે તેમ

# યુનઃ પંચાવન વર્ષે—

એની વ્યાપકતા પણુ **લ**ણી છે. આ બાબત અહીં પ્રસ્તુત સંગ્રહમાંની કેટલીક વાર્તાઓના દાખલાથી જ સ્પષ્ટ કરવી ઠીક લેખાશે.

# જૈન કથાસાહિત્યમાં કેન્દ્રપરિવર્ત'નના પડઘા

પ્રસ્તુત સંગ્રહમાં કુલે ભાર વાર્તાઓ છે. તેમાંની છેલ્લી ત્રણુ વાર્તાઓ મધ્યયુગની છે, જ્યારે ખાકીની બધી વાર્તાએ લગવાન મહાવીરના સમયથી માંડી વિક્રમની બીજી સદી સુધીનાં લગભગ સાતસા વર્ષને સ્પર્શે છે. અધી જ વાર્તાંઓનું મૂળ જૈન સાહિત્ય જ છે. જૈન સાહિત્ય—આસ કરી કથા-સાહિત્ય—કોઈ એક કાળમાં અને એક જ પ્રદેશમાં કે એક જ હાથે નથી રચાયું. જેમ જેમ જૈન પર પરાના પ્રાધાન્ય અને પ્રભાવનું ક્ષેત્ર બદલાતું ગયું તેમ તેમ તેના કથાસાહિત્યમાં પણ એ કેન્દ્રપરિવર્તનનું પ્રતિબિંબ પડ્યું છે. જ્યારે વૈશાલી, રાજગૃહ, ચંપા અને પાટલિપુત્ર જેવી નગરીએ। જૈન પ્રભાવન નાં કેન્દ્રો હતાં ત્યારે રચાયેલ કે તે સ્મૃતિ ઉપરથી રચાયેલ સાહિત્યમાં તે કેન્દ્રોને! પડધેો છે; વળી જયારે અવંતી (ઉજ્જયિની) અને મધ્યભારત જૈન પ્રભાવનાં કેન્દ્રો ખન્યાં ત્યારે રચાયેલ કેટલીક કથાઓમાં તે કેન્દ્રના પડવા છે. જ્યારે જૈન પ્રસાવ પશ્ચિમ હિન્દુસ્તાન---ખાસ કરી ગૂજરાત---માં આગળ વધ્યાં ત્યારે લખાયેલ સાહિત્યમાં એ કેન્દ્રના પડઘા છે. આ રીતે પર પરાના પ્રભાવના કેન્દ્રના પરિવર્તન સાથે જ કથાએાએ જૈન સાહિત્યમાં નવા નવા પાેષાક ધારણું કર્યા છે. આ વસ્તું પ્રસ્તુત સંગ્રહના લેખકે દરેક વાર્તાની માંડણીમાં એતા જે પરિચય આપ્યા છે તે ઉપરથી જ વાચક સમજી શક તેમ છે.

## પ્રસ્તુત વાર્તાઓનાં પાત્રાે અને તેના આધાર

પ્રસ્તુત સંગ્રહમાંની બાર વાર્તાઓ પૈકી અએક વાર્તાઓનાં મુખ્ય પાત્ર અતિહાસિક છે; જેવાં કે, કાેણ્રિક, ચેટક, હલ્લ, વિહલ્લ, મગાવતી, શકટાળ, આર્ય રક્ષિત, ઉદયન મંત્રી, આઝલર જેવાં; અને તેની સાથે સંકળાયેલી હકીકતા કેટલેક અંશે ઐતિહાસિક છે, જ્યારે બીજી વાર્તાઓને અતિહાસિક કહેવા જેટલા આધાર નથી. તેમ છતાં એ વાર્તાઓનું મૂળ વસ્તુ પ્રાચીન જૈન સાહિત્યમાં અત્યારે પણ ઉપલબ્ધ છે.

કેટલીક વાર્તાઓનાં મૂળ તાે જૈન આગમમાં પણ છે; જેમ કે, ન'દિવેણુ, સંયતિરાજ, કપિલકુમાર, ધન્ના⊶શાલિબદ, શાલ–મહાશાલ; જ્યારે કેટલીકનાં

# દર્શન અને ચિંતન

મૂળ નિર્યુક્તિ અને ચૂર્ણિ આદિમાં છે, તે৷ બીજી કેટલીકનાં મૂળ ગૂજરાતમાં લખાયેલ પ્રબન્ધસાહિત્યમાં:છે; જેમ કે, ઉદયન મંત્રી, આમ્રભટ અને ભૂયરાજ.\*

જૈન પર પરા ભૌદ્ધ જેવી અન્ય બ્રમણ પર પરાઓની પેડે જ, હાલણ વર્ગ પ્રધાન નથી. એમાં ક્ષત્રિય અને ગૃહપતિ વૈશ્યનું પ્રાધાન્ય રહેતું આવ્યું છે. તેથી જ આપણે પ્રસ્તુત વાર્તાઓનાં મુખ્ય પાત્રામાં મેાટે ભાગે ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય વર્ણ નિહાળીએ છીએ. હાલણોએ જૈન પર પરા સ્વીકાર્યાના દાખલા વિરલ છે, એ હકીકત જૈન ઇતિહાસમાં જાણીતી છે. આર્ય રક્ષિત હાણણ હતા અને જૈન બિક્ષુ બન્યા તે એ વિરલતા જ સૂચવે છે.

પ્રાચીન આગમમાં કે તે ઉપરના ભાષ્ય, નિર્યુંક્તિ કે ચૂર્ણિં જેવા ટીકા-ગ્રંચામાં જે નાનીમાેટી કથાઓ આવે છે તેમાંથી કેટલાંક પાત્રાનાં નામ, પ્રાતઃસ્મરણીય સ્મૃતિસંગ્રહરૂપે રચાયેલ 'ભરહેસરખાહુબલિ ' નામની એક

\* આ સંગ્રહમાંની વાર્તાઓનાં પ્રાચીન મૂળ નીચે મુજબ મળે છે:

પહેલી વાર્તાના મુખ્ય પાત્ર નંદિપેણુનાે ઉલ્લેખ આવશ્યકચૂર્ણિના ચાેથા અધ્ય-ચનમાં તથા નંદીસૂત્રમાં ઔત્પત્તિકી સુદ્ધિના વર્ણન પ્રસંગે મળે છે.

બીજી વાર્તાના નાયક સંચતિરાજનો અને છઠ્ઠી વાર્તાના કપિલકુમારના ઉલ્લેખ ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં છે.

ત્રીજી વાર્તામાંનાં રુદ્રસામા અને આર્ય રક્ષિતનાે ૧૯લેખ આવશ્યકનિર્શુકિત, ચૂર્ણિ અને દશવૈશાલિકની અગસ્ત્યસિંહની ચૃર્ણિમાં છે. આ ચૂર્ણિ મુ. શ્રી. પુષ્યવિજયજીને સર્વથા નવી જ મળી છે, ને તે બીજી બધી ચૃર્ણિએા કરતાં ઘણી જાૂની છે.

ચેાયી વાર્તામાંના શકટાળ મંત્રીનેા ઉલ્લેખ આવશ્યકનિર્શુકિતમાં તેમ જ બુહત્કલ્પમાં છે.

પાંચમી વાર્તામાંના ધન્ના-શાલિભદ્રનાે ઉલ્લેખ ઠાણાંગસૂત્રના દશપા સ્થાનકની ટીકામાં છે.

સાતમી શાલ–મહાશાલની વાર્તાનું મૂળ ઉત્તરાધ્યયનના દશમા અધ્યયનની ટીકાનાં છે.

આઢમી મૃગાવતીની તથા નવમી કાેણિકચેટકની વાર્તાનું મૂળ મહાવીરચરિત્રમાં છે. એમાંના હલ્લ-વિહ્લલેના ઉલ્લેખ ભગવતીસૂત્રના સાતમા શતકના નવમા ઉદ્દેશકમાં છે.

દરામી ઉદયન મંત્રી, અગિયારમી આમ્રલ્સડ અને બારમી બ્ર્યરાજની વાર્તાના આધાર 'પ્રગંધચિંતામણિ ' છે.

## પુનઃ પંચાવન વર્ષે ----

પદ્યભંધ પ્રાકૃત સજ્ઝાયમાં મળી આવે છે. એ સજ્ઝાયની સંસ્કૃત ટીકામાં ટીકાકારે તે તે સૂચિત પાત્રાની વિસ્તૃત જીવનરેખા આપેલી છે. પ્રસ્તુત વાર્તાના લેખકે એ ટીકાગત જીવનરેખાઓના આધાર કેટલીક વાર્તાઓમાં લીધા છે, તાે કેટલીક વાર્તાઓના આધાર તરીકે એમણે પ્રભધચિંતામણિ જેવા મધ્ય-કાલીન પ્રભધસાહિત્યના ઉપયોગ કર્યો છે.

# વાર્તાઓના સામાન્ય સૂર

લેખકે પ્રત્યેક વાર્તા દ્વારા જે રહસ્ય સ્ટચિત કરવા ધાર્યું છે તેના સ્ટ્રીટ કરતાં પહેલાં, સમગ્ર વાર્તાસંગ્રહના એકદર અને સામાન્ય સૂર શો છે તે જાણ્વું ચાગ્ય લેખાશે. બધી વાર્તાઓનો એકદર અને સામાન્ય સૂર છે વીરવૃત્તિ દર્શાવવાના. ભલે એ વૃત્તિ જુદી જુદી રીતે, અને જુદે જુદે માર્ગે તેમ જ જુદે જુદે પ્રસંગે તીવ્ર કે તીવતમ રૂપે અવિર્ભાવ પામતી હ્યેય, પણ્ સંગ્રહમાંની એવી એક વાર્તા નથી કે જેમાં વીરવૃત્તિના ઉદ્દેક સૂચવાતા ન હોય. વીરતાનું મૂળ ઉત્સાહમાં છે. ઉત્સાહ એ એક ચાલુ છવનક્રમના સામાન્ય વહેણુમાંથી છલાંગ મારી છૂટવાના અને કેટલીક વાર તા આ છેડેથી તદ્દન સામે છેડે જઈ ઊભા રહેવાના વીર્યપ્રધાન ઉક્લાસ છે.

## પરક્ષક્ષી અને સ્વલક્ષી વીરવૃત્તિ

આલે ઉલ્લાસ એ જ મનુષ્યને ઇતર પ્રાણીઓથી જુદા પાડે છે. વાઘ, સિંહ જેવાં ક્રૂર અને તાેકાની પ્રાણીઓમાં શક્તિને ઊભરા દેખાય છે; કેટલીક વાર તે વીરકત્તિનું રૂપ પણુ ધારણુ કરે છે, પણુ એ વૃત્તિ મનુષ્યની વીરકૃત્તિ કરતાં નાેખી છે. પ્રચંડ બળશાળી અને આવેગી ઇતર પ્રાણીઓનો જાુરસા છેવટે પરલક્ષી હાેય છે; એના કાેઈ વિરાધી હાેય તેની સામે જ તે ઠલવાય છે.ઇતર પ્રાણીઓને જાુરસા કદી સ્વલક્ષી બની જ નથી શકતા; પાતાના વિરાધી કે દુશ્મનને મારી કે કાંડી ખાવામાં જ એ પરિણમે છે. જ્યારે મનુષ્યના વીર્યાલ્લાસ અગર જીુરસા એ પરલક્ષી હાેય છતાં તે સ્વલક્ષી પણુ બને છે. મનુષ્ય વધારેમાં વધારે જ્યારે આવેગમાં તણાતા હાેય અને પાતાના વિરાધીની સામે સમગ્ર શક્તિ અજમાવતા હાેય ત્યારે પણ એનામાં એવી એક શક્યતા રહેલી છે કે તેના એ પરલક્ષી જીવર્સા સાવ દિશા બદલી સ્વલક્ષી બની જાય છે અને તે જ વખતે તેને પાતાની જાત ઉપર પાતાના ગુસ્સા કે આવેગ ઠાલવવાના પ્રસંગ ઊભા થાય છે. એ જ સ્વલક્ષી વીરકૃત્તિ છે અને એ જ માનવતાની માંગલિક બ્રુમિકા છે:

[પપક

મનાંષ્ટત્તિના અભ્યાસ ઉપરથી એમ લાગે છે કે મનુષ્ય જાતિમાં શકચતા ગમે તેટલી હેાય છતાં, સામાન્ય ધારણ તાે એવું જ દેખાય છે કે, માણુસ જે પ્રવાહમાં જનમ્યા હાય કે જે વહેછુમાં તણાતા હાય તેમાં જ જીવન ગાળવા પૂરતી માંડવાળ કરી લે છે; અને અનુકુળ સંયોગાની વાત તેા બ્લાજીએ રહી, પણુ પ્રતિકૂળ સંયોગા સુધ્ધાંમાં તે માેટી કાળ ભરી શકતા નથી; છતાં એવા પણ અસંખ્ય દાખલાઓ દરેક દેશ અને દરેક કાળમાં મળી આવે છે કે જેમાં માણુસ ઊર્મિ અને વૃતિના વેગને વશ થઈ એક છેડેથી સાવ સામે અને બીજે છેડે જઈ બેસે. વળી ત્યાં ચેન ન વળે કે કરીઠામ ન થાય તાે માણુસ પાછે৷ પ્રથમ છેડે આવી ઊભાે રહે છે. આવું સામસામેના છેડા ઉપર પહેાંચી જવાનું લાેલક જેવું મનાવૃત્તિચક્ર માણસ જાતમાં છે. તેમ છતાં તે લેાલક જેવું યાંત્રિક નથી કે જે એક બિંદુએ પહેાંચ્યા પછી ત્યાંથી અચૂકપણે પાછું જ કરે. જ્યાં લગી માણુસનેા જુસ્સાે, ઉત્સાહ કે ઊર્મિ પરલક્ષી હાેય ત્યાં લગી તાે તે લાેલકની જેમ યાંત્રિક રહે. પણ સ્વલક્ષી થતાં જ તે યાંત્રિક મડી જાય છે, અને વિવેકપૂર્વક ઠાઈ એક જ છેડે ઠરીકામ થઈ માનવતાની મંગળમૂર્તિ સર્જે છે. તેમાંથી જ આત્મ-શાધનના અને તે દારા સદ્ગુણાના સ્રોતના કુવારા કૂટે છે.

# અસાધરણ વેગની જરૂર : વીરવૃત્તિનાં વિવિધ પાસાં

જે વ્યક્તિમાં આવે৷ અસાધરણ વેગ નથી જનમતે৷ તે કાઈ ક્ષેત્રમાં બહુ લીલું કે નવું નથી કરી શકતો. ઇતિહાસમાં જે જે પાત્રા અમર થયાં છે તે આવા કાેઈ સ્વલક્ષી જીસ્સાને લીધે જ. એને આપણે એક વીરવૃત્તિ જેવા શબ્દથી આળખાવીએ તો એ યાગ્ય લેખાશે. વીરવૃત્તિનાં પાસાં તો અનેક છે. કચારેક એ વૃત્તિ રણાંગણમાં કે વિરાધી સામે પ્રજવળી ઊઠે છે, તાે કચારેક દાન અને ત્યાગને માર્ગે; વળી કચારેક પ્રેમ અને પરત્રાણને રસ્તે, તાે કચારેક બીજા સદ્દગ્રણા દ્વારા. આમ એના આવિર્ભાવ ભલે, ભિન્ન ભિન્ન રીતે અને ભિન્ન ભિન્ન પ્રસંગે થતાે હાેવાથી જીદાે દેખાય, છતાં પ્રળમાં તાે એ આવિર્ભાવ સ્વલક્ષી જ બનેલા હાેઇ એને સાત્ત્વિક ઉત્સાહ કે સાત્ત્વિક વીરરસ કહી શકાય. સંગ્રહમાંની દરેક વાર્તાનું મુખ્ય પાત્ર એ આવા કાેઈને કાેઇ પ્રકારના સાત્ત્વિક વીરરસનું જ પ્રતીક છે એ વસ્તુ વાચક ધ્યાનપૂર્વ ક જોશે તાે સમજી શકાશે.

આ છે આ વાર્તાઓનો સામાન્ય સૂર. હવે આપણે એક એક વાર્તા લઈ એ વિશે કાંઇક વિચાર કરીએ :—

# પ્રત્યેક વાર્તાના સૂર

પ્રથમ વાર્તા : ઉપર જે વીરવૃત્તિના નિર્દેશ કર્યો છે તે વીરવૃત્તિ ક્ષત્રિય-પ્રકૃતિના પાત્રમાં જે રીતે આવિર્ભાવ પામતી દેખાય છે તે કરતાં ભ્રાક્ષણપ્રકૃતિના પાત્રમાં કાંઇક જીુદી જ રીતે આવિર્ભાવ પામતી દેખાય છે. ક્ષત્રિયપ્રકૃતિ એટલે પર પરાગત રજોગુણપ્રધાન પ્રકૃતિ. એમાં ચ ચળતાની અને જીસ્સાની વૃત્તિનું મિશ્રણ દેખાય છે. આ વસ્તુ પ્રથમ વાર્તાના મુખ્ય પાત્ર નંદિષેણમાં લેખકે વ્યક્ત કરી છે. નંદિષેણ એ રાજગૃહીના ક્ષત્રિય નરેશ બિંબિસાર અપર નામ શ્રેબિકનો પુત્ર છે. લઘ વયે ભગવાન મહાવીરના સાગ–તપરયામય સાત્ત્વિક વાતાવરણ્યી આકર્ષાઈ ત્યાગીજીવન સ્વીકારવા તે તૈયાર થાય છે. ભગવાન એની ક્ષત્રિય પ્રકૃતિ અને ક્રમારકૃત્તિના દીર્ઘદ્દષ્ટિથી વિચાર કરી તેને સંપૂર્શ ત્યાગનું સાહસ ખેડતાં રાકે છે, પણ નંદિષેણ છેવટ તેા રહ્યો રાજપુત્ર અને ક્ષત્રિય પ્રકૃતિના, એટલે એ પાતાના ત્યાગલક્ષી આવેગને રાષ્ટ્રી શકતા નથી. તે ત્યાગી તેા બને છે, પણુ તેનું મન જેમ જેમ વધારે ને વધારે તારુણ્યમાં. પ્રવેશ કરે છે તેમ તેમ તેની ભાગવાસનાઓ વધારે અને વધારે ઉત્માદક બનતી જાય છે. નંદિયેણ એને શમાવવા અને કાબૂમાં લેવા અનેકવિધ દેહદમન કરે છે, પણ એ દમન છેવટે તો દેહશોષભ્રમાં જ પરિણમે છે. નંદિષેણ રહ્યો સ્વમાની, એટલે તેને પાતાની સાધના ભાગવૃત્તિનું ઉપશમન કરતી ન જણાઈ કે તરત જ તે આવેગને સામે છેડે જઈ નિર્ણય કરે છે કે જો દેહદમન ભાગવાસનાનું શમન નથી કરતું તાે એવા દેહદમનથી રાા લાભ ર્ અને ભાગમાં પડી અપજશ મેળવવાથી પણ શા લાભ ?—આ વિચાર તેને આત્મઘાત કરવા પ્રેરે છે. પણ આત્મઘાતની છેલ્લી ક્ષણે વળી તેનું મનલોલક સામે છેડે જઈ થાેબે છે અને વિચાર કરે છે કે દેહપાત એ કાંઈ કાયમી ઉદેલ નથી.

જાણે કે તેના મનમાં ભગવાન મહાવીરે ભાખેલ ભાવીના પડધા ન પડી રહ્યો હાેય તેમ એ પાછેષ ઉત્કટ તપ અને ધ્યાનમાં જ લીન થયેા. એને તપાયોગથી લબ્ધિ કે વિભ્રતિ લાધી. તે ભિક્ષાપર્યટનમાં અચાનક એક ગણિકા-ને ત્યાં પહેાંચે છે; ધર્મલાભ આપી ઊભેષ રહે ત્યાં તો ગણિકા એને એમ કહીને માહપાશમાં પાડે છે કે અહીં તા ધર્મલાભ નહિ પણ અર્થલાભ જોઈએ ! નંદિષેણુ યાગપ્રાપ્ત વિભ્રતિભળથી ધનવર્ષો કરાવે છે ને છેવટે એ જ ધન ને એ જ વેશ્યાના ભાગાપભાગમાં પડી આવેગની ખીજી જ દિશામાં તણાય છે. આમ ભગવાનની આગાહી સાચી પડે છે, પશુ નંદિષેણુ એ કાંઈ માત્ર ચંચળતાની જ મૂર્તિ નથી. કાંચન અને કામિનીના વશીકરણુમાં પડવા છતાં

તેના મનના ઊંડા પ્રદેશમાં ધર્મભાવનાનાં અને સંયમનાં ધીજ તો વવાઈ -ચૂકચાં છે. તે લાગી મટી પૂરા ભાગી બન્યા, પણ એની ત્યાગરુચિ કાયમ છે. તે રાજ ક્રાઈ ને ક્રાઈ વ્યક્તિને સાગ તરફ વાળે છે અને અનેક જર્ણને ત્યાગી બનાવવાનું જાણે વૃત લીધું હેાય તેમ તે વેશ્યાના ઘરમાં રહ્યા છતાં, નિયમિતપણે પોતાના ઉદ્યોગ ચાલ રાખે છે. વળી નંદિષેણ એ કાેઈ સામાન્ય માટીનાે માતવ નથી. એની ભાગવાસનાના પરિષાક થયા છે ને યાગ્ય નિમિત્ત પણ મળી જાય છે. એણે કરેલ સંકલ્પ પ્રમાણે જે દિવસે તેને સાગ સ્વીકારનાર નવી વ્યક્તિ નથી મળતી અને ભાજન વગેરેના દૈનિક ક્રમમાં ેમોડું થાય છે ત્યારે પેલી ગણિકા મીડું મેર્છું મારે છે કે ક્રોઈ બીજો ત્યાગ લેનાર ન મળે તેા તમે જ કાં નથી તૈયાર થતા ? ગણિકાએ મેણું તેા માર્યું મશ્કરીમાં, પણ એ જાણીતી ન હતી કે એની મશ્કરી એને ભારે પડશે! એ કર્યા જાણીતી હતી કે આ નંદિષેણુ કાેઈના વાર્યો રહે તેમ નથી ? નંદિયેણની સિંહવૃત્તિને એટલું જ જોઈતું હતું. અને તે પાછે ચાલી નીકળ્યો. દેહદમનથી ઉપશાંત નહિ થયેલ ભાગવાસના ભાગથી ઉપશાંત ખની અને સાથે જ ધર્મ–આરાધને જે બીજો વાબ્યાં હતાં તેના પણ સાત્ત્વિક અંકુરા સ્વાભાવિક રીતે ઊગ્યા. આમ ભોગવાસનાના ઉપશપ અને ત્યાગસંયમના વિવેકી સંસ્કારો એ ખંતેના સમેળ થતાં જ પાતાના ધર્મગુર ભગવાન મહાવીર પાસે જઈ રિથર મનથી છવનશાધનના કામમાં લાગી જાય છે.

નંદિષેણુની જીવનરેખા તો લેખકે આકર્ષક રીતે આલેખી છે; તેમાં ઘણે સ્થળે આવતું માનસિક વૃત્તિએાનું વિશ્લેષણુ અનુભવસિદ્ધ અને ધ્યાન ખેંચે એવું છે. પણુ ઉપર જે ટૂંક સાર આપ્યા છે તે ઉપરથી એટલું જાણી શકાશે કે ક્ષત્રિયવૃત્તિ કેવી ચંચળ અને છલાંગ મારનારી હોય છે. એ વૃત્તિ જ્યારે કાબૂમાં આવે છે ત્યારે તે કેટલી કાર્યસાધક બને છે, અને કાબૂમાં ન આવે ત્યાં લગી તે માણસને દેવી રીતે દડાની પેઠે આમધી તેમ કૃંગોળે છે ! આખી વાર્તાના ધ્વનિ તા છેવટે એ જ છે કે આંતરવાસના બળવતી હોય તા દેહદમન કારગત થતું નથી. જ્યારે એ વાસનાનું બળ એક કે બીજી રીતે ઉપશાંત થાય ત્યારે જ સાધના ધર્મસાધના નીવડે છે. આ સત્ય ભલે નંદિષેણુની વાર્તામાં નિરૂપાયું હોય, પણુ તે આખી માનવજાત માટે સાચું છે. એટલે લેખકે નંદિષેણુની વાર્તા દ્વારા વર્ચકનું ધ્યાન એ મુખ્ય સત્ય તરક જ આકર્ષવા સુંદર રીતે પ્રયત્ન કર્યો છે.

છઠ્ઠી વાર્તા : કપિલકુમાર, જે છઠ્ઠી વાર્તાના નાયક છે, તે વિશે વ્યહીં જ

થાડું કહી દઈએ. નંદિષેણ એ ક્ષત્રિય પ્રકૃતિને છે, જ્યારે કપિલકમાર <mark>ધ્રાક્ષ</mark>ણ પ્રકૃતિના. નદિવેણ ક્ષણમાત્રમાં રાજવૈભવ ત્યજી તપ–ત્યાગ તરક ઢળે છે અને વળી તેમાંથી ચ્યુત થઈ પાછે ભોગ ભણી ભાગે છે. કપિલ્ફમાર સરસ્વતીની સાધના કરતાં કરતાં વચ્ચે જ એક તરુજ્યી તરક આકર્ષાય છે અને એ સાધનાને ત્યાંજ જતી કરી ગુર્વાસ છોડી તર્ણી સાથે ચાલી નીકળે છે. નંદિવેશ વિશે ભગવાન મહાવીરે ભાખેલું સત્ય સાચું ઠરે છે, તેા કપિલકુમાર વિશે વિદ્યાગુરૂએ કલ્પેલું ભાવી સાસું પડે છે. નંદિષેણ ગણિકાના પાશમાંથી એકાએક છૂટી મૂળ માર્ગે પાછે કરે છે, તેમ જ કપિલકમારન પણ ખને છે. પત્નીના આગ્રહથી ગરીખી નિવારવા રાજદારે દાન મેળવવા જતાં જ્યારે તેને રાજા તરકથી એઈએ તે માગી લેવાનું કહેવામાં આવે છે ત્યારે ક્રપિલક્રમાર — આ માગું, તે માગું, આટલું માગું તેટલું માગું ?— એવી અનેક પ્રકારની વિકલ્પજાળામાં સપડાય છે. પણ તરત જ તેની સ્વલક્ષી વીરવૃત્તિ—કહેા કે ધર્મવૃત્તિ—પ્રગટે છે અને તે કાંઈપણ મેળવવાના લોભયી તદન ઊંચો ઊડી પરમ સંતાષની ભૂમિકા ઉપર જઈ બેસે છે. હવે એને ક્રામોં વસ્ત લલચાવી શકતી નથી. આમ જે થેરડી ક્ષણો પહેલાં દીનવૃત્તિથી કંગાળ દેખાતા તે જ થાડી પળામાં સાવ ખદલાઈ मनसि च परितृष्टे कोऽर्थवान का दरिदः એવી સામ્ય અવસ્થામાં આવે છે. આમ ક્ષત્રિયપુત્ર તંદિવણુનું જેવું પતનોત્થાન જોવામાં આવે છે તેવું જ પતનોત્થાન વ્યાસચયુત્ર કપિલકમારમાં પશુ દેખાય છે. આવાં પતનાત્યાન દારા લેખકે મનુષ્યસ્વભાવનું વાસ્તવ ચિત્ર, જ ખેંચ્યું છે.

બીજી વાર્તા સંયતિરાજની છે. સંયતિરાજ પણુ ક્ષત્રિયપ્રકૃત્તિને છે. એનેો મુખ્ય નાદ છે શિકારને. તે શિકાર પાછળ એટલે બધો ઘેલે છે કે જાણે તેના જીવનનું તે ધ્યેય જ ન હાેય ! એની આ હિંસાપરાયણુ ચંચળ વૃત્તિ જ એક દિવસ એને સાવ સામે છેડે લઈ જઇ મૂકે છે. તે શિકાર પાછળ પડી એક ભાગતા મૃગલાને તીરથી વીંધે છે. મૃગલું તીર વાગતાં જ ઢળી. પડે છે. લક્ષ્યવેધની સફળતા જોઈ સંયતિરાજ મલકાય તેટલામાં તો તેની નજર સામે નવું જ જગત ખડું થાય છે : જ્યાં એ શિકાર પાએ છે ત્યાં જ નજીકમાં એક પ્રશાંત અહિંસક વૃત્તિની સાક્ષાત્ મૂર્તિ ન હાેય એવા યોગી--મુનિને ધ્યાનમુદ્રામાંથી ઊઠતા તે નિહાળે છે. મુનિ મૃગલાના પ્રાણૃત્યાગથી દુ:ખી છે તો બીજી બાજી તે શિકારને વીંધનાર શિકારીના અજ્ઞાન અને બિથ્યા કૃત્યથી પણુ દુ:ખી છે. સુનિનું સાત્ત્વિક દુ:ખ કલ્યાણુગામી છે. પેલાે સંયતિરાજ મુનિના મુખ તરક જોઈ રહે છે કે એ તપરવી શાપ કે ઠંપકા તે નહિ. આપે <sup>9</sup> પણ મુનિ તે તેા મુનિ ! એમનું મૌન જેટલેા વધારે વખત ચાલે છે તેટલું જ ઊંડેથી રાજાનું મન વધારે વલેાવાય છે. એ વિચારવમળમાં ગેાથાં ખાય છે. તેને જે શાપ અને કપકાના ભય હતા તેને બદલે તા તે મુનિના મૌનમાં કરુણા વરસતી જુએ છે. મુનિ સંયતિરાજની હિતકામનાના જેમ જેમ ઊંડા વિચાર કરે છે તેમ તેમ એ વિચારના પડધા, મૌન દ્વારા જ, સંયતિરાજ ઉપર એટલા સખત રીતે પડે છે કે છેવટે તેનું મન પ્રથમની શિકારવૃત્તિના એક છેડેથી સાવ બીજે છેડે જઈ ઊભું રહે છે, અને હિંસાવૃત્તિ એ અહિંસા તેમ જ કરુણાવૃત્તિમાં પલટા ખાય છે. સંયતિરાજ ત્યાં ને ત્યાં મુનિના ચરણમાં ન્હંમેશ માટે અહિંસા અને કરુણાના સાક્ષાલ કરવા સંકલ્પ કરી લે છે ને રાજ-વૈભવ ત્યજે છે.

સંયતિરાજની વીરવૃત્તિ પરલક્ષી મટી જ્યારે સ્વલક્ષી થઈ ત્યારે જ તેનામાં મંગળમૂર્તિ પ્રગટી. લેખકે આ વાર્તા જૂના ગ્રાંથમાંથી લીધી છે, પણ તેની રજૂઆત એટલી સારી રીતે થયેલી છે કે વાચક તે વાંચતાં વાંચતાં પોતાનામાં ઉદ્દભવતી પરસ્પર વિરાધી એવી સામસામેની વૃત્તિઓને પ્રતીતિકર રીતે નિહાળી શકે. ભારતમાં ધર્મસાધના અનેક રીતે થયેલી છે, પણ તેમાં મુખ્ય સાધના તા અહિંસાની જ છે. ધ્લાક્ષણ, બૌહ, જૈન બધા જ કથા-સાહિત્યમાં અહિંસાના ભાવ વિકસાવતી કથાઓ મળી આવે છે, તે જ એ બાબતમાં પ્રમાણ છે. આમ તા આવી કથા કાલ્પનિક લાગે, પણ જ્યારે તે કાઈ દાખલામાં વર્તમાન કાળમાં અનુભવાય ત્યારે તે કાલ્પનિક કથાઓ પણ એક વાસ્તવિક સત્ય નિરૂપતી હાેય તેવી પ્રતીતિ થાય છે. હમણાં જ હિન્દુ-સ્તાન ટાઇમ્સ (તા. ૧૪–૧–૫૩) માં આવી એક ઘટના છપાઈ છે:

નિશત સરસેનાપતિ જનરલ કરિઅપ્પા એક વાર સંયતિરાજની પેઠે શિકારના શાખે સાબર પાછળ પડવા. તેમણે તેને વીંધ્યું અને તે ચીસ પાડીને ઢળી પડ્યું. તેની સીસ સાંભળતાં જ. કરિઅપ્પાના આત્મા પણ સયંતિરાજની પેઠે અંદરથી ચીસ પાડી ઊઠવો. પેલી શિકારી પરલક્ષી વૃત્તિ તે જ વખતે રવલક્ષી બની અને તેમણે તે જ વખતે શિકાર ત્યાગવાના સંકલ્પ કર્યો;\* એટલું જ નહિ, પણ પોતાના અધિકાર તળેના અમલદારાને સ્વચ્ચ્યું કે જો શિકાર કરવા જ હાેય તા પાતાના જાનનું જોખમ હાેય તેવા શિકાર કરજો.

\* આવેા જ પ્રસંગ વડા પ્રધાન પંડિત જવાહસ્લાલ નેહરુના છત્રનમાં આવે છે, જુઓ તેમની આત્મકથાના ગુજરાતી અનુવાદ, ત્રીજી આવૃત્તિ, પૃ. ૩૨.

## પુનઃ પંચાવન વર્ષે—

આ પણુ એક હિંસામાંથી અહિંસા ભણી પગલાં માંડવાની શરૂઆત છે. લેખકે વાર્તામાં કહ્યું છે તેમ જે કર્મમાં એટલે કાઈને પજવવાના કર્મમાં શ્રરા હેાય તે જ વૃત્તિચક્ર બદલાતાં ધર્મમાં એટલે સહુતું હિત સાધવાના કાર્યમાં શૌર્ય લેખતા થઈ જાય છે. સંયતિરાજની કથામાં હિંસાવૃત્તિમાંથી અહિંસાને સાવ ખીજે છેડે જઈ બેસવાના જે પ્વનિ છે તે પ્રત્યેક સમજદાર માણુસના મનમાં એાછેવત્તે અંશે કવારેક રહ્યુકાર કરે જ છે. આ વાર્તામાં સંયતિરાજ અને મુનિ એ બન્નેના મૌન મિલનપ્રસંગનું જે ચિત્ર લેખકે આલેખ્યું છે તે વાંચતાં એમ થઈ આવે છે કે જાણે બન્નેની મનેાવૃત્તિની છબી જ ન પડી હોય!

**ત્રીજી વાર્તા** છે રુદ્રસાેમાની. એ દશપુર ( વર્તમાન મંદસાેર )ના એક રાજપુરોહિતની પત્ની છે. જનમે અને સ્વભાવે પણ એ બ્રાહ્મણી છે. એના વંશ અને કુટુંબમાં બાહ્મણપર પરાને৷ વિદ્યાસંસ્કાર જ ઉત્તરાત્તર વિકસતો ચાલ્યા આવે છે. તે વારસો પાતાના જ્યેષ્ઠ પુત્રને મળે અને તેને તે વિકસાવે એ દબ્ટિ એ પુરાહિત અને પુરાહિતપત્નીની રહી છે. જ્યેબ્ડ પુત્ર રક્ષિત તે સમયમાં વિદ્યાર્ધામ તરીકે જાણીતા પાટલિપુત્રમાં બાર વર્ષ લગી વિદ્યાભ્યાસ કરી જ્યારે વતનમાં પાછો કરે છે હ્યારે તેને! રાજ્ય તરકથી ભારે આદર થાય છે. રક્ષિત શાસ્ત્રીય વિદ્યાએ। ભણીને આવ્યા છે, પણુ તે માતૃભક્ત હાેઈ માતાનું દર્શન કરવા ને તેનું વાત્સવ્ય ઝીલવા તલસી રહ્યો છે. માતાનું પુત્ર પ્રત્યે વાત્સલ્ય પણુ જેવું તેવું નથી. તે પુત્રની વિદ્યાસમૃદ્ધિથી પ્રસન્ન છે ખરી, પણ તેના મનમાં ઊંડા અને વાસ્તવિક સંતાષ નથી. સામાન્ય માતાએા સંતતિની જે વિદ્યા અને જે સમૃદ્ધિથી સંતાષાય તે કરતાં રુક્સોમાનું ઘડતર મૂળે જ જીદું છું. તેથી જ્યારે રક્ષિત માતાના પગમાં જઈ પડે છે ત્યારે તેને માતા જોઈએ તેટલી પ્રસન્ન નથી જણાવી. છેવટે ઘટસ્ફેાટ થાય છે અને રક્ષિત જાણવા પામે છે કે હું જે અને જેટલી શાસ્ત્રોય વિદ્યાઓ શીખ્યો છું તેમ જ જે સરસ્વતી–ઉપાસના કરી છે, તેટલામાત્રથી મારી માતાને પૂર્ણ સંતાેષ નથી. હું અપરા વિદ્યા (લોકિક વિદ્યાએા) ઉપરાંત પરા વિદ્યા ( આપ્યાત્મિક વિદ્યાએા ) પણુ મેળવું તે સાચેા બ્રાહ્મણુ થાઉ એવી માતાની તીવ્ર ઝંખના છે.

# અપરા વિદ્યા અને પરા વિદ્યા : શ્વેતકેતુની વાત

સ્દ્રસાેમાની કેવળ અપરા વિદ્યામાં પૂર્ણતા ન માનવાની અને પરા વિદ્યા સુધી આગળ વધવાની તાલાવેલી આપણને પ્રાચીન યુગના વાતાવરણની યાદ આપે છે. છાંદાઓપનિષદમાં શ્વેતકેતુની વાત આવે છે : એના પિતા ઉદ્દાલક આરુષ્ટ્રિએ પણ સ્દ્રસોમાની પ્રકૃતિને યાદ આપતા પ્લાહ્મણ છે. જ્યારે શ્વેતકેત ખાર વર્ષ લગી ગુરકુળમાં રહી અનેક શાસ્ત્રીય વિદ્યાઓ—અપરા વિદ્યાએા---ભર્ણી પાછેા કર્યો ત્યારે પિતા આરણિએ તેને એક પ્રશ્ન પૂછ્યો કે ' તું બધું શીખ્યા ખરા, પણ એ શીખ્યો છે કે જે એક જાણવાથી બધું જણાઈજાય <sup>?'</sup> આ પ્રશ્ન પરા વિદ્યા—આત્મવિદ્યા—બ્રુજ્ઞવિદ્યાના હતા. તે કાળે શાસ્ત્રીય વિદ્યાએક શીખનાર અને શીખવનાર પુષ્કળ હતા, પણ બ્રહ્મવિદ્યા વિરલ હતી. તેથી જ ઉચ્ચ કાેટિના વિદ્વાને અને આપ્યાત્મિકા પોતાનાં શિષ્ય કે સંતતિને અધ્યાત્મવિદ્યા મેળવવા ખાસ પ્રેરતા. છેવટે પિતા આર્ણિ શ્વેતકેતુને પાતે જ પછેલા પ્રશ્નના ઉત્તરરૂપે વ્યદ્ધવિદ્યાનું વિસ્તૃત અને તલસ્પર્શાં જ્ઞાન આપે છે. સ્દ્રસાેમાં પાેતે તેા પાેતાના પુત્ર રક્ષિતને પરા વિદ્યા આપવા નથી બેસતી, પણ તેની અભિરૂચિ અને ઝંખના પરા વિદ્યા પ્રત્યે અસાધારણ છે. એટલે જ ભાર વર્ષ પછી પાછા કરેલ વત્સલ પુત્રને એવી પરા વિદ્યા શીખવા રજા આપતાં તે દુઃખ નથી અનુભવતી. રુદ્રસામા રક્ષિતને પાતાના ગુરુ તાસલિપુત્ર પાસે પૂર્વાલિદ્યા મેળવવા માકલે છે. પૂર્વાવદ્યા એ જૈન પરં-પરાને શબ્દ તે. પણ તે ઉપનિષદાની પરા વિદ્યાને જિયાને છે. પૂર્વવિદ્યામાં અપરા વિદ્યાઓ સમાય છે ખરી, પશ તેનું મહત્ત્વ આત્મવિદ્યાને લીધે છે.

માતાની વૃત્તિ સંતોષવા અને બ્રાહ્મણુસુલભ જ્ઞાનવૃત્તિ વિકસાવવા રક્ષિત બીજો કશા પણ વિચાર કર્યાં સિવાય પૂરા ઉત્સાહથી જૈન ગુરુ તાેસલિપુત્ર પાસે જાય છે; પૂર્વ વિદ્યા મેળવવા છેવટે વજસ્વામીનું પાસું પણ સેવે છે. તેમની પાસેથી પ્રાપ્ય સઘળું જ્ઞાન મેળવી તે માતાને કરી મળવા આવવાના વિચાર કરે છે, પણ તે આવે–ન આવે તેટલામાં તા માતાનું વત્સલ હૃદય ધીરજની સીમા આળંગે છે અને નાના પુત્ર કૃલ્ગુને માટા ભાઈ રક્ષિતને તેડી લાવવા રવાના કરે છે. કલ્શુ પણ છેવટે તા સરસ્વતીના પુત્ર જ હતા, એટલે રક્ષિતના વિદ્યાપાશમાં એ સપડાય છે. છેવટે બન્તે ભાઈઓ જૈન સાધુરૂષમાં માતાને મળે છે. એને બન્ને પુત્રાની આંતર્યું પ સાધનાથી એવા પરિતાષ થાય છે કે હવે તેનું મન સ્થૂળ જીવનવ્યવહારામાં સંતાષાતું નથી, અને તે પણ ત્યાગને માર્ગે વળે છે. પિતા સામદેવ પુરાહિત મૂળે તો વૈદિક

## પુનઃ પંચાવન વર્ષે—

સંસ્કાર ધરાવતાે ભ્રાહ્મણુ છે, પણુ તેને કાેઈ વારસાગત સંપ્રકાયબધન નથી, એટલે તે પણુ પત્નીને સાથ આપે છે ને દંપતી જીવનશુદ્ધિ સાધવા પુત્રાની સાથે ચાલી નીકળે છે.

#### ધ્યાન ખેંચતી બાળતા

આ કથા મૂળ તે આૈતિહાસિક છે અને તે વિક્રમના ખીજા સૈકાની ધટના છે. આ વાર્તામાં ખાસ ધ્યાન ખેંચે એવી બેચાર બાળતા છે : પહેલી તેા એ કે વ્યાદાણ પ્રકૃતિમાં શાસ્ત્રીય વિદ્યાઓને મેળવવાનું સહજ ભીજ રહેલું છે. બીજી બાબત એ છે કે રુદ્રસાેમાં એ કાેઈ સાધારણ માતા જેવી માતા નથી, તેનું દર્શન પારદર્શી હેાઈ તે પરા વિદ્યા ન મેળવાય ત્યાં લગી અપરા--શાસ્ત્રીય વિદ્યાએાને અપૂરતી કે અસાધક લેખે છે. ત્રીજી બાબત એ છે કે પુત્ર પણ એવા જ વિદ્યાકામ અને માતૃભક્ત છે કે માતાની પ્રચ્છાને માન આપવા અને લબ્ય ગમે તે વિદ્યા મેળવવા માટે બધું જ કર<mark>ે</mark> છૂટે છે; એટલે સુધી કે, તે છેવટે ગાહ સ્થ્યધર્મ ન સ્વીકારતા માતાનું મન સંતાષવા અને પાતાની આધ્યાત્મિક અભિલાષા તૃપ્ત કરવા આજીવન ત્યાગ-માર્ગે વળે છે. ચોથી બાબત તે કાળના સંસ્કારજીવન અને રાજકીય જીવનને લગલી છે. તે કાળે માળવાની ઉજ્જયિની અને મંદસોર એ જૈન પરંપરાનાં અને સામાન્ય રીતે વિદ્યામાત્રનાં કેન્દ્રો હતાં. ઉજ્જયિની સાથે તા પાટલિપુત્રના સજકીય સંબંધ અશાકના સમયથી જ બહુ વેધી ગયેલા. તે ઉત્તરાત્તર વર્ષ્ય જ જતો હતા. અને વિક્રમ સંવતના પ્રારંભ સુધીમાં તા પાટલિપુત્રની મહત્તાનું સ્થાન ઉજ્જયિનીએ લીધું હતું. અશાકના પૌત્ર સંપ્રતિ ઉજ્જયિનીના મુખા હતા ત્યારથી જૈન ધર્મના સંબંધ વધારે ને વધારે ઉજ્જયિનીની આસ-<mark>પાસ વિ</mark>કરયા હતા. રુદ્રસામા <mark>પ્ર</mark>ાદ્મણ્ કુટુંબની હતી અને છતાં તેનામાં જૈન પરંપરા પ્રત્યે ઊંડી મમતા હતી. એ સ્ટ્યવે છે કે તે કાળે માળવામાં જૈન પરપરા વધારે પ્રભાવ ધરાવતી હેાવી જોઈએ. પતિ વૈદિક પરપરાનત સંસ્કાર ધરાવે અને પત્ની જૈન પરંપરાના, છતાં દાંપત્યજીવનમાં કાઈ અથડામણ ન આવે એ પણ તે કાળના સંરકારી જીવનનું એક સુચક લક્ષણ ગણાય.

આ બધી પ્યાન ખેંચે એવી બાબતો સ્ડસોમાની સ્વલક્ષી વીરવૃત્તિની આસપાસ ગૂંઘાયેલી છે. લેખાકે સ્ડસોમાની એ વીરવૃત્તિના ચિત્રને એવા ઉઠાવ આપ્યા છે કે તે વાંચતાં જ ઉપરની બધી બાબતા એક પછી એક મન ઉપર તરવરવા લાગે છે.

35

**ચાથી, દરામી અને અગિયારમી**—એ ત્રણ વાર્તાઓ રાજ્યલક્ત મંત્રી-ની ક્ષાત્રવટવાળી વીરવૃત્તિને દાખવે છે. ત્રીજીનું મુખ્ય પાત્ર શકટાળ છે. તે છેલ્લા ધનનંદના ભ્રાહ્મણ મંત્રી છે. રાજ્યલક્ષ્મીને વેડકાતી અટકાવવા અને પ્રજાહિતનાં કાર્યો સુયોગ્ય રીતે ચાલુ રાખવા ખાતર જ રાજકારણી દાવપેચ રમવા જતાં છેવટે તે પાતાને હાથે પાતાનું બલિદાન આપે છે, અને રાજ્યતંત્રને નબળું પડતું બચાવી લે છે.

ઉદયન મંત્રી એ ગુજરાતના ચૌલુકથરાજ જયસિંહ સિદ્ધરાજનો સુવિ ખ્યાત ઉદ્દો મંત્રી છે. તે પણુ ગુર્જરરાષ્ટ્રની તેજોરક્ષા કરવા અને તેના વિરાધીઓને નાથવા ધરડેધડપણુ પણુ રણુંગણુમાં શૌર્થ દાખવી વીરપૃત્યુને વરે છે અને પાતાનું ધારેલ લક્ષ્ય સિદ્ધ કરે છે. પ્રજાજીવનને ક્ષેમમાં પાયે એવા ગુર્જર રાજ્યને ટકાવવા ને તેને પાકે પાયે પૂકવા એ મંત્રીએ પ્રાણુની પણુ પરવા ન કરી, એ જ તેની ક્ષાત્રવટ છે.

અગિયારમી વાર્તાના નાયક છે રાજપિતામહ આમ્રસટ. તે ચૌલુક્ચરાજ કુમારપાળના એક મુખ્ય મંત્રી અને આચાર્ય હેમચંદ્રના અનન્ય ગુણુત્ર હતા. જ્યારે એણે જોયું કે કુમારપાળના ઉત્તરાધિકારી અજયપાળે ગુર્જરરાજ્યલક્ષ્મીને હીણુપત લાગે એવી પ્રવૃત્તિ માંડી છે, તે પાટણુના અભ્યુદ્રયતે વણુસાડવા માંડયો છે, ત્યારે તેણે પ્રાણુની પણુ પરવા કર્યા સિવાય સામી છાતીએ જઈ તુમાખી અજયપાળને લલકાર્યો અને એની સાન ઠેકાણે લાવવા પ્રાણાર્પણુનું જોખમ પણુ ખેડવું. એ એક અસાધારણુ બહાદુરી અને ક્ષાત્રવટની ઐતિ-હાસિક વાર્તા છે.

ઉપરની ત્રણે વાર્તાઓને લેખકે અત્યારની ઢબે એવી રીતે વિકસાવી છે કે વાંચનારની સુધુપ્ત વીરવૃત્તિ જાગે અને સાથે સાથે પ્રાચીન કાળનું તાદશ ચિત્ર તેની સપક્ષ રજૂ થાય. આ વાર્તાઓ આપણુને કહી જાય છે કે ક્ષાત્રવટ એ ક્રેાઈ એક જાતિના જ વારસા નધી; તે વિદ્યાજીવી લેખાતા ધ્રાફ્રણુમાં પણુ પ્રગટે અને ગણુતરીબાજ લેખાતા વૈસ્થમાં પણુ પ્રગટે.

પાંચમી ભિક્ષા નામની વાર્તાનું સુખ્ય પાત્ર શાલિભદ્ર છે. જૈન કથાઓમાં શાલિભદ્ર સાથે ધન્નાનું નામ સંકળાયેલું હ્રાેઈ ધન્ના~શાલિભદ્ર એમ જોડકું સાથે જ સ્તવાય–ગવાય છે. ધન્નો એ શાલિભદ્રના અનેવી થાય છે. બન્તે શ્રેષ્ઠીપુત્રા છે તે સાથે જ સાગી અને છે. ધર્માચાર કે કર્માચારને નિરૂપતી કાેઈ પણુ ભારતીય કથા એવી ભાગ્યે જ હશે, જેમાં પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત સ્વીકાર્યો

ચકર ]

સિવાય કથતી થતી હ્યુ. ખરી રીતે ભારતીય બધી જીવિત પરંપરાઓને આચાર-વિચાર પુનર્જન્મની ભૂમિકા ઉપર ધડાય છે. જ્યાં બીજી કાઈ રીતે ઘટનાને ખુલાસા ન થાય ત્યાં પુનર્જન્મ અને કર્મના સિદ્ધાંતથી ખુલાસાઓ મેળવાય છે. પ્રસ્તુત વાર્તામાં એ ભાવનું પ્રતિપાદન છે. ભગવાન મહાવીર શાલિભદ્ર મુનિને કહે છે કે આજે તું માતાને હાથે ભિજ્ઞા પામારા. શાલિભદ્ર વર્તમાન જન્મની માતા સમીપ જાય છે, તો ખાલી હાથે પાછા કરે છે. અચા-નક વનમાં એક મહિયારી મળે છે. તે મુનિને જોઈ કાઈ અંદરની અકળ સ્તેહલાગણીથી પુલકિત બને છે તે પાતાની પાસેનું દહીં એ પુનિને ભિક્ષામાં આપે છે. મુનિ ગુરુ મહાવીરના વચન વિશે સંદેહશીલ બને છે, પણ જ્યારે તે ખુલાસો મેળવે છે કે મહિયારણ એના પૂર્વજન્મની માતા છે ત્યારે તેનું સમાધાન થાય છે. આ વાર્તામાં જન્માંતરની સ્તેહશંખલા કેવી અકળ રીતે કામ કરે છે તે દર્શાવાયું છે. અને લેખકે વાર્તા દ્વારા માઘ કવિની ' સત્તીવ થોષિત પ્રજ્તિઃ ઘુનિશ્વઝા વુનાંસમયેતિ મવાન્તરેષ્ઠવિ ' એ ઉક્તિમાંની કર્મપ્રકૃતિને જન્માન્તરમાં પણ કામ કરતી દર્શાવી છે.

**સાતમી વાર્તા** શાલ-મહાશાલની છે. મહાવીર અને બુદ્ધના સમયમાં અંગ, વિદેહ અને મગધમાં ત્યાગવૃત્તિનું મેાજું કેટલું જેરથી આવ્યું હતું તેનું પ્રતિર્ભિય આ વાર્તામાં પડે છે. ભાઇભાઈ વચ્ચે અને બાપ-દીકરા જેવા તિકટના સંબંધીઓ વચ્ચે રાજ્ય માટે લડાઈ લડવાની અને એકબીજાનાં માથાં કાપવાની કથા દેશના કથાસાહિત્યમાં અને ઇતિહાસમાં સુવિદિત છે, છતાં એવા પણ અનેક દાખલાઓ છે કે જેમાં રાજ્યલેભ ભાઇભાઈ વચ્ચે અંતર ઊભું કરી શકતો નથી. શાલ રાજ્ય ત્યજી મહાશાલને ગાદી લેવા કહે છે, તેા મહાશાલ એથી ન લલચાતાં મેાટા ભાઈ ને પગલે જ જાય છે. જેમ લક્ષ્મણ અને ભરત રામને પગલે ગયા તેમ મહાશાલ શાલને પગલે ગયો, અને જન્મગત સહાદરપાણું ધર્મગત સિદ્ધ કર્યું. પણ શાલ-મહાશાલને એટલા-માત્રથી સંતાષ ન થયો. તેમને થયું કે ભાણેજને ગાદી સોંપી છે, તેા તે રાજ્યપ્રપંચના કીચડમાં ખૂંચી જન્મારા ન બગાડે એ પણ જોવું જોઈએ. છેવટે શાલ-મહાશાલના અંતસ્ત્યાગે ભાણેજ ગાંગીલને આકર્ષ્યો અને આખું કુટું ત્યાગને માર્ગે ગયું.

જે ઘટના આજે જરા નવાઈ ઉપજાવે તે જ ઘટના બીજે કાળે ન ખતે એમ તાે ન કહી શકાય. તે કાળમાં સાગનાં એવાં માેજાં આવેલાં કે જેને લીધે અનેક તરુણ–તરુણીઓ, કુટુંબીજના ત્યાગ લેવા લલચાતા. બૌદ્ધ, જૈન અને વૈદિક ત્રણે પરંપરાના સંન્યાસ કે પરિવાજક જીવનનાં જે પ્રાચીન પશુના છે તે આતાર કારવત જેવા લાગ, તથુ તેના વાલુ સાવે સનાવલુ છે. એ વસ્તુની પ્રતીતિ આવી પ્રાચીન કથાઓ કરાવે છે. વળી, મહાતમા ગાંધીજીએ રાષ્ટ્રીય ઉદ્ધારની અહિંસક કાર્ય પદ્ધતિ લેાક સમક્ષ રજૂ કરી, ને પાતે એના પથિક બન્યા હારે શરૂઆતમાં જે હ્યાગ અને અર્પ શુનું ચિત્ર અસંભવિત જેવું દેખાતું તે જ ૧૯૨૧, ૧૯૩૦ અને ૧૯૪૨ માં વાસ્તવિક બનેલું આપણે સહુએ જોયું છે. સૌને તે કાળે એક જ લગની હતી કે અમે કુટું બસહ પણ ગાંધીજીની હાકલને ઝીલીએ.

પચીસસો વર્ષ પહેલાં સ્વલક્ષી વીરવૃત્તિ જીદા રૂપમાં આવિર્ભાવ પામેલી. આ ભાવ લેખકે શાલ–મહાશાલની વાર્તા દ્વારા સ્વબ્યો છે ને વાચકને પ્રાચીન કાળના વાતાવરણુના સુરેખ પરિચય કરાવ્યા છે.

**આડમી** ' રાજમાતા ' નામની વાર્તામાં મુખ્ય પાત્ર છે મૃગાવતી. એ સાહિત્યમાં પ્રસિદ્ધ ઉદયન-વત્સરાજની ખાતા અને લગવાન મહાવીરના મામા ચેટકરાજની પુત્રો થાય. જ્યારે એના રૂપથી લોભાઈ એનો બનેવી ઉજ્જથિતી-રાજ ચંડપ્રદ્યોત કૌશાંબી ઉપર ચડી આવે છે સારે, એ લડાઈ દરમ્યાન જ પતિ સ્વર્મવાસી થતાં, વિધવા મૃગાવતી ઉપર રાજ્યની અને પોતાનું પાવિત્ર્ય સાચવવાની એમ બેવડી જવાબદારી આવી પડે છે. મૃગાવતી કુનેહથી બન્ને જવાબદારીઓ સરસ રીતે પાર પાડે છે અને છેવટે તો પુત્ર ઉદયનને ગાદીએ બેસાડી અંતિમ જીવન ત્યાગમાર્ગે વીતાલે છે. આ વાર્તા દ્વારા લેખકને દર્શાવનું એ છે કે સ્ત્રી માત્ર ભીરુ, લાચાર કે પાંગળી નધી; એનામાં એવું ખમીર રહેલું છે કે તે ધારે તો ઐતિહાસિક વીરમૂર્તિ લક્ષ્મીબાઈ અને ધર્મમૂર્તિ અહલ્યાભાઈની પેઠે ભારેમાં ભારે સે કટો વચ્ચે પણ રસ્તા કાઢી શકે. આ તથ્ય તાે મહાતમા ગાંધીજી પછી આવેલી આપણા દેશની સ્ત્રીજાગૃતિમાં આપણે નજરે જ નિહાલ્યું છે. રાજમાતા મૃગાવતી એ જ સસની પ્રતીતિ કરાવે છે.

નવમી વાર્તા : ' જીત કે હાર ' નામની આ વાર્તા શાલ-મહાશાલની કથા કરતાં સાવ નાેખી પડે છે. એમાં કૌરવ-પાંડવની જાદવાસ્થળી જોવા મળે છે. કૌરવા અને પાંડવા વચ્ચે શુદ્ધ થયું તે ઐતિહાસિક છે કે નહિ એ એક પ્રશ્ન છે, પણ આ વાર્તાનાં ખે મુખ્ય પાત્રા ચેટક અને કાેણિક વચ્ચેનું શુદ્ધ તા નિર્વિધાદ રીતે ઐતિહાસિક છે. ચેટક એ માતામહ છે તા કાેણિક—જે અજાતશત્રુ નામથી જાણીતા છે તે—તેના દોહિત્ર છે. આમ દાદા-ભાણેજ વચ્ચે મહાન શુદ્ધ જામે છે અને તે પણુ માત્ર એક હાર અને હાથીને જ કારણે કાેણિકના ખે સગા ભાઈઓ નામે હક્ષ, વહલહતા. તેમને ભાગમાં મળેલ હાર અને હાથી લઈ લેવાની કાર્ણિકની જીદ હતી. પેલા બન્તે ભાઇએ માતામહ ચેટકને શરણે ગયા. શરણાગતની રક્ષાને ક્ષત્રિયધર્મ માની ચેટકે કાેશિકને નમતું ન આપ્યું, અને છેવટે યુદ્ધમાં તે મૃત્યુને પણ ભેટવો. આમ એક જ લાેહીના સગાઓ વચ્ચેના યુદ્ધની આ કથામાં માત્ર એટલું જ નથી; તે ઉપરાંત પણ કાંઇક છે, અને તે એ કે કાેશિક ઔરંગઝેબની પેઠે પાતાના પિતા બિંબિસારને કેદ કરે છે અને છેવટે તેને જ નિમિત્તે તેનું મૃત્યુ પણ થાય છે. જે કાળે ચોમેર સાગ અને અર્પણુનું દૈવી માજું આવેલું તે જ કાળે નજીવી ગણાતી ચીજ માટે ખૂનખાર લડાઈ લડાવાનું આસુરી માજું પણ વિદ્યમાન હતું. મનુષ્યસ્વભાવ ધણાં પાસાંથી ઘડાયા છે. એમાંના આસુરી પાસાનું જે દર્શન વ્યાસે મહાભારતમાં કૌરવ–પાંડવના યુદ્ધ દ્વારા કરાગ્યું છે તે જ પાસાનું દર્શન આ વાર્તામાં પણ થાય છે.

જેમ કલિંગના મહાહસાકારી વિજય બાદ અશાકને ભાન પ્રગટવું કે એ વિજય ખરા વિજય નથી, એ તો ઊલડે પરાજય છે, તેમ જે હાથી મેળવવા કાર્ણિક મહાન યુદ્ધ શરૂ કરેલું તે યુદ્ધ જીતવા તેને પોતાને જ તે હાથી મારવાના અકલ્પિત પ્રસંગ આવ્યો ! જોકે કાર્ણિક યુદ્ધ જીત્યા ખરા, પણ એને એ વસવસા જ રહ્યો કે તે પાતે આટલા સંહારને અંતે ખરી રીતે જીત્યો કે હાર્યો ? વ્યાસે મહાભારતના યુદ્ધને વર્ણવી છેવટે તા એ જ દર્શાવ્યું છે કે જીતનાર પાંડવા પણ અંતે હાર્યા જ છે; યુદ્ધના દેખીતા વિજયમાં પણ મોટી હાર જ સમાયેલી હાેય છે. કાઈને એ હાર તત્કાળ સૂઝે તા કાઈને કાળ જતાં! અને આ વસ્તુ આપણે આજકાલ લડાયેલી છેલ્લી એ મહાન લડાઈ ઓમાં પણ જોઈ છે. અશાક યુદ્ધવિજયને વિજય ન ગણી ધર્મવિજયને જ વિજય તરીંક પોતાના શાક્ષત શાસનલેખામાં દર્શીવે છે, તે યુદ્ધની ત્રૈકાલિક નિરર્થકતાને દર્શાવતું એક સત્ય છે. માનવજાત આ સમજણ નદિ પામે લાં લગી સત્તા અને શક્તિ દારા સંહાર થતો અટકવાનો નથી.

છેલ્લી વાર્તા ભૂયરાજની છે. તેમાં પણ લાગણીની ઉત્કટતા પૂરેપૂરી દિખાય છે. જ્યારે તે કામાંધ બને છે ત્યારે વિવેક સર્વથા છોડી દે છે, અને જ્યારે તેના વેગ વિવેકભણી વળે છે ત્યારે તે લણુમાત્રમાં કામાંધતાથી મુક્ત ચઈ કર્તવ્યમાં સ્થિર થાય છે; તામસિક વૃત્તિનું ઉગ્ર માજી સાત્ત્વિકવૃત્તિમાં બદલાઈ જાય છે. ભૂયરાજના હાથ કપાયા ને પાછા મહાકાળની ઉપાસના બાદ સાજા થયા એ વસ્તુ ચમત્કારી દેખાય છે, પણ એ ચમત્કારની પાછળ ખરી હક્કીકત કંઈક એવી હોવી જોઈએ કે જ્યારે ભૂયરાજ કર્તવ્યભ્રષ્ટ થયો ત્યારે તેને રાજ્ય છેાડવાની કરજ પડી, એટલે કે એના હાથ હેઠા પડયા અગર તેણે આપમેબે રાજ્યના ત્યાગ કર્યો. પણ જ્યારે એણે ઇબ્ટદેવ મહાકાળની ઉપાસના દ્વારા સાચી ધાર્મિક દૃત્તિ અને ન્યાય્ય દૃત્તિ કેળવી પાતાની સુવાસ ફેલાવી ત્યારે તેને પ્રજાએ પુનઃ ગાઠી ઉપર સ્થાપવા ઇચ્છવું. પણ ભૂયરાજ તા એકના બે ન થતાં તેણે પ્રાપ્ત રાજ્ય મહાકાળને જ અપ્ર્યું. આ વાર્તા એમ સૂચવે છે કે દુરાચારી રાજા પ્રજાના હૃદયમાં સ્થાન નથી પામતા; અને જ્યારે દુરાચારી પણ સદાચારી બને છે ત્યારે એક વખત વીકરેલી પ્રજા કરી તેને સત્કારતા ખમચાલી પણ નથી. સાથે સાથે એ પણ સૂચવાય છે કે ઉજ્જયિનીના પ્રખ્યાત મહાકાળનો મહિમા લોકાના હૃદયમાં કેટલા હતો ! અને ગુજરાતમાં સ્દ્રમહાલયની આસપાસ કે સામનાથની આસપાસ જેમ રાજભક્તિ ઊભરાતી તેમ માળવા-માંના મહાકાળ પ્રત્યે પણ રાજભક્તિ ઊભરાતી.

# ગુણુચાહી દબ્દિબિંદુની જરૂર

અહીં એક બાબત નોંધવી યોગ્ય લેખાશે. તે એ કે પ્રાચાન કાળ અને મધ્યકાળના કથાલેખકા માત્ર પાતપાતાની પરંપરા સાથે સંબધ ધરાવતા હાેય એવાં જ પાત્રોની કથા ન આલેખતા. ઘણુંવાર તેઓ ગુણુ ગ્રાહક દષ્ટિએ શીલ અને સદાચારનું મૂલ્ય આંકતા, અને તેવાં શીલ કે સદા-ચાર જ્યાં પણ તેમને દેખાય તે ભણી પૂર્ણ આદરથી અને ઉદાર વૃત્તિથી બોતા. મેરુતુંગે પ્રબધચિંતામણિમાં ભૂયરાજના પ્રબધ લખ્યા છે તે કાઇ એવા જ ઉદાર ગુણુગ્રાહી દષ્ટિબિંદુથી. આ વસ્તુ સાંપ્રદાયિક દષ્ટિથી લખતા લેખકાએ અપનાવવા જેવી છે.

# **ઉપસં**હાર

તાર્કિંક જયંત અને આચાર્ય હેમચંદ્ર કહે છે : તા एव વિશા નવનવીમવન્તિ, અર્થાત્ પ્રથમની કેટલીક વિદ્યાએ કરી કરી નવાં રૂપ અને નવા પાષક ધારણુ કરે છે. નવીન અવતારના ઉદ્દેશ લાકરુચિને સંસ્કારવાના અને વધારે ને વધારે પાષવાના હાય છે. વળા એના એ પણુ એક ઉદ્દેશ છે કે જે વસ્તુ પ્રથમ માત્ર સંપ્રદાયના વર્તુલમાં જ જાણીતી હાેય તેને યાગ્ય રૂપમાં સર્વગમ્ય કરવી અને તેમાં સમાયેલાં માનવીય તત્ત્વાને સર્વાંપયાગી દબ્ટિથી રજાૂ કરવાં. હું સમજાું છું કે લેખકના પ્રાચ્યાન વાર્તાઓને નવું રૂપ આપવાના પ્રસ્તુત પ્રયત્ન એ દબ્ટિથી સફળ થયા છે.

આખ તાે લેખક મારા કેટલાંક વર્ષો થયાં પરિચિત છે, છતાં અસાર

લગી હું એ ન જાણતો કે તેમણે વાર્તાઓ પણ લખી છે. ૧૯૩૭ થી ૧૯૫૧ સુધીમાં લખાયેલી આ વાર્તાઓની જાણ મને થઇ અને તે સાંભળી સારે હું મારા અજાણપણાથી અને લેખકની આત્મગોપનવૃત્તિથી નવાઈ પામ્યેા. જેમ જેમ એ વાર્તાઓ સાંભળતા ગયા તેમ તેમ મને જણાતું ગયું કે લેખક-ની શક્તિ વ્યાપારી ક્ષેત્રના સંકુલ વર્તુલમાં કેદ થઈ ન હાેત અથવા તેને સ્વસ્થ લેખન માટે જોઇતી સગવડ અને છૂટ મળે તા એ શક્તિ એના પૂર્ણ રૂપમાં જીદું જ દર્શન કરાવે. લેખકની ભાષા કેટલી પ્રવાહબહ છે, કેટલી સરલ અને રુચિકર છે, તેમ જ લખાણમાં કેટલું માનસિક, સામાજિક અને સાંપ્રદાયિક ભાવાનું—કવચિત્ કવચિત્ કાવ્યમય અને છટાળધ—વિશ્લેષણ છે તે તા પરીક્ષક વાચકાના ધ્યાનમાં આવ્યા સિવાય રહેવાનું નથી.

ગુજરાત વિદ્યાસભાના સહાયક મંત્રી અને મારા ચિરપરિચિત શ્રીયુત જેઠાલાલ ગાંધીએ જ મને પ્રસ્તુત સંગ્રહથી પરિચિત કર્યો, ને તેથી જ હુ' એ સાંભળી જવા અને તે વિશે મારા છૂટાજ્વાયા વિચારા લખવા પ્રેરાયા છું. એ ખધા મિત્રા એવા સુપરિચિત;છે કે તેમને વિશે કાંઈ પણ કહું તા તે આત્મપ્રશંસા જ લેખાય. અહીં તાે એટલું જ કહેવું બસ થશે કે આ વાર્તાસંગ્રહ સાંભ-ળતાં જ પંચાવન વર્ષ પહેલાંની સ્થિતિનાં સ્મરણાથી જેમ મારું મન ઊભરાઈ મથું તેમ, એણે સીંચેલા રસથો એ મન વધારે તરખાળ બન્યું.<sup>૧</sup>

# ૧. શ્રી. રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈના વાર્તાસંગ્રહ 'અભિષેક'ની પ્રસ્તાવના.

# ગાંધીજ અને જૈનત્વ

## [ 39 ]

દુનિયામાં આજે જેટલા જાણીતા ધર્મપંચા છે લગભગ તે બધા ગાંધીજીને હૃદયધી અપનાવવા અગર પાતાના પંચના અનુગામી બનાવવા કે મનાવવા થાેડાેધણા પ્રયત્ન કરે છે. મુસલમાના કેટલાંક વર્ષ અગાઉ ગાંધીજી-ને જ ખલીફા બનાવવાની વાતા કરતા. પ્રિસ્તીઓ તા બહુજ ઉમળકા સાથે ગાંધીજીને પ્રિસ્તી બનાવવા પ્રયત્ન કરી પણ ચૂકેલા અને અત્યારે પણ ઘણાયે મનથી એમ ઇચ્છતા હરો. આર્યસમાજીઓ તા આવી બાબતમાં પાછા પડે એવા છે એમ માનવા કાઈ ભાગ્યે જ તૈયાર હશે. ઘણા સમજ-દાર ભૌદ્ધો ગાંધીજીમાં ભૌદ્ધ ધર્મની નવી આવૃત્તિનું દર્શન કરી રહ્યા છે. જૈનોનો તો એ દાવે જ છે અને તેને ગાંધીજીના પાતાના જ કથનના ટેકા છે કે તેમનામાં જૈન ધર્મનાં કેટલાંક વિશિષ્ટ તત્ત્વા અમુક કારણાથી આવેલાં છે.

જે બધા ધર્મપંથવાળા ગાંધીજીમાં પાતપાતાના પંચનાં વિશિષ્ટ તત્ત્વા જોઈ રહ્યા છે અને તેને લીધે તેઓ ગાંધીજી પાસે પાતાના પંચ સ્વીકારા-વવા અગર તેમની પાસે પાતાના પંચનું મહત્ત્વ ગવરાવવા ઈચ્છે છે તે ધર્મ-પંથામાં કુક્ત સુધારક અગર કચારેક ક્રાંતિકારક તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલા ( ભલે આજે તે તદ્દન સ્થિતિસુસ્ત અને નિષ્ક્રિય થયા હાય) પંથાનાં જ નામ આવે છે. ગાંધીજી જન્મથી જે ધર્મપંચના છે તે ધર્મપંચના એટલે સનાતન ધર્મના લોકા ગાંધીજીને પાતાના પંચના સમજી બહુ હરખાતા કે મલકાતા નથી અને સનાતન પંચનો મોટો રૂઢિબદ્ધ ભાગ તો ગાંધીજીને પાતાના પંચના કહેતાં ને મનાવતાં કદાચ સંક્રાચાય પછ્યુ છે. જ્યારે બીજા પંચવાળા ક્રાઈ પછુ રીતે તેમના પંચ વિશે ગાંધીજી પાસે સહાનુભૂતિવાળા બે શબ્દો બોલા-વવામાં અને કદાચ કડવી ટીકા સાથે સુધ્ધાં તેમના શ્રીસુખથી પાતાના ધર્મ-પંચ વિશે કાંઈક મહત્ત્વપૂર્ણ સાંભળવામાં ગૌરવ માને છે અને તે માટે પૂર્બ પ્રયત્નશીલ રહે છે, ત્યારે ગાંધીજી ડાંડી પીટીને જે ધર્મને પોતાનો ધર્મ અને પાતાનો પંચ કહે છે તેમ જ જેને સંપૂર્ણ ધર્મ તરીક ઓળખાવે છે તે જ

## ગાંધીજી અને જૈતત્વ

ધર્મ અને પંચના લોકા ગાંધીજીને પોતાના ધર્મપંચના કહેતાં અને મનાવતાં શા માટે સંકાચાતા હશે એ સવાલ થાય છે. આ સવાલ વિષમ છે, પણ તેનેા ઉત્તર તેવેા વિષમ નથી.

ગાંધીજીના આત્મા જેવાે પ્રાચીનપણાનાે પક્ષપાલી દેખાય છે તેવાે તે ખરી રીતે નથી. તેમને કાેઈ પણ વસ્તુ માત્ર જૂની હોવાને કારણે જ નથી ગમતી અને માત્ર નવી હેાવાને કારણે તેઓ તેને ફેંકી નથી દેતા. તેમની કસાેટી સખત છે અને ઉદારતા તા તેથીયે વધારે છે. એટલે દરેક વસ્તને તેઓ જીવનસુધારણાની તેમ જ પ્રજાજીવનમાં ઉપયોગીપણાની દ્રષ્ટિએ કરી છે; એ કસાેટીમાં તેમને જન્મસિદ્ધ ધર્મપંચનાં ઘણાં તત્ત્વાે ફેંઝા દેવાં અગર બદલી ેટેવાં પડવાં છે અને બીજા બીજા ધર્મપંચાનાં કેટલાંક તત્ત્વા એમ તે એમ અગર ચાેઙાઘણા ફેરકાર સાથે તેમણે સ્વીકાર્યાં છે, જીવનમાં ઉતાર્યાં છે અને ક્રેટલીક આખતામાં તા તેમણે એ તત્ત્વાને પાતાનું વિશિષ્ટ સ્વરૂપ અર્ધ્યું છે. સનાતન પંચ એટલે અચલ પંચ. તે બ્રુદ્ધિપૂર્વક **રેરકાર અને** પરિવર્તન કરવાની પહેલ નહિ કરનારો પંચ જે એવું પરિવર્તન કરે તે તેની નજરે નાસ્તિક અગર સનાતન પંચ બહારતેા; એટલે ગાંધીજીને પોતાને! જન્મસિદ્ધ ધર્મપાંથ તે પચાવે એવી તેની આંતરશક્તિ જ નથી. સનાતન પંચી હોય અને ગાંધીજીને પોતાના પંચના માને તેા તેને જૂની સ્મૃતિએો, પુરાણો વગેરે ફેંક⁄ા દેવું પડે અગર તેમાંના કેટલાક ભાગ ઉપર હરતાલ દેવી પડે. એમ કરવા જતાં તા તે અચલપથી મટી જ જાય. એટલે કાેઈ પણ સનાતનપંચી એમ જ કહેવાના કે ગાંધીજી સુરાપમાં જઈને અગર બાઇબિલ વગેરે વિધર્મા શાસ્ત્રોને સાદર અભ્યાસ કરીને, તેમ જ કઠાચ સનાતનપંચના ઝોઢ આચાર્યો પાસેથી વેદ, ઉપનિષદનું ખરું મર્મ નહિ સમજવાને કારણે, સનાતન ધર્મનાં તત્ત્વે**ા** બરાબર સમજી શકથા નથી, અને એ તત્ત્વેાનું <mark>ખહત્ત્વ તેમના ધ્યાનમાં</mark> ખરેખર ઊત્યું નથી. જોકે <mark>બીજા</mark> સુધારક પં**ચા** પણ અનેક બાબતામાં રૂઢિચસ્ત અને અચલ જેવા હોય છે. છતાં તેમની ભૂળ પ્રકૃતિમાં સુધારકપણ્ણનું તત્ત્વ હેાવાથી તેએન ગાંધીજીની પ્રકૃતિને પાતાથી બહુ દૂર નથી લેખતા. ગાંધીજીના આત્મામાં જે શાધનું અને ઉપયોગી વસ્તુને પચાવવાનું અસાધારણ બળ છે તેના મેળ બધા જ સુધારક ગણાતા પંથાની પૂળ પ્રકૃતિ સાથે વધારે એસે છે. આ જ કારણને લીધે સનાતન સિવાયના અધા જ ધર્મપાંથવાળાઓ ગાંધીજીને પોતાની નજીક આણાવા અગર પોતે ગાંધીજીની નજીક જવા ઓછુંવત્તું ઇચ્છે છે. આ રીતે જૈન સમાજના

<sup>44</sup>ધા જ સારા વિચારદા ગાંધીજીને જૈન માને છે અગર તેમનામાં જૈન ધર્મના મૂળભૂત સિદ્ધાંતો આતપ્રાત થયેલા જુએ છે. બીજા ધર્મપંચા વિશે ન કહેતાં આ લેખમાં જૈન પંચ વિશે જ સુખ્યપણે કહું છું તેનાં બે કારણા છે : એક તેા લેખની મર્યાદા અને બીજીું કારણ બધી વસ્તુઓતે એકસાથે ન્યાય એક જ જણ આપે તેમાં અન્યાય થવાના સંભવ. ત્યારે આપણે હવે જોઈએ કે ગાંધીજીમાં કયાં એવાં જૈનધર્મમાન્ય ખાસ તત્ત્વા ઓતપ્રાત થયાં છે કે જેને લીધે જૈના અગર કેટલાક જૈનેતરા એમને જૈન કહેવા અને માનવા પ્રેરાય છે.

જૈન ધર્મના આચાર અને વિચાર સંબંધી બે તત્ત્વેા એવાં વિશિષ્ટ છે કે જેને લીધે એ ધર્મ બીજા પંચાેથી જુદાે પડે છે. એ બે તત્ત્વાે એટલે અહિંસા અને અનેકાન્તવાદ. આ બન્ને તત્ત્વેા માત્ર મધ્યસ્થપણાની પ્રકૃતિમાંથી જન્મ્યા છે અને વિકસ્યા છે. ગાંધીજીની પ્રકૃતિમાં મધ્યસ્થપણું જો સહજ રીતે જ ન હોત તેા આ એ તત્ત્વા તેમના જીવનમાં ન આવત એમ મને ચોખખ લાગે છે. તેમની પ્રકૃતિના બધારણમાં મધ્યસ્થપણાના સંસ્કારા બીજરૂપે હતા એ એમની 'આત્મકથા ' કહે છે. સ્વાભાવિક મધ્યસ્થપણું હાેવા છતાં તેમને જૈન ધર્મના વિશિષ્ટ અભ્યાસી શ્રીમદ્ રાયચંદ્ર જેવાનાે ગાઢ પરિચય થયાે ન **હે**ાત તાેપણ એ તત્ત્વા જે રીતે તેમના જીવનમાં દેખા દે છે તે . રીતે આજે દ્વાત કે નહિ એ શંકાસ્પદ છે. ગાંધીજીના જીવનમાં બધા ધર્મોને માન્ય અને છતાં જૈન ધર્મની ખાસગણાવી અહિંસા ઊતરી છે, પણ તે જૈન બીબામાં ઢળાયેલી નહિ. જૈનાના અનેકાંતવાદ ગાંધીહના પ્રત્યેક કાર્યમાં અને પ્રત્યેક શબ્દમાં દેખાય છે, પણુ તે સુધ્ધાં જૈન ભાષા અને જૈન રૂઢિના બીબામાં ઢળેલેા નહિ. પાેતાની પ્રકૃતિમાંથી જ જન્મેલાં અને શ્રીમદ્ રાયચંદ્ર આદિ જેવાના પરિચયથી કાંઇક વિશિષ્ટ રીતે પાષણ પામેલાં એ બે તત્ત્વા જો સામ્પ્રદાયિક ખીખામાં ઢળેલા જ, ગાંધીજીના જીવનમાં આવ્યા હેાત તેા ગાંધીજીના જીવન વિશે આજે વિચારવાતું રહેત જ નહિ. તેએા આપણા જેવા પ્રાકૃત હેાત અને તેમના જીવનમાંથી મેળવવાપણું ન જ હાેત, અથવા એાઝામાં ઓહ હોત.

ગાંધીજીએ અહિંસાને અપનાવી, પણ તે એવી રીતે અપનાવી કે અત્યાર સુધીમાં ક્રોઈ પણ સાધારણ કે અસાધારણ માણસે એ રીત અ'ગીકાર જ કરી નહેાતી, અથવા ક્રોઈને બહુ સ્પષ્ટપણે અને વ્યાપક્રપણે એ રીત સુઝી

જ નહેાતી. હથિયાર ન પકડવાં, કાેઈ સામે હાથ ન ઉગામવા, ઘરમાં, ગુકામાં કે જંગલમાં મૌન લઈ નિષ્ક્રિય થઈ ખેસી ન રહેવું, ખધાં જ ક્ષેત્રામાં ઝન્નૂમવું, છતાં કાેઈ પણ સ્થળે ન હારવાનાે તેમ જ બધા ઉપર વિજય મેળવવાના ઉત્સાહ અને નિશ્ચય એ ગાંધીજીની અહિંસાનું નવું અને સ્પષ્ટ રૂપ છે. પાતાના વિચારા અને સિદ્ધાન્તામાં અતિ આગ્રહી રહ્યા છતાં કાેઈ પછ્ કદરમાં કદર બીજા પક્ષકારની દલીલને સમજવાનો ઉદાર પ્રયત્ન અને સામાની દબ્ટિમાંથી કાંઈ લેવા જેવું ન જણાય તાેપણ તેને તેના રસ્તે જવા દેવાની ઉદારતા, એ ગાંધીજીના અનેકાંતવાદનું જીવતું દિવ્ય સ્વરૂપ છે. વિરાધી પક્ષકારા ગાંધીજીને ન અનુસરવા છતાં કેમ ચાહે છે તેની કૅચી એમના અનેકાન્ત-દબ્ટિએ ઘડાયેલ જીવનમાં છે. અનેકાંતદબ્ટિ એટલે એક જ બાબત પરત્વે અનેક વિરાધી દેખાતી દબ્દિઓને**ા મેળ સા**ધવેા તે, જેને સમન્વય કહી શકાય. આ દષ્ટિ ગાંધીજીના વ્યાવહારિક જીવનમાં સંપૂર્ણપણે તરવરે છે. અહિંસાનું અને અનેકાંતદબ્ટિનું બીજ કચાંથી આવ્યું, કેમ વિકસ્યું એ જોવા કરતાં એ ગાંધીજીના જીવનમાં કઈ રીતે કામ કરી રહ્યું છે, એ જોવું બહુ જ જીવનપ્રદ અને અગત્યનું છે. ખરી રીતે તા હવે ગાંધીજીની અહિંસા અને ગાંધીજીને৷ અનેકાંત એ એમના જીવનની તદ્દન વિશિષ્ટ જ બાબત થઈ પડી છે અને તેથી જ તે જૈન પંથના બીબાબદ્ધ એ બે તત્ત્વા કરતાં જુદી પણ પડે છે.

આમ હેાવા છતાં જ્યારે અહિંસા તત્ત્વની અપારતા અને અનેકાંત-તત્ત્વની વિશાળતાના વિચાર આવે છે ત્યારે ચાપ્પ્પું લાગે છે કે ગમે તેટલાે વિકાસ કર્યા છતાં અને ગમે તેટલું ઉપયોગી પરિવર્તન કર્યા છતાં એ તત્ત્વોની ભાભતમાં ગાંધીજી બીજા ધર્મપંથા કરતાં વધારેમાં વધારે જૈન ધર્મની જ નજીક છે. ગાંધીજી જૈન કહેવાય તેથી જૈન પંચે માટા વિજય સાધ્યા અગર જૈન પંચ ભહુ કર્મદ છે એમ અહીં કહેવાનું નથી. એ જ રીતે ગાંધીજી જૈન ન કહેવાય તાયે જૈન પંચનાં વિશિષ્ટ તત્ત્વા જો સાચે જ ઉપયોગી હોય તા તેથી જૈન પંચનું ગૌરવ ઘટવાનું નથી. અહીં તા ફક્ત વિચારવાનું એટલું જ છે કે ગાંધીજીની પ્રકૃતિમાં જે જે વિશિષ્ટ તત્ત્વા ભાગ ભજવી રહ્યાં છે તે તત્ત્વામાંનાં કર્યા તત્ત્વા જૈન ધર્મના સૂળ સિદ્ધાન્તોમાં આવે છે. આ દબ્ટિએ હું ગાંધીજીને ઉપર કહેલ બે તત્ત્વાની બાબતમાં જૈન સમજું છું.

હજારા જ નહિ પણુ લાખા જૈનાને પૂછા તા એમ જ કહેવાના કે:

'જેવાછરડાે મારે અને કૂતરાં મારવાની સંપતિ આપે તે જૈન ધર્મની અહિંસાવાળા શી રીતે હાેઈ શકે ?' પરંતુ મેં ઉપર સૂચન કર્યું છે કે ગાંધીજીની અહિંસા એ તેમની વિચાર અને જીવનસરણીમાંથી સિદ્ધ થયેલી અને નવું રૂપ પામેલી અહિંસા છે. ગાંધીજીને કેવળ શબ્દોમાં જ અહિંસાની ચર્ચા કરવી પડી હ્યાત અને નાનાંમાટાં અનેક ક્ષેત્રોમાં વ્યવહારુ જીવનને લગતા કહ્ય કાયડાના ઉકેલ કરવાના પ્રસંગ તેમને આવતા ન હોત તા તેમની અહિંસા જીદા જ પ્રકારની હેાત અને તેમના અનેકાંતવાદમાં જૈન શાસ્ત્રના ' અસ્તિ–નાસ્તિ ', ' ધ્રુવ⊸અધ્રુવ ' વગેરે વિરોધી શબ્દોના ચમકારા સિવાય ખીજું આકર્ષક તત્ત્વ ભાગ્યે જ આવ્યું હોત. અહિંસા અને અનેકાંત-વાદના આશ્રય લઈ તેમને બધાં જ વ્યવહાર કામા કરવાનાં હોય છે અને બધા જ કેષ્યડાએા ઉકેલવાના હાેય છે, એટલે તેઓ પાતાને જણાતા માર્ગ નિર્ભયન પણે અને નમ્રપણે અમલમાં મૂકે છે. આ તેમની વિશિષ્ટ પ્રકૃતિ છે. એ પ્રકૃતિને કારણે તેમને પાતાના પંથના માનવા લલચાઈ જનાર સારા સારા વિચારકા પણુ પાછા પડે છે અને તેમને પોતાના પંચના કહેતાં ખચકાય છે. ગાંધીજીના જીવનમાં જેટલી મદ્તા છે તેથાયે વધારે કડેારતા છે, એટલે તેમનું તાદાત્મ્ય સાધવાની વૃત્તિ જતી પણ નથી અને છેાડાતી પણ નથી. એમના

છવનમાં કાંઈ માહક તત્ત્વ છે કે જેને લીધે જાણે–અજાણે જનતાના માટા ભાગ તેમની આજુબાજુ વીંટળાય છે અને છતાંયે તત્ત્વ પચાવવા તૈયાર નથી.

આ જ ન્યાય જૈન લોકોને લાગુ પડે તે સ્વાભાવિક છે. તેઓ જ્યારે જ્યારે ગાંધીજીના લેખમાં અગર ભાષણમાં સૂક્ષ્મ જંતુને બચાવવાની વાત વાંચે અને સાંભળે છે, રાતે ન ખાવાપીવાની અને બની શકે તાે રાતે દીવાે સુધ્ધાં ન કરવાની અગર દીવામાં મરતાં પતાંગિયાં બચાવી લેવાની ઝીણવટ તેમ જ ફૂલની પાંખડીઓને પણ ન દુભાવવાની બારીક્ય તેમના કથનમાં સાંભળે છે ત્યારે તેઓ એકાએક જાણે–અજાણે કહી દે છે કે 'ગાંધીજી તો ખરેખર જૈન દેખાય છે. ' વળી બીજે પ્રસંગે ગાંધીજી વાછરકાં, ફૂતરાં આદિની ચર્ચાં ઊભી કરે છે ત્યારે તે જ જૈના પાજા ઝપાટાબ્યંધ, પાતાનું આપેલું પ્રમાણ-પત્ર વીસરી જઈ, એકાએક કહી દે છે કે 'ગાંધીજી તો હિંસક છે અને નાસ્તિક છે. ' આ રીતે સત્વર અપાતા અને પાજા ખેંચી લેવાતા પ્રમાણ-પત્ર વિશે હું તટસ્થ છું.

હું તો કક્ત એટલું જ જોઉં છું કે ગાંધીજીના જીવનમાં અહિંસા અને

અનેકાંતનાં એ તત્ત્વા કઈ કઈ રીતે કામ કરી રહ્યાં છે. અને જ્યારે એ જોઉ છું તેમ જ વિચારું છું ત્યારે મને ચોખ્ખું લાગે છે કે એ તત્ત્વાની બાબતમાં ગાંધીજીના જીવન ઉપર જૈનત્વની માટી અને સ્પષ્ટ અસર છે, પછી ભલે તે ગમે તે રૂપમાં હોય. ખરી રીતે મહાન પુરુષ કાઈ ખાસ ધર્મના કે પંચના હોતા જ નથી. તે પ્રચલિત બધા પંચાની બહાર જ હોય છે, અને કાં તા તે બધા જ પંચાના હોય છે. જો મહાન પુરુષ વિશેનું આ ત્રૈકાલિક સત્ય માનવામાં વાંધા ન હોય તા ગાંધીજી વિશે પણુ છેવટે એટલું જ કહેવું બસ છે કે તેઓ જૈન નથી જ અને છતાં છે જ. આ ' અસ્તિ–નાસ્તિ ' વાદમાં જ જૈનપજ્યું આવી જય છે.

---પ્રસ્થાન ' ગાંધીમહિ્મહાત્સવાંક ', સં. ૧૯૮૫...

# [ 3⁄ ]

ઘણુા જૂના કાળથી બે જાતની ભાવના આપણે સાં ચાલી આવે છે: એક તાે, આ શરીર અશુચિ છે, અનિસ છે, નકામું છે, દુનિયા દુઃખમય છે, એમાં કચાંય સુખ કે સૌન્દર્ય નથી એ ભાવના; અને બીજી ભાવના તે આ સંસાર દુઃખમય નહિ પણુ સુખમય છે, જીવવાલાયક છે, સૌન્દર્યથી ભરેલાે છે, આનંદ્રમય છે તે ભાવના.

આમાં પહેલી ભાવનાના વિકાસ થવાથી જીવન કલેશમય જ નહિ, પણ્ કૃત્રિમ પણુ બનતું ગયું છે. દુઃહત્રચામિઘાતાત્—એ સત્ર મુજબ દેશમાં દુનિયાને અને જીવનને દુઃખમય, અશુચિ, અનિસ વર્ણુવતું સાહિત્ય ખૂબ વધ્યું છે, પણ હું આ ભાવનાને અપનાવવામાં અને બિનજરૂરી રીતે જીવનને નિરાશ અને કલેશમય બનાવવામાં નથી માનતાે.

બીજી ભાવના તો એમ કહે છે કે દુનિયામાં સઘળે સુખ જ છે. જેને એક જણ દુઃખ કહે છે તે જ બીજાને મન સુખ છે. દુઃખને છેાડવું, એના ત્યાગ કરવા એ એક વાત છે, અને પહેલાંથી જ સર્વત્ર દુઃખ માની લેવું એ બીજી વાત છે. દુઃખ છે કથાં ? એ પણ એક સવાલ છે. એક વ્યક્તિ શરીરને ખરાબ ગણીને એની ઉપેક્ષા કરે છે અને છતાં પાંચ માળના મહેલમાં રહે છે; એ શું સમજવું ? જન્મે તો હું પહેલી ભાવનામાં જ ઊછર્યો છું, પણ તત્ત્વ-ચિંતન પછી મારી એ ભાવના બદલાઈ ગઈ છે, અને તેથી જગતમાં કથાંય દુઃખ નથી એ મારા અનુભવ છે. જરાક રમજમાં કહેવું હોય તા કહી શકાય કે આ સભા સુંદર છે, આ સ્વાગત સુંદર છે, કાકાસાહેબ વિદ્યાસૂર્તિ છે અને આ સત્કાર સમારંભમાં હું મારી જાતને અધન્ય નથી માનતો, તમા પણ ધન્ય છા ! ' દેહ દેવળમાં અખંડ દીવડા, તેજેથી મારું મનડું ડાલે ' —એ કાવ્યપંક્તિ આવા અવસરે સાચી પડતી લાગે છે.

## જૈને: અને અસ્પૃશ્યતા

નાની ઉંમરમાં અને પછી મહાવીર–ઝુદ્ધ વિશે વાંચ્યું હતું, મહંમદ

અને જિસસ વિશે વાંચ્યું હતું, પણુ એ કાઇ મારી સામેના ન હતા, એ બધા પરેાક્ષ હતા. કાશીમાં ભણુતા હતા ત્યારે બંગભગના દેશવ્યાપી ઉપ્ર આંદોલન વખતે, એક પુરુષે આફ્રિકામાં કરી બતાવેલ સફળ સત્યાગ્રહના કાળની વાતા વાંચી. પછી આ દેશમાં એ મહાપુરુષે કરેલું કામ જોયું. એમની વિચારસરણી, આશ્રમપદ્ધતિ, તટરથવૃત્તિ એ બધું જાતે પ્રત્યક્ષ રીતે જોયું અને મને બધું સમજાયું.

રામ–રાવણ, કૃષ્ણુ–અર્જુંન એ પરાક્ષ છે. એ કવિની કલ્પના હાે કે ગમે તે હાે, પણ ગાંધીજીને જોઈને મને એ બધું સાચું લાગ્યું. શુદ્ધ--મહા-વીર, રામ–રાવણ, કૃષ્ણુ–અર્જીન, મહંમદ–જિસસ વિશે જેમને શંકા હાેય તે પાતાની શંકા ગાંધીજીને જોઈને દૂર કરી શકે.

# न खहं कामये राज्यं, न स्वगे नापुनर्भवम् । कामये दुःखतप्तानां, प्राणिनामार्तिनाशनम् ॥

આ શ્લાેકમાંતી ભાવનાને અનુરૂપ ગાંધીજીએ એક વાત કરી—જીવન હ્રાેય તાે તે માનવતા માટે. અને આ વાત તેમણે ઉપદેશથી નહિ, પણ્ પાતાના આચરણથી સમજાવી. આ બધું જોતાં લાગે છે કે જીવન દુઃખમય નહિ, પણ સુખમય અને સૌન્દર્યમય છે. આ સૌન્દર્યની દ્રષ્ટિએ, હું જરા પણ આનાકાની વગર, આ સત્કારના સ્વીકાર કરું છું, અને આ માટે સંઘના અને આપ સૌના આભાર માનું છું.

જૈતો મહાવીર માટે કહેશે કે તેમણે તો સ્યામ કહ્યું હતું અને તેમ કહ્યું હતું. જૈન ધર્મ વિશ્વધર્મ હોવાનું કહેવા છતાં પણ તેઓ અરપૃશ્યતાના પથ્થર છેાડવાને તૈયાર નથી ! પ્રક્ષોને હલ કરવાને બદલે તેઓ એને ટાળવાના જ પ્રયત્ન કરવાના. પણ આમ કરવાથી કંઈ કામ ચાલે નહિ. હરિજનાના મંદિરપ્રવેશ પ્રત્યે એમની કેવી વૃત્તિ છે ? જેઓ સમાજને ચૂસતા હાય તેને માટે મંદિરનાં દ્વાર સદા ખુલ્લાં અને જે હરિજના વગર ત દુરસ્ત જીવન અશક્ય બની જાય એને અરપૃશ્ય માનવા, એથી માટી બેવકૂરી કઈ સમજવી ? પણ હવે વખત બદલાયા છે. યુવકનું માનસ નર્યા ગાણા ગાવા પૂરતું નહિ, પણ હરિજનાને અપનાવીને તેમને નાકર તરીકે, રસાઇયા તરીકે કે બીજી ગમે તે રીતે પાતાની પાસે રાખવામાં દેખાઈ આવવું જોઈએ. યુવકા પાસેથી હું આેછામાં આઈ આટલી અપેક્ષા રાખું છું. હવે એ શબ્દો 'યુવક' અને 'જૈન' શબ્દ વિશૅ કહું. મેં નાની ઉંમરથી મહાવીરનું છવન સાંભળેલું, અને પછી તે৷ છેલ્લાં સાઠ વર્ષમાં એનું અનેક રીતે પરિશીલન કર્યું. છુદ્ધની જાણ થયા પછી તેમની છવનકથા પણ અનેક દર્ષિટએ વાંચી–વિચારી. બીજબીજા સંતાનાં છવન વિશૅ પણ બને તેટલું વાંચ્યું–વિચાર્યું. છેલ્લે છેલ્લે ગાંધીજીનું જીવન તો પ્રત્યક્ષ જ જોયું. આ બધા ઉપરથી મને લાગ્યું છે કે યુવકના સંબંધ ઉંમર કે શારીરિક તાકાત સાથે નહિ, પણ માનસિક અને હાર્દિક પરિવર્તન કરવાની શક્તિ સાથે છે. જેઓ કેવળ પ્રાચીન પુરુષાનાં ગુણુગાન કરવાની મૂરી ઉપર જ મદાર બાંધે છે તે યુવકા ન કહેવાય. જેને એવા ગુણા મેળવવાની પ્રત્યક્ષ તાલાવેલી લાગેલી હોય, જે એ માટે સતત પ્રયત્નશીલ હોય તે જ યુવક. જે પારકાના બ્રમતાે ઉપયોગ કરવાની વૃત્તિથી મુક્ત હોય, જે બ્રમનું પ્રહ્ય પિછાજીતા હોય અને જે લેલલ–લાલચની વૃત્તિ ઉપર વિજય મેળવી શકે તે જૈન. હું ઇચ્છું કે તમે બધા આ અર્થમાં જૈન યુવક હો, અને ન હો તો એવા બના ! બનવાનો પ્રયત્ન કરો!

એક વખતે 'વૈષ્ણુવ જન 'નું ભજન ગવાતું હતું ત્યારે કાઈએ કહ્યું કે ત્યાં ' જૈન જન ' કરીએ તાે ? એ ભજનમાંના ખધાય ગુણે જૈનમાં પણ હોવા જ ઘટે. એટલે એ ભજનમાં વર્ણુવેલા ' વૈષ્ણુવ જન ' ને ' જૈન જન' કહીએ તો જરૂર કહી શકાય. પણ આજે સ્થિતિ જીુદી બની મઈ છે. ગુણુના વિચાર જ જાણે ભુલાઈ ગયા છે.

કાેઈ પણ વ્યક્તિ, સમાજ કે દેશ ગૌરવ ત્યારે જ લઈ શકે કે જ્યારે એતી શાખ હોય. જેતી બજારમાં શાખ હોય તેજ વૈપારી. આપણી ઉંમરલાયક કન્યા આપણે કાેને સાંધીએ કે જેતી શાખ હોય તેને. પણ જૈનેાની શાખ હવે રહી નધી. પહેલાં પૈસા વ્યાજે મૂકવા હોય તો જૈનની પેઠીને પહેલી પસંદગી મળતી. સાક્ષી આપવામાં પણ જૈન જૂઠું બાલે નહિ, એવી એની આબર. પણ આજે બધું અવળું થઈ ગયું છે. કાળાબજારનું ભૂત પણ જૈનોને વળગી ગયું છે, એટલે જૈનાએ પોતાની શાખ ગુમાવી દીધી છે. અને શાખ જો ગુમાવી દીધી તા પછી મંદિરમાં જાવ કે ન જાવ, રથાનકમાં જાવ કે ન જાવ એ બધું નકામું છે. મૂળ વાત તા શાખ હોવી તેજ છે, બાકી કાેઈને વગર શાખે 'જૈન ' કહેવાવું હાેય તા તેમને મારે કંઈ કહેવું નથી. એ જ રીતે વાળ ખેંચવામાત્રમાં કે ઉધાડે પગે ચાલવામાત્રમાં પણ ગૌરવ નથી. એટલામાત્રથી સાધુજીવન ચરિતાર્થ ખની જતું નથી. બીજાતી સેવાશુશ્રૂષા અને શ્રમનેા લાભ મળે એ પણુ ગૌરસ્વાસ્પદ વાત નથી. એથી તો ઊલટું માણુસ્તું પતન થાય છે, અને એના વિકાસ રૂંધાઈ જાય છે; એટલે ગરીબ થવા છતાં, મજૂર થવા છતાં ખોટા ધંધા ન કરે એ જ સાચી શાખ સમજવી, એ જ સાચું ગૌરવ છે. એ ગૌરવને માટે તમે સહુ પ્રયત્ન-શીલ ખના, એટલું જ ઇચ્છું છું.\*

—પ્રેણુદ્ધ જીવન, ૧-૨૧-૫૪.

\* મુંબઈ જૈન શુવક સંધના રજતમદ્ધોત્સવ પ્રસંગે કરવામાં આવેલ સત્કારના પ્રત્યુત્તરરૂપે આપેલ ભાષણ. ૩હ

# કલિકાલસર્વજ્ઞને આંજલિ

### [3e]

**આજે** જે મહાપુરુષની જન્મજયન્તી ઊજવવા આપણે સૌ એકઠાં ચયાં છીએ એમની જન્મતિથિ—કાર્તિંક શુકલા પૂર્ણિંમા—એક વિશિષ્ટ તિથિ છે. તેની સાથે અનેક મહાન વ્યક્તિઓની સ્મૃતિ સંકળાયેલી છે. ભગવાન શુદ્ધને જન્મ આ જ તિથિએ થયે છે, અને એની ઊજવણી માટે બનારસ પાસે સારનાથના બૌદ્ધવિહારમાં દૂર દૂરથી તિખેટ, સિલેાન, ચીન અને ખરમામાંથી તેમ જ કાેઈ કાેઈ પશ્ચિમના દેશામાંથી પણ અનેક યાત્રિકા આવે છે અને મોટા ઉત્સવ સાથે સુદ્ધજન્મની ઉજવણી કરે છે. શીખ સંપ્રદાયના સ્થાપક ગુરુ નાનક અને તપરવી શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર પણ આ જ તિથિએ જન્મ્યા હતા.

જેને આપણે કલિકાલસર્વત્ર કહી સન્માતીએ છીએ તેમને આપણે પૂરા પિછાનતા નથી, એ આપણું કમભાઅ છે. આવા પ્રખર પાંડિત્યવાળા મહાપુરુષને જન્મદિન આપણે દેવા ગૌરવપૂર્વક ઊજવવે જોઈએ !

હું માનું છું કે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય અને તેમના જેવા જ અન્ય અન્ય ધર્માં તેમ જ ક્ષેત્રામાં જે જે અસાધારણુ પ્રતિભાવાળા પુરુષો આપણું ત્યાં થઈ ગયા હેાય તેમને સમયે સમયે યાદ કરવા માટે આવા અનેક જય'તી-ઉત્સવા યાજાય તા આપણી નવીન પ્રજાતે, આજના શુષ્ક અને નિષ્પ્રાણુ બની ગયેલા શિક્ષણુ વચ્ચે, કંઈકે પ્રેરણાદાયક સંદેશા આપણુ આપી શક્યોએ.

હેમચંદ્રાચાર્યના મહિમા મારે મન એ એક જૈન આચાર્ય હતા એ રીતે છે જ નહિ. એ તેા ન કેવળ આખા ગુજરાતની, પણુ સમરત ભારત વર્ષની સંપત્તિરૂપ હતા, અને એ રીતે જ એમનું છવન આપણુ સમજવું જોઈએ.

હેમચંદ્રાચાર્યંના પાંડિસનેા અને રાજકારણુ સહિત અનેક પ્રવૃત્તિઓમાં નિમગ્ન રહેવા છતાં એમણે કરેલ વિશાળ સાહિત્યસર્જનનેા વિચાર કરીએ તેા આપણે રતબ્ધ થઈ જઈએ છીએ. જિંદગીના છેડા સુધી આટલી બધી પ્રવૃત્તિઓ આદરનાર એ મહાપુરુષમાં શક્તિના કેટલા સંચય થયેલા હશે <del>એના</del> આપણને કલ્પના પણ નથી આવી શકતી. દક્ષિણના પાંડિત્યરૂપ પૂર્વ-ઉત્તરમીમાંસાનેા પહેલવહેલા અંબાર આભાસ ગુજરાતને હેમચંદ્રાચાર્યે જ કરાવ્યા. દૂરદૂરના દેશા તક્ષશિક્ષા અને કાશ્મીરની વિદ્યાએાને ગુજરાતમાં લાવનાર કાણ હતું ? આજે કાશ્મીરની સ્થિતિ ભલે ગમે તેવી હાય, પણુ તે કાળે તા એ પાંડેતાના દેશ હતા અને તેથી ' શારદા દેશ ' તરીકે એની પ્રસિદ્ધિ હતી. વળી અત્યારે કાશ્મીર સાવ નજીકના પ્રદેશ બની ગયા લાગે છે, પણુ તે સમયે તા ત્યાં પદ્ધાંચતું કે ત્યાંથી કંઈ મેળવતું બહુ દુષ્કર હતું; પણુ હેમચંદ્રાચાર્યના વિદ્યા-પ્રેમે કાશ્મીરની સરસ્વતીને ગુજરાતમાં લાવી મૂકી હતી. ગુજરાતમાં સમહ ગ્રંથભંડારા તે કાળે દ્વેમ-ચંદ્રાચાર્ય ન હાત તા કાણે સરજાવ્યા હાત ? આજે ગુજરાતમાં ઠેર ઠેર જે હસ્તલિખિત ગ્રંથાના ભંડારા જોવા મળે છે તે મુખ્યપણે હેમચંદ્રની વિદ્યા-ઉપાસનાને આભારી છે.

દ્ર કમાં એમ કહી શકાય કે વિદ્યા અને પાંડિત્યની દષ્ટિએ ગુજરાતને જે અપરિચિત હતું તેના પરિચય ગુજરાતને હેમચંટે કરાવ્યા છે.

એમ કહેવાય છે કે પાટણની તાનશાળામાં હેમચંદ્ર પાસે હજીર લહિયાએ કામ કરતા હતા. આજે આ યંત્રના જમાનામાં પણ ટાઇન્સ એપક ઇન્ડિયા કે એવા મોટા એકાદ સુદ્રણાલયને બાદ કરતાં આપણા દરિંદ જેવા પ્રેસેામાં આટલા કંપોઝીટરા કચાંય જોવા નથી ખળતા, અને એ બધા પાસેથી કામ લેવામાં બીજી કેટકેટલી તૈયારીઓ જોઈએ છે ? આજની આ સ્થિતિના વિચાર કરીએ છીએ અને આ હજી લહિયાઓ પાસેથી કવળ દ્રાંથાની નકલા કરાવવાતું જ નહિ, પણ નવા નવા પ્રાંથાની સ્થતા કરાવવાતું પણ કામ લેવાની હેમચંદ્રની શક્તિના વિચાર કરીએ છીએ, ત્યારે એમના વિશાદ પાંડિયના કંઇક ખ્યાલ આવે છે. અલબત્ત, આમાં તેમના વિદ્રાન શિધ્ધોનો સાથ અને સહકાર હશે જ, પણ આજની દષ્ટિએ લેખનસાધના–કાગણા વગેરેની જબરી અછતવાળા એ સમયમાં હજી લહિયાઓ પાસેથી જે કામ લીધું તે અદ્દભુત છે. આપણે તા આજે કંઈ લખવું હેાય તા ચાર વખત લખીએ અને ભૂસીએ ત્યારે તૈયાર કરી શકીએ છીએ.

ું હેમચંદ્રાચાર્યાના ગ્રંથ સૌ પહેલા મારા હાથમાં આવ્યા અને મેં એનું અધ્યયન કર્યું ભારથી જ હું તેા એમના ઉપર આકરીન ખતી ગયે હું. ''

હેમચંદ્રાચાર્યના ગ્રંથાની તે વિષયના પ્રાચીન ગ્રંથા સાથે સરખામણી કરતાં આજના કેટલાક વિદ્વાના તેમણે ખીજા ગ્રંથામધી ઉતારાએા લીધાની

વાતો, કરે છે. આવા વિદ્વાના કાં તાે વસ્તુને યથાર્થપણે સમજતા નથી <mark>હોતા,</mark> અથવા સાંપ્રદાયિક કે એવા કાેઈ કારણે આમ માની લે છે; પણ એ સાવ ખાટું છે. ગીતા વાંચીને ઉપનિષદ વાંચીએ તાે એમાં કેટલાય વિષય અને શબ્દરચના સમાન જણાયાં વગર નથી રહેતાં. જેતા એક એક શાબદ અકાટય જેવા ગણાવવામાં આવે છે તે શંકરાચાર્યના શાંકરભાષ્યને વાંચી બોેહતાર્કિંક વસુબંધુને વાંચીએ તેા વસુબંધુના કેટલાય વિચારા શાંકર-ભાષ્યમાં તેધાયેલા મળે જ છે. તાે શું આ બધા ઉપર ચારીના આરાપ મૂકી શકાય ? માતા અને પુત્રીને સરખાં રૂપ-રંગવાળાં જોઈને શું પુત્રીનું વ્યક્તિત્વ જ વીસરી જવં ! ખરી વાત એ છે કે વિદ્યા અને વિચારની પર પરાએક તા ચાલી જ આવે છે, તા પછી એની છાયા પાતાના અધ્યયન અને ગ્રંથ-સર્જનમાં આવ્યા વગર કેમ રહે ! પૂર્વની વિદ્યારોય ઉત્તરની વિદ્યાઓમાં આવે જ, પણ સાચી વિશેષતા તા એ વિદ્યાઓને પચાવવામાં છે. અને આ વિશેષતા હેમચંદ્રમાં બરાબર હતી. એટલે ખીજ્ત પ્રંથાના ઉતારાની વાત કરીને એમના પાંડિત્યનં મૂલ્ય .આછું ન કરી શકાય. મારાે કહેવાનાે એ આશય નથી કે હેમચંદ્ર કરતાં વધારે પ્રતિભાસ પત્ન ખીજા કાંઈ ન થાય. વાત એટલી જ ક્ર હેમચંદ્રને તેમના યથાર્થ રૂપમાં આપણું પિછાણીએ. હેમચંદ્ર જેવા એક જ વ્યક્તિમાં રહેલ જાદા જાદા વિષયના પાંડિસના સમગ્રપણે વિચાર કરીએ તા આપણને એ એન્સાઇકલાેપીડિયા જ લાગે. તેથી હું તેમને સારસ્વત-પત્ર કહું છું.

આજે એમ લાગે છે કે જાણે સરસ્વતી નિરાધાર બની ગઈ છે, પણ સરસ્વતી કદી નિરાધાર નથી. આજના ગુજરાતમાં પુરુષો જો વેપારમાં જ રહેવા માગતા હાેય તેા, તેમને એમ કરવા દઈ, સ્ત્રીઓએ વિદ્યાનું આ કામ ઉપાડી લેવું જોઈ એ. હું તો માનું છું કે સહજ કાેમળ પ્રકૃતિવાળી આપણી સ્ત્રીઓને આ કામ જરૂર વધારે ભાવી જાય. આજે સ્ત્રીઓ ઘરેણાં, કપડાં કે શણગારની પાછળ જે વખત કાઢે છે તે સરસ્વતીની પાછળ કાઢે તો જરૂર એમનું ભલું થાય અને નિરાધાર લાગતી સરસ્વતીની પાછળ કાઢે તો જરૂર આંમનું ભલું થાય અને નિરાધાર લાગતી સરસ્વતીને આધાર મળી રહે. આજે તો કેટલીય એવી બહેનો છે, જેમાં વિધવાઓ, ત્યક્તાઓ અને ઉમરલાયક કુમારિકાઓ છે, જેઓ દિશાશન્ય જેવી દશા ભોગવે છે. પણુ જો એ બધી બહેનો અને બીજી બહેના પણ સરસ્વતીની ઉપાસનાનું આવું કાર્ય ઉપાડી લે તેા જરૂર એમનો ઉદ્વાર થઈ જાય.

આવી સરસ્વતી ઉપાસના માટે હેમચંદ્રનું વિપુલ સાહિત્ય ખૂબ ખૂબ ઉપયોગી થઈ પડે એ નિઃશ'ક છે. હેમચંદ્રે ગુજરાતમાં રેડેલા સંસ્કારના હુ વિચાર કરું છું ત્યારે અહિંસાની નજરે આઠસો વર્ષના ગાળામાં એક જ મેઢ જાતિમાં થયેલા હેમચંદ્ર અને ગાંધીજીમાં કાઇ કુદરતી સંકેત જેવું લાગે છે. આજે જેમ ગાંધીજીએ આખા દેશમાં અને વિશ્વમાં અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા વધારી છે તેમ તે કાળે હેમચંદ્રે ગુજરાતની સમપ્ર પ્રજા ઉપર દયાની છાપ પાડી હતી અને અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી. હેમચંદ્રનો આ મોટેા ગુણુ અને મોટો જ્યહિંસાની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી. હેમચંદ્રનો આ મોટેા ગુણુ અને મોટો ઉપકાર ! હેમચંદ્રની અહિંસા એ વેવલી અહિંસા ન હતી. અહિંસા પોતે તો એવી કાેઈ વેવલી વસ્તુ છે જ નહિ. અગર એ નિંદાને પાત્ર ઠરતી હોય તે તે દોષ તેના પાળનારના છે. હેમચંદ્રે કુમારપાળને અહિંસાની દીક્ષા આપી હતી અને કુમારપાળે રાજ્યકર્તાની બંધીય ફરજો પૂરેપૂરી પાળી હતી, યુદ્રો જીતવામાં પણ કદી પાછી પાની કરી ન હતી.

અહિંસાની મર્યાદા કે એની સમજણ અમુક અમુક કાળમાં જુદી જુદી હાય. ગાંધીજીએ રાજકારણમાં પણ તેને અજમાવી અને તેની મર્યાદા વધારી એ જુદી વાત છે, પણ હેમચંદની અહિંસા વેવલી અહિંસા હતી જ નહિ. ખરી વાત તેા એ છે કે અહિંસા એ હિંદુસ્તાનનું સંસ્કારધન છે અને તેથી અહિંસાની વાત એના હૈયામાં સહેલાઇથી ઉતારી શકાય છે.

આજે જે કેવળ પૈસાની જ માેટાઈ થઈ પડી છે તે દૂર કરીએ અને વિદ્યાના ક્ષેત્રમાં પણુ ચાેકા રચાઈ જાય છે તે પણુ દૂર કરીએ, તાે આવા સમર્થ પુરુષને આપણે બરાબર પિછાની શકીએ. તેમને પિછાનવાના આ જય'તી–ઉત્સવ કે એવા દરેક પ્રયત્ન આદરણીય ગણાય. એમને કે એમના જેવા મહાપુરૂષને સ્મરીને અને ઓળખીને આપણે આપણું સંસ્કારધન વધારીએ!

# વિજયધર્મસરિ અને શિક્ષણસંસ્થાઍા

### [ 80 ]

**ઝી વિજયધર્મ સૂરી ચર**ના જય તી-ઉત્સવમાં મેં ૨૫ વર્ષ સુધી ભાગ . મથી લીધા અને આજે હું એમાં ભાગ લઈ રહ્યો છું એ શું સુવર્ણચંદ્રકની લાલચે ? એમ કાઈને સહજ પ્રક્ષ થાય; પણ હું એટલું જ કહું કે ઝી વિજયધર્મ સૂરી ચરને— તેમનાં શક્તિ અને સામચ્ય ને—હું પિછાનું છું, પણ એને હું એ રીતે ઉપયોગ કરવા નથી માગતા કે જેથી એ કાઈને માટે કેવળ પ્રચારના સાધનરૂપ બની રહે. બાકી એમના પ્રત્યે મને હંમેશાં આદર રહ્યો છે અને તેથીજ તો મેં મારી એક સારામાં સારી ગ્રંથકૃતિ તેમને સમર્પા છે.

આવી જયતીને અર્થ હું તે એવે જ સમજીં છું કે તે વ્યક્તિને ખરા રૂપમાં આપણે સમજીએ અને તેમાંથી જે જીવનમાં ઉતારવા યાેઝા હાય તેને જીવનમાં ઉતારીએ. બાકી તે ધણીય જયતીએા ઊજવાય છે અને ભૂલી જવાય છે. એ જાણે રાેજના અતુભવની વાત બની ગઈ છે. આવી ઉજવર્ણીએા મારા મન સાથે સંગત થતી નથી.

મારા ખ્યાલ મુજય વિજયધર્મ સૂરીધરને৷ એક વિશિષ્ટ ગ્રુણ એ હતે કે જે ગ્રુણુની આજે પણ જૈન સમાજને જરૂર છે. તે ગ્રુણ એટલે બૃહસ્થ વિદ્વાનો તૈયાર કરવાની કલ્પના અને એ કલ્પનાને મૂર્તરૂપ આપવાનાં સૂઝ અને સાહસ. વિજયધર્મ સૂરિજીના સાહસને ગ્રુજરાતનું ક્ષેત્ર અનુકૂળ ન હતું, તેથી તેમણે કાશીના માર્ગ ત્રહણુ કર્યો એ જાણીતી બીના છે.

આપણે ત્યાં શ્વેતાંબર સમાજમાં હજુ સુધી પણ ગૃહસ્થાે માત્ર શ્રાવકા (સાંભળનારાઓ) જ રહ્યા છે અને તેથી જ શ્વેતાંબર પર પરાના ઇતિહાસમાં તત્ત્વત્ર જૈન ગૃહસ્થ વિદ્વાન હાેવાના એક દાખલાે નાંધાયા નથી. દિગમ્બર સમાજમાં જરૂર ગૃહસ્થ વિદ્વાના થયા છે.

વિજયધર્મસરીશ્વરને યુગપ્રવર્તક કહેવામાં આવે છે, તેના અર્થ એટલેષ જ કે શ્વેતાંબર જૈન સમાજમાં ગૃહસ્થ વિદ્વાના તૈયાર કરવાના યુગ તેમણુ

# વિજયધર્મસ્ અને શિક્ષણુસ સ્થાઓ

પ્રવર્તાવવાને৷ પ્રયત્ન કર્યો અને એ યુગની શરૂઆત ત્યારથી થઈ. બનારસની અત્યારની સ્યાદ્વાદ મહાવિદ્યાલય જેવી દિગખર પાઠશાળાએ৷ એ શ્રી વિજયધર્મસૂરિજીના પુરુષાર્થના પ્રતિષ્વનિ છે.

પણ હવે સવાલ એ થાય છે કે એ પુરુષાર્થ આગળ શી રીતે વધારી શકાય ! પ્રારંભમાં જે રીતે એ પુરુષાર્થ અમલમાં પૂકવામાં આવ્યો એ રીત તો હવે પુરાણી થઈ ગઈ છે અને તેથી આ યુગમાં એ કારગત થઈ શકે એમ નથી. હવે તો મૂળમાં એ ભાવના—ગૃહસ્થવિદ્વાના તૈયાર કરવાની ભાવના —કાયમ રાખવા છતાં એને મૂર્ત કરવાની રીતામાં ફેરફાર કરવા જ રહ્યો. જે રીત એક કાળે કાર્યકરી હતી તે સદાય કાર્યકરી બની રહે એ શી રીતે બને ! એટલે હવે નવી રીત જ શાધવી રહી અને તે રીત તે સમન્વયગામી તુલનાત્મક અભ્યાસની પહતિ દ્વારા વિદ્વાનોને તૈયાર કરવા તે.

જૈન સંપ્રદાયના ત્રણે ફિરકાઓમાં ગુરુકુળાની સ્કુરણા થઈ છે એ સાચુ છે, પણ તેથી તત્ત્વચિંતક ગૃહસ્થ વિદ્વાનોની ઊણુપ દૂર થઈ શકી નથી, એ પણ હકીકત છે. આમ થવાનું કારણ એ છે કે પંડિત બનેલા ગૃહસ્થને કામ શું આપવું ! એ પ્રશ્નના નિકાલ આપણે ન કરી શકયા અને પરિણુમે આપણી કેળવણીની સંસ્થાઓ છેવટે કેવળ વ્યાવહારિક ક્ષેત્રના અધ્યયન--અધ્યાપનનાં ધામા બની ગઈ.

બનારસની પાઠશાળા ભક્ષે ગમે તે કારણે અસ્ત બની, પણ બનારસમાં નહિ તેા બીજે ગમે તે સ્થળે એ ક્રમ ચાલુ રહેવા જોઈતાે હતા; પરન્તુ એ ચાલુ રહ્યો નહિ. મારી નજર સામે જ અનેક સંસ્થાઓ અસ્ત થઈ, પણ આમ થવાનું એક અને મુખ્ય કારણ તે સંસ્થાના સંચાલનમાં સધુઓતું વર્ચસ્વ છે એમ મને સ્પષ્ટ લાસ્યું છે. સંસ્થાના કલ્યાણની દષ્ટિએ આપણે સાધુઓને નમ્રભાવે એમ કહી દેવું જોઈએ કે આપ સંસ્થાને દરેક રીતે જરૂર મદદ અને માર્ગદર્શન કરહવા રહેા, પણ સંસ્થાના સંચાલનમાં આપ માથું ન મારા. તેથી નથી સચવાતા તમારા ત્યાગધર્મ અને નથી સંધાતું સંસ્થાનું વિદ્યાવિષયક લક્ષ્ય. મહાવીર જૈન વિદ્યાલય જેવી સંસ્થા નભી શકી છે અને પુષ્ટ બની શકી છે એનું કારણુ આજ છે. બીજી સંસ્થાઓનું અસ્તગમન પણ આજ હકીકતની સાખ પૂરે છે.

હું માનું હું કે જૈન સાધુઓને જવાબદારીનું ભાન ભાગ્યે જ હેાય છે, તેથી તેઓ ન ઇચ્છે છતાં તેમના હસ્તક્ષેપથી સંસ્થા વિકસવાને બદલે વિનાશમાંજ પરિણુમે છે.

[ પટક

# દર્શન અને ચિંતન

٩८४ ]

શું આપણુને રાધાકૃષ્ણુન જેવા વિદાના નથી જોઈતા <sup>ક</sup> જો હા, તેા એવા વિદાના આજની જૈન સંસ્થાઓમાં તૈયાર થઈ શકશે ખરા <sup>ક</sup> એ વાતના તમે બધા વિચાર કરજો.

રામકૃષ્ણુ મિશનની પ્રવૃત્તિ આપણને સૌને પ્રેરણા આપે એવી છે. ત્યાં કેવા માટા માટા વિદ્વાતા પડ્યા છે અને તે પણુ ત્યાગ અને વૈરાગ્યની ભૂમિકા ઉપર અને જનકલ્યાણુની સાધનાના માર્ગ ઉપર.

મને લાગે છે કે જે સંસ્થાઓ બિનજવાબદારપણે ચાલતી હોય તે સંસ્થાઓ આપણે બધ કરવી જોઈએ. એ બધ કરવામાં જ સમાજતું શ્રેય રહેલું છે અને સાથે સાથે અયાગ્ય સંચાલકા હાેય તેમનું પણ નિયંત્રણ કરવું જોઈએ અને જરૂર જણાય તા તેમને રુખસદ આપતાં પણ અચકાવું ન જોઈએ, કારણ કે અયાગ્ય સંસ્થા કે અયાગ્ય સંચાલક પાસેથી સારા પાણુસાે તૈયાર થવાની આશા તાે ન જ રહે; ઊલટું એમાંથી અયાગ્ય માણુસાેની પરંપરા જ ઊભી થવાની. આ સ્થિતિ અટકવી જ જોઈએ.

આપણા ફિરકાઓ ધેાલકાં જેવા ખતી ગયા છે, જેમાં કદી ન સુદ્ધિને અવકાશ રહે છે ન મુક્ત વિકાસતે. એમાં તાે કેવળ જડતા અને અધશ્રદ્ધાનું જ સામ્રાજ્ય જામે છે. જ્યારે ધર્મનું શિક્ષણુ તાે કાેઇના પણ અધ અનુયાયી થયા સિવાય જ લેવું ઘટે.

એટલે આપણી શિક્ષણ સંસ્થાઓમાં કાઈ એક પંચનું દર્ષિણંદુ ન કેળવાય એ જોવું ઘણું જરૂરી છે; નહિ તેા માત્ર શુષ્ક ક્રિયાકાંડની જાળાને ધર્મ માની લેવાની ભૂલમાં આપણે કસાઈ પડીશું અને પરિણામે ધર્મના નામે કેવળ ભ્રમની પરંપરા જ આપણા નસીયમાં રહેશે. અત્યારે તેા આવી દુ:ખદ પરિસ્થિતિ પ્રવર્તે છે. એને દૂર કરવી અતિ જરૂરી છે અને એ દૂર કરવાનું કામ આપણી ત્રાનની-કેળવણીની સંસ્થાઓનું છે. એ કામ માટે બ્યાપક દબ્ટિ અને ઉદાર ચિત્તની જરૂર છે. આપણે સૌએ સમજીએ અને એ માટે પ્રયત્નશીલ બનીએ !

# પરિશીલન

# વિદ્યાની ચાર ભૂમિકાએા \*

# [१]

આજે તમારી સૌની સમક્ષ ખાલતી વખતે જો હું પ્રત્યેક વ્યક્તિના ચહેરા જોઈ શકતો હોત. અથવા તો શબ્દ સાંભળીને પણ બધાંને આળખા શકતાે હાત તાે મને વધારે સગવડ રહેત. મારે શું કહેવું તેના મેં બહુ વિચાર કર્યો નથી, પણ અહીં આવવા નીકળ્યો હારે રસ્તામાં એક વિચાર મૂઝી ચ્યાવ્યા, તે તમને કહી સંભળાવું છું. આપણે બધાં એકત્ર થયાં છીએ તે એક જ પંથતાં છીએ માટે. અન્ય સંબધોમાં જીદા જીદા વ્યવસાયીઓને અવકાશ રહે છે, પણ આપણે તે વિદ્યાપ્યયન અને સંશોધન અર્થે જ એકત્ર થયાં છીએ. તેા અધ્યયન સંબંધી જ કંઇકે કહું. પદ્ધતિસર અથવા <u>વૈજ્ઞાનિક રીતે કામ કરવાની જેવી તાલીમ તમને મળી છે તેવી મને</u> મળી નથી; એટલે મારે તે વગર તાલીમે કાંકાં મારતાં જે રસ્તો મને સૂઝી આવ્યો હતાે તેની જ વાત કરવાની છે. જે માણુસે બીજા રસ્તા જોયા જ ન હોય અને હાથ લાગેલી અમુક કેડીથી જેણે જંગલ પસાર કર્યું હેાય તે કેવળા પાતાની કેડીનું જ વર્ણાન કરી શકે. એનાે અર્થ એવા તા નહિ જ કે ખીજી કેડીઓ જ નથી. અથવા છે તા એનાથી ઊતરતી છે. બીજી ક્રેડીઓ એનાથી પણ સારી હેાય એ બનવાજોગ છે. છતાં એટલું કહું કે મારી કેડીમાંથી મને આનંદ અને સ્થિરતા મળી રહ્યાં છે.

વિદ્યાર્થાંજીવન આપણે ચાર વિભાગેમાં કે ભૂમિકાએમાં વહેંચાયેલું જોઈએ છીએ. પ્રાથમિકથી માધ્યમિક સુધીતે તે પહેલા વિભાગ; માધ્યમિકથી ઉચ્ચશિક્ષણ અર્થાત આપણે જેને ખી. એ. કે સ્નાતક થતાં સુધીનું શિક્ષણ બણીએ છીએ તે પામતાં સુધીના ખીજો વિભાગ; અનુસ્નાતકના તે ત્રીજો અને તે પછીના તે ચાથા વિભાગ.

આપશું પ્રારંભનું સિક્ષણુ શબ્દપ્રધાન અને સ્મૃતિપ્રધાન હોય છે. એમાં શીખનાર અને શીખવનાર બંનેની સમજવા તેમ જ સમજાવવાની પ્રવૃત્તિ ભાષાના સાધન દ્વારા જ થતી હેાય છે. સીધું વસ્તુપ્રહણુ તેમાં થતું નથી. માત્ર ભાષા દ્વારા જે સંસ્કારા પડે તે સ્મૃતિથી પકડી રાખવામાં આવે છે. અહીં

<sup>\*</sup> ગુજરાત વિદ્યાસભાની અનુસ્નાતક વિદ્યાર્થી સભાને આશ્રયે, અધ્યાપકા અને. વિદ્યાર્થીઓ સમક્ષ, ૧૯૪૭ના પહેલા સત્રમાં પૃ.પંડિતજીએ કરેલું મંગલપ્રવચન.

જેતે હું ભાષા કહું છું તેમાં લખવાનું, ખાેલવા વાંચવા અને ઉચ્ચારવાનું બધું આવી ગયું એમ ગણવાનું છે. આ પ્રવૃત્તિથી સમજણુ, તર્ક બધું ઉત્તેજિત થાય છે, પણ તે માટે ભાગે ઉમરના પ્રમાણમાં.

સાર પછીની બીજી ભૂમિકા સંત્રાન અર્થાત્ સમજણપ્રધાન છે. વિદ્યાર્થી કૉલેજમાં દાખલ થાય ત્યારે પણુ ભાષા અને શબ્દનું મહત્ત્વ તો રહે છે જ, પણુ એ ભૂમિકામાં એને વિષયને પકડીને ચાલવાનું થાય છે. તેથી જ અભ્યાસ-ક્રમમાં ધણું પુસ્તકા હોવા છતાં તે બધાં પૂરાં થાય છે. જો એને ત્યાં પણુ માત્ર સ્મૃતિ પર આધાર રાખીને ચાલવાનું હોય તો એમ થઈ શકે નહિ. ત્યાં શબ્દ નહિ પણુ અર્થ મહત્ત્વ ભાગવે છે. એ અર્થ ગ્રહણુ કરવાની પદ્ધતિમાં ફેર હોઈ શકે, પણુ મુખ્ય વસ્તુરિથતિ આ પ્રકારની હોય છે.

ત્યાર પછીની ભૂમિકામાં સમજણ ઉપરાંત એક નવું તત્ત્વ આવે છે. એની પહેલાંની બૂમિકાઓમાં શિક્ષણુ, ચર્ચાં, ટીકા બધું અન્યની કનેથી આવતું હતું અને સમજી લેવાતું હતું; પણ હવે આ નવી ત્રીજી ભૂમિકામાં તારતમ્ય, પરીક્ષણવૃત્તિ—કાેઈ પણ મતને પાતાની અદિથી કસી જોવાની પરીક્ષકવૃત્તિ— ઉમેરાય છે. આ વખતે વિદ્યાર્થી આમ કરી શકવા જેટલી ઉંમરે પણ પહેાંચ્યા હાેય છે; એટલે પહેલાં જે પુસ્તક કે અધ્યાપકને તે પ્રમાણભૂત માનતાે હાેય તેની સામે પણુ એ શાંગડા માંડે એ સ્થિતિ આવે છે.

તે પછીની ભૂમિકા તે પીએચ. ડી. થવા માટે જે જાતની પ્રવૃત્તિ થતી હોય છે તેની છે. શબ્દપ્રધાન, સમજાજીપ્રધાન અને પરીક્ષાપ્રધાન વિદ્યાપ્યયનના ઉપયોગ એ ભૂમિકામાં થાય છે. એ ભૂમિકાવાળાએ પાતાના વિષયને અંગે જેટલું કામ થયું હાેય તે બધું સમજી લઈને, ઉપલભ્ય હાેય એટલું જ્ઞાન મેળવી લઈને કંઈકે નવું શાધવાનું, સર્જવાનું, ઉમેરવાનું હાેય એ—પેલી શબ્દસ્પ્રતિ, સંજ્ઞાન અને પરીક્ષાની ત્રિવેણીને આધારે. એણે કરેલા કામનું પ્રમાણ જોવાનું હાેતું નથી, એટલે કે પાનાંની સંખ્યા જોવાની હાેતી નથી, પણ એની મૌલિકતા, એના અધિકાર જોવાનાં હાેય છે. એની નવી શાધ એકાદ વાકચમાં જણાઈ આવે એમ પણ ખતે; પણ મારે જે કહેવાનું છે તે તા આ જ કે એ ભૂમિકા નવું શાધવાની, સર્જનશક્તિને વ્યક્ત કરવાની ભૂમિકા છે.

આપણે આજે જેએ અહીં એકત્ર થયાં છીએ તે ત્રીજી અને ચોથી

ભૂમિકાવાળાં છીએ. ડિગ્રી મેળવવા માગનારાંએાનાે કે પરીક્ષા પાસ કરનારાંએાના અત્યારે હું વિચાર નથી કરતાે. વિદ્યાર્થીઓ અને અખ્યાપદ્દાના પણુ હું ભેગા જ ખ્યાલ કરું છું, છતાં અધ્યાપદ્દા વિશે થાેહુંક કહી લઉં. આમ તાે સાચા અધ્યાપક હંમેશાં વિદ્યાર્થીમાનસ સાથે તાલ મેળવતાે જ હાેય છે; પણુ જ્યારે વિદ્યાર્થીની સંશાધનપ્રવૃત્તિને એ સહાય કરતાે હાેય છે ત્યારે એ જુદા જ રંગ સજતાે હાેય છે. એ કક્ષામાં અધ્યાપકને એવી વસ્તુઓ સૂચવવી પડતી હાેય છે જેથી વિદ્યાર્થીની સંશાધકવૃત્તિ જાગ્રત થાય. એટલે અધ્યાપક પ્રત્યક્ષ શિક્ષણુથી જ નહિ પરંતુ ચર્ચા, વાર્તાલાપ, સૂચના વગેરે દારા પણુ વિદ્યાર્થીના મનમાં કશુંક ઉગાડવા મથતાે હાેય છે. એકંદરે, વિદ્યાર્થીજીવનની જેમ ચાર ભૂમિકાઓ ગણાવી તેમ અધ્યાપકના જીવનની પણુ ચાર ભૂમિકાઓ ગણાવવા જેવી છે—એને વિદ્યાર્થીઓની સપાટી પર ઊતરવું પડતું હાેય છે માટે.

વિદ્યાર્થી અને અધ્યાપકને સંબંધ પહ્યુ સમજવા જેવા છે. વિદ્યાનું અધ્યયન બંનેને સામાન્ય ધર્મ છે. અધ્યાપક અને વિદ્યાર્થી એવા વિભાગે કેવળ વ્યવહારુ છે, બાકી બેઉ એક જ વર્ગના છે. પહ્યુ અધ્યાપકના પદે નિમાવાર્થી અધ્યાપક થવાતું નથી; એ તાે રજિસ્ટરમાંના અધ્યાપક થયા. વિદ્યાર્થીની અદ્વિને અને જિજ્ઞાસાને સંકારનારા ને ઉત્તેજનારા જ સાચો અધ્યાપક ગણાય. એ સિવાય વિદ્યાર્થી અને અધ્યાપક વચ્ચે તાર-તમ્ય ઝાઝું નથી, છતાં અધ્યાપક વિના વિદ્યાર્થી ને ચાલે નહિ. નટને નાચવા માટે દાેરી ન હાેય તાે એ નાચે કેવી રીતે ? તેમ વિદ્યાર્થીને પહ્યુ પુસ્તકા અને અધ્યાપકા વિના ચાલે નહિ.

સામે પક્ષે જો વિદ્યાર્થી જ ન હેાય તેા અધ્યાપક કે અધ્યાપન સંભવતાં નથી. વસ્તુતઃ વિદ્યાર્થીના સાંનિધ્યમાં જ અધ્યાપકના આતમા વિકસે છે, વ્યક્ત થાય છે. એની સમજ પણુ સારે જ સ્પષ્ટ થાય છે. વિદ્યાર્થી એની પાસે આવે છે તે કંઇક મેળવવાની શ્રદ્ધાર્થી, પણુ અધ્યાપક જો પાતાની જવાબદારી સમજતાે હાેય તાે જ એ શ્રદ્ધા સાર્થંક થાય છે. આમ ઉચ્ચ શિક્ષણુની સંસ્થામાં વધારેમાં વધારે જવાબદારી અધ્યાપકની રહે છે.

પણુ અધ્યાપક જવાબદારી સમજનારાે હાેય એટલાથી જ વિદ્યાર્થોંને ઉદ્ધાર ન થઈ જાય. જેઓ અધ્યાપકની શરણાગતિ લેવા આવે તેઓ પોતે પણુ જિત્તાસુ, મહેનતુ અને વિદ્યાપરાયણુ હાેવા જોઈએ.

અધ્યાપકનું પાતાનું પણ એક ધ્યેય હાેય છે. એને પણ નવું સંશોધન

કરવું હોય છે. હવે વિદ્યાર્થીઓને દોરવણી આપતાં, એમને કામ આપતાં તે એમની પાસેથી કામ લેતાં એની પાતાની સૂઝ પણુ ખીલે છે, એનું નેતૃત્વ ધડાય છે. એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ ઉત્તમ સંશોધકા પાતાની આસપાસ વિદ્યાર્થીઓનું મંડળ હાેય એમ ઇચ્છે છે; એટલું જ નહિ, તેમની સાથે કુટું બભાવે વ્યવહાર આચરે છે. કલકત્તામાં અને શાંતિનિક્તનમાં મેં એવા અધ્યાપકા જોયા છે. યુરાપમાં એવા અધ્યાપકા છે એમ સાંભલ્યું છે. આવા અધ્યાપકાને વિદ્યાર્થીઓ તાે પાતાના શંકાપ્રશ્ન પૂછીને નિરતિ ઘેર જઈને સઈ રાકે, પણ અધ્યાપકની તો ધણીવાર ઊંધ ઊડી જતી હાેય છે. એને એમ થાય છે કે વિદ્યાર્થીંના મનનું સમાધાન કરવા જે ઉત્તર પોતે આપ્યા તે અધ્યુરો છે, પૂરતા સંતોધકારક નથી. તેથી સંતોધકારક ઉત્તર આપે ત્યારે જ એને ચેન પડે છે. આ જ્યારે વિદ્યાર્થી જાણે છે ત્યારે અધ્યાપકના જીવનના -રંગ એને પણ લાત્રે છે.

વિદ્યોપાર્જન એ તેા વૃક્ષ જેવી ક્રિયા છે. સતત રસ લીધા કરીએ તેા જ એ વધ્યા કરે અને શાખાએ શાખાએ, પાંદડે પાંદડે એ રસ પહોંચ્યા કરે.

ઘણા પૂછે છે કે શું અમદાવાદમાં સંશાધન થઈ શકે ! પ્રશ્ન સાચો છે, કેમ કે અમદાવાદનું ધન જુદું છે. છતાં એ ધનને વિશેષ ઇચ્છનાર વર્ગીમાં પણ વિદ્યાધન ઇચ્છનાર વર્ગ હેાય છે જ. અમદાવાદ એમાં અપવાદરૂપ ન હોઈ શકે. આપણે જેતું ઉપાર્જન કરવાનું છે તે પણ એક ધન છે. એ ંધન પામીને ઝૂંપડામાં રહીને પણ સુખી થવાય. જે માણુસ ખંતીલે છે, જેને પાતાની છાહિ અને ચારિત્ર્યના વિકાસમાં ધન્યતા દેખાય છે તેને માટે વિદ્યો-પાર્જન એ ધન્ય વ્યવસાય છે. આપણે ખધાં ઇચ્છાએ કે અનિચ્છાએ આ વ્યવસાયમાં ધકેલાયાં છીએ, છતાં એને પણ ઉપયોગ છે. ઘણા પૂછનારા મળે છે કે આમાં શું જોઈને પડથા હશા શહું જવાબ આપું છું કે અમારે મરતી વખતે વીલ કરવાની જરૂર પડવાની નથી. અને ધનિકા ભલે અભિમાન કરે પણ વિદ્યાધનવાળાઓને–વિદ્રાનોને શાખ્યા વિના એખતે ચાલ્યું નથી. પોતાને માટે નહિ તેા પોતાનાં સંતાના માટે પણ એમને વિદ્વાનાની જરૂર રહે જ છે. આમ કરીતે લક્ષ્મી અને સરસ્વતીના વિરાધની વાત હું નથી કરતા. વિદ્યાર્થાંના સાધનાકાળમાં લક્ષ્મીની લાલસા વિક્ષરૂપ છે. વિદ્યાની સાધનામાં વિદ્ય હેાય તે ધનરાશિતું છે. પશુ ગરીબ દેશમાં અને વળી ગરીબ કુટું બમાં રહેતા હાઈ એ તેા ધનની મહત્ત્વાકાંક્ષા જાગવાનાે સંભવ નથી. ધનાઢચોના સંસર્ગથી

# વિદ્યાની ચાર ભૂમિકાઐા

જ એ જાગતી હાેય છે. એટલે ચાેથી ભૂમિકામાં વ્યક્ત થનારી આપંગી મૌલિક સાધનામાં આપણે એનાથી ચેતીને ચાલવાનું છે.

એક બીજા વિક્ષનો પણુ અહીં નિર્દેશ કરીશ. ઘણી વાર પાછલી ભૂમિકાની ઝુટિઓ પણુ આગળની ભૂમિકાઓમાં દેખાવા માંડે છે. એમને પણુ દૂર કરવાની હાય છે. પોતાના વખતના સદુપયાંગ કરનારા વિદ્યાર્થીઓ મેં બહુ ઓછા જોયા છે. એમના પુરુષાર્થ પરીક્ષાકાળ પૂરતા જ હાય છે. એમાં તેઓ આરોગ્ય પણુ બગાડતાં હાય છે. આ મૂલ બીજી ભૂમિકામાં વારં-વાર થતી જોવામાં આવે છે, પણુ ત્રીજી-ચાથી ભૂમિકામાં એ ભૂલ કદાપિ ન થવી જોઈએ અને થતી હાય તા સ્વપ્રયત્નથી-સમજણથી એ દૂર કરવી જોઈએ. પહેલી બે ભૂમિકાઓની ભૂલા માટે આપણે શિક્ષકા, શિક્ષણપદ્ધતિ, સમાજ—ગમે તેને જવાબદાર ગર્ણીએ, પણુ ત્રીજીમાં તા વિદ્યાર્થીએ જાતે જ જવાબદાર બનવું પડે, અને ચાથીમાં તા એ ભૂલ નભીજ ન શકે; ત્યાં તા એને દૂર કરવી જ પડે.

એ ભૂમિકામાં તમે તે હું બધાં છીએ. એ મંગલ અવસર છે, મંગલ જીવન છે. ઘરનું વાસ્તુ, લગ્ન, પરદેશપ્રયાણ વગેરેમાં અમુક વખત પૂરતું મંગલ મનાય છે, પણુ પ્રત્યેક ક્ષણે માંગલિકતા દેખાય—ચર્ચા, વાચન, રોાધન, સઝમાં માંગલ્ય ઊભરાય—એ તો વિદ્યાર્થી જીવનમાં જ વ્યતે છે. પહેલી ત્રણુ ભૂમિ-કાએાનાં તો વર્ષો પણુ નિયત કરવામાં આવે છે, પણુ ચોથીતે તા એનું ય બંધન નથી. એ તાે સદા મંગલ છે. એ જીવનમાં તમે બધાં વિકસા એવું પ્રાર્શું છું.

# નચિંકેતા અને નવેા અવતાર

# [3]

ભારતનું નામ ભૌતિક સાધના કે પ્રાકૃતિક વિભૂતિથી એવું જાણીનું નથી જેવું તે આપ્યાત્મિક સાધનાથી જાણીનું છે. ભારતની આગવી કહી શકાય એવી બધી કળાઓએ, બધી વિદ્યાએોએ અને બધી સાંસ્કૃતિક પરંપરા-ઓએ આપ્યાત્મિક સંસ્કારોમાંથી જ મુખ્ય બળ મેળવ્યું છે. આપ્યાત્મિક ભાવનાઓનો પ્રવાહ એ હજ્તરા વર્ષના કાળપટ પર વહેતા આવેલ તેમ જ દેશ, જાતિ અને પંચ આદિના સંપ્રીર્શુ વર્તું ળામાં નહિ બધાયેલ એવે એક ચિરજીવી પ્રવાહ છે. તથાગત શુદ્ધની છ વર્ષની ઉત્કટ સાધના કે દીર્થ તપરવી મહાવીરની બાર વર્ષની તીવ્ર સાધના જેવી જાણીતી ઐતિહાસિક સાધનાઓ તો એ પ્રવાહને એક નમ્તે માત્ર પૂરા પાડે છે, પણ અતિવિધુલ એવા વૈદિક, પૌરાણિક અને તાન્ત્રિક સાહિત્યમાં એવી સાધનાની દઢ પ્રતીતિ કરાવ-નારા સંખ્યાબંધ પ્રતીકા જોવા મળે છે. એટલું જ નહિ, પણ કહેવાતા આ ભૌતિક યુગમાં પણ એ સાધનાને સાચી રીતે જીવવા મથ્યા હોય અને તે પ્રમાણે જીવતા હોય એવા વિરલ સાધકા આજે પણ દુર્લલ નથી.

ઉપનિષદા એ મંત્ર-પ્યાદમ્પ્યુ યુગ તેમ જ સંત, સાધક અને તપસ્વીયુગ એ બેને એકમેક સાથે સાંધતી એવી એક સુંદર કડી છે. ઉપનિષદા અનેક છે. તે બધાં કાેઈ એક કાળે કે એક પ્રદેશમાં અગર એક વ્યક્તિ દારા રચાયાં નથી. ઘણીવાર એક જ ઉપનિષદના જુદા જુદા ભાગા પણ જુદા જુદા હાથની તેમ જ જુદા જુદા સમયની કૃતિ હાેવાનું જણ્યાય છે. તે બધાં જ ઉપનિષદાનું મૂવ્ય એકસરખું ન પણ હાેય, છતાં એ બધાંમાં સાધનાના સર તા એકસરખા જ સંભળાય છે. તેમાંથી કેટલાંક ઉપનિષદા અને ખાસ કરી કાેઈ કાેઈ ઉપનિષદના ખાસ ભાગા તા એવા છે કે જે ગમે તે સહદય જિત્તાસુને વશ કરી લે. દા. ત. ઈશાવાસ્ય, યાત્તવલ્ક્યસંવાદ ઇત્યાદિ.

આવાં હૃદયરપર્શા ઉપનિષદા અગર તેના ભાગેામાં કાઠક ઉપનિષદનું ખાસ સ્થાન છે. એના નામ ઉપરથી જ તે કઠ શાખામાં થયેલ કાેઈ ઝડષિની રચના છે એમ જણાય છે. ઝડપિઓની અનેક શાખાઓમાં કઠ શાખા બહ

#### નચિકેતા અને નવાે અવતાર

જાણીતી અને જૂની પણ છે. કાઠક એ નચિકેતા આખ્યાનને લીધે જ બહુ સુવિદિત છે.

સાધનાકાળ દરમિયાન એક ઉત્કટ ધર્મવીર સાધકમાં લક્ષ્યસિદ્ધિ માટેની જે અદમ્ય જિજ્ઞાસા તે જે પૌરુષવૃત્તિ હોય છે તેની કાવ્યમય અમર ગાથા નચિંકતા આખ્યાનમાં છે. આખ્યાન અને ઉપાખ્યાનની શૈલી બહુ પ્રાચીન છે. એ શૈલીમાં કહેવાનું બધું ટૂંકમાં પછુ રાચક રીતે રજૂ થાય છે. આવાં આખ્યાના અને ઉપાખ્યાનાર્થી આખું ભારતીય વાહ્મય આતપ્રાત છે. એવાં જ આખ્યાના અને ઉપાખ્યાનાર્માંથી બળ મેળવી કેટલીયે પ્રતિભાઓએ મહાન કાવ્યા સરજ્યાં છે, અને મહાભારત, રામાયણુ તેમ જ ભાગવત જેવાં પુરાણોની અલીકિક રચના પણુ કરી છે. આખ્યાનની પ્રથા એટલી બધી લોકપ્રિય થઈ છે કે તેણે દરેક પ્રાન્તીય ભાષાઓમાં પણુ સ્થાન મેળવ્યું છે. ગુજરાતીમાં પ્રેમાન'દ જેવા કવિઓનાં આખ્યાને જાણીતાં છે. રાષ્ટ્રીય સ્વાતંત્ર્યના વર્તમાન ઉપાસક્રોએ પણુ આખ્યાનપ્રથાને સમયોચિત ધાટ આપી લેાકમાનસને કેળવવાનું કામ આદર્શું છે. વૈશ'પાયનની વાણી, નારદવાણી જેવી રચનાઓ તાત્કાલિક પ્રક્ષોને રસિક રીતે ચર્ચાંતાં સમય પૂરતાં આખ્યાના જ છે. કીર્ત'નકારોના જાણીતા સંપ્રદાય આખ્યાનપ્રથાના સજ્ય નમ્રતો છે.

### નચિકેતા : એક પ્રતીક

રચનાર, આખ્યાન કે તેવી કૃતિ રચે છે ત્યારે તે પોતાને સુપરિચિત એવી ભાષા, પરિભાષા તેમ જ પર પરાગત પ્રણાલીએા અને માન્યતાઓનાં કલેવરને પોતાને સૂઝેલા વિચારના પ્રાણ્થી સછવ બનાવે છે, ને તેને નવ-ચેતના અર્પે છે. જેણે નાચિકેત ઉપાખ્યાન રચ્યું છે તે કવિ સંસ્કૃત ભાષાથી— ખાસ કરી બ્રાહ્મણ તેમ જ ઉપનિષદના યુગની સંસ્કૃત ભાષાથી—-વિશેષે પરિચિત છે. છદ અને શૈલી પણુ તે યુગનાં છે. પરિભાષા—પાસ કરી ધાર્મિક અને દાર્શનિક પરિભાષા—મુખ્યપણે પ્રાચીન સાંખ્યયોગ પર પરાની તેને સુપરિચિત છે. જ્યારે યત્તથાય જેવી ક્રિયાકાંડની પ્રણાલિકાએા અને કઠોર વત, નિયમ,

જ્યારે વરાષાય જવા ક્લાકાડમાં ત્રહ્યાલકાટમાં બના કઠાવ વરા, ભાવત, દેહદમન જેવાં તપાને પ્રભાવ ઘડી રહ્યો હતો, તેમ જ જ્યારે ચૈતન્યતત્ત્વની મૂળગામી શાધ અને તેને જીવનમાં ઉતારવાના પુરુષાર્થ વધી રહ્યાં હતાં તેવે સંધિકાળે થયેલ એ કાઠક કવિએ પોતાની હથાડીના માધ્યમ દ્વારા નચિકેતાને બહાતે એક ઉત્કટ આધ્યાત્મિક જિજ્ઞાસા અને તેની સિદ્ધિનું સચાટ ચિત્ર ખેંચ્યું છે અને સાથે સાથે જૂની તેમ જ પ્રાણવિહીન થતી ચાલેલી ધર્મપ્રણા-લીઓતે હંમેશ માટે જિવાડી શકે એવું આધ્યાત્મિક તેજ અપ્ર્યું છે. Nex ]

આખ્યાનમાં પિતા વાજશ્રવસ, પુત્ર નચિકેતા અને વરદાતા યમ એ ત્રણુ મુખ્ય પાત્રા છે.

ધર્મના ત્રણુ રકધાે પૈકી પ્રથમ સ્કંધમાં યત્ત, અધ્યયન અને દાનનું સ્યાન છે. તેમાંથી યત્ત અને તેને અંગે અપાતા દાનની પ્રથાના આખ્યાનમાં ઉલ્લેખ છે. સ્ત્રાત્મક વાક્યથી સ્ટ્યવાતી કથાના સ્થૂળ સાર એ છે કે પિતા યત્તને અંતે પ્રણાલિકા પ્રમાણે દાન આપે છે—પણુ તે જાણે પ્રણાલિકાને સાચવવા પૂરતું જ ન આપતા હાય તેવી રીતે. તે કાળે ગાદાનની પ્રથા બહુ વ્યાપક હતી અને તેનાં મૂળ ઊંડે સુધી ગયાં હતાં. પિતા પાતાની પાસેની દુધાળ, તરુણુ, નવવત્સ ગાયોને રાખી, આજકાલની ભાષા વાપરીએ તા, પાંજરાપોળમાં સ્કુવા જેવી ગાયા દાનમાં આપે છે. વાજશ્રવસ શ્રહાળુ અવશ્ય છે, પણુ તે સાથે તે લાભી અને ગણતરીબાજ પણુ છે. દાન આપવું તા એવી વસ્તુ કેમ ન આપવી કે જે હવે સાચવવાના બહુ અર્થ ન હેાય !

### સજીવ શ્રહા

નચિકતાની પ્રકૃતિ સાવ જુદી છે. તે બ્રહ્માળુ હોવા ઉપરાંત તદ્દન ઉદાર અને વિવેકી છે. પિતાની પ્રવૃત્તિ જોઈ પુત્રને દુઃખ થાય છે. તેને એમ થાય છે કે જો દાન કરવું તેા પછી સછવ બ્રહ્મ સાથે પોતાની પાસે હેાય તેમાંથી સારી વસ્તુ કેમ ન આપવી ! તેને પિતાની સીધી ટીકા કરતાં વિવેક રોક છે, એટલે તેણે બીજો માર્ગ લીધા અને પિતાને કહ્યું કે, તમે મારું જ દાન કરી દો તે ! તમે મને કાને આપશા ! તેણે તેા આ માગણી સાચા દિલે કરી હતી, પણ તેની છદ જોઈ પિતાએ આવેશમાં કહી દીધું કે હું યમને તારું દાન કરીશ.

આવેશમાં બાલતા તા બાલાઈ ગયું, પણુ પુત્ર તા પિતાના વચનને ઝીલી સીધા ચમને ઘરે સિધાવ્યો. યમ ધેર ન હતા, એટલે નચિંકતા ત્રણ્ દિવસ તેને આંગણે ઉપવાસ સાથે રહ્યો. આંગણે આવેલ અતિથિ આમ અન્ન પાણી વિના રહે તે આતિથેયને જીવનધર્મ માનનાર માટે એક ધર્મજાળ હતું. યમે ઘેર પાછા કરી જ્યારે એ ધર્મજાળની વાત જાણી ત્યારે તેણે પ્રાયક્ષિત કરવા અથવા તા આતિથેય ધર્મને સદા માટે દીપાવવા એ ખ્રાહ્મણ અતિથિને સત્કારપૂવ ક ત્રણ લાંધણ બદલ ત્રણ વર માગવા કહ્યું.

વિવેકી નચિકેતાએ જે વર માગ્યા તે તેની આપ્યાત્મિક સાધના અને વિવેકના સ્વ્યક છે. એ પહેલું વર માગે છે કે એનેા પિતા એના પ્રત્યે રાષમુક્ત ચઈ પ્રસન્ન થાય. કુપિત પિતાને પ્રસન્ન જોવા તત્પર આ કુમારની વડીલભક્તિ

#### નચિકેતા અને નવા અવતાર

તેમ જ અખંડ કોટુમ્બિકતાની વૃત્તિ જોઇ યમ ત્રહ્યુ વર હપરાંત કંઈકે વધારે આપતાં નચિકેતાને કહે છે કે બીજા વરમાં જે તે' સ્વર્ગ્ય અગ્નિ વિશે જાજીવાની માગણી કરી છે તે અગ્નિ હવે પછી તારા નામથી પ્રસિદ્ધ થશે.

બીજું વરદાન નચિકેતાએ માગ્યું તે એ છે કે કયે৷ અને કેવા પ્રકારતા અગ્નિ સ્વર્ગપ્રદ બને છે તે જ્ઞાન આ પે. યમ આ માગણી સહેલાઇથી સ્વીકારી નચિકેતાને એ જ્ઞાન આ પે છે. તે કાળમાં યાજ્ઞિકા સ્વર્ગપ્રાપ્તિના એક સાધન લેખે અગ્નિના ચયન અને યજનને એક આવશ્યક કર્મ લેખતા. હ્યાદ્મણ્ માટે એવું જ્ઞાન મેળવવું તે જરૂરી પણુ મનાતું. તેથી ∙એ કુળપર પરાગત કર્મક સંસ્કારોને નચિકેતાએ પાષ્યા અને હ્યાદ્મણ થઈ કુળધર્મ નથી જાણતાે એવા રૂઢ આક્ષેપેથી સુક્તિ મેળવી.

#### જીવનમાં સદાસ્થાયી તત્ત્વ

આમ હતાં નચિકેતાની સક્ષ્મ દર્ષિને સ્વર્ગનો આદર્શ સારહીન અને અપૂર્ણ લાગ્યો. તેથી જ તેણે ત્રીજું વરદાન એવું માગ્યું કે જે એની મૂળ જિજ્ઞાસાનો વિષય અને સાધનાનું ધ્યેય હતું. નચિંકતા યમને કહે છે કે, 'જો તમે પ્રસન્ન જ છે તો મને એ જ્ઞાન આપો કે જેનાથી મારા મૂળ સંશય ટળે. મનુષ્ય અગર પ્રાણી મૃત્યુ પામ્યા પછી નથી રહેતો એમ કેટલાક માને છે; જ્યારે બીજા કહે છે કે તે મૃત્યુ પછી પણુ રહે છે. આવા બે સાવ વિરાધી પક્ષે હોવાથી લોકોમાં સંશય પ્રવર્તે છે કે જીવનમાં કાેઈ સદાસ્થાયી તત્ત્વ જેવું છે કે નહિ?'

યમ નચિકેતાને એની આ માગણીથી ચલિત કરી બીજી અનેક માગણીએ કરવા પ્રલેભન આપે છે અને એની મૂળ માગણીની દુઃસાધ્યતા પણ દર્શાવે છે. યમ કહે છે કે, ' હે, નચિકેત ! તારા પ્રક્ષ એવા છે કે જે બાબત દેવા પણ પહેલેથી સંશય કરતા આવ્યા છે, અને તારી જિત્તાસાના વિષય સરળતાથી જાણી શકાય તેમ પણ નથી; તે અત્યંત સક્ષમ છે. તેથી તું મને આ માગણીથી મુક્ત કર અને આગ્રહ ન ધર. '

પરંતુ નચિંકેતા જેવાતેવા સાધક ન હતા. તે હસ્તગત થયેલ સ્તનને જવા દે કે પ્રાપ્ત તકને વેડરે એવા દીલાપાઓ ન હતા. તેથી જ તેણે નમ્રપણે પણ સયુક્તિક જવાબ આપ્યા કે, 'અલબત્ત, મારા પ્રશ્ન વિશે દેવાને પણ સંદેહ થયા છે. પરંતુ હે યમ ! તમે મૃત્યુ છેા, એટલે તમે તા વર્તમાન જીવન અને પછીના જીવનના સાક્ષી દેવ મનાવ છા. અને છતાં કહાે છેા કે એ તત્ત્વ ભાષ્યુવું સહેલું નથી, એ કેમ સંભવે ? આ પ્રશ્નને જવાળ આપનાર તમારા જેવા બીજો કેાઈ હેાઈજ ન શકે. અને મેં જે ત્રીજું વરદાન માગ્યું છે તેની તુલના કરે એવું બીંજું કાઈ વરદાન પણુ નથી. એક તા આ ત્રીજું વરદાન મેળવવું એ જ મારેા અંતિમ આદર્શ અને વધારામાં એને તમારા સિવાય બીજો કાઈ સિદ્ધ પણ ન કરી શકે. તા પછી આવી અનુકૂળ તકને હું કેમ જતી કરું ?' યમ જાણે કે નચિકેતાની પૂરી કસાેડી જ ન કરતા હાય તેમ તે નચિકેતાની જિજ્ઞાસાને બીજી દિશામાં વાળવા પ્રયત્ન કરે છે અને કહે છે કે, ' હે ! નચિકેતા, તું શતાયુ પુત્રપૌત્રા, પુષ્કળ હાથીધોડા આદિ પશુઓ, મોટા ભવના માગ. એટલું જ નહિ, પણ યથેચ્છ આયુષ્ય માગ. તું બીજું કાંઈ પણ વર માગ અને આ ભૂમિ ઉપર તું સુખેથી રહે. હું તારા બધા મનેારથ પૂરીશ. જે જે ભાેગા મનુષ્યલાકમાં દુર્લભ છે તેને યથેચ્છ માગી લે. જો, રથ અને વાદ્યો સહિત આ સુંદર રમણીઓ ! આવા ભાગા મનુષ્યોને સુલભ નથી. હું એ ભાગા પૂરા પાડીશ, અને તું એ સ્ત્રીપુત્રા વગેરની સેવા લે. તે જે પુનર્જન્મને લગતા પ્રક્ષ કર્યો છે તે જતા કર. '

પણ નચિકેતાની જિજ્ઞાસા તે સાધના ઉપર ઉપરતી ન હતી. એટલે તે મક્કમ થઇ વર અાપવાના વચનથી બધાયેલ યમતે કહે છે કે, 'તમે જે આપવા કહ્યું તે ખધું તાે આવતી કાલ સુધી જ ટકનાર છે. એટલું જ નહિ, પણ એનો ઉપભાગ કરનારની ઇન્દ્રિયાની શક્તિને પણ તે હણે છે, અને ગમે તેટલું આયુષ્ય મળે તાપણ તે અનંતકાળમાં અલ્પમાત્ર છે. માટે એ બધા ભોગો તમે તમારી પાસે જ રહેવા દેા. ધનથી માણુસને ધરપત નથી થતી. હે મૃત્યુ ! એક વાર જો અમે તમારું દર્શન પામ્યા તા પછી બધું આપાઆપ **અાવી મળવા**તું. માટે મારે તે**ા એ જ વર જોઈએ; અર્થાત મર**ણુ બાદ સ્થાયો રહેવાર ક્રોઇ તત્ત્વ છે કે નહિ રૈને હેાય તેા તે કેવું છે, એતું જ જ્ઞાન જોઈ એ. છેવટે ધડપણ આવે જ છે; એટલે રંગરાગના આપાતરમણીય સુખને જે ખરી રીતે સમજતો હાય તે ગમે તેટલા દીર્ઘ જીવનમાં પણ કેવી રીતે રાચે ? મેં જે પરલેાક સંબંધી પ્રશ્ન કર્યો છે તેના સંશયમાં અનેક વિશારદા લાંબા કાળથી પડયા છે. તેથી જ એ પ્રક્ષ વધારે મહત્ત્વનાે ખને છે, અને હું તેનાે જ ઉકેલ તમારી પાસેથી માગું છું. મેં જે ત્રીજું વર માગ્યું છે તે ખરેખર ગઢ છે. તેથી જ તેા આ નચિકેતા બીજા કાૈઈ વરતે વરતાે નથી. ' અહીં પ્રથમ વલ્લી પૂરી થાય છે.

નચિકેતા પાતાના છેલ્લી અને તાસ્વિક માગણીમાં સ્થિર છે તેમ જ તે

યાગ્ય પણ છે એ જાણ્યા પછી યમ તેની સમક્ષ બીજી અને ત્રીજી વ**લ્લીમાં** સાધકે અવશ્ય જાણવા જેવા કેટલાય અગત્યના મુદ્દાઓનું **છુદ્દિગમ્ય નિરૂપણ** કરે છે, જેમાં શ્રેય અને પ્રેયનું સ્વરૂપ તથા જીવાત્મા અને પરમાત્માનું સ્વ**રૂપ** મુખ્યપણે નિરૂપાયું છે. અલબત્ત, એ આખી ચર્ચા વાચકાને રસ આપે **એવી** છે, પણ તેના સાર અહીં આપતાં લંબાણ થઈ જાય અને પ્રસ્તુત લેખ દારા કહેવાના આશય ગૌણ થઈ જાય તે દષ્ટિથી આગળની વલ્લીઓના સાર અને તે ઉપર કાંઇક વિચારણા કરવાનું કામ મુલતવી રાખી પ્રસ્તુત સાર પરત્વે જે વિચારણીય પ્રશ્નો ઊભા થાય છે અને તેના જે ખુલાસો સંભવિત દેખાય છે તે જ નિરૂપી આ લેખ પૂરા કરીશું.

ઝડગ્વેદમાં યમ–યમીનું યુગલ આવે છે. તેતાે સંબંધ સૂર્ય સાથે છે. વળી યમ દક્ષિણુ દિશાનાે એક દિક્રપાળ પણુ છે. યમ મૃત્યુ તરીકે અગર મૃત્યુદેવતા જમ તરીકે જાણીતાે છે. જૈનામાં તે પરમાધામી તરીકે જાણીતાે છે.

#### યમ એટલે સદ્ગુરુ અથવા અન્તરાત્મા

યમ વિશેની જુદી જુદી પૌરાણિક તેમ જ ધાર્મિક કલ્પનાઓ જોતાં નચિકેતા, જે એક બ્રાહ્મણપુત્ર મતુષ્ય છે, તે તેની પાસે ગયે। એમ કહેવાના કરો અર્થ નથી. એક ઇહલાકવાસી બાલણકમાર લાેકાંતરવાસી કાલ્પનિક દેવ પાસે જાય એ વાત મુદ્ધિગમ્ય નથી. વળી યમ બહુ તો મૃત્યુદેવતા છે, અગર કાઈ દેવવિશેષ છે. તે આધ્યાત્મિક જ્ઞાનનું અંતિમ રહસ્ય જાણે પછ ંકચાંથી **શ અને જાણે તા મનુષ્યને ક**ઇભાષામાં કેવી રીતે સમજાવે ? વળી એવા ંકાઈ દેવને અતિથિધર્મની શી પડી છે ? જો યમ મૃત્યુદેવતા હોય તે તેના ંદરભારમાં રાજ અતિથિએાનું મંડળ આવ્યા જ કરે છે; એટલે તે અતિથિધર્મ ભજાવે કે આગન્તકના પુણ્યપાપનું લેખું લે? આ બધું વિચારતાં કાેઈ એમ નહિ કહી શકે કે અંત્રે યમનાે અર્થ કાંઈ દેવવિશેષ બધ્યબેસે છે. ત્યારે કપેક અર્થ બાંધબેસતા છે ?—એ પ્રશ્ન તા રહે જ છે. એના સરળ અને સીધા ઉત્તર એ છે કે અંત્રે યમ એટલે અધ્યાત્મત્રાતા સદ્ગુર્ અગર અંતરાત્મા. સાધકને સાધનાની પ્રક્રિયામાં સદ્ગુર જ પ્રથમ બાેધદાતા અને માર્ગદર્શંક ખાને છે. ક્રોઈ ખાસ દાખલામાં એમ પણ અનુભવાય છે કે બહારના ક્રોઈ સદ્ગુરૂના યેાગ સિવાય પહ્યુ સાધક પૂર્વસંસ્કારવશ પોતાની ઉત્ર તપસ્યાને બધ્લે **અ** તરાત્મામાંથી આ પ્યત્મિક બાહ્યની પ્રેરણા મેળવે છે. તેથી યમના **ઉપર** સચવેલા ખંતે અર્થા સાધના-માર્ગમાં બંધબેસે છે.

# દર્શન અને ચિંતન

ምሩ ፲

આ કથનના સાર એ છે કે નચિકેતા–યમ સંવાદ એ એક પ્રતિભાશીલ ડેનિએ યાેજેલ કાલ્પનિક સંવાદ છે, પણ તે ધાર્મિક તેમ જ આપ્યાત્મિક જિજ્ઞાસાના ઉત્કાંતિક્રમવાળા એક પુરાણ યુગવિશેષનું દૂબદૂ ચિત્ર રજ્યૂ કરે છે, જે કંઇક આવું છે:---

#### સંસ્કારોના ત્રણ થરેહ

વૈયક્તિક તેમ જ સામાજિક જીવનમાં સંસ્કારોના ત્રણ થર છે : પહેલા થર મેાટે ભાગે સર્વસાધારણુ હાેય છે, જેમાં પર પરાગત રઢ બની ગયેલ વિવેકશન્ય ક્રિયાકાંડી પ્રણાલીઓ પ્રવર્તતી હાેય છે. સામાન્ય રીતે મનુષ્ય એ જ થરમાં જન્મી તેમાં પાષાય છે ને ઊછરે છે. તેથી એ થર જીવનક્રમમાં પિતાસ્થાને છે. બીજો થર સત્ય, જિજ્ઞાસા અને વિવેકના હાેઈ પ્રથમ થરથી બુદો પડે છે, અને તે મનુષ્યને સત્પુરુષાર્થ વિના જ પવા દેતો નથી. તેથી તે પિતાથી જન્મેલ, પણ તેથી બુદી દિશામાં જતા પુત્રને સ્થાને છે. ત્રીજો સ્તર સત્પુરુષાર્થની પૂર્ણ સિદ્ધિના છે. તેથી તે સદ્ગુરુત્સ્થાને છે અગર અંત-રાત્માના પ્રાકટથને સ્થાને છે. વાજશ્રવસ એવા પિતૃથરનાં, નચિકેતા પુત્રથરનાં અને યમ સદ્યુરુ અગર આંતરાત્માથરનાં પ્રવીધામાત્ર છે.

એ અનુભવ છે કે સામાન્ય માણુસ રૂઢ અને સ્થૂળ સંસ્કારોમાં જન્મી તેનાથી પાેષઈને પણુ કવારેક સત્ય જિત્તાસા અને સદ્ભ વિવેકની તાલાવેલી-થી પૂર્વનું સંસ્કારચક બેદી આગળ વધે છે અને છેવટે કાં તા સદ્ગુરુ પાસેથી સત્યદર્શન પામે છે અને કાં તાે ઉપરનું આવરણુ સરી જતાં સ્વયમેવ અંતરાત્માની પ્રતીતિ કરે છે. સાધના અને ઉત્ક્રાંતિના આ ક્રમ દર્શાવવા તે જ નચિકેતા ઉપાખ્યાનના હેતુ છે, એમ આખ્યાનનું મનન કરનારને જણાયા સિવાય નહિ રહે.

શિષ્ય આચાર્ય પાસે જઈ ઉપનયનસંસ્કાર લઈ વિદ્યા મેળવે અને નવેા જન્મ પામે અગર દ્વિજત્વ સાધે એ ભાવ પણુ આ આખ્યાનથી સ્વ વાય છે. એ ગમે તેમ ઘટાવીએ, પણુ દરેક દેશ, દરેક જાતિ અને કાળમાં લાગુ પડે એવા આ આખ્યાનના ભાવ તા ટૂંકમાં એ જ છે કે માણસને જન્મથી જે સંસ્કારા વારસામાં મળ્યા હોય તેમાં જ રચ્યાપચ્યા ન રહેતાં સત્યશાધ માટે પ્રાણાર્પણુ કરવા સુધી કમર કસવી અને તે સિદ્ધ કરીને જ જપવું.

# નચિકેતા અને નવેા અવતાર

નાચિકત આખ્યાનનું આ તાત્પર્ય છવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં લાગુ પાડી શકાય તેમ છે. તેથી જ એ આખ્યાન એક અમર ગાથા બની રહે છે.

ઉપરતું લખાણુ પૂરું કરતી વખતે પં. વિષ્ણુદેવ પાસેથી સ્વાધ્યાય મંડળ દ્વારા પ્રકાશિત કઢાેપનિષદ મને અણુધારી રીતે મળ્યું. તેમાં પં. શ્રીયુત સાતવળેકરજીએ નાચિકેત આખ્યાનના વિવિધ પ્રકારો, જે સાયણુભાષ્ય, તૈત્તિરીય થ્યાણણુ, મહાભારત વગેરેમાંથી દર્શાવ્યા છે, તે વાંચ્યા પછી પ્રસ્તુત આખ્યાનના અતિહાસિક વિકાસક્રમના જિત્તાસુએાને એ વાંચી જવાની ભલામણુ કરવાનું મન થઈ જાય છે.

મેં જે તાત્પર્ય ઉપર દર્શાબ્યું છે તે જ તાત્પર્ય પં. સાતવળેકરજીના પુસ્તકમાં પણુ નજરે પડ્યું અને મને મારા કથનના સુભગ સંવાદ સાંપડ્યો. તટસ્થ વિચારક જુદે જુદે સમયે પણુ કેવી રીતે સમાન વિચાર ઉપર આવે છે એનું આ એક વધારે પ્રતીતિકર ઉદાહરણુ છે.

—નચિંકતા, મે ૧૯૫૩.

# હિન્દી સંસ્કૃતિ અને અહિંસા

3

' **હિન્દી** સંસ્કૃતિ અને અહિંસા ' નામનું પ્રસ્તુત પુસ્તક મૂળમાં મરાકી ભાષામાં લખાયેલું છે. એના લેખક વાચનશીલ ગુજરાતીથી ભાગ્યે જ અજાણ્યા એવા અખ્યાપક ધર્માનંદ કાશાંબી છે. પ્રસ્તુત ગુજરાતી અનુવાદના પ્રકાશક શ્રીયુત જીવચ્યુલાલભાઈના આ પુસ્તકના પ્રારંભમાં કાંઇક લખી દેવા વિશે જ્યારે મારા ઉપર કાગળ આવ્યો ત્યારે સાથે જ કાશાંબીજીને৷ પણ મારા ઉપર પત્ર હતા કે મારે કાંઇક લખવું. કાશાંબીજીના પરિચિત જ નહિ પણ અતિ પરિચિત અને તેમના પ્રત્યે આદરશીલ અનેક વિદ્વાના હાેવા હતાં કાેશાંબીજીએ મારા જેવા અનધિકારી મિત્રની પસંદગી કરી, તેથી મને અંતરમાં સાચે જ નવાઈ લાગી. તબિયત અને બીજા કાર્યભારને લીધે, તેમ જ ધાર્મિક મનાતા અને તે જ કારણે અતિ આળા વિષય ઉપર લખાયેલ આવા ગંભીર પુસ્તક વિશે કાંઈ પશુ લખવાના અનધિકારના સ્પષ્ટ ભાનને લીધે, મેં જવાખમાં શ્રીયુત જીવચુલાલભાઈને કાંઇક લખવા વિશે ના જ લખી હેમ્ત, પચુ તેમ કરી ન શકચો. કાશાંબીજી સાથેના મારા વિવિધ મધુર સંબધોમાં એક મહત્ત્વનેહ મધર સંબંધ પહેલેથી લાંબા કાળ લગી અવ્યાહત ચાલ્યાે આવેલાે. તે સંબંધ છે વિદ્યાનેા. બૌદ્ધ પાલિ વાહ્મયની મારી અસલી ઉપાસના ગૂજરાત વિદ્યા-પીઠમાં કાશાંબીજીના જોડાણુ સાથે જ તેમની પાસે શરૂ થઈ, ને ઠેઠ પ્રસ્તત પુસ્તક લખવાના ઉદ્દેશથી તેએા જ્યારે હિન્દુ યુનિવર્સિટીમાં આવી રહ્યા ત્યાં લગી અને છેવટે તેમણે જ્યારે સરયૂતટે જઈ અનશન આદર્યું, ત્યાંથી કાશીમાં પાછા કર્યો ત્યાં લગી અર્થાત ૧૯૪૪ ના શિયાળા લગી મળતી બધી તકામાં ચાલુ રહી. આવા ઇષ્ટ અને જીવનમાં રસપૂરક વિદ્યાસંબંધને લીધે જ મારાથી, કાશાંબીજીના શ્રમસિદ્ધ અતિપ્રિય પુસ્તક વિશે, કાંઈ પણ લખી આપવાની ના લખવાતું કામ કઢણ જેવું થઈ પડ્યું. લગભગ બે માસ લગી પ્રસ્તુત પુસ્તક-ના બધા કરમા પાસે રાખ્યા. હવે વધારે વખત સુધી એને એમ ને એમ રાખવાં એ પ્રકાશકની દર્ષિએ અને મારા પોતાના ભાવી કામની દર્ષિએ યેાગ્ય ન લાગ્યું, તેથી પ્રસ્તુત પુસ્તક વાંચતાં જે સામાન્ય ને હપરાઝલ્લા વિચારા આવ્યા તેમાંના થોડા પંચ ભાગ લખી, સ્વીકારેલ ખધનમાંથી મુક્ત ચવા પ્રયત્ન કરે છે.

ઐતિહાસિક યુગ પહેલાંનાં હજારા વર્ષથી આજ લગીના દીર્ઘતમ કાળપટ ઉપર સતત વહેલી અને વહેતી હિન્દી સંસ્કૃતિના અનેક પાસાઓને રપર્શતા વિવિધ અભ્યાસ અને ચિંતનથી ભરપૂર એવા આ મધ્યમ કદના છતાં ગંભીરતમ પુસ્તક વિશે સાધિકાર લખવાનું કામ મૂળ લેખકના અભ્યાસ અને અવલોકન કરતાં વધારે નહિ તેા ઓછામાં એાછું તેમના જેટલા અભ્યાસ, અવલોકન અને ચિંતનની અપેક્ષા રાખે જ છે. પણ અસારે તો મારી પાસે જે કાંઈ સ્ત્રલ્પ સાધનસંપત્તિ છે તેથી જ આ કામ પતાવવું રહ્યું. પુસ્તકના લેખકને, તેમ જ પુસ્તકમાં પ્રતિપાદન કરેલ વિષય સાથે સીધા સંબંધ ધરાવનાર કરોડા વૈદિકા, બોહો ને લાખા જૈનોને, પરિમિત સમય અને અતિપરિમિત શક્તિની સ્થિતિમાં હું ઘટતા ને પૂરા ન્યાય આપી શકું એ સંભવિત જ નથી. એ કામ તાે બીજા અનેકાએ તેમ જ કાઈ એક સમર્થતમે કરવું રહ્યું. મારું કાર્ય તાે આ દિશામાં એક પ્રાથમિક અને અધ્ રું પગલું ભરવા જેવું ગણાવું જોઈએ.

નામ પ્રમાણે પુસ્તકના પ્રતિવાદ્ય વિષય હિન્દી સંસ્કૃતિ અને અહિંસા એ જ છે. આ મુખ્ય વિષયના લેખકે મુખ્ય પાંચ વિભાગ કર્યા છે. દરેક વિભાગમાં ગૌણ અને અવાન્તર બીજાં અનેક મથાળાંએા નીચે અનેક વિષયાની ચર્ચા કરવામાં આવી છે; પણ તે દરેક ચર્ચા તે તે મુખ્ય વિભાગ સાથે અને ્છેવટે પુસ્તકના મુખ્ય પ્રતિવાદ્ય વિષય સાથે સંકળાઈ જાય એની કાળજી રાખવામાં આવી છે; વૈદિક સંસ્કૃતિ, શ્રમણ સંસ્કૃતિ, પૌરાણિક સંસ્કૃતિ, પાશ્વાત્ય સંસ્કૃતિ તેમ જ સંસ્કૃતિ અને અહિંસાએ પાંચ વિભાગા મુખ્ય છે. ક્રિન્દી સંસ્કૃતિ એ શબ્દથી લેખકને વસ્તુતઃ બ્રાહ્મણ અને શ્રમણ એ એ સંસ્કૃતિ વિવક્ષિત છે. ધ્યાક્ષણ સંસ્કૃતિમાં વૈદિક અને પૌરાણિક સંસ્કૃતિના સમાવેશ થઈ જાય છે. બ્રમણ સંસ્કૃતિમાં જૈન અને બૌદ બે સસ્કૃતિએા ગણતાં એક દર હિન્દી સંસ્કૃતિ શબ્દથી વિશાળ અર્થમાં વૈદિક સંસ્કૃતિ તેમ જ બૌદ્ધ અને જૈન સંસ્કૃતિ એહિન્દુસ્તાનની મુખ્ય ત્રણે સંસ્કૃતિઓ આવી જાય છે. લેખક-ના મત મુજબ બાબિલેાનિયામાંથી સપ્તસિન્ધુ પ્રદેશમાં આવેલ આર્યો અને એ જ પ્રદેશમાં પ્રથમથી વસતા અને પછીથી આર્યો દ્વારા જિતાયેલા દાસા, એમ આર્ય અને દાસાના નિશ્રણથી જે એક પ્રકારની વિશિષ્ટ સંસ્કૃતિ ઉદ્દ-ભવી તે જ મૂળે વૈદિક સંસ્કૃતિ. આ સંસ્કૃતિમાં દાસાના પ્રાધાન્યને લાગેવળગે છે ત્યાં લગી તેમાં ગાપાલન અને ગાદયા પૂરતી અહિંસા પ્રથમ જ હતી. દાસોાનેા, રાજકીય પરાજય સાથે, જ્યારે નૈતિક પરાજય પણ થયેા અને

આર્યોનાં બળ તેમ જ પ્રાધાન્ય જેમ જેમ વધતાં ગયાં તેમ તેમ ધીરે ધીરે યત્રયાગાદિ કર્મની આજીબાજી ધાર્મિક લેખાતી હિંસા પણ વિસ્તરવા લાગી. કાળક્રમમાં કચારેક અહિંસાના તત્ત્વે પ્રદેશવિશેષમાં પ્રાધાન્ય ભાગવ્યું તે <mark>કવારેક</mark> એા**છા કે વધતા પ્રદેશમાં હિંસાપ્રધાન યત્ત**યાગાદિ ધર્મે પ્રાધાન્ય ભાગવ્યું. લેખકના મન્તવ્ય મુજય પરીક્ષિત અને જનમેજયના પહેલાંના સમય સુધીમાં હિંસાપ્રધાન યત્તયાગાદિ ધર્મનું અસ્તિત્વ છતાં તેનું પ્રાધાન્ય ન હતું. પરીક્ષિત અને જનમેજય, જેમના સમય લેખકે બુદ્ધ પહેલાં ત્રણસાે વર્ષના જ માન્યો છે, તેમણે હિંસાપ્રધાન યત્ત્રયાગાદિ ધર્મને વધારેમાં વધારે વેગ અને ઉત્તેજન આપ્યાં, એમ લેખક માને છે. આ રીતે યત્તયાગાદિમાં હિંસાતું પ્રાધાન્ય વધતાં જ બીજી બાબુથી જૈન તીર્થ કર પાર્શ્વનાથ દ્વારા હિંસાના વિરોધ અને અહિંસાનું પ્રતિષ્ઠાપન શરૂ થયાં. એક તરકથી હિંસાપ્રધાન યત્રયાગાદિ ધર્મના સબળ પ્રચાર અને બીજી તરકથી તેના વિરાધ તેમ જ અહિંસાનું બળવત પ્રતિપાદન બન્ને ચાલતાં: તે દરમિયાન જૈન તીર્થ કર મહા-વીર અને તથાગત બહ બન્ને થયા. ને એ બન્ને જણે પાતપેરતાની ઢબે પશ્ પુરા બળ સાથે ધાર્મિક હિંસાના વિરાધ કર્યો. દાસ લોકામાંથી તેમના પરાજય પછી જે અહિંસા એાસરી ગઈ હતી ને તેની જગ્યા હિંસાએ લીધી હતી તે જ અહિંસા પાછી અમણે વેગે ને વ્યાપક રીતે દાસ તેમ જ આર્યન જાતિના મિશ્રણથી જન્મેલ તેમ જ વિકસિત થયેલ વંશમાં કાળક્રમે વિકસી તેમ જ સ્થિર થઈ. અશાક જેવા ધાર્મિક સમ્રાટના પ્રરેપરા પીઠખળને લીધે અહિંસાએ ધાર્મિક હિંસાને એવી પછાડ ખવરાવી કે ત્યારબાદ કચારેક કચારેક તેણે માથું ઊચક્યું, પણુ છેવટે તે৷ તે શાસ્ત્ર ને ગ્રન્થને৷ જ માત્ર વિષય અની રહી. લેખકે આ રીતે ધાર્મિક હિંસા અને અહિંસાના પારસ્પ-રિક દ્રન્દનું ચિત્ર ખેંચ્યું છે. તેથી આગળ વધી છેવટે લેખક સ્થલ હિંસા-અહિંસાના પ્રદેશમાંથી સક્ષ્મ અને સક્ષ્મતર હિંસા-અહિંસાના પ્રદેશને સ્પર્શે છે. એને સ્પર્શતાં તે એકવારના ધાર્મિક હિંસાના વિરાધી અને અહિંસાના સમર્થક એવા ગ્રાતપુત્ર મહાવીરના તેમ જ શહોદનપુત્ર અહૂના શ્રમણશિષ્યોની પૂરેપૂરી ખબર લે છે. લેખક કહે છે, ને તે સાચું જ કહે છે, કે એ શ્રમણેન

એ યરીય હિંસાનાે વિરાધ તાે કર્યાં ને દેખીલી રીતે તેમણે અહિંસા ધર્મનું પાલન કરવા માંડ્યું, પણ તે જ અહિંસક ગણાતા શ્રમણોના જીવનમાં પાછલી બાજીથી સદ્ધમ હિંસા---પરિગ્રહ, આલસ્ય, પરાવલંબન ને ખુશામત---રૂપે દાખલ થઈ. એ જ હિંસાથી શ્રમણાે નિર્વાર્ય બન્યા અને તેમણે છેવટે ધર્મ અને રાજ્ય બન્ને સત્તા ગુમાવી. ધાર્મિક હિંસા એાસરવા ને માળા

પડવા છતાં ધ્લાક્ષણવર્ગમાં પણ શ્રમણે৷ જેટલી જ, કે કદાચ તેથીએ વધારે, પરિશ્રહ, ખુશામત, પરાશ્રય અને પારસ્યરિક ઇર્બ્યાની સક્ષમ હિંસા હતી જ. <mark>ઝમણા પણ એ બાબતમાં પડેલા, એટલે કાઇ</mark> અહિંસાના તત્ત્વને બરાબર વિચારી તે દ્વારા રાષ્ટ્ર અને જાતિનું ઉત્થાન કરે એવે৷ મહાપુરુષ લાંભા વખત સુધી આ દેશમાં ન પાકચો. પશ્ચિમની પ્રથમથી જ જડપૂજક અને હિંસાપ્રિય સંસ્કૃતિમાં અહિંસા તત્ત્વને અપનાવી તે દ્વારા મનુષ્યજાતિના વ્યાપક ઉત્કૃર્ષ સાધવા⁴ સમર્થ હેાય એવા પુરુષ પાકવાના સંભવ જ બહુ ઓછેા. તેટલામાં છેવટે મહાત્મા ગાંધીજી હિન્દુસ્તાનની, ખરી રીતે વિશ્વની, રંબભૂમિ ઉપર અહિંસાનું તત્ત્વ લઈ આવે છે, અને એ તત્ત્વના સક્ષમ તેમ જ રથૂળ બન્ને અર્થનો વ્યાપક રીતે ઉપયોગ કરી તે દ્વારા માત્ર હિન્દસ્તાનનું જ નહિ, પણ વસ્તુતઃ સમગ્ર વિશ્વનું ગૂંચવાયેલું કેાકડું ઉકેલવા અને સમગ્ર માનવજાતિના પારસ્પરિક સંબંધોને મધુર તેમજ સુખદ બનાવવા જગતે કદાપિ નહિ જોયેલ એવાે અખતરાે તેમણે શરૂ કર્યો છે. લેખકની અહિંસા-તત્ત્વ પ્રત્યે પુષ્ટ શ્રદ્ધા હેાવાથી તે ગાંધીજીના અહિંસાપ્રધાન પ્રયોગને સત્કારે અને વધાવી લે છે; પણ સાથે સાથે લેખક એમ માને છે કે આ અહિંસા-તત્ત્વ સાથે પ્રત્રાનું તત્ત્વ મળવું જોઈએ, જે તત્ત્વની કાંઈક ખાટ તે ગાંધીજીમાં ભાએ છે તે જે તત્ત્વનું વિશિષ્ટ અસ્તિત્વ તે સામ્યવાદના પુરસ્કર્તાઓમાં---ખાસ કરી કાર્લ માર્ક્સ જેવામાં—જીએ છે. સામ્યવાદીઓની પ્રજ્ઞા અને ગાંધી-જીની અહિંસા એ બન્નેના મિશ્રણુથી જગતના ઉદ્ધારની પૂરી આશા સાથે લેખક પુસ્તક સમાપ્ત કરે છે. ટ્રંકમાં, મારી સમજ મુજબ, સમગ્ર પુસ્તકનું પ્રતિપાદ્ય વસ્તુ આટલ જ છે.

અંગત પરિચયથી કાશાંબીજીની ચાર શક્તિઓની મારા ઉપર ઊંડી છાપ છે, જેને આ પુસ્તકનો કાઈ પણ વાચક પદે પદે અને પ્રસંગે પ્રસંગે જોઈ શકશે. અભ્યાસ, અવલોકન, કલ્પના—સામર્થ્ય અને નીડરપણું —એ ચાર શક્તિઓ મુખ્ય છે. એમનો મુખ્ય અને તલસ્પર્શાં અભ્યાસ ળૌહ પિટકા કે પાલિ વાઢ્મયના છે, જેની ૬૯ પ્રતીતિ કાઈ પણ વિષયની ચર્ચા વખતે જ્યારે તેઓ પાલિ વાઢ્મયમાંથી મનારંજક અને મહત્ત્વના ઉતારા છૂટથી આપે છે ને તેના અર્થ સમજાવે છે ત્યારે થઈ જાય છે. એમનું અવલોકન માત્ર ધર્મસાહિત્ય પૂરતું નથી. એમણે દુનિયામાં જાણીતા લગભગ તમામ ધર્મસાંપ્રદાયા વિશે કાંઈ ને કાંઈ વાંચેલું છે જ. તે ઉપરાંત જીદી જીદી મનુષ્ય જાતિઓ, જીદા જીદા દેશના રીતરિવાજો, રાજ્યસંસ્થાના, `સામાજિક બધારણે, તેમની ચડવીપડતીના પ્રસંગા આદિ અનેક વિષયે વિશેનું તેમનું વાચન અને પ્રત્યક્ષ અવલાકન અતિ વિશાળ છે. એમની કલ્પનાશક્તિ કવિ ેક નવલકથાકારને અદેખાઈ આવે એવી છે, જેની સાથે એમની વિલક્ષણ વિનાદક શૈલી પણુ એાતપ્રાત છે. એમનું નીડરપણું એ એમનું જ છે. જો ેતેઓ કાંઈ કહેવા માગતા હાય તા પછી સામે ગમે તે હોય, જરા પણ અનુસરણુ કર્યા સિવાય કે દબાયા સિવાય, પ્રિયભાષિત્વને ભાગે પણ, તેઓ કહી જ દે છે. એમના આ ચાર ગુણા વાચક જાણી ધૈને તા પછી આ પુસ્તક વાંચતી વખતે તેના મનમાં ઊઠતા ઘણા સવાલાતું સમાધાન એક ત્યા બીજી રીતે કાંઈક તા થઈજ જશે.

**ગ્યાજકાલ લખાતાં શાસ્ત્રીય પુસ્તકા ઘ**ણું ખર્ અતિહાસિક અથવા વૈજ્ઞાનિક એ બે દબ્ટિઓને અગર તેમાંની એક દ્બ્ટિને અવલંબી લખાય છે; કારણ, આ બે દષ્ટિએ એના ગણ ને યથાર્થતાને બળે પ્રતિષ્ઠા પામી છે. કાશાંબીજીએ પ્રસ્તુત પુસ્તકના લેખનમાં શરૂઆતથી જ ઐતિહાસિક દર્ષ્ટિને৷ આશ્રમ લીધે৷ છે. એ દર્ષ્ટિથી તેમણે પાતાનું વક્તવ્ય કે મંતવ્ય સિદ્ધ તેમ જ સબળ બનાવવા પાતાની ઉક્ત ચારે શક્તિઓનો વધારેમાં વધારે ઉપયોગ કર્યો છે, પણ ઐતિહાસિક દષ્ટિને৷ આશ્રય લઇ પ્રવૃત્ત થવું અને સાચા ઇતિહાસ શાધી તે રજુ કરવા એ બે વચ્ચે મહદન્તર છે. અતિહાસિક **સ્વગની સર્વાવિદિત સે** કડેા હક∕ાકતાના નિર્વિવાદ ઐતિહાસિક ખુલાસા કરવા એ કામ પણુ ભારેમાં ભારે અધરું અને દુઃસાધ્ય જેવું હાેય તાે અતિહાસિક સુગ પહેલાંનાં સેંકડા નહિ, પણ હજારા વર્ષોની ઊંડી અને અધારી કાળગુફા-માંથી ઇતિહાસ કહી શકાય એવાં વિધાના કરવાનું કામ તાે લગભગ અસંભવિત જ છે. તેથી જ એટલા જુના કાળ વિશે લખતાં દેશાંબીજી આમ હશે, આમ હાેવું જોઈએ, આવેા સંભવ છે, ઇત્યાદિ શબ્દામાં માત્ર કલ્પનાત્મક જ વિધાન કરે છે. એને કાેઈ ઇતિહાસ લેખી ન શકે. તેઓ પણ એવી હકીકતોને ઇતિહાસ મનાવવાને। આગ્રહ સેવતા તથી. મનુષ્ય એ જિજ્ઞાસાની મૂર્તિ છે. કામનું હેાય કે નકામું; વર્તમાન હેાય, ગયુંગુજર્યું હેાય કે ભાવિ હેાય; નજીકનું હેાય કે દૂરનું હેાય, મનુષ્ય⊸જાપ્રત મનુષ્ય⊸ઝધા વિશે સાસું જાણવા ઉદ્યત રહે જ છે. તે માત્ર કલ્પનાઓમાં અંતિમ સંતાષ <mark>મેળવી નથી શકતાે. તેમ જ ખરી હકીકત નથી જણાતી કે તે ન્</mark>રણવી બાકી છે તેટલા માટે મનુષ્ય કલ્પના કરવાનું કામ પણ છોડી શકતો નથી. તે શરૂઆતમાં સાધન અને શક્તિ પ્રમાણે ૨૫૭૮-અ૨૫૭૮, સાચી-ખાટી અને મિશ્રિત કક્ષ્પનાઓ કર્યે જ જાય છે. અને સત્યજિત્તાસાના ટેકાથી કચારેક તે સત્યની કેાઈ ભૂમિકા ઉપર કે લેની નજીક પહેાંચે છે. મનુષ્ય સ્વભાવન આ

તત્ત્વ અહીં પણુ લાગુ કરી કહેવું જોઈએ કે કાશાંબીજીએ પૂરાં સાધનેહ અને પૂરી માહિતીને અભાવે ઉપલબ્ધ સાધન અને માહિતી પ્રમાણે બ્રુતકાળ વિશે જે જે કલ્પનાએં৷ કરી છે તે બધીને અક્ષરશઃ સત્ય કે અક્ષરશઃ અસત્ય ન માનતાં તે ઉપર વિચાર ચલાવવાનું અને તેમાં સંશાધન કરવાનું કામ અભ્યાસી વાચકાતું છે. કાશાંબીજીની બધી જ કલ્પનાઓ અન્યથાસિદ થાય તાેય એમને ખાટું લાગવાનું છે જ નહિ. એની પાછળનું સત્ય હોય તે৷ તે એ જ છે કે ખધી વસ્તુઓને৷ વિચાર ખુલ્લા દિલથી અને વહેમમુક્ત માનસથી કરતા શીખવું. આ ઐતિહાસિક દબ્ટિનું રહસ્ય છે. એ રહસ્ય પ્યાનમાં રાખી વેદ કે તેવાં બીજા અતિપ્રાચીન ધર્મશાસ્ત્રોને**ા વિચાર થશે**. તાય લેખકના પ્રયત્નનું આંશિક કળ સિદ્ધ થશે જ. કાશાંબીજીએ પાતે જ કહ્યું છે કે તેઓ બાબિલાેનિયન સાહિત્ય વિશે નથી જાણતા. વૈદિક સાહિત્ય તેમણે કામ પૂરતું વાંચ્યું અને વિચાર્યું હોય, તેમ છતાં તેઓ તે સાહિત્યના મુખ્ય અભ્યાસી તેા નથી જ. એટલે પ્રાચીન વૈદિક સંસ્કૃતિનેા ખાબિલેાનિયન સંસ્કૃતિ સાથે તેમણે જે સંબંધ ગાેઠવ્યાે છેતે હજી કલ્પનાના જ વિષય છે, અને તે વિશેના અભ્યાસનું હજી આપણે ત્યાં તેા પગરણ જ મંડાયું છે. વેદોને અને તેને લગતા સાહિત્યને ઇધિરીય કે અપૌરુષેય માનવાની હજારો વર્ષની વારસાગત બહા કરોડાે માણસાેમાં રૂઢ થયેલી છે. એની વિરહ ખુદ વેદભક્તો અને વેદાભિમાની વિચારકવર્ગનું પણુ પ્યાન ખેંચાવા લાગ્યું છે. લેાકમાન્ય તિલક જેવાએ પણ વેદાને ઐતિહાસિક દબ્ટિએ જ જેવા-વિચારવાનું પસંદ કરેલું, એ આ ઐતિહાસિક દષ્ટિની પ્રતિષ્ઠાન જ પરિણામ છે. ઇધિરીય વાણી અને અપૌરુષેય વાણી તરીકેની વેકની માન્યતા આ રીતે ઓસરવા લાગી છે. તેવી સ્થિતિમાં બને તેટલાે ચોકસાઈથી, પણ માકળા મનથી, વેદોના ઐતિહાસિક અભ્યાસ થવા લાગે તા એથી વેદોની પ્રતિષ્કામાં ઘટાડાે નહિ પણ વધારાે જ ચવાનાે છે. સાયણ વગેરેનાં જે વેદભાષ્યા ને ખીજા એવા પ્રાચીન ટીકાપ્રાંધા છે તે ખધાંને કરી અતિચીવટથી ઐતિહાસિક દષ્ટિએ વિચારવાની અનુકૂળ તક આવી લાગી છે. કાશાંબીજીની આ ખાબતની કલ્પનાઓ માત્ર કલ્પનાઓ જ હશે તોય કેટલેક સ્થળે તેમણે કે કેલે પ્રકાશ ઐતિહાસિકાને ઉપયોગી તેા ચવાનાજ. દા. ત. એમણે જે સ્થળે (પૃ. ૫૯) વંગ, મગધ અને વજ્જી એ ત્રણુ પ્રજાએન ગ્રહાહીન થવાનો અર્થ કાઢવો છે તે કાઈ પણ વિદ્વાન વાચકને સાયણે કરેલ અર્થ કરતાં વધારે સંબહ જણાયા સિવાય ભાગ્યે જ રહેવાનો. કાશાંબીજીએ વેદના મંત્ર, પ્રાહ્મણ, આરપ્યક અને ઉપનિષદ વગેરે ભાગાના સમય વિશે જે મર્યાદા

સરચવી છે તે મને પાતાને વ્યાજબી લાગતી નથી. વૈદિક સાહિસમાં ભલે કેટલાક અ`શાે માેડેના હેાય, પણુ એ સાહિત્યમાં ઘણાે ભાગ અપેક્ષાકૃત બહુ જ જાૂના છે, એ વિશે મને શંકા નથી.

ઇન્દ્ર એક સ્વર્ગીય દેવ છે, તે વેદમંત્રા અને વિધિપૂર્વકના યત્તથી પ્રસન્ન થઇ વરસાદ વરસાવે છે, પશુ અને બનુષ્યજાતિનું સંવર્ધન કરે છે વગેરે ધાર્મિક માન્યતાઓ આજના વૈત્તાનિક્યુગીન વેદભક્ત મનુષ્યની શુદ્ધિને સંતાેષી શંકે તેમ નથી. જ્યાં લગી એવી માન્યતાઓનો શુદ્ધિગમ્ય અતિહા-સિક ખુલાસો ન થાય ત્યાં લગી એવી માન્યતાઓને સહસા ફેંકી શકાતી પણુ નથી અને તે શુદ્ધિમાં ખટકવા સિવાય રહેતી પણુ નથી. કાશાંબીજીએ ઇન્દ્ર વિશે દોડાવેલ કલ્પના--તરંગા કલ્પનામાં જ રહે તાય પણ તેવા બીજા ખુલાસાઓ ઇન્દ્ર આદિ દેવા વિશે કરવાના બાકી રહે છે. આવા ખુલાસાઓ કરવાની કે તે દિશામાં પ્રયત્ન જાગરિત કરવાની વૃત્તિ વાચકામાં કાશાંબીજીનું લખાણુ જન્માવે તો એમના પ્રયત્ન નિષ્ફળ નહિ ગણાય.

<u>કાશાંભીજીએ આ પુસ્તકમાં જે અને જેટલી હકીકતા</u> એકઠી કરી છે. જેટલા વિવિધ ઉતારાઓ આપ્યા છે અને તે બધાને પોતાની વિનોદક અને મનારંજક શૈલીથી, અતાંય કડક સમાલેાચના સાથે, જે રીતે ગાઠવ્યા છે તે અર્ધ અભ્યાસી વાચકતે આકર્ષે પણ છે અને ચીડવે પણ છે. બ્રાહ્મણપક્ષીય વાચક હાય કે જૈન યા ઔદ્ધપક્ષીય વાચક હાય, તે જો જિજ્ઞાસ હશે તા આ પુસ્તક વાંચતાં વાંચતાં ગમે તેટલા રાષ પ્રગટ કરતાે જશે છતાંય તે પરતક પૂરં વાંચ્યા સિવાય છેાડશે નહિ. એવી રીતે એમાં નવ નવ વિષયાની . ભરચક પુરવણી લેખકે કરી છે, અને ટીકાનો કાંઈ પણ પ્રસંગ આવતાં તે સ્થળે તદન નીડરપણે સીધા પ્રહાર પણ કર્યો છે. પ્રતિપાદ્ય વિષય સંપ્રદાય સાથે સંબંધ ધરાવતાે હાેઈ અને સંપ્રદાય ધર્મકૂપે સામાન્ય જનતાના મનમાં રથાન પામેલેા હાેઈ તે વિશે જ્યારે ખંડનાત્મક સમાલાચના જોવામાં આવે છે ત્યારે અસાંપ્રદાયિક જેવું માનસ પણ ક્ષણભર ઉશ્કેરાઈ જાય તે સ્વાભા-વિક છે. કાશાંબીજીએ પાતાની સખત ટીકાનાં તીર્જ્યા બાએા માત્ર ધ્યાદ્રાજી-વર્ગ ઉપર જ નથી ચલાવ્યા, તેમણે જૈન અને બૌદ્ધ શ્રમણોને પણ પાતાનાં એ ખાણના લક્ષ્ય ખનાવ્યા છે. એ સામાન્ય તત્ત્વ જોતાં કાશાંબીજીની પ્રકૃતિ-તું એક વિશિષ્ટ તત્ત્વ વાચકના મન ઉપર આવે છે અને તે એ કે . તેઓના સ્વભાવ મુખ્યપણે ખંડનશૈલીપ્રધાન અગર ટીકાપ્રધાન છે. આમ હાવા છતાં તેમણે એકત્ર કરેલ અને વિલક્ષણ રીતે મનારંજકતાપુર્વક ગાક-વેલ હુણકતા અને બીજી બાબતા વાચકને ઉત્તરાત્તર જિત્તાસાવઢિ સાથે કોઈ નવા જ પ્રદેશમાં લઈ જાય છે. આ વાસ્તે ઇન્દ્ર, ક્ષસા, મહાદેવ, લિંગપૂજા, વાસુદેવ આદિની ચર્ચાવાળાં પ્રકરણા ઉદાહરણૂર૫ સચવવા બસ છે. ઇન્દ્ર વિશે તેમણે જે માહિતી એકઠી કરી છે ને તેને જે રીતે ગોઠવી છે, ક્ષરા હિંસક મરી અહિંસક દેવ કેમ થયેા એ વિશે જે હકીકતા મૂકી છે, મહા-દેવનું મૂળ શું ? તે અસલમાં કાણ હતો ? લિંગ જેવી બીભત્સ પૂજા આર્યોમાં કથાંથી અને કેમ આવી ? દેવકીપુત્ર વાસુદેવ મૂળમાં કાનો દેવ હતા, ઇત્યાદિ વિશે જે લખ્યું છે તે કાઈને ગળે છતરે કે નહિ, કાઈને રુચે કે નહિ, તેમ છતાં એ ચર્ચાઓ નવનવી હકીકત, નવનવી કલ્પના અને રૌલીને કારણે એક નવ પ્રકારની નવલકથા જેવી બની ગઈ છે. મધ્યયુગમાં હરિભદ્ર અને અમિતગતિ જેવા જૈન લેખકાએ સાંપ્રદાયિક બદલા તરીકે પુરાણો અને પૌરાણિક દેવાની ડીકા કરેલી, તે કરતાં કાશાંબીજીએ કરેલી કલ્પનાએ અને જોડેલ પૂર્વાપર સંબંધો વિદાનોમાં પ્રાહ્ય થવા વિશે શંકા રહે છે.

આખા પુસ્તકમાં બ્રાહ્મણ અને ળૌહ સાહિત્યને જેટલા પ્રમાણમાં સ્પર્શાયું છે તેમ જ બ્લાહ્મણ, અને બૌહ પરંપરા વિશે અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ જેટલું કહેવાયું છે તેના પ્રમાણુમાં જૈન સાહિત્ય અને જૈન પર પરાતા સ્પર્શ સકારેણ જ બહુ એોછો છે. તેમ છતાં કાશાંબીજીનો ભગવાન પાર્શ્વનાથ પ્રત્યે, અહિંસાના પ્રથમ અને પ્રયળ સ્થાપક તરીકે, અતિ આદર જોવામાં આવે છે. કાશાંબીજી ધાર અંગીરસ અને બાવીસમા જૈન લીર્થ કર નેમિનાથના એકીકરણની કલ્પના કરે છે, પણ તે માત્ર કલ્પના જ હેાવાના સંભવ છે. ભગવાન પાર્શ્વનાથની અહિંસાને તેઓ માત્ર નિષેધાત્મક અને સુદ્ધના અહિંસાના ઉપદેશને વિધાયક પણુ કહે છે, તે મને ખરાબર લાગતું નથી. પાર્શ્વનાથના ચતુર્યામાં ત્રિવિધ ત્રિવિધ હતાં, અને એમાં જૈન પરિભાષા પ્રમાણે સમિતિ—સત્પ્રવૃત્તિતું તત્ત્વ પશુ હતું. વળી તેમનાે એક વિશિષ્ટ સંઘ હોવાનં કાશાંબીજ પાતે પણ કષ્ટ્રલે છે. આખા ત્યાગી સંઘ માત્ર નિષ્ક્રિયરૂપે બેસી રહે ને કાંઈ વિધાયક કાર્ય કરે જ નહિ તેા હિંસાપ્રધાન યજ્ઞોની સંસ્થાને કેવી રીતે જનતામાંથી ખસેડી કે નખળી કરી શકે? એ જીદી વાત છે કે પાર્ચ અને તેમના સંઘને৷ વિધાયક કાર્યક્રમ કેવે৷ હતા તે જાણવાનું સ્પષ્ટ સાધન નથી. તેમણે પાર્શ્વની પરંપરા વિશે માત્ર દેહદમન પૂરતા તપનું વિધાન કર્યું છે તે તેા અસંગત લાગે છે. બૌદ્ધ પરંપરા કરતાં જૈન પરં-પરામાં દેહદમન ઉપર વધારે ભાર અપાયે৷ છે એ વિશે શંકા નથી; પણ સામાન્ય લાેકાનાં મનમાં એવી છાપ છે કે જેન ભિક્ષુકા માત્ર દેહદમનને જ

તપ કહે છે તે તદ્દન બ્રાંતિ છે. ભગવાન મહાવીર કઠોર તપને કારણે જ દીર્ઘ તપસ્વી કહેવાયા, પણ એ કાેઈએ ભૂલવું ન જોઈએ કે એમના તપમાં દેહદમન એ તાે માત્ર સાધન તરીકે જ હતું. તેમનું મુખ્ય અને સાધ્ય તપ તે પ્યાન, ચિત્તશદ્ધિ આદિ આભ્યંતર તપ જ હતું. ભગવાન મહાવીરના આખા જીવનનાે ઝાક આભ્યંતર તપ, માનસિક તપ કે આધ્યાત્મિક તપ તરફ જ હતા. બાહ્ય તપની કિંગત એમને મન આબ્યાંતર તપમાં ઉપયોગી થવા પુરતી જ હતી. કેવળ દેહદમન જેવા બાહ્ય તપના તા એમણે વિરાધ કરેલા, તે ભગવતી જેવા પ્રામાણિક ગ્રન્થામાં દેખાય છે. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે મહાવીરની તપસ્યા મુખ્યત્વે આત્મશહિલક્ષી હતી, જેતે જૈતા આભ્યંતર તપ કહે છે. હવે જો પાર્શ્વની પરંપરામાં માત્ર દેહદમન કે બાહ્ય તપને જ સ્થાન હાેત અને ભગવાન મહાવીરે એમાં સુધારા કરી પાછળથી આભ્યંતર તપતે સ્થાન આપ્યું હાેત તેા જૈન શાસ્ત્રોમાં એ સુધારાની નોંધ જરૂર હાેત: કારણ, પાર્શ્વની પર પરામાં પ્રચલિત ચાતુર્યામના સ્થાનમાં પંચયામની અને ખીજ નિત્ય પ્રતિક્રમણ જેવી સામાન્ય બાબતાેની મહાવીરે જે સુધારણ કરી તેની નોંધ વ્યતિ આદર અને અતિ કાળજીપૂર્વક જો જૈન પરંપરા આજ સધી રખાતી આવી છે તાે પાર્શ્વની પરંપરાના માત્ર કેહદમન પૂરતા તપમાં મહાવીરે સુધારા કર્યાની વાત જૈના કદી ભૂલત જ નહિ. ભગવાન મહાવીર પહેલાં જૈન પર પરામાં પૂર્વ ક્ષતના અસ્તિત્વની અને કર્મતત્ત્વ વિશે કાંઇકિ વિશિષ્ટ સાહિત્ય હેાવાની સાબિતી મળે છે, જે પાર્શ્વના સંઘની માત્ર નિષ્ક્રિ-યતાની વિરુદ્ધનાે પુરાવાે છે. લિંગપૂજાનાં મૂળ અને તેના પ્રચારમાં જૈન શ્રમણોતો પણ કાંઇક હિસ્સા હાવાની કાશાંબીજીની કલ્પના છે. મને એ બરાબર લાગતું નથી. જૈન પર પરામાં સમયે સમયે શિથિલાચાર દાખલ થયાના પુરાવાએ। મળે છે. પણ લિંગ જેવી બીભત્સ અને ખુલ્લી અનાચારપ્રધાન પદ્ધતિમાં કવારે પણ એ ઘસડાયા હેાય એમ જહ્યાતું નથી. ઊલટું, ઘણે સ્થળે પ્રાચીન ગ્રન્થામાં જૈન લોકોએ મહાદેવ અને લિંગપૂજાનો પ્રષ્ળળ પરિહાસ કર્યો છે.

કાશાંબીજી પ્રત્યે પૂરા આદર હોવા છતાં સમબ્રભાવે પુસ્તકતી શૈક્ષી વિશે જે છાપ પડે છે તે જણાવી દેવી યેાગ્ય છે. મારા ઉપર એકખે વાર પુસ્તક વાચનથી જે છાપ પડી તેની ચાકસાઈ કરવા મેં બે–ચાર અસાં-પ્રદાયિક માનસવાળા અને પૂરા કેળવાયેલ, કે જેમણે આ પુસ્તક વાંચ્યું હતું અગર મારા કહેવાથી વાંચ્યું, તેમની સાથે ચર્ચા કરી. એ બાબતમાં સૌનાે અભિપ્રાય એક જ પ્રકારનાે જણાયો કે કાશાંબીજીએ ભલે ઉદાર મન અને

અસાંપ્રદાયિક ભાવે લખવા ⊎ચ્છ્યું હેાય, છતાં તેનું વાચન ઊલટી જ અસર કરે છે. કેાઈ પણ વાચક ઉપર એ છાપ પડવી લગભગ અનિવાર્ય છે કે લેખક મુખ્યપણું વ્યાક્ષણવર્ગ અને વ્યાક્ષણુ સંસ્કૃતિના જ કડકમાં કડક વિરાધી છે. વાચકતે અનેક વાર મનમાં એમ થઈ આવે છે કે જે ભ્રાક્ષણ-વર્ગ ઉપર અને જે ધ્રાક્ષણ, જાતિ ઉપર લેખકે આટલા બધા હુમલા કર્યાં છે તે વર્ગ અને તે જાતિમાં સાત્ત્વિક પ્રકૃતિવાળા, ઉદાત ચારિત્રવાળા વ્યને સમસ્ત જનતાનું ભલું ઇચ્છનારા તેમ જ તે માટે કાંઈક કરનારા કાેઈ મહાપુર્ષો કે સંતેર થયા જ નથી શું ? જો ભૌહ સાહિત્યમાંથી સંખ્યાબધ અવતરેણા સદ્દગુણ અને ઉચ્ચ ભાવનાના પાષક મેળવી શકાય તા ખંડનીય ધાલણું સાહિત્યમાં શું એના છેક જ અભાવ છે ? ધાલણું સાહિત્ય બૌદ્ધ સાહિત્ય કરતાં પ્રમાણમાં અતિવિશાળ છે. એમાં રાજસ અને તામસ અંશા હેાય એ સ્વાભાવિક છે, કારણ એ સાહિત્ય જૂના વખતથી ચાલ થયેલું અને સમગ્ર પ્રકારની જનપ્રકૃતિઓને ઉદ્દેશી રચાયેલું છે, જ્યારે ભૌદ્ધ અને જૈન સાહિત્ય તેા ધ્યાસણ સાહિત્યના એક સુધારારૂપે હાેઈ માત્ર સાસ્વિક પ્રકૃતિને ઉદ્દેશી લખાયેલું છે; અને તેમ છતાંય તેમાં આગળ જતાં સાધારણ જન-રવભાવના રાજસ તામસ અંશા થાેડા પણ આવી ગયા છે. એવી સ્થિતિમાં <mark>પ્રા</mark>હ્મણ સાહિલમાંથી સાત્ત્વિક પ્રકુતિવાળા ભાગને છેક જ રપર્શા સિવાય રાજસ કે તામસ જેવા ભાગની ટીકા કરવી તે કાશાંબીજી જેવાની લેખિનીને પૂરું શાભતું નથી. કાશાંબીજી સત્સંગતિ જેવા કેટલાક સાત્ત્વિક ગુણા વિશે લખતાં જ્યારે એમ લખે છે કે એ ગુણા રામાનંદ જેવા સંતામાં કે વારકરી-પંઘના ત્યાગીઓમાં દેખાયા તે તે! ભૌહ, જાહેાજલાલીના સમય દરમિયાન પ્રજામાં ઊતરી ગયેલ એ સદ્યુણોની ઊંડી અસરનું પરિણામ જ હતું, પુરાણ અને તેના પુરસ્કર્તા વ્યાક્ષણોએ તો એવા સદ્દગુણો ભૂંસવા ખૂબ પ્રયત્ન કર્યા, પણ ભૌદ ઉપદેશને પ્રભાવે પ્રજામાં ઊંડા ઊતરી ગયેલ એ ગુણા છેક ભૂંસાયા નહિ અને કાળ જતાં કચારેક પ્લાક્ષણપંથીય સંતામાં એ પ્રગત્યા. ત્યારે પ્રેશાંબીજીના વિધાનની અસંગતિની હદ વાચકના મન ઉપર અંકાઈ તા જાય છે. જો કાેશાંબીજી ધારત તેા મહાભારત, રામાયણ અને અનેક પુરાણે:-માંઘી તેમ જ નીતિ, આચાર અને તત્ત્વત્તાન વિષયક અનેક બ્લાહ્મણ પ્રન્થામાંથી સત્સંગતિ અને તેના જેવા બીજા અનેક સદ્દગુણના સમર્થંક ભાગે બૌદ્ધ સાહિત્યના અવતરણની પેઠેજ ઉતારી શકત. એમાં જરાય શંકા નથી કે મહાભારત અને પુરાણ આદિ પ્રાક્ષણ સાહિત્યમાંથી તેમણે ગાંધારીના પુત્રાની તેમ જ અગ્નિએ ખાંડવ વન બાળ્યાની જે અસંગત વાતે৷ તે સાહિત્યની 37

અસંબદ્ધતા બતાવવા રજૂ કરી છે તે જ વાતાે ધ્યાદ્મણુ સાહિત્યના ભક્તને પણુ આજે અસંગત જ લાગવાની. પણુ કાશાંબીજીનું કર્તવ્ય આથી કાંઇક વધારે હતું અને તે મારી દષ્ટિએ એ હતું કે તેમણે ધ્યાદ્મણુ સાહિત્યમાંથી સારા અને સાત્ત્વિક ભાગા પણુ તારવી દેખાડવા જોઈતા હતા. પાછળથી બૌદ્ધ સાહિત્યમાં કેટલીયે અસંબદ્ધતાએા દાખલ થઈ, છતાં જેમ તેમને મૂળ પિટકમાંથી સરસ ભાગા મળી આવ્યા તેમ એવા સરસ ભાગોનો એક મોટા ખજાના ધ્યાદ્મણુ સાહિત્યમાં પણુ તેમની નજરે ચડત. ખુદ એકલા મહા-ભારતમાં અહિંસા, સત્ય, મૈત્રી, સત્સગતિ આદિ સદ્દગ્રણો ઉપર બીજા કાેઈ શાસ્ત્રથી ન ઊતરે એવું હદયગ્રાહી વર્ણુન છે. વળી જેની ટીકા કરવાની હાેય તેના ગુણા તો વધારમાં વધારે સાવધામીથી જોવા ને દોધોની પણુ સખત ટીકા કરવી એ મારી સમજ મુજબ અહિંસક રીત છે. એવી સ્થિતિ છતાં ધ્યાદ્મણુ વર્ગની ટીકા કરતાં કાશાંબીજીની શૈલી વાચક ઉપર એવી છાપ પાડે છે કે જાણે તે ધ્યાદ્મણવર્ગ અને ધ્યાદ્મણ જાતિના કટા વિરાધી હોય—જોકે હું અને બીજા જાણીએ છે કે કાશાંબીજી પોતે જ મૂળમાં ધ્યાદ્મણુ છે ને તેમના મનમાં એવા દેવ છે જ નહિ.

ભગવદગીતા વિશે કાશાંબીજી જ્યારે લખે છે ત્યારે તેમની કલ્પનાચાતુરી અને કાવ્યશક્તિ વિશે માન ઊપજ્યા વિના રહેતું નથી. એ છતાંય કાશાંબીછ ગીતા વિરુદ્ધ કહે છે, તે જરાય ગળે ઊતરતું નથી. ગીતામાં જે કાંઈ સુંદર વ્યને સાત્ત્વિક ભાગ છે તે બૌદ્ધ પર પરાના પ્રભાવ છે, તેમ જ ગીતાની રચનાના સમય વિશે તેમણે બાંધેલ કલ્પનાઓને। પુલ એ બધું તર્કથી વેગળું લાગે છે. એમ તા હરકાઈ માહાસ પાતાના માનીતા ને પ્રિય સંપ્રદાય કે સાહિત્ય વિશે એમ કહી શકે કે એની જ છાપ બીજા સંપ્રદાયો ને બીજા સાહિત ઉપર છે. જૈન લોકો પણ એ જ રીતે ગીતાની બાબતમાં પાતાની કલ્યના દોડાવી કહી શકે કે તેમાં પ્રતિપાદેલી અહિંસા, ભૂતદયા અને ખીજા સાત્ત્વિક ગુણા એ તા. જૈન અસરને લીધે છે. ખરી રીતે ગીતામાં જે ગૌરવ અને જે માંબીર્ય છે તે માત્ર કેાઈ એક કવિ કે વિદ્વાન અનુભવ સિવાય આણી શકે નહિ. વળી દાશાંબીજીએ ગીતાનું સ્થાન આંકતાં જે સારાનરસા ભાગનું પ્રથક્ષરણ કરી એમાં મૌલિકતાના અભાવ બતાવ્યા છે તેતા તર્કની દર્ષ્ટિએ ઉપહસનીય લાગે છે. જેમ ભદંત નાગસેને રાજા મિલિન્દ સામે એક રથનો દાખલો લઈ પૃથક્કરણ કરતાં ખતાવ્યું કે પૈડાં, ચુારા, ધરી આદિ અવયવા સિવાય રથ જેવી કોઈ એક વસ્તુ નથી, એ જ રીતે એ અવયવે પણ પરમાણ- વુજ સિવાય બીજ કોઈ નથી; મતલભ કે છેવટે એક એક અંશને અલગ અલગ તપાસતાં સમલ કે અખંડ સૌન્દર્ય જેવી વસ્તુ જ નથી રહેતી. તે જ પ્રમાણે કાશાંબીજી બારીક

પૃથક્ષરણ કરી ગીતાના એક એક ભાગને છૂટા પાડી તેનું અખંડત્વ અને સામૂહિક સૌન્દર્ય જોવા વિરુદ્ધ દલીલ કરે તે એ જ તર્ક ભગવાન સુદ્ધના પ્રત્યેક ઉપદેશમાં લાગુ પાડતાં તેમાં મૌલિકત્વ જેવું શું ખતાવી શકાય ? આર્ય-અષ્ટાંગિક માર્ગ લા, તા એના એકએક છૂટા છૂટા અંશા પ્રથમથી જ પ્રજાજવનમાં અને શાસ્ત્રોપદેશોમાં હતા એમ કહી શકાય. ચાર આય સત્યો પણ નવાં તા નથી જ. જો એવી દલીલ કરવામાં આવે કે પ્રથમથી કે સમાન કાળમાં એ તત્ત્વાે હાેવા છતાં શુદ્ધે પાતાની ઢખે છવનમાં એ તત્ત્વાે પચાવી લોકાપયાગી થાય એવી રીતે એતો ઉપદેશ કર્યો એ જ ખુદ્ધનું વૈશિષ્ટય, તો ગીતાની બાબતમાં પણ એમ કાંન કહી શકાય ? અહિંસા અને હિંસા એ બે વિરાધી તત્ત્વોના મેળ એમાં કેવી રીતે ખેસે એ પ્રક્ષ ખરા, પણ એનું સમાધાન તો બ્રાહ્મણ સાહિસની સર્વપ્રકૃતિમૂલક ઔત્સર્ગિકતામાં છે, એમ મતે લાગે છે. એટલે કે ગુણકર્મમૂલક વર્ણ ધર્મ એ વ્યાક્ષણ ધર્મને એક મહત્વનું અંગ રહેલું છે. શસ્ત્રયુદ્ધ એ ક્ષત્રિયવર્ગના એક ધર્મ મનાતા આવ્યા છે. અનાન, સ્વાર્થ આદિ અનેક દોષોને કારણે એ ધર્મનાં હાનિકારક પરિ-ણામાં પણ ઇતિહાસમાં નોંધાર્યા છે એ વાત ખરી, છતાં રાસ્ત્રયુદ્ધ સિવાય અનેક પ્રસંગોએ કૌટુંબિક, સામાજિક કે રાષ્ટ્રીય રક્ષણ કદી પણ કાઈએ શકવ સિદ્ધ કર્યું તથી. ખુદ ભૌદ્ધ અને જૈન રાજ્યકર્તાઓએ, અહિંસાને! આત્યતિક પક્ષપાત ધરાવવા છતાં પણ, સમૂળગા રાસ્ત્રત્યાગ કરી કોટ બિક. સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય રક્ષણના પદાર્થ પાઠ સમગ્રભાવે શીખવ્યા નથી. અહિંસાને ઉદાત્ત ધર્મ માનનાર જૈન અને બૌદ્ધ પર પરાના અનુગામી રાજ્યકર્તાએ!એ અહિંસા દારા વ્યાપક ધીતે સમાજરક્ષણોના દાખલો એસાડવો ન હોય ને તેમણે પોતે પણ રાજ્યરક્ષણમાં શસ્ત્રયહતા. આંબ્રય લીધા હોય, એવી સ્થિતિમાં વર્ણ-ધર્મ તરીકે શસ્ત્રયહતાે આશ્રય લેનાર હ્યાકાણ પરંપરા, એક અથવા બીજે કારણે એનાં અનિષ્ટ પરિણામાં આવ્યાં છે એટલા જ કારણસર, ધર્મપદ્મકમૂખ છે એમ તો ન કહી શકાય. સમાજ અને રાષ્ટ્રરક્ષણના અહિંસા દારા કાયડા છકેલવાનાે વ્યાપક પ્રયોગ તાે આ ચાલુ રાતાબ્દીમાં મહાત્માજીએ આદર્પો છે અને તે ગમે તેટલા આદર્શ હાેય તાેપણ હજી પૂર્ણ રીતે સિદ્ધ ચવાના બાકી છે. એટલે અત્યારના અહિંસાપ્રધાન સુહની દષ્ટિએ શસ્ત્રયુહની ઐતિહાસિક પર પરાન નિરથ કપછાં બતાવી શકાય નહિ. ગીતા એ તે આદ્રાહ્ય ધર્મની સુનિયત અને બુદ્ધિસદ્ધ અતિહાસિક વર્ણું વ્યવસ્થાનું પ્રતિપાદન કરે છે, એટલે તેમાં સિદ્ધ થયેલ તેમ જ વિકાસને અવકાશ હોય એવા ખધા જ વર્ણ-ધર્મોતે સ્થાન છે. તેથી પ્રાચીન શસ્ત્રયહની ક્ષત્રિયધર્મની પરંપરા એમાં

આલેખાય અને સાથે સાથે સાર લગીમાં ઉદાત ધર્મ તરીકે સમજ્યેલ અને અંશતઃ વ્યક્તિગતપણે આચરાયેલ આધ્યાત્મિક અર્હિસા પણ આલેખાય, એમાંય કરી વિરાધ મને દેખાતા નથી. આપણે સ્પષ્ટ જોઈએ છીએ કે જ્યારે ગાંધીજી અહિંસાના ઉદાત તત્ત્વના વ્યાપક ઉપયોગની શક્યતા પોતાના પ્રયોગથી કરી ખતાવવા પ્રયત્ન કરે છે સારે તેઓ એ જ ગીતાને સર્વ શ્રેષ્ઠ પુસ્તક માનવા છતાં તેમાંની શસ્ત્રયુદ્ધની પરંપરાને સર્પતી કાંચળીની પેઠે ફેંડી દેવા જેવી લેખી તેના પર જરાયે ભાર ન આપતાં ગીતામાંથી જ સર્વ રીતે અહિંસા ફલિત કરે છે. મને લાગે છે કે અસલ વાત તે ગુણદ્રષ્ટિ અને ભક્તિની જ છે. ગાંધી છે એ દષ્ટિથી ગીતાને અવલ બી પોતાનો સત્પુરુષાર્થ સિદ્ધ કર્યાનું ઉદાહરણુ આપણી સામે જ છે. ધમ્મપદ અને ઉત્તરાધ્યયન જેવા માત્ર અહિંસા પ્રતિપાદક પ્રન્થોના પણ સ્વાર્થ અને ભોગની દષ્ટિએ બૌદ્ધ તેમ જ જેન બિસ્તુકા કર્યા ઉપયોગ નથી કરતા ?

અહિંસા, પ્રજ્ઞા, મૈત્રી આદિ સાત્તિિક ગુણોનો પક્ષપાત એ જ કાશાંબીજીનું મુખ્ય બળ છે, એવી મારી ધારણાને લીધે જ મેં ડીકા કરવામાં તેમણે અખ-ત્યાર કરવા જોઇતા વલણ વિશે સૂચન કર્યું છે. બાકી કચારેક 'જેવાના પ્રત્યે તેવા' થવાની અપરિશાધિત વાસના મારા મનમાં ઉદય પામે છે ત્યારે સી. વી. વૈદ્ય કે ડોકટર મુંજે જેવાને મુંહતાેડ ઉત્તર આપવા કાશાંભીજીની સમર્થ લેખિની યાદ આવી જાય છે. ૧૯૩૬ના ચામાસામાં પંડિત મદનમાહન માલવીયના પ્રમુખપદે હિન્દુ યુનિવર્સિટીમાં પહેલી વાર જ મુંજેને સાંભળવાની તક મળી. તેમના આખા લાયણુનાે ધ્વનિ એક જ હતા અને તે એ કે હિન્દુ-સ્તાનમાં હિન્દુઓની પડતી માત્ર અહિંસા અને બૌદ્ધ ધર્મને લીધે જ થયેલી છે. આવા મતલખના લખાણ અને ભાષણ કરનાર કાંઈ માત્ર મુંજે જ નથી. પણ વિદ્વાન અને પ્રાફેસર કહેવાતા અનેક માણસા જ્યાંત્યાં આવા પ્રલાપો કરે છે. મુંજેતે સાંભળતી વખતે મતમાં અનેક પ્રશ્ન ઉદ્ભવ્યા. તેમાંથી પહેલા પ્રક્ષ એ હતો કે જો આ વખતે ડૉ∘ કુવ જેવે৷ પ્રમુખ હોત તો એ વિષ-પ્રચારના કાંઇક પ્રતિકાર કરત. ભીજો પ્રક્ષ મનમાં એ થયા કે મુંજે જ્યાર અહિંસાને જ હિન્દુઓની પડલીનું કારણ માની ળૌદ્ધોને વગાવે છે સાર તેમની સામે બોદ્ધો તેા ક્રોઈ છે જ નહિ અને અહિંસાના પ્રબળ સમર્થક જૈના તેમની સામે છતાં તેમને ખુલ્લી રીતે કાં નહિ વગાવતા હોય ? આ પ્રશ્નને ઉત્તર તે તે જ વખતે મનમાં મળી ગયેા. તે સાચો હોય કે ખોટા એ કહી ન શકું, પણ ઉત્તર એ સ્કુર્યો કે હિન્દુ મહાસભાના મુંજે જેવા મુત્ર-ધારા દેશમાં જ્યાંસાં થાડા પણ માભા ધરાવનાર જૈના પાસેથી આર્થિક અને બીજી અનેક પ્રકારની મદદ મેળવવાની લાલચથી જ જૈનાને ખુલ્લ ખુલ્લા ચીડવતાં ડરે છે. તેવા બૌદ્ધો આ દેશમાં નથી અને કચાંઇક હોય તાય દિન્દુ મહાસભાને આર્થિક અને બીજી મદદ જૈના પેઠે કરવાની આશા નથી. તેથી જ મુંજે અહિંસા અને બૌદ્ધોનું નામ લઈ મુસલમાન વગેરે પરદેશી જાતિઓથી થયેલ હિંદુ પરાજયના રાષ અહિંસા પ્રત્યે ઠાલવે છે. એ જ વખતે મનમાં એમ પણ થઈ આવ્યું કે કાશાંબીજી ઘણી વાર પ્રાદ્ધણવર્ગ અને બ્લાહ્મણ સંસ્કૃતિ ઉપર પુણ્યપ્રકાપ ઠાલવે છે તે મુંજે જેવા મતાધ અને મિથ્યા અભિમાની વાસ્તે યાગ્ય બદલો હશે શું?

છેવટે કાશાંબીજીએ ગાંધીજીના વલણ વિશે ટીકા કરતાં જે કહ્યું છે તે આખત કાંઈકે કહેવું પ્રાપ્ત થાય છે. ગાંધીજી જમીનદારોને જનતાપાલક થવાનું અને રાજાઓને રામરાજ્ય કરવાનું કહે છે. ગાંધીજીના જનતાપાલક અને રામરાજ્ય એ બે શબ્દોના અર્થ કેવા હોવા જોઈએ ને ગાંધીજીના મુખમાં કેવા શાંભે તેના ખુલાસા કાશાંબીજીએ કરેલા છે. ગાંધીજીના પ્રથમથી આજ લગીનાં લખાણા ધ્યાનપૂર્વ'ક સાંભળી લેવાની મારી વૃત્તિ રહી છે. કાશાંબીજીએ ઉક્ત બે શબ્દોના અર્થ જે પ્રકારના ગાંધીજીના મુખમાં શાભવાની વાત કહી છે તે જ પ્રકારના અર્થ વાળા ખુલાસા તા ગાંધીજીનાં લખાણામાં જોનારને અનેક સ્થળે મળી આવે તેમ છે. ગાંધીજીમાં પ્રતાની ઊણ્ય હાવાની વાત તેા, હું ધારું છું, ભાગ્યે જ કાઈ સ્વીકારશે. સત્ય અને તજજન્ય પ્રતા ગાંધીજીમાં સહજ છે. એ ન હાત તા તેમનામાં અહિંસા જ ન હોત, અને હાત તોય તે અહિંસા જગતનું ધ્યાન ન ખેચત, વિશ્વવ્યાપી અસર પેદા ન કરત. એ સ્વતઃસિક પ્રજ્ઞા સામે બીજી કહેવાલી પ્રતાઓ કેવી હતપ્રભ થઈ જાય છે એ તા ગાંધીજીના જીવનો હરેક અભ્યાસી જોઈ શકશે.

કાશાંબોજી પ્રત્યેના બહુમાનને લીધે અને તેમના ઉદાર નિખાલસપજ્યા પ્રત્યેના વિશ્વાસને લીધે મેં કેટલેક સ્થળે તેમના લખાણુ વિરુદ્ધ મારું મન્તવ્ય નિઃસંકાચ જણાવ્યું છે, છતાં એથી આ પુસ્તકની કિંમતમાં કે ઉપયોગિતામાં જરાય ઘટાડા થતા નથી. કાશાંબીજીએ આ પુસ્તક લખી વિદ્દાનો અને સંશાધકા સામે એટલા બધા મોટા વિચાર અને દબ્ટિમિન્દુઓના ખજાતા ખુલ્લા મૂક્યો છે કે વિરાધી પક્ષના સાચા અભ્યાસીઓ પણુ એ બદલ તેમના આભાર કદી ભૂલશે નહિ. અધ્યશ્વદ્ધા અને બીકણવૃત્તિને લીધે ઘણુા વહેમા જહેરાતમાં આવતા જ નથી. મિત્રમંડળમાં ખાનગી રીતે થનાર ચર્ચાઓ જેવી દૂષ્ટ અને નિર્ભયતાથી થાય છે તે ચર્ચાઓ ઘશુીવાર અગત્યની હોવા છતાં તેને લાકસમક્ષ બૂકતાં વિદ્વાન લેખકા સુધ્ધાં ડરે છે, સંક્રાચાય છે. જે વરતુ હું મનમાં વિચારતા હાેઉં, મિત્રાને કહેતા હાેઉ ને જેના પ્રત્યે મારું વિશિષ્ટ બ્રલણ હાેય તે જ વસ્તુ હું જો સમભાવે લાકસમક્ષ વિચાર અર્થે ન બૂકું તા વિચારની પ્રગતિશીલ ધારાએા ઉદયમાં જ ન આવે. કાશાંબીજી એવા ડરથી પર છે. એક વાર તેમને જે સત્ય લાગ્યું તે પછી તેઓ કહી જ દે છે. આ કાંઈ દાેષ જ છે એમ ન કહી શકાય. તેથી એમણે પાતાનાં મંતવ્યા જે છૂટથી ચર્ચ્યાં છે, તથા પાતાના અવલાકન અને કલ્પનાબળના ઉપયોગ કરી પાતાના કથનનું જે સમર્થન કર્યું છે તે પુનઃ વિચારવા વાસ્તે સૌને માટે ખુલ્લું છે. વિચારકને વિચાર અને ચિંતનની, લેખકને લખવાની અને શાધકને સંશોધનની ઘણું સામગ્રી પૂરી પાડવા બદલ ગુણુરો તા કાશાંબીજીના સમર્થ બ્રમના આભારી જ રહેવું જોઈ એ.

કાશાંબીજી આ પુરતક મરાઠીમાં લખી રહ્યા હતા તે જ વખતે એવે નિર્ણ્ય મેં સાંભળેલો કે આનું હિન્દી ભાષાન્તર પ્રથમ જ અને જલદી પ્રગટ થશે. તે વખતે મને સંદેહ તા થયેલા કે કાશી જેવા સનાતન રૂઢિના કિલ્લામાં વસતા ઉદારચેતા પ્રકાશકા પણ આવું ભાષાન્તર જલદી અને પ્રથમ પ્રગટ કરે તો એટલી વાત સાબિત થશે કે એ કિલ્લામાં હવે ગાબડાં પડવા લાગ્યાં છે. કાણ જાણે કરે કારણે હજી હિન્દી ભાષાન્તર પ્રસિદ્ધ થયું નથી. મરાકી ઉપરથી હિન્દી લખાયું છે કે નહિ તે પણ અજ્ઞાત છે, પરંતુ ખુશીની વાત છે કે ગૂજરાતી ભાષાન્તર પ્રથમ જ પ્રસિદ્ધ થય છે. ગુજરાતની વાત છે કે ગૂજરાતી ભાષાન્તર પ્રથમ જ પ્રસિદ્ધ થય છે. ગુજરાતની વાયાપારીપ્રકૃતિસુલભ ઉદારતા, સાહસવૃત્તિ અને રૂઢિદાસત્વની મુક્તિ આ પ્રકાશનથી સિદ્ધ થાય છે. બ્રીયુત જીવર્ણ્યલાલે આ ગૂજરાતી ભાષાન્તર પ્રગટ કરી ગૂજ-રાતી સાહિત્યમાં એક નવી ભાવના કીમતી અને ભાગ્યે જ બીજાથી લખાય એવા પુસ્તકનું ઉમેરણ કરી ગૂજરાતી વાચકવર્ગ ઉપર ઉપકાર કર્યો છે.

# ' ગીતાધર્મ ' નું પરિશીલન

### [४]

જે ધર્મો દરેક પ્રતિષ્ઠિત ધર્મપર પરાનાં આવશ્યક અંગા છે અને જેનું જીવનના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં ગૌરવપૂર્ણ સ્થાન છે તે ધર્મીતો સામાન્ય રીતે નિર્દેશ કરી તેના ઉપર સમાજની દષ્ટિએ વિવેચન કે નિરૂપણ ન કરતાં, કાકા કાલેલ-કરે તે ધર્મીતે, ગીતાના આશ્રય લઈ, 'ગીતાધર્મ' તરીકે નિર્દેશી તેના ઉપર સમાજશાસ્ત્ર લખ્યું છે અથવા સામાજિક દષ્ટિએ તે ધર્મીની ઉપયોગિતાનું નિરૂપણ કર્યું છે તેનું શું કારણ ? આ પ્રશ્ન સહજ જ ઊઠે છે. ગીતાનું અનન્ય-સાધારણ આકર્ષ કપણું એ જ આ પ્રશ્નના સીધાસાદા ઉત્તર છે. ગીતાના એ જ મૌલિક આકર્ષ કપણું એ જ આ પ્રશ્નના સીધાસાદા ઉત્તર છે. ગીતાના અંતે ગોલા વિશે ચિંતન કરવા, લખવા અને જીવન ધડવા પ્રેર્યા છે. એવી સિવતમાં કાકા જેવા બહુ્યુત, સ્વતંત્રદ્ધા અને પ્રયાગવીર ગીતાના આશ્રય લઇ તેમાં પ્રતિપાદિત દેવીસ પત તરીક ગણાવાયેલ છવ્વીસ ધર્મી કે સદ્દશણા ઉપર વિવેચન કરે તા એ જરાયે અસ્થાને નથી. પણ અહીં એ સવાલ તા ઊભો થાય જ છે કે અનેક ધર્મપ્રંથા એક અથવા બીજી રીતે આકર્ષક તો છે જ, તેમાં ગીતાનું જે અનન્યસાધારણ આકર્ષ કપણ છે તે શા કારણે ?

એના એવા આકર્ષકપણાનાં મુખ્ય અંગા મને પાતાને તીચે પ્રમાણે જણાય છે:

(૧) પ્રક્ષોત્તર પદ્ધતિ બૌદ્ધ પિટકા, જૈન આગમા કે અન્ય કાઈ પણ ધર્મપ્રાંથ જોઈએ તેા તેમાં મુખ્યપણે પ્રક્ષોત્તરરૂપે જ ચર્ચા થયેલી દેખાય છે; સંવાદશૈલી એ ચર્ચાંતી સ્પષ્ટતાનું આવસ્યક અંગ બની ગઈ છે. પણ અન્ય પ્રાથાની સંવાદશૈલી અને ગીતાની સંવાદશૈલી વચ્ચે મહત્ત અંતર છે, એ જ એના અક્ષર્ધકપણાનું એક પ્રાથમિક અંગ છે. અન્ય ધર્મપ્રધામાં કાઈ જિત્તાસુ સીધી રીતે ગુરુને જઈ પ્રક્ષ કરે છે અને ગુરુ પણ સીધી રીતે જ જવાબ આપે છે; જ્યારે ગીતામાં તેમ નથી. એમાં પ્રક્ષોત્તરની માંડણી એવી ઉઠાવદાર, એવી કુતૃહલવર્ધક થઈ છે કે તેને લીધે શ્રાતા અને વાચકની જિત્તાસા ખુદ ધૃતરાષ્ટ્ર કરતાં પણ અનેકગણી તીત્ર બની જાય છે. ગીતાકારે સામસામે શસ્ત્ર રેંકવા કેડ બાંધી ઊભાં રહેલાં બંને પ્રતિસ્પર્ધા સૈન્યા વચ્ચે જ અર્જુનને માેઢે ધર્મ વિષયક પ્રશ્ન કરાવ્યા છે, અને યુદ્ધના અંતિમ નિર્જુંયમાં જેમના અગત્યના ફાળા હતા અને જે સારથિરૂપે દારવણી પણ આપવા કબૂલ થયેલ એ શ્રીકૃષ્ણુને મુખે જ એ પ્રશ્નના વિસ્તૃત જવાબ અપાવ્યા છે. એક તા યુદ્ધવૃત્તિ જ લાેકાને સહેજે ભાવતી વસ્તૃ છે; એના રસ જગ્યા પછી માણસ મરણુપર્ય ત પાછી પાની નથી કરતા. બીજું એ કે જે યુદ્ધમાં સીધું ઝંપલાવી ન શકે તેને પણ એ નજરે જોવું ગમે જ છે. જ્યાં નજરે જોવાની શક્યતા ન હાેય ત્યાં પણ યુદ્ધસ્ય વાર્તા શ્મ્યા એ ઉક્તિ તા કામ કરે છે. તેથી ધૃતરાષ્ટ્ર કરતાં પણ તીત્ર જિજ્ઞાસા આપણામાં એ જાગે છે કે બધુ તા ડીક, પણ કૃષ્ણુનાં લાંબાં લાંબાં વ્યાખ્યાનાને અંતે અર્જીને નિર્ણય શા કર્યો ? અને તેનું પરિણામ શું આવ્યું ? સંજય દારા ઘૃતરાષ્ટ્રની જિજ્ઞાસા પૂર્ણ પણે સંતાષાઈ હશે કે નહિ એ તા તે જાણે, પણ આપણે જ્યારે ક્રપ્લિયે વચનં તવ એ ઉદ્દગાર અર્જીનના મુખમાંથી સાંભળીએ છીએ અને તેના પાકા યુદ્ધનિર્ણય જાગીએ છીએ ત્યારે આપણુને એટલી તા નિરાંત વળે જ છે કે હવે યુદ્ધ બંધ પડવાનું નથી, અને બન્યું પણ તેમ જ. નેમિષારણ્યમાં કે બાંજ તપોવનમાં પણ ધર્મ અને તત્ત્વત્તાનની ચર્ચા

નૈમિષારણ્યમાં કે બાજા તપાવનમાં પણુ ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનની ચર્ચા ચાલતી હ્રોય તોયે ભારતીય માનસ બધું કામ છેાડી એ તરફ વળે છે, ત્યારે અહીં તેા યુદ્ધભૂમિ ઉપર જ ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રક્ષો ઝીણુવટથી ચર્ચાય છે અને તે પણુ યુદ્ધની કાર્યાકાર્યતાને ઉદ્દેશીને જ, એટલે સ્વાભાવિક રીતે જ ગીતાની આ શૈલી બહુ રાચક બની છે.

(૨) ગીતાના આકર્ષ કપણાનું બીજું મુખ્ય અંગતે એમાં ચર્ચાયેલા વિષયો ની પસંદગી અને તે પાછળ રહેલાં ગીતાકારની દર્ષ્ટિ. પોતાના સમય સુધીમાં જે ધાર્મિંક અને તાત્ત્વિક મુખ્ય મુખ્ય પરંપરાઓએ ભારતીય માનસ ઉપર કબજો જમાવ્યો હતા, તે બધી પરંપરાઓને સંક્ષેપમાં આવરી લઈ ગીતાકારે પોતાની દષ્ટિએ તેની મીમાંસા કરી છે અને તેમાંથી પોતાની એક સુનિશ્વિત દષ્ટિ કલિત કરી છે. એ દષ્ટિ તે કર્મયોગની અર્થાત્ કલેચ્છાત્યાગની. ભારતીય માનસ ઉપર મોક્ષ-પુરુષાર્થની અને તેના અંગ લેખે નિવૃત્તિમાર્ગની એવી ઊંડી છાપ પડી હતી કે જેને લીધે જીવનવ્યવસાયમાં પડેલ દરેક પ્રવૃત્તિશીલ માણસ મોક્ષ અને નિવૃત્તિની વાતામાં જેટલા રસ લેતા, તેટલા રરીકારેલ પ્રવૃત્તિમાં ભાગ્યે જ રસ લેતા. એથી ન તા તેની જીવનક્ષેત્રવિષયક પ્રવૃત્તિ યાગ્ય રીતે સંધાતી અને ન મોક્ષની આકાંક્ષા પૂરી પડતી. એવી પ્રભગ્યાપી અસ-મંજસ સ્થિતિમાં ગીતાકારે યુદ્ધને વિશે જીવનયુદ્ધને લગતી દષ્ટિ સ્પષ્ટ કરી. અનાસક્તિપૂર્વંક પ્રવૃત્તિ કરવાની આ દબ્ટિ નવી ુંતો ન જ હતી, પણુ ગીતાકારે જેવા સંધોગોમાં અને જેવી રીતે તેની ચાખવટ કરી છે તે ખેશક અપૂર્વ હાેઈ ભારે આકર્ષક બની છે.

(૩) આકર્ષ કપણાનું ત્રીજું મહત્ત્વનું અંગ તે ગીતાની પ્રતિપાદન-કલા અને કવિતા. ગીતાકારે સાંખ્ય તત્ત્વત્રાન, યાગમાર્ગ, ભક્તિમાર્ગ, યત્ત પરંપરા આદિ અનેક વિષયાને ઠીક ઠીક વિસ્તારથી છણ્યા છે; એટલું જ નહિ, પણ તેણે દશમા અને અગિયારમા અધ્યાયમાં અનુક્રમે વિભૂતિનિરૂપણ તેમ જ વિશ્વરૂપદર્શન દ્વારા જે કાવ્યકલા દર્શાવી છે તે બધું, મુખ્ય પ્રક્ષની દષ્ટિએ આડકથા જેવું લાગવા છતાં પણ, તેણે છેવટે એ બધા વિષયોને અને પોતાની કલાને પોતાના મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય વિષય-કલેચ્છાસાગ સાથે એવી રીતે સુસ-વાદીપણે યાજેલ છે કે વચ્ચે વચ્ચે નાનીમાટી ગમે તેવી અસંગતિઓ આવતી હોય તો તે પણ તેના સુસંવાદી સૂરમાં સાવ લુપ્ત જેવી થઈ જાય છે.

ગીતાકાર કૃષ્ણુના મુખે છેવટે ચથેચ્છલિ તથા ક્રુફ એમ કહેવડાવે છે ત્યારે આપણુને એવી પ્રતીતિ થાય છે કે કૃષ્ણે અર્જીનને જે કર્મચાગ ઉપદેશ્યા, જે ફ્લેચ્છાત્યાગ નિરૂપ્યા તે તેણે પાતે જ અમલમાં મૂકથો. થયેચ્ટલ તથા ક્રુફ એ વચન દ્વારા કૃષ્ણુ અર્જીનને એટલું જ કહે છે કે તારા પ્રક્ષોના જવાબમાં જે કંઈ કહેવાનું હતું તે, તે તો કહ્યું, હવે હું પરિણામનિરપેક્ષ છું, તને કાવે તેમ નિર્ણય કર.

ઉપર સૂચવેલ અને બીજા કેટલાંક તત્ત્વાને લીધે ગીતાનું જે આકર્ષક સ્થાન સિદ્ધ થયેલું તેને જ લીધે શ્રી. શંકરાચાર્યના પહેલાંના વિદ્વાના ગીતા ઉપર લખવા પ્રેરાયેલા. જોકે એ પ્રાચીન વ્યાખ્યાઓ આજે ઉપલબ્ધ નથી, તથાપિ શ્રી. શંકરાચાર્યથી માંડી આધુનિક યુગ સુધી શૈવ વૈષ્ણવ આદિ અનેક પરંપરોઓના સુપ્રસિદ્ધ આચાર્યોએ ગીતા ઉપર સંસ્કૃતમાં લખેલી ટીકા, અનુ-ટીકાનું વિશાળ સાહિત્ય ઉપલબ્ધ છે. ગીતાના મૌલિક આકર્ષ કપણામાં, તેના ઉપરની નાનાવિધ સંપ્રદાયોની વિવિધ દષ્ટિવાળી વ્યાખ્યાઓને લીધે, આર ઉપરની નાનાવિધ સંપ્રદાયોની વિવિધ દષ્ટિવાળી વ્યાખ્યાઓને લીધે, આર ઉમેરા થયા છે. સંસ્કૃતમાં લખાયેલાં ભાષ્યા અને વૃત્તિઓ ઉપરાંત ગીતાના મૌલિક આકર્ષ કપણામાં અસાધારણ ઉમેરા કરનાર એક બીજીં પણ સાહિત્ય છે, અને તે લાેકભાષામાં રચાયેલ ગીતા ઉપરની વ્યાખ્યાઓ. તેરમા સૈકાના સુપ્રસિદ્ધ મહારાષ્ટ્રીય સંત જ્ઞાનેશ્વર પહેલાં કાેઈ પણ પ્રાંતીય વિદ્વાને કે સંતે ગીતા ઉપર કંઈ લખ્યું હાેય તાે તે અત્યાર લગી અજ્ઞાત છે. પણ મને પાતાને એવા સંભવ લાગે છે કે કાેઈ ને કાેઈ દ્વાવિડ આળવાર કે નાયનાર સંતે ગીતા ઉપર દ્રાવિડ ભાષામાં કંઈક અવશ્ય લખેલ હેાવું જોઈએ. જો આ સંભવ ખાટા હાય તા લોકભાષામાં પ્રથમ લખવાનું માન ત્રાનેધરતે ફાળે જ જાય છે. અત્યાર લગીની મારી તપાસમાં જે માલૂમ પડ્યું છે તે ઉપરથી એટલું કહી શક્ષય કે ગીતા પર બંગાળી કે હિંદી ભાષામાં કાઈએ આધુનિક સુગ પહેલાં લખ્યું નથી. ગુજરાતી ભાષામાં ગીતાના જે ટળા--અન્વયાર્થ પૂરતી બ્યાખ્યા મળે છે તે વિક્રમની ૧૭મી સદી પહેલાંના નથી. યુરાપીય વિદ્વાનાના હાથમાં ગીતા આવી સારથી તેણે વિશ્વના સમય તત્ત્વત્તવર્ગનું ધ્યાન ખેંચ્યું છે. તિલક અને અરવિંદે ગીતા પર હાથ અજમાવ્યા ત્યારથી તે ભારતીય ધર્મપ્રંથોનું એક બહુમૂલ્ય રત્ન બની ગઇ છે. એમ તા આધુનિક સુગમાં દયારામ પછી મહિલાલ નભુભાઈ વગેરેએ ગીતા પર ગુજરાતીમાં લખ્યું છે, પણ છેવટે જ્યારે એની તરફ ગાંધીજીની દષ્ટિ વળી અને પોતે યથાવત છવેલ જીવનની પદ્ધતિ અને સાર્વજનિક પ્રયોગ કરી અજમાવેલ પોતાની વિચાર-સરણી ગીતાની વ્યાખ્યારૂપે તેમણે ઉપસ્થિત કરી ત્યારથી તો ગુજરાતી ભાષામાં અનેક રીતે ગીતા પર વિવેચન થવા લાગ્યાં છે અને અન્ય ભાષામાંથી ગુજરાતી ભાષામાં સંક્રમણે પણ થયાં છે.

કાકાએ મૂળમાં તા 'ગીતાધર્મ'નું સમાજશાસ્ત્ર મરાઠી ભાષામાં લખેલું. તેનું જ ગુજરાતીમાં આ રપાંતર છે. એમ તા કાકાએ ગુજરાતીમાં પણ ગીતાનું વિવેચન કરેલું છે, પણ તે વિવેચન અને પ્રસ્તુત સમાજશાસ્ત્ર એ ખંનેના પ્રકાર જુદા જુદા છે. પેલું વિવેચન સમગ્ર ગીતાને આવરે છે, જ્યારે પ્રસ્તુત સમાજશાસ્ત્ર સાળમા અધ્યાયમાં પ્રતિષાદિત દેવીસંપત્ પૂરતા ભાગને જ આવરે છે.

એક કાળે પ્રજામાં પારલીકિક સ્વર્ગની ભાવના પ્રબળ હતી. એને સિદ્ધ કરવાનો પુરુષાર્થ મોટા પાયા પર અને વિવિધ રીતે પ્રજાવ્યાપી થયે હતો. તેની સામે બીજી મેહ્લની ભાવના સબળપણે ઉપસ્થિત થઈ. તેને લીધે સ્વર્ગ ગમે તેવું સુખમય છતાં અંતે વિનશ્વર છે એમ ઠરતું ગયું. મેહ્લ એ અવિનશ્વર—શાશ્વત સુખ છે એ ભાવના જેમ જેમ બળ પકડતી ગઈ તેમ તેમ સ્વર્ગની ભાવનાને લીધે જે શાસ્ત્રનિષ્ઠા, કાર્ય-કર્મવિભાગ અને સહકાર-ષ્ટતિ આદિ સદ્યુણો પ્રજામાં ખીલ્યા હતા તે સદ્યુણે અંતર્મુ ખ દષ્ટિથી વિશેષ વિચારના અને વિકાસના વિષયો તો બન્યા જ, પગ્નુ વધારામાં બીજા પણ કેટલાક નવા યમ, યાગ આદિ સદ્યુણોને વિકાસની તક મળી. આ બધું ચાલતું હતું ત્યારેજ એક નવા વિચાર ઉદયમાં આવી રહ્યો હતા. તેનું વલણ એ હતું કે મોદ્ય ભલે શાશ્વત સુખની અવસ્થા હોય, છતાં તે પારલીકિક મોક્ષ એટલે વ્યક્તિગત આપ્યાત્મિક વિકાસની જ એક ભૂમિકા છે. કાઇ વ્યક્તિ એવા વિકાસની પરાકાષ્ઠા સાધે તાેયે તે તો એક અંગત અને મર્યાદિત સિદ્ધિ છે. પારલોકિક માક્ષને જીવનસર્વસ્વ માની ઊંડામાં ઊંડી સાધના કરનારના જીવનગત સદ્ગુણોતો વ્યાપક દષ્ટિએ સામાજિક ઉત્કર્ષમાં શા ઉપયોગ ? આ વિચારવલણે લાકસંગ્રહની અગર તાે સામાજિક શ્રેયની પ્રેષ્યળ ભાવનાનું રૂપ ધારણ કર્યું. સ્વર્ગની તેમ જ મોક્ષની ભાવનાના પ્રાધાન્ય વખતે જે જે ગુણોએ પ્રજાતા હૃદયમાં ઘર કર્યું હતું અને જે સદ્યુરોના વિકાસને પૂરી તક હતી તે સદ્યુરો પ્રત્યે લાકસંગ્રહવાદીઓની જરાયે ઉપેક્ષા નહેાતી; ઊલટું તેમનું કહેવું એ હતું કે જે સદ્ગુણા વિશે ગંબીર ચિંતકા વિચાર કરે છે અને જેને સાધવા પુરુષાર્થા મથે છે તે સદ્ગુણોના ઉપયોગની દિશા માત્ર ખદલવાની છે. આથી વૈયક્તિક મેાક્ષ થતેહ અટકરો નહિ અને સામૂહિક કલ્યાજીને માર્ગ વધારે સરળ બનરો. લાેક-સંગ્રહની આ ભાવનાનાં કેટલાંક બીજો તાે ઈરાેપનિષદ અને મહાયાનની ભાવનામાં પડયાં જ હતાં. તે બીજોને વધારે વિકસિતરૂપે ચર્ચવાનો પ્રક્ષ ગીતાકારે હાથમાં લીધા. ગીતાની લાકસંગ્રહ વિષયક મુખ્ય દ્વચિ સાંપ્રદાયિક આચાર્યોની વ્યાખ્યાઓમાં સાવ ગૌણ બની ગઈ હતી. તેને! પ્રકાશ અને. તેનું ઉદ્ધાટન તિલકે ગીતારહસ્યમાં કર્યાં. તિલકે કર્મયોગ દ્વારા જે વસ્તુનું પ્રતિપાદન કર્યું છે તે મુખ્ય વસ્તુનું શ્રી અરવિંદે પૂર્ણ્યયોગ દારા પાતાના ઢખે નિરૂપણ કર્સ છે. ગાંધીજીએ એ જ કર્મયોગ કે અનાસક્તિયોગનું પાતાની સાવ અનેાખી રીતે સમર્થન કર્યું છે. આ રીતે ગીતાના લાેકસગ્રહ⊸ વિચારની ભાવના ૨૫ષ્ટપણે તેમ જ પ્રવળપણે સામાજિક સેવાની અને સામાજિક કલ્યાણની વિચાર-દિશામાં પરિણામાં લાકકલ્યાણની વાતને આજે ગીતા દારા એટલું બધું સમર્થન મળે છે કે હરકાઈ ચિંતક કર્મયાગીની નજર સૌથી પ્રથમ ગીતા પર પડે છે.

કાકાએ એ જ લાકસગ્રહની બલવતી ભાવનાથી પ્રેરાઈ ગીતાધર્મનું સમાજશાસ્ત્ર લખ્યું છે. તેઓ પાતે જ નવેસર વ્યાખ્યા કરવા પાછળ પાતાની. શી દબ્દિ રહી છે તેનું સ્પબ્દીકરણુ 'ગીતાધર્મ'ના છેટલા પ્રકરણમાં, 'ગીતાધર્મનું જીવન્તપણું' એ મથાળા નીચે, ઐતિહાસિક દબ્દિએ, નાનાવિધ દાખલા-દલીલા સાથે, અસરકારક રીતે કરે છે. તેમનું આ સ્પબ્દીકરણ જેઓ પાતપાતાના ધર્મગ્રંથની 'મમાં'ની પેઠે પૂજા કરે છે અને તેમાં પૂર્ણપણુના કે અંતિમપણુંના આરાપ કરી અંતે તે ધર્મગ્રંથાને દેશકાળ–બાહ્ય જેવા અબ્યલહાર અને માત્ર શ્રદ્ધારપદ બનાવી પડે છે તે સોનાં વિચારચક્ષના. -ઉન્મેષ અર્થે નેત્રાંજનની અચૂક ગરજ સારે તેવું છે. એ આખું પ્રકરશ્ મનનપૂર્વક વાંચવા જેવું જ છે. અહીં તેા આપણે તેમાંના કેટલાક ઉદ્ગારો જોઈએ : ' જે ધર્મગ્રંથેાની મૂળ પ્રેરણા જીવનમાંની કેન્દ્રસ્થ વસ્તુઓમાંથી મળેલી હોય છે તેના વિકાસના સહેજે અટકાવ થઈ શકતા નથી. મનુષ્યજાતિનું જીવન જેમ જેમ સમૃદ્ધ થતું જાય છે તેમ તેમ ગીતાનાં વચનાના અર્થ બ્યાપક, ગૂઢ અને સમૃદ્ધ થતા ગયા છે. આવી સ્થિતિ અનંતકાળ સુધી ટકશે એમ તા કાણ કહી શકશે ? પણ ગીતાગ્રંથને હજી ઘડપણ આવ્યાનાં ચિદ્ધો દેખાતાં નથી એટલું તો જરૂર કહી શકાશે '...' ગીતાના લેખકને છવનધર્મનું જેટલું રહસ્ય સમજાયું હતું તેટલું જ ગીતાના શબ્દોમાં છે એમ માની લેવામાં ભૂલ છે. ગીતાગ્રંથ એ એક જીવંત વ્યક્તિ છે. તેનું જીવન ગીતાના લેખકથી અલગ, સ્વતંત્ર અને વર્ધમાન છે, એટલું સ્વીકાર્યો પછી ગીતાના મૂળ ઉપદેશને વળગી રહીને નવી દબ્ટિથી નવા અર્થો તેમાં જોવા એમાં સત્યના કાઈ દ્રોહ નથી, પણ અંનેની ક્તાર્થતા જ છે. '

'ગીતાધર્મ' માં કુલે ૩૫ પ્રકરણા છે. ગીતામાં પ્રતિપાદેલા ૨૬ દૈવી ગુણા પૈકી યત્ત દાન અને તપ એ ત્રણ ગુણોને એક જ પ્રકરણમાં ચર્ચ્યા છે અને શબ-દમ એ બે ગુરૂ પર્ણ એક જ પ્રકરણમાં લીધા છે. બાકીના દરેક ગણ પર સ્વતંત્ર પ્રકરણ હોવાથી દૈવીસંપતને લગતાં ૨૩ પ્રકરણા થાય છે. વધારાનાં ૧૨ પ્રકરણા ગીતા સમગ્રને સમજવામાં સહાયક થઈ શકે એવા ંકેટલાક મુદ્દાઓને સ્પર્શી તેમ જ દૈવી ગુણ-સંપતને આધારે રચાનાર સમાજના સ્વરૂપને સ્પષ્ટ કરવાના ખ્યાલથી લખાયેલાં છે. તે પ્રકરણોનો ક્રમ આ પ્રમાણે છે : ૧. ગીતાનું લાેકશાસ્ત્ર, ૨. અભય, ૩. સત્ત્વસંશદ્ધિ, ૪. ધૃતિ, ૫. શમ-કમ, ૬. તેજ, ૭. યત્ર, દાન અને તપ, ૮. ક્ષમાં, ૯. માર્દવ, ૧૦. આર્જવ, ૧૧. અડોહ, ૧૨. અપૈશુન, ૧૩. હી, ૧૪. શૌચ, ૧૫. અલેાલુપત્વ, ૧૬. અચાપલ, ૧૭. નાતિમાનિતા, ૧૮. અક્રોધ, ૧૯. જ્ઞાનયોગ-વ્યવસ્થિતિ, ૨૦. સ્વાધ્યાય, ૨૧. દયા, ૨૨. અહિંસા, ૨૩. સત્ય, ૨૪. શાંતિ, ૨૫. ચાતુર્વર્ણ્યર્, -૨૬. ગીતામાં હિંસા કે અહિંસા ? ૨૭. પ્રદય એટલે શૂં ? ૨૮. કર્મવાદની પૂર્વપીઠિકા, ૨૯. હાલચર્ય, ૩૦. જીવનયાેગ, ૩૧. શિष्ठाः प्रमाणम्, ૩૨. कर्मण्ये• વાયિકારસ્તે, ૩૩. આશ્રમબ્યવસ્થા, ૩૪. ગીતામાંનું રૂપકાત્મક સુહ, ૩૫. ગીતાગ્રંથનં છવંતપહ્યં.

સમાજતે ધારંચુ કરનાર લેખે દૈવીસ પત્નું નિરૂપણુ કરવા કાકા ઇચ્છે છે. તેથી તેમને સમાજની વ્યાપ્યા કરવાનું અને સાથે સાથે સમાજશાસ્ત્રની વિષયમર્યાદા નિરૂપવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. માટે પ્રથમ પ્રકરણમાં તેમણે આ બધી ભાભતો સ્પષ્ટ કરી છે, અને ગીતાની દષ્ટિ તેમ જ આર્યપરંપરા પ્યાનમાં રાખી ગીતાના સમાજશાસ્ત્રને લાેકશાસ્ત્ર તરીકે ઓળખાવ્યું છે. આધુનિક સમાજશાસ્ત્રીઓની સમાજશાસ્ત્રવિષયક કલ્પના અને વિષયમર્યાદા બહુ જ વ્યાપક છે અને તેથી જ તે લાેકશાસ્ત્રના પર્યાય બની રહે છે.

અભય એ મૂળે આખ્યાત્મિક ગુણ મનાતાે આવ્યા છે. એનાે આધાર અમર-ત્વની ભાવના છે. જિજીવિષા શબ્દને। વૈયક્તિક જીવનની તેમ જ હાર્દિક જીવનની <sup>નુ</sup>ચ્છા પૂરતાે સંકુચિત અર્થ રૂઢ થયેલા હાેવાથી ભયની પર પરા જન્મે છે અને રમૃતિકારોએ તથા નીતિવિદોએ પણુ રાજતંત્ર, વર્ણુવ્યવસ્થા આદિ બધાં જ તંત્રોને સુસંગઠિત રાખવાના એક ઇલાજ તરીકે ભયતું સમર્થન કર્યું છે. ઊગતા પ્રજામાનસને ધડવા, વિકસાવવા અને સુસ**ંસ્કારી બનાવવાની જવાબદારી** લેનાર કેળવણીકારા સુધ્ધાં ભયમૂલક તંત્રવ્યવસ્થાની હિમાયત કરતા આવ્યા છે. તેથી સહજ જ પ્રશ્ન થાય છે કે અભયમૂલક સમાજવ્યવસ્થાની હિમાયત કરનાર કાકાએ પરંપરાગત અને શાસ્ત્રસમર્થિત ભયમૂલક વ્યવસ્થાના કાંઈ વિચાર અથવા ખુલાસો કર્યો છે કે નહિ ? આનેા ઉત્તર અભયની હિમાયત કરતાં *ખ*હ સક્ષ્મ અને દીર્ઘદબ્ટિ વાપરી સમાધાનકારક રીતે દાખલાદલીલ સાથે <sup>—</sup> <sup>—</sup>પ્યા છે. એમાં એમના સ્મૃતિશાસ્ત્રવિષયક અભ્યાસ અને કેળવણીકારની શુદ્ધ દબ્ટિ એ ખંને જોવા મળે છે. તેમના કહેવાનાે નિષ્કર્ષ એટલાે જ છે કે જે પાતે ભયભાત રહે તે સમાજ તાે કદી ઉત્કર્ષ સાધી શકતાે જ નથી, પણ જે બીજાતે ભયભીત રાખવાની ગડમથલમાં જ પડેલ હેાય તે સુધ્ધાં પાતાના સ્થાયી અને સ્પૃહણીય ઉત્કર્ષ સાધી શકતાે નથી, કેમ કે તેવા ઉત્કર્ષમાં ઉપયોગી થાય એવાં તેનાં શક્તિસાધનાે ખાેટી રીતે વપરાય અને ઘસાય છે. આ દબ્ટિથી ન ડરવા અને ન ડરાવવાની અભયનીતિ જ સમાજના વ્યાપક ઉત્કર્ષ માટે: આવસ્યક છે.

સત્ત્વસંશુદ્ધિના પ્રકરણમાં સામાજિક સંગઠનના સાચા આધાર લેખે સત્ત્વસંશુદ્ધિનું જે વિવિધ દબ્ટિએ કાકાએ નિરૂપણુ કર્યું છે તેમાં સામાજિક વિકાસનેા સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ જ આવી જાય છે. હૃદ્યશુદ્ધિ એ જ સત્ત્વ-સંશુદ્ધિ છે. જેટલા પ્રમાણુમાં તે હેાય તેટલા પ્રમાણુમાં જ સામાજિક સંગઠન ટકી શકે છે એવું યથાર્થ વિધાન કર્યા પછી પરશુરામ, વસિક, વિશ્વામિત્ર, રામચંદ્ર, શિવાજી આદિના પૌરાણિક અને ઐતિહાસિક દાખલા-આ ટાંકી કાકાએ ઠીક જ કહ્યું છે કે : 'શિવાજીએ હિંદુ સંગઠન કર્યું તેથી આજે આપણે જો તેટલું જ કરવા નીકળીએ તા તે કાળાનુકૂળ નહિ થાય. ' વ્યક્તિ અને સમાજના અગર તા વ્યબ્ટિ અને સમબ્ટિના 'હિતવિરાધો ટાળવા માટે છેલ્લાં ખસો⊸ત્રણુસાે વર્ષોમાં સમાજશાસ્ત્રીએાએ જે જે ઉપાયા વિચાર્યો છે તે બધા કરતાં સત્ત્વસંશુદ્ધિનાે ઉપાય કેટલાે કારગત્ નીવડી શકે એ સુદ્દો બહુ જ હૃદય ગમ રીતે રજાૂ કરાયો છે.

સત્ત્વસંશુદ્ધિ દારા કુટું બસંસ્થાના આંતરિક અને વ્યાપક સુધાર કરવા ઉપર ભાર આપવાને બદલે કુટું બસંસ્થામાં તડ પાડલી સંન્યાસ અને શ્રમણ્-સંસ્થાઓ મેાટા પાયા ઉપર સ્ચાઈ તેને પરિણામે એ સંન્યાસ અને શ્રમણ્-સંસ્થાઓના અને મૂળભૂત કુટું બસંસ્થાના શા હાલહવાલ થયા તેનું દ્રબદ્દ ઐતિહાસિક ચિત્ર કાકાએ આલેખ્યું છે. તેમણે મોક્ષની વ્યાખ્યા આપી છે તે શાસ્ત્રીય હાેવા ઉપરાંત વિશેષ છુદ્ધિત્રાહ્ય અને સર્વોપયોગી છે. તેઓ જણાવે છે કે: ' ધડ્રિપુના બધનમાંથી કાયમના છૂટકારા મેળવવા એ જ મોક્ષના અર્થ છે. તદ્દન મટી જવું અને કાઈ રીતે શેષ ન રહેવું એવા મોક્ષના અર્થ નથી. મોક્ષ પણુ એક સાધન જ છે. તેનું આંતિમ સાધ્ય છે વિધા-ત્મૈક્ય. એ જ લાકજીવનના પરમ અને ચરમ આદર્શ છે. '

ધૃતિના પ્રકરણમાં વ્યવહારુ અને વૈત્તાનિક દાખલા વડે જ્યારે કાકા ધૃતિનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરે છે સારે તે ગમે તેવા નબળાસબળાને સુધ્ધાં ધૃતિને આશ્રય લેવાની ભૂખ જગાડે છે. નાસભાગ કરતાં સૈન્યમાં જો સેનાપતિ સાચી ધૃતિવાળા હ્યાય તા તે તેમાં પાછી કાર્યકારી એકતા સ્થાપે છે. મનુષ્યેતર પ્રાણીઓ અને મનુષ્ય વચ્ચે જે મૌલિક અંતર છે તે દર્શાવવા સાથે માણસને નવા નવા પ્રયોગો કરવામાં ધૃતિ જ ટકાવી શકે એ વિધાન કરે છે ત્યારે કાકા માણુસજાતિના વિકાસનું રહસ્ય સ્પષ્ટ કરે છે. એકલાં જ પુરુ-વાર્થ કરવા એટલે બીજાને હાથા બનાવી માત્ર પોતે જ આગેવાની લેવી એવી મધ્યકાલીન એકાંગી નીતિ અને સંઘની આગેવાની ન લેવી એવી બીજી એકાંગી નીતિ એ બંનેનું નિઃસારપછું તેમણે બનેારંજક રીતે દર્શાવ્યું છે. બીજી નીંતિના નિઃસારપણા માટે શ્રી સ્વીન્દ્રનાથ ફાકરે આપલા દાખલા તેમણે નેાંધ્યા છે કે ગામના હિતાર્થે આગેવાન થઈ ફૂવા બાંધનાર ફાળા ઊઘરાવવા નીકળ્યો ત્યારે તેને લોકા કહે છે, ફૂવાનું પુણ્ય તને, પૈસા અમારા ?

શમ દમના નિરૂપણુમાં તેનું સામાજિક દબ્ટિએ જે સ્વરૂપ આલેખ્યું છે તે શાસ્ત્રોક્ત વ્યાખ્યાને આવસ્યક વિસ્તાર છે. તેમણે કહ્યું છે કે 'આપણા દેહગત જીવનના કરતાં આપણું સમાજગત જીવન જ વ્યાપક, દીર્ઘકાલીન તેમ જ અર્થપૂર્ણુ હાેય છે અને તેથી આપણી દેહગત વાસનાઓને રોક્યને આપણું સામાજિક જીવન શુદ્ધ અને નિષ્પાપ કરવું એ આવસ્યક હોય છે. દેહગત વાસનાઓને કાખૂમાં લઈ રાેકવાને માટે જે આત્મિક શક્તિના આપણે ઉપયોગ કરીએ છીએ તેને જ શમ–દમ નામ આપેલું છે. ' શમ અને દમ બન્નેમાંથી પહેલાં શેના ઉપર ભાર આપવા એને ખુલાસા પણ સ્વાભાવિક જ છે: ' બાહ્ય ટેવા બદલવાથી સ્વભાવ આપાઆપ બદલાય છે એ સાચું, અને એ વાત પણુ ખરી છે કે સ્વભાવમાં ફેરફાર થવાથી ટેવાને નવું વલણુ મળ્યા વિના રહેતું નથી. એટલે સાધકાએ અને સમાજના આગે-વાનોએ બંને બાજીથી શરૂઆત કરવી જોઈએ. '

છઠ્ઠા પ્રકરશુમાં તેજની વિશદ ચર્ચા કર્યા પછી કાકાએ સાતમા પ્રકરશુ-માં યત્ત, દાન અને તપ એ ત્રણુ ગુણોની એકસાથે મીમાંસા કરી છે. આપણે બધા જ તપના રઢ અર્થ જાણીએ છીએ. ભારતમાં તપના જેટલા પ્રયોગે થયા છે અને જેટલા કાળથી તેનાં વિવિધ સ્વરૂપા ખીલતાં ખીલતાં છેવટે તે બહુરૂપી બન્યું છે તેના ઇતિહાસ ભારતીય વાહુમયમાં અને ભાર-તીય બધી ધર્મ પર પરાઓમાં છ્લવેત છે. એક રીતે ભારતને તપાસૂમિ કહી રાકાય. કહેણમાં કહેણ તપથી માંડી સહેલામાં સહેલા અને વધારેમાં વધારે સગવડકારક તપાની સહિટ ભારતીય છવનમાં વ્યાપેલી છે; તેમ છતાં અનેક બાબતામાં ભારતીય સમાજની પામરતા જાણીતી છે. આનું મૂળ કારણ પકડી કાકાએ તપના અર્થ એવી રીતે વિસ્તાર્યો છે કે તે તેના બાહ્ય બહુરપીપણાને સછવ બનાવી શકે. તપની વ્યાપક વ્યાખ્યા હરકાઈ વાચકના ધ્યાનમાં સહે-લાઈથી ઊતરી શકે તે માટે તેમણે પોતાના પૌરાણિક જ્ઞાનસંગ્રહમાંથી ગંગાને હિમાલયથી નીચે આજુનાર જદ્દનુના દાખલા બહુ જ આકાર્યક રીતે ટાંકથો છે અને બીજા પણ દાખલા સ્ટબ્લ્યા છે.

વિચારના વિકાસ સાથે જ આચારના વિકાસ થાય છે. ખંતેના સંવાદી વિકાસ એ જ સામાજિક સંસ્કૃતિના વિકાસ. જેમ જેમ સંસ્કૃતિ વિકસતી જાય તેમ તેમ પ્રાચીન શબ્દોમાં નવા અર્થના સ્તરા ઉમેરાતા જ જવાના. યત્ર શબ્દ પ્રાચીન ટંકશાળમાં તૈયાર થયો; ત્યાર બાદ કલ્પી ન શકાય એટલા તેના અર્થા ખીલતા અને સમાજમાં રૂઢ પણ થતા ગયા છે. કાકાએ એના અર્થવિકાસના ઇતિહાસ ધ્યાનમાં રાખી સામાજિક મોક્ષને સિદ્ધ કરી શકે એવા તેના સ્થિર અર્થ સરળ શબ્દોમાં કર્યો છે. એ અર્થ સહેલાઇથી સમજી શકાય અને સામાજિક પ્રવૃત્તિમાં તેના અમલ કરવાનું બળ મળે તે હેતુથી તેમણે પોતાના 'હિમાલયના પ્રવાસ'માંથી સાર્વજનિક વાસણ માંજવા-નાં પરિણામ અને શૌચક્રિયા વખતે પ્રથમથી નહિ પણ પછી ઉપર માડી નાખવાના લાભ સ્ટયવતા બે દાખલાઓ ટાંકવા છે. આ દાખલા સામાન્ય જેવા લાગવા છતાં તેનું પ્રેરક બળ અસાધારણ છે. તપ અને યત્ત વચ્ચેનું તારતમ્ય પણ તેમણે એક સુંદર દાખલાથી સમજાવ્યું છે. 'કૂવામાંનું પાણી હાથથી પંપ ચલાવીને ઉપલા માળ ઉપરની ટાંકીમાં લઈ જવું એ થયું તપ. ઉપર આવેલી ટાંકીની સગવડને લીધે ઘરમાં જ્યાં જોઈએ ત્યાં અને જોઈએ તેટલું પાણી વાપરવું અને કુવારાઓ ઉડાડવા એ ભાગ થયા. આમ ઉપરથી નીચે આવેલા પાણીને ફરીથી શુદ્ધ કરી તેને પાછું પંપ વડે ટાંકી સુધી ચઢાવવું અથવા પહેાંચાડવું એ થયા યત્ત. ' સામાન્ય રીતે દાન અને ત્યાં એ બન્ને શબ્દો પર્યાય ગણાય છે, પણ એ બેમાં સક્ષમ અંતર શું છે તે કાકાએ દર્શાવ્યું છે અને બન્નેની વેધક ચર્ચા કરી છે.

અપૈશનનું સામાજિક મૂલ્યાંકન કરતી વખતે કાકાએ પૈશન્ય એટલે શં તેના ચર્ચા કરી છે. તેમાં જે ચામડી વિનાના શરીર સાથે માણસોના આંત-રિક આળી વૃત્તિવાળા મનની સરખામણી કરી છે તે કાકાનું ઉપમાકૌશલ દર્શાવવા ઉપરાંત ભારે સચક છે. પિશુન માણસને શાસ્ત્રમાં મર્માવિધ કહ્યો છે. 'મર્માવિધ ' શબ્દના ખરા ભાવ આ ઉપમા દ્વારા વ્યક્ત થયા છે. ગુરુ-શિષ્યના સંબંધની જે વિગતથી માહિતી આપી છે તે જાતઅનુભવી હોય તેવી અસંદિગ્ધ છે. કેળવણી ગુલામા સર્જવા કે માણસ-યંત્ર નિર્માણ કરવા નથી એ તેમનું કથન 'કેળવણીશાસ્ત્રનું મહત્ રહસ્ય છે અને તે સાચા કેળવણી-કારના અનુભવમાંથી આપમેળે સરેલું હેાય તેવું છે. અંતેવાસી, છાંત્ર જેવા જે શબ્દો વિદ્યાર્થા માટે પ્રસિદ્ધ છે તે કયા વાતાવરણમાંથી. કઈ ભાવતા-માંથી અને કયા હેતુથી યાજાયા છે તેનું સ્પષ્ટીકરણ આ ચર્ચામાં છે. વધારમાં વધારે જ્યાં નિકટના સંબંધ હાેય ત્યાં જ ગુણ કે દાેષ જણવા--પકરવાની તક હાેય છે. આવી તક બીજા કાેઈ પણ સંબંધ કરતાં ગુરશિષ્ય-ના સંખંધમાં વધારે પ્રમાણમાં હાેય છે; એટલે ગુરૂ પાલે શિષ્યને દાેષાવારક અર્થમાં છાત્ર સમજે અને કહે તે। તે યુક્ત જ ગણાય. આ વસ્ત તૈત્તિરીય લપનિષદમાં, જ્યાં ગુરૂ વિદ્યાર્થીંને સમાવત<sup>\*</sup>ન વખતે શિક્ષા આપે છે ત્યાં. કહેવાઇ પણ છે. ગુરૂ કહે છેઃ 'અમારાં સુચરિત ગ્રહણ કરજે, અન્ય નહિ. 'આ કેવું નગા સત્ય છે ! કાેઈ તાેકર માલિકને છાેડી જાય કે ક-મને વિદાય લેતા હાય ત્યારે જો તે નાકર ખરેખર પરિચારક અને પારિપાર્શ્વિક હોય તે માલિક તેને વિદાય આપતી વખતે શું એવું જ ન કહે ? એક કે બીજે કારણે બે મિત્રા વચ્ચે અંતર ઊભું થતાં તેઓ પરસ્પર છટા પડે ત્યારે અંને એકબીજા પાસેથી શી આશા રાખે?

### **' ગીતા**ધર્મ' તું પશ્રિીક્ષન

સામાન્ય રીતે જીવનવ્યવહારના દરેક પ્રદેશમાં માણુસના મનમાં એવેા ડર રહે છે કે, રખે મારી વાત આ ભાઈ પ્રગટ કરી દે ધણુાં માણુસાનું બળ કે પરાક્રમ એ જ હાેય છે કે તેઓ સામાના દાેષને પ્રગટ કરી દેવાની ધમકી આપ્યાં કરે છે. એટલે પૈશુનવત્તિ એ ખરી રીતે સમાજના સડા છે.

દોષકથન એ જાતે દુબ્દ નથી, પણુ એની પાછળ કેવી વૃત્તિ રહેલી છે તે જ જોવાનું હ્યાય છે. જો સદ્દવૃત્તિમૂલક દોષકથન હોય તે৷ તે પૈશુનમાં ન આવે. એવી સ્થિતિમાં એ કથન પરોક્ષ સ્થિતિમાં થાય પણુ નહિ. સુવર્ણું નિયમ એ છે કે જે મોઢે કહી શકાય તેથી જરા પણુ વધારે પીઠે પાછળ ન કહેવાય તાે સમજવું કે એમાં પૈશુન નથી---જો આ વખતે તેમાં આવેશ ન હોય તાે.

એશક, સમાજ–સુવ્યવસ્થાતે પાયે અપૈશુન છે. સ્ત્રીએા કુથલીશર છે એમ કહેવાય છે; પણુ કુથલી તો એવી વ્યાપક છે કે તે સાધુ, વિદ્વાન, અધ્યાપક આદિ બધાને વળગી છે અને જો એ જ સ્ત્રીત્વની વ્યાપ્યા હોય તો પછી પુરુષને શોધવાની જ મહેનત લેવી પડશે !

ળૌદ્ધ અભિધર્મમાં ' હિરી' અને ' ઓતપ્પ ' એ એને શાભન ગુણામાં ગણાવ્યા છે. કાેઈ જીએ છે કે નહિ તેના કશા પણુ વિચાર કર્યા વિના આપમેળે જ અકૃત્ય વિચાર અને વર્તા નથી દૂર રહેવાની સ્વયંભ્ વૃત્તિને જ ' હિરી ' અને બીજાથી શરમાઈ અકૃત્ય કરતાં અટકવું તેને ' ઓતપ્પ ' કહેલ છે. અમરકાેશમાં ' હી ' અને ' અપત્રપા ' શબ્દો છે તે જ પાલિમાં ' હિરી ' અને ' ઓતપ્પ ' છે. અમરકાેશમાં પણુ હી અને અપત્રપાના અર્થ ઉપર પ્રમાણે જ કરેલ છે. આચારાંગ જેવા પ્રાચીન પ્રાકૃત પ્રથમાં ' લજ્જુ ' શબ્દ છે, તે સ્વતઃ લજ્જળા અર્થમાં જ વપરાયેલે છે. કાકાએ હીની ચર્ચા કરતાં લાજ, આબરૂ શબ્દના પ્રયોગ કર્યા છે તે અનુ-ક્રમે હી અને અપત્રપાના ભાવમાં જ કરેલ છે.

લાજ, આબરૂને કાકાએ સમાજની આખરી પૂડી કહી છે તે તદ્દન યથાર્થ છે. જો સમાજ પાસે આ આખરી પૂડી ન હેાય કે એાછી હોય તા તે સુવ્યવસ્થિત રીતે જીવન ગાળી જ ન શકે. જોકે ગુણુવત્તાની દૃષ્ટિએ અપત્રષાના કરતાં હીનું સ્થાન ચડિયાતું છે, છતાં સામાજિક વ્યવહાર માટે ભાગે અપત્રપાના આધારે જ નબે છે.

કાકાએ શૌચના અનેક દ્રષ્ટિએ ઊઢાપાેહ કર્યો છે. વ્યક્તિગત શૌચ એ એક વસ્તુ છે અને સામાજિક શૌચ એ બીજી વસ્તુ છે. એ બે વચ્ચેનું

· 80

તારતમ્ય તેઓ ખૂબ દાખલાદલીલથી બતાવે છે; તેથી પણ આગળ વધી તેઓએ શારીરીક અને માનસિક શૌચનું સામાજિક જીવનમાં જે સ્થાન છે શ્મને જે હ્યું વું જોઈએ તે બહુ જ વિગતથી સમજાવ્યું છે. મન ગમે ત્યાં ભમે તાયે શરીર કાળૂમાં હાય એટલે બસ છે એવું વલસ ધરાવનારને સચોટ જવાબ આપતાં કાકાએ ઠીક જ કહ્યું છે કેઃ 'એકાદ ંધરમાં ખૂબ ગંદકી ચ્છુપાવી રાખી હાેય. તે કાેઇની નજરે ન પડવા દઈએ તાેપણુ તેમાંથી રાગના ફેલાવા થવાના જ. આ વાત જેટલી સાચી છે તેટલું જે એ પણ સાચું છે કે કાેઈક એક જણુની ચિત્તવૃત્તિ મલિન હોય તેા આખા સમાજ પર તે પાતાના પ્રભાવ પાડવા વિના રહેશે નહિ. એથી ઊલટું, એકાદ જણુની ચિત્તવૃત્તિ પવિત્ર, ઉદાત્ત અને આર્ય હશે તે৷ તેની અસર પણ સમાજ પર પહેાંચવાની જ. ' કાકાએ માનસિક શૌર્ચનું પ્રધાનપહું બના-વતાં દેહાપત્ય અને વિચારાપત્ય એવા એ પ્રકારના અપત્યા વચ્ચેનું અંતર અતાવ્યું છે, તે તેમના વક્તવ્યને સચેાટપણે રજાૂ કરે છે. આમ તા શૌચ સર્વત્ર સંભળાય અને ગવાય છે, પણ એનું સામાજિક મૂલ્ય કેટલું છે તેને વિચાર વ્યાપકરપે હજી સાર્વત્રિક થયાે નથી. તેથી ગીતાને આધારે થયેલા આ વિચાર બહુ ઉપયોગી થઈ પડે તેવા છે.

અલેાલુપતાની ચર્ચામાં કાકાએ પ્રથમ અનુભવમાં આવતી અનેકવિધ લેાલુપતાને નિર્દેશ કર્યો છે. અધિકાર કે સ્વાર્થલેાલુપતા, સ્વાદલેાલુપતા, કામલેાલુપતા, એ અધી લેાલુપતાઓ કેવી કેવી રીતે બાધક નીવડે છે એ સબળું તેમણું સામાજિક વ્યવહાર, રાજકારણ અને આહારવિધિમાંથી દાખલા-એ ચૂંડી તદ્દન દીવા જેવું સ્પષ્ટ કર્યું છે. જે લોકો ઉન્માદક વાતા-વરણ વચ્ચે રહીને અલેાલુપતા સાધવાની હિમાયત કરે છે તેમને કાકાએ અકાટય ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે છેવટે એવી હિમાયત વામાચાર ભણી જ વાળે. વળી, જેઓ નિર્મળતાના આદર્શની ખાતર સ્ત્રીઓને પડદામાં રાખવાની અને પુરુષોએ પૂતળી સુધ્ધાં ન જોવાની હિમાયત કરે છે તેમને પડદામાં રાખવાની અને પુરુષોએ પૂતળી સુધ્ધાં ન જોવાની હિમાયત કરે છે તેમનેા એકાંત પણ બ્રહ્મચર્યના આદર્શ માટે પોચે જ છે એ પણ કાકાએ યથાર્થ રીતે દર્શાવ્યું છે, અને અલેાલુપતા વૈયક્તિક કે સામાજિક આરાગ્યમાં કેવું અગત્યનું સ્થાન ભોગવે છે તે સ્થાપિત કર્યું છે.

નાતિમાનિતાની ચર્ચામાં અમાનિત્વને৷ પણ વિચાર કર્યો છે. એને**৷** અર્થ માન ન કરવું એટલાે જ સીધી રીતે થાય છે; જ્યારે નાતિમાનિતાનાે અર્થ અતિમાન નહિ પણ આવસ્યક માન રાખવું જ જોઈ એ એવે થાય છે. એક બાજીથી માન ન રાખવાનું કહેવું અને બીજી બાજીથી આવસ્યક માનને સદ્દગુણ કહેવા એ બે વચ્ચે દેખીતા વિરાધ છે, પણ એને ખુલાસા કાકાએ ઠીક ડીક કર્યો છે. માન ન કરવું એટલે પાતે જે જાણ્યું હાય કે જાણુતાે હાય તેને જ સંપૂર્ણુ માની બીજાના અનુભવને ન અવગણવે. આવી અવગણના જ બધી તકરારનું મૂળ બને છે. પણ આ ચર્ચા કરતાં કાકાએ જે ઉપમા વાપરી છે તે તેમનામાં રમતા કાલિદાસ અને હેમચંદ્રના આતમા સચવે છે. તદ્દન વ્યવહારુ જીવનમાંથી કેવી સરસ ઉપમા પકડી છે, જે સાંભળતાં જ ચિત્તને ચોંટી જાય છે. ' અનુભવની માટીમાંથી જ્ઞાનની મૂર્તિં ઘડતી વખતે તે સુકાઈ ને તરત જ કડક ન બની જાય તેની ખબરદારી માણુસે રાખવી જોઈએ. અમાનિત્વનું પાણી વારવારે છોટીને ચીકણી માટીને જો નરમ રાખીએ તા જ જ્ઞાનની મૂર્તિંના થાટ સુધરતા રહે અને તેનું ધડતર વધારે ને વધારે સર્વાંગ સુંદર કહી શકાય. '

નાતિમાનિતાના બે અર્થો કર્યા છે, તે જીવનના અનુભવમાંથી લીધા છે અને બરાબર સમાજદષ્ટિએ ઘટાવ્યા છે. સેવક સામાજિક કલ્યાણુ અર્થે કાંઈ પણ કરે ત્યારે સેવકરૂપ હાથાએ એમ ન વિચારવું જોઇએ કે સેવ્ય-સમાજરૂપ ધંટીએ જ હાથાની આસપાસ, હાથાની મરજી મુજબ, કરવું તે હાથાએ પોતે સ્થિર રહેવું. એમ સેવક વિચારે તો એના ઉપર અતિમાનિતાનો ભાર એટલે બધા વધે કે છેવટે સમાજની ધંટી ચાલે જ નહિ અને સેવા પણ થઈ ન શકે. અહીં હાથા અને ધંટીનું દષ્ટાંત કેટલું સચેાટ છે ! બીજા અર્થમાં પરિસ્થિતિ ગમે તેવી પ્રતિકૂળ હોય, અર્થાત્ તેના ઉપર કાબ્ જમાવી શકાય એવું ન પણ હોય, ત્યારે પુરુષાર્થ નકામો હણી ન નાખ-વાની સૂચના છે. સિદ્ધાંત કાયમ રાખી પરિસ્થિતિ પ્રમાણે માંડવાળ કરવાની વૃત્તિ એ જ નાતિમાનિતા છે. સેવા કરતાં જે ડગલે ને પગલે માનસિક મ્યાડખોક્ષીઓ આવે છે તે પૂળ ધ્યેયને જ વણસાડે છે તે અનુભવમાંથી આ અર્થો સ્કર્યા છે.

દયાનેા મૂળ આધાર પ્રેમતત્ત્વ છે. મનુષ્ય-મનુષ્યેતર દરેક પ્રાણીમાં પ્રેમતત્ત્વ જ જીવન સાથે ઓતપ્રાત છે, અથવા એમ કહા કે પ્રેમ અને જીવન એ બંને શબ્દો પર્યાય માત્ર છે. પ્રેમ કરવા અને ઝીલવા, તેને વિકસાવવા અને વિસ્તારવા એજ જીવનની પ્રક્રિયા છે. બીજા પ્રત્યે પ્રેમ દર્શાવ્યા સિવાય અગર તા બીજાનો પ્રેમ ઝીલ્યા સિવાય કાઈ પણ નાનું કે મોટું પ્રાણી જીવી શકે નહિ. એ વિના એને જીવન કંટાળાભરેલું જ લાગે અને જીવન જલદી છોડી દેવું એવા ભાવ જ જન્મે. આ ઉપરાંત, દરેક જીવધારી પાતાના પ્રેમના વિસ્તાર પણ કરવા મથે છે અને ખરી રીતે એના વિસ્તારમાં જ એનું આપું જીવન પૂરું થઈ જાય છે. જડ અને ચેતન એ ખે વચ્ચેના ભેદ દર્શાવવા હોય તા પ્રેમના નાસ્તિત્વ અને અસ્તિત્વથી જ દર્શાવી શકાય. જો આમ છે, અને છે પણ એમ જ, તા ઠર્યું એમ કે ચેતનાના વિસ્તાર કરવા એ જ પ્રેમ છે. ખીજા પ્રત્યે વહાલ દર્શાવવું અને ખીજતું વહાલ મેળવવું એ જ પ્રિય શબ્દ ઉપરથી બનેલ પ્રેમ શબ્દના ફલિતાર્થ છે.

જો ચેતન તત્ત્વને જ ધ્લક્ષ, ઇધિર કે આત્મા કહીએ તો ઠેયું એમ કે પ્રેમ એ જ આત્મા છે અને એ પણુ ઠેશું કે આવા આત્મા સક્ષ્મ, સ્થુળ સર્વ પ્રકારનાં પ્રાણીઓમાં માજુદ છે. તો પછી એમ ન કહી શકાય કે આત્મા માત્ર મનુષ્યમાં વસે છે. આ જાતના વિચાર કાકાએ મૂકવો છે તે તત્ત્વત્તાન અને વ્યવહારની દષ્ટિએ તદ્દન બુદ્ધિગમ્ય છે.

જો પ્રેમ એ સહજ અને જીવનનું મૌલિક ઉપાદાન હેાય તેા એમ કેમ બતે છે કે એક જહા બીજા પ્રત્યે ધર્હીવાર વગર કારણે પણ અણગમા દર્શાવે છે; એને પજવવા, શાષવા જેવી અપ્રિય પ્રવૃત્તિમાં રસ લે છે ? આ પ્રક્ષના ઉત્તર આપણાને જીવનનાં જીુદાં જાુદાં પાસાં તપાસવા તેમ જ તેનાં બળાબળનં તાલન કરવા પ્રેરે છે. દરેક પ્રાણીમાં બુદ્ધિ અને સમજણના વિકાસ એક-સરખાે નથી હાેતા અને એ જ કારણે રાેષ, દ્વેષ, અદેખાઈ કે વધારે પડત સાયણ કર્યા વિના જ પાતાનું જીવન કેમ ગાેકવી શકાય તે કળા સૌમાં એક-સરખી સિદ્ધ થઈ નથી, એટલે પ્રેમ ચાહનાર અંને પ્રેમ કરતાર માણસ જેવું વિકસિત પ્રાણી પણ પાતાના સમાજમાં અને માનવેતર જગતમાં પાતાન તિરુપદ્રવી સ્થાન---છવવું અને છવવા દેવું---સિંહ કરી શકયો નથી. પણ સાથે સાથે આપણે જોઇએ છીએ કે માનવસમાજમાં કાળે કાળે એવી વ્યક્તિએા પૈદા થઈ છે અને થાય છે કે જે પાતાની સાચી સમજણ અને જીવનકળાની વિશિષ્ટ સાધના દ્વારા આખા જગત પ્રત્યે એકસરખાે પ્રેમ વ્યક્ત કરી ગઈ છે અને વ્યક્ત કરતી અત્યારે પણ જોવામાં આવે છે. જે વસ્ત વિરક્ષ વ્યક્તિ-ઓમાં દેખાય તે અન્યમાં ન જ સંભવે એવા દષ્ટિકાણથી જીવનવ્યવહાર ઘડવા તે કરતાં એ વસ્ત પ્રયત્નથી બધામાંય સાધ્ય થઈ શકે છે એવી સમજાણને આધારે જીવનવ્યવહાર કેળવવા એ સૌને માટે કેટલું સારું છે!

ં વળી, એમ પણુ નથી કે પ્રયત્નથી સમાજમાં ' છવવું અને છવવા દેવું '

### <u>'</u>બી<mark>તા</mark>ધર્મ' તું પરિશીક્ષન

ની ભાવના વધારે વિકસાવી કે સ્થિર કરી શકાતી નથી. જે વ્યક્તિ એકુવાર ધણા પ્રત્યે ઉપદ્રવકારી વ્યવહાર કરતી હોય છે તે જ વ્યક્તિ સાચી સમજશ્ પ્રગટતાં તેથીયે વધારે પ્રતિ નિરુપદ્રવ છવનવ્યવહાર કેળવે છે તેવું આપણુ આપણા જ છવનમાં જોઇએ છીએ.

પ્રેમતત્ત્વના વિકાસ અને વિસ્તારમાં બાધા નાંખે એવી વૃત્તિઓ પછું જીવનમાં પડેલી છે. સ્વાર્થ, ક્રોધ આદિ ઘણીવાર પ્રેમતત્ત્વને વિકસવામાં આડે આવે છે; પણુ બારીકીથી જોઈશું તેા એ લોભ અને ક્રોધ જેવી વિરોધી વૃત્તિઓના મૂળમાં પણુ વસ્તુતઃ પ્રેમનેા અંશ પડેલેા હેાય છે. એક વસ્તુ પ્રત્યે પ્રેમ થયેા એટલે તેને વધારે પડતી ત્વરાથી સિદ્ધ કરવાની ઉતાવળમાં તેની આડે આવતાં તત્ત્વા પ્રત્યે આપણે છેડાઈ જઇએ છીએ. આવે વખતે ધીરજ અને સમજણ કેળવવામાં આવે તેા એક વસ્તુ પ્રત્યે ચેટિલ પ્રેમના આવેગ વિરોધી દેખાતાં તત્ત્વા પ્રત્યે ક્રોધ કે આવેશનું રૂપ ધારણુ ન કરતાં પ્રેમરૂપમાં કે સમત્વમાં જ બદલાઈ જાય. ઝડવિઓએ અને સાધકાએ આ કળા જીવનમાં પણ દર્શાવેલી છે.

વળી, બીજી રીતે એઈએ તો, પ્રેમતત્ત્વ એ સત્ય, શિવ અને સુન્દર છે. જેની પૂરી કસોડી ન થાય, જેને મૂળથી ઊખડી જવાના–અસત્ થઈ જવાના– પ્રસંગ ન આવે, જેમાં વિકૃતિ થવાની વેળા ન આવે અને જેનું ડહેાળાણ કરનાર પ્રસંગા જ ન આવે અને આ બધું આવે ત્યારે જે પાતાનું સત્ય, શિવ, સુન્દર સ્વરૂપ પ્રગટ કરી ન શકે, સાચવી ન શકે, વધારી ન શકે તે વસ્તુ સત્ય, શિવ, સુન્દર છે એમ કહીજ ન શકાય. ગમે તેવા ઝંઝાવાત વચ્ચે પણ જે પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ અખાંડેત રાખી શકે, વિકસાવી ને વિસ્તારી શકે તે જ સત્ય, શિવ અને સુન્દર છે. આ દબ્ટિએ જોતાં લાેલ, ક્રોધ જેવી વૃત્તિઓની સખત કસાટીમાંથી ક્ષેમંકર રીતે પસાર થવામાં જ પ્રેમનું પ્રેમત્વ છે અને એમાં જ સામાજિક જીવનની ચરમ સીમા છે.

છુહ, મહાવીર, ક્રાઇસ્ટ કે ગાંધીજી જેવાનાં સ'વેદનેા જોતાં ચાેખખા અનુભવ થાય કે એમણે એવી આકરી કસાેટીમાંથી જ પાતાના પ્રેમતત્ત્વના વિકાસ ને વિસ્તાર કર્યો છે.

કાકાએ દયાની ચર્ચામાં અતેક દષ્ટિબિંદુથી મહત્ત્વનાે વિચાર કર્યો છે. બહુ વિચાર કરતાં એમ લાગે છે દયાના પ્રૂલાધાર પ્રેમતત્ત્વમાં જ બાકીના બધા સદ્દગુણોનાે સમાવેશ થઈ જાય છે; અથવા એમ કહાે કે બીજા સદ્દ-ગુણો એ પ્રેમબીજનાં અંકુરાે, પલ્લવાે અને પત્રા જેવા છે.

### દર્શન અને ચિંતન

\$30 ]

અહિંસાની ચર્ચા એટલી બધી વ્યાપક અને સર્વાગોણુ તેમ જ હદવ-સ્પર્શી છે કે તેનાં કાંઈ ઉમેરવું એ મિથ્યા ડહાપણુ જેવું છે. એમેને હદય ગય કરવામાં જ એતું ખરું મૂલ્યાંકન છે. એમ તેા આ ચર્ચામાંથી પ્રત્યેક વસ્તુ મનને પકડી લે છે, છતાં કેટલીક ઉપમાએો અને દાખલા સામાન્ય છતાં અસાધારણુ રીતે મનને જીતનારાં છે.

ધ્યક્ષ એટલે આત્મા કે એવું કંઈ કૂટસ્થ અથવા અપરિણામી તત્વ મવાય છે. એ તત્ત્વ મૂળમાં ગમે તેવું હોય છતાં એને છવનગત અને અનુભવસિદ્ધ અર્થ અહિંસા જ છે. હું સર્વત્ર અને સૌમાં છું અને સૌ મારામાં છે અગર તેા બધાં સમાન છીએ એ ભાવના કે ધારણા વિના અહિંસા કદી યથાર્થ સિદ્ધ થતી જ નથી. એવી ભાવના વસ્તુતઃ છવે છે કે મરવાને વાંકે છવે છે, એની પરીક્ષા અહિંસાની કસોટીથી જ થઈ શકે છે. અહિંસાના આચાર વિનાના ધ્રસ્તવિચાર કે આત્મવિચાર એ માત્ર શુષ્કવાદ છે. તેથી અહિંસા, ઘ્રદ્ધ અને આત્મા એ બધા પર્યાય એટલે સમાનાર્થ શબ્દો છે. આથી આપણે જોઈએ છીએ કે આચારાંગમાં સમગ્રપણે અહિંસાની સાધના ઉપર ભાર દેવાયે છે અને તે જ સાધનાને ધ્રહ્નચર્ય કહેલ છે.

દયા અને અહિંસા બંનેને મૂળ આધાર અગર પ્રેમ જ છે તા ગીતામાં એ બંને ગુણે! જીદા કેમ નિર્દેશ્યા ? એ પ્રશ્નને! ઉત્તર કાકાએ જાણીને જ આપ્યા ન હોય એમ લાગે છે—એમ સમજીને કે એ વસ્તુ બહુ ચાેખખી છે. કાઈનું સુખ કે જીવન ન હરવું એ પ્રેમની નિષેધ બાજી અહિંસા છે, જ્યારે દયા એ તેની ભાવાત્મક બાજી છે. બીજાના દુઃખમાં ભાગીદાર થવું કે પાતાના સુખમાં બીજાને ભાગોદાર બનાવવા કાંઈ કરી છૂટવું એ દયા છે. એક જ સિક્કાની બે બાજી છે. સાચી અહિંસામાં દયા અને સાચી દયામાં અહિંસા ન સમાય એમ બંને જ નહિં; પણ વ્યવહારમાં ફાેડ પાડવા જરૂરી હોવાથી ગીતાકારની પેઠે કાકાએ પ્રેમની તે બંને બાજીનું આચારપક્વ વિચાર દ્વારા સમાજદૃડિએ નાપ્યું નાપ્યું નિરૂપણ કર્યું છે.

કાકાએ 'ગીતામાં હિંસા કે અહિંસા ?' એ મથાળા તીચે એક સ્વતંત્ર પ્રકરણ લખ્યું છે. તેમાં પાતે પ્રથમ હિંસાની તરફેણુ કરનાર હતા અને પછી ક્રમેક્રમે અહિંસાના તરફદાર અને સમર્થંક કેમ થયા એના ૧૯૦૪થી આંગળના પરિવર્તન ક્રમ દર્શાવ્યા છે તે કાંઈ સાધારણુ મહત્ત્વના નથી. ગીતામાં હિંસાનું વિધાન છે એવેર સરકાર મોટેભાગે આપણા બધામાં એક અથવા બીજી રીતે પડેલાે છે; પણ એ સંરકારનું શ્રવણમનન દારા સંશાધન કરવું અને એક ચાક્કસ નિર્ણય પર પહાંચવું એ કામ સૌને માટે સરળ નથી. કાંઈ નિર્ણય બાંધ્યાે તાેયે તે આચરચ્યુની કસાટીએ કસાયેલા જ હાેય એવું તાે ભાગ્યે જ હાેય છે. કાકાના નિર્ણય માત્ર દલીલમૂલક કે બુદ્ધિવાદમૂલક નથી. એમણે આચરણુનાં વિવિધ ક્ષેત્રામાં હિસાવિરુદ્ધ અહિંસા-વૃત્તિના પ્રયાગ કરી અહિંસાશક્તિના કાંઈક પણ અનુભવ કર્યો છે અને તેથી જ એમની અહિંસાની સમર્થક તર્કંશેલીમાં વિશેષ તેજ પ્રતીત થાય છે.

સત્યની ચર્ચામાં ગ્રાતવ્ય તો ધણું જ છે, પણ એમાં ઉપમાકીશલ લેખે બે ઉપમાઓ ખ્યાન દેવા જેવી છે. ભાળક જન્મતાં વે'ત માના સંખંધ લઈને જ આવે છે. તે સંબંધ તેના હાડપિંજરના બધારણ સાથે જ ઘડાયેલા છે, તેમ સત્ય એ છવનના અસ્તિત્વ સાથે જ સંકલિત છે. છવન પહેલું અને સત્ય પછી એમ નથી. તેથી સત્યની ભૂમિકા ઉપર જ છવનની ગતિવિધિ એ સ્વાભાવિક ગતિવિધિ છે એમ ઉપમાના ભાવ છે. બાળક જન્મ્યા પછી માટું થઈ ગમે ત્યાં ગમે તે રીતે વિચરે અને વિહરે છતાં માતા તરફથી મળેલ સક્ષ્મ અને સ્થૂળ વારસાની ભૂમિકા જો તે ગુમાવે તા તેનું અસ્તિત્વ જ ન રહે અથવા વિકૃત બને. દીવા એક જ જગાએ સ્થિર હાેય તા તે માત્ર તેજ સ્થળમાં પ્રકાશ આપે અને નવા પ્રદેશા તમસાવત જ રહે, પણુ ચાલવા સાથે બત્તીને પણ આલવા દઈએ તો નવાં જીવનથેત્રામાં પણુ તે પ્રકાશ આપે. પ્રકાશ અને છવન તેમ જ પ્રકાશ અને વ્યવહાર છૂઠાં જ ન પડે. તેમ જ સત્ય જો પ્રત્યેક જીવનવ્યવહારમાં સાથે હાેય તા જીવનની તમસાવત ગલીકું ચીઓમાં કે મોધારી ગુફાઓમાં પણુ તે રસ્તા બતાવે.

સત્યના તેર આકારા મહાભારતમાંથી દર્શાવ્યા છે. આના અર્થ એટલા જ છે કે મૂળમાં સત્ય હાેય તા તે વ્યવહારમાં જુદે જુદે નામે પ્રસિદ્ધ એવા અનેક ગુણારૂપે આવિલાવ પામે છે. બીજા ગુણા એ તેનાં નાનાવિધ રૂપા છે—જેમ એક ધાતુનાં અનેક રૂપા હાેય તેમ. દ્રષ્ટાઓ ક્રોઈ પણ એક સદ્દ્રપુણુને જ્યારે એના મૂળ અર્થમાં વ્યાપક રીતે જોતા અને વર્ણવતા ત્યારે ભાક્ષીના સદ્દ્રપુણોને એના આકારા જ માનતા. જેમ શિવને મુખ્ય દેવ માનનાર ભાક્ષીના દેવાને તેનાં જ રૂપા માનતા; વિષ્ણુને પરમ દવૈત માનનાર પણ એ જ રીતે કલ્પના કરતો; તે રીતે જે સાધક જે સદ્દગ્રણુને આશરે મુખ્યપણ વર્તતા તે બીજા ગુણાને તેના વર્તુલમાં તેના અંગ તરીકે ગાઠવતા. દા. ત. આદિવાની અનન્ય સાધના કરનાર છાલ કે મહાવીરે બીજા બધા ગુણાને અહિંસાના વ્યાપક વર્તુંલમાં તેના અંગ લેખે ગાઠવ્યા છે; જેમ ગાંધીજીએ

સત્યના વર્તુલમાં અન્ય સદ્ગુણોને ગોઠવ્યા છે તેમ. આ એક સાધનાની અનન્ય નિષ્ઠાનું સચનમાત્ર છે.

ઋગ્વેદમાં સત્ય અને ઋત એ શબ્દો છે. તેમાં ઋતના અર્થ સહજ નિયમ કરવામાં આવે છે. સ્થર્મના ઉદ્દય-અસ્ત અને ઋતુચક્રતું ગમનાગમન નિયમ પ્રમાણે જ થાય છે. આ રીતે નિયમ એ ઋત છે અને એ નિયમ જે સત્ ઉપર પ્રતિષ્ઠિત છે તે સત્ય. પરંતુ બારીક્રીથી જોતાં ત્રિકાલાબાધિત નિયમ અને સત્ય એ બે જુદાં હાેય તેમ સમજાતું નથી. છતાં એટલું ખરું કે ઋત એટલે ગતિ–નિયમબહ ગતિ, અને તેમાં જે સંવાદીપાણું તે સત્ય. ચિત્રમાં રેખાઓ અને સંગીતમાં સ્વરા એ ઋત હાેય તાે તેનું સંવાદિત્વ એ સત્ય છે; કેમ કે સંવાદિત્વ વિના રેખા અને સ્વરા માત્ર ખાેખું છે અને એ ખાખા વિના સંવાદિત્વના, મીઠાશના, રસના, કળાના આવિભાવ જ શક્ય નથી.

ઋતના સ્થાનમાં અવેસ્તામાં 'અશ ' શબ્દ આવે છે. અર્થ એ જ છે. છેવટે ઋત અને અશ એ ધર્મ છે. એને જૈના, બૌદ્ધો, બ્રાહ્મણા બધા જ ધર્મ શબ્દથી વ્યવહારે છે. આજે તાે ધર્મ શબ્દ જ પ્રચલિત થઈ ગયાે છે.

ચાતુર્વ પ્ર્યાના મથાળા નીચે કાકાએ જે ચર્ચા કરી છે તે હિંદુઓની જ કહેવાતી એક સનાતન ચતુર્વ ર્હું-બ્યવરથાને લગતી છે. ગીતામાં પહુ તેને નિર્દેશ છે જ. ચતુર્વ ર્હુનું ખાખું કેવી રીતે અસ્તિત્વમાં આવ્યું, કચારે આવ્યું અને કર્યા કર્યા બળાને લીધે ધડાયું એ વિશે હજારા વર્ષ થયાં અનેક આવ્યું અને કર્યા કર્યા બળાને લીધે ધડાયું એ વિશે હજારા વર્ષ થયાં અનેક જાતના વિચારા પ્રવર્તે છે, અને તેના ઉલ્લેખા પણુ હિન્દુ સાહિત્યના મોટા ભાગને રાકે છે. ચાતુર્વ ર્લ્યના અર્થની કલ્પના વિશે અને તેનું સ્વરૂપ બદલવા વિશે પણુ જમાને જમાને અનેક જાણુ અનેક પ્રયત્ના કર્યા છે. કેટલાકને એમાં થાેડીધણી સફળતા મળી છે, છતાં હજી હિન્દુસમાજના જીવનવ્યવહારનું નિષ્પ્રાણુ જેવું ખાખું તે ચાતુર્વ ર્પ્યના રૂપમાં વર્તમાન છે.

કાકાએ પાતાની દબ્ટિથી વેદ, ઉપનિષદ અને મહાભારત આદિ પ્રાંથાના અમુક અમુક ઉતારાઓને આધારે ચાતુર્વર્ષ્યાંના વિકાસક્રમ ઘટાવ્યા છે, અને સાથે સાથે વર્ષું એટલે શું, તેની વ્યવસ્થા એટલે શું, એ પજ્ પાતાની પરિમાર્જિત સામાજિક દબ્ટિએ બતાવ્યું છે. તેમણે એક બાજીથી ચતુર્વર્ષ્ટ્ર–વ્યવસ્થાનું ચાર પ્રકારના સમાજપાષક ધધાના ચાર વર્ષ્ટ્રરપે અને

સમાજના હિતની દબ્ટિએ તેની વ્યવસ્થારૂપે સમર્થન કર્યું છે; જ્યારે ખીજી બાજીથી તેમનું સમર્થન એટલાં બધાં નવાં દ્વારા ખુલ્લાં કરે છે કે તેને લીધે જનાં ખદ્ધદાર ખાખામાં આજ સુધી દાખલ થતાં અટકેલા આવશ્યક પ્રકાશ સહેલાઇથી પ્રવેશ કરી શકે છે. એટલે કાઠા ચાતૂર્વપર્યના નિષ્પ્રાણ જેવા સામાજિક ખાખામાં અત્યાર લગી લાભદાયક સિદ્ધ થયેલ સામાજિક તત્ત્વાના પ્રાણને મેાકળાશ કરી આપે છે. ઘણાને આ તિરૂપણ જૂની બાટલીમાં નવા દાર ભરવા જેવું લાગે, પણ એમણે જે રીતે નવા પ્રાણના નવાે દારૂ ભરવાની સૂચના કરી છે તે રીત જ એવી છે કે છેવટે એ જૂની આટલી જ કેાઈ અર્લ્યુધારી સસાયનિક પ્રક્રિયાથી લાંબે કાળે સાવ નવા રૂપમાં <u> કેરવાઈ</u> જાય. સૌથી ચડિયાતા ગણાતા અને પાતાને ચડિયાતા માનતા પ્યાક્ષણ વર્ણ અને સૌથી ઊતરતા ગણાતા અને પોતાને ઊતરતા માનતા શ્રદ્ર વર્ષું વચ્ચે જો કાકાની દબ્દિ પ્રમાણે ભેદ હશે તે৷ તે કામકાજ અને કરજ પૂરતા જ. એ ઉપરાંત એમાં આજ લગી જે ઊંચનીચપણાનું કે સ્પર્શારપર્શની ભાવનાતું ઝેર એકત્ર થયું છે તે રહેવાનું જ નથી. શડ અને વૈશ્ય પશુ પોતાની કરજ અદા કરે એટલે અમક વર્શની આગવી ગણાવી વેદ ઉપનિષદ આદિ સંપત્તિને અધિકારી બની શકશે; જ્યારે પ્રાહ્મણ પણ પેલાની નિયત કરજ અજાવવા સાથે શહનાં ગણાય એવાં કામા કરવા છતાં પ્રતિષ્ઠિત લેખાશે.

આશ્રમવ્યવસ્થા વિશેના લેખ એ દબ્ટિ અર્પે છે. પ્રથમ આશ્રમવ્યવસ્થા કેવી રીતે અસ્તિત્વમાં આવી, વિકસી અને તેના શા ઉપયોગ હતા તે જોવાની સ્માર્ત ઐતિહાસિક દબ્ટિ. બીજી દબ્ટિ એટલે હવે એ આશ્રમવ્યવસ્થા કઈ રીતે વિકસાવવી, બદલાયેલા સંજોગામાં તેના કેવા ઉપયોગ કરવા એ બતાવવાની છે. આ દબ્ટિએા આકર્ષક અને ઉપયોગી રીતે રજાૂ થઈ છે. એમાં બહુશ્રુતત્વ સાથે સ્વાનુભવ રસાયેલા હોવાથી આખા લેખ વિચારપૂત બન્યા છે.

ગૃહરઘાશ્રમ હેા કે લહ્નચર્યાશ્રમ, સંન્યાસ હેા કે વાનપ્રસ્થ, એ બધામાં નિર્ભળ માટે જે સાવધાની રાખવાના અપવાદો સ્પતિમાં છે તે અપવાદો ઉત્સર્ગ ખની જતાં વસ્તુતઃ ચારે આશ્રમાનું ખાખું ભયાવિષ્ટ બની ગયું છે. લહ્નચારી નવા પ્રયોગો ને સાહસા કરતાં જીવના જોખમથી ડરે તો એના લહ્નચર્યના અર્થ શા ? નવ વિદ્યા અને નવ તત્ત્વ શાધાય કેવી રીતે ? ગૃહસ્થ પણ કૂંડી કૂંડીને પગ માંડે તા બાપના કૂવામાં ડૂબી જ મરે! કળિયુગ છે માટે અમુક અપવાદ જોઈએ. જંગલમાં ધર્મરક્ષા કળિયુગમાં કાણ કરે? તેથી નગરા અને ઉપવનને જ જંગલ માની કળિયુગમાં નિવૃત્તિ સેવવાનો પ્રારંભ કરવા એ ચેતવણી છેવટે પુત્રપૌત્રોના બંગલામાં જ વાનપ્રસ્થ જીવન ગાળવા સુધી પરિણ્મી. એ જ સ્થિતિ સંન્યાસીની થઈ. તે નિર્ભયતાની મૂર્તિ મઢી ભયથી રક્ષણ માટે આશરા શાધતાં શાધતાં ગૃહસ્થના સગા ભાઈ બની ગયા. આજે બ્રમણ, ભિક્ષુ કે વૈદિક સંન્યાસી દરેકની આ સ્થિતિ છે. તેથી જ ચારે આશ્રમમાં નિર્ભયતાનું તત્ત્વ દાખલ કરી તેના આધુનિક દબ્ટિએ ઉપયોગ કાકાએ સચવ્યા છે તે વેળાસરનં જ છે.

વસ્ત્રપાત્ર, ખાનપાન, ઔષધઆરામ આદિની બાબતમાં સર્વથા પ**સવ** લંબન ન રહે અને આત્માવલંબન વધવા સાથે આધ્યાત્મિક આત્મવિશ્વાસ વધે એ દબ્ટિથી શુદ્ધ, મહાવીર વગેરેએ ભિક્ષુકા માટે નિયમેા ધડવા છે. હવે એ નિયમેા કળિયુગના કળણમાં પડી એટલા બધા સડી ગયા છે કે તે નિયમેાનો પ્રાણુ ચાલ્યો ગયા અને નિષ્પ્રાણુ નિયમેા પાળનારા ભિક્ષુઓ છેવટે ગૃહસ્થાના મુલામ બની ગયા છે. તેથી નિર્ભયતાની સૂચના એ ઓછામાં ઓછું ભિક્ષુજીવન માટે તેા પ્રાણુપાષક જ છે. જો એવી પ્રાણુનિરપેક્ષ નિર્ભયતા ન હાેય તાે બહેતર છે કે ભિક્ષુરૂપે ગુલામ ન બનવું.

કંર્મ, જીવનયાેગ, શિષ્ટાઃ પ્રમાળમ્ અને ક્લાનાસક્તિ તથા બ્રહ્મચર્ય જેવા માત્ર આધ્યાત્મિક અને વ્યક્તિગત જેવા દેખાતા વિષયોતે સમષ્ટિતી દષ્ટિએ જે રીતે ચર્ચ્યા છે તે રીત જ ખરી રીતે વ્યક્તિ અને સમાજ બંને માટે લાભદાયક છે. એટલે આ ચર્ચા સામાજિક ધર્મની નિરૂપક છે.

આપ્યાત્મિકતા એટલે વ્યક્તિગત જીવનમાં રહેલાં દોષો, વાસનાઓ અને કુસંરકારોને નિવારવાં અને સામાજિક જીવનના પ્રવાહમાં તે આપ્યાત્મિકતાના પડેથો પાડવા તે. જો વ્યક્તિ પાતાના અંગત જીવનની ભૂમિકા તૈયાર કરવામાં પડે અને સામાજિક જીવનના પ્રવાહની કસોડીએ પાતાના જીવનને ન કસે તા એણે કરેલી સાધના અને આદરેલી તપસ્યા નક્કર છે કે પાકળ છે એની ખાતરી શી રીતે થાય ? જેમ બાળક, કુમાર કે તરુણ ભણે છે સારે પાતાની અમુક જાતની તૈયારી કરે છે, પણ તે આગળ જતાં એ તૈયારીના ઉપયોગ કોટુંબિક અને સામાજિક ક્ષેત્રે કરે છે સારે જ વેનું ભણતર કેવું છે એની ખાતરી તેને અને અન્યને થાય છે. તે જ રીતે આપ્યાત્મિકતાના સરકારોની બાબતમાં પણ વિચારવું ઘટે. સામાજિક જીવનમાં ઉપયોગ કરાયો ન હોય તા થોડેઘણે અંશે કેળવેલા ગુણા પણ તે માણસને આત્મવિધ્વાસનું પૂર્ણ બળ આપી નથી શકતા અને તેની વાણી તેટલે અંશે મક્કમ કે અસરકારક બનતી પણ નથી. તેથી જે મેળવલું કે જે કેળવવું તેના ઉપયોગ વ્યાપક રીતે કરવામાં જ તેની કૃતાર્થતા છે. કર્મ કરવું પશુ કળમાં આસક્તિ ન રાખવી, એ વિષય જ ગીતાના મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય છે. આ વિષય ઉપસ્થિત કેવી રીતે થયો એ ખાસ વિચારણીય છે. પ્રવૃત્તિમાર્ગ જેમ બહુ જૂના છે તેમ તે સર્વજન-સાધારણ છે અને છવન માટે અનિવાર્ય પશુ છે. હરકાઈ પ્રવૃત્તિ કરે છે તે કાંઈ ને કાંઈ કળેચ્છાથી જ કરે છે. સામાન્ય અનુભવ જ એવા છે કે જ્યારે પાતાની ઇચ્છામાં ખાધા આવતી દેખાય ત્યારે તે બાધાકારી સામે ઊકળી જાય છે, અધીરા બને છે અને અધીરાઇમાંથી વિરાધ અને વૈરનું બીજ રાપાય છે. અધીરા બાણસ જ્યારે અકળામણ અને મૂંઝવણના ભાર સહી નથી શકતા ત્યારે તે શાંતિ માટે ઝંખે છે અને છેવટે એને સ્થૂળ દબ્દિએ એમ જ લાગે છે કે આ પ્રવૃત્તિની ધૃંસરી, કામના બંધન અને ચાલુ જીવનની જવાબદારીથી છૂટું તા જ શાંતિ મળે.

આ માનસિક વૃત્તિમાંથી નિવૃત્તિમાર્ગ જન્મ્યો. દેખીતી રીતે તા નિવૃત્તિ-માર્ગમાં પ્રવૃત્તિના ખોજો એાછા થવાથી શાંતિ એક રીતે જહ્યાઈ, પશુ જીવનને**৷ ઊંડા વિચાર કર્યા વિના સ્થૂળ નિવૃત્તિમા**ર્ગ તરફ વળનારને৷ માટે સંઘ ઊભો થતાં અને તે સંઘ દારા નિવૃત્તિજન્ય વિશેષતાના લાભા સમાજમાં પ્રતિષ્ઠિત થતાં પ્રવૃત્તિમાં પડેલા લોકાના મનમાં નિવૃત્તિ પ્રત્યે વ્યાદર પાયાયા અને નિવૃત્તિગામાં સંધાથી દેશ વ્યાપી ગયા, ઊભરાઈ ગયા. ધીમે ધીમે એ નિવૃત્તિગામાં સંધા નભાવવા માટે પણ પ્રવૃત્તિશીલ લોકા ઉપર એક જાતના એાજો વધ્યા. સામાન્ય માણુસ નિવૃત્તિને નકામી ગણી શકે નહિ અને પ્રવૃત્તિમાં રસ લઈ શકે નહિ એવી સંદિગ્ધ સ્થિતિ આખા દેશમાં ઊભી થઈ. આમાંથી સામસામે બે છાવણીએક પણ ગાઠવાઈ. પ્રવૃત્તિમાર્ગી નિવૃત્તિ-માર્ગાંને અને નિવૃત્તિમાર્ગાં પ્રવૃત્તિમાર્ગાંને વગાવે એવું કલુષિત વાતાવરહ્યુ ઊભું થયું અને કુદુંબના, સમાજના, રાજકરહ્યુના તેમ જ નીતિ અને અર્થને લગતા ખધા જ પ્રશ્નોને એ વાતાવરણે પ્રસ્યું. આ સંઘર્ષ એટલે સુધી વધ્યા કે કુટ'બી કુટ'બમાં જીવવા છતાં, સમાજમાં રહેવા છતાં, રાજ્યની છાયામાં રહેવા છતાં તેની સાથે પાતાને લગવાડ નથી એમ માનતા થયા અને અક-**ું** બી હેાય તેએ પણ કુટુંખીના વૈભવથી જરાય ઊતરતા રહેવામાં નાનમ માનતા થયા. આવી વસ્તુસ્થિતિમાંથી જ આખરે અનાસક્ત કર્મયાગના વિચાર જન્મ્યે৷ અને તે ચર્ચાંતા, સ્પષ્ટ થતા એટલી હદ સુધી વિકરયા કે ગીતાના પ્રણેતામાં તે પૂર્ણ પણે, સાેળે કળાએ અવતર્યો. આ વિચારે પ્રવૃત્તિ અને નિદત્તિમાર્ગના સંઘર્ષ ટાળ્યા. પ્રવૃત્તિનું ઝેર અને નિવૃત્તિનું આલસ્ય ખંતે આનાથી ટળે છે. એ જ એની વિશિષ્ટતા છે-

પ્રગતિ અને પ્રવૃત્તિ કરનાર મૂળ ધ્યેયથી દૂર દૂર ચાલ્યા જાય છે એવા ભાવ ભારતના લાહીમાં જડાયેલા છે એ વાત સાચી છે. એ જ ભાવમાંથી નિવૃત્તિમાર્ગના ઉદય થયા છે, એ માર્ગ વિકરયા પણ છે. પરંતુ એ નિવૃત્તિ પાતાના બાજો બીજા ઉપર નાખવા પૂરતી સિદ્ધ થઈ છે. હવે નિવૃત્તિના અર્થ એથી ઊલટા થવા જોઈ એ. બીજાના બાજ ઊંચડી બીજાને આરામ આપવા, રાહત આપવી; અને એમ ન થાય ત્યાંયે પાતાના બાજ તા બીજાના પર નાખવા જ નહિ, એ નિવૃત્તિ હાેવી જોઈ એ. એનાથી જ અનાસક્ત કર્મયાગ-ના પાયા નાખી શકાય.

નંદીસત્ર નામના જૈન આગમમાં ચાર પ્રકારની અદ્વિઞેાનું વર્ણન છે. કામ કરવાના અનુભવધી ધડાતી બુદ્ધિ કર્મજા; અનુભવવૃદ્ધની પરિચર્યા-સેવાથી નીપજનારી છુદ્ધિ વૈનયિક્રી; ઉંમરના પરિપાકને લીલે પરિપક્વ થનાર છુદ્ધિ પારિણામિકી અને અવનવી સમસ્યાએ। ઉપસ્થિત થતા વે'ત તેના તત્કાલ ઉકેલ કરવા માટે પ્રકટ થતી સૂઝ તે ઔત્પત્તિષ્ઠી કહેવાય છે. ગાંધીજીમાં આ ચાર -સુદ્ધિઓનેા વિરલ યાેગ હતા એ તાે સૌ જાણું છે, પણ તેમના વારસા તેમના જ કેટલાક ગણુધર શિષ્યાને મળ્યા છે. મારી દષ્ટિએ તેમાં કાકાનું અચૂક સ્થાન છે. આ વસ્તુની પ્રતીતિ તેમનાં અન્ય લખાણાની પેઠે 'ગીતાધર્મ' વાંચતાં જ વાચકને થઈ જાય છે. એમ તાે શ્રદ્ધેય ધર્મગ્રંથ લેખે અનેક શ્રદ્ધાળુઓ ગીતાના શબ્દપાઠ કરે જ છે અને કેટલાક વિશેષ જિજ્ઞાસઓ અને સમજદાર તેના અર્થોતું અનેક રીતે ચિંતનન્મનન પણુ કરે છે; પણ મને લાગે છે કે ્યુજરાતી સમજનારા વાચકાે પ્રસ્તુત ગીતાધર્મનું થાડું થાડું પણુ નિયમિત વાચન-ચિંતન કરે તેા ગીતા સમગ્રના અધ્યયનનું કળ તેમને મળવાનું જ અને વધારામાં ગીતાને સમજવાની અનેક ચાવીએ। પશુ લાધવાની. આ નાનકડું પુસ્તક શ્રદ્ધાળુ અને સમાલાેચકખંતેને એકસરખું ઉપયોગી થાય એવું હાેવાથી ેતે પાઢચધર્મઝાંથનું સ્થાન લેવાની યેાગ્યતા ધરાવે છે.

ગમે તેટલા વ્યાખ્યાનકારાએ ગીતાના આશ્રય લઈ પોતાનાં વિવેચનાને પૂર્ણું બનાવવા પ્રયત્ન કર્યો હેાય, છતાં ગીતા એવેા ચિંતન-ભાવનાપ્રેરક પૂર્ણું પ્રચ લાગે છે કે બધી પૂર્ણું વ્યાખ્યાએા છતાં તેની પૂર્ણુંતા કાયમ જ રહે છે. 'પૂર્ણ स्य પૂર્ण मादाय पूर्ण मेवावशिष्यते એ ઔપનિષદ–વચન ગીતાની બાબતમાં પણ યથાર્થ છે.

—સંસ્કૃતિ, એપ્રિલ ૧૯૫૬.

## સ્તુતિકાર માતૃચેઠ અને તેમનું અધ્યર્હ્રશતક

## [ 4]

અરવધાષ અને કાલિદાસ બન્ને ભારતીય કવિ છે અને બ્રાહ્મણન કુલેાદ્લવ છે. તેમાંય અશ્વધાષ તે৷ કાલિદાસને৷ માત્ર પૂવવર્તા જ નહિ, પણ્ કાલિદાસના કવિત્વના પ્રેરક સુધ્ધાં છે. તેમ છતાં પહેલેથી આજ લગી કાલિન દાસની ખ્યાતિ જેટલી અને જે રીતે ભારતમાં વ્યાપેલી છે તેટલી અને તે રીતે અશ્વધેષની ખ્યાતિ ભારતમાં પ્રસરી નથી. વિદ્વાન હેાય કે માત્ર વિદ્યા-રસિક હેાય, પણ ભારતને ખૂણે ખૂણે વસનાર હરકાેઈ તેવી વ્યક્તિની જીભે કાલિકાસનું નામ અને તેની કૃતિએા રમમાણુ હશે; જ્યારે અસ્વધોષના નામ કે તેની કૃતિઓને જાણુનાર ભારતમાંથી વિરલ જ મળી આવશે. તેથી ઊલટું, ભારતની **ખહારના ભારતની ચાેમેર સંલ**ગ્ન અને ભારત કરતાંય અતિવિશાલ ખૌહ, પ્રદેશામાં અશ્વધાષતું નામ અને તેની કૃતિએા સુપ્રસિદ્ધ છે; જ્યારે ટિબેટ, ચીન, મધ્ય એશિયાની આબાદીએ। અને સિલેાન, બરમા આદિ પ્રદેશામાં કાલિદાસ અને તેની કૃતિએ વિશે જાણુનાર વિરલ જ મળી આવશે. આ અન્તરનું શું કારણ એ પ્રક્ષના ઉત્તર સહજ અને ઇતિહાસસિદ્ધ છે. અશ્વધાષ પ્લાક્ષણ કવિ છતાં તે ભૌદ્ધ ભિક્ષ થયે। ન હેાત અને તેણે તથાગતની ગાથા ન ગાતાં પ્યાદ્રણ્યુસંસ્કૃતિના યશાવિસ્તાર કર્યો હાેત, તાે તેનું સ્થાન ભારતમાં નિઃશંકપણે કાલિદાસના જેવું જ હાેત. તેથી ઊલટું, કાલિદાસે સુગતસંસ્કૃતિની યરોાગાથામાં જ સરસ્વતીને કતાર્થ કરી હોત તેા ભારતમાં તે ભાગ્યે જ ચ્યાટલી પ્રસિદ્ધિ પામત.

અશ્વધાષ અને કાલિદાસની ભારતમાંની ખ્યાતિના અંતર વિશેનું ઉપરનું નિદાન આચાર્ય માતૃચેટને વિશે પૂરેપૂરું લાગુ પડે છે. માતૃચેટ પણુ ભારતના જ સુપુત્ર છે. એટલું જ નહિ, પણુ તે અશ્વધાષ અને કાલિદાસની પેઠે તત્કાલીન સમ્રાટમાન્ય પણુ રહ્યો છે, અને છ્તાંય આપણુા ભારતીઓને માટે માતૃચેટનું નામ અત્યારે છેક જ અપરિચિત થઈ ગયું છે. એની કૃતિ કે કૃતિઓ વાસ્તે તા ભણે કે ભારતના ભંડારામાં જરા પણુ જગ્યા જ ન હોય એમ બન્યું છે; જ્યારે એની કૃતિનાં સીધેસીધાં કે આડકતરાં અતુકરણા બ્રાહ્મણુ અને જૈન પરંપરામાં હજી પણુ અસ્તિત્વ ધરાવે છે.

છેલાં સાે વર્ષમાં થયેલા સુરાપિયન ગવેષકામાંથી એમ. એ. સ્ટીન મહા-શયે ખુતાન( Khotan )થી અને એ. ગ્રનવેડેલ તથા એ. વાન લે કાગ એ એ મહાશયે!એ તુરકાન ( Turfan ) માંથી પ્રચાવશેષો મેળવ્યા ન હોત ' અને તે અવશેષાનું પ્રકાશન પ્રા. સિલ્વન લેવી વગેરેએ કર્યું ન હાત તા અશ્વધાય તેમ જ માતૃચેટ વિક્ષે યુરાપમાં ભાગ્યે જ કાઈ કાંઈ વિશેષ જાહ્યવા પામ્યું હોત. અહીં માતચેટ અને તેની કુતિ અધ્યર્દ્ધશતક મુખ્યપણે પ્રસ્તુત છે. તેથી એને વિશે એ નિર્વિવાદપણે કહી શકાય કે માત્રચેટ અને અધ્યહ્શતક વિશેની અત્યાર લગી જે માહિતી અને સાધનસમ્પત્તિ આપણને પ્રાપ્ત થાય છે, તેનેત ્પ્રધાન યશ ઉપર નિર્દેશેલ સ્ટીન અને લેવી વગેરે મહાશયોને જ ભાગે જાય ત્છે. તેમના પછી તા અનેક સુરોપિયન સ્કૉલરોએ માતૃચેટ અને તેની બુદીબુદી કતિએ। વિશે અનેક પ્રયત્ને કર્યાં છે અને છેલ્લે ભારતીય વિદ્યાના અપ્યાપક વિન્તરનિત્ઝે પાતાની ' હિસ્ટી ઍાક ઇંડિયન લિટ્રેચર 'ના ખીજા ભાગમાં માતૃચેટ અને અધ્યહું શતક વિશે પર્યાપ્ત માહિતી<sup>૨</sup> આપી છે. આ બધું છતાં જે ભગીરથ-પ્રયત્તી ભિક્ષ રાહુલ સાંક્રત્યાયને ૧૯૨૬ની ખીછવારની ટિબેટ યાત્રા વખને સા-રકચા ( Sa–skya ) નામના ટિએટન વિહારમાંની પોણો ઇચ ધૂળથી રાંગાયેલ ઉપેક્ષિતપ્રાય ભારતીય ત્રાન-સાંપત્તિ ઉપર હસ્તસ્પર્શ કર્યોં ન હોત, તા આજે જે મૂળ સંસ્કૃત રૂપમાં જ પૂર્ણ અધ્યહ્યશતક આપણુને સુલભ થયું છે તે થયું ન હાેત અને અધ્યહ શતકના ટિએટન તેમ જ ચાઇનીઝ અનુવાદા **ન્લપરથી અને તરકાનમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ ખ**ંડિત ભાગાના અપૂર્ણ અનુસધાન પરથી જ તે વિશે યુરોપિયન સ્ટૉલરોએ જે કાંઈ લખ્યું છે તે દ્વારા જ જાણવાનું રહેત. સંસ્કૃતના અભ્યાસી આપણે ભારતીય આજે માત્ચેટની મૂળ સંસ્કૃત કૃતિને વાંચના સમજવા તે વિચારવા સમર્થ થયા છીએ તેના એકમાત્ર યશ ભિક્ષ રાહુલ સાંક્રત્યાયનને જ ભાગે જાય છે.

### માનૃચેટને৷ પરિચય

માતૃચેટનાં જન્મરથાન, જાતિ, માતા-પિતા, વિદ્યા અને દીક્ષાગુરુ તેમ જ શિષ્યપરિવાર આદિ વિશે હજી લગી કશું જાણવા મલ્યું નથી. તેમના વિશે અત્યારે જે કાંઈ થોડી માહિતી આપવી શક્ય છે, તે પ્રાે. વિન્તર્તિઝના લખાણને આધારે જ. તેથી અહીં એ લખાણના આવશ્યક સારભાગ આપવા પ્રાપ્ત છે.

૧. A History of Indian Literature, Vol II ની પ્રસ્તાવના, પુ. ૯. ૨. ન્તુઓ, એજન, પૂ. ૨૬૯ થી ૨૭૨.

### મ્તુતિકાર માતૃચેટ અને તેમનું અધ્યર્ક શતક

સમ્રાટ કનિષ્ક, જેના દરખારમાં કવિ અશ્વધાય હોવાનું મનાય છે, તેણે માત્2ેટને પણ પાતાની રાજસભામાં આવવાનું આમંત્રણુ આપ્યું હતું. પરંતુ માત્2ેટે વૃદ્ધત્વને કારણે આવી ન શકવા બદલ ક્ષમા માગવાપૂર્વક એક પત્ર જવાબમાં કનિષ્કને સખ્યો હતા. એ પત્ર ટિંપેટન ભાષામાં અનુવાદિત થયેલ મળે છે અને તે ' મહારાજ કણ્ડિકાલેખ ' નામે સુપ્રસિદ્ધ છે. આ પત્રનું અંગ્રેજી ભાષાન્તર એક. ડબલ્યુ. થામસ મહારાયે 'ઇડિયન એન્ટિકવેરી' ( ૩૨, ૧૯૦૩ પૃ. ૩૪૫ )માં પ્રસિદ્ધ કર્યું છે. આ પત્ર ૮૫ પદ્યોનું એક લઘુકાવ્ય છે. :એ પદ્યોમાં છુદ્ધના આદેશ પ્રમાણે નૈતિક જીવન ગાળવાના ઉપદેશ મુખ્યપણે ગ્રધિત છે. કરુણાથી ઊભરાતાં એ પદ્યોમાં કવિ માતૃચેટ છેવટે સમ્રાટને બહુ જ ઉત્સુકન્ તાથી નમ્ર વિનંતીપૂર્વક કહે છે કે તારે વન્ય પશુઓને અભયદાન આપવું અને શિકાર છેાડી દેવા.

સાતમા સૈકામાં જ્યારે ચીની યાત્રી ઇન્સિંગ ભારતમાં પ્રવાસ કરતે હતા, ત્યારે માતૃચેટની પ્રસિદ્ધ કવિ તરીકેની ખ્યાતિ હતી અને તેણે કરેલ સુદ્ધ--સ્તાેગ્રા જ્યાંત્યાં સર્વત્ર ગવાતાં. તે વખતે ઇ--ત્સિંગે જે એક લાેકવાર્તા સાંભળેલી તે માતૃચેટની ખ્યાતિ પુરવાર કરી આપે છે.

એકદા છુદ્દ ભગવાન જંગલમાંધી પસાર થતા હતા ત્યારે એક છુલછુલે મધુર સ્વરમાં ગાવું શરૂ કર્યું ; જાણે કે છુદ્ધની જ સ્તુતિ કરતી હોય ! તે ઉપરથી છુદ્દે શિષ્યોને ભવિષ્યદ્વાણી કરી કહ્યું કે આ છુલછુલ અન્યદા બાતૃચેટરૂપે અવતરશે.

માતૃચેટની સૌધી વધારે પ્રસિદ્ધ સ્તુતિઓ બે છે : એક ચતુઃસતક, જેમાં ચારસો પદ્યો છે અને બીજી સાર્ધશતક, જેમાં દોઢસો પદ્યો છે. આ બન્ને સ્તુતિઓના ખાંડેત અવશેષો મધ્ય એશિયામાંથી મળેલ લિખિત ગ્રન્થામાંથી મળી આવ્યા છે. આ સ્તુતિઓ સાદી તેમ જ અનલ કૃત કિન્દુ સુન્દર ભાષામાં રચાયેલ શ્લોકબદ્ધ કૃતિઓ છે અને તે સ્તુતિઓની, બાહ્ય આકારથી અસર થાય તે કરતાં તેમાં પ્રથિત પવિત્ર ભાવાની ધાર્ભિકા ઉપર વધારે અસર થતી. આ વિશે ઇ–સ્તિંગ કહે છે કે બિક્ષુઓની પરિષદમાં માતૃચેટની બન્ને સ્તુતિઓ ગવાતી સાંભળવી એ એક સુખદ પ્રસંગ છે. વધારામાં તે કહે છે કે આ સ્તુતિઓની હૃદયહારિતા સ્વર્ગીય પુષ્પ સમાન છે, અને તે સ્તુતિઓમાં પ્રતિપા-દન કરેલ ઉચ્ચ સિદ્ધાન્તા ગીરવમાં પર્વતનાં ઉન્નત શિખરાેની સ્પર્દ્યા કરનારા છે. ભારતમાં જેઓ સ્તુતિઓ રચે છે તે બધા માતૃચેટને સાહિત્યના પિતા માતી તેનું અનુકરણ કરે છે. અસંગ અને વસુબન્ધુ જેવા બાેધિસત્ત્વા પણ માતૃચેટતી બહુ પ્રશંસા કરતા. સમગ્ર ભારતમાં ળૌહ ઉપાસક કે ભિક્ષુ ચનાર દરેકને પાંચ કે દશ શીલના પાઠ શીખી લીધા પછી તરત જ માતૃચેટની સ્તુતિએા શીખવવામાં આવે છે. આ પહતિ મહાયાન, હીનયાન બન્ને પરંપરા-ઓમાં પ્રચલિત છે. ઇ–સ્સિંગ એ સ્તુતિઓની પ્રશંસા કરવા પોતાને અસમર્થ માતે છે, અને તે ઉમેરે છે કે આ સ્તુતિઓના ઘણુ બાપ્યાકારો અને અનુકરણુકારો થયા છે, ત્યાં લગી કે છેવટે પ્રસિદ્ધ બૌદ્ધ તાર્કિક દિઙ્નાગે પણ માતૃચેટના સાર્ધશતકગત દરેક પ્લાકની આગળ એક એક શ્લોક રચી એક ત્રણુસો શ્લોકના સંગ્રહ તૈયાર કરેલા જે 'મિશ્રસ્તાત્ર' તરીકે જાણીતા છે. ઇ–સ્લિંગે પોતે સાર્ધશતકના ચીની ભાષામાં અનુવાદ કરેલા છે અને ટિબેટન ભાષામાં તા માતૃચેટની સાર્ધશતક અને ચતુઃશતક એ બંને કૃતિઓનાં ભાષાંતરા છે. ચતુઃશતકનું નામ ટિબેટન અનુવાદમાં 'વર્શ્વનાર્હવર્શન '\* એવું છે, અને એ જ નામ મધ્ય એશિયામાંથી પ્રાપ્ત અવશેષની અંતિમ પ્રશરિતમાં પણ છે. આ સિવાય માતૃચેટને નામે ટિબેટન ભાષામાં જે બીજી કૃતિઓ ચડેલી છે, તેની યાદી એક. ડબલ્યુ. ચાંગસ મહાશયે આપેલી છે.

જોકે ટિખેટન પરમ્પરા માતૃચેટ અને અશ્વધોષ બન્નેને એક જ દર્શાવે છે, છતાં ખરી રીતે એ બન્ને વ્યક્તિએા ભિન્ન ભિન્ન જ હતી અને માતૃચેટ અશ્વધેષના વૃદ્ધ સમકાલીન હતા. ચીની પર પરા એ બન્નેને જુદા જીદા જ માને છે અને તેજ પર પરા સાચી છે. આ પર પરાતું સમર્થન ભિક્ષુ રાહુલજીએ અધ્યર્દ્ધ શતકની પ્રસ્તાવનામાં સઅળ દલીલાથી કરેલું છે.

### અધ્યર્જ્સ શતકને પરિચય

જે અષ્યદ્ધ શંતકના પરિચય વાચકાને કરાવવા અહીં ઇષ્ટ છે. તે મૂળ સંસ્કૃતમાંજ જર્નલ ઑફ ધી બિહાર એન્ડ ઉડીસા રીસર્ચ સાસાયટી, પુસ્તક ૨૩, ખંડ ૪ (૧૯૩૭)માં છપાયેલ છે. એનું સંપાદન શ્રી. કે. પી. જાયસવાલ અને બિક્ષુ રાહુલજીએ કર્યું છે. આ સંસ્કરણ જે લિખિત પ્રતિને આધારે પ્રસિદ્ધ થયું છે, તે લિખિત પ્રતિ બિક્ષુ રાહુલજીએ ટિબેટમાંથી મેળવેલી અને તે મૂળે ઈ. ૧૧મા સૈકાના સુનયશ્રીમિત્ર નામક નેપાલી વિદ્વાનની માલિકીની હતી, જેણે તેપાલમાં પાટણ નગરમાં એક વિહાર સ્થાપ્યા હતા અને જે

\* ટિબેટન ઉપરથી લગભગ અર્ધા ભાગતું અંગ્રેજ ભાષાંતર એફ. ડપ્યલ્યુ થેામરો કર્યું છે અને તે ઇન્ડિયન એન્ટિકવેરી ૨૪, ૧૯૦૫, પુ. ૧૪૫માં પ્રસિદ્ધ થયું છે. મૂળ સંસ્કૃત ગ્રંથાના ટિબેટન ભાષાન્તરા કરવા ટિબેટમાં ગયો હતા. એ લિખિત પ્રતિ શ્રી. રાહુલજીએ પાતાની ત્રીજી ટિબેટ યાત્રામાં મેળવી હતી. આ પ્રતિ કચાંથી કેવી રીતે અને કેવા સંજોગેામાં તેમને મળી તેમ જ આ પ્રતિની લંખાઈ પહેાળાઈ વગેરેનું શું સ્વરૂપ છે એનું વર્ણુન બહુ જ રાચક છે છતાં અહીં તે જતું કરવું પડે છે, કેમ કે મારા આશય આ સ્થળે મુખ્યપણે અધ્યર્દ્ધ શતકના બાલ–આન્તર હાર્દને જ બતાવવાના છે. પરંતુ જેઓ શાધખાળ અને ભારતીય વિદ્યા–સંપત્તિમાં રસ ધરાવતા હાય તેઓ પૂર્વીક્રત જર્નલના પુસ્તક નં. ૨૧, ૨૩ અને ૨૪માં પ્રસિદ્ધ થયેલ ટિબેટમાંની શાધ વિશેના શ્રી. રાહુલજીના લેખા અવશ્ય વાંચે. તેમાંથી તેઓ બહુ જ નવીન જ્ઞાતવ્ય વસ્તુ મેળવી શકશે. પ્રસ્તુત અધ્યર્દ્ધ શતકનું ટિબેટન ભાષાંતર પણ શ્રી. રાહુલજીને પ્રાપ્ત

પ્રસ્તુત અખ્યદ્ધ શતકનું ટિબેટન ભાષાંતર પણુ શ્રી. રાહુલજીને પ્રાપ્ત થયેલું. એનું ચીની ભાષાંતર થયેલું છે એ વાત તો પહેલાં કહેવાઈ ગઈ છે; પણુ એના તો તાેખારિયન ભાષાંતરના અવશેષો સુધ્ધાં પ્રસિદ્ધ થયા છે. આ વિવિધ ભાષાન્તરા એટલું પુરવાર કરવા માટે બસ છે કે અનેક શતાબ્દીઓ લગી પ્રસ્તુત અધ્યર્દ્ધ શતકની ખ્યાતિ અને પ્રચાર જીદા જીદા દેશામાં રહ્યાં છે. એના જન્મસ્થાન ભારતમાંથી એ ભલે અદશ્ય થયું હોય, છતાં તે અનેક રૂપોમાં ભારત બહાર પણુ આજે વિદ્યમાન છે.

અધ્યર્દ્ધ શતકના પર્યોય તરીકે મેં સરલતા ખાતર સાર્ધ શતક શબ્દ માતૃચેટના પરિચયમાં વાપર્યો છે. બન્ને શબ્દનો અર્થ એક જ છે અને તે અર્થ એટલે ' એકસો પચાસ સંખ્યાના 'લોકાનું સ્તાત્ર '. અધ્યર્દ્ધ શતક એ નામતું ટિબેટન ઉપરથી સંસ્કૃત રૂપાન્તર ' શતપ ચાશિકાસ્તાત્ર ' એવું પણ કરવામાં આવ્યું છે. તેમ છતાં એ સ્તાત્રનું અસલ નામ તો અધ્યર્દ્ધ શતક જ છે. એમાં ખરી રીતે પદ્યો એકસો પચાસ નહિ પણ એકસો ત્રેપન મળે છે, જે બધાં માતૃચેટરચિત જ ભાસે છે. પચાસ ઉપર ત્રણ પદ્યો વધારે હોવા છતાં તે અર્ધ શબ્દથી સોના અર્ધ તરીકે ગણવામાં આવ્યાં છે. સામાન્ય રીતે લોકા એમ સમજે છે કે અર્ધ એટલે આખાના ખરાળર અર્ધ ભાગ. પણ અર્ધ શબ્દ આખાના ખે સમાન અંશ પૈકા એક અજ્ઞાની પેઠે તેના નાનામોટા બે અસમાન અંશ પૈકી કોઈ પણ એક અંશ માટે પણ વપરાય છે. ગે અરલે પ્રસ્તુત સ્તાત્ર સાે ઉપરાંત ત્રેપન શ્લોકપ્રમાણ હાય તાય એનું અધ્યર્દ્ધ શતક નામ તદ્દન શાસ્ત્રીય અને યથાર્થ છે.

उ. જીઓ સિલ્લહેમશબ્ધાનુશાસનનું સૂત્ર ' समें SરोSર્ધ' न वा ' ( ३-१-५४) अने तेनी जुહहवत्ति અખ્યદ્ધ શતક તેર વિભાગમાં વહેંચાયેલું છે. દરેક વિભાગ એના વિષયા-તુરૂપ નામથી અંકિત છે. એ નામ અને વિભાગની રચના મૂળકારની જ હશે. તે વિભાગે! નીચે પ્રમાણે છે:—

| ૧. ઉપાેદ્ધાતરતવ | ર. હેતુરતવ         |
|-----------------|--------------------|
| ૩. નિરુપમસ્તવ   | ૪. અદ્ભુતરતવ       |
| પ. રૂપસ્તવ      | ૬. કરુણાસ્તવ       |
| છ. વચનરતવ       | ૮. શાસનરતવ         |
| ૯. પ્રણિધિસ્તવ  | ૧૦. માર્ગોવતારસ્તવ |
| ૧૧. દુષ્કરસ્તવ  | ૧૨. કૌશલસ્તવ       |
| ૧૩. આનૃષ્યસ્તવ  |                    |

છેલ્લાં એ પદ્યો વંશસ્થ છંદમાં અને બાકીનાં બધાં અનુષ્ડુપમાં છે. આખા સ્તાેત્રનું સંસ્કૃત તદ્દન સરલ, પ્રસન્ન અને નિરાડંબર શૈલીવાળું છે. સ્તુતિકાર માતૃચેટે એટલી નાનકડીશી સ્તુતિમાં છુદ્દના આપ્યાત્મિક જીવનની શરૂઆતથી તેની પૂર્ણુતા સુધીનું સંક્ષિપ્ત કિંતુ પરિપૂર્ણુ ચિત્ર એટલી બધી સાદગી, સચ્ચાઈ ને ભાવવાહિતાથી ખેચ્યું છે કે તે સ્તાેત્ર વાંચનાર અને વિચારનાર ક્ષણભર ભૌતિક જગતની ઉપાધિએા ભૂલી જાય છે.

રતુતિ-સ્તોત્રનું પ્રવાહબહ અને અખંડ વદ્દેણ તો એાછામાં એાછું ઋડવેદના સમયથી ભારતમાં આજ લગી વહેતું આવ્યું છે, પણુ માતૃચેટનું પ્રસ્તુત સ્તોત્ર તેના પૂર્વકાલીન અને ઉત્તરકાલીન સ્તેત્રથી કેટલાક અધામાં જીદું પડે છે, જે આપણું ખાસ પ્યાન ખેંચે છે. વેદનાં પ્રાચ્ય સૂક્તો સૂર્ય, ચન્દ્ર, ઉષા આદિ પ્રકૃતિગત અંશોનેજ દિવ્યતા અપીં તેમ જ ઇન્દ્ર, વસ્ણુ આદિ પ્રસિદ્ધ પૌરાણિક દેવ-દેવીઓની ઓજસ્વિની કિન્તુ તત્કાલીન કાંઇક અગમ્ય ભાષામાં ભાવ અને છવનભરી સ્તુતિઓ કરે છે, પણ તે સૂક્તો ભાગ્યે જ કાંઈ અતિહાસિક વ્યક્તિને સ્તવે છે. આગળ જતાં સ્તુતિના પ્રવાહ બીજી દિશામાં પણુ વહેવા શરૂ થાય છે. બૌદ્ધ પ્રાચીન પિટકામાં અને જૈન આગમામાં સ્તુતિઓ સંસ્કૃત ભાષાનું કલેવર છેાડી પ્રાકૃત ભાષાના આશ્રય લે છે અને સાથે જ તે કાલ્પનિક તેમ જ પૌરાણિક દેવ-દેવીઓનો પ્રદેશ છેાડી અતિહાસિક વ્યક્તિના વિષય સ્વીકારે છે. પાલિ સુત્તો બ્રુદ્ધને સ્તવે છે, જ્યારે જૈન સુત્ત મહાવીરને સ્તવે છે. ભાષા અને વિષયભેદ ઉપરાંત આ પાલિ-પ્રાકૃત સ્તુતિઓનું બીજાું પણુ એક ખાસ લક્ષણુ છે અને તે એ કે એ

સ્તુતિએ તદ્દન સાધારણ ઝુદ્ધિવાળા માણુસથી પણુ સમન્ત્રય તેવી સહેલી અને નિરાડમ્બર શૈલીમાં મળો આવે છે. માતૃચેટના ઉત્તરવર્તી ભ્રાક્ષણુપર પરાના કવિએા વૈદિક શૈલીમાં સ્તુતિએા રચે છે. કાલિદાસ જેવા મહાકવિએા કવિત્વસુલભ કલ્પનાએા દ્વારા સુપ્રસન્ન અને હૃદયંગમ શબ્દબંધમાં ઇષ્ટદેવને રતવે છે, તેા બાહ્યુ--મયૂર આદિ સ્તુતિકારા વ્યાકરષ્ણુ અને અલંકારશાસ્ત્રન. ભારથી લચી જલી એવી શબ્દારંખરી શૈલીમાં સ્તુતિઓ રચે છે, પણ આ બધા જ કવિઓનું સામાન્ય લક્ષણ એ છે કે તેઓ પાતાના વૈદિક પૂર્વજોના ચાલેલ ચીલે ચાલી પ્રકૃતિગત તેમ જ પૌરાણિક દેવદેવીઓની જ મુખ્યપણે રતુતિઓ રચે છે. એમાંથી કાેઇની સરસ્વતી ભાગ્યે જ અતિહાસિક વ્યક્તિને રતવે છે. તેથી ઊલટું, માતૃચેટના ઉત્તરવર્તા બૌદ્ધ ને જેન સ્તુતિકારા પોતાના પૂર્વ જોને માર્ગે જ વિચરી સુદ્ધ–મહાવીર જેવા ઐતિહાસિક કે પૌરાણિક પણ મતુષ્યની રતુતિએ રચે છે. તેઓ પાતાના પૂર્વજોની અકુત્રિમ શૈલી છોડી . મોટે ભાગે શબ્દ અને અલંકારના આડંબરમાં કવિત્વસુલભ કલ્પનાઓને વણે છે. એટલું જ નહિ, પણુ તેએ। અતિહાસિક માનવજીવતનું ચિત્ર સ્તુતિ દ્વારા રજુ કરવા પ્રવૃત્ત થયા હેાવા છતાં તેમાં એવાં અનેક તત્ત્વાની સેળભેળ કરે છે કે જેથો તે સ્તુત્ય વ્યક્તિનું છવન શુદ્ધ માનવછવન ન રહેતાં અર્ધ દૈવીજીવન કે અર્ધ કાલ્પનિક જીવન ભાસવા લાગે છે. પછીના ઔદ્ધ કે જૈન દરેક રતૃતિકારે માટાભાગે પાતાના ઇબ્ટદેવને સ્તવતાં અનેક દૈવી ચમત્કારા અને માનવજીવનને અસુલભ એવી અનેક અતિશયતાઓ વર્ણવી છે. વધારામાં એ રતુતિઓ શુદ્ધ વર્ણનાત્મક ન રહેતાં બહુધા ખંડનાત્મક પણ અની ગઈ છે--જાણે પાતાને અમાન્ય એવા સંપ્રદાયાના ઇષ્ટદેવા ઉપર કટાક્ષ-ક્ષેષ કર્યા સિવાય પોતાના ઇબ્ટદેવની સ્તુતિ જ કરવા તેએ અસમર્થ અતી ગયા હેાય ! માટેભાગે દરેક સંપ્રદાયની સ્તુતિનું સ્વરૂપ એવું અની ગયું છે કે તેના પાઠ તે સંપ્રદાયના શ્રદ્ધાળુ ભક્ત સિવાય ભીજામાં ભાગ્યે જ ભક્તિ જગાડી શકે.

આવી વસ્તુસ્થિતિ છતાં માતૃચેટનું પ્રસ્તુત સ્તોત્ર ધ્રાહ્મણુ અને શ્રમણ કવિઓની એ અતિશયતાઓથી સર્વથા મુક્ત રહ્યું છે. એમાં માતૃચેટે મુદ્ધના આપ્યાત્મિક જીવનને કવિસુલભ કલ્પના દ્વારા સરલ અને શિષ્ટ લોકિક સંસ્કૃતમાં સ્તવ્યું છે, પણુ એણે તેમાં દૈવી ચમત્કારા કે વિકસિત માનવતા સાથે જરા પણુ અસંગત દેખાય એવી અતિશયતાઓનો આશ્રય લીધા જ નથી. તે સ્વમાન્ય તથાગતને સ્તવે છે, પણુ કથાંય અન્ય સંપ્રદાયસંગત દેવા કે પુરુષો ઉપર એક પણુ કટાક્ષ નથી કરતો. ગમે તેવા વિરાધી સંપ્રદાયના અતુયાયીને પણુ માતૃચેટની આ સ્તુતિના પાક તેને વિશે અણગમાં ઉત્પન્ન નથી જ કરતા. આ શૈલી દ્વારા જાણુે માતૃચેટે એવું તત્ત્વ સ્થાપિત કર્યું લાગે છે કે કાેઈ પણુ ભક્ત કે સ્તુતિકાર પાતાના ઇષ્ટદેવની ભક્તિ કે સ્તુતિ ખીજા કાેઇના દાેષ જોયા સિવાય અને દૈવી કે અસ્વાભાવિક અમત્કારોના આશ્રય લીધા વિના પણુ કરી શકે છે.

અહીં ઇ–ત્સિંગના ઉપર આપેલ એ કથન વિશે વિચાર કરવાે ઘટે છે કે માતૃચેઠની સ્તુતિઓના ધણા વ્યાખ્યાકારા અને અનુકરણકારા થયા છે. આજે સ્યાપણી સામે માતચેટનું સમકાલીન કે ત્યાર પછીનું સમ્પર્જ ભારતીય વાઢમય નથી કે જેથી ઇ-ત્સિંગના એ કથનની અક્ષરશઃ પરીક્ષા કરી શકાય. તેમ છતાં જે કાંઈ વાહુમયની અસ્તવ્યસ્ત અને અધૂરી જાણ છે, તે ઉપરથી એ તે। નિઃશંક કહી શકાય છે કે ઇ–ત્સિંગનું એ કથન નિરાધાર કે માત્ર પ્રશંસા-પુરત નથી. માતચેટની એ પૈકી પહેલી સ્તૃતિ ' ચતુઃશતક ' છે. નાગાર્જુનની 'મધ્યમકકારિકા ' ૪૦૦ શ્લાકપ્રમાણ છે. નાગાર્જુનના શિષ્ય આર્યદેવનં ચતઃશતક પણ તેટલા જ શ્લાકપ્રમાણ છે. બન્તે ગુરુ–શિષ્ય માતચેટના સમીપ ઉત્તરવર્તા છે અને ભૌદ્ધ શન્યવાદી વિદ્વાનો છે. તેથી એમ કહેવાનું મન થઈ જાય છે કે કદાચ નાગાર્જાન અને આર્યદેવે માતૃચેટના 'ચતુઃશતક'નું અનુ-કરણ કરી પાતપાતાનાં ચતુઃશતપ્રમાણ પ્રકરણા લખ્યાં. આ પ્રકરણા ઇ–ત્સિંગ પહેલાં રચાયેલ હાેઈ તેના ખ્યાનમાં હતાં જ અને તેનું ચીની ભાષાન્તર પશ છે જ. ઇ–ત્સિંગે ચતુઃશતકના અનુકરણની વાત કહી છે તે સાધાર લાગે છે. જૈન આચાર્ય હરિલરે પ્રાકૃતમાં વીસ વીશીઓ રચી છે, જે ચારસે શ્લાક પ્રમાણ થાય છે. જોકે હરિલદ્ર ઇ–ત્સિંગના ઉત્તરવર્તી હાેઈ એ વિશિકાઓ ઇ–ત્સિંગની ંજાણમાં ન હાેઈ શકે, છતાં એટલું તેા ભારતીય વિદ્વાનાની અનુકરહ્યપરંપરા ઉપરથી કહી શકાય કે કદાચ હરિંભદ્રની એ રચનામાં પણ માતૃચેટના ચતુઃશતકની, સાક્ષાત્ નહિ તેા પારમ્પરિક,;પ્રેરણા હાેઈ શકે. માતૃ-ચેટતું ભીજી રતાત્ર અપ્યહ શતક છે. એનું અનુકરણ તાે દિઙ્નાગે કર્યું જ છે; અને દિઙ્નાગની એ અનુકૃતિ ટિબેટન સાયામાં મળે છે. ઇ–ત્સિંગ પહેલાં એ રચાયેલ હાેઈ તેની જાણ ઇ–ત્સિંગને હતી જ દિઙ્નાગનું સ્થાન ભારતમાં અને ચીનમાં તે કાળે અતિગૌરવપૂર્ણ હતું. દિઙ્નાગ સિવાય બીજા બૌદ્ધ વિદાનોએ પણ અધ્યર્દ્ધ શતકનાં અનુકરણો કર્યાં હોય એવા સંભવ છે. કેમ કે અસંગ અને વસુબન્ધુ જેવા અસાધારણ વિદ્વાતા પણુ માતૃચેટના પ્રશંસક હતા. આગળ વધારે શાધને પરિણામે એવાં અનુકરણા મળી આવે તા નવાઈ નહિ. એ ઉપરાંત ት 🗠 તિકારો ઉપર પણ જાખ્યહીશતકની સાક્ષાત કે

વંશાનુવંશગત છાયા પડી હેાય તેવેા વધારે સંભવ લાગે છે. સ્તુતિકાર સિદ્ધસેન દિવાકર દિઙ્નાગના બહુ સમીપવતી છે. તેમણે દિઙ્નાગના ' ન્યાયમુખ'નું વ્યનુ-કરણુ કરી 'ન્યાયાવતાર' રચ્યેા છે એમ માનવાને આધાર છે. તેમણે દિઙનાગની અન્ય ક્રુતિઓની સાથે દિઙનાગનું અધ્યદ્ધશિતક અને તેના જ મૂળ આદર્શરૂપ માતૃચેટનું અધ્યહ્વ શતક જોયું હાેય એવે। વધારે સંભવ છે. જો એ સંભવ સાચેા હેાય તેા એમ માનવું નિરાધાર નથી કે સિદ્ધસેને રચેલ પાંચ સળગા યત્રીસ–યત્રીસ \*લેહની યત્રીશીએહ, જેનું કુલ પ્રમાણ અધ્યહીશતકના એકસા ત્રેપન \*ક્ષેાક કરતાં માત્ર સાત જ \*ક્ષેાક વધારે થાય છે, તેમાં પણ માતૃચેટના પગલે ચાલવાના પ્રયત્ન છે. સિદ્ધસેન પછી થનાર અને માટે ભાગે સિદ્ધસેનની રતુતિઓનું જ પાતાની ઢખે અનુકરણ કરનાર સ્વામી સમન્તભદ્રના 'સ્વયમ્સૂસ્તાત્ર'-ની સ્મૃતિ પણુ આ સ્થળે અસ્થાને નથી, કેમ કે એ સુશ્લિષ્ટ સ્તાેત્રમાં પણ અધ્યર્દ્ધ શતક કરતાં માત્ર દશ જ શ્લોક એાછા છે, અર્થાત તેની શ્લોક-સંખ્યા ૧૪૩ છે. હું ઉપર જણાવી ગયેા છું કે પચાસથી થાેડા એાછા કે ચાૈડા વધારે શ્લોકા હાય તાપણ તે શતાર્ધ શાસ્ત્રીય રીતે કહેવાય છે. એટલે, કહેવું હેાય તેા, એમ કહી શકાય કે સિદ્ધસેનના ૧૬૦ અને સમંતભવના ૧૪૩ ×લોકા એ અધ્યહ્∢શતકના ૧પ૩ \*લોકાની બહુ નજીક છે. આ સિવાય સિદ્ધ-સેનની સ્તુતિઓમાં કાઈ કાઈ ખાસ એવા શબ્દો અને ભાવે છે કે જે ઉપરથી એમ માનવાને કારણ મળે છે કે કદાચ સિદ્ધસેને એ શબ્દો કે ભાવા માતૃચેટ અગર તેના અનુકર્તાઓની સામે જ પ્રકટ કર્યા હેાય, જે વિશે આગળ થાેડ વિચારીશું.

સિદ્ધસેન અને સમન્તભદ્ર કરતાં પણ આચાર્ય હેમચન્દ્ર આ રથળે વિશેષ સ્મરણીય છે. જોકે આચાર્ય હેમચન્દ્ર તો ઇ–સિંગ પછી લગભગ પાંચ શતાબ્દી બાદ થયા છે, છતાં એમનું માત્ર 'વીતરાગસ્તાેત્ર ' પણ જ્યારે અધ્યર્દ્યલક સાથે સરખાવીએ છીએ ત્યારે ઇ–સિંગના અનુકરણવિષયક કથન વિશે જરા પણ સંદેહ રહેતા નથી. 'વીતરાગસ્તાેત્ર 'ના શ્લોકા ૧૮૭ છે. એટલે તે સંખ્યાની દષ્ટિએ અધ્યર્દ્ધ શતકથી બહુ દૂર છે. અધ્યર્દ્ધ શતકના તેર વિભાગા છે, જ્યારે વીતરાગસ્તાેત્રના વીશ. પણ હેમચંદ્રે 'વીતરાગસ્તાેત્ર ' કુમારપાલ ભૂપાલને ઉદ્દેશી લખ્યું છે. માતૃચેટના કનિષ્ક સાથેના સંબધ જોતાં એમ થઈ આવે છે કે શું માતૃચેટે પણ સમ્રાટ કનિષ્કને ઉદ્દેશી અધ્ય-ર્દ્ધ શતક જેવાં સ્તાેત્રા રચ્યાં ન હાેય ? હેમચંદ્રે કુમારપાલ પાસે શિકાર છેાડાવ્યા અને વન્ય પ્રાણીઓતે તેને હાથે અભયદાન દેવડાવ્યું એ અમારિ-ઘેાષણાની વાત ઇતિહાસવિદિત છે. માતૃચેટે સમ્રાટ કનિષ્કને લખેલ પત્રમાં પણુ છેવટે વન્ય પ્રાણીઓતે અભયદાન દેવાની અને શિકાર છાડવાની વિનંતી છે. આ સાદસ્ય ભલે એક–બીજાના પ્રન્થાનુકરણુરૂપે ન હોય, તોય એમાં ધાર્મિંક પરંપરાની સમાનતાના પડવા સ્પષ્ટ છે જ. ગમે તેમ હાેય, પણ અધ્યર્દ્ધરાતક અને વીતરાગરતાત્ર એ બન્નેનેા પુનઃ પુનઃ પાઠ કરતાં મન ઉપર એવી છાપ તા પડે જ છે કે, હાેય ન હાેય પણુ, હેમચંદ્ર સામે અધ્યર્દ્ધ-રાતક કે બીજાં તેવાં જ સ્તાત્રા અવસ્ય હતાં. હેમચંદ્રનું બહુબ્રુતત્વ અને સર્વતામુખી અવલાકન અને તેના પ્રન્થસંગ્રહરસ જોતાં એ કલ્પના સાવ નિર્મૂળ ભાગ્યે જ કહી શકાય. બીજા કાેઇની સ્તુતિ કરતાં હેમચંદ્રના વીતરાગ-રતાત્ર સાથે અધ્યર્દ્ધરાતકના કેટલા વધારે બિંબ–પ્રતિબિંબભાવ છે એ જાણુવું બહુ રસપ્રદ હાેઈ તેની ડ્રાંકમાં સરખામણી કરવી અનેક દર્ષ્ટિએ ઉપયોગી છે.

માતૃચેટે ખીજા ક્રાઇમાં દાષનું અસ્તિત્વ ખતાવ્યા સિવાય જ અુદ્ધને સ્તવતાં કહ્યું છે કે, જેનામાં ક્રાઈ પણુ દાષ છે જ નહિ અને જેનામાં સમપ્ર ચુણો જ છે તેને જ શરણે જવું, તેની જ સ્તુતિ કરવી, તેની જ ઉપાસના કરવી અને તેની જ આજ્ઞામાં રહેવું વાજખી છે—જો છુદ્ધિ હોય તા.<sup>૪</sup>

ચ્યા જ ભાવ હેમચંદ્રે સહેજ શૈલીબેદે વર્ણુવ્યો છે. બીજામાં સંપૂર્ણ દોધા છે, જ્યારે તમ વીતરાગમાં બધા ગુણે৷ જ છે. નાથ તરીકે તારા આશ્રય લઈએ છીએ, તને જ સ્તવીએ છીએ, તારી જ ઉપાસના કરીએ છીએ, તારા સિવાય અન્ય કાેઈ ત્રાતા નથી.<sup>પ</sup>

માતૃચેટ છુદ્ધ વિશે કહે છે કે આ છુદ્ધને દોષો અને એના બીજસરકારો કશું જ નથી. વળી હે સુગત, તે દોષા ઉપર એવા સખત પ્રહાર કર્યો છે કે જેથી તે પાતાના ચિત્તમાં દોષના સંસ્કારોને પણું બાકી રહેવા દીધા નથી.

#### સ્તુતિકાર માન્ટચેટ અને તેમનું અધ્યર્જશતક

આ જ વસ્તુને હેમચંદ્ર ટૂંકમાં વર્ણુંવે છે કે વીતરાગે સમ્પૂર્ણુ કલેશ– વૃક્ષોને નિર્મૂળ ઉખાડી નાખ્યાં છે.<sup>9</sup>

માતૃચેટે મનુષ્યજન્મની અતિદુર્લ બતા સૂચવી ક્ષણુભંગુર સરસ્વતી-વાફ-શક્તિ-તે છુદ્ધની સ્તુતિમાં જ સફળ કરી લેવાની ભાવનાથી કહ્યું છે કે મહાન સમુદ્રમાં છૂટી ફેંકાયેલ ધૂંસરીના કાણામાં કાચળાની ડાકનું આપમેળે આવી જવું અતિદુર્લ છે. તેવા જ અતિદુર્લ સદ્ધર્મના સંભવવાળા મનુષ્ય-જન્મ પામી હું ક્ષણિક અને ગમે સારે સવિધ બની જનાર સરસ્વતીને શા માટે સફળ ન કરું <sup>?</sup>

આ જ ભાવ હેમચંદ્ર અતિટ્રાંકમાં વીતરાગને સ્તવતાં વર્ણુંવે છે કે, વીતરાગ વિશે સ્તાત્ર રચી હું સરસ્વતીને પવિત્ર કરીશ. સંસારકાન્તારમાં જન્મધારીઓન જન્મતું કૂળ તે તેની સ્તુતિ જ છે.<sup>૯</sup>

માતૃચેટ બુદ્ધને ઉદ્દેશી કહે છે કે તું કાઇની પ્રેરણા વિના જ સ્વયમેવ સાધુ છે, તું નિઃસ્વાર્થ વાત્સલ્યવાળા છે, તું અપરિચિતાના પણ સખા છે અને તું અસંબંધીઓના પણ બધુ છે.<sup>૧</sup>°

હેમચંદ્ર શબ્દશઃ એ જ વસ્તુ વીતરાગ વિશે કહે છે : તું વગર બાેલાવ્યે પણુ સહાયક છે, તું નિષ્કારણુ વત્સલ છે, તું વગર પ્રાર્થનાએ પણુ સાધુ છે અને તું સંબંધ વિના પણુ સૌના બંધુ છે.<sup>૧૧</sup>

જાતકામાં સુદ્ધ અનેક વાર પાતાના શરીરને ભાગે પણ દિપ્સોના મુખમાંથી પ્રાણીએા છાેડાવ્યાની જે વાત છે તેના સ<sup>\*</sup>કેત કરી માતૃચેટે રતવ્યું

७. बीत०-सर्वे येनोदमूल्यन्त समूलाः क्लेशपादपाः ॥ १, २,॥

८. अध्य०---सोऽह प्राप्य मनुष्य व संसद्धममहोत्सवम् । महाण्णेक्युगच्छिद्रकूर्मप्रीवार्पणोपमम् ॥ ५ ॥ अनिन्याताव्यतस्तरं कर्म्मचिछद्रसंसंशयाम् ।

आतसारां करिष्यामि क्यं नैनां सरस्वतीम् ॥ ६॥

८. वीत०---तत्र स्तोन्नेण कुर्यां च पवित्रां स्वां सरस्वतीम् ।

🐛 दे हि भवकान्तारे अन्मिमां जन्मनः फलम् ॥ १,६ ॥

१०. अध्य०---अत्र्यापारितसाधुस्ख रवमकारणवरसलः ।

असस्तुतसक्षय त्वं त्वमसम्बन्धवान्धवः ॥ ११ ॥

११. वीत०---अनाहूतसहायस्वं, खमकारणबत्सलः ।

अनम्य थितसाधुरतं खमसम्बन्धवान्धवः ॥ १३, १॥

છે કે, હે સાધો ! તે પાતાનું માંસ પણુ આપ્યું છે તાે અન્ય વસ્તુની વાત જ શી ? તે તાે પ્રાણેણ્યી પણુ પ્રણુધીના સત્કાર કર્યો છે. તે હિંસ્ત્રો દ્વારા આક્રાન્ત પ્રાણીઓનાં શરીરા પાતાના શરીરથી અને તેમના પ્રાણે! પાતાના પ્રાણુથી ખરીદી બચાવી લીધાં છે. <sup>૧૨</sup>

યુદ્ધના પ્રાણાર્પણની કરાયેલ સ્તુતિને જ પરિહાસ કરી હેમચંદ્ર ઇષ્ટ-દેવને સ્તવે છે. તેણે એક સ્થળે મહાવીરને સ્તવતાં કહ્યું છે કે स्वमांखदानेन इषा इणि ड: (भयेगव्यवच्छेदद्वान्निज्ञिका श्ळो॰ ६); જ્યારે એ જ પરિહાસ તેણે વીત-રાગસ્તાત્રમાં બીજી રીતે સૂક્યો છે, જે સ્પષ્ટ બૌદ્ધ જાતકકથા સામે છે; જેમ કે, હે નાથ! પાતાના દેહના દાનથી પણ બીજાઓએ જે સુકૃત ઉપાજ્યું નથી તે સુકૃત તે ઉદાસીન એવા તારા પદાસન નીચે આવી પડતું. <sup>૧૩</sup>

હેમચંદ્રે કરેલ આ પરિહાસ જૈન પર'પરામાં સિદ્ધસેન દિવાકર જેટલા તેા જાતેા છે જ. દિવાકરે પણ ગહાવીરને–સ્વમાંસદાનથી પરપ્રાણીની રક્ષા કરનારને–દયાપાત્ર કહ્યા છે. જેમ કે,

> छपां बहन्तः क्रपणेषु जन्तुषु स्वमांसदानेष्वपि सुक्तचेतसः । स्वदीयमप्राप्य क्रतार्थ ! कौशळं स्वतः क्रुगं संजनयन्त्यमेधसः ।। ----द्वान्निश्चिका १-६

માત્રચેટે નિઃસ્પૃહતા–પ્રકર્ષ દારા સુદ્ધની ચિત્તશુર્દ્ધિ સ્તવતાં કહ્યું છે કે ગુણોમાં પણુ તારી અસક્તિ ન હતી, ગુણીએા ઉપર પણુ રાગ ન હતા. તારા સુપ્રસન્ન ચિત્તની પરિશુદ્ધિ આશ્ચર્યજનક છે.<sup>૧૪</sup>

હેમચંદ્ર પણુ ખીજા શબ્દામાં એમ જ સ્તવે છેઃ તું જ્યારે સુખ–દુઃખ કે સંસાર–મેાક્ષ બન્નેમાં ઉદાસીન છે ત્યારે તારામાં વૈરાગ્ય સિદ્ધ જ છે, એટલે તું સર્વત્ર જ વિરક્ત છે.<sup>૧૫</sup>

तदा वैराग्यमेवेति कुत्र नासि विरागवान् ॥ १२, ६ ॥

### સ્તુતિકાર માતૃચેડ અને તેમનું અધ્યર્જરાતક

માત્એટ બુદ્ધના દેહરૂપને સ્તવતાં કહે છે કે ઉપશાન્ત અને કાન્ત, દીપ્તિવાળું અને છતાં આંજ ન નાખે તેવું, બળશાળી અને છતાં ત્રાસ ન આપે તેવું તાર્ રૂપ કાને ન આકર્ષે <sup>કુક દ</sup>

હેમચંદ્રે પણ એ જ ભાવ બીજા શબ્દામાં સ્તબ્યાે છે : હે પ્રભુ ! પ્રિયંગુ, સ્ક્રટિક, સ્વર્ણ આદિ જેવા જુદા જુદા વર્ણુંના તમારા વગરધાયે પણ પવિત્ર દેહાે કાેને આકર્ષતા તથી <sup>૧૧૭</sup>

માતૃચેટ **સુદ્ધની કરુણા રતવતાં કહે છે કે હે નાથ, પરાપકારમાં** એકાન્તપણે મગ્ન અને પાતાના આશ્રય—સુદ્ધ-કલેવર પ્રત્યે અત્યંત નિષ્હુર એવી કરુણાવિહીન કરુણા ફક્ત તારામાં હતી.<sup>૧૮</sup>

હેમચંદ્ર પણ વીતરાગના વિલક્ષણ ચરિત્રને એ જ રીતે સ્તવે છે : હે નાથ ! તે' પાતાના હિંસકા ઉપર પણ ઉપકાર કર્યાં છે અને સ્વાશ્રિતાની પણ ઉપેક્ષા કરી છે. તારું ચરિત્ર સહજ રીતે જ આવું વિચિત્ર હેાય ત્યાં આક્ષેપને અવકાશ જ કર્યા છે <sup>! ૧૯</sup>

માતૃચેટે અુદ્ધનું શાસન અવગણુનાર વિશે જે કહ્યું છે તે જ હેમચંદ્રે બીજી ભંગીમાં વધારે ભારપૂર્વક વીતરાગનું શાસન અવગણુનાર વિશે કહ્યું છે :

હે મુનિશ્રેષ્ડ ! આ પ્રકારના કલ્યાણ્યુક્ત તારા શાસનનાે જે અનાદર કરે તે કરતાં બીજી વધારે ભુંડું શું <sup>ટ્ર</sup>⁺

હે વીતરાગ ! જે અજ્ઞાનીઓએ તારું શાસન નથી અપનાવ્યું, તેઓનો હાથમાંથી ચિન્તામણિ રત્ન જ સરી ગયું છે અને તેઓએ પ્રાપ્ત અમૃતને નિષ્ફળ કર્યું છે.<sup>૨૧</sup>

१५. अध्य० -- उपशान्तं च कान्तं च दीप्तमप्रतिषाति च । निभूतं चोजिंतं चेदं रूपं कमिव नाक्षिपेत् ॥ ५२ ॥
१७. वीत० --- प्रियुङ्गस्फटिकस्वर्ण -पद्मरागाजनप्रभः । प्रभो तवाधौतछुचिः कायः कमिव नाक्षिपेत् ॥ २, ९ ॥
१८. अच्य० --- पराधै कान्तकत्याणि काम स्वाश्रयनिष्ठुरा । त्वय्येव केवलं नाय करुणा Sकरणा Sभवत् ॥ ६४ ॥
१८. बीत० --- हिंसका अप्युपकृता आश्रिता अप्युपेक्षिताः इदं चित्रं चरित्रं ते, के वा पर्यनुयुज्जताम् ॥ १४, ६ ॥
२०. अध्य० --- एवं कल्याणकलितं तचेदम्धिपुज्जय । शासनं नाद्रियन्ते यत् कि वशसतरं ततः ॥ ९९ ॥
२१. वीत० --- च्युतबिक्तामणिः पाणेस्तेषां स्वध्या सुधा मुधा । यैस्ते शासनसर्वेस्थमज्ञःनैर्नारमधात्कृतम् ॥ १५, ३ ॥

[ \$¥@

માત્વચેટ વિરાધાભાસ દ્વારા અહતી પ્રભુતા અદ્વતા છવનમાંથી જ તારવી સ્તવે છે કે, હે નાથ ! તેં પ્રભુ-સ્વામી છતાં વિનેય–શિષ્ય–વાત્સલ્યથી સેવા કરી, વિક્ષેપા સહ્યા; એટલું જ નહિ, પણુ વેશ અને ભાષાનું પરિવર્તન સુધ્ધાં કર્યું. ખરી રીતે, હે નાથ ! તારા પાતામાં પ્રભુપણું પણુ હમેશાં નથી હાેતું. તેથી જ તાે બધાઓ તને પાતાના સ્વાર્થમાં સેવકની માફક પ્રેરે છે.રર

હેમચંદ્ર પણુ વિરાધાભાસથી છતાં બીજી રીતે જૈન દબ્ટિ પ્રમાણે પ્રભુત્વ વર્ણ્વ છે : હે નાથ ! તેં બીજા પ્રભુઓની માફક ક્રાઈને કાંઈ આ પ્યું નથી તેમ જ બીજા પ્રભુઓની માફક ક્રાઇની પાસેથી કાંઇ લીધું નથી; અને છતાંય તારામાં પ્રભુત્વ છે. ખરેખર, કુશળની કળા અનિવર્ચનીય જ હોય છે.<sup>૨૩</sup>

ઝુદ્ધે કાેઈ પણ સ્થિતિમાં કલ્યાણુકારી સ્વપ્રતિપદાનું–મધ્યમપ્રતિપદાનું લંધન નથી કર્યું એ ગુણુની સ્તુતિ માતૃચેટે જેવી શબ્દરચના ને ભંગીને અવલંખી કરી છે તેવી જ શબ્દરચના અને ભંગીને વધારે પલ્લવિત કરી તેમાં હેમચંદ્રે અતિ ઉદાત્ત ભાવ ગોઠગ્યેા છે :

જ્યાં ત્યાં અને જે તે રીતે, જેણે કેણે, ભલે તને પ્રેર્યો દ્વાય— તારાથી કામ લીધું હાેય, છતાં તું તાે પાતાના કલ્યાણમાર્ગનું કદી ઉલ્લંધન કરતાે નથી.<sup>૨૪</sup>

જે તે સમ્પ્રદાયમાં, જે તે નામથી અને જેતે પ્રકારેતું જે હાે તે હાે, પણ જો તું નિર્દોધ છે તાે એ બધા રૂપમાં, હે ભગવન્ ! છેવટે તું એક રૂપ જ છે. વારતે તને—વીતરાગને નમસ્કાર હાે.<sup>૨૫</sup>

२२. अध्य०— प्राप्ताः क्षेपा वृता सेवा शभाषान्तरं कृतम् नथ्य वैनेयवात्स्वरुयात् प्रभुणापि सता त्वया ॥ १ १६ प्रभुत्वमपि ते नथ्य सदा नात्मनि विधते । वश्वत्य इव सवैहिं स्वैरं स्वार्थे नियुज्यसे ॥ १९७ ॥ २३. वीत०--दत्तं न किष्टित्कस्मैचित्रात्तं किंचित्कुतश्चन ।

प्रसुखं ते तथाप्येतस्कला कापि विपश्चिताम् ॥ ११, ४॥

२४. अष्य०- येन केनचिदेवं त्वं युत्र तन्न यथा तथा।

 માત્વચેટે મુદ્ધની ઉપકારકતા અલીકિક રીતે સ્તવી છે કે, હે નાથ ં અપકાર કરનાર ઉપર તું જેવેા ઉપકારી બન્યો છે લેવેા ઉપકારી જગતમાં બીજો કાેઈ માણુસ પોતાના ઉપકારી પ્રત્યે પણ નથી દેખાતો.<sup>૨૬</sup>

આ જ વસ્તુને હેમચંદ્રની સ્કુટ વાચા ગ્રથે છે : હે નાથ ! બીજાઓ ઉપકારકા પ્રત્યે પણ એટલા સ્નેહ નથી દાખવતા જેટલા તમે અપકારકા પ્રત્યે પણ ધરાવા છા. ખરેખર, તમમાં બધું અલૌકિક છે.<sup>૨૭</sup>

માત્વચેટે <mark>સુદ્ધની દુષ્કરકારિતા વિરો કહ્યું છે કે સમાધિવજથી હાડકાં-</mark> ઓનો ચૂરેચૂરા કરનાર તે છેવટે પણુ દુષ્કર કાર્ય કરવું છેાડતું નહિ.<sup>૨૮</sup>

હેમચંદ્રે એ જ ભાવ ભંગ્યન્તરથી સ્તબ્યાે છે ઃ હે નાથ ! તેં પરમસમાધિમાં પાેતાની જાતને એવાે રીતે પરાવી કે જેથી હું સુખી છું કે નહિ, અગર દુઃખી છું કે નહિ, તેનું તને ભાન સુધ્ધાં ન રહ્યું.<sup>૨૯</sup>

માત2્યેટે સુદ્ધના બધા જ બાલ્ર–આભ્યન્તર ગુણોની અદ્દભુતતા જે શબ્દ અને શૈલીમાં સ્તવી છે લગભગ તે જ શબ્દ અને શૈલીમાં હેમચંદ્રે પણુ વીત-રાગતે અદ્દભુતતાન≀ સ્વામી તરીકે સ્તબ્યા છે :

દશા, વર્તન, રૂપ અને ગુણે એ બધું આશ્વર્યકારી છે, કેમ કે સુદ્ધની એક પણુ બાબત અનદ્ભુત નથી.<sup>૩૦</sup> અધ્ય૦ ૧૪૭

હે ભગવન ! તારા પ્રશમ, રૂપ, સર્વભૂતદયા એ બધું આશ્ચર્યકારી છે, તેથી સંપૂર્ણ આશ્ચર્યના નિધીશ તને નમસ્કાર હેા.<sup>99</sup>

२६. अध्य०----नोपदारपरेऽप्येवमुपकारपरो जनः ।

अप्कारपरेऽपि त्वमुगकारपरो यथा ॥ ११९॥

२७. वीत०---तथा प्ररेन रज्यन्त उपकारपरे परे ।

यथाऽपकारिणि भवानहो सर्नमलौकिकम् ॥ १४, ५॥

२८. अध्य०----यस्त्वं समाधिवज्रेण तिलशोऽस्थीनि चूर्णयन् ।

ं अतिदुष्करकारित्वसन्तेऽपि न विमुक्तवान् ॥ १४४ ॥

२८. वीत०---तथा समाधौ परमे त्वयात्मा विनिवेशितः ।

सुखी दुःख्यरिम नास्मीति यथा न प्रतिपत्नवान् ॥ १८, ७ 🎼

३०. अध्य०-अहो स्थितिहो वृत्तमहोरूपमहो गुणाः ।

न नाम बुद्धमांगामस्ति किंचिदनद्भुतम् ॥ १४७॥

३१. बीत०--- शमोद्भुतोऽद्भुतं रूपं सबत्मिम्न कृपाद्भुता ।

मर्बाद्मुत्रनिधीशाय तुभ्यं भगवते नमः ॥ १०, ८ ॥

દર્શન અને ચિંતન

'કપર ]

માતૃચેટ શુદ્ધને વન્દન કરનારાઓને પણુ વન્દે છે : હે નાથ ! જેઓ પુણ્યસમુદ્ર, રત્નનિધિ, ધર્મરાશિ અને ગુણુાકર એવા તને નમે છે, તેઓને નમસ્કાર કરવે એ પણુ સુકુત છે.<sup>૩૨</sup>

હેમચંદ્ર એ જ ભાવ માત્ર શબ્દાન્તરથી સ્તવે છે : હે નાથ ! જેઓએ તારા આગ્રાપ્ટતથી પાતાની જાતને સદા સીંચી છે તેઓને નમસ્કાર, તેઓની સામે આ મારી અંજલિ અને તેઓને જ ઉપાસીએ છીએ.<sup>33</sup>

માતૃચેટ અને હેમચંદ્રની સ્તાેત્રગત વધારે તુલનાનો ભાર જિજ્ઞાસુએ ઉપર મૂકી આ સરખામાબ્રીના ઉપસંહાર માતૃચેટથી બહુ માડે નહિ થયેલ કાલિદાસ અને સિદ્ધસેનનાં એકાદ બે પદ્યોની સરખામણીથી પૂરા કરું છું. માતૃચેટે સ્તુતિના ઉપસંહાર કરતાં જે ભાવ પ્રગટ કર્યો છે તે જ ભાવ કાલિ-દાસ વિષ્ણુની સ્તુતિના ઉપસંહારમાં દેવાના મુખથી પ્રકટ કરે છે :

હે નાથ ! તારા ગુણા અક્ષય છે, જ્યારે મારી શક્તિ ક્ષયશીલ છે. તેથી લંખાણુના ભયને લીધે વિરસું છું, નહિ કે સ્તુતિજન્ય તૃપ્તિને લીધે. —અપ્ય. ૧૫૦

હે વિષ્ણો ! તારા મહિમાનું ક્વર્તન કરી વાણી વિરમે છે તે કાં તા શ્રમથી અને કાં તાે અશક્તિથી; નહિ કે તારા ગુણોની પરિમિતતાથી. ---રધુ. ૧૦, ૩૨.

આ સ્થળે ધ્વાઇન્સ્ અને શ્રમણુપર પરાની મૌલિક માન્યતાના ભેદ વિશે એક બાબત તરક ધ્યાન જાય છે. તે એ કે ધ્વાઇન્સ્પર પરા કાઈ પણ દેવમાં દુષ્ટ કે શત્રુના નાશને સાધુ–પરિત્રાણ જેવા જ ગુણુ તરીકે સ્તવે છે, જ્યારે બૌદ્ધ ને જૈન પર પરા મિત્ર કે શત્રુ, સાધુ કે દુષ્ટ ખંને ઉપર સમાનભાવે કરુણા વર્ષાવવી એને જ પ્રકૃષ્ટ માનવીય ગુણુ માને છે. આ માન્યતાભેદ ગમે તે ધ્વાઇ્સ્ કવિની સ્તુતિ અને શ્રમણ કવિની સ્તુતિમાં નજરે પડવાના જ. તેથા અહિ તેવાં ઉદાહરણા નથી તારવતાે.

માતૃચેટ સુદ્ધનાં વચનાને સર્વગ્રતાના નિશ્વય કરનાર તરીકે સ્તવે છે; જ્યારે

32. अध्य०---पुण्योदधि रतनिधि धर्मराशि गुणाढरम् । ये त्वां खत्त्वा नमस्यन्ति तेभ्योपि सुकृतं नमः ॥ १४९ ॥ 33. बीत०---तेभ्यो नमो ऽछलिर्यं, देषां तान् समुपारमहे । त्वच्छासनामृतरसैवैंशत्माऽखिच्यतान्वहम् ॥ १५, ७ ॥

# સ્તુતિકાર માટ્ચેટ અને તેમનું અધ્યર્ક્ષ્શતક

સિદ્ધસેન પણ મહાવીરનાં વચતાેને એ જ રીતે સ્તવે છે, અને વધારામાં શરીરના અતિશયને ઉમેરે છે :

ંહે નાથ ! કયા તારા દ્વેષીને પણ એ પ્રકારનાં વચના સાંભળી તારે વિશે સર્વદ્રાપણાના નિશ્ચય ન થાય ? '<sup>૩</sup>૪

' હે વીર ! તારું સ્વભાવથી શ્વેત રુધિરવાળું શરીર અને પરાનુક પથી સકળ ભાષણુ આ બન્ને તારે વિશે સર્વદ્રાપણાના નિશ્વય જેને ન કરાવે એ માણુસ નહિ પણુ કાેઈ બીજું જ પ્રાણી છે.' <sup>૩૫</sup>

કાગળના દુર્ભિક્ષનો ભય ન હોત તેા સંપૂર્ણ અર્દ્ધશતક નહિ તો છેવટે તેનાં કેટલાંક પદ્યો ગુજરાતી અનુવાદ સાથે લેખને અંતે આપત, પણુ એ લેાલ આ સ્થળે જતા કરવા પડે છે. તેમ છતાં અધ્યર્દ્ધશતકમાં આવતા બે મુદ્દા પરત્વે અહીં વિચાર દર્શાવવા જરૂરી છે, કેમ કે તે તુલનાત્મક અને ઐતિહાસિક દબ્ટિએ સાહિત તેમ જ સામ્પ્રદાયિક અધ્યયન કરવામાં ખાસ ઉપયાગી છે. પહેલાે મુદ્દો મનુષ્યજન્મની દુર્લભતા સમજાવતાં દ્રષ્ટાંતા અને બીજો મુદ્દો છુદ્ધને સ્વયમ્બ્રૂ રૂપે નમસ્કાર કરવાને લગતાે છે.

`માતૃચેટે પ્રારંભમાં જ મનુષ્યજન્મની દુર્લભતા સમજાવવા કહ્યું છે કે<del>-</del>---

सोऽहं प्राप्य मनुष्यत्वं, सस्दर्भमहोत्सवम् । महार्ण्णवयुगच्छिद्रकूम्भेषीवार्पणोपमम् ॥ ५ ॥

આ ઉક્તિમાં જે ધૂંસરાના છેદમાં કાચભાની ડાેક પરાવાઈ જવાના દાખલા આપી માનવજીવનની દુર્લભતા સૂચવી છે તે દાખલા બૌદ્ધ ગ્રન્થ સુત્રાલંકારમાં તાે છે જ, પણુ આ દાખલા પાલિ મજિઝમનિકાયમાં<sup>૩ દ</sup> પણ છે. પરંતુ જૈન ગ્રન્થોમાં તાે આનાં દશ દબ્ડાન્તાે પહેલેથી જ પ્રસિદ્ધ છે. ઉત્તરાધ્યયનની નિર્યુક્તિ,<sup>30</sup> જે પાંચમા શતાબ્દીથી અર્વાચીન નથી જ, તેમાં

३४. अभ्यक---कस्य न स्यादुपश्रुत्य वाक्यान्येवंविधानि ते। त्वयि प्रतिहृतस्यापि सर्वज्ञ इति निश्चयः ॥ ६८ ॥ ३५. वपुः स्वभावस्थमरक्तशोणितं परानुकम्पादफलं च भाषितम् ॥ न यस्य सर्वज्ञविनिश्चयस्त्रयि द्वयं करोत्येतदसौ न मानुषः ॥ ---द्वात्रिधिका १-१४

૩૬. જીઓ, બાલપંડિત સુત્ત.

૩૭. જુઓ, ચતુર ગીયા ધ્યાયન, ગાથા ૧૬૦ અને તેની ' વાદ્ય ' ટીકા.

એ દશે દબ્ટાન્તાની યાદી છે. આ યાદી જૂની પર પરાનો સંગ્રહ માત્ર છે. એ પરંપરા કેટલી જૂની છે તે નક્કી કરવું સરલ નથી, પણ બૌદ્ધ ને જૈન પર પરામાં જે આવા દાખલાએાનું સામ્ય દેખાય છે તે ઉપરથી એટલં તે નક્કી જ છે કે ઉપદેશકા અને વિદાના આ દેશમાં જ્યાંત્યાં માનવજીવનની દર્લાભતા સમજાવવા આવાં દબ્ટાન્તા યાેજ કાઢતા અને તે દ્વારા સાધારણ . લોકામાં આવાં દ્રષ્ટાન્તા રમતાં થઈ જતાં. એકવાર કાઈએ એક દ્રષ્ટાન્ત રચ્યું કે પછી તો તે ઉપરથો બીજાએ તેના જેવાં નવનવ દુષ્ટાન્તા રચી કાઢતા. જૈન પરંપરામાં આજ લગી માત્ર તેવાં દશ દબ્દાન્તા જ જાણીતાં છે. ∞અને તેનેા ઉપયોગ ધાર્મિક પ્રદેશમાં બહુ થાય છે. માતૃચેટે કર્મગ્રીવા શબ્દ વાપરી કાચબાની ડાેક સચવી છે, જ્યારે જૈન ગ્રન્થામાં 'સમીલા ' શબ્દ વપરાયેલેા છે, જેતા અર્થ છે સાંખેલું અર્થાત્ એક નાનકડાે લાકડાતાે લાંબાશા ુટકડા. સુગચ્છિદ્ર શબ્દ બન્તે પરપરાઓના વાહુમયમાં સમાન છે.ભાવ એવા છે કે મહાન સમુદ્રને એક છેડે ધૃંસરું તરતું મૂકવામાં આવે અને તદન બીજે છેડે એક નાનકડાે પાતળો ડંડીકા. એ બે કચારેક અથડાય એ સંભવ જ પહેલાં તા આછે અને બહુ લાંબે કાળે તરંગાને કારણે અતિ વિશાળ સમુદ્રમાં પણ કચારેક ધુંસર, અને એ લાકડું એકબીજાતે અડકી જાય લાય ધુંસરાના કાણામાં એ દંડીકાતું પરાવાવું અતિદુઃસંભવ છે. છતાંય દુર્ઘટનાઘટનપટીયસી વિધિલીલા જેમ એ લાકડાને એ છેદમાં કચારેક પરાવી દે તેમ આ સંસાર-ભ્રમણમાં માનવયોનિ તેટલે લાંબે ગાળે અને તેટલી જ મુશ્દેલીથી સંભવે છે. માતચેટે કાણામાં દંડીકાને બદલે કાચબાની ડાેક પરાવાવાની વાત કહી છે તેનાે ભાવ પણ એ જ છે. બાકીનાં નવ દબ્ટાન્તાે પણ એ જ ભાવ ∙ઉપર ઘડાયેલાં છે.

માતૃચેટે સ્વયમ્મુવે નમસ્તે ડારતુ ( \*લો. ૮ ) શબ્દથી શુદ્ધને નમરકાર કર્યો છે. અહીં વિચારવાનું એ પ્રાપ્ત છે કે સ્વયંભૂ શબ્દ ધ્રાહ્મણ્યરંપરા અને તેમાંય ખાસ પૌરાણિક પરંપરાના છે. તેના અર્થ તે પરંપરામાં એવા છે કે જે વિષ્ણુના નાસિકમળમાંથી માતાપિતા સિવાય જ આપમેળે જન્ન્યા તે ધ્રદ્ધા—કમલયાનિજ સ્વયંભૂ. ભૌદ્ધ અને જૈન પરંપરા આવી કમળમાંથી સ્વય જન્મની કલ્પનાને માનતીજ નથી. અલભત્ત, એ બન્ને પરંપરામાં સચસમ્બુદ્ધ અને સમ્માસમ્લુદ્ધ જેવા શબ્દો છે, પણ તે શબ્દોનો અર્થ 'આપમેળે ગ્રાનપ્રાપ્તિ ' એટલા જ છે, નહિ કે આપમેળે જનમવું તે. છેક પ્રાચીન ભૌદ્ધ અને જૈન વાક્ષ્મયમાં પાતપાતાના અભિપત તીર્થ કરો વાસ્તે તેઓએ જિન, સુગત, તીર્થ કર, સ્વયંસંસુદ્ધ આદિ જેવાં વિશેષણા વાપર્યાં છે, તેમાં કવાંય ભ્રાહ્મણુ અને પૌરાણિક પરંપરાના અભિમત દેવા માટે તે પરંપરામાં વપરાયેલ ખાસ સ્વયંભૂ, વિષ્ણુ, શિવ આદિ વિશેષણા દેખાતાં નથી. તે જ રીતે ભૌદ્ધ અને જૈન પરંપરામાં પ્રસિદ્ધ એવાં જિન, સુગત, અર્હન્ આદિ વિશેષણા ભ્રાહ્મણુપરંપરાના પ્રાચીન ગ્રંથામાં કવાંય દેખાતાં નથી. સામાન્ય રીતે ભાદ્મણ અને ઝામણુપરંપરાનો આ શબ્દલેદ જૂના છે. તેથી ભૌદ્ધો કે જૈના બ્રહ્મના વાચક સ્વયંભૂ શબ્દને સુદ્ધ કે જિનમાં ન વાપરે એ સ્વાભાવિક છે.

પોરાણિક પર પરામાં સ્વયંભુનું સ્થાન જાણીતું છે. પાછલા વખતમાં વિષ્ણ અને શિવની પૂજાપ્રતિષ્ઠા વિશેષ વધી તે પહેલાં કથારેક વ્રહ્માની પ્રસિદ્ધિ અને પૂજા વિશેષ હતાં. કચારેક સ્વયંભ્ર સબ્ટિના કર્તા દેવ તરીક પ્રસિદ્ધ હતાે અને આ લાક સ્વયંભૂકૃત મનાતાે, જેનાે ઉકલેખ સૂત્રકૃતાંગ<sup>૩</sup>૬ જેવા પ્રાચીન ગ્રંથમાં મળે છે. બૌદ્ધ કે જૈના જગતને કાઇનું રચેલું ન માનતા હાેવાથી તેએા સુષ્ટિકર્તા સ્વયંભૂતે ન માને અને તેથી એ પૌરાણિક સ્વયંભૂ શબ્દને પાેતાના અભિમત સુગત કે જિન વાસ્તે ન વાપરે એ સ્વાભાવિક છતાં તેઓ એ પૌરાણિક કલ્પનાને નિર્મૂળ અને નિર્ધુક્તિક છે. તેમ સચવવા પાતાના દેવાે વાસ્તે સ્વયંસંબુદ્ધ શબ્દ વાપરી એમ સુચવતા કે આપમેળે જન્મ સંભવ નથી, પણ આપમેળે તાન તાે સંભવે છે. માન્યતાની આ પર પરાને બેદ ચાલ્યા આવતાે, છતાં કથારેક એવા સમય અ્યાવી ગયાે છે કે તે વખતે ભૌદ્ધો અને જૈને**। બન્નેએ પૌરા**ણિક સ્વયંભ્ર શબ્દને તદ્દન અપનાવી લીધાે છે. આગળ જતાં જેમ શિવ, શંકર, મહાદેવ, પુરષાેત્તમ અને બ્રહ્મા આદિ અનેક વૈદિક અને પૌરાણિક શબ્દોને પાતાના ુ અભિપ્રેત અર્થમાં અપનાવી લેવાની પ્રક્રિયા જૈન અને બૌદ્ધ સ્તુતિ-પર પરામાં ચાલી છે, તેમ કથારેક પહેલાના સમયમાં સ્વયંભૂ શબ્દતે **અપનાવી લેવાની પ્રક્રિયા પણ શરૂ થયે**લી. ≈્ય≀ શરૂઆત પહેલાં કાેણે કરી તે તેા અજ્ઞાત છે, પણ, એટલું તાે નક્કી છે કે એ શરૂઆત કાઈ એવા સમય અને દેશના એવા ભાગમાં થઈ છે જે વખતે અને <sub>જ્</sub>યાં રવયંબ્રૂની પૂજા–પ્રતિષ્ઠા બહુ ચાલતી. માતૃચેટ ઇસ્વીસનના પહેલા સૈકાના કવિ છે. તેણે શુદ્ધ માટે સ્વયંભૂ શબ્દ વાપર્યો છે, તે ઉપર સુચવેલ પ્રક્રિયાનું જ પરિણામ છે. હજી લગી માતૃચેટ પહેલાંના કાેઈ જૈન ગ્રન્થમાં મહાવીર વ્યાદિ અર્હન માટે સ્વયંભ્ર શબ્દ વપરાયેલા જણાયા નથી. તેથી ઊલટું નિર્વિવાદ રીતે માતૃચેટ પછીની જૈન કૃતિઓમાં મહાવીર આદિના વિશેષણ તરીકે સ્વયં ભૂ શબ્દ

કટ, પ્રેથમ શ્રવસ્કંધ ૧, ૩, ૭

વપરાયેલા મળે છે— ખાસ કરી સ્તૃતિઓમાં. માતૃચેટે પણ સ્તૃતિમાં જ બુદ્ધ માટે એ શબ્દ વાપર્યો છે. માતચેટ પછી ખીજા બૌદ્ધ સ્તુતિકારા એ શબ્દ વાપરે એ તે સ્વાભાવિક જ છે. જૈન સ્તુતિકાર સિદ્ધસેન દવાકર, જે ઈ. સ.ના પાંચમા સૈકા લગભગ થયેલ છે. તેણે પાતાની ખત્રીશીઓમાં મહાવીરની સ્તૃતિ તરીકે જે પાંચ બત્રીશીઓ રચી છે, તેના આરંભ જ 'स्वयम्भुव भूतसडझनेत्रं ' શબ્દથી થાય છે. ત્યાર બાદ તાે જૈન પર પરામાં સ્વયંભૂ શબ્દ પુરાતન સ્વયં-સંબ્રહ શબ્દના જેટલી જ પ્રતિષ્ઠા પામે છે. સ્તુતિકાર સમન્તભદ્રે પણ ' स्वयम्भुवा भूतहितेन भूतळे ' શખ્દથી જ સ્તાત્રની શરૂઆત કરી છે. એક વખતે ળૌદ્ધ પરંપરામાં એવે! પણ યુગ આવ્યે! છે, કે જે વખતે સ્વયંબૂચૈત્ય. સ્વયં-ભ્રવિહાર અને સ્વયંભ્રુભુદ્ધની વિશેષ પૂજા શરૂ થઈ હતી, અને તે ઉપર સ્વયંભ્રપુરાણ જેવા તીર્થમાહાત્મ્યગ્રંથા પણ રચાયા છે. આ પુરાણ તેપાલમાં આવેલ સ્વયંબ્ર્ચૈત્ય અને તેના વિહાર વિશે અદુભુત વર્ણન આપે છે, જે <mark>બ</mark>ાહ્મણપુરાણોને પણ વટાવી દે તેવું છે. આ બધું એટલું તે**! સ્**રચવે છે કે વ્યાહ્મણ અને પુરાણપર પરામાં સ્વયંભૂનું જે સ્થાન હતું તેના આકર્ષણથી ભૌદ્ધ અને જૈન સ્તુતિકારોએ પણ સુગત, મહાવીર આદિને વિશે પોતાની ઢખે સ્વયંભ્રપણાના આરાપ કર્યો અને તેઓ પાતે પણ (ભલે બીજી દષ્ટિએ) સ્વયંભ્રતે માતે છે એમ પુરવાર કર્યું. આ સ્થળે એ પણ નોંધવું જોઈએ કે એક સ્વયંબૂસમ્પ્રદાય હતા જેના અનુયાયી સ્વાયંબુવ કહેવાતા; પછી તે સમ્પ્રદાય કાઈ સાંખ્યયોગની શાખા હોય કે પૌરાણિક પર પરાનું કાઈ દાર્શન નિક રૂપાન્તર હેાય, એ વિશે વધારે શાધ થવી બાકી છે.\*

### \* ઝી આનન્દરાંકર ધુવ સ્મારક ચંચમાંથી ઉધ્ધૃત

# તથાગતની વિશિષ્ટતાનાે મર્મ

# [ { ]

**તથાગત** સુદ્ધની ૨૫૦૦મી પરિનિર્વાંશુ જયંતી ઉજવાય છે અને તે ભારતમાં. સુદ્ધના સમયથી માંડી અનેક સૈકાએા સુધી બૌદ્ધ અનુયાયીઓની સંખ્યા ઉત્તરાત્તર વધતી રહેલી. એમાં એવી એાટ આવી કે આજે ભારતમાં તળપદ બૌદ્ધો ગચ્યાગાંધ્યા જ છે; પરંતુ ભારતની બહાર છતાં ભારતની ત્રણ—ઉત્તર, દક્ષિણ અને પૂર્વ—દિશામાં એશિયામાં જ બૌદ્ધોની તથા બૌદ્ધ પ્રભાવવાળા ધર્મના અનુયાયીઓની સંખ્યા એટલી બધી વિશાળ છે કે જેથી દુનિયામાં તે ધર્મનું સ્થાન બહુ અગત્યનું છે.

આમ છતાં ભારત બહારના ક્રોઈ પણુ બૌદ્ધ દેશમાં એ જયંતી ન ઊજવાતાં ભારતમાં જ ઊજવાય છે, અને તે પણ રાજ્ય અને પ્રજા બન્નેના સહકારથી. આજનું ભારતીય પ્રજાતાંત્ર ક્રેાઈ એક ધર્મને વરેલું ન હાેઈ અસામ્પ્રદાયિક છે, અને ભારતીય પ્રજા તેા મુખ્યપણે બૌદ્ધ ધર્મ સિવાયના બીજા અનેક ધર્મપંધામાં વહેંચાયેલી છે. એટલે સહેજે જ પ્રક્ષ થાય છે કે રાજ્ય ને પ્રજા સુદ્ધજયંતી ઊજવે છે તેનું પ્રેરક બળ શું છે કૈ

મારી દર્ષ્ટિએ આને સાચે અને મૌલિક ઉત્તર એ છે કે બૌદ્ધ એ ધર્મ અને પંચ હોવા છતાં તેના સ્થાપક ને પ્રવર્તક તથાગતમાં અસામ્પ્રદાયિક માનવતાનું તત્ત્વ જ પ્રધાનપણું હતું. કાઈ પણુ એક ધર્મપુરુષના અનુયાયીઓ મૂળ પુરુષના મૌલિક અને સર્વપ્રાહી વિચારને સંપ્રદાય અને પંચનું રૂપ આપી દે છે. તેને લીધે તે મૂળ પુરુષ ક્રમે ક્રમે સામ્પ્રદાયિક જ લેખાય છે. પરંતુ તથા-ગત સુદ્ધનું મૂળ કાઠું એવું છે કે તે વધારેમાં વધારે અસામ્પ્રદાયિક માનવતાની દષ્ટિ ઉપર રચાયેલું છે. એટલે સુદ્ધને એક માનવતાવાદી તરીકે જ જો જોઈ અને વિચારી શકોએ તા સામ્પ્રદાયિકતાની ભાષામાં, જય તીની ઉજવણી વિરુદ્ધ પ્રશ્ન ઊભો થતા જ નથી.

ભારત બહાર કરોડોની સંખ્યામાં બૌદ્ધો છે; કેટલાક દેશા તા આખા ને આખા બૌદ્ધ જ છે એ ખરું; પહુ આવા વિશાળ બૌદ્ધ ધર્મના સ્થાપક અને પ્રવર્તકને જન્મ આપવાનું, તેની સાધનાને પોષવાનું અને તેના ધર્મચક્રને ૪૨ ગતિ આપવાનું સાંસ્કારિક તેમ જ આપ્યાત્મિક બળ તા ભારતનું જ છે. જો ભારતનું એ મૂળ સત્ત્વ ન હાત તા ન થાત છુદ્ધ કે ન પ્રસરત ભારત બહાર બૌદ્ધ ધર્મ. ભારતમાં સંખ્યાબંધ ધર્મપુરુષો જન્મતા આત્રા છે. અધ્યાત્મની પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચ્યા હાય એવા પણુ પુરુષોની ખાટ ભારતે કચારેય અનુભવી નથી. આમ છતાં સુદ્ર ભૂતકાળથી આજ સુધીના ભારતના ઇતિહાસ એટલું તા કહે જ છે કે સિદ્ધાર્થ ગૌતમે માનવતાના વિકાસમાં જેટલા અને જેવા કાળા આપ્યા છે તેટલા અને તેવા કાળ બીજા કાઈ એક ધર્મપુરુષે દુનિયાના ઇતિહાસમાં આપ્યા છે તેટલા અને તેવા કાળ બીજા કાઈ એક ધર્મપુરુષે દુનિયાના ઇતિહાસમાં આપ્યા નથી. જો આમ છે તા ભારત જ્યારે શુદ્ધની જયંતી ઊજવે છે સારે તે કાઈ એક સમ્પ્રદાય કે પંચને મહત્ત્વ અપે છે એમ ન માનતાં માત્ર એટલું જ માનવું પડે છે કે ભારત પોતાને અને દુનિયાને મળેલા સર્વોચ્ચ માનવતાના વારસની જયંતી ઊજવી રહ્યું છે. આ એક તાત્ત્વિક વાત થઈ.

ભારત બહારના કાઇ પણ એક બૌદ્ધ દેશે, દાખલા તરીકે જાપાન કે ચીન જેવા વિશાળ રાષ્ટ્રે, છુદ્ધની આ જયંતી ભારત ઊજવે છે તે કરતાં પણ વધારે દમામથી અને કુશળતાથી ઊજવી હાત તે શું ભારતમાં ઊજવાનાર જયંતી કરતાં એમાં વધારે ગૌરવ આવત ? હું માનું છું કે એવી કાઈ ઉજમણી માત્ર માગેલ કીમતી અલંકાર જેવી બનત. જે દેશમાં છુદ્ધ જન્મ્યા, જ્યાં પરિબાજક થઈ લોકા વચ્ચે કર્યા અને જયાં તેઓ જ્ઞાન પામ્યા તેમ જ જીવનકાર્ય પૂરું કરી વિલય પામ્યા, ત્યાં તેમની જયંતીની ઉજવણી કેવી સાહન્કિક હાેઈ શકે એ સમજવું વિચારવાનાને માટે જરાય મુશ્કેલ નથી. આ પ્રક્ષને માત્ર સામ્પ્રદાયિક કે રાજકીય દબ્ટિએ ન જોતાં માનવીય સંસ્કૃતિની દબ્ટિએ જોઈએ તા જ આવી ઉજવણીનું સુખ્ય પ્રેરક બળ ખ્યાનમાં આવે.

ગાંધીજીએ પોતાના જીવનકાળ દરમિયાન જ, અને જીવન પછીનાં ચાેડાં જ વર્ષોંમાં, વિશ્વના માનવતાવાદી લોકાનાં હૃદયમાં જે સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે તેના જેવું સ્થાન પ્રાપ્ત કરતાં છુદ્દજીવનને તાે હજારા વર્ષ લાગ્યાં. તેનું કારણ જમાનાની જીદાઈમાં રહેલું છે. છુદ્દના જમાનામાં ગાંધીજી થયા હોત તો એમના માનવતાવાદી વિચારોને પ્રસરતાં, છુદ્દના વિચારોને પ્રસરતાં લાગ્યા તેટલા જ સમય લાગત. આજનાં વિચારવિનિમયનાં સાધના એવાં ઝડપી છે કે જો તે જ છુદ્દ આ જમાનામાં થયા હોત તા ગાંધીજીની પેઠે પાતાના જીવનકાળ દરમિયાન જ પાતાના વિચારાના દૂરગામી પડધેં સાંભળી શકત. છુદ્દના માનવતાવાદી વિચાર લાંખા વખત પછી પણ એક

### તથાગતના વિશિષ્ટતાનાે મર્મ

જ સાથે આખા ભારતમાં અને દુનિયાભરમાં ગુંજે એ એક નવા જમાનાની અપૂર્વ સિદ્ધિ જ છે.

જો શુદ્ધનું વ્યક્તિવ આવું છે તેા એ જાણુવાની આકાંક્ષા સહેજે થઈ આવે છે કે શુદ્ધની એવી કઈ વિશેષતા છે, જે તેમતે બીજા મહાન આપ્યા તિમક પુરુષેથી જીદા તારવી આપે કે જુદ્ધના જીવનમાં, તેમના વિચાર અને આચારમાં, અનેક બાબતા એવી છે કે જે ઇતર મહાન ધર્મપુરુષોના જીવનમાં અને વિચાર--આચારમાં પણુ જોવા મળે છે. પણુ થેાડીક છતાં તરત નજરે તરી આવે એવી વિશેષતાઓ તાે શુદ્ધના જીવમાં જ વંચાય છે. એ વિશેષતાઓને જો બરાબર સમજી લઈ એ તાે શુદ્ધના જીવનનું અને એમના વ્યક્તિત્વનું ખરું હાર્દ ધ્યાનમાં આવે. તેથી આ રથળે એ બાબત જ થેાડોક વિચાર દર્શાવવા ધાર્યો છે.

ક્ષત્રિયવ શમાં જન્મ, શ્રમભુ થઈ ગૃહત્યાગ કરવા, કઢાર તપ કરવું, ખ્યાનની ભૂમિકાઓનો અભ્યાસ કરવા, માર યા વાસનાને જીવી ધર્મોપદેશ કરવા, સંઘ રચવા, યત્તયાગાદિમાં થતી હિંસાના વિરાધ, લાકભાષામાં સીધું સમજ્ય તે રીતે ઉપદેશ કરવા અને ઉચ્ચનીચના ભેદ ભૂલી લોકામાં સમાન-પણે હળવું મળવું, ઇત્યાદિ બાબતોને છુદ્ધની અસાધારણ વિશેષતા લેખી ન શકાય; કેમ કે એવી વિશેષતાઓ તાે છુદ્ધની અસાધારણ વિશેષતા લેખી ન શકાય; કેમ કે એવી વિશેષતાઓ તાે છુદ્ધના પૂર્વકાલીન, સમકાલીન અને ઉત્તરકાલીન અનેક ધર્મપ્રવર્તક પુરુષોમાં ઇતિહાસે નોંધી છે. એટલું જ નહિ, પણ એ વિશેષતાઓ પૈકી કાઈ કાઈ વિશેષતા તો છુદ્ધ કરતાં પણ વધારે સોગટરપે અન્ય ધર્મપ્રવર્તક પુરુષોમાં હાેવાનું ઇતિહાસ કહે છે, અને છતાંય આજ એક ધર્મપ્રવર્તક પુરુષોમાં હાેવાનું ઇતિહાસ કહે છે, અને છતાંય આજ એક ધર્મપ્રવર્તક પુરુષોમાં હાેવાનું ઇતિહાસ કહે છે, અને છતાંય આજા એક ધર્મપ્રવર્તક પુરુષે છુદ્ધ જેવું વિશ્વવ્યાપી સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું નથી. તેથી વળી છુદ્ધની અસાધારણ વિશેષતા ભાષ્ટ્રી લેવાની વૃત્તિ પ્રબળતમ થઈ આવે છે. આવી વિશેષતાઓ પૈકી કેટલીક આ રહી:

છેલ્લાં ત્રણુ હજાર વર્ષના ધાર્મિંક અને આપ્યાત્મિક ઇતિહાસને જોઈએ છીએ તેા જણાય છે કે એટલા દૂર બ્રૂતકાળમાં સુદ્ધ સિવાય બીજો કાેઈએવેા મહાન પુરુષ નથી થયેા કે જેણે સ્વસુખે પાતાની જીવનગાથા અને સાધનાકથા જુદે જુદે પ્રસંગે, જીદા જીદા પુરુષોને ઉદ્દેશી, સ્પષ્ટપણે કહી હાેય અને તે આટલી વિશ્વસનીય રીતે સચવાઈ પણ હાેય. દીર્ઘતપરવી મહાવીર હાેય કે ત્તાની સાેક્રેટીસ હાેય, કાઇરેટ હાેય કે કૃષ્ણુ હાેય અથવા રામ જેવા અન્ય કાેઈ બાન્ય પુરુષ હાેય---તે બધાની જીવનવાર્તા મળે છે ખરી, પણ સુદે જે

[ \$44

ઓપવીતી અને સ્વાનુભવ સ્વમુખથી, ભલે છૂટા છૂટા પશુ, કહેલ છે અને તે સચવાયેલ છે, (જેમ કે મજિઝમનિકાયના અરિયપરિયેસન, મહાસચ્ચક, સીહનાદ, મૂળદકુખકુખન્ધ આદિ સત્તોમાં તેમ જ અંગુત્તરનિકાય અને સત્ત-નિપાત આદિમાં ) તેવા અને તેટલા બીજા કાઇના જીવનમાં વર્ણવાયેલા જોવા નથી મળતા. મુખ્ય પુરુષ વિશેની હડીકત શિષ્ય-પ્રશિષ્યા દારા જાણવા મળે. તે યથાવત પણ હાેય, તાેય તેનું મૂલ્ય જાતકથન કરતાં ઓછું જ છે, અને વધારે તેા નથી જ. જાતકથન યા સ્વાનુભવવર્ણનમાં, તે કહેનારના આત્માના તારા જે મધુરતા અને સંવાદથી ઝણાઝણી ઊઠે છે તે મધુરતા અને સંવાદ અન્ય દારા પ્રાપ્ત થયેલ વર્ણનમાં ભાગ્યે જ સંભળાય એ ખરું કે બહુજવનના અનેક પ્રસંગા એમના શિષ્ય-પ્રશિષ્યોએ નોંધી રાખ્યા છે, ભક્તિ અને અતિ-શયાક્તિના એમાં પુષ્કળ રંગ પણ છે; તેમ છતાં અનેક જીવનપ્રસંગા એવા પણ છે કે જે બુદ્ધે પોલે જ કહ્યા છે અને આસપાસના સંદર્ભ તેમ જ તે 'કંઘનની સહજતા જોતાં એમાં જરાય શંકા નથી રહેતી કે તે તે પ્રસંગાન વર્ષાન ક્ષદુ પોતે જ કરેલું છે. આ કંઈ જેવી તેવી વિશેષતા નથી. આજે, જ્યારે ચોમેર તટસ્થપણે લખાયેલ આત્મકથાનું મહત્ત્વ આંકાઈ રહ્યું છે ત્યારે, ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાંની એવી આત્મકથાનાે થાેડા પણ વિધ્વસનીય ભાગ મળેતાતે, એ કાડેનાર પરુષની જેવી તેવી વિશેષતા લેખાવી ન જોઈએ, કેમ કે એ સ્વાન-ભવતા વિશ્વસનીય થાેડાક ઉદ્ગારા ઉપરથી પણ કહેનારના વ્યક્તિત્વન સાચ મર્લ્યાંકન કરવાની સામગ્રી મળી જાય છે.

તથાગતની બીછ અને મહત્ત્વની વિશષતા તેમની સસ્તની અદમ્ય શોધ અને પ્રાણાન્તે પણ પીછેઢડ ન કરવાના સંકલ્પમાં રહેલી છે. ભારતમાં અને ભારત બહાર પણ અનેક સાચા સ્તયશાધકા થયા છે, તેમણે પાતપાતાની શોધ સ્રમિયાન બહુ બહુ વેડવું પણ તે, પરંતુ તથાગતની તાલાવેલી અને ભૂમિકા એ જુદાં જ તરી આવે છે. જ્યારે એમણે હસતે મુખે માતા, પિતા, પત્ની આદિને વિલાપ કરતાં છેાડી, પ્રવ્રજિત થઈ, નીકળી જવાનો ઐતિહાસિક સંકલ્પ કર્યો ત્યારે એમની પ્રાથમિક ધારણા શી હતી અને માનસિક ભૂમિકા શી હતી એ બધું, તેમણે એક પછી એક છેાડેલ ચલુ સાધનામાર્ગનો તેમ જ છેવટે અંતરમાંથી ઊગી આવેલ સમાધાનકારક માર્ગનો વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે, સ્પષ્ટપણે સમજાય છે. આપ્યાત્મિક શુદ્ધિ સિદ્ધ કરવાનો ઉદ્દેશ છુદ્ધના હતા જ, પણ એવા ઉદ્દેશથી પ્રવજિત થયેલાની સંખ્યા તે કાળે પણ નાની ન હતી. જો ખુદ્દનો માત્ર એટલે! જ ઉદ્દેશ હોત તા તે સ્વીકારેલ એવા ચાલુ સાધનામાર્ગોમાં કચાંય તે કચાંય ડેરી ત્રામ બેસત, પરંતુ છુદ્દનો મહાન ઉદ્દેશ એ પણ હતા કે કલેશ અને કંકાસમાં રચીપચી રહેતી માનવતાને ચાલ જીવનમાં જ સ્થિર સુખ આપે એવા માર્ગની શોધ કરવી. શહ તે વખતે અતિપ્રચલિત અને પ્રતિષ્ઠિત એવા ધ્યાન અને યાેગમાર્ગ ભણી પ્રથમ વળે છે, એમાં તેઓ પૂરી સિદ્ધિ પણ મેળવે છે, તાેય એમનું મન ઠરતું નથી. આ શાને લીધે ? એમના મનમાં થાય છે કે પ્યાનથી અને યેાગાબ્યાસથી એકાગ્રતાની શક્તિ અને કેટલીક સિદ્ધિએા લાધે છે ખરી, એ સારી પણ છે, પરંતુ એનાથી સમગ્ર માનવતાને શા લાભ ર આ અજંપા તેમને તે સમયે પ્રચલિત એવા અનેકવિધ કઠાર દેહદમન તરક વાળે છે. તેઓ કઠારતમ તપસ્યાએ દારા દેહને શાષવી નાખે છે, પણ તેમના મનનું આખરી સમાધાન થતું નથી. આમ શાથી ? એમને એમ થયું કે માત્ર આવા કઠાર દેહદમનથી ચિત્ત વિચાર અને કાર્યશક્તિમાં ખીલવાને બદલે ઊલટું કરમાઈ જાય છે. એમણે તેથી કરીને એવું ઉપ્ર તપ પણ ત્યજ્યું, અને તે સાથે જ પાતાના પ્રથમનાં પાંચ વિધાસ-પાત્ર સહચારી સાધકાને પણ ગુમાવ્યા; સુદ્ધ સાવ એકલા પક્યા. એમને હવે ક્રોઈ સંધ, મઠ કે સાેબતીએાની દ્રુંક ન હતી; અને છતાં તેઓ પાેતાના મૂળ પ્યેયની અસિદ્ધિના અજંપાને લીધે નવી જ મથામણુ અનુભવવા લાગ્યા. પણ બુદ્ધની મૂળ બૂમિકા જ અસામ્પ્રદાયિક અને પૂર્વગ્રહ વિનાની હતી. તેથી તેમણે અનેક ગુરુઓ, અનેક સાથીએ। અને અનેક પ્રશંસકોને જતા કરવામાં જરાય હાનિ ન જોઈ; ઊલડું એમણે એ પૂર્વ પરિચિત ચેલાએા લજી એકલપણે રહેવા, વિચરવા અને વિચારવામાં વિશેષ ઉત્સાહ અનુભવ્યા. ઘરભાર ખહ છોડાય, પણુ સ્વીકારેલ પંચાના પૂર્વગ્રહેા છેાડવા એ કામ અધરામાં અધર છે. ણહે એ અધરું કામ કર્યું અને તેમને પાેતાની મૂળ ધારણા પ્રમાણે શ્વિદ્ધિ પણ સાંપડી. આ સિદ્ધિ એ જ શહુના વ્યક્તિત્વને વિશ્વવ્યાપી બનાવનાર અસાધારણ વિશેષતા છે.

નૈરંજરા નદીને કિનારે, વિશાળ ચાેગાનમાં, સુંદર પ્રાકૃતિક દશ્યાે વચ્ચે, પીપળના ઝાડ નીચે, સુદ્ધ આસનબદ્ધ થઈ ઊંડા વિચારમાં ગરક થયેલ, ત્યારે એમના મનમાં કામ અને તૃષ્ણુાના પૂર્વ સંરકારાનું દ્વંદ્વ શરૂ થયું. એ વૃત્તિએા એટલે મારની સેના. સુદ્ધ મારની એ સેનાના પરાભવ કરી જે વાસનાવિજય યા આપ્યાત્મિક શુદ્ધિ સાધી તેના સ્વાનુભવ સુત્તનિપાતના પધાનસુત્તમાં મળે છે. એમાં નથી અત્યુક્તિ કે નથી કવિકલ્પના. જે સાધક આ દિશામાં સાચા અર્થમાં ગયા હશે તે સુદ્ધના ઉદ્દગારમાં પાતાના જ આવુભવ જોશે. કાલિદાસે કુમારસંભવમાં મહાદેવના કામવિજયનું મનાહર રામાંચકારી ચિત્ર કળામય રીતે કબ્યું છે, પણ તે કાબ્યકળામાં કવિની કલ્પનાના આવરણ તળે માનવ– અનુભવ જરા ગૌણ થઈ જાય છે; દીર્ષતપરવી મહાવીરે સંગમ અસુરના કઠોર ઉપસર્ગો છ માસ લગી સહ્યા અને અંતે એનો પરાભવ કર્યો, એ રૂપક-વર્ષુંનમાં પણ સીધેસીધું માનવીય મનેાવૃત્તિનું તુમુલ દ્વંદ્વ જોવા નથી મળતું; કૃષ્ણની કાલિયનાગદમનની વાર્તા પણ એક પૌરાણિક વાર્તા જ બની જાય છે; જ્યારે બુદ્ધનું કુશળ–અકુશળ વૃત્તિઓનું આંતરિક તુમુલ દ્વંદ્વ એમના સીધા સ્વાનુભવ વર્ણુંનમાં સચવાયેલું છે, ભલે પાછળથી અશ્વધોષે કે લલિતવિસ્તરના લેખદે તેને કવિકલ્પનાના ઝૂલામાં ઝુલાવ્યું હૈાય. મારવિજ્યથી બુદ્ધની સાધના પૂરી થવી નથી; એ તા આગળની સાધનાની માત્ર પીઠિકા બની રહે છે. બુદ્ધનો આંતરિક પ્રક્ષ એ હતા કે માનવતાને સાચું સુખ સાંપડે એવા કર્યા વ્યવહાર માર્ગ છે? આ પ્રક્ષનું નિરાકરણ અત્યારે જેટલું સરલ લાગે છે તેટલું તેમને માટે તે કાળમાં સરલ ન હતું. પણ છુદ્ધે તો એવું નિરાકરણ મેળવવા સુધી ન જ પવાના કડોર સંકલ્પ જ કર્યો હતા. એ સંકલ્પે અંતે તેમને રસ્તા દાખબોત.

તે કાળમાં આત્મતત્ત્વને લગતા અને તે વિશે સામસામી ચર્ચા-પ્રતિચર્ચા કરતા અનેક પંચા હતા. તેમાં એક પંચ વ્યવ્રવાદના હતા. એ માનતા કે ચરાચર વિશ્વના મૂળમાં એક અખંડ પ્રક્રાતત્ત્વ છે, જે સચ્ચિદાનંદરપ છે અને જેને લીધે આ સમગ્ર વિશ્વ અસ્તિત્વમાં આવ્યું છે, ટકી રહ્યું છે અને પરિવર્તન પામી રહ્યું છે. આવું બ્રહ્મ એ જ સર્વ દેવેાનું અધિષ્ઠાન હાેઈ દેવાધિદેવ પશ્ છે. છુદ્ધના પ્રશ્ન વ્યવહાર હતા. એમને જગતના મૂળમાં શું છે ? તે કેવું છે ? -ઇત્યાદિ બાબતોની બહુ પડી ન હતી. એમને તેા એ શાધવું હતું કે બીજાં બધાં પ્રાણીઓમાં શ્રેષ્ઠતા ધરાવતી માનવજાતિ જ પ્રમાણમાં ઇતર પ્રાણીજગત કરતાં વધારે કલહપરાયણ અને વિશેષ વૈરપ્રતિવૈરપરાયણ દેખાય છે. તા એના એ સંતાપનિવારણનાે કાેઈ સરલ વ્યવહારુ માર્ગ છે કે નહિ ? આ મથામણે તેમને પ્રક્ષવિહારના માર્ગ સઝાડ્યો. તપ અને ધ્યાનના પૂર્વસંસ્કારોએ તેમને મદદ કરી હશે, પણ વ્યક્ષવિહારની શાધમાં મુખ્ય પ્રેરક બળ તો એમનાં વ્યવહારુ પ્રશ્વના ઉકેલ પાછળની લગનીમાં જ દેખાય છે. બેશક, તે કાળે અને તેથી પહેલાં પણ, આત્મોપમ્યના પાયા ઉપર અહિંસાની પ્રતિષ્ઠા થયેલી હતી: સર્વભ્રતહિતેરતઃ અને મૈત્રીની ભાવના જ્યાંત્યાં ઉપદેશાતી, પરંતુ બુદ્ધની વિશેષતા બ્રહ્મતત્ત્વ યા બ્રહ્મદેવના સ્થાનમાં બ્રહ્મવિહારની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં છે. આપણે અત્યાર લગીનાં પ્રાપ્ત સાધનાે દ્વારા એ નથી જાણતા કે બ્રહ્ન સિવાય ભીજા ક્રોઈએ બ્રહ્મવિહારની વ્યાપક ભાવનાને৷ એટલે৷ સુરેખ અને સચોટ માયા નાખ્યા હાય. ઔદ્ધવાઙ્મયમાં જ્યાં ને ત્યાં આ બ્રહ્મવિહારતું જેવું વિશદ

અને હ્રદયહારી ચિત્ર આલેખાયેલું મળે છે તે બુદ્ધની વશેષતાનું સૂચક પણ છે. જ્યારે બ્રુદ્ધને મૈત્રી, કરુણા, મુદિતા અને ઉપેક્ષા એ ચાર ભાવનાઓમાં માનવજાતિના સુખને માર્ગ દેખાયે ત્યારે તેમને પોતાની બીજી શોધ સધાયા-ની દઢ પ્રતીતિ થઈ, અને પછી તેમણે એ જ ભાવનાઓને ઘ્રદ્ધવિહાર કહી માનવજાતિને સૂચબ્યું કે તમે અગમ્ય અને અકળ ઘ્રદ્ધતત્ત્વની જટિલ ચર્ચા કરશા તાેય છેવટે તમારે સાચી શાંતિ માટે આ ઘ્રદ્ધવિહારના આશ્રય લેવા પડશે. એ જ બ્યવહારુ અને જીવનમાં પ્રયત્નશીલ સૌને સુલભ એવું ઘ્રદ્ધ છે. જો બ્રુદ્ધના આ ઘ્રદ્ધવિહારના આપણે માનવજાતિના સ્થિર સુખના પાયા લેખે વિચાર કરીએ તાે સમજાયા વિના નહિ રહે કે એ કેવી જીવનપ્રદ શાધ છે. બુદ્ધે પોતાના આખા જીવનમાં જે નવા નવા રૂપે અનેક ઉપદેશા કર્યા છે, તેના મૂળમાં આ ઘ્રદ્ધવિહારના વિચાર જ તરવરે છે — જેમ ગાંધીજીની અનેકવિધ પ્રવૃત્તિમાં સત્ય અને અહિંસાની પ્રબળ વૃત્તિ તરવરે છે તેમ.

કહેવાય છે કે પ્રતીત્યસમુત્પાદ અને ચાર આર્યસસ એ છુદ્ધની વિશેષતા છે, પણુ આ કથનમાં મૌલિક વજૂદ નથી. છુદ્ધના પહેલાંથી જ ભારતીય આપ્ય-તિમેકા એ નિર્ણય ઉપર આવેલા હતા કે અવિદ્યાર્થી તૃષ્ણા અને તૃષ્ણામાંથી જ બીજાં દુ:ખા જન્મે છે. આ વિચારને છુદ્ધે પાતાની રીતે પ્રતીત્યસમુત્પાદના નામથી વિકસાવ્યા અને વિસ્તાર્થા એટલું જ. એ જ રીતે ચાર આર્યસ્ત્યા પણુ છુદ્ધના પહેલાંથી સાધકા અને યાગીઓમાં જાણીતાં હતાં; એટલું જ નહિ, પણુ ઘણા તપરવીઓ અને ત્યાગીઓ એ સત્યાને આધારે જીવન ઘડવા પ્રયત્ન પણ કરતા. જૈન પરંપરાનાં આસવ, બધ, સંવર અને માક્ષ એ ચાર તત્ત્વા કાંઈ મહાવીરની પ્રાથમિક શોધ નથી; એની પરંપરા પાર્શ્વનાથ સુધી તા જાય જ છે. એ જ ચાર તત્ત્વા ઉપનિષદામાં પણુ જીદે જીદે નામે મળે જ છે, અને કપિલના પ્રાચીન સાંખ્યના આધાર પણુ એ જ ચાર તત્ત્વ છે. પ્રતીત્યસમુત્પાદ કે ચાર આર્યસત્ય એ છુદ્ધની મૌલિક વિશેષતા નથી, તાય એને આધારે ઉગ્ચ જીવન ધડવાની રીત એ છુદ્ધની ઔલિક વિશેષતા નથી, તાય એને આધારે ઉગ્ચ જીવન ધડવાની રીત એ છુદ્ધની આગવી જ રીત છે. જ્યારે એમણે નિર્વાણના ઉપાય લેખે આર્ય અર્ણગિકમાર્ગ નિરૂપ્યા લ્યારે ભાર મૂક્યો.

પરંતુ હા, આમાંય અહની વિશેષતા હાેય તો ચાક્કસપણે એ છે કે તેમણે વિચાર અને આચારની સાધનામાં મધ્યમમાર્ગી વલણ સ્વીકાર્યું. જો તેમણે આવું વલણ સ્વીકાર્યું ન હાેત તાે તેમનાે લિક્ષુસંધ લિન્ન લિન્ન સંસ્કાર-વાળા દેશદેશાંતદમાં જઈ શકત કે કામ કરી શકત તરિ અને જાતજાતના લાેકાને આકર્ષા કે જીતી શકત નહિ. મધ્યમમાર્ગ સુદ્ધને સૂઝયો એ જ સૂચવે છે કે તેમનું મન કાેઈ પણુ એકાંગી પૂર્વપ્રહથી કેવું સુક્ત હતું !

નજરે તરી આવે એવી સુદ્ધની મહત્ત્વની એક વિશેષતા એ છે કે તેઓ પાતાની સક્ષમ ને નિર્ભય પ્રતિભાથી કેટલાંક તત્ત્વાનાં સ્વરૂપાેનું તલસ્પર્શા આકલન કરી શક્યા અને જ્યારે જિજ્ઞાસુ તેમ જ સાધક જગત સમક્ષ બીજો કાેઈ તે વિશે તેટલી હિંમતથી ન કહેતા ત્યારે સુદ્ધે પાતાનું એ આક-લન સિંહની નિર્ભય ગર્જનાથી, કાેઈ રાજી થાય કે નારાજ એની પરવા કર્યા વિના, પ્રગટ કર્યું.

તે વખતના અનેક આધ્યાત્મિક આચાર્યો યા તીર્થ કરા વિશ્વના મૂળમાં કયું તત્ત્વ છે અને તે કેવું છે એનું કથન, જાણે પ્રત્યક્ષ જોયું હોય તે રીતે, કરતા, અને નિર્વાણ યા માક્ષના સ્થાન તેમજ તેની સ્થિતિ વિશે પણ ચોક્કસ નજરે નિહાત્સું હોય તેવું વર્ણન કરતા; ત્યારે અદ્વે, કદી પણ વાદવિવાદ શમે નહિ એવી ગૃઢ અને અગમ્ય બાબતા વિશે કહી દીધું કે હું એવા પ્રક્ષોતું વ્યાકરણ કરતા નથી, એનાં શૂંથણાં શૂંથતા નથી. હું એવા જ પ્રક્ષોની છણાવટ લોકો સમક્ષ કરું છું કે જે લોકોના અનુભવમાં આવી શકે તેવા હાેય અને જે વૈયક્તિક તેમ જ સામાજિક જીવનની શહિ તેમ જ શાંતિમાં નિર્વિવાદપણે ઉપયોગી થઈ શકે તેવા હોય. દેશકાળની સીમામાં બહ થયેલ માણુસ પાતાની પ્રતિભા કે સહમ બુદ્ધિને બળે દેશકાળથી પર એવા પ્રશ્નોની યથાશક્તિ ચર્ચા કરતા આવ્યા છે, પણ એવી ચર્ચાઓ અને વાદવિવાદાને પરિષ્ણમે ક્રોઈ અંતિમ સર્વમાન્ય તિર્હોય આવ્યો નથી. એ જોઇ વાદવિવાદના અખાડામાંથી સાધકાને દર રાખવા અને તાર્કિક વિલાસમાં ખરચાતી શક્તિ બચાવવા બુદ્ધે તેમની સમક્ષ એવી જ વાત કહી, જે સર્વમાન્ય હેાય અને જેના વિના માનવતાના ઉત્કર્ષ સાધી શકાય તેમ પણ ન હેલ્ય. બ્રહ્મના એ ઉપદેશ એટલે આર્યઅષ્ટાંગિક માર્ગ તેમ જ વ્યલ્લવિહારની ભાવનાને ઉપદેશ. ટ્રંકમાં કહેવું હેાય તેા વૈર–પ્રતિવૈરના સ્થાનમાં પ્રેમની વહિ અને પુષ્ટિનેા ઉપદેશ.

બુદ્દની છેલ્લી અને સર્વાકર્ષક વિશેષતા એમની અગૂઢ વાણી તેમ જ હૃદયસાંસરાં ઊતરી જાય એવાં વ્યવહારુ દખ્ટાંતા અને ઉપમાએા મારકૃત વક્તવ્ય-ની સ્પષ્ટતા એ છે. દુનિયાના વારુમયમાં છુદ્દની દષ્ટાંત અને ઉપમાશૈલીના જોટા ધરાવે એવા નમૃતા બહુ વિરલ છે. એને જ લીધે છુદ્ધના પાલિભાષામાં અપાયેલ ઉપદેશ દુનિયાની સુપ્રસિદ્ધ બધી ભાષાઓમાં અનુવાદિત થયા છે ને રસપૂર્વક વધાય છે. એની સચાટતા, તેમ જ પ્રત્યક્ષજીવનમાં જ લાભ અનુભવી શકાય એવી બાબતો ઉપર જ ભાર, એ બે તત્ત્વેએ બૌદ્ધ ધર્મની આકર્ષકતા-માં વધારેમાં વધારે ભાગ ભજવ્યા છે, અને એની અસરતા પડધા ઉત્તર-કાલીન વૈદિક, જૈન આદિ પર પરાના સાહિત્યે પણ ઝીલ્યો છે.

એક વાર વૈદિકા અને પૌરાણિકા જે સુદ્ધને અવગણુવામાં કૃતાર્થતા માનતા તે જ વૈદિકા અને પૌરાણિકાએ સુદ્ધને વિષ્ણુના એક અવતાર લેખે સ્થાન આપી સુદ્ધના માટા ભારતીય અનુયાયોવર્ગને પાતપાતાની પરંપરામાં સમાવી લીધા છે, એ શું સૂચવે છે?એક જ વાત અને તે એ કે તથાગતની વિશેષતા ઉપેક્ષા ન કરી શકાય એવી મહતી છે.

શુદ્ધની જે જે વિશેષતા પરત્વે ઉપર સામાન્ય સૂચન કરવામાં આવ્યું છે તે તે વિશેષતા સ્પષ્ટપણે દર્શાવતા પાલિપિટકમાંના થોડાક ભાગે৷ નીચે સારરૂપે ટૂંકમાં આપું છું, જેથી વાચકાને લેખમાં કરેલી સામાન્ય સૂચનાની દઢ પ્રતીતિ થાય, અને તેઓ પાતે જ તે વિશે સ્વતંત્ર અભિપ્રાય બાંધી શકે.

એક પ્રસંગે ભિક્ષુઓને ઉદ્દેશી બુદ્ધ પોતાના ગૃહત્યાગની વાત કરતાં કહે છે કે, 'ભિક્ષુઓ ! હું પોતે બાેધિત્રાન પ્રાપ્ત કર્યા પહેલાં જ્યારે ધરમાં હતા ત્યારે, મને એક વાર વિચાર આવ્યા કે હું પોતે જ જરા, વ્યાધિ અને શાક સ્વભાવવાળી પરિસ્થિતિમાં બદ્ધ છું, અને છતાંય એવી જ પરિસ્થિતિ-વાળા કુટું બીજના અને બીજા પદાર્થોની પાછળ પછ્યો છું, તે યાગ્ય નથી; તેથી હવે પછી હું અજર, અમર, પરમપદની શોધ કરુ તે યાગ્ય છે. આવા વિચારમાં કેટલાક સમય વીત્યા. હું ભરજીવાનીમાં આવ્યા. મારા માતા-પિતા આદિ વડીલા મને મારી શાધ માટે ધર છાડી જવાની કાઈ પણુ રીતે અનુ-મતિ આપતા નહિ. છતાં મેં એક વાર એ બધાંતે રડતાં મૂક્યાં અને ઘર છાડી, પ્રવૃજ્તિ થઈ ચાલી નીકળ્યો.'

બીજે પ્રસંગે એક અગ્નિવેસ્સન નામે ઓળખાતા સચ્ચક નામના નિર્ધન્થ પંડિતને ઉદ્દેશી પ્રવજ્યા પછીની પાતાની સ્થિતિ વર્જુવતાં તેઓ કહે છે કે, 'હે અગ્નિવેસ્સન, મે' પ્રવજ્યા લીધા પછી શાંતિમાર્ગની સાધ પ્રારંભી. હું પહેલાં એક આળાર કાલામ નામના યાગીને મળ્યો. મે' તેના ધર્મ'પંથમાં દાખલ થવાની ઇચ્છા દર્શાવી, અને તેણે મને સ્વીકાર્યો. હું તેની પાસે રહી, તેના બીજા શિષ્યાની પેઠે, તેનું કેટલુંક તત્ત્વજ્ઞાન શીખ્યા. તેના બીજા શિષ્યાની પેઠે હું પણ એ પાપટિયા વાદવિવાદના જ્ઞાનમાં પ્રવીણ થયો, પણ મને એ છેવટે ન રુચ્યું. મે' એક વાર કાલામને પૂછ્યું કે તમે તત્ત્વજ્ઞાન મેળવ્યું છે તે માત્ર શ્રદ્ધાથી તા મેળવ્યું નહિ હાેય ! એના સાક્ષાત્કારના તમે જે માર્ગ આચર્યો હોય તે જ મને કહાે. હું પણ માત્ર શ્રહા પર ન ચાલતાં તે માર્ગ જીવનમાં ®તારીશ કાલામે મને એ માર્ગ લેખે આકિંચન્યાયતન નામની સમાધિ શીખવી. મેં એ સિદ્ધ તેા કરી, પણ છેવટે તેમાંય મને સમાધાન ન મળ્યું. કાલામે મને ઊંચું પદ આપવાની અને પોતાના જ પંચમાં રહેવાની લાલચ આપી, પણ હે અગ્ગિવેસ્સન, હું તેા મારી આગળની શાધ માટે ચાલી નીકળ્યા.

' હે અગ્ગિવેસ્સન, બીજા એક ઉદ્દક રામપુત્ર નામના યોગીના ભેટા થયા. તેની પાસેથી હું નેવસ તાનાસ ત્રાયતન નામની સમાધિ શીખ્યા. તેણુ પણ મને પાતાના પંથમાં રાખવા અને ઊંચું પદ આપવા લલચાવ્યા, પણ મારા આંતરિક અસમાધાને મને ત્યાંથી છૂટા કર્યા. મારું અસમાધાન એ હતું કે ધ્યાન એ એકાગ્રતા માટે ઉપયાગી છે, પણુ નાચ ઘમ્મા સંલોધાય અર્થાત આ ધર્મ સાર્વત્રિક ત્રાન અને સાર્વત્રિક સુખના નથી. પછી હું એવા માર્ગની શાધ માટે આગળ ચાલ્યો. હે અગ્ગિવેસ્સન, એમ કરતાં કરતાં રાજગૃહમાં આવ્યા. ત્યાં કેટલાય શ્રમણુપંચા હતા, જેઓ જાતજાતની ઉપ્ર તપસ્યા કરતા હું પણુ રાજગૃહથી આગળ વધી ઉરુવેલા (હાલનું છુદ્દગયા )માં આવ્યા, અને અનેક પ્રકારની કડીર તપરયા કરવા લાગ્યા. મેં ખારાકની માત્રા તદ્દન ઓછી કરી નાખી અને તદ્દન નીરસ અનાજ લેવા લાગ્યા. સાથે જ મેં ધાસા-ચ્છવાસ રાકી સ્થિર આસને બેસી રહેવાના પણ સખત પ્રયત્ન કર્યા.

' પરંતુ, હે અગ્ગિવેસ્સન, તે ઉગ્ર તપ અને હડયોગની પ્ર ક્રયા આચરતાં મને એવા વિચાર આવ્યા કે હું જે અત્યત્ત દુઃખકારી વેદના હાલ અનુભવી રહ્યો છું તેવી ભાગ્યે જ બીજાએ અનુભવી હશે. છતાં આ દુષ્કર કર્મથી લોકાત્તર ધર્મના માર્ગ લાધે એવું મને લાગતું નથી. તા હવે બીજો કયા માર્ગ છે, એની ઊંડી વિમાસણુમાં હું પક્ષો. તેવામાં, હે અગ્ગિવેસ્સન, મને નાની ઉંમરના અનુભવનું સ્મરણુ થઈ આવ્યું.

' રમરણ એ હતું કે હું કચારેક નાની ઉંમરે પિતાજી સાથે ધરના ખેતરમાં ભાંબુડાના ઝાડ નીચે છાયામાં બેસી સહજભાવે ચિંતન કરતા, અને શાતા અનુભવતાે. હે અગ્ગિવેસ્સન, મને એમ લાગ્યું કે એ મધ્યમમાગીં રસ્તા તાે સાચે ન હાેય ? તાે એ માર્ગે જતાં હું શા માટે ડરું ? એવા વિચારથી મેં ઉપવાસ આદિ દેહદમન છાેડી, દેહપાેષણુ પૂરતું અન લેવું શરૂ કર્યું. આ શરૂઆત ભેતાં જ મારા નજીકના સાથીએ અને પરિચારકા, હું સાધનાભ્રપ્ટ થયા છું એમ સમજી, મને છાેડી ગયા. હું એકલા પક્ષો, પછ્ મારા આગળની શાધના સંકલ્પ તા ચાલુ જ રહ્યો. યાગ્ય ને મિત ભાજનથી મારામાં શક્તિ આવી અને હું શાંતિ અનુભવવા લાગ્યા. '

### તથાગતના વિશિષ્ટતાના મર્મ

તે સમયે સામાન્ય લોકવ્યવહારને અનુસરીને બાેધિસત્ત્વ દેહદમન આદિના માર્ગને અનુસર્યાં, પણુ તે વખતે તેમના મનનો સમરત વિચારપ્રવાહ તે જ દિશામાં વહેતા એમ નથી માનવાનું. સામાન્ય માણુસને સમુદ્ર એકસરખા જ દેખાય છે, પરંતુ તેમાં પરસ્પર વિરુદ્ધ દિશામાં વહેનારા પુષ્કળ પ્રવાહો હોય છે. તે પ્રમાણે બાેધિસત્ત્વના ચિત્તમાં પણુ વિરાધી અનેક વિચારપ્રવાહો વહેતા હતા. તેમનું આ માનસિક ચિત્ર જ્યારે શુદ્ધ અગ્વિરસ્તનને ઉદ્દેશી પાતાને સુઝેલી ત્રણુ ઉપમાએા કહે છે ત્યારે સ્પષ્ટ ઊપસી આવે છે. તે ત્રણ ઉપમાઓ આ રહી :

(૧) પાણીમાં પડેલું બીતું લાકડું હાેય ને તેને બીજા લાકડાથી ધસ-વામાં આવે તા તેમાંથી આગ ન નીકળે. તે રીતે જેઓનાં મનમાં વાસના ભરી હાેય અને ભાગનાં સાધનામાં જેઓ રચ્યાપચ્યા હાેય તેઓ ગમે તેટલું હાઢયાેગનું કબ્ટ વેઠે તાેય મનમાં સાચું ત્રાન પ્રકટે નહિ. (૨) બીજું લાકડું પાણીથી આધે હાેય, છતાં હાેય બીનું. એનેય ધસવાથી એમાંથી આગ ન નીકળે. એ જ રીતે ભાગનાં સાધનાથી આધે અરણ્યમાં રહેલ સાધક હાેય, પણુ મનમાં વાસનાઓ સળવળતી હાેય તાેય કાેઈ તપ તેમાં સાચું ત્રાન ઉપજાવી શકે નહિ. (૩) પરંતુ જે લાકડું પૂરેપૂરું સ.કું હાેય ને જળથી વેમળું હાેય તેને અરણિથી ધસવામાં આવે તાે આગ જરૂર પ્રગટે. એ જ રીતે ભાગનાં સાધનાથી દૂર તેમ જ વાસનાઓથી મુક્ત એવા સાધક જ યાેગ-માર્ગને અવલ બી સાચું ત્રાન મેળવી શકે.

વળી, બુદ્ધ ભિક્ષુઓને ઉદ્દેશી સાધનાના અનુભવની વાત કરતાં જણાવે છે કે, 'હું જ્યારે સાધના કરતા ત્યારે જ મને વિચાર આવ્યો કે મનમાં સારા અને નરસા બન્ને પ્રકારના વિતર્ક કે વિચારા આવ્યા કરે છે. તેથી મારે એના બે ભાગ પાડવા : જે અકુશળ કે નઠારા વિતર્કો છે તે એક:બાજી અને જે કુશળ કે હિતકારી વિતર્કો છે તે બીજી બાજી. કામ, દ્વેધ અને ત્રાસ આપ-વાની વૃત્તિ આ ત્રણુ અકુશળ વિતર્કો. તેથી ઊલડું નિષ્કામતા, પ્રેમ અને કેશ્ઠનિ પીડા ન આપવાની વૃત્તિ એ ત્રણ કુશળ વિતર્કો છે. હું વિચાર કરતા બેસું અને મનમાં ક્રાઈ અકુશળ વિતર્ક આવ્યો કે તરત જ વિચાર કરતા કે આ વિતર્ક મારું કે બીજા કાઈનું હિત કરનાર તો છે જ નહિ, અને વધારામાં તે પ્રજ્ઞાને રોક છે. મન ઉપરની પાકી ચાંધાદારી અને સ્તત જાગ્ તિથી એવા વિતર્કોને હું રાકતા, તે એવી રીતે કે જેમ ક્રાઈ ગાવાળિયા, પાકથી ઊભરાતાં ખેતરા ન ભેળાય એ માટે, પાક ખાવા દોડલી ગાયોતે સાવધાનીથી ખેતરાથી દૂર રાખે તેમ. પરંતુ જ્યારે મનમાં કુશળ વિતર્ક આવે સારે તે વિતર્કો મારા, બીજાના અને બધાના હિતમાં કેવી રીતે છે એના વિચાર કરી સતત જાગૃતિથી હું એ કુશળ વિતર્કોનું જતન કરતા. બહુ વિચાર કરતાં બેસી રહેવાથી શરીર થાકી જાય ને શરીર થાકે તાે મન પહ્યુ સ્થિર ન થાય, એમ ધારી હું કુશળ વિતર્કો આવે ત્યારે મનને માત્ર આંદર જ વાળતાે. જેવી રીતે ખેતરામાંથી પાક લણાયા પછી ગાવાળ ઢોરોને ખેતરામાં છૂટાં મૂકી દે છે, માત્ર દૂર રહી એના ઉપર દેખરેખ રાખે છે, તેમ હું કુશળ વિતર્કો આવે ત્યારે એની દેખરેખ રાખતા, પહ્ય મનના વિગ્રહ કરવાના પ્રયત્ન ન કરતા. '

ખુદ્દનાે આ અનુભવ તેમણે સાધેલ મારવિજયને৷ સૂચક છે.

ળીહ ધર્મમાં લાગ્યવિહારના મહિમા વેદાંતીઓના લાગના મહિમા જેવા જ છે. તેથી લાગ્યવિહાર વિશે થાંહુંક વધારે સ્પષ્ટીકરણ આવશ્યક છે. બાદ્ય એટલે જીવલાક. તેમાં વિહાર કરવા એટલે સમગ્ર જીવસૃષ્ટિ સાથે પ્રેમમૂલક વૃત્તિઓ કેળવી સૌની સાથે સમાનપાહું સાધવું. આ વૃત્તિઓને મૈત્રી, કરુણા, મુદિતા અને ઉપેક્ષા એમ ચાર ભાગમાં વહેંચવામાં આવી છે. એનું મહત્ત્વ શ્રી. ધર્માનનદ કાસમ્બીએ પાલિગ્ર થાને આધારે દર્શાવ્યું છે તે તેમના જ શબ્દોમાં ટૂંકમાં વાંચીએ : 'માતા જેમ ધાવણા છાકરાનું મૈત્રીથી (પ્રેમથી) પાલન કરે છે, તે મોંદું થાય ત્યારે કરુણાથી તેની સેવા કરે છે, પછી વિદ્યાભ્યાસાદિકમાં તે દ્વાશિયાર થાય એટલે મુદિત અંતઃકરણથી તેને થાબડે છે, અને ત્યાર પછી જ્યારે તે સ્વતંત્રપણે સંસાર શરૂ કરે, અથવા પોતાના મતથી વિરુદ્ધ રીતે વર્તવા લાગે ત્યારે તેની ઉપેક્ષા કરે છે; કદી તેના દ્વેષ કરતી નથી, અને તેને મદદ કરવા હંમેશ તૈયાર હોય છે; તે પ્રમાણે જ મહાત્માઓ આ ચાર શ્રેષ્ઠ મનોવૃત્તિઓથી પ્રેરિત થઈને જનસમૂહનું કલ્યાણુ કરવા તત્પર હોય છે.'

ગૃદ અને અણુબ્રકલ્યા પ્રક્ષોથી વેગળા રહેવાનું સુદ્ધનું વલણુ સમજવા માટે તેમના માલુંકચપુત્ર સાથેના વાર્તાલાપ ટૂંકમાં જાણી લેવા ઠીક થશે. કચારેક માલુંકચપુત્રે સુદ્ધને પૂછ્યું કે, ' તમે તા બીજા આચાર્યા નિરૂપે છે તેમ જગતના ચાદિ, અંત કે મૂળ કારણુ વિશે તેમ જ નિર્વાણુ પછીની સ્થિતિ આદિ વિશે કાંઈ કહેતા નથા, તા હું તમારા શિષ્ય રહી નહિ શકું.' સુદ્ધ જવાબ આપતાં કહે છે કે, ' જ્યારે મેં તને શિષ્ય બનાવ્યા ત્યારે શું વચન આપેલું કે એવા અબ્યાકૃત પ્રક્ષોના હું જવાબ આપીશ ? શું તે પણ એમ કહેલું કે જો એવા પ્રક્ષોના જવાબ નહિ આપા તા હું શિષ્ય રહી નહિ શકું ?' માલુંકથપુત્રે કહ્યું, ' ના, એવા કાઈ કરાર હતા જ નહિ. ' સુદ્ધ કહે છે, ' તા પછી શિષ્યપહ્યું છાંડવાની વાત ચાેગ્ય છે <sup>૧</sup>'માલુંકચઃ 'ના.' આટલાથી માલુંકચતાે ઉકળાટ તાે શમ્યાે, પ<mark>ઘ્યુ</mark> છુદ્ધ એટલામાત્રથી પતાવી દે તેવા ન હતા. આગળ તેમણે એવી એક વેધક ઉપમા આપી જે **સુદ્ધની વલણ ૨૫**૦ટ કરે છે.

બુદ્ધ કહે છે કે, 'કાઈ ઝેરી બાણથી ઘવાયો હોય. તેના હિતચિંતકા તેના શરીરમાંથી એ ખાણ કાઢવા તત્પર થાય ત્યારે પેલાે ઘવાયેલ તેમને કહે કે મને પ્રથમ મારા નીચેના પ્રશ્નોના જવાબ આપા, પછી બાહ્ય કાઢ-વાની વાત. મારા પ્રશ્નો એ છે કે બાણ મારનાર કઈનાતના છે ? કયા ગામના, કયા નામના અને કેવા કદતા છે ? ઇસાદિ. તે જ રીતે એ બાણ - શેમાંથી અને કેવી રીતે બન્યું તથા ધનુષ અને દારી એ પણુ શેનાં અને ક્રાણે બનાવ્યાં છે ? વગેરે. અપા પ્રક્ષોને જવાબ ન મળે ત્યાં લગી જો વાગેલ બાણ તે પુરુષ કાઢવા ન દે તાે શું એ ભચી શકે ?'માલું કથપુત્ર કહે, 'નહિ જ.' બુદ્ધ કહે, 'તો પછી જે ગૃઢ ને હમેશને માટે અણ્ણાકલ્યા પ્રશ્નો છે એવા પ્રશ્નોના ઉત્તર સાથે બ્રહ્મચર્યવાસ યા સંયમસાધના યા હવનશહિના પ્રયત્નના શાે સંબંધ છે ? માલુંકવપુત્ર, ધાર કે વિધ્ય શાધ્વત યા અશાધ્વત, નિર્વાણ પછી તથાગત રહે છે કે નહિ ઇત્યાદિ તે જાણ્યું ન હેાય, તેથી તારી સંયમસાધના-માં શં કાંઈ બાધા આવવાની ? વળી, હું જે તૃષ્ણા અને તેનાથી ઉદ્ભવતાં દઃખાેની વાત કહું છું અને તેના નિવારચુંના ઉપાય દર્શાવું છું તે તા અત્યારે જ જાણી અને અનુભવી શકાય તેવાં છે. તા એની સાથે આવા અકળ પ્રશ્નોના શા સંબંધ છે ? તેથી, હે માલુંકચપુત્ર, મેં જે પ્રશ્નોને અવ્યાકૃત કહી બાજ્યુએ રાખ્યા છે તેની ચર્ચામાં શક્તિ ન વેડક અને મેં જે પ્રશ્નો બ્યાક્ત. તરીકે આગળ રજૂ કર્યા છે તેને જ સમજ અને અનુસર.'

ઉપર લખેલી કેટલીક કાંડેકાઓ જ છુદ્દનું ઉપમાકૌશલ સ્પષ્ટ દર્શાવે છે. તેથી એ દર્શાવવા વધારે ઉપમાએો ન આપતાં એક ઉપયોગી અને સચોટ મનારમ ઉપમા આપવી યાગ્ય ધારું છું.

કચારેક અરિષ્ટ નામના એક ભિક્ષ સુદ્ધના ઉપદેશના વિપર્યાંસ કરી લોકાને ભરમાવતા. ત્યારે અસ્બિટને બાલાવી બીજા ભિક્ષુઓ સમક્ષ સુદ્ધે ઉપમા દ્વારા જે વસ્તુ સચવી છે તે જીવનના દરેક ક્ષેત્રે, સૌને માટે, એકસરખી ઉપયાગી છે. સુદ્ધ કહે છે કે, 'પ્રતિષ્ઠિત ગણાતાં ગમે તેટલાં શાસ્ત્રો ભણી જાય, મોઢે બાલી જાય, પણ એના સાચા ભાવ પ્રજ્ઞાથી ન સમજે, માત્ર એના ઉપયાગ ખ્યાતિ મેળવવામાં કે આજીવિકા કેળવવામાં કરે, તા એ પાપટિયું જ્ઞાન ઊલટું તેને ભારે નુકસાન કરે. જેમ કાેઈ મદારી મોટા સાપને પકડે, પણ તેનું પૂછ્યું કે પેટ પકડી મોઢું ન દબાવે તો એ સાપ ગમે તેવા બળવાન મદારીને પણુ ડાંખે, અને તેની પકડ નકામી નીવડે. તે જ રીતે પ્રત્રાથી તેને ખરા અર્થ અને ભાવ જાણ્યા ન હાેય એવાં શાસ્ત્રોના લાભ⊸ખ્યાતિ માટે ઉપયાગ કરનાર છેવટે દુર્ગતિ પામે. આથી ઊલટું, જે પુરુષ પ્રત્રા અને સમજણ્થી શાસ્ત્રોના મર્મ યાગ્ય રીતે ગ્રહણુ કરે અને તેના ઉપયાગ લાભખ્યાતિમાં ન કરે તે પુરુષ સાણુસામાં માઢું દબાવી સાપને પકડનાર કુશળ મદારીની પેઠે સાપના ડાંખથી મુક્ત રહે. એટલું જ નહિ, પણ તે સાપના યાગ્ય રીતે ઉપયાગ પણ કરી શકે.'

અુ≰ની વિશેષતાને સૂચવનાર જે થાેડાક દાખલા ઉપર આપ્યા છે તે અતે જે આપવામાં નથી આવ્યા તે બધાયથી ચડી જાય તેવા અથવા તા સમગ્ર વિશેષતાના મર્મના ખુલાસા કરે એવા એક દાખલા અંતમાં ન આપું તો બુદ્ધ વિશેનું પ્રસ્તુત ચિત્ર અધૂરું જ રહે.

વળી, ભારતીય તત્ત્વચિન્તકાની વિચાર-સ્વતંત્રતાને દર્શાવતાં પ્રેા. મેક્સ-મૂલરે ઈ. સ. ૧૮૯૪માં પાતાના વેદાંત ઉપરના ત્રીજા ભાષણમાં શુદ્ધની એ જ વિશેષતાના નિર્દેશ કર્યો છે, અને સત્યશાધક તેમ જ સ્વતંત્ર વિચારક સ્વર્ગવાસી કિશારલાલભાઈએ 'જીવનશાધન 'ની પ્રસ્તાવનાના પ્રારંભમાં પણ અદ્ભની એ જ વિશેષતાના નિર્દેશ કર્યો છે. હું જાણું છું ત્યાં લગી શુદ્ધ પહેલાં અને શુદ્ધ પછીનાં ૨૫૦૦ વર્ષમાં ભીજા કાેઈ પુરુષે શુદ્ધના જેટલી સ્વસ્થતા, ગંભીરતા અને નિભર્યતાથી એવા ઉદ્દગારા નથી ઉચ્ચાર્યા, જે વિચાર-સ્વતંત્ર-તાની સાચી પ્રતીતિ કરાવે તેવા હાેય. તે ઉદ્દગારા આ રહ્યા અને એ જ એમની સર્વોપરી વિશેષતા:

' હે લોકો, હું જે કાંઈ કહું છું તે પરંપરાગત છે એમ જાણી ખરું માનશા નહિ. તમારી પૂર્વપરંપરાને અનુસરીને છે એમ જાણીને ખરું માનશા નહિ. આવું હશે એમ ધારી ખરું માનશા નહિ. તર્કસિદ્ધ છે એમ જાણી ખરું માનશા નહિ, લોકિક ન્યાય છે એમ જાણી ખરું માનશા નહિ. સુંદર લાગે છે માટે ખરું માનશા નહિ. તમારી શ્રદ્ધાને પોષનારું છે એવું જાણી ખરું માનશા નહિ. હું પ્રસિદ્ધ સાધુ છું, પૂજ્ય છું, એવું જાણી ખરું માનશા નહિ. પણ તમારી પોતાની વિવેક્સુદિથી મારા ઉપદેશ ખરા લાગે તે જ તમે તેના સ્વીકાર કરજો. તેમ જ જો સૌના હિતની વાત છે એમ લાગે તે જ તેના સ્વીકાર કરવા.'-(કાલામસત)

# બુદ્ધ અને ગાેપા

ی

**લગ્ન** એ એક મંગળ વિધિ છે, એકમાંથી અનેક થવાને**ા** ઉપનિષદમાં ચ્ઞાવતાે વ્યક્ષસંકલ્પ છે. પણ એ વિધિની માંગલિકતા લગ્નમાં જોડાનાર ખંને પાત્રોની સરખ્યી સમજણુ અને સમાનતા ઉપર અવલંબિત છે. જ્યારે એવી સમજણ્યુ અને એવી સમાનતા બન્તેમાં હેાય ત્યારે જ તે લગ્ન આદર્શ છે --નમૂનારૂપ છે એમ કહી શકાય. ણુદ્ધ એક મહાન ક્રાંતિકારી વિચારક તરીક અને મધ્યમમાગે' સમતાલપણુ ચાલનાર લોકાદારક પુરુષ તરીકે જાણીતા છે. એમનું વિચાર અને આચારતું સક્ષ્મત્વ અને સમતાેલપહ્ય અધ્યાત્મમાંગંમાં અને તત્ત્વચિંતનમાં તાે સર્વત્ર સુવિદિત છે; પણ એમની એ વિચારસૂક્ષ્મતા અને આચારની સમતાલતા છેક નાની ઉંમરથી કેવી હતી અને ખાસ કરી તેઓ જ્યારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશવાલાયક થયા ત્યારે કેવી હતીએ બહુ ઓછ જાણે છે. સુહતું જીવનચરિત્ર પાલિગ્રંથામાં છે, પણ તેમાં એ વિગત નામમાત્રની છે. પાલિપિટક પછીના સંક્રમયુગમાં જે મહાયાન સાહિત્ય રચાયું, તેમાં યુદ્ધના ગૃહસ્થાશ્રમ–પ્રવેશને લગતું ચિત્ર વિસ્તારથં! આવે છે. આવે<sub>!</sub> એક સંઘ છે ં લલિતવિસ્તર. ' એની રચના ઇસ્વિ સનનાં પ્રારંભિક શતકામાં થયાનું મનાય છે. એની ભાષા પાલિમાંથી સંસ્કૃત તરફ જતી એક મિશ્ર ભાષા છે. ' લલિતવિસ્તર ' નેા અર્થ છે : ઝુહની છવનલીલાનાે વિસ્તાર. એની શૈલી પૌરાણિક છે અને એમાં કાવ્યચમત્કાર પણ જેવેાતેવા નથી. જે કાંઈ કહેવામાં આવ્યું છે, તે ખધું ઐતિહાસિક છે એમ ન સમજવું; પણ શુદ્ધ પાતે ઐતિ-હાસિક છે, એમનું લગ્ન એ પણ ઐતિહાસિક છે; આટલી મૂળ વસ્તુ વિશે તા પ્રશ્ન છે જ નહિ, પશુ એમના લમવર્ણુંનમાં લલિતવિસ્તરના લેખકે જે રંગા પૂર્યા છે, જે ભાવનાએ। રજાૂ કરી છે તેમ જ જે લગ્નજીવનને સ્પર્શતા પણુ દરેક દેશ અને કાળના સમાજને ઉપયોગી થાય અગર અનુકરણીય બને એવા જે મુદ્દાએ။ આદ્લાદક શૈલીમાં કાવ્યબદ્ધ કર્યો છે, તે મુદ્ધના છવનમાં અન્યા ન હાેય તાેપણ એના વ્યક્તિત્વને શાભાવે તેમ જ ઉકાવ આપે તેવા છે: એટલું જ નહિ, પણ જો વાંચનાર સમજદાર હેાય તો એને એમાંથી ઘણ શીખવા જેવું પણ છે. તેથી પ્રસ્તુત લેખમાં ઝુહના લગ્નપ્રસંગને લગતી એ ' લલિતવિસ્તર ' માંની રામાંચક વિગતા લિપિષ્યહ કરવા ધારી છે.

પાલિ અને બીજા 'મહાવસ્તુ' આદિ સાહિસમાં છાહની પત્નીનું નામ યશાધરા તરીતે જાણીતું છે, જ્યારે લલિતવિસ્તરમાં એનું નામ ગાપા છે; એટલે આ લેખમાં ગાપાના નામના જ ઉપયાગ કરીશું. છાહ એ વિશેષણુ કે નામ સાગ પછીનું છે; મૂળ નામ સિદ્ધાર્થ છે.

સ્મૃતિગ્રંથોમાં વ્યાદ્ય વગેરે આઠ પ્રકારનાં લગ્ગે દર્શાવેલાં છે. તે જાહ જાદા સમયે અગર એક જ સમયે પણ જાદા જાદા સમાજોમાં બનેલી લગ્નઘટનાઓ ઉપરથી તારવેલાં છે. પૌરાણિક અને ઇતર કથાસાહિત્ય કે નાટક–આખ્યાન સાહિત્યમાં જે અનેકવિધ લગ્નની ઘટનાઓ મળે છે, તે જોતાં સ્મૃતિકારાએ વર્હાવેલા લગ્નના આઠ પ્રકારો એ સામાજિક યથાર્થતાનું એક નિરૂપણ લાગે છે. વળી, જ્યારે આ દેશ અને પરદેશના જોદા જોદા સમાજોમાં બનલી અને પ્રવર્તલી લમઘટનાઓ તેમ જ લગ્નપ્રયાઓ વિશે વાંચીએ છીએ, સારે સ્પૃતિકારાનું એ નિરૂપણ યથાર્થ લાગે છે. તેમ છતાં લલિતવિસ્તરમાં છુદ્ધ અને ગાપાનું જે લસચિત્ર આલેખાયેલું છે, તે અનેક દષ્ટિએ બધાથી ચડી જાય એનું છે એમ લાગે છે. રામ મહાન પુરુષ, કૃષ્ણુ પણુ તેવા જ, મહાદેવ પણ દેવ જ, પાંડવા પણ વીરપુરુષો, નળ પણ સુવિખ્યાત, અજ એક પૌરાણિક અને પૃથ્વીરાજ એ ઐતિહાસિક. આવા પુરુષોના લગ્નપ્રસંગા તે તે કાવ્ય કે પુરાણગ્રંથામાં આવે છે અને મોટેભાગે સામાન્ય જનતા એનાથી પરિચિત પણ છે. પરંતુ લલિતવિસ્તરમાં બહુ ને ગામાના જે લગ્નપ્રસંગ આવે છે, તે અત્યંત એાધપ્રદ ઢાવા ઉપરાંત આકર્ષક અને રસપ્રેરક પણ છે. છતાં એ અન્નાત રહ્યો હોય એમ લાગે છે. એમ ન હાેત તાે અશ્વધાષ, કાલિદાસ, ભવભૂતિ જેવા અનેક મવિઓાએ તે પ્રસંગ ઉપર માહક કાવ્યા રચ્યાં હોત.

રામ શૈવધતુર્ભગ દ્વારા પરાક્રમનાે ષુરાવા આપે છે તે સીતા એમને પતિ તરીક સ્વીકારે છે. કૃષ્ણુ રુક્મિણીનું એની ઇચ્છાથી પણુ હરણુ કરે છે. મહાદેવ પાર્વાતીની તપસ્યામૂલક ભક્તિથી એને સ્વીકારે છે. અર્જુનના મત્સ્યવેધથી દ્રીપદી એને વરતાં છેવટે પાંચે ભાઇઓને વરે છે. દયમાંતી નળને અતે ઇદુમતી અર્જને સ્વયંવરમાં માળા પહેરાવી પતિ તરીક સ્વીકારે છે. સંયુક્તા પૃથ્વીરાજને સ્વયંવરમાં જ વરે છે. આટલા દાખલાઓમાં આપણે એ જોઈએ છીએ કે લગ્ન પહેલાં બન્ને ઉમેદવાર એકબીજાને ભલે ચાહતાં હાય છતાં છૂટથી એકબીજાની પરીક્ષા નથી કરતાં કે નથી કરતાં ગૃહસ્થાશ્રમને યેા અ ગુણાની ધીર મીમાંસા. એક અથવા બીજા કારણે તેઓ પરસ્પર

ચાહતાં હાેય છે, પણ એ ચાહતા પાઝળ બન્તે ઉમેદવારામાં સમાન સમજર્ણ અને નિર્ભય તેમજ મેાકળા મનથી એકખી∽ત સાથે વિચારની∞આચલે આપણે જોતા નથી. જ્યારે ઝુદ્ધ અને ગાેપામાં તે બધાથી ઊલદું છે. ઝુદ્ધ જેટલા સમજદાર, ગાેપા તેથી જરાય ઓછી સમજદાર નથી જણાતી. સુદ્ધ જેટલા માેકળા ખનથી વાત કરે છે, તેથી જરાય આઝા માેકળા મનથી ગાપા બુદ્ધ સાથે વાત નથી કરતી. બુદ્ધ ધનવિંઘા દારાં પરાક્રમના પરચો તો ખતાવે જ છે, પણ તે ઉપરાંત જે અનેક વિદ્યાઓ અને કળાઓમાં પાતાનું ચઢિયાતાપણું બતાવે છે તે રામ, કૃષ્ણુ આદિ બીજા કાેઇના લગ્ન-પ્રસંગમાં આપણે નથી જોતા. બીજા અનેક રામાંચકારી પ્રસંગામાં સૌથી ચઢી જાય એવે৷ પ્રસંગ તે! એ છે કે, ગાેપા સાસુ–સસરા અને ખીજાં અનેક વડીલે સમક્ષ જરા પણ પડદાે ન કરવાની પાતાની મક્કમ વૃત્તિનું એક ભવ્ય, ઉદાત્ત અને કુશળ તેમ જ વીર નારીને શાબે તેવી દલીલેાથી સમર્થન કરે છે. એ સમર્થન આજની સમજદાર, શિક્ષિત અને સંસ્કારી વીર કન્યાના સમર્થ'ન કરતાં જરાય ઊતરે એવું નથી. જે લેખકે લલિતવિસ્તરમાં આ પ્રસંગ આલેખ્યા છે, તેનામાં શ્રમણુપર પરા અને તેમાંય ખાસ કરી ભૌદ પર પરામાં સ્થપાયેલી સમાનતા અને મુક્તતાની ભાવના ખુદ્ધ અને ગાપાના વરણ,–પ્રસંગ લઈને દૂર્ભદ્ર રજા, કરી છે. લેખક ગમે તે પ્રદેશના હાેય, ગમે તે કાેમ કે જાતિના હાેય, છતાં એણે શુદ્ધ અને ગાેપાના પાત્રાલેખનમાં સ્ત્રી-પુરુષની સમાનતાની ભાવના એટલી બધી ઊંચી કક્ષાએ રજા . છે કે તે આજે સર્વત્ર માન્ય થાય તેવી છે. ક્યુદ્ધ ને ગાેપા એ 4री 🗌 બન્ને પાત્રા કપિલવસ્તુનાં નિવાસી છે. બન્ને શાકચ જેવા પ્રસિદ્ધ કુળનાં સંતાન છે; નેપાળ જેવા પર્વાતીય પ્રદેશની મુક્ત હવામાં ઊછરેલાં છે. એ બધું હેાવા છતાં છેવટે બન્નેને৷ સંબંધ બૌદ્ધ પરંપરામાં પર્યાવસાન પામે છે અને બોહ પરંપરાતું સ્ત્રી-પુરુષતું સમાનતાનું ધારણ બીજી કાંઈ પણ પરંપરા કરતાં તેટલા પ્રાચીન સમયમાં પણુ કેટલું ચઢિયાતું હતું એ વસ્તુ અહ અને ગાપાના સંવાદ, મિલન અને પરીક્ષણુ–પ્રસંગામાં આપણે વાંચીએ છીએ. ખને લાગે છે કે લલિતવિસ્તરને**ા આટલાે ભાગ જીદી જીદી ભાષાઓ દ્વારા** સામાન્ય જનતા સમક્ષ આવતાે રહ્યો હાેત, તાે ગમે તેટલાં વિદેશી આક્રમણા અને બીન્ન ભયસ્થાના હાેવા છતાં પણ, ભારતીય નારીનું, ખાસ કરી સવર્ણ ગણ્યાતી કાેમાના નારીવર્ગનું, આટલું બધું પતન ન થાત અને આજે અનેકવિધ છૂટા ભોગવવા જે યુરાપ-અમેરિકાના નારીવર્ગના ખલા લેવા પડે છે, તે કરતાં પશુ સરસ દાખલાે એકમાત્ર ગાપાના પ્રસંગમાંથા મળા

γз

### દર્શન અને ચિંતન

558 ]

રહેત. આ દષ્ટિએ બુદ્ધ તે માેપાના એ વરણ–પ્રસંગનું આખું ચિત્ર વાયકા સમક્ષ રજાત કરવા જેવું લાગવાથી પ્રસ્તુત પ્રયત્ન છે.

અંતે તેટલું ટૂંકાવાતી દ્વત્તિ હ્વાવા છતાં એ પ્રસંગ એટલાે બધા મધુર છે કે તેને સાવ ટૂંકાવવા જતાં એનાે આત્મા જ હણાઈ જાય; પણ વાંચનાર ધીરજ રાખશે તાે એને એ લંબાણુ કંટાળાે નહિ આપે.

### લગ્નતું કહેવ્યુ

એકવાર એકત્ર મળેલા માટા માટા અનેક શાકવોએ શુદ્ધોદતને કહ્યું કે કુમાર સિદ્ધાર્થ ઉપરલાયક થયેા છે. જ્યાતિષીઓ અને સામુદ્રિકાની ભવિષ્ય-વાણી છે કે કાંતા તે ધર્મ પ્રવર્તક થશે અને કાંતા તે ચક્રવર્તા. એટલે જો એનું લગ્ન કરી દેવામાં આવે તા તે ધરમાં વસી, સ્ત્રીસુખમાં પડી ન્યાય્ય રાજ્ય કરશે અને અનેક વીરપુત્રાને જન્મ આપી શાક્યકુળ દીપાવશે. શુદ્ધોદને જવાબ આપ્યા કે કન્યાની તપાસ કરીશું. ઉપસ્થિત દરેક શાક્ય આગેવાનાએ કહ્યુ કે અમારી કન્યા તેને યાગ્ય છે; પણ શુદ્ધોદન કહે છે કે કુમારને પૂછ્યા વિના આપણા નિર્ણ્ય કામના નથી. પછી તો બધા જ વડીલ શાક્યોએ મળી કુમારને પૂછ્યું કે, ' તને કઈ કન્યા પસંદ છે કે ' કુમાર સિદ્ધાર્થ કહ્યું' કે, 'હું' આજથી સાતમે દિવસે જવાબ આપીશ. '

### સગ્ન વિશે મંથન અને નિર્ણય

કુમાર એાધિસત્ત્વને પ્રથમ તેા થયું કે હું ભાેગના દાેષા જાણું છું; મને એકાંતમાં ધ્યાનમગ્ર રહેવાનું ગમે છે; તાે હું ગૃહસ્થાશ્રમમાં કેવી રીતે શાભું? પણુ ત્યાર બાદ વધારે વિચાર કરતાં તેને લાગ્યું કે ગૃહસ્થાશ્રમમાં દાખલ થવાથી અનેક પ્રાણીઓનું ભશું જ થવાનું છે. કમળ કાદવ અને પાણીમાં રહેવા છતાં લેપાનું નથી તેમ હું અલિપ્ત રહીશ અને પૂર્વે થઈ ગયેલા બધા જ બાધિસત્ત્વાએ એ રીતે અલિપ્તપણે ગૃહપ્રવેશ કર્યો પણુ છે. તેથી લાકહિતની દષ્ટિએ લગ્ન તા કરવું, પણુ કન્યા યાગ્ય મળે તાે જ. આમ વિચારી તેણે કન્યાની યાગ્યતાને લગતા પાતાના વિચારા લખા માકલ્યા. તેના એ વિચારા આપણું ખાસ ધ્યાન ખેંચે છે. તે આ રહ્યા :

### પિતાને પગ અને યાેગ્ય કન્યાની પસંદબીની સૂચના

' જે પ્રાકૃત કે અસંસ્કારી હાેય, તે કન્યા મારી વધૂ થવા લાયક નથી જ. જેનામાં અદેખાઈ વગેરે દાેષા ન હાેય, જે હંમેશાં સત્ય-

ભાષિણો હાેય, જે આળસ સેવ્યા સિવાય મારા ચિત્તને અનુસરે તેમ જ જે શહ ખાનદાનવાળી હોવા ઉપરાંત રૂપ-યોવનવતી પછ હોય: એટલું જ નહિ, પણ રૂપ છતાં રૂપના મદ ન હોય, જેનું ચિત્ત માતા અને અહેનના જેવું પ્રેમાળ હાય; જે સ્વભાવે ઉદાર હાેક બ્રાહ્મણો અને શ્રમ• ણોને દાન દેવાની વૃત્તિવાળી હોય; જે પાતાના પતિમાં એટલી બધી સંતષ્ટ હોય કે સ્વપ્નમાં પણ અન્ય પુરુષને ન ચિંતવે; જે ગર્વિષ્ઠ કે છદ્દત ન હોય પશ ધીટ હેાય: જે નમ્ર હેાવા છતાં દાસી કે ગુલામડી જેવી ન હેાય પણ રવમાની હેાય; જે કેકી પીર્ણા કે ઉન્માદક ગીત, સુગંધ આદિમાં આસક્ત ન હાય. એવી નિલેંબિવૃત્તિવાળી હાય કે જે કાંઈ પાતાનું હાય તેમાંજ સંતુવ્ય રહે, પણ બીજાની પાસેથી કશું જ મેળવવાની આશાંન સેવે; જે ચંચળ કે અસ્થિર ન હાેય અને જે લજ્જાના ચિદ્ધ લેખે પડકો સેવનાર કે બેઠાડુ ન હોય; જે ઊંધહાશી ન હોય, જે વિચારશીલ હોય અને જે સાસુ તેમ જ સસરા પ્રત્યે પ્રેમ ધરાવે તેવી હ્રાય; જેદાસ–દાસીવર્ગ પ્રત્યે પાતાની જાત જેટલા જ પ્રેમ રાખે તેવી **હાય; જે શાસ્ત્રીય વિધિ પ્રમાણે સૌની પ**છી સૂએ અને સૌના પહેલાં ઊઠે તેવી હેાય; જે સૌના પ્રત્યે મિત્રતા રાખનારી હેાય અને કુમારી હાૈય—જો ચ્યાવી કન્યા હાેય તાે, હે પિતાજી ! તમે એને મારે માટે પસંદ કરેા. '

#### કન્યાની શાધ

પિતા શુદ્દાદને પુરાહિતને એાલાવી તેના હાથમાં સિદ્ધાર્થ તરફથી આવેલા લેખ મૂકી કહ્યું કે આ લેખમાં સચવ્યા મુજબના ગુણવાળી કન્યા શાધી લાવા. કન્યાની પસંદગીમાં બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય કે શદ્ધ એવા કાઈ વર્શ્યું કે જાતિબેદ જોવાના નથી; કારણ કે કુમાર કેવળ ગુણ્પાર્થક છે, નહિ કે કુળ કે ગેત્રતા અર્ધા. પુરાહિત કપિલવરતુ નગરમાં ચામેર ભટકવો, પણ યાગ્ય કન્યા ન જોઈ. છેવટે દંડપાણિ નામના શાકચને ત્યાં પ્રવેશ કરતાં જ એવી કન્યા નજરે પડી, જે પુરાહિતને બધી રીતે યાગ્ય લાગી. કન્યા પણ પુરાહિતને આવેલા જોઈ તેના પગમાં પડી અદબપૂર્વ કે બાલી કે, 'મહાસજ! શા માટે પધાર્ય છે! ?' પુરાહિતે લિખિત પત્ર આમી કહ્યું કે ' આમાં વર્ણવ્યા છે એવા ગુણા હાય તેવી કન્યા સિદ્ધાર્થ કુમાર પસંદ્ર કરે છે. ' કન્યાએ વાંચીને જરા પણ ઢીલ કર્યા વિના સ્મિતપૂર્વ કે જવામ આપ્યો કે ' ભવ અને કુમારને કહ્યે કે એ બધા ગુણા મહરામાં છે. જી તે સૌમ્ય કુમારની, પતી થઈશ. ક્રાઈ હીન કે પ્રાક્ત પાત્ર સાથે એનો સંબંધ ન થાવ. '

### બુદ્ધ અને ગાેપાતું મિલન તેમ જ સંવનન

પુરાહિતે કન્યાનું એ વચન શહોદનને જઈ સંભળાવ્યું. શુદ્ધોદને વિચાર્યું કે કુમાર કાંઈ આવા વચનમાત્રથી માની લે તેવા નથી; એટલે મારે કાંઈક વધારે ખાતરી કરાવનાર માર્ગ લેવે જોઈએ. આમ વિચારી તેણે નક્કી કર્યું કે બારે ઝીમતી ધાતુનાં સુંદર અને રુચે તેવાં પાત્રા અનાવરાવવાં. કમાર ઉપસ્થિત બધી કન્યાઓને પાત્રા વહેંચે ને જેના ઉપર એની નજર કરે એ કન્યાને તે ચાહે છે એમ સમજી આગળતું બધું ગોકવવું. શહોદને વિચાર્યા પ્રમાણે પાત્રા તૈયાર કરાવી નગરમાં ધોષણા કરાવી કે સંભારથાનમાં બધી કન્યાઓએ ઉપસ્થિત થવું. તેમને કુમાર દર્શન આપરો અને કીમતી પાત્રાની બેટ પણ આપશે. શુદ્ધોદને ગુપ્ત રીતે વિશ્વાસુ માણુસાને રાકી એમ પણ સ્ચવ્યું કે પાત્રા વહેંચતી વખતે કુમારની નજર કાેના ઉપર ઠરે છે, તે તમે મને જણાવજો. યાેજના પ્રમાણે સભામંડ૫માં નગરકન્યાએ આવતી મઈ અને સિદ્ધાર્થનું દર્શન કરી, મળ્યું તે પાત્ર લઈ, તરત ચાલવી થઈ; પણ એક્ષ્ય એમાં એવા ન નીકળી કે જે સિદ્ધાર્થની શાભા કે તેજને ઝીલી થાડી વાર સાહસપૂર્વંક તેની સામે ઊભી રહી શકે. છેવટે પેલી દંડપાણિની ગાપા નામની કન્યા આવી અને સભામંડપમાં પરિવાર સાથે એક બાજા ઊભી રહી તેમ જ અનિમેષ નયને કુમારને જોવી રહી. જ્યારે તેને પાત્ર ન મળ્યું, ત્યારે હસતી હસતી કુમાર પાસે જઈ તે ખાેલી કે, 'મેં શું બગાડવું છે કે મંતે પાત્ર ન મલ્યું ?' કુમારે કહ્યું કે, ' હું તારું અપમાન નથી કરતા, પણ તું સૌથી પાઝળ આવી અને પાત્રા તેા પૂરાં થયાં.' એમ કહી કુમારે પાતાની કીમતી વીંટી તેને આપી. ગાપા ખાેલી, 'કુમાર ! હું તમારી વીંડીને લાયક છું.' કુમારે કરી કહ્યું, ' તેા પછી લે આ મારાં આંભરણો.' ઞાપા ખાલી, 'અમે કાંઇ કુમારને વ્યલંકૃત–અલંકારહીન⊸કરવા નથી ઇચ્છતાં; ઊલટ`, અપે તેા મારને અલંકત કરીશું અર્થાત્ મારની−કામદેવની આરાધના દ્વારાં જ ાારને છતીશું. ' આમ મધુર વ્યંગ્યોક્તિ કરી તે કન્યા ચાલવી થઇ.

# કન્યાલું માશું અને દંડપાણિના જવાબ

આ બધું જોઈ પેલા ગુપ્ત પુરુષોએ રાજા પાસે યથાવત્ નિવેદન કર્યું ૬, ' દેવ ! દંડપા**ણિની ગેાપા નામની કન્યા ઉપર કુમારની અાંખ ઠરી છે;** એટલું જ નહિ, પ**ણું એ અન્ને વચ્ચે થાડી વાર વાતચીત પણ થઈ છે**.' આ હાર અો શહોદને પુરાહિતને માકલી દંડપાણિ પાસે કન્યાનું મારાં કર્યું; પણુ દંડપાણિએ જવાબ આપ્યાે કે, 'કુમાર તાે ઘરમાં જ સુખે ઊછરેલા છે અને હું તાે યુદ્ધ તેમ જ કળા કે શિલ્પમાં કુશળ હાેય તેવાને જ કન્યા આપવાના છું. કુમાર કાંઈ યુદ્ધ, કળા કે શિલ્પમાં કુશળ નથી.'

# શુદ્ધોદનની મૂંઝવણ

પુરાહિતે દંડપાણિના જવાબ રાજ્યને કહી સંભળાવ્યા. રાજા ઊંગ વિચારમાં પડયો કે મતે અત્યાર અગાઉ બે વાર લોકાએ ચેતવ્યા હતા કે જો કુમાર રાજમહેલની બહાર ન નીકળતા હાેય તો અમે તેમની સાથે રમત-ગમત કે અખાડા આદિના પ્રયોગોમાં ભાગ લેવા આવીને શું કરવાના ? ખરેખર, હવે એ સંકટ સામે આવ્યું છે. કુમારને ખયર પડી કે રાજા પૂય્ય ચિંતાતુર છે. તેણે આવીને પૂછ્યું કે, 'પિતાજી ! કહાે કે ઉદાસ શા માટે છેા ?' 'તારે શું કામ છે ?' — એમ કહી રાજાએ ટાળવા માંડયું, પણ છેવટે કુમારના આગ્રહથી રાજાએ દંડપાણિની કન્યા આપવાને લગતી શરત વિશેની બધી હકીકત સ્પષ્ટ કહી. કુમારે તરત જ જવાબ આપ્યો કે, ' શું મારી સાથે કાઈ બધા પ્રયોગોમાં ઊતરે તેવા છે ?' રાજાએ પૂછ્યું કે, ' તું વ્યાયામ, યુદ્ધ, શિલ્પ આદિના બધા પ્રયોગો કરી શકીશ ?' કુમારે કહ્યું, ' અવસ્ય. અધા વિશારદાની હાજરીમાં બીજાઓની સાથે સ્પર્દ્યામાં અવસ્ય ઊતરીશ.'

# સિદ્ધાર્થના હરીફાઈમાં વિજય અને ગોપા સાથે વિવાહ

રાજાએ પ્રસન્ત થઈ ઢઢોરા પિટાવ્યા કે 'આજથાં સાતમે દિવસે કુમાર બધી જાતના ખેલ, તમાશા અને કૌશલપ્રયોગેમાં ગમે તે બીજા સાથે હરીફાઈમાં ઊતરશે, માટે જે જે એ બાબતોમાં કુશળ હાેય તે બધાએ ઉપ-સ્થિત થવું અને સ્પર્હાંમાં ભાગ લેવા.' ધાેષણાને અનુસરી મેદાનમાં પાંચસાે સાકથ કુમારા હરીફાઈમાં ભાગ લેવા આવ્યા. પેલી ગાપા પણ આવી અને તેણીએ એક જયપતાકા ખાેડી, અને જાહેર રીતે ઉચ્ચાર્યું કે જે તલવાગ, ધતુષ વગેરેના યુદ્ધપ્રયોગામાં તેમ જ ઇતર કળાકૌશલના પ્રયોગોમાં જીતશે તે આ પતાકાના અધિકારી છે. વિશ્વામિત્ર નામના લિપિતની સાક્ષીએ લિપિ-ત્રાનની હરીફાઈ થઈ તે છેવટે વિશ્વામિત્ર નામના લિપિતની સાક્ષીએ લિપિ-ત્રાનની હરીફાઈ થઈ તે છેવટે વિશ્વામિત્ર કહ્યું કે આ સિદ્ધાર્થ જેટલી લિપિએ જાણે છે તેટલી તે હુંચ નથી જાણતા, માટે વિજય એને વરે છે. ત્યાર બાદ ગણિતની હરીફાઈ શરૂ થઈ. એમાં પણ કુમાર જીત્યા. અનુક્રમે બધી જ કળાઓમાં, કુસ્તીમાં અને ધનુર્વિદ્યા આદિ પ્રયોગેમાં કુમાર સિદ્ધાર્થ જ જત્યા. આ જીતથી એક બાજી તમામ પ્રેક્ષકા નાચી ઊડથા ને કુમાર ઉપર પુષ્પવર્ષા કરી, તા બીજી બાજીથી દડપાણિએ પાતાની શરત પૂરી થયેલી જોઈ પાલાની કન્યા કુમાર સિદ્ધાર્થને અપર્ધ.

### ોપા : ધીરોદાત્ત વધૂરૂપ<mark>ે</mark>

ગાયા બાેધિસત્ત્વની અગ્રમહિષી ખની. તે સાસુ-સસરા કે બીજા તમામ પરિવાર સમક્ષ મેહું ઢાંકચા વિના કે પડદો કર્યા વિના આવતી જતી અને ગ્યવહાર કરતી. આ જોઈ તે બધાં વિચારમાં પડથાં કે હજી તો આ નવાઢા છે અને ક્રાઈ વડીલ સામે પડદા કરવી જ નથી. તેઓને ગાપાના મુક્ત અને સ્વસ્થ વ્યવહારથી કાંઇક માઠું લાગ્યું, અગર ચાલુ રિવાજના સંગથી મનદુઃખ થયું. આ વાતની ગાપાને જાણ થઈ એટલે તેણે પાતાના પરિવાર સપ્તક્ષ એક સાત્ત્વિક, વિચારપૂર્ણ અને નિલંય નિવેદન કર્યું, જે નિવેદન લલિતવિસ્તરમાં ગાથાબદ્ધ છે અને એ ગાથાપથી પણ સુગેય તથા લલિત છે. અહીં તાે એના સાર માત્ર આપીશું. ભલે કાઈ યાગ્ય કવિ એ પથોતા ગુજરાતીમાં પછ્યબંધ અનુવાદ કરે.

' જે આર્ય છે તે તાે મુખ ખુલ્લું હાેય તાેય બેસતાં કે હરતાં–કરતાં, ધ્વજના અગ્રભાગમાં ચમકતા મણિરત્નની પેઠે, દીપી નીકળે છે.

' આર્યજન, કપડાંનું આવરષ્ટુન હાેય તાેય, ઊઠતાં–એસતાં બધે જ શાભી નીડળે છે.

ં જેવી રીતે સુલસુલ રૂપથી અને સ્વરથી શાભે છે, તેવી રીતેઆર્યજન પડકા વિના પણ ખાલે કે મૌન રહે તાેય શાભે છે.

ં આર્ય હાેય તે નિવસન હાેય કે કુશચીવર ધારી હાેય, અગર છર્લ્યુ વસ્ત્રધારી કે દુર્ભળ શરીર હાેય, છેતાં તે ગુણવાન હાેવાથી પાતાના તેજથી જ શાબી ઊઠે છે.

' જેના મનમાં કાેઈ પાપ નથી તે આર્ય ગમે તે સ્થિતિમાં શાભા ઊઠે છે. તેથી ઊલટું, મલિન વૃત્તિવાળા અનાર્ય પુષ્કળ આભૂષણા ધરાવતા હોય તાત્ર નથી શાસતા.

' જેનુ' મન પથ્થર જેવું કઠણ છે અને જેના હૃદયમાં પાપ ભર્યું છે છતાં વાષ્ણિમાં માધુર્ય છે તેવાએા અમૃત છટિલા પણુ ઝેરથી ભરેલા ધડાવી પેઠે બધાંને માટે હંમેશાં અદર્શનીય છે.

ં જે આયે દરકના પ્રત્યે બાળકની પેઠે નિર્દોષ અને સૌમ્યવૃત્તિવાળા છે

તેમ જ બધાને માટે લીર્થાની પેઠે સેરનીય છે, તેવા અવાયોનું દર્શન દહીં અને દૂધથી ભરેલા લકાની પેઠે સુબંગળ લેખાય છે.

' જેઓમાં પાપવત્તિ નથી અને જેઓ પુણ્યવત્તિથી શાબે છે, તેવાઐાનું ્દર્શન સુમંગળ છે અને સફળ પણુ છે.

' જેએા શરીર, વચન અને ઇંદ્રિયામાં સંયત છે અને પ્રસન્ન મનવાળા છે, તેવાએા માટે માઢું ઢાંકવું કે પડદાે કરવાે નકામાં છે.

' જેએાનું મન નિરંકુશ કે સ્વચ્છદી છે, જેને લાજ કે શરમ નથી અને જેનામાં ઉપર કલા તેવા ગુણા કે સહ્યભાધિતા નથી, તેવાએા જો ઢગલાબધ વસ્ત્રોથી પાતાની જાતને ઢાંકે તાેય ખરી રીતે તે પોતાના દાેથને જ ઢાંકે છે; અર્થાત્ તેએા શરીરે સવસ્ત્ર છતાં દુનિયામાં નગ્નશિરામણિં નાગડાએાના જેવા વિચરે છે.

' જે આર્યાં નારી ઈદ્રિય અને મનથી સંયત છે તેમ જ જે સ્વપતિમાં સંતુષ્ટ હાેઈ બીજા કેાઈ પુરુષના વિચાર સુષ્ક્યં કરતી નથી, તેવી આર્યા સર્ય અને ચંદ્રના પ્રકાશની પેઠે પાતાના રૂપને ઢાંકતી નથી. તેને માટે માેઢું ઢાંકવું લાજ કાઢી એ તરાંક છે,

'વળી બીજાતું મન સમજી શકનાર ૠષિ મહાત્માઓ અને દેવગણો મારું હ્રદય તેમ જ મારું શીલ જાણે છે, તેા પછી મુખતું અવગુઢન મને શું કરવાતું છે ! હું જેવી છું તેવી તા ૠષિઓ અને દેવાની નજરમાં દેખાઉં જ છું, પછી મુખાવગુઢન હાય કે ન હાેથ.'\*

ગાેપાની આર્યનારીને શાેબે એવી વિચારપૂત તેમ જ નિર્લય યુક્તિ સાંભળી રાજા શુદ્ધોદન આવી પુત્રવધૂ મળવા બદલ એટલા બધા પ્રસન્ન થયે કે તેણે બહુ કીમતી માતી અને કૂલના હાર તેને ખુશાલીમાં પહેરાવ્યા અને છેવટે ઉદ્દગાર કાઢવો કે જેવી રીતે મારા પુત્ર સિદ્ધાર્થ ગુણોથી શાેભે છે, તેવી જ રીતે આ વધુ પણુ ગુણોથી શાેખે છે, એટલે આ અન્તેના સમાયત્ર એ ઘી અને ખાંડના જેવા છે.

### ઉપસંહાર

ઉપરના વર્ણુંનમાં મુખ્ય પાત્રો ચાર છે. તે દરેકની વિશેષતા

\* બીજે કચાંક વાંચેલી સ્મરણમાં આવતી ગાેપાની સમર્થ અને ણુદ્ધિપ્રધાન એક દર્લીલ એ પણ છે કે જો મેં ધૂંઘટ ખેંચ્યા હોત તાે તમારા જેવા વડીલાનાં શ્રી અને સૌદર્થસ પન્ન મુખતું દર્શન હું કેમ પામી શકત ? વળી સ્ત્રીઓએ ધૂંઘટ કાઢવા એ તાે પુરુષાનાં હદયનાં મલિન્તાના સૂધ્યક અને.

Jain Education International

460 ]

આપણું ધ્યાન ખેંચે છે. એ વિશેષતા આજે અને હંમેશાં લગ્નના પ્રક્ષ પરત્વે કેટલી કામની છે, તે સમજવાની દષ્ટિએ હવે આપણું એની ટૂંકમાં તારવણી કરીશું.

9. શુદ્ધોદન : પિતા અને ધ્વશર તરીકેની શહેાદનની ચાર વિશેષ-તાઓ ભણી આપશું ધ્યાન જાય છે: પહેલી એ કે ઉંમરલાયક સંતતિને પૂછથા વિના, તેના નિર્ણય જાણ્યા વિના, લગ્ન આખત પાતાના નિર્ણય તેના ઉપર ઠેાકી ન ખેસાડવાની વૃત્તિ; અર્થાત્ત લગ્નની પસંદગીમાં સંતતિની ઇચ્છાનું મુખ્ય સ્થાન. બીજી વિશેષતા કન્યાની યાગ્યતા વિશેની કસોટી છે. શુદ્ધોદનની મુખ્ય કસોટી પાત્રની ગુણવત્તા છે. તે શદ્ર કન્યા હોય તાેપણ જો ગુર્ણની દબ્ટિએ ચઢિય તી હાય, તેર કુમાર માટે પસંદ કરે છે. એને મન પ્લાક્ષણ કે ક્ષત્રિય આદિ કહેવાતી ઉગ્ચ જ્વતિતું કાેઈ મહત્ત્વ નથી. એતે ખરું મહત્ત્વ ;ંગુણામાં જ દેખાય છે, જે સુખી દામ્પત્યની સાચી ભ્રમિકા છે. ત્રીજી ભાભત કુમાર સિદ્ધાર્થને વરવાની કન્યા ગાેપાની ઇચ્છા પુરાહિત દારા જાણ્યા પછી પણ કુમારને મેાકળા મનથી કન્યાની છેલ્લી પસંદગી કરી લેવા માટેની તક આપવી તે. ચોથી બાબત વધારે મહત્ત્વની લાગે છે. વડીલાે સમક્ષ ઘૂંઘટ કે લાજ નહિ કાઢવા માટે રૂઢિસુસ્ત લાેકા તરકથી ટીકા થતાં જ્યારે ગાપા શિષ્ટ અને લીર નારીની હેસિયતથી લાજ કાઢવા અને ન કાઢવા વચ્ચેનું આંતર માર્મિક રીતે પ્રગટ કરે છે, ત્યારે શ્વશુર તરીકે શુદ્ધાદને પુત્રવધ્ ગાપાના વક્તવ્યને સ્વચ્છંદી કે ઉદ્ધત ન લેખતાં ઊલટ વધાવી લઈ તેને પ્રતિષ્ડા આપી લાજની રૂઢિને તાડી તે.

**૨. દંડપા** ચિ ઃ બીજીં પાત્ર દંડપા ચિ છે, જે ગેાપાના પિતા છે. પુત્રી ગાેપા કુમાર સિદ્ધાર્થને વરવા ઇચ્છે છે એ જાણ્યા પછી પણ તે શુદ્ધોદને કરેલા માગાને સ્વીકાર્યા પહેલાં એક એવી શરત મૂક છે કે જો શરતમાં કુમાર પસાર થાય તાે પુત્રીને પાતાની પસંદગી કર્યા બદલ પ્રસન્નતા થાય અને હેાંશ વધે, અને જો શરતમાં ઉમેદવાર પસાર ન થાય તાે કન્યાને પાતાને જ પાતાની પસંદગી કે નિર્ચુય બદલવાની તક મળે, અને પિતા તરીકે ઉંમરલાયક પુત્રીની ઇંચ્છાને કશી દલીલ આપ્યા વિના અવગણવાના અનિષ્ટ પરિચ્ણામથી બચી જવાય.

**૩. સિદ્ધાર્થ** : ત્રીજું પાત્ર સિદ્ધાર્થ છે. એની વિશેષતાએત તો ધણી છે : (૧) કુટુંબીએન લગ્ન બાબત પૂછવા જાય છે, ત્યારે તુરતાતુરત હા કે ના ન પાડતાં સાત દિવસ પછી પૂર્ણુ વિચાર કર્યાં બાદ જવાબ આપવાનું કહે છે અને તે જવાબ પણ એક વિચારશીલ સુશીલ પુત્રને રોાભે એવી રીતે લખીને, અને તે પણુ સ્પષ્ટપણે, પિતાને આપે છે. એમાં તે પાતાની પસંદગી પામવાયામ કન્યા કેવી હાેઈ શકે તે દર્શાવતાં દામ્પત્ય, કુટુંબ અને સમાજજીવનને સુખી કરવા માટે જે આવસ્પક ગુણા છે તેના ખાસ નિર્દેશ કરે છે, જે ભાવી અદ્ધની એક વિચારભૂમિકા સ્ટયવે છે. (ર) ગાપાએ પાતાની કરેલી પસંદગીમાં તે કેટલી વાજબી છે એની એના પિતા દંડપાણિને પાડી ખાતરી કરી આપવા તેમ જ ગાપાનું સન્માન વધારવા અને સાથાસાથ પાતાના પિતા શુદ્ધોદનને થતી ચિંતા ટાળવા કુમાર સિદ્ધાર્થ દંડપાણિએ મુકેલી શરતામાં ભાગ લેવા તૈયાર થાય છે અને શાર્રારિક તેમ જ બૌદ્ધિક બધી જાતની પરીક્ષાઓમાં પૂર્ણ સફળ ચઈ લગ્ન માટે સુપ્રસન્ન વાતાવરણ સરજે છે.

૪. ગાેપા ઃ ચોર્લ પાત્ર ગાેષા છે. તે જેમ પાત્રામાં છેલ્લું છે તેમ તે અનેક દષ્ટિએ ચઢિયાતું પણ લાગે છે. ભાવિ બુદ્ધ જેવી વ્યક્તિને માટે યત્ની તરીકે વધારેમાં વધારે યાેગ્ય પાત્રની જે આશા રાખી શકાય અને જે કલ્પના કરી શકાય તે ગાેપામાં સિદ્ધ થતી લાગે છે. (૧) વધૂની પસંદગી બાબ્યતનાે કુમારનાે પત્ર પ્રરાહિત પાસેથી લઈ વાંચતાવે તે ગાપાએ દર્શાવેલ એને આત્મવિશ્વાસ કે હું કુમારની ગુણુપસંદગીને અવશ્ય સંતાેષુ તેમ છું. (૨) સભામ ડપમાં કુમારને હાથે વહેચાતી બેટ લેવા જવામાં ગાેપા સંકાેચ નધી સેવતી, છતાં તે એક ખાનદાન કન્યાને સહજ એવી મર્યાદા સાથે પાતાની સખીએા સાથે જ ત્યાં જાય છે અને કુમાર સા**થે** એાલવાનેા પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં કટાક્ષ તેમ જ વિનેાદપૂર્ણ શૈલીથી કુમારને ત્યાં જ છતી લે છે. (૩) જ્યારે રૂઢિબહ્ર નરનારીએા ઘૃંઘટ ન કાઢવા બદલ ચાેમેર ટીકા કરતાં જણાય છે સારે એક ધીરાદાત્ત નવપુત્રવધુ લેખે તે શ્વશુર શુદ્ધોદનની સામાજિક ગૂંગળામણ ટાળવા તેમની સમક્ષ પાતાના કેસ એવી ચાતુરી, એવી નમ્રતા અને એવી સત્યનિષ્ઠાથી રજા કરે છે કે શહોદન અને આખા સમાજ છેવટે તેના ઉદાત્ત વલણુને માન આપી સ્ત્રી-વર્ગની એક તત્કાલીન ગુલામીને રૂઢિ સાથે જ ફેંકી દે છે.

લલિતવિસ્તરનેા લેખક માટે ભાગે ભિક્ષુ જ સંભવે છે. તે જન્મે, વતને વ્યને ઉછેરે ગમે તે નાત, દેશ કે સમાજનાે હાેય, છતાં તે એક શ્રમણુ વર્ગના—ખાસ કરી ભૌદ્ધ સંધના—સભ્ય લેખે કાેઈ પણુ જાતનાં નાત–જાત

કે દેશ આદિનાં સંકુચિત બ'ધનેાને અધીન રહ્યા સિવાય જ કેવળ ગુજીવત્તાની ભૂમિકા ઉપરથી જ વિચાર કરતે৷ લાગે છે. ત્યાગલક્ષી ભિક્ષ હેાવા છતાં તે ં લેખક ઝૂહરથાશ્રમનું અને તેમાંય દામ્પત્યજીવનનું જે મૂલ્ય આંકે છે. તે એની ઊંડી સમજાણ દર્શાવે છે. જોકે એની સામે એક અટપટા પ્રશ્ન છે: તે એકે દેશદેશાન્તરમાં સાગી, પ્યાની અને બ્લસચારી તરીકેની સર્વોતકષ્ટ પ્રતિષ્ઠા ્યામનાર ઝહુને તારુપ્યકાળમાં પણ લગ્નજીવનમાં કેવી રીતે પ્રવેશ કરાવવા અને એ ઘટનાને અંધએસતી કરવી ? હજારાે નહિ, લાખાે લાેકા જેને પૂર્ણ પ્લસ્પર્યના સમર્થંક તરીકે પૂજતા હાેય. તેને તેના ચરિત્રચિત્રણમાં એક ્તરુણીના સહભાગી ને સખા થતા જોવામાં એકાંગી ભક્તોને આંચકા લાગે. ભણે કે આવી જ કાઈ મુશ્કેલીમાંથી છુટવા માટે એ લેખક કુમાર <mark>સિદ્ધાર્થ</mark> પાસે લગ્ન કરવું કે ન કરવું એ પ્રક્ષ પરત્વે વિચાર કરાવ્યો છે; અને તે વિચાર એવા કે લગ્નના દાષ જાણવા છતાં છેવટે લાકકલ્યાણની ભાવના તેમ જ પૂર્વપર પરાને અનુસરવાની દષ્ટિથી સિદ્ધાર્થ લગ્ન કરવાના નિર્ણય કરે છે. લેખક બૌદ્ધ ભિક્ષુ હેાવા છતાં અંતે તૈત્તિરીય ઉપનિષદમાંની વ્રજ્ઞ तन्तुं मा व्यवच्छेरेलीः ये सनातन राजभागं केवी आर्डरथ्य हीक्षाने क સ્વીકારે છે.

— અખાંડ આનંદ, જુલાઈ ૧૯૫૪.

# સુગતના મધ્યમમાર્ગ : શ્રદ્ધા ને મેધાના સમન્વય

# [८]

છવનમાત્રના, ખાસ કરી માનવજીવનના, મુખ્ય એ પાયા છે : શ્રદ્ધા અને મેધા. આ બન્ને એકમેકથી કદી તદ્દન છૂટા પડી શકતા જ નથી, ભલે કચારેક કાંઇમાં એકની પ્રધાનતા અને બીજાની અપ્રધાનતા-ગૌણતા હાેય-જ્યાં અને જ્યારે શ્રદ્ધા તેમ જ શુદ્ધિનો સંવાદ, સુમેળ યા પરસ્પરની પુષ્ટિ તેમ જ વૃદ્ધિ કરે એવા સમન્વય થવા પામે છે ત્યાં અને ત્યારે માનવજીવન ખીલી ઊઠે છે. જેટલા પ્રમાણુમાં એ સંવાદ વધારે તેટલા પ્રમાણુમાં માનવ-જીવનની દીપ્તિ વિશેષ. શુદ્ધના જીવનને યાેગ્ય રીતે સમજવાના માપદંડ આ સત્ય ઉપર પ્રતિષ્ઠિત છે.

#### ચીક અને સેમેટિક વિચારધારા

આપણે ઇતિહાસથી જાણીએ છીએ કે ગ્રીસમાં મેધા યા બુદ્ધિશક્તિના વિકાસ ઉપર વધારે પડતા ભાર અપાયેલા, જેને લીધે ત્યાં તત્ત્વચિન્તન તેમ જ અનેક ક્ષેત્રાને સ્પર્શતી મુક્ત વિચારધાસઓ અને સ્વતંત્ર ચર્ચાઓ ખીલી; તેમાંથી આંજી દે એવા બૌદ્ધિક ચમકાર અસ્તિત્વમાં આવ્યા, પરંતુ ત્યાં ળૌદ્ધિક ચમકારાને જોઈએ તેવું ધાર્મિક બળ યા તાે એ સક્ષમ ચિન્તનને છવનમાં યોગ્ય રીતે ઉતારવાનું બ્રહ્માબળ ન ખીલ્યું.

બીજી બાજ્ય આપણું એ પણું જાણીએ છીએ કે સેમેટિક (યાદ્દી, મ્યાસ્થ આદિ) પ્રજામાં મુખ્યપણું બ્રહ્યાબળ પ્રગટવું. તેથી ત્યાં ખાસ ખાસ માન્યતાઓને જીવનમાં વર્ણા લેવાના પુરુષાર્થ વિરોષ થયા. ગ્રીસની સદ્ભ થુદિ બ્રહ્યામૂલક ધર્મના યાગ્ય ટેકા વિના માત્ર ફિલસફ્રીમાં મુખ્યપણું પરિણુમી, તા સેમેટિક પ્રજાની બ્રહ્યામૂલક ધર્મવત્તિ તત્ત્વચિન્તનના સમર્થ પ્રકાશની મદદ વિના ગતિશત્ય ચાકઠામાં મુખ્યપણું પુરાઈ રહી. અલબત્ત, એ બંને દાખલા-આમાં થાડાક અપવાદા તા મળી જ આવવાના.

ભારતની સ્થિતિ પહેલેથી સાવ જીદી રહી છે. વેદકાળ કે સારપછીના કાળમાં <mark>સુદિ અને</mark> શ્રદ્ધાની જે જે ભૂમિકા રચાતી આવી છે ત્યાં <mark>સર્વત્ર</mark> શ્રદ્ધામૂલક ધર્મ અને સુદ્ધિમૂલક તત્ત્વચિંતન એ અન્ને સાથે જ ખીલતાં રહ્યાં 'scv ]

છે. કચારેક ક્રાઈ વર્તુંલમાં શ્રદ્ધાનું ચાેકદું વધારે સખત થયું કે તરત જ તે વર્તુંલના આન્તરિક કે બહારનાં બળામાંથી એક નવું તત્ત્વચિંતન પ્રગટે કે જેને લીધે એ સખત ચાેકદું પાછું ઢીલું પડે અને તત્ત્વચિંતનની દાેરવણી પ્રમાણું નવેસર રચાય.

એ જ રીતે જ્યારે કાેઈ વર્તુંલમાં બુદ્ધિમૂલક વિચારનાે સ્વૈરવિહાર છવનગત આચરણુની ભૂમિકાથી તદ્દન છૂટા પડી જાય સારે એ વર્તુંલના આન્તરિક કે તેની બહારનાં બળાેમાંથી એવી બ્રહ્મામૂલક ધર્મભાવના પ્રગટે કે તે વિચારના સ્વૈરવિહારને આચાર સાથે યાેગ્ય રીતે સાંકળીને જ જ`પે.

આ રીતે ભારતીય જીવનમાં શ્રદ્ધાપ્રૂલક ધર્મ યા આચાર, શુદ્ધિપ્રૂલક તત્ત્વવિચારના પ્રકાશથી અજવાળાતા રહ્યો છે, ગતિ પામતા રહ્યો છે; વિશેષ અને વિશેષ ઉદ્દાત્ત શુદ્ધિપ્રૂલક તત્ત્વવિચાર, શ્રદ્ધાપ્રૂલક ધર્મના પ્રયોગની મદદથી વિશેષ અને વિશેષ યથાર્થતાની કસોટીએ પરખાતા રહ્યો છે. તેથી જ ભારતીય બધી પર'પરાઓમાં વિચાર અને આચાર બન્તેનું સમ્મિલિત સ્થાન અને માન છે.

# ખુહના વિશિષ્ટતા

સુદ્રના પહેલાં અને સુદ્રના સમયમાં પણુ અનેક ધર્માચાર્યો, તીર્થ કરો અને ચિન્તક વિદ્રાનો એવા હતા જે પોતપોતાની પરપરામાં પોતપોતાની રીતે વિચાર અને આચાર બન્નેતું સંવાદી મૂલ્ય આંકતા. સુદ્દે પોતે પણ વિચાર અને આચારનું સંવાદી મૂલ્ય જ આંકવું છે. તો પછી પ્રક્ષ થાય છે કે બીજા કરતાં સુદ્રની વિશિષ્ટતા શી ક આને ઉત્તર આપવે એ જ અન્ને પ્રસ્તુત છે. એક વાકવમાં કહેવું હોય તે કહી શકાય કે સુદ્રની વિશિષ્ટતા મધ્યમપ્રતિપદ્દામાં છે; અર્થાત્ વિચાર અને આચારનાં તમામ ક્ષેત્રામાં એ બંનેના મધ્યમમાર્ગી સંવાદ સાધવા એ જ સુદ્રની વૈયક્તિક સાધના અને સામૂહિક ધર્મ પ્રવૃત્તિનું હાર્દ છે. આ કેવી રીતે, તે હવે જરા વિગતે જોઈએ.

### ખીજા વિચારકાે

તત્ત્વન્નાનની બાબતમાં અહે જોયું કે કેટલાક વિચારકા છવન યા ચિત કે આતમાનું અસ્તિત્વ વર્તમાન દેહના વિલયની સાથે જ વિલય પામે છે, એમ માને છે. અને તેઓ પાતાના આચાર પણુ માત્ર વર્તમાન છવનને સુખી બનાવવાની દષ્ટિએજ યાજે છે અને ઉપદેશે છે. આવા ઇહલાેકવાદી ચાર્વાકા ઉપરાંત મુદ્દે બીજો પણુ એક એવેા વિચારક વર્ગ જોયે જે આત્માનું અસ્તિત્વ માત્ર વર્તામાન કાળ પૂરતું ન માનતાં શાશ્વત-સદા સ્થાયી માનતાં, અને એ શાશ્વત જીવનને સદા સુખમય બનાવવાની દબ્ટિએ જ આચાર-પ્રણાલિકાઓ યોજતા ને તેને પ્રચાર કરતાં. આ બન્ને વર્ગના વિચાર અને આચારમાં શુદ્ધને અતિરેક દેખાયા. શુદ્ધ જોયું કે વર્તામાન જીવન એ અનુભવસિદ્ધ સત્ય બીના છે, પણુ એનાથી પહેલાં અને પછી જીવનતું કોઈ અનુસધાન નથી એમ માનવું તે કેવળ ઇન્દ્રિયોના સ્થૂળ અનુભવ ઉપર આધાર રાખી સક્ષ્મ વિચાર અને તર્કબળને નકારવા બરાબર છે. એ જ રીતે શુદ્ધે એ પણુ જોયું કે તત્ત્વચિન્તકા આત્મા અને લોકના શાશ્વતપણા વિચાર કરતાં કરતાં એવી ભૂમિકાએ પહેાંચ્યા છે કે જે કાઈને માટે વિચાર કે તર્કથી ગમ્ય નથી.

### તત્ત્વજ્ઞાન પરત્વે મધ્યમમાર્ગ

તત્ત્વવિચારની આ સ્થિતિ જોઈ મુદ્ધને તેમાંથી મધ્યમમાર્ગનું સત્ય લાધ્યું. એ સત્યને અનુસરી તેણે જીવનતત્ત્વ યા આૃત્મતત્ત્વને કેવળ ઇન્દ્રિયગમ્ય વર્તમાનકાળની સ્થૂળ મર્યાદાથી પર એવી, પણ વિચાર અને તર્કથી સમજી શકાય એવી, ત્રૈકાલિક મર્યાદાવાળું સ્વીકાર્યું. પણ સાથે સાથે એવા આત્મ-તત્ત્વને દેશ–કાળની અસરથી તદ્દન મુક્ત એવા શાધ્યતવાદની અગમ્ય કોટિથી પણ મુક્ત રાખ્યું. આ રીતે મુદ્ધે આત્મતત્ત્વને ઉચ્છેદવાદ તેમ જ કૂટસ્થનિત્ય-વાદ બન્નેથી પર રાખી તેનું દરેક વિચારવાન અને તર્કર્શાલને સમજ્ય એવું પ્રવાહગામી સ્વરૂપ સ્થાપ્યું. તેણે કહ્યું કે જો આપણે વર્તમાન અનુભવ પ્રત્યેક ક્ષણે આન્તરિક જીવનમાં પણ ફેરફાર જેતેના હોય અને પૂર્વ પૂર્વના સંસ્કારમાંથી નવનવા અનુભવે પામતો હોય તે એ જ અનુભવને આધારે આપણે સ્વીકારવું જોઈએ કે વર્તમાન જીવનનો પ્રારંભ એ કાંઈ આકસ્મિક નથી, પણ અતીતપ્રવાહમાંથી ફેટેલું એક વહેણ માત્ર છે. એ જ રીતે વર્તમાન જીવન પૂરું થવા સાથે એના આન્તરિક પ્રવાહ સમાપ્ત નથી થતા, પણ્ એમાંથી એક નવું ભાવિ વહેણ શરૂ થાય છે.

આ રીતે **સુદ્ધે આત્મા કે ચિત્તને ત્રણુ કાળના પટમાં વિસ્તરેલ માનવા** છતાં તેને સતત ગતિશીલ સ્વીકાર્યું અને એમાં જ પુનર્જન્મ, કર્મ, પુરુષાર્થ તેમ જ ચરમસુખવાદ એ બધું સુદ્ધિગમ્ય રીતે ઘટાવ્યું. આ થયેા તત્ત્વજ્ઞાન પરત્વે સુદ્ધના મધ્યમમાર્ગ.

#### આચાર પરત્વે મધ્યમમાર્ગ

પોતાના તત્ત્વજ્ઞાનને અનુસરીને જ છુદ્દે આચાર વિશે પણ મધ્યમ-માર્ગ વિચાર્યો અને ઉપદેશ્યા. સુદ્દે આચાર યા ધર્મની આડીઅવળી ગલી-કૂંચીઓમાં કાંકા મારતા લોકાને એવી બાબતો જ કહી કે જે વિશે કાઈ સમજદાર વાંધે લઈ શકે નહિ, અને છતાં જે જીવનને ખરું સુખ આપે. વૈદિક પરંપરામાં ધર્મના યત્ત, અધ્યયન અને દાન એ ત્રણ સ્કંધો જાણીતા હતા. શુદ્દે એના સ્થાનમાં શીલ, સબાધિ અને પ્રજ્ઞા એ ત્રણ સ્કંધ ઉપર જ સૌનું ખ્યાન ખેંચ્યું. શુદ્દે કહ્યું કે છવનમાં સાચા અને ત્થિર પ્રકાશ તો પ્રજ્ઞા યા વિવેકના ઊંડાણમાંથી જ લાધે છે, પણ એવી પ્રજ્ઞા ચિત્ત તેા જ મેળવી શકે જો તે વિશ્વેષ ને ચંચળતાથી મુક્ત બની સ્થિરતા કેળવે. એવી સ્થિરતા યા સમાધિ શીલના અનુશીલન વિના કદી સંભવી જ ન શકે. તેથી શુદ્દે ધર્મની પ્રાથમિક ભૂમિકા તરીકે શીલવાન થવા ઉપર ભાર આપ્યા. ગૃહસ્થ હાય કે ભિક્ષ, જો એ દુઃશીલ હશે, સદાચારી નહિ હાય, સામ્રહિક હિતમાં પોતાનું હિત સમાયું છે એ દષ્ટિથી નહિ વર્તે તો ને ધર્મમાર્ગે કદી આગળ વધી નહિ શકે.

### શાજ્ઞ, સમાધિ, પ્રગ્રા

ખુદે જ્યારે શીલ ઉપર ભાર આપ્યા સારે માનસિક શુદ્ધિને અઘસ્થાન આપ્યું. માનસિક શુદ્ધિ ન સધાતી હોય, ચિત્તમાંથી કલેશ નખળા પડતા ન હોય તેા ગમે તેવા કઠારતમ તપ આદિ ધાર્મિક આચારોને પણ અનુસરવાની બુદ્ધે ના પાડી. બુદ્ધનાે ઉત્કટ તપ યા બીજા પ્રકારના દેહદમન સામે વિરોધ હતા તાે તેના મૂળમાં તેની દષ્ટિ એટલી જ હતી કે અન્તઃશુદ્ધિ ન સધાતી હાય તાે બાલ્ધર્માચારના કાંઈ અર્થ નથી. આ રીતે બુદ્ધે શીલ, સમાધિ અને પ્રત્રાના ધર્માચાર પરત્વે પણ મધ્યમમાર્ગ જ સ્વીકાર્યો, જે એના મધ્યમમાર્ગી તત્ત્વત્તાનના સિદ્ધાંત સાથે બરાબર સંવાદ ધરાવે છે.

શુદ્ધે જીવનતત્ત્વ ત્રિકાળસ્પર્શી માન્યું, છતાં વર્તમાન જીવન ઉપર દર્ષિતે કેન્દ્રિત કરવા માટે વધારે ભાર આપ્યા. આ ભાર ભૌતિકસુખવાદી લાકાયત દ્વારા અપાતા ભારથી જુદા છે. લાકાયત તા એટલું જ કહે કે તમારા હાથમાં જીવન આવ્યું છે તાે એ મહ્યુાય એટલું માણી લા. તેના ભાર ઇન્દ્રિયસુખ અને શરીરસુખને માણી લેવા ઉપર રહેતા. શુદ્ધ પણ વર્તમાન જીવનને માણી લેવાની વાત કહે છે, પણ તે જીદા દર્ષિબિન્દુથી અને જુદી ભૂમિકા ઉપરથી. તે કહે છે કે ભૂતકાળ તા ગયા. હવે હજાર ઉપાયે એ સુલભ નથી. ભાવી પણ અસારે હરતગત નથી અને હરતગત થયું કે તરત જ તે વર્તમાન બનવાનું. એટલે જે કાંઈ હાથમાં છે અને સ્વાધીન છે તે તેા વર્તમાન જીવન. આવા દુર્લભ અને કરી ન લાધનાર વર્તમાન જીવનને કેવળ સ્થૂળ ભાગના સુખ માટે વેડકી નાખવું તેના કરતાં તેમાં સાચું, નિર્ભાધ અને કાઈને ઉપદ્રવ ન કરે એવું સુખ અનુભવવું એ જ મારા મધ્યમમાર્ગી ધર્મના મુખ્ય સૂર છે. તેથી જ હું કહું છું કે તમે શીલ દ્વારા અનુભવાતી નિર્ભયતાના સુખને આ જીવનમાં જ માણી લા. તેથી જ હું કહું છું કે સમાધિસુખ આ જીવનમાં જ અનુભવે અને પ્રશાપ્રકાશનો આનંદ પણ આ જીવનમાં જ અનુભવે .

એક વાર રાજગૃહપતિ અજાતશઝુ, અપરનામ ક્રોણિક, શુદ્ધને મળવા જાય છે અને પ્રશ્ન કરે છે કે ગ્રમણુતવથી પ્રત્યક્ષ લાભ શા ? એ પ્રશ્ન તત્કાલીન વાતાવરણમાંથી ઉપસ્થિત થયેા છે. તે કાળે ભિક્ષુ અને અન્ય અનેક સાધકા હતા જે પાતપાતાની ઉત્કટ ધર્મસાધના ઉચ્ચ અને ઉચ્ચતર એવા પરલેાકની સિદ્ધિ અર્થે કરતા. આ બાબતમાં છુદ્ધને દષ્ટિકાણુ એ હતો કે ધર્મસાધના એ જ ખરી કહેવાય જે વર્તમાન જીવનમાં જ નિર્બાધ સુખના અનુસવ કરાવે. એકવાર વર્તમાન જીવનમાં જ એવા સુખની પ્રતીતિ થાય તો ભાવિ માટે ચિંતા કરવાની જરૂર નથી. એના ક્રમમાં એ આપમેળે રચાશે. તેથી જ છુદ્ધે અજાતશઝુને રીલિ, સમાધિ અને પ્રજ્ઞાથી નીપજતા પ્રત્યક્ષ સુખની વાત વિશદયણે 'દીઘનિકાય 'ના 'સામગ્ન્ઝ-ક્લસુત્ત 'મ i સમજાવી છે.

### <mark>ખુહવિથાર ને</mark> બુદ્ધ વહાર

સુદ્રના પહેલાં અને એના સમયમાં પ્રક્ષ, પ્રક્ષા અને લાક આદિ વિશે અનેકર'ગી ચર્ચાઓ થતી. કાઈ કહેતા કે લાક અન્તવાન છે તા બીજા કહેતા કે તે અનન્ત છે. એ જ રીતે પ્રસદેવને અનાદિઅનન્ત અને અનાદિ–સાન્ત માનનાર પણ હતા. આવી બાસઠ માન્યતાઓ યા દષ્ટિઓ ' દીધનિકાય ' ના એક સૂત્રમાં શુદ્ધને મુખે વર્ણુ વાયેલી નોંધાઈ છે. ખરી રીતે એ ઉદ્દગારા પ્રદ્ધના જ છે એમ ન માનીએ તાય એમાં શુદ્ધનું દષ્ટિબિંદુ વ્યક્ત થયું છે, એ નિવિંધાદ સત્ય છે. તે દષ્ટિબિંદુ એટલે શુદ્ધ આવી અગમ્ય અને સદા વિવા-દાસ્પદ માન્યતાઓને, જિત્તાસુઓ અને સાધકાની સુદ્ધિને મૂંઝવનાર હાેઈ, એક જાળ તરીક નિર્દેશ છે. તે શિષ્યોને કહે છે કે એવી માન્યતાઓ એ તા પ્રદ્ધાન્બળ છે. (કદાચ ચાલુ બ્રમજાળ શબ્દ એનું જ અપબ્રષ્ટ રૂપ હાેય. એમાં

# દર્શન અને ચિંતન

566 ]

સપડાયા તેા માછલાંની પેડે મરવાનાં. આટલું જ કહીને **સુદ્ધ પતાવતા નથી,** પ<mark>છુ એ લ્</mark>રહ્મવિચારના સ્થાનમાં ' લહ્મવિહાર 'ના વિધાયક માર્ગ પ્રરૂપે છે.

#### ચાર ભાવનાએા

યુદ્ધ કહે છે કે પ્રક્ષ કે પ્રક્ષા આવાં છે તેવાં છે એ ભલે વિવાદાસ્પદ હોય, પણ જીવસબ્ટિ એ તો સૌના અનુભવની વસ્તુ છે. જીવસપ્રિમાં ચાતી–ઊતરતી કાટિના અનન્ત જીવાની રાશિ છે. એ જ પ્રક્ષ છે. એમાં વિહાર કરવા એટલે જીવસપ્રિ સાથે એવા પ્રકારના સંબંધ કેળવવા કે જેથી ચિત્તમાં કલેશ ન વધે અને હાેય તે જૂના કલેશા ક્ષીણ થાય તેમ જ ઉત્તરાત્તર ચિત્ત વધારે વિકસિત થાય. આવા સંબંધ કેળવવાની રીત તરીકે એણે મૈત્રી, કરુણા, મુદિતા અને ઉપેક્ષા એ ચાર ભાવનાઓ આ જીવનમાં ઉતારવા ઉપર જ ભાર આપ્યા છે. ખરી રીતે સુદ્ધના શીલ, સમાધિ અને પ્રદ્યા એ ત્રણ ધર્મસ્ક ધના અથવા તા વર્તમાન જીવનમાં શાસ, સમાધ અને પ્રદ્યા એ ત્રણ ધર્મસ્ક ધના આથવા તા વર્તમાન જીવનમાં જ ધર્મસાધનાનું સુખ અનુભવવાના પાયા એટલે આ પ્રક્ષ્યવિહાર. સુદ્ધના સમગ્ર ઉપદેશ પ્રદ્યાવિહાર ઉપર પ્રતિષ્ઠિત છે, અને તે માટેના પુરુષાર્થ વર્તમાન જીવનમાં જ શકથ છે. જેઓ પ્રક્ષલોકની અગમ–નિગમ વાતા કરતા હોય તેમને પણ છેવટે પ્રક્ષવિહાર માન્યા વિના ચાલે તેમ નથી.

#### આત્મવાદી કે અનાત્મવાદી?

યુદ્ધ અનાત્મવાદી કહેવાય છે, તે એક રીતે સાચું છે, કારણુ પોતાની પહેલાં અને પોતાના સમયમાં જે કૂટસ્થનિત્ય આત્મતત્ત્વ મનાતું તેને સુદ્ધ નિષેધ કરે છે; અને છતાંય તે આત્મવાદી છે એ વાત પણુ સાચી, કેમ કે તે ચાર્વાકના દેહાત્મવાદનાે નિષેધ કરી સદ્ય ગતિશીલ એવા ત્રિકાળસ્પર્શા ચિત્ત યા ચૈતન્ય તત્ત્વને માને છે.

આંખે ઊડીને વળગે એવી સુદ્ધની વિશેષતા એ છે કે તે જે કાઈ કહે છે તે વિચાર અને તર્કથી સમજી શકાય યા સમજાવી શકાય એવું જ કહે છે. એને કાઈ રૂઢિબદ્ધ શાસ્ત્ર, પરંપરા આદિનું બંધન નથી. એને બંધન હોય તેા એટલું જ છે કે જેટલું વિચાર અને તર્કથી સમજાય તે સ્વીકારા અને તે પ્રમાણે જ જીવન જીવા. આ સુદ્ધના શ્રદ્ધા અને મેધા અર્થાત આચાર-વિચાર, યા ધર્મ-તત્ત્વજ્ઞાનના માનવજાતિના ઇતિહાસમાં અનાખો સંવાદ છે.

# સિદ્ધાર્થ પત્નીનેા પુણ્યપ્રકેાપ

# [@]

ભાવિ સુદ્દ થનાર સિદ્ધાર્થે તરુણવધે લગ્ન કર્યું. એની પત્નીનું નામ ગાપા. બન્તે શાકવવંરાનાં હતાં અને નેપાલમાં આવેલ કપિલવસ્તુનાં રહેવાસી. તેપાલ એ પર્વતીય પ્રદેશ છે. સામાન્ય રીતે પર્વતીય જાતિઓમાં સ્ત્રીરવાતંત્ર્ય અને સ્ત્રીશક્તિ પ્રધાનપદ ભાગવતી જ હાેય છે. તેમાંય આજથી હજારા વર્ષ પહેલાંના સ્વાતંત્ર્યની તાે વાત જ શી ? વળી કુમાર સિદ્ધાર્થ અને ગાપા જે શાકચવંશનાં હતાં તે વંશ પ્રરાક્રમી અને વિશેષે સ્વતંત્રતાપ્રિય હતા; નહિ કે અત્યારે એના વંશજો જે 'સાકિયા ' કહેવાય છે અને ગુલામી મનાદશા ભાગવે છે તેના જેવા.

એવી સ્વતંત્ર હવામાં અને સ્વતંત્ર ખાનદાનીમાં ઊછરેલી ગાેપા લગ્ન પછી શ્વસુર પક્ષમાં જાય છે ત્યારે કેટલાંક રૂઢિબળો એના ઘૂંઘટ નહિ કાઢવાના, લાજતં ચ્યવગ્રુંઠન નહિ રાખવાના સ્વસ્થ વલણ સામે કાંઈક અબડાટ કરવા માંડે\*છે. ગાેપાએ જોયું કે આતેા જવાબ સાધારણ સ્ત્રીતી જેમ રિસાઇને કે વાંધાવચકા પાડીને કે ગૃહકલહ જન્માવીને ન આપવેા, પણ એ વિશેની પાતાની સમજણ અને દઢ માન્યતા નિર્ભયપણે રજાૂં કરવી. ગાેપાએ તેમ કર્યું અને તે પણ પાતાના વ્યસુર શહ્યોધન આદિવડીલો સમક્ષ પાતાનું વક્તવ્ય વિનમ્ર-પણે પણ અત્યંત મક્કમપણે રજા, કરીને. ગાેપાની એ ઉક્તિઓ ઐતિહાસિક અવશેષ હાેય કે કવિ-લેખક દ્વારા કલ્પાયેલી હેાય, તે ગમે તે હો, પહા એ સક્તિસંગ્રહ આજની સ્થિતિમાં જ્યાં જ્યાં ઘંઘટને લીધે અનેક જાતની ગૂંગળામણુ સ્ત્રીઓને સહેવી પડે છે ત્યાં સર્વત્ર સ્ત્રી અને પુરૂષોને દીવાદાંડી-રૂપ થઈ પડે તેમ છે. તેથી અને એ મૂળ સુક્તિઓના ભાવ ગુજરાતીમાં આપ-વામાં આવ્યો છે. લલિતવિસ્તર અધ્યાય ૧૨ પૃ. ૧૭૯--૧૮૨ ઉપર આવેલ એ સુક્તિઓને ક્રોઈ શક્તિશાળી કવિભગિની ગુજરાતીમાં છન્દોબદ્ધ કરશે તા તે એક ગેય કાવ્ય બની રહેશે અને જો કાંઈ યાગ્ય વ્યક્તિ એને સંવાદ-શૈલીએ ગેય નાટયનું રૂપ આપશે તાે તાે એ ચમત્કારી અસર ઉપજાવશે. એ ઉક્તિઓ આ રહી:

'' આર્યજન કપડાનું આવ**રણુ ન હે**ાય તેાય જતાં–આવતાં, ઊઠતાં– બેસતાં બધે જ શાબી નીકળે છે.

४४

5ec ]

" જેવી રીતે અુલઅુલ રૂપથી અને સ્વરથી શાભે છે તેવી રીતે આર્ય-જન પડદા વિના પણુ, બાેલે કે મૌન રહે તાેય, શાભે છે.

" આર્ય હેાય તે નિર્વસ્ત્ર હેાય કે કુશ–ચીવરધારી હેાય, અગર છણુ વસ્ત્રધારી કે દુર્બળ શરીરધારી હેાય, છતાં તે ગુણુવાન હેાવાથી પાેતાના તેજથી જ શોલા ઊઠે છે.

" જેન મનમાં ક્રાંઈપાપ નથી તે આર્ય ગમે તે સ્થિતિમાં શાભી ઊડે છે. તેથી ઊલટું મલિનવૃત્તિવાળો વ્યનાર્ય પુષ્કળ આભૂષણા ધરાવતા હાેય તાેય નથી શાભતાે.

'' જેનું મન પય્થર જેવું કઠણુ છે અને જેના હૃદયમાં પાપ ભર્યું છે છતાં વાણીમાં માધુર્ય છે તેવાઓ અમૃત છાંટેલ પણુ ઝેરથી ભરેલ ઘડાની પેઠે બધાને માટે હંમેશાં અદર્શનીય છે.

'' જે આર્યો દરેકના પ્રત્યે ભાળકની પેઠે નિર્દોષ અને સૌમ્યવૃત્તિવાળા છે તેમ જ બધાને માટે તીર્થની પેઠે સેવનીય છે, તેવા આર્યોનું દર્શન દહી` અને દૂધથી ભરેલા ધડાની પેઠે સુમંગળ લેખાય છે.

'' જેઓમાં પાપવત્તિ નથી અને જેઓ પુણ્યવત્તિથી શાબે છે તેવાઓનું દર્શન સુમંગળ છે અને સફળ પહ્યુ છે.

'' જેએે! શરીર, વચન અને ઇન્દ્રિએામાં સંયત છે અને પ્રસન્ન મનવાળા છે તેવાએા માટે માઢું ઢાંકલું કે પડદો કરવે! નકામા છે.

" જેઓનું મન નિરંકુશ કે સ્વચ્છંદી છે, જેને લાજ કે શરમ નથી અને જેનામાં ઉપર કહ્યા તેવા ગુણા કે સત્યભાષિતા નથી તેવાઓ જો ઢગલા-અંધ વસ્ત્રાથી પાતાની જાતને ઢાંકે તાેય ખરી રીતે તે પાતાના દાષોને જ ઢાંકે છે. અર્થાત્ તેઓ શરીરે સવસ્ત્ર છતાં દુનિયામાં નગ્નશિરામણિ નાગડાઓના જેવા જ વિચરે છે.

" જે આર્યનારી ઇન્દ્રિય અને મનથી સંયત છે તેમ જ જે સ્વપતિમાં સંતુષ્ટ હાેઈ બીજ કાેઈ પુરુષના વિચાર સુધ્ધાં કરતી નથી તેવી આર્યા, સૂર્ય અને ચંદ્રના પ્રકાશની પેઠે, પાતાના રૂપને ઢાંકતી નથી. તેને માટે માઢું ઢાંકવું, લાજ કાઢવી એ નિરર્યંક છે.

'' વળી, ભીજાનું મન સમજી શકનાર ઋષિ–મહાત્માઓ અને દેવગણો માર્ટુ હૃદય તેમ જ માર્ટુ શીલ જાણે છે. તે৷ પછી મુખનું અવગુઢન મને શું કરવાનું છે? હું જેવી છું તેવી ઋષિઓ અને દેવાની નજરમાં દેખાઉ જ છું ––પછી મુખાવગુદન હાેય કે ન હાેય. "

—ગૃહમાધુરી, જુલાઈ ૧૯૫૪.

# હિંસાની એક આડકતરી પ્રતિષ્ઠા

# [ २० ]

**શ્રીયુત** અંખાલાલ પુરાણીના 'દક્ષિણા' વર્ષ ર, અંક બીજામાં 'અહિંસા' એ મથાળા નીચે એક વિસ્તૃત લેખ પ્રસિદ્ધ થયેા છે. આ આંખો લેખ પ્રક્ષોત્તર રૂપમાં છે. કેટલાક પ્રક્ષોત્તરા તા એવા છે કે જેનું વિચારમાં નજીવું મહત્ત્વ છે, છતાં વિચારણીય કહી શકાય એવા મહત્ત્વના પ્રક્ષોત્તરા પણ ઘણા છે. જોકે એ પ્રક્ષોત્તરા વિશે વિસ્તારથી ચર્ચા કરવી ઇલ્ટ છે, પણ મૂળે એ પ્રક્ષોત્તરા જ વિસ્તૃત છે અને તેની વિગતવાર ચર્ચા કરવા જતાં અતિવિસ્તાર થયા સિવાય રહે નહિ. વળા, ચર્ચામાં પ્રક્ષોત્તરા લેખકની ભાષામાં રજ્ કર્યા હોય તા જ વાંચનારને બંને બાજીના કાંઈક ખ્યાલ આવી શકે અને તે ઉપર પોતાના વિચાર બાંધી શકે. આ બધું કરવા જતાં જે અતિવિસ્તાર થયય તેને મર્યાદિત કદનું કાંઈ પણ સામયિક પત્ર એક જ અંકમાં ભાગ્યે જ છાપી શકે અને ખંડશઃ છપાતાં સામાન્ય વાંચનારના વિચારપ્રવાહ પણ ખંડિત જેવા બની જવાના ભય છે. તેથી પ્રસ્તુત ચર્ચામાં શ્રીયુત પુરાણીના ખાસ મુદ્દાઓને સ્પર્શી વિચાર કરવા ઊચિત છે.

બ્રા. પુરાણી ગુજરાતી છે અને સુશિક્ષિત પણ છે. મૂળે તે વ્યાયામ-નિષ્ણાત તરીકે ધણાને જાણીતા હતા, પણ અનેક વર્ષો થયાં તેએ બ્રી. અરવિંદની સાધનાને વરેલા છે, અને પોંડેચેરી, બ્રી. અરવિંદ આશ્રમમાં રહે છે. અનેક વર્ષો પછી તેઓ ૧૯૪૭માં ગુજરાતમાં પહેલવહેલા આવેલા. હું પહેલાં કે પછી તેમને કદી મળ્યો નથી, પણ પ્રથમ તા તેમના લખાણ દ્વારા અને પછી કેટલાક મિત્રા દ્વારા તેમને વિશે પરાક્ષપણે કાંઈક જાણવા પામ્યા છું. મેં સૌથી પહેલાં બ્રી. અરવિંદના પૂર્ણુયાગનું તેમણે ગુજરાતીમાં કરેલ ભાષાંતર સાંભલ્યું ત્યારે જ, જોકે હું એ ભાષાન્તરથી પરિતૃપ્ત ન હતા સ્વતાં, એવા ગંભીર અને દુર્શ તત્ત્વચિંતનને ગુજરાતીમાં ઉતારવાના તેમના સાહસ-થી તેમના પ્રત્યે આકર્ષાયા હતા. તેમને પ્રત્યક્ષ જાણનાર એવા વિશ્વસ્ત તેમ જ સહદય વિદ્વાન મિત્રા દ્વારા જ્યારે મેં તેમની યીવનસુલભ ચપળતા અને કર્મકસુલભ કાર્યશીલતા વિશે સાંભલ્યું ત્યારે તેમના પ્રત્યે મારું આક- ર્ષેણુ એપર વધ્યું. શ્રી. અરવિંદ જેવા યેાગીન્દ્રના સમીપમાં લાંબેપ વખત સતત રહેવાની અને સાધનામાં ભાગીદાર બનવાની તક એ પણ આકર્ષણુનું જેવું તેવું નિમિત્ત નથી.

શ્રી. સુંદરમ તેા મારા થાેડાઘણા પરિચિત છે જ. તેમની શક્તિઓ વિશે ભારા પ્રથમથી જ આતિ આદર રહ્યો છે. એટલે તેમના તંત્રીપદે સંપાદિત થતા 'દક્ષિણા'ના લેખા અવારનવાર વાંચવા પ્રેરાઉ છું. છેલ્લે જ્યારે અહિંસા વિશેના વિસ્તૃત લેખ વાંચ્યા ત્યારે હું અનેક રીતે વિચારમાં પડી ગયાે.

યેાગીન્દ્રની પરિચર્યામાં રહેનાર અને યેાગસાધનામાં ભાગ લેનાર પ્રૌઠ વ્યક્તિને હાથે સદા વિકાસ પામતા અને ઉત્તરાત્તર વધારે ઊઢાપોઢ માગતા અહિંસા જેવા કાળજાના સક્ષમ તત્ત્વ વિશે જે કાંઈ લખાશું હોય તે સાધા-રહ્યું, તુચ્છ કે ઉપેક્ષાપાત્ર હેાઈ ન શકે એ વિચારે એ લેખને હું અનેક વાર સાંભળી ગયા અને તે ઉપર યથાશક્તિ સ્વતંત્ર તેમ જ તટસ્થપણે મનન પણ કર્યું; પરંતુ દુ:ખ સાથે કહેવું પડે છે કે શ્રીયૃત પુરાણીની અહિંસા વિશેની ચર્ચા ઘણે સ્થળે વિચાર, તર્ક અને સત્યથી વેગળી છે. કેટલીક વાર એમ લાગે કે આ સત્યલક્ષી તત્ત્વમીમાંસા નહિ, પણ એક પૂર્વપ્રહપ્રેરિત પીંજણ અને શબ્દચ્છળ માત્ર છે. વળી, આખા લેખનો ઝેાક એમ સચવતા લાગે છે કે તેઓ અહિંસાની તટસ્થ અને મૂળગામી ચર્ચાને નિમિત્તે માત્ર ગાંધીજી-ના પદ્ધતિની સામે કાંઈ ને કાંઈ કહેવા બેઠા છે.

ત્રાં. પુરાણી અહિંસાતત્ત્વને નથી માનતા એમ તો નથી જ. એમણે અહિંસાની ઉપયોગિતા સ્વીકારી છે અને અહિંસાની વ્યાપ્યા પણ કરી છે. છતાં તેમની પ્રક્ષોત્તરીમાં મધ્યસ્થાને જાણે ગાંધીજી જ ન હાેય તેમ ગાંધીજી-માં ઉદય પામેલી અને વિકસેલી અહિંસાના વિચાર આવે છે તેમ જ તેમની અહિંસક પદ્ધતિના પ્રશ્ન આવે છે ત્યારે શ્રી. પુરાણી માત્ર મનનું યાગસુલભ સમતાલપણું જ નથી ગુમાવતા, પણ તેઓ જે પૂર્ણુંયાગની દિશાના પ્રવાસી છે અને જે પૂર્ણુંયાગની મહત્તા શ્રી. અરવિંદના તથા શ્રી. માતાજીના ધ્રુવ મંત્ર જેવા પ્રસન્ન અને ગંભીર લેખામાં પ્રતિપાદિત થઈ છે તેને જ અન્યાય કરે છે. જ્યારે હું ફરીફરીને દક્ષિણાના પ્રથમ વર્ષના પ્રથમ અંકમાં પ્રસિદ્ધ થયેલા શ્રી. માતાજીનો 'વિશ્વસંવાદની સ્થાપના' અને શ્રી. અરવિંદના ' અમારા આદર્શ 'તેમ જ ' રપાંતર ', ' નવું પ્રસ્થાન 'એ લેખા વાંચું છુ તેમ જ પ્રથમ વર્ષના બીજ્ય આંકમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ શ્રી. અરવિંદનો 'આદર્શો ' એ લેખ વાંચું છું ત્યારે એ અન્તે વ્યક્તિઓની વિશાળ દુષ્ટિ અને દરેક પક્ષને વાજબી રીતે તેાળવાની તેમ જ ક્રાઈ પણ પક્ષતે અન્યાય ન થાય તેવી રીતે ચર્ચા કરવાની સમતેાલ વૃત્તિ પ્રત્યે ઊંડા આદરથી મસ્તક નમી પડે છે. એની જ સાથે જ્યારે હું શ્રી પુરાણીના અહિંસા વિશેના દબ્ટિકાણને સરખાવું છુ ત્યારે મને તદ્દન ચોખ્ખેચાખ્ખું એમ લાગે છે કે પુરાણી પાતાના ગુરૂ શ્રી. અરવિંદ અને શ્રી. માતાજીના વિચાર અને ધ્યેયને જ જોખમાવી રહ્યા છે. 'આદર્શો' નામના લેખમાં શ્રી અરવિંદે કહ્યું છે તે પાતાને વિશે કેટલું લાગુ પડે છે એ શ્રી. પુરાણી અંતર્મુંખ થઈ વિચારી જાએ તા તેએ. ભાગ્યે જ સત્યને અન્યાય કરશે. શ્રી. અરવિંદ કહે છે : 'એવા પ્રચારક પેલા રથૂલ વ્યવહાર, માણસની ક્રોટિનો જ છે. પેલા આદર્શ કે ભાવનાના તે સાચા સ્વામી નથી હોતો, પણ તેને ગુલામ હેાય છે. કાઈ બીજાની પકડમાં તે આવી ગયેલાે હાેય છે. એ ભાવના તેને ધકેલતાં હાેય છે. એની ઇચ્છાશક્તિ તે ભાવનાને આધીન થઈ ગયેલી હોય છે. એ ભાવનાને৷ સાચે৷ પ્રકાશ તેને મળેલે નથી હોતો ' ( પૃ. ૯૯ ). આ સ્થળે હું દરેક જિત્તાસુને ઉપર સૂચવેલા લેખેા કરી કરી સમજપૂર્વક વાંચી જવા ભલામહા કરે છે. જે એ લેખેા વાંચી શ્રી પુરાણીની અહિંસા વિશેની ચર્ચા વાંચરો તેને માડુ કથન વજાદવાળું છે કે નહિ તેની ખાતરી થયા વિના નહિ રહે.

કાઈ એક ભાઈ, જે ત્રાં અરવિંદાશ્રમમાં રહેતા હશે અને પછી અમ-દાવાદ જઈ તે પોતાના કામમાં પડ્યા હશે, તેમને સંખોધી શ્રી. પુરાણીએ પાતે જ એક લાંખા પત્ર લખેલ છે, જે ખરી રીતે એક સુસંબહ લેખ છે. એ પત્ર પ્રથમ વર્ષના ત્રીજા અંકમાં 'કર્મ અને કર્મયાગ' એ મથાળા નીચે છપાયેલા છે. શ્રી. પુરાણીના આ પત્ર અને તેમના અહિંસા વિશેના દ્યાં છે બંને સરખાવું છું ત્યારે મારી સમજમાં જ એ નથી આવતું કે તેઓ અમદાવાદવાળા પાતાના પરિચિત સાધક મિત્રને જે સલાહ ગંભીરપણે આપી રહ્યા છે તે જ સલાહને વ્યાપક રીતે આપમેળે જીવનમાં ઉતારનાર ગાંધીજીના અહિંસક કર્મયાગને તેઓ શા માટે અવમજીતા હશે ? શ્રી. પુરાણી સપ્ય લખે છે : 'જે કામ લીધું હાય, યા તા પ્રકૃતિની યોજનામાં જે આપણે કરવાનું આવ્યું હાય, અને જેના પ્રત્યે આપણે અંતરાત્મા વિરોધ કે પ્રતિ-રોધ કરતા ન હાય તો તે કામ કરવામાં આપણી આધ્યાત્મિક પ્રગતિને કાઈ જાતના બાધ આવતા નથી, એ વાત ઘણા લોકા સમજતા નથી. ' ' પૃ. ૧૫૮ ). આ સ્થળે હું અત્યંત વિનમ્રભાવે શ્રી. પુરાણીને પૂછવા ઇચ્છું ધ્યું કે તમે કર્મયોગ માટે જે વિધાન કર્યું છે તે વિધાનને વધારે વ્યાપક રૂપમાં અને સ્વયંભૂ સ્કૂર્તિથી ગાંધીજીએ અમલમાં મૂક્યું અને તેની દુનિયાના બધા જ ભાગેામાં એાછેવત્તે અંશે ઊંડી અસર થઈ. શું એ જ ગાંધીજીના કર્મયોગની ખામી છે ! શ્રી. પુરાણીની દબ્ટિએ એમ હોવાના સંભવ છે કે શ્રી. અરવિંદની આપ્યાત્મિકતા ગાંધીજીની આપ્યાત્મિકતા કરતાં ઘણું જ ઉન્નત છે, એની સરખામણીમાં ગાંધીજીની આપ્યાત્મિકતા હોય તો એ બહુ સાધારણ કોટિની છે. તેમની આ માન્યતા હોય તો તે સામે મારે કશું જ કહેવાનું નથી. હું જે કહેવા ઇચ્છું છું તે તેા એટલું જ છે કે ગાંધીજીમાં પ્રકટેલું નૂર, પછી એને નામ આપ્યત્મિક આપે કે વ્યાવહારિક, પણ તે નૂર અને તેણે રથાપેલા માર્ગો શ્રી. માતાજીના વિધારવાદને મૂર્ત કરતા હોય તેવા છે. આ બધું આખી દુનિયાના ઊંડામાં ઊંડા વિચારકોને તેા દીવા જેવું દેખાય છે. શું મારા જેવાએ આ બધા તટસ્થ અને સહ્ય વિચારકા કરતાં શ્રી. પુરાણીનું દબ્ટિબિન્દુ વધારે તટસ્થ અને સારપ્રાહી સમજવું ? મન ના પાડે છે.

આટલી પ્રસ્તાવના પછી પુરાણીએ ચર્ચેલ મુદ્દાઓમાંથી થાેડાક તારવી મારી પાતાની ભાષામાં અહીં રજૂ કરી તેની સમીક્ષા કરવા હું ધારું છું. તે મુદ્દા આ રજ્ઞા---

(૧) શુદ્ધ આદર્શ તેમ જ વ્યવહારની દષ્ટિએ અહિંસા વિશે વિચાર.
 (૨) આપ્યાત્મિક સત્ય લેખે તેમ જ જીવનાપયાગી સત્ય <sup>લે</sup>ખે અહિંસાના વિચાર.

(૩) આત્મરક્ષા તેમ જ ધર્મ, ન્યાયની સ્થાપના જેવા સારા હેતુ માટે પ્રાચીનેાએ શસ્ત્રયુદ્ધના માર્ગ સ્વીકારેલા તેની, તે જ હેતુ માટે વપરાતી અહિંસક પદ્ધતિ સાથે સરખામણી.

પહેલા સુદ્દામાં શુદ્ધ આદર્શની દબ્ટિએ અહિંસાની અશકપતા બતાવતાં પુરાણીની દલીલ એ છે કે જીવન જીવવું હોય તો બીજાનું જીવન પોતામાં સમાવ્યા સિવાય તે જિવાતું જ નથી. जીવા जीવસ્ય મજ્ઞળ કે મોટું માછલું નાના માછલાને ગળે એ કહેવત જીવનના સિદ્ધાંત જ રજાૂ કરે છે. ખાવાપીવા, એસવા આદિમાં થલી ઓછામાં ઓછી હિંસા કે શાકાહાર જેવા તદ્દન સાદ્ય ખારાકમાં થલી અતિ અલ્પ હિંસા પણ ખરી રીતે હિંસા જ છે. શુદ્ધ આદર્શની દબ્ટિએ ઓછી કે વત્તી, નાની કે મોટી હિંસામાં ફેર પડતો જ નથી. તેધી તેઓ કહે છે કે શુદ્ધ આદર્શની દબ્ટિએ અહિંસા શક્ય જ નથી. સારબાદ તેઓ વ્યવહારુ રીતે અહિંસાની શક્યાશક્યતા વિશે વિચાર કરતાં પ્રતિપાદન કરે છે કે વ્યવહારુ દબ્ટિએ પણુ અત્યારે અહિંસા શક્ય નથી. તેઓની દલીલ એ છે કે જો એક માણુસ પણુ સંપૂર્ણ અહિંસા આચરી શકતા નથી તા આખી પ્રજા કે આખા સમાજ પાસે અહિંસાના પાલનની આશા રાખવી એ તેા આખા સમાજ પાસેથી શહીદી આચરવાની આશા રાખવા બરાબર છે, કે જે કદી શક્ય નથી.

શ્રી. પુરાણીની વિચારપદ્ધતિના માટામાં માટા અને તરત જ નજરે ચડે એવે દેષ એ છે કે તેઓ ગાંધીજીની અહિંસક કાર્યપદ્ધતિની અપૂર્ણતા અને વ્યવહારતા ખતાવવાની એકમાત્ર નેમથી જ વિચાર કરવા બેઠા છે. તેથી તેઅ શુદ્ધ આદર્શ અને વ્યવહારુ ૧૮ એવા બે વિકલ્પાે માત્ર ખંડનદષ્ટિએ ઊભા કરે છે. માત્ર ખંડનદ્રષ્ટિથી ઊભા કરવામાં આવતા વિકલ્પા, તક અને દર્શનશાસ્ત્રમાં શુષ્કવાદ કે અધર્મવાદ તરીકે જાણીતા છે, કારણુ કે એવા વિકલ્પાે ઊભા કરી ચેન કેન પ્રકારેજી સામા પક્ષનું ખંડન કરવું એમાં ખુલી રીતે સત્યની અવગણના હેાય છે. પુરાણી પાતાની આખી ચર્ચા દરમ્યાન શુષ્કવાદ કે અધર્મવાદના ભાગ બન્યા છે. તેઓ ખાંડનદષ્ટિના એકપક્ષી વહેણામ પોતાના ગુરુ શ્રી. અરવિંદનું વિધાન જ ભૂલી જાય છે. શ્રી. અરવિંદ પાતે જ કહ્યું છે કે પૂર્ણ આદર્શ હંમેશા અસિદ્ધ જ રહે છે, છતાં એની પ્રેરણા જ વ્યવહાર અમલમાં પ્રાણકાયી નીવડે છે અને વ્યવહારમાં ઉત્તરાત્તર માણસને આગળ વધારે છે. ગાંધીજી પણ અહિંસા વિશે ખીજું શું કહેતા અને માનતા ! તેએાએ અનેકવાર કરીક્રીને કહ્યું છે કે પૂર્ણ અહિંસા તા પરમેશ્વરમાં જ સંભવે. પણ માણસતેા ધર્મ એ છે કે એની દિશામાં પોતાથી બનતું અધું જ પ્રામાણિકપણે કરી છૂટે. એમ કરનાર જ કાંઇકે ને કાંઇકે આદર્શની નજીક જતો. જાય છે. ગાંધીજી પાતે જ પાતાની અહિંસક પદ્ધતિને અહિંસાના શહ આદર્શને સંપૂર્ણપણે અમલમાં મૂકનાર તરીકે નથી ઓળખા-વતા, તેા પછી એ પદ્ધતિને એ દબ્ટિએ વગોવવી તે બેઠ્ઠદું નહિ તેા શું છે ? વ્યવહાર દબ્ટિએ પહા કાેઈ એક વ્યક્તિ પાસેથી યા આખા સમાજ પાસેથી ગાંધીજીએ સંપૂર્ણ અદ્વિસા–પાલનની આશા રાખી જ નથી. તેઓ પાતે પણ પોતાને સંપૂર્ણપણે અહિંસાના આચરનાર તરીકે ઓળખાવતા નહિ. એવી સ્થિતિમાં સંપૂર્ણ પણે વ્યક્તિ કે સમાજ અહિંસા આચરી ન શકે એમ બતાવી વ્યવહાર દષ્ટિએ પણ અહિંસક પદ્ધતિની ખામી બતાવવી એ નર્યું અનાન છે.

પ્રકૃતિના ખંધારણમાં જ હિંસાને સ્થાન છે એમ કહી પુરાણી હિંસા વિના જીવતને અશક્ય બતાવે છે, તે પણ હિંસા કે અહિંસાના અર્થના વિપર્યાસ ર્કરવા બરાબર છે. અહિંસાને સિદ્ધ કરનાર સંતાે પ્રકૃતિના બંધારણ્યની વાત ખરાખર જાણતા, તેથી જ તેમણે પ્રકૃતિના તંત્રમાં રહેનાર દરેકને માટે એટલું જ સૂચવ્યું છે કે માણસ પાતાના પ્રત્યે બીજાની પાસેથી જે અને જેવા વ્યવહારની આશા રાખે તે અને તેવાે જ વ્યવહાર તેણે બીજા પ્રત્યે આચરવાે. આવી આત્મીપમ્યની સાચી ભાવનાને પ્રામાશિકપણે અમલમાં મૂકવી અને ઉત્તરાત્તર વિકસાવવી તે જ વાસ્તવિક અહિંસા છે. સંતોએ અહિંસાના અનુ-ભવેલ અને ખતાવેલ આ સ્વરૂપમાં એાબા કે વત્તા, નાના કે માટા જીવાના નાશ ઉપર ઓછીવત્તી કે નાનીમાેટી હિંસાની ગણવરીને સ્થાન નથી. અહિં-સાના ઉપર સૂચવેલા સ્વરૂપમાં બીજા પ્રાણી પ્રત્યે સમદષ્ટિ કેળવવી એ એક જ વસ્તુ મુખ્યપણે સમાયેલી છે. સમદષ્ટિ દ્વારા જ પ્રકૃતિના આસુરી બધા-રણમાંથી દૈવી સ્વરૂપ તરક આગળ વધાય છે, એ ગીતામાં ડેર ડેર કહ્યું છે. એટલે પોતાના અને બીજાના વચ્ચે વિષમદષ્ટિમુલક વ્યવહાર તે હિંસા અને સમદષ્ટિમૂલક વ્યવહાર તે અહિંસા, આ વસ્તુ સર્વમાન્ય છે. કાેઈ પણ પ્રાણીતા દેખીતાે નાશ ન થતાે હાેય સારે પણ હિંસા સંભવે અને ધણીવાર દેખીતાે નાશ થતે। હાેય છતાં તેમાં હિંસા ન પણ હાેય. આવી વસ્તુરિયતિ હાેવા જીતાં માત્ર પ્રાણીવધ કે જીવનાશને જ હિંસા માની જીવન જીવવામાં અહિં-સાની અશકથતા ખતાવવી એ તાે દૈવી પ્રકૃતિનાે અગર તે તરક પ્રયાણ્ કરવાનાે ઇન્કાર કરવા ખરાભર છે.

બીજા મુદ્દાના સંબંધમાં આપ્યાત્મિક સત્ય તરીકે અહિંસાનું જે પ્રૂલ્યાંકન પુરાણીએ કર્યું છે તે સાચું છે. તેઓ કહે છે કે, 'આપ્યાત્મિક ઉન્નતિને માટે અહિંસાનું આચરણુ કરનાર માણુસ એક એવી ચેતનાવરથાને પહેાંચવા માગે છે, જેમાં સર્વ પ્રકારનાં પ્રેરક અને ઉત્તેજક કારણોની વચ્ચે પણુ પોતે શાંત અને અહિંસામય રહી શકે. એની દષ્ટિએ અંતરની અહિંસા-વાળી સ્થિતિ જાળવવી એ જ મુખ્ય પ્યેય છે. અંતરની અહિંસામય સ્થિતિના જરા પણુ ભંગ ન થાય એ એને મન અતિ આવશ્યક છે. અહિંસાના પાલનથી કાેઈ બાહ્ય પરિણામા આવે છે કે નહિ એ બાબત એને મન પૌણ હોય છે. ' આપ્પાત્મિક સત્ય લેખે ગાંધીજીમાં અહિંસા સિદ્ધ થઈ હતી કે નહિ તેની સાબિતી અનેક પ્રસંગે મળી ચૂકી છે. અને તેમના ગમે તેવા વિરાધીએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે કે ગાંધીજી પ્રબલમાં પ્રપલ ઉત્તેજક

સંજોગાે વચ્ચે પણ અક્ષોભ્ય રહી શકતા. એટલે જે વિચાર કરવાના રહે છે તે તે! એટલાે જ કે તેવાે માણસ અહિંસાના બાલ પરિણામની દરકાર રાખે 😘 નહિ 🛚 હું ધારું છું કે, કાેઈ પણ સમજદાર એ સ્વીકાર્યાં વિના નહિ રહે કે, જેના જીવનમાં સ્વયંભૂપણે જ અહિંસા ઉદય પામી હેાય અને જેણે એ જ આપ્યાત્મિક બળને આધારે સામાજિક જીવનમાં ક્રાંતિ કરે એવી પહલિઓ અખત્યાર કરી હેાય તેવે। માણસ બહારનાં પરિણામોથી તટસ્થ રહી શકે જ નહિ. ઊલટું, તેવાે માણસ સતત જાગરક હાેવાથી પાતાની પદ્ધતિ કેટલે અંશે કાર્યસાધક થાય છે અને કેટલે અંશે નધી થતી, કવાં અને કવારે ચ્ચેના પ્રયોગની રીતમાં કેરકાર કરવાની જરૂર છે ઇલાદિ વિશે વધારે કાળછ વાળા હોય છે. તેમ છતાં એ તટસ્થ એટલા જ અર્થમાં હાેય છે કે ધારેલ પરિહ્યામ આવવાથી કે ન આવવાથી તે પાતાનું સમત્વ લેશ પણ ગુમાવતા નથી, આપ્યાત્મિક ચેતનાની ઉચ્ચ ભ્રમિથી તે સહેજે પણ નીચે ઊતરતાે નથી. ખરી રીતે તે આપ્યાત્મિક અહિંસા સિદ્ધ થઈ છે કે નહિ તેની કસાેડી જ જીવનનાં જીદાં જીદાં ક્ષેત્રામાં તેના પ્રયોગ ઉપરથી અને તેમાં કદી ત્હાર ન માનવાની વૃત્તિ ઉપરથી જ થાય છે. આપણા જેવા સાધારણ માણસાે જો અહિંસાનાં બાહ્ય પરિણામા પ્રત્યે મુખ્ય દ્વષ્ટિ ધરાવે તેા તેથી એટલું જ સિદ્ધ થાય છે કે આપણા જેવાએ હજી અંતર્મુખ થઈ વાસ્તવિક રીતે અહિંસા સાધવાની રહે છે. કસાેટીમાં દેખાતી નિષ્ફળતા એ કાંઈ સદ્ગુણા વિકસાવવાની અયોગ્યતાનું છેલ્લું પ્રમાણુપત્ર નથી, પણુ એ તાે એ દિશામાં ્વધારે સાવધાન થવાની એક સૂચના માત્ર છે. જે વસ્તુ એક વ્યક્તિમાં આપ્યાત્મિક સહ્ય લેખે ઓછેવત્તે અંશે સિદ્ધ થઈ હોય તે સામૂહિક જીવનમાં પ્રગટ થયા સિવાય રહી શકે જ નહિ. કેર એટલા છે કે સામૂહિક જીવનમાં એનું પ્રકટીકરણ પ્રમાણમાં મંદગતિએ દેખા દે છે.

ત્રીજા મુદ્દામાં પુરાણીનાે ભાર એ વસ્તુ પર છે કે આત્મરક્ષા કે ધર્મરક્ષા જેવા હેતુઓસર પ્રાચીન કાળથી ક્ષત્રિયાે શસ્ત્ર વાપરતા આવ્યા છે અને તેથી શસ્ત્રહિંસાની પદ્ધતિ એ જ ગીતાકથિત આર્યમાર્ગ છે. એના સ્થાનમાં અશસ્ત્રપ્રતિકાર કે અહિંસામૂલક પદ્ધતિનાે ઉપયાગ કરવા એ આર્યક્ષત્રિયત્વની ભાવનાના નાશ કરવા જેવું છે. પુરાણીની આ માન્યતા મૂળે જ મિથ્યા પૂર્વપ્રહ ઉપર બધાયેલી છે. ' કર્મ અને કર્મયાગ ' નામક પાતાના જ લેખમાં પુરાણી પાતાના મિત્રને સંબાધીને કહે છે કે ગીતાના યોગ જ્યાં પૂરા થાય છે ત્યાંથી જ શ્રી. અરવિંદના નવીન યાગની શરૂઆત થાય છે. આનો અર્થ

એ થયા કે ગીતાકારના સમય સુધીમાં આર્ય માનસે અને આર્ય પ્રજાએ જે પ્રગતિ કરી હતી તે છેવટની ન હતી. તેથી જ એક અપર્ય પુરૂષ એવે! પ્રકટવો કે જેણે પાતાના પૂર્વજોએ પ્રારંભેલ માર્ગમાં ઘણી માટી કાળ ભરી. જો યેાગની આખતમાં આ વસ્તુ સાચી હેાય તેા ક્ષત્રિયત્વની ભાવનાની બાબત-માં એ વાત શાને વિસારવી જોઈએ કે આર્ય ક્ષત્રિયત્વની ભાવનાના ગીતાએ પ્રતિપાદેલ સિદ્ધાંત મળે તાે એટલા જ છે કે આત્મરક્ષા કે સામાજિક સદુગુણો કે અન્ય પ્રકારના ન્યાય માટે તેજસ્વી અને સમજદાર માણ્યેોએ જાનને જોખમે પણુ બધું જ કરી છૂટવું. જ્યાં લગી શરા ધર્મવીરાને શસ્ત્રના માર્ગ જાણીતા હતા સાં લગી તેઓએ તે આચર્યો. હવે બીજા ક્રોઈ પુરૂષમાં આર્ય ક્ષત્રિયત્વની ભાવના અન્ય રૂપે પ્રકટન જ થઈ શકે અથવાન જ થવી જોઈએ એવું તાે કાંઈ ગીતાએ કહ્યું નથી. ગાંધીજીએ તાે આર્ય ક્ષત્રિયત્વની ભાવના તેજ એક નવા આકાર આપ્યા છે. એમણે શૌર્ય, નિર્ભયતા વગેરે બધા જ ક્ષત્રિયયાગ્ય સદ્યુણાને વિકસાવવા ઉપર વધારેમાં વધારે ભાર આપી પાતાના છવન ડુારા એ ખતાવી આવ્યું છે કે જન્મથી ક્ષત્રિય ન લેખાતા એવે! માનવી પણ ક્ષત્રિય-મૂર્ધન્ય થઈ શકે છે અને તે પણ શસ્ત્ર ઉઠાવ્યા વિના કે વિરાધીનું ગળું કાપ્યા વિના. એટલે પુરાણીની જ ભાષામાં કહેવું હોય તા એમ કહી શકાય કે ગીતાએ પ્રતિપાદેલ શસ્ત્રધારીનું ક્ષત્રિયત્વ પૂર્ણ થયું અને ગાંધીજીનું અહિંસક ક્ષત્રિયત્વ નવે રૂપે અવતર્શું. આર્ય પ્રજામાં કાંઈ પણ આર્યત્વ જેવી વિશેષતા હાેય તાે તે ગાંધીજીએ સિદ્ધ કરી ખતાવી છે. એટલે આ બાબતમાં પુરાણીએ આર્ય ક્ષત્રિયધર્મના નાશથી ડરવાની જરૂર નથી.

આતમા નિત્ય કૂટસ્થ હાેઈ હિપ્યાે હણાતા નથાં અને દેહ તા વિનશ્વર જ છે એ ગીતાના કથનના આશ્રય લઈ પુરાણીએ તેના ભારે દુરુપયાંગ કર્યાં છે. તેઓ કહે છે, ' હિંસાથા આત્મા તા નાશ પામતા નથી. શરીરની હિંસાને એટલું બધું મહત્ત્વ આપવું એ પણુ એક લેખે અતિશયાંકિતભરેલું લાગે છે. ' ગીતાનું એ મંતવ્ય તાત્ત્વિક રૂપે ખાટું નથી, પણુ તેના ઉપયાંગ કર્યા હેતુસર કથાં અને કેવી રીતે કરવા એજ પ્રક્ષ છે. પુરાણીનું કથન વાચકમાં અહિંસા-વૃત્તિને ઉત્તેજવા કરતાં હિંસાવૃત્તિને વધારે ઉત્તેજે એવું છે. સાધારણુ રીતે મનુષ્યમાત્રમાં હિંસાના-બીજાતા ભાગ લેવાના-સંસ્કાર જેટલા પ્રબળ હાય છે તેટલા બીજા માટે ઘસાવાના સંસ્કાર પ્રબળ નથી હાેતા. એટલે પુરાણીનું વિધાન વાંચનાર સામાન્ય માણસ એમ જ માનવા પ્રેરાય કે આત્મા તા હણાતો નથી અને દેહ તો આપણે ન મારીએ તોય મર્યા વિના રહેવાને નથી. તેથી જ્યારે આપણી પ્રવૃત્તિથી બીજાનો દેહ નાશ પામે કે ધસાય ત્યારે તેમાં આપણે કશું નવું ઉમેરતા નથી. આવી સમજણુ છેવટે ક્રૂરતામાં જ પરિણામ પામે. ગીતાનું ઉક્ત કથન એ જ અર્થમાં સાસું છે કે ઉચ્ચ ધ્યેય સાધવા કે સારું કામ કરવામાં મરણુથી ન ડરવું, દેહરખું ન થવું. ગમે તેટલું ધસાવું પડે તોય પોતાની જાતને ધસીને પણ વ્યક્તિ તેમ જ સમાજને ઊંચે ઉદાવવામાં પાછી પાની ન કરવી. ગાંધીજીએ ગીતાના એ અર્થ જીવનમાં જીવી બતાવ્યા છે, તે તેને જ બળે અત્યાર લગી નહિ ખેડાયેલાં એવાં રાજકીય, સામાજિક વગેરે અનેક ક્ષેત્રામાં પણુ તેમણે નવી અહિંસક પદ્ધતિનું દર્શન કરાવ્યું છે. ગાંધીજીએ જીવી બતાવેલ અને સૌને ક્ષેમંકર થાય એવા ગીતાના સવળા અર્થ છેાડી કાળજૂના રઢિગત અર્થનાં આશ્રય લેવામાં પુરાણીને શું નવું રહસ્ય બતાવવાનું છે, એ જ સમજમાં ઊતરતું નથી.

પુરાણી પોતાના લેખમાં એક સ્થળે કહે છે કે નાઝીવાદના નાશ કરવા હોય તા કેટલાક નાઝીઓને માર્યા વિના તે ન ખતે. આ સ્થળે કાઈ પુરાણીને એમ પૂછી શકે કે મૂડીવાદી અમેરિકા સામ્યવાદના ઉચ્છેદ કરવા માંગે તા શું તેણે કેટલાક સામ્યવાદીઓને ઠાર કરવા ? એ જ રીતે સામ્યવાદી રશિયા મૂડીવાદના મૂળાચ્છેદ કરવા ઇચ્છે તા શું તેણે કેટલાક સમર્થ મૂડી-વાદીઓને મારવા ? જો આ વસ્તુ પુરાણીને કરવા જેવી દેખાય તા પછી નાઝીવાદીઓના નાશની ગઈ શુંજરી વાત ભૂલી જઈ અત્યારે મૂડીવાદ અને સામ્યવાદ વચ્ચે જે સંધર્ષ ચાલી રહ્યો છે તેના ઇલાજ લેખે તેમણે મૂડી-વાદીઓ અને સામ્યવાદીઓના પરસ્પર નાશના સંહારક માર્ગ જ સૂચવવા જોઈતા હતા, કેમ કે તેમના મતે કાઈ પછ્યુ સિદ્ધાંતની સ્થાપના તેના કેટલાક વિરાધીઓના નાશ વિના શક્ય જ નથી. એટલે પુરાણીની ગણતરી પ્રમાણે જગતના સંવાદી તંત્ર માટે સુંદાપસુંદ ન્યાય જ મહત્ત્વના છે એમ ઠર્યું.

પુરાણીના લેખના મુખ્ય ઝાક હિંસક વૃત્તિની અનિવાર્યતા તેમ જ તેના લાભા સચ્વી વિરાધીએા સામે શસ્ત્ર ઉગામવાની વૃત્તિને ઉત્તેજન આપ-વાના છે. તેથી જ તેઓ અહિંસાના અમલથી સિદ્ધ થયેલા લાભાને કાં તા ધ્યાનમાં જ નથી લેતા અને કાં તા તેને હળવામાં હળવી રીતે રજાૂ કરે છે. તેથી ઊલડું, અહિંસાના અમલ દરમ્યાન એક યા બીજે કારણે અનિષ્ટ જન્મ્યું હાય અગર તો કાઈએ અહિંસાના આચરણમાં દંભ સેબ્યો હાય એ બીજ બાજીને વધારેમાં વધારે અસરકારક રીતે રજ્ર કરે છે. રજ્ઞાતની આવી વિકૃત મનાદશા વખતે પુરાણી એક સાદું સત્ય ભૂલી જય છે કે ખેતરના કાેઈ પણ પાક ચાર યા ધાસ વિના એકલું અનાજ પેદા કરી શકે નહિ. હું આંતમાં પુરાણીને એટલું વાનવીશ કે તેમને પ્રભુના રુદ્રરૂપની કે લાેકક્ષયકારી કાળરૂપની પણ ઉપાસના કરવી હાેય તાે તે માટેના માર્ગ જાહેર કાર્યક્ષેત્રમાં આવી પાતાની માન્યતા અજમાવવી એ જ છે, નહિ કે પાછળ રહી પરિણામશ્રત્ય બુદ્ધિનેદ ઉત્પન્ન કરવા તે.

# આસ્તિક અને નાસ્તિક શબ્દની મીમાંસા

## [ ११ ]

અહુ જૂના વખતમાં, જ્યારે આર્ય ત્રાવિઓએ પુનર્જન્મની શાધ કરી સારે, પુનર્જન્મના વિચાર સાથે જ તેમને કર્મના નિયમા અને આ લોક તેમ જ પરલાકની કલ્પના પહા આવી. કર્મતત્ત્વ, ઇહલાક અને પરલાક એટલં તા પુનર્જન્મ સાથે સંકળાયેલું છે જ. આ વસ્તુ એકદમ સીધેસીધી અને સૌને સહેલાઇથી ગળે ઊતરે તેવી તે નથી જ, એટલે હંમેશાં એને વિશે ઓછોવત્તા મતભેદ રહે છે. તે જૂના જમાનામાં પણ એક નાના કે મોટા એવા વર્ગ હતા કે જે પુનર્જન્મ અને કર્મચક્ર વગેરે માનવા તદ્દન તૈયાર ન હતા, અને પુનર્જન્મવાદીએ। સાથે વખતે ચર્ચા પણ કરતા. તે વખતે પુનર્જન્મશોધક અને પુનર્જન્મવાદા ઋષિઓએ પોતાના મંતવ્યને ન માનનાર પુનર્જન્મવિરોધી સામાં પક્ષને નાસ્તિક કહી એાળખાવ્યા, અને પાતાના પક્ષને આસ્તિક તરીકે જણાવ્યેા. આ શાન્ત અને વિદ્રાન ઋષિઓએ જ્યારે પોતાના પક્ષને આસ્તિક કહ્યી સારે એને અર્થ એટલા જ હતા કે અમે પુનર્જન્મ, કર્મતત્ત્વ નથી માનતા તેને માત્ર અમારા પક્ષથી ભિન્ન પક્ષ તરીક એાળખાવવા 'ન' શબ્દ ઉમેરી નાસ્તિક કહીએ છીએ. એ સમભાવી ૠષિઓ તે વખતે આસ્તિક અને નાસ્તિક એ બે શબ્દ માત્ર અસુક પ્રકારના બે ભિન્ન પક્ષેતે સચવવા માટે જ વાપરતા; તે સિવાય એથી વધારે એ શબ્દના વાપરની પાછળ કાંઈ અર્થન હતા. આ શબ્દા ખૂબ ગમ્યા અને સૌને અનુકળ થઈ પક્ષા. વખત જતાં વળી ઇશ્વિરની માન્યતાને પ્રક્ષ આવ્યે. ઇશ્વિર છે અને તે જગતને৷ કર્તા પણ છે એમ માનનાર એક પક્ષ હતા. બીજો પક્ષ કહેતા. કે સ્વતંત્ર અલગ ઇશ્વિર જેવું તત્ત્વ નથી અને હેાય તાેપણ તેને જગતના સર્જન સાથે કંઈ સંબંધ નથી. આ બે ભિન્ન પક્ષો અને તેની અનેક શાખાઓ અસ્તિત્વમાં આવી સારે પેલા આસ્તિક અને નાસ્તિક શબ્દ, જે એક વખતે માત્ર પનર્જન્મ–વાદી અને પુનર્જન્મ–વિરોધી પક્ષ પૂરતા જ હતા, તે બન્ને શબ્દો ઇશ્વિરવાદી અને ઇચિર–વિરાધી એ બે પક્ષ માટે પણ વપરાવા લાગ્યા. આ રીતે આરિતક અને નાસ્તિક શબ્દના અર્થનું ક્ષેત્ર પુનર્જન્મના અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વથી વધારે વિસ્તૃત ઇશ્વિરના અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ સુધી ગયું, હવે પન-

જંન્મ માનનાર વર્ગમાં પણ ઈલરને માનનાર અને ન માનનાર બે પક્ષે પડી ગયા હતા, એટલે પોતાને આસ્તિક તરીકે ઓળખાવનાર આચાર્યોની સામે પણ પોતાની પરંપરામાં બે ભિન્ન 'પાર્ટીઓ' હતી અને તે વખતે પણ તેઓને ઈલર ન માનનાર પક્ષ, જોકે તે પક્ષ પુનર્જન્મવાદી હેાઈ પોતાની આસ્તિક શ્રેણીનો હતા છતાં, તેને નાસ્તિક કહેવાની એટલે કે તેને નાસ્તિક તરીકે ઓળખાવવાની કરજ પડી. પરંતુ હછ સુધી એ શબ્દોની પાછળ અમુક માનવું અને અમુક ન માનવું એટલા ભાવ સિવાય બીજો વધારે ખાસ ભાવ ન હતા. તેથી આ હિસાબે પુનર્જન્મવાદી આર્ય પુરુષોએ પોતાના જ પક્ષના પણ ઈલરને ન માનનાર પોતાના ભાઈ ઓને ફક્ત પોતાનાથી અમુક માન્યતામાં જીદા પડે છે એટલું જણાવવા નાસ્તિક કહ્યા. તે રીતે સાંખ્ય, મામાંસક, જૈન, અને બોહ એ બધા પુનર્જન્મવાદીઓ પણ એક રીતે આસ્તિક છતાં બીજી રીતે નાસ્તિક કહેવાયા.

વળી, એક બોજો પ્રશ્ન ઊભે થયો હતો અને તે શાસ્ત્રના પ્રામાણ્યને. વેદશાસ્ત્રની પ્રતિષ્ઠા રૂઢ થઈ ગઈ હતી. પુનર્જન્મ માનનાર અને ઇલિરતત્ત્વને પણુ માનનાર એક એવા માટે પક્ષ હતા કે જે વેદનું પ્રામાણ્ય પૂરેપુરું સ્વી-કારતા. તેની સાથે જ એક એવા પણુ મોટા અને પ્રાચીન પક્ષ હતા કે જે પુનર્જન્મમાં માનતા, વેદનું પ્રામાણ્ય સંપૂર્ણુ તયા સ્વીકારતા, છતાં ઇલિરન્ તત્ત્વમાં ન માનતા. હવે અહીં આસ્તિક--નારિતક શબ્દના ભારે ગોટાળા થયા. ઇલ્વરને ન માનવાથી જો નાસ્તિક કહેવામાં આવે તા પુનર્જન્મ અને વેદનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારનાર પોતાના સગા ભાઈ મીમાંસકને પણુ નાસ્તિક કહેવા પડે. એટલે મનુ મહારાજે આ ગૂંચમાંથી સુક્તિ મેળવવા નાસ્તિક શબ્દની ટૂંકો વ્યાપ્યા કરી દીધા અને તે એ કે વેદનિંદક હોય તે નાસ્તિક શબ્દની ટૂંકો વ્યાપ્યા કરી દીધા અને તે એ કે વેદનિંદક હોય તે નાસ્તિક શબ્દની ટૂંકો વ્યાપ્યા કરી દીધા અને તે એ કે વેદનિંદક હોય તે નાસ્તિક શબ્દની ટૂંકો વ્યાપ્યા કરી દીધા અને તે એ કે વેદનિંદક હોય તે નાસ્તિક શબ્દની ટૂંકો વ્યાપ્યા કરી દીધા અને તે એ કે વેદનિંદક હોય તે નાસ્તિક શબ્દની ટ્રાં આયા કરી દીધા અને તે એ કે વેદનિંદક હોય તે નાસ્તિક શબ્દની સ્ટાં બ્યુ લોકો, જે નિરીધ્વરવાદી હોઈ એકવાર નાસ્તિક ગણાતા, તે પણુ વેદનું અમુક અંશે પ્રામાણ્ય સ્વીકારતા હોવાથી ધીરે ધીરે નાસ્તિક કહેવાતા મટી આસ્તિક ગણાવા લાગ્યા; અને જૈન, ભૌદ્ધ જેવા જે વેદનું પ્રામાણ્ય તદ્દન જ ન સ્વીકારતા તેઓ નાસ્તિક પક્ષમાં રહ્યા. અહીં સુધી તા આસ્તિક--નાસ્તિક શબ્દના પ્રિયાગ વિશે થયું.

હવે બીજી બાજીએ, જેમ પુનર્જન્મવાદી અને વેદવાદી લોકા પાતાથી વિભિન્ન એવા પક્ષને માટે એાળખાણુ ખાતર નાસ્તિક શબ્દ વાપરતા, અને વ્યવહારમાં ક્રાઇક શબ્દ વાપરવાની જરૂર તેા પડે જ, તેમ પેલા વિભિન્ન પક્ષવાળાએા પણ પાતાના પક્ષને અને સામા પક્ષતે એાળખાવવા અમુક

શબ્દો વાપરતા. તે શબ્દો ખીજા ક્રાેઈનહિ, પણ સમ્યગ્દષ્ટિ અને નિથ્યાદબ્ટિ. યુનર્જન્મને માનવા છતાં પણ કેટલાક વિચારકા પાતાના ઊંડા વિચાર અને મનનને પરિણામે એમ જોઈ શકથા હતા કે સ્વતંત્ર ઇશ્વિર જેવી વસ્તુ નથી: અને તેથી તેઓએ ભારમાં ભારે વિરાધ અને જોખમ વહારીને પણ પાતાના વિચાર લાેક સમક્ષ મૂકથો હતાે. એ વિચાર મૂકવા જતાં છેવટે વેદાનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારવાની ના પાડી હતી. એ લાેકા એમ ધારતા, અને સાચે જ પ્રામાશિકપણે ધારતા, કે તેએાની દબ્દિ એટલે માન્યતા સમ્યફ એટલે સાચી છે અને સામા વેદવાળા પક્ષની માન્યતા મિથ્યા એટલે બ્રાન્ત છે. તેથી માત્ર સમભાવે તેમણે પાતાના પક્ષને સમ્યગ્દષ્ટિ અને સામાને મિથ્યા-દબ્દિ તરીકે ઓળખાવ્યા. આ રીતે જેમ સંસ્કૃતજીવી વિદાનોએ પોતાના પક્ષ માટે આસ્તિક અને પાતાથી ભિન્ન પક્ષ માટે નાસ્તિક એ શબ્દો વ્યવહાર ખાતર યેાજ્યા હતા તેમ પ્રાકૃતજીવી જૈન અને બૌદ્ધ તપરવીઓએ પણ પોતાના પક્ષ માટે સમ્યગ્દથ્ટિ (સમ્માદિાંક) અને પોતાથી ભિન્ન પક્ષ માટે મિચ્યાદષ્ટિ (મિચ્છદિદિ) શબ્દ યોજ્યા. પણુ એટલાથી કંઈ અંત આવે તેમ થેાડું હતું ? મત અને મતબેદનું વટવક્ષ તેા જમાના સાથે જ કેલાતું જાય છે, એટલે જૈન અને ખોહ બન્ને વેદવિરાધી હોવા છતાં તે બન્તે વચ્ચે પણ પ્રભળ મતભેદ હતા.

તેયી જૈતોએ માત્ર પાતાના જ પક્ષને સમ્યગ્દષ્ટિ કહી વેદનું પ્રામાણ્ય ન સ્વીકારવામાં સગા ભાઈ જેવા પાતાના બોદ્ધ મિત્રને પણુ મિથ્યાદષ્ટિ કજ્ઞા. એ જ રીતે બૌદ્ધોએ માત્ર પાતાને સમ્યગ્દષ્ટિ અને પાતાના માટા ભાઈ જેવા જૈન પક્ષને મિથ્યાદષ્ટિ કહ્યો. ખરી રીતે જેમ આસ્તિક અને નાસ્તિક તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ એ બે શબ્દો પણુ ફક્ત અમુક અંશે ભિન્ન માન્યતા ધરાવનાર બે પક્ષો પૂરતા જ હતા, જેમાં એક સ્વપક્ષ અને એક પરપક્ષ. દરેક પાતાના પક્ષને આસ્તિક કે સમ્યગ્દષ્ટિ કહે અને પરપક્ષતે નાસ્તિક કે મિથ્યાદષ્ટિ તરીકે ગણાવે. અહીં સુધી તા સામાન્ય-ભાવ કહેવાય.

પણ મનુષ્ય પ્રકૃતિમાં જેમ મીઠાશ તેમ કડવાશનું પણ તત્ત્વ છે. આ તત્ત્વ દરેક જમાનામાં આહુવતું દેખાય છે. શબ્દો કાંઈ જાતે સારા કે નરસા નથી હોતા. તેના મધુરપણા અને કડવાપણાના અથવા તા તેની પ્રિયતા અને અપ્રિયતાના આધાર તેની પાછળના મનાસાવ ઉપર અવલ બિત

જે માત્ર કુટુંબ અને માલમત્તા જ નહિ, પણ કપડાં સુધ્ધાંના તદ્દન ત્યાગ કરી આત્મશાધન માટે નિર્મમત્વવ્રત ધારણ કરતા અને મહાન આદર્શ નજર સામે રાખી જંગલમાં એકાકી સિંહની પેઠે વિચરતા તે પૂજ્ય પુરુષ નગ્ન કહેવાતા. ભગવાન મહાવીર આ જ અર્થમાં નગ્ન તરીકે પ્રખ્યાતિ પામ્યા છે. પરિગ્રહના ત્યાગ કરી અને દેહદમનનું વૃત્ત સ્વીકારી આત્મસાધના માટે જે ત્યાગી થતાે અને પાતાના મસ્તકના વાળને પાતાને જ હાથે ખેંચી કાઢતો તે લુંચક અર્થાત લોચ કરનાર કહેવાતો. આમ એ શબ્દ શહુ ત્યાગ અને દેહદમન સચવનાર હતા. વપ્તા એટલે સર્જંક અને સર્જક એટલે વડીલ અને સંતાનના પૂજ્ય. આ અર્થમાં ભપ્પા અને બાવા શબ્દ વપરાતા. પરંતુ હંમેશાં શબ્દોના વપરાશની મર્યાદા એકસરખી નથી રહેલી. તેનું ક્ષેત્ર નાનુંમાટું અને વખતે વિકૃત થઈ જાય છે. નગ્ન એટલે વસ્ત્રરહિત તપરવી: ને આવે તપરવી એટલે માત્ર એક કડુંબ અગર એક જ પરિ-વારની જવાબદારી છેહી વસુધાકોટુંબિક બનનાર અને આખા વિધાની જવાબ-દારીનાે વિચાર કરનાર. પરંતુ કેટલાક માણસાે કુટુંબમાં એવા નીકળે કે જેએ નખળાઈને લીધે પાતાની કૌટુંબિક જવાબદારી ફેંકી દે છે, અને તેની જગ્યાએ વધારે સારી અને વધારે વ્યાપક જવાબદારી સ્વીકારવાને અદલે આળસ અને અજ્ઞાનને લીધે તેઓ પોતાના કુટુંબને અને પોતાની જાત સુધ્ધાંને બિનજવાબદાર થઈ લટકતા અને ૨ખડતા ૨ામ થઈ જાય છે. આવા માણુસાે અને પેલા જવાબદાર નગ્ન તપસ્વીએા વચ્ચે ધર પ્રત્યેતી બિનજવાબદારી પૂરતું, ઘર છેાડી ગમે ત્યાં ભાટકવા પૂરતું, સામ્ય હેાય છે. આટલા સામ્યને લીધે પેલા બિનજવાબદાર માણસના લાગતાવળગતાઓએ તે રખડતા રામને તિરસ્કારસૂચક તરીકે અગર પોતાની અરુચિ દર્શાવવા તરીકે નાગા (નગ્ન) કહ્યો. આ રીતે વ્યવહારમાં જ્યારે ક્રોઈ એક જવાબદારી છેાડે, આપેલું વચન ન પાળે, માથેનું કરજ અદા ન કરે, તેને દાદ ન આપે ત્યારે પણ તે તિરસ્કાર અને અણગમાના વિષય તરીકે નગ્ન કહેવાયો. અસ! ધીરે ધીરે પેલેા મૂળ નગ્ન શબ્દ પોતાના મહાન તપ, ત્યાગ અને પૂજ્યતાના અર્થમાંથી સરી માત્ર ભિનજવાળદાર એ

અર્થમાં આવીને અટકથો અને આજે તે৷ એમ બની ગયું છે કે કાઈ ત્યાગી સુધ્ધાં પોતાને માટે નાગા શબ્દ પસંદ નથી કરતા. દિગંબર ભિક્ષુકા, જેઓ તદ્દન નગ્ન હાેય છે તેઓને પણ જો નાગા કહેવામાં આવે તા તેઓ પાતાના તિરસ્કાર અને અપમાન માને. લુંચક શબ્દે પણું પોતાનું પવિત્ર રધાન ગુમાવ્યું છે, અને કહેલું ન પાળે, બીજાને ઠંગે તેટલા જ અર્થમાં સ્થાન લીધું છે. બાવા શબ્દ તા ઘણીવાર બાળકાને લડકાવવાના અર્થમાં જ વપરાય છે, અને કેટલીક વાર તા કશી જ જવાબદારી ન ધરાવતા હાેય તેવા આળસી અને પેટલરુ માટે પણુ વપરાય છે. આ રીતે ઉપયાગની પાછળના સારા કે નરસા, આદર કે તિરસ્કાર, સંકુચિત કે વિસ્તૃત ભાવને લીધે શબ્દો પણુ એક જ છતાં કચારેક સારા, કચારેક નરસા, કચારેક આદરસૂચક, કચારેક તિરસ્કારસૂચક અને કચારેક સારા, કચારેક નરસા, કચારેક આદરસૂચક, કચારેક તિરસ્કારસૂચક અને કચારેક સારા આપણુને પ્રસ્તુત ચર્ચામાં બહુ કામના છે.

ઉપર કહેલ નાસ્તિક અને મિચ્યાદષ્ટિ શબ્દની શ્રેણીમાં વળી બીજા એ શબ્દો ઉમેરવા જેવા છે. તેમાંના એક નિદ્ધવ શબ્દ છે, જે શ્વેતાબર શાસ્ત્રમાં વપરાયેલા છે અને બીજો જૈનાભાસ શબ્દ છે, જે દિગંબર ગ્રન્થામાં વપરા-યેલા છે. આ ખન્ને શબ્દા પણ અમુક અંશે જૈન છતાં બીજા કેટલાક અંશામાં વિરાધી મત ધરાવનાર માટે વપરાયેલા છે. નહુવ શબ્દ તો જરા જૂને પણ છે, પરંતુ જૈનાભાસ એટલે કૃત્રિમ જૈન એ શબ્દ એટલા જૂના નથી અને તે રીતે વિલક્ષણ રીતે વપરાયેલાે છે. દિગંભર શાખાના મૂળ સંઘ, માથુર સંઘ, કાષ્ડા સંઘ એવી કેટલીક પેટા શાખાઓ છે. તેમાં જે મૂળ સંઘના ન હાય તે હરકાઈને જૈનાભાસ તરીકે ઓળખાવવામાં આવ્યો છે. જેમાં શ્વેતાંબરાે પણ આવી જાય છે. શ્વેતાંબર શાસ્ત્રકારોએ જૂના વખતમાં તે! અમુક જ મતભેદ ધરાવનાર અમુક જ પક્ષોને નિદ્ધવ કહેલા, પણ પાછળ-ચી જ્યારે દિગંબર શાખા તદ્દન જીુદી પડી ત્યારે તેને પશું નિદ્ધવ કહીં. આ રીતે આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે છે મુખ્ય શાખાઓ સ્વેતાંબર અને દિગંબર એકબીજાને પાતાનાથી ભિન્ન શાખા તરીકે એાળખાવવા અમુક શબ્દા યાજે છે અને પછી ધીરે ધીરે એક જ શાખામાં જ્યારે પેટાનેદા થવા લાગે છે ત્યારે પણ કાેઈ એક પેટાભેદ બીજા પેટાબેદો માટે તે શબ્દો વાપરે છે.

અહીં આપણે એક બાબત ઉપર લક્ષ આપ્યા સિવાય રહી શકતા ૪પ 1504 ]

નથી અને તે એ છે કે આરિતક અને નારિતક શબ્દોની પાછળ માત્ર હકાર અને નકારને જ ભાવ છે, જ્યારે સમ્યગ્દષ્ટિ અને મિથ્યાદષ્ટિ શબ્દની પાછળ તેથી કાંઇક વધારે ભાવ છે. તેમાં પાતાનું યથાર્થપણું અને બીજ પક્ષનું બ્રાન્તપણું ખાતરીથી સૂચવાય છે. એ ભાવ જરા આકરા અને કાંઇક અંશે કડવા પણુ છે, એટલે પ્રથમના શબ્દા કરતાં પાછળના શબ્દામાં જરા ઉગ્રતા સૂચવાય છે. વળી જેમ જેમ સાંપ્રદાયિકતા અને મતાંધતા વધતી ચાલી તેમ તેમ કટુકતા વધારે ઉગ્ર બની. તેને પરિણામે નિદ્ધવ અને જૈનાભાસ જેવા ઉગ્ર શબ્દા સામા પક્ષ માટે અસ્તિત્વમાં આવ્યા. અહીં સુધી તા માત્ર આ શબ્દાના કાંઇક ઇતિહાસ જ આવ્યા. હવે આપણે વર્તમાન સ્થિતિ ઉપર નજર કરીએ.

અત્યારે આ શબ્દોમાં ભારે ગાટાળા થઈ ગયા છે. એ શબ્દા હવે તેના મૂળ અર્થમાં નથી રહ્યા, તેમ જ નવા અર્થમાં પણ ચાક્કસ અને મર્યાદિત રીતે નથી યેાજાતા. ખર્; કહીએ તેા અત્યારે એ શબ્દો નાગેા, લુચ્ચા અને આવે શબ્દની પેઠે માત્ર ગાળરૂપે અથવા તિરસ્કાર સચક રીતે હરકાઈ વાપરે છે. સાચી બાબત રજા કરનાર અને આગળ જતાં જે વિચાર પાતાને અગર પાેતાની સંતતિને અવસ્યમેવ સ્વીકારવાલાયક હાેય છે તે વિચાર મૂકનારને પણ શરૂઆતમાં રૂઢિગામી, સ્વાર્થા અને અવિચારી લોકો નાસ્તિક કહી ઉતારી પાડવા પ્રયત્ન કરે છે. મથુરા⊸વંદાવનમાં મંદિરાના ઢગલા ખડકી તે દ્વારા માત્ર પેટ ભરનાર અને બણોવાર તો ભયંકર અનાચાર પાષનાર પંડવા કે ગાસાંઇઓના પાખંડને મહર્ષિ દયાન'દે વિરાધ કર્યો અને કહ્યું કે આ તા મૂર્તિ પૂજા નહિ પણ ઉદરપૂજા અને ભાગપૂજા છે. વળી કાશી અને ગયાના શ્રાદ્ધ સરાવી તાગડધિન્ના કરનાર અને વધારામાં અનાચાર પાેષનાર પંડચાએોને સ્વામીજીએ કહ્યું કે આ બ્રાહ્નપિંડ પિતરાને નથી પહેાંચતા, પણ તમારા પેટમાં જરૂર પહેાંચે છે એમ કહી તેમણે સમાજમાં સદાચાર, વિદ્યા અને ખળતું વાતાવરણું સરજવાના જ્યારે પ્રયત્ન કર્યો ત્યારે તુરત જ પેલા વેદપુરાણમાની પંડથાપક્ષે સ્વામીજીને નારિતક કહ્યા. એ લોકોએ સ્વામીજીને માત્ર પાતાથી ભિન્ન મતદર્શક છે એટલા અર્થમાં નાસ્તિક કહ્યા હોત તા તા કાંઈ ખાટું ન હતું, પણ જૂના લાેકા, જે મૂર્તિ અને શ્રાહમાં જ મહત્ત્વ માનતા. તેમને ભડકાવવા અને તેમની વચ્ચે સ્વામીજીની પ્રતિષ્ઠા ઘટાડવા એ નાસ્તિક શબ્દ વાપર્યો. એ જ રીતે મિથ્યાદષ્ટિ શબ્દની પણ કદર્શના ગ્રહી જૈન વર્મમાં ક્રાઈ વિચારક નીકલ્યાે અને ક્રાઈ વસ્તુની ઉચિતતા-અનચિતતાતા

વિચાર તેણે મૂકથો કે તરત જ રૂઢિપ્રિય વર્ગે તેને મિથ્યાદબ્ટિ કહ્યો. એક જતિ જે કલ્પસૂત્ર જેવાં પવિત્ર પુસ્તકા વાંચે અને લોકા પાસે તેની પૂજા કરાવી જે દાનદક્ષિણા આવે તે પાતે પચાવી લે; વળી બીજો જતિ મંદિરની આવકના માલિક થાય અને એ પૈસાથી અનાચાર વધારે; આમ બનતું જોઈ તેની અયેાગ્યતા જ્યારે ક્રોઈએ બતાવવા માંડી ત્યારે શરૂઆતમાં તાે પેલા સ્વાર્થા જતિઓએ એ વિચારકને પોતાના વર્ગમાં ઉતારી પાડવા મિથ્યાદબ્ટિ સુધ્ધાં કહ્યો. આ રીતે શરૂઆતમાં નાસ્તિક અને મિથ્યાદષ્ટિ શબ્દો સુધારક અને વિચારક માટે વપરાવા લાગ્યા, અને હવે તાે તે એવા સ્થિર થઈ ગયા છે કે જે માેટેભાગે વિચારશીલ, સુધારક અને કાેઈ વસ્તુની યાેગ્યાયાેગ્યતાની પરીક્ષા કરનાર માટે જ વપરાય છે. જૂનાં વધતો, જૂના નિયમા, જૂની મર્યાદાઓ અને જૂના રીતરિવાજો દેશકાળ અને પરિસ્થિતિને લીધે અમુક અંગે અંધએસતાં નથી. તેના સ્થાનમાં અમુક પ્રકારનું વ્યધન અને અમુક પ્રકારની મર્યાદા રાખીએ તાે સમાજને વધારે લાભ થાય, અજ્ઞાન અને સંકુચિતતાની જગાએ જ્ઞાન અને ઉદારતા રથાપીએ તાે જ સમાજ સુખી રહી શકે, ધર્મ એ જો વિખવાદ વધારતા હાેય તા તે ધર્મ હાેઈ ન શકે----એવી સીધીસાદી અને સર્વમાન્ય આખતા કહેનાર કાઈ નીકળ્યા કે તરત જ અત્યારે તેને નાસ્તિક. મિથ્યાદર્ષિ અગર જૈનાભાસ કહેવામાં આવે છે. આ રીતે શબ્દોના ઉપયોગની અધા-'ચુંધીનું પરિણામ એ આવ્યું છે કે હવે નાસ્તિક શબ્દની જ પ્રતિષ્ઠા વધી ગઇ છે. એક વખતે રાજમાન્ય શબ્દની અને લોકમાન્ય શબ્દની પ્રતિષ્ઠા હતી, પણ જ્યારે સમાજ ઊંચાે ઊઠવો ત્યારે તેને રાજમાન્ય શબ્દ ખટકવો અને રાજમાન્ય થવામાં ધણીવાર સમાજદોહ તેમ જ દેશદ્રોહ પણ જણાયો: અને રાજદોહ શબ્દ જે એકવાર ભારે ગુનાહિત માટે જ વપરાતા અને અપમાનસચક દેખાતા તેની પ્રતિષ્ઠા વધી પડી. આજે તા દેશ અને સમાજમાં એવું વાતાવરણ પેદા થયું છે કે તે રાજદ્રોહ શબ્દને પૂજે છે અને પાતાને રાજદોહી જાહેર રીતે કહેવરાવવા હજારા જ નહિ પણ લાખા સ્ત્રી અને પુરુષો બહાર આવે છે અને લોકો તેમને સત્કારે છે. માત્ર હિન્દસ્તાનના જ નહિ પણ આખી દુનિયાના મહાન સંત એ મહાન રાજદોહના અર્થમાંજ રાજદોહી છે. આ રીતે નાસ્તિક અને મિથ્યાદષ્ટિ જે એક વખતે કક્ત પાતાથી ભિન્ન પક્ષ ધરાવનાર માટે વપરાતા અને પછી કાંઇક કદર્થનાના ભાવમાં વપરાતા તે આત્યારે પ્રતિષ્ઠિત જેવા થતા જાય છે. આંત્યજો એ પણ માણસ છે. એની સેવા લઇ એના તિરસ્કાર કરવા એમાં બેવડા ગતા છે. વૈધવ્ય મરજિયાત હાેઈ શકે, કરજિયાત નહિ, એવે! વિચાર ગાંધીજીએ

મૂકથો કે તેમને પણ મતુના વારસદાર કાશીના પંડિતાએ પ્રથમ નાસ્તિક કહ્યા, મીઠા શબ્દમાં આર્યંસમાજી કહ્યા અને કાેઇએ ક્રિશ્ચિન કહ્યા. વાંદરા અને વાછ્ડાની ચર્ચા આવી કે વળી કાેઈએ તેમને હિંસક કહ્યા અને ખરેખર ગાંધીજી જો રાજપ્રકરણમાં પડથા ન હાેત અને આવડી માડી સલ્તનત સામે ઝપ્રૂમ્યા ન હાેત તેમ જ તેમનામાં પાતાના વિચારા જગદ્વ્યાપી કરવાની શક્તિ ન હાેત તા તેઓ અત્યારે જે કહે છે તે જ અંત્યજ અને વિધવા વિરો કહેતા હાેત, છતાં ભારે નાસ્તિક અને મૂર્ખ મનાત અને મતુના વારસદાર તેમનું ચાલત તા તેમને શળીએ પણ ચડાવત.

આ રીતે જ્યારે આવેશી પુરાતનપ્રેમીઓએ આવેશમાં આવી વગર વિચારે ગમે તેવા વિચારી અને ગમે તેવા લાયક માણુસને પણુ ઉતારી પાડવા અને તેની વિરુદ્ધ લોકોને ઉલ્શ્કેરવા નાસ્તિક જેવા શબ્દો વાપર્યા ત્યારે તે શબ્દોમાં પણ ક્રાન્તિ દાખલ થઈ અને એવું અર્થચક્ર બદલાતાં મહત્તાચક્ર બદલાવા લાગ્યું અને સ્થિતિ લગભગ એવી આવી ઊભી છે કે રાજદ્રોહની પેડે નાસ્તિક, મિથ્યાદષ્ટિ આદિ શબ્દો માન્ય થતા ચાલ્યા છે. કઠાચ જોઇતા પ્રમાણમાં માન્ય ન થયા હાેય તાેપણ હવે એનાથી કાેઈ ભાગ્યેજ ડરે છે. ઊલટું પાતાને રાજદ્રોહી કહેવડાવવા જેમ ઘણા આગળ આવે છે તેમ ઘણા તે! નિર્ભયતા કેળવવા પાતાને નાસ્તિક કહેવડાવતાં જરાય ખંચકાતા નથી અને જ્યારે સારામાં સારા વિચારઠા, લાયક કાર્યકર્તાએ। અને ઉદાર મનના પુરુષોને પણ કાેઈનાસ્તિક કહે છે ત્યારે આસ્તિક અને સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જેવા શખ્દોનાે અર્થ બદલાઈ જાય છે. અને હવે તા આસ્તિક તેમ જ સમ્પગ્દષ્ટિ શબ્દના લગભગ વ્યવહારમાં લોકા એ જ અર્થ કહે છે કે જે સાચી કે ખાટી ગમે તેવી જૂની રૂઢિને વળગી રહે, તેમાં ઉચિતપણા કે અનચિતપહાના વિચાર ન કરે, કાેઈ પણ વસ્તુની પરીક્ષા અગર તકે– કર્તોટી સહેન ન કરે, સાચું કે ખાટું કાંઈ પણ તપાસ્ય: સિવાય નવા વિચાર, નવી શાધ અને નવી પદ્ધતિમાત્રથી ભડકે અને છતાંય કાળક્રમે એને પરાહે વશ થતાે જાય તે આસ્તિક, તે સમ્યગ્દષ્ટિ, આ રીતે વિચારક અને પરીક્ષક અગર તર્કપ્રધાન અર્થમાં નાસ્તિક આદિ શબ્દોની પ્રતિશ જામતી જાય છે અને કઠાપ્રહી, ઝનૂની એવા અર્થમાં આસ્તિક આદિ શબ્દોની દર્દશા થતી દેખાય છે. આ જમાનામાં જ્યારે શસ્ત્રથી લડવાનું નહતું સારે દરેકને માટે. લડવાની વૃત્તિ તૃપ્ત કરવાના આવા શાબ્દિક માર્ગ રહ્યો હતા અને નાસ્તિક કે મિથ્યાદર્ષ્ટિ શબ્દોના ગાળા ફેંકાતા, પણ આ અહિંસક યુદ્ધે જેમ શસ્ત્રને. નિષ્ઠિય કર્યાં તેમ પેલા નાસ્તિક આદિ શબ્દો, જે વિષમય અસ્ત્રની પેઠે ફેંકાતા, તેને પણુ નિવિંધ અને ઘણીવાર તેા જીવનપ્રદ અમૃત જેવા બનાવ્યા. આ કાન્તિયુગનો પ્રભાવ છે, પણુ આથી કાઈ વિચારક કે સુધારક હરખાઈ પોતાનું કર્તાવ્ય ભૂલી જવાનું નથી. ઘણીવાર સુલ્લક વિચારકા અને ભીરુ સ્વાર્થાં સુધારકા પોતાને નાસ્તિક કહેવડાવીને પણુ સામા પક્ષને અન્યાય કરવા તૈયાર થાય છે. તેઓએ પણુ ચેતવાનું છે. ખરી રીતે કાઈ પક્ષકારે આવેશ કે ઝનૂનમાં આવી જઈ બીજા પક્ષને માત્ર વગાવવા ખાતર કાઈ પણુ જાતના શબ્દના પ્રયાગ કરવા એ તાત્ત્વિક દષ્ટિએ હિંસા જ છે. પોતાનાથી ભિન્ન વિચાર ધરાવનાર માટે સમભાવે અને પ્રેમથી યાગ્ય શબ્દ વાપરવા એ એક વાત છે અને ઝનૂનમાં આવી બીજાને ઉતારી પાડવા હદ ઓળગી અમુક શબ્દો વાપરવા એ બીજી વાત છે; છતાં દરેક બાલનારને મોટે કાંઈ તિણું દેવાતું નથી, અગર દરેક લખનારના હાથ કાંઈ બધાતા નથી, એટલે કાઈ ઉતાવળિયાએા જ્યારે ભિન્ન મત ધરાવનારા માટે અમુક શબ્દ વાપરે ત્યારે ભિન્ન મત ધરાવનારની અહિંસક ફરજ શી છે તે છેવટે આપણે વિચારી જવી જોઈ એ.

પહેલું તેા એ કે પાતાના માટે જ્યારે કાઈએ નાસ્તિક કે એવા બીજો શબ્દ વાપર્યો હાેય ત્યારે એટલું જ વિચારલું કે તે સામા ભાઈએ મારે માટે ફક્ત જીદો મત ધરાવનાર અથવા એના મતને ન માનનાર એટલા જ અર્થમાં સમભાવે અને વસ્તુસ્થિતિસચ્ક શબ્દ વાપર્યો છે. એ ભાઇની એ શબ્દ વાપરવાની પાજળ કાેઈ દુર્ઘત્તિ નથી, એમ વિચારી તેના પ્રત્યે પણુ પ્રેમવૃત્તિ અને ઉદ્વારતા કેળવવી.

બીજું એ કે જો એમ જ લાગે કે અમુક પક્ષકારે મારે માટે આવેશ-માં આવી નિંદાની દડિથી અમુક શબ્દ વાપર્યો છે ત્યારે એમ વિચારવું કે એ ભાઈની અૂમિકામાં આવેશ અને સંકુચિતપહ્યુાનાં તત્ત્વા છે. એ તત્ત્વાના એ માલિક છે અને જે વસ્તુના જે માલિક હાેય તે માણુસ તે વસ્તુના મરજી પ્રમાણે ઉપયોગ કરવા સર્જાયેલ છે. તેનામાં જો આવેશનું તત્ત્વ હાેય તા ધીરજ કથાંથી આવવાની ? અને જો સંકુચિતપહ્યું હાેય તા ઉદારતા કથાંથી પ્રગટવાની ? અને જો સંકુચિતપહ્યું હાેય તા ઉદારતા કથાંથી પ્રગટવાની ? અને જો સંકુચિતતાના સ્થાનમાં ધૈર્ય અને ઉદારતા તેનામાં લાવવાં હાેય તા તે એ જ રીતે આવી શકે કે તેણે ગમે તેવા કડવા શબ્દા વચ્ચે પહ્યુ પાતાનામાં ધીરજ અને ઉદારતા કેળવવી; કારહ્યુ કે, કાદવ કાંઈ બીજા કાદવથી ન ધોવાય, પહ્યુ પાણીથી જ ધોવાય.

## દર્શ'ન અને ચિંતન

હ૧૦ ]

ત્રીજી એ કે જ્યારે કાેઈ પાતાના મત અને વિચારની વિરુદ્ધ આવેશ કે શાન્તિથી કાંઈ પણ કહેતા હાેય ત્યારે તેના કચન ઉપર સહાનુબૂતિથી વિચાર કરવા. જો સામાના આવેશી કથનમાં પણ સત્ય લાગે તા તેને પચાન વવાની ઉદારતા રાખવી અને પાતાના વિચારમાં સત્ય દેખાય તા ગમે તેટલા પ્રચંડ વિરાધ છતાં પણ, અને ગમે તેટલું જોખમ આવી પડે છતાં પણ, નપ્રભાવે એજ સસ્તને વળગી રહેવું.

જો આ રીતે વિચારવામાં આવે અને વર્તવામાં આવે તે৷ શબ્દની મારામારીનું ઝેર એાછું થઈ જાય. ભાષાસબિતિની અને વચનગુપ્તિની જે પ્રતિષ્ઠા લગભગ લેાપ પામતી જાય છે તે પાછી જામે અને શાન્તિનું વાતા-વરણ ઊભું થાય. આ પુષ્ય-દિવસેામાં આપણે એટલું જ ઇચ્છીએ.

----પર્યુષર્ણ પર્વનાં બ્યાખ્યાના, ૧૯૩૨.

# વારસાનું વિતરણુ

### [ ૧૨ ]

**કેહુપાત** વિના જ નવા જન્મ ધારણુ કરવાની-દ્વિજત્વ પામવાની-શક્તિ મનુષ્યન્જતને જ વરેલી છે. બાળક આંખ, કાન આદિ સ્થૂળ ઇન્દ્રિયા દ્વારા પશુપક્ષીઓની જેમ માત્ર રાજિંદું જીવન જીવવા પૂરતી તાલીમ મેળવી લે છે, સારે એનેા પ્રથમ જન્મ પૂરા થાય છે; અને તે જ્યારે વર્ષો જ નહિ, પણુ પેઢીઓ પહેલાંના માનવજાતે મેળવેલા આચારવિચારના વારસાને મેળવવા પગરણુ માંડે છે સારથી જ તેના ભીજો જન્મ શરૂ થાય છે. સામાન્ય રીતે આવા બીજ જન્મની પૂર્તિ ધર અને સમાજમાં થાય તે કરતાં વધારે સારી રીતે શાળા-મહાશાળાના વ્યવસ્થિત વર્ગીમાં થાય છે. સાં શિક્ષક કે અધ્યાપક પોતે મેળવેલ અતીત વારસાનું તેમ જ પોતાની કલ્પના અને આવડતથી એમાં કરેલ વધારાનું વિતરણુ કરે છે. આમ દ્વિજત્વની સાધનાના સમયે જે જ્ઞાનની લેવડ-દેવડ ચાલે છે તે જ ખરું વારસાનું વિતરણુ છે. પરંતુ માત્ર વર્ગમાં સામૂહિક રીતે થયેલી એ લેવડ-દેવડ જ્યારે લેખબહ થઇ વધારે વ્યવસ્થિત અને વધારે સુંદર રીતે સર્વગમ્ય થાય છે સારે એ વિતરણુ સમાજવ્યાપી બને છે. પ્રસ્તુત પુસ્તક એ એવા એક વિતરણુનું ઉદાહરણુ છે.

પુરુષસક્તમાં સમાજજીવનને આવશ્યક એવાં કર્મોના ચાર વિભાગ કરી જનસમાજને ચાર વિભાગમાં કલ્પ્યાે છે. તે કાળે એ વિભાગા ભલે અભેઘ ન દ્વાય, છતાં કાળક્રમે એ વિભાગા જન્મસિદ્ધ મનાતાં અને તે સાથે ઊચ-નીચપણાની ભાવના જોડાતાં અભેદ્ય નહિ તો દુર્ભેદ્ય પ્યન્યા જ હતા. એ દુર્ભેદ્યતા બેદાવાના જોડાતાં અભેદ્ય નહિ તો દુર્ભેદ્ય પ્યન્યા જ હતા. એ દુર્ભેદ્યતા બેદાવાના જોડાતાં અભેદ્ય નહિ તો દુર્ભેદ્ય પ્યન્યા જ હતા. એ દુર્ભેદ્યતા બેદાવાના અને ફરી તે પાછી અસ્તિત્વમાં આવવાના, એવા બે યુગા પણ વીત્યા. ગુણકર્મ દ્વારા જ વર્ણવિભાગ અને નહિ કે માત્ર જન્મ દ્વારા જ, એ વસ્તુ સિદ્ધ કરવાના કેટલાય પ્રયત્ના થયા ને તેમાં કેટલેક અંશે સફળતા પણ આવી. પરંતુ મહાત્મા ગાંધીજી પહેલાં કાેઈ વ્યક્તિએ એ સત્યનું રપબ્ટ દર્શન, નિર્ભય પ્રતિપાદન અને સ્વજીવનથી આચરણ કર્યું ન હતું કે પ્રત્યેક જીવંત વ્યક્તિએ જીવનને આવશ્યક એવા ચતુવિંભાગી કર્મોની તાલીમ મેળવવી જ જોઈ એ અર્થાત માત્ર આખા સમાજે નહિં પણ સમાજઘટક પ્રત્યેક બ્યક્તિએ ચતુર્વર્ણ થવું જોઈએ. માણસ મુખ્યપણે ભલે કાેઈ એકજ વર્ણને લગતું જીવન જીવે, પણ તેણે ચારે વર્ણુંને લગતાં કર્માંની આવડત કેળવવી જોઈએ. એ વિના જેમ સમાજ બહારથી સુરક્ષિત નથી થવાતા, તેમ તે ઊચનીચ-પણાના મિથ્યા અભિમાનથી પણુ મુક્ત નથી થવાતા. ગાંધીજીની આ અનુ-ભવસિદ્ધ વિચારસરણી આખા દેશમાં થાેડાં પણ સમજદાર માણસાએ ઝીલી અને દેશના અનેક ખૂણાઓમાં એને લગતી સાધના પણ શરૂ થઈ. સૌરાષ્ટ્રમાં આવી સાધનાનું એક જાણીતું કેન્દ્ર છે—ગ્રામ દક્ષિણામૂર્તિ. તેના મુખ્ય સૂત્ર-ધાર છે વયેાવદ્ધ વિદ્વાન શ્રી. નાનાભાઈ ભિટ્. તેમણે સાધનાની જે પરંપરા વિકસાવી છે તેને પોતાનામાં મૂર્ત કરનાર 'દર્શાક' નામે જાણીતા શ્રી. મનુભાઈ પંચોળી એ જ આ 'વારસા'ના લેખક છે.

ઇતિહાસયુગ અને તે પહેલાંના યુગેા, એમ એકંદર લગભગ ૫૦૦૦ વર્ષોના માનવજાતે જે વારસા મૂકથો છે, ને જે ખાસ કરી ભારત સાથે સંબંધ ધરાવે છે તેની ક્રમવાર સુસંબહ રીતે રજૂઆત આ પુસ્તકમાં થયેલી છે. લેખકે શરચ્યાત ખહુ પ્રાચીન સમયથી કરી છે, પણુ એની સમાપ્તિ ઈ.સ.ના સાતમા સૈકામાં ચયેલ હર્ષવર્ધનની સાથે જ થાય છે. હર્ષવર્ધનથી માંડી આજ સુધીનાં ૧૨૦૦–૧૩૦૦ વર્ષોને, 'પૂર્વરગ'ના લેખકાની પેઠે. પ્રસ્તત લેખક પણ સ્પર્સ્થા નથી. ખરી રીતે પ્રસ્તુત પુસ્તક એ 'પૂર્વ'રંગ'ની એક વિશિષ્ટ પૂર્તિ જ નહિ પશુ ઘણી બાબતામાં તેતું સ્પષ્ટીકરણ પણ છે. કાકા જેવા બહુશ્રુત પ્રતિભા-સંપન્ન અને શ્રી. નરહરિભાઈ જેવા પારદર્શા વિચારક, એ બંનેને તે વખતે પલાંડી ભાંધી <mark>બેસવાતાે</mark> અને સ્વસ્થ મને લખવાનેહ જોઈ તાે સળંગ સમય મળ્યો હેાત તાે એ 'પૂર્વરંગ'ની બાત જુદીજ હેાત, પચ; તે ચુગ વિદેશી સત્તા સામે ગાંધીજીએ ફેંકેલ સત્યાગ્રહના વ્યક્ષાસ્ત્રમાં સાથ દેવાને৷ વીરયુગ હતા. એટલે થવું જોઈતું કામ કાંઈક રહી જ ગયું. પ્રસ્તુત લેખક જેમ એક લાેકશાળાના શિક્ષક છે, તેમ એ અધ્યાપનમંદિરના પણ અધ્યાપક છે; એટલું જ નહિ, પણ સાથે સાથે તેમને લાેકજીવનનાં બધાં પાસાંના ઠીકઠીક પ્રત્યક્ષ સંપર્ક સાધવાના પ્રસંગાે પણ મળતા જ રહે છે. તેથી જ શ્રી. મનુભાઈ એ પક્ષાંઠી વાળી સ્વસ્થ મને પાતાના વર્ગો માટે જે પૂરી તૈયારી કરેલી તેનું સંકલન આ પુસ્તકમાં નજરે ષડે છે.

પ્રસ્તુત પુસ્તક ૧૩ પ્રકરણુમાં પૂરું થાય છે. આગળ આગળનાં પ્રકરણુ પહેલાંનાં પ્રકરણા સાથે કાળક્રમની દબ્ટિએ તેમ જ વિષયની દબ્ટિએ એવાં સુસંબદ્ધ ગાઠવાયાં છે કે પહેલું પ્રકરણુ પૂરું થાય લારે બીજા પ્રકરણુમાંના વિષયની જિજ્ઞાસાનાં બીજ નંખાઈ જાય છે, એટલે વાચક સહેલાઇથી આગલું પ્રકરણ વાંચવા લલચાય છે અને તે વાંચ્યા વિના તેને તૃપ્તિ જ થતો નથી. લેખકનેા આ ઇતિહાસ શાળા–મહાશાળામાં ચાલતા ઇતિહાસ કરતાં જુદો પડે છે, કેમ કે એ માત્ર રાજ્યને ન સ્પર્શાતાં સમગ્ર પ્રજાજીવન વ્યાપી સંરકારને સ્પર્શે છે; અર્થાત પ્રસ્તુત ઇતિહાસ સંસ્કૃતિના ઇતિહાસ છે.

અપસુખમાં લેખકે જાેડના કથતને આધારે સંસ્કૃતિના અર્થ દર્શાવી તેનું સ્પષ્ટીકરણ કર્શું છે, તે ખાસ ધ્યાન ખેંચે છે.

પહેલા પ્રકરણમાં ઋગ્વેદના ઉપરથી કલિત થતી આર્યોની અહિક જીવનપરાયણ પુરુષાર્થી, તેમ જ સાદી અને નિર્ળંન્ધન જીવનચર્યાંનું તાદશ ચિત્ર રજૂ થયેલ છે. તેમ જ આર્યોને દેશના જે મૂળનિવાસીઓના સંપર્કમાં આવવું પડે છે તે મૂળનિવાસીઓને સ્પષ્ટ પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. સિંધુસંસ્કૃતિના લોકા, દ્રાવિડિયને અને કોલ, સંચાલ આદિ જતા, જે બધા આ દેશના આદિવાસીઓ, તેમનાં મૂળ સ્થાના કર્યા હતાં અને સાધખાબ તે ઉપર શું અજવાળું નાખ્યું છે—વગેરેના વિસ્તૃત પરિચય કરાવી લેખક આર્યો અને અનાર્યો એ બંને વર્ગ વચ્ચે થયેલ સંઘર્ષ અને છેવટે થયેલ સમન્વયની પૂર્વભૂમિકા રજૂ કરી છે.

ે બીજા પ્રેકેરણુમાં આર્યો અને અનાર્યોનું મિલન, તેના પુરસ્કર્તા કાણ કાણ હતા તે, સમન્વય માટે ચાલેલી ગડમથલા અને સધાયેલ સમન્વયનાં ૪૧૮ પરિણામા-–એ બધું સુરેખ રીતે દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

પ્રકરણ ત્રીજામાં આર્ય-અનાર્યના એ સમન્વયકારી મિલનના પડધા પાડતા રામાયણુના લેખકે તલસ્પર્શી મનારમ પરિચય કરાવ્યો છે. રામાયણુના કર્તા વાલ્મીકિ કાેળી શુંટારા હતા, જ્યારે મહાભારતના કર્તા વ્યાસ એ પરાશર ૠષિ અને માછણુના કૃષ્ણુવર્ણું પુત્ર હતા. આ બંને આર્ય-અનાર્યના મિલનના સચ્યક છે, અને એમના ગ્રંથા પણુ એ મિલન જ સચવે છે. સાચા અર્થમાં વ્યાસ અને વાલ્મીકિ ગમે તે હાેય. કદાચ આર્ય-અનાર્થનું મિલન સચવવા ખાતર જ એ બેની એવી જાતિઓ પ્રંથકારે ચીતરી હાેય, જેથી જાતિમદમાં ઝૂલતા આર્યોના ગર્વ ગળે ને દીનતામાં રાચનાર અનાર્થનું મિલન સચવવા ખાતર જ એ બેની એવી જાતેઓ પ્રંથકારે ચીતરી હાેય, જેથી જાતિમદમાં ઝૂલતા આર્યોના ગર્વ ગળે ને દીનતામાં રાચનાર અનાર્થોને પાના ચઢે, તેમ જ રામાયણુને અને મહાભારતને બધા એકસરખી રીતે સ્વીકારે. વાલ્મીકિ પાતે અનાર્ય હાેવાથી જ તેમણે અનાર્યના એક એક વર્ગની મદદ દારા જ રામતા મહિમા વધ્યાની વાત ગાઈ છે. અનાર્યોની મદદ વિના રામ ન જીતત, ન રામ બનત. એટલે એ સ્પષ્ટ છે કે જેણે પ્રંથકાર તરીકે કાળી વાલ્મીકિને નિર્દેશ્યા તેના ઉદ્દેશ અનાર્યોનું બળ દર્શાવવાનો, આર્યોને માન આપવાનો અને એ રીતે બંનેનું એકચ સાધવાના હતા.

મંદેાદરી વિભીષણને પરણે, તારા દિયરને પરણે, રાવણ અને વિભીષણુ

જુદા પડે, સુગ્રીવ અને વાલી લડે ત્યારે રામબ્રાતાઓ અખંડ રહે—આ લક્ષણ કદાચ આર્ય અનાર્યનું ભેદસચક હોય પ્રંથકારે આર્ય આદર્શ દર્શાવવા ગ્રંથ લખ્યો હોય તે તેમાં અનાર્ય વ્યવહાર કેવા છે એ સાથે સાથે દર્શાવી આર્યજીવનની સુરેખતા ઉપસાવી હોય. જો કવિ ખરેખર કાળી જ હોય તા તેને પાતાની જાતિમાં એટલે કે અનાર્યમાં રહેલા સડાને નિવારવાની દષ્ટિ હોવી જોઈએ. અને એ પણ કવિને વસેલું હશે કે આવડા મોટા દેશમાં બહારથી આવેલા આર્યો છેવટે ફાવ્યા તે કૌટુમ્બિક એકતાને કારણે એટલે એને પાતાની જાતિનાં કુસપ અને ક્ષુદ્રવૃત્તિ ખટકવાં હોય અને તેનું ચિત્ર પાતાની જાતના અનાર્યો દ્વારા રજુ કર્યું હોય.

ચેાથા પ્રકરણમાં બ્રાહ્મણ્યુમનું ચિત્ર છે. લેખકે ઐતરૈય આદિ બ્રાહ્મણ્-ઝાંચાને આધારે દર્શાવ્યું છે કે ધીરે ધીરે સાદા યત્તોમાંથી ખર્ચાળ અને આડંબરી મહાયત્રો કેવી રીતે વિકસ્યા. એ જ રીતે એ પણ દર્શાવ્યું છે કે પુરાહિતવર્ગની ક્ષત્રિય જેવા યજમાનવર્ગ ઉપર કેવી ધાક એડી અને તેઓ કેવા દક્ષિણાલેાલુપ તથા માજીલા બની ગયા. આની સામે કઈ રીતે ક્ષત્રિયોને વિરાધવંટાળ ઊઠવો અને પુરાહિતાની પકડમાંથી છૂટતાં તેઓએ કયા પ્રકારની નવસંસ્કૃતિના નિર્માણમાં ભાગ લેવા માંક્યો, એ બધું લેખકે સાધાર દર્શાવ્યું છે.

પાંચમા પ્રકરણમાં મહાભારતના પરિચય આવે છે. રામાયણના પરિચય કરતાં આ પરિચય કાંઇક વિસ્તૃત છે, તે પ્રંથનું કદ અને વિષયવૈવિધ્ય જેતાં યાેગ્ય જ છે. ' વેરથી વેર શમતું નથી ' એવી તથાગતની વાણી ' ધમ્મપદ 'માં માત્ર સિદ્ધાંતરૂપે રજૂ થઈ છે, જ્યારે મહાભારતમાં એ સિદ્ધાંત અનેક કથા, ઉપકથા અને બીજા પ્રસંગા દ્વારા સુરેખ રીતે વ્યંજિત થયેલા છે, એટલે તે વાચકને પાતાના રસપ્રવાહમાં ખેંગ્યે જ જાય છે, ને જરાય કટાળા આવવા દેતા નથી. સુદ્ધની એ વાણી અશાકે એવું જીવન જીવી શિલાલેખામાં પૂર્ત કરી છે, જ્યારે મહાભારતમાં એ વાણી કવિની રસવાહી શૈલી દ્વારા તેમ જ અતિ-હાસિક, અર્ધ-ઐતિહાસિક અને કાલ્પનિક કથા-પ્રસંગા દ્વારા પૂર્ત થઈ છે. આમ મહાભારત અને તથાગતના મૂળ સૂર એક જ છે કે જીતનારના હાથમાં છેવટે પરતાવા ને દુ:ખ જ રહે છે.

લેખકે મહાભારતના પરિચય આર્યમર્યાદાને ઉલટાવી નાખનાર સુહરૂપે આપેલ છે તે બરાબર છે. રામાયણુ અને મહાભારતનાં કેટલાંક પાત્રા ઉપરથી જ આ અંતર સ્પષ્ટ થઈ જાય છે; જેમ કે રામ નિષ્દાવાન, તાે સુધિષ્ઠિર તક જોઈ જૂઠું પણુ ખાેલે; સીતા બધું હસતે માઢે સહી લે, તાે પતિભક્તા છતાં દ્રીપદી પતિએા અને બીજાં વડીલાને પણુ વાધણુની પેઠે ત્રાડી ઊઠી ઠપકા આપે; વિધામિત્ર અને વસિષ્ઠનું ગ્રુરુપદને છાજે તેવું વર્તન ને વર્ચાંસ્વ; જ્યારે દ્રોણુ, કૃપાચાર્ય આદિનું અર્થ તેમ જ ક્ષત્રિયાનું દાસત્વ. મહાભારતમાં કૃષ્ણુનું જે ચરિત્ર આલેખાયું છે તે, ને રણુાંગણુમાં ગીતાના ઉપદેશક તરીકે એની જે ખ્યાતિ છે તે, કૃષ્ણુ પ્રત્યે ભક્તિ ઉપજાવ્યા વિના નથી રહેતાં. કૃષ્ણુ જ્યારે મહાભારતના યુદ્ધમાં મહાસંહાર માટે અર્જુનને ઉત્તેજે છે, ત્યારે જ સાથે સાથે એક ટિટાડીનાં બચ્ચાંને બચાવવા અહિંસક સાધુ જેટલી કાળજી રાખે છે. મહા-ભારતમાં ગ્રંથકાર વૈશ્ય તુલાધાર જાજલિને ત્રાજવાની દાંડીથી સમતાલ રહેવાના ઉપદેશ આપે છે અને એક કર્ત બ્યપરાયણુ ગૃહસ્થ વ્યાલરણી, માળાપની સેવા છોડી કઠાર તપ તપેલ દુર્વાંસા પ્રકૃતિના કૌશિક તાપસને ધર્મવ્યાધ દ્વારા પ્રાપ્ત ધર્મ છાડી વનમાં નીકળી જવા બદલ શીખ આપે છે. આવાં અનેક સુરેખ ચિત્રો આ પ્રકરણમાં છે.

છઠ્ઠા પ્રકરણમાં ઉપનિષદનું વાતાવરણ તાદશ આલેખતાં લેખકે જે તે વખતના વિચારણીય પ્રશ્નો મૂક્યા છે, તે ઉપનિષદના તત્ત્વત્તાનને સમજવા માટે ચાવીરૂપ છે. એ પ્રશ્નો આ રહ્યા : ' યન્નો શાશ્વત સુખ આપે છે ? દાનન્તપ એ આપે છે ? આ સુખની ઇચ્છા એ શું છે ? કાણે એ ઇચ્છાને જન્મ આપ્યો ? મૃત્યું શું છે ? પુનર્જન્મ છે ખરા ? કે વાયુ સાથે વાયુ ભળી ગયા પછી કશું રહેતું જ નથી ? જીવ, જગત ને ઇશ્વર વચ્ચે શા સંબધ્ધ છે ? બધું એકાકાર છે કે અલગ અલગ ? કાણ આ રચે છે ? કાણુ ભાંગે છે ? શું છે આ બધી ભાંજગડ ? ' ઇત્યાદિ. આવા પ્રશ્નાના ચિંતનને પરિણામે પ્રકૃતિ અને દેવાની ઘદ્યાં છેત્વા બોવામાં એકતા જોવાની વેદકાલીન પ્રાચીન ભાવના પિંડામાં એકતા જોવામાં પરિણમી કે જે ' તત્ત્વમસિ ' જેવાં વાકચોથી દર્શાવવામાં આવી છે. આવે ભાવનાપરિયાક કૃદકે કે બૂસકે ભાગ્યે જ થઈ શકે. તેનું ખેડાણ્ સદીઓ લગી અને અનેક દારા થયેલું છે. એ ખેડાણમાં ક્ષત્રિયવર્ગના કાંતિકારી સ્વભાવ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે, અને લાહાણો પણ કેવા નવનવવિદ્યા-તરસ્યા કે જેઓ ગમે તેવાં સંકટ વેડીને પણ વિદ્યા મેળવે. આનું ઉદાહરણ નચિકેતા જેવાં અનેક આખ્યાનો પૂરું પાડે છે.

તે કાળે યત્રનેા મહિમા ઓસરતેા જતાે હતાે, છતાં સામાન્ય જનસમાજ ઉપર તેની પકડ હતી જ, એમ કહી લેખકે (૧) યત્રને સહેલે માર્ગ વળવું, પુરુષાર્થ બાજુ પર રાખવા, (૨) પ્રાક્ષણુ પુરાહિતાની સર્વાપરિતા, (૩) યજમાન-પુરાહિત ખનેનું પરસ્પરાવલંખન, આદિ જે યત્તયુગનાં ત્રણુ પરિણામા સ્ચિત કર્યા છે તે યથાર્થ છે.

સાતમાં પ્રકરણમાં શ્રમણધર્મના એ સમકાલીન આગેવાને - ઝુદ્ધ અને

મહાવીરતું ચિત્રણુ છે. સુદ્ધ અને મહાવીરના આચારવિચારમાં મુખ્ય સામ્ય શું છે તે સ્પષ્ટ દર્શાવવામાં આવ્યું છે અને સુદ્ધની જીવનકથા ઠીક ઠીક વિસ્તારપૂર્વક આપી તેનાં અનેક પાસાં દર્શાવવામાં આવ્યાં છે. ઉપનિષદના વિચારકામાં ક્ષત્રિયા હતા, પણ તેમના સંધા અસ્તિત્વમાં આવ્યા જાણ્યા નથી; જ્યારે સુદ્ધ અને મહાવીરના સંધા માત્ર અસ્તિત્વમાં જ ન આવ્યા, પણ તે દેશના અનેક ભાગામાં અને દેશ બહાર પણ ફેલાયા, એનું શું કારણ ? એ પ્રક્ષ ઉઠાવી લેખકે જે જવાબ આપ્યા છે તે ચથાર્થ છે. જવાબ એ છે કે સુદ્ધ અને મહાવીર પાતે સિંહ કરેલ કરુણા અને અહિંસામૂલક આચારને સ્વપર્યાપ્ત ન રાખતાં સમાજવ્યાપા કરવાની વૃત્તિવાળા હતા અને તેથી જ તેમના સંધાને અનાર્યો, આદિવાસીઓ તેમ જ ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શ્રદ્ધ વગેરે અનેક વગેાના ટેકા મળી ગયા.

આડમા પ્રકરણમાં ધ્યાન ખેંચે એવી મુખ્ય ચર્ચા એ છે કે ગણુરાજ્યોન માંથી મહારાજ્યો કેવી કેવી રીતે અને કયા કારણથી અસ્તિત્વમાં આવ્યાં. મહારાજ્યના વિચારના મજબૂત પાયા નાખનાર ચાણુકથ કહેવાય છે. તેની ચકાર રાજનીતિનું દિગ્દર્શન તેના અર્થશાસ્ત્રના આધારે કરાવવામાં આવ્યું છે, જે ચાણુકથની અનુભવસિંહ કુશળતાનું પ્રતિબિંબ પાડે છે. ચન્દ્રગુપ્ત પછી વધારે ધ્યાન ખેંચે એવી વ્યક્તિ છે અશાક. તેના યુદ્ધવિજય ધર્મવિજયમાં કેવી રીતે પરિણુમ્યા, તે તે જોતજોતામાં ચાંમેર કેવી રીતે પ્રસર્યો એનું હૃદય-હારી વર્ણન લેખકે આપ્યું છે.

નવમા પ્રકરણુમાં આર્યીએ આપેલ સંસ્કૃતિનાં અંગોનાે નિદેશ કરી તેનું વિસ્તૃત વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે. તે અંગાે આ છે :

(૧) અનેકમાં એક જોવાની દષ્ટિ અને અહિંસા.

(૨) સ્ત્રીસન્માન. (૩) વર્ણોશ્રમવ્યવસ્થા.

( ૪ ) તર્કશુદ્ધ વ્યવસ્થિત વિચાર કરવાની ટેવ.

દશમા પ્રકરણમાં વેદકાળથી માંડી યુદ્ધના સમય સુધીની વિવિધ રાજ્ય-પ્રણાલીએ તું નિરૂપણ છે, અને ત્યાર બાદ અંતમાં રાજકીય, ધાર્મિક તેમ જ આર્થિક જીવનની સુરેખ છપ્પી આવે છે. જીવનનાં આ ત્રણે પાસાંમાં મણ અને સંઘતું તત્ત્વ મુખ્ય દેખાય છે. રાજ્યામાં ગણુવ્યવસ્થા છે, ધર્મોમાં સંધ-વ્યવસ્થા છે અને ઉદ્યોગધ'ષા આદિમાં નિગમ કે શ્રેણી–વ્યવરથા છે.

અગિયારમા પ્રકરણમાં હિન્દુસ્તાનની અંદર અને એની બહાર એશિયાના

ખૂણે ખૂણે ભૌદ્ધ ભિક્ષુકાએ, શિલ્પીઓએ, વ્યાપારીઓએ અને રાજાઓએ કેવી રીતે, કેટલા પ્રમાણમાં ને કચાં કચાં સંસ્કૃતિ વિવિધ રીતે વિસ્તારી, વિકસાવી ને અમર બનાવી તેનું દ્રુબદ્ ચિત્ર છે.

અહીં કાહિયાન અને હ્યુંએન્સંગના સમયનું સંસ્કૃતિવિનિમયનું ચિત્ર છે, પણુ 'પૂર્વરંગ'માં કાહિયાન અને હ્યુંએનસંગે કરેલ લેાકસ્થિતિનું જેટલું વિસ્તૃત વર્ણુન છે તેટલું અહીં નથી. તે હાેત તાે ભારે અસરકારક પુરવણી થાત.

બારમા પ્રકરણમાં 'અશ્વમેધપુનરુદારયુગ'નું લગભગ છસા વર્ષનું ચિત્ર છે. મૌર્યયુગ પછી જે પુરાહિતવર્ચા સ્વના યુગ આવ્યા અને જેમાં ધ્રાહ્મણુ કે શ્રમણુ બધા જ મુખ્યપણે પાતપાતાના ધર્મપ્રસાર અને પ્રભાવ અર્થે રાજ્યા-શ્રય તરક વળ્યા અને છેવટે શ્રમણા ઉપર પુરાહિતાનું વર્ચા સ્વ સ્થાપિત થયું તેનું ઐતિહાસિક ચિત્ર છે. બૌદ્ધસંઘની સિદ્ધિએા અને નબળાઈ એા તેમ જ પુરાહિતવર્ગની પણુ સિદ્ધિએા અને નબળાઈ એા એ બધું વિશ્લેષણપૂર્વંક લેખકે દર્શાવ્યું છે, અને શ્રમણુપ્રભાવ કરતાં પુરાહિતપ્રભાવ વધ્યા છતાં તેણે શ્રમણુપર પરાના કયા કથા સદરશા અપનાવી લીધા અને નવા પૌરાણિક ધર્મને કેવા આકાર આપ્યા એ બધું નિરૂપવામાં આવ્યું છે.

બ્રમણ અને પુરાહિતવર્ગ પાતપાતાની ભાવના તેમ જ સંસ્કૃતિનાં વિવિધ અંગાના પ્રસાર માટે જે હેાડ શરૂ કરેલી તેનાં અનેકવિધ સુંદર અને સુંદરતમ પરિણામા આવ્યાં છે. એ પરિણામા વૈદક, ગણિત, ખગાળ, શિલ્પ, સ્થાપત્ય, કાવ્ય, સાહિત્ય, ભાષા, લિપિ આદિ અનેક રૂપમાં આવેલાં છે. તેનું લેખકે છેલ્લા પ્રકરણમાં પુરુષાર્થ પ્રેરક ચિત્ર રજ્ કર્યું છે અને છેવટે એ પુરુષાર્થમાં જે આટ આવી તે પણ સ્થવ્યું છે.

આ રીતે વેદ પહેલાંના સુગથી માંડી મધ્યકાળ સુધીના કાળપટને સ્પર્શતાં સંસ્કૃતિચિત્રા લેખકે આધારપૂર્વ ક આલેખ્યાં છે.

અવનવી તેમ જ રાચક-અરાચક ઘટનાઓ અને બનાવાના વર્ણન દ્વારા વિદ્યાર્થીઓના માનસને તૃપ્તિ આપવી એ જ ઇતિહાસના શિક્ષણુનું મુખ્ય પ્રયોજન નથી; એવી તૃપ્તિ તા ચમત્કારી કિસ્સાઓ દ્વારા અને બીજી ઘણી રીતે આપી શકાય; પણ ઇતિહાસશિક્ષણુનું ખરું અને મૂળ પ્રયોજન તા એ છે કે ભણુનાર વિદ્યાર્થી એ દ્વારા પ્રત્યેક બનાવના ખુલાસા મેળવી શકે કે આ અને આવાં કારણાને લીધે જ એ બનાવ બનવા પામ્યા છે; તેની કાર્ય કારણુભાવની સાંકળ સમજવાની શક્તિ સાચું ઇતિહાસશિક્ષણ એટલી હદ સુધી કેળવી શકે કે એવા વિદ્યાર્થી અમુક પરિસ્થિતિ જોઈ ને જ કહી શકે કે આમાંથી આવું અને આ જ પરિણામ નીપજશે. ખરી રીતે ઇતિહાસશિક્ષણ જૂના અનુભવેાને આધારે કેળવેલ કાર્યકારણભાવના જ્ઞાન દ્વારા માણસને સાચા પુરુષાર્થ કરવા પ્રેરે છે, અને ભૂતકાળની બૂલાથી બચી જવાનું જ્ઞાન-સામર્થ્ય પણ અર્પે છે. પ્રસ્તુત પુસ્તક એ માત્ર ઘટનાઓ કે બનાવાનું વર્ણન નથી કરતું, પણ દરેક ઘટના અને પરિણામની પૃષ્ઠભૂમિકામાં કેવી પરિસ્થિતિ હતી કે જેને લીધે તેવાં પરિણામ આવ્યાં, એવી કાર્યકારણભાવની શું ખલા જોડતું એક સંકલિત નિરૂપણ છે. તેથી જ આ પુસ્તક ગુજરાતી અતિહાસિક સાહિત્યમાં એક ગણનાપાત્ર કાળા ગણાવું જોઈએ.

કેખકે જે જે મુખ્ય સામગ્રીને આધારે પ્રકરણા લખ્યાં છે તે તે સામ-ગ્રીના પ્રકરણુવાર નિર્દેશ અંતમાં કર્યો છે, જેથી પાતાનું કથન કેટલું સાધાર છે એ વાચકને માલૂમ પડે અને વધારામાં જેએા આ વિષયના મૂળગામી અભ્યાસ કરવા ઇચ્છતા હાેય તેઓને આવી સામગ્રીના પરિચય થાય.

એક દર શ્રી. મનુભાઈ તે! આ પ્રયત્ન બહુજ સકળ થયે! છે, જેતી પ્રતીતિ હરકોઈ વાચકને થયા વિના નહિ રહે. એમની ભાષા તે સિદ્ધહસ્ત ગુજરાતી લેખકની ભાષા છે, એ એમનાં લખાણા વાંચનાર સૌ ક્રોઈ જાણે છે. પણ એમનું જે વિશાળ વાચન છે, જે વિચારની સમૃદ્ધિ છે અને તેથીયે ચડી જાય એવું તેમનામાં જે મધ્યસ્થતાનું તે નિર્ભયતાનું અળ છે—એ બધું તેમતા આ લંખાણને ચિરંજીવી અને સર્વપ્રિય બનાવવા માટે પુરતું છે. શ્રી. મનભાઈ મેટિક પણ નથી થયા અને છતાં એમણે જે વ્યવસ્થિત, સાધાર અને તર્કસંગત નિરૂપણ સમતાલપણે કર્યું છે, તે સૂચવે છે કે જેનામાં સહજ પ્રતિભા અને પુરુષાર્થના સભગ યાેગ હાેય તે મહાવિદ્યાલયા અને વિશ્વ-વિદ્યાલયોનાં આંગણાંમાં ગયા સિવાય પણ ધાર્યા કળા નિપજાવી શકે છે. જેઓને ગજરાતી ભાષાની શક્તિ વિશે–અર્થપ્રકટનન્સામર્થ્ય વિશે–થોડી પણ શંકા હ્યુય તેઓને આ પુસ્તક ખાતરી કરી આપશે કે વિદ્યાનાં વિવિધ ક્ષેત્રા ખેડવાની શક્તિ ગુજરાતી ભાષામાં કેટલી છે ! આ પુસ્તક વિનીત કક્ષાના વિદ્યાર્થાઓને અને શિક્ષકાને પણ ઉપયોગી થઈ પડે તેવું છે. એકવાર વાંચવું શરૂ કરીએ કે પુરું કર્યાં સિવાય ઊઠવાનું મન ન ચાય એવી સરસ શૈલી હોવાથી તે હરકાઈ સંસ્કૃતિપ્રિય જિજ્ઞાસને આકર્ષ્યા વિના નહિ જ રહે. \*

\* શ્રી મનુભાઈ પંચેાળી-' દર્શક '-ના પુસ્તક 'આપણેા વારસા અને વૈભવ'ની પ્રસ્તાવના,

Jain Education International

## [ १३ ]

સાદ્ધિત્યનું પ્રકાશન એટલે પ્રાચીન સાદ્ધિત્ય જેવા રૂપમાં મળી આવે તેવા જ રૂપમાં પુસ્તકા પ્રગટ કરવા એમ ન સમજવું. જે કંઈ પ્રાચીન કે અર્વાચીન સાદ્ધિત્ય પ્રગટ કરવામાં આવે તે નવા વિચારપ્રવાહેાથી યુક્ત હેાવું ઘટે અને એમ થાય તેા જ તેની ઉપયોગિતા કહી શકાય. નવા વિચાર-પ્રવાહેાથી યુક્ત એટલે ઇતિહાસને બરાબર ન્યાય આપીને તૈયાર કરવામાં આવેલું અને વર્તમાન છવનને ઉપયોગી થઈ શકે એવી દબ્ટિવાળું પ્રમાણભૂત પ્રકાશન.

અને ગ્રંથમાળા એટલે માત્ર જડ પુસ્તકા જ નહિ; માત્ર પુસ્તકા હપા-વીને પ્રગટ કર્યે જવા એટલું જ એનું કાર્યક્ષેત્ર ન હેાઈ શકે. ખરી જરૂર તેો ચેતન-પ્રંથો તૈયાર કરવાની છે, અને અત્યારે તેા એ કાર્ય જ સૌથી પ્રથમ કરવા જેવું છે. ચેતન-ઝાંથા એટલે પ્રાંથા નહિ, ગ્રાંથકારા-વિદ્વાના સમજવા. અત્યાર લગી આવા ચેતન-પ્રંથા તૈયાર કરવા માટે આપણે શ કર્યું છે એ વિચારા, અને એ તરકની ઉપેક્ષાનું પરિણામ કેવું અનિષ્ટ આવ્યું છે એ પણ વિચારા. આપણે--આપણા આખા સમાજ--અધબ્રહાના કપમાં જઈ પડ્યો છે. નવીન યુગના પ્રવાહોએ આપણી સમજણને કંઈક સતેજ કરી છે અને આપણી દર્શનશક્તિમાં વધારા કર્યો છે. તેથી આ અધશ્રહા આપણને વધુ સમજાવા લાગી છે ખરી, છતાં એ સમજણને અનુરૂપ આપણી પ્રવૃત્તિ નથી એ દુઃખની વાત છે. માણુસાે —ચેતન–ગ્રંથાે—તૈયાર કરવા માટે શું કરવું ધટે એને હજીય આપણને જોઈએ તેવા વિચાર આવતા નથી. અત્યારની આપણી સંસ્થાએ એવી જડતંત્ર જેવી બની ગઇ છે કે તેમાં મારા જેવાન ઇન્જેકશન કારગત નથી નીવડતું. ભાવનગર અને ખીજા સ્થાનામાંની પણ સંસ્થાએન છૂટી છૂટી રહે તેને કાેઈ કાર્યસાધક પરિણામ ન નિપજાવી શકે. નામથી સંસ્થાએ ભલે ભુદી ભુદી હોય, પણુ કાર્યની દબ્ટિએ તેા બધી સંસ્થા-એામાં એકરસતા અને એકબીજાંના પૂરક થવાની સંપૂર્ણ સહકારની ભાવના હેાવી જોઈએ.

ચેતન-ઝાંચા---માણુસા તૈયાર કરવા હાેય તાે સૌથા પ્રથમ તેના આર્થિક

ભૂમિકા સારી દ્વેવી ઘટે. જો આર્થિંક ભૂમિકા નબળી રહી તો આ વિજ્ઞાન-પ્રધાન યુગમાં સાયન્સ છેાડી તત્ત્વજ્ઞાન કાેણુ લે ? અને આપણા ક્ષેત્રમાં તો આર્ટ્સ કૉલેજના જ ભાગ આવે છે, જે અત્યારે આર્થિંક દ્રબ્ટિએ નબળા છે. હજી પણુ એરેને આપણે નબળા જ રહેવા દર્ઈએ તો તત્ત્વજ્ઞાન કે ઇન્ડો-લૉજીના અભ્યાસ, જે તરક સમાજકલ્યાણુની દબ્ટિએ આપણી ચાહના છે, તેને કાેણુ અપનાવે ? માણસ છેવટે ભણે છે તે તા ગુલામ થવા માટે નહિ, પણ પાતે પાતાની મેળે ઊભા રહી શકે તે માટે જ. એટલે જો તત્ત્વજ્ઞાનના કે ઇન્ડોલૉજીના અભ્યાસીઓની આર્થિક ભૂમિકા સારી ન થાય તા એ ક્ષેત્રમાં પ્રથમ પંક્તિના માણસો નહિ પડવાના અને જો થર્ડ કલાસ (નીચી કાેટીના) માણુસા જ મળવાના હાેય તા એવા હજારા માણુસા કે એવી હજારા સંસ્થા-ઓથી પણ શું થઈ શકે ?

આ આર્થિક ભૂમિકા સારી થવાની સાથે સાથે તત્ત્વજ્ઞાન જેવા શુષ્ક લાગતા ક્ષેત્રને ખેડનારના કામનું મૂલ્યાંકન અને તેની વિદ્યાની પ્રતિષ્ઠા પણ થવી ધટે. અત્યારે તેા સ્થિતિ કેવળ અર્થપ્રધાન દલ્ટિવાળી જ પ્રવર્તે છે. એમાં મૂલ્યાંકન કે પ્રતિષ્ઠાને જાણે અવકાશ જ નથી રહ્યા. એક સાદો દાખલા લઈ એ. તમારે કે મારે એક બહેન કે દીકરી હાેય. તેની યાગ્ય ઉમર થતાં એ કન્યા પાતે વર પસંદ કરી શકે એવી ન હાેય, અને આપણે એના માટે વરની પસંદગી કરવાની હાેય. વિજ્ઞાનશાસ્ત્રી અને તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસી વચ્ચે વરની પસંદગી કરવાની હાેય લે પ્રતિષ્ઠા અને અર્થ બન્ને દબ્ટિએ વિજ્ઞાનશાસ્ત્રીની જ પસંદગી કરવાની હાેય લે પ્રતિષ્ઠા અને અર્થ બન્ને દબ્ટિએ વિજ્ઞાનશાસ્ત્રીની જ પસંદગી કરવાની હાેય લે પ્રતિષ્ઠા અને અર્થ બન્ને દબ્ટિએ વિજ્ઞાનશાસ્ત્રીની જ પસંદગી થવાની એ નિઃશંક છે. આના અર્થ એ નર્ધા કે તત્ત્વજ્ઞાનને આપણે નકામું ગણીએ છીએ. તત્ત્વજ્ઞાનની પણુ પૂરેપૂરી જરૂરિઆત આપણે રવીકારીએ જ છીએ. ફેર માત્ર એટલા જ કે વ્યવહારમાં તત્ત્વજ્ઞાનને જે પ્રતિષ્ઠા અને આર્થિક ભૂમિકા મળવી ઘટે તે મળી નથી. પણ હવે આ સ્થિતિ વધુ વખત નભાવવા જેવી નથી, નહિ તા પ્રથમ પંકિતના તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસીના ક્ષેત્રમાં આપણ દેવાળું જ નીકળી જ્યાનું.

આ માટે આપણે આપણી વિભક્ત શક્તિઓને એકત્રિત કરવી ઘટે અને અત્યાર સુધી દ્રવ્ય (એટલે ખાહ્ય વસ્તુ) ઉપર જે વજન મૂકવું છે તેના બદલે ભાવ ઉપર વજન આપવું ઘટે. જો તાત્ત્વિક કામ ન થતું હોય તો કેવળ દ્રવ્ય (નાહ્યું) ભેશું કરવાના શા અર્થ છે? મને તાે લાગે છે કે દરેક સંસ્થાએ દ્રવ્યની મર્યાદા રાખવી ઘટે. જો યાેગ્ય માણુસાે નહિ હાેય તા એ નાણું શું કરી શકશે ? એટલે જેટલું બને તેટલું બધું નાહ્યું માણુસોને-ચેતન-ગ્રંથોતે- તયાર કરવા પાછળ ખર્ચાવું ઘટે અને તેથી માણુસોને--ચેતન--ગ્રંથાને તૈયાર કરવા તરક આપણી દષ્ટિ નથી તે સ્થિતિ હવે તેા શીઘ દૂર થવી જ ઘટે.

જો આમ નહિ થાય અને જેવું સત્ત્વહીન, દબ્ટિહીન અને બિનઉપયાેગી સાહિત્ય અત્યાર લગી આપણું પ્રગટ કરતા રહ્યા છીએ એ જ પ્રવૃત્તિ જો ચાલુ રહી તેા સાચે જ માનજો કે હવે વખત એવેા આવ્યો છે કે સામે પૈસા આપવા છતાં એવું સાહિત્ય કાેઈ વાંચશે નહિ. ખરી વાત તા એ હતી કે સંશાધનની પાશ્ચાત્ય પ્રગતિની સાથે સાથે જ લાંબા સમય પહેલાં જ ઊંચા પ્રકારે સંશાધિત સાહિત્યને પ્રગટ કરવાની જરૂર હતી. તે તા ન થયું, પણ હવે માડા માડા પણ આપણે જાગીએ અને જૂના સાથે વર્તમાન પરિસ્થિતિના સમન્વય સાધીએ.

જૈન સમાજમાં જેતે અભાવ છે તે, ત્તાન અને ત્તાની પ્રત્યેની આદર અને બહુમાન કે પ્રતિષ્ઠાની વૃત્તિ વ્યાહ્મણુ સમાજમાં આજે પણુ જોવા મળે છે. જગદ્દગુરુ શંકરાચાર્ય કરતાં વિશિષ્ટ પંડિતનું આસન પહેલા મૂકવામાં આવે છે, એ શું સૂચવે છે ? તમે કલકત્તા યુનિવર્સિંડીમાં જાએ અને વિદ્યાની પ્રતિષ્ઠા શું એ તરત જ તમને સમજાશે. આપણે ત્યાં પ્રતિષ્ઠા શુષ્ક કિયાકાંડની છે, ત્રાનની નથી એ કમનસીબી છે. જાણે એમ લાગે છે કે આપણે ત્યાં છવતા માણુસોના જ તોટા પડી ગયા છે. આ સ્થિતિ ટાળવી જ રહી, અને એ ટાળવાના એકમાત્ર ઉપાય માણુસો–ચેતન–ગ્રંથા તૈયાર કરવા એ જ છે.

ઇતિહાસને અર્થ આપણે માત્ર પ્રશસ્તિ જ કરીએ છીએ. એ આપણી ભૂલ છે. એમ માનવાથી કશું કામ નહિ થાય. એમાં તા સારા-ખાટા, પૂર્ણુતા--અપૂર્ણુતા એ બધાંના સમાવેશ થવા જોઈ એ. એમ કરીએ તા જ નવી ભૂલા કરતાં આપણે અટકી શકીએ અને નવસર્જનમાં જરૂરી ફાળા આપી શકીએ. વળી, માટામાં માટું દુઃખ તા એ કે આપણી પાસે જે છે એને નભા-વવાની આપણી વૃત્તિ, દબ્ટિ કે તૈયારી નથી. આપણે ત્યાં સૌને પાતપાતાના ભુદો ચોકા જોઈએ છે અને એ માટે સૌ પાતપાતાને ગમતી રીતે નાનીમાટી સંસ્થાએા રચવાની માયાજળમાં કસાયા છે. પણ ખરી રીતે તા હવે નવાં નવાં મંદિરા કરાવવાની મનાવત્તિના બદલે સંસ્કારોપયોગી સાધના પાછળ નાણાં ખર્ચવાં ઘટે. એમાંથી જ નવસર્જનને અનુકૂળ એવા માણુસા--ચેતન-ગ્રંથા તૈયાર થઈ શકશે.

આજે એવા ચેતન–પ્ર'થ સમા–-એટલે કે દક્ષિણામૂર્તિંવાળા શ્રી. નાનાભાઈ ભટ્ટ જેવા–-એક માણસ તાે આપણા સમાજમાં ખતાવા જેના નામથી ખેંચા-૪૬ ઇને વિદ્યાર્થીઓ ચાલ્યા આવે. પોતાની આસપાસના જ વિચાર કર્યા કરવા અને બીજે બીજે સ્થળે જે વિદ્યાધામા આદર્શ રીતે ચાલતાં હાેય તે તરક 'ધ્યાન ન આપવું અને આપણી જૂની દષ્ટિ મુજળ જ નવી નવી સંસ્થાઓ ઊબી કર્યા કરવી એ બરાબર નચી. ખરી રીતે જ્યાં જ્યાં આદર્શ વિદ્યાધામ હાેય ત્યાં જઈ કામ કરી બતાવવું અને ત્યાંથી સાચી પ્રેરણા લઈ આવવી. એ વડે જ આપણી જ્ઞાનની ભ્રૂમિકા ઊંચી થઈ શકે. આપણે ત્યાં સૂરિઓ ઘણાય છે, પણુ મારે મન તા એ જ સાચા સૂરિ છે કે જેઓ સાર્વજનિક સંસ્થામાં જઈ કામ કરી શકે.

અંતમાં મારે એટલું જ કહેલું છે કે તમે તમારા પુત્રના સમગ્ર ભવિ-બ્યનેા જેમ વિચાર કરા છે તેમ જે વિદ્યાર્થી હાય—વિદ્યાના અર્થી હાય— તેના ભવિષ્યના પણ તમારા ભાઈ તરીકે જ વિચાર કરજો. આપણા ત્યાગી ગણાતા વર્ગની ભૂમિકા ઊંચી કરવી હાેય અને પછીના યુગમાં તેમની પ્રતિષ્કા સાચવી રાખવી હાેય તા મારા તમને સીને એક જ સંદેશા છે કે માણુસા-ચેતન-ગ્રંથાર્થા જ આપણા ત્યાગીવર્ગને સ્વતઃ પ્રેરણા મળશે, અને એ રસ્તે આપોઆપ તૈયાર થવાની કરજ પડશે.

— પ્રેષ્ટુહ જ્વન, ૧ નવેમ્પ્યર ૧૯૪૭.

# 'હર્ષચરિત 'ના સાંસ્કૃતિક અધ્યયનનું અવલાકન

### [ 88 ]

**બિત્હાર - રાબ્દ્ર ભાષા** પરિષદે પટ**ણામાં ડૉ. વાસ દેવશરણ અમવાલ પાસે** ' હર્ષ ચરિત ' ઉપર વ્યાખ્યાના કરાવેલાં. એ વ્યાખ્યાના એમણે પાંચ દિવસ એક એક કલાક આપેલાં, જે એ જ પરિષદ તરક્ષ્થી 'હર્ષ ચરિત : એક સાંસ્કૃતિક અધ્યયન ' નામક પુસ્તકરૂપે સુવિસ્તૃત અને સુઅધિતરૂપે ૧૯૫૩ની સાલમાં પ્રસિદ્ધ થયાં છે. (પુસ્તકરૂપે સુવિસ્તૃત અને સુઅધિતરૂપે ૧૯૫૩ની સાલમાં ૩૦૦ છે. કિંમત કાચું પૂઠું રૂા. ૮ા અને પાકું પૂઠું રા. ૯ા છે.)

શ્રીયુત અપ્રવાલજી ગુજરાતના સાક્ષરાને અપરિચિત નધી. તેએ એક-વાર-ગુજરાત વિદ્યાસભાના ઉપક્રમે ચાલતી વિદ્યાવિસ્તાર વ્યાખ્યાનમાળામાં મશુરાના શિક્ષ–સ્થાપત્ય ઉપર ભાષણે⊨આપવા આવેલા. તેએા લગભગ દશ વર્ષ લગી મઘુરા મ્યૂઝિયમના કવ્યૂરેટર પદે રહેલા. તેઓ પી. એચડી. **ઉપરાંત ડી. લિટ્ટ પ**ણ છે અને તેમણે દિલ્હીમાં સેન્ટ્રલ એશિયન એન્ટીક્વી-ટિઝ ચ્યુઝિયમનાં સુપરિન્ટેન્ડેન્ટ પદે અને ભારતીય પુરાતત્ત્વ વિભાગના અધ્યક્ષ-પટે રહી બહત્ત્વપૂર્ણ જવાબદારી નિભાવી છે. તેમણે ઇ. સ. ૧૯૫૨માં લખનઉ વિશ્વવિદ્યાલયમાં રાધાકુમુદ મુખરછ વ્યાખ્યાનમાળામાં ' પાણિનિ ' <del>ઉપર ભાષણા</del> આપેલાં. હમણાં તેઓ હિંદુ યુનિવર્સિંટી, ખનારસમાં ઇડિયન આર્ટ એન્ડ આર્કિયોલાજીના મુખ્ય પ્રાપ્યાપક તરીકે કૉલેજ એાક્ ઇન્ડોલેાજ ( ભારતીય મહાવિદ્યાલય )માં ૧૯૫૧થી કામ કરે છે. તેમનાં લખાણો હિંદી ઉપરાંત અંગ્રેજીમાં પણ પ્રસિદ્ધ થયાં છે. હિંદીમાં ચાર સંગ્રહો વિશે હું જાહ હ્યું. પહેલાે સંગ્રહ ' ઉરુજ્યાતિ ' છે જેમાં વૈદિક નિખધા છે. બીજા ' પૃથ્વો-પુત્ર ' સંગ્રહમાં જનપદીય–લાેકસાહિત્યને લગતા નિભાધા છે. ત્રીજા ' કલા ઔર સંસ્કૃતિ ' સંગ્રહમાં કલા અને સંસ્કૃતિને લગતા નિભ'ધે છે. ચાેથા ' માતા ભૂમિ ' સંગ્રહમાં અનેક વિષયાને લગતા પર**ચુરણ** નિષ્યધા છે. પાંચમું પુસ્તક પ્રસ્તુત ' હર્ષચરિત : એક સાંસ્કૃતિક અપ્યયન ' એ છે.

હર્ષચરિત એ બાણુની ગદ્ય આખ્યાયિકા છે. કાદમ્ખરીના વિશ્વવિખ્યાત નામે બાણુને પછ્ વિશ્વવિખ્યાત કરેલ છે અને એને વિશે वाणोच्छिष्टं जग-ત્ત્ર્વમ એવી સંસ્કૃત વાયકા પ્રસિદ્ધ છે. બાહ્યુ છે. સ. ના સાહમા સૈકામા હયાત હતા. એના પહેલાં પણ સંસ્કૃત અને વિવિધ પ્રાકૃત ભાષાઓના અનેક ગદ્યપદ્ય કવિ–વિદ્વાના જાણીતા છે, જેના બાણે પણ કાગ્દભરીની પ્રસ્તાવનામાં જ સમ્માનપૂર્વક નિર્દેશ કર્યા છે. કાદમ્પરી રચાયા પછી તરત જ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત કવિ–વિદ્વાનોએ તેના અનુકરણમાં ગદ્યકથાઓ લખ્યી છે અને બાણના હર્ષ ચરિતની પ્રથમથી ચાલતી અનુકરણપર પરા પણ આગળ ચાલતી રહી છે. કાદમ્પરીના અનુકરણમાં રચાયેલ યશસ્તિલકચમ્પૂ અને તિલકમંજર્રા એ બે ગદ્યકાઓના નિર્દેશ અહીં જરૂરી છે. બન્નેના લેખક જૈન છે, પણ યશસ્તિલકના લેખક સામદેવ એ જૈન આચાર્ય છે, જ્યારે ધનપાલ જૈન પણ ધાલણ છે. બન્ને કાદમ્પરીની અનુકૃતિ હોવા છતાં યશસ્તિલક કરતાં તિલકમંજરીની ભાત ભુદી પડે છે. યશસ્તિલકનાં સાંસ્કૃતિક અધ્યયનરૂપે પ્રા. કૃષ્ણકાન્ત હિન્દિકીનો એક અબ્યાસપ્રાંથ નામે ' યશસ્તિલક એન્ડ ઇડિયન કલ્ચર ' અંગ્રેજમાં હમણાં જ પ્રસિદ્ધ થયા છે, જેમાં લેખક-તે અંભીર અભ્યાસ પ્રતિબિધ્યિત થયેલો છે.

પ્રસ્તુત પુરતકમાં ગૅ. અગ્રવાલે હર્ષચરિતને અવલંખી તેમાં આલેખા-યેલ કે સૂચવાયેલ ભારતીય સંસ્કૃતિને લગતાં અનેક પાસાંઓનું અતિહાસિક તેમ જ તુલનાત્મક દષ્ટિએ શિલ્પ, સ્થાપત્ય, ચિત્ર, ઇતર લલિતકળા, શાસન-પક, સિક્કા અને સાહિત્યિક પુરાવાઓને આધારે નિરૂપણુ કર્યું છે અને તે તે નિરૂપણુની સજીવ રજૂઆત માટે તેમણે ૨૮ ક્લકા ઉપર ૧૦૦ જેટલાં ચિત્રા પણ આપ્યાં છે, જેમાંનાં કેટલાંક તેા ઉપલબ્ધ મૂર્તિ, મકાનખાંડ, વાસણુ, અલંકાર, વસ્ત્ર, સિક્કા, ચિત્ર આદિ અનેકવિધ સામગ્રી ઉપરથી ફેટા લઈ તૈયાર કરાવેલાં છે. અને જ્યાં એવી સામગ્રી મળી નથી ત્યાં બાણુનું નિરૂપણ સ્પષ્ટ કરવા તેમણે પોતે નિરૂપિત વસ્તુની પોતાની જ કલ્પનાર્શ આકૃતિ સ્થી તેનાં ચિત્રા આપ્યાં છે. આ ચિત્રસામગ્રીને લીધે તેમણે તે તે વસ્તુનું કરેલ નિરૂપણ વાંચનારને એટલું પ્રતીતિકર થાય છે કે જુણે 'ારૂપિત વસ્તુને સામે જ તર્મા દેશા હોય.

.રન્તુ સાંસ્કૃતિક અધ્યયન તૈયાર કરવામાં એમણે ઉપર સચવેલ શિલ્પ, આદિની અનેકવિધ સામગ્રી ઉપરાંત જર્મન, ફ્રેંચ, અંગ્રેજી આદિ પા અનેક ભાષાઓમાં લખાયેલ સાહિત્યને તથા ભારતીય સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, પાલી, ગુજરાતી, હિંદી આદિ ભાષાઓમાં લખાયેલ પ્રાચીન-અર્વા-ચાન સાહિત્યના જે વિશાળ અને કીમતી ઉપયોગ કર્યો છે તેની યાદી જ એક સંપૂર્ણ લેખ બને એટલી છે. એ સમગ્ર આધારભૂત સામગ્રીના આક-લનના તેમ જ તેને આધારે લખાયેલ પ્રસ્તુત સાંસ્કૃતિક અધ્યયનના વિચાર કરું છું ત્યારે એમ લાગ્યા વિતા નથી રહેતું કે લેખક નાનકડા લાગતા પ્રસ્તુત પુસ્તકની ગાગરમાં મહાભારતના સાગર સમાવી દ**ા છે**.

પૂર્વકાલીન અને સમકાલીન સસ્કૃતિનાં અનેકવિધ પાક્ષાંએ। અને અંગાનું જે પ્રતિભિંભ પ્રત્યક્ષ અનુભવ દારા તેમ જ અનેક શાસ્ત્રોના કવિત્વ-સમુચિત અધ્યયન દારા બાજાની પ્રતિભામાં પડેલું અને જે તેણે કાદમ્બરી અને હર્ષ ચરિત એ એ કૃતિઓમાં શબ્દબદ્ધ કરેલું છે તેનું સર્વાગીસ અધ્ય-ચન કરી તેને સાહિત્ય-જગત સમક્ષ સુચાર અને વિશદ રૂપમાં રજૂ કરવાની ઊંડી નેમ શ્રીયુત અગ્રવાલ સેવે છે. એવા સમગ્ર સાંસ્કૃતિક અખ્યયનની **દષ્ટિએ શું શું કરવું આવશ્યક છે તેના નિર્દેશ પ્રસ્તુત હર્ષ ચરિતની ભૂ**નિકામાં સાત મુદ્દા રૂપે તેઓએ કર્યો છે. તેના સાર એ છે કે કાદમ્ખરી અને હર્ષ-ચરિતનું શહ તેમ જ પ્રામાશિક સંસ્કરણ તૈયાર કરવું. સાથે સાથે સલસ <mark>અધી પૂર્વ</mark> ડીકાએોને આધારે તેના ^લેષમાં છુપાયેલ અર્થોનાં રહસ્યેહ પ્રકટ ્કરવાં. તદ્દપરાંત અન્તે કૃતિમાંના શબ્દોનો સમ્મિલિત પૂર્જા કેાશ–ઇન્ડેક્સ વરબારમ તૈયાર કરવા, અને એ બન્ને કર્તિઓને આધારે બાહાની સમ્પૂર્ણ સાંસ્કૃતિક સામગ્રીનું ઐતિહાસિક દષ્ટિએ વિવેચન, ઇત્યાદિ. વ્યાવા સર્વાંગીર્ચ કામને સફળતાપૂર્વંક પૂર્ડ કરવાતી પાક્રી ધારસા હોવા છતાં તે ક્રમેકમે યાેગ્ય રીતે થઈ શકે એવી ધીર અને દીર્ઘદષ્ટિયી તેમણે પ્રથમ હર્ષચરિતનું સાંસ્કૃતિક અધ્યયન કર્યું અને તેજ પ્રસ્તુત પુરતકમાં રજૂ કર્યું છે. બાહ્યુતી બીજી અને માેટી કૃતિ કાદમ્બરીનું એવું સાંસ્ક્રતિક અધ્યયન કરવું અને પ્રકાશિત કરવું એ હછ બાકી છે એમ ઉપર કપરથી જોતાં જરૂર લાગે, પશુ તેમની અત્યાર સુધીની તૈયારી અને તે કામ માટે પાયેલા સંકલ્પ એ બધું જોતાં બાકીનું કામ તેઓ જ પતાવશે; પતાવશે એટલું જ નહિ, પણ વિશેષ સારી રીતે પતાવશે એ વિશે મને લેશ પણ શકા નથી. જ્યારે મેં તેમની પાસેથી જાણ્યું કે તેમણે હૈદરાભાદમાં બાંણની કાદમ્પ્યરી વિષે વ્યાખ્યાતા આપવાનું હમણાં જ રવીકાર્યું છે ત્યારે મારી પ્રતીતિ વધારે દઢ અની. પ્રસ્તુત હર્ષચરિતના અધ્યયન દ્વારા તેમણે આણના પૂર્વ કાલીન અને સમકાલીન અનેક સાંસ્કૃતિક અંગા ઉપર જે પ્રકાશ નાખ્યો છે તે કેવળ આશુના પૂર્ણ સાંસ્કૃતિક અખ્યયનનું જ દ્વાર નથી ઉઘાડતા, પશુ આ**ણના** પૂર્વ કાલીન વાલ્મીકિ, ભાસ, અશ્વધોષ, કાલિદાસ, સુખંધ આદિ મહાન કવિએોના એવા જ અધ્યયનનું દાર ઉધાડવાની ચાવી અને છે; અને આશુના સમકાલીન કે ઉત્તરકાલીન અન્ય મહાકવિઓના વિશિષ્ટ સાંસ્ક્રિક **અખ્યયનની ભૂમિકા પૂરી પાડે છે. આ દર્ષિએ જોતાં હર્ષચરિતનું પ્રસ્તુ**ત

અધ્યયન માનવીય, સંસ્કૃતિને, તેમાંય ખાસ કરી ભારતીય સંસ્કૃતિને, ઉકેલવાની આંખ અર્પે છે. એ કેવી રીતે આંખ અર્પે છે તેના કેટલાક દાખલાએક અહીં પ્રસ્તુત પુરતકમાંથી ટાંકવા વિશેષ રસપ્રદ થઈ પડશે.

ડૉ. અગ્રવાલે જે એક સ્વાતુભવ રજુ કર્યો છે અને જે સવીં શે સત્ય છે તે એ છે કે બાહ્યુના અજ્ઞાત અને અસ્કુટ અર્થીતે યથાવત્ સમજવાની ચાવી ભારતીય કલાની પ્રાપ્ત સામગ્રીમાંથી તેમને મળી છે. એ જ રીતે એમના એ અનુભવ પહ્યુ તદ્દન સાચાે છે કે કાવ્ય અને કળાઓ એ ખન્ને એક-બીજાતે। અર્થ યા ભાવ સ્કુટ કરે છે. કાવ્યનેા ગૃઢ અર્થ ચિત્ર, શિલ્પ અને રથાપત્યના નપ્રનાઓથી ઘણી વાર બહુજ સ્પષ્ટપણે ઉકેલાય છે, તેા કેટલીક <sup>્</sup>વાર એવી કળાએાનાે ભાવ સમજવામાં કાવ્યનં વિશદ વર્ષ્ટન પ**ણ મદદગા**ર અને છે. કાવ્ય હ્યુપ કે કળાએા, છેવટે એ બધુ લોકજીવનમાંથી જ ઉદ્દભવે છે ્અને એમાં જીવનનાંજ સત્યા પ્રતિભિંભિત થાય છે. સાચા કવિ અને સાચા કળાકાર પાલે પાતાની કતિઓમાં જીવનનાં જ પાસાંઓ પાતાની કલ્પના-શક્તિ પ્રમાણે આલેખે છે. એટલે કવિએ પોતાના કાવ્યમાં જે જીવન શબ્દ-મહ કર્યું હોય તે જ જીવન ચિત્રકાર પોતાના ચિત્રામાં, શિલ્પકાર પાષાચ્ ધાત આદિ ઉપરનાં પાતાનાં શિલ્પામાં, સ્થપતિ પાતાના ભવનનિર્માણમાં ----એમ વિવિધ રીતે અંક્તિ કરે છે. કાલિદાસ અને બાણ વગેરે કવિએાએ જીવનમાંથી જે સમૃદ્ધિ પાતપાતાનાં કાવ્યામાં કવિકૌશલથી વર્જ્યા છે તે જ સમૃદ્ધિ તક્ષશિલા, અજંતા વગેરેના કલાકારોએ પોતપોતાની કળામાં મૂર્ત કરી છે. તેથી જ ંશીયત અગ્રવાલને ખાસના અનેક અજ્ઞાત અને અસ્ડ્ટ અભિપ્રાયેષ સ્કુટપણે દર્શાવવામાં તે તે કાળના ઊંડા અભ્યાસે કીમલી મદદ આપા છે. આ મુદ્દાને સમજવા અર્થે જ તેમનાં લખાણામાંથી, ઉપર સૂચવ્યા મુજબ, કેટલાક દાખલાએા અને આપ્યા છે.

પાંચમા ઉચ્છ્વાસમાં વર્શુન છે કે રાજમહિષી યશામતી જ્યારે એના પતિ પ્રભાકરવર્ધનના મરણકાળ નિશ્ચિત બુએ છે ત્યારે તે અનુમરણ-સતી ચવાની તૂરી તૈયારી કરે છે. એટલામાં પુત્ર હર્ષવર્ધન આવી ભેટે છે અને માતાને સતી થવાના નિશ્ચયથી રાકવા પગમાં પડે છે. માતા ગદ્દગદ થઈ પુત્રને નિશ્ચવ અહ આવતાં વારે છે. તેમ કરતાં તેની આંખા આંસુલાની હોવા<sup>શ</sup>ે તે પાસે પડેલ એક હ'સની આકૃતિવાળા પાત્રમાંથી મેહું ધોવા પાર્ણી લે છે. એ પાત્ર છે રૂપાનું અને તે એક તાઝમય સુન્દર પૂતળી ઉપર રાખેલું છે. એ પુત્રળી આંદે વર્ષની સુન્દર કન્યાની આકૃતિ ધરાવે

#### 'હર્ષ'ચરિત'ના માંસ્કૃતિક અધ્યયનનું અવક્ષાકન

છે અને તેનું લાવલ્ય શરીર સાથે ચોંડી ગયેલ એવા અત્યંત ઝીણા વસ્ત્રના છેડામાં આવેલી પાતળી લાલ રંગની કિનારીથી અંકિત છે. આ પૂતળી અને તે ઉપર રાખેલ રૂપાના પાત્રનું મનેારમ શ્લેષમાં વર્ણુન કરતાં બાણે જે સમાસગર્ભિત વાકવ યોજ્યું છે તે આંઃ

## मग्नांशु इपटान्ततनुताझलेखालांछितलावण्यकुष्ठिककार्वा जितराजतराज्यहंक्षास्यसमुद्गी-णेन पयसा प्रक्षास्य मुखडमलम् ।

આ ૧૬ શબ્દોના શ્લેષપ્રધાન સમાસના અધરા અર્થો ઠીક ઠીક સમ જવા અને શબ્દોને માર્યા–મચડથા વિના તેમાંથી તે અર્થો ઘટાવવા ડૉ. અગ્રવાલને ખૂબ પ્રયત્ન કરવા પડ્યો, પણ જ્યારે તેમણે તક્ષશિલામાંધી સિરકપની ખાદાઈ કરતાં મળેલ એક ચાંદીનું હંસાકતિ પાત્ર જોય અને સાથે જ શ્રી. કુમારસ્વામીના 'હિસ્ટરી એાક ઇન્ડિયન એન્ડ ઇન્ડેાનેશિયન આર્ટ' નામના પુસ્તકમાં કલક ૪૦માના ચિત્ર ૧૫૯માં ગુપ્તકાલીન તામ્રમય સહમૂર્તિનું અવલેાકન કર્યું ત્યારે તેમને શ્લેષમાંથી કલિત કરેલા પાંચ અર્થો પૈકી પ્રથમ અને મહત્ત્વના અર્થ પ્રરેપુરા સમજાયા, અને તેમણે ઊંડી નિરાંત અનુભવી. એ પાંચે અર્થા તેમણે પૃ. ૯૮ થી ૧૦૨ સુધીમાં બહુ કુશળતાથી દર્શાવ્યા છે. આપણે અહીં પ્રથમ અને મુખ્ય અર્થ શા છે અને તે ઉપર સૂચવેલ પાત્ર અને મૃર્તિ એ એ કલાકૃતિઓની મદદથી કેવી રીતે રપષ્ટ કર્યો છે તે જોઈએ. તક્ષશિલાથી મળેલું પાત્ર એક તે। ચાંદીનું એટલે કે રાજત છે અને ખીજું તે રાજહંસની આકતિવાળું ૬ને ઇંચ ઊંચું છે. એ જ રીતે શ્રી. કુમારસ્વામીવાળી શહુ મૂર્તિ એક તો તામ્રમય છે અને ખીજીં, તેના ઉપર સાવ પલળીને શરીર સાથે ચોંઠી ગઈ હ્રોય તેવી ઝીણી ચાદરના છેડાની એક પાતળી ધારી છાતી ઉપર અંકિત છે. એ જ રીતે ડૉ. આર. સી. હાજરાનાે લેખ ( A Passage in Bana Bhatta's Harshacharita, Poona Orientalist) જેમાં મુબ્લ્પ્ટા પદ્ના અર્થ સ્દ્રય મલ આદિ તંત્ર ગ્રંથોને આધારે આઠ વર્ષની અવિવાહિત કન્યા દર્શાવાયેલે৷ છે તે અર્થ ડૉ. અપ્રવાલે એક શિલ્પાકતિમાં જોયો અને શ્રી. હાજરાએ તંત્રને આધારે દર્શાવેલા અર્થના ખરાપણાની પ્રતીતિ કરી. એ શિલ્પાકૃતિ મહેાલી ( મ્યુરા )માંથી પ્રાપ્ત થયેલ રાણીને પડખે ઊભેલ એક પરિચારિકા સેવિકાની છે, જેના હાથમાં મધુપાનનું પાત્ર છે અને જે હજી સ્ત્રીભાવનાં પ્રકટ લક્ષણો વિનાની છે. ઉપર સચવેલ તક્ષશિલાવાળું ચાંદીનું

રાજહંસાકૃતિ પાત્ર, શરીરથી અલગ ન દેખાય એવું તેની સાથે ચાંટી ગયેલ ઝીહ્યું વસ્ત્ર ધારણ કરનાર અને માત્ર હાતી ઉપર દેખાતી ;પાતળી ધારીથી કપડાની કિનારીનાે ખ્યાલ પૂરાે પાડનાર તાંબાની બનેલી લાલ ગુપ્તકાલીન છુહ્રસૂર્તિં, તેમ જ મહેાલીમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ હાથમાં મધુપાનનું પાત્ર લઈ રાણી પાસે ઊભી રહેલ તેની ‡પરિચારિકા—કુબ્જિકાની આકૃતિ—આ ત્રણ શિલ્પોને આધારે ડૉ. વાસુદેવે હર્ષચરિતમાંના ઉપર નિર્દેશેલ ૧૬ પદના સમાસ–વાકચમાંથી જે મુખ્ય અર્થ કાઢવો છે તે જ બાહાને અભિપ્રેત છે. એ વિશે હવે લેશ પણ શંકા રહેતી નથી. ઉક્ત કલામય શિલ્પાે પ્રાપ્ત થયાં ન હેાત અને પ્રાપ્ત છતાં કુશળ નેત્ર સામે ઉપસ્થિત થયાં ન હેાત તેમ જ ઉપસ્થિત છતાં તેને৷ મર્મ પકડાયે৷ ન હેાત કે એ મર્મના બાણુના કથન સાથે મેળ સંધાયા ન હાેત તા બાણનું ખરું વક્તવ્ય શું છે તે અત્યારે બાહ્યુ વિના કે બીજા કાેઈ સર્વત્રા યાેગી વિના કાેઈ કહી શકત નહિ એ ચાેક્કસ છે અને તેથી જ આજ સુધીમાં બાણુનાે એ ગ્રં પડનપાઠનમાં કે વાચનમાં ચાલ હોવા છતાં કાેઇ ખરેહ અર્થ દર્શાવી શક્યો નથી. જ્યારે એ ખરા અર્થ દર્શાવવાનું માન ડૉ. વાસુદેવને કાળે જાય છે અને તે અર્થની શાેધના આધાર કહી શકાય એવાં કળાશિકપાેને કાળે જાય છે. તે વાકચતાે ખરા અને પરા અર્થ આ પ્રમાણે નીકળે છે:

રાષ્ટ્રી યશેામતીએ અ વર્ષ જેટલી ઉંમરતી કન્યા કુબ્જિકાએ નમા-વેલ ચાંદીના હંસાકૃતિ પાત્રમાંથી પાણી લઈ મેાઢું ધોયું. એ કુબ્જિકા સજીવ કન્યા હેા કે તેવી આકૃતિની પૂતળી હેાય, બન્ને સંભવે છે. એનું લાવણ્ય શરીર ઉપર ઓહેલ બહુ જ ઝીણા વસ્ત્રની લાલ તાંબા જેવી ધારથી વિશિષ્ટ રૂપે લક્ષિત થતું. વસ્ત્ર એવું ઝીહ્યું હતું કે તે શરીરથી જીદું ન પડતું હાવાને લીધે એવા ભાસ કરાવે કે જાણે પાણીથી પલળેલું હાેઈ શરીર સાથે ચોંડી ગયું હાેય. આવા વેષને માટે અંગ્રેજીમાં 'વેટ ડ્રેપરી ' શબ્દ છે તે તરફ ડૉકટરે ધ્યાન ખેંચ્યું છે.

રાજ્યવર્ધનના વીરરસવર્ણુન પ્રસંગે ખાણે જે એક વાકચ પ્રયોજ્યું છે તે આ છે : •

## दर्पात् पगम्वशन् नखकिरणसल्लिलनिईरिः समरभारसम्भावनाभिषेकभित चकार दिङ्नागकुम्भकुटविकटस्य बाहुशिखरकोशस्य वामः पाणिपल्लत्रः ।

આતે! અર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં ડૅા. વાસુદેવે અહિચ્છત્રામાંથી પ્રાપ્ત ચયેલ એક રમકડા ઉપરની ગુપ્તકાલીન વીરવેષની આકૃતિને৷ આધાર લીધા છે, જેમાં પુરુષની ડાબી બાજુએ લાંબી તલવાર છે અને જમણી બાજુએ નાની તલવાર લટકે છે. નાની એટલે કાેણીથી આંગળી સુધી લાંબી, જેને સંસ્કૃતમાં અસિપત્તિકા કે છુરિકા (છરી) કહે છે અને ભુજપાલિકા ઉપરથી બનેલો ભુજાલી શબ્દ પણ તે માટે હિંદીમાં પ્રચલિત છે. સામાન્ય રીતે એ ભુજાલીને એક પ્રકારની કટારી કે કૃપાણ કહી શકાય. બીજો આધાર તેમણે અજ'તાના ચિત્રના લીધા છે, જેમાં એવી નાની તલવાર જમણા હાયમાં ધારણ કરેલ પુરુષ ચિત્રિત છે અને તેની મૂઠ પાસે સ્યાન ઉપર હરિતમસ્તકની આકૃતિ છે. ઉક્ત રમકડા અને ચિત્રમાંની વીરવેષસ્થક આકૃતિને આધારે બાણે યાજેલ ઉપર લિખિત વાકચનેા ( પૃ. ૧૨૦ ) અર્થ ડૉ. વાસુદેવે એવી કશળતાથી ઘટાવ્યા છે કે તેજ બાણુને અભિપ્રેત હેલ્વા વિરો જેમ શંકા નથી રહેતી તેમ એ બાબતમાં પણ શંકા નથી રહેતી કે બાણે જે વર્ણન કર્યું છે તે નજરે જોયેલ કાંઈ વાસ્તવિક દશ્યનું જ વર્ણન છે.

કરવામાં આવ્યા છે. તેમાંથી એક અર્થ દિવ્યપરીક્ષાને લગતા છે, જેમાં અપરાધી મનાતી વ્યક્તિ પાતાની સચ્ચાઈ કે નિર્દીષતા સિદ્ધ કરવા તત્કાલીન પ્રથા પ્રમાણે સવસ્ત્ર સ્તાન કરી ભીના કપડે કુંડાળામાં ઊભી રહે છે અને ઇપ્ટ દેવમૂર્તિનું અભિષેક-જળ અંજલિમાં લઈ પીએ છે. બીજો અર્થ તે વખતે જાણીતી એક કિંવદન્તી કે લાેકવાયકાને સૂચવનારાે છે. એ કિંવદન્તી કાલિ-दासना भेधदृत्राज्यभांनी 'दिङनागानां पथि परिद्ररन् स्थूलहस्ताबलेपान् ' २भे કડીમાં પણ સચવાયેલી માનવામાં આવે છે. એનેા ભાવ એ છે કે પાંચમાં સૈકામાં થયેલ સપ્રસિદ્ધ ખાહું તાર્કિક દિહનાગ પાતાના ગુરુ વસુબન્ધુના રચેલ અભિધર્મઢાશની સક્ષ્મ અને તાર્કિંક સ્થાપના પ્રતિપક્ષીએ સમક્ષ સાભિમાન કરતાે. ત્રીજો, પણ પ્રસ્તુત અર્થ તાે રાજ્યવર્ધનને લગતાે છે. જ્યારે રાજ્યવર્ધન પાતાના પિતા પ્રભાકરવર્ધનના મૃત્યુથી શાકાતુર હતા અને શાકના આવેગમાં વિરક્ત વૃત્તિથી વલ્કલ ધારણ કરવાની તૈયારીમાં હતા ત્યારે એણે અચાનક પાતાના ખંતેવી પ્રહવર્માના માલવરાજ દારા થયેલ વધના તેમ જ પાતાની અહેન રાજ્યશ્રી કેદ થયાના સમાચાર સાંભળ્યા અને તરત જ શાકનું સ્થાન ક્રોધે લીધું, તેમ જ તેના ડાખા હાથ ક્ષત્રિયાચિત

વીરવૃત્તિથી જમણી બાજીએ બાંધેલ કૃપાણની મૂઠ ઉપર પડવો. એ મૂઠ હસ્તિ મરતકની આકૃતિના અલંકારથી સુશાભિત હતી. બાણ રાજ્યવર્ધનની એ ક્ષાત્રધર્મયોગ્ય વીરવૃત્તિનું ઉત્પ્રેક્ષાથી વર્ણુન કરતાં કહે છે કે એના ડાબા હાથ કાેશ (મ્યાનબંધ) એવી બાહુશિખર ભુજાલી (કૃપાણ)ની મૂઠ કે જે દિફ્ નાગ-કુંભફૂટવિકટ અર્થાત વિશાળ હસ્તિમરતકથી શાભતી, તેના ઉપર પડ્યો. તે વખતે જાણે એમ લાગતું હતું કે ડાબા હાથ દર્પ અર્થાત વીર-વૃત્તિના આવેગથી (પરાષ્ટ્રશન્) કૃપાણને અડકતી વખતે નખમાંથી નીકળતાં કિરણારૂપ જળના પ્રવાહો દ્વારા એ નાનાશા કૃપાણને પણ યુદ્ધભાર માટે સમર્થ છે એવી ધારણાથી અભિષેક કરતા ન હોય!

યાહ્ય પહેલવહેલાં હર્ષના આમંત્રહાથી એને મળવા ગયા ત્યારે એ હર્ષના દરભારમાં એની ચાેથી કક્ષ્યા—સૌથી પાછળના ભાગ—માં હર્ષને મળેલ છે. બાણે હર્ષના મહેલનું દૂબદુ શબ્દચિત્ર સવિસ્તર આલેખ્યું છે. એ ચિત્રણુમાં સેનારથાન (છાવણી)થી માંડી નાની-મેાટી અતેક ચીજો અને *ખાખ*તાતું પ્રચલિત પરિભાષામાં વર્ણન છે. ઝીયુત અપ્રવાલે એ વર્ણન પૂરેપૂર્ું સમજાય અને એમાં આવેલી પરિભાષાએ। સ્પષ્ટ થાય તેટલા માટે યાણના પૂર્વકાલીન અને ઉત્તરકાલીન એવાં રાજભવન–વર્ણનાની બાણના વર્ણન સાથે અતિવિરતૃત છતાં મનેારંજક અને જ્ઞાનપ્રદ ઐતિહાસિક તુલના કરી છે. વાલ્મીકિના સુન્દરકાંડમાં આવેલ રાવણુના ભવનનું વર્ણુન, અયાપ્યા કાંડમાં આવેલ રાજ્ય દશરથના ભવનનું અને રાજકુમાર રામના ભવનનું વર્ણન, મહાભારતના ઉદ્યોગપર્વમાં આવેલ ધૃતરાષ્ટ્ર અને દુર્યોધનનાં ભવનાેનું વર્ણન, શકરાજ કનિષ્કકાલીન અશ્વધોષના સૌન્દરતન્દ કાવ્યમાં આવેલ નન્દના ભવનનું વર્ણુંન, ગુપ્તકાલીન પાદતાડિતકમાં આવેલ વારવનિતાઓનાં ભવ નાેનું વર્ણુન, કાદમ્બરીમાંના શડક અને ચંદ્રાપીડના ભવનનું વર્ણુન, મૃચ્છકટિકમાંના વસન્તસેનાના ભવનનું વર્ષાન, હેમચંદ્રના કુમારપાલચરિત માંના રાજભવનનું વર્ણન, વિદ્યાપતિનું ક1ર્તિંલતાગત વર્ણન, પૃથ્વીચંદ્ર-ચરિતમાંતું મહેલતું વર્ણુન, આમેરગઢના મહેલતું વર્ણુન, દિલ્લીના લાલ કિલ્લામાં આવેલ અકબર અને શાહજહાંના મહેલાનું વર્ણન અને લંડનમાંના હેમ્પ્ટન કાર્ટ મહેલનું વર્ણન, છેવટે રાષ્ટ્રપતિના રાજમહેલનું વર્ણન આપી પ્રભાકરવર્ધનના રાજભવન વ્યને હર્ષના કુમારભવનના આણે કરેલ વર્ણન સાથે તુલના કરી ચાેવીસ બાબતાને લગતું એક સૂચક કાષ્ટક આપ્યું છે, જે આશ્વર્શિત મહેલ, લાલ કિલ્લામાંના મહેલ અને લંડનના દેમ્પ્ટન કાર્ટ નામતે રાજમહેલ—એ ત્રણ્યની નખશિખ સરખામણી પૂરી પાડે છે

#### 'હર્ષ'ચરિત'ના સાંસ્કૃતિક અધ્યયનનું અવલાકન

અને આખા ઇતિહાસકાળમાં જીદાજીદા દેશામાં અને જીદીજીદી રાજ્યસંસ્થા એામાં પણ ક્રમાગત કે સ્વાભાવિક કેવું કેવું સામ્ય ઊપસી આવે છે. તેનું જિત્તાસાવર્ધક ચિત્ર (પૃ. ૨૦૩ થી) રજૂ કરે છે.

રાજભવનની વિગતા સમજાવવા તેમણે કેટલાંક ચિત્રા પણ પાછળ આપ્યાં છે. હર્ષવર્ધન પોતાની ગુપ્ત થયેલ વિધવા બહેન રાજ્યશ્રીની શાધમાં નીકળે છે. છેવટે તે વિન્ધ્યાટવીમાં એક આક્ષમમાં જઈ પહેાંચે છે. તે આશ્રમ દિવાકરમિત્ર નામના એક અસાધારહ્ય ભૌદ્ધ વિદ્વાન ભિક્ષુના છે. એના વર્ણનપ્રસંગે બાણે એ આશ્રમનું <u>ફૂબ</u>દ્ર ચિત્ર શબ્દોમાં રજાૂ કર્યું છે. તેમાંથા આપણે અહીં તે આશ્રમમાં એકત્ર થયેલ ૧૯ દાર્શનિકા અગર ધર્મસંપ્રદાયોના ટુંક પરિચય કરીશું. દિવાકરમિત્ર ભૌદ્ધ ભિક્ષુ છે, જ્યારે બાણ વૈદિક ધાર્ણણ છે; તેમ છતાં બાણે દિવાકરમિત્રની અસાધારણ, વિદ્વત્તા અને મહત્તાના જે નિર્દેશ કર્યા છે તે એક ખાજાથી ખાણની યથાર્થ તટસ્થતા સૂચવે છે અને ખીજી ખાજીથી તે સમયમાં પ્રસિદ્ધ એવાં વિદ્યાપીઠા કે ગુરુકળાની યાદ આપે છે. તક્ષશિલાનું વિદ્યાપીઠ તેા પ્રથમથી પ્રસિદ્ધ હતું જ, પણ બાણના સમયમાં નાલ દાની ક્વીર્તિધજા પણુ ગગનચુંબિની હતી. એ દાર્શનિકાના વર્ણુનમાં બાણુ તે કાળે ચાલ પણ પરિપાક પામેલી અભ્યાસપ્રથાના સંકેત સુધ્ધાં કર્યો છે. વિદ્યાન ર્થીએો પ્રથમ ગ્રન્થપાઠ કરતા, પછી ગુરુમુખે તે તે શાસ્ત્રના સિદ્ધાન્તેા સાંભળી તે ઉપર શંકા-સમાધાન કરતા, ત્યાર વ્યાદ ઇંતર મંતવ્યોતું ખંડન કરતા—એ ક્રમે તુલનાત્મક અધ્યયન દ્વારા વિદ્યાને સ્થિર અને વિમળ કરતા.

જે ૧૯ દાર્શનેકાનો ઉલ્લેખ બાણે કર્યો છે તે પ્રથમથી ચાલ્યા આવતા સાતમા સૈકા સુધીના અને ત્યાર બાદ વિકસેલા આજ સુધીના ધાર્મિક તેમ જ દાર્શનિક ઇતિહાસ ઉપર પુષ્કળ પ્રકાશ પાથરે છે. બાણે ૧. આહેત, ૨. મસ્કરી, ૩. શ્વેતપટ, ૪. પાંકુરિભિક્ષુ, ૫. ભાગવત, ૬. વર્ણા, ૭. કેશલુંચન, ૮. કાપિલ, ૯. જૈન, ૧૦. લેાકાયતિક, ૧૧. કણાદ, ૧૨. ઔપનિષદ, ૧૩. ઐશ્વરકારણિક, ૧૪. કારન્ધમી, ૧૫. ધર્મશાસ્ત્રી, ૧૬. પૌરાણિક, ૧૭. સાપ્તતન્તવ, ૧૮. શાબ્દ અને ૧૯. પાંચરાત્રિક ધર્મપંધાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ પંધાનું આળખાણ ડૉ. અગ્રવાલજીએ કુષાણુ તેમ જ ગુપ્તકાલની મથુરા અને અહિચ્છત્રા આદિમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ મૂર્તિઓ અને કલાકૃતિઓને આધારે તેમ જ યશસ્તિલકચંપૂ, નૈષધ મહાકાવ્ય અને પ્રબોધચન્દ્રોદય નાટક આદિ અનેકવિધ સાહિત્યિક પુરાવાઓને આધારે કરાવ્યું છે. સાથે સાથે હર્ષચરિત ના જ પાંચમા ઉલ્લાસમાં શ્લેષદ્વારા નિર્દેશલ ૨૧ પંધાની પ્રસ્તુત ૧૯ પંધા

સાથે સરખામણી પણ કરી છે. એ એાળખાણ અને સરખામણીતા ટૂંક સાર એ છે કે આહેત, શ્વેતપટ અને કેશલુંચન એ ત્રણુ ફિરકાઓ જૈન પર પરાના છે અને એ યાદીમાં આવતું નવમું જૈન વિશેષણુ બૌદ્ધ પર પરાનું સચક છે. અત્યારે આપણે 'જૈન' પદ સાંભળતાં જ મહાવીરના અનુયાયીઓના બાેધ કરીએ છીએ, પણ બાણના સમય સુધીમાં જૈન વિશેષણ મહાવીરના અનુયાયીઓ માટે ખાસ પ્રચલિત ન હતું. ' જિન ' શબ્દ ઉપરથી જૈન પદ અને છે. જિન શબ્દ જેમ મહાવીર આદિ તીર્થ કરોના સચક છે તેમ જ તે તથાગત આદિ ઇતર શ્રમણોનો પણ સૂચક છે. તેમ છતાં તે વખત સુધીમાં 'જૈન' પદ માટેભાગે બૌદ્ધ સમ્પ્રકાય માટે વપરાતું અને અત્યારે જાણીતા જૈન કિરકાએા તે કાળમાં અન્ય અન્ય વિશેષણા દ્વારા ઓળખાતા. અત્યારે શ્વેતાંબર, દિગમ્બર, સ્થાનકવાસી અને તેરાપંચ એમ ચાર મુખ્ય જૈન કિરકાએો છે, પણ બાણના સમયમાં મુખ્ય ત્રણ હતાઃ દિગંબર, શ્વેતાંબર અને યાપનીય. આ ત્રણ ફિરકાએન અનુક્રમે આહેત, શ્વેતપટ અને કેશલુંચન એવાં વિશેષગ્રાથી બાણે નિર્દેશ કર્યાતું તારણ શ્રી. અપ્રવાલજીએ કાઢવું છે. એ ગમે તેમ હાે, છતાં એ ખરું કે બાણ જૈન પરંપરાના તત્કાલીન બધા ફિરકાઓથી પરિચિત હતા. યાપનીય સંધ આજે જુદું વ્યસ્તિત્વ નથી ધરાવતાે, પહ્યુ તે કાળે પ્રધાનતા ભાગવતાે. યાપનીય સાધુઓ રહેતા નગ્ન એટલે દિગંબર, પણ ઘણી બાબતામાં શ્વેતાંબર-શ્વેતપટને મળતા આવતા, તેથી આખરે એ સંઘ જીદું અસ્તિત્વ ગુમાવી દિગંબર-\*વેતાંબર-માં જ સમાઈ ગયે। છે. મસ્કરી એટલે શૈવેા કે પાશુપતાે. તેઓ મસ્કર એટલે દંડ ધારજી કરતા. પાંડુરિભિક્ષુ એ આજીવક પર પરાના લિક્ષુઓ. મહા-વીરના સમકાલીન અને પ્રતિસ્પધી<sup>°</sup> ગાશાલકની પર પરામાં થનારા ભિક્ષુઓ આછવક કહેવાતા. તેઓ પણુ નગ્ન રહેતા. આજે આછવક પરપરા જીદી નધી રહી, પણ મારી દષ્ટિએ ગિરનાર, હિમાલય વગેરેમાં રહેતા નાગા બાવાએાની પરપરામાં તે રૂપાંતર પામી છે. વર્ણાં તે નૈષ્ઠિક બ્રહ્મચારીનેા વર્ગ, કાપિલ એ સાંખ્ય. લાકાયતિક એ ચાર્વાંક. કહ્યાદ એ વૈશેષિક અને અશ્વર-કારણિક એ નૈયાયિક. ઔપનિષદ એ પ્રાચીન વેદાન્તી. કારન્ધમી એ રસાયન અનાવનાર ધાતુવાકી. ધર્મશાસ્ત્રી એ સ્માર્ત, પૌરાણિક એ પુરાણછવી. સાપ્ત-તન્તવ એ કર્મકાંડી મીમાંસક—જે સપ્તતંતુ એટલે યત્ર કરે-કરાવે. શાબ્દ એ રાબ્દબ્રહ્મવાદી વૈયાકરણુ. શ્રી. અત્રવાલજી લખે છે કે કુષાણ અને ગુપ્તકાળમાં ભાગવત ધર્મના અનેક ફાંટાએ। હતા, જેમાંથી વૈખાનસાે વિષ્ણુ ઉપરાંત તેના સહચારી અચ્યુત, સત્ય, પુરુષ અને અનિરુદ્ધની ઉપાસના કરતા; જ્યારે

#### 'હર્ષ'ચરિત'ના સાંસ્કૃતિક અધ્યયનનુ' અવલાેકન

સાત્વતાે વિષ્ણુને નારાયણુર્પે ઉપાસતા, તેમ જ નૃસિંહ અને વરાહરૂપે મહાવિષ્ણુની મૂર્તિની કલ્પના કરતા. એવી ગુપ્તકાલીન મૂર્તિઓ મથુરાકળા-માં મળી આવે છે. વૈખાનસાે અને સાત્વતાે કરતાં પ્રાચીન હતા મૂલપ ચ રાત્ર આગમ. એને અનુસરનાર તે પાંચરાત્રિક. અત્યારે તાે આ બધા ફાંટા એ એક ભાગવતમાં સમાઈ ગયા છે.

પ્રાજ્યોતિષ (કામરૂપ=આસામ)ના તત્કાલીન અધિપતિ ભાસ્કર વર્માનો હંસવેગ નામનેા દૂત હર્ષવર્ધનને મળે છે. એનું વર્જુન કર્યા બાદ બાણે રાજ્યકર્મચારીઓ અને દરબારી નાકરાની વિવિધ મનેાવૃત્તિએાનું ઊંડું વિશ્લેષણુ કર્યું છે. તેમાં બાણુ એવા નાકરાની અરસપરસ ખટપટ, ચડસા-ચડસી, ખુશામતખારી અને નિન્દ્ય વ્યવહાર આદિનું અનુભવસિદ્ધ ચિત્ર રજ્ કરે છે, જે હંમેશાં સુલભ એવી નાકરાની મનેાદશાનું યથાર્થ પ્રતિબિ'બ માત્ર છે. છેવટે બાણુ ત્યાં સુધી કહે છે કે 'જે સ્વમાની હોય તેને વાસ્તે એક ક્ષણુ માત્ર પણુ માનવોચિત ગૌરવ સાથે છવવું સારું છે; પણુ જો માથું ઝુકાવવું પડે તાે મનસ્વી માટે ત્રણેય વિશ્વનું રાજ્ય પણુ સારું નહિ. ' શ્રી. અગ્રવાલ લખે છે કે બાણુની આ સમીક્ષાને જોટો વિશ્વસાહિત્યમાં મળવાે દુર્લાભ છે.

છેલ્લા યુદ્ધ વખતે લસ્કરની અને લસ્કરી સામાનની થતી ત્વરિત હેરફેર વખતે પ્રજાની જે બરબાદી અને બેહાલી આપણે નિહાળી છે તેવી જ હર્ષ-વર્ધનની વિજયયાત્રા વખતે લસ્કરની કૂચથી થતી બાણે વર્ણવી છે. હાથીઓ વચમાં આવતાં ઝૂંપડાંતે કચરી નાખતા. એ ત્રાસ જોઈ બિચારા ઝૂંપડાંવાસીઓ મહાવત ઉપર દેકાં--પથ્થર ફેંકી એવા ભાગી જતા કે મહાવતા જોતા જ રહી જાય. ધોડેસવારા પોતાના ધોડાઓને અને માલસામાન લાદી જનારાઓ પોતાનાં ખચ્ચરા કે બળદોને રસ્તામાં પડતાં ખેતરામાંથી ઊભો પાક ખવડાવી દેતા અને ખેડૂતોને તાબા પોકરાવતા. સૈનિકામાં પણ પાછળ હાેય તે આગળ ચાલનારને જલદી ચાલવા ને રસ્તા આપવા વીનવે અગર ધમકી આપે તો આગળ ચાલનાર પાછળ ચાલનારને ધીરા થવા ધમકાવે. અરસપરસ મસ્કરી, ટોળટપ્પાં અને વિનાદ કરતાં સૈનિકા ચાલ્યા કરે, ઇત્યાદિ.

ભાણે હર્ષના સૈનિક--વર્શ્યુનનું જે દૂભદ્ર ચિત્ર ખેંચ્યું છે, તેમાં વહેલી સવારે ત્રણુ વાગ્યાથી ઊપડવાની તૈયારીએા થઈ રહી છે. એ ૭૭ સમાસવાળા વિસ્તૃત વર્ણુનમાં એક ' परिजनोत्यापनव्या9ૃતવ્यवद्यारીणિ ' એવું પદ આવે છે. કાણેએ અને કાવેલે ' વ્યવહારિન્ ' પદના અર્થ વ્યાપારી અથવા અધિકારી એવા કર્યો છે, પરંતુ ડૉ. અગ્રવાલની સક્ષ્મેક્ષિકાને પ્રશ્ન થયા કે સવારે ત્રણ વાગે લસ્કર સ.તું હોય ત્યારે વ્યાપારી અને અધિકારી સૌથી પહેલાં આવે કેવી રીતે ! એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાંથી તેમને સૂઝી આવ્યું કે 'વ્યવહારિન્ ' ના અર્થ ઝાડૂ દેનાર જ ઘટે. સૌથી પહેલાં ઝાડૂ દેનારાઓ આવી સતેલ નાકર– આકરને જગાડી દે છે; અને 'વ્યવહારિન્ ' એ પદ હિન્દી શબ્દ 'શુદ્દારા'નું સંસ્કૃત રૂપ છે. 'છુહારી' ના અર્થ હિન્દીમાં ઝાડૂ કે સાવરણી થાય છે અને હિન્દીમાં સર્વત્ર ઝાડૂવાળા યા છુહારી દેનેવાલા---છુહારનેવાલા એમ વપરાય છે. બ્રી. અગ્રવાલની દબ્દિ વસ્તુસ્થિતિના મૂળને કેવી રીતે પકડે છે એનું આ એક ઉદાહરણ છે.

<mark>ખાણે ભિન્ન ભિન્ન પ્રસંગે</mark> તે કાળમાં પ્રચલિત પ્રધાને અતુસરી અનેક ભાત, પાત અને જાતનાં વસ્ત્રોનું વર્ણન જીદાં જીદાં ખાસ નામાથી કરેલ છે. તે બધાં નામાને યથાવત અર્થ શાે છે અને તેમાં વસ્ત્રત્વ એ સામાન્ય તત્ત્વ હોવા છતાં ઢટકટલા અને કયા પ્રકારના તફાવત છે એ વિગતે ( પૃ. ૭૬થી ) શ્રી, અગ્રવાલે દર્શાવ્યું છે, જે વહ્યની જાતેષ બનાવટેષ આદિના ઇતિહાસ ઉપર પુષ્કળ પ્રકાશ નાખે છે અને ભારતમાં કેટકેટલા પ્રકારની વસ્ત્રની જાતોનાં અને રંગોના વિકાસ થયેા હતા તેની માહિતી પૂરી પાડે છે. સાથે જ કરાન, ચીન જેવા દેશામાં બનતાં અને વપરાતાં વસ્ત્રો ભારતમાં પણ વપરાવા લાઓ હતાં અને એ દેશાના વ્યાપાર તેમ જ અવરજવરના સંબંધ કેવા હતા એવી એવી અનેક જ્ઞાતવ્ય બાબતાનું પ્રકરણ, તેઓ ઉમેરે છે, જેમાંથી અહીં તો માત્ર સ્તવરક અને બાંધણી (પૃ. ૭૩) એનો નિર્દેશ કરીશ. રતવરક એ મળમાં ઇરાની અનાવટ છે. પહેલવી ભાષામાં સ્તવક કહેવાય છે, પણ કારસી અને અરબીમાં તેને ઇસ્તપ્રક કહે છે. કુરાનમાં પણ એને ઉલ્લેખ છે. શ્રી અગ્રવાલજીએ ગપ્તકાલીન સર્યની મૂર્તિઓ ઉપરના જરીના કીમતી કાટના કપડાને તથા અહિચ્છત્રાથી પ્રાપ્ત સૂર્યની તેમ જ નર્તકીની અષ્મય પુતળીઓના કાટ અને લેધાને એજ સ્તવરકના બનેલ દર્શાવ્યા છે અને વરાહમિહિર એ વેષને ઉદીવ્યવેષ તરીકે આળખાવ્યા છે તેની સંગતિ શ્રી. અગ્રવાલે એસાડી છે.

ગુજરાતની પેઠે ભારતના બીજા અનેક ભાગમાં કપડાં ઉપર બાંધણીનું કામ અને ર'ગાટ થતાં. બાણે એવા વસ્ત્રનાે ઉલ્લેખ કરેલ છે. તેની સમજૂતી શ્રી. અગ્રવાલે લગભગ આખા દેશમાં થતાં બાંધણીનાં કામાનું વર્ણન કરી અતિમનાર'જક આપી છે.

આણે રાજાઓની વેષભૂષાના વર્ણુનપ્રસંગે ત્રણુ પ્રકારના પાયજામા અને

-ચાર પ્રકારના કોટનું વર્ણુન કર્યું છે. પાયજામાનાં નામ આ રહ્યાં : સ્વસ્થાન, પિંગા અને સતુલા. કોટોનાં નામ ઃ કંચુક, ચીનચોલક, વારભાશ અને કૃર્ષાંસક. આપણે અહીં માત્ર પાયજામા વિશે શ્રી. અમ્રવાલે આપેલ (પૃ. ૧૪૮) માહિતીને જ ટ્રંકમાં નિર્દેશ કરીશું. તેઓ જણાવે છે કે આ દેશમાં પાયજામા પહેરવાને સાર્વજનિક રિવાજ શંકાના આગમની સાથે ઈ. સ. પૂર્વે પહેલી શતાબદીથી શરૂ થયેલે છે. ઈ. સ. ની પહેલી શતાબદીમાં તે મથુરા કલામાં એના નમૂનાઓ મળે છે. શક રાજાઓ પછી ગુપ્તકાળમાં તાે સૈનિક પાષાકમાં પાયજામાએ નિશ્ચિત સ્થાન લીધું છે. એટલું જ નહિ, પણ સમુદ્રગુપ્ત અને ચન્દ્રગુપ્તના કેટલાક સિક્કાએા ઉપર તે સમાટ પાલે પણું પાયજામાં પહેરેલ અંકિત છે. બાણુના સમય સુધીમાં તાે બધી જાતના પાયજામાંએા પોષાકમાં સ્થિર જેવા થઈ ગયેલા. તેથી જ તે પાયજામાંઓનું તાદશ વર્ણન અને વગીં-કરણ, કરે છે. જેને ભાણુ સ્વસ્થાન કહે છે તે ગુજરાતીમાં સૂંચણું કે સૂંચણી છે. હિન્દીમાં સુધના કહેવાય છે. સુચર્જી અને સુધના ને સ્વરૂથાન શબ્દના જ વ્અપભ્રંશ છે; અથવા એમ કહેા સ્ંથણું કે ત્રુલના શબ્દ ઉપરથી કવિએ સ્વસ્થાન શબ્દ સંસ્કૃતમાં સંસ્કાર્યો છે. ગમે તેમ હેા, પણ એ શબ્દ અન્વર્થ છે, .એટલે કે અર્થ પ્રમાણે યોજાયો છે. સુંથણાં એ એક એવા પ્રકારના ચારણા ક સુરવાળ છે જે પિંડીએા નીચે આવતાં સાવ સાંકડા મોહાના થઈ જાય છે; એટલે કે તે સ્વ=પોતાના. સ્થાન=જગ્યા ઉપર ચોટી રહે છે અને આમતેમ ખસતો નથી. કચ્છ∽કાઠિયાવાડના રજપૂતો વગેરેમાં આવેો પાયજામાં પ્રચલિત છે. દેવગઢના મંદિરમાં નર્તાકીનું એક ચિત્ર છે, જેમાં તે નર્તાકી એવું જ સુંચણું પહેરેલ આલેખેલી છે. અપ્રવાલજીએ કલક ૧૯ ચિત્રનં. ૬૯ માં એ નર્તકીનું ચિત્ર દર્શાવ્યું છે. સુંથણું નેત્ર નામક કપડાથી ખનતું. નેત્ર એ એક પ્રકારનું રેશમી લસ્ત્ર હતું, જે સફેદ હેાય. તેત્ર શબ્દતું પાલીમાં નેત્ત અને ગુજરાતીમાં તેતર કે તેતરાં એવું રૂપ મળે છે. ગુજરાતીમાં રવૈયા વલાવવાની જે દારી હાય છે તે

ં \* શ્રી ગણપતિ શાસ્ત્રી અર્થશાસ્ત્ર ૧. પૃ. ૧૯૪ ૬ પર संपुटिका શબ્દને। અર્થ કરતાં લખે છે કે जंघात्राणं सुक्धानाभिधानमिति क्वचिट्टीकादर्शे लिखितम्, सन्धनमित्यन्यत्र लिखितं दइवते । ડા. માતીચંદછ (પ્રાચીન ભારતીય વેષભૂષા પૃ. ૫૪) કહે છે કે પાયલ્તમા માટે હિન્દીમાં सूजना (અને ગુજરાતીમાં સૂંથણું) શબ્દ છે જ, પણ સંસ્કૃતમાં તે सूत्रनद्ध કહેવાય છે. અગ્રવાલજી બાણને આધારે स्वस्थान શબ્દ ઉપરથી સૂથના શબ્દ ઊપલ્તવે છે. માર્ગુ એક સૂચન એ છે કે सूतन् (અર્થાત્ સૂત્રથી બાંધવું) એ શબ્દ ઉપરથી સૂથના, સૂયણું બની શકે. નેતરું અને મહાભારતમાં તે જ અર્થમાં नेत्र શબ્દ વપરાયેલે છે. નેત્ર ધેાડાને ગળે બધાતી રાશનું પહ્યુ નામ છે.

પિંગા એ એવી સલવાર છે કે જેતે નેાદિયે પદ્દી હેાય અને જે પહેર-વામાં ખૂલતી હેાય. અત્યારે એ આમ પંજાપી પાશાક છે જ. પિંગા શબ્દ ઉપર ચર્ચા કરતાં અગ્રવાલજી મધ્ય એશિયા સુધી ગયા છે. મધ્ય એશિયાના શિલાલેખોમાં પૂંગા નામના વસ્ત્રનેા ઉલ્લેખ છે. મહાવ્યુત્પત્તિ નામક ભૌદ્ધ ગ્રંથમાં પૂંગા વસ્ત્રનેા ઉલ્લેખ આવે છે. અગ્રવાલજીની કલ્પના ઠીક લામે છે કે તે જ પૂંગા શબ્દ પ્રાકૃત રૂપમાં ખાણે વિંતા તરીકે વાપર્યો છે. આ પિંગા સલવારના એક નમૂના અદ્ધિચ્છત્રામાંથી પ્રાપ્ત એક પુરુષ મૂર્તિમાં મળી આવે છે, જેનું ચિત્ર કલક ૧૯, નંબર ૭૦ ઉપર અગ્રવાલજીએ ફશાંવ્યું છે.

સતુલા એ ઢીંચણુ સુધી કે કાંઇક તે ઉપર સુધી પહેરાતો જાંધયો છે ને તે જુદા જુદા રંગની પટ્ટીઓ સાંધી એવી રીતે બનાવાતો કે જેનાથી વિશેષ શાબા ઊઠે. અગ્રવાલજીએ અજંતાનાં ગુકાચિત્રોમાંથી સતુલા પહેરેલ એક પુરુષ અને એક સ્ત્રીનાં ચિત્રા કલક નં. ૨૪, ચિત્ર નં. હૃદ્દ અને હૃદ્દ લમાં આપેલ છે.

આશી વધારે દાખલા શ્યાપી વિવેચન કરતું એ વાચકોને ત્રાસ આપવા બેરાબર છે. અહીં તો આટલું ટૂંકાણુ અને છતાંય એક રીતે લંબાણુ એટલા માટે કર્યું છે કે માત્ર બાણુના જ નહિ પણુ સાહિત્યમાત્રના અભ્યાસીઓ ડૉ. વાસદેવશરણું કરેલ ' હર્ષચરિત 'ના અધ્યયનને કાળજીપૂર્વક વાંચવા– વિચારવા અને એ જ દિશાએ કામ કરવા પ્રેરાય. ગુજરાતી ભાષામાં આવાં ગંભીર સાંસ્કૃતિક અધ્યયના પ્રેકટ કરવાની વેળા કથારનીયે પાકી ગઈ છે અને સંસ્કૃત–પ્રાકૃત જૂની ગુજરાતી આદિ અનેક કવિકૃતિઓ એવા અધ્યયનની રાહ પણ જોઈ રહી છે.

– સંસ્કૃતિ, રેબ્રુઆરી ૧૯૫૪.

Jain Education International