स्वापन स्थार्थ सहित

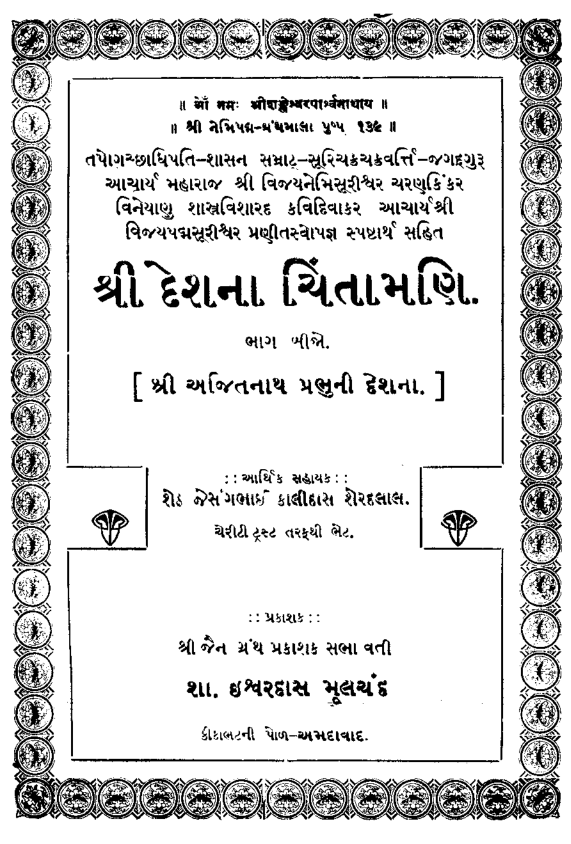
# शी हेशना सितामणि

બીક્સે ભાગ (શ્રી અજતનાથની દેશના)

કતા. શાસવિશાસ કવિદ્રિયાકર આશાસ એ વિલ્લ્યપાસસીએસ્ટ્ડ મહારાજ

> भावित्र प्रदास विकास केंग्स्ट प्रदाह संसीहास

NA SPERSIAL MORNIES



## હિત શિક્ષા ભાવના.

#### હરિગીત છે દ

હે જીવ! વર્ત્તે હાલ કેવા કાલ તે ના બલજે. આચાર તેમ વિચાર વલિ ઉચ્ચાર શોધ સધારજે: સમયની સમતા વિષમતા કર્મના ઉદ્દયે કરી. પ્રષ્યથી સમતા વિષમતા પાપના ઉદયે કરી. સત્ય નીતિ તિમ દયા ત્રણ કષ્ટમાં પણ પાળજે. કષ્ટ કાલે પાપ મલ ધાવાય ધીરજ રાખજે; મનથી અને તનથી કરંતા ધર્મ પુષ્ય પ્રબલ અને, પાપનું બલ પણ ઘટે છે પ્રણ્ય કેલે પાપને. **બલવંત દુર્બંલને દબાવે દુઃખ સુખ સાગર ત**ણાં, માજા સમા તું માનજે કાયમ ન દિવસા દુઃખના; સુખના દિવસ પણ તેહવા તિણ નવીન કર્મો આંધતાં ચૈતજે સ્વાધીન ક્ષણ એ અધના પ્રભુ ભાષતા. વિષય તેમ કષાય દુર્ગતિ આપનારા છંડજે, હિત મિત પ્રિય વેણ વદ ખાટા વિચારા છંડજે: તિમ જરૂરી પ્રવૃત્તિ કરજે ધર્મથી સુખિયા થજે, શીલ સમતા સંયમી થઇ ભાવ ચાેખ્ખા રાખજે.

સર્વ ને મલજે ભવેાભવ ધર્મ જિનના શિવ મળા, સર્વના દુઃખ દૂર થજે સૌ શાંતિના સુખને વરાે; આ ભાવનાને ભાવતાં નિજ ગુણ રમણતા પામતા, પદ્મસૂરિ અનંત જીવાે માક્ષ મહેલે મ્હાલના.

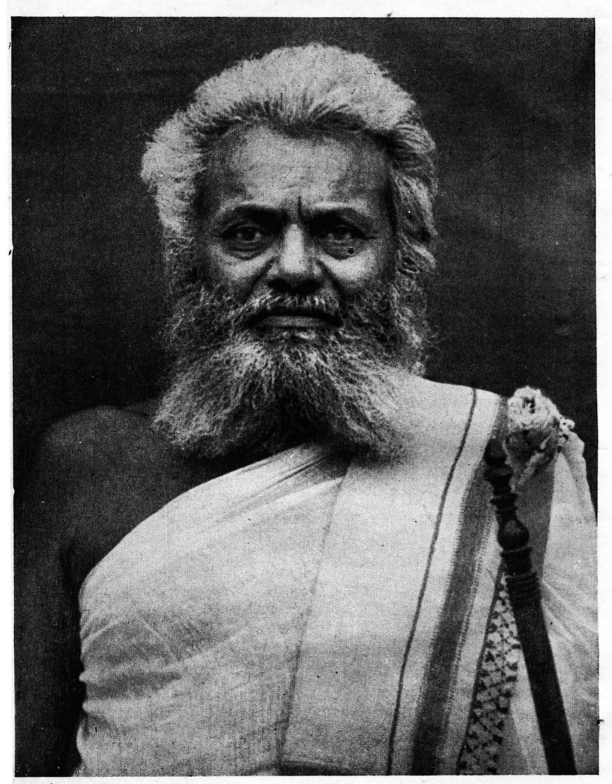
પ

પ્રકાશક:

શ્રી જૈન માંચ પ્રકાશક સભા વતી, શા. પ્ર**ધર**દાસ મૂલચંદ, અમદાવાદ सुद्ध:

મહિલાલ છગનલાલ શાહ. ધી તવપ્રભાત પ્રીત્ટીંગ પ્રેસ, ઘીકોટા રાેડ. અમદાવાદ.

### સર્વ'તન્ત્રસ્વતન્ત્ર-શાસનસમ્રાટ્-સૂરિચક્રચક્રવર્ત્તિ જગદ્દગુરૂ તપાગચ્છાધિપતિ–ભદારક આચાર્ય શ્રીવિજયનેમિસ્રીધર :



#### ॥ भाँ अर्ड नमः ॥

## ॥ શ્રી શુરૂ મહારાજના હસ્તકમલમાં સમર્પણ ॥

મદીયાત્માહારક, પરમાપકારી, પરમગુરૂ, સુગૃહીતનામધેય, પૂર્જયપાદ, પ્રાતઃસ્મરણીય, શ્રીગુરૂ મહારાજ !

આપશ્રી એ મધુમતી (મહુવા) નગરીના રહીશ પિતાશ્રી દેવ શુરૂ ધર્મીનુરાગી શેઠ લક્ષ્મીચંદ અને માતુશ્રી દીવાલીઆઇના કુલદીપક પુત્ર છે. વિ૦ સં૦ ૧૯૨૯ ની કોર્પ્સિક સુંદ એકમના જન્મ દિનથી માંડીને લગભગ સાલ વર્ષની નાની ઉમરે સંસારને કડેયા છેર જેવા માનીને અગણ્ય સદ્દગુણ નિધાન પરમગુર શ્રીવૃદ્ધિવિજયછ ( શ્રીવૃદ્ધિચેંદ્ર ) મહારાજજીની પાસે ભાવનગરમાં વિ૦ સં૦ ૧૯૪૫ ના જેઠ સુદ સાતમે સિંહની પેઠે શ્રે-વીર અનીને પરમ કલ્યાણકારી અને હૃદયની ખરી બાદશાહીથી ભરેલી પ્રવત્ત્યા (દીક્ષા) ને પૂરેપૂરા ઉલ્લાસથી બ્રહ્યું કરીને સિંહની પેઠે શૂરવીર બનીને સાધી રહ્યા છા, અને આપે-શ્રીજીએ અગાધ બુદ્ધિબલથી જેલ્દી સ્વપર સિદ્ધાંતના ઉડા અભ્યાસ કર્યો, તથા ન્યાય ધ્યાં-કરણાદિ વિવિધ વિષયના પુષ્કલ વિશાલ બંધાની રચના કરીને સુંદર સાહિત્યે સૈવી કેરવી ઉપરાંત અપૂર્વ દેશના શક્તિના પ્રભાવે અસંક્યરસિક, ઉન્માર્ગગામી અગણ્ય મહારાંના દિ ભાગ્ય છવાને સહર્મના રસ્તે દારીને હદપાર ઉપકાર કર્યો છે. તેમજ આપશ્રી છના અંગણ્ય સદ્ગુણોને જોઇને માટા સુરુભાઈ, ગીતાર્થ શિરામણિ, શ્રમણકુલાવત સક, પરમપૂર્જય, પૈન્યા-સછ મહારાજ શ્રીગ ભીરવિજયછ ગણિવરે તમામ સિદ્ધાંતાની યાંગાદ્રહના કિંક કિયા વંગર યથાર્થ વિધાન કરાવીને મહા પ્રાચીન શ્રી વહાભીપુર (વળા) માં આપશ્રીછને વિક સંક ૧૯૬૦ ના કારતક વદી સાતમે ગહ્યિપદથી અને માગશર સુદ ત્રીજે પન્યાસપદથી વિભૂષિત કર્યા. અને શ્રી ભાવનગરમાં વિં૦ સં૦ ૧૯૬૪ ના જેઠ સુદ્ર પાંચમે તપાગચ્છાધિપતિ ભેટ્ટા-રક આચાર્ય પદથી અલંકૃત કર્યા. આપશ્રીજી રત્નની ખાણ જેવા શ્રીસંઘની અને વીર્થા-દિની સેવા પ્લેલાંની માકક હાલ પણ પૂરેપુરા ઉદ્ધાસથી કરી રહ્યા છે. તથા આપશ્રોજીના અમાલ ઉપદેશથી દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઇ ભગુભાઇ વિગેરે ઘણાંએ ભવ્ય જવાએ છરી પાલતાં વિશાલ સંઘ સમુદાય સહિત તીર્થોધિરાજ શ્રી શત્રું જયાદિ મહાતીર્થની યાત્રા અંજનશુલાકા વિગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક ક્ષેત્રામાં લક્ષ્મીના સદુષયાેગ કર્યાં અને કરે છે, તેમજ આપશ્રીજીએ મારાં જેવા ઘણાંએ ભવ્ય જીવાની ઉપર શ્રી જૈનેન્દ્રી દીક્ષા, દેશવિરતિ વગેરે માણના સાધના દઇને કહી પણ ન ભૂલી શકાય તેવા અનહદ ઉપકારો કર્યા છે અને કરા છા, વિગેરે લોકાત્તર ગુણાથી આકર્ષાઈ અને આપશ્રીજીએ મારી ઉપર કરેલા અનન્ત ઉપકારોને યાદ કરીને આપશ્રીના પસાયથી **છનાવેલા આ** શ્રી **દેશી** ચિતામણિ નામના સાર્વજિતિક સરલ ગ્રંથના બીજો ભાગ પરમ કૃપાલું આપશ્રીજીના કરકમાંલમાં સમર્પીને હું મારા આત્માને ધન્ય કૃતાર્થ માનું છું, અને નિરંતર ઐજ ચાહું છું કેં આપશ્રીજીના પસાયથી (૧) પ્રાકૃત સસ્કૃત ગુજરાતી વિગેરે ભાષામાં આવા સાર્વજનિક સરલ ગ્રંથાની રચના કરીને શ્રી સંઘાદિ પવિત્ર ક્ષેત્રેની ભક્તિ કરવાના શુભ અવસર (૨) **આપ**-શ્રીજી જેવા ગુરદેવ (૩) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની સેવા (૪) નિર્મલ નિરભિલાય સંયમ જીવન (૫) परापडार विशेरे सं पूर्ण आत्मद्भमणुतानी साधना भने लंबालव भणे. ॥ निवेद्दड : आपश्रीक्षना ચરાષ્ટ્રિકર નિર્ગુણ વિનેયાછ **પદ્મની** વંદના. ા

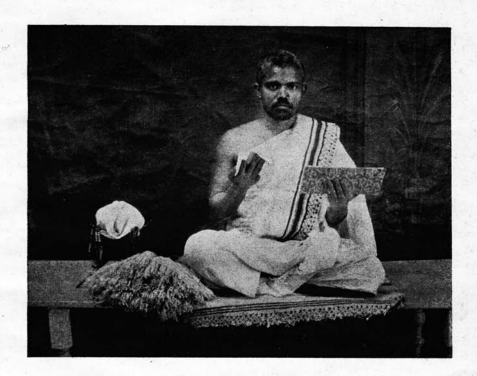
## ાશ્રીવિજયપદ્મસ્રિકૃત પ્રાકૃત સંસ્કૃત ગુજરાતી શ્રંથાદિની યાદી ॥

- ૧ શ્રાવક ધર્મ જાગરિકા
- ર દેશ વિરતિ છવન
- ૩ સ્પષ્ટાર્થ સહિત શ્રીસિદ્ધચક્ર પૂજા
- ૪ શ્રીમહાવીર પંચ કલ્યાણકપૂજાદિ સંગ્રહ
- પ સિંદ્વર પ્રકરતા અનુવાદ વગેરે
- ६ पद्मस्तवनभाक्षा
- ૭ કદંખસ્તાેત્રના અનુવાદ
- ૮ નેમિ-પદ્મસ્તવનમાલા
- ૯ કલ્યાણકમાલા
- ૧૦ સંવેગમાલા
- ૧૧ પદ્મતરંગિણી
- ૧૨ ભાવના કલ્પલતા ભાગ ૧ લાે
- ૧૩ સ્તાત્ર ચિંતામણિ (સંસ્કૃત)
- ૧૪ પ્રાકૃત સ્તાત્ર પ્રકાશ
- ૧૫ દેશના ચિંતામણિ ભાગ ૧ લાે,
- **૧૬ કદં**ભગિરિ **બહત્કલ્પ સ્પષ્ટાર્થ** સાથે
- ૧૭ ચરોાદ્રાત્રિ શિકા અર્થ સાથે
- ૧૮ આત્મશુદ્ધિ કુલક-સ્પષ્ટાર્થ સાથે
- ૧૯ ગૌતમસ્વામિ સ્તાત્ર સાર્થ
- ૨૦ જિન્સ્તવન ચાવીશી
- ર૧ સ્તંભ પ્રદીપ
- ૨૨ તીર્થાદિ સ્તવન સંગ્રહ.
- ર૩ મહાવીર પંચકલ્યાણક ઢાળ સંગ્રહ
- ૨૪ વૈરાગ્ય પચ્ચીશી
- ૨૫ ભાવના ધાેડશક
- २६ विविध ઉत्तम सावना
- ૨૭ ભાવના પંચાશિકા
- ૨૮ ભાવના ષટ્રત્રિંશિકા
- ર૯ સ્તુતિ પંચાશિકા
- ૩૦ દાનકુલક પ્રાકૃત
- ૩૧ શીલકુલક "

- ૩૨ શ્રીસિદ્ધચક્ર સ્તાત્ર, ( અજિતશાંતિ સ્તાત્રના રાગમાં )
- ૩૩ સિદ્ધચકની તાત્ત્વિક ભાવના
- ૩૪ વૈરાગ્ય શતકના છે દાેબહ દીકાદિ
- ૩૫ વિંશતિ સ્થાન પ્રદીપિકા
- ૩૬ શીલધર્મ દીપિકા
- ३७ तपः इस्र
- ૩૮ શ્રીસ્ત ભન પાર્શ્વનાથના ઇતિહાસ
- ૩૯ તીર્થ પચ્ચીશી,
- ૪૦ પ્રદ્યાચર્ય પ્રકાશ
- ૪૧ મહાવીર દે**શ**ના
- ૪૨ પંચજ્ઞાન પૂજા
- ૪૩ પ્રવચન પ્રશ્નમાલા
- ૪૪ પ્રશ્નોત્તર કલ્પલતા
- ૪૫ દાન ધર્મ
- ૪૬ ગણધર કલ્પલતા
- ૪૭ ગાત્મશુદ્ધિ ભાવના
- ૪૮ સુસઢ ચરિત્ર, સ્પષ્ટાર્થ સહિત.
- ૪૯ જૈનાગમ નિયમાવલી
- ૫૦ સંક્ષિપ્ત બાેપ વચનમાલા
- ય૧ ભાવના કુલક
- પર પ્રક્ષ કૌસુદી
- પ૩ પ્રશ્ન તરંગિણી
- ૫૪ પ્રશ્ન સિંધુ
- ૫૫ આયુષ્ય કમેની તાત્ત્વિક વિચારણા
- પક ખારે વ્રતની ટીપ
- પ૭ શ્રાવક વ્રત દીપિકા
- ૫૮ પ્રભુ શ્રી માણિકયદેવ
- પ૯ અયેાધ્યા નગરી
- ૬૦ ચંપાપુરી મહિમા
- **૬૧ કોશાં**થી નગરી

## 

તપાગચ્છાધિપતિ-શાસનસભ્રાટ-સરિચકચકવર્તિ જગદ્યુર્—આચાર્ય મહારાજશ્રી વિજયનેમિસરિશ્વર ચરણકિંકર વિનેયાણ-વિજયપદ્મસ્રિ



જન્મ—િવ. સં. ૧૯૫૫ વૈશાખ સુદ ૩ અમદાવાદ. દીક્ષા—િવ. સં. ૧૯૭૧ માગશર વદ ૨ તલાજા (શાભાવડ) ગિલ્યુપદ—િવ. સં. ૧૯૮૨ ફાગણ વદ ૫ પાટણ પન્યાસપદ—િવ. સં. ૧૯૮૨ ફાગણ વદ ૧૨ પાટણ ઉપાધ્યાયપદ—િવ. સં. ૧૯૮૮ મહા સુદ ૫ સેરીસા મહાતીર્થ અમાચાર્યપદ—િવ. સં. ૧૯૯૨ વૈશાખ સુદ ૪ અમદાવાદ

99999999999999999999

W

દર પાટલીપુત્ર

**૬૩ સાત પ્રકારની વૃદ્ધિ** 

**૧૪ અક્ષય તૃ**તીયા

**૬૫ સમ્ય**ગ્દર્શન

દદ તીથ<sup>ે</sup> કર નામ કમ

**૬૭ દુર્લ ભ મંચ**ક

**૧૮ જૈન દર્શન અને** સુપાત્ર દાન

૬૯ ઉપાધ્યાય શ્રી યશેાવિજયજીનું આદર્શ જીવન

૭૦ વાચક શ્રીયશોવિજયજીના ગ્રંથોના પરિચય

૭૧ શ્રીમલયગિરિજી અને તેમના શંથા.

૭૨ વિક્રમરાજા અને પ્રશ્ન પંચક

૭૩ શ્રીહીરસૂરિ જીવનસાર

૭૪ શ્રીઅભયદેવસૂરિ અને તેમના ગ્ર<sup>ાં</sup>થાના પરિચય.

#### સંસ્કૃત ગ્રાંથા.

૭૫ ચૈત્યવંદન ચાવીશી.

**૭૬ સિદ્ધચક્ર શ**તક

૭૭ સિહ્લચક્ર ષરત્રિંશિકા

૭૮ વૈરાગ્ય ધાહશક

૭૯ સરસ્વતી સ્તાેત્ર

૮૦ શ્રીસ્ત ભન પાર્ધ પ્રકાશ

#### પ્રાકૃત ગ્રંથા

૮૧ ચૈત્યવંદન ચતુર્વિંશિકા

૮૨ પુંડરીક દ્વાત્રિંશિકા

૮૩ જીવત્સ્વામિ દ્વાત્રિંશિકા

૮૪ તીર્થવંદના

૮૫ યશોદ્ધાત્રિ શિકા

૮૬ સરસ્વતી વિંશિકા

૮૭ સિદ્ધચક્ર સ્તેાત્ર સંદોહ

૮૮ વૈરાગ્ય ધાડશક

८६ सिद्धायस स्वामि स्तीत्र

૯૦ પંચલીર્થિક સ્તવન સંગ્રહ

**લ્૧ કાલ ધર્માનું ખરૂં રહસ્ય** 

€ર નીતિ ચતુર્વિ 'શિકા.

૯૩ ખાલહિત શિક્ષા ધાેડશક

૯૪ કેસરિયા પ્રભુ દેશના

૯૫ તાલધ્વજ પ્રભુ દેશના

૯૬ શ્રી ગૌતમાદશ જીવન

૯૭ શ્રીચિંતામણિ પ્રકાશ

૯૮ શ્રીસંભવનાથ દેશના

હ્ક શ્રીઅભિનંદન પ્રભુ દેશના

૧૦૦ શ્રીચિતામણિ વંદના

૧૦૧ પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવના ૧૧ ગણુધરાે

૧૦૨ પ્રભુ મહાવીરના ૧૦ શ્રાવકાે

૧૦૩ શ્રવણ સગવંત શ્રી મહાવીર**નું છવન** રહસ્ય

૧૦૪ વૈરાગ્ય વિ'શિકા

૧૦૫ શ્રી જૈનેન્દ્ર સ્તવન મુક્તાવલી

૧૦૬ ચાેસાસી દેવવ દન

૧૦૭ ચૈત્યવંદન ચાવીશી (ગુજરાતી)

૧૦૮ ચાવીશ તીર્થ કરાની થાયા 🕆 🦠

૧૦૯ મહાવીર પ્રભુના ૨૭ ભવનું સ્તવન

૧૧૦ શ્રી કર્પૂર પ્રકરની છેંદો અહ દીકા, શખ્દાર્થ સ્પષ્ટા**થ**ે

૧૧૧ પિસ્તાલીશ આગમની પૂજા

૧૧૨ સિદ્ધસેન દિવાકર કૃત કેટલાએક પ્ર થાના

દ્વંક પરિચય

૧૧૩ ગુરૂ પટ્ટાવલી પ્રાકૃત

૧૧૪ હિતોપદેશ દ્વાત્રિંશિકા પ્રાકૃત

૧૧૫ પ્રશ્નોત્તર પ્રબાધ

૧૧૬ પ્રશ્નોત્તર કિરણાવલી

૧૧૭ ગૌતમ સ્વામિના રાસ

૧૧૮ આરાધક ભાવના

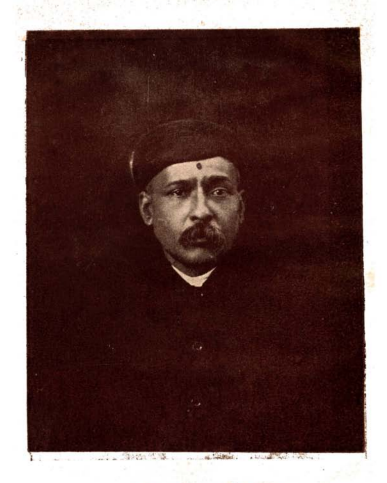
૧૧૯ પ્રભુ મહાવીર અને રાજા શ્રેણિક ૧૨૦ જગત્પિતા જગડુશાહ અને અનુક પાદાન ૧૨૧ શ્રમણાપાસક ધર્મ ભાવના ૧૨૩ પ્રવચન કિરણાવલી પ્રાકૃત સાર્થ ૧૨૪ દાનધર્મની તાત્વિક ભાવના ૧૨૫ તત્ત્વામૃત ભાવના ૧૨૬ વિઘ્નહર સ્તાત્ર પ્રાકૃત ૧૨૭ કેસરિયા પ્રભુ દ્વાત્રિ શિકા પ્રાકૃત ૧૨૮ આત્મશિક્ષા સ્પ્તક ૧૨૯ ચિતામણિ સ્તાત્ર પ્રાકૃત

૧૩૦ અરિષ્ટ નેમિસ્તાત્ર પ્રાકૃત ૧૩૧ દયા ૧૩૨ મંગલકુલક ૧૩૩ વિહરમાણુ તીર્થપતિ સ્તાત્ર ૧૩૪ દેવપૂજા ૧૩૫ દેવપૂજાની રીત ૧૩૬ સારપંચક ૧૩૭ દેશના ચિંતામણુ ભાગ બીજો ૧૩૮ પરાપકાર સંબંધી ઉપમા ઉત્પ્રેક્ષા અને અન્યોક્તિએ



Ę

## શેરદ્રલાલ જેસીંગુબાઈ કાલીદાસ



ल-भ वि. सं. १८२८ येत वह द

# ા જેમણે આ શ્રી દેશના ચિંતામણિ ગંધના બીજો ભાગ છપાવ્યા તે ॥ શેરદલાલ જેસીંગભાઈ કાલીદાસ.

શ્રી જૈન શાસનરસિક શ્રમણાપાસકાદ જૈનાના વિશાળ સમુદાયથી અને સંખ્યાગાંધ ભવ્ય જિનાલયાદિ ધાર્મિક સ્થાનાથી તથા દાનાદિ ચતુર્વિધ ધર્મારાધક ધર્મવીર
દયાવીર દાનવીર વિગેરે હજારા નરરત્નાથી શાભાયમાન જૈનપુરી રાજનગર (અમદાવાદ)
ના ભવ્ય ઇતિહાસે ઘણાંએ ઐતિહાસિક મહાશ્રં શાનું અપૂર્વ ગૌરવ વધાર્યું છે, કારણ કે
અહિંના નગરશેઠ વિગેરે જૈનાએ જેમ ભૂતકાલમાં મહા સાર્વજનિક અને મહા ધાર્મિક કાર્યો
કર્યા છે, તેમ તેઓ હાલ પણ કરે છે, એમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. તે ઉપરાંત શ્રી સિહાયલાદિ મહા તીર્થોના અને વિશાલ જીવ દયા વિગેરનાં ઘણાં કાર્યો પણ અહીંના જ જૈનાએ
કર્યા છે. અને તેઓ હાલ પણ કરે છે. આજ મુદ્દાથી પૂર્વના જૈનાએ મહા ધાર્મિક સંસ્થાઓને પણ અહીં જ ઉત્પન્ન કરી છે. બીજ રીતે એમ પણ જરૂર કહી શકાય કે અમદાવાદ એ રત્નાની ખાણ જેવું છે. જેમ રત્નાનું ઉત્પત્તિ સ્થાન રત્નની ખાણ ગણાય છે,
તેમ આ રાજનગર પણ હજારા આદર્શ જીવન ગુજારનારા શ્રી જિન શાસનના સ્તંભસમાન
વિવિધ ભાષામય મહાગંભીર અર્થવાલા મહાશાસ્ત્ર કાવ્યાદિને ખનાવનાર મહાપતિભાશાલી પવિત્ર સંયમી સૃરિયુંગવ અને મહાપાધ્યાય તથા પંત્યાસ શ્રી જિનવિજયજી રઉત્તમવિજયજી પદ્મવિજયજી વીરવિજયજી વિગેરે મહાપુર્યોની અને ઉદ્ઘર આશ્રયન્ય ત દાનવીર સ્વપરહિતેચ્લા રાજમાન્ય નગરશેઠ શાંતિદાસ હેમાભાઈ પ્રેમાભાઈ, શેઠ હઠીસી હ કેસરીસિંહ,

૧. શ્રીમાલીવંશ, પિતા ધર્મદાસ, માતા લાકકુંવર, જન્મ રાજનગરમાં વિ. સં. ૧૭૫૨ માં, નામ ખુશાલચંદ, દોક્ષા વ્યમહાવાદમાં સં. ૧૭૭૦, કા. વ. ૧ છુધ પુર ક્ષમાવિજયજી, સ્વર્ગલાસ પાદરામાં સં. ૧૭૯૯ શ્રા. સુહ. ૧૦, કૃતિ–જિન સ્તવન ચોદ્યીશી, તાનપંચમી, મીન, એકાદશી, સ્તવન વગેરે

ર. જન્મ રાજનગર શામલાની પાળમાં પિતા લાલચંદ, માતા માર્શિક સં. ૧૭૬૦ માં. સ્વનામ પુંજાશા; દાસા સં. ૧૭૯૬ વે સુ ૬ શામલાની પાળમાં સ્વર્ળવાસ સં. ૧૮૨૭ માહ સુઃ ૮ રિવે, ઉમર ૬૭ વર્ષ, ગૃહિપર્યાય ૩૮; દાસાપર્યાય ૨૯ વર્ષ, કૃતિ-શ્રી જિનવિંગ રાસ, અશ્દ પ્રકારી પૂજ્ય વિગતે.

<sup>3.</sup> જન્મસ્થલ રાજનગર શામળાની પાળ, તાંતિ શ્રીમાલિ, પિતાનું નામ ગણેશ માતાનું નામ ઝમકું, જન્મતિશિ સં. ૧૭૯૨ લા૦ સુ. ૨, નામ પાનાચંદ્ર, દક્ષિા સં. ૧૮૦૫ મહા સુદ પ રાજનગર પાચ્છાવાડી (શાહીભાસ) માં, શ્રી વિજયલમેં સરિએ સં. ૧૮૧૦ માં પંડિત પદ અહેયું, કવર્મવાસ તિશિ–રાજનગરમાં સં. ૧૮૬૨ શ્રે સુ૦ ૪, કવિ હતા. પપ૦૦૦ નવા <sup>શ</sup>્લાક ભનાવ્યા, મૃહવાસ વર્ષ

શેઠ મનસુખભાઈ ભગુભાઈ, શેઠ લા**લભાઇ દ**લપતભાઈ વિગેરે નરરત્નાની પણ ৵ન્મભૂમિ છે. એટલું જ નહિ પણ હજારા મહા પુરૂષાની ચરણરજથી પવિત્ર ખનેલી આ ભૂમિ છે. એમ અતિહાસિક ગ્રંચાના તલસ્પરી<sup>િ</sup> અનુભવથી જાણી શકાય છે. તથા અહીંના શેઠ ધનાશાએ ન્યાયાચાર્ય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજને કાશીના અભ્યાસકાલમાં શાસ્ત્રીને પગાર દેવાની બાબતમાં બે હજાર સોના મેંહાર ખરચી હતી. ત્યા ન્યાયશાસ્ત્રના તથા તત્ત્વચિંતામણ<u>િ</u> શાસ્ત્રના અભ્યાસ ત્રણ વર્ષ સુધી કરીને પાંડિતાની સભામાં એક વાદી સાંન્યાસીને વાદમાં જીત્યા, આથી પ્રસન્ન થઇને પંડિત વર્ગે ન્યાં યશાવિજયજી મહારાજને ન્યાયવિશારદ પદ્દથી વિભૂષિત કર્યાં. તે પછી આગા શહેરમાં ચાર વર્ષ સુધી રહીને બાકીના તાર્કિક ગ્રાંશાનો અભ્યાસ કર્યો અને બનારસીદાસના શિષ્ય કુંવરજીને શાસ્ત્ર ચર્ચામાં હરાવ્યા. ત્યાર બાદ વિહાર કરીને અહીં રાજનગરની નાગારીશાલામાં પધાર્યા અહીં માેબતખાન નામે સૂખા હતા, તેણે શ્રી યશાવિજયજની વિદ્વતા સાંભળીને ળહુ માનપૂર્વ ક સભામાં બાલાવ્યા. અહીં ઉપા૦ યશાવિજયજીએ ૧૮ અવધાન કર્યા. આવું ખુદ્ધિચાતુર્ય જોઇને તે સુખા ઘણા ખુશી થયા, અને તેણે માનસહિત ઉપા'યાયજીને સ્વસ્થાને પ્હોંચાડયા. આથી જિન શાસ-નની ઘણી પ્રભાવના થઈ. વિંગ સંગ ૧૭૧૮ માં અહીંના સંઘની વિન તિથી અને શ્રીદેવ-સરિજી મહારાજની આગાથી શ્રીવિજયપ્રભસુરિજીએ શ્રીયશાવિજયજીને ઉપાધ્યાય પદથી વિભૂષિત કર્યા આવા ઘણાં મહાપુરૂષાના વિહારથી પવિત્ર ખનેલી આ ( રાજનગરની ) ભૂમિ છે, તેમજ ઘણાં મહાપુરૂષાએ પુષ્કલ શંથાની રચના પણ અહીં કરી છે. એમ તે તે ગુંશાના અ'તિમ ભાગની પ્રશસ્તિ ઉપરથી જાણી શકાય છે. આ રાજનગરના ઝવેરીવાડે લ્હેરીયા પાળના રહીશ ( હાલ ઘીકાંટા સિવીલ ઇસ્પિતાલની સામે રહેતા ) શેરદલાલ જેસં-ગુલાઇ કાલીદાસના જન્મ વિલ્ સંલ્ ૧૯૨૦ ચૈત્ર વદ આઠમે થયા હતા. તેમના ધર્મિષ્ઠ પિતાશ્રીનું નામ શા. કાલીદાસ ભીખાભાઇ, અને માતુશ્રીનું નામ જેકારળાઇ હતું. જૈન પમ<sup>ુ</sup>ના દુઢ સંસ્કાર વાસિત કુટુંળમાં જન્મેલા જીવાના ધર્મ સંસ્કાર સ્વભાવે જ ઉંચ કાેટીના હાેય છે, એ પ્રમાણે શેરદલાલ જેસીંગભાઇના પણ શરૂઆતથી જ ધર્મ સંસ્કાર તેવા જણાય છે, અને વિ૦ સં૦ ૧૯૫૨ થી પરમ પૂજય પરમાપકારી ગુરૂદેવ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજના સમાગમ વ્યાખ્યાન શ્રવણાદિ શુલ નિમિત્તોને લઇને તેમનામાં દેવ ગુરૂ ધર્મ પ્રત્યે તીવ લાગણી અને પ્રભુપૂજા તીર્થયાત્રા સામાયિક પ્રતિક્રમણ પૌષધ દાન તપશ્ચર્યા વિગેરે ધર્મ ક્રિયાની આરાધના વિગેરે ગુણા વિશેષ પ્રમાણમાં દિન પ્રતિદિન વધતા જણાય છે, ચાેગ્ય ઉંમરે વ્યવહારિકાદિ શિક્ષણ લીધા બાદ તેઓ શેર દલાલના ધંધામાં જોડાયા, પરિણામે દેવ શુરૂ ધર્મના પસાયે મ્યાર્થિક સ્થિતિમાં પણ સારા વધારા કરી શકયા. તેમનામાં રહેલા દાનાદિ ગુણાને લઇને રાજનગરની અગ્રગષ્ય વ્યક્તિએામાં તેઓ ગણવા લાયક છે, શેરદલાલ જેસી પ્રલાઇ પૂર્વે

૧૪ માસ ૬, દોક્ષાપર્યાય ૫૭ વર્ષ, કૃતિ-જયાનંદ કેવલી ચરિત્ર, ચોંમાસી દેવવંદન, જિનસ્તવન ^ ચાવીશ્રો નવપદ પૂજા, ઉ૦ શ્રી યશાય કૃત ૧૫૦-૫૦ ગાશાના સ્તવનના ખાલા૦ વિગેર ॥

જણાવ્યા મુજબ અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાખાધિત પ્રભુ શ્રીતીર્થકર દેવે પ્રકાશેલા લાેકાત્તર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રીજૈન ધર્મના અનન્ય ઉપાસક છે, અને તેમણે શ્રી**જિ**ન માંદિર વગેરે ધાર્મિક ક્ષેત્રામાં તથા તીર્થ યાત્રા, જ્ઞાન પંચમીનું ઉજમહું, તેમજ શ્રીકદંખગિરિમાં ખાવન જિનાલય શ્રી મહાવીર સ્વામીના પ્રાસાદની ભમતીમાં માટી દેરી બનાવવામાં અને અહીં ડુંગરની ઉપર શ્રીઆદીશ્વર ભગવંતને પધરાવવામાં તથા ગિરિરાજ શ્રી સિહાચલની શીતલ-છાયામાં નવાણ યાત્રા ચતુર્માસ વગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક પ્રસંગામાં, તેમજ રાહીશાળામાં અંજન-શલાકા પ્રતિષ્ઠા પ્રસંગે મૂલનાયક પ્રભુની બાજુની પ્રતિમાની અને બહાર શ્રીસીમ ધર સ્વામી વગેરે ત્રણ પ્રતિમાંઓની પ્રતિષ્ઠા કરાવવામાં તથા વર્તમાન ચાવીશીના શ્રીજિન ખિંધા ભરાવવામાં અને તે ળધા બિંબોની પ્રતિષ્ઠાના અવસરે સાધર્મિક વાત્સલ્ય વગેરે ધાર્મિક પ્રસંગામાં પણ પૂર્ણ ઉલ્લાસથી ચપલ લક્ષ્મીના સદુપયાેગ કર્યા છે અને હાલ પણ કરે છે. અને તેઓ અહીંની શ્રીતત્ત્વ વિવેચક સભાના માનનીય પ્રેસીડેન્ટ છે. વિ૦ સં૦ ૨૦૦૨માં પરમ પૂજ્ય ગુરૂમહારાજ શ્રી વિજયનેમિસૂરી ધરજ મહારાજ સપરિવાર અહીં ચાતુર્માસ રહ્યા હતા, તે વખતે આસા વદિ ધનતેરસે જેસીંગભાઇએ પાતાના ચિરંજવી સારાભાઇ તથા મનુભાઇની સાથે શ્રી ગુરૂમહારાજ તથા પરમપૂજ્ય વિજયાદયસ્**રીશ્વર**જની પાસે વાસક્ષેપ નખાવીને શુલેચ્છા જણાવી કે "હું મારી મીલ્કતમાંથી એવી એક રકમ શુલ ખાતે અલગ કાઢવા ચાહું છું કે-જેના વ્યાજની રકમના સદુપયાગ અનુકૂલતા પ્રમાણે સાધ સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકા જિનાગમ જિનમંદિર જિનબિંબ રૂપ સાત ક્ષેત્રોમાં અને અન્ય કામમાં પણ થાય." આ વચના સાંભળી શ્રીગુરૂ મહારાજે આ રીતે અનુમાદના કરી કે, "તમારા જેવા ધાર્મિક જીવાને પાતાની હયાતીમાં આ રીતે કરવું ઉચિત જ છે. હું ઈચ્છું છું કે. ખીજાઓ પણ આ રીતે અનુકરણ કરે, તો જરૂર તેવી રકમના તેવા સદુપયાગથી થતા લાલના ભાગીદાર થાય. સ્વાધીન લક્ષ્મીના સંતાષ જનક સદુપયાગ કરવાની આ એક આળાદ પદ્ધતિ છે. તેમાં પણ પુત્રાદિ પરિવારની સહાનુભૂતિ હેાવાથી ભવિષ્યમાં પણ તેએ। સંપીને આ વ્યવસ્થા જાળવી રાખશે." આ રીતે શ્રીશુરૂ મહારાજના આશીર્વાદ ગર્ભિત અનુમાદનાના વચના સાંભળીને ઘણાં ઉત્સાહી અનેલા જેસંગભાઇએ તરત જ ઉપર જણાવ્યા મુજબ પદ્ધતિસર વ્યવસ્થા કરી દીધી. તે પ્રમાણે હાલ પણ તેમની ભાવના મુજળ વ્યાજની રકમ વપરાય છે. શ્રી ગુરૂમહારાજના ઉપદેશથી પ્રભુ શ્રીમહાવીર દેવના પાંચે કલ્યાણકાના પાંચ વરઘાડા ૩૭ વર્ષોથી નીકળે છે. તેમાં <sup>૧</sup> ચૈત્ર સુદ તેરશે જન્મ કલ્યાણકના વરઘાડા પૃજા વગેરે તેમના તરફથી થાય છે. ને શરૂઆતથી જ તેઓ આ કલ્યાણકોના વરઘાડા પૂજ પ્રભાવનાદિની વ્યવસ્થાનું કામ લાગણીથી કરતા આવ્યા છે, ને હાલ પણ કરે છે. તેમના સધર્મ ચારિણી વીજકારભાઈ પણ વર્ષી તપ. ઉપધાન તપ વગેરે ધર્મારાધન તીવ લાગણીથી

૧ મ્યવન-વ્યવાઢ સુદિ ૧-વાડીલાલ લઃલુભાઇ. હ૦ ચંચલખેન દીક્ષા-કાર્તિ'ક વદ. ૧૦ શેઠ દ્વાપતભાઇ મગનભાઇ. હ૦ લદ્દમીભાલુ-દેવલગ્રાન–વૈશાખ સુદ. ૧૦, શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઇ, નિર્વાશુ-ચાસા વદ. ૦)) શેઠ. દલપતભાઇ ભગુભાઇ, હ૦ ગંગામા.

કરતા હતા. તેમના ૧ સારાભાઇ, ૧ રતીભાઇ, ૩ મનુભાઇ, આ ત્રણ પુત્રામાંથી રેતિલાઈ સિવાયના એ પુત્રા હયાત છે. તેઓ અને પણ શ્રીદેવ ગુરૂ ધર્મના તીલ અનુરાગી અને શ્રી સિદ્ધાશ્કાશધન તપશ્ચર્યા વગેરે ધર્મ કિયાની આરાધના કરવામાં પૂર્ણ ઉત્સાહી છે. ત્રીજા પુત્ર મહુમ રતીલાલ પણ તીલ ખુદ્ધિશાલી અને ધર્મિલ્ઠ હતા. તે બધાની અસર તેમના વિશાલ પૌત્રાદિ પરિવારમાં થયેલી હાવાથી તેઓ પણ પૂર્ણ ઉત્સાહથી ધર્માશધન કરે છે. ત્યાજમીજ છે કે જેવા ઘરના નાયકા હાય, તેવાજ તેમના પરિવાર હાય.

જેમાં મભાઇએ જ્ઞાન દાનના અપૂર્વ પ્રેમને લઇને અત્યાર સુષ્રીમાં સિંદ્રર પ્રકર, પદ્મતર ગિથી, શ્રાવક ધર્મ જાગરિકા, દેશના ચિંતામણીના એ ભાગ, સિન્દ્રહેમ (હજારી) ત્યાકરણ વગેર ઘણાં ઉપયોગી ગ્રંથો પોતાના સંપૂર્ણ ખરચે શ્રીજૈન ગ્રંથ પ્રકાશક સભાના કાર્યવાહક શા. કવિરદાસ મૂલચંદની દેખરેખમાં છપાવીને ભત્ય જીવાને લેટ આપ્યા છે. તેમજ શ્રીકપૂર પ્રકર, પ્રાકૃત વિજ્ઞાન પાઠમાલાદિ છપાવવામાં પણ ઇચ્છાનુસાર ઉદારતાથી લાભ લીધા છે. આવા કાર્યની અનુમાદના કરીને બીજા પણ લબ્ય જીવા આવા ગ્રંથા છપાવી સ્વાધીન લક્ષ્મીના સદ્વપયાગ કરી માનવ જન્મ સફલ કરે. એજ હાદિક ભાવના.

લિંગ જૈન ગ્રંથ પ્રકાશક સલા.



#### ॥ ओं नमः समीष्टदेव।दिवर्गीय ॥

॥ णमेा विमह्नवंभवेश्घारम सुगाहियणामधिःज-तिःशुद्धारम-छत्तीसगुणपरिकलिय पंच पत्थाणमय-सूरिमंतसमाराहग-परमगुरु-परमोवयारि-परमपुरुज-पुरुजचरविणारदायरिय-पुरंदर-सिरिविजयणेमिसूरीणं ॥

#### ા પ્રસ્તાવના ા

॥ शिक्षरिणीवृत्तम् ॥

िव्यप्पाणं पोयं भवजलिहमञ्ज्ञे समिवरं।

सयायाराहारं सयइसयसंपुण्णिनलयं ॥

पमाएणं हीणं दिणयरिमहं तित्थगयणे।

णमेमो णेमीसं भविहिययरं सुरिपवरं॥ १॥

લોકોત્તર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રી જૈનેન્દ્રશાસન રસિક ધર્મવીર બંધુઓ! માનવજીવન રૂપી અમૃતક્લ એ એવા ઉત્તમમાં ઉત્તમ પદાર્થ છે કે જેની મીઠાશની આગળ બીજા તમામ મિષ્ટ પદાર્થીની મીઠાશ ઉતરતી કાંડીની જ ભાસે છે. પરંતુ તેના યથાર્થ અને પ્રેન્પ્રે સ્વાદ લેનારા પુષ્યશાલી જીવા જગતમાં વિરલા જ હાય છે. જે ભવ્ય જીવા કર્મ બંધના કારણેને ધ્યાનમાં રાખીને નિરંતર પરમ ઉલ્લાસથી સંવર ભાવની સાધના કરે છે, તેઓ જ માનવજીવત રૂપી અમૃતક્લના સંપૂર્ણ સ્વાદ લઈ શકે છે. આવા પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના ઉદયવાળા જીવામાં સૌથી પહેલા નંબરના પ્રભુ શ્રી લીધે કર દેવા ગણી શકાય કારણ કે એ દેવાપિદેવ ભગવંતા મુક્તિના જે ચાર પરમ અંગ (કારણ) છે, તેની સંપૂર્ણ સાધના કરીને પેતાના ઉદ્ધાર કરે છે, અને નિ:સ્પૃહ લાવે દેશના દઇને સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં ખ્રતા બીજા ભવ્ય જીવાને પણ તારે છે. મુક્તિપદને દેનારા ચાર પરમ અંગો (મુખ્ય કારણે) ની બીના ટ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

૧ મનુષ્ય રાશું—ચાર ગતિમય સંસારની અંદર ઇંદ્રપાશું, ચક્રવર્ત્તિપાશું વિગેરે ઘણી વાર પામી શકાય છે, પણ મનુષ્યપાશું વારંવાર પામી શકાતું નથી. આપણે વ્યવહારમાં પાશુ નજરો નજર જોઇએ છીએ કે રૂ કાપડ વિગેરે પદાર્થીના વ્યાપારની પીઠ (માસમ) વારંવાર આવતી નથી, અને સારા વખતમાં જે દાન ધર્માદિની સાધના થઈ ગઇ હાય,

તેવા અવસર શું વારંવાર આવે ખરા કે? એટલે જેમ તેવા પીઠ અને તેવા અવસર આ ખંને વારંવાર મળવા દુર્લ છે, તેમ મનુષ્યપણં પણ વારંવાર મળવું (તેથી પણ) વધારે દુર્લ છે. માટે જ સમ્યગ્દ પ્ટેમ મહહિંક દેવા પણ આ મનુષ્યપણં પામવાની તીવ્ર ઉત્કંઠા કેટલાએક ભાવી તીર્થ કરના પણ જીવા હાય છે. તેમને મનુષ્યપણં પામવાની તીવ્ર ઉત્કંઠા હાય છે. તેમને મનુષ્યપણં પામશાં? અને સર્વા વિરતિ ચારિત્રની સાધના કરતાં કરતાં ક્ષપક શ્રેણિમાં આફઠ થઈ ચારે ઘાતી કર્મા (ગ્રાનાવરણીય–દર્શનાવરણીય–માહનીય–આંતરાય) ના નાશ કરીને કેવલગ્રાન પામીને પાતાનો ઉદ્ધાર કરવા સાથે ખીજા પણ લવ્ય જીવાને સંસાર સમુદ્રનો પાર પમાડીશું! આથી સહજ સમજાય છે કે મનુષ્યપણં દુર્લ ભ છે. એમાં પણ આર્ય દેશ અને ઉત્તમ કુળ મળવું દુર્લ ભ છે. કારણ કે અનાર્ય જીવા અને નીચ કુલમાં જન્મેલા જીવા અગ્રાન અને માહને લઇને માનવ જન્મ પામ્યા છતાં પણ તેને હારી જાય છે.

ર શ્રુતિ—શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુતી દેશના સાંભળવાથી મનુષ્ય જન્મને સફળ કરવા માટે આપણે કઇ કઇ ફરજો બજાવવી જોઇએ, એ બધું સમજી શકાય છે. અને તે પ્રમાણે વર્તીને માનવભવ સફલ કરી શકાય છે. આ મુદ્દાથી એમ કહ્યું કે મનુષ્યપણામાં શ્રીતીર્થ કર પ્રભુતી દેશના સાંભળવી એ દુર્લ છે.

3 શ્રહા—પુષ્યના ઉદયે કેઇક જીવા મનુષ્યપણું પામીને શ્રીલીર્થ કરની દેશના સાંભળ ખરા, પણ તે પ્રભુદેવના વચન ઉપર શ્રહા ન હોય તો તે સાંભળલું નકામું છે. એટલે જે ભવ્ય જીવા શ્રહા પૂર્વક પ્રભુની દેશના સાંભળ, તેઓ યથાર્થ ધર્મારાધન કરીને માનવ ભવ સફલ કરી શકે છે. આ મુદ્દાથી એમ કહ્યું કે શ્રહા ગુણ પામવા દુર્લે છે. પ્રભુ શ્રી લીર્થ કરદેવે કહેલી પદાર્થ તત્ત્વની ખીના સાચી જ છે. તેમાં સદેહ રખાય જ નહિ કારણ કે પ્રભુદેવે અસત્યના અધાએ કારણોના નાશ કર્યો છે. આવી જે ભાવના તે શ્રહા કહેવાય.

જ સંયમ—પહેલાં ત્રણ વાનાની જે દુર્લભતા જણાવી, તે ઉપરથી એ સમજવું કે તે ત્રણે સાધનો સંયમના મદદગાર છે. એટલે મનુષ્ય ભવમાં શ્રી ગુરૂ મહારાજના સમાગમથી પવિત્ર વાણી સાંભળીને શ્રદ્ધા ગુણુ પ્રકટ થાય, પણુ સંયમની ખામી હાય તો મુક્તિપદ ન પામી શકાય. સંયમ (ચારિત્ર) ગુણુ પણુ સ્હેજે પમાના નથી, પણુ સમ્યગ્દર્શન ગુણને પામતી વખતે જે સાત કર્મોની પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગે કરી ન્યૂન એક કાહાકાડી સાગરાપમની સ્થિતિ હતી, તેમાંથી જ્યારે છે થી તવ પલ્યાપમ પ્રમાણુ 'સ્થિતિ એાછી થાય, ત્યારે દેશવિરતિ ગુણુ પ્રકટ થાય છે. અને તે ઉપરાંત જ્યારે સંખ્યાતા સાગરાપમ પ્રમાણુ સ્થિતિ ઘટે ત્યારે સવિરતિ ચારિત્ર ગુણુ પ્રકટ થાય. ' આ કારણુથી

૧. તેટલી સ્થિતિવાલા કર્મદલિકા

२ सम्मत्तमि य लध्ये पलियपुद्वतेण सावओ हुज्जा ॥ चरणोवसमस्याणं—सागरसंखंतरा हुंति ॥ १ ॥ प्रथमपंचाराके ॥

સંચમ ગુણુ પામવા દુર્લાભ કહ્યો છે. જેનાથી બાંધેલા કર્મી ખાલી કરી શકાય તે ચારિત્ર કહેવાય શાસ્ત્રકાર ભગવંતે આ ચારિત્રના મુખ્ય બે લેદ વર્ણવ્યા છે. ૧. સર્વવિરતિ ૨. દેશવિરતિ. આ એ લેદોમાં સર્વવિરતિને પ્રથમ કહેવાનું કારણ એ કે મુકિતનું અનન્તર કારણ સર્વ વિરતિ જ છે, પણ દેશવિરતિ નથી. સર્વ વિરતિને શ્રેહણ કરવાને અસમર્થ છવા સર્વ વિરતિના પ્રથમ પગથિયા (અભ્યાસ) રૂપ દેશવિરતિને અંગીકાર કરે છે. આજ કારણથી પ્રભદ્દેવ દેશનામાં પણ પહેલાં સર્વાવિરતિ સંચમનો જ ઉપદેશ આપે છે, તે સાંભળીને જો ગૃહસ્થ સંસારી જીવા એમ જણાવે છે કે હું આપે જણાવેલ સર્વાવરતિ કે જેમાં આકરા પંચ મહાવતા પાલવાના છે, તેને ગ્રહેણુ કરવાને સમર્થ નથી, જેથી મારા ઉદ્ધારને માટે બીજો ઉપાય **ળતાવાે. ત્યારે પ્રભુદેવ સંસારી જીવાે**ને કહે કે <mark>હે ભવ્ય જીવાે! આ</mark> પંચ મહાવતાની આરાધના અપૂર્વ શાંતિને દેનારી અને આત્માના અપૂર્વ ગુણા પ્રકટાવી અલ્પ કાલમાં મુક્તિપદ પમાડતારી છે. તમારા ખરા શત્રુ માહ છે. શાસ્ત્રકારે તેને મહિ-રાની વ્યાજબી ઉપમા આપી છે. તથા તે અલિષ્ઠ લૂંટારા છે. કારણ કે સમ્યગ્દર્શનાદિ વાસ્તવિક આત્મિક ધનને ચારનાર છે. અને તે માેહ ચારિત્ર (સર્વવિરતિ) મહારાજાના પરમ શતુ અને ઇર્ષ્યાળુ છે. જ્યારે ચારિત્ર મહારાજા દુનિયાના જીવાને સમજાવે છે કે-હે લબ્ય જીવા ! જેમ માખી બળખામાં ચાંટે તેમ તમે શા માટે લાગ (રૂપી બળખા) માં ચાંટી (વળગી) રહા છા. યાદ રાખજો કે મારૂં કહેવું નહિ માના તા છેવટે પસ્તાઇને દૂર્મ તિના દુ:ખા અનેક સાગરાપમ જેવા ઘણા લાંખા કાલ સુધી ભાગવવા પડશે. તમારા ભલાને માટે હું કહું છું કે તમે જે આવી માહગભિત પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છા, તેથી તમને દુ:ખજ (નફા) મલશે, પરંતુ સુખ તા કઠી મલશે જ નહિ. શું કુદરતી નિયમ પણ તમે ભૂલી ગયા ? તે એ છે કે જેલું કારણ હાય, તેવું કાર્ય થાય. જેમ લી ખડાન ખી વાવીએ તા શેલડીના સાંદા ઊગે જ નહિ. પણ ની બાળી જ ઊગે તેમ. જે શબ્દાદિ લાગા દુ:ખના જ સાધના છે તેવા સાધનોને સેવવાથી સુખ મલે જ નહિ. જરૂર સમજજો કે તમે ક્ષણિક .અને અજ્ઞાનથી (સુખરૂપ) માની લીધેલા સુખને માટે ભાગાને સેવા છા, પણ તેમ કર-વાથી તો જરૂર તમારા શરીરમાં ક્ષય ભગંદર આદિ ભયંકર અસાધ્ય રાગા થશે. આ રાગાની પીડા રીબાઇ રીબાઇને ભાગવવી પડશે, અને અસમાધિ મરણ પામી તીવ દુ:ખાંથી ભરેલી દુર્ગતિમાં જવું પડશે. માટે હજુ પણ સમજને એ રસ્તાે છાડી દેવા જ વ્યાજળી છે. તમે અનંત શક્તિઓના માલીક છેા, છતાં તમને ભાગ તૃષ્ણા જ કાયર બનાવે છે. ખરેખર આશાની ગુલામી જ્યાં સુધી હાય છે, ત્યાં સુધી જ સર્વેના ગુલામ થઇને રહેવું પડે છે. જેમણે આશાને ગુલામડી જેવી બનાવી દીધી છે, તેઓની આગળ આખા જગતના જીવા દાસ જેવા થઇને નમસ્કાર કરે છે. આ ગામતમાં "ચલના હૈ રેણા નહિ હૈ" આવું -બાલનારી બેગમનું દુષ્ટાંત સુપ્રસિદ્ધ છે. સંસાર એ વિવિધ દુ:ખાથી જ ભરેલાે છે, તેમાં ું જન્મ જરા અને મરણના તીવ્ર દુ:ખા રહ્યા છે. નરકાદિ ચારે ગતિના જ્ઞાન દક્ષિથી વિચાર કરશા તા માલૂમ પડશે કે એક ગર્તિમાં લાંબા કાલ સુધી ટકે એવું ખરૂં સુખ છે જ નહિ. છતાં ચેતીને ચાલનારા છવા મનુષ્ય ગતિમાં જ મુક્તિના સાધન ભૂત પવિત્ર સંયમને

સાધે છે, એ અપેક્ષાએ જ મનુષ્ય ગતિ ઉત્તમ કહી શકાય છે. એથી એમ સમજાય છે કે તમે પવિત્ર મનુષ્ય છંદગી સંચમ સાધવાને માટે જ પામ્યા છે, નહિ કે પાપ કરવા માટે પામ્યા છે. નરકાદિ ગતિઓમાં મિથ્યાત્વાદિના પ્રતાપે નિકાચિત અવસ્થા સુધીના ગાંધેલા કર્મી અઢી' (મનુષ્ય ગતિમાં) નહિ ખપાવા તો બીજી કઈ ગતિમાં ખપાવશા! દેવા વિષયાસકત છે, અને નારકીઓ દુ:ખાંધી ગભરાયેલા છે, તથા તિર્ધચા વિવેક વિનાના છે. માટે કર્મીને ખપાવવાના સાધનો અહીં મતુષ્ય ગતિમાં જ છે. એમ સમજીને જેવી શ્રી જંખૂ સ્વામી વિગેરે પુષ્**યશાહ્યી છ**વાએ વિષ્ઠા અને મૂત્રાદિ અશુચિ પદાર્થોથી ભરેલી ચામડાની કેત્થળી જેવી સ્ત્રી અને ધન વિગેરેનો માહ છાડીને સંચમ પાલી કેવલી થઇને શિવલફમી આદિ સંપદાઓ મેળવી, અને ધન્યકુમાર તથા શાલિભદ્રે સંયમના જ પ્રતાપે અનુત્તર વિમાનના સુખા મેળવ્યા, તથા અવંતી સુકુમાલે ધનલિનીગુલ્મ વિમાનની ઋદ્ધિ મેળવી; તેવી રીતે જો તમારી જન્મ જરા અને મરણના દુ:ખા ટાળીને મુક્તિના અક્ષય સુખા પામવાની ઈચ્છા હાેય તાે પવિત્ર સંયમને સાધી લાે. જાે કે અત્યાર સુધા માહના પંઝામાં તમે સપડાયા, તેથી તમારી ઘણી પાયમાલી થઈ છે. છતાં હુજા ળાજી હાથમાં છે. અમારા કહ્યા પ્રમાણે હાલ પણ ચેતશા અને સંયમને સાધશા, તા જરૂર તમારૂં કલ્યાણ થશે. આવા પ્રકારની ચારિત્ર મહારાજાની દેશના સાંભળીને માહરાજાના પંજામાં સપડાયેલા ઘણા જીવા ચારિત્ર (ધારી-**ગુરૂ) મહારાજાની** છાયામાં આવી નિર્મલ ધર્મારા**ધ**ન કરવા લાગ્યા. હવે માેહરાજા વિચારે છે કે જો હું સાવધાન થઇને કંઈ પણ ઉપાય નહિ કરૂં, તેા મારૂં તમામ સૈન્ય ચારિત્ર રાજાની પાસે જશે અને હું નિરાધાર અનીશ. હાલ પણ ધીમે ધીમે ચારિત્ર રાજાની પાસે મારું ઘણું સૈન્ય ચાલ્યું ગયું. એમ વિચારી ચારિત્ર રાજ્યના પક્ષમાં ગયેલા તમામ જીવાને વશ કરવા માટે "શસ્ત્રપ્રયોગ કરતાં ઘણા સમય લાગે, અને ઘણા છવા લાગી પણ જાય," तेथी ते भेा હरा जांगे भंत्रप्रयोग કरवानी निर्णुय કरी " आहं अने मम " આ ચાર અક્ષરોની મંત્ર જાપ કર્યી, જેથી તેની અસર જે જીવાના ઉપર થઈ, તે બધા જીવા મુઝાયા અને **પાતાનું ખરૂં સ્વરૂપ** ભૂલી ગયા. હું અને મારૂં એવા વિચારાથી માહને **વશ** થઇને તેઓએ અનેક આરંભ સમારંભ કરવા માંડયા. મંત્રનો સાર એ છે કે માહિત આત્મા-ઓને કાઇ પૂછે કે આ ગામનો અથવા નગરનો શેઠિયા કાલુ છે? ત્યારે તે કહેશે કે હું આ ગામનો અથવા નગરનો શેઠિયા છું વળી કાઈ માણસ માહિત જીવાને પૂછે છે કે આ લક્ષ્મી સ્ત્રી કુટુંળ ઘર દુકાન વિગેરે કાેના છે? ત્યારે તે મૂઢ આત્માંઓ કહેશે કે એ બધું મારૂં છે. એમ હું અને મારૂં એવા માહગભિત વિચારથી માહ રાજાના ગુલામ ખનેલા છવા તે સ્ત્રી કુટું ખ વિગેર કે જે જન્મતાં સાથે લાવ્યા (આવ્યા) નથી, અને સાથે લઈ જવાના (આવનાર) નથી. મૂકીને પરભવમાં ગયા પછી યાદ પણ આવ-વાના નથી, કારણુ કે પાછલા ભવાની અંદર ઘણાંએ ઘર દુકાન લક્ષ્મી પુત્ર સ્ત્રી આદિ છોડયા છે પણ તેમાંનું કંઇ પણ યાદ આવતું નથી કે ગયા ભવના સ્ત્રી આદિનું શું થતું હશે ? છતાં તે (ધન, સ્ત્રી વિગેરે) ને માટે એવા અનેક પાયકર્મી કરે છે, કે જે કર્મીના

<sup>1,</sup> આ નામનું વિમાન સૌધર્મ દેવલોકમાં છે.

ફેલા પાતાને જ ભાગવવાના છે અને પરભવમાં સાથે આવનાર પરમ કલ્યાણકારી ધર્મની મારાધના કરવામાં લગાર પણ પ્રયત્ન કરતા નથી. કારણ કે માહરાજાએ તેમને આંધળા ખનાવ્યા છે. આ વાતને બરાબર યાદ રાખીને પવિત્ર સંયમ સાધી જન્મ જરા મરણાદિની ઉપાધિ દૂર કરી પરમપદના સુખા મેળવવા એમાંજ મનુષ્યભવની સફલતા છે. આવા પ્રેમ અને શાંતિ ભરેલા ચારિત્ર મહારાજાના વચના સાંભળતાં જ તે જીવા યથાર્થ સ્વરૂપ સમજે છે, અને ચારિત્ર (ધારી ગુરૂ) મહારાજાને દેખતા થવાનો ઉપાય પૂછે છે કે અમારે અધાપા દ્ભર કરવા માટે એટલે માેહરાજાને હરાવવા માટે સામા કર્યા માત્ર જપવા ? જેથી માેહરાજા ભાગી જાય અને અમે દેખતા ગનીને આત્મકલ્યાણ કરવામાં સાવધાન થઈએ. ત્યારે ચારિત્ર (ધારી ગુરૂ) મહારાજાએ કહ્યું કે પૂર્વે કહેલા જે ચાર અક્ષરાનો માહનો મંત્ર છે તેમાં अ (હુं) नी पूर्वे अने मम (भा३ं) नी पूर्वे नक्षर लोउवे। अटेखे नाहं न मम એમ भाउने જીતનારા પાંચ અક્ષરાનો મત્ર અનશે. તેનો અર્થ એ છે કે હું નથી અને મારૂં નથી એનું પણ તાત્પર્થ એ છે કે-હે લબ્ચ જીવા! દુનિયાના દેખાતા આ તમામ ધન આદિ પદાર્થી માેડા વ્હેલા અચાનક આયુષ્યનો અંત આવતાં તમારે છેાડવાનાં જ છે. અથવા તમારા દેખતાં જ એ ચાલ્યા જશે, માટે તે પદાર્થીનો હું માલિક છું અથવા તે પાર્થી મારા છે, એમ માનવું તદ્દન ગેરવ્યાજળી છે, જેથી એમ વિચારા કે નાદું એટલે હું તે પદાર્થીનો માલિક નથી અને न मम એટલે તે પહેલાં કહેલા સાંસારિક પદાર્થી પણ મારા નથી. હું એકલા જ છું, આ દુનિયામાં મારૂં કાઈ નથી. અથવા કાઈ કાઈનું (સગું) નથી. સર્વે સ્વાર્થના જ સગાં છે. સ્વાર્થ સર્યા પછી શત્રુના જેવું વર્ત્તન રાખે છે. સંસારી જીવા એકલા જ જન્મે છે અને એકલા જ મરે છે. કાેઇ કાેઇની સાથે જતું જ નથી. સાથે તાે પુષ્ય પાપ જ જાય છે. મારા આત્મા શાધ્વત છે. તે સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રાદિ અપૂર્વ ગુણાનો ભાડાર છે અને તેજ રૂડા દ**શ**ેનાદિ પદાર્થી મારી વસ્તુ છે. તે ગુણાને ધારણુ કર-વાથી મારા આત્માનું જરૂર કલ્યાણ થશે. અત્યાર સુધીમાં મેં સંયોગ ( મારાપણાનો સંબંધ) ને લઇને જ ઘણાં દુ:ખા ભાગવ્યા છે. હવે તેવા સંયાગની ત્યાગ કરૂં છું. અને હવે હું ચારિત્રની આરાધના કરવાને ઉજમાલ થઉં છું, આ માહરાજાને જીતવાના પરમ મંત્રનું રહસ્ય જેમ જેમ વધારે વિચારીએ તેમ તેમ માહની ઉપર અરૂચિ અને ચારિત્ર ધર્મની ઉપર પ્રેમ વધતા જ જશે. તથા અધ્યાત્મ માર્ગનો પવિત્ર આદર્શ જગતના જીવાની આગળ રજાુ કરતારા અને પરમ ત્યાગ મૂર્ત્તિ તેજ પવિત્ર શ્રી તીર્થ કર દેવ ચારિત્રનો મહિમા આ પ્રમાણે લબ્ય છવાને સમજાવે છે-આત્માની અનંત શક્તિઓ વિચિત્ર માહનીયાદિ કમાના જુદી જુદી જાતના ઉદય રૂપી વાદલાંઓથી ઢંકાઈ છે. તેને પ્રકટ કરી અપૂર્વ શાંતિના અને સ્વાભાવિક રમણતાની અનુભવ કરાવવાને એક ચારિત્ર જ સમર્થ છે. હિંસાદિ પાંચે આશ્રવાનો મૂલથી જે ત્યાગ કરવા, અને પાંચે ઇદ્રિયાને વશ રાખવી, તથા ચારે કષાયાને જીતવા અને મનદંડ વિગેરે ત્રણે દંડનો ત્યાગ કરવા તે સંયમ ચારિત્ર અથવા દીક્ષા કહેવાય. ડ્રંકામાં કહીએ તો એમ પણ કહી શકાય કે-મૈત્રી આદિ ચારે ભાવના ભાવવા પૂર્વ ક આડે પ્રવચન માતાની અને ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના સાધુ ધર્મની સેવના કરવી. તેનું નામ સંયમ (પ્રવજયા–દીક્ષા–ચારિત્ર) કહેવાય. આવા ઉત્તમ ચારિત્રને સાધવાથી જ શ્રેષ્ઠ દર્શન અને જ્ઞાનનું સંપૂર્ણ ફલ મલી શકે છે°. આ ચારિત્રનું શ્રી સિદ્ધચક પૂજામાં આ પ્રમાણે ડુંકું સ્વરૂપ બલાવ્યું છે. જુઓ—

> કર આગમ નાઆગમે ચરણ પદ પ્રણિધાન; રાતા ઉપયોગી ધુરે, અનાભાગ પર જાણ. ૧ નામાદિક ચઉઢા ક્રમે, કિરિણા વિણ ઉપયોગ; દ્રવ્ય ચરણ કારણ મુણે, ભાવે સહ ઉપયોગ. ૨ આચ્છાદિત નિજ શકિતને, દેખે જાસ પ્રતાપ; વદો નિત તે ચરણને, રિક્ત કરે ચિત પાપ. 3

ઇ'ડ્રને અને ચક્રવર્તિને જે સુખ ન મલે તે સુખ ચારિત્રના પ્રતાપે મલી શકે છે. ર માટે જ કહ્યું છે કે—

> नेबास्ति देवसाजस्य तत्सुखं नेव राजराजस्य ॥ यत्सुब्रसिहेन साचोलेकिन्यःपाररहितस्य ॥ १ ॥ तणसंभारतिसण्णोऽवि मुणिवरो भहरागमयमोहो ॥ जं पावर मुलिसहं कत्तो तं बुक्कवद्दीव ॥ २ ॥

હાલા પુરૂષા જે સ્વાધીન સુખની નિરન્તર ચાહના કરે છે; તેવું અધ્યાત્મ સુખ પણ સંસાસ્થી વિરક્ત મહિલે સુનિવરાને જ મહે છે. જુઓ-—

पराधीनं दाम अयि विषयकां श्लीष्ठमिलनं । भवे भोतिस्थानं त्विपि कुमतिस्तत्र रमते ॥ बुधास्तु स्वाधीनेऽक्षयिणि करणौत्सुक्यरहिते । निलीनास्तिष्ठन्ति विगलितभयाध्यात्मिकसुखे ॥ १ ः

અનુભવી મહર્ષિ ભગવ તાએ આ પવિત્ર ચારિત્રને વજદંડની ઉપમા આપી છે તે આજળી છે. કારણ કે તેજ (ચારિત્ર રૂપી) વજદંડથી મહા માહ વિગેરે ધૃતારા જેવા ચારાના સમુદાયને હરાણી શકાય છે, અને તેમ કરતાં ભવ્ય જીવને ઉત્તમ અધ્યવસાયો પ્રકેટ છે તથા પૂર્વે બાંધેલા કર્મા નાશ પામે છે, અને નવા કર્મા બધાતા નથી. તેમજ આત્મ-

૧ કારણ કે ગ્રાનનું ફલ વિરતિ છે. જુએ। પ્રશમરતિમાં-**ज्ञानस्य फ**लं विरतिः ॥ જારયું તે! તે તો ખરૂં માહે નવિ લેપાય ॥

तज्ज्ञानमेव न भवति-यस्मिन्जुदिते विभाति रागगणः ॥ तमसः कुतोऽस्ति दाक्तिः-दिनकरकिरणात्रतः स्थातुम् ॥ १ ॥

ર. આ ભાગતમાં-કેસો વીતી એમ પૂછનાર રાજાને 'આધી તેરી જેસી અને આધી તેરેસે અચ્છા 'એવા જવાય દેતાર મહાત્માનું દર્શાંત સ્પષ્ટાર્થવાળી શ્રી સિદ્ધચક્ર પૂજામાંથી જોઇ લેવું.

શક્તિ વધે છે. વળી આત્મા ચાખખા થવા માંડે છે. તથાં પ્રમાદ દૂર ખસે છે; ખોટા લિ ચારા આવે જ નહિ. અને મન સ્થિર અને છે. અને ચિત્તની ડામાઉળ દશોથી શ્લી સંસારની રખડપટ્ટી પણ ધીમે ધીમે એાછી થાય છે; તેમજ ખસ ગુણેકના વિકાસ પણ થાય છે, અને અનેક વિશાલ ઋદિઓ પ્રકટ થાય છે. એમ અનુક્રમેં જેમ જેમ અપૂર્વ સહજા-નન્દનો પણ થાડા થાડા અંશે અનુભવ થતા જાય છે, તેમ તેમ ભાગ તુમ્ણા શાંત થાય છે. અને ચિંતા ઘટતી જાય છે, તથા નિર્મલ ધ્યાન પ્રકટે છે. અને ચાગ રતન ( ચિત્ત ) હઢ થતાં મહાસામાર્થિકના લાભ થવા પૂર્વક અપૂર્વ કરણ પ્રવતે છે, તેમજ ક્ષપક શ્રેલિન કરી ક્રમસર કર્મ રૂપી જાલને તાેડે છે. અનુક્રમે શુકલ ધ્યાનના પ્રકારો ધ્યાની યાગ તેજ દેલાવે છે, તથા ઘાતી કર્મોને ખપાવી કેવલ જ્ઞાન મેળવી સર્વ દ્રવ્યાદિને જાણી જગના જીવાના ઉદ્ધાર કરી છેવટે કેવલી સેમુદ્ધાત કરીને બાંકીના કંમેનિ એ!યુ**ષ્યની** સરખા કરે છે, પછી યાગ નિરાધ કરી શૈલેશી અવસ્થામાં રહે છે, ને ત્યાં અવાલી કર્મોનો નાશ કરી દેહ વિનાની સિદ્ધ અવસ્થા મેળવે છે, એટલે સંતતાનન્દ નિરાળાંધ મુક્તિમાં સુખા પામે છે. અથી સહજ સમજી શકાશે કે—આ મુક્તિ પામવા સુધીના તમામ લાંભા વ્યારિત્રથી જ પામી શકાય છે. આગળ વધીને શ્રી તીર્થ કર ભગવંતે એમ પણ પૂર્વેક્તિ વચનાનું સ્પષ્ટ રહસ્ય જણાવ્યું છે કે—સગાદિના ઉપદ્રવા ( જુલ્મા )ને અને તે દ્વારા ઘતા અ-નન્તા જન્માદિના દુ:ખાને અટકાવવાને ચારિત્ર જ સમર્થ છે, સર્વ આપત્તિઓને અને વિવિધ વિડ ખનાઓને હઠાવનારું પણ ચારિત્ર જ છે. ચારિત્રના પ્રભાવે કરીને ખીલન જવાની આગળ દીનતા ભરેલા વચનો બાલવાની પ્રસાગ આવેતા નથી; रेश हारिद्ध हुसेहाः મય સંસારને નાશ થાય છે. પુણ્યના ઉદયથી જે છવા આ ગારિત્રને સાધે છે તેઓ પાપ કર્માને હઠાવી સર્વ કલેશોથી રહિત અનન્ત આનન્દ સમૂહથી ભરે<mark>લી શ્રેષ્ઠ અતિ</mark> (માક્ષ) ને પામે છે, ત્યાં ગયા પછી તેમને પુનર્જન્મના કારણભૂત કર્મોના અભાવે અહીં આવવાનું **હોતું નથી; જેથી સર્વે સાંસારિક વિડ**ંબનાએ**ા હોય જ નહિ. એમ પરલાેકની** સ્થિતિ જણાવી. પવિત્ર ચારિત્ર રૂપી નંદન વનમાં કરનાર મુનિ મહાત્માંએ। આ લાકમાં પણ પ્રશમ રૂપી અમૃતનું પાન કરીને સંતુષ્ટ ખને છે, અને એજ કારણથી તેઓ વાસ્ત-વિક સુખાને ભાગવે છે. અને તેમને રાગાદિ ક્ષુદ્રોપદ્રવની પણ પીડા બીલકુલ હોતી નથી, તેમજ આ ચારિત્રની સેવના કરનાર સાધુએા લક્ષેને સામાન્ય વ'શમાં જન્મેલા હાય, છર્તા અપૂર્વ ચારિત્ર ગુણથી આકર્ષાયેલા સુરેન્દ્રાદિ દેવા પણ તેમની ( ચારિત્રવ તની ) સેવા કરે છે. અને સામાન્ય કુલમાં જન્મેલા છતાં ચરિત્રવંત મુનિવરા ચારિત્રના પ્રતાપે ઉત્તમ કુલવાન કહેવાય છે, અપવિત્ર જીવાને પવિત્ર કરનાર ચારિત્ર જ છે, તેને અ'ગીકાર કર-નાર છવા ચારિત્રને પામ્યા પહેલાં દાસ જેવા હાય, તાં પણ સ્વીકારેલા આ આરિત્રના જ પ્રતાપે તમામ જગતના જીવામાં અંગ્રેસર ગંણાય છે. ચારિત્રને પામ્યા પહેલાં વિશેષ જ્ઞાન ન હાેય, છતાં ચારિત્રના જ પ્રતાપે ઘણાએ જવા સમર્થ મહા જ્ઞાનવંત થાય ે છે, જેમના મનમાં અંહ કાર ભાગ તૃર્પ્ણાના વિચારા લગાર પણ થતા નથી ત**યા જે**એ। મન વચન કાચાના વિકારાથી રહિત છે, અને પાતાથી ભિન્ન એવા સાંસારિક પદ્મર્થીની

સ્વ<sup>પ</sup>ને પણ ઇ<sup>2</sup>છા કરતા નથી, એવા જીવોને ચારિત્રના જ પ્રતાપે અહીં પણ માેક્ષના સુખાેની વાનકી પ્રાપ્ત થાય છે. જુએા પ્રશમ રતિના સાક્ષિ પાઠ—

> निर्जितमद्मदनानां, वाकायमने।विकाररहितानाम् ।। विनिवृत्तपराञ्चानामिहैव मोक्षा न संदेहः ॥ १ ॥

તેમજ ચારિત્રની એક ચિત્તે આરાધના કરનારા ભવ્ય જીવાને સર્વ લબ્ધિઓ મળે છે. જુઓ અહીં દર્શત એ છે કે—શ્રી ગૌતમસ્વામી ભગવતને અનેક લબ્ધિઓ પ્રકટ થઈ હતી. માટે જ કહ્યું છે કે—

अंगुठे असृत चसे, लब्धि तथा भंडार ॥ ते गुरु गौतम समरिष, मन वंछित फरू दातार ॥ १ ॥

(પાપથી) નિવૃત્તિ (શુલ) પ્રવૃત્તિ મય ચારિત્રની નિર્મલ આરાધના કરનાર લવ્ય જીવાને આ લવમાં મહત્ત્વ (માટાઇ) ઋહિ વિગેરે લાલ મળે છે અને પરલવમાં વિશાલ આનન્દથી ભરેલું મુક્તિપદ મળે છે. પરમકૃપાલુ શ્રી તીર્થ કર લગવંતે માહનીયાદિ કમીને સર્પની ઉપમા આપી છે, તેનું કારણુ એ કે જેમ સર્પના ઝેરની અસર જેમને થયેલી છે, તે જીવા સ્વસ્થિતિનું લાન ભૂલી જાય છે. તેવી રીતે માહનીયાદિ કમીના ઉદયવાળા સંસારી જીવા પણ પાતાની મૂલ શુદ્ધ સ્થિતિને ભૂલી જાય છે. તેવા કમીં રૂપી સપીને વશ કરવાનું (નિર્વિષ અનાવવાનું; ઝેર ઉતારવાનું) અપૂર્વ સાધન ચારિત્ર છે. 'સંવેગ રૂપી અમૃતરસથી લરેલા ક્વા જેવું અને માક્ષ રૂપી રાજાની કચેરી જેવું પણ પવિત્ર ચારિત્ર છે. માટે જ કહ્યું છે કે—

कर्माहिकोलनीमन्त्रः-संवेगरसक्षिका ॥ निर्वाणभूभृदास्थानी - तपस्या पारमेश्वरी ॥ १ ॥

કાઇક ભાગ્યશાલી જવા જ અવિચ્છિન્ત પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાળાધિત શ્રી જિને-ધર પ્રભુએ કહેલા ઉત્તમ ધર્મ રૂપી કારીગરે અતાવેલા શ્રેષ્ઠ મનુષ્ય જન્મ રૂપી મ્ફેલની ઉપર વિશિષ્ઠ ગુણવાળા નિર્મલ દીક્ષારૂપી ધ્વજ ચઢાવે છે. જો કે માહાંધ જવા પવિત્ર ચારિત્રની આરાધનામાં અજ્ઞાન દૃષ્ટિએ વિહારાદિ પ્રસંગે દુ:ખ જુવે છે, પણ તત્ત્વદૃષ્ટિએ જ્ઞાની પુરૂષો તો સુખજ માને છે. કારણ તેવા વિહારાદિ સાધના ભવિષ્યમાં એકાન્તિક અને આત્ય તિક સુખને દેનારા છે. જ્યારે માહનીય અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મોનું જોર ઘડે તાજ આવા ઉત્તમ વિચાર પ્રકટે છે. પરમ પુનિત ચારિત્ર આરાધનામાં લીન અનેલા મુનિવરાને દુર્ગ-તિદાયક આરંભાદિ દોષો સેવવા પડતા નથી. આશાને ગુલામડી અતાવેલી હોવાથી અને સ્વકર્ત્તા ગ્યાપ પહેલા સાવધાન હોવાથી સંસાર વિરક્ત ત્યાગી પુરૂષોને (અવિનીત સ્ત્રી પુત્ર સ્વામિ વિગેરેના) તિરસ્કાર ભરેલા વચના સહન કરવા પડતા નથી. તેમજ ચારિત્રના જ પ્રતાપે તેમને તે રાજ્ય મહારાજાએ પણ નમે છે કે જેમને ચારિત્ર પામ્યા પહેલા

૧ માક્ષની ઇચ્છા.

પાતાને નમસ્કાર કરવા પડતા હતા. અહીં ચારિત્રધારી સુનિવરા 'સામા મને વાંદે' એમ ચાંહે જ નહિ. પણ તેવા ગુણવંત સાધુએાને જોઇને નમસ્કાર કરનારા જવા એમ વિચારે છે કે-અહા ! આ પુષ્યશાલી મહાત્માઓને ધન્ય છે કે જેઓ કંચન અને કામિનીના ત્યાગ કરી ઉભે પણે સંસારને છેાડી સાચા હૃદયના ળાદશાહ બની પંખીની જેમ એક ગામથી બીજે ગામ અપ્રતિગદ્ધપણે વિચરી સંસારના ત્રિવિધ તાપથી તપેલા દુ:ખી માનવાને સાચા સખને પામવાના સરિયામ રસ્તા બતાવી રહ્યા છે. ખતાવે તે પણ નાટકીયાની માફક નંહિ પણ તે ખાદશાહી સરિયામ રસ્તામાં પાતે નિર્ભયપણ ચાલીને ખતાવે છે. અને અમે તા જે સ્ત્રી કુટુંળ દોલત આદિ પદાર્થા જન્મતાં સાથે લાવ્યા નથી અને જેઓ મરતી વખતે સાથે આવનાર નથી, તેમજ બીજા ભવમાં ગયા પછી જે સ્ત્રી આદિ પદાર્થી યાદ પણ આવવાના નથી, વળી જેઓના માહમાં ક્સીને અમે લવાલવ સુખને દેનાર પવિત્ર ધર્મને પણ ભૂલી ગયા. તેવા પદાર્થીની ઉપાધિમાં રાચી માચી અનેક વિડંખનાએ ભાગવી રહ્યા છીએ. પાપકર્મના તીવ ઉદયથી વનને પણ ઉદ્ઘંધી ગયા, એટલે ૬૦ થી પણ વધારે ઉંમર વીતી ગઇ, છતાં અમને વૈરાગ્યના અંકુરા પણ પ્રકટયા નહિ. હવે તેા જરૂર ખાત્રી થઇ કે વાળ ધાળા થયા, પણ ખુદ્ધિ ધાળી થઇ નથી. માટે અમે આ મધથી લેપાયેલ તરવારની ધાર જેવા અથવા કિંપાક ફલની જેવા વિષયોને છોડી શકતા નથી. અને જેમણે ત્રિવિધે ત્રિવિધે અક્ષ્ય-વાને છાડ્યા છે તેવા આ સંયમધારી મહાપુરૂષાને અમે વંદન સેવના કરી માનવ ભવને સફલ કરીએ. આવી ઉત્તમ ભાવના ભાવીને તેવા માટા મહહિંદ રાજા વિગેરે પુષ્યશાલી જીવા મુનિવરાને વંદના નમસ્કાર ઉપાસના વિગેરે કરે છે. આ પ્રણાલિકા મેવાડના રાજ્યમાં પણ રાણા પ્રતાપસિંહના સમયથી માંડીને હાલ પણ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. અમે પણ નજરે જોયું છે કે સામા આવતા ત્યાગી મહાત્માઓને દેખીને રાણા ક્ત્તેસિંહજી વાહન ઉભું રખાવી ઉભા થઈને અંને હાથ મસ્તકે લગાડી નમસ્કાર કરતા હતા. તેમ નવીન રાણા ભાેપાલસિંહછ પણ તેવાજ વિવેકી છે. એમ અનર્ગલ લક્ષ્મીવાળા રાજા વિગેરે ગુણી માનવા ચારિત્રના જ પ્રભાવે સાધુઓને નમે છે. ચારિત્રવંત પુરૂષોને આહાર વસ્ત્ર ધનને સ્થાનાદિની બીલકુલ ચિંતા હોતી જ નથી, અને ગ્રાનાભ્યાસમાં પણ સંપૂર્ણ અનુકુલતા હોય છે. અહીં પ્રશમ સુખના અપૂર્વ આતન્દ મળે છે અને પરભવમાં માેક્ષના અથવા વિશિષ્ટ સ્વર્ગના લાભ મળે છે, પછ્ દુર્ગીત મળેજ નહિ. આ અધા લાભ ચારિત્રના સમજીને ઉત્તમ વિવેકી પુરૂષાએ જરૂર ચારિત્રને અંગીકાર કરી નિર્મલ ભાવથી સાધીને માેલ લક્ષ્મીના સુખા મેળવવા, એજ માનવ છંદગીનું સાચું ફલ છે. જો કે દર્શન અને જ્ઞાન તા તરતમતાએ બીજી ત્રણ ગતિમાં પણ સંભવે છે, પરંતુ સર્વવિરતિ રૂપ ચારિત્ર એક મનુષ્યગતિમાં જ હાય છે. એટલે તે ખાકીની દેવાદિ ત્રણ ગતિમાં હોતું નથી. માટે જ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા કે જેઓ નિશ્ચર્ય કરી નિર્મલ સમ્યગ્દષ્ટિ જ અને શ્રેષ્ઠ અવિધ જ્ઞાનવાત હોય છે અને થાડા ભવામાં માેક્ષે જનારા છે તથા સિદ્ધશી-લાની નજીકમાં રહ્યા છે છતાં તેએક ચારિત્રના જ અભાવે મુક્તિમાં જઇ શકતા નથી. એમ સર્વ વિરતિરૂપ ચારિત્રના જ અભાવે દેશવિરતિવાળા તિર્ય ચા પણ મુક્તિપદ પામી શકતા

નથી. એથી સાખીત થાય છે કે માનવ ભવમાં જ આઠ પ્રવંચન માતાની સેવના રૂપ ચારિત્ર સાધી શકાય છે અને મુક્તિપદ મેળવી શકાય છે. જેમ સેાનીને સેાનાના રજકણની કોં મત હાય છે, તેમ જેમને સમયની કીં મત હાય, અને જેઓ ' दुर्लमो रानकोटत्यापि क्षणे। कि मतु- जायुपः' આ વાકયને અનુસારે એમ ખાત્રી પૂર્વક સમજે છે કે કરોડા રતના દેતાં પણ ગયેલા સમય પાછા મેળવી શકાતા નથી. તે(વાજ) અલ્પ સંસારી ભવ્ય છવા પવિત્ર 'સત્તર પ્રકારના ચારિત્રને સિંહની માફક આંગીકાર કરી સિંહની પેઠે પાલે છે. આ બાબતમાં સમજવા જેવી ચઉલાંગી આ પ્રમાણે જાણવી. (૧) સિંહની જેવા શૂરવીર થઇને ચારિત્ર બ્રહણ કરે, અને સિંહની પેઠે પાલે. જેમ ધન્યકુમારે વૈભવ વિગેરે સાંસારિક સુખના સાધનો હાવા છતાં પણ તે સાધનો યથાર્થ સ્વરૂપે ક્ષણિક (અનિત્ય) જાણ્યા. આ બાબતમાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિ લગવંતે દ્રાક્ષના જેવી મીઠી શીખામણ આપતાં જણાવ્યું છે કે—

यस्त्रातस्तश्र मध्याह्ने, यन्मध्याह्ने तनिशि ॥ निरीक्ष्यते भवेऽस्मिन्दि पदार्थानामनित्यता ॥१॥ आकार्यम्य कुर्वीत-पूर्वाह्ने चापराह्निकम् ॥ न ३ प्रतीक्षते मृत्युः कृतमस्य न वा इत ॥२॥

> चला लक्ष्मीश्रलाः प्राणाः, चलं चंचलयौवनम् ॥ चलाचलेऽस्मिन्संसारे-धर्म पको हि निश्चलः ॥ ३॥

તથા ધન્યકુમારે એમ પણ વિચાર્યું કે હું બીજા જવાની માફક એકલા જ જન્મ્યા 😮 અને મરતી વખતે પણ આ વિનશ્વર સંપત્તિ વિગેરે સાધનો તછને પરભવમાં એકલા જ જવાનો છું. દુનિયામાં કાઇ કાઇનું છેજ નહિ. સગાઈ સંગંધ પણ જ્યાં સુધી સામાને સ્વાર્થ હોય, ત્યાં સુધીનો જ દેખાય છે. સ્વાર્થ સર્ચા પછી કાઈ સામું પણ જોતા નથી. મરણ પ્રસંગે રાેકકળ કરનારા જીવા શાથી રૂદન વિગેરે કરે છે? આ પ્રશ્ન વિચારતાં કારણ એ જણાય છે કે મરનાર માનવ પાતે પાતાની હયાતિમાં રૂદન કરનારા માનવાને સુખના <u>ઇષ્ટ સાધનો મેળવી આપતા હતા અને તેમને અનિષ્ટ જ્વરાદિની વેદના ભાગવવા રૂપ માંદગીના</u> પ્રસાંગે નીરાગ બનાવવાને ચાગ્ય ઈલાજ પણ કરતાે હતાે, તે પાતાનો સ્વાર્થ સધાતાે અધ પડી ગયાે, તેથીજ સગાં વિગેરે કુટુંળીએા રૂદન કરે છે. તથા મારા આત્મા શાક્ષતાે છે. તે નિર્મલ જ્ઞાનાદિ ગુણાથી ભરેલાે છે. એને સંયમની અરાધના કરવા રૂપ મુક્તિના ખાદ-શાહી રસ્તે ચલાવીએ તાજ પરમાન-દમય મુક્તિપદ મેળવી શકાય. જ્ઞાનાદિ ઉત્તમ **મ્યા**ત્મિક ગુણા સિવાયના જે પદાર્થી છે, તે તો ગાહ્ય ભાવ છે. માહથી જ આત્મા એવા સંગ' ધારાવે છે કે એ વસ્તુએ મારી છે પણ તેમ તો છેજ નહિ. જો તેમ હાય તા પરભવમાં જતાં જીવને જેમ જ્ઞાનાદિ ગુણા સાથે જાય છે. તેમ ળાહ્ય ભાવા પણ સાથે જવા જોઇએ. પણ જતા નથી જ. એથી સાબીત થાય છે કે મારી વસ્તુ તાે જ્ઞાનાદિ ગુણા જ છે. બીજું નહીં જ. આવા ઉત્તમ વિચારા કરી શ્રીધન્યકુમારે સિંહની જેવા પરાક્રમી ળનીને સંયમ સ્વીકારી તેને સાધવામાં સિંહ જેવા શૂરવીર બનીને આત્મવીર્ય એવું ફેારવ્યું કે જેથી અલ્પ સમયમાં જ્યાં રહેલા દેવાે નિશ્વયે એકાવતારી જ હાય છે, એવા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના સુખા ભાગવી, અનુક્રમે ૩૩ સાગરાપમનું આયુષ્ય પૂર્ થતાં મનુષ્યગતિમાં આવી કરી તે ચારિત્રના જ પ્રભાવે મુક્તિપદ મેળવશે. એ પ્રમાણે બીજા પણ અનેક પુણ્યશાલી ભવ્ય જીવાએ વીર્યોદ્વાસ વધતાં એક વર્ત્તમાન ભવમાં પણ નિર્વાણ લક્ષ્મી મેળવી છે.

ર સિંહની જેવા શૂરવીર ળનીને સંયમ ગ્રહેલું કરે, પણ તેવીજ રીતે સંયમને ઠેઠ સુધી અસ્ખલિત ભાવે સાધી શકે નહિ તે બીજો ભાંગો છે. અહીં જેઓ ચારિત્રને લેતી વખતે સિંહ જેવા પરાક્રમી બને પણ પાછળથી ખરાળ નિમિત્તોના સંસર્ગથી પતિત પરિ-લામી થાય, શિયાળ જેવા બની જાય એવા જીવોનું દર્ષાંત આપી શકાય. આ બીજા ભાંગામાં રહેલા જીવામાં પણ કૈટલાએક જીવા પુષ્યાદયે સારા નિમિત્તો પામી શ્રીઆદ્ધ કુ-મારાદિની માક્ક કરીથી પ્રથમ ભાંગાની સાધના કરી આત્મકલ્યાલુ કરે છે.

3 સંયમને ગ્રહેણુ કરતી વેળાએ કેટલાએક જીવા તથા પ્રકારના બાધના અભાવ વગેરે કારણોને લઇ શિયાળના જેવા હાય, પણ સંયમને લીધા પછી શ્રીગુરૂ મહારાજની પરમ ઉદ્ધાસથી ભક્તિ વિગેરે સંયમમાં ટકાવનારા તથા વધારનારા સાધનાની નિરંતર સેવનાથી સિંહના જેવા શૂરવીર ખનીને સંયમને સાધે તે ભવ્ય જીવા 'લેતાં શિયાળની જેવા, અને પાલવામાં સિંહની જેવા' આ ત્રીજા ભાગામાં લઈ શકાય.

૪ સંયમ શહેણ કરતી વેલાએ જે છવા શિયાળ જેવા હાય, અને તેને પાલવામાં પણ તેવા જણાતા હાય, તે જુવા 'લેતાં શિયાળ જેવા, અને પાળતાં પણ શિયાળની જેવા ' આ ચાથા ભાંગામાં લઇ શકાય. આ ચાર ભાંગામાંથી સમજવાનું એ કે મહાભાગ્યાદયે સંય-મને પામેલા જીવે સંયમની સાધના કરવામાં આત્મવીર્યને પરમ ઉદ્યાસથી ફારવીને સંસા-રની રખડપટ્ટીના સમૂળગા નાશ કરવા. મહા પુષ્યશાલી જીવાજ એવી સ્થિતિને પામી શકે છે. આ પહેલા ભાંગામાં સૌથી ચઢીયાતા પ્રભુ શ્રી તીર્થ કર દેવા જાણવા. કારણ કે એ પરમ તારક મહા પુરુષા સ્વપર તારક છે. પાતે સ્વયંસંબુદ્ધ છે. અને બીજા લબ્ય જીવાને ઉન્માર્ગથી પાછા ખેસેડીને સન્માર્ગના રસ્તે દોરે છે અને પાતે કર્મના પંઝામાંથી છૂટીને ખીજા જીવાને છૂટા કરાવે છે તથા પાતે રાગાદિ શત્રુઓને જીતે છે, અને ભવ્ય જીવાને ઉપદેશ દઇને રાગાદિ શત્ર્રુઓને જીતવાના ઉપાય જાણાવે છે. તે પરમ તારકની દેશનામાં અપૂર્વ મધુરતા હોવાને લઇને તે દેશના પરમ આદેય ( ગ્રહણ કરવા લાયક, સાંભલવા લાયક ) ગણાય છે. તેમજ તે આદર્શ જીવનને પામવામાં પણ મદદ કરે છે. માટે જ તેને યથાર્થ રીતે સ્વપર હિતકારિણી કહીએ, તો પણ તે ઉચિત જ છે, આ વાતને લક્ષ્યમાં લઇને વિસ્તારથી સમજવાની ઈચ્છાવાલા ભવ્ય જીવે.ને ચાલુ ભાષામાં સરલ પદ્ધતિએ તે દેશનાને ગાહવવાથી મહાલાભ થશે. આવા આવા અનેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને આ શ્રી દેશનાચિંતામણિ બ્રંથની રચના કેરી છે. ચાવીસ તીર્થ કરાની ચાવીશ દેશનાઓમાંથી પહેલા ભાગમાં શ્રી આદીધર પ્રભુતી દેશના જણાવી હતી. હવે પછીના ત્રીજા ચાથા વિગેરે ભાગમાં

**અનુક્રમે** શ્રી સંભવનાથ પ્રભુ વિગેરે શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાની દેશના જણાવીશ. આ **ખીજા** ભાગમાં કઈ થીના કઈ રીતે જણાવી છે ' તેનું વર્ણુન ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણુંનું. અહીં શરૂઆતમાં મંગલાચરણ કરી પશ્ચાનુપૂર્વી ના ક્રમે શ્રી અજિત પ્રભુના પાછલા ત્રીજા ભવશી શરૂઆત કરતાં જણાવ્યું છે કે–વર્તમાન ચાવીશીના બીજા તીર્થ કર પ્રભુ શ્રી અજિતનાથના જીવ પાછલા ત્રીજા ભવે વિમલવાહન નામે જૈનધર્મી રાજા હતા. એક વખત આકાશમાં વાદળાંની વિનશ્વરતા (ક્ષણવારમાં વિખરાઇ જવું) જોઇને તેમને વૈરાગ્ય ભાવના પ્રકટ થઈ. તે અવસરે તેમણે ભાવેલી ભાવનાનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવતાં પહેલાં તેમની જન્મ નગરી, રાજ્યાવસ્થા, ન્યાયથી રાજ્યનું પાલન, તથા ધાર્મિક જીવન વગેરેનું વર્ણન કર્યું છે. પછી વૈરાગ્ય વાસિત શ્રી વિમલવાહન રાજાને "ધન્ય પુરૂષાતા મનારથા જલદી કૃળે છે" આ નીતિ વાકયાનુસારે "નગરીની ખ્હાર ખગીચામાં શ્રી અરિંદમ નામના આચાર્ય પધાર્યા છે" એમ આપે છે. તેને રાજી જણાવી **ખ**ગીચાને**ા** રક્ષક નાેકર વધામણી પ્રજાદિની સાથે આચાર્ય મહારાજને વાંદવા વિપ્રલવાહન રાજા વિધિ પૂર્વક વંદનાદિ કરીને તે ઉચિત સ્થાને બેસે છે. અહીં આવેલા ભવ્ય જીવાને આચાર્ય મહારાજે. સંભળાવેલી દેશનાનું ટ્રંક વર્ણન કરી રાજાએ આચાર્ય મહારાજને પૃછ્યું કે તમે ભરજીવાનીમાં શા કારણથી દીક્ષા લોધી ! તેના જવાખમાં તેમણે દીક્ષા લેવાનું કારણ કહ્યું છે. આ અધી બીના સાંભળ્યા બાદ વિમલવાહન રાજાએ દીક્ષા લેવાની ઈચ્છા જણાવી, શુરૂએ તેની અનુમાદના કરી જણાવ્યું કે તમારી વિન તિને માન્ય રાખી તમે રાજ્યની વ્યવસ્થા કરીને કરી અહીં આવશા, ત્યાં સુધી અમે અહીં રહીશું. પછી રાજાએ મંત્રી-એને પાતાનો વિચાર જણાવ્યા કે, હું કુંવરને રાજ્ય સાંપી દીક્ષા લેવા ચાહું છું, તેમણે રાજાના વિચારને અનુકૂલ ઉત્તર આપ્યા. પછી ૧ રાજાએ જ્યારે પુત્રને ખાલાવી રાજ્ય **લે**વાની આજ્ઞા કરમાવી, ત્યારે વિનીત કુંવર પિતાજીને શું કહે છે ? ર રાજા તેના જવાળ શા આપે છે? ૩ અંતે રાજા કુંવરના રાજ્યાભિષેક કરી તે નવીન રાજાને કેવી હિત શિક્ષા આપે છે ? ૪ પત્ર પિતાનો દીક્ષા મહાત્સવ કેવો કરે છે ? પ વિમલવાહનરાજા મહેલથી નોકળી ગુરૂની પાસે આવી કયા ક્રમે દીક્ષા ગ્રહણ કરે છે? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા અહીં જણાવીને ગુરૂએ દીક્ષાની ક્રિયા પૂરી થયા ખાદ અંતે આપેલી હિત શિક્ષા ગર્ભિત દેશનાનું, અને આઠ પ્રવચન માતા તથા ળાવીશ પરીષહાનું સ્વરૂપ ટ્રંકામાં જણાવ્યું છે. પછી રાજષિ વિમલવાહને વીશ સ્થાનક તપ આરાધી નિકાચિત કરેલા જિન નામ કર્મનું અને બીજી કરેલી તપસ્યાનું વર્ણન કરીને જણાવ્યું છે કે અંતે અનશન કરી તે મુનિ પાંચ અનુત્તર વિમાનામાંના પહેલા વિજય વિમાનમાં એકાવતારી મહહિ ક દેવ થયા. આના સાર એ છે કે મંગલાચરણ, પ્રભુને સમ્યકત્વ પામવાના ભવ, સુસીમાનગરીનું ને વિમલવાહન રાજાનું વર્ણન, તે રાજાને પ્રકટ થયેલી વૈરાગ્ય ભાવનાનું સ્વરૂપ, અરિંદમ આચાર્યનું વર્ણુન, રાજાએ કરેલ શુરૂ વંદન, તેમણે આપેલી દેશના, રાજાને થયેલી તેની અસર, રાજાએ પૃછ્યું કે તમને વૈરાગ્ય શાથી થયા ? આ પ્રશ્નના ગુરૂએ આપેલા ઉત્તર, તે પ્રસંગે ≁ણાવેલી આરામ (બગીચા)ની

હંકીકત, રાજાએ કરેલી∴ગુરૂની સ્તુતિનું વર્ણન, તથા રાજાએ ગુરૂને જણાવેલી દીક્ષા લેવાની ભાવના, તેમાં ગુરૂની અનુમતિ, રાજાએ મહેલમાં આવીને મંત્રીઓને કહેલી દીક્ષાની ખીના, તેમણે કરેલી અનુમાદના, રાજાએ આ વાત કુંવરને જણાવો રાજ્યને સંભાળવા કહ્યું, તેમાં કુંવરે જણાવેલી નાખુશી, રાજા અને મંત્રીએ કુવરને રાજ્ય લેવા અને પિતાને દીક્ષાની અનુમતિ દેવા સમજાવે છે, અંતે થયેલા કુવરના રાજ્યાભિષેક, તે ટાઇમે વિમલવાહને નવીન રાજાને ચ્યને પ્રજાને આપેલી હિતશિક્ષા, કુવરે કરેલાે રાજાના દીક્ષાભિષેક, વિમલવાહનને ગુરૂએ આપેલી દીક્ષા, તેના અંતે ગુરૂએ જણાવેલ ચારિત્રનું ફળ તથા હિતશિક્ષા, અહીંથી નવીન રાજિષ ને લઇને ગુરૂએ કરેલ વિહાર, વિમલવાહન રાજિષ એ જિન નામને નિકાચિત કરવા કરેલ વીશ સ્થાનક તપ તથા એકાવલિ આદિ તપનું વર્ણન કરતાં ટીપણીમાં તે દુએ તપનો વિધિ જણાવ્યો છે. પછી તે મુનિ ઘણા કાલ દક્ષિણ પાળી અંતે અનશનાદિ વિધિપૂર્વક સમાધિ મરણે મરણ પામી વિજય વિમાનમાં એકાવતારી અનુત્તર દેવ થયા. આ સંક્ષેપમાં જણાવેલા મુદ્દાએ। અનુક્રમે અહીં વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછી વિજય વિમાનના દેવાનું સ્વરૂપ જણાવતાં (અજતનાથ પ્રભુના જવ) તે અનુત્તર દેવના દેહની ઉંચાઈ, વર્ણ, અવધિ-જ્ઞાન, ધાસોચ્છાસ લેવાની, આહાર લેવાના રીત વગેરે ગીતા કહીને જણાવ્યું કે તે (તીર્થ કર ના જીવ) ને આંતકાલે ચ્યવનના ચિહ્ની પ્રકટ થતા નથી. એમાં જિન નામ કર્મની પ્રભાવજ કારણ છે. અહીં તું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પૂરું કરીને છેલ્લા મતુષ્ય ભવમાં વિજયા રાણીની કુક્ષિમાં તે આવ્યા, તે વખતે માતાએ જેયેલા ૧૪ સ્વપ્નાની, અને સૌધર્મેન્દ્રના આગમનની બીના કહીને ૬૪ ઇંદ્રોએ આવી કહેલ સ્વપ્તાનું કુલ, અને સ્વપ્ત પાઠકાેએ કહેલ સ્વપ્તાનું કુલ જણાવ્યું છે. પછી શ્રી અજિતનાથનો જન્મ, તે વખતની પરિસ્થિતિ અને દિક્કુમારીકાઓના કાર્યી, ઇંદ્રોએ કરેલ જન્માત્સવ વર્ણવીને ચાર શ્લેકામાં અચ્યુતેન્દ્રે કરેલી પ્રભુની સ્તૃતિ અને સોધમેન્દ્રે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ ( પાંચ શ્લાેકામાં ) તથા મેરૂ ઉપર થયેલા જન્માભિષેકની સંપૂર્ણ ખીના જણાવતાં નંદીશ્વર દ્વીપનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. આ અવસરે સગરચક્રીનો જન્મ, જિતશત્ર રાજાએ કરેલ અંનેનો જન્માત્સવ, અને નામ કરણાદિ તથા ત્રણ શ્લોકામાં અંનેની આલ્યવયનું વર્ણન, એ શ્લોકોમાં કલાભ્યાસ વગેરે, કહીને તે એની સુવાવસ્થાનું વર્ણન કરતાં પ્રભુશ્રી અજિતનાથના શરીરની ઉંચાઇ વગેરેનું સ્વરૂપ જણાવતાં ટીપ્પણીમાં ૬ સાંઘયણ. է સંસ્થાન અને ત્રણ અંગુલાનું વર્ણન ટુંકામાં જણાવ્યું છે. પછી શ્રી અજિતકુમારના લગ્નનું વર્ણન, અને પિતાએ પુત્રને જણાવેલી ચારિત્ર લેવાની ભાવના, તેમાં પ્રભુની સંમતિ. તે વખતે જિતશત્રુ રાજાએ પુત્રને રાજા થવા કહ્યું, ત્યારે તેમણે કાકાને રાજા ખનાવવા પિતાને કહ્યું, કાકાએ વડીલ ળધુની સાથે દીક્ષા લેવા જણાવેલી ઈચ્છા, સુમિત્ર વિજયને ભાવયતિરૂપે ગૃહસ્થપણામાં રહેવા પ્રભુએ અને જિતશત્રુ રાજાએ કરેલ આગ્રહ, લઘુળ ધુએ વડીલના વચનનો કરેલ સ્વીકાર, શ્રી અજિતનાથનો રાજ્યાભિષેક, પ્રભુએ સગરને યુવરાજ બનાવ્યો, પિતાનો દીક્ષા મહાત્સવ કર્યો, રાજાએ આદિનાથપ્રભુતા સ્થવિર મુનિની પાસે દીક્ષા લઇ આરાધી. તે અને વિજયા માતા પણ ચારિત્ર પાલી માથે ગયા. પ્રભુએ કરેલ પ્રજાપાલન વગેરે, તેમની વૈરાગ્યભાવના, ( ૩ શ્લાકમાં ) લાકાંતિક દેવાએ તીર્થ પ્રવર્ત્તાવવા પ્રભુને કરેલ વિન તિ, પ્રભુએ સગર કુમારને રાજ્ય સંભાળવા કરેલ આગ્રહ, સગરે જણાવેલા વિચારા, અંતે સગરે પ્રભુનું વચન માન્યું, તેના રાજ્યાભિષેક, પ્રભતું વાર્ષિક દાન, તેનો પ્રભાવ, પ્રસંગે ૩૭ વાનાં અભવ્ય જીવા નજ પામે. તે ખીના, વાર્ષિક દાનના է અતિશયા (ટીપણીમાં), દાનને લેનારા જીવાનું સ્વરૂપ, દીક્ષા વ્યવસર, ઇંદ્રાગમન, દીક્ષાભિષેક, દીક્ષાનો વરધાડા, તે પ્રસંગનું સવિસ્તર વર્ણન સપરિવાર દીક્ષાનું લેવું, તે ટાઇમે ચાર્યું જ્ઞાન પ્રભુને પ્રકટ થયું. અહીં ટીપણીમાં જણાવેલ જિનના ચાર લેદોનું સ્વરૂપ, ઇંદ્રે કરેલી પ્રભુની સ્તૃતિ, સગર રાજાએ કરેલ પ્રભુ સ્તૃતિ, પ્રભુએ કરેલ પહેલું પારણું, દાયકને લાભ, પાંચ દિબ્યાદિનું સ્વરૂપ, વિહારનું તથા છજ્ઞસ્થપણાના ૧૨ વધાનું વર્ણન, શુકલ ધ્યાન તથા ક્ષપક શ્રેણિ અને ગુણસ્થાનકાદિનું ટુંક વર્ણન, માહાદિ ક્ષયે પ્રભુને થયેલું કેવલજ્ઞાન, આ ચાલા કલ્યાળકનું વર્જીન કરતાં ઇંદ્રાદિનું આવવું, સમવસ-રણની રચના, ચૈત્યતરૂની વ્યાખ્યા, કેવલો શ્રી અજિતનાથ પ્રભુનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ, સમવસ-રણમાં ત્રણ પ્રતિભિષ્ટા દેવા વિકુવે<sup>ર</sup> તેનું કારણ, ઇંદ્રે કરેલ પ્રભુની સ્તુતિ, સગર રાજાનું પ્રભુને વંદન કરવા જલું, ત્યાં જઇને તેણે કરેલી સ્તૃતિનું ૮ શ્લોકામાં વર્ણન, સમવસરણના ત્રણ ગઠમાં દેવ મનુષ્યાદિની ગાઠવણી, દેશનાનું સ્વરૂપ, પ્રભાવ, સમવસરણમાં પ્રભુની દેશનાની શરૂઆત, ધમ<sup>દ</sup>ધ્યાનના ચાર લેદોનું વર્ણન કરતાં ૬ શ્લોકામાં આત્રા વિચયનું, હ શ્લોકામાં અપાય વિચયનું, અને ૧૨ શ્લોકામાં વિપાક વિચયનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે. અહીં ૧૧ મા શ્રી વિપાકસુત્રનું રહસ્ય જરૂરી જાણી ટુંકામાં છતાવ્યું છે. પછી વગર વિચાર્યું કામ કરવાથી દુ:ખી થયેલા જવાના બે દુષ્ટાંતા તથા ચાર ગતિના દુ:ખાનું વર્ણન પણ ઢંકામાં કર્યું છે.

ત્યાર બાદ ધર્મ ધ્યાનના સંસ્થાન વિચય નામના ચાથા લેદનું સ્વરૂપ ગહુ જ વિસ્તારથી સમજાવતાં લાેકની આકૃતિ અને તેના લેદાદિ તથા આઠ રૂચક પ્રદેશાની બીના તેમજ તિર્છા લાેકની તથા અધાલાેકની મર્યાદા અનુકમે સમજાવા છે. પછી અધાલાેકનું બહુજ વિસ્તારથી સ્વરૂપ જણાવતાં શરૂઆતમાં નરક સ્થાનોના નામ, જાડાઈ, નરકાવાસાનો જૂદી જૂદી ગણુત્રો અને કુલ સંખ્યા, અહીં રહેલા ઘનાેદધિ આદિની બીના, સાતે નારકીમાં જૂદા જૂદા પ્રતરે શરીરની ઉંચાઇઓમાં જરૂરી ગણિતનો વિચાર કહીને નારકીના જવાને સંઘયણ સંસ્થાનાદિની બીના અને જઘન્યોત્કૃષ્ટ આયુષ્ય, તથા ક્ષેત્ર વેદના, તેમજ પરમાધામિકૃત વેદનાનું સ્વરૂપ જણાવતાં લક્ષ્મણના અને રાવણના સ્યૂલ ૧૪ લવાનું વર્ણન ને તેમાં પણ ચાથી નરકમાં સીતેન્દ્રે પરમાધામિઓને કરેલી સ્યૂચના, રામચંદ્ર કેવલીના કહ્યા મુજબ સીતેન્દ્રે ળંનેને જણાવેલી હકીકત, તેમજ પોતાના પાંચ લવાનું વર્ણન આ બધી હકીકત બહુજ અપૂર્વ બાધકાયક હોવાથી વાંચીને મનન કરવા લાયક છે, તેમજ આત્મિક જવનને નિર્મલ બનાવનારી છે.

પછી નાષ્કીના ઉત્પત્તિ સ્થાનાદિ જણાવીને પરમાધામિ દેવા કઈ રીતે નારકીના જીવાને

કનડગત કરે છે?, નરકમાં રહેલા છવા પાછલા ભવમાં કરેલા પાપનો કેવા પશ્ચાત્તાપ કરે છે?, નરકના દુ:ખર્થી અચવાનો ઉપાય શો?, આ પ્રશ્નોના વિસ્તારથી ખુલાસા કરતાં પ્રસંગે દેષ્ઠાંતો દઇને દાન શીલ તપ અને ભાવ પાર્મનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. આ રીતે નારકીનું વર્ણન કર્યા ળાદ ભુવનપતિ વ્યંત્તર વાલુવ્યંત્તર દેવાની હકીકત જણાવતાં શરૂઆતમાં ભુવનપતિના આવાસ વગેરે, અસુરાદિના મુકુટના ચિદ્ધ વગેરે, વીશ ઇંદ્રોના નામ વગેરે જણાવીને ભુવનપતિની બીના પૂર્ણ કરી વ્યંતરાદિની બીના જણાવતાં શરૂઆતમાં વ્યંતરાના સ્થાનો, તેમના મુકુટના ચિદ્ધો, બત્રીશ ઇંદ્રોના નામ (વ્યંતરના ૧૬ અને વાલુવ્યંતરના ૧૬ ઇંદ્રો) વગેરે કહીને અંતે તે અનેના દેહાદિ દ્વારા વર્ણવ્યા છે. અહીં અધાલોકનું વર્ણન પૂર્ણ થાય છે. આગળ તિર્છા લોકના એક વિભાગ રૂપ જયાતિષ્વકનું સ્વરૂપ સમજાવતાં જયાતિશ્વકના સ્થાન, ચંદ્રાદિની સંખ્યા પરિવાર વગેરે, તેમના વિમાનોનું પ્રમાણ વગેરે, તથા તે વિમાનોને વહન કરનારા આભિયોગિક દેવાની સંખ્યા અને સ્વરૂપ જણાવીને અહી દ્વાપની બહારના ચંદ્રાદિની બીના વગેરે, અને ચંદ્ર વગેરેમાં ચંદ્રનું આયુષ્ય વધારે હોવાનું કારણ, ચંદ્ર વગેરમાં દંડકના કમે દેહાદિ દ્વારાની વિચારણા, અંતે ચંદ્રાદિના તથા તેમના પરિવાર ભૂત દેવ દેવીએમના જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યનું વર્ણન કરીને જયાતિષ્ક દેવાનું સ્વરૂપ પૂર્ણ કર્યું છે. પછી તિર્છા લોકની બીના શરૂ થાય છે.

અહિં શરૂઆતમાં મેરૂ પર્વત, ભરતક્ષેત્રાદિ હ ક્ષેત્રો, દ વર્ષ ધર પર્વતો, પદ્મદ્રહાદિ દ્રહેા, ગંગા સિંધુ વગેરે નદીયા, ભરતાદિ સાત ક્ષેત્રાની પહેલાઈ વગેરે, કહીને ગજદંત પર્વતો, દેવકુર, અને અહીંના દ્રહેા, તથા કંચનગિરિ, ચિત્રકૂટાદિ, ગંધમાદનાદિ ગજદંતગિરે, ઉત્તરકુર, યમકપર્વત વગેરેનું વર્ણન કરીને મહાવિદેહની ૩૨ વિજયા, વૈતાહય પર્વત, નવ કુટ, જંખૂદીપની જગતી, બાળ વૈતાહય પર્વતાદિ, લવણ સમુદ્રાદિ, આટલા પદાર્થોનું દ્રંકામાં સ્પષ્ટ સ્વરૂપ જણાવી જંખૂદીપના અધિકાર પૂરા કર્યો છે.

પછી ૨૭૧મા શ્લાકથી ધાતકી ખંડ, કાલાદિધ સમુદ્રાદિ, ધાતકી ખંડના, ને પુષ્કરાર્ધના મેરૂ પર્વતાનું વર્ણન કરીને અઢી દ્વીપના પદાર્થોની ટ્રંક બીના પણ કહી છે. પછી માનુ- ધાત્તર ગિરિની ળીના અને તેના અન્વર્ધ તથા પર અંતરદ્વીપા, મનુષ્યના ભેદા, સાડી પચ્ચીશ અર્ય દેશા, તે દરેક દેશની રાજધાની, આર્યના ક્ષેત્રાર્ય, શિલ્પાર્ય વગેરે ભેદા, અંતર દ્વીપના મનુષ્યો, આટલા પદાર્થીનું સ્વરૂપ સરલ રીતે સમજાવ્યું છે. ત્યાર બાદ મનુષ્યોમાં દંડકની પહિતાએ દેહાદિ દ્વારાની વિચારણા કરીને અઢી દ્વીપનાં બહારના દ્વીપ સમુદ્રાદિનું વર્ણન કર્યું છે. પછી ૧૩ શ્લોકામાં વિસ્તારથી આઠમા નંદીશ્વર દ્વીપનું વર્ણન કરીને તેથી આગળના દ્વીપ સમુદ્રોનું, અને તે તે સમુદ્રોના પાણીના સ્વાદ વગેરે બીના બહુજ સ્પષ્ટ સમજાવી છે. અહીં અધાલોકનું અને તિર્છાલોકનું વર્ણન પૂર્ કરીને ઉધ્લે લોકનું વર્ણન શરૂ કર્યું છે. તેમાં પ્રથમ ઉધ્લે લોકનું પ્રમાણ, અને તેમાં રહેનારા દેવાના ભેદ, તથા સિદ્ધ શ્રિલાનું સ્વરૂપ, તેમજ સરખા પ્રમાણ વાળા ચાર ચાર પદાર્થી, વળી અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસનું

સ્થાન, અને સિદ્ધોનું સ્થાન, આ બધા પદાર્થીનું વર્ણન ટ્રંકામાં કરીને સમભૂતલા પૃથ્લીથી કર્યા દેવલાક કેટલે છેટે છે? આ પ્રશ્નના સ્પષ્ટ ઉત્તર વિસ્તારથી સમજાવતાં સામાનિક દેવાદિની વ્યાપ્યા વગેરે ખીના પણ જણાવી છે. પછી ઉધ્વ લાકમાં રહેલા વિમાનોનો સરવાળા. દ્વિચરિમ, એક ચરિમ શંગ્દોના અર્થી, દેવાને આઢારેચ્છા અને ધાસા ચ્છવાસ લેવાની પદ્ધતિ, દેવાનું ખીજા દેવલાકામાં ગમન આગમન, કથા જવા કથા દેવલાક સુધી જાય? આ પ્રશ્નના ઉત્તર, દેવાની પરિચારણામાં તરતમતા. વૈમાનિક દેવામાં દેહાદ દ્વારાની વિસ્તારથી વિચારણા, ત્રસ નાડીનું રવરૂપ, આટલા પદ થેનું વર્ણન ધર્મધ્યાનનો ચાંથા ભેદ સમજાવતાં પ્રભુ શ્રી અજિતનાથે કર્યુ<sup>ર</sup> છે. અહીં ધમ<sup>્દ</sup>યાનની દેશના પૂરી કરતાં પ્રભુએ આ દેશનાના શ્રોતા વગેરેને થનાર લાભ, તેમાં અહિક લાભ કહીને પારભવિક લાભ પ્રભુએ ખહુ વિસ્તારથી વર્ણું બ્યાે છે. આ રીતે ધર્મધ્યાનનું વિસ્તારથી સંપૂર્ણ વર્ણન કરીને, પ્રભદેવે દેખાતા સાંસારિક પદાર્થીની અનિત્યતા, આત્મહિત કરવાનો અવસર, માનવલવની દુર્લભતા, પાપ કમેના વિપાકાની ભયંકરતા, રાગના કારણા, અનિત્ય દેહથી નિત્ય ધર્મની સાધના, કેવા રાગ કર્યા કરવા ? તેનો ખુલાસા, કાના દિવસ સફળ, અને કાના દિવસ નિષ્ફલ ગણાય? તેનો ખુલાસા, તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ, ઝેરથી પણ માહનું ખરાળપણું, માહથી થતી ખરાળી, માહ કરવાથી થતા ખરાખ ફલા, સુખના ખરા સાધનો, અહીં સંસારી જીવાની થતી ભૂલા, ખરૂં સુખ શેમાં છે ? ઇંદ્રો પણ પહેલા તીર્થ કર ઋષભદેવને નમે, તેનું શું કારણ ? કેવલી ભરત ચક્રીને મુનિવેષ પ્હેરવાનું શું કારણ ? પ્રભુતા પૂર્વજોની ત્યાગ ભાવના, સિદ્ધિ વગેરે, વગેરે કહી સવ<sup>ે</sup> વિરતિ દેશના પૂરી કરી છે પછી દેશવિરતિની દેશના, સમ્યકત્વથી પહેલા છવા માડામાં માડા માક્ષે કયારે જાય ? પ્રભુની દેશના સાંભળવાથી જીવાને થયેલ વિવિધ લાભ, પ્રભુના કાકા વસુમિત્રની દીક્ષા, તીર્થ સ્થાપનાનો ક્રમસર વિધિ, તેમાં ઇંદ્રાદિની ફરજ, પ્રભુએ ગણધરાદિને આપેલી દેશના, અલિનું સ્વરૂપ, ને વિધિ, પ્રથમ ગણુપરની દેશના, ઇંદ્રાદિનું ન દીશ્વરે જવું, પ્રભુનો વિહાર, અનુક્રમે કૌશાંબી નગરીએ પધાર્યા, ત્યાં પ્રભુએ આપેલી દેશનાનું વર્ણન, એક ખ્રાક્ષણે " આ આવી રીતે કેમ થયું ?" આ ટ્ર'કામાં પ્રેલા પ્રશ્નનો પ્રભુએ જણાવેલ ઉત્તર, તે ન સમજાતાં પ્રભુએ વિસ્તારથી સિંહસેન ગણધર આદિને આ વાત સમજાવી છે, સગર રાજાએ કરેલી ૬ ખંડનો સાધના, ૬ ખંડા કયા કયા ? તેની સ્પષ્ટહંદીકત, ૬ ખંડની સાધનામાં કરેલ ૧૩ અદમની તપસ્યા, વૈતાઢય પવેતે સ્ત્રી રત્નની પ્રાપ્તિ, ૬ ખંડાની સાધના કરીને ચક્રી પાછા ફરી અયેષ્યા નગરીમાં આવ્યા. તેમના ચક્રિપણાનો અભિષેક મહાત્સવ, ચક્રવર્ત્તિની ઋદ્ધિનું વિસ્તારથી વર્ણન, ગ્રામાનુગ્રામ વિહાર કરતાં પ્રભુનું અહિં પધારવું, સગર ચક્રીનું વાંદવા આવવું, તેના સાંસારિક સુખનું વર્ણન, તેના ૬૦ હુજાર પુત્રા, તેમણુ પિતાની આંગળ કરેલી દેશાટન માટે વિનંતિ, ચક્રીએ આપેલ આજ્ઞા, પ્રયાણની તૈયારી, ૧૩ રત્નો સહિત કુમારાનું પ્રયાણ, અનુક્રમે અષ્ટાપદગિરિની નજીક આવવું, કુમારાએ મંત્રીઓને પૃષ્ઠેલ આ પર્વતનું સ્વરૂપ, તેમણે કહેલી બીના સાંભળી સૌએ અષ્ટાપદ પર્વત પર ચઢી જિન-પૂજા કરી પ્રભુની સ્તુતિ કરી. જહતુકમારાદિને આ તીર્થના રક્ષણ માટે થયેલ વિચાર, તેમણે મને માની આવ્યુપાનનુ કરતી ખાઇ ખાદવાનો કરેલ વિચાર, દંડરતન વડે ખાઈનું એક્સનું તેથી લવતપતિને થયેલ ઉપદ્રવ, નાગરાજનું સગર કુમારાની પાસે વ્યાવવું, નાગેન્દ્રનો કાય. જહતુકમારે કરેલ સાંત્વન, નાગેન્દ્રનું પાછા જલું, સગરકમારાએ ખાઇ પુરવા માટે ક્રાવેલ ગંગાનદીનો પ્રવાહ, તેથી નાગકુમારાને થયેલા વધારે પ્રમાણમાં ઉપદ્રવ, કરી નાગેન્દ્રને થયેલા ક્ષેપ, તે સમરકુમારાને આળી ભરમ કરી દઇ સ્વસ્થાને ગયો. ચક્રિના સૈન્ય વબેરેમાં ઉત્પન્ન શરેલ શાકાનળ, અચાધ્યા તરફ પાછા જવાનો સૌએ કરેલ નિર્ણય, તે પ્રમાણે અયોધ્યાની નજીક આવી સૌ ઉદાસ થઇ બેઠા, બ્રાહ્મણે ( ઇંદ્રરૂપધારી બ્રાહ્મણે ) કરેલી યુક્તિથી તે બધા ચકિની પાચે આવ્યા, પુત્રાના મરણને સાંભળી પૃથ્વી પર ઠળી ળયેલા ચકી, મંત્રીના આધાસન ભારેલા લચનો સાંભળી શાંત થઇને સંસારથી નિવે દ (કંટાળા) પામી બાલ્યા, કે સવે સસારી જીવા કર્સાધીન છે. તેને થયેલી વૈરાગ્ય ભાવના, પરિણામે પૌત્ર (ભગીરથ)ને રાજ્ય સોંપી અહીં પધારેલા પ્રભુની વંદના સ્તવના કરી વૈરાગ્ય રસથી ભરેલી દેશના સાંભળી ભગીરથે કરેલા મહાત્સવ પૂર્વ ક પ્રભુની પાસે દીક્ષા લઇ દ્રાદર્શાંગી ભણી સમતાદિ ગુણા ધારણ કરી સંયમ આરાધી ઘાતિ કર્મ ક્ષયે કેવલી થઇ સિદ્ધ થયા. આ બધી હકીકત વિસ્તારથી સમજાવીને માતે પ્રભુ શ્રી અજિતનાથનો ગણધર સાધ સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકાદિ પરિવાર, તથા હજાર મુનિઓના પરિવાર સાથે પ્રભુએ કરેલ અનશન, યાગનિરાધ, અઘાતિ કર્મ ક્ષયે મેળવેલ નિર્વાણપદ, પ્રભુના ૭૨ લાખ પૂર્વ આયુષ્યમાં કુમારપણાનો કાલ, દીક્ષાપર્યાય, છદ્મસ્થ પર્યાય, કેવલી પર્યાય વગેરેની સંકલના, પહેલા ઝષભદેવ પ્રભુના નિર્વાણથી બીજા અજિતનાથ પ્રભુના નિર્વાણ સુધીનું આંતરૂં, સગર સુનિનું નિર્વાણ, પ્રભુ વગેરેના દેહની ઇંદ્રાદિકે કરેલ અગ્નિસંસ્કાર, દાઢા વગેરેનું ગહુણ, દાઢા વગેરેની પૂજાનું ફૂલ, નિર્વાણ કલ્યાણ-કતા નદીજારે મહાત્સવ, ઇંદ્રાહિતું સ્વસ્થાને જહું, તીર્થ કરોના પાંચ કલ્યાણકમય જીવન ચરિત્રનો પ્રભાવ, આ ખધી બીના આ શ્રી દેશનાચિ તામણીના બીજા ભાગમાં વિસ્તારથી સમજાવીને અંતે જિન નામ કમ'ને આંધનારા જીવા દેવતાઇ સખમાં રાચતા નથી, અને તરકના દુ:ખા સમલાવે સહત કરે છે, છેલ્લા સવમાં, શ્રેષ્ઠ આચારવિચાર અને ઉચ્ચારવાળા હોય છે, તેમનું જીવન સર્વને સંપૂર્ણ રીતે અનુકરણ કરવા હાયક હાય છે આ ખધી બીના વિસ્તારથી કહીને વાંચક વર્ગને આશીર્વાદ ગર્ભિત હિત શિક્ષા દઇને શ્રી વિમલેશ્વર ચક્રેશ્વરી પદ્માવતી માતાને વિનંતિ કરી છે કે તમે ચતુવિધ સંઘના વિધ્નો દૂર કરી સર્વ વાંછિતા પૂર્ણ કરજો. આ રીતે મહુજ ટ્રંકામાં ગ્રંથનો સાર વર્જાવીને અંતે મેં આ ગ્રંથ ક્રમ્મ સાલમાં ક્યા સ્થલે કેની વિન તિથી બનાવ્યા ?, અને હવે પછીના આવીશ ભાગામાં શી બોના કહેવાશે ? આ પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા જણાવી આ ગ્રંથ પૂર્ણ કર્યો છે. એક દર અહીં ત્રણું લાેકનું સ્વરૂપ જભાવેલ હાેવાથી વાચક વર્ગને તમામ ક્ષેત્રોની ખીના ટ્રંકામાં જાણવાનું સા**ધન આ પ્રાંથ** છે, એમ જરૂર ખાત્રી થશે. જણવા જેવી અપૂર્વ બીના એ છે કે આ શ્રો અજિતનાથ મુક્તમપામામાં સિહાકૃતિ જિન બિંબાની પૂજા કરતા હતા. તેમણે પિતાનો કી**લા મહેલ્સવ કર્યો, પિતરાઈ ભાઇ સગર** ચક્રિને અને કાકાને પાતાના

કાથે દીક્ષા આપી, તે તે ખંતે મોક્ષે ગયા. આવી એક ઘટના શ્રી પાર્શનાથ લગવંતના કાલે પણ થઇ હતી. તેમણે પોતે કેવલી થયા ખાદ માતા-પિતા-સાસ-સસરા, અને સ્ત્રી, આ પાંચેને દીક્ષા આપી હતી. પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે પણ દેવાનંદા અને ઝાયલદત્તને દીક્ષા આપી, તેને આરાધી તે ખંતે મોફે ગયા. આ વાત જરૂર યાદ રાખવા જેવી છે. પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથ ગૃહસ્થપણામાં પણ વિનય વિવેકાદિ ગુણોને ધારણ કરતા હતા, કાકાનો પણ વિનય સાચવતા હતા, કાકાના દીકરા સગર ચક્રવર્ત્તિને પણ કલાલ્યાસાદિ પ્રસંગે સ્તેહ દિપ્ટથી કલાકુશલ ખનાવવા પ્રયત્નશીલ રહેતા. સંયમી જીવનમાં પણ અપૂર્વ દયા સમતાદિ ગુણોના ધારક હતા. તેમને ઉપસર્ગો થયા નથી. કેવલી થયા ખાદ પણ ઘણાં સ્થલે વિચરી ઘણાં જ્યોને તારીને સ્વપરતારક તે પ્રભુ અંતે અબ્યાબાધ સખ પામ્યા. આ તેમના જીવનનું ખરૂં રહસ્ય સમજીને જીવનમાં ઉતારનારા ભબ્ય જીવા જરૂર સ્વપરતારક બની સુષ્ઠિતના સખ પામે, એમ કહેવામાં તલભાર પણ અતિશ્યોષ્ઠિત છેજ નહિ.

મૂલ પ્રાકૃતમાં અને તેની ઉપર ટીકા સંસ્કૃતમાં, આ રીતે પણુ આ શ્રંથની મેં રચના કરી છે. તે નહિ છપાવતાં આ પહેતિએ પ્રસ્તુત શ્રંથને છપાવવાનું કારણુ એ કે 'પ્રસિદ્ધ ગુજરાતી ભાષામાં વધારે જીવા સમજી શકે.' આ પ્રસંગે મારે સ્પષ્ટ જણાવનું એકવે કે આર્થિક સહાયકાદિની અનુકૂળતા જાળવવા ખાતર ઘણું ઠેકાણું મેં સંક્ષેપમાં વિવક્ષિત પદાર્થોનું વર્ણન કર્યું છે. ભાવના છે અવસરે તેવા પ્રસંગોને વિસ્તારીને યથાર્થ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે ગાઠવવા.

છેવટે નમ્ર નિવેદન એજ કરૂં છું કે લવ્યજીવા આ શ્રંથના પઠન, પાઠન, તથા અર્થની ચિંતવના દ્વારા આ શ્રી અજિતનાથની દેશનાના તત્ત્વને યથાર્થ સમજીને સન્માર્ગમાં આવે, અને તેની પરમ ઉલ્લાસથી નિર્મલ આરાધના કરીને મોહરાજાને હરાવીને નિજગુણ રમણતામય પરમપદને પામે; એમ હાર્દિક નિવેદન કરીને હવે હું આ પ્રસ્તાવનાને સંક્ષેપી લઉં છું. તથા છદ્મસ્થ જીવાને જ્ઞાનાવરણીય કર્મના પ્રતાપે અનાભાગાદિ કારણામાંના કાઈ પણ કારણથી ભૂલ થવાનો સંભવ છે. કહ્યું છે કે:—

#### ॥ अनुष्टुब्बृत्तम् ॥ अवश्यमाविनो दोषाः, छद्यस्यन्वानुभावतः ॥ समाधि तन्वते संतः, किंनराश्रात्र वक्रगाः ॥ १ ॥

તેથી આ સ્વાપન્ન સ્પષ્ટાર્થ સહિત આ શ્રી દેશના ચિતામણી મહાગ્રંથના બીજ ભાગની રચના મુદ્રણ સંશોધન વગેરેમાં ગુણુગાહી મધ્યસ્થ ખુહિશાલી વાચક વર્ષને જે કંઇ યાગ્ય ભૂલચૂક જણાય, તેને મહાશયા સુધારીને વાંચશે, ને કૃપા કરીને જણાવશે તા બીજી આવૃત્તિમાં યાગ્ય સુધારા પણ થઈ શકશે.

નિવેદક:---

પરમાેપકારી પરમગુરૂ સુગૃહીતનામધેય આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્**રીશ્વર ચર**હ્યુ કિંકર વિનેયા**છ્** વિ<mark>જય પદ્મસ્</mark>રિ:

## અનુક્રમણિકા.

| ગાથાંક          | વિષય                                                   |        | <i>પૃ</i> ષ્ટાંક          |
|-----------------|--------------------------------------------------------|--------|---------------------------|
| ٩               | મંગલાચરણ તથા અભિધેયાદિ                                 |        | ٩.                        |
| ર               | પ્રલુ શ્રી અજિતનાથ સમકિત ક્યારે પામ્યા                 |        | ર                         |
| 3-6             | વિમલવાહન રાજાનું વર્ષુ ન                               | ****   | ₹–४                       |
| ૭–૧૨            | વિમલવાહન રાજાની વૈરાગ્ય ભાવના                          | ****   | 8-4                       |
| <b>૧૩–</b> ૧૪   | અરિંદમ આચાર્યનું આગમન તથા તેમનું વર્ણન                 | ••••   | <b>U-</b> C               |
| ૧૫              | વિમલવાહન રાજાનું ગુરૂ મહારાજને વંદન                    | ****   | <                         |
| <b>૧</b> ६–૧૮   | આચારે <sup>૧</sup> આપેલા ઉપદેશ                         |        | <del>د چ</del>            |
| १६              | રાજાએ ગુરૂને પૂછેલું વૈરાગ્ય થવાતું કારણ               | ••••   | 90                        |
| २०              | આશમનું દેષ્ટાન્ત                                       | ••••   | ૧૦                        |
| ર૧              | રાજાએ કરેલી ગુરૂની સ્તુતિ                              | ****   | <b>૧</b> ૧                |
| <b>૨૨</b>       | રાજાની દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા                             | ****   | . 19                      |
| રક              | ગુરૂની રાજાને દીક્ષા લેવામાં અનુમતિ                    | . •••• | ૧૧–૧૨                     |
| २४              | રાજા મહેલે આવી મંત્રીને પાતાની ઇચ્છા જણાવે છે          | ****   | ૧૨                        |
| <b>૨૫</b> –૨૬   | મંત્રીનું રાજાની ભાવનાને અનુમાદન                       |        | <b>૧</b> ૨–૧૩             |
| ২৩              | રાજા કુંવરને દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા જથાવે છે              | ****   | 13                        |
| ર <b>્–ર</b> ક્ | કુવરની રાજ્ય ગહેણુ કરવાની નાખુશી                       | ****   | <b>૧૩–૧૪</b>              |
| 30              | राकानी पुत्रने ७त्तर                                   | ****   | ૧૪                        |
| 39              | મંત્રીની કુવરને શિખામણ                                 | **** . | ૧૪–૧૫                     |
| <b>3</b> 2      | કુવરના રાજ્યાભિષેક <b>વખતે રાજાનો ઉપદેશ</b>            | ****   | ૧૫                        |
| 33              | રાજાનો દીક્ષાસિષક                                      |        | ૧૫                        |
| ૩૪–૩૫           | આચાર્ય મહારાજની હિત <b>શિક્ષા</b>                      |        | 18                        |
| 35              | આચાર્ય શ્રીનો વિ <b>હાર</b>                            | ••••   | १ <i>५</i> -१७            |
| 39              | તીર્થ કરનામ કર્મનો નિકાચિત બધ કેવી રીતે થાય ?          | ****   | १ <b>७–</b> १८            |
|                 | વીસ સ્થાનક વગેરે તપાતું સ્વરૂપ                         | ****   | १८ <del></del> २ <b>१</b> |
| 3८              | વિમલવાહન રાજાનું વિજય વિમાનમાં ઉપજવું                  | ••••   | २०-२०                     |
| 3€              | દેવતાએાની આહારની <b>અ</b> ભિલાષા તથા ધાસાધાસનું સ્વરૂપ | ****,  | २२                        |
| ४०-४१           | વિમલવાહન રાજાના જીવનું વિજય વિમાનથી સ્થવીને            |        |                           |
|                 | વિજયા રાણીની કુક્ષીમાં ઉપજવું                          | ****   | २२ <b>-२</b> ३            |
| ४२              | વિજયા રાણીએ જોએલાં ૧૪ સ્વપ્નો                          |        | રક                        |
| <b>¥</b> \$     | ચામક ઇન્દ્રોનું આવલું                                  | ****   | 'SR                       |

| ગાથાંક          | વિષય                                                               | _     | કાંકુડ          |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------|-------|-----------------|
| 88              | સ્વપ્ત પાઠકાએ જણાવેલું સ્વપ્તતું કુલ                               |       | ર૪              |
| <b>૪</b> ૫ ે    | વિજયા રાણી પ્રભુને જન્મ આપે છે                                     | ****  | રપ              |
| ४६              | પ્રભુના જન્મ વખતે સર્વ જીવાને થતું સુખ તથા                         |       | • • •           |
|                 | દિશાકુમારીએાતું આગમન                                               | ****  | ૨૫–૨૬           |
| 89              | દિશાકુમારીએાનું ઉચિત કાર્ય કરી પાતાને સ્થાને જ <b>ા</b>            | 100'1 | ₹               |
| 80              | ઇન્દ્રોએ કરેલા પ્રભુનો સ્નાત્ર મહાત્સવ                             |       | રફ૨૭            |
| ૪૯૫૨            | અચ્યુતપતિએ પ્રભુની કરેલી સ્તુતિ                                    |       | રહ–રહ-          |
| પ3–૫૭           | સૌધર્મે ન્દ્રે કરેલી પ્રહ્યુની સ્તુતિ                              | 1111  | ર <b>૯</b> –૩૧  |
| પ૯ :            | મેરૂ ઉપર પ્રભુનો સ્નાત્ર મહાત્સવ કરી શકેન્દ્ર તેમને                |       | + ( )           |
|                 | રાજમ દિરમાં મૂકે છે                                                |       | <b>૩</b> ૧      |
| 46-60           | પ્રભુતો સ્તાત્ર મહાત્સવ કરીને દેવા નંદીશ્વર દ્વીપે                 |       |                 |
|                 | જઇને અદ્વાઇ મહાત્સવ કરે છે                                         |       | 39-33           |
| <b>६१</b> –६३   | सुभित्रविकय राकानी पत्नी वैक्यांती सगर यहवर्तीने                   |       | - ,             |
|                 | જન્મ આપે છે તેમના જન્મ મહાત્સવનું વર્જીન કરે છે                    | ••••  | 33-3Y           |
| £8-             | પ્રભુના નામકરણ મહાત્સવની ખીના જણાવે છે                             | ••••  | 38              |
| ६५-६७           | પ્રસુના બાલપણાનું વર્ણન                                            |       | 3436            |
| ६८३६७           | <b>ળ</b> તે કુમારાના કલાભ્યા <b>સનું વર્ણન</b>                     | ****  | 36.             |
| ું છેહેર્       | ખ <sup>ું</sup> ને કુમારાની સુવાવસ્થાનું તથા શરીરની ઉંચાઇતું વર્ણન |       | 31-3€           |
| હર <sup>ુ</sup> | પ્રભુતા લગ્નની હેકીકત                                              | ••••  | 36              |
| ت <b>د</b> ی    | જિત <b>રા</b> ઝુ રાજા દીક્ષા <b>હેવાની ઇચ્છા પુત્રને જણાવે</b> છે  |       | 3€:             |
| <b>૭</b> ૪ -    | પ્રભુ પિતાને દીક્ષા માટે અનુમત્તિ આપે છે                           | ••••  | 36              |
| ૭૫              | પ્રભુની કાકાને રાજ્ય લેવાની વિન તિ અને કાકાનો                      |       |                 |
| 2: 7            | નકાર જણાવે છે                                                      | ****  | 3 <b>4-</b> -80 |
| <b>૭૬</b> -     | પ્રભુનો તથા જિતશત્રુ રાજાનો સુમિત્રવિજયને                          |       | ;               |
|                 | ભાવયતિ રૂપે રહેવાના આગ્રહ                                          |       | 80              |
| ∞فی             | સુમિત્ર વિજયતું ભાવયતિ રૂપે રહેવું અને પ્રભુનો રાજ્યા-             |       | •               |
|                 | ભિષેક જણાવે છે                                                     | 1     | ४०–४१           |
| ଓଣ              | સગરને યુવરાજ પદવી તથા પિતાનો દીક્ષા મહાત્સવ                        | ****  | 84              |
| છ <u>ે</u>      | જિતશત્રુ રાજાનું દીક્ષા–ચારિત્ર પાળી માક્ષે જવું                   | ****  | ४१-४२           |
| ८१-८४           | અજિતનાથ રાજા તરીકે પ્રજાનું કેવી રીતે પાલન                         |       | -, -,           |
|                 | કરે છે ? તે જણાવે છે                                               | aala" | 82-88           |
| وايشيادي        | પ્રમુતી વૈરાગ્ય ભાવના                                              | ****  | 88-84           |
|                 | <i>₹</i> /                                                         | 1.5   | <b>-</b> •      |

| शा <u>भा</u> दे | વિષય                                                                        |       | AMP                       |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------------|
| <b>CC</b>       | લાેકાંતિક દેવાની પ્રભુને તીર્થ પ્રવર્તાવ <b>વા</b> ની વિનતિ                 |       | <b>૪૫</b> ૪૬              |
| < <del></del>   | સગરકુમારે પ્રભુને જણાવેલાે પાતાના વિચાર                                     |       | ४६४७                      |
| <u> ૯૧</u> –૯૨  | અજતનાથ પ્રભુ સગરકુમારને રાજ્ય થહે <b>ણ કરવાને</b>                           | ••••  |                           |
|                 | સમજાવે છે. અને કુમાર તે માન્ય રાખે છે વગેરે.                                | ****  | <b>አ</b> ଜ–አደ             |
| ૯૩–૯૫           | પ્રભુએ આપેલા વાર્ષિ'ક દાનનું સ્વરૂપ                                         |       | <b>ጸ</b> ८– <b>४</b> ૯    |
| ૯૫              | વધી <sup>લ</sup> દાનના પ્રભાવ                                               |       | 86                        |
| <del>८</del> ६  | દાન લેનારની સ્થિતિ                                                          | ••••  | ૫૦-પન્                    |
| <u> </u>        | દીક્ષા પ્રસંગે ઇન્દ્રાદિનું આવવું તથા દીક્ષા <mark>લેવા માટે પ્રયા</mark> ણ |       | પર-પુર                    |
| <b>૧૦૦–૧</b> ૦૧ | પ્રભુ સહસ્ત્રામ્ર વનમાં આવીને દીક્ષા ગ્રહણુ કરે છે.                         |       | પર-પઉ                     |
| १०२–१०६         | પ્રભુને મન:પર્યવ જ્ઞાનનું ઉપજવું અને ઇન્દ્રે કરેલી                          |       |                           |
|                 | પ્રસુની સ્તુતિ                                                              |       | યુક–યુપ                   |
| 909-990         | સગરકુમારે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ                                              |       | યય-પછ                     |
| <b>૧૧૧–૧૧</b> ૪ | પ્રભુએ બ્રહ્મદત્ત રાજાને ત્યાં પારણું કર્યું ત્યારે                         |       |                           |
|                 | પાંચ દીબ્યાનું પ્રગટ થવું                                                   |       | <b>૫૭</b> –૫૮             |
| ૧૧૫–૧૧૭         | પ્રભુના વિહારનું સ્વરૂપ                                                     |       | ય૮–६૦                     |
| ११८–१२०         | પ્રભુ ક્ષપક શ્રણિ કરી કેવલગાન પામે છે તેનું સ્વરૂપ                          |       | <b>₹०</b> − <b>₹</b> ४    |
| ૧૨૧૧૨૫          | પ્રભુને કેવલગ્રાન થાય ત્યારે દેવા સમવસરણુની રચના                            |       |                           |
|                 | કરે છે તેનું સ્વરૂપ                                                         | ****  | <b>६४–६</b> ५             |
| १२६             | ચૈત્ય તરૂનું સ્વરૂપ તથા તેરમે ગુણસ્થાનક પ્રભુનું                            |       |                           |
|                 | સ્વરૂપ જણાવે છે.                                                            | ****  | <b>₹</b> ¥ <b>-</b> •\$   |
| ঀঽ৩             | ત્રણ પ્રતિબિંભ પ્રસુની જેવા શાથી જણાય છે? તે કહે છે.                        | ****  | <i>६६</i> –६७             |
| <b>૧</b> ૨૮–૧૩૩ | ઈન્દ્ર મહારાજે પ્રભુની કરેલી સ્તુતિ જણાવે છે.                               | ****  | ६७६८                      |
| ૧૩૪             | સગર રાજા પ્રભુને વંદન કરવા જાય છે                                           |       | ₹ <b>⋵</b> ७०             |
| ૧૩૫–૧૪૨         | સગર રાજાએ કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ                                              |       | ૭૦-૭૨                     |
| ૧૪૩             | મન, જીલ અને ચક્ષુની સાર્થકતા કયારે ?                                        | ****  | ૭૨~-૭૩                    |
| <b>૧</b> ૪૪     | સમવસરણમાં કેાણુ કયા ગઢમાં બેસે ? તે જણાવે છે                                |       | હક                        |
| ૧૪૫૧૫૬          |                                                                             | ****  | <i>હે</i> શ્-૭ત           |
| १४७             | અજીતનાથ પ્ર <b>સુની દેશનાની શ</b> રૂઆત                                      |       | ૭૫                        |
| १४८             | ધર્મધ્યાનના ચાર લેદો                                                        | ****  | ૭પ-૭૬                     |
| ૧૪૯–૧૫૪         | આગ્રાવિચય ધ્યાનનું સ્વરૂપ                                                   | ****  | ७६-७८                     |
| ૧૫૫–૧૬૨         | અપાયવિચય ધ્યાન <b>નુ</b> ં ત્સ્વરૂપ                                         | ****  | <b>9</b> <-<9             |
| ૧ફેક≟૧૭૪        |                                                                             | -<br> | <b>د٩-</b> <del>۷</del> ۷ |

| ગામાંક           | વિષય                                                           |             | <i>પુ</i> ષ્ટાં કે       |
|------------------|----------------------------------------------------------------|-------------|--------------------------|
| 103              | વિપાક સુત્રના ટુંક પરિચય                                       | ••••        | ८ <b>६-६</b> ९           |
| ૧૭૪              | આંખાના ઝાડને છેદનાર રાજાનું દેષ્ટાંત                           | ****        | <del>૯૨–<b>૯</b></del> ૪ |
|                  | પક્ષીની હિંસા કરનાર રાજાનું દર્દ્યાંત                          |             | <del>68-6</del> 8        |
| ૧૭૫              | સંસ્થાન વિચય નામના ધર્મધ્યાનના ચાથા લેકનું સ્વરૂપ              |             | <del>60-6</del> 6        |
| १७६              | ચૌદ રાજલાેકની આકૃતિ                                            |             | 6C- <b>66</b>            |
| ૧૭૭              | લાેકના ભેદ                                                     |             | <b>૯૯</b> ૧૦૦            |
| १७८              | આઠ રૂચક પ્રદેશનું સ્વરૂપ                                       | ****        | १००                      |
| ૧૭૯              | તિર્છાલાક તથા અધા લાકની મર્યાદા                                | ••••        | १००१०१                   |
| १८०              | સાત નરકનાં નામ                                                 |             | १०१                      |
| १८१–१८२          | રત્નપ્રભાદિ નારકની જાડાઇનું માન                                | ****        | १०१–१०३                  |
| १८२–१८७          | નારકીમાં ઘનાેદધિ વગેરેનું સ્વરૂપ                               |             | १०२१०४                   |
| १८८–१६१          | નારકીના શરીરની અવગાહના વગેરે જણાવે છે.                         | ****        | ૧૦૪–૧૦૫                  |
| ૧૯૨–૧૯૪          | નારકીમાં સંસ્થાન વગેરેની બીના જણાવે છે.                        |             | ૧૦૫–૧૦૬                  |
| ૧૯૫–૧૯૬          | નારકીમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય વગેરે જણાવે છે.                       |             | १०७–१०८                  |
| १८७              | નરકમાં ક્ષેત્ર વેદનાનું સ્વરૂપ                                 | ••••        | १०८–१०६                  |
| 946              | નરકમાં પરમાધામી દેવાેકૃત વેદનાનું સ્વરૂપ                       | ••••        | ૧૦૯–૧૧૧                  |
| १६६              | નારકીના ઉત્પત્તિ સ્થાનાતું સ્વરૂપ                              | ****        | ૧૧૧                      |
| २०० .            | પરમાધામી કૃત વેદનાના પ્રકાર                                    | ****        | 199                      |
| २०१              | તરકતા જીવાના પ્રશ્રાત્તાપ                                      | ••••        | ११२                      |
| २०२२०५           | નરકના દુ:ખથી ખચવા માટે પ્રલુની હિતશિક્ષા. ઘનના                 |             |                          |
| •                | પાંચ પ્રકાર તથા તેનું સ્વરૂપ તેમજ શીલ, તપ, ભાવના               |             |                          |
|                  | વગેરેનું સ્વરૂપ ધન્ના વગેરેના હષ્ટાન્તો સાથે                   | ••••        | ११२–१२६                  |
| २०६–२०७          | <del>-</del>                                                   |             |                          |
|                  | <b>ખીના જ</b> ણાવે છે.                                         | ••••        | <b>૧૩</b> ६–૧૩૩          |
| २०८–२१०          | ભુવનપતિનાં વીસ ઇન્દ્રીનાં નામ_                                 |             | 93 <b>%-</b> 936         |
| ર <b>૧</b> ૧–૨૧૬ | <b>્યન્તર દેવાેનાં સ્થાન, સુકુટના ચિક્ષ તથા તેમના ઇન્દ્રોન</b> | i.          |                          |
|                  | નામ તથા વાણુટ્યન્તર દેવાનાં નામ જણાવે છે                       |             | <b>૧૩૮–૧૪</b> ૦          |
| <b>ર્</b> ૧૭–૨૨૦ | બ્યન્તર દેવાના શરીરાદિની <b>ખીના તથા ગતિ આગતિ</b> વગે          | ₹           | <b>१४०–१४२</b>           |
|                  | જ્યોતિશ્વક્રનાં સ્થાન તથા ચંદ્રાદિકની સંખ્યા જણાવે છે.         | ****        |                          |
| २२६–२२७          | ચંદ્રાદિકના વિમાનનું પ્રમાણ                                    | ****        | 688                      |
|                  | ચંદ્રાદિકના વિમાનને વહન કરનાર અભિયોગિક દેવાની                  |             |                          |
|                  | થીતા જ્યાવે છે.                                                | <b>1000</b> | 583                      |
|                  |                                                                |             |                          |

| <b>બાજાાં</b> ક          | વિષય                                                     |           | <b>પૃ</b> ષ્ટાં ક |
|--------------------------|----------------------------------------------------------|-----------|-------------------|
| <b>૨૩</b> ૦– <b>૨</b> ૩૧ | અઢી દ્વીપની અહારના ચંદ્રાદિકની ધીના                      |           | 986               |
| <b>२३२२</b> ३४           | ચંદ્રાદિકના શરીર વિગેરેની ખીના જણાવે છે.                 |           | १४६–१४८           |
| ર૩૫–૨૩૭                  |                                                          |           | <b>१४८१४</b> ६    |
| २३८                      | તીર્છાલાકનું સ્વરૂપ                                      |           | ૧૪૯               |
| ₹ <b>3€₹</b> ४३          | મેરૂ પર્વતની હકીકત                                       |           | ૧૪૯૧૫૧            |
| २४४ <b>–२</b> ४८         | છ વર્ષ પર પર્વતા તથા તેમના ઉપર આવેલા પદ્માદિક            |           |                   |
|                          | <b>ડ્ર</b> હાની હકીકત જણાવે છે.                          | <b></b> . | ૧૫૨–૧૫૭           |
| ર૪૯૨૫૩                   | ગંગા સિંધુ વગેરે માેડી નદીએા તથા તેના પરિવારની           |           |                   |
|                          | <b>ઝીના જ</b> ણાવે છે.                                   |           | ૧૫૩–૧૫૫           |
| રપ૪                      | સાત ક્ષેત્રોની પહાળાઈ વગેરે જણાવે છે                     | ****      | 944-94 <b>5</b>   |
| રપય–રપક                  | ગજદંત પર્વતા તથા દેવકુરૂ ક્ષેત્રની બીના જણાવે છે         |           | ૧૫૬-૧૫૭           |
| રપહ                      | ક ચનગિરિ તથા ચિત્રફૂટની હેડીકત જણાવે છે.                 | ••••      | ૧૫૭               |
| રપ૮                      | ગ <b>ંધ</b> માદન તથા ઉત્તરકુરેનું સ્વરૂપ જણાવે છે.       |           | ૧૫૭–૧૫૮           |
| રપલ–૨૬૧                  | મહાવિદેહની ૩૨ વિજયોની બીના જણાવે છે.                     | ••••      | ૧૫૮–૧૫૯           |
| २६२–२६३                  | વેતાઢ્ય પર્વતની ગીના જણાવે છે.                           |           | ૧૫૯– <b>૧</b> ૬૦  |
| २६४–२६५                  | <u> </u>                                                 |           | 260-269           |
| २६६२७०                   | ગાળ વૈતાઢે તથા લવણ સમુદ્રનું સ્વરૂપ જણાવે છે.            |           | 969-963           |
| <b>૨</b> ૭૧              | <b>ધા</b> તકી ખંડની ગીના જણાવે છે.                       | •••       | 943               |
| ২৩২                      | કાલાેદધિ સમુદ્રની ખીના                                   |           | <b>૧</b> ૬૩–૧૬૪   |
| २७३२७४                   | ધાતકીખંડ તથા પુષ્કરાર્ધમાં આવેલા મેરૂની હકીકત            | ****      | ૧૬૪ <b></b> ૧૬૫   |
| રહય                      | અઢી દ્રીપતા પદાર્થીની ટુંક બીના જણાવે છે                 | ••••      | 964-966           |
| <b>২</b> ৩ <b>६–২৩</b> ৩ | માનુષાત્તર પર્વતનું સ્વર્પ જણાવે છે                      | ••••      | 966               |
| २७८                      | અંતર દ્રીપની બીના જણાવે છે                               | ••••      | १६७               |
| રહેલ–૨૮૨                 | સાડી પચીસ માર્ય ક્ષેત્ર તથા તેની રાજધાનીનાં નામ જણાવે છે | ,,,,      |                   |
| २८३–२८४                  | મતિ આર્યનું સ્વરૂપ જણાવે છે                              |           |                   |
| २८५–२८७                  | અંતરદ્વીપના મનુષ્યાનું સ્વરૂપ                            | ****      | १७०१७१            |
| २८८–२६१                  | મનુષ્યના દંડકમાં શરીર વગેરે જણાવે છે                     | ****      | ૧૭૧–૧૭૩           |
| २६-२                     | અઢી દ્વીપની અહારના ક્ષેત્રાદિનું સ્વરૂપ જણાવે છે         | ••••      | 9:3               |
|                          | નંદી <sup>શ્</sup> વર દ્વીપતું સ્વરૂપ                    | ••••      | ૧७૩–૧७૮           |
| ७०६–३०७                  | ન દીધર દ્રીપથી આગળ આવતાં કેટલાક દ્રીપ સમુદ્રનાં          |           | 220 400           |
|                          | નામાં જણાવે છે .                                         | •••       | ૧૭૮૧૭૯            |
| 30€-30€                  | સમુદ્રના પાણીનો સ્વાદ જણાવે છે                           | ***       | 9196              |

| <b>લા</b> શાંક           | વિષય                                                   | <b>ે અં</b> ક           |
|--------------------------|--------------------------------------------------------|-------------------------|
| 390                      | તીર્થ કર ચક્રવર્તા વગેરે કર્યા ઉપજે ? તથા તેમની        |                         |
|                          | જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા કેટલી હોય તે જણાવે છે        | १८०                     |
| 399393                   | ઊધ્વ લાકતું પ્રમાણ અને દેવાના પ્રકાર જણાવે છે          |                         |
| 3 <b>१४–3</b> १५         | સિદ્ધ શીલાનું સ્વરૂપ તથા પ્રમાણ કહે છે                 | <b></b>                 |
| 39.6                     | અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસા ક્યાં આવ્યા તે જણાવે છે           |                         |
| 390-329                  |                                                        |                         |
| 333-338                  | દેવોના પ્રકારા જણાવે છે                                | * ** * * * *            |
| 3 <b>२५</b> –3२७         | ઉધ્વલાકમાં વિમાનાની સંખ્યા જણાવે છે                    | १८ <b>६</b> –१८७        |
| 3 <b>२८</b> –3 <b>२८</b> | દ્રિચરિમા તથા એક ચરિમાના અર્થ સમજાવે છે                |                         |
| 330-3 <b>3</b> 2         |                                                        |                         |
| 333 <b>–33</b> 4         |                                                        |                         |
|                          |                                                        | . 9/6-960               |
| 335-330                  |                                                        | 960-169                 |
| 332-388                  |                                                        |                         |
| 3 <b>४२</b>              | ત્રસ નાડીનું સ્વરૂપ                                    |                         |
| 383-388                  | ધમ <sup>દ</sup> ધ્યાન કરનારને થતા અપૂર્વ લાભ સમજાવે છે |                         |
| <b>૩</b> ૪૫              | ધર્મધ્યાન કરનાર દેવલાેકમાં કેવા સુખ પામે તે કહે છે     |                         |
| 386                      | દેવલાકથી છેલા મતુષ્ય ભવમાં આવેલા જીવનું સ્વરૂપ કહે છે  |                         |
| 386-38¢                  | market of much market market of                        | . ૧૯૫–૧૯૭               |
| <b>૩૫</b> ૦              | - આત્મહિત ક્યાં સુધી સાધી શકાય તે જણાવે છે 💢 🛒         |                         |
| <b>૩૫</b> ૧              | A Commence of the contract                             | ૧ <b>૯૭</b> –૧૯૮        |
| <b>ક</b> પર              | રાગનાં કારણા તથા અનિત્ય શરીર દ્વારા નિત્ય ધર્મ         |                         |
|                          | સાધવાનું કહે છે.                                       | . ૧૯૮                   |
| 343                      | <b>શરીર ઉપર જેવો</b> રાગ છે તેવો રાગ ધર્મ ઉપર રાખે તેા |                         |
| •                        |                                                        | <b>૧</b> ૯૮–૧ <b>૯૯</b> |
| ૩૫૪                      | કયા દિવસા સફળ જાણુવા?                                  | १ <b>५</b> ६—२००        |
| <b>૩૫૫</b>               | તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ                                       | २००                     |
| ३५६–३५८                  | માહ ઝેરથી વધારે ખરાબ છે તે જણાવે છે                    | २००२०१                  |
|                          | સુખ પામવા માટે શું કરવું જોઇએ                          | २०२                     |
| 349                      | સુખની ઇચ્છાવાળા પણું દુ:ખના સાધનો સેવે છે તે જણાવે છે  | <b>२०२</b> –२०3         |
| 3 ६२                     | કામનું સ્વરૂપ સમજાવે છે                                | 7.57                    |
| 363                      | ખરા ત્યાગી કેાણ કહેવાય                                 | ~2~2~2~V                |

| SHALL.                        | <b>विष्</b>                                                        |       | <b>Visit</b>      |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------|-------------------|
| 368                           | ત્યાગમાં જ સામું સુખ છે                                            |       | २०४३              |
| <b>૩</b> ૬પ                   | મહા સમર્થ ઈન્દ્રો ઋષભદેવને શાથી નમે છે તે જાણાવે છે                |       |                   |
| 385-386                       | ચક્રવર્તી છતાં અને કેવલી છતાં પંજુ ભરત મહારાજા                     |       | *                 |
|                               | મુનિ વેષ શાથી ગહણ કરે છે.                                          |       | २०५-२०६ः          |
| 3 <del>\$&amp;-</del> 309     | અજિતનાથ પ્ર <del>કુ જે કુલમાં જન્મા</del> હતા તે કુ <del>લના</del> | . : . |                   |
|                               | રાજાંઓની ત્યાગ ભાવના જ્યાત્રે છે!                                  |       | २०६-२७७४          |
| 3 <b>92</b> :                 | સર્વાવરતિ પાળવાને અસમર્થ હાય તેમને દેશવર્જિં                       |       |                   |
|                               | પાળવાનો ઉપદેશ                                                      |       | २०७–२०८:          |
| <i>૪૭૬∸૬</i> ૭૬               | સમક્તિથી પહેલા જીવા કથારે મોણે જાય વગેરે જણાવે છે.                 |       | <b>૨</b> ૦૮       |
| <b>૩૭૫</b>                    | પ્રભુ ગણધરાની સ્થાપના કરે ત્યારે ઇન્દ્ર મહારાજનુ                   | 14.   |                   |
|                               | કાર્ય જણાવે છે                                                     | ****  | २०५               |
| <b>૨</b> ૭૬∻₹૭૬               | પ્રભુ ગણુષરાને દેશના સંભળાવે છે તે તથા ખલિ વગેરેનું સ્વફ્યાં       | ***   | २०६२९०            |
| 30€                           | પ્રથમ ગહુપરની દેશનાનું સ્વરૂપ                                      |       | २९०               |
| 304                           | દેશના પછી દેવા નંદી ધરે જાય છે તે જણાવે છે.                        | ****  | २१०–२११           |
| 3 <b>6</b> 0 <del>/</del> 3/3 | પ્રભુના વિહાર, કૌશાંબીમાં આવવું તેમણે આપેલી દેશના                  |       | <b>૨૧૧</b> –૨૧૨   |
| 3 <b>८</b> ४–3८५              | ખાદ્માણના પ્રક્ષના જવાગમાં ત્રભુ સમક્તિનો મહિમા જણાવે છે           |       | २१२–२१३           |
| 3 <b>८</b> ६— <b>3८</b> ६     | શુદ્ધભટ તથા સુલક્ષણાની હકોકત                                       |       | ૨૧૩–૨૧૫           |
| 360                           | સગરરાજા ચક્રવર્લી થાય છે તે જણાવે છે                               | ••••  | २१५–२१६           |
| <b>૩૯૧</b> –૩૯૩               | ચક્રવર્તીની ઋદ્ધિનું વર્ણન                                         | ••••  | २ <b>१६</b> –-२१७ |
| <b>३</b> ६४                   | પ્રભુ શ્રી અજિતનાથનું વિનીતા નગરીમાં આગમન                          |       | ૨૧૭               |
| ૩૯૫–૩૯૬                       | સગર ચક્રવર્તી તું અષ્ટાપદ જવું અને બળી મરવું                       |       | २९७–२९∠           |
| 3 <b>६७</b> –3 <b>६</b> ८     | શાહાતુર મં <b>ત્રીનુ</b> ં ચક્રી પાસે <b>આગમન</b>                  |       | २१८२१६            |
| 3 <del>66</del> 800           | સગર ચક્રવ <b>િની વૈરાગ્ય ભાવના, પૌત્રને રાજ્ય સાં</b> પલું,        |       |                   |
|                               | દીક્ષા તથા કે <b>વ</b> લજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ                           | -+    | २१६२२०            |
| 80 <b>8-8</b> 08              | અજીતનાથ પ્રભુના પરિવાર જણાવે છે                                    | •••   | २२० <b>२२१</b>    |
| ४०४                           | પ્રભુના નિર્વાણ કાળ જાણી ઇન્દ્રતું આગમન વગેરે                      | -404  | २२ <b>१</b>       |
| ४०५                           | પ્રભુનો યાેગ રૂ'ધન                                                 |       | २२ <b>१–२२</b> २  |
| ४०६–४०७                       | પ્રભુતું નિર્વાણુ અને કૌમારાદિ અવસ્થાનું કાલમાન                    | ••••  | २ <b>२२</b> -२२३  |
| ४०८–४११                       | સગર મુનિતું નિર્વાહ્યુ, પ્રભુ વગેરેના અગ્નિસંસ્કાર તથા             |       |                   |
|                               | દાઢા ગ્રહણ વગેરે                                                   | •••   | <b>२२३</b> -२२४   |
| X9 2                          | દાઢાની પજાનું કહ્ય તથા કહ્યાણકાનું માહાત્મ્ય                       |       | <b>२२४२२</b> ५    |

| <b>ાયાં</b> ક            | વિષય                                                 |      | eisegy                    |
|--------------------------|------------------------------------------------------|------|---------------------------|
| 818                      | જિન નામ ભાંધનાર દેવ તથા નારકીનાં સુખ કેવી રીતે       |      | -                         |
| 23-                      | લાગવે તે જણાવે છે                                    | :    | રરપ                       |
| <b>૪૧૪–</b> ૪ <b>૧</b> ૫ | છેલ્લા ભવમાં તીર્થ કરતું વર્તન કેવું હાય તે જણાવે છે | -40. | રશ્ય-રર્                  |
| <b>¥9</b> €.             | ગ્રાંથકારનો પ્રભુના જીવનમાંથી સાર લેવાના ઉપદેશ       |      | <b>ર</b> २६               |
| <b>४१</b> ७              | ગ્રંથ વાંચનાર ભબ્ય જીવાને ગ્રન્થકારના આશીર્વાદ       | **** | २३७                       |
| ४१८                      | ગ્રંથ પૂરા થવાની સાલ તથા કાની પ્રેરણાથી રચના કરી     |      |                           |
|                          | તે જ્યાવે છે                                         |      | २२७                       |
| ¥14                      | ભૂલચૂક માટે બ્રંથકારની ક્ષમા યાચના                   | •••  | २२७–२२८                   |
| ४२०                      | થ્ર <mark>ન્થ રચનાના ક્લ સ્વરૂપ શુભ</mark> વિચાર     | **** | રર૮                       |
| ४२१                      | હવે પછીના લાગામાં શું આવશે તે જણાવે છે               | **** | २२८                       |
|                          |                                                      |      | <b>\</b>                  |
|                          | શ્રી ગૌતમસ્વામીના છંદ                                |      | રરલ                       |
|                          | શ્રી ગૌતમસ્વામીનું સ્તવન                             | **** | 230                       |
|                          | શ્રી ગૌતમસ્વામીની પ્રાભાતિક સ્તુતિ                   | **** | २ <b>३१</b> –२ <b>8</b> २ |
|                          | શ્રી ગૌતમસ્વામીના રાસ                                | 1004 | 233-280                   |





## ॥ ॐ नमः श्रीशंखेश्वर-पार्श्वनाथाय ॥

॥ मदीयात्मोद्धारक-परमोपकारिधिरोमणि-तपोगच्छाधिपति-नगद्गुरु-आसार्य-महाराज-श्रीविज्ञयनेमिसूरीश्वर-भगदर्भ्यो नमः॥

સુગ્રહીતનામધેય-પૂજ્યપાદ-પ્રાતઃસ્મરણીય-પરમગુરૂ-આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસુરીશ્વર વિનેયાણુ આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસુરિ વિરચિત

# શ્રી દેશના ચિંતામણિ

ભાગ ર જો

શ્રંથકાર મંગલાચરણ તથા અભિધેય જણાવે છે:—

ા હરિગીત છેંદ ા

પરમ મંગલ શાંતિ પ્રભુ ગુરૂરાજ નેમિસૂરીશને; અંજલી જોડી નમીને તીર્થપતિના વચનને; શ્રી દેશના ચિંતામણિના શ્રેષ્ઠ બીજા ભાગને, હેજે રચું શ્રોતા સુણી કરજે વિમલ નિજ જીવનને.

સ્પષ્ટાર્થ:—પરમ મંગલ એટલે ઉત્કૃષ્ટ કલ્યાળુ રૂપ માેક્ષને પમાડનાર સાંળમા તીર્થ કર શ્રી શાન્તિનાથ પ્રભુને તથા ગુરૂ મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસ્ર્રીશ્વરજ તથા શ્રીતીર્થ કર દેવના પ્રવચનને અંજલી એટલે છે હાથ એડીને નમસ્કાર કરેં છું. એમ નમસ્કાર કરીને શ્રીદેશના ચિન્તામણિ નામના મહા શ્રન્થના છીજા ભાગની ઢું એએ એટલે આનંદપૂર્વ કરચના કરૂં છું. તે ઉપદેશના વચના સાંભળીને શ્રોતાએ ! તમે પાતાના જીવનને શુદ્ધ કરતો. અહીં નમસ્કાર કરવા વહે મંગલાચરણ જાણવું. તથા બીજા શ્લીકમાં અભિધેય જણાવાશે અધિકારી વગેરે ચાર અનુ અંધની વિશેષ બીના આ શ્રી દેશના ચિંતામણિ શ્રંથના પહેલા ભાગની શરૂઆતમાં જણાવી છે ત્યાંથી જાણવી. ૧

આ <sup>શ્</sup>લોકમાં બીજા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુની દેશના શરૂ કરતાં પ્રભુ સમકિત ક્યારે પામ્યા તે જ્યાવે છે:—

> દેશના નાભેય પ્રભુની પ્રથમ ભાગે મેં ભણી, દેશના ભાખીશ હરખે અજિત તીર્થં કર તણી; સમ્યકત્વથી ગણના ભવાની ત્રણ ભવા પ્રભુદેવના, પાછલા ત્રીજે ભવે પ્રભુ નૃપ હતા સુસીમાતણા.

રપષ્ટાર્થ:— બ્રીદેશના ચિન્તામણિ નામના ગ્રંથના પહેલા ભાગમાં મેં ( શ્રી વિજયપદ્મસ્રિએ) નાલેય પ્રભુની એટલે પહેલા તીર્થ કર નાલિરાજના પુત્ર શ્રીઋષભદ્દેવ પ્રભુની દેશના એટલે ઉપદેશનું વર્ષુન કર્યું હતું આ બોજ ભાગમાં હું બીજા તીર્થ કર શ્રી અજિતનાય પ્રભુની દેશના હર્ષથી કહું છું પ્રભુના છવ સમકિત પામે ત્યારથી તેમના ભવાની ગણતરી થાય છે. તે નિયમ પ્રમ છે આ બીજા તીર્થ કર શ્રી અજિતનાય પ્રભુના સમકિત પામ્યા પછીના ત્રણ ભવા થયા છે. તેમાં પાછલા ત્રીજે ભવે એટલે જે ભવમાં સમકિત પામ્યા તે ભવે પ્રભુ સુસીમા નામે નગરીના રાજા હતા. ર

સુસીમા નગરી કયાં આવી તે જણાવી વિમલ વાહન રાજાનું વર્ણન ત્રણ શ્લેક વડે કરે છે:----

> દ્વીપ નાભિ સમાન જ ખુદ્વીપ મધ્ય વિદેહમાં, સીતા તણી દક્ષિણ દિશાએ શ્રેષ્ઠ વત્સા વિજયમાં; નામે સુસીમા નયરીમાં રાજા વિમલ વાહન હતા, નિજ પ્રજાને પુત્ર જેવી માનતા ન્યાયે રતા.

રપષ્ટાર્થ:—સર્વ દ્રીપાની મધ્યમાં આવેલ જંખૂદીય નામે દ્રીય છે. તે જંખૂદીયના મધ્ય ભાગમાં મહાવિદેહ <sup>૧</sup> નામે ક્ષેત્ર આવેલું છે તે ક્ષેત્રમાં સીતા નામની મહા નદી આવેલી છે. અને તે નહીની દક્ષિણ દિશામાં ઉત્તમ વૃત્સ નામે વિજય આવેલ છે. આ વિજયની અંદર આવેલી સુસીમા નામની નગરીમાં ( શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના પાછલા ત્રીજા ભવના જીવ ) વિમલવાહન નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે રાજા પાતાની પ્રજાને પુત્ર જેવી માનતા હતા. તથા સાથા ઇન્સાફ કરવામાં તૃત્પર રહેતા હતા. ૩

પાતા તણા અન્યાયને પણ જે સહત કરતા નહીં, નિજ કાય ત્રણને પણ સુધારે વિબુધજન હેતે સહી. સામાદિ વિધિને પાલતા અરિ ભૂપને વશ રાખતા, ત્રણ વર્ગ વિધિએ સાધતા આરામ જેવા દીપતા.

X

£

૧ મહાવિદેહની બીના વગેરે આ શ્રી દેશના ચિંતામસિના પહેલા ભાગમાં જસાવી છે.

રપષ્ટાર્થ:—આ વિમલવાહન રાજા પોતાના અન્યાયને એટલે પોતાથી થંએલ ભૂલને પણ સહન કરી શકતા નહોતા કારણ કે વિસુધ જન એટલે પંડિત પુરૂષો પોતાના શરીરના વર્ણને એટલે ઘાને પણ નક્કી આનંદપૂર્વક સુધારનારા હોય છે તથા તે સામાદિ વિધિ એટલે શત્રુને વશ કરવા માટે ખતાવવામાં આવેલ સામ, દામ, દાંડ અને ભેદનામની ચાર પ્રકારની નીતિને પાળે છે અને તેથી કરીને અરિ ભૂપને એટલે શત્રુ રાજાઓને પોતાના વશમાં રાખે છે એટલે શત્રુ રાજાઓ તેમના કહ્યામાં રહે છે. અથવા શત્રુ રાજાઓને પોતાના વશમાં રાખે છે એટલે શત્રુ રાજાઓ તેમના કહ્યામાં રહે છે. અથવા શત્રુ રાજાઓ આ રાજાથી ડરીને ચાલતા હતા વળી ત્રણ વર્ગ એટલે ધર્મ, અર્થ અને કામ એ ત્રણ પ્રકારના વર્ગને સાધે છે, તેવા ગુણવંત આ વિમલવાહન રાજા આરામ એટલે ખબીચાની પેઠે શાલતા હતા. જેમ ખબીચા જૂદી જૂદી જાતના ઝાડ ફૂલ વગેરેથી શાલો છે, તેમ શ્રીવિમલવાહન રાજા દાન–દેવપૂજા–દાક્ષિણ્ય–દમ–દક્ષતા રૂપ પાંચ દકારાથી તથા પરાપકારાદિ ગુણાથી શોલો છે માનવ જીવનની વિશિષ્ટતા–વિનય વિવેક વગેરે સદ્દગુણોથી જ ગણાય છે પણ તેવા ગુણાની પ્રાપ્તિ ને આરાધના પુષ્ટ્યોદયે જ થાય છે. રાજા વિમલવાહન તેવા સદ્દગુણી ને પુષ્ટયાલી રાજા હતા ક

જેમ તેના એક સ્વામી સર્વ નૃપના એક એ, બલ તેજ ધારી ઇંદ્ર જેવા સીસ નમાવે સંતને; બાદ્ય શત્ર જેમ અંતર શત્રુને પણ જીતતા, અધાદિની જિમ કરણું ને દમતા હૃદયમાં ખૂશ થતા. પ

સ્પાષ્ટાર્થ:-- જેમ બગીચાના એક સ્વામી દ્વાય છે તેમ સર્વ રાજાઓના આ વિમ-લવાહન રાજા સ્વામી હતા વળી તે રાજા ઇન્દ્ર મહારાજની પેઠે અલ તેજધારી મલ અથવા શક્તિને તથા તેજને ધારણ કરનારા હતા. છતાં પણ સંતને એટ**લે** સજજન **અ**થવા સાધુ પુરૂષ**ને** તેઓ સીસ નમાવતા એટ**લે** વિનયપૂર્વક નમસ્કાર કરતા હતા. ખ્ઢારના દુશ્મનાને વળી જેમ જીતતા હતા તેમ અંતર શત્ર એરલે માત્માના શત્રુ રૂપ ક્ષાયાદિકને પણ જીતવાને ઉદ્યમ કરતા હતા. તથા અધાદિ એ લે દ્યાડા વગેરેની જેમ કરણ એટલે ઇન્દ્રિઓને દમતા હતા એટલે વશમાં રાખતા હતા. અથવા પાતાની ઇન્દ્રિઓને મરજી મુજબ વિષયાના ઉપલાગમાં જતી રાકતા હતા. અને તેથી પાતાના હુદયમાં આનંદ પામતા હતા. દુનિયામાં બાહ્ય શગુએ (વિરોધિ રાજા વગેરે) ને જીતનારા ઘણાંએ બળવંત રાજા વગેરે જોવામાં આવે છે, પણ અંતરંગ શત્રુઓને છત નારા જીવા ખહુજ વિરકા હાય છે. વિમલવાહન રાજા પશુ તેવા મંતરંગ શત્રુંઓને જીતનારા હતા. અને ઈન્દ્રિયાને વશ રાખનારા હતા તીર્થ કર નામકર્મનું રહસ્ય વિચાસ્તાં જણાય છે, કે તીર્થ કર નામકર્મના જયાં સુધી અનિકાચિત ખંધ થયા હાય એટલે નિકા-ચિત ખંધ થયા પહેલાં તેના દલિયા કઠાચ અશુભ ભાવાદિ કારણામાંના કાઈ પણ કારણને લઇને સત્તામાંથી નીકળી જાય (વિખરી જાય), પણ નિકાચિત અંધ થયા આદ ભાવી તીર્થે કરના જીવાના માચાર-વિચાર ને કચ્ચાર ઘણાં જ ઉંચો કાેટીના હાય છે. તીર્થે કર નામકર્મના મનિકાચિત (શિથિલ) અંધ છેલ્લા ભવશી પશ્ચાનુપ્વી એ (ઉલટા ક્રમે) ગણતાં નિકાચિત અંધના કારણભૂત ત્રીજા ભવની પ્હેલાં પણ થઇ શકે છે. તેવા અંધ રાજા વિમલવાહનને અત્યારે હતા. તેના પ્રભાવે તેમની આત્મદૃષ્ટિ પણ સતેજ હતી. તેથી વિષય કથાય પ્રત્યે તેમને તિરસ્કાર ભાવ વર્તતા હતા. રાજા વિમલવાહનની આ સ્થિતિ અપૂર્વ ઓધ આપે તેવી છે. પ

છીપ જેવા પાત્રમાંહી દાન રંગે આપતા, નિજ પ્રજાને ધર્મ માર્ગે શાંતિ પ્રેમે દેારતા; યુદ્ધાદિ વીર તે ધર્મ સાધી સફલ કરતા જન્મને, એક દિન આહું વિચારે મન ધરી વૈરાગ્યને.

સ્પષ્ટાર્થ:—વળો આ વિમલવાહન રાજા છીપ સમાન ઉત્તમ પાત્ર જે મુનિ મહારાજ વગેરે તેમને રંગે એટલે ઘણા આનંદ પૂર્વક દાન આપતા હતા. વળી પોતાની પ્રજાને શાંતિ પૂર્વક એટલે અળ વાપર્યા સિવાય સમજાવીને તથા પ્રેમ પૂર્વક ધર્મ માર્ગમાં એટલે ધર્મ સાધવામાં દોરતા હતા જેમ આ રાજા યુદ્ધાદિ વીર એટલે લડાઇ વગેરમાં શરવીર હતા તેમ ધર્મ સાધવામાં પણ શૂરવીર હતા. તેથી તેઓ પોતાના મનુષ્ય ભવને ધર્મ સાધના કરી સફલ બનાવતા હતા. એક વખતે આ રાજા મનમાં વૈશાય ભાવના ધારણ કરીને આ પ્રમાણે (આગળ જણાવવામાં આવશે તે પ્રમાણે) વિચારણા કરતા હતા. ક હવે વિમલવાહન રાજા વૈશાયથી કેવી ભાવના ભાવે છે તે છ ગાથાઓમાં જણાવે છે:—

યાનિ ધુમરીથી ભયંકર ભવજલધિને જાણું છે, ઇંદ્ર જાલ સમી સ્થિતિ ભવ અર્થની ના ભૂલજે; ચંચલ જીવાની દર્ભાબે ંદુના સમું જીવન અરે, કેટલુંક આયુષ્ય દુઃખમય જાય મર્ભા વિષે ખરે.

રપણાર્થ:—હે છવ! તું આ ભવજલધિ એટલે સંસાર સમુદ્રને યેાનિ એટલે ઉપજ-વાનાં સ્થાન જે ચારાશી લાખ કહેવાય છે તે રૂપી ઘુમરો એટલે પાણીના વમળે (આવર્ત્ત —ભમરી-કુંડાળાએ) કરીને ભયંકર જાલુજે. જેમ સમુદ્રમાં ઘુમરીની અંદર સપડાએલ છવ આમ તેમ અથડાયા કરે છે અને દુ:ખી થાય છે ને તેમાંથી છી શકતો નથી, તેવી રીતે આ સંસાર રૂપો સમુદ્રમાં યાનિ રૂપો ઘુમરીમાં સપડાએલા છવા પણ બહુ જ દુ:ખી થાય છે અને સંસારમાં અનેક ભવા કરીને આમ તેમ અથડાયા કરે છે. વળી ભવ અર્થ એટલે સંસારના પદાર્થીની સ્થિતિ (સ્વરૂપ) કંદ્રજાળ જેવી છે, તે વાત તું ભૂલીશ નહિ. જેમ ઇન્દ્રજાળ વડે ખરી રીતે ન હાય છતાં અનેક જાતની વસ્તુઓ જણાય છે, પરંતુ જેમ તે ક્ષણ વારમાં અદશ્ય થઇ જાય છે, તેમ આ સંસારના પદાર્થી પણ નાશવંત છે. જુવાની એટલે યુવાવસ્થા ચંચળ છે એટલે ચપળ અથવા અસ્થિર છે. કારણ કે તે થાડા વખતમાં જતી રહે છે. આ જીવન દર્મ બિન્દુ એટલે દાભ નામના લાસનો ટાંચ ઉપર રહેલ પાણીના બિન્દુ જેવું છે. જેમ દાભના અગ્ર ભાગ ઉપર રહેલ પાણીનું ટીપું થાડા વખત રહીને પવન આવે કે તરત ખરી પડે છે તેમ આ જીવન પણ થાડા જ વખતમાં પૂર્ં થાય છે. અથવા તે બિન્દુ કયારે ખરી પડેશે તેના ભરાસો નથી, તેમ આ જીવન પણ કયારે પૂર્ં થશે તેની કાંઇ ખાત્રો નથી. ચાલુ લવના આયુષ્યમાંથી કેટલુંક આયુષ્ય (લગભગ નવ મહિના મનુષ્ય લવતી અપેક્ષાએ) તો ગર્ભને વિષે દુ:ખમય એટલે દુ:ખમાં જાય છે હ

અંધ જેવું બાળ વયમાં યાવને લાેલુપપણે, સુપ્ત જેવું ઘડપણે તું જાણ તારા જીવનને; યાવને જિમ વિષય કાજે તેમ યત્ના મુક્તિને, સાધવાને જો કરે તાે શું રહે ન્યૂન જીવ્રા તને.

સ્પષ્ટાર્થ:— આળ વયમાં એટલે બાલ્યાવસ્થામાં અંધ જેવું એટલે આંધળાની પેઠે સંસારી જવનું આયુષ્ય જાય છે. કારણ કે જેમ આંધળા માણસ દેખી શકતા નથી તેમ બાલ્યાવસ્થામાં જીવને હિતાહિતની સમજણ હાતી નથી, તેથી તે અવસ્થામાં તેનાથી ધર્મ કાર્ય વગેરે પણ બની શકતું નથી. તથા યુવાવસ્થામાં લેહિપપણામાં એટલે વિષય લાલસાઓમાં આયુષ્ય કાેગટ આલ્યું જાય છે. કારણ કે જીવાનીમાં બધી ઇન્દ્રિયા પૂર જેસમાં હાેય છે તેથી તે વખતે વિષયોની લાલસા તીવ હાય છે, તેમાં આસકત થઇને આયુષ્ય એળે ગુમાવે છે. તથા ઘડપણમાં સખત એટલે સુતેલાની પેઠે તારૂં આયુષ્ય ચાલ્યું જાય છે એમ તું જાણુજે. કારણ કે જેમ સુતેલા માણસથી ધર્મ કાર્ય અથવા બીજી કામ થઈ શકતું નથી તેમ ઘડપણમાં સમજણ છતાં પણ તથા ધર્મ કાર્ય કરવાની ઇચ્છા કદાચ હાય તો પણ તે વખતે ઇન્દ્રિયોની શક્તિ નખળી પડી જતી હાવાથી ધર્મારાધન થઈ શકતું નથી. આ વાત લક્ષ્યમાં રાખી હે જવ! યુવાવસ્થામાં પૂર્ણ શક્તિ હાવાથી તું વિષયોને માટે જેવા પ્રયત્ના કરે છે તેવા પ્રયત્ના જે મુક્તિને એટલે માલને સાધવા માટે કરે તો તેમાં શી ખામી રહે? અથવા તે વખતે જ માલ્ય સાધનાને માટે પ્રયત્ન થઈ શકે તેમ છે. ૮

વી ટાય જેમ કરાળીએા નિજ લાળ કેરા ત તુએ, તેમ પ્રાણી કર્મ પાશે નૃભવ પુણ્યે પામીએ; આર્ય દેશાદિક છતાં જે આત્મહિત ના આચરે, ભાજન છતાં ભૂખ્યા રહેલા નર સમા તે છે ખરે.

૧૦

સ્પન્ડાર્થ: — જેવી રીતે કરાળીએ પોતાની લાળમાંથી નીકળતા તાંતણા વડે વીંડાય છે તેવી રીતે આ સંસારી છવ કર્મપાશે એટલે કર્મ રૂપી જાળથી વીંડાએલા છે તે છતાં પુષ્યના ઉદય જાગે તા જ નુલવ એટલે આ મનુષ્ય લવ પમાય છે. તે મનુષ્ય લવ મળે છતે જો વધારે પુષ્યના ઉદય હાય તા આર્ય દેશાદિક એટલે આર્ય ક્ષેત્ર, ઉત્તમ કુલ, ઇન્દ્રિયોની પૂષ્પતા વગેરે મળે છે. અને તે સાધના મત્યા છતાં જે છવા આત્મહિત એટલે પાતાના આત્માનું કલ્યાણ કરનાર ધર્મની આરાધના કરતા નથી તેઓ ખરેખર જમવાનું લાજન મત્યા છતાં ભૂખ્યા રહેનાર મતુષ્યની જેવા મૂર્ખ જાણવા હ

જાય અધમુખ જલ પરે જડ એઉ ગતિ તાળે છતાં, સાધતા નહિ સ્વાર્થ સમયે સાધવાને ધારતા; ધર્મસાધન પૂર્વકાલે મરણ અણુધાર્યું લહે, આશા ગગનના જેવડી મનના મનારથ મન રહે.

સ્પેન્ટાર્થ:—જલ પર એટલે જેમ પાણી અપમુખ એટલે નીચી જમીન તરફ જાય છે તેવી રીતે જડ એટલે મૂર્ખ અથવા અણુસમજી પુરૂષ બેઉ ગતિ એટલે ઉર્ધ્વગતિ તથા અધાગતિ અને પાતાના તાળામાં હોવા છતાં પણ અધાગતિમાં જાય છે ને સ્વાર્થને સાધતા નથી વળી વિશ્વારે છે કે હજી ધર્મ સાધવાને ઘણા વખત મળશે. એવું ધારીને તેમાં ઢીલ કરે છે ને ધર્મ સાધન કરવા માટે તૈયારી કરે તે પહેલાં અણુધાર્યું એટલે અકસ્માત અથવા પાતે ન ધાર્યું હાય તેવા વખતે તે મરણને પામે છે. કારણ કે મરણ કચારે આવશે તેની કાઈને ખબર પડતી નથી. સંસારી જીવાની આશા તા ગગનના જેવડી એટલે આકાશની પેઠે પાર વિનાની છે. પરંતુ મરણ પામતાં મનના મનારથ એટલે ઈચ્છાએ મનમાં જ રહી જાય છે અને કાંઇ પણ ધર્મારાધન કર્યા વિના જીવને આ લવની ઋદિ વગેરે મૂકીને ઈચ્છા વિના ચાલ્યા જવું પડે છે. ૧૦

કાળ તસ્કર ફાળ મારી પકડતાે સાૈ નિરખતા. કર્મ કર્ત્તા ભાગવે દુઃખ અદ્ધ કર્માદય થતાં; યુત્રાદિ મારા તેમના હું સત્ય ના એ માન્યતા, નિજ દેઢ પાતાનાે નથી તાે તેઢ કિમ તારા થતા. ૧૧

સ્પષ્ટાર્થ:—કાળ તસ્કર એટલે મૃત્યુ રૂપી ચાર સો સમાં વહાલાં જેતાં હાય તે છતાં કાળ મારીને એટલે એકદમ જીવને પકડે છે. અહીં તાત્પર્થ એ છે કે મરણ બાલ્યા-વસ્થામાં થશે, યુવાવસ્થામાં થશે કે ઘડપણમાં થશે તેનો કાઈને ખબર પડતી નથી. બહ્ર કર્મોદય એટલે પ્રથમનાં બાંધેલાં કર્મોના જયારે ઉદય થાય છે ત્યારે તે કર્મના કરનારા જીવ જ દુ:ખને લાગવે છે, પરંતુ આ પુત્રાદિકને પાતાના ગણીને તેમને માટે જે કર્મો બાંધ્યા હાય છે તેમાંથી કાઈ જરા પણ લાગ લઇ શકતું નથી. પુત્રાદિ એટલે પુત્ર પુત્રી

12

વગેરે મારાં છે અને હું પણ તેમના છું એવી જે માન્યતા છે તે સત્ય નથી કારણું કે નિજ દેહ એટલે પાતાનું શરીર જે માહથી મારૂં માન્યું છે તે પણ તારૂં નથી કારણું કે મરણુ વખતે તે શરીરને પણ છોડીને જીવ ચાલ્યા જાય છે. શરીર જીવની સાથે જતું નથી માટે કહે છે કે શરીર પણ તારૂં નથી તા પુત્ર પુત્રી વગેરે તા તારાં કયાંથી ઘવાનાં છે? અઘવા તેઓ તારા અક્ષુભ કર્મના ઉદય વખતે તને કાઇ પણ પ્રકારની મદદ કરવાને કે દુ:ખ એાછું કરવાને સમર્થ બનતાં નથી. આ વાત ધ્યાનમાં રાખી હે જીવ! રાગ દ્રેષના ત્યાંગ કરજે. સમતા—સંતાષાદિ શુણા ધારણુ કરી આત્મદ્ધિ સતેજ કરજે. ૧૧

વૃક્ષ પર આવી મળેલા પક્ષિ જેવા સંગ એ, એમ સમજ સંગના પરિહાર કરજે યાગ્ય એ; સ્વાર્થ કેરી ભ્રષ્ટતાને મૂર્ખતા તું માનજે, માક્ષ સાધન સ્વાર્થને ચારિત્રથી ઝઠ સાધજે.

સ્પષ્ટાર્થ: — જેમ સાંજના વખતે ચારે દિશાઓમાંથી પક્ષીઓ આવીને ઝાડ ઉપર બેસે છે અને સવારમાં પાછાં જુદી જુદી દિશાઓમાં હડી જાય છે, તેના જેવા કુટું અને સંગ (મેળા) જાણવા. અને આ વાત સમજીને તું સંગના ત્યાગ કરજે. સ્વાર્થ એટલે પાતાનું આત્મહિત ન કરવા રૂપ બ્રષ્ટતાને તું મૂર્ખતા માનજે. વળી માક્ષ સાધન એટલે માક્ષને સાધવા રૂપ પાતાના સ્વાર્થને ચારિત્ર વડે તું જલ્દી સાધજે. ૧૨

અરિંદમ આચાર્યનું આગમન:--

ધન્યતા ઈ ષ્ટાે ફ્લે ઝઠ ભાવ સાચા પ્રકઠતા, ઉદ્યાનમાં આવ્યા અરિંદમસૂરિ મહીયલ વિચરતા; એમ જાણી ખૂશ થઈ નૃપ ધામધૂમથી નીકળી, પાસ ગુરૂની આવતા વિધિએ ધરી ભક્તિ ખરી. ૧૩

રપક્ષાર્થ:—ધન્ય પુરૂષોના ઇન્ડો એડલે મનાવાંછિતા જલ્દી ફળે છે. અથવા સિદ્ધ થાય છે. કારણ કે તેમની લાવના સાચી હોય છે. બીજા પ્રંથામાં પણ કહ્યું છે કે પોતાનો લાવના ખરી હોય તો તરત કાર્ય સિદ્ધિ થાય છે. અહીં પણ તેવું જ બન્યું છે કે-ઉપર કહેલી લાવના વિમલવાહન રાજા ભાવતા હતા તેવામાં અરિંદમ નામના આચાર્ય મહારાજ પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરતા કરતા સસીમા નગરીના ઉદ્યાનમાં પંચાર્યા. સૂરિ મહારાજ આવ્યાની અગર સાંલળીને આનંદ પામીને વિમલવાહન રાજા માટી ધામધૂમ પૂર્વક શ્રીગુરૂને વંદન કરવા નીકળ્યા અને સાચી લક્તિ ધારણ કરીને વિધિ પૂર્વક ગુરૂની પાસે આવ્યા. ૧૩

્ર આચાર્ય મહારાજનું વર્ણન કરે છે:--

ગુરૂદેવ અખ્તર મેઘ હાથી ગરૂડ જેવા દીપતા, વજ દિનકર અરણિ પૃથ્વી નીક જેવા શાભતા; આજીઆજી તેમની મુનિરાજ ખેઠેલા હતા, વિવિધ આસન ધારતા તપ તેજથી અહુ ચળકતા. ૧૪

રુપષ્ટાર્થ:—આચાર્ય મહારાજ રૂપો ગુરૂદેવ કામદેવના બાણાથી ભેદાય તેવા નહિ હૈાવાથી તે જખ્તર જેવા કહેવાય છે. ક્રોધ રૂપી અગ્નિને શાંત કરનાર હેાવાથી મેલ એટલે વરસાદ જેવા કહેવાય છે. અભિમાન રૂપી વૃક્ષના ભાંગનાર હૈાવાથી હાથી જેવા શાંભે છે. માયા રૂપી સાપણુના નાશ કરનાર હૈાવાથી ગરૂડ પક્ષી જેવા દીપે છે. લોમ રૂપી પર્વતના સ્ર્વા કરનાર હૈાવાથી વજ સમાન જણાય છે. મોહરૂપી અન્ધકારના નાશ કરનાર છે માટે સ્ર્ય જેવા શાંભે છે તથા તપ રૂપો અગ્નિને પ્રકટાવવા અરણી કાષ્ટ્રની જેવા છે. સહનશી-લતા રૂપ ક્ષમાને ધારણ કરતા હૈાવાથી પૃથ્વી જેવા જણાય છે. બાલિબીજ રૂપી વૃક્ષને વધારનાર હૈાવાથી પાણીની તીક જેવા શાંભે છે. આવા પ્રકારના આચાર્ય મહારાજની સારે બાજુએ જીદા જીદા પ્રકારના ધાર્મિક આસન ધારણ કરીને અનેક પ્રકારના તપ રૂપી તેજથી દેશિપ્યમાન ઘણા શિષ્યો બેઠેલા હતા ૧૪

विभववादन राजाओ शुर्ने करेंबुं वंडन:--

દેઈ શુદ્ધ પ્રદક્ષિણાં ત્રણ દર્શનાદિક પામવા, ભવ ભ્રમણને ઠાલવા શરૂઆત કરતા વાંદવા; ધર્મલાભ સ્વરૂપ આશીર્વાદ ગુરૂજી આપતા, ભૂપ હરખે દેશના સણવા વિનયથી બેસતા.

રૃપષ્ટાર્થ: દર્શનાદિક એટલે દર્શન (સમકત) જ્ઞાન અને ચારિત્ર પામવા માટે અને સંસારનો રખડપટ્ટી દ્વર કરવા માટે જમણી બાજીથી ત્રણ પ્રદક્ષિણા દર્ધને શ્રીવિમલ- વાહન રાજાએ પૂજ્ય શ્રીઅરિંદમ આચાર્ય મહારાજને વાંદવાની શરૂઆત કરી તે વખતે ગુરૂ મહારાજે મહાપ્રમાવશાલી ધર્મલાભ રૂપ આશીર્વાદ આપ્યા ગુરૂને વંદન કર્યા પછી રાજા વિમલ વાહન ગુરૂના ઉપદેશ વચના સાંભળવા માટે આનંદપૂર્વક વિનયથી બે હાથ જોડીને ગુરૂની સામે બેઠા. ૧૫

હવે ગુરૂ મહારાજે આપેલો ધર્માપદેશ ત્રણ ગાયાઓમાં જણાવે છે:--ગુરૂ દીએ ઇમે દેશના હે ભવ્ય જીવા પુણ્યથી, પામ્યા તમે જિન ધર્મ આદિક જે સુલભ પરને નથી; અપ્રમત્ત બની કરાે શ્રહાદિ ત્રણની સાધના, જેથી લહેા સુખ મુક્તિના સંગી થશાે ના માહના. ૧૬

10

www.jainelibrary.org

સ્પાર્થાથ:—તે વખતે ગુરૂ મહારાજ આ પ્રમાણે ધર્માપદેશ આપે છે કે હે બવ્યજીવા! તમે ઘણા પુષ્યના ઉદયે કરીને જૈન ધર્મ, મનુષ્ય જન્મ, આર્ય ભૂમિ વગેરે પામ્યા છેક. આવી સામગ્રી પુષ્યહીન જીવા પામી શકતા નથી માટે પ્રમાદના ત્યાગ કરોને શ્રહાદિ ત્રણ એટલે જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રની આરાધના કરા, જેથી કરીને તમે સુક્તિ સુખના એટલે માક્ષના પરમ આનંદને મેળવશા. તમે માહના સંગી થશા નહિ એટલે રાગ હેય વિષય ક્યાયાદિકમાં આસકત થશા નહિ. ૧૬

શુદ્ધ સાધન આ ભવે ના અન્યભવમાં તે મળે, શ્રેષ્ઠ આત્મિક રાજ્ય સાચું રાજ્ય સંયમથી મળે; વિષયાદિ જાણા નીર જેવા ભવતરૂને સ્થિર કરે, ધન્ય તે તેને તજે ચારિત્રથી જે ભવ હરે.

સ્પષ્ટાર્થ:— ધર્મની આરાધના કરવા માટે જે શુદ્ધ જ્ઞાનાદિ સાધના જોઈએ તે આ મનુષ્ય ભવમાં જ મળે છે, પરંતુ બીજા ભવામાં તે મળતાં નથી અને રાયમથી એટલે ચારિત્રથી આત્મા સખધી સાચું રાજ્ય મળે છે. કારણું કે બાહ્ય રાજ્ય તેા નાશવંત છે કારણું કે તેવા રાજ્યને મૂકીને એક દિવસ જરૂર જનું પડે છે, પરંતુ આ આત્મિક સુખ રૂપી રાજ્ય મળ્યા પછી નાશ પામવાનું નથી પણું તે હંમેશાં સાથે જ રહેનારૂં છે માટે તેજ સાચું રાજ્ય જાણુનું. વળી વિષય કષાય રાગ દેવ વગેરે નીર એટલે પાણી જેવા જાણુવા, કારણું કે તેઓ ભવતરૂ એટલે સંસાર રૂપો નૃક્ષને મજબૂત કરે છે એટલે સંસારને વધારે છે. માટે તે પુરૂષોને ઘન્યવાદ છે, કે જેઓ વિષયાદિકના ત્યાગ કરી ચારિત્ર લર્ધને ભવના એટલે સંસારના નાશ કરે છે. અથવા સંસારની રખડપટ્ટોના અંત લાવે છે. ૧૭

સંસાર કારાગારથી શૂરવીર તેા ઊભા પગે, નીકળતા ને સાધતાં નિજ સાધ્યને રજ ના ડંગે; આંડે પગે તેા સર્વ નીકળે તેહમાં શી બ્હાદ્વરી ? અહિત છંડી વિબુધ હિતને સાધતા શુભમતિ ધરી. ૧૮

સ્પષ્ટાર્થ:—આ સંસાર રૂપી કારાગાર એટલે કેદખાનામાંથી શૂરવીર ધુરૂષા હતા પગે નીકળી જાય છે એટલે ચારિત્રને ચહુળ કરીને સંસારના ત્યાગ કરે છે. અને નિજ-સાધ્ય જે માક્ષ તેની સાધના કરતાં જરા પણ ડગતા નથી. આડે પગે એટલે મરણ પામે ત્યારે ઠાઠડીમાં સુવાડે છે એવી રીતે વર્તમાન (ચાલુ) સંસારના ત્યામ તો સો કાઇ કરે છે એમાં કાંઈ બહાદુરી ગણાતી નથી, કારણું કે તેવી રીતે નીકળનારને તા આ ભવ છાડીને દુર્ગતિના પણ ભવમાં જવાનું થાય છે. આવા પ્રકારના ઉપદેશ સાંભળીને વિખુધ એટલે પંડિત અથવા સમજી પુરૂષા અહિત એટલે જે વિષય કથાય વગેરે આત્માને નુકસાન કરનાર

છે તેના ત્યાગ કરીને શુભ્રમતિ એટલે સારા અધ્યવસાય રાખીને પાતાના આત્મહિતને જરૂર સાધે છે. ૧૮

રાજાએ ગુરૂને પૃછેલું વૈરાગ્ય થવાનું કારણ:—

એમ નિસુણી હર્ષથી નરદેવ ગુરૂને પૂછતા, વૈરાગ્ય છે દુર્લભ છતાં ગુરૂ આપ તે કિમ પામતા ?; ગુરૂદેવ ઉત્તર આપતા નિજપૂર્વ વાત સુણાવતા, આરામના દૃષ્ટાંતથી વૈરાગ્ય હેતુ જણાવતા. ૧૯

રપષ્ટાર્થ:—આ પ્રમાણે ગુરૂ મહારાજના ધર્માં પહેરા આનંદ પૂર્વ કસાંભળીને નરદેવ એટલે શ્રીવિમલવાહન રાજા ગુરૂ મહારાજને પૂછે છે કે હે ગુરૂજ! આ સંસારથી વેરાગ્ય પામવા ઘણા દુર્લભ છે, કારણ કે માહના પાશમાંથી છુટલું ઘણું અઘર્ં છે, તા પણ આપ તે વૈરાગ્ય શાયી પામ્યા? તે કૃપા કરીને જણાવા તે વખતે ગુરૂ મહારાજ જવાબમાં પાતાની પૂર્વની (સંસારી પણાની) વાત આગળના શ્લાકમાં સંભળાવે છે. અને પાતાને વૈરાગ્ય થવાતું કારણ આરામ એટલે અગીએ હતા તે પણ બીના સ્પષ્ટ જણાવે છે. ૧૯

અહીં આશમનું દુષ્ટાન્ત જણાવી વૈરાગ્યનું કારણ જણાવે છે:--

દિગ્વિજય કરવા જતાં આરામ સુંદર દેખતા, આવતાં ખેડાળ જેતાં તત્ત્વ વસ્તુ વિચારતા; સ'સારીજન આરામ જેવા વિવિધ રૂપે માનતા, ક્ષણિકતા ઈમ સર્વ'ની વૈરાગ્ય ર'ગે ધારતા.

२०

સ્પષ્ટાર્થ:— ગુરૂ મહારાજ કહે છે કે હે રાજન! જયારે હું રાજા હતો ત્યારે િંગ-વિષય કરવા માટે નીકળ્યાં. તે વખતે મેં ફળ, કુલાથી અત્યંત શાલાયમાન એક આરામ એટલે મુંદર ખગીચા જેવા. પરંતુ જયારે હું દિગ્વજય કરીને પાછા ક્યોં, ત્યારે તેજ ખગીચાને ખેડાળ એટલે જેમાં વૃક્ષા સ્કાઇ ગયાં છે તેવા ઉલટા સ્વરૂપવાળા જેવા. તે જેઇને મેં તત્વવસ્તુ એટલે આ સંસારના પદાર્થીનું સ્વરૂપ વિચાર્યું કે આ સંસારમાં લોકા તથા પદાર્થી ખગીચાની પેઠે વિવિધ રૂપવાળા ને ક્ષણલં ગુર છે, કારણ કે જે મનુષ્ય યુવાન અવસ્થામાં સુંદર મનાહર રૂપવાળા દેખાય છે તેજ મનુષ્ય ઘડપણમાં કદર્યો જણાય છે અને તેની ચામડી વગેરે એવાં થઈ જાય છે કે તેના તરફ જેતાં ચીતરી ચઢ છે. એવી રીતે સંસારના સર્વ પદાર્થીની ક્ષણ ગુરતા મને જણાવા લાગી અને તેથી મારી સંસારની વાસના ઘટી ગઇ, જેથી મેં આનંદથી વૈરાગ્ય ધારણ કરી શ્રીગુર્મહારાજની પાસે દીક્ષા લીધી. ર૦ રાજા ગુરૂની સ્તુતિ કરે છે:--

એમ બાલી ગુરૂ ધરંતા માન નરપતિ ઉચ્ચરે, પુષ્યના ઉદયે અમારા આપ જેવા અહીં ફરે; અધ કૃપે ગા પડે તિમ વિષય સુખની ભ્રાંતિથી, જીવ ભવ કૃપે પડે ઉદ્ધાર તેના આપથી.

ર૧

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે પોતાના વૈરાગ્યનું કારણ જણાવીને ગુરૂ મોન રહ્યા ત્યારે રાજા કહે છે કે આપ જેવા અહીં વિચરે છે તેમાં કારણ અમારા પુષ્યના ઉદય માનું છું. જેવી રીતે અંધારા કુવામાં ગા એટલે ગાય પડે છે તેમ આ જીવ વિષય સુખની બ્રમણાથી આ લવ એટલે સંસાર રૂપો કુવામાં પડે છે. તેવા જીવોના તેમાં પડતાં અટકાવનાર એવા આપનાથી ઉદાર થાય છે. એટલે આપ સંસાર રૂપો કુવામાંથી જીવોને સમજાવી સન્માર્થની આરાધના કરાવી તારનારા છે! ૨૧

હવે રાજા પાતાનો દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા જણાવે છે:—

સાર વાણી આપની ન કુટુંબ ઉત્તમ હું ગણું, કિંપાકસમ વિષયા ગણોને શરણ ધારું આપનું; કરણા કરી ચારિત્ર આપા રાજ્ય સાંપી પુત્રને, આલું અઢીં હું ત્યાં સુધી અઢીંયાંજ રહેલું આપને. ૨૨

રપષ્ટાર્થ:—હે ગુરૂ મહારાજ! આપનાં વચન સાર એટલે ઉત્તમ છે અને આપનાં વચન સાંભળ્યાં પછી હું મારા કુટું બને ઉત્તમ ગણતો નથી. તથા ઇન્દ્રિયોનાં વિષય સુખા કિંપાક વૃક્ષના ફળની જેવા માનું છું, જેમ કિંપાક વૃક્ષનું ફળ દેખાવમાં ઘણું શાબીતું હોવાથી મનને લવચાવે છે, પરંતુ ખાવાથી મરજા નીપજાવે છે તેમ વિષયા પણ અજ્ઞાની છવાને શરૂઆતમાં આનં દકારી જણાય છે પરંતુ પરિણામે તો રાગાદિક અનિષ્ટને કરનારાં થાય છે. એમ વિચારી હું આપનું શરણ અંગીકાર કરૂં છું હવે મારા ઉપર દયા લાવીને મને ચારિત્ર આપા. કારણ કે હવે મારી દીશા લેવાની તીવ ઉત્કંઠા છે. માટે હું રાજ્યને મારા પુત્રને સોપીને આપની પાસે આવું ત્યાં સુધી આપ કૃષા કરીને અહીં જ રહેતો. એવી મારી વિનંતિ છે. રુ

શુરૂ રાજાને અનુમતિ આપે છે:---

હે નરેન્દ્ર! જહાસુખં કરશા નહિ પ્રતિઅધને, એમ કરલું ઉચિત નિશ્ચય તુજ સમા તત્ત્વજ્ઞને; તુજ સમા જીવે ત્રહેલું ચરણ તીર્થ કરતણી, લક્ષ્મી સુધીના ફલ દીએ કરશું યથારૂચિ આપની. રઢ રપણાર્થ:—ત્યારે વિશેષ લાભતું કાર્ય જાણીને શ્રીગુરૂ મહારાજ કહે છે કે હે રાજન! યથાસુખં એટલે જેમ તમને સુખ ઉપજે તેમ કરા. વિલંખ કરશો નહિ. કારણ કે તમારા જેવા સમજા જાંવોને એટલે તત્વ જાણનારને એમ કરવું એટલે દીક્ષા લેવાનો નિશ્ચય કરવા તે યાત્ર્ય જ છે. તમારા સરખા ઉત્તમ જીવાએ શ્રહણ કરેલું ચારિત્ર ઉત્કૃષ્ટપણે તીર્થ કરની ઋદિ સુધીનાં ફલને પણ આપનારૂં થાય છે. માટે જેવી તમારી ઇચ્છા છે તે પ્રમાણે અમે કરશું અથવા તમા આવશા ત્યાં સુધી અમે અહીં સ્થિરતા કરીશું. ૨૩

રાજાનું મહેલે આવવું અને મંત્રીને પાતાની ઇચ્છા જણાવવી:--

ગુરૂવચન ઈમ સાંભળી નૃપ રાજમ્હેલે આવતા, સર્વાને દીક્ષા તણી શુભ ભાવના સમજાવતા; તેઓ ધરી ગુણદ્દષ્ટિને નૃપભાવને અનુમાદતા, હિંસાદિને નૃપ ગર્જતા ચારિત્રમહિમા બાલતા.

२४

સ્પષ્ટાર્થ:—આવાં પ્રકારનાં ગુરૂદેવનાં વચન સાંભળીને રાજા પાતાના મહેલે આવ્યા અને પાતાના મન્ત્રો આદિ સર્વને બાલાવોને પાતાની દીક્ષા લેવાની સારો ભાવના સમજાવી. ત્યારે તેઓ પણ ગુણુદદિને એટલે રાજાના લાભની વાત છે, એવું જાણુંને રાજાના ભાવને એટલે દીક્ષાના પરિણામને અનુમાદન આપે છે રાજા પણ હિંસા વગેરેની ગઈણા એટલે નિંદા કરે છે અને ચારિત્રના મહિમા બાલે છે. ૨૪

મંત્રીશ્વર રાજાની લાવનાને અનુમાદન આપે છે, તે છે શ્લાકમાં જણાવે છે:—

ભૂપ વૃત્તિ પિછાણુતા મંત્રીશ્વરા ઇમ બાલતા, આસન્ન સિદ્ધિક પુષ્યવંતા ત્યાગ બુદ્ધિ ધારતા; આપના જેવા જ ક્રમને પૂર્વ નરપતિ પાલતા, રાજ્ય દીક્ષાક્ષણ ક્રમાગત આપ પુષ્યે પામતા.

२५

મૃષ્ણ શે:--બૂપવૃત્તિ એટલે રાજની ભાવનાને એાળખનારા મંત્રી ધરા તે વખતે આ પ્રમાણે બાલે છે:-આસન્નસિદ્ધિક એટલે જેમને સિદ્ધિનાં સુખ નજીકમાં મળવાનાં દેશ એ તેવા પ્રકારના પુષ્પશાલી જીવા સંસારના ત્યાગની છુદ્ધિને ધારણ કરે છે. બોજા સામાન્ય મનુષ્યાથી આ સંસારના ત્યાગ કરી શકાતા નથી પૂર્વના એટલે પ્રથમના નરપતિ એટલે શજાઓ પણ આપના જેવા કમને એટલે પ્રથમ રાજ્યનું પાલન કરતું અને પછીથી તેના ત્યાગ કરીને દીક્ષા શહ્ય કરવી તેવા કમને પાલનારા હતા. આપને પણ પુષ્પના ઉદયથી પ્રથમ રાજ્ય અને પછી દીક્ષાના અવસર એ છે અનુકમે પ્રાપ્ત થયા છે રપ

કુંવર રાજ્ય ચલાવવાને યાેગ્ય છે પૂરણ પણે, સાધા પ્રવ્રજ્યા મુક્તિ લેવા વિજય મળજે આપને;

# આપની જિમ સુત વડે નૃપતિવતી પૃથ્વી અને, ઇમ સુભી રાજી થઈ બાલાવતા નૃપ કુંવરને.

२६

સ્પાશ્ર શે:—- આપના કુંવર રાજ્ય ચલાવવા માટે સંપૂર્ણ રીતે લાયક છે; માટે માેક્ષને મેળવવા માટે પ્રવ્રજ્યા એટલે દીક્ષાનું સારી રીતે પાલન કરેં આ કાર્યમાં આપને વિજય મળા એવું અમે કચ્છિએ છીએ. જેવી રીતે આપ સમાન યાગ્ય પુરૂષ વઉ મા પૃથ્વી નૃપતિવતી એટલે રાજાવાળી ગણાતી હતી તેવી રીતે હવે તે આપના પુત્રવઉ રાજાવાળી શાઓ, એમ અમે ચાહીએ છીએ. આ પ્રમાણેનાં મન્ત્રીશ્વરાનાં વચન સાંભળીને હર્ષ પામીને રાજા પાતાના કુંવરને બોલાવે છે. રક

રાજા કુંવરને પાતાની ઇચ્છા જણાવે છે:—

સાંભળી આજ્ઞા જનકની કુંવર વિનયે આવતા; અંજલી જોડી નમીને યેાગ્ય સ્થાને બેસતા; નૃપ કુંવરને પૂર્વ સ્થિતિનું સ્પષ્ટ ભાન કરાવતા, નિંદતા નિજ ભૂલને સવિ રાજ્ય ભાર ભલાવતા. રહ

રપાશર્થ:—પાતાના પિતા બાલાવે છે તેવી આજ્ઞા સાંભળીને કુંવર વિનયપૂર્વક તેમની પાસે આવ્યો. અને બે હાથ જોડીને પ્રણામ કરીને પાતાના ઉચિત આસન ઉપર બેઠા. તે વખતે રાજ પાતાની પૂર્વ સ્થિતિ એટલે આચાર્ય મહારાજના ઉપદેશ સાંભળ્યા પહેલાંની અવસ્થામાં પાતે ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં તથા રાગ દેષાદિકમાં કેવા કસાએકો હતા? તેનું સ્પષ્ટ રીતે વર્ષન કર્યું. ત્યાર પછી તેએ પાતાની પૂર્વની કરેલી ભૂલોની નિંદા કરી તથા પાતાને હવે વૈરાગ્ય ભાવના જાગૃત થયેલી હાવાથી રાજ્યમાદી તજી દઇને દીશા લેવી છે તે વાત જણાવીને રાજ્ય સંભાળવાની બધી જવામદારી કુંવરને સાંપવાની ઇશ્છા જણાવી. રહ.

કુંવર રાજ્ય ગ્રહેણુ કરવાનાની નાખુશી એ શ્લોક વડે જણાવે છે:—

હિમ પડતા કમળની જિમ કુંવર ગ્લાન અની જતા, વચના પિતાના સાંભળીને અશ્રુ લાવી એાલતા, અવકૃષા શા કારણે ? હે દેવ! દીસે આપની, જેહથી આજ્ઞા કરા ઇમ ચાહના નહિ રાજ્યની.

36

સ્પષ્ટાથ<sup>ે</sup>:--રાજાનાં ઉપર પ્રમાણેનાં રાજ્ય છોડીને દીક્ષા હેવાના વચના સાંભળીને ખીલેલું કમળ હિમ પડતાં કરમાઇ જાય છે, તેમ કુંવર ઘણા શાકાતુર થઇ ગયા. અને આંખમાં આંસુ લાવીને પાતાના પિતાછને કહે છે કે હે દેવ! (પિતાછ) મારા કયા અપરાધના કારણથી આપની મારા ઉપર આવી અવકૃષા અથવા ઇતરાછ જણાય છે જેથી

મ્માપ આવી આજ્ઞા કરાે છા. મારે રાજ્યની ઇચ્છા નથી. એટલે હું રાજા થવા **ચાહતાે** નથી. સ્ટ

> અપરાધ શા આ ધરણીના જેથી તજો તુમ એહને, જનક વિણ આ રાજ્ય પણ શા કામતું ધિક્ દૈવને; જલથી ભરેલ તળાવ પણ પંકજ વિનાનું ભ્રમરને, શા કામનું ? હું ભાગ્ય હીણા ગૃહીશ ના કદી રાજ્યને.

સ્પાર્થ:-- હે પિતાજ! આ ધરણીના એટલે પૃથ્વીના એવા કર્યા અપરાધ થયા છે. જે રાજ્યની ઉપર પિતાની સત્તા ન હોય તે રાજ્ય મારે પણ શા કામનું છે. આવી સ્થિતિ ઉભી કરનાર દૈવને ધિક્કાર છે તળાવ જો કે પાણીથી ભરેલું હોય, પરંતુ તેમાં જો પંકજ એટલે કમળ ન હાય તો ભમરાને તે સરાવર શા કામનું? એટલે આપના સિવાય મારે રાજ્ય કાંઇ કામનું નથી. અંતે જણાવું છું કે આપના વિના ભાગ્ય રહિત ભનેલો હું કદાપિ આ રાજ્યને ગ્રહ્યુ કરીશ નહિ. (અહીં કુંવરના વિનયાદિ સદ્દગુણા સમજીને જીવનમાં ઉતારવા લાયક છે. આની સાથે હાલના પુત્રાની પરિસ્થિતિ સરખાવતાં ઘણા કરક જણાશે, પુત્રાને સારા સંસ્કારી ભનાવવા માટે આ પ્રસંગ અપૂર્વ પ્રેરણાદાયક જણાશે.) રહ

પિતાએ પુત્રને આપેલા ઉત્તર:-

વર વિવેકી પુત્ર ગુરૂની આણુને નિત અનુસરે, તાત ના પરતંત્ર સુત માને ન તા ધાર્યું કરે; આજ્ઞા ન માને તેહને પાપી તનય દુનિયા કહે, વચનને સ્વીકાર મારા જેહથી તુજ જશ રહે.

રપણ શં:--કુંવરના જવાબ સાંભળીને રાજ તેને કહે છે કે ઉત્તમ અને વિવેકી પુત્ર મુટ્ટે એટલે વહેરાના આજ્ઞાને હંમેશાં અનુસરે છે એટલે પિતાના વચના પુત્રે અનુસરવા (માનવા) જોઇએ. કારજ કે વડોલની આજ્ઞા માનવી તે પુત્રની કરજ છે. વળી તાત એટલે પિતા પરતંત્ર એટલે પુત્રને સ્વાધીન નધી તેથી પુત્ર ન માને તા પિતા તા પાતે જે ધાર્યું હાય તે પ્રમાણે કરી શકે છે. વળી જે પુત્ર પિતાની આજ્ઞા માનતા નથી અને સામા થાય છે તે પુત્રને દુનિયાના લાકા પણ પાપી કહે છે, માટે હે કુંવર! તું મારાં વચનના સ્વીકાર કરીને રાજ્યને બહાણ કર જેથી દુનિયામાં તારા પણ યદ્ય ગવાય. 30

મંત્રીએ કુંવરને આપેલી શિખામણ:---

આણુ ગુરૂની માનવી ગુણુ એ વંડા તુજ તાતથી, કા અધિક ? સમજ જનકનું વચન માના હર્ષથી; 30

એમ મંત્રી તણા વચનથી કુંવર રાતા <mark>બાલ</mark>તા, તાત વચન પ્રમાણ મારે ભૂપ પણ રાજ થતા.

38

રપષ્ટાર્થ:—ગુરૂનો આજ્ઞા માનવી એ માટા ગુજ છે. વળી પિતાથી અધિક ખીજાં શું છે? એ વસ્તુ સમજીને પિતાનું વચન તમે હર્ષપૂર્વક અંગીકાર કરા. કારણ દુનિયામાં એવા નિયમ છે કે—બાપની પછી પુત્રે જ તેની ગાડી સંભાળની જોકીએ. તમારા પિતાએ પણ તેમના પિતાએ દીક્ષા લીધી ત્યારે ગાડી સંભાળી છે. માટે તમારે પણ તેમ કરતું જોકીએ. એવાં મંત્રીધારનાં વચન સાંભળીને કુંવર ગાદી સ્વીકારવાને નાખુશ હતો છતાં તેલું રુઠન કરતાં કહ્યું કે પિતાનું વચન મારે પ્રમાણ છે. એ સાંભળીને રાજા પણ ઘણા ખુશી થયા. 31

રાજ્યાં ભિષેક વખતે રાજાએ કું વરને આપેલો ઉપદેશ:-

રાજ્યાભિષેકે વિમલ વાહન નૃપ અનાવી પુત્રને, શિક્ષા દીએ હે વત્સ! પૃથ્વી ધારજે સંતાષને; આધાર તું પૃથ્વી તણા આધાર કાેઈ ન તાહરાે. આપજે સુખ આ પ્રજાને ધર્મના લઈ આશરાે.

37

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી વિમલવાદન રાજાએ કુંવરના રાજ્યાલિયેક કર્યો અને પેલાને સ્થાને તેને રાજા બનાવ્યા. તે વખતે રાજા કુંવરને શિખામણુ આપે છે કે હે વહાલા પુત્ર! તું પૃથ્વીને (પ્રજાને) સંતાયથી ધારણુ કરજે. તું પૃથ્વીના આધાર રૂપ છે. પરંતુ તારો જિનધર્મ સિવાય કાઈ આધાર નથી. વળી ધર્મના આશરા લઈને એટલે ન્યાયપૂર્વક રાજ્ય કરીને પ્રજાને સુખ આપજે. તેને દુ:ખ આપીશ નહિ. જે પ્રજાના સુખે સુખી અને પ્રજાના દુ:ખે દુ:ખી હોય તેજ સાથા રાજા કહેવાય છે. ૩૨

રાજાના દીક્ષાભિષેક:--

દીક્ષાભિષેક કરે તનય નિજ તાતના વિધિએ કરી, દઈ દાન ઉત્સવ સાથ ક્રમસર નયરીમાંથી નીકળી; આવતા ઉદ્યાનમાં વસ્ત્રાદિને દૂરે તજે, દીક્ષા ગ્રહી ગુરૂપાસ વિધિએ સર્વ વિરતિને ભજે.

રપષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી નવા રાજા અનેલા કુંવરે વિધિપૂર્વ ક પિતાના દીક્ષા લિષેક કર્યો. તે વખતે વિમલવાહન રાજા દાન આપીને મીટા ઉત્સવપૂર્વ ક અનુકમે નગરી માંથી નીકળીને જે ઉદ્યાનમાં અરિંદમ આચાર્ય મહારાજ ઉતરેલા હતા તે ઉદ્યાનમાં આવ્યા. ત્યાં આવીને પાતે પહેરેલાં વસ્ત આબૃષણ વગેરેના ત્યાગ કર્યો. અને સાધુને ચાગ્ય વસ્તો પહે રીને ગુરૂની પાસે વિધિપૂર્વ ક જૈનેન્દ્રી દીક્ષા શ્રહણ કરીને સર્વવરિત ચારિત્ર શ્રહણ કર્યું. 33

3પ

3 4

આચાર્ય મહારાજ બે \*લોક વડે ચારિત્રનું ફળ તથા હિતશિક્ષા જણાવે છે:---

મુક્તિના ચઉ પરમ અંગા પુષ્યવંતા પામતા, ધન્ય પુરૂષા તેહ સાધી સિહિ સુખને સાધતા; સિંહથી કરી દૂર ભાગે સંયમે ભવભય ૮ળે, એક દિનના ચરણથી પણ દેવ ઋદ્ધિ જરૂર મળે.

કપણથ :--મોક્ષના ચાર અંગા દાન, શિયલ, તપ અને ભાવના કહેલા છે. તે ચાર અંગો પુષ્યવાન છવા પામે છે, તે ચારને સાધીને જેઓ માક્ષ સુખને સાધે છે તે પુરૂષાને ધન્ય છે. જેવી રીતે સિંહને જોઇને હાથી દ્વર નાશી જાય છે તેવી રીતે સંયમે એટલે ચારિત્રનો આરાધના વડે આ સંસારમાં રખડવાના લય દ્વર થાય છે અથવા પછી તેને સંસારમાં જન્મ મરસ્યુ કરવાં પડતાં નથી. જે સંયમ લીધા પ્હેલાં આયુષ્ય ન બાંધ્યું હોય તો સારી રીતે આરાધના કરેલ એક દિવસના ચારિત્રથી પણ જરૂર દેવતાની સમૃદિ મળે છે. 3૪

આરાગ્ય રૂપ લાવણ્ય આયુષ્ય દીર્ષ માહી સંપદા; ઐશ્વર્ય આણુ પ્રતાપ માઢું રાજ્ય હરિની સંપદા; સિદ્ધિ તીર્થ કરપણું ચારિત્ર તરૂ ફ્લ માનજો, ચારિત્ર સાધી દેઈ પરને સ્વપર હિતકારી થજો.

સ્પણર્શ:---આરોગ્ય એટલે શરીરે નિરાગીપણું, રૂપ, લાવણ્ય એટલે સું દરતા, લાંબુ આયુષ્ય, માંડી સંપત્તિ, એશ્વર્ય એટલે સ્વામીપણું, આણુ એટલે આગ્ન'નું પાલન, પ્રતાપ, માંડું રાજ્ય, હરિ એટલે ઇન્દ્ર અથગ વાસુદેવની સંપદા, સિદ્ધિ એટલે માક્ષ, આ બધાં ચારિત્ર રૂપી વૃક્ષનાં ફળ જાણવાં માટે ચારિત્ર લઇને સારી રીતે સાધના કરવી, તેવો જ રીતે બીજા જવાને પણ ચારિત્ર આપવું. એ પ્રમાણે કરીને પાતાના અને પરના હિત કરનાર થંજો. કપ

આચાર્ય શ્રીએ કરેલો વિહાર:—

દેઇ શિક્ષા એમ ગુરૂજી શિષ્ય સાથે વિચરતા, થિરવાસથી અલખામણા મુનિ થાય એમ વિચારતા; વિમલવાહન સાધુ પાલે આઠ પ્રવચન માતને; પરીષહાને જીતતા નવિ છંડતા નિજ ધૈર્યને.

રપુષ્ટાર્થ: --એ પ્રમાણે ચારિત્રની ઉત્તમતાના ઉપદેશ ભાષીને આચાર્ય મહારાજ પાતાના શિષ્યા સાથે ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા. કારણ કે ચિર વાસથી એટલે કારણ વિના એક જ ઠેકાણે ઘણા વખત રહેવાથી સાધુઓ અળખામણા થાય છે, તેમજ ચારિત્ર પાલ-

નમાં પ્રમાદી થઈ જાય છે એવું તેઓ સારી રીતે જાલુતા હતા. હવે નવા દીક્ષિત અનેલ વિમલવાહન રાજિષ આઠ પ્રવચન માતા એટલે ઇર્યાસમિતિ વગેરે પાંચ સમિતિઓનું તથા મનશુમિ વગેરે ત્રલ્યુ ગુમિઓનું સારી રીતે પાલન કરે છે. કારલ્યુ કે આ પાંચ સમિતિ તથા ત્રલ્યુ ગુમિઓ અરિત્ર રૂપી આળકનું પાલન કરવામાં માતા જેવી હાવાથી તેને અન્દ પ્રવચન માતા કહેલ છે. બૂખ, તરસ વગેરે અનેક પ્રકારના પરિષહોને છતે છે. અને તે પ્રસંગે પાતાના ઘૈર્યને છાડતા નથી એટલે પરિષદા શાંતિથી સહન કરે છે પહ્યુ ચારિત્રથી કંટાળતા નથી. 34

તીર્થ કર નામ કમેં ના નિકાચિત અધ કૈવો રીતે થયા તે જણાવે છે:— અરિહ ત આદિક સ્થાનકા એકાવલી રત્નાવલી,

ાાટક સ્વાનકા વ્યકાવશા સ્તારતા, સિંહનિષ્કોડિત દુભેદે સાધતા કનકાવલી;

જિન નામ કર્મ નિકાચતા અહુકાલ સંયમ પાલતા, અંતકાલે શુદ્ધ ધ્યાને અનશનાદિક ધારતા.

313

રૂપણથ:—તે શ્રીવિમલવાહન રાજિષ્ટિએ અરિહંત પદ વગેરે સંબંધી ધ્વીસ સ્થાનક તપ, ચ્એકાવલી તપ, <sup>3</sup>રત્નાવલી તપ, એ પ્રકારના ૪–૫સિંહનિષ્ક્રોડીત તપ, તથા 'કન-કાવલી તપની સાધના કરીને જિનનામકર્મ અથવા તીર્થ'કર નામ કર્મના નિકાચીત અંધ

#### વીશસ્થાનક તપની ટું ક વિધિ.

આ વીશ સ્થાનકના તપ થણા પ્રસિદ્ધ છે. તથા તે કરવાના પ્રચાર પણ સર્વત્ર સાધારણ જોવામાં આવે છે. આ તપ ઘણા વિસ્તારથી કરવામાં આવે છે. તા પણ તે સંખંધી સામાન્ય વિધિજ અહીં આપી છે. વિશેષ વિધિ માટે "વીશ સ્થાનક પદ પૂજા સંગ્રહ" તથા વિધિષ્રપા વગેરે ગ્રન્થા જોવા. વિશેષમાં આ તપ સુવિદ્ધિત ગુરૂતી સમક્ષ તેમની આત્રાતુસારે કરવા. દરેક સ્થળ ગુરૂતા યાગ ન હાય તા પણ તપ આરંભતા પહેલાં નજીકના ગામામાં અમં ગુરૂતા યાગ હાય ત્યાં જઇ સર્વ વિધિ જાણા પછી તેના આરંભ કરવા. અથવા જેઓએ આ તપ કર્યો હાય તેયા વિધિ વિધાન સારી રીતે જાણતા હાય તેવા સુબાવકથી માદિતગાર થતું.

#### સામાન્ય વિધિ

પ્રથમ શુલ મુદ્દતે નંદી રયાપન પૂર્ક મુવિહિત શુરૂની સનીપ વિશ્વતિ રથાનક તપ વિધિ પૂર્વંક હર્યારવે. એક એંગો છે માસથી છ માસ મુધીમાં પૂર્ચ કરતી. કદાચ દ માસની અંદર એક એંગો પૂર્ચ ન થાય તો કરેલી (ચાલતી) એંગોની કરીથી અનરંલ કરવા પડે. એક એંગોના વીશ પદ છે. તેમાં વીશે પદ લાલતી) એંગોના કરીથી અથવા એક એંગોના તીશ તપના દિવસામાં એકલ પદ ત્રસ્તું છી તેને તે તે તે તે તે તે તે તે કરવાથી વીશે પદ પૂર્ચ કરવાં. દરેક પદની આરાધના સારી શકિતવાળાએ અદ્ધમ કરીને કરવા. એ રીતે કરવાથી વીશે અદ્મે પૂર્યું થાય. તેથી હીન શકિતવાળાએ છા કરવાં. તેથી હીન શકિતવાળાએ ચોલીહાર ઉપવાસ, તે ન ખતે તો તિવીહાર ઉપવાસ, તે ન અને તો તા તિવીહાર ઉપવાસ, તે ન અને તો આંબિલ, તે ન અને તો તીવી અને તેટલી પસ્તુ શકિત ન

કર્યી. તથા ઘણા કાલ સુધી ચારિત્રનું પાલન કર્યું. એ પ્રમાણે શુદ્ધ ચારિત્ર પાળીને અંતકાલે એટલે મરણ વખતે શુદ્ધ ધ્યાનમાં રહીને અનશન વગેરે અંત સમયની વિધિની

હૈાય, તા તિવીહાર એકાસઆએ કરી આરાધવા એકાસઆથી એક્કિ તપ કરી શકાય નહિ. વળી શક્તિ-માન માલામે વીશે પદની આરાધનાને દિવસે આઠ પહેારના પાસહ કરવા, તેથી હીન શક્તિવાળાએ માત્ર **દિવસના ચાર પહેારતા પાંચલ** કરવા. એ રીતે વીશે પદ પૌષધ કરીતે આરાધવા. જો પૌષધ કરવાની શક્તિ સર્વ પદમાં ન હોય તા આગામ પર ૧, હપાધ્યાય પદ ૨, રથવિર પદે ૩. સાધુ પર ૪ ગારિત્ર પાંકે પ, ગૌતમ પાંકે કુ અને તીર્થ પાંકે છે, એ સાત પાંકે તા અવશ્ય પૌષધ કરવા. તેમ છતાં શ્રાક્તિ ન હોય તે! તે દિવસે દેશાવકાશીક કરે અને સાવદા વ્યાપારના ત્યાંગ કરે. તેટલી પણ સક્તિ ન હોય તા યથાશકિત તપ કરી ભારાધે. તથા પાતાની લઘુતા ભાવે. મરણ તથા જન્મના સૂતકમાં ઉપવાસાદિક તપ કરે. પણ તે ગણતરીમાં ન મણે. આ પણ ઋતુ સમયમાં ઉપવાસાદિક કરે તે પણ બણતરીમાં ન ગાઉ. તપને દિવસે જો પૌષધ કરે તા ઘાર્જી જ શેયરકર (લાભદાયક) છે. પણ પૌષધ ન કરે તા તે દિવસે મે વખત પ્રતિક્રમછા તથા ત્રહ્ય વાર દેવવંદન અને પડિલેઠછા અવશ્ય કરવું, તથા અદાચર્ય પાળવું, ભૂમિશ્વયન કરવું. અતિ સાવદા ભ્યાપારના આરંક ન કરવા. અસત્ય ન બાલવું. આખા દિવસ તપના भरतं अध्यवर्धान करतं. तथने दिवसे भौषध करे ता भारकाने दिवसे कि नक्षकित करीने भारकां करतं. को तभने दिवसे भीषध न अर्थो है। तो ते दिवसे व्यनकारित भूका करे. करावे, आवना कावे. तथना दिवसे **ભારાખ્ય પદના જેટલા ગુણ હોય તેટલા લાગરસના કાર્યાત્સર્ગ કરે**. તે ગુણાનું રમરણ કરવા પૂર્વક ખમાસમા કર્ઇ વંદના કરે, તે પદના મહિમા અને ગુગૂનું રમરણ કરીને આપા દિવસ હર્ષિત રહે. આ विधिन्ने वीहै न्ने। क्रियी. तथा दरेक न्ने।णीन्ने ते ते पहने। क्रियन, महोत्कव, प्रशादना, क्रिनशासननी ઉત્નતિ કરે. શકિત ન હોય તા હેલ્ટ એક્સ ઓળી ઉત્સવાદિક સહિત કરે, અથવા પ્રતિ આ મહાન તપનું યથા શકિત ઉજમાં કરે.

|            |      |      | વીસે પદનું ગરજી નીચે      |                 | નીચે પ્રમાણઃ |                |           |
|------------|------|------|---------------------------|-----------------|--------------|----------------|-----------|
|            |      |      |                           | સા <b>ચી</b> યા | ખમાસત્રસુા   | લેાગર <b>સ</b> | નેહારવાલી |
| 1          | 3≸   | નમા  | અરિદ્ધ તાસું              | 92              | ૧૨           | <b>९</b> ३     | २०        |
| Ą          | మ్డా | નમા  | સિદ્ધાર્થું               | ઢ૧              | <b></b> 8 የ  | 39             | २ ०       |
| 1          | ಕ್ಕ್ | નમા  | પવ <b>્યક</b> ્રસ         | ર હ             | <b>ર</b> હ   | २७             | २०        |
| ¥          | యో   | નમા  | મ્યાય <b>રિયા</b> શ્યું   | 85              | a <b>\$</b>  | 3 §            | २०        |
| ય          | 3%   | નમેા | થેરાણું                   | 10              | 10           | ٩ ٥            | ₹•        |
| ţ          | ಹ    | નમા  | ઉવજ <b>ા</b> યા <b>ળુ</b> | રપ              | રમ           | રમ             | २०        |
|            |      |      | લાએ <b>સવ્વસાદ્રયું</b>   | રહ              | <b>ર</b> હ   | <b>২</b> ৩     | २०        |
|            |      |      | ના <b>લુરસ</b>            | પ૧              | *1           | ય૧             | २०        |
|            |      |      | કંસણરસ                    | <b>\$</b> (9    | ţ७           | <b>50</b>      | ₹०        |
|            |      |      | વિ <b>ણ્ય સં</b> પન્તસ્સ  | પર              | પર           | પર             | २०        |
| <b>૧</b> ૧ | 85   | નમા  | ચારિત્તરસ                 | ৩০              | <b>ও</b> ০   | 190            | ર•        |
|            |      |      | <b>ખંભવ્યયધારિ</b> જું    | ٩٢              | १८           | १८             | २०        |
| 14         | ₹    | નમા  | કિરિયા <b>લ</b>           | રમ              | રપ           | રપ             | २०        |

| આરાધના કરો.     | અહીં જથાવેલા તપનું    | વિશેષ સ્વરૂપ-તપારત્ન | મહાદધિ–વિંશતિ સ્થાન |
|-----------------|-----------------------|----------------------|---------------------|
| પ્રદીપિકા વગેરે | ગંથામાંથી જાણો હેવું. | 30                   |                     |

| 18 35            | નમા તવસ્થ        | ૧૨  | ૧૨ | 9 <b>૨</b> | २०  |
|------------------|------------------|-----|----|------------|-----|
| ૧ <b>૫ ૭</b> % - | તમા ગાયમસ્સ      | ૧૧  | 11 | • ११       | ₹ ૦ |
| 24 65            | નમા જિણામાં      | ર્∙ | २० | २०         | २०  |
| ૧૭ 8% .          | ત્રો સંયમસ્ય     | ૧હ  | ૧૭ | ૧૭         | ર•  |
| ૧૮ સ્ક્રેક       | નમા અભિતવનાશુસ્સ | ય૧  | પ૧ | પા૧        | २०  |
| ૧૯ ૐ             | નેમા સુયરક્ષ     | २०  | २० | २०         | ३ ० |
| २० ॐ             | નમા તિત્યસ્મ     | 34  | 34 | 37         | २०  |
|                  |                  |     |    |            |     |

ર એકાવલિ તપ

पकद्वित्र्युपवासैः, काइल्कि हे तथा च दाखिमके । धसुसंख्येश्चतुर्धेः श्रेणी कनकावलीवच ॥१॥

चतुर्स्तिशचतुर्थे श्रः पूर्यते तरलः पुनः ।

समाप्तिमेति साधूनामेवमेकावली तपः ॥२॥

એક આવળીની જેમ ઉપવાસ કરવાથી એકાવળો તપ થાય છે. તેમાં પ્રથમ એક ઉપવાસ પછી પારણું, પછી બે ઉપવાસ ઉપર પારણું. પછી ત્રહ્યું ઉપવાસ ઉપર પારણું. એમ કરવાથી પ્રથમ કાલ- લિકા થાય છે. પછી એકાંતર પારભાવાલા આઠ ઉપવાસ કરવા. તેણે કરીને કાહલિકાની નીચે દાકિમ પ્રુપ્પ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાર પછી એક ઉપવાસ ઉપર પારણું, પછી બે ઉપવાસ ઉપર પારણું, પછી એક ઉપવાસ ઉપર પારણું, પછી એક ઉપવાસ ઉપર આરણું કરવાથી હારની એક સેર પૂરી થાય છે. ત્યાર પછી ચાત્રોસ ઉપવાસ એકાંતર પારભાં વડે કરવાથી તે હારનું પદક થાય છે. ત્યાર પછી વિલેદમ (ઉઝ્રટી રીત) ના કમયો એકાંતર પારભાં વડે કરવાથી તે હારનું પદક થાય છે. ત્યાર પછી વિલેદમ (ઉઝ્રટી રીત) ના કમયો એકને સેલળ ઉપવાસ ઉપર પારણું, પંદર ઉપવાસનો ઉપર પારણું એમ ઉતરતા ઉતરતા છેવટ એક ઉપવાસ ઉપર એક પારણું, પંદર ઉપવાસનો ઉપર પારણું એમ ઉતરતા ઉતરતા છેવટ એક ઉપવાસ કરવાથી ખીજ કોઠ પારણું કરવાથી બીજી સેર પૂરી થાય છે. પછી પારભાના આંતરાવાળા આઠ ઉપવાસ કરવાથી ખીજ દાહિમના પુષ્પ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાર પછી ત્રશુ ઉપવાસ ઉપર એક પારણું, પછી એ ઉપવાસ ઉપર એક પારણું, અને છેવટ એક ઉપવાસ અને ૮૮ પારણું એ રીતે કરવાથી બીજી કોઠલિકા પૂર્ણ થાય છે. આ પ્રમાણે કુશ ૩૩૪ ઉપવાસ અને ૮૮ પારણું શેય છે.

હવાપતમાં હાદતરનાત્ર ભાષાવવા પૂર્વક વિધિધી પૂજા કરીને પ્રતિમાને માટા સુકતાફળના એક સેરનેક હાર પહેરાવવા × સંધવાતસલ્ય, સમપૂજા, ગુરૂપૂજા વગેરે કરવું. આ તપ કરવાથી નિમંળ ગુષ્યુની પ્રાપ્તિ શાય છે. આ સાધુ તથા શ્રાવકને કરવાના આગાઠ તપ છે.

ખીજી રીતે એકાસણું ૧, નીવો ૧, માંબિક્ષ ૧, તથા ઉપવાસ ૧, એ રીતે એક એાળી મઇ. એવી પાંચ એાળી કરવાથી પણ એકાવળી તપ થાય છે. ( આ મતાંતર વિધિપ્રપામાં છે. )

" નુમા અરિહ તાથું" એ પદની નવકારવાળો વીક્ષ મહ્યુવો. સાથીના વિગેર ૧૨–૧૨ કરવા.

## **૩ રત્નાવળો** તપ

ગુખુ રૂપી રત્નાની આવિલ હાવાથી રતનાવિલ તપ કહેવાય છે. આ તપમાં અનુક્રમે કાહિલકા,

× તથા સુત્રર્જું અક્ષરમય પુસ્તક લખાત્રી સુવિદિત સુનિતે આપવું. તેવા જોગ ન દેશય તેા શ્રી સંઘના ભંડારમાં મૂકવું. પસુ પેતાની નિશ્વાએ ન શખવું. વિમલવાહન મુનિ કાલ કરી વિજય વિમાને ઉપજે છે:— પરમેષ્ઠિ મંત્ર સ્મરણમાં તનુને તજે સુખ દેવના, વિજય નામ વિમાનમાં પામે અયર તેત્રીસના;

દેહ હાથ પ્રમાણ ઉજવલ વર્ણ ઉત્તર દેહને,

ન અનાવતા અહિમ દ્ર સુર ધારે છતાં અતિશક્તિને. ૩૮

**સ્પષ્ટાથ**:—તે રાજર્ષિ પરમેષ્ઠી મંત્ર એટલે નવકાર મંત્રનું સ્મરણ કરતાં કરતાં

દાર્કિમ, લતા, તરલ (પદક) ખોજી લતા દાકિમ અને કાહિલકા આવે છે. પ્રથમ કાહિલકામાં એક ઉપ-વાસને પારણું પછી એ ઉપવાસને પારણું. પછી ત્રસ્તુ ઉપવાસને પારણું દાકિમમાં આઠ ઋદુમ કરવા લતામાં એક ઉપવાસને પારણું પછી એ ઉપવાસને પારણું પછી ત્રસ્તુ ઉપવાસને પારણું એ પ્રમાણે અનુક્રમે વધતાં વધતાં સાળ ઉપવાસ ને પારણું જાણું. ત્યાર પછી ચોત્રીસ અઠમ કરવાથી પદક થાય છે. ત્યાર પછી બીજી લતામાં ઉલટી રીતે એટલે ૧૬ ઉપવાસ ને પારણું. પછી ૧૫ ઉપવાસને પારણું પછી ૧૪ ઉપવાસને પારણું એ પ્રમાણે અનુક્રમે ઘટતાં ઘટતાં છેવટ એક ઉપવાસને પારણું કરવું. ત્યાર પછી બીજા દાકિમમાં આઠ અઠમ કરવા. પછી કાઢિલકામાં અઠમ કરીને પારણું, છઠ કરીને પારણું અને એક ઉપવાસ કરીને પારણું કરવું. આ તપમાં ઉપવાસના કુલ દિવસ ૪૩૪ તથા પારશ્રુના દિવસ ૮૮ મળી કુલ પરર દિવસે આ તપ પૂર્ણું શાય છે.

ઉદ્યાપનમાં માેડું સ્નાત્ર વિધિપૂર્વંક બહ્યુવવું રત્નતી માળ પ્રભુના ગળામાં પહેરાવવી. ગુરૂપૂજા, સાંધપૂજા, સાંધ વાત્મલ્ય કરવું. આ તપ કરવાથી વિવિધ પ્રકારતી લક્ષ્મી મળે છે. અહીં પહ્યુ 'નમા અરિકંતાઓ'તું વીસ નવકારવાળી પ્રમાણ ગરહું જાહ્યુતું સાથિયા વગેરે ૧૨–૧૨ કરવા.

#### ે ૪ લઘુ સિંહનિઃક્રીડિત તપ

સિંહ ચાલતાં ચાલતાં પાછળતાં ભામ લુએ છે તે પ્રમાણે સિંહનિઃકોહિત તમ કહેલું છે, તેમાં પ્રથમ ૧ ઉપવાસ પછી ધારણું, પછી એ ઉપવાસ તે પારણું, પછી ક ઉપવાસ તે પારણું, પછી ક ઉપવાસ તે પારણું, પછી ક, પછી પ, પછી ૪, પછી ૪, પછી ૧, પછી ૪, પછી ૧, પછી ૧,

ઉદ્યાપનમાં માટી સ્તાત્ર વિધિ પૂર્વક પ્રભુતી પૂજ ભશાવવી. ઉપવાસતી સંખ્યા પ્રમાણે માદક, ફળ, પક્ષ્યાન્ત વગેરે મૂક્યાં. ગરહું વગેરે પેક્રેસીતી માફક ' તમા અરિદ'તાલું 'નું મસ્યુવું.

### ષ બહત્ સિંહનિઃક્રીહિત તપ.

અમા તપ પહ્યુ લઘુ સિંહનિઃક્રોડિંગ પ્રમાણે, પરંતુ અફીં તાલ્યાના કિરસેક અધિક છે. તે આ પ્રમાણુઃ–પ્રથમ ૧ ઉપવાસ, પછી પારસ્કું, પછી ૨ ઉપવાસ ને પારસ્કું પછી ૧ ઉપપ્રાસ, પછી ક, ૨, ૪, ક, ૫, ૪, ૬, ૫, ૭, ૬, ૮, ૭, ૯, ૮, ૧૦, ૯, ૧૧, ૧૦, ૧૨, ૧૧, ૧૩, ૧૨, ૧૪, ૧૩, ૧૫, ૧૪, ૧૬ પછી ૧૫ ઉપવાસ કરીને પારસ્કું કરીને પછી પશ્ચાનુપૂરી એ ૧૬ ઉપરાસ પછી ૧૪, પોતાના શરીરના ત્યાગ કરીને પાંચ અનુત્તર વિમાન પૈકી પ્રથમ વિજય નામના વિમાનમાં તેત્રીસ સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવપણે ઉપજને દેવતાના સુખને પામ્યા. આ દેવતાઓનું એક હાથ પ્રમાણનું શરીર હોય છે, શરીરના વર્ષ સફેદ હાય છે. આ વિમાનના દેવા મૂળ શરીરથી જાદું ઉત્તર વૈકિય શરીર બનાવતા નથી જો કે આ દેવા અહમિન્દ્ર છે એટલે પાતે કાઇના સેવક નથી અને ઘણી શક્તિવાળા હાય છે. પરંતુ પ્રયોજન નહિ હાવાથી ઉત્તર વૈકિયની શક્તિ છતાં તેઓ ઉત્તર વૈકિય શરીર બનાવતા નથી. ક

૧૫, ૧૩, ૧૪, ૧૨, ૧૩. ૧૧, ૧૨, ૧૦, ૧૧, ૯, ૧૦, ૮, ૯, ૭, ૮, ૬, ૭, ૫, ૬, ૭, ૫, ૬, ૪, ૫, ૧૩, ૪, ૧, ૩, ૧, ૨, અને છેવટે એક ઉપવાસ કરી પારણું કરતું. (એ રીતે દરેક સંખ્યાના ઉપવાસના અંતે પારણું કરતું આ રીતે કુલ ઉપવાસના દિવસા ૪૯૭ તથા પારણુાના દિવસા ૬૧ મળી કુલ ૫૧૮ દિવસે એટલે ૧ વર્ષ, ૬ માસ અને ૧૮ દિવસે આ તપ પૃશે થાય છે.) (મતાંતર આ તપ પણ ચાર પરિપાડીએ કરતાં ૬ વર્ષ ૨ માસ અને ૧૨ દિવસે પૂરા થાય છે.) હદ્યાપનમાં માટા સ્નાત્ર પૂર્વક પૂળ લખ્યાવીને ઉપવાસની સંખ્યા પ્રમાણે પુષ્પ, ફળ, માદક દિક નૈતેશ અર્પણ કરતું. સાલુને દાન દેતું. સંધ પૂળ, સંધવાત્સદય કરતું. આ તપનું કળ ઉપશ્રમ શ્રેણીતી પ્રાપ્તિ રૂપ છે. આ મુનિ તથા શ્રાવકને કરતાંતા આગાઢ તપ છે. ગરણું વગેરે પૂર્યની માદક "નમા અરિઢાંતાણું"નું.

#### ૬ કનકાવલિ તપની ઢુંક હકીકત

તપારિ માના હૃદયને શાભાવનાર હેાલાથી આ કનકાવિલ નામે તપ કહેવાય છે. આ તપામી પ્રણમ એક ઉપવાસ કરી પારેલું, છઠ કરી પારેલું, પછી અઠમ કરી પારેલું કરવું. આ એક કાહિસકા કહેવાય છે. પછી ઇ છઠ્ઠ. કરવા તે દાહિમ કહેવાય છે. પછીથી એક ઉપવાસને પારેલું એ ઉપવાસ ને પારેલું એમ અનુક્રમે વધર્તા વધર્તા સોળ ઉપવાસ પછી પારેલું કરવું. એ પ્રમાણે હારની એક લતા (સેર) પૂરી થાય છે. ત્યાર પછી ચાર્ત્રીસ છઠ્ઠ કરવાથી લતાની નીચે પદક પુર્વ થાય છે. પછી ૧૬ ઉપવાસ ને પારેલું, ૧૫ ઉપવાસ ને પારેલું. એમ અનુક્રમે લઠતાં લટતાં હવે છે એક ઉપવાસ ને પારેલું. આ હારની બીજી લતા જાલુવી. ત્યાર પછી આફ છઠ્ઠ કરવાથી બીજી દાહિમ થાય છે. પછી અઠમ કરી પારેલું પછી છઠ્ઠ કરીને પારેલું અને પછી એક ઉપવાસ કરી પારેલું કરતાથી કપરની બીજી કાહિલકા પૂરી થાય છે. અહીં ઉપવાસ, છઠ્ઠ અઠમ આવે છે તેનું પારેલું કરીને બીજે જ દિવસે ઉપવાસાદિક કરવા. વચમાં આતરે નથી. આ તપમાં પારેલુંના કુલ ૮૮ દિવસે અને ઉપવાસ ૩૮૪ થાય છે એટલે ૧ વર્ષ ૩ માસ અને બાવીસ દિવસે તપ પૂરા થાય છે. (શ્રી પ્રત્યન સારાહ્મારમાં ચાર ગણા તપ કરવાનું કહ્યું છે.) આ તપમાં પારેલું માં પહેલી એશિયાં વિત્રષ્ઠ સાથે મચ્છત તોજન, બીજી એફીમાં નીવી, ત્રીજી એશુમાં અલે લવ્ય (મણા વાલ વગેરે) ચાંધી એશ્યુમાં અલિલ (પારેલ્યુના સર્વ દિવસો એકા-સલ્યુનાજ જાલુવા.)

ઉદ્યાપનમાં માટી સ્તાત્ર વિધિ પૂર્વ અપ્ટ પ્રકારી પૂજા લાગ્રાવતી. ઉપવાસની સંખ્યા પ્રમાણે સુવર્ણ દંકની માળા બનાવી પ્રસના કંદમાં નાંખવી. તથા છએ વિત્રષ્ટના પકવાન્તે, નિવિધ ફળા વગેર મૂકવાં. સાધુઓને દાન દેવું. સંઘ વાત્સક્ય, સંઘ પૂજા વગેરે કરવું. આ તપ કરવાંથી સર્વ બોગ તથા માસની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ તપમાં મરાણું "નેંગે અરિદ્વાંતામાં" એ પદનું વીસ નવકારવાળી વડે મથાનું સાથીયા વિગેરે ભાર બાર કરવા.

દેવતાઓમાં ધાસોધાસ તથા આહારની અસિલાષા કયારે થાય તે જણાવે છે:— લોકનાલિમાન અવધિ પક્ષ તેત્રીસ વીતતાં, ધાસ લેતા વર્ષ તેત્રીસ સહસ જ્યારે વહી જતા; ચાહતા આહાર જીવન માન પક્ષો ધાસમાં;

લેવા સહસ વર્ષો વળો આહારના અભિક્ષાયમાં.

સ્પાન્ડાર્થ:—આ વિજય વિમાનના દેવોને લોકનાલિ જેટલું અવધિજ્ઞાન હાય છે એટલે અવધિજ્ઞાન વહે કાંઇક ઊણા ચોદ રાજલોક ક્ષેત્રને જાણે છે. પરંતુ ઉપર પોતાના વિમાનની ધળપી આગળ જાણે (બોઇ) શકતા નથી. વળી તેઓ તેત્રીસ પખવાડીયાં જાય ત્યારે એક વાર ધાસ લે છે. તથા તેમને તેત્રીસ હજાર વર્ષ જયારે જાય ત્યારે આહાર લેવાની ઇચ્છા થાય છે. દેવોને ધાસોધાસ લેવાની આખતમાં એવા નિયમ છે કે જીવન માન એટલે જેટલા સાગરાપમનું તેમનું આયુષ્ય હાય, તેટલાં પખવાડીઆં જાય ત્યારે તેઓ એક વાર ધાસોધાસ લે છે. તથા જેટલા સાગરાપમનું આયુષ્ય હાય તેટલા હજાર વર્ષ જાય ત્યારે તેઓને આહારની અલિલાયા એટલે આહાર લેવાની ઇચ્છા થાય છે. આ સંખંધી વિશેષ ચીના શ્રીસમવાયાંગ સત્ર તથા પ્રજ્ઞાપના સત્રાદિથી જાણવી. ૩૯-

વિજય વિમાનનાં **સુખ** ભાેગવા ત્યાંથી ચ્યત્રી મતુષ્ય ભવમાં **આવ**લું:—

તે વિમાને ભવ્ય સુખને ભાગવે છ માસના, શેષ ભાગે તેજ વધતું ચિદ્ધ ઠળતા સ્યવનના; અમૃત દ્રહમાં હંસ પેરે જીવન શીધ પૂર્ફ કરે,

સ્વર્ગ ઋદ્ધિ પ્રમુખ છંડી મતુજ ભવમાં સંચરે.

રપ્ષ્ટાર્થ:—આ વિજય વિમાનને વિષે દેવપહ્યું ઉત્પન્ન થએલ તે વિમલવાહન રાજાના છવ લવ્ય દેવતાઈ સુખને તેત્રીસ સાગરાપમ સુધી ભ્રાગવે છે જ્યારે તે આયુ-ધ્યમાં છ મહિના બાકી રહ્યા ત્યારે તેમનું તેજ અધિક અધિક વધતું જાય છે. તથા વ્યવનના ચિદ્ધ (નિશાના) જણાતાં નથી. બીજા દેવતાઓને પાતાના આયુષ્યના છ મહિના બાકી રહે ત્યારથી તેજ એાલું ઓાલું થતું જાય છે તથા કુલની માળાનું કરમાનું વિગેરે ચિદ્ધો પ્રમુટ થતાં જાય છે પરંતુ આ દેવ તીર્થ કરના જીવ હોવાથી તેમની આખતમાં તેનું અનતું નથી. એવી રીતે અમૃત સરાવરમાં હંસની પેઠે પાતાનું આયુષ્ય પુરું થતાં સ્વર્યની ઋદિ વગેરે છાંડી દઇને ત્યાંથી વ્યવીને મનુષ્ય લવમાં આવ્યા. ૪૦

વિમલવાહન જીવતું દેવલાકથી શ્યવીને વિજયા રાણીની કુક્ષીમાં **આવ**લું વગેરે જણાવે છે:—

> સુંદર અયાધ્યાતા નૃપતિ જિતશત્રુ કુલ અંબર મણિ, વિમલવાહન સ્યણ આકર ક્રુખમાં વિજયા તણી;

# વૈશાખ સુદની તેરસે અધરાત સમયે આવતા, રાહિણી નક્ષત્ર તિમ વૃષરાશિ તે ક્ષણ વર્ત્તતા.

४१

સ્પષ્ટાર્થ: --જંખૂઢીપમાં દક્ષિણ દિશામાં આવેલ ભરત દ્વેત્રમાં શાલાયમાન અને રમણીય અયોધ્યા નામે નગરી આવેલી છે. તે ૧૨ યોજન લાંબી અને આઠ યોજન પહેાળી છે. તે નગરીમાં પ્રથમ તીર્થ કર શ્રીઝષલદેવના વંશમાં ઉત્પન્ન ઘએલ જિતશાત્રુ નામના રાજા હતા. તે રાજા ઝષલદેવના ( ઇફવાકુ ) વંશમાં અંખરમણું એટલે સૂર્ય સમાન હતા. તે રાજાને શીલાદિ ગુણે યુદત વિજયા નામે રાષ્ટ્રી હતી. તે રાષ્ટ્રીની રતની ખાણ સમાન કુશિને વિષે વિમલવાહન રાજાના જવ વિજય વિમાનમાંથી ચ્યવીને ઉત્પન્ન થયા. ત્યારે વૈશાખ મહીનાની સુદ તેરસની અર્ધ રાત્રીના સમય હતા. અને તે વખતે રાહિણી નામે નક્ષત્ર અને વૃષ નામની રાશા હતી. ૪૧

विकथा शाधीको लेकोबां १४ स्वप्ना तथा सीधर्मेन्द्रनुं आववुं:--

ચાથા પ્રહરમાં ચાદ સ્વપ્ના મુખ કમલમાં પેસતા, માત દેખે આ સમે હરિના સિંહાસન ડાલતા;

સાૈધર્મ હરિ અવધિ પ્રભાવે પ્રભુ ચ્યવનને જાણતા, વિધિએ કરી સ્તવવંદનાદિક રાજમંદિર આવતા. ૪૨

રુપાશાર્ધ:—તે રાત્રીના છેલ્લા પહાર ચાલતા હતા ત્યારે વિજયા માતાએ પાતાના મુખરૂપી કમળમાં પ્રવેશ કરતા ચોક સ્વમો જોયા. અને તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજના સિંહાસન હાલવા લાગ્યા. ત્યારે અવધિ જ્ઞાનના ઉપયાગથી સોધર્મ હરિ એટલે સોધર્મ નામના પ્રથમ દેવલાકના ઇન્દ્રે પ્રભુના ( જેઓ બોજ શ્રીઅજીતનાથ નામે તીર્થં કર થવાના છે તેમના ) ચ્યવનને એટલે પ્રભુ વિષય વિમાનમાંથી ચ્યવીને વિજયા માતાની કુશ્ચિમાં ઉત્પન્ન થયા છે એમ જાણ્યું. પ્રભુનું ચ્યવન જાણ્યા પછી ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુને વિધિપૂર્વં ક એટલે પાતાના સિંહાસનથી હેઠે ઉતરી સત્ત આઠ ડગલાં પ્રભુની સામે ચાલીને સ્તવવંદનાદિક એટલે તમુચ્યુલું કહેવા પૂર્વં ક વંદન કરીને રાજમંદિરે એટલે જિતશત્ર રાજના મહેલને વિધે માન્યા. ૪૨

૧. ચૌદ સ્વધ્નનાં નામ આ પ્રમાણે:-૧ ઢાથી, ૨ વૃષ્કા, ઢ દેશરી સિંઢ, ૪ લદ્દમીદેવી, પ્ પુલની માલા, દ માંદ્ર, હ સૂર્ય, ૮ ખ્વજ, ઢ પૂર્ણ કુંલ, ૧૦ પદ્મ સરાવર, ૧૧ સમુદ્ર, ૧૨ શુવન અથવા વિમાન (પ્રથમની ત્રણ નરકમાંથી આવનાર લાવી તીર્થ કરતી માતા શુવન જુવે છે. અને વૈમાનિક દેવમાંથી આવનાર તીર્થ કરતી માતા વિમાન જુવે છે. ૧૩ રત્તના ઢાલા, ૧૪ અપ્રિક્ષિખા.

દેક ઇન્દ્રોનું આવેલું તથા ફેલનું જણાવલું:— આ કંમે ઇંદ્રો અધા પ્રભુ દેવ પાસે આવતા, વંદનાદિક ભક્તિ ભાવે સ્વપ્નના ફેલ બાલતા; ઇંદ્રના હુકમે કરી નગરી બનાવી સુરપુરી,

હેમાદિ પૂરે ધનદ, વિજયા સ્વપ્નની બીના ખરી. 💍 ૪

રપણ શં:- જેવી રીતે સૌધર્મેન્દ્ર પ્રભુની પાસે આવ્યા તેજ કમે અધા એટલે રક ઇન્દ્રો પ્રભુની પાસે આવ્યા આવીને પ્રભુને તેમણે ભક્તિપૂર્વક વન્દન વગેરે કર્યું. અને સ્વપ્નનું કળ જણાવ્યું ત્યાર પછી ઈન્દ્ર મહારાજના હુકમથી અધાષ્યા નગરીને સુરપુરી એટલે દેવાની નગરી જેવી અનાવી. ત્યાર પછી ધનદ એટલે દુએર પ્રભુના ઘરમાં સુવર્ણ વગેરે ધનની વૃદ્ધિ કરી. વિજયા રાણીએ સ્વપ્ન જોઈને જગ્યા પછી પાતે જોએલા સ્વપ્નની હકીકત પોતાના પતિ જિતશત્ર રાજને જણાવી. ૪૩

સ્વમ પાઠકાંએ જણાવેલું સ્વમનું ફલ:---

પતિને જણાવે ફલ ભણે નૃપ સ્વપ્ન પાઠક પૂછતા, સ્વપ્ન ભાવ જણાવતા તે યુત્ર ફલને ભાષતા;

ભૂપ આપે દાન જન્મ જણાવનારા તેમના,

ટાળતા દુઃખ ગર્ભમાં પણ પ્રભુ રસિક ઉપકારના. ૪૪

સ્પાદાર્થ:—વિજયા શાણીએ કહેલી સ્વપ્તની હકીકત સાંભાવ્યા પછી મહારાજાએ કહ્યું કે હે દેવી! તમારે સર્વ ગુહોાથી બેલ્ડ પુત્ર થશે ત્યાર પછી સ્વપ્તનું યથાર્થ ફળ જાણવા માટે સ્વપ્તપાઠક એટલે સ્વપ્તનું કળ જણાવનારાઓને ભાલાવીને પૂછ્યું તેઓએ પણ સ્વપ્ત સાંભળીને તેનું ફળ આ પ્રમાણે જાણાવ્યું કે હે મહારાજા આ સ્વપ્તના ફળરૂપે વિજયા રાણી ત્રણ જગતમાં શ્રેષ્ઠ અને ત્રણ જગતને પૂજવા લાયક ઉત્તમ પુત્રને જન્મ આપશે. આ પુત્ર ફલની પ્રાપ્તિ જાણીને રાજા હર્લપૂર્વક તે પુત્રના જન્મને જણાવનારા સ્વપ્તપાઠકાને દાન આપે છે એ પ્રમાણે ઉપકારના રસિક એટલે પારકાના ઉપકાર કરવામાં તત્પર પ્રભુએ ગર્લમાં હોવા છતાં પણ તે સ્વપ્તપાઠકાનું જંદગી પર્ય તનું દારિદ્રય રૂપી દુ:ખ દ્વર કર્યું: ૪૪

૧ ગ્રોસઠ ઇન્દ્રો આ પ્રમાણ:—કશ પ્રકારના ભુવનપતિ દેવો છે. તે દરેકના અમે ઇન્દ્રો છે એટલે ભુવનપતિના ૨૦ ઇન્દ્રો છે. તથા આઠ પ્રકારના વ્યન્તર દેવા તે દરેકના પણુ એ છે ઈન્દ્રો એટલે ૧૬ ઇન્દ્રો છે. વળી વ્યાસ્ત્રુચ્યન્તર દેવાના આઠ પ્રકાર છે તે દરેકના પણુ એ એ ઇન્દ્રો દ્વાનાથી ૧૬ ઇન્દ્રો. તથા જ્યાતિષીમાં ચંદ્ર અને સૂર્ય એ એ ઇન્દ્રો તથા બાર પ્રકારના વૈમાનિક દેવામાં ૧૦ ઇન્દ્રો આ પ્રમાણ:— પ્રથમના આઠ દેવલાક સુધી દરેકના એક એક ઇન્દ્ર એટલે આઠ તથા નવમા દક્ષમા એ એ દેવલાકના ૧ ઇન્દ્ર અને અગિઆરમા બારમા એ એ દેવલાકના એક ઇન્દ્ર એટલે આર દ્વેશાકના ૧૦ ઇન્દ્રો. એ પ્રમાણે ૨૦+૧૬+૧૬+૨+૧૦ મળી કુલ ૬૪ ઇન્દ્રો જાણવા.

४५

ሄሩ

વિજયા શાધીએ પ્રભુને જન્મ આપવા:-

વૈમાનિકાદિ સુરી કરે નિત સેવના વિજયા તથી, નવ માસ સાડા આઠ દિન સ્થિતિ પૂર્ણ હોતા ગર્ભની; ચતુર્થારક મધ્યમાં સુદ અષ્ટમીએ માધની, મધ્ય રાતે રાહિણીમાં જન્મવેલા પ્રભુ તથી.

રપષ્ટાથ:—જ્યારથો પ્રભુ ( શ્રી અજિતનાથ ) વિજયા રાણીની કુક્ષીમાં આવ્યા ત્યારથી વૈમાનિકાદિ સુરી એટલે વૈમાનિકની દેવાંગનાએ તથા ભવનપતિ, વ્યન્તર અને જ્યોતિષીની દેવીએ વિજયા રાણીની અનેક પ્રકારની સેવા<sup>ર</sup> કરે છે. એ પ્રમાણે ગર્ભની અંદર વૃદ્ધિ પામતાં પ્રભુને નવ મહિના અને સાડીઆઠ દિવસ પૂર્ણ થયા ત્યારે આ અવસર્પિ છોના ચાથાર દુ:ખમ સુખમા નામના આરાતા મધ્યમાં મહા મહીનાની સુદ આઠમને દીવસે રોહિણી નક્ષત્રમાં મધ્ય રાત્રે વિજયા રાણીએ પુત્રને જન્મ આપ્યો. ૪૫

પ્રસુના જન્મ વખતે સર્વ જીવાને થતું મુખ તથા દિશાકુમારીઓનું આવવું:--

તેહ સમયે પ્રસવ કેરી વેદના નહિ માતને, સર્વ જીવા પામતા સુખશાંતિ ને આનંદને; જન્મ જાણી દિક્કુમારી વ'દનાદિકને કરી, પરિવાર સાથે ધેર પ્રભુના આવતી ભક્તિ ધરી.

સ્પષ્ટાર્થ:--- જે વખતે વિજયા રાણીએ પ્રભુને જન્મ આપ્યા તે વખતે માતાને પ્રસવની જરા પણ વેદના થતી નથો, પ્રભુના જન્મ વખતે નારકી જેવા મહા દુ:ખી છવા

૧ દેવીએની સેવા આ પ્રમાણ:-ત્રાયુકુમારની દેવીએન હરમાંથી કચરા સાફ કરે છે, મેઘકુમારની દેવીએન હરમાંથી કચરા સાફ કરે છે, મેઘકુમારની દેવીએન હર્યા આંગણામાં સુંગંધીદાર પાસ્ત્રીની વૃષ્ટિ કરે છે. છ ત્રહતુની અધિષ્ટાતા દેવીએન પંચવધાં પુષ્પાની વૃદ્ધિ કરે છે. જ્યાતિષોની દેવીએન સમયને અનુકૂળ પ્રકાશ કરે છે. વનદેવીએન તારસ્યુ રચે છે. અન્ય દેવાંમનાએન વિજયત્દેવીની સ્તૃત્તિ કરે છે.

ર આ લરત ક્ષેત્રમાં કાળ એક પ્રરંખા નથી પરંતુ છ આગતી ઉત્સર્પિણી અને છ આરાતી અવસર્પિણી એમ કાળચક્ક સદા લગ્યા કરે છે. તેમાં અજીતનાથ પ્રભુના વખતમાં અવસર્પિણીનો સોફો આરો સાલતો હતો. અવસ્પિણીના છ આરા આ પ્રમાણ:- ૧ સુષમ સુષમા ચાર કાડાકેડી સાગરાપમ પ્રમાણ ક સુષમદુષમા એ કાડાકાડી સાગરાપમ પ્રમાણ ૪ દુઃષમસુષમા એતાદીસ હજાર વર્ષે ન્યૂન એક કાડાકાડી સાગરાપમ પ્રમાણ, પ દુઃષમા એક્વીસ હજાર વર્ષ પ્રમાણ અને ૬ ઠા દુઃષમદુષમા પણ એક્વીસ હજાર વર્ષ પ્રમાણ એ પ્રમાણ છે. આરાતી કાળ ૧૦ કાડાકાડી સાગરાપમ પ્રમાણ જો સાગરાપમ પ્રમાણ છે. આ કમથી ઉલ્ટા કરે ઉત્સર્પિણીના ૬ આરા ૧૦ કેડાકાડી સાગરાપમ પ્રમાણ જાણવા. ખને મળીને ૨૦ કાડાકાડી સાગરાપમ પ્રમાણ કાલચક જાણવા.

રહિત સર્વ જીવાને સુખની પ્રાપ્તિ તથા શાંતિ અને આનંદ થાય છે તો પ્રભુની માતાને વેદના તો હોય જ કયાંથી ? અથવા નજ શાય. પ્રભુના જન્મ થયા પછી પર દિક્ષ્કુમારી અથવા દિશા કુમારીઓનાં આસના પણ ચલાયમાન થયાં, તેથી તે દિશાકુમારીઓ પણ પ્રભુના જન્મ જાણીને ભક્તિપૂર્વક પ્રભુને વંદન વગેરે આચાર કરીને પરિવારને સાથે લઇને પ્રભુના થેર આવે છે. ૪૬

દિશા કુમારીઓએ ઉચિત કાર્ય કરી પાતાના સ્થાને જવું:-

આઠ કૃત્યાને કરી જિનરાજના ગુણ ગાવતી, ધન્ય અવસર માનતી નીચે ભ્રુવનપતિમાં જતી;

પ્રભું દેવ કેરા પુણ્યથી સવિ ઇ દ્રના સિંહાસના, હાલતા નિજ નાણથી તે જન્મ જાણે પ્રભુ તણા.

80

86

રપણાર્થ:—તે પર દિકકુમારીકાએ પાત પાતાને ચાગ્ય ઝાઠ કાર્યો કરીને પછીથી જિનેશ્વર પ્રભુના ગુણા ગાય છે. અને પ્રભુની સેવા કરવાના અવસરને ધન્ય માનીને નીચે આવેલાં પાત પાતાના ભુવનામાં એટલે રહેવાનાં સ્થાનકામાં જાય છે. પ્રભુના પુષ્યને લીધે પ્રભુદેવના જન્મ સમયે સર્વે દેક ઇન્દ્રોતા સિંહાસન કંપાયમાન થાય છે. સિંહાસન ચલાયમાન થવાથી ઇન્દ્રો અવધિજ્ઞાનના ઉપયાગ મૂકે છે અને તેથી ખીજા લીધે કર શ્રીઅજીતનાથના જન્મ થયા છે એવું તેઓ જાણે છે. ૪૯

ઇન્દ્રોએ કરેલા પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ:--

જન્મ કલ્યાણક ઉજવતા સર્વ<sup>°</sup> હરિ દસ કૃત્યથી, અચ્યુતેન્દ્રાદિક તણા ક્રમ જાણવા માેટાઈથી; અભિષેક વિસ્તારે કરી અચ્યુત શચીપતિ આરતિ, ર**ં**ગે ઉતારી સ્તુતિ કરે પ્રભુ દેવની કરીને નતિ.

૧ છપ્પન્ન દિશા કુમારીએાનાં આઠ કાર્યો આ પ્રમાણે:-

સ્પષ્ટાર્થ:— સર્વ હરિ એટલે ઇન્દ્રો 'કશ કાર્યો કરીને પ્રભુના જન્મ કલ્યાણુકના મહાત્સવ ઉજવે છે. ૧૪ ઇન્દ્રામાં સૌથી માટા જે અચ્યુતેન્દ્ર તે પ્રથમ દરેક જન્માભિષેકના કાર્યની શરૂઆત કરે છે. ત્યાર પછી માટાઇના અનુસારે બીજા ઇન્દ્રો પણુ તે તે કાર્ય કરે છે. આ જન્માભિષેક કરવા માટે પ્રભુને મેરૂ પર્વતના પાંડુક વનને વિષે ઇન્દ્રો લઈ જાય છે. અને ત્યાં આવેલી શિલા ઉપર રહેલા સિંહાસનને વિષે પ્રભુને એસાડીને પ્રભુના અભિષેક એટલે સ્નાત્ર વિસ્તાર પૂર્વક કરે છે. સ્નાત્ર કર્યા પછી અચ્યુત શચિપતિ એટલે અચ્યુતેન્દ્ર આનંદ પૂર્વક પ્રભુની આરતિ ઉતારીને, નિત કરીને એટલે નમસ્કાર કરીને નીચે પ્રમાણું પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે. જન્માભિષેકનો બીના વિસ્તારથી શ્રીમહાવીર પંચકલ્યાણુક પૂજદિ સંગ્રહ તથા શ્રીદેશના ચિંતામણીના પહેલા ભાગમાં જણાવી છે. ૪૮

અચ્યુતપતિએ કરેલી સ્તુતિ ચાર ગાથાઓમાં જણાવે છે:---

કાયા તમારી કનક છેદ સમી છખીથી ગગનને, ઢાંકનારી ધારતી ધાયા વિના પણ શુદ્ધિને;

તેઢ જોનારા જનાેને હર્ષ સાત્ત્વિક આપતી, ભક્તજનના ભાવને અનુસાર વિધ્નાે તાેડતી.

8€

રપણ થં:—હે પ્રસુ! કનક છેઠ સમી એટલે સુવર્ણ સમાન કાંતિ વહે તમારી કાયા એટલે શરીર ગગનને એટલે આકાશને હાંકે છે. વળી ધાયા વિના પણ તમારી કાયા શુદ્ધિને અથવા સ્વચ્છતાને ધારણ કરે છે અથવા આપનું શરીર મલીન થતું નથી. વળી આપની કાયા જેમાંથી સ્વચ્છ શાંત રસના પુદ્દગલા ઉછળી રહ્યા છે. તે કાયાને એનારા મનુષ્યાને સાત્વિક હર્ષ એટલે જેમાં આત્માની પ્રકુલતા થાય તેવા ઉત્તમ હર્ષ આપે છે. તથા આપની લહિત કરનાર જે લક્ત જના તેમના લાવને અનુસારે એટલે લક્તિ કરવાના પ્રસંગે જેવા જેવા લાવ હાય તે લાવને અનુસારે વિધ્તાને એટલે સંકટાને તાહે છે એટલે દ્વર કરે છે. ૪૯

મંદાર માલાની સમા શુભ ગંધ દેહે આપના, નયન ઇ દ્રાણી તણા સાહેત જેવા ભ્રમરના; અમૃતના આસ્ત્રાદથી જાણે હણાયા હાયની, તેહવા ગદ સર્પની પીડા વિકલ તનુ આપની.

4

સ્પષ્ટાર્થ:—કલ્પવૃક્ષના ઉત્તમ કૂલોની માલા સરખા સુગંધોદાર આપના શરીરને વિષે ઇન્દ્રાણીના નયના (નેત્રા) ભમરાની જેવા શાલે છે. અથવા ભ્રમર જેમ કૂલને વિષે

૧ આઠ પ્રકારના કળશા બનાવે ૧, ક્ષોરસમુદનું પાણી લાવે ૨, જૂરી જૂરી જાતના ક્રમળા લાવે ૩, દ્રહ નદી વગેરેની બેાટી ૪,૧૦૯ળ ૫, ક્રમળ ૬, લાવે, પર્યં તવનાદિમાંથી ઔષધિ ૭,ગંધ ૮, ફ્લ ૯ સિદ્ધાર્મ ૧૦ વગેરે આભિયામિક દેવાની મારફત મંગાયી સર્વે ઇંદ્રો જન્માત્સવ કરે.

લીન થાય છે તેમ ઇન્દ્રાહ્યુંના ચક્કુઓ સુગંધીદાર આપના શરીરનો કાંતિને વિષે લીન થાય છે. અથવા ખીજા સામાન્ય મનુષ્યાની જેવું પરસેવા તથા મેલથી દુર્ગંધવાળું આપનું શરીર નથી. પરંતુ તેનાથી ઉલ્દું અતિ સુગંધીદાર એવું આપનું શરીર છે. વળી ઇન્દ્ર મહારાજે આપના વિષે મૂકેલ જે અમૃત તેના આસ્વાદ કરવાથી જાશે નાશ ન પામ્યા દાય તેવા ગદ સપ એટલે રાગા રૂપી સપંની પીડાથો રહિત અથવા રાગ રહિત–નિરાગી એવું આપનું શરીર છે. એટલે સામાન્ય મનુષ્યાનાં શરીર જેમ અનેક રાગાથી ભરેલાં હાય છે તેમ આપનું શરીર રાગથી ભરેલાં નથી. આપને તેથી રાગ પીડા પણ ભાગવવાની ક્યાંથીજ હાય? અહીં પ્રભુના જન્મના આર અતિશયોમાંથી પ્રભુના શરીરનું વર્જુન જશ્ચાવ્યું. પ૦

દર્પણે પ્રતિભિ'અ સમ તુજ અંગ ન ધરે સ્વેદને, રાગ નહિ તુજ ચિત્તમાં ત્યાં ના લહું આશ્ચર્યને, દૂધ જેવા રૂધિર આમિષ પણુ ધરે ના રાગને, અનુસરે માલા તજી અલિ તુજ સુગંધિ ધાસને.

રેપાશાર્ધ:—દર્પા એટલે આરિસામાં પહેલા પ્રતિબિંબ જેવું અત્યંત નિર્મળ આપતું શરીર સ્વેદને એટલે પરસેવાને ધારણુ કરતું નથી એટલે આપતું શરીર પરસેવાથી રહિત છે. શરીરમાં બીલકુલ પરસેવા થતા નથો. વળી આપતું મન રાગરહિત છે એટલું જ નહિ પણુ આપના શરીરના રૂધિર એટલે લોહી તથા આમિષ એટલે માંસ પણુ રાગને એટલે કાઈ જાતનાં રંગને ધારણુ કરતા નથો, કારણુ કે તેઓ દ્રધ જેવા સફેદ હોય છે. તેથી આપતું મન રાગરહિત હાય એમાં નવાઇ શી ? કહેવાનું તાત્પર્થ એ છે કે એમાં મને કાંઇ આશ્ચર્ય થતું નથી કે સામાન્ય મનુષ્યાના લોહી તથા માંસ રાતા રંગ વાળા હોય છે તેનું કારણુ એ છે કે તેમના ચિત્તમાં એટલે મનમાં રાગ રહેલો છે. પરંતુ આપ પ્રભુ દેવના મનમાંથી તા રાગ જતા રહ્યો છે એટલે આપ કપટ અને લોલથો રહિત કા તા લોહી અને માંસમાં તે રાગ–રંગ કેવી રીતે રહે શેટલેજ આપના શરીરના લોહી તથા માંસ પણુ દ્રધની જેવા સફેદ રંગના છે. વળો અલિ એટલે ભમરા સુગંધીદાર ફૂલની માલા છોડીને તમારા સુગંધીદાર શાસાબાન કારોલાને જેમ તમારા શુગંધીદાર શાસાબાન વાસની જેમ તમારા શુગંધીદાર શાસાબાન વાસની જેમ તમારા શાસાબાન કારોલાને અનુસરે છે. એટલે સામાન્ય મનુષ્યાના શાસની જેમ તમારા શાસાબાન કારોલા નથી. પરંતુ ઘણા સુગંધીદાર હાવાથી ભમરાઓ પણ તે ગંધથી ખેગા- ઇને આવે છે. પર

સંસાર સ્થિતિ આશ્ચર્યને ઉપજવનારી આપની, અર્મનયની ના જુએ વિધિ ભાજયની નીઢારની; ધન્ય માતું જન્મને તુજ ભક્તિ પુષ્યે મુજ મલી, આવા સમય મલજે ભવાભવ એઢ હિતની તક ભલી. પર રપણથી:—મામની સંસાર સ્થિતિ એટલે સંસારના વ્યવહાર પણ ઘણા આશ્ચર્ય ઉપજાવનારા છે. કારણ કે ચર્મ તથની એટલે ચર્મ ચક્ષુવાળા આ સંસારના જીવા તમારા લોજયને એટલે લોજનને તથા નિહારને એટલે ઝાડા અને પેશાઅને જોઈ શકતા નથી. આજે મારા પરમ પુષ્ટ્યના ઉદયથી મને આપની સેવા કરવાના અવસર મને લવાલવમાં મળજો મારા થયે કેવલને પણ હું ધન્ય માનું છું. અને આવા અવસર મને લવાલવમાં મળજો એવી મારી ઇચ્છા છે. કારણ કે અમને દેવાને તો એહ એટલે આપની લક્તિના પ્રસંગ તેજ હિતની તક એટલે આત્મકલ્યાણ કરવાના ઉત્તમ અવસર છે. તાત્પર્થ એ કે પ્રભુના આવા કલ્યાણકાના પ્રસંગા તથા જિનપૂજાદ સાધન સિવાયના કાલે દેવા પ્રાયે પાતાના પુષ્ટ્યથી મેળવેલ દિવ્ય લાગો લાગવવામાં આસકત રહે છે, એટલે તેમનાથી બીજાં ધર્મકાર્ય ખની શકતું નથી. પર

હવે સોઘર્મ ન્દ્રે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ પાંચ ગાયાઓમાં જણાવે છે:— જાળવી ગારત પરસ્પર ઇંદ્ર ભાસક ઇમ કરે, સાંધર્મ અધિપતિ ચાર વૃષભે સ્નાત્રને છેવઢ કરે; ઉચ્ચરી શકસ્તવનને ચિત્તના બહુ માનથી, હાથ જોડી અજિત પ્રભુની સ્તુતિ કરંતા રંગથી. પા

સ્પણ શે:—એ પ્રમાણુ અચ્યુતપતિએ સ્તુતિ કર્યા પછી બાકીના ઇન્દ્રોમાંના સોધર્મેન્દ્ર સિવાયના બાસઠ ઇન્દ્રો પણ પરસ્પર ગૌરવ જાળવી એટલે પાત પાતાની માટાઇને અનુસારે અનુક્રમે અભિષેક સ્તુતિ વગેરે કરે છે. છેવટે સોધર્મેન્દ્ર પણ ચાર વૃષ્દ્ર એટલે સ્ફ્રેટિકમય બળદના રૂપ વિકુલીને તેના આઠ શીં ગડામાંથી નીકળતી જળની ધારાવડે સ્નાત્ર કરે છે. પછીથી શકસ્તવન એટલે નસુચ્શુણું મનના બહુમાનથો બાલીને એ હાથ જોડીને બોજ શ્રી અજીતનાથ તીર્થ કરની અતિ આનંદપૂર્વક નીચેના ક્લાકામાં જણાવ્યા પ્રમાણે સ્તુતિ કરે છે. પ3

પુષ્યવલ્લી સિંચવાને મેઘ સમ પ્રભુ વિશ્વમાં, જિમ નદી નગથી અવતર્યા વિજયથી તિમ ભુવનમાં; જેમ જલમાં શીતતા તિમ જન્મસિદ્ધ ત્રણ નાણને, આપ ધારા શીઘ્ર તારા કરી કૃપા આ દાસને. પ૪

રપણથી:—હે પ્રભુ! આ સંસારને વિષે પુષ્યરૂપી વેલકીને સિંચવાને એટલે ઉપદેશ રૂપી પાણી વડે વૃદ્ધિ પમાડવાને આપ મેઘ સમાન છે. કારણ કે જેમ વરસાદના પાણીથો વેલકી વધે છે તેમ આપના ઉપદેશ ક્ષ્પી પાણી વડે પુષ્યની વૃદ્ધિ થાય છે. વળી જેમ નહી પર્વતમાંથી નીચે ઉતરે છે તેમ આપ પણ વિજય નામના વિમાનમાંથી નીએ ઉતરી આ પૃથ્વીને વિષે અવતર્યા છેં! જેમ પાણીમાં કુદરતી શીતળતા રહેલી છે તેમ મિતજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણ જન્મસિદ્ધ જ્ઞાનાને આપ ધારણ કરા છે. કારણ કે તીર્થે કરના જીવ દેવભવમાંથી અગર નારકીમાંથી છેલ્લા મનુષ્ય ભવમાં આવે ત્યારે ત્રણ જ્ઞાન સહિત જ અવતરે છે. મનુષ્ય અથવા તિર્થે ચમાંથી આવેલા તીર્થે કર થતા નથી. આ આપના સેવક ઉપર મહેરળાની કરીને તેને જલકીથી તારા એટલે સંસારમાં ડ્રુપતા એવા મને બચાવા. પ૪.

પ્રતિબિંબ જિમ દર્પણ વિષે તિમ જે હૃદયમાં આપને, ધ્યાવતા તે પામતા લક્ષ્મી હઠાવે વિધ્નને; કર્મ ગદ પીડિત જેનાને વૈદ્યની જિમ ગદ હરી,

આપતા આરાગ્યને હે નાથ ! નમું કરી અંજલિ. પપ

સ્પષ્ટાથ :-- જેમ દપ જુને વિષે પ્રતિબિંખ અથવા પડછાયા પહે છે તેમ જેઓ હુદયરૂપી અરિસાને વિષે આપતું ધ્યાન કરે છે તેઓ વિધ્તને એટલે સંકટાને દ્વર કરીને લક્ષ્મીને પામે છે. જેમ વૈદ્ય રાગી મતુષ્યતા રાગને દ્વર કરે છે અને આરાગ્યને આપે છે તેમ હે નાથ! તમે પણ કર્મ ગદ એટલે કર્મ રૂપી લાવરાગથી દુ: ખી થતા લાકોના રાગને હરીને આરાગ્યને આપનારા છેં કારણ કે જે મતુષ્યા તમારા આશ્રય કરે છે, અથવા ખરા લાવથી તમારી આજ્ઞા—સેવા કરે છે તેઓ કર્મના નાશ કરીને માક્ષ રૂપી સુખને જરૂર પામે છે. આવી સદ્લાવનાથી હું અંજલિ નેડીને આપને પ્રદ્યામ કરું છું. પપ

મરૂ મુસાફરની પરે દર્શન અમીરસ સ્વાદથી, તૃપ્ત થઈએ ના અમે, જલધિ પ્રવહ્નણ ખલાસિથી; સાર્રાથએ જેમ રથ તિમ આપ નાયક પુષ્યથી,

મુક્તિ પંથે ચાલશે ભવિ છેવ ધન્ય હું આજથી. પ્લ

સ્પણ શં: -- જેમ મારવાડ દેશના મુસાકર પાણીથી તૃપ્તિ પામતા નથી તેમ આપના દર્શન રૂપી અમૃત રસના સ્વાદથી અમને તૃપ્તિ થતી નથી, એટલે તમારૂં દર્શન વારંવાર કરવાની અમને ઈચ્છા રહ્યા કરે છે. જેમ પ્રવહેલું એટલે વહાલુમાં ધ્રેસીને ખલાસીની મદદથી સમુદ્ર એાળંગી શકાય છે, તથા રથમાં ધ્રેસીને જેમ સારથિની મદદથી માર્ગ એાળંગી શકાય છે, તેમ લવ્ય છવા આપ સરખા નાયકના પુષ્યને લીધે મુક્તિ પંચ એટલે માક્ષમાર્ગને વિષે ચાલશે પક

આપના પદ કમલ કેરી ભક્તિ અવસર પામતા, સફલ માનું ઋદ્ધિ મારી સ્ત્રર્ગ સુખ તરછેાડતા; પૂજનારા પૂજ્ય પદવી હર્ષ સાત્ત્રિક પામતા, ઇમ કરી સ્તવના હરિ રામાદિ મલને ટાળતા.

પછ

રપક્ષાર્થ:—આપ સાહેબના ચરણુ કમલની સેવા બક્તિ કરવાના અવસર મળવાથી હું મારી જહિને સફળ માનું છું. આપની પૂજા કરનારા સ્વર્ગનાં સુખને તરછાડીને આપના સરખી પૂજ્ય પદવી એટલે તીર્ધ કર પદવીને તથા સાત્વિક હવે એટલે જેમાં આત્માનંદ પ્રાપ્ત થાય તેવા હવેને પામ છે. એવી રીતે પ્રભુની સ્તુતિ કરીને હરિ એટલે સોધમેન્દ્ર પાતાના રાગાદિ મલ એટલે રાગ દેષ રૂપો કાદવને દ્વર કરે છે. કહેવાનું એ કે પ્રભુની સ્તવના કરવાથી રાગ દેષ એછા થાય છે. પછ

મેર ઉપર પ્રભુને સ્નાત્ર કરીને શકેન્દ્ર તેમને રાજમંદિરમાં મૂકે છે:---

પંચ રૂપે વિનયથી નૃપ મંદિરે પ્રભુ લાવતા, સંવરી પ્રતિબિંબ જનની નિંદને અપહારતા;

ચંદ્રવાની મ<sup>ધ્</sup>યમાં હારાદિ પણ લઠકાવતા, જા'ભક સુરા હરિ આણથી કુસુમાદિને વરસાવતા. પટ

રપાશ્ય:—એવી રીતે મેરૂ પર્વતના પાંડુક વનમાં આવેલ અતિપાંડુ કંખલા નામે શીલાના ઉપર રહેલ સિંહાસન ઉપર શ્નાત્ર મહાત્સવ કરીને સોધમેન્દ્ર પાંચર્ય કરીને પ્રભુને નૃપમંદિર એટલે રાળના મહેલે લાવે છે. પાંચર્ય આ પ્રમાણે—એક રૂપ વડે પ્રભુને માથે છત્ર ધારણ કર્યું. છે રૂપ વડે પ્રભુના માથે છત્ર ધારણ કર્યું. છે રૂપ વડે ખંને બાલા આપર ધર્યા તથા પાંચમા રૂપ વડે હાથમાં વજા લઇ આગળ ચાલ્યા રાજાના મહેલે આવીને પ્રભુને સ્તાન કરવા માટે મેરૂ પર્વત ઉપર લઈ ગયા ત્યારે ત્યાં પ્રભુનું પ્રતિબિંબ વિકુવીને મૂકેલું હતું તે સંવરી (આટાપી) લઇને ત્યાં પ્રભુને મૂકીને પ્રભુની માતાને આપેલી અવસ્વાપિની નિદ્રા દ્વર કરી. વળી પ્રભુના ઉપર ઉચે જે ચંદ્રવા બાંધેલા હતા તેમાં હાર વગેરે લટકાવ્યા છે તથા જુંભક દેવાએ હરિ આણુથી એટલે ઇન્દ્ર મહારાજની આગાથી ફૂલની વૃષ્ટિ વગેરે એટલે બત્રીસ ક્રોડ સુવર્ણ તથા શતોની વૃષ્ટિ તથા ઉત્તમ જાતિનાં ફૂલ, પત્ર તથા ફળ વગેરેની વૃષ્ટિ કરી પડ

પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ કરી ઇન્દ્રો નંકીશ્વર દ્વીપે જઇ ને અટ્ટાઈ મહાત્સવ કરે છે તે બે ગાથા વહે જણાવે છે:—

> સાૈધર્મ ઇંદ્ર સિવાયના સર્વે જતા નંદીશ્વરે, સીધા અને સાેધર્મ વાસવ થાપીને પ્રભુને ધરે; નંદીશ્વરે જઈ દક્ષિણે વર અંજનાચલ ચૈત્યમાં, અષ્ટાદ્ધિકા ચઉ લાેગપાલા કરત દધિમુખ અચલમાં. પલ

સ્પેષ્ટાર્થ:—મેરૂ પર્વત ઉપર પ્રલુના જન્મ સંખંધો રનાત્ર મહાત્સવ કરીને સોધર્મેન્દ્ર સિવાયના બાકીના સલળા ઇન્દ્રો ત્યાંથી સીધાજ નંદીશ્વર નામના આઠમા દીપને વિષે જાય છે અને સૌધર્મ વાસવ એટલે સૌધર્મેન્દ્ર પ્રભુ શ્રીઅજીતનાથને લઈને તેમના ઘરે પ્રભુને સ્થાપન કરે છે અને ત્યાંથી નંકીશ્વર દીપમાં જાય છે. ત્યાં દક્ષિણ દિશામાં આવેલા આંજનગિરિ પર રહેલા ઉત્તમ દેશસરમાં અષ્ટાહ્નિકા એટલે અફાઇ મહાત્સવ કરે છે. સામ, યમ, વરૂણ અને કુખેર નામના ચાર લાકપાલ દેવા દિશામુખ નામના અચલ એટલે પર્વત ઉપર જઇને અઠ્ઠાઇ મહાત્સવ કરે છે અહીં આઠમા નંદીશ્વર દીપનું તથા તેને વિશે આવેલા અંજનાચલ તથા દિશામુખ નામના પર્વતાનું કાંઇક સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જાણાનું:—

સર્વ દ્રોપ અને સસુદ્રની મધ્યમાં આવે**લા એક લાખ જેજન** લાંબા પહાળા જંખૂ દ્વીપને કરતા એક સમુદ્ર પછી એક દ્વીપ પછી એક સમુદ્ર એમ અસંખ્યાતા દ્વીપ સમદ એક એકથી બમણા બમણા વિસ્તારવાળા છે. જંબદીય થાળી જેવા ગાળાકાર છે. તે સિવાયના બીજા અધા દીપા અને સમુદ્રો ગાળ છે. આ જ ખૂદી પથી સાત સમુદ્ર અને છ દ્વીપ એાળંગ્યા પછી આઠમા નંદી ધર નામે દ્વીપ આવે છે. તેના વલયવિષ્કંભ એક્સા ત્રેસઠ ક્રોડ અને ચારાસી લાખ યાજન પ્રમાણ છે. આ નંદીશ્વર દ્રોપને વિધે વિવિધ પ્રકારના ઉદ્યાના (અગીચા) વગેરે આવેલા છે અને તે અહીંની શાધતી પ્રતિમાઓની પુજા માટે આવતા દેવતાએાના આવવાથી મનાહર જણાય છે. આ દ્રીપની ચારે દિશાએામાં મધ્ય ભાગમાં અંજન સમાન વર્ણુવાલા ચાર અંજનગિરિ આવેલા છે. આ પવેતા મૂળમાં sa હજાર યાજનથી અધિક વિસ્તારવાળા છે. અને ઉપર એક હજાર યાજન વિસ્તારવાળા છે. તથા ૮૫ હજાર યાજન ઉંચા છે. પુર્વ દિશામાં દેવરમણુ નામના, દક્ષિણ દિશામાં નિત્યાહોત નામના, પશ્ચિમમાં સ્વયંપ્રભ નામના અને ઉત્તરમાં રમણીય નામના અંજન-ગિરિ છે. આ ચારે અંજનગિરિઓના ઉપર એક એક જિન ચૈત્ય અવેલ છે. તે સા રાજન લાંબા, પરાસ યોજન પહાળા અને બાંતેર યાજન ઉચા છે. આ દરેક ચૈત્યને ચાર સાર દ્વાર છે. ચારે દ્વારના મધ્યમાં સાળ યાજન લાંબી, સાળ યાજન પહાળી, અને આઠ ચાજન હંચી એક મણિપીઠિકા છે. તે પોઠિકા ઉપર સર્લ રતનમય દેવચ્છ દક છે. એ દેવ-અંદકતી ઉપર ઋષભ. વર્ષમાન, ચંદ્રાનન અને વારિષેશ નામની રત્નમય શાશ્વતી એકસા ને આઠ પ્રતિમાઓ છે. દરેક અંજનિષિની ચારે દિશાએ લાખ લાખ ચાજન પ્રમાણ સાર સાર વાવા છે. કુલ ૧૬ વાવા છે આ દરેક વાપિકાએના મધ્ય ભાગમાં પાલાના આકા-રના સ્કૃટિક રતને મય, વેલિકા તથા ઉદ્યાનાથી શાંભાયમાન દ્ધિમુખ પર્વત છે. તે ઉપર અને નીચે દશ હજાર ચાજન લાંબા પહેાળા, એક હજાર ચાજન ઉંડા અને ૧૪ હજાર ર્ચાજન ઉંચાં છે. ૧૬ વાવાના ૧**૬ આંતરામાં અબે રતિકર પ**ર્વતા આવે**લા છે**. એટલે ૩૨ રતિકર પર્વતો છે. આ ખત્રીસ રતિકર પર્વતો તથા ૧૬ દધિમુખ પર્વતા ઉપર પણ અંજનગિરિની જેમ શાધ્વતાં ચૈત્યા છે. એટલે નંદીધર હીપમાં કુલ બાવન જિનાલયાં આવેલાં છે. ૪ અંજનગિરિ ૧૧ દર્ષિસંખ પર્વતા. ૩૨ રતિકર પર્વતા દરેકનો ઉપર એકેક ગુજાતાં આવત જિતાલય થાય. ૫૯

ઇશાન હરિ ઇમ ઉત્ત**રે ચમરેન્દ્ર** કરતા પૂર્વમાં, પશ્ચિમે અલિ ઇંદ્ર કરતા વિવિધ એા≈છવ હર્ષમાં, નિજ આત્મ માની ધન્ય સધલા સ્વર્ગ પ'થે ચાલતા, આલું મળે જલ્દી ફરી ઇમ ચિત્તમાં **બહુ ચાહતા.** ૬

સ્પાપ્ટાર્થ:— ઇશાન હરિ એટલે બીજ દેવસાકના અધિપતિ ઇશાનેન્દ્ર એજ પ્રમાણે ઉત્તર દિશામાં, તથા લુવનપતિ દેવાના પ્રથમ લેક અસુર કુમાર નિકાયના દેવાના ઉત્તર અધિપતિ ચમરેન્દ્ર પૂર્વ દિશામાં, અને અસુર કુમાર નિકાયના દેવાના દક્ષિણાધિપતિ અલીન્દ્ર પશ્ચિમ દિશામાં હર્ષ પૂર્વક વિવિધ એટલે જુદા જુદા પ્રકારના મહાત્સવા કરે છે. એ પ્રમાણે અદ્વાઇ મહાત્સવ કરી પોતાના આત્માને ધન્ય અથવા કૃતાર્થ માનતા સલળા દેવા સ્વર્ગના માર્ગે ચાલે છે અને આવા અવસર કરીથી જલદી મળજો એવું પોતાના ચિત્તમાં આહે છે આ રીતે જન્માત્સવ પૂર્ણ કરી સલળા દેવા પાત પાતાને સ્થાને જાય છે. ૬૦

વૈજયંતીએ સગર નામના પુત્રને જન્મ આપવા અને રાજાએ પુત્રના જન્મ મહાત્સવ ઉજવવા વગેરે ત્રણ ગાથા વડે જણાવે છે:—

> આજ રાતે વૈજય'તી જન્મ આપે સગરને, પરિવારના વચના સુદ્ધીને ખબર પડતી રાયને; તેઢ વિકસિત થાય જાણી બેઉ સુતના જન્મને, સિંધુ નદી સાગર સમા તે આપતા બહુ દાનને.

સ્પેષ્ટાર્થ: -જે રાત્રે વિજયા રાહ્યુંએ અછતનાય પ્રભુને જન્મ આપ્યા તેજ રાત્રે જિતશતુ રાજના નાના ભાઈ સુમિત્રવિજયની પગ્ની વૈજયંતીએ સગર નામના પુત્રને જન્મ આપ્યા તે શ્રીઅછતનાય તીર્ધ કરના વખતમાં સગર ચકવતી થયા. પરિવાર એટલે કુદું બી જનાનાં વચના સાંભળીને રાજને પુત્ર જન્મની ખબર પડી. એ પ્રમાણે બે પુત્રના જન્મને સાંભળીને રાજા ઘણા ખુશી થયા એટલે ઘન (વાદળાનાં પાણી)ના સમાગમ (ભળવા)થી જેમ સિંધુ નદી પ્રકુલિત થાય, ને જેમ પૃશ્વિમાથી સમુદ્ધ પ્રકુલિત અને, તેમ જિતશતુ રાજા પ્રકુલિત થયા, ને વધામગ્રી આપનાર ભવ્ય છવને હર્ષથી બહુ જ દાન આપ્યું દ્વ

કેદી જનાે અધન વિનાના કરત નરપતિ હર્ષથો, અધન રહ્યું કરિ આદિને પ્રભુ પૂજતા નૃપ ભાવથી; પ્રભુ જન્મ જાણી ગુણી પ્રજાજન સાથ દેતી ભૂપને, વિવિધ ઉત્સવને કરતા હર્ષથી ધરી ભક્તિને.

६२

www.jainelibrary.org

ş٩

€3

રપષ્ટાર્થ:—રાજાએ પુત્ર જન્મના હુર્ષમાં કેદી માણુમાને પાંચનમાંથી ખુમ કર્યા. અંધન તો કરિ આદિ એટલે હાથી, ઘોડા વગેરેને જ રહ્યું વળી જિતશત્ર રાજા એત્યાના જિનિબિંગોની સાવપૂર્વક પૂજા કરવા લાગ્યા. વળી પ્રસુના જન્મ થએલા જાણીને શુક્ષવંત પ્રજાના માણુમા પણ રાજાને પુત્ર મહાત્સવ કરવામાં સાથ આપે છે. એટલે તેઓ પણ પાત પાતાની શક્તિ પ્રમાણે પાતાના ઘરનાં આંગણાં વગેરે સાફ કરીને શાહુગારે છે અને અક્તિ પૂર્વક આનંદ ધારણ કરીને અનેક પ્રકારના ઉત્સવા કરે છે. ૧૨

સામ ત નરપતિ ભૂપને બહુ ભેટ ઘે વસ્ત્રાદિની, નહિ ન્યૂનતા પણ માન ખાતર તેઢ લેતા તેમની; ભગ્ય નાટક નાચ સંગીત રાજમાગે ચાલતા, ભટ પ્રવેશ ન શુલ્ક કર દંડાદિ રાય નિષેધતા.

સ્પાષ્ટાર્થ:—સામંત નરપતિ એટલે ખંડીઆ રાજાઓએ જિતશતુ રાજાને વસાદિની એટલે ઉત્તમ જાતિનાં વસ્ત, સુવર્ણ, રત્ના, માતી વગેરેની ઘણા પ્રકારની લેટ આપી, રાજા પાસે આ વસ્તુઓની કાઈ પ્રકારની ન્યૂનતા એટલે ઓછાશ ન્હાતી, તા પણ તે સીમંતાના માનની ખાતર તે લેટ તેણું (રાજાએ) શહેલું કરી. વળી જે રાજમાર્ગી એટલે મુખ્ય માર્ગી હતા ત્યાં લવ્ય એટલે સુંકર નાટક, નાચ, સંગીત વગેરે સાલે છે તથા અનેક પ્રકારના વાજિંત્રા વાગે છે. એ પ્રમાણે પુત્ર જન્મના મહાત્સવ પ્રસંગે રાજાએ લાટ પ્રવેશ એટલે સુલાટેના પ્રવેશના, શુરક કર એટલે જકાત લેવાના તથા દંકાદિ એટલે સજ કરવી વગેરેના પણ નિષેધ કર્યો. દર

પ્રભુતા નામ કરણુના મહાત્સવતી થીના જણાવે છે:--નામ કરણેાત્સવ કરે સ્વજનાદિને પણ નાંતરે, પુત્રની થીના જણાવી સર્વ આગળ ઉચ્ચરે; રાણી મને પાસા રમંતી ગર્ભ પુણ્યે જીતતી, નામ થાપે નૃપ અજિત ઈમ સર્વની અનુમતિ થતી. ૬૪

રપશાર્થ:--પ્રભુના જન્મ પછી શુલ દિવસે મહારાજાએ અંને પુત્રાના નામકરહ્યુંતસવ એટલે નામ પાડવા માટેના ઉત્સવ કર્યા, તે પ્રસંગે પાતાના સ્વજનાદ એટલે સમાં વહા-લાંને આમનત્રહ્યુ આપ્યું. અને તેઓને યાંગ્ય સન્માન પૂર્વક એસાડયા. ત્યાર પછી તેઓની આગળ રાજાએ પુત્ર સંભંધી હકોકત જહ્યુવી કે મારી સાથે પાસાની રમત રમતી વિજયા-રાહ્યું ગર્ભના પૃષ્ટ્યે કરીને મારાથી છતી શકાઇ નથી. અથવા પાસાની રમતમાં રાહ્યું મછત (નહિ છતાયેલી) હતી માટે હું કુંવરનું 'અજિતકુમાર' એવું નામ પાડું છું. આ આબતમાં ત્યાં આવેલાં બધા સ્વજનાદિ જનાએ અનુમાદન આપ્યું વળી આજ વખતે રાજ્યે વૈજયંતીના પુત્રનું 'સગર કુમાર' નામ પાડ્યું. ૬૪

44

પ્રસુના બાલપણાતું વર્જાન ત્રણ ગાયાએ વડે જણાવે છે:--આઠ ઉપર હજાર ઉત્તમ લક્ષણે સાથળ વિષે, ગજ લ છને ઉત્કૃષ્ટ રૂપ અલથી વિભૂષિત પ્રસુ દીસે; ઈકના હુકમે કરીને ધાવ માતા પાલતી,

અંગુષ્ડના અમૃત થકી પ્રભુ દેવને તૃષ્તિ થતી.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુતું શરીર એક હજાર અને આઠ ઉત્તમ પ્રકારના લક્ષણો વડે શાલા-યમાન હતું. વળી તેમની સાથળને વિષે ગજ એટલે ઢાથીનું લક્ષણ શાલતું હતું. તેમજ શ્રેષ્ઠ રૂપ અને બલથી પણ અજિત પ્રભુ દીપતા હતાં. ઈન્દ્ર મહારાજાની આજ્ઞાથી પાંચ ધાવ માતાએ પ્રભુતું પાલન કરતી હતી. વળી તીર્થ કરા સ્તનપાન કરતા નથી, પરંતુ પ્રભુના અંગુઠામાં ઈન્દ્ર મહારાજે મૂકેલા અમૃતનું પાન કરવાથી પ્રભુને તૃષ્તિ એટલે ભૂખની શાંતિ થાય છે. સગર કુમાર પણ રાજા વડે આજ્ઞા કરાએલ પાંચ ધાવ માતાએ! વડે પાલન કરાતા અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામવા (માટા થવા) લાગ્યા. દ્વ

> કેસરીના બાલકા જિમ પાંજરે તિમ ધાવના, ઉત્સંગમાં બેસી રહે ના પકડતા પકડાય ના; દાેડી દાેડી શુક મયૂરને બેઉ બાલક પકડતા, બાલ ચાતુર્યે કરીને ધાવ દષ્ટિ ચુકવતા.

\$ 5

રપ્ષાર્થ:—જેમ કૈસરી સિંહના બચ્ચાંએા પાંજરામાં પડી રહેતાં નથી, પરંતુ પાંજ-રામાં આમ તેમ કર્યા કરે છે તેમ આ અજીતકુમાર તથા સગર કુમાર એ બંને રાજપુત્રા પણ ધાવ માતાના ખાળામાં પડી રહેતા નથી. પરંતુ ખાળામાંથી નીકળોને નાશી જાય છે. ધાવ માતાએા પકઢવા આવે છે પરંતુ પકડાતાં નથી. વળી અંને બાળકા રમત કરવા માટે રમકડા રૂપ શુક એટલે પાપટ અને મયૂર એટલે માર દાડી દાડીને પકડે છે. અને ધાવ માતા પકડવા આવે ત્યારે બંને બાળકા ચતુરાઇ કરીને ધાવની દબ્ટિને ચૂકવી દેતા હતા. ૧૧

> વિવિધ આભૂષણ ભરે કાંતિ અલે અતિ શાભતા, એક ઉત્સંગથી અપર ઉત્સંગમાં નૃપ ધારતા; એઉ પડખે નૃપતિના શશિ ભાનુ જેવા દીપતા, માતા પિતાના હર્ષ સાથે એ તનય માટા થતા.

રપાશર્થ:—અ'ને બાળકા અનેક પ્રકારનાં હાર, કુંડળ વગેરે ઘરેલું એાના સમૂહ વડે તથા ઉત્તમ તેજ વડે ઘણા શાંભે છે. મહારાજા તેમને એક બાળામાંથી બીજા બાળામાં એમ વારાફરતી બેસાડે છે. રાજાની અંને બાજુએ બેઠેલા તે અ'ને કુમારા જાણે મેફની

80

<mark>બે બાજુએ આવેલા સૂર્ય અને ચંદ્ર હ</mark>ાય તેવા શામતા હતા અનેક પ્રકારની બા**લ કીડાએ**! **કરવા વહે માતા અને પિતાને આન**ંદ આપતા તે ખંને પુત્રા અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યા એટલે ઉમરમાં વધવા લાગ્યા. ૬૭

ખંને કુમારતા કલાના અભ્યાસ વગેરે છે શ્લાકમાં જણાવે છે:— શી જરૂર અધ્યયનની ત્રણ જ્ઞાનધરને જન્મથી, સઘળી કલાને શીખતા શિશુ સગર શિક્ષક પાસથી; પ્રભુ કને આવી સુરા કીડા વિવિધ દર્શાવતા, ઘૂતના દા દેઈ ને સવિ દ્રગ્યને હારી જતા.

રપષ્ટાર્થ:—જન્મ સાથે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણે જ્ઞાન ધારણ કરનાર બાળ પ્રભુને અધ્યયનની એટલે લહ્યુવાની શી જરૂર હોય? અથવા પ્રભુ ત્રણ જ્ઞાનવાંત હોવાથી તેમને લહ્યુવાની જરૂરિયાત હોય જ નહિ, તેઓ તો સર્વ કળા, ન્યાય વગેરે પાતાની મેળે ત્રણ જ્ઞાનથી જાણતા હતા. પરંતુ બીજા સગરકુમાર શિક્ષકની પાસે અલ્યાસ કરોને થાડાજ વખતમાં અધી કળાએ શીખી ગયા અવસરે દેવતાએ પણ બાળ પ્રભુની પાસે આવીને બાળમિત્રા બનીને અનેક પ્રકારની રમતો દેખાડતા હતા. વળી અવસરે જાગારના દા મૂકીને કેટલાક દેવતાએ પાતાનું સઘળું દ્રવ્ય હારી જતા હતા. દ્

સગર પૂછે કહિન પ્ર<sup>ટ્ર</sup>ના ઉત્તરા પ્રભુ આપતા, વડીલની પાસે કલા બતલાવતા રાજી થતા;

સગરની એાછાશની પ્રભુજ કરંતા પૂર્ણતા, લાયક જેના પુષ્ધે કરીને યાગ્ય શિક્ષક પામતા.

રપાશ્ય :—સગર કુમાર પાતાને નહિ સમજાતી બાળતના જે જે કડે પ્રશ્નો પૃછતા, તેના પ્રભુ શ્રી ખજિતકુમાર સમજાય તેમ સરળ રીતે જવાબ આપતા હતા. વળી વડીલની પાસે એટલે માત પિતાની આગળ પાતાને આવડતી કળાએ બતાવીને તેમને રાજી કરતા, ને પાતે પણ રાજી થતા હતા. વળી સગરકુમારમાં કળાની બાળતમાં તેમજ બીજી બાબતમાં જે જે ઓછાશ અથવા અપૂર્ણતા જણાતી તે તે શીખવીને પ્રભુજી તેમને (સગરકુમારને) પૂર્ણ જાણુકાર કરતા હતા. વ્યાજબી જ છે કે-લાયક મનુષ્યને પુષ્યના ઉદય વડે પાતાને લાયક જ શિક્ષક મળે છે રહ

અંને રાજકુમારાના યુવાવસ્થામાં પ્રવેશ તથા પ્રભુના શરોરતી ઉંચાઇ બે શ્લેકમાં જણાવે છે:—

> પથિક સીમાની પરે વય પ્રથમ તે ઉલ્લંધતા, પ્રથમ સંહનન પ્રથમ સંસ્થાનને પણ ધારતા,

## ઉંચાઇ પ્રભુના દેહની ધનુ ચારસાે પચ્ચાસની; ઉત્સેધ અંગુલથી અનેલા ધનુ તથી એ માપણી. ૭૦

સ્પારાથ<sup>િ:—</sup>-અનુક્રમે વૃદ્ધિને પામતા તે ભંને કુમારા જેમ મુસાક્ર ગામની સીમાને એલિંગો તેમ પ્રથમ વય એટલે બાલ્યાવસ્થાને એલિંગીને યુવાવસ્થાને પામ્યા. ભંને કુમારા પ્રથમ સંઘયલું એટલે વજાજાવલ તારાચ નામના પહેલા સંથયલું વારા હતા. તથા સમચ- તુરસ<sup>ર</sup> નામના પહેલા સંસ્થાનવાળા હતા. પ્રભુના શરીરની ઉંચાઇ ચારસા પચાસ ધનુષ્યની હતી. આ માપ<sup>3</sup> ઉત્સેધ અંગુલની ત્રણતરીએ ભનેલા ધનુષ્ય પ્રમાણે જાણવું. ૭૦

૧ વજઝડવલ નારાચ સંધયલા—હાડકાની રચના વિશેષ તે સંધયલુ જાલુવું. આ સંધયલુ છે પ્રકારે છે. તેમાં પહેલું વજઝડવલ નારાય સંધયલુ સો તીર્ધ કરા તથા ચકવર્તી ઓને હાય છે. આ સંધયલુમાં નારાચ એટલે મર્ક છે લેવે છે એટલે મર્ક ટ અથવા વાંદરીને તેનું બચ્યું બંને હાય લારાવીને પેટે વળગી રહે છે તેવી રીતે અહીં બંને હાડકાનાં છેડાએ મજબુત પણે એક બીજાને વળગેલાં હોય છે. આ બંને હાડકાને વીંકીને ઝડવક એટલે પાટા સમાન હાડકું હાય છે અને નારાચના તથા ઝડવલના હાડકાને વીંધીને વજ એટલે ખીશી હેય છે. એવા મજબુત હાડકાંનો જે બંધ (રચના) તે વજઝડવલ નારાચ નામનું પહેલું સંધયણ જાલવું ૧ બીજા સંધયસુનું નામ ઝડવસ નારાચ છે. આમાં પહેલા સંધયસુની જેમ ખીશી શિલાય બધું હેય છે. ૨ ત્રીજા નારાચ સંધયસુમાં એકલા મર્ક છે. અમાં પહેલા સંધયસુમાં એકલા મર્ક છે. જ પાંચમાં કહેલા સંધયસુમાં બંને હંડકાંને જોડનાર ખીલી હોય છે. પ અને છઠા છેવઠા સંધયસુમાં હાડકાં મહિકાં મહિકાં સાંધ્ય છે. આ છે સંધયસુ ઓફારિક શરીર-વાળા છવાને જ હાય છે પણ બીજા સરીરામાં હાડકાં હોયા છે. આ છે સાંધરસુ ઓફારિક શરીર-વાળા છવાને જ હાય છે પણ બીજા સરીરામાં હાડકાં હોયા છે. આ છો સાંધરસુ ઓફારિક શરીર-વાળા છવાને જ હાય છે પણ બીજા સરીરામાં હાડકાં હોયા છે. આ છો સાંધરસુ આ મારા સરીરામાં હાડકાં હોયા છે. આ છે પણ બીજા સરીરામાં હાડકાં હોયા છે. આ છો તે સ્થા હાડકાં હોયા છે. આ છે મારા હાડકાં હોયા નથી.

ર સંસ્થાન એટલે શરીરનો આકાર. તેના છ પ્રકાર:—૧ સમચતુરસ્ર એટલે જેના ચાર છેકા સરખા હોય તે. અથવા સમગા અવયવ પ્રમાણોપેત, શુલ લક્ષ્યું યુકત હોય. અથવા ૧•૮ આંગળ પ્રમાણ જેનું માપ હોય. ૨ ખીજીં ન્યમોધ પરિમંડલ સંસ્થાન ન્યગ્રોધ એટલે વક, વકનો ઉપરનો લાગ જેમ ધટાદાર હોય છે તેમ જે શરીરનો નાલિની ઉપરનો લાગ શુલ લક્ષ્યોપેત હોય અને નીચેનો હીન હોય તે. ત્રીજીં સાદિ સંસ્થાન. આદિ એટલે નાલિની નીચેનો લાગ શુલ લક્ષ્યોપેત હોય અને ઉપરનો લાગ શુલ લક્ષ્યોપેત હોય અને ઉપરનો લાગ શુલ લક્ષ્યોપેત હોય અને ઉપરનો લાગ લક્ષ્યું હીન હોય તે. આનું ખીજાં નામ સાચી છે. ચોશું વામન સંસ્થાન એટલે હાય, પત્ર પ્રમાણ હીન અને મસ્તક વગેરે અવયવા શુલ પ્રમાણસર હોય તે. પાંચમું કૃષ્જ સંસ્થાન જેમાં હાથ પત્ર પ્રમાણોપેત અને છાલી ઉદરાદ હીત હોય તે, છકું હુંક એટલે સલળા અવયવ અશુલ હોય તે.

3 ઉત્સેધાંયુલ, આત્માંયુલ અને પ્રમાણુંયુલ એમ આંયુલના ત્રણ પ્રકાર છે. તેમાં પહેલું ઉત્સેધાંયુલ આ પ્રમાણું:—અનંતા પરમાણું મળીને ૧ ત્રસરેલું થાય છે. ૮ ત્રસરેલુંના ૧ રથરેલું, ૮ રથરેલુંએ ૧ વાલામ ૮ વાલામ ૧ વિદ્ધા. ૮ લિક્ષાએ ૧ યુકા ૮ યુકાએ એક યવ. અને ૮ યવે એક ઉત્સેધાંયુલ થાય છે. અને ઉત્સેધાંયુલયી ચાય છે. આ ઉત્સેધાંયુલયી ચારમાં માણું લાલું લાલું અને અઢીગલું પહેલું અથવા હજાર ગલ્લું લાલું પ્રમાણું યુકા છે. તથા આત્માંયુલનું ચારમાં પ્રમાણું નથી. કારસુંક જે વખતે જે તીર્થં કર નવલમાન હાય તેમના આંગલના પ્રમાણુને આત્માંયુલ કહેલ છે. વીર પ્રસુનો આત્માંયુલ ઉત્સેધાંયુલયી અમસું કહેલો છે. દરેક તીર્થં કરની પાતાના આંયુલના માપે

આત્માંગુલે તનુ માન ઇગસા વીસ અંગુલ જાણીએ, પ્રમાણાંગુલ એકસા ને આડ માન ન બૂલીએ;

વિશિષ્ટાન્નાહાર કરતા ખાલ્ય વય વીલી જતા, હસ્તાદિ આઠે અંગમાં થળકે જીવાની દિવ્યતા.

७१

સ્પાદાર્થ:—આત્માંગુલના પ્રમાણુથી પ્રભુતું શરીર એકસા વીસ આંગુલ પ્રમાણુ જાણુવું. પ્રભુના પાતાના આંગળથી જ જો પ્રભુના શરીરનું માપ કરવામાં આવે તો ઉપર લખ્યા પ્રમાણું થાય પ્રમાણાંગુલથી જો પ્રભુના શરીરનું માપ કરીએ તો એકસા ને આઠ આંગલ પ્રમાણું થાય છે એ વાત ભૂલવી નહિ. આ પ્રમાણાંગુલ ઉત્સેધાગુલથી ચારસા ગણું લાંભું અને અઠીપ્રણું પહેાળું હાય છે. વિશિષ્ટ એટલે ઉત્તમ પ્રકારના અન્નના આહાર કરતાં કરતાં તેમની બાલ્યાવસ્થા પૃર્ણ થર્મ ત્યારે તેમના હાથ વગેરે આઠ આંગામાં યુવાવસ્થાને લીધે દીવ્યતા અથવા પૃષ્ણસરતી ચળકવા લાગી તે આંગોની સુંદરતા આ પ્રમાણે:—એ ભુજાઓ લાંમી અને પુષ્ટ હાવાથી સર્પના જેવી જણાતી હતી. તેમની એ સાથળા સરળ અને કામલ હાવાથી હાથીની સુંદની પેઠે શાસતી હતી ઉરસ્થળ એટલે છાતી મેરૂપર્વતની શિલા જેવી શાસતો હતી ઉદરને વિષે આવેલી નામિ અતિ ગંભીર (ઉંડી) હતી. મસ્તકને વિષે લક્ષાટ અષ્ટમીના ચંદ્ર જેવું શાસતું હતું. ખંને ગાલ સાનાના દર્પણ જેવા, ખંને નેત્રા નીલ કમળ જેવા, ખંને હોઠ પાકાં બિંખફળ જેવા, ખંને કાન છોપની જેવા તથા કઠે શ'મની જેવા શેવાનો હતો. હતો. હતો. હતા.

ભોગાવિલ કર્મ ખપાવવા પ્રભુએ કરેલું લગ્નઃ--

નીરામ પ્રભુજ જનક હરિના આગ્રહે લગ્ન ક્રિયા, સ્વીકારતા ત્યાં માનતા નિજ ભાગ ફલ કર્મા રહ્યા; રાજકન્યા સેંકડા નૃપ કુંવરને પરણાવતા, સગરને પણ તેમ પ્રભુ ઇમ ભામ કર્મ ખપાવતા.

७२

સ્પષ્ટાર્થ:— જો કે પ્રસ તો સુવાન અવસ્થામાં પણ નીરાગ એટલે રાગથી રહિત હતા, છતાં પણ જનક એટલે જિતશતુ પિતાના તથા હિર એટલે ઇન્દ્ર મહારાજના આપ્ર- હથી શ્રીઅજિતકુમારે પરણવાના સ્વીકાર કર્યો. જો કે ખરી રીતે આ સ્વીકારમાં પાતાના લાગાવલિ કર્યો લાગવવાનાં ખાકી હતાં, તેમના ઉદય જ ખરૂં કારણ છે એમ પ્રસ જાણતા હતા. પ્રસુએ લગ્તના સ્વીકાર કરવાથી સેંકડા રાજાઓએ પાતાની કન્યાએને અજિતકુમાર સાથે પરણાવી. તેવી જ રીતે સગર કુંવરને પણ ઘણી કન્યાએ પરસ્થાવી. આવી રીતે પરણીને પ્રસુ પાતાના લોગ કર્માને ખપાવવા લાગ્યા. હર

પાતાના શ્રુરીરની ઉંચાઇ ૧૦૮ આંગુલ પ્રમાણું હોય છે. સૌથી માટા આત્માંગુલ ઋષ્યભદ્દેવના ત્યાર પછી ખીજ તીર્થ કરોના આત્માંગુલ હીન હીન પ્રમાણુવાલા જાણુવા.

Eg

**GX** 

જિત્રશત્રુ રાજા પુત્રને પોતાની ચારિત્ર કેવાની ઇચ્છા જણાવે છે:-કુંવરભાવે લાખ અડદસ પૂર્વ સમય વીતાવતા, એકદા જિતશત્ર ભાષે બેઉને હિત ચાહતાઃ તુમ અમારી જેમ નૃષ યુવરાજ ખંને આજથી,

થા એા હવે ચારિત્ર ચાહું પૂર્વની જિમ રંગથી.

સ્પષ્ટાર્થ -એ પ્રમાણે કુંવરપણામાં પ્રભુના ૧૮ લાખ પૂર્વ<sup>૧</sup> પસાર થઈ ગયા. તે વખતે પાતાના હિતને ચાહનાર જિતશત્રુ રાજા અજિતકું વર તથા સગરકું વર ખંનેને પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા કે અમે ખંતે આપણા પૂર્વજોની પેઠે આનંદપૂર્વક ચારિત્ર બ્રહેશ કરવાની ઇચ્છાવાળા છીએ. માટે આજથી તમે બંને લાઇએ અમે બે લાઇની જેમ અનુક્રમે રાજા અને યુવરાજ થાંગા. ૭૩

પ્રભુએ ચારિત્ર લેવા પિતાને આપેલી અનુમતિ:--

પ્રભુ કહે હે તાત ! વચના યાગ્ય આપે ઉચ્ચર્યા. થાય ઈચ્છા તે મને પણ ભાગ કલ કર્મા નડ્યા: વિધ્ન ન કરે નર વિવેકી તો કરે કિમ આપને, શત્રુ જાણું માક્ષ સાધન વિઘ કરતાં પુત્રને.

÷પુષ્ટાર્થ:--ઉપર પ્રમાણેનાં પિતાશ્રીના વચના સાંભળીને પ્રભુ કહેવા લાગ્યા કે હું પિતાજી આપે સમયને યેત્ર્ય વચના કહ્યા છે. અથવા આપની સ્થારિત્ર લેવાની ઇચ્છા ચ<mark>ોગ્ય છે. મારી પણ ચારિત્ર</mark> ગ્રહણ કરવાની ઇચ્છા છે, પરંતુ મા**રે હછ** ભાગાવલિ કર્મ <mark>બ્રાેગવવાનાં બાકી છે</mark> તે મને ગ્રારિત્ર હોતાં અટકાવે છે. વિવેકી એટલે સારાસારને સમજ-નારા પુરુષા શુભ કાર્ય કરવામાં બીજાને પણ અંતગય કરલા નથી, તો હું આપના પુત્ર થઈને આવા શાસ કાર્યમાં અડચણ કરનારા કેમ થાઉં ? હું તો માક્ષ સાધવાની રાખનાર પિતાને ચારિત્ર ચહુણ કરવામાં અંતરાય કરતાર પુત્રને મિત્ર નહિ પરંતુ

જેવા માનું છું. માટે આપને દીક્ષા લેતાં હું કાર્ક પણ પ્રકારના અંતરાય કરતા મારો આ કાર્યમાં સંપૂર્ણ અનુમતિ છે. ૭૪

પ્રભુની સુમિત્રવિજય કાકાને રાજ્ય લેવાની વિનંતિ અને કાકાના નકાર જણાવે છે:---

કાકા ભલે રાજા બને અભ્યર્થના એ માહરી.

તે અમારાથી ગુણાધિક યાગ્યતા ધારે ખરી:

ગુણિ સુમિત્ર કહે વડીલની ભક્તિની મુજ ચાહના,

કાેે હારે ? અધિક, થાેડા કાજ ચોહું રાજ્ય ના.

ઉપ

૧ ચારાસી લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંત થાય છે. અને તેવા ૮૪ લાખ પૂર્વીંગે એક પૂર્વ થાય છે. **અથવા** ૮૪૦૦૦૦૦ ને ૮૪૦૦૦૦૦ વડે મુખ્યતાં હત્યક્૦૦૦૦૦૦૦૦ વર્ષે એક પૂર્વ શાય છે.

સ્પાદ્યાર્થ:—એ પ્રમાણે અજિત પ્રભુએ પિતાજીને દીક્ષા માટે અનુમતિ આપ્યા પછી કહ્યું કે તમે લહે ચારિત્ર ગહણ કરા, પરંતુ સુમિત્ર વિજય કાકા હવે રાજા અને એવી મારી અલ્યર્થના એટલે વિનતિ છે. કારણ કે તેઓ અમારા વડીલ છે. અમારા કરતાં ગુણામાં પણ ચઢીઆતા છે માટે તેઓ (સુમિત્રવિજય) રાજા ધવાની સાચી યોગ્યતા ધારણ કરે છે. આવાં અજિત પ્રભુના વચન સાંભળીને સુમિત્રવિજય કહે છે કે મારી ઇંચ્છા તો વડીલની એટલે માટાલાઇ સંયમ લેવાના છે તેમની સેવા કરવાની છે. કારણ કે થાડા લાભને માટે અધિક લાભને કાણ ગુમાવે ? અથવા જે મુર્ખ હાય, તેજ થાડાને માટે ઘણાંના ત્યાગ કરે. વડિલની ભકિતમાં રાજ્ય કરવા કરતાં ઘણા લાભ છે માટે હું રાજ્ય લેવાને બીલકલ ઈચ્છતા નથી ૭૫

પ્રભુના તથા જિતશતુ રાજના સુમિત્રવિજયને ભાવયતિ થવા માટે આગ્રહ:— વિબુધ માને રાજયથી પણ અધિક ગુરૂ પદ સેવના, ભાવયતિ થઈ ને રહાે ઘરમાં વચન આ પ્રભુ તણા;

નૃષ કહે સ્વીકાર વચના પુત્રના જે ભાવથી, મુનિતા ધરે તે પણ મુની તુજ કાર્ય સિદ્ધિ પુત્રથી. ૭૬

રેપાર્ટા — વિભુધ એટલે પાંડિત પુરૂષ તો ગુરૂપદ સેવના એટલે વહીલ ગુરૂની સેવાને રાજ્ય કરતાં અધિક જ માને છે. એ પ્રમાણનાં કાકાનાં વચના સાંભળીને પ્રભુ કહે છે કે જો તમારો રાજ્ય બહાણ કરવાનો ઈચ્છા ન હોય તો તમે રાજ્યને બહાણ કરશા નહિ. પરંતુ ભાવયતિ (ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહ્યા છતાં ચારિત્રના પરિણામવાળા થઈ ને રહેનાર) થઈ ને ઘરમાં તો રહેા. તે પ્રસંગે જિતશત્ર રાજાએ પણ કહ્યું કે હે લાઈ તમે પુત્રનાં વચનના સ્વીકાર કરા. કારણ કે જે માણસ ભાવથી મુનિપણાને ધારણ કરે છે તે પણ મુનિ જ કહેવાય છે. વળી મારા આ પુત્રથી તમારા કાર્યની સિદ્ધિ થવાના છે. કારણ કે આ પુત્ર તીર્થ કર થવાના છે અથવા ધર્મ ચક્રવર્તી થવાના છે અને સગરપુત્ર ચક્રવર્તી થવાના છે. આ તીર્થ કરના તીર્થમાં તમારી પણ ઈચ્છા ફળવાની છે માટે તમે બાવયતિ થઇને રહેા. ૭૬

સુમિત્રે વડીલ માંધુના વચનને કળુલ કરવું અને અજિતનાથના રાજ્યાલિધેક જથાવે છે:--અધિક ઉત્સુક ના થશા અક્રિત્વ જેતાં એઉનું,

સુખ પામશા લધુ ખંધુ માને વ**ચ**ન યાગ્ય વડીલનું;

દુલ<sup>િંદ</sup>ય આજ્ઞા ગુરૂ તણી સત્પુરૂષને ઈમ માનતા, અજિતને નિજ તાત અભિષેકે નરપતિ બનાવતા. ૭૭

સ્પષ્ટાર્થ —જિતશતુ રાજા પાતાના નાના ભાઇને કહે છે કે તમે ચારિત્ર લેવા માટે અધિક ઉત્સુક થશા નહિ એટલે ઉતાવળ કરશા નહિ અને પુત્રાનું ચક્રીપણું (અજીતનાથનું

96

ધર્મચક્રી પહું અને સગરનું ચકવર્તી પહું) જોઈને તમે ઘણું સુખ પામશા. આ પ્રમા-ખુનાં માટા ભાઇનાં વચના સાંભળીને નાના ભાઈએ તે અંગોકાર કર્યું. કારણું કે વડીલ પુરૂષનું યોગ્ય વચન માનવા યાગ્ય હાય છે. સજજન માણસને ગુરૂની આજ્ઞા દુર્લ ઘ્ય એટલે નહિ ઓળંગાય તેવી અથવા અવશ્ય કરવા યાગ્ય છે એમ માનીને યતિ તરીકે ઘરમાં રહેવા કખૂલ કર્યું. ત્યાર પછી જિતશત્રુ રાજ્ય પોતાના પુત્ર અજિત કુંવરના માટા ઉત્સવ પૂર્વક રાજ્યાલિયેક કર્યો અને નરપતિ એટલે રાજ્ય બનાવ્યા. ૭૭

રાજ્ઞ અનેલા અજીતનાથ સગરને યુવરાજ પદવી દાન અને પિતાના દીક્ષા મહોત્સવ કરે છે:—

> યાગ્ય નૃપને પામાને સર્વે જેના રાજી થતા, પ્રભુ દેવ આંધવ સગરને યુવરાજ પદવી આપતા; દીક્ષા મહાત્સવ તાતના પ્રભુદેવ વિસ્તારે કરે, પુત્ર ધર્મ કરી અતાવે સવિ મહાપથ અતુસરે.

સ્પેન્ડાથ :— જયારે જિતશત્રુ રાજાએ પોતાના પુત્ર અજિત કુંવરના રાજ્યા ભિષેક કર્યો, ત્યારે પોતાને યોગ્ય રાજા મળવાથી તમામ મળા ઘણી રાજ રાજ થઇ ગઇ ત્યાર પછી પ્રભુદેવે (અજીત કુંવરે) પોતાન કાકાના પુત્ર સગર કુંવરને યુવરાજ પદવી આપીને પોતાના પિતાના દીક્ષાના મહાત્સવ માટા આડંબર પૂર્વ ક વિસ્તારથી કર્યો એ પ્રમાણે કુલીન ગુણવંત પુત્રે પોતાની ક્રજ ખજાવી. આજબી જ છે કે સલળા માણસા માટાના પગલાને અનુસરનારા દેવ છે. એટલે સો કાઈ માટાના પગલે ચાલે છે. ૭૮

જિતશત્રુની દોક્ષા અને ચારિત્ર પાલી માક્ષે જવું. તેમજ માતા વિજયાનું માક્ષે જવું જથાવે છે:--

આદિ તીર્થ સ્થવિર પાસે તાત સંયમ આદરે, શુદ્ધ સાધી શ્રેણિ યાગે કેવલશ્રોને વરે; સપ્તિત શતસ્થાનકે ઈશાન ગતિ કહી તેમની, વિજયા લહે શિવ સંપદા કરી સાધના ચારિત્રની. હલ

સ્પષ્ટાર્થ:—જિતશત્રુ રાજાએ આદિતીર્થ એટલે આદિનાય અથવા ઋષસદેવ જે પહેલા તીર્થ કર થઇ ત્રયા તેમણે પ્રવર્તાવેલા તીર્થને વિષે પરંપરાએ આવેલા તે તીર્થના સ્થવિર એટલે મુખ્ય સાધુ મહારાજની પાસે ચારિત્ર શ્રહ્યુ કર્યું. ચારિત્ર લઇને જેવી રીતે રાજ્યનું પાલન કર્યું હતું તેવી રીતે શુદ્ધ એટલે નિરતીચારપણે તેનું પાલન કરીને શ્રેલ્યુયોએ એટલે કર્મને ખપાવનારી જે ક્ષપક શ્રેલ્યુ તેના વડે કૈવલશ્રી એટલે કૈવલજ્ઞાન અને કેવલ દર્શન રૂપી લક્ષ્મીને પાધ્યા. અને આયુ: પૂર્ણ થયે સર્વ કર્મના ક્ષય કરીને મોક્ષે ગયા. આ બાળતમાં સપ્તતિશત સ્થાનકમાં તેમની ઇશાન ગતિ કહી છે એટલે તેઓ

ર્ધશાન દેવલાકમાં ગયા એમ જણાવ્યું છે પ્રભુ દેવની માતા વિજયાદેવીએ પણ ચારિત્ર લઇને તેનું રૂડી રીતે પાલન કરીને શિવસંપદા એટલે માેક્ષરૂપી માટો સંપત્તિ મેળવી. હલ્ અજીતનાથ રાજા તરીકે પ્રજાનું કેવી રીતે પાલન કરતા હતા તે પાંચ \*લોકમાં જણાવે છે:—

> અજિત સ્વામી પુત્રની જિમ નિજ પ્રજાને પાલતા, દ'ડાદિ વિણ રક્ષણ કરે સન્માર્ગ માંહી ચક્ષાવતા; મેધ સુર તરૂ નાથના શાસન વિષે ચૂરણ થતું, ધાન્યનું ના અન્યનું પશુ. વર્ગને અધન થતું. ૮૦

રપષ્ટાર્થ:—હવે રાજા અનેલા પ્રભુદેવ શ્રીઅજિતનાથ જેમ પુત્રનું માતા પાલન કરે તેમ પાતાનો પ્રજાનું સારી રીતે પાલન કરે છે. તેઓ દંડ વગેરે લીધા સિવાય પ્રજાનું રક્ષણ કરે છે અને પ્રજાને સનમાર્થ એટલે ચારી, જાઠ વગેરે રહિત સારા માર્ગને વિષે ચલાવે છે. અથવા પ્રજા પણ ચારી, ઠમાઈ વગેરે અન્યાય કર્યા સિવાય સારી રીતે વતે છે. પ્રજા રૂપી મયૂરને ઉલ્લાસ પમાડવામાં મેલ સમાન અને પ્રજાના મનારથ પૂર્ણ કરવામાં સુરતર એટલે કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રીઅજિતનાથ સ્વામીના શાસન એટલે રાજ્ય કારસારને વિષે ચૂરણ એટલે પીસાલું તો કકત ધાન્યનું જ થતું હતું. અથવા રાજ્ય કારસાર એવો સરસ રીતે કરવામાં આવતા હતા કે કાઇ પણ માણસને સજા કરવાની જરૂર પહેલી જ નહિ. તેમજ અંધન તો કકત પશુઓનું જ થતું હતું પણ બીજાનું થતું નહોતું, કારણ કે પ્રજા સુખી હોવાથી કાઈ જાતના ગુન્હા કાઈનાથી થતાજ નહિ તેથી કાઈને સજા કરવી પડતી ન્હોતી. ૮૦

વેધ મિણના વાઘને તાડન થતા ના અન્યને, તાપ ક'ચનને હતા ને તેજ દેલું શસ્ત્રને; શાળને જ ઉખેડવાનું વક્તા સ્ત્રી ભ્રુકુટીમાં, સાગઠીને માર શબ્દા તિમ વિદારણ પૃથ્વીમાં.

રપષ્ટાર્શ:—વેધ એટલે વિધનું તે તે ફકત મહ્યુનેજ થતું હતું. પરંતુ કાઇ પશુ વગેરેને વિધતું ન્હાતું. વળી તાડન એટલે મારવું તે તો વાઘને એટલે વાજિંત્ર અથવા નરથાં ઉપર હતું. પરંતુ બીજા છવાને મારવામાં આવતાં ન્હાતાં. તાપ એટલે સંતાપ પ્રજાને હતો નહિ, પરંતુ સાનાને જ તાપ એટલે તપાવવામાં આવતું હતું. તેજ તો શસ્ત્ર એટલે હથિ આરને આપવામાં આવતું હતું. શાળને જ ઉખેડવી પડતી હતી વળો લોકો તો સરળ રવલાવના હતા માટે વકતા એટલે વાંકાશ તો સ્ત્રોઓની બ્રુક્ટી અથવા લમરમાંજ હતી સાંગઠીની રમતમાંજ માર શબ્દ વપરાતો હતો. પરંતુ લોકો એક બીજાને મારતા ન્હાતા. વિદારણ એટલે ફાડવું તે તો પૃથ્વીનેજ થતું હતું. પરંતુ લોકોમાં કાંઇ કાંઇને વૈરએરથી મારફાડ (મારામારી) કરતાજ નહિ. ૮૧

કાષ્ડ પંજર મંદિરે પૂરાવવાનું પક્ષિને, રાગના નિગ્રહ તથા પીલાવવાનું ઇક્ષુને; સ્તેહ માટે કલહ તિમ અપવાદ માંહી લીરૂતા, પામવા ગુણ લાભ કરતા શત્રુ પ્રભુને સેવતા.

**८**२

રપષ્ટાર્થ:—લાકડાના પાંજરા રૂપી મંદિરમાં પક્ષીઓને જ પ્રવામાં આવતાં હતાં, પરંતુ બીજ કાઇને ખંદીખાનામાં પ્રવામાં આવતાં નહિ. કારણ કે કાઇ પછુ ગુન્દા જ કરતા ન્હાતા, નિગ્રહ રાગના જ થતા હતા, એટલે રાગોને અટકાવવામાં આવતાં હતા, પરંતુ બીજા કાઇના નિગ્રહ કરાતા ન્હાતા. ઇશુ એટલે શેલડી સિવાય બીજા કાઇને પોલવામાં આવતાં નહાતાં. કલહ એટલે કાજો સ્તેહને ટકાવવા માટે થતા હતા. વળી બીરૂતા એટલે બીકણપણું પાતાની અપકીર્ત્તિ થવામાં હતું. ગુણાને મેળવવા માટે જ લોભ કરવામાં આવતા, પરંતુ કાઇને ધનના લોભ ન્હાતા. તથા શત્રુઓ પણ પ્રભુતી સેવા કરતા હતા અહીં પ્રભુતા રાજ્યકાલનો પુષ્યાઇ જણાવી છે, સત્ય નીતિ ને દયા ગુણને લઇને જ પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથ છતી સાહિબીમાં પણ આસકત ન થતાં પરાપકારાદિ ગુણા સાધવામાં તત્પર રહેતા હતા. ૮૨

ચિંતામણિની પાસ પર મણિ દાસ જેવા દીસતા, દમનનીતિ ચલાવતા ના ખ્રુકૃદિ ભંગ નિવારતા; સર્વ જન વશમાં રહે જિમ નાર શુભ ગુણવંતને,

ઋદ્ધિ અગણ્ય છતાં ધરે ના લેશ પણ અભિમાનને.

રપષ્ટાર્થ:—જેમ ચિંતામિલ રતની પાસે બીજા મિલુઓ કાસ જેવા એટલે હલકાં જણાય છે તેમ શત્રુ રાજાઓ પ્રભુની આગળ તેમના કાસ જેવા જણાતા હતા. પ્રભુજી રાજ્યાવસ્થામાં કાઇ પણ પ્રકારની કમનનીતિ ચલાવતા ન્હાતા. એટલે પ્રભુદેવ કાઇના પણ કંડ કરતા નહિ. વળી બૂક્ટી લંગ એટલે કાઇના ઉપર ગુસ્સે થઇને પ્રભુદેવે ભવાં પણ ચડાવ્યાં ન્હાતાં. જેવી રીતે સારા ગુણવાન પુરૂષને શ્રી વશ રહે છે તેવી રીતે સઘળા મનુષ્યા પ્રભુદેવને વશ રહેતા હતા. વળો પ્રભુની પાસે અગણ્ય એટલે ગણી ન શકાય તેટલી ઋહિ હતી કારણ કે તેમની પાસે ઘાઉસ્વારા, હાથીએ તથા પાળાઓ વળેરે સૈન્યાદિના પાર ન્હાસો. આવી માટી ઋહિ છતાં પ્રભુદેવ જરા પણ અભિમાન રાખતા ન્હાતા. ૮૩

ચંત્ર રૂપ ધરતાં છતાં સુંદર ન પાતાને ગણે, લાભ પુષ્કલ તે છતાં ધરતા ન પ્રભુ ઉન્પાદને; સર્વ વસ્તુ અનિત્ય જાણી પૂર્વ લખ તેપન અને, પૂર્વાંગ એક વિરાગ ભાવે પાલતા પ્રભુ રાજ્યને.

< 8

સ્પષ્ટાર્થ:— જો કે પ્રભુ ચંગ રૂપ એટલે સુંદર રૂપને ધારણ કરતા હતા, તે છતાં તેઓ પોતાને સુંદર માનતા ન્હાતા, કારણું કે પ્રભુ જાણતા હતા કે આ શરીરની સુંદરતા નાશવંત છે. વળી ઘણા પ્રકારના લાભ મળતા હતો તો પણ પ્રભુ જરાપણ ઉન્માદ એટલે ધનની ઘેલછા રાખતા નહિ એ પ્રમાણે સર્વ પોદ્ગલિક વસ્તુઓ નાશવંત છે એવું જાણીને પ્રભુએ કુમાર અવસ્થાથી માંડીને ત્રેપન લાખ પૂર્વ અને ઉપર એક પૂર્વાંગ (કાલ) સુધી રાજ્યનું વિરાગ ભાવે એટલે આસક્તિ રાખ્યા સિવાય પાલન કર્યું. ૮૪

પ્રભુતી વૈરાગ્ય ભાવના ત્રણ <sup>શ્</sup>લોકમાં જણાવે છે:--

એકાંતમાં બેઠેલ પ્રભુજ એમ ચિંતવના કરે, ભાગ કર્મ ઘણાં ખપ્યાં પર કાર્ય ચિંતા ના ડલે;

તન ન ચાલે સાથ તેા આ પાષ્ય જન કિમ ચાલશે, પર ભવ જનારા એક માહી કર્મ ફલને વેદશે.

८५

રપષ્ટાર્થ:—એક વખતે એકાંત સ્થાનમાં બેઠેલા પ્રભુ શ્રીઅજિતનાય આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યા કે મારાં ઘણાં ભોગ કર્મા ખપી ગયાં છે. પરંતુ પરકાર્ય એટલે બીજાં (રાજ્યાદિ) કામાની ચિંતા દ્વર થતો નથી. કારણ કે કાંઇ વાર અમુક દેશનું રક્ષણ કરવું પડે છે. કાંઇ વાર ગામ વસાવવા પડે છે. અમુક માણસાને પાળવા પડે છે. હાથો, શ્રાડા, નાકર, ગાકર વગેરે સંખંધી અનેક પ્રકારની ચિંતાએ રાખવી પડે છે. આતમાની સાથે આ તન એટલે શરીર પણ આવવાનું નથી, કારણ કે તે શરીર તા જવે આ ભવમાં ખનાવ્યું છે અને જવ બીજા ભવમાં જશે ત્યારે તે શરીરને છાડીને જવાના છે. માટે જો શરીર પણ સાથે આવવાનું નથી. તા આ પાષ્યજન એટલે કુટુંબ અને નાકર ચાકર વગેરે તા કયાંથી જ સાથે આવી શકે કે આ કુટુંબ વગેરેને માટે જવાં અનેક પ્રકારના પાપા કરે છે, પરંતુ તે પાપાનું ફળ તા તે બાંધનારા જવ એકલા જ ભાગવે છે. પર ભવમાં તા આ જવ એકલા જ જવાના છે. અહીં પાપ કર્મા કરીને લોગું કરેલું ધન વગેરે તથા જેને માટે પાપકર્મા કર્યાં તે કુટુંબ વગેરે પણ સાથે આવતાં જ નથી. પરંતુ જે કમા અહીં બાંધ્યાં છે તે તા સાથે આવે છે અને તે કર્માનું ફળ તે માહી જવાને જ ભાગવનું પડે છે. ૮૫

હું કેાણ્ ? મારૂં સાધ્ય શું છે ? આત્મહિત મેં શું કર્યું', દાનાદિ સાધ્યા કે ન જીવન કેમ નિર્મલ ના થયું ';

પાપ મ!ગે<sup>ડ</sup> કેમ ચાલે ? ના સુધારે બૂલને, આ<sub>લ્</sub>મચિંતા ના કરે તે**ા અફલ ભવ નરનાે** બને.

۷٤

૧ પૂર્વાંગ-ચારાશ્રો લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંગ દાય છે. અને એના ૮૪ લાખ પૂર્વાંગતું એક પૂર્વ અને છે. આથી આગળના કાલ બેઠા શ્રોલાક પ્રકાશાદિથી જાણવા.

રપાજાં:—આ જવે વિચાર કરવા જોઇએ કે હું કાે છું. અથવા આ શરીર વગેરેથી અલગ એવા મારા આત્મા છે મારે સાધ્ય એટલે સાધવા લાયક કાર્યો કયા કયા છે ? મેં મારા આત્માને હિતકારી શું શું કાર્ય કર્યું ? ને શું કરવાનું બાકો છે ? મેં દાનાદ એટલે દાન, શોયલ, તપ અને સાવના સાધ્યાં કે નહિ ? મારૂં છવન નિર્મળ અથવા પવિત્ર કેમ બનતું નથી ? આ જીવ પાપના માર્ગ તરફ શા માટે ચાલે છે? માહેથી જીવ પાતાને જે હિતકારી છે તેને નુકસાનકારક માતે છે અને નુકસાનકારી પાપના માર્ગને હિતકારી માને છે પાતાની બૂલાને આત્મા કેમ સુધારતા નથી. આ મનુષ્ય રૂપી ઉત્તમ ભવ પામ્યા છતાં જીવ પાતાના આત્મહિતની કાંઇ પણ વિચારણા જો ન કરે તો તેના ભવ અફલ બને છે અથવા ફાગટ જાય છે માટે સમજી મનુષ્યે પાતાના આત્માના હિત સંબંધી વિચાર અવશ્ય કરવા જોઇએ. ૮૬

સંસાર દાવાનલ વિષે સવિ જીવ દુઃખિયા દીસતા, વિવિધ ચિંતાવશ બનીને શાંતિ રજ ના પામતા; પ્રાપ્ત સાધન સદુપયાગે ભવ જલધિ તઢ પામીએ, સંયમે આનંદ સાચા તેહને સ્વીકારીએ.

<9

રપષ્ટાર્થ:—આ સંસાર રૂપી દાવાનલ એટલે વનના અગ્નિને વિષે સઘળા. માણુસો દુ:ખી જણાય છે. જેમ વનમાં અગ્નિ લામવાથી તે વનના પ્રાણીઓ આકુળ વ્યાકુળ અનીને લાપથી પીડાલા આમ તેમ રખડ્યા કરે છે, તેમ આ સંસારમાં પણ અનેક પ્રકારની પૈસા સંખંધી, કુંદુંબ સંખંધી, નાલ જાલ સંખંધી, રાગ વગેરે સંખંધી ચિંતાઓને લાઈને અથવા આધિ, વ્યાધિ, અને ઉપાધિમાં ગુંથાયેલા જીવા જરા પણ શાંતિ પામલા નથી. અથવા આ સંસારમાં જે કદાચ શાંતિ જણાલી હોય તો તે શાંતિના આભાસ રૂપ ખાટી શાંતિ છે પરંતુ જેવી રીતે હાથ, પગ વગેરે સાધનાના ઉપયોગ કરવાથી સમુદ્ર તરી શકાય છે, તેવી રીતે પ્રાપ્ત થએલ મનુષ્ય લવ, નિરાગી શરીર વગેરે સાધનાનો સારા અને યાગ્ય ઉપયોગ કરવાથી આ ભવજલિ એટલે સંસાર રૂપી સમુદ્રના કાંઠાને પામી શકાય છે. અને સંયમ એટલે ચારિત્રની આરાધના કરવાથી સાથા આનંદ મેળવી શકાય છે એવું જાણીને નિર્મલ ચારિત્રની સ્વીકાર કરવા જોઈએ. ૮૭

લોકાંતિક દેવાની પ્રભુને તીર્થ પ્રવર્તાવવા વિનતિ તથા પ્રભુના સગર કુમારને રાજ્ય લેવાના આગ્રહ:---

> વૈરાગિ પ્રભુની પાસ લાેકાંતિક સુરા વિનતિ કરે, તીર્થ પ્રવર્ત્તાવા જિનેશ્વર! જેઢ સવિ જન હિત કરે;

પ્રભુ સગરને રાજ્ય્ર લેવા ભાષતા પણ તે કહે, રૂદન કરતાં કાેણુ સમજી આપથી અલગાે રહે.

22

**૨૫ષ્ટાથ**ેઃ—ઉપર કદ્યા પમાણે આ સ'સારથો વૈરાગ્ય પામેલા પ્રભની પાસે **લો**કાંતિક જાતિના દેવા આવીને વિનતિ કરવા લાગ્યા કે & પ્રભાદેવ! હવે આપ તીથ પ્રવર્તાવા એટલે ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાયના કરાે. કારણ કે તે તીર્થ સર્વ છવાને હિત કારક થશે. એ પ્રમાણે પ્રભુને વિનતિ કરીને દેવા પાતપાતઃના સ્થાને ગયા. ત્યાર પછી વધતા વૈરા-ગ્યવાળા પ્રભુદેવ સગર કુમારને બાલાવીને કહેવા લાગ્યા કે હવે આ સંસાર સમુદ્રને તર-વાની મારી ઇચ્છા વતે છે માટે તમે આ રાજ્યને ગહેલુ કરા. હું ગારિત્ર અંગીકાર કરવાને ઈ શું છું. આવા પ્રભુદેવના વચન સાંભળીને તે સગરકુમાર રૂદન કરતાં કરતાં કહેવા લાગ્યા કે કરી સમજુ માણસ તમારાથી છેટા રહેવાની ઈચ્છા કરે. અહીં કહેલા લોકાન્તિક દેવા નવ પ્રકારના છે. તેમનાં નામ આ પ્રમાણે:-સારસ્વત ૧ આદિત્ય ૨ વહ્લિ ૩ વર્ણ ૪ ગઈ તાય પ તિષિત ર અગ્યાબાધ ૭ આગ્નેય ૮ રિષ્ટ ૯ તેમનું ૮ સાગરાયમ આયુષ્ય, ને સાત આઠ લવે મુક્તિ પામે. આઠ કૃષ્ણરાજીની પૂર્વાદિ દિશા તથા ઇશાન વગેરે વિદિશામા આઠે આંતરામાં એટલે કૃષ્ણરાજીની વચ્ચે ચાર દિશામાં ૪ વિમાના, ને બળ્યે કૃષ્ણરાજીના પ્રાથામાં ચાર વિમાના એમ આઠ વિમાના આ પ્રમાણે રહેલા જાણવા-ઉત્તર અને પૂર્વની અલ્યાંતરની એ કુષ્ણરાજ્યોની વચ્ચે વિકિશામાં અચિંનામનું વિમાન ૧, પૂર્વ દિશાની એ કુષ્ણ્રરાજીની વચ્ચે અર્જિમાલી નામનું વિમાન છે. ૨, પૂર્વ અને દક્ષિણના અભ્યંતરની છે કૂષ્ણુરાજીની વચ્ચે વિદિશામાં વૈરાચન વિમાન છે ૩, દક્ષિણુની એ કૃષ્ણુરાજીઓની વચ્ચે પ્રસાંકર વિમાન છે ૪, દક્ષિણ અને પશ્ચિમની અભ્યંતરની બે કૃષ્ણરાજઓની વચ્ચે વિદિ-શામાં ચંદ્રાભવિમાન છે, પ પશ્ચિમની છે કૃષ્ણુરાજીની વચ્ચે સુરાભવિમાન છે. ૬ પશ્ચિમ અને ઉત્તરની અલ્યાંતરની બે કૃષ્ણરાજીઓની વચ્ચે સુકાલ વિમાન છે. ૭ ઉત્તરની બે કૃષ્ણ રાજ્યોની વચ્ચે સુપ્રતિષ્ઠાલ વિમાન છે, ૮ તથા સવે<sup>લ</sup> કુષ્ણુરાજીઓના મધ્યભાગમાં ગાળ રિષ્ટાભ વિમાન છે. પ્હારના આઠ વિમાનોના આકાર વિચિત્ર છે. કારણ કે તે આવેલકામાં રહેલા નથી, તે વિમાનાથી અસંખ્યાતા હજાર યોજનને છેટે અલાક છે, આ વિમાનાના સ્વામી સારસ્વત વગેરે છે તેઓ બે બેના હોળા પરિવારવાળા છે, સારસ્વત અને આહિત્ય નામના અંને દેવાના પરિવાર ૭૦૭ દેવા, અગ્નિ વરૂણના પરિવાર ૧૪૦૧૪ દેવા, ગઈતાય તુષિતના પરિવાર ૭૦૦૭ દેવા, અવ્યાખાધ આગ્નેય રિષ્ટના પરિવાર દરેકના ૯૦૯-૯૦૯-૯૦૯, સર્વ મળી ૨૪૪૫૫ દેવા. પ્રવચનસારાહારમાં તે ત્રણે દેવાના પરિવારના દેવા ૯૦૯ જણાવ્યા છે. તેથી ૧૮૧૮ અાક કરતાં ૨૨૬૩૭ દેવા રૂપ પરિવાર નવે લાકાંતિકના જાણવા. વિશેષ ખીના શ્રીતત્ત્વાર્થાદ ગ્રંથાથી જાણવી. ૮૮

સગર કુમારે પ્રસુતે જણાવેલો પાતાના વિચાર બ શ્લોકમાં જણાવે છે:--

શી કરી? આશાતના મેં આપની જેથી કરેા, આપ પ્રભુ અલગા મને ગુરૂ! અક્ષ્યના છે આશરા,

## શિક્ષા કરે શિશુને વડીલ પણ ના તજે કદી તેહને, આપ વિણ શા કામનું <sup>9</sup> આ રાજ્ય ચાહું ભક્તિને. ૮૯

સ્પેષ્ટાર્થ:--સગરકુમાર રૂદન કરતાં પ્રભુને આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા કે હે પ્રભુ! મેં આપની શી આશાતના કરી છે? જેથી મને તમે તમારાથી અળગા એટલે જુદા કરા છે. હે વડીલ બન્ધુ! મારે તા આપના આધાર છે વળી બાળકના કાંઇ અપરાધ થાય તા વડીલ તેને શિક્ષા કરે છે, પણ તેને કદાપિ ત્યજી દેતા નથી આપના સિવાયનું આ રાજ્ય મારે શા કામનું છે હું તા તમારી ભક્તિને ચાહું છું. મારે રાજ્યનું કાંઈ કામ નથી ૮૯

રાજ્યાદિને સ્હેજે તહ્યું પણ તજી શકું ના આપને, આપ વ્રત ધારી થતાં થઈ શિષ્ય સેવીશ આપને, ગુરૂ ચરષ્યની ભક્તિ કરતાં શિષ્ય જે ભિક્ષા કરે, રાજ્યથી પણ અધિક તે ગુરૂ ભક્તિથી વાંછિત ફલે.

રપાશ્રથ:—હું રાજ્ય વળેરને રહેલાઇથી તજી શકું છું. પણ આપના ત્યાગ મારાથી થઇ શકે તેમ નથી. માટે જે આપ વ્રતધારી થશા એટલે ચારિત્ર ગઢણ કરશા તો હું પણ ચારિત્ર ગઢણ કરીને આપના શિષ્ય થઇને આપની સેવા કરીશ વ્યાજળી જ છે કે શુરૂના અરણ કમલની ભક્તિ કરતા શિષ્ય ભિક્ષા માગીને ચારિત્રનું પાલન કરે, તે રાજ્ય લાગવવાના લાભ કરતાં પણ અધિક લાભકાયી છે. કારણ કે શુરૂ મહારાજની ભક્તિ કરવાથી વિછિત એટલે તમામ ઇષ્ટ કાર્યોની સિદ્ધિ થાય છે ૬૦

પ્રભુ સગર કુમારને રાજ્ય થહેલું કરવા સમજાવે છે:---

પ્રભુ કહે હે અંધુ! આગ્રહ ઉચિત જાણું તા**હરા,** ભાગ ફલ કર્માદયી તું કેમ થાય ઉતાવળા;

તે ખપાવી યેાગ્ય સમયે સાધજો ચારિત્રને, રાજ્ય પાલા ચાહના મુજ સાધવા ચારિત્રને.

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપર કહ્યા મુજબ સગરકુમારના વિચાર જાણીને પ્રસુ તેમને કહે છે કે લાઇ! તારા મારી સાથે કીક્ષા લેવાના વિચાર હું ત્રાગ્ય માનું છું તો પથ્યુ લાગકલ કમાં ક્યાં એટલે હાઇ તારે બ્રાગ કમી લાગકલ કમાં ક્યાં એટલે હાઇ તારે બ્રાગ કમી લાગવનાનાં અકી છે; માટે તે લાગ કમેં લાગવીને ખપાવ્યા સિવાય ચારિત્ર પાળી શકાય નહિ માટે તું હમણાં હીક્ષા લેવાની ઉતાવળ કર નહિ. જ્યારે તારાં તે લાગ કમી ખપી જાય ત્યારે યાગ્ય સમયે એટલે ચારિત્ર લેવાના અવસર થયા છે એવું જાણીને ચારિત્ર લઇને તેની સાધના કરજે. માટે હમણાં તો તમે રાજ્યનું સારી રીતે પાલન કરા. અને મારાં

લોગ કર્મી લાગવાઈ ગયાં હાવાથી મારી ચારિત્ર બહાલુ કરવાની ઇચ્છા છે તેથી હું ચારિ-ત્રને સ્વીકારવા ચાહું છું. ૯૧

સગર કુમારે માન્ય રાખેલું પ્રભુતું વચન અને તેમના રાજ્યાભિષેકની બીના જણાવે છે:—

> વિરહ ભયથી શ્રેષ્ડ છે ગુરૂ વચન કેરી પાલના, ઇમ વિચારી સગર રાેતાં વચન માને પ્રભુ તણા; રાજ્યાભિષેક મહાેત્સવે સામંત આદિક સગરને, રાજ અનાવે પ્રભુ વચનથી લાેક પામે હર્ષને. eર

સ્પષ્ટાર્થ:--પ્રભુએ કહેલી હકીકત સાંભળીને સગરકુમાર વિચાર કરવા લાગ્યા કે જો પ્રભુના કહેવા પ્રમાણે કરૂં છું તો તેમના વિરહનો એટલે વિયોગનો ભય છે અને જો તે પ્રમાણે નથી કરતો તો તેમની આજ્ઞાનો ભંગ થાય છે. પરંતુ સારી રીતે વિચારતાં વિરહના ભય કરતાં પ્રભુના વચનનું પાલન કરવું તે વધારે હિતકર છે. એ પ્રમાણે નિર્ણય કરીને સગર કુમારે રાતાં રાતાં પ્રભુનું વચન કખૂલ કર્યું એટલે તેમણે રાજ્ય થહેણ કરવાનું સ્વીકાર્યું. ત્યાર પછી પ્રભુના વચનથી સામંત રાજા તથા અધિકારી પુરૂષોએ મળીને સગરકુમારનો મોટા ઉત્સવપૂર્વક રાજ્યાભિષક કર્યો એટલે સગરકુમારને રાજા અનાવવામાં આવ્યા. તે વખતે નગરના આગેવાન માણસો વગેરેએ તેમની આગળ ઉત્તમ પ્રકારની સેટા અર્પણ કરી વળી પ્રભુએ પાતાના જેવા જ પાતાના બાઈને રાજ્ય પદે સ્થાપ્યા તેશે પ્રબાલીક પણ આનંદ પામ્યા હર

પ્રભુએ આપેલા વાર્ષિલ્ક કાનનું સ્વરૂપ એ શ્લોકમાં જણાવે છે:--

મેઘ જેવા અજિત પ્રભુજ દાન દેવા ચાહતા, વિવિધ સ્થલથી જુંભકા નિધિ રાજ મંદિર લાવતા;

ત્રિક ચતુષ્કાદિક વિષે ઉદ્દેશાયણા શુભ દાનની, પ્રભુજ કરાવે સૂર્ય ઉગતાં હાય વેલા ભાજ્યની. લ્લ

સ્પષ્ટાર્થ: —જેમ ચામાસામાં મેલ વરસે છે તેમ પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથે વરસીદાન આપવાના આરંભ કર્યો તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજની આગ્રા પ્રમાણે કુષ્રરના હુકમમાં રહેલા તિર્યગ્રજું લક જાતિના દેવતાઓ જેના સ્વામી નાશ પામી જવાથી ન ધલીઆતું શએલું વગેરે અનેક પ્રકારનું ધન વગેરે જાદે જાદે સ્થળેથી લાવીને રાજમહેલમાં એકઠું કરવા લાગ્યા. ત્યાર પછી ત્રિક એટલે જયાં ત્રણ રાજમાર્ગી એકઠા થતા હાય તેવા સ્થળામાં તથા અતુષ્ક એટલે જયાં ચાર રાજમાર્ગી એકઠા થતા હાય તેવા સ્થળામાં પ્રભુજી દાનની લા અતુષ્ક એટલે હો દો તેમે આવા અને ધનને બહળ કરી. ઘાષણા કરાવીને સૂર્ય

ઊગે ત્યારથી માંડીને ભાજ્યની વેલા એટલે ભાજન કરવાના વખત મુધી જેને જોઇએ તેટલું દાન પ્રભુજ આપે છે. ૯૩

> ત્યાં સુધી દરરાજ આપે કાેડી ઈગ અડ લાખને, વર્ષમાં ત્રણસાે અડયાસી ક્રોડ એ'શી લાખને; નિષ્ક ઉપરે છાપ હાેવે પ્રભુ જનકના નામની, અતિશયાે ષઠ્દાનના ભક્તિ અખૂઠ ઇંદ્રાદિની.

€.K

સ્પેષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે દરરાજ એક કોડ અને આઠ લાખ સાનૈયાનું દાન પ્રલુજ આપે છે. એ પ્રમાણે હેંમેશાં દાન આપતાં પ્રલુએ એક વરસમાં ત્રણસા અઠયાસી કોડ અને એ સી લાખ સાના મહારાનું દાન આપ્યું આટલું ધન દાનમાં આપ્યા છતાં કાળના પ્રભાવથી, અને સ્વામીના મહિમાથી, કચ્છિત દાન મળે છે તા પણ તે યાચકા પાતાના ભાગ્યથી વધારે દ્રવ્ય શ્રહણ કરી શકતા નથી. નિષ્ક એટલે સાના મહાર એ પ્રભાણ દાનમાં આપે છે તેના ઉપર પ્રભુના પિતાના નામની છાપ હાય છે. એ પ્રમાણે પ્રભુએ વાર્ષિક દાન આપ્યું. દાનના છ અતિશયા લેક હેલા છે. તથા ઇન્દ્ર વગેરે દેવાનો ભક્તિ પણ અપૂટ એટલે પાર વિનાની હાય છે. હ્ય

વધી દાનના પ્રતાય જણાવે છે:--

દાનના મહિમા ઘણા ચક્રી અખૂડ નિધાનને, કરવા ગ્રહે ઇંદ્રાદિ પણ ક્લેશાદિ હરવા દાનને; દાનના લેનાર રાગી ભગ્ય નીરાગી અને.

માસ ષઠ રાેગા નવા ના પામતા સુખ શાંતિને. ૯૫

રપાથ<sup>િ:—</sup> દાનના ઘણા મહિમા છે. ચકવર્તિ પણ પાતાના નિધાન એટલે ભંડારને અખૂટ કરવા એટલે ખૂટે નહિ તેવા કરવા માટે દાનને શ્રહણ કરે છે. તથા ઇન્દ્ર વગેરે પણ કલેશ વગેરેને દ્વર કરવા માટે દાનને શ્રહણ કરે છે. તીર્થ કરના હાથથી દાન લેનારા ભવ્ય જીવા રાગો હાય તા તેઓ નીરાગી એટલે રાગ રહિત થઇને આરાગ્ય પામે છે. વળી છ મહીના સુધી નવા રાગા ઉત્પન્ન થતા નથી. તથા સુખ અને શાંતિ ને પામે છે. હપ

૧ વાર્ષિ કાર્યના છ અતિશ્વર્યા આ પ્રમાણ: -૧ તીથં કર પ્રભુ જ્યારે સાર્ત્યાની સુદી ભરીતે કાર્ય આપે છે; ત્યારે સૌધર્મે ન્દ્ર પ્રભુના જમણા હાથમાં મહાશકિત રથાપન કરે છે. તે તેના અનાદિ કાલના આચાર છે, તે પોતાને લક્તિના લાભ પણ તેમ કરવામાં મળે છે. ર. કશાનેન્દ્ર—દાન લેવાને લાયક લબ્ય જીવોને પ્રભુના હાથે -' હે પ્રભુ! મને આપે! એમ કહેવરાવીને અપાવે છે. ક. ચમરેન્દ્ર ને બલીન્દ્ર માહકતે યાચ્ય દાન પ્રભુની મૃદીમાં પૂરે છે. તે દેવરાવે છે. ૪. ભૂવનપતિ દેવો ભરતસ્ત્રેત્રના દાન માહકાને અહીં લાવે છે. ૫. બ્યંતર દેવો તે આવેલા મનુષ્યોને સ્વરથાને પહોંચાહે છે. ૬ જ્યાંતિષ્ક દેવો વિદ્યાધરાને દાન લેવા પ્રેરણા કરે છે. તેથી તેઓ દાન લ્પે છે. વગેરે ખીના કલ્પભાષ્યાદમાં જસ્માવી છે.

÷٤

हान क्षेनारनी स्थिति अधावे है:--

ભાગ્યને અનુસાર પામે દાન આપે ખહુ છતાં, દાન હિતકર સર્વને ઇમ બાધ પ્રભુજ આપતા; ગ્રાહકા લઇ દાન નિજ ઘર જાય કરતા ચિત્રને, પેસતા નિજ ઘર વિષે દઇ સાેગના સ્વજનાદિને.

સ્પુષ્ટાર્થ: — ને કે પ્રલુજ તા દરેકને ઘશું ધન આપે છે. પરંતુ દાન લેનારા તા પાતાના નસીળ પ્રમાણે દાન મેળવે છે. અથવા તેમનાથી પાતાના ભાગ્ય પ્રમાણેનું જ દાન લઈ શકાય છે. પ્રભુ પણ "દાન સર્વ જીવોને હિતકારી છે" એ પ્રમાણે બાધ આપે છે. જ્યારે ગ્રાહકા એટલે દાન લેનારા ભવ્ય છવા દાન લઇને પાતાના ઘેર જય છે ત્યારે ચિત્રને કરતા એટલે જોનારા જવાને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન કરે છે. કારણ કે તેએ ઘેરથી નીકળ્યા & ય છે ત્યારે અને જયારે દાન લઇને આવે છે ત્યારે તેમના પહેરવેશ વગેરમાં દાનના પ્રભાવથી એ ફેરફાર થાય છે તેથી ઘરનાં માણસા પણ તેમને એાળખી શકતા નથી. તેથી આશ્ચર્ય યામે છે. અને સ્વજનાદિને એટલે સગાં વહાલાંઓને 'પાતે તેજ માણસ છે" એમ સાગન-ખાવા પૂર્વક જણાવીને (ખાત્રી કરાવી આપીને) પાતાના ઘરમાં પ્રવેશ કરે છે. અન્ય શાસ્ત્રોમાં વાર્ષિક દાનના વિધિ દ્વંકામાં આ પ્રમાણે જણાવ્યા છે-પ્રથમ શકેન્દ્રની આતાથી ધનદ નામે લોકપાલ આઠ ક્ષણમાં નિયદ્મવૈલા સાળ માસા પ્રમાણવાળા શ્રીતીર્થ કર દેવના પિતાના નામથી અંકિત અને વાર્ષિકદાનને ચાગ્ય એવા સાનૈયાથી તીર્થકર દેવના ભંડારા ભરી દે છે. સૂર્યોદયથી է લડી વીત્યા ખાદ વાર્ષિક દાનની શરૂઆત થતાં એક પ્દેારમાં ૧ કોડ આઠ લાખ સોનૈયાનું દાન કરે છે. એક વર્ષમાં દીધેલા કટ્ટ ક્રાેડ ૮૦ લાખ સાનૈયાની બીના શ્રી આવશ્યકાદિમાં જણાવી છે. શ્રી તીર્થ કર પ્રભુના હાથે દાન લેવાના પ્રસંગ ભવ્ય જીવાજ પામી શકે એમ અલબ્ય કુલકમાં જણાવ્યું છે ત્યાં વાર્ષિક દાન ઉપરાંત બીજા પણ ૩૬ વાનાં અભવ્ય છવા ન પામ, એટલે સર્વ મળી ૧૭ વાનાં ભવ્ય છવાજ પામી શકે એમ જણા-૦ <u>સું છે. તે ૩૭ વાનાં આ પ્રમાણે જાણવા</u>–૧ ઇંદ્રપણું ૨ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણું. ૩ તેસઠ સલાકા પુરૂષોની પદવી ૪ નારદપણું ૫ કૈવલિને હાથ ને ગજાઘરના હાથ દીક્ષા, ६ તીર્થ કરને હાથે વાર્ષિક દાન ૭ શાસનના અધિષ્ઠાયક દેવદેવી પણ ૮ લોકાંતિકપણ ૯ **દે**વાનું સ્વામિપણું ૧૦ ત્રાયસ્ત્રિ શક દેવપણું ૧૧ પરમાધામિપણું ૧૨ નાગલિયા મનુષ્યપણું ૧૩ સંભિન્નશ્રોતાે લખ્ધિ ૧૪ પૂર્વધરની લખ્ધિ ૧૫ આહારક લખ્ધિ ૧૬ પુલાકલખ્ધિ ૧૭ મતિજ્ઞાનાદિકનીલિપ્ધિ ૧૮ સુપાત્રદાન ૧૯ સમાધિમરણ ૨૦ વિદ્યાચારણપણું તથા જંઘા-ચારણપણું ૨૧ મધ્વાશ્રવ લખ્ધિ ૨૨ ક્ષીરાશ્રવ લખ્ધિ ૨૩ ક્ષીણમાહ ગુણઠાણું ૨૪ તીર્થ કર અને તીર્થ કરતી પ્રતિમાના શરીરના ઉપલોગ (વપરાશ)માં આવવાના કારણરૂપ પૃશ્બ્યાદિક ભાવ રપ ચૌદ રત્નામાં ઉપજતું ૧૬ વિમાનાનું સ્વામિષણું ૨૭ સમ્યક્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર તપ વગેરે લાવ તથા ઔષશમિક ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિક લાવ ૨૮ અનુલવ સહિત લકિત

60

રક સાધર્મિક વાત્સલ્ય ૩૦. સંવેગ ૩૧ શુકલપાક્ષિકપણું. ૩૨ તીર્થ કરના માતાપિતા તથા સ્ત્રીપણું થવાપણું ૩૩ તીર્થ કરના યક્ષ યક્ષિણી રૂપે થવાપણું ૩૪ યુગપ્રધાનપણું. ૩૫ માચા- ર્યાદિ ૧૦ પદવી ૩૬ પારમાર્થિક ગુણોના લાલ. ૩૭ દ્રવ્યથી ને ભાવથી અનુબંધ દયા દેતાદયા સ્વરૂપ દયાના પરિણામ. આથી સિદ્ધ થયું કે⊸વાર્ષિક દાન લેનારા જવા નિશ્ચયે લબ્યો જ હાય અહીં દયાના ત્રણ લેદોનું સ્વરૂપ દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણુનું ૧ સાક્ષાત જવાને જે હણુવા નહિ, તે સ્વરૂપ દયા કહેવાય ૨ જે જયણુપૂર્વક પ્રવૃત્તિ તે હેતુદયા કહેવાય. ૩ શ્રી જિનાજ્ઞાનું અખંડન અથવા દયાના ફ્લરૂપે જે પરિણુમે, તે અનુબંધ દયા કહેવાય. કરે

ક્રિક્ષા પ્રસંગે ઇન્દ્રાદિનું આવલું અને ક્રીક્ષાભિષેત્રાદિની બીના જણાવે છે:--ઇ'ક્રાદિ આસન ડાેેલતા ર'ગે વિનોતા આવતા, દીક્ષા તણા અભિષેક કરતા હરિ સગર ક્રમ પાલતા; લૂસતા તન દેવ દૂધ્યે હરિ વિલેપન વિધિ કરે, પ્હેરાવીને આસ્ત્રણાદિક કલ્પતર જેવા કરે.

રેપેપ્ટાર્થ:—પ્રભુએ વાર્ષિક દાન દીધા પછી જયારે તેમને કીક્ષા દોવાના અવસર થયા ત્યારે ૧૪ ઇન્દ્ર વગેરેનાં આસન કંપાયમાન થયા. અવધિજ્ઞાનના ઉપયોગથી પ્રભુના કીક્ષા દોવાના અવસર જાણી ઇંદ્રો ઘણા હવે પૂર્વક વિનીતા નગરીમાં આવ્યા. તે વખતે અચ્યુતેન્દ્ર વગેરે ઇન્દ્રોએ તથા સગર વગેરે રાજ્યઓએ અનુક્રમે પ્રભુના કીક્ષાભિષેક કર્યો. ત્યાર પછી ઇન્દ્રે પ્રભુનું જળથી ભીનું થએલું શરીર દેવદ્ભ્ય વસ્ત્ર વહે લૂસીને સાફ કર્યું: પછી અનેક જાતના સુગંધી પદાયોથી પ્રભુના શરીરને વિષે વિલેપન કર્યું, ત્યાર પછી મુગટ, કુંડળ, હાર વગેરે અનેક પ્રકારના ઘરેણાં પ્રભુના શરીરને વિષે પહેરાવીને તેમને કલ્પતરૂ એટલે કલ્પવૃક્ષના જેવા શાભાયમાન અનાવ્યા. ૯૭

શિબિકામાં બેસી પ્રભુતું હોક્ષા માટે પ્રયાભુ બે શ્લાકમાં જણાવે છે:— સુપ્રભા શિબિકા વિષે પ્રભુજ પધારે હવે થી, વિઘાધરાદિ ઉપાડતા તે ભક્તિ રંગ તરંગથી; બ્હાણ જેવી જલાધમાં બહુ દીપતી તે ચાલતા, સિંહાસને બેઠેલ પ્રસુને ઇંદ્ર ચામર વી જતા.

સ્પાષ્ટાર્થ: --એવી રીતે સ્તાન કરી, વિલેપન કરી તથા આભૂષણા પહેર્યા પછી પ્રભુ શ્રી અજિતનાથ સુપ્રભા નામની શિબિકા એટલે પાલખીને વિષે આનંદથી વચમાં પૂર્વીસમુખ પધારે છે. તે શિબિકાને મનુષ્યા, વિદાધરા તથા દેવા બક્તિ રંગ તરંગથી એટલે પ્રભુની ભક્તિ કરવાના પ્રસંગ મળવાથી થએલ આનંદ પૂર્વક ઉપાડી ને ચાલવા લાગ્યા. જેમ જલધિમાં એટલે સમુદ્ધમાં ગ્હાલુ શાલો તેની રીતે પ્રસુ સહિત વહન કરાતી

તે પાલખી શાભતી હતી. પાલખીની અંદર મૂકેલા સિંહાસનની ઉપર બેઠેલા શ્રીઅજિ-તનાથ પ્રભુને સોધમે<sup>૧</sup>ન્દ્ર અને ઇશાનેન્દ્ર ગામર વિંજના લાગ્યા ૯૮

> દીક્ષાબિલાષી વર વિનીતા મધ્ય ભાગે ચાલતા, જાણી પ્રજ્ઞજન નાથ જેવા કાર્ય છંડી આવતા; ઉત્સવે સમુદાય માટા વિવિધ વાર્જા વાગતા, માંગલિક ઉપચાર માને પ્રભુ ધરી દાક્ષિણ્યતા.

સ્પાન્ટાર્થ:--- ક્રિક્ષા મિલાષી એટલે ક્રીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાળા પ્રમુજને ઘરથી નીકળીને વર વિનીતા એટલે ઉત્તમ વિનીતા નગરીના મધ્ય ભાગમાં આવેલા જાણીને નગરના લોકા - આ પુરૂષો પાત પાતાનાં કાર્યને છંડી એટલે અધવચ પડતાં મૂકીને પ્રમુને જેવા આવે છે. પ્રમુના દીક્ષા મહાત્સવના વરઘાડામાં દેવા, વિદ્યાધરા તથા નગર જેનાના ઘણા માટેલ સમુદાય એકઠા મળ્યા હતા. તે વખતે જીદો જીદી જાતના વાજિંગા વાગી રક્ષા હતા નગરની ઓએ અનેક પ્રકારના માંગલિક ગીતા ગાતી હતી. તે વખતે પ્રમુ શ્રી અજિન્તનાથના પરમ લક્ત વિદ્યાધરા તથા દેવના સમૃહથી આકાશ મરાઇ ગયું. ઇન્દ્રોની નાટય સેના પ્રમુની આગળ અનેક પ્રકારના નાટકા ભજવે છે. તે વખતે પ્રમુ જે કૈનિ:સ્પૃહ હતા તો પણ લાકાની દાક્ષિણ્યતા સાચવવાની ખાતર તેઓની વંદના વગેરે માંગલિક ઉપ- ચાર કાર્યીની સ્વીકાર કરતા હતા. ૯૯

પ્રભુતું સહસાસ વનમાં આવવું અને દીક્ષાતું ગઢણ કરવું છે ગાયાઓ વડે જણાવે છે:---

> પૂર્ણ સમતા ધારો પ્રભુજ સહસામ્ર પધારતા, પાલખીથી ઉતરતા પ્રભુ ભૂષણાદિક છંડતા; દેવદ્ભુષ્ય ધરંત સાપધિ ધર્મને દર્શાવતા, માઘ સુદ નામે જિનેશ્વર રાહિણી શશિ આવતા. ૧૦૦

સ્પષ્ટાથ :--સંપૂર્ણ સમતા અથવા શાંતિને ધારણ કરનાર પ્રભુજ એ પ્રમાણે લોકાના માંગલિકાના સ્વીકાર કરતા સહસ્ત્રામ્ર વન નામના ઉદ્યાન ( બગીચા ) માં પધાર્યા. ત્યાર પછી પાલખોમાંથી હેઠે ઉતરીને પ્રભુએ ધારણ કરેલા ભૂષણાદિક એટલે ઘરેણાં વગેરેના ત્યાગ કર્યો. અને ઉપધિ સહિત ધમેને ખતાવવા માટે કેન્દ્રિ મહારાજે આપેલા દેવ દ્રષ્ય વસ્તને ધારણ કર્યું. તે વખતે મહા મહિનાની શુકલ પક્ષની નવમીને દિવસે જ્યારે મંદ્ર રાહિણી નક્ષત્રમાં આવ્યા ત્યારે પ્રભુએ શું કર્યું તે આગળના શ્લોકમાં જણાવે છે. ૧૦૦

**૧ુષ રાશિ સમયે પા**છલી વય છડ્ડ તપને આદરી, સપ્ત છદ તરૂ હેઠ સાયંકાલ શુભ લેશ્યા ધરી;

## પંચ મુષ્ટિ લાેચ કરતા વાળ જક્ષધિ વિખેરતા, સિદ્ધને વાંદી કરેમિ સૂત્રને ઉચ્ચારતા.

909

સ્પષ્ટાર્થ:—વૃષ રાશિના વખતે પાછલા પહોરે છઠ તપ કરીને સમછદ નામના વૃક્ષની નીચે સાંજના વખતે શુક્ષ લેશ્યા ધારણ કરીને પ્રભુએ પંચમુષ્ટી એટલે પાંચ મુઠીએ વહે કરીને, માથાના ને દાઢી મૂછના સલળા વાળના લોચ કરી. તે વાળને ઇન્દ્ર મહારાજે પોતાના ખેસના છેડામાં ગ્રહણ કરીને સમુદ્રની અંદર નાંખ્યા. લોચ કરીને પ્રભુએ "નમા સિદ્ધાણું " એ પદ વડે સિદ્ધોને નમસ્કાર કરી. પાતે અરિદ્ધંત હોવાથી તીર્થ કરી અરિદ્ધંતને નમસ્કાર કરતા નથી પણ સિદ્ધોને નમસ્કાર કરે છે. ત્યાર પછી 'કરેમિ સામાઇય' એ સૂત્રના ઉચ્ચાર કરીને ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. તીર્થ કરા કોઇની પાસે ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. તીર્થ કરા કોઇની પાસે ચારિત્ર ગ્રહણ કરતા નથી અથવા બીજા કાઇને પોતાના શરૂ બનાવતા નથી. પરંતુ પાસે ચારિત્ર ગ્રહણ કરતા નથી અથવા બીજા કાઇને પોતાના શરૂ બનાવતા નથી. પરંતુ પાસે ચારિત્ર ગ્રહણ કરતા નથી કરાણ કરે છે. તેથી ચારિત્ર લેતા ' કરેમિ લંતે સામાઇય' એ પદમાંના લંતે શખ્દના ઉચ્ચાર કરતા નથી. કારણ કે તે પદ અરિદ્ધંત રૂપ અર્થને જશ્રાવનારૂં છે. ૧૦૧

પ્રભુને મન:પર્યંવ જ્ઞાન ઉપજે છે તે પ્રસંગે ઇન્દ્રે કરેલી સ્તુતિ પાંચ ગાથાએક વડે જણાવે કે:---

> સહસ નૃપની સાથ ધરતા ક્રવ્ય જિન ચારિત્રને, નાણ ચાેશું પામતા હરિ સંથુણે નમા નાથને, પૂર્વ ભવ વૈરાગ્ય કેરા તીલ્ર અભ્યાસે કરી,

આપે અહીં તે સંત્રહ્યા તસ એકતા જામી ખરી. ૧

રપષ્ટાર્થ:—દ્રવ્યજિત એવા શ્રી અજતનાથે ગારિત્ર બ્રહ્યું કર્યું તે વખતે તેમની સાથે બીજા એક હજાર રાજાઓએ પશુ ચારિત્ર બ્રહ્યું કર્યું. ચારિત્ર બ્રહ્યું કરતાંની સાથે પ્રભુને ચાયું મન:પર્યંવ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. કારયું કે એવી શાધતો મર્યાદા છે કે— તીર્થં કરોને ચારિત્ર બ્રહ્યું કરે કે તરતજ મન:પર્યંવ જ્ઞાન ઉપજે છે. તે પહેલાં આ જ્ઞાન ઉપજતું નથી. કારયું કે બીજાં જ્ઞાન તા મુનિવેષ હાય અથવા ન હાય તા પણ ધાય છે. ને આ ચાયું જ્ઞાન તા મુનિવેષવાળાને જ થાય છે. પ્રભુને ચાયું જ્ઞાન ઉપજયું

१ जिनना यार प्रकार छः-१ नामिजन, २ स्थापना जिन, ३ द्रव्य जिन, ४ आव जिन.
१. ऋषलदेव वगेरे तीर्थं करोना नाम ते नामिजन, २. तेमनी प्रतिमा ते स्थापना जिन. ३ तीर्थं करना छवे। ज्यां सुधी केवणहान पाम्या नथी, त्यां सुधी ते द्रव्यज्ञिन कहेवाय अने भाक्षे अवेशा ते तीर्थं करना छवे। पश्च द्रव्यज्ञिन कहेवाय अने ४ धाती क्ष्में अपावी केवशीपण्चे विसरता तीर्थं करेश ते शाविजन अध्वा. कहें छे के नामिजणा जिणनामा, ठवणजिणा पुण जिणंद्यहिमाओ ॥ द्रव्यज्ञिणा जिणजीवा भाषजिणा समयसरणस्था ॥१॥ श्री २५०८। थं सहित भी सिद्ध क पूजामां आ जीना विस्तारथी अधावी छे.

તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુને નમસ્કાર કરીને સ્તુતિ કરે છે કે હે નાથ! પૂર્વ ભવમાં આપશ્રીજીએ કરેલા વૈરાગ્યના તીવ્ર અલ્યાસથી તે વૈરાગ્ય આ ભવમાં આપશ્રીજીએ એવી રીતે સંગ્રહ્યો (જમાવ્યા) છે કે જેથી તેની આપની સાથે ખરેખરી એકતા થઇ છે. ૧૦૨

પ્રભુ આપને વૈરાગ્ય જેવા ઈષ્ટ યાત્રાહિક વિષે, ઈષ્ટ વિરહાદિક વિષે તેવા ન તેહ કદી દીસે; વર વિવેક શરાણથી વૈરાગ્ય રૂપી શસ્ત્રને,

આપ સજતા એહવું જિણ પામવા ઝડ મુક્તિને. ૧૦૩ ૧૫૦ડાથ :— હે પ્રભા! આપને સખના હેતુ રૂપ ઇષ્ટ સંચાગાદિકને વિધે જેવા વૈરાગ્ય છે તેવા દુ:ખતા હેતુ રૂપ <sup>ર</sup>ઇષ્ટ વિચાગાદિકમાં કદાપિ જણ તો નથી. જેમ શરાણ સાથે વસવાથી શસની ધાર તીક્ષ્ણ ખને છે તેવી રીતે ઉત્તમ વિવેક રૂપી શરાણની સહાયથી તમે વૈરાગ્ય રૂપી શસને એવું સજેલું છે કે જેથો સુક્તિને એટલે માક્ષને જલદી મેળવવા માટે તેનું (વૈરાગ્ય રૂપી શસનું) પરાક્રમ (ખળ-પાવર) કાઇનાથી રાકો શકાતું નથી. ૧૦૩

તસ અકુંઠિત અલ પ્રવર્ત્તે પૂર્વ ભવ આનંદને, વૈરાગ્ય રૂપજ માનીએ છે ધન્ય તુજ સંસ્કારને; પ્રભુ કામથી અલગા થઈને યાેગ જ્યારે સાધતા, ત્યારે સર્યું એ કામથી વૈરાગ્ય ઈમ મન ધારતા.

સ્પાન્દાર્થ:— તે વૈરાગ્ય રૂપો શસ્ત્રનું અકું દિત એટલે અટકાવી શકાય નહિ તેવું ખર-પરાક્રમ મુક્તિને પમાડનારૂં નીવડે છે, ને પૂર્વ ભવમાં એટલે પહેલાના દેવતા તથા મનુષ્યના ભવમાં જે મુખ સંપત્તિ ભાગવતા હતા ત્યારે પણ તમારા આનંદ વૈરાગ્ય રૂપે જ હતા એવા તમારા પૂર્વભવના શુભ સંસ્કારાને ધન્ય છે. હે પ્રશ્નુ! જ્યારે તમે કામથી એટલે વિષય મુખયો અળગા થઇ ને એટલે વરાગ્ય પામીને સંયમ યાગની સાધના કરતા હતા, ત્યારે હવે કામભાગોથી સર્જું, એ પ્રમાણે તમે મનમાં વૈરાગ્ય ભાવના ધારતા હતા. એવા નિયમ છે કે પૂર્વ ભાવમાં પહેલા શુભાશુમ સંસ્કારા વર્તમાન ભવમાં ઉદય મામે છે. શુભ સંસ્કારમાં શ્રીજં ખૂરવામી વજસ્વામી વગેરેન, અશુભ સંસ્કારામાં ગોશાલ મંખલિપુત્રના દષ્ટાંતા ભાવા ૧૦૪

૧ જે વસ્તુ પાતાને ઇષ્ટ હોાય તેની સાથે જે સંયોગ થાય તે ઇષ્ટ સંયોગ કહેલાય છે. અને તે ઇષ્ટ સંયોગ સુખના કારણા રૂપ છે, કારણા કે પાતાની ઇચ્છેલી વસ્તુ ધન વગેરેની પ્રાપ્તિથી હવે થાય છે.

ર ઇપ્ટ વિયામ એટલે પાતાને જે વસ્તુ વહાલી હોય તેના જે વિયામ થયા હોય તે ઇપ્ટ વિયામ દુઃખનું કારણ છે, કારણ કે પાતાની વહાલી વસ્તુના વિયામ થવાથી માણસને જરૂર એ: થાય છે,

સંસારમાં ને માક્ષમાં સુખમાં અને દુઃખમાં વક્ષી, જયારે ઉદાસીનતા ભન્ને વૈરાગ્ય સતત તદા અલી; કાઈ ને છે દુઃખ ગર્ભિત જ્ઞાન ગર્ભિત કાઈને, જ્ઞાન ગર્ભ વિરાગતાના સ્થાન ? નમીએ આપને. ૧૦૫

સ્પેષ્ટાર્થ:— હે પ્રભુ તમે સંસારને વિષે તથા માક્ષને વિષે, તેમજ સુખને વિષે અને દુ:ખને વિષે જયારે ઉદાસીનપણાને ધારણ કરા છેં ત્યારે પણ આપના વૈરાચ્ય જ હંમેશાં પૃર જેસમાં પ્રવર્ત્ત છે. કાંઇને દુ:ખગિલ વૈરાચ્ય હોય છે, જયારે પાતાના સુખ ભાગવવામાં અડચણ આવે છે અને અનેક જાતનાં દુ:ખ આવો પડે ત્યારે માણુસને સંસાર પ્રત્યે જે અણુબમા થાય, તે દુ:ખ ગિલ વૈરાચ્ય કહેવાય. આવા વૈરાચ્ય સંસારમાં ઘણુંને થાય છે. તથા તેનાથી ઉલટા જે વૈરાગ્ય તે જ્ઞાનગિલ વૈરાગ્ય કહેવાય છે. આવા જ્ઞાનગિલ વૈરાગ્ય થોડા જ લબ્ય છવાને થાય છે. દુ:ખગિલ વૈરાગ્ય લાંધા વખત ટકી શકતા નથી, કારણ કે તે દુ:ખા જતાં રહેતાં પાછા સંસારમાં છવ આસકત થાય છે. જયારે જ્ઞાનગિલ વૈરાગ્ય સમજણ પૂર્વકના હોવાથી લાંધા વખત ટકે છે અને તેના આલંબનથી આત્મહિત જરૂર સાધી શકાય છે. આવા જ્ઞાન ગિલ વૈરાગ્ય રસથી ભરેલા એવા હે પ્રભુછ! આપને નમસ્કાર કરીએ છીએ. ૧૦૫

સર્વાને ઉપકારના કરનાર પ્રભુજ આપ છો, શરણ કરવા યાગ્ય શુભ વૈરાગ્ય ભાજન આપ છો; દેવ ભવ સફલાે કર્યા દોક્ષા તણાે ઉત્સવ કરી,

આવા સમય મલજો સદા તુજ પદ કમલની ચાકરી. ૧૦૬

સ્પષ્ટાર્થ:-- હે પ્રલુઝ! આપ આ સંસારના સર્વ ઝવાના ઉપર ઉપકાર કરનારા છો, વળી તમે શરણ એટલે આશરા લેવા લાયક છો, કારણ કે કર્મ રૂપી શત્રુથી ત્રાસ પામેલા આ સંસારો ઝવા તમારું શરણ સ્વીકારીને સુખ શાંતિને પામે છે. વળી સારા વૈરાગ્યના સ્થાન આપ છે. તમારા કીક્ષાના ઉત્સવ કરવાના પ્રસંગ મળવાથી મારા આ દેવપણાના લવ સફલ થયા, એવું હું માતું છું. વળી આવા સમય મને લવાલવ વારં-વાર મળજો જેથી આપના ચરણ કમલની સેવા લક્તિ કરવાના પ્રસંગ મને ઘણીવાર ક્રીથી પ્રાપ્ત થાય. ૧૦૬

હવે સગર કુમારે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ ચાર શ્લોકામાં જણાવે છે:---અંજનાચલ આદિમાં નંદીશ્વરે સવિ સુરવરા, અષ્ટાહ્નિકા રંગે કરી સ્વસ્થાન પ્હેાંચ્યા નિર્જરા; ગદ્દગદ ગિરાએ હાથ જોડી સગર પ્રભુને સંથુણે, જ્વન કમલ દિનેશ પ્રભુજ આપ પામા વિજયને. ૧૦૭ રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે અજીતનાથ પ્રભુની સ્તુતિ કરીતે સર્વે સુરવરા એટલે ઇન્દ્રો આઠમા નંદીશ્વર નામના દ્વીપને વિષે ગયા. તથા ત્યાં આવેલા અંજનાચલ વગેરે પર્વતાને વિષે આનંદ પૂર્વક માટી ધામધૂમથી અઠ્ઠાઈ મહોત્સવ કરીને સઘળા દેવા પાતાના સ્થાનકે ચાલ્યા ગયા સગર રાજા પણ ગદ્ગદ્ ગિરાએ એટલે વાણી વડે કરીને એ હાથ જોડીને પ્રભુની સ્તુતિ આ પ્રમાણે કરે છે કે-હે પ્રભુ! જીવન કમલ એટલે આ સંસાર રૂપી કમ લને વિકસ્વર કરવાને માટે અથવા બાધ પમાડવાને માટે દિનેશ એટલે સૂર્ય જેવા આપ વિજયને પામા. ૧૦૭

જેમ શાભે મેદિની ચારે વિશાલ સમુદ્રથી, વિશ્વ આંધવ ! તેમ શાભા આપ ચારે જ્ઞાનથી; કર્મ વૃક્ષ ઉખેડવાને તીક્ષ્ણ અસિ સમ આપ છેા, શિવ માર્ગ દર્શક શ્રેષ્ઠ ગુણી પરિવારના ધરનાર છેા.

રપાજી:—હે વિધ બાંધવ! એટલે જગતના લોકોને સહાય કરવામાં ભાઇ સમાન, જેમ ચાર માટા સમુદ્રો વહે આ પૃથ્વી શાલો છે તેમ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવિદ્યાન અને મન:પર્યવજ્ઞાન એ ચાર જ્ઞાન વહે આપ સાહેબ શાલો છો, જેમ તરવાર વહે વૃક્ષ ઉપેડી નખાય છે તેમ કર્મરૂપી વૃક્ષને ઉપેડવાને માટે તમે તીક્ષ્યુ તરવાર સમાન છે. વળી શિવમાર્ગ એટલે માક્ષ માર્ગના દેખાડનાશ આપશ્રીજ છેા. વળી ઉત્તમ ગુણવંત મુનિવરાના પરિવારને ધારણ કરનારા આપશ્રીજ છેા. ૧૦૮

અંતરાત્મા સર્વાના છે৷ આપ જગના હિતકરા; નિર્લેપ શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રભુ! તજતા કષાયા આકરા; પૂર્વાની સમતા થકી સમતા વધારે નિર્માલી, હાલ, વાર્ષિક દાન આમુખ અભય નાઢકનું વલી. ૧૦૯

સ્પષ્ટાર્થ:— હે પ્રભુ! આપ સઘળા છવાના અંતરાત્મા છા, કારણ કે તમા તેઓની મુખની ઇચ્છાને જાણનાર છા અને તેમને મુખના ઉપદેશ આપનાર છા. વળી તમે જગનતા છવાનું ભહું કરનારા છા. વળી તમે કમલની જેમ નિર્દોષ છા. જેમ કમલ કાદવ અને પાણીમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ તે ખંનેના ત્યાગ કરીને તે નિર્દેષ રહે છે. તેમ તમે પણ રાગાદિના સેપથી રહિત છા વળો તમે શુદ્ધ સ્વરૂપના ધારક છા. કારણ કે આત્માના જ્ઞાનાદિ ઉત્તમ ગુણા તમારે વિષે શુદ્ધપણે પ્રગટ થયા છે. વળી આકરા એટલે દુ:ખદાયી કથાયો જેના કોધ માન માયા અને લોભ એ ચાર પ્રકારો છે તેના આપશ્રી છએ ત્યાગ કરી છે અથવા કથાય રહિત આપ છા. વળો હાલમાં આપના સમતા ભાવથી પણ ચઢીયાતા છે. વળો આપે આપેલું વાર્ષિક દાન અભયદાન દેવા રૂપો નાટકના આમુખ એટલે પ્રસ્તાવના જેવું હતું. ૧૯૯

ધન્ય તે દેશાદિને જ્યાં ખૂશ કરતા ભવ્યને, વિચરશા પ્રભુ ! આપ દેજો લાભ દર્શનનો મને; આપ વિણુ શમશાન જેવું રાજમંદિર લાગશે, પુજ્યને જોયા વિના ખાવું હવે કિમ ભાવશે.

990

999

રપાષ્ટાર્થ:— હ પ્રલુ! લબ્ય છવાને ખુશી કરતા આપશ્રી છ જે દેશ, નગર, ગામ વગેરે ઠેકાં વિહાર કરશા તે દેશ વગેરેને ધન્ય છે. વળી મને પણ આપના દર્શનના લાલ વારંવાર આપજો. અથવા આ તરફ પણ વિહાર કરતા કરતા આપશ્રી જરૂર પધારે છે. હવે આપના વિના આ રાજમહેલ વગેરે પણ મને શ્મશાન જેવા લાગશે. અથવા જેમ સ્પશાનમાં માણસને એકહ્યું રહેલું ગમતું નથી, તેમ આપના વિના મહેલમાં રહેવાનું મને પણ ગમશે નહિ. વળી હવે પૃજ્ય એવા આપના સુખ કમલને બેચા સિવાય મને ખાવાનું પણ શી રીતે ભાવશે. અથવા આપના સિવાય મને ખાવાનું પણ સાવશે નહિ. ૧૧૦

પ્રભુએ પ્રકાહત રાજાને ત્યાં પાર**ણ** કર્યું તે પ્રસંગે પ્રગટેલાં પાંચ દીવ્યા વગેરેતું સ્વરૂપ ચાર શ્લોકામાં જણાવે છે:—

ઇમ કરી સ્તવના નમી નૃપ સગર નગરીમાં જતા, દેવ દૂષ્ય ખભા વિષે જીવતાં લગી પ્રભુ રાખતા; ખીરથી બીજે દિને ત્યાં ધ્યદ્મદત્ત નરેશ્વરે,

પારણું છડ્નું કરાવ્યું ધન્યની આશા ફલે.

રુપષ્ટાર્થ:—એવી રીતે પ્રભુની સ્તુતિ કરીને સગર રાજા પ્રભુને નમીને વિનીતા નગરીમાં પાછા કર્યા ઇન્દ્રે આપેલું દેવદ્રષ્ય વસ્ત્ર પ્રભુએ જીવતાં લગી પાતાના ખભા ઉપર રાખ્યું હતું. બીજે દિવસે ત્યાં ખ્રદ્યાદત્ત નામના રાજાએ પ્રભુને ક્ષીર વડે છદ્દ તપનું પારણું કરાવવાની ઇચ્છા તા ઘણાને થાય છે, પરંતુ જે ધન્ય પુરુષ હોય તેમની જ આશા ક્ળીબૂત થાય છે. ૧૧૧

પંચ દિવ્ય પ્રગટતા સુર દાનને અનુમાદતા, ત્રીજે ભવે દેનાર નિયમા મુક્તિ પદને સાધતા; દાન લેતા ભવ્ય જીવા તેમ એક કરાવતા, ના અભવ્યા શુભ પદાર્થી સત્તતીસ કદિ પામતા. ૧૧૨

રપષ્ટાર્થ: --જયારે પ્રભુએ બ્રહ્મકત્ત રાજાને ઘેર પારણું કર્યું, ત્યારે ત્યાં પાંચ ક્રીવ્યા પ્રગટ થયાં. તે પાંચ દીવ્યા આ પ્રમાણુઃ—સાડી બાર ક્રોડ સાનૈયાની વૃષ્ટિ ૧, ઉંચી જાતના વસ્ત્રોની વૃષ્ટિ ૨, દુંદુભિના ધ્વનિ ૩, સુગંધી જળની વૃષ્ટિ ૪, તથા પાંચ વર્ણના સુગંધીદાર ફૂલાની વૃષ્ટિ. એ પ્રમાણે દેવા પાંચ દીવ્યા કરે છે. વળી તે પ્રસંગે દેવા 'અહા દાન અહા દાન ' એ પ્રમાણે દાનની અનુસાદના કરે છે. વળી પ્રભુએ આપેલા દાનના પ્રભાવથી કાઇ તેજ ભવમાં, કાઇ બીજા ભવમાં તથા કાઇ છેવટે ત્રીજા ભવમાં નિશ્ચયે સુકિત સ્થાનને પામે છે. વળી પ્રભુએ આપેલું દાન પણ જેમ ભવ્ય જીવા જ મેળવી શકે છે, તેમ પારણું પણ ભવ્ય જીવા જ કરાવે છે. પરંતુ અભવ્ય જીવા પ્રભુ પાસેથી દાન મેળવી શકતા નથી. અભવ્ય જીવા જે સાડત્રીસ પદાર્થી કદાપિ પામી શકતા નથી તે બીના પહેલાં ૯૬ મા શ્લાકના સ્પષ્ટાર્થમાં વિસ્તારથી જણાવી છે. ૧૧૨

કાેડી સાડી ભાર કંચન દ્રવ્ય પ્હેલા પારણે, વરસાવતા દેવા ઉમંગે તે પછીના પારણે; લાખ સાડી ભાર વરસાવે નૃપતિ ધ્યદ્ધદત્તની, તેજ ભવમાં મુક્તિ હાે**વે આ** નિશાની ભાગ્યની. ૧૧૩

રપાષ્ટ્રાર્થ:—પ્રભુ જે સ્થળે પહેલું પારણું કરે તે સ્થળે સાડા બાર ક્રોઠ દ્રવ્યની વૃષ્ટિ દેવા અતિ હર્ષથી કરે છે. ત્યાર પછી પ્રભુ બીજે જે પારણું કરે છે, ત્યાં દેવા સાડા ખાર લાખ સાનૈયાની વૃષ્ટિ કરે છે. પ્રભુને કરાવેલા પારણાના પ્રભાવથી પ્રશ્નાદત્ત રાજ તેજ ભવમાં માક્ષને પામે છે. માટે પ્રભુને પારણું કરાવવાના પ્રસંગ મળે તે પાતાના ઉત્તમ ભાગ્યની નિશાની જાણવી. ૧૧૩

ભિક્ષા પ્રસંગ નિહાલનારા જન લહે આરાગ્યને, પારણું કરી શ્રમણ પ્રભુજ કરત ઉગ્ર વિહારને; પ્રભુ પદસ્થલ પીઠ કરાવે બ્રહ્મદત્ત ઉમંગથી,

પૂજના કરીને જમ'તા સ્મરત પ્રભુ ગુણ ભાવથી. ૧૧૪

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુને ભિક્ષાના પ્રસંગ જોનારા માણ્યો પણ રાગ રહિત થઇને આરાગ્યને પામે છે. એ પ્રમાણે ભ્રદ્યાસ્ત રાજાને ત્યાં છકનું પારણ કરીને ત્યાંથી પ્રભુએ ઉગ્ર વિહાર કર્યો. બ્રદ્યાદત્ત રાજાએ પણ પ્રભુ પારણ કરીને નીકળ્યા તે લખતે પ્રભુએ મુકેલાં પગલાંને કાઈ એલાંએ નહિ તેટલા માટે તે પદસ્થલ એટલે પગલાની ભૂમિ ઉપર એક પીઠિકા બહુમાનથો કરાવી. અને તે પાદપીઠની હંમેશાં પૂજા કર્યા પછી બ્રદ્યાદત્ત રાજા જમતા હતા, અને પૂજન કાલે ખરા ભાવથી પ્રભુના શુધ્રનું સ્મરણ કરતા હતા. ૧૧૪

પ્રભુના વિઢાર કૈવા હતા તેનું સ્વરૂપ ત્રાથુ શ્લોકમાં જણાવે છે:— સમિતિ ગુપ્તિ ધરંત નિર્મામ આર્ય દેશે વિચરતા, પાયસાન્નાદિ થકી પ્રભુ દેવ પ્રતિલાભિત થતા; વાંદવાની રાહ જેતા કેઈ પ્રભુ પદ પૂજતા, કેઈ માર્ગે રાકતા ઘર અતિથિ કરવા ચાહતા.

194

સ્પેષ્ટાર્થ:—અપ્રતિઅહ વિહાર કરતા પ્રશ્નુ શ્રોઅજિતનાથ ઇર્યાસમિતિ વગેરે પાંચ સમિતિઓનું તથા મનાગુપ્તિ વગેરે ત્રણુ ગુમિઓનું પાલન કરતા હતા. નિર્મમ એટલે કાઈ પણ સ્થળે મમતા ધારણુ કર્યા સિવાય આર્ય દેશામાં વિચરતા હતા. તે વખતે માર્ગમાં કાઇક સ્થળે ભવ્ય છવા પ્રભુને પાયક્ષાન્નાદિક એટલે ક્ષીર વગેરે વ્હારાવતા હતા કેટલાક લવ્ય છવા પ્રભુને વંદન કરવા માટે માર્ગમાં રાહ બેઇને ઉભા રહેતા હતા. તથા કેટલાએક લવ્ય છવા પ્રભુના ચરણુ કમલની વિલેપન વગેરે પૂજા કરતા હતા. કેટલાક પ્રભુને રસ્તામાં રાકતા હતા અને પાતાના ઘર અતિથિ કરવાને ચાહતા હતા. ૧૧૫

પંચાનનાદિક ગર્જતા શાખાગ્રના સંધર્ષથી, ઉછળતાે અગ્નિ ભયંકર સર્પના વલ્મીકથા; વિકરાલ દીસે અહિ તિહાં પ્રભુજી વિચરતા આવતા, કાઉસ્સગ્મ વિષે રહી નિજ ગુણ રમણતા ધારતા. ૧૧૬

સ્પન્દાર્થ:—પંચાનનાઉક એટલે સિંહ વગેરે વિકરાળ પશુઓ જયાં ગર્જના કરી રહ્યા હતા, વળી જે જગ્યાએ શાખાયના એટલે ડાળીઓના અથ લાગના સંવર્ષથી એટલે એક બીજા સાથે લસાવાથી જયાં અગ્નિ ઉછળી રહ્યો હતો. વળી જે સ્થળે લયાં કર સાપના રાફડાઓ આવેલા હતા એવા વિકરાળ સ્થાનામાં પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથ સ્વામી વિહાર કરતા હતા અને તેવા ભયંકર સ્થાનામાં કાઉસગ્ગ કરીને નિજ ગુણ રમણતા એટલે આત્માના ગુણા જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર તેને વિષે રમણતા કરતા હતા. અથવા આત્માના સ્વરુપનું ધ્યાન કરવામાં લીન અનતા હતા પરંતુ નિર્ભય એવા તેમને કાઇ પણ પ્રકારના ભય લાગતા ન્હાતો. ૧૧૬

છદ્મસ્થ પ્રભુના એ પ્રમાણે ખાર વર્ષો વીતતા, ગેંડા સમા તસ શૃંગ જેવા વાયુ હરિ સમ દીપતા; ધ્યેય ધ્યાવી ચાર ભેદે ધ્યેય રૂપને પામતા, વિચરતા સહસામ્ર વનમાં અપ્રમત્ત ધ્યાની થતા. ૧૧૭

સ્પાષ્ટાર્થ: --એ પ્રમાણે છદ્મસ્થપણે વિચરતાં પ્રભુતા ખાર વર્ષી અનેક પ્રકારના પરિષદા સહન કરતાં ચાલ્યા ગયા તે દરમિયાન પ્રભુ ગેંડા ઉપમાએ વિચર્યા છે, જેમ ગેંડા પૃથ્વી પર બેસતા નથી તેમ પ્રભુ પણ પૃથ્વી ઉપર એક ઠેકાણે રહ્યા નથી વળી પ્રભુ ગેંડાના શિંગડાની ઉપમાએ વિચર્યા છે, એટલે જેમ ગેંડાને એક જ શિંગડું હાય છે તેમ પ્રભુ પણ એકલા જ વિચરતા હતા. તીર્થંકરા છદ્મસ્થ અવસ્થામાં કાઈને પણ દીક્ષા આપી શિષ્ય ખનાવતા નથી. વળી પ્રભુ વાસુની ઉપમાએ વિચર્યા છે. જેમ વાસુ

૧ તમાં મુધી કેવળત્રાન શામ નૃદિ ત્યાં સુધીની અવસ્થાને છદાસ્ય અવસ્થા કહેવાય છે.

કાઇ ઠેકાણુ અટકયા સિવાય વિહાર કરે (વાય) છે, તેમ પ્રભુએ પણ અપ્રતિભદ્ધપણે વિહાર કર્યો છે. તથા પ્રભુ હરિની ઉપમાએ વિચયો છે. કારણકે જેમ હરિ એટલે સિંહ જંગલમાં નિર્ભયપણે કરે છે તેમ પ્રભુએ પણ નિર્ભયપણે વિહાર કર્યો છે. તે દરમિઆન આજ્ઞા-વિચય, અપાયવિયય, વિપાકવિચય, તથા સંસ્થાનવિચય એ ચાર પ્રકારના ધ્યેયનું ધ્યાન કરતા હતા, અને તે ધ્યાન વડે પ્રભુ ધ્યેય રૂપને પામ્યા હતા. એ પ્રમાણે આર વર્ષ સુધી વિહાર કરીને પ્રભુ સહસામ્ર વનમાં આવ્યા અને ત્યાં અપ્રમત્ત પ્રભુજી કાઉસ•પ્ર ધ્યાને રહ્યા ૧૧૭

સાતમે ગુણસ્થાનકે રહેલા પ્રભુ ક્ષપક શ્રેણિમાં કેવી રીતે ફેવલજ્ઞાન પામે છે તે ત્રણ શ્લેષ્ઠામાં જણાવે છે:--

> સમ્યકત્વ ક્ષાયિક ધારતા પ્રભુ સાતમા ગુણસ્થાનથી, આઠમે સ્થિતિઘાત આદિક કરત શુકલ ઘ્યાનથી; અનિવૃત્તિમાં છત્રીસ પ્રકૃતિ ખપાવતા દશમે જતા, સુક્ષ્મ લાહ ખપાવીને ક્ષીણ માહ ગુણઠાણી થતા. ૧૧૮

**૨૫ષ્ટાથ**ઃ—<sup>૫</sup>ક્ષાચિક સમકિતને ધારણ કરનારા પ્રભુ સાતમા અપ્રમત્ત

- ૧ મ્યાહ્યા વિચય ધમ<sup>ર</sup>ધ્યાનઃ—કાઈ દશ<sup>\*</sup>નકારાથી ખંડિત ન થઇ શકે તેવી તથા પૂર્વાપર ખાધા રહિત શ્રી જિતેશ્વર દેવની મ્યાહાને મહુસારે તત્વથી મર્થાની વિચારશા કરવી મથવા હેતુ મથવા શુક્તિ વડે જેમનું વચન ખંડિત થતું નથી એવા સર્વંદ્ય દેવનાં વચનને મ્યાહા રૂપે મંગીકાર કરી તેનું ખાન કરતું તે.
- ર અપાય વિચયધ્યાનઃ —રાગ, દ્વેષ અને ક્ષ્યાયા છવને અપાય એટલે લવ કર દુઃખદાયક છે, તેનાથી અનેક પ્રકારના કચ્ટા ઉત્પન્ન થાય છે, માટે તે ત્યાંગ કરવા યાગ્ય છે એવું ચિન્તવવું તે.
- 3 વિષાક વિચય ધ્યાનઃ-વિષાક એટલે કર્મના ઉદય. પૂર્વે બાંધેલાં કર્મોના જ્યારે ઉદય થાય છે ત્યારે જેવાં જેવાં શુભાશુસ કર્મ બાંધ્યાં હોય તેને અતુસારે જીવને સુખ અથવા દુઃખ બાગવવાં પડે છે. એ પ્રમાણે કર્મના વિષાક સંબંધી ચિન્ત્વન કરવું તે.
- ૪ સંસ્થાન વિચય ધ્યાન:—સંસ્થાન એટલે ચૌદ રાજ લેકિના આકાર, કાઇ મનુષ્ય એ પગ પદ્યોળા રાખી કેડે એ હાથ દઇને ઉભા હોય તેવા ચૌદ રાજ લેકિના આકાર છે. તેમાં ઉત્પત્તિ વિનાસ અને ધ્રુવ એ ત્રસ અવસ્થાવાળા છ દ્રવ્યો ભરેલાં છે વગેરે વિચારસા કરવી તે સંસ્થાન વિચય-ધ્યાન કહેવાય.
- પ ક્ષાયિક સમક્તિઃ---અનંતાનુખંધી કોધ, માન, માયા અને લેહલ એ ચાર તથા મિથ્યાત્વ

૧–૪ આ ચાર ધર્મ'ધ્યાનના પ્રકારા છે. મૂળ ચાર પ્રકારના ધ્યાન છે. તે આ પ્રસાણુઃ–૧ આર્ત'ધ્યાન, ૨ રીદ્રધ્યાન. આ છે અશુલ ઢાવાથી ત્યાય કરવા યાેગ્ય છે. બાકીના ધર્મ'ધ્યાન ૩ તથા શુકલધ્યાન ૪ એ બે ધ્યાન શુલ ઢાવાથી આદરવા યાેગ્ય છે. તેમાં ત્રીજા ધર્મ'ધ્યાનના ચાર પ્રકારની ટુંક ખીના આ પ્રમાણુઃ—

ગુણુસ્થાને હતા, ત્યાંથી વિશુદ્ધિ વધવા માંડે છતે ક્ષપકંત્રેણું આરંભી આઠમા અપૂર્વ કરણ નામના ગુણુસ્થાનક આવી શુકલ ધ્યાન વડે સ્થિતિઘાત, રસઘાત, ગુણુશ્રેણુ, ગુણુસંક્રમ તથા અપૂર્વ મોહનીય, મિશ્ર મોહનીય અને સમાંકતે મોહનીય એ સાત પ્રકૃતિના ક્ષય થાય ત્યારે ક્ષાયિક સમક્તિ થાય છે. આ સમક્તિવાળા જો આયુષ્ય ન બાંધ્યું હોય તા તેજ ભવમાં મોદ્ધે જાય છે. અને જો આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તો તેજ ભવમાં મોદ્ધે જાય છે. અને જો આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તે ત્રીજે ભવે મોદ્ધે જાય. અને જો યુગલિક મનુષ્ય, અથવા યુગલિક તિયં ચનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તેને ક્ષાયિક તા મોથે ભવે મોદ્ધે જાય. સામાન્ય મનુષ્ય અને સામાન્ય તિયં ચનું આયુષ્ય બાંધ્યું હોય તેને ક્ષાયિક સમક્તિ થતું નથી. આ ક્ષાયિક સમક્તિ પામવા માટેના આરંબ સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવંત મનુષ્ય કરે છે. પરંતુ પૂર્ણતા ચારે ગતિમાં થાય છે. કારણ કે છ પ્રકૃતિ ખપાગ્યા પછી સાતમી સમક્તિ

૧ ગુષ્સ્થાનક:— ગુષ્યું એટલે તાન, દર્શન, ચારિત્ર, તેના સ્થાનક એટલે રહેવાનાં ઠેક:ખું, એટલે ગુષ્યા એક આવતાપણા વાળા છતો. કારણે છવ સિવાય ખીજે કાઈ ઠેકાણે તાનાદિ ગુણે હોતા નથી. તેના અસપ્ય બેદા સભવે છે. પરંતુ રચ્ય દિષ્ટિએ તેના ૧૪ બેદા હોવાયી ૧૪ ગુષ્યાનકા કહેવાય છે. તેમનાં નામ આ પ્રમાણે-૧ મિલ્યા દિષ્ટ ગુષ્યું ૨ સારવાદન સમ્યગ્દિષ્ટ ગુષ્યું ૦ મિલદિશ્રુખું ૪ મિલદિશ્રુખું ૪ મિલદિશ્રુખું ૪ મિલદિશ્રુખું ૧ સ્થાવરિત સમ્યગ્દિષ્ટ ગુષ્યું ૧ દેશવિરિત ગુણું ૧ પ્રમતસંયત ગુષ્યું ૭ અપ્રમત્ત સંયત ગુષ્યું ૮ મપૂર્વ કરમાં ગુષ્યું ૯ અનિવૃત્તિ ભાદર સંપરાય ગુષ્યું ૧ સદ્મ સંપરાય ગુષ્યું ૧૧ ઉપશાંત મોહ વીતરામ છદ્મસ્થ ગુષ્યું ૧૩ સચાગી કેવલી ગુષ્યું ૧૪ માથેગી કેવલી ગુષ્યું ૧૪ માથે મામાથે ૧૪ ગુષ્યું ૧૫ મામાથે ૧૪ ગુષ્યું ૧૫ મામાથે ૧૪ ગુષ્યું ૧૫ મામાથે ૧૪ ગુષ્યું ૧૫ મામાથે ૧૪ ગુષ્યાનકાનાં નામ ભાષ્યું હવે તેમનું ૧૦ ૧૫ મામાથે ૧૪ ગુષ્યાન કાર્યાના મામાં ભાષ્યાન કર્યા તેમાં ૧૫ મામાથે ૧૪ ગુષ્યાન કાર્યાન કાર્યાના કર્યાના મામાથે ૧૪ ગુષ્યાનકાનાં નામ ભાષ્યાન કર્યાના કર્યાના મામાથે ૧૪ ગુષ્યાન કાર્યાના કર્યાના કર્યાના કર્યાના મામાથે ૧૪ ગુષ્યાન કાર્યાના કર્યાના કર્યાના કર્યાના કર્યાના મામાથે ૧૪ ગુષ્યાન કર્યાના કર

માહતીયના અંત્ય ભાગ શ્રુય કરતાં કદાય આયુષ્ય પૂરૂં શાય તા મરીને ચારે ગતિમાં જાય છે.

- ૧ મિશ્યાદિષ્ટિમુજ્યું જિનેશ્વરના વયનથી વિપરીત દિષ્ટ જમાં હોય તે. તે અભગ્ય છવતે અનાદિ અનંત ભાંગે, લબ્ય છવતે અનાદિ સાંત ભાંગે, અને સમક્તિથી પહેલા છવતે સાદિ સાંત ભાંગે હોય છા આ ત્રીજ ભાંગાના જયન્યથી અંતર્મુદ્રત કાય અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઊછું અર્ધપુદ્દમસ પરાવ-તૈન કાલ જાલ્યુવા.
- ર સારવાદન સમ્યા—આ ગુખુસ્યાનક પડતાં જ આવે છે. ઉપશ્રમ સમક્રિતી જીવને ઉપશ્રમ સમ ક્તિમાં વર્તાતા અનંતાનુષ'ધીના ઉદય થાય તે. આના ઉત્કૃષ્ટથી ૬ આવલિ અને જલન્યથી એક સમયના કાલ આ જીવ મિચ્યાત્વે જ જાય,
- ક મિશ્રદ્દષ્ટિમુચ્યુ જર્યા જિનવરના વચન ઉપર રાગ દ્વેષ ન હોય તે. આના જવન્યથી તથા ઉત્કૃ-ષ્ટથી અન્તર્મુ દ્વતૈના કાલ. ખહીં કાઈ છવ મરે નહિ. કહ્યું છે કે –ન સમ્મમિચ્છા કુચ્યુઈ કાલે.
- ૪ અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિગુણું અહીં ઉપશ્ચમ વગેરે ત્રણું સમક્તિમાંથી ગમે તે સમક્તિ હોય, પણું વિરતિ ન હોય. આ ગુણુરથાનકના જયન્યથી અતમું દૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી ૩૩ સાગરાપમ ને ઉપર કંઇક અધિક કાલ.
- પ દેશ વિરતિ ગુજુ --- સમક્તિ હૈાય અને દેશથી વિરતિ હોય તે. આના જગન્યથી અંતર્મું ફૂર્તના અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઉચ્છી પૂર્વ કાંગ્રેના કાલ છે.
- ક પ્રમત્તસંયત ગ્રુષ્યું -- જયાં સર્વ વિરતિ દ્વાય પણ શાથે પ્રમાદ દ્વાય તે.

માં એ પાંચ જાતની કિયા કરે છે, ત્યાંથી આગળ વધતા પ્રભુ નવમા અનિવૃત્તિ ભાદર સંપરાય નામના ગુણુરથાનક આવે છે. અને ત્યાં છત્રીસ પ્રકૃતિઓ ખપાવીને દશમા સ્ક્ષમ સંપરાય નામના ગુણુરથાનક આવે છે. અહીં સૂક્ષ્મ કિટ્ટીકૃત લાભને ખપાવીને ત્યાંથી અગિ ખારમે ગુણુરથાનક નહિ જતાં ભારમા ક્ષીલુમાહ વીતરાગ છદ્મસ્ય નામના ગુણુરથાનક જાય છે ક્ષપકશ્રેણું આરંભનારા જીવા પડતા નથો અને અગિ ખારમાં ઉપશાન્તમાહ નામના ગુણુરથાનથી જીવ અવશ્ય પડે છે. માટે ક્ષપક શ્રેણુવાળા જીવા ભારમે ગુણુઠાણે જાય છે. ૧૧૮

- છ અપ્રમત્ત સાંવત ગુષ્ણુ• —જ્યાં શ્વલ વિરતિ હૈાય પણ પ્રમાદ ન હેાય તે. આ ખંગેના જીદા જીદો જલત્યથી અંતર્મું દ્રર્તાના કાલ છે અને ખંગેના ઉત્કૃષ્ટથો એગા દેશે ઊણી પૂર્વ કાડી પ્રમાણ કાલ છે. આ બે મુખ્યુકાએ જીવ પરાવર્ત કર્યા કરે છે.
- ૮ અપૂર્વ કરણ ગુણું —પૂર્વ નથી કર્યા તેવાં પાંચ વાનાં અહીં કરે છે માટે અપૂર્વ કરનું કહેવાય છે. તે પાંચ વાનાંનાં નામ—૧ રસલાત, ૨ સ્થિતિ લાત, ૩ મુખુર્સોનું, ૪ ગુણુસાંકમ, ૫ અપૂર્વ સ્થિતિ અલ. આનું બીજું નામ નિવૃત્તિ કરણ છે. કારનું કે આ ગુણુકાનું એક સાથે આવેલા છવાના પરિભુષ્મામાં કેરફાર હોય છે. આતા જલન્યથી ૧ સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મ ફ્રાલેના કાલ. આ ગુણુકાનું ઉપશ્રમ શ્રેલિ આરંબે છે. ક્ષપક શ્રેબ્રિવાળાને જલન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટથી અંતર મુંદ્રતેના કાલ જાણુવા.
- હ અનિવૃત્તિ કરણ ગુષ્યું --- જર્યા એક સાથે પેઠેલા જીવોના પરિણામામાં ફેરફાર હેાતા નથી અથવા એક સરખા પરિશ્વામ હાય છે. આ ગુણુંદાણાના કાળ જલન્યથી એક સમય ભાને ઉત્કૃષ્ટથી અન્ત-મુંદ્દત<sup>°</sup>. આતું બીજીં નામ બાદર સંપરાય ગુણુરથાનક છે. કારણુ કે અહીં બાદર કિટ્ટીકૃત લાલના ઉદ્દય હાય છે.
- ૧૦ સક્ષ્મ સંપરાય ગ્રુષ્ણુ૦—જ્યાં સક્ષ્મ કિદ્દીકૃત લાેભતાે ઉદય હાેય છે. આતાે પણ જબન્યથી એક સમય અતે ઉત્ક્રષ્ટથી અંતમ'કર્ત'ના કાલ.
- ૧૧ ક્રિપક્ષાંત મોક વીતરામ છદારમગુણ.—મોકનીય કર્મના સંપૂર્ણ ઉપશ્રમ થયા હેાવાથી ક્રિપક્ષાંત મોક વીતરામ અને કેવલદાન થયું નકિ હાવાથી છદારથ કહેવાય છે. આ મુખ્યુકાખુથી અવશ્ય પડે છે. અને અહીં ઉપશ્રમ શ્રેબ્રિવાળા આવે છે. જયન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મું દુર્તાના કાલ.
- ૧૨ ક્ષીલુમાલ વીતરામ છદ્મસ્થયુષ્યું મોલનીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થયા લાવાથી વીતરામ અને કેવલગ્રાન થયું ન લ લાવાથી છદ્મસ્થ અના યુષ્યુસ્થાનકના જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મું દૂર્તના કાલ, આ યુલ્યુસ્થાનક ક્ષપક શ્રેલિવાળા જ અર્ધ છે.
- ૧ક સથાગી કેવલી ગુજા, બ-કેવલશાન થયું છે, પરંતુ હજી યોગની પ્રવૃત્તિ ચાલુ હોવાથો સથાગી. આતો જલન્યથી અંતર્મું દ્વાં અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઊણી પૂર્વ કાડી વર્ષ પ્રમાજા કાલ છે.
- ૧૪ અમાગી કેવલી ગુજુ કેવલ દાન થયું છે અને યાગને રૂંધ્યા હેાવાથી અયાગી કેવલી. આના કાલ પાંચ હિસ્વાલર ઉચ્ચાર પ્રમાજુ અંતર્મું દુર્ત ને અહીંથી મરીને માલે જ જાય છે. આ ચીક ગુજુસ્થાન કમાંથી ત્રીજે, ભારમે, તેરમે એ ગુજુસ્થાન ક છત્ર મરતા નથી. ભાકીના ૧૧ ગુજુસ્થાન ક જીવ મરે છે. પરંતુ સાથે તા ૧, ૨ અથવા ૪ શું એ ત્રણ ગુજુસ્થાન ક લઇને જીવ પરભવમાં જાય છે. વિશેષ ખીના શ્રી કર્મપ્રમૃતિ દીકા, પંચ સંપ્રહ દીકા, કર્મમાંથ દીકા, ગુજુસ્થાન ક પ્રભાધ સ્પષ્ટાર્થ સહિત શ્રી સિક્સ મુજા દિમાંથી જાલુવી.

હિચરિમે સમયે ખપાવે નાથ નિક્રા યુગલને, શુક્લના પરભેદ ધ્યાવત ચાદ કર્મ પ્રકૃતિને; અંત્ય સમય ખપાવવાને ધારતા તપ છડ્ડને, પાષ સુદ અગોઆરસે પામી પ્રવર પૂર્વાદ્ભને.

994

રપ્રાર્થ:— ખારમા ક્ષીણુમાહ નામના ગુણસ્થાનક આવેલા પ્રભુ શ્રીઅછતનાથ દ્વિચરિમ સમયે એટલે છેલ્લા સમયની પ્હેલાના સમયે નિદ્રાયુગલને એટલે નિદ્રા તથા પ્રચલા નામની છે નિદ્રા દર્શનાવરણીયને ખપાવે છે. તથા તે વખતે શુકલ ધ્યાનના ખીજા પાયા રૂપ એકત્વ શ્રત પ્રવિચાર નામના પાયાનું ધ્યાન કરતા ઘાતી કર્મનો ચૌદ કર્મ પ્રકૃતિઓને છેલ્લે સમયે ખપાવે છે. પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, પાંચ અંતરાય અને ચાર દર્શનાવરણીય એ ચૌદ પ્રકૃતિઓ જાણવી. તે વખતે પ્રભુએ છઠના તપ કરેલા હતા. તથા તે દિવસ પાય મહિનાની સુદ અગિઆરસના હતા. અને ઉત્તમ પૂર્વાફ્રીના (દિવસના પહેલા એ પહારના) સમય વર્તતા હતા. તે વખતે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું તે આગલા લ્લાકમાં જણાવે છે. ૧૧૯

રાહિણી ધનુરાશિ સમયે સપ્તપણે તરૂ તલે, નાણ કેવલ પામતા જાણે બધું તેના બલે; ઇ'દ્ર આસન ડાલતા અવધિ પ્રયોગે જાણતા, વ'દતા પરિવાર સાથે પાસ પ્રભ્રની આવતા.

१२०

સ્પષ્ટાર્થ:--તે વખતે ચંદ્ર રાહિથી નક્ષત્રમાં હતા. ધનુ નામની રાશી હતી. તે વખતે સમયર્થ નામના વૃક્ષની નીચે ઘાતી કમીના સંપૂર્ણ ક્ષય થવાથી પ્રભુને ઉત્તમ

૧. આ ગુપાઠાએ વર્તતા છવને ૧૦૧ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં હોય છે, તે આ પ્રમ શેઃ-પ નાનાવરઓયની. ક દશ્ચ નાવરણીયની, ૨ વેદનીયની, ૧ આયુષ્યની, ૮૦ નામકર્યની, ૨ ગાત્રની, પ માંતરાયની. આ મુણકાભાના અન્તમું દૂર્તના કાલ છે. તે અન્તર્મું દૂર્તમાં એ સમય બાકી રહે ત્યારે દર્મનાવરણીયની છ પ્રકૃતિમધ્યી નિદ્રા અને પ્રયક્ષા એ શ્રેના ક્ષુષ થાય ત્યારે બારમા ગુજુરથાનકના છેલ્લા સમયે ૯૯ પ્રકૃતિની સત્તા રહે છે. તે છેલ્લે સમયે પાંચ ગ્રાનાવરથીય, ચાર દર્શ્યાનાવરથીય અને પાંચ અંતરાયની એમ ૧૪ પ્રકૃતિઓના સત્તા આશ્રી ક્ષય થય છે, ત્યારે તેરમે મુખુરશાનક ૮૫ પ્રકૃતિની સત્તા દ્વાય છે. પ્રસંગે ઉદય પ્રકૃતિ આ પ્રમાણે જાણવી—ભારમે ગુણુડાણે ૫૦ પ્રકૃતિઓતો ઉદય હોય છે. તે પાંચ તાનાવરણીય, & દર્શનાવરણીય, બે વેઠનીય, એક આયુષ્ય, એક ગે ત્રની, સાડત્રીસ નામની અને પાંચ અંતરાયની, પરંતુ તીર્થ કરતે તા પાંચ ત્રાનાવરણીય, ૪ દર્શનાવરણીય, એક વેદનીયની, એક આયુ-ખ્યતી, એક ગાત્રની, ત્રીસ નામની અને પ અ તરાયની એમ ૪૭ પ્રકૃતિઓના ઉદય હાય છે. મૂલ કર્મ સાત હોય. અહીં પણ દ્રીચરમ સમયે નિદા પ્રચલાના ઉદય વિચ્છેક શાય, એટલે ચરમ સમયે પેય પ્રકૃતિના ઉદય હોય. તેમાંથી પંજાનાવરણીય, ૪ દર્શનાવરશ્વીય અને પ અંતરાય એ ૧૪તા ઉદય વિચ્છેદ થાય ત્યારે સપોશી ગુજાદાએ ૪૧ પ્રકૃતિએ રહે. તેમાં જિન નામના ઉદય થવાથી ૪૨ પ્રકૃતિના ઉદય સમુદાય આશ્રમી અભ્યવા. પરંતુ તે ર્થ કરતે તા પૂર્વ ત્રણાવેલી ૪૭ પ્રકૃતિમાંથો પ શાના ૪ દર્શન, અને પ અંતરાયની એ ચૌદ જાય ત્યારે 33 રહે, તેમાં તીર્થ કર નામના ઉદય વધવાથી ૩૪ પ્રકૃતિનો ઉદય સયોબી સુસદાણે તૌર્થ કર કવકીને દ્વાય, તે આ પ્રમાણે ૩૧ નામ કર્મની, ૧ વેદનીયની, ૧ **અ**તાયુષ્યની, ૧ ગેતંત્રની મળી ૩૪

અને સર્વ જ્ઞાનામાં શ્રેષ્ઠ શ્રીકેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તે જ્ઞાનના સામર્થ્યથી પ્રભુ સર્વ ઢાંકાલાકની તમામ બીના જાણતા હતા. કેવલજ્ઞાનની સાથે જ કેવલદર્શન પણ ઉત્પન્ન યતું હાવાથી સર્વ લાેકાલાેકને પ્રભુ પ્રત્યક્ષપણે જાવે છે. જે વખતે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, તે વખતે ઇન્દ્રનું આસન ચલાયમાન થયું આસન કપવાથી કાેપેલા ઇન્દ્ર અવધિ જ્ઞાનના ઉપયોગથી પ્રભુને કેવલજ્ઞાન ઉપજ્યું, એમ જાણીને પાતાના આસન ઉપરથી ઉડીને પ્રભુને વંદન કરીને પાતાના પરિવાર સાથે પ્રભુની પાસે આવે છે. ૧૨૦

દેવા સમવસરણની રચના કેવી રીતે કરે છે તે પાંચ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

કરત વાયુ કુમાર ચાેેેેખ્ખું એક ચાેેજન ક્ષેત્રને,

કરત મેઘકુમાર સુર વર ગધ જલની વૃષ્ટિને;

રત્નાદિની ઉત્તમ શિલાથી વ્યંતરા તલ આંધતા,

ઋતુદેવતા વરસાવતી વરકુસુમ ગંધે મ્હેકતા.

સ્પાન્ડાથે:—જેવી રીતે સોધમેન્દ્રનું આસન ચલાયમાન થવાથી સોધમેન્દ્ર પ્રભુની પાસે આવ્યા, તેમ ખાકીના ઇન્દ્રોના આસન ચલાયમાન થવાથી બીજા ઇન્દ્રો પણ પોત પોતાના પરિવાર સાથે પ્રભુ પાસે આવી પહોંચ્યા ત્યાર પછી પ્રભુના સમવસરણની રચના કરવા માટે વાયુ કુમાર નામના ભુવનપતિના દેવા એક ચાજન પ્રમાણ ક્ષેત્રને તેમાંથી કચરા કાંકરા વગેરે કાઢી નાંખીને સાફ કરે છે. ત્યાર પછી મેઘકુમાર નિકાયના ભુવનપતિ દેવા ઉત્તમ સુગંધિદાર જળની વૃષ્ટિ કરે છે. જળની વૃષ્ટિ થવાથી ધૂળ ઉડતી અંધ ચર્ધ જાય છે ત્યાર પછી વ્યન્તર દેવાએ રત્નાની શીલાએ વેઢ પૃથ્વીનું તલીશું આંધ્યું, ત્યાર પછી ઝાતુની અધિષ્ઠાયિકા દેવોએ અને સુગંધીયો મહેક મહેક થઇ રહેલા ઉત્તમ જાતિના ફેલોનો વરસાદ વરસાવ્યો ૧૨૧

અંદર કરીને સ્તૂપ કંચન કાંગરા જસ શાભતા, રૂપ્યગઢને ભુવનપતિ સુર ભક્તિભાવે વિરચતા; તાસ અંદર બેઇસી જસ રત્ન કેરા કાંગરા,

તે કનક ગઢને અનાવે પેખતાં અધનિજેરા.

રપષ્ટાર્થ — ત્યાર પછી લુવનપતિ દેવાએ આવીને અંદર મિલ્નુના સ્તૃપ કર્યો, ત્યાર પછી સાનાના કાંગરાવાળા રૂપાના ગઢની લક્તિ ભાવપૂર્વક રચના કરી. તે રૂપાના મઢની મંદર જેના રત્નના કાંગરા છે એવા સુવર્ષ્ટ્રના અજિત ગઢની જ્યાતિષો દેવાએ રચના કરી. જે ગઢને જેવાથો અદ્યનિજિરા એટલે પાપના નાશ થાય છે. ૧૨૨

ઉપર અંદરના રયણુ ગઢ કાંકરા માણિકયના, જાસ દીપે કરત વર વૈમાનિકા નિધિ ભકિતના; ચાર દરવાજા મનાહર ગઢ દરેક બનાવતા, તારણા તસ ઉપર શાભે દેખનારા ચમકતા.

१२३

922

સ્પષ્ટાર્થ:--તે બીજા સાનાના ગઢની અંદર જેને માણેકના કાંગરા શાભી રહ્યા છે એવા રતના ત્રીજા ગઢને અક્તિના નિધિ એટલે લક્તિના ભંડાર અથવા લક્તિથી પૂર્ણ ભરેલા એવા વૈમાનિક દેવા રચે છે. આ ત્રણે ગઢને વિષે દરેક ગઢ દીઠ ચાર ચાર દરવાજા ચાર દિશા સન્મુખ બનાવે છે. તે બારણાંએા ઉપર મરકત મણિતા પંત્રાનાં તારણા શાભી રહ્યા છે, જેને જોનારાંએા ચમકે છે એટલે આશ્ચર્ય પામે છે. ૧૧૩

તાેરણાેની એઉ બાજી ક્લશ શ્રેણી શાેભતી, પ્રત્યેક દ્વારે વાવડી વર ધૂપ ઘટિકા ચળકતી;

મધ્ય ગઢ અંદર ઇશાને દેવછંદ અનાવતા,

ગઉ એક ધનુ શત ચૌદ ઉંચુ ચૈત્યતર સુર વિરચતા. ૧૨૪ સ્પષ્ટાર્થ:—તારણાની ખંને બાજુએ કલશની શ્રેલી (હારા) શાબી રહી હતી. તથા દરેક દ્વાર પાસે એક એક વાવ આવેલી હતી તે વાવા કમળાશ્રી શાભાયમાન તથા સ્વચ્છ અને મીઠા પાણીથી ભરેલી હાય છે. તથા દરેક દ્વારે ધૂપની ઘટિકાઓ ચળકો રહી છે. વચલા ગઠની અંદર કશાન ખુણા તરફ પ્રભુને આરામ લેવા માટે દેવતાઓ દેવમ્છંદ બનાવે છે. તથા ત્રીજ ગઠની વચમાં એક ગાઉ અને ચોદસા ધનુષ્ય ઉંચું ચૈત્યવૃક્ષ પણ વિકુવે છે ૧૨૪

વ્યંતરા સિંહાસનાદિ વિકુર્વતા નિધિ હર્ષના, સમવસરણે ચૈત્યતરૂને પ્રભુ કરે જ પ્રદક્ષિણા; સંત પણ વિધિ જાળવે પ્રભુ પૂર્વ દારે પેસતા, તીર્થને નમી મધ્યના સિંહાસને પ્રભુ બેસતા.

924

સ્પષ્ટાર્થ:—નિધિ હર્ષના એટલે આનંદના ભંડાર અથવા ઘણા ઉમંગવાળા વ્યન્તર દેવા સિંહાસતાદિ એટલે સિંહાસત, બે બે ચામરા તથા ત્રણ ત્રણ છત્રાની રચના કરે છે. આવા પ્રકારના ત્રણ ગઢથી શાભાયમાન સમવસરભુને વિષે પૂર્વના હારથી પ્રવેશ કરીને પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથ ચૈત્યવૃક્ષને પ્રદક્ષિણા કરે છે. વ્યાજબી જ છે કે—સંત પુર્વા પણ આવશ્યક વિધિને સાચવે છે જ. ત્યાર પછી તીર્થને નમીને એટલે 'નમા તિત્થસ્સ' એ વચનથી નમીને વચલા સિંહાસન ઉપર પૂર્વ દિશા તરફ મુખ રાખીને પ્રભુ બિરાજે છે. ૧૨૫.

ચૈત્યતરૂ કાને કહેવાય તે જણાવી તેરમા ગુણસ્થાનક પ્રભુનું સ્વરૂપ જણાવે છે:— જાસ નીચે નાણ કેવલ તીથ પતિ પ્રભુ પામતા,

ચૈત્યતર તે દેવ ધ્યાનાતીત સ્થિતિને ધારતા; આ ગામમાં મુખદેવ વર્સે ત્યાં સુધો

તેરમા ગુણુકાણમાં પ્રભુદેવ વર્ત્તે જયાં સુધો, શકલ, ધ્યાનાતીત સાતાળધ કરતા ત્યાં સુધો.

१२६

સ્પષ્ટાર્થ:-- જે વૃક્ષની નીચે લીર્થ કર પ્રભુ ઉત્તમ કેવલગ્રાનને પામે છે તે ચૈત્યતર

અથવા ચૈત્યવૃક્ષ કહેવાય છે. પ્રભુને જયારે કૈવલ જ્ઞાન થાય ત્યારે તેરમું સંયોગી કેવલી નામનું ગુણ સ્થાનક તેમને હોય છે. આ ગુણકાણામાં પ્રભુ જયાં સુધી રહે છે ત્યાં સુધી પ્રભુ ધ્યાનાતીત દશામાં વર્તે છે. એટલે આ વખતે પ્રભુ શુકલ ધ્યાનના ત્રીજા ચાથા ભેદ-માંના કાઇ પણ ભેદને ધ્યાવતા નથી, તો વખતે તેમને શુકલ લેશ્યા હાય છે. તથા 'શુકલ ધ્યાનાતીત એટલે શુકલ ધ્યાનથી રહિત હાય છે. તથા આ ગુણકાણે જયાં સુધી પ્રભુ રહે છે ત્યાં સુધી એક શાતા વેદનીયના અધ કરે છે. કારણ કે ત્યાં સુધી યાગ હાય છે અને યાગ હાય ત્યાં સુધી શાતા વેદનીય અધાય છે. ૧૨૬.

પ્રભુની જેવા ત્રણ પ્રતિભિંખ શાથી જ્ણાય છે ? તે કહે છે:— ત્રણ દિશાએ વ્યંતરા પ્રતિભિંભ શ્રેષ્ઠ વિકુર્વતા, પ્રભુ પુણ્યથી ત્રણ તે જિનેશ્વર દેવ જેવા લાગતા; પ્રત્યેક વિદિશા પર્ષદા ત્રણું એમ ભારે પર્ષદા, ઇંદ્ર થુણતા તીર્થપતિને ટાળવા ભવ આપદા.

સ્પષ્ટાર્થ:—સમવસરજુમાં પ્રભુ પૂર્વ દિશા તરફ મુખ કરીને બેસે છે. બાકોની ત્રણ દિશાઓમાં વ્યન્તર દેવા પ્રભુના ત્રણ શ્રેષ્ટ પ્રતિબિંબા વિકુવે છે. આ ત્રણે પ્રતિબિંબા પ્રભુના પુષ્ય પ્રભાવથી પ્રભુના રૂપના જેવા ક્ષાંગે છે, પરંતુ વ્યન્તરે પ્રભુના રૂપ જેવા પ્રતિબિંબા કરવાને સમર્થ નથી. ચારે વિદિશાઓમાં એટલે ચારે ખુશામાં ત્રણ ત્રણ પર્ષ- કાએ બેસે છે એટલે બાર પર્ષદાએ થાય છે. તે આ પ્રમાણે:—'સાધુ, સાધ્વી તથા વૈદ્યાનિકની દેવીઓ, એ ત્રણ પર્ષદા પૂર્વ દિશાના દ્વારથી સમવસરણમાં પ્રવેશ કરીને

૧ શુકલ ધ્યાન--ધ્યાનના સાર પ્રકારમાંથી આ ગ્રેાશું ધ્યાન જાયાવું. આ ધ્યાનના સાર પ્રકાર છે, તે આ પ્રમાણે:--૧ પૃથકત્વ વિતર્ક સવિચાર, ૨ અપૃથકત્વ વિતર્ક અવિચાર, ૩ સક્ષ્મકિયા અપ્રતિ-પાતી. ૪ ભ્યુ-જિન્નકિયા અનિવૃતિ. આ ચાર બેદતું ડુંકું સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે:--

૧ પૃથકત્વ વિતર્ક સવિચાર—પૃથકત એટલે અનેકપણું, વિતર્ક એટલે ઝુન, વિચાર એટલે અર્ઘ, વ્યાં અને અને યોગોનો સંક્રમ. એટલે પૂર્વ ઝુનને અનુસાર એક દ્રવ્યને વિષે વિવિધ પ્રયોગોના અર્ઘ, વ્યાં અને અને યોગોનો સંક્રમણ યુક્ત વિચાર કરવો તે. જેમક પૂર્વ ધર મુનિ પૂર્વ ઝુનને અનુસાર પર- માણુ આદિ એક દ્રવ્યના ઉત્પાદ, રિથતિ અને નાશરૂપ વિવિધ પર્યાયોના વિચાર કરતા દ્રવ્યથી વ્યાં જન એટલે શબ્દમાં અને શબ્દથી દ્રવ્યમાં સંક્રમણ કરે, તથા કાય યોગથી, મનોયોમ કે વચન યોમમાં, વચન યોગથી કાયયોગ કે મનોયોગમાં સંક્રમણ કરે તે. આ ધ્યાન એક યોગ અથવા ત્રણ યોગવાળાને હાય છે.

ર અપ્ટેચક્ત્ય વિતારે અવિચાર—પૂર્વ શુતને અનુસારે એક પર્યાય સંબંધો અર્થ, વ્યંજન અને યાગને વિષે અસંક્રમ રૂપ ધ્યાન તે. આ ધ્યાનમાં ચિત્ત સ્થિર અને નિશ્વલ થાય છે. આ ધ્યાન એક યાગવાળાને ઢાય છે.

<sup>3</sup> સફ્લમિકિયા અપ્રતિપાતી—કેવલજ્ઞાનીને માક્ષમાં જવાના સમયે મનાયાળ, વચનયાત્ર અને ખાદર કાયયોમના રાધ કરવાથી માત્ર ઉચ્લાસ નિશ્વાસાદિ સફ્લમ કાર્યિક ક્રિયા હોય એવું યોગના નિરાધ કરવા રૂપ ખ્યાન. આ ખ્યાન કાયયોમવાળાને હોય છે.

૪ વ્યુન્છિન્ત ક્રિયા અનિવૃત્તિ--સર્વ યાગતા રાધ કરવાથી પર્વતની પેડે નિષ્પ્રકાય એવા અયોગી કેવસીને (ચોંદમે ગુણુસ્થાનક) આ ખાન હોય છે. આ ખાનવાળાને યાળ હોતા નથી.

પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇને નમસ્કાર કરીને અપ્તિ ખૂણામાં એસે છે. સૌથો આગળ સાધુએ એસે છે. તેમની પાછળ વેમાનિક દેવીઓ અને તેમની પાછળ સાધ્નીઓ ઉભી રહે છે. ભવનપતિ, જ્યોતિષો અને વ્યન્તર એ ત્રણેની દેવીઓ દક્ષિણ દ્વારથી સમવસરણુમાં પેસોને પ્રભુને પ્રદક્ષિણા દઇને નૈજત્ય ખુણામાં ઉભી રહે છે. તથા એ ત્રણે પ્રકારના દેવા પશ્ચિમ દ્વારથી પેસીને પ્રભુને પ્રદક્ષિણા દઇ નમીને વાયવ્ય ખુણામાં એસે છે. તથા વૈમાનિક દેવા, તથા મનુષ્યા અને તેમની સ્ત્રીઓ ઉત્તર દ્વારથી પેસીને પ્રભુને પ્રદક્ષિણા દઇને ઇશાન ખુણામાં એસે છે. એ પ્રમાણે બાર પર્ષદાએ જાણવી. ત્યાર પછી ઇન્દ્ર મહારાજ ભવ એટલે સંસારના ભય ટાળવાને તીર્થ કરની આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરે છે. ૧૨૭.

ઇન્દ્ર મહારાજે પ્રભુની કરેલી સ્તુતિ **ર** શ્લાકામાં જણાવે છે:—

દર્શનાદિ નિમિત્તથી જિનનામ પૂર્વે આંધતા, કેવલ જ્ઞાન ક્ષણે પ્રભુ આપ તસ ઉદયી થતા; તસ પ્રતાપે દેશના દઈ ઉદ્ધરા ભવિ જીવને, સાર્થવાહ! ભવાટવીમાં વદીએ નિત આપને.

126

રપષ્ટાર્થ:—દર્શનાદિ એટલે સમક્તિ વગેરે વીસ સ્થાનકાની આરાધનાના નિમિત્તથી તમે પહેલાં જિનનામ એટલે તીર્થ કર નામ કર્મ ખાંધ્યું હતું. તે કર્મના રસાદય હે પ્રભુ! આપ કેવલજ્ઞાન પામા છો તે વખતથી શરૂ થાય છે. (જિનનામના બંધ થયા પછી અન્ત-મુંહ્ત કેઠ તેના પ્રદેશાદય શરૂ થાય છે, તેથી બીજા જીવાની અપેક્ષાએ પ્રતિષ્ઠાદિક અધિક હાય છે. પરંતુ રસાદય તા તેરમે ગુણુઠાણુ થાય છે.) તે જિનનામ કર્મના પ્રભાવથી સદુ-પદેશ આપીને લવ્ય જીવાને આ દુ:ખરૂપ સંસાર સમુદ્રમાંથી તમે ઉદ્ધાર કરા છા. આ લવ રૂપી અટલીમાંથી ખહાર લાવવાને સાર્થવાહ સમાન હે પ્રભુજ! અમે હંમેશાં આપને નમસ્કાર કરીએ છોએ ૧૨૮.

ખુશ થઈને એક યાજન માન સમવસરણ વિષે, માનવાદિ પ્રભૂત જીવા દેશના સુણતા દીસે; એક ભાષા ના છતાં તુજ વચન બાેધક ધર્મ ના, સમજાય સવિને હાય ઈમ અનુભાવથી જિનનામના. ૧૨૯

સ્પષ્ટાર્થ:—એક યોજન પ્રમાણુ સમવસરણને વિષે મનુષ્યા, તિર્ધ શે દેવતાઓ વગેરે કરાઉા છવા કાઈ પણ જાતની હરકત વિના આનંદપૂર્વ હપદેશ સાંભળતા જણાય છે, તે છનનામ કર્મના ઉદયના પ્રમાવ છે. ઉપદેશ સાંભળનારા છવાની એક ભાષા નથી અથવા તેઓ જુદી જાદી ભાષા ખાલનારા તથા જાણનારા હાય છે, તો પણ ધર્મના ઉપદેશ આપનારા તમારા વચના સર્વ છેવા સમછ શકે છે તેમાં પણ જિનનામ કર્મનાજ પ્રભાવ નિમિત્ત કારણ છે. ૧૨૯

તુજ વિહાર પવન અલે સવિ રાેગ ધન વિખરી જતા, યાજન સવાસા ક્ષેત્રમાંથી ઇતિ સંકડ ભાગતા; વૈરાગ્નિ શમતા તુજ કૃપારસ પુષ્કરાવર્ત્તે કરી, મારી વિગેરે થાય ના પ્રભુ! આપના પુષ્યે કરી.

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ તમારા વિદ્વાર રૂપી પવતના અલઘો સર્વ પ્રકારનાં રાગા રૂપી વાદળાં વિખરાઇ જાય છે. એટલે તમે જયાં જ્યાં વિચરા છેા ત્યાં ત્યાં ચારે દિશામાં થઇને ૧૦૦ (રપ×૪=૧૦૦) યોજન, ઉપર ૧રાા ને નીચે ૧રાા યોજન એમ સવાસા યોજન સુધી ઉત્પન્ન થએલા રાગા શાંત થઈ જાય છે. તથા સવાસા યોજન સુધીના ક્ષેત્રમાંથી ઇતિ સંકટ એટલે સાત પ્રકારના ઇતિના સંકટા નાશ પામે છે. વળી તમારા કૃપારસ એટલે દયાના પરિણામ રૂપો પુષ્કરાવર્ત મેઘ વડે કરીને જીવાના વરાગ્ન એટલે દુશ્મનાવટ રૂપી અગ્નિ શાંત થઇ જાય છે. અથવા શાંત રસના પ્રભાવથી જાતિથી વરવાળા જીવાના પણ વરબાવ શાંત થઇ જાય છે. વળી હે પ્રભુ! આપના પુષ્યના ઉદયથી મારી એટલે મરકી વગેરે રાગા પણ ઉત્પન્ન થતા નથી. ૧૩૦

રાજ્યભય દુર્ભિક્ષ અતિવૃષ્ટિ અનાવૃષ્ટિ ટળે, શ્રેષ્ઠ ભામ ડલથી જનાે તુજ દુર્પથી દર્શન કરે; યાગના સામ્રાજ્યને પામેલ પ્રભુ ! ધાતિ ક્ષયે,

કલ્પતફ જ'ગમ તમે છેા ઈમ અમે પણ માનીએ. ૧૩૧ સ્પષ્ટાર્થ: —રાજ્યભય એટલે સ્વરાજ્યના ભય તથા પરરાજ્યના ભય પૂછ

અપના પ્રભાવથી દૂર થાય છે. તથા દુર્ભિક્ષ એટલે દુકાળના ભય, અતિ-શૃષ્ટિ એટલે હદ ઉપરાંતના વરસાદના ભય, તથા અનાવૃષ્ટિ એટલે વરસાદ ખીલકુલ ન થાય તેના ભય પણુ દૂર થાય છે. જો કે તમારૂં તેજ એટલું ખધું છે કે માણુસા તમારા મુખ તરફ જોઇ પણુ શકે નહિ, પરંતુ આપની પાછળની ખાજુએ મસ્તક ઉપર જે તેજ સ્વી ભામંડલ આવેલું છે તેમાં તમારૂં તેજ સંકાંત થવાથી—સમાઈ જવાથી લોકા આનંદ પૂર્વક તમારા મુખનાં દર્શન કરી શકે છે. વળી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર ઘાલીકમંતા ક્ષયથી યેત્ગના સામ્રાજ્યને અથવા માટી જહિને પામેલા હે પ્રભુ! તમે સાક્ષાલ જંગમ કલ્પવૃક્ષ સમાન છા એમ જેમ બીજાઓ માને છે તેમ અમે પણ માનીએ છીએ. ૧૬૧

કર્મરૂપ તૃણુને ઉખેડે આપ વિલ્ કુણું ત્રિસુવને, ઉત્તમ ક્રિયા ફલ રૂપ લક્ષ્મી પરિદેર ના આપને; છા પાત્ર મૈત્રીના પ્રમાદે શાભનારા આપ છા, કર્ણાંબુનિધ માધ્યસ્થ્ય ગુણુમણિ રાહણાચલ આપ છેા. ૧૩૨ સ્પુષ્ટાથ :—અનંત કાળશી એકઠાં થએલાં કર્મરૂપી લાસને ઉખેડવાને આપના

689

સિવાય બી તે કે છું ત્રણુ લુવનમાં (એટલે સ્વર્ગ મૃત્યુ અને પાલાલમાં) સમર્થ છે? અથવા આપના જેવાજ કર્મના નાશ કરી શકે છે. બીજા કાયર જીવાથી એ કાર્ય અની શકતું નથી. વળી ઉત્તમ ક્રિયાના કલ રૂપ લક્ષ્મી આપના ત્યાગ કરતી નથી. આપ મેત્રીના પાત્ર છો. અથવા આપને સર્વ જીવા સાથે મેત્રી ભાવ છે વળી પ્રમાદ ભાવનાથી પણુ શાભનાશ તમે છે. વળી તમે કર્ણાં બુનિધિ એટલે દયાના સમુદ્ર છે. વળી તમે માધ્યસ્થ્ય એટલે બારે કર્મી જીવાને સમજાવવા છતાં ન સમજે તા પણ તેઓના પ્રત્યે ક્રોધ નહિ કરતાં તેમની ઉપેક્ષા રાખનારા છા તથા ગુણુ રૂપી માણુઓ નિપજાવવાને આપ રાહણાચલ પર્વત સમાન છા એ પ્રમાણે આપનામાં મેત્રી, પ્રમાદ, કાર્ણય અને માધ્યસ્થ્ય એ ચારે ભાવનાએ။ શહે દી છે. ૧૩૨

નિર્દોષ યાગાત્મ સ્વરૂપી પ્રાતિહાર્ય શાભતા, પણ તીસ વાણીના ગુણાથી અતિશયાથી દીપતા; રાગાદિ બંધનને અમારા કરી કૃપાને તાેડજો, સેવા ભવાભવ આપજો પદ વંદના સ્વીકારજો.

રખુાર્થ:— દુ પ્રભુ! તમે દેવ રહિત <sup>દ</sup>રોગાત્મસ્વરૂપી છો. આપ આઠ પ્રકારના પ્રાતિહાર્યો વહે શાલા છો. તે આઠ પ્રાતિહાર્યો આ પ્રમાણે:—૧ અશોક વૃક્ષ, ૨ દેવની પુષ્પ વૃષ્ટિ 3 દીવ્યધ્વનિ, ૪ ચામર, ૫ આસન, ૧ લામંડલ, ૭ દુંદુલિ, ૮ છત્ર. વળી આપ વર્ષોત્રીસ પ્રકારના વાણીના ગુણા તથા ૩૪ અતિશયોથી શાલો છો. અમારા રાગ વગેરેના અંધના જેનાથી અમે આ સંસારમાં ૨૫૬ીએ છીએ તેવા રાગાદિ બંધનોને અમારા ઉપર કૃપા કરીને તાડી નાખેતે. વળી લવા લવ આપની સેવા આપેતો. તથા આપના ચરણે કરેલી અમારી વંદનાના સ્વીકાર કરેલી. ૧૩૩

સગર રાજા પ્રભુને વંદન કરવા જાય છે:---

ઉદ્યાનપાક્ષક સગર નૃપને આ સ્વરૂપ જણાવતા, દાન દઇને તેહને હાથી ઉપર તે બેસતા; ઉત્સવે પરિવાર સહ ઉદ્યાન પાસે આવતા, રાજિયદ્ધો છેાડતા પ્રભુ પાસ આવે ચાલતા.

રૂપણથી:—શ્રો અજતનાથ પ્રલુજ ઉદ્યાનમાં સમવસર્યા છે, એ હકીકત ઉદ્યાનપાલકે એટલે ઉદ્યાનના રખવાળે આવીને સગર ચકવર્ત્તિને જણાવી તે સાંભળોને અતિ હવે પામેલા તે સગર ચક્રો તેને સહા ભાર કાંદી સુવર્ણનું દાન આપી સ્નાન કરીને પવિત્ર થઇને હાથી ઉપર બેસે છે, ને માટા આહંબર પ્રાંક પાતાના પરિવારને સાથે લઇને

૧ યાગાત્મ સ્વરૂપી:—યાગ એટલે જોડાવું એટલે આત્માના ગ્રુણાને વિષે જોડાવું તેથી પ્રાપ્ત થયું છે આત્મ સ્વરૂપ જેમને તે યોગાત્મ સ્વરૂપી કહેવાય.

ર-ક આ ખેતે માટે દેશના ચિંતામિલુના પહેલા ભાષ લુઓ.

પ્રભુને વાંદવાને નીકળ્યા. જ્યારે ઉદ્યાનની પાસે આવી પહેાંચ્યા ત્યારે તેઓ હાથી ઉપરથી નીચે ઉતર્યા. ત્યાર પછી છત્ર, ચામર, મુત્રદ વગેરે પાતાનાં જે રાજચિદ્ધો તેના ત્યાગ કરી અને ચાલતા પ્રભુની પાસે આવ્યા ૧૩૪

સગર રાજા પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે તે આઠ ગાથામાં જણાવે છે:--વ'દી વિધાને સ્તુતિ કરે રાેમાંચમાં વિકસ!ઈ ને, હે દેવ ! દીઠા પ્રભલ પુષ્યે આજ મેં મુજ જન્મને; ધન્ય માનું સફલ નયણાં દિન ઘડી તિમ સમયને,

માતીઓના મેહ વરસ્યા કનક રિવ ઊગ્યા અને. ૧૩૫ ૨૫૯ :-- સગર રાજાએ પ્રભુની પાસે જઇને તેમને વિધિપૂર્વ ક વંદન કહું. ત્યાર પછી અતિ હર્ષને લીધે જેમની રામરાજી વિકસ્ત્રર થઇ છે એવા સગર ચકવત્તી પ્રભુની સ્તુતિ કરવા

લાગ્યા. હે પ્રસ ! મારા પ્રભળ પુષ્યના લોધે આજે મેં આપને જોયા. આપનું દર્શન થવાથો હું મારા જન્મને પણ ધન્ય માનું છું વળી મારાં નેત્રા (આંખ) પણ સફળ બન્યા છે કારણ કે તેના વડે મેં આપના દર્શન કર્યાં. જે દિવસે આપના દર્શન થયા તે દિવસને તથા તે સમયને પણ હું ધન્ય માનું છું. આજે મારે તા માતીઓના વરસાદ વરસ્યા એમ હું માનું છું. તથા આજે મારે સાનાના સૂરજ ઉગ્યા છે એવું પણ હુ માનું છું. ૧૩૫

મિથ્યાત્વીને કલ્પાંત રવિ સમ અમૃત સમ સમ્યક્ત્વીને, તુજ ધર્મ ચક્ર તિલક સમું જિનનામ લક્ષ્મીનું અને; દિવ્ય તે પ્રકટાવનારું શ્રેષ્ઠ ધાર્મિક ભાવને, ચક્રની જિમ આપતું તે આંતરિક રિપુ વિજયને.

સ્પાન્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! તમારૂં ધર્મ એક મિશ્યાત્વીઓને કલ્પાંત કાલના સૂર્ય સમાન આકરૂં અથવા જેતું તેજ સહન ન કરી શકાય તેવું જણાય છે. અને સમકિતી જીવાને તે ધર્મ એક અમૃત સમાન અતિ પ્રિય લાગે છે. તથા તમારૂં ધર્મ એક જિનનામ એટલે તીર્થ કર નામ કર્મ રૂપી લક્ષ્મીના તિલક જેવું શાલે છે. આ ધર્મ એક દિવ્ય અને ઉત્તમ ધાર્મિક ભાવને પ્રગટ કરનારું છે. તથા જેમ એકવર્તી તું એક બાદ્ય શત્રુઓને છતાવે છે તેમ આ ધર્મ એક રાગાદિ આંતરિક શત્રુઓ વગેરેના વિજયને અપાવનારું છે. ૧૩૬.

આપ સ્વામા એક જગના એમ આગળ સર્વ ની, જાણે કહેવા ઇંદ્રધ્વજ મિષ વાસવે નિજ તર્જ ની; હાયની ઉંચી કરી તેવું જણાએ જિતપતિ! ઇન્ય જીવો ધરત જેઓ પદ્યક્રમલ પૂજન મતિ.

રપષ્ટાથ:—હે જિનપતિ! આપ જ એકલા આ જગતના સ્વામી છા એવું સર્વ જીવાની આગળ જણાવવા માટે જ જાણે હાય નહિ, તેવું સ્ચવનાર આ ઇન્દ્રિધ્વજના પહાને વાસવે એટલે ઇન્દ્ર મહારાજે જાણે પાતાની તર્જની આંગળી એટલે અંગુઠાની એડની આંગળી ઉંચી કરી હાય નહિ, તેવા ઇંદ્રધ્વજ શાભી રહ્યો છે. હે પ્રભુ! જે છવા તમારા પદ એટલે ચરણ રૂપી કમલની પૂજા કરવાની છુદ્ધિવાળા હાય છે, તે છવાને હું ધન્ય માતું છું. ૧૩૭.

> આપ ચાલાે તે સમય સુર કમલ રચવાના મિષે, કમલવાસિ લક્ષ્માને વિસ્તારતા હરખે હસે, હું એમ માનું એક સાથે ચાર ધર્મ પ્રરૂપવા, ચાર મુખવાળા થયા પ્રભુ ભવજલધિના જેહવા.

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રલુ! જ્યારે તમે આ પૃથ્વીને વિષે ચાલા છે તે વખતે દેવતાઓ તમારા પગને મૂકવા સારૂ કમળાની રચના કરે છે. તેમાં ખરા મુદ્દો એ જહાય છે કે તેઓ કમળમાં રહેનારી લક્ષ્મીને ઘણા આનં દપૂર્વક વિસ્તારીને હસે છે. વળી હે પ્રલુ તમે જે એક મુખવાળા છે છતાં દાન, શીલ, તપ અને ભાવ એ ચારે પ્રકારના ધર્મને એક સાથે કહેવાને માટે ચાર મુખવાળા જાણે થયા હાય નહિ, એમ હું માનું છું. લત્ય છવા આપશ્રી સંસાર રૂપી રામુદ્દને તરવા માટે હાંડી જેવા છા, એમ સમજીને આપની લહિત કરવામાં લીન અને છે. ૧૩૮

ત્રણ ભુવનના દેાષ ત્રણને ટાળવા જ પ્રવર્ત્તતા, તેથી જણાએ દેવકૃત ત્રણ ગઢ વિશેષે ચળકતા; આપ વિચરા તે ક્ષણે કાંટા અધામુખ થઈ જતા,

્શું ચિત્ર ? એમાં તિમિર સન્મુખ થાય ના રવિ ઉગતા. ૧૩૯

સ્પષ્ટાર્થ—હે પ્રભુ! આ જગતના જીવાના રાગ, દેષ અને માંહ રૂપી ત્રણ માટા દોષાને ટાળવાને માટે તમે પ્રવૃત્તિ કરા છા, તે જણાવવાને માટે જાણે દેવાએ રચેલા આ ત્રણ ગઢ વિશેષે ચળકતા હાય નહિ, તેમ હું માનું છું. વળી હે પ્રભુ! જ્યારે આપ આ પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરા છા ત્યારે કાંટાઓ અધામુખ એટલે ઉંધા મુખવાળા અથવા જેની અણીએ નીચે જાય છે તેવા થાય છે, તેમાં કાંઇ આશ્ચર્ય જણાતું નથી. કારણ કે સૂર્યના ઉદય થતાં તિમિર એટલે અંધકાર શું સન્મુખ આવી શકે છે? અથવા સૂર્યના ઉદય થતાં અંધકાર જરૂર જ ભાગે છે. ૧ ૯

હાવે અવસ્થિત રામ આદિક યાગ મહિમા આપના, સર્વ ઋતુ અનુકૂલ ખનતી એહ મહિમા આપના; સ્પર્શ હારો આપના પદ કમલના ઇમ ધારતા,

દેવા સુગધ જલે કુસુમથી મેદિનીને પૂજતા. ૧૪

સ્પષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! તમારા રામાદિક એટલે કેશ, નખ, કાઢી મૂછના વાળ અવ-સ્થિત એટલે હાય તેટલાને તેટલા જ રહે છે. તેમાં વૃદ્ધિ હાનિ થતી નથી, તે આપના યાગના જ મહિમા છે. વળી છએ ઋતુઓ આપને અનુકૂળ ખને છે તે મહિમા પણ આપ- શ્રીજીના જ છે. આપના સરણુકમલથી આ પૃથ્વીને સ્પર્શ થવાના છે એવું વિચારીને દેવતાએ સુગંધી જળની વૃષ્ટિ કરીને તથા સુગંધીદાર ફૂલાેની વૃષ્ટિ કરીને પૃથ્વીને પૂજે છે. ૧૪૦

પક્ષિ પણ સુપ્રદક્ષિણા કરતા ન આડા ચાલતા, શી ગતિ ? તસ આપથી જે નર વિમુખ થઈ ચાલતા; જળવે અનુકૂલતાને પવન પણ પ્રભુ આપની,

થાય કિમ પ્રતિકૃક્ષતા તો લેશ પણ પંચિદિની. ૧૪૧ સ્પષ્ટાર્થ:—પક્ષોએ પણ આપની કરતા સારી રીતે પ્રકક્ષિણા આપે છે, પરંતુ આડા શાલતા નથી, પરંતુ જે મનુષ્યા તમારાથી વિમુખ થઈને એટલે શત્રુ જેવા થઈને સાલે છે તેઓની શી ગતિ થશે ? તે હું જાણતા નથી. હે પ્રભુ! પવન પણ આપની અનુકૃળતાને જાળવે છે. એકેન્દ્રિય એવા પવન પણ જ્યારે આપની અનુકૃળતાને જાળવાનું જાણે છે તો પછી સમજદાર એવા પંચન્દ્રિય છવા તો જરા માત્ર પણ આપની પ્રતિકૃળ અને જ કેમ ? અથવા જે પંચન્દ્રિય છવા તમારાથી પ્રતિકૃળ અને તેઓ નિર્ભાગ શિરામણ જાણવા. ૧૪૧

મહિમા થકી આશ્ચર્યને પામેલ તરૂ પણ શીર્યને, નીચું નમાવીને નમે હું ધન્ય ગણું તસ શીર્યને; પણ નમે નહિ શીર્ય મિથ્યાત્વી જનાના આપને, વ્યર્થ તેઢ જઘન્યથી સુર કોડ સેવે આપને. ૧૪

સ્પહ્રાર્થ:—આપના મહિમાથી અરાં બા પામેલા વૃક્ષા પણ પાતાના શીર્ષને એટલે મસ્તક જેવી શાલતો ઉંચી હાળીઓને નમાવીને તમને નમસ્કાર કરે છે, માટે કું તેમના મસ્તકને (ઝાડની ટાંચને) પણ ધન્ય ગણું છું. અથવા તે વૃક્ષા પણ ભાગ્યશાળી જાણવાં. પરંતુ જે મિથ્યાત્વી મનુષ્યાના મસ્તકા (માથાં) આપને નમસ્કાર કરવા નીચા નમતા નથી તેમને કું નકામા ગણું છું. અથવા તે મનુષ્યા ભાગ્યદ્ધીન છે, કે જેઓ તમને નમસ્કાર કરતા નથી. પ્રભુ! જથન્યથી એટલે ઓછામાં એછા કોડ દેવા હંમેશાં આપની સેવા કરે છે ૧૪૨

મન, જીમ અને ચક્ષુની સાર્થકતા કયારે થાય તે જણાવે છે:— તેજ ઉત્તમ મન ગણું જે ચિંતવે ગુણ આપના, તેઢ જીભને ધન્ય માતું જે સ્તવે ગુણ આપના; ધન્ય નયણાં તેજ નિરંખે જે નિરંતર આપને, નિજ ગુણાનંદી જિનેશ્વર! તારજે ઝડપડ મને. ૧

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! જે મન આપના ગુણાનું ચિંતન કરે એટલે આપના ગુણાની વિચારણા કરે તે જ મનને હું ઉત્તમ માનું છું. કારણ કે મન વડે સારી અને ખાટી અને પ્રકારની વિચારણા કરી શકાય છે. તેમાં મનથી જે ખાેટી વિચારણા અથવા દુધ્યોન કરાય તે તે! અશુભ કર્મ અંધનું કારણ થતું હેાવાથી તેવું મન વખાણવા ક્ષાયક નથી. પરંતુ જ્યારે મન વડે સારી વિચારણા અથવા શુભ ધ્યાન કરાય છે. ત્યારે તે લાભદાયો હાવાથી વખાણવા લાયક છે. તેમાં પણ જ્યારે આપના ગુણાની વિચારણા થાય ત્યારે તે મન વધારે ઉત્તમ અથવા શ્રેષ્ઠ ગણાય કારણ કે તેવી વિચારણાથી ઘણાં અશુલ કર્મીના નાશ થવા રૂપ નિજ રા થાય છે. વળી તે વખતે જે નવા બધ થાય તે પણ શુભ કર્મીના અથવા પુષ્યના થાય છે. તેવી રીતે જે જીલથી આપના ગુણાનું સ્તવન કરાય તે જીલ પણ હ ધન્ય માનું છું. કાર**ણ** કે છસ વડે પણ ઘણા પ્રકારનાં અશુભ વચના **પણ બાલાય** છે જેથી કરીને બીજા જીવાને દુઃખ થાય છે. અને બાલનારને પાપ કર્મ ભંધાય છે. માટે જીલથી આપના ગુણાની સ્તૃતિ કરવી તે લાલદાયી હાવાથી હું તે જીલને પણ ધન્ય માનું છું. વળી તે નયણાં એટલે આંખાને પણ ધન્ય છે, કે જે આંખાથી હંમેશાં આપનાં દર્શન કરાય છે. આંખાના નાટક સીનેમા વગેરે જોવામાં ઉપયોગ કરવા તે તેના દરૂપયાંગ છે अने तथी नुक्सान थाय छे. परंतु तेक आंणा तमारा दशीनमां क्रेडाय त्यारे हुं ते આંખાને ધન્ય માનું છું, કારણ કે તેથી છવને વીતરાગ દશાના અનુભવ વગેરે અનેક પ્રકારના લાભ થાય છે. માટે નિજગુણાન દી એટલે પાતાના ગુણા જે જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્ર તેમાંજ આનંદ મેળવનાર અથવા રમણતા કરનાર હે જિનેશ્વર દેવ! મને જલ્દી આ સંસાર કપી સમુદ્રમાંથી તારજે. અહીં જન્મ જરા મરણ રૂપી જલને ધારણ કરવાથી તથા કષાયાદિ જલગરા હાવાથી સંસારને સમુદ્રની ઉપમા આપી છે. ૧૪૩

સમવસરવુમાં કેરણુ કયા ગઢમાં બેસે છે તે જણાવે છે:--ઈમ શુણીને ઈંદ્રની પાછળ વિનયથી એસતા, તાસ પાછળ રોષ જન છેલ્લા ગઢે સાૈ એસતા; સર્પાદિ બીજા ગઢ વિષે એઠા ધરીને મિત્રતા, વાહના ત્રીજા ગઢે સિંહાસને પ્રભુ દીપતા. ૧૪૪

રપાશાર્થ:—એ પ્રમાણે પ્રભુની સ્તુતિ કરીને તે સગર ચક્રવર્તી વિનય પૂર્વક ઇન્દ્રની પાછળ બેસે છે. તેમની પાછળ બાંકીના મનુષ્યા પણ તે અંદરના ગઢની અંદર ઉચિત સ્થાને બેસે છે. બીજા ગઢની અંદર સર્પ વગેરે એટલે હાથી સિંહ વાઘ વગેરે પાતાના જાતિ વેરને પણ છાંડી દઇને મિત્રતા ધારણ કરીને બેસે છે. એટલે પ્રભુના જ એવા મહિમા છે કે જેમના પ્રભાવથી કુદરતી વૈર રાખતા એવા તિર્ય યા પણ તેમના તે જાતિવેરને છાંડી દે છે, અને મિત્રા હાય તેમ એક બીજાની જોડે બેસે છે. ત્રીજા એટલે સોથી બહારના ગઢને વિષે પ્રભુને વંદન કરવા આવનાર દેવાના તથા રાજાઓના વાકના રાખવામાં આવે છે. તથા પ્રભુ સિંહાસન ઉપર બેસે છે. ૧૪૪

પ્રભુની દેશના કેવો છે તે બે શ્લાકમાં જણાવે છે:---

એક યોજન પ્રસરતા અધિકાર્થ ગંભીર સ્વરે, માહગિરિ પવિ શ્રેષ્ઠ વચને દેશના પ્રભુ ઉચ્ચરે; તરસ ભૂખ પીડા ઢળે પ્રભુદેશના સુણનારની, આવા સમય તેને મળે જસ પૂર્ણતા નિજ પુણ્યની.

રખેટાથે:—એક યોજન અથવા ચાર ગાઉ સુધી ફેલાવી એટલે ચાર ગાઉ સુધીમાં સાંભળી શકાય તેવા સ્વરવાળી, વળી જેમાં શખ્દો શાડા છતાં અધિક અર્થ હોય છે તેવી. અને મેઘ સમાન ગંભીર સ્વરવાળી, વળી માહ રૂપી પર્વતના ચુરા કરવાને માટે વજ જેવી દેશના છે. અને ઉત્તમ વચના વાળી દેશના પ્રભુ આપે છે. જે દેશનાના એવા પ્રભાવ છે કે તે સાંભળનારા ભવ્ય છવાની ભૂખની તેમજ તરસની પીડા નાશ પામે છે. અથવા દેશના સાંભળનારાઓને ભૂખ તેમજ તરસ લાગતી નથી આવા પ્રકારની પ્રભુની દેશના સાંભળનાનો સમય પણ તેનેજ મળે છે કે જે જીવમાં પોતાના પુષ્યની પૂર્ણતા હોય છે. અથવા આવા અવસર પણ તે જીવને મળે છે કે જે જીવને પુષ્યની પૂર્ણતા હોય એટલે કે જેને શુભ કર્મીના ઉદય ચાલતા હોય, તેનેજ આ શ્રી પ્રભુની દેશના સાંભળવાના શુભ અવસર મળે છે. ૧૪૫

રાગાદિ અધન તાેડવા તરવાર જેવી દેશના, સકલ સંશય રાેગ હરવા વર રસાયણ દેશના; ચિત્ત જલ મલ દૂર કરવા કતક જેવી દેશના, આત્મહિત નિજ સાધ્ય સિહિ કરાવનારી દેશના. ૧૪૬

રપષ્ટાર્થ:—જેમ તરવારથી બંધન તેહી શકાય છે તેમ આ સંસારમાં રાગવગેરના ખંધન તેહવા માટે પ્રભુની દેશના તરવાર જેવી છે. અથવા પ્રભુની દેશના સાંભળનાર ભવ્ય જીવાના આ સંસારમાં મોહ તેમજ રાગથી બંધાએલા કર્મરૂપ અંધના નાશ પામે છે. વળી પ્રભુની દેશના ઉત્તમ રસાયણ સમાન છે. કારણ કે જેમ રસાયણ ખાવાથી રાગના નાશ થાય છે અને શરીર નીરાગી બને છે, તેવી રીતે બધાં સંશયો રૂપી રાગો દ્રર કરવા માટે દેશના રસાયણ સમાન છે. ભાવાર્થ એ છે કે પ્રભુની દેશના સાંભળનાર ભવ્ય જીવાના સર્વ પ્રકારના સંશયો દ્રર થાય છે; અને તેથી સમ્યળ દર્શન અથવા સમક્તિની નિર્મલતા થાય છે. વળો પ્રભુની દેશના કતક ચૂર્ણ સમાન છે, કારણ કે જેમ મેલા પાણીમાં કતકનું ચૂર્ણ નાખવાથો તેમાંના કચરા નીચે બેસે છે અને તેથી પાણી સ્વચ્છ બને છે; તેવી રીતે પ્રમુની દેશના રૂપી કતક ચૂર્ણ થો પણ ભવ્ય જીવના ચિત્ત રૂપો પાણીમાં રહેલ કર્મરૂપી મલ અથવા કચરા દ્રર થાય છે અને તેથી ચિત્ત નિર્મલ બને છે. વળી પ્રભુની દેશના

આત્મહિત એટલે આત્માનું કલ્યાણ કરનારી તેમજ નિજ સાધ્ય એટલે પાતાને જે માલનું મુખ સાધવાનું છે તેની સિદ્ધિ એટલે પ્રાપ્તિ કરાવનારી દેશના છે. ૧૮૬

શ્રી અજિતનાથ દેશના આપે છે--

વૈડ્ર્ય મિણની બુહિથી જિમ મૂર્ખ જન હયે કાચને, તેમ મૃઢ જન સાર માને સારહીન સંસારને; દાહદાથી ઝાડની જિમ ભવ વધે કૃત કર્મથી, વિવિધ કર્મો પ્રતિક્ષણે બધાય કારણ ચાગથી.

१४७

સ્પાયારે:—પ્રસુ શ્રી અજિતનાથ સગવાન દેશના આપતાં જણાવે છે કે જેવી રીતે મૂર્ખ માણસ કાચ જેવી અસાર વસ્તુને "આ વૈદુર્ષ મહ્યુ છે" એમ સમજીને બહ્યુ કરે છે અથવા કાચને પણ વૈદુર્ષ માણુ માને છે. તેવી રીતે મૂદ જેના અથવા માહનીય કર્મને વશ પહેલા જીવા આ સાર વિનાના સંસારને પણ સાર રૂપ માને છે. અથવા આ સંસાર જે દુ:ખદાયો હોવાથો ત્યાગ કરવા યોગ્ય છે તેને પણ સુખ રૂપ માનીને તેમાં રાજી શાય છે જેવી રીતે ઝાડના દોહદો અથવા દેહલા પૂર્ણ થવાથી તેની વૃદ્ધિ થાય છે તેવી રીતે જીવે કરેલા કર્મોને લીધે તેના સવ રૂપો વૃક્ષની વૃદ્ધિ થાય છે તેમજ મન વચન અને કાયાના યોગ રૂપો કારણથી આ જવ ક્ષણે ક્ષણે નવાં નવાં કર્મોને આંધે છે અને તેને લઈને તે સંસારમાં રખક્યા કરે છે. ૧૪૭

ધર્મ<sup>દ</sup>યાનના ચાર ભેદા જણાવે છે:---

કર્મ વિલયે વિલય ભવના એમ જાણી બુધજને, યત્ન કરવાે ચેતતાં વિણસાવવા સવિ કર્મને; શ્રેષ્ઠ ધ્યાન અલે ૮ળે સવિ કર્મ વાદળ વાયુથી, આજ્ઞા અષાય વિષાકના સંસ્થાન કેરા ધ્યાનથી.

186

રપષ્ટાર્થ:—કર્મ વિલય એટલે કર્મના નાશ થાય તો ભવના પણ નાશ થાય છે, કારણ કે ભવ વૃદ્ધિમાં કર્મ ખંધ કારણ રૂપ છે, તેમ આગલી ગાયામાં જણાવ્યું છે. આ હકીકત જાણીને ખુધ જને એટલે સમજી મનુષ્યે સર્વ કર્મના નાશ કરવા માટે એતીને અથવા ઉપયોગ પૂર્વક મહેનત કરવી એકલે. આ કર્મ રૂપી વાકળના નાશ ઉત્તમ ધ્યાન રૂપી વાયયથી થાય છે. જેમ વાયુના ઝપાદ્રથી વાદળા વિખરાઈ જઇને નાશ પામે છે, તેવી રીતે કર્મ રૂપો વાદળા પણ ઉત્તમ પ્રકારના જે ધર્મ ધર્મન અને શુકલ ધ્યાન તે રૂપો પવનના જેયો નાશ પામે છે. અથવા કર્મના નાશ કરવા ઇચ્છનાર લાદ્ય જવાએ શુમ ધ્યાન વના જેયો નાશ પામે છે. અથવા કર્મના નાશ કરવા ઇચ્છનાર લાદ્ય જવાએ શુમ ધ્યાન ધ્યાનું જોઇએ. તેમાં ધર્મ ધ્યાનના ચાર પ્રકાર કહેલા છે તે આ પ્રમણે જાણવા:—ર આજ્ઞા વિચય નામનું ધર્મધ્યાન, ર જાં અપાય વિચય નામનું ધર્મધ્યાન, ર જાં અપાય વિચય નામનું ધર્મધ્યાન, ર જાં વિપાક વિચય

નામનું ધર્મધ્યાન અને ૪ શું સંસ્થાન વિચય નામનું ધર્મધ્યાન. એમ ચાર પ્રકારે ધર્મ ધ્યાન જાણુવું. ૧૪૮

આજ્ઞાવિચય ધ્યાનનું સ્વરૂપ ६ શ્લાકમાં જણાવે છે--

ભેદ ચઉ તમ મૂલથી ક્ષય દ્વેષ રાગાદિક તણે, આપ્તિ તે જસ, આપ્ત કેરા વચન આજ્ઞા તેહના; એ ભેદથી વિસ્તાર આગમ રૂપ આજ્ઞા અર્થને, શબ્દથીજ કહે પ્રમાણે હેતુવાદાજ્ઞા અને. ૧

સ્પાષ્ટા મારા વિચયના અર્થ આ પ્રમાણે તે ધર્મ ધ્યાનના ચાર લેદો જાણવા. તેમાંના પ્રથમ લેદ આજ્ઞા વિચયના અર્થ આ પ્રમાણે જાણવા:— દેષ તથા રાગ વગેરેના મૂલથી જે ક્ષય થવા તે આમિ જાણવા. આ આમિ જેમને પ્રાપ્ત થઇ તે આમ કહેવાય છે. આવા આમ પુરૂષના જે વચના તે આજ્ઞા કહેલી છે. આ આજ્ઞાના એ લેદ છે—૧ આગમ રૂપ આજ્ઞા અર્થને એટલે પદાર્થીને શખ્દથી જણાવે છે. ર હેતુવ દાજ્ઞા એટલે જે અર્થીને એટલે પદાર્થીને શખ્દથી જણાવે છે. ર હેતુવ દાજ્ઞા એટલે જે અર્થીને એટલે પદાર્થીને શખ્દથી કરે તે હેતુવાદ રૂપ આજ્ઞા કહેવાય. એવી રીતે એ પ્રકારે આજ્ઞા વિચય નામે ધર્મધ્યાનના પહેલા પ્રકાર કહ્યો. ૧૪૯-

જે સ્થલે આગમ ઘટે ત્યાં આગમાર્થ વિચારિયે, હેતુવાદ ઘટે તિહાં હેતુ પ્રમાણ વિમાસિયે; નિર્દોષ કારણ જન્ય અર્થ પ્રમાણ સાચા માનીયે, રાગાદિ હીન અરિહંતના વચના પ્રમાણ વિનિશ્ચયે. ૧૫૦

રપષ્ટાર્થ:—જે જે સ્થળે આગમ ઘટતું હોય ત્યાં ત્યાં આગમ પ્રમાણથી અર્ધના વિચાર કરવા. જેમકે અતીન્દ્રિય નિગાહો અને તેના જીવા અને તેનું સ્વરૂપ આગમમાં કહ્યા પ્રમાણે માનલું. કારણ કે તેમાં હેતુવાદ ઘટી શકતા નથી. વળી જયાં હેતુવાદ-કારણની યુક્તિથી અર્ધની સિહિ થાય છે ત્યાં હેતુવાદ અંગીકાર કરવા. હ્રષણ રહિત કારણાથી જેની સિહિ થાય તે અર્ધ લક્ષણથી પ્રમાણ કહેવાય, તેને સાચા માનવા. અહીં રાગ વગેરે દોષોથી રહિત શ્રી અરિહેત ભગવાનનાં વચના પ્રમાણ છે એમ નક્કી માનલું. ૧૫૦

નય પ્રમાણે સિદ્ધ પૂર્વાપર વિરાધ જિહાં નહી, અન્ય વચને નહિ તિરસ્કૃત જિનવચન એવું સહી; અંગાદિ શાસ્ત્ર નદી સમુદ્ર, અનેક અતિશય શાભતું; દુર્ભવ્ય દુર્લભ ગણિ પિટકરૂપ ભવ્યનેજ સુલભ થતું. ૧૫૧

સ્પષ્ટાથ:—જિન વચન કેવું છે તે જણાવતાં કહે છે કે તે નય અને પ્રમાણે કરીને સાબીત થયેલું છે. અહીં પદાર્થના એક ધર્મનું જે જ્ઞાન તે નય કહેવાય છે તેમજ આગમ

૧૫૨

વગેરે પ્રમાણુથી સિધ્ધ એવું તે જિન વચન છે. વળો પૂર્વાપર વિરાધ વિનાનું છે, એટલે જે વચના ઉલટાં સુલટાં ન હાય તે વચના પૂર્વાપર વિરાધ વિનાના જાણુવા. ૧૨ અંગ ૧૨ ઉપાંગ તેમજ પ્રકરણ વગેરે શાસ્ત્ર રૂપ નહીઓના સમુદ્ર જેવું તે છે. અનેક અતિશયો રૂપી લક્ષ્મીયી શાભાયમાન અને દુર્ભવ્ય એટલે જે જીવાને સમક્તિની પ્રાપ્તિ લણી દ્વર છે એવા જીવાને દુર્લભ અને માણે જવાને યાગ્ય ભવ્ય જીવાને સહેલાઇથી મેળવી શકાય તેવું ગણિ પિટક રૂપ તે જિનવયન છે એમ જાણુવું. ૧૫૧

જેને પ્રશં સે નિત્ય નર સુર તે વચન અનુસારથી, સદસત્પદાર્થ તણી પ્રતીતિ થીર ગુરૂગમ યાગથી; આજ્ઞાવિચય શુભધ્યાન એ છે સત્પદાર્થ સ્વરૂપથી, દ્રવ્યાદિ નિત્યાનિત્યધમી ને અસત્પર રૂપથી.

સ્પષ્ટાર્થ:—જે અરિહંત લગવંતાના વચના રૂપી આગમને મનુષ્યા તથા દેવતાએ પશુ હંમેશાં વખાણું છે, તે વચનને અનુસારે સદ્યગુરના સમાગમના યાગથી એટલે તે સમ- જાવે, તે પ્રમાણે પદાર્થી કઈ અપેક્ષાએ સત્ કહેલાં છે? અને કઈ અપેક્ષાએ અસત્ કહેલાં છે, તેની ઘીર પ્રતીતિ એટલે સચાટ જ્ઞાન થાય તે આજ્ઞા વિચય નામનું શુલ ધ્યાન (ધર્મ-ધ્યાન) જાણવું તેમાં સ્વધર્મની અપેક્ષાએ પદાર્થી સત્ જાણવા અને પરધર્મની અપેક્ષાએ અસત્ જાણવાં વળી દ્રવ્યાદિ નિત્યાનિત્ય ધર્મી એટલે દ્રવ્યની અપેક્ષાએ પદાર્થી નિત્ય જાણવા અને પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય જાણવાં. ૧૫૨

જિન વચન રૂપ આણુ યુણ્યે સાધતા મન ઉલ્લસે, જીવ અનંતા મુક્તિ પામ્યા પામતા ને પામશે; જિન વચનથી જે થયું ના તે ન હોવે અન્યથી, જિનવચન મલજો ભવાભવભાવજો ઈમ રંગથી. ૧૫૩

રપષ્ટાર્થ:—પુષ્યના ઉદયથી આ જિનેશ્વરનાં વચના રૂપી આજ્ઞાને મનના ઉદલાસથી સાધીને અનંતા જીવા માક્ષમાં ગયા છે, જાય છે અને જશે. જિનેશ્વરનાં વચનથી જે કાર્ય થયું નથી તે આજારી અની શકતું નથી. માટે ભવા ભવ મને જિન વચનની પ્રાપ્તિ થજો, એમ બહુમાનથી ભાવના ભાવજો. ૧૫૩

નિજગુણ રમણતા હર્ષ આપે જિનવચન જે ધ્યાવતા, ધન્ય તેહ કૃતાર્થ ભણતા જે ભણાવે ખૂશ થતા; આજ્ઞા વિચય ધ્યાન સ્વરૂપી રવિ અબેાધ વિણાસતા; હૃદયપદ્મ વિકાસકારી પ્રશમ સુખને આપતા. ૧૫૪

રપુષ્ટાર્થ:-જિનેશ્વરના વચના નિજ ગુણુ રમણુતા એટલે આત્માના ગુણા જે જ્ઞાન

દર્શન ચારિત્ર તેની રમણતાથી ઉપજતા હર્ષને આપે છે. જે લબ્ય છવા તેનું ધ્યાન કરે છે, તેઓ ધન્ય અને કૃતાર્થ છે. જેઓ પાતે આગમને લહ્યું છે અને જેઓ બીજાને હર્ષથી લહ્યું છે, તથા બીજાને લહ્યું લાણવતા જોઇને તેની અનુમાદના કરે છે, તેઓ પણ ધન્ય કૃતાર્થ જાણવા. આ આજ્ઞા વિચય ધ્યાન રૂપી સૂર્ય અળાધ એટલે અજ્ઞાન રૂપી અંધકારના નાશ કરે છે. સૂર્ય જેમ કમલને વિકસ્વર કરે છે તેમ આ ધ્યાન રૂપી સૂર્ય છેવાનાં હૃદયરૂપી કમળને વિકસ્વર કરે છે. અને પ્રશમ એટલે સમતા ગુલુને ધારણ કરવાથો થતા સુખને આપે છે. ૧૫૪

હવે અપાયવિચય ધ્યાનનું સ્વરૂપ ૭ શ્લેકામાં જણાવે છે:---

જિન માર્ગ કેરા સ્પર્શ ન કર્યો જેમણે પરમાતમા, જાણ્યા નહી નિજ ભાવિ કાલ વિચારણા રહી શાંતિમાં; ક્રીધી નહી તેવા જેના પામે અપાયા પલ પલે, વિષ્ન તેહ અપાય, વાવેતર પ્રમાણે ફલ મલે. ૧૫૫

સ્પાન્ટાથ :— હવે ધર્મ ધ્યાનના બીજા લેદ અપાય વિચયનું સ્વરૂપ જણાવતાં અપાય મિના અર્થ સમજાવે છે:—જેઓએ જિન માર્ગના સ્પર્શ કર્યો નથી એટલે જેઓ જિન ધર્મને લેશથી પણ પામ્યા નથી અને જેમણે પરમાત્મા જે અરિહંત દેવ અથવા જિનેશ્વરા તેમને ઓળખ્યા નથી. તેમજ શાંતિપૂર્વક પાતાના લાવી કાળના એટલે લવિષ્યમાં મારૂં શું થશે ? તેના વિચાર કર્યો નથી, તેવા જીવાને ઘડીએ ઘડીએ અપાયા એટલે વિઘ્ના અથવા સંકટ (દુ:ખ, મુશ્કેલી) પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં અપાય એટલે વિઘ્ન જાણવાં. કહેવત છે કે જેવું લાવેતર કરે તેવું ફળ મળે, તેમ ઉપર કહેલા જીવો અપાયના કારણા રાગાદિથી સેવે છે, માટે તેઓ અપાય રૂપ ફળ પામે છે. ૧૫૫

માહ માયા તિમિરથી પરવશ અન્યું મન જેમનું, તેઓ કરેલા પાપથી ભાજન અને છે કષ્ટનું; એવા જેના મનમાં વિચારે નારકી તિર્ય ચમાં, મારા પ્રમાદે અનુભવ્યા મેં દુઃખ અહુ માનુષ્યમાં. ૧૫૬

રૂપાયા :-- જે જીવાનું મન માહ અને માયા રૂપી અધકારથી પરવશ અન્યું છે એટલે ઘેરાયું છે, તેવા જીવા માહાદિથી કરેલા પાપકમીને લીધે કષ્ટ એટલે વિલ્તાનું ભાજન અને છે. અથવા તેવા મનુષ્યાને અનેક પ્રકારના અપાય (અક્ષ્યણો) સહન કરવા પડે છે. આવા મનુષ્યા પાતાના ચિત્તમાં વિચાર કરે છે કે મેં નાશ્કીના ભવામાં તથા તિર્ધ ચના ભવામાં તેમજ મનુષ્ય પણામાં પણ જે જે દુ: શા લાગવ્યાં છે, તે માશ ઉપયાગ રહિત પ્રમાદ વહે જ લાગવ્યાં છે. ૧૫૬

१५७

પરમ બાેધિ બીજ પામ્યાે તે છતાં મન વચનથી, કાયથી કરી દુષ્ટ ચેષ્ટા મેં શિરે મુજ તેહથી; અગ્નિ સળગાવ્યાે છતાં સ્વાધીન શિવપથ માેઝમાં, ચાલી કુમાર્ગે મેંજ નાંખ્યાે આતમા મુજ કષ્ટમાં.

રપષ્ટાર્થ:—પરમ બેલિબીજ એટલે સમ્યકત્વ પામ્યા છતાં પણ મેંજ મારા મન વચન અને કાયાની દુષ્ટ ચેષ્ટાએ એટલે ક્રિયાએ કરીને મારા માથા ઉપર અગ્નિ સળગાવ્યા છે અથવા આ બધા દુ:ખાની પરંપરામાં મેં મારી પાતાની મેળજમારા આત્માને નાંખ્યા છે. તેમાં બીજાના કાંઇ વાંક નથી. વળી શિવપથ એટલે માક્ષાના માર્ગ મારે સ્વાધીન છે, છતાં પણ તેના ત્યાગ કરીને આનંદથી કુમાર્ગ (જેનાથી સંસાર વધે તે કુમાર્ગમાં) ચાલીને મેંજ મારા આત્માને દુ:ખમાં નાંખ્યા છે. ૧૫૭

રાજ્યને પામ્યા છતાં પણ જેમ ભિક્ષા માગતા, મૂર્ખ ભટકે તેમ શિવસામ્રાજ્ય સ્વાધીન ધારતા; તે છતાં સંસારમાં મુજ આતમા ભટકાવતા, એ અપાય વિચય વિચારી ધર્મથી મુખ પામતા. ૧૫૮

રપણથ:--જેવી રીતે મૂર્ખ મનુષ્ય સારું રાજ્ય પામ્યા છતાં પણ લિક્ષા માગતા માગતા ભટકયા કરે, તેવી રીતે આ છવ માક્ષ રૂપી સામ્રાજ્ય પાતાને સ્વાધીન છતાં પાતાના આત્માને આ સંસારનો અંદર ભટકાવ્યા કરે છે. તેનું કારણુ આ રાગ દ્રેષ અને માહ છે એવું જે વિચારવું તે અપાય વિચય નામે ધ્યાન જાણવું. અને આ ધર્મ ધ્યાનથી ભવ્ય છવા ધર્મના સાધન સેવીને અપૂર્વ આત્મિક સુખ પામે છે ૧૫૮

એ અપાય વિચય વિચારી દુઃખ સાધન છોડતો, સુખ હેતુને આરાધતા બહુ કર્મને વિણસાવતા; રાગાદિ કેરી નીચતાને ભગ્ય જીવ પિછાણતા, વિપરીત બુદ્ધિ દૂર કરીને બાધ સાચા પામતા. ૧૫૯

રપષ્ટાર્થ:—ઉપર કહ્યા પ્રમાણે અપાય વિચયનું સ્વરૂપ વિચારીને, દુ:ખના સાધન રાગ દ્રેષાદિકના ત્યાગ કરીને સુખના કારણભૂત એવા નિર્મલ ચારિત્રાદિની આરાધના કરનારા છવ ઘણાં કર્મીના નાશ કરે છે. તેમજ તે છવા રાગાદિક એટલે રાગ દ્રેષ માહ વગેરેની નીચતાનું સ્વરૂપ જાણું છે. તેથી તેનાથી થતી વિપરાંત ખુદ્ધિ અથવા ઉલટી ખુદ્ધિ (દુ:ખને આપનાર હાય છતાં સુખને આપનાર છે એમ માનવું અને સુખને આપ- નાર હાેય છતાં દુ:ખને આપે છે એમ માનલું આવી ઉલંટી બુહિ )ના ત્યાગ જણાવ નારૂં જ્ઞાન મેળવે છે. ૧૫૯

> રાગથી દુઃખ પામનારા ભૂરિ છવા દુર્ગતિ, બહુ વાર પામ્યા દેષથી પણ ભાન ભૂલ્યા દુર્મતિ; ક્રોધ માન દેષ માયા લાભ રાગ વિચારીયે, દ્રેષ કરતાં બહુ અહિતકર રાગ ઇમ સંભારીયે.

સ્પષ્ટાર્થ:—પરસ્ત્રી ધન વગેરેની ઉપર રાગ કરનારા ઘણાં જીવા ભૂતકાલમાં ઘણો-વાર દુર્ગત એટલે ખરાબ ગતિ નરકગતિ ને તથા તિર્ધ ચ ગતિને પામ્યા છે. તેમજ દ્વેષથી પણ દુર્મતિ એટલે કુબુદ્ધિવાળા ઘણાં જીવા પોતાનું ભાન ભૂલી જઈને ઘણી વાર દુર્ગતિના દુ:ખને પામ્યા છે. તે પ્રમાણે માહથી પણ ઘણાં જીવા દુ:ખી થયા છે. ક્રોધ માન રૂપ દ્વેષ છે, ને માયા અને લાભ રૂપ રાગ છે એમ જાણવું. માટે જ ૮ કર્માની ૧૫૮ ઉત્તર પ્રકૃતિયામાં રાગદેષને અલગ ગણ્યા નથી. રાગ અને દ્વેષમાં રાગથી જીવને વધારે નુકશાન થાય છે. તેમજ રાગને દૂર કરતાં બહુ વાર લાગે છે, એમ ક્ષપક શ્રેણિમાં ક્રોધ માન માયાના ક્ષય કયા પછી અંતે લોબના ક્ષય થાય છે, એ ઉપરથી સાબીત થાય છે. સારાંશ એ કે રાગ દેષ અને માહ ત્રણે જીવનને દૂષિત બનાવનાર છે. એમ સમજને જરૂર ત્યાગ કરવા. ૧૬૦

> આશ્ચર્ય એ દુઃખ ના ગમે પણ દુઃખ હેતુ સેવતેા, સુખ ચાહના પણ હેતુ સુખના કાેઈ દિન ના સેવતેા; પાપનું ફલ ના ગમે પણ પાપને કરતાે રહે, ધર્મનું ફલ ચાહતાે પણ ધર્મ કરવા ના ચહે. ૧૬૧

સ્પાષ્ટાર્થ:——અહીં આશ્ચર્યની વાત એ છે કે કાઇને દુ:ખ ભાગવવું ગમતું નથી, પરંતુ જે દુ:ખના હૈતુઓ છે તેનું જ આજવન સેવન કરે છે દુ:ખ ભાગવવું ગમતું નથી પરંતુ દુ:ખના હૈતુઓ જે કષાયાદિક તેનું નિરંતર સેવન કરે છે. તેથી તેને નવાં પાપ કર્મો ખંધાય છે. વળી દરેક જીવને સુખ પામવાની ઇચ્છા હાય છે છતાં તેઓ સુખના હૈતુઓની કાઇ દિવસ સેવના કરતા નથી એ પણ આશ્ચર્ય છે. પાપનું ફલ જે દુ:ખ તે ગમતું નથી તે છતાં પણ તે જીવ પાપ કાર્યો કરે છે, એ આશ્ચર્ય છે. વળી ધર્મનું ફળ જે સુખ તેને મેળવવાની ઇચ્છા છે, પરંતુ ધર્મના દાનાદિ કાર્યો કરવાની તે જીવને ચાહના થતો નથી. એ પણ આશ્ચર્ય જાણવું. કહ્યું છે કે—

धर्मस्य फलमिच्छंति-धर्म नेच्छंति मानवाः॥ फलं नेच्छंति पापस्य-पापं कुर्वन्ति मानवाः॥१॥ २॥ १९।६ने। अर्थ ९५२ अश्वाच्ये। छे. १९१ રાગાદિના જીલ્માે થકી અચવા હૃદયમાં ચાહતા, જીવ તેના સાધના ન વિચારતા નહિ એાલતા; જોતાં નહિ સુણતાં નહી મરતા છતાં ના સેવતા, શ્રેષ્ઠ સાધન યાગ ભાવી ઝડ ત્રિદાષ નિવારતા. ૧૬૨

રપાષ્ટ્રાય:--આ અપાય વિચય નામનું ધર્મ ધ્યાન કરનાર લબ્ય છવા રાગાદિક જે અપાયા, તેના જીલમાંથી અચવાને હૃદયમાં ઈચ્છા રાખે છે, તેથી તે જીવા તેના સાધ-નાના વિચાર કરતા નથી. તે વિષે બાલતા નથી. તે તરફ જોતાં નથી. તેને સાંભળતાં નથી. તેમજ મરવાનું પસંદ કરે, પણ તેનું સેવન કરવાનું પસંદ કરતા નથી. તથા સંયમ વગેરે શ્રેષ્ઠ સાધનાની સેવના કરીને જલ્દી ત્રિદાષ (રાગ-દેષ-માહથી થએલ ઉન્માદ દશા)ને દ્વર કરે છે. ૧૧૨

હવે ત્રીજા વિષાક વિચય નામના ધર્મ ધ્યાનનું સ્વરૂપ ૧૨ શ્લોકામાં જણાવે છે:---

જેહ ફલ કૃત કર્મના તેહી વિપાક વિચારીએ, શુભ અશુભ બે ભેદ અનુભવ તસ વિચિત્ર ન ભૂલીએ; દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિક જનિત તે પુષ્પમાલાદિક તણા, ઉપભાગથી શુભ ને વિપાક અશુભ ખલે સર્પાદિના. ૧૬૩

રપ્દાર્થ:—હવે ધર્મધ્યાનના ત્રોજ વિષાક વિચય નામના છોદનું સ્વર્ષ જણા-વતાં પ્રથમ વિષાકના અર્થ સમજાવે છે:—કરેલા કર્મનું જે કલ અથવા કરેલા કર્મના ઉદયથી જે સુખ દુ:ખના અનુભવ થવા તે વિષાક કહેવાય છે. તે વિષાક શુભ અને અશુભ એમ બે પ્રકારે છે. વળી દ્રવ્ય ક્ષેત્ર વગેરેથી તેના અનુભવ વિચિત્ર પ્રકારના થાય છે. તે દુષ્ટાન્તપૂર્વક સમજાવે છે. પ્રથમ તા વિષાકમાં કારણુભૂત દ્રવ્યને લઇને જે અનુભવ થાય તે ૧ દ્રવ્યવિષાક કહેવાય. ક્ષેત્રને લીધે જે અનુભવ થાય તે ૨ ક્ષેત્રવિષાક કહેવાય. કાલ નિમિત્તે જે કર્મ કલ ભાગવાય તે ૩ કાલવિષાક અને ભાવ અથવા મનના પરિણામ દ્રારાએ જે વિષાક (કર્મના કલના અનુભવ) તે ૪ ભાવ વિષાક કહેવાય. અને ભવની મુખ્યતાને લીધે જે વિષાક તે ૫ ભવવિષાક કહેવાય. એમ પાંચ પ્રકારે વિષાકનાં કારણું જાણવાં. તેમાં પ્રથમ દ્રવ્ય વિષાક શુભ અને અશુભ એમ એ પ્રકારે કહ્યો છે. તેમાં પુષ્પની માલા, સુંદર ભાજન વગેરેના ઉપભાગથી શુભ દ્રવ્ય વિષાક કહેવાય છે અને સર્પ કરડે, અગ્નિમાં પડે, ઝેર ખાય, વગેરેના નિમિત્તે અશુભ દ્રવ્ય વિષાક જાણવાં. ૧૬૩

> એહ દ્રવ્ય વિપાક મ્હેલ વિમાન ઉપવન આદિમાં, વાસાદિથો શુભ જંગલે અઠવી વિષે શમશાનમાં;

# વાસાદ્રિ કરતાં અશુભ હાય વિષાક ક્ષેત્ર વિષાક એ, વસંતાદિકમાં ફરતા શુભ વિષાક વિમાસીએ, ૧૬૪

રપષ્ટાથ :--એ પ્રમાણે ૧૬૩ મા શ્લાકમાં પ્રથમ ૬૦૫ વિપાક કહ્યો. હવે બીજ ક્ષેત્ર વિપાકમાં શુભાશુભપણ જણાવે છે:--મહેલમાં, વિમાનમાં તેમજ ઉપવન ( આગ- પ્રમોગ્યા)માં વાસ કરવા એટલે રહેવું, તેનાથી જે સુખ ભાગવવું, તે ક્ષેત્ર વિપાક શુભ કહે- લાય છે. અને જંગલ, અટવી, ૧મશાન વગેરે સ્થળાએ વસવાથો જે દુ:ખ ભાગવવું, તે સશુભ ક્ષેત્ર વિપાક જાણવા. હવે ત્રીજ કાલ વિપાકનું સ્વરૂપ જણાવતાં પ્રથમ શુભ કાલ વિપાક જણાવે છે:--ટાઢ તેમજ તડકા રહિત એવી વસંત ઝાનુમાં ફરવું તે સુખનું કારણ હાવાથી શુભ કાલ વિપાક જાણવે. હવે અશુભ કાલ વિપાક ૧૬૫ મા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૧૬૪

ગ્રીષ્માદિમાં ફરતા વિપાક અશુભ વિચારા કાલથી, તાષાદિમાં શુભ અશુભ ક્રીધાદિક વિષે એ ભાવથી; દેવાદિ ભવમાં **શુભ કુમાનવ આદિતામાં અ**શુભ એ, ભવ નિ**પાક દુભે**દ ક**મ દસ ભેદ** સર્વે ધારીએ. ૧૬૫

સ્પાગ્ડા મેં:—- તડકાવાળી બીષ્મ ઋતુ મથવા ઉનાળાના કાળ તથા ટાઠવાળો હેમંત ઋતુ વગેરમાં મામળુ કરવાથી જે દુ:ખના અતુભવ કરવા, તે અશુભ કાલ વિપાક જાણવા. હતે ચાલા ભાવથી શુભાશુભ વિપાક જણાવતાં સંતાષ, મનની પ્રસન્તતા વખેરે દ્વારા જે સુખ થાય, તે શુભ ભાવવિપાક કહેવાય અને કોધાિક એટલે કોધ, અભિમાન વગેરે સ્થશુભ ભાવવિપાક જાણવા હવે પાંચમા ભવવિપાકનું શુભાશુભપણું જણાવે છે, તેમાં દેવ, મુમલિક મનુષ્ય વગેરેના ભવમાં સાતા વિશેષ હોવાથી શુભ ભવવિપાક જાણવા, અને મુમાનન શ્રેટલે અનાર્ય મેરેચ્છ વગેરે જાતિના મનુષ્ય તથા નારકી તિર્યં ચ વગેરેના ભવને આશ્રીને જે દુ:ખના અનુભવ, તે અશુભ ભવવિપાક જાણવા. એમ છે પ્રકારે ભવ વિપાક કહ્યો. બધા મળીને વિપાકના કુલ ૧૦ લેદ જાણવા. આ ૧૦ લેદ થવાનું કારણ એ છે કે—સંસારી જીવાને સુખના કે દુ:ખના અનુભવ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવ અને ભવ નિમિત્તે થાય છે. એટલે કર્મના શુભ કલા અથવા અશુભ કલા ભાગવામાં એ પાંચ કારણામાંના એકાદિ કારણા જરૂર હ્યાત હાય જ. કાઈને દ્રવ્ય નિમિત્તે કર્મ ભાગવાય, કાઈને કાલ નિમિત્તે તે કાઈને ભવ નિમિત્તે શુભ કે અશુભ કર્મ ભાગવાય. એમ ૧૦ ભેદનું ખરૂં રહસ્ય સમજવું. ૧૬૫

આવશ્યકે ઉદયાદિ હોવે કર્મના દ્રવ્યાદિથી, એમ જીવને ફળ દીએ કૃત કર્મ ગણ દ્રવ્યાદિથી;

### તે કર્મના મૂલ આઠ ભેદા પ્રથમ જ્ઞાનાવરણ એ, પાડા સમું તે જ્ઞાન ઢાંકે ભેદ પાંચે ધારિયે.

٩٤ ¢

રપષ્ટાર્થ:—ગ્રંથકાર પ્રભુએ કહેલી ખીનામાં હાલ વર્ષ માન સૂત્રની સાક્ષી આપતા જણાવે છે કે-આવશ્યક સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે કર્મના ઉદયાદિ એટલે ઉદય, ક્ષય, ઉપશમ, ક્ષયોપશમ વગેરે દ્રવ્યાદિશે એટલે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ અને ભવને આશ્રીને થાય છે. (આના વિસ્તાર દેશવિરતિ જીવનમાંથી જાણવા.) એ પ્રમાણે દ્રવ્યાદિ સામગ્રો પામીને કૃતકર્મગણુ એટલે કરેલાં (બાંધેલા) કર્મીનાં સમુદાય જીવને પોતાનું ફળ આપે છે. તે કર્મીના મૂળ આઠ લેદા કહેલા છે, કારણ કે તે ગહ્યુ કરેલા કર્મ દલિયાંને વિષે અઠે પ્રકારનો સ્વભાવ થાય છે તેથી સ્વભાવને લઇને કર્મના મુખ્ય ૮ લેદ જણાવ્યા છે તે આઠ લેદામાં પ્રથમ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેલું છે. અને તેને પાટાની ઉપમા આપી છે. કારણ કે આંખે વસ્ત્રનો પાટા બાંધવાથી જેમ આંખનો દેખવાનો મુણ અવરાઇ (ઢંકામ) જાય છે, તેમ આ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી મતિ, શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યવ અને દેવલાએ પાંચ પ્રકારનાં જ્ઞાનો અવરાઇ (ઢંકાઇ) જાય છે. જ્ઞાનનાં પાંચ લેદા હોવાથી જ્ઞાનાવર રણનાં પણ પાંચ લેદા કહ્યા છે. ૧૧૬

દર્શનાવરણીય નિક્રા રૂપ દર્શન ઢાંકતું; પ્રતિહાર જેલું ભેદ નવ સામાન્ય બાધ નિરાધતું; મધુ ક્ષિપ્ત અસિ ધારા સમું ત્રીજીં અશાતા વેદની, એ ભેદ શાતા મુખ દીધે દુઃખને અશાતા વેદની. ૧૬૭

રેપન્ડાર્ધ:—હવે બીજા દર્શનાવરણાય કર્મનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—આ દર્શનાવર-ભીય નામનું બીજું કર્મ પાંચ પ્રકારની નિદ્રા લાવનાર છે. અને ચાર પ્રકારના દર્શનને આવરનાર (ઢાંકનાર) છે. તેથી નવ પ્રકારે છે. આ કર્મને પ્રતિહાર એટલે પાળી-યાની ઉપમા આપી છે. કારણ કે પ્રતિહારના રાકવાથો માણુસ રાજાદિકને જેઈ શકતો નથી, તેમ આ દર્શનાવરણીય કર્મ રૂપ પાળીયાથી છવ પણ અન્ય પદાર્થીના સ્વરૂપને જોઇ શકતો નથો અહીં છવના મુખ્ય છે ધર્મ કહ્યા છે, એક વિશેષ ઉપયોગ રૂપ ત્રાન અને બીજું સામાન્ય ઉપયોગ રૂપ દર્શન છે. અથવા સામાન્ય એટલે નામ જાતિ ક્રિયા વગેરે વિશેષની અપેક્ષા વિના જે સામાન્ય બાધ તે દર્શન કહેવાય, અને તે સામાન્ય બોધને જે રાકે તે દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. હવે ત્રોજું અશાતા વેદ-નીય નામનું કર્મ મધ્યમી લેપાએલો તરવાયની ધારાને સાઠવા જેવું કહેલું છે. તેમાં મધ માટવાથી સુખ અનુભવાય તેના સરખું શકતા વેદનીય જાણવું, અને છમ કપાવાથી દુ:ખ અનુભવાય, તેના જેવું અશાતા વેદનીય જાણવું. એમ બે પ્રકારે વેદનીય કર્મનું સ્વરૂપ જાણવું. ૧૬૭ માહની મદિરા સમું મૂંઝાવનારું જવને, કૃત્ય તેમ અકૃત્યને બૂલાવનારું મૃઢને; ભેદ દર્શન માહની ચારિત્ર માહની એ કહ્યા,

અનુકને ત્રણ પચ્ચીશ ભેદો સર્વ અઠયાવીસ લદ્યા. ૧૬૮ સ્પષ્ટાર્થ:—હવે ચાયા મોહનીય કર્મનું સ્વરૂપ કહે છે:—માહનીય કર્મને મદિશ અથવા દારૂના જેવું કહ્યું છે. તેનો જીવને મું ઝવવાનો સ્વભાવ છે. જેમ દારૂ પીનારને પોતાના હિત અહિતનું ભાન રહેતું નથી, તેમ માહનીય કર્મના ઉદયવાળા મૂઢ જીવને દુત્ય એટલે કરવા લાયક કાર્યમાં અને અકૃત્ય એટલે નહિ કરવા લાયક કાર્યને વિષે મું ઝવલુ થાય છે, એટલે કરવા લાયક કાર્યને નહિ કરવા લાયક માને છે. અથવા પોતાના હિતકારીને અહિત કરનાર માને છે, અને અહિત કરનારને હિત કરનાર માને છે. આ માહનીય કર્મના મુખ્ય છે લેદ કદ્યા છે. ૧ દર્શન માહનીય અને ૧ ચારિત્ર માહનીય. જે દર્શન અથવા સમક્તિ તેમાં મું ઝાવે અથવા શુદ્ધ દેવ શુરૂ અને ધર્મ ઉપર અશુદ્ધ પચાની ખુદ્ધિ કરાવે, તે દર્શન મોહનીય અભાવું. તેના ૧ સમક્તિ ૨ મોહનીય મિશ્ર માહનીય અને ૩ મિશ્યાત્વ માહનીય એમ ત્રણુ લેદા જાણવા. બીજા ચારિત્ર માહનીયના ૧૬ કથાય અને ૬ નાકષાય એમ પચીસ લેદા જાણવા. ખંતેના મળીને માહનીય કર્મના મુલ ૧૮ લેદા જાણવા. ( વિશેષ સ્વરૂપ કર્મ શ્રંથાદિથી જાણવું.) ૧૬૮

માહનીય આ કર્મ આત્મિક દૃષ્ટિને ભૂલાવતું; ભલભલાને દેઈ લાલચ સાધ્યથી જ ચૂકાવતું; પણ ચેતનારા ધૈર્યવંતા ભાવિ ભદ્ર વિચારતા, દેઈ થપ્પડ માહને મુક્તિ રમા સુખ પામતા.

સ્પષ્ટાર્થ: --- આ ચાશું માહનીય કર્મ આત્મિક દૃષ્ટિ એટલે આત્માના ગુણા તરફની દૃષ્ટિને (ભાવનાને) ભૂલાવે છે. અથવા મૂઢ જીવ આત્માને ભૂલીને પોફગલિક પદાર્થીમાં રમણતા કરનારા અને છે. તેથી કરીને ભલભલા એટલે માટા પુરૂષાને પણ તે માહનીય કર્મ લાલચમાં નાખીને સાધ્ય એટલે જે પ્રાપ્ત કરવાનું આત્મકલ્યાણ તેમાંથી ચૂકવે છે. છતાં પણ જેઓ પૈર્ષવાન અને ચેતનારા છે. અથવા માહનીયનું સ્વરૂપ જાણ્યું હાલાથી તેમાં કસાતા નથી તેવા મનુષ્યો પોતાના ભવિષ્યના કલ્યાણનો વિચાર કરે છે. અને માહનીય કર્મને થખ્યડ દઇને એટલે માહનીય કર્મનો નાશ કરીને માહનીય સ્ત્રીના સુખને પામે છે. ૧૬૯

હૈ જીવ ! વિષય કષાય અંને માહના વશ ના થજે, આસક્ત ભમતા ભવ વિષે નિઃસંગ સુખ શાંતિ ભજે; મહિલ નેમિ જંખૂ ચૂલીભદ્ર વજાદિક તણા, દુષ્ટાંત ભાવી જન અને ના દાસ જેવા માહના.

156

સ્પા**રાય**:—હે છવ ! વિષય અને કષાય એ એ માહના ઘરના છે. તું તેને વશ થઇશ નહિ. કારણ કે વિષયામાં આસકત અનનારા જીવા આ સંસારમાં લમ્યા કરે છે. અને તેના સંગથી રહિત ખનેલા સુખ અને શાંતિને પામે છે. મલ્લિનાથ, જંબુસ્વામી, સ્થુલીક્ષદ્ર તથા વજસ્વામી વગેરેના હૃષ્ટાન્તનો વિચાર કરીને, તેઓએ માહુને કેવી -રીતે જ્યો તેનું સ્વરૂપ વિચારીને સમજી મનુષ્યા માહના દાસ જેવા ખનતા નથી એટલે વિષય કયાયમાં આસકત થતા નથી. જો કે શ્રી અજિતનાથ પ્રભુએ દેશનામાં શ્રી મલ્લિ નાથ અદિના દર્શાતા જણાવ્યા નથી, તેા પણ મેં લવ્ય જીવાને બોધ પમાડવાની ખાતર અહીં જણાવ્યા છે. કારણકે ખાલ છવા દર્શત સાંલળીને વસ્તુ તત્ત્ર યથાર્થ સમજી જીવનમાં ઉતારી શકે છે. ને સન્માર્ગ સાધી આત્મહિત પણ જરૂર સાધી શકે છે. શ્રીમલ્લિનાથે પાતે વિષયથી અલગ રહી પાતાની પુતળો બનાવી તેની દુર્ગ ધિ સહન નહિ કરનારા રાગી એવા પૂર્વ ભવતા է મિત્રાને વૈરાગ્યવાત કર્યા. શ્રીજ બુસ્વામીએ પોતે શીલ પાલી બીજાને શીલવંત અનાવ્યા. શ્રો સ્યુલિલદ્ર મહારાજે પાતે શીલવંત અની વેશ્યાને શ્રાવિકા અનાવી. શ્રી વજસ્વામીએ શીલમાં અડગ રહી રૂકિમ**ર્સોને દીક્ષા** આપી. વિશેષ ખીના શ્રી ભાવના કલ્પલતાદિમાં જણાવી છે. ૧૭૦

> શુદ્ધ દર્શન રાેકનારું એહ દર્શન માહની. વિરતિ ગુણને ઢાંકનાર કર્મ ચારિત્ર માહની; આયુષ્ય બેડીના સમું નર આયુ આદિ તેહના, ચઉ ભેદ એતાલીશ સડસઠ ત્રાણુ ભેદા નામના. 969

**૨૫૪ાથ**:--શુદ્ધ દર્શન એટલે સમક્તિ અથવા જિનેશ્વરના વયન ઉપર શ્રદ્ધા. તેને રાકનારું આ દર્શન માહનીય એટલે મિશ્યાત્વ માહનીય જાણવું. તથા આત્માના વિરતિ શુજ્રને આવરનારૂં (ઢાંકનારૂં) બીજું ચારિત્ર માહનીય કર્મ જાણુવું એ પ્રમાણે માહનીય કર્મનું સ્વરૂપ જણાવીને હવે પાંચમા આયુષ્ય કર્મનું સ્વરુપ

છે. આ આયુષ્ય કર્મ બેડીના સરખું કહેલું છે. જેમ કેદખાનામાં પડેલા કૈકી બેડીને લીધે ત્યાંથી નીકળી શકતાે નથી અને અનેક પ્રકારની વિડંબનાએા સહન કરે છે, તેવી રીતે જીવ પણ માયુષ્ય કર્મ પૂરૂં ભાગવ્યા સિવાય ત્યાંથી નીકળી શકતા નથી. આ આયુષ્ય કર્મના ૧ દેવાયુષ્ય ૨ મનુષ્યાયુષ્ય, ૩ તિર્યાયાષ્ય, ૪ નરકાયુષ્ય ચાર પ્રકાર છે. હવે છઠા નામ કર્મના બે તાલીસ સેદ છે, સહસઠ સેદ છે, ત્રાહ્યું સેદ છે તેમજ એક્સા ત્રણ ભેદા છે. (આ ભેદાનાં નામ તથા સ્વરૂપ કર્મગ્રશાદિકથી **જાણનું.** ) ૧૭૧

તે ચિતારા જેહલું ગતિ જાતિ આદિ વિચિત્રતા, નિયજાવનારું જીવ તસ કલ દેહ માંહી પામતા;

# પાત્ર ભેઠ કરાવનાર કુંભાર જેવા ગાત્રના, બે ભેદ ઉંચ નીચ ગાત્ર ખંને ગાત્ર ફ્લ છે તેમના. ૧૭૨

રુપાના મામ કર્મ ચિતારા જેવું કહેલું છે. કારણ કે જેમ ચિતારા માણસ ગાય વગેરે અનેક પ્રકારનાં રૂપા ચિત્રે છે, તેમ નામ કર્મના ઉદયથી પણ જીવની નારકો તિર્યાં ચ વગેરે ગતિ, એકેન્દ્રિયાદિક ભતિ વમેરે અનેક પ્રકારની વિચિત્રતા થાય છે. આ કર્મ પાતાનું કલ જીવને મુખ્યતાએ શરીરને વિષે દેખાંડ છે. અથવા આ કર્મની ઘણી પ્રકૃતિઓ જીવના શરીરને વિષે પાતાના વિપાક દેખાંડ છે. એ પ્રમાણે નામ કર્મનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહે છે કે ગાત્ર કર્મ કું ભાર સમાન જાણવું. હવે સાતમા ગાત્ર કર્મનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહે છે કે ગાત્ર કર્મ કું ભાર સમાન જાણવું. કારણ કે જેમ કું ભાર મિદરા પાત્ર (દારૂ ભરવાનું પાત્ર) અનાવે તે નિંદનીય થાય છે, અને ક્ષીર પાત્ર (દ્રધ ભરવાનું પાત્ર) અનાવે તે વખાણવા લાયક થાય છે, તેમ ગાત્ર કર્મના ઉદયયી જીવ પણ ઉંચ ગાત્ર અને નીચગાત્રને પાત્રીને અનુક્રમે પૂજનીય તથા નિંદનીય થાય છે. ૧૭૨

દાનાદિ લબ્ધિ ઢાંકનારૂં ભેદ પંચ અંતરાયના, ભંડારી જેવું તે વિપાકા ભાવવા ઇમ કર્મના; ભેદ ધર્મ ધ્યાનના ત્રીજે વિપાક વિચય કહ્યો, જેણે વિચાર્યા ર'ગથી તે કર્મ બધ થકી બચ્યા. ૧૭૩

સ્પાન્ટાર્થ:—હવે છેહલા એટલે આઠમા અંતરાય કર્મનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—આ અંતરાય કર્મ દાનાદિ લખ્ધિ એટલે દાન, લાબ, ભાગ, ઉપલાંગ અને વીર્ધ રૂપ પાંચ પ્રકારની લખ્ધિઓને ઢાંકનાર હાવાથી તેના અનુક્રમે દાનાંતરાય, લાબાંતરાય, ભોગાંતરાય, હપેલાંગાંતરાય અને વીર્યાન્તરાય એમ પાંચ પ્રકાર બાળુવા. આ કર્મને ભાંડારીની ઉપમા આપી છે. કારણ કે જો બાંડારી પ્રતિકૃત્ર હોય તો તે રાજાદિને દાનાદિક કરવા દે નહિ એટલે દાનાદિક કરતાં અંતરાય (વિદ્ન) કરે, તેમ આ અંતરાય કર્મ રૂપી બાંડારી જવરૂપ રાજાને દાનાદિક કરવા દેતા નથી આ પ્રમાણે કર્મના વિપાર્કા ભાવવા. એટલે કર્મના ફ્લની વિચારણા કરવી, તે ધર્મ ધ્યાનના ત્રીજે વિપાક વિચય નામના લેદ બાળુવા. જે બન્ય જીવાએ આનંદ પૂર્વક આ કર્મના વિપાકને વિચાર્યો છે, તેઓ કર્મના બંધથી જરૂર ખરી શકે છે એમ બાળુવું. અહીં પુષ્યના વિપાકની અને પાપના વિપાકની બાવના યથાર્થ સમજવા માટે અગીઆરમા શ્રી વિપાક સ્તૃત્રના હુંક પરિચય કરાવવા ખાસ જરૂરી છે. તે આ પ્રમાણે—આ અંગસ્ત્રના બે શ્રુતસ્કંધ છે. શ્રતસ્કંધ એટલે આખા પ્રધાને મોટા બાળ. ખેકલા શ્રતસ્કંધમાં ૧૦ અધ્યયના છે. તેમાં પાપના ફલ આ રીતે જણાવ્યા છે. આર અનવાળા સુધમાં ફ્લામીને ચંપાનગરીમાં, શ્રી જંખૂસ્વામિએ

આ સૂત્રના અર્થ પૃછયા, શ્રી સુધર્માસ્વામિએ મૃગાપુત્રાધ્યયન વગેરે ૧૦ અધ્યયનામાંના પેંદ્રેલા મૃગાપુત્ર અધ્યયનમાં મૃગાપુત્રે પૂર્વ ભવે કરેલા પાપના કલ આ ભવમાં ભાગવ્યા તે બીના જણાવી તે ડુંકામાં આ પ્રમાણે મગાપુત્રનું સ્વરૂપ—તેને ભાંચરામાં રાખ્યા હતા, કારૂણ્યવૃત્તિએ (ક્યાજનક સ્થિતિમાં) તે છવન ગુજારનારા જન્મથી આંધળા હતા. વિજય ક્ષત્રિયત' તીકળવું, જાત્યાં ય આવ્યા, જાત્યાં ધના પ્રશ્નમાં મૃગાપુત્રનો ખીના જણાવી, તેને જોવા શ્રી ગૌતમ સ્વામી ગયા, તેમણે મૃગાપુત્રની માતાને લોચશમાં રહેલ મૃગાપુત્રને लेवानी ध्रिष्ठा कखावी. लाकननी गाडी क्षर्यने तेनी भाता आवी तेखीं में पूज्य श्री ગોતમસ્વામીને મુખ નાક ભાંધ કરવા સૂચના કરી, તેનું કારણ એ હતું કે સાંવરામાં રહેલા મુખાપુત્રના શરીરની દુર્ખ ધ બહુજ ઉછળતી હતી. તે સહન ન થઇ શકે તેવી હતી તેની ખરાખ અસર ન થાય આ મુક્રાંથી મૃતારાણીએ શ્રી ગૌતમસ્વામીને મુખ નાક ભંધ કરવાની સચના કરી હતી. લોંયરામાં જઇ શ્રીગોતમ સ્વામીએ મૃગાપુત્રના આહારાદિ જોયા. સાથે નારકીના જેવી તેની ઢાલત પણ જોઈ, શ્રો ગૌતમસ્વામીએ આ બીના પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવને જણાવી. તેના પૂર્વસવ પૂછ્યા. જવાબ દેતાં પ્રભાગ જણાવ્યું કે-જેના તામામાં ૫૦૦ ગામ છે. એવા ઇક્કાઇ નામના રાઠાડ શતદાર નગરની નજીક આવેલા વિજયવધ માન નામના ખેંટ (ગામ)માં રહેતા હતા, તે ધનવાન હતા, ને બહુજ અધમી હતા પ્રજાની ઉપર નવા નવા કરવેરા વગેરે નાંખી પ્રજાને કનકતા હતા. આ કરેલા હિંસાદિ પાપના ઉદય થતાં તેને શરીરમાં સાલ રાગ થયા, તેને મટાડનાર વૈદ્યની તપાસ કરવા ગામમાં ઉદ્દેશપણ કરાવી તેલ વગેરે ચાળતા છતાં પણ વેદના એક્છી થઇ નહિ, સેબાઇને ૨૫૦ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં ૨૮નપ્રભા નામે પહેલી નરકમાં નારકી થયા, હે ગૌતમ! ત્યાંનું આયુ-વ્ય પૂર્ણ થતાં મહીં મૃગાપુત્ર પણ માતાના ગર્ભમાં આવ્યા, તેને અનિષ્ટ લાગ્યા, ગર્ભ-પાતાદિ કરવા માટે માતાએ ઉપાયા કર્યા, છતાં તેમાં તે નિષ્ફલ નીવઠી. પ્રભુએ મૃગાપુત્રની નાડી આદિનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. જન્મ થતાં પુત્રને જોઇને માતા ખઢીની, તેના પતિએ કહ્યું કે પુત્રને ભાંયરામાં રાખીને સાચવવા. હે ગૌતમ! અહીંનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી સિંહાદિ રૂપે સંસારમાં ભમશે, છેવટે સુપ્રતિષ્ઠ નગરે જન્મ લઈ દીક્ષા પાલી સૌધર્મ દેવલાક દેવ થઈ મહાવિદેહ સિદ્ધ થશે.

ર બોજા ઉજિઝત નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-વાણિજય ગ્રામમાં મુધર્મ નામના યક્ષનું મંદિર છે, અહીંના મિત્ર નામે રાજાને શ્રી નામે રાજ્યો છે અહીં કામધ્વજ નામે ગણિકા (વેશ્યા) રહે છે, તેનું વર્જીન જણાવ્યું છે, અહીં વિજયમિત્ર સાર્થવાહના ઉજિઝતક નામે પુત્ર હતો, જયારે શ્રી ત્રોતમ સ્વામી ગાયરી નીકળયા, ત્યારે ઉજિઝતકના હાથ ખાંધીને સિપાપ્રયા તલતલ જેવા શરોરના હુકડા કરે છે, તેણે કરેલા ગૂના પ્રત્નને જણાવે છે. આ ખનાવ જોઇને શ્રી ગૌતમસ્વામીએ પ્રભુને ઉજિઝતકને આવું દુ:ખ પડવાનું કારણ પૂછ્યું. જવાબમાં પ્રભુએ કહ્યું કે-હે ગૌતમ! હસ્તિનાપુર નગરમાં સુનંદ નામે એક મનુષ્ય રહેતા હતા, ત્યાં ગામંડપ હતા, જે સ્થલે ગાયા એસે તે

ગામાં ડેપ કહેવાય, અહીં ભીમ નામના કૂટ શાહી (મચ્છોમાર વગેરે જાતિ)ની ઉત્પલા નામની ભાર્યાને ખરાળ ગર્લના પ્રભાવે ગાયતું માંસ ખાવાના દોહલા થયા. બીમે ગામ ડેપમાંથી માંસ લાવીને દોહલા પૂર્યા તે ખાલે ત્યારે ગાયા ત્રાસ પામતી હતી, તેથી તે બોમ ગાત્રસ નામે પ્રસિદ્ધ થયા, ગાયતું માંસ ખાવું વગેરે પાપ કરીને તે ભીમ નરકે ગયા, ત્યાંથી નીકળી વિજય મિત્ર સાર્ધ વાહ અને સુલદાના પુત્ર થયા, તેના ઉકરડામાં ત્યાંગ કર્યા તેથા તેનું ઉજિઝતક નામ પડ્યું, વિજય મિત્ર સસુદ્ધની મુસાફરી કરતાં મરણ પામ્યા તે જાણી શાકથી સુલદા પણ મરણ પામી, સ્વજનાએ ઉજિઝતકને વ્યસની હાલાથી ઘરમાંથી કાઢો મુકયા, તે વેશ્યામાં આસકત થયા. તેથી રાજાએ કંડ કર્યા. ત્યાંથી મરીને ખોજા ભવામાં ભમીને ઇંદ્રપુરમાં વેશ્યાના પિતૃસન નામે નપુંસક પુત્ર થયા, અહોંથી મરીને પહેલી નરકે ગયા, સુંસુમાર વગેરના ભવામાં ભમીને ચંપા નગરીમાં શ્રાવક કુલે જન્મ પામી અવસરે સાધુ પશું પાલી પહેલા દેવલાકમાં દેવપાયું ભાગવી મહાવિદેહ સિદ્ધ થશે.

ત્રીજ અલગ્નમન નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-પુરિમતાલ નગરમાં અમાલદર્શિયક્ષનું મંદિર હતું, શાલા નામની ચાર પલ્લીના વિજય નામે ચાર ઉપરી હતો. તે ગામને લુંટલું વિગેરે પાપ કર્મ કરીને આજીવિકા ચલાવતા હતા. તેને સ્કંદશ્રો નામે ભાર્યા તથા અલગ્નસેન નામે પુત્ર હતા. અહીં નગરમાં શ્રી વીર પ્રભુ પધાર્યા. અલગ્નસેનના કુટું અને ૧૮ ચૌટામાં ફેરવીને રાજાએ તેને મારો નખાવ્યું. તેના પૂર્વ લવની બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—તે અલગ્નસેન ચાર પૂર્વ લવમાં અન્યાયી અંડ નામે વાલ્યુચા હતા, ત્યાંથી મરી ત્રીજી નરકે જઈ અહીં સ્કંદશ્રીને દાહેલા પૂર્ણ થતાં પુત્રના જન્મ થયા. તેનું અલગ્નસેન નામ પાડ્યું. અનુક્રમે માટા થતાં ચારોની સેનાના અધિપતિ થયા તેનું એક બાલકને મારી નાંખ્યા. દેશના લાકોએ લેગા મળીને મહાબલ રાજાની આગળ કરિયાદ કરી તે સાંલળી રાજાએ તેને દંડ કરવાના હુકમ કરમાવ્યા. આ વાત કાઇએ અલગ્નસેનને કહ્યો દીધી, રાજાના સિપાઇયોએ વિધાસ પમાડી તેને પકડયા. સાથે તેના કુટું બને પણ પકડી લીધું. ને સર્વેને મારી નાખ્યા. અહીં અલગ્નસેન મરીને નારક વગેરે લવામાં લમીને હિંસાદિ કરવાથી કરેલા કર્મી સંયમથી ખપાવી અંતે માક્ષે જશે. અહીં સમજવા જેવો ખીના એ છે કે-પ્રભુની હયાતી છતાં નિરૂપક્રમ કર્મ જન્ય ઉપદ્રવા પ્રભુના અતિશયથી પણ ટળી શકતા નથી

હવે ચાથા શકટાધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-શાખાંજની નગરીના દેવપૃમણુ નામના અગીસામાં અમાલ નામના યક્ષનું મંદિર હતું. અ! નગરીના મહાચંદ્ર રાજા, તેને સુસેન નામે પ્રધાન હતા અહીં સુદર્શના નામે વેશ્યા રહેતી હતી સુલદ્ર શેઠનો લદ્રા સ્ત્રીને શકટ નામે પુત્ર હતો, અહીં શ્રી વોર પ્રભુ પધાર્યા વગેરે ખીના જણાવી તેના પૂર્વલવ કહ્યો. તેમાં જણાવ્યું કે-આ શકટ નામે પુત્ર પાછલા લવમાં છગલપુરે સિંહગિરિ રાજાના રાજ્યમાં છણાક નામે છગલિક (ખકરા વેચવાના ધંધા કરનાર) હતા, અહીં હિંસાદિ પાપ કમી કરી મરીને ચાથી નરકે ગયા પછી અહીં સુલદ્ર શેઠના શકટ નામના પુત્ર પણ

6ત્પન્ત થયા. વ્યસની હાલાથી પિતાએ લગમાંથી કાઢી મૂકયા. સ્વ≈છંકી અની વેશ્યાસકત થયા, સુસેન પ્રધાને મારી નખાવ્યા, મરીને પહેલી નરકે ગયા, ત્યાંથી નીકળી રાજગૃહે ચંડાલ થયા. કરેલા પાપે મરીને નરકે ગયા વગેરે બીના જણાવી છે.

પાંચમા ખુઢસ્પતિકત્ત નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-કોશાંબી નગરીના ચંદ્રાવતરહ્યું ઉદ્યાનમાં શ્વેતબદ્ર નામે યક્ષનું મંદિર હતું. આ નગરીના શતાનીક રાજની મૃગાવતી રાહ્યીને ઉદાયન નામે પુત્ર હતો, તેને પદ્માવતી રાહ્યી હતી આ રાજના રાજ્યમાં સામકત્ત વસુકત્તાના ખૃહસ્પતિ નામે પુરાહિત હતે, અહીં શ્રીવીર પ્રભુ પધાર્થા વળેરે બીના જહ્યુાવ્યા બાદ કહ્યું છે કે-સર્વ તાબદ્ર નામના નગરના જિતશતુ રાજને મહેશ્વરદત્ત નામે પુરાહિત હતો. તે દરરાજ વ્યાદ્માણ વળેરેના એક પુત્રને હહ્યું છે, આઠમ એદરો બે બે પુત્રાને, ચામાસીના દિવસે ચાર ચાર પુત્રાને, છ માસીએ આઠ આઠ પુત્રાને અને વાર્ષિક દિને સાલ સાલ પુત્રાને, અને પરળક્ષના અભિ યોગ રૂપ અવસરે ૧૦૮–૧૦૮ પુત્રાને હહ્યું છે. આવી દ્યાર હિંસાના પાપે તે પુરાહિત મરીને પાંચમી નરકે જઈ અહીં જૃદરપતિદત્ત પહ્યું ઉત્પન્ન થયા. તે ઉદાયન રાજાના બાલમિત્ર હતા, તે પદ્માવતી રાહ્યુમાં આસકત થયા. આ પાપે હૃદ્યાઈને મરી પહેલી નરકે ગયા વગેરે બીના જહ્યાવી છે.

છઠ્ઠા સુદર્શન નામના અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે—મશુરાના ભંડીરવન નામના ખગીસામાં સુદર્શન યક્ષતું મંદિર છે. અહીં નગરીમાં શ્રીદામ શેઠની બંધુશ્રી નામની લાર્યાને નંદિવર્ષન નામે યુત્ર હતો. તે પાછલા લવમાં સિંદ્રપુરના સિંહરથ રાજ્યના કેદ-ખાનાના ઉપરી દુર્યોધન નામે ચારકપાલ હતો. હિંસાદિના પાપે તે મરીને છઠ્ઠી નરેકે જઇ અહીં નંદિવર્ષન પહે જન્મ્યો; અતુક્રમે માટા થતાં તેણે પિતાને મારવાનું કાવતફ રચ્યું. તે વાત રાજાએ મંત્રિના કહેવાથી જાથી ત્યારે તેને મારી નખાવ્યા મરીને તે રત્નપ્રભામાં ગયા વગેરે બીના જણાવી છે.

સાતમાં ઉંબરકત્ત નામના અધ્યયનમાં પાડલ ખંડ નામના નગરમાં ઉંબરકત્ત નામના યક્ષનું મંદિર છે. આ નગરના સિદ્ધાર્થ નામે રાજા છે, સાગર-કત્તના પુત્ર ઉંબરકત્ત નામે સાર્થવાહ છે. અહીં શ્રી વીર પ્રભુ પધાર્યા વગેરે બીના જણુ- બ્યા બાદ એક બીખારીને જોતાં શ્રી ગોતમે તેનો બાબતમાં પ્રભુને પૃછતાં પ્રભુદેવે તેના પૂર્વ લવની બોના કહેતાં જણાબ્યું કે-વિજયપુરમાં કનકરથ રાજા હતા. અહીં એક ધન્વં-તરિ વૈદ્ય બીજા જીવાને માંસ ખાવાના ઉપદેશ દેતા હતા. તે માંસાહારાદિના પાપે છદ્દી નરકે ગયા, ત્યાંથી ઉંબરકત્ત પહેલું ઉત્પન્ન થયા, પૂર્વ કરેલા પાપ કર્મોના ઉદયે શરીરમાં સાલ રાગા ઉત્પન્ન થયા. મરીને પહેલી નરકે ગયા વગેરે બીના જણાવો.

આઠમા સૌર્યકત નામના અધ્યયનમાં સૌર્યપુરના સૌર્યાવત સક ઉદ્યાનમાં સૌર્યયક્ષનું મંદિર હતું, અહીંનો સૌર્યકત્ત રાજા હતા, સમુદ્ર નામના સાર્ય વાહને સૌર્યકત્ત નામે પુત્ર હતા. શ્રીવીર પધાર્યા. પ્રભુદેવે સૌર્યકત્તના પૂર્વ ભવની બીના જણાવતાં કહ્યું કે- તે નંદિપુરના મિત્રરાજાનો શ્રીયક નામનો રસાઇયા હતા. માંસાહારાદિના પાપે છઠ્ઠી નરકના દુ:ખ લાગવી અહીં સૌર્યંદત્તપણું જન્મ્યા. તે કાલકમે માટા થયા ત્યારે યમુના નદીના હાદને ગાળવા વગેરેના ધંધા કરતા હતા. માંછલાનું માંસ ખાતા ગળામાં મત્સ્ય કંટક ( કાંટાં જેવું હાઠકું ) ચાંટી ગયું, તેની તીલ વેદના લાગવી પહેલી નરકે ગયા વગેરે બીના જણાવી છે.

નવમા દેવદત્તા નામના અધ્યયનમાં રોહિડ નામના નગરના વૈશ્વમણ દત્ત રાજા અને શ્રીરાશીને પુષ્યનં દિ કુમાર નામે પુત્ર હતો, આ નગરની બહાર પૃષ્યને અવત સક નામના ઉદ્યાનમાં ધરણ યક્ષનું મંદિર હતું. દત્ત-કૃષ્ણ શ્રીને દેવદત્તા નામે પુત્રો હતી. અહીં શ્રી વીર પ્રશ્નુ પધાર્યા વગેરે જણાવ્યા બાદ દેવદત્તાના પૂર્વ ભવની બોના જણાવતાં પ્રભુદેવે કહ્યું કે—સુપ્રતિહાર્ય નામના મહાસેન રાજા અને ધારિણી રાણીને સિંહસેન કુમાર નામે પુત્ર હતો, તેને શ્યામા રાણી વગેરે પાંચસા રાણીયો હતી. તેમાં શ્યામા રાણી સિવાય બાકીની રાણીયો હપર સિંહસેન કુમારને અરચ્ચ હતી. તેથી ૪૬૬ રાણીયોની માતાએ સિંહસેનની ઉપર દેધ રાખે છે. તે વાત શ્યામા રાણીએ પાતાના સ્વામિ સિંહસેનને જણાવી. તેણે તે સવે ૪૯૬ સામુએને કૂટાગારમાં રાખો રાતે લાદ્ય સળગાવી મારી નાંખી, આવા હિંસાદિના પાપે સિંહસેન મરીને છઠ્ઠી નરકના દુ:ખ ભાગવી અહીં દેવદત્તા પણ જન્મ્યો. તેના લગ્ન પુષ્યનં દિ કુમારની સાથે થયા. તે માતાની લક્તિ બહુ કરતા હતા, તે દેષથી દેવદત્તાએ શ્રીરાણી સામુને મારી નાંખી, તે વાત જાણી દેવદત્તાને પુષ્યનં દિએ મરાવી નાંખી, મરીને તે પહેલી નરકે ગઇ વગેરે શીના જણાવી છે.

દશમા અંજા નામના અધ્યયનમાં વર્ષમાન નામના નગરમાં વિજય-મિત્ર નામે રાજા હતો, તેની ખ્હાર માણિલદ્ર યક્ષનું મંદિર હતું. ધનદેવની પ્રિયંગુ નામની સ્ત્રીને અંજા નામે પુત્રી હતી. અહીં સમવસરેલા શ્રીવીર પ્રભુએ તે અંજીના પૂર્વ લવની ખીના જણાવતાં કહ્યું કે–તે પાછલા લવમાં ઇંદ્રપુર નગરમાં રહેનારી પૃથ્વીશ્રી નામે વેશ્યા હતી. તે વિષયાસકત થવાથી મરીને છઠ્ઠો નરકે ગઈ અહીં અંજા પુત્રી પણે ઉપછ ઇંદ્રપુરના ઇંદ્રદત્ત રાજાની રાણી થઈ, યોનિશ્ક્ષની પીડા લાગવતાં મરણ પામી પહેલી નરકે જઈ વગેરે બીના જણાવી છે. અહીં પહેલા શ્રુત રકધના ૧૦ અધ્ય-યનોના ડુંક પરિચય પૂર્ણ થયા.

હવે બીજ શ્રુતસ્કંધના સુખાહુ અધ્યયન વગેરે ૧૦ અધ્યયનામાંના પહેલા સુખાહુ અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે-હસ્તિશીર્ષ નગરમાં અદીનશત્રુ રાજાને ૫૦૦ રાશ્કીઓ હતી. આ નગરની ખ્હાર પુષ્પકરંડક નામના અગીશામાં યક્ષનું મંદિર હતું અહીં પ્રભુશ્રી વીર પરમાત્મા પધાર્યા દેશના સુશ્રી સુખાહુ કુમારે શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યો. તેના પૂર્વ લવની બીના જણાવતાં પ્રભુ દેવે કહ્યું કે-હસ્તિનાપુરમાં સુમુખ નામે શેઠ રહેતા હતા, તેમણે ધર્મ દેશ સ્થવિરના શિષ્ય મુદત્ત નામના મુનિને લાવ પૂર્વ ક

બ્હારાવતાં શુભ મનુષ્યાયુષ્યના ભંધ કર્યો પંચ દીવ્યા મહીં પ્રકટ થયા. તે સુમુખ શેઠ મંતે મરણ યામો મુનિ દાનના પ્રભાવે સુબાહુ પણે જન્મ્યા. અનુક્રમે માટા થતા પરમ શ્રાવક થયા. તે આઠમે ને ચોદશે પોષધ કરતા હતા. એક વખત અઠ્ઠમ સહિત પોષધ કર્યો, તેમાં ધર્મ જગરિકા કરતાં દીક્ષાની ભાવના થઇ. તે લઇ ખારાધી પહેલા દેવલાં કે દેવપણું ભાગવી નરભવમાં કરી દીક્ષા આરાધી પ્રક્રા દેવલાં કાર્દિના દેવતાઇ સુખ ભાગવી અંતે નરભવ પામી સંયમ સાધી મારા જશે. બીજા ભદ્રનંદિ નામના અધ્યયનમાં ભદ્રનંદિ શેઠે યુગખાહુ તીર્થ કરને વ્હારાવ્યાની બીના કહી છે. ત્રીજા અધ્યયનમાં સુજાત શેઠે પુષ્પદત્ત મુનિ વ્હારાવ્યાની બીના કહી છે. ત્રીજા અધ્યયનમાં સુવાસવ શેઠે વેશ્વમણું ભદ્ર મુનિ વેહારાવ્યું, તે બીના જણાવી છે. ખંદ્રમાં મહાયનમાં વેશ્વમણું શેઠે સંભૂતિવિજય મુનિને વ્હારાવ્યું, તે બીના કહી છે. સાતમાં અધ્યયનમાં વેશ્વમણું શેઠે સંભૂતિવિજય મુનિને વ્હારાવ્યું, તે બીના કહી છે. સાતમાં અધ્યયનમાં મહાળલ મુમારે ઇ'દ્રપુર મુનિને વ્હારાવ્યું, તે બીના જણાવી છે. આઠમા અધ્યયનમાં મહાળલ મુમારે ઇ'દ્રપુર મુનિને વ્હારાવ્યું, તે બીના જણાવી છે. નવમા અધ્યયનમાં મહાવંદ્ર રાજાએ ધર્મ વીર્ય મુનિને વ્હારાવ્યું, તે બીના જણાવી છે. નવમા અધ્યયનમાં વરદત્ત રાજાએ ધર્મ રાશે મુનિને વ્હારાવ્યું તે બીના જણાવી છે. દશમા અધ્યયનમાં વરદત્ત રાજાએ ધર્મ રાશે મુનિને વ્હારાવ્યું તે બીના જણાવી છે. આઠમા અધ્યયનમાં સુબાહુકુમારની માફક જાણુવી. વિષાક સૂત્રનો આ બીના વિચારતાં કર્મ બંધથી જરૂર ખરી શકાય છે. ૧૭૩

ફલ ન ભાગવવું પડે જે બધ કાલે ચેતીએ,

સ્વાધીન સંચયુ કાલ તેવા ઉદય કાલ ન જાણીએ;

બંધ કારણ કર્મના જાણી વિચારી ધારીએ,

ભાવિકલ પ્હેલાં વિચારી કાર્ય ઉત્તમ સાધીએ. ૧૭૪

સ્પષ્ટાર્થ:—આસન્ત સિદ્ધિક લબ્ય જીવાએ પોતાના આત્માને આ રોતે શિખામણુ આપવો કે જો કર્મ લંધ કરતી વખતે ચેતવામાં આવે એટલે કોધાદિક કરવાથી બાદ દુ:ખદાયો કર્મ બંધારો એવું વિચારવામાં આવે અને તેથી કોધાદિક કરવામાં આવે નહિ તો તેનું કલ લોગવવું પડતું નથી. કારણ કે "બાંધેલું કર્મ લોગવવું પઢે" તેવા નિયમ છે. હવે કર્મ જો બાંધીએ જ નહિ તો પછી તેનું કલ લોગવવાનું હોતું નથી. માટે સંચયકાલ એટલે કર્મ બાંધના કાલ જેવા સ્વાધીન છે, એટલે પાતાની મરજી ઉપર આધાર રાખનારા છે, તેવા ઉદયકાલ નથી કારણ કે ઉદય આવેલાં કર્મ તો સુખે કે દુ:ખે લોગવ્યા વિના છુટકા જ નથી માટે કર્મ બાંધના કારણોને સારી રીતે જાણીને તેમજ વિચારીને તથાં ધારી રાખીને તે કર્મ બાંધન થાય તેવા યત્ન કરવા એક એ નહિ તો બાંધેલા કર્મનું કલ લવિષ્યમાં અવશ્ય લોગવનું પહે છે. એનું વિચારીને શુલ ફલને દેનારા ઉત્તમ કાયો કરવાં જોઈએ. આ શ્લાકનું રહસ્ય બહુ જ સમજવા જેવું છે. તે આ પ્રમાણે જાણવું. સંસારી જીવામાંના કેટલાએક સમજી લબ્ધ જીવો કોઇ પણ કામ શરૂ કરતા પહેલાં જરૂર વિચારે છે કે—ખા કાર્ય કરવાથી કેવું ફળ મળશે કે તેમાં જેનું શુલ ફળ મળવાનું છે, એમ નક્કો જાણે, તેવા આત્મદૃષ્ટિને સતજ કરનારા ધર્મકાર્ય જરૂર કરે, ને દુર્ગતિ દેનારા ખરાબ

કામ કરવાના વિચાર પહ્યુ કરે નહિ કારણ તેઓ સમજે છે કે-૧૫૨ વિચાર્યું કામ કરતારા જીવા બહુજ દુ:ખને પામે છે, ને હેવડે પશ્તાય છે. એ પ્રમાણે ધર્મ ધ્યાનના ત્રીજા લેદ વિપાક વિચયતું સ્વરૂપ કહ્યું. ૧૭૪ આ બાબતમાં આંબાના ઝાડને છેદનાર રાજાતું ને પક્ષિ મારનાર રાજાતું દર્શંત યાદ રાખવા જેવું છે. તે ખંને દર્શતા ડૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવાં.

#### આંખાના ઝાડને છેદનાર રાજ્યનું દર્શત આ પ્રમાણે—

પ ટલીપુત્ર નામના નગરમાં નિવાસ કરનાર ધનકત્ત શ્રેષ્ઠી વેપાર માટે વહાણમાં બેસી દરીમા રસ્તે ચાલ્યા. અનુકુલ પવનને લીધે ત્વરાથી વહાણ ચાલ્યું, અને મધ્ય સમુદ્રમાં આવ્યું. તેટલામાં શ્રેષ્ઠીએ આકાશમાંગે ચાલ્યા આવતા એક ઉત્તમ પાપટને જોયા. તે ધાપટના મુખમાં એક આસફળ હતું, શ્રમિત થઇ જવાથી તેને સમુદ્રમાં પડતા જોઇને શ્રીષ્ઠીએ તેની નીચે એક વસ્ત્ર હાંબુ કરાવીને ખલાસીએા પાસે તેને ઝીલાવી લીધા. અને પાતાની પાસે મંગાવી તેને પાણી તથા પવન નાખવાવડે સ્વસ્થ કર્યો. ત્યાર પછી શ્રેપ્ડીએ તેને બાલાવ્યા. એટલે તે મુખમાંથી આમકળને નીચે મુકીને મતુષ્ય વાણીથી બાલ્યા કે– " હે સાર્થના અધિપતિ શ્રેષ્ઠી! તમે સર્વ પ્રકારના ઉપકારમાં શ્રેષ્ઠ એવા છવિતદ્યન રૂપી ઉપકાર મારાપર કરીને મને છવાડયા છે, એટલું જ નહીં, પણ મારા અધ અને વૃદ્ધ માતાપિતાને પણ તમે છવાડયા છે. તા માવા માટા ઉપકાર કરનારા તમાને હું કેવી ભતના પ્રતિઉપકાર કરૂં ? તો પણ મેં આપેલું આ આગ્રફળ તમે સ્વીકારા. " શ્રેષ્ઠીએ કહ્યું કે-" આ ફળ તારૂં ભક્ષ્ય છે ને તારે ખાવા લાયક છે, માટે તુંજ ખા, અને ખોલું પણ સાકર, દ્રાક્ષ વિગેરે તને ખાવા આપું છું. " ત્યારે પાપટ એક્ટ્રો કે-" હે શ્રેષ્ઠી! **વ્યા કુળનું વૃત્તાંત સાંભળા. વિ'ધ્યા**ટવીમાં એક વૃક્ષ ઉપર પાેપટનું મિશુન વસે છે હ પુત્ર છું. તે મારાં માતપિતા અનુક્રમ વૃદ્ધપણાથી જરાકાંત થવાને હીધે આંખે જોઇ શંકતા નથી. તેથી હ્રંજ તેમને ખાવાનું હાવીને આપું છું. તે અરણ્યમાં એક દિવસ બે મુનિરાજ પધાર્યા. તેમણે ચાતરફ એઇને એકાંત જણાયાથી પરસ્પર આ પ્રમાણે વાત કરી ક્રે-' સમુદ્રના મધ્યમાં કપિ નામના પર્વતના શિખર ઉપર નિરંતર ફળતું એક આમ્રવૃક્ષ છે, તેનું એક પણ ફળ એક વાર જે લક્ષણ કરે તેના અંત્રમાંથી સર્વ વ્યાધિઓ નાશ પાંચ છે, તેમજ અકાળ મૃત્યુ કે જરા છાલું પશું તેને પ્રાપ્ત થતું નથી. 'આ પ્રમાણે તેમનું વાક્ય સાંભળીને મેં વિચાર્ય કે-' મુનિનું વાક્ય હમશાં સત્ય અને હિતકરજ હાય છે, તેથી તે વૃક્ષતું ફળ લાવીને જે મારાં માતા પિતાને આપું તા તેઓ યુવાવસ્થાને પામે.' આવા વિચાર કરીને હું ત્યાં ગયા, અને આ ફળ લાબ્લા છું માટે હે <sup>લ્રો</sup>બ્ઠી! આ ફળ તમે મહણુ કરા, હું બીજું ફળ લઈ આવીને મારા માળાપને આપીશ. " પછી શેષ્ઠીએ પાયટના આમહેશી તે ફળ લીધું, અને પાયટ ત્યાંથી આકાશમાં ઉડી ગયા.

પછી શ્રેષ્ઠીએ વિચાર્યું કે-" જો આ ફળ હું કાેઇ રાજાને આપું તાે તેનાથી ઘણા જીવાના ઉપકાર થશે, હું ખાઇશ તાે પણ શું અને નહીં ખાઉ તાે પણ શું!" એમ વિચારીને તે આગ્રફળ તેલું સારી રીતે સાચવી રાખ્યું. પછી કેટલેક દિવસે તે વહાથું કાઇ કિનારે પહોંચ્યું. એટલે શ્રેપ્ડી વહાલુમાંથી ઉતરીને લેટ લઇને રાજા પાસે ગયા. રાજાની પાસે લેટ મૂકીને પછી તે આગ્રફળ પણ આપ્યું. તે જોઇને રાજાએ વિસ્મયપૂર્વક પૂછ્યું કે-" કે શ્રેપ્ડી! આ શાનું ફળ છે?" ત્યારે શ્રેપ્ડીએ રાજાને તે ફળના સમગ્ર મહિમા કહ્યો. તેથી રાજા અત્યંત સંતુષ્ટ થયા અને તેનું સલ્યું કાલ્યુ માફ કર્યું, એટલે શ્રેપ્ડી હર્ષ પામીને પાતાને સ્થાનક ગયા.

પછી રાજાએ કળ હાથમાં રાખીને વિચાર્યું કે-" આ ક્લને હું એકલાજ ખાઇશ તાે તેથી શું અધિક ગુજ થશે ? માટે કાેઈ સારા ક્ષેત્રમાં વવરાતું તાે તેના ઘર્જ્યાં કળા થશે. અને તેથી સ્ત્રી પત્રાદિક સર્વને વૃદ્ધાવસ્થા રહિત કરી શકાશે. " એમ વિચારીને રાજાએ કાઈ સારા ક્ષેત્રમાં તે બીજ વવરાવ્યું; અનુક્રમે તે આઝવૃક્ષ વૃદ્ધિ પ મ્યું. અને તેને પુષ્પ ફળ વિગેરે થયાં. ત્યારે રાજાએ તેના રક્ષકાને ઘણું ધન આપીને કહ્યું કે-"આ વૃક્ષનું યત્નપૂર્વક રક્ષણ કરવું. " આ પ્રમાણે રાજાનું વચન સાંભળીને તે રક્ષકા રાત્રિ દિવસ ત્યાંજ રહેવા લાગ્યા એક દિવસે દેવયાગે રાત્રિમાં એક ફળ પાતાની મેળે તુટીને પૃથ્વી પર પહેર્યું, પછી પ્રાત:કાલે તે પાકેલા ફળને પહેલું જોઇને રક્ષકાંએ હર્ષ પૂર્વક તે લઇ તત્કાળ રાજાને આપ્યું. તે વખત રાજાએ વિચાર્યું કે-" આ નવીન કળ પ્રથમ કાઇ પાત્રને આપ તા ઠીક." એમ ધારીને ચાર વેદના જાણનાર કાેંક બ્રાહ્મણને રાજ્યએ અક્તિપૂર્વક તે ફળ આપ્યું. બ્રાહ્મણ તે ફળ ખાવાથી તત્કાળ મૃત્યુ પામ્યા. તે વૃત્તાંત સાંભળીને રાજ અતિ ખેદ સહિત બાલ્યા કે-" અહા! મેં ધર્મ બુદ્ધિથી પ્રક્ષહત્યા રૂપ માહું યાપ કર્યું. ખરેખર મને મારવા માટેજ કાઇ શત્રુએ પ્રપાંચ કરીને તે ફળ માકલ્યું હશે, માટે માં વિષવૃક્ષ પાતેજ વાવેલું અને પ્રયત્નથી પાળેલું છતાં શીધતાથી છેદી નેખાલું." પછી તેવા હ્રુકમ થતાંજ રાજપુરૂષાએ તીક્ષ્ય કુઢાડા વઢ તે ઉત્તમ વૃક્ષને મૂળ સહિત કાપીને ભૂમિયર પાડી દીધું, અને તે સમગ્ર વૃક્ષને પૃથ્વીમાં દાઠી દ્રીધું. પછી મરગી (વાઇ), કાઢ, રક્તપિત્તાદિક અસાધ્ય વ્યાધિથી પીડાયેલા કેટલાક લોકા છવિતથી ખેદ પામ્યા સતા તે વસનું છેદન સાંભળીને ત્યાં આવ્યા; અને સુખેથી મરણુ થાય એવા હેતુથી તે વૃક્ષના શેષ રહેલાં સુકાં કાષ્ટ્ર અને કુત્સિત પત્રાદિક તેમણે ખાધાં તેથી તે નીરાગી તથા કામદેવ સમાન રૂપવાળા થયા. તેમને જોઇને રાજાએ વિસ્મય પામીને રક્ષકોને બોલાવીને પૃષ્ઠશું કે-'' તમે મને આપ્યું હતું તે આમ્રફળ તાેડીને લાવ્યા હતા કે પૃથ્વીપર પડેલું લીધું હતું?" ત્યારે તેઓએ સત્ય વાત કહી. તે સાંભળોને રાજાએ વિચાયું કે-"જરૂર તે ફળ પૃથ્વી પર પડયા પછી સર્પ વિગેરના વિષથી મિશ્રિત થયું હશે, તેથોજ તે ઉત્તમ ભ્રાહ્મણનું મૃત્યુ થયું, પરંતુ તે વૃક્ષ તો અમૃત સમાનજ હતું અરેરે! મેં અવિચાર્યું સહસા કામ કર્યું, કે આવું ઉત્તમ વૃક્ષ ક્રોધથો ઉખેડી નાખ્યું. " આ પ્રમાણે વૃક્ષના ગુણાને વારંવાર સંભા-રીને તેવા છવતાં સધી અતિ શાક કર્યો.

"જેમ આ રાજાએ વગર વિચાર કાર્ય કર્યું તેમ બીજાએ કરવું નહિં" તેવું આ દર્શાતનું તાત્પર્થ છે. અહીં તેના ઉપનયની યાજના આ પ્રમાણે કરવી–" અત્યંત દુર્લભ આમૃતૃક્ષ સદશ મનુષ્ય જન્મ પામીને અજ્ઞાન તથા અવિરતિવઉ કરીને જે મૂઢ પુરૂષ પાતાના મતુષ્ય ભવ વ્યર્થ ગુમાવે છે તે વારંવાર અત્યંત શાક પામે છે. કદાચિત્ દેવના સાન્નિધ્યથી તેવા સદ્દવૃક્ષની પ્રાપ્તિ તા કરીને થઇ શકે છે. પણ મુગ્ધપણાથી વૃથા ગુમાવેલ મનુષ્ય-ભવની પ્રાપ્તિ કરીથી થઈ શકતી નથી. માટે કિંચિત પણ પ્રમાદ કરવા નહિં. હે પ્રાણી! જેમ પતંગીશું. ભ્રમર, મૂગ, પક્ષી, સર્પ, માછલું અને હાથી વિગેર ઇંદ્રિયાના વિષયને આધીન થવાથી પાતાના પ્રમાદથીજ મૃત્યુ પામે છે અને સિંહ વગેરે પાણીએ માંસલુખ્ધ-પણાથી પાંજરે પડે છે, અને અંધનના દુઃખ પામીને ચિર કાળ પર્ય'ત શાકજનક દેશાને ભાગવે છે; તેમ તું પણ જે પ્રમાદમાં પડીશ તા તેવીજ દશા પામીશ. હે મૂઢ છવ! પ્રથમ પણ પાપ કરવાથીજ દુ:ખતા સમૂહમાં પડેલા છે, અને કરીથી પણ પાછા પાપજ કર્યા કરે છે; તેથી મહાસાગરમાં ડૂખતાં માથે અને કંંઠે પશ્થર બાંધ્યા જેવું કરે છે. & જીવ! તને વાર વાર ઉપદેશ આપીએ છીએ કે, જો તું દુ:ખથી ભય પામતા હાય, અને સુખની ઇચ્છા રાખતા હાય તા એવું કાર્ય કર કે જેથી તારૂં વાંછિત સિદ્ધ થાય કરવાના તારા આજ અવસર છે. હે જીવ ! તું ધન, સ્ત્રી, સ્વજન, સુખ અને પ્રાસ્ત્રને પણ તા દેશે. પણ એક જૈનધર્મને તા શા નહીં. કેમકે ધર્મથીજ સર્વ સંપત્તિએ માપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે વિચારીને સિત્કિયામાં પ્રવર્તન કરવું.

## પક્ષીની હિંસા કરનાર રાજાતું દર્શત આ પ્રમાણે--

આ ભરતક્ષેત્રમાં શત્રુંજય નામે એક રાજા હતો. તેની પાસે કાઇ એક પુરુષે ઉત્તમ લક્ષણુવાળા એક અધ લાવીને લેટ કર્યો તેને જોઇને રાજાએ વિચાર્યું કે–" આ અધ શ્રારીરની શાભાથી પ્રશંસા કરવા લાયક છે; પરંતુ તેની ગતિ જોવી જોઇએ." કહ્યું છે કે–

### जवो हि सप्तेः परमं विभूषणं, नृपांगनायाः क्रश्नता तपस्विनः। द्विजस्य विधैव ग्रुनेरपि क्षमा, पराक्रमः शस्त्रबळोपजीविनः॥१॥

અર્થ:—અશનું શ્રેષ્ઠ ભૂષણુ ગતિ છે, રાજપત્ની તથા તપસ્વી પુરુષનું ભૂષણ કુશપણું છે, બ્રાહ્મસુનું ભૂષણુ વિદ્યાજ છે, મુનિનું ભૂષણુ ક્ષમા છે અને શસ્ત્રવિદ્યાના ખળશી આજવિકા કરનાર પુરુષનું ભૂષણ પરાક્રમ છે. ૧

પછી તે રાજ દાડા પર ચઢીને અરહ્યમાં તેને દાડાવવા લાગ્યા; એટલામાં તે પવનવેલી દાડા એવા દાડયા કે તેનું સર્વ સૈન્ય પાછળ રહી ગયું. રાજ જેમ જેમ તેના વેગને રાકવા માટે તેની લગામ ખેં એ તેમ તેમ તે અશ્વ વધારે વધારે દોડવા લાગ્યા. પછી રાજાએ શાકીને લગામ ઢીલી મૂકી કે તરતજ તે અશ્વ ઉભા રહ્યો. ત્યારે રાજાએ જાહ્યું કે આ અશ્વને વિપરીત શિક્ષા (કેળવણી) આપી છે. પછી રાજાએ અશ્વ પરથી ઉતરીને

પલાણુ ઉતાર્યું, તેવામાં તે દાઉા સંધિઓ ત્રુટી જવાથી પૃથ્વી પર પડાને મરણુ પામ્યા. રાજા ક્ષુધા અને તૃષાથી પીડા પામતા એકલા લયંકર અટવીમાં લમવા લાગ્યા લમતાં ભમતાં એક માટું વડનું ઝાડ જોઇને રાજ થાંકેલા હાવાથી તેની છાયામાં જઇને ખેઠા. પછી તે આમ તેમ જુએ છે તેવામાં તેજ ઝાડની એક શાખામાંથી તેણે પાણીનાં ટીપાં પડતાં જોયાં. રાજાએ વિચાર્યું કે-" વર્ષાકાળમાં પડેલું જળ આટલા વખત સુધી શાખાના છિક્રમાં લશાઈ રહ્યું હશે, તે હાલમાં પડે છે. " એમ ધારીને પાતે તરસ્યાે **હાવા**થી ખાખ-રાનાં પાદડાંના પડીએન બનાવીને તેની નીચે મૂકયા. શાડી વારે તે પડીએન કાળા મેલા પાણીથી ભરાઇ ગયા. તે લઇને રાજ્ય જેવામાં પીવા જાય છે તેટલામાં કાઇ પક્ષી વૃક્ષની શાખા પરથી ઉતરી તે જળનું પાત્ર રાજાના હાથમાંથી પાડી નાંખીને પાધું વૃક્ષની શાખા ઉપર જઇને છેઠું. રાજાએ નિરાશ થઇને કરીથી પડીએા મૂક્યા તે લરાઇ ગયા. તેને પીવા જાય છે, એટલે ક્રોથી પણ તે પક્ષીએ પાડી નાખ્યા. ત્યારે રાજાએ ક્રોધ કરીને વિચાર્યું કે–' જો આ દુષ્ટ પક્ષી હવે ત્રીછ વાર આવશે તો તેને હું મારો નાંખીશ " એમ ધારીને એક હાથમાં ચાળુક રાખીને બીજા હાથે જળ ભરવા માટે પડીએ મૂક્યા, તે વખતે પક્ષીએ વિચાર્યું કે-" આ રાજા કાપાયમાન થયા છે તેથી હવે જો હું પડીઓ પાડી નાંખીશ તા જરૂર તે મને મારી નાંખશે અને જે નહીં પાડું તા આ ઝેરી પાણી પીવાથી તે અવશ્ય મરેણુ પામશે. તેથી મારે મરતું તે શ્રેષ્ઠ છે, પણ આ રાજા છવે તા સારૂં. " એમ વિચારીને તેણુ ત્રી છવાર પણ રાજાના હાથમાંથી પડીઓ પાડી નાંખ્યા, એટલે કાેપ પામેલા રાજાએ કાેરડાના પ્રહારવંડે તરતજ તે પક્ષીને મારી નાંખ્યું. પછી રાજાએ કરીથી પડીએ મૂકયા તે વખતે ઉપરથી પડતું જળ આડું અવળું પડવા માંડયું; એટલે રાજ આશ્ચર્ય સહિત ઉઠીને વૃક્ષની શાખા પર ચડી જીએ છે, તો તે વૃક્ષના કાર-રમાં એક અજગરને પડેલા જોયા. તેને જોઇને રાજાએ ધાર્યું કે "તે જળ નથી, પશુ આ સુતેલા અજગરના મુખમાંથી ગરલ પડે છે. જો મેં તે પીધું હાત તા અવશ્ય મારૂં મરાયુ થાત. અહા ! એ પક્ષીએ મને વારંવાર ઝેર પીતાં અડકાવ્યા, પણ મેં મૂર્ખાએ તે જાણ્યું નહી. અરેરે! પરમાપકારી પક્ષીને મેં ફાેગટ મારી નાંખ્યું. "

આ પ્રમાણે રાજા પશ્ચાત્તાપ કરતા હતા, તેવામાં તેનું સૈન્ય આવી પહોંચ્યું. પછી તે પક્ષીને પોતાના માણસો પાસે ઉપડાવી પોતાના નગરમાં લાવીને ચંદનના કાષ્ટ્વ હૈ તેને અગિતસંસ્કાર કરાવ્યો, અને તેને જલાંજલિ આપીને રાજા પોતાના મહેલમાં ગયા. ત્યાં શાકાતુર થઇને બેઠા, એટલે મંત્રી સામંત વિગેરેએ રાજાને પૃછ્યું કે—"હે નાથ! આ પક્ષીનું આપે પ્રેત કાર્ય કર્યું તેનું શું કારણ ?" ત્યારે રાજાએ તેણે કરેલા મહા ઉપકાર કહી અતાવ્યા અને કહ્યું કે "તે પક્ષીને જીવન પર્યંત હું બુલી શકીશ નહિ." વિચાર્ય વિના કાર્ય કરવાથી જેમ તે રાજાને પશ્ચાત્તાપ થયા, તેવી રીતે કાર્ક પણ પ્રાણી વિચાર કર્યા વિના સહસા કાર્ય કરે તેા તેને તેવા પશ્ચાત્તાપ થયા.

આ દર્શતના ઉપનય આ પ્રમાણે છે. ચાર ગતિમાં ભ્રમણ કરનાર જીવ તે રાજા સમાન છે તે અજરામર (માક્ષ) સ્થાન આપનાર-પક્ષી સમાન મનુષ્ય ભવને પામીને અવિરતિ વગેરેથી જો મનુષ્ય ભવને વૃથા શુમાવે છે, તો તે અત્યંત શાકનું ભાજન થાય છે. અથવા પક્ષી સમાન સમય જીવને ઉપકાર કરનાર જિનવાણીને પીને જે પ્રાણી મિશ્યાત્વરૂપી કારદાથી તેને હશે છે તેને મહા મૂર્ષ જાણવા કહ્યું છે કે-

शिलातलाभे हृदि ते वहंति, विशंति सिद्धांतरसा न चांतः। यदत्र नो जीवदयाद्वेता ते, नो भावनांक्ररतिश्च लभ्या ॥ १ ॥

અર્થ:— દે આત્મા ! પત્થરના તલ સરખા કઠાર તારા હુદય ઉપર સિદ્ધાંત-રૂપી રસ ઉપરના ભાગમાં વહે છે, પણ તે અંદર પ્રવેશ પામતા (પેસતા) નથી, દેમકે તારા દુદયમાં જીવદયા રૂપી આદ્રેતા નથી, તેથી શુભ ભાવનારૂપી અંકુરની શ્રેણિ/તેમાં ઉગતીજ નથી. ૧

જેના હુદયમાં જીવદયારૂપ કામળતા હાય છે તેના હુદયમાંજ શુભ ભાવનારૂપ અંકુરની શ્રેણિ ઉત્પન્ન થાય છે. તેવી ભાવના આસન્નસિહિ! જીવાનેજ હાય છે, બીજાને હાતી નથી. વળી સિધ્ધાંતનું અધ્યયન કરીને પણ જેઓ પ્રમાદને છેહતા નથી તેમના સર્વ અભ્યાસ વ્યર્થ છે. કહ્યું છે કે–

अधीति नोऽचीदिकृते जिनागमं, ममादिनो दुर्गतिपातिनो मुधा । ज्योतिर्विमृहस्य हि दीपपातिनो, गुणाय कस्मै शलभस्य चक्षुची ॥ १ ॥

અર્થ:—લાકમાં પૂજાવાને માટે જિનાગમ જાણુનાર અને દુર્ગતિમાં પડનાર એવા પ્રમાદી પુરૂષને જિનાગમ વ્યર્થ છે, કેમકે દીવાની જોતમાં માહ પામેલા અને દીવામાં પડનારા એવા પતંગીયાને ચક્ષુ શા ગુણને માટે હોય ? ૧

સિધ્ધાંત રૂપી ચક્કુ વિરતિવંત પુરૂષને પરમ ઉપકાર કરનાર થાય છે, માટે તેવી ઇચ્છાથી શાસ્ત્ર ભાળુવું જોઇએ. કહ્યું છે કૈ–

> र्कि मोदसे पंडितनाममात्राच्छास्रेष्वधीती जनरंजकेषु । तर्हिकचनाधीष्य कुरुष्व चाश्च, न ते मवेद्येन भवाव्धिपातः ॥१॥

અર્થ:--લેકિને રંજન કરવા માટે શાસ્ત્રો બહ્યુંને પંડિતના નામ માત્રે કરીને શું હર્ષ પામે છે? પરંતુ એવું કાંઇક બહ્યુ અને કર કે જેથો તારા સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં પાત થાય નહી.

હવે ચાર ગતિ રૂપ સંસારનાં દુ:ખનું વર્ણન કરે છે.

दुर्गन्धतोऽपि यदणोर्दि पुरस्य मृत्युरायूंषि सागरमितान्यनुपक्रमाणि । स्पर्धः स्वरः क्रकवतोऽतिश्वयोऽप्यतश्च दुःखावनंतग्रणितौ भृशकौत्यतापौ ॥१॥

૧ થાડા કાળમાં માક્ષે જનારા,

# तीत्रा ध्यथाः धुरकृता विविधाश्र यत्राक्रदारवे सतत्मभ्रभृतोऽप्यमुष्मात । किं भाविनो न नरकात् कुमते विभेषि यन्मोदसे क्षणमुखर्विषयैः कषायैः ॥ २ ॥

અર્થ:—જે તરકના એક પરમાણની દુર્ગ ધથી પણ નગરના સમગ્ર મનુષ્યાનું મૃત્યુ થાય છે, જે તરકમાં સાગરાપમ પ્રમાણ નિરૂપક્રમી માયુષ્ય છે, જે તરકભૂમિનો સ્પર્શ કરવત કરતાં પણ અત્યંત કઠાર છે, જેમાં ટાઢ અને તાપ સંખંધી દુ:ખા અનંત શુણા છે, વળી જે તરકમાં પરમાધામી દેવતાઓની કરેલી વિવિધ પ્રકારની તીત્ર વેદનાએ! છે. અને જેમાં તારકી જીવાના આકંદના શખ્દાથી આકાશ પૂર્ણ થાય છે, એવા સવિધ્યમાં પ્રાપ્ત થનાર તરકથી હે મુર્ખ! તું કેમ લય પામતા નથી? કે જેથી ક્ષણ માત્ર સુખને આપનાશ વિષય અને ક્ષાયાથી હર્ષ પામે છે ૧-૨

## वंधोऽनित्रं वाहनताडनानि श्चनृडुदुरामातपश्चीतवाताः। निजान्यजातीयभयापमृत्युदुःस्नानि तिर्यक्षित्रति दारुणानि ॥ ३ ॥

અર્થ:-- ખંધન પામલું, અહિનિ શ ભાર વહન કરવા, માર સહન કરવા, ક્રુધા, તૃષા, સહન ન થઈ શકે એવા તાપ, ટાઢ અને પવન વિગેર સહન કરવા, તેમજ સ્વજાતિ થકી તથા પરજ્ઞતિ થકી ભય, અને અકાળ મૃત્યુ પામલું વિગેરે તિયે ચ ગતિમાં પણ કાર્ણ દુ:ખા છે. 3

## मुघान्यदास्यामिभवाभ्यस्या मियो र्तगर्भस्यितिदुर्गतीनां । एवं स्रुरेष्वप्यस्रुखानि नित्यं किं तत्सुर्खेर्वी परिणामदुःखैः ॥ ४ ॥

અર્થ:— મંઈ પણ ઉદ્દર પૂર્ણીર્તિ (પેટ ભરવાની પીડા) કે દ્રવ્યપ્રાપ્તિ વગેર કારણ વિના ફાગટ નિરંતર ઇંદ્રાદિકની સેવા કરવી. વધારે શક્તિવાળા દેવતાઓથી પરાસવ પામવા, બીજાને વધારે ઝાંધ્ધમાન અને સુખી જોઇને હંથ્યા આવવી, આગામી ભવમાં ગર્ભમાં સ્થિતિ થવાની જોઇને તેમજ દુર્ગતિ થવાની જોઇને તેથી લય પામલું –ઇત્યાદિક દેવમતિમાં પણ નિરંતરનાં દુ:ખા રહેલાં છે; તેથી તે સુખાથી શું કે જેમાં પરિણામે દુ:ખ રહેલું છે? ૪

#### सप्तभीत्यभिभवेष्टविष्ठवानिष्टयोगगददुःस्रुतादिभिः। स्याचिरं विरसता नृजन्मनः पुष्यतः सरसतां तदानय ॥ ५ ॥×

અર્થ:—વળી મતુષ્ય ગતિમાં પણ સાત પ્રકારના ભય, અન્ય જનાથી પશભવ, ઇપ્ટના વિયાગ, અનિષ્ટના સંયોગ અનેક પ્રકારના વ્યાધિઓ, કુપુત્રાદિ સંતતિ વિગેરેથી

૧ કાઇ પણ કારણથી જે આયુષ્ય વિઘટ નહી તેવું આયુષ્ય.

<sup>×</sup> આ પાંચે . જ્લોકા શ્રીઅધ્યાત્મ કરપદુમના આઠમા અધિકારમાંથી લીધેલા છે.

થતાે ઉપદ્રવ–ઈત્ય દિ અનેક દુઃખાે રહેલાં છે. અને તેથી મતુષ્ય જન્મ પણ વિરસ<sup>૧</sup> લાગે છે, તાે તેને પુષ્**રોપાર્જ**નવઢ સરસ<sup>૧</sup> કર.<sup>૫</sup>

આ પ્રમાશે ચાર ગતિમાં અનેક પ્રકારનાં દુ: **પે** રહેલાં છે.

पक्षिसमं हणां जन्म, गुणाकरं प्रमादतः । छब्ध्वा न हिंसनीयं तत्, येन त्वं सद्गतिं भज ॥

અર્થ:—પક્ષી સમાન ગુણના સ્થાનભૂત આ મનુષ્ય જન્મને પામીને પ્રમાદવરે તેને હણી નાખવા નહિ, અર્થાત્ વૃથા ખાઇ નાખવા નહિ કે હારી જવા નહિ એ પ્રમાણે નહીં હારી જવાથી, અર્થાત્ તેને સફળ કરવાથી તું સદ્દગતિનું ભાજન થઈશ. હવે સંસ્થાન વિચય નામના ધર્મ ધ્યાનના સાથા ભેદનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—

ઉત્પત્તિ લય સ્થિતિ રૂપ આદિ અંત ઢીણા લાેકની, આકૃતિની ભાવના સંસ્થાન વિચય વિધે ઘણી; એ ઢાથ કહેડ ઉપર ઠવી પગ રાખતા પ્હાળા કરી, એવા મનુજ જેવી જ આકૃતિ લાેકની જાણા ખરી. ૧૭૫

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે ધર્મ ધ્યાનના સંસ્થાન વિચય ધ્યાન નામના ચાથા લેદનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવે છે:—આ ધ્યાનમાં ક્ષેષ્ઠના આકારની વિચારણા કરવાની હાવાથી તે સંસ્થાન વિચય કહેવાય છે. આ ક્ષેષ્ઠ ચૌદ રાજ પ્રમાણ ઉંચા છે. અહીં અસંખ્યાતા ક્ષેપ્રકારી યાજનના એક રાજ થાય એમ સમજવું અને આ ક્ષેષ્ઠ આદિ એટલે શરૂઆત તેમજ અંત એટલે છેડા વિનાનો છે. તેમજ ઉત્પત્તિ એટલે ઉપજવું તે, લય એટલે નાશ પામવું તે, અને સ્થિતિ એટલે પોતાના સ્વરૂપમાં કાયમ રહેવું તે, એવા ત્રણ પ્રકારના શુણવાળા ચૌદ રાજલાકનાં સંસ્થાનનું, (આકારનું) સ્વરૂપ વિચારવું તે સંસ્થાન વિચય નામ ધર્મ ધ્યાન જાણવું. હવે ક્ષેપ્રકારનો આકાર કેવા છે તે જણાવે છે:–કાઇ પુરૂષ પાતાના એ પગને પહેાળા રાખીને તેમજ પાતાના અને હાથ કેડ ઉપર મૂકીને ઉમો હાય ત્યારે જેવા આકાર અને તેવા મનુષ્યાકાર સરખા ચૌદ રાજલાકનો આકાર છે એમ જાણવું. ૧૭૫

લાકની આકૃતિ વિગેરે જણાવે છે-

ધર્માસ્તિકાયાદિક જિહાં તે લોક, શેષ અલે!ક એ, ભેદ ચારે લેાકના ક્રવ્યાદિથી ભરપૂર એ; ઉત્પાદ વ્યય ઘાવ્યાત્મ ક્રવ્યા લેાકના અવધારિયે, લેાક વેત્રાસન સમા નીચે જણાયે નિશ્ચયે.

१७६

૧ કડવા ૨ સારા રસવાલા

२ पष्टार्थ:-- હवे देश हैं।ने हहेवाय छे ते क्यावे छे. के आहाश क्षेत्रमां धर्मास्तिहाय, અધર્માસ્તિકાય, પુરૂગલાસ્તિકાય વંગેરે દ્રવ્યા રહેલાં છે તેને લાક કહેવામાં આવે છે. અથવા લાકાકાશ કહે છે. અને તે ચોઠ રાજલાક પ્રમાણ જાલ્વો. તે સિવાય ખાકીનું ખધું **આકાશ** જે અનંત છે તે અલાકાકાશ કહેવાય છે. તેમાં લાકાકાશના 'દ્રવ્યલાક, ક્ષેત્રલાક, કાલલાક અને લાવ લાક એમ ચાર લેદા જાણવા, તેમાં રહેલા છ દ્રવ્યા ઉત્પાદ એટલે ઉપજલું, વ્યય એટલે નાશ પામલું, તેમજ ઘોન્ય એટલે દ્રવ્ય રૂપે કાયમ રહેવું એમ ત્રણ ધર્મો વાળા જાણવાં. એટલે આ લાકમાં અનાદિ કાળથી ધર્માસ્તિકાય વગેરે જે દ્રવ્યા છે તેમાંથી કાઇ પણ દિવસે કાઈ પણ રીતે એક પણ દ્રવ્ય ઘટતું કે વધતું નથી. કારણ કે આ દ્રવ્યા અનાદિ કાળથી સ્વયંસિદ્ધ છે. તેમાં કાેઇનાથી ઉમેરા કરી શકાતા નથી. તેમજ નાશ પણ કરી શકાતા નથી આ લાકના નીચેના આકાર વેત્રાસન જેવા એટલે નેતરની ખુરશી જેવા જણાય છે. અહીં દરેક ૬૦૫માં ઉત્પાદ વ્યય છોવ્ય ધર્મી રહેવાની ભાગતમાં સાનાનું દર્શત સમજવા જેવું છે, તે ડુંકામાં આ પ્રમાણે-કાઇ માણસ એક સાનાની લગડીમાંથી કંદારા કરાવે. ત્યારે સમજવું કે કદોરા રૂપ પર્યાયની ઉત્પત્તિ થઇ. તે કંદોરાને ગળાવી કંઠી અનાવે. ત્યારે સમજવું કે કંદારા રૂપ પર્યાયના નાશ થયા, ને કંઠો પર્યાયની ઉત્પત્તિ થઈ. અહીં પહેલા સાનાની લગડી હતી. તેમાંથી અનુક્રમે કંદારા અને કંઠી કરાવી, તે અંને વખતે સાતું તાે તેતું તેજ કાયમ રહે છે. એ પ્રમાણે સંસારી જીવા નારકીપણું વગેરે પર્યાય ભાગવીને મનુષ્ય પહું વગેરે પર્યાય પામે, ત્યારે પણ પ્હેલાં જે આત્મા નારક વગેરે રૂપે હતા, તેજ આત્મા મનુષ્યપણું વગેરે પર્યાય પામે છે એમ સમજવું. નારકી મરીને મતુષ્ય થાય, ત્યારે નારકપણ રૂપ પર્યાયના નાશ અને મતુષ્યત્વ પર્યાયની ઉત્પત્તિ સમજવી. ળ'ને વખતે આત્મા એક જ હાવાથી તે આત્માનું કુવપશું કહેવાય આ રીતે તમામ દ્રાવ્યામાં ઉત્પાદાદિ ધર્મી રહ્યા છે. ૧૭૬

बै। हना लेह वर्गरे अधावे छे-

મધ્યમાં ઝાલર સમેા ને ઉપર મૃદ ગસમા જિહાં, અધા તિચ્છાં ઉધ્વે ભેદે લાેક ત્રિવિધ કહ્યો તિહાં, અલિ ધનાેદધિ વાત ને તનુવાતથી વી ટાયલી, સાત પૃથ્વી એહ નીચે અનુક્રમે માેટી વલી.

१७७

**૨૫૪ાથ**: --આ લાેકના મધ્યમાં ઝાલર સરખાે આકાર છે અને ઉપરના ભાગમાં મુદંગ નામના વાજિંત્ર સરખાે આકાર **છે**. અધાલાેક (નચિતા), તિચ્છાલાેક (મધ્યમાં) અ**ત** 

૧ મહાપાધ્યાય શ્રીવિત્યવિજસ્છ અહિએ દગ્યક્ષાક શ્રાકિ ચાર ભાગેઃમાં લેઃકતું સ્વરૂપ વિસ્તા-રથી સમજાવ્યું છે.

ઉધ્વૈદ્યાક (ઉપરના) એમ ત્રણ પ્રકારે લાક કહ્યો છે. તેમાં નીચના અધા લાકમાં એક એક રાજ પ્રમાણના એક એક એમ કુલ સાત રાજમાં સાત નરકસ્થાના આવેલા છે. ઉપરની પહેલી નારકી સાંકડી છે, કારણ કે તે એક રાજ પ્રમાણ પહાળી છે. ત્યાર પછી અનુક્રમે નીચે નીચેની નારકીઓ એક એકથો પહાળી હાવાથો છેવડની નીચેની સાતમી નારકી સૌથી વધારે પહાળી છે, કારણ કે તેનું નીચેનું તળોઉં સાત રાજ લાંબું અને સાત રાજ પહેાળું છે. આ સાતે પૃથ્વીએ મહા અલવાન ઘનાદધિ (જામી ગએલા પાણી)ના વલયથી ઘનવાત (જામી ગએલા વાયરા)ના વલયથી હ્રાય તનવાત (પાતળા થઈ ગએલા વાયરા)ના વલયથી છે. ૧૭૭

આઠ રૂચક પ્રદેશની બીના વગેરે જણાવે છે:---

રૂચક પ્રદેશ તણી અપેક્ષા અધા લોકાદિક વિષે, મેરૂ મધ્યે ગાયના આંચળ સમા આઠે દીસે; ચાર ચાર પ્રદેશ નીચે ઉપર અંડ ખ પ્રદેશમાં, આઠ રૂચક પ્રદેશની બીના કહી સંક્ષેયમાં.

996

રપષ્ટાર્થ:—અધાલોક વગેર ત્રસ્યુ લોક રૂચક પ્રદેશની અપેક્ષાએ કહેલા છે. આઠ રૂચક પ્રદેશો છે અને તે મેરૂ પવર્તની અંદર ગાયના આંચળના આકારે આવેલા છે. શ્રીદ રાજ લોકના ખરાબર મધ્યમાં છે સૌથો નાના પ્રતરા એક રાજ લોકા અને એક રાજ પહેલા અને એક રાજ પહેલા અવેલા છે. તે છે પ્રતરમાં ખરાબર મધ્યમાં મેરૂ પર્વતની અંદર ચાર આકાશ પ્રદેશ નીચેના પ્રતરમાં અને ચાર આકાશ પ્રદેશ ઉપરના પ્રતરમાં એમ ગાયના આંચળના આકારે આઠ રૂચક પ્રદેશો ગાઠવાયેલા છે. અને તે ચીદ રાજલાકના મધ્યબિંદ સમાન લાલુવા. એ પ્રમાણે આઠ રૂચક પ્રદેશની ખીના દુંકાસુમાં લાલુવી. ૧૭૮

તિકહ્યાિક તથા અધાલાકના મર્યાદા વળેરે જણાવે છે:--

તેહ રૂચક પ્રદેશની નીચે ઉપર નવ નવ શતા, ચાજન સુધી જિનરાજ તિર્છાલાકને ફરમાવતા;

આજ તિર્છા લાેક નીચે ન્યૂન નવસાે યાજને, સાત રાજ પ્રમાણુ ભાખ્યા અધાલાેક સકલ જિને.

196

રપાશાર્થ:—તે રૂચક પ્રદેશની ઉપર નવસા યાજન અને નીચે નવસા યાજન એમ કુશ અહારસા યાજન પ્રમાણ તીંછી લાક છે. એમ શ્રી જિનેશ્વરાએ કહ્યું છે. આ તીર્કા લાહની નીચે સાત રાજમાં નવસા યાજન એછા કરીએ તેટલા પ્રમાણવાળા અધા લાક છે. એમ સર્વ તીર્શ કર દેવાએ કહ્યું છે. ૧૭૯ સાત નરકનાં નામ વગેરે જણાવે છે-

અનુક્રમે એક એક નીચે સાત ભૂમિ તિહાં કહી, અહીં નિવાસા નારકીના વેદના જ્યાં અહુ રહી; સવિ નપુંસક નારકી રત્નપ્રભા શકરા પ્રભા, વાલુકા ને પંક ધૂમ તમ તમતમા અંતે પ્રભા.

200

સ્પન્ટાર્થ: — અધા લાકનું સ્વરૂપ જણાવે છે: — આ સાતે નારકીની ભૂમિઓ એક એકની નીચે છે એટલે સૌથી ઉપર પહેલી નારકી, તેની નીચે બોજ નારકી એ કમથી છઠ્ઠી નારકીનો નોચે સૌથી છેલ્લી સાતમી નારકી આવેલી છે. આ ભૂમિઓને વિષે નારકીના નિવાસો છે, તે નરકાવાસા કહેવાય છે. તે નરકાવાસામાં નારકીના જીવા ઘણી વેદના લાગવી રહ્યા છે. અધાએ નારકીના જીવા એક નપુંસક વેદવાળા જ હાય છે. અથવા નારકીમાં સ્ત્રો વેદ કે પુરૂષવેદ હોતો નથી સાત નરકીના સ્થાનનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં:—૧ રત્નપ્રસા, ૨ શકેરાપમા, ૩ વાલુકાપ્રસા, ૪ પંકપ્રસા, ૫ ધૂમપ્રસા, ૧ તમ-પ્રસા અને સાતમી તમાત્તમપ્રસા જાણવી. એ પ્રમાણે સાત નરકસ્થાનાનાં નામ જાણવાં. ૧૮૦

રત્નપ્રભાદિમાં જાડાઇનું માન વગેરે જણાવે છે---

અનુકર્મ જાડાઇમાં રત્ન પ્રભાથી લેઈને, સાતમી પૃથ્વી સુધી એાછાશ જિમ એક લાંખ ને; એ'શી સહસ એક લાંખ અત્રીસ સહસ તિમ એક લાંખ ને, સહસ અડયાવીસ ઇર્ગે લખ સહસ વીસ ઇંગ લાંખ ને. ૧૮૧ નરકાવાસાની બીના વગેરે જણાવે છે—

સહસ અડદસ એક લાખ હજાર સાલ ઇંગ લાખ ને, અડસહસ ઈમ સાત નરકે જાણ હીણ વિસ્તારને; ત્રીસ પચ્ચીશ લાખ પ<sup>ક</sup>દર લાખ દર્સ લખ જાણિયે, ત્રણે લાખ નરકાવાસ પંચૂણ લા**ખ પ**ંચ ન બૂલીએ.

રપાયાં:—આ સાતે નારકીમાં રત્નપ્રભા નામની પહેલી નારકનો જડાઇ (પૃથ્વીપિંડ) સોથી વધારે છે. ત્યાર પછી નીચે નીચે એાછી એાછી જડાઇ જાણવી. ત્યાં પહેલી નરકની જાડાઇ એક લાખ ને એ સી હજાર જેજન પ્રમાણ છે. બીજી નરકનો એક લાખ ને ખત્રીસ હજાર જેજનનો જડાઇ જાણવી. ત્રીજી નરકની એક લાખ ને અઠચાવીસ હજાર જેજનની જાડાઇ જાણવી. ત્રીજી નરકની એક લાખ ને અઠચાવીસ હજાર જેજનની જાતે પાંચમી નરકની

એક લાખ ને અહાર હજાર જોજનની જાડાઇ કહી છે. છઠ્ઠી નરકની એક લાખ ને સોળ હજાર જોજનનો જાડાઇ તથા સાતમી નરકની એક લાખને આઠ હજાર જોજનની જાડાઇ જાણવી. એ પ્રમાણે સાતે નરકસ્થાનાના ઓછા એછા વિસ્તાર જાણવા. હવે સાતે નારકીમાં નરકાવાસાની સંખ્યા જણાવે છે:—પહેલી નારકીમાં ત્રોસ લાખ નરકાવાસા છે, બીજી નારકીમાં પચ્ચીસ લાખ, ત્રીજી નારકીમાં પંદર લાખ, ચોથી નારકોમાં દશ લાખ, પાંચમી નારકીમાં ત્રણ લાખ, છઠ્ઠી નારકીમાં એક લાખમા પાંચ એછા એટલે લ્લ્લ્લ્પ નરકાવાસા છે. અને સાતમી નારકીમાં પાંચ નરકાવાસા એમ સાતે નારકીમાં થઇને કુલ ચોરાસી લાખ નરકાવાસા જાણવા. ૧૮૧–૧૮૨

ધનાદિધ આદિની બીના વિગેરે પાંચ શ્લોકામાં જસાવે છે--

પ્રત્યેક પૃથ્વીની મધ્યમાંહી કહ્યો પ્રથમ ઘનાબ્ધિ એ, જાડાઇમાં વીસ સહસ યાજન તેહની નીચે અને; ઘનવાત તેહ અસંખ્ય યાજન તક પછી તનુવાત એ, ઘનવાતની નીચે અસંખ્યક યાજને આકાશ એ.

**१८३** 

સ્પાષ્ટાર્થ:—રત્નપ્રભા વગેરે દરેક નરકની નીચે ઘનાષ્ટિધ એટલે ઘનાદિધનું વલય આવેલું છે. તેની નીચે ઘનવાતનું વલય, અને તેની નીચે તનવાતનું વલય અને તેની નીચે આકાશ આવેલું છે. તેમાં દરેક નારકોની નીચે વીસ હજાર યોજન મધ્યમાં જાડાઈ વાળા ઘનાદિધ છે. અને તેની નીચે અસંખ્ય યાજન સુધી ઘનવાત, તેની નીચે અસંખ્ય યાજન સુધી તનવાત અને તેની નીચે અસંખ્ય યાજન સુધી તનવાત અને તેની નીચે અસંખ્ય યાજન સુધી આકાશ હાય છે ૧૮૩

મધ્યની જાડાઈથી તેએા ક્રમે હીણા થતા, જેહથી અંતેજ કંકણ આકૃતિને ધારતા; રત્નપ્રભાંતે યાજના છ વિસ્તાર એહ ઘનાબ્ધિના, ઘનવાત તસ ચામેર તસ વિસ્તાર સર્કૃચઉ યાજના. ૧૮૪

સ્પણ થઈ:—આ પ્રમાણે દરેક નારકોની નીચે ખરાખર મધ્યમાં એ ચારે વલયની જાડાઈ જાણવો. આ મધ્યની જાડાઈથી તેઓ ક્રમે ક્રમે હીન હીન થતાં થતાં અંતે એટલે ઉપરના ભાગમાં કંકણ જેવા આકારવાળા જણાય છે. રત્નપ્રમા નામની પહેલી નારકીના અંતે એટલે ઉપરના તલા આગળ ચારે ખાજી છ યાજન પ્રમાણ જાડું ઘનાદિધનું વલય રહે છે. તેને ચારે ખાજી કરતા ઘનવાત આવેલા છે. તેના વિસ્તાર સાડા ચાર યાજન પ્રમાણ જાણવા. ૧૮૪

ધનવાત ફરતાે ગાઉ ષઢ તનુવાત વિસ્તૃત જાગુીયે, **રોષ નરકે ધનાેદાંધ** માનાદિ વૃદ્ધિ વિચારોયે;

# એક યાજન ભાગ ત્રીએ ધનાકધિમાં વૃદ્ધિ એ, ધનવાતમાં ગવ્યુત એક તણે વધારા ધારીએ. ૧૮૫

રેપષ્ટાર્થ:—તે લનવાતને કરતા ચારે આજુ તનવાત આવેલા છે તેના વિસ્તાર દાઢ યાજન એટલે ક ગાઉ પ્રમાણ જાણવા આ પ્રમાણે પહેલી રત્નપ્રભા નારકીના ત્રણ વલયના વિસ્તાર કહ્યો અને તે ક્ષ્માના મળી કુલ ૧૨ યાજન પ્રમાણ જાણવા. એટલે રત્નપ્રભા નારકીથી ૧૨ યાજન છેટે ચારે આજુએ અલાક આવેલું છે. હવે બાકીની છ નારકીઓને વિષે ઘનાદધિ વગેરે ત્રણે વલયમાં કેટલી કેટલી વૃદ્ધિ થાય છે તે જણાવે છે:—ઘનાદધિના પહેલા વલયમાં પહેલી નારકીમાં ક યાજન છે, તેમાં દરેક નારકી દીઢ એક યાજન અને ઉપર એક યોજનના ત્રીએ ભાગ એટલી વૃદ્ધિ જાણવી અને શનવાતના વલયમાં દરેક નારકી દીઢ એક એક ગાઉની વૃદ્ધિ જાણવી. ૧૮૫

તનુવાત માંહી ગાઉ કેરા ભાગ ત્રીજે માનીએ, એમ બીજી નરક આદિ વિધે પ્રમાણ વધારીએ; મંડળા ત્રણ ધનાદધિ ધનવાતના તનુવાતના, ઉંચાઈમાં નિજ પૃથ્વીની ઉંચાઈ જેવા જાણવા.

સ્પષ્ટાર્થ:—તનવાતના વલયમાં દરેક નારકી દીઠ એક ગાઉના ત્રીજે ભાગ વધારવા. એ પ્રમાણે બોજ નારકીથી સાતમી નારકો મુધી વધારા કરવા. એ પ્રમાણે ત્રણે વલયોમાં વૃદ્ધિ કરતાં સાતમો નારકોમાં ઘનાદિધનું વલય આઠ યોજન પ્રમાણ, ઘનવાતનું વલય છ યોજન પ્રમાણ, અને તતવાતનું વલય છે જેજન પ્રમાણ થાય છે. અને તેથી સાતમો નારકીથી સાળ યોજન છેટે આલાક આવેલા છે. આ ઘનાદિધ, ઘનવાત, અને તનવાત એ ત્રણે વલયોની ઉંચાઇ દરેક નરક પૃથ્વીની ઉંચાઇ પ્રમાણે જાણવી. જેમકે પહેલી નારકીના પૃથ્વી પિંડ એક લાખ એંસી હજાર યોજન પ્રમાણના છે તો આ ત્રણે વલચોની ઉંચાઇ પણ તેટલી જ જાણવી. એ પ્રમાણે સાતે નારકીનાં વલયોની ઉંચાઇ સમજવી. ૧૮૬

ધનાદીધ આદિ વંડે ધારણ કરાઇ પૃથ્વી એ, ત્યાંજ નરકાવાસ જ્યાં દુઃખ નારકીએ ભાગવે; નીચે જતાં આવાસ એાછા પણ વધંતા યાતના, રાગ લેશ્યા દુઃખ તનુનું માન આયુ જીવના. ૧૮૭

સ્પષ્ટાર્થ:--આ સાતે પૃથ્વીએક ઘનાદધિ વગેરે ત્રજ્ વલચાના આધારે ધારજ્ કરાએલી એટલે રહેલી છે. એટલે પૃથ્વીપિંડ ઘનાદધિના આધારે રહ્યો છે ઘનાદધિ ઘનવાતના આધારે રહ્યો છે. અને ઘનવાત તનવાતના આધારે રહેલ છે. તથા તનવાત આકા-

શના આધારે રહેલ છે. અને આકાશ સ્વપ્રતિષ્ઠિત છે અથવા એને બીજો કાઇ આધાર નથી આ સાતે નારકીના પૃથ્વીપિંડને વિષે નરકાવાસા એટલે નારકીને રહેવાના આવાસો આવેલા છે અહીં નરકના જીવે અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા ભાગવે છે. નીચે નીચે એાછા આવાસા આવેલા છે, એટલે પહેલો નારકીમાં સૌથી વધારે નરકાવાસા છે. બીજીમાં તેથી એાછા છે. છેવટે સાતમી નારકીમાં ફક્ત પાંચ જ નરકવાસા છે. પરંતુ નીચે નીચેના આવાસામાં યાતના એટલે વેદના વધતી જાય છે. તેમજ જીવના રાગ, ખરાબ લેશ્યાના પરિણામ, દુ:ખ, શરીરનું માન તથા આયુષ્ય વધતાં વધતાં હાય છે. ૧૮૭

નારક્રીમાં દેહ અવગાહનાદિની ખીના જણાવે છે--

દેહ ત્રણ ધનુ પાંચશાે ઉત્કૃ<sup>ષ</sup>્ટ એ અવગાહના, સાતમી નરકે તથા લધુ હાથ ત્રણ અવગાહના; રત્નપ્રભાના આઘ પ્રતરે તેટલી અવગાહના, સાડી છપ્પન અંગુલે વધતી પછી અવગાહના.

સ્પાદ્યાર્થ: -- આ નારકીના જીવાને વૈકિય, તેજસ અને કાર્મણ એ ત્રણ શરીરો હોય છે. વળી તેમની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના (શરીરની ઉંચાઇ) પાંચસા ધનુષ્યની અથવા ા ગાઉની હોય છે, અને તે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના સાતમી નારકીના જીવાને આશ્રીને જાણવી. તથા તેમની જ્લન્ય (ઓછામાં એછી) અવગાહના ત્રણ હાથની હોય છે. આ જઘન્ય અવગાહના રત્નપ્રભા નામની પહેલી નારકીના પહેલા પ્રતરની અપેક્ષાએ જાણવી. આ રત્નપ્રભા નારકીના કુલ ૧૩ પ્રતરો છે તેમાં પહેલા પ્રતરની ત્રણ હાથની અવગાહના કહી છે, તેમાં સાડી છપ્પન આંગળ (એ હાથ અને સાડા આઠ આંગળ) વધારોએ ત્યારે બીજા પ્રતરની અવગાહના આવે. એમ આગળ આગળના પ્રતરે એજ પ્રમાણે સાડી છપ્પન સાડી છપ્પન આંગળની વૃદ્ધિ કરતાં જવી (એ પ્રમાણે વૃદ્ધિ કરતાં ૧૩ માં પ્રતરે કેટલી અગાહના આવે તે આગળના શ્લોકમાં જણાવે છે.) ૧૮૮

અનુક્રમે ઇમ તેરમા પ્રતરે ધનુષ્ય સગ ત્રણ કરે, અંગુક્ષા ષડ્ પ્હેલો નરકે દેઢ ઉત્કૃષ્ટા ધરે; તેથી હિગુણ બીજી નરકમાં એમ પાંચે નરકમાં, હિગુણ હિગુણી દેઢની અવગાહના ગુરૂભાવમાં. ૧૮૯

રપાશાર્થ:—એ પ્રમાણે અનુક્રમે સાડા છખ્યન આંગલ વધારીએ ત્યારે પહેલી નાર-કીના છેલ્લા એટલે તેરમા પ્રતરે સાત ધનુષ્ય, ત્રણ કર (હાથ) અને ૧ આંગલની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના જાણવી અને આજ ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાની અપેક્ષાએ પહેલી નારકીની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના પણ તેટલી જ જાણવી. પહેલી નારકીની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના કરતાં બીજી

१८८

નારકીની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના અમણી હોય છે એટલે પંદર ધનુષ્ય બે હાથ અને ૧૨ આંગ-લતો હોય છે. એ પ્રમાણે આગળ આગળની નારકીની અમણી અમણી ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના જાણવી. એ પ્રમાણે અમણી કરતાં ત્રીજી નારકીમાં જીવાના શરીરની અવગાહના કરા ધનુષ્ય, ચોથી નારકીમાં દરાા મનુષ્ય, પાંચમી નારકીમાં ૧૨૫ મનુષ્ય, છઠ્ઠી નારકીની ૨૫૦ ધનુષ્ય અને સાતમી નારકીના જીવાના શરીરની ૫૦૦ ધનુષ્યની અથવા ા ગાઉની અવગાહના જાણવી. અહીં ૨૪ આંગળના હાથ, ચાર હાથના ધનુષ્ય અને બે હજાર ધનુષ્યના ગાઉ જાણવી. ૧૮૯

અવગાહના ઉત્કૃષ્ટ ભાવે પૂર્વ નરકે જે હતી, આગલી નરકે જઘન્યા તેજ ઉંચાઈ થતી;

બીજી નરકમાં સાર્ધ પંદર ધનુષ્યની અવગાહના, ત્રીજી વિષે ઈંગતીસ ધનુ ઈંગ હાથની અવગાહના.

૧૯૦

પંક પ્રભામાં સાર્ધ બાસઠ ધનુષ્યની અવગાહના, પાંચમીમાં ધનુ સવાસા જાણુવી અવગાહના;

છટ્ટી વિષે અઢીસાે ધનુની ધારવા અવગાહના, સાતમા નરકે ધનુષ્ય શત પાંચની અવગાહના.

૧૯૧

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે અધી નારકોમાં જઘન્ય અવગાહના કેટલી છે તે છે શ્લાકમાં જણાવે છે:—આગલી નારકોની જે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના તે પછીની નારકોની જઘન્ય અવગાહના છે તેજ એક પહેલી નારકોની ૭ ધનુષ્ય ૩ હાય અને ૧ આંગલની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે તેજ બોજ નારકોની જઘન્ય અવગાહના જાણવી. બોજ નારકોની ૧૫ ધનુષ્ય બે હાય અને ૧૨ આંગલની અવગાહના છે તે ત્રીજી નારકોની જઘન્ય અવગાહના જાણવી. ત્રીજીમાં ૩૧ા મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે, તેટલી જ ચાયી નારકોમાં જઘન્ય અવગાહના જાણવી. અને ચાયી નારકોની ૧૫ ધનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે તેટલીજ પાંચમી નારકોની જઘન્ય અવગાહના જાણવી. પાંચમી નારકોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૧૨૫ ધનુષ્યની છે તેજ છઠ્ઠી નરકમાં જઘન્ય અવગાહના જાણવી. તેમજ છઠ્ઠી નારકીમાં ૨૫૦ મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે તેજ સાતમો નરકમાં જવાના શારીરનો જઘન્ય અવગાહના જાણવી. અને સાતમીની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના છે તેજ સાતમો નરકમાં જવાના શારીરનો જઘન્ય અવગાહના જાણવી. અને સાતમીની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના પ૦૦ મનુષ્યની જાણવી. ૧૯૦–૧૯૧.

નારકીના જીવાને સંઘયણ સંસ્થાનાદિની બીના ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે---

એ જણાવી દુંકમાં મૂલ દેહની અવગાહના, અ**મણી અનુક્રમે જાણ** ઉત્તર વૈક્રિયે અવગા**હ**ના;

## અંગુલ અસંખ્યેય સંખ્ય ભાગ જઘન્ય અવગાહના, સંઘયણ હીન, સંજ્ઞા દરો સંસ્થાન હુંદક નિરયના. ૧૯૨

સ્પાન્ટાર્થ:—એ પ્રમાણું દુંકામાં મૂલ વૈક્રિય શરીરની જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ અવગા હતા જણાવી. તેના કરતાં નારકીના જીવા વૈક્રિય લિંઘ લિંઘ લિંઘ જે ઉત્તર વૈક્રિય એટલે મૂલ શરીરથી જાદું નલું શરીર બનાવે છે તેની અવગાહના મૂળ વૈક્રિય શરીરની અવગાહના કરતાં અનુકમે બમણી બમણી બાણી જાણવી. એટલે સાતમો નારકોની ૫૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ મૂલ વૈક્રિય શરીરની અવગાહના કહી છે તેને બમણી કરીએ એટલે એક હજાર ધનુષ્ય પ્રમાણ અથવા ગા ગાઉની ઉત્તર વૈક્રિય શરીરની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના જાણવી. આ બંને (મૂલ તથા ઉત્તરવૈક્રિય) શરીરની જલન્ય અવગાહના ( આરંબતી વખતની ) અનુક્રમે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ તથા સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ જાણવી. નારકીના જીવોને સંઘયણ હોતું નથી, કારણકે તેઓના શરીરમાં હોડકાં હોતાં નથી. દશે પ્રકારની સંજ્ઞા નારકીમાં હોય છે. તે દશ સંજ્ઞા આ પ્રમાણ જાણવી, આહાર¹, ભય², મૈશુન³, પરિશ્રહ્ય, કોધ્ય, માન<sup>દ</sup>, માયાબ, લાલ, તે, એઘ<sup>દ</sup>, અને લાક¹. વળી નારકીમાં હુંડક નામનું એક છેલ્લું જ સંસ્થાન હોય છે. શરીરના સવે અવયવા અશુભ હાય તે હુંડક સંસ્થાન જાણવું. ૧૯૨

તેમ ચાર કષાય લેશ્યા ત્રણ કરણ પાંચે કહ્યા, સમુદ્દ્ધાત ચતુષ્ક દષ્ટિ દર્શના ત્રણ ત્રણ ભણ્યા; જ્ઞાન તિમ અજ્ઞાન ત્રણ ત્રણ યાગ એકાદશ લહ્યા, ઉપયાગ નવ ઉપપાત ચ્યવને અસંખ્યાતા પણ કહ્યા. ૧૯૩

રેપાજી :--વળી નારકીમાં કોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચારે કરાયા હાય છે. કૃષ્ણુ લેશ્યા નીલલેશ્યા અને કપાત લેશ્યા એ ત્રણુ અશુભ લેશ્યાઓ તેમને હાય છે. (આ ત્રણુ દ્રવ્ય લેશ્યાઓ લાભુવી. પરંતુ ભાવથી તો નારકીમાં છ એ લેશ્યાએ ભાવપાત્રની અપેક્ષાએ લાભુવી.) વળી તેમને કરણુ એટલે ઇન્દ્રિયા પાંચે હાય છે. વેદના, કરાય, મરણુ અને વૈક્રિય એ ચાર સમુદ્ધાત નારકીમાં હાય છે. દિષ્ટ તથા દર્શન ત્રણુ ત્રણુ હાય છે. તેમાં સમક્તિ, મિશ્ર અને મિશ્યાત્વ એ ત્રણુ દૃષ્ટિ હાય છે, તથા ચક્ષુ, અચક્ષુ અને અવધિ એ ત્રણુ દર્શના લાભુવા. જ્ઞાન તથા અજ્ઞાન પણુ ત્રણુ ત્રણુ હાય છે. તેમાં મિશ્યાન, શ્રુતઆના અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણુ જ્ઞાન સમક્તિ નારકીમાં હાય, અને મિત અજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન, અને વિભંગજ્ઞાન એ ત્રણુ અજ્ઞાન મિશ્યાત્વી નારકીઓને લાભુવાં. વળી નારકીમાં ૧૧ યોગ હાય છે. તે આ પ્રમાણે:-મનના ચાર યાગ, વચનના ચાર યાગ અને કાયાના

ત્રણુ યાગ એમ ૧૧ યાગ જાણવાં. તેમાં સત્ય મનાયાગ, અસત્ય મનાયાગ, મિશ્ર મનાયાગ અને અસત્યામુષા મનાયાગ એ ચાર મનના યાગ. અને તેજ નામના ચાર વચનના યાગ તથા વૈકિય યાગ, વૈકિય મિશ્ર યાગ અને કાર્મણ યાગ એ ત્રણ કાયાના યાગ જાણવા. વળી નારકીના જીવાને ઉપયોગ નવ હાય છે, એટલે પૂર્વે કહેલા ૩ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન અને ૩ દર્શન મળો નવ ઉપયોગ જાણવા. વળી તેમની ઉપજવાની સંખ્યા એટલે એક સમયમાં ઉપજતા નારકીઓની સંખ્યા સંખ્યાતી અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતી જાણવી. તેમજ ચ્યવન એટલે એક સમયની મરણની સંખ્યા પણ સંખ્યાતી અને ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતી જાણવી.

વિરહ આર મુહૂર્તાના ઉપપાત ચ્યવન જધન્યથી, એક ને બે ત્રણ તણા એક સમય વિરહ જઘન્યથી; દસ સહસ વર્ષા, જધન્યે આયુ પ્હેલી નરકના, આઘપ્રતરે તે પછી વધતી સ્થિતિ ઈમ ભૂલ ના. ૧૯૪

સ્પષ્ટાર્થ:—સાતે નારકોની અપેક્ષાએ ઉત્કૃષ્ટથી ભાર મુહ્તાનું અંતર છે એટલે નારકોમાં કાઇ પણ જીવ ઉપજે નહિ તો વધારેમાં વધારે તેટલા વખત ઉપજતા નથી એ ઉપપાત એટલે ઉપજવાના વિરહ એટલે આંતર જાણવું તેવીજ રીતે ચ્યવન એટલે મરચ્યુનું પણ તેટલુંજ અંતર જાણવું. તેટલા વખત સુધી સાતે નારકીમાં કાઈ પણ જીવ મરતા નથી. જલન્યથી અંનેના વિરહ કાલ એક સમય પ્રમાણ જાથવા. હવે નારકીઓનું આયુષ્ય જણાવે છે:—નારકીમાં જલન્યથી ૧૦ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય જાણવું. તેટલું આયુષ્ય પહેલી રત્નપ્રભા નારકીના પહેલા પ્રતરની અપેક્ષાએ જાણવું ત્યાર પછીના બીજા ત્રીજા વગેરે પ્રતરોમાં અધિક અધિક આયુષ્ય જાણવું. ૧૯૪

નરકમાં ઉત્કૂષ્ટ આયુષ્ય વગેરેની બીના એ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

એક ત્રણ સગ દશ ને સત્તર દુવીસ તેત્રીસ સાગરા, અનુક્રમે ઇમ સાત નરકે આયુ ઉત્કૃષ્ટા ખરા, પૂર્વમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુ આગલી નરકે બને, નાનું આયુ એમ છેવટ જાણુલું ઇમ પ્રવચને.

૧∉પ

રપષ્ટાર્થ:—પહેલી તારકોમાં ઉત્કૃષ્ટથી એક સાગરાયમનું આયુષ્ય જાણવું, બીજી તારકીમાં ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ સાગરાયમનું આયુષ્ય, ત્રીજી તારકીમાં સાત સાગરાયમનું આયુષ્ય, શ્રોથી તારકીમાં દશ સાગરાયમનું આયુષ્ય, પાંચમી તારકીમાં સત્તર સાગરાયમનું આયુષ્ય, છઠ્ઠી તારકીમાં બાવીસ સાગરાયમનું આયુષ્ય અને સાતમી તારકીમાં તેત્રીસ સાગરાયમનું ઉત્કૃષ્ટથી આયુષ્ય જેટલું બીજી તારકીનું જલન્ય

આયુષ્ય જાણુવું એટલે પહેલી નારકીમાં એક સાગરાપમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે તે બીછ નારકીમાં જઘન્યથી એક સાગરાપમનું આયુષ્ય જાણુવું. એ પ્રમાણે છઠ્ઠીનું ઉત્કૃષ્ટ ખાવીસ સાગરાપનું આયુષ્ય છે તેટલું સાતમી નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય જાણુવું. એ પ્રમાણે પ્રવસને એટલે સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે. ૧૯૫

> પર્યાપ્તિ ષઢ આહાર છદિશિ દીર્ઘકાલિકી જાણુરે, બેમાં ગતિ તિમ આગતિ પણ બે ગતિથી ધારિયે;

વેદ એક નરક વિષે નારક ત્રિવિધ દુઃખ અનુભવે, ક્ષેત્ર પરમાધામિ પારસ્પરિક દુઃખાે ભાગવે.

965

સ્પષ્ટાર્થ:—નારકીમાં છ એ પર્યાપ્તિઓ હાય છે. તેમજ પૂર્વાદિક ચાર દિશાઓ ઉપર તથા નીચે એમ છ દિશાના આહાર હાય છે. વળી તેમને દીર્ધ કાલિકી સંદ્રા હાય છે. નારકોની ગિત (નારકીને મરીને ઉપજવાનું) મનુષ્ય અને તિર્ધ ચ એ બે ગતિમાં છે. તેમાં પણ પર્યાપ્તામાં ઉપજે પણ અપર્યાપ્તામાં ઉપજતા નથી. તેમજ યુગલિયામાં પણ ઉપજતા નથી પણ સામાન્ય એટલે પર્યાપ્તા સંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા ગર્ભજ મનુષ્ય તિર્ધ ચમાં ઉપજે છે. તેવીજ રીતે આગતિ એટલે જે ગતિમાંથી નારકીમાં આવે તે પણ સામાન્ય મનુષ્ય અને તિર્ધ ચમાંથી એમ બે ગતિથી જાણવી. ખધા નારકીમાં એક નપુંસક વેદજ હાય છે. નરક ગતિના જીવા ત્રણ પ્રકારનું દુ:ખ ભાગવે છે. પહેલું ક્ષેત્રકૃત એટલે ક્ષેત્રથી સ્વાભાવિક થતું દુ:ખ, બીજું પરમાધામી દેવાએ કરેલું દુ:ખ, એમ ત્રણ પ્રકારનું દુ:ખ તેમને જાણવું. ૧૯૬

નરકમાં ક્ષેત્ર વેદનાનું સ્વરૂપ વગેરે---

ક્ષેત્ર કેરી ઉષ્ણતા અહીંની ચિતા કરતા ઘણી, નારક સૂવે અહીંની ચિતામાં લ્યે સુખે નિકા ઘણી;

સંભાવના એ જાણવી એવું કદાપિ અને નહિ, ઉષ્ણુતાની તીવ્રતા સમજાવવા ભાખ્યું સહી. ૧૯૭

સ્પાષ્ટિશ:—નારકીમાં ક્ષેત્ર વેદના કૈવી છે તે જણાવે છે:—મા ક્ષેત્રમાં ઉપગુતા એટલે ગરમી ખેરના માંગારાની ચિતા કરતાં ઘણી વધારે છે. અહીંની ચિતામાં નારકીના જીવને સ્વાંકે તો તેના ઉપર તે ઉંઘો જાય એટલી ઠંડો આ ચિતા તેને લાંગે છે. આ અધું ઉપમા આપીને ત્યાંની ઉપ્ણતા કેટલો આકરી છે તે જણાવવા માટે કહ્યું છે પરંતુ આવું કહાપિ અનતું નથી. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે નિર્પક્રમ આયુષ્યવાળા જીવામાં નરકના જીવાને ગણ્યા છે. આથી જાણવું કે નારકીઓનું નિર્પક્રમ આયુષ્ય હોવાથી પાછલા અવે

જેટલું આયુષ્ય અ<sup>દિ</sup>યું હાય તેટલું અઃયુષ્ય પૂરું થયા પછીજ ત્યાંથી નીકળી શકે. માટે જ કહ્યું કે ઉપરની બીના ક્ષેત્રની ઉષ્ણુતા (ગરમી) સમજવા માટે જણાવી છે. ૧૯૭

પરમાધામિક કુત વેદનાદિની બોના જણાવે છે--

અસુર પરમાધામિ દેવા પ્રથમની ત્રણ નરકમાં, નારકાને પીડતા પ્રાયિક વચન સેન પ્રક્ષમાં; તેસઠ શલાકા પુરૂષ કેરા ચરિત્રે ચાથી વિષે, અસુર પરમાધામિ કૃત પીડા તણી બીના દીસે. ૧૯૮

સ્પાષ્ટાર્થ:--હવે અસુરકુમાર નિકાય નામે ભુવનપતિ દેવાને જે લોદ છે તેમાં ઉપજનાર જે પરમાધામી નામે દેવા તેમની કરેલી બીજી પરમાધામિક કૃત વેદના જાણ્યી. આ વેદના પ્રાયે પ્રથમની ત્રણ નારકીઓમાં હાય છે એ પ્રમાણે સેન પ્રશ્નમાં કહ્યું છે. પરંતુ ત્રેસઠ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રને વિષે કહ્યું છે કે ચાથી નારકોમાં પણ પરમાધામિ અસુર દેવા વઉ કરાતી વેદના હાય છે. (એ મતાંતર જાણવા.) તે ખીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાથુવી. તેસઠ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રના ૭મા પર્વમાં કહ્યું છે કે સીતેન્દ્ર રામચંદ્ર કેવલીને પૂછે છે કે લક્ષ્મણ અને રાવણ હાલ કર્ઇ ગતિમાં છે? જવાબમાં પૂજ્ય શ્રી રામચંદ્ર કેવલીએ કહ્યું કે હે સીતેન્દ્ર! જેમણે પૂર્વ ભવમાં નિયાર્થ કરી વાસુદેવપર્થ કે પ્રતિવાસુદેવપર્થ મેળવ્યું છે, તે લક્ષ્મજ વાસુદેવ અને (ભાણે જ શંખૂક સહિત) રાવણ પ્રતિવાસુદેવ હાલ ચાથી નરકમાં ત્રણ પ્રકારના તીવ દુ:ખ લાગવી રહ્યા છે કારણ કે જીવાની ગતિ કર્મને આધીન છે. નશ્કના આંચુષ્યને ભાગવીને રાવજા અને લક્ષ્મજ પૂર્વ વિદેહના આબૂષજી રૂપ વિજયાવતી નગરીને વિષે સુન દ અને રાહિણીના પુત્ર જિનદાસ અને સુદર્શન નામે થશે. અહીં રાવ-ષ્ત્રના છવ જિનદાસ થશે, ને લક્ષ્મણના છવ સુદર્શન થશે, એમ સમજવું. અહીં તે અને જિત્રધર્મની આરાધના કરશે, અંતે મરજુ પામી બંને બંધુએક સોધર્મ નામના પ્હેલા દેવ-લાકમાં દેવપણું પામશે. ત્યાંથી આયુષ્યના અંતે ચવોને પૂર્વે કહેલી વિજયાપુરી નગરીમાં જ શ્રાવક થશે. ત્યાંથી મૃત્યુ પામી હરિવર્ષ ક્ષેત્રમાં ખંને પુરૂષા થશે. ત્યાંથી મૃત્યુ પામીને **દેવલા**કમાં જશે. ત્યાંથો ચર્વા પાછા વિજયાપુરીમાં કુમારવર્ત્તિ રાજા અને લક્ષ્મી રાણીના (શવલાના જીવ) જયકાંત અને (લક્ષ્મણના છવ) જયપ્રભ નામે કુમારા થશે. ત્યાં જિનાકત સંયમને પાળીને મૃત્યુ પામી ખેને લાંતક દેવલાકમાં દેવપણું પામશે. તે સમયે તું અચ્યુત <mark>દેવલાકમાં</mark>થી ચવી આ લરત ક્ષેત્રમાં સર્વરતનમતિ નામે ચક્રવત્તી<sup>ર</sup> થઇશ અને તે અંને (શવણ અને લક્ષ્મણ) લાંતક દેવલાકમાંથી ચવીને અતુક્રમે (રાવણના જીવ) ઇંદ્રાસુધ અને (લક્ષ્મણના છવ) મેવરથ નામે લારા પુત્રા થશે. પછી તું દીક્ષા લઇને વૈજયંત નામના **ખીજા અનુત્તર** વિમાનમાં દેવ થર્મશ. આ અવસરે રાવણના જીવ ઇંદ્રાસુધ શુભ ત્રણ ભવ

કરી જિનનામ કર્મને લાંધી તીર્થ કર થશે તે વખતે તું વૈજયંત વિમાનથી અવોને તેના ગણધર થઈશ. અંતે તમે ખંને માક્ષને પામશો. હવે લક્ષ્મણના જીવ જે તારા પુત્ર મેઘરથ તે શુલગતિઓને પામશે. પછી પુષ્કરવર દ્રીપના પૂર્વ વિદેહના આબૂધણુરૂપ રત્નચિત્રા નગરીમાં તે ચક્રવત્તી થશે. ચક્રવર્ત્તિની સંપત્તિ લોગવી દીક્ષા લઈ અનુક્રમે તે તીર્થ કર થશે. અને છેવટે માશે જશે.

આ પ્રમાણ સાંભળી સીતેન્દ્ર રામિષ્ટિને નમીને પૂર્વના સ્નેહને લીધે જ્યાં લક્ષ્મણ દુઃખ ભાગવતા હતા ત્યાં આવ્યા. ત્યાં શંખૂકને અને રાવણને સિંહાદિ રૂપા વિકુવી ને લક્ષ્મણની સામે ક્રોધથી યુદ્ધ કરતાં જોયા. તે વખતે "તમને આ રીતે લડતા વિશેષ દુ:ખ થશે નહિ" એમ બાલતા પરમાધામિકાએ ક્રોધથી તેમને અગ્નિકુંડમાં નાંખ્યા. ત્યાં તે ત્રણે જણ બળવા લાગ્યા તેની અંદર અંગ (શરીર) ગળી જવાથી ઉંચે સ્વરે પાેકાર કરતા તે ત્રહોને અગ્તિના કુંડમાંથી ખેંચી લઇ પાછા પરમાધામિઓએ ખલાત્કારે કડકડતા તેલની કુંભીમાં નાંખ્યા. ત્યાં પણ શરીર વિલીન થયા પછી તેમને ભટ્ટીમાં નાંખ્યા. ત્યાં તડતડાટ શખ્દે કૂટી જતા તેઓ ખડુજ તીવ દુઃખ સાગવવા લાગ્યા આ પ્રમાણે તેમને દુ:ખ ભાગવતા નોઇ સીતેન્દ્રે પરમાધામિયાને કહ્યું કે " અરે! દુષ્ટા! શું તમે જાણતા નથી કે-આ ત્રણે ઉત્તમ પુરૂષા છે. કે અમુરા! તમે દ્વર ખસી જાઓ અને એ મહાતમા-એને છાડી દો. " આ પ્રમાણે તે પરમાધામિઓને અટકાવીને તેણે (સીતેન્દ્રે) શંબૂક અને રાવજ્ઞને કહ્યું કે 'તમે પાછલા ભવમાં એવું પાપ કર્યું છે કે જેથી આવા નરકસ્થાનમાં આવ્યા છાં. આ પ્રમાણે કરેલા પાયનું પરિણામ જોયા છતાં તમે હજ સુધી પણ પૂર્વ વૈરને ક્રેમ છાડતા નથો ? આ રીતે તેમને લડતા અટકાવીને સીતેન્દ્રે 'કેવલગ્રાની રામે જે તેમના આગામી લવ સંબંધ કહ્યો હતા,' તે સઘળા લક્ષ્મણને અને રાવણને બાધ થવા માટે કહી સંભળાવ્યા એટલે તેઓ બાલ્યા " હે કૃપાનિષિ! તમે બહુ સાર્ક કર્યું, તમારા શુલ ઉપદેશથી અમે અમારા અત્યાર સુધીનાં દુ:ખને બુલી ગયા છોએ, પહું પાછલા ભવમાં આવેલા કૂર કમાંએ અમને આ લાંબા કાળતા નરકાવાસ આપેલા છે, તેનું વિષમ દુ:ખ હવે કાેેે મટાડશે ? " આવાં તેમનાં વચન સાંભળી સીતેન્દ્ર કરૂણા લાવીને બાલ્યા કે " હું તમને ત્રણને આ નરકમાંથી દેવલાકમાં લઇ જઇશ. " એમ કહી તેશે, પાતાના હાથવતી તે ત્રણેને ઉપાડયા, પરંતુ તતકાળ તેઓ પારાની જેમ કહ્યુ કહ્યુ થઈને તેના હાથ-માંથી સરી ગયા, અને તેઓનાં અંગ મળી ગયાં, એટલે કરી વાર પાછા સીતેન્દ્રે ઉપાડ્યા, તે વખતે પણ પૂર્વની જેમ વેરણ શેરણ થઈ ગયા અને મળી ગયા. પછી તેએ એ સીતેન્દ્રને કહ્યું કે " હે લહું! તમારા ઉપાઢવાથી ઉલ્દું અમને વધારે દુ:ખ થાય છે, માટે હવે અમને છાડી દ્યો અને તમે દેવલાકમાં આંગો.' પછી તેમને મૂકી દઈને સીતેન્દ્ર રામની પાસે આવ્યા. અને રામને નમીને શાધાત અહે તની તીર્થયાત્રા કરવા માટે નંદીધરાદિક તીર્થીએ ગયા. પાછા વળતાં માર્ગમાં દેવકુરૂ ક્ષેત્રમાં ભામ હલ રાજના જીવને યુગલિક પછ્

હીઠા. પૂર્વના કનેહથી તેને સારી રીતે પ્રતિબાધ કરીને સીતેના પાતાના કહ્યમાં ગયા. લગવાન રામિં કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી પચીશ વર્ષ સુધી પૃથ્વોમાં વિચરી, લવિક છવાને બાધ કરી, પંદર હજાર વર્ષનું આયુષ્ય પૃષ્ઠ કરી, છેવટે કૃતાર્થ થઇ શૈલેશીપણાને અંગીકાર કરીને શાધત સુખવાળા માેક્ષને પામ્યા. અહીં ચાંથી નરકમાં પરમાધામિની વેદના જણાવી, તેથી "પ્હેલી ત્રણ નરકમાં પરમાધામિકૃત વેદના હાય છે" એ વચન પ્રાયિક જણાય છે. ૧૯૮

નારકોના ઉત્પત્તિસ્થાનાદિની ઑના વગેરે જણાવે છે---

નારકીના જીવ કું ભી પાક માંહી ઉપજતા, બ્હાર પરમાધામી પકડી સાણુસાથી કાઢતા; તે સમય બહુ દુઃખ પામે શરીરના ઢુકડા થતા, પારાતણા કણિયા પરે તનુ ભાગ ફરી ભેગા થતા. ૧૯૯

રપષ્ડાર્થ:—આ પરમાધામી દેવા નારકીઓને દેવા કેવા પ્રકારે દુ:ખ આપે છે તે જ્યાવે છે:—આ નારકીના જીવા કુંભી પાકમાં (અંદર પહેલા અને બહારથી સાંકડા ગેલ્લ લાના આકારવાળા સ્થાનામાં) ઉપજે છે. તે વખતે આ પરમાધામી દેવા તેમને સાલુસાથી પકડીને ખેંચીને બહાર કાઢ છે, ત્યારે નારકીના જીવા ઘણું દુ:ખ પામે છે. સાલુસાથી ખેંચાતા તેમના શરીરના ડુકડા થઈ જાય છે. પરંતુ તેમનું આયુષ્ય નિર્પક્રમી હાવાથી તેઓ મરણ પામતા નથી શરીરના ડુકડા જેમ પારાના કહીયા લેગા થાય તેમ લેગા થઇ જાય છે તેથી તેમનું શરીર નાશ પામતું નથી. ૧૯૯

યરમાધામિકૃત વેદનાના પ્રકાર જણાવે છે—

નારકીને પીડતા કૃત પાપ યાદ કરાવતા, જાતિ સ્મૃતિથી નારકી પણ તેહ સાચું માનતા; પરસ્ત્રીને સેવનારા જીવને ભેડાવતા, ધગધગંતી લાલ પુતળી ભાગતા અડકાવતા. ૨૦૦

રપષ્ટાર્થ:—તે પરમાધામી દેવા નારકીઓને અનેક પ્રકારે પીડા કરતા તેમના પૂર્વ લવમાં કરેલા પાપા યાદ કરાવે છે. અને વિલંગજ્ઞાની અથવા અવધિજ્ઞાની એવા તે નારકીઓ પૂર્વ લવનું સ્મરણુ થવાથી તે સાચું છે એમ જાણું છે. જે જીવા પરસ્તીનું સેવન કરનાર હાય છે તેવા નારકીઓને લાહાની લાલચાળ ધગધગતી પુતળીની સાથે આલિંગન કરાવે છે. અને તેથી પીડા પામતા નારકીઓ જ્યારે નાશી જવાના પ્રયત્ન કરે છે, ત્યારે પરમાધામીઓ તેમને નાશી જતાં અટકાવે છે. ૧૦૦

નરક જીવા પૂર્વે કરેલ પાપના પશ્ચત્તાપ કરે છે વગેરે બીના જ્ણાવે છે— અળતા હૃદયથી ખેદ કરતા ભાન ભૂલીએ અમે, પાપ કરતા ખૂશ થઈને તાસ ફલ ઈમ પરિણમે; ચેત્યા નહિ જે બંધ કાલે તેહ ફલ આ પામતા, ચેતનારા સદ્દગતિ કે માેક્ષ સુખને સાધતા. ૨૦૧

રપષ્ટાર્થ:—તે વખતે તે નારકોના છવા અળતા હૃદયથી પશ્ચાત્તાપ કરે છે કે-તે વખતે એટલે પાછલા લવામાં ખુશી થતાં અમે લાન બૂલીને એટલે કાઇ પણ જાતના વિચાર કર્યા સિવાય પાપનાં કામા કરતા હતા, તેનું આવા પ્રકારનું કલ અમારે લાગવવાનું આવ્યું છે. આથી સમજનું જોઇયે કે જેઓ અધ કરતી વખતે ચેત્યા નહિ એટલે આવાં પાપ કાર્ય કરીએ છીએ તેનું કેનું દુ:ખ લાગવનું પડશે ? એવી વિચારણા કર્મ અધ વખતે કરી નહિ અને પાપ કાર્યો કર્યાં, તેઓ આવા પ્રકારનાં દુ:ખદાયી ફલને પામ્યા અને જેઓ ચેતીને એટલે પાપ કાર્યો દુ:ખદાયી છે એનું સમજને તેવાં કાર્યો કરતા નથી તેઓ દેવ-ગતિ વગેરે સારી ગતિને અથવા માક્ય સુખને પામે છે. ૨૦૧

નરકના દુ:ખથી બચાવવા માટે પ્રસુદેવ **લ**વ્ય છવોને હિતશિક્ષા ચાર શ્<u>લાકમાં</u> જણાવે છે—

> આરંભ માેટા શીદ કરે મમતા ઘણી શાને ધરે, માંસ ભાજન કિમ કરે પંચેન્દ્રિ વધ શીદને કરે; જો કરીશ એ ચાર વાનાં તાે થઈશ તું નારકી, ચાર છંડી ચાર સાધે તે ન હાેવે નારકી. ૨૦૨

સ્પષ્ટાર્થ:—કેવાં કેવાં પાપ કાર્યો કરતાં ચતવું જોઈએ તે જણાવે છે:—હે છવ! જેમાં અનેક પ્રકારના જીવાનો હિંસા થાય તેવા માટા આરંભના કાર્યો તું શા માટે કરે છે. વળી દ્રત્યાદિકમાં તથા કુટું બાદિકને વિષે તું ઘણી મમતા—મમત્વ—આદ્યક્તિ શા માટે રાખે છે? અથવા એક દિવસ જેઓ તને છોડો જનારાં છે અથવા જેઓને તું છોડીને જવાના છે તેની ઉપર મમતા ન રાખવી જોઈએ. વળી તું ઘણાં જીવાની હિંસાવાળું માંસતું ભાજન થા માટે કરે છે? અથવા માંસતું ભાજન અવશ્ય ત્યાગ કરતું જોઈએ વળી પંચે-નિદ્રય જીવાના વધ તું શા માટે કરે છે. આ ચારે વાનાં જે તું કરીશ તા તું નારકીમાં ઉત્પન્ન થઈશ કારણ કે એ ચાર વસ્તુઓ નારકીમાં લઇ જવામાં હેતુર્પ છે, એમ સમજને આ ચારના ત્યાગ કરીને જે ચાર કારણાને એટલે દાન શીલ તપ અને ભાવ રૂપ ચાર પ્રકારના ધર્મને સાથે છે તેઓ નારકી થતા નથી. દર્શતથી મૂલ હકોકત યથાર્થ સમજાય છે, તેથી દર્શત સાથે દાનાદિની દુંક ખોના આ પ્રમાણે જાણવી. ૨૦૨

#### અલયદાન વિધે.

## सभयं सर्वसत्त्वेभ्यो, यो ददाति दयापरः। तस्य देहाद्विम्रक्तस्य, भयं नास्ति कृतश्रन ॥१॥

અર્થ:--જે દયાળુ મનુષ્ય સર્વ પ્રાણીઓને અભયદાન આપે છે તે મનુષ્ય દેહથી મુક્ત થાય, અર્થાત્ મૃત્યુ પામે ત્યારે પણુ તેને ક્રાેક્થી ભય રહેતા નથી. ૧ અભયદાન ઉપર દર્શાત.

જયપુર નામના નગરમાં ધના નામના એક માળી રહેતા હતા. તેણે એઇફી એવા પાંચ પારાનું દયાથી રક્ષણ કર્યું. અનુકમે તે માળી મરીને કુલપુત્ર થયા. આલ્યાવસ્થામાં જ તેના માળાપ મરી ગયા, તેથી તે પરદેશ જવા નીકળ્યા. રસ્તામાં રાત્રીના સમય થવાથી તે કાં અરણ્યમાં એક વડ વૃક્ષની નીએ રાત્રીવાસા રહ્યો. તે વૃક્ષ ઉપર પાંચ યક્ષા રહેતા હતા. તેઓએ તેને દીઠા, એડલે જ્ઞાનવેડ "આ આપણા પૂર્વ ભવના ઉપકારો છે." એમ ઓળખીને તેઓએ તેને કહ્યું કે—" તને આજથી પાંચમે દિવસે રાજ્ય મળશે." એવું સાંભળીને તે કુલપુત્ર ખુશી થયા. પ્રાત:કાળ ત્યાંથી ચાલતાં તે પાંચમે દિવસે વારાણસી નગરીએ જઇ પહોંચ્યા. ત્યાંના નરપાળ નામના રાજા પુત્ર રહિત મરણ પામ્યા હતા. તેનું રાજ્ય તેને મળ્યું. પછી તે પ્રધાન ઉપર રાજ્યના ભાર આરાપણ કરીને સુખમાં જ મગન રહેવા લાગ્યા. અન્યલ સીમાહાના રાજાઓ તેનું રાજ્ય ઉચ્છેદન કરવા માટે ચઢી આવ્યા, ત્યારે પ્રધાને આવીને તેને ઘૂતકીડા કરતાં અટકાવી તે વાત કરી અને ઘૂત તજી દઇ લડાઇ કરવા માટે આવા કહ્યું, પણ તેણે માન્યું નહિ. પછી તેની સ્ત્રીએ પણ રમતમાં પાસા નાંખતાં અટકવાનું કહ્યું, ત્યારે તે બાલ્યા કે—

#### स वटः पंच ते यक्षाः, ददंति च हरंति च । अक्षान् पातय कल्याणि, यद्भाव्यं तद्भविष्यति ॥ १ ॥

અર્થ:—" & કલ્યાણી! વટ વૃક્ષ પર રહેલા તે પાંચ યક્ષાએ રાજ્ય આપ્યું છે, અને તેને લેવું હશે તો લઇ લેશે, માટે હે સ્ત્રી! તું તારે પાસા નાંખ, જે થવાનું હશે તે થશે. ૧

આ પ્રમાણે કહ્યું, એટલે તે યક્ષાએ તે શત્રુઓને ખાંધી લાવીને તેને પગે લગાડથા. તે જોઇને લાકા ઘણું આશ્ચર્ય પામ્યા

એક દિવસ જ્ઞાની ગુરુના સમાગમ થવાથી રાજાએ પાતાના પૂર્વ લવ પૂછ્યા. તેના ઉત્તરમાં ગુરુએ કહ્યું કે—" પૂર્વ લવમાં તે પાંચ પારાનું રક્ષણ કર્યું હતું, તે પાંચ મરીને અનુક્રમે યક્ષા થયા છે; તેઓએ જ તારા રાજ્યનું રક્ષણ કર્યું છે. " તે સાંલળીને તે રાજાએ વાવ, કુવા, તલાવ વિગેર જળાશયામાં ગળણીએ સુકાવી; અને સર્વત્ર અમારી થાપણ કરાવી.

હવે જે પાપી મનુષ્યા માંસ ખાય છે તેના પ્રત્યે ઉપદેશ કરે છે કે--એકદા શ્રેણિક-

રાજાએ સભામાં પૂછ્યું કે-" હાલમાં આપણા નગરને વિષે કઈ વસ્ત સૌથી સોંઘી છે?" ત્યારે નિર્દય એવા ક્ષત્રિયા બાલ્યા કે-" હે મહારાજા! હાલમાં માંસ સસ્તું છે. " મા પ્રમાણું સાંભળીને અભયકુમાર મંત્રીએ ચિંતવ્યું કે-" આજે હું આ લોકોની પરીક્ષા કરું કે જેથી કરીને આવું બાલે નહીં " એમ વિચારી રાત્રીને વખતે અભયકુમાર સર્વ ક્ષત્રિયાને ઘેર પૃથક પૃથક ગયા અને તેમને કહ્યું કે-" કે રાજપુત્રા ! આજે રાજાને મ**ઢા** બ્યાધિ ઉત્પન્ન થયે৷ છે; વૈદ્યોએ ઘણા પ્રકારની ઔષધિઓ આપી પણ કાંઇ ફેર પડયા નહિ, તેથી તેમણે કહ્યું છે કે ' જો મનુષ્યના કલેજાનું માત્ર બે ટાંક જેટલું માંમ્ર મળે તાે રાજા છવે તેમ છે, નહીં તેા મરી જશે, માટે તમે તેના શ્રાસમાંથી આજીવકા કરનાર છા, તા શું એટલું કામ પણ નહીં કરા ?" આ પ્રમાણે સાંભળી જેને ત્યાં પ્રથમ ગયા તે રાજપુત બાલ્યા કૈ-" હજાર મહાર લઇને મને તા છાડા, અને બીજે ઠેકાણે જાએ!. '' ત્યારે અલ-યકુમારે તેંટલું દ્રવ્ય લીધું; અને બીજે સ્થળે જઇને ત્યાં પણ તે પ્રમાણે જ કહ્યું, ત્યારે તેણે પણ હવાર સાનામહાર આપી, પણ માંસ આપ્યું નહિ. એવી રીતે સર્વ સ્થળે ભમતાં ભમતાં આખી રાત્રી તિર્ગમન કરીને એક લાખ સાનામહાર એકઠી કરી. પછી પ્રાતઃકાલે સભામાં આવો સર્વ ક્ષત્રિયાને તે ક્રવ્ય દેખાડીને અલયકુમાર બાલ્યા કે-"& ક્ષત્રિયા ! તમે બાલ્યા હતા કે હાલમાં માંસ સાથી સસ્તું છે, પરંતુ મને તા આટલા ખધા દ્રવ્યથી પણ એ ટાંક માંસ મહ્યું નહિ " તે સાંભળીને સવે<sup>લ</sup> ક્ષત્રિયા **લ**િજત થઇને મીન રહ્યા ત્યારે અલયકુમાર છેાલ્યા કે–સર્વને પાતાના આત્મા વહાલા હાય છે. તમે માત્ર પારકા માંસના લેલુપી થઇને એવું અન્યથા વાકય બાલ્યા છે। કહ્યું છે કે–

> अमेध्यमध्ये कीटस्य, **सुरेन्द्र**स्य सुराळये। समाना जीविताकांक्षा, समं **मृ**त्युभयं द्वयोः॥१॥

અર્થ:—" વિષ્ટામાં રહેલા કીડાને અને સ્વર્ગમાં રહેલા સુરેન્દ્રને જીવવાની આકાંક્ષા સરખી જ છે; અને તે બન્નેને મૃત્યુનો લય પણ સરખા જ છે. " વળી ૧

> दुर्योनिमपि संपाप्तः, पाणी मर्ते न वांछति । स्वादुवन्तो भवन्ति स्वस्वाहाराः कुक्षितावपि ॥१॥

અર્થ:—" દુષ્ટ યાેનિમાં જન્મેલા જંતુ પણ મરવાને ઈચ્છતા નથી; કેમકે ખરાબ પૃથ્વીમાં પણ પ્રાણીઓને પાેતપાેતાના આહાર સ્વાદવાળા જ લાગે છે. "૧ વળી જે મનુષ્ય હિંસા કરે છે તે અતિ દુ:ખી થાય છે. જેમ-

> गोपो बब्बुळश्ळाग्रे, मोतयूकोत्यपातकात्। अष्टोत्तरशतं वारान्, शुळिकारोपणान्मृतः॥१॥

અર્થ:-- "એક ગાવાળ ખાવળની શૂળ ઉપર જા પરાવી હતી, તે પાપથી તે

ચાલાળ એક્સા ને આઠ વાર શૂળીએ ચડવાની શિક્ષાથી મરસુ પામ્યા." તેનું દર્ષાત આ પ્રમાશ્રે–

નાગપુર નામના નગરમાં માધવ નામે એક ગાવાળ રહેતા હતા. તે એક દિવસ ગાયા ચારવા માટે માટા અરહ્યમાં ગયા. ત્યાં સૂર્યના પ્રશ્નંક તાપ લાગવાથી એક આવ ળના ઝાડ નીચે છેઠા, તેવામાં તેના માથામાંથી એક જા તેના ખાળામાં પડી. તે જોઇન તે નિદ્ય ગાવાળ તેને "આ જા મારા દેહનું સત્ત્વ (લાહો) પી જાય છે. " એમ વિચા-रीने आवणनी तीक्ष्य शूण ઉપર तेने परावी. ते पापना ઉદયથી तेજ ભવમાં તે ગાવાળ ચારોના ગુન્હામાં આવી શૂળીની શિક્ષા પામીને મરણ પામ્યા ત્યાર પછી તે એજ પ્રમાણે એકસા ને સાત વાર જુદા જુદા ભવામાં ચારી વિગેરેના દેાષથી શૂળીનું દુ:ખ સાગવીને મરથા પામ્યા. એકસા સાલમા ભાવમાં તે પાપકર્મના ઉદય થાઉા રહ્યો, ત્યારે તેણે તાપસી દીક્ષા ગહેલ કરી; અને સદા વનમાં રહીને સુકાં પાંદડાં, કુલ, કુલ વિગેરેનું ભક્ષણ કરવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે નિ:સંગપણે વલતું પાલન કરતાં તેને વિભંગ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. અન્યદા તે અરથ્યની નજીકના નગરમાંથી રાજાના અલંકારાની પેટી કાેઈ **ચારે ઉ**પાડી તેને પકડવા માટે રાજાના સિપાઇએક પાછળ દાડયા. તેએકને પાછળ આવતાં જોઈને ચાર તે રત્નાલ કારની પેટી અરણ્યમાં પેલા તાપસ પાસે મૂકી અને તે વટવૃક્ષ ઉપર થડી ગયો. સિપાઇએ ત્યાં આવ્યા, તા તાપસ સુતેલા હતા, અને પાસે પેટી પડેલી હતી. તેઓ પેટી સહિત તાપસને પકડીને રાજા પાસે લઈ ગયા. તાપસ વિભ'ગજ્ઞાનથી સર્વ હડીકત જાણ્યા છતાં પાતાના પૂર્વ કર્મને નિંકતા સતા સૌન જ રહ્યો. અન્યાયી રાજાએ તેને શૂળી પર મહાવ્યા. આ રીતે પેંકેલાંના પાપકર્મના ક્ષયથી તે મરણ પામીને દેવતા થયા. અલયદાનનું આ દર્શત જાણવં.

આ જગતમાં દાનના પાંચ પ્રકાર **છે**, તે આ પ્રમા**ણ**~

अभयं सुपत्तदाणं. अणुकंपा उचिय कित्तिदाणं च। दोहिं पि सुक्लो भणिओ, तिक्षि भोगाइ दियंति ॥ १॥

અર્ધ:—" અલય દાન, સુપાત્ર દાન, અનુકંપા દાન, ઉચિત દાન, અને કીર્તિ દાન, એ પાંચ પ્રકારનાં દાન છે. તેમાં પહેલા એ પ્રકારનાં દાન માક્ષને આપનાર છે, અને પાછલા ત્રસ્યુ પ્રકારના દાન સાંસારિક સુખલાેગ આપનાર છે. ૧

તેમાં હનન અંધન વિગેરેના ભયથી ભયભીત થયેલા જંતુઓના પ્રાણુનું રક્ષણ કરીને તેમને નિલ્પય કરવા તે પહેલું અલયકાન કહેવાય છે. તેનું સ્વરુપ ઉપર કહેવામાં આવ્યું છે.

ળીજાં સુપાત્ર દરન તેમાં સુ એટલે સારૂં, અને પાત્ર એટલે જ્ઞાનાદિ ત્રણ રત્નતું સ્થાન અથવા સુ એટલે અતિશયે કરીને અને પાત્ર એટલે પાપથી રક્ષણ કરનાર. આ પ્રમાણે અન્વર્થ સંગ્રાવાળું સુપાત્ર દાન દુર્લભ છે.

ત્રીજું અનુકં પા દાન એટલે દીન અને દુ:ખી લાેકાને પાત્ર તથા અપાત્રના વિચાર કર્યા વિના માત્ર દયાવઉ અન્નાદિક આપવું તે. કહ્યું છે કે—

## दानकान्छे महेभ्यानां, किं पात्रापात्रचित्या। दीनाय देवदृष्यार्धे, यथादात् क्रुपया प्रश्नः॥१॥

અર્થ:— દાતારને દાન દેવી વખતે પાત્ર તથા અપાત્રના વિચાર કરવાની શી જરૂર છે? જુઓ, મહાવીર લગવાને કૃપાથી અધુ<sup>દ</sup> દેવદ્રધ્ય ગરીબ (બ્રાક્ષણ) ને આપ્યું છે.૧

મ્યા દુષમ કાલને વિષે જગડુશા નામના શ્રાવકે નીચેના શ્લોકમાં લખ્યા પ્રમાણે ધાન્યના મુંડા માત્ર દયા વડે બીજા રાજાઓને આપ્યા હતા.

#### अह य ग्रंडसहस्स, विसल्हरायस्स बार हम्मीरे । इगवीस य ग्रुरत्ताणे, दुन्भिक्खे जगहुसाहुणा दिस्रा ॥ १ ॥

અર્થ:--જગડુશાહ નામના શ્રાવકે દુકાળના વખતમાં વિસલરાજાને આઠ હજાર મુંડા, હમીર રાજાને ખાર હજાર મુંડા અને કીલ્હીના મુલતાનને એક્વીશ હજાર મુંડા ધાન્ય આપ્યું હતું. ૧

#### नवकारवाळि मणिअदा, ते पर अळगा चार । दानशाळा जगडु तणी, दीसे पुढवी मुझार ॥ १ ॥

અર્થાત્ તે દુકાળના વખતમાં જગડુશાહે ૧૧૨ દાનશાળાએ સ્થાપી હતી દરરાજ પ્રભાતકાળ જગડુશાહ જે ઠેકાલું એસીને યથેષ્ટ દાન આપતા હતા ત્યાં કાઇ લજ્જાવાન કુલઓઓ વિગેરે પ્રઝટપણું દાન લઇ શકે નહિ, તેમને પ્રચ્છન્નપણું દાન આપવા સારુ એક પડદા ખાંધી રાખવામાં આવતો હતો કે જેથી તેઓ તેમાં હાથ નાંખોને દાન લઇ શકે. એક દિવસ વિસલરાજા પાતાના ભાગ્યની પરીક્ષા કરવા માટે વેષ ખદલીને એકલા ત્યાં ગયા, અને પડદામાંથી હાથ લાંભા કર્યો જગડુશાહે શુભ લક્ષણવાળા ભાગ્યશાળી હાથ એઇ ને વિચાર્યું કે "જગતના મનુષ્યોને માનવા લાયક કાઇ રાજાના આ હાથ છે; હાલમાં દૈવયાએ તે આવી સ્થિતિ પામેલા જણાય છે; માટે તે જ દગી પર્યું ત સુખી થાય તેમ હું કરૂં." એ પ્રમાણું વિચારીને પાતાના હાથની આંગળીમાંથી મણિજડિત્ર મુદ્રિકા (વીંટી) કાઢીને હાથમાં મુકી. તે જોઇ ને રાજા આશ્ચર્ય પામ્યા. ક્ષણ વાર પછી વળી તેલું હાએ હાથ પડદામાંથી લાંભા કર્યા, એટલે જગડુશાહે તે હાથમાં પણ બીજ વીંટી આપી. તે ખને મુદ્રિકા લઇને વિસલરાજા પાતાના મહેલમાં ગયા બીજે દિવસે જગડુશાહને બાલાવીને "આ શું છે?" એમ કહીને તે બન્ને મુદ્રિકા અતાવી. તે જોઇને જગડુશા બાલ્યા કે—

सर्वत्र वायसाः कृष्णाः, सर्वत्र इरिताः शुकाः । सर्वत्र सुक्षिनां सीख्यं, दुःखं सर्वत्र दुःखिनाम् ॥ १ ॥ અર્થ:—કાગડાએ સર્વત્ર કાળા જ હાય છે, પાેપટાે સર્વત્ર લીલા જ હાય છે, સુખી પુરુષાને સર્વત્ર સુખ હાય છે, અને દુ:ખી પુરુષાને સર્વત્ર દુ:ખ હાય છે.૧

આ પ્રમાણે સાંભળીને ખુશી થયેલા રાજાએ જગડુના પ્રણામ નિષેધ કરીને તેને ઢાથી ઉપર શ્રિસાડી તેને ઘેર માેકલ્યા. આ પ્રમાણે ધાર્મિકપણું અનુકંપા દાનવડે જ શાેલે છે. એ ત્રીજાં અનુકંપા દાન કહ્યું.

હવે ચાલું ઉચિત દાન કહે છે-ચાગ્ય અવસરે ઇષ્ટ અતિથિ (પ્રાહુણા)ને, દેવ ગુરૂના આગમનની તથા નવા કરેલા પ્રાસાદની અને બિંબની વધામણી આપનારને, તેમજ કાવ્ય, શ્લોક, કાઇ સમાધિત કે વિનાદવાળી કથા વિગેરે કહેનારને પ્રસન્ન ચિત્તથી જે દાન આપનું તે દિચત દાન કહેવાય છે. જેમ ચક્રવતી નિરંતર પ્રસાતકાળ વિહાર કરતાં તીર્થ કરની સ્થિતિના ખબર આપનારને વર્ષાસન કરો આપે છે. કહ્યું છે કે-બાર કાટી મુવર્લ્ડ અથવા બાર લાખ દ્રવ્ય અથવા છ લાખ દ્રવ્ય એટલું ચક્રવતી એક વખતે પ્રીતિદાનમાં આપે છે. માંપ્રત કાળમાં પણ શ્રી સિદ્ધાચળ ઉપર પ્રાસાદ પૂરા થયાની વધામણી આપનારને વાગ્ સદ મંત્રીએ મુવર્લુની અત્રીશ જાલા આપી હતી

એકઠા જીતાગઢના ખેંગાર નામના રાજા શીકાર કરવા ગયા હતા. ત્યાં ઘણા સસલા-ઓના વધ કરો તેને દ્યાડાના પુંછડા સાથે આંધીને પાછા આવતાં તે માર્ગથી તેમજ પરિ-વારથી બ્રષ્ટ થયા, અર્થાત્ એકલા બૂલા પડયા. તેવામાં એક આવળના વૃક્ષની શાખા ઉપર ચડીને બેઠેલા ઢુંઢળ નામના ચારણને જોઇને તેને પૂછ્યું કે—'' અરે! તું માર્ગ જાણે છે?" ત્યારે તે ક્યાળુ ચારણે કહ્યું કે—(ભાષા)

## जीव वर्धता नरग गइ, अवर्धता गइ सम्म । हुं जाणुं दो बाटडी, जिण भावे तिण सम्म ॥ १ ॥

અર્થ:—જીવના વધ કરનાર નર્કે જાય છે અને દયા પાળનારા સ્વર્ગે જાય છે; હું તો એ એ માર્ગ જાશું છું, તને ગમે તે માર્ગે જા ૧

આ પ્રમાણે વેધ કરે તેવી ક્રધ જેવી તેની વાણી સાંભળીને તે રાજાને તત્કાળ વિવેક ઉત્પન્ન થયા; તેથી તેણે ત્યાંજ છવન પર્ય ત પ્રાણીવધ કરવાના નિયમ શહેણે કર્યો, તથા તે ચારણના અધ્યો તથા ગામ વિગેરે આપીને ગુરૂની જેમ સત્કાર કર્યો

વિક્રમ રાજાએ સિદ્ધસેન શુરૂને મનવડે પ્રણામ કર્યો, તે જાણીને શુરૂએ તેને ધર્મલાલ આપ્યા. રાજાએ પૂછ્યું કે—" હે પૂજ્ય શુરૂ! આ ધર્મલાલથી શું લાભ થાય" ત્યારે શુરૂએ કહ્યું કે—

> दुर्वारा वारणेन्द्रा जितपवनजवा वाजिनः स्यदनीया ळीळावत्यो युवत्यः प्रचळितचमरेर्भूषिता राज्यकक्ष्मीः।

## उँचेः श्वेतातपत्रं चतुरूद्धितटीसंकटा मेदिनीयं, पाप्यन्ते यत्मभावात्त्रिश्चवनविजयी सोऽस्तु ते धर्मछाभः ॥ १ ॥

અર્થ:—જેના પ્રભાવથી મદોન્મત્ત હસ્તીએા, પવનના વેગને જીતનારા ઘાડાએા, શ્થના સમૂહ, વિલાસવાળી સ્ત્રીએા, ચલાયમાન શ્વેત ચામરાથી શાભતી રાજ્યલક્ષ્મી, માૈડું ક્ષેત છત્ર અને ચાર સમુદ્ર પર્ય તની સમગ્ર પૃથ્વી પ્રાપ્ત થાય છે. તેવા ત્રિલુવનને જીતનારા ધર્મલાલ રૂપ આશીર્વાદ તને હાે. ૧

આ પ્રમાણે સૂરિનાં વચન સાંભળી તેંમના ગુહ્યુથી હર્ષ પામેલા રાજ**ો** તેમને એક કરાેડ સાેનામહાેર આપી, પરંતુ સૂરિ નિ:સ્પૃહ હાેવાથી તેમણે તે ધર્મસ્થાનમાં સ્થાપન કરાવી.

ઇત્યાદિ અનેક દૃષ્ટાંતા ઉચિત દાન સંબંધી જાણવા.

હવે **કીતી<sup>૧</sup> દાન** એટલે કોતિ<sup>૧</sup>ને મેળવવાની ઇચ્છાથી બિક્ષુક્ષાદિકને જે કાન આપતું તેને કોતિ<sup>૧</sup>દાન કહે છે. તેના દર્શાંતા નીચે પ્રમા**ણ**—

એકઠા સપાદલક્ષ દેશ ( માળવા ) ના અધિપતિ અર્જુ નામના રાજા ઉપર દિગ્વિજય માટે નીકળેલા કુમારપાળે ચડાઇ કરો. તે વખતે દોડાના પલાલુને સ્વારો પાસે પુંચાવ્યા. તે જોઇને તેની સાથેના બાંતેર સામત રાજાઓએ મશ્કરી કરી કે—" આ વાલીયા જેવો કુમારપાળ લડાઇમાં શું (સામર્થ્ય) કરશે ?" આવો તેઓના અભિપ્રાય જાલીને કુમારપાળે સાળ મથુ સાપારીની ગાલી માર્ગમાં પડી હતી, તેને ભાલાના અગ ભાગવડે ઉચી કરીને ઉછાળી અને લાહાના સાત માટાં કડાયાંને પરસ્પર અથડાવીને લાહાના ભાલાવડે ફાડી નાંખ્યાં તે અવસરે ચાગ્ય વચન બાલવામાં સતુર એવા આમલટે કહ્યું કે—

रे रखे लहु जीवहा, रणे मयगळ मारे; न पीये अणगळ नीर, छेही राय संहारे; अवर न बंघे कोइ, सधर रयणायर बंघे; वगे राय परमार, अपर राय निरुंघे; ए कुमारपाळ कोषे चढयो, फादी सात कदाह; तीम जे जिणधम्म न मन्नशे. तेहनी तेहवी चाद ॥ १ ॥

આ કવિત સાંભળીને રાજાએ તેને કવિતના પ્રત્યક્ષરે અર્થાત્ અક્ષર જેટેલા દ્યાડા આપ્યા.

એકદા કુમારપાળ રાજા શ્રી હેમાચાર્ય ગુરૂને દ્વાદશાવર્ત વંદના પૂર્વક વંદન કરીને ખમાવતા હતા. તે વખતે ગુરૂએ તેના પૃષ્ઠ ઉપર હાથ મૂક્યા. તે એકને ગાગલિ નામના કવિ બાલ્યા–

# हेम तुमारा करमहीं, दीसे अद्भुत सिद्धिः जे चंपे हेठा मुहा, ते पामे हरी सम ऋदि ॥ १ ॥

આ દુહેા સાંભળી કુમારપાળે તેને પાતાના હાથનાં કડાં આપ્યા. ઈત્યાદિ અનેક પ્રભંધા કોર્તિ દાન ઉપર જાણી લેવા.

" સુપાત્ર **દાન ને અલય** દાનથી **સુક્તિ** પામે, અનુકંપા દાનથી સુખ પામે, **ઉ**ચિત દાનથી પ્રશંસા પામે અને કીર્ત્તિ દાનથી સર્વત્ર માટાઈ પામે. "

सुपात्र दान धर्मनी देशना.

श्राद्धानां पात्रमक्तानां, कार्पण्यदोषप्रक्तये । देशना दानधर्मस्य, देया तीर्थित्रतेच्छुभिः ॥ १ ॥

અર્થ —મુપાત્રની લક્તિ કરતારા શ્રાવકાતે કૃપણતા રુપી દેષતું નિવારણ કરવા માટે તીર્થના હિતેચ્છ સાધુઓએ દાનધર્મની દેશના આપવી. ૧

તે દાનધર્મની દેશના નીચે પ્રમાણે—

काछेऽल्पमपि पात्राय, दत्तं भूयो भनेषया । जिनाय चंदनादत्ताः कुल्माषाः कल्मषच्छिदे ॥ २ ॥

અર્થ — ' યાંગ્ય સમયે સુપાત્રને થાડું પણ દાન આપ્યું હાય તા તે પાડું કળ આપે છે. જેમ ચંદનબાળાએ વીર ભગવાનને અડદના બાકળા આપ્યા, તે તેના પાપના નાશ કરનાર થયા. ર

શ્રીવીર લગવાને કરેલા અલિગ્રહ છ માસે પૂરા થયા તે વખતે દેવાએ સાડા ભાર કરાડ સુવર્ણની વૃષ્ટિ કરી, તેનાથો ધનાવહ શ્રેષ્ઠોનું ઘર લરાઇ ગયું, તે જેઈને તેની પહાશમાં રહેનારી એક ડાશીએ વિચાર્યું કે—"માત્ર અડદના ભાકળા આપવાથી દુર્ભળ તપરવી જે આટલી બધી સમૃદ્ધિ આપે છે, તો હું કાઈ પુષ્ટ અંગવાળા મુનિને શ્રી તથા સાકર સહિત પરમાન્ત વહે સંતાષ પમાડીને અપાર લક્ષ્મી ગ્રહ્યા કર્." પછી તે કાઈ રૃષ્ટ પુષ્ટ શરીરવાળા મુનિવેશ ધારીને બાલાવી ક્ષીરનું દાન દેતી સતી વાર વાર આકાશ સામું જોવા લાગી; તે જેઈને પેલા વેશધારી સાધુએ તે ડાશીના અલિપ્રાય જાણી તેને કહ્યું કે—" હે મુખ્યા! મારા તપવડે અને તારા ભાવવડે તેમજ આધારમિક આહારના દાનવડે તારા ઘરમાં આકાશથી પચ્ચરની વૃષ્ટિ થશે, રત્નની વૃષ્ટિ થશે નહિ; કેમકે દાન આપનારની કે લેનારની તેવી શૃદ્ધિ નથી." ઇત્યાદિક કહીને તે ડાશીને પ્રતિબાધ પમાડયા.

વળી જે નામને યેાગ્ય ગુણવાન હાય તેજ શ્રેષ્ઠ પાત્ર છે, બીજો નહીં. પાત્રની પરીક્ષાના સંભંધમાં ચુધિષ્ઠિર અને લીમના સંવાદમાં કહ્યું છે કે–હસ્તીનાપુર નગરને વિષે એક્કા ધર્મપુત્ર (યુધિષ્ઠિર) સભામાં બેઠા હતા, તે વખતે દરવાજે ઉમેલા ભીમસેને સ**ભામાં** આવીને ધર્મરાજાને કહ્યું કે–

> मूर्खितपस्वी राजेन्द्र, विद्धांश्च द्वष्ठीपतिः। जैमा ते। तिष्ठतो द्वारे, कस्य दानं पदीयते ॥ १ ॥

અર્થ — કે રાજન્! એક મૂર્ખ છે પણ તપસ્વી છે, અને અજિ વિદ્વાન્ છે પશુ વૃષલીના પતિ છે (બ્રષ્ટ છે). તે અન્ને દ્વારમાં ઉભા છે, તેમાં કાને દાન આપતું ? ૧ ત્યારે યુધિષ્ઠિરે કહ્યું કે—

> सुखसेच्यं तपो भीम, विद्या कष्टदुराचरी । विद्यां संपूजियष्यामि, तपोभिः किं पयोजनम् ?॥ २ ॥

અર્થ — હે લીમ! તપનું સેવન મુખેથી થઈ શકે છે, પણ વિદ્યા તા મહા કષ્ટથી ભણાય છે, માટે હું વિદ્યાના સત્કાર કરીશ; માત્ર તપનું શું પ્રયોજન છે ! ર

તે સાંભળી ભીમસેન બાલ્યા કે-

श्वानचर्मगता गंगा, क्षीरं मद्यघटस्थितम् । कुपात्रे पतिता विद्या, किं करोति युधिष्ठिर ॥ ३ ॥

અર્થ — હે રાજા યુધિષ્ઠિર! જેમ કૂતરાના ચામડાની મસકમાં ભરેલું ગંગાજળ અને મદિરાના ઘડામાં ભરેલું દ્રધ કામ આવતું નથી, તેમ કુપાત્રને વિષે રહેલી વિદ્યા પણ શું કામની છે ? ૩ ભીમસેનનાં આવાં વચન સાંભળી સમામાં બેઠેલા કૃષ્ણુ દ્રીપાયન ખોલ્યા કે–

> न चैकविद्यया पात्रं, तपसापि च पात्रता । यत्र विद्या चरित्रं च, तद्धि पात्रं मचक्ष्यते ॥ ४ ॥

અર્થ — કેવળ વિદ્યાવડે પાત્ર કહેવાય નહિ, તેમજ કેવળ તપવડે પણ પાત્રતા કહેવાય નહિં, પરંતુ જ્યાં વિદ્યા અને આચાર ભન્ને રહ્યા હાય છે, તેજ પાત્ર કહેવાય છે. ૪

આ પ્રમાણે હાવાથી પાત્રને કાન આપલું તેજ કલ્યાણુકારી છે. તે દાન પણ ભાવ-પૂર્વક આપ**લું. કહ્યું** છે કે–

> दातच्यमिति यहानं, दीयतेऽनुपकारिणे । क्षेत्रे काळे च भावे च, तहानं सात्विकं स्मृतम् ५ ॥

અર્થ — દેવા યોગ્ય એવું દાન પણ જે અનુપકારીને દેવાય અને યથાયોગ્ય ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના વિચાર કરીને અપાય તે દાન સાત્વિક કહેલું છે. પ

આવું સાત્વિક દાન શાલિભદ્ર વિગેરેએ આપ્યું છે.

#### यस्तु प्रत्युपकाराय, फल्युहिश्य वा घुनः । मदीयते परिक्षिष्टस्तद्दानं राजसं समृतम् ॥ ६ ॥

અર્થ — " જે દાન ઉપકારના યદલામાં પ્રત્યુપકારને માટે દેવામાં આવે અથવા જે દાન કાંઇ પણ ફળની ઇચ્છાએ આપવામાં આવે તે દાન **રાજસા** કહેલું છે." આ બાબતમાં ચંદનઆળાની વૃદ્ધ પાડાશણનું હષ્ટાંત જાણવું. ધ

# क्रोधाद्वलाभियोगाद्वा, मनोभावं विनापि वा । यद्दीयते हितं वस्तु, तद्दानं तामसं स्मृतम् ॥ ७॥

અર્થ —" ક્રોધથી, બળાત્કારથી અથવા મનના ભાવ વિના જે સારી વસ્તુ પણ દાનમાં અપાય છે તે દાન તામસ કહેલું છે." આ સંગંધમાં શ્રેણિક રાજાની કપીલા દાસીનું દૃષ્ટાંત જાણી લેવું. ૭ કાંઇ પણ ઇચ્છા વિના દાન કરનારા દૃર્લભ છે. કહ્યું છે કે–

## दुष्टदाओं भ्रुधादाई, भ्रुधाजीविवि दुष्टदा । भुदादायी भुदाजीवि, दोवि गच्छंति भुग्गई ॥८:

અર્થ — "કાઇ પ્રકારની ઇચ્છા વિના દાન કરનારા દુર્લ છે, અને નિષ્કપટપણ આજવિકા ચલાવનારા પણ દુર્લ લ છે, ખાકી એવા દાતાર અને એવા આજવિકા કરનાર ખન્ને સફગતિને પામે છે. " ૮

#### આ વિષય ઉપર ભાગવત નામના ક્ણુબીનું દુષ્ટાંત છે તે નીચે પ્રમાણે—

કાઇ એક તાપસે કાઇક લકિતવાળા પુરુષને કહ્યું કે—" તારે ઘર મને ચાતુર્માસ રહેવા દે." તે પુરુષે કહ્યું કે—જો તમે પાછા મારા કાંઇ પણ પ્રત્યુપકાર ન કરા તા ખુશીથી રહાે. તાપસે તે અંગીકાર કર્યું, એટલે પેલાએ તેને રહેવા માટે આવાસ આપ્યા, અને આહારા-દિક વડે તેની લક્તિ કરવા લાગ્યાે. એકદા ચારાએ આવીને તેના ઘાંડા હરણ કર્યાં, પણ ગામની બહાર નીકળતાં પ્રાત:કાળ થઇ જવાથી ચારાએ વિચાર્યું કે—" હવે અત્યારે આ ઘાંડા આપણાથી લઇ જવાશે નહી." એમ ધારીને ઘણા વૃક્ષોની ઘટામાં તે ઘાંડાને બાંધી દઇને તેઓ જતા રહ્યા. પ્રાત:કાળે પેલા તાપસ સ્નાન કરવા માટે તળાવ ઉપર ગયાે, ત્યાં તળાવની સમીપે સાંકડી ગલીમાં પેલા ઘાંડા બાંધેલા તેણે જેયાે. એટલે " મારા ઉપકારી ભાગવત પટેલના ચારેરાએ હરણ કરેલા આ ઘાંડા છે" એમ તેણે ઓળખ્યાે. તેથી તેણે પાતાનું ધાયેલું વસ્ત્ર ત્યાં બૂલી જવાને બહાને મૂકી દઇ ઘર જઇને ભાગવત પટેલને કહ્યું કે—" મારું ધાયેલું વસ્ત્ર હું તળાવ ઉપર બૂલી ગયાે છું તે મંગાવી ઘો." તેણે પાતાના ચાકરને તે લેવા માકલ્યાે. તેણે ત્યાં જઇને વસ્ત્ર લીધું, તો પાસે પાતાના શેઠનો ઘાંડા બાંધેલાં જોયાે, એટલે તેને પણ લેતો આવ્યાં, અને ઘરધણીને તે વૃત્તાંત કહ્યાે. ઘરપણીએ મનમાં વિચાર્યું કે— '' મહે તેણે કે પણ લેતો આવ્યાં, અને ઘરધણીને તે વૃત્તાંત કહ્યાે. ઘરપણીએ મનમાં વિચાર્યું કે— '' મહે તેણે ! આ તપસ્વીએ બોલ્યું બહાનું કરીને પણ મારા પર ઉપકાર કર્યાં. " પછી તેણે

તાપસને બોલાવીને કહ્યું કે–" હે ભદ્ર ! હવે તમે અહીંથી પધારો, કારણકે ઉપકારીને આપેલું દાન નિષ્ફળ જાય છે. "

#### હવે **સુધાજવી** ( નિષ્કપટ જીવનાર) નું દૃષ્ટાંત કહે છે.—

કાઇએક રાજાને વૈરામ્ય ઉત્પન્ન થયાે, તેથી તેણે ધર્મની પરીક્ષા કરવા માટે વિચાર કર્યો કે-" વાસ્તવિક રીતે દાન લઇને કાેેે બાજન કરે છે? તેની હું તપાસ કરું. " એમ વિચારી તેણે પાતાના સેવકને હુકમ કર્યો કે-" રાજા લાડુ આપે છે તે આવીને લઇ જાઓ " એવી સર્વત્ર આદ્યાષણા કરાવા. તેણે તેમ કરવાથી ઘણા ભિક્ષકા લાડુ લેવા માટે આવ્યા. તેમને રાજાએ પૂછ્યું કે–" તમે શા વડે જીવા છા ? " ત્યારે તેમાંથી એક જણ બોલ્યા કે– " હું મુખ વઢે જીવું છું. " બીજાએ કહ્યું કે–" હું પગ વઢે જીવું છું. " ત્રીજાએ કહ્યુ કે– " હું હાથ વડે જીવું છું. " ચાથાએ કહ્યું કે– " હું લોકાની કૃપાથી જીવું છું. " અને પાંચમા જૈન સાધુએ કહ્યું કે-" હું મુધા છવું છું." પછી રાજાએ કરીથી તેમને પૃછ્યું કે-"શી રીતે ?" ત્યારે પહેલાએ કહ્યું કે-" હું કથા કહેનાર છું, તેથી માણુસોને રામાયણ વિગેરેની કથા કહું છું, તેથી મારી આજવિકા ચાલે છે, માટે મુખ વડે જીવું છું." બીજાએ કહ્યું કે–" હું કાસદ છું, તેથી લોકોનું કાસદીયું કરીને આજીવિકા ચલાવું છું, તેથી પગ વડે છવું છું. " ત્રીજાએ કહ્યું કે-" હું લહિયા છું, તેથી લખવા વડે આછવિકા ચલાવું છું; માટે હાથવંડે જીવું છું. " ચાથાએ કહ્યું કે-" હું ભિક્ષુક છું, તેથી લોકોની કૃપાથી ભીંખ માગીને આજવિકા ચલાવું છું. " જૈન સાધુએ કહ્યું કે–" હું ગૃહસ્થના પુત્ર છું, પણ સંસારની અસારતા જાણીને મેં વૈરાગ્યવડે દીક્ષા ગ્રહણ કરી છે; તેથી યથાકાળે જેવા આહાર મળી જાય તેવા આહારથી ચલાવી લઉં છું, માટે મુધા છવું છું. " આ પ્રમાણે સાંભળીને રાજાએ વિચાર્યું કે " અહેા ! આ ધર્મજ સર્વ દુ:ખના નાશ કરનાર અને માેક્ષને સાધનાર છે. " આ પ્રમાણેના નિશ્ચય કરીને તેણે જૈનધર્મ અંગીકાર કર્યો.

વળી દાનરુપી અલંકાર વિનાની લક્ષ્મી પશ્ચર અને મળરુપજ છે. જુઓ, નવ નંદરાજાએ કૃપણતા દોષથી પાત્રદાન કર્યા વિના માત્ર પ્રજાને અત્યંત પીડા કરીને સુવર્ણની નવ ડુંગરીઓ કરી, તે દુર્ભાગ્ય યાંગે કાળે કરીને પચ્ચરમય થઇ ગઇ. હજુ સુધી તે ડુંગરીઓ પાટલિપુર નગર પાસે ગંગાનદીને કાંઠે પીળા પચ્ચરમય દેખાય છે. રાજગૃહી નગરીમાં મંમણ શ્રેષ્ઠીએ મિણુજિક્ત બે બળદ કર્યા હતા. તેમાં એક બળદનું શીંગડું અધુરૂં હતું તે પૂર્ં કરવા માટે તે અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ સહન કરતા હતા; પરંતુ પાત્રદાન નહિ કરવાથી તે બળદ પૃથ્વીમાં ને પૃથ્વીમાંજ વિનાશ પામી ગયા. તેથી મળેલા ધનનું સુપાત્રમાં દાન કરવું બેઇએ.

દાન શત્રુને આપ્યું હાય તાે વૈરના નાશ કરે છે, સેવકને આપવાથી તે વિશેષ ભક્તિ-માન થાય છે, રાજાને આપવાથી ઉત્કૃષ્ટ સન્માન પામી શકાય છે, અને ભાટ, કવિ કે ચારણ વિગેરેને આપવાથી સર્વજ યશ ફેલાય છે. દાન કાેઇ પણ સ્થાને નિષ્ફળ થતું નથી. તેમાં પણ સુપાત્રને દાન આપવાથી વિશેષ કલ્યાણુકારી થાય છે. કહ્યું છે કે—

#### जर्छ तैलं खर्छे गुहां, पात्रे दानं मनागपि। माज्ञे शास्त्रं सतां मीतिर्विस्तारं यात्यनेकषा॥१॥

અર્થ — " જળમાં તેલ, ખળ પુરુષમાં છાની વાત, સુપાત્રમાં થાેડું પણ દાન, ડાહ્યા પુરુષમાં વિદ્યા અને સત્પુરુષ સાથે પ્રીતિ–એ અલ્પ હાેય છે તો પણ અનેક પ્રકારે વિસ્તાર પામે છે. " ૧

અહીં કાેઇ શંકા કરે કે—' પાત્ર અને અપાત્રના વિચાર તાે કુપણુ માણસ કરે છે, પણુ ઉદ્ઘર માણસ કરતાે નથી. તે વિષે કહ્યું છે કે—

#### पत्त परिक्लइ किं करुं, दिजे मग्गंताहिं। किं वरिसंतो अंबुहर, जोवे सम विसमाइं।। १।।

અર્થ — "પાત્રની પરીક્ષા શામાટે કરવી ? જે માગે તેને આપલું; કેમકે શું મેઘ સમ વિષમ પ્રદેશ જોઇને વૃષ્ટિ કરે છે ? ના, ના, સર્વત્ર કરે છે. " ૧ આ શંકાના ઉત્તર કહે છે—

#### वरिसो वरिसो अंबुहर, वरसीटां फल जोइ। धंतुरे विष इक्खुरस, एवडी अंतर होय॥१॥

" હે વરસાદ ! ભલે, તું ગમે ત્યાં વરસ, પણ વરસ્યાનાં ફળ જો; ધંતુરામાં તા તારા જળથી વિષ ઉત્પન્ન થશે, અને શેરડીમાં ઇક્ષુરસ ઉત્પન્ન થશે. એટલું પાત્ર ને અપાત્રમાં અંતર પડેશે. "૧

## સુપાત્રદાન ઉપર દર્શાત.

## पात्रे यच्छति यो वित्तं, निजशक्त्या सुभक्तितः। सौक्यानां भाजनं स स्याध्या धन्योऽभवत्पुरा ॥ १॥

અર્થ — " જે મનુષ્ય પાતાની શકિત પ્રમાણે ભકિતપૂર્વ ક પાત્ર વિષે દાન આપે છે તે ધનાની જેમ સર્વ સુખનું સ્થાન થાય છે. "૧

#### .ધનાનું **દ**ષ્ટાંત

પૃથ્વીપુર નામના નગરથી એક વિશુક પાતાના કુટુંખ સહિત દૈવયાેગે પ્રતિષ્ઠાનપુર નામના નગરમાં આવ્યા. તેના કુળમાંથી એક હાશીના છોકરા લોકાનાં વાછરડાં ચારીને નિર્વાહ કરતા હતા. એક દિવસ કાઇક પર્વ હાવાથી દરેક ઘર ખીરનું લાજન કરતા લોકાને જોઇને તે છાકરાને ખીર ખાવાની ઇચ્છા થઇ. તેથી તે ઘર આવીને પાતાની માને વારંવાર કહેવા લાગ્યા કે " મને ખીર આપ." કહ્યું છે કે—

## चारा बल्लका वि य, दुज्जण विज्ञाय विष्य पाहणया । नचिण धुत्त नरिंदा, परस्स पीडं न याणंति ॥ १ ॥

અર્થઃ—" ચાર, બાલક, દુર્જન, વેઘ, ખ્રાક્ષણ, પરાણા, વેશ્યા, ધૂર્લ અને રાજા બીજાનાં દુ:ખને જાણતા નથી. "૧

યુત્રનાં વચન સાંભળીને ડાેશી દરિદ્ર હાેવાથી ખીર કરી શકે તેમ નહાેતું, તેથી તે શાકથી રાવા લાગી; ત્યારે તેની પાંડાશની સ્ત્રીઓએ દયાથી તેને દ્વધ, ખાંડ, ઘી અને ચાખા વિગેરે સર્વ સામગ્રી આપી; એટલે ડાેશીએ દૂધ ને ચાેખાની ખીર બનાવી અને તેમાં ખાંડ તથા ઘો નાંખી પુત્રને પીરસી. તે કાઈ કાર્યને માટે બીજે ઘર ગઈ, તેટલામાં એક મહાત્મા સુનિ માસખમણને પારણે ત્યાં પવાર્યા. તેમને જોઈને પેલાે છાકરા ળહુ ખુશી થયા અને બાલ્યા કે-" હે દયાના ભંડાર મુનિ ! આ ખીર ગ્રહણ કરાે. " મુનિએ પાત્ર ઘર્યું એટલે તેેેે મુનિનાં પાત્રામાં ખીર વહાેરાથી; તે વખત તેેેેે મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધ્યું. પછી તેની માએ બહારથી આવીને કુરીને બાકી રહેલી ખીર તેને પીરસી, તે સર્વ બાઈ જવાથી તેને વિશ્ચિકાના ત્યાધિ થયા. તેથી તેજ રાત્રીએ મરણ પાર્મીને તે તેજ નગરમાં ધતસાર નામના શ્રેષ્ઠીના પુત્ર થયે. તેના માટા ત્રણ ભાઈએ પરણેલા હતા, ત્યાર પછી આ ચાથા પુત્ર ધના નામના થયા. એના જન્મ થયા ત્યારથી ધનસાર શ્રેષ્ઠીનું ધન અધિક વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યું. ધનો યાગ્ય વયના થતાં સમગ્ર કળાએા શીખ્યા. અને ઉત્તમ ગુણાથી માતાપિતાના અતિ પ્રોતિપાત્ર થયો. તે વખતે તેના માટા ત્રણ ભાઈએ પોતાના માતાપિતાને કહેવા લાગ્યા કે-" આ લઘુ છતાં તમે તેના અત્યંત આદર કેમ કરા છા ?" ત્યારે તેમણે કહ્યું કે–" તેના **ગુલેમ્થી** તે વિશેષ સત્કારને લાયક છે. " તે સાંભળી ત્રણે જણા બાલ્યા કે–" એમ હાય તેા તેના અને અમારા ગુણાની પરીક્ષા કરાે. " પિતાએ પરીક્ષા કરવા માટે ચા**રે** પુત્રાને બ<mark>ત્રીશ</mark> ળત્રીશ સોનામાહોરા આપી, અને કહ્યું કે–" આટલા દ્રવ્યવંડે વેપાર કરીને નફા કરી લાવા."

ધનાએ તે દિવસે પશુત્રાપારમાં લાભ થવા જાણીને તે દ્રત્યના એક અળવાન મેઢા લીધા. પછી રાજપુત્રના મેંઢા સાથે લડાવવા માટે હજાર સાનામાહારની સરત કરીને તેની સાથે લડાવ્યા. તેમાં રાજપુત્રના મેંઢા હાર્યા, તેથી એક હજાર સાનામાહાર મેળવીને તે પાતાને ઘેર ગયા. તેના માટા ત્રણે ભાઈઓએ પાતપાતાને મળેલી અત્રીશ અત્રીશ સાનામ-હાર વડે જીદા જીદા વેપાર કર્યા, પણ તેમાંથી કાંઈ નફા મેળવ્યો નહિ.

ં એ પ્રમાણે ધનાના અનેક ઉપાયા સફળ થયા, અને માટા ત્રણ ભાઈઓના નિષ્ફળ થયા. હવે તે ગામમાં એક ધનાઢ્ય શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા. તે અતિ કૃપણ હોવાથી તેના ઘરમાં ખાડા ખાદીને તેમાં કેટલુંક ધન દાટયું હતું. બાર્કીના દ્રવ્યના અમૂલ્ય રત્ના લઈને સુવાના ખાદલાના પાયા વિગેરમાં ગુપ્ત રીતે છુષાવ્યા હતા, અને પેલા ખાડા ઉપર તે ખાદલા રાખી તેના ઉપર નિરંતર સૂઈ રહેતા હતા. પછી જ્યારે તે મરવા પડયા, ત્યારે તેણું તેના પુત્રોને કહ્યું કે–" જ્યારે હું મરી જાઉં, ત્યારે આ ખાટલા સહિત મારા અગ્નિસંસ્કાર કરજો." અનુક્રમે કાંઈ પણ પુષ્ય દ્વાન કર્યા વિના તે મૃત્યુ પામ્યા; એટલે તેને તેના પુત્રા ખાટલા સહિત સ્મશાનમાં લઇ ગયા. કેમકે તેઓ તે ખાટ-લામાં રત્ના છે એવું જાણવા નહાતા. સ્મશાનમાં ચાં**ડાલે પાતાના હક હાવાથી** તે ખાટલા માગ્યા; તેને આપવાની ના કહેવાથી તેની સાથે કજીઓ થયા. છેવડે તેમના સંખંધીઓના કહેવાથી તેઓએ તે ખાટલાે ચાંડાળને આપ્યા, એટલે ચાંડાળ તે ખાટલાે વેચવા માટે ચૌટામાં લઇ ગયો. તે વખતે લબ્ધલક્ષ્ય ધનાએ કેટલાક ચિન્હાથી તે ખાટલાને દ્રવ્યસંયુકત જાણીને યોગ્ય મૂલ્ય આપીને ખરીદ કર્યો. ઘેર જઇને ખાટલા ભાંગ્યા. તા માંહેથી અમૂક્ય રતના નીકળ્યાં, તેથી ધના માટા ધનાઢય થયા. તેના ભાઇઓને આ જોઇને તેના પર ઘણી ઇર્ષ્યા થઇ, તેથી તેએા તેને મારી નાખવા સુધીના ઉપાયા ચિંતવવા લાગ્યા. તે વૃત્તાંત તે ભાઇએમની વહુએમએ પુત્રના જેવી પ્રોતિથી ધનાને એકાંતમાં કહ્યો. તે સાંભળી ધના ઘરમાંથી એક્લાેજ નીકળી ગયા; અને પૃથ્વી ઉપર ભમતાે રાજગૃહી નગરીની સમીપે પહેાંચી તેની બહારના એક ઉદ્યાનમાં વિશ્વામ લેવા માટે બેઠાે. તે ઉદ્યાન પ્રથમ દૈવયાેગે કેવળ સુકાઈ ગયું હતું. તે ધનાના પુષ્ય પ્રભાવ વડે તત્કાળ નવપ**હ્યવિત અને પુષ્પક્**ળવાળું થઈ ગયું. તે જોઈને ઉદ્યાનના રક્ષકે તે વૃત્તાંત તેના ધણી કુસુમ**પા**ળ શ્રેષ્ઠીને કહ્યો. તે સાંભળી કુસુમપાળ શ્રેષ્ઠી વિસ્મય પામ્યા, અને ધનાને ઘેર તેડી લાવી પાતાની પુત્રી તેને આપી. તે વખતે તે નગરીમાં શ્રેણિક રાજા રાજ્ય કરતા હતા, તેણે પણ હર્ષિત શર્કને પાતાની પુત્રી ધનાને આપી. શજપુત્રીની સખી સુભદ્રા નામની **શાલિભદ્રની અહેન** હતી, તેને પણ તેના સ્વજનાએ ધનાને આપી. તે ત્રણે પુત્રીનાં લગ્ન માટી સમૃદ્ધિપૂર્વક શ્રેણિક મહારાજાએ કર્યા. પછી રાજાએ તેને રહેવા માટે મોટા મહેલ આપ્યા. તેમાં રહીને ધના પૂર્વ જન્મમાં આપેલા સુપાત્રદાનનું ફળ ભાગવવા લાગ્યા. શ્રેણિક રાજાએ કેટલાંક ગામા પણ તેને આપ્યાં

એક વખતે ધના પાતાના મહેલની ખારીમાં એકા હતા, તે સમયે તેણે પાતાના કુટું- ખંને ગરીબ હાલતમાં તે શહેરમાં ફરતું જોશું. એટલે તેમના સત્કાર કરી ઘર લઈ આવી, કેટલાંક ગામ વિગેરે આપીને ફરીથી સુખી કર્યાં. કેટલાંક કાળ ગયા પછી ધનાના માટા ત્રણ ભાઇઓએ એક દિવસ તેમના પિતાને કહ્યું કે—" હે પિતા! ઘરનું સમગ્ર દ્રવ્ય આજ ને આજ વહેંચીને અમારા ભાગ અમને આપા." પિતાએ કહ્યું કે—" હે મૂર્ખા! હાલ તો તમે ખધું ધનાનું મેળવેલું દ્રવ્યજ ભાગવા છા. તેમાં મારું શું છે કે હું તમને વહેંચી આપું?" ત્યારે તેઓ ખાલ્યા કે—" જ્યારે ધને ઘરથી નાસી ગયા હતા, ત્યારે ચારની જેમ ઘરમાંથી રત્નાદિક સાર સાર વસ્તુઓ લઈને ગયા હતા, તેથી ધનાના પુત્રા ભલે સજ્ય ભાગવે, પણ અમે તો અમારા દ્રવ્યના ભાગ લીધા વિના આવતી કહ્યે જમવાના નથો." આ પ્રમાણે કુટું બમાં કલેશ થતાને જાણીને ધના તેજ રાત્રીએ એક્લા ઘર છે. કોને ગ્રાહતો થયા.

ચાલતાં ચાલતાં ધના કોશાંબી નગરીએ પહેાંચ્યાે. ત્યાં મુગાવતી રાણીના પતિ શતા-નિક રાજા રાજ્ય કરતા હતા. ધના નગરીના ચૌટામાં ગયાે, ત્યાં તેણું રાજાએ કરાવેલી આઘાષણા સાંભળી કે-રાજાના ભંડારમાં એક અમૂલ્ય રત્ન છે, તેની જે કાેઈ પરીક્ષા કરશે તેને રાજા આ પ્રમાણેની વસ્તુઓ આપશે—

#### इस्तिनां शतमेकं च, वाजीनां शतपंचकम्। सौभाग्यमंजरीं पुत्रीं, ग्रामपंचशतीयुताम् ॥ १॥

અર્થ — " એક્સા હાથી, પાંચસા ઘાડા અને પાંચસા ગામ સહિત સૌભાગ્યમંજરી નામની પુત્રી ( આપશે ). " ૧

આવી ઉદ્દેશષણા સાંભળીને ધના તેનું નિવારણ કરીને રાજસભામાં ગયો; અને રત્નની પરીક્ષામાં નિપુણ હોવાથી તેણે તે રત્નની પરીક્ષા કરી. તેથી વિસ્મય પામેલા રાજાએ ઘણા દ્રવ્ય સહિત પાતાની પુત્રી તેને પરણાવી. ત્યાં સુખમાં નિમગ્ન થયેલા ધના કાળ નિર્ગમન કરવા લાગ્યો.

એક દિવસે પાતાની કીર્તિ'ને માટે લાેકરીતિને અનુસરીને ધનાએ નગરીના સમીપ ભાગમાં એક તળાવ ખાદાવવા માંડયું.

અહીં ધનસાર શ્રેષ્ઠીના ઘરમાંથી ધના ગયો ત્યારથી તેની નગળી સ્થિતિ થવા લાગી. છેવટે એવી સ્થિતિ થઇ કે-

#### घृतं नास्ति तैछं नास्ति, नास्ति ग्रुद्गो ग्रुगंधरी । बङ्कार्थे लवणं नास्ति, तकास्ति यत्मग्रुज्यते ॥ १ ॥

અર્થ — " ઘી નથી, તેલ નથી, મગ કે જીવાર પણ નથી, વાલમાં નાખવા હુણ પણ નથી, અર્થાત્ એવું કાંઈ પણ નથી કે જે ખાઈ શકાય." આવી સ્થિતિ થવાથી ધનસાર શેઠે ધનાની બે પત્નીઓને તો તેમને પિયર માેકલી, અને શાલિભદ્રની બહેને કહ્યું કે—

## सुखे च विभवोह्नासे, सेव्यं स्नीभिः पितुर्गृहम् । श्वशुरस्य गृहं दुःखे, सुस्ते दौस्थ्येऽपि सर्वदाः॥ १ ॥

અર્થ — " સુખના વખતમાં અને વૈભવના સમયમાં સ્ત્રીઓએ પિતાને ઘેર જવું, અને સાસરાના ઘરમાં તાે સુખમાં, દુઃખમાં અને ખરાબ સ્થિતિમાં સર્વદા રહેવું. "૧

આ પ્રમાણે તે વહુનું વચન સાંભળીને ધનસાર હિષિત થયા. પછી પુત્રોને અને વહુઓને લઈને તે રાત્રીએ ગામમાંથી નીકળી ગયા. અનુક્રમે ક્રતો ક્રેરતા તે કોશાંબી નગરીમાં આવ્યા. ત્યાં તેણે સાંભળ્યું કે—" અહીં એક તળાવ ખાદાય છે. " તે સાંભળી પાતાની આજવિકા ચલાવવા માટે તે કુટુંબ સહિત ત્યાં ગયા. ત્યાં પુરુષાને હમેશાં બે દીનાર મળતા

અને સ્ત્રીઓને એક દીનાર મળતા, ઉપરાંત રાંધેલું અન્ન ખાવા મળતું. તેથી તે સરાવરમાં બોજા મજુરાની સાથે તે પણ કુડુંબ સહિત મજુરી કરવા રહ્યો, અને પાતાના નિર્વાહ કરવા લાગ્યા. ત્યાં મજુરાની કરવા લાગ્યા. ત્યાં મજુરાની સાથે કામ કરતું પાતાનું કુડુંબ જોઇને તે વિચાર કરવા લાગ્યા કે–" અહા ! આ દેવે શું કર્યું ?

#### गोभद्रो जनको यस्या, भद्रा यस्या जनन्यहो। शास्त्रिभद्रानुजा सेयं, शीर्षे वहति मृत्तिकाम् ॥१॥

અર્થ — " જેના પિતા ગાભદ્ર છે, અને જેની માતા ભદ્રા છે, તે આ શાલિભદ્રની નાની અહેન મસ્તક ઉપર માટી વહન કરે છે. "૧

આ પ્રમાણે વિચારીને ધનાએ અજાણ્યા થઇને તેમને પૂછ્યું કે—" તમે ક્યાં રહાે છા ? અને ક્યાંથી આવ્યા છા ?" ત્યારે શ્રેષ્ઠીએ લજ્જા સહિત પાતાના કુડું અને સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. પછી કહ્યું કે—" હે જગતપાલક! મારા કુડું અને છાશ વિના ળહુ અડચણ પડે છે તેથી છાશ આપવાની કૃપા કરા." ત્યારે ધનાએ કહ્યું કે—" છાશ લેવાને માટે ખુશીથી તમારી વહુઓને મારે ઘેર માકલજો." પછી હંમેશાં ચારે વહુઓ તેને ઘેર છાશ લેવા માટે વારા-ક્રતી જવા લાગી. એક દિવસ સુલદ્રાના વારા હાવાથી તે ગઇ, તેને ધનાએ પૂછ્યું કે—" હે લદ્રે! તું કાણ છે?" તે લજ્જાથી નીચું મુખ રાખીને છાલી કે—" તમે મને વાર વાર પૃછશા નહીં. હું ગાલદ્રશેઠની પુત્રી અને શાલિલદ્રની અહેન છું. તમારા નામના એક શ્રેષ્ઠીના પુત્રને હું પરણી હતી, પરંતુ ઘરમાં કલેશ થવાથી તે મને તજીને કાઈક સ્થાને જતા રહ્યા છે." તે સાંલળી ધનાએ કહ્યું કે—" હે લદ્રે! પતિના વિચાગે તું શી રીતે રહી શકે છે? માટે તું પતિત્રત છાંડીને મારી સાથે ભાગ ભાગવ." તે સાંલળીને સુલદ્રા બાલી કે—

## गतियुगलकमेवोन्मत्तपुष्पोत्करस्य, त्रिनयनतन्नुपूजां वाथवा भृमिपातः । विमलकुलभवानामंगनानां शरीरं, पतिकरफरसो वा सेवते सप्तजिहः ॥ १ ॥

અર્થ — " ખોલેલા પુષ્પાની બેજ ગતિ હોય છે, કયાં તો મહાદેવના શરીરની પૂજાના ઉપયોગમાં આવે છે અથવા તો ખરીને ભૂમિપર પડે છે; તેવીજ રીતે નિર્મળ કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલી સ્ત્રીઓના શરીરને પણ પાતાના સ્વામીના હાથના સ્પર્શ થાય છે અથવા તો અગ્નિ તેનું સેવન કરે છે." ૧

આ પ્રમાણે ઘણી રીતે તેની પરીક્ષા કરતાં તેને દૃઢ શીળવાળી જાણીને ધનાએ પૂર્વના સર્વ વૃત્તાંત તેને જણાવ્યા, એટલે સુલદ્રા તેમને પાતાના ભર્તાર તરીકે એાળખીને લજ્જાથી નીચું જોઈ રહી. પછી ધનાએ તેને ઘરમાં મુખ્ય પદવી આપી સર્વની સ્વામિની કરી.

આ વૃત્તાંત ધનસારે સાંભાજ્યા, તેથી લાેકા પાસે ધનાની નિંદા કરતા કરતા તે ધનાને ઘેર ગયા. ધનાએ પાતાની એાળખાસ્યુ આપી નમસ્કાર કરીને તેમને ઘરમાં રાખ્યા. એવીજ રીતે અનુકમે પાતાની મા તથા માટા શાકઓને પણ સત્કાર કરીને ઘરમાં રાખ્યા. પછી તે માેટા **લા**ઈઓની ત્રણ વહુંએા રહી. તેમણે વિચાયુ<sup>લ</sup> કે–" આપણા સાસુ સસરાને તથા સ્વા-મીને ધનાએ કેદ કર્યા છે, માટે તેની ક્રિયાદ કરવા માટે આપણે શતાનીક રાજાની સભામાં જઇએ. " આમ નિશ્ચય કરીને તે વહુઓએ રાજસભામાં જઈ રાજને આશીર્વાદ દઈને કહ્યું કે-" અમે ઉદરનિર્વાહને માટે તમારા નગરમાં આવ્યાં છીએ. પરંતુ તળાવ ખાદાવનાર ધનાએ અમારા આખા કુટું<mark>બનું હર</mark>ણુ ક<mark>યું</mark>' છે, તેને જીવતું રાખ્યું છે કે મારી નાંખ્યું છે તેની પણ ખબર નથી, માટે હે પાંચમા લાકપાળ! તમે તેની શાધ કરા. " આવી ક્રિયાદ સાંભળીને શતાનીક રાજાએ પાતાના સેવકાને માકલી ધનાને કહેવરાવ્યું કે–" આ કરિયાદણોના કુડું ખના માણસોને જલદી છોડી મૂકાે. " ધનાએ જવાખમાં કહેવરાવ્યું કે-" હું કદાપિ અન્યાય કરુંજ નહિ, અને કદાચ કરું તો તેમાં રાજાને વચમાં આવવાની શી જરૂર છે ? " આ પ્રમાણેનાં તેનાં ગવિષ્ટ વચના સાંભળીને તે જમાઈ હતા, તા પણ તેને હણવા માટે રાજાએ સેના માકલી. ધના પુષ્યશાળી હાવાથી લડાઈમાં જય પામ્યા, ત્યારે પ્રધાનાએ રાજાને વિન'તિ કરી કે-" હે રાજે'ડ્ર! આ ધના કદાપિ અનીતિ કરે તેવા નથી, મહા ધર્માત્મા છે, અને પરસ્રીના સંહાદર છે. માટે આ સ્ત્રીઓનેજ વિશેષ પૂછવાથી કાંઇક ખળર પડશે. " એમ કહી રાજાના મનને શાંત કરી પ્રધાનાએ તે સ્ત્રીઓને પૂછ્યું કે– " ધના નામના તમારા કાેઈ સ્વજન છે ? " તેઓ બાલી કે–" હા અમારા દિયર ધના નામે હતા. પણ તે ઘરની સમગ્ર લક્ષ્મીના ત્યાગ કરી અમને મૂકીને ક્યાંક જતા રહેલા છે. તે જીવે છે કે નહિ તેની પણ અમને ખબર નથી." પ્રધાનાએ પૃછ્યું કે-" તમે તમારા દિયર ધનાના શરીરનું કાંઇ પણ ચિન્હ જાણો છે ? " તેઓ બાલી કે-" હા, તે જ્યારે નાના હતા ત્યારે તેને નવરાવતાં અમે તેના પગમાં પદ્મનું ચિન્હ જોયું હતું. " તે સાંભળીને પ્રધાનાએ ત્યાં બાલાવ્યા. ધના ત્યાં આવી પાતાની ભાભીઓને નમીને ખાલ્યા કે-"શું! શ્રેણિક રાજાની પુત્રીના પતિ ધનાને ધારીને તમે મને ખાલાવ્યા છે ? " તે સ્ત્રીઓ માલી કે—" અમે ભક્તિપૂર્વક તમારા પગ ધાેઇને અમારા દીયર તમે છે કે નહિ, તેની ખાત્રી કરીશું, " લનાએ કહ્યું કે–" પરસ્ત્રીના સ્પર્શ કરવાથી પાપ લાગે છે, હું પરસ્ત્રી સાથે બાલતા પણ નથી, તા સ્પર્શની તા વાતજ શી કરવી ? " પછી પ્રધાનાના અને રાજાના કહેવાથી ધનાએ હાસ્ય કરવું તજી દઈને પાતાની ભાભીઓને ં આદરસત્કાર પૂર્વક પોતાને ઘેર માેક**લી. પ**છી પોતાના પાંચસેં ગામાં પોતાના ભાઈઓને આપી બન્ને પત્નીઓને સાથે લઇને ધના રાજગૃહ નગરે ગયા. ત્યાં ગીજા શ્રેષ્ઠીઓની ચાર કન્યાઓને તે પરહ્યા. આ પ્રમાણે ધનાને આઠ સ્ત્રીએ થઇ.

અહીં ધનાના ભાઈઓએ પાંચસે ગામામાં અહંકારથી પાતાની આજ્ઞા પ્રવર્તાવી. તેમના દુર્ભાશ્યવેડ તે બધા ગામામાં દુકાળ પડયા, લોકા કાગડાની જેમ નાસી ગયા. પછી તે દુર્ભાગી ત્રણે ભાઇઓ ઘઉંના પાઠીયા ભરીને રાજગૃહ નગરીમાં વેચવા માટે આવ્યા. ધનાએ તેમને જોયા; એટલે તેમના સત્કાર કરીને પાતાને ઘેર લઇ ગયા. પરંતુ તેમને નાના ભાઈને ઘેર રહેવાનું પસંદ પડ્યું નહિ. તેથી તેઓના કહેવાથી ધનાએ સર્વ દ્રવ્યના સરખા ભાગ પાડી તેમને ચોદ ચોદ કરાડ સાનામહારા આપી. તે દ્રવ્ય લઈને તેઓ નગર બહાર જતા હતા; તેવામાં ગામના સીમાડામાંજ ધનના અધિષ્ઠાયક દેવાએ તેમને રાકયા, અને કહ્યું કે—" આ ધન તમારા ભાગ્યનું નથી. એ ધનના ભાકતા તો ભાગ્યશાળી ધનાજ છે." આવાં વચના સાંભળીને તેઓ ગર્વ રહિત થયા, અને પાછા વળીને ધનાને શરણે ગયા. ધનાએ સત્કાર કરીને તેમને ઘરમાં રાખ્યા, એટલે તેઓ ત્યાં સુખે રહેવા લાગ્યા.

એકદા ચાર જ્ઞાનને ધારણ કરનારા ધર્મધાષ નામના સૂરિ ત્યાં પધાર્યા. ધનો પોતાના ભાઇએ સહિત સૂરિને વાંદવા ગયા. સૂરિને વાંદી દેશના સાંભળીને ધનાએ નમ્રતા પૂર્વક પૂછ્યું કે–" હે ભગવાન! મારા ત્રણે ભાઇએ ક્યા કર્મથી નિર્ધન રહ્યા?" તે સાંભળી ગુરુએ તેમના પૂર્વ ભવ આ પ્રમાણે કહ્યો કે—

"કાઈ એક ગામમાં ત્રણ ભાઈએ કાષ્ટ્રના ભારા વેચીને આછિલકા ચલાવતા હતા. એક દિવસ લાકડાં લેવા માટે તેઓ સાથે ખાવાનું ભાતું લઇને વનમાં ગયા. મધ્યાન્હ કાળે ખાવા એઠા, તે વખતે કાઇ સાધુ માસક્ષમણને પારણે ત્યાં આવ્યા. તેમને જેઇને દાન આપવાની ઇચ્છા થવાથી તેમણે પાતાના ભાતામાંથી દાન દીધું. મુનિ ગયા પછી તેઓ પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યા કે "આપણે ભૂલ કરી, આ સાધુ ફાગટનું લઇને જતા રહ્યા અને આપણે ભૂખ્યાં રહ્યાં. એ સાધુ કાંઈ ઉત્તમ કુલના નહોતો; પણ એમાં તેના દોષ નથી, આપણે ખૂર્ખ કે ફાગ્ય લુખે મર્યા." આ પ્રમાણે પશ્ચાત્તાપ કરતા કરતા પાતાને ઘેર ગયા. અનુકમે આયુષના ક્ષયે મરણ પામીને અલ્પહિલાળું વ્યતરપણું પામી ત્યાંથી ચવીને અહીં ઉત્પન્ન થયા છે. પૂર્વે મુનિરાજને દાન આપીને પશ્ચાત્તાપ કરવાથી આ ભવમાં વારંવાર નિર્ધનપણું પામ્યા છે. કહ્યું છે કે—

## पश्चात्तापो न तत्कार्यों, दत्ते दाने मनीपिभिः। किं तु पुण्यद्वमो भावजळेन परिषिच्यते॥१॥

અર્થ — " તેથી દાન દઈને સુત્ર પુરુષોએ પશ્ચાત્તાપ કરવા નહિ. પરંતુ ભાવ સ્વપી જળવઉ પુષ્યસ્વપી વૃક્ષનું સિંચન કરવું. " ૧

પછી શાલિભદ્રની બહેન સુભદ્રાએ ગુરુને પૂછ્યું કે–"હે ગુરૂ! કયા કર્મે કરીને મેં માટીનું વહન કર્યું ?" ગુરૂ બેલ્યા કે–" જ્યારે પૂર્વ ભવમાં ધના એક ડાેશીના પુત્ર હતા અને ગાયા ચારતા હતા, ત્યારે તમે પહેલી ચારે પ્રિયાઓ તેના પાડાેશમાં રહેનારી પાડાેશણા હતી. ધનાએ ખીર માગી અને તેની માતા રાેઈ, તે વખતે તમે ચારે દયાળ પાડાશાણા ભેગી થઇ અને તેને ખીર કરી આપવા માટે તમારામાંથી એકે દૂધ, બીજીએ ચાખા, ત્રીજીએ ખાંડ અને ચાંથીએ ઘી આપ્યું હતું. તે કાર્યથી તમે ચારેએ જે પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું હતું તેના પ્રભાવથી આ ભવમાં રાજપુત્રી વિગેરે થયાં છો. હવે હે સુભદ્રા! તેં માથે માટી વહન કરવાનું જે કર્મ બાંધ્યુ હતું તેનું કારણ સાંભળ-પૂર્વે તારી દાસીએ માથે છાણ ઉપાડતાં વધારે ભાર લાગવા સંખંધી તને કાંઇક અરજ કરી, એટલે તેં તિરસ્કાર પૂર્વક તેને કહ્યું કે—" તું તો માટી શેઠાણી ખરીને! તારાથી કાંઈ ભાર ઉપહે?" આવા શબ્દો કહેવાથી તેને બહુ દુ:ખ લાગ્યું. તે કર્મવડે તું શાલિભદ્રની ખહેન થઈ છતાં તારે માટી ઉપાડવી પડી."

આ પ્રમાણે સર્વાના સંશય છેદીને ગુરૂએ વિહાર કર્યો. પછી ધનાે સદા સુખમાં મગ્ન રહ્યો છતાે દિવસા નિર્ગમન કરવા લાગ્યાે. છેવડે જે રીતે વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત થવાથી તેણે દીક્ષા ગ્રહણ કરી તે વિષેનું સર્વ વૃત્તાંત શાલિભદ્રની કથામાંથી સુત્ર પુરૂષાએ જાણી લેવું.

" જે નિર્ભાગી માણુસા પ્રથમ મુનિને દાન દઇને પછી પશ્ચાત્તાપ કરે છે. તે દૈવયાેગે પામેલા શ્રેષ્ઠ વહાણુના ત્યાગ કરીને ઉંચેથી સમુદ્રમાં ઝંપાપાત કરવા જેવું કરે છે."

હવે શીલનું વર્ણન કરે છે—

## ऐर्श्वयराजराजोऽपि, रूपमीनध्वजोऽपि च । सीतया रावणश्रेव, त्याष्यो नार्या नरः परः ॥ १ ॥

અર્થ — "ઐશ્વર્ય વહે ચક્રવર્તા જેવા હાય અને રુપવડે કામદેવ જેવા હાય તો પણ પરપુરૂષને, રાવણને જેમ સીતાએ તજ્યો તેમ ઉત્તમ સ્ત્રીઓએ તજી દેવા." રાવણે સીતાને રાજ્ય, અલંકાર વિગેરે આપવાના અનેક પ્રકારના લાભ બતાવ્યા, તો પણ તે મહાસતી પાતાના શીળવતથી બ્રષ્ટ થઈ નહિ. ૧ કહ્યું છે કે—

## सीतया दुरपवादभीतया, पावके स्वतनुराहुतीकृता । पावकस्त जलतां जगाम यत्तव शीलमहिमाविजृंभितः ॥ १ ॥

અર્થ — " અપવાદથી ભય પામેલી સીતાએ અગ્નિમાં પાતાના દેહ ઝંપલાબ્યા, પરંતુ તે વખત અગ્નિ જળ જેવા શીતળ થઈ ગયા. તેમાં માત્ર ઉલ્લસાયમાન શોળના મહિમાજ કારણુભૂત છે. માટે બોજાઓએ પણ શીળવ્રત પાળવાને વિષે યત્ન કરવા." ૧

#### શીલ યાળવા ઉપર દર્શત.

વસંતપુરમાં શિવંકર નામના વ્રતધારી એક શ્રાવક રહેતા હતા. ત્યાં એક વખતે ધર્મદાસ નામના સૂરિ પધાર્યા. તેમને વાંદવા માટે શિવંકર ગયા. વાંદીને ગુરૂ પાસે કેટલીક આલાયા લીધી. પછી હર્ષ પૂર્વક બાલ્યા કે–' હે લગવાન! મારા મનમાં લાખ સાધમી લાઈઓને ભાજન કરાવવાના મનારથ છે, પરંતુ તેટલું ધન મારી પાસે નથી, માટે હું શું

www.jainelibrary.org

કરૂં કે જેથી મારા તે મનારથ પૂર્ણ થાય ?" ગુરૂએ કહ્યું કે—"તું મુનિસુવ્રત સ્વામીને વાંદવા માટે ભરૂચ જા. ત્યાં જીનદાસ નામના શ્રાવક રહે છે, તેની ભાર્યા સૌભાગ્યદેવી નામે છે; તે ગન્નેને તારી સર્વ શક્તિથી ભાજન, અલંકાર વિગેરે આપીને પ્રસન્ન કર. તેના વાત્સલ્યથી તને લાખ સાધમી ને ભાજન આપ્યા જેટલું પુષ્ય થશે." આ પ્રમાણે ગુરૂનું વચન સાંભળીને તેણે તે પ્રમાણે કર્યું. ભાજનાદિક ભક્તિવડે જીનદાસની સેવા કરી.

ત્યાર પછી તે શિવંકરે ગામમાં જઈને લોકોને પૂછ્યું કે—" આ છનદાસ કેવો ઉત્તમ છે? સત્ય છે કે દાંભિક છે?" ત્યારે લોકોએ કહ્યું કે—" હે ભાઇ! સાંભળ, આ છનદાસ સાત વર્ષનો હતો ત્યારે એક દિવસ ઉપાય્રયે ગયો હતો. ત્યાં ગુરૂના મુખયો શોલાપદેશ-માળાનું વ્યાખ્યાન સાંભળીને તે છે એકાંતરે પ્રદ્માર્ચ્ય પાળવાના નિયમ ગ્રહ્યુ કર્યા. એજ પ્રમાણે સૌભાગ્યદેવીએ પણ અલ્યાવસ્થામાં સાધ્યી પાસે એકાંતરે શીળ પાળવાનું આંગીકાર કર્યું. દેવયાએ તે બન્નેનું પરસ્પર પાણ્યિક્યુ થયું. પરંતુ શીળ પાળવાના ક્રમમાં જે દિવસ જિનદાસને છુટા હતો તે દિવસ સૌભાગ્યદેવીને નિયમ હતો, અને જે દિવસ સૌભાગ્યદેવીને છુટા હતો તે દિવસ છનદાસને નિયમ હતો. આવી હકીકત અનવાથી સૌભાગ્યદેવીએ છનદાસને કહ્યું કે—" હે સ્વામી! હું તા નિરંતર શીળ પાળીશ, તમે ખુશીથી બીજી સ્ત્રી સાથે લગ્ન કરા." તેલે કહ્યું કે—" મારે તા કરી લગ્ન કરવા નથી, પરંતુ હું તો યોગ્ય અવસરે દીક્ષા લઇશ." પછી તે દંપતીએ ગુરૂ પાસે જઈને છવન પર્યં ત હંમેશને માટે પ્રદ્યાયર્થ આંગીકાર કર્યું; અને પહેરામણી વિગેરે કરીને શ્રીસંઘનો પણ સત્કાર કર્યો. માટે તે દંપતીના જેવા બાળપ્રદ્યારી અમે તો કાઈ પણ સાંભળ્યા નથી." આ પ્રમાણેનું વૃત્તાંત સાંભળીને શિવંકર તે છનદાસની વિશેષ પ્રકારે સેવાલકિત કરીને પોતાને ગામ ગયો.

આ પ્રમાણે દ્રીપદી, કળાવતી, શીળવતી, સુલદ્રા, સુદર્શન શેઠ અને જંખૂસ્વામી વિગેરેનાં સેંકડા હષ્ટાંતા શીળોપદેશમાળા, શીળકુળક વિગેરેથી શીળવતના માહાત્મ્ય વિષે જાણવાં.

#### હવે ત**પ ધર્મનું** વર્ણન કરે છે~

તપના જેવું ભાવમાંગલ ખીજું એક પણ નથી. કેમકે તેજ ભવમાં નિયમથી મુક્તિ પામનારા તીર્થ કરોએ પણ તપ કર્યું હતું, તે વિષે કહ્યું છે કે—

## संवच्छरप्रसमिजिणो, छम्मासा वद्धमाणिजणचंदो । इअ विहरिक्षा निरसणा, जइज्जए उवमाणेणं ॥ १ ॥

અર્થ:--- "ઋષભ સ્વામીએ એક વર્ષ સુધી અને જિનાને વિષે ચંદ્ર સમાન શ્રી વર્ષમાન સ્વામીએ છ માસ સુધી નિરશનપણે (ઉપવાસ કરીને) વિહાર કર્યો હતો, તેથી બીજાઓએ પણ યથાશક્તિ તપને વિષે પ્રયત્ન કરવા." ૧

તપથી ઇષ્ટ મનારથની સિદ્ધિ થાય છે. ગક્રવર્તા રાજાઓ અઠ્ઠમ તપ કરીને જ માગધ, ધરદામ, ગંગા, સિંધુ અને પ્રભાસ વિગેરેના અધિષ્ઠાયક દેવોને જીતે છે. તથા હરિકેશી વિગેરે મુનિની જેમ તપથી દેવ સાંનિધ્ય થાય છે. શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીની પુત્રી અને બાહુ-ખલીની એન સુંદરીની જેવું તપ કરવું. તેનું તપ નીચેની ગાથાથી જાણવું.

#### सिंहें वाससहस्सा, अविलंबं अंबिकाइं विश्विशाई। जीए निक्लमणकए, सा सुंदरी सावित्रा धना १॥

**અર્થ** —" જેણે દીક્ષા લેવાને માટે સાઠ હજાર વર્ષ સુધી નિરંતર આંબેલ કર્યા તે સુંદરી શ્રાવિકાને ધન્ય છે. "૧ વળી તપથી કોઠ વિગેરે વ્યાધિએા પણ નાશ પામે છે.

## छज्ञाः सणंकुमारो, तवबलखेलाइलिद्धसंपन्नो । निद्वअखरदिअंग्रुलि, सुवन्नसोहं पयासंतो ॥१॥

અર્થ—" છ ખંડને જીતનાર સનત્કુમાર ચક્રીને તપના પ્રભાવથી ખેલીષધિ આદિ અનેક લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થઈ હતી, તેથી પોતાની કોઠવાળી આંગળી ઉપર શુંક ચાપડીને તેમણે સુવર્ણ સમાન કાંતિવાળી કરી દેખાડી હતી. ( સનત્કુમારે દીક્ષા લીધા પછી તેમના શરીરની ચિકિત્સા કરવાના મિષથી વૈદ્યનાં રુપ ધારણ કરીને બે મિથ્યાત્વી દેવા પરીક્ષા કરવા આવ્યા હતા, તે વખતની આ વાત છે. ) માટે તપ અવશ્ય કરવું." ૧ કહ્યું છે કે—

## विरुष विषयेम्यो यैस्तेषे मौक्षफलं तपः। तैरेव फल्रमंगस्य, जगृहे तत्त्ववेदिभिः॥ २॥

અર્થ — " વિષયો થકી વિરક્ત થઇને જેઓએ માેક્ષફલ આપનારૂં તપ કર્યું છે, તેવા તત્ત્વગ્રાનીઓએ જ મનુષ્યદેહનું ફલ બ્રહણ કર્યું છે. ર

જે કારણ માટે ત્રસ અને સ્થાવર અનેક પ્રાણીઓના ક્ષય કરનાર્ં, વજ જેવા કઠણ લાઢાના તપાવેલા ગાળા સમાન જ્યાં ત્યાં વિનાશ કરનાર્ં અને વસ્ત્રાદિક અનેક વસ્તુઓનો પણ વિનાશ કરનાર્ં એવું પુષ્ટ શરીર તદ્દન અસાર જ છે; તેમાં સાર માત્ર તેના વડે તપ સાધવા તે જ છે. કેમકે–

#### अथिरेण थिरो समलेण निम्मलो परवसेण साहिणो । देहेण जह विढल्पई धम्मो ता किंन फज्जसं॥ १ ॥

અર્થ — " આ દેહ અસ્થિર, મલિન અને પરાધીન છે; તેના વડે જો સ્થિર, નિર્મલ અને સ્વાધીન એવા ધર્મ સાધી શકાય છે તો તેને સાધવામાં શા માટે તત્પર ન થવું ? "૧

તે તપ શરીરની સમાધિ વડે કરવાે. કહ્યું છે કે–

## सो अ तत्रो कायन्त्रो, जेण मणोवगुणं न चितेइ। जेण न इंदियहाणि, जेण य जोगा न हायंति॥ १॥

અર્થ —" જે તપ કરવાથી મન અવગુણનું ચિંતન ન કરે, જેના વહે ઇંદ્રિયા હાનિ ન પામે, અને જેના વહે મન, વચન અને કાયાના જોગ ક્ષીણ ન થાય એવા તપ કરવાે."૧

આવા તપ પણ માત્ર કર્મનિજરાને માટે જ કરવા.

કહ્યું છે કે—" આ લાક સંખંધી સુખસંપત્તિને અર્થે તપ ન કરવા, પરલાકમાં સુખ પ્રાપ્તિ થવાને અર્થે તપ ન કરવા, લાકા પ્રશાંસા કરશે એવી ઈચ્છાથી પણ તપ ન કરવા, માત્ર નિર્જરાને અર્થે જ તપ કરવા." વિવેક વિના કરેલું તપ માત્ર શરીરને કષ્ટકારી જ શાય છે. જુઓ, તામલી તાપસે જેટલા તપ કર્યો હતો તેટલા તપ જે જૈન શાસનની વિધિ પ્રમાણે નિરભિલાથી ભાવે કર્યા હાય તા તેથી સાત જીવ સિધ્ધિને પામે, પરંતુ મિચ્ચાત્વ અને અજ્ઞાનના દોષથી તે ઈશાન દેવલાકે જ ગયા હતા.

વળી તપસ્વીએ ક્રોપના ત્થાગ કરવા જોઇએ. કેમકે ક્રોધ રુપી અગ્નિ ઘણા તપને પણ ચંદનના કાષ્ઠ સમૂહની જેમ એક ક્ષણમાં લાળી નાંખે છે. કહ્યું છે કે–

## एकेन दिनेन तेजोच्यूइं पण्मासिकं ज्वरो इन्ति । कोवः क्षणेन सुकृतं, यदर्जितं पूर्वकोटचापि ॥ १ ॥

અર્થ —" જેમ એક દિવસનો જ્વર છે માસના તેજસમૂહને હણે છે, તેમ કાેપ કાેડી-પૂર્વ વડે ઉપાજ<sup>દ</sup>ન કરેલાં સુકૃતના પણ એક ક્ષણમાં નાશ કરે છે."૧ વળી–

#### द्रुमोद्भवं हति विषं न हि द्रुमं, न वा अजंगप्रभवं अजंगमम् । अतः समुत्पत्तिपदं दहत्यहो, महोरुवणं क्रोधहलाहळं पुनः ॥ १॥

અર્થ — " વૃક્ષમાંથી ઉત્પન્ન થતું વિષ વૃક્ષના નાશ કરતું નથી, અને સર્પથી ઉત્પન્ન થતું વિષ સર્પના નાશ કરતું નથી; પરંતુ અહેા ! ક્રોધરુપી મહા ભયંકર હલાહલ વિષ તો પાતાના ઉત્પત્તિસ્થાનને જ ાળે છે."ર વળી—

#### कवाया देहकारायां, चत्वारो यापिका इत्र । यावज्जाप्रति पार्थस्थास्तावन्योक्षः क्रुतो नृणाम् ॥ ३ ॥

અર્થ —" દેહરુપી કેદખાનામાં ચાર ક્ષાયરુપી ચાર ચાકીદારા જ્યાં સુધી સમીષ ભાગે જાગતા રહેલા છે, ત્યાં સુધી મનુષ્યોના માેક્ષ કચાંથી થાય ? "૩

અહીં શુષ્કાંગુલી ભગ્નકારકનું દર્શાંત છે તે અન્ય શ્રંથાથી જાણી લેવું.

યથા વિધિ તપ કરનારા શ્રાવકાને પ્રાંતે તેનું ઉદ્યાપન કરવાથી માેટું ફલ થાય છે. કહ્યું છે કે—

#### व्रक्षो यथा दोहदपूरणेन, कायो यथा षड्रसभाजनेन । विशेषशोभां छभते यथोक्तेनोद्यापनेनैव तथा तपोऽपि ॥ १ ॥

અર્શ—" જેમ દોહુદ પૂર્ણ કરવાથી વૃક્ષ અને છ રસના ભાજનથી શરીર વિશેષ શાભા પામે છે, તેમ વિધિપૂર્વક ઉદ્યાપન કરવાથી તપ પણ વિશેષ શાભા પામે છે. "૧ વળી—

## छक्ष्मीः कृतार्था सफलं तपोऽपि, ध्यानं सदोच्चैर्जिनबोधिलामः । जिनस्य मक्तिर्जिनशासनश्रीर्थणाः स्युख्यापनतो नराणाम् ॥ २ ॥

અર્થ—" વિધિપૂર્વ'ક ઉદ્યાપન ( ઉજમણું ) કરવાથી લક્ષ્મી કૃતાર્થ થાય છે, તપ સફલ થાય છે, ઉંચા પ્રકારનું ધ્યાન પ્રાપ્ત થાય છે, જિનેશ્વરે કહેલ બાધિરત્નના લાભ થાય છે, જિનેશ્વરની ભક્તિ થાય છે. અને જિનશાસનની શાભા વધે છે, વિગેરે અનેક ગુણ થાય છે. "ર

શ્રી પેથડ સંઘવીએ નવકાર માંત્રના આરાધન માટે ઉજમણું કર્યું હતું. તેમાં સુવ-ર્ણુ મુદ્રિકા, માણુ, મુક્તાફલ, પરવાળા, સર્વ જાતિનાં ફલ, સર્વ જાતિનાં સાન્યા વિગેરે દ્રવ્ય, સર્વ જાતિની સુખડી વિગેરે પકવાન, ચંદ્રવા, મકાધ્વજાએ વિગેરે અડસંક અડસંક મુકીને અતિ વિસ્તારવાળું સમગ્ર જનને વિસ્મય કરનાર્ફ ઉદ્યાપન કર્યું હતું, એ પ્રમાણે બીજાએ પણ શક્તિ પ્રમાણે કરવું.

મ હવે **ભાવધર્મ**નું વર્ણન કરે છે.

## दानं तपस्तथा शीछं, नृणां भावेन वर्जितम्। अर्थहानिः श्रुधापीडाः, कायक्छेशश्च केवलम् ॥ १॥

અર્થ:—" ભાવ વિના દાન કરવાથી કેવળ દ્રવ્યની હાનિ જ થાય છે, ભાવ વિનાના તપથી માત્ર ક્ષુધાની પીડાજ સહેવાય છે, અને ભાવ વિનાના શીલવ્રતથી તો ક્ક્ત કાયાને જ ક્લેશ થાય છે, તે વિના બીજાું કાંઈ ફ્લ થતું નથી." ૧

ભાવના ભરત ચક્રોના જેવી ભાવવી, કે જેથી મુક્તિ આપનારી થાય. મરુદેવા માતા કાેઇ વખત એકાસણું પણ નહીં કર્યા છતાં માત્ર ભાવનાથી જ મુક્તિ પામ્યા હતા, તથા પ્રસન્નચંદ્ર મુનિને, વલ્કલચીરીને અને ગૌતમસ્વામીએ પ્રતિબાધેલા પંદરસા તાપસાને માત્ર ભાવથી જ કેવલજ્ઞાન થયું હતું. કહ્યું છે કે–

#### थोवं पि अणुट्ठाणं, भावविसुद्धं हणइ कम्ममलं। लहुओ वि सहस्सकिरणो, तिमिरसमूहं पणासेइ।। १॥

અર્થ:—" થાડું પણ અનુષ્ઠાન જે ભાવની વિશુદ્ધિપૂર્વક કર્યું હાય તો તે કમ<sup>c</sup>-મળને હણે છે. કેમકે નાના (ઉદય પામતા) પણ સૂર્ય અધકારના સમૂહના નાશ કરે છે." ૧

ભાવ એ પ્રકારના છે. પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત તેમાં જિનાજ્ઞામાં તત્પરપશે, કાંઇ પશુ

નિયાણું કર્યા વિના, ઇચ્છા રહિતપણે, માત્ર સંસારના પાર પામવા માટે દાનાદિ ધર્મના વિસ્તાર કરવાથી પ્રશસ્ત ભાવ થાય છે, અને કાંઇ પણ આશંસાદિ દોષ સહિત દાનાદિક અનુષ્ઠાન કરવાથી અપ્રશસ્ત ભાવ થાય છે.

ભાવથી ચિત્તની એકાગ્રતા રાખવા વડે ઘણા છવા માણે ગયા છે. પરંતુ ભાવ રહિત અનેક પ્રકારના દાનાદિક કરવાથી એક પણ છવ માણે ગયા નથી. સારાંશ એ છે કે—

## वि साध्यमिह दानमुत्तमं-शीलमप्यविकलं सुदुर्द्धरम् ॥ दुष्कराणि च त्यांसि भावना-स्वीयचित्तवश्चगेति भाव्यताम् ॥१॥

અર્થ — જ્યારે ઉત્મ દાન કરવામાં એછા વધતા પ્રમાણમાં ધનની અપેક્ષા રહેલી છે, એટલે પ્રાપે ઉત્તમ દાનમાં ધનના ખરચ થાય છે, સંપૂર્ણ શીલ પાળવું અહુ મુશ્કેલ છે, આકરાં તપ કરી શકાતા નથી, ત્યારે ભાવના એ પોતાના મનને આધીન છે. એટલે જ્યારે આત્મા ચાહે ત્યારે ઉત્તમ ભાવના ભાવી શકે છે. એમાં ધનાદિના ખર્ચ પણ થતા નથી, ને બીજી પણ કેઇ જાતની મુશ્કેલી વેઠવી પડતી નથી.

આ રીતે દાનાદિ ચારની આરાધના કરવાથી નરકના હુ:ખ ભાગવવા પડતા નથી, ને ઉત્તમ દેવ ઋધિ કે માેક્ષના સુખ જરૂર મળે જ છે. એમ સમજને હે જવ! તું નરકના ચાર કારણા તજને દાનાદિની પરમ ઉલ્લાસથી આરાધના કરજે. ૨૦૨

> પ્હેલાં વિચારી ભાવી ફલને કાર્ય શુભ આર'ભેએ, જેથી હૃદયને આળનારા ખેદ પ્રકંદે તે તએ; કરશા નહિ સાહસ કદી અવિવેક તિમ કરતા થશે, આપત્તિ તેથી એમ જાણી જે વિવેકી નર હશે. ૨૦૩

રપષ્ટાર્થ: -- ભાવી ફળ એટલે ભવિષ્યકાળમાં કેવું ફળ મળશે તેના પહેલાં વિચાર કરવા જોઈએ. વિચાર કરીને અશુભ કાર્યના ત્યાગ કરીને શુભ કાર્યોના આરંભ કરજો. જે કાર્ય કરતાં હૃદયને બાળનારા અથવા પશ્ચાત્તાપ કરાવનારા ખેદ પ્રગટ થાય તેવા કાર્યના ત્યાગ કરજો. વળી કાઈ કાર્ય કરતાં કદાપિ સાહસ (વગર વિચારે ઉતાવળ કરવી તે) કરશા નહિ, કારણ કે સાહસ કરવાથી અવિવેક થાય છે. અને અવિવેક કરવાથી આપત્તિ અથવા સંકટની પ્રાપ્તિ થાય છે એવું વિચારીને જે વિવેકી અથવા સમજા માણસ હશે તે (શું કરશે તે ૨૦૪મા શ્લોકમાં જણાવે છે.) ૨૦૩

તે વિચારી કામ કરતાં પામરી સુખ સંપદા, નરકના ચઉ કારણા છે આપનારા આપદા; તેહ તજે અશુમ્ર આવેલા વિચારા રાેકજો, અશુભ ભાષા બાેલવી નહિ અશુભ કાર્ય નિવારજો. ૨૦૪ કપાદ્યાર્ધ:--જે વિવેકી અથવા સમજા માણુસ હશે તે તો દીઈદિષ્ટિથી વિચાર કરવા પૂર્વેક કામ કરશે, તેમ કરતાં અંતે સુખ અને સંપત્તિને પામશે. હે ભત્યજીવા ! નારક ગતિના દુ:ખાને આપનારા (૨૦૨ મી ગાથામાં જણાવેલાં) જે ચાર કારણા છે તેના ત્યાગ કરજો જેથી નરકનાં દુ:ખા ભાગવવાં પડે નહિ. વળી મનમાં જે કાંઈ અશુભ વિચારા (આતેલ્યાન તથા રૌદ્ર ધ્યાનના) આવે તેને દ્વર કરજો. તથા અશુભ ભાષા અથવા પરને અપ્રોતિ કરાવનારાં ખરાળ વચના બાલવાં નહિ. તથા અશુભ કાર્ય એટલે જેથી રીકણાં કર્મના ળ'ધ થાય ને દુર્ગતિમાં જવું પડે તેવાં કાર્યા કરશાજ નહિ. ૨૦૪

વૈર જાતા ભૂલએ ન નવા કદી તે આંધએ,

સેવજે સારા નિમિત્તો ભાવના શુભ રાખજે; સારા તણા લઈ દાખલા સારા ખની સુખિયા થજો, પુષ્યાદય પામેલ દુર્લભ ધર્મને આરાધજે.

ર દ્રપ

રપષ્ટાર્થ:—જીના વેરને એટલે પરંપરાથી ચાલતા આવેલા અથવા પૂર્વે ઉપજેલા વેરને ભૂલી જે તે, તેમજ નવાં વેરને આંધશા નહિ. સારાં નિમિત્તોનું અથવા કારણાનું સેવન કરજે. કારણકે સારા નિમિત્તો આત્માની ઉન્નતિમાં કારણ રૂપ થાય છે. વળી સારી લાવના રાખે એટલે મનમાં શુલ પરિણામ રાખે તે. સારાના દાખલા લઈને સારા ખને જેથી સુખી થશા. પુષ્યના ઉદ્દયથી જે દુર્લલ સારાં સાધના પ્રાપ્ત થયાં હાય તેની હાંશથી એટલે ઉમંગથી આરાધના કરજે. ૨૦૫

ભુવનપતિના આવાસાદિની બીના જહ્યાવે B--રત્નપ્રભા જાડાઇમાંથી ઉપર નીચે યાજના, છંડી હજાર હજાર બાકી લાખ ઇગ પર યાજના; સહસ અઠયાતેર તેમાં ભુવન ભુવનપતિતણા, જિમ મકાના રાજમાગે પંક્તિબંધ ભુવન ઘણાં.

સ્પષ્ટાર્થ:—રત્નપ્રભા નારકીના પૃથ્વી પિંડ એક લાખ એ સી હજાર યાજનો પહેલાં કહી ગયા તેમાંથી ઉપરના એક હજાર તથા નીચેના એક હજાર યાજન છાડીને બાકીના એક લાખ અઠાતેર હજાર યાજનને વિષે ભુવનપતિ દેવોને રહેવાનાં ભુવના આવેલાં છે. જેમ રાજમાર્ગમાં પંકિત બંધ એટલે એક સરખી લાઈનમાં આવેલા મકાના શાભે છે તેમ ઘણાં ભુવના પંકિત બંધ પણ આવેલાં છે. ૨૦૬

અંકુરાદિના સુકુટના ચિદ્ધ વગેરે જ્હાવે છે— દક્ષિણે ને ઉત્તરે વસતા ભવનપતિ ભવનમાં, મુકુટમણિના ચિદ્ધવાલા અંકુરસુર દશભેદમાં; ફણા ચિદ્ધિત નાગે વિલુદ્દેવ વજાંકિત કહ્યા, ગરૂડ ચિદ્ધ સુપણે અગ્નિકુમાર ઘટચિદ્ધિત કહ્યા. ૨૦૭ મ્પષ્ટાર્થ:—એ ભુવનોને વિષે દક્ષિણના અર્ધ ભાગમાં તથા ઉત્તરના અર્ધ ભાગમાં ભુવનપતિ દેવા રહે છે. આ ભુવનપતિ દેવાના દશ ભેદમાં પ્રથમ અમુર કુમાર નિકાય નામે ભેદ છે. તે દેવાના મુગટને વિષે મુકુટમણુ અથવા ચૂડામણિનું ચિદ્ધ છે. બીજા નાગકુમાર નિકાય નામના ભુવનપતિના ભેદમાં ફણાથી સહિત નાગનું ચિદ્ધ છે. ત્રીજા વિદ્યુત્કુમાર નિકાય નામના ભુવનપતિના દેવાના મુકુટા વજાના ચિદ્ધાળા કહેલા છે. ચાથા સુપ(વ)ર્ણ કુમાર નિકાયના દેવાના મુકુટમાં ગરૂડ પક્ષીનું ચિદ્ધ હાય છે. તથા અગ્નિકુમાર નિકાય દેવાના મુકુટમાં ઘટનું ચિદ્ધ કહેલું છે. એ પ્રમાણે ભુવનપતિના મૂલ દશ ભેદમાંથી પાંચ દેવાના મુકુટના ચિદ્ધો કહ્યા. ૨૦૭

ભુરતપતિના વીશ ઇન્દ્રોના નામ વગેરે બીના ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે— અશ્વ ચિક્ષિત વાર્યું સુર વર્ધ માન ચિક્ષિત સ્તંનિત એ, મકર ચિક્ષિત ઉદ્ધિ કેસરી ચિક્ષ દીર્પ કુમાર એ; હસ્તિ ચિક્ષિત દિશિકમારા ચમર અલિ હરિ અસુરના, ધરણ ભૂતાનંદ ઇન્દ્રો બેઉ નાગુકમારના.

મ્પાયાં — વાયુકુમાર દેવાના મુકુટમાં ઘાડાનું ચિક્ષ હોય છે. તથા સાતમા સ્તનિત-કુમાર નિકાયના દેવાના મુકુટમાં વર્ધ માન એટલે શરાવ સંપુટનું ચિક્ષ હોય છે. વળી ઉદ્દધિકુમાર દેવાના મુકુટમાં મગરનું ચિક્ષ હોય છે. તથા નવમા દ્રીપકુમાર નિકાયના દેવાના મુકુટમાં કેસરી એટલે સિંહનું ચિક્ષ હોય છે. તથા દિશિકુમાર દેવાના મુકુટમાં હસ્તિ એટલે હાથીનું ચિક્ષ હોય છે. એ પ્રમાણે ભુવનપતિના દરો ભેદોના નામ તથા ચિક્ષ કહ્યાં. આ દરો ભુવનપતિમાં ગળે ઇન્દ્રો હોવાથી ભુવનપતિમાં કુલ વીસ ઇન્દ્રો છે. તેમનાં નામ અનુક્રમે જણાવે છે:—અસુરકુમાર નિકાયમાં દક્ષિણ ચમરેન્દ્ર અને ઉત્તરે ગલીન્દ્ર રહે છે. નાગકુમારને વિષે દક્ષિણમાં ધરણેન્દ્ર અને ઉત્તરમાં ભૂતાનેન્દ્ર રહે છે. ૨૦૮.

વિદ્યુત્કુમારે હિર હિરિસ્સહ ને સુપર્ણ કુર્મારના, વેજીદેવ વિલ વેજીદારી તેમ અગ્તિકુંમારના, અગ્તિશિખ વિલ અગ્તિમાજીવ તેમ વાયુકુર્મારના, ઇંદ્ર વેલંખ પ્રભંજન તેમ સ્તિનિત કુમારના, ૨૦૯ સ્પાષ્ટા માટે જોજ વિદ્યુત્કુમાર નિકાયને વિષે હરિ અને હરિસ્સહ એ નામના એ ઇન્દ્રો જાણવા. તથા ચાથા સુપર્ણ કુમાર નામના ભુવનપતિને વિષે વેણુદેવ અને વેણુદારી એ નામના એ ઇન્દ્રો છે. તથા અગ્નિકુમાર નામે પાંચમા નિકાયને વિષે અગ્નિશિખ તથા અગ્નિમાનવ નામના એ ઇન્દ્રો છે. તથા છઠ્ઠા વાયુકુમારને વિષે વેલંળ તથા પ્રભંજન એ નામના એ ઇન્દ્રો જાણવા. સાતમા સ્તનિતકુમાર નિકાયને વિષે એ ઇન્દ્રો છે. તેમનાં નામ ૨૧૦ મા શ્લોકમાં જણાવે છે. ૨૦૯

હરિ સુધાષ અને મહાધાષ તેમ ઉદધિકુર્મારના, જલકાંત જલપ્રભ ઈન્દ્ર અંને તેમ દ્વીપકુર્મારના; પૂર્ણ વિલ અવશિષ્ટ ઈન્દ્રો દિક્<sup>કુ</sup>મારે એ હરી, અમિતવાસવ અમિતવાહન વીશ એ ઇન્દ્રાવલી. ૨૧૦

સ્પષ્ટાર્થ:—સુધાષ અને મહાધાષ એ નામના એ હરિ એટલે ઇન્દ્રો સાતમા સ્તનિત-કુમાર નિકાયને વિષે જાણવા. તથા આઠમા ઉદ્દષિકુમાર નિકાયને વિષે જલકાંત તથા જલપ્રભ નામના એ ઇન્દ્રો છે. હવે નવમા દ્વીપકુમાર નામના ભુવનપતિમાં પૂરણ તથા અવશિષ્ટ એ નામના એ ઇન્દ્રો જાણવા. છેલ્લા એટલે દશમા દિક્કુમાર નામના ભુવનપતિમાં અમિત વાસવ તથા અમિતવાહન નામે ઈન્દ્ર એમ એ ઇન્દ્રો જાણવા. એ પ્રમાણે ભુવનપતિને વિષે કુલ વીસ ઈન્દ્રો જાણવા. તેમાં દરેક નિકાયમાં એક ઇન્દ્ર દક્ષિણ શ્રેણિના તથા એક ઈન્દ્ર ઉત્તર શ્રેણિના એમ અનુકમે જાણવું. ૨૧૦

વ્યંતર દેવાના સ્થાન જણાવે છે---

રત્નપ્રભા ભૂમિ ઉપરના સહસ યાજનથી તજી, ઉપર નીચે યાજના સા સા સા અડસય હજી; તેહમાં દક્ષિણ તથા ઉત્તર તણી શ્રેણી વિષે, પિશાચાદિક આઠ ભેદે વ્યંતરા માઝે વસે. ૨૧૧

સ્પષ્ટાર્થ: — પૂર્વે રત્નપ્રભાના પૃથ્વી પિંડના ઉપરના એક હજાર યોજન મૂક્યા હતા તેમાંથી ઉપર અને નીચે સો સો યોજન કાઢીએ ત્યારે આઠસો યોજન બાકી રહે. તે આઠસો યોજનને વિષે દક્ષિણ તથા ઉત્તર શ્રેણીને વિષે પિશાચ વગેરે આઠ પ્રકારના વ્યન્તર દેવા આનંદથી રહે છે. એટલે આઠસો યોજનોને વિષે આ વ્યન્તર દેવાનાં રહેવાનાં સ્થાના આવેલાં છે. તે આઠ પ્રકારના વ્યન્તરોનાં નામ ૨૧૨ મા શ્લોકમાં જણાવાશે. ૨૧૧

બ્યાંતર દેવાના મુકુડના ચિહ્ન જણાવે છે---

કદંઅચિહ્નિત છે પિશાચા સુલસ ચિહ્નિત બૂર્ત સુરા, ખડ્યાંગ ચિહ્નિત રાક્ષસા વડ ચિદ્ન યર્સ વ્યંતરા; અશાક ચિહ્નિત કિંનેશ કિંપુર્રંષ ચંપક ચિદ્ધિતા, મહારગનું નાગડુ ગંધર્વ તુંબરૂ ચિદ્ધિતા. ૨૧૨

સ્પેષ્ટાર્થ:—પિશાચ જાતિના દેવો વ્યન્તર દેવોના પ્રથમ ભેદ જાણવા. તે પિશાચા કદંખ નામના વૃક્ષના ચિન્હેવાળા હોય છે. તથા ખીજા ભૂત જાતિના દેવા સુલસ નામના વૃક્ષના ચિન્હેવાળા જાણવા. રાક્ષસા નામના વ્યન્તરના ત્રીજો પ્રકાર ખડ્વાંગ એટલે તાપસના ઉપકરણનાં ચિન્હેવાળા જાણવા. રાક્ષસા નામના વ્યન્તરાના ચાથા ભેદ છે. અને તેમને વડના વૃક્ષનું ચિન્હ જાણવું. પાંચમા કિન્નર જાતના વ્યન્તરા અશાક વૃક્ષના ચિન્હવાળા જાણવા. અને કિંપુરૂષ નામના છઠ્ઠા પ્રકારના વ્યન્તરા ચંપક વૃક્ષના ચિન્હવાળા હાય છે. મહારગ નામ સાતમા પ્રકારના વ્યન્તરા નાગ નામના વૃક્ષના ચિન્હવાળા જાણવા. તથા ગંધર્વ જાતિના આઠમા પ્રકારના વ્યન્તરા તાંગરૂ નામના વૃક્ષના ચિન્હવાળા જાણવા. એ પ્રમાણે આઠ પ્રકારના વ્યન્તરા તથા તેમનાં ચિન્હા કહ્યાં. ૨૧૨

હવે એ શ્લોકામાં વ્યાતરના વીશ ઇંદ્રોના નામ વગેરે જણાવે છે---

કાળ તિમ મહાકાળ ઇંદ્ર પિશાચના તિમ મૂતના, સુરૂપ તિમ પ્રતિરૂપ પૂરણ માણિભદ્રો યક્ષના; રાક્ષસોના લીમ મહાલીમ બેઉ તિમ કિંનર તણા, કિંનર કિંપુરૂષા તથા કિંપુરૂષ વ્યંતર દેવના.

**२१**3

**૨૫**ષ્ટાથ<sup>°</sup>:--હવે વ્યન્તરોના ઇન્દ્રોનાં નામ જણાવે છે:-પિશાચના કાળ તેમ મહા-કાલ નામના બે ઇન્દ્રો છે. ભૂતના સુરૂપ તથા પ્રતિરૂપ નામે બે ઇન્દ્રો છે. યક્ષના પૂરણ તથા મણિલદ્ર નામના બે ઇન્દ્રો છે. રાક્ષસના ભીમ તથા મહાભીમ એ નામના બે ઇન્દ્રો જાણવા. તથા કિન્નરના કિન્નર તથા કિંપુરૂષેન્દ્ર એ બે ઇન્દ્રો જાણવા. તથા કિંપુરૂષ નામના વ્યન્તર દેવાના બે ઇન્દ્રોનાં નામ ૨૧૪મા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૨૧૩

> સત્પુરૂષ મહાપુરૂષ ઇંક્રો તિમ મહારગ દેવના, અતિકાય વલિ મહાકાય ઇન્ક્રો તેમ ગધર્વો તણા; ગીતરતિ તિમ ગોતયશા સર્વ સાલ ઇંક્રો જાણિયે, ળૃહત્સં મહણી થકી અવશિષ્ઠ ભાવ વિચારીએ.

२१४

ર૧૫

સ્પાજી :— કિંપુરૂષના સત્પુરૂષેન્દ્ર તથા મહાપુરૂષેન્દ્ર એ બે ઇન્દ્રો જાણવા તથા મહારળ નામના વ્યન્તર દેવાના અતિકાય તથા મહાકાય નામના બે ઇન્દ્રો જાણવા તથા ગન્ધવીના ગીતરતિ તથા ગીતયશા નામના બે ઇન્દ્રો છે. એ પ્રમાણે વ્યન્તર દેવાના આઠ નિકાયમાં દરેકમાં બે બે ઇન્દ્રો હાવાથી કુલ સાલ ઇન્દ્રો વ્યન્તર દેવાને વિષે જાણવા. આ દેવા સંબંધી બાકીનું સ્વરૂપ બહત્સં ગ્રહણી નામના પ્રકરણ (વળેરે) ગ્રન્થમાંથી જાણવું. ૨૧૪

વ્યાંતરના-સ્થાન-લેક-ઇ દ્રના નામ-અત્રીશ ઇ દ્રાદિની બીના બે શ્લોકમાં જહ્યું વે છે--

પૂર્વ કહેલ સાે યાજનાથી ઉપર નાચે છંડિયે, યાજના દશ દશ રહ્યા એંશી વિષે અવધારિયે; વ્યાંતર તણી બીજી નિકાયા આઠ અપ્રજ્ઞપ્તિને, પંચ પ્રજ્ઞપ્તિ રૂષિભૂત વાદિત વ્યાંતર અને.

કંદિતા મહાકંદિતા કુષ્માંડ પચક વ્યંતરાે, વાણ વ્યંતર આઠ નામાે એહ ચિત્ત વિષે ધરાે; પૂર્વની જિમ છે અહીં પણ ઇંદ્ર અબ્બે સર્વ એ, સોલ ગણતા બેઉના બત્રીશ ઇંદ્રો માનીએ.

મ્પાશાર્થ:—રત્નપ્રભા નારકીના પૂર્વે કહેલા ઉપરના સા યાજનામાંથી ઉપર તથા નીચે દશ દશ યાજન મૂકીને બાકી રહેલા એ સી યાજનાને વિષે ત્યન્તરની બીજી નિકાય એટલે વાલુત્યન્તર દેવાના આઠ નિકાયોનાં આવાસા આવેલા છે. તેમનાં નામ આ પ્રમાણે જાલુવા—૧ અપ્રજ્ઞપ્તિ, ૨ પંચપ્રજ્ઞપ્તિ, ૩ ઋષિવાદિત, ૪ ભૂતવાદિત, ૫ કંદિત, ૬ મહાકંદિત, ૭ કુષ્માંડ, ૮ પચક એ પ્રમાણે આઠ ભેદ વાલુત્યન્તર દેવાનાં જાલુવાં. આ વાલુવ્યન્તરોને વિષે પહ્યુ ઉત્તરના ઇંદ્ર અને દક્ષિણના ઇંદ્ર એમ એ એ ઇન્દ્રો હાવાથી કુલ ૧૬ ઇન્દ્રો જાલુવા. તથા વ્યન્તર દેવાના સાળ ઇન્દ્રો અને વાલુવ્યન્તર દેવાના સાળ ઇન્દ્રો મળી કુલ ખત્રીસ ઇન્દ્રો ત્યન્તર દેવાના જાલુવા. ૨૧૫–૨૧૬

વ્યાંતરના દેહ વગેરેની બીના ચાર શ્લાકમાં જણાવે છે-

દેહ ત્રણ તનુમાન સગ કર તેમ ઉત્તર વૈક્રિયે, લાખ યાજન અંગુલાસ ખ્યેય ભાગ વિચારિયે; અવગાહના લઘુ મુલદેહે સાલ દશ સંજ્ઞા અને, સસ્થાન પહેલું ચઉકષાયા ચાર લેશ્યા માનીએ. ૨૧૭

**૨૫°૮ાર્થ**:—હવે વ્યન્તર દેવાના શરીર વગેરેની ખીના જણાવે છે:–આ વ્યન્તર દેવાને વૈકિય, તૈજસ અને કાર્મણ એ ત્રણ શરીરો હોય છે. શરીરનું પ્રમાણ સાત હાથનું હોય

છે. તથા ઉત્તર વૈકિય શરીર એક લાખ જેજન પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટથી જાણવું. તથા મૂલ વૈકિય શરીરની જઘન્ય અવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ જાણવી. આ વ્યન્તર દેવોને દશ તથા સાળ સંજ્ઞાએ હાય છે. સમગ્રતુરસ નામનું પહેલું સંસ્થાન હાય છે. ક્રોધ માન માયા લાભ એ ગારે ક્ષાયા તેમજ કૃષ્ણ નીલ કાપાત અને તેજો એ ચાર લેશ્યાઓ હાય છે. ૨૧૭

પાંચ કંક્રિય સમુદ્રધાતા પાંચ દબ્ટિ ત્રણ અને, દર્શના ત્રણ જ્ઞાન ત્રણ જૂલાે ન ત્રણ અજ્ઞાનને; અત્રીયાર યાેગા તેમ નવ ઉપયાેગ સંખ્ય અસંખ્ય એ, ઉપપાત ચ્યવને ચાેવીશ મુહૂર્ત્ત વિરહ વિચારીએ. ૨૧૮

સ્પષ્ટાર્થ:—-આ વ્યન્તર દેવોને ઇન્દ્રિયા પાંચે હાય છે. વેદના સમુદ્ધાત, કષાય સમુદ્ધાત, મરણ સમુદ્ધાત, વૈકિય સમુદ્ધાત અને તૈજસ સમુદ્ધાત એ પાંચ સમુદ્ધાતા હાય છે. અને સમક્તિ હૃષ્ટિ, મિશ હૃષ્ટિ અને મિચ્યા હૃષ્ટિ એ ત્રણ હૃષ્ટિ હાય છે. ચક્કુ અચક્કુ અને અવધિ એ ત્રણ દર્શના હાય છે. મતિજ્ઞાન, શ્રતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણ જ્ઞાન સમક્તિ વ્યન્તરાને તથા મતિઅજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાને અને વિભંગજ્ઞાન એ ત્રણ અજ્ઞાન મિચ્યાત્વી વ્યન્તરાને હાય છે. મતના ચાર યાગ, વચનના ચાર યાગ અને વૈક્રિયયાગ, વૈક્રિયમિશ્ર યાગ અને કાર્મણ યાગ એ ત્રણ કાયાના યાગો એમ કુલ અગિઆર યાગો હાય છે. ત્રણ દર્શન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ત્રણ જ્ઞાન એમ નવ ઉપયોગો હાય છે. ઉપજવાની તથા મરણની સંખ્યા સંખ્યાતા અથવા અસંખ્યાતા જેટલી જાણવી. તથા ઉત્કૃષ્ટથી વિરહ કાલ ચાવીસ મુહૂર્તના જાણવા એટલે વધારમાં વધારે એટલા વખત સુધી કાઈ જવ વ્યન્તરમાં ઉત્પન્ન થાય નહિ. ૨૧૮

જધન્ય એક ક્ષણ તથા ઉપપાત ચ્યવને એક એ, ત્રણ લઘુ સંખ્યા સહસ દસ વર્ષ લઘુ આયુ હવે; ઉત્કૃષ્ટ આયુ એક પલ્યાપમ હૃદયમાં ધારીએ, પર્યાપ્તિ ષઢ આહાર છદિસિ દીર્ધ કાલિકી માનીએ. ૨૧૯

રપેડાથ :— વ્યન્તર દેવામાં ઉપપાત અને ચ્યવનને અંગે જઘન્ય વિરહકાલ એક સમય પ્રમાણ જાણવા. એટલે વ્યન્તરમાં કાઈ જવ ન ઉપજે તો જઘન્યથી એક સમય ન ઉપજે અને પછીના સમયે પાછા કાઈ જવ વ્યન્તરમાં ઉપજે. જઘન્યથી ઉપપાત એટલે ઉપજવાની સંખ્યા એક છે ત્રણ જેટલી જાણવી. મરણ પામનારની જઘન્ય સંખ્યા પણ તેટલી જ જાણવી. આ દેવાનું જઘન્ય આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષ પ્રમાણ જાણવું. અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પલ્યાપમનું જાણવું. આહાર પર્યાપ્તિ વળેરે છએ પર્યાપ્તિ હોય છે. તથા પૂર્વ દિશા વળેરે દ એ દિશાઓના આહાર હોય છે. તેમજ દીધ કાલિકી નામની સંજ્ઞા તેમને હોય છે. ૨૧૯

પાંચમાં ગતિ એ ગતિથી આગતિ એ વેદ એ, પ્રજ્ઞાપના સૂત્રે કહ્યો વિસ્તાર મનમાં ધારિયે; ૦૫'તરા ને વાણ૦૫'તર સાેલમાં દેઢાદિએ, દ્વાર સરખા માનીએ ને થીર દીલથી ધારીએ. ૨૨૦

૨૫.૮ાથ : વ્યન્તર દેવાની બાદર પૃથ્લીકાય, બાદર અપ્કાય, બાદર વનસ્પતિકાય, ગર્ભજ તિર્થ ચ અને ગર્ભજ મનુષ્ય એ પાંચમાં ગતિ થાય છે એટલે એ પાંચ ઠેકાણે વ્યન્તર દેવા ઉપજે છે. તથા ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિર્થ ચ એ બેની વ્યન્તરમાં આગતિ જાણવી. એટલે એ બે ગતિમાંથી મરીને વ્યન્તરમાં ઉપજે છે. આ દેવામાં સ્ત્રીવેદ અને પુરુષવેદ એમ બે વેદ હોય છે. આ બાબત પ્રજ્ઞાપના સ્ત્રમાં વિસ્તારથી કહ્યો છે. આઠ વ્યન્તર અને આઠ વાળુવ્યન્તર એ સાલને વિષે શરીર વગેરે દ્વારા સરખાં જાણવાં. અને તેના સ્થિર ચિત્તથી વિચાર કરવા. ૨૨૦

જ્યાતિશ્વકનું સ્થાન તથા ચંદ્રાદિકની સંખ્યાની બીના પાંચ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

રત્નપ્રભાના તલથી ઉપરે સાતસા નેલું અને, યાજના જાતાં ઈહાં અવધાર જ્યાતિષ્ચક્રને;

પ્રથમ તારા તાસ ઉપરે સૂર્ય દશ યાજને, ચંદ્ર એંશી યાજને શશિથી ગ્રહા વીસ યાજને. ૨૨૧

મ્પાન્ટાર્થ:—હવે જયાંતિથી દેવાનાં વિમાના કર્યે કૈકાણે આવેલાં છે તે જણાવા છે. રતનપ્રભા નારકીના ઉપરના તળીયાથી (સમભૂતલા પૃથ્વીથી) સાતસા ને નેવું યાજન ઉપર જઇએ ત્યારે જયાંતિય ચક્રના વિમાનાની શરૂઆત થાય છે. સાતસા નેવું યાજન જઇએ ત્યારે પ્રથમ તારાના વિમાન આવે છે. તેના ઉપર દશ યાજન જઇએ ત્યારે એટલે સમ-ભૂતલા પૃથ્વીથી આઠસા યાજન ઉપર ચડીએ ત્યારે સૂર્યનાં વિમાન આવે છે. ત્યાંથી ઉપર એ'સી યાજન જઇએ ત્યારે અંદ્રનાં વિમાના આવે છે. એટલે સમભૂતલા પૃથ્વીથી આઠસા એ'સી યાજન જઇએ ત્યારે ચંદ્રનાં વિમાના આવે છે. ત્યાંથી વીસ યાજન સુધીમાં એકનાં વિમાના આવેલાં છે. એટલે આઠસા યાજન સુધીમાં ગ્રહ્નાં વિમાના આવેલાં છે. એટલે આઠસા યાજન સુધીમાં છે. એ પ્રમાણે સાતસા નેવુંથી નવસા યાજન સુધીમાં એટલે કુલ એક્સા દશ યાજન સુધીમાં જયાંતિથી દેવાનાં વિમાના આવેલાં છે. ૨૨૧

એકસા દશ યાજને સ્થિતિ એમ તારાદિકતણી, સ્થિદિ સંખ્યા પાંચ સાબીતી કરાવે જ્ઞાનની; મધ્ય જંબૂદીય જ્યાતિશ્વક ભમતું મેરૂથી, અમીઆરસા એકવીશ યાજન દૂર મંડળ રૂપથી.

२२२

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે તારા વગેરેની સ્થિતિ એટલે રહેવાનાં સ્થળ એક્સો દશ યોજનની અંદર જાણવાં. આ સૂર્ય વગેરે પાંચ એટલે સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા એમ પાંચની સંખ્યા પાંચ જ્ઞાનની સાબીલી કરાવે છે. તીર્છા લોકમાં વચમાં આવેલા જંખૂદ્ધીપની મધ્યમાં આવેલા મેરૂ પર્વતને વચમાં રાખીને આ જ્યાતિશ્વક ભમ્યા કરે છે. તેમાં મેરૂથી ચારે દિશાએ અગિઆરસા અને એકવીશ જેજન છેટે પ્રથમ મંડલ આવેલું છે. ૨૨૨

> કલ્ત તા**રા** ઘ્રુવતણા નિશ્વ**લ** રહે વલિ ચક્ર એ, લાકાંતથી અગીઆરસા અગીયાર યાજન અંદરે;

રહીને નહી લાેકાંતને અડતું ફરે માંડલપણે, ઉપર સ્વાતિ ભર**ણી ની**ચે મૂલ વર્ત્તે દક્ષિણે.

२२३

ઉત્તરે અભિજિત્ શશિ બે ભાનુ જંબૂદીયમાં, ચાર શશિ ને ચાર ભાનુ ચળકતા લવણાબ્ધિમાં;

ભાર શારા ને બાર દિનકર જાણ ધાતકી ખંડમાં, એમ બેતાલીશ શશિ સુર જાણવા કાલાબ્ધિમાં.

२२४

સ્પેષ્ટાર્થ:—અઢી દ્રીપમાં આવેલા જ્યોતિષીના વિમાનામાં એક ધ્રુવના તારા જ સ્થિર રહે છે. તે સિવાયના બધા વિમાના મેરૂ પર્વતને કરતા પ્રદક્ષિણા આપતા હ્રાવાથી ચર ગણાય છે. જ્યાંતિષ ચક લાેકાન્તથી એટલે જે સ્થળે લાેકના છેડા આવીને અલાેકના શરૂઆત થાય છે, ત્યાંથી લાેકની અંદર અગિઆરસા અગિઆર યાજન આવીએ ત્યાં જ્યાંતિષીનું છેલ્લું વિમાન મંડળ રૂપે કરે છે. ભાવાર્થ એ છે કે લાેકમાં છેલ્લામાં છેલ્લું વિમાન એટલું છેટે આવેલું છે કે જ્યાંથી લાેકાંત અગિઆરસા અગિઆર યાજન છેટે રહે છે. સૌથી ઉપર સ્વાતિ નામનું નક્ષત્ર આવેલું છે, અને સૌથી નીચે ભરણી નામનું નક્ષત્ર આવેલું છે. દક્ષિણમાં મૂલ નામે નક્ષત્ર આવેલું છે અને ઉત્તરમાં અભિજત્ નામનું નક્ષત્ર આવેલું છે. દક્ષિણમાં મૂલ નામે નક્ષત્ર આવેલું છે અને ઉત્તરમાં અભિજત્ નામનું નક્ષત્ર આવેલું છે. જં ખૂદીપની અંદર બે ચંદ્ર અને બે સૂર્ય છે. અને લવણ સમુદ્રમાં પ્રકાશવંત એવા ચાર ચંદ્ર અને ચાર સૂર્ય આવેલા છે. ત્યાર પછી ધાતકી ખંડમાં બાર ચંદ્ર અને બાર સૂર્ય આવેલા છે. તથા ત્યાર પછી આવેલા કાલાેદિધ સમુદ્રને વિષે બે તાલીસ ચંદ્ર અને બે તાલીસ સૂર્ય આવેલા છે એમ જાણવું. ૨૨૩–૨૨૪

ચંદ્રાદિના પરિવાર વગેરે ખીના જણાવે છે:—

પુષ્કરાધે ચંદ્ર રવિ ખ્**ઢા**તેર ખ્હાતેર જાણ્યિ, એક્સા બત્રીશ રવિ શશિ અઢી દીપે માનિયે;

#### એક શશિ પરિવાર અઠયાશી ગ્રહેા સંભારીયે, નક્ષત્ર અઠયાવીસ આદ્રી પુષ્ય આદિક ધારીયે. રસ્પ

મપા છે: — પુષ્કરાવર્તના પ્રથમ અહીં માટે અહીં પુષ્કરાધ લીધા છે. બાકીના અડધા પુષ્કરાવર્ત મનુષ્ય લાેકમાં ગણાય છે માટે અહીં પુષ્કરાધ લીધા છે. બાકીના અર્ધ પુષ્કરાવર્તમાં પણ ગંદ્ર સૂર્ય તાે છે પણ તે મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર છે અને સ્થિર છે તેથી લીધા નથી. એ પ્રમાણે જં ખૂદીપના ૨, લવણ સમુદ્રના ૪, ધાતકી ખંડના ૧૨, કાલાેદિધના ૪૨ અને પુષ્કરાધના ૭૨ મળી (૨+૪+૧૨+૪૨+૭૨=૧૩૨) એક સાે બત્રીસ ચંદ્ર અને એક સાે બત્રીસ સૂર્ય અઢી દ્વીપમાં જાણવા. એક એક ચંદ્રને અઠયાશી ચંહાના પરિવાર જાણવાે. તેમજ આદ્રાં પુષ્ય વગેરે અઠાવીસ નક્ષત્રના પરિવાર જાણવાે. ૨૨૫

ચંદ્રાદિના વિમાનનું યમાણ વગેરે છે શ્લાકમાં જણાવે છે:—

છાસઠ સહસ નવસા પંચાતેર કાડાકાડી માનિયે, તારા તણી સંખ્યા તથા શશિતું વિમાન વિચારીયે;

એક યાજન ભાગ એકસઠ ભામ છપ્પન્ન તેહના, તેટલા વિસ્તાર ને અડતાલીશ ભાગા સૂર્યના,

२२६

અર્ધ યાજન માન ગ્રહના એક પ્રઉ નક્ષત્રતું, માન ગુરૂએ તારકાનું જણ અર્ધા ગાઉનું, પંચ ધનુ શતમાન એાછું માન તારક વર્ગનું, વિસ્તાર ક્ષેત્ર સમાસ માંદ્રો એદ માત વિમાનનું.

२२७

સ્પાષ્ટ્રાર્થ:—વળી છાસઠ હજાર, નવસા પંચાતેર કાંડાકાંડી પ્રમાણ તારાની સંખ્યા એક ચંદ્રના પરિવારમાં જાણવી. એ પ્રમાણે એક ચંદ્રને ગ્રહ, નક્ષત્ર તથા તારાના પરિવાર જાણવા. તથા ચંદ્રના વિમાનનું પ્રમાણ એક યાજનના એકસઠ ભાગ કરીએ તેવા છપ્પન ભાગ પ્રમાણ એટલે ર્ક યાજનનું જાણવું. તથા સૂર્યના વિમાનનું પ્રમાણ એક યાજનના એકસઠીયા ૪૮ ભાગનું એટલે ફ્રંક યાજન પ્રમાણ જાણવું. ગ્રહના વિમાનનું પ્રમાણ અર્ધા યાજનનું જાણવું. તથા નક્ષત્રના વિમાનનું પ્રમાણ એક ગાઉનું જાણવું. ગ્રહના વિમાનનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ અર્ધા ગાઉનું જાણવું અને જઘન્યથી પાંચસા ધનુષ્યનું અથવા ા ગાઉનું પ્રમાણ જાણવું. એ પ્રમાણ જ્યાંતિષોના વિમાનાનું પ્રમાણ (વિસ્તાર) ક્ષેત્ર સમાસમાં જણાવ્યું છે. ૨૨૬–૨૨૭

ચંદ્રાદિના વિમાનને વહન કરનાર આભિયાગિક દેવાની ખીના વગેરે બે શ્લાકમાં જણાવે છે:–

પૂર્વ ભાજુ તેમની સિંહ કક્ષિણે કરી પશ્ચિમે, વૃષભ ઉત્તર અધ્ય કિંકર દેવ વાહન રૂપ કરે; નાણ સાલ હનાર આભિયામિકામર ચંદ્રના, તેમ આઠ હનાર આભિયામિકામર મહ તણા. રસ્ટ

રપષ્ટાર્થ:—આ જ્યાતિષીનાં વિમાના જે કે સ્વભાવથી જ આકાશમાં અહર રહીને ક્યાં કરે છે:—તા પણ ત્યાંના આભિયાગિક (નાકર દેવા) દેવા પાતાના આચાર પાલવા-દેખાડવાને માટે તે વિમાનની નીચે રહી સિંહાદિકનું રૂપ કરીને વહન કરે છે. તેનું સ્વરૂપ જણાવે છે. પૂર્વ બાજુમાં સિંહનું રૂપ કરીને, દક્ષિણ બાજુએ કરી એટલે હાથીનું રૂપ કરીને, પશ્ચિમ દિશાએ વૃષભ એટલે બળદનું રૂપ કરીને તથા ઉત્તર દિશામાં અધ્ય એટલે ઘાડાનું રૂપ કરીને આભિયાગિક દેવા વિમાનને વહન કરે છે. તેમાં ચંદ્રના વિમાનને કુલ સાલ હજાર આભિયાગિક દેવા વહન કરે છે. તેટલાજ દેવા સૂર્યના વિમાનને વહન કરે છે. એહના વિમાનને અહ હજાર દેવા વહન કરે છે. સ્ટર્

ચઉ સહસ નક્ષત્રના બે સહસ વિલ તારા તણા, ચંદ્રાદિનાજ વિમાન નીચે આભિયાગિક કર્મના; ઉદ્દયે રહે વાહન થઇ વિલ બ્હાર માનવક્ષેત્રની, ચંદ્ર સૂર્યો થીર કહ્યા અંતરિત સ્થિતિ છે તેમની. રરલ

સ્પષ્ટાર્થ: નક્ષત્રના વિમાનને ચાર હજાર આભિયોગિક દેવા વહન કરે છે. તારાના વિમાનને બે હજાર દેવા વહન કરે છે. આ દેવા ચંદ્રાદિકના વિમાનની નીચે આભિયાગિક કર્મના ઉદયથી વાહન રૂપે થઈને વિમાનને વહન કરે છે. આ અઢી દ્વીપમાં આવેલા ચંદ્ર સૂર્યનાં વિમાના સ્વભાવથી જ ચર છે. અને અઢી દ્વીપ પ્રમાણ અથવા પિસ્તાલીસ લાખ યોજન પ્રમાણ મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર આવેલા જ્યાતિષીનાં વિમાના સ્થિર કહ્યા છે, એટલે તેઓ એકજ ઠેકાણે રહે છે. અને તેથી કરીને ત્યાં રાત દિવસ વગેરે પ્રકારના વ્યવહાર હોતો નથી. વળી તેમની અંતરિત સ્થિતિ છે એટલે સૂર્યના આંતરે ચંદ્ર આવેલ છે અને ચંદ્રને આંતરે સૂર્ય આવેલ છે. અથવા એક ચંદ્ર પછી એક સૂર્ય પછી એક ચંદ્ર પછી એક સૂર્ય એક સર્યા છે. સ્વર્ય એક સૂર્ય એક સૂર્ય એક સૂર્ય એક સૂર્યા એક સૂર્ય એક સૂર્ય એક સૂર્યા એક સૂર્ય પછી એક સૂર્ય પછી એક સૂર્ય પછી એક સૂર્ય પછી એક સૂર્ય એક સૂર્ય એક સૂર્યા એક સૂર્ય એક સૂર્યા એક સૂર્યા એક સૂર્ય પછી એક સૂર્ય એક સૂર્યા એક સૂર્યા એક સ્ટાર્ય પછી એક સૂર્ય પછી એક સૂર્ય એક સ્ટાર્ય એક સૂર્યા એક સૂર્યા એક સ્ટાર્ય પછી એક સૂર્ય એક સ્ટાર્ય સ્ટાર્ય એક સ્ટાર્ય સ્ટ

અઢી દ્વીપની બ્હારના ચંદ્રાદિની ખીના વગેરે જણાવે છે:—

યાજન સહસ્ર પચ્ચાશ કેરા એ પરસ્પર અંતરે, અહીંના વિમાન થકી વિમાના માનમાં અર્ધા ખરે;

### દીપ પરિધિ વૃદ્ધિથી સંખ્યા વધાતી તેમની, લેશ્યા પ્રશસ્ત ગ્રહાદિ શાભા જાણવી સૂર્યાદિની. ૨૩૦

સ્પન્ટાથ:—ત્યાં (અઢી દ્રીપની ળહાર) એક સૂર્યથી ચંદ્રને પચાસ હજાર યોજનનું આંતરું છે અથવા સૂર્યના વિમાનથી પચાસ હજાર યોજને છેટે ચંદ્રનું વિમાન આવેલું છે. વળી આ સ્થિર વિમાનો ચર વિમાનથી અર્ધા પ્રમાણના છે. એટલે ચર ચંદ્રનું વિમાન યોજનના એકસઠીયા એજનના એકસઠીયા અઠ્ઠાવીસ ભાગનું છે. સૂર્યનું વિમાન એકસઠીયા ચોવીસ ભાગનું છે, ગ્રહનું ધા યોજનનું એટલેં એક ગાઉનું, નક્ષત્રનું અડધા ગાઉનું અને તારાનું પાગાઉનું જાણવું. જેમ જેમ દ્રીપ અથવા સમુદ્રની પરિધિમાં વૃદ્ધિ થતી જાય છે તેમ તેમ ચંદ્ર વગેરેની સંખ્યા પણ વધતી જાય છે. તેમને શુભ તેએ લેશ્યા હોય છે. અને ગ્રહાદિ વર્ડ સૂર્યની તેમજ ચંદ્રની શોભા જાણવી. ૨૩૦

ચંદ્રાદિમાં ચંદ્રનું આયુષ્ય વધારે હોવામાં કારણ વગેરે ખીના જણાવે છે: -

ઘંટાકૃતિએ ચંદ્ર રવિ દીપે અસંખ્યાતા અને, સ્વયંભૂરમણાબ્ધિની અવધિ કરી નિજ પંક્તિએ; લાખ યાજન આંતરે થીર તે રહ્યા એ પાંચમાં, આયુ અધિક ઉચિત શશિનું દીધાયુ જે રહે શાંતિમાં. ર૩૧

÷પાષ્ટાર્થ:—આ ચંદ્ર અને સૂર્ય ઘંટના આકારે દીપી રહ્યા છે. વધતાં વધતાં તેમની સંખ્યા અસંખ્યાતી થાય છે. તેમાં સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રમાં તેમની વધારેમાં વધારે સંખ્યા જાણવી. અને એક ચંદ્ર ખીજા ચંદ્રથી લાખ યાજનથી અધિક અંતરે આવેલા છે. કારણ કે વચમાં સૂર્યનું વિમાન આવેલું છે. તેનું જે પ્રમાણ છે તેટલું લાખ યાજનથી અધિક જાણવું. તેમજ એક સૂર્યથી બીજો સૂર્ય પણ લાખ યાજનથી કાંઇક અધિક આંતરે આવેલા છે. કારણ કે બે મૂર્યની વચમાં ચંદ્રનું વિમાન આવેલું છે તેટલું અધિક જાણવું. આ પાંચ જ્યાતિષીમાં ચંદ્રનું આયુષ્ય સૌથી અધિક છે. કારણ કે તેના કિરણા સ્વભાવે શાંતિને આપે છે, આથી સમજવાનું મળે છે કે, જે જીવ સ્વભાવે શાંત પ્રકૃતિવાળા હાય, તેનું આયુષ્ય લાંબુ હાય છે. રે. વે. કારણ લાંક તેના પણ તેમજ જાણાય છે. રે. રે. વ

ચંદ્ર વગેરેના દેહ વગેરેની ખીતા ત્રણુ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

દેહ ત્રણ સગ હાથ તનુ એક લાખ યાજન જાણિયે, માન ઉત્તરવૈક્રિયે અવગાહના લઘુ ધારિયે;

#### અંગુલાસંખ્યેય ભાગ પ્રમાણ સંજ્ઞા દશ અને, સંસ્થાન પ્હેલું ચઉ કષાયા તેઉ લેશ્યા તેમને. ૨૩૨

રપાષ્ટ્રાર્થ:—આ જ્યાતિષી દેવાને પણ વૈકિય, તૈજસ અને કાર્મણ એ ત્રણ શરીર હોય છે. મૂલ વૈકિય શરીરનું પ્રમાણ સાત હાથનું અને ઉત્તર વૈકિય શરીર એક લાખ જોજનનું હોય છે. તથા મૂલ શરીરની જઘન્ય અવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ હોય છે. તેમને દશ સંજ્ઞાંઓ હોય છે. સમ ચતુરસ સંસ્થાન હોય છે. કોધાદિક ચાર ક્યાંયા હોય છે, તેમજ એક ચાંથી તેજો લેશ્યા હોય છે. ૨૩૨

> પંચ ઇંદ્રિય સમુદ્રધાતા પંચ દૃષ્ટિ દર્શના, જ્ઞાન તિમ અજ્ઞાન ત્રણ ત્રણ આંકડાે એ ચારનાે; અગાઆર યાગાે તેમ નવ ઉપયાગ સંખ્ય અસંખ્ય એ, ઉપપાત ચ્યવનાત્કૃષ્ટ સંખ્યા એક આદિ જઘન્ય એ. ૨૩૩

સ્પષ્ટાર્થ:—આ જ્યાતિથી દેવાને ઇન્દ્રિયા પાંચે હાય છે. તેમજ વેદના, કથાય, મરાષુ, વૈક્રિય અને તૈજસ એ પાંચ સમુદ્ધાતા હાય છે. સમજિત, મિશ્ર અને મિશ્યાત્વ એ ત્રણુ દિવ્દ; ચક્ષુ, અચક્ષુ, અને અવિધ એ ત્રણુ દર્શના, સમ્યગ્દિવ્દ દેવાને મિતજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવિધિજ્ઞાન એ ત્રણુ જ્ઞાન, તથા મિશ્યાદિવ્દ દેવાને મિત અજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભાગજ્ઞાન એ ત્રણુ અજ્ઞાન હાય છે; એ પ્રમાણે એ દિવ્દ વગેરે ચારને વિધે ત્રણની સંખ્યા જાણવી. ચાર મનના યોગ, ચાર વચનના યોગ અને વૈક્રિય વૈક્રિય મિશ્ર કાર્મણ એ ત્રણ કાયાના યોગ મળી કુલ ૧૧ યોગ હાય છે. વધા ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણુ અજ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન એ પ્રમાણે કુલ નવ ઉપયોગ હાય છે. ઉત્કૃષ્ટથી ઉપજવાની સંખ્યા તથા ચ્યવનની સંખ્યા એટલે મરણની સંખ્યા કાઇ વાર સંખ્યાવી તેમજ કાઈ વાર અસંખ્યાતી જાણવી. અને જલન્યથી ખંનેની સંખ્યા એક એ ત્રણ જાણવી. ૨૩૩

મુહૂર્ત્ત ચાેેેનીશ તિમ સમયંના વિરહ ગુરૂ લધુ ધારિયે, ઉત્કૃષ્ટ આયુ પલ્ય તિમ ઇગ લાખ વર્ષ વિમાસીએ; ભાગ અષ્ટમ પલ્ય કેરા જલન્ય આયુ માનીએ; પર્યાપ્તિ ષટ આહર છદિશિ દીર્ઘ કાલિકી જણ્યે. ૨૩૪

સ્પાર્વા માં જયાતિથી દેવાના ઉત્કૃષ્ટથી વિરહ કાલ ચાવીસ મુહૂર્ત ના જાણવા. એટલા વખત સુધી કાઈ જીવ મરીને જયાતિથી દેવમાં ઉપજે નહિ. અને જઘત્યથી એક સમયના વિરહકાલ જાણવા. એટલે એક સમય સુધી જયાતિથીમાં કાઈ ન ઉપજે અને બીજે સમયે ઉપજે. જયાતિથી દેવામાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક પશ્ચાપમ અને એક લાખ વર્ષનું છે.

અને તે ચંદ્રના આયુષ્યની અપેક્ષાએ જાણુવું. અને જઘન્ય આયુષ્ય પલ્યાપમના આઠમા ભાગ પ્રમાણ હોય છે. તે તારાને આશ્રીને જાણુવું. આ દેવાને આહાર પર્યાપ્તિ વગેરે છ એ પર્યાપ્તિઓ હોય છે. વળી આહાર પણ છએ દિશાના હોય છે. તથા દીઈ કાલિકી નામની સંગ્રા આ દેવાને હોય છે. ૨૩૪

ચંદ્રાદિના તથા તેમની દેવીઓના આયુષ્યની ખીના ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

પાંચમાં ગતિ છે ગતિથી આગતિ અવધારિયે, વેદ છે શશિ આયુ પલ્યાપમ વરિસ લખ જાણિયે;

સૂર્ય જીવિત પલ્ય તેમ હજાર વર્ષો માનિયે, ગ્રહોનું ઇગ પલ્ય ત્રણ<mark>ની દેવી આયુ અર્ધ</mark> એ. ર**૩**૫

સ્પષ્ટાર્થ:—આ જ્યાતિષી દેવા પાતાના આયુષ્યના અંતે ચ્યવીને સંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યનાળા પર્યાપા ગર્લજ મનુષ્ય અને તિર્યાં ચાતથા પર્યાપા ળાદર પૃથ્વી, જલ અને વનસ્પતિ રૂપ પાંચ દંડકામાં જાય છે. એટલે બાંધેલા આયુષ્યને અનુસારે તે પાંચ દંડકામાંના કાઈ પણ દંડકમાં જાય છે. આ અપેક્ષાએ મૂલ શ્લાકમાં 'પાંચમાં ગતિ' એમ કહ્યું છે. તથા આગતિ બે ગતિમાંથી જાણવી. એટલે ગર્લજ મનુષ્ય અને ગર્લજ તિર્યાચ ગતિના જીવા જ્યાંતિષીમાં ઉપજે છે. પુરુષ વેદ અને સ્ત્રી વેદ એ બે વેદા તેમને હાય છે. ચંદ્રનું આયુષ્ય એક પલ્યાપમ અને એક હજાર વર્ષનું જાણવું. તથા સૂર્યનું આયુષ્ય એક પલ્યાપમ અને એક હજાર વર્ષનું જાણવું. તથા શ્રહ દેવાનું એક પલ્યાપમનું આયુષ્ય હાય છે. ચંદ્રની દેવીનું આયુષ્ય ચંદ્રથી અડધું એટલે અર્ધ પલ્યાપમ ને પચાસ હજાર વર્ષનું હાય છે. સૂર્યની દેવીનું આયુષ્ય સૂર્યથી અડધું એટલે અર્ધ પલ્યાપમ ને પાંચસા હજાર વર્ષનું હાય છે. તથા ગ્રહની દેવીનું આયુષ્ય ગ્રહના અર્ધ એટલે અર્ધ પલ્યાપમ ને પાંચસા વર્ષનું હાય છે. તથા ગ્રહની દેવીનું આયુષ્ય ગ્રહના અર્ધ એટલે અર્ધ પલ્યાપમ ને પાંચસા વર્ષનું હાય છે. તથા ગ્રહની દેવીનું આયુષ્ય ગ્રહના અર્ધ એટલે અર્ધ પલ્યાપમ ને પાંચસા વર્ષનું હાય છે. તથા ગ્રહની દેવીનું આયુષ્ય ગ્રહના અર્ધ અર્ધ પલ્યાપમનું પલ્યાપમનું હાય છે. રગ્રપ

અર્ધ પલ્યાપમ તહું આયુષ્ય છે નક્ષત્રનું, પલ્ય ચાથા ભાગ આયુ જાણવું તારાતહું; પલ્ય ચાથા ભાગ સાધિક દેવીનું નક્ષત્રની, પલ્ય અષ્ટમ ભાગ સાધિક દેવીનું તારા તણી. ૨૩૬

૨૫ષ્ટાર્થ:—નક્ષત્ર દેવાનું અર્ધ પલ્યાપમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય હોય છે. અને તારાનું આયુષ્ય બ પલ્યાપમનું ઉત્કૃષ્ટથી જાણવું. નક્ષત્રની દેવીનું કાંઇક અધિક પલ્યાપમના ચાથા લાગ ઉત્કૃષ્ટથી આયુષ્ય હાય છે. અને તારાની દેવીનું પલ્યાપમના આઠમા ભાગથી અધિક આયુષ્ય જાણવું. એ પ્રમાણે જયાતિથી દેવ તથા દેવીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કહીને હવે તેમનું જલન્યથી આયુષ્ય જણાવે છે. ૨૩૬

જ્યાતિષ્કમાંહી પ્રથમના ચઉ દેવદેવી યુગલનું, પલ્ય ચાથા ભાગ આયુ તેમ પંચમ યુગલનું; પલ્ય અષ્ટમ ભાગ આયુ એ જઘત્ય વિચારીએ, પ્રજ્ઞપ્તિ શશિ સુરની જણાવે ભાવ નિત્ય વિમાસીએ. ૨૩૭

રપષ્ટાર્થ:—જ્યાતિષી દેવાના પ્રથમના ચાર યુગલનું એટલે ૧ ચંદ્રના વિમાનમાં રહેતા દેવ તથા દેવી, ર સૂર્યના વિમાનમાં વસતા દેવ તથા દેવી, ર સૂર્યના વિમાનમાં વસતા દેવ તથા દેવી, ર અહના વિમાનમાં રહેતા દેવ તથા દેવી તેમજ ૪ તક્ષત્રના વિમાનમાં રહેતા દેવ તથા દેવીઓનું જઘન્યથી આયુષ્ય-પ્રમાણ એક પલ્યાપમના આઠમા ભાગ જેટલું જાણવું. આનું વિવેચન ચંદ્ર પ્રગ્રિપ્ત તથા સૂર્ય પ્રગ્રિપ્તમાં ચંદ્ર અને સૂર્ય સંખંધી અધિકારમાં વિસ્તારથી જણાવેલું છે, તથા આ જ્યાતિષીના વિમાનો શાધતા છે એમ જાણવું. ૨૩૭

હવે તોર્છાલાકનું સ્વરૂપ વગેરે બીના જણાવે છે:---

મધ્ય લોક દ્વીપ સમુદ્ર અસંખ્ય સારા નામથી, વિસ્તારમાં તે દ્વિગુણ દ્વિગુણા જાણ દ્વીપ સમુદ્રથી; વીંડાય વલયાકાર ક્રમસર ઇમ સ્વયંભૂ અંતમાં, મેરૂગિરિ છે ગાળ જંખૂદ્વીપ કેરા મધ્યમાં. ર૩૮

રપારાર્ધ:—એ પ્રમાણે જયોતિષી દેવતાએ તું સ્વરૂપ ડુંકાણમાં કહ્યું. હવે મધ્યમ લોક એટલે લીર્કા લોકમાં સારી સારી વસ્તુએ તા નામે અસંખ્ય દ્વીપા તથા સમુદ્રો આવેલા છે. તેમાં સૌથી વચમાં ને સૌથી નાના એક લાખ યોજનના વિસ્તારવાળા થાળીના આકારના જંખૂદ્વીપ આવેલા છે. તે પછી તેને ક્રતો લવણ સમુદ્ર આવેલા છે. તેના વિસ્તાર ળંને બાજુ એ લાખ યોજનના છે. તેને ક્રતો ચાર લાખ યોજનના વિસ્તારવાળા ધાતકી ખંડ આવેલા છે. એ પ્રમાણે એક દ્વીપની પછી તેને વલયાકાર કરતો ગમણા વિસ્તારવાળા સમુદ્ર છે. ત્યાર પછી તેથી ગમણા વિસ્તારવાળા વલચાકારે દ્વીપ આવે, એ પ્રમાણે અમણા વિસ્તારવાળા અસંખ્યાતા દ્વીપ અને સમુદ્ર આવેલા છે. તેમાં સૌથી મોટા સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર આવેલા છે. તેમાં સૌથી મોટા સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર આવેલા છે. અને તે મેરૂ પર્વત થાળીના આકારવાળા જંખૂદ્વીપના મધ્ય ભાગમાં આવેલા છે. ૨૩૮

હવે પાંચ શ્લાકમાં મેરૂ પર્વતની બીના જણાવે છે-

સહસ યાજન ભૂમિમાં ને ઉપર ઉંચા યાજના, નબ્વાણુ સંહસ હજાર દશ વિસ્તાર પૃથ્વીતલ તણા;

# ઉપર એક હજારના વિસ્તાર વલિ ત્રણ લે!કથી, ત્રણ કાંડથી મેરૂ વિભાગી જાણજે સંક્ષેપથી. ૨૩૯

સ્પષ્ટાર્થ: - - આ મેરૂ પર્વત જમીનમાં એક હજાર યાજન ઉડા છે. અને ભૂમિથી ખહાર નવાશું હજાર યાજન પ્રમાણ હાવાથી મેરૂની કુલ ઉંચાઈ એક લાખ યાજનની કહી છે. પૃથ્વી તલ એટલે સૌથી નીચે મેરૂ પર્વત દશ હજાર યાજનના વિસ્તારવાળા છે. તથા સૌથી ઉંચે તેના વિસ્તાર એક હજાર યાજન પ્રમાણ છે. વળી આ મેરૂ પર્વત ત્રણે લાેકમાં આવેલા હાવાથી તેના લાેક આશ્રીને ત્રણ વિભાગ છે. તેમજ આ મેરૂ પર્વતના ત્રણ કાંડ હાવાથી તે અપેક્ષાએ પણ તેના ત્રણ વિભાગ પડે છે, એમ જાણવું. ૨૩૯

> કાંડ પ્હેલા મેરૂના હારા પ્રમુખથી પૂર્ણ છે, સહસ યાજન માન તેનું તે પછી પર કાંડ છે; સહસ તેસઠ યાજના રૂપ્યાદિથી તે પૂર્ણ છે, કંચન શિલામય કાંડ ત્રીએ સહસ છત્રીશ માન છે. ૨૪૦

રમેષ્ટાર્થ:—આ મેરૂ પર્વતનો પ્રથમ કાંડ (વિભાગ) જે ખરકાંડ કહેવાય છે તે હીરા વગેરેથી ભરેલા છે. તે એક હજાર યાજન પ્રમાણ ઉંચા છે. ત્યાર પછી તેની ઉપર ખીજો કાંડ ત્રેસઠ હજાર યાજન ઉંચાઇમાં છે. અને તે રૂપા વગેરેથી ભરેલા છે. તથા તેની ઉપર છત્રીસ હજાર યાજન પ્રમાણ ઉંચા ત્રીજો કાંડ આવેલા છે. અને તે કંચન એટલે સુવર્ણમય છે. આ ત્રીજા કાંડને આશ્રીને મેરૂ પર્વત સાનાના (કંચનગિરિ) કહેવાય છે. એ પ્રમાણે ૧૦૦૦ + ૧૩૦૦૦ + ૩૧૦૦૦ એમ ત્રણ વિભાગ મળીને મેરૂ પર્વતની એક લાખ યાજનની ઉંચાઇ જાણવી, અને આ રીતે ત્રણ પ્રકારના કાંડની અપેક્ષાએ મેરૂ પર્વતના ત્રણ વિભાગ જાણવા. ૨૪૦

મેરૂ પર વૈડૂર્ય કેરી ચૂલિકા ઉંચાઈમાં, ચા**લી**શ યોજન બાર<sup>ે</sup>યોજન મૂલના વિસ્તારમાં; મધ્યભાગે આઠ યોજન ઉપર યોજન ચારના, વિસ્તાર મેરૂ તલે વલય બદ્રશાલ આશ્રમ શાંતિના. ૨૪૧

સ્પષ્ટાર્થ:—મેરૂ પર્વતની ઉપર ચૂલિકા આવેલી છે. તે ચૂલિકા વૈડૂર્ય રત્નમય છે. તથા તેની ઉંચાઈ ચાલીસ યાજનની છે. તે ચૂલિકાના મૂલમાં ખાર યાજનના વિસ્તાર છે. મધ્ય ભાગે એટલે વચમાં આઠ યાજનના વિસ્તાર છે અને ઉપર ચાર યાજનના વિસ્તાર છે. ચૂલિકાના કરે સ્થળે કેટલા વિસ્તાર છે તે જાલુવાને માટે મૂલથી પાંચ યાજન ઉપર જઇએ ત્યારે વિસ્તારમાં એક યાજન ઘટે અને ઉપરથ્ની પાંચ યાજન નીચે ઉતરીએ ત્યારે વિસ્તારમાં એક યાજન ઘટે અને ઉપરથ્ની પાંચ યાજન નીચે ઉતરીએ ત્યારે વિસ્તારમાં એક યાજન વધે એ રીત જાલુવી. આ મેરૂ પર્વતના તળીયા આગળ તેની ચારે ખાજી ક્રતું ભદ્રશાલ નામે વન આવેલું છે, તે વન જાલે શાંતિના આશ્રમ હોય તેવું શાભી રહ્યું છે. ૨૪૧

ઉપર યેજન પાંચસા જાતાં અપર નંદનવને, વિસ્તાર પંચશત યાજના જોતાં લહે આણંદને; મેરૂ પ્હેલી મેખલાપર એહ નંદન જાણ્યિ, સાડી બાસક સહસ યાજન દૂર સૌધનસ ધાસ્યિ. ૨૪૨

૨૫૯ાથં::—એ ભદ્રશાલ વનથી મેરૂ પર્વત ઉપર પાંચસા યાજન ચઢીએ ત્યારે ળીંજું નંદનવન આવેલું છે. આ વનના વિસ્તાર પાંચસા યાજનના વલચાકારે છે. કારણ કે અહીંઆં વલચાકારે પાંચસા યાજનના વિસ્તારવાળી મેરૂ પર્વતની પ્રથમ મેખલા ( છજા જેવા આકારવાળી) આવેલી છે. તેમાં આ બીજાં નંદનવન આવેલું છે. જેને જોવાથી જીવાને આનંદ થાય છે એવું આ નંદનવન છે. આ નંદનવનથી ઉપર સાહી બાસઠ હજાર ઉપર જઇએ ત્યાં સૌમનસ નામનું ત્રીજાં વન આવેલું છે. ૨૪૨

> એહ બીજી મેખલા પર ત્રીજી વન ના ભૂલીએ, ત્યાંથી સહસ છત્રીશ યોજન દ્વર પાંડક માનીએ; એહ ત્રીજી મેખલા પર મેરૂ શીર્ષ ભાવીએ, ચારસો ચારાણું ના વિસ્તાર વલયે ભાવીએ. ૨૪૭

રમાદાર્થ:—આ ત્રીજું સૌમનસ વન મેરૂ પર્વતની બીજી મેખલાને વિષે આવેલું છે. આ વનનો વિસ્તાર પણ પાંચસો યોજનનો છે. કારણ કે આ બીજી મેખલા પાંચસો યોજનના વિસ્તારવાળી છે. અને તે મેખલામાં આ વન આવેલું છે: આ વનથી છત્રીસ હજાર યોજન ઉપર ચઢીએ ત્યારે એટલે મેરૂ પર્વતના શિખરને વિષે ચાથું પાંડુક નામનું વન આવેલું છે. આ મેરૂ પર્વતનો ત્રીજી મેખલા તે મેરૂ પર્વતના શીર્ષ રૂપ જાણવી. આ વન મેરૂ પર્વતની ચૂલિકાથી કરતું વલયાકારે આવેલું છે અને તેના વિસ્તાર ચારસા ચારસા યોજન પ્રમાણ છે. રજરૂ

ભરત ક્ષેત્ર વગેરે સાત ક્ષેત્રની ६ વર્ષ ધર પર્વતોની અને પદ્મદ્રહાર્દિકની ખીના વગેરે ૬ શ્લોકમાં જણાવે છે— ભરતાદિ ખઉા સાત જંખૂદીપમાં સંભારીએ, ભરત હૈમવંત હરિવર્ષ મહાવિદેહ ન **બ્રુલી**એ; રમ્યક હૈરણ્યવત તિમ ઐરવત સગ નામએ, એહને જાદા કરંતા દક્ષિણે ને ઉત્તરે. ૨૪૪

હિમવાન્મહાહિમવાન્ નિષધ નીલવંત રૂકિમ શિખરા ગિરી, વર્ષધર પર્વત છ એના મૂલમાં ટાચે વલી;

વિસ્તાર સરખાે પચીશ યાજન ભૂમિમાં હિમવંત એ, ઉંચાઇમાં સાે યોજનાે તે સુવર્ણમય અવધારિયે. ૨૪૫

સ્પુષ્ટાર્થ: - આ જ બુદ્ધીપમાં ભરત વગેરે સાત ખંડા આવેલા છે. તે ખંડાનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં–૧ ભરતક્ષેત્ર, ૨ હૈમવંતક્ષેત્ર, ૩ હરિવર્ષ ક્ષેત્ર, ૪ મહાવિદેહક્ષેત્ર, ૫૨મ્યક-ક્ષેત્ર, ૬ હૈરણ્યવતક્ષેત્ર, તેમજ ૭ મું ઐરવતક્ષેત્ર. આ સાત ક્ષેત્રોને જુદા પાડનાર દરેક ક્ષેત્રની દક્ષિણુ અને ઉત્તર દિશામાં વર્ષધર પર્વતા આવેલા છે. વર્ષ એટલે ક્ષેત્ર તેમને જાદા પાંડે છે માટે વર્ષપર કહેવાય છે. ભરત અને હેમવંત ક્ષેત્રની વચમાં **હિમવાન નામે** વર્ષ ધર પર્વત આવેલા છે. તે ભરત ક્ષેત્રની ઉત્તરે અને હેમવંત ક્ષેત્રની દક્ષિણે છે. ખીજો મહાહિમવાંત નામે વર્ષ ધર હેમવાંત ક્ષેત્રની ઉત્તરે અને હરિવર્ષની દક્ષિણે આવેલા છે. ત્રીજે નિષધ નામે વર્ષધર પર્વત હરિવર્ષ અને મહાવિદેહને જુદા પાંડે છે. ચાંથા નીલવંત નામે વર્ષધાર પૂર્વત મહાવિદેહ અને રમ્ચક ક્ષેત્રની વચમાં આવેલા છે. ત્યાર પછી પાંચમા રૂકમી નામે વર્ષધર પર્વત રમ્યક ક્ષેત્ર અને ઐરષ્ટ્યવત ક્ષેત્રને જુદા પાંડે છે. તથા છઠ્ઠો શિખરી નામના પર્વત ઐરહ્યવન અને ઐરવત ક્ષેત્રની વચમાં આવેલા છે. એ પ્રમાણે છ વર્ષ ધર પુર્વત અથવા કુલગિરિ પૂર્વત પણ કહેવાય છે. આ છ એ પૂર્વતાનો મૂલમાં જેટલા વિસ્તાર છે તેટલાે ઢાંચે અથવા શિખર ઉપર પણ જાણવાે. તેમાં પ્રથમ હિમવાન પર્વત જમીનમાં પચીસ યોજન અને જમીન ગહાર ઉંચાઇમાં પંચાતેર યોજન એ પ્રમાણે કુલ સો યાજન ઉચાે છે. વળી આ હિમવંત પર્વત સાનામય હાવાથી દેખાવમાં પીળા છે. ૨૪૪, ૨૪૫

> ઉંડાઇમાં ઉંચાઇમાં બમણા મહાહિમવાન એ, તેહ અર્જીન જાતિ કંચનમય ચળકતા માનીએ; તેથી પ્રમાણે દુગુણ ત્રીજે નિષેધ કંચન જેહવા, નીલવંત વેડૂર્યના માને નિષધના જેહવા. ૨૪૬

મ્પષ્ટાર્થ:—મહાહિમવંત પર્વત ઉંડાઈમાં તેમજ ઉંચાઈમાં હિમવંત પર્વત કરતાં ગમણો છે. એટલે ઉંડાઈ પચાસ ચાજનની અને ઉંચાઈ દાઢસા ચાજનની છે. આ પર્વત પણ અર્જુન જાતિના સુવર્ણમય હાવાથી ચળકાટ મારે છે. ત્રીજો નિષ્ધા પર્વત તેનાથી પણ ગમણો છે. એટલે ઉંડાઈમાં સા જેજન અને ઉંચાઈમાં ત્રણસા ચાજન એટલે કુલ ચારસા યોજન પ્રમાણના છે. તે પણ તપાવેલા કંચનના હાવાથી રાતા વર્ષના છે. ચાથા નીલવંત પર્વત વેડ્સ રત્નમય હાવાથી નીલા વર્ષના છે. તેમજ તેનું પ્રમાણ નિષ્ધ પર્વત જેટલું છે. અથવા તે ચારસા યોજન ઉંચા છે. ૨૪૬.

રૂપ્યમય રૂકમા મહાહિમવંત જેવા જાણ્યે, હિમવંત સમ સુવર્ણ મય શિખરી સદા સંભારીયે; એ વર્ષધરગિરિ પાર્શ્વભાગે મણિરયણથી દીપતા, ક્ષુલ્લહિમવંત ગિરિ ઉપર પ્રભુ પદ્મદ્રહ ફરમાવતા. ૨૪૭

મ્પષ્ટાર્થ:—પાંચમા રૂકમી પર્વત રૂપામય છે તેથી ધાળા વર્જીના છે. અને તેનું પ્રમાણ મહાહિમવત પર્વત જેટલું એટલે અસા યોજન પ્રમાણ છે. તથા શિખરી પર્વત હિમવંત જેટલા અથવા સા યોજન ઉંચા છે અને તે પણ સુવર્જી મય હાવાથી પીળા વર્જીના જાણવા. આ વર્ષધર પર્વતાના પાર્શ્વ ભાગ એટલે પડખાના ભાગ મણિ અને રત્નાથી શાભીતા છે. ક્ષુલ્લ હિમવંત એટલે લઘુ હિમવંત પર્વત ઉપર માટે પદ્મદ્રહ આવેલા છે. એ પ્રમાણે શ્રી અજિતનાથ પ્રભુ જણાવે છે. ૨૪૭

તેહ યાજન સહસ લાંબા પાંચસા વિસ્તારમાં, મહાપદ્મ દ્રહ મહાહિમવંત ઉપર વિભાગમાં; તેહ અમણા પદ્મદ્રહથી દીઘેતા વિસ્તારમાં, નિષધ પર અમણા તિગિંજિ કેસરી નીલવંતમાં. ૨૪૮

રપષ્ટાર્થ:—આ માટા પદ્મકહ એક હજાર યાજન લાંબા છે અને પાંચસા યાજન પહાળો છે, મહાહિમવંત પર્વત ઉપર મધ્ય ભાગમાં મહાપદ્મ નામે દ્રહ આવેલ છે, તે પદ્મ કહથી પ્રમાણમાં બમણા લાંબા તથા પહાળા છે. એટલે બે હજાર યાજન લાંબા અને એક હજાર યાજન પહાળા છે. તથા તેનાથી પણ બમણા વિસ્તારવાળા તિગિ છિ નામના દ્રહ નિષધ પર્વત ઉપર આવેલા છે. તે ચાર હજાર યાજન લાંબા અને બે હજાર યાજન પહાળા છે. તેટલા જ પ્રમાણવાળા નીલવંત પર્વત ઉપર કેસરી નામે દ્રહ આવેલા છે. ૨૪૮

ગંગા સિંધુ વગેરે નદીયોની ખીના વગેરે ચાર શ્લોકમાં જણાવે છે:— રૂકમી ઉપર મહાપદ્મસમ મહાપુંડરીક સંભારોએ, પદ્મદ્રહ સમ પુંડરીક **હદ શિખરી ઉપરે માનીએ**;

### એ દ્રહેામાં વર કમલ ઉંડા ગયા દશ યાજના, વાસ શ્રી હૃીતિમ ધૃતિ ને કીર્ત્તિ બુહિ લક્ષ્માના. ૨૪૯

રપષ્ટાર્થ:—રૂકમી નામના વર્ષ ધર પર્વત ઉપર મહાપદ્મ દ્રહ સરખા વિસ્તારવાળા મહાપુંડરીક દ્રહ આવેલા છે. તે બે હજાર યાજન લાંબા અને એક હજાર યાજન પહાળો છે. તથા પદ્મદ્રહ સરખા પ્રમાણવાળા એટલે હજાર યાજન લાંબા અને પાંચસા યાજન પહાળા પુંડરીક નામના જે દ્રહ તે શિખરી પર્વત ઉપર આવેલા છે. એ પ્રમાણે છ કુલ-ગિરિ ઉપર કુલ ૬ દ્રહા આવેલા છે. તે દ્રહામાં ઉત્તમ જાતિના કમળા દશ યાજન સુધી ઉંડાં ગએલાં છે. કારણ કે આ દ્રહાની ઉંડાઈ દશ યાજન પ્રમાણ છે. તે કમલા ઉપર આવેલા ભવનાને વિષે શ્રી, હી, ધૃતિ, કીર્તિ, બુદ્ધિ અને લક્ષ્મી એ નામની છ દેવીઓના વાસ છે. ર૪૯

પલ્ય આયુ તેમના પરિવાર સામાનિક સુરા, ત્રણપર્ષદાના સૈન્યના ને આત્મરક્ષક પણ સુરા; માેટી નદી બે ભરતમાં ગંગા અને સિંધુ નદી, હૈમવંતમાં રાહિતા તિમ રાહિતાંશા બે નદી, ૨૫૦

મ્પાર્ટાથ :— આ દેવીઓનું આયુષ્ય પલ્યાપમનું હોય છે. આ દેવીઓના પરિવારમાં સામાનિક એટલે કમલની દેવીઓના સરખી ઋદ્ધિવાળા સામાનિક દેવા જાણવા. વળી ળાહ્ય, માંય અને અલ્યન્તર એમ ત્રણુ પ્રકારની પર્ષદા (સભાના)નાા દેવા, તથા સૈન્ય એટલે લશ્કરના દેવા તેમજ આત્મરક્ષક દેવા જાણવા. હવે કયા ક્ષેત્રમાં કઇ નદીઓ છે તે જણાવે છે—ભરત ક્ષેત્રમાં ગંગા અને સિન્ધુ નામની બે માટી નદીઓ છે. તેમજ હેમવંત ક્ષેત્રમાં પણુ રાહિતા તથા રાહિતાંશા એ નામની બે માટી નદીઓ જાણવી. ૨૫૦

્હરિવર્ષ ક્ષેત્રે હરિસલિલા હરિકાંતા બે નદી, મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સીતા સીતાદા બે નદી; રમ્યકે નર નારીકાંતા નામની એ બે નદી, હૈરણ્યવતમાં સ્વર્ણકૂલા રૂપ્યકૂલા બે નદી. રપ૧

ઐરવતે રક્તા અને રક્તાવતી એ બે નદી, પૂર્વસાગરમાં મળે પ્હેલી કહેલી એ નદી; બીજી નદીઓ પશ્ચિમાબ્ધિ વિષે મળે ગંગા અને, સિંધુ ચૌદ હજાર સરિતા સાથ મળતી અબ્ધિને. રપર સ્પષ્ટાર્થ:—હરિવર્ષ ક્ષેત્રમાં હરિસલિલા તથા હરિકાંતા એ નામની બે નદીઓ છે. તથા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સીતા તથા સીતાેદા એ નામની બે નદીઓ અવેલી છે. રમ્યક્ ક્ષેત્રમાં નરકાંતા તથા નારીકાંતા નામની બે માટી નદીઓ છે. તથા હૈરહ્યવત ક્ષેત્રમાં સુવર્ણકૂલા તથા રખ્યકૂલા એ નામે બે નદીઓ આવેલી છે. એરવત ક્ષેત્રમાં રકતા તથા રક્તવતી નામની બે નદીઓ છે. આ પ્રમાણે દરેક ક્ષેત્રમાં બે બે નદીઓ આવેલી છે. તેમાંની પ્રથમ પ્રથમ કહેલી દરેક નદી પૂર્વ દિશામાં લવ્યા સમુદ્રને મળે છે. અને તે દરેકની ખીજ બીજ નદીઓ તે પશ્ચિમ દિશામાં લવ્યા સમુદ્રને મળે છે. હવે આ નદીઓના કેટલા પરિવાર છે તે જ્યાવે છે—ગંગા તથા સિંધુ નદી ચૌદ ચૌદ હજારના પરિવાર સાથે અબ્ધિને એટલે સમુદ્રને મળે છે. ૨૫૧—૨૫૨

સીતા સીતાેદા વિણ અધી નદીએા દુગુણ પરિવારમાં, ઉત્તરે સરિતા સમાે પરિવાર દક્ષિણ ભાગમાં; સીતા સીતાેદા બેઉ પંચ લખ સહસ અત્રીશ નદી તણા, પરિવારવાળી શાેભતી જેનાર પુણ્યશાલી જના. રપક

રપેષ્ટાર્થ:—આ સાતે ક્ષેત્રમાં છે છે નદીઓ હાવાથી કુલ ૧૪ માટી નદીઓ છે. તેમાંથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રની સીતા અને સીતાદા એ છે નદીઓ સિવાયની ળાકીની ળાર નદીઓ બમણા ળમણા વિસ્તાર વાળી છે. ઉત્તર દિશાની નદીઓનો જેટલા પરિવાર છે તેટલા જ દક્ષિણ દિશાની નદીઓનો પણ પરિવાર જાણવા. જેમ કે ભરત ક્ષેત્રની ગંગા સિંધુનો ચૌદ હજારનો પરિવાર કહ્યો તેટલાજ રક્તા અને રક્તવતી નદીઓનો પણ જાણવા. પરિવાર એરવતક્ષેત્રની તેનાથી ળમણે ાએટલે અદ્વાવીશ હજારનો પરિવાર હેમવંત ક્ષેત્રની રોહિતા અને રોહિતાંશાનો જાણવા. તેમજ હેરણવવંત ક્ષેત્રની સ્વર્ણકૃલા અને રૂપ્યકૃલાના પણ અદ્વાવીસ હજારના જાણવા. તેનાથી બમણા એટલે છપ્પન હજાર નદીઓના પરિવાર હરિવર્ષ ક્ષેત્રની હરિકાંતા તેમજ હરિસલિલા નદીના તથા રમ્યકૃ ક્ષેત્રની નરકાંતા તથા નારીકાન્તાના જાણવા. હવે ળાકીની મહાવિદેહ ક્ષેત્રની સીતા તથા સીતાદા એ બે નદીઓ પૈકી દરેકના કુલ પાંચ લાખ અને બત્રીસ હજાર નદીઓના પરિવાર કહેલો છે. આવા પરિવારવાળી તે સીતા અને સીતાદા નદીને જેનારા જવા પુણ્યશાળી જાણવા. કારણ કે તે વિચરતા તીર્થ કરદેવની હયાતીવાળા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં આવી છે. ૨૫૩

હવે સાતે ક્ષેત્રની પ્હાળાઈ વગેરે જણાવે છે:----

ભરતની પ્હાેળાઇ પણ શત છવીસ યાજન ષડ કલા, યાજન તણા આગણીશમાં જે અંશ તે જાણા કલા;

# તે પછીના પર્વતો ને ક્ષેત્ર અમણા વિસ્તૃતા, એમ સઘલા વર્ષધર ગિરિખંડમાન જણાવતા. ૨૫૪

**૨૫<sup>5</sup>૮ાર્ગ:**---હવે સાતે ક્ષેત્રની પહેાળાઇ વગેરે જણાવે છે :—ભરત ક્ષેત્રની મધ્યભાગમાં પહેાળાઈ પાંચસાે છબ્લીસ જોજન અને ૬ કલા પ્રમાણ છે. ત્યાર પછી ળંને બાજુએ ઘટલી ઘટતી જાણવી. પરંતુ દરેક સ્થળે તેટલી પહેાળાઇ નથી. એક જેજન એટલે ચાર ગાઉ, ત્તેના જે એાગણીસમા લાગ તે એક કલા કહેવાય. અથવા ઓગણીસ કલાના એક યાેજન થાય छेम समજવું. ત્યાર પછી અનુક્રમે આવતા વર્ષધર પર્વતો તથા ક્ષેત્રો અમણા અમણા વિસ્તારવાળા જાણુવા. આ ક્રમ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર સુધી જાણુવા. ત્યાર પછીના તેની ઉત્તરે આવેલા વર્ષ ધરા તથા ક્ષેત્રાના અર્ધ અર્ધ વસ્તાર જાણવા. એ પ્રમાણે ટુંકમાં વિસ્તાર કહ્યો. હવે તે દ્દરેક ક્ષેત્રના અને ગિરિના વિસ્તાર જણાવાય છે:—ભરત ક્ષેત્ર જેટલાે ઐરવત ક્ષેત્રનાે વિસ્તાર જાણુવા. ત્યાર પછી હિમવંત પર્વત અને શિખરી પર્વતના વિસ્તાર તેથી બમણા એટલે ૧૦૫૨ જોજન અને ૧૨ કલાના જાણવા. તેથી ળમણા એટલે હિમન ત ક્ષેત્રના અને હૈરણ્યવાંત ક્ષેત્રના ૨૧૦૫ જેજન અને ૫ કલાના વિસ્તાર જાણુવા ત્યાર પછી મહાહિમવ તના તથા રૂકિમ પર્વતનાે તેથી ખમણા એટલે ૪૨૧૦ જેજન અને ૧૦ કલા જેટલાે વિસ્તાર જાણવાે. ત્યાર પછી હરિવર્ષ ક્ષેત્રના અને રમ્યક ક્ષેત્રના ૮૪૨૧ જોજન અને એક ક્લાના વિસ્તાર જાણવા. તે પછી નિષધનાે અને નીલવંત પર્વતનાે બમણાે એટલે ૧૬૮૪૨ જોજન અને ૨ કલાનાે વિસ્તાર અને તેથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રના ખમણા એટલે ૩૩૬૮૪ જોજન અને ૪ ક્લાના વિસ્તાર જાણુવાે. આ ગધા વિસ્તાર એકઠાે કરીએ ત્યારે એક લાખ યાજન થાય. એટલાે∽જંબૂદ્ધીપનાે વિસ્તાર જાણવા. ૨૫૪

અજદંત **પર્વતની ખીના વગેરે જણાવે છે:**—

ઉત્તરે નિષધાદિની ને મેરૂગિરિની દક્ષિણે, પૂર્વ પશ્ચિમ વિદ્યુતપ્રભ તેમ સૌમનસગિરિ અને; હાથી કેરા દાંત જેવી આકૃતિ એ બેઉની, બહુ નજીક અસ્પૃષ્ટ સ્હેજે અંતમાં મેરૂતણી. રપય

દેવકુરૂની તથા દ્રહની ખીના વગેરે જણાવે છે:---

એ બે ગિરિની મધ્યમાંહી દેવકુરૂ યુગલિકતણું, ક્ષેત્ર એકાદશ સહસ શત આઠ બેતાલીશતણું; એહ યાજન માન ઉત્તર દક્ષિણે વિસ્તારનું, છે અહીં દ્રહ પાંચ એવું વચન શ્રી જિનરાજનું, ૨૫૬ રપષ્ટાર્થ:—નિષધ પર્વતની ઉત્તરમાં તથા મેરૂ પર્વતની દક્ષિણ દિશામાં પૂર્વમાં આવેલ વિઘત્પ્રભ નામના ગજદંત પર્વતની તથા પશ્ચિમમાં આવેલ સૌમનસ નામના ગજદંત પર્વતની વચમાં દેવકુરૂ ક્ષેત્ર આવેલું છે. હાથીના દાંત સરખા આકારવાળા હોવાથી તે ગજદંત પર્વત કહેવાય છે. આ ખને ગજદંત પર્વતોની શરૂઆત નિષધ પર્વતમાંથી થાય છે. પછી તેઓ મેરૂ સન્મુખ જતાં મેરૂથી રહેજ છેટે રહે છે. ત્યાં તેમના અંત જાણવા. આ બે ગજદંત પર્વતની વચમાં આવેલ દેવકુરૂ ક્ષેત્ર એ યુગલિયાનું ક્ષેત્ર કહેવાય છે. કારણુ કે ત્યાં યુગલિયા છવો ઉપજે છે. આ ક્ષેત્રનો ૧૧ હજાર આઠેસો બે તાલીસ યાજન પ્રમાણ વિસ્તાર ઉત્તરથી દક્ષિણ દિશા તરફ જાણવા. તેમજ અહીં પાંચ દ્રહા (માટાં સરાવરા) આવેલાં છે. એમ શ્રી અજિતનાથ લીર્થ કરનું વચન છે. ૨૫૫—૨૫૬

કંચનગિરિની તથા ચિત્રકૂટાદિની ખીના જણાવે છે:—

પાંચે દ્રહેાની એઉ બાજી સુવર્ણગિરિ દશ દશ કહ્યા, સર્વે મળીને સાે સીતાેદા પૂર્વ પશ્ચિમ તટ રહ્યા; ચિત્રકૂટ વિચિત્ર કૂટ ઉંચા હજાર જ યાેજનાે, ઉપરનાે વિસ્તાર અર્ધા જાણ પંચ શત યાેજનાે. ૨૫૭

મેપ્ટાર્થ:—પાંચે દ્રહોની પૂર્વ તથા પશ્ચિમ બાજુએ દરા દરા સુવર્ણુ ગિરિ અથવા કંચનગિરિ નામના પર્વતો આવેલા છે. એ પ્રમાણે એક એક દ્રહની બંને બાજુ ૧૦--૧૦ હોવાથી કુલ વીસ કંચનગિરિને પાંચે ગુણુવાથી કુલ ૧૦૦ કંચનગિરિ સીતોદા નદીના પૂર્વ તથા પશ્ચિમ કાંઠે આવેલા છે. તેમજ સીતા નદીના પૂર્વ પશ્ચિમ કાંઠે પણ ૧૦૦ કંચનગિરિ આવેલા હોવાથી કુલ ૨૦૦ કંચનગિરિ પર્વતો જાણવા. આ પાંચે દ્રહોના મધ્ય ભાગમાં થઇને સીતા તેમજ સીતોદા નદી નીકળે છે, માટે દ્રહની બંને બાજી અથવા નદીના બંને કાંઠા કહેલામાં કાંઇ વિરોધ જાણવા નહિ. વળી અહીં ચિત્રકૂટ તથા વિચિત્રકૂટ એ નામના બે કૂટા આવેલા છે તેમની ઉંચાઈ એક હજાર યોજનની તથા મૂળમાં વિસ્તાર પણ એક હજાર યોજનનો કહ્યો છે તથા ઉપરનો વિસ્તાર પાંચસો યોજનનો જાણવા. ૨૫૭

ગંધમાદનાદિ ગજદંતગિરિ, ઉત્તરકુરૂ, ચમકપર્વતાદિની બીના જણાવે છે:—

ઉત્તરે મેરૂતણી નીલવંત ગિરિની દક્ષિણે, ગંધમાદન માલ્યવાન બે પંચ દ્રહ તેના અને; કંચનગિરિ સા પૂર્વની જિમ ઉત્તરકુર દીપાવતા, સીતાતંટે બે યમક પર્વત કનકમય બહુ ચળકતા. રષ્ટ સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>:—મેરૂ પર્વતની ઉત્તરમાં અને નીલવંત નામના વર્ષ ધર પર્વતની દક્ષિણમાં ગંધમાદન અને માલ્યવાન નામના છે ગજદંત પર્વતોની વચમાં ઉત્તરકુરૂ નામનું યુગલીયા-એાનું ક્ષેત્ર આવેલું છે. તેની મધ્યમાં પણ પાંચ દ્રહેા આવેલા છે. તેમજ તેમની ગંને ળાજીએ મળીને સા કંચનગિરિઓ આવેલા છે. તે પર્વતા ઉત્તરકુરૂને શાભાવી રહ્યા છે. અહીં આં સીતા નામની માટી નદી છે. તેના કાંઠે છે ચમક પર્વતા આવેલા છે અને તે સાનાના હાલાથી ઘણા ચળકતા—તેજસ્વી જણાય છે. ૨૫૮

મહાવિદેહની ૩૨ વિજય વગેરેની ખીના જણાવે છે:---

દેવકુરૂ ઉત્તર કુરૂની પૂર્વમાં પશ્ચિમ વિષે, પૂર્વ પશ્ચિમ એ વિભાગ વિદેહના સુંદર દીસે; ચક્રવર્ત્તાને વિજય વરવા ઉચિત સાલ સાલ એ, વિજયમાંની આઠ છે પૂર્વ વિદેહે ઉત્તરે. રપલ

૨૫٠૮ાથ: હવે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં આવેલી વિજયોનું વર્ણન કરે છે-આ દેવકુર્ તથા ઉત્તરકુર્ના પૂર્વ તથા પશ્ચિમ ભાગમાં મહાવિદેહના સુંદર દેખાતા છે છે વિભાગો છે. એટલે મહાવિદેહ ક્ષેત્ર ચાર વિભાગમાં વહેં ચાએલું છે, પ્રથમ દેવકુર્ના પૂર્વમાં પહેલા વિભાગ અને પશ્ચિમમાં બીજો વિભાગ તેવી રીતે ઉત્તરકુરૂ ક્ષેત્રના પૂર્વમાં ત્રીજો વિભાગ અને પશ્ચિમમાં ચાથા વિભાગ. એમ ચાર વિભાગા મહાવિદેહ ક્ષેત્રના જાણવા. ત્યાં પૂર્વ વિદેહમાં ઉત્તર બાજીએ આઠ વિજયા આવેલી છે. તેમજ દક્ષિણ ળાજીએ પણ આઠ વિજયા આવેલી હાવાથી અધી મળીને પૂર્વ મહાવિદેહની ૧૬ વિજયા જાણવી. ચક્રવર્તિને જીતવા યાગ્ય હોવાથી આ વિભાગનું વિજય નામ કહ્યું છે. ૨૫૯-

કચ્છ વિલ મહાકચ્છ તેમ સુકચ્છ વિલ કચ્છવાન એ, આવર્ત્ત મંગલાવર્ત્ત પુષ્કળ પુષ્કલાવતી જાણિએ; વત્સ તેમ સુવત્સ મહાવત્સ રમ્યવાન તિમ રમ્ય એ, રમ્યક રમણીય મંગલાવતી આઠ વિજયો દક્ષિણે. ૨૬૦

સ્પણ શ્રં:—પૂર્વ મહાવિદેહના ઉત્તરના વિભાગમાં આઠ વિજયા આવેલી છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં—૧ કચ્છ વિજય, ૨ મહાકચ્છ વિજય, ૩ સુકચ્છ વિજય, ૪ કચ્છવાન વિજય, ૫ આવર્ષ વિજય, ૬ મંગલાવર્ષ વિજય, ૭ પુષ્કલ વિજય અને ૮ મી પુષ્કલાવતી નામની વિજય. હવે દક્ષિણ વિભાગમાં પણ આઠ વિજયા આવેલી છે તેનાં નામ આ પ્રમાણે:—૧ વત્સ વિજય, ૨ સુવત્સ વિજય, ૩ મહાવત્સ વિજય, ૪ રમ્યવાન

વિજય, પ રમ્ય વિજય, દ રમ્યક વિજય, ૭ રમણીય વિજય અને ૮મી મંગલાવતી નામની વિજય આવેલી છે. એ પ્રમાણે પૂર્વ મહાવિદેહમાં કુલ ૧૬ વિજયા જાણવી. ૨૬૦

> પશ્ચિમ વિદેહે દક્ષિણે પદ્માદિ વિજયા આઠ એ, વપ્રાદિ ઉત્તર ભાગમાં અત્રીશ વિજયા જાણએ; ભરતખંડે મધ્યમાં વૈતાઢ્ય પર્વત એહથી, દક્ષિણભરત ઉત્તરભરત એવી પ્રસિદ્ધિ નામથી. ૨૬૧

મુખ્ટાર્થ:—હવે પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં દક્ષિણ વિભાગમાં પદ્માદિ એટલે પદ્મ વગેરે આઠ વિજયો જાણવી. તેનાં તામ આ પ્રમાણે:—૧ પદ્મ વિજય, ૨ સુપદ્મ વિજય, ૩ મહાપદ્મ વિજય, ૪ પદ્માવતી વિજય, પ શં ખવિજય, ૬ કુસુમ વિજય, ૭ નલિન વિજય ૮ નલિનાવતી વિજય. હવે ઉત્તર વિભાગમાં પણ આઠ વિજયો આવેલી છે. તેમનાં નામ—૧ વપ્પ વિજય, ૨ સુવપ્પ વિજય, ૩ મહાવપ્પ વિજય, ૪ વપ્પાવતી વિજય, ૫ વલ્શુ વિજય, ૬ સુવલ્શુ વિજય, ૭ ગંધિલા વિજય, ૮ ગંધિલાવતી વિજય. એ પ્રમાણે કુલ ૧૬ વિજયો પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં જાણવી. અનેના મળીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ૩૨ વિજયો આવેલા છે. હવે ભરત ખંડમાં મધ્ય ભાગમાં વૈતાહય નામે પર્વત આવેલા છે. તેથી ભરત ક્ષેત્રના બે વિભાગ થાય છે. વૈતાહયથી દક્ષિણમાં દક્ષિણ ભરતાર્ધ અને ઉત્તરમાં ઉત્તર ભરતાર્ધ—એમ બે વિભાગનાં નામો જાણવાં. ૨૬૧

હવે પૂર્વે કહેલા વૈતાહ્ય પર્વતની બીના વગેરે જણાવે છે:—

સાગર સુધી વિસ્તારમાં તે પૂર્વ પશ્ચિમ જાણિયે, જમીનમાં ઉંડાઇ યોજન છ વિલ ઇગ ગઉ માનીયે; વિસ્તારમાં પચ્ચાશ યોજન પચ્ચીશ ઉંચા ભાવીયે, પૃથ્વી થઇી દશ યોજને જાતાં જ દક્ષિણ ઉત્તરે. ૨૬૨

વિદ્યાધરાની શ્રેણી બે વિસ્તાર દશ દશ યોજને, પચ્ચાશ નગરા દક્ષિણે ને સાંડ નગરા ઉત્તરે; ત્યાંથી ઉપર દશ યોજને બે શ્રેણી બંને બાજીની, ૦યંતરાના વાસવાળી પૂર્વસમ વિસ્તૃત વલી. ૨૬૩

સ્પષ્ટાર્થ: - આ વૈતાહય પર્વતના પૂર્વના છેડા તથા પશ્ચિમના છેડા લવણ સમુદ્ર સુધી આવેલા છે. તેની ઉંચાઈ પચીસ યાજનની છે અને ચાર્યા ભાગ જમીનમાં હાવાથી સવા છ યાજન ઉંડા છે. તથા તેના વિસ્તાર એટલે પહાળાઈ પચાસ યાજન જેટલી છે. પૃથ્લીથી દશ યાજન ઉપર ચઢીએ ત્યારે આ વૈતાઢય પર્વતની ઉત્તર તેમજ દક્ષિણુરાં બે મેખલાએ આવેલી છે, અને તેની પહાળાઈ દશ દશ યાજન હાવાથી ત્યાં વૈતાઢય પર્વતની પહાળાઈ શ્રીસ યાજનની હાય છે. આ બે મેખલાઓને વિષે વિદ્યાધરાની બે શ્રેલ્યુઓ આવેલી છે એટલે વિદ્યાધરાનાં નગરની હાર અથવા પંક્તિએ છે. તેમાં દક્ષિણ શ્રેલ્યુમાં પચાસ નગરા આવેલાં છે અને ઉત્તર શ્રેલ્યુમાં સાઢ નગરા આવેલાં છે. એમ બધા મળીને એક્સો ને દશ વિદ્યાધરાનાં નગરા વૈતાઢય પર્વત ઉપર છે. અહીંથી દશ યોજન ઉપર ચઢીએ ત્યારે ત્યાં પણ દશ દશ યોજનના વિસ્તારવાળી બીજી બે શ્રેલ્યુઓ વ્યન્તર દેવાનાં નિવાસવાળી છે. અહીં વૈતાઢય પર્વતની પહેલાઈ દશ યોજન પ્રમાણ જાણવી. ૨૬૨—૨૬૩

નવ કૂટ તથા જગતીની ખીના વગેરે જણાવે છે:—

એની ઉપર પંચ યાજને નવ કૂટ પર વૈતાઢય એ, એરવ્રતે પણ જાણ જંખૂદીપ જગતી વિચારીએ; વજમય કિક્ષાસમી ઉંચાઇ યાજન આઠ એ, મૂલ મધ્યે ઉપર પ્હાળી બાર અડ ચઉ યાજને. ૨૬૪

સ્પષ્ટાર્થ:—અહીંથી એટલે વ્યંતરની શ્રેણિથી આગળ પાંચ યોજન ઉપર જઇએ એટલે વૈતાઢય પર્વતની ટાંચ ઉપર નવ શિખરા આવેલા છે. એરવત ક્ષેત્રની વચમાં આવાજ સ્વરૂપવાળા બીજો વૈતાઢય પર્વત છે એમ જાણુવું. હવે જંબ્રુદ્ધીપને કરતી કોટના આકારે એટલે વલયાકારે જે જગતી આવેલી છે તેનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—આ જગતી વજમય છે. કિલ્લા અથવા કોટના જેવા આકારવાળી છે. તેની ઉચાઈ આઠ યોજનની છે. મૂલમાં તેના ખાર યોજનના વિસ્તાર છે, મધ્યમાં આઠ યોજનના વિસ્તાર છે અને ઉપર ચાર યોજનના વિસ્તાર છે. ૨૬૪

જગતીની શેષ બીના તથા ગાળ વૈતાઢય પર્વતની બીના વગેરે જણાવે છે:—

જગતી ઉપર વરજાળ કટકે ક્રીડતા વિદ્યાધરા, તેની ઉપર વરવેદિકા ચઉ કાર વિજયાદિ સ્પરા; વૈતાઢ્ય પર્વત ગાળ શબ્દાપાતિ વિકટાપાતિ એ, તેમ ગંધાપાતિ ચાથા માલ્યવાન નવિ ભૂલીએ. ૨૬૫

૨૫૦૮ાથ:—આ જગતની ઉપર ઉત્તમ જાળકટક આવેલા છે. તેમાં વિદ્યાધરા વિવિધ પ્રકારની ક્રીડાઓ કરે છે. વળી જગતીની ઉપર એ ગાઉના વિસ્તારવાળી પદ્મવર વેદિકા આવેલી છે. તે દેવતાઓની ભાગભૂમિ સમાન જણાય છે. આ જગતીને વિધે પૂર્વાદિ ચાર દિશાઓમાં ચાર દ્વાર આવેલા છે. તેમાં પૂર્વ દિશામાં વિજય દ્વાર, દક્ષિણમાં વૈજયંત દ્વાર, પશ્ચિમમાં જયંત દ્વાર અને ઉત્તરમાં અપરાજિત નામે દ્વાર જાણવાં. એ પ્રમાણે દું કાણમાં જગતીનું સ્વરૂપ જાણવું. ભરત અને એરવત ક્ષેત્રમાં જેમ લાંગા વૈતાદય આવેલા છે, તેમ હિમવંત ક્ષેત્રમાં શબ્દાપાતી નામે ગાળ વૈતાદય અવેલો છે. હૈરણ્યવત ક્ષેત્રના મધ્યમાં વિકટાપાતી નામે ગાળ વૈતાદય પર્વત આવેલા છે. હિરવર્ષ ક્ષેત્રની વચમાં ગંધાપાતી નામે ગાળ વૈતાદય પર્વત એસ્ત્રની વચમાં માલ્યવાન નામે ગાળ વૈતાદય પર્વત છે. એ પ્રમાણે ચાર ગાળ વૈતાદય પર્વતા જાણવા. ૨૬૫

ગાળ વૈતાહયની બાકીની બીના તથા લવણ સમુદ્રની બીના વગેરે પાંચ શ્લેાકામાં જણાવે છે:—

ઉંચાઇમાંહી સહસ યાજન આકૃતિ પાલા સમા, લવણાબ્ધિ જંખૂદીપ ફરતાે દુગુણ તે વિસ્તારમાં; મધ્યેજ યાજન સહસ ઉંડા બે તરફની જગતીથી, પંચાણુ સહસ યાજન સુધી જલ તાસ વધતું નિયમથી. ૨૬૬

મધ્યમાં દશ સહસ યાજનમાં શિખા લવણાબ્ધિની, ઉંચી સહસ સાલ યાજના જલવેલ ઉપરે તેહની; બે ગાઉ સુધી ઉંચી વધે બે વાર પ્રતિદિન જાણીયે, લવણાબ્ધિ મધ્યે ચાર દિશિ પાતાલકલશા માનીએ. ૨૬૭

મ્પાના કાર્યા ગારે ગાળ વૈતાહયા પાલા સરખા આકારવાળા છે અને તેમની ઉચાઇ એક હજાર યાજન જેટલી છે. હવે જંબૂદીયને કરતા જે બે લાખ યાજનના વિસ્તારવાળા લવણ સમુદ્ર આવેલા છે તેનું વર્ણન શરૂ કરે છે:—આ લવણ સમુદ્ર મધ્ય ભાગમાં એક હજાર યાજન ઉદા છે. જંબૂદીયની જગતીથી લવણ સમુદ્રમાં પંચાણ હજાર યાજન જઇએ ત્યાં સુધી તેના પાણીની ઉંડાઇ તથા ઉચાઇ ળંને કમે કમે વધતાં જાય છે. તેવીજ રીતે પાતકો ખંડની જગતીથી પણ લવણ સમુદ્રમાં પંચાણ હજાર યોજન સુધી તેના (પાણીની) ઉડાઇ તથા ઉચાઇ કમે કમે વધતાં જાય છે. એ પ્રમાણે બે વખત પંચાણ હજાર મળી કુલ ૧ લાખ ૯૦ હજાર થયા. ળાકી ૧૦ હજાર યોજન વચમાં રહ્યા, ત્યાં તેની (લવણ સમુદ્રના) પાણીની ઉડાઇ ળધે સરખી છે અને તે એક હજાર યોજન પ્રમાણ છે. આ વગલા દશ હજાર યોજનમાં લવણ સમુદ્રની શિખા આવેલી છે. અને તે શિખાની ઉગાઈ સોળ હજાર યોજનની છે. એટલે લવણ સમુદ્રની ળરાળર વચમાં જાણે પાણીનો કોડ હોય તેવી વલયાકાર ફરતી દશ હજાર યોજન પહેાળી અને સાળ હજાર યોજન ઉગી આ શિખા જાણી. તે શિખાની ઉપર દરરાજ એ વખત એ ગાઉ સુધી ઉગી પાણીની વેલ વધે છે. કારણ કે લવણ સમુદ્રમાં મધ્ય ભાગમાં ચારે દિશામાં ચાર પાતાલ કલશા આવેલા

www.jainelibrary.org

છે. તેમાં રહેલા વાયુના ખળભળાટથી આ વેલની વૃદ્ધિ થાય છે. એટલે પાણીની વેલ વધવા માંડે છે. ૨૬૬–૨૬૭

> કાલાદિ અમર તિહાં રહે તે કલશકેરા આંતરે, સહસ સગ શત આઠ ચારાશી કલશનાના ખરે; સહસ બેંતાલીશ નાગકુમાર અંદર વેલને, ધારતા તિમ સહસ બ્હેંાંતેર બ્હાર ભાગે વેલને. ૨૬૮

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે આની ચાર દિશામાં આવેલા ચાર પાતાલ કલશાનું વર્ષુન કરે છે:—આ કલશાની ઠીકરી વજમય છે, તે એક લાખ યોજન ઉંચા છે. વચમાં પહોળાઇ પણ એક લાખ યોજનની છે. તથા ઉપર અને નીચે દશ હજાર યોજન પહોળા છે. પૂર્વ દિશામાં વડવામુખ, દક્ષિણમાં કેયૂપ, પશ્ચિમમાં યૂપ અને ઉત્તરમાં ઇશ્વર એ પ્રમાણે તે પાતાલ કલશાનાં નામ છે. તેમાં નીચેના ત્રીજ ભાગમાં વાયુ છે. વચલા ત્રીજ ભાગમાં પાણી તથા વાયુ છે. અને ઉપરના ત્રીજ ભાગમાં પાણી છે. આ પાતાલ કલશાના અધિપતિ દેવા અનુક્રમે કાલ, મહાકાલ, વેલંખ અને પ્રભંજન એ નામના છે. તેમનું આયુષ્ય એક પલ્યોપમનું છે. આ ચાર મુખ્ય પાતાલ કલશાના આંતરામાં સાત હજાર આઠસો ને ચારાસી (૭૮૮૪) નાના પાતાલ કળશા રહેલા છે. આ નાના પાતાલ કલશા એક હજાર યોજન ઉંચા છે. વચમાં પહેાળાઇ પણ એક હજાર યોજનની છે. ઉપર નીચે એક સા યોજન જેટલા પહેાળા છે. આ શિખાની ઉપર વધતી વેલને અંદરની બાજીએ બેંતાલીસ હજાર નાગકુમાર દેવા ધારી રાખે છે એટલે તાકે છે. અને બહારની બાજીએ વધતી વેલને ખેડાંતેર હજાર નાગકુમાર દેવો ધારી રાખે છે એટલે તાકે છે. અને બહારની બાજીએ વધતી વેલને ખેડાંતેર હજાર નાગકુમાર દેવો રાખે છે. ૨૬૮

મધ્યમાં ઉડતી શિખા તિમ ઉપરની એ ગાઉની, વેલને સુર સહસ સાઠે રાેકતા તસ પાણિની; ગાેસ્ત્રૂપ આદિક ચાર વેલંધર ગિરિ અહીં દીસતા, ચાર દેવા ત્યાં વસે ગાેસ્ત્રૂપ આદિક ભાસતા. ૨૬૯

રપાથાં -- શિખાના મધ્ય ભાગમાં છે ગાઉ સુધી વધતી તેની પાણીની વેલને સાઠ હજાર નાગકુમાર દેવા રોકે છે. અહીં લવણ સમુદ્રમાં ૧૨ હજાર ચોજન જઇએ ત્યારે ગોસ્તૂપ વગેરે ચાર એટલે ગોસ્તૂપ, દગભાસ, શંખ અને દગસીમ એ નામના ચાર વેલંપર પર્વતો આવેલા છે. અને તે વેલંધર પર્વતોને વિષે અનુક્રમે ગોસ્તૂપ, શિવદેવ, શંખ અને મનાશીલ એ નામના ચાર દેવા વસે છે. ૨૬૯

ચઉ અનુવેલ ધરા તે ગિરિ સુરા ચારે વસે, વિધા ચંદ્ર ઢાપ બે પૂર્વ વિદિશિ સુર્યદ્વીપ પશ્ચિમ વિધા

# મધ્યમાં તે બેઉની વર ગૌતમ દ્વીપ જાણિયે, આવાસ ત્યાં સુસ્થિત અમરના જાણ કહ્યું ઈમ જિનવરે. ૨૭૦

રપષ્ટાર્થ:—વળી લવલ સમુદ્રમાં જંખૂદીયની જગતીથી ૧૨ હજાર યોજન છેટે ચાર વિદિશામાં ચાર અનુવેલ પર પર્વતા આવેલા છે તેમના કર્કોટક, વિદ્યુપ્રભ, કૈલાસ અને અરૂલ્યુપ્રભ એ પ્રમાણે ચાર નામા છે. અને તેને વિષે અનુક્રમે કર્કોટક, કર્દમ, કૈલાસ અને અરૂલ્યુપ્રભ એ નામના ચાર દેવા વસે છે. જંખૂદીયની જગતીથી પૂર્વ દિશામાં ૧૨ હજાર યોજન છેટે પૂર્વ દિશાની બે વિદિશામાં જંખૂદીયના બે ચંદ્રના બે દ્વીપા આવેલા છે. તેવી જ રીતે પશ્ચિમ દિશાની બે વિદિશામાં છે સૂર્ય સંખંધી બે દ્વીપા આવેલા છે. બે સૂર્ય દ્વીપની વચમાં ગૈતમ નામે દીપ આવેલા છે. અને તે દ્વીપને વિષે લવલુ સમુદ્રના અધિષ્ઠાયક સુસ્થિત નામના દેવના આવાસ છે. ૨૭૦

હવે ધાતકી ખંડની બીના વગેરે જણાવે છે:—

લવણ જેવા સ્વાદ જલના જાણિય લવણાબ્ધિના, તાસ ફરતા ધાતકા ક્ષેત્રાદિ અમણા તેહના; ઇષુકાર ગિરિ બે ઉત્તરે ને દક્ષિણે ના ભૂલીએ, પૂર્વ પશ્ચિમ ભાગ એના એહથી અવધારીયે. ૨૭૧

સ્પાયાં આ લવાલુ સમુદ્રના પાલુનિ સ્વાદ લવાલું એટલે મીઠા જેવા ખારા છે, માટે તેનું લવાલુ સમુદ્ર એલું નામ છે. આ લવાલુ સમુદ્રને કરતો બીજો પાલકી ખંડ આવેલા છે. આ ધાલકી ખંડના વિસ્તાર લવાલુ સમુદ્ર કરતાં લમાલું છે. અથવા લંને બાજુએ તેની પહાળાઈ ચાર ચાર લાખ યાજન પ્રમાલું છે. વળી અહીં જંખૂદીપના ભરત વગેરે જે ક્ષેત્રા છે તેજ નામના ક્ષેત્રા છે. પરંતુ જંખૂદીપ કરતાં અહીંના ક્ષેત્રાની સંખ્યા લમાલું જાલુવી. એટલે અહીં બે ભરત, બે એરવત, બે મહાવિદેહ, બે હિમવંત પર્વત, બે શિખરી પર્વત એમ નદીઓ વગેરે પણ જંખૂદીપની અપેક્ષાએ લમાલું લમાલું જાલુવા. ધાલકી ખંડના તેની ઉત્તરમાં તથા દક્ષિલ્માં આવેલા બે ઇલુકાર પર્વત વડે બે સરખા વિભાગ પડયા છે. તેથી કરીને આ ખંડના પૂર્વ ધાલકી ખંડ અને પશ્ચિમ ધાલકી ખંડ એવા બે વિભાગો કહેલાય છે એમ જાલુલું. ૨૭૧

કાલાદિધ સમુદ્રની ખીના વગેરે જણાવે છે:---

કાલાેદધિ ફરતાેજ઼ આની લાખ અડ વિસ્તારમાં, તાસ ફરતાે પુષ્કરદ્વાપાર્ધ સરખાે માનમાં;

www.jainelibrary.org

# ધાતકીમાં નિયમ ભાખ્યા જેહ મેરૂ આદિના, પુષ્કરાર્ધ પણ નિયમ તે દુગુણ ક્ષેત્રાદિકતણા. રહર

રખેડાર્થ:—આ ધાતકી ખંડની કરતો વલયાકારે કાલોદિધ નામના બીજો સમુદ્ર આવેલો છે. તેના હાને બાજુએ આઠ આઠ લાખ યોજન જેટલા વિસ્તાર જાલ્લો. બીજું બધું સ્વરૂપ પ્રાયે લવલું સમુદ્રની જેવું જાલ્લું. પરંતુ આ કાલોદિધ સમુદ્રનાં પાલ્ફીના સ્વાદ મીઠા છે. પહ્યું ખારા નથી. તેમજ લવલું સમુદ્રની પેઠે આ સમુદ્રમાં શિખા નથી. તેને કરતા વલયાકારે ત્રીજો પુષ્કરવર નામે ત્રીજો દ્વીપ આવેલા છે. તેની હારાહર વચમાં વલયાકારે આવેલા માનુષાત્તર નામના પર્વતે તેના બે વિભાગ કર્યા છે. આ દ્વીપનું પ્રમાલુ કાલોદિધથી બમાર્થું એટલે તેના પર્વતે તેના બે વિભાગ કર્યા છે. આ દ્વીપનું પ્રમાલુ કાલોદિધથી બમાર્થું એટલે તેના હો. તેમાં માનુષાત્તર પર્વતની અંદર આવેલા પુષ્કરાધમાં જ મનુષ્યની વસ્તી હોય છે. પરંતુ માનુષાત્તર પર્વતની અંદર આવેલા પુષ્કરાધમાં જ મનુષ્યની વસ્તી હોય છે. પરંતુ માનુષાત્તર પર્વતની બહારના પુષ્કરાધમાં મનુષ્યો હોતા નથી. તેથી કરીને જંબૂદ્રીપ, ધાતકી ખંડ અને પુષ્કરાધ એ અઢી દ્વીપમાં જ મનુષ્યની વસ્તી જાલ્લી. તેથી અઢી દ્વીપ પ્રમાણ (દ્વીપ સમુદ્ર મળીને ૪૫ લાખ યોજન પ્રમાણ) મનુષ્ય ક્ષેત્ર કહેવાય છે. આ પુષ્કરાધમાં પણ ક્ષેત્રાદિકની સંખ્યાને નિયમ ધાતકી ખંડ પ્રમાણે જાલ્લી. એટલે અઢી પણ જંબૂદ્રીપથી ક્ષેત્રાદિકની સંખ્યા હમાણી અથવા ધાતકી ખંડ જેટલી જાલ્લી. એટલે બે મેરૂ, બે ભરત, બે એરવત, બે મહાવિદેહ વગેરે સમજવું. ૨૭૨

ધાતકી ખાંડ તથા યુષ્કરાધ માં આવેલા મેરૂની બીના વગેરે બે શ્લાકમાં જણાવે છે:—

મેરૂ નાના ચાર એ અંને વિધે ઉંચાઇમાં, ઉંચા સહસ ચારાશી યાજન જમાન પર વિસ્તારમાં; ચારાણું સાે યાજન તથા ધુરકાંડ મહામેરૂ પરે, કાંડ બીજે સગસહસ ઊણુ અડસહસ ઊણુ પછી ખરે. ૨૭૩

સ્પાષ્ટ્રાર્થ:—ક્ષાતકી ખંડ તથા પુષ્કરાર્ધમાં આવેલા મેરૂ પર્વતનું વર્ણન કરે છે:-ધાતકી ખંડના પૂર્વાર્ધમાં વચમાં એક મેરૂ પર્વત તથા પશ્ચિમાર્ધમાં વચમાં એક મેરૂ પર્વત એ પ્રમાણે છે મેરૂ પર્વત ધાતકી ખંડમાં છે. તેવી જ રીતે પુષ્કરાર્ધમાં પણ પૂર્વાર્ધમાં એક મેરૂ અને પશ્ચિમાર્ધમાં એક મેરૂ એમ એ મેરૂ પર્વત હોવાથી ચાર મેરૂ પર્વત અને જં ખૂદ્ધીપના એક મેરૂ પર્વત એમ કુલ પાંચ મેરૂ પર્વત છે. તેમાં જં ખૂદ્ધીપના મેરૂ પર્વત એક લાખ યાજન ઉંચા છે એ પ્રથમ જણાવ્યું છે. બાકીના ચાર મેરૂ પર્વતો ઉંચાઈમાં પંચાસી હજાર યોજન પ્રમાણ છે. તેથી તેઓ નાના મેરૂ કહેવાય છે. આ ચાર મેરૂ પર્વતાના જમીન આગળ ચારાદ્યુ સા યોજન જેટલા વિસ્તાર છે. તેના પ્રથમ કાંડ મોટા મેરૂ જેટલા એટલે એક હજાર યાજન પ્રમાણના જાણવા. બીજો કાંડ માટા મેરૂના બીજા કાંડથી સાત હજાર યાજન એછો છે એટલે માટા મેરૂના બીજો કાંડ રરૂ હજાર યાજનના છે તેમાંથી સાત હજાર એછા કરતાં પર હજાર યોજન પ્રમાણ બીજો કાંડ જાણવા. તથા ત્રીજો કાંડ આઠ હજાર યોજન એછા છે એટલે માટા મેરૂના ત્રીજો કાંડ ર હજાર યોજન એછા કરવાથી રટ હજાર યોજન પ્રમાણ ત્રીજો કાંડ જાણવા એટલે પ્રથમ કાંડના ૧૦૦૦, બીજાના પર૦૦૦ તથા ત્રીજાના ૨૮૦૦૦ મળી કુલ ૮૫૦૦૦ ઉચાઈ યારે મેરૂની જાણવી. ૨૭૩

મુખ્ય મેરૂ સમાન અહીં ભદ્રશાળ ન ંદનવન કહ્યા, તેથી ઉપર સૌમન સતણા વિસ્તાર પંચશતક ભણ્યા; એથી ઉપર પાંડક વને વિસ્તાર સાધિક ચઉ સયા, પૂર્વ મેરૂ સમાન ચૂલા ઇમ અઠી દીપા ભણ્યા. રહ્ય

સ્પષ્ટાર્ષ: મુખ્ય મેરૂ એટલે જંબૂદ્રીપના મેરૂ સરખું અહીં ભદ્રશાળ તથા નંદનવન કહેલું છે. તેના ઉપર આવેલ સૌમનસ વર્તના વિસ્તાર પાંચસા ચોજન જેટલો કહેલા છે. તથા સૌથી ઉપર આવેલ પાંડુક વર્તના વિસ્તાર આરસા યોજનથી અધિક પ્રમાણના છે. તથા અહીં પણ જંબૂદ્રીપના મેરૂ પર્વત ઉપર આવેલી ચૂલિકાની જેમ ચાલીસ યોજન ઉંચી ચૂલિકા જાણવી. એ પ્રમાણે જંબૂદ્રીપ, ધાતકી ખંડ તથા પુષ્કારાર્ધ મળી અઢી દ્રોપનું સ્વરૂપ ડુંકાળુમાં જણાવ્યું. તેની સાથે વચમાં આવેલા લવેલું સમુદ્ર તથા કાલાદિધનું સ્વરૂપ પણ જણાવ્યું. કુલ ૪૫ લાખ યોજન પ્રમાણ અઢી દ્રીપની લંબાઈ તથા પહેલાઇ વગેરેની બીના ડૂંકમાં જણાવી. ૨૭૪

અઢી દ્વીપના પદાર્થીની ટુંક બીના વગેરે જણાવે છે:---

તેહમાં દ્વીપા અઢી એ સાગરા પાંત્રીશ વલી, ક્ષેત્ર મેરૂ પાંચ પર્વત ત્રીશ વર્ષધરા વલી; દેવકુરૂ ઉત્તરકુરૂ દશ વિજય એકસા સાઠ એ, પુષ્કરાર્ધ દીપ ફરતા માનુધાત્તર જાણ્યે. રહ્ય

સ્પષ્ટાર્થ:—આ મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં જંખૂદીય, ધાવકી ખંડ અને યુષ્કરાર્ધ એમ અહી દ્વીપા તથા લવણ સમુદ્ર અને કાલાદિધ સમુદ્ર એમ એ સમુદ્રો આવેલા છે. તેમજ કુલ ૩૫ ક્ષેત્રા છે. તે આ પ્રમાણે—૫ ભરતક્ષેત્ર, ૫ એરવતક્ષેત્ર, ૫ હિમવ તક્ષેત્ર, ૫ એરણ્યવતક્ષેત્ર, ૫ હિમવ તક્ષેત્ર, ૫ એરણ્યવતક્ષેત્ર, ૫ હિરવર્ષક્ષેત્ર, ૫ રમ્યક્ક્ષેત્ર અને ૫ મહાવિદેહક્ષેત્ર એમ કુલ ૩૫ ક્ષેત્રા છે. તેમાંના એક ક ભરત ક્ષેત્રાદિ હાલકી ખંડમાં અને એમ એ ભરત ક્ષેત્રાદિ

પુષ્કરાર્પમાં જાણવા. વળી વર્ષધર પર્વતો ત્રીસ છે. તેમાં ६ વર્ષપર પર્વતો જંબૂદ્ધીપમાં અને ૧૨ વર્ષપર પર્વતો ધાતકી ખંડમાં તથા ૧૨ વર્ષપર પર્વતો પુષ્કરાર્પમાં જાણવાં. પાંચ દેવકુર અને પાંચ ઉત્તરકુર મળી કુલ ૧૦ કુરફ્ષેત્રો છે. એક મહાવિદેહમાં ૩૨ વિજયો છે અને કુલ પાંચ મહાવિદેહો હોવાથી ખધા મળી એકસા સાઠ વિજયો છે. પુષ્કરાર્પ પર્વતને કુરતો વલયાકારે માનુષોત્તર પર્વત આવેલો છે. ૨૭૫

માનુષાત્તરગિરિની ખીના વગેરે જણાવે છે:---

અઢી દ્વીપની બ્હાર વર્ત્તુલ નગર કિલ્લા સમ દીસે, સત્તરસાે એકવીશ ઉંચાે ચાર શત ત્રીસ ભૂમિએ; ઈંગ સહસ બાવીશ નીચે સાત શત ત્રેવીસ એ, મધ્યમાં વિસ્તાર ઉપરે ચારસાે ચાવીશ એ. રહક

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે એ માનુષાત્તર પર્વતનું વર્ણન કરે છે:—અઢી દ્રીપની ગહાર વલયાકારે ગાળ નગરના કિલ્લા સરખા આ પર્વત આવેલા છે. તેની ઉંચાઈ સત્તરસા એકવીસ યોજનની (૧૯૨૧) છે. અને ચારસા સવાત્રીસ યોજન જમીનમાં ઉંડા છે. નીચે એક હજાર ને બાવીસ યોજનની તેની પહાળાઈ છે. અને મધ્યમાં સાતસા ને તેત્રીસ યોજન જેટલી તેની પહાળાઈ છે. તથા સૌથી ઉપર ચારસા ને ચાવોસ યોજન જેટલી તેની પહાળાઇ છે. ૨૭૬

માનુષાત્તર નામની સાર્થકતા વગેરે જણાવે છે:—

બ્હાર એની મનુજના જન્માદિ કદિ હોતા નથી, ત્યાં ગયેલા ચારણાદિક સાધુ પણ મરતા નથી; માનુષાત્તર નામ તેથી બ્હાર માનવ ક્ષેત્રની, સત્તાન બાદર અગ્તિ વીજળી મેઘનદી કાલાદિની. ૨૭૭

સ્પાષ્ટા શ:—આ માનુષોત્તર પર્વતની બહાર મનુષ્યનું જન્મ કે મરણ કદાપિ પણ થતું નથી. કારણ કે મનુષ્ય ક્ષેત્ર મૂકાંને નંદીશ્વરાદિ દ્વીપને વિષે ચેત્યાને વંદન કરવા ગયેલા વિદ્યાચારણ વગેરે મુનિઓ પણ ત્યાં મરણ પામતા નથી. અને આથીજ કરીને આ પર્વતનું નામ પણ માનુષોત્તર પર્વત છે. અથવા તા મનુષ્યના જન્મ મરણ અઢી દ્વીપ રૂપ મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં જ થાય છે. પરંતુ તેની બહાર થતા નથી. વળી આ મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર બાદર અગ્નિકાય હાતો નથી. તેમજ વીજળી, મેઘ, નદી તથા દિવસ અને રાત્રી થવા રૂપ કાલ વગેરે પણ હાતા નથી. રાજા

**અ**ંતરદ્વીપની બીના વગેરે જણાવે છે:—

અંતરદ્વીપ ક્ષેત્ર પાંત્રીશ સ્થાન મનુજેત્પત્તિના, લબ્ધિ વિદ્યા સંહરણથી મેરૂગિરિ આદિ તણા; શિખર પર અઠી દ્વીપમાં બંને સમુદ્રે લાભતા, તે નરા દ્વીપાદિ ભેંદે નામ જાદા પામતા. રહ્ય

રપષ્ટાર્થ:—હવે મનુષ્યની ઉત્પત્તિનાં સ્થાન રૂપ પર અંતરદ્વીપા છે. તેનું ટૂંકું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જાલ્યુનું. ભરત ક્ષેત્રની ઉત્તરમાં આવેલ હિમવંત પર્વત તથા એરવત ક્ષેત્રની દક્ષિણમાં આવેલ શિખરી પર્વત એ બે પર્વતના પૂર્વ અને પશ્ચિમ છેડા લવલુ સમુદ્રને અડેલા છે. એ બે પર્વતના ચાર છેડામાંથી લવલુ સમુદ્રની અંદર બે બે દાઢાઓ નીકળેલી છે. એટલે કુલ આઠ દાઢાઓ થઈ. અને દરેક દાઢા ઉપર સાત સાત અંતરદ્વીપા છે એટલે સાતને આઠે ગુણતાં કુલ પર અંતરદ્વીપા થાય છે. આ અંતરદ્વીપામાં યુગલિઆ મનુષ્યા વસે છે. એ પ્રમાણે પર અંતરદ્વીપા તથા પૂર્વે કહેલા પાંચ ભરત વગેરે ૩૫ ક્ષેત્રા તથા પ દેવકુરૂ અને પ ઉત્તરકુરૂ મળી કુલ ૧૦૧ ક્ષેત્રામાં મનુષ્યની ઉત્પત્તિ જાણવી. આ મનુષ્યાના ત્રણુ ત્રણુ લેદો છે. ૧ ગર્ભજ મનુષ્ય પર્યાપ્તા, ૨ ગર્ભજ મનુષ્ય અપર્યાપ્તા, ૩ સંમૂર્છિમ અપર્યાપ્તા એ પ્રમાણે ત્રણુ લેદો છે. ૧ ગર્ભજ મનુષ્ય પર્યાપ્તા, ૨ ગર્ભજ મનુષ્ય અપર્યાપા, ૩ સંમૂર્છિમ અપર્યાપા એ પ્રમાણે ત્રણુ લેદો છે. ૧ ગર્ભજ મનુષ્ય પર્યાપા, ૨ ગર્ભજ મનુષ્ય અપર્યાપા, ૩ સંમૂર્છિમ અપર્યાપા એ પ્રમાણે ત્રણુ લેદો છે. તેથી ૧૦૧ ને ત્રણે ગુણવાથી મનુષ્યાના લધા મળીને ૩૦૩ લેદો જાણવા. અઢી દીપના લાકીના સ્થાનમાં તથા મેરૂ પર્વત આદિના શિખર ઉપર તેમજ બે સમુદ્ર વગેરે સ્થળે કોઇએ સંહરણ કરવાથી લબ્પિના લળથી અથવા વિદ્યાના લગાથી ગમનાદિ કરતા મનુષ્યા લાલે છે ખરા પણ મનુષ્યાના જન્મ મરણ અઢી દ્વીપમાં જ થાય. અઢી દ્વીપાદિના લેદથી મનુષ્યાના લેદો જાણવા. જેમકે ભરત ક્ષેત્રમાં જન્મેલા મનુષ્યા લગેરે. ૨૭૮

મનુષ્યના ભેક, સાડી પચ્ચીશ આર્ય દેશ વગેરે છીના જણાવેછે:—

ખે ભેદ આર્ચ મ્લેચ્છ નરના ભેદ ષટ આર્યાતણા, ક્ષેત્રાર્ચ ઉપજે કર્મ **લ્**મિએ સાડી પચ્ચીશ દેશના; ભરતક્ષેત્રે આર્ય ભાખ્યા આર્ય દેશા નગરથી, એાળખાયા મગધદેશ પ્રસિદ્ધ રાજગૃહી થકી. ૨૭૯

સ્પષ્ટાર્થ:—મનુષ્યાના છે પ્રકાર છે. ૧ આર્ય. ૨ મ્લેચ્છ. તેમાં આર્યોના ૬ પ્રકારો છે. ૧ ક્ષેત્ર આર્ય, ૨ જાતિ આર્ય, ૩ કુળ આર્ય, ૪ કર્મ આર્ય, ૫ શિલ્પ આર્ય, અને ૬ફા ભાષા આર્ય. તેમાં પ્રથમ ક્ષેત્ર આર્યી પંદર કર્મભૂમિની અંદર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાં આ ભરત ક્ષેત્રની અંદર સાડી પચીસ દેશામાં ઉત્પન્ન થએલા ક્ષેત્ર આર્ય કહેવાય છે. આ આર્ય દેશા તેમના નગરાથી આ પ્રમાણે એાળખાય છે. જેમ કે રાજગૃહી નગરીથી મગ**ધ** દેશની પ્રસિદ્ધિ થએલી છે. એ પ્રમાણે બીજી કઈ કઈ નગરીથી કરો દેશ એાળખાય છે તે હવે પછીના ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે. ૨૭૯

આર્ય દેશની રાજધાની વગેરે જણાવે છે:—

અંગ ચંપાનગરીથી ને બંગ તામ્રલિય્તીથી, દેશ કાશી વણારસીથી કલિંગ કાંચનપુરીથી; દેશ કાશળ અયાધ્યાથી કરૂ હિસ્તનાપુર થકી, શૌર્યપુરથી કુશાર્ત્ત તિમ પંચાલ કાંપિલ્યપુર થકી. ૨૮૦

રપષ્ટાર્થ:—કયા દેશની કઈ રાજધાની છે તે જણાવે છે:—અંગ દેશ ચંપા નગરીથી શોભે છે. તથા ખંગ દેશ તામ્રલિમિ નગરીથી, કાશી દેશ વણારતી નગરીથી અને કલિંગ દેશ કાંચનપુરીથી શોભે છે. કાેશલ દેશ અચોધ્યા (સાકેત) નગરીથી અને કુરૂદેશ હસ્તિના-પુરથી શોભે છે. કુશાર્ત દેશ શોધ પુરીથી અને પંચાલ દેશ કાંપિલ્યપુરથી પ્રસિદ્ધ છે. એટલે આંગ દેશની રાજધાની ચંપાનગરી, ખંગ દેશની રાજધાની (મુખ્ય નગરી કે જ્યાં રાજ્ય રહે) તામ્રલિમો નગરી, કાશી દેશની વણારસી નગરી, કલિંગ દેશની કાંચનપુરી, કાેશલ દેશની અચોધ્યા નગરી, કુરૂદેશની રાજધાની હસ્તિનાપુર, કુશાર્ત્ત દેશની શોધ પુરી, અને પંચાલ દેશની રાજધાની કાંપિલ્યપુર જાણવેં. અહીં એક દેશ અને તેની મુખ્ય નગરી કમસર જણાવો છે. ૨૮૦

જંગલ અહિચ્છત્રા મિથિલા વિદેહ સારક દારકા, વત્સ કૌશાંબી મલય ભદ્દિલ પ્રસિદ્ધિ પામિયા; નાંદિપુર સંદર્ભ પુનરૂચ્છા વરૂણ તિમ મત્સ્ય એ, વૈરાટનગરીથી જ ચેદી શક્તિમતીથી જાણિયે. ૨૮૧

સ્પષ્ટાર્થ:—જંગલ દેશની રાજધાની અહિચ્છત્રા નગરી, વિદેહ દેશની મિથિલા નગરી અને સારઠ દેશની દ્વારકાપુરી રાજધાની છે. વત્સ દેશની કાશાંળી નગરી અને મલય દેશની ભફિલપુર રાજધાની છે. સંદર્ભ દેશની રાજધાની નાંદીપુર અને વર્ણ દેશની પુનર્ચ્છા નગરી તથા મત્સ્ય દેશની રાજધાની વિરાટ નગર છે. અને ચેદી દેશની રાજધાની શુક્રિતમતી નગરી જાણવી. ૨૮૧

> ઋષ્ડ દેશ દશાર્ણ મૃત્તિકાવતીથી ધારીયે, નીતભયપુર સિંધુ મથુરાથી જ સૌવીર જાણિયે;

### અપાપા સૂરસેન ભંગી ખાસપુરીવર્ત્ત દેશ એ, કુણાલ શ્રાવસ્તી વલી લાડ વર્ષ વિચારીએ. ૨૮૨

સ્પષ્ટાર્થ:—દશાર્જુ દેશની રાજધાની મૃત્તિકાવતી નગરી ગણાય છે. સિંધુ દેશની રાજધાની વીતભય પત્તન નામે નગર છે. અને સોવીર દેશની રાજધાની મથુરા નગરી જાણવી. સૂરસેન દેશની રાજધાની અપાપા નગરી તથા માસપુરીવર્જ દેશની ભંગી નગરી રાજધાની છે. કુણાલ દેશની રાજધાની શ્રાવસ્તી નગરી, અને લાટ દેશની રાજધાની કોટીવર્ષપુરી જાણવી. ૨૮૨

શ્રેત્ર આર્યની ખાકીની ખીના પૂરી કરી જાતિ આર્યની ખીના જણાવે છે:---

દેશ કેતક અર્ધ શ્વેતાંબી થકી તીર્થંકરા, જન્મે અહીં ચક્રી તથા ખલદેવ આદિ મહાનરા;

ઇક્વાકુ આદિમાં થયેલા જાતિ આર્ય<sup>°</sup> ન જુલીએ, કુલકરાદિક પેઢીના કુલ આર્ય માનવ માનીએ. ૨૮૩

સ્પાર્ટાથે:—કેતક દેશના અર્ધ ભાગની રાજધાની શ્વેતાંથી નગરી જાણવી. એ પ્રમાણે કુલ સાડી પચીસ આર્થ ક્ષેત્રા જાણવા. તીર્થ કરા, ચક્રવર્ધિઓ, વાસુદેવા, પ્રતિ વાસુદેવા, ળલદેવા વગેરે શલાકા પુરૂષા આ આર્ય ક્ષેત્રામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ઇફ્લાકુ, ઉગ્ર, જ્ઞાત આદિ ઉત્તમ વંશમાં જન્મેલા જાતિ આર્ય કહેવાય છે એ વાત ભૂલવી નહિ. કુલકર વગેરે એટલે ચક્કવર્તિ વાસુદેવ બલદેવ વગેરેની પરંપરામાં ઉત્પન્ન થએલા તે કુલ આર્ય કહેવાય છે એમ જાણવું. ૨૮૩

શુભ કર્મથી નિર્વાહકા કર્માર્ય માનવ જાણિયે, શિલ્પાર્ય કુંભારાદિ તિમ પૂજારે આદિ માનીએ;

શિષ્ટભાષાથી કહે વ્યવહાર ભાષાઆર્ય એ, ધર્મનાજ અજાણ યવન પ્રમુખ મ્લેચ્છેા ધારિયે. ૨૮૪

સ્પષ્ટાર્થ:—શુભ કર્મ એટલે પૂજન કરવું, કરાવવું, શાસ્ત્રી ભણવાં, ભણાવવાં વગેરે તથા બીજા સારાં કાર્યોથી નિર્વાહકા એટલે આજવિકા ચલાવનારા તે કર્માર્થ જાણવા. તથા શિલ્પાર્થ તે કુંભારદિક એટલે કુંભાર, વણકર, નાપિત (હજામ) તથા દેવળ પૂજારાદિક જાણવા. જેઓ વ્યવહારમાં શિષ્ટ ભાષા એટલે શુદ્ધ ભાષાના પ્રયાગ કરનારા છે તેઓ ભાષા આર્ય કહેવાય છે. એમ છ પ્રકારના આર્યો જાણવા. હવે મનુષ્યના બીજા પ્રકારમાં મ્લેચ્ડા જાણવા, જેઓ પર્મના જ અજાણ છે. એટલે પર્મ શું ચીજ છે? તેને પણ જાણતા નથી

તે મ્લેચ્છા જાણવા. તેમના યવન, શાક, શળર વગેરે અનેક પ્રકારા છે. ૨૮૪ હવે ત્રણ શ્લોકામાં અંતર દ્રીપના મનુષ્યાનું સ્વરૂપ વગેરે જણાવે છે:—

> હિમવંત ઉત્તરમાં ભરતની શિખરી ઐરવત દક્ષિણે, ગિરિ બેઉ પૂર્વ સમુદ્રથી પશ્ચિમ જલધિ સુધી દીર્ધ એ; પર્ય તમાં બે તેમના દિશિ મુખ તરફ દાઢા કહી, રણશિંગડાકારે થતી લવણાબ્ધિની માંહે ગઈ ર૮પ

ચાર દાઢા એકની ઇમ આઠ દાઢા એઉની; પ્રત્યેક પર ઢીપ સાત ગણતાં હેાય છપ્પન્ન આઠની; અહીં યુગલિયા આઠસા ધનુ દેહ જાણા તેમના, આયુ પલ્યાસંખ્ય ભાગે ભાવિ ભવ સમ સ્વર્ગના. ૨૮૬

સ્પષ્ટાર્થ:—અંતરદ્વીપા કયાં આવેલા છે તે જણાવે છે. ભરતક્ષેત્રની ઉત્તર દિશામાં હિંમવંત પર્વત આવેલા છે. તથા એરવત ક્ષેત્રની દક્ષિણે શિખરી પર્વત આવેલા છે. એ અને પર્વતા પશ્ચિમ દિશામાં સમુદ્ર સુધી લાંળા છે. અને તેમના ળંને છેડાઓ-માંથી સમુદ્રની અંદર રણશિંગડાના આકારે બંબે દાઢાઓ નીકળેલી છે. એ પ્રમાણે એક પર્વતની ચાર દાઢા હાવાથી તે ળંને પર્વતની આઠ દાઢાઓ થાય છે. હવે દરેક દાઢાને વિષે સાત સાત અંતર દ્વીપ હાવાથી આઠને સાતે ગુણવાથી છપ્પન અંતર દ્વીપા થાય છે. આ અંતરદ્વીપાને વિષે યુગલિયા મનુષ્યા રહે છે. આ મનુષ્યાના શરીરનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ ૮૦૦ આઠસા ધનુષ્યનું જાણવું. વળી તેમનું આયુષ્ય પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું હાય છે. અને તેઓના ભાવિભવ એટલે આવતા ભવ દેવના હાય છે. કારણ કે યુગલિયા મરીને અવશ્ય દેવ જ થાય એવા નિયમ છે. અને ત્યાં તેમનું આયુષ્ય અહીંના આયુષ્ય જેટલું એટલે ઉત્કૃષ્ટથી પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું અથવા તેથી એાછું આયુષ્ય હાય છે. યુગલિયાના થનારા દેવ લવના આયુષ્યનો એવા નિયમ છે કે અહીં તેમનું જેટલું આયુષ્ય હાય છે. યુગલિયાના થનારા દેવ લવના આયુષ્ય તેમનું દેવલાકમાં હાય. પરંતુ અહીંના કરતાં વધારે આયુષ્ય તેમનું દેવલાકમાં હાય નહિ ૨૮૫–૨૮૬

એકાંતરે આહાર ઇચ્છા અપત્ય કેરી પાલના, દિવસ અજ્ઞ્યાશી ગણા ભેંદા વિષે ગર્ભજ તણા; યુગલિકપણાથી તેહ અંતરદીપ માનવ ના મુણે, ધર્મ તેમ અધર્મને ધારે ન તીવ્ર કષાયને. ૨૮૭

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાર્થ:—આ યુગલિયાઓને એકાંતર એટલે એક દિવસના અંતરે આહારની ઇચ્છા થાય છે તેઓ અપત્ય પાલના એટલે બચ્ચાનું પાલન અજ્ઞાએ સી દિવસ સુધી કરે છે. ત્યાર પછી મા ગાપનું મરણુ થાય છે. આ અંતરદ્રીપના મનુષ્યા ગર્ભજ યુગલિયાના લેદોમાં ગણાય છે. અહીંના મનુષ્યા પર્મ તથા અપર્મને જાણતા નથી. તેમજ સ્વભાવથી તીવ્ર કષાયને એટલે અત્યંત રાગ તેમજ દ્રેષને ધારણુ કરતા નથી. એટલે સરળ પરિણામવાળા હોય છે. ૨૮૭

હવે ચાર શ્લોકામાં મનુષ્યના દંડકને વિષે શરીર વગેરેની બીતા જણાવે છે:—

સામાન્યથી નર દંડકે દેહાદિ દ્વાર વિચારણા, તનુ પાંચ ગઉ ત્રણ દેહ સાધિક લાખ ઉત્તર દેહના; અંગુલ અસંખ્ય વિભાગ તનુ અવગાહનાજ જઘન્યથી, સંઘયણ ષઢ તિમ સાલ સંજ્ઞા સર્વ સંસ્થાના વલી. ૨૮૮

મ્પાન્ટાર્થ:—સામાન્ય રીતે મનુષ્યના દંડકને વિષે દેહાદિ એટલે શરીર વગેરેની ખીના જણાવે છે:—મનુષ્યને ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ અને કાર્મણ એમ પાંચે શરીરા હોય છે. તથા મૂલ ઔદારિક શરીર ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ ગાઉનું હોય છે. અને તે દેવકુર તથા ઉત્તરકુરના મનુષ્ય આશ્રીને તેમજ અવસપિંણીના પહેલા આરાના મનુષ્ય આશ્રી જાણવું. તથા ઉત્તર વૈક્રિય શરીર જે વૈક્રિય લિપ્પિવાળા મુનિરાજ ખનાવે છે તે એક લાખ જોજનથી કાંઇક (ચાર અંગુલ) અપિક હોય છે. જઘન્યથી ઔદારિક શરીરની અવગાહના અંગુલના અસં-પ્યાતમા લાગ જેટલી હોય છે. જઘન્યથી ઔદારિક શરીરની અવગાહના અંગુલના અસં-પ્યાતમા લાગ જેટલી હોય છે. વજજાવલ નારાચ વગેરે છએ સંઘયણા, તેમજ આહારાદિ સોળે સંગ્રાઓ તથા સમચતુરસ વગેરે છએ સંચ્યાના તેમને હોય છે. જો કે એક મનુષ્યને તેા એકજ સંઘયણ તથા એકજ સંસ્થાન હોય છે, પરંતુ અહીં સમુદાય આશ્રીને કહેતા હોવાથી છએ સંઘયણ તથા છએ સંસ્થાન હોય છે, પરંતુ અહીં સમુદાય આશ્રીને કહેતા હોવાથી છએ સંઘયણ તથા છએ સંસ્થાન કહ્યાં છે. એમ આગળના દ્વારામાં પણ સમજવું. ૨૮૮

ચઉ કષાયા સર્વ લેશ્યા પાંચ ઇંદ્રિય સાત ને, સમુદ્રધાતા દષ્ટિ ત્રણ ચઉ દર્શના પણ નાણને; અજ્ઞાન ત્રણવલિ યાગ પંદર ખાર ઉપયોગા વલી, ઉપપાત ચ્યવને એક બે ત્રણ માન એઢ જ્ઘન્યથી. ૨૮૯

સ્પાષ્ટાથ':—ક્રોધ વગેરે ચારે કષાયા તથા કૃષ્ણ વગેરે છએ લેશ્યાઓ, સ્પર્શન્દ્રિય વગેરે પાંચે ઇન્દ્રિયા તથા વેદના સમુદ્ધાત વગેરે સાતે સમુદ્ધાતા ગર્ભજ મનુષ્યને હાય છે. સમક્તિદર્ષિ મિશ્રદર્ષિ અને મિચ્યાદર્ષિ એ ત્રણે દર્ષિઓ તથા ચક્ષુ દર્શન વગેરે ચારે દર્શના મનુષ્યાને હાય છે. સમ્યગ્દિષ્ટિ મનુષ્યાને મતિજ્ઞાન વગેરે પાંચે જ્ઞાના હાય છે. મિથ્યાદિષ્ટ મનુષ્યાને મતિ અજ્ઞાન વગેરે પંદર યાંગા, તથા પાંચ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાના હાય છે, તથા સત્યમનાયાગ વગેરે પંદર યાંગા, તથા પાંચ જ્ઞાન, ત્રણ અજ્ઞાન અને ચાર દર્શનના ઉપયાગ મળી ખારે ઉપયોગા સામાન્યથી મનુષ્યના દંડકમાં હાય છે. વળી ઉપજવાની તથા મરવાની સંખ્યા જઘન્યથી એક, છે, ત્રણની જાણવી. ૨૮૯

ઉત્કૃષ્ટ સંખ્ય અસંખ્ય વિરહે એક સમય જઘન્યથી, ઉત્કૃષ્ટ બાર મુહૂર્ત્ત ત્રણ પલ્યાયુ પણ ઉત્કૃષ્ટથી; આંતર્મુહૂર્ત્ત જઘન્યથી પર્યાપ્તિ ષઠ દિશિ ષઠ તણા, આહાર સંજ્ઞા બે ગતિ ચાવીશ દંડકમાં મુણા. ૨૯૦

મ્પષ્ડાશં:—વળી તે મનુષ્યામાં ઉત્કૃષ્ટથી ઉપજવાની તથા મરવાની સંખ્યા સંખ્યાતી અસંખ્યાતી જાલુવી. પરંતુ ગર્ભજ મનુષ્યાની સંખ્યા તો સંખ્યાતીજ જાલુવી. કારણ કે પર્ભજ મનુષ્યા સંખ્યાતી જાલુવી. પરંતુ ગર્ભજ મનુષ્યા સંખ્યાતી જાલુવી. પરંતુ ગર્ભજ મનુષ્યા સંખ્યાતી વિરહકાલ છે. એટલે એક સમય સુધી મનુષ્યમાં કાઈ ઉપજે નહિ તેમજ એક સમય સુધી કાઇ મરે નહિ. પરંતુ એક સમય પછી કાઇનું જન્મ મરલુ થાય. અને ઉત્કૃષ્ટથી બાર મૂહૂર્તના વિરહકાલ અથવા જન્મ મરલુનું આંતર જાલુવું. એટલે મનુષ્યમાં કાઈ ન ઉપજે કે ન મરે તેવા કાલ વધારમાં વધારે ૧૨ મુહૂર્તના જાલુવા, વળી મનુષ્ય નું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ત્રલુ પત્યાપમનું તે યુગલિયાની અપેક્ષાએ જાલુવું, અને જઘન્ય આયુષ્ય અન્તમુહૂર્ત પ્રમાલુ જાલુવું. આહાર વગેરે છએ પર્યાપ્તિઓ તેમને હાય છે. તથા પૂર્વાદિ છએ દિશાના આહાર અને દીધેકાલિકી તથા દિશ્વાદોપદેશિકી એ બે સંજ્ઞાઓ હોય છે. મનુષ્યાની ગતિ અથવા મરીને જે ઉપજવું તે ચાવીસે દંડકામાં થાય છે. તે ૨૪ દંડકા આ પ્રમાલ્યુ–૧૦ ભુવનપતિ, ૧ વ્યંતર, ૧ જયોતિષિ અને ૧ વેમાનિક એ પ્રમાલ્યુ ૧૩ દંડક દેવતાના, પૃથ્વીકાય વગેરે પાંચ સ્થાવરાના પાંચ મળી ૧૮ દંડક થયા. ને ત્રલ્ય વિક્લેન્દ્રિયના ત્રલ્ય મળી ૨૧ દંડક, તથા તિર્થા પાંચિન્દ્રયના ત્રલ્ય મળી ૨૧ દંડક, તથા તિર્થા પાંચિન્દ્રયનો એક દંડક એ ત્રલ્ય ઉમેરવાથી ૨૪ દંડક જાલુવા. ૨૯૦

આગતિ બાવીશ દંડકથી ત્રણે વેદાે ભષ્યા, બાવીશ હારા જિમ ઘટે તિમ બુદ્ધિથી જ ઘટાવવા; જેમ કેવલ નાણ ચાેશું નાણ વિરતિવંતને, દેહ આહારક તથા ઉત્કૃષ્ટ આયુ યુગલિને. રલ્૧

૨૫ષ્ટાથ°:--હવે મનુષ્યમાં આગતિ કહે છે:-ઉપરના શ્લોકમાં જણાવેલા ૨૪ દંડકાેમાંથી તેઉકાય અને વાઉકાય એ બે સ્થાવરના દંડકાે સિવાય બાકીના ૨૨ દંડકના જીવાે મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ફકત તેઉકાય અને વાઉકાય જીવાે મરીને મનુષ્યમાં ઉપજતા નથી. વળી મનુષ્યમાં સ્ત્રીવેદ, પુરૂષવેદ અને નપુંસક વેદ એમ ત્રણ વેદો લખ્યા એટલે કહ્યા છે. એ પ્રમાણે ળાવીસ દ્વારા મનુષ્યોમાં કહ્યા. તેમાંથી કયા મનુષ્યને કશું દ્વાર કેવી રીતે હોય તે પાતાની બુદ્ધિથી વિચારીને ઘટાવવું. જેમકે કેવલજ્ઞાન તથા મનઃપર્યવજ્ઞાન વિરતિવાળા મનુષ્યોમાં કાઈકને હોય. પણ વિરતિ વિનાના મનુષ્યમાં ન હાય. તે પ્રમાણે આહારક શરીર તથા વૈક્રિય શરીર બધા મનુષ્યોને ન હોય. આહારક શરીર આહારક લિધ્ધવાળા ચૌદપૂર્વી સાધુને જ હોય. અને વૈક્રિય શરીર વૈક્રિય લિબ્ધિવાળા મનુષ્યને હોય. ત્રણ ગાઉનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય યુગલિયા મનુષ્ય આશ્રયી જાણવું. આ પ્રમાણે બીજી પણ બીના પાતાની બુદ્ધિથી જાણવી. ૨૯૧

હવે અઢી દ્વીપની અહારના દ્વીપાદીનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—

માનુષાત્તરની પછી વસ્તી નથી જ્યાં મનુજની, પુષ્કરાર્ધ અપર રહ્યું ચાેમેર ફરતાે તેહની; પુષ્કરાદક જલધિ દીપ સમુદ્ર વારૂણી વર અને, ક્ષીરવર ઘૃતવર પછી છે ઇક્ષુવર દીપ જલધિએ. રલ્સ્

રપષ્ટ થ:—પુષ્કરવર દ્વીપની મધ્યમાં વલયાકારે આવેલા માનુષોત્તર પર્વતની બહાર આવેલા દ્વીપો તથા સમુદ્રોમાં મનુષ્યની વસતી હોતી નથી. એટલે ત્યાં મનુષ્યોનાં જન્મ મરણ થતાં નથી. પરંતુ લબ્ધિવંત મનુષ્યો ત્યાં ગમનાગમન કરી શકે છે. એ માનુષોત્તર પર્વતની બહાર બાકીનું મનુષ્યની વસ્તી વિનાનું પુષ્કરાર્ધ જાણવું. અને તેને કરતા પુષ્કરવર નામના સમુદ્ર જાણવા. ત્યાર પછી વારૂણીવર નામે દ્વીપ અને તેને કરતા વારૂણીવર નામે સમુદ્ર જાણવા. ત્યાર પછી ક્ષીરવર નામે દ્વીપ અને ક્ષીરવર નામે સમુદ્ર આવે છે. તેને કરતા કૃતવર નામે દ્વીપ અને તેને કરતા છક્ષવર નામે સમુદ્ર જાણવા. રહ્ર અને તેને કરતા ઇક્ષવર નામે સમુદ્ર જાણવા. રહ્ર સ્વાર પછી ક્ષાવર નામે સમુદ્ર જાણવા. રહ્ય સ્વાર પછી ક્ષાવર નામે સમુદ્ર જાણવા. રહ્ન સ્વાર પછી ક્ષાવર નામે સમુદ્ર જાણવા.

આઠમા નંદીશ્વર દ્વીપતું સ્વરૂપ ૧૩ શ્લેોકામાં જણાવે છે:—

તે પછી દેવલાક જેવા આઠમા ન દીશ્વરા, ઉદ્યાનવાળા ભક્તિલીન ઇંદ્રાદિથી ખહુ સુંદરા; મધ્ય ભાગે એહની પૂર્વાદિમાં અંજનસમા, ચાર અંજનગિરિ અધિક દશ સહસ તલ વિસ્તારમાં. રલ્ક

ઉપર એક હજારનાે વિસ્તાર ઉંચા જેટલા, ક્ષુદ્ર મેરૂ તણી સહસ પંચાશી યાેેેજન એટલા;

## પૂર્વ માં દેવરમણ નિત્યાેઘોત દક્ષિણ જાણિયે, પશ્ચિમ સ્વયંપ્રભ ઉત્તરે રમણીય અંજનગિરિ કહે. ૨૯૪

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે કુલ સાત દ્વીપ અને સાત સમુદ્ર ગયા પછી આઠમાં નંદીશ્વર નામે દ્વીપ અને છે. તે દેવલોકના જેવી શોભાવાળો છે. કારણ કે તેમાં ઉવાનો એટલે ખગીચાઓ વગેરે સુંદર પદાર્થો આવેલા છે તથા જિનેશ્વરની ભક્તિમાં લીન થએલા ઈન્દ્ર વગેરે દેવાથી શોભાયમાન છે. આ દ્વીપના મધ્ય ભાગમાં પૂર્વ વગેરે ચાર દિશાઓમાં અંજનસમા એટલે શ્યામ વર્ણવાળા ચાર અંજનગિરિ પર્વતો આવેલા છે. તેમના મૂલમાં વિસ્તાર દશ હજાર યાજનથી કંઇક અપિક હાય છે. તેમજ આ ચારે અંજનગિરિના શિખર ઉપર વિસ્તાર એક હજાર યાજનના હાય છે. વળી તેમની ઉચાઇ લઘુ મેરૂ પર્વત જેટલી એટલે પંચાસી હજાર યાજન જેટલી કહેલી છે. હવે ચાર અંજનગિરિનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં—પૂર્વ દિશામાં દેવરમણ નામે અંજનગિરિ છે. દક્ષિણ દિશામાં નિત્યાદ્વીત નામે આંજનગિરિ, પશ્ચિમ દિશામાં સ્વયંપભ નામે અંજનગિરિ તથા ઉત્તર દિશામાં રમણીય નામે અંજનગિરિ આવેલા છે. રલ્લ—રલ્૪

તે ચારની પર યાજના સા દીર્ઘ અર્ધા વિસ્તૃતા, ખહાતેર યાજન ઉંચ ચૈત્યા જિનતણા નિત ચળકતા; ચાર દ્વાર દરેક ચૈત્યે તેહ ઉંચા યાજના, સાલ, આઠ પ્રવેશમાં વિસ્તાર પણ અડ યાજના. રહપ

રૂપાજા થઈ:—આ ચારે અંજનગિરિ પર્વાતાની ઉપર એક એક જિન્ગૈત્ય આવેલું છે. એટલે ગ્રાર અંજનગિરિ ઉપર ચાર ચૈત્યા છે. તે ચૈત્યા સા યાજન લાંળા છે અને તેથી અર્ધા વિસ્તારમાં છે એટલે પચાસ યાજન પહાળા છે. તથા ખંહાંતેર યાજન ઉંચાં આ ચૈત્યા છે. આ શાધતા ચૈત્યા હંમેશાં ચળકતા જણાય છે. દરેક ચૈત્યેને વિષે ચારે દિશામાં એક એક દ્વાર હાેવાથી ચાર દ્વારા છે. તે દરેક દ્વાર સાલ યાજન ઉંચાં છે. પ્રવેશના ભાગમાં આઠ યાજન પ્રમાણ છે તથા પહાળાઇમાં પણ આઠ યાજન છે. રહ્ય

તે દ્વાર આશ્રય નાગ વૈમાનિક સુવર્ણ અસુરતણા, તેમના નામે જ તે પ્રખ્યાત મધ્યે દ્વારના; પ્રણિપીડિકા સાલ યાજના લંબાઇ ને વિસ્તારમાં, આઠ યાજન તેહ ઉંચા દેવચ્છંદા તેહમાં. રલ્ક

કૃપ ડાથ`:—આ દ્વારા નાગકુમારદેવ, વૈમાનિકદેવ, સુવર્ણ કુમારદેવ તથા અસુરકુમાર દેવાના આશ્રય રૂપ છે, અને તેથી તે દ્વારા પણ તે દેવાનાજ નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તે ચારે દ્વારના મધ્ય ભાગમાં મણિપીઠિકા એટલે મણિમય એાટલા છે. તે મણિપીઠિકા સાલ યાજન લાંબી, સાલ યાજન પહાળી તેમજ આઠ યાજન ઉચી છે. આવી મણિપીઠિકા પરઉ દેવચ્છ દક (દેવચ્છ દા—એક જાતની બેઠક જેની ઉપર પ્રતિમાજી હાય છે). ૨૯૬

> વિસ્તાર ને ઉંચાઈમાં તે અધિક પીઠિકા થકી, પ્રત્યેક દેવચ્છંદ ઉપરે શાધાતી નિશ્ચય થકી; રત્નમય બેઠેલ પર્યંકાસને નિજ પરિવૃતા, રૂષભાદિ નામ ધરંત પ્રતિમા એક સા અડ ભાષતા. ૨૯૭

સ્પાયા માર્ગ કરતાં વધારે પહોળા અને ઉંચા છે. તે દરેક દેવ અંદક ઉપર નિશ્વયથી શાધતી ઋષભ, વધારે પહોળા અને ઉંચા છે. તે દરેક દેવ અંદક ઉપર નિશ્વયથી શાધતી ઋષભ, વધામાન, ચંદ્રાનન અને વારિષેણું એવા ચાર નામ વાળી, રતનમય, પર્ય કાસને એટલે પલાંઠી વાળીને બેઠેલી, પાત પાતાના પરિવારથી પરિવરેલી (વીટાએલી) એક સા ને આઠ પ્રતિમાઓ છે એમ શ્રી અજિતનાથ તીર્થ કરે કહ્યું છે. ૨૯૭

પ્રત્યેક પ્રતિમા સાથ યક્ષાદિ સુર પ્રતિમા વલી, એ બાજી ચામરધાર પ્રતિમા છત્રધર પાછળ વલી; પ્રત્યેક પ્રતિમાની સમીપે ધૂપઘટી આદિ વલી, સુવર્ણની વરવાલુકા તલભૂમિમાં દીપે વલી, રસ્ટ

મ્પષ્ટાર્થ:—ઉપર કહેલી દરેક પ્રતિમાઓની સાથે પરિવાર ભૂત એવી યક્ષાદિ એટલે યક્ષ, ભૂત અને કુંડપારી દેવોની પ્રતિમાઓ છે. વળી તે પ્રતિમાઓની ખંને બાજીએ ચામર પારણ કરનારી પ્રતિમાઓ છે. વળી પાછળની બાજીએ છત્રને પારણ કરનારી પ્રતિમાએ છે. વળી પાછળની બાજીએ છત્રને પારણ કરનારી પ્રતિમા છે. વળી દરેક પ્રતિમાની આગળ ધૂપઘટી, (ધૂપધાણં) માળા, ઘંટા, અષ્ટમંગળ, ધ્વજ, છત્ર તોરણ વગેરે હોય છે. તેમજ તળીયાની ભૂમિને વિષે સુવર્ણની ઉત્તમ વાલુકા અથવા રેતી જેવી રજ પાથરેલી હોય છે. રહ્ટ

મુખમંડપાદિક શાભતા રમણીય સ્તૂપ પ્રતિમા વલી, ચૈત્યવ્રક્ષાે ઇંદ્રધ્વજ દિવ્ય વાવડી ક્રમસર વલી; અંજનાદ્રિ ચઉ દિશાએ લાખ યોજન માનની, વાવડીએા સાલ સર્વે જાણ જૂદા નામની. રલ્લ

સ્પષ્ટાર્થ:--તે જિનાલયની આગળ મુખમંડપા, પ્રેક્ષામંડપા, અક્ષવાટિકા, તેમજ મિણુપીઠિકા છે. ત્યાં સુશાભિત સ્તૂપ પ્રતિમા છે. સુંદર ચૈત્યવૃક્ષા, ઇન્દ્રધ્વેજો, અને ફિબ્ય

વાવડીઓ ક્રમસર આવેલી છે. ચાર દિશાના ચારે અંજનાદિ પર્વાતાની ચારે દિશામાં એક લાખ યાજનના પ્રમાણ વાળી ચાર ચાર વાવા છે, એટલે કુલ સાળ માટી વાવડીયા છે. તે દરેક વાવાના ન દિષેણા વગેરે જુદા જુદા નામા જાણવા. ૨૯૯

> ન દિષેણાદિક કહી તે સર્વની નામાવલી; વાવડીથી પાંચશા યોજન પછી માેટા વલી; ઉદ્યાન ચારે અશાકાદિક તેમની નામાવલી, પંચ શત વિસ્તારમાં લખ યોજના લાંબા વલી. ૩૦૦

સ્પષ્ટાર્થ:—તે વાચાના નંદિષેણા વગેરે સાળ જીદાં જીદાં નામા છે. તે આ પ્રમાણે:— નંદિષેણા, અમાઘા, ગાસ્ત્પા, સુદર્શના, નંદોત્તરા, નંદા, સુનંદા, નંદિવર્ધના, ભદ્રા, વિશાલા, કુમુદા, પુંડરિકિણીકા, વિજયા, વૈજયંતી, જયંતી અને સાળમી અપરાજિતા. તે વાવડીઓથી પાંચસા યોજન છેટે જઇએ ત્યારે અશાક નામવાળા ચાર માટા ઉદ્યાનો આવેલા છે. તેમાં પહેલું અશાક ઉદ્યાન, બીજું સમચ્છદ ઉદ્યાન, ત્રીજું ચંપક ઉદ્યાન અને ચાથું આમ્ર ઉદ્યાન એમ ચાર ઉદ્યાન જાણવાં. તે ઉદ્યાના પાંચસા યોજન વિસ્તારવાળા તથા લાખ લાખ યોજન લાંખા કદ્યા છે. ૩૦૦

> સોલ દુધિમુખ પર્વતો તે વાવડીના મધ્યમાં, સ્ફડિકના પાલાકૃતિ ઉદ્યાન વેદિકા ઈહાં; ઉંચા સહસ ચાેસડ વલી ઉંડા સહસ યોજન અને, ઉપર નીચે દશ સહસ વિસ્તાર દુધિમુખ દરેકને. ૩૦૧

સ્પષ્ટાર્થ:—ઉપર જણાવેલી સાળ માટી વાવાના મધ્ય ભાગમાં દરેક વાવમાં એક એક દિધિમુખ નામે પર્વત આવેલા હાવાથી કુલ ૧૬ દિધિમુખ પર્વતા જાણવા. તે દરેક સ્ફ્રટિકમય છે. તથા પાલાની જેવા આકારવાળા છે. તથા સુંદર ઉદ્યાન અને વેદિકાએ કરી શાભાયમાન છે. આ ગધા દિધિમુખ પર્વતા ચાસઠ હજાર યાજન ઉંચાં છે. અને એક હજાર યાજન ઉંડા છે. તેમજ દરેકના મૂલમાં વિસ્તાર દશ હજાર યાજનના છે. અને ઉપર પણ તેટલાજ એટલે દશ હજાર યાજનના વિસ્તાર જાણવા. ૩૦૧

વાવડીના આંતરે બે બે કહ્યા રતિકર ગિરિ, સર્વે મળી અત્રીસ તે ચૈત્યો યથા અંજનગિરિ;

### તેમ દધિમુખ રતિકરે આ દીપની વિદિશા વિધે, ચાર બીજા રતિકરાે તે ઝલ્લરી જેવા દીસે. ૩૦૨

સ્પષ્ટાર્ધ:—આ સોળ વાવાના દરેક આંતરામાં છે છે રતિકર પર્વતો આવેલા છે. સેળ આંતરા હોવાથી કુલ લગીસ રતિકર પર્વતો જાણવા. સેળ દધિમુખ પર્વતો તથા લગ્નીસ રતિકર પર્વતો જાણવા. સેળ દધિમુખ પર્વતો તથા લગ્નીસ રતિકર પર્વતો એ દરેક પર્વતની ઉપર અંજનગિરિની ઉપર કહેલા ચૈત્યની જેવા શાધતી પ્રતિમાઓવાળા જિન ચૈત્યો છે. વળી આ નંદીશ્વર દ્વીપની ચાર વિદિશાઓમાં એક એક રતિકર પર્વત આવેલા હાવાથી બીજા પણ ( પૂર્વે કહેલા કર રતિકર સિવાયના ) ચાર રતિકર પર્વતો જાણવા. આ રતિકર પર્વતાને ઝલ્લરી (ઝાલર નામના વાર્જિંગ)ના જેવા આકાર છે. ૩૦૨

રત્નમય તે દિવ્ય ઉંચા સહસ લાંબા યાજના, દશ સહસ પ્હાળાઇ પણ દેખાવ રમણિક તેમના; દક્ષિણે સૌધર્મ હરિના બે રતિકર પર્વતા, ઇશાન હરિના ઉત્તરે પણ બે રતિકર પર્વતા. ૩૦૩ :

રપડાર્થ:—આ રતિકર પર્વતો સર્વ રહ્યમય છે. દિવ્ય છે એટલે તેમના દેખાવ ઘણા રમણીય છે. તેમની ઉંચાઈ એક હજાર યાજન પ્રમાણ છે. તથા લંબાઈ અને પહાળાઈ દશ હજાર યાજન પ્રમાણ છે. દક્ષિણ ળાજુમાં રહેલા બે રતિકર પર્વતા સોધર્મ ઈન્દ્રના છે. અને ઉત્તર બાજુમાં રહેલા બે રતિકર પર્વતા ઈશાન હરિ એટલે ઈશાનેન્દ્રના કહેલા છે. ૩૦૩

> ચારની દિશિ આઠ અત્રીસ રાજધાની સવિ મલી, મહાદેવી આઠ આઠ સુરાજધાની તેટલી; તેહ રતિકરથી જ દૂરે લાખ યાજન એટલી, લંબાઇમાં પ્હાેળાઇમાં જિન ચૈત્ય યુષિત તેવલી, ૩૦૪

રપાયાં:—આ ચાર રતિકર પર્વતાની આઠ દિશાઓમાં (ચાર દિશા અને ચાર વિદિશા-ઓમાં) આઠ આઠ રાજધાનીઓ હોવાથી કુલ ૩૨ રાજધાનીઓ છે. તે રાજધાનીઓ સૌધર્મેન્દ્ર અને ઈશાનેન્દ્રની આઠ આઠ પટરાણીઓની જાણવી. આ રાજવાનીઓ રતિકર પર્વતાથી એક લાખ યોજન છેટે આવેલી ે. અને તેમની લંખાઇ તથા પહેલાઇ પણ એક લાખ યોજન પ્રમાણ છે. વળી આ રાજધાનીએ જિત ચૈ્યોથી શાભાયમાન છે. ૩૦૪

> સુજાતાદિક નામ ખત્રીશ પૂર્વદિશિ ક્રમથી ક્લા, પરિવાર સાથે સુરવરાદિક ભક્તિભાવે ગહગદ્યા;

## અરિહંત કલ્યાણક દિને અફાઇ ઉત્સવ અહીં કરે, ભક્તિ સુખના અનુભવે સુર ઋદ્ધિના સુખવિસ્બરે. ૩૦૫

સ્પષ્ટાથે:—આ રાજધાનીઓના સુજાતા વગેરે ૩૨ નામા છે. અને તેના ક્રમ પૂર્વ દિશાથી જાણવા. એટલે પૂર્વ દિશામાં સૌથી પ્રથમ સુજાતા રાજધાની તેની પછી સૌમનસા નામની ખીછ રાજધાની એ પ્રમાણે ૩૨ રાજધાનીઓ જાણવી. તે ખત્રીસ રાજધાનીઓના અનુક્રમે આ પ્રમાણે નામા જાણવા. સુજાતા, સૌમનસા, અર્ચિમાલી, પ્રભાકરા, પદ્મા, શિવા, શુચી, ત્યંજના, ભૂતા, ભૂતાવંતસિકા, ગોસ્તૂપા, સુદર્શના, અમલા, અપ્સરા, રોહિણી, નવમી, રતના, રતના સ્વયા, સર્વરતના, રતના ચયા, વસુ, વસુમિત્રિકા, વસુભાગા, વસુધારા, ન દોત્તરા, નંદા, ઉત્તરકુર, દેવકુર, કૃષ્ણા, કૃષ્ણરાજી, રામા, તથા રામરક્ષિતા. જિન કલ્યાણકાના દિવસે સુરવરાદિક એટલે ઇન્દ્રો તેમના પરિવાર સાથે ભક્તિ ભાવપૂર્વક આ નંદીશ્વર દ્વીપમાં જિન ચૈત્યોને વિષે અદાઈ મહોત્સવ કરે છે અને ભક્તિરસના સુખમાં એટલા લીન થઈ જાય છે કે તે વખતે સ્વર્ગના સુખોને પણ તેઓ ભૂલી જાય છે. એ પ્રમાણે નંદીશ્વર દ્વીપની હકીકત દ્વામાં જાણવી. ૩૦૫

હવે <mark>બે શ્લોકમાં નંદીશ્વર દ્ર</mark>ીપથી આગળ આવતા કેટલાક દ્રીપ તથા સમુદ્રોનાં નામા જણાવે છે:—

> નંદીશ્વર હીપની જ ફરતા જલધિ નંદીશ્વર અને, અરુણ હીપ અરૂણાદધિ તિસ અરૂણવર હીપ છે અને, અરૂણવર સાગર પછી શુભ હીપ અરૂણાભાસ એ, ઉદધિ અરૂણાભાસ કુંડલહીપ કુંડલ ઉદધિએ. કુંડલ

સ્પુષ્ટાર્થ:—આ આઠમા નંદીશ્વર દ્વીપની ફરતા નંદીશ્વર નામના સમુદ્ર આવેલા છે. ત્યાર પછી નવમાં અરૂણ દ્વીપ અને તેને ફરતા અરૂણ સમુદ્ર આવેલા છે. તેને ફરતા દશમા અરૂણવર દ્વીપ આવેલા છે. ત્યાર પછી અરૂણવર સમુદ્ર આવેલા છે. ત્યાર પછી અગીયારમાં અરૂણાભાસ દ્વીપ આવેલા છે. તેને ફરતા અરૂણાભાસ સમુદ્ર આવેલા છે. ત્યાર પછી આરમા કુંડલ દ્વીપ આવેલા છે અને તેને ફરતા વ્લયાકારે કુંડલ સમુદ્ર આવેલા છે. ૩૦૬

રૂચક દીપ તિમ રૂચક સાગર એમ શુલ નામે કરી, પૂર્વ પૂર્વ થકી જ અમણા દુગુણ દીપ સાગર વલી; સર્વ ની છેવડ સ્વયંભૂરમણ સાગર જાણિયે, અહી દીપે કર્મભૂમિ પંચદરા ના ભૂલીએ. ૩૦૭ રપેડાર્થ:—ત્યાર પછી તેરમાં રૂચક દ્વીપ આવ્યા છે. અને તેને કરતા રૂચક સાગર આવેલા છે. આ ગધા દ્વીપ તથા સમુદ્રો પાછળ પાછળ કહેલા દ્વીપ તથા સમુદ્રથી ગમણા ગમણા વિસ્તારવાળા છે. એટલે જંખૂદ્રીપ ૧ લાખ યાજનો છે તો લવણ સમુદ્ર તેથી ગમણા વિસ્તારવાળા એટલે ૨ લાખ યાજન પહાળા છે. તેનાથી ધાતકો ખંડ ગમણા એટલે ૪ લાખ યાજના વિસ્તારવાળા છે. તેનાથી કાલાદિધ ગમણા એટલે ૮ લાખ યાજના વિસ્તારવાળા છે. આ પ્રમાણે ગમણા ગમણા વિસ્તારવાળા અસંખ્યાતા દ્વીપા તથા સમુદ્રો ગયા પછી છેલ્લા સ્વયંભૂરમણ નામના દ્વીપ આવે છે અને તેને કરતા છેલ્લા સ્વયંભૂરમણ નામના દ્વીપ આવે છે અને તેને કરતા છેલ્લા સ્વયંભૂરમણ નામ સમુદ્ર આવેલા છે. પ્રથમ કહેલ અઢી દ્વીપની અંદર પ ભરત, પ એરવત અને પ મહાવિદેહ એ ૧૫ કર્મભૂમિઓ કહેવાય છે. એટલે ત્યાં અસિ, મસી અને કૃષિથી આજવિકા ચાલે છે. ગાંકીના પ હિમવંત વગેરે ૩૦ અકર્મ ભૂમિઓ અથવા યુગલિયાના ક્ષેત્રા જાણવા. ૩૦૭

હવે એ શ્લોકમાં સમુદ્રના પાણીના સ્વાદ કેવા છે તે વગેરે કહે છે:---

કાલાેદધિ તિમ પુષ્કરાેદધિ સ્વયંભૂરમણાિબધનું, વારિ સીઠું તેમ ખારૂં વારિ છે લવણાિબધનું; વારૂણાેદધિ વારિ મદિરાની સમું ક્ષીરાેદધિ, દૂધ જેવા વારિવંતા તે પછી ઘૃતવરાેદધિ. ૩૦૮

ગાયના ઘીની સમાે બીજા ઉદ્દધિ તજઆદિના, ચૂર્ણ મિશ્રિત ભાગ ચાેથા જેહમાં તે ઇક્ષુના; રસની સમા જલવંત લવણાદધિ સ્વયં ભૂરમણને, કાલાદધિ ત્રણ છે ભરેલા કૂર્મ આદિકથી અને. ૩૦૯

રપાયાં:--બીજો કાલાદિધ સમુદ્ર, ત્રીજો પુષ્કરાદિધ સમુદ્ર તેમજ છેલ્લો સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્ર એ ત્રણ સમુદ્રોના પાણીના સ્વાદ મીઠા પાણી જેવા છે. અથવા એ ત્રણ સમુદ્રનું પાણી મીઠું છે. અને લવણ સમુદ્રનું પાણી ખારૂં છે. વારૂણીવર સમુદ્રનું પાણી મિઠિરા એટલે દ્રધના જેવા સ્વાદ વાળું છે. ક્ષીરાદિધનું પાણી ક્ષીર એટલે દ્રધના જેવા સ્વાદ જેવું છે. તે પછી ઘૃતવર સમુદ્રનું પાણી ગાયના ઘી જેવું છે. આકીના બીજા અધા સમુદ્રોનું પાણી તજ, એલગી, કેસર વગેરેના ચૂર્ણથી મિશ્રિત ચાથા ભાગ છે જેમાં એવા શેલડીના રસની જેવા સ્વાદવાળું છે. વળી લવણ સમુદ્ર, કાલોદિધ તથા સ્વયંરમણ સમુદ્ર એ ત્રણ સમુદ્રો કૂર્માદિક એટલે કાચળા માછલાં વગેરેથી ભરેલા છે. ૩૦૮–૩૦૯

તીર્થ'કર, ચક્રવર્તી વગેરે કયાં ઉપજે અને તેમની જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા કેટલી હોય? તે જણાવે છે:--- તીર્થ કરાદિક ચાર ચાર જઘન્ય જંખૂદીપમાં, ચાત્રીશ જિન ત્રીશ પાર્થિવા ઉત્કૃષ્ટથી એ દીપમાં; એથી દુગુણ જિન આદિ ધાતકીખંડ તિમ પુષ્કરાર્ધમાં, અધલાક તિર્જાલાકની બીના કહી સંક્ષેપમાં. ૩૧૦

સ્પાય્રી:--જંખૂ દ્વીપમાં જવન્યથી ચાર લીર્થ કર, ૪ ચક્રવર્લી, ૪ વાસુદેવ, ૪ ળલદેવ વગેરે હોય છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી એટલે વધારેમાં વધારે ૩૪ લીર્થ કરો વિચરતા હોય છે. અને તે આ પ્રમાણે:-મહાવિદેહ ક્ષેત્રની ૩૨ વિજયોમાં એક એક લીર્થ કર હોય તેથી ૩૨ અને ભરત ક્ષેત્ર તથા એરવત ક્ષેત્રમાં એક એક હોવાથી કુલ ૩૪ લીર્થ કરો હોય છે. પરંતુ ચક્રવર્લી, વાસુદેવ વગેરે ઉત્કૃષ્ટથી ૩૦ હોય છે. કારણ કે જ્યાં વાસુદેવ હોય ત્યાં ચક્રવર્લી હોય નહિ તેમજ જ્યાં ચક્રવર્લી હોય ત્યાં વાસુદેવ ન હોય. ઉપર કહેલ ૩૪ વિજયોમાં એાછામાં એાછા ૪ વાસુદેવો તો હોય જ, માટે લાકીના ૩૦ વિજયોમાં ૩૦ ચક્રવર્લી હોય. તેમ તે ૩૪ વિજયોમાં એાછામાં એાછા ૪ ચક્રવર્લી હોય તેથી લાકીના ક્ષેત્રામાં વાસુદેવો હોય તે તે પણ ૩૦ હોય. આ જંખૂ દ્વીપના લીર્થ કરાદિકની સંખ્યા કરતાં ધાતકી ખંડ તથા પુષ્કરાર્ધમાં તેમની લમાણી બમણી સંખ્યા જાણવી. તેથી વધારમાં વધારે ઉત્કૃષ્ટ કાલે લીર્થકરો ૧૭૦ હોય છે. અને એાછામાં એાછા ૨૦ હોય છે. એ પ્રમાણે અધાલોક તથા તીર્થકરો ૧૭૦ હોય છે. અને એાછામાં એાછા ૨૦ હોય છે. એ પ્રમાણે અધાલોક તથા તીર્થકરી ની હકીકત ટુંકાલમાં કહી. ૩૧૦

હવે ઊ<sup>દવ</sup> લોકનું પ્રમાણ તથા તેમાં રહેતા દેવાના પ્રકારા ત્રણ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

ઉપર તિર્જાલાકની વળી ન્યૂન નવશત યાજને, ઉ<sup>ક્</sup>ર્વલાકે વિશાલ ઋદ્રિક સાત રાજ પ્રમાણ એ; ભેદ કલ્પાપપન્ન કલ્પાતીત વૈમાનિક તણા, સૌધર્મ સ્વર્ગાદિક દ્વાલસ ભેદ કલ્પાપપન્નના. ૩૧૧

રૂપાટાર :--- તીર્છાલોકની ઉપર નવસો યોજન ન્યૃત સાત રાજ પ્રમાણ વિશાળ ઋહિન લોળા ઉર્ધ્વ લોક આવેલો છે. વિશાલ ઋહિવાળા કહેવાનું કારણ એ છે કે અહીં અનેક પ્રકારના રત્નમય વિમાના વગેરે ઉત્તમ પદાર્થા રહેલા છે. આ ઉર્ધ્વલોકમાં દેવતાના ચાર ભેદમાંથી છેલ્લા ભેદવાળા એટલે વૈમાનિક દેવા રહે છે. તેઓ વિમાનમાં રહેતા હોવાથી વૈમાનિક કહેવાય છે. આ વૈમાનિક દેવાના મુખ્ય બે ભેદ છે. પહેલો કલ્પોપપન્ન નામે ભેદ છે અને બીજો કલ્પાતીત નામના ભેદ છે. તે કલ્પોપપન્નના ભેદમાં સૌધર્મ વગેરે બાર દેવલોકના દેવાના સમાવેશ થાય છે. સૌધર્મ વગેરે બાર દેવલોકના નામો આ પ્રમાણે જાણવા:-૧ સૌધર્મ દેવલોક, ૨ ઈશાન દેવલોક, ૩ સનત્કુમાર, ૪ માહે દ્ર ૫ બ્રહ્મ, ૬ લાંતક, ૭ શુક્ર, ૮ સહસાર, ૯ આનત, ૧૦ પ્રાણત, ૧૧ આરણ ૧૨ અચ્યુત. ૩૧૧

તીર્વેશના કલ્યાણકાદિક શુભ પ્રસંગે પરિવર્યા, પરિવારથી એાત્સવ કરંતા કલ્પવાસિ સુર કહ્યા; જેમના નહિ કલ્પ તેવા તેહ કલ્પાતીત સુરા, અહિમદંદ્ર સર્વે ઉત્તરાત્તર અધિક સૌખ્યધરા સુરા, ૩૧૨

સ્પન્ડાર્થ:—હવે કલ્પાેપપન્ન કાને કહેવાય તે જણાવે છે:—હિર્ધ કરોના કલ્યાણુક વગેરે સારા પ્રસંગાએ પાતાના પરિવારને લઇને પાતાની ઋતિ સાથે જે દેવા અહીં હીઇ લાેકમાં આવે છે તથા અન્ડાિલકા વગેરે એાચ્છવા કરે છે તેઓ કલ્પવાસી એટલે કલ્પાેપપન્ન કહેવાય છે. કલ્પાેપપન્ન શબ્દની આખ્યા એ કે હિર્ધ કરોના કલ્યાણુકમાં જવાના છે કલ્પ એટલે આચાર જેમના તે કલ્પાેપપન્ન જાણવા. અથવા જ્યાં સ્વામી સેવક ભાવ રૂપ આચાર રહેલા છે તે કલ્પાેપપન્ન કહેવાય છે. પરંતુ જે દેવાના આવા કલ્પ-આચાર નથી તેઓ કલ્પાહીત (કલ્પ વિતાના) દેવા કહેવાય છે. આ કલ્પાહીત દેવા અહિમ દ્રો કહેવાય છે. કારણ કે ત્યાં સ્વામી સેવક ભાવ તહિ હોવાથી સર્વે સ્વતંત્ર છે. વળી ઉપર ઉપરના દેવતાએ અધિક અિક સુખવાળા જાણવા. 3૧૨

ત્રૈવેયકા નવ તિમ અનુત્તર પાંચ કલ્પાતીત એ, સુદર્શનાદિક ભેદ નવ ત્રૈવેયકે અવધારિયે; વિજયાદિ નામ અનુત્તરે ચઉ ચાર દિશિએ માનીએ, સર્વાર્થસિહ વિમાન મધ્યે પછી હાદશ યાજને, કરક

મ્પષ્ટાર્થ:—કલ્પાતીત દેવાના બે ભેંદ છે. ૧ નવ શ્રેવેચકા, ૨ પાંચ અનુત્તરવાસી દેવા. નવ શ્રેવેચકનાં નામા આ પ્રમાણે:—૧ સુદર્શન, ૨ સુપ્રખુદ્ધ, ૩ મનારમ, ૪ સર્વભદ્ધ, ૫ સુવિશાળ, ૧ સુમન, ૭ સૌમનસ, ૮ પ્રીતિકર અને ૯ આદિત્ય. હવે અનુત્તરવાસી દેવાના પાંચ ભેંદો આ પ્રમાણે—પ્રથમના ચાર અનુત્તરવાસી દેવાના ચાર વિમાના પૂર્વાદ ચાર દિશામાં રહેલા છે. એટલે પૂર્વમાં ૧ વિજય વિમાન, દક્ષિણમાં ૧ વૈજયંત, પશ્ચિમમાં ૩ જયંત અને ઉત્તરમાં ૪ અપરાજિત. આ ચાર વિમાનની વચમાં પાંચમું સર્વાર્થસિદ્ધ નામનું વિમાન આવેલું છે. આ અનુત્તરવાસી દેવાના વિમાના પાંચ જ છે. આ વિમાનથી ઉપર બાર શાજન છેટે સિદ્ધશીલા આવેલી છે. તેનું સ્વરૂપ આગળના શ્લોકામાં જણાવે છે. ૩૧૩

હવે બે શ્લોકમાં સિદ્ધ શિક્ષાનું સ્વરૂપ તથા તેના સરખા પ્રમાણવાળા પદાર્થી જણાવે છે:–

પ્રવર સિદ્ધશિલાં કહી લંબાઈમાં વિસ્તારમાં, લાખ પિસ્તાલીશ યાજન ચાર સરખા માનમાં;

## નરક્ષેત્ર સીમંતક નરક શુભ ઉડુ વિમાન વિચારિયે, સીમંત પ્હેલી નરકના પ્હેલા પ્રતરની મધ્ય એ. ૩૧૪

સ્પષ્ટાર્પ:—આગળની ગાથામાં જણાવેલ પાંચ અનુત્તર વિમાનની ઉપર ઉત્તસ સિદ્ધ શિલા આવેલી છે. તેની લંબાઈ તથા પહેાળાઈ પીસ્તાલીસ લાખ યાજન પ્રમાણ કહેલી છે. (તેના ઉપર સિદ્ધના જીવા રહેલા છે. તે આગળ જણાવાશે) પિસ્તાલીસ લાખ યાજન પ્રમાણ સરખી લંબાઈ પહેાળાઈવાળા ચાર પહાર્થો છે તે જણાવે છે. ૧ મનુષ્ય ક્ષેત્ર, ૨ સીમંતક નામના પહેલો નરકાવાસા, ૩ ઉડુ નામનું (સૌધર્મનું) પ્રથમ વિમાન, ૪ સિદ્ધ શિલા, આ ચાર પદાર્થી સરખા પ્રમાણવાળા જાણવા. તેમાં સીમંતક નામના પહેલા નરકાવાસા પહેલી નારકીના પહેલા પ્રતરની વચમાં આવેલા છે. ૩૧૪

સૌધર્મ પ્હેલા પ્રતર મધ્યે ઉડુ વિમાન ન ખૂલીએ, સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાન જેવું લાખ યાજન માન એ; તેહવા ત્રણ પણ પદાર્થી પ્રથમ જંળ્રહીય એ, અપ્રતિષ્ઠાનક નરક પાલક વિમાન ઉમેરીએ. કરપ

સ્પન્દાર્થ:—સૌધર્મ દેવલોકના ૧૩ પ્રતરા છે તેમાં સૌથી નીચેના પ્રથમ પ્રતરની મધ્યમાં ઉડુ નામનું વિમાન આવેલું છે. તથા મનુષ્ય ક્ષેત્રનું વર્ણન પ્રથમ આવી ગએલું હોવાથી અહીં કહ્યું તથી. ચાર અનુત્તર વિમાનની વચમાં જે સર્વાર્થસિદ્ધ નામનું વિમાન આવેલું છે. તેની લંબાઈ તથા પહોળાઇ એક લાખ યોજન પ્રમાણ કહેલી છે. તેવા લાખ યોજન પ્રમાણનાળા કુલ ત્રણ પદાર્થા પણ કહ્યા છે:—૧ જંખૂદ્વીપ. તે એક લાખ યોજન લાંબા પહોળા છે તે પ્રથમ કહી ગયા છીએ. ૨ અપ્રતિષ્ઠાન નામના સાતમી નારકીમાં આવેલી નરકાવાસા તથા ૩ પાલક નામનું વિમાન. એ ત્રણે લાખ યોજન લાંબા પહાળા છે. એમાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનને ગણતા ચાર પદાર્થા લાખ યોજન પ્રમાણવાળા જાણવા. ૩૧૫

અપ્રતિષ્ઠાન નરકાવાસા કયાં આવ્યા તે જણાવી સિહના જવાનું સ્થાન જણાવે છે:—

સાતમા નરકે ભણ્યા તે પાંચ નરકાવાસમાં, અપ્રતિષ્ઠાનક કહ્યો કાલાદિ ચઉની મધ્યમાં; ઉકત સિદ્ધશિલા ઉપર યાજન તણા ચાવીશમા, ભાગમાં સિદ્ધો વસે લીન ગુણ રમણતાનંદમાં. ક૧૬

રૂપષ્ટાથ<sup>°</sup>:—સાતમી તમસ્તમાપ્રભા નામની જે નારકી છે તેમાં કાલ વગેરે ચાર નરકા-વાસા ચાર દિશામાં આવેલા છે. અને તેમની મધ્યમાં અપ્રતિષ્ઠાન નામના નરકાવાસા આવેલો છે. તે લાખ યાજન લાંબા તથા પહોળા છે. હવે ૩૧૪ મી ગાથામાં જણાવેલ સિહશિલાની ઉપર એક યાજનના આવીસમા લાગમાં અથવા એક ગાઉના છદા ભાગમાં સિહના જીવા રહેલા છે. તે સિદ્ધના જીવા પાતાના જ્ઞાનાદિ ગુણાની રમણતા રૂપી અપૂર્વ વચનાતીત આનંદમાં લીન થઇને રહેલા છે. ૩૧૬

સમબ્તલા પૃથ્વીથી કર્યા દેવલોક કેટલો છેટે છે? તે વગેરે બીના જણાવે છે:— ઇશાન સુધી સંભૂતલાથી રાજ દેાઢ ઇહાં ગણેા, આહેન્દ્ર સુધી અઢીરાજ પંચમ રાજ સહસ્રારે ગણેા; અચ્યુત સુધી છડ્ડો પછી લોકાંત સુધીને! સાતમા, સૌધર્મ તેએ ઇશાન વર્તુલ ચંદ્ર મંડલના સમાે. ક૧૭

રપષ્ટ ર્ય:—સમભૂતલા પૃથ્વીથી દોઢ રાજ ઉચે સૌધર્મ-ઇશાન દેવલાક આવેલા છે. તથા સમભૂતલાથી અઢી રાજ અને ઇશાનથી એક રાજની ઉંચાઇએ માહેન્દ્ર દેવલાક આવેલ છે. તથા તેજ સમભૂતલા પૃથ્વીથી સહસાર નામના આઠમાં દેવલાક પાંચ રાજ છેટા છે. તથા અચ્યુત નામના ભારમાં દેવલાક છ રાજ છેટે આવેલા છે. અને લાકાંત સાત રાજ છેટે છે. સૌધર્મ તથા ઇશાન એ બે દેવલાક ચંદ્રમંડળના સરખા ગાળાકાર છે. ૩૧૭ હવે ચાર શ્લોકમાં ખાર દેવલોકનું સ્વરૂપ વગેરે બીના જણાવે છે:—

સૌધર્મ દક્ષિણ અર્ધમાં ઇશાન ઉત્તર અર્ધમાં, સ્વર્ગ ત્રીજો તેમ ચાથા સદશ છે આકારમાં; દક્ષિણાર્ધ સ્વર્ગ ત્રીજો માહેન્દ્ર ઉત્તર અર્ધમાં, બ્રહ્મદેવ લે!ક લાેકનરની કાેણી વાળા ભાગમાં. ૩૧૮

રપષ્ટ∙ર્થ:—ઉપર જણાવેલા ચંદ્રમંડળ સમાન આકારવાળા સૌધર્મ અને ઇશાન દેવલોકમાં દક્ષિણાર્ધમાં સૌધર્મ દેવલોક રહેલ છે અને ઉત્તરાર્ધમાં ઇશાન દેવલોક રહેલ છે. તેવીજ રીતે ત્રીજો અને ચાથા દેવલોક પણ તેમના સરખી આકૃતિવાળા છે. તેમાં દક્ષિણમાં ત્રીજો સનત્કુમાર છે અને ઉત્તરમાં ચોથા માહેન્દ્ર દેવલોક છે. તે ંને દેવલોકની ઉપર ચોદ રાજ લાક રૂપી મનુષ્યની કાેણીના સ્થાને આવેલો પાંચમાં છકા દેવલોક જાણવા. ૩૧૮

મધ્ય ભાગે ઉધ્વ<sup>°</sup> લોકે તેહ ઈમ અવધારિયે, બ્લોન્દ્ર સ્વામી અંતમાં લોકાંતિકા સંભારિયે; સારસ્વતાદિક નામ નવના ઉપર લાંતક સ્વર્ગ છે, તેજ નામે ઈંદ્ર તેમાં ઉપર તસ મહાશુક્ર છે. ૩૧૯ સ્પષ્ટાર્થ:—આ પાંચમા પ્રક્ષ દેવલોક ઉર્ધ્વલોકના ખરાષ્ટ્ર મધ્ય ભાગમાં આવેલો છે તેમ જાણવું. આ દેવલોકના પ્રક્ષેન્દ્ર સ્વામી છે. આ પ્રક્ષ દેવલોકના અંત ભાગમાં લોકાંતિક દેવાના વિમાના છે. અને તેમનાં સારસ્વત વળેરે નવ ભેંદો છે. તે આ પ્રમાણે: ૧ સારસ્વત, ૨ આદિત્ય, ૩ અગ્નિ, ૪ અરૂણ, ૫ ગઈ તોય, ૬ તુષિત, ૭ અગ્યાળાધ, ૮ મરૂત અને ૯ રિષ્ટ. લોકાંતિક દેવાના તીર્થ કરને દીક્ષા લેવાના અવસર હોય ત્યારે પ્રસુ પાસે આવીને પ્રસુને તે બાબતની વિનતિ કરવાના આચાર છે. આ નવ લોકાંતિક દેવાના વિમાનાની ઉપર છઠ્ઠો લાંતક નામના દેવલોક છે. તેમાં તેજ નામના એટલે લાંતકેન્દ્ર ઇન્દ્ર છે. તેની ઉપર સાતમા મહાશુક નામે દેવલોક છે. ૩૧૯

ત્યાં તેજ નામે ઇંદ્ર ઉપરે તાસ અષ્ટમ સ્વર્ગ છે, તેજ નામે ઇંદ્ર અહિયાં તાસ ઉપરે સ્વર્ગ બે; સામસામા પ્રથમના બે સ્વર્ગની જિમ માનીયે, પ્રાણતેન્દ્ર સ્વામી નવમે તેમ દશમે જાણ્યે. ૩૨૦

\*પણર્થ:—આ મહાશુક દેવલોકના પણ તેજ નામના એટલે મહાશુક્રેન્દ્ર સ્વામી છે. તેની ઉપર આઠમું સહસાર નામનું સ્વર્ગ છે. ત્યાં પણ તેજ નામના એટલે સહસારેન્દ્ર નામનો છે. આ આઠમાં દેવલોકની ઉપર નવમા તથા દશમાં દેવલોક પ્રથમના બે દેવલોકની જેમ સામસામે આવેલા છે. નવમાં દેવલોકનું નામ આનત છે અને દશમાં દેવલોકનું નામ પ્રાણત છે. આ ળંને દેવલોકનાં એક જ ઇન્દ્રિ છે અને તે પ્રાણતેન્દ્ર નામથી જાણીતો છે. ૩૨૦

ઉપર તેની સામસામા આરણ તિએ અચ્યુત છે, અચ્યુતેન્દ્ર સ્વામા અંને સ્વર્ગના બહુમાન્ય છે; એ કલ્પ પ્હેલા ઘનાદિધિના આશ્રયે તિએ વાયુના, આધારથી ત્રણ સ્વર્ગપછી ઘનાદિધિ વાયુના, ૩૨૧

સ્પણાર્થ:—તે નવમા દશમા દેવલોકની ઉપર અગિઆરમાં આરણ દેવલોક અને ભારમાં અચ્યુત નામે દેવલોક આવેલ છે. આ ળાંને દેવલોકના પણ અચ્યુતેન્દ્ર સ્વામી છે. એ પ્રમાણે ભાર દેવલોકના દશ ઇન્દ્રો જાણવા. નવમા દશમા દેવલોકના એક તથા અગિઆરમા ભારમા દેવલોકના એક ઇન્દ્ર છે. પહેલા બે દેવલોક ઘનાદધિના આપારે રહેલા છે. અને તેની ઉપરના ત્રણ દેવલોક વાયુના આધારે રહેલા છે. ત્યાર પછીના ત્રણ દેવલોક એટલે છઠ્ઠો, સાતમા અને આઠમાં દેવલોક ઘનાદધિ તથા ઘનવાતના આધારે રહેલો છે. ૩૨૧

આ દેવલાકમાં દેવામાં કયા કયા પ્રકારા છે? તે ત્રણ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

www.jainelibrary.org

તે પછીના સર્વ દેવલોક આશ્ચર્ય આકાશના, ઇંદ્રાદિ દશ ભેદા ઇહાં છે ઇંદ્ર સ્વામી સર્વના; ઇંદ્ર સરખી ઋદ્ધિમંતા દેવ સામાનિક કહ્યા, ઇંદ્રના જે મંત્રી સમ તે ત્રાયસ્ત્રિંશ સુરા ભણ્યા. ૩૨૨

સ્પેન્ડાર્થ:— આઠમા દેવલાક પછીના સર્વે દેવલાકા આકાશને આધારે રહેલા છે. આ દેવાના ઇન્દ્ર વગેરે દશ પ્રકારા છે તે આ પ્રમાણે:—૧ ઇન્દ્ર, ૨ સામાનિક, ૩ ત્રાયસિંશ, ૪ પાર્ષ્ય (પર્ષદાના) પ અગરક્ષક, ૬ લાકપાલ, ૭ અનીક, ૮ પ્રકીર્ણ, ૯ અભિયાગિક અને ૧૦ મા કિલ્બિષિક. આ બધા પ્રકારના દેવાના સ્વામી તે દેવલાકના ઇન્દ્ર જાણવા. હવે દશ પ્રકારના દેવાનું સ્વરૂપ સમજવે છે:—૧ બધા પ્રકારના દેવાના સ્વામી ઇન્દ્ર છે તે પહેલાં જણાવ્યું છે. ૨ ઇન્દ્ર જેવી ઋહિવાળા સામાનિક દેવા કહેલા છે. એટલે ઇન્દ્રની સમાન છે માટે સામાનિક જાણવા. ૩ વળી ઇદ્રના મંત્રી જેવા તે ત્રાયાસિંશ નામના દેવા જાણવા. ૩૨૨

ઇંદ્રના મિત્રાદિ જેવા પર્ષદાના સુર કહ્યા, ઇંદ્ર રક્ષક આત્મ રક્ષક અનીક સેનાસમ ભણ્યા; સ્વર્ગ રક્ષક લાેકપાલા પ્રજા સમ પ્રક્રીર્ણુકા, ચંડાલ જેવા કિલ્બિષા કિંકર સમા આભિયાગિકા. ૩૨૩

રપાથાઈ:—૪ જે દેવતાઓ ઇન્દ્રના મિત્ર જેવા છે તે પાર્જઘ એટલે પાર્જદાના દેવા જાણવા. ૫ ઇન્દ્રનું રક્ષણ કરનારા જે દેવા તે આત્મરક્ષક દેવા કહેવાય છે. ૬ લશ્કરના દેવા તે અનીક કહેવાય છે. ૭ સ્વર્ગનું રક્ષણ કરનારા દેવા તે લોકપાલ દેવા જાણવા. ૮ પ્રજા સરખા દેવા તે પ્રકીર્ણક દેવા કહેવાય છે. ચંડાલ સમાન હલકી જાતિના દેવા તે કિલ્બિષિક દેવા જાણવા. અને જે નાકર જેવા દેવા તે આભિયાગિક દેવા કહેવાય છે. એ પ્રમાણે દશ પ્રકારના દેવા જાણવા. ૩૨૩

જ્યાતિષ્કમાં ને વ્યાંતરામાં લાકપાલ સુરા નથી, નથી ત્રાયસિંશ દેવા ઇંદ્ર મિથ્યાત્વી નથી; તેમ અનુત્તર સુર નથી મિથ્યાત્વ ભાવી તિમ નથી, દ્રવ્ય ચારિત્રી સુરા ઇશાનથી આગળ નથી. ૩૨૪

સ્પાષ્ટાર્થ:—જ્યાતિષિ દેવલાકમાં તથા વ્યન્તર દેવલાકમાં લોકપાલ જાતિના દેવા હાતા નથી. વળી ઇન્દ્રના મંત્રી સમાન જણાવેલા ત્રાયાસ્ત્રિંશ દેવેત પૃશુ ત્યાં હાતા નથી. ૨૪ ઇન્દ્ર મિથ્યાત્વી નથી અથવા તમામ ઇન્દ્રો સમ્યગ્દષ્ટિ જ હોય છે. વળી અનુત્તરવાસી દેવામાં મિથ્યાત્વ ભાવ હોતા નથી, એટલે તે પાંચે અનુત્તર વિમાનના દેવા સમકિતી (અવિરતિ સમકિતી) હાય છે. દેવતામાં ચાર ગુણુઠાણાજ હાય છે. વળી ઇશાન દેવલોકથી આગળના દેવલોકમાં સુરી એટલે દેવીઓની ઉત્પત્તિ હોતી નથી. ૩૨૪

**હવે ઉર્ધ્વ** લોકમાં કેટલા વિમાના છે તે ત્રણ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

સૌધર્મ આદિ પાંચમાં અત્રીશ અઠયાવીશ ને, આર અઠ ચઉ લખ વિમાના તિમ પચાશ હજાર ને; લાંતકે મહાશુક્ર સ્વર્ગે સહસ ચાલીશ તે અને, છ હજાર સહસારે નવમ દશમે મળી શત ચાર ને. ૩૨૫

સ્પેષ્ટાર્થ:—સૌધર્મ આદિ પાંચ દેવલોકમાં અનુક્રમે ખત્રીમ લાખ, અઠયાવીસ લાખ, આર લાખ, આઠ લાખ અને ચાર લાખ વિમાનો જાણવા. એટલે સૌધર્મ દેવલોકમાં અત્રીસ લાખ વિમાનો છે અને ઇશાન દેવલોકમાં અટ્ટાવીસ લાખ વિમાનો છે. સનત્કુમાર દેવલોકમાં ખાર લાખ વિમાનો છે. ચાથા માહેન્દ્ર દેવલોકમાં આઠ લાખ વિમાનો, તેમજ પાંચમા પ્રદ્રા દેવલોકમાં ચાર લાખ વિમાનો કહ્યાં છે. છદા લાંતક દેવલોકમાં પચાસ હજાર વિમાનો અને સાતમા મહાશુક નામના દેવલોકમાં ચાલીશ હજાર વિમાનો જાણવાં. સહસાર નામના આઠમા દેવલોકમાં છ હજાર વિમાનો તથા નવમા આર્ણ દેવલોક અને દશમા અચ્યુત દેવલોકમાં અનેના લેગા મળીને ચારસા વિમાના જાણવા. ૩૨૫

આરણે અચ્યુત વિધે ત્રણસાે મળીને એઉના, એકસાે અગીયાર જાણા પ્રથમ ત્રણ ત્રૈવેયના; એકસાે ને સાત જાણા મધ્ય ત્રણ ત્રૈવેયના, એકસાે જ વિમાન જાણા અંત્ય ત્રણ ત્રૈવેયના. **૩**૨૬

રપષ્ટાથ : અગિઆરમા આરણુ દેવલોકમાં તથા ખારમા અચ્યુત દેવલોકમાં ખંનેના મળીને ત્રણુમા વિમાના જાણવા. પ્રથમની એટલે નીચેની ત્રણુ ચેવેયકમાં એકસા અગીઆર વિમાના છે. વચલી ત્રણુ એટલે ચાથી, પાંચમી અને છદી પ્રૈવેયકમાં એકસા ને સાત વિમાના છે તથા ઉપરની ત્રણુ એટલે સાતમી આઠમી અને નવમી પ્રૈવેયકમાં કુલ સા વિમાના છે એ પ્રમાણે નવે પ્રૈવેયકાના ખલા મળીને ત્રણુસા ને અહાર વિમાના જાણવા. ૩૨૬

અનુત્તર વિમાના પાંચ સર્વે લાખ ચારાશા અને, સહસ સત્તાણુ તથા તેવીસ જાણ પ્રમાણને;

#### ચાર વિજયાદિક વિમાને ક્રિચરિમા દેવા ભણ્યા, સર્વાર્થિસિદ્ધે એક ચરિમા દેવ લવ સત્તમ કહ્યા. ૩૨૭

સ્પષ્ટાર્થ:—અનુત્તર દેવલોકમાં પાંચ વિમાનો છે. આ ગધા વિમાનો એકઠા કરીએ ત્યારે ગધા મળીને ચારાસી લાખ, સત્તાણું હજાર અને ત્રેવીસ. (૮૪૯૭૦૨૩) થાય છે. વિજયાદિક ચાર દેવલોકના વિમાનવાસી દેવો દ્વિચરમા છે, એટલે બે મનુષ્ય ભવા છે મોફ્ષે જવામાં વચમાં જેઓને તે દ્વિચરમા કહેવાય છે. પણું આ પ્રાયે જાણું કારણું કે તેમને અધિક ભવા પણું થાય છે. તથા સર્વાર્થસિદ્ધ નામના પાંચમા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો એક ચરિમા એટલે તેમને મોફ્ષે જવામાં એકજ મનુષ્ય ભવ કરવાના બાકી છે અથવા તો આ દેવો સર્વાર્થસિદ્ધમાંથી મનુષ્ય ભવમાં આવીને તેજ ભવમાં મોફ્ષે જય છે. આ દેવા તેમના પાછલા ભવમાં સાત લવ જેટલું આયુષ્ય એાછું હોવાથી મોફ્ષે જઇ શકયા નહોતા, તેથી તેમને લવ સત્તમ દેવા પણું કહેવામાં આવે છે. ૩૨૭

દ્વિચરિમા તથા એક ચરિમાના અર્થ વગેરે ખીના બે શ્લોકમાં સમજાવે છે:—

એ મનુજ ભવ અંત્ય જેને તેહ હિચરિમ સુર કહ્યા, એક નરભવ અંત્ય જેને એક ચરિમા તે ભણ્યા; વિજયાદિથી નર ભવ લહી ચરણે ફરી ઉપજી તિહાં, પૂર્ણાયુ નર ભવ અંત્ય પામી સિદ્ધ હોવે તે ઇહાં. ૩૨૮

સર્વાર્થ સિદ્ધામર ચવીને નરભવે શિવ નિશ્ચરે, પામશે ઈમ હિચરિમાદિક શબ્દ તત્ત્વ વિચારીર્યે; સૌધર્મથી સર્વાર્થ સિદ્ધામર સુધીના સિવ સુરા, ઉત્તરાત્તર અધિક અધિકા કાંતિ સુખ આદિ ધરા. ૩૨૯

સ્પેષ્ઠાર્થ: જેમને બે મનુષ્ય લવ બાકી હોય તેઓ દ્વિચરિમા દેવ કહેવાય છે. એટલે આ ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવો, અહીં નું દેવાયુષ્ય પૂર્ણ કરી ચ્યવીને મનુષ્ય થાય. એટલે મનુષ્યના એક લવ થયો. ત્યાં ચારિત્ર લઇ ત્યાંથી ચ્યવી કરી અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થાય. ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્ય થાય. એ મનુષ્યના બીજો લવ થયો. આ લવમાં તે જવ મોણે જાય. અને જેમને એકજ મનુષ્ય લવ થવાના છે તેઓ એક ચરિમા દેવ કહેવાય છે. કારણ કે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો ત્યાંથી ચ્યવીને ઉત્તમ મનુષ્ય લવમાં ઉત્પન્ન થઇને તે લવમાં જ માણે જાય છે એટલે એમને એકજ મનુષ્ય લવ થાય છે. એ પ્રમાણે દ્વિચરિમા તથા એક ચરિમા શખ્દના સ્પષ્ટાર્થ જાણવા. તથા સૌધર્મ દેવલોકથી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન

સુધીના દેવા અધિક અધિક કાન્તિવાળા તથા અધિક અધિક સુખ, બળ, ઐ**ર્ધય**ે વગેરેને ધારણુ કરનારા જાણવા. ૩૨૮—૩૨૯

હવે દેવા ધાસોચ્છ્વાસ ક્યારે લે છે? તથા તેમને આહારની ઇચ્છા કયારે થાય? તે વગેરે બીના ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

> સર્વાથી લધુ આયુ જેનું તેહ સગ સ્તોકાંતરે, ધાસ લ્યે આહાર ચાહે એક દિનના આંતરે; પલ્યાપધાયુ દેવ એક દિનાંતરે લ્યે ધાસને, દિન પૃથક્ત્વ ગયા પછી તે ચાહતા આહારને. ૩૩૦

સ્પેપ્ટાર્થ: — જે દેવાનું સર્વથી મ્લન્ય આયુષ્ય હોય છે એટલે દશ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય હોય છે તેઓ સાત સ્તોકના આંતરે ધાસોધાસ લે છે. સામાન્ય રીતે નીરાગી યુવાન પુરૂષ જેટલા કાલમાં એક ધાસ લે અને મૂકે તેને એક ધાસોધાસ કહ્યો છે. અને તેવા સાત ધાસોધાસ એક સ્તોક થાય છે. તેવા સાત સ્તોકે જલન્ય આયુષ્યવાળા દેવોના એક ધાસોધાસ થાય છે અને તે જલન્ય સ્થિતિવાળા દેવોને આશ્રીને દેવોનો જલન્ય ધાસોધાસ જાણવા. વળી આ દેવોને એક દિવસના આંતરે આહાર લેવાની ઇચ્છા થાય છે. જો કે દેવોને મનુષ્યની પેઠે કવલાહાર હાતો નથી, છતાં જ્યારે તેમને આહારની ઇચ્છા થાય ત્યારે આહારને લાયક વિક્રય પુદ્દગલા આહાર રૂપે પરિણુમે છે અને તે પુદ્દગલાને દેવો પાતાના શરીર દ્વારાએ ગ્રહણ કરે છે તેથી તે લામાહાર કહેવાય છે. હવે જે દેવાનું એક પત્યાપમનું આયુષ્ય હાય છે તેઓ એક દિવસના આંતરે ધાસોધાસ હયે છે. અને દિન પૃથકત્વ એટલે એથી નવ દિવસ સુધીના આંતરે તેમને આહારની ઇચ્છા થાય છે. ૩૩૦

સાંગરાપમ જેટલા આયુષ્ય જેનું તેટલા, પક્ષા પછી લ્યે ધાસ વીત્યે સહસ વર્ષા તેટલા; દેવ તે આહાર ચાહે આયુ તેત્રીસ સાગરા, સર્વાર્થસિહે જેમ તેત્રીશ પક્ષ વીત્યે તે સુરા. ૩૩૧

શ્વાસ લેતા સહસ તેત્રીશ વર્ષ વીત્યે ચાહતા, આહાર ઈમ સર્વત્ર જાણા અજિત પ્રસુ ઇમ ભાષતા; ઘણું કરીને અનુભવે શાતાજ દેવા ભાગવે, કદિ અશાતા તા ઘડી બેથી અધિક ના અનુભવે. ૩૩૨

રપણાર્થ:—જે દેવાનું જેટલા સાગરાપમનું આયુષ્ય હાય છે તે દેવા તેટલા પક્ષા એક્સે પખવાડીયા ગયા પછી ધાસોધાસ લે છે. અને જેટલા સાગરાપમનું આયુષ્ય હોય તેટલા હજાર વર્ષ જાય ત્યારે તેઓને આહારની ઇચ્છા થાય છે. જેમ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનના દેવાનું તેત્રીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય હોય છે. તેથી તે દેવા તેત્રીસ પખવાડીયા જાય ત્યારે એક ધાસોધાસ લે છે. તથા તેત્રીસ હજાર વર્ષ જાય ત્યારે તેમને આહારની ઇચ્છા થાય છે. એ પ્રમાણે સર્વત્ર એટલે સઘળા દેવાને આયુષ્ય પ્રમાણે ધાસોધાસ તથા આહારની ઇચ્છા જાણવી. એ પ્રમાણે બીજા શ્રી અજિતનાથ પ્રભુએ દેશના પ્રસંગે જણાવ્યું છે. વળી દેવા ઘણા ભાગે તેા શાતા વેદનીયનો જ અનુભવ કરે છે. કદાચ અશાતા વેદનીયનો અનુભવ કરે તો પણ એ ઘડી કાલથી વધારે વખત અશાતા ભાગવતા નથી. દેવાને ચ્યવવાનું હોય ત્યારે, તેમજ પાતાથી વધારે ખલ ઋદિવાળા દેવાને જોઇને તેમને અશાતા થાય છે. અહીં દેવ ભવમાં કેટલાએક ભાવી તીર્થ કરના છવા પણ હોય છે, તેમને અશાતાનો અનુભવ વગેરે ચ્યવનના ચિદ્ધો હોતા નથી. તેમ તેસઠ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રાદિ ચંચામાં જણાવ્યું છે. ૩૩૧—૩૩૨

હવે દેવાનું બીજા દેવલાેકમાં ગમનાગમન જણાવી દેવગતિમાં કયા જીવાે કયાં સુધી ઉપજે છે તે ત્રણ શ્લાેકમાં જણાવે છે :—

અવ્યુત સુધીના દેવ આદિક કરત ગતિ આગતિ અને, દેવ ગતિમાં તાપસા જ્યાતિષ્ક સુધી જાતા અને; ચરક પરિવ્રાજક સુરાલય ધ્યક્ષ સુધી જાતા અને, સહસ્રાર સુધી જતા પંચેન્દ્રિ તિર્ય ચા અને. ૩૩૩

સ્પષ્ટાર્થ:—અચ્યુત સુધીના દેવતા એટલે ભુવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યોતિષી તથા સૌધર્માદિક બાર દેવલાક સુધીના દેવતાઓને બીજા દેવલાક વળેરે સ્થલે ગમનાગમન હાય છે. એટલે તે દેવા તીર્થ કરના કલ્યાણક વળેરે કારણે તેમજ ન દીશ્વરાદિ દ્વીપ વળેરે સ્થાને મહાત્સવામાં જાય છે. અથવા તેઓ અન્ય કારણે પણ ઇચ્છા મુજબ ઇષ્ટ સ્થળે જાય છે. તેમનાથી ઉપરના દેવા એટલે નવ ગ્રેવેયકના દેવા તથા પાંચ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા ગમનાગમન કરતા નથી. એટલે તીર્થ કરાદિના કરયાણકાદિ પ્રસ્તોમાં જતા નથી તેમજ બીજા કાઇ પણ કાર્ય માટે તેઓ તેમના સ્થાનથી બીજે સ્થાને જતા નથી. તથા તાપસો જો દેવગતિમાં જાય તો ભુલનપતિથી માંડીને જ્યોતિષી દેવલાક સુધીમાં ઉપજે છે; તેથી આગળ જઇ શકતા નથી. વળી ચરક પરિવાજક ઉત્કૃષ્ટથી પ્રક્ષદેવલાક નામના પાંચમા દેવલાક સુધી જાય છે. તથા પંચે દિ તિર્ય ચા ઉત્કૃષ્ટથી સહસાર નામના આઠમા દેવલાક સુધી જાય છે. ને જઘન્યથી તેથી નીચેના સ્વર્ગમાં બાંધેલા કર્માનુસારે જાય છે. ૩૩૩

શ્રાવકા વ્રતથી જતા અચ્યુત સુધી સુનિલિંગને, — ધારી અભવ્યાદિ ન દુભાયે મક્ષિકાની પાંખને;

# એમ સંયમ સાધતા પ્રૈવેયકે છેલ્લે જતા, દર્શન અભાવે તેહ પણ અનુત્તર વિમાને ના જતા. ૩૩૪

સ્પષ્ટાર્થ:— શ્રાવકા વ્રતથી એટલે દેશવિરતિ ચારિત્રનું પાલન કરીને ઉત્કૃષ્ટથી અચ્યુત નામના ભારમા દેવલાક સુધી જાય છે. વળી અલબ્ય જીવા મુનિલિંગ એટલે સાધુના વેષને ધારણ કરીને એવી રીતે ચારિત્રનું પાલન કરે છે કે માંખીની પાંખને પણ દુલવતા નથી. એવી રીતે ચારિત્રનું પાલન કરનારા મુનિ વેષધારી (અંતરંગ મિથ્યાત્વી) અલબ્ય જીવા છેલ્લી એટલે નવમી શ્રેવેયક સુધી જાય છે. આ પ્રભાવ શુદ્ધ ચારિત્રના જાણવા. પરંતુ દર્શન એટલે સમક્તિના અલાવ હાવાથી અલબ્ય જીવા અનુત્તર વિમાનમાં જતા નથી. કારણ કે અનુત્તરવાસી દેવા તો સમ્યગ્દષ્ટિજ એટલે ચાંથા ગુણસ્થાનક કદાપિ છ અને આ અલબ્ય જીવા તો મિથ્યાત્વીજ હાય છે. તેમનું મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનક કદાપિ અદલાતું નથી. 338

જઘન્યથી તે ચૌદ પૂર્વી બ્રહ્મ સ્વર્ગ વિધે જતા, સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્કૃષ્ટથી તેંચ્યા જતા; સદ્દવ્રતી સાધુ અને શ્રાવક જઘન્યે પણ જતા, સૌધર્મમાં ઉત્કૃષ્ટથી તેથી ઉપર પણ સુર થતા. ૩૩૫

મ્પષ્ટાર્થ:— એંદ પૂર્વ ધર જલન્યથી પણ પાંચમા ખ્રદ્ધા દેવલાકમાં જાય છે. અને ઉત્કૃષ્ટપણે સર્વાર્થ સિદ્ધ નામના પાંચમા અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સદ્વતી એટલે વ્રતનું સારી રીતે પાલન કરનારા સાધુઓ અને શ્રાવકા જઘન્યથી પણ સૌધર્મ નામના પહેલા દેવલાકમાં જાય છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી ત્યાંથી આગળ પણ જાય છે એટલે શ્રાવક અચ્યુત દેવલાક નામના ખારમા દેવલાક સુધી અને શુદ્ધ સંચમી સાધુ સર્વાર્થસિદ્ધ નામના પાંચમા અનુત્તર વિમાનમાં પણ જાય છે. ૩૩૫

હવે **દેવોને કેવા કે**વા પ્રકારની વિષયેચ્છા હોય છે તે બે શ્લોકમાં જણાવે છે:—

ભુવનપતિ વ્યંતર તથા જ્યાતિષ્ક દેવા સવિ વલી, સૌધર્મના ઇશાનના સુરને શરીર સેવા કહી; સંક્લિષ્ટકર્મી તીવ્રરાગી કામસંગી નર પરે, તે પછી બે સ્વર્ગના સુર સ્પર્શથી તૃષ્ટિ ધરે. ૩૩૬

સ્પષ્ટાર્થ:—લુવનપતિ દેવાને, વ્યન્તર દેવાને તથા જ્યાતિષી દેવાને તેમજ સૌધર્મ દેવલાક અને કશાન દેવલાકના સઘળા દેવાને મનુષ્યની માફક શરીર સેવા કહી છે. એટલે તેઓ શરીર વહે વિષય સુખને ભાગવે છે. તેથી તે દેવાને સંક્લિષ્ટ કર્મી એટલે સંક્લેશ અથવા મલીન કર્મવાળા તીવરાગી એટલે અત્યંત આસક્તિવાળા અને કામસંગી એટલે અત્યંત વિષય સેવન કરનાર કહ્યા છે. ત્યાર પછીના બે દેવલાક એટલે ત્રીજ સનત્કુમાર તથા ચાથા માહેન્દ્ર દેવલાકના દેવા દેવીઓના શરીરનાં સ્પર્શથી જ વિષય તૃપ્તિને ધારણ કરે છે. અથવા તેઓને પહેલાના દેવાની જેમ કાયસેવા હાતી નથી. ૩૩૬

બે સ્વર્ગના રૂપ દેખતાં બે સ્વર્ગના શબ્દો સુણી, આનતાદિક ચારના સુર ચિંતનાથી દેવીની; તૃપ્તિને ધરનાર કલ્પાતીત પ્રવીચારે કરી, રહિત વૈમાનિક તણી બીના પ્રભુએ ઉચ્ચરી. ૩૩૭

રપાષ્ટ્રી:—ત્યાર પછીના બે દેવલોકના દેવો એટલે પાંચમા પ્રક્ષા દેવલોકના દેવા તથા છઠ્ઠા લાંતક દેવલોકના દેવો દેવીઓના રૂપને જેવા માત્રથી વિષય સુખની તૃપ્તિને અનુભવે છે. ત્યાર પછીના બે દેવલોક એટલે સાતમા મહાશુક દેવલોકના દેવો તથા આઠમા સહસાર દેવલોકના દેવો દેવીઓના મનોહર શખ્દો સાંભળીને જ વિષયની તૃપ્તિ અનુભવે છે. વળી આનતાદિ ચાર દેવલોક એટલે નવમા આનત દેવલોકના દેવો, દશમા પ્રાણત દેવલોકના દેવો, અગિઆરમા આરણ દેવલોકના દેવો તથા ખારમા અચ્યુત દેવલોકના દેવો દેવોનું મનમાં ચિંતન કરવા માત્રથી વિષય તૃપ્તિને અનુભવે છે. એટલે ઉપર ઉપરના દેવોને ઓછા એાછો કામ વિકાર હાય છે. હવે કલ્પાતીત દેવો એટલે નવ શ્રેવેયકના દેવો તથા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવો પ્રવીચાર રહિત એટલે વિષય સુખની ઇચ્છાથી રહિત છે. અને વિષયની ઇચ્છાવાળા દેવાથી અનંતગુણ અધિક સુખને ભાગવે છે. આ હકીકતમાંથી એ બોધ મળે છે કે—જેમ જેમ વિષય કપાય ઓછા થાય, તેમ તેમ વધારે પ્રમાણમાં સુખ શાંતિના અનુભવ થાય. વ્યાજબી જ છે કે, જેટલે અંશે પુદ્ગલ રમણતા ઘટે, તેટલે અંશે નિજ ગુણ રમણતા જરૂર વધે જ. 330

હવે વૈમાનિક દેવાને વિષે શરીર વગેરેનું સ્વરૂપ ચાર શ્લાકમાં જણાવે છે:—

વૈમાનિકે દેહાદિ ઘટના આ પ્રસંગે જાણિયે, દેહ ત્રણ સગ હાથ મૂલ તનુ ઈશાન સુધી ધારિયે; છપાંચ ચઉત્રણ બેઉ ઇગ કરવાર ત્રણ દુ દુ સ્વર્ગમાં, આનતાદિ ચતુષ્ક શ્રેવેયક અનુત્તર સ્વર્ગમાં. ૩૩૮

રપષ્ટાર્થ :—હવે વૈમાનિક દેવાને વિષે દેહાદિ ઘટના એટલે શરીર વગેરેની વિચારણા આ પ્રમાણે જાણવી આ દેવાને વૈક્રિય તૈજસ અને કાર્મણ એ ત્રણ શરીરા હાય છે. તથા વૈમાનિક દેવાનું મૂલ વૈકિય શરીર સાત હાથનું હોય છે અને તે સાત હાથનું શરીર સૌધર્મ તથા ઇશાન દેવતાઓનું જાણવું. પછી અનુકમે એ એ દેવલાકમાં એક એક હાથ એાઇ ત્રણ વાર કરનું. એટલે ત્રીજા તથા ચાથા દેવલાકમાં છ હાથનું શરીર હાય છે. પાંછમા છઠ્ઠા દેવલાકમાં પાંચ હાથનું શરીર હાય છે અને સાતમા આઠમા દેવલાકમાં ચાર હાથનું શરીર હાય છે અને સાતમા આઠમા દેવલાકમાં ચાર હાથનું શરીર હાય છે. ત્યાર પછી આનતાદિ ચતુષ્ક એટલે નવમા, દશમા, અગિઆરમા તથા ખારમા દેવલાકમાં ત્રણ હાથનું શરીર હાય છે. નવ શૈવેયકમાં એ હાથનું શરીર અને પાંચ અનુત્તર વિમાનમાં દેવાનું એક હાથનું શરીર જાણનું. આ રીતે તે દેવાના મૂલ શરીરનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાથ જાણનું. 33૮

અનુક્રમે તનુમાન યાજન લાખ ઉત્તરવૈક્રિયે, ઉત્કૃષ્ટ તેમ જઘન્ય અંગુલ સંખ્ય ભાગ ન **લૂલીએ**; સંજ્ઞા **દરો** સંસ્થાન પહેલું ચઉ કષાયા માનીએ, લેશ્યા ત્રણે શુભ કરણ પાંચે સમુદ્દઘાતા પાંચ એ. ૩૩૯

સ્પેષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે 33૮ મા શ્લાકમાં કહ્યા પ્રમાણે મૂલ શરીરનું પ્રમાણ જાણવું. તથા ઉત્તર વૈકિય ઉત્કૃષ્ટથી એક લાખ યાજન જેટલું જાણવું. અને જઘન્યથી ઉત્તર વૈકિય શરીર આંગલના સંખ્યાતમાં ભાગ જેટલું હોય છે એ વાત ભૂલવી નહિ. દેવતાઓને આહાર સંજ્ઞાદિ દશે સંજ્ઞાઓ હાય છે. વળી તેમને પહેલું સમચતુરસ સંસ્થાન હોય છે. પરંતુ તેમને સંઘયણ હોતું નથી. કારણ કે સંઘયણ હાડકાના સમુદાય રૂપ કહેલું છે અને દેખાના શરીરમાં હાડકાં હોતા નથી. પરંતુ શક્તિ આશ્રી શ્રીજવાલિગમાદિમાં તેઓને પહેલું વજાળપ્રથલ નારાય નામનું સંઘયણ કહ્યું છે. વળી તેઓમાં કોધ, માન, માયા, લાલ એ ચારે કથાયો હોય છે. તેએ, પદ્મ અને શુકલ એ ત્રણ શુલ લેશ્યાઓ, પાંચે ઇન્દ્રિયો તથા આહારક અને કેવલી સમુદ્ધાત એ બે સમુદ્ધાત વિના બાકીની વેદના સમુ૦, કથાય સમુ૦, મરણ સમુ૦, વૈકિય સમુ૦, અને તૈજસ સમુદ્ધાત એ પાંચ સમુદ્ધાત તે વૈમાનિક દેવોને જાણવી. 33૯

દષ્ટિ દર્શન જ્ઞાન તિમ અજ્ઞાન ત્રણ ત્રણ ભાવીએ, અગીઆર યાેગ ઉપયાેગ નવ ઉપપાત ચ્યવને ધારીએ; એક બે ત્રણ છે જઘન્યે ઇતર સંખ્ય અસંખ્ય એ, વિરહ સમય મુહૂર્ત્ત ચાેવીશ જઘન્ય તિમ ઉત્કૃષ્ટ એ. ૩૪૦

રપષ્ટાર્થ:---આ દેવાને વિષે દર્ષિ, દર્શન, જ્ઞાન તેમજ અજ્ઞાન ત્રણ ત્રણ જાણવાં. સમક્તિદર્ષિ, મિશ્રદ્ધષ્ટિ અને મિશ્ચાદર્ષિ એ ત્રણ દર્ષિ જાણવી. કેવલ દર્શન વિના ખાકીના ત્રણું દર્શના જાણવા. સમ્યગ્દિષ્ટ દેવાને મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવિધિજ્ઞાન એ ત્રણુ જ્ઞાના જાણવા. તથા મિથ્યાદિષ્ટ દેવાને મતિઅજ્ઞાન, શ્રુત અજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન એ ત્રણુ અજ્ઞાન જાણવા. યેાગ અગિઆર હાય છે, તે આ પ્રમાણે—૪ મનાયાગ, ૪ વચનયાગ અને વૈક્રિય-યાગ, વૈક્રિયમિશ્ર યાગ અને કાર્મણયાગ એ ત્રણું કાયયાગ એમ અગિઆર યાગ જાણવા. ઉપયાગ તવ આ પ્રમાણે:—ઉપર જણાવેલ ત્રણ દર્શના, ત્રણ જ્ઞાના તથા ત્રણ અજ્ઞાનો મળી નવ ઉપયાગ જાણવા. ઉપપાત એટલે ઉપજવાની સંખ્યા તથા વ્યવન એટલે મરણની સંખ્યા જલન્યથી એક બે કે ત્રણની જાણવી. અને ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યાતી જાણવી. અનેમાં વિરહ કાલ જલન્યથી એક સમયના અને ઉત્કૃષ્ટથી ચાવીસ મુહૂર્તના જાણવી. ૩૪૦

પહ્ય તેત્રીશ સાગરાપમ આયુ દ્વિવિધ વિભાવીએ, પર્યાપ્તિ ષઠ આહાર છદિશિ દીર્ઘ કાલિકી માનીએ; પાંચ દડકમાં ગતિ તિમ બે ગતિથી આગતિ, વેદ બે ઈમ દેવ વર્ણુ કરતા જિનપતિ. ૩૪૧

રપ્રાર્થ:—આ વૈમાનિક દેવાનું જઘન્ય આયુષ્ય એક પલ્યાપમનું હાય છે અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય તેત્રીસ સાગરાપમ જેટલું હાય છે, એમ બે પ્રકારે તેઓનું આયુષ્ય જાણવું. તેમને પર્યાપ્તિઓ આહાર વગેરે છએ હાય છે. તેમજ પૂર્વાદિક છએ દિશાનો આહાર તેમને હાય છે. વળી દીઈ કાલિકી નામની સંજ્ઞા તેઓને હાય છે. આ દેવાની ગતિ એટલે ગમન (ઉપજવું) સંખ્યાતા વર્ષાયુષ્ક ગર્ભજ પર્યાપ્તા મનુષ્ય, ગર્ભજ પર્યાપ્તા તિર્ધ ય તથા બાદર પર્યાપ્તા પૃથ્વીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાય એમ પાંચ દંડકામાં જાણવી. તથા આગતિ એટલે બીજ ગતિમાંથી આવવું, પ્રથમનાં બે દંડક એટલે ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય તથા તિર્ધ ચમાંથી મરીને વૈમાનિક દેવપણું પામે એમ જાણવું. વળી તેઓને સ્ત્રીવેદ તથા પુરૂષવેદ એમ બે વેદ હાય છે. એ પ્રમાણે શ્રીઅજિત જિનેશ્વરે દેવતાઓનું (દેવગતિનું) વર્ણન જણાવ્યું. ૩૪૧

ત્રસ નાડીનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—

ત્રણ ભેદ જસ પૂર્વે કહ્યા તે લોક મધ્યે જેહ છે, ચૌદ રાજ પ્રમાણ લાંબી પ્હાેળાઈ જસ એક રાજ છે; તેહ ત્રપ્ત નાડી વિષે ત્રપ્ત થાવરા અંને અને, હહાર તસ થાવરજ પ્રભુ ઇમ ભાષતા ત્રણ લોકને. ૩૪૨

૨૫૧૮:થાં:--જેતા પૂર્વે ઉર્ધ્વ અધા અને તીર્છા એવા ત્રણ લેદા ગણાવ્યા તે લાેકતા મધ્ય ભાગની અંદર ચૌદ રાજ પ્રમાણુ લાંબી (ઉચી) અને એક રાજ પ્રમાણુ પહેાળી (લાંબી તથા પહેાળી) એવી ત્રસ નાડી આવેલી છે. આ ત્રસ નાડીની અંદર ત્રસ જીવાે તથા સ્થાવર જીવાે હાેય છે અથવા ત્રસ જીવાે તાે આ ત્રસ નાડીમાં જ હાેય છે અને તેથી તે ત્રસ નાડી કહેવાય છે. અને તે ત્રસ નાડીની અહાર એકલા સ્થાવર જીવાે હાેય છે. એ પ્રમાણે બીજા શ્રી અજિતનાથ પ્રભુએ દેશના દેતાં ત્રણ લાેકનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. ૩૪૨ ધર્મ ધ્યાનના ચાર ભેંદાનું ધ્યાન કરનાર ભવ્ય જીવને થતા અપૂર્વ લાભની બીના બે

શ્લાકમાં જણાવે છે:---

ઈમ ભાવના સવિ લાેકની કે તાસ પ્રત્યેક ભાગની, અશુભ ધ્યાન નિવારતી ક્ષાયાપશિમકાદિકતણી; પાપ્તિ કરાવે અનુક્રમે પીતાદિ લેશ્યા નિર્મલી, ઉત્તરાત્તર પ્રકટતી વૈરાગ્ય વીર કરે વલી. ૩૪૩

રખેટાર્થ:—આ પ્રમાણે સર્વ લેકિની અથવા તેના દરેક ભાગની ભાવના એટલે વિચારણા અશુભ ધ્યાનને (આર્ત તથા રૌદ્ર ધ્યાનને) દ્વર કરે છે. વળી ક્ષાયાપશમિક વગેરે એટલે ક્ષયાપશમ, તથા ઉપશમ, ક્ષાયિક સમકિતની (અથવા તે તે ભાવની) પ્રાપ્તિ કરાવે છે. પહેલી કૃષ્ણ, નીલ, તથા કાપાત એ ત્રણ લેશ્યાઓ મલીન છે, તેથી ત્યાર પછીની પીતાદિ એટલે તેને લેશ્યા, પદ્મ લેશ્યા અને શુકલ લેશ્યા અનુક્રમે અધિક અધિક નિર્મલ ખનાવે છે અને જેમ એમ આત્માની વિશુદ્ધિ વધતી નય છે તેમ તેમ તે ઉત્તરાત્તર એટલે એક પછી એક પ્રગટ થતી નય છે. અને તેવી ભાવના જીવને વૈરાગ્ય વીર ખનાવે છે એટલે લેકનું ધ્યાન કરનાર આત્માને નિશ્વલ વૈરાગ્યવાળા ખનાવે છે. ૩૪૩

વૈરાગ્યસંગિ ધર્મ<sup>દ</sup>યાને ભવ્ય જીવા પામતા, અતીન્દ્રિય સ્વસંવેદ્ય સુખને એમ નિશ્ચય ધારતા; નિઃસંગ યાેગા જેહ ધર્મ<sup>દ</sup>યાનથી તનુ છંડતા, સિદ્ધ ના હાેવે કદી યૈવેયકાદિક સુર થતા. ૩૪૪

સ્પષ્ટાથ :— વૈરાગ્યથી વાસિત ધર્મ ધ્યાનમાં રહેલા લત્ય જીવા અનીન્દ્રિય એટલે ઇન્દ્રિયોથી અનુભવી શકાય નહિ તેવા, તેમજ સ્વસંવેદા પોતેજ જેના અનુભવ કરે છે પરંતુ જેનું વર્ણન બીજાની આગળ કરી શકાતું નથી એવા સ્વસંવેદા સુખને પામે છે એવું નિશ્ચ-યથી માને છે. નિ:સંગ એટલે જેમણે સર્વ સંગના (ઘર કુટુંબ દોલત વગેરેના) ત્યાગ ભાવથી કરેલા છે એવા સર્વ વિરતિ સાધુઓ જો ધર્મ ધ્યાનમાં રહીને શરીરના ત્યાગ કરે તા તેઓ કદાચ સિદ્ધ ના થાય તા પણ પ્રવેચકાદિ એટલે નવ શ્રેવેયક દેવ અથવા અનુત્તરવાસી દેવ જરૂર થાય છે. ૩૪૪

તે ધ્યાતા દેવલોકમાં કેવા સુખને અનુભવે છે? તે જણાવે છે:---

મહિમા અને સૌભાગ્યવંતા ચંદ્ર જેવી કાંતિને, ધરતા તિહાં સુંદર તનુને અતુલ્ય દિવ્યાન'દને;

ચિરકાળ અનુભવતા જીવનના અંતમાં લહી ચ્યવનને, ધર્મિષ્ટ કુલમાં જન્મ પામી સાધતા જિન ધર્મને. ૩૪૫

સ્પષ્ટાર્થ:—મહિમાવાળા તથા સૌભાગ્યવાળા એટલે દેખવા માત્રથી પણ જે અન્યને પ્રિય લાગે તેવા તથા ચંદ્ર જેવી નિર્મલ કાન્તિને ધારણ કરતા તે ધર્મધ્યાનના કરનારા લવ્ય જીવો દેવલોકને વિષે સુંદર શરીરને ધારણ કરે છે. અને ચિરકાળ એટલે ઘણા લાંળા કાળ સુધી એટલે ઘણાં સાગરોપમ સુધી જેની તુલના થઈ શકે નહિ તેવા દિવ્ય આનંદને અનુભવે છે. એ પ્રમાણે સુખ પૂર્વક લાંબું દેવાયુખ્ય સંપૂર્ણ ભાગવીને જીવનના અંતે એટલે ચ્યવનના વખતે ચ્યવનને પામીને એટલે દેવલોકમાંથી ચ્યવીને ધર્મિષ્ટ અને ઉત્તમ કુળમાં જન્મીને (મનુષ્ય થઇને) જિન ધર્મને સાધે છે. ૩૪૫

દેવલાેકથી છેલા ભવમાં આવેલા તે જીવનું સ્વરૂપ કહે છે:—

પુષ્યથી ગુરૂ દેશનાદિક સાધને વૈરાગ્યથી, છંડી કષાયા વિષયને વરબાધ દર્શન ચરણથી, વાસિતઅની શિવમાર્ગ સાધી શુદ્ધ સાત્ત્વિક ભાવથી, ભરતચક્રીતણી પરે સિદ્ધ થાય ક્ષપક શ્રેણિથી. ૩૪૬

રપન્ટાર્થ:—પહેલાના દેવલવ વગેરે લવામાં બાંધેલ પુષ્યના ઉદયથી છેલ્લા લવમાં ગુરૂના ઉપદેશ વગેરે સાધના પામીને, વૈરાગ્ય થવાથી ક્રોધાદિક કલાયાને તથા ઇન્દ્રિયાના વિષય જન્ય સુખાનો ત્યાપ કરે છે. વળી વર બાંધ એટલે ઉત્તમ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રથી વાસિત થઇને શુદ્ધ એટલે નિર્મલ અને સાત્વિક લાવથી માક્ષ માર્ગની સાધના કરીને ક્ષપક શ્રેષ્ણિ માંડીને લરતચકી વગેરેની જેમ આઠે કર્માના ક્ષય કરીને માક્ષ ગતિને પામે છે. આ પ્રમાણે તે જીવ સંસાર સમુદ્રને તરી જાય છે અને તેથી સઘળાં દુ:ખાના નાશ થાય છે. એમ શ્રી અજિતનાથ પ્રભુએ દેશનામાં જણાવ્યું. ૩૪૬

પદાર્થીનું અનિત્યપણું જણાવે છે:---

દેખાય જેહ સવાર પામે નાશ તેહ અપારમાં, દેખાય જેહ અપારમાં તે નાશ પામે રાતમાં;

### નજરે નજર દેખાય અહીં દેહાદિનીજ અનિત્યતા, સમય ઉંઘવાના નથી આ નિત્ય રહેવું ચેતતા. ૩૪૭

રપે દાર્થ :— આ દુનીયાના પદાર્થી નાશવંત છે તે જણાવતાં પ્રભુદેવ કહે છે કે જે પદાર્થ સવારમાં જેવામાં આવ્યા હોય છે તે અપારે નાશ પામતાં જણાય છે. વળી જે ખપારે દેખવામાં આવે છે તે રાત્રીમાં નાશ પામે છે. અહીં શેરીર વગેરેની અનિત્યતા તો નજરા નજર એટલે પ્રત્યક્ષ જણાય છે. જે માણુસ સવારે સાંજે તાંજો હરતો કરતો તં દુરસ્ત જણાતો હાય તેજ માણુસ હાર્ટ ફેલ (હુદય ખંધ પહેલું) વગેરે કારણુથી અપારે મરી ગયા એવું આપણુ સાંભળીએ છીએ અથવા નજરે જોઇએ છીએ. માટે આ મળેલો સમય ઉધવાનો એટલે પ્રમાદમાં કાઢવાના નથી એવું જાણીને ચેતતા રહેલું એટલે સાવધાન રહેલું જોઇએ અથવા દાનાદિ ધર્મ કાર્યો કરવામાં આળસ ન કરતાં તેમાં હંમેશાં ઉદ્યમ કરવા જોઇએ. ૩૪૭ આત્મહિત કેાણે સાધ્યું તથા કેાણુ સ્તૃતેલા સારા, અને કેાણુ જાગતા સારા તે જણાવે છે:—

જન્મ ઘડપણ મરણ રાક્ષસ સર્વની કેંડે પડયા, ચેતનારા ચતુર પુરૂષા આત્મ હિત સાધી ગયા; સૂતા ભલા પાપી જેના અહુ પાપ કરશે જાગતા, જાગતા સારા જ ધર્મી ધર્મ કરશે જાગતા. ૩૪૮

રપાયાં માં સારમાં જન્મ, ઘડપણ તથા મરણ રૂપી રાક્ષસા સર્વ સંસારી જીવાની પાછળ પડેલા છે. આ ત્રણ દરેક સંસારી જીવને પ્રાપ્ત થાય છે; માટે જે સમજી પુરૂષા ચેતીને ચાલે છે, એટલે મળેલા સમયમાં ધર્મ સાધે છે, તેઓ પાતાનું આત્મહિત (આત્માનું કલ્યાણ) કરી ગયા એટલે આત્માને દુર્ગતિમાં જતો રાકી સદ્દગતિમાં ગયા છે. પ્રભુ દેવ કહે છે કે પાપી પુરૂષા તો સ્તાજ સારા, કારણ કે જો તેઓ જાગતા હશે તો ઘણા પ્રકારનાં પાપનાં કાર્યો કરશે અને ઉંઘતા હશે તો પાપ કાર્ય કરશે નહિ; માટે તેવા જવાને ઉંઘતા સારા ગણ્યા છે. તેમજ ધર્મી પુરૂષા જાગતા ભલા કહ્યા છે, કારણ કે તેઓ જાગતાં હશે ત્યારે અનેક પ્રકારે ધર્મને કરશે. એટલે તેવા પુરૂષા ઉંઘમાં ધર્મ કરી શકતા નથી પરંતુ જાગતા હોય ત્યારે ધર્મ કરે છે, માટે ધર્મી પુરૂષા જાગતા સારા કહ્યા. ૩૪૮ કોનું પંડિતપણું ઉત્તમ ગણાય તે જણાવી સમયની દુર્લભતા જણાવે છે:—

ધર્મી જના પંડિત ભલા તારક થશે નિજ પર તણા, પ્રતિ બુદ્ધ જીવન ધારજે આશ્રયથજે સદ્દગુણતણા; રત્ના કરોડા આપતાં પણ ક્ષણ ગયેલા ના બળે, એમ જાણી ક્ષણ નકામા ના જવા દે મતિ અલે. ૩૪૯ મુખ્ટાર્થ:—ધર્મી પુર્ષામાં પણ પંડિત એવા ધર્મી પુર્ષા સારા છે, કારણ કે તેઓ પંડિત હોવાથી પોતાને તેમજ ઉપદેશ દ્વારા પરને એટલે બીજાને પણ તારનારા થાય છે. માટે હે લવ્ય જનો! તમા પ્રતિખુદ્ધ જીવન એટલે સમજ પૂર્વક ચેતીને ધર્માદિ કાર્ય કરનારં જીવન ધારણ કરેજો. તથા સદ્દશુણના આશ્રય થજો. એટલે સારા શુણોને ધારણ કરેજો. જે ક્ષણ ચાલ્યા ગયા તે ક્ષણ કરોડા રત્ના સામાને આપવા છતાં પણ અથવા કાઈ પણ જાતના પ્રયત્નથી પાછા મળી શકતા નથી એવું જાણીને સમજા પુર્ષા પાતાની ખુદ્ધિના અળથી વિચાર કરીને એક ક્ષણ પણ નકામા જવા દેતા નથી; પરંતુ જેટલા સમય મળે છે તેનો સદ્દપયાંગ કરે છે. ૩૪૯

આત્મહિત કર્યા સુધી સાધી શકાય ? તે જણાવે છે:—

જ્યાં સુધી આ દેહમાં રાગાદિ અરિ પ્રકટ્યા નથી, જ્યાં સુધી આ દેહ ઘડપણથી અશક્ત અન્યા નથી; જ્યાં સુધી છે ઇંદ્રિયાની શક્તિ આયુ પ્હાંચતું, ત્યાં સુધી તે લેવું સાધી જેહ નિજ હિત ભાસતું. ૩૫૦

મુખ્રાર્થ: જ્યાં સુધી આ શરીરમાં રાગ રૂપી શત્રુ પ્રગટ થયા ન હાય ત્યાં સુધી ધર્મ સાધના થઈ શકે છે, કારણ કે જયારે શરીરમાં રાગાની ઉત્પત્તિ થાય છે ત્યારે માણસનું શરીર અશકત થઈ જાય છે અને તેથી તેનાથી ધર્મ સાધી શકાતા નથી. વળી જયાં સુધી આ શરીર ઘડપણને લીધે અશકત બન્યું ન હાય ત્યાં સુધી ધર્મ બની શકે છે. જેઓ ઘડપણમાં ધર્મ સાધીશું એવું વિચારી યુવાવસ્થા એશઆરામમાં ગુમાવો દે છે તેઓ ઘડપણ આવે ત્યારે અશકિતને લીધે ધર્મ સાધી શકે નહિ તે સ્પષ્ટ છે. માટે ધર્મ સાધના ઘડપણ આવે ત્યારે અશકિતને લીધે ધર્મ સાધી શકે નહિ તે સ્પષ્ટ છે. માટે ધર્મ સાધના ઘડપણ આવ્યા પહેલાં જ બની શકે છે. વળી વૃદ્ધાવસ્થા ન આવો હાય તે છતાં જો ઇન્દ્રિયોની શક્તિ કાયમ હાય તોજ ધર્મ સાધી શકાયં, કારણ કે ઇન્દ્રિયોની શક્તિઓ જ નાશ પામી ગઈ હાય તો તેનાથી ધર્મ શ્રવણ વગેરે બની શક્તું નથી. વળી શરીરમાં રાગ ન થયા હાય, ઘડપણ પણ ન આવ્યું હાય તેમજ ઇન્દ્રિયોની શક્તિ પણ પૂરેપૂરી હાય તે છતાં પણ જો આયુષ્ય પહોંચતું ન હાય એટલે ટૂંકું આયુષ્ય હાય તો પણ ધર્મ સાધી શકાતો નથી. કારણ કે કયા જીવને કયારે મૃત્યુ આવશે તે જાણી શકાતું નથી. એમ સમજને પૃષ્યાદયે આર્ય ક્ષેત્રાદિ અધી સામગ્રી દ્વારા પોતાને જે આત્મહિત જણાતું હાય તે સાધી લેવું જોઇએ. ૩૫૦

મનુષ્ય ભવની દુર્લ ભતા જણાવી કર્મના વિપાકાની ભયંકરતા જણાવે છે:---

નર ભવ ગુમાવ્યા દીર્ઘ કાલે પણ મક્ષે ના તે ફરી, અહું ભયંકર છે વિપાસ કર્મીના ઈમ દીલ ધરા,

### સમય પણ ન પ્રમાદ કરવા ભાગમાં ભય રાગના, અભય છે વૈરાગ્ય એકજ સંગ તજજો રાગના, ૩૫૧

સ્પાન્ટાર્થ:—એક વખત ઘણી મુશ્કેલીએ મળેલા મનુષ્ય ભવ જો ફાગટ શુમાવી કાઢયા તા તે ફરીથી મળતા નથી. અથવા પુષ્યના ઉદય હાય તાજ મનુષ્ય ભવની પ્રાપ્તિ થાય છે. વળી કર્મના વિપાકા એટલે આંધેલા અશુભ કર્મના વિપાકા એટલે ઉદય કાળે ફળ રૂપે ભાગવાતાં તે આંધેલા કર્મા ઘણાં ભયંકર નીવડે છે. એટલે તે અશુભ કર્માના ઉદય ઘણા દુ:ખદાયી છે એવું જાણીને એક સમય પણ પ્રમાદ કરવા નહિ. અથવા આળસુ અનવું નહિ. વળી ભાગમાં આસક્તિ રાખવી નહિ. કારણ કે ભાગમાં રાગનો ભય છે અથવા ભાગોથી રાગની ઉત્પત્તિ થાય છે. એક વૈરાગ્યમાં જ અભય એટલે નિર્ભયપણ રહેલું છે કારણ કે વૈરાગી જીવન ગાળનારને કાઇનો ભય નથી એવું જાણીને રાગની સાળતનો ત્યાગ કરેજો. એટલે હુદયમાં રાગ ધારણ કરવા જ નહિ. ૩૫૧

રાગનાં કારણા જણાવી અનિત્ય શરીર દ્વારા નિત્ય ધર્મની સાધના કરવાનું જણાવે છે:—

રાગ કારણ દેહ રમણી દ્રવ્ય ભાવ વિચારીયે, ધર્મ માટે દેહ જાણા દેહ કાજ ન ધર્મ એ; સ્થિરધર્મ સાધન અસ્થિર દેહે સાધીએ જિન ધર્મ ને, દેહ કાજ ન હારીએ જાણા જ દુર્લભ ધર્મ ને. ૩૫૨

રૂપષ્ટાર્થ:—દેહ એટલે શરીર, રમણી એટલે સ્ત્રી અને ધન એ રાગનાં મુખ્ય કારણા છે. શરીર ઉપર મમતા ભાવ તે શરીરનો રાગ તથા સ્ત્રીને વિષે વિષય રાગ થાય છે અને ધનની ઉપર મમતા થાય છે, માટે શરીર સ્ત્રી ધન વગેરે રાગનાં સાધનો કહ્યાં છે. વળી દેહાદિની ક્ષણભંગુરતાના વિચાર કરવા. આ શરીર ધર્મ સાધન કરવા માટે છે એમ જાણું એટલે આ શરીરથી ધર્મ સાધન કરી લેવું જોઇયે. પણ શરીર માટે ધર્મ નથી. અથવા ધર્મ કરવો તે શરીરને પાષવા માટે કરવાનો નથી. માટે અસ્થિર એઢલે નાશવંત એવા આ શરીર વહે સ્થિર એવા ધર્મની સાધના કરી લેવી. પરંતુ શરીરને માટે એટલે શરીરને સાચવી રાખવા માટે ધર્મને હારી જવા નહિ. એટલે આ નાશવંત શરીર વહે જેટલા સાધાય તેટલા ધર્મ અવશ્ય સાધી લેવા. કારણ કે જિન ધર્મ પામવા દુર્લભ છે. ૩૫૨

જેવા રાગ અશુચિમય શરીરાદિ ઉપર છે તેવા રાગ જો ધર્મમાં હાય તાે માક્ષ સુલભ છે તે જણાવે છે:—

> અશુચિમય આ દેહ દેખી મૃદજન રાગી થતા, પણ વિચક્ષણ તે અસારે સારના ગ્રાહક થતા;

#### મતિ જેહવી ધન દેહમાં ને રૂપવંતી નારમાં, તેવી મતિ જે રાખીએ જિન ધર્મમાં શિવ હાથમાં. ૩૫૩

સ્પેષ્ટાર્થ:—આ શરીર અશુચિમય એટલે અપવિત્ર, નાગુપ્સનીય એવા લોહી, માંસ, મલ, મૃત્ર વગેરેથી ભરેલું છે; તે દેખવા છતાં પણ મૃદ્ધ જેના અથવા અણુસમનનું મૂર્ખ મનુષ્યા તે શરીર ઉપર રાગવાળા થાય છે. પરંતુ જેઓ વિચક્ષણ એટલે સમનનું છે તેઓ તો અસાર એવા તે શરીરથી પણ સારને ચહણ કરનારા થાય છે એટલે આ શરીર અશુચિમય અને નાશવંત છે તેને ગમે તેટલી વાર સાફ કરીએ તો પણ ખરી રીતે તે સાફ અથવા પવિત્ર થતું નથી જ એમ નાણી તેના ઉપરથી રાગ ઉતારી ધર્મ સાધી લે છે. જેવી મતિ અથવા રાગની ખુદ્ધિ શરીર ઉપર અને રૂપવંતી સ્ત્રી ઉપર થાય છે તેવી ખુદ્ધિ એ જિન્ધર્મ ઉપર રાખવામાં આવે તો શિવ એટલે મોક્ષ સુખ હાથમાં છે એટલે સ્વાધીન થઇ શકે છે. માટે શરીર તેમજ સ્ત્રી ઉપરથી રાગને ફર કરીને ધર્મ સાધવામાં રાગ અથવા અંતરંગ પ્રીતિ રાખવી એઇએ. ૩૫૩

કયા દિવસા સફળ જાણવા અને કયા નિષ્ફળ જાણવા તે જણાવે છે:---

ધર્મ કરતા જે ગયા દિન રાત તે સફલા કહ્યા, જે અધર્મ કરંત વીત્યા તેહ અફલા ઉચ્ચર્યા; આશા તણા જે દાસ તે જન દાસ જગના જાણિયે, દાસી બનાવે જેહ તેને દાસ સવિ તસ માનીએ, ૩૫૪

સ્પેપ્ટાર્થ: જે દીવસો તથા રાત્રીઓ ધર્મની આરાધના કરવામાં જાય તે સફળ એટલે ફલવાળા જાણવા. કારણ કે ધર્મ કરણી કરીને પુણ્યાનુખંધિ પુષ્ય વળેરે લાભ મળે છે જેથી કરીને તે જીવને સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેનાથી ઉલટું જે રાતદિવસા અધર્મ એટલે પાપનાં કામા કરવામાં ચાલ્યા જાય છે તે દિવસા અફલા એટલે ફાયટ જાણવા. અથવા તો તે દિવસોમાં કરેલા પાપનાં કાર્યોથી અશુભ કર્મા ખાંધી તે દુ:ખને ભાગવનારા થાય છે. જે માણસ આશાના દાસ ખને છે એટલે જેનામાં અનેક પ્રકારની તૃષ્ણાઓ, ઈચ્છાઓ રહેલી છે તેવા માણસ જગતનો દાસ ખને છે એટલે જગતના મનુષ્યા આપળ દીનતાને ધારણ કરનારા થાય છે. કારણ કે પોતાની અનેક પ્રકારની ઈચ્છાઓ પૂરી કરવા માટે તેને અનેકની ખુશામત વગેરે કરવાં પડે છે. વળી તે તૃષ્ણા એવી છે કે તેનો પાર આવતો નથી. એક આશા પૂર્ણ થાય કે બીજી આશા આવીને ઉભીજ રહે છે. માટે આશાના દાસ ન ખનતાં જે માણસ આશાને પોતાની દાસી ખનાવે છે એટલે આશાઓને વશ ન થતાં સંતોષને ધારણ કરે છે; જે મળ્યું તેમાંજ સુખને માનનારા થાય છે તેવા સંતોષી મનુષ્યની

આગળ સર્વ મનુષ્યા દાસ ખને છે. માટે સંતોષમાંજ ખરૂં સુખ રહેલું છે એમ અવશ્ય જાણુવું. ૩૫૪

તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ જણાવે છે:---

તૃષ્ણા વિશાલા ગગન જેવી અંત તાસ ન પામીએ, પાંચ મળતા દશ શતક ને સહસ લખ પણ ચાહીએ; તૃષ્ણા મદનને માન છંડે જેહે યાેગ વિકારને, તિમ પરાશા તેહને અહિંચાંજ શિવભાખ્યું જિને. ૩૫૫

સ્પેષ્ડા શ<sup>5</sup>:—તૃષ્ણા અથવા આશા ગગન એટલે આકાશ જેટલી વિશાલ છે. જેમ બગનનો છેડા નથી અથવા તો આકાશ અનંતુ કહેલું છે તેમ આ તૃષ્ણાના પણ પાર અથવા છેડા નથી. કારણ કે જેને પાંચ રૂપિયા મળે છે તેને દશ રૂપિયાની, દશ મળે છે તેને સાની, સા વાળાને હજારની, હજાર વાળાને લાખ રૂપિયા મેળવવાની એમ વધુને વધુ મેળવવાની ઇચ્છા થયા કરે છે. માટે જ જિનેશ્વર દેવે કહ્યું છે કે જે જીવાએ તૃષ્ણા એટલે આશા, મદન એટલે કામદેવ (વિષય વાસના) માન એટલે અભિમાન તેમજ યાગવિકાર એટલે મન વચન કાયાની અશુભ પ્રવૃત્તિઓ તેમજ પરાશા એટલે પારકી આશાનો ત્યાગ કર્યો છે તેને અહીંયા જ એટલે આ જગતમાં શિવ એટલે માલ સુખની વાનકીનો અનુભવ થાય છે. અથવા આ સંસારી જીવામાં આવા ઉત્તમ પુરુષા જ પરમ સુખી જાણવા. ૩૫૫

માેહ એરથી પણ વધારે ખરાબ છે અને અનેક પ્રકારનાં દુ:ખનો હેતુ છે તે ત્રણ <sup>શ્</sup>લોકમાં સમજાવે છે:—

> માહ ખૂરા ઝેરથી પણ અધિક તેને માનીએ, એક ભવમાં મરણ ઝેરે વાર અહુ માહે જ એ; અગીઆરમા ગુણકાણ પ્હાંચ્યા જીવ પણ નીચે પડે, ચૌદ પૂર્વી આદિ માહે અહુ નિગાદે આથડે. ૩૫૬

રપેડાર્થ: આ મોહ ઝેર કરતાં પણ વધારે ખરાબ છે. કારણ કે ઝેર જે ખાવામાં આવી જાય તો તેનાથી ખાનારનું એક વાર તેજ ભવમાં મરણ થાય છે એટલે તે ઝેર તેના એક ભવના નાશ કરે છે, પણ માહેને લીધે તો અનેક વાર મરણ પ્રાપ્ત થાય છે. કારણ કે માહેને લીધે આંધેલાં આકરાં કર્મી તેને ઘણા ભવા સુધી સંસારમાં ખરાબ ગતિઓમાં રખડાવે છે. આ માહેને લીધે અગિઆરમા ઉપશાન્ત માહે નામના ગુણસ્થાનક સુધીની ઉંચી હે દે પહોંચેલા જીવા પણ નીચે પહે છે એટલે ત્યાંથી નીચેનાં ગુણસ્થાનક આવી છેવડે પહેલા મિચ્યાત્વ ગુણસ્થાનક પણ આવે છે. વળી આ માહેને લીધે ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાનને

ધારણ કરનાર જે ચૌદપૂર્વી કહેવાય છે તેવા ઉત્તમ કાંડીના સાધુઓ પણ નિગાદની અંદર જઇને ઘણા કાળ ૨ખઉ છે. ૩૫૬

> ફાંસીતણું દુઃખ ગિરિ ઉપરથી પતન અગ્નિમાં વ<mark>લી,</mark> હિત અહિતને સમજવામાં મુંઝવણી સ્ત્રીરતિ વ<mark>લી</mark>;

હિંસા વિશેષે જૂડ ચાેરી કાેધ ખાનાદિક વલી, કલહ અભ્યાખ્યાન ચાડી અરતિ પર નિંદા વલી. ૩૫૭

રપાદા :— આ માહને લીધે ફાંસીએ લટકીને મરા પામવાનું દુ:ખ મળે છે. પર્વત ઉપરથી પડીને મરા થાય છે. અગ્તિમાં ગળી મરવાનું દુ:ખ લે.ગવે છે. હિત અથવા આત્માને લાલદાથી શું? અને અહિત એટલે આત્માને નુકશાન કરનાર શું તે સમજવામાં મુંઝાય છે, અથવા હિતને અહિત રૂપે સમજે છે અને અહિતને હિત રૂપે સમજે છે. અને તેથી અહિતનો આદર કરે છે જેથી તે દુ:ખી થાય છે. વળી આ માહને લીધે સ્ત્રીને વિધે રતિ એટલે આસક્તિથી વિષયની ઈચ્છા થાય છે. માહને લીધે હિંસા એટલે જાવનો વધ કરે છે. અધિક જાફું બાલે છે. ચારી કરે છે, બીજાના ઉપર કોધ કરે છે. અભિમાન રાખે છે. કલહ એટલે કજી કરે છે. અભ્યાખ્યાન એટલે કાંઈના ઉપર ખાટા આળ મૂકે છે. બીજાની ચાડી ખાય છે. અરતિ એટલે અપ્રીતિ અથવા દ્વેષ લાવ થાય છે. વળી બીજા જવોની નિંદા કરે છે. ૩૫૭

માયા મૃષા મિથ્યાત્વ રાજ્ય વિનાશ ગાંડાપણું વલી, તિમ ભયંકર રાેગ પીડા નાશ વિરતિના વલી; અરૂચિ ધર્મ ક્રિયા વિષે તિમ તીવ્રરૂચિ પાપે વલી, જીવન વિનાશ પ્રમુખ જાણા એહ માહફલાવલી. ૩૫૮

સ્પાર્થ:—વળી મેહનાં વિશેષ જુલ્માે (ભયંકર નુકશાન) જણાવે છે:—માહથી જુવ માયામુષા એટલે કપટ સાથે જૂકું ગોલે છે, મિશ્યાત્વ એટલે જિનેશ્વરનાં વચન ઉપર શ્રદ્ધા રહેતી નથી, તેનાથી ઉલટું કુદેવ અને કું મેં ઉપર રાગ થાય છે. રાજ્યના નાશ તેમજ ગાંડાપણું પણ થાય છે. વળી અનેક પ્રકારના ભયંકર રાગાની પીડા ભાગવે છે. વિસ્તિ (ચારિત્ર)નો નાશ કરે છે. ધર્મા ક્રિયાને વિષે અરૂચિ થાય છે એટલે ધર્મા કિયા કરવી ગમતી નથી. તથા પાપને વિષે તીલ રૂચિ એટલે ઘણી અભિલાષા થાય છે. જીવન વિનાશ એટલે મરણ થાય છે. આ બધાં (૩૫૭મી તથા આ ગાથામાં કહેલાં) માહનાં ફળાનો સમુદાય તમે જાણું છે. એટલે માહને લીધે જીવને ઉપર જણાવેલાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખાની પરંપરા ભાગવવી પહે છે એવું જાણીને હે ભવ્ય જીવા! તમા માહનો ત્યાગ કરજો. ૩૫૮

સુખ પામવા માટે શું કરવું જોઇએ તે બે ગાથામાં જણાવે છે:—

કલેશ વાસિત ચિત્ત એ સંસાર મન ગત ક્લેશ એ, મુક્તિ નિઃસ્પૃહતા પરમ સુખ શીલ સમતા ધારીએ; તમને ગમે સુખ જેમ જાણે તિમ ગમે સુખ સર્વ ને, સુખ સાધનાને સેવનારા જીવ પામે શર્મને. ૩૫૯

મુખ્ડાથ:—કલેશ વાસિત ચિત્ત એટલે કલેશ અથવા કંકાસની વાસનાવાળું મન એ સંસાર જાણવા. એટલે કલેશની વાસનાવાળા મનથી સંસારમાં રખડવું પડે છે. ને જે કલેશ રહિત મન તે મુક્તિ જાણવા. નિ:સ્પૃહતા એટલે કાઈ પણ જાતની સ્પૃહા અથવા ઇચ્છાથી રહિતપણું પરમ સુખનું કારણ છે. અને પરવસ્તુની સ્પૃહા મહાદુ:ખને આપે છે. તથા શીલ ગુણ તથા સમતા ગુણને ધારણ કરેજો. જેમ તમને સુખ ગમે છે અથવા સારૂં લાગે છે તેમ સર્વ જવાને પણ સુખ ગમે છે. પરંતુ ઉપર જણાવેલા નિ:સ્પૃહતા, શીલ, સમતા વગેરે ગુણોને ધારણ કરનારા જવા જ શર્મ એટલે સુખને પામે છે. માટે જો સુખની ઇચ્છા રાખા છે તેમ સુખના હેતુઓની સેવના કરજો, કારણ કે દુ:ખના હેતુઓને સેવવાથી સુખ મેળવી શકાતું નથી. ૩૫૯

ચાહના છે શર્મની પણ સેવતા દુઃખ હેતુને, તે ન પામે શર્મ પણ દુઃખ પામતા જિબ નિંબને; વાવનારા નિંબ પામે શેલડીને કિમ લહે ? કાર્ય વ્યવસ્થા હેતુને અનુંસાર પ્રભુજ ઇમ કહે. ૩૬૦

રપષ્ટાર્થ:—સર્વ જીવા સુખને ચાહનારા છે, પણ તે સુખ મેળવવાને માટે દુ:ખના હિતુઓને સેવે છે. તેથી તેમને સુખ મળતું નથી પણ દુ:ખજ મળે છે. કારણ કે જેવું કારણ હાય તેવુંજ કાર્ય ઉપજે છે. તેથી દુ:ખના હેતુઓના સેવનથી દુ:ખજ થાય છે. આ બાલતમાં દુષ્ટાન્ત આપતાં જણાવે છે કે જેમ નીંખ એટલે લીમડાને વાવનાર પુરૂષને લીમડા મળે છે. લીમડા વાવનારને શેરડી મળતી નથી. કારણ કે પ્રભુ શ્રી વીતરાગ દેવે કહ્યું છે કે કાર્યની વ્યવસ્થા તેના હેતુને અનુસારે રહેલી છે. માટે સુખ મેળવવા માટે સુખના હેતુઓને સેવવા એઇએ. 360

સુખની ઇચ્છાવાળા જવા પણ દુ:ખના સાધનો સેવે છે તે જણાવે છે:---

આશ્ચર્ય એહ જણાય સર્વે ધર્મફ્લને ચાહતા, ધર્મ કરવા કેાઇ દિન પણ તે જેના ના ચાહતા;

## પાપનું ફલ ના ચહે પણ પાપને તજતા નથી, જેલું કરે તેલું લહે એ તત્ત્વ દીલ ધરતા નથી. ૩૬૧

રપેલ્ટ શ્રે:—અહીં નવાઇની વાત એ છે કે સર્વે જિવા ધર્મનું ફલ જે સુખ તેને ઇચ્છે છે, પરંતુ તે જીવા કાઇ દિવસ ધર્મ કરવાની તો ભાવના પણ રાખતા નથી. પાપનું ફલ જે દુ:ખ તેને ઇચ્છતા નથી, પરંતુ દુ:ખના કારણ પાપ કર્મને સેવવાના ત્યાગ કરતા નથી. એટલે "જેવું કરે તેવું પામે" અથવા "વાવે તેવું લણે" એ તત્ત્વની વાતના વિચાર કરતા નથી. આવા જીવા સુખની ઇચ્છા છતાં દુ:ખને જ પામે છે. ૩૬૧

કામનું સ્વરૂપ સમજાવે છે:---

કામ એ છે શલ્ય જેવા ઝેર આશાવિષ સમા, કામી ન ચાહે દુર્ગતિ પણ જાય તિર્ય ચ નરકમાં; સત્ય સુખ કામે નહી કિંપાક ફલ આરાગતા; મિષ્ટ લાગે અંતમાં તે મરણ બૂરૂં આપતા. ૩૬૨

સ્પેષ્ટાર્થ:—કામ એટલે વિષયની જે અભિલાષા તે શલ્ય સમાન છે. શલ્ય એટલે કાંટાે. જેમ કાંટાે જીવને ખટકયા કરે છે અને દુ:ખ આપે છે, તેમ આ કામને લીધે જવ પણ આત્તિક્યાનાદ રૂપી કાંટાથી દુ:ખી થાય છે. વળી આ કામને આશીવિષ એર સમાન કહ્યો છે. જેમ આ એરની અસરથી છવનું મરણ થાય છે તેમ કામ (ભાગ તૃષ્ણા)ની આકરી વેદના પણ જવને મરણ પમાં છે. કામી જવો પણ દુર્ગતિને ઈચ્છતા નથી, પરંતુ તેવા જવો મરીને તિર્થં ચ ગતિમાં કે નરકની દુર્ગતિમાં જાય છે. વળી ભાગના સેવનથો માનેલું જે સુખ તે સાચું સુખ નથી. કારણ કે તે વિષય સુખ કિંપાક કૃલ જેવું છે. જેમ કિંપાક વૃક્ષનું કૃલ ખાતાં ઘણું સ્વાદિષ્ટ લાગે છે, પરંતુ છેવટે તે મરણ રૂપી ખૂરા કૃલને આપે છે, તેમ આ વિષય સુખ ભાગવતાં મૂઢ જવોને સુખની ભ્રમણા કરાવે છે, પરંતુ છેવટે તેને જાયોને અસમાપ મરણ વગેરે ભયંકર દુ:ખને આપનારૂં થાય છે. ૩૬૨ ખરા ત્યાં કોણું કહેવાય તે જણાવે છે:—

પામ્યા છતાં સ્વાધીન સાધન ભાગના જેઓ તજે, તેઓ ખરા ત્યાગી જરૂર શિવ સંપદા ઝડપડ ભજે; વૈરાગ્ય રંગે ભાગને તજનાર સાચા શૂર એ, ભાગ છંડે જેહને તે શૂરવીર ના માનીએ. ૩૬૩

સ્પષ્ટાથ<sup>ર</sup>:—જે જીવા ભાગના સાધના ધન ધાન્યાદિક વગેરે પામીને તે પાતાને સ્વાધીન હાેય એટલે જ્યારે ઇચ્છા શાય ત્યારે તેના ભાગ તેમ¥ ઉપભાગ કરવાને પાતે સ્વતંત્ર હોય તે છતાં જેઓ તે લોગની સામગ્રીના ખરા વૈરાગ્ય લાવથી ત્યાંગ કરે છે, તેના તરફ જરા પણ મમતા રાખતા નથી, તે લવ્ય જીવા જ ખરા ત્યાંગી જાણવા પરંતુ જેઓની પાસે લોગ લોગવવાની ઈચ્છા છતાં, લોગનાં સાધના નથી તેઓ ત્યાંગી ન કહેવાય. માટે ઉપર કહેલા મમતા લાવ રહિત લોગના સાધ ોનો ત્યાંગ કરનારા લવ્ય જીવા જરૂર શિવ સંપદ્દા એટલે માેક્ષની સંપત્તિને જલદીથી મેળવે છે. જેઓ વૈરાગ્ય રંગથી વાસિત થઇને લોગોને તજે છે તેઓ સાચા શૂરવીર જાણવા. કારણ કે આ અંદરના શત્રુ જેવા મમત્વના ત્યાંગ અને લોગના સાધનોનો ત્યાંગ સામાન્ય ખહાદુર માણસથી પણ ખની શક્તો નથી. પરંતુ જેમને લાગના સાધનો છે છે એટલે લાગવનાર જીવના એત્જોતામાં પાપકર્મના ઉદયથી જેમની પાસેથી લાગના સાધનો ચાલ્યા જાય અથવા વિનાશ પામે, તેવા જીવા ખરા ત્યાંગી અને ખરા શૂરવીર કહેવાય જ નહિ. ૩૬૩

ત્યાગમાં જ સાથું સુખ છે તે સમજાવે છે:---

સત્ય સુખ છે ત્યાગમાં ના ભાગમાં કદિ ધારાએ, ઇંદ્ર ચક્રી ત્યાગના સુખ ના લહેજ વિચારાએ; ઇંદ્રને સુખ તે નથી, તિમ ચક્રિને સુખ તે નથી, ત્યાગિજના ત્યાગે લહે સુખ તેહ સંસારે નથી. ૩૬૪

સ્પાથાર્થ:—ત્યાગમાં સાચું સુખ રહેલું છે, પરંતુ લોગમાં સાચું સુખ રહેલું છે એવું જાલુવું નહિ. કારલુ કે લે.ગનું સુખ તો મોહથી માનેલું સુખ છે. જેમકે કાઈ માલુસ લૂખ્યા હાય તેને મિષ્ટાન્ન ખાતાં સુખનો આલાસ લાગે છે, પરંતુ જે માલુસ લૂખ્યા નથી અને ધરાઇને ખાધું છે તેને તે મિષ્ટાન્ન તે વખતે ખાવાં ગમતાં નથી. વળી મિષ્ટાન્ન ખાનાર ભૂખ્યા માલુસને પહ્યુ તે મિષ્ટાન્ન ત્યાં સુધી જ સ્વાદિષ્ટ લાગે છે કે જ્યાં સુધી તેનું પેટ પૂર્ લરાતું તથી. પેટ લરાયા પછી તેને પહ્યુ તેના પત્યે અલાવ થાય છે. તેવી રીતે લાગમાં સાચું સુખ નથી. ઇન્દ્ર, દેવતાઓ તથા ચકીઓ ત્યાગમાં જે સુખ છે તે સુખને મેળવી શકતા નથી. કારલુ કે તેમની લાગની એક ઈચ્છા પૂરી થતાં બીજી ઇચ્છા આવીને ઉભી રહે છે અને તેની પરંપરા ચાલ્યા કરે છે. માટે સંતોષ સિવાય ખરૂં સુખ નથી અને તે સંતોષ ત્યાગ લાવ વિના થતા નથી. ને ટકતા પણ નથી ત્યાગી જવો ત્યાગથી જે સુખને મેળવે છે તે સુખ ઈન્દ્રને નથી, તેમજ ચક્રવત્તી નથી. તેમજ સંસારમાં પણ તેવું સુખ કાઇ પણ સ્થલે નથી. ૩૬૪

ઋષભદેવ પ્રભુને મહા સમર્થ ઇન્દ્રો શા કારણથી નમતા હતા તે જણાવે છે:---

એમ જાણી ત્રણ ભુવનના જીવ જેની આણને માથે ચઢાવે જેહ પ્હેલા તીર્થપતિ રાજા અને;

### મેરૂને પણ દંડરૂપે છત્રરૂપે ધરણિને, કરવા હતી જસ શક્તિ નમતા ઇંદ્ર ચાેસડ જેમને. ૩૬૫

રપડાર્થ:- —એમ જાણીને જે ત્રણ જગતના જીવો પણ જે પ્રભુની આજ્ઞાને માથે ચઢાવતા હતા તે પ્રથમ તીર્થપતિ તથા પ્રથમ રાજા શ્રીઋષભદેવ પ્રભુની એવી અલૌકિક શક્તિ હતી કે જેતાથી મેરૂ પર્વત લાખ યોજન ઉંચા છે તેને દંડ રૂપે અને પૃથ્વીને છત્ર રૂપે કરવાને પ્રભુ શ્રી ઋષભદેવ સમર્થ હતા. એવા પ્રભુ શ્રી ઋષભદેવને ચાસઠે ઇંદ્રો પૂર્ણ ઉદ્ધાસથી નમસ્કાર કરતા હતા. ૩૬૫

પ્રથમ ચક્રવર્ત્તી છતાં ભરત રાજા કેવલી થવા છતાં મુનિ વેષને અંગીકાર કરે છે. તે વગેરે બીના ત્રણ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

> તે ઋષભ પ્રભુ રાજ્ય છંડી સાધતા ચારિત્રને, કમેઈ હણી કેવલ લહી તારક લદ્યા નિવઈણને; પુત્ર પ્હેલા તેમના જે ચક્રિમાં પ્હેલા વલી, આણ જેની સુર અસુર પણ માનતા હવે વલી. ૩૬૬

સ્પષ્ટાથ :— ૩ દયમા શ્લોકમાં કહેલા સ્વરૂપવાલા તે ભવમાં જ્ઞાનથી માેક્ષે જવાનું જાણનારા પ્રથમ રાજા શ્રી જાયભદેવે રાજય અને ભાગાને છેહીને ચારિત્ર લીધું હતું. અને તે ચારિત્રના અળે ઘાતી કર્માને હણીને કેવલજ્ઞાન પામ્યા હતા. વળો જેઓ તારક હતા એટલે જેમણે બીજા અનેક ભવ્ય જીવાને આ સંસાર સમુદ્રમાંથી તાર્યા હતા તેવા શ્રી જાયભદેવ તીર્થ કરપણે વિચરીને ત્યાર પછી આકી રહેલાં ચાર અઘાતી કર્માને હણીને નિર્વાણ એટલે માેક્ષને પામ્યા. વળી તે પ્રથમ જિનેશ્વરના પ્રથમ પુત્ર જે આ ચાલીસીમાં ભરત ક્ષેત્રમાં પ્રથમ ચક્રવર્તી રાજા હતા અને જેમની આજ્ઞાને સુર એટલે વૈમાનિકાદિ દેવતાઓ તથા અસુર એટલે ભુવનપત્યાદિક દેવતાઓ પણ હર્ષ પૂર્વ ક માનતા હતા તેવા ભરત ચક્રવર્તી હતા. ૩ દ દ

સૌધર્મ હરિના અર્ધ આસન પર વિરાજે જે વલી, તેહ ચક્રી ભરત પણ આદર્શ ભુવને કેવલી; ભાવ ચારિત્રી છતાં પણ આયુ લાંબું જાણીને, મુનિવેષધારી વિચરતા પ્રતિબાધતા ભવિ વર્ગને. ૩૬૭

સ્પાષ્ટાર્થ:—વળી જે (ભરત ચક્રવર્તા) સૌધર્મેન્દ્રના અર્ધ આસન ઉપર બેસતા હતા, તેવા ભરત ચક્રવર્તી અનિત્ય ભાવના ભાવતાં આરિસા ભુવનમાં જ કેવલગ્રાન પામ્યા અને તેથી ભાવ ચારિત્રની તેરમા ગુણસ્થાનકની ઉચ્ચ કેાડીમાં વર્તતાં છતાં પણ પોતાનું આયુષ્ય હજ લાંભું છે એવું જાણીને ત્યાગ ભાવ જણાવનાર મુનિ વેષને ધારણ કરીને લબ્ય જીવાના સમૂહને પ્રતિબાધ કરતા વિચરતા હતા. ૩૬૭

> કાઇ પૂછે કુણ તમે મુનિ તેહ ઉત્તર આપતા, ભિક્ષુ હું છું ઈમ કહંતા હર્ષ અતિશય પામતા; એક લાખ પૂરવ સુધી ચારિત્ર પાળી રંગથી, ભગ્યજનને તારતા ધારી કૃપા ઉપદેશથી. ૩૬૮

સ્પષ્ટાર્થ:—કાઇ તે ભરત મુનિને પૂછે કે તમે કોણ છે ત્યારે રાજર્ષિ મુનિરાજ હું છ ખંડનો ધણી ભરત ચક્રવર્તી હતો. એમ કહેતા નથી; પરંતુ હું ભિક્ષુ—સાધુ છું એમ કહેતાં અતિશય હર્ષ પામતા હતા. આવા દયાળુ ભરત મુનિવરે એક લાખ પૂર્વ વર્ષ સુધી રંગથી એટલે ભાવપૂર્વક ચારિત્ર પાળીને અને ભવ્ય જીવોને ઉપદેશ આપીને તેમને આ સંસારમાંથી તારતા હતા. ૩૬૮

એ પ્રમાણુ પ્રલુજી પાતે જે વંશમાં જન્મ્યા છે તે રાજાઓની ત્યાગ ભાવના ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

> કર્મા અધાતી ચાર હણતા સિહિ પદને પામતા, એ ભરતમુનિ વંદતા અહુ પાપ પુંજે વિણસતા; તેમના લઘુભાઈ બાહુબલીજ બાહુબલી હતા, મૂઠી ઉપાડી લાેચ કરીને શુદ્ધ સંયમ સાધતા. ૩૬૯

રપષ્ટાર્થ:—તે ભરત મુનિરાજ પણ ભાકી રહેલાં નામ, ગોત્ર, વેદનીય અને આયુષ્ય નામનાં ચાર અઘાલી કર્મોનો નાશ કરીને તેમના પિતાની જેમ સિદ્ધિપદને પામ્યા. આવા ભરત મુનિને વંદન કરવાથી ઘણાં પાપના સમુદાયાનો નાશ થાય છે. વળી તેમના નાના ભાઈ જેમનું નામ બાહુબલી હતું, અને જેઓ ખરેખર બાહુ એટલે ભુજાઓના બળમાં ભરત ચક્રવર્તી કરતાં પણ ચિંહઆતા હતા, તેઓ પણ પોતાના માટાભાઇ ભરત ચક્રવર્તીની સાથે યુદ્ધ કરતાં તેમને મારવાને માટે ઉપાઢેલી પોતાની મુઠી વહેજ લાચ કરીને શુદ્ધ ચારિત્રને પાળતા હતા. કહેવાનો સાર એ છે કે આ બધાં મહાપુર્ધા પણ ત્યાં માર્ગજ સાચા મુખનું સાધન છે, એમ સમજને ત્યાંગી બની માક્ષને પામ્યા, તા બીજા સામાન્ય જવાએ તો જરૂર સંયમની નિર્મલ સાધના કરી મુક્તિના સુખ મેળવવા જોઇયે. ૩૬૯

માન તજતા કેવલી થઈ મુક્તિના સુખ પામતા, તેમ સૂર્યયશા મહાયશા અતિઅલ ક્રમે નૃપ થતા; અલવીર્ય ક્રીત્તિ વીર્ય તિમ જલવીર્ય પણ ભૂપતિ થતા, અનુક્રમે તે વંશમાં દાદા પિતા મુજ નૃપ થતા. ૩૭૦

તેઓ બધા સંયમ લહીને સિહિ પામ્યા અહીં વલી, ભરતાદિમાં તિમ મહાવિદેહે જીવ ઘણાં પામે વલી; પામશે જીવા અનંતા સત્ય સુખ ચારિત્રથી, ચારિત્ર સાધનથી જ ઉત્તમ કહ્યો નરભવ નિયમથી. ૩૭૧

રપાડાર્થ:—દીક્ષા લીધા પછી તે ખાહું જલિ મુનિને જયાં સુધી અભિમાન હતું ત્યાં સુધી કેવલજ્ઞાન થયું નથી, પરંતુ જેવા તેમણે તેનો ત્યાગ કર્યો કે તરત જ તેમને કેવલજ્ઞાન થયું અને અનુક્રમે તેઓ પણ માક્ષે ગયા. ભરત ચકીના પુત્ર સ્પ્યથા રાજા તેમજ અનુક્રમે તેમની પાટે થએલા અતિબલ રાજા, અલવીર્ય રાજા, કીર્તિ વીર્ય રાજા તેમ જલવીર્ય રાજા પણ ત્યાંગી થઇને માક્ષે ગયા છે તેવા ઇફ્લાકુ વંશમાં મારા દાદા અને પિતા ઉત્પન્ન થયા હતા. તે ખધાએ રાજાઓ સંયમ લઇને કેવલી થઇને માક્ષે ગયા. એ પ્રમાણે ભૂત-કાળમાં અહીં તથા બીજા ભરત ક્ષેત્રાદિમાં પણ અનંતા જીવા મોક્ષ જાય છે. તેમજ ચારિત્રનું પાલન કરી અનંતા જીવો મોક્ષે જશે. મનુષ્ય ભવમાં આ ચારિત્રને સાધવાની અનુક્લતા હોવાથી જ તે (મનુષ્ય ભવ) સૌથી શ્રેષ્ઠ કહ્યો છે. ૩૭૦—૩૭૧

જેઓ સર્વ વિરતિ પાળવાને અસમર્થ હેાય તેમને દેશવિરતિ પાલવાના ઉપદેશ કરે છે:—

> માહાદયે ન સમર્થ જેઓ સર્વવિરતિ પાલવા, તે જેના ઉદ્યમ કરંતા દેશવિરતિ પાલવા; ઉત્કૃષ્ટ આઠ ભવા કરી શિવ દેશ વિરતિ પાલતા, પાસતા શ્રાવક જેના સમ્યક્ત્વ ગુણને પાલતા. ૩૭૨

મપશ્રાથ:—જેઓ માહનો એટલે પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયનો ઉદય હોવાથી સર્વ વિરતિ રૂપી ચારિત્ર ધર્મ પાલવાને સમર્થ ન્હાતા તેવા મનુષ્યા દેશવિરતિ ચારિત્ર પાલવાને ઉદ્યમ કરે છે. અને એવા દેશવિરતિ શ્રાવકા સમષ્ટિત ગુણ સહિત બતાદિનું પાલન કરતા વધારેમાં વધારે આઠ ભવા કરીને માઢે જાય છે. માટે જેઓથી સર્વ વિરતિનું પાલન ન ખની શકે તેવા ભવ્ય જીવાએ દેશવિરતિ ચારિત્રનું તો પાલન કરવું જોઇએ. અને જેઓ દેશવિરતિ પણ ધારણ કરી શકે નહિ, તેવા જીવાએ સમ્યકત્વ ગુણની પાલના જરૂર કરવી,

જોઇયે. આવા સમ્યગ્રહિ જીવા વધારેમાં વધારે અર્ધ પુક્રમલે પરાવર્ત્ત કાલ વીત્યા ખાદ તો જરૂર નિર્મલ સમ્યકત્વાદિ ત્રણની સાધના કરી માક્ષના સુખ પામે છે. ૩૭૨

સમક્તિ પાર્મીને પડેલા જીવાે ઉત્કૃષ્ટથી કયારે માેક્ષે જય તે જણાવી પ્રભુની દેશના સાંભળી ભવ્ય જીવો ચારિત્રાદિકને ગ્રહણ કરે છે તે બે શ્લાેકમાં જણાવે છે:—

> અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્ત્ત જ્ઞાન ચારિત્ર ગુણ ધરી, મુક્તિ પામે તે જેના ન મલે મનુજ ભવ કરી કરી; અજિત પ્રભુની દેશના પહેલી સુણી જેવા ઘણાં, ચારિત્ર લેતા પાસ પ્રભુની તિમ સગર ચક્રીશના. ૩૭૩

જનક ભાવ યતીશ શ્રી વસુમિત્ર જિનવરની કને, દીક્ષા ગ્રહે બીજા જના સમ્યકત્વ અણુવ્રત આદિને; ગણુધર પદાચિત મુનિવરા પંચાણું પ્રભુએ જાણીને, ત્રિપદી સુણાવી રચે પૂર્વા ચૌદ બારે અંગને ૩૭૪

મુખ્ટાર્થ:—વળી તેવા પણ મનુષ્યો છે કે જેઓ એક વાર સમક્તિ પામ્યા છતાં પડીને મિચ્ચાત્વી થાય છે તેઓ વધારેમાં વધારે અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્ત કાલ સુધી જ સંસારમાં રખંડે છે, તે પછી જરૂર મોણે જાય છે. છેવટે પ્રભુએ કહ્યું કે ફરી ફરીને મનુષ્ય લવ મળતો નથી એમ સમજીને આત્મહિત જરૂર સાધજો. આ પ્રમાણેની અજિતનાથ પ્રભુની પ્રથમ દેશના સાંભળીને ઘણા ભવ્ય જીવોએ (નર-નારીઓએ) પ્રભુની પાસે ચારિત્ર લીધું. તથા સગર ચક્કવર્તીના પિતા જેમનું નામ વસુમિત્ર હતું અને જેઓ ભાવયતિ રૂપે રહેલા હતા તે પણ પ્રભુની પાસે દીક્ષા શ્રહેણ કરે છે. વળો જે બીજા જીવો ચારિત્ર લેવોને અસમર્થ હતા તેઓમાંના કેટલાક ભવ્ય જીવોએ સમક્તિને તથા કેટલાકે અણવત વગેરે શક્તિ મુજળ શ્રહેણ કર્યા. આ અવસરે ગણધર પદને યોગ્ય પંચાણ મુનિવરોને જાણીને તેમને "ઉપ્પન્નેઈવા, વિગમેઈવા, ધુવેઈવા" એ ત્રિપદી સંભળાવી એટલે ડુંકાણમાં આ લોકમાં રહેલા દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું કે આ દ્રવ્યો એક પર્યાય રૂપે ઉત્પન્ન થયા એમ કહેવાય છે તેજ વખતે પૂર્વ પર્યાય રૂપે નાશ પામ્યા એમ કહેવાય છે અને દ્રવ્ય રૂપે તો ધુવજ છે એટલે કદાપિ નાશને પામતા નથી. આ રીતે ત્રણ ધર્માં બીજા દ્રવ્યોમાં ઘટાવવા. આવી અર્થની ત્રિપદી પ્રભુ શ્રી અજિતનાથના મુખે સાંભળીને તે ગણધરોએ ચૌદ પૂર્વી સહિત બાર અંગોની રચના કરી. ૩૭૩—૩૭૪

તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજ શું કરે છે વગેરે ખીના જણાવે છે:--

ઇંદ્ર ચૂર્ણે પૂર્ણ થાળ ત્રહી ઊભા પ્રભુની કને. પ્રભુ ચૂર્ણ ગિણના શીર્ષ નાંખે શુભ વિધિએ તેમને; સુત્રાદિથી દ્રવ્યાદિથી અનુયાગની તિમ ગણ તણી, આપે અનુજ્ઞા ચૂર્ણ નાંખે ઉપર સવિ ગણધર તણી. ૩૭૫

સ્પષ્ટાર્થ:—તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજ પાતાના સ્થાનેથી ઉઠે છે, અને ચૂર્જુથી એટલે વાસક્ષેપથી ભરેલા થાળ લઇને પ્રભુની પાસે આવીને ઉભા રહે છે. ત્યાર પછી પ્રભુ શ્રી અજિતનાથ તીર્થ કર તે દરેક ગણુધરાના મસ્તક ઉપર તે ચૂર્જુ (વાસક્ષેપ) નાંખે છે. ત્યાર પછી શુભ વિધિ પૂર્વ ક પ્રભુએ તે ગણુધરાને સ્ત્રાદિથી એટલે દ્રત્યથી અર્થથી તથા તદુભય એટલે સ્ત્ર અને અર્થથી, તેમજ દ્રવ્યાદિથી એટલે દ્રવ્યથી, ગુણુથી તથા પર્યાયથી અને નયથી અનુયાગની તથા મુનિ ગણુને સંભાળવાની અનુત્રા આપી. ત્યાર પછી સવિ એટલે બધા દેવા તથા મનુષ્યા ગણુધરાના મસ્તક ઉપર ચૂર્જુ નાખે છે. ૩૭૫ તે વખતે પ્રભુ ગણુધરાદિને દેશના સંભળાવે છે, તે બીના તથા બલિ વગેરેનું સ્વરૂપ બે

શ્લાેકમાં જણાવે છે:—

દેવાદિ તિમ પ્રભુ ગણધરાને દેશના સંભળાવતા, પૂર્ણ થતા પૌરૂષી અલિ સગર ચક્રી લાવતા; આગળ પ્રભુની પુષ્પવૃષ્ટિતણી પરેજ ઉછાળતા, દેવા ગ્રહે અર્ધાંશ શેષે સગર અર્ધા રાખતા. ૩૭૬

રોષ રોષ ગ્રહે અલિથી પૂર્વ રાગા વિણસતા, ષટ માસ સુધી રાગા નવા અલિથી કદી ના ઉપજતા; મધ્યગઢ કશાન દેવચ્છંદ પર પ્રભુ આવતા, સિંહસેનજ મુખ્ય ગણધર દેશના ત્યાં આપતા. ૩૭૭

સ્પાષ્ટી — તે વખતે હાથ જોડીને રહેલા ગણુધરા તથા દેવા વગેરેને પ્રભુ એક પહાર સુધી હિત શિક્ષા ક્રમાવવા (શિખામણુ) રૂપ દેશના સંભળાવે છે. પછી પ્રથમ પૌરૂષી પૂરી થતાં પ્રભુ દેશના પૃર્ણ કરે છે. તે પછી સગર ચક્રવર્તા એ ળનાવેલા ચાર પ્રસ્થ પ્રમાણ સુંદર ખલિ થાળમાં નાંખીને પ્રભુની આગળ ચક્રવર્તા લાવે છે. તે ખલિ શુદ્ધ અને સુગંધિદાર શાલિ એટલે ચાખાનો ખનાવવામાં આવે છે. પછી તે ખલિની આસપાસ મનુષ્યા તથા દેવો વીંટાઇને પ્રભુની આગળ ઉભા રહીને તે થાળમાંથી ખલિ લઇને પ્રભુની આગળ જાણે પુષ્પવૃષ્ટિ કરતા હોય તેવી રીતે ઉછાળે છે. તે ખલિનો અર્ધી ભાગ દેવો શહણ કરે

છે. બાકીના અર્ધા ભાગમાંથી અર્ધા એટલે ચાથા ભાગ સગર ચક્રવર્તી બ્રહ્મણુ કરે છે. અને બાકી રહેલામાંથી થાંડા થાંડા ભાગ બીજા મનુષ્યા બ્રહ્મણુ કરે છે. આ બલિનો એવા પ્રભાવ છે કે તેનાથી પૂર્વના રાગા નાશ પામે છે. તેમજ છ મહિના સુધી બીજા નવા રાગા પણ કદાપિ ઉત્પન્ન થતા નથી. એ પ્રમાણે બલિ વૃષ્ટિનો વિધિ પૂરા થયા પછી પ્રભુ મધ્ય ગઢના અંતરમાં ઇશાન પૂણામાં રચેલા દેવ છે દેને વિધે વિસામા લે છે અને તે વખતે (બીજી પૌરૂષીમાં) પ્રભુના મુખ્ય ગણધર સિંહસેન ત્યાં આગળ દેશના આપે છે. ૩૭૬—૩૭૭

પ્રથમ ગણધરની દેશનાનું સ્વરૂપ જણાવે છે;---

બીના અસંખ્યાતા ભવાની ઉત્તરેજ જણાવતા, પ્રભુ પ્રભાવે તેમને ' છદ્મસ્થ ' કાઈ ન ધારતા; ગણવા નહી અહીં કેવલી ત્રણ લાભ આના જાણ્યે, ગુરૂ શિષ્ય ક્રમ ગુરૂ શ્રમ વિલય તિમ સમપ્રતીતિ ધારિયે. ૩૭૮

સ્પેષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી તે સિંહસેન ગણધર દેશના આપે છે, તેમાં જે છવા તેમને પૂર્વ લવની બીના વગેરેના પ્રશ્ન પૂછે છે, તેમના અસંખ્યાતા લવાની બીના પ્રભુના પ્રભાવથી તેઓ જણાવે છે. અને પ્રભુના પ્રભાવથી આ છદ્મસ્થ છે એવું પણ કાઈ ધારતું (જાણી શકતું) નથી. ફક્ત કેવલીએજ તેમને છદ્મસ્થ રૂપે જાણે છે. અહીં ગણધરની દેશનાના ત્રણ ગુણ (લાભ) જણાવ્યા છે, અને તે આ પ્રમાણે:—૧ શુરૂ શિષ્ય ક્રમ એટલે ગુરૂની દેશના પૂરી થયા પછી શિષ્ય દેશના આપે તે ક્રમ સચવાય છે. ૨ ગુરૂ શ્રમ વિલય એટલે ગણધર દેશના આપે તેથી પ્રભુના શ્રમનો નાશ થાય છે એટલે પ્રભુને તે વખતે વિસામા મળે છે અને ૩ સમ-પ્રતીતિ એટલે શ્રોતાઓને તીર્થ કરની દેશના જેવી જ ગણધરની પણ દેશના હોય છે એવી સરખાપણાની પ્રતીતિ એટલે ખાત્રી થાય છે. ૩૭૮

દેશના પૂરી થયા પછી દેવા નંદીશ્વર દ્વીપે જાય છે તે જણાવે છે:--

પૌરૂષી બીજી થતા પરિપૂર્ણ ઇંદ્રાદિક સુરા, ન દીજારે ઉત્સવ કરી સ્વસ્થાન પ્હેાંચ્યા પાંસરા; પ્રભુ આદિને વંદન કરી ચક્રી અયાેધ્યા આવતા, અધિષ્ઠાયક તીર્થ'કરા મહાયક્ષ અજિતબલા. ૩૭૯

સ્પન્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે ગણધર મહારાજ પણ એક પહેાર સુધી દેશના આપે છે અને બીજી પૌરૂષી પૂરી થાય એટલે દેશના પૂરી કરે છે. ત્યાર પછી ઈંદ્ર વગેરે દેવતાએ! સીધા નંદીશ્વર દ્વીપે જાય છે અને ત્યાં અઠ્ઠાઇ મહેાત્સવ કરીને પછી ત્યાંથી સીધા પાતપાતાના સ્થાને જાય છે. સગર ચક્રવર્તી પણ પ્રભુ વગેરેને વંદન કરીને અયોધ્યા નગરીમાં આવે છે. આ અજતનાથ પ્રભુતા હીર્થના અધિષ્ઠાયક દેવ મહાયક્ષ નામનો યક્ષ છે. આ યક્ષ સ્થામવર્ણનો તથા હાથીના વાહનવાળા છે. અને અજિતબલા નામની અધિષ્ઠાયિકા દેવી જાણવી. ૩૭૯

પ્રભુનું વિહાર કરીને કોશાંળી નગરીએ આવલું તથા ત્યાં આપેલી દેશના ચાર શ્લોકમાં જણાવે છે:—

> વિચરતા પ્રભુદેવ કૌશાંબી સમીપે આવતા, દેવે રચેલા સમવસરણે દેશના ઇમ આપતા; હે ભગ્ય જીવા! ધર્મ સાધન પ્રબલ પુષ્યે પામાએ, શુદ્ધ ભાવે સાધીએ તાે સિદ્ધ સ્થાને પ્હાંચીએ. ૩૮૦

રપષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી પ્રભુ શ્રો અજીતનાથ ભગવાન વિકાર કરતા કરતા કૌશાંખી નામની નગરીના ઉદ્યાનમાં પધારે છે. અને તે વખતે દેવતાએ રચેલા સમાસરણની અંદર સિંહાસને બેસીને પ્રભુ આ પ્રમાણે દેશના આપે છે કે–હે ભવ્ય જીવા! પ્રભલ પુષ્યના ઉદય હાય તા જ ધર્મસાધન એટલે ધર્મ સાધવાની સામશ્રી પ્રાપ્ત થાય છે. અને જો શુદ્ધ ભાવથી ધર્મ સાધીએ તા સિદ્ધ સ્થાન એટલે મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. ૩૮૦

મુખના સમયમાં ના કુલાશા પુણ્ય ખાલી થાય છે, દુઃખના સમયમાં ખિન્ન ન થશા પાપ ખાલી થાય છે; જન્મ્યા મરે પણ સર્વ વિરતિ આદિને આરાધતા, હસતા મરે બીજા જેના બહુ રાઈ મૃત્યુ પામતા. ૩૮૧

મ્પાન્ડાર્થ:—વળી હે લબ્ય છવા! પુષ્યના ઉદયથી સુખનો સમય આવે ત્યારે તમે કૃલાશા નહિ. કારણ કે તે સમય પુષ્યને ખાલી થવાનો છે, એમ સમજવું. ને ચેતીને દાનાદિની સાધના જલદી કરી લેવી. વળી દુ:ખના સમય આવે એટલે પાપના ઉદયથી અશાતા વગેરે દુ:ખનો અનુભવ થાય ત્યારે ખિત્ર થશા નહિ. જેટલું દુ:ખ લાગવ્યું, તેટલા પાપનો કચરા ઓછા થયા, એમ સમજને રાજી થવું, હાયવાય કરવી નહિ, સમતાભાવ ટકાવવા. અથવા જેવાં કર્મ ઉદય આવ્યાં તેવાં લાગવ્યા વિના છુટકા નથી. પાપનો ઉદય થાય ત્યારે એમ જાણું કે મારા પૂર્વે આંધેલા પાપ કર્મા રૂપી કચરા ખાલી થાય છે. વળી જેએ જન્મ્યા છે તેઓ અવશ્ય મરવાના છે જ. પરંતુ જેઓ મનુષ્ય જન્મ પામીને સર્વ વિરતિ દેશ વિરતિ વગેરેને પાળે છે તેવા પુરુષા મરતી વખતે હસતા હસતા મરે છે, કારણ કે

તેઓને મરણુનો ભય હોતો નથી. અને બીજા મનુષ્યા જેઓએ કાઇ પણ જાતનું ધર્મારાધન કર્યું નથી તેવા અધર્મી જીવાે રાતા રેતા અથવા અક્સોસ કરતા કરતા મરે છે. ૩૮૧

> સદ્દગુણ તમારા યાદ કરતા ગુણિજનો આંસુ વહે, જીવન મૃત્યુ એજ ઉત્તમ સાધનારા શિવ લહે; જ્ઞાની ફલો કૃતકર્મના બહુ ધૈર્ય રાખી અનુભવે, અજ્ઞ પામે કલેશ તે ક્ષણ ધૈર્ય ન ધરી ભાગવે. ૩૮૨

રપાષ્ટાર્થ:—તે વખતે ગુણુગાહી પુરૂષા તમારા (સર્વ વિરંતિ વગેરે આરાધી મરનારના) ગુણાને યાદ કરીને આંખમાં આંસુ લાવે છે. અને તેમનું જ જીવવું તથા મરવું ઉત્તમ છે કે જેઓ તે ભવમાં આત્મહિત સાધે છે. અને જ્ઞાની પુરૂષા પાતે કરેલા કર્મનાં શુભાશુભ ક્લાને બહુ ધીરજ રાખીને એટલે કાઇ પણ પ્રકારનો હર્ષ કે શાક કર્યા વિના ભાગવે છે. પરંતુ જેઓ અજ્ઞ એટલે અજ્ઞાની છે તેવા પુરૂષા તેવા કર્મને ભાગવવાના સમયે કલેશ કરતા કરતા કરતા કર્માનાં કલ ભાગવે છે એટલે ધૈર્ય રાખીને અથવા સમતા ભાવ રાખીને ભાગવતા નથી. તેથી તેઓ નવાં ઘણાં ચીકણાં કર્મા બાંધે છે. જેઓ સમતા ભાવે તાવ વગેરેની વેદના ભાગવે, તેમને ચીકણાં કર્મ ખંધાતા નથી ૩૮૨

ખાડા વિચારા ના કરા બાલા જરૂરા કાયથી, કરજે પ્રવૃત્તિ પણ જરૂરા અધિકમાં હિત રજ નથી; દેખવું સુણવું જરૂરા પૂર્વ વૈર ખમાવજે, વૈરા નવા ઉપજાવશા ના શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખજે. ૩૮૩

મ્પાન્ડાર્થ:—વળી પ્રભુજ દેશના દેતાં જણાવે છે કે હે લવ્ય જવા ! તમે ખાટા (બીન જરૂરી) વિચારા કરશા નહિ. કારણ કે ખાટા વિચારા કરવાથી આર્ત રોદ્ર ધ્યાન થાય છે અને તેથી ઘણાં ચીકણાં કર્મા ખાંધાય છે. વળી જેટલું ખાસ જરૂરી હાય તેટલું જયણા પૂર્વક (હિત-મિત-સાચું) ખાલજો. વળી કાયાથી પણ જેટલી ખાસ જરૂરી હાય તેટલી પ્રવૃત્તિ અથવા ચેષ્ટા કરજો. પરંતુ નકામી પ્રવૃત્તિ કરશા નહિ. કારણ કે તેમાં જરા પણ હિત નથી. કારણ કે તેમાં જવ હિંસાનો સંભવ છે. વળી જેટલું જરૂરનું હાય તેટલું જ જોનું તથા સાંભળનું. આ ઉપરાંત તમારે જેમની સાથે પૂર્વનું વેર હાય તેમને ખમાવજો. વળી નવા વર બાંધીને શત્રુ વધારશા. નહિ. કારણ કે વેર અનેક ભવા સુધી પરંપરાએ દુ:ખ આપનારૂં થાય છે. વળી જિનેશ્વરના વચન ઉપર શુદ્ધ શ્રદ્ધા રાખજો. એટલે કે નિર્મલ સમ્યકત્વ ગુણને ધારણ કરજો. ૩૮૩

પ્રાથાણે પૂછેલા પ્રશ્નના જવાળમાં પ્રભુ સમકિતનો મહિમા બે શ્લોકમાં સમજાવે છે:—

એ સમય નિજ નાર સાથે એક બ્રાહ્મણ નાથને, "આ આવી રીતે કિમ થયું ?" ઉત્તર દીયે પ્રભુ એહને; 'સમ્યકત્વનાજ પ્રભાવથી એલું અન્યુ" સમ્યકત્વ એ, વિ<sup>દ</sup>નનાશક સાધ્ય સાધક કર્મ નાશક જાણિયે. ૩૮૪

સ્પેપ્ટાર્થ:—પ્રભુ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે દેશના આપતા હતા ત્યારે એક ખ્રાહ્મણ પાતાની સ્ત્રીને સાથે લઇને ત્યાં આવે છે અને પ્રભુને એમ પ્રશ્ન પૂછે છે કે "હે ભગવન આ આવી રીતે કેમ થયું?" તે વખતે પ્રભુએ ખ્રાહ્મણને જવાળમાં કહ્યું કે "સમ્યકત્વના પ્રભાવથી જ એવું ળન્યું." એ વખતે સમક્તિ કેવું છે તે જણાવતાં પ્રભુ કહે છે કે સમકિત અથવા સુદેવ, સુગુરૂ અને સુધર્મ ઉપરની શ્રહા એ વિઘનાશક એટલે વિઘો અથવા સંકટોના નાશ કરનાર છે. સાધ્ય સાપક એટલે જે સાધવાનું હાય તે સાધ્ય કહેવાય. તેને (માસને) સાધવામાં સાધન અથવા કારણ છે. તેમજ આ સમક્તિ કર્મનાશક એટલે કર્માને નાશ કરનારૂં છે. ૩૮૪

સમ્યકત્વવંતા જીવ બાંધે દેવ આયુ તેહને, સંકંદે પણ મદદ કરતા દેવ પણ ઘે માેક્ષને; જિન નામ બંધ કરાવનારૂં ઇમ સુણી પ્રભુવચનને, સત્ય માને તેહ પણ સિંહસેન પૂછે તત્ત્વને. ૩૮૫

સ્પેપ્ટાર્થ:—વળી સમક્તિવાળા જવ (મનુષ્ય-તિયે ચ) જો સમક્તિ પાામ્યા પહેલાં આયુષ્ય ન બાંધ્યું હોય તો તે દેવતાનું આયુષ્ય બાંધે છે. વળી સમક્તિવાળા જવાને દેવા પણ સંકટના સમયમાં સહાય કરે છે. વળી સમક્તિથી માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમજ તે સમક્તિ જિનનામ અથવા તીર્થ કર નામ કર્મના બાંધ કરાવનારૂં છે. એટલે સમક્તિ વિના જિનનામ કર્મના બાંધ થતા નથી. એ પ્રમાણે સમક્તિનો મહિમા જણાવનારાં પ્રભુનાં વચનો સાંભળીને પ્રભુના મુખ્ય ગણુધર સિંહસેન નામના છે તેઓ પાતે જ્ઞાનથી આ બ્રાહ્મણની હકીકત જાણતા હતા તો પણ બીજા જવોને બાંધ થવાને માટે પ્રભુને પૂછે છે કે હે ભાવત! આ સાંકેત જેવા પ્રશ્ન અને ઉત્તરનો શા ભાવાર્થ છે તે અમને જણાવા? ૩૮૫ પ્રભુ શુદ્ધભટ તથા સુલક્ષણાની બીના ચાર શ્લોકમાં જણાવે છે:—

વિસ્તારથી સમજાવતા ઉત્તર વિષે સિંહસેનના, આ શુદ્ધભટ ધ્રાહ્મણ અને તસ નાર નામ સુલક્ષણા; ધન કાજ જાય વિદેશમાં ઉપદેશથી સાધ્વીતણા, સમ્યકત્વ પામી સુલક્ષણા ભાખી ગુણા સમ્યકત્વના. ૩૮૬ રપેષ્ટાર્થ:—તે વખતે પ્રભુ સિંહેસેન ગલુધરના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તે ખ્રાક્ષણની હકીકત વિસ્તારથી સમજાવે છે. ડુંક બીના આ પ્રમાણ:-શાલિગ્રામ નામે એક અબહાર (દાનમાં મળેલી જમીન ઉપર વસેલ ગામ) હતું. તેમાં દામાદર નામે એક બ્રાહ્મણ રહેતા હતા. તેને સામા નામે સ્ત્રીથી શુદ્ધભટ નામે પુત્ર થયા. તે ઉંમર લાયક થયા ત્યારે તેને સિદ્ધભટ નામના બ્રાહ્મણની સુલક્ષણા નામે પુત્રી સાથે દામાદરે પરભાવ્યો. તે સુલક્ષણા અને શુદ્ધભટનો કેટલાક કાળ સુખમાં ગયા પછી તેમના માતાપિતા મરણ પામ્યા. ત્યાર પછી કમનશીએ શુદ્ધભટ નિર્ધન ખની ગયા. તેથી શરમને લીધે કહ્યા સિવાય પરદેશ ચાલ્યા ગયા. તેથી શુદ્ધક્ષણા ચિંતાતુર રહે છે. તેવામાં વિપુલા નામના સાધ્વી તે સુલક્ષણાને ત્યાં ચામાસું રહ્યા. અને ચામાસામાં સાધ્વીનો ઉપદેશ નિરંતર સાંભળવાથી તે પતિ વિયાગનું દુ:ખ ભૂલી ગઇ. સાધ્વીએ તે સુલક્ષણાને સમક્તિનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ સમજાવ્યું. અને તેથી સુલક્ષણા પણ નિશ્વલ સમક્તિવાળી થઇ. ચામાસું પુરૂં થયે સાધ્વીજીએ વિહાર કર્યા. ત્યાર પછી તે શુદ્ધભટ પરદેશથી ઘણું ધન કમાઇને આવ્યા ૩૮૬

સમ્યકત્વ ગુણ પતિને પબાડે એઉ શ્રાવક ધર્મ ને, પાલતા સુત પામતા પણ અન્ય નિ દે એઉને; તિરસ્કાર સહન ન હોતાં અન્ય જનની દેખતાં, ક્રોધે ભરાઈ વિષ્ઠ સુતને અગ્નિ માંહી ફેંકતા. ૩૮૭

મુખ્યાર્થ:—શુદ્ધભંદે પોતાની સ્ત્રી સુલક્ષણાને પૂછ્યું કે પહેલાં તું મારા વિયોગને શાંદા કાલ પણ સહન કરી શકતી નહોતી, તો તેં આટલા કાલ કેવી રીતે મારા વિયાગને સહન કર્યા ? ત્યારે સુલક્ષણાએ સાધ્વીની હકીકત જણાવી. અને પતિને પણ સમક્તિ ગુણ પ્રાપ્ત કરાવ્યા. ત્યાર પછી તે ખંને જણા શ્રાવક ધર્મનું પાલન કરવા લાગ્યા. અવસરે તેમના ઘર પુત્રનો જન્મ થયા. ખંને જણા જૈન ધર્મ પાળતા હોવાથી ખીજા પ્રાક્ષણાં તેમની નિંદા કરે છે. એક વાર બાળકને લઇને તે શુદ્ધભટ પ્રાક્ષણાંની સભાથી વીંટાએલી ધર્મ અગ્નિષ્ટિકા (ધર્મ અંગીઠી) પાસે ગયા. તે વખતે ખીજા પ્રાક્ષણાં તેનો તિરસ્કાર કરીને કંહેવા લાગ્યા કે તું શ્રાવક છે માટે અહીંથી કર જા. આ તિરસ્કાર નહિ સહન થવાથી અન્ય જનોના દેખતાં "જે જિનેશ્વરા સાચા દેવ હાય અને તેમનો કંહેલા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપી ધર્મજ જો સાથા હાય તો મારા આ અગ્નિમાં ફેંકલા બાળક જીવતા રહા અને અગ્નિ શીતળ થાંઓ" એવી પ્રતિજ્ઞા સાથે તેણે બાળકને અગ્નિમાં ફેંકયા. તે વખતે આ કેવું સાહસનું કામ કર્યું! એમ વિચારી લોકો તેને ઠપકા આપવા લાગ્યા. ૩૮૭

સમ્યક્ત્વવંતી કાેઈ દેવી અગ્નિ શીત બનાવતી, પુત્ર અહર ઝીલતી ચિત્રસ્થ જિમ દર્શાવતી;

### સમ્યકત્વ મહિમા કાજ તેણે પુત્રની રક્ષા કરી, સ્ત્રી કહે એવું ન કરશા કાઇ દિન ક્રોધે કરી. ૭૮૮

રપાષ્ટાર્થ:—તે વખતે ત્યાં રહેલી કાઈ સમ્યગ્દિષ્ટ દેવીએ તે બાળકને અમિમાં પડતા ઝીલી લીધા અને અમિને શીતળ બનાવી દીધા. અને પુત્રને જાણે ચિત્રમાં રહેલા (ચિત્રેલા) હાથ તેમ સ્થિર બનાવી દીધા. આ રીતે દેવીએ સમક્તિનો મહિમા જણાવવાને માટે તે પુત્રનું રક્ષણ કર્યું. ખ્રાહ્મણા પણ આ હકીકંત જોઇને આશ્ચર્ય પામ્યા અને શુહભટ હર્ષ પામ્યા. ઘેર જઇને સ્ત્રીને આ હકીકત શુહભટે જણાવી. ત્યારે સમજી સ્ત્રોએ કહ્યું કે હવે આવું કદાપિ કરશા નહિ. કારણ કે કાઇ સમકિતી દેવે બાળકનું રક્ષણ કર્યું છે. પરંતુ જો તે વખતે કાઇ સહાયકારી દેવ દેવી નજીક ન હાત તા જરૂર બાળકનું મરણ થાત અને જૈન ધર્મની નિંદા થાત. એ પ્રમાણે તેણીએ પાતાના પતિને શીખામણ આપી. ૩૮૮

ભત્તારને સમ્ચકત્વ ગુણમાં તેહ થીર અનાવવા, આવી અહીં ત્યાં વિપ્ર પૂછે તેહ મેં સમજાવવા; બીના કહી પ્રતિબાધ પામ્યા બહુ જના અંને લઈ, ચારિત્ર સાધી શુદ્ધ મનથી શીઘ્ર અનતા કેવલી. ૩૮૬

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી તે સુલક્ષણા પતિને સમક્તિ ગુણમાં સ્થિર ળનાવવા માટે અહીં આવી. તે વખતે ધ્રાક્ષણે સંકેતમાં (ટ્રંકાણમાં) તે વિષે પ્રશ્ન પૂછ્યા અને તેના જવાળમાં મેં પણ તે તેમજ છે (એટલે સમક્તિનો જ પ્રભાવ છે) એમ કહ્યું. તે હકીકત સમજાવવાને માટે મેં તમને તેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું. આ ખીના સાંભળીને ઘણા માણસા પ્રતિખાપ પામ્યા. ત્યાર પછી તે ખંને જણાએ ચારિત્ર બ્રહ્યણ કર્યું. અને શુદ્ધ ભાવથી તે ચારિત્રનું પાલન કરીને ખંને જણા શ્રોહ સમયમાં કેવલજ્ઞાની ખન્યા. ૩૮૯-

સગર રાજા છ ખંડ સાધી ચક્કવર્ત્તી થાય છે તે ગીના જણાવે છે:---

ગંગા અને સિંધુ તણી બે બાજુના ચઉ નિષ્કુટે, તાસ મધ્યે બેઉ ખંડે છ ખંડ ભરતે જાણ્યે; ચક્રાદિ રત્ન બલે કરીને તેર અડુમ સાધતા, ખંડા છ એ તે સગર રાજા ચક્રવર્ત્તા ઇમ થતા. ૩૯૦

સ્પાષ્ટાર્થ: –આ ભરત ક્ષેત્રમાં ગંગા અને સિંધુ નામની એ નદીઓ આવેલી છે. આ ભરત ક્ષેત્રની વચમાં વૈતાઢય નામે પર્વત છે. તેણું ભરત ક્ષેત્રના એ વિભાગ કર્યો છે. ૧ ઉત્તરાર્ધ, ૨ દક્ષિણાર્ધ. તે દરેક વિભાગના તેમની વચમાં થઇને વહેલી ગંગા અને સિંધુ

www.jainelibrary.org

નહીએ ત્રણ ત્રણ વિભાગ કર્યા છે. તેથી ભરત ક્ષેત્રમાં કુલ છ ખંડ થાય છે અથવા ખીજી રીતે છ ખંડ આવી રીતે થાય, ગંગા અને સિંધુની બે બાજુના ચાર નિષ્કુટાથી ચાર ખંડ અને તેમની વચમાં રહેલા બે ખંડ એમ કુલ છ ખંડ છે. તે સગર ચક્રવર્તી જ્યારે ચક્ર રતન ઉત્પન્ન થશું ત્યારે તેના બલથી તેર અદ્ભમ કરીને તે છએ ખંડને જીતે છે અને એવી રીતે છ ખંડવાળી પૃથ્વીના ભાગવનાર ચક્રવર્તી બને છે. ૩૯૦

ચક્રવત્તી<sup>૧</sup>ની ઋદ્ધિ ત્રણુ શ્લાકમાં જણાવે છે :— :

ચૌદ રત્ન નિધાન નવ તિમ દેશ ખત્રીશની સહસ એ, બ્હાતેર સહસ મહાનગર દ્રોણ મુખ નવાળું સહસ એ; સહસ અડતાલીસ પત્તન કર્બદા ચાવીશ ને, સહસ ચૌદ હજાર તિમ સંબાધ સહસા સાલને. ૩૯૧

ખેડકા વિલ આકરા એકવીસ સહસ ગ્રામને, ક્રોડ છન્નુ પાયદળ પણ ક્રોડ છન્નુ જાણને; લાખ ચારાશી રથા અશ્વો કરી પણ તેડલા, એ સર્વના સ્વામી છતાં દઢધર્મિ ચક્રી એડલા. ૩૯૨

મપારા :—ચકલાનિ ચકરતન વગેરે ચૌદ રતનો હોય છે. જેમની સહાયથી ચકલા અનેક પ્રકારનાં કાર્યો સાધી શકે છે. વળી નવ નિધાન હોય છે. બત્રીસ હજાર દેશના સ્વામી થાય છે. ખેંહાંતેર હજાર મોટા નગરો હોય છે. નવાણ હજાર દ્રોણ મુખ (જ્યાં જલમાંગે જવું આવવું થતું હોય), અને અડતાલીસ હજાર પત્તનો હોય છે. જ્યાં હોડી વગેરેમાં ખેસીને જવાય, તે પત્તન કહેવાય. વળી ચાવીસ હજાર કર્ખાટા (જે ગામને નાનો કાટ હોય) હાય છે. ચૌદ હજાર સંખાધ (યાત્રાળુઓને ઉત્તરવાના સ્થાન ધર્મશાળા વગેરે)ના સ્વામી હતા. વળી સાળ હજાર ખેટકાના (જેને ધૂળનો કાટ હાય તેવા ગામાદિના) સ્વામી હતા. એકવીસ હજાર આકર (સાના વગેરેની ખાણુ)ના સ્વામી હતા. છન્નુ કોડ ગામના સ્વામી તેમજ છન્નુ કોડ પાયદળ (પગે ચાલનાર લશ્કર)ના સ્વામી હતા. ચારાસી લાખ રથના સ્વામી, તેમજ ચારાસી લાખ ઘોડા અને ચારાસી લાખ કરી એટલે હાથી હતા. આ ખધાના સગર ચકવર્તી સ્વામી હતા તે છતાં સગર ચકવર્તી ધર્મમાં દેઢ આસ્થાવાળા હતા. ૩૯૧—૩૯૨

બત્રીસ સહસ નૃપ સેવતા ચાેસક સહસ રમણી પતિ, ત્યાં નૃપસુતા બત્રીશ સહસ તિબ દેશની અધીં હતી;

www.jainelibrary.org

### નામે સુકેશા પરણતા સ્ત્રી રત્ન વૈતાઢયે લહ્યા, સગર નગરીમાં ગયા ચક્રિત્વ ઉત્સવ બહુ થયા. ૩૯૩

મુખ્ટાર્થ:—વળી તે સગર ચક્રવર્તીની ખત્રીસ હજાર રાજાઓ સેવા કરતા હતા. ચાસઠ હજાર રમણી એટલે સ્ત્રીઓના તેઓ સ્વામી હતા. તેમાં અડધી એટલે ખત્રીસ હજાર તો રાજાઓની કન્યાઓ હતી અને બાકીની અધિ એટલે ખત્રીસ હજાર દેશની કન્યાઓ હતી. વળી વૈતાઢય પર્વતને વિષે ગગનવહાલ નામના નગરના સુલાચન નામના વિદ્યાધર રાજાની પુત્રી સુકેસા સાથે પરણ્યા હતા, તે તેમના ચૌદ રત્નોમાં સ્ત્રો રત્ન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. ત્યાર પછી એટલે ભરત ક્ષેત્રના છ ખંડની સાધના કરીને સગર ચક્રવર્તી પાતાની નગરી વિનીતામાં પાછા આવ્યા. અને તે વખતે ચક્રિપણાના ઘણા માટા ઉત્સવા થયા. ૩૯૩

પ્રભુ શ્રી અજીતનાથનું આગમન વગેરે જણાવે છે:—

વિચરતા પ્રભુજી અહીં નગરી તણા ઉદ્યાનમાં, આવ્યા સગર ચક્રી પ્રમુખ જિન વાંદવા ઉત્સાહમાં; દેશના સુણતાં સમજતા પૂર્વ ભવના વૈરને, નિજ પૂર્વ ભવ દાન પ્રભાવે હું લહ્યો ચકિત્વને. ૩૯૪

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે શ્રી અજીતનાથ પ્રભુ વિહાર કરતા કરતા વિનીતા નગરીના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. તે વખતે સગર ચક્રવર્તી વગેરે આનંદ પૂર્વક પ્રભુને વંદન કરવા માટે ગયા. ત્યાં પ્રભુની દેશના સાંભળતાં પાતાના પૂર્વ ભવના વૈરને સમજે છે. તેમજ પાતે આ ભવમાં ચક્રવર્તી પણું પામ્યા તેમાં પાતે પૂર્વ ભવમાં કરેલ દાનનો પ્રભાવ કારણુ રૂપ હતો તે પણ પ્રભુ પાસેથી જાણ્યું. ત્યાર પછી પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા. ૩૯૪ સગર ચક્રવર્ત્તીના પુત્રોનું અષ્ટાપદ જવું અને ત્યાં બળી મરવું વગેરે બે શ્લોકમાં જણાવે છે:—

જહ્નુઆદિ પુત્ર સાઠ હજાર ચક્રિ સગરને, ચક્રિની આજ્ઞા લઈ ફરવા નીકળતા મહી તલે; નજીક અષ્ટાપદતણી આવ્યાજ તેઓ અનુક્રમે, મંત્રી સ્વરૂપ જણાવતા તે સર્વના મનમાં ગમે. ૩૯૫

સ્પષ્ટાર્થ: આ સગર ચક્રવર્તિને જહ્નુકુમાર વગેરે સાઠ હજાર પુત્રા હતા. તે અધા ચક્રવર્તિની રજા લઇને પૃથ્વી ઉપર ક્રવા માટે નીકળ્યા. તેઓ અનેક દેશ વગેરે જોતા જોતા ક્રવા ક્રવા અનુક્રમે અષ્ટાપદ પર્વતની પાસે આવ્યા. તે વખતે પુત્રા સાથે આવેલા મંત્રીઓએ અષ્ટાપદ પર્વતનું સ્વરૂપ તે કુમારાને સંભળાવ્યું. અને આ અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુના માટા પુત્ર શ્રી ભરત ચકલતિઓ તે ચાલીસીમાં થનાર ચાલીસ તીર્થ કરાની પાતપાતાના પ્રમાણવાળી તથા વર્ષ્યુવાળી પ્રતિમાઓથી શાભાયમાન માટું જિનાલય ળંધાવ્યું છે વગેરે હકીકત કહી. તે સાંભળીને કુમારા ઘણા રાજી થયા. ૩૯૫

ઉપર જઇ પ્રભુ આદિ જોઇ ભાવથી ભક્તિ કરી, સ્તવના કરી રક્ષણ નિમિત્તે ગિરિતણા સંમત થઈ; દંડ રત્ને ખાઇ ખાદે નીર નાગકુમારમાં; જાય ક્રોધે જ્વલનપ્રભ તે સર્વને ક્ષણવારમાં. ૩૯૬

સ્પર્ધાર્થ:—પછી તે અધા કુમારા અપ્ટાપદ પર્વત ઉપર ગયા. અને ત્યાં ભાવ પૂર્વક આદી ધર પ્રભુની ભકિત કરી તથા સ્તુતિ કરી. ત્યાર પછી જહ્નુકુમારે ભાઇએ આગળ આ અપ્ટાપદ તીર્થની રક્ષા કરવા માટે તેની આસપાસ ખાઈ ખાદવાની પાતાની ઇચ્છા જણાવી. અને સર્વે ભાઇએ તે વાતમાં સંમત થયા. તેથી તે બધા દંડ રત્ન વડે અપ્ટાપદની ચારે બાજુ ક્રતી ખાઈ ખાદવા લાગ્યા. તે ખાઈ એક હજાર યોજન ઉંડી ખાદી. તેથી નીચે આવેલાં નાગકુમાર દેવાનાં ભુવતો ભાગવા લાગ્યા. તેમજ તે ખાઇમાંથી પાણી તેમના ભુવનોને ભીં જાવી નાખવા લાગ્યું. આ હકીકત જાણીને ત્યાંનો જવલનપ્રભ નામનો નાગકુમાર દેવાનો અધિપતિ ઘણા ગુસ્સે થયા. અને ગુસ્સે થએલા તે જવલનપ્રભ નામના ઇંદ્રે એક ક્ષણુમાં તે બધા કુમારાને બાળી નાખ્યા. ૩૯૬ કુમારાના મરણથી મંત્રી વગેરે દીલગીર થઇ ચકવતી પાસે આવે છે તે જણાવે છે:—

મૃત્યુ પમાડે મંત્રી આદિ બધા જેના દીલગીર થયા, દેખાડેશું કિમ ચક્રિને મુખ<sup>જ</sup> એ વિચારે મૂઢ બન્યા; આવી અચા<sup>દ</sup>યા પાસ સર્વે ખિન્ન વદને બેસતા, ધ્રાહ્મણ તણી યુક્તિ થકી સૌ ચક્રિ પાસે આવતા. ૩૯૭

સ્પષ્ટાર્થ:—જવલનપ્રભ દેવે સગર ચક્રવર્તીના ૬૦ હજાર પુત્રોને આળીને મારી નાખ્યા તેથી મંત્રો વગેરે સઘળા પરિવાર ઘણા દીલગીર થયા ને શાક કરવા પૂર્વક બાલવા લાગ્યા કે હવે આપણે ચક્રવર્તી આગળ આપણું મુખ કેવી રીતે દેખાડશું. આ વિચારમાં તેઓ મું જ્ઞાઇ ગયા. તેથી સઘળા ત્યાંથી નીકળીને અયાધ્યાની પાસે આવીને ખિન્ન વદને એટલે દીલગીર ચહેરે બેઠા છે. પરંતુ નગરમાં જવાની તેમની હિંમત ચાલતી નથી. તે વખતે ત્યાં આવેલા એક ખ્રાદ્મણે જણાવેલી સુક્તિથી તે બધા ચક્રવર્તીની પાસે આવ્યા.

અહીં બ્રાહ્મણે ચક્રવર્તીની આગળ પાતાના પુત્રનું મરણ જણાવી વિલાપ કરવા માંડ્યા, ત્યારે ચક્રવર્તીએ કહ્યું કે જે જન્મ્યા તે જરૂર મરવાના જ માટે વિલાપ કરવા નકામાં છે. આ તથા બીજા પ્રસંગા જણાવી બ્રાહ્મણે ચિક્રને જણાવી દીધું કે, તમારા સાઠ હજાર પુત્રા મરણ પામ્યા છે. તેથી મને જેમ તમે આશ્વાસન આપો છા, તેમ હું તમને આશ્વાસન આપી કહું છું કે, તમે પણ પુત્રાના મરણની બીના સાંભળીને ખેદ કરશા નહિ. આ વાત ચાલતી હતી તેજ વખતે બ્હાર રહેલા મંત્રી વગેરે પરિવાર સગર ચક્રીની પાસે આવ્યા. ૩૯૭

મરણ પુત્રાનું સુણી ચક્રી ધરણી પર પડી ગયા, ખેદ કરત સુબુદ્ધ આદિ તણા વચન કાને પડયા; તેથી લહીને શાંતિ ચક્રી ભવ થક્રી નિર્વેદને, પામતા ઇમ ખાલતા આધીન સર્વે કર્મને. ૩૯૮

સ્પષ્ટાર્થ:—પાતાના પુત્રાનું મરાષુ થયું છે એવું જાણીને સગર ચક્રવર્લી પૃથ્વી ઉપર પડી ગયા અને ખેદ કરવા લાગ્યા. વિલાપ કરતા તેઓ સુબુદ્ધિ મંત્રીના દિલાસાના વચનો સાંભળીને શાંતિ પામ્યા અને આ સંસારથી નિવેદ પામ્યા એટલે સંસાર ઉપરના રાગ નાશ પામ્યા. અને તેથી કહેવા લાગ્યા કે સવે સંસારી જીવા કર્મને આધીન છે. માટે તેની સામે આપણાથી કાંઈ ખની શકે તેમ નથી અને તે ઉદય આવેલાં કર્મા લાગ્યા વિના છુટકા નથી. ૩૯૮

સગર ચક્રવર્લીની વૈરાગ્ય ભાવના અને તે પૌત્રને રાજ્ય સોંપે છે તે જણાવે છે:---

મૃત્યુ તત્ત્વ વિચારતા વૈરાગ્યથી તે પૌત્રને, રાજ્ય સાંપે એ સમયમાં પ્રભુ તણા આગમનને; સાંભળી રાજી થયા સૌ સાથ પાસે પ્રભુ તણી, જાય સ્તવતા દેશના પ્રભુ આપતા વૈરાગ્યની. ૩૯૯

સ્પષ્ટાર્થ:—સગર ચક્રવર્લી મરણના રહસ્યને વિચારે છે. જે જીવા જન્મ્યા છે તે વહેલાં કે માંડાં અવશ્ય મરણ પામવાના જ છે. એમ વિચારી વૈરાગ્ય પામી પાતાના પૌત્ર જે ભગીરથ તેને રાજ્ય સાંપે છે એટલે તેને ગાદીએ બેસાડે છે. આ અવસરે બીજા શ્રી અજીતનાથ તીર્થ કર વિહાર કરતાં ત્યાં સમાસર્યા. પ્રભુનું આગમન સાંભળી ચક્રવર્તી ઘણાં રાજી થયા. અને પાતાના પરિવાર સાથે પ્રભુને વંદન કરવા ગયા. ત્યાં પ્રભુની સ્તુતિ કરીને પ્રભુની દેશના સાંભળના લાગ્યા. પ્રભુ પણ વૈરાગ્યની દેશના આપતા હતા. તેથી સગર ચક્રીને દીક્ષા લેવાની તીત્ર ઉત્કંઠા થાય છે. ૩૯૯

ચક્રીની દીક્ષા લેવી અને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જણાવે છે:--

દીક્ષા વિચાર જણાવતા ભગીરથ વિનંતિ નાથને, કરતા મહાત્સવ સગર ચક્રી દીલ ધરી બહુ હર્ષને; દીક્ષા ગ્રહીને દ્રાદશાંગી હર્ષથી તે મુનિ ભણ્યા, સમતાદિ ગુણથી ચાર ધાતિ કર્મ હણી કેવલી થયા. ૪૦૦

સ્પષ્ટાર્થ:—સગર ચક્રી પ્રભુને પાતાના દીક્ષા લેવાના વિચાર જણાવે છે. ભગીરથ રાજા અજીતનાથ સ્વામીને વિનંતિ કરીને ચક્રવર્તા'નો દીક્ષા મહાત્સવ કરે છે. પછી સગર ચક્રવર્તી ઘણા હર્ષથી દીક્ષા લે છે. અને આચારાંગાદિ ખાર અંગોને તે મુનિ ભણ્યા. તથા સમતા વગેરે ગુણાથી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવર્ણીય માહનીય અને અંતરાય એ ચાર ઘાતી કર્માનો ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન પામ્યા. ૪૦૦

ખીજા શ્રી અજીતનાથ પ્રભુના પરિવાર કેટલાે હતાે તે ત્રણ શ્લાેકમાં જણાવે છે:—

વિચરતા પ્રભુદેવના પરિવાર પંચાણું ગણી, એક લાખ મુનીશ્વરા એ સંપદા સાધુ તણી; ત્રણ લાખ ત્રીશ હજાર સાધ્વી ચૌદ પૂર્વી મુનિવરા, સાડત્રીશસા ચૌદશા ને પચ્ચાશ મણપજ્જવ ધરા. ૪૦૧

રપે દાર્થ:—લીથ કરપો વિચરતા પ્રસુ શ્રી અજીતનાથનો પરિવાર કેટલા હતા તે જણાવે છે:—પ્રસુના પરિવારમાં પંચાસ ગણી એટલે ગણુધરા હતા. અને એક લાખ મુનિઓ હતા. એ સાધુની સંપદ્મ કહી. વળી ત્રણ લાખ ને ત્રીસ હજાર સાધ્વીએનો પરિવાર હતા. વળી સાધુઓમાં ચૌદ પૂર્વ પર મુનિવરાની સંખ્યા સાડત્રીસ સા અથવા ત્રણ હજારને સાતસોની હતી. તથા મન:પર્યવદ્યાની સાધુઓની સંખ્યા ચૌદસો ને પચાસની હતી. ૪૦૧

અવધિનાણી નવ સહસ તિમ ચારસા અવધારિય, સહસ બાવીશ કેવલી શત ચાર બાર હજાર એ; વાદી તથા વૈક્રિયધરા શત ચાર વીસ હજાર એ, એ લાખ અડુાણુ સહસ શ્રાવક ગુણી ના ભૂલીએ. ૪૦૨

સ્પષ્ટાર્થ:—નવ હજાર ને ચારસા અવધિ જ્ઞાનીઓની સંખ્યા હતી. બાવીસ હજાર કેવલજ્ઞાનીઓ હતા. તથા બાર હજાર ને ચારસા વાદીઓ એટલે અન્ય મતવાળા સાથે વાદ કરવાની શક્તિવાળા સાધુઓ હતા. વળી વીસ હજાર ને ચારસા વૈક્રિયધરા એટલે વૈક્રિય લખ્ધિવંત મુનિઓ હતા. વળી બે લાખ અઠાણ હજાર ગુણવાન શ્રાવકાના પરીવાર હતા એ ભૂલવું નહિ. ૪૦૨

> સહસ પિસ્તાલીશ ને પંચ લાખ શ્રાવિકા વલી, પૃર્વાંગ હીન ઇગ લાખ પૂર્વે શિવ સમય પ્રભુજી કલી; સમ્મેત શિખરે આવતા સાધુ સહસ સાથે કરે, પાદપાપગમાનશન હરિ આસના તે ક્ષણ ચલે. ૪૦૩

સ્પન્ડાર્થ:—વળી પ્રભુ શ્રી અજિતનાથના પાંચ લાખ ને પીસ્તાલીસ હજાર શ્રાવિકાઓનો પરિવાર હતા. જ્યારે એક લાખ પૂર્વમાં એક પૂર્વા ગોલું રહ્યું ત્યારે પાતાને માથે જવાનો કાળ નજીક છે એવું જાણી પ્રભુ સમ્મેતશિખર ઉપર આવ્યા. ચારાસી લાખ વર્ષે એક પૂર્વા ગ થાય છે અને તેવા ચારાસી લાખ પૂર્વા ગે એક પૂર્વ થાય છે. પ્રભુજીની સાથે એક હજાર સાધુ- ઓએ પાદપાપગમન નામનું અનશન કર્યું. તે વખતે ઇન્દ્રનાં આસના ચલાયમાન થયાં. ૪૦૩ પ્રભુનું નિર્વાણ જાણી ઈન્દ્રનું આવવું, તથા નિર્વાણ દિન વગેરે ખીના જણાવે છે:—

જ્ઞાનથી નિર્વાણ જાણી આવતા જ પ્રદક્ષિણા, દેઈ પ્રભુની પાસ બેઠા માસ દિન અનશન તણા; પૂર્ણ હોવે તેહ ચૈતર શુકલ પાંચમ દિન હતા, મુગશીર્ષના શશી વર્તતે ક્ષણ યાેગ રાેધ તણા થતા. ૪૦૪

સ્પેષ્ટાર્શ: -- જયારે ઇન્દ્રનાં આસના ચલાયમાન થયા ત્યારે અવધિ જ્ઞાનના ઉપયાગથી પ્રભુનો નિર્વાણ કાલ એટલે માેક્ષે જવાના કાલ નજીક જાણીને અધા ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુ જયાં અનશન કરીને રહ્યા છે ત્યાં આવે છે અને પ્રભુને પ્રદક્ષિણા દઇને પ્રભુની આગળ એસે છે. જે વખતે અનશનના એક મહિનાના દિવસો પૂરા થાય છે તે ચૈત્ર સુદ પાંચમના દિવસ હતો. વળી મુગશીષ નામના નક્ષત્રના અંદ્ર સાથે યાગ વર્તતા હતો. તે વખતે પ્રભુને યાગના રાધ એટલે યાગને રંધવાની કિયા અલતી હતી. ૪૦૪ યોગના રાધ કેવી રીતે કરે તે જણાવે છે:---

સૂક્ષ્મ કાર્યિક યાેગમાં રહી રાેધ બાદરના કરે, મન વચનના યાેગના પણ ઇમ નિરાધ પછી કરે; સૂક્ષ્મ મન વચ યાેગમાં રહી શુકલ ત્રીજા ભેદને, ધ્યાવતા ઇમ યાેગ રાેધી પામતા રાેેલેશાને. ૪૦૫

સ્પષ્ટાર્થ :--સ્ફમ કાર્ય યાગમાં વર્તાતા થકા પ્રભુએ બાદર યાગોને ફંચ્ચા. એટલે પ્રથમ તા સફમ કાયયાગમાં રહેલા તેમણે ખાદર કાયયાગને ફંચ્ચા. ત્યાર પછી સ્કૂમ કાયયાગ વહે જ બાદર મનાયાગને અને બાદર વચન યાગને રૃધ્યા. પછી સ્કૂમ મનાયાગ અને સ્કૂમ વચાયાગમાં વર્ત્તતા પ્રભુજી સ્કૂમ ક્રિયા અપ્રતિપતિ નામના શુકલ ધ્યાનના ત્રીજા પાયાના ધ્યાનમાં રહીને બધા સ્કૂમ યાગાને પણ રૂંધીને શૈલેશી અવસ્થાને પામ્યા. શૈલેશ એટલે મેરૂ પર્વત, તેના જેવી નિશ્વલ નિષ્પ્રકંપ દશા જ્યાં વર્તે તે શૈલીશી અવસ્થાનું નામ જ અયાગી કેવલી ગુણસ્થાનક જાણવું. આ શૈલેશી અવસ્થા અથવા અયાગી કેવલી ગુણસ્થાનકના જ, ઇ, ઉ, ઋ, લૃ. એ પાંચ હેસ્વાક્ષરના ઉચ્ચારણ જેટલા અન્તર્મુ હૂર્ત પ્રમાણ કાળ છે. તેમાં રહીને પ્રભુ શું કરે છે તે આગલા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૪૦૫ પ્રભુનું નિર્વાણ તથા કોમારાદિ અવસ્થાનું કાલમાન બે શ્લાકમાં જણાવે છે:—

અવશિષ્ટ કર્મ ક્ષય કરી નિવધ્યુને ઋજીગતિ બક્ષે, પામતા ચારે અનંતા જ્યાતિમાં જ્યાતિ ભક્ષે; કૌમારમાં અડદશપૂરવ લખ લક્ષ તેપન રાજ્યમાં; પૂર્વ તિમ પૂર્વાંગ વર્ષો બાર છદ્મસ્થત્વમાં. ૪૦૬

**૨૫૬૮ ર્શ**:--તે વખતે એટલે યેાગને રૂ'ધીને શેલેશી કરણમાં વર્તતા એટલે ચૌદમા અયાગી કેવલો નામના ગુણુસ્થાનકમાં રહેલા પ્રભુજી અવશિષ્ટ કર્મ એટલે ચાર ઘાતી કર્મીને ખપાવતાં બાકી રહેલાં એવા નામ, ગાત્ર, વેદનીય અને આયુષ્ય નામના ચાર અઘાતી કર્મીના ક્ષય કરી ઋજુ ગતિએ એટલે જે સ્થળે કાઉસગ્ગમાં રહ્યા હતા તેની ખરાખર સીધી લાઈનમાં ઉપર રહેલ સિદ્ધશીલામાં એકજ સમયમાં પહેાંચી ગયા. એટલે પ્રભુ શ્રી અજિતનાથ માેશ્રે ગયા. તે વખતે પ્રભુને ચાર અનંતા પ્રાપ્ત થયા તે આ પ્રમાણે:-નામ ક્ષયથી અનંત ગાત્રકમ<sup>ર</sup>ના કર્મના ક્ષયથી અનંત અરૂપી ગુણ. ગુણ, વેદનીય કર્મના ક્ષયથી અનેત સુખ, અને આયુષ્ય અબ્યાબાધ કમેના ક્ષયથી અનંત અક્ષય સ્થિતિ. આ પૃવે પ્રભુને તેરમા સંયાગી ગુણુઠાણે ૧ અનંત જ્ઞાન (કેવલજ્ઞાન) ૨ અનંત દર્શન, (કેવલ દર્શન) ૩ અનંત ચારિત્ર (ક્ષાચિક યથાખ્યાત ચારિત્ર) અને ૪ અવ્યાભાષ સુખ એમ અનંત ચતુષ્ટય પ્રાપ્ત થએલ હાેવાથી સિદ્ધમાં ભધા મળીને આઠ ગુણા છે. હવે પ્રભુ કથી કથી અવસ્થામાં કેટલા કાળ રહ્યા તે જણાવે છે:– પ્રભુ કુમાર અવસ્થામાં ૧૮ લાખ પૂર્વ સુધી રહ્યા, તેપન લાખ પૂર્વ તથા ઉપર એક પૂર્વાંગ એટલાે કાલ રાજ્યાવસ્થામાં રહ્યા. તથા છદ્મસ્થ પણામાં એટલે દીક્ષા લીધા પછી કેવલ જ્ઞાન પામ્યા ત્યાં સુધી એટલે ૧૨ વર્ષો સુધી છદ્મસ્થપણે વિચર્યા ૪૦૬

> પૂર્વાં ગ વર્ષા ભાર હીણા લાખ પૂરવ કેવલે, ઋષભ મુક્તિ દિવસથી પચ્ચાશ લખ કેાડ સાગરે; આયુષ્ય બ્હાતેર લાખ પૂરવ પૂર્ણ કરી અજિતપ્રભુ, નિર્વાણ પામ્યા સહસ મુનિ સહ કેવલે પ્રભુજ વિભુ, ૪૦૭

સ્પાપ્ટાર્થ:—વળી એક લાખ પૂર્વમાંથી એક પૂર્વીંગ અને ભાર વર્ષી એકાં કરતાં શેષ કાળ સુધી કેવલીપણે વિચર્યા. પ્રથમ તીર્થ કર શ્રીઋષભદેવના માેક્ષે ગયા પછી પચાસ લાખ કોડ સાગરાપમ જેટલા વર્ષા ગયા પછી પાતાનું ખેઢાંતેર લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ કરી કેવલજ્ઞાનની અપેક્ષાએ સર્વ ત્યાપક શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુ માેક્ષે ગયા. તે વખતે પ્રભુની સાથે ખીજા એક હજાર સાધુઓ પણ માેક્ષે ગયા. ૪૦૭

સગર મુનિનું નિર્વાણુ તથા પ્રભુ વગેરેના શરીરનાે અગ્નિ સંસ્કાર તથા દાઢાઓનું ગ્રહેણ વગેરે ચાર શ્લાેકમાં જણાવે છે:—

> સગર મુનિ કમેં અઘાતી નષ્ટ કરીને સિદ્ધ થયા, નિર્વાણના અનુભાવથી ક્ષણવાર નારક સુખ લહ્યા; ઉદ્ધિગ્ન હરિ ન્હવરાવતા જલથી પ્રભુના અંગને, કરે ચંદન લેપ તિમ પ્હેરાવતા વર વસ્ત્રને. ૪૦૮

રપષ્ટાર્થ:—સગર મુનિ પણ ચાર અઘાતી કર્મોના નાશ કરીને માેક્ષે ગયા. પ્રભુ નિર્વાણુ પામ્યા તેના અનુભાવથી એટલે પ્રભાવથી નારકીના જીવાને પણ ક્ષણ વાર સુખના અનુભવ થયા. પ્રભુના નિર્વાણથી ખેદ પામેલા ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુના શરીરને પાણીથી સ્નાન કરાવે છે. ત્યાર પછી શરીરની ઉપર ચંદનનું વિલેપન કરીને ઉત્તમ વસ્ત્રો પહેરાવે છે. ૪૦૮

> ભૂષણે શણગારતા ઇમ કરત પર મુનિ દેહને, અન્ય સુર શિબિકા વિષે થાપન કરી તે સર્વને; પાસે ચિતાની લઇ જઇ ત્યાં ગાેઠવે અગ્નિ સુરાે, અગ્નિ સળગાંવે પવનથી પ્રજ્વલે વાયુ સુરાે. ૪૦૯

રુપા પાર્ધ :—પાર્ધ ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુના શરીરને આભૂષાણાથી શાલુગારે છે. એ પ્રમાણે બીજા દેવા બીજા નિર્વાણ પામેલા મુનિરાજોના શરીરના પાલુ સ્તાનાદિ વિધિ કરે છે. ત્યાર પાઇી પ્રભુના શરીરને તથા તે સર્વ મુનિરાજોના શરીરને પાલખીમાં સ્થાપન કરે છે. અને તે શિળિકાઓને ચિતાની પાસે લઇ જાય છે. અને ચિતાને વિષે શરીરોને ગાઠવે છે. પાછી અગ્નિકુમાર નિકાયના ભુવનપતિ દેવા તે ચિતામાં અગ્નિ સળગાવે છે. અને વાયુકુમાર નિકાયના ભુવનપતિ દેવા પેલન વિકુલી ને તે ચિતાઓને સતેજ બનાવે છે. ૪૦૯

ઇંદ્રેના આદેશથી દેવા ઘૃતાદિ નાંખતા, અસ્થિ શેષે મેઘ દેવા તે ચિતાને ખૂઝવતા;

### જમણી ઉપરની દાઢ શકે ઇશાનેન્દ્રે પર ગ્રહી, ચમર ખલિએ બે નીચેની દાઢ ઇમ ક્રમથી લહી. ૪૧૦

મેપ્ટાર્થ: પછી ઈન્દ્ર મહારાજના કહેવાથી દેવા તે સળગેલી ચિતાઓમાં ઘી વગેરે નાંખે છે. જ્યારે બધાં શરીરા બળી ગયાં ને હાડકાં બાકી રહ્યા ત્યારે મેઘદેવા એટલે મેઘકુમાર નિકાયના ભુવનપતિ દેવા તે ચિતાઓ ઉપર વૃષ્ટિ કરીને તેમને બૂઝવી નાખે છે. પછી પ્રભુની ઉપરની જમણી બાજીની દાઢને શકે એટલે સૌધર્મેન્દ્રે ગ્રહણ કરી. તથા ઇશાનેન્દ્રે ઉપરની ડાબી બાજીની દાઢને ગ્રહણ કરી. અને અમુરકુમાર નિકાયના ચમરેન્દ્રે નીચેની જમણી દાઢને તેમજ ખલીન્દ્રે નીચેની ડાબી બાજીની દાઢને ગ્રહણ કરી. ૪૧૦

ઇંદ્ર બીજા દાંત લેતા શેષ અસ્થિ ગ્રહે સુરા, સ્તૂપ રચનાદિક કરીને સુર સહિત હરિ પાંસરા; નંદીધરે ઉત્સવ કરી સ્વસ્થાન માણવક સ્તંભમાં, ડાબલામાં દાઢ મૂકી પૂજતા રહી હર્ષમાં. ૪૧૧

સ્પષ્ટાર્થ:— બીજા ઇન્દ્રો પ્રભુના દાંતને ગ્રહણ કરે છે. તથા પ્રભુના શરીરના બીજા અસ્થિઓને બીજા દેવા ગ્રહણ કરે છે. પછી જે સ્થળે પ્રભુના શરીરને અગ્નિદાહ કર્યો હતો તે સ્થળે સ્ત્રુપ વગેરેની રચના કરીને દેવા સાથે ઇન્દ્ર મહારાજ સીધા નંદીશ્વર દ્વીપે જાય છે. ત્યાં પ્રભુના નિર્વાણ કલ્યાણકનો અફાઇ મહાતસવ કરીને ઇન્દ્રો સહિત દેવા પાતપાતાને સ્થાને જાય છે. ઇન્દ્રો ગ્રહણ કરેલી તે દાઢાઓને માણવક સ્તંભમાં ડાપ્રલાની અંદર મૂકીને પરમ ઉલ્લાસથી તે દાઢાની પૂજા કરે છે. ૪૧૧

તે દાઢાની પૂજાનું ફલ તથા કલ્યાણકોનું માહાત્મ્ય જણાવે છે:—

તેના પ્રભાવે ઇંદ્ર પામે વિજય મંગળ સર્વદા, અજિત પ્રભુના પંચ કલ્યાણક હરે સવિ આપદા; તીર્થપતિના જીવન ઉત્તમ આત્મદષ્ટિ જગાવતા, કર્મ શત્ર હડાવતા પુષ્યશાલી ભગ્ય વિચારતા. ૪૧૨

સ્પષ્ટાર્થ:—તે દાઢાના પૂજનથી ઇંદ્ર મહારાજ હંમેશાં વિજય મંગળને પામે છે. આ રીતે ડ્રંકામાં વર્ષુ વેલા શ્રી અજીતનાથ પ્રભુના પાંચ કલ્યાણકા (વ્યવન, જન્મ, દીક્ષા, કેવલ અને નિર્વાષ્ટ્ર) સર્વ આપત્તિઓને હરણ કરે છે. તીર્થપતિ એટલે તીર્થક પ્રભુના ઉત્તમ જીવન (તેના વાંચન–મનન કરવાથી) આત્મદર્ષિને જગાવે છે. એટલે આત્માનું સ્વરૂપ કેવું છે તેમજ પાતાના આતમાનો પણ કેવી રીતે ઉદ્ધાર કરવા તે જાણાવે છે. અને જ્ઞાના

વરણીયાદિ કર્મ રૂપી શત્રુએાને હઠાવે છે એટલે દ્વર કરે છે. એ પ્રમાણે પુષ્યવાન ભવ્ય જ્યો વિચારે છે. ૪૧૨

જિન નામ આંધનાર જીવાે દેવ નારકીનાં સુખ દુ:ખાે કૈવી રીતે સહન કરે? તે બીના જણાવે છે:---

> એ પૂજ્ય પુરૂષા પૂર્વ ભવના તીવ્ર શુભ સંસ્કારથી, શાસન રસિક સવિને બનાવું એહ ઉત્તમ ભાવથી; વીસ યાનક આદિ તપને સાધતા સંયમા બની, દેવ સુખમાં રાચતા ન શમે સહે પીડ નરકની. ૪૧૩

રપણ ર્યાં:—આ પૂજ્ય પુરૂષા તેમના પૂર્વ ભવના સારા સંસ્કારને લીધે, તેમજ "સર્વ છવાને જૈન શાસનના રસિયા બનાલું એવા પ્રકારની ઉત્તમ ભાવનાને લીધે, ચારિત્ર ગ્રહણ કરી વીસ સ્થાનક વળેરે તપાની સાધના કરે છે એટલે તે તપા કરે છે. ત્યાર પછી દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થએલા તેઓ ઉત્તમ દેવતાઇ સુખા પામે છે, તા પણ તેમાં રાચતા નથી. અથવા આસક્તિ વિના દેવ સુખાને ભાગવે છે. અને કદાચ જિનનામ બાંધ્યા પહેલાં જો નરકનું આયુષ્ય બંધાઇ ગયું હાય તા તે જિનનામ બાંધનાર ભાવી તીર્થ કરના જવ (પ્રથમની ત્રણ) નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં વેદનાને સમતા ભાવથી સહન કરે છે. પરંતુ હાય એનથ કરતા નથી. ૪૧૩

છેલ્લા ભવમાં તીર્થ કરોનું વર્તન કેવું હાય તે બે શ્લાકમાં જણાવે છે:—

અંત્ય ભવમાં બાલ્યથી પણ જ્ઞાન આદિ ગુણા ધરે, પ્રૌઢ જેવા દીપતા મુશ્કેલીએા પરની હરે; યૌવને આસક્તિ ટાળી શુદ્ધ સંજમ પાલતા, પરીષહેા સહતા સમ બને માન અપમાના થતા. ૪૧૪

સ્પાષ્ટા મોરે જવાના મનુષ્ય ભવમાં (ઇંદ્રા મારે જવાના મનુષ્ય ભવમાં) આલપણથી જ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવિધિજ્ઞાન એ ત્રણ ગુણોને ધારણ કરે છે. વળી આળક છતાં પણ પ્રૌઢ જેવા એટલે અનુભવી જેવા જણાય છે. તથા પરની એટલે બીજાઓની મુશીખતાને દ્વર કરે છે. વળી ચૌવન વયમાં પણ આસકિત એટલે વિષયા ઉપરના અત્યંત રાગને દ્વર કરીને શુદ્ધ સંયમનું પાલન કરે છે. વળી ક્ષુધા નગેરે પરીષહોને સમ ભાવે સહન કરે છે. તેમજ કાઇ તેમને માન આપે અથવા કાઇ તેમનું અપમાન કરે તે અને ઉપર સરખા પરિશામ રાખે છે અથવા એકના ઉપર રાગ અને બીજાના ઉપર દેવને ધારેશ કરતા નથી. ૪૧૪

છદ્મસ્થ ભાવે મૌનધારી સ્વપરતારક થઈ અને, વિચરતા પુષ્ય પ્રભાવે દેશના ઉપસર્ગને; ઢાળે સ્વભાવે શાંત સમતાદિક ગુણાને ધારતા, શત્રને પણ બાધ આપી મુક્તિ માર્ગે જોડતા. ૪૧૫

મ્પષ્ટાર્થ:—વળી જયાં સુધી પ્રભુ છદ્મસ્થ ભાવમાં વિચરે છે એટલે જ્યાં સુધી ચાર ઘાતી કર્મીનો ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન પામ્યા નથી ત્યાં સુધી માનને ધારણ કરે છે. અથવા કાંઇની સાથે બહુ જ જરૂરી કારણ વિના પ્રાયે બાલતા નથી. ત્યાર પછી કેવલજ્ઞાન પામી સ્વપરતારક એટલે પાતાનાં અને પરના તારનાર થઇને પૃથ્વી ઉપર ઉપદેશ આપતા વિચરે છે. પુષ્ટ્યના પ્રભાવથી ઉપસર્ગોને દૂર કરે છે. તેમના સ્વભાવ તથા દેખાવ શાન્ત હાય છે, કારણ કે તેમનામાં કોધ હોતો નથી. વળી સમતા વગેરે ગુણોને ધારણ કરે છે કારણ કે તેમનામાં રાગ દ્વેષ હોતા નથી. વળી શત્રુને પણ એટલે જેઓ પ્રભુને શત્રુ જેવા માનતા હાય તેમને પણ ઉપદેશ આપીને માક્ષના માર્ગમાં જોડે છે. આ રીતે ૪૧૩–૪૧૪–૪૧૫મા શ્લોકમાં તીર્થ કર દેવનું જીવન ટૂંકામાં જણાવ્યું, તેને ભવ્ય જીવા સમજને જો જીવનમાં ઉતારે, તો તેઓ નક્કી પ્રભુના જેવા અની શકે, આ હકીકત બહુ જ મનન કરવા જેવી છે. ૪૧૫

હવે ગ્રંથકાર પ્રભુના જીવનને જાણીને તેમાંથી સાર લઇ પ્રભુના જેવા થવા માટે ઉપ**દેશ** કરે છે:—

> પ્રભુ જીવનને વાંચજે ને અન્યને સમજાવજે, તત્ત્વ ચિત્તે ધારજે પ્રભુ માર્ગ માંહે વિચરજે; આત્મ ગુણ રંગી અની બીજા જનોને તારજે, પ્રભુ જીવનના લાભ ઇમ મારી શિખામણ માનજે. ૪૧૬

સ્પષ્ટાર્થ:—હે લબ્ય જેના! તમા આ બીજા શ્રી અજીતનાથ પ્રભુના જીવનને એટલે ચરિત્રને વાંચજો. અને તેમાંથી સારને ગ્રહણ કરજો. વળી ગ્રહણ કરેલા સાર બીજા જીવાને સમજાવજો. વળી તત્ત્વને એટલે સારને હૃદયમાં ધારી રાખજો. અને પ્રભુએ ઉપદેશેલા માર્ગને વિષે તમે વિચરજો એટલે તે ઉપદેશ પ્રમાણે ચાલજો. વળી આત્મ શુણરંગી એટલે આત્માના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર આદિ જે ગુણો તેમાં રમણતા કરી બીજા જીવાને પણ તારજો. આ પ્રમાણે પ્રભુના જીવનના એટલે ચરિત્રના ઘણાં અપૂર્વ લાભ છે એમ જાણીને મારી ઉપર કહેલી શિખામણને તમે માનજો. ૪૧૬

ગ્રંથકાર ગ્રંથને પૂરાે કરતા ગ્રંથને વાંચનારા ભવ્ય જીવાેને શુભ આશીર્વાદ વગેરે બીના જણાવે છે;— દેશના ચિંતામણિના ભાગ બીજો પૂર્ણતા, પામે અહીં વાચકલહો નિજ આત્મ ગુણગણ રમણતા; દેવ વિમલેશ્વર તથા ચકેશ્વરી પદ્માવતી, વિઘ્ર હરજો સંઘના પૂરા સકલ વાંછિત તતિ. ૪૧૭

મખેટા થે:—અહીં આ દેશના ચિંતામણિ નામના ચન્થના બીજો લાગ પૂરા થાય છે. એટલે આ ગ્રન્થમાં જણાવવામાં આવેલ બીજા શ્રી અજિતનાથનું ચરિત્ર તથા તેમની દેશના પૂરી થાય છે. હું કચ્છું છું કે, આ ગ્રન્થને વાંચનારા છવા પોતાના આત્મ ગુણની રમણતાને પામા. અથવા આ વાંચીને સંસાર ઉપરની માહ દશાનો ત્યાગ કરીને પોતાના આત્માના ગુણા જ્ઞાનાદિની રમણતા અથવા જ્ઞાનાદિના આનંદને પામા. વળી શ્રી સિદ્ધચક્ક લગવંત અને વિમલેશ દેવ તથા ચકેશ્વરી અને પદ્માવતી નામની શાસન દેવીઓ ચતુવિધ સંઘના વિશ્લોને હરજો એટલે નાશ કરજો. વળી સંઘની સકલ વાંછિત તિત એટલે સંઘના સર્વ મનોરથાને પૂરા કરજો. ૪૧૭

ગ્રન્થ પૂરા ઘવાની સાલ વગેરે તથા કાેની પ્રેરણાથી ગ્રન્થ રચના કરી તે જણાવે છે:—

સાગર ગગન આકાશ નયન પ્રમિત વિક્રમ વર્ષના, આશ્વિન તણી ધનતેરશે ગુરૂ નેમિ સુરીશ્વર તણા; પદ્મસૂરિ દેશના ચિંતામણિ પર ભાગને, શ્રાદ્ધ જેસંગભાઈ આદિ તણી સ્વીકારી વિનતિને. ૪૧૮

રપષ્ટાર્થ:—સાગર એટલે ૪, ગગન એટલે ૦, આકાશ એટલે ૦, અને નયન એટલે ૨ એટલે સંવત ૨૦૦૪ની સાલમાં ત્યાસો મહિનાની ધનતેરસને દિવસે ગુરૂ મહારાજ શ્રીનેમિન્સ્ર્રીશ્વરજના વિનેયાણુ વિજયપદ્મસ્ર્રિએ દાનાદિ સદ્યુણી શ્રેષ્ઠિવર્ય શેરદલાલ જેસંગભાઇ- કાલોદાસ વગેરે સંઘની વિનંતિનો સ્વીકાર કરીને આ શ્રી દેશના ચિંતામણિ મહાયંથના ખીજ ભાગની રચના પૂર્ણ કરી (બનાવ્યા). ૪૧૮

આ ગ્રન્થની રચનામાં કાંઈ ભૂલચૂક હાય તે માટે ગ્રન્થકાર માપ્રી માગે છે:—

રાજનગરે વિરચતા ભૂલચક માફી માગતા, ભાવભક્તિ કરી પ્રભુની જીવન સફલું માનતા; દેશના વિસ્તારમાં પ્રભુ શેષ જીવન દૂંકમાં, વર્ણુ વર્ણું શશિની પરે હો ગ્રંથ વિજયી વિશ્વમાં. ૪૧૯ સ્પષ્ટાર્થ:—આ ગ્રન્થની રચના રાજનગર એટલે ગુજરાત દેશની રાજધાની અમદાવાદ શહેરની અંદર કરી છે અને તે ગ્રન્થની રચનામાં કાંઇ ભૂલચૂક થઇ હાય તા હું તેની ક્ષમા ચાહું છું. અને હું આ ગ્રન્થની રચના દ્વારાએ પ્રભુની ભાવભક્તિ કરીને પાતાના જીવનને સફલ માનું છું. આ ગ્રન્થની રચનામાં પ્રભુની દેશના વિસ્તાર પૂર્વક જણાવી છે અને પ્રભુના ખાકીના જીવનની બીના ટુંકામાં જણાવી છે. વળી આ ગ્રન્થ ચન્દ્રની જેમ આ વિશ્વમાં વિજયવંત થાંએા. ૪૧૯

પ્રન્થકાર ગ્રન્થ રચનાના ક્લ સ્વરૂપ શુભ વિચારા જણાવે છે:—

રચના કરીને પુષ્ય આંધ્યું તાસ ફલ રૂપ ચાહના, એજ મારી સર્વ જીવ સાધક અના જિન ધર્મના; માક્ષના સુખને લહા હેજે પમાડા અન્યને, જૈન શાસન વિજય પામા વિજય પ્રતિદિને. ૪૨૦

રપષ્ટાર્થ:— આ ગ્રન્થની રચના કરીને મેં જે કાંઈ પુષ્યરૂપી ફલ પેદા કર્યું હોય તેના ફલ રૂપે મારી એજ ઈચ્છા છે કે તમામ લગ્ય જીવા, જૈન ધર્મના સાધનારા થાએા. અને તે ધર્મની સાધના કરી માેલના સુખને પામાે. અને જૈન ધર્મને સાધનારા બીજા જીવાને પરમ ઉદ્યાસથી માેલ સુખને પમાડનારા થાએા. વળી હું ચાહું છું કે આ શ્રીજૈન શાસન હેમેશાં વિજય પામાે. વિજય પામાે. ૪૨૦

દેશના ચિંતામણિના બાકીના ભાગામાં શી હકીકત આવશે ? તે જણાવે છે:—

દેશના ચિંતામણિના હવે ત્રીજા ભાગમાં, પૂજ્ય સંભવનાથ કેરી દેશના વિસ્તારમાં; હું કહીશ ઈમ અનુક્રમે આવીશ પ્રભુની દેશના, આવીશ ભાગામાં જણાવીશ એહવી મુજ ભાવના. ૪૨૧

રપષ્ટાર્થ:—હવે પછી શ્રી દેશના ચિંતામણિના ત્રીજા ભાગને વિષે પૃજય તીર્થ કર શ્રી સંભવનાથ પ્રભુની દેશના વિસ્તાર પૂર્વક હું સમજાવીશ. અને એ પ્રમાણે અનુક્રમે આવીસે જિનશ્વર પ્રભુની દેશના આવીસ ભાગાની અંદર હું જણાવીશ એવી મારી ભાવના છે. ૪૨૧

શ્રી દેશના ચિતામણુના બીજો સાગ.



## શ્રી ગાતમ સ્વામીના છંદ.

ા રાગ–માત પૃથ્વી સુત પ્રાત ઊઠી નમાે ા

પૂજ્ય ગાયમાં પ્રખલ પુરુયાદયે આજ પ્રભાતમાં મેં નિહાલ્યા: વરસિયા માતીના મેહ કંચનતણા સૂર ઊગ્યા હૃદયકમલ વિકસ્યા. પૂજ્યજ ૧ તેહ ગૌતમતણા જનક વસુભૂતિ વલિ જનની પૃથ્વી પ્રવર ગુણધરાએ; ગાત્ર ગૌતમ અલે ખ્યાતિ ગૌતમ લહ્યા ઇંદ્ર તિ મૂલ નામે નમાંએ. પૂજ્ય ર ઇંદ્રે સુર માનવા નિત સ્તવે જેમને ત્રિપદીને પામી ગુરૂ વીર વચને: મુહૂર્ત્તમાં જે રચે પ્રથમ પૂર્વે પછી હાદશાંગી નમાે તે ગુરૂને. પૂજ્યબ્લ નાથ વીર પ્રણીત સંત્ર જેને સહાનંદ સખ કાજ થયા સરિ રાયા. તેહને ધ્યાવતા સ્વપરતારક થતા તેહ ગુરૂ પુણ્યથી આજ ધ્યાયા. પૂજ્ય**૦** ૪ નામ જેનું લિયે સકલ ગુણી મુનિજના ગાચરા ભ્રમણકાલે ઉમંગે: પાેરિસી પ્રભણતા શયનકાલે મુનિ શ્રાવકાે આદિમાં ભણત રંગે. પ્રજ્યે પ જેહ અષ્ટાપદે આપ લબ્ધિ**બલે જાય તે નિશ્વયે સિ**હ હોશે: એહ પ્રભુ વીરના વચનને સર કને ઇંદ્રભૂતિ સણે મન ઉલ્લાસે. પૂજ્યન ૬ જાય નિજ શક્તિથી સર્વ પ્રભુ વંદતા વજસ્વામિતણા જીવ અમરને. દેશના દેઈ પ્રતિબાધીને ઉતરતા પંદર ભાવિજિન તાપસાને. પૂજ્ય ૭ દેઇ દીક્ષા અક્ષીણલબ્ધિથી પારણું ક્ષીરનું જે કરાવી ગુણીએ; કેવલાંબરતણી દક્ષિણા આપતા તેહ ગુરૂ ઇંદ્રભૂતિ નમીએ. भूकथ० ८ વીરપ્રભુ સિદ્ધ થયા તે પછી હરિ સુરા યુગપ્રધાનપણ જેનું વિચારી: ઉત્સવે વીરના પકુધર થાપતા દીપતા બીજમતિ તેજ ધારી. पूज्यं ६ નામ ગૌતમતણું બીજ ત્રૈલાેકયનું ધ્યાન પરમેષ્ટી જિનરાજનું એ<sub>ક</sub> નિત્ય પ્રભાતમાં બાલતા ભક્તના વાંછિતા જરૂર ફલતા નમા એ. પૂજ્ય૦ ૧૦ લબ્ધિનિધિ અમૃત અંગુષ્ઠમાં જસ વસે તેહ ગૌતમગુરૂ સ્તવન કરતાં; નેમિસુરિ ગુરૂતણાપદ્મસુરિ પ્રતિદિને ગુરૂગુણાનંદ સુખ શાંતિ ભજતા.પૂજ્ય૦ ૧૧

## શ્રી ગાતમ સ્વામીનું સ્તવન.

ા રાગ—માત પૃથ્વી સુત પ્રાત ઊઠી નમાેળા

નમા નમા ગાયમા મુખ્ય એ ગણધરા સમરતા સર્વવાંછિત કલે એ; સર્વ દેવા નરા જાસ પદ વંદતા હાંશથી વિધ સવિ છેદતા એ. નમાે ૧ ગૌતમાન્વય કમલ ભાનુસમ ગુરૂ ગુણા સર્વ ને રક્ષતા નિરભિમાની; વીરથી બૃલ સુણી શ્રાદ્ધ આનંદને મિચ્છામિ દુક્કડં દેત નાણી. નમાે∘ ર વીર પ્રભુ પદદમલ ભ્રમરસમ શાભતા ભવ્યજનને પ્રતિએાધ જાણી; પ્રશ્ન ખહુ પૂછતા પ્રભુ દીયે ઉત્તરા ગાયમા ઉચ્ચરા સુગુણખાણી. નમાે૰ ૩ લબ્ધિ નિધિ શ્રી હ્રી ધૃતિ કાંતિ લક્ષ્મીતણા ક્રાર્ત્તિના સ્થાન ગૌતમગુરૂ એ; મુક્ત સંસારથી ભવ્ય આકૃતિધરા દર્શનાદિક ગુણી ગુરૂ નમીએ. નમાેિ ૪ ચઉભુજા શારદા થુણત ગૌતમ ગુણા માનુષાત્તર મહીધર નિવાસા; હસ્તિ પર બેસતી ત્રિભુવનસ્વામિની વિવિધ આયુધધરા ગુણવિલાસા. નમાે૦ પ તે સહસ વર ભુજાધારિણી ગુરૂતણા ભક્તનુ શિવ કરે સ્નેહ આણી; પીઠ સંસ્થિત જયાદિક સુરી સેવતી ગૌતમ પ્રણુમતી પ્રીતિ આણી. નમાે૦ ૬ જાસ મુખ ગજ સમું અધિપતિ યક્ષનાે જેહ જસ નેત્ર ત્રણ વીસ ભુજાઓ; જાસ આયુધધરા શ્રુતતણા અધિપતિ સેવતા ગુરૂ ચરણ નિત્ય ધ્યાવા. નમાે ૭ સાલ વિદ્યા સુરી ઇંદ્ર ચાસક વળી યક્ષ ચાવીશ તિમ યક્ષિણી એ; ચરણ ગૌતમતણા સેવતા નેહથી તેહ ગૌતમ ચરણ નિત સ્મરીએ. નમાે ૮ ધન્ય કૃતપુષ્ય જન જેહ ગૌતમ નમે પૂજતા ધ્યાવતા હર્ષ પામી; નેમિસુરિ ગુરૂચરણ પદ્મ સુપસાયથી ગુરૂ શુષ્યા તીવ્રતપ આત્મરામી. નમાે ૬

### પ્રભાવિક મંત્રરાજ મહિમા ગભિ<sup>લ</sup>ત

## શ્રી ગાતમ સ્વામીની પ્રાભાતિક સ્તુતિ.

#### ાા હરિગીત છંદા

શ્રી વીર પક્ર ગગન દિવાકર શ્રી હ્રી લક્ષ્મી કીર્ત્તિને, ધૃતિ બુદ્ધિના સુવિલાસ ઘર નમું ઇંદ્રભૂતિ ગણીશને; અક્ષીણ મહાનસી લબ્ધિમાંતા છડ્ છડ્ તપસ્વિ એ, ગૌતમ નમું બેંદેલ વિકસિત કનક કમલ સિંહાસને. ૧ મસ્તકે સાહુંત છત્ર વીંજાય ચામર યુગલથી, ઇંદ્ર પણ જેને ભજે તે ઇંદ્રભૂતિ નમું હર્ષથી; કલ્પતર ચિંતામણિ તિમ કામધેનુ સમાન એ, નામ જેનું જાસ શક્તિ અપૂર્વ તે ગુરૂ પ્રણમીએ. આનંદ ચિદ્દવર ધ્રહ્મરૂપ સરસ્વતી ગૌતમ તણી, નિત ભક્તિ કરતી નેહથી વર પદ્મ હદ સંવાસિની; સર્વાંગ સુંદર દ્યુતિ ધરા શ્રીદેવી પણ જેને નમે, તેહ ગુરૂને ધ્યાવનારા આતમા નિજ ગુણ રમે. 3 નંદા જયા અપરાજિતા વિજયા જયંતી દેવી એ. તિમ સભદ્રા દેવી આદિક ગરૂતણા ગુણ ગૌરવે: ગાવતી નિત નિત માનુષોત્તર ગિરિશિખર પર જે વસે, દિવ્ય કાંતિ ભુજા હજારે શાભતી નિત મન વિષે. પૂજ્ય ગૌતમ ગુરૂ તણા ગુણ ગાય ભૂષણ ધારિણી, સંઘના વિધ્ના હરંતી દેવી ત્રિભુવન સ્વામિની: જાસ સાલ હજાર યક્ષા દાસ વીશ ભુજા અલી, તે હાદશાંગી દેવ મ્હેરે સફળ હોવે મન રળી. પ

શ્રુત દેવતા ગૌતમ ગુરૂના ગુણ સ્મરણ બહુમાનથી, કરનાર જનના વિ<sup>દ્</sup>ન હરતી આપતી સુખ નિયમથી: સૌધર્મ હરિ ઇશાન હરિ તિમ ઇંદ્ર સનત્કુમારના, વ્યક્ષેન્દ્ર ભાવે ભક્તિ કરતા ગાઇ ગ્રણ ગૌતમતણા. આધીન જસ અડ નાગકુલ દીપે હજાર કણાવલી, ધરણેન્દ્ર તે મંત્રરાજયુત ગૌતમ નમે સુકૃતાંજલી; સદ્દભાગ્યવંતા ઇંદ્ર સર્વે રાહિણી આદિક સુરી, યક્ષ યક્ષિણી ધ્યાવતા તે ઇંદ્રભતિ ગુણાવલી. 9 શ્રી ગૌતમ સ્વામિતણી પદભક્તિથી અહિંયાં મળે, જલ અન્ન ધૃતિ સખહેત અદ્દભત લબ્ધિ વાંછિત સવિ કળે: પરલાેકમાં વર દેવ ઋદિ શ્રેષ્ઠ નરભવ શિવ મળે. આધિ વ્યાધિ ઉપાધિ સંકટ વિ<sup>દ</sup>ન ઉપસર્ગો ટળે. એો કો અને શ્રી હુા સુમ<sup>ં</sup>ત્ર ધ્યાન કાલે સવિ સુરા, પાસે કરી કર જેડ કાઉસ્સગમાં સ્મરંતા શીલધરા: ધૂપ કર્પુસદિકે હેાંશે સદા ગૌતમ તણી, પૂજા કરંતા લબ્ધિ સિદ્ધિ ઋદ્ધિ વૃદ્ધિ લહે ઘણી. ė ઇંદ્રિય વિજય કરનાર નિર્મલ વસ્ત્ર પ્હેરી ગુપ્તિને. સમિતિના ધરનાર ધ્યાવત ઇંદ્રભૂતિ ગુણશ્રેણિને; શ્રુતસિંધુ કેરા પાર પામે જય વિજય વિશ્વે સદા, નેમાસૂરિ પદ પદ્મ મ્હેરે તે લહે શિવ સંપદા. of

### ॥ ओँ नमः श्री सिद्धचक्राय ॥

ભાવ રત્નત્રયી દાયક–મદીયાત્માહારક–પરમાપકારિશિરામણિ પરમગુરૂ આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજય નેમિસૂરીશ્વર ચરણિક કર––વિનેયાણુ––શાસ્ત્રવિશારદ કવિદિવાકર–આચાર્ય શ્રીવિજય– પદ્મસૂરિ–વિરચિત

# ા શ્રી ગૌતમ સ્વામીના રાસાા ા મંગલાચરણા

વિમલેશ્વર ચક્રેશ્વરી, પરિપૃજિત સિહ્નચક્ર; તે શ્રી વીર જિણુંદના, એકાદશ ગણુધાર; એસતા વર્ષ પરાહીયે, પામ્યા કેવલનાણ; સુણુતાં સુધુતાં સંપજે, દિનદિન મંગલમાલ;

નેમિ જિલ્લુંદ શુરૂપદ નમી, જેને સેવે શક. ૧ શ્રી ગૌતમ માટા તિહાં, વિનયવંત સરદાર. ૨ તે ગૌતમ શુરૂ રાસને, વિરચું ધરી બહુ માના ૩ શુરૂ ગૌતમ શુલ્લુ ગાવતાં, ધર્મ શાંતિ ત્રલ્લુ કાલ. ૪

#### 11 **EGI** 11

અઢારમે ભવ વીરપ્રભુ, ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ; ગૌતમ તેના સારથી, તે સમયે કરે સેવ. ૧ વિશાખાનંદી સિંહ થયા, વાસુદેવના હાથ; મરતાં આશ્વાસન દીયે, સારથિ નવકાર સાથ. ર સત્યાવીશમાં ભવ વિષે, તે ત્રિપૃષ્ઠ વીર થાય; સારથિ ઇંદ્રભૂતિ થયા, સિંહ તે ખેડુત થાય. ૩

#### ા હાળ પહેલી 🛭

॥ રાગ-પ્રભુ આપ અવિચલ નામી છે।, ॥

જં ખૂઢીપના ઉત્તમ ભરતે, મગધે નરપતિ શ્રેશિક વરતે; ગુખ્બર ગામે વસુભૂમિ તણી, પૃથ્વીના સુત ઇંદ્રભૂતિ ગુણી. ૧ જયેષ્ઠા વૃશ્ચિક રાશી જન્મ્યા, દેખંતા સૌજન હરખાયા; ઉત્તમ લક્ષણુધર કાલ ક્રમે, ભણુવાની ઉંમર તે પાયા. ૨ વર રૂપ્ પ્રસિદ્ધ ચૌદ વિદ્યાને, જાણે ધારી વિનાયદિકને; સોર્હે ધુર સંઘયણ સંસ્થાને, સાત હસ્ત પ્રમાણ ધરે તનને. ૩ તેજસ્વી દૌર્ચે મેરૂ સમા, ગંભીરતાએ સાગરની સમા,
કર્યા જિન પૂજાદિક પૂર્વભવે, લંહે જ્ઞાનાદિક શુભ આજ ભવે. ૪
વિદ્યાર્થી જેના પંચ સયા, મિથ્યામતિએ યજ્ઞો કરિયા;
પ્રતિભૂઝરો યજ્ઞ તાણા બ્હાને, વીર સંગે લેશે શિવપદને. પ સવિ પંડિતમાં પંડિત માટા, જગમાં ન જ કે જેના જોટા;
નેમિ પદ્મ કહે પ્રભુ વીર કને, આવે તે સુણું વર્ણનને. ૬

#### ॥ हुद्धः ॥

ગૌતમ ગાત્ર ગગન રવિ, જેના બે લધુ ભાઇ; અગ્નિબૂર્તિ વાયુબૂર્તિ, સર્વજ્ઞાભિમાની. ૧

#### ાં હાળ રાા

॥ राग-जिनवर जगत हयास, अविया! जिनवर जगत हयास ॥

ઉપકારી મહાવીર નમા રે, નમા, ઉપકારી મહાવીર, ત્રીસ વરસ પછી સંયમધારી, ચઉનાણી વિચરંત; છદ્મસ્થભાવે પ્રાયે મૌની, શુભ ધ્યાનાદિકવંત. નમે! રે**૦** ચરહો નમતા ઇંદ્ર ને પન્નગ, ડસતા એ સમતાવંત; શત્રુતણું પણ ભદ્ર કરતા, અહિ સહસાર સુર હુંત. નેમાે રે૦ આપ પસાયે ચંદનખાલા, લહે સુખ કેવલ નાચ; ઋજુવાલુકાતીર ગાેદોહિકાસન,ચાવિહાર છદ્દ શુભધ્યાન. નમાે રે૦ ક્ષપક શ્રેણિમાં વૈશાખ સુદની, દશમે કેવલી થાય; દેશના આપી તીર્થને શાપવા, પાવાપુરી પ્રભુ આય. નમાે રે૦ સમવસરણમાં વીર વિરાજે, ચૌમુખ અંડ પ્રાતિહાર; દેવ દું દુંભિ આકાશે વાજે, જલ થલ કૂલ વિસ્તાર. નમાે રેં૦ વીંજાય ચામર શિર પર સોહે, છત્ર રૂપે મનાેહેર; વેર તજી સૌ દેશના સુણ્તા, ભૂખ તરસ પરિહાર. નમા રેં દુર્લભ નરભવ પુષ્યે પામી, અપ્રમાદે કરી ધર્મ; મુક્તિ લોહો સવિ તારક અનીને, એ જિન શાસન મર્મ. નેમા રે૦ સ્વર્ગથી ઉતરતા દેવ વિમાના, ઇંદ્રભૂતિ નિરખત; યજ્ઞ પ્રભાવે અહીં દેવ આવે, ઇમ જાણી હરખંત. નેમા રે૦ પણ તે વિમાના યજ્ઞ તજીને, જાય મહાવીર પાસ; મારાથી ચઢીયાતા એ કુણ આવ્યો, સુરા જસ દાસ. નમા રે૦ ૯ અભિમાની તે લાેકના વચને સાચી ન માને વાત; મુજસમ જ્ઞાના કાઇ ન જગમાં,જીત્યા પંહિત પ્રખ્યાત. નમા રે૦ ૧૦ ઇત્યાદિ બાેલી શિષ્યોની સાથે, વાદીને જીતવા જાય; પણ વીરપ્રભુના દર્શન કરતાં, અભિમાન ઉતરી જાય. નમા રે૦ ૧૧ એ કાેણુ ! નિર્ણય છેવટ કરતાં, શ્રી વીર કિમ બાેલાય; શિવ યશ રાખે નેમિપદ્મ વીરથી, હવે પ્રતિબાેધ કરાય. નમા રે૦ ૧૨

### ॥ हुद्धे। ॥

નજીક સમય પ્રતિબાધના, ઇંદ્રભૂતિના આવે; અવળા પાસા ધન્યને, સવળા પુષ્યે થાવે. ૧

### ॥ ढाक त्रीक्र ॥

ા રાગ-જિન રાજ્ય તાજા મહિલ વિરાજે ભાયણી ગામમેં ા નમું ભાવ જિનેશ્વર સમવસરણમાં પ્રભુ મહાવીરને; મુંઝાયે, સમવસરણની પાસે; ઇંદ્રભૃતિ ઊભા હું કર્યા આવ્યા છતવા વીરને, અપજશ બહુ મુજ થાશે રે. નમું ૦ ચાલે નહિ હિંમત વદવાને, વિજય મળે જે ભાગ્યે; તો જગમાં જશ પુષ્કલ પામું, શું કરૂં ઈમ અકળાયે રે. નમું ૦ શાંતિ ભરેલા મિષ્ટ વચનથી, ઇંદ્રભૃતિ મૂલ નામે; પ્રભુ બાલાવે સ્વાગત પૂછે, મનમાં અચંબા પામેરે. પ્રસિદ્ધ હું છું સર્વ જગતમાં, કાેેેેેેેે મને ના જાેેો મુજ મન સંશય જો બાલે તા, સર્વજ્ઞ જાર્જી આને રે. પ્રભુજ જણાવે તમને સંશય, જવના છે એ જાણી; આશ્ચર્ય સાથે પ્રભુને માને, સર્વંત્ર સદ્યુણ ખાણીરે. ઇંદ્રભૂતિ જે વેદ વાકયના, ખાટા અર્થ કર તાં: ભૂલ સમજાવે સાચા અર્થી, સમજ સંશય હરતા. વૈશાખ સુદ અગીઆરસ કેરા, પૂર્વાક્ષે લ્યે દીક્ષા; પંચ સયાં શિષ્યોની સાથે, પામ્યા દ્રવિહા શિક્ષારે. ગહિ પર્યાય પચ્ચાસ વર્ષના. એકાવનમા વર્ષે: સમ્યકત્વી ચઉત્પાણી ખનતા, દીક્ષા સાથે હર્ષે રે.

अश्यापारम् र्थनाश्चर्याः विश्वराहरः विश्वराहरः

🕻 જ સંશય દ્વર કરીને, દશ પંડિત પરિવારે;

શિષ્ય ળનાવ્યા ગણુધર વિધિએ, પ્રભુએ તે અગિયારે રે. નમું ૯ ૯

પ્રભુના વાસક્ષેપ અલોકિક, મિચ્યાત્વાદિ હઠાયા;

્ળીજ ખુદ્ધિથી ત્રિપદી પામી, દ્વાદશાંગી વિરચાયા રે. નમું૦ ૧૦

સ્વજનાદ્ધાર કરણ શુભ યાગી, ગણધર પદવી પાવે;

આહારક રૂપથી ચઢીયાતું, ગણુધર રૂપ જણાવેરે. નમું ૧૧

લબ્ધિ આદિ સદ્ગુણનું વર્ણુન, ચાથી ઢાળે કહીશું;

નેમિસ્ફરિ પદ પદ્મપસાયે, ગૈહામ નામ જપીશું રે. નમું૦ ૧૨

#### ॥ देश ॥

યક્ષરોજ શ્રી શારદા, ત્રિલુવન સ્વામિની નિત્ય; ગાતમ ગણધરને સ્મરી, સાધે વાંછિત કાર્ય. ૧ છક્ર છદ્દતપ પારણું, કરતા લિખ્ધ મહેત; શીલવંત શરૂ ગાયમા, પુષ્યવંત પ્રણમંત. ર

#### ા હાળ ચાથી ॥

ાા રાગ-તપ કરીએ સમતા રાખી ઘટમાં. ા

મને પૂર્વોદયે પ્રભ વીર મલિયા, સેવાથી વાંછિત સવિ ફલિયા. મને૦ એ ટેક.

ઘડી પ્હેલા હું મિશ્યાત્વી હતો. પ્રભુ મહેરે દર્શનવંત થતો:

સંયમ ગણુધર પદવી પામ્યા, ચઉનાણી લબ્ધિ ધરતા. ઈમ ભાવી શુરૂ ગાૈતમ વિનયી, પ્રભુથી નિજ ભૂલને જાણી;

આનંદને મિ<sup>ચ્</sup>છામિ દુષ્કડ, દેત નમ્ર બની નાણી. મને**૦** ર

પરબાધ શ્રદ્ધા વૃદ્ધિ વિચારી, પ્રભુને પ્રશ્નો પૂછ તા;

છત્રીશ સહેસ હેજાર વાર પ્રભુછ, ભગવતીમાં ગૌતમ વદતા. મને૦ ૩

શાલ મહાશાલ ગૌતમ સાથે, ચંપા નગરી આવંતા;

ગાંગિલ બેન બનેવી દીક્ષા, ભાવી કેવલવંત થતા. મને૦ ૪

પ્રભુ વચને ગાતમ તે જાણી, કેવલ સંશય ધારંતા;

દેવ વચનથી અષ્ટાપદની, વાત સુણી મન હરખંતા. મને પ

ચારણ લખ્ધિ ખલે ત્યાં જાવે, પ્રભુ વંદી વિશ્વામંતા;

વજ જીવ તિર્ધ ગજા ભાદિક, પુંડરીક વાતે બાેધ તા. મને૦ ૬

રાત રહી નીચે ઉતરંતા, પંદરસા તાપસ મલતા;

પ્રતિએાધીને દીક્ષા દેતા, ક્ષીરના પાર**ે** તુ∿ત કરતા. મને**૦ ૭** 

મને૦ ૧

| અક્ષીણુ મહાનસી <b>લ</b> િધ <b>્યુમાવે,</b> ક્ષીર પાત્રે અંગુષ્ઠ ધરતા;<br>થાડી ખીર સઘલાને પ્હોંચે, પણુ ખૂટે પાતે જમતા. | મને૦ | ٠  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----|
| પાંચસા જમતાં કેવલ પાયા, ત્રણ ગઢ જોઇ પંચ સયા;<br>પ્રભુ દર્શન વાણી નિસુણુંતા, કેવલ પાયા પંચ સયા.                        | મને૦ | ę  |
| પ્રભુ પાસે જઇ ગાતમ બાલે, મુનિએા! પ્રભુને વંદીએ;<br>કેવલી સર્વે ઇમ પ્રભુ વચને, જાણી ખમાવે સર્વેને.                     | મને૦ | ૧૦ |
| મુજ ક્ષેક્ષિત સવિ કેવલી હોવે, હું કેવલ પામીશ કે નહિ;<br>પ્રભુ વચને એ સંશય ૮ળતા, રાગે ન કેવલી થઈશ સહી.                 | મને૦ | ૧૧ |
| અંતે આપણ બે સમથઈશું, એ પ્રભુ વચને રાજી થતા;<br>ધ્યાન કેાષ્ઠ મન ઠાવત ગાૈતમ, પંચ નિમિત્તે પૃ્છંતા.                      | મને૦ | ૧૨ |
| ગાતમ નામ પરમ મંગલ એ, જપતાં ઇષ્ટ સકલ ફલતા;<br>નેમિસ્ફરિ પદ પદ્મ પસાએ, ગાતમ ગુરૂ ગુણુ ગાવતા.                            | મને૦ | ૧૩ |

### ા દુકા ા

| સંયમ તપ વાસિત ગુરૂ, મૃગાપુત્ર નિરખંત, સંચિત કમ ફ્લા ક્લી, ચેતાવે ચેતંત. | ٩ |
|-------------------------------------------------------------------------|---|
| શુર્ ગાતમને જોઇને, અતિમુક્ત હરખત, બાલ સંયમી કાઉસ્સગે, કેવલનાથું લહત.    | ર |
| ગાતમને ઉદ્દેશીને, ઉત્તરાધ્યયને વીર; પ્રમાદ તજવાનું કહે, ગાતમ ધીર ગંભીર. | 3 |
| અંકદાગઢ તિમ સંરલતા, ગાતમમાં હદપાર, કેશી ગણધરને મળે, વિનય સાચવે સાર.     | ሄ |

ા **હાળ પાંચમી !!** !! રાગ-નિત્ય જિનવર મંદિર જઇએ ગા

| પ્રભુ પાર્શ્વ પર પર જાયા, કેશી ગણી ત્રણ જ્ઞાન સોહાયા;<br>ગાતમ તિંદુક વન આયા, મળ્યા પૂછી સાતા હરખાયારે; |          |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---|
| ગાતમ તિ દુક વન આવા, મખ્યા પૂઝા સાતા હરબાવાર;<br>ગાતમ ગુરૂ વંદાે લાવે, ગુરૂ લક્તિથી શિવ સુખ પાવેરે.     | ગાતમ૦    | ą |
| દેવાદિ મળ્યા તે પ્રસંગ, મહાવત આદિકના રંગે;                                                             | <u>.</u> |   |
| કેશી ગ <b>ણધર</b> પ્રશ્ન પૂછ <b>ં</b> તા, ગૌતમ ગણી <b>ઉત્તર દેતારે</b> .                               | ગૌતમ૦    | ₹ |
| સુણી કેશી સ્તવે ગૌતમને, ગ્રહે પંચ મહાવત સુમને;                                                         |          |   |
| ખેડૂત તે સિંહ છવ દ્વેષી, વીરના પ્રભુ તાસ હિતૈષીરે.                                                     | ગૌતમ૦    | 3 |
| ગૌતમથી દીક્ષા પમાંડે, જોઇ પ્રભુને પડે ભવખાંડે;                                                         |          |   |
| ગૌતમ! તે દર્શન તુજથી, પામ્યાે સિદ્ધ થશે નિશ્ચયથીરે                                                     | ગૌતમ૰    | ¥ |

| નિર્વાણ નજીક જાણુંતા, પ્રભુ ગૌતમ લાભ મુણુંતા;            |             |     |
|----------------------------------------------------------|-------------|-----|
| ખૂઝવવા દેવશર્માને, માકલે પ્રભુજ ગૌતમને રે.               | ગૌતમ૦       | પ   |
| પાવાપુરીમાં કાત્તિક વદની, અમાવસ્થા તણી એ રજની;           |             |     |
| ચાવીહાર છઠ્ઠે શુકલધ્યાની, સ્વાતિમાં પ્રભુવીર નિર્વાણીરે. | ગૌત્રમ૦     | ķ   |
| પાછા વળતા ગૌતમ જેતા, ગગને સુર વીર સિદ્ધ હાતા;            | _           |     |
| જાણી નિર્વાણ ખિજ઼ થઇ વદતા, અળગાે કર્યાે કિમ જાણુંતારે.   | ગૌતમ૦       | g   |
| ભાતે કહી પૃછીશ કેાને, ગાયમાં કહેશે કેાણ મને;             |             |     |
| મુજ કેંડે લાગરીં શું એ, જાણ્યું કેવલ માગરો શું એરે.      | ગૌતમ૦       | ć   |
| ભુધ રાખે કને અંતકાલે, પુત્રને વ્યવહાર ન ભૂલે;            | <i>.</i>    |     |
| મેં ઉપયોગ દીધા ન ત્યારે, કંઠ સુકાય વીર ઉચ્ચારે રે.       | ગૌતમ૦       | Ė   |
| તુજ વિરહે અધાર ભરતે, મિથ્યાત્વી ઘુવડ પ્રવત્તે;           |             |     |
| જાષ્ટ્રશું વીતરાગ રાગ ન ધારે, એક પાક્ષિક રાગને ટાળેરે.   | ગૌતમ૦       | ૧૦  |
| ગૌતમ ચાર કર્મો ઘાતી, હણી કેવલી થયા સુરજાતિ;              | ۵           |     |
| કેવલ નાણુના મહિમા કરતા, કેવ <b>લી</b> બાર વર્ષ વિચરતારે. | ગૌતમ૦       | ૧૧  |
| દેશના છ ખહું જન તાર્યો, મુનિએ સોહમને લળાવ્યા;            | <i>(</i> 2. | -   |
| અનશન માસિક વૈભારે, સિદ્ધ ક્ષીણુ અઘાતી ચારેરે.            | ગૌતમ૦       | ૧૨  |
| ગણુધરમાં મહિમા શાલી, ગૌતમ લખી કરત દીવાળી;                | 3-4-        |     |
| નેમિસૂરિ <b>પદ પદ્મ</b> પસાયે, ગાયા ગૌતમ હર્ષ ન માએરે.   | ગાતમ૦       | 7.3 |

## ા કહેા ા

ગૌતમ કુસુમે શાેભતી, સદ્યુણું લબ્ધિ સુગંધ; ઈ દ્રાંદિક ગૌતમ સ્મરી, સ્તવતા યુણ પ્રખંધ.

#### ા ગીત ા

ા રાગ-એ જેવ રંગ વધામણાં પ્રભુ પાસના નામે ાા

ઘર ઘર લીલા લ્હેર નિત નિત ગૌતમ નામે; ગૌતમ ગણધરને નમા મન રાખી ઠામે; નવકાર માટે માંત્રમાં મેરૂ ગિરિમાં રાજે, તારામાં જિમ ચંદ્ર ગૌતમ શરૂ તિમ છાજે. ૧ હંસ વસે જિમ માનસે તિમ સદ્દશુણ ગુરૂમાં, રત્નાકરે જિમ રત્ન લબ્ધિ ને સિદ્ધિ ગુરૂમાં; ગૌતમ સુર તરૂ આદિથી ચઢીચાતા જગમાં, તે ગુરૂ ધ્યાને જાય સઘલા દિવસ હરખમાં. ક કામિત દાયક ગૌતમે જય વિજય લહીજે, રાગ ઉપદ્રવ સંકંટો નામ સ્મરતાં ટળીજે; ઓ હીં અક્ષર સાથ ગૌતમ મંત્રને ધ્યાવા, ઋદિ વૃદ્ધિ કલ્યાણ સંપદ નવનિધિ પાવા. ર

ધન્ય એ પૃથ્વી માતને રત્ન કુક્ષિણી માયા, ધન્ય વસુબૂતિ તાતને જેના કુલ અવતરિયા; ધન્ય મહાવીર દેવ જે ગૌતમ શિષ્ય પાયા, જિન શાસન જયવંત ગૌતમ ગુરૂગુણ ગાયા. ૪

#### ા કળશાા

ા રાગ-ગાયા ગાયા રે મહાવીર જિનેશ્વર ગાયા. !!

ગાયા ગાયા રે ગુરૂ ગૌતમના શુણુ ગાયા.
જિન શાસનમાં શ્રી લીર મંગલ ગૌતમ મંગલ પાયા;

રથૂલિબદ્રાદિક મંગલ મંગલ શ્રી જૈન્ધમે કહાયા રે. ગુરૂ૦ ૧ વર્ષ પચ્ચાસ ગૃહે બેતાલીસ વર્ષ ચારિત્ર ધરાયા;

તેમાં ત્રીસ વરસ લીર સેવા ભાર કેવલી પર્યાયા રે. ગુરૂ૦ ૨ ભાણું વરિસ વય ગૌતમ ગણુધર પ્રભુની પછી શિવ પાયા;

ગૌતમ સોહમ વિણુ નવ પ્રભુની છાયામાં શિવ પાયા રે, શુરૂ૦ ૩ જૈનપુરી અમદાવાદ મધ્યે, ચાતુર્માસ ઠરાયા;

શ્રી ગુરૂ આણા ગુણી સંઘ વિનતિ, પુષ્યે અવસર આયા રે. ગુરૂ૦ ૪ દ સહસ પંચ સંવત્સર ગૌતમ કેવલ દિવસ સહાયા;

નેમિસ્તરી પદ પદ્મ પસાયે ગૌતમ રાસ રચાયા રે. ગુરૂ૦ પ ગૌતમ રાસ બણુંતા સુણુતાં, કલ્યાણ કમલા સાયા;

પદ્મસ્તરિ ગુરૂ ગૌતમ મ્હેરે, ધર્મ કરા હરખાયા રે. ગુરૂ૦ ૬ ૫ શ્રી ગૌતમ રસામીનો રાસ સંપૂર્ણ. ॥



### ા આત્મતત્ત્વ ચિંતના ॥

જ્ઞાનાદિ રત્નાથી ભરેલા આતમા નિધિ એહવા. દ્રવ્યથી તે નિત્ય પર્યાયે અનિત્ય પિછાણુંવા; વિવિધ કર્માને કરે જે કર્મફલને ભાગવે, કમેદિયે ભવમાં ભમે કર્મક્ષયે શિવપદ લહે. ્સુંસારી એવા આતમા પણ સિદ્ધ કેરા આતમા. સ્ફિટિક જેવા નિજ ગુણાથી પૂર્ણ શુદ્ધ પરમાતમા; ંકર્મના સંચાગ વિરહે સ્વરૂપ જુદા બેઉના, કર્મ કારણ છંડનારા પામતા સુખ મુક્તિના. હે જવ<sup>ૃ</sup>તું છે કેાણ ? શાથી જન્મ પામ્યાે નરભવે. ં <del>શુંે</del> વિચારે ? શું વદે ? ને શું કરે ? ને તેં હવે: શુભ ગતિને પામવા શુભ કાર્ય સાધ્યા કે નહી, હાલ નિજ ગુણમાં રમે કે પરગણા માંહી સહી. 3 જ્ઞાનાદિ સદ્દગુણવંત તું તારા ગુણા તારી કને, યર વસ્તુના સંયાગ ઘે દુઃખની પરંપર નિત તને; જ્ઞાનાદિ ગુણથી ભિન્ન જે પર વસ્તુ તેને માનીએ, આત્મતત્ત્વ સ્વરૂપ રંગી પૂજ્ય સાચા માનીએ. સન્માર્ગ ગામી આતમા છે મિત્ર જેવા તેહથી. વિપરીત શ**ંસમાન ભાખ્યા ના ખસીશ તુ**ં માર્ગથી; શીલ સમતા સંયમી થઈ આત્મતત્ત્વ વિચારજે. નેમિસૂરિ પદ પદ્મ સેવી મુક્તિ મ્હેલે મ્હાલજે.

