## स्वापन रूपशर्भ सहित

# ચી દેશના ચિતામણિ

ત્રીએ-ચાંચે-પાંચમા આગ.

મતે: શાસ્ત્રવિશારદ-કવિદિવાકર ચ્યાચાર્ચ શ્રી વિજયપદ્મસ્ટીશ્વરજી અહારાજ

ા અર્થિક સહયક ॥ શેક જેસંગુભાઇ કાલીદાસ શેરદલાલ

> યામક: શ્રી એન ગુંચ ગુકાશક સબા

#### મદીયાત્માહારક, પરમાપકારી, પરમગુરૂ, સુગૃહીતનામધેય,

### ાા સ્વ શ્રી ગુરૂ મહારાજના હસ્તકમલમાં સમર્પ**ણ**ાા પૂજ્યપાદ પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રીગુરૂ મહારાજ!

આપશ્રીજી મધુમતી (મહુવા) નગરીના રહીશ પિતાશ્રી દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી શેઠ લક્સીચંદ અને માતુશ્રી દીવાલીંબાઈના કુલદીપક પુત્ર હતા. અને વિંગ્સંગ કात्ति ह सुद्द એકમના જન્મ દિનથી માંડીને લગભગ સાલ વર્ષની નાની ઉંમરે સંસારને કડવા ઝેર જેવા માનીને અગણ્ય સદ્ગુણ નિધાન પરમગુરૂ શ્રીવૃદ્ધિવિજયજી (શ્રીવૃદ્ધિચંદ્રજી) મહારાજજીની પાસે ભાવનગરમાં વિં સં ૧૮૪૫ ના જેઠ સુદ સાતમે સિંહની પેઠે શૂર વીર અનીને પરમ કલ્યાણકારી અને હૃદયની ખરી બાદશાહીથી ભરેલી પ્રવજ્યા (દીક્ષા)ને પ્રેપ્રા ઉલ્લાસથી ગહણ કરીને સિંહની પેઠે શૂરવીર ખનીને સાધી હતી. અને આપશ્રીજી-એ મગાધ બુદ્ધિખલથી જલદી સ્વપર સિદ્ધાંતના ઉંડા અભ્યાસ કર્યો હતા, તથા ન્યાય વ્યા કરણાદિ વિવિધ વિષયના પુષ્કલ વિશાલ ગાંથાની રચના કરીને સુંદર સાહિત્ય સેવા કરવા ઉપરાંત અપૂર્વ દેશના શકિતના પ્રભાવે અભક્ષ્યરસિક, ઉન્માર્ગગામી અગણ્ય મહારાજાદિ લાવ્ય જીવાને સહમાના રસ્તે દારીને હદયાર ઉપકાર કર્યો હતા. તેમજ આપશ્રીના અગણ્ય સદ્યુણોને જોઈને માટા ગુરૂલાઈ, ગીતાર્થ શિરામણિ. શ્રમણકુલાવતાંસક, પરમપૂજ્ય પંન્યા સજ મહારાજ શ્રીગંભીરવિજયજ ગણિવરે તમામ સિદ્ધાંતાની યાગાદકનાદિક ક્રિયા વગેરે યથાર્થ વિધાન કરાવીને મહાપ્રાચીન શ્રી વલ્લભીપુર (વળા) માં આપશ્રીજીને વિ૦ સં૦ ૧૯૬૦ ના કારતક વદી સાતમે ગણિપદથી અને માગશર સુદ ત્રીજે પન્યાસપદથી વિભૃષિત કર્યા હતા. અને શ્રીભાવનગરમાં વિવસંવ ૧૯૬૪ ના જેઠ સુદ પાંચમે તપાગચ્છાધિપતિ લહારક આચાર્ય પદથી અલંકૃત કર્યા હતા. તેમજ આપશ્રીજી રતની ખાણ જેવા શ્રીસંઘની અને તીર્થાદિની સેવા પૂરેપૂરા ઉલ્લાસથી કરતા હતા. તેમજ આપશ્રીજીના અમાઘ ઉપદેશથી દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી સંઘવી શેઠ માણુકલાલ મનસુખભાઈ લગુભ ઇ વગેરે ઘણાંએ લાવ્ય જીવાએ છરી પાલતાં વિશાલ સંઘ સમુદાય સહિત તીર્થા ધરાજ શ્રી શત્રું જયાદિ મહાતીર્ધની યાત્રા અંજતશલાકા વિગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં લક્ષ્મીના સદુપયાગ કર્યો હતા. તેમજ આપશ્રીજીએ મારા જેવા ઘણાંએ ભવ્ય જીવાની ઉપર શ્રી જૈનેન્દ્રી દીક્ષા દેશવિરતિ વગેરે માક્ષના સાધના દઈને કહી પણ ન ભૂલી શકાય તેવા અનહદ ઉપકારા કર્યા હતા. આવા લાેકાત્તર ગુણાથી આકર્ષાઈ અને આપશ્રીએ મારી ઉપર કરેલા અનન્ત ઉપકારાને યાદ કરીને આપશ્રીના પસાયથી અનાવે**લા** આ **શ્રી દેશના** ચિ'તામણુ નામના સાર્વજનિક સરલ મહાગ્રંથના છઠો ભાગ પરમ કૃપાલ આપશ્રીજીના કરકમલમાં સમપી ને હું મારા આત્માને ધન્ય કૃતાર્થ માત્રું છું, અને નિરંતર ઐજ ચાહું છું કે આપશ્રીના પસાયથી (૧) પ્રાકૃત સંસ્કૃત ગુજરાતી વિગેરે ભાષામાં આવા સાર્વજનિક સરલ ગ્રંથાની રચના કરીને શ્રી સંઘાદિ પવિત્ર ક્ષેત્રોની ભક્તિ કરવાના શુભ અવસર (૨) આપશ્રીજી જેવા ગુરૂદેવ (૩) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની સેવા (૪) નિર્મલ નિર ભિલાષ સંયમ જીવન (૫) પરાપકાર વિગેરે સંપૂર્ણ આત્મરમણુતાના સાધના મને ભવા ા નિવેદક : આપશ્રીજીના ચરણકિ કર નિર્ગુણ વિનેયાશ પદ્મની વંદના. ા લાવ મળે.

#### ॥ आत्मशिक्षा-ष्टकम् ॥

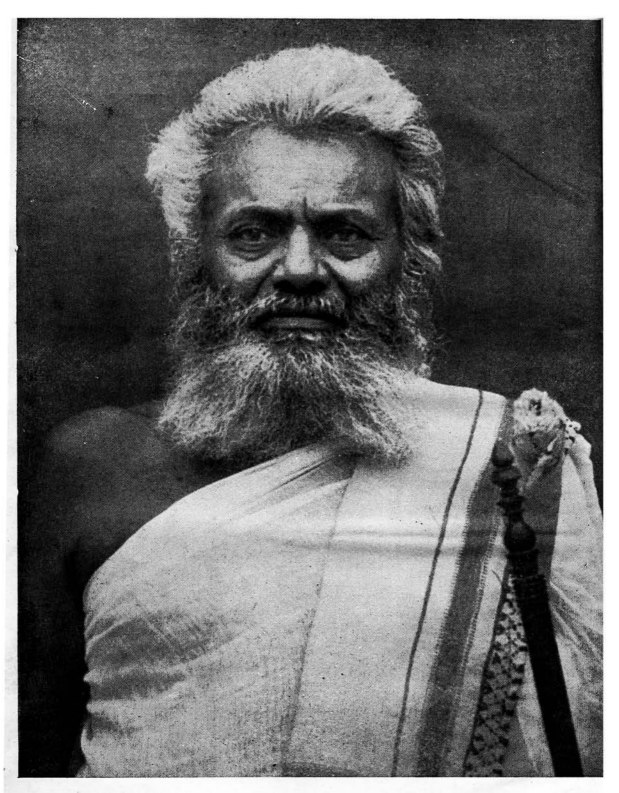
## कर्ता-आचार्य महाराज श्रीविजयपद्मसूरिजी ( आर्यावृत्तम् )

अइसयपुण्णुदयाओ, जीवे रुद्धं तए मणुस्सत्तं ॥ जिणवयणसई तत्थ वि. संपण्णा कम्मविवरेहिं ॥ १ ॥ उत्तमसुराहिलासा साहल्लं नरभवस्स चारित्ता॥ आसण्णसिद्धिभव्या लहिज्ज चारित्तसंपत्ति ॥ २ ॥ बरदंसणनाणगुणा, देवाइभवेसु सम्भवंति तर्हि ॥ चरणं न तं नर्भवे, तम्हा तस्सेव पाहणां !! ३ !! चउगइभमणं नियमा, पुग्गलरमणत्तमोहभावाओ ॥ नियगुणरइबुड्ढीए, पुग्गलरइदोसपरिहाणी ॥ ४ ॥ नियगुणरइलाहट्ठं, भाविज्जा नियसरूवतत्तत्थं ॥ कोऽहं मे को धम्मो, देवगुरू के तहा मज्झं ॥ ५॥ सङ्ढाइभावजुत्तो, अप्पा णिच्चो मईयवत्थुई॥ पासे महं विहावे, तत्तो जुग्गो न रइभावो ॥ ६ ॥ जह रागदोसहाणी, पयट्टिअन्वं तहा तए जीवे ॥ साहावियपुष्णत्तं, एवं सइ होज्ज नियमाओ्या ७॥ गुणस्यण रोहणगिरी, पणदुरुरागाइभावस्डिसेढी ॥ साहियकेवलसिद्धी, कयपुण्णे ते नमंसामि ॥ ८ ॥





સુદ્રક: મચીલાલ છગનલાલ શાહ, ધી નવપ્રભાત પ્રીન્ટિંગ પ્રેસ ઘીકાંટા રેહ, નોવેલ્ટી સીનેમાની બાજીમાં :: અમદાવાદ



શાસનસમ્રાટ્-સૂરિચક્રચક્રવર્તિ'-તપાગચ્છાધિષતિ-કદમ્મગિરિપ્રમુખતીર્થોદ્ધારક-પૂજ્યપાદ-આચાર્ય-મહારાજધિરાજશ્રીમદ્દ વિજયનેમિસૂરીશ્વરજ મહારાજ,

#### ॥ 🧈 अही नमः॥

## ાા સ્વ*ં* શ્રીગુરૂ મહારાજના હસ્તકમલમાં સમપ<sup>્</sup>ણા

મદીયાત્માહારક, પરમાપકારી, પરમગુર, સુગૃહીતનામધેય, પૂજ્યપાદ, પ્રાતઃસ્મરણીય, શ્રીગુરૂ મહારાજ!

આપશ્રીજી મધુમતી (મહુવા) નગરીના રહીશ પિતાશ્રી દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી શેઠ લક્ષ્મીચંદ અને માતુશ્રી દીવાલીઆઈના કુલદીપક પુત્ર હતા. અને આપશ્રીએ વિવ સંવ ૧૯૨૯ ના કાર્ત્તિ'ક સુદ એકમના જન્મ દિનથી માંડીને લગભગ સાલ વર્ષની નાની ઉંમરે સંસારને કડવા ઝેર જેવા માનીને અગથ્ય સદ્દગુણ નિધાન પરમગુરૂ શ્રીવૃદ્ધિવજયજી (શ્રીવૃદ્ધિચંદ્રજી) મહારાજજીની પાસે ભાવનગરમાં વિવસંવ ૧૯૪૫ ના જેઠ સુદ સાતમે સિંહની પેઠે શૂરવીર ખનીને પરમ કલ્યાણકારી અને હુદયની ખરી આદશાહીથી ભરેલી પ્રવજ્યા (દીક્ષાં) ને પ્રેપ્રા ઉલ્લાસથી ગહુણ કરીને સિંહની પેઠે શરવીર અનીને સાધી હતી. અને આપશ્રી છાએ અગાધ બુહિબલથી જલદી સ્વપર સિદ્ધાંતના ઉંડા અભ્યાસ કર્યો, તથા ન્યાય વ્યાકરણાદિ વિવિધ વિષયના પુષ્કલ વિશાલ શ્રંથાની રચના કરીને સુંદર સાહિત્ય સેવા કરવા ઉપરાંત અપૂર્વ દેશના શક્તિના પ્રભાવે અભક્ષ્યરસિક, ઉન્માર્ગગામી અગણ્ય મહારાજદિ લવ્ય છવાને સહમાના रस्ते हारीने હદયાર ઉપકારા કર્યા તેમજ આપશ્રીના અગહ્ય સદ્યુણાને જોઈને માટા ગુરૂભાઈ, ગીતાર્થ શિરામણિ, શ્રમણકુલાવત સક, પરમપૂજ્ય, પંન્યા-સછ મહારાજ શ્રીગં ભીરવિજયછ ગણિવરે તમામ સિદ્ધાંતાની યાગાદ્રહનાદિક કિયા વગેરે યથાર્થ વિધાન કરાવીને મહા પ્રાચીન શ્રી વદ્યભીપુર (વળા) માં આપશ્રીજીને વિ૦ સં૦ ૧૯૬૦ ના કારતક વદી સાતમે ગણિયદથી અને માગશર સુદ ત્રીજે પન્યાસપદથી વિભૂષિત કર્યા. અને શ્રીભાવનગરમાં વિ૦ સં૦ ૧૯૬૪ ના જેઠ સુદ પાંચમે તપાગચ્છાધિપતિ ભદારક આચાર્ય પદથી અલ કૃત કર્યા. તેમજ આપશ્રીજીએ રત્નની ખાણ જેવા શ્રીસંઘની અને તીર્થાદિની સેવા પૂરેપૂરા ઉદ્ઘાસથી કરી હતી. તથા આપશ્રીજીના અમાઘ ઉપદેશથી દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઈ ભગુભાઇ વિગેરે ઘણાંએ લગ્ય છવાએ છરી પાલતાં વિશાલ સંઘ સમુદાય સહિત તીર્થાાધરાજ શ્રી શત્રું જમાદિ મહાતીર્થાની યાત્રા અંજનશલાકા વગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક ક્ષેત્રામાં લક્ષ્મીના સદુપયાગ કર્યો હતા. તેમજ આપશ્રીજીએ મારા જેવા ઘણાંએ ભવ્ય જીવાની ઉપર શ્રી જૈનેન્દ્રી દીક્ષા. દેશવિરતિ વગેરે માેક્ષના સાધના આપીને કદી પણ ન ભૂલી શકાય તેવા અનહદ ઉપકારો કર્યા છે વગેરે લાેકાત્તર ગુણાથી આકર્ષાઇને અને આપશ્રીજીએ મારી ઉપર કરેલા અનન્ત ઉપકારોને યાદ કરીને આપશ્રીના પસાયથી બનાવેલા આ શ્રી **દેશના**-ચિ'તામાં આ નામના સાર્વજનિક સરલ મહાચુંથના ત્રીજા ચાથા પાંચમા ભાગ રૂપ ત્રણે ચંચા⊣ પરમ કૃપાલું આપશ્રી છના કરકમલમાં સમર્પીને હું મારા આત્માને ધન્ય કૃતાર્થ માનું છું, અને નિરંતર એજ ચાહું છું કે આપશ્રીજના પસાયથી (૧) પ્રાકૃત સંસ્કૃત ગુજરાતી વગેરે ભાષામાં આવા સાર્જનિક સરલ ગ્રંથાની રચના કરીને શ્રી સંઘાઢ પવિત્ર ક્ષેત્રાની ભક્તિ કરવાના શુભ અવસર (૨) આપશ્રીજ જેવા ગુરૂ દેવ (૩) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની સેવા (૪) નિર્મલ નિરભિલાષ સંયમ જીવન (૫) પરોપકાર વગેરે સંપૂર્ણ આત્મરમણતાના સાધના મને ભવાભવ મળે. ા નિવેદકઃ આપશ્રીછુના ચર**ણુ**કિંકર નિર્ગું છુ વિનેયાણુ **પદ્મની વ**ંદના. ા

#### ॥ ॐ नमः श्रीसिद्धवकाय ॥

#### ॥ ॐ नमो बाळवंसयारि-एरमोवयारि-सुग्गद्वियनामधिज्ज-परमप्पद्वावग-परमगुरु-विज्ञयनेमिसुरीणं ॥

#### ॥ प्रस्तावना ॥

॥ भुजंगप्रयातम् ॥

#### पसण्णस्स पुण्णप्दाविष्पदाणं । सयाणंदमग्गिकसंसादगग्गं । सियावायसद्देसणादाणदक्तं । नगेमो सया सग्गुरुं नेमिसूरिं ॥ १ ॥

શ્રીજૈનેન્દ્રશાસન રસિક ધર્મવીર બંધુઓ ! પરમ કૃપાળુ પ્રાતઃસ્મરણીય દેવાધિદેવ શ્રીતીર્થ કર દેવાએ માક્ષના અવ્યાખાધ શાધ્યતા સુખાને મેળવવાના ચાર પરમ અંગા ( અસાધારણ કારણા )માં મતુષ્યપણાને ઉદ્દેશીને કરમાવ્યું છે કે-પ્રાળલ પુષ્ટ્યાદયે આ મહાદ્વલિ મનુષ્યપણાને પામીને એક સમય માત્ર પણ પ્રમાદ કરશો નહી, કારણ કે જે પ્રમાદી થઇને એક વાર માનવ જીવનને હારી જઇએ, તાે લાંબે કાળે પણ તે કરી મળી શકતું નથી. કારણ કે બાંધેલાં કર્મોના વિષાકા (ઉદય, ફળ) એવા બહુજ ગાઢ આકરા હાય છે કે જેમની હયાતિમાં સંસારી જીવાને માનુષ્યાદિ શુલ સામગ્રી મહાપ્રયત્ના કરતાં છતાં પણ મળી શકતી નથી. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને અપ્રમત્ત ભાવે માક્ષમાર્ગની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને પરમાત્મ સ્વરૂપને પામેલા અનંતા શ્રીતીર્થ કર દેવામાંના વર્ત્ત માન ચાવીશીના પહેલા એ તીર્થ કરાની અપૂર્વ આત્મિક બાધને દેનારી દેશના બે લાગામાં જણાવીને હવે આ ત્રીજા ચાથા ને પાંચમા લાગમાં અનુક્રમે ત્રીજા ચાથા ને પાંચમા તીર્થ કર 3શ્રીસંભવનાથ, ૪ શ્રી અભિનંદન સ્વામી ને ૫ શ્રીસુમતિનાથની દેશના વિસ્તારથી જણાવી છે. તેમાં ત્રીજા ભાગના ૨૮૮ 'લાકા છે. અહીં શરૂઆતમાં અવશ્ય યાળવા લાયક શિષ્ટાચારની પદ્ધતિને અનુસરીને મંગલાચરણ તથા ચાર અનુખંધાની જે હકીકત કહી છે, તેમાંથી બાધ એ મળે છે કે શિષ્ટ પુરૂષાના માર્ગે ચાલનારા લગ્ય જીવાજ શિષ્ટ ખની શકે છે. માટેજ કહ્યું છે કે-જેઓ વડા (જે 'વડુ' એવા નામથી લાકમાં બાલાય છે)ના દર્શાતે અનેક મુશ્કેલીએાના વિકટ પંચને સમતા સહનશીલતા ઘૈયા ક્ષમાદિ સદ્યુણાના પ્રતાપે ચાળંગીને પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષ માર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરવા રૂપ શિષ્ટ માર્ગ ને આરાધે, તે મહાપુરૂષા શિષ્ટ કહેવાય છે.

તે પછી પ્રભુશ્રી સંભવનાથના કયા ભવથી કેટલા ભવા થયા ? વગેરે પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ઉત્તરા દેવા રૂપે જરૂરી ખીના જણાવીને વિપુલવાહન રાજાના યથાર્થ દાનાદિ ગુણા વર્ષ્યું વ્યા છે. તેમાંથી રાજાઓને યથાર્થ રાજધર્મનું અપૂર્વ શિક્ષણ મળી શકશે. (૧–૫)

છઠ્ઠા શ્લોકથી નવમા શ્લેષક સુધીના ૪ શ્લોકોમાં વિપુલવાહન રાજના રાજ્યકાલમાં પડેલા ભયંકર દુકાળનું વર્ષુન કર્યું છે. તેમાંથી દુકાળના ચિન્હો, તેનું સ્વરૂપ, દેશના

જીવાની ભાવનાદિ પ્રવૃત્તિ, વિપુલવાહન રાજાની નિર્મલ ભાવના વગેરે પદ્મશ્રોના અપૂર્વ બાધ મળે છે. ૧૦ મા શ્લાકથી ૧૮ મા શ્લાક સુધીના ૯ શ્લાકામાં વિપુલવાહન રાજાએ વિચારેલ સંઘના ગુણ સ્વરૂપ મહિમાદિને વર્ણ બ્યાં છે. પછી સાધુ સાધ્વી વગેરેની ભક્તિ શા માટે કરવી જોઇએ ? પૈરોરે પ્રશ્નોના ઉત્તર રૂપે સાધર્મિક લક્ષ્તિના કલ વગેરે હકીકત પણ દર્ષાતા આપીને વિસ્તારથી સમજાવી છે. (૧૯–૩૨) તે વાચકાને શ્રીસંઘની ઉપર મહુમાન કરાવીને શ્રીસંઘની ભક્તિ કરવાના માગે<sup>દ</sup> દેારનારી છે. પછી વિપુલવાહન રાજાએ કરેલ શ્રીસંઘની નિર્દોષ ભક્તિ, અને તેજ નિમિત્તે કરેલ જિનનામ કર્મના અંધ, વગેરે બીના જણાવવાના પ્રસંગે સ્પષ્ટાર્થમાં સંઘભક્રિત કરનાર પુષ્ટ્યશાલી જીવાના દેષ્ટાંતા સાધર્મિક લક્તિના અપૂર્વ બાેધ દેનારા છે, એમ સમજીને દ્રંકામાં વર્ણવ્યા છે. એમાં સમયના વિચાર કરાયજ નહી. કારણ કે વિવરણમાં પ્રભુદેવના પછીના સમયમાં પણ ખનેલી ળીના ચાલ પ્રસંગને યથાર્થ સમજાવવા માટે કહી શકાય છે. (33–3**ર)** એક વખત વિપુલવાહન રાજાએ અગાશીમાં કરતાં જ્યારે આકાશ તરફ નજર કરી, ત્યારે વાદળાંના (ક્ષણવારમાં વિખરાઈ જવા રૂપ) સ્વરૂપને જોઇને વૈરાગ્ય પામ્યા. તેથી પુત્રને રાજ્ય સાંપીને દીક્ષા લેવાના નિર્ણય કર્યા. વિનીત પુત્ર પિતાની દીક્ષાના મહાત્સવ પરમ ઉલ્લાસથી કરે છે. આમાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે - જેમ શ્રીઅજિતનાથ તીર્થ કરે પાતાના છેલ્લા ભવમાં પિતાના દીક્ષા મહાત્સવ કર્યો હતા. તેમ વિમલકીર્તિ રાજાએ પણ પાતાના પિતાશ્રીના પરમ ઉલ્લાસથી દીક્ષા મહાત્સવ કર્યો હતા. અહીં પ્રભુશ્રી સંભવનાથના છેલ્લા ભવની અપેક્ષાએ પાછલા ત્રીજા ભવમાં આ બીના બની હતી, અને પૂર્વે કહેલ શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુએ પાતાના પિતાશ્રીના કરેલ દીયા મહાત્સવની બીના છેલ્લા ભવમાં બની હતી. એમ સમજવું. વિપુલવાહન રાજાએ વાદળાંને જોઇને વૈરાગ્ય ગર્ભિત શુભ ભાવના ભાવીને દીક્ષા લેવાના નિલ્ધ કર્યા બાદ પુત્રને બાલાવીને જે વચના કહ્યા, તે પ્રસંગ વિનીત પુત્ર પિતાની પાસે ઉચ્ચારેલા નમ્ર વચના, પુત્રનું ધાર્મિક વિનયાદિ શુણાથી શોક્ષિત જીવન, વિપુલવાહન રાજાની ઉત્તમ યાદ રાખવા લાયક વૈરાગ્ય ભાવના વગેરે મુદ્દાઓ ખાસ એાધદાયક છે. (39-૪૫) વિપુલવાહન રાજા પુત્રે કરેલા મહોત્સવ સાથે ગુરૂની પાસે આવીને શું કહે છે ? મહારાજ તેના ઉત્તર શો આપે છે ? તે સમયે વિપુલવાહન રાજાની વર્તાતી નિર્મલ ભાવના, ગુરૂએ દીક્ષાવિધિ પૂર્ણ થયા ખાદ અંતે આપેલી હિતશિક્ષા વગેરે હકીકતા સંયમી જીવન રૂપ કમલને વિકસાવનાર સૂર્ય જેવી હોવાથી નિરંતર યાદ કરવા લાયક છે. (૪૬-६०) અહીં ६० મા શ્લેષ્ઠના સ્પષ્ટાર્થમાં આત્માનું હિત કરનાર ૮ ગુણેહનું, અને ખાર ભાવનાતું વર્ણન ખહુજ મનન કરવા લાયક, અને માનવ જીવનને નિર્મલ કરનારું છે. તેમજ શાંતિથી ધર્મારાધન કરવામાં પણ મદદગાર અને તેવું છે.

શ્રીવિપુલવાહન રાજિષ પૂર્ણ ઉલ્લાસથી સંચમની અને વીશસ્થાનક વગેરે તપશ્ચર્યાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના કરી જિનનામ કર્મના નિકાચિત ખંધ, અંત સમયની આરાધના વગેરે માક્ષમાર્ગની આરાધના કરીને વૈમાનિક દેવપર્શું પામ્યા. અહીં સાધુ જીવનની પૂર્ણતા થયા પછી તરતજ દેવ લવની શરૂઆત થાય છે. આ દેવલવમાં પણ લાવી તીર્થ કર જવની (જે હાલ દેવ રૂપે વર્તે છે તેની) બીજા સામાન્ય દેવાથી વિશિષ્ટતા અપૂર્વ હાય છે. કારણ કે પુણ્યવંત જીવની લાવના લાધા અને પ્રવૃત્તિ વૈરાગ્યના રંગથી રંગાએલી હાય છે. આજ મુદ્દાથી તેમને દેવલવની સાહિબી વિગેરે પણ રૂચતા નથી, ને તેઓ તીર્થ કર દેવાના કલ્યાલુકાના મહાત્સવ વગેરે ધાર્મિક વિધાનાની પરમ ઉલ્લાસથી આરાધના કરતાં એવા અપૂર્વ સુખ શાંતિ ને આનંદને પામે છે, કે જેની આગળ દેવતાઈ સુખ વગેરેને ઘાસ કરતાં પણ હલકાં (તુચ્છ) માને છે. આવા નિર્મલ વિચારાદિ સ્વરૂપ લક્ષણાથી તેમનું સમ્યગ્દર્શન ઉંચ કાંટીનું છે, એવા નિર્ણય જરૂર થઈ શકે છે. આવા દ્રવ્ય તીર્થ કરા ચાલુ દેવ લવમાં પણ જિનનામ કર્મના પ્રદેશોદય વગેરે અસાધારણ કારણાના આલંબનથી જલદી મનુષ્ય ભવ સંયમાદિ શુલ સામગ્રીને પામી માક્ષને મેળવવા ચાહેજ એમાં નવાઈ શી ? આ પ્રસંગે ખાસ બાલુવા જેવી નવમા દેવલાકાદિના દેવાની લવસ્થિત વગેરેની ખીના પણ સમજાવી છે. (દ૧–૬૫)

પ્રભુશ્રી સંભવનાથના આ છે ભવના વર્ણુંનમાંથી એ પણ રહેજે સમજાય છે કે પ્રભુ જે (વિપુલવાહન રાજાના) ભવમાં સમ્યકત્વ પામ્યા, તેજ ભવમાં તેમણે જિનનામ કર્મના અન્તે પ્રકારના ( અનિકાચિત અને નિકાચિત)અંધ કર્યો અને જેથી અવશ્ય ભાવ તીર્થ કરપણ પમાય છે એ જિનનામ કર્મના નિકાચિત અંધ સર્વ વિરતિ ચારિત્રની આરાધના સહિત કરેલ વીશસ્થાનકાદિ તપ આદિથી થાય છે. તેમાં પણ અસાધારણ કારણ વીશસ્થાક તપની આરાધના તા જરૂર થવીજ જોઇએ. કારણ કે વર્ત્તમાન ચાવીશીના દરેક તીર્થ કરે લ જિનનામ કર્મના નિકાચિત ખંધના વર્ણનમાં તે ( વીશસ્થાનક )ની આરાધનાથી જિનનામ કર્મના નિકાચિત ભંધ કર્યા એમ કહ્યું છે. આ રીતે જણાવવાનું રહસ્ય એ છે કે— ભાવી તીર્થ કરના જવ સિંહનિષ્ક્રીડિત તપ આદિ તપશ્ચર્યાદિની આરાધના કરે. અથવા ન પણ કરે પણ વીશસ્થાનક તપની આરાધના તા જરૂર કરેજ. કારણ કે તે વિના નિકાચિત ખંધ થાયજ નહિ. આ બાબતમાં બીજો વિચાર એ પેલુ ઉદ્ભવે છે કે-ચીઠ પૂર્વીના સાર રૂપ નમસ્કાર મહામંત્ર (પંચમંગલ મહાશ્રત સ્કંધ)ના સમાવેશ (અંતર્ભાવ) શ્રી સિદ્ધચક્રમાં થાય છે, ને શ્રીસિદ્ધચક્રના સમાવેશ શ્રીવીશસ્થાનક તપમાં થાય છે. એટલે વીશસ્થાનક તપની આરાધનામાં તે અંને ( નવકાર અને સિદ્ધચક્ર )ની આરાધના સમાય છે. આવા અનેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં લઇને જણાવ્યું છે કે-જિનનામ કર્મના નિકાચિત ખંધ થવામાં અસાધારજી કારણ એ (વીશસ્થાનક) તપની આરાધના છે.

६६ થી ૭૦ મા શ્લોક સુધીના પાંચ શ્લોકોમાં પ્રભુશ્રી સંભવનાથના વ્યવન કલ્યાલુકની હકીકત છે. અને ૭૧–૭૪ સુધીના ૪ શ્લોકોમાં જન્મની ખીના, તથા ૭૫–૭૯ સુધીના પાંચ શ્લોકોમાં પ્રભુની સૌધર્મે નંદ્રે કરેલી સ્તવના જણાવીને ૮૦–૮૫ સુધીના ૬ શ્લોકોમાં પ્રભુના પિતા જિતારિ રાજાએ કરેલા જન્માત્સવ તથા ખાલ્યાવસ્થા વગેરેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું

છે. પછી ૮૬-૯૦ સુધીના પાંચ શ્લાકામાં પ્રભુની યુવાવસ્થા અને લગ્નાદિની બીના કહીને ૯૧-૯૩ સુધીના ત્રણ શ્લાકામાં રાજ્યાવસ્થાની હકોકત જણાવી છે. તથા ૯૪-૧૦૬ સુધીના ૧૩ શ્લાકામાં દીક્ષા કલ્યાણકતું વર્ણન કરીને ૧૦૭ થી ૧૧૧ સુધીના પાંચ શ્લાકામાં પ્રભુની છદ્મસ્થાવસ્થાની ખીના જણાવી છે. અને ૧૧૨ થી ૧૧૯ સુધીના ૮ ધ્લાકામાં કેવલજ્ઞાનની ખીના જણાવીને ૧૨૦ થી ૧૨૩ સુધીના ૪ શ્લોકોમાં સૌધમે દે કરેલી સું દર સ્તુતિનું વર્ણન કર્યું છે, તે સૌધર્મેન્દ્રના સમ્યગ્દર્શનની નિર્મલતાદિને સમજાવનારૂં, ને બહુમાન સહિત બક્તિ ભાવને પ્રકટાવનારૂં છે. પછી ૧૨૪–૧૨૮ સુધીના પ શ્લેકામાં મનુષ્ય ભવની દુલ ભતા વગેરે ખીના વિસ્તારથી જણાવીને સંસારી છવાની વિપરીત સમજણ અને કર્માના ખંધકાલે જીવને સાવચેતી રાખવાની સૂચના, શ્રમણુલદ્રમુનિ વગેરેના દર્ષાત सिंहत विवेष्ठ शुश्रुतुं यथार्थ रहस्य, धर्भाराधननी क्युरियात, भेभताना त्याग, सांसारिष्ठ પદાર્થોની ક્ષણિકતા, આત્માનું વિવિધ પ્રકારે એકપણું, ધનની ચંચળતા, ધનની ત્રણ અવસ્થાએા, ધનના માેહે ભાગવવાં પડતાં હુ:ખા, વગેર બીના ૧૨૯ થી ૧૪૦ સુધીના ૧૧ શ્લાકામાં વિસ્તારથી વર્ણવી છે. પછી ૧૪૧–૧૪૨ મા શ્લાકમાં પુષ્યાનુઅધિ પુષ્યને આંધવાના ૭ કારણોને વિસ્તારથી સમજાવવાના પ્રસંગે દ્રવ્ય દયા તથા ભાવ દયાનું યથાથ<sup>®</sup> સ્વરૂપ અને વૈરાગ્યની અીના ઉજ્જિતમુનિના દર્ષાંત સાથે તથા શીલનું વર્ષુંન ભવદેવ વગેરેના ઉદાહરણ સાથે કહીને શ્રીજિનેશ્વર દેવની પૂજાનું સ્વરૂપ, અવસરે જિનપ્રતિમાની જરૂરિયાત, મહિમા વગેરેને વિસ્તારથી સમજાવવા પૂર્વક વર્ષ્યું છે. અને પરાપકાર ગુણના વર્ણું નમાં પરાપકારનું સ્વરૂપ, મહિમા વગેરે સાર પંચકતું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ પણ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. તથા યાગ્ય પ્રસંગે વિદ્વજનગાષ્ઠી વગેરે પદાર્થાની હકીકત પણ વિસ્તારથી જણાવી છે. પછી ૧૪૩ થી ૧૫૧ સુધીના ૯ શ્લાકામાં પુષ્યાનુઅંધિ પુષ્યની લક્ષ્મી, લાભીતું ધન, સંતાયવંત છવાનું છવન વગેરે ખીના જણાવીને ધનની અનિત્યતાને જણાવનાર અધિકાર પૂરો કર્યો છે.

હવે ૧૫૨ થી ૧૬૫ સુધીના ૧૪ શ્લોકામાં શરીરની અનિત્યતાને જણાવનારા બીજા અધિકારની શરૂઆત કરતાં સાંસારિક સુખનું ક્ષણભંગુરપણું, તેવા સુખમાં આસકત થનારા જવાને ભાગવવાં પડતાં દુ:ખા, શરીરની અસ્થિરતા, કાલની (મરણની) ભયંકરતા, ત્રણ રાક્ષસા તથા આયુષ્યના ભેદાદિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. પછી ૧૬૬–૧૭૩ સુધીના ૮ શ્લોકામાં જીવાનીને જતાં વાર લાગતીજ નથી, જેના સંયાગ તેના વિયાગ જરૂર થાયજ, ઇષ્ટ પદાર્થોને પામવાનું કારણ, અનિત્ય પદાર્થોને 'નિત્ય છે' એમ માનતાં થતી હાનિ, નિત્ય સુખનાં સ્થાન સ્વરૂપ વળેર, સ્વપરના વિવેક, આત્માના ત્રણ પ્રકારા, રાગ ક્રેયથી થતાં દુ:ખા, વળેરે બીના સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. તથા અનિત્યભાવનાનું સ્વરૂપ જણાવવાના અવસરે શ્રીસરત ચક્રવર્તા એ ભાવેલી કેવલજ્ઞાનને દેનારી અનિત્યભાવનાને હેવાલ, દેષ્ટાંત સહિત પૂર્ણતા ગુણનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ વળેરે બીના ૧૭૪–૧૮૨ સુધીના ૯ શ્લોકામાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ૧૮૩–૧૮૮ સુધીના ૬ 'લાકામાં પ્રભુ શ્રીસંભવનાથની

દેશના પૂર્ણ થયા પછીના શેષ વિધિ કહીને શ્રીચારૂ ગણધર મહારાજે બીજી પારિષીમાં આપેલી દેશનાતું વર્ષાન (૧૮૯ થી ૧૯૭ સુધીના ૮ 'લોકોમાં) કરતાં પ્રસંગાનુપ્રસંગ શ્રીજિનધર્મની પરમ ઉલ્લાસથી આરાધના કરનારા પુષ્યશાલી જીવાને થતી સાત પ્રકારની વૃદ્ધિનું સ્વરૂપ, સ્થિરતાથી ધર્મારાધન કરવાથી થતા લાભનું વર્ણન કરતાં રતિસુંદરીનું દર્ષાત, તૃપ્ત જીવનનું સ્વરૂપ વર્ણવતાં ખુદ્ધિસુંદરીનું દર્ષાત, ગુષ્યુસુંદરીના દર્ષાત સાથે લિપ્ત અલિપ્ત જીવાદિનું સ્વરૂપ, ધર્મના પ્રભાવાદિને જણાવતાં મંત્રળકું ભનું દર્શત. અજયણાદિનું વર્ણન કરતાં સુજજસિરિનું તથા લક્ષ્મણા સાધ્વીનું ઉદાહરણ, આલાેચનાની દુલ લતા અને સ્વરૂપ જણાવવાના પ્રસંગે દુલ ભ પંચકનું રહસ્ય, પંચાખ્ય ભારવાહકના અને અરિણુક મુનિના દેષ્ટાંત સાથે વિનય વગેરે ગુણાતું યથાર્થ સ્વરૂપ, પાંચ મહાવતાની રપ ભાવનાઓ, અમરદત્ત મિત્રાન દની ખીના સહિત કોંધના કડવા ફેલાનું, અને ક્ષમા ગુષ્યુના પ્રભાવાદિનું સ્વરૂપ, મૃગાપુત્રના દર્ષ્ટાંત સહિત ઉપશમ ગુષ્યુનું સ્વરૂપ, અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાભાષિત શ્રીજૈનેન્દ્ર શાસનના પ્રભાવાદિનું વર્ણન, શૈલક રાજિવના દેષ્ટાંત સહિત પ્રમાદી જીવનનું અને અપ્રમાદી જીવનનું વર્ણુંન કરતાં કાર્તિકી પૂનમના મહિમા ગર્ભિત દ્રાવિડાદિનું જીવન, અનંત તીર્થ કર ગથધર સમલંકૃત શ્રીસિદ્ધાચલ તીર્થનું વર્ષુન, આલાયક જવાદનું સ્વરૂપ જણાવતાં જ્ઞાનાચારાદિ પાંચે આચારાની આરાધના કરતાં અનાભાગાદિ કારણે લાગતા પ્રાયશ્ચિત્તાદિનું સ્વરૂપ વગેરે, પ્રસંગે માતંગ યુત્રનું દર્ષાંત, વિભુષસિંહસૂરિના દર્ષાંતે પ્રાયશ્ચિત્તાદિ સહિત અણુવત્તાદિનું સ્વરૂપ, રજ્જા સાધ્વીના ઉદાહરણ સહિત મૃષાવાદનું સ્પષ્ટ વર્ણુન, દર્ષાંત સહિત સ્વાધ્યાયનું યથાથ સ્વરૂપ, વગેરે હંકીકત પણ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. પછી ૧૯૮ થી ૨૭૧ સુધીના ૭૩ <sup>ક</sup>લાકામાં શ્રીઋષભદેવાદિ ત્રણ તીર્થ કરાના ૧૭૦ દ્વારો વર્ણ વીને ૨૭૨ મા કલાકમાં ૬ દર્શાતાથી મહાપ્રભાવિક, પંચમંગલ મહાશ્રત સ્કંધ, ચૌદ પૂર્વોના સાર શ્રીનમસ્કાર મહામંત્રનું ટંક સ્વરૂપ પ્રભાવ જાપવિધિ વગેરે ખીના અહુજ સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. પછી ૨૭૩--૨૭૬ સુધીના શ્લેાકામાં શ્રીચારૂ ગણધરની દેશના પૂરી કરીને ૨૭૭–૨૭૮ શ્લાકામાં પ્રસન્ની સંભવનાથના નિર્વાભુની અના જણાવી છે. પછી ૨૭૯ થી ૨૮૨ સુધીના ૪ શ્લાકામાં શ્રીતીર્થ કરે દેવાના જીવનતું અપૂર્વ રહસ્ય જણાવીને ૨૮૩ મા શ્લાકમાં ભવ્ય જીવાને હિત શિક્ષા દર્ધને ૨૮૪ થી ૨૮૮ સુધીના પાંચ શ્લોકામાં ગ્રંથની પૂર્ણતા, રત્નની ખાશ જેવા શ્રીસંઘના કલ્યાણને સૂચવનારી શુભ ભાવના, ગંથરચનાની તિથિ વગેરે અંતિમ વર્ણન કરવા સાથે ત્રીજો ભાગ પૂરા થાય છે.

હવે ચાથા ભાગના ૧૩૨ શ્લોકામાંના શરૂઆતના પહેલા શ્લોકમાં મંગલ, ચાર અનુમંધ વગેરે બીના કહીને બીજા શ્લોકમાં ચાથા તીર્થ કર શ્રીઅભિનંદન સ્વામીના સમ્યકત્વ લાભથી ત્રણ ભવા જણાવ્યા છે. તેમાં પશ્ચાનુપૂર્વીના ક્રમે આ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી ત્રીજા ભવમાં મહાખલ નામના રાજા હતા. ૩–૧૦ સુધીના ૮ શ્લોકામાં આ શ્રીમહાભલ રાજાનું વર્ષુન કરતાં અનુક્રમે રાહક અને રત્નચૂડના દર્શાત સહિત શ્રાવક જીવનની અને સુસ્થિત મુનિ વગેરેના દ્રષ્ટાંત સહિત સાધુ જીવનની બીના કહી છે. તેમાં પ્રસંગાનુપ્રસંગે કાયાત્સર્ગાદિની પણ ખાસ જરૂરી હકીકતા વર્ણવી છે. અને શ્રીમહાખલ राजिष के अंत समये परेसी काराधना विस्तारथी समजवीने अह्य है–ते राजिष साधु જવનમાં વીશસ્થાનકાદિ तपश्चर्यांनी सात्त्विं भाराधना क्रीने विकथविमान (क्यं तिवमान) નામના અનુત્તર વિમાનમાં મહહિંક દેવ થયા. આ રીતે ૧૩ સ્થાનકા (દ્વારા) ગેઠવીને એ ભવાની હકીકત જણાવ્યા ખાદ ૧૫૭ દ્વારાથી અંતિમ તીર્થ કરના ભવની શરૂઆત થાય છે. તેમાં ૧૧ થી ૨૩ મા શ્લાક સુધીના ૧૩ શ્લોકામાં અયાધ્યા નગરી, સંવર રાજા, સિદ્ધાર્થા રાણી, શુભ અશુભ સ્વપ્નાના શુભ-અશુભ ફલો વગેરે હકીકતા વ્યવન કલ્યાણકનું વર્ણન કરતાં જણાવી છે. પછી ૨૪ થી ૩૬ મા સુધીના ૧૩ શ્લોકામાં જન્મની બીના જણાવવાના પ્રસંગે પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામીની દિકકુમારિકા-ઇંદ્રાદિ-સંવર રાજાએ કરેલ શક્તિભાવ ગર્ભિત સ્તિકમ -જન્મમહોત્સવ-૨૫૦ અમિષેક-ો કરાડ ૧૦ લાખ કલશોની સંખ્યા લાવવાના ઉપાય, પ્રભુતું ' શ્રીઅભિનંદન સ્વામી ' નામ પાડવાનાં એ કારણા તથા વંશ ગાત્રાદિની ખીના સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. પછી ૩૭ મા શ્લોકથી ૪૨ મા શ્લોક સુધીના દ શ્લોકામાં પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીની ખાલ્યાવસ્થા, સુવાવસ્થા, રાજ્યકાલ, તથા લાકાંતિક દેવાની વિનંતિનું વર્ષુન કરીને ૪૩ મા થી ૪૯ મા શ્લોક સુધીના ૭ શ્લોકામાં પ્રભુની દીક્ષા, છદ્મસ્થાવસ્થા વગેરે હંકીકતા સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. ૫૦ મા શ્લોક થી ૫૭ સુધીના ૮ શ્લોકામાં પ્રભુને પ્રકટ થયેલ કેવલજ્ઞાન, ઇંદ્રે કરેલી સ્તુતિ વગેરે હકીકતા સમજાવીને પ૮ મા શ્લાકથી ૧૦૧ મા શ્લોક સુધીના ૪૪ શ્લોકામાં દેવલજ્ઞાની પ્રભુની અભિનંદન સ્વામીની પ્રથમ દેશનાની શરૂ આવશી માંડીને અંતે અલિ વિધાન સુધીનું વર્ણન સ્પષ્ટ રીતે કર્યું છે. તેમાં યાગ્ય પ્રસંગાનુપ્રસંગે વિવિધ દર્દાતા સાથે આયુષ્યના ભેદ, આયુષ્ય ઘટવાનાં કારહ્યા. શ્રીદત્ત શેઠના દેષ્ટાંત સહિત સંસારની અસારતા, સગર ચક્રવર્ત્તિના પુત્રાના ઉદાહરણ મહિત અશરણ ભાવનાનું યથાર્થ સ્વરૂપ, સત્ય શરીરનું સ્વરૂપ વગેરે હકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ૧૦૨ વૈલોકથી ૧૦૭ મા વૈલાક સુધીના ૬ વૈલાકામાં શ્રીવજનાભ ગણધરની દેશના, અને ૧૦૮ મા લ્લાકથી ૧૧૮ મા લ્લાક સુધીના ૧૧ લ્લોકામાં પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામીના અતિશય, યક્ષાદિ પરિવાર, નિર્વાણદિન વગેરે બીના જણાવીને, ૧૧૯-૧૨૨ સુધીના ૪ ક્લોકામાં શ્રીઅભિનંદન સ્વામીના કુમારાવસ્થાદિના કાળ, સંપૂર્ણાયુષ્ય, આંતરું વગેરે ૧૭૦ મા સ્થાનક સુધીની બીના સ્પષ્ટ રીતે વર્ણવી છે. પછી ૧૨૩–૧૨૬ સુધીના ૪ લોકોમાં તીર્થ કરે દેવાના જીવન-દેશના વગેરેનું અલૌકિક તત્ત્વ વગેરે હકીકતા વર્ષાવીને ૧૨૭-૧૩૨ સુધીના કર્િલોકામાં હિતશિક્ષા, ગ્રંથરચનાના દિન, સ્થાન, ભાવિ ભાવના વગેરે ખીના જણાવવા પૂર્વંક ચાંથા ભાગ પૂર્વ કર્યા છે.

પાંચમા ભાગમાં શ્રીસુમતિનાથ તીર્થ કરની દેશના વગેરે અપૂર્વ હકીકતાને જણાવનારા મૂલ ૧૯૫ વ્લોકા છે. તેમાંના શરૂઆતના ૧૪ વ્લોકામાં ક્રમસર મંગલ, ચાર અનુબંધ, શ્રીસુમતિનાથ પ્રભુના ત્રણ ભવામાંના પહેલા ભવમાં પ્રભુશ્રી સુમતિનાથ તીર્થ કર પુરૂષસિંહ

નામના સજકુંવર હતા. તેમના પિતા વિજયસેન રાજા, ને માતા સુદર્શના રાણી હતા. તેણીએ નેએલી એક સ્ત્રીની ખીના સાંભળીને કરેલી પુત્રની વિચારણા, તેથી થયેલ ઉદાસીનતા, રાજાને તે વાતની ખળર પડતાં તેણે રાણીને કહેલા આશ્વાસન ગર્ભિત હિતકારી વચના, કુલદેવીની આરાધનાથી મળેલ વરદાનના પ્રભાવે પુત્રના લાભ, તેનું ' પુરૂષસિંહ ' નામકરણ, જન્માત્સવ, બાલ્યાવસ્થા વગેરે ખીના વિસ્તારથી સમજાવીને ૧૫ માં શ્લાકથી ૨૬ મા શ્લાક સુધીના ૧૨ <sup>ક</sup>લાેકામાં કુમારના લગ્ન, ઉદ્યાનમાં તેને થયેલ વિનયનંદન સૂરિમહારાજના દર્શનથી મનમાં પ્રકટેલી વિચારણા, છેવટે કરેલ નિર્ણયના પરિણામે ગુરૂની પાસે આવીને તેણે કરેલી વંદના, ગુરૂએ તેને આપેલા ધર્મલાભનું ખરૂં રહસ્ય, કુંવરના પૂછવાથી આચાર્ય મહારાજે જવાળમાં ભવ સમુદ્રને તરવાનું અપૂર્વ સાધન–દરાવિધ મુનિ ધર્મની આરાધના કહી. તેનું સ્પષ્ટ માહાત્મ્ય, તે સાંભળીને કુંવરે જણાવેલ દીક્ષા ગ્રહણના દઢ વિચારા, આ ખાબતમાં ગુરૂ મહારાજે અનુમાદના કરવા પૂર્વક આપેલી હિતશિક્ષા વગેરે હંકીકતા વિસ્તારથી સમજાવી છે. પછી ૨૭ મા શ્લાકથી ૩૮ શ્લાક સુધીના ૧૨ શ્લાકામાં અનુક્રમે પુરૂષસિંહ કુમારે માતા પિતાને જણાવેલ દીક્ષા લેવાના વિચારા અને જ્યારે તેણે આજ્ઞા માગી, ત્યારે માતા પિતાએ કહેલ ચાહિત્રની કઠિનતા, કુંવરે તેના કરેલ ખુલાસા સાંભળીને માતા પિતાએ આપેલ રજા, ગુરૂની પાસે થયેલ દીક્ષા, ગુરૂની હિતશિક્ષા, પુરૂષસિંહ મુનિરાજે પાળેલ નિર્મલ ચારિત્ર, વીશસ્થાનક તપ વગેરેની આરાધના, જિનનામ કર્મના નિકાચિત ખંધ, અંતિમ આરાધના કરીને તે મુનિ વૈજયંત (જયંત) નામના અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થયા, આ તમામ હકીકતા ૧૩ સ્થાનકા ગાઠવીને વિસ્તારથી વર્ણવી છે. અહીં ત્રણ ભવામાંના શરૂઆતના બે ભવાની ખીના પૂર્ણ થાય છે. હવે ૩૯મા શ્લાકથી છેલ્લા તીર્થ કરના ભવતું વર્ણન શરૂ થાય છે. તેમાં ૩૯મા શ્લાકથી ૪૬ શ્લાક સુધીના ૭ શ્લાકામાં ચ્યવન કલ્યાણકના વર્ણન પ્રસંગે પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથના પિતા મેઘરાજા અને માતા મંગલા રાણીની ખીના, તીર્થ કરની માતાની વિશિષ્ટતા, દેવલવમાં રહેલ દ્રવ્ય તીર્થ કરની ભાવના, ચ્ચવન દિન ને રાશિ નક્ષત્રાદિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. પછી ૪૬મા ધ્લાકથી ૬૦મા શ્લાક સુધીના ૧૫ શ્લોકામાં પ્રભુની શ્રીમ ગલા માતાએ ગર્મના પ્રસાવે ઉપજેલી સદ્યુદ્ધિના પ્રતાપે બે સ્ત્રીના (પુત્રના) ઝગડાના સાચા ચુકાદા (ઇન્સાફ) આપ્યા હતા, તે બીના સ્પષ્ટ રીતે સમજાવી છે. અને ૬૧મા શ્લોકથી ૭૧મા શ્લોક સુધીના ૧૨ શ્લોકામાં પ્રભુશ્રી સુમતિનાથ તીર્થ કરના જન્મદિન, રાશિ, નક્ષત્ર, દિકકુમારિકાના ૮ કાર્યો, ઇંદ્રના ૧૦ કાર્યો, સ્નાત્ર મહાત્સવના અંતે સૌધર્મેન્દ્રે કરેલી સ્તુતિ વગેરેને વર્ણુવીને જન્મ કલ્યાણકનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે. તથા ૭૨–૭૮ સુધીના ૭ શ્લોકાેમાં પ્રભુની આલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા, યાણ્રિગહણ, રાજ્યકાલ, લોકાન્તિક દેવાએ કરેલી વિનંતિ, ઇદ્રાદિની ભક્તિ, દીક્ષા દિન, રાશિ વગેરેનું વર્ષ્યુન કરીને સંક્ષેપમાં દીક્ષા કલ્યાણુકની હકીકત કહી છે. અને ૭૯મા શ્લોકથી ૯૧મા શ્લોક સુધીના ૧૩ શ્લોકામાં દીક્ષા પછી પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથના પ્રથમ પારણાંની બીના, તેમાં પ્રભુને પારણું કરાવનાર પદ્મ રાજાને થયેલ લાભ, પાંચ દિવ્યનું

પ્રકટ થતું, પ્રભુની છદ્મસ્થાવસ્થા, કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થવાના દિન, નક્ષત્ર, રાશિ વગેરેના વર્ણુંન સાથે કેવલગ્રાન કલ્યાણકતી ટ્રંક બીના, ચૈત્યવૃક્ષનું પ્રમાણ વગેરે પદાર્થોનું સ્વરૂપ જણાવીને સૌધર્મે ન્દ્રે કરેલી પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથની સ્તુતિ વગેરે હકીકતા સ્પષ્ટ રીતે વર્ણવી છે. તથા લ્રમા શ્લોકથી ૧૩૨મા શ્લોક સુધીના ૪૧ શ્લોકામાં કેવલજ્ઞાની શ્રીસુમતિનાથ તીથ કરે આપેલી એકત્વ ભાવના ગર્ભિત ભવ્ય દેશનાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવતાં અનુક્રમે ઉચિત પ્રસંગાનુપ્રસંગે શ્રીનમિરાજિષ ની ટૂંક બીના, આત્માના ત્રણ લેકાનું સ્વરૂપ સહિત રહસ્ય. આત્મતત્ત્વની યથાર્થ વિચારણા, પ્રશસ્ત આલંખના, પરમાત્મ દશાને પમાડનાર માહ ત્યાગનું સ્વરૂપ જહ્યુાવતાં અહ દત્તની દુંક બીના, સ્વપરના વિવેકનું યથાઈ સ્વરૂપ વગેરે હકીકતા સરલ ભાષામાં સમજાવી છે. અને ૧૩૩મા શ્લાકમાં ગલ્ધરાદિની હકાંકત કહીને ૧૩૪મા શ્લોકથી ૧૭૪ સુધીના શ્લોકામાં શ્રીચરમ નામના ગણુધરની દેશનાને જણાવતાં પ્રસંગાતુપ્રસંગે સુલદ્રસુનિ, બે કાચખા, સુકુમારિકા સાધ્વી, કેદમાં રહેલા દીવાન વગેરેની બીના વર્ણવવા પૂર્વક યાંચે ઇંદ્રિયાનું યથાર્થ સ્વરૂપ, ઇંદ્રિય દમનમાં વૈરાગ્ય એ અસાધારહ કારણ છે, વગેરે અપૂર્વ હિતશિક્ષા વગેરે આત્મદર્ષિને સતેજ કરનાર પદાર્થીનું પણ સ્પષ્ટ સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. અને ૧૭૫ મા શ્લેષકથી ૧૮૨મા શ્લેષક સુધીના ૮ શ્લેષ્ઠિમાં પ્રભું શ્રીસુમતિનાથ તીર્થ કરના શાસન રક્ષક દેવ દેવી વગેરેનું તથા તેમના પરિવાર, પ્રત્યેક ખુદ્ધ, કેવલિ પર્યાય, નિર્વાણસ્થાન, કાલ, તિથિ, રાશિ, નક્ષત્ર, માક્ષગમન કાલે પ્રભુની સાથે માેક્ષે જનારા જીવાની સંખ્યા, પ્રભુની માેક્ષમાં અવગાહના વગેરે હંદીકતા વિસ્તારથી વર્ષુવી છે. અને ૧૮૩મા શ્લાકથી ૧૯૫મા શ્લાક સુધીના ૧૩ શ્લાકામાં બાકીના ૧૬ દ્વારા તથાં વિસ્તારથી કાલનું સ્વરૂપ જણાવતાં ભાવી ચાવીશ તીથ' કર વગેરેની દુંક બીના તેમજ તીર્થ કરે દેવાના પવિત્ર જીવનનું રહસ્ય, ભવ્ય જીવાને હિતશિક્ષા, પ્રાથમા આ શ્રંથસ્થનાના વર્ષ માસ દિન સ્થલ વગેરે હકીકતા, હવે પછીના છઠ્ઠા ભાગ વગેરેને અંગે જરૂરી ભાવનાના નિદે શ, વગેરે બીનાએ વિસ્તારથી સમજાવી છે. અહીં પાંચમા ભાગન દિગ્દર્શન પૂર્ણ થતાં ત્રણે લાગાના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂર્ણ થાય છે. આ રીતે ત્રણ ગંથામાં કહેલી હકીકતાને દુંકામાં જણાવવાના અનેક કારણામાંનું મુખ્ય કારણ એ પણ છે કે-ભવ્ય છવા પ્રભુ શ્રીતીર્થ કર દેવે આરાધેલા માેક્ષ માર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને મુક્તિપદને પામે.

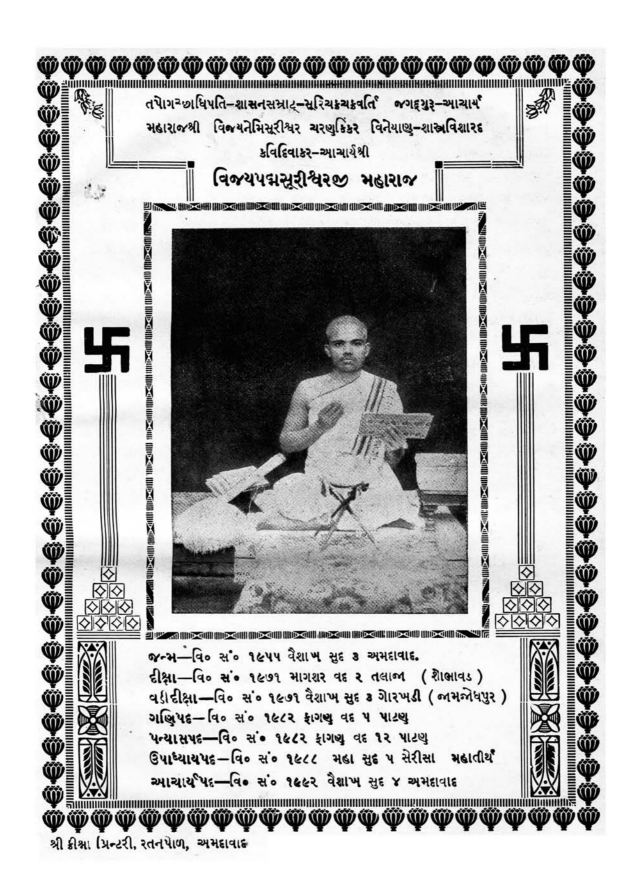
પરોપકારી શ્રીગુરૂ મહારાજના પસાયથી મેં રચેલા—પ્રાકૃત ભાષામય કદંખગિરિ ખૃહત્કલ્પ, શ્રીપ્રવચન કિરણાવલી, શ્રીનેમિસોલાગ્ય વગેરે, અને સંસ્કૃત ભાષામય તત્ત્વામૃત ભાષના, વિપાકશ્રુતાદિ પાંચ અંગા વગેરેની પ્રાકૃતાંશની વિશેષતાવાળી વૃત્તિઓ, વગેરે ચંચાની રચનાની માફક પ્રાકૃત ભાષામાં આ ત્રણે મૂલ ચંચાની રચના, અને સંસ્કૃત ભાષામાં વૃત્તિઓની રચના પણ કરી છે. તે નહિ પ્રસિદ્ધ કરતાં આ પહિતિએ પ્રસ્તુત ત્રણે અંથાને છપાવવાનું કારણ એ પણ છે કે 'પ્રસિદ્ધ ગુજરાતી ભાષામાં ખાલ જવા પણ સમજ શકે. 'આ પ્રસંગ મારે રપષ્ય સમજાવનું બેઇએ કે આર્થિક સહાયકાદિની અનુકૃળતા જળવવા ખાતર ઘણાંયે

સ્થલામાં મેં વિવિધિત પદાર્થોનું વર્લુન બહુજ ડુંકામાં કર્યું છે. ભાવના છે કે-અવસરે તેવા પ્રસંગાને વિસ્તારીને યથાર્થ સંપૂર્લું સ્વરૂપે ગાઠવીને સ્વપર લાભદાયક બનાવવા. હાલની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે આ ત્રણે ગ્રંથોને છપાવવાનું કાર્ય બહુજ સુશ્કેલી ભરેલું જરૂર જણાયજ. તે છતાં દેવ ગુરૂ ભક્તિકારક સુશ્રાવક શેરદલાલ જેસંગબાઈ કાલીદાસની અપૂર્વ જ્ઞાનભક્તિ સહિત ઉદારતા અને શા. ઇશ્વરદાસ મૂલચંદ તથા શેરદલાલ સારાભાઈ જેસંગભાઇની તીવ લાગણીથીજ ત્રણે ગ્રંથો તે ખંનેની દેખરેખમાં છપાયા છે.

છેવટે નમ્ન નિવેદન એજ કરૂં છું કે-ભવ્ય જીવા આ ત્રશે લંશાના પઠન પાઠન તથા અર્થની ચિંતવના કરીને ત્રશે તીર્થ કર દેવાની અનિત્ય ભાવનાદિ ગર્ભિત અપૂર્વ દેશનાદિના યથાર્થ તત્ત્વને સમજીને સન્માર્ગમાં આવે, અને તેની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને મોહ રાજાને હરાવવા પૂર્વ કિનજ ગુણ રમણતામય મુક્તિપદને પામે. એમ હાર્દ કિનવેદન કરીને હવે હું આ પ્રસ્તાવનાને સંક્ષેપી લઉં છું. તથા છદ્મસ્થ જીવાને જ્ઞાના વરણીયાદિ કર્મોના પ્રતાપે અનાલાગાદિ કારણામાંના કાઇ પણ કારણથી ભૂલ થવાના સંભવ છે. તેથી આ સ્વાપત્ત સ્પષ્ટાર્થ સહિત શ્રીદેશના ચિંતામણિના ત્રીજ ચાથા પાંચમા ભાગાની સ્ચના મુદ્રણ સંશાધન વગેરમાં ગુણુલાહી મધ્યસ્થ ખુદ્ધિશાલી વાચક વર્ગાદિને જે કંઇ યાગ્ય ભૂલ જણાય, તેને મહાશયા સુધારીને વાંચશે ને કૃપા કરીને જણાવશે તો બીજી આવિત્તમાં યાગ્ય મુધારા થઇ શકશે.

નિવેદક:—

પરમાેપકારી-પરમગુરૂ-સુગહીતનામધેય-આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસૂરી\*વર-ચરણુકિંકર-વિનેયાણુ વિજયપદ્મસરિ



## અનુક્રમણિકો.

| શ્લાકાંક       | વિષય                                                         | પૃષ્યાંક                  |
|----------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------|
| ٦              | મંગલાચરણુ તથા અનુબંધ ચતુષ્ટય                                 | ૧૨                        |
| ર              | પ્રભુતે સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિ પછી થએલા ભવા તથા જિનનામના          |                           |
|                | બધ શાધી થયા તે જણાવે છે.                                     | ₹-3                       |
| ار⊢3           | વિપુલવાદ્વન રાજાનું વર્ણુન,                                  | 3-8                       |
| <i>ف –</i> د   | વિપુલવાહન રાજાના રાજ્યમાં પડેલા દુકાળનું વર્ષ્યુન.           | ¥-\$                      |
| 20-16          | સંધ રક્ષા શા માટે કરવી તે સાથે સંધનું સ્વરૂપ.                | ₹-Ŀ                       |
| ૧૯             | સાધુની ભક્તિ ઉપર ધન શેઠ તથા જીવાનંદ વૈદ્યનું દર્શાત.         | <b>€</b> }•               |
| २०−२१          | સાધુને ઔષધાદિકનું દાન કરવા ઉપર ળાહુ સુખાહુનું દર્ણત.         | 10                        |
| <b>२</b> २-२३  | સાધ્વીની ભક્તિ શા માટે કરવી.                                 | 11                        |
| <b>र</b> उ⊷२५  | સાર્ધાર્મ'કની લક્તિનું ફલ જણાવે છે.                          | ૧૨                        |
| ₹5-₹८          | શ્રાવિકાની લક્તિનું ફલ જ્ણાવે છે.                            | <b>१</b> २− <b>1</b> ३    |
| <b>ર</b> ૄ-૩૧  | સાંધ લક્તિ કરનારને કેવાં ફળ મળે તે જ્ણાવે છે.                | 17-11                     |
| 8२             | વિપુલવાહન રાજાના સંધભક્તિના નિર્ણય.                          | ૧૫                        |
| 33+38          | વિપુલવાહન રાજાએ કરેલી સંધલક્તિ.                              | 9 <b>4-</b> 95            |
| 3 <b>4-3</b> 5 | વિપુલવાદન રાજાએ જિનનામ કર્મ શાથી વ્યાંખ્યું, તે જણાવવા       |                           |
|                | સાથે સાધર્મિક લક્તિનું સ્વરૂપ જણાવતાં કુમારપાળ રાજની         |                           |
|                | સાધર્મિક લક્તિ, જગડૂશાહતી સાધર્મિક લક્તિ, ચંદ્રાવતી નગરીના   |                           |
|                | શ્રાવકાની અપૂર્વ સાધર્મિક લક્તિ વગેરેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. | १६-33                     |
| 30             | વિપુલવાદન રાજાને સંસાર ઉપર વૈરાગ્ય જાગવાનું કારણુ.           | 38                        |
| 37             | કર્યા કરા કારણોથી ચ્યાયુષ્ય ઘટે તે જણાવે છે.                 | 33                        |
| ૩૯−૪૧          | માહથી છવના કેવા પરિણામ થાય છે તે સમન્નવે છે.                 | <b>૩૫</b> –૩૬             |
| ¥ <b>२-</b> ¥3 | વિપુલવાહન રાજા પાતાના પુત્ર વિમક્ષક/તિ'ને રાજ્ય સોંપે છે.    | 3 \$-30                   |
| ¥¥             | વિપુલક⁄ોર્તા રાજએ કરેલાે પિતાના દાક્ષા મહાત્સવ.              | 30                        |
| ¥Ч             | ક્યા છવા દીક્ષા લઇ શકે તે જણાવે છે.                          | 30-34                     |
| ¥\$-\$0        | સ્વયંપ્રભુ ગુરૂએ વિપુલવાહન રાર્જાર્ધને આપેલા ઉપદેશ           |                           |
|                | તેમાં વિસ્તારથી જણાવેલું ખાર ભાવનાએાનું સ્વરૂપ.              | 32-53                     |
| <b>\$</b> 7    | વિપુલવાહન રાજિષ જિનનામના નિકાચિત બંધ કરે છે.                 | ₹3- <b>ξ</b> ¥            |
| ६२             | વિપુલવાહન રાજર્ષિનું આનત દેવલાકમાં ગમન.                      | 5¥                        |
| <b>43-48</b>   | આનત દેવલાેકતું રવર્ <b>ય જ</b> હ્યાવે છે.                    | 5 <b>४-</b> 54            |
| કૃષ            | દેવલાકમાં કેવા રીતે કાળ ગાળે છે તે કહે છે.                   | <b>\$</b> 4- <b>\$</b> \$ |
| <b>\$</b> \$   | ચ્યાનંત દેવલાેકથી ચ્યવીને પ્રસુ સંભવનાથ સેના રાણીની          | •••                       |
|                | કુખમાં ઉપજે છે તે જસાવે છે.                                  | 4.4                       |

| શ્લાકાંક                 | વિષય                                                                       | પૃષ્ <mark>દાંક</mark> |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ६३-६७                    | માતાએ જેએકાં ચૌદ મહાસ્વધ્તાનું વર્ણન.                                      | \$ <b>\$</b> -\$ 0     |
| હુુ                      | સ્વ <sup>પ</sup> તતું ફળ જાણીને માતાને <b>થ</b> એલા <b>હ</b> ર્ષ.          | ६७                     |
| ४७–१७                    | પ્રભુના જન્મ કલ્યાકજુનું વર્ષ્યુન.                                         | ६८-६७                  |
| ૭૫–७૬                    | તે પ્રસંગે ઇન્દ્ર મહારાજે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ.                            | <b></b>                |
| ۲ <i>٥-۱</i> ۹           | આ પ્રસંો ઇન્દ્રાદિક દેવા નંદીશ્વર દ્રીપે અદ્વાઇ મહાત્સવ                    |                        |
|                          | કરે છે તેતું વર્ણુન.                                                       | હ <b>૧~હર</b> .        |
| ८२                       | સંભવનાથ નામ પડવાનું કારણ જણાવે છે.                                         | હર                     |
| <b>८</b> ३–८५            | પ્રભુની ત્યાલ્યાવસ્થાનું સ્વરૂપ.                                           | ७२-७३                  |
| 25-22                    | સુવાવસ્થા પામેલા પ્રભુના <b>શ</b> રીરના અવયવાતું વર્જીન.                   | ४७-६ए                  |
| 16-60                    | પ્રભુના <b>લ</b> ગ્નની હકીકત જણાવે છે.                                     | <b>७४-७५</b>           |
| હ૧                       | પ્રભુના માતા પિતાની ગતિ જ્હ્યુાવે છે.                                      | <b>৩ પ</b>             |
| હર                       | પ્રભુએ કેવી રીતે રાજ્ય ચલાવ્યું તે કહે છે.                                 | ७५-७६                  |
| <b>६</b> ३               | પ્રભુ સંસારતું સ્વરૂષ વિચારે છે અતે દક્ષા સમય જાણીતે                       |                        |
|                          | લાકાંતિક દેવોનું ચ્યાગમન જણાવે છે.                                         |                        |
| <b>૯</b> ૪– <b>૯</b> ૫   | પ્રભુના સાંવત્સરિક દાનનું સ્વરૂપ જણાવે છે.                                 | છ જે—છછ                |
| <b>८</b> ६–१००           | પ્રભુતા દીક્ષા મહાત્સવતું વર્ણુ <sup>દ</sup> ન.                            | ৬७–७১                  |
| १०३–१०६                  | <b>ચ્યા પ્રસ</b> ંગે <b>ઇન્દ્ર મહારાજે કરૅલી પ્ર</b> ભુતી સ્તુતિ.          | <i>७६</i> -८१          |
| १०७-२०८                  | પ્રભુ સુરેન્દ્રદત્ત રાજાને ત્યાં છદ્દનું પારભ્યું કરે છે તેનું સ્વરૂપ.     | ८१-८२                  |
| ૧૦૯                      | પ્રભુના શરીરની ઉંચાઈ જણાવે છે.                                             | ૮૨                     |
| ૧૧∘–∖૧૧                  | છદ્મસ્થાવસ્થામાં રહેલા પ્રભુ કેવી રીતે <mark>વિચરે છે તે જ</mark> ણાવે છે. | ८२-८३                  |
| 91 <b>२-993</b>          | પ્રસુતે કેવલજ્ઞાન ઉપજે છે તેનું સ્વરુષ જણાવે છે.                           | (3-{ <b>X</b>          |
| <b>૧<b>૧૪</b>–૧૧૭</b>    | દેવા સમવસરહાની રચના કેવી રીતે કરે છે તે સમજ્વવે છે.                        | ረ ሄ–ረ ኒ                |
| 117                      | <i>ખાર પ</i> ર્વદા કર્યા એસે છે તે કહે <i>છે.</i>                          | ٤ ۶                    |
| ૧૧૯                      | ક્ર્યા ગઢમાં કેાણુ રહે છે તે જણાવે છે.                                     | ८६                     |
| <b>१२०</b> –१ <b>२</b> ३ | ઈન્દ્ર મહારાજ પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે.                                       | ८७-८७-                 |
| ૧૨૪                      | પ્રભુતી દેશના કેવી છે તે <b>કહે</b> છે.                                    | ૯૦                     |
| १२५–१२८                  | પ્રેસુ દેશનાની શરૂઆતમાં મનુષ્ય ભ્રવનું દુર્લભપણું જણાવે છે.                | <b>७०-</b> ७१          |
| ૧૨ <b>૯</b>              | અઃ જીવને દુઃખર્મા પણુ સુખના આભાસ થાય છે.                                   | હ <b>ા</b> –હ <b>ર</b> |
| 130                      | જીવે કર્મ બાંધતી વખતે સાવચેત રહેવાની જરૂર જણાવે છે.                        | હર                     |
| ૧ં ૩૧−૧ઢર                | વિવેકતું પ્રધાનપહ્યું સમજાવે છે. તેમાં વિવેક તથા અવિવેકતું                 |                        |
|                          | સ્વરૂપ જ <b>ણાવતાં શ્રમણ</b> ભદ્રની તથા સ્વયં <b>ઝુદ ક</b> પિલ કેવલીની     |                        |
|                          | કથા કહે છે.                                                                | <b>€3−</b> ₹00         |
| 86                       | ધર્મની આરાધના અને મમતાના ત્યાગ કરવાનું જણાવે છે.                           | ૧૦૦                    |
| ¥8 j                     | સંસારના પદાર્થી નાશવંત છે તે કહે છે.                                       | ૧૦૦ <b>૦ ૦</b> ૦૦      |
| l34                      | ચ્યાત્માની એક્રત્વ દશા સમજાવે છે.                                          | ૧૦૧                    |

| શ્લાકાંક<br>*            | વિષય                                                                                   | પૃષ્દ <sup>ાં</sup> ક                   |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| <b>૧</b> ૩૬–૧૩૭          | ધનની ચંચળતા જણાવે છે.                                                                  | १०१–१०३                                 |
| 132                      | ધનની ત્રણ અવરથાએ.                                                                      | <b>५</b> ०२-१०3                         |
| <b>9</b> 36-180          | ધન કેવી રીતે દુ:ખ આપે છે તે સમજવે છે.                                                  | 203-1 <b>0</b> ⊀                        |
| १४१-१४२                  | પુષ્યાનુખ'ધી પુષ્યબ'ધના સાત હેતુઓ જણાવે છે. તેની અંદર                                  |                                         |
|                          | ઊજિઝત મુનિની કથા, ભવદેવની કથા, જંખસ્વામીની કથા,                                        |                                         |
|                          | શ્રી અરિહત દેવની પૂજા, દેવ પૂજાની રીત, દ્રવ્ય પૂજા તથા                                 |                                         |
|                          | ભાવ પૂરૂન, પરાપકાર સંખ <sup>ા</sup> ધી ઉપમા, ઉત્પ્રેક્ષા <mark>તથા અન્</mark> યોક્તિઓ, |                                         |
|                          | ધનાદિના પાંચ સાર વગેરે.                                                                | 3 0 X - 3 X V                           |
| <b>1</b> 83              | યુષ્યાનુબંધી યુષ્યવાળા ધનને કેલું ગણે છે અને તેના કેવો                                 |                                         |
|                          | <b>ઉપયાગ કરે છે તે જ</b> થાવે છે.                                                      | 1 <b>४५-1४</b> ६                        |
| 188-186                  | ધનના લાભી પુરૂષાનું સ્વરૂપ જણાવે છે.                                                   | \$ <b>\$</b> \$-} <b>\$</b> \$          |
| <b>૧</b> ૫૦–૧૫૧          | સંતાષી જનાનું સ્વરૂપ સમજાવે છે.                                                        | 1४८-1४&                                 |
| ૧૫૨                      | શરીરની અનિત્યતા જણાવે છે.                                                              | १४५-१५•                                 |
| ६५३–३५४                  | સંસારનાં સુખામાં આસક્તિ રાખનારને આવળી વિષત્તિએ।<br>જુણાવે છે                           | ૧૫૦                                     |
| ૧૫૫                      | અલુત્વ છ<br>આ શરીરને ક્રાેઇ રીતે સ્થિર રાપ્મી શકાતું નથી.                              | ૧૫૧                                     |
| 145                      | મરણ ક્યારે થશે તે છવાસ્થ છવા જાણી શકતા નથી.                                            | <b>૧</b> ૫૧                             |
| 1 1.5<br>1 149–142       |                                                                                        | ૧૫૧ <b>–૧૫૨</b>                         |
| ૧૫૯                      | જ-મેલા અવશ્ય મરે છે.                                                                   | 947-94a                                 |
| १५०                      | કયા જીવા પૂરું આયુષ્ય ભાગવીને મરે ને કયા જીવા વહેલા                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                          | મરે તે કહે છે.                                                                         | ૧૫૩                                     |
| 181-182                  | નાશવંત શરીરાદિને માટે પાપ ન કરવું તે જણાવે છે.                                         | १५3 <b>१५</b> ४                         |
| 153-158                  | સર્વે સંસારી જીવોને કાળચક્રના ભાષ એક સરખા છે.                                          | <b>የ</b> ዛሄ-•የዛዛ                        |
| 154                      | ઇન્દ્રાદિક સમર્થ પુરૂષો કાળથી પાતાનું તેમજ પરનું રક્ષણ                                 |                                         |
|                          | કરી શકતા તથી તે કહે છે.                                                                | 444 948                                 |
| <b>૧</b> ૬૬– <b>૧</b> ૬૭ | •                                                                                      | ૧૫૬–૧૫૭                                 |
| 184                      | ધન તથા સ્વજનાદિના સંયાગ નાશવંત છે.                                                     | 1 \                                     |
| ૧૬૯                      | ઈષ્ટ પદાર્થાના સંયોગમાં કારણ રૂપ પુષ્યાઈ છે.                                           | 140-142                                 |
| १७०                      | અનિસ પદાર્થીમાં નિત્યતાના માહ રાખનારને અતે શાક થાય છે.                                 | <b>૧</b> ૫૮                             |
| ૧૭૧                      | નિત્ય સુખ કર્યા છે અને કેવું છે.                                                       | <b>૧૫૮–૧૫</b> ૯                         |
| <b>૧</b> ७૨              | વ્યનિત્ય પદાર્થીના માહ તજીને તમારૂં શું છે તેના વિચાર<br>કરવાતું જણાવે છે.             | * <b>~ ~ ~ * * ·</b>                    |
| 801P                     | દુ:ખા આપનાર રાગ દેષ છે તે જહ્યુવે છે.                                                  | १६०                                     |
| 90%                      | શરીરતાે માહ તજી અનિત્ય ભાવના ભાવવાનું જણાવે છે.                                        | 950-957                                 |
| १७५–१८१                  | ભરત ચક્રવની <sup>દ</sup> એ ભાવેલી અનિત્ય ભાવનાતું સ્વરૂપ જણાવતાં                       |                                         |
|                          | તે સાથે પૂર્ણુતાનું સ્વરૂપ સમજાવે છે. જયધાષ દ્વિજની કથા.                               | 919-956                                 |

| ^ક્રાકાંક           | વિષય                                                                                                | પૃષ્ <mark>દાંક</mark>           |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| 1/2                 | અનિત્ય ભાવના ભાવીને અનંતા છવા સિદ્ધિને પામ્યા છે.                                                   | <b>9</b> 000                     |
| 143                 | પ્રભુ અનિત્ય ભાવનાની દેશના પૂરી ક્રેરે છે.                                                          | ৭৩•                              |
| 144                 | પ્રભુના એક સાે તે બે ગણુધરા થયા તે કહે છે.                                                          | १७ <b>०१७१</b>                   |
| 144                 | પ્રભુ ગથુધરાના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેપ નાખે છે.                                                          | <b></b>                          |
| 125-120             | ગ <b>ણધરા</b> પ્રભુની દેશના ઉભા રહીને સાંભળે છે તથા ઇન્દ્રાદિક                                      |                                  |
|                     | દેવા ખલિ પ્રહણ કરે છે.                                                                              | <b>૧</b> ७ <b>૨</b> –૧७ <b>૨</b> |
| 144                 | પ્રસ દેશના પૂરી કરે છે તે પછી ચાર ગણધર દેશના આપે છે.                                                | <b>૧</b> ૭૨                      |
| १८६-१६७             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                               |                                  |
|                     | સફલતા, તૃપ્ત ને અતૃ'તનું સ્વરૂપ, રતિસુંદરીની કથા, બુદ્ધિસુંદરીની                                    |                                  |
|                     | કથા, ક્ષિપ્ત અક્ષિપ્તનું સ્વરૂપ, ગુણુસુંદરીની ક્રયા, મંગળકુંબનું                                    |                                  |
|                     | દર્ષ્ટાત, સુન્જસિરિની કથા, દુલઉલ પંચક, શત્રુંજય ગિરિરાજની                                           |                                  |
|                     | હ્યાકત, સિહ ભગવંતનું ટૂંકું સ્વરૂપ, સુષાત્ર દાનનું સ્વરૂપ, દાયક                                     |                                  |
|                     | (શ્રાવક)ના ગુણા, સુપાત્ર દાનનું ફળ, પંચાખ્ય ભારવાહક કથા,                                            |                                  |
|                     | પાંચ મહાવતાની પાંચ પાંચ ભાવનાઓ, અર્હ લક (અરહ્યુંક) સુનિની                                           |                                  |
|                     | કથા, વિપુલમતિની ખીના, અમરદત્ત ને મિત્રાન દની ખીના, ઉપશ્ચમ                                           |                                  |
|                     | ગુણતું સ્વરૂપ, સેલકસૂરિના શિષ્યા, દ્રાવિડ ને વાલિખિલ્લની ખીના,                                      |                                  |
|                     | સિદ્ધાચળ તીર્થરાજની સ્તવના, પાંચ શિખામણા, માતંગ પુત્રની                                             |                                  |
|                     | હડીકત, પાંચ અણુવતાના પ્રાયશ્ચિતનું સ્વરૂપ, વિબુહસિંહસરિનું દર્ણત,                                   |                                  |
|                     | ત્રણ ગુણવતો તથા ચાર શિક્ષાવતાના પ્રાયક્ષિત્તનું સ્વરૂપ, મુખરતા                                      |                                  |
|                     | દેશ ઉપર રજ્જા સાધ્વીનું દર્શાન્ત, સ્વાધ્યાયનું સ્વરૂપ, ગુણવંત                                       |                                  |
|                     | સુરના સુચ્રા વગરે.                                                                                  | १७२–२८२                          |
| 166 <b>-115</b>     | શ્રીઋષભદેવ માં બંધી ઉપયોગી ૧૭૦ ળાળતા જણાવે છે.                                                      | २८ <b>२-२</b> ५६                 |
| २२७-२४७             |                                                                                                     | २८६–३०५                          |
| २४८–३७१             | શ્રીસંભવનાથ સંબંધી ઉપયોગી ૧૭૦ બાળતા જ્યાને છે.                                                      | 30 A-318                         |
| २७२                 | નવકાર મંત્રતું માહાત્મ્ય. તે વિષે શિવકુમારતું દ્રષ્ટાન્ત, ચારતું                                    |                                  |
| <b>.</b>            | દષ્ટાન્ત, શ્રીમતીની કથા, ગાવાળની કથા, હુંડિક યક્ષની કથા.                                            | 318-313                          |
| २७३–२७५             |                                                                                                     | 3 <b>23-32</b> 4                 |
| <b>३</b> ७६         | શ્રીસંભવનાથ પ્રભુના વિહાર કાલ.                                                                      | 3 <b>?</b> ¥                     |
| <b>ર</b> ७७         | શ્રીસંભવનાથની સમેતશિખર ઉપર નિર્વાણની ખીતા.                                                          | 3 <b>२ ५-३</b> २६                |
| <b>ર</b> ७८         | પ્રભુના નિર્વાણુ અંગે દેવોના નંદીશ્વર દ્વીપમાં અધ્યાક્ષિકા મહેાત્સવ.                                | <b>૩<b>૨</b>૬–૩<b>૨</b>૭</b>     |
| રે છહે<br>રેડ જ     | તીર્થ કરાનું સ્વરૂપ શા માટે જાણવું તે જણાવે છે.<br>પર્યા ભાગાળ તીર્થ પર રોખ મારી તે એ છે            | <b>3</b> ₹७                      |
| <b>२</b> ८०         | કર્મ ભાવનાથી તીર્થ કર ગાત્ર બાંધે તે કહે છે.                                                        | <b>3</b> ₹७                      |
| <b>२८१−२८२</b>      | - · · · ·                                                                                           | 327                              |
| <b>२८३</b>          | પ્રભુનું જીવન વાંચી તેમાંથી સાર લેવાનું જણાવે છે.<br>દેશના ચિંતામણિના ત્રીજ ભાગની પૂર્ણતા જણાવે છે. | 324-326                          |
| <b>2</b> < <b>Y</b> | લ્લા ાનલામાંથુમાં તાળ આવેલા મૂંથુલા જેથીલ છે.                                                       | 324                              |

|                  | -                                                                                       |                             |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| શ્લાકાંક         | વિષય                                                                                    | <b>પૃષ્દાં</b> ક            |
| <b>२</b> ८५-२८६  | પ્રાથની રચના ક્યારે કરી હથા શાથી કરી તે કહે છે                                          | 3 <b>२</b> &-33 <b>०</b>    |
| <b>ર</b> ૮७      | <b>અ</b> ા ગ્ર <b>ંથની રચનાનું ફળ</b> .                                                 | 310                         |
| <b>२</b> ८८      | <b>હ</b> વે ચોથા ભાગમાં કાનું સ્વરૂપ આવશે તે કહે છે.                                    | 330                         |
|                  | શ્રીહિતાપદેશ દાર્ત્રિશિકા પ્રાકૃતમાં.                                                   | € <b>€</b> € − <b>₽</b> € € |
|                  | શ્રીસિદ્ધચક દાર્ત્રિશિકા પ્રાકૃતમાં.                                                    | 333-335                     |
|                  | PT                                                                                      |                             |
|                  | ભાગ ચાેથા.                                                                              |                             |
| ٩                | મંગલાચરણ તથા અનુબંધ ચતુષ્ટ્ય                                                            | ٩–২                         |
| ₹+3              | શ્રીઅિકાનંદન સ્વામીની સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિનું સ્વરૂપ,                                      | २3                          |
| 8-1              | મહાયલ રાજાનું સ્વર્પ જણાવે છે. તે સાથે ઔત્પાતિકી યુદ્ધિ                                 |                             |
|                  | ઉપર રાહકતું દ્રષ્ટાન્ત જણાવે છે, તેમજ રતવચૂડની કથા મે.હાદિકર્મા                         |                             |
|                  | નહિ મુંઝાવા ઉપર કહે છે                                                                  | 3 <b>–</b> 1¥               |
| \$               | મહાયલ રાજા સંસાર ઉપર વૈરાગ્ય આવવાથી ચારિત્ર પ્રહણ કરે છે.                               | ŧΥ                          |
| <b>ও – ¶</b> ৭   | મહાપલ રાજિ ચારિત્રનું પાલન કેવી રીતે કરે છે તે જણાવે છે.                                |                             |
|                  | તે સાથે સુરિયત મુનિતું દ્રષ્ટાન્ત તેમજ શુભ ખ્યાન ઉપર                                    |                             |
|                  | વસુબૂતિની કથા, તથા ચાર ગતિના જીવાને ખામણાં                                              | <b>የ</b> ሄ-3¥               |
| १२१३             |                                                                                         |                             |
|                  | નગરીનું વર્ણુંન.                                                                        | 38-88                       |
|                  | અયોધ્યા નગરીમાં રાજ્ય કરતા સંવર રાજાનું વર્ણુન.                                         | <b>3 ₹-3</b> 0              |
|                  | સંવર રાજની સિદ્ધાર્થા રાષ્ટ્રીનું સ્વરૂપ જણાવે છે.                                      | 89-32                       |
| २०               | મહાબલ રાજાનાે જીવ સિહાર્થા રાણીની કુક્ષિમાં ચાેથા<br>શ્રી અભિનંદન સ્વામી તરીકે ઉપજે છે. |                             |
| <b>૨૧</b> –૨૨    |                                                                                         | 14-16                       |
| £1-65            | જુણાવે છે.                                                                              | 3&                          |
| રક               | ું કું કું મહારાજા સ્વ'નનું ફુલ જણાવે છે. તે સાથે સ્વ <sup>ર</sup> ના સંખ'ધી            | 36                          |
|                  | ક્રાંઇકે સ્વરુપ જુલાવાય છે.                                                             | ¥0-¥ <b></b> ₹              |
| ૨૪–૨૫            |                                                                                         | ¥ <b>2-</b> ¥3              |
| <b>૨</b> ૬       | પ્રભુના જન્મ વખતે ચોથા આરા કેટલા બાકા હતા તે જ્ણાવે છે.                                 | 88                          |
| ર.<br><b>ર</b> હ | દિશા કુંમારિકાએાનું સ્તિકર્મ માટે આવવું તેમજ તે પછી શકેન્દ્રનું                         |                             |
| ·                | આગમન જણાવે છે.                                                                          | <b>አ</b> ያ– <b>አ</b> አ      |
| ૨૮ <b>-૨૯</b>    | મેરૂ પર્વત ઉપર પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ ઇન્દ્રો કેવી રીતે કરે છે                         |                             |
|                  | તે જ્યાવે છે.                                                                           | ¥¥-¥¾                       |
| 30-38            | તે વખતે ઇન્દ્ર મ <b>હારાજે કરે</b> લી પ્રભુની સ્તુતિ.                                   | <b>∤</b> Y- <b>/</b> Y      |
|                  |                                                                                         |                             |

|                   | • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| શ્લાકાંક          | વિષય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | પૃષ્ <mark>દાં</mark> ક |
| 38                | <b>રતુ</b> તિ કરીને પ્રભુતે માતા પાસે મૂકીતે નંદીશ્વરે જઈ ઈન્દ્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         |
|                   | મહારાજ અદાઈ મહાત્સવ કરે છે. તે સાથે એક કોડ આડ લાખ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         |
|                   | કળશના અધિકાર કેવી રીતે થાય તે જણાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 83-80                   |
| 34-35             | પ્રભુનું અભિનંદન નામ શાથી પડ્યું તે જણાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٧٤                      |
| 3 છ               | પ્રભુની ભાલ્યાવસ્થા કેવો રીતે જાય છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 81-56                   |
| 31-36             | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४७                      |
| ٧o                | પ્રભુએ પાણિયુદ્ધણ સ્વીકારવાનું કારણુ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 40                      |
| ٧٩                | શ્રી અભિનૃંદન સ્વામી રાજ્ય ક્યારે થયા તથા તેમના માતાપિતાની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
|                   | ગતિ જુણાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૫૦                      |
| ४२                | પ્રભુતા રાજ્યપણતા કાળ કહે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ५०-५१                   |
| ¥3-¥4             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>પ</b> ૧-૫૨           |
| 88                | પ્રભુતે દીક્ષા વખતે મનઃપર્યાવ જ્ઞાન ઉપજે છે તથા દેવા ન દીશ્વર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                         |
|                   | દ્રીપે જઇ અષ્ટાન્દિકા મહોત્સવ કરે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | પર                      |
| ¥0                | પ્રભુના પારણા વખતે કક્ટેલા પાંચ દીવ્યા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 43-48                   |
|                   | પ્રભુતા વિદ્વાર વગેરેનું વર્ષ્યુંન તથા કેવલત્તાનનું ઉપજવું.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 43-48                   |
| 41-4र             | પ્રભુના ક્રેવલજ્ઞાન વખતે નારકીને પણ ઉપજતું સુખ જણાવી દેવો                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                         |
|                   | સમવસરણની રચના કરે છે. પછી પ્રભુ સમસવરણમાં પૂર્વ દારથી<br>પ્રવેશ કરે છે અને બાર પર્ષદા યેડ્ય સ્થાને એસે છે, તેનું                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                         |
|                   | રવરૂપ જણાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>Ч</b> ሄ⊸૫५           |
| <b>42-4</b> 9     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | પ ય–પછ                  |
| 46-10             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | પછ~પ્રહ                 |
| <b>६१</b> −७१     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
|                   | વગેરે જ્યારે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | પદ્યછ૭                  |
| ७२-७६             | <b>ધડપ</b> ણુમાં જીવની કેવી દશા થાય છે તેનું સ્વરૂપ જણાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | હાવ–છહ                  |
| <b>19</b> 9       | મરષ્યું કેદને કહેવાય તે જણાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (.0                     |
| ሁ <b>ረ</b>        | કાઇને મરલું ગમતું નથી તે સમજાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>८०</b> −८१           |
| ७७-८५             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 29-24                   |
|                   | પુષ્યવંતના મરહ્યુ પાછળ લેહકા શું કહે છે તે જહ્યાંવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>८</b> ५−८ <b>६</b>   |
| l'e               | પુણવંત જીવા હસતાં હસતાં અને માપી જીવા રીમાઇને મરે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | (1-60                   |
| 60-68             | and the second s |                         |
|                   | દર્શાતપૂર્વક જ્યાને છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . ଓ⊷ዽኚ                  |
| <b>&amp;</b> 4-66 | and to a section and additional additional                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
| <b></b> n -       | જ્યાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>६५-</b> ६८           |
| <b>१: 0</b> १०१   | પ્રભુતી દેશનાનું ફળ જ્ણાવી પ્રભુ તીર્થની સ્થાપના કરે છે તે<br>જસાવે છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                         |
|                   | adit of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ŀ(- <b>Ł</b> Ł          |

| શ્લાકાંક         | વિષય                                                                         | પૃષ્યાં <del>ક</del>     |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| १०२-५०७          | પ્રભુતા પ્રથમ ગણુધર શ્રીવજતાલની દેશના.                                       | ૯ <b>૯</b> –૧૦૨          |
| 906              | પ્રભુના અતિશય વગેરે જણાવે છે.                                                | 902-903                  |
| 90%              | પ્રભુના યક્ષનું સ્વરૂપ.                                                      | 903                      |
| 9 રે ૦           | કાલિકા યક્ષિણીનું સ્વરૂપ.                                                    | 9 c 3                    |
| १ <b>११-</b> ११५ | પ્રભુતા પરિવાર વગેરેનું સ્વરૂપ.                                              | 9 o 3 - 1 o y            |
| <b>૧</b> ૧૬-૧૧૭  | પ્રભુતે৷ કેવલી પર્યાય તથા પ્રભુતું સમ્મેતશિખર ઉપર નિર્વાણ થયું               |                          |
|                  | તે જ્યાવે છે.                                                                | १०५ <b>-</b> १० <b>६</b> |
| 997              | ઇન્દ્રાદિક દેવા પ્રભુતા મા <mark>ક્ષ કલ્યા<b>ણકતા મહાત્સવ કરે છે.</b></mark> | १०१-१०७                  |
| 916              | શ્રીઅભિતંદન સ્વામીના કુમારાવસ્થા તથા ગૃ <b>હસ્થાવસ્થાના કા</b> ળ             |                          |
|                  | જ્યાવે છે.                                                                   | ૧૦૭                      |
| <b>૧૨</b> •      | ત્રભુતા દીક્ષા <b>કાલ</b>                                                    | १०७                      |
| <b>१२१</b> -१२२  | પ્રભુ માેક્ષે ગયા ત્યારે ચાેથા અપરાના કેટલા કાળ બાકી હતા તે                  |                          |
|                  | જણાવી પ્રભુના ૧૭૦ દ્વાર પૂરાં જણાવે છે.                                      | १०७-१०८                  |
| <b>१२३</b> –१२६  | પ્રભુના જીવનને જાણુવાથી શા શા લાભ થાય તે જ઼ણાવે છે.                          | १०८ <b>−१</b> ११         |
| 120              | ત્રન્ <mark>થકારની શિખામ</mark> ગુ.                                          | 111                      |
| 937              | ગ્રન્થની સમા <sup>િ</sup> ત.                                                 | 999                      |
| १२६              | ગ્રન્ <b>યની પૂર્ણતા ક્યારે થઈ તે જ</b> ણાવે છે.                             | <b>૧૧૧</b> –૧૧ <b>૨</b>  |
| 130              | ત્રન્થકાર પાતાની <del>બ</del> ૂલચૂક્યી ક્ષમા માગે છે.                        | 112                      |
| <b>ધ ३</b> ૧     | ગ્રન્થકાર મ્રન્થ રચનાના ફલની ઇચ્છા જણાવે છે.                                 | 112-113                  |
| 932              | દેશના ચિંતામણિના ખાકીના ભાગાની રચના કરવાની મ્રન્યકારની                       |                          |
|                  | ભાવના.                                                                       | <b>૧</b> ૧૩              |
|                  | શ્રી સ્તંબન પાર્શ્વનાથ સ્તાત્ર પ્રાકૃતમાં.                                   | 114-115                  |
|                  | ભાગ પાંચમેા.                                                                 |                          |
| ٩                | મંગળાચરણ તથા અનુખંધ યતુષ્ટ્યનું સ્વરૂપ.                                      | ે ૧–૨                    |
| २ - ३            | વિજયસેન રાજાનું સ્વરૂપ.                                                      | २-३                      |
| <b>y-</b> -¥     | સુદર્શના રાણી આઢ નારીથી સેવા કરાતી સ્ત્રીને જુવે છે.                         | 3-8                      |
| 4-6              | સુદર્શના રાણીને પુત્ર નહિ હેાવાથી થતા ખેદ                                    | Y- <b>Y</b>              |
| 90               | વિજયસેન રાજા સુંદર્શના રાણીને આધાસન આપે છે.                                  | ¥- <b>{</b>              |
| ११               | કુલદેશીએ પુત્ર લાભતું વરદાન આપવાથી રાણીને થએલા હર્વ.                         | •                        |
| <b>१२</b> ~६३    | ઉત્તમ ગર્ભથી થતા ઉત્તમ દાહલાનું સ્વરૂપ.                                      | }− <b>७</b>              |
|                  | વિજયસેન રાજાએ કરેલ પુત્રના જન્માત્સવની ખીના.                                 | , °                      |
| 94               | પુરુષસિંહ કુમારનાં લગ્નની હક′ાકત.                                            | U-2                      |
| 18-18            |                                                                              | ( <b>-</b> &             |

| લાકાંક                  | વિષય                                                                                                            | પૃષ્ટાંક                 |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 96                      | <b>ગુરૂએ આપેલા ધર્મ લામનું સ્વરૂપ સમજાવે છે</b> .                                                               | Ŀ                        |
| २०−२१                   | કુમાર મુનિરાજને સંસાર સંમુદ્ર તરવાનું કારણ પૂછે છે.                                                             | 4-10                     |
| <b>ર</b> ૨–૨૫           | ગુરૂ મહારાજ દશ પ્રકારના સાધુ ધર્મ વગેરે સમજવે છે.                                                               | <b>૧</b> ०−૧૨            |
| २६                      | પુરૂષસિંહ કુમાર શુરૂને પાતાની દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા જણાવે છે.                                                     | १२-13                    |
| २७                      | ગુરૂ મહારાજ કુમારને માતપિતાની રજ મેળવી લાવવાનું કહે છે.                                                         | ૧ <b>૩</b>               |
| २८३१                    | માતાપિતા કુમારતે ચારિત્ર પાલનની દુષ્કરતા સમજાવે છે. 💎                                                           | 93-14                    |
| <b>3</b> 2-33           | માતાપિતાને રાજકુંવર આ સંસારમાં ભાગવવાં પડતાં દુઃખા<br>સમજાવે છે.                                                | ૧૫ <b>–૧</b> છ           |
| ¥6~¥6                   | રાજકુમાર માતાપિતાને કર્મભંધના તથા કર્મથી છુટવાના કારણે                                                          |                          |
|                         | સમજાવે છે.                                                                                                      | ૧૭ ર૦                    |
| 3 <b>{-3</b> 9          | રાજકુમારે માતપિતાની રજ મેળવી લીધેલી દીક્ષા.                                                                     | २०                       |
| 8 (                     | રાજકુમારતું ચારિત્ર પાળીને વૈજયંત વિમાનમાં ઉપજવું.                                                              | २१                       |
| 36-50                   | મેધરાંજાતું વર્ષ્યુન.                                                                                           | २११२                     |
| <b>81 8</b> 3           | મંગલા રાણીતું વર્ણું ત.                                                                                         | २२- <b>२</b> a           |
| <b>XX3-</b> X           | તીર્થ કરની માતાની વિશેષતા જ્ણાવતાં વૈજયંત વિમાનમાં ઉપજેલા                                                       |                          |
|                         | ભાવી તીર્થ <sup>ે</sup> કરના જીવની ભાવના જણાવે છે.                                                              | રઢ                       |
| ¥¥                      | તીર્થ"કરના જીવતું વૈજય'ત વિમાનથી વ્યવીને મંગલા રાણીની<br>કુક્ષીમાં ઉપજવું.                                      | ŧ٧                       |
| ¥1-10                   | પ્રભુ ગર્ભમાં હતા ત્યારે મંગલા માતાને ઉપજેલી સારી ખુહિના                                                        |                          |
|                         | પ્રસંગ સમજાવે છે.                                                                                               | २४–२५                    |
| <b>६९~६</b> २           | પાંચમા તીર્થ કરના જન્મની ખીતા.                                                                                  | ₹6-30                    |
| 43-64                   | દિકકુમારિકાએ કરેલ સૃતિકર્મ તેમજ ઇન્દ્રોએ કરેલા પ્રભુના                                                          |                          |
| • • • •                 | રનાત્ર મહેાત્સવ.                                                                                                | 30-31                    |
| <b>६६-७</b> ३           | ઇન્દ્ર મહારાજે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ.                                                                            | 37-3 <b>Y</b>            |
| 19 <b>२</b> -७३         | પ્રભુનું સુમતિનાથ નામ પડવાનું કારણ.                                                                             | y                        |
| <b>७४-७५</b>            | પ્રભુની બાલ્યાવસ્થા તથા યુવાવસ્થાની બીના.                                                                       | 34-35                    |
| ७६-१७                   | પ્રભુના માતા પિતાની ગતિ, વાર્ષિક દાન, દીક્ષા વગેરેની ખીતા.                                                      | 35-39                    |
| હહ                      | પ્રભુતું પ્રથમ પારહ્યું થયું તે સ્થલના મહિમા.<br>પ્રભુતે કાન આપનાર પદ્મ રાજાની મુક્તિ તથા પ્રભુનો છદ્મસ્થાવસ્થા | 3७−३८                    |
| ۷٥                      |                                                                                                                 | 37                       |
|                         | જણાવે છે.<br>પ્રભુતે કેવલત્તાન કર્ક વ્યવસ્થામાં થાય છે તે કહે છે.                                               |                          |
| <b>4</b>                | •                                                                                                               | 36-36                    |
| <b>८२-८</b> ३           | પ્રભુતે કેવલત્રાન થયા પછી દેવાએ કરેલ સમવસરણુની રચના.<br>ઈન્દ્ર મહારાજાએ કરેલી પ્રભુતી સ્તુતિ.                   | , χο- λ3<br>9∛ <b>λ•</b> |
| ∠४ <b>−&amp;</b> ₹      | શ્રીસુમતિનાથ તીથ <sup>ર</sup> કરની દેશના વિસ્તારથી જણાવે છે. તેમાં મતુષ્ય                                       |                          |
| & <b>२</b> –१ <b>३१</b> | લવ <sup>ે</sup> પામીને પ્રમાદ કરવા ન <b>હિ, આત્મહિત સાધવાનો</b> શિખામણ,                                         | •                        |
|                         | પરકાર્ય કાને કહેવાય, એકતાની ભાવના, શરીરાદિ આત્માથી જીદા                                                         |                          |
|                         | છે, શુભાશુભ કર્મ જીવ એકલાજ ભાગવે છે, પરભાવના ત્યાગ,                                                             |                          |

| શ્લાકાંક                   | વિષય                                                                                                                                                                            | પૃષ્ય <del>ાંક</del>         |
|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| •                          | ચ્યાત્મ સ્વરૂપની વિચારહ્યા, નમિ રાજર્વિની <b>ખીતા, ચ્યાત્માનું</b> મૂલ                                                                                                          |                              |
|                            | ર્વરૂપ, આત્મ ∻વરૂપની વિચારણા <u>કે</u> વી રીતે <b>કરવી, આત્માના ત્રણ</b>                                                                                                        |                              |
| 932                        | બેઠોનું સ્વરૂપ, અ <b>ર્હદત્તનો કથા વગેરે.</b><br>પ્ર <del>ભુ</del> તી દેશનાનું ફળ જણાવે છે.                                                                                     | ४३-६७                        |
| 133<br>933                 | ત્રસુતા દરાતાનું ફુંગ જણાવ છે.<br>સુમતિનાથ પ્રસુના ગણુધરા,                                                                                                                      | \$4                          |
| 888                        | સુમતિનાથ પ્રસુના ચરમ નામના પ્રથમ ગણધરની દેશનાની શરૂઆત                                                                                                                           | ₹८<br><b></b> १८ <b>-१</b> & |
| ૧૩૫                        | જગતમાં આશ્રર્ય રૂપે શું જણાય છે તે કહે છે.                                                                                                                                      | \$ e                         |
| 131                        | સંસારી જીવેાતું કર્માધીનપણું જુણાવે છે.                                                                                                                                         | ₹& <b>-</b> ७०               |
| 936-180                    | છવના કઠા શેલુ રાગ તથા દેષનું સ્વરૂપ.                                                                                                                                            | ७६-७२                        |
| 181-183<br>188-186         | રાગી તથા વૈરાગી જીવે:તા આને દેના તફાવત જણાવે છે, તેમાં<br>સુબદ્રની કથા, બે ક.ચળાની કથા, સુકુમારિકા સાધ્વીની કથા વગેરે<br>પૂર્વ કાલના શ્રાવકાની સાવના જણાવે છે, તેમાં "એા દીન ખી | ७२-८४                        |
|                            | વીત જાયગા "નું સ્વરૂપ વગેરે જહ્યુને છે, તે સાથે બીજો ઉપદેશ.                                                                                                                     | 28-2 <b>6</b>                |
| 94c-94+                    | સમભાવ ક્યારે આવશે વગેરે ખીના જણાવે છે.                                                                                                                                          | <b>८</b> ६-६२                |
| <b>૧૫</b> ૭–૧ <b>૫</b> ૮   | રાજાએ યાગીને પૂછેલા પ્રશ્ન તથા તેના ઉત્તર.                                                                                                                                      | હ <b>રે</b> – <b>દ</b> ૩     |
| ૧૫૯~૧૬૫                    | <b>અાત્માને પૂછવા લાયક પ્રશ્નોની ખીના.</b>                                                                                                                                      | <b>43-4</b> 5                |
| 155                        | આ જીવે રાગદેષથી કેવાં આકરાં દુઃખા ભાગવ્યાં તે જણાવે છે.                                                                                                                         | &\$ <b>-</b> &9              |
| 159-100                    | સ્માતમા તથા પુદ્દમક્ષ જુદા છે વગે <b>રે</b> સ્વરૂપ <b>જ</b> ણાવે છે.                                                                                                            | ૯૭- <b>૬૬</b>                |
| <b>१७१−१</b> ७२<br>१७३–१७४ | પાપકર્મથી જીવની કેવી હાલત થાય તે સમજાવે છે.<br>મતુષ્ય ભવની દુર્લભતા જણાવી ગણુધર મહારાજ દેશના પૂરી કરે છે.                                                                       | <b>&amp;</b> &900            |
| ૧૭૫                        | ુર્વું કરમાં હુવ હતા જ હુતા મહુવર મહારાજ કરાના મૂરા કર છે.                                                                                                                      | 100-101                      |
| <b>१७</b> १-१७७            | મહાકાલી નામની શાસનદેવીનું સ્વરુપ વગેરે કહે છે.                                                                                                                                  | १० <b>११</b> ०२<br>१०२       |
| ૧७૮–૧૮૦<br>૧ <b>૮૧</b>     | પ્રભુના પરિવારનું સ્વરુપ કહે છે.<br>પ્રભુના કેવલી પર્યાય તથા સમેતશિખરતે વિષે ગમન                                                                                                | ₹ <b>03</b> -{08             |
| 1/2                        | ત્રશુગા કવલા પવાય લેવા સમેતાશાભરત વિષ ગમન.<br>પ્રેસુનું માક્ષ ગમન ક્યારે થયું.                                                                                                  | <b>9</b> 08                  |
| 1/3                        | પ્રભુતું કુલ આયુષ્ય વગેરે જણાવે છે.                                                                                                                                             | 90¥-90¥                      |
| 168                        | અભિનંદન પ્રભું તથા સુમતિનાથના કયા કાયા દારા સરખાં છે                                                                                                                            | 1∘4                          |
|                            | તે કહે છે.                                                                                                                                                                      | ૧૦૫                          |
| <b>1</b> (4                | પ્રભુના મેણ ગમન વખતે ચાથા આરો કેટલા ખાકી હતા તે<br>જણાવવા સાથે ઉત્સર્પિણી તથા અવસર્પિણી કાળતું સ્વરૂપ વિસ્તારથી                                                                 | •                            |
|                            | જણાવે છે. તેમાં ઉત્સર્પિણીના ૬ આરાતું સ્વરુપ તથા તેમાં ઉત્પન્ન<br>થનારા ૨૪ તીર્થ કરો, ચકીએા, વાસુદેવા વગેરની હક!કત તથા                                                          |                              |
|                            | લુગલાયાઓનું સ્વરુપ, ચંદ્રગુપ્ત રાજાના ૧૬ સ્વપ્નાનું સ્વરૂપ,<br>કલ્કી રાજાનું સ્વરૂપ, ભાવી ચોવોસીના જીવાની દ્રશકૃત વગેરે                                                         |                              |
|                            | જણાવે છે.                                                                                                                                                                       | १व६१२८                       |
| 1/5-160                    | પ્રભુનાં પચિ કલ્યાબુકા શાથી પૂજનીય છે તે કહે છે.                                                                                                                                | १२३–१२५                      |
| ૧૯૧<br>૧૯૨                 | પચિમા ભાગની પૂર્ણતા જ્ણાવે છે.<br>શ્રંથની રચના ક્યારે કરી તે કહે છે                                                                                                             | ૧૨૫                          |
| 1€3-16Y                    |                                                                                                                                                                                 | 92 V                         |
| १६५                        | યુંથકાર પાતાની <del>ભાવના</del> જણાવે છે.                                                                                                                                       | १२५-१२६<br>१ <b>२</b> ६      |
|                            | તત્ત્વામૃત ભાવના. ( સંસ્કૃતમાં )                                                                                                                                                |                              |
|                            | • • •                                                                                                                                                                           | 110-146                      |

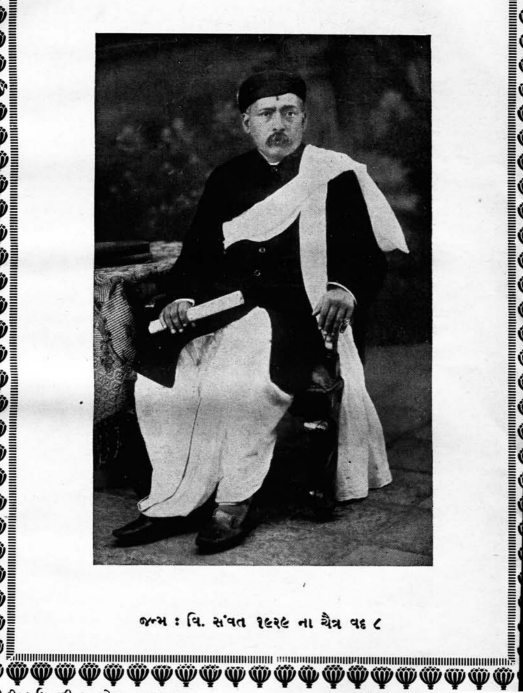
## ાજેમણે આ શ્રો દેશના ચિંતામણે ગ્રંથના પ્રથમના પાંચ ભાગ રૂપ પાંચ ગ્રંથા છપાવ્યાતે။ શેરદલાલ શેઠ જેસીંગભાઇ કાલીદાસ.

શ્રી જૈન શાસનરસિક શ્રમણાપાસકાદિ જૈનાના વિશાળ સમુદાયથી અને સંખ્યાબંધ ભવ્ય જિનાલયાદિ ધાર્મિક સ્થાનાથી તથા દાનાદિ ચતુર્વિધ ધર્મારાધક ધર્મવીર દયાવીર દાનવીર વિગેરે હજારા નરસ્તનાથી શાભાચમાન જૈનપુરી રાજનગર (અમદાવાદ)ના ભવ્ય ઇતિહાસે ઘણાંએ એતિહાસિક મહાગંથાનું અપૂર્વ ગૌરવ વધાર્યું છે. કારણ કે અહિંના નગરશેઠ વિગેરે જૈનાએ જેમ ભૂતકાલમાં મહા સાર્વજનિક અને મહા ધાર્મિક કાર્યો કર્યાં છે, તેમ તેઓ હાલ પણ કરે છે. એમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. તે ઉપરાંત શ્રી સિદ્ધાચલાદિ મહાલીથીના અને વિશાલ જવદયા વિગેરનાં ઘણાં કાર્યો પણ અહીંના જ જૈનોએ કર્યાં છે. અને તેઓ હાલ પણ કરે છે. આજ મુદ્દાથી પૂર્વના જૈનીએ મહા ધાર્મિક સંસ્થાઓને પણ અહીં જ ઉત્પન્ન કરી છે. બીજી રીતે એમ પણ જરૂર કહી શકાય કે અમદાવાદ એ રત્નાની ખાણ જેવું છે. જેમ રત્નાનું ઉત્પત્તિ સ્થાન રત્નની ખાણ ગણાય છે. તેમ આ રાજનગર પણ હજારો આદર્શ જીવન ગુજારનારા શ્રી જિન શાસનના સ્તંભ સમાન-પ્રાક્ત વગેરે વિવિધ ભાષામય મહાગંભીર અર્થવાલા મહાશાસ્ત્ર કાવ્યાદિને અનાવનાર મહાપ્રતિભાશાલી પવિત્ર સંયમી સૂરિયુંગવા અને મહાયાધ્યાયા તથા પંન્યાસ ¹શ્રી જિનવિજયજ <sup>ર</sup>ઉત્તમવિજયજ પદ્મવિજયજ વીરવિજયજ વિગેરે મહત્યુરૂષાની અને ઉદાર આશયવંત દાનવીર સ્વપરહિતેચ્છુ રાજમાન્ય નગરશેઠ શાંતિદાસ હેમાલાઇ પ્રેમાલાઇ, શેઠ હઠીસી હ કેસરીસિંહ, શેઠ મનસુખભાઇ ભગુભાઈ, શેઠ લાલભાઈ દલપતભાઈ, શેઠ

૧. શ્રીમાલીવંશ, પિતા ધર્મદાસ, માતા લાડકુંવર, જન્મ રાજનગરમાં વિ. સં. ૧૭૫૨ માં, નામ ખુશાલચંદ્દ, દીક્ષા અમદાવાદમાં સં. ૧૭૭૦, કા. વ. ૬ શુધ, ગુરૂ ક્ષમાવિજયજી, સ્વર્ગવાસ પાદરામાં સં. ૧૭૬૯ શ્રા૦ સુ૦ ૧૦, કૃતિ-જિન સ્તવન ચોવીશી, જ્ઞાનપંચમી, મૌન એકાદશી, સ્તવન વગેરે,

૨. જન્મ રાજનગર શામલાની પાળમાં સં. ૧૭૬૦ માં. પિતા લાલચંદ, માતામાણિક સ્વનામ પુંજાશા, દીક્ષા સં. ૧૭૯૬ વૈ. સુ. ૬, શામલાની પાળમાં. સ્વર્ગવાસ સં. ૧૮૨૭ માહ સુ. ૮ રવિ, ઉંમર ૬૭ વર્ષ, ગૃહસ્થપર્યાય ૩૮વર્ષ; દીક્ષાપર્યાય ૨૯ વર્ષ, કૃતિ-શ્રી જિત્રવિ રાસ, અષ્ટ પ્રકારી પૂજા વગેરે.

<sup>3.</sup> જન્મસ્થલ રાજનગર શામળાની પાેળ. શાંતિ, વીશાશ્રીમાલિ, પિતાનું નામ ગણેશ, માતાનું નામ ડામકું, જન્મતિથિ સં. ૧૭૯૨ ભા૦ સુ૦ ૨, નામ પાનાચંદ, દીક્ષા સં. ૧૮૦૫ મહા સુદ ૫ રાજનગર પાચ્છાવાડી (શાહીભાગ) માં, શ્રી વિજયધર્મ સરિએ સં. ૧૮૧૦ માં પંડિત પદ આપ્યું. સ્વર્ગવાસ વર્ષ તિથિ–રાજનગરમાં સં. ૧૮૧૨ ચે. સુ૦ ૪, કવિ હતા. ૧૫૦૦૦ નવા શ્લોક બનાવ્યા, ગૃહવાસ વર્ષ



શ્રી ક્રીશ્રા પ્રિન્ટરી, રતનપાળ, અમદાવાદ

માંથુકલા ર મનમુ પાસાઇ વિગેરે નરસ્તોની પણ જન્મમૂમિ છે. એટલું જ નહિ પણ હજારા મહા પુરૂષાની ચરભુરજથી પવિત્ર અનેલી આ ભૂમિ છે. એમ અતિહાસિક બ્રંથાના તલસ્પર્શા અનુભવથી જાણી શકાય છે. તથા અહીંના શેઠ ધનશાએ ન્યાયાચાર્ય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજને કાશીના અભ્યાસકાલમાં શાસ્ત્રીને પગાર દેવાની બાબતમાં છે હજાર સાના મહાર ખરચી હતી. ત્યાં ન્યાયશાસના તથા તત્ત્વચિંતામણિ શાસના અભ્યાસ ત્રણ વર્ષ સુધી કરીને પંડિતાની સભામાં એક વાદી સંન્યાસીને વાદમાં જ્રાંયા. આથી પ્रसन्त થઇને પંડિત વગે ન્યા૦ યશાવિજયજી મહારાજને ન્યાયવિશારદ પદથી વિભૂષિત કર્યા. તે પછી આગા શહેરમાં ચાર વર્ષ સુધી રહીને બાકીના તાર્કિક ગ્રંથાદિના અભ્યાસ કર્યા અને અનારસીદાસના શિષ્ય કુંવરજીને શાસ્ત્ર ચર્ચામાં હરાવ્યા. ત્યાર આદ વિહાર કરીને અહીં રાજનગરની નાગારીશાલામાં પધાર્યા. અહીં માેખલખાન નામે સૂખા હતા. તેથું શ્રી યશાવિજયજીની વિદ્વતા સાંભળીને ખડું માનપૂર્વક સલામાં બાલાવ્યા. અહીં ઉપાં યશાવિજયાએ ૧૮ અવધાન કર્યાં. આવા ખુહિચાતુર્યાદ ગુણાને જોઇને તે સૂખો ઘણા ખૂશી થયા, અને તેણે માન સહિત ઉપાધ્યાયજને સ્વસ્થાને પ્હાંચાડયા. આથી જિન શાસનની ઘણી પ્રભાવના થઇ. વિરુ સંરુ ૧૭૧૮ માં અહીંના સંઘની વિન તિથી અને શ્રીદેવસૂરિજી મહારાજની આગ્રાથી શ્રીવિજયપ્રભુસૂરિજીએ શ્રીયશાવિજયજીને ઉપાધ્યાય પદથી વિભૂષિત કર્યો. આવા ઘણાં મહાપુરૂષાના વિહારથી પવિત્ર બનેલી આ (રાજનગરની) ભૂમિ છે, તેમજ ઘણાં મહાપુરૂષાએ પુષ્કલ શંથાની રચના પણ અહીં કરી છે, એમ તે તે ગ્રંથાના અંતિમ ભાગની પ્રશસ્તિ ઉપરથી જાણી શકાય છે. આ રાજનગરનાં ઝવેરીવાડે લ્હેરીયા પાળના રહીશ (હાલ ઘીકાંટા સિવીલ ઇસ્પિતાલની સામે રહેતા) **શેરદલાલ** જેસંગલાઇ કાલીદાસના જન્મ વિલ્સાલ ૧૯૨૯ ચૈત્ર વદ આઠમે થયા હતા, તેમના ધર્મિષ્ઠ પિતાશ્રીનું નામ શા. કાલીદાસ ભીખાભાઈ, અને માતુશ્રીનું નામ જેકારણાઇ હતું. જૈન ધર્મના દઢ સંરકાર વાસિત કુદું અમાં જન્મેલા ભગ્ય છવાના ધર્મસંરકાર સ્વભાવથી તેવા જણાય છે. અને વિ૦ સં૦ ૧૯૫૨ શી સ્વ૦ પરમ પૂજ્ય પરમાપકારી ગુરૂદેવ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્રીધરજી મહારાજના સમાગમ વ્યાખ્યાન શ્રવણાદિ શુલ નિમિત્તોને લઇને તેમનામાં દેવ ગુરૂ ધર્મ પ્રત્યે તીવ લાગણી અને પ્રસુપૃત તીર્થયાત્રા સામાચિક પ્રતિક્રમણ પૌષધ દાન તપશ્ચર્યા વિગેરે ધર્મ ક્રિયાની આરાધના વિગેરે ગુણા વિશેષ પ્રમાણુમાં દિન પ્રતિદિન વધતા જણાય છે. યાેગ્ય ઉંમરે વ્યવહારિકાદિ શિક્ષણ લીધા ખાદ તેઓ શેર દલાલના ધંધામાં જોડાયા, પરિષ્ણામે દેવ ગુરૂ ધર્મના પસાયે આર્થિક સ્થિતિમાં પણ સારા વધારા કરી શકયા. તેમનામાં રહેલા દાનાદિ ગુણાને લઇ ને રાજનગરની અગ્રગણ્ય વ્યક્તિએકમાં તેઓ ગણવા લાયક છે. શેરદલાલ જેસી ગલાઇ પૂર્વે જણાવ્યા મુજળ અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાઆધિત પ્રભુ શ્રીતીથ<sup>ર</sup> કર દેવે ૧૪ માસ ૬, દીક્ષાપર્યાય ૫૭ વર્ષ, કૃતિ જયાનંદ કેવલી ચરિત્ર, ચૌમાસી દેવનંદન, જિનસ્તવન

ચોવીશી, નવપદ પૂજા, ઉ• શ્રી યશો• કૃત ૧૫૦–૧૦ ધાથાના સ્તવનના બાલા૦ વિગેર

પ્રકાશેલા લાકાત્તર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રીજૈન ધર્મના અનન્ય ઉપાસક છે, અને તેમણે શ્રીજિન મંદિર વગેરે ધાર્મિક ક્ષેત્રામાં તથા તીર્થ યાત્રા, જ્ઞાન પંચમીનું ઉજમણં, તેમજ શ્રીકદંભગિરિમાં ખાવન જિનાલય શ્રીમહાવીર સ્વામીના પ્રાસાદની ભમતિમાં માટી દેરી અનાવવામાં અને અહીં ડુંગરની ઉપર શ્રી માદીશ્વર લગવંતને પધરાવવામાં તથા ગિરિરાજ શ્રીસિદ્ધાચલની શીતલ છાયામાં નવાહ્ય યાત્રા ચાતુર્માસ વગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક પ્રસંગામાં, તેમજ રાહીશાળામાં અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા મૂલનાયક પ્રભુની ષાજુની પ્રતિમાની અને ખહાર શ્રીસીમ ધર સ્વામી વગેરે ત્રણ પ્રતિમાં એાની પ્રતિષ્ઠા કરાવવામાં તથા વર્ત માન ચાૈવીશીના શ્રીજિન બિંગા ભરાવવામાં અને તે અધા બિંગાની પ્રતિષ્ઠાના અવસરે સાધર્મિક વાત્સલ્ય વગેરે ધાર્મિક પ્રસંગામાં પણ પૂર્ણ ઉદ્યાસથી ચપલ લક્ષ્મીના સદુપયાગ કર્યો છે અને હાલ પણ કરે છે. અને તેઓ અહીંની શ્રીતત્ત્વ વિવેચક સભાના માનનીય પ્રેસીડેન્ટ છે. વિ૦ સં૦ ૨૦૦૨ માં પરમ પૂજ્ય ગુરૂમહારાજ શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી મહારાજ સપરિવાર અહીં ચાતુર્માસ રહ્યા હતા, તે વખતે આસા વદિ ધનતેરસે જેસી ગલાઇએ પાતાના વિનીત ચિરંજીવી સારાભાઇ તથા મનુભાઇની સાથે શ્રી ગુરૂમહારાજ તથા પરમ પૂજ્ય વિજયાદયસ્ત્રી ધરજ મહારાજની પાસે વાસક્ષેપ નખાવીને શુલેચ્છા જહાવી કે " હું મારી મીલ્કતમાંથી એવી એક રકમ શુભ ખાતે અલગ કાઢવા ચાહું છું કે–જેના વ્યાજની રકમનાે સદુષયાેગ અનુકુલતા પ્રમાણે સાધુ સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકા જિનાગમ જિનમંદિરને જિનબિંબ રૂપ સાત ક્ષેત્રામાં- અને અન્ય કામમાં પણ થાય." આ વચના સાંભળી શ્રીગુરૂ મહારાજે આ રીતે અનુમાદના કરી કે, " તમારા જેવા ધાર્મિક છવાને પાતાની હયાતિમાં આ રીતે કરવું ઉચિત જ છે. હું ઈચ્છું છું કે, બીજાઓ પણ આ રીતે અનુકરણ કરે, તા જરૂર તેવી રકમના તેવા સદુપયાગથી થતાં લાભના ભાગીદાર થાય. સ્વાધીન લક્ષ્મીના સંતાષ જનક સદુપયાગ કરવાની આ એક આબાદ પદ્ધતિ છે. તેમાં પણ પુત્રાદિ પરિવારની સહાતુભૂતિ હાેવાથી ભવિષ્યમાં પણ તેઓ સંપીને આ વ્યવસ્થા જાળવી રાખશે." આવાં શ્રીગુરૂ મહારાજના આશીર્વાદ ગર્ભિત અનુમાદનાના વચના સાંભળીને ઘણાં ઉત્સાહી અનેલા જેસંગભાઇએ તરત જ ઉપર જણાવ્યા મુજબ પદ્ધતિસર વ્યવસ્થા કરી દીધી. તે પ્રમાણે હાલ પણ તેમની ભાવના મુજબ વ્યાજની રકમ વપરાય છે. તેમજ અહીં શ્રીગુરૂમહારાજના ઉપદેશથી પ્રભુ શ્રીમહાવીર દેવના યાંચે કલ્યાણકાના પાંચ વરઘાડા ૩૭ વર્ષોથી નીકળે છે. તેમાં <sup>૧</sup> ચૈત્ર સુદ તેરશે જન્મ કલ્યાણકના વરઘાડા પૂજા વગેરે તેમના તરફથી શાય છે. ને શરૂ આતથી જ તેઓ આ કલ્યાણકાના વરઘાડા પૂજા પ્રભાવનાદિની વ્યવસ્થાનું કામ લાગણીથી કરતા આવ્યા છે, ને હાલ પણ કરે છે. તથા તેમણે જે મહામંત્ર કલિ કાલમાં પણ લાકાત્તર કલ્પવૃક્ષ જેવા છે, અને તમામ વિધ્નાપદ્રવાના

૧ વેચવન-અષાઢ સુદિ ૬-વાડીલાલ લલ્લુંભાઈ, હું ગંચલખેન દોક્ષા કાર્તિક વદ. ૧૦ શેઠ દલપતભાઈ મગનભાઈ. હું લક્ષ્મીભાલું-કેવલત્તાન વૈજ્ઞાખ સુદ, ૧૦, શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઈ, નિર્વાણુ આસા વદ ૯)) શેઢે. શેઢ દલધતભાઈ ભગુભાઈ, હું ગંગામા

નાશ કરનાર છે. તથા સર્વ વાંછિતાને પૂર્ણ કરે છે, તે પરમ મંગલિક, ચૌદ પૂર્વીના સાર ૩૫ પરમ શાંતિદાયક નમસ્કાર મંત્રના નવ લાખ જાય ૮ માસ ને ૨૫ દિવસમાં કર્યા હતા. ને છેવટે કરવા ચાગ્ય કાર્યાત્સર્ગાદિ વિધિ, અને શ્રીસિદ્ધચક પૂજા પ્રભાવનાદિ અંતિમ મંગલવિધિ પણ પરમાપકારી પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રીવિજયાદયસૂરી ધરજ મહારાજના કહ્યા મુજબ ઉદારતાથી ને ઉદ્ઘાસથી 'ઉજવ્યા હતા. આ રીતે બીજા લવ્ય જીવા પણ આ મહામ ત્રની પૂર્લ ઉલ્લાસથી આરાધના કરે છે. આ પ્રસંગ ઉપરથી સૌ કાઇ એ તા જરૂર નિર્ણુંય કરશે જ કે ઢાલની વિષમ પરિસ્થિતિમાં પણ પ્રશાંત સુખમય જીવન ગુજારવાના અનેક સાધનામાં સુલભ અને અસાધારણ કારણ-મહાપ્રભાવશાલી શ્રીસિદ્ધચક્રની તથા પંચમંગલ મહાશ્રત સ્કંધ નવકાર મહામંત્રની આરાધના છે. એમ આપણે પ્રત્યક્ષ-પણ જોઇએ છીએ. તેમજ તેમના સધર્મચારિલી ધર્મારાધક રસિક વીજકારબાઈ પલ વર્ષી ત્યા. ઉપધાન તપ વગેરે ધર્મારાધન તીવ લાગણીથી કરતા હતા. તેમના ૧ સારાભાઇ, ર રતીભાઇ, ૩ મતુભાઈ, આ ત્રણ ધર્મારસિક પુત્રામાંથી રતિભાઈ સિવાયના છે પુત્રા હયાત છે. તેઓ બંને પણ શ્રીદેવ ગુરૂ ધર્મના તીવ અનુરાગી અને શ્રીસિન્દચકારાધન તપશ્ચર્યા દાન શીલ વગેરે ધર્મકિયાની આરાધના કરવામાં પૂર્ણ ઉત્સાહી છે. અને ત્રીજા પુત્ર મહે મ રતીલાલ પણ તીવ બુદ્ધિશાલી અને ધર્મિષ્ઠ હતા. તે અધાંની અસર તેમના વિશાલ પૌત્રાદિ પરિવારમાં થયેલી હોવાથી તેઓ પણ પૂર્ણ ઉત્સાહથી ધર્મારાધન કરે છે. વ્યાજબીજ છે કે જેવા ઘરના નાયકા હાય, તેવાજ તેમના પરિવાર પણ હાય.

શેરદલાલ જેસંગલાઇએ જ્ઞાન દાનના અપૂર્વ પ્રેમને લઇને અત્યાર સુધીમાં સિંદ્રર પ્રકર, પલતરંગિણી, શ્રાવક ધર્મ જાગરિકા, દેશના ચિંતામણીના ૨૪ લાગામાંના શરૂઆતના માંચ લાગ, સિલ્લેમ (હજારી) વ્યાકરસ વગેરે ઘણાં ઉપયોગી ચંથા પાતાના સંપૂર્ણ ખરચે શ્રીજૈન ચંઘ પ્રકાશક સલાના કાર્યવાહક દેવ ગુરૂ ધર્મારાધક શા. ઈધરદાસ મૂલચંદની દેખરેખમાં છપાવીને લવ્ય જ્વોને લેટ આપ્યાં છે. તેમજ શ્રીકર્પુર પ્રકર, પ્રાકૃત વિજ્ઞાન પાઠમાલાદ છપાવવામાં પણ ઈચ્છાનુસાર ઉદારતાથી લાભ લીધા છે. આવા કાર્યની અનુમાદના કરીને બીજા પણ લવ્ય જ્વા આવા ચંથા છપાવી સ્વાધીન લક્ષ્મીના સદુપયાં કરી માનવ જન્મ સફલ કરે એજ હાર્દિક લાવના.

લિં૦ જૈન ગ્રંથ પ્રકાશક સલા.

### ॥ श्रोविघ्नहरस्तोत्रम् ॥

[ आर्याच्छंदः ]

| [ અધ્યાવ્છવું ]                                     |              |
|-----------------------------------------------------|--------------|
| वंदिय वीरजिणिदं, गुरुवरसिरिणेमिसूरिचरणकयं ॥         |              |
| सिरिविग्घहरत्थुत्तं, पणेमि पुन्जण्यसायाओ            | ા રા         |
| तिहुयणविक्खायमहं, अचितमाहप्पमणहसिद्धियरं ॥          |              |
| सिरिसिद्धचक्रमणिसं, थुणंतु भव्वा ! अविग्धर्हें      | <b>ા ર</b> ા |
| सिरिसिद्धचकः ! भते ! तुह निचलबुद्धिविहियसरणस्स ॥    |              |
| महकल्लाणं होही, नियमा बहुमाणकलियस्स                 | ॥ ३ ॥        |
| तं विण्णवेमि हरिसा, भन्ने भन्ने साहणा मिलउ तुज्झं ॥ |              |
| अनियाणा विहिजोगाः, निहिलिद्वपयाणकप्पयरू             | 11 8 11      |
| सिरिथंभणपास ! सया, तुह नामं रोगविग्वनासयरं ॥        |              |
| संपत्तिकरी पृया, समाहिबोहिप्पयं सरणं                | 4            |
| निस्मलचारित्तयरं, तुह वयणंभीयदंसणं हिअयं ॥          |              |
| पणिवाओ दुक्खहरो, थवणं घणकम्मणिज्जरणं                | <b>६</b> ॥   |
| तेसि जम्मं सहलं, अच्चंति पमोयपुण्णचित्ता जे ॥       |              |
| सुमरंति पलोप्ति, त्थुणंति वंदंति पद्दियहं           | ય ૭ ॥        |
| पवर्भुळेवानयरे, विहियनिवासं पण्डमवपासं ॥            |              |
| नासियक्रम्मविलासं, नाभिसुयं पूअणिङ्जपयं             | 11 6 11      |
| भवजलहिजाणव्मं, महप्पदाविष्णयं पसण्णमुहं ॥           |              |
| भविरक्खमहागोवं, सुभावणालद्रमुत्तिपयं                | ા ૬ 🛭        |
| स्रुमरंताण जणाणं, पूअंताणं थवं कुणंताणं ॥           |              |
| पासंताणमणुदिणं, मंगलमाला इ्विज्जू परा               | ॥ १० ॥       |
| विग्घाइमसुह्कम्मो-दपण तब्बंघओ मिलणभावी ॥            |              |
| तब्विलओ जिणथवणा-सुहभावविसिष्ठसामत्था                | ॥ ११ ॥       |
| चितामणिदिद्दंता, समिद्वसंपायणं समावाओ ॥             |              |
| जिणसासणिम भावो, पहाणभावेण निदिशो                    | ો १२ ॥       |
| सिरिसिद्धचक्कथंभण-केसरीयातित्थनाहृतितयभिणं ॥        |              |
| विग्यहरं सिद्धियां, हरेउ विग्याह सन्वेसि            | li ₹₹ II     |
| निसुणंति सरंति सया, जे णिच्चं सव्वविग्धहरथुत्तं ॥   |              |
| अंसाओऽवि न विग्धं, तेसि कल्लाणसंपत्ती               | ા રેક કા     |
| नहसुण्णज्ञगिक्खमीप, वरिसे सिरिनेमिनाहजम्मदिणे ॥     |              |
| सिरिस्रिमंतसरणं, किचा सञ्बोवसग्गहरं                 | ॥ १५ ॥       |
| पवरिम्म थंभितत्थे, अहुणा खंभायनामसुपिसद्धे ॥        |              |
| भव्वजिणालयकलीप, पलरायरियाइजम्मथले                   | ॥ १६ ॥       |
| तवगच्छंबरदिणयर-जुगवरसिरीनेमिस्रिसीसेण'॥             |              |
| पउमेणायरिएणं, सुद्दयं सिरिविग्घहरथुत्तं             | ॥ १७ ॥       |
| चउविहसंघहियत्थं, रइयं छच्छीव्पहस्स पढणर्डे ॥        |              |
| भव्वा पढीय पमोया, लहह परमनिव्बुइसुहाइ               | ॥ १८ 🎚       |
|                                                     |              |



३० नमः श्रीसिद्धकाय ॥
 भावरत्नत्रयीदायक-मदीयात्मोद्धारक-परमोपकारिधिरोमणि
परमगुरु-आचार्य महाराज श्रीविजयनेमिस्रीश्वरेश्यो
ममो नमः॥

સુગ્રહીતનામધેય સદ્દગુરૂ તપાગચ્છાધીશ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસુરીશ્વર ચરણુકિંકર વિનેયાણુ "આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસુરિ" વિરચિત

## શ્રી દેશના ચિંતામણિ

ભાગ ત્રીજો.

#### 9

શ્રંથની શરૂઆતમાં શ્રંથકાર માંગલાચરલુ તથા અનુઅંધ ચતુષ્ટય જહ્યાવે છે:----॥ માંગલાચરલુ ॥ ॥ હરિગીત છેદ ॥

પ્રણમી પ્રણયથી પાર્શ્વ પ્રભુ ગુરૂ નેમિસૂરીશચરણને, દેશના ચિંતામણિના વિરચું ત્રીજા ભાગને; પ્રભુજીવનના બાેધવચના મન ધરી સંક્ષેપથી, દેશના સંભવ પ્રભુની સાંભળા વિસ્તારથી.

સ્પષ્ટાથે:—કરરોજ સવારે જરૂર યાદ કરવા લાયક પુરૂષાદાનીય પ્રકટ પ્રભાવી તેવીશમા તીર્થં કર વામાનંદન શ્રીપાર્ધનાથ પ્રભુને, તથા સદ્યુષ્ઠુનિધાન પરમાપકારી પૂજ્યપાદ સદ્યુરૂ આચાર્ય શ્રીવિજયનેમિ સૂરીધરજી મહારાજના ચરષ્ઠુકમળને નમસ્કાર કરીને શ્રી દેશના ચિંતામિષ્ઠુ મહાયંથના ત્રીજા ભાગની હું રચના કરૂં છું. હે ભવ્ય જીવા! શ્રી સંભવનાથ પ્રભુનું ટૂંક જીવન અને તેમાંથી જીવનમાં ઉતારવા લાયક બાધદાયક વચનાને સંક્ષેપથી મનમાં ધારષ્ઠ કરીને આ શ્રી સંભવનાથ પ્રભુની દેશનાને વિસ્તારથી સાંભળા. અહીં યંથની શરૂઆતમાં (૧) અધિકારી (૨) પ્રયોજન, (૩) અભિધેય, (૪) સંખંધ—આ ચાર અનુબંધની બીના જરૂર જણાવવી એઈએ. તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે

જાણવી—અહીં શરૂઆતમાં શ્રીપાર્શ્વનાથ પ્રભુ વગેરેને નમસ્કાર કરવા રૂપ મંગલાચરણ કર્યું છે એમ સમજવું. (૧) **અધિકારી**-સ્વપર તારક પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રી તીર્થ કર દેવાની દેશના વગેરેના શ્રવણાદિની (સાંભળવું, વાંચવું, વગેરેની) તીવ રૂચિવાળા ભવ્ય છવા આ શ્રંથના અધિકારી જાણવા. કારણકે તેએ પ્રભુશ્રી તીર્થ કર દેવાની દેશના વગેરને સાંભળીને, મનન કરીને, પ્રભુદેવે આરાધેલા માેક્ષમાર્ગને પરમ ઉલ્લાસથી સાધીને સ્વપર તારક જરૂર અની શકે છે. (૨) મચાજન-તેના બે ભેદ છે. અનંતર પ્રયાજન, ને પરંપર પ્રયાજન. આ દરેક લેદના પણ ગંથકર્તાની ને શ્રોતા વગેરેની અપેક્ષાએ બે બે પ્રલેદા પડે છે. તેમાં ગ્રંથના રચનાર આચાર્યાદિનું અનંતર પ્રયોજન-ભવ્ય જીવાને શ્રી સંભવ-નાથની દેશના સમજાવવા રૂપ ઉપકાર કરવા, એ છે. અને શ્રોતાને આ દેશના સાંભળીને, તેનું યથાર્થ રહસ્ય સમજવું, એ અનંતર પ્રયોજન છે. તથા આ ગ્રંથના રચનારનું ને શ્રોતાનું (અંનેનું) પરંપર પ્રયોજન માક્ષના સુખને મેળવવું, એ છે. (3) અલિધય-આ ગ્રંથમાં કહેલી દેવાધિદેવ પ્રભુ શ્રીસંભવનાથની દેશના, એ અભિધેય છે. કારણકે તેનું જ સ્વરૂપ અહીં વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. ગ્રંથમાં જે બીના કહેવાની હાય, તે .અભિધેય કહેવાય. એમ ' अभिधातुं योग्यमभिधेयम ' આ तेनी વ્યુત્પત્તિના આધારે પણ સ્પષ્ટ સમજાય છે. (૪) **સંભ'ધ**—તેના ત્રણ ભેદ છે. (૧) વાચ્ય વાચક સંબંધ. (૨) કાર્ય કારણ સંબંધ. (૩) ગુરૂપર્વક્રમ સંબંધ પણ કહેવાય છે. અહીં (૧) આ દેશના ચિતામણિના ત્રીજે ભાગ શ્રી સંભવનાથની દેશના વગેરેનું સ્વરૂપ અર્થને કહેનાર છે, તેથી તે વાચક કહેવાય. અને વાચક ગ્રંથથી જે કહેવાય, તે દેશનાદિ રૂપ અર્થ વાચ્ય કહેવાય. આ રીતે વાચ્ય વાચક સંબંધ ઘટાવવા. (૨) જે વાચક છે, તે કારણ (સાધન) પણ કહી શકાય. કારણકે દેશનાદિરૂપ અર્થ તેનાથી (આ ગ્રંથથી) જાણી શકાય છે, અને આ ગંથદ્વારા અર્થ જણાય છે માટે તે (અર્થ) કાર્ય કહેવાય. એમ કાર્ય કારણ સંબંધ ઘટાવવા. તથા શ્રી તીર્થ કરદેવ, ગણધર મહારાજ, તેમની પરંપરામાં થયેલા આચાર્ય લગવંતાની પરંપરાએ કરીને મેળવેલી આ દેશનાના ગ્રંથની રચના છે. આ રીતે ગુરૂપર્વકમ સંબંધ ઘટાવવા. વિશેષ ખીના શ્રી દેશના ચિંતામણિ મહાગ્રંથના પહેલા ભાગથી જાણવી. ૧.

પ્રભુને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થયા પછીના ભવા તથા જિનનામના ખંધ શાથી થયા ? તે જણાવે છે:—

સમ્યકત્વને પામ્યા પછીના ત્રણ ભવા તે નાથના, વિપુલવાહન આનતે સુર તીર્થપતિ પ્રભુ જગતના; ભૂપગુણ શ્રીસંઘભક્તિ અધ દઢ જિનનામના, મેઘથી વૈરાગ્ય સંયમ સાર એ નૃપભવતણા.

સ્પષ્ટાથ :- આ ત્રીજા તીર્થ કરના જીવ સમ્યકત્વ પામ્યા પછી ત્રીજે ભવે શ્રી

સંભવનાથ નામના તીર્થ કર થયા. તેમાં પ્રથમ ભવને વિષે વિપુલવાહન નામના રાજા હતા (તેમની વિશેષ હંકીકત આગળ જણાવવામાં આવશે.) તે ભવમાં તેમને સમ્યક્ત વગેરેના લાભ થયા. ત્યાંથી મરણ પામીને આનત નામના નવમા દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. તે બીજે ભવ જાણવા. ત્રીજા ભવમાં ત્રણ જગતના સ્વામી સંભવનાથ નામના ત્રીજા તીર્થ પતિ અથવા તીર્થ કર થયા. સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિના પ્રથમ ભવમાં તે વિમલ વાહન રાજાએ શ્રી સંઘની દુષ્કાલના વખતમાં ભાવપૂર્વક ભક્તિ કરી, તેથી તેમણે જિનનામકર્મના નિકાચિત ખંધ કર્યો. અને મેઘ જોઈને એટલે વાદળાંને ક્ષણ માત્રમાં વિખરાઈ ગયેલાં જોઈને સંસારના પદાર્થોની અનિત્યતા જાણીને સંસાર ઉપર વૈરાગ્ય આવવાથી રાજ્યના ત્યાગ કરીને ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. એ વિપુલવાહન રાજાના પ્રથમ ભવના ડૂંક સાર જાણવા. ર.

વિપુલવાહન રાજાનું વર્ણન ત્રણ શ્લાકમાં કરે છે :---

ધાતકીખંડેજ ક્ષેમપરા પુરી ઐરાવતે, વિપુલવાહન નૃપ વિભૂષિત સત્ય નીતિ દયા વ્રતે; બાગના જેવી પ્રજાને બાગના રક્ષક સમાે, પાલતાે અપરાધિને ઘે દંડ જિમ નહિ અણુગમાે.

સ્પષ્ટાર્થ:—આપણા જંબુદ્રીપને કરતો લવણ સમુદ્ર એ લાખ યોજન પ્રમાણ વિસ્તારવાળા ચૂડીના આકારે ગોળ છે. અને તે લવણ સમુદ્રને કરતો બીજો ધાતકી ખંડ આવેલો છે. તે ધાતકીખંડ ચાર લાખ યોજન પ્રમાણ વિસ્તારવાળા ચૂડીના આકારે (ગોળાકારે) રહેલો છે. તેમાં આવેલા ઐરાવત નામના ક્ષેત્રમાં ક્ષેમપરા નામની વિશાળ અને રમણીય નગરી છે. તે નગરીમાં વિપુલવાહન નામે રાજા રાજ્ય કરે છે. તે રાજા સત્ય, નીતિ અને દયાના ગુણા વડે શાભાયમાન છે. જેમ બાગના—અગીચાના રક્ષક માળી અગીચાનું રક્ષણ કરે તેમ માળી સમાન આ રાજા બાગ જેવી પ્રજાનું રક્ષણ કરે છે. અને જે અપરાધી હાય તેને ઉચિત શિક્ષા પણ કરે છે, તેથી આ રાજા તરફ કાઈને અણુગમા નથી. પરંતુ દરેક પ્રજાજનની તેમના ઉપર ઘણી પ્રીતિ છે. ૩

ગુિલુજનાને પૂજતા થઈ નમ્ર સ્મરંતા નાથને, જિનગુણ પ્રશાંસે દેવ ગુરૂ વિણ નમત ના તે અન્યને; ધ્યાનથી મનને તથા સ્વાધ્યાય કરીને જીભને, કરત પાવન પૂજના પ્રભુની કરી નિજ દેહને.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ રાજા ગુણવાન પુરૂષાની પૂજા કરે છે એટલે કે ગુણવાન લાયક માણુસાની યાગ્ય કદર કરે છે. વળી નમ્રતાપૂર્વક નાથનું એટલે શ્રીજિનેશ્વર દેવનું હંમેશાં સ્મરહ્યુ કરે છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવના ગુણાની પ્રશંસા કરે છે. વળી જિનેશ્વરદેવને તથા પંચમહાવતધારી સાધુ મુનિરાજને જ આ રાજા પાતાનું મસ્તક નમાવે છે. પરંતુ બીજા કાેઈની આગળ આ રાજા પાતાનું માથું નમાવતા નથી. આ રાજા આતે તથા રીદ્ર ધ્યાનના ત્યાગ કરીને ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાનની ભાવના વડે મનને પવિત્ર કરે છે. તેમજ શ્રી જિનરાજની પૂજા ભક્તિ કરીને પાતાના શરીરને પવિત્ર અનાવે છે. ૪.

જાગતા રહ્યા સાધતા વ્રત ખાર ક્ષેત્રે દ્રવ્યને, વાવતા ને શરણ દેતા તે કૃપાળુ અનાથને; ખાલી જતા ના કાઈ યાચક આવતા તેની કને, દાન કલ્પતરૂ નૃપતિ સુખિયા બનાવે સર્વને.

ય

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રી વિપુલવાહન રાજા શ્રાવકના બાર વતો એટલે પાંચ અહુ-વતો ત્રહ્યુ ગુહ્યુવતો તથા ચાર શિક્ષાવતો સાવધાન થઈને પાળે છે. તેમજ પાતાના દ્રત્યાને સાત ક્ષેત્રોમાં વાપરે છે. દુ:ખી જવા ઉપર દયાભાવ રાખનાર તે રાજા દીન તેમજ અનાથ જવાને આશરા આપે છે તેમનું પાલન કરે છે. આ રાજાની પાસે કાઈ પહ્યુ માગણી કરનાર યાચકા ખાલી જતા નથી. એટલે તે રાજા તે યાચકાની ઈચ્છા પૂર્ણ કરે છે. આ દાન ગુહ્યુને લીધે વાંછિત પૂર્ણ કરનાર કલ્પવૃક્ષ સમાન આ રાજા સર્વ જવાને સુખી કરે છે, તેથી આ રાજાના રાજ્યમાં કાઈ દુ:ખી માહ્યુસ જહ્યાતા નથી. પ

વિપુલવાહન રાજના રાજ્યમાં પહેલા દુકાળનું વર્ણન ચાર શ્લાકમાં કરતાં ચાથા શ્લાકમાં રાજાને થએલી ભાવના પણ જણાવે છે:—

એકદા તસ રાજ્ય સમય પ્રકટતી શાંતિ હરી, સર્વ ને દુઃખ આપતી દુષ્કાળ પીડા આકરી; વર્ષા સમય પણ શ્રીષ્મ જેવા બહુ ભયાનક લાગતા, કલ્પાંત વાયુ જેહવા નૈત્રદ્રયવાયુ કનડતા.

4

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે ન્યાય નીતિ ને શાંતિપૂર્વંક રાજ્ય કરતાં વિપુલવાહનના કેટલાક કાળ ચાલ્યા ગયા. એક વખતે તે રાજ્યની શાંતિને હરણ કરનારી અને સર્વં છવાને દુ:ખ આપનારી ભયંકર દુષ્કાળની પીડા અચાનક આવી પડી. તેથી ચામાસાના કાળ હતા તે છતાં જાણે ઉનાળા હાય તેવા બહુ ભયંકર તે કાળ જણાવા લાગ્યા. તેમજ કલ્પાંત કાળના વાયરા હાય તેવા નૈઋત્ય દિશાના આકરા પવન સર્વ છવાને હેરાન કરવા લાગ્યા. દે.

૧. સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા, જિનમંદિર, જિનમતિમા, શ્રુતત્તાન. આ સાત ક્ષેત્રો જાણવા,

કાંસાતણી થાળી સમા રવિ વાદળાં કાળાં વળી, અન્નવિરહે ખાય જન ફલ આદિ ન ધરાએ વળી; તાપસ બની ભીખ માગતાં સંબંધિએ છંડી ભમે, રાતાં તનયને અવગણીને બાપ બહુ ભૂખ્યા જમે.

સ્પષ્ટાર્થ:—તે દુષ્કાળના વખતે સૂર્ય કાંસાની થાળી જેવા લાગતા હતા. વળી વાદળાં પણ કાળાં જણાતાં હતાં. તે કાળાં વાદળામાંથી પાણી વરસતું નથી. તે વખતે ખાવાનું અનાજ ન મળવાથી લાેકા ફળ, મૂળ, કંદ વગેરે વનસ્પતિને ખાઈને ગુજરાન ચલાવવા લાગ્યા. પરંતુ તે ખાવાથી લાેકાેને તૃપ્તિ થતી નથી. જેઓ ખુલ્લી રીતે ભીખ માગી શકતા નહાેતા તેઓ તાપસ ખનીને ભીખ માગવા લાગ્યા. પાતાનાં સગાં વ્હાલાંના ત્યાગ કરીને કેટલાંક લાેકાે પાતાનું પેટ ભરવા માટે રખડવા લાગ્યા. વળી આ દુષ્કાળમાં લાેકાે એવી અધમ દશામાં આવી પડયા કે જેથી ભૂખને લીધે રાતાં પુત્ર વગેરેની દરકાર રાખ્યા સિવાય ઘણા ભૂખા થએલા બાપ વગેરે એકલા જમવા લાગ્યા. હ.

પસલી ચણાં દેનારને માતા તનયને વેચતી, રંક પારેવા પરે કણ વીણતાં ને લૂંટતી; દુર્જન પ્રજા કંદોઇને ઇંગ કોળિયા પણ જે દિને, મળતા ગણે દિન તેહ ઉત્તમ રાજમાર્ગો પણ અને. ૮

લાગે ખરાઅ થલે થલે કેાલાહલે ર'કેાતણાં, સુજન કેરાં કાન પણ તે કાલ પીડાતાં ઘણાં; નૃપ વિચારે લોકરક્ષણ ઉચિત પણ ન બની શકે, જરૂર કરવી સંઘરક્ષા તીર્થ જેનાથી ૮કે.

રપષ્ટાર્થ:—તે દુષ્કાળના વખતમાં માતા વગેરે પણ એક પસલી ચણા આપનારને પોતાના પુત્ર વગેરેને વેચતા હતા. કોઈ પૈસાદારે પોતાના આંગણામાં નાંખેલા અનાજના દાણાને રંક લોકો પારેવા–કખૂતરની જેમ વીણી લેતા હતા. વળી દુષ્ટ લોકો કંદોઈની દુકાનો લુંઠી લેતા હતા. જે દિવસે એક કોળીએ અનાજ પણ ખાવાનું મળે તે દિવસને લોકો ઉત્તમ ગણતા હતા. વળી રાજમાર્ગો અથવા માટા ધારી રસ્તાએ પણ ઠેકાણે ઠેકાણે ગરીખ લોકોના કાલાહલના શબ્દવડે ખરાખ અશાંતિમય લાગતા હતા અથવા ખિહામણા લાગતા હતા. વળી રંકોના કોલાહલ સાંભળીને સજ્જન લોકોના કાન પણ તે વખતે ઘણા પીડાતા હતા. ભાવાર્થ એ છે કે ગરીખ ભૂખ્યાં લોકોના શબ્દ સાંભળીને સજ્જન લોકોને પણ મનમાં ઘણું દુઃખ થતું હતું. આવા દુકાળને લીધે વિપુલવાહન રાજા પણ વિચાર કરવા લાગ્યા કે આ દુકાળના પ્રસંગે લોકોનું રક્ષણ કરતું ચાગ્ય છે,

પરંતુ જો તે ન બની શકે તો રત્નની ખાણ જેવા શ્રી સંઘનું એટલે સર્વ સાધુ સાધ્વી શ્રાવકા અને શ્રાવિકાઓનું રક્ષણ જરૂર કરવું જોઈએ. કારણ કે જો સંઘનું રક્ષણ થાય તા જ તીર્થ એટલે જિન શાસન ટકી શકે. તાત્પર્ય એ કે તીર્થને ટકાવનાર સંઘ છે. ૮–૯.

સંઘ રક્ષા શા માટે કરવી તે તથા સંઘનું સ્વરૂપ નવ ગાથામાં વિસ્તારથી જણાવે છે:–

જિમ કાણ રાહણગિરિ રયણનું ગગન તારાચ્યા તણું, વળી કલ્પદ્રક્ષાનું સુરાલય જિમ સરાવર કમલનું;

જલિધ જલનું તેજૂ કેફ ચંદ્ર જિમ સવિ ગુણૂતણો,

આધાર તિમ આ સંઘ અવસર ભક્તિનો રળિયામણા. ૧૦

સ્પષ્ટાર્થ:—સંઘનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહે છે કે જેમ રાહણાચલ રત્નાની ઉત્પત્તિનું સ્થાન છે અથવા રાહણાચલ વિના રત્નાની ઉત્પત્તિ સંભવતી નથી. અને જેમ તારાઓનું સ્થાન આકાશ છે. વળી જેમ સુરાલય એટલે દેવાના વિમાન વગેરે કલ્પવૃક્ષાનાં સ્થાન છે. તેમજ કમલાનું સ્થાન જેમ સરાવર છે. અને સમુદ્ર જેમ પાણીનું સ્થાન છે. વળી જેમ તેજનું સ્થાનક (આશ્રય) ચંદ્ર છે. તેવી જ રીતે સઘળા ગુણોના આધાર આ સંઘ છે. એટલે સંઘમાં બધા જ્ઞાનાદિ ગુણા રહેલા છે. તેથી મને સંઘની ભક્તિ કરવાના આ સુંદર અવસર પ્રાપ્ત થયા છે માટે મારે સંઘના રક્ષણ માટે જરૂર ઉપાય કરવા જોઈએ. આવા વિપુલવાહન રાજા વિચાર કરે છે. ૧૦.

જે સંઘ ભવ છે\ડાવનારી ચાહનાવાળી મતિ, ધારણ કરી તત્પર રહે શિવ સાધવાને નિત અતિ; નિર્મલપણાંના ગુણ થકી બુધ તીર્થ બાલે જેહને, જેના સરીખા અવર નહીં તીર્થેશ નમતાં જેહને. ૧૧

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી સંઘનું સ્વરૂપ જણાવતાં કહે છે કે જે સંઘ લવ એટલે સંસારમાંથી કયારે છુટી શકાય એવી ઈચ્છાવાળી મિતિને ધારણ કરે છે અને તેથી હંમેશાં માસ સાધવાને માટે ઘણા તત્પર રહે છે અથવા માસ મેળવવાને માટે હંમેશાં પ્રયત્ન કરે છે. વળી તે સંઘના નિર્મળ ગુણને લીધે ભુધ એટલે પંડિત પુરૂષા જેને તીર્થ કહે છે. વળી તીર્થ કરા પણ 'નમા તિશ્યસ્સ' એ પ્રમાણે બાલીને સંઘને નમસ્કાર કરે છે. માટે આ સંઘની સાથે સરખામણી કરી શકાય તેવા બીજો કાઈ ઉત્તમ પદાર્થ આ જગતમાં નથી. ૧૧.

આરાધનાથી જેહની કલ્યાણ સાધે ગુણિજના, ઉત્કૃષ્ટ મહિમા જેહનો જેમાં રહે ગુણ નિર્મલા;

93

## હે જીવ કર તે સંઘ કેરી ભકિત ભાવ વિમલ ધરી, સત્કાર ને સન્માન હોંશે સમય નાવે ફરી ફરી. ૧૨

સ્પષ્ટાર્થ:—જે સંઘની આરાધના એટલે સેવા ભક્તિ કરીને ગુણવાન માણુસા પાતાનું કલ્યાણ સાધે છે. અથવા આત્મહિત કરે છે. વળી જે સંઘના આ જગતમાં સૌથી મોટા મહિમા કહેલા છે, કારણ કે તેમાં ઘણા નિર્મલ ગુણા રહેલા છે. વિપુલવાહન રાજા પાતાને સંબોધીને કહે છે કે હે જીવ! આવા સંઘની ભક્તિ નિર્મળ ભાવપૂર્વંક તું કર. કારણ કે આ સંઘની ભક્તિ કરવાથી સત્કાર તેમજ સન્માન મળે છે. તેમજ સંઘ ભક્તિ કરવાના આવા અવસર ફરી ફરીને મળતા નથી માટે આ પ્રસંગે સંઘની ભક્તિ શુદ્ધ ભાવપૂર્વંક કરી લે. ૧૨.

આ સંઘ ક્રીડા ઘર સરીખાે ગુણ સમૂહ તણા કલી, કલ્યાણમાં રૂચિવંત સેવે જેહ તેને રીત ભલી; તેહની સામે જ આવે સકલ સંપત્તિ મલી, ક્રીર્ત્તિ ભેંટે તેહને તિમ સેવતી પ્રીતિ વલી.

રપષ્ટાર્થ:—વળી સંઘના વિશેષ ગુણાનું વર્ણન કરતાં જણાવે છે કે આ સંઘ ગુણાના સમૂહને કીડા કરવાને માટે કીડાઘર સમાન છે, એવું જાણીને પાતાનું કલ્યાણ કરવાની ઇચ્છાવાળા જે ભવ્ય જીવા તેને સારી રીતે સેવે છે એટલે સંઘની ઉત્તમ પ્રકારે ભક્તિ કરે છે, તેમની પાસે સઘળી સંપત્તિઓ એકડી થઇને આવે છે અથવા તેમને દરેક પ્રકારની સંપત્તિઓ મળે છે. વળી તેમને કીર્તિ ભેટે છે એટલે જગતમાં તેમને જશ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમજ વળી પ્રીતિ તેમની સેવા કરે છે અથવા જગતના લોકોનો તેમના તરક રનેહ ભાવ પ્રગટ થાય છે. ૧૩.

વર બુદ્ધિ ઉત્સુકતા ધરી કરે યત્ન તેને પામવા, ચાહેજ વારંવાર લક્ષ્મી સ્વર્ગ કેરી ભેટવા; જોવેજ વારંવાર નેહે મુકિત રમણી તેહને, રાેમાંચ થાય વિકસ્વરા શ્રીસંઘ દેખીને મને.

સ્પષ્ટાર્થ:—સંઘની સેવા કરનારને ખીજા કયા ગુણા પ્રાપ્ત થાય છે? તે જણાવતાં કહે છે કે તે સંઘની સેવા કરનાર ભવ્ય જીવાને વર ખુદ્ધિ એટલે શ્રેષ્ઠ ખુદ્ધિ આતુરતા પૂર્વક પામવાને યતન કરે છે અથવા સંઘની સેવા કરનાર ભવ્ય જીવાને ઉત્તમ પ્રકારની ખુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી સ્વર્ગની લક્ષ્મી તે ભાગ્યશાળી પુર્ધને પ્રાપ્ત કરવાને વારંવાર ચાહના રાખે છે એટલે તે સંઘની બક્તિ કરનાર ભવ્યજીવાને દેવલાકના સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને મુક્તિ રમણી એટલે માેક્ષ રૂપી સ્ત્રી સ્તેહ પૂર્વક તેના તરફ જુએ છે

અથવા તે સંઘની લક્તિ કરનાર લવ્ય જવાને માેક્ષનાં સુખ પણ મળે છે. આવા સંઘને જોઈને મારી રામરાજ વિકસ્વર થાય છે અથવા આવા સંઘના દર્શનથી મને ઘણાજ આનંદ થાય છે. ૧૪

ખેતી તહ્યું ફલ ધાન્ય જિમ તિમ ભકિતનું ફલ જેહની, પદ્મવી જિનેશાદિકતહી ફલ અંત્ય વાણી પ્રભુ તહી; વચમાં અમરપતિ ચક્રી પદ્મવી પ્રમુખ વિણ મહેનત મલે, જિમ વાવતાં કણ ધાસ નિપજે તે અનાયાસે ફલે. ૧૫

સ્પષ્ટાર્થ:— સંઘની ભક્તિનું ફળ જણાવતાં જિનેશ્વર ભગવંતાએ કહ્યું છે કે જેમ ખેતી કરનારને તેના ફળ રૂપે ધાન્યની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમ સંઘની ભક્તિ કરનારને છેવટના ફળરૂપે જિનેશાદિકની પદવી એટલે તીર્થ કરપાશું વગેરે પદવીની પ્રાપ્તિ થાય છે. વળી ખેતી કરનારને અનાજ વાવ્યા પછી ઘાસ તેં અનાયાસે એટલે સહેજે મળે છે તેવી રીતે શ્રી સંઘની ભક્તિ કરનાર ભવ્ય જીવાને અમરપતિની એટલે ઈન્દ્રની પદવી તેમજ ચફ્રવર્તીની પદવી વગેરે તેં વચલા ભવામાં વગર મહેનતે મળે છે. આમ કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે શ્રી સંઘની ભક્તિ કરનાર ભવ્ય જીવાને છેવટે માલની પદવી તા મળે છે પરંતુ વચમાં વચમાં તે જીવને ચક્રવર્તા પશું ઈન્દ્રપાશું વગેરેના સુખા પણ સહેજે જ પ્રાપ્ત થાય છે. ૧૫

મહિમા તણા વર્ણન વિષે જસ વાણી વાચસ્પતિ તણી, પણ ના સમર્થ બને દુરિત હરનાર તે શ્રીસંઘની; આગલ વદે ઉત્તમ જેના પગલા કરી મુજ ગેહને, પાવન કરા પાવન કરા શિવદાયિ સમકિતને મને. ૧૬

સ્પષ્ટાર્થ:—જે શ્રી સંઘના મહિમાનું વર્ણન કરવાને દેવાના ગુરૂ શ્રીવાચસ્પતિની અથવા ખૃહસ્પતિની વાણી પણ સમર્થ થઇ શકતી નથી એટલે ખૃહસ્પતિ જેવા પણ જેમના માહાત્મ્યનું વર્ણન કરી શકતા નથી તેવા પાપના નાશ કરનાર સંઘની આગળ ઉત્તમ મનુષ્યા બે હાથ જેડીને કહે છે કે હે શ્રી સંઘ! મારા ઘર પધારીને મારા ઘરને મને અને માેક્ષને દેનાર સમકિતને પવિત્ર અનાવા પવિત્ર અનાવા. ૧૬.

લાેકથી રાજા પ્રવર ચક્રીશ તેથી ઇંદ્રને, શ્રેષ્ઠ જાણા સર્વથી અધિકા ગણા જિનરાજને; જ્ઞાન સિંધુ તેઢ પણ સ્તવતા સદા શ્રીસંધને, ભરતાદિની જિમ જે કરે ઉજ્ઞત વખાણું તેઢને. ✓ ૧૭ રપષ્ટાર્થ:— લોકોની અંદર રાજા પ્રવર એટલે ઉત્તમ ગણાય છે. રાજા કરતાં ચક-વર્તા ઉત્તમ ગણાય છે કારણ કે તે રાજાઓનો પણ રાજા છે. અથવા બધા રાજાઓ પણ તેની સેવા કરે છે. ચક્કવર્તા કરતાં ઇન્દ્ર શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે તે દેવાના પણ રાજા છે. આ બધાના કરતાં જિનરાજ એટલે તીર્થ કર મહારાજ શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે ચક્કવર્તીઓ અને ઇન્દ્રો પણ તે તીર્થ પતિને સેવે છે. આવા જ્ઞાનસિંધુ એટલે જ્ઞાનના દરિયા અથવા ત્રિકાળજ્ઞાની—કેવલજ્ઞાની તે તીર્થ કર દેવા પણ તે શ્રીસંઘને હમેશાં ભરતચકી વગેરેની માફક પ્રણામ કરે છે. વળી જે શ્રીસંઘને ઉત્તત (આબાદીવાળા) કરે છે તે ભગ્ય જ્વાં નાં હું વખાણ કરૂં છું. ૧૭.

વિવિધ ઉપમા યાગ્ય છે શ્રીસંઘ ભકિત તેહની, તીર્થપતિતા આપતી સંહારતી તતિ પાપની; રત્ન ખાણ સમાન તેમાં ભાવિ જિનવર ગણધરા, મણનાણ અવધિ જ્ઞાનવંતા પ્રમુખ ત્યાં રત્ના ખરા. ૧૮

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપરના શ્લોકામાં જેમનું વર્ણન કર્યું છે તેવા અનેક પ્રકારની ઉત્તમ ઉપમાવાળા પૂજ્ય શ્રીસંઘની ભક્તિ તીર્થ પતિતા એટલે તીર્થ કરની પદવી પણ આપે છે. કારણ કે તીર્થ કર પદની પ્રાપ્તિ માટે જે વીસ સ્થાનકો (સેદા) ગણાવ્યા છે તેમાં શ્રીસંઘની ભક્તિ પણ એક સ્થાન રૂપે ગણાવી છે. વળી સંઘની ભક્તિ પાપની તતિ એટલે પાપના સમૃદ્ધના નાશ કરે છે. તેમજ સંઘને રત્નની ખાણની ઉપમા આપી છે. કારણ કે તે સંઘની અંદર ભવિષ્યમાં થનારા અનેક તીર્થ કરો, ગણધરા, મનઃપર્યવ-ગ્રાનીઓ, અવધિજ્ઞાનીઓ વગેરે અનેક પ્રકારનાં સાચાં રત્ના રહેલાં છે. ૧૮.

સાધુની ભકિત ઉપર ધન શેઠ તથા જીવાનંદ વૈદ્યનું દર્શાંત કહે છે :—

ધન શેક જીવાનંદ વૈદ્યે સાધુની ભક્તિ કરી, સંસાર સાગરને તર્યો તિમ સાધુની ભક્તિ કરી; પામજે ભવ જલધિ તીરને જેમ ઉત્તમ વ્હાણથી, જલધિતીરે જાય તમમય માર્ગ કાપે દીપથી.

સ્પષ્ટાર્થ:—ધન શેઠના જીવ જે જીવાનંદ નામે વૈદ્યપણે ઉત્પન્ન થયા હતા. તેમણે સાધુની ભક્તિ કરી એટલે સાધુ મુનિરાજની દવા કરીને તેમના શરીરમાંથી કીડા કાઢીને સારવાર કરી હતી તેથી તે સંસારસમુદ્રને તરી ગયા. કારણ કે તે જીવાનંદ વૈદ્યના જીવ તેજ પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભદેવ ભગવાન થયા અને માફે ગયા. (વિશેષ હકીકત માટે દેશના ચિતામણી પહેલા ભાગ જુઓ) હે જીવ! તેમની પેઠે સાધુની ભક્તિ કરીને આ સંસાર રૂપી સમુદ્રના કાંઠાને તું મેળવ. જેમ ઉત્તમ વહાણની સહાયથી સમુદ્રના

9 &

સામા કાંઠે પહેાંચાય છે અને જેમ અંધકારવાળા માર્ગ દીવાના પ્રકાશની સહાયથી એાળંગાય છે તેમ વહાણુ અને દીપક સમાન સાધુભક્તિથી આ સંસાર રૂપી સમુદ્રને જરૂર એાળંગી શકાય છે.

સાધુને ઔષધાદિકનું દાન કરવા વિષે ખાહુ સુખાહુનું દર્દાત છે શ્લાકમાં જણાવે છે:--

અચિત્ત ભાજન પાન વસ્ત્રો સ્થાન ઔષધ આદિને, આપતા મુનિને કરતા તાસ વૈયાવૃત્યને; આશ્ચર્યકારક ભાગ પણ પામે અલૌકિક શકિતને,

દર્શાંત ખાંહુ સુબાહુનું જિમ કામધેનુ પણ અને. ૨૦

સ્પષ્ટાર્થ:—જે ભવ્ય જવા સાધુ મુનિરાજને અચિત્ત અને દાષ રહિત ભાજન, પીવાને પાણી, પહેરવાને વસો, તથા રહેવાને સ્થાન આપે છે તેમજ ઔષધ વગેરે જરૂરી વસ્તુઓ આપે છે. તેમજ તેમની વૈયાવચ્ચ એટલે સેવા ભકિત કરે છે તેઓ બીજા જવાને આશ્ચર્ય પમાડે તેવા ભાગ સુખાને પણ પામે છે, તેમજ અલૌકિક એટલે બીજા સામાન્ય જવામાં ન હાય તેવા ભુજાઓના ખલને (શક્તિને) પામે છે. આ પ્રસંગે ઉત્તમ ભાવથી મુનિવરાની ભક્તિ કરનાર બાહુ અને સુખાહુ નામના બે મુનિવરાનું અને કામધેનુનું પણ દેશન્ત જાણવું. ૨૦.

જલ પાન ચારા નાંખતા કાેેેેેેેેે પંપાળતા, ઇષ્ટાર્થ વે તેથી અધિક મુનિભકિત પ્રભુ ઈમ ભાષતા; ઔષધાદિક દેઈ મુનિને બાહુ ભરત નૃપતિ થયા, વિશ્રામણાદિકથી સુબાહુ બાહુબલી અતિબલી થયા. ૨૧

સ્પષ્ડાર્થ:—તે ત્રણ દર્શાંતાની બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—શ્રી બાહુંમુનિએ સા- ત્વિક ભાવે મુનિઓને અજ્ઞપાનાદિ લાવી આપ્યા હતા. આવી ભકિતના પ્રભાવે તે શ્રી ભરત ચકવતી શ્યા. ને સુબાહુમુનિ મુનિઓની વૈયાવચ્ચ વગેરે પ્રકારે ભકિત કરવાથી બાહું બલી નામે પ્રભુશ્રી જાવભદેવના પુત્ર થયા. તે ચક્રવતી હતા નહી, છતાં પણ તેને હંફાવે એવા બાહુના બલને ધારણ કરતા હતા. તથા જેમ કામધેનું ગાયને પણ આપણે ચાર નાંખીએ, ચાપ્ખું પાણી પાઇએ, ને કામલ હાથે પંપાળીએ, તા આ લોકના સર્વ વાંછિતો ફળે છે. તેમ સાધુઓની ભકિત પણ આ ભવમાં તમામ વાંછિતોને પૂર્ણ તો કરે જ છે. તે ઉપરાંત પરભવમાં પણ સ્વર્ગના ને માક્ષના સુખ જરૂર આપે છે. આ અપેક્ષાએ પૂજ્ય મુનિવરાની ભકિત કામધેનુથી પણ વધારે ચઢી જાય એટલે કામધેનુ વગેરે પદાર્થો પરભવમાં મેળવવા લાયક સ્વર્ગ મોક્ષના સુખાને દઇ શકતા નથી. ૨૧.

બે શ્લાેકમાં સાધ્વીની ભકિત શા માટે કરવી ? તે જણાવે છે :-

ધર્મની ઉત્પત્તિ હોવે પુરૂષથી તે સત્ય છે, પણ જરૂર છે પૂજ્ય સાધ્વી તાસ શકિત અપૂર્વ છે; લાભ ઉત્તમ આપતી તે ગુરૂજનોને જોઇએ, બાહુબલિને મુકિત કારણ બ્હેન બ્રાહ્મી માનીએ. ર

સ્પષ્ટાર્થ:—સાધ્વીજીની લિકત શા માટે કરવી? તેનું કારણ જણાવતાં કહે છે કે જો કે ધર્મની ઉત્પત્તિ પુરૂષથી થાય છે તે વાત સાચી છે, કેમકે તીર્થં કરોશી ધર્મની ઉત્પત્તિ કહેલી છે, તે તીર્થં કરો પુરૂષો હોય છે. અહીં મલ્લીનાથ અપવાદ રૂપે જાણવા —કારણ કે તેઓ સ્ત્રીવેદે તીર્થં કર રૂપે ઉત્પન્ન થયા તે અચ્છેરા (આશ્રાર્થ)માં ગણાય છે. તે છતાં પણ સાધ્વીજી મહારાજ પણ જરૂર પૂજનિક—ભક્તિ કરવા લાયક છે જ. કારણ કે તેમનામાં પણ અપૂર્વ શકિત રહેલી છે. કારણ કે પ્રસંગ આવે તેઓ એટલે સાધ્વીઓ પણ ગુરૂજનાને ઉત્તમ લાભ આપતી જોવામાં આવે છે. આ બાબતમાં દેશન્ત આપતાં જણાવે છે કે—પ્રભુશ્રી ઝષભદંવની પુત્રીઓ બાહ્યી અને સુંદરી એ છે સાધ્યીઓ બાહુબલિને મોક્ષની પ્રાપ્તિમાં કારણ રૂપ થયા છે. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે—શ્રી ઝષભદેવ પ્રભુની પ્રાપ્તિમાં કારણ રૂપ થયા છે. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે—શ્રી ઝષભદેવ પ્રભુની પ્રાપ્તે જાવું નહી એવા અભિમાનમાં રહેલાથી આ બંને જહેના—જેઓ દીક્ષા લઈને કાઉસગ્ગ ધ્યાને રહ્યા છે અને જ્યાં સુધી કેવલ જ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી ઝષભદેવ પ્રભુની પામે જવું નહિ એવા અભિમાનમાં રહેલા હોલાથી જે મને કેવલજ્ઞાન થતું નથી એવા—બાહુબલીની પાસે આવીને 'હે વીરા ગજ થકી હેઠા ઉતરા' એવું કહીને ચલ્યા ગયા. પરંતુ આ વચનોનો વિચાર કરતાં બાહુબલિનું અભિમાન જતું રહેવાથી તેમને તરત કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. રર.

શ્રમણી તણા ગણને તથા નિત શ્રાવિકાના વર્ગને, મુકિત માર્ગારાધનામાં સાધ્વીએો કરે મદદને; પાપનો ભય રાખનારી પાપ કરતાં વારતી, તેહવી સાધ્વી તણી શુભભકિત શિવસુખ આપતી. ૨૩

સ્પષ્ટાર્થ:—સાધ્વીઓની સેવાભક્તિ કરવાનું વિશેષ કારણ જણાવતાં કહે છે કે તે સાધ્વીઓ શ્રમણી એટલે સાધ્વીઓના સમૂહને તથા શ્રાવિકાઓના સમૂહને મોક્ષ માર્ગની આરાધના કરવામાં હંમેશાં સહાય કરે છે. કારણ કે તે સાધ્વીઓ અન્ય સાધ્વીઓને તથા શ્રાવિકાઓને ધર્મના ઉપદેશ આપે છે. તે સાધ્વીઓ પાપના ભય રાખે છે તેમજ ખીજા પાપ કરનારાઓને ઉપદેશ આપીને પાપ કરતાં રાકે છે, માટે આવી સાધ્વીઓની જેઓ સારી ભક્તિ કરે છે તેઓ પણ તે ભક્તિ કરવાના પ્રતાપે માક્ષના સુખને મેળવે છે. માટે સાધ્વીજીની ભક્તિ પણ અવશ્ય કરવી જેઈએ. ર૩.

સાધર્મિકની ભક્તિનું ફળ બે શ્લેાકામાં જણાવે છે:—

રપ

સર્વ સાધર્મિક તણી ભક્તિ ભરત ચક્રી કરે, તે સુણીને હાલના પણ શ્રાવકા તે નિત કરે; પણ "શક્તિને અનુસાર ભક્તિ" એ વચન ના વિસ્મરે, ભરત મેઘ સમા લતા ને રેંટ સમ શ્રાવક ખરે. ર૪

સર્વ પૃથ્વી તૃપ્ત કરતાે મેઘ ખેતર માત્રને, રેંટ કરતાે તૃપ્ત ધરજે ચિત્તમાં દષ્ટાંતને; સાધર્મિની અહુમાનથી સાધેલ ભકિત પાષતી, સાત ક્ષેત્રાને સમયને ઉચિત ભકિત દીપતી.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રથમ ચક્રવર્લા શ્રી ભરત મહારાજાએ સર્વ સાધર્મિકાની ભક્તિ કરી હતી તે વાત સાંભળીને હાલના શ્રાવકા પણ તે સાધમિકાની ભક્તિ હંમેશાં કરે છે. પુરંતુ ' શક્તિ પ્રમાણે ભક્તિ કરવી ' એ વચનને વિસારલું નહિ. કારણ કે શકિત પ્રમાણે કરેલી ભકિત જ શાભાને પામે છે. અહીં ભરત મહારાજા મેઘ જેવા જાણવા ને શ્રાવકા રેંટ સમાન જાણવા. જેમ મેઘ એટલે વરસાદ સર્વ પૃથ્વીને તુમ કરે છે એટલે પાણી નાંખીને સર્વ પૃથ્વીને ભીંજવે છે. કારણ કે મેઘમાં સર્વ પૃથ્વીને તૃપ્ત કરવાની શકિત છે. તેમજ રેંટ સર્વ ખેતરાને પાણી વહે તુમ કરે છે. એટલે રેંટની શકિત ખેતરાને જ પાણી પૂરૂં પાડવાની છે, તેથી તે ખેતરાને જ તૃપ્ત કરે છે. માટે આ દેષ્ટાન્તર્ન ધ્યાનમાં લઇને શકિત પ્રમાણે ભકિત કરવાની જણાવી છે. બહુ માન પૂર્વક કરેલી સાધર્મિકની ભકિત સાત ક્ષેત્રોને પાષણ આપે છે. કારણ કે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા, જિનમિંખ, જિનચૈત્ય અને આગમ એ સાતે ક્ષેત્રોને પાષનારા શ્રાવક વગેરે છે, માટે સાધર્મિક શ્રાવકાદિની ભકિત કરવાની જણાવી છે. વળી શકિત પ્રમાણે ભકિત કરવી તે પણ જે સમયે જે ક્ષેત્રની ભકિત કરવા યાગ્ય હાય તેજ ક્ષેત્રની ભકિત કરવી એઈએ. આ રીતે શકિત પ્રમાણે અને સમયને એાળખીને સાધર્મિકાની લકિત કરવાથી અનંતા છવા ભવસમુદ્રને તરી ગયા છે, હાલ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ભવસમુદ્રને તરે છે, ને ભવિષ્યમાં પણ ભવસસુદ્રને તરશે. ૨૪--૨૫.

શ્રાવિકાની ભકિતનું કળ ત્રણ શ્લોકમાં જણાવે છે:— ત્રણ પક્ષ નિર્મલ જેહના જે શ્રાવિકા નરરતને, જન્મ આપે તેહથી તે અધિક નરથી પણ અને; પુત્ર જેનો તીર્થપતિ તિમ પૌત્ર ચક્રી પણ હતા, પુત્રની પહેલાં પ્રથમ જે મોક્ષના સુખ પામતા. રક સ્પષ્ટાર્થઃ—હવે સંઘમાં ચાર્યું અંગ જે શ્રાવિકા તેની ભકિત શા માટે કરવી જોઈએ ? તે જણાવતાં કહે છે કે–જે શ્રાવિકાના ત્રણ પક્ષા એટલે માતા, પિતા તથા શ્લુસ એ ત્રણે નિર્મલ હોય એટલે કાઈ પણ જાતના કલંક રહિત હોય એવી શ્રાવિકા પુરૂષોમાં રત્ન જેવા શ્રી તીર્થ કરાદિ મહાપુરૂષને જન્મ આપે છે, માટે તે સ્ત્રી પુરૂષથી પણ ચિંદઆતી છે. આ આબતમાં દેશન્ત આપતાં જણાવે છે કે મરદેવી માતા ઉત્તમ શ્રાવિકા હતા. કારણ કે તેમણે તે ઋષભદેવ સમાન પુત્રને જન્મ આપ્યા કે જેએ પ્રથમ તીર્થપતિ અથવા તીર્થ કર થયા. વળી જેમના પુત્રના પુત્ર પ્રથમ ચક્રવર્તી (ભરત ચક્રવર્તી થયા. વળી જેમણે પુત્રના પહેલાં માલનું સુખ મેળવ્યું. અંતગઢ કેવલી થઈ માશે ગયા. ૨૬.

તે મરૂદેવા સમા નારી ન થઈ હોશે નહી, જિનધર્મને દીપાવનારી શ્રાવિકા પુષ્કળ સહી; બુધ તણા મદ ટાળતી ને ધર્મ પંથે જોડતી, શ્ર:વિકાની ભકિતનો કરનાર પામે સદ્દગતિ.

२७

સ્પષ્ટાર્થ:—આગલી ગાઘામાં જણાવેલા સ્વરૂપવાળી મરદેવા માતા સમાન કોઇ સ્રી-શ્રાવિકા થઈ નથી અને થશે પણ નહિ. ભૂતકાલમાં બીજી પણ જૈન ધર્મને શાભાવનારી ઘણી શ્રાવિકાઓ થઈ ગએલ છે. જે શ્રાવિકાઓએ પંડિત પુરૂષાના અભિમાનને દ્વર કર્યા છે. અનેક જીવાને ધર્મ માર્ગમાં જેડયા છે. ઉપદેશ આપીને માેક્ષના સાચા માર્ગ બતાવ્યા છે આવા ઉત્તમ યુણવાળી શ્રાવિકાઓની ભકિત કરનાર જીવ દેવાદિક શુભ ગતિને પામે છે. માટે શ્રાવિકાઓની ભકિત જરૂર કરવા યાગ્ય છે. ૨૭

શુદ્ધ શીલ ટકાવનારી શ્રાવિકા ત્રણ ભ્રુવનમાં, વખણાય ઉપસર્ગો હરંતી બાેધ કરતી લાેકમાં; મુનિરાજને પણ સંયમે સ્થિરતા કરાવે શ્રાવિકા, દ્ધિવિધ ધર્મારાધને પણ મદદ કરતી શ્રાવિકા.

સ્પષ્ટાથ :— વળી જે બ્રાવિકાઓએ સંકટના સમયમાં પણ પાતાના શીલનું રક્ષણ કર્યું છે, તેથી તેઓ સતીઓ તરીકે પૂજાએલ છે અને જેઓની કીર્તિ ત્રણે જગતમાં ગવાએલી છે. તથા સતી સ્ત્રીઓએ અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગોને ફર કર્યા છે. અને લેકોને બાંધ એટલે સારા ઉપદેશ આપીને ધર્મમાં સ્થિર બનાવ્યા છે. તથા જે બ્રાવિકાઓએ મુનિરાજ જેવાઓને પણ ચારિત્રમાં સ્થિર બનાવ્યા છે. તથા દિવિધ ધર્મારાધન એટલે સર્વવિરતિ ધર્મની તથા દેશવિરતિ ધર્મની અથવા સાધુ ધર્મની અને બ્રાવક ધર્મની આરાધનામાં અનેક જીવોને મદદ કરી છે. માટે તે બ્રાવિકાઓ અવશ્ય ભકિત કરવા લાયક છે. ર૮

સંઘલકિત કરનારને કેવાં કેવાં ફળ મળે તે ત્રહ્યુ શ્લાેકોમાં જણાવે છેઃ—

જે સંઘની ભકિત કરે તે જાતિ કુળ નિર્મલ કરે, છેદેજ દુર્ગતિ દારડા નિજ નામને શશિમ ડેળે: લખતા જલાંજલિ દેજ દુઃખને સ્વર્ગ શિવપદ સંપદા, ટાળેજ તે જન અલ્પકાળે આધિ વ્યાધિ આપદા. રહ

સ્પષ્ટાર્થ:—ઉપર જેમનું સ્વરૂપ જણાવ્યું તેવા સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, અને શ્રાવિકા રૂપી શ્રીસંઘ તીર્થં કરને પણ પૂજનીય છે, તે શ્રી અતુર્વિધ સંઘની જે પુષ્યશાલી જીવા શુદ્ધ ભાવના પૂર્વંક ભક્તિ કરે છે તેઓ પાતાની જાતિને એટલે માતૃ પક્ષને તથા કુલને એટલે પિતૃપક્ષને નિર્મળ કરે છે તથા તેઓ દુર્ગત એટલે નરકાદિ ખરાભ ગતિ રૂપી દારડાને છેદી નાંખે છે અથવા તેઓ દુર્ગતિમાં જતા નથી, વળી તેઓ પાતાનું નામ ચંદ્રમંડળમાં લખાવે છે અથવા તેઓનું નામ અમર અની જાય છે. તેમજ તેઓ દુઃખોને જલાંજલિ આપે છે એટલે તેઓને દુઃખ ભાગવવાં પડતાં નથી અને તેમને સ્વર્ગની અથવા માલની સંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી તેઓ આધિ એટલે મનની પીડા તથા ત્યાધિ એટલે શરીરની પીડાને જલ્દી દુર કરે છે. રહ્

ધર આંગણે તેના જ હોવે દૃષ્ટિ સૌનૈયા તણી, ધરમાંય દાખલ થાય રત્નનિધાન વર રળિયામણી; આ સુરલતા તેના ધરે ઊગે જ ધર પાવન કરે, જે જનતણું શ્રીસંધ તેને લાભ બાેલેલા મળે.

સ્પષ્ટાર્થ:—પૂજ્ય સંઘ જે ભવ્ય જીવના ઘરને પવિત્ર કરે છે અથવા જેના ઘરમાં સંઘના પવિત્ર પગલાં થાય છે તેના આંગણામાં સોના મહારોનો વરસાદ વરસે છે. વળી તે જીવના ઘરને વિષે રત્નના ભંડારા થાય છે અથવા તેના ઘરમાં ઘણું ધન એકઠું થાય છે. તેમજ તેના ઘરના આંગણામાં સુરલતા એટલે સર્વ વાંછિતાને પૂરનારી કલ્પવેલડી વૃદ્ધિને પામે છે. એ પ્રમાણે પવિત્ર સંઘના પગલાંનું માહાતમ્ય જાણવું. 30

મહિમા ઘણા શ્રીસંઘના વાચસ્પતિ કહી ના શકે, ભંડાર ગુણનો સંઘ જાણા ભકિતથી ભવ તરી શકે; મુનિ આદિની સાપેક્ષતા એ ધર્મ કેરી સાધના, માર પીંછે મારથી પીંછા સદા રળિયામણા. ૩૧

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રી સંઘનાે ઘણાે મહિમા છે. તે મહિમાને સંપૂર્ણપણે તાે ખૃહ-સ્પતિ પણ કહી શકતા નથી તાે બીજા માણસાે તાે કથાંથી જ કહી શકે ? કહેવાના સાર એ છે કે આ પૂજ્ય શ્રી સંઘ સઘળા ગુણાેના ભંડાર જેવા છે. આવા સંઘની ભક્તિ કરનાર ભત્ય જીવા આ સંસાર સમુદ્રને તરી જાય છે. તથા ધર્મની સાધના પણ મુનિ વગેરેની સાપેક્ષતાએજ થઇ શકે છે. એટલે સાધુઓ—સાધુ આદિ ચારેને મેાક્ષ માર્ગની આરાધના કરાવે છે. ને સાધ્વીઓ—સાધ્વી આદિ ત્રણેને માક્ષ માર્ગની આરાધના કરાવે છે, તથા શ્રાવક શ્રાવિકાઓ—સાધુ સાધ્વીઓને સંયમની આરાધનામાં મદદગાર છે. આ રીતે માંહામાં હે સાપેક્ષતાએ અતુવિધ સંઘ ધર્મની આરાધના કરીને ભવસમુદ્રને તરે છે. માટે કહ્યું છે કે જેમ મારની શાભા પીંછા વહે છે તેમજ પીંઇાની શાભા મારને લીધે છે. તેમ અતુવિધ સંઘમાં પણ સાધુ સાધ્વીઓશી શ્રાવક શ્રાવિકાઓથી સાધુ સાધ્યીઓની શાભા વધે છે. ૩૧.

वियुक्षवाद्धन राजा श्रीसंघनी लिंडत करवाने। निर्णुं य करे छे:-

આ વિશ્વ રૂપ સરાવરે જિનધર્મ રૂપ કમળ વિષે, શ્રીસંઘ જાણે હંસ ઉત્તમ હોય ઇમ મુજ મન દીસે; અવસરે વરસેલ દૃષ્ટિ સર્વાને સંતાષતી,

અવસરે શ્રીસંધ ભકિત વિધ્ન હરી સુખ આપતી. ૩૨

સ્પષ્ટાર્થ :— વિપુલવાહન રાજ વિચાર કરે છે કે—મને આ વિશ્વ (જગત્) એક સરાવર જેવું જણાય છે. સરાવર જેમ કમળશી શાંભે છે તેમ આ વિશ્વ રૂપ સરાવર પણ જિન ધર્મ રૂપી કમળથી શાંભે છે. વળી કમળને વિષે જેમ હંસ શાંભે છે તેમ આ જિનધર્મ રૂપી કમળને વિષે સંઘ રૂપી ઉત્તમ હંસ શાંભી રહ્યો છે એ પ્રમાણે મારા મનમાં જણાય છે. અને જેમ યાગ્ય અવસરે અથવા જ્યારે જરૂર હાય ત્યારે થએલી વૃષ્ટિ સર્વને સંતાષ આપે છે તેમ ઉચિત પ્રસંગે શ્રીસંઘની કરેલી ભકિત પણ વિશ્નોને દૂર કરીને સુખને આપનારી થાય છે. આથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે મારે માટે પણ શ્રી સંઘની ભકિત કરવાના આ ઉચિત કાલ છે. તેથી મારે પણ અવશ્ય શ્રી સંઘની ભકિત કરવી જોઈએ. ૩૨.

વિપુલવાહન રાજાએ કરેલી સંઘભકિત બે શ્લાેકમાં જણાવે છે:-

હુકમ કરત રસાેઈઆને કાજ મુજ જે અજ્ઞને, રાંધા તમે વ્હારાવએ તે સાધુ સાધ્વી વર્ગને; શ્રાવકાદિ જમાડએ રાંધેલ બીજા અજ્ઞથી, સાંઘભાેજનશેષ અજ્ઞ જમીશ નિયમે આજથી.

33

સ્પષ્ટાર્થ:—વિપુલવાહન રાજાએ શ્રી સંઘની લકિત કરવાના નિશ્ચય કરીને રસાઇ-યાને બાલાવીને હુકમ કર્યો કે તમે મારે માટે જે જે રસાઇ બનાવા તે તમા જે કોઈ સાધુ મહારાજ કે સાધ્વીજી મહારાજ પધારે તેમને બ્હોરાવજો. અને રાંધેલી બીજી રસાઈમાંથી શ્રાવકાદિક એટલે શ્રાવક શ્રાવિકાઓને જમાડજે. એ પ્રમાણે શ્રાવક તથા શ્રાવિકા રૂપે સંઘને જમાડયા પછી ખાકી વધેલા આહાર હું ખાઈશ એવા મેં આજથી નિર્ણયકર્યો છે, માટે તમારે આ પ્રમાણે મારી આજ્ઞાના આજથી જરૂર અમલ કરવા. ૩૩.

તિમ કરંત રસાેઇઆએા ભૂપ તે નજરે જુએ, નિત્ય શ્રાવક શ્રાવિકાએા શાલિ મગ શાકાદિને; લાડવાં ખાજાં વડાં પરમાક્ષ દહીં આદિક જમે, ભૂપ સાધુ સાધ્વીએાને શુદ્ધ વ્હાેરાવી જમે.

38

સ્પષ્ટાર્થ—રસોઇઆઓ પણ રાજાના હુકમ પ્રમાણે કરવા લાગ્યા અને રાજા તેને પાતાની નજરે જેવા લાગ્યા એટલે રાજા પણ રસોઇઆઓ પાતાની આજ્ઞા બરાબર પાળે છે કે કેમ તેની બરાબર ખબર રાખવા લાગ્યા. આથી કરીને શ્રાવક શ્રાવિકાઓને હંમેશાં શાલિ એટલે ચાંખા તથા મગ વગેરે કઠાળ તેમજ શાક વગેરે રાજ જમવા મળે છે તે સાથે ખાજાં, લાડવાં, વડાં, દ્રધપાક, દહીં વગેરેનું ઉત્તમ ભાજન મળવા લાગ્યું. રાજા પાતે પણ સાધુ સાધ્વીઓને શુદ્ધ આહાર વ્હારાવે છે અને વ્હારાવ્યા પછી આડી વધેલી રસાઇમાંથી પાતે જમે છે. 3૪

સંઘભક્રિત કરત નૃપતિ ઇમ તે દુકાળ જતાં સુધી, જિનનામકર્મ ઉપાર્જતા શુભ ભાવના ભાવી અધી; સંઘભક્રિતમાં સમાએ ભક્રિત જિનઅિંગાદિની, સંઘને આધીન સત્તાદિ જિનપ્રતિમાદિકતણી. ૩૫

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે રાજાએ દુકાળ પૂરા થયા ત્યાં સુધી શ્રી સંઘની અન્ન પાન વગેરે વડે સેવા ભકિત કરી. આ પ્રમાણે સંઘની સેવા ભકિત કરતાં વિપુલવાહન રાજાએ શુભ ભાવનાદિ કારણોના પ્રતાપે જિન નામ કર્મ એટલે તીર્થ કર નામ કર્મ માંચ્યું. જિનિખિંખાદિ એટલે જિન પ્રતિમા વગેરેની ભક્તિના સમાવેશ પણ સંઘ ભક્તિની અંદર થઇ જાય છે. કારણ કે જિન પ્રતિમાદિક એટલે જિનેશ્વરની પ્રતિમા તથા આદિ શબ્દથી જિને ચૈત્ય-જિન મંદિર-જ્ઞાનભંડારની સત્તાદિ એટલે હયાતિ, ભક્તિ, સાર સંભાળ રાખવી વગેરે કાર્યો શ્રી સંઘને જ આધીન હોય છે. ૩૫

સંધવૈયાવૃત્ય તિમ તેને સમાધિ પમાડવી, બે કારણે જિનનામ આંધે વિપુલ વાહન રાજવી; નૃપ અગાશીમાં કરતા એકદા આકાશમાં, મેઘના વિસ્તાર તિમ તસ વાયુથી ક્ષણવારમાં. સ્પષ્ટાર્થ:—વિપુલવાહન રાજાએ ઉપર જણાવેલા પૂજનીય શ્રી ચતુર્વિધ સંઘની ભાવ પૂર્વ કે વૈયાવચ્ચ કરી એટલે સેવા ભક્તિ કરી તેથી, તથા તે સંઘને સમાધિ પમાડી એટલે સુખ શાંતિમાં રાખ્યા અથવા દુકાળના વખતમાં સંઘનું રક્ષણ કરી તેને શાંતિ આપી. આ બે કારણથી જિન નામ કર્મના નિકાચિત બંધ કર્યો. વિપુલવાહન રાજાએ યાગ્ય અવસરે કરેલી આ સાધર્મિક ભક્તિના દરાંતમાંથી અપૂર્વ બાધ એ મળે છે કે—શ્રી ભરતચકી, સૂર્ય-યશા, દંડવીર્ય વગેરે પૂર્વના (વિપુલવાહન રાજાની પહેલાના કાલમાં થયેલા રાજાઓએ કરેલી શ્રી સંઘની ભક્તિને ધ્યાનમાં લઇને જેમ વિપુલવાહન રાજાએ શ્રી સંઘની ભક્તિ પૂર્ણ ઉલ્લાસથી કરીને જિન નામ કર્મના નિકાચિત બંધ કર્યો, તેમ હાલના જૈનેન્દ્ર શાસન રસિક બવ્ય જવેાએ પણ પાતાના સમયથી પહેલાંના સમયમાં થઈ ગયેલા કુમારપાલ રાજા, જગડુશાહ, ચંદ્રાવતી નગરીના શ્રાવકા, ચાંપાનેરના રહીશ શ્રાવક ખેમા હડાળા વગેરે વગેરે પુણ્યશાલી ભવ્ય જવાએ ખરે અવસરે ઉલ્લાસથી કરેલી શ્રી સંઘની ભક્તિનું વર્ણન સાંભળીને, વિચારીને શ્રી સંઘની ભક્તિ જરૂર કરવી જોઇએ. આ મુદ્દાથી પ્રભુશ્રી સંભવનાથના સમયની પછી ખનેલા એવા પણ અપૂર્વ બાધકાયક કેટલાએક દર્શાંતાની બીના કહેલી ઉચિત લાગે છે. તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણની—

પરમાર્હત શ્રીકુમારપાલ રાજાએ કરેલી સાધર્મિક લક્તિનું ટૂંક વર્ણન-

જિનૈ: સમાનધર્માણઃ, સાધર્મિકા ઉદાહૃતાઃ । દિધાપિ તેષાં વાત્સલ્યં, કાર્ચ તદિતિ સપ્તમઃ ॥ ૧ ॥ સમાનધાર્મિકાન્ વીક્ષ્ય, વાત્સલ્યં સ્નેહનિર્ભરમ્ । માત્રાદિસ્વજનાદિભ્યાેડપ્યધિકં ક્રિયતે મુદા ॥ २ ॥

સ્પષ્ટાથ :— " શ્રી જિનેશ્વર દેવાએ સમાન ધર્મ વાળાને સાધર્મિક કહેલા છે. તે સાધ-મિકનું દ્રવ્ય અને ભાવ એ ખંને પ્રકારે વાત્સલ્ય કરવું તે વાત્સલ્ય નામના સાતમા દર્શનાચાર કહેવાય છે (૧). સમાન ધર્મ વાળાને જેઇને માતા પિતા વગેરે સ્વજનાનું જે વાત્સલ્ય કરીએ તે કરતાં પણ અધિક, ગાઢ સ્નેહપૂર્વક હર્ષથી તેમનું વાત્સલ્ય કરવું (૨).

આ બે શ્લાકનું તાત્પર્ય એવું છે કે, જેઓ સમાન ધર્મવાળા હાય તેઓ સાધર્મિક કહેવાય છે. તેમાં પ્રવચન (શાસન) અને લિંગ એ બન્નેવર્ડ સાધુ સાધ્વીઓ તથા કેવળ પ્રવચનવર્ડ શ્રાવક શ્રાવિકા સાધર્મિક કહેવાય છે. તેમાં સાધુ, સાધ્વીએા, આચાર્ય, ગ્લાન, પ્રાધુર્ણિક (પ્રાહુણા મુનિ), તપસ્વી, ખાલ, વૃદ્ધ, નવદીક્ષિત શિષ્ય વિગેરેનું વિશેષે કરીને વાત્સલ્ય કરવું. તેમજ પુષ્ટાલં ખનાદિ કારણે શ્રાવક શ્રાવિકાઓનું પણ સર્વ શક્તિવડે દ્રવ્ય ભાવ ખંને પ્રકારનું વાત્સલ્ય તેમના ઉપકારાદિ કરવાવડે કરવું. શ્રાવકાએ શ્રાવક શ્રાવિકાઓનું કમારપાળ રાજાની જેમ યોગ્ય વાત્સલ્ય કરવું.

8

### ાા કુમારપાલ રાજાનું દર્શાંત. ાા

શ્રી પાટણમાં પરમ શ્રાહ શ્રી કુમારપાળ રાજા જ્યારે સ્નાત્રપૂજા તથા પૌષધ વિગેરે ધર્મ કાર્ય કરતા હતા ત્યારે એક હજાર ને આઠસા શ્રેષ્ટીએ તેમની સાથે સહાયમાં રહેતા હતા. તેઓને રાજાએ સુખી કરેલા હતા. શ્રાવકની પાસેથી દર વર્ષે આવતા બાંતેર લાખ રુપીયાના કર માક કરેલા હતા. તેમજ નખળી સ્થિતિમાં આવી પહેલા કાઈ પણ સાધર્મિક ખંધુ વગેરે-રાજાને ઘેર જતા તા તેને રાજા એક હજાર દીનાર આપતા હતા. એ પ્રમાણે કરવામાં કુલ મળીને એક વર્ષે એક કરાેડ રુપીયાના વ્યય થતા હતાે. તેવી રીતે ચૌદ વર્ષમાં ચૌદ કરાડ દ્રવ્યના વ્યય કર્યો. એકદા કાઈ મહેશ્વરી (મેસરી) વાણીયાએ દાણચારી કરી. તે દાણ ક્ષેનાર અધિકારીના જાણવામાં આવ્યું, તેથી તે વર્ણિકને દાેરહાથી ભાંધીને માર મારતાં રાજાની પાસે લઈ ગયા. તે વિષકને બીજો કાઇ જવિતના ઉપાય નહી સુઝવાથી અવસર જાણીને તેણે, " શ્રાવકા જિનેશ્વરની પૂજા સમયે ઉદર, ઉરસ્થળ, કંઠ અને કપાળ એ ચાર સ્થાને જેવાં તિલકા કરે છે" તેવાં કેસરમિશ્રિત ચંદનનાં ચાર તિલકા રાજા પાસે જતી વખત કરી લીધાં. પછી રાજસેવકાએ રાજાને કહ્યું કે " હે પૃથ્વીપતિ! આ વર્ણિકે આપની આજ્ઞાનું ઉદ્યંઘન કરીને દાણચારી કરી છે, તેને શા દંડ કરવા ?" તે સાંભળીને રાજાએ ભયથી કંપતા એવા તે વિશકની સામું જેયું, તેા તેના કપાળમાં તિલક જોઇને રાજાએ વિચાર્ય કે "ખરેખર આ તા શ્રી વીતરાગની ભક્તિ કરનારા શ્રાવક જણાય છે, અને શ્રાવકના કર લેવાનું તેં મારે પ્રત્યાપ્યાન છે, માટે આ નિરપરાધી છે. " એમ વિચારીને રાજાએ તેને અધનથી મુક્ત કરાવ્યા. તે જોઇને રાજ-સેવકા બાલ્યા કે " હે સ્વામી ! આ શ્રાવક નથી, આ તાે અભક્ષ્યાદિકતું ભક્ષણ કરનાર મહેશ્વરી ધર્મમાં આસકત (મેસરી) છે. પણ આજે કપટથી ઉત્તરાસણ તથા કપાળમાં તિલક વિગેરે કરીને ખાટા શ્રાવકના વેષ ધારીને અહીં આવેલા છે." રાજાએ કહ્યું કે "એ વિશ્વિક તર્જના કરવા ચાેગ્ય નથી. તે ધન્ય અને કૃતપુષ્ય છે, નહી તે તેના ભાલમાં તિલક એઇને મારા મનમાં 'આ શ્રી જિનેશ્વરના લક્ત છે' એમ કેમ આવત ? માટે મેં તેને મુક્ત કર્યો છે, સુખેથી તેને પાતાને ઘેર જવા ઘો. " પછી તે મહેશ્વરી (મેસરી) વાણીયા પણ શ્રાવકના વેષની પ્રશંસા કરતા જૈન રાજાને નમીને પાતાને ઘેર ગયા. આ હકીકત ઉપર કહ્યું છે કે-

## સાધર્મિકસ્વરુપં યત્, વ્યલીકમપિ ભૃભૃતા ! સન્માનિતં સભાયાં તત્, તર્હિ સત્યસ્ય કા કથા ॥ ૧ ॥

ભાવાઈ:—" અસત્ય એવા સાધર્મિકના સ્વરુપને પણ રાજાએ સભામાં માન આપ્યું, તા પછી તે રાજા સાધર્મિકના સત્ય સ્વરુપને માન આપે તેમાં શું કહેવું!"

આ દર્ણાત સાંભળીને સર્વ શક્તિથી અવશ્ય સાધર્મિકનું વાત્સલ્ય કરલું.

પૂર્વે ઉદાયી રાજાએ પણ અંડપ્રદ્યોત રાજાને તેના કપાળમાં " આ દાસીના પતિ છે" એવા અક્ષરા લખીને કારાગૃહમાં નાંખ્યા હતા. પરંતુ પછી સેવકના મુખથી તેને સાધર્મિક જાણીને તરતજ તેનું બહુમાન કર્યું હતું. તેથી સાધર્મિકનું સ્વજનથી પણ અધિક સન્માન કરવું. કહ્યું છે કે—

સુહિ સયણમાઇઅાણં, ઉવયરણ ભવપળંધલુર્ફિકર**ા** જિણુધમ્મપવજ્ઞાણં, ત**ંચિય ભવભંગમુવણે**ઈ હા ૧ હ

ભાવાર્ધ:—" મિત્ર સ્વજનાદિકનું બહુમાનાદિ કરવાથી ભવપરંપરા વૃદ્ધિ પામે છે, અને જિન ધર્મમાં પ્રવત્તા સાધર્મિકની ભક્તિ કરવાથી તો ભવપરંપરાના નાશ થાય છે. "

અહીં સાધુએ સાધર્મિકનું વાત્સલ્ય કરવાના સંબંધમાં શ્રી વજસ્વામીનું દર્શાંત એવું છે કે—મહા ઉત્ર દુષ્કાળને લીધે સર્વ દેશના માર્ગો જ્યારે બંધ પડી ગયા હતા ત્યારે શ્રી વજસ્વામી પટવિદ્યાએ કરીને સકળ સંઘને સુકાળવાળી સુભિક્ષાપુરીમાં લઈ ગયા હતા. તેવીજ રીતે વિષ્ણુકુમાર વિગેરેનાં દર્શાન્તા પણ વાંચનારે કુમારપાલ પ્રતિબાધાદિ ચંચામાંથી જાણી લેવાં.

કાંઈ પતિવતા શ્રાવિકા પણ પાતાના પતિનું લાકાત્તર ભાવ વાત્સલ્ય કરી શકે છે. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણુવી-

પૃથ્વીપુર નામના નગરમાં એક સુલદ્ર નામે ખાર વ્રતધારી શ્રાવક રહેતા હતા. તે એકદા વેપારને માટે રાજપુર નગર ગયા. તે નગરમાં એક જિનદાસ નામે શ્રાવક રહેતા હતા. તેલું પોતાની કન્યાને સાધમિક વિના બીજા કાઇને નહી આપવાના નિયમ શ્રહણ કરેલા હતા. અન્યદા તે સુલદ્રને લાજન, શ્યન, આસન, 'જલ્પન, 'ચંકમણ, વાર્તાલાપ વિગેરે ચેપ્ટાઓવડે સાધમિક જાણીને તેણે પાતાની પુત્રી મોટા ઉત્સવથી પરણાવી. તે સુશીલા પુત્રી ઘરનું કામકાજ કરવા ઉપરાંત પ્રભુના માર્ગને જાણનારી તેમજ નિર્મળ અન્તઃકરણવાળી હોવાથી નિરંતર પતિની લક્તિ પણ કરતી હતી. એકદા તેના પતિ સુલદ્ર અતિ સ્વરુપવતી અને ઉદ્ભટ શૃંગાર ધારણ કરેલી પોતાની સ્ત્રીની સખીને જોઈ. તેને જોવાથી સુલદ્રને તેણીના ઉપર ગાઢ રાગ ઉત્પન્ન થયા. પરંતુ લજ્જાદિકથી કાંઈ પણ બોલી શક્યો નહીં. તે સ્ત્રીને મેળવવાની ચિન્તાથી તેને પ્રતિદિન દુર્ખળ થતા જેઇને તેની પત્નીએ તેને આગ્રહ પૂર્વક દુર્ખળ થવાનું કારણ પૂછ્યું, એટલે મહાકપ્ટે સુલદ્રે તે કારણ જણાવ્યું. તે સ્ત્રી અતિ ચતુર હોવાથી તેણે તેને પ્રતિબાધ કરવાનો બીજો કાંઈ ઉપાય નહી જાણીને કહ્યું કે '' હે સ્વામી! આવા કાર્યને માટે તમે આટલા બધા ખેદ કેમ પામ્યા? મને પ્રથમથીજ કેમ કહ્યું નહીં? કેમકે તે મારી સખી મારે આધીન જ છે, તેને હું જલદી

૧ ખાલવું ર ચાલવું

લાવી આપીશ. " પછી અન્ય દિવસે તેણે પાતાના પતિને કહ્યું કે " તે મારી સખીએ તમારી ઈચ્છા પૂર્ણ કરવાનું હર્ષથી અંગીકાર કર્યું છે, તેથી તે આજ સાંજે અહીં આવશે. પરંતુ તે અતિ લજ્જાળુ હોવાથી શયનગૃહમાં પ્રવેશ કરશે કે તરતજ દીવા ખુજવી નાખરો. " સુભદ્ર બાલ્યો કે " ભલે તેમ કરે, તેમાં શી હરકત છે ? " પછી તે સુભદ્રની સ્ત્રીએ વિચાર્યું કે " ખરેખર વિષયરૂપ મહાપ્રેતના આવેશવાળા જીવ દીનપહું ધારહુ કરતું, અગાસાં ખાવાં, નિઃ<sup>શ્</sup>વાસ મૂકવા, તથા પરસ્ત્રી સંખંધી વિચારમાંજ તલ્લિન થવું વિગેરે શું <mark>શું ચાપલ્ય (ચાળા) કરતેા નથી ? અર્</mark>થાત્ સર્વ ચાપલ્ય કરે છે. અહા ! અનંત સુખને <mark>આપનાર એવા વતની પણ ઉપેક્ષા કરે છે. જ્યારે આવે</mark>ા સુજ્ઞ અને સુશીલ માણુસ પણ વિષયમાંજ પરાધીન થઈ ગયા તા બીજાનો શી વાત ? માટે વિષયદશાને અને અન્યની ચ્માશાને ધિક્કાર છે. પરંતુ આ મારાે સ્વામી ગ્રહણ કરેલા વ્રતને ભંગ કરવાથી નરકાદિક <u>દુઃખનું ભાજન થશે માટે હુંજ મારી સખીનું રૂપ ધારણ કરીને તેનું વાંછિત પૂર્ણ કરું.</u> જો કે તેમ કરવાથી લાવથી તો તેના વતનો ભંગ થશે, પણ દ્રવ્યથી ભંગ નહી શાય. તા એક પક્ષનું 'દ્રવ્યથી ત્રત રક્ષણના ભાગાનું' પાલન કરવાથી પણ કાઇ વખત લજ્જાવાન થઈ શકે છે. " આ પ્રમાણે ભવિષ્યમાં વિવિધ પ્રકારના લાભ થવાનો વિચાર કરીને તેથે પાતાની સખી પાસેથી કાંઈ બહાનું જણાવીને પાતાના પતિએ જોયેલાં તેનાં ઉત્તમ વસ્રા તથા અલંકારા માગી લીધાં. પછી ગ્રુટિકાના પ્રયાગથી સખીના જેવાજ સ્વર તથા સ્વરુપાદિ કરીને તેજ પ્રમાણે વસ્ત્ર તથા આભૂષણો ધારણ કરી તે સખીની જેવાજ સુંદર વિલાસ (હાવ ભાવ વિગેરે) કરતી તે સુભદ્રની જ પત્નીએ (પાતેજ ઉત્તમ સુગંધી પુષ્પ, તાંભુલ, ચંદન, અગરુ, કર્પુર, કસ્તુરી વિગેરે સમગ્ર ભાગની સામગ્રી વહે તથા નિર્મળ દીપકવડે અલંકૃત કરેલા સુંદર શયનગૃહમાં (સૂવાના હાલમાં) હર્ષથી પ્રવેશ કર્યો. તે વખતે ગંગા નદીના પુલિનની સ્પર્ધા કરનારા પલંગપર ઉત્કંઠાથી વિકસ્વર દેષ્ટિ ધારણ કરીને બેઠેલા સુભદ્રે નેત્ર અને મનથી જાણે અમૃતમય દર્શિને ધારણ કરતી હોય તેવી તેને જોઈ. તરતજ તેણે દીપકને ખુજવી દીધા. પછી તે પલંગ ઉપર ગઈ. અને વિવિધ પ્રકારની ગાષ્ટ્રી કરવા પૂર્વક આનંદથી તે સુભદ્રે તેની સાથે ક્રીડા કરી. પ્રાતઃકાળે તેના ગયા પછી સુભદ્રને વિચાર થયા કે—

ભાવાર્થ:—" સકલ સુર અને અસુરાએ જેના ચરહ્યુકમળને પ્રહ્યામ કર્યા છે એવા જિનેશ્વરાએ જે હિતકારી કહ્યું છે તે પરભવમાં પાથેય (ભાતા) સમાન શીલ મેં આજે શુમાવ્યું."

મનસ્યન્યદ્વચસ્યન્યત્, ક્રિયાયામન્યદેવ ચ ા યસ્યાસ્તામપિ લાલાક્ષાં, સાધ્વીં વેત્તિ મમત્વવાન્ ાા ૧ ાા ભાવાથ<sup>8</sup>-" જે સ્ત્રીના મનમાં કાંઈક હેાય છે, વચનમાં કાંઈક હેાય છે, અને ક્રિયામાં તેથી પણ કાંઇ બીજુંજ હાય છે, એવી ચપલ નેત્રવાળી સ્ત્રીને મમતાવાલા પુરુષ શ્રેષ્ઠ માને છે."

ચર્માચ્છાદિતમાંસાસ્થિ, વિષ્મૂત્રપિકરીષ્વપિ । વનિતાસુ પ્રિયત્વં યત્, તન્મમત્વવિજૃંભિતમ્ ॥ २ ॥

ભાવાર્થ " જેણીનાં માંસ તથા હાડકાં ચર્મથી આચ્છાદિત કરેલાં (ઢાંકેલાં) છે એવી વિષ્ટા અને મૂત્રની હાંડી (હાંલ્લી) સમાન સીએામાં જે પ્રિયત્વ છે તે માત્ર મમતાથીજ ઉત્પન્ન થયેલું છે."

ગણુયન્તિ જનુઃ સમર્થ વત્ , સુરતાેક્ષાસસુખેન ભે∷ગિનઃ ॥ મદનાહિવિધાત્રમૂર્છનામયતુલ્યં તુ તદેવ યાેગિનઃ ॥ ૩ ॥

ભાવાર્થ-" કામી પુરુષા જે ભાગવિલાસના સુખથી પાતાનો જન્મ સફલ માને છે તેજ સુખને યાેગા પુરુષા કામદેવરુપી સર્પના વિષથી થયેલી ઉગ્ર મૂર્છારુપ મહા વ્યાધિ સમાન માને છે."

દરેક પદાર્થમાં પ્રિય અને અપ્રિયપણું સ્વમનકલ્પિતજ હોય છે. ખરેખરી રીતે તા કાઇ પણ વસ્તુ ઇષ્ટ અનિષ્ટ છેજ નહી. કેમકે સમગ્ર વિકલ્પનો ઉપરમ થવાથી મતિનો લેંદ રહેતાજ નથી. કહ્યું છે કે—

ભાવાથ — "સમતા ગુગુ પરિપક્વ થાય, ત્યારે વિષયગઢ શૂન્ય થઇ જાય છે. (વિષયેચ્છા નાશ પામે છે); અને તેથી નિર્મળ યાગવાળા તે આત્માને વાસી (ફરસી) અને ચંદનમાં તુલ્યતા થઈ જાય છે, અર્થાત્ તે ખન્નેમાં લોદ જણાતો નથી."

આ પ્રમાણે સંવેગના વશથી ઉત્પન્ન થયેલા પશ્ચાત્તાપ રૂપી અગ્નિથી તેનું અંતઃ-કરણુ અળવા લાગ્યું, અને હમેશાં પાતાની પત્નીને જોતાંજ તે પાતાનું મુખ નીચું કરવા લાગ્યાે. તે જોઇને તેની ભાયાંએ વિચાર્યું કે "આ મારા પતિ હજા સુધી લજ્જા છાડતા નથી, તેથી તે જલદીથી ધર્મ પામશે; સર્વથા નિર્લજ્જ અને વાચાલ માણસ ધર્મને અયાે-ગ્ય હાય છે, પણુ આ મારા સ્વામી તેવા નથી." પછી તે સી હમેશાં સામાચિકને વખતે તથા પઠન પાઠનને વખતે સર્વ સ્થાને ત્રત લંગ કરવાનું ક્લ વારંવાર કહેવા લાગી. "ત્રત ગ્રહણ કરવું સહેલું છે, પણ તેનું પાલન કરવું દુષ્કર છે. તેના ચારે લાંગા થાય

<sup>(</sup>૧) વત ગ્રહણું કરવું સહેલું તે પાળવું દુષ્કર (૨) ગ્રહણું કરવું મુશ્કેલ પણું પાળવું સુકર, (૩) ગ્રહણું કરવું પણું સહેલું અને પાળવું પણું સહેલું અને (૪) ગ્રહણું કરવું પણું મુશ્કેલ તે પાળવું પણ મુશ્કેલ આ પ્રમાણે ચાલાંગી થાય છે. તેમાં ત્રીજો ભાંગા શ્રેષ્ઠ છે, ચાંથા કનિષ્ટ છે.

છે. " ઇત્યાદિ વચનો સાંભળીને સુભદ્ર પાતાની સ્ત્રીના સ્વભાવની રતુતિ કરવા લાગ્યાે, પણ તેના મનમાં વ્રતભાગનું દુઃખ હૃદયમાં વાગેલા શલ્યની જેમ નિરંતર ખટકતું હતું. તે પ્રતિદિન અધિક અધિક દુર્ભળ થવા લાગ્યાે. તે એઇને તેની વત્નીએ આગ્રહથી દુર્ભલ થવાનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે તે નિઃધાસ નાંખીને ખેદ પૂર્વ ક બાલ્યા કે " હે બ્રિયા! જે માક્ષ-સુખના હેતભૂત વર્ત મેં ચિરકાળથી પાલન કર્યું હતું તે વર્તના ક્ષણિક સ્થિતિવાળા મનકલ્પિત સુખને માટે ભંગ કરીને મૂર્ખ પણ ન કરે તેવું અકાર્ય મેં કર્શું છે તેની ચિતાથી હું દુર્ખલ થાઉં છું. હવે મને બ્રષ્ટ થયેલાને એનું પ્રાયશ્વિત્ત કાર્ણ આપરો ? મારી લાવનાનો વૃત્તાંત તા કું ભારના હાલ્લાં ફાડનાર મિથ્યા દુષ્કૃત આપનાર ક્ષુલક મુનિ-ના જેવા થયા છે. જ્વાને હણાને પછી 'મેં માહું દુષ્કૃત કર્શું, મેં માહું દુષ્કૃત કર્યું, એમ કહેલું ને ધ્યાન વૈરાગ્ય ધારણ કરવા તે વ્યર્થ અને વધ્ય છે. " આ પ્રમાણે શુભ પરિણામથી બાલતા તેને અંતઃકરણથી શુદ્ધ જાણીને તથા "સ્ત્રીના સન્મુખ માત્ર દાક્ષિણ્યતા સાચવવા માટે આ બહારનો દેખાવ નથી " એવી સંપૂર્ણ પરીક્ષા કરીને તેમજ 'સંવેગને વશ થયેલું તેનું ચિત્ત ઇન્દ્રની અપ્સરાચ્યાથી પણ પરાસવ પામે તેલું નથી ' એવો નિશ્વય કરીને તેણે નિશાની સહિત સર્વ હેવાલ સત્ય રીતે કહી આ-પ્યા. તેથી વિશ્વાસ પામીને તે સુભદ્ર શાંત થઈ વિચારવા લાગ્યાે કે " લાકાત્તર ધર્મમાં કુશળ એવી આ મારી ભાર્યાને ધન્ય છે કે 'જેણે મારા સ્વામી પરસ્ત્રીના સંગથી નરક રૂપી સાગરમાં ન પડા ' એમ ધારીને મને તેમાંથી ઉગાર્યા. મને અન્તઃક-રાથુથી મારી ચિંતા ધરાવનારી સુશીલ સ્ત્રી મળી છે. તેની સ્થિરતા અને ગાંલીય વા-ણીના વિષયની અહાર છે. અર્થાત્ વાણીથી કહી શકાય તેવું નથી." ઈત્યાદિ સ્ત્રી-ની પ્રશાંસા કરીને તેનીજ આગાંથી ગુરુ પાસે જઇ પરશ્રીગમનનું સર્વથા પ્રત્યાખ્યાન કરીને કરેલા પાપની આલેાચના કરી. પછી અનુક્રમે પાતાના પુત્રને ઘરનો કાર્યભાર (બાજો) સાંપીને ચારિત્ર તપાદિવહે તે સ્ત્રી પુરુષ અલ્પકાળેજ માક્ષસખને પામ્યા.

# જગત્પિતા જગડુશાહ અને સાધર્મિક ભક્તિ સહિત અનુકંપાદાન.

અવિચ્છિત્ર પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાખાધિત શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસન અનુપમ લાેકોત્તર છે. કારણ તેનો પ્રભાવ હાલ પણ સર્વત્ર અસ્ખલિતપણે પ્રસરી રહ્યો છે. પરમ પુષ્યાદય હાેય તાે જ તે મળી શકે છે. તેમાં પણ પરમ ઉદ્ઘાસથી તેની નિર્મલ આરાધના કરનાર પ્રખલ પુષ્યશાલી ભવ્ય જીવાે વિરલા જ હાેય છે. દાન–શીલ–તપ વગેરેની આરાધના કરનારા ભવ્ય જીવાેમાં અનુકંપાદાનના પ્રસંગે શ્રી ઉપદેશસાર વગેરે ચંચાેમાં જગડુ શ્રાવકનું દર્દાત જણાવ્યું છે. જો કે ઉપદેશતર ગિણી, ચતુર્વિ શતિ પ્રખંધ, ઉપદેશપ્રાસાદ, પ્રખંધચિતામાથુ વગેરે શ્રંથામાં અનુકંપાદાનના પ્રસંગે જગડુ શ્રાવક સિવાયના બીજા પણ ઘણાં દર્દાતા વર્ણવ્યા છે; છતાં પ્રતિકૃલ સંજોગામાં પૂર્વ ભવની પુષ્યાઈથી મળેલી લક્ષ્મીની માહ જાળમાં ન ફસાતાં ભયંકર દુકાળ જેવા પ્રસંગે તેણે ઉદારતા વાપરી જે અનુકંપા દાન દીધું તે ઘણી જ હદ કરી કહેવાય. જગડૂશાહ જયારે પૂર્વે સાધારણ સ્થિતિમાં હતા ત્યારે ન મુંઝાતા ઘૈર્ય રાખી નિમેલ ભાવે કાયાથી ધર્મારાધન કરતા હતા. જયારે ધનવંત થયા ત્યારે અને કંપારી ન થતાં લક્ષ્મીની ચપલતા સમજીને છે હાથે સુપાત્રદાનની માફક અનુકંપાદાન તરફ દ્રવ્યાદિનો વિચાર કરી વધારે લક્ષ્ય રાખતા હતા. તેથી તેમનું જીવનચરિત્ર વાંચતાં કેટલીક જાણવા જેવી ખીના ભવ્ય જીવાને આધદાયક જાણી, નીચે પ્રમાણે જણાવું છું.

૧–જગડુ શ્રાવકે ફકાળમાં જુદા જુદા સ્થળે ૧૧૨ સદાવત માંડ્યાં, તેમાં પાંચ લાખ માણસા જમતા હતા.

ર-તેણે તે જ દુકાળમાં પાટણના રાજા વિસલદેવને ૮૦૦૦ હજાર મૂંડા ધાન્ય અને સિંધના રાજા હમીરને ૧૨૦૦૦ હજાર મૂંડા અનાજ આવ્યું.

3-ગિજનીનો સુલતાન જગડુ પાસે માગવા આવતાં જગડૂશાહ તેની સામે ગયા. તેને સુલ્તાને પૂછ્યું કે-તું કાેેે જુ જવામમાં જગડૂએ કહ્યું કે હું જગડૂ. સુલ્તાને કહ્યું કે-તું દાન આપે છે, તેથી ખરેખર જગત્યિતા કહેવાય છે, તે વ્યાજબી છે. અવસરે તેથે અનાજ માગ્યું ત્યારે જગડુએ કહ્યું કે-ડીક. પણ અનાજના કાેઠાર ઉપર લખ્યું હતું કે-આ અનાજ રંકને (નિર્ધનને) આપવું. આ અક્ષરા વાંચીને સુલતાને કહ્યું કે-હું જાઉં છું, કારણ કે રંકને દેવા માટે જે અનાજ હાેય, તે લેવાની મારી ઈચ્છા થતી નથી. સુલ્તાનના આવા વેણ સાંભળીને રંકને દાન દેવાના કાેઠાર સિવાયના ખીજા કાેઠારામાંથી ૨૧૦૦૦ હજાર મૃંડા અનાજ આપ્યું. કહ્યું છે કે—

આઠ હજાર જ વિશલને, ખાર હજાર હમીર ॥ એકવીશ સલ્તાનને. આપે જગડવીર ॥ ૧ ॥

ઉજ્જૈનના રાજા મદનવર્માને ૧૮ હજાર મૃંડા, દિલ્હીના રાજા માજિઉદીનને ૨૧૦૦૦ મૃંડા, કાડીનરેશ પ્રતાપસિંહને ૩૨ હજાર મૃંડા, કંધાર દેશના રાજાને ૧૨ હજાર મૃંડા અનાજ જગડૂ દાનવીરે આપ્યું. એકંદર ૯ લાખ ૯૯ હજાર મૃંડા અનાજ આપ્યું, ને તેથું યાચકાને અઢાર કરાડ દ્રમ્મનું દાન કર્યું.

૪. કામન્દકીય નીતિસારમાં નીતિના પાંચ અંગ આ રીતે જણાવ્યા છે.

૧. મિત્રરાજાઓ, ૨. કાર્ય સાધવાના ઉપાયા, ૩ દેશ અને કાળને અનુસરતી વ્યવ-

- સ્થા, ૪ આપત્તિ ટાળવાનો ઇલાજ (તેનું જ્ઞાન અને તેની યાજના), ૫ કાર્યસિદ્ધિ. નીતિના એ પાંચ અંગાના જાણકાર જગડુશાહ હતા.
- પ. જેમ સૂર્ય કાંતમણિમાં સૂર્ય ના કિરણો પડે તેં અગ્નિ ઉત્પન્ન થતા મનાય છે, તેમ ચાંદ્રકાંતમણિ માટે પણ કહેવાય છે કે તેની ઉપર ચાંદ્રના કિરણો પડે ત્યારે તેમાંથી પાણી ઝરે.
- ६. वीस डेाडीनी એક કાકિણી થાય, ४ કાકિણીનો એક પૈસા, ने १६ पैसानी द्रम्म (पा ३पिया, पावली) थाय. કહ્યું છે डे-बराटकानां वसकहां यस्, सा काकिणी तास्त्र पणश्चतस्त्रः ॥ ते पोडश प्रम्म इत्यादि.
- 9. દાન, માન, વિવેક, સુવાણી, સુનીતિ, સાહસ, કીર્તિ, ધૈર્ય, સભ્યતા, લજળ, વડીલા પ્રત્યે નમ્રતાવાળું વર્ત્તન, દયા, યાગ્યતા, સદ્ભાવના, હિંમત, વગેરે ગુણોને ધારણ કરનારા જગડુશા શ્રાવક વીશાશ્રીમાલી જ્ઞાતિના સાલ્હા શેઠના પુત્ર હતા. ને તે પંચાલ દેશના ભદ્રેશ્વર ગામમાં રહેતા હતા. કરા વિવેકી પુરૂષ ગુણી જનના ગુણો સાંભળી રાજી ન થાય?
- ૮. જગડુ શ્રાવકે ૧૦૮ જિનાલયા નવાં કરાવ્યા, ને સંઘ કાઢી ગિરિરાજ શ્રી શત્રું જયતીર્થની ચતુર્વિધ સંઘ સાથે ત્રણ વાર યાત્રા કરી.
- દ. સાધિમે છે ખું ધું મા, સીદાતા છતાં પણ ખાનદાનીને આંચ આવવાનો ભય, શરમ વગેરે કારણોથી દાન લઇ શકે નહિ. આ ઇરાદાથી જગડુશાહ લાડવાની અંદર ગીનીઓ ગાઠવીને કરાડા માદકા તૈયાર કરાવી દાન દેતા હતા. વ્યાખ્યાનાદિ પ્રસંગે પ્રભાવના પણ કરતા હતા. કાઇને વિશેષ આપવા જેવું લાગે તો તેવી વ્યક્તિઓને વધારે ગીનીઓવાળા માદકા દેવાની સ્વના પણ પ્રભાવના વહેં વનાર માણસને કરતા હતા. આવી પ્રભાવના સૌ કાઇ લઇ શકે, આવી જાતના માદકા લજ્જપિંડ કહેવાય. કીર્તિની ઇવ્છા રાખ્યા વગર લેનારની આબરૂને આંચ ન આવે, લેતાં સંકાચ પણ ન થય, આ વસ્તુ તરફ ધ્યાન રાખી જગડુની દાન દેવાની આ યુક્તિ હાલના જૈનેન્દ્રશાસનના પરમારાધક, લક્ષ્મીની ચપલતાને યથાર્થ સ્વરૂપે સમજનાર ધર્મિષ્ઠ ધનવંત શ્રમણોપાસકાએ (શાવકોએ) ચાદ રાખી જરૂર અમલમાં મૃકવી જોઇએ. જગડુ શ્રાવક દુકાળમાં દાન દેતી વખતે આડા પડદા રાખતા હતા ને વચમાં પડદાની વહાર રહેલ લેનાર ખાનદાન માણસના હાથ પાતાની પાસે આવી શકે, તેવું માડું છિદ્ર રખાવી દાન દેતા હતા. હાથની રેખા તપાસતાં કોઇ દાન લેવા આવનાર ખાનદાન માણસ વધારે દુ:ખી જણાય તો તેને બહુ કીંમતી રત્ન વગેરે પણ દેતાં અચકાતા ન હતા.
  - ૧૦, દ્રીનારમાં ૩૨ રતિભાર સાતું આવે છે.
  - ૧૧. સૂંઠ, મરી, ને પીંપર એ ત્રિકટું કહેવાય.
  - ૧૨. વરાહમિહિરે સં. ૫૯૪માં પંચસિદ્ધાંતિકા નામનો શ્રંથ રચ્યાે.
- ૧૩. કાલિકાસ નામના કવિ—ખે થઇ ગયા. એક વિક્રમ રાજાના રાજ્યકાલે ને બીજો કાલિકાસ ભાજ રાજાના રાજ્યસમયે થયા.

૧૪. સિદ્ધગિરિ, સમુદ્રની સપાટીથી ૧૯૭૭ ફૂટ ઉંચા છે.

૧૫. પૂર્વે હરિવંશ કુલના ચદુરાજા મથુરા નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. તેને સ્રર-કુમાર નામે પુત્ર હતો, તેના બે પુત્ર ૧ શૌરિકુમાર. ૨ સુવીરકુમાર. સ્રરાજાના મરણ પામ્યા બાદ શૌરિકુમાર મથુરાના રાજા થયા. તેણે આ રાજ્ય નાનાભાઈ સુવીરકુમારને આપીને કુશાવર્ત દેશમાં જઈ શૌર્ય (સૌરિ) પુર વસાવી, રાજ્ય કર્યું. રાજા શૌરિને અધકવૃષ્ણિ નામે, ને સુવીર રાજાને ભાજવૃષ્ણિ નામે કુંવર હતા. અધકવૃષ્ણિને સમુદ્રવિજય વગેરે દશ કુંવરા હતાં, તેમાં માટા સમુદ્રવિજય, તે શ્રી નેમિનાથના પિતા થાય. ને નાના વસુદેવના બે પુત્ર. ૧. કૃષ્ણ વાસુદેવ ૨. અલરામ (અલદેવ) તથા ભાજવૃષ્ણિને ઉગ્રસેન નામે પુત્ર હતાં, તે મથુરાના રાજા હતાં. તેને કંસકુમાર નામે પુત્ર હતાં.

૧૬. જગડ્ડશાહ પરમાપકારી શ્રી ગુરુ મહારાજના દર્શન કરીને અહું જ ખુશી ખુશી થઇ જતા હતા. તેના ચરિત્રમાં આ બીના દર્શાતા દઇને સરસ રીતે સમજાવી છે. તે આ પ્રમાણે—

જેમ માર મેઘને જોઇને, ચક્રવાક પક્ષી સૂર્યને જોઇને, ચકેાર પક્ષી ચંદ્રને જોઇને રાજી રાજી થઈ જાય, તેમ જગડૂશાહ શ્રી ગુરુમહારાજને જોઇને રાજી રાજી થઈ ગયા.

૧૭. અષ્ટાપદ પવૈતને અંગે જગડૂ ચરિત્રની ટિપણીમાં જણાવ્યું છે કે અચાધ્યાથી ૧૯૨૦૦ કેાસ ઉપર ઈશાન ખૂણામાં હિમાલય પવૈતની પેલી મેર રહેલ ઉત્તરા ખંડમાં અષ્ટાપદ પવૈતની ઉપર ભરતચકીએ જિનાલયા બંધાવ્યા. તે પવૈત ઉચાઇમાં ૩૨ ગાઉ છે ને ચાર ચાર ગાઉને આંતરે એકેક પગથિયું હાવાથી તે અષ્ટાપદ (આઠપગથિયાવાળા પવૈત) કહેવાય છે.

આ રીતે બહુ જ સંક્ષેપે ( ટૂંકમાં ) આ જગડૂ શેઠની બીના જણાવવાનો ખરો મુદ્દો એ છે કે-પરમ પૃત્યે થી જૈનેન્દ્ર શાસનને પામેલા શ્રદ્ધાલ ધનવંત શ્રમણોપાસક વગેરે ભવ્ય જીવા પરમ પૂજ્ય પરમાપકારી શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે મહાપુરુષોના ઉપદેશથી કે પાતાના ક્ષાયાપશમિક બુદ્ધિખલથી દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવ તરફ લક્ષ્ય રાખીને હાલ સાધર્મિક ભક્તિ તરફ તીલ ઉત્કંડા ધરાવે, એ શ્રી જિનશાસનની અપૂર્વ છાયાના જ પ્રભાવ છે. તથા એમ પણ જણાવવું વ્યાજળી જ છે કે હાલનો ટાઈમ, બીજા તો એક બાબુ રહ્યા પણ બુદ્ધિશાલી વિચારક મધ્યસ્થ પુરુષોને ખરી ચેતવણી આપનારા છે તેમજ અનિત્યતાનો સત્ય બાધ દેનારા, શાંતિનો તથા સંપના સત્ય પાઠ શીખવનારા, તેમજ આત્મદિધને સતેજ કરનારા, વળી જૂના વેર-ઝેરને બુલાવનારા, નવા વેર-ઝેરના કારણા પ્રત્યે તિરસ્કાર ઉપજાવનારા, તથા માનસિક વાચિક કાયિક પ્રવૃત્તિને નિયમિત ખનાવનારા, તેમજ માક્ષના પાંચે વધારે પ્રયાણ કરાવનારા છે એમ સૌ કાઇ જરૂર કખૂલ કરશે જ.

વળી એ વાત પણ ધ્યાન અહાર નથી જ કે–હાલ પણ સમયને સૂક્ષ્મ દર્ષ્ટિથી તપાસીને

¥

જૈના સાધર્મિક ભક્તિ પ્રત્યે જેટલી લાગણી દર્શાવે છે, ને તેને અમલમાં મૂકી શક્તિ ને ભાવ પ્રમાણે સાધર્મિક બહિતના જે લાભ લે છે ને લેવાની પ્રેરણા કરે છે, તેવું કામ અન્યત્ર અંશે પણ થતું હોય તેમ જણાતું નથી; માટે જ ત્યાગી મહાત્માંઓ પણ હાલ શ્રમણો-પાસકાદિક ભવ્ય જીવાને સાધર્મિક ભક્તિના લાભ લેવા સચાટ સવિશેષ ઉપદેશ આપવાનું ઉચિત માને છે. તેમ કરવામાં સાત ક્ષેત્રામાંથી એક પણ ક્ષેત્રને પાષણ કરાવવાનું કામ ખાકી રહેતું જ નથી, કારણ કે નિશ્ચયે કરીને સમજવું કે સાધર્મિક ળંધુને ટકાવવાથી સાતે ક્ષેત્રા ટકરો. સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક-શ્રાવિકા-જિનમંદિર-ગ્રાનભંડારની પણ તે સાધર્મી ખંધુ ખબર રાખરો, ટકાવરો, મદદ કરશે. તે જો સીદાતા હશે, તા છએ ક્ષેત્રાને ધક્કો પહોંચશે. આવા અનેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં રાખીને પ્રભુ શ્રી તીર્થકરદેવે ક્રમાવ્યું છે કે-' સाત્ત્વિક ભાવે જ્ઞાન અને વિધિપૂર્વ'ક સાધર્મિક ભક્તિને કરનારા ભવ્ય જીવા નિકાચિત તીર્થકર નામકર્મ આંધી ભવિષ્યમાં તીર્થકર પદવીને ભાગવી, મુક્તિના અવ્યાભાધ સુખ જરૂર પામે છે. ' આમ કહેવાનું ખરૂં રહસ્ય એ છે કે–સાતે ક્ષેત્રામાંના કાઇ પણ ક્ષેત્રની આરાધના કરવામાં ગાહરિયા પ્રવાહ જેવી પ્રવૃત્તિ ન જ કરવી જોઇએ. કયા ટાઇમે કયા ક્ષેત્ર તરફ લધારે ધ્યાન આપવાની જરૂર છે? આ વિચાર કાયમ જરૂર કરેલા જ જોઇએ. આ નિયમ પ્રમાણે જેને એક રૂપિયા સાતે ક્ષેત્રામાં વાપરવાની ઇચ્છા હાય, તે ભવ્ય જીવ **જે** હાલના વખત પ્રમાણે દશ આના સાધર્મિક ભક્તિમાં, ને ૬ આના ખાકીના ક્ષેત્રામાં વાપરે, તો તેમાં લગાર પણ અનુચિતપણું છે જ નહિ, એમ કરવામાં શ્રી જિનશાસનની અવિચ્છિત્ર મર્યાદાનું પાલન થાય છે, ને એક પણ ક્ષેત્રને આંચ પણ આવતી નથી. સાધર્મિક વાત્સલ્યના આવા સૃક્ષ્મ રહસ્યને જાણનારા ભવ્ય જીવા શ્રી જૈનન્દ્ર શાસનમાં પૂર્વે ઘણાં થઈ ગયાં, તેમાંના આ જગડૂશાહ હતા. તે સમયે વર્તમાન આચાર્યાદિ મહાપુરુષોએ તેના દાનાદિ ગુણો ઉપર રહેલા અનુરાગથી 'જગડૂ ચરિત્ર ' વગેરે નામથી તેનાં ચરિત્રાની રચના કરી હતી. તેમાંના કેટલાએક ચરિત્રા હાલ પણ મળી શકે છે. તેમાં જણાવેલી ખીનાનો સાર એ છે કેં–જગડૂશાહ પાતાની પૂર્વાવસ્થામાં સામાન્ય સ્થિતિના એક શ્રાવક હતા. તે વખતે દુઃખના પ્રસંગે મુંઝાતા ન હતા, કારણ કે તે સમજતા હતા કે આ દુઃખના પ્રસંગ પાપરૂપી કચરાને દ્રુર કરનાર છે, માટે સમતાભાવે સહનશીલતા વાપરી મનથી ને કાયાથી વધારે ધર્મારાધન કરવામાં જ લાભ છે. ઢાંકેલા કર્મની કાઈ પણ છદ્મસ્થ આત્માને પ્રાયે ખબર હોતી નથી, માટે જ કયું કર્મ (પુણ્ય કે પાપ) કયા ક્ષેત્રમાં કથા નિમિત્તે કથા ટાઇમે ઉદ્દયમાં આવી ચાલુ સ્થિતિમાં કેવા ક્રેરફાર ફરશે ? તે વસ્તુને જાણી શકતા નથી. જગડૂશાહની ખાબતમાં તેવા જ બનાવ ખને છે. લક્ષ્મી માગી મળતી નથી પણ ભાગ્યાદય અચાનક થઈ જાય, તાે વગર માગી ઘરને આંગણ પગમાં પડતી આવે છે. આચતનની સેવા, સત્પુરુષાની સાેબત, ખરા દિલથી દાનાદિ ધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના વગેરે કારણાથી ભાગ્યાદય થાય છે. તેવા સાધનાની સેવનાથી ળાંધેલ પુલ્યાનુભંધી પુલ્યના ઉદય થતાં જગડૂશાહને અનાયાસે લક્ષ્મી મળે છે. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી.—

એક વખત જગડૂશાહ સાંજનું પ્રતિક્રમણ કરી રાતે અધારામાં નવકાર ગણતા હતા. તે કાઇ પણ જાણતું નથી. આ અવસરે સાધુઓએ એક પહેર રાત ગયા ખાદ આકાશમાં જોયું, તો જણાયું કે ચંદ્ર રે હિણી શકટને લેકી રહ્યો છે. તે જોઇને તેમણે ગુરુને આ ળીના જણાવતાં ગુરુમહારાજે ખાત્રી કરીને તેનું રહસ્ય સમજાવતાં પહેલાં પૂછ્યું કે અહીં અત્યારે આપણા સિવાય બીજો કાઈ છે કે નહિ ? જવાબમાં સાધુઓએ કહ્યું કે અહીં તેવા કાઈ નથી. કારણ કે તેમને અહીં જગડૂશા છે, એની ખબર ન હતી. ગુરુએ સાધુઓને કહ્યું કે હાલ આકાશમાં જે યાગ વર્ત્ત છે, તેનું ફલ વિ. સં. ૧૩૧૫ની સાલમાં ભંચકર દુકાળ પડશે તે છે. તે સાંભળી સાધુઓએ ગુરુને પૂછયું કે–તે વખતે દુઃખી જગતનો ઉદ્ધાર કરનાર કોઈ થશે ? જવાબમાં ગુરુએ જણાવ્યું કે સ્રિમંત્રના અધિષ્ઠાયક દેવે મને પહેલેથી જ જણાવ્યું છે કે-" આ ભદ્રેશ્વર ગામનો રહીશ જગડૂશાહ દાનશાલાઓ ખૂલ્લી મૂકી યાચકાને જમાડવા, દુકાલમાં રીખાતાં ઘણાં રાજાઓને મૂંડા પ્રમાણે અનાજ આપલું, જરૂરિયાત જણાતાં રાેકડ નાણાંનું પણ કાન, વગેરે પ્રકારે જગતમાં રહેલા કુષ્કાલમાં પીડાતા લાખા માણસાના દુઃખને કુર કરશે. " આ સાંભળી સાધુઓએ ગુરૂને કહ્યું કે તેની પાસે એટલું ઘલ કર્યા છે ? કે જેથી આપના કહ્યા સુજળ કામ કરી શકે. જવાળમાં ગુરુએ જણાવ્યું કે એના ઘરના વાડામાં ધાળા આકડાની નીચે જમીનમાં ત્રણ કરોડ રૂપિયાથી ભરેલાે ચરુ દાડયાે છે. વગેરે વચનાે સાંભળીને ત્યાં રહેલા જગડૂશાહે વિચાર્શું કે ગુરુ મહારાજ મારે માટે આવી બીના જણાવે છે તેથી માનું છું કે હજુ પણ મારૂં ભાગ્ય ચળકતું છે. આ રીતે વિચારી તે રાતે મૌનપણે ત્યાં રહી સવારે ઘેર જઇ તપાસ કરી તો, તે જ પ્રમાણે ત્રણ કરોડ રૂપિયાના ચરુ મળ્યો. તેને ખ્હાર કાઢી, ગામે ગામ તેણે ધાન્યના સંગ્રહ કરાવવાના વિચાર નક્કી કર્યા. જમીનમાંથી નીકળેલા દ્રવ્યથી મલળાર વગેરે સ્થળે લાકડાની વખારા ભરાવી, સારા નાકરા મારફત વ્હેપાર કરાવ્યાે. ત્યાંથી પાતાના નાકરે ૨૫૦૦ સ્પર્ધકા દઇને મેળવેલા પાષાણમાં સ્પર્ધપાષાણના પાંચ ટૂકડા છે એમ યાગિના કહેવાથી જાણી તેમાંથી તે પાંચે પાષાણ ખંડ ગહાર કાઢ્યા. આ સ્પર્શાપાષાણના પ્રભાવ એવા છે કે તેને લાહું અડે તા સાનું થઇ જાય. આ સ્પર્શ-પાષાણની ખીના શ્રી ઉપદેશસારાદિમાં આ પ્રમાણે જણાવી છે—જગડ્ડશાહના નાકરા મલળારમાં અનાજની વખારા ભરવાનું કામ કરતા હતા. ત્યાં નજીક નજીકમાં બીજ પણ વ્યાપારીઓની વખારા હતી. જગડુશાહની વખારની અને બીજા વહેપારીની વખા-રની વચ્ચે એક પત્થરની શિલા પડી છે. અંને વખારના માલીકામાંથી જાદા જુદા ડાઇમે કાેંકિયાલ માલીક તેની ઉપર બેસીને સવારે દાતાલ કરે છે. એક વખત એવું બન્યું કે એક જ ટાઈમે ખેને જણાં ત્યાં દાતણ કરવા આવ્યા. શિલા ન્હાની હાવાથી તેની ઉપર ખેને જુણાં એક સાથે બેસીને દાતણ કરી શકે નહિ. તેથી તે ખંને જુણાં માંહામાંહે ઝઘડા કરતાં બાલવા લાગ્યા કે-હું પ્હેલાં અહીં બેસીને દાતણ કરીશ, તું પછી દાતણ કરજે. આ રીતે બીજા માલીકે પણ સામા માલીકને કહ્યું. એમ બાલતાં બાલતાં ખેને હઠીલા ને અહંકારી હાવાથી કાઈ કાઇનું સાંભળતું પણ નથી. છેવંટે ખંને જણાંના ઝઘડા કાેરટે ગયા. ત્યાંના ચૂકાદા પણ તેમણે માન્યા નહી. ત્યારે ન્યાયાધીશ વગેરે રાજપુરૂષોએ તે ભંનેને કહ્યું કે-જે માલીક રાજાને ૬૦૦ સ્પર્લ કો આપશે. તે અહીં બેસીને કાતણ કરી શકશે. આ બીના સાંભળી બંને જણ ચડસમાં આવીને ૬૦૦ સ્પર્લ્ડ કાથી આગળ વધતાં વધતાં છેવટે જગડુશાહના નાેકરે રાજાને ૨૫૦૦ સ્પર્દ્ધ કા આપવાનું કબૂલ કરીને. બીજી વખારના માલીકને હરાવ્યા, ને પાતાના શેઠની આળરૂ વધારી, તેણે આ વાત પાતાના શેઠને જણાવી, તો તેણે પણ નોકરને શાખાશી આપીને તે શિલા પાતાને ઘર મંગાવી. તેની ઉપર બેસીને જગડુશાહ દરરોજ દાતણ કરે છે. એક વખત ખંપારના ટાઇમ જગડુશાહ જમતા હતા, તે અવસરે એક મહાયોગી તેના ઘરના આંગણે આવીને ઉભાે રહ્યો. તેને જોઇને જગડુશાહે પોતાની પત્નીને કહ્યું કે-" આ યોગિરાજને જેવી રસોઈ હું વાપરૂ છું તેવી, અને એક પુરુષને જેટલા આહાર જોઇએ, તેટલી રસાઇ (ભાજન સામગ્રી) આપજે." પતિના વચનને સ્વીકારીને તેણીએ તે પ્રમાણે ભાજન દેવા માંડ્યું, પણ જ્યારે તે લેતા નથી, ત્યારે તેણીએ જગડુશાહને આ વાત કરી. તે સાંભળીને શેઠે કરી કહ્યું કે–રૂપાની થાળી, ને રૂપાની વાટકી સહિત લાજન આપજે. આ રીત દેવાં સંતુષ્ટ થયેલા તે મહા-ચાેગિરાજે કહ્યું કે—" હે મહાદાને ધરી! હું તારી ભિક્ષા લેવા માટે આવ્યા નથી, પણ તારી પરીક્ષા કરવા માટે અહીં આવ્યા છું. એટલે એક વખત મને વિચાર આવ્યા કે દ્ધનિયામાં જગતના ઉદ્ધાર કરી શકે, એવા દાનેધરી કાેેે છે ? તેની ખાત્રી કરવા દ મહિના સુધી બુદા બુદા નગર વગેરેમાં ફરતાં ફરતાં થાકીને જ્યારે છેવટે અહીં આવ્યો, त्यारे तेवा गुखवंत जगद्धारक खेवा तने में आजे लेथे।. "

મહાયોગીરાજના આવા વચના સાંભળીને જગડુશાહે તેમને (યાગિરાજને) પૂછ્યું કે—હે મહાયાગિરાજ! જેથી આખા જગતના ઉદ્ધાર થઈ શકે, તેટલું ધન મારી પાસે કયાં છે? અર્થાત—હાલ મારી સ્થિતિ સામાન્ય છે, તેથી આપ કહા કે—હું આખા જગતના ઉદ્ધાર કઇ રીતે કરી શકું? આ પ્રશ્નના જવાબમાં યાગિરાજે કહ્યું કે—" હે જગડુશાહ! તેની તારે લગાર પણ ચિંતા કરવી નહી. હવે તારા જલ્દી પ્રબલ લાગ્યાદય થવાના છે. તેની તારે લગાર પણ ચિંતા કરવી નહી. હવે તારા જલ્દી પ્રબલ લાગ્યાદય થવાના છે. તેની વચમાં તડ છે, તે કાંધને ખબર ન પડે, તે રીતે સાંધલી છે. તેની અંદર અખૂડ ધન છે. તેનાથી તું જરૂર જગતના ઉદ્ધાર કરી શકીશ. આડલું કહી તે મીન રહ્યા." યાગિરાજના આ વચના સાંભળીને મનમાં રાજ રાજ થયેલા જગડુશાહ તેમનો ઉત્તમ વઆદિના દાનથી સતકાર કરવા માટે જેટલામાં તે વસાદિને લેવા ઘરમાં જય છે, તેટલામાં તો તે યાગિરાજ અદશ્ય થઇ ગયા. ઘણાં સ્થળે તપાસ કરી, તાયે તે જેવામાં આવ્યા નહી, ત્યારે જગડુશાહને નિર્ણય થયા કે—" ચાક્કસ આ પુરૂષ યાગિરાજ હતા જ નહી, પણ મારા પૂર્વ લવનો સંબંધી કાઈ મિત્ર દેવજ હતા. તે મારા પુષ્યાદયથી ખેંચાઇને મારા શુલ લવિષ્યને કહેવા જ મારી પાસે આવ્યા હતા. તેનું કહેવું સાચું જ પડશે, ને મારા શુલ લવિષ્યને કહેવા જ મારી પાસે આવ્યા હતા. તેનું કહેવું સાચું જ પડશે, ને મારા

પ્રખલ પુષ્યોદયે જગતમાં મારી યશઃકીર્તિ ફેલાશે." એમ વિચારીને જગડુશાહું તે શિલાને તપાસી, તો યાગિના કહ્યા મુજબ તેમાંથી પાંચ સ્પર્શ પાષાણના ટુકડા નીકળ્યા. જે પાષાણના અડવાથી લોહું સાનું અને, તે સ્પર્શ પાષાણ કહેવાય' જગડુશાહ આ બીના જાણતા હતા, તેથી તમણે ગુરૂ મહારાજના વચનને સાચું માન્યું, ને હું જગતનો ઉદ્ધાર કરી શકીશ. એવી પણ ખાત્રી તેમને થઇ ગઈ.

શ્રી શરૂ મહારાજના કહ્યા મુજબ જ્યારે ભયંકર દુકાલ પડયા, ત્યારે તેમણે તમામ દેશામાં પાતના નોકરાની મારફત ધાન્ય (અનાજ) એકઠું કરાવ્યું, ને દીલ્હી–સ્તંભપુર– ધાેળકા–અણુહિલ્લપુરપત્તન (પાટણ) વગેરે માેટા માેટા શહેરામાં ને બીજા પણ ગ્રામ વગેરમાં ૧૧૨ દાન શાલાઓ ખુલ્લી મુકાવી. તે દરેક દાનશાલામાં લાકોને તૃપ્તિ થાય એટલું ભાજન ચી સાથે અપાતું હતું. અને તેણે દરેક કાેઠારની ઉપર 'રંક (ગરીબાે)ને લાયક આ કાંઠાર છે ' એટલે આ કાંઠારમાં ભરેલું અનાજ ગરીબાને જ અપાય છે. આ રીતે લખાવ્યું હતું. તેમાં સુદ્દો એ હતા કે–એ લખાણ વાંચીને દ્રષ્ટ રાજાએ પણ તેમાંનું અનાજ લઇ શકે જ નહી. જગડુશાહે આ રીતે વ્યસ્થા કરી હતી, છતાં કાધા (ભૂખ) ના દુઃખથી ઘેરાયેલા ઘણાં સુલ્તાન વગેરે પણ 'અમે રંક (ગરીબ) છીએ ' એમ કહીને જગડુશાહની પાસેથી અનાજ લેતા હતા. આ બાબતમાં વિવિધ પ્રબંધાદિ ગ્રંથામાં કહ્યું છે કે–જગડુશાહે દુકાળના પ્રસંગે વીસલરાજ નામના રાજાને ૮૦૦૦ મૂંડા, હમ્મીર (રાજા કે બાદશાહ) ને ૧૨૦૦૦ મૂંડા અને સુરત્રાણ (સુલતાન, બાદશાહ) ને ૨૧૦૦૦ મૂંડા પ્રમાણ અનાજ આપ્યું. આથી જગડુશાહની કીર્તિ દરો દિશામાં ફેલાઈ. તે જોઇને વિશલરાજાએ સ્પર્ધ્ધાથી પાતાના વીશલ નગરમાં દાનશાલા શરૂ કરી. પણ તેમાં બધા લોકોને ઘી સાથે ભાજન આપવામાં મુશ્કેલી પડવાથી તેલ પીરસવામાં આવતું હતું. આ રીતે પણ થાડા દિવસા સુધી ચાલ્યું. છેવડે તેલ પીરસવાનું પણ બંધ કરવું **પડ્યું**.

એક વખત વીશલ રાજાએ ખાસ કામને અંગે જગડુશાહને પોતાની પાસે બાલાવ્યા. તેથી જગડુશાહ વીશલરાજાને નમીને ઉચિત સ્થાને બેઠા. વીસલરાજા જગડુશાહને જે કંઇ કહે, ત્યારે જગડુશાહ 'જી-જી' કહે છે. તે સાંભળીને નજીકમાં ઉભેલા એક ચારણે રાજાને કહ્યું કે-" હે રાજન્! તમે જગડુશાહની પાસે ' જી-જી ' કહેવરાવા છા, તે વ્યાજખી નથી. કારણકે તમે એક દાનશાલામાં પણ લોકોને તેલ સાથે ભાજન દેવામાં થાકી ગયા, ને આ જગડુશાહ તા હાલ પણ ૧૧૨ દાનશાલએમાં પણ લોકોને ઘી સાથે ભાજન આપે છે. માટે તમારે તેની સ્પર્કા કરવાનું અભિમાન ન કરનું જોઇએ. " ચારણના આ વચનોની અસર એ થઇ કે રાજાએ મત્સર ભાવને દ્વર કરીને જગડુશાહને કહ્યું કે-તમે જ્યારે મારી પાસે આવા, ત્યારે મને નમસ્કાર કર્યા વિના બેસનું. એટલે તમે નમ્રતા, વિવેક, ઉદારતા વગેરે ગુણોને યથાર્થ રીતે ધારણ કરા છા, માટે જગતભરના સાચા જગત્પિતા એક તમે

જ છો. અમે તો નામના જ જગત્યિતા કહેવાઇએ છીએ. આ કારણથી તમે મારી પ્રજા છતાં નમરકાર કરવા લાયક છેા. એમ કહીને જરૂરી કામ પતાવીને સત્કારાદિ માન સાચવવા પૂર્વ ક જગડુશાહને સ્વસ્થાને જવાની રજા આપી. આ રીતે સ્પર્શ પાષાણની બીના પૂરી કરીને જગહુશાહની દાન દેવાની શ્રેષ્ટ પધ્ધતિ ટ્રંકામાં જણાવે છે-જગહુશાહ દરરોજ સવારે જે માંડવી (વિશાલ ચાેક)માં બેસીને દાન આપે છે, ત્યાં પાતાની અને દાન લેનાર પુરૂષાદિની વચમાં પડદા બંધાવે છે, ને મધ્ય ભાગમાં ( દાન લેનાર પુરૂષાદિનો હાથ પાતાની નજીકમાં આવી શકે, એવું જેમ હાલ ટીકીટ ઓફીસમાં ટીકીટ લેનાર પુરૂષાદિ નાની ખારીમાં પાતાનો હાથ નાંખીને ટીકીટ લે છે તેવું. ) છિદ્ર રખાવે છે. આ રીતે કરવાથી લજ્જાળુ કુલવાન (ખાનદાન) માણુસા પણ નિઃસંકાેચ ભાવે દાન લઈ શકે. કારણુકે પડદાે ન હાય તા પરિચિત લોકા પ્રકટપણે દાન લઈ શકે જ નહી. અને છિદ્રવાળા પડદાે હાેવાથી લજ્જાળુ ખાનદાન લાેકાનું મુખ દાન દેનાર અને દાન દેનારનું મુખ દાનના લેનારા પુરુષાદિ-પણ જોઈ શકતા નથી. તેથી છિદ્રમાં હાથ લાંબા કરે, કે તરતજ જગડુશાહ તેના ( ગ્રાહકના ) ભાગ્ય પ્રમાણે સાનૈયા વગેરેનું દાન આપતા હતા. આ બીના સાંભળીને વિશલરાજાએ પાતાના ભાગ્યની પરીક્ષા કરવાના સુદ્દાથી વસ્ત્રાદિ વેધને બદલીને પહેદાની પાસે આવી જમણો હાથ છિદ્રમાં લંખાવ્યા. જગડુશાહે તેના હાથમાં વિવિધ પ્રકારના વિશિષ્ટ લક્ષણો લાલાશ, કહિનતા, ઉત્તમવર્ણ, ભાગ્યરેખા, વિદ્યારેખા, સૌખ્યરેખાદિ ઘણી ઉત્તમ રેખાઓ જોઇને વિચાર્શ્વ કે-" જગતના જીવોને માનવા લાયક કોઈ માેટા રાજાનો ચ્યા હાથ છે. એમ તેની રેખા વગેરે ઉપરથી જાણી શકાય છે. તે રાજા અશુભાદયથી હાલ દુઃખમય હાલત લાગવતા હાય, એમ લાગે છે. મારી ક્રજ એ છે કે-હું તેને અહુજ વધારે દઉં, જેથી તે જીવે ત્યાં સુધી સુખી રહે '' આવા વિચાર કરીને જગડુશાહે મહા કીંમતી મહિથી જડેલી એક વીંટી તેના હાથમાં મૂકી, કે તરતજ રાજાએ હાથ ખેંચી લીધા. કરી પણ તેણે કૌતુક જોવાની ભાવનાથી ડાળા હાથ છિદ્રમાં લંખાવ્યા. ત્યારે જગડુશાહે તેવી ( અહુ જ કીં મતી ) બીજી વીંટી તેના હાથમાં મૂકી. આ રીતે એ વીંટી લઇને રાજા પાતાના મહેલમાં ગયા.

વિશલ દેવ રાજાએ બીજે દિવસે જગડુશાહને પાતાની પાસે બાલાવીને 'આ શું છે એમ કહીને તે બે વીંટી દેખાડી. તે જોઇને ખરા રહસ્યને સમજી ગયેલા મહાગંભીર દાનેશ્વરી તે જગડુશાહે વિશલ દેવ રાજાને કહ્યું કે—" સિંહ ગમે ત્યાં જાય, પણ તે ખેતી કરવા હળ સાથે જોડી શકાતો નથી, ને પાડા જયાં જાય ત્યાં પાણીને (પાણીની ભરેલી પખાલને) ઉપાડે છે—એટલે ભાગ્યની અલિહારી છે." જગડુશાહના આ વેલ સાંભળીને અહુજ સજ્ થયેલા ગુલ્લાનુરાગી વિશલ દેવ રાજાએ અહુજ સન્માન કરવા પૂર્વક વસ્તાદિને ભેટમાં આપીને હાથી ઉપર બેસાડીને જગડુશાહને સ્વરથાને પ્હોંચાડયા. જગડુશાહ ખાર વતધારી પરમ શ્રાવક હતા. તેમણે દાન, શીલ, તપની પૂર્લ ઉલ્લાસથી આરાધના કરી, અંતે સમાધિ મરલ્લ પામી મહર્દ્ધિક દેવપસ્થું મેળવ્યું. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહમાં મોણે જશે. ઘણા

મહાપુરૂષોએ આ જગહુશાહના નાના માટા ચરિત્રા રચેટા છે. તેમાંથી ઉધ્ધરીને ટુંકમાં કહેલી બીના ઉપરથી આપણને ઘણો બાધ મળે છે. તે વાત જ્યાં જ્યાં કહેવી ઉચિત જણાઇ, ત્યાં કહી દીધી છે.

હવે જગડુશાહની માક્ક ચાંપાનેરના રહીશ ખેમા હડાળાએ પણ દુકાળમાં બહુ જ ઉદારતા વાપરીને પૂર્ણ ઉલ્લાસથી શ્રી સંઘની ભક્તિ કરી હતી. તે ખીના ટ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

એક વખત અદશાહની કચેરીમાં પાદશાહ અને શાહ શબ્દની ચર્ચા ચાલતાં જૈનાએ કહ્યું કે પૂરેપૂરા શાહ શબ્દની ઉપમાને લાયક અમે જૈનોજ છીએ. પણ બીજાએ। નહિ; 'પાદશાહ ' આ શબ્દ ઉપરથી પણ જાણી શકાય છે. જુઓ. ''પાદ–શાહ '' અહીં પાદ શબ્દનો અર્થ ' આખા પદાર્થનો ચાંચા ભાગ ' એમ થાય છે. એટલે જૈનોએ પાદશાહને કહ્યું કે—તમે પૂરેપૂરા '**શાહ**ં' નથી, પણ ચાથા ભાગના શાહ છેા. સંપૂર્ણ રીતે શાહ તરીકે એાળખાવવા લાયક અમેજ છીએ. આ વચનો સાંભળીને પાદશાહના વજરને ખહુજ ખાટું લાગ્યું. તેથી જૈનાની ઉપર તે ઇપ્યાં લાવ રાખતા હતા. કેટલાક કાળ વાત્યા ખાદ દુકાળ પડેયા. ત્યારે ઇર્ષ્યાથી વજીરે આદશાહને કહ્યું કે—પેલા શાહને બાલાવા ને તેની પરીક્ષા કરવા માટે કરમાવા કે—" તમે આ દુકાળમાં પ્રજાતું અન્નાદિ દર્ધને રક્ષણ કરાે. કારણ કે 'પ્રેરપુરા શાહ અમે જ છીએ ' એમ તમે જે પહેલાં કહ્યું હતું, તે આજે સાચું કરી દેખાડા." જૈનોએ પાટશાહના આ વચનો વિનયપૂર્વક સ્વીકારીને સંઘના આગેવાન શૈદીઆ—આ નિભાવકાર્યને જોંગે ગામાગામ કરતા કરતા ચાંપાનેરના પાદરમાં વિસામા લેવા એક ઝાડની નીચે ખેઠા હતા. ખેમા હડાળાના યાટા દીકરાએ તેમને જોયા, કે તરતજ ખહુજ આગ્રહથી વિનંતિ કરીને તે તેમને પાતાના ઘેરજમવા લઇ ગયા. સારી <mark>રી</mark>તે આદ**ર** સત્કાર કરવા પૂર્વ ક જમાડયા. ત્યાર ખાદ હકીકત પૂછતાં તેમણે ખેમા શેઠના દીકરાને જણાવ્યું કે--બીજા નગર વગેરેમાં ફરતાં ફરતાં આપણા જૈન બંધુઓએ દુકાળમાં પ્રજાને નભાવવાને અંગે આટલા મહિના સુધીનો ખર્ચ આપવા ઉદારતા દર્શાવી છે. હવે જો આ કાર્યમાં લાભ લેવાની આપની ઈચ્છા હાેય, તાે કૃપા કરીને જણાવશાે. આ બીના સાંભળીને ખેતા હડાળાએ અહજ દીર્ધ દૃષ્ટિથી વિચાર કરીને કહ્યું કે-મારી આ બાબતમાં સંપૂર્ણ લાભ લેવાની ભાવના છે. હું આપ શ્રીમાનોને હાથ જોડીને વિનંતિ કરૂં છું કે-- મને સંપૂર્ણ આદેશ આપા, ને અત્યાર સુધીમાં બીજા નગર વગેરેના આગેવાનોએ જે ઉદારતા ખતાવી છે, તેની નાંધ રદ કરાે. એટલે દુકાલમાં પ્રજાને નભાવવાનો સંપૂર્ણ ખર્ચ હુંજ આપીશ. ખેમા હડાળાની આવી આશ્ચર્યકારી ઉદારતા સાંભળીને ખહુજ રાજી થયેલા તે પરાણા તરીકે પધારેલા આગેવાનોએ ખેમા હડાળાના દીકરાને ખાદશાહની કચેરીમાં લઇ જઇને તમામ હકીકત જણાવી. ને સચાટ સાબીત કરી આપ્યું કે—અમેજ શાહ તે શાહ જ છીએ. ખાદશાહ પણ આ હકીકત સાંભળીને આશ્ચર્ય પામ્યાે.

ખેમા હડાળાએ દુકાળમાં અનર્ગલ લક્ષ્મીને વાપરીને શ્રી સંઘની ભક્તિ કરવા ઉપરાંત પ્રજાનો નિર્વાંહ કરીને શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની અપૂર્વ પ્રભાવના કરી હતી. આદશાહ પણ આ વખતે પ્રજાનો નિર્વાંહ કરતાં થાકી ગયા. તેણે પણ જૈનોની સાથે સંપીને વર્ત્તવાની પ્રતિજ્ઞા કરી. આ બીનામાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે—જે અવસરે સાત ક્ષેત્રોમાંના જે ક્ષેત્રને પાષવાની જરૂરિયાત જણાય, તે અવસરે તેજ ક્ષેત્રને બીજા ક્ષેત્રોને બાધા ન પહોંચે, તેજ રીતે પાષવું જોઇએ. કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મહારાજ પણ આવાજ રહસ્યને યથાર્થ રીતે સમજતા હતા. તેથી જ તેમણે પરમાહત કુમારપાલ મહારાજાને યાગ્ય અવસરે ટકાર કરી સાધર્મિક ભક્તિ કરવાનો આબાદ ઉપદેશ આપ્યા હતા. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—

#### ા શ્રી કુમારપાલ મહારાજાએ કરેલી સાત્ત્વિક સાધર્મિકભક્તિ ॥

પાટણમાં પૂજ્યપાદ શ્રી હેમચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મહારાજની પાસે એક સાધારણ સ્થિતિના શ્રાવકે આવીને વંદના કરી વિનંતિ કરી કે—'' હે ગુરૂમહારાજ! આપને એક કપડા વ્હારાવવાની મારી ઈચ્છા છે. તે આપ કૃપા કરીને વ્હારા. મને પામરને આટલા લાભ જરૂર આપશા." શ્રાવકના આ વચના સાંભળીને ગુરૂમહારાજે તેની આકૃતિ ઉપરથી જાણી લીધું કે આ એક સાધારણ સ્થિતિના ભાવિક શ્રાવક છે. તેથી કહ્યું કે–હે શ્રાવક! હાલ અમારે કપડાની જરૂરિયાત જણાતી નથી. છતાં બહુજ વ્હારાવાનો આગ્રહ કર્યો, ત્યારે ગુરૂમહારાજે કહ્યું કે–એક મુહપત્તિ જેટલું વસ્ત્ર વ્હારો. તે સાંભળી શ્રાવકે કપડા વ્હારવા બહુજ વિનંતિ કરી, તેથી ગુરૂમહારાજે તેના ઉત્તમ ભાવ જાણીને કપડા વ્હારો. ને તેજ વખતે પહેલાં ઓઢેલા કપડા બદલીને તેજ કપડા ઓઢયા. કુમારપાલ રાજાને ગુરૂવંદન કરવા આવવાનો પણ આજ ટાઇમ હતો.

હેંમેશના નિયમ પ્રમાણે કુમારપાલ મહારાજા હાથી ઉપર બેસીને રસ્તામાં દાન દેતાં દેતાં અહીં આવીને વિધિપૂર્વંક ગુરૂવંદન કરીને બેઠા. ત્યારે સૌથી પહેલાં તેમની નજર ગુરૂમહારાજે ઓહેલા કપડા ઉપર જ ગઈ. આશ્ચર્ય પામીને રાજાએ શ્રી ગુરૂમહારાજને પૂછ્યું કે—પાટણમાં મારા જેવા શ્રીમંત ભક્તો શું ઓછા છે, કે જેથી આજે આપે સાધારણ કપડા ઓઢયા છે. એટલે આપને જે જેઇએ તે મલી શકે તેમ છે, તા પછી આવા સ્થૂલ (સાધારણ) કપડા ઓઢવાનું કારણ શું? ગુરૂભક્તિના અખંડ રાગથી ભરેલા હૃદયવાળા મહારાજા કુમારપાલે કરેલા આ પ્રશ્નના જવાખમાં શ્રી ગુરૂ મહારાજે રાજાની વિવેક દેષ્ટ ખુલ્લી કરવાના ઈરાદાથી સ્પષ્ટ જણાવ્યું કે—" તુજ જેવા શાસનના થંભ, શ્રાવક નિર્ધન એહિ અચંબ" જેમાં શ્રી જૈનેન્દ્રશાસન રૂપી મહેલના થાંભલા જેવા તારા સરખા ઘણાં મહાપૃષ્યશાલી શ્રમણાપાસકા હાલ પણ હયાત છે, તેવા આ પાટણ શહેરમાં શ્રાવકા નિર્ધન છે, એટલે દારિદ્રયાદિના દુ:ખાને ભાગવે છે, ને તમે તે બાખતમાં લગાર પણ ધ્યાન આપો નહી, એ મને બહુજ આશ્ચર્ય લાગે છે.

અમારે મન તા જોડા કપડા કે ઝીણા કપડા અંને સરખાજ હાય, પણ એક શ્રાવકે ગરીઅ છતાં ઉત્તમ ભાવનાથી ઘણોજ આગ્રહ કરવા પૂર્વક આ કપડા વ્હારાવ્યા, તે તમારા આવ્યા પહેલાં તમને સાધર્મિક ભક્તિ કરવાનો ઉપદેશ દેવાના ઇરાદાથી એાઢયા છે, અમને કે તમને દેવ ગુરૂ ધર્મના પસાયથી કાેઇ પણ ખાબતની લગાર પણ એાછાશ છેજ નહિ. પણ શ્રાવકાની પરિસ્થિતિનો દીર્ઘંદષ્ટિથી વિચાર કરતાં જણાય છે કે હાલ તમારે સાધર્મિક ભક્તિ કરવા તરફ અહુજ લક્ષ્ય રાખવાની જરૂરિયાત છે. કે–તે એક ક્ષેત્રને ટકાવનાર લબ્ય જીવા નિશ્વે સાતે ક્ષેત્રાને પાષે છે. એમાં તલભાર પણ અતિશયાક્તિ છેજ નહી. પુષ્યાનુઅંધિ પુષ્યના ઉદયથી મળેલી લક્ષ્મીને સાધર્મિક અંધુઓની ભક્તિ કરવામાં એટલે સાધર્મિક અંધુઓને રહેવાની, ખાવાની, પ્હેરવાના વસાદિની કે ઔષધાદિમાંની કાેઇ પણ જાતની મુશ્કેલી કે ઓછાશ હાેય, તેને તેની આખરૂ સચવાય, ને કાેઇ ન જાણે, તે રીતે દ્વર કરવામાં વાપરનારા ભવ્ય જીવા, અને બીજાને ઉપદેશ દઇને દ્વર કરાવવામાં તેવી લક્ષ્મીનો સદયયોગ કરાવનારા, ને તેની અનુમાદના કરનારા લવ્ય જીવા,-ભરત મહારાજા, સૂર્ય યશા, દંડવીર્ય, વિપુલવાહન રાજા વગેરેની માફક જરૂર માેક્ષ લક્ષ્મીને પામે છે. આ રીતે શ્રી ગુરૂ મહારાજના કહ્યા પ્રમાણે કુમારપાલ મહારાજાએ ઉદાયન મંત્રીની મારફત દરેક સ્થલે ખાનગી તપાસ કરાવીને ઉદારતાથી સાધર્મિકભક્તિ કરવામાં ખહુજ દ્રવ્યનો સદુપયાેગ કર્યા ને કરાવ્યા. આવી રીતે સાધમિંક ભક્તિનો લાભ લેનારા પુષ્યશાલી ભવ્ય છવા તીર્થકરપણં, ગણધરપણં વિગેરે વિગેરેનો અનુભવ કરીને અંતે માક્ષના સુખને પામે છે. આવું ગુરૂમહારાજનું વચન સાચું પડ્યું. સાધમિ'ક ભક્તિ, દેશવિરતિ વગેરે ધર્મની આરાધનાના પ્રતાપે જ કુમારપાલ રાજા આવતી ચાવીશીમાં પહેલા તીર્થકર ( શ્રેણિકના જીવ ) ના ગણધર અનીને સિદ્ધ થશે. વિશેષ બીના શ્રી કુમારપાલ પ્રતિબાધાદિ ગંધાથી જાણવી.

## ાા ચંદ્રાવતી નગરીના શ્રાવકાેએ કરેલી અપૂર્વ સાધર્મિક ભક્તિ ા

અહીં ૩૬૦ કરાડા ધિપતિ શ્રાવકા રહેતા હતા. તે અધા શ્રાવકા કમસર એકજ રસાડે જમતા હતા. એટલે આજ જેના રસાડે જમ્યા, ફરી ખાર મહિના વીત્યા ખાદ તેના રસાડે જમવાનો વારા આવે. આ પધ્ધતિ તે વખતની શ્રાવક વર્ગમાં રહેલી એકતાનો અનુભવ કરાવે છે, ને આપણને તે રીતે વર્તવાનો બાધપાઠ શીખવે છે. અહીં તેવા (સીદાતા) શ્રાવકા આવે, તેને અહીંના રહીશ દરેક શ્રાવક એકેક દિવસ જમવાનું આમંત્રણ કરે, ને બધા એકઠા મળીને પાતાની શક્તિને ભાવ સાચવીને ગ્રુપ્ત મદદ તેના માન આખરૂ સચવાય તે રીતે કરતા હતા. અનુપમાદેવી પણ અહીંના જ રહીશ હોવાથી સાધમિક ભક્તિ આદિ ધર્મની આરાધના કરીને મહાવદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્તમ કુલમાં જન્મ પામી અવસરે ચારિત્રને આરાધતાં કેવલજ્ઞાનને પામીને હાલ કેવલીપણે વિચરે છે. સાધમિક ભક્તિને અંગે બીજા પણ ઘણાં દર્શતા ભાવના કલ્પલતા વગેરે શંથાથી જાણવા. અહીં ખાસ જરૂરી જ બીના જણાવી છે. ૩૬

36

વિખરાવવું ઇમ બેઉ દેખી ભવસ્વરૂપ વિચારતા, વાયુથી જિમ મેઘ આ તિમ ભવપદાર્થ અનિત્યતા;

આ જીવ નિત મરજ પ્રમાણે ભાષણાદિ ક્રિયા કરે, વિવિધ હેતુક નિજ મરણનાે ખ્યાલ પણ કદિ ના કરે. ૩૭

રપષ્ટાર્થ:—એક વાર વિપુલવાહન રાજા મહેલની અગાશીમાં કરી રહ્યા હતા તે વખતે આકાશમાં એકદમ વરસાદનાં વાદળાં ચઢી આવ્યા. વાદળાં ચારે તરફ ફેલાયાં છે, પરંતુ તેટલામાં પવનનો સપાટા આવ્યા તેથી ક્ષણવારમાં તે વાદળાં વિખરાઈ ગયાં. એ પ્રમાણે નિર્મંલ આકાશમાં વાદળાંનું ચઢી આવતું, તેમજ ક્ષણવારમાં પવનને લીધે વાદળાંનું વિખરાઈ જતું, આ છે જાતના અનાવ જોઇને રાજા સંસારના સ્વરૂપને વિચારવા લાગ્યા. જેમ વાયરાને લીધે મેઘ વિખરાઈ જાય છે અથવા નાશ પામી જાય છે તેમ આ સંસારના પદાર્થી પણ પુષ્ટ્યાદયની હાનિ વગેરે કારણોથી નાશ પામે છે. આ રીતે સંસારના પદાર્થી પણ વાદળાંની જેમ ક્ષણબંગુર છે. આ જવ હંમેશાં પાતાની મરજ પ્રમાણે ભાષણાદિક એટલે એલનું તેમજ ખાનું પીવું વગેરે અનેક કિયાએ કરે છે. પરંતુ આ જવના આયુષ્યનો જીદાં જીદાં અનેક કારણોથી નાશ થાય છે તેનો વિચાર તે કદાપિ કરતા નથી. ૩૬—૩૭

કયા કયા કારણાથી આયુષ્ય ઘટે (એાછું થાય) છે તે જણાવે છે:---

કેઈ જન સર્પાદિ દંશે કેઈ પડતા વીજળી, કેઈ હાથી આદિથી તૂટી પડંતાં ભાંત વળી;

વિવિધ રાેગે કેઈ સરિતા પૂર આદિક કારણે, જીવા અચાનક મરત દેખે તાેય ન કરે ધર્મને.

સ્પણ શં:— કેટલાક માણુસાને અચાનક સર્પ કરડે છે અને તેથી તેમનું મરણ થાય છે, કેટલાક મનુષ્યાના ઉપર અણુધારી વિજળી પડે છે અને તેથી બળીને મરણ પામે છે. કેટલાક મનુષ્યા હાથી, વાઘ, સિંહ વગેરેથી મરણ પામે છે. કેટલાક મનુષ્યાના ઉપર મકાનની ભીંત અચાનક પડે ને મરણ પામે છે. કેટલાક મનુષ્યાન જુદા જુદા પ્રકારના ક્ષય, ન્યુમાનીયા, સંગ્રહણી વગેરે રાગોને લીધે મરણ પામે છે. તેમજ કેટલાક મનુષ્યા નદી વગેરેમાં પૂર આવવાથી તેમાં તણાઈ જઇને ડૂબીને મરણ પામે છે. આ પ્રમાણે જીવા અનેક રીતે હૃદયબંધ થઇ જવું વગેરે કારણોથી અચાનક મરતાં જોવામાં આવે છે, તે છતાં પણ આ જીવને ધર્મ કરવાની ઈચ્છા થતી નથી તે આશ્ચર્યની વાત છે. ૩૮

માહથી જીવના કેવા પરિણામ થાય છે તે ત્રણ શ્લેાકમાં જણાવે છે:—

માહથી પરિવાર કેરી વિવિધ ચિંતા સાગરે, ડૂબકી માર્યા કરે સમજે ન નિજ સ્થિતિ વિસ્મરે, અંતકાલે ખાદ્ય ચિંતા કરત પણ નિજ ચિંતના, રજ કરે ન વિચારતાે ન બનાવ વિષમા ભવતણાં.

3¢

સ્પષ્ટાર્થ:—આ જીવ માહને લીધે પાતાના સ્ત્રી પુત્ર પુત્રાદિક પરિવારની વિવિધ પ્રકારની ચિંતાઓ કર્યા કરે છે. સ્ત્રીને માટે સારાં સારાં ઘરેલાં બનાલું, સારાં સારાં વસ્ત્રો લાલું, માટાં માટાં બંગલા બંધાલું, માટરગાડી લાલું, તથા પુત્ર પુત્રી વગેરે માટે પણ તેમને પરણાવવા વગેરેની અનેક પ્રકારની ચિંતામાં ડૂબ્યા રહે છે. પરંતુ પાતાની શી સ્થિતિ છે અથવા પાતાનું શું થશે, તેના વિચાર ન કરતાં કુઠુંબ પરિવારને માટે અનેક પ્રકારનાં પાપ કાર્યો કરે છે, પરંતુ પાતાનું આત્મસ્વરૂપ ભૂલી જાય છે. પાતે કાલુ છે, કુઠુંબ સાથે પાતાનો કેવા સંબંધ છે વગેરેનો વિચાર કરતા નથી અને છેવટે મરણ વખતે પણ માહને લીધે બાહ્ય ચિંતા કરે એટલે મરણનું નજીકમાં છે એવું જાણ્યા છતાં પણ અસુક કામ કરવાનું બાકી રહ્યું, અમુક પુત્રાદિકને પરણાવવાના રહી ગયા. મારાં મરણુ પછી એમનું શું થશે એમ પાતા સિવાય બીજાની ચિંતા કર્યા કરે છે. પરંતુ મરણુ પછી પાતાની શી ગતિ થશે, પાતે ખાલી હાથે આવ્યો ને ખાલી હાથે જવાનો છે, પરભવમાં જરૂરી કાંઈ પણ આત્માને હિતકારી કાર્યો કર્યો કે નહિ ? વિગેરે વિચારણા કરે નહિ. છેવટે આર્ત ધ્યાનમાં મરણુ પામીને દુર્ગતિમાં જાય છે. ને ત્યાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા ભાગવે છે. ૩૯

દુઃખ દેતા સાધનોને શર્મદાયક માનતો, વૈરાગ્યને ના ધારતો મૃત્યુ અચાનક પામતો; જેમ ભાજન અન્નનું ફલ તેમ ફલ આ દેહનું, ધર્મ સાધન નિત્યમુક્તિ એષ્ઠ ફલ આ દેહનું.

80

સ્પષ્ટાર્થ:—આ જીવ શરૂઆતમાં સુખકારી જણાતાં પરંતુ પરિણામે દુ:ખ આપનારાં સાધનોને એટલે ધન વિષય વગેરેને તથા વિષય ભાગાના સાધનોને માહને લીધે સુખકારી —સુખના આપનાર માને છે. સંસારના પદાર્થોની અનિત્યતા જેવા છતાં પણ વૈરાગ્ય આવતો નથી. તેમાંજ રચ્યા પચ્યા રહે છે અને અંતે અચાનક મરણ પામે છે. જેમ ભાજન એ અજ્ઞનું ફળ છે અથવા અજ્ઞ ભાજનના કામમાં આવે છે તેમ આ શરીરનું ફળ ધર્મ સાધના છે અથવા આ નાશવંત શરીર વડે ધર્મની સાધના કરવી તેમાં જ શરીરની સાથકા છે અથવા આ નાશવંત શરીર વડે ધર્મની સાધના કરવી તેમાં જ શરીરની સાર્થકતા છે. કારણ કે ધર્મ સાધના કરવાથી સર્વોત્તમ ફલરૂપ માક્ષ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે આ નાશવંત શરીર વડે માક્ષ રૂપી શાધત ફળ મેળવવાના યત્ન દરેક જેથે કરવા જોઇએ. ૪૦

તે છતાં ના મૂઢ જીવા મુક્તિસાધન સેવતા, પણ હવે હું જરૂર સેવીશ તેહને રાજી થતા; રાજ્યને સાંપીશ સુતને ઈમ વિચારી પુત્રને, બાલાવતા તે વિમલક્રીર્ત્તિ આવતા નૃપની કને.

४१

સ્પષ્ટાર્થ:—આ પ્રમાણે આયુષ્યની ક્ષણલંગુરતા અને કુટું બી જનોની સ્વાર્થ પરાયણતા જેયા અને જાણ્યા છતાં પણ મોહમાં આસકત થએલા જવા માક્ષના સાધનો જે દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર તેની સેવના કરતા નથી એ ઘણી દીલગીરીની વાત છે. આ પ્રમાણે સંસારના પદાર્થીની અનિત્ય ભાવના ભાવતા રાજાએ વિચાર કર્યો કે હવે હું રાજી થઇને એટલે પાતાની ઇચ્છાથી શુધ્ધ ભાવ પૂર્વક ધર્મની આરાધના કરીશ. આ રાજ્ય ચલાવવાની ચિંતા પુત્રને સાંપીશ. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને વિપુલવાહન રાજા પાતાના પુત્ર વિમલ-કીર્તિને પાતાની પાસે આલાવે છે અને તેથી તે પુત્ર રાજા પાસે આવે છે. ૪૧

વિપુલવાહન રાજાએ પાતાના પુત્ર વિમલકીર્તિને રાજ્ય ગ્રહણ કરવાની આજ્ઞા કરી તે બીના એ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

તાતને પ્રણુમી કહે હૈ તાત! આજ્ઞા આપની, હું ચહું શેા હુકમ! વાણી સાંભળીને પુત્રની; ભૂપ બાેલે રાજ્યને સ્વીકાર તું મુજ હુકમ એ, તાત આણા પાલીએ મુજ ભાવના અનુમાેદીએ.

४२

83

સ્પષ્ટાર્થ:—વિમલકીર્તિ રાજકુમાર પિતાને પ્રણામ કરીને કહે છે કે હે પિતાછ! આપનો શાે હુંકમ છે તે મને જણાવા. કારણ કે પિતાની આજ્ઞાનું પાલન કરવું એ પુત્રની કરજ છે. આ પ્રમાણેનું પુત્રનું વચન સાંભળીને રાજા પુત્રને કહે છે કે હે પુત્ર! તું હવે આ રાજ્યનો સ્વીકાર કર એવી મારી આજ્ઞા છે. કારણ કે પુત્રે પિતાની આજ્ઞા માનવી જોઇએ અને મારી ભાવના એટલે હું રાજ્ય તેને શાથી સાંપવા ઈચ્છું છું તે જાણીને તારે તેમાં અનુમાદન આપવું જોઇએ. ૪૨

ભવવાસ લાગે શલ્ય જેવા શાધ્ર છંડી તેહને, પ્રવ્રજ્યા લેવા ચહું હું એમ બાેલી તનયને; નિજ હાથ એાચ્છવ સાથ રાજ સિંહાસને બેસારીને, હિત વેણ બાેલી રાજ્ય સાંપી દેઇ શિક્ષા સર્વ<sup>દ</sup>ને.

સ્પષ્ટાર્થ:—વિપુલવાહન રાજા પોતાના વિમલકીર્તિ પુત્રને કહે છે કે હે પુત્ર ! આ ભવવાસ એટલે સંસારમાં રહેવાનું હવે મને શલ્ય જેવું લાગે છે. જેમ શરીરમાં કાંઈ શલ્ય હોય અથવા કાંટા વાગ્યા હાય તે જ્યાં સુધી નીકળે નહિ ત્યાં સુધી જેમ ચન પડે નહિ તેમ મને પણ હવે આ સંસારમાં ચેન પડતું નથી, તેથી હવે હું આ રાજપાટને તરતજ છેહી દેવા માગું છું. અને પ્રવ્રજયા એટલે દીક્ષા લેવા ચાહું છું. આ પ્રમાણે છેલીને રાજએ પાતાના હાથે જ પુત્રને માટા એવ્ટલ્વ પૂર્વક રાજ્યાભિષેક કરીને રાજ-સિંહાસન ઉપર એસાડયા, પછી જેવી રીતે પાતે ન્યાય નીતિપૂર્વક રાજ્યનું પાલન કર્યું છે તેવી રીતે રાજ્યનું—પ્રજાનું પાલન કરવાનું જણાવીને તથા બીજાં પણ હિતનાં એટલે લાલદાયી ઉપદેશ વચનો કહીને પુત્રને રાજ્ય સોંપ્યું. તેમજ બીજા મંત્રી સામંતા વગેરેને પણ " તેઓ પાતાની સાથે જેવી રીતે વર્તતા હતા તેવી રીતે બાલ રાજાની સાથે હવેથી વર્તનું" એવી શિખામણ આપી. ૪૩

વિમલકીર્તિ રાજા પિતાના દીક્ષા મહાત્સવ કરે છે તે જણાવે છે :---

દીક્ષાભિષેક કરેલ જેના વિબલક્રાર્તિ નરેશ્વરે, તે વિપુલબલ ઉત્સવે ચારિત્ર લેવા સંચરે;

પાલખીમાં બેસતા બહુ દાન રંગે આપતા, સ્વયંપ્રભુ ગુરૂની કને દીક્ષા વિચાર જણાવતા.

88

४५

રપષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી રાજ અનેલા વિમલકીર્તિ રાજએ પિતાનો દીક્ષાભિષેક કર્યો. એટલે આ રીતે માટા ઓચ્છવ પૂર્વક વિપુલવાહન રાજ માટા સૈન્યના પરિવાર સાથે ગાજતે વાજતે ચારિત્ર હેવાને નીકળ્યા. તે વખતે પાલખીમાં એસીને હર્ષ પૂર્વક અનેક જ્વાને દાન આપવા લાગ્યા. ત્યાર પછી તેઓ ત્યાં ઉદ્યાનમાં પધારેલા સ્વયંપ્રભુ નામના ગુરૂની પાસે આવી પહોંચ્યા અને ગુરૂની પાસે જઇને તેમને વંદન કરીને પાતાનો વિચાર જણાવ્યા. બીજા શ્રંથમાં વિપુલવાહન રાજાનું બીજું નામ 'વિપુલઅલ' પણ જણાવ્યું છે. ૪૪.

કયા જવા દીક્ષા લઇ શકે તે જણાવે છે:--

અહુ કર્મ લાચવતા અલે તિમ પ્રઅલ પુષ્યાેદય થતાં, દીક્ષા વિચારા પ્રકટતા સંસ્કાર શુભ જાગૃત થતાં; સ્વાધીન ધન આદિક તજી વૈરાગ્ય રંગે મ્હાલતા, વિરલા જેના ઊભા પગે ભવવાસમાંથી નીકળતા.

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે જીવને કર્મની લઘુતા થાય એટલે જે જીવને કર્મોનાં ઘણાં દલિયાં તથા કર્મોની ઘણી લાંબી સ્થિતિઓ એાછી થઈ ગઈ હોય, અને થાડા વખતમાં જે જીવ માણે જવાનો હાય તેવા લઘુકર્મી આત્મા દીક્ષા લેવાને તૈયાર થાય છે. લઘુકર્મી હોવા છતાં પાપના ઉદય ચાલતા હાય તા જીવ દીક્ષા લઇ શકતા નથી. માટે જયારે જેને પ્રખલ પુષ્યના ઉદય થાય છે, ત્યારે તે જીવને પાછલા ભવના સારા સારા ધર્મના સંસ્કારા

અહીં જાગૃત થાય છે. આવા જીવા પાતાની પાસે જે ધન વગેરે હાય તે પણ દાનમાં આપી દે છે અને વૈરાગ્ય ભાવનામાં રાચે છે. પરંતુ આવા જીવા ઘણા થાડા હાય છે અને તેવા જીવાજ આ સંસારમાંથી ઉભા પગે ઘરવાસ છાડીને નીકળે છે, એમ કહી શકાય. બાકીના જીવા તો મસ્તી વખતે આડા પગે જવાના જ છે. ૪૫.

સ્વયંત્રભુ શુરૂ નવદીક્ષિત રાજિષ ને પંદર શ્લાકા વડે ઉપદેશ આપે છે:---

નૃપભાવના અનુમાેદતા ગુરૂરાજ વિધિ પૂર્વક દઈ, દીક્ષા વિષુલવાહન શ્રમણને દેશના ઘે હિતકરી; હે નવીન રાજર્ષિ ! પુણ્યે જેહ દીક્ષા નિર્મલા, આજ પામ્યા છેા તમે તે પાલજે થઈ નિશ્વલા.

४६

४७

સ્પષ્ટાર્થ:—વિપુલવાહન રાજાએ ગુરૂ પાસે જઇને પાતાની દીક્ષા લેવાની ભાવના જણાવી. તે વખતે ગુરૂ મહારાજે રાજાને અનુમાદન આપ્યું. પછી ગુરૂ મહારાજે રાજાને વિધિ પૂર્વંક દીક્ષા આપી. દીક્ષા આપ્યા પછી ગુરૂ મહારાજ વિપુલવાહન રાજર્ષિને હિતકારી શીખામણ આપતાં જણાવે છે કે હે નવીન રાજર્ષિ! પ્રખલ પુલ્યના ઉદયથી આજે તમે જે નિર્મલ દીક્ષા શ્રહણ કરી છે તે દીક્ષાને તમે નિશ્વલ મન પૂર્વંક ખરા શુલ લાવપૂર્વંક પાલજો. કારણકે દીક્ષા લઇને તેનું નિરતિચારપણે પાલન કરવાનું કાર્ય ઘણું કઠીન છે. માટે સાવધાનતાથી ચારિત્રનું પાલન કરજો. ૪૬

કાયરાને ભવવિષે દુર્લભ પ્રવ્રજ્યા હોય છે, પ્રબલ દુઃખ હઠાવતી તે પુષ્યથી જ પમાય છે; રાગાદિના તાેફાનને પણ શાંત કરનારીજ એ, જન્મ મૃત્યુ પરંપરા ભય ટાળનારી છેજ એ.

મ્પષ્ટાર્થ:—કાયર પુરૂષો એટલે જેઓ દુ:ખને સહન કરી શક્તા નથી તેવા પુરૂષોને આ ભવને વિષે પ્રવજ્યા એટલે ચારિત્ર લઇને તેનું પાલન કરનું કઠીન છે અથવા કાયરાને ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થવી મુશ્કેલ છે. આકરાં દુ:ખને હઠાવનારી તે દીક્ષા પ્રભળ પુષ્યના ઉદય થાય ત્યારે જ પ્રાપ્ત થાય છે. આ દીક્ષા રાગાદિ એટલે રાગ, મોહ, દ્રેષ વગેરેના તોફાનને પણ શાંત કરે છે. ભાવાર્થ એ છે કે ભાવ ચારિત્ર આગળ જીવના માટા શત્રુ સરખા રાગ દ્રેષ ઢીલા પડી જાય છે. કારણ કે ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે અનંતાનુખંધી કષાયની ચાકડીના, અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાયની ચાકડીના તથા પ્રત્યાખ્યાનીય કષાયની ચાકડીના એટલે કોધ, માન, માયા, લાલના ઉદય ખંધ થઈ જાય છે. કૃક્ત અલ્પ કષાયરૂપ સંજવલન ચાકડીના ઉદય હાય છે. વળી દીક્ષા લેનાર પુષ્યશાલી ભવ્ય જવાને જન્મની પરંપરાના તથા મૃત્યુની પરંપરાના ભય પણ દ્વર થાય છે. કારણ કે દીક્ષા લેનાર તે જીવાને થાડાજ

ભવા કરવાના હાય છે. કાઇ તા તેજ ભવમાં માણે જાય છે. કેટલાક એક એ વગેરે ભવ કરીને પણ માણે જાય છે. ૪૭

આપદા સંહારનારી તેમ સર્વ વિડંબના, વિવિધ રાેગ દરિદ્રતા ભવ ભ્રમણ નાશે એહના; યાેગેજ સિંહસમા થઇને જિમ તમે દીક્ષા ગ્રહી, આરાધજો તેવા થઇને શ્રમણ ગુણમાં સ્થિર રહી. ૪૮

રમજાઈ:—આ દીક્ષા આપદા એટલે અનેક પ્રકારનાં સંકટોને દ્વર કરનારી છે. વળી તેનાથી સઘળી વિડંબનાઓ એટલે હેરાનગતિઓના પણ નાશ થાય છે. તેમજ દીક્ષા લેનાર લબ્ય જવાના અનેક પ્રકારના રાગા, દરિદ્રતા એટલે ગરીબાઈ તથા લવ ભ્રમણ એટલે સંસારની રખડપટી વગેરે દુ:ખા નાશ પામે છે. હે રાજિષ ! જેમ પુષ્યના ચાંગે તમે સિંહ સમા થઇને એટલે હિંમત પૂર્ક દીક્ષા લીધી છે અને રાજપાટ છાડી દીધાં છે. તેવી જ રીતે પ્રમાદી બન્યા સિવાય સાધુના ગુણામાં સ્થિરતા રાખીને તમે તે દીક્ષાની આરાધના કરે એ. ચારિત્રનું પાલન કરવામાં આળસુ થશા નહિ. પરંતુ ચારિત્ર લેવામાં જેવા તમારા ઉત્સાહ છે, તેવાજ ઉત્સાહ ચારિત્રનું પાલન કરવામાં રાખે એ. ૪૮

દીક્ષા પ્રતાપે મુનિવરા ટાળે ઉપદ્રવ સાર્થને, પાપમલ વૈરાગ્યકતકે ધાઈ સાધે મુક્તિને; અનંતાનંદે ભરેલી કલેશ વર્જિત મુક્તિ એ, પાંચે સકારા સેવીએ તા મુક્તિ પદને પામીએ. ૪૯

રપષ્ડાર્થ:—આ દીક્ષાના પ્રભાવથી મુનિરાજો ઉપદ્રવ સાર્થને એટલે અનેક જાતના સંકંટોના સમૂહને દ્રર કરે છે. તેમજ વૈરાગ્ય રૂપી કતકચૂર્લ વહે પાપ રૂપી મલને ધાઈ નાંખીને એટલે દ્રર કરીને માેક્ષને મેળવે છે. જેમ મેલાં પાણીમાં કતક જાતના ફળતું ચૂર્લ નાંખવાથી તેમાંના મેલ અથવા કચરા નીચે બેસી જાય છે અને પાણી સ્વચ્છ અને છે તેમ વૈરાગ્ય રૂપી કતક ફળના ભૂકાથી પાપ રૂપી મેલ સાફ થઈ જાય છે અથવા પાપના નાશ થાય છે તેથી પાણીની જેમ આત્માની નિર્મળ દશા પ્રગટ થાય છે અને તેથી માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ મુક્તિ અથવા માેક્ષ અનંત આનંદથી ભરેલ છે એટલે માેક્ષમાં હું મેશાં આનંદ હોય છે. કારણ કે ત્યાં કલેશનો—રાગાદિના ઉપદ્રવના અભાવ છે. એટલે માેક્ષમાં જીવાને રાગ દ્રેષ હોતા નથી માટે તેમનામાં કજીઆ કંકાસ પણ હોતા નથી. પાંચ સકારોને સેવીએ તો મુક્તિ પદ પામીએ છીએ. ૪૯

શાલ તિમ સંતાષ તિમ સાદાઈ સમતા સંયમે, નિજગુણાનંદી મુનીશ્વર મુક્તિ ઉઘાને રમે;

પવ

# રાગ મદ ને મેાહ હીન મુનિ ધાસના સંધારમાં, ખેઠાં છતાં જે શાંતિ પામે તે ન ચક્રી રાજ્યમાં. પવ

સ્પષ્ટાર્થ:—નિજગુણાનંદી એટલે પાતાના જ્ઞાન દર્શનાદિ ગુણામાં રમણતા કરવામાં આનંદ પામનારા સાધુ મહારાજાઓ નિર્મલ શીયલ ગુણ, સંતોષ એટલે કોઇ પણ જાતના લાલ રહિત, તેમજ સાદાઈ એટલે છળ પ્રપંચ અથવા માયા કપટ શરીરની શાલા વગેરેથી રહિતપણું તથા સમતા એટલે રાગ દ્રેષ રહિતપણું જ્યાં છે તેવા ચારિત્રનું પાલન કરતા મુક્તિ (પ્રશાંતિ) રૂપી ઉદ્યાનમાં રમે છે. ભાવાર્થ એ છે કે નિજગુણાનંદી મુનિરાજોને માક્ષનાં સુખ મળે છે. આવા ગુણવાળા એટલે રાગ, અભિમાન, તથા માહાદિ દાષાથી રહિત સાધુઓ ઘાસના સંથારામાં બેઠેલા હાય તે છતાં જેવી શાંતિને લાગવે છે તેવી શાંતિ ચકવર્તીને રાજ્યના સુખાથી હાતી નથી. કારણકે તે ચકીના રાજ્યમાં અશાંતિના કારણો અને શાંતિના શત્રુઓ રાગ દેષાદિના કારણો ઘણાં પ્રમાણમાં રહેલા છે માટે તેવા રાજ્યમાં શાંતિ કયાંથી હાય ? ૫૦

ઇંદ્રને પણ તે નથી સુખ જે મુનિને સંયમે, તેહ સુખ સ્વાધીન અક્ષય વિષય કાંક્ષા ના દમે; લેશથી પણ ભય નથી ત્યાં તેહ આધ્યાત્મિક સુખી, મુનિરાજ છે આધાર તેને જેહ કમેદિય દુઃખી.

સ્પષ્ટાર્થ:--સાધુ મુનિરાજને ચારિત્રની અંદર જે સુખ છે તે સુખ ઇન્દ્રને પણ નથી. કારણ કે ઈન્દ્ર, ચકવર્તા વગેરેને સુખનાં જે સાધના છે તે પૌદ્દગલિક સુખનાં સાધના ક્ષણભંગર અને દુઃખના કારણ હાેવાથી ખરાં સુખરૂપ નથી પરંતુ સુખ ભાસન કરાવનારાં છે. તેથી જ ખીજા અજ્ઞાની મૂઢ સંસારી જીવાને ઇન્દ્ર અને ચક્રવર્તીનાં સુખાે મેળવવાની હુંચ્છા રહે છે. વળી તે સુખ પણ નાશવંત છે. કારણ કે ઈન્દ્રપણું કે ચકીપણું કાચમ રહેતું નથી. તે તો અમુક મુદ્દત સુધી જ ટકે છે. તેજ સુખ ખરૂં સુખ છે કે જે સુખ સ્વાધીન હાય છે અથવા આત્મામાંથી જ ઉત્પન્ન ઘએલું હાય છે. વળી જે અક્ષય એટલે નાશ પામનારું નથી. એટલે એક વાર મળ્યા પછી કાેઈ વાર પણ જતું રહેવાનું નથી. વળી તે ચારિત્રમાં વિષયકાંક્ષા એટલે ઇન્દ્રિયાના વિષય ભાગવવાની ઇચ્છાને દબાવેલી છે તેથી તે ચારિત્રવંત જીવને સંસારિક સુખાને ભાગવવાની લેશ પણ ઇચ્છા હાેતી નથી. વળી જેને કાઈ પણ જાતના જરા પણ ભય નથી તેથી તેજ જીવ આધ્યાત્મિક સખી એટલે આત્માના ગુણાની રમણતાના આનંદ ભાગવનાર પરમ સુખી છે. આવા મુનિરાજ જે જવા પાપકમાના ઉદયથી દુ:ખી છે તે જવાના આધાર રૂપ છે. અથવા દુ:ખી જવાને આ સાધુ મુનિરાજજ ખરા આધાર રૂપ છે. કારણકે તેઓ ભાવદયાના ગુણે કરીને દુ:ખને નાશ કરવાના ને સખી થવાના ખરા રસ્તા અતાવે છે, ને તે રસ્તે હુઃખી જીવાને પ્રયાણ કરાવીને સુખિયા બનાવે છે. ૫૧.

મદ મદનને જીતનારા મન વચન ને કાયના, જે વિકારા તે રહિત જે નિઃસ્પૃહી પરવસ્તુના; માક્ષસુખની વાનકીને તે શ્રમણ અહીં અનુભવે, ભાવનિમિત્તોને તજે જે તે ભમે ન કદી ભવે. \* પ

સ્પષ્ટાર્થ:—આ મુનિરાજે મદ એટલે અભિમાનને તથા મદન એટલે કામદેવને જિતનારા છે. મન વચન અને કાયાના વિકારાથી રહિત છે એટલે મનથી અનેક જાતની સારી સારી વસ્તુઓ મેળવવાની, ખાવાની વગેરે જે ઇચ્છાઓ તે મનના વિકારા, સારાં સુંદર અને મધુર ગાયનો સાંભળવા વગેરે વચનના વિકારા, અને સુંદર સ્પર્શાદિક ભાગવવા વિગેરે કાયાના વિકારા કહેવાય છે. આવા વિકારાથી મુનિરાજ રહિત છે. વળી તે મુનિરાજને પારકાની વસ્તુ લેવાની ખીલકુલ ઇચ્છા હોતી નથી, કારણકે તેઓ નિઃસ્પૃહી એટલે કાઇ પણ જાતની સ્પૃહા વિનાના છે. આવા નિર્મલ ચારિત્રના અનુભવ કરવા તે આ ભવમાંજ માક્ષ સુખની વાનગી રૂપ છે. અથવા માક્ષનું સુખ કેલું છે તેના ખ્યાલ ઉત્તમ પ્રકારે પાળેલા ચારિત્રવે આવી શકે છે, માટે તે ચારિત્રને માક્ષની વાનકી સમાન કહેલ છે. વળી ભવનિમિત્તો એટલે સંસારમાં રખડાવનારાં જે કારણા રાગ દ્વેષાદિ તેના જેઓ ત્યાગ કરે છે તેઓ આ સંસારમાં કહાપિ ભમતા નથી, માટે હે રાજર્ષિ! તમારે આવા ઉત્તમ ચારિત્રનું અવશ્ય રક્ષણ કરનું જોઇએ. પર

પ્રશમ અમૃતપાન લીના પ્રવ્રજ્યાત્રાહી મુનિ, રાજર્ષિ ! તમને તે મળી આજે નિશાની પુષ્યની; ભવસાગરે ખરૂં પામવાનું જેહ તે પામ્યા તમે, કરજો નિરંતર યત્ન રંગે ચેતતાં કહીએ અમે.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ દીક્ષાના ગ્રહણ કરનારા મુનિરાજો પ્રશમ એટલે જેમના રાગ હેષ શાંત થઇ ગયા છે તેથી ઉત્તમ પ્રકારની જે શાંતિ તે રૂપી અમૃતના પાનમાં લીન એટલે આસકત હાય છે. હે રાજર્ષિ! આજે તમને મળેલી દીક્ષા પ્રખલ પુષ્યની નિશાની રૂપ સમજ્જો. આ સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં જે ખરૂં પામવાનું છે તે દીક્ષા લઇને તમે મેળવ્યું છે. માટે કાઇક વીરલા જીવનેજ પ્રાપ્ત થતી તે દીક્ષાને પામીને તમા તેની આરાધના આનંદપૂર્વંક કરજો. અને તેનું પાલન કરતાં ચેતતા રહેજો. એટલે તે ચારિત્રનું પાલન કરતાં સાવધાની રાખજો અથવા હંમેશાં આળસના ત્યાગ કરજો. પ3

પાર દીક્ષાનો ન પામે અધમ પુરૂષા પારને, પામેજ ઉત્તમ ધન્ય પુરૂષા હવે કહું મુનિધર્મને; ખાદ્ય આંતર શર્ત્રુંએાના સંગ છંડી સર્વથા, પરદત્ત ભાજન ભાવ મુનિતા ધારજે હરી પરબ્યથા. પ૪ સ્પષ્ડાર્થ:—અધમ પુર્ધા અથવા નીચ સ્વભાવવાળા મનુષ્યા આવી ઉત્તમ પ્રકારની દીક્ષા કદાચ ગ્રહ્યું કરે તો પણ તેના પાર પામી શકતા નથી અથવા તેઓ દીક્ષાનું સારી રીતે પાલન કરતા નથી. કેટલાક તો ચારિત્ર લઇને વચ્ચે જ તેના ત્યાગ કરે છે, પરંતુ જે ઉત્તમ પુષ્યશાળી ધન્ય પુર્ધા હાય છે તેઓજ આ દીક્ષાના પાર પામે છે અથવા તો દીક્ષા લઇને ઉમંગથી જીવનપર્યંત તેનું પાલન કરે છે. એ પ્રમાણે દીક્ષાનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે હું તમને દીક્ષા લેનાર મુનિના ધર્મોનું સ્વરૂપ સમજાવું છું. બાહ્ય શત્રુ એટલે જે જીવની સાથે વૈર ભાવ થયા હાય તેના તથા આંતર શત્રુ જે રાગ હેય એમ ખંને પ્રકારના શત્રુઓના સંપૂર્ણપણે ત્યાગ કરજો. વળી પરવ્યથા એટલે બીજા જીવાને પીડા કરવાની ભાવનાનો ત્યાગ કરીને અથવા પારકાની પીડાઓને દ્વર કરીને તેમજ પરદત્ત લાજન એટલે પારકાએ પાતાના માટે તૈયાર કરેલી રસાઇમાંથી માધુકરી વૃત્તિએ મળેલ આહારાદિકનું ભાજન કરીને તમે ભાવમુનિપણું ધારણ કરજો. પ૪

દ્ધિવિધ શિક્ષા શીખએ ને વસ્તુ તત્ત્વ પિછાણએ, સંબંધ ગુરૂની સાથ રાખી મુક્તિ મારગ સાધએ; સ્વપર શાસ્ત્રજ્ઞાન પરહિત અન્ય આશય વેદિતા, ધર્મસાધન સામ્યથી ઉપદેશ પણ ગુણ ગુરૂતણા. પપ

સ્પષ્ટાર્થ :— હે રાજર્ષિ! તમે દિવિધ એટલે એક ગ્રહે શુ શિક્ષા અને બીજ આ— સેવન શિક્ષા ર આ બંને પ્રકારની શિક્ષાનું સ્વરૂપ શીખી લે જો. વળી તમે વસ્તુતત્ત્વને એટલે જવાજવાદિ પદાર્થોના સારને પિછા છું જે એટલે સ્યાદાદ શૈલીથી જા છું જો. તથા તમે ગુરૂની સાથે સંખંધ રાખીને એટલે ગુરૂના કદ્યા પ્રમાણે વર્તી ને માક્ષ માર્ગની સાધના કરજે અથવા માક્ષ માર્ગમાં કારણ રૂપ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રને પરમ ઉલ્લાસથી ભાવપૂર્વ સાધ જો. તેમજ તમે સ્વશાસ્ત્રોનું એટલે આગમાદિનું તથા પર શાસ્ત્રોનું એટલે અન્ય દર્શનીઓના શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન મેળવે જો. વળી ભવ્ય જવાનું હિત (ભલું) કરજે. અને અન્ય એટલે તમારી સાથે વાત કરનાર ભવ્ય જવાનો શા આશય અથવા ઇરાદા છે તે જાણીને ઉત્તર આપજે. કારણ કે સામા માણસના અભિપ્રાયને જાણ્યા વિના ખાલવાથી બીજા મહા— વતના ભંગ થવાના સંભવ છે. અને ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના ધર્મોને સાધ જો, તથા ધનવંત વગેરમાં ને ગરીખ વગેરમાં ભેદ ભાવ રાખ્યા વગર સમાન ભાવે ભવ્ય જવોને ઉપદેશ આપજો, તેમજ ગુરૂના જ્ઞાનાચારાદિ પાંચ આચારની આરાધના કરવા રૂપ પાંચ ગુણોને ધારણ કરજે. પપ.

ગુરૂવિનય ના ભૂલએ બાહુ સુબાહુને સ્મરી, વિધિરંગ હૃદયે ધારએ ને જયેષ્ઠક્રમને આદરી;

### શુદ્ધ તપ આરાધ**ને આહાર શુદ્ધિ પાલને,** વિકથાદિ વર્જી ચરણને ઉપયોગપૂર્વક સાધને.

પક

સ્પષ્ટાર્થ :— તમે ગુરૂના એટલે શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે મહાપુર્ધાના વિનયને ભૂલશા નિહ. કારણ કે દીક્ષાના આપનાર આચાર્યાદ ગુરૂઓના વિનય કરતાં વિદ્યા જલદી આવડે છે અને કર્મની નિર્જરા વગેરે જરૂર થાય છે. પરંતુ જેઓ તેમના અવિનય કરે છે તેઓ પાપ કર્માને બાંધે છે. આ પ્રસંગે ગુરૂ વગેરેના વિનય કરતાં બાહુ તથા સુબાહુને યાદ કરતો એટલે બાહુ સુબાહુની પેઠે ગુરૂના વિનય ઉમંગ પૂર્વ ક કરતો. વળી હૃદયમાં વિધિ તરફ ભાવ રાખતો. ત્યેષ્ઠ કમને આદરીને એટલે જેઓ પાતાથી દીક્ષા પર્યાયે માટા હાય તેમના કમ પ્રમાણે તેમને વંદનાદિક કરતો. અને શુદ્ધ તપની આરાધના કરતો એટલે વિધિપૂર્વ ક શુભ તપ કરતો, કારણ કે નિર્દોષ તપ વડે નિકાચિત કર્માના પણ નાશ થાય છે. વળી આહાર શુદ્ધિનું પાલન કરતો. એટલે છે તાલીશ દેષ રહિત આહાર પાણી શ્રહણ કરતો અર્થાત્ કાઇ પણ જાતના દોષ રહિત શુદ્ધ આહારાદિને વાપરતો. તેમજ વિકથા એટલે અન્યની નિંદા કરવી તેના અથવા દેશકથા, રાજકથા, ઝીકથા ને ભક્તકથા એ ચાર પ્રકારની વિકથાના ત્યાગ કરતો. અંતે ઉપયોગ પૂર્વ ક એટલે અતિચારાદિક ન લાગે તેવી રીતે મોક્ષના પરમ કારણ રૂપ ચારિત્ર ધર્મનું અપ્રમત્ત ભાવે પાલન કરતો. પદ

સાચવી જયણા ક્ષણે ક્ષણે શયન ભાજન આદિને, કરજે તમે શ્રુતશ્રવણ વિધિને શાખજે ધરી હર્ષને; સ્વાધ્યાય કરજે ને ભણેલું યાદ કરજે ચિત્તની, સ્થિરતા ધરીને વર્જજે હાંસીજ અલ્પજ્ઞાનીની.

સ્પષ્ટાર્થ:—તમે ક્ષણે ક્ષણે જયણા સાચવંજો એટલે ઉપયોગ પૂર્વંક પ્રવૃત્તિ કરજો. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે કાઈ જીવની હિંસા ન થઇ જાય તેનું ખરાખર ધ્યાન રાખજો. કહ્યું છે કે 'જયણાએ ધરમાં' જયણાથી જ ધર્મ સચવાય છે. અથવા જયાં જયણા નથી ત્યાં ધર્મ નથી, કારણ કે જયણા એજ ધર્મનું મૂલ છે. માટે જયણા સાચવીને દરેક કિયા કરજો. વળી શ્રુત શ્રવણવિધિ એટલે શ્રુતજ્ઞાન જે આગમાં તેને સાંભળવાની વિધિને મનમાં રાજી થઇને શીખજો. વળી તમે સ્વાધ્યાય કરજો એટલે વાચનાદિ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય કરજો. અથવા સ્ત્રાદિનું ભણતું, વાંચનું, પૂછતું, અનુપ્રેક્ષા એટલે ભણેલાનું સંભારનું ધર્મ કરજો. અથવા સ્ત્રાદિનું ભણતું, વાંચનું, પૂછતું, અનુપ્રેક્ષા એટલે ભણેલાનું સંભારનું ધર્મ કરજો. વળી ચિત્તની સ્થિરતા રાખવા પૂર્વંક જે સ્ત્રાથી લણી ગએલા હો તેને વારંવાર યાદ કરજો અથવા સંભાળજો. કારણ કે જે ભણેલું સંભારવામાં આવે નહિ તો ભૂલી જવાય છે. વળી પાતાથી અલ્પન્નાનવાળા એટલે જેઓ એ!એ ત્રાનવાળા હોય તેમની મરકરી કરશા નહિ. કારણ કે જેવા કર્માધીન છે તેથી જેવા ન્નાનવરણીય કર્મની ક્ષયોપશમ હોય તે પ્રમાણે જેવા ભણી શકે છે. પછ

પહ

છંડજેજ વિવાદને ના અબુદ્ધ બુદ્ધિ બેંદને, કરજે ન શાસ્ત્ર ભણાવંજે વિનયાદિ હોન કુપાત્રને; મૂલ ઉત્તર ગુણ બધાં આરાધજે ધરી હર્ષને, પાલજે બહુ રંગથી નિત આઠ પ્રવચન માતને.

40

સ્પષ્ટાર્થ:—વિવાદને એટલે શાબ્દિક (ખરાડા પાડીને) ઝગડા કરવાનો ત્યાગ કરજો; અને અખુદ્ધ જીવાના ખુદ્ધિ લેદને કરવા નહી એટલે અજ્ઞાની જીવાને તું ખુદ્ધિહીન છું, ને હું ખુદ્ધિશાલી છું, એવા ખુદ્ધિ લેદ કરવા નહી, કારણકે તેમ કરવાથી કષાયાદિ પ્રકટે છે અને વિનય વગેરે સદ્દ્યુણોથી રહિત કુપાત્રને જિનગમાં ભણાવશા નહિ. કારણ કે જેમ સર્પને પાએલું દ્વય પણ ઝેર રૂપ બને છે, તેમ કુપાત્રને આપેલી વિદ્યા લાભને બદલે નુકશાન કરે છે. વળી મૂલ ચુણા એટલે પાંચ મહાવતા તથા ઉત્તરયુણો એટલે રાત્રી લોજન વિરમણ, પિંડ વિશુદ્ધિ વગેરે બધા યુણાની હર્ષ પૂર્વક અથવા આનંદથી આરાધના કરજો. વળી પાંચ સમિતિ તથા ત્રણ યુપિ એમ આઠ પ્રવચન માતાને હંમેશાં બહુમાનથી આરાધજો. અહીં સમિતિ વગેરે ૮ યુણા ચારિત્ર રૂપી બાલકતું રક્ષણ કરવાને માતા સમાન હોલાથી અહ પ્રવચન માતા કહેલાય છે. પ્લ

ક્રોધને ક્ષાંતિગુણે તિમ નમ્રતાએ માનને, સરલતાથી કુટિલતાને તેાષ ગુણથી લોભને; વૈરાગ્યર'ગે રાગ હણુંએ પૂર્ણતા ગુણ ધારજે, કલેશહીન મન મુક્તિ છે ઇમ ચિત્તમાં અવધારજે.

સ્પષ્ટાર્થ:—હે રાજિ ! તમે કોંધને ક્ષમા ગુલ્યુને ધારીને હલ્યું એટલે નાશ કરતે અથવા કોંધ કરવાના પ્રસંગ આવે અથવા જ્યારે બીજા છવની ઉપર ગુસ્સા થઇ જાય તે વખતે સામાના અપરાધ હાય તા તેની ક્ષમા કરતે. એ પ્રમાણે ક્ષમા રાખવાથી કોંધને છતાય છે. માલ્યુસ માત્ર બૂલને પાત્ર છે એવું વિચારીને તેના ઉપર કોંધ કરશા નહિ. વળી માનને એટલે ગર્વ અથવા અભિમાનને નમ્રતા ગુલ્યી એટલે નરમાશથી છત્તે. હું બીજા કરતાં ચિદિઆતા છું, મારા જેવા કોઈ નથી એવા પ્રકારનું અભિમાન કરવું નહિ. કારલ્યુ કે અભિમાન કરનાર છવાના ગુલ્યા નાશ પામે છે. વળી કૃટિલતાને એટલે કપટ —માયા પ્રપંચને સરલતા ગુલ્યી દ્વર કરતે અથવા તા તમે કાઇની સાથે કપટ ભાવ રાખશા નહિ. કાઇને છેતરશા નહિ. પરંતુ વિચાર વાલ્યી તેમજ વર્તનમાં સરલ થતો. જેવા ભાવ હાય, તેવું એલી, ને તેવું જ વર્તન રાખજો. તથા લાભને તાય ગુલ્યી એટલે સંતાય રાખીને દ્વર કરતે. કારલ્યુ કે જ્યાં સુધી લાભ દ્વર થતો નથી ત્યાં સુધી છવને ખરી શાંતિ મળતી નથી. વળી રાગને એટલે પદાર્થીની પ્રીતિને વૈરાગ્ય ભાવથી દ્વર કરતે. કારલ્યુ કે જ્યાં સુધી રાગ દ્વર થતો નથી ત્યાં સુધી રાગ હર થતો નથી ત્યાં સુધી નિજ ગુલ્યુરમલ્યા નિર્મળ ભાવે થતી

80

નથી. તેમજ સ્વાભાવિક પૂર્ણતા ગુણને ધારણ કરતો. કહેશ વિનાનું એટલે વિષય કષાયાદિની ભાવના રૂપ આત્ધ્યાનાદિથી રહિત એવું જે મન તેજ મુક્તિ છે એવું મનમાં અવધારતો એટલે નક્કી કરતો. પહ.

દિવસચર્યા રાત્રિચર્યા પાલજે અપ્રમત્તતા, ધારજે ગુણ આઠ હિતકર આત્મગુણગણરમણતા; શુભ ભાવનાએ ભાવજે દીપાવવા નિજ સાધુતા, રાજર્ષિ ઇમ ગુરૂ દેશના અવધારતા રાજ થતા.

સ્પષ્ટાર્ધ:—દિવસ ચર્યા એટલે દિવસે કરવાની પ્રતિક્રમણાદિ તથા સ્ત્રપૌરૂષી આદિના સમુદાયરૂપ કિયા અથવા જ્ઞાનાચાર વગેરે પાંચ આચારા તેમજ રાત્રિચર્યા એટલે રાત્રે પાળવાના આચારાનું અપ્રમત્તપણે પાલન કરજો. અને હિતકારી એટલે આત્માને માક્ષ માર્ગની આરાધનામાં ટકાવનારા આઠ ગુણોને તથા આત્મ ગુણુ ગણ રમણતાને એટલે પાતાના જ્ઞાનાદિક ગુણામાં રમણ કરવા રૂપ ગુણને ધારણ કરજો. તેમજ અનિત્ય ભાવના વગેરે સારી સારી ૧૬ ભાવનાઓને ભાવજો. કારણ કે સારી ભાવનાઓ ભાવવાથી પોતાનું સાધુપણું શાેલે છે. આ પ્રમાણે ગુરૂએ વિપુલવાહન રાજપિંને દીક્ષા લીધી ત્યારે ઉપદેશ આપ્યા. ગુરૂ મહારાજના આ ઉપદેશ રાજપિંએ એકાગ્રતાથી સાંભળ્યા અને તે સાંભળીને તેઓ આનંદ પામ્યા. આ શ્લોકમાં જણાવેલા—આત્માને હિતકારી ૮ ગુણાની બીના ટૂંકમાં આ પ્રમાણે જાણવી—૧ ખાસ જરૂરી જ વિચારા કરવા—બીન જરૂરી વિભાવ દશાના વિચારાથી કર્મળંધ થાય છે, એમ સમજને અહિતના કરનાર અશુભ વિચારા નજ કરવા જોઇએ. જે વિચારાનું ભાવિ પરિણામ (ફલ) આત્મતત્ત્વને અથવા માક્ષમાર્ગને પાષે, તેવા જ વિચારા કરવા જોઇએ. અત્યાર સુધીમાં આ આત્માએ બીન જરૂરી વિચારા કરવાથી ઘણુંજ નુકશાન ભાગવ્યું છે. માટે કદાચ અશુભ વિચારા અશુભ નિમિત્તાદિના સંસર્ગથી આવી જાય, તો તરતજ સાવધાન થઇને શુભ વિચારા કરવા જોઇએ.

ર. ખાસ જરૂરી બાલવું – જેમ આરંભ સમારંભાદિ નિમિત્તે ગૃહસ્થ શ્રાવિકાને ઘણી વાર બાલવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે, તેમ મુનિવરાને હોતું નથી. કારણુંકે મુનિ જવનમાં આરંભ સમારંભાદિ કરાય જ નહી. માટે મુનિવરા જયારે અભ્યાસ કરવાનો, ધર્માપદેશ દેવાનો, કે ધાર્મિક પ્રશ્નાદિને પૂછવાનો, કે સમજાવવાનો પ્રસંગ જણાય, ત્યારે જ હિત—મિત—પ્રિય—અને સત્ય વચનો બાલે છે, ને તે સિવાયના ટાઇમમાં મૌન ધારણ કરે છે. પણ તેઓ બીન જરૂરી વાતો કે ગપ્પા ઠઠ્ઠા મશ્કરી કરતાજ નથી. જે બાલવાનું હોય, તેના ભાવિ શુભ પરિણામનો નિર્ણય કરીને જ કુશલ મુનિવરા ગાઢ કર્મ ખંધાદિથી જરૂર ખર્ચી શકે છે, ને બહુજ કર્મનિર્જરાદિ વિશિષ્ટ લાભને જરૂર પામી શકે છે, ને મોક્ષમાર્ગની આરાધના કરવા રૂપ પાતાના સાધ્ય

ખિંદુને જરૂર સાચવે છે. સમજ આત્મા શાંતિથી વિચારશે, તો જરૂર જણાશે કે-ખીન જરૂરી બાલવામાં અમૃલ્ય ટાઇમનો દુરૂપયાગ જરૂર થાય છે, ને રાગ દેષાદિ કારણાની પણ ઉત્પત્તિ થતાં માક્ષમાર્ગની આરાધનામાં પણ અનહદ નુકશાન ભાગવવું પડે છે. એમ સમજીને ખાસ કારણેજ મુનિવરા દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિની વિચારણા કરીને બાલે છે. એ ભાષા ઉપર કાળૂ રખાય, તો મુનિવરા જરૂર પ્રશાંતિમય શ્રમણ જવનરૂપી નંદનવનમાં વિચરીને નિજશુણ્રમણતા રૂપી ફૂલની સુગંધના અનુભવ કરે છે.

- 3. ખાસ જરૂરી પ્રવૃત્તિ કરવી—અહીં જે એક સ્થાનકેથી બીજે સ્થાનકે જલું, આવલું વગેરે કિયાએ તે પ્રવૃત્તિ કહેવાય. મુનિવરાએ દેવવંદન, ગુરૂવંદન, વૈયાવૃત્યાદિ ખાસ કારણે જ તેવી પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. જો તે પ્રમાણે વર્ત્ત નહી, તેા જરૂર તેઓ સંયમાદિની આરાધના પરમ ઉલ્લાસથી કરી શકતા નથી. એમ સમજને નિષ્કારણે પ્રવૃત્તિ કરવીજ નહી.
- ૪. ખાસ જરૂરી જોવું—સ્ત્રી આદિના રૂપને જોવું એ ભયંકર દુ:ખનું કારણ છે, તેવા રાગ દેષના કારણાથી દ્વર રહીને દેવ ઝુરૂ પ્રવચનાદિના દર્શન કરવામાં આત્માનું હિત જરૂર થાય છે. કારણ કે જેમણે, (અરિહંતોએ) રાગાદિ ભાવ શત્રુઓના નાશ કર્યો છે, ને જેઓ (ગુરૂમહારાજાઓ) રાગાદિનો નાશ કરનાર નિર્મળ માલ માર્ગની આરાધના પરમ ઉલ્લાસથી કરી રહ્યા છે, તથા જે અશાંતિના પરમ કારણ રાગાદિને દ્વર કરવાનો આખાદ માર્ગ ખતાવે છે. તે દેવાદિને જોવાથી તેમના શુદ્ધ સ્વરૂપનો બાધ થતાં તે માર્ગ પ્રવૃત્તિ કરનારા મુનિવરા જરૂર અરિહંતાદિ સ્વરૂપ ખને છે. એમ સમજીને હે રાજર્ષિ! તમે અશુભ રૂપને જેશા નહી. કારણકે બીન જરૂરી અશુભ રૂપાદિને જોવાથી આ આત્માએ ભૂતકાલમાં ઘણુંજ નુકશાન લેદગવ્યું.
- પ. ખાસ જરૂરી સાંભળવું—બીન જરૂરી વચનો સાંભળવાથી મનની અસ્થિરતા, રાગાદિની ઉત્પત્તિ, ઝઘડા વગેરે અનિષ્ટ પ્રસંગા ઉપસ્થિત થાય છે, ને તેથી પરિણામે ચીકણાં કર્મા બંધાય, ભવ બ્રમણાદિના દુઃખા ભાગવવા પડે માટે બીન જરૂરી શબ્દો સાંભળવા જ નહી. એટલે તે તરફ ઉપયાગ રાખવા નહી. ને જિનોપદેશાદિ સાંભળવામાં ઢીન થવું જોઇએ.
- ર જૂના વૈર ઝેર ભૂલી જવા, ને નવાં વૈર ઝેર ઉત્પન્ન કરવા નહી. દીક્ષા લીધા પ્હેલાં કાઇના પ્રત્યે વૈરભાવ રાખ્યા હાય, તે ભૂલી જવા, ને હવે પછી તેવું વૈર ન અધાય તે રીતે સાવધાન રહીને સંયમાદિની ઉલ્લાસથી આરાધના કરવી એઇએ.
- ૭ કર્મ ખંધના કારણાથી અચલું—મુનિવરા કયા કારણથી કર્યું કર્મ અંધાય છે, તે કર્મ અંધના કારણાને સમજીને લક્ષ્યમાં રાખીને કર્મ ન બંધાય, તે રીતે વિચાર કરે છે. વચના બાલે છે, તથા પ્રવૃત્તિ કરે છે. કર્મનો અંધકાલ એ સ્વાધીન કાલ છે, ને ઉદયકાલ

એ પરાધીન કાલ છે, એમ સમજીને કષાયાદિને સેવવા નહી, આ રીતે વર્તાં વાથી કર્માનાં કડવાં ફલ ભાગવવાં પડતાં નથી.

૮ જિનેશ્વર દેવના સ્વરૂપની ભાવના સહિત આત્મિક લાભાલાભનું સરવૈયું-હે રાજિષ ! આજે તમે જે નિર્મલ દર્શન જ્ઞાન સહિત સંયમની આરાધના પામ્યા છા, તેનું અંતિમ કલ એજ છે કે–પ્રભુ જિનેશ્વર દેવે જે માર્ગને આરાધી માેક્ષના અવ્યા. ખાધ સુખા મેળવ્યા, તે માર્ગને યથાર્થ સ્વરૂપે એાળખી, તેની નિરંતર ભાવના કરવા પૂર્વંક ચારિત્રને સાત્ત્વિક ભાવે આરાધી અરિહંત સ્વરૂપ અનીને સિહિ પદને પામવું. એમ વિચારીને જિનેશ્વર દેવે આરાધેલા માલમાર્ગના સ્વરૂપની નિરંતર જરૂર ચિંતવના કરવી. તથા મેં દરરાજ આત્મિક ગુણાની આરાધના કેટલી કરી ? ને પ્રમાદાદિ નિમિત્ત તેમાં વિરાધના દેાષ કયા કયા લાગ્યા છે ? તે વિચારી દેાષાને દ્વર કરી અપ્રમત્તભાવે સંચ-માદિની આરાધના કરતો. આ પ્રસંગે જે જે અંશે નિરૂપાધિક સ્વભાવે પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષમાર્ગની આરાધના થાય, તે તે અંશે (તેટલા) લાભ સમજવા. અને વિરાધનાના કષાયાદિ નિમિત્તોમાંના કાેઇ પણ નિમિત્તથી આરાધનામાં અતિકમાદિ દાેષોમાંના કાેઇ પણ દાષ લાગે, તે વિરાધના રૂપ અલાભ સમજવા. મુનિવરાએ ઉચિત સમયે વિચારલું જોઇ એ કે આજે દિવસમાં ને રાતમાં કેટલી આરાધના થઇ ને કેટલી વિરાધના થઈ? જો આત્મા આરાધનાના પંથે અપ્રમત્તભાવે વિચરતા હાય, ને વિરાધના ન થતી હાય, તા સમજવું કે આજે હું ધન્ય છું, કૃતાર્થ છું. અને જે વિરાધના થતી જણાય, તો તેના કારણા નિશ્ચિત કરીને તે દરેક કારણના પ્રસંગથી દૂર રહેવા નિરંતર સાવચેત રહેજો. આ રીતે હંમેશાં સરવેંયું કાઠનારા મુનિવરા માક્ષમાર્ગની ભારાધના સાત્ત્વિક ભાવે કરે છે. ને વિરાધનાથી જરૂર અચી શકે છે. કાપડ વગેરેના વ્હેપારીએક પણ દરરોજ લાભા-લાભત સરવૈયું કાઢી લાભનો ને તાટાના નિર્ણય કરી વિશેષ લાભ તરફ લક્ષ્ય રાખીને નુકશાન આવવાના કારણાથી અચીને વાર્ષિક લાભાદિમાં વધતાં પાતાનું જીવન સુખ શાંતિમાં ગુજારે છે. આ દર્ષાતથી સચાટ સમજાય છે કે~દરરાજ આરાધનાનું સરવૈયું કાઢવા**ની** પહિત સાધુ જીવનમાં ખહુ જ લાભદાયક છે. આ આઠે ગુણામાં આઠ પ્રવચન માતાએાનું રહસ્ય સમાએલું છે. હે રાજર્ષિ ! શુભ ભાવનાને આધારે જ આરાધના ચતી હોવાથી અનિત્યભાવના, અશરણ ભાવના વગેરે ૧૬ ભાવનાઓ પણ કુરસદે જરૂર ભાવજો. આ ભાવના શખ્દના અર્થ અને ભેદ, વગેરેનું સ્વરૂપ ટૂંકામાં આ રીતે વિચારજો-ભાવના શબ્દની વ્યુત્પત્તિ "भागते इति भाषना" આ રીતે થાય છે. જે વિચારાય તે ભાવના કહેવાય. શુભ–અશુભ વિચારા હાવાથી તેના શુભ ભાવના, અને અશુભ ભાવના એમ એ લેદા જાણવા. શુલ ભાવનાનાં ઘણાં લેદાના ૧૬ લેદામાં સમાવેશ કરીને અનિત્યભાવના વગેરેને જાણીને વારંવાર વિચારવી જોઇએ. તેજ પ્રમાણે અશુભ ભાવનાનાં ઘણાં ભેદાના કાંદપી લાવના વગેરે યાંચ ભેદામાં સમાવેશ કર્યા છે. (૧) કાંદપી ભાવના, (૨) કૈલ્બિષી ભાવના, (૩) આભિયાગિકી ભાવના, (૪) દાનવી ભાવના, (૫) સંમાહી ભાવના. આ રીતે પાંચ ભેદા જાણીને ત્યાગ કરવા લાયક છે. અશુભ ભાવનાનું સ્વરૂપ સમજીને તેથી આત્મા દ્વર રહીને પરમ શાંતિથી શુભ ભાવનાએ ભાવીને નિજ ગુણ રમણતાના અપૂર્વ આનંદ અનુભવે છે, માટે શુભ ભાવનાએ ને સમજતાં પહેલાં તે પાંચ અશુભ ભાવનાએ ને જરૂર જાણવી જોઇએ. આ મુદ્દાથી ટૂંકામાં તે પાંચ ભેદોનું સ્વરૂપ જણાવું છું:—

- ૧ કાંદપી ભાવના—શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ. આ પાંચ કામ ગુણાની વિચારણા.
- ર કૈલ્બિષી ભાવના—દ્વેષાદિ નિમિત્તે કલેશાદિ કરવાની વિચારણા.
- ૩ આભિયાગીકી ભાવના—યુદ્ધાદિની વિચારણા.
- ૪ દાનવી ભાવના (આસુરી ભાવના)-માહ મદ મત્સરાદિની વિચારણા.
- ય સંમાહી ભાવના—કુટું ખાદિમાં મમતા વગેરે પાષનારી વિચારણા.

આ પાંચ અશુભ ભાવનાઓમાં વિષય કષાયાદિને પાષનારી તમામ અશુભ ભાવનાઓનો સમાવેશ કર્યો છે એમ સમજીને ચિત્ત રૂપી જલને (પાણીને) નિર્મલ બનાવવાને માટે કતક ક્લના ચૂર્જુ જેવી શુભ ભાવનાઓ નિરંતર જરૂર ભાવતો. આ શુભ ભાવનાઓમાં એક પણ શુભ ભાવનામાં લીન ખનેલા આત્માઓ ઘણાં ચીકણાં કમેં રૂપી કાષ્ટ્રને ખાળી કેવલત્તાની થઇને સિદ્ધિ પદને પામ્યા છે, પામે છે, ને પામશે. તેથી હે રાજર્ષિ! તમે તે ૧૬ ભાવનાઓનું સ્વરૂપ ટૂંકામાં આ પ્રમાણે વિચારતો—

૧ અનિત્ય ભાવના, ૨ અશર્ણ ભાવના, ૩ સંસાર ભાવના, ૪ એકત્વ ભાવના, ૫ અન્યત્વ ભાવના, ૬ અશુચિત્વ ભાવના, ૭ આશ્રવ ભાવના, ૮ સંવરભાવના, ૯ કર્મ-નિજેશ ભાવના, ૧૦ લાેક સ્વભાવ ભાવના, ૧૧ એાધિ દુલ ભત્વ ભાવના, ૧૨ ધર્મ ભાવના સહિત તે ધર્મના કહેનાર શ્રી અરિહંત પ્રભુના સ્વરૂપની ભાવના. ૧૩ મેત્રી ભાવના, ૧૪ પ્રમાદ ભાવના, ૧૫ કર્ણા ભાવના, ૧૧ માધ્યસ્થ્ય ભાવના. આ રીતે તે ૧૬ ભાવનાનાં ન મ જાણવા. તે દરેક ભાવનાનું સ્વરૂપ ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું—

૧ અનિત્ય ભાવના—હે જવ! આ અનિત્યત્વ રૂપ (અનિત્યપણા રૂપી) રાક્ષસ જે વજ જેવા મજબૂત શરીરને ધારણ કરનારા શ્રી તીર્થકર ગણધર વગેરે લાકાત્તમ મહાપુરૂષાને તથા 33 સાગરાપમ પ્રમાણ દીર્ષ આયુષ્યવાળા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ વગેરે શ્રેષ્ઠ દેવાને પણ ગળી જાય છે, તો પછી કેળના ગર્ભની જેવા તુચ્છ (દુર્ખલ) શરીરને ધારણ કરનારા તારા જેવા જીવાને ગળી જાય, એમાં નવાઇ શી? આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્થ એ છે કેન્દ્ર સંઘયણામાં વજાર્ષભ નારાચ સંઘયણ ઉત્તમ કહ્યું છે. કારણ કે તે ખહું જ મજબૂત હાય છે. તેવા સંઘયણવાળા જીવા પણ ચાલુ ભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં માક્ષમાં કે દેવ ગતિ આદિમાં જાય છે. તેઓ પણ અહીં કાયમ રહી શક્તા નથી, તા પછી સેવાર્ત્ત (છેવડ્ઠા) જેવા હલકા સંઘયણને ધારણ કરનારા જીવા આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં દેહાદિને તજને ચાલ્યા જાય, એમાં લગાર પણ આશ્રય પામવા જેવું છેજ નહિ. સંસારી જીવ ચાર ગતિ-

માંની કાેઇ પણ ગતિમાં ચાલુ ભવના આયુષ્યની સ્થિતિ પ્રમાણે જ રહી છે. ને તે સ્થિતિ પૂરી થાય, ત્યારે તે સ્થાનનું ( ગતિનું ) જરૂર પરિવર્તન કરે છે. જ્યારે જન્મ થવાના સમયથી માંડીને જીવનના છેડા સુધી સાથે રહેલું શરીર પણ પાતાનું થતું નથી. એટલે જે શરીરના પાષણ વગેરેને માટે અનીતિ આદિ સેવીને પણ મેળવેલા ધન વગેરેના ઘણીવાર દુરૂપયાગ કર્યો, ને તે અનીતિ આદિથી ખાંધેલા કર્મોના ફલ તો પોતાને જ ભાગવવા પડશે. આવા સ્થ્લ શરીરને પણ પરભવમાં જવાના ટાઇમે કાૈઈ પણ સંસારી જીવ સાથે લઈ જતાે જ નથી. ક્ષ્પ્રત ખહુજ સૂક્ષ્મ એવા તેજસ કાર્મણ શરીરથી વીંટાયેલા જ તે (જીવ) પરભવમાં જાય છે. આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે–આ ભવમાં આંધેલા શભાશભ કર્મોને જ સાથે લઇને સંસારી જીવ પરભવમાં જાય છે. આ વખતે અજ્ઞાન માહાદિથી પાતે વ્હાલામાં વ્હાલું માનેલું તે શરીર પર-ભવમાં સાથે જતું નથી. આ જીવ તેની ઉપરના માહને લઇને માક્ષ માર્ગની આરાધના કરી શકયા નથી. માટે ક્ષણભંગુર દેહના માહ તજને માક્ષમાર્ગની આરાધના અપ્રમત્ત-લાવે કરી સિહિના સખ મેળવવામાં જ માનવ જન્મની સાર્થ કતા છે. આ જીવને ઢાંકયા કર્મોની ખબર ન હોવાથી અચાનક અશાતા વેદનીયાદિ કર્મોદયે રાગાદિની અસદા પીડા લોગવવાના ટાઇમે તે (જીવ) આ રીતે પસ્તાવા કરે છે કે—અરેરે! મેં જ્યારે શરીર નીરાેગી હતું, ત્યારે ધર્મારાધન કર્યું નહિ, ને અનેક પાપ કર્માે કરવામાં લીન અન્યાે. હવે મારૂં શું થશે ? ભવિષ્યમાં આવા પસ્તાવા કરવા ન પડે, માટે ચેતીને હે જવ! જ્યાં સુધી આ શરીર નીરાેગી (રાેગ રહિત) હાેય, જરા (ઘડપણ) થી જર્જરિત થયું ન હાય, ઇન્દ્રિયાની સ્વસ્થતા હાય, જીવનદારી નિરૂપદ્રવ હાય, ત્યાં સુધીમાં માક્ષ માર્ગની આરાધના જરૂર કરવી જોઇએ. શ્રીમરૂદેવા માતા જેવા અનંતા જીવાને અંત-મું હુર્ત્તામાં પણ કેવલજ્ઞાનને પમાડનારા ગ્યા મનુષ્ય ભવની દુર્લભતાને સમજનારા સંસારી ભવ્ય જીવાને માેક્ષ માર્ગની સાત્ત્વિક આરાધના કરવામાં પરમ વિધ્નરૂપ શરીરની મમતાની માફક વિષય સુખ પણ પરમ વિધ્ન રૂપ જ છે. તે પરમ વિધ્નથી કાયમ દૂર રહેવાની ભાવનાવાળા પુષ્યશાલી ભવ્ય જીવાએ તેના સંબંધમાં પાતાના આત્માને આ રીતે સમજાવવા જોઇએ કે-હે જવ! વિષય ભાગથી માનેલું સુખ, એ સાચું સુખ છેજ નહિ. કારણ કે તે સુખ સ્ત્રી આદિ દુર્ગીત દાયક પર સાધનાથી ઉત્પન્ન થાય છે. આવું પરાધીન સુખ નિશ્વયે ક્ષણિક જ હાય છે. એટલે તે વધારે કાલ સુધી ટકતું નથી. વળી તે સુખ વિષયની કાંક્ષા (ઇચ્છા ) રૂપ કીચડથી મેલું ખનેલું છે, ને આ સંસારમાં તે મહાભયતું કારણ છે. આ જીવ એવું જાણે છે. છતાં તે કુષ્ટ ભુદ્ધિથી પ્રેરાઇને વિષય સુખમાં જ રાચ્યા માચ્યા રહે છે. પરંતુ ડાહ્યા પુરૂષા તા તદ્દન ભય વગરના ને સ્વાધીન એવા આધ્યાત્મિક સુખ (નિજ ગુણામાં રમણતા કરવાથી પ્રાપ્ત થતા સુખ, માેક્ષ માર્ગ ની પરમ ઉલ્લાસથી આરાધના કરવાથી મળતા આત્મિકાન દના અનુભવરૂપ સુખ ) માંજ લીન ખને છે. કારણ કે તે આધ્યાત્મિક સુખ શાશ્વત છે, ને ઇંદ્રિયાના ઔત્સક્ય ( તાફાન, સ્વછં દતા ભરેલા વર્ત્તન ) થી રહિત છે. જેમ ખિલાડા

ઘરમાં પેસીને ફ્રંધ પીએ, ત્યારે તે તેને મારવા માટે લાકડી ઉગામીને ઉલેલા ઘરના માલીક તરફ નજર પણ કરતા નથી, ને લાકડીના માર સહન કરે છે. તેમ આ અજ્ઞાની મૃદ વિષયાનુરાગી જીવ પણ વિષય સુખને (વિષય સુખ રૂપી ક્ર્યને) લાેગવતાં યમ રાજાથી લગાર પણ ખ્હીતા નથી. અહીં યમ શબ્દથી આયુષ્યના છેડા સમજવા. આનું ખરૂં રહેસ્ય એ છે કે દુનિયામાં રહેનારા તમામ સંસારી જીવાને જે મરણના લય, તે માટામાં માટાે લય છે. કારણ કે સીને જવવું જ ગમે છે. મારે અચાનક મરવાનું છે. આવાં મરણના લય જેને હાેય, તેને 'વિષય' એવા શબ્દ સાંભળતાં કંપારી છટે છે. એટલે તેઓ સ્વપ્ને પણ વિષયાની વિચારણા પણ કરતા જ નથી.

ઢવે શરીરાદિની અનિત્યતાને દર્શાંત આપીને સમજાવે છે-હે જવ! શરીરનું નશ્વરપણ પવ તમાંથી નીકળેલી નદીના પૂર જેવું છે વગેરે ખીના પ્લેલાં જે વિસ્તારથી કહી છે, તેને ધ્યાનમાં રાખીને જેવા શરીરમાં માહ રાખે છે. તેને પલ્ટાવીને, તેવા માહ માલ માર્ગની આરાધના કરવામાં રાખજે. વળી હે જીવ ! તાર્ર આયુષ્ય વાયરાથી હાલતી ધજાના જેવું વિનશ્વર છે, એમ ચાક્કસ સમજજે. શરીરનું તેજ-સીઓની આંખાનું જે ઘડી ઘડીમાં ઉઘડતું, ને અંધ થવું, તેના જેવું વિનશ્વર છે. એટલે તે પણ કાયમ એક સરખું રહેતું જ નથી. એમ માંદા લોકને કે વૃદ્ધોને જોવાથી ખાત્રી થાય છે. અને આ તારી જવાની તે પણ જરૂર જવાની જ છે, કારણકે જેમ દીવાની જ્યાતના રંગ કૃછો કૃછો અદલાય છે, તેમ જુવાનીના રંગ પણ ક્ષણે ક્ષણે બદલાતા હાવાથી તે મદાન્મત્ત હાથીના ક્ષણે ક્ષણે હાલતા માટા કાનના જેવું અસ્થિર છે. માટે જુવાનીના માક્ષમાગ°ની આરાધના કરવામાં ઉપયોગ કરવા જોઈએ. તથા સ્વામીપાયું (શેઠાઈ, અધિકારિપણું) ઉંઘમાં ઉપરા ઉપરી આવતા સ્વપ્નની શ્રેણિ જેવું અસ્થિર છે, તેમજ લક્ષ્મી વીજળીના જેવી ચયલ વિનશ્વર છે. અને પુત્રાદિના પ્રેમ કાચમ એક સરખાે રહેતા નથી એમ નજરાે નજર જોઇએ છીએ. તે પ્રેમ સ્વાર્થ પૂરતા જ છે. સ્વાર્થ સર્થા પછી પ્હેલાં જેવા પ્રેમ દેખાતા જ નથી. ને રૂદન વગેરે પણ સ્વાર્થની દેારી *ત્*ટી જવાથી જ કરાય છે. માટે પુત્રાદિની ઉપર જેવા પ્રેમ રાખીએ છીએ, તેવા પ્રેમથી ધર્મારાધન કરી માેક્ષના સુખ મેળવવામાં જ માનવ-જન્મની ખરી સાથ કતા છે. હે જીવ! આ રીતે દુનિયામાં દેખાતા દેહ-સ્ત્રી ધન વગેરે તમામ પદાર્થી અનિત્યજ છે. એમ જે તારા હૃદયમાં કસાવીશ, તેા વહાલામાં વહાલી કે સારામાં સારી કાેઈ પણ વસ્તુના ( પુત્રાહિના પણ ) નાશ થતાં તને લગાર પણ દીલગીરી થશે જ નહી. કારણ કે જે વિનશ્વર છે, એટલે જે વસ્તુના સ્વભાવ જ નાશ પામવાના છે, તે ચાેગ્ય સમયે કે કાેઇ પણ કાલે નાશ પામે જ. એમાં આશ્રર્ય પામવા જેવું છેજ નહિ. પરંતુ જેમના મનમાં એમજ કસેલું છે કે આ સ્ત્રી ધન શરીર વગેરે પદાર્થી નાશ પામેજ નહિ. એવા મૂઢ છવા તા એક ઘણાં વખતની જ્ની ઘાસની ઝુંપડી નાશ પામે, તાે પણ હંમેશ રાયાજ કરે છે. તેવા મૃદ જુવાનું પણ કલ્યાણ કરવાની અખૃટ ભાવ દયાના ભાંડાર જેવા શ્રી તીર્થકર પ્રભુએ ફરમાવ્યું છે કે હે ભવ્યજીવા ! આ સ્વાર્થી સંસારમાં

કોઇ કોઇનું છેજ નહી, એટલે તમારૂં કોઇ નથી, ને તમે પણ કોઇના નથી જ. આ રીતે દીનતાના ત્યાગ કરીને દરરાજ આત્માને શીખામણ આપજો. ને સમજી લેજો કે એક મારા આત્મા જ શાધત છે, ને તે ઉત્તમ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર ગુણોને ધારણ કરનાર છે. તે સિવાયના જે બીજા તમામ પદાર્થી દેખાય છે, તે સર્વે આત્મકલ્યાણને બગાડનારા ક્ષણ લેગુર બાહ્ય પદાર્થી જ છે. એટલે તે સર્વે પદાર્થી દુ:ખના જ કારણ છે એમ સમજી લેજો.

યાદ રાખંજો કે સંજોગના નિમિત્તેજ એટલે અનિત્ય પદાર્થીના ખાટા માહને લઈને જ આ તમામ જીવા દુઃખની પરંપરા લાગવી રહ્યા છે. માટે તમે લાગ તૃષ્ણાના ત્યાગ કરજો, ને હંમેશાં શુદ્ધ ચિંત મમતાના નાશ કરાવવામાં અસાધારણ કારણ એવી આ અનિત્ય લાવનાને લાવજો. અહીં આરીસા લુવનમાં અનિત્ય લાવના લાવતાં કેવલ જ્ઞાનને પામેલા શ્રી લરત ચક્રવર્તીનું દર્શાંત શ્રીભાવના કલ્પલતા વગેરે શ્રંથામાં વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. તે વારંવાર વિચારનું જોઇએ.

ર. અશર્ણુ લાવના—આ જીવ અશાતા વેદનીયાદિ કર્મોના અચાનક ઉદય ઘાય, ત્યારે ઘણી આધિ વ્યાધિની પીડા રીબાઈ રીબાઈને લાગવે છે. તે વખતે ત્યાં તેના માતા, પિતા, લાઈ, દીકરા, સ્ત્રી વગેરે પણ હાજર હાય છે. ને નજરા નજર તેની દયામણી દુઃખમય પરિસ્થિતિને જુએ છે. છતાં તે હાજર રહેલામાંના કાઈ પણ આત્મા તેનું દુઃખ વહેંચીને લઇ શકતા નથી. જયારે તેનું મરણ નજીક આવે, ત્યારે શરણ વિનાના તે જીવ રાતાં રાતાં અહીંના તમામ સગાં સંબંધ, ધન, દેઢ વગેરેને તજીને બાંધેલાં આયુષ્ય કર્મને અનુસારે ચાર ગતિમાંથી કાઇ પણ ગતિમાં જાય છે. શ્રી જિનલાધિત ધર્મનું જ જે શરણું, તજ સાચું શરણું છે. આ ધર્મનું શરણું જેણું સ્વીકાર્યુ નથી, તે જીવ શરણુ રહિત કહેવાય છે. અને જે જેવા ન્યાય શાસ્ત્રાદિને જાણું છે, તથા જેએ! મંત્ર તંત્રની પ્રક્રિયાના, ને જયોતિય શાસ્ત્રાના જાણકાર છે, તેઓ પણ ત્રણ લે!કના સંસારી જીવાને હણવામાં હોશિયાર એવા યમરાજાને હરાવવાને સમર્થ થઇ શકતા નથી.

તથા જે ઇંદ્ર ચકી વાસુદેવાદિની આનુખાનુ શસ્ત્રધારી મહાસુલટા વીંટાએલા છે, ને સેંકડા મેદાન્મત્ત હાથીઓ આડા ઉલા રહેલા હાવાથી જેમની પાસે જવું પણ બહુજ મુરકેલી લરેલું છે, તેવા મહાસમર્થ ઇંદ્ર વગેરે સંસારી છવા પણ મહાસુલટ હાથી વગેરેની મદદ છતાં પણ આવતા મરણને રાેકા શકતા નથી. આ રીતે છવાને પાતાના માનેલા પદાર્થમાંથી કાેઈ પણ પદાર્થ મરણથી બચાવી શકતું નથી. માટે તેઓ અશરણ કહેવાય છે. વળી જેઓ લગાર પણ તકલીફ લાેગવ્યા વિના મેરૂ પર્વતને દંડ જેવા કરવાને ને પૃથ્વીને છત્ર જેવી બનાવવાને સમર્થ છે, તેવા શ્રી તિર્થંકર દેવા પણ મરણને રાેકા શકતા નથી. એટલે તેમનું જવન પણ આયુષ્ય કમેની સ્થિતિને આધીન જ હાેય છે. એટલે તેવા મહાસમર્થ આત્માઓ પણ આયુષ્ય નિર્ધા શકતા નથી. જે જેના નાયક હાય,

તેના જન્મ નક્ષત્રમાં ભસ્મશ્રહની છાયા પડે, તેા તેણે પ્રવત્તાવેલા કાર્યમાં જરૂર વિધ્ન આવ્યા વિના રહેજ નહી. તે પ્રખલ પુષ્યશાલી મહાપુરૂષના અભાવમાં તેવું ખેને, પણ તેની હયાતિમાં તેના પુષ્યના પ્રભાવે તેવું વિધ્ન આવેજ નહી. આવી સચાટ હકીકતને અવધિજ્ઞાનથી જાણનારા શક્રેન્દ્રે પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવને થાડું આયુષ્ય વધારવાની વિનંતિ કરી. તેના જવાબમાં પ્રભુએ એજ જણાવ્યું કે અમારા જેવા તીર્ધકરા પણ આયુષ્યને વધારવાને સમર્થ નથી. કારણ કે તેના તેવા (વધવાના) સ્વભાવ છેજ નહી. માટે દરેક જીવને મરવાના ભય એક સરખાજ રહ્યો છે. આ બાબતમાં એક દર્શાંત સમજવા જેવું છે. તે ટ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું—રાજાએ એક લયંકર શુન્હા કરનાર માણસને કાંસીના હુકમ ક્**રમા**વ્યાે. ત્યાં કંચેરીમાં બેઠેલા ઘણાં દયાળુ જીવાની ભાવના તેને અચાવવાની થઇ, તેથી તેમણે રાજાને વિનંતિ કરી કે-હે રાજન્! આપ મહાદયાળુ છા. કૃપા કરીને આ માણુસને કાંસીએ ચઢાવીને મારવાના હુકમ કરમાવ્યા છે, તે રદ કરાે. રાજાએ શરૂઆતમાં તા તેમ કરવાની ના કહી. પણ ખહુજ વિન તિ કરવાથી છેવટે રાજાએ ક્રુવમાવ્યું કે–જો ગ્યા ભયંકર શુન્હા કરનાર માણસ કસા કસ કાંઠા સુધી ભરેલી તેલની તપેલી ઉપાડીને બજારમાં તેમાંથી એક પણ ટીપુ નીચ ન પડે, તેમ ફરીને અહીં આવે, તોજ કાંસીના હુકમ રદ કરીશ. તે માણુસ તેજ પ્રમાણે કરીને રાજાની પાસે આવ્યા, ને તેમ કરવાથી તે ખચી ગયા. આ દર્શાતમાંથી સમજવાનું એ છે કે--આ માણસે મરણથી અચવા માટે જેવી તીવ કાળજી રાખીને તપેલીમાંથી એક અંદ પણ પડવા દીધું નહી, તેવી કાળજી રાખીને આપણે સ્ત્રી આદિના ઝાંઝવાના નીર જેવા ખાટા માહમાં ન ક્સાઇએ, ને પરમ ઉલ્લાસથી માલ માર્ગને આરાધીએ, તાે જરૂર મર**ણના** ભય વિનાના સિદ્ધ સ્થાનને અલ્પ કાળમાંજ પાર્મી શકીએ. જેના હૃદયમાં આવી નિર્માલ ભાવના કરોા કસ ભરેલી છે એવા એક રાજકુંવરને જ્ઞાન દર્ષ્ટિથી જણાયું કે–આ હું આંખની તીવ વેદના લાેગવું છું. તેને સ્ત્રી આદિ કે ઔષધાદિ કાઇ પણ મટાડી શકે તેમ જણાતું નથી. મને ખાત્રી થઇ કે–સંસારમાં કાઈ કાેઇનું શરણ (દુઃખમાંથી અચાવનાર) છેજ નહી. હવે કદાચ મારા ભાગ્યાદયે આ વેદના શાંત થઇ જાય, તાે સવારે જરૂર 😸 દીક્ષા લઇશ. આ રીતે વિચારતાં ઉંઘ આવતાં વેદના શાંત થઈ ગઇ. ને સવારે તેણે માતપિતાની આજ્ઞા લઇને દીક્ષા લીધી. તે 'અનાથી મુનિ' નામે ઓળખાયા. તેમણે સંયમને સાધીને આત્મહિત સા<sup>દ</sup>યું. અશરણ ભાવનાના પ્રસંગે બહુજ દુંકામાં જણાવેલું આ દર્દાંત જો કે તે વખતનું નથી, તેા પણ અશરણ ભાવનાને પાષનારૂં હોવાથીજ જણાવ્યું છે. ખરી રીતે શરણ તરીકે માનવા લાયક અરિહાત સિદ્ધ અને જિનધર્મ જ છે. કારણ કે 'જેનાથી સાચું અને સ્થિર સુખ મળે, તેજ શરણ કહેવાય.' શ્રી અરિહાંત વગેરેની આરાધના કરવાથી તેવું સુખ જરૂર મળે છે. હે જીવ! સ્ત્રી આદિના ખાટા માહને નાશ કરનારી આ અશરણ ભાવનાને તું દરરાજ ભાવજે. એથી તારા આત્મા પરમ શાંતિથી માેક્ષ માર્ગની આરાધના કરીને જરૂર સિદ્ધિપદને પામશે.

3. સંસાર ભાવના—સંસરણ એટલે ભટકવું કે કરવું, તેનું નામ 'સંસાર ' કહેવાય. આમ કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે-કર્માનુસારે સંસારી જીવ એક ગતિમાંથી બીજ ગતિમાં જય, તે જવાનું નામજ સંસાર કહેવાય. સિદ્ધોને કર્મા નથી, તેથી તેમને સંસાર (એક ગતિમાંથી બીજ ગતિમાં જવા રૂપ) હાય જ નહિ. જેમ લીં બહાના અહમાં ઉત્પન્ન થયેલા કીડા તે (લીં બહા) કહવા છતાં તેને તે અજ્ઞાનાદિ કારણે મીઠા માને છે, તેમ આ જ્ઞાનાદિથી ઘેરાયેલા સંસારી જીવ સંસાર અપાર દુઃ ખથી ભરેલા છે છતાં તેમાં તે સુખ માનીને રખડી રહ્યો છે.

તથા જેમ મસાણીયા લાડવામાં એલચીના સ્વાદ ન હોય, તેમ સંસારમાં ખરી સુખ શાંતિના લગાર પણ સ્વાદ છેજ નહિ. ઘણાં શહેર વગેરેમાં એવા રિવાજ હેત્ય છે કે કાેઇ મરી જાય, ત્યારે કુતરાને તુ–તુ કહીને લેગાં કરી લાકડશી ( લાકડાના જેવા સ્વાદ વગરના ) લાડવા નાંખે છે. તે મસાણીઆ લાડવા કહેવાય છે. તે ખીજા સારા (સ્વાદિષ્ટ) લાડવાની અપૈક્ષાએ તદ્દન સ્વાદ વગરના હાય છે. કારણ કે તે ઘણું એાછું ઘી વગેરે નાંખીને ખનાવાય છે. માટે અહીં વાંસારનું સ્વરૂપ સમજાવવાને માટે મસાણીયા લાડવાનું દર્શાત આપ્યું છે. આ સંસાર થીએટરના જેવા છે ને તેમાં રહેલા સંસારી જીવા નટ જેવા છે. નૃત્ય કલાના સારામાં સારા જાણકાર, ને દરેક નટને નૃત્ય કલા શીખવનાર તમામ નટોના એક ઉપરી નટ હાેય છે, તે નાયક કહેવાય છે. સંસારમાં આ નાયકના જેવા આઠ કર્મા રહ્યા છે. જેમ નાયકના કહ્યા પ્રમાણે નટે! નાચ કરે છે, તેમ સંસારી છવા કરેલા કર્મને અનુસારે દેવ મનુષ્ય તિર્થય વગેરે સ્વરૂપે નાચ કરી રહ્યા છે. એટલે એક ગતિમાં ને અનેક ગતિમાં પણ વિવિધ રૂપે પરિભ્રમણ કરે છે. તે આ રીતે-મનુષ્યામાં પાંચુ કાઈ મનુષ્ય બહુ જ સાદી છુદ્ધિવાલા હાય છે, તા કાઈ મનુષ્ય જડ છુદ્ધિવાળા દેખાય છે, ૧ લક્ષ્મીવાળા, ને નિર્ધન, ૨ સુખી, ને દુઃખી ૩ નીરાગી, ને રાગી. ૪ સુંદર આકૃતિ (દેખાવ) વાળા, ને બેડાેળ આકૃતિવાળા. ૫ શેઠ કે નેાકર. ૫ વ્હાલા કે અળખામણા ૭ રાજા કે પ્રજા. ૮ દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ, નારક. આ જણાવેલા સ્વ-રૂપામાંના કાઈપણ સ્વરૂપ સંસાર રૂપી થીએટરમાં સંસારી જીવા નાચી રહ્યા છે. એટલે કેટલાએક મનુષ્યા મહારંભાદિ કારણાને સેવવાથી જ્યાં ઘણા અંધકાર હાવાથી રસ્તાએ! પણ દેખાતા નથી એવા નરક સ્થાનામાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં તેમને પરમાધામીઓ શરીરનું છેદન લેદન બાળવું વગેરેમાંના કાઈ પણ પ્રકારે એવા તીવ દુ:ખાે ઉપજાવે છે, કે તે દુઃખાને કહેતાં પ્રદ્યા (મહાજ્ઞાની) પણ થાકી જાય. ને કેટલાએક જીવા કપટ, ખીજાને દુ:ખ દેવું, વગેરેમાંના કાઈપણ કારણથી જ્યારે તિયંચ ગતિમાં જાય છે, ત્યાં પણ સિંહ વાઘ હાથી હરણુ અળદ બાકડા વરૂ વગેરે સ્વરૂપે ભૂખ તરસ વધ અધન (પાંજરામાં પૂરાવું, વગેરે) તાડન તર્જના, વાહનાદિમાં જોડાવવું, વગેરે જે દુઃખા સહન કરે છે, તેને કહેવાને કાઈ પણ સમર્થ નથી. તથા દાનરૂચિ આદિકારણાથી મતુષ્ય ગતિને પામેલા મનુષ્યામાં પણ અનાર્ય મનુષ્યાને ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય સેબ્ય-અસેબ્યના વિવેક લગાર

પછ્યું હાતો નથી. ને લાજ, શરમ, દયા વગેરે પણુ હાતા નથી. તેથી તેઓ હંમેશાં મહારંભાદિ કરવામાં જ લીન બનીને ઘણાં ચીકણાં કર્મા બાંધે છે કે જેથી તેમને કરી પણુ ઘણાં આકરાં દુ:ખા ભાગવવાં જ પડે છે. તેમજ આર્ય દેશમાં જન્મેલા ક્ષત્રિય બ્રાહ્મણુ વગેરે આર્ય મનુષ્યા પણુ અજ્ઞાન નિર્ધાનપણું, દોર્ભાગ્ય, વ્યસન, વિવિધ રાગ, બીજાના હુકમ સ્વીકારવા, અપમાન અવજ્ઞાદિને સહન કરવા, વગેરે પ્રકારામાંના કાઇ પણુ પ્રકારે એવાં તીવ દુ:ખા સહન કરે છે કે જે દુ:ખા ઘણાં લાંબા કાલે પણુ કહી શકાય નહી.

### ા જન્મ કાલની વેદના ા

એક માલુસ કેળના ગર્લ જેવી કામળ કાયાવાળા ભરજીવાન ને સુખી છે. તેની કાયાના રામે રામે અગ્નિમાં તપાવેલી લાલચાળ સાથા લોકવાથી તેને જે દુઃખ સહન કરવું પડે, તેનાથી આઠગુલું આકરૂં દુઃખ સ્ત્રીના ગર્લમાં રહેલા જીવને હાય છે. ને તેનાથી અનંત ગુલું દુઃખ જ્યારે જીવ જન્મે, ત્યારે હાય છે.

સંસારી છવને બચપહુમાં મૂત્ર, વિષ્ઠા, ધૂળમાં આળાંડવું, અજ્ઞાન, પરાધીનતા વગેરે દુઃખા ભાગવવાં પહે છે, ને જુવાનીમાં ધનને કમાવવું, માતાપિતા વગેરેના વિરહ (મરદ્યુ, અભાવ), અનિષ્ઠ રાગ, દ્રવ્ય નાશાદિની આકરી પીડા ભાગવવી પહે છે, તથા ઘડપણમાં શરીરમાં ધૂજારા થાય, આંખમાં ઝાંખાશ, ધાસ દમ વગેરેના નિમિત્તે અશાંતિ ભાગવવી પહે છે. આ રીતે બાલ્યાદિ ત્રણે અવસ્થાએમ આકરા દુઃખાંથી જ ભરેલી છે. હવે તમે કહા કે જેમાં આ છવ સુખે રહી શકે, એવી અવસ્થા કંઇ છે? જવાબમાં એજ સમજવું કે—ચાંથી અવસ્થા છે જ નહી. તથા કેટલાએક છવા સમ્યકત્વ, સંચમાદિની આરાધના કરીને દેવગતિમાં જાય છે. ત્યાં પણુ શાક, ખેદ, અદેખાઇ, ભય, ઓછી ઋદિવાળાપણું, ઇચ્ચાં, ભોગ તૃષ્ણા વગેરેની વેદનાથી પીડાએલા ન દીનતાને ધારણુ કરનારા દેવા બહુજ કહેશ ભોગવતાં ભોગવતાં પાતાનું લાંસું આયુષ્ય પૂર્ં કરે છે. આ રીતે સંસાર ભાવના ભાવવાથી સંસાર ઉપરના મોહ દ્વર થતાં જરૂર વૈરાગ્યભાવ પ્રકટે છે. માટે હે ભવ્ય જવા ! તમે વૈરાગ્ય રૂપી વેલડીને સિંચવા માટે અમૃતની વૃષ્ટિ જેવી આ સંસાર ભાવનાનો નિરંતર ભાવજો. તથી કાયમ વૈરાગ્ય ભાવ ટકાવશા, ને માક્ષમાર્ગની આરાધના પણુ પરમ શાંતિથી કરી જરૂર મોક્ષના અવ્યાબાધ સુખા ભાવ છો.

૪. એકત્વભાવના—આ છવ અહીં એકલો જ જન્મ્યાં છે, ને મરતી વખતે તે દુઃખી જીવ એકલો જ મરણ પામે છે, તથા એકલો જ કર્મ બંધ કરે છે, ને તે બાંધેલા કર્મોના ફ્લોને પણ એકલો જ ભોગવે છે. તેમજ આ જીવ ઘણાં મહારંભાદિના દુઃખા વેઠીને જે ધન મેળવે છે, તેને જો કે પુત્રાદિ ભેગા મળીને ભોગવે છે ખરા, પણ તે અશુભાદિ કર્મો રૂપે નરકાદિમાં તા આ જવ એકલા જ જઇને ઘણાં દુઃખા ભોગવે છે. પરંતુ ધનને ભોગવનારા પુત્ર વગેરમાંથી કાઈ પણ તેની સાથે દુઃખમાં ભાગ લેવા જતું

नथी. वणी के आ छव के शरीरना पेषिष अने रक्षणाहि निभित्त हीनताने धारण करी यारे हिशामां लटके छे, ने धर्माराधन पण करता नथी, तथा पेताना अतिशय हितकारी छवाने पण हंगे छे, तेमक न्यायमार्ग ने पण भूदी अय छे. के आ शरीर पण पर-भवमां कता आ छवनी साथ कतुं नथी. ते। पछी तमे कहें। के आ शरीरने क्ष्रं रीते महहगार मानी शक्षाय १ कहेंवानुं तात्पर्य अ छे के-शरीर परने। के माह छे, ते भे। हे छे, ते भे। हे छे. तेने तळने तेनाथी माक्षमार्गनी आराधना करवामांक हेहनी सार्थ का की की तमारे। हे अवस अतहणियाक छे. स्वार्थ हेशे ते। तेओ तमारे। कहर भाव पृष्ठशे. पण स्वार्थ सर्थी पछी ते। तमारा सामुं पण केशे नही. अम सम्छने मेश्र मेजववामां भरा महहगार कैनधर्मनी परम इद्धासथी आराधना करी सिद्धिन। सुभने मेजवकी.

- પ. અન્યત્વ ભાવના—આ છવ પરભવમાં જતી વખતે અતિ પ્રિય આ શરીરને પણ તછને શુભાશુભ ગતિમાં જાય છે, તો પછી પુત્રાદિની તો વાતજ શી ? એટલે અહીં થી જતી વખતે એકલાજ છવ પરભવમાં જાય છે. આથી સાબીત થાય છે કે-શરીરાદિનું સ્વરૂપ ને આત્માનું સ્વરૂપ જીદું જીદું છે. માટે શરીર વગેરેથી આત્મા અન્ય છે, ને આત્માથી શરીરાદિ પદાર્થી અન્ય છે. એમ સમજને હે જવ! તારા શરીરે સુખડ ચાપડનાર માણસની ઉપર રાગ કરીશ નહીં ને લાકડી વગેરેથી તાડનાદિ કરનાર માણસની ઉપર લેવ પણ કરીશ નહીં. અનિની ઉપર સમતા ભાવ રાખજે. અને ધનાદિને પાયનાર માણસની ઉપર તથા તેને હરનાર માણસની ઉપર પણ જરૂર સમતા ભાવ રાખજે. આ રીતે સ્વપર પદાર્થોને યથાર્થ રીતે એમળખનાર ભવ્ય જવને તમામ પર પદાર્થીના નાશ થતાં પણ લગાર પણ દીલગીરી થતી નથી, તે તો એમજ સમજે છે કે-જવાના સ્વભાવવાળા પર પદાર્થી જાય જ એમાં નવાઈ શી ? એ જાય એમાં મારૂં કંઇ પણ જતું નથી. જે મારૂં છે, તે હું જાણું છું ને તે મારી પાસે જ છે, ને તે સમ્યકત્વાદિ ત્રણે ગુણે કાયમ રહેવાના સ્વભાવવાળાજ છે. હવે હું માલમાર્ગને આરાધી સિદ્ધસ્વરૂપને જરૂર પ્રક્ર કરીશ.
- દ. અશુચિત્વ ભાવના -હે છવ! જેમ લવણ (મીઠા)ની ખાલુમાં મીઠાં સાકર જેવા સ્વાદિષ્ટ પદાર્થી નાંખીએ, તાે તે નાંખેલા સ્વાદિષ્ટ પદાર્થી પણ ખારા ખારા થઈ જાય છે, તેમ અશુચિ પદાર્થીથી ભરેલી આ કાચામાં નાંખેલા સારા પવિત્ર પદાર્થી પણ દુર્ગંધ મારે તેવા અશુચિ થઈ જાય છે. માટે આ શરીર અશુચિ છે. એટલે વિષ્ઠા મૃત્ર વગેરે ખરાબ પદાર્થીથી ભરેલું છે એમ સમજજે. ॥ ૧ ॥

### ા ઔદારિક શરીરની રચના ॥

માતાના ગર્ભમાં આવીને આ જીવ પિતાના શુક્ર અને માતાના લાેહીના સંયાેગ થતાંની સાથે શરીર અનાવવાની શરૂઆત કરે છે. અનુક્રમે (૧) રસવિભાગ, ને ખળ વિભાગ (૨) રસ વિભાગમાંથી ઇંદ્રિયાદિનું અનાવવું વગેરે પદ્ધતિએ અંતે મનઃપર્યાપ્તિથી મનની રચના થાય, ત્યારે સંપૂર્ણ અનેલું તે શરીર જરાયુથી વીંટાયેલું હોય છે, ને અનુક્રમે તે માતાએ ખાધેલા આહારાદિને ખાઇને વધવા માંડે છે. એટલે શરીર માહું ખને છે. તેથી દુર્ગ ધમય, અપવિત્ર અને ઝરતી રૂધિરાદિ ધાતુએાથી ભરેલું, તથા કરમીયા રાગ ગંડાળા વગેરેનું ઘર કહેવાય છે. આવા ઘણાં મલિન પદાર્થાથી ભરેલા શરીરને કાઇ પણ સમજુ માણસ પવિત્ર છે, એમ બાલેજ નહી. ારા ખાધેલા સ્વાદિષ્ટ સુગંધિદાર લાડવા, દ્ભુધ, દહીં, શેલડીના રસ, ધરાખ, ઘેબર, કેરીના રસ વગેરે પણ જે શરીરમાં ભળતાંની સાથેજ દુર્ગંધમય મળરૂપ થઇ જાય છે. આ રીતે અપવિત્ર એવા શરીરને પણ માહી જીવા પવિત્ર માને છે એ બહુજ શાચનીય છે. ાાગા આ ત્રણ શ્લાકાથી શરીરની અંદરના ભાગની અપવિત્રતા જણાવીને હવે શરીરની હહારના ભાગાની અપવિત્રતા જણાવે છે:--આ શરીરની કાંતિ જોઇને મુંઝાએલા હે અહિમું ખ આત્માઓ! તમે ન્હાતી વખતે આ શરીરને સેંકડા ઘડાતું પાણી નાંખીને સાક કરશા, તા પણ તે સકાઇ (ચાપ્ખાશ) લાંબા ટાઇમ સુધી રહેતીજ નથી. અને શરીરની ઉપર સુખડ બરાશ વગેરે ચાપડશા. તા પણ તે અધા સુગંધિ પદાર્થી પરસેવા મળ વગેરેની સાથે ભળતાં ચાડીવારમાં અગડી જાય છે એટલે શરીરના સંખંધથી દુર્ગ ધ મારે છે. કહેવત છે કે-" જેવા સંગ, તેવા રંગ " સારાના સંગે સારા ખને, ને ખૂરાના સંગે ખૂરા ખને. આ કહેવતને અનુસારે પણ સમજાય છે કે--- આ શરીર વિષ્ઠાની કાેઠી જેવું છે. તેથી પહાર ને અંદર અપવિત્ર જ છે. તેને સુગંધિ પદાર્થી ચાપડીને સુગંધમય ખનાવીએ, તાે પણ તે સુગંધિ લાંબા કાળ સુધી ટકતી નથી. ૧૪ કે ભવ્ય છવા! તમે સમનનુ ગણાતા એવા માહવાસિત જીવાની પણ વિપર્યાસ ભાવના (જે પદાર્થનું જેવું સ્વરૂપ હાેય, તેથી ઉલ્ટી વિચારણા) તો ન્યુએન કે જે પદાર્થી દશે દિશાઓમાં રહેલા પદાર્થીને પણ પાતાની સુગંધિથી સુગાંધમથ ખનાવે છે, તેવા સુખડ ખરાસ વગેરે પદાર્થી પણ જે શરીરના સ્પર્શ માત્રથી પણ દુગંધમય મલિન અને છે. તેવા શરીરને પણ તે કહેવાતા સમન્નુ છતાં પણ માહ-વાસનાથી ઘેરાયેલા ને યથાર્થ જ્ઞાન વિનાના જીવા પવિત્ર માને છે. પણ જે અપવિત્ર જ છે તે શરીર કાેઇ પણ ઉપાયે પવિત્ર બનીશકે જ નહિ. માટે તેના માહ તજીને માક્ષમાર્ગની આરાધના કરીને મુક્તિના સુખા મેળવવામાં જ માનવ જન્મની ખરી સાર્થકતા છે. એમ વાર વાર વિચારનો

છ. આશ્રવ લાવના—જેનાથી કર્મા આવે એટલે આ આતમાને કર્મો અંધાય તે આશ્રવ કહેવાય. ૧ પાંચે ઇન્દ્રિયાની સ્વચ્છંદી પ્રવૃત્તિ, ૨ કષાયનો સંગ, ૩ વત વિનાનું જીવન, ૪ મન વચન કાયાના વિવિધ ત્યાપારા, ૫ કાચિકી વગેરે ૨૫ કિયાઓ. આ બધા આશ્રવા કહેવાય. જે પુષ્યશાલી ભવ્ય જીવા જગતના તમામ જીવાની ઉપર મૈત્રીભાવ રાખે છે, ને પાતાથી ગુણાધિક પુરૂષાને જોઇને રાજી થાય છે, તથા અવિનીત જીવાને જોઇને મધ્યસ્થપણું (રાગ દેષ રહિતપણું) ધારણ કરે છે, તેમજ બીજા દુ:ખી

જીવાની ઉપર દયાભાવ રાખી તેમના દુઃખા દ્રર કરવા પ્રયત્ન કરે છે, તેઓ ખેતાલીશ પ્રકારે શુલ કમાને બાંધે છે. તે બે તાલીશ પ્રકારા આ પ્રમાણે જાણવા—સાતા વેદનીય, ઉંચગાત્ર, મનુષ્ય દ્વિક (મનુષ્યગતિ, મનુષ્યાનુપૂર્વા), દેવદિક (દેવગતિ, દેવાનુપૂર્વા), પંચેન્દ્રિય જાતિ, ઔદારિક શરીરાદિ પાંચે શરીરા, પહેલા ત્રણ શરીરાના અંગાપાંગા, વજ્ય લ નારાચ સંઘયણ, સમચતુરસ સંસ્થાન, શુલ વર્ણ ગાંધ રસ સ્પર્શો, અગુરૂલઘુ નામ કર્મ, પરા- ઘાત નામ કર્મ, ઉચ્છવાસ નામ કર્મ, આતપ નામ કર્મ, ઉદ્યોત નામ કર્મ, શુલવિહાયો ગતિ, નિર્માણ નામ કર્મ, ત્રસદશક (ત્રસ—બાદર—પર્યાપ્ત-પ્રત્યેક—સ્થિર—શુલ—સૌલાગ્ય—સુસ્વર—આદેય—જશ નામકર્મ) સુરાયુ, મનુષ્યાયુ, તિર્યંચાયુ, જિન નામ કર્મ—આ ખેતાલીશ લેદે શુલ કર્મ બંધાય છે.૧–૨–૩.

आर्त्तध्यान, रीद्रध्यान, भिश्यात्व, अविरति, विषय, अषायनी सावनाथी के तेमांना કાેઇ પણ કારણને સેવવાથી ખ્યાશી પ્રકારે અશુભ કર્માે ખંધાય છે. તે નરકત્રિક, અશાતા વેદનીય, નીચ ગાત્ર, સ્થાવર દશક, તિર્થચિદ્રિક, એકેન્દ્રિય જાતિ આદિ ૪ જાતિઓ, પહેલા સંઘયણ અને પહેલા સંસ્થાન વિનાના પાંચ સંઘયણા, ને પાંચ સંસ્થાનો, અશુભ વર્ણીદ ૪, અશુભવિદ્વાયા ગતિ વગેરે ખ્યાશી ભેંદા નવતત્ત્વ વિસ્તારાથથી જાણવા. ॥ ૪ ॥ સર્વજ્ઞ શ્રી અરિહંત પ્રભુ, તેમના સિદ્ધાંતા, અને શ્રી સંઘના ગુણાની પ્રશંસા કરવાથી, ને સામાને હિતકારી પ્રમાણાપેત સાચા વચના બાલવાથી શાતાવેદનીય વગેરે શુલકર્મા અધાય છે, તથા તેનાથી વિપરીત ભાવનાથી એટલે દેવ ગુરૂ ધમ અને શ્રી સંઘની નિંદા કરવાથી, ને ઉન્માગે (અવળા માગે, દુર્ગતિમાં) લઇ જનારી દેશના દેવાથી અશાતા વેદનીયાદિ અશુભ કર્મા ખંધાય છે. ાપ-દાા શ્રી અરિહ તદેવ, ગુરૂ, તથા તપસ્વી મુનિવરાની ભક્તિ કરવાથી ને મનાગુપ્તિ આદિ ત્રણ ગુપ્તિ અને પાંચ સમિતિની આરાધના કરવાથી શાતાવેદ-નીયાદિ શુભ કર્મા ખંધાય છે. તે છા તથા હિંસા–જારૂ <mark>વચન–ચારી–પરસ્ત</mark>ી ગમન–માંસ ભક્ષણ, દારૂનું પીવું, વગેરે પાપ સ્થાનકાને સેવવાથી અશાતા વેદનીયાદિ અશભ કર્મા ખંધાય છે. 11/211 જે ભવ્ય જીવા આ રીતે નિર્મલ ચિત્તે દરરાજ આશ્રવ ભાવનાને ભાવે છે, તેમનું મન ઘણાં દુ:ખાને આપનાર અશુભ આશ્રવાથી ખસીને તમામ દુ:ખરૂપી દાવાનલને શમાવવાને માટે મેઘ જેવા, અને માક્ષના ઉત્તમ સ્થિર અને નિત્ય સુખાને આપનાર એવા શુભાશ્રવાને સેવવામાં બહુ જ લીન બને છે.

૮. માંવર લાવના—પૂર્વે જણાવેલા આશ્રવાને જે રાકવા, તે સંવર કહેવાય. તેના ૧. સર્વ સંવર, ૨. ને દેશસંવર એમ છે ભેદા જાણવા. ાા ૧ ાા પરમ પૂજ્ય અયાગી કેવલી ભગવંતાને જ સર્વસંવર (પૂરેપૂરા સંવરભાવ) હાય છે, એક છે વગેરે આશ્રવાને રાકનારા જીવાને દેશસંવર હાય છે. તે ખંને ભેદાના પણ દ્રવ્ય સંવર ને ભાવસંવર. આ રીતે છે પ્રભેદા જાણવા. સંસારી જીવા પૂર્વે જણાવેલા આશ્રવા દારા જે કમાને પ્રહળ કરે છે, તેનું જે ખંધ થવું, એટલે એ આવતા કમોનું સર્વથા કે દેશથી જે રાકાવું, તે દ્રવ્યસંવર કહેવાય. અને સંસારના કારણભૂત ક્રિયાઓના જે ત્યાગ કરવા, તે ભાવસંવર

4

કહેવાય. ॥ ર-૩-૪ ॥ ખુદિમાન ભવ્ય છવાએ મિશ્યાત્વાદિ આશ્રવાને રાકવા માટે તેના વિરાધિ ઉપાયા જરૂર સેવવા જોઇએ. ॥ ૫ ॥ નિર્મલ દર્શન ગુણની સેવનાથી મિશ્યાત્વના નિરાધ થઇ શકે છે, ને ધમ'ધ્યાનાદિ શુભ ધ્યાનને ધ્યાવવાથી અશુભ આત્ત'ધ્યાન રીદ્ર-ધ્યાનનો નિરાધ કરાય છે. ॥ ६ ॥ ક્ષમાથી કોધને, ને નમ્રતા ગુણથી માનને છતાય છે, તથા સરલતાથી માયાને, અને સંતાષ ગુણથી લાભને છતાય છે. ॥છા હે ભવ્ય છવા, તમે ઇષ્ટ કે અનિષ્ટ શબ્દાદિ વિષયાને છેર કરતાં પણ વધારે દુઃખના કારણા માનીને ઇષ્ટ શબ્દાદિ વિષયોમાં રાગ કરશા નહી, અનિષ્ટ શબ્દાદિ વિષયોમાં દેષ પણ કરશા નહી, આ રીતે સંવર ભાવનાને નિરંતર ભાવનારા ભવ્ય છવા માહ્યની લદ્દમીને કે સ્વગંની લદ્દમીને જરૂર વશ કરે છે.

૯. નિજરાભાવના:— સંસારમાં રખડાવનારી કર્મની શ્રે શિના ( જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોના) ધીમે ધીમે કે અમુક અંશે જે ક્ષય થાય, તે નિજરા કહેવાય. તેના (૧) સકામ નિજરા, (૨) અકામનિજરા આવા છે ભેદ કદ્યા છે. ા ૧ ા સાધુઓને સકામનિજરા હાય છે. જેમ કેરી સ્વભાવે પણ પાકી થઇ જાય છે, ને ઘાસમાં નાંખીને પણ તે પકાવાય છે, તેમ કર્મોના પણ પરિપાક (ઉદય; અનુભવ; ભાગવનું) અખાધાકાલ પૂર્ણ થયા ખાદ સ્વભાવે (કમસર) ને ઉદીરણાદિ ઉપાચીયાથી પણ થઇ શકે છે. ા ૨ ા ' આથી (સંચમાદિની આરાધનાથી) અમારા કર્મોના ક્ષય થાવ' આ ઇરાદાથી સાધુઓ સંચમ તપ વગેરેની આરાધના કરીને ઘણાં કર્મોને ખપાવે છે. આ મુદ્દાથી સાધુઓ જે કર્મોની નિજરા કરે, તે સકામ નિજરા કહેવાય. એમ પહેલાં જણાવ્યું છે. ા ૩ ા

એકેન્દ્રિયાદિ છવાને ઉત્તમ જ્ઞાન હોતું નથી. તેવા અજ્ઞાની છવા ઠંડી, ગરમી, વરસાદ, અળલું, છેદાલું, ભેદાલું વગેરે સ્વરૂપે કષ્ટને (વેદનાને) સહન કરવાથી જે કમોંના ક્ષય કરે, તે અકામનિર્જરા કહેવાય. ॥ ४–૫ ॥ મમતાના નાશ કરવાથી કમોંના નાશ કરી શકાય છે, ને કમોંના નાશ કરવાથી જ સંસારની રખડપટ્ટી ખંધ થઇ જાય છે. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને હે ભવ્ય છવા! મમતાના નાશ કરાવનારી નિર્જરા ભાવના નિરંતર ભાવીને ખાર ભેદે તપશ્ચર્યાની આરાધના કરજે. કારણ કે નિકાચિત કમોંને પણ નષ્ટ કરનારી એ તપશ્ચર્યા નિર્જરાને વધારનારી છે.

૧૦. **લાકરવલાવ લાવના**: ~ અંને પગ પ્હાળા કરીને, એ હાથ કેડ ઉપર ગાઠવીને ઉભા રહેલા પુરૂષના આકારની જેવા લાકના આકાર જાણવા. તે લાક ઉત્પાદ વ્યય અને ધ્રીવ્યરૂપ ત્રણ ધર્માવાળા ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યાથી ભરેલા છે. ॥ ૧ ॥

મેરૂ પર્વતના મધ્ય ભાગમાં રહેલા આઠ રૂચક (ગાયના ચાર આંચળની માફક ઉપર ચાર પ્રદેશા, ને નીચે ચાર ) પ્રદેશાથી વિચારતાં તે લાકના ૧. ઊર્ધ્વલાક, ૨. તિચ્છાલાક, ૩. અધાલાક. આ પ્રમાણે ત્રણ ભેદા કહ્યા છે. ા ૨ ા પૂર્વે જણાવેલા પુરૂષની કેડના

ભાગમાં (વચમાં) ઉપરના ૯૦૦ યાજના, ને નીચેના ભાગના ૯૦૦ યાજના ગણતાં ૧૮૦૦ યાજન પ્રમાણ તિર્છાલાક જાણવા. તે વિવિધ પદાર્થોના આધાર છે. ાા 3 ાા રૂચક પ્રદેશાથી ઉપરના ૯૦૦ યાજન સુધીના ભાગ તિર્છાલાકમાં ગણ્યા છે. તેથી તેની ઉપરના ભાગથી માંડીને ૭ રાજક્ષાક પ્રમાણ ઉર્ધ્વક્ષાક જાણવા, ને નીચેના ૯૦૦ ચાજન પણ તિર્છાક્ષાકમાં ગણેલા હોવાથી તેની નીચ ૭ રાજલાક પ્રમાણ અધાલાક જાણવા. ા ૪ ા આવેલી-ગાઢ અંધકારમય-રત્નપ્રભા વગેરે ૭ (નારકાને રહેવાના સ્થાન રૂપ) પૃથ્વીએ! ધનાદિધ ધનવાત અને તનવાતથી વીંટાયેલી છે. 11 પ 11 ત્યાં રહેલા નારક જીવા તરસ, ભૂખ, વધ, આઘાત (પછડાવલું વગેરે), છેદન, ભેદન વગેરે પ્રકારામાંના કાઇ પણ પ્રકારે કે અનેક પ્રકારે નિરંતર વિવિધ હુ:ખા ભાગવી રહ્યા છે. તા કૃતા રત્નપ્રભા પૃથ્વી જાડાઇમાં ૧૮૦૦૦૦ યાજન પ્રમાણ છે. તેમાંથી ઉપરના ભાગના ૧૦૦૦ યાજના, ને નીચેના ભાગના ૧૦૦૦ યોજના છાડીને બાકીના ૧૭૮૦૦૦ ચાજનામાં કશ પ્રકારના ભવનપતિ દેવાના ભવના રહેલા છે. એમ શ્રી તીર્થકર દેવાએ કહ્યું છે. ૫૭-૮૫ ૧. અસુર કુમાર નિકાય, ર. નાગકુમારનિકાય, ૩. તડિત્કુમારનિકાય, ૪. સુપર્ણકુમારનિકાય, ૫. અગ્નિકુમારનિકાય, અનિલકુમારનિકાય, ૭. સ્તનિતકુમારનિકાય, ૮. ઉદ્દધિકુમારનિકાય, ૯. દ્વીપકુમાર-નિકાય, ૧૦. દિશિકુમારનિકાય⊸આ રીતે ભુવનપતિના ૧૦ ભેદા જાણવા. ા ∈ા તે દરેક નિકાયના દેવા બે વિભાગમાં વ્હેંચાએલા છે. તેથી અસુરકુમારનિકાયાદિમાં સમજ લેવું કે કેટલાએક દેવા ઉત્તર દિશામાં, ને કેટલાએક દેવા દક્ષિણ દિશામાં રહે છે. તેમાં દક્ષિણ દિશાના અસુરકુમાર દેવાના ચમરેન્દ્ર નાયક જાણવા, ને ઉત્તર દિશાના તે દેવાના નાયક ખલીન્દ્ર છે એમ જાણવું. આજ કમે ખાકીની નવ નિકાયોના ઇંદ્રોનાં નામ ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા. નાગકુમાર નિકાયના ધરણેન્દ્ર અને ભૂતાને દ્ર, આ ઇંદ્રો જાણવા. અને તડિત્કુમારનિકાયના હરિ અને હરિસહ નામે બે ઇંદ્રો, સુપર્ણકુમારનિકાયના વેણ્રદેવ ને વેશકાલી ઇંદ્રો, અગ્નિકુમારનિકાયના અગ્નિશિખ અને અગ્નિમાણવ ઇંદ્રો, અનિલકુમારનિકાયના વેલંખ ને પ્રભંજન ઇંદ્રો, સ્તનિત (મેઘ) કુમારનિકાયના સુઘાષ અને મહાઘાષ નામે ઇંદ્રો, ઉદ્ધિકુમાર નિકાયના જલકાંત અને જલપ્રભ ઇંદ્રો, દ્રીપકુમારનિકાયના પૂર્ણે ન્દ્ર, અને વિશિષ્ટે-ન્દ્ર, દિશિકમારનિકાયના અમિતેન્દ્ર, અને મિતવાહનેન્દ્ર આ એ ઇંદ્રો જાણવા. આ રીતે દરેક નિકાયમાં દક્ષિણ દિશાના ને ઉત્તર દિશાના ઇંદ્રો ૨૦ કહ્યા છે. ॥૧૦-૧૧-૧૨-૧૩॥ રત્નપ્રભા નરકના પિંડ સંબંધી--ઉપરના ભાગના જે હજાર ચાજના તજેલા છે, તેમાંથી ઉપર નીચે સા સા (૧૦૦-૧૦૦) યાજન છાડીને ખાકીના ૮૦૦ યાજનામાં દક્ષિણ દિશામાં. ને ઉત્તર દિશામાં પિશાચ વગેરે ૮ પ્રકારના વ્યંતર દેવાના નગરા છે, એમ જાણું. ા૧૪ા ાાવપાા વ્યંતર દેવાના ૮ લેદા આ પ્રમાણે જાણવા. ૧. પિશાચ. ૨. ભૂત ૩. યક્ષ. ૪. રાક્ષસ. ૫. કિંનર. ૧. કિંપુરૂષ. ૭. મહારગ. ૮. ગંધવા. ા ૧૬ ા પિશાચાના કાલ અને મહાકાલ ઇંદ્રો, ભૂતનિકાયના દેવાના સુરૂપેન્દ્ર અને પ્રતિરૂપકેન્દ્ર, યક્ષાના પૂર્ણભદ્ર અને માણિલદ્ર ઇંદ્રો, રાક્ષસાના ભીમેન્દ્ર અને મહાભીમેન્દ્ર, કિંનરાના કિંનરેન્દ્ર અને કિંપુરૂષેન્દ્ર, કિંપુરુષદેવાના સત્પેરૂષેન્દ્ર અને મહાપુરૂષેન્દ્ર, મહારગ દેવાના અતિકાયેન્દ્ર અને મહાકાયેન્દ્ર,

ગંધવ દેવાના ગીતરતિ અને ગીતયશા નામે બે ઇંદ્રો જાણવા. કુલ ૧૬ ઇંદ્રો થયા. ૧૭-૧૮-૧૯ પહેલાં વ્યંતરાના સ્થાન જણાવવાના પ્રસંગે હજાર યાજનામાંથી તજેલા ઉપરના ભાગના ૧૦૦ યાજનામાંથી ઉપર નીચે દશ દશ યાજનો છાંડીને ખાંકીના ૮૦ યાજન પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં અપ્રત્તપિક નિકાય વગેરે ૮ નિકાયાની કંઇક એાછી ઋદ્ધિવાળા વાલુવ્યંતર દેવાના નગરા જણાવ્યા છે. અહીં પણ દરેક નિકાયમાં દક્ષિણના, ને ઉત્તરનો એકેક ઇંદ્ર ગણતાં વાલુવ્યંતર દેવાના કુલ. ૧૬ ઇંદ્રો કહ્યા છે. ૫ ૨૦-૨૧-૨૨ ૫

આ જંબૂઢીપના મધ્ય ભાગે રહેલાે સુવર્ણમય મેરૂ પર્વત લાખ યાજન ઉચા છે. ા ૨૩ ા અને અહીં ( જંખૂદીપમાં ) ભરત ક્ષેત્ર વગેરે સાત ક્ષેત્રો, તથા જેઓની ઉપર શાશ્વતા જિનાલયા આવેલા છે એવા હિમવાન વગેરે ૬ વર્ષ ધર પર્વતા પણ છે. ારજાા લાખ ચાજન લાંબા પહેાળા જંખૂદીપથી આગળ લવણ સમુદ્ર ગાળાકારે તેને (જંખૂદીપને) વી ટાઇને રહ્યો છે. તે બે લાખ ચાજન પ્રમાણ લાંબા પહાળા છે. એજ પ્રમાણે તેનાથી આગળ ક્રમસર ખમર્થા બમણાં લાંબા પહાળા ધાતકીખંડ, કાલાદધિ સમુદ્ર વગેરે અસંખ્યાતા દ્વીપ સમુદ્રો છે. ને છેવટે સ્વયંભૂ રમણ સમુદ્ર છે. એમ પ્રભુએ કહ્યું છે. ૫ રપ~ર૬ ૫ તેમાંના ચાર સમુદ્રો જુદા જુદા સ્વાદવાળા જલથી ભરેલા છે, તથા ત્રણ સમુદ્રોતું પાણી એક સરખા સ્વાદવાળું છે. ને બાકીના સમુદ્રોનાં પાણીનો સ્વાદ શેલડીના રસ જેવા કહ્યો છે. મ ૨૭ મ વારૂણીવર સમુદ્રના પાણીના સ્વાદ ઉત્તમ દ્રવ્યા નાંખીને ખનાવેલા દારૂના સ્વાદ જેવા હાય છે. અને ક્ષીરાદ સમુદ્રના પાણીનો સ્વાદ સાકર વગેરે નાંખીને સ્વાદિષ્ટ અનાવેલ દ્વધના સ્વાદ જેવા હાય છે, તથા દૃતવર સમુદ્રના પાણીનો સ્વાદ ઉકાળેલા તાજા ગાયના થી જેવા હાય છે ॥ ૨૮--૨૯ ॥ તેમજ લવલ સમુદ્રના પાણીનો સ્વાદ લવલ (મીઠા) જેવા હાય છે. વળી કાલાદ સમુદ્ર, પુષ્કરવર સમુદ્ર, અને સ્વયંભૂ રમણ સમુદ્રના પાણીનો સ્વાદ મેઘના પાણી જેવા હાય છે. પરંતુ કાલાદ સમુદ્રનું પાણી રંગે કાળું ને પચવામાં ભારે હોય છે. ને પુષ્કરાદ સમુદ્રનું પાણી તેવું હાતું નથી. કારણકે તે પચવામાં હળવું હોય છે, તેથી (તે પીવાથી) શરીરનું આરાગ્ય સચવાય છે. વળી સ્ફટિકના જેવું સ્વચ્છ હોય છે. એજ પ્રમાણે સ્વયંભુ રમણનું પાણી પણ તેવું જ હોય છે. એમ આ પ્રભુએ કહ્યું છે. ાા૩૦–૩૧–૩૨ ાા તે સિવાયના ખાકીના અસંખ્યાતા સમુદ્રોના પાણીનો સારી રીતે ઉકાળેલા સ્વાદિષ્ટ શેલડીના રસ જેવા હાય છે. ાા ૩૩ ાા સરખા ભૂમિતલથી (સંભૂતલા પૃથ્વીથી) ઉપર ૭૯૦ યાજન સુધી ગયા જ્યાતિશ્વકનું નીચનું તળીયું દેખાય, ત્યાંથી ઉંચ દશ યાજન છેટે સૂર્યના વિમાના, અને ત્યાંથી ઉપર ૮૦ યાજન છેટે ચંદ્રના વિમાના શાભી રહ્યા છે. ત્યાંથી ઉપર વીસ ચાજન ક્રુર ગ્રહ નક્ષત્ર તારાના વિમાના ચળકી રહ્યા છે. આ રીતે સૂચાદિ પાંચેના વિમાના ૧૧૦ ચાજનામાં રહ્યા છે. અહીં (૯૦૦ ચાજનામાં) તિર્છાલાકની હદ પૂરી થાય છે, ા ૩૪–૩૫–૩૬ ા જં ખૂદીપના બે સૂર્ય ને બે ચંદ્રમા તથા લવલુ સમુદ્રના ૪ સૂર્ય ને જ ચંદ્રમા, તેમજ ધાતકી ખંડના ૧૨ સૂર્ય ને ૧૨ ચંદ્રમા. વળી કાલાદિધ સમુદ્રમાં

રહેલા ૪૨ સૂર્યો ને ૪૨ ચંદ્રો અને પુષ્કરવર દ્રીપાર્ધના ૭૨ સૂર્યો ને ૭૨ ચંદ્રમા. સર્વ મળીને અઢીદ્રીપમાં ૧૩૨ સૂર્યો, ને ૧૩૨ ચંદ્રો હોય છે. અઢી દ્રીપની ખ્હારના સૂર્યો ને ચંદ્રો સ્થિર હોય છે. ॥ ૩૭-૩૮-૩૯-૪૦-૪૧-૪૨ ॥ સમભૂમિતલથી ઉપર દાઢ રાજકાંક છેટે કક્ષિણુમાં સીધર્મ અને ઉત્તરમાં ઇશાન દેવલાક સામ સામી રહ્યા છે. ને અઢી રજ્જા (રાજકાંક) છેટે સનત્કુમાર ને માહેન્દ્ર દેવલાક સામ સામી શાધ્વત ભાવે રહ્યા છે. ત્યાંથી ઉપર ઉધ્વેલાકના ખરાખર મધ્યભાગમાં બ્રહ્મ દેવલાક કહ્યો છે. તેની ઉપર અનુકમે એક બીજાની ઉપરના ભાગમાં લાંતક, મહાશુક્ર, ને સહસાર દેવલાક કહ્યા છે. એટલે લાંતકની ઉપર મહાશુક્ર ને તેની ઉપર સહસાર દેવલાક છે એમ જાણવું.

સમભૂમિ તલથી ઉપર આ સહસાર દેવલાક પાંચ રજ્જુ દ્વર છે. તેની ઉપર અનુ-ક્રમે દક્ષિણમાં ને ઉત્તરમાં સામસામી ચંદ્રની જેવા ગાળ આનંત, પ્રાણત દેવલાક રહ્યા છે. અને તેની ઉપર એજ પ્રમાણે સામસામી ચંદ્રની જેવા ગાળ આરણ અચ્યુત દેવલાક રહ્યા છે. અહીં ૬ રજજીની હુદ પૂરી થાય છે. આ રીતે બાર દેવલાકના ૧૦ ઇંદ્રો હાય છે. કારણ કે આનત પ્રાહત દેવલાકના એક ઇદ્ર, ને આરણ અચ્યુત દેવલાકના પણ એક ઇંદ્ર હૈાય છે. એટલે છેલ્લા ચાર દેવલાકમાંના બે બે દેવલાકના સ્વામી એકેક ઇંદ્ર હોવાથી ખાર દેવલાકના ૧૦ ઇંદ્રો જાણવા- ક્ષપ્ર૩-૪૪-૪૫-૪૬-૪૭કા ખાર દેવલાકની ઉપર નવ ચેવેયક દેવાના વિમાના રહ્યા છે. ને તેની ઉપર પૂર્વમાં વિજય વિમાન, દક્ષિણમાં વૈજયાંત. પશ્ચિમમાં જયાંત, ને ઉત્તરે અપરાજિત, તથા મધ્યમાં સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન રહ્યું છે. આ રીતે પાંચ અનુત્તર વિમાના સર્વ દેવલાકાની ઉપર રહ્યા છે એમ સમજ્છં. ા ૪૮-૪૯-૫૦ાા સૌધર્મ દેવલાકના દેવાથી માંડીને ઉપર ઉપરના દેવલાકના દેવાના સ્થિતિ-પ્રભાવ-લેશ્યા-વિશુદ્ધિ, અવધિજ્ઞાનને તેજ તથા સુખ વગેરે અનુક્રમે વધતા વધતા હોય છે. પણ શરીરની ઉંચાઇ, ગતિ, ગર્વ અને પરિશ્રહ તાે ઘટતા ઘટતા (એાછા એાછાજ) હોય છે. તા પવ-પર તા બાર દેવલેાકમાંના પહેલા બે દેવલેાક ઘનાદધિના આધારે, ને ત્રીજા ચાથા પાંચમા દેવલાકના વિમાના વાયુના આધારે રહ્યા છે. તથા છઠ્ઠા સાતમા આઠમાં દેવલાકના વિમાના વાચુ અને ધનાદિધના આધારે રહ્યા છે. તેમજ તેની (સહસાર દેવ<u>લાકની</u> ) ઉપરના તમામ વિમાના આકાશ પ્રતિષ્ઠિત છે. માયક પડમા સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનથી ઉંચે ખાર યાજન દૂર જે સિદ્ધશિલા રહી છે, તે હિમના જેવી સફેદ ને સ્ક્રિક જેવી નિર્મલ છે, તથા ૪૫ લાખ યાજન પ્રમાણ લાંખી પહેાળી છે. તેમજ તેની મધ્ય ભાગે જાડાઈ ૮ ચાજન પ્રમાણ છે. તેનું ખીજું નામ ઇષત્પ્રાગ્ભારા પણ છે. અહીં ઉપરના છેલા એક ગાઉના છઠ્ઠા ભાગમાં લાેકાંતને સ્પરી ને શાશ્વતા અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણાને ધારણ કરનારા સિદ્ધ ભગવંતા રહે છે. ા ૫૫-૫૬-૫૭-૫૮ ા

હે લબ્ય જવા! જે તમે આ લાક સ્વભાવ ભાવનાને નિરંતર સ્થિર ચિત્તે ભાવશા, તા તમારૂં મન સંસારને વધારનાર વિષય કષાયાદિની ભાવનાથી ખસીને વિવિધ પદાર્થાના

ત્રાનને મેળવવામાં લીન થશે, ને ધર્મ ધ્યાન પણ ધ્યાવીને આત્માને પણ જરૂર નિર્મલ ખનાવશા.

૧૧. એ<u>ાધિ દુર્લાભત્ય ભાવના—</u>એાધિ એટલે સમ્યક્ત્વ અથવા અવિચ્છિત પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાખાધિત શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહેલાે જિન ધર્મ પણુ બાધિ શબ્દના અર્થ તરીકે લઇ શકાય. આ સંસારી જીવ અહીં (ભયંકર સંસાર રૂપી અટવીમાં) પૃથ્વી-કાચાદિ પાંચ સ્થાવરામાં ચીકર્ણા કર્મોના ઉદ્દયને અનુસાર અનંતા પુદ્દગલપરાવર્તા સુધી ભમતાં ભમતાં સ્વભાવાદિ કારણામાંના કાઇ પણ કારણથી થયેલી અકામ નિજધાના યાગે ] પુરુચકર્મીના ઉદય થતાં બેઇપ્રિય આદિ સ્વરૂપ ત્રસપણું પામે છે. આ રીતે કમસર પૃથ્યાદય વધતાં લઘકર્મા તેજ જીવ જો કે આવે ક્ષેત્ર, ઉત્તમ જાતિ, કુલ, શરીર, આરાગ્ય, ધન તથા સંપત્તિ, રાજ્ય, સારા સુખના સાધના પામે છે. પણ સર્વજ્ઞ પ્રભુએ કહેલ તત્ત્વ અને અતત્ત્વભૂત પદાર્થાનું વિવેચન કરાવનાર તથા માક્ષના સુખને પમાડનાર ઉત્તમ બાધિ ગુલ્ને તા પામ્યા જ નથી. આ છવ જો તે ગુણુ પામ્યા હાત, તા તેને અત્યાર સુધી જે સંસારમાં ભટકવું પડે છે, તે હાેચ જ નહી. એવા બાધિ ગુણના પ્રભાવ છે કે જેના પ્રતાપે આ જીવને લાંખા કાળ સંસારમાં ભમવું પડેજ નહી. અંજ પ્રમાણે આ જીવ દ્રવ્યચારિત્રને પણ ઘણીવાર પામ્યો છે, પણ નિર્મલ જ્ઞાન ગુણને પ્રકટ કરાવનાર બાેધિગુણને તા કયારે પણ પાસ્યા નથી. કારણ કે તે બાધિગુણને ધારણ કરનારા જીવા અલ્પ કાળમાં જરૂર સિદ્ધપદને પામે છે. માટે જ કહ્યું છે કે—જેઓ સિદ્ધપદને પામ્યા છે, પામે છે, ને પામશે, તેમાં અસાધારણ કારણ આ બાધિ ગુણની આરાધના જ છે. એમ સમજને હે જવ! આ બાધિ ગુણની જરૂર આરાધના કરજે અને તેને ટકાવજે કે જેના પરિણામે તને સિદ્ધિના સુખ જરૂર મળશે.

૧૨. દયામય ધર્મના કહેનાર અરિહંત પ્રભુનો ભાવના-જેઓ કેવલ જ્ઞાન રૂપ પ્રકાશથી ચૌદરાજ લોકમાં ને અલોકમાં રહેલા તમામ દ્રવ્ય યુધ્યુ પર્યાયાને જાણે છે, તેજ અરિહંત દેવા સાચા ધર્મને કહેવાને સમર્થ છે. કારણુ કે તે વીતરાગ દેવા જ્યાં જ્યાં વિચરે છે, ત્યાં સર્વ સ્થલે પરાપકારનેજ કરવામાં પ્રયત્નશીલ હાય છે. એટલે ધર્મોપાદેશ દઇને ભવ્ય જીવાને માક્ષમાર્ગની આરાધના કરાવી મુક્તિના સુખા પમાડે છે, માટે અસત્ય ખાલવાના કોધ લાભ ભય હાસ્યાદિ કારણાના નાશ કરનારાં તે અરિહંત દેવા જૂફું ખાલેજ નહી. આજ કારણથી તેમણે કહેલા ધર્મ સાચાજ છે. એમ આપણે શ્રહાપૂર્વંક માનનું બેઇએ. ॥ ૧-૨ ॥ ક્ષમા, નમ્રતા, સરલતા, સંતાષ, તપ, સંયમ, સત્ય, શીચ, અર્કિચનપણું, પ્રદ્માચર્ય આ રીતે દશ પ્રકારે ધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરવાથી જરૂર સંસારરૂપ સમુદ્રને તરી જવાય છે. ॥ ૩ ॥ અન્ય ધર્મા એ હિસાદિને કરાવનારા છે. એટલે ભવભ્રમણું કરાવનારા છે. આવા મિચ્ચાદિષ્ટ જીવાએ કહેલા દુર્ગતિને દેનાર

એવા જે ધર્મ, તે સારી રીતે કહેલા ધર્મ છે, એમ મનાય જ નહી. જો કે તેમના શાસ્ત્રોમાં કાઇ કાઇ સ્થલે દયાસત્યાદિ ગુણાની પૃષ્ટિ (પાષણ) દેખાય છે, તે માત્ર કહેવા રૂપજ પણ વાસ્તવિક છેજ નહી. એટલે તેઓ દયાદિને કહે ખરા, પણ પાલતા જ નથી. ા ૪--૫-૬ ॥

#### ા શ્રી જિન ધર્મના પ્રભાવા

શ્રી અરિહત પ્રભુએ કહેલા ધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરવાથી મદાન્મત્ત હાથી-એાની લાઈનથી શાભતા મહારાજ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે, ને તમામ જવાને હર્ષ ઉપજાવનાર વૈભવ તથા ચંદ્રના જેવા ઉજ્વલ ગુણાના સમુદાય તેમજ સૌભાગ્ય વગેરે પણ મળે છે. ા છા આવા શ્રી જિનધર્મના પ્રભાવે જ ઉછળતા પાણીના કલ્લાેલવાળા સસદ્ર પૃથ્વીને પાણીમય કરી (લિંજાવી) શકતા નથી. અને મેઘ પાણીની ધાર વડે (જલવૃષ્ટિ કરીને) તમામ પૃથ્વીને લીલીછમ ખનાવે છે. એટલે તેમાં અનાજ વાવી શકાય, એવી અનાવે છે. તથા ચંદ્ર સૂર્ય તમામ અંધકારને દ્વર કરવા માટે જગતમાં ઉદય પામે છે (ઉગે છે) ા ૮ ા જે જીવાને અંધુ (ભાઈ) ન હાય, તેમને ખરા અંધુ જેવા (ભાઇના જેવા મદદગાર) આ શ્રી જિનધર્મ છે. ને તેજ શ્રી જિનધર્મ મિત્ર વગરના જીવાના ખરા મિત્ર છે. એટલે ખરા અણીના વખતે દુઃખના સમયે મદદ કરે છે. તથા રાગની પીડાથી પીડા-યેલા જુવાને રાગને મટાહનાર રામખાણ દવા જેવા આ શ્રી જૈનધર્મ છે. તેમજ નિર્ધનતાના (ગરીઆઇના) દુઃખાથી ઘેરાયેલા જવાને સાચા ધન સંપત્તિ જેવા આ શ્રી જૈનધર્મ છે. વળી નાથ (સ્વામી, માલીક) વિનાના જીવાેના ખરાે નાથ,અને ગુણ વિનાના જીવાેને ગુણના ભંડાર જેવા તથા સંપૂર્ણ પ્રકારે આત્મહિત ( મુક્તિના સુખના લાભ ) કરવાનું અસાધારણ કારણ આ શ્રી જિનધર્મ છે. તેના કહેનારા શ્રી અરિહાત પ્રભુ હાવાથી તેજ શ્રી જૈનધર્મ. એ સાચા ધર્મ છે, એમ સમજીને હે બબ્ય જીવા! સર્વ સંપત્તિને દેનાર આ શ્રી જિન ધર્મની શ્રદ્ધાપૂર્વક ઉલ્લાસથી આરાધના કરીને માનવ જન્મના ફલ૩૫ે માેલના અવ્યાખાધ સુખાને પામજો. અહીં ખારમી ભાવના પૂરી થાય છે. જે ભવ્ય જીવા આ ખાર ભાવનાઓમાંથી એક ભાવનાને હું મેશાં શુદ્ધ ચિત્તે ભાવે છે, તેમના દુઃખને કેનારા અશુભ (પાપ) કર્મી જરૂર નાશુ પામે છે. તેા પછી તમામ જૈનાગમાના જાણકાર લબ્યજીવા ખારે ભાવનાઓને શહ મને ભાવીને માક્ષના સુખાને પામે એમાં નવાઇ શી ? આ રીતે આત્મહિતકર ૮ ગુણોને ધારણ કરનારા, ને ખારે ભાવનાઓને ભાવનારા નવા દીક્ષિત થયેલા વિપુલવાહન રાજિવને ગુરૂમહારાજે દીક્ષા પ્રકરણને અંતે આપેલી હિત શિક્ષાની બીના અહીં પૂર્ણ થાય છે. હવે આગળ દીક્ષા લીધા પછીની ખીના કહેવારો. ૬૦

વિપુલવાહન રાજર્ષિ જિનનામ કર્મના નિકાચિત અંધ કરે છે:— ગુરૂઆદિને વંદન કરી નૃપ આદિ નિજસ્થાનક જતા, રાજર્ષિ જીતી શત્રુને દીક્ષા ઉમંગે પાલતા;

## એકાદરાાંગી શ્રુતધરા એકાદિ સ્થાનક સાધતા, જિનનામ કર્મ નિકાચતા ઉપસર્ગ પરીષઢ જીતતા. ૬૧

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી વિમલકીર્તિ રાજા વગેરે ગુરૂ મહારાજ તથા નવા દીક્ષિત આદિ અન્ય સાધુ મહારાજાઓને વંદન કરીને પાતપાતાના રથાનકે ગયા. હવે વિપુલ-વાહન રાજર્ષિ રાગદ્વેષાદિ શત્રુઓને છતીને દીક્ષાને ઘણા આનંદથી પાલવા લાગ્યા. વિહારા-દિના અનુક્રમે અલ્યાસ કરીને તેઓએ અગિઆર અંગ સુધી અલ્યાસ કરીં. ત્યાર પછી તેઓએ વીસ સ્થાનકામાંથી એક છે સ્થાનકાની ભાવપૂર્વક સાધના કરી તે ભવમાં જિન નામ કર્મના એટલે તીર્થકર નામ કર્મના નિકાચિત અંધ કર્યો. અને તેમણે ઉપસંગીને તથા પરીષહાને છત્યા. ચારિત્રનું પાલન કરવામાં દેવ, મનુષ્ય અગર તિર્થય તરફથી જે વિદ્ય કરવામાં આવે તે ઉપસંગી કહેવાય છે. અને ચારિત્રમાં ભૂખ, તરસ, ટાઢ, તડકા વગેરે સહન કરવા પડે તે પરીષહા કહેવાય છે. મુખ્યપણે આવીસ પરીષહા કહેલા છે. ૧૧.

વિપુલવાહન રાજપિંનું આનત દેવલાકમાં ગમન જણાવે છે:—

બહુ કાલ દીક્ષા પાલતા અનશન ગ્રહી અંતિમ ક્ષણે, આરાધના રંગે કરત પામ્યાજ આનત સ્વર્ગને; દેહ કર ત્રણ વર્ણ ધોળા સર્પ મુકુટે ચિદ્ધને, એાગણીશ અઢાર સાગર જાણ ગુરૂ લઘુ આયુને.

६२

રપષ્ટાર્થ:—ગુરૂની સાથે રહીને વિપુલવાહન રાજિષ્ટ ઘણા કાલ સુધી સુંદર રીતે ચારિત્રનું પાલન કર્યું. અંતિમ ક્ષણ એટલે મરણ વખત નજીક આવ્યા ત્યારે તેમણે અનશન કર્યું. તેમાં હર્ષ પૂર્વક આરાધના કરીને આનત નામના દેવસાકમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં વૈક્રિય તૈજસ અને કાર્મણ એ ત્રણ શરીર હાય છે. તેમજ તેમના શરીરનું પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ હાથનું હાય છે. વળી તેમના મુગુટને વિષે સર્પનું ચિલ્ફ હાય છે. આ દેવસાકમાં જઘન્યથી અહાર સાગરાપમનું ને ઉત્કૃષ્ટથી એાગણીસ સાગરાપમ પ્રમાણ આયુષ્ય હાય છે. આ દેવસાકમાં છે. આ દેવલાકનું વિશેષ સ્વરૂપ આગળની છે ગાથામાં જણાવે છે. દર.

આનત દેવલાકનું રવરૂપ બે ગાથામાં જણાવે છે:---

નવમા દશમા સ્વર્ગના શત ચઉ વિમાનો જાણીએ, બેઉના એ'શા સહસ સુર આત્મરક્ષક ધારીએ; વીશ સહસ સામાનિકામર સપ્તતિશતસ્થાનકે, ઇમ કહ્યું તે મુનિ થયા સુર સાતમા ત્રૈવેયકે.

83

સ્પેપ્ટાર્થ: —વૈમાનિક દેવાના મુખ્ય એ ભેદ છે. પહેલા કલ્પાેપપન્ન એટલે સ્વામી સેવક ભાવવાળા, તથા બીજા કલ્પાતીત એટલે સ્વામી સેવક ભાવ વિનાના દેવા અથવા

६४

અહિમન્દ્ર દેવા. પહેલા પ્રકારમાં બાર દેવલાકના દેવા ગણાય છે, અને બીજા પ્રકારમાં નવ શ્રેવેયક તથા પાંચ અનુત્તરવાસી દેવા ગણ્યા છે. બાર દેવલાકની અંદર નવમા આનત નામે દેવલાક છે અને દશમા પ્રાણત નામે દેવલાક છે. આ બંને દેવલાકનાં કુલ ચારસા વિમાના છે. આ બે દેવલાકના ઇંદ્રને એંસી હજાર આત્મરક્ષક દેવા હાય છે. જે દેવા મુખ્ય દેવની એટલે ઇન્દ્રની રક્ષા કરે છે તે આત્મરક્ષક દેવા હાય છે. જે દેવા મુખ્ય દેવની એટલે ઇન્દ્રની રક્ષા કરે છે તે આત્મરક્ષક દેવા કહેવાય છે. તથા તે ઇંદ્રને વીસ હજાર સામાનિક દેવો હાય છે. જે દેવો ઇન્દ્ર નથી પરંતુ જેમની ઇન્દ્ર સરખી ઋદ્રિ છે તે સામાનિક દેવો કહેવાય છે. આ પ્રમાણે ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રમાં કહ્યું છે. પરંતુ સપ્રતિશત સ્થાનક નામના શ્રંથમાં તે વિપુલવાહન રાજિષ્ નવ શ્રેવેયકમાંના સાતમા શ્રેવેયકમાં દેવ થયા એ પ્રમાણે કહ્યું છે. ૬૩

બે હાથ તનુ તે શ્વેત એાગણત્રીસ અધ્યાવીશ એ, આયુ સાગર અલ્પ કલ એ માક્ષ કલ ગુરૂ માનીએ; સ્વર્ગમાં પણ પર સુરાથી શ્રેષ્ઠતા તે સુરતણી, જિનપૂજનાદિક રંગ યાગે નિર્જરા કરતા ઘણી.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ સાતમા શ્રેવેયકના દેવોના શરીરનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ બે હાથનું કહેલું છે. તેઓના શ્વેત વર્ણ હાય છે. અહીં આ દેવાનું જઘન્યથી અઠ્ઠાવીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય હાય છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ઓગણૃત્રીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય હાય છે. આ દેવતાઇ સુખ તો ચારિત્રનું અલ્પ ફળ સમજનું. એટલે ઉત્કૃષ્ટ ફલરૂપ માક્ષમાં જતાં વિસામા સમાન આ દેવલવ છે એમ જાણનું. સ્વર્ગની અંદર પણ બીજા દેવોની અપેક્ષાએ આ દેવની એટલે તીર્થકર થનારા દેવોની મનાબાવનાદિખી બાબતમાં પ્રકૃતા અથવા ઉત્તમતા હાય છે. આ દેવો જિનેશ્વરની પૂજા વગેરે ધામિક કાર્યો ભાવપૂર્વક કરીને કર્મની ઘણી નિર્જરા કરે છે એટલે ઘણાં કર્મોને ખપાવે છે. કર્

દેવક્ષાકમાં તે કેવી રાત કાળ ગાળે છે તે જણાવે છે:— કયારે લહી હું મનુજ ભવને સાધતા ચારિત્રને, સ્વ પર તારક થઇ લહીશ નિર્વાણ એવા ભાવને, રાખતા આનંદમાં દેવાયુને પૂરણ કરી, ઉદયથી મનુજાયુના સુરઋદિ આદિક પરિહરી.

સ્પષ્ટાર્થ:—આનત દેવલોકની અંદર રહેલ તે વિપુલવાહન રાજાના (ભાવી ત્રીજા શ્રી સંભવનાથના) જીવ દેવલોકમાં એવી ભાવના ભાવે છે કે હું કચારે મનુષ્ય ભવ પામીશ ને તે મનુષ્ય ભવમાં ચારિત્ર લઇને સ્વપર તારક એટલે પાતાને તથા પરને કચારે તારનારા થઇશ ને કચારે નિર્વાણ એટલે માેક્ષને પામીશ ? આવી ભાવના પૂર્વક આનંદથી વર્તમાન દેવભવનું આયુષ્ય પૂરૂં કર્યું. ત્યાર પછી તે દેવ મનુષ્ય આયુષ્યના ઉદય થવાથી દેવતાની

૬૫

ઋદ્ધિ વગેરેના ત્યાગ કરીને દેવલાકમાંથી વ્યવીને કર્યા ઉત્પન્ન થયા ? તે આગળના શ્લાકમાં જણાવે છે. ૧૫

ગ્યાનત દેવલાેકથી ચ્યવીને પ્રભુ સેના રાણીની કુક્ષિમાં અવતરે છે.:—

શ્રાવસ્તી નગરી નૃપ જિતારી તાસ સેના રાણીની, કુક્ષીમાં ત્રણ જ્ઞાનવાળા અવતર્યા કાલ્ગુન તણી; સુદ્દ આઠમે મૃગશિર શશિના યાેગ રાશિ મિથુન છતાં, અર્ધરાતે ચ્યવન સમયે નારકા સુખિયા થતાં.

55

સ્પષ્ટાર્થ:—આ ભરતફેત્રમાં શ્રાવસ્તી નામની સુંદર નગરીમાં જિતારિ નામના રાજા હતા. તે રાજાને સેના નામની રાણી હતી. તે રાણીની કૃક્ષિ (ફૂખ)ને વિષે તે વિપુલવાહન રાજિ ના જવ દેવલાકમાંથી વ્યવીને પૂર્વભવના મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણ જ્ઞાન સાથે કાગણ સુદ આઠમના દિવસે દાખલ થયા. આ વખતે મૃગશાર નક્ષત્રના અને મિશુન રાશિના ચંદ્રમા (વર્ત્તા) હતા. આવા અર્ધરાત્રીના સમયે પ્રભુ માતાની કુખને વિષે આવ્યા. આ પ્રભુના વ્યવન કલ્યાણક વખતે નારકીના જીવોને પણ થાડી વાર સુખને અનુભવ થયા. દર

ते वणते भाताको जैक्नेक्षां बीह स्वप्नोतुं वर्णन त्रष् श्वेष्ठभां करे छे:---

ત્રિભુવને વિજળી સમા ઉદ્યોત પ્રસર્યા જનનીએ, રાત્રિન: અવશેષ ભાગે સ્વષ્ન જોયાં અનુક્રમે;

હોય શારદ મેઘ જાણે તેમ કરતો ગર્જના, ગુરૂ સફેદ ગજેન્દ્ર નિર્મલ વૃષભ દર્શન સિંહના.

50

સ્પષ્ટાર્થ:—તે વખતે સ્વર્ગ મૃત્યુ અને પાતાળ એ ત્રણે લોકને વિષે વિજળીના જેવો પ્રકાશ થયા અથવા ત્રણે લેાકમાં અજવાળું થયું. આ પ્રસંગે માતાએ રાત્રીના પાછલા ભાગમાં અનુક્રમે ચૌદ માેટાં સ્વપ્નો જેયાં. તે આ પ્રમાણે-પહેલા સ્વપ્નમાં શરદ ઋતુના મેઘ હાેય તેવો ગર્જના કરતા, માેટા, શ્વેત વર્ણવાળા ગર્જન્દ્ર એટલે ઉત્તમ હાથી જેયા. તેમજ બીજ સ્વપ્નને વિષે નિર્મળ વૃષભ એટલે ખળદ જેયા અને ત્રીજ સ્વપ્નને વિષે સિંહના દર્શન થયા એટલે કેસરીસિંહ જેયા. ૬૭

એ હાથીઓ જેને કરે અભિષેક તે લક્ષ્મીસુરી, પુષ્પમાલા ચાટલા સમ ચંદ્ર રવિમંડળ વળી; ઘુઘરી પતાકાએ વિભૂષિત ઇંદ્રધ્વજ જલકુંભ એ, કુંભને તિમ પદ્મસરને દેખતાં ક્ષીરાબ્ધિને.

84

રમખ્યર્ધ:—ચાથા સ્વપ્નને વિષે બે હાથીઓ જે દેવીના અભિષેક કરે છે એવા લક્ષ્મી દેવીને જોયા. પાંચમા સ્વપ્નમાં સુંદર ફૂલાની માળા જોઇ. છઠ્ઠા સ્વપ્નમાં ચાટલા એટલે આરિસા સમાન ચંદ્રને જોયા. અને સાતમા સ્વપ્નમાં તેજસ્વી રવિમાંડળ એટલે સૂર્ય'ને જોયા. ત્યાર પછી આઠમા સ્વપ્નમાં ઘુઘરીઓ તથા પતાકા એટલે નાની ધજાઓથી શોભતા ઇન્દ્રધ્વજ જોયા. નવમા સ્વપ્નને વિષે પાણીથી ભરેલા કળશના જેવો કુંભ જોયા. દશમા સ્વપ્નમાં કમલાથી સુશાભિત પદ્મ સરાવર જોયું. અને અગિઆરમા સ્વપ્નમાં ક્ષીરાબિધ એટલે ક્ષીર સમુદ્રને જોયા. દ્

વિમાન ઢગલાે રત્નનાે નિર્દૂમ અગ્નિ જોઈને, જાગતા નૃપને કહે તે ભાષતા ફલ તનયને; સ્યવન જાણી વાસવાે આવી અહીં પ્રભુ મહતને, પ્રણુમી કહત સ્વપ્નાર્થ ત્રીજ જિન્ય હોશે સુત તને. ૬૯.

સ્પણ જે:—ત્યાર પછી સેનારા ખુંએ ખારમાં સ્વપ્તને વિષે ઉત્તમ વિમાન જોયું. તેરમાં સ્વપ્તમાં રત્નના ઢગલા જોયા અને છેલ્લા ચૌદમાં સ્વપ્તમાં નિર્ધુમ એટલે ધૂમાડા વિનાના અપ્તિ જોયા. આ પ્રમાણેના ચૌદ સ્વપ્તો જોઇને સેના રાણી જગ્યા. સ્વપ્ત જોઇને હિર્ષિત ઘએલા રાણીએ તે સ્વપ્તો રાજને કહ્યાં. રાજાએ તે સાંભળીને તમને આ સ્વપ્તના ફળરૂપે ઉત્તમ પુત્ર થશે એ પ્રમાણે જણાવ્યું. ત્યાર પછી પ્રભુનું સ્થવન જાણીને ઇન્દ્રો આવીને પ્રભુની માતાને સ્વપ્તનો અર્થ કહે છે અને જણાવે છે કે હે માતા! તમારી કુખને વિષે ત્રીજા તીર્થકર પુત્ર રૂપે આવ્યા છે. ૬૯.

સ્વપ્તનું ફળ જાણીને માતાને થયેલા હર્ષ જણાવે છે:— જિમ મયુરી મેઘ કેરી ગર્જનાને નિસુણતા, હર્ષ પામે તેમ માતા રોષ રાતે જાગતા; આ દિવસથી ગર્ભ ધારણ વધત ક્રમસર તે અલે, હોય દષ્ટિ વિકાશ લાવણ્યાદિથી અંગા ખીલે.

90

રપષ્ડાર્થ :—જેમ મયૂરી (મારની માદા~સ્ત્રી) મેઘની ગર્જના સાંભળીને હ્યાં પામે છે તેમ સ્વપ્નનું ફળ જાણીને સેના રાણીને ઘણો હ્યાં થયો. સ્વપ્નો જોઇને માતા બાકીની રાત્રી જાગતાં જ પૂરી કરે છે. તે દિવસે સેના રાણીએ ગર્ભ ધારણ કર્યો. ત્યાર પછી અનુક્રમે દિવસે દિવસે તે ગર્ભ વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યા. તે ગર્ભના પ્રભાવથી માતાની આંખા વિકાશ પામી એટલે ચક્ષુઓનું તેજ વધવા માંડયું અને લાવણ્યમાં વૃદ્ધિ થવાથી માતાના અંગા સુંદરતાથી ખીલી ઉઠયાં. એ પ્રમાણે ધીમે ધીમે ગર્ભ વૃદ્ધિ પામે છે. ૭૦

પ્રસુના જન્મ કલ્યાણકનું વર્ણન ચાર શ્લોકો વકે જણાવે છે:—

નવ માસ સાડીસાત દિવસે માગશર સુદ ચૌદશે, મિથુન મૃગશિર ચંદ્ર યાેગે જન્મ આપીને હસે, અશ્વ ચિદ્ધ સુવર્ણવર્ણી કાય ગર્ભ સ્થિતિ કહી, સપ્તતિશત સ્થાનકે નવ માસ દિવસા ષ્ટ અહીં.

ড়ে

સ્પષ્ટાર્થ :—જ્યારે પ્રભુને ગર્ભમાં આવ્યાને નવ મહિના ને સાડી સાત દિવસ થયા ત્યારે માગસર સુદ ચૌદરાના દિવસ હતા. તે દિવસે મિશુન રાશિ અને મૃગશિર નક્ષત્રના ચંદ્ર સાથે ત્રાેગ ચાલતા હતા ત્યારે સેના રાણીએ પ્રભુને જન્મ આપ્યા. અધ્ય એટલે ઘાડાના લંછનવાળા અને સાેના સમાન પીળા વર્ણવાળી કાચાવાળા પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ હતા. અહીં ગર્ભ સ્થિતિને અંગે સમતિશતક સ્થાનક સંથમાં પ્રભુની ગર્ભ સ્થિતિ નવ માસ ને સાડી સાત દીવસને બદલે નવ માસ અને છ દિવસની કહેલી છે. ૭૧.

જન્મકાલે નારકે! પણ શર્મ પામે ત્રિભુવને, ઉદ્યોત પ્રકટે પામતા સર્વે ગ્રહેા ઉચ્ચત્વને; પ્રસન્ન હોત દિશા સર્વે સુખકારી વાયુ તિમ પ્રજા, ક્રીડા કરંતી વૃષ્ટિ જલની દ્વંદુભિ નાદે મઝા.

७२

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુના જન્મ વખતે નારકીના જીવા પણ સુખ યામે છે. વળી ત્રણ લુવનને વિષે તે વખતે અજવાળું પ્રગટ થાય છે. વળી સવે ગહા પણ ઉચ્ચ સ્થાને વર્તતા હાય છે. તે પ્રસંગે સવે દિશાઓ પ્રસલ-પ્રકૃદ્ધિત દેખાય છે. વાયુ પણ મંદ મંદ સવે જીવોને પ્રિય લાગે તેવા વાય છે. પ્રજાઓ આનંદ પામે છે ને ઉત્સવ કરે છે. તે વખતે જલની વૃષ્ટિ થાય છે. તેમજ દુંદલ નાદ એટલે આકાશમાં દેવતાઇ વાજિત્રાના આનંદકારી શબ્દો સંભળાય છે. હર

દ્વર કરે રજ પવન તિમ ઉછ્વાસ પામે મેદિની, છપ્પન્ન દિશિકુમરી કરે વિધિ સૃતિકર્માદિતર્ણી; ઇંદ્રાદિ મેરૂ પર્વતે અભિષેક અઢીસા પણ કરે, દેશના ચિંતામણિના પ્રથમ ભાગે વિસ્તરે.

७३

સ્પષ્ટાર્થ :— પ્રભુના જન્મ થાય ત્યારે પવન પૃથ્વી ઉપરથી રજને-ધૂળને-કચરાને ફ્રંસ કરે છે. પૃથ્વી પણ ઉચ્ધુાસ પામે છે એટલે જાણે વિકસ્વર ખની હોય, તેવી દેખાય છે. વળી છપ્પન્ન દિશિકુમારીએ પ્રભુની માતાની તથા પ્રભુની સૃતિ કર્મ વગેરેની સંપૂર્ણ વિધિ કરે છે. ત્યાર બાદ ચાસક ઇન્દ્રો તથા દેવા પ્રભુને મેરૂ પર્વત ઉપર લઇ જઇને ત્યાં પાંડુક વનમાં આવેલી શિલા ઉપર રહેલા સિંહાસન ઉપર એસાડીને પ્રભુની ઉપર અઢીસા અભિષેક કરે છે. આ છપ્પન કુમારીએા કયાં કયાંથી આવે છે. કઇ કઈ વિધિ કરે છે.

તથા અઢીસા અભિષેકા કેવી રીતે દેવા કરે છે તે અધાનું વિસ્તારથી વર્ણન દેશના ચિંતામણિના પહેલા ભાગમાં કરેલું હાેવાથી અહીં ક્રરીથી કહ્યું નથી. ૭૩

અચ્યુતેન્દ્રાદિક ક્રમે અભિષેક છેલ્લાે શકના, અભિષેક કારક લાભ પામે આત્મ નિર્મલતાદિનાે; શક્રેન્દ્ર વિસ્તારે કરી અભિષેક સાધે નિર્જરા, પ્રભુને સ્તવે ઇમ તે વિણાસે પ્રસુર કર્માે આકરા.

७४

હધ

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રથમ બારમા દેવલાકના અધિપતિ અચ્યુતેન્દ્ર પ્રભુને અભિષેક કરે છે અને અનુક્રમે બીજા બાસઠ ઇંદ્રોના અભિષેક ઘયા પછી સૌધર્મેન્દ્ર છેલ્લા અભિષેક કરે છે. પ્રભુને અભિષેક કરનાર દેવાને એટલે સ્નાગ કરનારા દેવાને આત્માના ગુણાની નિર્મળતા વગેરે ઘણાં લાભા શાય છે. શકેન્દ્ર એટલે સૌધર્મેન્દ્ર વિસ્તારપૂર્વક પ્રભુના અભિષેક કરીને નિર્જરા એટલે ઘણાં કર્મના નાશ કરે છે. સ્નાગ કરીને તે શકેન્દ્ર પ્રભુની આગળની ગાયામાં જણાવે છે તે પ્રમાણે સ્તાત કરે છે અને તેથી ઘણાં આકરાં કર્માને પણ ખપાવે છે. ૭૪

ઈન્દ્ર મહારાજ પાંચ શ્લોકા વડે પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે:--

હે વિશ્વના પાલક પ્રભાે ! ધરનાર ! સત્ય સમૃદ્ધિના, ત્રીજા જિનેશ્વર ! હું નમું છે৷ આપ દાતા મુક્તિના; જગમાં વિલક્ષણ આપ છે৷ આ જન્ઞસિદ્ધ ત્રણ જ્ઞાનથી, તેમ ચારે અતિશયોથી તુજ સમાે પર કાે નથી.

સ્પષ્ટાર્થ :— હે પ્રભુ! આપ વિશ્વનું પાલન કરનારા એટલે રક્ષણ કરનારા છો. વળી આપ સત્ય સમૃદ્ધિ એટલે સાચી ઋદ્ધિ જે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર તેને ધારણ કરનારા છો. વાસ્તવિક રીતે આત્માની જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર એજ સાચી ઋદ્ધિ છે એ ભૂલવું ન જોઇએ, કારણ કે આત્માની આ જ્ઞાનાદિ ઋદ્ધિના કદાપિ નાશ થતા નથી. હીરા, માણેક, ઝવેરાત વગેરે નાશવંત હાેવાથી પરભવમાં જતાં પણ આત્માની સાથે નહિ આવતા હાેવાથી તે તેન કહેવાની (નામની) ઋદ્ધિ છે અથવા ખાટી ઋદ્ધિ છે. આપની જ્ઞાનાદિની ઋદ્ધિ તેવી નથી, માટે હે ત્રીજા જિનેશ્વર દેવ! હું તમાને નમસ્કાર કરૂં છું. કારણ કે તમે મોક્ષના સાચા સુખના આપનારા છો. અને તમે જગતની અંદર વિલક્ષણ છેા એટલે બીજા બધા જીવા કરતાં ચઢિયાતા છો. મને અહીં તમારા સરખા બીજો કાેઇ દેખાતા નથી. કારણ કે તમે જન્મથી મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અને અવધિજ્ઞાનથી રહિત છો. તેમજ ૧ પ્રભુનું શરીર પરસેવા રહિત હાેય છે. ૨ મુખના શ્વાસ સુગંધિ હોય છે. ૩ લાેહી માંસ દ્રધ જેવા સફેદ હાેય છે. ૪ ચર્મ ચક્ષુવાળા જીવાને પ્રભુના આહાર નીહાર (વડીનીતિ)અદેશ્ય હાેય છે. આ ચાર અતિશ્વયા જન્મથી તમારામાં રહેલા છે. આવા ૩ જ્ઞાન

અને અતિશયા તીર્ધકર સિવાયના જવાને ન હાય. માટે હું આપને બીજા સામાન્ય જવાથી વિલક્ષણ માનું છું. ૭૫

ઈંગ સહસ ને આઠ લક્ષણ ધારનારા આપ છેા, જન્મ કલ્યાણક ખલે કલ્યાણકારક આપ છેા; જીવનમાં અપ્રમત્તતા દેનાર પણ પ્રભુ આપ છેા, કલ્યાણ જેવા તેજને વિસ્તારનારા આપ છેા.

७६.

સ્પષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! તમા ગળાની નીચેના ભાગથી નાભિ (ડુંટી) સુધીમાં એક હજાર ને આઠ ઉત્તમ લક્ષણોને ધારણ કરનારા છેા, તેમજ જન્મ કલ્યાણકના શુભ અવસરે તમે સર્વ જવાના કલ્યાણ (હિત, ભલું) કરનારા પણ છેા. વળી હે પ્રભુ! જીવનમાં અપ્રમત્ત ભાવને એટલે પ્રમાદ રહિતપણોને આપનારા પણ તમે છેા. વળી કલ્યાણ એટલે આત્માને લાભદાર્યા હિત કરનારા સાના જેવા ચળકતા આત્મિક તેજને ફેલાવનારા પણ તમે છેા. છદ

અકલંક ચંદ્ર સમા પ્રભુ જ્યાં આપ પુષ્યે પ્રકટતા, તે રાત આખી છે પ્રશસ્યા પુષ્યવંતા દેખતા, આપ પ્રભુને વાંદવાને આવતા વંદન કરી, પાછા જતા દેવાદિથી નરલાક આ નિયમે કરી.

હહ

હાલ સ્વર્ગતણા સધાજ જણાય પ્રભુજ આપના, દર્શનામૃત પાનથી સંતુષ્ટ દેવા સ્વર્ગના; ચાહે ન જીર્ણ થયેલ અમૃત ભરતક્ષેત્ર સરાવરે, કમલ જેવા આપના ધ્યાને પરમ લય માહરે.

92

ભમરા પરે થઈ જાવ જેઓ આપનું દર્શન કરે, ધન્ય તેઓ સ્વર્ગ કેરા રાજ્યથી અધિકા ખરે, આપના દર્શન તણા ઉત્સવ સુખદ દર્શન બલે, દર્શન નવું પામે ઘણાં જીવ લબ્ધ દર્શન થીર કરે.

94

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! કલંક રહિત ચંદ્રમા સરખા તમે જે રાત્રિમાં અમારા પુષ્યના ઉદયથી પ્રગઢ થયા એટલે જન્મ ધારણ કરા છા તે આખી રાત્રી પણ પ્રશસ્યા એટલે વખાણવા લાયક છે. આ અવસરે પ્રભુના જન્મ કલ્યાણકના ઉત્સવ તથા દર્શન તેમજ વંદન કરવાને આવતા જતા દેવા તથા ઇન્દ્રો વગેરે જીવાથી આ મનુષ્યલાક છતાં પણ હાલમાં દેવલાક જેવા તે (મનુષ્યલાક) દેખાય છે. વળી હે પ્રભુજ! આપના દર્શનરૂપી અમૃતના પાનથી ખહુ જ સંતાષ પામેલા દેવા સ્વર્ગના જીહું એટલે જીના થઇ ગએલા

મમૃતને પીવાને ઇચ્છતા નથી. અથવા રાજ ને રાજ એકજ અમૃતનું પાન કરનારા દેવા તમારા દર્શન રૂપી નવા અમૃતને પીવાને વધારે ચાહે છે. અને હે પ્રભુ! હું ચાહું છું કે-ભરતક્ષેત્ર રૂપી સરાવરને વિષે કમલ સરખા શાભતા એવા આપના ધ્યાનમાં ભમરાની જેમ મને પરમ લય પ્રાપ્ત થાઓ એટલે આપના સ્વરૂપની ચિંતવના કરવામાં મારૂં મન લીન જ ખને એમ હું ચાહું છું. હે પ્રભુ! હાલ કે દરરાજ જેઓ આપનું દર્શન કરે છે તેઓ ધન્ય છે, વખાણવા લાયક છે. વળી આપના દર્શનના ઉત્સવ ખરેખર સ્વર્ગનું રાજ્ય ભાગવતાં થયેલ આનંદથી પણ અધિક આનંદને કરનાર છે, એમ હું માનું છું એમ મને લાગે છે. કારણ કે તમારા દર્શનના ખલથી એટલે તમારૂં દર્શન કરનારા જવા તમારા દર્શનના પ્રભાવથી નવું દર્શન એટલે નવું સમક્તિ પામે છે. એટલે તમારા દર્શનથી તે જવાને શુદ્ધ દેવ વગેરે તત્ત્વાનું સ્વરૂપ સમજાય છે અને તેથી તેમને નવું સમક્તિ પામ થય છે. વળી જે જવા સમક્તિ પામેલા છે તે સમ્યગ્દષ્ટ જવા પણ આપના દર્શનના પ્રભાવે સમ્યક્ત્વને સ્થિર કરે છે. ૭૭-૭૮-૭૯-

ઇન્દ્રાદિક દેવા પ્રભુને સ્તવીને નંદીશ્વર દ્વીપે જઇને અદુાઇ મહેાત્સવ કરે છે તે **ગે** શ્લાકામાં જણાવે છે:—

ઇમ સ્તવીને ઇંદ્ર સેના માતની પાસે ઠવી, સંહરી પ્રતિબિંબને ઉદ્દેશેષણાદિક વિધિ સવી; પૂરી કરી નંદીશ્વરે સૌધર્મ વાસવ આવતા, શેષ ઇંદ્રો મેરૂથી ત્યાં આવતાં ભેગાં થતા.

60

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે પ્રભુની સ્તુતિ કરી સૌધર્મેન્દ્ર અહીં આવી પ્રભુને સેના માતાની પાસે મૂકે છે. અને પ્રભુને સ્નાત્ર કરવા મેરૂ ગિરિ પર લઇ જતાં જે પ્રતિશિંખ મૂક્યું હતું તેને સંહરી લે છે. ત્યાર પછી ઉદ્દેશપણાદિક વિધિ એટલે જે કાઇ પ્રભુની માતાનું અકલ્યાણ (અનિષ્ટ-બૂરૂં) કરવાની ઇચ્છા કરશે તેના મસ્તકના છેદ થઇ જશે વગેરે માટેથી જણાવીને અને બાકીના તમામ વિધિ પૂરા કરીને સૌધર્મ ઇન્દ્ર નંદીશ્વર દ્વીપે જાય છે. બાકીના ત્રેસક ઇન્દ્રો મેરૂ પર્વત ઉપરથી સીધા-બારાબાર તે નંદીશ્વર નામના આકમા દ્વીપને વિષે જાય છે. ૮૦

અડ્રાઈ એાચ્છવ વિસ્તરે કરીને નિજસ્થાનક જતા, પુત્ર જન્મ વધામણી રાજા સુણી રાજી થતા; ભવ્ય જન્માત્સવ કરે તેલું જ નગરીમાં બને, નામ સંભવ જનક જનની કાવતા બે કારણે:

८१

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાં આગળ ૧૪ ઈન્દ્રો એકઠા મળીને વિસ્તાર પૂર્વક ઘણી ધામધૂમથી અદ્યુાઈ મહોત્સવ કરીને પાતિપાતાના સ્થાનકે જાય છે. અહીં ઈદ્રાદિકે કરેલ ઉત્સવના

અધિકાર પૂર્ણ થાય છે. હવે જિતારી રાજા પુત્રના જન્મની વધામણી સાંભળીને ઘણા રાજી થયા. અને તેમણે પુત્ર જન્મના સુંદર મહાત્સવ ઉજવ્યા. (કર્યો) ત વખતે આખી નગરીમાં પણ ઘેર ઘેર ઓવ્છવ થયા. ત્યાર પછી પ્રભુના માતા તથા પિતા પ્રભુનું 'સંભવ' એવું નામ પાડે છે. સંભવ એવું નામ પાડવામાં એ કારણા હતા. તે આગળની ગાથામાં જણાવે છે. ૮૧

શ્રેષ્ઠ અતિશય સંભવે ને સંભવે શંબાદિના, નામ શંભવ તેમ સંભવ પ્રસિદ્ધ બે જિનરાજના; નૃપતિ વારંવાર દેખી પુત્રને રાજી થતા, સ્નેહથી ઉત્સંગ આદિક અંગમાં સુત ધારતા.

८२

સ્પષ્ટાર્થ:—સંભવનાથ નામ પાડવાનું કારણ જણાવતાં કહે છે કે પ્રભુમાં શ્રેષ્ઠ અતિ-શયોનો સંભવ હતો, તેથી માત પિતાએ સંભવનાથ નામ પાડ્યું. બીજું કારણ એ હતું કે માતાના ગર્ભમાં રહેલા પ્રભુના પ્રભાવે જે પ્હેલાં દુકાળ હતો, તે મટીને સુકાળ થયા, શંખા (શીંગ) નામનું ધાન્ય ઘણું સંભવ્યું (પાક્યું) હતું તેથી માતા પિતાએ પ્રભુનું 'સંભવ'નામ પાડ્યું. જિતારી રાજા પુત્રને વારંવાર જોઇને રાજી થાય છે. વળી પુત્રને પાતાની પાસે લઇને પાતાના ખાળામાં વગેરે બસાડતા હતા એટલે પુત્રને અનેક પ્રકાર રમાડતા હતા. ૮૨.

પ્રભુની અલ્થ અવસ્થા કેવી રીતે પસાર થાય છે તે ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે:— ઇંદ્રના હુકમે રહેલી અપ્સરાએમ પાંચ એ, ધાવ્ય કર્મ કરંત પ્રભુની પાસ તનુ છાયા પરે; સમીપ રહેતી આળ સિંહ જિમ સિંહણને હંફાવતા, પ્રભુ પકડવા આવતી તે ધાત્રીને હંફાવતા.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુતું પાલન કરવાને માટે ઈન્દ્ર મહારાજની આજ્ઞાથી પાંચ અપ્સરાચેષ પ્રભુની આગળ શરીરના પડછાયાની જેમ રહીને ધાવતું કામ (રમાડવા–નવરાવવા વગેરે) કરતી હતી. જેમ સિંહતું અચ્ચું તેને પકડવા આવનાર સિંહણને હંફાવે તેમ આળપ્રભુ ધાવની પાસેથી નામી જતા હતા અને પકડવા આવનાર ધાત્રીને થકવી નાખતા હતા. ૮૩

જ્ઞાની છતાં દેખાડવાને આળચેષ્ટા ભૂમિની, ઉપરના ઇંદુ તણા પ્રતિબિંબ લેવા કર તણી; કિરિયા કરે પ્રભુ નર થયેલા દેવગણ સાથે રમે, આગળ પ્રભુની દેાડતા દેવા બધાને મન ગમે.

<8

રમત રમતાં પ્રભુ સુરાને શાઘ પાડી નાંખતા, રક્ષા કરા રક્ષા કરા ઇમ તે સમય સુર બાલતા; તેમની પર પ્રભુ કૃપા વિસ્તારતા ક્રીડાદિથી, ચંદ્ર જેમ પ્રદેશધને તિમ બાલ્યવય આનંદથી.

८५

સ્પેષ્ટાર્થ :— દેવાની સાથે અનેક પ્રકારની રમત રમતા પ્રભુ દેવાને જલદીથી પાડી નાખતા હતા એટલે રમતમાં પ્રભુ દેવાને હરાવતા હતા. તે વખતે દેવા અમારૂં રક્ષણ કરા રક્ષણ કરા એ પ્રમાણે આલતા હતા. પ્રભુ પણ દેવાના ઉપર કૃપા વિસ્તારતા એટલે દયા ભાવ રાખીને છૂટા મૃકતા હતા. જેમ ક્રતો ચંદ્ર રાત્રીના પ્રદેષકાળને પૂરા કરે તેમ પ્રભુ આનંદ પૂર્વક પાતાની અલ્ય અવસ્થા પૂરી કરીને યુવાવસ્થા પામ્યા. ૮૫

યુવાવસ્થાને પામેલા પ્રભુના શરીરના અવયવાનું વર્ણન ત્રણ શ્લાકામાં કરે છે:--

ત્રીજા પ્રભુ ઉલ્લંધતા ને ભરજીવાની પામતા, ધનુષ ચઉ શત દેહ કંચન કાંતિ સુરગિરિ શાભતા; શીર્ષ વચલા ભાગ ઉન્નત છત્ર જેવા દીપતા, કેશ સ્નિગ્ધ શ્યામ શ્રેષ્ઠ લલાટ લાયન દીર્ષ તાે.

25

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે દિવસે દિવસે વૃદ્ધિ પામતા પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ ખાળ વ્યવસ્થા પૂરી કરીને ભર યુવાવસ્થાને પામ્યા. પ્રભુનું શરીરનું પ્રમાણ ચારસા ધનુષ્ય પ્રમાણનું હતું. તેમના શરીરના વર્ણ સુવર્ણ સમાન પીળા હતા. તેથી પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ સુવર્ણમય મેરૂ પર્વતની જેવા શાભતા હતા. યુવાવસ્થાની અંદર પ્રભુની કાંતિ સંપૂર્ણપણે ખીલી ઉઠી હતી. પ્રભુના મસ્તકના વચલા ભાગ ઉચા હાવાથી તે છત્રની પેઠે શાભતા હતા. પ્રભુનું અને પ્રભુના વાળ સ્નિષ્ધ એટલે ચીકાશવાળા અને શ્યામ એટલે કાળા વર્ણના હતા. પ્રભુનું લલાટ એટલે કપાલ ઉત્તમ રેખાવાળું સુશાભિત હતું. અને લાચન (આંખા) લાંબાં અને તેજસ્વી હતાં. ૮૭

કાન સ્કંધ સુધી લટકતા સ્કંધ **દ**ષભસ્કંધ એ, મોટી ભુજા છાતી વિશાલા ઉદ્દર કૃશ અવધારીએ; સાથળા કરિસુંઢ જેવા જાંઘ હરિણી જાંઘ એ, ગુલ્ફ નાનાં ચરણ ઉજ્ઞત કૂર્મ પૃષ્ઠ સમાજ એ.

୯७

સ્પષ્ટાર્થ :— પ્રભુના કાન ખભા ઉપર લટકતા હતા. વળી પ્રભુના ખભા વૃષભસ્કંધ એટલે બળદના ખભાની જેવા વિશાળ હતા. પ્રભુની બે ભુજાએા લાંબી હોવાથી ઢીંચણ સુધી પહેાંચતી હતી. પ્રભુની છાતી વિશાળ એટલે પહેાળી હતી. અને ઉદર એટલે પેટ કૃશ-પાતળું હતું. વળી પ્રભુની સાથળા તો હાથીની સુંઢ જેવી શાેભતી હતી. અને પ્રભુની બે જાંઘા હરણની જાંઘાની જેવી દીપતી હતી. પ્રભુના ગુલ્ક એડલે ઘુંટણ નાનાં હતાં. પ્રભુના બે અરણા (પગ) કૂર્મ પૃષ્ઠ સમા એટલે કાચબાની પીઠની જેવા ઉજ્ઞત (મધ્યમાં ઉંચાં) હતા. ૮૭.

આંગળીએ સરલ કાળી સ્નિગ્ધ રાજી રામની, ધાસ મુખના કમળ જેવા દીપ્તિ સુંદર દેહની; શરદ ઋતુએ પૃષ્ણિમાના ચંદ્ર જિમ તિમ યૌવને, દીપતા પુષ્યાનુઅધ પુષ્ય સદ્દગુષ્થી અને.

**८८** 

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુના હાથની આંગળીએ સરલ એટલે સીધી હતી. વળી રામરાજી એટલે શરીરની ર્વાંટી કાળા વર્ણની અને સ્નિગ્ધ–સુંવાળી હતી. અને પ્રભુના મુખમાંથી નીકળતા ધાસોધાસ કમળના જેવા સુંગધીદાર હતો. તથા પ્રભુના શરીરની કાંતિ અતિશય શાભતી હતી. શરદ ઋતુની અંદર જેમ પુનમના ચંદ્ર પૃર્ણ કળાએ ખીલી ઉઠે છે તેમ પ્રભુ પણ યુવાનીની અંદર કાંતિ ગુણે કરીને સંપૂર્ણપણે ખીલ્યા હતા. વળી પુણ્યાનુઅંધી પુર્ય રૂપી સદ્દગુણ વડે કરીને પણ પ્રભુ અતિશય શાભતા હતા. ૮૮

ઉત્સવ થકી ન ધરાયલા માતપિતાના વચનથી, પાણિગ્રહણ કરવા કખૂલે ભાગ શ્રેણિ કર્મથી; જનક હરિ ઉત્સવ કરે ગંધર્વ ગાતા ગાનને, વાર્જા વગાડે અપ્સરાએો નાચતી ધરી હર્ષને.

16

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુને યુવાવસ્થામાં આવેલા જોઇને જન્માદિના ઉત્સવથી પૂર્ણું સંતાષ નહિ પામેલા માતા પિતાએ પ્રભુને પાણિયહણ કરવાનું એટલે લગ્ન કરવાનું કહ્યું. તે વખતે ભાગાવિલ કર્મ હજ ભાગવવાના આકી છે એવું જાણનાર ભગવંતે તે વાત કખુલ રાખી. તે વખતે (લગ્ન પ્રસંગે) ઇન્દ્રાદિ દેવા પણ પધાર્થા. પ્રભુના પિતાએ તથા ઇન્દ્રાદિ દેવાએ દં પ્રભુના લગ્નના મહાત્સવ કર્યા. તે વખતે ગંધર્વ જાતિના દેવા લગ્નના ગીત ગાતા હતા. અને અનેક પ્રકારના મંગળ વાર્જિત્રા વગાડતા હતા. અને અપ્સરાએા ઉમંગથી નૃત્ય કરતી (નાચતી) હતી. ૮૯.

કુલિન નારી ધવલ મંગલ બોલતી બહુ રંગથી, પૂર્ણ આનંદે મહાત્સવ પૂર્ણતા વિસ્તારથી; રત્નની જિમ નિર્વિકારી ભાગ્ય કર્મ ખપાવતા, ત્રીજા પ્રભુને એમ પંદર લાખ પૂર્વો વીતતા.

¢0

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી આ લગ્નના પ્રસંગે સૌભાગ્યવંતી કુલાંગનાઓ ધવલ મંગલ એટલે લગ્નનાં માંગલિક ગીતા ઘણા આનંદપૂર્વક ગાતી હતી. એ પ્રમાણે ઘણા આનંદપૂર્વક લગ્નના મહાત્સવ વિસ્તારથી સંપૂર્ણ થયા એટલે પ્રભુનું યાણ્ગ્રહણ થયું. તે વખતે પ્રભુ જો કે રત્નની જેમ નિર્વિકારી એટલે વિકાર અથવા વિષયવાસનાથી રહિત હતા તો પણ વ્યાવહારિક સુખ ભાગવીને ભાગવિલ કર્મોને ખપાવતા હતા. એ પ્રમાણે ગૃહસ્થભાવે સુખ ભાગવતા પ્રભુના પંદર લાખ પૂર્વ વર્ષા પસાર થયા. ચારાબી લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંગ થાય છે. તેવા ચારાબી લાખ પૂર્વાંગે એક પૂર્વ થાય છે માટે ૮૪૦૦૦૦૦ ને ૮૪૦૦૦૦૦ સાથે ગૃણીએ ત્યારે ૭૦૫૬૦૦૦૦૦૦૦૦૦ વર્ષે એક પૂર્વ થાય છે. પ્રભુષ્ત્રી સંભવનાથ આવા ૧૫ લાખ પૂર્વ સુધી કુમાર અવસ્થામાં ( રાજા થયાની પૂર્વની અવસ્થામાં ) રહ્યા. તેથી તેજ પ્રભુના કુમારકાલ પણ કહી શકાય. ૯૦.

નૃપ જિતારિ ચરણ લેવા પુત્રને રાજા કરે, ચારિત્રને આરાધતા ઈશાન કલ્પે સંચરે; માતા લહે શિવસંપદા પ્રભુ પુષ્પ માલાની પરે,

**e9** 

રપષ્ડાર્થ:—જિતારિ રાજાને ચારિત્ર લેવાની ભાવના થઇ તેથી પાતાના પુત્ર (શ્રી સંભવનાથ કુમાર) ને રાજા અનાવ્યા. પછી જિતારિ રાજાએ ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. ચારિત્રની આરાધના કરીને તેઓ બીજા ઈશાન દેવલાકમાં ગયા. પ્રભુની માતા સેનારાણી પણ ચારિત્ર લઇ તેની આરાધના કરીને માેક્ષે ગયા. રાજા અન્યા પછી પ્રભુ ફૂલની માળાની જેમ પૃથ્વીનું પાલન કરતા હતા. તથી લાકા ઘણા સુખી હતા અને ઇચ્છા મુજબ શાંતિથી એટલે કાેઇ પણ જાતના ભય વગર ફરતા હતા. ૯૧.

પાલન કરે પૃથ્વીત્ણું લોકા પ્રશાંતિમાં ફરે.

કાેઠની પર ભ્રક્તી પણ ન ચઢાવતા પ્રભુ રાજ્યમાં, લાખ ચુમ્માલીસ પૂર્વો ચાર પૂર્વાંગ હર્ષમાં; વીતાવતા પ્રભુ એકદા સંસાર સ્થિતિ ઇમ ચિંતવે, ઝેરવાળા અને જેલું વિષય સુખ દુઃખ ઘે ભવે.

ė٦

સ્પષ્ટાર્ધ:—પ્રભુ રાજ્ય કરતા હતા ત્યારે કાેઇના ઉપર ભ્રક્રેટી પણ ચઢાવતા નહાેતા અથવા કાેઇના ઉપર સ્હેજ પણ ગુસ્સાે લાવતા નહાેતા. એ પ્રમાણે રાજ્ય કરતાં પ્રભુને ચુમ્માલીસ લાખ પૂર્વો ને ઉપર ચાર પૂર્વો અમનંદ પૂર્વક પસાર થઇ ગયા. એક વખત પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ આ રીતે સંસારનું સ્વરૂપ વિચારતા હતા—કે આ સંસારમાં વિષય સુખા એટલે પાંચ ઇન્દ્રિયા દારા લાેગાવાતા વિષયો ઝેર લાેળવેલા અલની જેવા છે. જેમ ઝેરવાળું અન ખાતી વખતે મીઠું લાગે છે, પરંતુ પછી તરત ખાનારનું મરણ થાય

છે. તેવી રીતે જીવને વિષય સુખાે ભાગવતાં કાલ્પનિક સુખ લાગે છે, પરંતુ અંતે તાે તે સુખ જીવને દુર્ગંતિમાં જ લઇ જાય છે અને સંસારમાં અનેક પ્રકારનાં દુઃખાે આપે છે. લ્ર

પ્રભુ સંસારનું સ્વરૂપ વિચારે છે અને દીક્ષા સમય જાણી લોકાંતિક દેવા આવે છે તે બીના જણાવે છે—

ઉખર ભૂમાં મિષ્ટ જલના સમ મનુજ ભવ પામતા, પણ મૃઢ જીવા વિષયસેવી વ્યર્થ તેહ ગુમાવતા; અવધિ નાણે જાણતા લાેકાંતિકામર આવતા, તીર્થ પ્રવત્તાંવા જિનેશ્વર! એમ જિનને વિનવતા.

€3

સ્પષ્ટાર્થ:—ઉપાર ભૂ એટલે ખારી જમીનમાં મીઠું પાણી મળવું દુર્લલ છે તેની જેમ આ સંસારમાં મનુષ્ય ભવ પામવા ઘણા દુર્લલ છે. તેવા દુર્લલ મનુષ્ય ભવ પામ્યા છતાં પણ માહમાં મુંઝાએલા મૂર્ખ છવા વિષયમાં આસકત અનીને તે મનુષ્ય ભવ કાગટ ગુમાવે છે અને આત્માને હિતકારી કાઈ પણ ધર્મકાર્ય કરતા નથી, એ પ્રમાણે સંસારનું સ્વરૂપ પ્રભુ વિચારે છે. તે વખતે લાકાંતિક દેવા પ્રભુને દીક્ષા લેવાના સમય અવધિજ્ઞાનથી નજીક છે એમ જાણીને પાતાના આચાર હાવાથી પ્રભુ પાસે આવીને નમીને, બે હાથ જેડીને પ્રભુને વિનંતિ કરતાં કહે છે કે ' હે જીનેશ્વર! આપશ્રી ધર્મતીર્થ પ્રવર્તાવા. એ પ્રમાણે વિનંતિ કરીને દેવા સ્વસ્થાને જાય છે. ૯૩

પ્રભુએ કરેલા સાંવત્સરિક દાનનું વર્ણન એ શ્લોકામાં કરે છે:—

દીક્ષા દિવસથી વર્ષ પૂર્વે વર્ષિદાન શરૂ કરે, દેવજાૃંભક ગિરિ પ્રમુખના દ્રવ્યને સ્થાપન કરે; નગરી તણા ત્રિક આદિમાં કનકાદિના ઢગલા કરે, દાનની ઉદ્દધાષણા પ્રભુદાસ નગરીમાં કરે.

¢¥

સ્પષ્ટાર્થ:— દ્રીક્ષા લેતાં પહેલાં પ્રભુ એક વર્ષ સુધી દાન આપે છે તે વર્ષી દાન અથવા સાંવત્સરિક દાન કહેવાય છે. તે વખતે પ્રભુને દાન આપવા સારૂ જૂંભક જાતિના દેવા પર્વંત વગેરે સ્થળે રહેલું દ્રવ્ય લાવીને નગરના ત્રણ રસ્તા જ્યાં ભેગા થતા હાય તે ત્રિક વગેરે અને જ્યાં ચાર રસ્તા ભેગા થતા હાય તે ચાક વગેરે મુખ્ય મુખ્ય સ્થળામાં સાનૈયા વગેરેના ઢગલા કરે છે. ત્યાર પછી પ્રભુના સેવકા નગરીમાં "પ્રભુ દેવ જેમને જેટલું ધન એઇશે તેટલું ધન આપશે" એવી ઉદ્દેશપણા માટા સ્વરથી કરે છે. ૯૪

એક કાેડી આઠ લખનું દાન પ્રભુ પ્રતિદિન કરે, ત્રણસેં અઠ્યાશી ક્રોડ એંશી લાખ વર્ષે વિસ્તરે;

## સિંહાસના નિશ્વલ છતાં પ્રભુદેવના પુષ્યે કરી, ચલિત હાેતાં ઇંદ્ર સવિ દેવાદિ પરિવારે કરી.

કપ

સ્પષ્ટાર્ધ :— દીક્ષાની ભાવનાવાળા પ્રભુ દરરાજ સવારથી અપાર સુધીમાં એક કોડ ને આઠ લાખ સોનૈયાનું દાન કરે છે. એ પ્રમાણે દરરાજ આપતાં એક વર્ષ સુધીમાં ત્રણસા અઠયાસી કોડ ને એ સી લાખ સોનૈયાનું દાન આપે છે. દાન આપતાં એક વર્ષ પૂર્ં થાય છે. તે વખતે ઇન્દ્રોના આસના નિશ્ચલ હાય છે છતાં પણ પ્રભુના પુણ્યની પ્રખળતાથી ચલાયમાન થાય છે. તેથી ખધા ઇન્દ્રી પાત પાતાના પરિવાર સાથે પ્રભુના દીક્ષા મહાત્સવ કરવા માટે આવે છે. હપ

પ્રભુના દીક્ષા મહાત્સવતું વર્ણન પાંચ શ્લાકામાં કરે છે:---

પરિવરીને આવતા પ્રભુને નમંતા ભક્તિએ, જન્માભિષેક તણી પરે અભિષેક દીક્ષાના કરે; અન્ય રાજાદિ પણ ઇમ જિનરાજને ન્હવરાવતા, શરીર લુંછન કરી વિલેપન વર વસન પ્હેરાવતા. ૯૬

સ્પષ્ટાર્થ :—ઇન્દ્રો પાત પાતાના પરિવાર સાથે આવીને પ્રભુને ભક્તિપૂર્વંક નમસ્કાર કરે છે. ત્યાર પછી તેઓ જેમ પ્રભુના જન્માભિષેક કર્યો હતા તે પ્રમાણે પ્રભુના દક્ષિાભિષેક કરે છે. ઇન્દ્રોના અભિષેક પૂર્ણ થયા પછી બીજા રાજાઓ પણ પ્રભુને ન્હવરાવે છે. ત્યાર પછી પ્રભુના શરીરને સાફ કરીને સુર્ગાધદાર સુખડ બરાસ આદિનું તેઓ વિલેપન કરે છે. પછી તેઓ પ્રભુને ઉત્તમ વસ્ત્રો પહેરાવે છે. ૯૬

પ્હેરાવતા મુક્ડાદિ ભૂષણ કલ્પતરૂ સમ શાભતા, નૃપતિ સિદ્ધાર્થાભિધાને પાલખી વિરચાવતા; અચ્યુતેન્દ્રે પણ કરાવી તેહમાં દાખલ કરી, તેહથી તે અધિક દીપે નાથ આદિ ક્રમે કરી. ૯૭

રપષ્ટાર્થ:—તે પછી ઇન્દ્રો પ્રભુના શરીરે મુગટ વગેરે આભૂષણા પહેરાવે છે. તે વખતે પ્રભુ કલ્પવૃક્ષની જેવા શાભાયમાન જણાય છે. તાએદાર સામંત રાજાઓ સિદ્ધાર્થા નામની પાલખી અનાવરાવે છે. તે વખતે અચ્યુતેન્દ્રે પણ પાલખી અનાવીને તેમાં દાખલ કરી. તેથી કરીને તે પાલખી વધારે શાભે છે. પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ તે પાલખીમાં એસવાને પાલખીની નજીક આવે છે અને તેમાં પ્રભુ વગેરે ક્રમસર એસે છે. ૯૭

એસતા શિબિકા વિષે નર દેવ ગણ ઉપાડતા, વાજિંત્ર ગાયન નાચ સ્તુતિ ને મંગલાદિક પણ થતા,

## લાક પ્રભુને દેખતા ને અન્યને દેખાડતા, હર્ષ પામે નમત જનને નાથ બહુ આનંદતા. ૯૮

સ્પષ્ટાર્થ :—તે પાલખીને દેવા તથા મનુષ્યા ઉપાડે છે. તે વખતે અનેક પ્રકારનાં માંગલિક વાળાં વાગે છે, કેટલાક લાકો ગાયના ગાય છે. કેટલાક લાકો નૃત્ય કરે છે. કેટલાક માણસા પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે અને મંગલ ગીતા ગાય છે. એ પ્રમાણે પ્રભુની દીક્ષાના વરવાડા રસ્તા ઉપર થઇને જાય છે. તે વખતે રસ્તાની ખંને બાજી લાકા પ્રભુને જોવાને ભેગા થાય છે. પાલખી નજીક આવે છે ત્યારે લાકા પ્રભુને જીવે છે અને બીજાને પાલખીમાં બેઠેલા પ્રભુ દેખાડે છે. પ્રભુને જોઇને લાકા નમસ્કાર કરે છે. અને ઘણા હર્ષ પામે છે. ૯૮

એમ નગરીમાં ફરી સહસ્રામ્ર વનમાં આવતા, પાલખીમાંથી ઉતરતા ભૂષણાદિક છંડતા; વસ્ત્ર ખંભે ધારતા પ્રભુ છ<sup>ટુ</sup> તપને સાધતા, માગશરની પૂર્ણિમાએ મિશુન મૃગશીષી થતા. ૯૯

સ્પણ લ્લું માણે પ્રભુના દીક્ષાના વરઘાડા આખી નગરીમાં ક્રીને નગરીની ખહાર આવેલા સહસામ્ર નામના વનમાં આવી પહોંચ્યાે. ત્યાર પછી પ્રભુ પાલખીમાંથી નીચે ઉતર્થા, તે પછી પ્રભુ શરીર ઉપર પહેરેલા વસ્ત તથા આભૂષણોના ત્યાગ કરીને એક દેવદ્ર્ષ્ય વસ્ત ખલા ઉપર ધારણ કરે છે. આ રીતે છું તપવાળા પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ જ્યારે મિથુન રાશિ અને મૃગશીલ નક્ષત્રના ચંદ્રની સાથે યાંગ વર્ત્તા હતા, તેવા શુભ દિવસે સંયમ ચહ્યુ કરે છે. વગેરે આગળના શ્લાકમાં જણાવે છે. ૯૯.

દિવસ અંતિમભાગમાં પશ્ચિમ વયે જિમ કલેશને, તિમ ષંચ મુષ્ટી લોચ કરતા ક્ષીર જલધિમાં તેહને; ઇંદ્ર ક્વીને આવતા ધોંઘાડને અડકાવતા, સહસ નૃપ યુત નાથજી ચારિત્રને સ્વીકારતા. ૧૦૦

સ્પષ્ટાર્થ:—તે માગસર સુદ પૂનમના દિવસના પાછલા ભાગમાં પાછલી વયમાં જેમ કહેશના ત્યાગ કરે તેમ પ્રભુ પોતાના હાથે પાંચ સુષ્ટિ લાચ કરે છે. તે પ્રભુના કેશને ઇન્દ્ર મહારાજા પાતાના ઉત્તરાસંગના છેડામાં શ્રહણ કરીને ક્ષીર સમુદ્રમાં પધરાવીને આવે છે. પછી તે (ઇદ્ર) લોકોના કાલાહલને શાંત કરે છે. તે વખત પ્રભુ પાતાના હાથે વિધિપૂર્વક દીક્ષા શ્રહણ કરે છે. તેમની સાથે હજાર રાજાઓ પણ ચારિત્રને શ્રહણ કરે છે. ૧૦૦

હવે દ શ્લોકોમાં ઈન્દ્ર મહારાજ પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે તેનું વર્ણુન કરે છે:---

નાણ ચાેશું પામતા ક્ષણવાર નારક સુખ લહે, ઈંદ્ર જોડી હાથ સ્તવતા નાથ આગળ ઈમ કહે; જ્ઞાન ચારે ધારતા ચઉ ભેદ ધર્મ અતાવતા,

હે નાથ! જય પામા તમે સવિ જવને સુખ આપતા. ૧૦૧

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ જે વખતે દીક્ષા લે છે તે વખતે તેમને ચાંશું મનઃપર્યંવ જ્ઞાન પ્રકટ થાય છે. પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ મતિ છૂત અને અવધિ એ ત્રણુ જ્ઞાન સાથે લઇને જન્મ્યા હતા. અને જ્યારે દીક્ષા લે છે, ત્યારે ચાંશું મનઃપર્યવજ્ઞાન પામે છે. આ નિયમ ખધા તીર્થકરાને સરખા બાલવા. આ મનઃપર્યવજ્ઞાનથી અઠી દીપમાં રહેલા સંજ્ઞી પંચેદ્રિય જીવાના મનના વિચાર બાલ્યુી શકાય છે. તે વખતે (દીક્ષા કલ્યાલુકના પ્રસંગે)નારકીના જીવાને પણ થાડી વાર સુખ ઉત્પન્ન થાય છે. આ પ્રભુનું ત્રીનાં કલ્યાલુક બાલ્યું. તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુની આગળ ખે હાથ એડીને આ પ્રમાલ્યું સ્તૃતિ કરે છે—' હે ચાર જ્ઞાનને ધારલુ કરનારા પ્રભુ! આપ દાન, શીક્ષ, તપ અને ભાવ એમ ચાર પ્રકારના ધર્મને બતાવનાર છેા. હે સર્વ જીવાને સુખ આપનાર પ્રભુ! તમે વારંવાર જય પામા. ૧૦૧

આપ જંગમ તીર્થ જેવા વિચરશા વૈરાગ્યથી, જેહમાં તે ધન્ય ભારત ક્ષેત્ર ભમિ નિયમથી; પંકથી પ્રકટેલ પંકજ પંકથી લેપાય ના.

તિમ ભવે વસતા છતાં પ્રભુ આપ લેપાઓજ ના. ૧૦૨

સ્પષ્ટાર્થ— હે વૈરાગ્યવાન પ્રભુ! જંગમ તીર્થ સરખા આપ જે ભરત ભૂમિમાં વિચરશો તે ભરતભૂમિ નક્કી ધન્ય છે. જેવી રીતે કાદવમાંથી ઉત્પન્ન ચએલું કમલ કાદવમાં લેપાતું નથી, પરંતુ કાદવથી અધ્ધર રહે છે તેવી રીતે હે પ્રભુ! તમે જે કે સંસાર (રૂપ કાદવ)માં રહેલા છા તા પણ તેના વડે આપ લેપાતા નથી. કારણ કે સંસારમાં રહેલા પ્રભુની સઘળી પ્રવૃત્તિઓ રાગ દેષ વિનાની હોય છે. જેમનામાં રાગ દેષ હોય છે તેઓ સંસારમાં લેપાય છે. ૧૦૨

મહાવ્રત જે આપનું તે કર્મ રૂપી પર્ણને, છેદ્દવાને ખર્ગ જેવું નિત લહે તે વિજયને; છેા આપ નિર્મમ તે છતાં નિઃસ્પૃહી કૃપાલુ આપ છેા,

છે৷ આપ નિર્જીથ તે છતાં ગુરૂ ઋહિવાળા આપ છેા. ૧૦૩

રપષ્ટાર્થ:—આપના ચાર મહાવતો છે તે કર્મરૂપી પાંદડાંને છેદવાને માટે ખર્ડ્ એટલે તરવાર જેવા છે. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે જેમ તરવાર વડે વૃક્ષનાં પાંદડાં છેદી શકાય છે તેવી રીતે આ મહાવત રૂપી તરવાર વડે એટલે મહાવતનું પાલન કરવાથી ઘણાં કમોની નિર્જરા થાય છે. તે મહાવતો હંમેશાં કમંશત્રુને જીતાવનારા હોવાથી વિજયવંત વર્તે છે. હે પ્રભુ! જો કે તમે નિર્મામ એટલે મમતા ભાવથી રહિત છા તે છતાં પણ આપ કાઇ જાતની સ્પૃહા એટલે ખદલાની ઈચ્છા રાખ્યા વિના અન્ય પ્રાણીઓ ઉપર ભાવદયાદિ સ્વરૂપે અનહદ ઉપકાર કરનારા છાં. વળી જો કે આપ નિર્ગથ છા એટલે આપે બાદ્ય અને અલ્યન્તર એમ અને પ્રકારની ગ્રંથિના ત્યાગ કર્યો છે તે છતાં આપ માટી ઋહિવાળા છા. કહેવાનો સાર એ છે કે જે ધન ધાન્યાદિક પરિગ્રહ છે એ બાદ્ય ગ્રંથિ છે અને જે રાગ દ્રેષાદિક તે અલ્યન્તર ગ્રંથિ છે. તે અંતેનો તા તમે ત્યાગ કર્યા છે. છતાં તમારામાં ઉત્તમ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપી માટી ઋહિઓ રહેલી છે. ૧૦૩

સૌમ્ય તેજસ્વી છતાં ભવથી ડરેલા ધીર છતાં, દેવને પણ પૂજ્ય છેા પ્રભુ આપ નર રૂપે છતાં; આપ વિચરી મહીયલે જગતારનારૂં પારણું, કરશા કરે ભવિ જીવના દર્શન જિનેશ્વર! આપનું. ૧૦૪

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રસુ! તમે મહા તેજરવી છતાં શાંતિને ધારસ કરનાર છો, તેમજ ધીરતાવાળા છે તે છતાં લવથી ડર પામેલા છે. અહીં વિરાધાલાસ અલંકાર દ્વારા પ્રસુની સ્તુતિ કરી છે. વળી હે પ્રસુ! તમે મનુષ્ય છે તે છતાં દેવાને પણ પૂજનીય છે. બીજા મનુષ્યો તો દેવાને પૂજે છે, પરંતુ તમને તો તે દેવા પણ પૂજે છે. હે પ્રસુ! પૃચ્વી ઉપર વિચરીને આપ આસન્નસિદિક લવ્ય જીવના હાથે જગતને તારનારૂં પારસું કરશા તે વખતે તે પારસું કરાવનારા અને બીજા પણ લવ્ય જીવા નિર્મલ સમ્યકત્વાદિથી માંડીને માસ સુધીના પણ ઉત્તમ ફેલા પામે છે. ૧૦૪

રાેગાને ઔષધ પરે કરનાર બહુ ઉપકારને, અવિરતિ એવા મને પણ દેખતાં પ્રભુ! આપને; આત્મદષ્ટિ સતેજ અનતી તેમ પુદ્દગલરમણતા, ઘટતી એમ સુરશર્મને પણ તૃચ્છ આજે માનતા. ૧૦૫

સ્પષ્ટાર્થ:—જેમ ઔષધ(દવા) રાગી માલુસને ઉપકાર કરનાર થાય છે એટલે ઓષડથી રાગીનો રાગ નાશ પામે છે તેવી રીતે આપનું દર્શન પણ ભવ્ય જીવાને બહુજ ઉપકારક નીવડે છે. હું અવિરિત છું (કારણકે દેવા હંમેશાં અવિરિત્ત હાય છે) માટે રાગી જેવા છું, તાપણ આપના દર્શનના પ્રતાપે મારી આત્મદૃષ્ટિ તેજસ્વી અને છે. એટલે પુદ્ગલ રમણતા અથવા પૌદ્ગલિક વિષયાને વિષે રાચનારા મારા જવ આત્માના ગુણામાં રમણતા કરનારા થાય છે. અને અમે આ તમારા દર્શનથી થતા અપૂર્વ સુખની આગળ દેવાના સુખાને પણ તુચ્છ એટલે હલકા માનીએ છીએ. ૧૦૫

તુજ સ્વરૂપની ચિંતનામાં લીન મન મુજ નિત રહે, એજ સાચી માગણી મુજ એમ હરિ પ્રભુને કહે; પ્રભુ તણા સાક્ષિધ્યને સ્મરતા સુરેશા સ્વર્ગમાં, સંચર્યા બીજે દિને નૃપ સુરેન્દ્રદત્તના મ્હેલમાં.

સ્પષ્ટાર્થ:—મારૂં મન હંમેશાં તમારા સ્વરૂપની વિચારણામાં લીન રહે અથવા આસકત રહે એટલે હું તમારા ગુણા સંભાત્યા કરૂં એવી મારી ખરા હૃદયની આપની પાસે માગણી છે. એ પ્રમાણે ઇન્દ્ર મહારાજે પ્રભુની આગળ સ્તુતિ કરીને માગણી કરી. ત્યાર પછી પ્રભુના સાન્નિધ્યને સ્મરણ કરતા એટલે પ્રભુની પાસે રહીને મેળવેલા અપૂર્વ આત્મિકાનંદને યાદ કરતા અધા ઇંદ્રો સ્વર્ગમાં પાત પાતાના સ્થાનકે ગયા. એ પ્રમાણે દીક્ષા મહાત્સવ પૂરા થયા. ત્યાર પછી બીજે દિવસે શ્રીસંભવનાથ પ્રભુ સુરેન્દ્રદત્ત રાળના મહેલમાં ગયા. ૧૦૬

પ્રભુ સુરેન્દ્રદત્ત રાજાના ઘેર છર્દ તપનું પારણું કરે છે તે વાત છે શ્લેાકમાં જણાવે છે:—

છદ્દં તપના પારણે પ્રભુજી જતા નૃપ દેખતા, ખૂશી થતા ઉભા થઇને નાથપદને વંદતા; હે પ્રભાે! પરમાન્ન લઈ તારાે મને ઈમ બાલતા, નાથ જાણી શુદ્ધ તેને હસ્તપાત્રે વ્હાેરતા.

20g

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ છું તપનું પારણું કરવાને માટે સુરેન્દ્રદત્તના મહેલમાં ગયા. તે વખતે પ્રભુને આવતા દેખીને તે રાજા ઘણા ખુશી થયા ને ઉભા થઇને સામે જઇને પ્રભુને વંદન કર્યું. ત્યાર પછી રાજાએ પ્રભુને વિનતિ કરી કે હે સ્વામી! આ પરમાન્ન એટલે ખીર વ્હારીને (લઇને) મારા ઉદ્ધાર કરા. તે વખતે સ્વામીએ તે શુદ્ધ આહાર છે એવું જાણીને પાતાના હસ્ત એટલે હાથ રૂપી પાત્રમાં તે ખીર ચહણ કરી. તીર્થકર દેવા પાત્રા રાખતા નથી. પરંતુ જ્યારે ભિક્ષા ચહણ કરે ત્યારે પાતાના હાથમાં જ ભિક્ષા ચહણ કરે છે. ૧૦૭

દેનારને કહ્યાણ કારણ પ્રાણધારણ પારણું, કરતા જિનેશ્વર દિવ્ય પાંચે થાય પ્રભુપુણ્યે ગણું; ભૂપ પીઠ બનાવતા તે સ્થાનકે ત્રણ કાલમાં, પૂજ્ત કરે તે ચાલુ ભવમાં મ્હાલતા શિવ મ્હેલમાં. ૧૦૮

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુને પારણું કરાવનાર એટલે સુપાત્રદાન દેનારને તે પારણું કલ્યાણકારી થાય છે. અથવા પ્રભુ જેને ત્યાં પારણું કરે તે આત્માનું પણ કલ્યાણ થાય છે. પ્રભુએ ल्यारे भीर ० होरीने प्राष्ट्र धारख केटबे प्राष्ट्राने टक्षवनाइं केवुं पारखुं कर्युं, ते वभते ते स्थि प्रमुद्देवना प्रथल पुष्यना प्रतापे पांच दीव्या प्रकट थया. केटबे देवाके सानैयानी वृष्टि, वस्ननी वृष्टि वजेरे पांच वानां क्यां. प्रसुक्ते के स्थानके खला रहीने पारखुं क्युं ते स्थानके सुरेन्द्रदत्त राजकों केक पीड जनावराच्या केटबे केगटबो जनाव्याः केने तेनी त्रख्य काल केटबे सवारे अपारे तथा सांके पूजा करवा काल्या. तथी ते राज तेज अवमां माक्ष इपी महिक्मां कायम रहेनारा थया अथवा ते सुरन्द्रदत्त राज तेज अवमां माक्ष उथा. १०८

પ્રભુના શરીરની ઉંચાઇ જણાવે છે:—

એકસા ને વીસ અંગુલની ઉંચાઈ જેહની, આત્માંગુલે તિમ છજ્ઞુ અંગુલની ઉંચાઈ જેહની; પ્રમાણાંગુલથી કહી તે તીર્થપતિ સંભવ જિના, એકાગ્ર દૃષ્ટિ રાખતા ધરનાર મૌનવ્રતતણા.

90€

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુની એકસા ને વીસ આંગુલ પ્રમાણ શરીરની ઉંચાઈ હતી. આ ઉંચાઈ આત્માંગુલના માપથી સમજવી. ત્રણ પ્રકારના આંગુલ આગમને વિષે કહ્યા છે. ૧ ઉત્સેઘાંગુલ, ૨ આત્માંગુલ, ૩ પ્રમાણુંગુલ. તેમાં અનંતા પરમાણુનો એક વ્યાવહારિક પરમાણું માઠ આઠ ગુણા સાત વખત કરીએ ત્યારે એક ઉત્સેઘાંગુલ થાય છે. જે કાળે જે તીર્થકર હોય તેમનો જે આંગુલ તે તે કાળે આત્માંગુલ કહેવાય છે. આ આત્માંગુલ જુદા જુદા પ્રમાણવાળો હોય છે. જે કાળે જે તીર્થકર હોય તે દરેક પ્રભુની ઉંચાઇ તેમના આત્માંગુલ વડે ૧૨૦ આંગળ (જેટલી) હોય છે. ત્રીજું પ્રમાણાંગુલ ઉત્સેઘાંગુલથી ચારસા ગણું લાંખું ને અઢી ગણું પહેાળું હોય છે. આ પ્રમાણાંગુલના માપથી પ્રભુના શરીરની ઉંચાઇ છત્રુ પ્રમાણાંગુલની કહેલી છે. માટે હદ્દ પ્રમાણાંગુલને ચારસાએ ગુણીએ ત્યારે ૩૮૪૦૦ ઉત્સેઘાંગુલ આવે. ૯૬ આંગળનો એક ધનુષ્ય થાય છે, માટે તે સંખ્યાને (૩૮૪૦૦ને) ૯૬ વડે ભાગીએ ત્યારે ૪૦૦ ધનુષ્ય આવે છે. માટે ઉત્સેઘાંગુલના માપથી પ્રભુના શરીરની ઉંચાઇ ચારસા ધનુષ્ય પ્રમાણ હતી. આવી ઉંચાઇવાળા ત્રીજ તીર્થકર શ્રી સંભવજિત એકાગ્રહિ રાખતા એટલે એકાગ્રતાથી ધ્યાન કરતા હતા અને મીનવતને ધારણ કરતા હતા. કારણકે જ્યાં સુધી તીર્થકરોને કેવલગ્રન ન થાય ત્યાં સુધી છારસ્થ તીર્થકરા પ્રાયે મીન જ ધારણ કરે છે. ૧૦૯

છદ્મસ્થપણામાં પ્રભુ કેવી રીતે વિચરતા હતા તે એ શ્લોકમાં જણાવે છે:---

સમિતિ ગુપ્તિ પ્રમુખ ગુણાદ્ધિ પ્રશમ નિધિ નિર્ભયપણે, છદ્મસ્થભાવે ચૌદ વર્ષો વિચરતા નગરાદિને;

## પાવન કરે ન અનાર્ય દેશે વિચરતા દ્રવ્યાદિથી. અભિગ્રહાને ધારતા ડરતા નહીજ પ્રમાદથી.

990

સ્પષ્ટાર્થ:---પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ વગેરે ગુણો રૂપી અમૃતના સસુદ્ર સમાન તથા પ્રશામનિધિ એટલે શાંત રસના ભંડાર જેવા શ્રી સંભવનાથ પ્રભુ ભય રહિતપણે છદ્મરથ અવરથામાં ચૌદ વરસ સુધી આ પૃથ્વી ઉપર વિચર્યા તે દરમિઆન તેમણે અનેક નગરા. શહેરા તથા ગામાને પાતાના ચરણ વડે પવિત્ર કર્યા. પરંતુ પ્રભુએ અનાર્ય દેશામાં વિહાર કર્યો નહોતા. વળી પ્રભુએ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને લાવથી અનેક પ્રકારના અલિગ્રહોને ધારણ કર્યા. એટલે છદ્મસ્થ અવસ્થાના ચીંદ વર્ષો દરમિઆન તેમણે ઘણા અભિગ્રહા ધારણ કરવા પૂર્વ ક તપશ્ચર્યા કરી હતી. વળી તેઓ પ્રમાદથી હરતા નહોતા એટલે આ છદ્મસ્થ અવસ્થા દરમિઆન પ્રભુ શ્રીસંભવનાય અપ્રમત્ત ભાવે વિચર્યા હતા. ૧૧૦

પ્રભુ પાર્સ્વ વીરને જિમ થયા ઉપસર્ગ તિમ આ નાથને. ન થયા હતા ઉપસર્ગ તેવા નાથ ત્રીજા સ્થૈર્યને: ધરતા નિરંતર નિજગુણાનંદી જિનેશ્વર વિચરતા, આવતા સહસાધ્રવન તરૂશાળ નીચે ધ્યાવતા.

રપષ્ટાર્થ:--જેવી રીતે પાર્ધ પ્રભુને કમઠાસુર તરફથી ઉપસર્ગો કરવામાં આવ્યા હતા. તેમજ છેલ્લા તાથેપતિ શ્રી મહાવીર પ્રભુને સંગમદેવ વગેરે તરફથી અનેક પ્રકારના

199

ઘાર ઉપસંગા થયા હતા, તેવી રીતે આ ત્રીજા તીર્થ પતિ શ્રી સંભવજિનને ઉપસંગા થયા નથી. પરંત પ્રભુ સ્થિરતા પૂર્વંક ચારિત્રનું પાલન કરતા હતા, ને હંમેશા પાતાના નાનાદિ ગુણાની ભાવનાથી પ્રકટ થતા આનંદમાં જ લીન થઇને વિચરતા હતા. એ પ્રમાણ ચારિત્રનું પાલન કરતા ચૌદ વર્ષ પસાર થઇ ગયા ખાદ આ પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ સહસાસવનને વિષે આવ્યા ને ત્યાં આમ્ર વૃક્ષની નીચે ધ્યાનમાં રહ્યા છે. ૧૧૧

પ્રભને કેવલજ્ઞાન ઉપજે છે તે બે શ્લાકમાં જણાવે છે:--

ધ્યાન ચાર્યું તાસ પ્હેલા ભેદ એ પૂરા થતા, ઝાડથી જિમ જીર્ણ પદ્મા ચાતિકર્મ ખરી જતાં: કાર્તિ કે વદ પાંચમે મૃગશીર્ષ શશિયોગે અને મિશુનમાંહી ષષ્ઠતપ કરનાર પંચમ નાણને.

992

સ્પષ્ટાથ<sup>જ</sup>:--તે વખતે પ્રભુને ચાથા એટલે શુકલ ધ્યાનના પ્રથમના એ પાચા ધ્યાવતા ધ્યાવતા પૂરા થયા હતા. ધ્યાનના ચાર ભેંદ છે. તેમાંના આત્ધ્યાન તથા રીદ્રધ્યાન એ બે પ્રથમ લેક અશુભ હોવાથી ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. ત્રીજું ધમ<sup>દ</sup>યાન અને ચાર્યું શુક્રલધ્યાન છે શુભ ધ્યાન છે. આ ચારે ધ્યાનના ચાર ચાર પાયા કહેલા છે. આ

ખધા ધ્યાનના ભેદોનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી દેશનાચિતામણિના બીજા ભાગમાં આપેલું છે. પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ એ શુકલ ધ્યાનના બે ભેદ ધ્યાઇ રહ્યા, તે વખતે ઝાડ ઉપરથી જૂનાં પાંદડાં જેમ ખરી પડે તેવી રીતે ઘાતી કમોં આત્મ પ્રદેશથી ખરી પડ્યા. આત્માના કેવલજ્ઞાનાદિ શુણોના ઘાત કરનારા જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય એ ચાર કમોં છે. તેમાંથી માહનીય કમેંના દશમા સ્ક્લમસંપરાય શુણુડાણાના અંતે નાશ કરીને આડીના ત્રણ ઘાતી કમોંનો ખારમા ક્ષીણમાહ વીતરાગ છદ્મસ્ય શુણુડાણાના અંત નાશ કરે છે. એમ ચારે ઘાતી કમોંનો નાશ કરીને કાર્તિક વદ પાંચમે મિયુન રાશિ ને મૃગશીષ નક્ષત્રના ચંદ્ર હોતે છતે લોકાલોકના સ્વરૂપને જણાવનાર કેવલજ્ઞાનને પામે છે. તે લખતે પ્રભુને ષષ્ઠ તપ એટલે બે ઉપવાસના તપ હતા. ૧૧૨

પૂર્વાહ્ન કાલે પામતા સંભવ જિનેશ્વર કેવલી, ગ્રાનતર તે ચૈત્યતર પ્રભુ જસ નીચે કેવલી; નાથથી ઉંચાઇમાં તે ખારગુણું અવધારીએ, આ પ્રસંગે નારકાે ક્ષણ વાર સુખિયા જાણીએ.

113

રપષ્ટાથ :— તે કારતક વદ પાંચમના દિવસે પૂર્વાક કાલે એટલે પહેલા પહારે સંભવ જિનેશ્વર કેવલી થયા. કેવલજ્ઞાન પામ્યા તેથી છદ્મસ્થ અવસ્થા તે વખતે પૂરી થઈ. જે વૃક્ષની નીચે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું તે જ્ઞાનતરૂ અથવા ચૈત્યતરૂ કહેવાય છે. પ્રભુની જેટલી ઉંચાઇ હતી તેથી ખાર ગણી ઉંચાઇ તે તરૂ એટલે વૃક્ષની જાણવી. આ વખતે પણ નારકના છવાને થાહીવાર સુખના અનુભવ થયા. આ પ્રભુનું કેવલજ્ઞાન નામનું ચાથું કલ્યાલ્યુક જાણવું. ૧૧૩

દેવા સમયસરહ્યુની રચના કરે છે તે હકીકત ચાર શ્લાકામાં જહ્યાવે છે:— નિજ સિંહાસન કંપથી ઇંદ્રો બધા આ વાતને, જાણતા રાજી થતા સાથે લઈ પરિવારને:

ભક્તિભાવે જ્ઞાનના મહિમા ઉજવવા આવતા,

એક યાજન મેદિનીમાં સમવસરણ બનાવતા.

११४

સ્પષ્ટાર્થ:--પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું તે વખતે ઇન્દ્રોના સિંહાસન કંપાયમાન થયા. ઉપયોગ વઢ પ્રભુના કેવલજ્ઞાનને જાણીને ઇદ્રો રાજી થયા. તે પછી સુધોષા ઘંટા વગાડીને દેવાને આ હંકીકત જણાવી. પછી બધા પરિવાર સાથે ભક્તિ ભાવ પૂર્વક કેવલજ્ઞાનનો મહોત્સવ કરવાને માટે ઇન્દ્રો ત્યાં આવીને દેવાની પાસે એક ચાજન પ્રમાણ પૃથ્વીને વિષે સમવસરણની રચના કરાવે છે. ૧૧૪

## વેરતા ત્યાં પંચરંગી ફૂલ તિમ છત્રાદિને, ચારે દિશાએ વિરચતા તિમ રત્નમય વર પીઠને. ૧૧૫

રપષ્ટાર્ધ:—તે વખતે વાયુકુમાર દેવા ભૂશુદ્ધિ એટલે જમીનનો કચરા વગેરે દ્રર કરીને પૃથ્વીને સ્વચ્છ બનાવે છે. ત્યાર પછી ધૂળ ઉઠે નહિ તે માટે મેઘકુમાર દેવા તે જમીન ઉપર વૃષ્ટિ કરે છે એટલે વરસાદ વરસાવે છે. ત્યાર પછી વ્યાંતર જાતિના દેવા તે પૃથ્વી ઉપર કંચન એટલે સાનાની, રચ્યુ એટલે રત્નની અને પાષાયુમય એટલે પત્થરની ક્રરસળંધી કરે છે. ત્યાર પછી તે પૃથ્વી ઉપર પાંચ વર્ણનાં ફૂલોની વૃષ્ટિ દેવા કરે છે. વળી ચારે દિશામાં છત્ર ચામર વગેરેની રચના કરે છે અને મધ્યભાગમાં રત્નમય ઉત્તમ પીઠની એટલે માટા ઓટલાની રચના કરે છે. ૧૧૫

મધ્ય ભાગે હ્યુવનપતિ સુર ગાેડવી રૂપાતણાે, દિલ્લા રચે જ્યાેતિષ્કદેવાં વિસ્થતા કંચનતણાે; વૈમાનિકા વર રત્ત કિલ્લા દાર ચઉ પ્રત્યેકના, દેવછાંદ સુરા રચે ને દેવગણ વ્યાંતરતણા.

ચૈત્ય વૃક્ષ બનાવતા મણિપીંડ આસન વિરચતા, દેવચ્છંદ તણી ઉપર છત્રાદિને પણ વિરચતા, સમવસરણે અગ્ર ભાગે ધર્મચક્રજ સ્થાપતા, પૂર્વ કારે પેસતા જિનવર સિંહાસન બેસતા.

**৭**৭৩

115

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી ભુવનપતિ દેવા બહારના રૂપાના ગઢ બનાવે છે અને તેના ઉપર સાનાના કાંગરાની રચના કરે છે. જ્યાંતિષ્ક દેવા વચલા સાનાના ગઢ રચે છે અને તેના ઉપર રત્નના કાંગરા બનાવે છે. ત્યાર પછી સૌથી અંદરના ત્રીજો ગઢ વૈમાનિક દેવા રત્નાના બનાવે છે અને તેના ઉપર મહ્યુમય કાંગરાની રચના કરે છે. દરેક ગઢના પૂર્વાદક ચારે દિશાઓમાં ચાર ચાર દ્વારા હાય છે. અને તે ખરાખર સરખા હાય છે. ત્યાર પછી દેવતાઓ દેવછંદની રચના કરે છે. તે દેવચ્છંદ બીજા ગઢને વિષે અગ્નિપ્ર્ણામાં બનાવે છે. આ દેવચ્છંદમાં તીર્થકર ભગવાન દેશના આપ્યા પછી આરામ લે છે. ત્યાર પછી વ્યંતર જાતિના દેવા ચૈત્યવૃક્ષની રચના કરે છે. પછી મહ્યુમય પીઠિકાની રચના કરીને તેના ઉપર આસનની રચના કરે છે. તેમજ તે દેવા દેવચ્છંદને વિષે પણ છત્ર વગેરેની રચના કરે છે. અને સૌથી સ્થના કરીને તે સમાસરણના આગલા ભાગમાં ધર્મચકની રચાપના કરે છે. ત્યાર પછી શ્રીસંભવનાથ જિનેશ્વર તે સમાસરણના પૂર્વ દિશાના દ્વારથી તેમાં પ્રવેશ કરે છે. અને સૌથી અંદરના ગઢના મધ્યભાગમાં આવેલા સિંહાસન ઉપર પ્રભુ બેસે છે. ૧૧૬–૧૧૭

આર પ્રકારની પર્ષદા કર્યા બેસે છે તે જણાવે છે.

996

www.jainelibrary.org

પ્રતિઅિંબ ત્રણ વ્યંતર કવે ભામંડલાદિક દીપતા, વાજીંત્ર વાગે અગ્નિ ખૂણે સાધુ આદિક શાભતા; ત્રૈત્રજ્ઞત્યમાંહી ત્રિવિધ દેવી ત્રિવિધ સુર વાયવ્યમાં, વૈમાનિકામર આદિ ત્રણ પણ પર્ષદા ઇશાનમાં.

રપ્યાર્થ:—તે સિંહાસન ઉપર પ્રભુ પૂર્વ દિશા સન્મુખ મુખ રાખીને બેસે છે. તે વખતે વ્યન્તર દેવતાઓ બાકીની પશ્ચિમ, ઉત્તર અને દક્ષિણ દિશાઓમાં પ્રભુના ત્રણ પ્રતિબિંબને સ્થાપન કરે છે. તેથી પ્રભુ ચારે દિશામાં ઉપદેશ આપતા હોય તેમ જણાય છે. વળી પ્રભુની પાછળ બામંડલ શોભે છે. પ્રભુની આગળ બંને બાજુ બે બે દેવા ચામર હાળે છે. આ પ્રસંગે દેવતાઇ વાજિંત્રો વાગે છે. સૌથી અંદરના ગઢના અગ્નિ પ્રણુમાં સાધુ વગેરે બેસે છે. એટલે અગ્નિપ્ણુમાં પ્રથમ સાધુ બેસે છે. તેમની પાછળ વૈમાનિક દેવીઓ ઉભી રહે છે અને તેમની પાછળ ચાલ્વીઓ ઉભી રહે છે. નૈઋત્ય પૂણામાં ત્રિવિધ દેવીઓ એટલે ત્રણ પ્રકારના દેવાની દેવીઓ બેસે છે. તેમાં પ્રથમ ભવનપતિની દેવીઓ, તેમની પાછળ વ્યન્તરની દેવીઓ અને તેમની પાછળ અનેત્રની દેવીઓ બેસે છે. તેમાં પ્રથમ ભવનપતિ દેવો, પછી વ્યન્તર દેવા અને તેમની પછી જેયોતિષી દેવો બેસે છે. તેમાં પ્રથમ ભવનપતિ દેવો, પછી વ્યન્તર દેવા અને તેમની પછી જેયોતિષી દેવો બેસે છે. તેમાં પ્રથમ ભવનપતિ દેવો, અને તેમની પાછળ મનુષ્યો એસે છે. એ પ્રમાણે કુલ બાર પર્ષદા જાણવી. ૧૧૮

ત્રણ ગઢને વિષે કાેણ કાેણ રહે છે તે કહે છે:—

પ્રથમ ગઢમાં સંઘ તિમ તિર્યંચ બીજા ગઢવિષે, વાહના ત્રીજા ગઢે તિમ હરિ સ્તવે ભક્તિવશે; પ્રભુ! સકલને મદદ કરતા આપ તિમ નિષ્કારણે, વાત્સલ્ય ધરતા સર્વાની પર તિણ નમુંછું આપને. ૧૧૯

મ્પષ્ટાર્ધ:—એ પ્રમાણે સૌથી અંદરના પ્રથમ ગઠને વિષે ખાર પર્ધદાઓ બેસે છે. બીજા ગઠની અંદર હાથી, ઘોડા, સિંહ, વાઘ વગેરે તિર્યથી પરસ્પરના વૈરભાવને તજી દર્ધને શાંતિ પૂર્વંક બેસે છે. તથા ત્રીજા ગઠને વિષે વાહનો એટલે દેવાના વિમાન વગેરે તથા રથ વગેરે રહે છે. જ્યારે પ્રભુ સિંહાસન ઉપર બેસે છે, તે અવસરે ઇન્દ્ર મહારાજ ઉભા થઇને ભક્તિ પૂર્વંક પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે. તે સ્તુતિ આ પ્રમાણે:—હે પ્રભુ આપને જગતના સઘળા જીવા ઉપર દયા ભાવ હાવાથી તમે તેમને માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવામાં મદદ કરા છા. તેમજ તમે સઘળા જીવા ઉપર ખદલા લેવાનું કારણ નહિ છતાં પણ વાત્સલ્ય એટલે સ્નેહભાવ ધારણ કરા છા. આવા ગુણવાળા હે પ્રભુ! હું આપને નમસ્કાર કર્યું છું. ૧૧૯.

ઇન્દ્ર મહારાજ ચાર શ્લાકમાં પ્રભુની સ્તૃતિ કરે છે:-

વિનવ્યા વિણ પરતણા ઉપકાર કરનાર તમે, સંબંધ વિણ બાંધવ સમા છે৷ સર્વના જિનજી તમે; વિમલ વાણી શીલવંતા શરણને લાયક તમે, તુજ ચરણનું શરણ હોજો પ્રતિભવે કહીએ અમે. ૧૨

રપષ્ટાર્થ :— હે જિન્છ! તમે વિનંતિ કર્યા સિવાય તમામ જીવાની ઉપર ઉપકાર કરનારા છે. વળી તમે કાઇ પણ જાતની સગાઇ ન હોવા છતાં પણ સર્વના આંધવ સમાન એટલે ભાઇ જેવા છે. હે શીલ ગુણવાળા પ્રભુજ! તમારી વાણી સ્પષ્ટ અને નિર્મલ છે, માટે સર્વે જીવા પાત પાતાની ભાષામાં સમજી જાય છે. આવા ગુણવાળા હે પ્રભુજ! તમેજ અમાને શરણ કરવા લાયક છે. અથવા આશ્રય કરવા યાગ્ય છે. માટે જ અમે કહીએ છીએ કે હે પ્રભુજ! અમને ભવા ભવને વિષે આપના ચરણ કમળનું શરણું મળજો. ૧૨૦

આપ છેા પ્રભુ શાંત તેાપણ વીર વ્રતધારી તમે; કર્મ કાંટા ક્ર્ટનારા સામ્ય શમધારી તમે; છા મહેશ અભવ છતાં ને નરક છેદી અગદ છેા, છા અરાજસ તે છતાં પણ બ્રહ્મરૂપ પ્રભુ આપ છેા. ૧૨૧

સ્પષ્ટાથ — હવે ઇંદ્ર મહારાજ વિરોધાભાસ નામના અંલકારને ગાંઠવીને આ રીતે પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે કે—હે પ્રભુ! આપ સ્વભાવે શાંત છતાં વીર પુર્ધોજ (તેજી સ્વભાવવાળા જીવા) જે મહાવ્રતાની આરાધના કરી શકે, તેવા મહાવ્રતાને ધારણ કરનારા છે. અહીં પ્રભુએ ઘણી વાર અહુજ અશાંતિને દેનારા વિષય કષાયાદ અંતરંગ શત્રુઓના સર્વથા નાશ કરી છે, તેથી પ્રભુ સંભવનાથને શાંત કહ્યા છે. ને કાયર પુર્ધો મહાવ્રતા જેવા આકરા વર્તાની આરાધના (પાલન) કરી શકે જ નહી. પણ સહનશીલતા શીલ ક્ષમાદિ ગુણને ધારણ કરનારા વીર પુર્ધોજ તે મહાવ્રતાની આરાધના કરવાને સમર્થ હોય છે. આ સીધી રીતે જણાવેલા અર્થમાં લગાર પણ વિરોધ અર્થની અપેક્ષાએ જણાતો નથી. પણ મહારાદિ પ્રસંગે એવું દેખાય છે કે—જે પુરૂષ શાંત હોય એટલે શત્રુઓને વીરતા (ક્રૃરતા) દેખાડીને હંફાવે નહી, તે લડાઇમાં વિજયને પામતો નથી. એટલે શાંતિ ગુણ અને વીરતા ગુણ માંહામાં હે વિરોધી ગુણા છે. જયાં શાંતિ હોય, ત્યાં વીરતા ન હાય. ને જયાં વીરતા હોય, ત્યાં શાંતિ એટલે કોધાદિના અભાવ જણાતો નથી. આપણે નજરા નજર જોઇએ છીએ કે જેઓ સ્વભાવે શાંત હાયતે જીવો વીરતા એટલે લડાઇમાં વિજય પમાડનારા શૌર્યને ધારણ કરનારા હોતા નથી. કારણ કે કૃરતા દેખાડયા વિના આદ્ય શત્રુઓને

છતી શકાય જ નહી અને વીર પુરૂષામાં શાંતિ દેખાતી નથી. માટે જે શાંત હાય તે વીર કઇ રીતે હોય ? ને જે વીર હોય તે શાંત કેમ હોય ? આ રીતે વ્યવહાર દૃષ્ટિથી જણાતા विरेश्वने इर करवा माटे शांत शण्डना (१) विषय क्षायाहिने इर करनारा (२) શાંતિને ધારણ કરનાર આ છે અર્થા અને વીર શબ્દના (૧) આત્મિક વીર્યોલ્લાસને ધારણુ કરનાર (૨) શૌર્યાંદિને ધારણુ કરનાર આ બે અર્થા લક્ષ્યમાં રાખીને ઇંદ્રે સ્તુતિ કરતાં જણાવ્યું કે હે પ્રભુ! આપ શાંત છતાં વીરવતને ધારણ કરનારા છેા. વળી હે પ્રભુ! આપ સમતા અને પ્રશમ ગુણને ધારણ કરનારા છતાં કર્મો રૂપી કાંટાઓને (કંટકા) કુટી નાખનારા છા. અહીં પણ વિરાધાલંકાર જણાવ્યા છે, એટલે જે પુરૂષ સમતા અને પ્રશમ ગુણવાળા હાય, તે પુરૂષ કાઇને પણ કઇ રીતે કુટી (મારી) શકે ? કારણ કે કોધી માણસ જ સામા માણસને કુટે છે એટલે કોધમાં આવીને જેરથી માર મારે છે. આ રીતે ક્રોધને સમતા સહિત પ્રશમ ગુણની સાથે વિરાધ જાણવા. હવે તેના પરિહાર આ રીતે કરવા-પ્રભુ પ્રશમ અથવા સમતા ભાવથી કમીના નાશ કરે છે. અને હે પ્રભુ ! તમે અભવ છતાં મહેશ છેા. અહીં પણ વિરાધાભાસ અલંકાર સમજવા. તે આ રીતે (૧) અભવ-શંકર નહિ, (૨) ને ભવ એટલે સંસાર રહિત. અન્ય ધર્મીને માનનારા બીજાઓ એમ માને છે કે ભવ એટલે શંકરનું બીજું નામ મહેશ (મહાદેવ) છે. આથી અર્થના વિરાધ એ આવ્યા કે-લવ (શંકર) એ મહેશ (મહાદેવ) કહેવાય, પણ જે અભવ (શંકરથી ભિન્ન) હોય, તે મહાદેવ કઇ રીતે કહેવાય? આ વિરાધના પરિહાર કરનાર-ઉપર જણાવેલા અભવ શખ્દના એ અર્થો લક્ષ્યમાં રાખીને ઇંદ્ર કહે છે કે-હે પ્રભુ! તમા સંસારની રખડપટ્ટીના નાશ કરનારા મહાદેવ એટલે દેવાધિદેવ છા. તથા હે પ્રભુ! આપ અગદ છતાં નરકને છેદનાર છેા. અહીં પણ વિરાધાભાસ અલંકાર જણાવ્યા છે. તેથી અગદ શબ્દના (૧) ગદા નામના શસ્ત્રને નહિ ધારણ કરનારા ગદાને પાસે નહિ રાખ-નારા), (૨) ગદ (રાગ) રહિત. આ બે અર્થી ચાદ રાખવા જોઇએ. અન્ય ધર્મી એમ માતે છે કે-ગદાને ધારણ કરનારા વિષ્ણુ લગવાન લોકોને નરકના અંધના છેદીને સ્વર્ગમાં લઇ જાય છે. તેથી કૃષ્ણના ગદાધારી અને નરકચ્છેદી નામા સુપ્રસિદ્ધ છે. આથી અર્થને સમજવામાં વિરાધ એ આવ્યા કે-જે ગદાધારી હાય તે તા નરકના બંધના છેદી શકે, પણ જે અગદ એટલે ગદા વિનાના છે, તે નરકચ્છેદી કઇ રીતે કહેવાય? આવા વિરાધના પરિહાર કરવાના ઇરાદાથી સ્તુતિ કરતાં ઇંદ્રે જણાવ્યું કે હે પ્રભુ! આપ રાગ રહિત છા, ને નરકચ્છેદી એટલે આપની આજ્ઞા પ્રમાણે માક્ષ માર્ગની આરાધના કરનારા ભવ્ય જવાને નરકમાં જવા દેતા નથી. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-તે ભવ્ય છેવા આપના કહ્યા મુજબ માક્ષ માર્ગાનેજ આરાધે છે, તેથી સ્વર્ગમાં કે માક્ષમાં જાય છે. તેમજ હે પ્રભુ! આપ અરાજસ છતાં પ્રદારૂપ છે. અહી પણ વિરાધાભાસ અલંકાર જણાવ્યા છે. તે સમજતાં પહેલાં અરાજસ શળ્દના (૧) રજે ગુણ રહિત (૨) અને ધૂળના સમૂહ વિનાના. આ બે અર્થા, તથા પ્રદારૂપ શબ્દના (૧) પ્રદા (અન્ય ધર્મિએ!એ માનેલા દેવ) જેવા, (૨)

શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ એટલે નિજ ગુણાનંદી. આ બે અર્થો જરૂર યાદ રાખવા જોઇએ. તથા અન્ય ધર્મી એમ માને છે કે—બ્રહ્મા રજે ગુણી હોવાથી જગતને ઉત્પન્ન કરે છે. હે પ્રભુ! આપ તા અરાજસ એટલે રજેગુણી નથી, તો પછી તમને બ્રહ્મા જેવા કઇ રીતે માનવા? આવા વિરાધને દૂર કરવાના અભિપ્રાયથીજ ઇંદ્રે સ્તુતિ કરતાં જણાવ્યું કે—હે પ્રભુ! આપ અરાજસ છા એટલે રજેગુણી નથી, અથવા કર્મરૂપી ધૂળને નાશ કરનારા છા, અને બ્રહ્મરૂપ છા એટલે અત્મ સ્વરૂપમાં રમણ કરનારા છા. ૧૨૧

યુગલિયાના ક્ષેત્ર કેરા કલ્પવ્રક્ષો માક્ષને, ના કદી આપી શકે તે માક્ષ દાયક આપને; તેથી અધિક લોકાત્તરામર દ્રક્ષ માનું દાસને, માક્ષ ફલ ઝટ આપએ તસ હેતુ માનવભાવને. ૧૨૨

સ્પષ્ટાર્થ:— દેવકુરુ ઉત્તરકુરુ વગેરે યુગલિયાના ૩૦ ક્ષેત્રો છે. જે ત્રીસ અકમંભૂમિ કહેવાય છે. જે ક્ષેત્રામાં આવેલા દશ પ્રકારના કલ્પવૃક્ષા તે યુગલિકાને અનેક પ્રકારની ઇચ્છેલી ભાગની સામગ્રીને આપે છે. પરંતુ તે કલ્પવૃક્ષા માક્ષને કદાપિ આપી શકતા નથી, તે તમે તો માક્ષ સુખને પહ્યુ આપવાને સમર્થ છા. તેથી હું આપને તે કલ્પવૃક્ષથી પહ્યુ અધિક એટલે લોકાત્તર કલ્પવૃક્ષ જેવા માનું છું. તેથી આપની પાસે માંગણી કરૂં છું કે એ હે પ્રભુ! આ તમારા દાસને તે માક્ષ ફલ જલદી આપને, અને હું ચાહું છું કે આપના પસાયથી તે માક્ષ ફળ મેળવવામાં કારણરૂપ મનુષ્ય ભવને પામું. કારણકે મનુષ્ય ભવસિવાય ખીજા કાેઇ ભવમાંથી સીધું માક્ષમાં જવાતું નથી. ૧૨૨

નિઃસંગ નિર્મ મ વિશ્વપાલક દેવના પણ દેવ છો, મધ્યસ્થ કરૂણાવંત પ્રભુ ! આ દાસને આધાર છો; આજના દિન ધન્ય માનું ધન્ય ક્ષણ પણ આજના, ભવસિંધુ પાર પમાડજો ઈમ ભાવ નિશ્વલ દાસના. ૧૨૩

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે પ્રભુ! આપે સર્વ પ્રકારના સંગના ત્યાગ કર્યા છે માટે આપ નિ:સંગ અથવા સંગ રહિત છે. તથા વિશ્વપાલક એટલે જગતના જીવાનું રક્ષણ કરનાર છે. વળી તમા દેવાના પણ દેવ છા, કારણકે ઇન્દ્રો પણ તમને નમસ્કાર કરે છે. વળી તમે માધ્યસ્થ ભાવને ધારણ કરા છે! અને કર્ણાવંત એટલે દયાવાળા છા. હે પ્રભુ! હું જે આપના દાસ છું તેને તમે આધાર રૂપ છા. મારા આજના દિવસ હું ધન્ય માનું છું. તેમજ આ ક્ષણ પણ ધન્ય છે કે જે દિવસે અને જે ક્ષણે આપનું દર્શન થયું છે. આ આપના દાસની એવી નિશ્વલ ભાવના છે કે તમે મને આ સંસાર સમુદ્રના પાર પમાડજો. ૧૨૩

પ્રભુની દેશના કેવી છે તે જણાવે છે:---

ઈમ સ્તવી હરિ વિરમતા પ્રભુ વિશ્વના ઉપકારની, શુભ ભાવનાથી આપતા વર દેશના હિતકારિણી;

આત્મરૂપ દેખાડવા આદર્શ જેવી દેશના,

સ્વાભાવિકી ગુણપૂર્ણતા દેનાર પ્રભુની દેશના.

128

સ્પષ્દાર્થ:—એ પ્રમાણે શ્રી સંભવનાથ પ્રભુની સ્તુતિ ઇન્દ્ર મહારાજે પૂરી કરી. ત્યાર પછી પ્રભુએ વિશ્વના જીવાને ઉપકાર કરવાની શુભ ભાવનાથી પ્રાણીઓને હિત કરનારી ઉત્તમ દેશના આપી. પ્રભુની દેશના કેવી છે તે જણાવતાં કહે છે કે આત્માનું સ્વરૂપ કેવું છે? તે નિત્ય છે કે અનિત્ય છે? રૂપી છે કે અરૂપી છે? વગેરે પદાર્થીને જણાવવાને માટે આદર્શ એટલે ચાટલા જેવી પ્રભુની દેશના છે. જેમ ચાટલામાં વસ્તુનું જેવું હોય તેવું સ્વરૂપ જણાય છે તેવી રીતે આ દેશનાથી પણ જીવાદિકનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાય છે. વળી પ્રભુની દેશના સ્વભાવિકી એટલે આત્મામાં સ્વભાવથી રહેલા ગુણાની પૂર્ણતાને કરાવનારી હોય છે. ૧૨૪

દેશનાની શરૂઆતમાં મનુષ્ય ભવતું દુલ ભપશું ચાર શ્લાેકમાં જણાવે છે:— હે ભવ્ય જીવા! બહુજ દુર્લભ ભવ મનુજના જાણીએ, પ્રેમલ પુષ્પે પામીએ તે ન પ્રમાદે હારીએ; દીર્વ કાલે પુષ્યુ કરી મળવોજ દુર્લભ એહ છે,

ક્રાેડ રત્નાેથીય દુર્લભ અતિશયે નરભવતણા,

એક પણ ક્ષણ આ વિષે કરજો વિચાર તમે ઘણા; અન્યને દઈ ક્રોડ રત્ના કાઇ 'મુજ ગતસમયને,

લાવી આપે!' ઈમે કહે શું લાવી દેશે સમયને? ૧૨૬

સ્પષ્ટાર્થઃ—આ મનુષ્ય ભવની એક ક્ષણ પણ (બદલામાં) ક્રોડાે રત્નાને આપવા છતાં પાછી મેળવવી દુર્લભ છે. માટે તમે આ મનુષ્ય ભવની આખતમાં ઘણાે વિચાર કરી જેજો. આપણે કાઇ મહારાક્તિશાળી પુરૂષને કહીએ કે તમે જો મારા ગએલ આયુષ્યના સમયને પાછા લાવી આપા તેં હું તમને કોડ રતના આપીશ, તો શું તે આપણુને આપણા ગએલા આયુષ્યના સમય કહી પણ પાછા લાવી આપશે ? કહેવાના અર્થ એ છે કે ગમે તેટલા ઉપાય કરવામાં આવે છતાં પણ ગએલી એક લાણ પણ કાઇનાથી પાછી લાવી શકાય તેમ નથી જ. ૧૨૬

તિમ અનેજ નહી કદી માટેજ માનવ જીંદગી, હારી જશા ના થઇ પ્રમાદી આયુના છેડા લગી; હારી ગયા જો તો ન મળવી સ્હેલ કરી ઈમ જાણુંજો, વિચિત્ર ગતિ છે કર્મની એ પ્રતિસમય સંભારજો. ૧૨૭

સ્પષ્ડાર્થ:—ગએલા મનુષ્ય ભવના એક શશુ પણ કાઇનાથી પાછા લાવી શકાય તેમ નથી. આવું બની શકે તેમ નથી જ. માટે કહીએ છીએ કે અતિ કિંમતી અને ઘણી મહેનતે મળલ આ મનુષ્યની જે છંદગી તેના છેંડા આવી જાય ત્યાં સુધી પ્રમાદી બનીને માનવ ભવને ફાગટ ગુમાવી દેશા નહિ. કારણકે કાંઇ પણ જાતની આત્માને હિતકારી ધર્મ કરણી કર્યા સિવાય આ મળેલી મનુષ્યની છંદગી એક વાર હારી ગયા તો ફરીથી તે મેળવવી સહેલી નથી. એ વાત નક્કી જાણું કારણ કે કર્મની ગતિ વિચિત્ર છે. તે આ છવને ક્યારે કેવી સ્થિતિમાં લાવી મૂકશે તે કાંઇનાથી જાણી શકાતું નથી. માટે આ વાત તમે દરેક ક્ષણે યાદ રાખજે. ૧૨૭

કુશલ સાની કનક કુલડી ચુર્ણ રૂપે પણ કરી, કનક રજકણ મેળવે ઈમ બાધ આ વચને કરી; સાનીને સાનાતણી ક્રાંમત અહીં છે જેહવી, તેહથી પણ અધિક ક્રાંમત સમયની ગણે ગુણી ભવી. ૧૨૮

સ્પષ્ટાર્થ:—આ બાબતમા દુષ્ટાન્ત આપતાં જણાવે છે કે જેમ હેાંશિયાર સાની કનકકુલડી એટલે જે કુલડીમાં સાનું ગાળવામાં આવે છે તે કુલડીમાં વળગી રહેલ કનકરજ એટલે સાનાની એક રજકણુંને માટે તે કુલડીને ભાગી નાખીને તેના ચૂરા કરી નાંખે છે અને તેમાંથી સાનાની રજને મેળવે છે. આના ઉપરથી એ બાધ લેવાના છે કે જેમ સાનીને સાનાના રજકણુની જેટલી કિંમત છે, તેના કરતાં પણ ગુણવંત ભવ્ય જીવ પોતાના આયુષ્યના રજકણ સમાન ક્ષણની કિંમત હંમેશાં વધારે માને છે. ૧૨૮

આ જીવને દુઃખમાં પણ સુખના આલાસ થાય છે તે જણાવે છે:— લીં ખડાના ઝાડમાં જન્મેલ કીડા તેહને, કડવો છતાં મીઠા ગણે જિમ તેમ ભવના સાંખ્યને; મૂઢ જીવ કડેલું છતાં મીઠુંજ માને તેહથી, પસ્તાય અહુ કર્મે રીઆતાં પણ છુટે ન વિપાકથી. ૧૨૯

રપષ્ટાર્થ:—જેવી રીતે લીંખડાના ઝાડમાં જન્મેલા કાંડા તે લીંખડાના રસ કડવા છે છતાં પણ તેને મીંઠા ગણે છે. તેવી રીતે લીંમડામાં ઉપજેલા કાંડા સમાન મૂઢ એટલે મૂર્ખ અથવા માહમાં મુંઝાએલા સંસારી જીવા આ સંસારના સુખ કડવાં છે એટલે તે સુખા પરિણામે દુ:ખ આપનારાં છે છતાં પણ તેને મીઠાં માને છે. પછી જ્યારે અશુભ કમોંના ઉદય થવાથી તીવ દુ:ખા ભાગવવાના વખત આવે છે ત્યારે રીબાઇ રીબાઇને તે ભાગવવાં પડે છે પણ પછીથી તે કમોંનાં કડવા ફળ ભાગવ્યા સિવાય છુટકા થતા નથી. ૧૨૯

છવે કર્મ આંધતી વખતે સાવચેત રહેલું એઇએ તે સમજાવે છે:— માટેજ પરિણતિ નિર્ણય શરૂઆત કરવી કાર્યની, તે વિચાર કર્યા વિના શરૂઆત કરતાં કાર્યની; તેહના ફ્લરૂપ દુ:ખને અનુભવે તે જ્યાં સુધી 'ભાન ભૂલી આ કર્યું' પસ્તાય ખેટે ત્યાં સુધી. ૧૩૦

સ્પષ્ટાર્થ:—માટે જ કહ્યું છે કે કાઇ પણ કાર્યની શરૂઆત કરતાં તેનું પરિણામ (ભાવીકૃલ, અંતિમકૃલ) શું આવશે! તેના પ્રથમ વિચાર કરવા જોઇએ. કારણ કે વિચાર કર્યો વિના શરૂ કરેલ કાર્યના કૃલને તે જીવ જ્યાં સુધી અનુભવે એટલે લાગવે છે ત્યાં સુધી "મેં ભાન ભૂલીને એટલે વગર વિચાર આ કામ કર્યુ, હવે આમાંથી કયારે છૂટાશે" એવા પસ્તાવા તેને નિરંતર થયા કરે છે. અને હુ:ખમાં ને દુ:ખમાં તે રીબાયા કરે છે. માટે અશુભ કર્મ કરતાં પહેલાં વિચાર કરવા જોઈએ. અને જે જીવ તે પ્રમાણે વિચાર કરે છે તેને પસ્તાવાના પ્રસંગ આવતા નથી. ૧૩૦

સર્વ ગુણામાં વિવેકની પ્રધાનતા એ શ્લોકામાં જણાવે છે:— આત્મદેહાદિક તણાજ વિવેક કરતાં શાંતિથી, માહજન્ય પ્રવૃત્તિ ટળતાં સંપદા સુખ નિયમથી; સ્થિરતા થકીજ વિવેકની નિજ ગુણ રમણતાનંદમાં, મ્હાલીએ એ દશમ નિધિ છે એમ માના ચિત્તમાં. ૧૩૧

રૂપષ્ટાર્થઃ—આ આત્મા કેલ્લું છે, તેનું સ્વરૂપ કેલું છે, તેના તથા આ શરીર વગેરે એટલે ધન, સ્વજન, કુંદું બીઓ વગેરે પદાર્થો કેવા છે? તેના શાંતિથી વિચાર કરનાર ભવ્ય જીવાને માહજન્ય પ્રવૃત્તિ ટળી જાય છે. કહેવાના અર્થ એ છે કે આત્મા તથા શરીર વગેરેનું ખરૂં સ્વરૂપ સમજનાર ભવ્ય જીવાના શરીર ઉપરના માહ જરૂર દ્વર થાય છે, તેથી તે આત્મા હિતકારી કાર્યો કરવામાં જ સાવધાન રહે છે. તેથી તેને સંપત્તિ અને

સુખની નક્કી પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી વિવેકની સ્થિરતા થવાથી નિજ ગુણ રમણતાનંદમાં એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિક જે સ્વાબાવિક ગુણે તેની રમણતા એટલે તેમાં તન્મયપણું થવાથી જે ખરા આનંદની પ્રાપ્તિ થાય તેથી તે છવ સુખમાં મ્હાલે છે એટલે સુખને ભાગવનારા થાય છે. માટે જેમ નવ નિધાના સુખને આપનારાં ગણાવ્યાં છે તેનાથી પણ ચઢિઆતા આ વિવેક અથવા નિજ ગુણ રમણતાના આનંદ દશમા નિધિ છે એમ તમે ચિત્તમાં વિચારને. ૧૩૧

માક્ષમાર્ગાશધનામાં એહની છે મુખ્યતા, એહનાજ અભાવથી દુઃખ દુર્ગતિના પામતા; અનુભાવથીજ વિવકના બીજા ગુણા પણ ખીલતા, દેાષ દષ્ટિ વિનાશ વીચેલ્લાસ સિદ્ધિ પામતા.

137

રપષ્ટાર્ચ:—મેહ માર્ગની આરાધના કરવામાં આ વિવેક ગુણની મુખ્યતા છે. કારણ કે જ્યારે તે વિવેક ગુણ પ્રકેટ થાય છે ત્યારે જવ ઉંચી હદે ચઢતો જાય છે અને અંતે માક્ષને મેળવે છે. અને જ્યાં સુધી તે વિવેક ગુણ પ્રાપ્ત થતા નથી ત્યાં સુધી જવા નરકાદ દુર્ગતિનાં દુ:ખા ભાગવે છે. વિવેકના પ્રભાવથી બીજા ગુણા પણ ખીક્ષે છે. કારણ કે વિવેકથી આત્માને હિતકારી ને અહિતકારી શું શું છે? તે સમજાય છે. અને તેથી જે આત્માને હિતકારી હોય તેની આરાધના કરવાથી ગુણાની વૃદ્ધિ થાય છે. અને તેજ વિવેકના પ્રતાપે દેષદષ્ટિ (બીજાના દોષોને જોનારી દષ્ટિના) અથવા માહની જે દષ્ટિ એટલે દુ:ખનાં સાધનાને સુખકારી મનાવનારી દષ્ટિના નાશ થાય છે. તેમજ વીચોલ્લાસ એટલે આત્માની શક્તિઓના વિકાસ થાય છે. તેથી તે જવ સઘળાં કમીના નાશ કરી છેવટે માક્ષ સુખને અવશ્ય મેળવે છે. આ પ્રસંગે દષ્ટાંત સાથે વિવેક ગુણનું સ્વરૂપ અને વિવેક ગુણને ધારણ કરનારા આસજસિહિક જીવાનું સ્વરૂપ સમજવાથી ભવ્ય જીવા જરૂર વિવેક ગુણને ધારણ કરતાં તેના પ્રતાપે બીજ પણ ગુણાને પામીને વિવેકી ખની શકે છે. તેથી તે અનેની (વિવેક અને વિવેકી જીવાની) બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

## કર્મ જીવં ચ સંધ્લિષ્ટં, સર્વદા ક્ષીરનીરવત્ । વિભિન્નીકુરુતે યાડસૌ, મુનિહંસા વિવેકવાન્ ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ:—"કાયમ દૂધમાં ભળેલા પાણીની જેમ એકરુપ થઇ ગયેલા કર્મને અને જીવને આ વિવેકી મુનિ રુપી હંસ જૂદા કરે છે." હંસની જીભમાં સ્વાભાવિક ખટાશ હાવાથી તેમાં (દૂધ પાણીમાં) જીભ બાળતાની (અડતાની) સાથે જ દૂધના કૂચા થઈ જાય છે, તે વખતે હંસ કૂચા ખાઇ જાય, ત્યારે પાણી તદ્દન જૂદું દેખાય છે. માટે મુનિને હંસની ઉપમા આપી છે—

ज्ञानावरणी आहिક કર્મા અને સચ્ચિદાનંદ સ્વરુપ છવ તે હં મેશાં દ્રધ મિશ્રિત

પાણીની જેમ એકીભૃત થયેલા છે. તેને લક્ષણાદિ ભેદે કરીને જે પૃથક કરે છે એટલે બિન્ન સ્વરૂપે સમજે છે તે મુનિહંસ વિવેકવાળા કહેવાય છે. જે વિવેચન કરવું તે વિવેક કહેવાય. એટલે હેય (ત્યાગ કરવા લાયક) અને ઉપાદેય (શહણ કરવા લાયક) ની જે પરીક્ષા કરવી તે વિવેક કહેવાય છે. તેમાં ધન ઉપાર્જન કરવામાં, રાજનીતિમાં અને કળનીતિ વિગેરમાં જે હોશિયારી ખતાવીએ, તે લીકિક વિવેક—દ્રવ્યવિવેક કહેવાય છે, અને લોકોત્તર એવા ભાવવિવેક તો ધર્મનીતિ જાણનારને જ હાય છે. તેમાં પણ સ્વજન, દ્રવ્ય અને પાતાના દેહાદિકમાં જે રાગ-તેની વહેંચણ કરવી એટલે તેવા રાગ કરવા યાગ્ય નથી એમ વિચારતું, તે ખાદ્ય વિવેક કહેવાય છે, અને અશુદ્ધ ચેતનાથી ખંધાયેલા જ્ઞાનાવરણાદિક દ્રવ્યકમે તથા વિભાવાદિક ભાવકમે—તેની જે વહેંચણ કરવી–વિભાગ કરવા તે અભ્યંતર વિવેક કહેવાય છે. કહ્યું છે કે—

## દેહાત્માઘવિવેકાડયં, સર્વદા સુલંબા ભવેત્ । ભવકાટયાપિ તદ્દભેદે, વિવેકસ્ત્વતિદુર્લભઃ ॥ ૧ ॥

રાષ્ટ્રદા<sup>કુડ</sup>:—" દેહ એજ આત્મા છે ઇત્યાદિ જે અવિવેક તે તો હંમેશાં હોઈ શકે છે; પણ તે બન્નેના લેદમાં (લેદ સંખંધી) જે વિવેક ગુણ પ્રકટ થાય, તે તેો કોટી લવે પણ અતિ દુલ'લ છે."

સ્પષ્ટાર્થ:—" આત્માના ત્રણુ લેંદ છે. (૧) બાહ્યાત્મા, (૨) અન્તરાત્મા અને (૩) પરમાત્મા. (૧) જેને દેહ, મન, વાણી વિગેરમાં આત્મત્વ ખુદ્ધિ છે, એટલે દેહજ આત્મા છે વિગેરે. એ પ્રમાણે સર્વ પોંદગલિક પદાંથીમાં જેને આત્મત્વ ખુદ્ધિ છે તે બાહ્યાત્મા કહેવાય છે. તે મિશ્યાદષ્ટિ છે. (૨) કર્મ સહિત અવસ્થામાં પણ જ્ઞાનાદિ ઉપયોગ લક્ષણનાળા, નિર્વિકાર, અમર, અવ્યાખાધ અને સમગ્ર પરભાવથી મુક્ત એવા આત્માને વિષેજ જેને આત્મત્વ ખુદ્ધિ છે તે અન્તરાત્મા કહેવાય છે. અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ (ચાથા) ગુણસ્થાનકથી માંડીને ખારમા ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાનક સુધી અંતરાત્મા કહેવાય છે, અને જે કેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શના ઉપયોગવાળા છે તે કેવલજ્ઞાની ભગવંતા પરમાત્મા કહેવાય છે. તે તેરમા ચીદમા ગુણસ્થાનક હોય છે. આવા લેદના વિવેક કરીને મોક્ષના સુખા પણ મેળવી શકાય છે.

દેહ તે શરીર અને આદિ શબ્દથી મન વાણી ને કાયા તેને વિષે 'આજ આત્મા છે' એમ જે માનવું તે અવિવેક કહેવાય છે. તે અવિવેક સંસારમાં સર્વદા સુલભ છે ને શરીર અને આત્માની ભિન્નતાનું જે વિવેચન કરવું તે વિવેક કહેવાય છે. તેવા વિવેક કોડીભવે પણ અતિ દુર્લભ છે. સમ્યગ્દષ્ટિ જીવનેજ તેવું ભેદ જ્ઞાન હોય છે."

ભારાથ:-- " વિવેકરુપી શરાણે કરીને તેજસ્વી કરેલું અને ધૃતિ (સંતાષ) રુપ તીક્ષ્ણુ ધારવાળું પરભાવ નિવૃત્તિ રૂપ જે સંયમરૂપી શસ્ત્ર તે જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ રૂપી શત્રુના નાશ કરવાને જરૂર સમર્થ થાય છે."

આ જીવ અનાદિ કાળથી મિથ્યાત્વ, અસંયમ અને અજ્ઞાન વગેરે દેષોથી વીંટાયેલા હોવાથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. તેજ જીવ ત્રિલાકના વત્સલ એવા જિનેશ્વરે કહેલા શ્રેષ્ઠ આગમના તત્ત્વરસનું પાન કરીને સ્વ–પરના વિવેકને પામીને પરભાવ અધ્યા વિભાવથી ખસીને પરમાત્મ સ્વરુપના સાધક થાય છે. આ સંબંધમાં શ્રમણભદ્ર મુનિનું દેષ્ટાંત ટુંકામાં આ પ્રમાણે—

## શ્રમણભદ્રની કથા.

ચ'પાનગરીમાં જિતરાત્રુ રાજાને શ્રમણભદ્ર નામે પુત્ર હતો. તેણે એક દિવસ ધર્મ-દેશ નામના ગુરુ મહારાજ પાસે ધર્માપદેશ સાંભળ્યો કે—-

> યથા યાયેઃ કૃતં યુદ્ધં, સ્વામિન્યેવોપચર્યતે । શુદ્ધાત્મન્યવિવેકેન, કર્મસ્કન્ધાર્જિત તથા ॥ ૧ ॥

રપષ્ટાર્થ— "જેમ સુલટાએ કરેલા યુદ્ધના રાજાને વિષે ઉપચાર કરાય છે, એટલે યુદ્ધનું જય પરાજય રુપી કલ રાજામાં આરાપણ કરાય છે એટલે આ રાજા જિલ્યા છે. તે આ રાજા હાર્યો એમ કહેવાય છે, તેમ અવિવેક અને અસંયમે કરીને બંધાયેલા કર્મ રકંધાના ખંધના આરાપ પણ શુદ્ધ આત્માને વિષેજ કરાય છે."

ઇત્યાદિ ધર્મોપદેશ સાંભળીને કામભાગથી વિરક્ત થયેલા તે મહાત્માએ દીક્ષા ગ્રહ્યું કરી. ગુરુની કૃપાથી તે શ્રમણલદ્ર મૃનિ શ્રુતસાગરના પાર પામ્યા અને ગુરુની આજ્ઞાથી એકલવિહાર પ્રતિમા સ્વીકારી. તે મુનિ નીચી ભૂમિવાળા પ્રદેશામાં વિહાર કરતાં શરદ્રઋતુને સમયે કાઈ માટા અરહ્યમાં રાત્રીને વિષે પ્રતિમા (કાયાત્સર્ગ, કાઉરસગ્ગને) ધારણ કરીને રહ્યા. ત્યાં સાયની જેવા તીક્ષ્ણ મુખવાળા હજારા ડાંસો તે મુનિના કામળ શરીર ઉપર લાગીને તેમનું લેહી પીવા લાગ્યા. ડંખવામાં તત્પર નિરંતર વળગી રહેલા તે ડાંસોને લીધે સોનાના રંગ જેવા તે મુનિ જાણે લેહના વર્ણ જેવા હાય તેમ શ્યામવર્ણ થઇ ગયા. તે ડાંસોના ડંખથી મુનિના શરીરમાં મહા વેદના થતી હતી તાપણ ક્ષમાધારી તે મુનિ તેને સહન કરતા હતા. અને તે ડાંસોને ઉડાડતા પણ નહાતા. ઉલટા તે એવા વિચાર કરતા હતા કે " આ વ્યથા મારે શી ગણત્રીમાં છે? આથી અન-તગ્રણી વેદના નરકમાં મેં અનન્તીવાર સહન કરી છે. કેમકે—

પરમાધાર્મિ કાત્પન્ના, મિથાજાઃ ક્ષેત્રજાસ્તથા । નારકાણાં વ્યથા વક્તું, પાર્યતે જ્ઞાનિનાપિ ન ॥ ૧ ॥ **સાવાર્થ**—" નારકીઓની પરમાધાર્મિકાએ ઉત્પન્ન કરેલી, પરસ્પરની કરેલી તથા ક્ષેત્રથી ઉત્પન્ન થયેલી પીડાનું સંપૂર્ણ વર્ણન કરવાને જ્ઞાનીએ પણ સમર્થ નથી." વળી

#### 

ભાવાર્થ—" આ શરીર જીવથી ભિન્ન છે, અને આ જીવ શરીરથી જૂદાે છે. એ પ્રમાણે જાણતા છતાં પણ કરોા ડાહ્યો માણસ શરીર પર મમતા કરે ?"

" દેહ એ પુક્રગલના પિંડ છે, અને તે અનિત્ય છે. જીવ અમૂત અને અચળ (નિત્ય) છે. તે જીવ અનન્ત જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર ધર્મવાળો છે, ચૈતન્ય સ્વરુપ છે, સ્વ (પાતાના) રુપના કર્તા છે, સ્વ-રુપના લોકતા છે, સ્વ-રુપમાંજ રમણ કરનાર છે, લવભ્રમણથી શ્રાન્ત થયેલા છે અને પીદ્દગલિક પરભાવના કર્તૃત્વાદિ ધર્માથી રહિત છે."

ઇત્યાદિ વિવેકને વિચારીને શુભ ભાવના ભાવતા છતા તે મુનિ તે આકરી પીડાને સહન કરતા હતા. તે ડાંસોથી તેમના શરીરનું સઘળું લાહી સૂકાઈ ગયું, તેથી તેજ રાત્રીએ તે મુનિ કાળ કરીને સ્વર્ગે ગયા. અને કાલકમે માેક્ષના સુખા પણ પામ્યા.

" આ પ્રમાણે વિવેક ગુણને હુદયમાં ધારણ કરવાથી શ્રમણભદ્ર મુનિ સ્વર્ગાદિના સુખને પામ્યા. તેજ પ્રમાણે બીજા પણ ભવ્ય જીવાએ આ વિવેક ગુણને ધારણ કરી જરૂર માેક્ષ-માર્ગની આરાધના કરીને સિદ્ધિના સુખાે મેળવવા જોઇએ.

હવે ધર્મનું યથાર્થ રહસ્ય સમજવામાં, ને તે ધર્મને સાધીને કેવલજ્ઞાનને પ્રકટ કરવામાં અસાધારણ કારણ વિવેક જ છે તે બીના દર્શાંત સાથે ટૂંકામાં આ રીતે જાણવી.

> विवेडवान्नरः કश्चित् , ધર્મतत्त्वं स्वભावतः । शीधं विज्ञाय ગૃજ્ઞાતિ, કપિલા ગુરારિવ ॥

સ્પષ્ટાર્થ :—" કેઇક વિવેકી પુરૂષ સ્વભાવથીજ ધર્મનું તત્ત્વ જાણીને કપિલ નામના ગુરૂની જેમ તત્કાળ તેને ગ્રહણ કરે છે."

# સ્વયંબુહ શ્રીકપિલ કેવ<mark>લીની</mark> કથા.

કેશાંબી નામની નગરીમાં જિતશત્રુ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને ચૌદ વિદ્યાના પારગામી કાશ્યપ નામના બ્રાહ્મણ પુરાહિત હતા. તેને ચશા નામની પત્ની હતી, અને કપિલ નામે પુત્ર હતા. તે પુત્રની બાલ્યાવસ્થામાં જ તેના પિતા મરણ પામ્યા. એટલે કપિલને બાળક તથા અજ્ઞાની જાણીને રાજાએ તેના બાપને સ્થાને બીજા કાઈ યાગ્ય બ્રાહ્મણને પુરાહિત પદે સ્થાપન કર્યો. તે હમેશાં ઘાડા પર બેસી માથે છત્ર ધરાવી ઘણા સેવકા સહિત રાજદ્વારમાં જતા. ત્યારે તેને જોઇને કપિલની માતા રુદન કરતી હતી. એકદા પાતાની માતાને રાતી જોઇને કપિલ તેનું કારણ પૂછ્યું કે—''હે માતા! તું આ

ષ્ટ્રાદ્માણને જોઇને કેમ રવે છે? મારી પાસે તેનું ખરેખરું કારણ કહે." ત્યારે તેની માતાએ કહ્યું કે-" હે પુત્ર! તારા પિતાને સ્થાને રાજાએ આ ખ્રાહ્મણને રાખ્યા છે. અત્યારે જેવા આ સંપત્તિવાળા દેખાય છે, તેવાજ તારા પિતા પણ પ્રથમ હતા. તેથી આને જોઇ તારા પિતાનું સ્મરણ થવાથી ખેદ થવાને લીધે હું રાઉં છું. તું અભણ હાવાથી આ તારા પિતાની લક્ષ્મી પામ્યા છે. " કપિલ બાલ્યા કે-" હે માતા! મારા પિતાનું સ્થાન મને શી રીતે મળે ? " તે એાલી કે-" તું વિદ્યાભ્યાસ કર, તેા પછી રાજા તેને તારા પિતાને સ્થાને સ્થાપન કરશે. " તે બાલ્યા કે-" હે માતા! હું કાની પાસે અલ્યાસ કરું?" ત્યારે તેણે કહ્યું કે-" આ નગરીમાં તા સર્વ તારા દ્વેષી છે, તેથી તું શ્રાવસ્તી નગરીએ જા. ત્યાં તારા પિતાના મિત્ર ઇંદ્રદત્ત નામના પંડિત ગ્રાહ્મણ રહે છે. તે તને સમગ્ર કળામાં નિપુણ કરશે. " તે સાંભળીને કપિલ શ્રાવસ્તી નગરીએ ગયાે. ત્યાં ઇંદ્રદત્તના ચરણને નમીને તેણે નમ્રતાથી વિનંતિ કરી કે–" હે પૂજ્ય કાકા ! મારી માતાએ મને તમારી પાસે માેકલ્યા છે. તેથી હું અભ્યાસ કરવા આવ્યા છું. " તે સાંભળી ઇંદ્રદત્તે તેને પુત્રની જેમ ખાળામાં ખેસાડી ખુરી ખબર પૂછ્યા. પછી તેને જમાડીને કહ્યું કે-" હું તને વિદ્યાલ્યાસ કરાવીશ, પણ તારા ભાજનને માટે શું થશે ? કેમકે મારા ઘરની રિથતિ એવી નથી કે હું તને જમાડી શકું. " ત્યારે કપિલ બાલ્યા કે-" હું ભિક્ષાવૃત્તિ કરીને નિર્વાહ ચલાવીશ." ઇંદ્રદત્તે કહ્યું કે–'' હે વત્સ ! ભિક્ષા માટે ભમવાથી વિદ્યાભ્યાસ થઇ શકે નહી અને ભાજન વિના પણ અલ્યાસ ખની શકે નહી; કેમકે ભાજન વિના મૃદંગ 'પણ વાગતું નથી. માટે પ્રથમ ભાજન માટે વિચાર કરીએ." એમ કહીને તે ખાળકને લઇ ઇંદ્રદત્ત શાલિલદ્ર નામના કાઇ શેઠને ઘેર ગયા. તેના ઘર પાસે ઉભા રહીને માટે સ્વરે ગાયત્રી મંત્ર આલીને પાતે છાહ્યા છે એમ જણાવ્યું. એટલે શાંલિલદ્ર શ્રેષ્ટીએ તેને ખાલાવીને પૂછ્યું કે--" હે બ્રાહ્મણ! તમારે શું જોઇએ છે ? જે ઇચ્છા હોય તે માગા." ઇંદ્રદત્તે કહ્યું કે--" આ પ્રાહ્મણના પુત્ર વિદ્યાના અર્થી છે, તેને હંમેશાં આપ લાજન આપા, એટલે એને હું ભણાવીશ. મારી પાસે ધન નથી, માટે હું આપની પાસે તેનું હંમેશનું ભાજન માંગું છું. " આ પ્રમાણે સાંભળીને શ્રેષ્ઠીએ તેને હંમેશાં ભાજન કરાવવાનું અંગીકાર કર્યું. પછી તે દિવસથી કપિલ ઇંદ્રદત્તની પાસે અભ્યાસ કરવા લાગ્યાે. અને શાલિભદ્રને ઘેર જમવા જવા લાગ્યાે.

શાલિભદ્ર શેઠને ઘરે કપિલ જ્યારે જમવા એસતો, ત્યારે તેને પીરસવા એક દાસી આવતી, તેની સાથે હાસ્ય વિનાદ કરતાં અનુક્રમે તે દાસી ઉપર આસક્ત થયા અને દાસી પણ તેના પર આસક્ત થઈ. પછી તે મન્ને સ્ત્રી પુરુષની જેમ કીડા કરવા લાગ્યા. "અહા ! વિષયને ધિક્કાર છે! કેમકે વિષયમાં આસક્ત થયેલા પુરુષ કાંઇ પણ કૃત્યાકૃત્યને જાણતા નથી." હવે એ પ્રમાણે કીડા કરતાં તેમને કેટલાક દિવસા વ્યતીત થયા. એકદા

૧ મૃદંગ ઉપર આટા પલાળીને ચોંટાડે છે ત્યારે તે બરાબર અવાજ કરે છે

દાસીએ કપિલને કહ્યું કે—" મારા સ્વામી તરીકે તો તમે જ છો. પરંતુ તમે ધનરહિત છો, તેથી મારા નિર્વાહને માટે હું બીજા પુરુષને સેવું ? પતિબુદ્ધિથી નહી." કપિલે તે વાત અંગીકાર કરી નહી, ત્યાર પછી એક દિવસ તે નગરમાં સર્વ દાસીઓના કાંઇક ઉત્સવ હતો, ત્યારે તે દાસી પુષ્પની માળા વગેરે લેવા માટે કાંઇ પણ દ્રવ્ય નહી હોવાથી ઉદાસ થઇ ગઈ. તેને ઉદાસ જેઇને કપિલે પૂછ્યું કે—"હે પ્રિયા! તું આજ ઉદાસ કેમ જણાય છે?" તે બાલી કે—" આજે સર્વ દાસીઓના ઉત્સવ છે તેથી પુષ્પ પત્ર વિગેરેની જરૂર છે. જો મારી પાસે પુષ્પમાલાદિ ન હાય તા બીજી દાસીઓમાં મારી મશ્કરી થાય." આ પ્રમાણે તેનું વચન સાંભળીને તેના દુઃખે દુઃખી થયેલા કપિલ પણ ઉદાસ થઇ ગયા, અને કાંઇ પણ બાલી શકયા નહી, તેને તેવી રીતે ખેદ પામેલા જોઇને દાસી બાલી કે—" હે સ્વામી! તમે ખેદ ન કરા. આ નગરમાં ધના કરીને એક શ્રેષ્ઠી રહે છે. તેને પ્રાતાઃકાળે જે જાગત કરે તેને તે શ્રેષ્ઠી બે માસા સુવર્ણ આપે છે, માટે તમે ત્યાં જઇને તેને પ્રથમ જગાડશા તા તે તમને બે માસા સાનું આપશે. તે મને આપજો, જેથી મારું અને તમારું કાર્યા કર્યા શર્ધ રહેશે." કપિલે તે અંગીકાર કર્યું.

પછી કપિલ તે દિવસની રાત્રે "બીંજો કાઈ જઇને જગાડશે" એવા લયથી મધ્ય-રાત્રિએ જાગ્યા. રાત્રિ ચંદ્રવતી હોવાથી કેટલી રાત્રિ આકી છે તે જાણ્યા વિનાજ તે ચાલ્યા. રસ્તામાં જતાં કાટવાળે પકડયા, અને ચોર ધારીને આંધ્યા. કેમકે "ચોરના આચરણ તેવાંજ હાય છે." પછી સવારે સિપાઇઓ તેને પ્રસ્તાજિત રાજા પાસે લઈ ગયા. રાજાએ તેને પૃછ્યું કે—"હે બ્રાહ્મણ! તું કાણ છે ? ક્યાં રહે છે ? અને શા માટે આ નગરીમાં આગ્યા છે ?" ત્યારે કપિલે પાછલી સર્વ વાત કહી અતાવી. તે સાંભળીને રાજાને દયા આવવાથી તેને કહ્યું કે—"હે મહાત્મા! તારી જે ઈચ્છા હોય તે માગ, હું તારી ઈચ્છા પ્રમાણે તને આપીશ." કપિલ બાલ્યા કે—"હે રાજા! હું વિચાર કરીને પછી માગું." એમ કહીને તે અશોક વનમાં જઈ વિચાર કરવા લાગ્યા કે—"એ માસા સુવર્ણ માગવાથી તા વસ્ત્ર વિગેરે કાંઈ આવે નહી, માટે સા મહાર માગું. સા મહારથી પણ પુત્રના વિવાહ વિગેરે ઉત્સવા થાય નહી, ત્યારે હજાર માગું? હજારથી પણ પુત્રના વિવાહ વિગેરે ઉત્સવા થાય નહી, ત્યારે એક લાખ મહોર માગું? લાખથી પણ દાન, માન પૂર્વક મિત્ર, બાંધવ, ગરીખ વિગેરેના ઉદ્ધાર થઈ શકે નહી, માટે કરાડ માગું? સા કરાડ માગું? સા પ્રમાણે વિચાર કરતાં તેને શુલ કર્મના ઉદય થવાથી આવી છુદ્ધિ ઉત્પન્ન થઈ કે—

જહા લાહો તહા લાહો, લાહા લાહો પવદ્રુઈ ! દેા માસા કણુય કજ્જં, કાેડીઓ વિ ન નિડ્યિંા ૧ાા

ભાવાર્થ—" જેમ જેમ લાભ થાય છે તેમ તેમ લાભ થાય છે. લાભથી લાભ વૃદ્ધિ પામે છે; કેમકે બે માસા સુવર્ણનું કામ હતું તે કરાડ સાનામહારથી પણ પૂરું થયું નહી." "અહા ! લાભરુપી સાગર દુર્ધર છે, તેને પૂર્ણ કરવાને કાઇ પણ સમર્થ નથી. હું વિદ્યા માટે અહીં આવ્યા, ઘર તજને પરદેશમાં પરઘેર આવ્યા. ઇંદ્રદત્ત મને ધર્માર્થેજ વિદ્યા આપે છે, અને શાલિલદ્ર શેઠ લોજન આપે છે, તો પણ અલ્પ ખુદ્ધિવાળા મેં યીવનના મદથી દાસી સાથે ગમન કર્યુ. મારા નિર્મળ કુળને કલંક લગાડયું. માટે વિષયાનેજ ધિક્કાર છે કે જેથી જવા આવી રીતે વિડંબના પામે છે." ઇત્યાદિ વિચાર કરતાં કરતાં તે વિષયા થકી વિરદ્ધ થયા. તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું, તેથી તે સ્વયંખુદ્ધ થયા. એટલે મસ્તક પરના કેશ પોતાને હાથે ઉખેડીને દેવતાએ આપેલા રજોહરણ, મુખવસ્ત્રીકા વિગેરે મુનિવેશને તેણે ચહ્ય કર્યો. પછી કપિલ મુનિ પ્રસેનજિત રાજાની પાસે ગયા. રાજાએ પૂછ્યું કે—"આ શું કર્યું ?" તેણે "જહા લાહા તહા લોહા જ આ ગાથા કહીને પોતાના વિચાર જણાવ્યા. રાજાએ કહ્યું કે—"મારી આજ્ઞા છે, તું સુખેથી સાંસારિક લાગ લોગવ અને દુષ્કર વત મૂકી દે." કપિલ મુનિએ કહ્યું કે—" ચહ્યુ કરેલું વત પ્રાણાંત પણ હું મૂકીશ નહી. હું હવે નિર્ગ્ય થયા છું. તેથી હે રાજા! તમને ધર્મલાલ હા." આ પ્રમાણે કહી કપિલમુનિ ત્યાંથી નીકળીને મમતા રહિત, અહંકા રહિત અને ઈચ્છા રહિતપણે પૃથ્વીપર વિહાર કરવા લાગ્યા. આ પ્રમાણે વતનું પાલન કરતાં કપિલ મુનિને છ માસ વ્યતીત થયા એટલે કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.

રાજગૃહી નગરીની પાસે અઢાર યાજન વિસ્તારવાળી અતિ ભયંકર અટવી છે. તેમાં બલભદ્ર વિગેરે પાંચસો ચોર વસે છે. તેઓ બાધને યાગ્ય છે એમ જાણીને કપિલ મુનિ તે અટવીમાં ગયા. એટલે પેલા ચોર તેમની પાસે આવ્યા. પદ્ધિપતિએ મુનિને કહ્યું કે—" તમને નૃત્ય આવડે છે ?" લાભ ધારીને મુનિ બાલ્યા કે—" વાજંત્ર વગાડનાર વિના નૃત્ય થાય નહી." ચોરા બાલ્યા કે—" અમે હાથની તાળીએ વગાડશું, તમે નાચ કરા." એટલે કપિલ મુનિ જતનાપૂર્વક નૃત્ય કરવા લાગ્યા. અને ચોરા ચારે બાજા ફરતાં ફરતાં તાળીએ પાડવા લાગ્યા. પછી નાચ કરતાં કરતાં મુનિ પ્રાકૃત ભાષામાં આ પ્રમાણેની ગાથા બાલવા લાગ્યા—

અધુવે અસાસયંમિ, સંસારંમિ ય દુકખપઉરમ્મિ । કિંનામ હુજ્જં તં કમ્મં, જેણાહં દુગ્ગઈ ન ગચ્છેજ્જા ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ — "અધ્રુવ, અશાશ્વત અને દુઃખથી પૂર્ણ એવા સંસારમાં એવું કયું કર્મ છે કે જેથી જીવ દુર્ગતિમાં ન જાય ?"

આ વિગેરે પાંચસો ગાથા કપિલ મુનિએ કહી. તે સાંભળીને તે પાંચસો ચોર પ્રતિએાધ પામ્યા. તેઓને ગુરુએ ચારિત્ર આપ્યું અને દેવતાએ મુનિવેશ આપ્યા. તે ધારણુ કરીને તેઓ મહર્ષિ થયા. પછી તે સર્વે મુનિ ગુરુની સાથે પૃથ્વીપર વિહાર કરવા લાગ્યા. કેટલાક વર્ષ સુધી વિહાર કરીને કપિલ કેવળી માણે પધાર્યા.

" આ પ્રમાણે જેમ કપિલ મુનિ ઉત્તમ વિવેકથી કેવળજ્ઞાન પામ્યા, અને અલભદ્ર આદિ ચોરાને પ્રતિબાધ પમાડીને સિદ્ધિપદને પ્રાપ્ત થયા." તેમ ભવ્ય જીવાએ પણ વિવેકી થઇને માેક્ષમાર્ગને આરાધી સિદ્ધિના સુખા મેળવવા, એમાંજ માનવ જન્મની ખરી સક્લતા છે. ૧૩૨

ધર્મની આરાધના અને મમતાના ત્યાગ કરવાનું જણાવે છે:—

જે રાત દિવસા જાય કરતાં ધર્મ ની આરાધના, તેહીજ સફલા જાણુંજો ના રાખજો તેમાં મણુ; સ્ત્રી કુદુંખ ધનાદિમાંથી એક પણ પરભવ જતાં, આવે નહી સાથે તમારી કિમ કરાે ? મમતા છતાં. ૧૩૩

સ્પષ્ટાર્થ:— હે લબ્ય જીવા! આ કાલમાં મનુષ્યના ઉત્કૃષ્ટ ગણાતા સો વર્ષના આયુષ્યમાંથી જે દિવસો અને રાતો ધર્મની આરાધના કરતાં જાય છે તેજ દિવસ રાત્રિઓ સફળ છે એમ નિશ્ચયે જાણું આકીના ધર્મ કરણી વિનાના પ્રમાદમાં ગએલા રાત દિવસો ફેાગટ ગએલા જાણુવા. માટે ધર્મ કરણી કરવામાં કોઈ જાતની કચાશ રાખશા નહિ. જેના ઉપરની મમતાને લીધે તમે જ દંગી ધર્મ કાર્ય કર્યા સિવાય ફાગટ ગુમાવી દા છા તે ઓ, કુટુંળ, ધન, ખંગલા, માટેરા વગેરેમાંથી કાઇ એક પણ મરણુ પછી પરભવમાં જતાં કાઇની સાથે જતું નથી તે પ્રત્યક્ષ જુંએા છા, છતાં તમે તે પદાર્થીની ઉપર ફોગટ મમત્વ (મારાપણું) કેમ રાખા છા ? તે મમત્વજ તમને દુર્ગતમાં લઇ જય છે. માટે જે વસ્તુ તમારી નથી તે વસ્તુ પરના ખાટા મમત્વ લાવને દૂર કરીને આત્મગુણા જે પરભવમાં સાથે આવનારા છે તે ગુણાની આરાધના કરવામાંજ મમતાલાવ રાખવા ગ્યાજળી છે. આવી લાવનાથી ભૂત કાલમાં અનંતા જેવા પરમ ઉદલાસથી માક્ષ માર્ગને આરાધીને સિહિપદને પામ્યા છે, હાલ અહીં તથા મહાવિદેહમાં મોક્ષને પામે છે અને લવિષ્યમાં પણ અનંતા જેવા મોક્ષને પામરો. ૧૩૩

સંસારના પદાર્થી નાશવંત છે તે જણાવે છે:---

સંસારમાં સઘળા પદાર્થ અનિત્ય દુઃખના કારણે, ધન શરીર નારી સગાં સૌ ક્ષણિક મેળા પંખીના, એ અધી પર વસ્તુઓ છે તેહના સંચાગથી, હોય દુઃખ પરંપરા તિણુ અલગ રહેએ તેહથી. ૧૩૪

રપષ્ટાર્ધ:─આ સંસારની અંદર સઘળા પદાર્થો અનિત્ય એટલે નાશવંત છે. વળી ધન, શરીર, સ્ત્રી તથા સગાં સખંધીએ એ બધાંએ દુઃખનાં કારણા છે. આ સ્ત્રી, પુત્ર, પરિવાર વગેરેના સંચાગ (મેળાપ) પક્ષીએાના મેળા જેવા છે. જેમ કાેઇ ઝાડની ઉપર સંધ્યા સમયે દિશાએામાંથી અનેક પક્ષીએા આવીને એકઠા થાય છે. રાત્રીવાસો રહીને સવારમાં પાછાં બધા વીખરાઇ જાય છે. તેવી રીતે પાતે માનેલાં સગાંઓના મેળો પહ્યુ અનિત્ય સ્વરૂપે જાણી લેવો. ધન, કુઠુંખ વગેરે જેને તું માહથી પાતાનાં માને છે તે તો પર વસ્તુઓ છે. કારણું આત્માને તેમની સાથે કાઈ પણ જાતના સંખંધ નથી. જ્ઞાનાદિક જે સહજ ગુણા છે તેજ આત્માના વાસ્તિવિક સત્ય ગુણા હોવાથી પાતાના જાણવા. આ પર વસ્તુઓના જે સંયાગ, તે તા જીવને દુઃખની પરંપરાનું કારણ ખને છે. જેમ કે ધન મેળવવા માટે જીવ અનેક પ્રકારના દુઃખા સહન કરે છે. અને તેને મેળવ્યા પછી તેને કાઈ ચારી ન જાય તેની ચિંતા કર્યા કરે છે તથા તેને સાચવવા માટે અનેક પ્રકારના ઉપાયા યાજે છે. અને જો કાઈ લઇ જાય તા તેથી પણ ચિંતા થાય છે. આમ ધન બધી રીતે દુઃખનું કારણ ઘાય છે. તેવી રીતે પુત્રાદિક પણ અનેક પ્રકારનાં દુઃખનું કારણ થાય છે. તેવી રીતે પુત્રાદિક પણ અનેક પ્રકારનાં દુઃખનું કારણ થાય છે. માટે તમે તે દુઃખનું કારણામાં મમતા ભાવ રાખવાની ટેવ છેાડી દેજો, ને જિનધર્મની આરાધના કરજો. ૧૩૪

આત્માની એકત્વ દશા જણાવે છે:—

હું એકલાે છું કાઇના ના હું ન મારા કાઈ ના, જન્મકાલે એકલાે હું તેમ સમયે મરણના; આત્મા મુજ શાધ્વતાે જ્ઞાનાદિ ગુણવંતા અને,

સંચાગ લક્ષણ બાહ્ય ભાવો શેષ ધારા ઇમ મને. ૧૩૫

સ્પષ્ટાર્થ:—હું એકલા છું વળી હું પણ કાઇના નથી. તેમજ પુત્રાદિમાંનું કાઇ પણ મારૂં નથી. આ છવ મારૂં ધન મારા અંગલા વગેર જે મારાપણું માને છે તે તો માહને લીધેજ છે. હું જન્મ્યા ત્યારે એકલા જ આવ્યા હતા, તેવી જ રીતે બરણ વખતે પણ હું એકલાજ પરભવમાં જવાના છું. ધનાદિકમાંનું કાંઇ સાથે આવનાર નથી. મારા આત્મા શાધતા છે એટલે સદા કાળ રહેનારા છે. જે મરણ કહેવાય છે તે તા જવને ઇન્દ્રિયાદિક દ્રવ્ય પ્રાણાના વિયાગરૂપ એક શરીરને છાડીને બીજા શરીરને ચહણ કરવા રૂપ છે. એટલે શરીરના નાશ થાય છે, પરંતુ આત્મા તા તેના તેજ છે ફક્ત કર્મને વશ હાવાથી ખાળીઉં બદલે છે. વળી મારા આત્મા જ્ઞાનાદિ એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વગેરે શુણાવાળા છે. આવા આત્માને શરીરના, કર્મના, સગાં સંખંધીઓના જે સંયાગ છે તે તા બાહ્ય ભાવા છે અથવા ઉપાધિથી થએલી અવસ્થાએ છે. આ પ્રમાણે હે ભવ્ય જવા! તમે મનમાં વિચારીને શરીરાદિના માહ તજને શ્રીજિનધર્મની આરાધના કરજો. ૧૩૫

ધનની ચંચળતા બે શ્લોકોમાં જણાવે છેઃ— ભર ઉન્હાળે જીભ સિંહની ને ગળું પંખીતણું, ચંચળ જણાએ તાસ જેલું સ્વરૂપ જાણા ધનતણું; ઇંદ્રેજાલતણી પરે આક્ષર્ય દેખાડી ઘણાં, વિભ્રમ પમાંડે ધન ક્ષણે ક્ષણ બુદ્દબુદા જિમ વારિના. ૧૩૬ સ્પષ્ટાર્થ:— જ્યારે ભર ઉનાળો હોય છે એટલે સખત તાપ પડતા હોય છે ત્યારે સિંહની જીભ ચંચળ જણાય છે એટલે સિંહ જીભને હલાવ્યા કરે છે અથવા તાપને લીધ તેની જીભ હાલ્યા કરે છે. સ્થિર રહી શકતી નથી. તેમજ તાપને લીધે પક્ષીનું ગળું હાલ્યા કરે છે એટલે તે પણ ચંચળ જણાય છે. તેવી રીતે ધનનું સ્વરૂપ પણ ચંચળ જણાય છે. તેવી રીતે ધનનું સ્વરૂપ પણ ચંચળ જણાય છે. કંન્દ્રજાળ કરનાર મનુષ્ય અનેક પ્રકારનાં સ્વરૂપો દેખાડે છે પણ તેમાં કાંઇ ખરૂં સ્વરૂપ તો હોતું નથી. ખાટી બ્રમણા માત્ર હોય છે તેવી જ રીતે ધન પણ અનેક પ્રકારનાં આશ્ચર્ય દેખાડે છે અને મારા જેવા કાઇ સુખી નથી વગેરે બ્રમણા જીવમાં ઉત્પન્ન કરે છે. જેવી રીતે પાણીમાં ક્ષણે ક્ષણે પરપાટા ઉત્પન્ન થાય છે અને નાશ પામે છે, તેની પેઠે ધનને લીધે પણ સંસારી જીવને અનેક પ્રકારના મનારેશ ઉત્પન્ન થાય છે, અને નાશ પામે છે. આવા નાશવંત ધનના માહ તજને શ્રી જિનધર્મની આરાધના કરવામાંજ માનવ જન્મની ખરી સફલતા છે એ તમે ભૂલશો નહી. ૧૩૬

આવે ક્ષણે ક્ષણમાં વિનાશે ધન નિબ'ધન ભયતણું, અગ્નિ નૃપ તસ્કર પ્રમુખથી નષ્ટ હોવે ધન ઘણું; ધર્મ અગ્નિ ભૂપ તસ્કર ચાર બાંધવ ધન તણા,

ગુરૂ ભાઇના અપમાનથી ત્રણ બંધુ કાપાએ ઘણાં. ૧૩૭ સ્પષ્ટાર્થ:—આ સંસારી જીવને પુર્યના ઉદય થાય, ત્યારે ક્ષણવારમાં લક્ષ્મી આવે છે એટલે ઘણું ધન મળે છે. તેવીજ રીતે પાપના ઉદય જાગવાથી ક્ષણવારમાં એટલે જોત જોતામાં તે લક્ષ્મી ચાલી જાય છે. વળી ધન તે ભયનું કારણ છે. કારણ કે જેની પાસે ધન હોય છે તેને તે ધન બીજો કાઈ લઇ લેશે તેવા લય રહ્યા કરે છે. આવું ધન અનેક રીતે નાશ પામે છે. કારણ કે અગ્નિ તેને બાળી નાખે છે. રાજા તેને હરી લે છે. અથવા ચારા તેને ચારી જાય છે. પાણીની રેલ આવે, તો તેને ખેંચી જાય છે ને ઘરખાર વગરના કરી મૂકે છે. આ બધું પાપના ઉદય જાગે ત્યારે થાય છે. ધનના ચાર બાંધવા કહ્યા છે. ૧ ધર્મ, ૨ અગ્નિ, ૩ રાજા અને ચાથા ચાર. તેમાં સૌથી માટા બાંધવ જે ધર્મ છે તેનું જો અપમાન કરે એટલે લક્ષ્મીને ધર્મકાર્યમાં વાપરે નહિ તો બાંકીના અગ્નિ રાજા અને ચોર રૂપ ત્રણ નાના બાંધુઓ તેના ઉપર કાપાયમાન થાય છે. તેથી તેઓ તેની લક્ષ્મીના નાશ કરે છે. ૧૩૭

ધનની ત્રણ અવસ્થાનું સ્વરૂપ કહે છે:— દાન ભાગ વિનાશ ગતિ ત્રણ ધનતણી અવધારીએ, નષ્ટ હોવે તેહનું ધન જે દીએ ના ભાગવે; ધનથીજ દુઃખ ત્રણ કાલમાં ખહુ દુઃખ તેહ ઉપાર્જતા, રક્ષતા ચાલ્યું જતાં તેને તજી માલીક જતાં.

१३८

સ્પષ્ટાર્થ:— ધનની ત્રણ અવસ્થા કહેલી છે. તેમાં પ્રથમ દાન છે એટલે ધન વઢે દાનાદિક અનેક શુભ કાર્યો કરી શકાય છે અને તે પ્રમાણે ધનના ઉપયોગ કરનારા લબ્ચ જીવા સાતાવેદનીયાદિ પુષ્ય કમોને ખાંધીને પરિણામે ખહુજ સુખી થાય છે. તેથી જ દાનને ધનના સદુપયાંગ કહેવામાં આવે છે. ધનની બીજી અવસ્થા ભાગ છે એટલે તે દ્રવ્ય જીવ અનેક પ્રકારનાં ભાગામાં વાપરી શકે છે. અથવા તે ધન પાતાના અનેક પ્રકારના ધરકાર્યોમાં અને ભાગાદિના સાધના મેળવવામાં પણ વાપરી શકાય છે. આ રીતે જે આત્મા પાતની પાસે ધન હોવા છતાં દાન કરતા નથી અથવા પાતાના કાર્યોમાં તેના ઉપયોગ નથી કરતા (વાપરતા નથી) તેના ધનની ત્રીજી અવસ્થા એટલે નાશ થાય છે. કારણ કે તે ભેગું કરેલું ધન પાપના ઉદય થાય ત્યારે અગ્નિ, ચોર વગેરેથી નાશ પામે છે. વળી ધનના નિમિત્તે ત્રણે કાળમાં ચિતા રહ્યા કરે છે. કારણ કે તે ધન–પૈસો પેદા કરતાં જીવ અનેક પ્રકારનાં દુઃખ ભોગવે છે. એટલે દુઃખ ભોગવ્યા વિના ધન પેદા થતું નથી. અને ધન કમાયા પછી તેનું રક્ષણ કરવામાં એટલે તેને કેવી રીતે સાચવવું તેની ચિંતાથી અથવા તો ધન ચાલ્યું જાય તેથી પણ જીવ દુઃખી થાય છે, અથવા મરણ વખત આવે ત્યારે ધનને મૂકીને જવું પડે તેથી પણ જીવને દુઃખ થાય છે. ૧૩૮

धन डेवी रीते इ: भ आपे छे ते के श्वे। इमां क्या दे छे:--

સ્વપ્નમાં પણ આવતાં ધન પ્રશ્નવણ ઝાડાે અરે, ઝડ કરાવે તાે ખરૂં ધન સ્વામીને શું ના કરે? ધન નાશથી સ્વામી ગણે ના કુલ ક્રમાદિક પદ્ધતિ, ધનમદે ધનિકા કરાેડ વિકાર કરત હરી મતિ.

સ્પષ્ટાર્થ:—સ્વપ્નની અંદર ધન મેળવનાર માણસને તે ધન ઝાડા તથા પેશાબ કરાવે છે. એક માણસને ઉઘતાં એવું સ્વપ્ન આવ્યું કે—હું એક તળાવની પાળ ઉપર લાટે (કળશે) ગયા છું. ત્યાં જમીન ખાતરતાં ખાતરતાં આપ્ર ધનથી ભરેલા ચરૂ નીકળ્યાે. તે એકને તે બહુજ રાજીરાજી થઇ ગયા. તે ચરૂને જમીનમાંથી બ્હાર કાહીને સાફ કરવાને તળાવની પાસે ગયાે, નજીકના બીજા સિપાઇઓ તે એઈ ગયા. તેથી તેમણે તેની પાસે થાેડું ધન માંગ્યું, પણ જ્યારે તેણે તેમને ધન આપ્યું નહી, ને રગઝક કરવા માંડી, ત્યારે તે સિપાઇઓએ તેને માર મારવા માંડયાે, તેથી પથારીમાં ઝાડાે, પેશાબ થઈ ગયાે. ને ચરૂ તળાવમાં "એ ગઇ એ ગઇ" એમ ખાલતાં ખાલતાં તેની આંખા ઉઘડી ગઈ. (જાગી ગયાે) ત્યારે તેણે પથારીમાં ઝાડાે પેશાબ જોયાે. એ ગઈ એ ગઇ એમ વારંવાર ખાલતાં ખાલતાં તે ગાંડા જેવા થઈ ગયાે. ને સ્વપ્તમાં જોયેલું ધન જાગ્યા પછી સ્વપ્નાની માફક જોવામાં પણ આવ્યું નહી. આ ટૂંકા દર્ષાતથી સાબીત થાય છે કે સ્વપ્નમાં જોયેલું કે મેળવેલું ધન ઝાડાે પેશાબ કરાવે છે, ને જીવને ભયભીત બનાવે છે. તથા તાડના તર્જનાદિ પણ કરાવે છે. આ તો સ્વપ્તમાં મેળવેલા ખાટા ધનને લીધે જીવ ઉપર જે

१४०

અસર શાય છે તે જણાવી તો જે ખરૂં ધન છે તે તો અજ્ઞાની-મૃદ જીવને શું ન કરે? અથવા તેનાથી અજ્ઞાની અને માહી જીવને ઘણા પ્રકારનાં દુ: ખા થાય જ છે. ધનના નાશ થાય ત્યારે તેનું સ્વામીપણું રહેતું નથી. ધનના નાશ થવાથી મુંઝાયેલા તે જીવ કુલ કમાદિક પહિત એટલે પાતાના કુલના આચાર વિચારને ગણતા નથી. એટલે ધનના નાશ થવાથી તે ધન મેળવવાને અનેક પ્રકારનાં કૂડ કપટા કરે છે. વળી જેની પાસે ધન હાય છે તે ધનિકા ધનને લીધે અભિમાની અની જાય છે અને તે ધન તે ધનિકમાં વ્યસન વગેરે કરોડા વિકારા ઉત્પન્ન કરે છે. ધન જેમ વધતું જાય છે તેમ લાભ પણ વધતો જાય છે તેથી વધારે ધન મેળવવાને માટે નવા નવા વિચારા કર્યા કરે છે. ધનને લીધે ખુદ્ધિના પણ નાશ થાય છે. ધનના મદથી અંધ ખનેલા જવાને સારી ખુદ્ધિ સુઝતી નથી. આ પ્રમાણે વર્તમાન કાળમાં ધન દુ:ખદાયી થાય છે તે જણાવ્યું. ૧૩૯-

પરલાેકમાં પણ આજ ઘનથી હાય દુઃખપરંપરા, આર્ત્ત રીદ્ર ધ્યાન કારણ ઘન તણા માહે નરા; વર્ત્તમાને ધર્મ ચૂકી દુર્ગતિને પામતા, પુણ્યાનુઅંધિ પુણ્યથી ધનવર્ધનાદિક સાધતા.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ ધનને લીધે પરલાકમાં પણ દુ:ખની પરંપરા પ્રાપ્ત થાય છે કારણ કે આ લાકમાં જ્યારે ધન હાય છે ત્યારે તેના રક્ષણ વગેરેના માહના પરિણામથી જીવને આત ધ્યાન રીદ્રધ્યાન નામના બે અશુભ ધ્યાના શ્રચા કરે છે અને તેથી ધર્મ કાર્યો કર્યા સિવાય અથવા ધર્મ ચૂકીને મનુષ્યા નરકાદિ દુર્ગતિ પામે છે. માટે પરભવમાં પણ ધન દુ:ખ આપનારૂં કહ્યું. પરંતુ જે જીવા તે ધનને દાનાદિક શુભ કાર્યોમાં વાપરે છે તેઓ પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના ઉદયથી ધનવર્ષનાદિક એટલે ધનની વૃદ્ધિ સદુષ્યોગ વગેરેને કરી શકે છે. કારણ કે જેઓ પ્રખલ પુષ્યાદયવાળા છે તેઓ લાભાન્તરાયાદિ કર્માના લચોપશામથી ધન પામે છે અને તે ધનના સુપાત્ર દાનાદિક સાર્ય કાર્યોમાં ઉપયાગ કરે છે, તેથી નવાં પુષ્યાનુખંધી પુષ્યાદિ શુભ કર્મો બાંધે છે. આવા પુષ્યાનુખંધી પુષ્યવંત આત્માઓને ત્યાં લક્ષ્મી દિન પ્રતિદિન વધ્યાજ કરે છે. માટે જે ધન સુપાત્રદાન વગેરમાં વપરાય, તેજ સાર્યું ધન સદ્દગતિનું કારણ પણ નીવડે છે, આ ળીના ધનિક ભવ્ય જીવાએ નિરંતર જરૂર વિચારવી જોઇએ. ૧૪૦

હવે જે શ્લાકામાં પુષ્યને આંધવાના સાત હેતુઓને જણાવે છે:— વિરલ જીવો તેજ પુષ્પે ધન વધારે સ્થિર કરે, શુભવિપાકી તેહથી કલ્યાણમાલા વિસ્તરે; પુષ્પાનુઅંધિ પુષ્ય કેરા સાત કારણ જાણીએ, કર્યા તથા વૈરાગ્ય નિર્મલ શીલ વૃત્તિ માનીએ. ૧૪૧ વિધિયોગે ગુરૂપૂર્જન અવરઉપતાપવિરતિં ધરીએ, પરતણા ઉપકાર નિજમનદમન હેતુ વિચારીએ; પુણ્યાનુઅંધી પુણ્ય બાંધે કેઈ પૂર્વ ભવે અહીં, તેમનું ધન સ્થિરજ હોવે મેરૂ શિખર પરે સહી. ૧૪૨

રપષ્ટાર્થ :-- કેટલાક વિરલ (ગણત્રીના; ગણ્યા ગાંઠયા ) આત્માંઓ પુણ્યાનુઅંધી પુષ્યના તેજથી એટલે પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના પ્રભાવથી ધનમાં વૃદ્ધિ કરે છે એટલે જે ધન હ્યાત હોય. તેમાં પણ વધારા શાય છે. તેમજ ધનને સ્થિર કરે છે એટલે પુણ્યવંત જીવનેજ લક્ષ્મીમાં વૃદ્ધિ અને લક્ષ્મીનું સ્થિરપણું પ્રાપ્ત થાય છે. આવા શુભવિષાદી એટલે પુષ્યના ઉદયવાળા જવાને તેનાથી (ઉત્તમ ફલદાયક ધનથી) કલ્યાણ માલા એટલે કલ્યા-ણની અથવા સુખની પરંપરા વિસ્તાર પામે છે. આ પુષ્યાનુઅંધી પુષ્<mark>યને આંધવાનાં સાત</mark> કારણા આ પ્રમાણે જાણવા---૧ કરૂણા એટલે દુઃખી અને ધર્મ કરવામાં પ્રમાદી જીવાની ઉપર બે પ્રકારે દયાભાવને અનુકલ પ્રવૃત્તિ કરવી. ર વૈરાગ્ય એટલે સંસારના પદાર્થીમાં રાગરહિતપણં. ૩ નિર્મલ શીલવૃત્તિ એટલે શુદ્ધ બ્રહ્મચર્યનું પાળનું અથવા દાેષ રહિત સદાચાર (માલ માર્ગ ની આરાધના) ૪ વિધિયાેગ એટલે વિધિપૂર્વંક શરૂપુજન એટલે શ્રી અરિહંત પ્રભુની પૂજા અને પાંચ મહાવતધારી ગુરૂ મહારાજની ભક્તિ કરવી. પ અવર ઉપતાપ વિરતિ એટલે બીજા જીવાને ઉપતાપ એટલે દુઃખ દેવું નહી. ૬ બીજા જીવા ઉપર ઉપકાર કરવા તથા ૭ નિજ મન દમન એટલે પાતાના મનને ખરાખ વિચારા કરતાં અટકાવીને કાળમાં રાખલું, વિષય વાસના તથા આર્ત રૌદ્ર ધ્યાનમાંથી રાેકલું. એમ સાત પ્રકારના હેતુ વડે પુષ્યાનુખંધી પુષ્ય ખંધાય છે. જેણે પૂર્વ ભવમાં આવું પુલ્યાનુઅંધી પુલ્ય આંધ્યું હોય તેવા છવાનું ધન મેરૂ પર્વતના શિખરની જેમ સ્થિર રહે છે. એટલે તેવા જીવાને " પુષ્યશાલી જીવાને પગલે પગલે નિધાન" આ કહેવત પ્રમાણે જેમ જેમ લક્ષ્મી વપરાય, તેમ તેમ નિરંતર લક્ષ્મી વધતી જ જાય છે. કારણ કે દાનાદિ સત્કૃત્યા કરીને ખાંધેલા નવા નવા પુલ્યાનુખંધી પુલ્ય કર્માના પણ ક્રમ-સર ઉદય થાય છે તેથી તેમના ઘરમાં લક્ષ્મી ખૂટતી જ નથી.

આ બે શ્લોકામાં જણાવેલા પુષ્યાનુખંધી પુષ્યને બાંધવાના સાત કારણામાં કહેલા પહેલા દયા રૂપ કારણ ને અંગે ખાસ સમજવા જેવીને સમજને નિરંતર યાદ રાખવા જેવી બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—દુનિયામાં સર્વ જવાને પાતાના પ્રાણ વહાલા હાય છે, કાઇને પણ મરણ ગમતું નથી. એક માંકડ જેવા જંતુને પકડવા જતાં તે જલદી લાગી જાય છે. હિંસાના ત્યાગ કરવા એ જવ દયા કહેવાય. તેના બે લેદ છે. (૧) દ્રવ્ય દયા અને (૨) લાવ દયા. તેમાં દ્રવ્યના લાગે પણ સામા દુ:ખી જવાના પ્રાણ બચાવવા એ

દ્રવ્ય દયા કહેવાય. અને સ્મારણાદિ સાધનાથી કાઇને ધર્મના રસ્તે દારવા એ ભાવ દયા કહેવાય. એમ સંક્ષેપથી જાણવું. વિસ્તારથી અહીંજ આગળ જણાવીશ.

દયા ગુણના સંખંધમાં વિક્રમ રાજાની બિના જાણવા જેવી છે, તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—વિક્રમ રાજાને બે સુવર્ણ પુરુષ સિદ્ધ થયા હતા. તેના પ્રતાપે તેણે પ્રજાને દેવાથી મુક્ત કરી, આથી તેના નામના સંવત્સર પ્રવત્યો. રાજા વિક્રમ એક વખત રજવાડીએ નીક-જ્યા ત્યારે તેમણે જમીન ઉપર પહેલા ડાંગરના દાણા જોયા. આ જોઇને રાજા એકદમ હાથીના સ્કંધ ઉપરથી નીચે ઉતર્યા, અને તેમણે તે દાણા મસ્તકની ઉપર ધારણ કર્યા. આ અવસરે અનાજની અધિષ્ઠાયિકા લક્ષ્મી દેવીએ પ્રસન્ન થઇને રાજાને કહ્યું કે—' હે રાજન્! તારે જે જોઈએ તે વરદાન માગી લે.' દેવીનું આ વચન સાંભળીને દયાળ રાજાએ વરદાન માંગતા જણાવ્યું કે—' હે માતાજ! જે આપ મારી ઉપર પ્રસન્ન થયા હો, તો હું આપની પાસે એ જ માગું છું કે—આપના પસાયથી મારા માલવ દેશમાં કદાપિ દુકાળ પડે નહિ.' દેવીએ કહ્યું " હે રાજન્! એ પ્રમાણે થશે." ત્યારથી માંડીને આ વરદાનના પ્રભાવે માલવ દેશમાં દુકાળ પડતો નથી અને જયારે બીજા દેશમાં દુકાળ હેાય ત્યારે ત્યાંના લોકો માલવ દેશમાં દુકાળ પડતો નથી અને જયારે બીજા દેશમાં દુકાળ હોાય ત્યારે ત્યાંના લોકો માલવ દેશમાં દુકાળ પડતો નથી અને જયારે બીજા દેશમાં દુકાળ હોાય ત્યારે ત્યાંના લોકો માલવ દેશના આશરો લઇને સ્વશ્ય જીવન ગુજારે છે.

આ પ્રસંગે એ ભિના ન ભૂલવી જોઇએ કે-દરેક દર્શનના નેતાઓએ, પાતે પ્રવર્તા વેલા દર્શનને વધારવા માટે જુદા જુદા સ્વરૂપે દયાને માન આપ્યું જ છે. એટલે તેઓ मા हिंस्वात् सर्वभूतानि (કાઈ પણ જીવાને હણવા નહિ), अत्मवत्सर्वभृतानि (અધા જીવાને પાતાની જેવા ગણવા) વગેરે વચના જણાવીને પાતાના મતના અનુયાયીઓને દયા ધર્મને સાધવાને ફરમાવે છે. પરંતુ તેઓ સંપૂર્ણ રીતે દયાને અમલમાં મૂકી શકતા નથી, એમ નીચેના શ્લાક ઉપરથી જાણી શકાય છે.

## એષ્વર્યેષુ પશુન્ હિંસન્, વેદતત્ત્વાર્થવિદ હિજઃ ॥ આત્માન ચ પશું ચૈવ, ગમયત્યુત્તમાં ગતિ ॥૧॥

અર્થ — મધુપર્ક વગેરે જણાવેલા પ્રસંગામાં વેદના રહસ્યને જાણનાર પ્રાક્ષણ પશુઓને હણુતાં પાતાના આત્માને અને (તે પ્રાક્ષણ દ્વારા જે હણાય તે) પશુઓને ઉત્તમ ગતિ પમાડે છે, એટલે સદ્દગતિમાં લઇ જાય છે.

પ્રશ્ન-કદાચ કાઇ એમ પૂછે કે "તે વખતે માંસાહાર પૂરનેશમાં વધતા હતો, તેને અટકાવવાને ઉપરના શ્લાક જણાવ્યા છે. આ ઉપરથી એમ મનાવવામાં શું કારણ છે કે-આ શ્લાકમાં હિંસાનું વિધાન કર્યું" છે?

ઉત્તર—એ પ્રમાણે કહેવું એ સાચું નથી, એ નીચેના શ્લાક ઉપરથી સાબીત થાય છે.

## નિયુક્તસ્તુ યથાન્યાયં, યાે માંસં નાત્તિ માનવઃ ા સ પ્રેત્ય પશુતાં યાતિ, સંભવાનેકવિંશતિમ્ ાાશા

આ શ્લોકમાંથી ભાવાર્થ એ નીકળે છે કે-એ નિયુક્ત (મધુપકાદિમાં જોડાયેલ) મનુષ્ય માંસ ન ખાય, તે મરીને પર ભવમાં ૨૧ વાર પશુપણાને પામે છે. જો માંસાહારને નિયમિત કરવાના કે અટકાવવાના ખાસ મુદ્દો હોત તો 'જે માંસ ન ખાય તેને પશુપણું પ્રાપ્ત થાય' એમ કહેવું એ જરા પણ ઉચિત કહેવાય જ નહિ. એ તો દીવા જેવું સ્પષ્ટ છે કે 'શ્રી गणेशाय न ' આમ શરૂઆતમાં લખીને નીચે કંકોત્રી લખાય, પણ 'લાગડાં ઉતારીને વાંચ જે 'એમ મરણના સમાચાર લખાય નહિ.

દયાધર્મની આળતમાં જૈન દર્શન (૧) દ્રવ્યદયા અને (૨) ભાવદયા એમ દયાના બે ભેંદ જણાવે છે. તેનું સ્વરૂપ ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું-રાગાદિથી પીડાતા જીવાને જોઇને દ્રવ્યના ભાગે પણ દુઃખથી મુક્ત કરવા તે દ્રવ્ય દયા કહેવાય. (૨) જે જીવા જિન ધર્મને પામ્યા નથી, તેમને હિત વચના સંભળાવીને ધર્મના રસ્તે દારવા અને ધર્મની સાધના કરવામાં બીદાતા જીવાને સ્મારણાદિ સાધનાથી ધર્મમાં સ્થિર કરવા તે ભાવદયા કહેવાય. શ્રી તીર્થકર દેવના આવા ઉપદેશને ધ્યાનમાં લઈને નિર્ધાય મુનિવરા વગેરે મહાપુરુષા સંપૂર્ણ દયા પાળે છે. અને તેમ કરવાને અસમર્થ શ્રમણાપાસકા મુનિરાજની સંપૂર્ણ દયાની અનુમાદના કરીને થઇ શકે તેવા આરંભમાં નિયમ (પચ્ચખ્ખાણ) કરે છે, અને જેમાં નિયમ ન કરી શકાય તેમ હાય, ત્યાં જયણા પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરે છે.

દયા ધર્મની સાધના કરવાથી પરિષામે આ ભવમાં દીર્ઘાયુખ્ય, આંત્રેધરપહું, આરો-ગ્ય વગેરે અને પરભવમાં ઇદ્રાદિ દેવપહું, સુલભેગાધિપહું, માક્ષસુખ વગેરે વિશિષ્ટ વિવિધ લાભ મળે છે. આ બિના ધ્યાનમાં રાખીને જે લવ્ય જીવા પરમ ઉલ્લાસપૂર્વક દયાધર્મની સાધના કરે તેમને આંતિમ સમયે મનમાં અહુ જ આનંદ વર્તે છે. અને સમાધિમરષ્ પામીને પૂર્વની સ્થિતિ કરતાં વધુ સારી સ્થિતિને પામે છે. જેઓ તે પ્રમાણે દયાધર્મને સાધતા નથી તેમને આંતિમ ઘડીએ આ પ્રમાણે પસ્તાવા કરવા પડે છે:

> નારાદ્ધં નિજપૂજ્યપાદકમલં સમ્યક્ ન ધર્મઃ શ્રુતઃ, સત્ત્વં ના વિહિતં ન ચેન્દ્રિયદમા ના તે કષાયા જીતાઃ । ન ધ્યાનં ન કૃપા ન દાનતપસી નાન્યાપકારઃ કૃતઃ, તીર્યે ન દ્રવિણ્વ્યયા મમ મુધા ગચ્છંતિ વૈ વાસરાઃ ॥૧॥

સ્પષ્ટાર્થ :—અરેરે, અમે ( છતે અવસરે, છતી સામગ્રીએ ) અમારા પૂજ્ય પુરુષાના ચરણુકમલની આરાધના કરી નહિ. અને પરમ ઉલ્લાસથી વિધિપૂર્વક ધર્મનું સ્વરૂપ પણ સાંભળ્યું નહિ. તથા ધર્મારાધન કાલમાં આત્મિક વીર્ય'ને ફેારવ્યું નહિ, તેમજ ઇંદ્રિયાને વશ રાખી શકયા નહિ. વળી ચારે ક્યાયાને જિત્યા નહિ, ધ્યાન દયા દાન અને તપની પણ સાધના કરી નહિ, અને પરાપકાર પણ કર્યા નહિ, તથા તીર્થસ્થાને લક્ષ્મીને વાપરી નહિ. અરેરે, અમારા દિવસા ફાગટ ચાલ્યા જાય છે. આ રીતે તેઓ પસ્તાવા કરતાં કરતાં દુર્ગતિમાં ચાલ્યા જાય છે એમ સમજીને દયાની આરાધના કરનારા ભવ્ય જીવા પુલ્યાનુ- અંધી પુલ્યને બાંધીને તેના ફ્લા ભાગવતાં ભાગવતાં અંતે માક્ષને પણ પામે છે.

આ દયા ગુણુના વર્ણું નમાં પ્રભુશ્રી સંભવનાથે દેશનામાં નહિ કહેલી એવી પણ " વિક્રમ રાજાનું દર્શાંત વગેરે" બીના કહેલી છે, તે હાલના ભવ્ય જીવાને દયાને સમજ-વામાં પરમ ઉપકારક જાણીને કહી છે એમ સમજવું.

પુષ્યાનુષ્યંથી પુષ્યને બાંધવાના બીજા કારણ તરીકે જણાવેલ વૈરાગ્યના સંબંધમાં સમજવા લાયક જરૂરી બીના એ છે કે-જે જીવને રાગ ન હોય, તે વિરાગ કહેવાય. તેની જે ભાવના તે વૈરાગ્ય કહેવાય. જ્યાં રાગ હોય, ત્યાં આગ જરૂર સળગી ઊઠે છે. એટલે પૌદ્દગલિક પદાર્થોના રાગી જીવાને જ્યાં સુધી તે ઇષ્ટ પદાર્થો ન મળે, ત્યાં સુધી તેમના હુદયમાં આત્તં ધ્યાનાદિ રૂપ અગ્નિ બળતો જ રહે છે. તેથી તેઓ પરમ અશાંતિને ભાગવતાં ધર્મારાધન ચૂકીને દુર્ગંતિમાં જાય એમાં નવાઈ શી? આવી ભાવનાથી મન વચન કાયાના યાંગાની ચપલતા દૂર કરીને માેક્ષને આપનારા વૈરાગ્ય ભાવનાદિ યાંગાને આરાધીને કાેણે માેક્ષના સુખા મેળવ્યા? તે સંબંધમાં ઉજ્ઝિત મુનિનું દર્શત ખાસ સમજવા જેવું છે. તે ડૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું—

## મનાવાક્કાયયાગાનાં, ચાપલ્યં દુઃખદં મતમ્ ॥ તત્ત્યાગાન્માક્ષયાગાનાં, પ્રાપ્તિઃ સ્યાદુન્જિતાદિવત્ ॥૧॥

ભાવાર્થ:—" મન વચન અને કાયાની ચપળતા દુઃખદાયક કહેલી છે. તે ચપળ-તાના ત્યાગ કરવાથી ઉજ્ઝિત મુનિ વિગેરેની જેમ વૈરાગ્યાદિને પ્રકટાવનાર માેક્ષયાેગની પ્રાપ્તિ થાય છે."

## ઉજ્ઝિત મુનિની કથા.

નંદિપુરમાં રત્નશેખર નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને રત્નમતી વિગેરે રાણીઓ હતી. તેમને મતવત્સાનાં દેષને લીધે જેટલાં આળકાે થતાં તે સર્વ મરી જતાં હતાં. તે દેષના નિવારણ માટે તેણે અનેક ઉપાયા કર્યા, પણ તે સર્વ નિષ્ફળ ગયા. એકદા રાણીને એક પુત્રના પ્રસવ થયા. તે પુત્રને મરણ પામેલાજ ધારીને ઉકરડામાં નાંખી દીધા. દૈવવશે તે પુત્ર મરણ પામ્યો લાઇ લીધા. તેથી તેનું નામ ઉજ્ઝિત કુમાર પાડયું. અનુક્રમે તે યુવાવસ્થા પામ્યા, પરંતુ સ્વભાવેજ મનમાં અત્યંત અહંકારી

૧ મરેલા ખાળક અવતરે તેવા દાષ.

થયા. શરીરવડે પણ તે એવા અહંકારી થયા કે કાઈને મસ્તક પણ નમાવે નહિ. તેમ વાણીથી પણ દુવંચન બાલનારા થયા. આખા જગતને તૃણ સમાન ગણતા તે સ્તંભની જેમ અક્કડ રહીને પાતાના માતાપિતાને પણ નમે નહી. એકદા તે લેખશાળામાં ગયા, ત્યાં ભણાવનાર ગુરુને ઉચે આસને બેઠેલા જોઇને તેણે કહ્યું કે "તું અમારા અને અમારી રૈયતના આપેલા દાણાના ખાનાર થઈને ઉંચા આસનપર બેસે છે, અને મને નીચે બેસાડે છે." એમ કહીને ગુરુને લાત મારી નીચે પાડી દીધા. તે વાત સાંભળીને 'આ કુપુત્ર છે' એમ જાણી રાજાએ તેને પાતાના દેશમાંથી દૂર કર્યા.

ઉજ્જિત કુમાર ચાલતો ચાલતો એક તાપસના આશ્રમમાં ગયા. ત્યાં પગ ઉપર પગ ચઢાવીને તે તાપસાની સામે બેઠાે. એટલે તાપસાએ તેને શિખામણ આપી કે " હે ભાગ્યશાળી ! વિનય રાખ." તે બાલ્યા કે " મસ્તક પર જઠાજીઠ રાખનાારા અને આખે શરીરે ભસ્મ ચાળનારા નગ્ન ખાવાએોને વિષે વિનય શાે ? " તેનું તેવું ગર્વિંક વચન સાંભળીને તાપસાએ તેને તરત ત્યાંથી કાઢી મૂકયા; એટલે તે ક્રોધથી બાલ્યા કે " અરે! મારા પિતાનું હું રાજ્ય પામીશ ત્યારે તમારા નિગ્રહ કરીશ." એમ કહીને અડખડતા ખડખડતા આગળ ચાલ્યા. માર્ગમાં તેને એક સિંહ મળ્યા. તેને એઇને હાથમાં તીક્ષ્ય ખડ્રગ લઇ અહંકારથી તેની સન્મુખ ચાલ્યા. સિંહની સાથે યુદ્ધ થતાં સિંહ તેને ખાઇ ગયા. તે મરીને ગઈલ થયા. ત્યાંથી મરીને ઉંટ થયા. ત્યાંથી મરીને કરીથી નંદિપુરમાંજ પુરાહિતના પુત્ર થયા. આલ્યાવસ્થામાં જ તે ચીદ વિદ્યાના પારગામી થયા. ત્યાં પણ અહંકારથી જ મૃત્યુ પાસીને તેજ નંદીપુરમાં ગાયન કરનારા હુંબધ થયા. તેને જોઈને પુરાહિતને તેના પર ઘણા સ્નેહ થવા લાગ્યા. એવામાં કાઇ કેવળજ્ઞાની તે ગામે પધાર્યા. તેમને પુરાહિતે નમ્રતાથી પૂછયું કે " હે પૂજ્ય! આ ડુંબના પર મને ઘણા પ્રેમ થાય છે તેનું શું કારણ ? " ત્યારે કેવળીએ તેના પૂર્વ ભવનું સર્વ વૃત્તાન્ત કહ્યું. તે સાંભળીને તે ગાયકને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું; તેથી તે કેવળી પરમાત્માનાં વચન સાંભળવાના રસિક થયા. પછી ગાયકે પાતાના ઉદ્ધારના ઉપાય પૂછયા; ત્યારે શ્રી કેવળીએ અનેક સ્યાદ્ધાદ પક્ષથી યુક્ત એવું મન, વચન અને કાયા ૩૫ ત્રણ યાગની શુહિનું સ્વરૂપ પ્રકાશિત કર્યું, તથા માક્ષના હેતુ રુપ પાંચ યાગના સ્વરૂપનું પણ નિરુપણ કર્યું. તે આ પ્રમાણે—

> માેક્ષેણ યાેજનાઘાેગ,, સર્વોડપ્યાચાર ઇપ્યતે ॥ વિશિષ્ય સ્થાનવર્ણાર્થા–લંબનૈકાશ્રગાેચરઃ ॥૧॥

લાવાર્થ:—" સર્વ આચાર મેાલની સાથે યોગ કરનાર હોવાથી યોગરુપ કહેલા છે. તેમાં પણ સ્થાન, વર્ણ, અર્થ, આલંબન અને એકાયતા એ પાંચને વિશેષ કરીને યોગરુપ માનેલા છે."

અહીં મિથ્યાત્વાદિકના કારણભૂત એવા મન, વચન, કાયાના યાેગ કમેં વૃદ્ધિ કરવાના

૧. ફુંબ ઢેડની એક જાતિ છે.

હેતુભૂત હોવાથી ચહેલું કરવા નહી; પણ માલ સાધનના હેતુભૂત યાંગનું જ ચહેલું કરવું. સમગ્ર કર્મના જે ક્ષય તે માલ છે. માલની સાથે જેડનાર હોવાથી તે યાંગ કહેવાય છે. જિનશાસનમાં કહેલા ચરણ સપ્તિ, કરલું સપ્તિ રુપ સર્વ આચાર માલના ઉપાયભૂત હોવાથી યાંગ છે. તેમાં પણ સ્થાન, વર્ણું, અર્થ, આલંખન અને એકાગ્રતા એ પાંચ પ્રકારના યાંગને વિશેષે કરીને માલ સાધનના ઉપાયમાં હેતુ માનેલા છે. અનાદિ કાળથી પરભાવમાં આસકત થયેલા પ્રાણીઓ ભવબ્રમણ કરનારા હોવાથી પુદ્ગળના ભાગવિલાસમાં મગ્ન થયેલા હાય છે. તેમને આ યાંગ પ્રાપ્ત થતા નથી. પરંતુ અમારે તો એક માલજ સાધ્ય છે એમ ધારીને જે પ્રાણી ગુરુસ્તરણ તથા તત્ત્વજિજ્ઞાસા વિગેરે યાંગવડે નિર્મળ, નિઃસંગ અને પરમાનંદમય આત્મસ્વરુપને સંભારીને તેની જ કથા સાંભળવામાં પ્રીતિ રાખે છે તે પ્રાણીને પરંપરાએ આ યાંગ સિદ્ધ થાય છે; પણ મરુદેવા માતાને તા આશાનાદિક દાષ અત્યંત અલ્પ હતા, તેથી તેમને પ્રયાસ વિનાજ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ હતી; અને બીજા જીવાને તો આશાતનાદિ દાષ અત્યંત હોય છે, તથા ગાઢ કર્મના બંધનવાળા હોવાને લીધે તેમને તો સ્થાનાદિક કમે કરીનેજ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે.

તેમાં સ્થાન એટલે વંદના કરવી, કાચાત્સર્ગે ઉભા રહેવું, વીરાદિક આસન વાળવા તથા મુદ્રાઓ કરવી વિગેરે. વર્ષુ એટલે અક્ષરાના શુદ્ધ ઉચ્ચાર કરવા. અર્ધ એટલે વાકચના ભાવાર્થ ચિંતવવા. આલંખન એટલે અર્દ્ધત્સ્વરુપવાચ્ય પદાર્થમાંજ ઉપયોગ રાખવા, અને એકાગ્રતા એટલે શુદ્ધ સ્વરુપમાં નિશ્ચળતા થવી. જ્યાં મુધી ધ્યાનની એકતા ન થાય ત્યાં મુધી અંગન્યાસ ( આસન ), મુદ્રા અને વર્ષ્ણની શુદ્ધિપૂર્વક આવશ્યક, ચૈત્ય-વંદન, પદિલેહણ વિગેરે કિયાઓ ઉપયોગની ચપળતાના નિવારણ માટે અવશ્ય કરવી; કેમકે તે સર્વ જીવાને અતિશય હિતકારી છે, અને સ્થાન, વર્ષ્યુના કમથીજ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

હવે તે પાંચે યાગમાં આહ્ય અને અભ્યાતર સાધકપણું અતાવે છે. યાગપાંચકમાં સ્થાન અને વર્ણ એ બે બાહ્ય કર્મયાંગ છે, અને બાકીના ત્રણ જ્ઞાનયાંગ તે અભ્યાતર કર્મયાંગ છે. આ પાંચે પ્રકારના યાગ દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિને વિષે અવશ્ય હાય છે. આ પાંચ યાગ વ્યવતાની નિવૃત્તિમાં કારણુરુષ છે. માર્ગાનુસારી વિગેરમાં આ યાગ બીજ માત્ર હાય છે."

આ પ્રમાણે કેવળીના મુખથી ધર્મો પદેશ સાંભળીને સંસારની અનિત્યતા જાણી પુરાહિત અને ડુંબ બન્ને શુદ્ધ ધર્મને અંગીકાર કરી પાળીને સ્વર્ગે ગયા. ત્યાંથી ચ્યવીને અનુક્રમે મુક્તિને પામશે.

' સ્થાન વિગેરે પાંચ પ્રકારના ઉત્તમ યાગા માેક્ષની પ્રાપ્તિમાં કારણરુપ છે. તે યાગને મન, વચન અને કાયાની શુદ્ધિપૂર્વક ઉજ્ઝિત સાધુએ ધારણ કર્યા, તે પ્રમાણે બીજા ભવ્ય જીવાએ પણ આ વૈરાગ્યાદિને પાષનારા નિર્મલ (ચારિત્રાદિ ) યાગાને આરાધીને સિહિના સુખ મેળવવા, એમાંજ માનવ જન્મની ખરી સફલતા છે. ર

પુષ્યાનુખંધી પુષ્યને આંધવાનું ત્રીજું કારણ 'નિર્મ'લ શીલવૃત્તિ' જણાવ્યું. તેનું યથાર્થં સ્વરૂપ સમજવાને માટે પૂર્વ ભવાદિની ખીના સાથે શ્રીજં ખૂરવામીનું દર્શત અહુંજ ઉપયોગી છે. તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું –(૧) ભવદેવ, (૨) સૌધર્મ દેવલાકે દેવ, (૩) શિવકુમાર (૪) વિદ્યુન્માલી દેવ, (૫) જં ખૂકુમાર–આ ક્રમે કરીને પાછલા ચાર ભવાની ખીના સહિત શ્રી જં ખૂરવામીનું ચરિત્ર જણાવીશ. તેમાં ભવદેવનું વર્ણન ટૂંકામાં આ પ્રમાણે—

કેટલાક લજ્જથી પણ ત્રહણ કરેલા વતને તજતા નથી તે વિષે— લજ્જાતાે ગૃહીતાં દીક્ષાં, નિર્વહતિ યદા નરઃ । તદા સત્ત્વેષુ યાેગ્યાત્માં, લક્ષ્યતે ભવદેવવત્ ॥૧॥

ભાવાધ — "જ્યારે માણસ લજ્જથી પણ ગ્રહણ કરેલી દીક્ષાનું પાલન કરે છે, ત્યારે તે ભવદેવની જેમ ધૈર્ય વાન પુરુષોમાં યાગ્ય આત્મા જણાય છે." આ અર્થનું સમર્થન કરવા માટે સંપ્રદાયાગત ભવદેવના સંખંધ કહેવામાં આવે છે.

#### ભવદેવની કથા.

સુત્રામ નામના ગામમાં રાઠાેડવંશી આર્યવાન નામના એક કોંદુંબિક (કહ્યુબી) રહેતા હતા. તેને રેવતી નામે સ્ત્રી હતી, અને ભવદત્ત તથા ભવદેવ નામે એ પુત્રી હતા. તેમાંના ભવદત્તે સંસારથી વિરક્ત થઇને વૈરાગ્યથી સુસ્થિત નામના આચાર્ય પાસે દીક્ષા હીધી. ગુરુની સાથે વિહાર કરતાં તે ભવદત્ત મુનિ ગીતાર્થ થયા.

એકદા કાઈ સાધુ ગુરુની રજા લઇને પાતાને ગામ પાતાના નાના ભાઇને પ્રતિએાધ આપવા માટે ગયા, પણ ત્યાં તેના ભાઇ તા વિવાહના કાર્યમાં વ્યથ હતા, તેથી તેણે પાતાના માટા ભાઇ મુનિને આવેલા પણ જાણ્યા નહી; એટલે એદયુક્ત થઇને તે મુનિએ ગુરુ પાસે પાછા આવીને સર્વ વૃત્તાંત કહ્યું. તે સાંભળીને ભવદત્ત મુનિ એાલ્યા કે 'અહા ! તમારા ભાઇનું હુદય તા બહુ કઠણ લાગે છે કે જેથી તમારા સતકાર પણ તેણે કર્યો નહી." ત્યારે તે મુનિ એાલ્યા કે "ત્યારે તમારા નાના ભાઇને દીક્ષા અપાવા." તે સાંભળી ભવદત્ત એાલ્યા કે "જ્યારે ગુરુ તે દેશ તરફ વિહાર કરશે ત્યારે તે કોતુક તમને ખતાવીશ."

અન્યદા ગુરુ મહારાજ વિહાર કરતાં કરતાં ભવદત્તના ગામ તરફ ગયા; ત્યારે ગુરુની આજ્ઞા લઇને ભવદત્ત પાતાને ઘેર ગયા. તે વખતે ભવદેવ નાગદત્તની નાગિલા નામની કન્યાને તરતમાંજ પરહ્યા હતા. ભવદત્ત મુનિએ ઘેર જઈ ધર્મલાભ આપ્યા ત્યારે તેના સ્વજનાએ તેમને પ્રાસુક અન્નથી પ્રતિલાભ્યા. તે સમયે કુલાચારને લીધે ભવદેવ પાતાની સ્ત્રીને શાલુગારવાના પ્રારંભમાં તેના વક્ષઃસ્થલ પર ચંદનના રસથી અંગરાગ કરતો હતો, ત્યાં તેણે મોટા ભાઇને આવેલા સાંભળ્યા એટલે તેને અર્ધી શાલુગારેલી પડતી મૂકીને તરતજ તે મુનિને વાંદવા આવ્યા. પછી ભવદત્ત મુનિએ ત્યાંથી પાછા વળી ગુરુ પાસે આવતાં નાના ભાઈના હાથમાં થીનું પાત્ર આપ્યું. તેમને વળાવવા માટે આવેલા સર્વ સ્વર્જના થાડે દ્વર જઇને અનુક્રમે પાછા વળ્યા; પાલુ ભવદેવ તો ભવદત્ત મુનિએ કરવા માંડેલી બાલ્યકીડાની વાતો સાંભળતો ભાઇની (મુનિની) સાથેજ ચાલ્યા. અનુક્રમે પાતાના ભાઈ સહિત ભવદત્ત મુનિને આવતા એઇને સર્વ સાધુઓ બહુ આશ્ચર્ય પામ્યા, અને તેમની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા કે "અહા ! આ ભવદેવ શું બાલ્યવયમાંજ દીક્ષા લેશે ?" પછી ભવદત્ત મુનિ ગુરુને નમીને બાલ્યા કે "આ મારા ભાઈ આપની પાસે દીક્ષા લેવા આવ્યો છે." ત્યારે ગુરુએ ભવદેવને પૂછ્યું કે "તારે દીક્ષા લેવી છે?" તે સાંભળી ભવદેવે વિચાર્યું કે "મારા માટા ભાઈનું વચન મિશ્યા ન થાઓ." એમ વિચારીને તે બાલ્યા કે " હે ગુરુ! હું દીક્ષા હેવા માટેજ આવ્યો છું." તે સાંભળીને ગુરુએ તેને દીક્ષા આપી. અનુક્રમે તે વૃત્તાંત તેના સ્વજનાએ જાલ્યો, એટલે તેઓ ત્યાં આવ્યા, પાલુ તેણે દીક્ષા લીધેલી દેખીને પાછા ગયા.

હુવે ભવદેવ મુનિ માટા ભાઈ (ભવદત્ત મુનિ)ના આગ્રહથી વતનું પાલન કરતા હતા, પણ યાગીના હ્રદયમાં પરમાત્માની જેમ તેના હૃદયમાં નાગિલાનું ચિંતન થયા કરતું હતું. કેટલાક વર્ષો પછી ભવદત્ત મુનિ અનશન ગ્રહેણું કરીને સૌધર્મ દેવલાકમાં દેવતા થયા. ત્યારે ભવદેવે વિચાર્થ કે " અહા ભવદત્ત તા સ્વર્ગ ગયા; હવે મારે વ્રતને પાલવા પરિશ્રમ શા માટે કરવા ? મારા જીવિતને ધિઃક્કાર છે! કેમકે હું અર્ધી શણુગારેલી પ્રાણપ્રિયાના ત્યાગ કરીને અહીં આવ્યા છું, માટે હવે તાે ઘર પાછા જાઉં." એમ વિચારીને સંચમથી ભ્રષ્ટ મનવાળા થઈ તે પાતાના નગર તરફ ચાલ્યા. ત્યાં નગરની બહારના અગીચામાં એક વૃદ્ધ સ્ત્રીને બીજી કાંઈક જરા (ઘડપણ) પામેલી સ્ત્રી સાથે જોઈને તેણે પૂછ્યું કે " હે ડાેશી! આ ગામમાં ભવદેવની સ્ત્રી નાગિલા રહે છે તે કુશળ છે?" તે સાંભળીને કાંઇક જરા આવેલી (ઘડપણને પામેલી) સ્ત્રી નાગિલાજ પાતે હતી. તેથી તેણે ભવદેવને ઓાળખીને પૂછ્યું કે "મુનિ! શું તમેજ નાગિલાના પતિ છા ?" ભવદેવ બાલ્યા કે "હા, તેજ હું છું. મારા માટા ભાઈ કાલ કરી સ્વર્ગ જવાથી ભાગમાં ઉત્સુક એવા હું અહી આવ્યા છું, માટે તું મને નાગિલાના ખબર આપ." તે સાંભળી નાગિલા છાતી કે " હે મહાત્મા ! હું જ તે નાગિલા છું. મારા દેહમાં તમે શું લાવણ્ય જીએ! છા ? " ઈત્યાદિ ઘણી સારી રીતે તેને ઉપદેશ કર્યા, તાપણ ભવદેવની આસક્તિ એાછી થઈ નહી, તેવામાં નાગિલાની સાથે જે વૃદ્ધ સ્ત્રી (સખી) હતી તેના પુત્રે ત્યાં આવીને કહ્યું કે " હે માતા! એક વાસણ લાવા, એટલે મેં પ્રથમ ખાધેલી ખીર હું તેમાં ઓકી કાહું. મારે આજ જમવાનું નાતરું આવ્યું છે, માટે હું ત્યાં જઈને જમી આવીશ. પછી જ્યારે મને ભૂખ લાગશે ત્યારે હું ઓકી કાઢેલી ખીર ફરી ખાઈશ." તે સાંભળીને તે

વૃદ્ધા બાલી કે " હે પુત્ર! શ્વાનથી પણ અધિક જાગુપ્સા કરવા લાયક આ કાર્ય કરવું તે તને યાગ્ય નથી." ભવદેવ પણ બાલ્યા કે " હે બાળક! વમન કરેલા અનાજને ખાવાની ઈચ્છા કરવાથી તું ધાનથી હલકા ગણાઈશ." ત્યારે નાગિલા બાલી કે " હે મહાત્મા! તમે એવું જાણા છા, છતાં પ્રથમ વમન (ત્યાગ) કરેલી એવી જે હું તેને હવે પાછા તમે કેમ ચાહા છા ? લાજતા નથી ? દુર્ગથી એવા મારા દેહમાં સારું શું જુઓ છા ?" ઈત્યાદિ નાગિલાની યુક્તિયુક્ત વાણીથી પ્રતિબાધ પામેલા ભવદેવ કરીથી ગુરુ પાસે ગયા, અને કરીથી ચારિત્ર ગ્રહણ કરી ગુરુએ કહેલા તપના સ્વીકાર કરી છેવટે અનશનથી કાળ કરીને સૌધર્મ દેવલાકમાં દેવતા થયા.

## શ્રીજંબૂસ્વામીની ક<mark>થા.</mark> ગણાધિપેડથ સંપ્રાપ્તે, પંચમે પંચમીગ<mark>તિમ્</mark> ા જંબૂર્વિકાસયામાસ, શાસનં પાપનાશનમ્ ાાશા

ભાવાથ<sup>°</sup>—" પાંચમા ગણધર સુધર્માસ્વામી પાંચમી ગતિ ( માેક્ષ ) પામે છતે શ્રીજ ખૂરવામીએ પાપને નાશ કરનારા જૈનશાસનના વિકાસ કર્યો."

## શ્રીજ'ખૂસ્વામીની કથા.

એકદા વૈભારગિરિ ઉપર શ્રીમહાવીરસ્વામી સમવસર્યા. તે સાંભળીને શ્રેશિક રાજા સર્વ સમૃદ્ધિથી ત્યાં જઈ પ્રભુને વાંદી દેશના સાંભળવા છેઠા. તે સભામાં ચાર દેવીઓ સહિત છેઠેલા કાઈ અતિ દેદીપ્યમાન કાંતિવાળા દેવને જોઈને રાજાએ પ્રભુને પૂછ્યું કે "હે સ્વામી! સર્વ દેવોમાં આ દેવ અતિ કાંતિમાન છે તેનું શું કારણ ?" ત્યારે પ્રભુ બાદયા કે "પૂર્વે તમારાજ દેશમાં ભવદત્ત અને ભવદેવ નામના છે ભાઈઓ હતા. તેમાં માટા ભાઇ ભવદત્ત ચારિત્ર ચહણ કર્યું હતું. પછી કેટલેક કાળે ભવદત્તના આચહથી ભવદેવે પણ અર્ધી શાણગારેલી નાગિલા નામની પત્નીના ત્યાગ કરીને ચારિત્ર ચહણ કર્યું. કેટલેક વર્ષે ભવદત્ત મુનિ સ્વર્ગે ગયા પછી ભવદેવ ચારિત્રથી ભગ્ન પરિણામવાળા થયા, તેને ફરીથી નાગિલાએજ સ્થિર કર્યો. તે ભવદેવ મૃત્યુ પામીને સીધર્મ દેવલાકમાં દેવતા થયા.

ભવદત્તના જીવ સ્વર્ગથી ચ્થવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં પુંડરીકિણી નામની પુરીમાં વજદત્ત નામના ચકીની ચરાેઘરા નામની રાણીથી પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયાે. તે કુમાર અનુક્રમે યુવાવસ્થા પામ્યાે, ત્યારે પિતાએ તેને ઘણી કન્યાએા પરણાવી. એકદા તે રાજકુમાર પાતાની ઓએા સહિત મહેલની અગાશીમાં એઠા હતાે તે વખતે આકાશમાં વિચિત્ર વર્ણ-વાળાં વાદળાંએા તથા મેઘ જોઈને આનંદ પામ્યાે. ક્ષણવારમાં પ્રચંડ વાયુ વાવા લાગ્યાે, એડલે સર્વ વાદળાંએા અને મેઘ વીખરાઇને જતાં રહ્યાં. તે જોઇને રાજકુમારે વિચાર્યું કે " આ વાદળાંઓની જેમ ચૌવન, ધન, સૌન્દર્ય વિગેરે અનિત્ય છે." એમ નિશ્ચય કરીને ગુરુ પાસે જઈ તેણે દીક્ષા લીધી. અનુક્રમે અવધિજ્ઞાન પામી પૃથ્વીપર વિદ્વાર લાગ્યા.

તેજ વિદેહ ક્ષેત્રમાં વીતશોક નામના પુરમાં ભવદેવના જીવ સૌધર્મ દેવલાકમાંથી વ્યવીને શિવકુમાર નામે રાજપુત્ર થયા. તે એકદા પાતાના મહેલના ગવાક્ષમાં છેઠા હતા, તેવામાં તે મુનિ કે જે પાતાના પૂર્વભવના ભાઇ હતા તે ત્યાંથી નીકળ્યા. તેને એઇને શિવકુમાર અતિ હર્ષ પામ્યા. પછી મુનિ પાસે જઈ વંદના કરીને તેણે પાતાના સ્નેહનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે તે જ્ઞાની મુનિએ પૂર્વની સર્વ વાત કહી સંભળાવી. તે સાંભળીને તે દીક્ષા લેવા ઉત્સક થયા; પરંતુ માતાપિતાની આજ્ઞા નહીં મળવાથી તે ખેદ પામીને પોષધશાળામાં જઈ નિરંતર છઠ્ઠ તપ કરી પારણાને દિવસે આચામ્લ વત કરવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે ખાર વર્ષ સુધી તપ કરી ભાવયતિપણું સ્વીકારી ત્યાંથી કાલ કરીને બદ્ધ દેવલાકમાં આ વિદ્યુન્માલી નામે દેવ થયા છે." તે સાંભળીને શ્રેણિક રાજાએ તેનું ભાવ હત્તાંત પૂછ્યું, ત્યારે શ્રી જિનેશ્વર ખાલ્યા કે " આજથી સાતમે દિવસે આ દેવ ચ્યવીને આજ નગરીમાં ઋષભ નામના શ્રેષ્ઠીની ધારિણી નામની શ્રીના ગર્ભથી જંખૂ નામે પુત્ર થશે. તે આ અવસર્પિણીમાં છેક્ષા કેવલી થશે." આ પ્રમાણે ભગવાનની દેશના સાંભળી સર્વ જના સ્વસ્થાને ગયા.

પછી સાતમે દિવસે તે દેવ સ્વર્ગથી ચ્યવી ધારિણીની કુક્ષિથી પુત્રરુપે ઉત્પન્ન થયા. તેનું માતાપિતાએ જંખૂ નામ પાડ્યું. તે અનુક્રમે યુવાવસ્થા પામ્યા. એકદા વૈભારગિરિ ઉપર શ્રીસુધર્મા સ્વામી સમયસર્થા. તેને નમવા માટે જંબૂકુમાર ગયા. સુધર્મા સ્વામીને વાંદીને યાગ્ય સ્થાને ખેત્રી અમૃત જેવી ઉજવલ દેશના સાંભળીને તે પાતાના ઘર તરફ પાછા વત્યા. ગામના દરવાજા પાસે આવતાં તે દરવાજે શત્રુને મારવા માટે ચક્ર વિગેરે ગાઠવેલાં હતાં તે જેઈ જંખૂકુમારે વિચાર્શ કે "કદાચ આ મારણચકાદિક મારા ઉપર પડે, તો હું ધર્મ કર્યા વિના કેવી ગતિ પામું ? માટે હું પાછા વળીને ગણધર પાસે જઈ જીવન પર્યંત પ્રદ્મચર્ય તું પચ્ચકખાણ તાે લઈ આવું." એમ વિચારી ગણધર પાસે જઈ પ્રદાચર્ય તું પચ્ચક ખાણ લઇને તે ઘેર આવ્યા. પછી માતપિતાને તેણે કહ્યું કે " હું આપની આજ્ઞાથી શ્રીસુધર્મા સ્વામી પાસે દીક્ષા લેવા ઈચ્છું છું." આ પ્રમાણેનું કાલ-કુટના જેવું તેનું વચન સાંભળીને માતાપિતાએ પુત્ર પરન સ્નેહથી માહ પામીને સંચમની દુષ્કરતા વિગેરેનુ વર્ણન કર્યું. તેના અનેક ઉત્તરા આપીને જંબુકુમારે માતાપિતાને નિરુત્તર કર્યાં, એટલે ફરીથી તે બાલ્યા કે " હે વત્સ ! તારે માટે પ્રથમથી નક્કી કરી રાખેલી આઠ કન્યાઓને પરણીને અમારા મનારથ પૂર્ણ કર, પછી તારે ગમે તે કરજે." આ પ્રમાણે કહેવામાં તેના માતાપિતાએ "સ્ત્રીએાના પ્રેમમાં પડવાથી પછી એ જઈ શકશે નહી." એવા નિશ્ચય કરીને તેને પરણવાના આગ્રહ કર્યા. પછી માટા ઉત્સવથી જંબૂકુમારે આઠ કન્યાએક સાથે પાણિયહણ કર્યું. જંબૂકુમારે પરણ્યા પહેલાં તે અઠિને પાતાના મનારથ

કહેવરાવ્યા હતા. ત્યારે તે આઠેએ કહ્યું હતું કે "આ લાકમાં અથવા તા પરલાકમાં પણ અમારે તેા જંખૂકુમારજ સ્વામી છે. શું કુમુદિની ચંદ્ર વિના બીજા વસ્ને કદાપિ ઈચ્છે છે ?" એમ કહીને તેઓ જંબુકમારને પરણી હતી. લગ્ન થયા પછી સ્પૃહા રહિત જંખુકુમાર વાસગૃહ (શયનગૃહ)માં ગયા. ત્યાં કામદેવથી પીડાતી તે સ્રીએક સાથે વિકાર રહિત કુમાર વાતા કરવા લાગ્યા. તે વખતે તે સ્ત્રીઓએ સ્નેહ વૃદ્ધિ પામે તેવી આઠ વાર્તાઓ કહી. તેના ઉત્તરમાં કુમારે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય તેવી સામી આઠ વાર્તાઓ કહી. હવે તે ઉપદેશને સમયેજ પાંચસા ચારા સહિત પ્રભવ નામના રાજપુત્ર અવસ્વાપિની અને તાલાદ્ધાટિની (તાળાં ઉઘાઉ તેવી) વિદ્યાના પ્રભાવથી જંખુકુમારના ઘરમાં આવીને ચારી કરવા લાગ્યો હતા. તે વખતે કાઇ દેવતાએ તે સવધને સ્તંભિત કર્યા; એટલે પ્રભવે વિચાર્ય કે " આ મહાત્માથીજ હું પરિવાર સહિત સ્તં ભિત થયો છું." એમ વિચારીને સર્વ સ્ત્રીઓને ઉત્તર પ્રત્યુત્તર આપીને સમજાવતા જંબૂકમારને તેણે કહ્યું કે " હૈ મહાતમા! હું આ દ્વષ્ટ વ્યાપાર–ચૌર્યકર્મથી નિવૃત્ત થયાે છું, માટે મારી પાસેથી આ વિદ્યા લ્યાે અને તમારી સ્તંભિની વિદ્યા મને આપા. " તે સાંભળીને જંખૂકમાર બાલ્યા કે " હું તે પ્રાતઃકાલમાંજ આ ગૃહાદિકના અંધનના ત્યાગ કરીને શ્રીસુધર્માસ્વામી પાસે દીક્ષા લેવાના છું, મારે તારી વિદ્યાની કાંઇ પણ જરુર નથી. વળી હે ભદ્ર! મેં કાંઈ તને સ્તં ભિત કર્યા નથી, પણ કાઇ દેવતાએ મારા પરની ભક્તિથી તને સ્તં ભિત કર્યા હશે. તેમજ ભવની વૃદ્ધિ કરે તેવી વિદ્યાએ။ હું લેતા કે દેતા નથી; પણ સમસ્ત અર્થને સાધી આપનારી શ્રી સર્વજ્ઞભાષિત જ્ઞાનાદિક વિદ્યાનેજ ગ્રહુણ કરવાને હું ઇચ્છું છું." એમ કહીને તેણે ચમત્કાર પામે તેવી ધર્મ કથાએ તેને વિસ્તારથી કહી. તે સાંભળીને પ્રભવ બાલ્યો કે " હે ભદ્ર ! પુષ્યથી પ્રાપ્ત થયેલા ભાગાને તમે શા માટે ભાગવતા નથી ?" જંબૂકમારે જવાબ આપ્યો કે " કિંપાક વૃક્ષના કુલની જેમ અંતે દારુણ કપ્ટને આપનારા અને દેખીતાજ માત્ર મનાહર એવા વિષયોને કયો ડાહ્યો માણસ ભાગવે ? કાેઇ ન ભાગવે. " એમ કહી તેણે પ્રથમ મધુબિદુનું દર્શત કહ્યું. કરીથી પ્રસવે કહ્યું કે "તમારે પુત્ર થાય ત્યાર પછી દીક્ષા લેવી યોગ્ય છે, કેમકે પિંડ આપનાર પુત્રરહિતને સ્વર્ગની પ્રાપ્તિ થતી નથી." તે સાંભળીને જંબૂકુમારે હાસ્ય કરીને કહ્યું કે " જે એમ હાય તા સૂકર, સર્પ, ધાન, ગાંધા વિગેરેને ઘણા પુત્રો હોય છે, તેથી તેઓજ સ્વર્ગ જશે, અને બાલ્યાવસ્થાથીજ પ્રદ્રાચર્ય પાળનારા સ્વગે નહી જાય. " આ પ્રસંગ ઉપર મહેશ્વર વર્ણિકનું દેષ્ટાંત કહી અતાવ્યું. પછી જંબૂકમારની આઠે સ્ત્રીઓ અનુક્રમે બાલી. તેમાં પ્રથમ માટી સમુદ્રશ્રી બાલી કે " હે સ્વામી! પ્રષ્યથી પ્રાપ્ત થયેલી આ લક્ષ્મીના ત્યાગ કરીને તમે કેમ ચારિત્ર લેવા ઇચ્છા છા ?" જંબુકમારે જવાબ આપ્યા કે "વીજળીની જેવી ચપળ લક્ષ્મીના શા વિશ્વાસ ? માટે હે પ્રિયે ! તે લક્ષ્મીને મૂકીને હું દીક્ષા ગ્રહણ કરવા ઇચ્છું છું. " પછી બીજી પદ્મશ્રી બાલી કે " છએ દર્શનના મત એવા છે કે દાનાદિક ધર્મથી ઉપકારી હોવાને લીધે ગૃહસ્થાશ્રમીના ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે. કહ્યું છે કે--

## હિતં ભવદ્વયસ્યાપિ, ધર્મખેતમગારિણામ્ । પાલયન્તિ નરા ધીરાસ્ત્યજન્તિ તુ તતઃ પરે ॥૧॥

**ભાવાધ**—"આ દાનાદિક ગૃહસ્થીઓના ધર્મ બન્ને ભવમાં હિતકારી હાવાથી તેનું ધીર પુરુષા પાલન કરે છે, અને કાયર મનુષ્યા તેને તજ દે છે."

જંખૂએ કહ્યું કે "સાવઘનું-પાપ્યુક્ત ક્રિયાઓનું સેવન કરવાથી ગૃહીધર્મ શી રીતે શ્રેષ્ઠ કહેવાય ? કેમકે ગૃહી અને મુનિના ધર્મમાં મેરુ અને સરસવ તથા સૂર્ય અને ખદ્યોતના જેટલું અંતર છે. " પછી ત્રીજી પદ્મસેના આફી કે "કદ્દલીના ગર્ભ જેવું કામળ તમારુ<mark>ં શરીર સંય</mark>મનાં કષ્ટો સહન કરવાને યોગ્ય નથી." જંબુએ કહ્યું કે ''અરે ! કૃત**ક્રી અને ક્ષણભાંગુર એવા** આ દેહ ઉપર ઝુદ્ધિમાન પુરુષ શી રીતે પ્રીતિ કરે?" પછી ચાથી કનકસેના બાલી કે "પૂર્વે જિનેશ્વરાએ પણ પ્રથમ રાજ્યનું પાલન કરી સંસારના લાગ લાગવીને પછી વત અંગીકાર કર્યું હતું, તા તમે શું કાઇ નવા માલની ઇચ્છાવાળા થયા છા ?" જંખૂએ કહ્યું " જીનેશ્વરા અવધિજ્ઞાનવાળા હાવાથી તેઓ પાતાના વ્રતયાગ્ય સમયને જાણી શકે છે, માટે હાથી સાથે ગધેડાની જેમ તેમની સાથે આપણી જેવા સામાન્ય મનુષ્યાની શી સ્પર્ધા ? પ્રાણીઓના જવિતરુપી મહા અમૂલ્ય રત્નને કામરુપ તસ્કર અચિંત્યા આવીને મૂળમાંથી ચારી લે છે, તેથી ડાહ્યા પુરુષા સંચમરુપી પાથેય લઇને તેનાવડે માેક્ષપુરને પામે છે કે જ્યાં આ કાળરુપ ચારના જરા પણ ભય હોતો નથી." પછી પાંચમી નભસેના બાેલી કે " હે પ્રાણનાથ! આ પ્રત્યક્ષ અને સ્વાધીન એવું કુદું ખનું સુખ પ્રાપ્ત થયું છે, તેને છાડીને દેહ વિનાના સખની (માલસુખની) શા માટે ઈચ્છા કરાે છાે ?" જંબૂએ જવાબ આપ્યાે કે "હે પ્રિયા! સુધા. તૃષા, મૂત્ર, પુરીષ અને રાગાદિકથી પીડા પામતા આ મનુષ્યદેહમાં ઈષ્ટ વસ્તુના સમાગમથી પણ શું સુખ છે ? કાંઈ નથી." પછી છઠ્ઠી કનકશ્રી બાલી કે " પ્રત્યક્ષ સુખ પામ્યા છતાં તેને તજને પરાક્ષ સુખની વાતો કરવી તે ફાગટ છે. લાગની પ્રાપ્તિ માટે વ્રત ગ્રહણ કરલું, તો જ્યારે તે ભાગજ પ્રાપ્ત થયા હાય ત્યારે વતના આચરણથી શું ? ખેતરમાં વૃષ્ટિથી-જ અન્ન પાકયું હાેય તાે પછી કુવામાંથી પાણી ખેંચીને પાવાનાે પ્રયાસ કાેણ કરે ? " કુમારે તેને જવાબ આપ્યો કે ''હે પ્રિયા! તારી છુદ્ધિ બરાબર રુડી રીતે ચાલતી નથી. વળી આવું બાલવાથી તારું અદીર્ઘ દર્શી પણ પ્રગટ થાય છે, અને તે અન્ય જનને હિતકારી થતું નથી, કેમકે સ્વર્ગ તથા માલને આપનાર એવાં આ મનુષ્યદેહને જે માણુસો ભાગસુખમાં ગુમાવે છે, તેઓ મૂલધન ખાનારની જેમ પરિણામે અતિશય દુઃખને પ્રાપ્ત થાય છે, માટે હે પ્રિયા ! જલદીથી નાશ પામનારા એવા આ મનુષ્ય જન્મને પામીને હું એવી રીતે કરીશ કે જેથો કાઈ પણ વખત પશ્ચાત્તાપ કરવા ન પહે." પછી સાતમી કનકવતી એાલી કે ''હે નાથ! હાથમાં રહેલા રસને ઢાળી નાખીને પાત્રના કાંઠા ચાટવા' એ કહેવતને તમે સત્ય

કરી ખતાવા છા." જંખૂએ કહ્યું કે "હે ગૌર અંગવાળી પ્રિયા! ભાગા હાથમાં આવ્યા છતાં પણ નાશ પામી જાય છે, તેથી તેમાં મનુષ્યાનું સ્વાધીનપણું છેજ નહી; છતાં તેને હાથમાં આવેલા માને છે તેઓને ભૂતની જેવા બ્રમ થયેલ છે એમ સમજવું. વિવેકી પુરુષા પાતેજ ભાગના સંચાગોના ત્યાગ કરે છે, અને જે અવિવેકી પુરુષા તેના ત્યાગ કરતા નથી તેઓના તે ભાગા જ ત્યાગ કરે છે." પછી છેલ્લી ( આઠમી ) જયશ્રી બાલી કે " હે સ્વામી! તમે સત્ય કહા છા, પરંતુ તમે પરાપકાર રૂપ ઉત્તમ ધર્મને અંગીકાર કરનારા છા, માટે ભાગને ઈચ્છયા વિના પણ અમારા પર ઉપકાર કરવા માટે અમને સેવા. વૃક્ષા મનુષ્યાના તાપને દ્વર કરવા રૂપ ઉપકારને માટે પાતે તાપને સહન કરે છે. વળી ખારાસમુદ્રનું પાણી પણ મેઘના સંચાગથી અમૃત સમાન થાય છે, તેવી રીતે તમારા સંચાગથી પ્રાપ્ત થયેલા ભાગ પણ અમને સુખને માટે થશે." કુમારે કહ્યું કે " હે પ્રિયા! ભાગોથી ક્ષણ માત્ર સુખ થાય છે, પણ ચિરકાળ સુધી દુઃખ થાય છે" એવા પરમાત્માના વચનથી મારું મન તેનાથી નિવૃત્તિ પામ્યું છે, અને તેમાં તમારું પણ કાંઈ કલ્યાણ હાય એમ મને ભાસતું નથી. માટે હે કમળના જેવા નેત્રવાળી પ્રિયા! તેવા પ્રાંતે અહિતકારી ભાગમાં આગ્રહ કરવા તે કલ્યાણને માટે નથી. કમનુષ્યામાં, કુદેવામાં તિર્યચામાં અને નરકમાં ભાગી જના જે દુઃખ પામે છે તે સર્વ જ્ઞાનીજ જાણે છે."

આ પ્રમાણેથી કુમારની વાણી સાંભળીને તે આઠે સ્ત્રીઓ વૈરાગ્ય પામી, એટલે તત્કાળ હાથ જોડીને બાલી કે " હે પ્રાણનાથ! તમે જે માર્ગના આશ્રય કરા તેજ માર્ગ અમારે પણ સેબ્ય છે."

તે વખતે પ્રભવ વિચાર કરવા લાગ્યા કે "અહા! આ મહાત્માનું વિવેકીપહ્યું તથા પરાપકારીપણં કેવું છે? અને મારૂં પાપિકપણું તથા મૂખ પણું કેવું છે? આ મહાત્મા પાતાને આધીન એવી પણ લક્ષ્મીના ત્યાગ કરે છે અને નિલંજ એવા હું તેજ લક્ષ્મીની અભિલાયા કરું છું પણ તે પ્રાપ્ત થતી નથી. માટે હું અત્યંત નિંઘ છું, મને અધર્મીને ધિક્કાર છે!" આવા વિચારથી પરિવાર સહિત વૈરાગ્ય પામેલા પ્રભવ ખાલ્યા કે "હે મહાત્મા! મને આજ્ઞા આપા. મારે શું કરવું?" જંખૂ કુમારે જવાખ આપ્યા કે "જે હું કરું તે તું પણ કર."

પછી પ્રાત:કાળે સંઘ તથા ચૈત્યનું પૂજન કરીને સ્વજનાનું સન્માન કરીને કુમારે સ્નાન કરી ચંદનનું વિલેપન કર્યું. પછી શ્વેત વસ્ત્રો તથા સર્વ અંગે અલંકારા ધારણ કરીને હજાર પુરૂષોએ વહન કરાતી શિબિકામાં આરુઢ થયા. માર્ગમાં દીન પુરુષોને દાન આપી રંજન કરતા હતા, વાજંત્રાથી આકાશ શબ્દિત થતું હતું, અને અનાદત દેવતાએ તેના નિષ્ક્રમણાત્સવ કર્યો હતા. એવી રીતે પાતાની આઠ પત્નીએા, તેમના મા આપા, પાતાના માબાપ અને પાંચસા ચારા સહિત પ્રભવ રાજપુત્ર—એ સર્વની સાથે જંબદુમાર સુધર્માસ્વામીએ પવિત્ર કરેલા ઉપવનમાં આવ્યા. ત્યાં શિબિકાથી ઉતરીને ગુરુને નમસ્કાર

કરી જંખુકુમારે વિજ્ઞપ્તિ કરી કે " કુટુંબ સહિત અમને પાંચસા સત્તાવીશ જણને દીક્ષા તથા તપસ્યા આવીને અનુગ્રહ કરાે. " એટલે સુધર્માસ્વામીએ પાતાના હાથથી તેને પરિ-વાર સહિત દીક્ષા આપી, અને પ્રભવસુનિ જંખૂસુનિને શિષ્ય તરીકે આપ્યા.

શ્રીવીરસ્વામીના નિર્વાણ પછી દશ વર્ષે સુધમાંસ્વામીએ જંબૂસ્વામીને ગચ્છ નાયક બનાવ્યા અને શ્રી મહાવીરના નિર્વાણ પછી ચાસક વર્ષે જંબૂસ્વામીએ પ્રભવસ્વામીને ગચ્છ-નાયક બનાવ્યા. આ શ્રીજંબૂસ્વામી પ્રબલ પુલ્યાનુખંધી પુલ્યશાલી હતા. તેમાં પૂર્વ લવમાં અને આ લવમાં કરેલી નિર્મલ શીલની આરાધનાજ મુખ્ય કારણ તરીકે હતી. એમ સમજીને જે લવ્ય જીવા શીલની નિર્મલ આરાધના કરશે, તેઓ જરૂર પુલ્યાનુખંધી પુલ્યની વિશિષ્ટ સંપદાઓ લાેગવીને પરિણામે સિદ્ધિના સુખા પણ પામશે. 3.

પુષ્યાનું ખધી પુષ્યને આંધવાના ચાથા કારણ તરીકે પ્રભુશ્રી અરિહ તની પૂજા અને ગુરૂ મહારાજની લક્તિ કરવાનું કહ્યું તેમાં શ્રીઅરિહ ત પરમાત્માની પૂજાને અંગે તેમની પ્રતિમાની જરૂરિયાત, ને પ્રતિમાનું માહાત્મ્ય તથા તેની પૂજા કરવાની રીત વગેરે ખાસ જાણવા જેવી ઓના ટુંકામાં આ રીતે જાણવી:—



# ા શ્રી અરિહંત દેવની પૂજા ા

## [ તેની જરૂરિયાત અને મહિમા ]

અહીં ' દેવ' શખ્દથી શ્રી જિનેશ્વર દેવા જ લેવા, બીજા નહિ, કારણ કે જેઓ નિર્મળ સ્વરૂપને એટલે સ્વાભાવિક પૂર્ણતાને પામ્યા હોય, તે જ પુરૂષો બીજા જીવાને નિર્મલ સ્વરૂપી બનાવી શકે છે, એટલે કે સ્વાભાવિક પૂર્ણતા રૂપ ગ્રહ્ણને પમાડી શકે છે. આ વાત અનુભવસિદ્ધ છે, કારણ કે પાતે દરિદ્ર હોય તે બીજાને કઈ રીતે ધનવંત બનાવી શકે ?

જેમ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં હંમેશાં તીર્થંકરા વિચરે છે તેમ અત્યારે અહીં તીર્થંકરા વિચરતા નથી, માટે તેમના વિરહકાલમાં (૧) પ્રભુદેવના આગમ અને (૨) પ્રભુ પ્રતિમા, આ ખેના આલંખનથી સંસાર સમુદ્રના પાર પામી શકાય છે. અહીં જે ખે આલંખના ખતાવ્યાં તેમાં પ્રભુદેવના આગમથી શ્રી જિન પ્રતિમા માેક્ષ માર્ગ વગેરેની ખીના જાણી શકાય છે અને એ જાણીને નિર્દોષ સાધના કરી આત્મહિત સાધી શકાય છે. આ મુદ્દાથી પ્રભુ દેવના આગમને જિનપ્રતિમાની પહેલાં કહ્યો છે.

દરેક કિયા વિધિપૂર્વંક કરવાથી યથાર્થ અને સંપૂર્ણ ફળ આપી શકે છે. જેમ મંત્ર સિદ્ધિમાં મંત્ર મહાપ્રભાવક હોય, પહ્યુ જો વિધિની ખામી હોય તે৷ મંત્રસિદ્ધિ થાય જ નહિ, એમ પ્રભુ દેવની પૂજા કરવામાં પણ વિધિ જાળવવી જ જોઇએ. આ આખતમાં સૌથી પહેલાં પ્રતિમાની જરૂરિયાત ખાસ કરીને જણાવવી જોઈએ, એટલે તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:

#### મશ્ન---પ્રતિમા શું ચીજ છે?

ઉત્તર—તીર્થંકર દેવને ઓળખવાનું અપૂર્વ સાધન પ્રભુદેવની પ્રતિમા છે. એટલે જે તીર્થંકર પ્રભુની પ્રતિમા હાય, તેમણે સાધેલા માણમાર્ગની અને તેમના આદર્શ જવનની વિચારણા કરવામાં પ્રભુદેવની પ્રતિમા એ પ્રશસ્ત આલંખન ગણાય છે. પૂજા કર્યા પહેલાં પણ પ્રભુ પ્રતિમાના દર્શન કરનારા ભવ્ય જવાને હૃદયમાં વીતરાગની ભાવના જાગે છે, અને પરમ સાત્વિક આનંદના અનુભવ થાય છે. એટલું જ નહિ પણ તેઓ અંતરંગ શત્રુઓને જતવામાં પણ અમુક અંશે સફલ થાય છે. એટલું જરૂર યાદ રાખવું કે વીતરાગની પૂજા કરાય છે, પણ આરસના પત્થર તરફ કે તેની કારીગરી તરફ લદ્ય રાખીને પૂજા કરવામાં આવતી નથી.

#### મશ્ન—પ્રતિમાની જરૂરિયાત માનવામાં વિશિષ્ટ કારણા કયા કયા છે?

ઉત્તર—સમજણની કાેટીમાં રહેલા આત્મહિતેચ્છુ દરેક મનુષ્યની કરજ છે કે માનવ છંદગીના ધ્યેય તરફ લક્ષ્ય રાખીને શુભ પ્રવૃત્તિ કરવી. માનવ છંદગીનું ધ્યેય એ છે કૈ માેક્ષમાર્ગની સાધના કરીને પાેેેેેેેે પાેેેેેેે માેેે નિજ ગુણ રમણતામય બનાવવાે. જે કૈ રવર્ગમાં રહેનારા દેવા વ્યાવહારિક દષ્ટિએ વિશિષ્ટ શક્તિને ધારણ કરે છે, છતાં તેઓ! માનવ જીંદગીનું ધ્યેય સાધી શકતા નથી. પણ મનુષ્ય ધારે તો તે અવશ્ય સાધી શકે છે. આવા આવા અનેક મુદ્દાએાથી માનવ જીંદગી ઉત્તમમાં ઉત્તમ ગણાય એમાં નવાઈ શી ? તે ધ્યેય ધ્યાન ( આત્મતત્ત્વની વિચારણા )ને આધીન છે. ધ્યાનમાં ટકવા માટે પ્રશસ્ત (કર્મ નિર્જરાના સાધનરૂપ) આલં બનની સેવના કરવી જોઇએ. શ્રીવીતરાગ શાસનમાં ઘણાં પ્રકારનાં પ્રશસ્ત આલંખના જણાવ્યાં છે, તેમાં પ્રભુ પ્રતિમાની પૂજાને પણ જણાવી છે. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-જ્યાં સુધી જીવ નિરાલ બન સ્થિતિને યાેગ્ય થયા નથી, ત્યાં સુધી પ્રભુ પ્રતિમાની પૂજા વગેરે ઉત્તમ આલંબનાેની સેવના કરવી જ પડે છે. આમાંથી એમ પણ સમજવાતું મળે છે કે-નિરાલ ંબન સ્થિતિને પમાડનારી પ્રતિમા છે. અને ઉત્તમ સંસ્કારની જમાવટ કરવાને માટે પ્રતિમાની જરૂરિયાત બહુ જ છે. કારણ કે ઉત્તમ સંસ્કાર અહીં જો પડયા હેાય તેા તેવા સંસ્કાર આવતા ભવમાં ઉદ્દય આવે છે. એમ થતાં અનુક્રમે આત્માન્નિતિના માર્ગે ચાલીને નિર્મળ સાધ્ય સિદ્ધિ કરી શકાય છે. સૂક્ષ્મબિંદુ [ Point ] અને બાદબાકીનાં દર્શાતા પણ ચાલુ પ્રસંગને બહુ જ ટેકા આપે છે. સૂક્ષ્મબિંદુ [ Point ]ની વ્યાખ્યા કરતાં જણાવ્યું છે કે-તેને લંબાઇ પહાળાઇ ન હોય છતાં સૂક્ષ્મદર્શક યંત્રથી તે માટા સ્વરૂપે પણ દેખી શકાય છે. એ પ્રમાણે

નિશાળમાં અલ્યાસ કરતાં બાળકને હિસાબ લખાવતાં માસ્તરે કહ્યું કે-પચીસમાંથી પચીસ બાદ કરા તા તે જવાબમાં ૨૫–૨૫=૦૦ એ પ્રમાણે લખીને બાલક શિક્ષકને જણાવે છે કે ૨૫માંથી ૨૫ બાદ કરતાં કંઈ ન રહે.

શિક્ષક—'કંઇ ન રહે' એમ કહે છે, ને આ બે મીંડાં કેમ મૂકયાં છે? આળક—એ તાે 'કંઈ ન રહે' એમ જણાવવાને બે મીંડાં મૂકયા છે.

આ એ દર્શાતામાંથી સમજવાનું એ મલે છે કે—'જે વસ્તુ નથી' તેને (અભાવને) પણ જણાવવાને માટે આકૃતિની જરૂરિઆત. છે, તો પછી તીર્થકરદેવા થઇ ગયા છે, તેમની આકૃતિ (પ્રતિમા) તા જરૂર એઇએ જ. તીર્થંકર દેવા થયા નથી એમ તા કહેવાય જ નહિ, કારણ કે તેમના જીવનચરિત્રને જણાવનાર ઘણાં લેવા હાલ પણ હયાત છે.

પ્રશ્ન-પ્રતિમા તો એક જાતના પત્થર છે, તેની પૂજા કરવાથી શા લાભ થાય?

ઉત્તર—એ કે પત્થરપણં ઉપરની દષ્ટિએ અનેમાં સરખું દેખાય છે, છતાં ઘણી અપેક્ષાએ ખંતમાં જાદાશ પણ જણાય છે. એક સાધારણ પત્થરને જોઈને વીતરાગ આકૃતિ-ની ભાવના જાગતી નથી, અને પ્રભુની પ્રતિમાને દેખતાં મન સ્વસ્થ અને છે, ક્યાય પાંતળા પડે છે, અને આ પ્રમાણે ભાવના પ્રકટે છે કે-''પ્રભા, આપના ચ્યવન કલ્યાણકના પ્રસંગ ઇન્દ્ર મહારાજે અહુમાનથી શકસ્તવે કરીને આપની સ્તુતિ કરી, તથા જન્મ-કલ્યાણકના પ્રસંગ મેરૂ પર્વતની ઉપર ચાસઠ ઇન્દ્ર વગેરે દેવાએ એક કરાડ સાઠ લાખ કલશા વહે પરમ ઉલ્લાસથી ૨૫૦ અભિષેક કર્યા, ત્યાર બાદ અનુક્રમે માેટી ઉંમરે રાજ્યાદિ અવસ્થાને પામ્યા તાપણ આપે તેની સાદ્યાળીમાં આસક્તિભાવ રાખ્યો નહિ. અને સંયમમાં પ્રેમ ધારણ કરીને પરમ ઉલ્લાસથી આપે સંયમને ગહણ કરીને અને તેની નિર્મલ સાધના કરીને દુનિયાના જીવાને એવા બાધપાઠ શીખવ્યા કે–"ખરૂં સૂખ ત્યાગ ધર્મની સાધના કરવાથી જ મળી શકે છે, અને ભાગમાં સુખ છે જ નહિ, એથી તા ભયંકર રાગની પીડા ભાગવવી પડે છે. પરાપાધિની પૂર્ણતા, બીજાની પાસેથી માગી લાવેલા ઘરેષાંના જેવી છે. જેમ માગી લાવેલાં ઘરેષાં પાતાની પાસે હાય, છતાં તે તા પારકાં જ ગણાય, એમ પરાપાધિની પૂર્ણતા પણ ખરી રીતે પાતાની કહેવાય જ નહિ અને તે લાંબા કાળ સુધી ટકતી પણ નથી." તથા ભયંકર ઉપસર્ગના પ્રસંગે પણ ધૈય રાખીને શુકલ ધ્યાનના ભેદાને ધ્યાવીને આપ કેવલજ્ઞાન પામ્યા. સમવસરખુમાં વિરાજ-માન થઇને ચાર મુખે મધુરી દેશના દર્ધને ઘણાએ જવાને મુક્તિમાર્ગના મુસાફર ખનાવ્યા. છેવટે ચાેગનિરાધ કરીને મુક્તિના સુખ પામ્યા. ધન્ય છે આપના આદર્શ જીવનને! હે જવ! પ્રભુદેવ જે રસ્તે મુક્તિપદ પામ્યા તે રસ્તે તું પણ જલદી જરૂર પ્રયાણ કરજે."

પ્રતિમામાં અને પત્થરમાં આટલા જ કરક છે, એમ નહિ, પરંતુ વિચાર કરતાં

ખીજી રીતે પણ ખહું જ તફાવત જણાશે. એક સાદા કાગળમાં અને સરકારી નાટનાં કાગળમાં કાગળપણું સરખું છતાં સાદા કાગળની કંઈ પણ કીં મત ઉપજતી નથી, અને સરકારી છાપવાળા નાટના કાગળની હજારા કે તેથી પણ વધુ રૂપિયા જેંટલી કીં મત ઉપજે છે. એ પ્રમાણે હીરા માણેક વગેરે ઝવેરાતમાં પણ સમજ લેવું. તેમજ માતામાં અને પાતાની પરણેલી સીમાં સીપણું સરખું છતાં દરેકના પ્રત્યે જીદી જીદી ભાવના ગર્ભિત પ્રવૃત્તિ થાય છે. એટલે માતામાં પૂજ્યપણાની અને એનમાં કે પુત્રીમાં અનુક્રમે એન-પણાની તથા પુત્રી તરીકેની લાગણી હોય છે. સીમાં પ્રેમવૃત્તિને અનુસરતી લાગણી વગેરે હોય છે. આ ખીના ધ્યાનમાં રાખનાર સમજી ભવ્ય જવા પત્થર અને મૃતિને એક કહેશે જ નહિ.

આ પ્રસંગે ચાદ રાખવા જેવું પત્થરની ગાયનું દર્ણત એ છે કે--એક માશ્રુસ જંગલમાં ચાલ્યા જતા હતા. રસ્તામાં ચાલતાં ચાલતાં તેણે જોયું કે એક ખેડૂતને જમીન ખાદતાં ખાદતાં પત્થરની ગાય મળી. તે જોઇને એ મુસાકરે પૂછયું "આ શું છે ? " ત્યારે પેલા ખેડુતે કહ્યું 'આ પત્થરની ગાય છે. જેમ આ ગાયને ચાર પગ, આંચળ, બે શિંગડાં વગેરે હોય છે, તેમ સાચી ગાયને પણ એ બધું હોય છે. આંચળમાંથી દ્રધ નીકળે, તે પીવાથી ભૂખ અને તરસ મટે છે. આ પ્રમાણે કહેલી બીના યાદ રાખીને તે મુસાફર ત્યાંથી આગળ ચાલ્યા. અહું દ્વર જતાં જતાં રસ્તામાં તેને ભૂખ અને તરસ લાગી. આ જુઆ જુ તપાસ કરતાં તેને ભાગ્યયાગે સાચી ગાય મળી. આ મુસાક્રે પહેલાં પત્થરની ગાય જોઈ હતી તેથી તેણે સાચી ગાયને તરત એાળખી લીધી. અને દાેહીને દ્રુધ પી લીધું. જેથી ભૂખ અને તરસને મટાડી દીધી. અને તે ઈન્ટનગરે જલદી પહેાંચી ગયા અહીં દર્શાત પૂરું થયું. તેની ઘટના (સમજાતી) ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી-પૂજક ભવ્ય જીવા મુસાફરની જેવા જાણવા અને પત્થરની ગાય જેવી જિનપ્રતિમાં જાણવી. મુસાક્ર જેમ જંગલમાં કરે છે તેમ સંસારી જીવા સંસારમાં રખડે છે. જેમ મુસાક્રનું કરોય ઈન્ડ નગરે જવાતું છે તેમ ભવ્ય જીવાતું કરોય માક્ષ નગરે પહેાંચવાતું હાય છે. જેમ જંગલમાં કરનારા માણુસને ભૂખ તરસની પીડા હતી અને તેણે દ્રધ પીને શમાવી દીધી, એટલે તે મુસાકર પત્થરની ગાયને એઇને સાચી ગાયને પારખીને ભૂખ તરસની પીડાને શમાવનારા દ્રધને પામ્યા, એ પ્રમાણે સંસારી જીવાને કર્મની પીડા રહેલી છે. અને ભવ્ય જીવા ( દ્વધ જેવી ) ભાવ તીર્થંકર પ્રભુની દેશનાને સાંભળીને પીડાને દ્વર કરી (ઈલ્ટ નગરના જેવા) માેક્ષ રૂપી ઈલ્ટ સ્થાનને પામે છે.

આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—જંગલમાં ફરનાર મુસાફરને પત્થરની ગાય ( ગાયની આકૃતિ ) જેવાથી સાચી ગાયનું જ્ઞાન થયું, તેમ દ્રવ્યથી અને ભાવથી પ્રભુ દેવની પ્રતિમાની પૂજા કરવાથી અને ત્રિકાલ દર્શન કરવાથી સારા સંસ્કારની જમાવટ શોય છે. જેથી ભવાંતરમાં પણ ( સાચા ) તીર્થંકરનું દર્શન થતાં તરતજ પૂર્વના સંસ્કાર જાગૃત થાય છે, તેમની ઓળખાણ પડે છે. તે પ્રભુની દેશના સાંભળીને તે પ્રમાણે વર્તન રાખતાં મુક્તિનાં સુખ પામી શકાય છે. જો તે મુસાકરે ગાયના આકાર જેયા ન હોત તો તે સાચી ગાયને જોવા છતાં તેને ઓળખત ખરા કે? ન જ ઓળખત સાખીત થાય છે કે—જેમ તે મુસાકરને ગાયની આકૃતિ સાચી ગાયને ઓળખવામાં કારણ થઇ, તેમ પ્રભુ દેવની પ્રતિમા પણ પૂજાદિ ભક્તિ કરનારા ભવ્ય જીવાને સાચા શ્રીતીર્થંકર દેવને ઓળખવાનું કારણ અને છે. હવે પ્રભુ પૂજા કઇ રીતે કરવી ? તથા તે કરતી વખતે કેવી ભાવના ભાવની ? વગેરે બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

# ॥ हेवपूजनी रीत ॥

ગુણાધિક પુરૂષોને પૂજ્ય માનીને જે અહું માન સહિત તેમની સેવા કરવી તે પૂજા કહેવાય. તેના એ લેદ છેઃ તે આ પ્રમાણે—(૧) દ્રવ્યપૂજા અને (૨) ભાવપૂજા. તેમાં જલ, ચંદન, ફલ, કૂલ, ધૂપ, દીપ, અક્ષત, નૈવેદાથી જે પૂજા કરવી તે દ્રવ્યપૂજા કહેવાય. ભવ્ય જીવાએ આના ક્રમ સમજવાને માટે નીચે જણાવેલ નિયમા યાદ રાખવા જોઇએ.

૧ પરિમિત જલથી સ્નાન કરવું. અશુચિ અવસ્થામાં પૂજા કરવાથી આશાતના દોષ લાગે. આ મુદ્દાથી એટલે અશુચિને દ્વર કરવા માટે સ્નાન કરવું. સ્નાન કરવાના પ્રસંગે શરૂઆતમાં નિર્જવ સ્થાનની તપાસ કરવી. ત્યાર બાદ ખપ પૂરતા પાણીથી પરનાળવાળા બાજેઠ ઉપર બેસીને સ્નાન કરવું. પરનાળની નીચે રહેલી કુંડીમાં સ્નાનનું પાણી પડે તે સ્નાન કરીને જયણા પૂર્વક તડકે નિર્જવ સ્થલે છુટું છુટું નાંખવું.

ર પૂજાનાં વસો ફાટેલાં ન હોય, તેમજ અશુદ્ધ પણ ન હોવાં જોઇએ. એટલે ન્હાઇને અખંડ ચાપમાં વસ પહેરીને દહેરે જવું. રસ્તામાં અશુદ્ધિ જણાતી હોય તો જલથી પગને શુદ્ધ કરીને મંદિરમાં નિસીહી કહી દાખલ થવું. જિનમંદિરના જરૂરી કાર્ય તરફ લદ્ધ્ય દઇને તેની યાગ્ય વ્યવસ્થા કરીને બીજી નિસીહી કહીને ગભારામાં દાખલ થાય, અને દ્રવ્યપૂજા શરૂ કરે. માર પીંછીથી નિર્માલ્ય પુષ્પ વિગેરેને દ્રર કરીને વિધિપૂર્વક અભિષેક કરે, ત્યારે જન્માવસ્થાની વિચારણા કરે. પછી અખંડ શુદ્ધ અંગલૂહણાથી પ્રભુના શરીરને સાફ કરીને નવ અંગ પૂજાના દુહા બાલીને અનુકમે (૧) જમણા અંગુઠા, ડાબા અંગુઠો (૨) એ પ્રમાણે બંને ઢીંચણે (૩) કાંડે (૪) ખભે (૫) મસ્તકે (દ) કપાલે (૭) ગળે (૮) હુદયે (૯) નાભિએ પૂજા કરવી. એમ કમસર પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ અષ્ટપ્રકારી પૂજા વગેરે કરીને ત્રીજી નિસીહી કહીને ચૈત્યવંદન કરવા રૂપ ભાવપૂજા કરવી. અહીં દશ-ત્રિક વગેરેની બીના ખાસ યાદ રાખવી જોઇએ. તે શ્રીચૈત્યવન્દન ભાષ્ય વગેરેમાંથી જોઇ લેવી. આ પૂજાના જેવી રીતે (૧) દ્રવ્યપૂજા (૨) ભાવપૂજા એમ એ ભેદો છે, તેમ અપે- લાએ (૧) અંગપૂજા (૨) અગ્રપૂજા (૩) ભાવપૂજા એમ ત્રણ ભેદો પણ શ્રી ધર્મસંગ્રહ વગેરે ચંથામાં જણાવ્યા છે. તેમાં પ્રભુદેવની પ્રતિમાની ઉપર જે પુષ્પા ચઢાવવા, ધૂપ

ઉખેવવા, ચંદનાદિ પદાર્થોનું વિલેપન કરવું, આભરણ પહેરાવી આંગી રચવી, એ અંગપૂજાં કહેવાય, અને પ્રભુની આગળ સાથિયા કરવા, નૈવેદા ફલ વગેરે મૂકવાં, એ અગપૂજા કહેવાય. તથા પ્રભુગુણાની સ્તુતિ કરવી, સ્મરણ ચિંતવના કરવી, એ ભાવપૂજા કહેવાય. આ સંખંધી વધુ બીના શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ ઉપદેશતરંગિણી વગેરે ગ્રંથામાંથી જોઈ લેવી.

### ા પૂજાનું ફલ ॥

પ્રભુની પૂજા કરવાથી પાપના નાશ થાય છે, દુર્જાતિનાં દુઃખા ભાગવવા પડતાં નથી, આપત્તિના નાશ અને પુષ્યના વધારા થાય છે, લક્ષ્મી વધે છે, આરાગ્ય મળે છે, લાકમાં જશકીર્ત્તિ પ્રશંસા વધે છે, અને દેવગતિના અને માેક્ષનાં સુખ પણ મળે છે. આ વાત ધ્યાનમાં રાખીને ભવ્ય જીવાએ ત્રિકાલ પૂજા કરી માનવ ભવ સફલ કરવા. હવે બીજી રીતે પૂજાનું સ્વરૂપ ધનસાર શેઠના દેષ્ટાંત સાથે ટૂંકામાં આ રીતે જાણવું—

#### દ્રવ્યપૂજા–ભાવપૂજા.

સ્યાદ્ભેદાપાસનારુપા, દ્રવ્યાર્ચા ગૃહમેધિનામ્ ા અભેદાપાસના રૂપા, સાધૂનાં ભાવપૂજના ॥ ૧ ॥

ભાવાથ:-- "ગૃહસ્થીઓને ભેદઉપાસના રૂપ દ્રવ્યપૂજા હોય છે, અને સાધુઓને અભેદઉપાસનારૂપ ભાવપૂજા હાય છે."

ભેદઉપાસના રૂપ એટલે મારા આત્માથી અહંન્ પરમેશ્વર જાદા છે, પ્રાપ્ત થયેલા આત્માનંદના વિલાસી છે. તેની ઉપાસના એટલે નિમિત્ત આલંખન રૂપ સેવા તે રૂપ દ્રવ્યપૂજા ગૃહસ્થીઓને કરવા યાગ્ય છે, અને સાધુઓને તો અલેદ ઉપાસના એટલે પરમાતમાથકી પોતાના આત્મા અલિન્ન છે એવા પ્રકારની ભાવપૂજા જ કરવા યાગ્ય છે. જો કે અહંન ભગવાનના ગુણનું સ્મરણ કરવું, તેમનું અહુમાન કરવું, એવા ઉપયોગરૂપ સવિકલ્પ ભાવપૂજા ગૃહસ્થીઓને પણ કરવા યાગ્ય છે, તાપણ ઉપયોગવાળી આત્મસ્વરૂપના એકત્વરૂપ ભાવપૂજા તો મુનિઓનેજ યાગ્ય છે. આ પ્રસંગને યથાર્થ સમજાવનાર ધનસારનું દ્રષ્ટાંત ટુંકામાં આ રીતે જાણવું—

શ્રીપુર નગરમાં જિતારી નામે રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે નગરમાં ધનસાર નામનો એક વાિ યા રહેતો હતો. તે અંત્યત દરિદ્રી હોવાથી કોઈ પણ સ્થાને આદર પામતો નહી, પરંતુ તે સ્વભાવે સરળ હતો, અને હમેશાં સદ્યુરુની પાસે ધર્માપદેશ સાંભળતો હતો. એક વખતે તેે હો વિનયપૂર્વંક દીન વાૃ થી ગુરુને પૂછ્યું કે " હે સ્વામી! હું દરિદ્રી, દુ:ખી અને નિર્ધન કેમ થયા ?" ગુરુએ કહ્યું કે " તે પૂર્વ ભવે શ્રીજિનેશ્વરની પૂજા કરી નથી, તેથી તું દુ:ખી થયા છું. હવે આ જન્મમાં તું દ્રવ્યપૂજા તથા ભાવપૂજા કર, જેથી તારા દુ:ખના ક્ષય થાય. તેમાં ભાવપૂજાનું સ્વરુપ પૂર્વાચાર્યાએ એવું કહ્યું છે કે—

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાર્થ—" હે ભવ્ય જીવ! દ્રવ્ય અને ભાવથી સ્વપરના પ્રાણ્રક્ષણુરુપ દયા રુપી જળવડે સ્નાન કરીને પોદ્દગલિક સુખની ઈચ્છાના અભાવરુપ જે સંતાષ તે રૂપી વસ્તને ધારણ કરીને, સ્વપરના વિભાગનું જે જ્ઞાન—તે રૂપ વિવેકનું તિલક કરીને તથા અરિહંતના શુણુગાનમાં એકાગ્રતારુપ ભાવનાવડે કરીને પવિત્ર અંતઃકરણુવાળા થઈ, ભક્તિ અને શ્રદ્ધારુપ ચંદનથી મિશ્ર એવા કેસરના દ્રવે (દાળે કરીને) કરીને નવ પ્રકારના પ્રદ્ધાર્ય રુપ નવ અંગોને ધારણ કરનાર અનંત જ્ઞાનાદિ પર્યાયવાળા શુદ્ધ આત્મારુપ દેવની પૂજા કર."

પછી ક્ષમારુપી પુષ્પની માળા અર્પણ કર, બે પ્રકારના ધર્મરુપ બે અંગલુહણા આગળ ધર, ધ્યાનરુપી ઉત્તમ અંલકારાને તેના શરીરપર પહેરાવ, આઠ મદસ્થાનના ત્યાગરુપી અષ્ટમંગળ તેની પાસે આલેખ, જ્ઞાન રુપી અગ્નિમાં શુભ સંકલ્પ રુપી કાકતુંડ (અગરુ) ના ધૂપ કર, અને પછી આત્મસામર્થ રુપ આરતિ ઉતાર.

धत्याहि सावभूकानुं स्वरुप भीका अंशायी काणी दोतुं.

જિનેશ્વરની પૂજા, સ્નાત્ર, ગુણુસમૂહની સ્તુતિ અને સ્તવના વિગેરે કરવાથી દર્શન રહિત (મિશ્યાત્વી) જીવાને દર્શન (સમિકત)ની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને જેને દર્શન ગુણુ પ્રાપ્ત થયા હોય છે તેને ક્ષાયિક સમ્યક્તાદિ ગુણોનો લાભ થાય છે, તથા જિનપૂજા રત્નત્રયીની પ્રાપ્તિનું કારણ થાય છે. એક શિષ્યે ગુરૂને પૂછ્યું છે કે "હે ગુરૂદેવ! જિનેશ્વરની સ્તુતિ, સ્તવન અને મંગળ ભણવાથી જીવાને શું થાય?" ગુરૂદેવે કહ્યું કે "સ્તુતિ, સ્તવન અને મંગળથી જીવાને જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રના લાભ થાય." વળી જિનેશ્વરની પૂજા કરવાથી પૌદ્દગલિક સંપત્તિ વગેરેના પણ લાભ થાય છે. ધન, ધાન્ય, રાજ્ય, ચક્રવર્તીપણું તથા ઇન્દ્રપણાની લક્ષ્મી પણ પ્રાપ્ત થાય છે અને છેવટે ચિદાનંદ સંપત્તિ (મુક્તિ) પણ પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે શ્રી જિનેશ્વરની સેવા ખન્ને પ્રકારની લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિમાં કારણ્યનુત છે."

ઇત્યાદિ ગુરૂમુખથી ધર્મ દેશના સાંભળીને ધનસારે ગુરુને પૂછીને " આજથી શ્રી અસ્કિન્તની પૂજા કર્યા વિના મુખમાં પાણી પણ નાંખલું નહી." એવા અભિગ્રહ ગ્રહણ કર્યો. તે દિવસથીજ આરંભીને તે શ્રેષ્ટી હંમેશાં જિનપ્રતિમાની કેસર, ચંદન, કર્પૂર (બરાસ) વિગેરે સુગંધી દ્રવ્યાથી અને સુગંધી એવા જાઈ, પદ્મ, ચંપા, કેતકી, માલતી, મચકું દ વિગેરેનાં તાજાં પુષ્પાથી પૂજા કરવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે ત્રિકરણ શુદ્ધિવડે નિરંતર અહુ-માનથી શ્રી જિનેન્દ્રની પ્રભુતાને જ્ઞાન દષ્ટિરુપ માર્ગમાં ઉતારીને પૂજા કરતાં તે ધનસારે ઘણું પુષ્યાનુખંધી પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું. તે પુષ્યના તાત્કાલિક ઉદયથી તેના ઘરમાં અનેક પ્રકારની લક્ષ્મી પ્રગટ થઇ; એટલે વિશેષે કરીને જિનભક્તિ કરતા એવા તે શ્રેષ્ઠીએ જિનચૈત્ય, જિનખિબ, પુસ્તક અને ચતુર્વિધ સંઘ એ સાતે ક્ષેત્રમાં ઘણું ધન ખરચ્યું. એ પ્રમાણે હંમેશાં દ્રવ્યપૂજા તથા ભાવપૂજા કરતાં શ્રેષ્ઠી સમકિત પામી, દેવ ભવનું આયુષ્ય ખાંધી મનુષ્ય ભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં પ્રથમ સૌધર્મ સ્વર્ગમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્તમ કુળને વિષે ઉત્પન્ન થઈ સદ્દશુરુ સમીપે દીક્ષા લઈ મુક્તિસુખને પામશે.

"આ શ્રાવક ધનસાર શ્રેષ્ઠીએ જિનેશ્વરની પૂજાનું ફળ શીલ્રપણે આ લવમાંજ મેળવ્યું, અને પછીના લવમાં ચારિત્ર લઇને ભાવપૂજાની વિશુદ્ધિવહે તે મુક્તિ પામ્યા. તેનું દેશાંત સાંભળીને બીજા ભવ્ય જીવાએ પણ દ્રવ્ય તથા ભાવ એ બન્ને પ્રકારની પૂજા કરીને આંધેલા પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના ઉત્કૃષ્ટ ફલરૂપે મુક્તિના સુખ મેળવવા જોઇએ. એજ પ્રમાણે શ્રીઆચાર્ય ભગવંત વગેરે ગુરૂઓની સાત્વિકી ભક્તિ કરવાથી પણ પુષ્યાનુખંધી પુષ્ય ખંધાય છે. ૪

પુષ્યાનુઅંધી પુષ્યના પાંચમા કારણને જણાવતાં કહ્યું કે જે જીવા બીજાને લગાર પણ દુ:ખ થાય તેવું કામ કરવાના વિચાર પણ કરે નહી તે જીવા પુષ્યાનુઅંધી પુષ્યને આંધે છે. પ અને પુષ્યાનુઅંધી પુષ્યના છઠ્ઠા કારણ પરાપકારને અંગે જરૂરી બીના આ રીતે જાણવી—

## પરાપકાર સંબંધી ઉપમા, ઉત્પ્રેક્ષા તથા અન્યોક્તિએા.

- ૧. બુદ્ધિમાન પુરૂષાે સન્માર્ગને સાધવાને માટે અને બીજા છવાને બાેધ પમાડવા માટે શાસ્ત્રને, અને દાન દેવા માટે ધનને તથા ધર્મની સાધના કરવા માટે જીવિતને તેમજ પરાપકાર કરવાને માટે શરીરને ધારણ કરે છે.
- ર. જેઓનું મન ઉદારતા ગુણ રૂપી કમલની સુવાસથી ભરેલું છે, તેમને પરાપકારને માટે પાંચ હજાર, લાખ, કરાડ પ્રમાણ ધનનું કે રત્નાથી ભરેલું પૃથ્વીનું દાન દેતાં લગાર પણ સંકાચ થતા નથી.
- 3. ચંચા (ક્ષેત્રને સાચવવા માટે ખેતરમાં ઉભાે કરેલાે ચાડીયાે) ખેતરનું, કરકતી ધજા મહેલનું, રાખ અનાજનું અને દાંતમાં ગ્રહણ કરેલું ઘાસ શત્રુના પ્રાણાનું રક્ષણ કરે છે. આ વાતને ધ્યાનમાં રાખીને ઉત્તમ મનુષ્યાએ જરૂર પરાપકાર કરવા જ જોઈએ. કારણ કે પરાપકાર ગુણ વગરના માનવ તદ્દન નકામા જ કહેવાય છે.
- ૪. જો કે સમુદ્ર માટા છે, પણ તે શા કામના ? કારણ કે તેનું પાણી ખારૂં છે. તે તા મીઠાં પાણીને પણ ખારૂં કરી નાંખે છે. એના કરતાં તા લહેને કુવા નાના હોય, છતાં પણ તે સારા ગણાય. કારણ કે ત્યાં જઈને તરસ્યા જીવા ધરાઈને પાણી પીએ છે.

- પ. એક કવિએ સમુદ્રની હાંસી કરતાં જણાવ્યું છે કે-હે સમુદ્ર! હું તારા વધારે વખાણ શું કરૂં? ડુંકામાં કહું છું કે બોજાનું લહું કરવામાં તારા જેવી લાગણી બીજા કોઈની પણ દેખાતી નથી. મરૂ (મારવાડ) દેશમાં પાણીની ખેંચ હોવાને લીધે એવી પ્રસિદ્ધિ છે કે મારવાડમાં ગયેલા માણસની તરસ છીપે નહિ. આવા અપજશના પાટેલા ઉપાડીને મરૂદેશ થાકી જતા હતા. આ જોઈને હે સમુદ્ર! તેં દયાની લાગણીથી તેના ભાર એછા કર્યા. માટે તારા જેવા પરનું હિત કરનાર બીજો કાણ છે? કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે-તરસ છીપાવાની બાબતમાં મરૂદેશ જેવા અપજશ ધારણ કરે છે, તેવા અપજશ તું પણ ધારણ કરે છે. (આ તા પ્રાચીન કાલની બીના ધ્યાનનાં લઈને કવિએ કહ્યું છે. પણ મરૂદેશમાં અધે સ્થલે હાલ તેવું છે નહિ.)
- દ. મેરૂ પર્વતની ઉપર કલ્પવૃક્ષા ઘણાં છે, પણ તે શા કામનાં? કારણ કે તેના લાભ અહીંના કાઈને મલતા નથી. આના કરતાં તા મારવાડમાં રસ્તા ઉપર ઊગેલાં કેરડાનાં ઝાડ સારાં, કે જેની છાયામાં બેસીને મુસાક્રેરા વિસામા લઈ શકે છે અને સ્વસ્થ અને છે.
- 9. હે અર્ક (આકડા)નાં વૃક્ષા! તમારાં ફળા અને નવાં ફૂલા વગેરે શાકામનાં છે? અર્કના બીજો અર્થ સૂર્ય પણુ થાય છે. આવું ઉત્તમ નામ તારું છે. પણુ નામ પ્રમાણે ગુણા તો દેખાતા જ નથી. જે વૃક્ષામાંથી એક પણુ વૃક્ષ એવું હાય કે જેની છાયામાં બેસીને તેના ફ્લા ખાઈને મુસાફરા તૃપ્તિ પામે, તેવાં જ વૃક્ષા ખરી રીતે ઉત્તમ ગણાય. હે આકડા! તારી જાતિમાં એવું એક પણ ઝાડ દેખાતું નથી. માટે તમે પરાપકાર ગુણુ વિનાના હાવાથી શા કામના ? અહીં અન્યાક્તિદ્વારા કવિએ પરાપકાર કરવામાં બેદરકારી રાખનારા જીવાને શીખામણ આપી છે કે-હે પરાપકાર ગુણુ વિનાના ધનિક જીવા! ફૂલાદિના જેવી તમારી પાસે લક્ષ્મી વગેરે સુખ સામગ્રી હાય પણુ તે બીજા જીવાના કામમાં આવતી નથી, માટે તે તર્ન નકામી છે. બલેને તમને દુનિયા માટામાં માટાં ઉપનામ આપીને બાલાવતી હાય પણુ પરાપકાર વિનાનું જીવતર સાવ નકામું છે.
- ૮. વિદ્વાના, યાગાઓ, પરાપકાર વિદ્યા સિવાયના ગુણાને ધારણ કરનારા લવ્ય જવા અને મદાન્મત્ત હાથીઓના કુંલસ્થલને લેદવાનું પરાક્રમ ધરાવનારા વીર પુરૂષા તથા સુંદર આકૃતિવાળા પુરૂષા તેમજ ઉત્તમ આચાર ધર્મને પાલનારા અને ઘણી ચશ કીર્તિને ધારણ કરનારા જવા દુનિયામાં ઘણાં મલી શકે છે. પણ જેઓ હંમેશાં પરાપકારમય જીવન ગુજારતા હોય એવા જીવા તો વિરલા જ હાય છે.
- ક. વિવિધ પ્રકૃતિવાળા પુરૂષોમાં જેઓ પેતાના સ્વાર્થને એક બાજી રાખીને પરા-પકાર કરે, તે ડાહ્યા સમજી ઉત્તમ પુરૂષો કહેવાય છે. અને જેઓ સ્વાર્થને અને પરાર્થને એમ બંનેને સાધે, તેઓ મધ્યમ પુરૂષોની ક્રોડીમાં ગહ્યાય. તથા જેઓ સ્વાર્થને જાળ-

વવાની ખાતર સામાના હિતને બગાડે તેઓ મનુષ્ય જાતિમાં રાક્ષસ જેવા કહેવાય. તેમજ જેઓ નાહક (કંઈપણ સ્વાર્થ ન હોય છતાં) સામાનું હિત બગાડે તેઓને કયા નામથી બાલાવવા ? આ બાબતમાં કવિઓ કહે છે કે--અમે તેવું નામ જાણતા નથી. એટલે તેઓ અધમમાં પણ અધમ કહી શકાય.

- ૧૦. સત્પુરૂષા બીજાનું ભલું કરે એમાં નવાઇ શી ? કારણ કે ચંદનનાં વૃક્ષા પાતાના દેહની શાંતિને માટે ઊગતા નથી. એટલે ચંદન જેમ સ્વભાવે કરીને બીજાને સુગંધી વગેરેના લાભ આપે છે, તેમ સત્પુરૂષાના એવા સ્વભાવ જ હાય છે કે-તેઓ નિરંતર પરાપકાર કરીને રાજી થાય.
- ૧૧. જો કે ચંદનના ઝાડને પુષ્પાદિ હોતા નથી તો પણ તે પાતાના દેહ (લાકડા) થી જ (સુખડ) બીજાના તાપને દૂર કરે છે. (આમાંથી બાધ એ મળે છે કે–દેહના લાગે પણ ચંદનની જેમ પરાપકાર કરવા જોઈ એ.)
- ૧૨. કુમુદ એ ચંદ્ર વિકાસી કમલ વિશેષ છે. ચંદ્ર "એ મને અદલા આપશે!' આ ઇચ્છાથી કુમુદને વિકસ્વર કરતો નથી. એનો તો એવો સ્વભાવ જ છે કે પ્રત્યુપકાર તરફ લક્ષ્ય રાખ્યા વિના પરાપકાર કરવા જ. એ પ્રમાણે ઉદાર દિલ ધનિકા પરાપકાર કરતી વખતે અદલાની ઇચ્છા તલભાર પણ રાખતા નથી. બીજા અજ્ઞાની જીવાનું જીવન વ્યસન મય હાય છે, પણ આ ઉદાર દિલના ધનિકાના જીવનનું ધ્યેય એક જ હાય છે, કે કાઈ પણ હિસાએ પરાપકાર કરવા જ એટલે તેમનું પરાપકાર રૂપ વ્યસનમય જીવન હાય છે.
- ૧૩. એક કવિ વિચાર કરે છે કે-આ ચંદ્રમા તો દ્વર રહ્યો છે. છતાં પણ એણે સમુદ્રની ઉપર શાે ઉપકાર કર્યો ? કે જેથી ચંદ્રની કલા વધે ત્યારે તે વધે છે, અને ઘટે ત્યારે તે ઘટે છે ? આ પ્રશ્નના વિચાર કરતાં છેવટે કવિ કહે છે કે-અહાે! મેં જાણ્યું કે-પરાપકાર રસિક જીવાના એવા એક અલૌકિક સ્વભાવ જ હાેય છે કે જેથી સામાને હુઃખી જોઈને પાતે ક્ષીલું (પાતળા) અને. અહીં પરદુઃખભંજન સત્પુર્ષા ચંદ્રની જેવા કહ્યા એમ સમજવું.
- ૧૪. આ દાંત અનાજ વગેરે પદાર્થીને ચાવે, અને તેઓના સ્વાદ છલ ભાગવે છે. આમાંથી સમજવાનું મલે છે કે-દાંતની જેવા ધવલ પુરૂષા મુશ્કેલી વેઠીને પણ બીજાનું કામ બજાવવામાં તીવ ઉત્સાહ રાખે છે. 'આ મારા અને આ બીજાના ' એવી લાવના તુચ્છ હુદયવાળા છવાને જ હાય છે. પણ ઉદાર દીલના માણસા તા આખી પૃથ્વીને પાતાના કુડુંબ જેવી ગણે છે.

૧૫. બીજા લે!કના ભલાને માટે મેઘ પાણીના ભાર સહન કરે છે, ભુવનને ઉલ્લંઘ છે, અને સમુદ્રની મધ્યે પ્રવેશ કરે છે. આ મેઘના દર્ષ્ટાંતે પર હિત બુહિવાળા જીવાે બીજાના ભલાને માટે શું કરતા નથી ?

- ૧૬. જે અગરૂ (સુગંધી દ્રવ્ય વિશેષ) બીજાને પૂશ કરવાને બળી મરે છે, તે અગરૂને વિવેકી એવા વિધાતાએ અગુરૂ કર્યો એટલે નાના બનાવ્યા. અહીં અગુરૂનો બીજો અર્થ ગુરૂ (માટા) નહિ એટલે નાના એમ અર્થ કરવા. જે પરાપકાર કરે એને માટા બનાવવા જોઇએ એટલે 'ગુરૂ' એમ કહીને બાલાવવા જોઇએ. અગરૂ (અગુરૂ) પણ તેલું જ કામ કરે છે, છતાં વિધાતાએ એનું 'ગુરૂ' એલું નામ નહિ પાડતાં 'અગુરૂ' એલું નામ પાડ્યું, એ આશ્ચર્યની વાત છે.
- ૧૭. નકીઓ પાણીથી ભરેલી હોય છે. ઝાડ ફ્લાેથી ભરેલાં હાય છે. તથા મેઘ પાણીથી ભરેલા હોય છે, છતાં તે ત્રણે પાતાની વસ્તુ પરાપકારને માટે આપે છે. વ્યાજબી જ છે કે સત્પુરૂષાની વિભૂતિ પરાપકારમાં જ વપરાય.
- ૧૮. ચંદ્રમા પાતાના પ્રકાશથી તમામ જીવલાકને ધવલ (સફેદ) અનાવે છે. પષ્ પાતાનું કલંક ભૂંસતા નથી. આનું કારણ એ કે પરાપકાર કરવામાં આદરભાવ રાખવા-વાળા ઉત્તમ જીવાને બીજાનું કામ અજાવવાના પ્રસંગે પાતાના કાર્યની લગાર પણ પરવા હાતી નથી, તેઓ એમ સમજે છે કે પરનું કાર્ય અજાવવામાં જ અમારૂં કાર્ય સમાએલું છે. અથવા પરાપકારના પ્રતાપે જ અવસરે અમારૂં કામ પણ જરૂર થઈ જશે.
- ૧૯. તમે કહો તો ખરા કે સૂર્ય કાના હુકમથી અંધકારને દ્વર કરે છે ? છાંચડા કરવાને માટે ઝાડની આગળ વિનંતિ કરવા કાેેે હાથ જોડયાં ? મેઘની આગળ વરસાદને માટે કાેે ગ્રે પાર્થના કરી ? આમાં કહેવાનું એ છે કે-સૂર્યને કાેઇએ હુકમ કર્યા નથી અને મેઘની પાસે કાેઇએ માગણી કરી નથી; પણ સૂર્યાદિની એ પ્રવૃતિ જગતના જીવાને એ બાધપાઠ શીખવે છે કે અમારા જેવા સાધુ પુરૂષો સ્વભાવેજ સામાનું ભલું કરવામાં નિરંતર તત્પર રહે છે.
- ર૦. એક કવિ શેષનાગને ઉદ્દેશીને પરાપકારના બાધ આ પ્રમાણે આપે છે. હે શેષનાગ! આખી પૃથ્વીના ભારથી અકળાઇને તું ડેન્ક વાંકી કરીશ નહિ! કારણ કે તું જો આટલું દુ:ખ સહન કરીશ તો તેથી જગતના તમામ છવા સુખમાં રહેશે. (શેષનાગ પૃથ્વીને ધારણ કરે છે આવી લીકિક માન્યતાને અનુસારે ઉપરની બીના કહી છે. તેમાંથી પણ સમજવાનું એ મલે છે કે-જે લગાર દુ:ખ સહન કરવામાં ઘણાં છવાનું હિત જળવાય, તેવા દુ:ખને પરાપકાર રસિક છવા જરૂર આનંદથી સહન કરે છે.)
- ર૧. પરાપકારના પ્રભાવને સમજીને પરાપકાર કરવાની ઈચ્છાવાળા ભવ્ય જીવાએ એ વાર્ત જરૂર યાદ રાખવી જ જોઇએ કે જ્યાં સુધી સારી સ્થિતિ ટકે, તેટલામાં પરાપકારના કાર્યો જલદી કરી લેવાં, કારણકે વિપત્તિના અવસરે પરાપકાર થવા પ્રાયઃ મુશ્કેલ છે.
- રર. જેમ પારા મારનારનું પણ કલ્યાણ કરે છે એટલે સાેનું આપે છે, એમ ઉદાર દિલના માણુસા સામાએ કરેલા ગુના તરફ લક્ષ્ય રાખ્યા વગર ગુનેગારનું પણ ભલું કરે છે.

- ર૩. જેમ કેતકીનું ફૂલ દાેરાથી બાંધ્યું હાેય, તાે પણ બાંધનારને સુગંધી આપે છે, એમ નિર્મલ મનવાળા મહાપુરૂષો દુઃખ દેનારનું પણ જરૂર ભલું જ કરે છે.
- ર૪. જેમ કુમારપાલ રાજાએ વિકટ સમયમાં કરંખનું ભાજન કરાવનાર સ્ત્રીના ઉપકાર યાદ કરીને પ્રત્યુપકાર કર્યા, એમ ઉત્તમ પુરૂષો ખીજાએ કરેલા નાના ઉપકારને પણ ખિલકુલ ભૂલતા નથી.
- રય. ઉપકારીની ઉપર ઉપકાર કરનારા જીવાે પૃથ્વીમાં ઘણાં મલે છે, પણ અપકા-રીની ઉપર ઉપકાર કરનારા તાે જગતભરમાં બહુ જ થાેડા જીવાે હાેય છે.
- ર રે. આપણે પ્રત્યુપકાર ઘણા કરીએ, તાેપણ શરૂઆતમાં જેણે અદલા લેવાની ઈચ્છા રાખ્યા વગર આપણા ઉપર ઉપકાર કર્યો, તેના ઉપકાર તેટલા તે (પ્રત્યુપકાર) ન જ કરી શકાય. કારણ કે આપણે કંઈ વધારે કરતા નથી. કર્યા ઉપર કરવાનું છે. અને સામા માણસે તાે નિરસિલાય વૃત્તિથી આપણું સહું કર્યું છે.
- ર૭. જે ગુરૂઆ એટલે ગુણવંત છે, તે તો સ્વભાવે જ સામાને ગુણ કરશે. બ્રુએમ મેઘ ખેતીના કામમાં મદદ કરે છે, જળાશય ભરી દે છે, તેાપણ કંઈ દાણ ( હાંસલ ) માગતા નથી.
- ર૮. જેઓ હુદયમાં પરાપકાર કરવાની વિચારણા કરે છે, અને જેઓ કૃતજ્ઞ એટલે કરેલા ઉપકારને યાદ રાખે છે, તે બંને પુરૂષો પૃથ્વીને ધારણ કરે છે. અથવા તેવા પુરૂષો વડે કરીને પૃથ્વી ભાગ્યવંતી ગણાય છે.
- ર૯. પૃથ્વીના શણગારરૂપ ત્રણ પુરૂષા ગણાય છે. તે આ પ્રમાણે⊸૧ જે ગલરાએલા માણસને હિંમત આપે, ૨ જે સામાની આપત્તિને દ્રર કરે અને ૩ જે શરણાગતને અચાવે.
- ૩૦. દીઘ દિષ્ટિથી વિચાર કરીશું તો જરૂર જણાશે કે–કરેલા ઉપકારની ઉપર અપ-કાર કરનારા જીવા અસંખ્ય છે, અને ઉપકારને જાણનારા અસંખ્યાતા તથા ઉપકારની ઉપર પ્રત્યુપકાર કરનારા થાડા હાય છે. અને પ્રત્યુપકારની ચાહના રાખ્યા વગર દેહના ભાગે પણ ઉપકાર કરનારા મહાપુરૂષા તા વિરલા જ ( બહુ જ થાડા ) હાય છે.
- 3૧. પૃથ્વી એમ કહે છે કે–મને પર્વતાના અને સમુદ્રોના ભાર લાગતા નથી. પણ વિશ્વાસઘાતી જના મને ભારભૂત લાગે છે અને કૃતધ્ન પુરૂષો મને મહાભારભૂત લાગે છે.

આ ક્ષણભંગુર કાચાથી પણ પરાપકાર રૂપ સાર લઇ શકાય છે. આ વાતને વિસ્તારથી સમજવાની ઇચ્છાવાળા ભવ્ય જીવાએ ' સાર પાંચક 'ની બીના જરૂર વિચારવી જોઇએ. તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

- (१) दानं विचाद (२) ऋतं वासः (३-४) कीर्तिधर्मौ तथाऽऽयुषः ॥
- (५) परोपकरणं कायादसारात् सारमुद्धरेत् ॥ १ ॥
- (૧) પૈસાથી દાન આપવું, (૨) વાણીથી સત્ય બાલવું, (૩--૪) જીવનથી કીર્તિ અને ૧૭

ધર્મ મેળવવાં અને (પ) શરીરથી પરાપકાર કરવાે. આ રીતે કરીને અસારમાં પણ સાર ગ્રહણ કરવાે જોઈએ.

#### (૧) ધનના સાર: દાન.

શ્રી તીર્થંકર ભગવંતે કહ્યું છે કે લક્ષ્મીના સાર દાન જ છે. પાછલા ભવની પુષ્યા-ઇથી જે જવા લક્ષ્મી પામ્યા હાય તેમણે સાવચેત થઇને યથાશક્તિ શ્રી જિન મંદિર વગેરે સાત ક્ષેત્રામાં તેને જરૂર વાપરવી જોઇએ. આ પ્રમાણે કરનારા ભવ્ય જીવા લક્ષ્મીનો સાર (લ્હાવા) લઇ શકે છે. લક્ષ્મીની અનિત્યતાને લક્ષ્યમાં રાખીને કથા કયા ધનિક ભવ્ય જીવાએ (૧) શ્રી જિનમંદિર, (૨) જિનપ્રતિમા, (૩) જ્ઞાનભંડાર, (૪) સાધુ (૫) સાધ્યી (૬) શ્રાવક, (૭) શ્રાવિકા, આ સાત ક્ષેત્રોમાં કઈ રીતે ઉદારતાથી ધનના સદુપયાગ કર્યો તે ખીના મેં 'શ્રી ભાવના કલ્પલતા' નામના ગ્રંથમાં વિસ્તારથી જણાવી છે, તે ત્યાંથી જોઈ લેવી. જેઓ ધનવંત છતાં કંજ્સાઇને લીધે ધર્મ માગે લક્ષ્મીને ન વાપરે તેઓની લક્ષ્મી નિષ્ફલ સમજવી.

या प्रसंगे लेकि राजनी जीना जाखुवा જેવી છે, ते टूं डामां आ प्रमाखे छे:—એક वणत लेकिशा स्ववाडीं नीडिज्या. ते वणते राजशेणर नामना मुद्दा धुरंधर डिव इंडाजना डारखे चौटामां जभीन ઉપर पडेला यनाजना हाखा वीखी रह्या हुता. आ अनाव लेंछने राज लेकि अडधी गाथामां डह्युं है के ये थे थेड पोतानुं पख् पेट लरी शडता नथी ते यो ते जन्मारा नडामें। समजवा. निजडअप्रणेडिय हु। यसमन्था ते हिं किंकि जापि है। या सांलजीने डिवराके गाथाना छेड़ा थे पाह पूरा डरीने डह्युं है— सुसमन्था जे न परेग्वमारिणो ते हिंबि न किंकि ॥१॥ के ये। धनवंडे पारडानुं इः भ इर डरवाने समर्थ छे, छतां तेवा परेग्वमारिणो ते हिंबि न किंकि ॥१॥ के ये। धनवंडे पारडानुं इः भ इर डरवाने समर्थ छे, छतां तेवा परेग्वमार इरता नथी, ते थे। ने. पख् जन्मारा शा डामने। छे १ इविनां या वयने। सांलजीने सामुं लेकिशाल प्रमु हुं हुं हुं—परपत्थणावण्यणं मा जलि। जणेसि परिसं पुत्ता है भाता! के भीजनी आगण भागता इरता होय, तेवा पुत्रने तुं किंकी नहिं पारा है भाता! सामा भाषुस भागे छतां के न आपे तेवा पुत्रने तुं उद्दरमां पख राणीश निहे. अविनां या वयन सांलजीने हानवीर लेकि राज भीन रहार अने डिवने से। गाम अने डरीड सीनैयानुं हान हीधुं.

આ દર્શાતમાંથી એ બાધ લેવા કે તે જેમ દાનેશ્વરી હતા, તેથી તેને પ્રજા ચાહતી હતી, તેમ ધનિક ભવ્ય જીવા પણ તે પ્રમાણે જો ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં લક્ષ્મી વાપરે, તા તેઓને પણ બીજા જીવા જરૂર ચાહે છે. અને પરભવમાં તેઓ આત્મહિતના સાધના જરૂર પામી શકે છે. દુનિયામાં પણ દેખાય છે કે દાનગુણને લઇને જ લાકા મેઘને ચાહે છે, પણ સમુદ્રને કાઈ ચાહતું નથી. કારણ કે સમુદ્રને સંઘરવાની ટેવ પડી છે. કુદરત પણ એમ જ બાધ આપે છે કે જ્યાં મધ હાય, ત્યાં માખી જાય છે. એમ દાની તરફ લાકાની

લાગણી વધારે ખેંચાય છે. ખરેખર દાન એવી ઉત્તમ ચીજ છે કે જે આપનાર, લેનાર અને અનુમાદના કરનાર એ ત્રણેને તારે છે. વર્ત્ત માન આબાદીને ટકાવવા માટે અને ભવિષ્યમાં તેવી આબાદી મેળવવા માટે દરેક સમજી જીવાએ યથાશક્તિ દાન દઇને જ ભાજન વગેરે ક્રિયા કરવી જોઇએ. કાકડીનું પતીકું કાપીને દ્વર કરીએ તા તે ખાનારને મીડી લાગે છે, એમ પેદાશની મીઠાશ જળવવાને માટે તેમાંથી અમુક ભાગ ધાર્મિક કાર્યોમાં જરૂર વાપરવા જોઇએ. એ પ્રમાણે 'ધનનો સાર દાન' આ પહેલા સારની બીના જણાવી.

## (ર) વાણીના સારઃ સત્ય.

વાણીનો સાર સત્ય (સાચું બાેલવું) એ છે. જીવને જીબની પ્રાપ્તિ મહાપુર્યાદયે શાય છે. સત્ય વચન બાેલીએ તાે જ જીબની પવિત્રતા જળવાય છે. જૂઠું બાેલવાથી એ અપવિત્ર બને છે. આ પ્રસંગે શિક્ષા શાસ્ત્રમાં પણ શીખામણ દીધી છે કે—

### સત્યપૂતાં વદેદ્દ વાકચં, વસ્ત્રપૂતાં પિએજ્જલાં દષ્ટિપૂતાં ન્યસેત્ પાદાં, મનાપૂતાં સમાચરેત્ ॥ ૧ ॥

સાચું ખાલવું, પાણી ગળીને પીવું, જોઇને ચાલવું તથા સદ્ભાવના રાખીને નિદીષ પ્રવૃત્તિ કરવી. જે માણસ સાચું વચન બાલે છે, તેની આગળ અગ્નિ જલ જેવા, સમુદ્ર સ્થલ જેવા, શત્રુઓ મિત્ર જેવા, અને દેવા દાસ જેવા ખની જાય છે. આ ખાખતમાં શેઠ મુહ્ર્ાસિંહની બીના જરૂર યાદ રાખવા જેવી છે. તે ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:–દીલ્હી શહેરમાં મુહ્ર્ણસિંહ નામે એક શેઠ રહેતા હતા, તે સત્યવાદી હતા. આથી લાક વ્યવહારમાં તેમની આળરૂ પણ સારી ફેલાઈ હતી. તેમના પિતાનું નામ જગસિંહ હતું. એક વખત ખાદશાહ પિરાજની આગળ કાઈ ચાડીયાએ કહ્યું કે "આ મુહ્ર્ણસિંહની પાસે ૫૦ લાખ પ્રમાણ ધન છે. તે મહા ધનવાન હાવાથી તેને ગ્રનામાં લેવા જેવા છે" આથી ખાદશાહે શેઠ મુહ્રાણસિંહને બાલાવ્યા, અને પૂછ્યું કે તમારી પાસે કેટલું ધન છે? જવાબમાં શેઠે નમૃતાથી જણાવ્યું કે હું તપાસીને આવતી કાલે જવાબ આપીશ. પછી શેઠે ઘેર જઇને તમામ ધનની ગણત્રી કરી અને તેની કાગળ ઉપર નોંધ લઇને બીજે દિવસ બાદશાહની પાસે આવીને સત્ય બીના જાહેર કરી કે-હે સ્વામી! મારી પાસે ૮૪ લાખ જીહંદાંક પ્રમાણ મીલ્કત છે. આવી સત્ય ખીના સાંભળીને ખુશી થયેલા ખાદશાહે ખીજા ૧૬ લાખ ટાંક આપીને તેને કાેટીશ્વર (કરાેડાધિપતિ) ખનાવ્યાે. શેઠ મુહ્ર સાં હે પાતાની ખ્યાતિ પ્રમાણે દાનાદિ ધાર્મિક કાર્યોમાં ઉલ્લાસથી લક્ષ્મીને વાપરીને પોતાનું (કારીધર) નામ સાર્થંક કર્યું. આમાંથી બાધ એ લેવા કે સત્ય વચન બાલવાથી અનેક જાતનો લાભ મળે છે અને સત્પુરૂષાની લક્ષ્મી જગતભરના જવાના કામમાં આવે છે. કહ્યું છે કે-

મેઘનું પાણી, ચંદ્રમાનો પ્રકાશ, ઝાડનાં ફ્લાે અને સત્પુરૂષોની લક્ષ્મી (કમાણી) આ ચાર વાનાં સર્વ લાેકને સામાન્ય હાેય છે. એટલે તે તમામ લાેકાના કામમાં આવે છે. ઉપરની ખીના લક્ષ્યમાં લઇને સમજી જવાેએ જરૂર સત્ય બાલવાની ટેવ પાડવી જેઇએ. એ પ્રમાણે 'સાચું બાલવું એ વાણીના સાર છે' આ બીજા 'સાર'ની ખીના જાણવી. (3-૪) આયુષ્યના સાર: કોર્તિ અને ધર્મ.

આયુષ્યના સાર કીર્તિ અને ધર્મ છે. આખર અને ધર્મ વિનાનું જીવતર નકામું ગણાય છે. શ્રી તીર્થંકર લગવંતે (૧) મનુષ્યાયુ (૨) દેવાયુ (૩) તીર્યંચાયુ (૪) અને નરકાયુ એમ ગતિની અપેક્ષાએ ચાર પ્રકારનું આયુષ્ય કહ્યું છે. તેમાં મનુષ્યનું આયુષ્ય ઉત્તમ કહ્યું છે, તેમાં મુદ્દો એ છે કે માનવ જાત વિનય વિવેકથી અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાખાધિત શ્રી જિનધર્મની આરાધના કરીને આ લાકમાં કીર્તિમય જીવન ગુજારીને પરલાકમાં પણ આત્મહિત સાધી શકે છે. માતીનું પાણી ઉતર્થા પછી તેની સારી કીંમત ઉપજે જ નહિ, કારણ કે તે નિસ્તેજ થઈ ગયું. એમ માનવ જાત આબરૂને લઇને સતેજ દેખાય છે. પરાપકાર, દાન, શીક્ષ, તપ, ભાવનાદિમય ધર્મસાધના કરવાથી આખરૂ મેળવી શકાય છે. દાનગુણને લઇને કર્ણરાજા, કુમારપાલ, મંત્રી વસ્તુપાલ તેજપાલ વગેરેની કીર્તિ હાલ પણ ગવાય છે શીલગુણને લઇને પ્રભુ શ્રી મલ્લિનાથ, શ્રીનેમિનાથ પ્રભુ, શ્રીજં ખૂરવામી, શ્રીસ્થુલિભદ્ર, ચંદનખાલા, રાજમતી વગેરેની કીર્ત્ત અનેક શંધામાં ગવાઇ છે. તપગુભૂને લઇને પ્રભુ શ્રી ઋષભદેવ, ચરમ તીર્થંકર પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવ, ગૌતમસ્વામી, ધન્ય અણુગાર વગેરેની કીર્તિ ફેલાઇ છે અને ભાવના ગુણને લઇને શ્રી-ભરત મહારાજા, શ્રી કુર્માપુત્ર વગેરેની ચારે દિશામાં કીર્તિ ફેલાઇ છે. આ ઉપરથી હવે સહજ સમજારો કે માનવ ભવ પામીને ભવ્ય જીવાએ અખંડ કીર્તિ આદિ સદ્યુણોને પમાડનાર એવા શ્રીતીર્થંકર ભાષિત ધર્મારાધનમાં જરૂર ઉદ્યમશીલ બનવું જોઇએ. જેઓ અપ્રમાદી જીવન રાખે, એટલે કે એક પણ સમય નકામાં ન ગાળે, તેઓ જ ઉપર જણાવ્યા મુજબ ધર્મારાધન કરીને જીદંગીને સફલ કરે છે. જીવનદારી તૃડયા પછી કાઈ પ**ણ** ઉપાયે સાંધી શકાલી નથી. આ ખાબતમાં <sup>ક</sup>નિરૂપક્રમ આયુષ્યવાળા જીવેાનું પણ કંઈ ચાલતું નથી એટલે તેઓ પણ જીવન દાેરીને સાંધી શકતા નથી. આ જ મુદ્દાથી પ્રભ શ્રીમહાવીર દેવે અંતિમ દેશના દેતાં જણાવ્યું કે હે ભવ્ય જીવા! તમે લગાર પણ પ્રમાદ કરશા નહિ, કારણકે જીવનના અંત કયારે આવશે તેની કાઇને ખબર નથી. યાદ રાખલું જોઇએ કે ઘડપણમાં પુત્રાદિમાંના કાેઇનું પણ શરણ હેાતું નથી. એમ સમજતાં છતાં કુદું ખાદિના માહને લઇને આરંભ સમારંભ કરનારા પ્રમાદી જીવાનું શું થશે ? તેઓ દુર્ગતિનાં દુઃખ લાેગવશે, એમ જાણીને મને એદ થાય છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહ્યું છે કે-

૧ જેટલું આયુષ્ય ખાંધ્યું હોય તેટલું ભાગવાય, એ, તિરૂપક્રમ આઉખું કહેવાય. સોપક્રમ આઉખું મ્યાનાથી ઉલડું હોય.

## અસંખયં જીવિય મા પમાયએ, જરાવણીયસ્સ હુ નત્થિ તાણું । એવં વિયાણાહિ જણે પમત્તે, કષ્ણુ વિહિંસા અજયા ગિહિંતિ ॥૧॥

જે અજ્ઞાની જીવાે અનેક જાતનાં પાપકર્મા કરીને ધનને પેઠા કરે છે, તેઓ ઘણા જીવાની સાથે વેર ખાંધીને મરતી વખતે તે ધનના ત્યાગ કરીને નરકમાં જાય છે. ત્યાં પણ તેઓ પાછલા ભવના વેરને લઇને માંહાેમાંહે યુદ્ધ કરી લાેહીલાેહાણ થાય છે.

આમાંથી સમજવાનું એ કે, લક્ષ્મીને મેળવનાર જીવ જ કર્મનાં ફળ લાગવે છે. જેઓના પાષણને માટે પાતે પાપકર્મ કરી રહ્યો છે, તે પુત્ર વગેરે સ્નેહીઓ પાપ કર્મના ફલના ભાગ લેવાને ચાહતા પણ નથી. અને લક્ષ્મીના ભાગ લેવાની પૂરેપૂરી ઈચ્છા કરે છે.

> જે પાવકમ્મેહિ ધર્ણ મણુસ્સા, સમાયયંતે અમઈ ગહાય **ા** પહાય તે પાસપયકિએ ણેરે, વેરાણુઅહા નિરયં ઉવેંતિ ॥ ૧ ॥

ધર્મને ચાહનાર જીવાએ ભારંડપક્ષીની માફક જીવનમાં લગાર પણ પ્રમાદને સેવવા નહિ ભારંડપક્ષીને પેટ એક હોય, ડાેક જુદી જુદી હોય, પગ ત્રણ હાેય, ભાષા મનુષ્યના જેવી હાેય, બે જીવનું એક શરીર હાેય. બંનેને જે ટાઈમે જુદાં જુદાં કળ ખાવાની ઈચ્છા થાય, તેજ ટાઇમે તેનું મરણ થાય. આ બાબતમાં એ પક્ષી બહુ જ સાવચેત રહે છે. આ પ્રસંગે નીચેના બે શ્લોકા જરૂર યાદ રાખવા—

> સુત્તેસુ યાવિ પડિબુદ્ધજીવી, ન વીસસે પંડિય આસુપણ્ણે ॥ ધારા મુહુત્તા અબલં સરીરં, ભારંડપકખીવ ચરડપ્પમત્તે ॥ ૧ ॥ ( ઉત્તરાધ્યયન )

એકાેદરાઃ પૃથગ્ગીવાસ્ત્રિપદા મત્ય ભાષિણઃ ॥ ભારંડપક્ષિણસ્તે સ્યુ–ર્મૃતિર્ભિ ન્નફલેચ્છયા ॥ ર ॥

( કલ્પસૂત્ર ટીકા )

જ્યાં સુધી શરીર નીરાગી હોય, અથવા ઘડપણ ન આવે, અને ઇંદ્રિયા સાજી હોય એટલે પાતપાતાના વિષય (જાણવા લાયક પદાર્થ) ને ગ્રહણ કરવાને શક્તિ ધરાવતી હોય, અને આયુષ્યને ઉપક્રમ ન લાગે, ત્યાં સુધીમાં ડાહ્યા પુરૂષાએ જલદી ચેતીને આત્મ-હિતનાં સાધનાની જરૂર સેવના કરી લેવી જોઇએ. કારણ કે તેમ ન કરે તા યાછળથી પસ્તાવા થાય. ઘરમાં લાદ્ય લાગે તે વખતે કુવા ખાદાવવા માટે ચેતલું અથવા તળાવ ફૂટયા પછી પાળ બાંધવાને ચેતલું એ શા કામનું ? પહેલેધી જ ચેતનારા જીવા વિકટ પ્રસંગને અટકાવી શકે છે. કહ્યું છે કે—

## યાવચ્ચાયુરભંગુરં નિજહિતે તાવદ્દ અધૈર્યત્યતાં ৷ કાસારે સ્યુંટિતે જલે પ્રચલિતે પાલિઃ કથં અધ્યતે ? ॥ ર ॥

ઉપરની બીના ધ્યાનમાં લઈ ને સાધના કરનારા ભવ્ય જીવાે શ્રી ભરતચક્રી આદિની માફક રાજ્યાદિ સુખસંપદાને પામે છે, તથા કીર્તિને પણ પામે છે. આયુષ્યની ક્ષણભંગુરતા ધ્યાનમાં લઇને નિર્મલ ધર્મની સાધના કરવી એ આ ત્રીજા અને ચાેથા સારનું રહસ્ય છે.

#### (પ) શરીરના સાર : પરાપકાર.

શરીરના સાર પરાપકાર છે. તેના બે લેદ આ પ્રમાણે જાણવા—(૧) દ્રવ્ય પરાપકાર અને (૨) ભાવ પરાપકાર. ધર્મિષ્ઠ જીવા સ્વભાવે કરીને સામાને દુઃખી જોઈ ને દુઃખી થાય છે અને સુખી જોઈ ને રાજી થાય છે. કાેઈ માણસ સાધનાના અભાવે દુઃખી અવસ્થા લાેગવતા હાેય, તાે તેને જાેઈતાં સાધના પૂરા પાડવાં, એટલે કે દ્રવ્યાદિના લાેગે પણ સામા માણસની વિપત્તિ દ્વર કરવી તે દ્રવ્ય પરાપકાર કહેવાય.

ખીજો લાવ પરાપકાર—જે જવા પ્રમાદને લઇને આરાધના કરવામાં બેદરકારી રાખતા હોય, તેમને શાંતિ અને પ્રેમ ભરેલાં વચનાથી સારણા, વારણા, ચાયણા, પહિચાયણા કરીને ધર્મના રસ્તે દાેરવા અને જેઓ ધર્મની સાધના કરતા હાેય, તેમને ધર્મ-કિયાના દઢરાગી બનાવવા તે લાવ પરાપકાર કહેવાય. આ બાબતમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવે મેઘકુમારને હિતશિક્ષા દઇને ચારિત્ર ધર્મમાં સ્થિર કર્યો વગેરે દેષ્ટાંતા "શ્રી ઉપદેશપ્રાસાદ" વગેરમાંથી જોઈ હેવા.

પરાપકાર એ પુષ્ય કર્માને આંધવાનું અદ્વિતીય કારણ છે. તથા જેમ રેશમી વસ્ત્ર શરીરને શાભાવે છે, તેમ પરાપકાર લક્ષ્મીને શાભાવે છે. અને કહ્યું છે કે—

> પરાપકારઃ સુકૃતૈકમૂલં, પરાપકારઃ કમલાદુકૂલં ॥ પરાપકારઃ પ્રસુતાવિધાતા, પરાપકારઃ શિવસોખ્યદાતા ॥ ૧ ॥

આ બાબતમાં એક માછલાનું દર્શાંત જાણવા જેવું છે, તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે છે: પ્રતિષ્ઠાન પુરમાં એક ધનવાન શેઠ કં જૂસાઈ વગેરે દાેષને લઈને દાનાદિ ધર્મની કંઈ પણ સાધના કરતા ન હતા. છેવટે તે આત્તે ધ્યાનમાં મરણ પામી તે જ નગરની સામેના તળાવમાં માછલા થયા. અહીં તળાવની પાળ ઉપર (શાલિવાહન રાજાના જીવ) એક શેઠ સુપાત્ર દાન આપતા હતા. આ બનાવ જોઈને માછલાને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. તે દાનેશ્વરી શેઠ મુનિદાનના પ્રભાવે પ્રતિષ્ઠાન પુરમાં શાલિવાહન નામે રાજા થયા. તે રચવાડીએ ફરવા નીકળ્યા. ફરતાં ફરતાં તળાવની પાળ ઉપર આવ્યા. ત્યારે તે માટા માછલાએ રાજાને જોયા, અને વિચાર્યું કે આ રાજાને જે રાજ્યઋદિ વગેરે સાહિબી મળી છે તે પાછલા ભવમા દીધેલા સુપાત્ર દાનના જ પ્રભાવ છે. એમ જાણીને લાકોને આ

આઅતના આધ દેવા માટે પાણીમાં રહીને તેણે મનુષ્યના જેવી લાષામાં કહ્યું કે " કાેણુ છેવે છે? કાેણુ છવે છે? ' એમ ત્રણ વાર કહેલાં મત્સ્યનાં વચનને સાંભળીને રાજા વગેરને માટું આશ્ચર્ય લાગ્યું. પાતાની સભાના પંડિતાને આ આઅતના પૂલાસા પૂછતાં રાજાને સંતાષકારક જવાબ ન મળ્યા. તથા આચાર્ય મહારાજ શ્રી કાલિક-સૂરિજી મહારાજે જ્ઞાનથી માછલાના અભિપ્રયાય જાણીને રાજાની આગળ કહ્યું કે કાેણુ જવે છે? આ પ્રથમ વાકયના અર્થ આ પ્રમાણે છે:—જે ભવ્ય જીવ ઉત્તમ ગુણાને ધારણ કરવા પૂર્વ ક ધર્મારાધન ઉલ્લાસથી કરે છે તે શાસ્ત્રીય દિષ્ટિએ જવે છે, એમ કહી શકાય. માછલું બીજી વાર કાેણુ જવે છે એમ બાલે છે તેનું રહસ્ય આ છે:—જેના જીવતાં છતાં મુનિવરા અને સજજન પુરૂષા જવે છે, એટલે જે ભવ્ય જીવ મુનિવરાને અને સજજનાને આલંબનરૂપ છે, અને પરાપકાર કરે છે, તે ખરી રીતે 'જન્મ્યા' અને તે જ જીવે છે, એમ કહી શકાય. અને માછલું ત્રીજી વાર 'કાેણુ જવે છે એમ બાલે છે. તેના પરમાર્થ આ પ્રમાણે સમજવાઃ—જે અપ્રમાદી ધર્મરસિક જીવા પાંચમે અથવા છે દે દિવસે નિરવદ્ય (નિદીષ) ભાજન કરે છે તે જીવે છે.

સૂરિજી મહારાજનાં આ વચન સાંભળીને માછલું મૌન રહ્યું. રાજા વગેરે પણ અહું આશ્ચર્ય પામીને બાલવા લાગ્યા કે અહેા! જલચર જીવ પણ ધર્મ કરવાની ચાહના કરે છે!

આચાર્ય મહારાજે કહ્યું કે–નિર્ગુણ અધર્મી જીવાના માનવ ભવ બહુ જ હલકો ગણાય છે. આ બાબતમાં વિસ્તારથી જાણવાની ઈચ્છાવાળા ભવ્ય જીવાએ વિદ્વજનગોષ્ઠી જરૂર સમજવા લાયક છે. તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવીઃ---

સદ્દગુણાના વિચારની પણ દુર્કાભતા.

યઃ પ્રાપ્ય માનુષં જન્મ, દુર્લભં ભવકાેટિભિઃ ৷ ધર્મ શર્મકરં કુર્યાત્, સફલં તસ્ય જીવિતમ્ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ –" જે પ્રાણી કાેટી ભવે કરીને પણ પામવા દુર્લ ભ એવા મનુષ્ય ભવ પામીને કલ્યાણ કરનાર એવા ધર્મ ને કરે છે તેનું જીવિત સફલ છે."

> દુઃપ્રાપ્ય પ્રાપ્ય માનુષ્યં, કાર્ય તત્ કિંચિદુત્તમૈઃ । મુહૂર્તમેકમપ્યસ્ય, નૈવ યાતિ યથા વૃથા ॥ २ ॥

રપષ્ટાથ°--" દુ:ખે પામવા લાચક મનુષ્ય જન્મ પામીને ઉત્તમ પુરુષાએ કાંઇક એવું કામ કરવું જોઇએ કે જેથી તેના (માનવ જન્મના) એક મુહૂર્ત પણ વૃથા ન જાય."

આ હકીકતને દઢ કરવા માટે પહેલાં સંક્ષેપે કહેલું છતાં વિસ્તારથી તે દર્શાંત આ રીતે જાણવું— પૂર્વે પ્રતિષ્ઠાન નગરમાં કાઈક ધનવાન શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા. તે મુહૂર્ત ઘડી, પહાર, દિવસ વગેરે સર્વ કાલ ધર્માં ક્રિયા દાન વિગેરે ધર્માં કર્યા વિનાજ વૃથા નિર્ગમન કરતા હતા. અનુક્રમે તે આત્ત ધ્યાનથી મૃત્યુ પામીને તેજ પુરની સમીપે એક સરાવરમાં માછલા થયા.

તેજ નગરમાં શાલિવાહન રાજાના પૂર્વ ભવના જીવ એક શ્રેષ્ઠી હતા. તે શ્રેષ્ઠી તેજ સરાવરને કાંઠે બેસીને સુપાત્ર દાન આપતા હતા. કહ્યું છે કે—

## ધર્મકીર્તિવિહાનસ્ય, જીવિતેન નરસ્ય કિમ્ ા યા ધર્મકીર્તિવાન્ દાની, તસ્ય જીવિતમુચ્યતે ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ — " ધર્મ અને કીર્તિ'થી રહિત મનુષ્યના જીવિતથી શું ? પણ જે ધર્મ અને કીર્તિ'વાળા હાેવા સાથે દાતાર છે તેનું જ જીવિત સફળ છે."

અન્યદા સરાવરની પાળ ઉપર મુનિને દાન આપતાં શ્રેષ્ઠીને પેલા માછલાએ જેયા; એટલે (પૂર્વ લવાની બીનાને જણાવનારૂં) જાતિસ્મરણજ્ઞાન થયું. અનુક્રમે શ્રેષ્ઠીના જીવ મરીને પ્રતિષ્ઠાનનગરમાં શાલિવાહન નામે રાજા થયા.

એકદા શાલિવાહન રાજ ઉદ્યાનમાં ફરતા ફરતા તેજ સરાવરને કાંઠે વૃક્ષની છાયામાં આવીને ખેઠા. તેને માટા સમુદ્ધિવાન જોઇને "પૂર્વ લવના દાનનું આ ફલ છે." એમ પેલા માછલાએ જાણ્યું. પછી લાેકને બાેધ કરવા માટે માછલું મનુષ્યભાષાથી બાેલ્યું કે–

## કાે જીવતિ, કાે જીવતિ, કાે જીવતિ વદતિ વારિમધ્યસ્થઃ ા મત્સ્યઃ પ્રબાેધવિધયે, લાેકાનાં લલિતવચનતતિમ્ ાા ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ—"કેહ્યુ જવે છે ? કેહ્યુ જવે છે ? કેહ્યુ જવે છે ? એ પ્રમાણે ત્રણ વખત જલમાં રહેલાે મત્સ્ય લાેકાને બાેધ કરવા માટે સુંદર વચનાે બાેલે છે. "

અને પ્રમાણે મત્સ્ચનું વાકચ સાંભળીને રાજા વિગેરે સર્વ લોકોને માેટું આશ્ચર્ય થયું. પછી રાજાએ સભામાં આવી પાતાના પંડિતાને તે મત્સ્ચના વચનનું સ્વરૂપ પૂછ્યું, પરંતુ ચિત્તને ચમત્કાર કરનારાં તેનાં વચનાનું તાત્પર્ય કાઈ કહી શક્યું નહી. પછી શ્રીકાલિકાચાર્યે તે મત્સ્ચના મનના ભાવ જાણીને તેની સમક્ષ રાજાને કહ્યું કે—

## કા જીવતિ ગુણા યસ્ય, યસ્ય ધર્મઃ સ જીવતિ । ગુણધર્મવિહીનસ્ય, નિષ્ફલં તસ્ય જીવિતમ્ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ— ' કેલ્લુ જવે છે ? જેનામાં ગુણા અને ધર્મ રહેલા છે તેજ જવે છે. ગુલ્લુ અને ધર્મથી જે રહિત હાેચ તેનું જવિત નિષ્ફલ છે. '' વળી—

> યસ્મિ∞જવતિ જવંતિ, સજ્જના મુનયસ્તથા । સદા પરાપકારી ચ, સ જાતઃ સ ચ જીવતિ ॥ २ ॥

9 /

સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>—"જેના જીવવાથી સજ્જન પુરુષા તથા મુનિએા જીવે છે અને જે સદા પરાપકારી છે તેના જન્મ સફલ છે, અને તેજ જીવે છે."

> પંચમેડહિન ષષ્ઠે વા, ભુંક્તેડનવઘમેવ યધા ધર્માર્થી ચાપ્રમાદી ચ, સ વારિચર જીવતિ ॥ ૩ ॥

સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>—''હે જલચર પ્રાણી! જે પાંચમે અથવા છઠ્ઠે દિવસે નિર્દોષ લાજન કરે છે, જે ધર્મના અર્થી છે અને અપ્રમાદી છે, તેજ પુરુષ જીવે છે."

આચાર્યે આમાંના પહેલા શ્લાક કહ્યો, ત્યારે મત્સ્ય છે વખત "કા જવિત" એ પદ બાલવા લાગ્યા. અને જ્યારે આચાર્ય બીજો શ્લાક બાલ્યા, ત્યારે એક વખત ઉપરતું પદ બાલવા લાગ્યા અને જ્યારે ત્રીજો શ્લાક બાલ્યા, ત્યારે તે મૌન ધરીને રહ્યો. પછી રાજાએ સૂરિમહારાજને કહ્યું કે—"હે સ્વાંમી! જલચર પ્રાણી પથ્યુ ધર્મ કિયાની ઈચ્છા કરે છે, તે માટું આશ્ચર્ય છે." ગુરુ બાલ્યા કે—"હે રાજા! ધર્મ હીન અને ગુણહીન મનુષ્યનો લવ સર્વ જવા કરતાં અતિ નીચ છે. તે વિષે વિદ્વાનની વાણીના વિલાસી કવિઓનાં વચના સાંભળા—

યેષાં ન વિદ્યા ન તપા ન દાનં, ન ચાપિ શીલં ન ગુણા ન ધર્મધ તે મત્ર્યલોકે ભુવિ ભારભુતા, મનુષ્યરુપેણ મૃગાશ્વરન્તિ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ—" જે મનુષ્યામાં વિદ્યા, તય, દાન, શીલ, ગુણુ અને ધર્મ નથી તેઓ આ મૃત્યુલાકમાં પૃથ્વીના ભારસ્ય થઇને મનુષ્યને સ્પે મૃગ (હેરણિયા) ચરે છે એમ સમજવું."

આ પ્રમાણે વિદ્વાનના મુખથી નીકળેલાં વચન સાંભળીને એક મૃગ ગર્વ સહિત બાલ્યા કે–"નિંદિત મતુષ્યને અમારી ઉપમા કેમ આપા છા ? કેમકે અમે તા ઘણા ગુણવાન છીએ.

> ગીતે શીર્ષ જને માંસં, ત્વચં ચ ધ્રક્ષચારિણે ! શ્રૃંગં યાગીશ્વરે દદ્મો, મૃગસ્ત્રીષુ સુલાેચને ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ-"ગીતને માટે માથું, માણુસને માંસ, પ્રક્ષચારીને ચર્મ, યાેગીને શીંગડાં અને સીએાને માટે નેત્ર અમે આપીએ છીએ." વળી--

> દુર્વાકુરતૃણાહારા, ધન્યાસ્તે ચ વને મૃગાઃ । વિભવાન્મત્તમૂર્ખાણાં, ન પશ્યંતિ મુખાનિ યત્ ॥ २ ॥

સ્પષ્ટાર્થ°–'' દૂર્વા (ધરાે)ના અંકુર અને તૃણુ (ઘાસ)નું ભક્ષણ કરનારા મુગાે વનમાં રહેતા હાેવાથી વૈભવથી ઉન્મત્ત થયેલા મૂર્ખાેનાં મુખ જેતા નથી, માટે તેમને ધન્ય છે."

## 

સ્પષ્ટાર્ધ:—" હે હરિણ! આ વનને તું તજી દે, અને શીઘતાથી અન્યત્ર ગમન કર, કેમકે આ વનમાં ગાયાના ક્ષાહીથી જેમણે પાતાનાં આણાને રક્ત (લાલ રંગના) કર્યા છે એવા માટા પારધીઓ આવેલા છે."

સ્પષ્ટાર્થ :—" હરણા વનમાં વસે છે, દુર્વા (ધરા) ખાય છે, અને કાઇની માલેકી વિનાના જળનું પાન કરે છે, તાે પણ તેને જે માણસાે મારી નાંખે છે તેવા મૂર્ખને સમજાવવાને કાેલુ સમર્થ છે?

માટે નિર્ગું જી મતુષ્યને અમારી ઉપમા આપવી યેાગ્ય નથી. એટલે સૂરિ ક્રરીથી બાલ્યા કે—

> યેષાં ન વિઘા ન તપા ન દાનં, ન ચાપિ શીલં ન ગુણા ન ધર્મઃ તે મર્ત્યલાકે ભુવિ ભારભુતા, મનુષ્યરુપાઃ પશવશ્વરંતિ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ :--- '' જે મનુષ્યામાં વિદ્યા, તય, દાન, શીલ, ગુણ અને ધર્મ નથી તેઓ મૃત્યુલાકમાં પૃથ્વીના ભારરૂપ થઈ ને મનુષ્યનું રુપ ધારણ કરનારા પશુએા કરે છે."

આ પ્રમાણે સાંભળીને કાઇ ગાય બાલી કે-

તૃણમદ્મિ ધવલ દુગ્ધં, છગણં ગેહસ્ય મંડનં ભવતિ । રાગાપહારિ મૂત્રં, પુચ્છં સુરકાેટિસંસ્થાનમ્ ॥ १ ॥

સ્પષ્ટાર્થ:—" હું ઘાસ ખાઉં છું, પણ ધત દ્વધ આપું છું, મારૂં છાણ ઘરતું ભૂષણ થાય છે, મારું મૂત્ર પીળીયા વગેરે રાગના નાશ કરે છે અને અન્ય ધર્મીઓની માન્યતાનુસારે મારા પૂંછડામાં કાેડી દેવતાઓનું સ્થાન છે."

માટે નિર્ગુણ મનુષ્યને મારા જેવા ગુણીનું ઉપમાન (સાદશ્ય) દેવું યેાગ્ય નથી. પછી ક્રાઈ અળદ બાલ્યા કે—

> નાસ્ય ભારગ્રહે શક્તિને ચ વાહગુણક્રિયા ॥ દેવાગારબલીવર્દસ્તથાપ્યશ્નાતિ ભાજનમ્ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ :-" તમે કહ્યા તેવા નિર્ગુષ્યુ મનુષ્યમાં મારા જેવી ભાર ઉપાડનારી શક્તિ

નથી, અને તે ભાર ઉપાડીને વહન કરવાના કાંઇ ગુણ નથી, તાે પણ મહાદેવના પાડી-આની જેમ તે બેઠા બેઠા ભાજન કરે છે," અને હું તાે

> ગુરૂશક૮ધુર ધરસ્તૃણાશી, સમવિષમેષુ ચ લાંગલાપકર્ષી । જગદ્દપકરણું પવિત્રયાનિનેરપશુના કથમુપમાયતે ગવેંદ્રઃ ॥ ર ॥

સ્પષ્ટાર્થ :—" માટા ગાડાની ધૂંસરોને ધારણ કરું છું, હું ઘાસ ખાઈને જીવું છું, અને સમ વિષમ સ્થાનમાં હળ ખેંચુ છું, એવી રીતે જગતના ઉપકાર કરું છું. વળી મારૂં ઉત્પત્તિસ્થાન પવિત્ર ગાય છે. માટે નરપશુની સાથે મારી બળદની ઉપમા (સરખા-મણી) કેમ આપા (કરા) છા ?"

આ પ્રમાણે હાવાથી તેવા મતુષ્યાને પશુની ઉપમા પણ દેવા યાગ્ય નથી.

પછી આચાર્ય " યેષાં ન વિદ્યા૦ " એ શ્લોક બાલતાં ચાથા પદમાં "મનુષ્યરूપેણ તૃષ્ણાપમાનાઃ " એટલે "તૃણ જોવા છે" એમ બાલ્યા. તે સાંભળીને તૃણ બાલ્યું કે—

> ગવિ દુઃધકર બ્રીષ્મે, વર્ષાહેમ તયારિષ । નૃણાં ત્રાણમહ કુર્વે, તત્સામ્યં ચ કથં મમ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ"–"હું ગાયને વિષે દ્વધ ઉત્પન્ન કરું છું, અને શિયાળામાં, ઉનાળામાં ચામાસામાં સર્વ ઋતુમાં મનુષ્યાનું રક્ષણ કરું છું, તો મને નિર્ગુણ પુરુષની સરખું કેમ કહા છા ?" વળી––

> રુઢસ્ય સિંધુતદમનુગતસ્ય તૃણસ્યાપિ જન્મ કલ્યાણમ્ । તત્સલિલમજ્જદાકુલજનહસ્તાવલંખનં ભવતિ ॥ २ ॥

સ્પષ્ટાર્થ " સમુદ્રને કાંઠે ઉગેલા અને નીચે નમેલા તૃણુનો જન્મ પણ કલ્યાણુકારી છે, કેમકે જલમાં હુબવાથી વ્યાકુળ થયેલા માણુસાને તે હાથના ટેકારૂપ થાય છે." એટલે તે ઘાસને પકડીને તેઓ સમુદ્રમાંથી બહાર નીકળી જાય છે.

તથા સમરાંગણ (મહાયુદ્ધાદિ)માં મુખને વિષે તૃણ રાખવાથી તે માણુસને કાેઈ પણ હણતું નથી. વળી—

#### ॥ स्रुधराष्ट्रत्तम् ॥

યસ્યૈવાહારયાેગાજ્જગતિ સુરભયાેડજાવિકા વા મહિષ્યઃ, સર્વાઃ સંપ્રાપ્તભ્યા વપુરુપચિતિકા આજ્યદધ્નો નિદાનમ્ ા ક્ષીરં લાેકાય દઘુઃ સકલરસમહાયાેનિભૂતં હણું ત-જ્જાનેડજાનંત એતે ધિગખિલકવયાે નીરસં વર્ણયંતિ ॥૩॥

સ્પષ્ટાર્થ :—'' જે તૃણુંનું ભક્ષણ કરવાથી જગતમાં ગાયા, ખકરી, ઘેટી, ભેંસા વિગેરે સવે શરીરમાં અતિપુષ્ટિ પામીને ઘી અને દહીં વિગેરેના કારણરુપ દૂધ સર્વ માણુસાને આપે છે, તેવા સમગ્ર રસના માટા કારણુરુપ ઘાસને જાણે પાતે તેના (ઘાસના) ગુણાથી અજાણ્યા હાય તેમ કવિએા નીરસ તરીકે વર્ણવે છે; માટે તેવા કવિએાને ધિક્કાર હા !"

પછી ફરીથી સૂરિ તેજ શ્લાક બાલ્યા ઐને છેવટમાં-મનુષ્યરૂપાસ્તરવા લવંતિ "મનુષ્ય રુપે કરીને વૃક્ષો રહેલા છે" એમ બાલ્યા. ત્યારે કાઈ વૃક્ષ મનુષ્ય ભાષાએ બાલ્યું કે—-

સ્પષ્ટાર્થ-"અમે સર્વને છાયા કરીએ છીએ. ક્લ, ફૂલ વિગેરે આપીએ છીએ, અને પક્ષીઓને ઘર કરવા માટે નિરંતર આધાર આપીએ છીએ." (આશ્રયરૂપ બનીએ છીએ)

વળા ક્રરીથી એક કવિ–ઝાડને ઉદેશાને સુક્તિપૂર્વક કહે છે– છાયામન્યસ્ય કુર્વતિ, સ્વયં તિષ્ઠંતિ ચાતપે । ફલંતિ ચ પરાર્થે ચ, નાત્મહેતાર્મહાદુમા: ॥ ર ॥

રપષ્ટાર્થ-"મહાવૃક્ષા અન્યને છાયા કરે છે (પાતાની છાયામાં બીજા જવાને રાખે છે) અને પાતે તાપમાં રહે છે; તથા પરાપકારને માટેજ ફળે છે પણ પાતાને માટે ફલતા નથી." એટલે પાતાને માટે ફલોને ધારણ કરતા નથી.

ા શાર્ફ લવિક્રીહિતવૃત્તા

ભાષ્મશ્રીષ્મખરાંશતાપમસમાં વર્ષાંભુતાપકલમાં, ભેદચ્છેદમુખં કદર્થનમલાં મત્યાદિભિનિંમિતમ્ । સર્વગ્રાસિદવાનલપ્રસુમરજ્વાલાતકરાલિંગનાં, હાંહા જ્રક્ષ! સહસ્વ જૈનમુનિવઘત્ત્વાં ક્ષમકાશ્રય: ॥ ૩ ॥

સ્પષ્ટાર્થ-એક કવિએ વૃક્ષને જૈનમુનિનું દર્ષાંત દઈને આ રીતે હિત શિક્ષા આપી છે કે-હે વૃક્ષ! તું જૈન સાધુની જેમ ક્ષમાગુષ્યનો અદ્વિતીય આશ્રય (આધાર) છે, માટે શ્રીષ્મ ઋતુ (ઉન્હાળા)ના અત્યંત કઠાર સ્પૈનાં કિરષ્યા સહન કર, અને વર્ષા ઋતુ (ચામાસા)ના જળથી ઉત્પન્ન થતા કહેશને સહન કર, તથા મનુષ્યાદિ જીવાએ લેદન, છેદન વગેરે વિવિધ પ્રકારે કરેલી કદર્યના સહન કર, તથા સવેનું ભક્ષષ્ય કરનારા દાવાનળની ચારે બાજુ ફેલાતી જવાળાના સમૂહને આલિંગન કરવાનું (લેટવાનું) દુ: ખ પણ સહન કર."

વૃક્ષના આવા ઉત્તર સાંભળીને સૂરિએ કહ્યું કે—મનુષ્યરૂપેથુ હિ ધ્લિયું જા:— ગુજ્રુરહિત મનુષ્યા "મનુષ્યના રૂપે કરીને ધૂળના ઢગલા જેવા છે." તે સાંભળીને ધૂળી (ધૂળ) આલી કે— કારયામિ શિશુક્રીડાં, પંકનાશં કરામિ ચ । મત્તોડજનિ રજ:પર્વ, ક્ષેત્રે ક્ષિપ્તં ફ્લપ્રદમ્ ॥ ૧ ॥

ભાવાથ — "હું બાળકને ક્રીડા કરાવું છું, પંકનો નાશ કરું છું, મારાથીજ હાેળીનું પર્વ થયું છે, અને મને ખેતરમાં નાંખવાથી સારા પાક થાય છે."

ા શાફ્ર લવિક્રીહિતવૃત્તમ્ ા

સ્પષ્ટાર્થ "ધૂળ સર્વ મૂળ પદાર્થોના સમૃહને ઉત્પન્ન કરનારી છે. થાંભલા વિગેરેને આધાર આપનારી છે, લખેલા લેખને સૂકવવા માટે તેના આશ્લેષ કરનાર છે, એટલે લેખની સાથે ચોંટી જાય છે. હાથીની સુંઢના સંગ કરનારી હાવાથી તેને તે અતિ પ્રિય છે, દુર્ગંધને દ્વર કરનારી છે, આળકને સુખ કરનારી છે. ત્રણે કાળને વિષે સ્થિર રહેનારી છે. માટે ધૂલિ સમાન કાઈ પણ નથી. તે પાપીઓના મુખપર નાંખવા યાગ્ય છે."

સૂરિએ કરીથી તેજ શ્લાકના ચાથા પાદમાં કહ્યું કે-મનુષ્યરુપા લવણસ્વરુપા: ા "તેઓ મનુષ્ય રુપે કરીને કૂતરા જેવા છે." આ સાંભળીને કૂતરા બાલ્યા કે—

> સ્વામિભક્તઃ સુચૈતન્યઃ, સ્વલ્પનિદ્રઃ સદેાઘમી । અલ્પસંતાષવાનસ્મિ, તસ્માત્તત્તુલ્યતા કથમ્ ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ — "હું સ્વામીની ભક્તિવાળા, સારી ચેતનાવાળા, (અહુજ સાવધાન રહેનારા) સ્વલ્પ નિદ્રાવાળા, નિરંતર ઉદ્યમી અને થાડાથી સંતાષી છું, તેથી તેવા નિર્જુણ મનુષ્યના એવા હું શી રીતે કહેવાઉં ?" એની ઉપર એક દર્ષાંત કહે છે કે––

અધાધ્યા નગરીમાં ગાેવિંદચંદ્ર નામે રાજા હતા, તેના આનંદ નામના મંત્રી હતા, તે અતિ પાપીષ્ટ હતા. તે લાેકાને ઘણી પીડા કરતા હતા, તેથી રાજાએ તેને મારીને ઉકરડામાં દટાવ્યા. તેને ખાવા માટે એ કુતરાએ આવી ખાેદીને કાઢયા. પછી તેમાંથી માટા કુતરાએ નાનાને કહ્યું કે " હે ભાઈ! તું એને ખાઈશ નહીં" કેમકે—

હસ્તૌ દાનવિવર્જિતૌ શ્રુતિપુટો સારશ્રુતેર્દ્રોહિણૌ, ચક્ષુઃ સાધુવિલાકનેન રહિતં પાદૌ ન તીર્થાધ્વગૌ । લંચાલુંચિતવિત્તપૂર્ણમુદરં ગર્વેણ તુંગં શિરા, ભ્રાતઃ કુર્કર મુંચ મુંચ સહસા નિંઘ વપુઃ સર્વદા ॥ ૧ ॥ રેપખ્ટાથ — "તેના હાથ દાનથી રહિત છે, તેના કાન ઉત્તમ વચનાને સાંભળવામાં દેષી છે, તેનાં નેત્રો સાધુ પુરુષના દર્શન કરતા નથી, તેના ચરણ ( પગ ) તીર્થના માર્ગ ગયા નથી, તેનું પેટ લાંચથી લુંટી ધીધેલા દ્રવ્યથી ભરેલું છે, અને તેનું મસ્તક ગર્વથી અક્કડ (ટટાર) છે, માટે હે ભાઈ કુકુર્ (કુતરા)! સર્વદા નિંદવા લાયક આ શરીરને તું જલદી મૂકી દે, મૂકી દે. એટલે તે શરીરને ખાવાનું છોડી દે."

આવી પરીક્ષા કરવામાં ચતુર જે કૂતરાે તે નિર્ગુણ પુરુષની જેવાે શી રીતે કહેવાય ધ પછી પ્રવીણ સૂરિએ તે શ્લાેકના ચાથા પાદમાં કહ્યું કે--મતુષ્યરૂપેણ ખરાશ્ચરંતિ ા "તેઓ મતુષ્યરૂપે ગધેડા જેવા કરે છે." તે સાંભળીને ગઈલ બાહ્યાે કે-

> શીતાષ્ણું નૈવ જાનામિ, ભારં સર્વ વહામિ ચ ા તૃણભક્ષણસંતુષ્ટઃ, પ્રત્યહં ભદ્રકાકૃતિઃ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ—" હું ઠંડી કે ગરમી કાંઈ જાણતા નથી, સર્વ પ્રકારના ભાર ઉપાડું છું, તૃણુના ભક્ષણથી સંતાપી છું, અને નિરંતર ( ભદ્રક ) ભાળી આકૃતિવાળો છું."

"માટે મારી ઉપમા નિર્ગું ઘુરુષને ઘટે નહી."

ક્રુરીથી સૂરિએ કહ્યું કે–મનુષ્યરુપેલુ ભવંતિ કાકાઃ । " તેએ। મનુષ્યરુપે કાગડા જેવા છે." ત્યારે કાગડા બાલ્યા કે-—

> પ્રિયં દૂરં ગતં ગેહે, પ્રાપ્તં જનામિ તત્ક્ષણાત્ । ન વિશ્વસામિ કસ્યાપિ, કાલે ચાલયકારકઃ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ—"દ્વર દેશ ગયેલા પતિને ઘેર આવતો જાણીને (તેની સ્ત્રીને) હું તુરત કહું હું, કાેઇના વિશ્વાસ કરતા નથી, અને વર્ષાકાલમાં માળા બાંધીને રહું છું."

કાઈ સ્ત્રીએ કાગડાને સાનાના પાંજરામાં રાખેલા જોઈ તેની સખીએ પૂછયું કે, પાપટને તા સૌ પાંજરામાં રાખે છે, પણ તે આવા કાગડાને કેમ રાખ્યા છે? એટલે તે બાલી—

> અત્રસ્થ: સખિ લક્ષયાજનગતસ્યાપિ પ્રિયસ્યાગમં, વેત્ત્યાખ્યાતિ ચ ધિક્ શુકાદય ઇમે સર્વે પઠંત: શઠા: ા મત્કાંતસ્ય વિયાગતાપદહનજ્વાલાવલીચંદનં, કાકસ્તેન ગુણેન મયા સંરક્ષિત: પંજરે ॥ ર ॥

સ્પષ્ટાથે –"હે સખી! કાગડા લાખ યાજન દૂર રહેલા પતિનું આગમન અહીં એઠાં જાણે છે, અને કહે છે. આ પાપટ વિગેરે સર્વે મળ્યા છે, પણ શઠ છે; અને આ કાગડા તો મારા પતિના વિચાગથી થયેલા તાપરુપી અિનની જ્વાળાવલિને ઠારનાર સુખડ ચંદન સમાન છે, માટે તે ગુણને લીધે મેં સુવર્ણના પાંજરામાં તેને રાખ્યા છે."

ફરીથી સૂરિ કહે છે કે-મનુષ્યરુપેલુ હિ તામ્રચૂડા: ા "તેઓ મનુષ્યરુપે કરીને કૂકડા જેવા છે" તે સાંભળીને કુકડા કહે છે કે-મારા ગુણા સાંભળા. એક કવિએ મારા વિષે કહ્યું છે કે-

> ભા લાકા: સુકૃતાઘતા ભવત તં લખ્ધ્વા ભવં માનુષં, માહાંધા: પ્રસરત્પ્રમાદવશતા માહાર્યમાહાર્યથા ! ઈત્થં સર્વજનપ્રભાધમધુરા યામેડર્ધયામે સદા, કૃત્વાધ્વે નિજકંધરં પ્રતિદિનં કાેક્યતે કુર્કેટઃ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ — 'હે લેંાકા ! મનુષ્ય ભવ પામીને તમે દાનાદિ સત્કૃત્ય કરવામાં ઉદ્યમી થાંઓ, પણ ફેલાતા પ્રમાદના વશથી માેહાંધ થઇને મનુષ્ય ભવને ફાેગઢ હારી જશા નહી. આ પ્રમાણે સર્વ લેંાકને પ્રણાધ કરવામાં નિપુણ એવા કુકઠા હમેશાં પહારે ને અડધે પહારે પાતાનું મસ્તક ઉંગું રાખીને બાલે છે."

મેં કુ કહેતાં પૃથ્વીમાં કુ કહેતાં ખરાબ (કુત્સિત) કુ કહેતાં કર્યું તેથી હું પક્ષી થયા, તેના નિવારણ માટે હું પ્રાતઃકાળે "કુ કુ કુ" એવા શબ્દ કરીને સર્વ ને સુકૃત્ય (સારા કાર્યા) કરવા જાગૃત કરું હું, તાે નિર્ગુણ માણસ મારા જેવા શી રીતે કહેવાય ?

કરીથી પંડિતે કહ્યું કે-મનુષ્યરુપા કરભાશ્વરંતિ ા "તેઓ મનુષ્યરુપે ઉંટ જેવા છે." ત્યારે ઉંટ બોલ્યા કે—મારે માટે એક કવિએ કહ્યું છે કે-

સ્પષ્ટાર્થ-"ઉંટનું શરીર વિષમ આકારવાળું છે, તેના શબ્દ કર્ણું ને કઠાર લાગે તેવા છે, તા પણ ઉંટની ગતિ શીઘ હાવાથી તેના દાષના સમૂહ ઢંકાઈ જાય છે."

માટે હું ચંદનની જેમ એક શીઘ ગતિરુપ યુલ્યીજ રાજાને પણ માન્ય છું.

તે સાંભળી પંડિતે કરીથી કહ્યું કે-મનુષ્યરુપેણ ચ ભરમતુલ્યાઃ " તેઓ મનુષ્યરુપે રાખ સમાન છે." તે સાંભળીને રાખ બાલી કે--

સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>-" મને ધાન્યના માેટા સમૂહમાં નાંખી હાેય, તાે હું સર્વ ધાન્યને સડી જવા દેવી નથી, વળી હું મુખને સાફ કરું છું તથા સુગંધી છું, માટે મનુષ્યા મને માન આપે છે." ક્રરીથી પંડિત બાલ્યા કે–મનુષ્યરુપાઃ ખલુ મક્ષિકાઃ સ્યુઃ " તેઓ મનુષ્યરુપે કરીને માખી જેવા છે." તે સાંભળીને માખી કહે છે કે–

> સર્વે લાં હસ્તચુક્ત્યાહં, બાેધયામિ નિરંતરમ્ । ચે ધર્મ નાે કરિષ્યંતિ, તે હસ્તૌ ઘર્ષયંતિ વૈ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ-" હું મારા આગળના હાથ ઘસવાની યુક્તિ ( નિશાની ) વડે માણસાેને હંમેશાં બાંધ આપું છું કે–જેઓ ધર્મને પામ્યા છતાં ધર્મ કરશે નહી તેઓ મારી પેઠે હાથ ઘસતા રહેશે."

એકદા લાજરાજાએ સભામાં વિદ્વાનોને પૂછ્યું કે-"માખી પાતાના આગળના બે હાથ શા માટે ઘસે છે ?" ત્યારે પંડિત બાલ્યા કે-

॥ શાદ્ભ'લવિક્રીહિતવૃત્તમ્ ॥

દેયં ભાજ ઘનં ધનં સુવિધિના નાે સંચિતવ્યં કદા, શ્રીકર્ણસ્ય બલસ્ય વિક્રમનૃપસ્યાદ્યાપિ ક્રીર્તિર્યત: ા ચેનેદં બહુ પાણિપાદયુગલં ઘૃષ્યંતિ ભાે મક્ષિકાઃ, અસ્માકં મધુ દાનભાેગરહિતં નષ્ટં ચિરાત્ર સંચિતમ્ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ-" હે ભાજ રાજા! મળેલા દ્રવ્યનું વિધિપૂર્વ ક નિરંતર દાન દેવું, પહ્યુ કદાપિ દ્રવ્યના સંગ્રહ કરવા નહી. દાનના પ્રભાવથી કર્ણ, અલ અને વિક્રમ રાજાની કીર્તિ હજુ સુધી જગતમાં જાગતી રહી છે. આ પ્રમાણે કહેતી એવી માખીઓ પાતાના હાથ-પગ ઘસવાના વહાને જણાવે છે કે—"અહો! અમે ઘણા કાળથી સંગ્રહ કરેલા મધનો દાન ભાગ ન કર્યા તો તે પરિણામે નાશ પામ્યું."

ઇત્યાદિ યુક્તિથી શ્રીકાલિકાચાર્યે પ્રતિએાધ પમાઉલા શાલિવાહન રાજા વિગેરે લોકો દાન શીલાદિક ધર્મમાં તત્પર થયા.

ઉપરની ખીનામાંથી જાણવાનું મળે છે કે પરાપકારી છવા ખરી રીતે છવતા ગણાય છે.

"સર્વ ભવમાં મનુષ્ય ભવ દુર્લ છે. તેમાં પણ ધર્મ તથા ગુણ વિગેરેની પ્રાપ્તિ અતિ દુર્લ છે. આ પ્રમાણેના શ્રી કાલિકાચાર્યના ઉપદેશથી પ્રતિબાધ પામીને શાલિવાહન રાજા દાનાદિક ગુણોને જાણી, તેને ધારણ કરીને શાભતા થયા."

' ઉપમિતિલવ પ્રપંચા કથા 'માં પ્રશાસ્તા માહાંઘાઃ ની બીના જણાવતાં પૂજ્ય શ્રી સિદ્ધર્ષિ ગણિ મહારાજે સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. "તૃષ્યન્તિ વરેાવજ્ઞારજ્ઞરળેષુ" એટલે લબ્ય જીવા પરાપકાર કરવામાં તરસ્યા રહે છે. એટલે હંમેશાં પરાપકાર કરતા રહે છે. પરાપકાર ગુણુનો પ્રભાવ એવા છે કે તે જે નિરસિલાય સાવે કરવામાં આવે તો ધૈર્ય ગુણુને વધારે છે, દીનતાને દૂર કરીને ચિત્તની ઉદારતામાં વધારા કરે છે, પેટ લરવા રૂપ દુઈ હ્યુનો નાશ કરે છે, મનને નિર્મલ બનાવે છે, પ્રલુતાને પ્રકટ કરે છે, આત્મિક વીધોલ્લાસને વધારે છે. મોહનો નાશ કરવામાં પણ સારામાં સારી મદદ કરે છે. પરાપકારી પુરૂષા આ લવમાં ઉત્તમ સુખનાં સાધનો પામે, એમાં નવાઈ શી ? પણ તેઓ એ કરતાં પણ સારી સ્થિતિને લવાંતરમાં પણ પામીને મુક્તિના સુખા અલ્પ કાલમાં મેળવે છે. પરાપકારને અંગે જણાવેલી બીના ચાદ રાખી જે લબ્ચ જીવા પરાપકારના પંચે ઉલ્લાસથી પ્રયાણ કરશે, તે જરૂર કાચાનો સાર મેલવશે અને માનવ દેહને સફલ કરશે. એ પ્રમાણે 'દેહનો સાર–પરાપકાર' આ પાંચમા (સાર)ની બીના ટૂંકામાં જણાવી. આવા પરાપકાર ગુણને ધારણ કરનારા જીવા પુલ્યાનુઅંધી પુલ્ય બાંધે છે. અને પરિણામે માક્ષમાર્ગને આરાધીને જરૂર માક્ષના સુખ પામે છે.

૭ પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના ખંધ કરાવનારા સાત કારણામાં મનને વશ કરવા રૂપ છેલ્લા કારણનું રહસ્ય એ છે કે દાનાદિ ધર્મની કે માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવામાં અસાધારણ કારણ શુભ મન છે. એટલે શુભ ભાવનાથી કરેલી ધર્મની આરાધના પરિણામે માક્ષના સુખાને પણ જરૂર પમાં છે છે. જેટલે અંશે મનની સ્થિરતા હોય, તેટલે અંશે શુભ ભાવના ટકે છે. અને જિનવચનાના શ્રવણ મનન નિદિધ્યાસનાદિ ને પરમાત્મ સ્વરૂપની ચિંતવનાથી મનને જરૂર સ્થિર કરી શકાય છે. આ વાતને લક્ષ્યમાં રાખીને અશુભ વિચારા દ્વર કરીને શુભ ભાવનાને ભાવવામાં મનને લીન અનાવનારા ભગ્ય જોવા જરૂર મનને વશ કરી શકે છે. ને તે નિમિત્તે આંધેલા પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના વિશિષ્ટ ક્લરૂપ માક્ષના અગ્યાબાધ સુખા પણ જરૂર મેળવે છે. સૌ કાઇએ સમજનું જોઇએ કે અત્યાર સુધીમાં ભાગવેલા જે ચાર ગતિના દુઃખ વગેરે વિચિત્રતા એ મનને વશ નહિ કરવાના જ પરિણામ (ફલા) છે. આ રીતે પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના સાત કારણોની બીના સમજને નિર્મલ ધાર્મિક જીવન ગુજારનારા પુષ્યશાલી ભગ્ય જીવા ઉદારતાથી લક્ષ્મીને સાતે ક્ષેત્રોમાં વાપરે છે, છતાં ખુટતી જ નથી. કારણ કે જેમ કૂવામાંથી પાણી વપરાતું જાય, તેમ નનું પાણી ભરાતું જાય છે, તેમ તેમની લક્ષ્મી પણ જેમ જેમ વપરાય, તેમ તેમ વધતીજ જાય છે. ૧૪૧–૧૪૨

પુલ્યાનુઅંધી પુલ્યવાળા ધનને કેવું ગણે છે અને તેના કેવા ઉપયોગ કરે છે તે જણાવે છે:—

તેહ ધનિકા તેહ ધનને ક્ષણિક મલ સમ માનતા, તેમ તુચ્છ પિછાણતાં શુભ સ્થાનમાં પણ યાજતા; નિજ કાર્યમાં પણ વાપરે મૂર્છા ન ધનની રાખ઼તા, પુણ્ય બુદ્ધિધરા સ્વધન શુભ હેતુ એમ અનાવતા. ૧૪૩

સ્પષ્ટાર્થઃ---વળી પુલ્યાનુઅંધી પુલ્યવાળા તે ધનવાન પુરૂષેા ધનને નાશવંત તેમજ

મલ સમાન એટલે ત્યાગ કરવા યાગ્ય માને છે. તેમને ધન ઉપર મમત્વ હોતો નથી. વળી તેઓ તેને તુચ્છ એટલે સાર વિનાનું સમજે છે. તેથી તે ધનના તેઓ શુલ સ્થાન એટલે સાત ક્ષેત્રોમાં ઉપયોગ કરે છે. જરૂર પ્રમાણે પાતાના કામમાં પણ તે લક્ષ્મીને વાપરે છે. પણ ધન ઉપર તેમને મૂછી હોતી નથી. એટલે ધન ઉપર તેમને આસક્તિ હોતી નથી. આ રીતે પવિત્ર ખુદ્ધિવાળા તે લાગ્યવંત જીવા પાતાના ધનને શુલનું હેતુ એટલે ઉત્તરાત્તર પુષ્યનું કારણ ખનાવે છે. ૧૪૩

ધનના લાેલી મનુષ્યાનું સ્વરૂપ છ શ્લાેકમાં જણાવે છે:— નિંઘ બાદ્ય અનર્થ કારણ ધન વિષે મૂર્છિત જના, દાન ભાેગ નહી કરંતા ચિત્ત સંતાપે ઘણાં; કષ્ટા નિરંતર ભાેગવે તિણ પુણ્યથી ધન પામતા, ગર્વ મૂર્છા છંડતા ધન દાન ભાેગે યાેજતા.

188

સ્પષ્ટાર્થ:—નિંદવા યાગ્ય અને બાહ્ય અનેક પ્રકારના અનર્થ એટલે તુકસાનના કારણ રૂપ ધનને વિષે મૂર્છા રાખનારા નિર્ભાગી જીવા પૂર્વના પુષ્યના યાગે ધન પામ્યા છતાં તે ધનના દાન કરવામાં સદુપયાંગ કરી શકતા નથી. તેમજ ભાગ એટલે પાતાને માટે પણ ઉપયાગ કરી શકતા નથી. વળી તેવા જીવા બીજા ઘણાં જીવાને પણ દુઃખનું કારણ થાય છે. તેમજ તેઓ હંમેશાં ધનને માટે કપ્ટો ભાગવે છે અથવા દુઃખાને સહન કરે છે. તેથી કરીને સમજી જીવા પુષ્યના ઉદયથી ધન પામ્યા છતાં તે ધનના ગર્વ રાખતા નથી એટલે ધનને મેળવીને અભિમાની ખની જતા નથી. તેમજ લક્ષ્મી નાશવંત છે એવું સમજીને તેની મૂર્છા રાખતા નથી આ મારૂં ધન છે એવા મમત્વ ભાવ રાખતા નથી. અને તે ધનના ઉપયોગ સુપાત્ર દાનાદિમાં જરૂર કરે છે. ૧૪૪

જે કરે ના એમ તે નોકર ખરા લક્ષ્મીતણા, ન પગાર લેતા માહથી પરિતાપ પામે પણ ઘણા; ધનકારણે ના સ્નેહ દુર્નય લેશ પણ કરીએ સહી, \* અન્યથા લહેશા તમે દુઃખ પરભવે ને પણ અહીં. ૧૪૫

સ્પષ્ટાર્થ:—જે જીવ એ રીતે લક્ષ્મીના ઉપયોગ કરતા નથી, તે ખરેખર લક્ષ્મીના નાકર જેવાજ જાણવા. બીજા નાકરને તો પગાર આપવા પહે છે પણ આ તો પગાર વિનાના નાકર જાણવા. કારણ કે તે પગાર લેતા નથી. વળી ધનના માહેને લીધે તે ઘણા પરિતાપ પામે છે એટલે અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા સહન કરે છે. માટે હે લવ્યજીવા! તમે ધનના કારણથી એટલે ધનના લાંભે સંગાં રનેહીને ઠગવા રૂપ અન્યાય લગાર પણ કરશા નહિ. અને જો તે પ્રમાણે લાંભી થઈ અન્યાય કરશા તો તે અન્યાયના કળ રૂપે તમે પરલવમાં દુ:ખી થશા તેમજ આ ભવમાં પણ દુ:ખી થશા. ૧૪૫

986

ધન તેજ જગમાં સાર સુખની ખાણ પણ ધન એજ છે, ગુણાધિક જન<sup>દ્ર</sup>લા<sup>દ</sup>ય વંદનીય તત્વ ઉત્તમ તેજ છે; લાેભિ જન પરમાતમા પણ તેજ ધનને માનતા, ધનમાં રહ્યું છે સર્વ નિર્ધન ભસ્મ જેવા ધારતા. ૧૪૬

સ્પષ્ટાર્ય:—લાેબા મનુષ્યા ધનને કેનું માને છે તે જણાવતાં કહે છે કે તેઓ જગતમાં એક ધનનેજ સાર રૂપ માને છે. ધનને જ સુખની ખાણ એટલે ભાંડાર રૂપ માને છે. ધનને જ સુખની ખાણ એટલે ભાંડાર રૂપ માને છે. ધનવાનને તે ગુણ વિનાના હાેય છતાં અધિક ગુણવાળા માને છે. વળી જેની પાસે ધન છે તેજ જનશ્લાધ્ય એટલે મનુષ્યામાં વખાણવા લાયક તેમજ વંદનીય એટલે વાંદવા લાયક ગણે છે. જગતમાં ધન એજ ઉત્તમ તત્ત્વ છે. લાેબા મનુષ્યા ધનને જ પરમાત્મા એટલે ઇશ્વર માને છે. તેઓ ધનમાંજ સઘળું રહેલું છે એમ માને છે. તેમજ તેઓ સઘળા નિર્ધન એટલે ધન વિનાના જીવાને ભરમ એટલે રાખ જેવા માને છે.૧૪૬.

અન્યર્થી અધિકા જણાએ એહર્થા હરિ નરપતિ, નરપણું સરખું છતાં છે એક સેવક શ્રીપતિ; એક દાતા તેમ અર્થી ધનપ્રભાવે ભેદ એ, લોભિયાના ભાવ એ પરમાર્થ ધનના માનીએ. ૧૪૭

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે ભવ્ય જીવા! આ ધનને લીધે હરિ એટલે વાસુદેવ તથા નરપતિ એટલે રાજા બીજા સામાન્ય મનુષ્યો કરતાં ચિઠિયાતા ગણાય છે. મનુષ્યપણું ખનેમાં સરખું હોવા છતાં તેમાંના એક સેવક કહેવાય છે અને બીજો ધનપતિ એટલે પૈસાદાર કહેવાય છે તે પણ ધનને લીધે જ જાણવું. વળી એક દાતા એટલે ધનના આપનારા કહેવાય છે અને બીજો અથી એટલે ધનના માગનારા ગણાય છે આ ભેદ પણ ધનના પ્રભાવથી છે. જો કે લાભી જીવાની ભાવના એવી હાય છે, તો પણ તમે 'ધન તેજ પરમાર્થ છે' એમ માનશા નહી. કારણ કે સત્ય પરમાર્થ માર્થ માર્ગ જ છે. ૧૪૭

મનારથ કલ્લોલ વાધે ધર્મબુદ્ધિ પણ ટળે, લોભથી કરૂણા ખસે દાક્ષિણ્ય સરલપણું ટળે; ધનનેજ માને તત્ત્વ તિમ સંતાષ પણ લોભે ટળે, ધાન્યાદિને પણ સંગ્રહે મતિ ન્યાય કેરી પણ ટળે.

સ્પષ્ટાર્થ :—ધનને લીધે મનાેરથ કલ્લાેલ એટલે મનની અંદર આવતા વિચાર રૂપી તર'ગા વધે છે. એટલે ધનવાળા મનુષ્ય તે ધનને કેમ સાચવલું, કેમ વધારલું, તેનું શું કરવું વગેરે આખતના વિચારા કર્યા કરે છે. ધનના લાેલે ધર્મ બુદ્ધિ પણ ટળે એટલે ચાલી જાય છે. વળી લાેલને લીધે કરૂણા એટલે દયા ભાવ જતાે રહે છે. અને દાક્ષિણ્ય એટલે ડહાપણ અથવા કયા પ્રસંગે કેવી રીતે વર્તા લું તેની સમજણ રહેતી નથી. તથા લેાબને લીધે સરલપણું પણ રહેતું નથી, કારણ કે લેાબને લીધે અનેક જાતના છળ પ્રપંચ કરવાની ભાવના થાય છે તેથી તે માણસમાં સરલતા રહી શકતી નથી. લેાબી માણસ ધનનેજ તત્ત્વ એટલે સાર રૂપ માને છે. તેમજ લેાબને લીધે સંતાય ગુણ ટકતા નથી. કારણ કે લેાબના થાબ નથી એટલે લેાબી માણસને ગમે તેટલું ધન મળે તા પણ તેને તેથી વધારે વધારે ધન મેળવવાની ઇચ્છા રહ્યા કરે છે. લેાબને લીધે તે ધાન્ય વગેરેના સંગ્રહ કરે છે. નફાખારી કરે છે. અને ન્યાયની બુહ્લિ પણ નાશ પામે છે. બીજાઓને પાતાની આવી સંગ્રહખારીથી તથા નફાખારીથી કેટલું દુ:ખ ખમવું પડે છે તેના તેને વિચાર પણ આપતા નથી. ૧૪૮.

લાક્ષા ગળી તલ આદિના સાવઘ વ્યાપારા કરે, અંગારકર્માદિક કરે ભોળા જનાને છેતરે; જૂઠ બાેલે તિમ ઠગે વિશ્વાસુને લોભી ખરે, કૂટ માર્યા માનથી વ્યાપાર ઉંધા પણ કરે.

186

સ્પષ્ટાર્થ:—ધનના લાભી જીવા ધન મેળવવાને લાખના વ્યાપાર, ગળીના વ્યાપાર, તલના વ્યાપાર વગેરે સાવદા એટલે પાયવાળા વેપારા કરે છે. તેમાં કેટલી જીવ હિંસા થાય છે અને તેથી પાતાને કેવાં પાપ કર્મા અંધાય છે તેના તેને વિચાર આવતા નથી. અંગારકર્મ એટલે કાલસા પાડીને વેચવા વગેરે મહા આરંભના કાર્યો કે જેમાં ઘણી જવિહિંસા થાય છે અને જે અનર્થં દંડ તરીકે એાળખાય છે તેવા ધંધા કરતાં પણ તે અચકાતા નથી. અને તે લેભિયા જીવા જે લેકા લેળા એટલે સરલતાથી સીધે માર્ગે ચાલનારા છે તેવા મનુષ્યાને છેતરે છે. એટલે લાળા લોકાને ઠગીને તેમની પાસેથી વધારે પૈસા પડાવે છે. વળી આ લાભી માણુસા જાફું પણ બાલે છે અને તેમના વિધાસ કરનારને પણ ઠગે છે. વળી તે લાભી માણુસા જૂઠું પણ બાલે છે અને તેમના વિધાસ કરનારને પણ ઠગે છે. વળી તે લાભી માણુસા જૂઠું પણ બાલે છે અને તેમના વિધાસ કરનારને પણ ઠગે છે. વળી તે લાભી માણુસા જૂઠું પણ બાલે છે અને તેમના વિધાસ કરનારને પણ ઠગે છે. વળી તે લાભી માણુસા જૂઠું પણ બાલે છે અને તેમના વિધાસ કરનારને પણ ઠગે છે. વળી તે લાભી માણુસા જૂઠ માપાં માન એટલે ખાટાં માપાં—માપવાના સાધનો રાખે છે તથા તોલ એટલે કાટલાં તેમજ માન એટલે ગજ વાર વગેરે ખાટાં રાખે છે. આ રીતે તેઓ અનેક પ્રકારના ખાટા ધંધાઓ કરે છે. ૧૪૯

સંતાષી જના ધન મળે કે ન મળે છતાં કેવી રીતે વર્તે છે તે એ શ્લોકામાં જહ્યાવે છે:—

ધન લોભ એવાં જાણનારા ધર્મિં જન નિર્ધન છતાં, સંતાષ ગુણને ધારતાં જિન ધર્મથી સુખિયા થતાં; પુણ્યયાગે ધન લહંતા ના કદી માની બને, સાવધાન બની વિચારી શાંતિથી દ્રબ્યાદિને. સ્પષ્ટાર્થ :— ઉપરના શ્લોકામાં જેનું સ્વરૂપ જણાવ્યું તે ધનના લોભને હૈય (ત્યાગ કરવા લાયક) તરીકે સમજનારા ધર્મી મનુષ્યા કદાચ નિર્ધન એટલે ધન વગરના હોય, તે છતાં પણ સંતાષ ગુણને ધારણ કરે છે. અથવા જેટલું દ્રવ્ય મળે તેટલા દ્રવ્યથી સંતાષ માને છે અને શ્રી જિન ધર્મનું યથાર્થ પાલન કરીને સુખી થાય છે. આ સંતાષી જીવા ભાગ્યના શુભ ઉદયથી ધનને મેળવે તા પણ તેના અભિમાન કરતા નથી. કારણ કે તેઓ જાણે છે કે ધન ચંચળ છે. એક ઠેકાણે સ્થિર થઇને રહેતું નથી. પુષ્યાનુસારે દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે માટે તેના ગર્વ કરવા તે તો મૂર્ખાઇ છે એ વાત તેઓ સારી રીતે સમજે છે. આ રીતે સાવધાન બનીને શાંતિથી તેઓ વિચાર કરે છે. ૧૫૦

સફલતા જેમાં જણાએ ત્યાંજ ધનને વાપરે, નિયાણાંની ભાવનાને અંશથી પણ પરિહરે; અધિક ધનને જોઇને તે પુષ્ય ફલને માનતા, ઇષ્યા તજીને ગુણ લહે ગુણવંત જનને દેખતા. ૧૫૧

રમષ્ટાર્થ:—વળી આ સંતાષી લબ્ય જીવા જે કાર્યમાં પાતાના ધનની સફળતા જુએ છે તે કાર્યોમાં ધનને વાપરે છે અથવા તેઓ પાતાના ધનને જેમ તેમ વેડફી નાખતા નથી, પરંતુ જેમાં વાપરવાથી તે ધનની સાર્યકતા જણાય તેમાં તેના ઉપયાગ કરે છે. વળી નિયાણાની ભાવના એટલે મેં કરેલા આ દાનાદિકનું આવતા ભવમાં અમુક ફળ મળે એવી જરા પણ ભાવના તેઓ રાખતા નથી. એટલે ફળની ઈચ્છા કર્યા વિનાજ તેઓની સાધના કરે છે. અને પાતાના કરતાં વધારે ધનવાળા જવાને જે ધનની અધિકતા, એ પુષ્યનું ફળ છે અથવા પાતાના કરતાં અધિક પુષ્યવાળા તે જીવ છે એમ માને છે. પરંતુ તેના ઉપર ઇર્ષ્યા રાખતા નથી. વળી પાતાથી અધિક શુણાવાળા જીવાને એઇને તેમના શુણાને મહ્યુ કરે છે પરંતુ તેમની ઉપર ઇર્ષ્યા ભાવ રાખતા નથી. ૧૫૧.

હવે શરીરની અનિત્યતા જણાવે છે:---

ધનની પરે આ દેહને પણ અનિત્ય જરૂર વિચારજો, તાસ માહે ધર્મકેરી સાધના ના હારજો; એમ સાંસારિક પદાર્થા ક્ષણિક દુઃખકર માનજો, સત્ય સુખ પ્રત્યેકથી પણ ના કદી અવધારજો.

રંપર

સ્પષ્ટાર્થ:— હે ભવ્ય જીવા! તમે જેવી રીતે ઉપર ધનનું અનિત્યપાશું જણાવ્યું તેવી રીતે આ શરીર પણ અનિત્ય છે એટલે અવશ્ય નાશ પામવાનું છે, એવું વિચારને. કારણ કે 'શીર્યાતે તત્ શરીરમ ' જેના નાશ પામવાના સ્વભાવ છે તે શરીર કહેવાય છે. માટે નાશવંત શરીરના માહને લીધે ધર્મની સાધના હારી જશાે નહિ. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે આ નાશવંત દારીરને સાચવીને અથવા તપશ્ચર્યાદિક ધર્મ-કાર્ય કરવાથી શરીરને નુકશાન થશે એવા વિચારથી ધર્મની આરાધના ચૂકશા નહિ. એ પ્રમાણે આ સંસારના પદાર્થી ક્ષણિક એટલે નાશવંત છે તેમજ પરિણામે દુ:ખ આપનારા છે એમ નક્કી માનજો. આ લક્ષ્મી શરીર વગેરેથી ક્લાપિ પણ સાચું સુખ મળવાનું નથી એમ તમે નિશ્ચયે સમજજો. કારણ કે ધન કે શરીરથી મળતાં સુખા કાયમ રહેતાં નથી. તે દુ:ખદાયી હોવા છતાં તેમાં સુખના આલાસ થાય છે માટેજ તેથી સત્ય એટલે સાચું સુખ મળતું નથી એમ જણાવ્યું એ વ્યાજબો છે. ૧૫૨

સંસારના સુખમાં આસક્તિ રાખનાર જીવાને આપત્તિઓ આવે છે તે બે શ્લોકામાં જણાવે છે:---

મમતા અને અજ્ઞાનથી સંસારના સુખ લેશમાં, મૂઢ જન મૂર્છા કરે રાગી થશા ના તેહમાં; ચારે તરફથી જેમને નિજ પર નિમિત્તે આપદા, આવ્યાજ કરતી જીવનક્ષયના ભય રહ્યાં છે સર્વદા. ૧૫૩

વાત દુઃખની એહ કે તેવા જનાે નિર્ભયપણે, પાપમાં મશગુલ અનીને આચરે ના ધર્મને; વજ જેવા દેહમાં પણ જો જણાય અનિત્યતા, કેળ ગર્ભ સમા શરીરે તેા વિશેષ અનિત્યતા. ૧૫૪

સ્પષ્ટાર્થ:—સંસારના સુખલેશ એટલે જેમાં પાતે માનેલું સુખ ઘણું થાડું છે ને દુઃખ બહુજ છતાં સુખ માનવામાં આવે છે તેમાં મૃઢ મનુષ્યે એટલે અણસમના જીવા મમતાને લીધે તથા અજ્ઞાનને લીધે મૂર્છા કરે છે અથવા તેવા ક્ષણિક સુખમાં આસક્તિ રાખે છે. પરંતુ તે સાસું સુખ નથી એમ સમજીને તમે તેમાં રાગ કરશા નિહ. કારણ કે આ સુખમાં રાગ કરનારા જીવાને પોતાના કારણે અથવા પરના કારણે ચારે બાનુથી આપદા એટલે આફતા આવ્યા કરે છે અને તેથી તેઓને હંમેશાં જીવન ક્ષયનો એટલે આયુષ્યના નાશનો ભય રહેલા છે, તે છતાં દુઃખની વાત એ છે કે આ અણુસ્મના જીવા બાદ્ય સુખને માટે પાપ કર્મોને કરવામાં મશગુલ બને છે એટલે પાપનાં કાર્યો કરતાં પાછું વાળીને એતા નથી અને ધર્મની આરાધના કરતા નથી. જેઓનાં વજ જેવાં મજખૂત એટલે પ્રથમ વજ ઋષભ નારાચ સંઘયણવાળા શરીર હાય છે તેમના શરીરની પણ અનિત્યતા જણાય છે એટલે આવા મજખૂત શરીરા પણ નાશ પામી જાય છે તો પછી કેળના ગર્ભ જેવા અત્યંત કામળ જેમનાં શરીર હાય તેમાં વિશેષ અનિત્યતા એટલે જલદી નાશ પામવાપણું હાય તેમાં નવાઈ શી ? ૧૫૩–૧૫૪

આ શરીર કાેઈ રીતે સ્થિર રાખી શકાતું નથી તે જણાવે છે:---

ક્ષેત્રમાં રાખેલ ચંચાપુરૂષ થીર કરાય ના, તેમ કોઈ ઉપાયથી પણ દેહ થીર કરાય ના; જે વિનશ્વર તેહ વિણશે પ્રકૃતિ તેવી તેહની, સમજે ન ઈમ અજ્ઞાનથી ઉપયોગિતા તિણ જ્ઞાનની. ૧૫૫

રપષ્ટ — ખેતરમાં પક્ષીઓથી પાકેલા અનાજનું રક્ષણ કરવા માટે લોકો જેને 'ચાડીયા' તા નામે લ્લે છે—ને તેનો મનુષ્યના આકાર જેવા દેખાવ કરીને ખેતરની વચ્ચે મૂકે છે તે ચંચા પુર્વ જેમ સ્થિર રહેતા નથી તેવી રીતે ગમે તેટલા ઉપાય કરવાથી પણ આ શરીર સ્થિર અનાવી શકાતું નથી. કારણ કે જે પદાર્થ વિનશ્વર એટલે નાશવંત છે તેના નાશ થવાના જ છે. તેની પ્રકૃતિ એટલે સ્વભાવ નાશવંત છે તેથી તે અવશ્ય નાશ પામે છે. તે છતાં અજ્ઞાની જીવ અજ્ઞાનને લીધે આ હકીકત સમજ શકતો નથી. માટેજ માલમાર્ગની આરાધના વિગેરે કાર્યોમાં પણ સત્ય જ્ઞાનની જરૂરિયાત જણાવી છે. ૧૫૫

હવે કાેનું મરણ કયારે થશે તે છદ્મસ્થ જવાથી જાણી શકાતું નથી તે વાત જણાવે છે—

વાઘના મુખ રૂપ ગુફા સમ મરણ ત્યાં વસનારને, મંત્રાદિ પણ તેથી ખચાવી ના શકે આ વચનને; ચિત્તમાં અવધારજો કેઃનું મરણ ક્યારે કિહો, હેઃશે કયા કારણથકી જાણી શકેઃ ન તમે કહાં. ૧૫૬

સ્પષ્ટાર્થ:-- આ સંસારમાં રહેલા જીવનું મરણ અવશ્ય થાય છે. તે મરણ વાઘના મુખરૂપી ગુફાની જેવું છે. તેમજ આ મરણ આવે ત્યારે મંત્ર, દાકતર વગેરે કાઈ પણ ખચાવી શકતું નથી. માટે જ કહીએ છીએ કે તમા આ હિત શિક્ષાના વચનને તમારા દિલમાં અવશ્ય ધારી રાખજો. કાતું મરણ કયારે એટલે કયા ટાઇમે, કયાં એટલે કયા સ્થળે, અને કયા કારણથી થશે ? તે તમે અહીં જાણી શકતા નથી. માટે અમુક વખતે ધર્મ કરીશું એવા વિચાર કરીને ધર્મની આરાધના કરવામાં ઢીલ (વિલંખ) કરશા નહી. ૧૫૬

સંસારી જીવની પાછળ ત્રણ રાક્ષસા પડેલા છે તે એ શ્લોકામાં જણાવે છે:— સંસારીની પાછળ પડ્યા ત્રણ રાક્ષસા ભય તેહના,

તેને નિરંતર તાેય કરતા પાપને પામર જનાે;

પાપના સંસ્કાર લાગ્યા જ્વને **બહુ કાલ**થી,

તેથી કરેૃતે તેજ દુષ્કર જેહ અચલું પાપથી.

પષ્ટાર્થ:—આ સંસારી જવની પાછળ ત્રશુ રાક્ષસા પહેલા છે. તેથી જવને તે ત્રશુંના હંમેશના જય રહેલા છે. તે છતાં પશુ તે પામર મનુષ્યા પાપ કરે છે. કારશુ કે આ જવને સંસારમાં રખડપટ્ટી કરતાં ઘણા કાળ ચાલ્યા ગયા છે. તે રખડપટ્ટીમાં જવને જે પાપ કરવાના ખરાઅ સંસ્કારા પહેલા છે તેથી તે પાપ કાર્યો કરે છે. આવી પરિસ્થિતિમાં તે પાપના કામાથી અચવું એ માટું દુષ્કર કાર્ય છે. આવા પાપના કાર્યો કરતાં અટકવાનું કામ મુશ્કેલ છે. ૧૫૭

જન્મ તેમ જરા મરણ ત્રણ રાક્ષસો કેંદ્રે પડ્યા, સર્વ સંસારી જનોની ચેતનાર તરી ગયા; જાગવાના આ સમય ઉંઘતા જનાે ડૂબી ગયા, જિન વચનના આલંબને જન સાધ્યને સાધી ગયા. ૧૫૮

મા શ્લેકમાં જણાવ્યું તે ત્રણ રાક્ષસે આ પ્રમાણે જાણવા—૧ જન્મ (રાક્ષસ) જ્યાં સુધી આ જવના આયુષ્ય કર્મના નાશ થતા નથી ત્યાં સુધી દરેક જવને તે ભાગવવાને માટે નવા નવા જન્મ લેવા પડે છે. ર બીજો રાક્ષસ જરા એટલે ઘડપણ નામના જાણવા. કારણ કે દરેક જન્મેલા જીવાને ઘડપણના ભય પણ રહેલા છે. તથા ૩ ત્રીજો મરણ નામના રાક્ષસ જાણવા. દરેક જન્મેલા જીવને મરણ અવશ્ય આવવાનું છેજ, માટે આ મરણને ત્રીજો રાક્ષસ કહ્યો છે. જેઓ આ ત્રણ રાક્ષસોથી ચેતી ગયા તેઓ આ સંસારને તરી ગયા છે. હે ભવ્ય જીવા! તમે યાદ રાખજો કે આ સમય જાગવાના છે એટલે પાતે કાણ છે (હું કાણ છું) તે સમજીને ધર્મની સાધના કરનારા જીવા જાયેલા જાણવા. અને ઉધનારા જીવા ડૂબી ગયા છે એટલે જેઓ આળસુ થઈને ધર્મને કરતા નથી તેઓ સંસારમાં રખડે છે માટે તે ડૂબ્યા જાણવા. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે જે જીવા એ જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલાં વચનનું આલંબન લીધું છે તેઓ સાધ્ય એટલે માલને સાધી ગયા છે અથવા આ સંસાર સમુદ્રને તથાં છે. ૧૫૮

જन्मेला अवश्य भरे छे ते ज्ञावे छे-

વયમાં વધેલાને પ્રથમ ઘડપણ કનડગત અહુ કરે, તે પછી યમરાજ તેને કાજ ઉતાવળ કરે; ભાવાર્થ આના એજ જે જન્મ્યા જરૂર તેઓ મરે, દીર્ઘ જીવનવંત કેઇ વૃદ્ધ થઇને પણ મરે.

૧૫૯

સ્પષ્ટાર્થ :-- જે જીવા વય (ઉંમર)માં વધેલા છે એટલે જુવાની ભાગવી રહ્યા છે તેવા જીવાને ઘડપણ એટલે વૃદ્ધ અવસ્થા અનેક પ્રકારે સતાવે છે, એટલે તેના મરણ કાલ નજીક આવે છે. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે જેઓ જન્મેલા છે તેઓ જરૂર મરે છે. જો કે જેટલા જન્મે છે તે બધા લાંભું આયુષ્ય ભાેગવતા નથી, પરંતુ તેમાંના કેટલાક લાંભું આયુષ્ય ભાેગવીને પણ મરે છે. આ રીતે કહેવાના સાર એ છે કે જે જન્મ્યા છે તેઓ લાંભું અગર ટુંકું આયુષ્ય ભાેગવીને અવશ્ય મરણ પામે છે.૧૫૯.

હવે કયા જીવાે આયુષ્ય પૂર્વ ભાગવીને મરે ને કયા જીવા વહેલા મરે તે વાત જણાવે છે...

નિરૂપક્રમાયુ જેમનું તેએા જીવન પૂરૂં કરી, મરણ પામે શેષ જીવો છેજ એ ભેંદે કરી; કેઈ આયુ પૂર્ણ કરતા જેમને ઉપક્રમ નહી, કેઇ આયુ પૂર્ણ કરે ન ઉપક્રમ યાગથી જાણા સહી.

१६०

સ્પષ્ટાર્થ :- જે જીવાનું નિરૂપક્રમાયું હોય છે એટલે જેમને કાઇ પણ જાતના ઉપ-ક્રમા લાગતા નથી, અને તેથી જેમનું આયુષ્ય કાઈ પણ રીતે તૂટતું નથી, તેવા છવા તેમનું સંપૂર્ણ આયુષ્ય ભાગવીને મરણ પામે છે. આવા આયુષ્યવાળા જવા નિરૂપક્ર**મી** કહેવાય છે. બાકીના સાપક્રમ આયુષ્યવાળા **જવા સાપક્રમાયુષ્ક કહેવાય છે. એટલે આ** આયુષ્યવાળા જીવાને ઉપક્રમ લાગે તા તેઓનું આયુષ્ય ઘટે છે. તેથી આ સાપક્રમી આયુષ્યવાળા જીવાના બે ભેદ છે. જે સાપક્રમી આયુષ્યવાળા જીવાને ઉપક્રમ લાગતું નથી તેઓ આયુષ્ય પૂરેપુરૂં ભાગવીને મરે છે, એ પ્રથમ ભેઠ જાણવા. અને જે સાપક્રમી જીવા-ને ઉપક્રમ લાગે છે તે જીવા પાતાનું આયુષ્ય જલદી ભાગવી લેતા હાવાથી તેઓ આયુષ્ય પૂર્ણ કર્યા પહેલાં મરે છે. દરેક જીવા આયુષ્ય કર્મનાં દળીયાં તા સંપૂર્ણ ભાગવીને જ મરે છે. કેર એટલાે છે કે કેટલાક જીવાે તે આયુષ્યનાં દળીયાં ઉપક્રમ લાગવાથી જલદી ભાગવી લે છે માટે જલદી મરણ પામે છે અને જે જીવાને ઉપક્રમ લાગતું નથી તે જીવા તે આયુષ્ય કર્મનાં દલિયાં સ્વભાવિક રીતે ક્રમસર ભાગવે છે, તેથી તેઓ પાતાનું આયુષ્ય પુરેપુર લોગવે છે. જેમ એક દારડીને લાંબી રાખીને તેના એક છેડાથી સળગા-વીએ તો તે ધીમે ધીમે અળતી હોવાથી પૂરેપૂરી અળી રહેતાં વાર લાગે છે અને તેજ દાેરડીનું ગુંછળું વાળીને સળગાવીએ તાે થાડા વખતમાં અળી જાય છે. અંને પ્રકારે તે દાેરડી અળે છે, ક્ષ્ત્ર અળવાના ટાઈમમાં ફેર પડે છે. તે પ્રમાણે આયુષ્ય કર્મને ભાેગવવાની બાબતમાં પણ સમજવું. ૧૬૦.

નાશવંત શરીરાદિને માટે પાપ કરવું જોઇએ તે વાત એ શ્લોકોમાં જણાવે છે :— યમરાજને વશ દેહ આ છે જો ખરાખર જાણતા, ભાવે ન ખાવું લેશથી પણ તો રહસ્ય વિચારતા;

## જીવો લગારે પાપ ન કરે જરૂર મરણભયે કરી, માટેજ અહુ ફલ અભયદાને હોય જિનવાણી ખરી. ૧૬૧

રપષ્ટાથ :— આ શરીર યમરાજને વશ છે. એટલે આ શરીરના કયારે નાશ થશે તે આપણે જાણી શકતા નથી. આ વાતને જેઓ બરાબર સમજે છે તેઓને ખાલું પણ બરાબર ભાવતું નથી. અને જે જીવા આવા જિનવચનના રહસ્યના વિચાર કરે છે તેઓ જરા પણ પાપ કરતા નથી, કારણ કે તેઓને મરણના ભય રહેલા છે. આજ કારણથી અભયદાનનું એટલે જીવને મરણમાંથી અચાવવામાં માડું કલ રહેલું છે એવી જિનેશ્વરની વાણી સાચી જ છે. ૧૬૧.

પાપ કરતાં પૂર્વ કાલે જરૂર એમ વિચારએ, મરલું જરૂર તો પાપ કાને કાજ એ ના ભૂલએ; પાપ કરનારાજ ફલ તસ ભોગવે બીજા નહી, આત્મતનુ સંબંધના જ વિયાગ તેહ મરણ સહી. ૧૬૨

સ્પષ્ટાર્થ:—હે લબ્ય જવા! તમે પાપ કરતાં પહેલાં જરૂર આ બાબતના વિચાર કરતો કે હું કોના માટે પાપ કરૂં છું. જયારે મરવાનું નક્કી છે તો કોના માટે પાપ કરવું એ વાત બૂલશા નહિ. અથવા પાપ કરીને જે ધનાદિક લેગું કર્યું હશે તેના લાગવનારા બીજા થશે અને પાતે તા તેના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા જશે એ વાત બૂલવી નહિ. જેઓ પાપ કરનારા છે તેઓ તે પાપનું ફલ લાગવે છે. પરંતુ તે પાપના ફલને બીજા જવા લાગવતા નથી. આ વાતના દીધ દિષ્ટથી બહુજ વિચાર કરીને જવાએ પાપ કાર્ય કરતાં અવશ્ય વિચાર કરવા જેઈ એ. અહીં મરણની બાબતમાં સમજી લેવું કે—આત્મા અને શરીરના જે વિયાગ થાય તે મરણ કહેવાય છે. કારણ કે આત્મા દ્રવ્ય રૂપે નિત્ય હાવાથી તેના દ્રવ્યાર્થિક નયના વિચારે નાશ કદાપિ થતા નથી. અથવા આત્મા મરણ પામતા જ નથી. ૧૬૨.

હવે સર્વ સંસારી જીવાને કાળચક્રના લય એક સરખા રહેલા છે, વગેરે બીના બે શ્લાકામાં જણાવે છેઃ—

જેમ જલમાં હાદ્દહાં ઉપજે અને વિણ્કો અહીં, તેમ ભવિના દેહ ઉપજે ને જરૂર વિણ્કો સહી; નિર્ધન અને ધનિકાદિ ઉપરે દષ્ટિ સરખી જેહની, સર્વને સંહારતો તે કાળ વાણી જિનતણી.

१६३

əənən १६: - कोती मीते भागीभां भ्रह्महो छेटडी भुरेप्रोहा कुरुन्त थाय छे अने

સ્પષ્ટાર્થ: — જેવી રીતે પાણીમાં ખુદ્દખુદા એટલે પરપાટા ઉત્પન્ન થાય છે અને પાછા તે પાણીમાંજ નાશ પામે છે, તેવી રીતે આ સંસારમાં લવ્ય જીવાના શરીરા ઉપજે છે અને પાછા નાશ પામે છે. અથવા સંસારમાં જીવાના જન્મ મરણ પરપાટાની પેઠે થયા જ કરે છે. આ કાળ અથવા મરણની નિધન ઉપર એટલે ધન વિનાના જીવાની ઉપર તેમજ ધનિકાદિક એટલે ધનવાન વગેરેની ઉપર સરખી નજર હોય છે. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે મરણ નિર્ધનના અથવા ધનવાનના ભેદ કે શરમ રાખતું નથી. પરંતુ જ્યારે જેનું આયુષ્ય પૂરૂં થાય, ત્યારે તે જીવ તરતજ મરણ પામે છે. માટે જ જિને ધરે આ કાળને સર્વના નાશ કરનારા કહ્યો છે. તે વ્યાજબીજ છે. ૧૬૩.

દ્દાક્ષિણ્યતા ગુણુમાં ન તેને દેષ દેાષોમાં નહી, જેમ દાવાનળ તથા તે સર્વ સંહારે અહીં; મુજ દેહ નિરૂપદ્રવ થશે એવું કદી ના માનજો, નહિ સ્વભાવે તર્કનાે અવકાશ એહ વિચારજો. ૧૬૪

સ્પષ્ટાર્થ:—જેમ દાવાનળને ગુણવાન જીવાની ઉપર દાક્ષિણ્યતા નથી અથવા આ જવ ગુણવાળો છે એમ જાણીને તેને તે જતો કરતો નથી. એટલે ખાળેજ છે. તેમજ દોષવાળા જીવાની ઉપર દેષ નથી અથવા દોષવાળા જીવાને પણ તે ખાળ્યા વિના મૂકતો નથી. જેમ દાવાનલ ગુણવાળા જીવાના તેમજ દોષવાળા જીવાના એમ તમામ જીવાના નાશ કરે છે તેમ કામ પણ સર્વ જીવાના નાશ કરે છે. વળી હે લવ્ય જીવા! આ મારૂં શરીર ઉપદ્રવ વિનાનું થશે અથવા મારા શરીરને કાઈ જાતના ઉપદ્રવ થશે નહિ એનું તમે કહી પણ માનશા નહિ. કારણ કે જે ખીના સ્વાલાવિક ખને છે તેમાં તર્કને અવકાશ નથી એટલે ત્યાં કાઈ પણ જાતના તર્ક ચાલી શકતા નથી. અને તેમાં કાઈ પણ જાતની યુકિત પણ કામ લાગતી નથી. એમ અવશ્ય વિચાર કરે . ૧૬૪

હવે ઈન્દ્રાદિક સમર્થ પુરૂષા પણ કાળથી પાતાનું કે પરનું રક્ષણ કરી શકતા નથી તે વાત જણાવે છે:—

જેઓ સમર્થ બનાવવાને દંડ જેવો મેરૂને, છઃ જેવી મેદિની તેઓ ન નિજને અન્યને; મરણથી ન બચાવવાજ સમર્થ હોવે કીંટથી, હરિ સુધી યમરાજશાસન સમ પ્રવર્ત્તે નિયમથી. ૧૬૫

સ્પષ્ટાર્થ:--જે શ્રીતીર્થંકરાદિ મહાપુર્ધા મેરૂ પવર્તાને દંડ જેવા બનાવવાને સમર્થ હતા, તેમજ આ પૃથ્વીને છત્રના જેવી બનાવવાને સમર્થ હતા, તેઓ પણ મરણ આવે તે વખતે પાતાને તેમજ અન્યને એટલે બીજા જવાને પણ અચાવવાને કાઈ પણ રીતે સમર્થ થઈ શકતા નથી. અથવા ગમે તેવા બળવાન જવ હાય તો પણ મરણ આગળ તેનું કાંઈ પણ ચાલી શકતું નથી. તેથી તે પાતાને તથા પરને પણ કાંઈ રીતે અચાવી શકતાં નથી. તેથી જ પાતાને તથા પરને પણ કાંઈ રીતે અચાવી શકતાં નથી. તેથીજ યમરાજ (મરણ)નું શાસન (સામ્રાજ્ય) કીટ એટલે કીડાથી માંડીને હિર સુધી એટલે ઈન્દ્ર મહારાજ વગેરે જવા સુધીના તમામ સંસારી જવામાં સરખી રીતેજ નિશ્ચયે ચાલે છે તેમાં જરા પણ ફેરકાર નથી. ૧૬૫

ચીવનની અનિત્યતા બે ગાથામાં જણાવે છે:—

ડાહ્યો ન બોલે વાત કદિ પણ કાળને ઠગવાતણી, પૂર્વજો જીવતા જણાયે કાેઈ ના સમજે ગુણી; બલ રૂપને હરનાર છે યોવન નજરથી દેખીએ, ખાત્રી કરી લેજો સમજીજન ન પ્રમાણ વિમાસીએ; ૧૬૬

સ્પષ્ટાર્થ:—ડાહ્યો માલુસ કદાપિ પણ કાલને ઠગવાની વાત બાલતા નથી. કારલું કે તે જાલું છે કે કાલની આગળ કાઇનું કાંઈ પણ ચાલી શકતું નથી. જો કાળ આગળ કાઇનું ચાલતું હોત તા અત્યારે કાંઈ પણ મનુષ્યાદ જીવાના પૂર્વજો જીવતા જણાતા હાત, પરંતુ કાંઈના પણ પૂર્વજો જીવતા જણાતા નથી માટે સાળીત થાય છે કે—કાળ આગળ કાંઇનું લગાર પણ ચાલતું નથી. વળી ચીવન એટલે જીવાની અથવા યુવાવસ્થા બલને તથા રૂપને હરણ કરનાર (નાશ) છે એ તા નજરે દેખાય છે માટે સમજી માણસને આ બાબતમાં પ્રમાણ આપીને ખાત્રી કરાવવાની જરૂર જ રહેતી નથી, કારણ કે સમજી માણસ આ વાતને તા તરત સમજી લે છે. માટે તેને પ્રમાણ દઇને સચાટ સમજાવવાની જરૂરિયાત હાય જ નહી. ૧૬૬

યૌવને સ્ત્રી જેહની ઇચ્છા કરે તસ ઘડપણે, જોઇને બહુવાર થુંકતી બહુ વિચાર કરા મને; બહુ કલેશથી જે મેળવ્યું ધન તે કદી ના વાવર્યુ, સાચવી રાખ્યું છતાં ક્ષણમાં વિનાશ લહી ગયું. ૧૬૭

રપષ્ટાર્થ:-- જ્યારે પુરૂષ ખીલતી જુવાનીમાં હોય છે ત્યારે તેને જોઇને સ્ત્રી તેની સાથે વિષય સુખ ભાગવવાની ઈચ્છા રાખે છે. તેજ પુરૂષ જ્યારે ઘડપણને પામે છે ત્યારે તેનું રૂપ વગેરે અદલાઈ જવાથી સ્ત્રી તેના તરફ નજર કરવાને અદલે તેને જોઇને ઘણી-વાર શૂંકે છે અથવા તેના તિરસ્કાર કરે છે. કારણ કે પુરૂષની સુવાની ચાલી જાય છે ત્યારે તેનું રૂપ અલ વગેરે પણ ચાલ્યા જાય છે. માટે આ આઅતના હે સમજી ભવ્ય-

છવા ! તમે ખૂબ વિચાર કરતો. વળી ધનના મદ કરનારા યુવાનાને ઉદ્દેશીને કરી પણ કહે છે કે ઘણા પ્રકારનાં કલેશથી એટલે કષ્ટોને સહન કરીને જે ધન એકઠું કર્યું તેને કદાપિ વાપર્યું નહિ એટલે તેના ધર્મ કાર્યાદિમાં ઉપયાગ કર્યા નહિ અને ઘણી કાળજી રાખીને તેને સાચવી રાખવામાં આવ્યું. તે ધન પણ પુષ્યોદય નાશ પામે ત્યારે ક્ષણ વારમાં નાશ પામી જાય છે. આ વાત તા આપણે હાલમાં પ્રત્યક્ષ નજરે તેઇએ છીએ. કારણ કે જીવ ખચાવવાને પાતાનું ઘરખાર, માલ મિલકત તમામ છાંડીને જેઓ પહેરે લગડે નાશી છૂટયા છે એવા હજારા નિરાધાર ખનેલા જવાને આપણે નજરે તેઇએ છીએ. જેઓ હાલ લક્ષાધિપતિ મટીને તદ્દન લીખારી જેવા દેખાય છે અને પાતાની આજવિકા પણ મહા મુશ્રીખતે ચલાવે છે. આવી દશા થવામાં મુખ્ય કારણ પુષ્યાદયના નાશ જાણવા. માટે જુવાનીયાને મદાન્મત્ત ખનાવનારી લક્ષ્મી પણ ક્ષણ વારમાં નાશ પામી જાય છે એમ કહેવામાં જરા પણ ખાટું નથી. ૧૬૭

ધન તથા સ્વજનાદિના સંયાગ પણ નાશવંત છે તે જણાવે છે:-

ધનવાનનું ધન નાશ પામે એમ નજરે જોઇએ, માટેજ તે ધન ફીણ પરપોટા વિજળી સમ માનીએ; મેળાપ સંખંધિ જનાેના ક્ષણુિક મિત્રાદિક તણેા, જરૂર હોય વિયોગ નાશાદિક થતાં એકાદિના. ૧૬૮

રમષ્ટાર્થ:—ઉપર કહ્યા પ્રમાણે જેઓ ધનવાળા છે તેઓનું ધન પણ પુષ્યોદય ખંધ પહે ત્યારે ક્ષણ વારમાં નાશ પામે છે એ નજરે પ્રત્યક્ષ જણાતું હોવાથી સમજા પુરૂષો તે ધનને ફીણના જેવું અથવા પાણીના પરપાટા જેવું કે વિજળી જેવું (ક્ષણમાં નાશ પામનારૂં) માને છે. વળી સગાં સંબંધીઓના તેમજ મિત્ર વગેરેના જે સંબંધ (મેળો) છે તે પણ ક્ષણિક એટલે ક્ષણવારમાં નાશ પામે તેવા છે. કારણ કે તે સગાં સંબંધિઓમાંથી અથવા મિત્રાદિકમાંથી જ્યારે એક બે વગેરે જીવાના મરણાદિ કારણથી નાશ થાય છે ત્યારે તેમના જરૂર વિયાગ થાય છે. આ વાત પણ પ્રત્યક્ષ જણાય છે. માટે બધા પર પદાર્થીના સંબંધા પણ નાશવંત જાણવા. ૧૬૮

ઈષ્ટ પદાર્થોના સંયોગમાં પુષ્યાઈ કારણ છે તે જણાવે છે:—

ઇપ્ટના સંધાગમાં પુષ્યાઈ તાસ વિયાગમાં, પાપ કારણ માનીએ ઇમ ખૂબ વિચારા ચિત્તમાં; આ ભાવનાના યાગથી સમજી જેના પુત્રાદિના, વિરહમાં પણ શાેક ન કરે બાેધથી જિન વચનના. ૧૬૬ સ્પષ્ટાર્થ:—તથા હે લબ્ય જીવા! પોતાને મનપસંદ જે જે વસ્તુઓ હાય તેના સંયાગ થવામાં અથવા તે તે ઇષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થવામાં તે જીવને પૂર્વ લવની પુષ્યાઈ અથવા પૂર્વ બાંધેલા પુષ્ય કર્મના ઉદય કારણ રૂપ જાણવા. તેમજ મળેલી ઇષ્ટ વસ્તુના વિયાગ થવામાં અથવા તે વસ્તુઓ નહિ પ્રાપ્ત થવામાં પાપના ઉદય કારણ રૂપ છે એમ સમજ જો. આ વાતના તમારા મનમાં ખૂબ વિચાર કરજો. આવા પ્રકારની લાવનાના યાગથી એટલે આ અનિત્ય લાવનાને ખરાખર સમજનાર સમજી માણસા પુત્રાદિકના એટલે પાતાના પ્રિય દીકરા સગાં વહાલાં વગેરેના વિરહ પ્રાપ્ત થાય તા પણ શાક કરતા નથી. કારણ કે તેઓ જિને ધરના વચનને ખરાખર સમજતા હાય છે. બ્યાજ ખીજ છે કે પુત્રાદિકના સંયાગ કે વિયાગ કમીધીન છે માટે તેમાં હવે કે શાક કરવા નકામાં છે. ૧૬૯

અનિત્ય પદાર્થીમાં નિત્યતાના માહ રાખનાર જીવાને અંતે શાક થાય છે:-

અજ્ઞાનથી જે સર્વ માને નિત્ય તે માહીજના, જર્ણ ભાંત પડી જતાં પણ ખેદ મન ધારી ઘણા; રૂદન કરતાં જિનવચનથી તે જના પણ સમજતા, દેહાદિની જેવા પદાર્થા સર્વ જગમાં દીસતા. ૧૭૦

રપષ્ટાર્થ:—અજ્ઞાનને લીધે જે માહીજના ચોટલે સંસારના નાશવંત પદાર્થો ઉપર પણ મમત્વ રાખનારા છવા સર્વ પદાર્થીને નિત્ય માને છે એટલે સદાકાળ રહેનારા અથવા નાશ ન પામનાર માને છે તેઓ એક જીલું લીંત એટલે જુની પડું પડું થઇ રહેલી લીંતને પડી ગએલી જોઇને પણ મનમાં ઘણા ખેદ પામે છે. અને તેની પાછળ રદન કરે છે એટલે રડવા માંડે છે. આવા મનુષ્યા પણ જ્યારે જિનેશ્વર લગવંતની હિતશિક્ષાનું રહસ્ય સમજે છે ત્યારે તેઓને પણ આ જગતના તમામ પદાર્થી દેહાદિની જેવા જ જણાય છે એટલે શરીર વગેરે જેમ નાશ પામે છે તેમ આ લીંત વગેરે પદાર્થી પણ નાશ પામવાના સ્વભાવવાળા છે એમ સમજે છે અને તે પ્રમાણે માને છે. આ રીતે આ જગતના પદાર્થી નાશ પામનારા છે એમ તેઓને ખાત્રી થાય છે. ૧૭૦

નિત્ય સુખ કયાં છે ? અને તે કેવું છે ? તે જણાવે છે:—

એહ તત્ત્વ અનિત્યતાનું ટૂંકમાં અવધારજો, પરિશ્રહાદિકને તજી નિર્વાણ પદને ચાહજો;

નિત્યસુખથી તે ભરેલું માેક્ષમાર્ગે તે મળે, જ્ઞાન દર્શન ચરણ સાધા ભવભ્રમણ જેથી ૮ળે. ૧૭૧

સ્પષ્ટાથ<sup>લ</sup>:—હે ભવ્ય છવા ! તમે દંકામાં આ પ્રમાણે ક્ષણવાર જણાય અને ક્ષણ-

વારમાં ન જણાય એવા સ્વભાવવાળા જે પદાર્થો હોય તે અનિત્ય કહેવાય, આવું અનિત્યતાનું રહસ્ય જાણું એને પરિગ્રહાદિક એટલે દ્રવ્યાદિકની ઉપરના મૂછાં ભાવને તજને નિવાં પદની એટલે માલ પદને મેળવવાની ચાહના રાખજો. આ માલપદ એવું છે કે જે નિત્ય સુખર્થી ભરેલું છે. અહીં સમજવાનું એ કે જે સુખ કાયમ રહેનારૂં હોય તે નિત્ય સુખ્ય કહેવાય. સંસારી જીવાએ માનેલાં સુખ સદા કાયમ રહેતા નથી માટે તે અનિત્ય જાણવાં. કુદ્રત આ માલનું સુખ જ એવું છે કે જે હંમેશાં કાયમ રહે છે. આ માલ સુખ માલના માર્ગે જનારા જીવાને મળે છે. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે માલ સુખ મેળવવાની ઇચ્છા રાખનારા ભવ્ય જીવાએ માલના માર્ગની આરાધના જરૂર કરવી જોઈએ. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની જે સમુદિત (એક્ઠી) આરાધના કરવી તે માલ માર્ગ કહેવાય છે. કારણ કે આ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની આરાધના કરવાથી માલના નિત્ય સુખોને પામી શકાય છે. આ રીતે માલને પામેલા ભવ્ય જીવાનું ભવ બ્રમણ ટળી જાય છે એટલે તેમને આ સંસારમાં રખડપટી કરવી પહેતી નથી. આ પ્રભુદેવના વચનાનું રહસ્ય એ છે કે—આ માલ સ્થાન મેળવનાર જીવને કરીને સંસારમાં આવવું પડતું નથી. કારણ કે તે જીવે સંસારમાં લાવનાર રાગ હેવાદિકના જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રની આરાધના કરીને નાશ કરેલા છે. ૧૭૧.

અનિત્ય પદાર્થીના માહ તજને તમારૂં શું છે ? તેના વિચાર કરવાને હિત શિક્ષા આપે છે:—

અનિત્ય ભાવોમાં મુંઝાઈ છે ગુમાયું અહુ તમે, આત્મતત્ત્વ વિવેકને લ્લી ગયા છેા પણ તમે; જે તમારૂં તે તમારી પાસ ના બીજા કને, મગ્ન રહેજો નિજ સ્વભાવે છંડજોજ વિભાવને. ૧૭૨

સ્પષ્ટાર્થ :— વળી હે લગ્ય છવા ! તમે અનિત્ય લાવોમાં એટલે નાશવંત પદાર્થામાં મુંઝાઈને ઘણું ગુમાગ્યું છે. કારણ કે તે નાશવંત પદાર્થોને મેળવીને તેમાં રાગ કરવાથી તમે ઘણાં ચીકણાં કર્મા બાંધ્યા છે. અને તે અનિત્ય પદાર્થો નાશ પામવાના સ્વલાવવાળા હેલાથી જયારે નાશ પામે છે, ત્યારે તેની પાછળ શાક, રૃદન વગેરે કરીને પણ તમે કર્મ બંધા કર્યા છે. એમ તે પદાર્થો મેળવીને તેમજ ગુમાવીને બંને રીતે તમે અશુલ કર્મોને બાંધ્યા છે. અને તેથી કરીને આત્મ તત્ત્વ વિવેક એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિ શુદ્ધ સ્વરૂપના વિચાર તમે ભૂલી ગયા છા. હું કાણ છું ? કયાંથી આવ્યો છું ? કયાં જવાના છું ? મારામાં કયા ગુણા રહેલા છે ? આ બાહ્ય પદાર્થો મારાથી જીદા છે, તે મારા નથી. આ બાબતના તમે જરા પણ વિચાર કર્યા નથી. ચાદ રાખને કે—જે તમાર્ગ છે તે તમારી પાસે જ છે, કારણ કે આ આત્માના (પાતાના, તમારા) જ્ઞાન દર્શનાદિ ગુણા બીજા કાઇ

જીવમાં જતા નથી અથવા ખીજા કાેઇનાથી લઇ શકાતા નથી. માટે જે તમારા ગુણા છે તે કદાપિ પણ બીજાના થતા નથી એવું જાણીને વિભાવ દશા એટલે પુદ્દગલ રમણતાના ત્યાગ કરીને નિજ સ્વભાવમાં મગ્ન રહેજો એટલે પાતાના જ્ઞાનાદિ ગુણાની વિચારણા કરવામાં લીન અનજો, ૧૭૨.

દુઃખા આપનાર રાગ ક્રેષ છે તે જેણાવે છે--

અંતરાત્મ દશા લહી પરમાત્મ ભાવે થીર થજે, કર્મને આધીન સર્વ ત્યાં ન અચરિજ માનજે; *દુ:ખને દેનાર રાગ દ્વેષ એ ના ભૂલજે,* ભાવ બધન એહ છંડી શાંતિ સુખ્**માં મ્હાલ**જે. ૧૭૭

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે ભવ્ય છવા ! તમે અંતરાત્મ દશા પામીને છેવટે પરમાત્મ ભાવમાં સ્થિરતા કરજો. આત્માની ત્રણ પ્રકારની દશા કહેલી છે—૧ પહેલી બહિરાત્મ દશા એટલે આત્માથી જુદા જે ધન, શરીર વગેરે પદાર્થોને (તે પદાર્થોની ઉપરમા) માહ ભાવને લીધે પાતાના માની તેમાં આસર્જિત રાખવી તે બહિરાત્મદશા કહેવાય. ૨ બીજી અંતરાત્મ દશા એટલે બાહ્ય ભાવોના ત્યાગ કરીને આત્માના સ્વરૂપની વિચારણા કરવી તે આંતરાત્મદશા કહેવાય. ૩ ત્રીજી પરમાત્મ દશા એટલે આ મારા નિર્મલ આત્મા પાતેજ પરમાત્મા છે, હાલ આ જણાતું સ્વરૂપ તો કર્મની ઉપાધિથી થએલું છે એમ નિશ્ચય પૂર્વક આત્માને ઓળખીને કેવલગ્રાની થઇ સ્વપરતારક બનવું તે પરમાત્મદશા કહેવાય. આ ત્રીજી દશાને પામનારા કેવલી ભગવંતા માક્ષના શાધ્વતા સુખાને જરૂર મેળવે છે. વળી તમે જરૂર વિચાર કરજો કે આ સંસારના સર્વે જવો કર્મોને આધીન છે માટે તેમના દેખાતા વિચિત્ર સ્વભાવાદિમાં કાંઈ આશ્ચર્ય પામવા જેવું નથી. જવોને ભયંકર દુઃખ આપનાર રાગ અને હેય છે. કારણ કે રાગફે પને લીધે જવા નિરંતર ઘણાં નવાં નવાં ચીકણાં કર્મો બાંધે છે. અને બાંધેલા કર્મોના ઉદયને અનુસારે સુખ દુઃખ પામે છે. તેથી જ રાગ દેષને ભાવ ખંધન કહેવામાં આવે છે. આ રીતે જવના ખરા શત્ર રૂપ રાગ દેષનો ત્યાગ કરીને શાંતિ સુખમાં મહાલજો એટલે ખરા શાંતિના સુખને મેળવજો ૧૭૩.

શરીરનાે માહ તજી અનિત્ય ભાવના ભાવવાનું જણાવે છે:-

તન વિનશ્વર છે તમારૂં તેહથી વિપરીત તમે, તે છતાં તનનાજ માહે અહુ અગાડે! છેા તમે; આસક્તિ તનની દૂર થતાં સિહસ્વરૂપ થશાે તમે, આ પ્રસંગે ભરત કેરી ભાવના ભાવો તમે.

૧૭૪

રમ્પ્ટાર્થ:--તમારૂં શરીર વિનશ્વર એટલે નાશવંત અથવા નાશ પામનારૂં છે. તમે તો તેનાથી વિપરીત છે એટલે નાશ નહિ પામવાના સ્વભાવવાળા છેા. કારણ કે સંસારી જીવા અનેક પ્રકારની ગતિમાં કર્મોના ઉદયને અનુસારે ભમે છે ખરા, પરંતુ તેમના આત્મત્વના (આત્મપણાના) નાશ કદાપિ થતા નથી. સત્ય પરિસ્થતિ આવી જ છે, છતાં પણ તમે શરીરના માહને લીધે ઘણું (આત્મહિત) અગાડા છા એટલે પાતાના આત્મ સ્વરૂપને બૂલીને અનેક પ્રકારની ઉપાધિમાં પડા છા, માટે આ શરીર ઉપરની આસિક્ત એટલે આ શરીર મારૂં છે અથવા હું જ આ શરીર રૂપ છું એવી ભાવના જ્યારે દ્ર થશે ત્યારે તમે માલમાર્ગને આસિક્ત અરૂર સિદ્ધ સ્વરૂપ થશા એટલે કર્મ રહિત બનીને સિદ્ધપણાને પામરાા. આવી સિદ્ધ દશાને પામવાને માટે તમે પ્રથમ તીર્થંકર શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર શ્રીભરત ચક્કવર્તીના જેવી અનિત્ય ભાવના ભાવજો. ૧૭૪

ભરત ચક્રવતી એ ભાવેલી અનિત્ય ભાવવાની બીના է શ્લાકમાં જણાવે છે:—

ધન્ય એ શ્રીભરત ચક્રી પુત્ર આદિ જિનેશના, આરિસા ભુવને નિરખતાં રૂપને પાતા તણાં; વાંટી વગરની આંગળી નિસ્તેજ દેખી ભાવના, આજ પેઢેલી ભાવતા હે જવ! રાગી દેહના.

૧૭૫

જેમ વિરહે વીંટીના નિસ્તેજ લાગે આંગળી, શેષ અંગાપાંગ વિરહે ભૃષણોના તિમ વળી; પરથી જ શાભા દેહની નૈસર્ગિકી શાભા નહી, કાઢ્યા નકામા પૂર્વ ત્યારી લાખ મેં માહે સહી. ૧૭૬

સ્પણર્થ:—આદિ જિનેશ્વર એટલે આ વર્તમાન ચાવીસીના પહેલા તીર્થંકર શ્રી સપલદેવ સ્વામીના પુત્ર શ્રીબરત ચક્રવર્તીને ધન્ય છે. કારણ કે તેમણે પાતાના અારીસા લુવનમાં પાતાનું રૂપ જેતાં (પાતાના) શરીરના બધા અવયવા આભૂષણાથી શણુગારેલા હાવાથી સારાં લાગતાં હતાં. આ અવસરે એક આંગળી જે વીંટી નીચે પડી જવાથી વીંટી વગરની હતી તે નિસ્તેજ એટલે તેજ વિનાની જોઈને તેમણે આ પહેલી અનિત્ય ભાવના ભાવવા માંડી. તે આ પ્રમાણે:—હે શરીર વગેરેની ઉપર તીવરાગી અનેલા છવ! જેમ આ આંગળી વીંટીના વિરહે એટલે વીંટી નીકળી જવાથી તેજ વિનાની શોલા રહિત લાગે છે તેવીજ રીતે બાકીના અંગાપાંગ એટલે કાંડુ, લુજા, મસ્તક, કાન વિગેરે પણ આભૂષણ વિનાના હાય ત્યારે શોલા વિનાના લાગે છે. માટે આ શરીરની શોલા પર પદાર્થો એટલે આબૂષણ વગેરેને લઈને જ છે, પરંતુ તે બધા પદાર્થોમાં નૈસર્ગિંકી એટલે સ્વાભાવિક શાલા તો દેખાતી જ નથી. માટે આવી કૃત્રિમ શોલા આત્મકલ્યાણના માર્ગમાં

કાંઈ કામની નથી. હવે મને ખાત્રી થઈ કે મેં આવા શાભા રહિત શરીર (વગેરે પદાર્થોની) ઉપરના માહેને લીધે ત્રાસી લાખ પૂર્વ જેટલાે દીર્ઘકાલ નકામાં ગુમાવ્યાે એ ઘણા ખેદની વાત છે. ૧૭૫–૧૭૬

પર ઉપાધિ પૂર્ણતા એ પૂર્ણતા શા કામની ?, યાચેલ ભૂષણ જેહવી તે માહરે શા કામની ?; સ્વાભાવિક્રી નિજ ગુણ ગણાની પૂર્ણતા એ પૂર્ણતા, જાત્ય રતન પ્રભા સમી હિતકારિણી એ પૂર્ણતા. ૧૭૭

રખ્યાર્થ:—જે શરીર વગેરે પદાર્થોની પૂર્ણતા પરની એટલે બીજા પદાર્થોની ઉપાધિયી એટલે ઘરેલાં વગેરે પદાર્થોના સંચાગાદિયો અનેલી છે તે પૂર્ણતા શા કામની ? એટલે તે પૂર્ણતા આત્માર્થી જીવાને કાંઈ કામની નથી. કારલ કે આ પૂર્ણતા ઓળખીતા વગેરે બીજા માલ્યુસની પાસેથી માગી લાવેલા ભૂષણુ સરખી હાવાથી મારા જેવા આત્મહિતેચ્છુ જીવાને કાંઈ કામની નથી. પરંતુ જે (ઉત્તમ જ્ઞાનાદિ ગુણાની) પૂર્ણતા સ્વાભાવિકી હાય એટલે સ્વભાવથી પાતામાં જ રહેલી હાય તે પૂર્ણતા જ સાચી પૂર્ણતા કહેવાય. અને એવી પૂર્ણતા આત્માને વિષે પાતાના જ્ઞાનાદિક ગુણાના સમૂહ એટલે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વગેરે ગુણાની સંપૂર્ણતા પ્રગટ થાય તેજ સમજવી. કારલ કે આજ પૂર્ણતા આત્માને હિતકારી એટલે માક્ષને દેનારી છે. માટે જ તે સ્વાભાવિકી પૂર્ણતાને જાતિવંત રત્નની પ્રભાની ઉપમા આપવામાં આવેલી છે. જેમ જાતિવંત રત્ન સ્વયં પ્રકાશ કરે છે તેને પ્રકાશિત કરવાને બીજા કાઈ પદાર્થના પ્રકાશની જરૂર પડતી નથી તેમ જ્યારે આત્મા પાતાના અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણા વડે સંપૂર્ણતાને પામે છે ત્યારે તેની સાચી પૂર્ણતા ચળકી રહે છે. માટે તેજ સાચી પૂર્ણતા કહેવાય એમ કહેવામાં તલભાર પણ અતિશ્વોદિત છે જ નહી. આ પૂર્ણતા ગુલના સંક્ષિપ્ત વર્ણનના પ્રસંગે તે બીના વિસ્તારથી સમજાવવાની અહુજ આવશ્યકતા છે. આ મુદ્દાથી દેશાન્ત સાથે તે આ પ્રમાણે જાલુવી—

પૂર્ણ તાગુણસં પૃક્તં, વાચંયમમહામુનિમ્ । જયધાષા દિજઃ પ્રેક્ષ્ય, પૂર્ણાનન્દમયોડભવત્ ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાથ<sup>ર</sup>:—" વાણીને નિયમમાં રાખનાર એવા મહામુનિને પૂર્ણતા ગુણથી યુક્ત બોર્ઇ ને જયદ્રાય નામના બ્રાહ્મણ પૂર્ણ આનંદમય થયા હતા."

પૂર્ણુંતા ગુણુનું વર્ણુંન આ પ્રમાણે જાણુવું—

રપષ્ડાથ°ઃ—" જે પરઉપાધિથી પૂર્ણુતા થયેલી છે તે લગ્નાદિ પ્રસંગે ખીજાની

પાસેથી માગેલા અલંકાર જેવી છે, અને જે સ્વાભાવિક પૂર્ણતા છે તે જાતિવાંત રતનની પ્રભા જેવી છે. "

આ શ્લોકનું તાત્પર્ય એ છે કે ઇદ્રો અને ચક્રવર્ત્તા વગેરે—" પરઉપાધિ એટલે પુદ્દગલના સંબંધથી ઉત્પન્ન થયેલ શરીર, ધન, આ, કીર્તિ વિગેરે ઉપાધિથી જે પૂર્ણતા માને છે તે માગીને પંહેરેલા અંલકારાદિક જેમ થાડા વખત શાભા આપે છે તેમ થાડા વખતની શાભા છે, અનંતકાળ પર્યંત તે શાભા રહેતી નથી; કેમકે તેવા અલંકારાદિકથી જે ઐશ્વર્ય પ્રાપ્ત થાય છે તે ઐશ્વર્ય તે આ વિશ્વાસી ઘણા જવાએ અનન્તવાર ભાગવીને એઠું કરેલું છે, તેથી તે સંસારી જવાને અશુદ્ધતાના કારણભૂત છે. આવી રીતે સમજને જે આત્મસ્વરુપના અનુભવની શાભા ધારણ કરે તે શાભા જ નિર્મલ રત્નની કાન્તિ જેવી શુદ્ધ છે એમ જાણવું."

આ પૂર્ણતા જેને સમ્યક્ત્વાદિ પ્રાપ્ત થયું હોય તેને જ હોય છે. તે વિષે કહ્યું છે કે-

કૃષ્ણપક્ષે પરિક્ષણે, શુકલે ચ સમુદ્દગ્ન્યતિ । ઘોતતે સકલાધ્યક્ષા, પૂર્ણાનન્દવિધાઃ કલા ॥ ર ॥

શામદાથ — " કૃષ્ણુપક્ષ ક્ષીણ થાય અને શુકલપક્ષના ઉદય થાય, ત્યારે જ પૂર્ણું-નન્દ રુપી ચન્દ્રની કળા સમગ લાેકની સમક્ષ પ્રકાશમાન થાય છે."

રપષ્ટાર્થ:—" કૃષ્ણુપક્ષ ક્ષય પામે અને શુકલપક્ષ ઉદય પામે, ત્યારે સમસ્ત લોકને પ્રત્યક્ષ એવી ચન્દ્રની કળા પ્રકાશે છે એ લોકસિન્દ રીતિ છે; તેવી જ રીતે કૃષ્ણુપક્ષ ફપી અર્ધ પુદ્દગળ પરાવર્ત ઉપરાંત તમામ સંસાર ક્ષય પામે, અને શુકલપક્ષ રૂપી અર્ધ પુદ્દગળ પરાવર્તની અંદર રહેલા સંસાર પ્રવર્તમાન થાય ત્યારે પૂર્ણાનંદ (આત્મા) રૂપી ચંદ્રની સ્વરૂપાનુયાથી ચૈતન્ય પર્યાય પ્રગટ થવા રુપ કળા પ્રત્યક્ષ થાય છે (શાલે છે). કૃષ્ણુપક્ષમાં તા અનાદિ ક્ષયાપશ્યીભૂત ચેતના વીર્યાદિ પરિષ્ણુમ મિશ્યાત્વ અવિરતિમય હોવાથી સંસારના હેતુભૂત હોય છે તેથી તે શાલતા નથી.

આ પૂર્ણુંતાને સ્વમતિ કલ્પનાથી અનેક પ્રકારે કહેલી છે, પરંતુ સ્યાકાદ રીતે તો જે આત્મસ્વરૂપની સાધના કરવાની અવસ્થા તેજ પૂર્ણુંતા પ્રશસ્ત છે.

પૂર્ણુંતાના ચાર પ્રકાર છે-નામ પૂર્ણુંતા, સ્થાપના પૂર્ણુંતા, દ્રવ્ય પૂર્ણુંતા અને ભાવ પૂર્ણુંતા. તેમાં નામ પૂર્ણું એટલે કેન્ઇ પદાર્થનું નામ પૂર્ણું એવું પાડયું હોય તે, જેમકે પૂર્ણું પોળી. કાષ્ટ અથવા પાષાશ્રાદિકમાં જે પૂર્ણુંની આકૃતિ કરીએ તે સ્થાપના પૂર્ણું. દ્રવ્ય પૂર્ણુંના ઘણા અર્થા થાય છે, તેમાં દ્રવ્યમાં પૂર્ણું-ધનાઢય માણસ; દ્રવ્યે કરીને પૂર્ણું-જળ વિગેર, દ્રવ્યે કરીને પૂર્ણું ઘડા વિગેર, દ્રવ્યથી પૂર્ણું-પાતાના કાર્યથી પૂર્ણુ થયેલા. (અદ્ધી દ્રવ્ય એટલે "અર્થ કિયા કરનારું" એલું દ્રવ્યનું લક્ષણ સમજવું). દ્રવ્યાને વિષે પૂર્ણ – ધર્માસ્તિકાય સ્કન્ધ વિગેરે (અહીં અહુવઓગો દવ્વં' 'જેનામાં ઉપયોગશૂન્યતા હોય તે દ્રવ્ય' એલું વચન કહેલું છે.) જે પૂર્ણ પદના અર્થને જાણનાર છતાં ઉપયોગ રહિત હોય તે આગમથી દ્રવ્ય કહેવાય છે, અને સશરીર, ભવ્ય શરીર તથા તેથી વ્યતિરિક્ત એ ત્રણે પ્રકારે કરીને ના આગમથી દ્રવ્ય કહેવાય છે. તેમાં પૂર્ણ પદના અર્થને જાણુનાર જવનું જે શરીર છે તે સશરીર કહેવાય છે, અને પૂર્ણાનંદના અર્થને જાણુકાર થવાના હાય એવા જે લઘુ શિષ્યાદિક તે ભવ્ય શરીર કહેવાય છે, તે અન્નેથો વ્યતિરિક્ત એટલે ગુણાદિકની સત્તા વડે પૂર્ણ હાય, તેા પણ તેની પ્રવૃત્તિથી રહિત અને કર્મથી આવરણ પામેલા એવા આતમારૂપી દ્રવ્ય તે તદ્રવ્યતિરિક્ત કહેવાય છે. અહીં તેના ભાવ સ્વભાવની વિવક્ષા કરી નથી; કેમકે દ્રવ્ય કાઈ પણ વખતે પર્યાય વિનાનું હોતું જ નથી. પરંતુ અહીં તેા દ્રવ્ય નિક્ષેપાના પ્રતિપાદનને માટે પર્યાય રહિત માત્ર દ્રવ્યનીજ વિવક્ષા કરેલી છે. પૂર્ણતા તો જીવના ગુણુરુપ છે. તે ગુણ ગુણી વિના રહી શકે નહી. તેથી તેમાં દ્રવ્યનું પ્રાધાન્ય રાખવાથી દ્રવ્યજ્ય કહેવાય છે. ભાવપૂર્ણ એટલે આગમથી પૂર્ણ –પદાર્થના સમગ્ર ઉપયોગવાળા અને નાઓગમથી જ્ઞાનાદિ ગુણા વડે સંપૂર્ણ.

સંગ્રહ નચને આધારે સર્વે છવા પૂર્ણતા ગુણે કરીને યુક્ત છે. નૈગમનચને આધારે આસન્નસિહિવાળા લબ્ય છવા જેઓ પૂર્ણતા ગુણના અિલાલી હોય તે પૂર્ણતા ગુણથી યુક્ત કહેવાય છે. બ્યવહાર નચને આધારે પૂર્ણતા ગુણ પ્રાપ્ત કરવા માટે તેના અભ્યાસ કરનારા છવા પૂર્ણ છે. ઋજુસ્ત્રના મતમાં પૂર્ણતા ગુણના વર્તમાન સમયમાં વિચાર કરનારા છવા પૂર્ણ છે. શબ્દનચના મતમાં સમ્યક્ દર્શનાદિ સાધક ગુણાના આનંદથી પૂર્ણ થયેલા છવા પૂર્ણ છે. સમિલિરુઢ નચના આશ્રય કરીએ તો અરિહન્ત, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને મુનિઓ આત્મસ્વભાવના સુખના આસ્વાદ કરીને સંસારમાં ઉદ્દેગ પામેલા હોવાથી પૂર્ણતા ગુણથી યુક્ત છે; અને એવંભૂત નચને આધારે સિહના છવા અનન્ત ગુણવાળા અબ્યાબાધ આનંદથી પૂર્ણ થયેલા હોવાથી પૂર્ણતા ગુણે યુક્ત છે. અહીં ભાવપૂર્ણતા એટલે ત્રણે કાળમાં જે પરપુદ્દગળના સંયોગથી ઉત્પન્ન થતા સુખની વાંછાથી રહિત થવું તે. તેવા પૂર્ણતા ગુણે કરીને યુક્ત એવા સાધુને જોઇને જયદાલ નામના પ્રાદ્મણ પૂર્ણ આનંદમય થયા હતા. તેની કથા આ પ્રમાણે—

### જયધાષ હિજની કથા.

વાણારસી નગરીમાં સાથે જન્મેલા જયઘોષ અને વિજયઘોષ નામના બે ભાઇએો કાશ્યપ ગાત્રી હતા. એકદા જયઘોષ સ્નાન કરવા ગંગાને કિનારે ગયા. ત્યાં મુખમાં શબ્દ કરતા દેડકાને લઇને ખાતા એક સર્પ તેણે જોયા. તે સર્પને પણ એક કુરર પક્ષીએ ઉપાર્ડીને ઉંચા ઉડાડી પૃથ્વીપર નાંખી ખાવા માંડયા. તે પક્ષીથી ભક્ષણ કરાતાં છતાં પણ તે સર્પ પેલા શબ્દ કરતા દેડકાને તાેડી તાેડીને ખાતાે હતાે. આ પ્રમાણે પરસ્પર ભક્ષણ કરતા તે પ્રાણીઓને જોઇને જયઘાેલે વિચાર્યું કે "અહાે !સંસારતું સ્વરુપ કેવું છે " ?

## યા હિ યસ્મે પ્રભવતિ, ગ્રસતે તાં સ મીનવત્ । ન તુ ગાપયતિ સ્વીયશક્તિં કાેડપિ ન દીનવત્ ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ—" જે જેના કરતાં વધારે સમર્થ છે, તે તેને મત્સ્થની પેઠે શ્રસન કરે છે. કાેઈ પણ દીનની જેમ પાતાની શક્તિને ગાેપવતા નથી." અને

# 

ભાવાથ<sup>°</sup>—"યમરાજ તેા મહાશક્તિમાન છે, તેથી તે સમગ્ર પ્રાણીને ગળી જાય છે, તેા આવા અસાર સંસારમાં બુદ્ધિમાન પુરુષોની કેમ આસ્થા **હેાય? નજ હેાય.**"

પરંતુ આ સંસારમાં માત્ર એક ધર્મજ યમરાજની શક્તિને કુંઠિત કરવા સમર્થ છે, તેથી હું તેનાજ આશ્રય કરું.

આ પ્રમાણે ચિત્તમાં નિશ્ચય કરીને તે ગંગાનદીને સામે તીર ગયા. ત્યાં તેણે પૂર્વ કહેલા પૂર્ણતા ગુણથી યુક્ત એવા સાધુઓને જેવા. એટલે તેમની વાણીથી જૈન-ધર્મનું રહસ્ય જાણીને તેમની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી પૃથ્વીપર વિહાર કરવા લાગ્યાે. અનુક્રમે વિહાર કરતાં તે જયદાષ મુનિ વાણારસી નગરીના ઉદ્યાનમાં આવ્યા. તે પુરીમાં વિજયદાપે યજ્ઞ કરવા માંડયા હતા, ત્યાં જયદાષ મુનિ માસક્ષપણને પારણે ભિક્ષા માટે ગયા. તેને યજ્ઞ કરનાર વિજયદ્યાપે એાળખ્યા નહી, તેથી પાતેજ તેને ભિક્ષાના નિષેધ કરી કહ્યું કે " હે લિક્ષુક ! તને હું ભિક્ષા આપીશ નહી, બીજે ઠેકાણે યાચના કર; કેમકે વેદ જાણુનારા બ્રાહ્મણાજ યજ્ઞમંડપમાં નિષ્પન્ન થયેલું અન્ન ખાવાને યાગ્ય છે." આ પ્રમાણે તે યાજકે (યજ્ઞ કરનારાએ) નિષેધ કર્યા છતાં પણ તે સુનિ સમતા ધારણ કરીને રહ્યા. પછી અન્નની ઈચ્છાથી નહી, પણ તેને તારવાની ખુદ્ધિથી તે બાલ્યા કે "હે प्राह्मण ! वेहमुण એટલે વેદમાં મુખ્ય ધર્મ શા કહ્યો છે ? यज्ञमुण એટલે મુખ્ય यज्ञ કરોા છે ? નક્ષત્રમુખ એટલે નક્ષત્રોમાં મુખ્ય કેાણ છે ? અને ધર્મમુખ એટલે ધર્મને શરુ કરનાર કેાણુ છે ? તે તું કાંઈ પણ જાણતાે નથી." તે સાંભળીને ચાજક બાલ્યાે કે "ત્યારે તમેજ તે સર્વ કહો." મુનિ બાલ્યા કે " વેદમાં અહિસા ધર્મ જ સર્વ ધર્મમાં મુખ્ય કહેલાે છે. સર્વ યત્નોમાં ભાવયત્ર મુખ્ય છે. નક્ષત્રામાં મુખ્ય ચંદ્રમા છે અને ધર્મમુખ કાશ્યપગાત્રી ઋષભદેવ જ છે. કેમકે તેમણેજ ધર્મના પ્રથમ ઉપદેશ કરેલાે છે અને તેમણે પ્રરુપેલા ધર્મ તું આરાધન કરનારાજ ખ્રાહ્મણુ કહેવાય છે. " તે વિષે શ્રી ઉત્તરાધ્યયનના પચ્ચીશમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે---

## જહા પાેમ્મં જલે જાયં, નાે વિલિય્પઈ વારિણા । એવં અલિત્તકામેહિં, તં વયં અંભમાહણું ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ:—" જેમ જળમાં ઉત્પન્ન થયેલું કમળ જળથી લેપાતું નથી, તેવીજ રીતે જેઓ કામભાગથી લેપાતા નથી, તેને જ અમે ખ્રાહ્મણ કહીએ છીએ." વળી—

> ન વિ મુંડિએણ સમણો, ન આંકારેણ બંભણો । ન મુણી રષ્ણવાસેણ, કુસચીરેણ ન તાવસા ॥ ર ॥

સ્પષ્ટાર્થ :—'' માત્ર મુંડન કરાવવાથી (લાેચ કર્યાથી) કાંઈ સાધુ કહેવાય નહી, માત્ર ઓંકાર (ૐ ભૂર્ભુવ: સ્વઃ ઇત્યાદિ ગાયત્રી માંત્ર ) બાેલવાથી ખ્રાહ્મણ કહેવાય નહી, માત્ર અરણ્યમાં રહેવાથી મુનિ કહેવાય નહી અને માત્ર દર્ભ અથવા વલ્કલનાં વસ્ત્ર ધારણ કરવાથી તાપસ કહેવાય નહી."

> સમયાએ સમણા હોઇ, બંભચેરેણ બંભણા **ા** નાણેણ ય મુણી હોઈ, તવેણ હોઈ તાવસા ાા ૩ ાા

સ્પષ્ટાર્થા :—" સમતા ગુલ્રુ ધારલ્યુ કરવાથી શ્રમભ્રુ (સાધુ ) કહેવાય છે, બ્રહ્મચર્ય પાળવાથી બ્રાહ્મલ્યુ કહેવાય છે, જ્ઞાનથી મુનિ કહેવાય છે, અને તપ કરવાથી તાપસ કહે-વાય છે." વળી—

> કમ્મુણા બંભણા હાેઇ, કમ્મુણા હોઇ ખત્તિએ। કમ્મુણા વઈ સાે હાેઇ, સુદ્દો હવઈ કમ્મુણા ॥ ૧ ॥

સ્પષ્ટાર્થ :--" કર્મે (ક્રિયાવડે ) કરીનેજ બ્રાહ્મણ કહેવાય છે, કર્મે કરીનેજ ક્ષત્રિય કહેવાય છે, કર્મે કરીને જ વૈશ્ય કહેવાય છે, અને કર્મે કરીને જ શુદ્ર કહેવાય છે."

કર્મે કરીને જ પ્રાદ્મણ કહેવાય છે, તે વિષે કહ્યું છે કે–

क्षमा हानं તપે। ધ્યાનં, સત્યં શૌચં ધૃતિઃ ક્ષમા । ज्ञानं विज्ञानमाસ્તિકય–મેતદ્દધ્યાદ્મણક્ષક્ષણમ્ ॥ १ ॥

ભાવાય — "ક્ષમા, દાન, તપ, ધ્યાન, સત્ય, શૌચ, પૃતિ, ક્ષમા, જ્ઞાન, વિજ્ઞાન અને આસ્તિકપણ એ બ્રાહ્મણનાં લક્ષ્મણ છે."

કમે કરીને ક્ષત્રિય કહેવાય છે, એટલે ભયથી રક્ષણ કરવારુપ કમે કરીને ક્ષત્રિય કહેવાય છે, કૃષિ તથા પશુપાલન વિગેરે કરવાથી વૈશ્ય કહેવાય છે, અને કાસક્રીયું, નાક્રી વિગેરે કર્મ કરવાથી શુદ્ર કહેવાય છે. આ પ્રમાણે પાતપાતાને યાગ્ય કર્મ ન કરે તો તે પ્રાથમણાદિ જાતિથી ને તેવી સંજ્ઞાથી પણ ભ્રષ્ટ થયેલા જાણવા. અહિંસાદિક ગુણેણી યુક્ત એવા શ્રેષ્ઠ પ્રાથમણાજ તરવા અને તારવામાં સમર્થ હોય છે.

આ આપણે તે મુનિનાં ધર્મવાકયા સાંભળીને વિજયશાષ સંશય રહિત થઈ "જરૂર આ મુનિ મારા ભાઈ છે." એમ જાણીને પ્રસન્ન થઇ બાલ્યા કે—" હે મુનિ! તમે જ ખરા ભેઠને જાણનારા છા. હે યથાસ્થિત વસ્તુતત્ત્વને જાણનાર! તમેજ યત્ર કરનારા છા. ભાવયત્ર કરીને તમેજ પાતાને અને પરને તારવાને સમર્થ છા. માટે હે ઉત્તમ ભિક્ષુ! આ ભિક્ષા ગઢહા કરીને તમે મારાપર અનુગ્રહ કરા." મુનિ બાલ્યા કે " હે ખાદ્માણ! મારે ભિક્ષાની કાંઇ જરુર નથી; પરંતુ જલદીથી તું આ કૃત્યથી નિવૃત્તિ પામી પ્રગજ્યા થહેલ કર. ભયના આવર્ત્તવાળા આ સંસારસાગરમાં ભટક નહિ. જેમ એક લીલા તથા એક સૂકા એવા માટીના બે ગાળાને ભીંતપર કેંકીએ, તા આદ્ર ગાળા ભીંત સાથે ચાટી જશે અને સૂકા ગાળા નીચે પડશે, અર્થાત્ તે ચાંટશે નહી, તેમ જે દુર્ણદ્ધિ માણસા કામની લાલસાવાળા હાય છે તેઓજ સંસારમાં લીન થાય છે, અને જેઓ તે લાલસાથી વિરક્ત છે તેઓ લીન થતા નથી." કહ્યું છે કે—

# 

( આ ગાથાના અર્થ ઉપર આવી ગયેલાે છે. )

ઇત્યાદિ ઉપદેશ સાંભળીને તે વિજયધાષે સર્વ સંગ તજીને દીક્ષા ગહ્યુ કરી. પછી અન્ને ભાઈએા અનુક્રમે પૂર્વ કર્મના ક્ષય કરીને માક્ષસુખને પામ્યા.

કલ્પના રહિત અને આત્મગુણ સાધન કરવામાં તત્પર એવી વાસ્તવિક પૂર્ણતા તે જ્ઞાનદેષ્ટિ રૂપ પાતાનીજ કાંતિ છે. માટે હે જીવ! તું તેને અનુસરનારી (તારી) ચેતના કરજે. આ રીતે શ્રીભરતચક્રી વિચાર કરતાં આગળ કઇ ભાવના ભાવે છે? તે ૧૭૮માં શ્લીકમાં જણાવે છે. ૧૭૭.

ભોગ તૃષ્ણાનાજ પાપે ભવ અશુચિગત્તા વિધે, ભુંડની જિમ હું રહ્યો તે ઉચિત રજ ન મને દીસે; ભૂલ્યા તિહાં અટકી જઈ તે ભૂલ વિબુધ સુધારતા, માર્ગને આરાધતા પરમાત્મપદને પામતા. ૧૭૮

**૨૫<sup>૬</sup>દાર્થઃ**—લોગ તૃષ્ણા એટલે ઇન્દ્રિયોના વિષયને સેવવાની ઈચ્છાને લીધે આ સંસારરુપી અપવિત્ર વિષ્ટાદિથી ભરેલા ખાડાને વિષે હું ભૂંડની જેમ પડી રહ્યો તે મને જરા પણ ઉચિત લાગતું નથી. આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે જેમ ભૂંડ કાદવ કીચડથી લરેલા અશુચિ દુર્ગ ધવાળા અપવિત્ર ખાડામાં સુખ માનીને પડી રહે છે, તેમ આ જીવ પણ કાદવ કીચડ સરખા અશુચિ વિષયામાં સુખ માનતા સંસાર રુપી ખાડામાં પડયા રહેલું, એ મારા જેવાને લગાર પણ યાંચ નથી. વળી જેમ વિખુધ એટલે ડાહ્યા પુરુષા પાતાની ભૂલ જાણે ત્યારે ત્યાં અટકી જાય છે અને તે પાતાની ભૂલને સુધારે છે. અને માલ માર્ગનું આરાધન કરીને પરમાત્મપદ એટલે માલને પણ પામે છે. આ રીતે મારે પણ હવે ચેતીને માલમાર્ગને આરાધવામાં તત્પર થવું, એ જ વ્યાજબી છે. ૧૭૮

આદ્ય ચકે આદ્ય રિયુને જીતતા ચંકી ઘણાં, ભાવ ચકે ભાવ રિયુને વિરલ જીતનારા જના; એમ આંતર શત્રુવિજયી સત્યચકી શુભગતિ, માક્ષને કે દેવગતિને પામતા ચરણે રતિ.

१७६

સ્પષ્ટાર્થ :— ઘણાએ ચક્રવર્તાઓએ બાહ્ય ચક્ર વડે બાહ્ય શત્રુઓને જિત્યા છે. કહેન્ વાના સાર એ છે કે ચક્રવર્તાઓ ચક્રની સહાય વડે બાહ્ય શત્રુઓ એટલે દુશ્મન રાજા- દિકને છતે એ કાંઇ મહાભારત કામ નથી. પરંતુ જેઓ ભાવરિપુ એટલે અનાદિ કાલથી આત્માની સાથેજ રહેલા રાગ દ્વેષાદિ કે ખરા શત્રુઓને ભાવચક વડે એટલે શીલ, સમતા, સંચમ, સરલતા, સાદાઈ વગેરે રૂપી ચક્ર વડે જતે છે તેવા પુર્ષા તો વિરલાજ હોય છે અથવા ભાવ શત્રુઓને જીતવાનું કાર્ય કરનારા ભવ્ય જીવા ચક્રવર્તા કરતાં ઘણાં ચિલ્યાતા ખળવાળા કહેવાય છે. આ રીતે આ આંતર શત્રુ રૂપી રાગદ્રેષનો જય કરનારા જ સાચા ચક્રવર્તા જાણવા. માટે જેઓને ચરણે એટલે ચારિત્રને વિષે પ્રીતિ હોય છે તેજ સાચા ચક્રવર્તાઓ દેવાદિક શુભ ગતિને અથવા પરમાનંદ રૂપ માક્ષ પદને જરૂર પામે છે. બીજા સંસારમાં આસક્તિવાળા કહેવાતા ચક્રવર્તીઓ તો મરીને નરકમાં જાય છે અને ત્યાં આગળ અનેક પ્રકારની વેદના લાગવતા અતિદુ: ખી શાય છે. માટે સમતાદિક ગુણા રૂપી ઉત્તમ ચક્રથી લાવ શત્રુઓને જીતીને વિજયવંત સાચા ચક્રવર્ત્તા થવું એમાંજ ખરી બહાદ્દરી કહી શકાય. આ રીતે ભાવના ભાવીને આગળ ભરતચક્રી શું વિચારે છે? તે હવે પછીના ૧૮૦મા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૧૯૯.

તાતના ઉપદેશથી પ્રતિએાધ પામી સંયમી, મુજ આંધવાદિક ધન્ય માનું તેમના ચરણા નમી; ત્યાગમાંજ ખરીજ શાંતિ સત્ય સુખ ત્યાગે કરી, સંચરીશ હું એજ માર્ગે મોહને ઝડ પરિહરી. ૧૮૦

१८१

રપષ્ટાર્થ:—જેઓ પિતાના ઉપદેશથી પ્રતિએાધ પામ્યા એટલે પાતાને મળેલા પિતાના રાજ્યના ભાગ છાડીને ચારિત્ર ગ્રહ્યુ કરીને સંચમી અથવા સાધુ ખન્યા છે તે મારા નાના ભાઇઓને હું ધન્ય માનું છું. અને હું તેઓના ચરણમાં નમસ્કાર કરૂં છું. ખરી શાંતિ ત્યાગમાં જ રહેલી છે, કારણ કે પૈસા વગેરે સાધનાથી મેળવેલી જે શાંતિ તે ખરી શાંતિ નથી, પરંતુ માત્ર ક્ષણિક શાંતિના આભાસ અથવા દેખાવ માત્ર છે. કારણ કે તે શાંતિ કાયમ ટકતીજ નથી અને તેના કચારે નાશ થશે તે પણ જાણી કે કહી શકાતું નથી. માટે ત્યાગ ધર્મને સાધીને મેળવેલી શાંતિ તેજ ખરી શાંતિ છે. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં શખીને હું પણ તે સત્ય શાંતિજન્ય સુખ મેળવવા માટે માહેના ત્યાગ કરીને મારા પિતાએ કહેલા માર્ગમાં જલદી વિચરીશ. આનું રહસ્ય એ છે કે—હવે હું પણ જલદી ચારિત્રને ગ્રહણ કરીશ. આવી રીતે ચારિત્રને ગ્રહણ કરવાની તીલ ઇચ્છાવાળા તે ભરત ચક્રવર્તી ભાવ ચારિત્રી અથવા ભાવસાધુ ખન્યા. ૧૮૦.

એહવી શુભ ભાવનામાં ક્ષપક શ્રેણિ શરૂ કરી, ધાતી કર્મોને હણી અંતે થયા તે કેવલી; શેષ આયુ દીર્ઘ જાણી વેષ મુનિના ધારતા, વસુધાતલે વિચરી ધણાંએ ભવ્યગણને તારતા.

રપષ્ટાથ — આ પ્રમાણે એક વીંટી વિનાની આંગળી રૂપી બાહ્ય આલંબન પામીને તેનાથી અનિત્ય ભાવના ભાવતાં શુભ ભાવની વૃદ્ધિ થવાથી તે ભરત ચક્ર**વતી એ ક્ષપક** શ્રેણી શરૂ કરી. તે ક્ષપક શ્રેણીમાં પ્રથમ તે કમોની જડ સમાન માહનીય કર્મના સંપૂર્ણ રીતે નાશ કર્યો. આ ક્ષપક શ્રેણિમાં પ્રથમ અનંતાનુખંધી ક્ષાયની ચાકડી એટલે ક્રોધ માન માયા અને લાભ તથા મિશ્યાત્વ માહનીય, મિશ્ર માહનીય અને સમકિત માહનીય એ સાત પ્રકૃતિના ક્ષય કરે છે. આ સાત પ્રકૃતિના ક્ષય થવાથી અતિ નિર્મંક્ષ ક્ષાયિક સમકિત પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાર પછી ક્ષપક શ્રેશિમાં આગળ વધતા અપ્રત્યાખ્યાનીય તથા પ્રત્યાખ્યાનીય એ બે કવાયની ચાકડી એટલે આઠ કવાયના ક્ષય એકી સાથે કરે છે. ત્યાર પછી હાસ્યાદિ ષટક ત્રણ વેદ અને સંજવલન કષાયની ચાકડીના સંપૂર્ણ ક્ષય કરે છે. આ માહનીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષેય થાય ત્યારે તે ભરતચક્રી બારમા ક્ષીણ માહ વીતરાગ છદ્મસ્થ નામના ગુણસ્થાનકને પામે છે. આ ખારમા ગુણકાણાના છેલ્લા સમયે ખાકી રહેલા જ્ઞાનાવરણીય, દર્શ નાવરણીય તથા અંતરાય એ નામના ત્રણ ઘાતી કર્મોના ક્ષય કરે. ઘાતી કર્મના ક્ષય કરીને તે કેવલ જ્ઞાનને પામે છે. આ રીતે ભરત ચક્રવર્લાને આરિસા ભવનમાં કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થયું. તે વખતે "મારું આયુષ્ય એક લાખ પૂર્વ પ્રમાણ આદી છે" એલું જાણીને તે કેવલી રાજર્ષિએ મુનિ વેષને ધારણ કર્યો. ત્યાર પછી એક લાખ પૂર્વો સુધી પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરીને આ સંસાર સમુદ્રમાં ડૂળતા ઘણા ભવ્ય જીવાને તાર્યા છે. ૧૮૧

www.jainelibrary.org

હવે ભૂતકાલમાં આ અનિત્ય ભાવવાને ભાવીને ખીજા અનંતા છવા પણ સિહિ પદને પાસ્યા છે તે જણાવે છે:—

લાખ પૂરવ સાધતા ચારિત્રને નિજ પરતણા, તારક અની સંહારથી ચારે અઘાતી કર્મના; સિદ્ધિપદ્દને પાત્રતા ઇમ ભાવતાજ અનિત્યતા, મોક્ષ સાધન સેવતા પૂર્વે અનંતા સિદ્ધ થતા. ૧૯૨

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે રાજિ ભરત કૈવલી મહારાજા કૈવલજ્ઞાન પામ્યા પછી ચારિત્ર (સાધુવેશ) લઇને એક લાખ પૂર્વો સુધી આ પૃથ્વી ઉપર વિચરીને નિજ પરતાલ્યા એટલે પોતાના તથા પરના એટલે ખીજા અનેક જવાના તારક-તારનાર ખન્યા. ત્યાર પછી આયુષ્ય પુરં થવા આવ્યું ત્યારે આકીના વેદનીય આયુષ્ય નામ અને ગાત્ર કર્મ એ ચાર અઘાતી કમોના સંપૂર્ણ રીતે નાશ કરીને સિહિપદને એટલે માક્ષને પામ્યા. આ રીતે શ્રીભરતચકીની માફક અનિત્ય ભાવના ભાવતા અને તે ભાવનાથી વેરાગ્ય પામી નિર્મલ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ સમુદ્દિત માક્ષ માર્ગને સાધીને પૂર્વે (અતીત કાલમાં) પણ અનંતા જવા સિહિ પદને પામ્યા છે. ૧૮૨

શ્રી સંભવનાથ ત્રભ ચાલ અનિત્ય ભાવનાની દેશનાને પૂરી કરે છે:— હાલ પણ પામેજ સિદ્ધિ મહાવિદેહ પામશે, ભાવિ કાલે સિદ્ધિપદને ઇમ કસાવી મનવિષે; કામ ક્રોધાદિક તજી જિનધર્મને આરાધતા, મુક્તિના સુખ પામજે ત્રભુ દેશનાથી વિરમતા. ૧૮૩

રપષ્ટાર્થ:—ત્રીજ તીર્થ પતિ શ્રીસંભવનાય ભગવાન છેવટે જણાવે છે કે આ અનિત્ય ભાવનાને ભાવતાં ભાવતાં હાલમાં પણ ઘણાં ભવ્ય જીવા સિહિપદને પામે છે. તેમ જ ભવિષ્યમાં જ્યારે આ ભરત ક્ષેત્રમાં માલ માર્ગ અંધ થશે ત્યારે પણ મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે સિહિપદને પામશે. એ વાત મનમાં હસાવીને એટલે અશઅર સમજીને કામ કોધ વગેરે અંતર શત્રુઓના ત્યાગ કરીને જે ભવ્ય જીવા મહાપ્રભાવશાલી આ જિન ધર્મની આરાધના કરશે તેઓ માક્ષના અનંત સખને પામશે. આ પ્રમાણે અનિત્યભાવનાદિના ઉપદેશ આપીને પ્રભુ દેશનાથી વિરમ્યા એટલે પ્રભુ શ્રીસંભવનાથે દેશના પૂરી કરી. ૧૮૩

પ્રભુના એક સા ને એ ગથુધરા થયા તે જથાવે છે:— પ્રભુદેશનાને સાંભળી નર નાર પુષ્કલ પ્રભુ કરે, દીક્ષા ગ્રહી આરાધતા વ્રત આદિને કેઇક ધરેઃ પ્રભ્રુમુખે ત્રિપદી સુણીને ચારૂ આદિક ગણધરા, હાદશાંગી વિસ્થતા શત એક તિમ છે ગણધરા. ૧૮૪

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્રીજા તીર્શંકર સંભવનાથ પ્રભુની વૈરાગ્ય ભાવનાને પ્રક્રદાવનારી દેશનાને સાંભળીને ઘણાં ભવ્ય સ્ત્રી પુર્વાએ પ્રભુના હાથે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. તેમજ જેઓ દીક્ષા ન લઈ શકયા તેવા અનેક જીવા શક્તિ ને ભાવ પ્રમાણે દેશવિરતિ લઇને શ્રાવક ધર્મના વર્તાને આરાધવા લાગ્યા. પ્રભુના મુખથી ત્રિપદીને એટલે ઉત્પાદ, વ્યય અને ઘુવ સ્વભાવ- વાળાં આ જગતનાં તમામ દ્રવ્યા છે, એ ત્રણ પદાને સાંભળીને ચારૂ ગણધર વગેરે એકસા ને બે ગણધરાએ દ્રાદશાંગી એટલે આચારાંગ વગેરે ખાર અંગાની રચના કરી. ૧૮૪

પ્રભુ ગણધરાના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેપ નાખે છે:---

ઉભા થઇ પ્રભુ તેમના શીર્ષેજ વાસક્ષેપને, નાંખી કરે પ્રત્યેકને દ્રવ્યાદિકે અનુયાગને; આપતા ગણની અનુજ્ઞા દેવવાજા વાગતા, દેવાદિ વાસક્ષેપ ગણધર શીર્ષ પર ઇમ નાંખતા. ૧૮૫

રપણ થે:—તે વખતે પ્રભુએ ઉભા થઇને તે ગલુધરાના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેય નાખ્યા. ત્યાર પછી દરેક ગલુધરને ઉદ્દેશીને દ્રવ્યાદિકથી અનુયાગ કર્યો એટલે દ્રવ્ય, ગુલ્યુ અને પર્યાયથી તીર્થની અનુસા કરી. પછી તેમને ગલુની અનુસા આપી, તે વખતે દેવ-વાજાં એટલે દું દુભિ વગેરે વાજિત્રો વાગવા લાગ્યા. પ્રભુએ ગલ્યુધરાના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેય નાખ્યા પછી દેવાદિ એટલે દેવ વગેરે ભવ્ય છેવા પણ તે ગલ્યુધરાના મસ્તક ઉપર વાસક્ષેય નાખતા હતા. ૧૮૫

ગલુધરા પ્રભુની દેશના ઉભા રહીને સાંભળે છે તથા ઇન્દ્રાદિક દેવા ખલિ ગહાલ કરે છે તે એ ગાથામાં જલાવે છેઃ—

વિધિ પૂર્ણ હોતાં અંતમાં હિતદેશના પ્રભુદેવની,
સુણવા રહ્યાં ઊભા ગણધરા નાથ સન્મુખ પૂર્વની;
એસી સિંહાસન દેશના તે આપતા ધુર પૌરૂષી,
પૂરી થતાં નૃપ મ્હેલથી આઢક અળિ મન ઉલ્લસી. ૧૮૬
રાજપુરૂષા લાવતા ને ગગનમાંહી ઉછાળતા,
નીચે પંડેલો ભાગ અર્ધા દેવ સચળા રાખતા;

શેષ અર્ધા ભાગ સરખે અંશ નૃષ આદિક લીએ, દ્રેવચ્છદે પ્રસુ પધારે છત પ્રસુના જાણિએ,

850

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે ગહ્યુધર પઠના અને તીર્થની સ્થાપનાના વિધિ પૂરા થયા ખાઠ છેવટે પ્રભુની હિતશિક્ષા સહિત દેશનાને સાંભળવા માટે તે બધા ગહ્યુધરા પ્રભુની સામે એ હાથ એડીને ઉભા રહ્યા. તે વખતે પ્રભુ શ્રીસંભવનાથે પણુ પૂર્વ દિશા સન્મુખ મુખ રાખીને સિંહાસન ઉપર એસીને ગહ્યુધરપઠના પ્રભાવાદિને સમજાવનારી દેશના આપી. તે પૂર્લુ થતાં પહેલી પારિસી પૂરી થઈ. તે વખતે રાજના મહેલમાંથી રાજપુર્ધા હાંશથી આહક (અમુક પ્રકારનું માપ વિશેષ) અલિ લાવીને તેને આકાશમાં ઉછાળવા લાગ્યા. તે વખતે તે અલિના નીચે પડતા અધી ભાગ સઘળા દેવાએ મળીને ચહણુ કર્યા. આકી રહેલો અધી ભાગ રાજા વગેરે સઘળા લોકોએ સરખે ભાગે ચહણુ કર્યા. ત્યાર પછી એટલે આ અલિના વિધિ પૂરા થઈ રહ્યો ત્યારે પ્રભુ દેવચ્છંદમાં પધાર્યા. આ દેવછંદ બીજા ગઢના દેશાન ખૂણામાં પ્રભુને વિસામા લેવા માટે દેવા રચે છે. આ પ્રમાણે પ્રભુના જત એટલે કેવલી થયા પછી દેશના તીર્થસ્થાપનાદિ સ્વરૂપ આચાર જાણવા. ૧૮૬–૧૮૭

પ્રભુંએ દેશના પૂરી કર્યા પછી પ્રથમ ચારૂ ગણુધર દેશના આપવા માંડે છે:—

પર પોરૂષીએ નાથ કેરા મુખ્ય ગણધર ચારૂએ, પ્રભુચરણુપીઠે જ એસી તીર્થભક્તિ તણા રસે, પ્રભુ પ્રભાવે સર્વ સંશય છેદનારી દેશના, આ પ્રમાણે આપતા તે સાંભળા હે ભવિજના!

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ પ્રથમ પહેાર સુધી દેશના આપીને દેવછં દામાં ગયા ત્યાર પછી પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના શ્રીચારૂ નામના મુખ્ય ગણધરે પ્રભુના પાદપીઠ ઉપર બેસી તીર્થ- ભક્તિના અપૂર્વ રંગથી દેશના આપવા માંડી. પ્રભુના પ્રભાવથી આ ગણધરની દેશના પણ સર્વ પ્રકારના સંશયોને છેદનારી હતી. હે ભવ્ય જીવા ! તમે ગણધર મહારાજે જે દેશના આપી તે દેશનાને એકાથ ચિત્તે સાંભળને. ૧૮૮

ચારૂ ગણધર ઉપદેશ આપે છે તે આઠ શ્લોકામાં જણાવે છે:---

હે ભવ્ય જીવા ! સર્વ તત્ત્વા જ્ઞાનથી સમજય છે, માટે સમજબે એ પ્રકાશક ભાનુ દીપક ચંદ્ર છે; કર્મ બાંધ્યા જેહ પૂર્વે તપ થકી તે સવિ ટળે, સંયમે બંધાય ન નવા કર્મ ત્રણથી શિવ મળે.

**૧૮**૯

966

સ્પષ્ટાર્થ:—હે ભવ્ય છવા ! અનેકાંત દરિવાળા ઉત્તમ જ્ઞાનથી છવ અછવ વગેરે સઘળાં તત્ત્વોનું સ્વરૂપ જાણી શકાય છે, માટે એ જ્ઞાનને સૂર્ય, દીપક અને ચંદ્ર સમાન પ્રકાશક કહેલ છે. જેમ સૂર્યના દીવાના અથવા ચંદ્રના પ્રકાશથી ઘટાદિક પદાર્થી જોઈ શકાય છે, તેમ સ્યાદ્ધાદિ જ્ઞાન વડે પણ જીવાજીવાદિ તત્ત્વા જાણી શકાય છે અથવા તેમનું સ્વરૂપ સમજી શકાય છે. વળી પૂર્વ જે કમાં આંધ્યા હાય તે સઘળાં કમાં શુદ્ધ તપ કરવાથી નાશ પામે છે. કારણ કે જે નિકાચિત કમાં આંધ્યા હાય તેના પણ નાશ કરનાર નિર્મલ તપશ્ચર્યાજ છે. તથા સંયમ એટલે ચારિત્રના પ્રભાવથી નવાં કમાં અંધાતા નથી એટલે સંયમથી આવતાં (નવાં અંધાતાં) કમાં રાકાય છે. આ રીતે જ્ઞાન, તપ અને સંયમની એકઠી આરાધના કરવાથી માસપદને જરૂર મેળવી શકાય છે. ૧૮૯

અથવા સુદર્શન જ્ઞાન ચરણે મોક્ષ જિનશાસન વિષે, જ્ઞાન ક્રિયાથી મોક્ષ અથવા ઇમ અપેક્ષા બહુ દીસે; દેવ તીર્થકર સમા વાણી અપૂરવ તેમની, શ્રેષ્ઠ શાસન તેમનું પામ્યા નિશાની પુષ્યની.

9€0

રપષ્ટાર્થ:--અથવા બીજી રીતે સુદર્શન એટલે સમક્તિ, જ્ઞાન અને ચારિત્ર એ ત્રણ સાધનાની સમૃદિત આરાધના કરવાથી માક્ષના સુખા મળે, એમ શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહ્યું છે. જાઓ ''જ્ઞાનદરા'નચારિત્રાણિ માક્ષમાર્ગ:'' જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રની આરાધ-નાશી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. અથવા અપેક્ષાએ જ્ઞાન અને ક્રિયાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. એમ પણ કહી શકાય. જુએા "**તાનકિયાલ્યાં માક્ષા**" અહીં ક્રિયામાં ચારિત્રના સમાવેશ થઈ જાય છે અને જ્ઞાનમાં દર્શનના સમાવેશ થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે મોક્ષ માર્ગને જણાવનારા વાકયા અર્થની દર્ષિએ એકજ અર્થને જણાવનારાં છે એમ સમજતું. વળી હૈ ભવ્ય જીવા! તમે ત્રીજા તીર્થકર શ્રી સંભવનાથ જેવા દેવ પામ્યા છા, અને તેમની વાણી સાંભળવાના પણ અપૂર્વ અવસર પામ્યા છેા. વળી તેમના શાસનને ( તેમણે કહેલા ધર્મને) પછ પામ્યા છેા. એ તમારા પ્રખલ પુષ્યોદયની નિશાની સમજવી. કારણ કે પ્રખલ પુષ્યનાે ઉદય હાેય તાેજ આવા દેવ, વાણી અને ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને તેમાં પણ જ્ઞાનાદિક આત્મિક ધર્મોની આરાધના કરવાના શુભ અવસર તો મહાપુષ્યના ઉદ્દય વર્તાતા હાય તાજ પ્રાપ્ત થાય છે અવિચ્છિન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાબાધિત શ્રી જિન ધર્મની પરમ ઉલ્લાસથી આરાધના કરતાં આરાગ્યાદિ સહિત શુભ ગતિના આયુષ્યની વૃદ્ધિ એટલે લાંબું આયુષ્ય મળે અને યશ પ્રજ્ઞા સુખ લક્ષ્મી ધર્મ તથા સંતાનાદિની પણ વૃદ્ધિ થાય છે એટલે આયુષ્યાદિ સાત પદાર્થાની વૃદ્ધિ થવામાં અસાધારણ કારણ શ્રી જિન ધર્મજ છે. આ પ્રસંગે આ સાત પદાર્થોની વૃદ્ધિનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવવું, એ હાલના સન્ય જીવાની ધર્મની શ્રહાને જરૂર ખહુજ વધારનાર છે. આ મુદ્દાથી હું બીજા શ્રંથામાંથી શ્રી ચારૂગભ્રધરના સમયથી પછી અનેલી કેટલીક હકીકતા સાથે તે સાત પ્રકારની વૃદ્ધિનું સ્વરૂપ આ રીતે જચાવું છું.

# ા શ્રી જિન ધર્મના પ્રભાવે થતી સાત પ્રકારની દેહિ ા આયુર્દ હિર્યશાર્દ હિઃ પ્રજ્ઞાસખશ્રિયામ્ ા ધર્મસંતાનદહિશ્વ, ધર્માત્ સપ્તાપિ દૃહયઃ ા ૧ ા

આ જીવ અનાદિ કાલના છે એટલે તેને બનાવનાર કાઇ છે જ નહિ અને જેમ ઘટ વગેરે પદાર્થા અમુક કાલે ઉપજયા એમ કહેવાય છે, તેમ જીવ પણ અમુક વખતે ઉપજયા એમ ન કહી શકાય. આવા અનાદિ જીવને નારક તિર્થંચ મનુષ્ય દેવ ગતિરૂપ સંસારમાં જે ભટકલું પહે છે તે પણ અનાદિ કાલથી. એટલે પહેલાં આ જીવને રખડપટ્ટી હતી નહિ અને અમુક કાલે તે શરૂ થઇ એમ નથી. આ સંસારને શાસ્ત્રકાર ભગવંતે બીજા કાઇ શબ્દથી ન ઓળખાવતાં 'ભવ' શબ્દથી સ્પષ્ટ ઓળખાબ્યા છે, તેનું રહસ્ય એ છે કે જેમાં જીવા દેવરૂપે, મનુષ્યરૂપે, તિર્થં ચરૂપે અથવા નરક રૂપે ઉપજે તે ભવ કહેવાય.

આ ભવ (સંસાર) દુઃખ સ્વરૂપ છે. એમાં આસક્તિ રાખનાર જીવાને દુઃખ સિવાય બીજાં કળ મલતું જ નથી અને જયાં સુધી એને છેાડવાના પ્રયત્ન ન કરે ત્યાં સુધી દુઃખની જ પરંપરા વેઠવી પડે છે. આવા સંસારના નાશના ઉપાય એ છે કે નિયાણાના ત્યાગ કરીને વિધિ પૂર્વંક પરમ ઉલ્લાસથી નિર્મલ ધર્મની આરાધના કરવી. એમ કરાય તા સંસારના નાશ જરૂર થઇ શકે. આ ધર્મની આરાધના કરવાથી સાત પ્રકારની વૃદ્ધિ થયે છે, તે આ પ્રમાણે:—

- ૧ આયુષ્યની વૃદ્ધિ શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહેલ પવિત્ર ધર્મની આરાધના કરવાશી લાં છું આયુષ્ય મળે છે. જાઓ આ ચાલુ ચાવીસીમાં થયેલા પહેલા તીર્થંકર શ્રી આદી-શ્વર ભગવંતને ૮૪ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય મળ્યું હતું એ ધર્મના જ પ્રતાપ હતા. આ લાંખા આયુષ્યની સાથે સાથે નીરાગી જીવન હોય તો જ તે લાંભુ આયુષ્ય મળ્યું વ્યાજબી ગણાય. પ્રભુ ઋષભદેવને ધર્મારાધનથી મળેલા એટલા લાંખા આઉખામાં પ્રખલ પુષ્યના પ્રતાપે કાઈ પણ રાગાદિની પણ પીડા ભાગવવી પડી ન હતી. વળી સામાન્ય નિયમ પ્રમાણે તપના પારણે હલકા પદાર્થ પચી શકે છતાં શ્રી ઋષભદેવે સાંવત્સરિક જેવા લાંખા તપના પારણના પ્રસંગે ઇશ્વરસને પચાવ્યા. એ પણ ધર્મારાધનથી પેદા કરેલા પુષ્યના પ્રભાવથી જ થઈ શકે.
- ૨. યશની વૃદ્ધિ દશરથ રાજાના વિનીત પુત્ર શ્રી રામચંદ્રજી કે જે ન્યાયનિષ્ઠ હતા તેમણે પિતાની આજ્ઞાને શિરસાવંદ્ય ગણીને વનવાસ પણ પસંદ કર્યો હતો. તેમને થઈ ગયે અત્યાર સુધીમાં ૧૧ લાખ વર્ષો થઈ ગયાં તો પણ તેમણે જે રીતે ન્યાયધર્મથી રાજ્યનું પાલન કર્યું, અને પ્રજાના પ્રેમ પણ મેળવ્યા, એથી તેમની ફેલાયેલી કીર્તિ હજુ સુધી પણ જાણે નવી જ હોય તેવી લોકોમાં ગવાય છે. આ પણ ધર્મના જ પ્રભાવ સમજવા.

3. ખુકિની વૃક્કિ—જે દ્વારા પદાર્થ તત્ત્વના ખરા મુદ્દો જણાય તે ખુકિ કહેવાય. આવી વિશાલ નિર્મલ ખુકિ ધર્મારાધનથી મળી શકે છે. લહે ને માટા રાજ હોય, તા પણ જે તેનામાં વિદ્યા-ખુકિની ખામી હોય તા તે હાંસી પાત્ર ખને છે. આ આખતમાં જુઓ એક દેશાંત:—

પ્રતિષ્ઠાનપુર નગરમાં શાલિવાહન રાજ રાજ્ય કરતા હતા. તેને ચંદ્રહેખા વગેરે પાંચ સા રાણીઓ હતી. તમામ રાણીઓ સંસ્કૃતાદિ છએ ભાષાની જાણકાર હતી, પણ રાજા વ્યાકરણ લણ્યા ન હતા. ભાષા શુદ્ધિને માટે અને પદાર્થનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવાને માટે વ્યાકરણ ભણવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. એક વખત શ્રીષ્મ ઋતમાં રાજાએ રાણી-એમની સાથે જલકીડા શરૂ કરી. ચંદ્રલેખા રાણી શરીર કાેમળ હાેવાથી, ઠંડી સહન કરી શકતી ન હતી. અને રાજા તા પહેલાંની માફક પાણી છાંટયા જ કરતા હતા. આ भाषतने। निषेध करवा राष्ट्रीय संस्कृत भाषामां राजने कह्युं के—" देव ! मां मोदकैः सिचय " ( આને। અર્થ આ છે કે હે રાજન્ મને પાણી છાંટા નહિ " મા–ઉદકૈઃ=નહિ– ઉત્તક વેડે. અહીં વ્યાકરણના નિયમ પ્રમાણે આ +ઉ ના 'શ્રો' થાય) એમ વારવાર રાહ્યુંએ કહ્યું તા પણ વ્યાકરણના બાધ ન હોવાથી રાજા શાલિવાહન રાણીના કહેવાના મુદ્દો સમજી શકયા નહી. એ તા 'માદક ' આવા શખ્દ સાંભળીને ઉલદું એમ સમજયા કે રાણી લાડવા માગે છે. જેથી દાસીને લાડવાની છાખડી લાવવા ક્રમાવ્યું. કાસી તે લાવી. આ બનાવ એઈ ને રાણી હસી પડી. અને વિચારવા લાગી કે 'રાજા આવી ખીના પણ સમજતા નથી હસતી એવી રાણીને જોઈને રાજાએ હસવાનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે રાણીએ કહ્યું કે–હું હું કું છું કંઈ ને તમે સમજો છેા કંઇ, તેથી મને હસવું આવ્યું. રાષ્ટ્રીનાં આ વચન સાંભળીને રાજા શરમાઇ ગયા. પછી તેણે વિદ્યા (બુદ્ધિ) મેળવવા માટે ત્રણુ<sup>ર</sup> ઉપવાસ કરીને સરસ્વતી<sup>ર</sup> દેવીની આરાધના કરી. દેવીએ પ્રત્યક્ષ દર્શન દઇને વર-દાન દીધું. જેથી રાજા કાવ્ય રચનામાં કુશળ કવિ થયા. અને તેણે સારસ્વત નામનું વ્યાકરણ પણ બનાવ્યું.

ધર્મના પસાયે પ્રજ્ઞા (વિદ્યા)ના વધારા થઈ શકે છે. આ ત્રીજી વૃદ્ધિ જણાવી.

૪. સુખની વૃદ્ધિ—કહ્યું છે કે વધારે પ્રમાણમાં ધર્મારાધન કરવાથી મન ગમતાં લોજન, સુખ સાહિળી, દાન દેવાનું સામર્થ્ય વગેરે મળે છે. યાદ રાખવું કે સુખનું ખરૂં સાધન ધર્મારાધન છે. જેમ જેમ પુદ્દગલરમણતા એાછી થાય તેમ તેમ ધર્માં ક્રિયા તરફ લક્ષ્ય જરૂર રહે છે. માહ રાજાના પંઝામાં સપડાયેલા જેવા પાતાની ફરજ સાધવામાં જરૂર મુંઝાય છે.

૧—ત્રહ્યુ ઉપવાસ એ અઠ્ઠમ કહેવાય, આ તપના પ્રભાવ એવા અલોકિક છે કે જેથી કઠિન એવી કાર્યા પણ રહેલ બને છે છ ખંડ સાધની વખતે ચક્રવનીઓ પણ જીદા જીદા રથકો ૧૩ અઠ્ઠમ કરે છે ૨—બાપભદિસાર હેમચંદ્રસરિ વગેરે મહાપુરૂષોએ પણ સરસ્વતીની આરાધના કરી છે.

# ધર્મસ્ય ફ્લમિચ્છન્તિ, ધર્મ નેચ્છન્તિ માનવાઃ । ફ્લં નેચ્છંતિ પાપસ્ય, પાપં કુર્વતિ સાદરાઃ ॥ १ ॥

અર્થ — મૂઢ મતુષ્યા ધર્મના ક્લને ચાહે છે, પણ ધર્મ કરવાને ચાહતા નથી ને પાપના ક્લને ઇચ્છતા નથી, પણ આરંભાદિ પાપા તા રાચી માચીને કરે છે. એ કેવી ખેદની વાત છે?

પ લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ—ધર્મના પ્રતાપે લક્ષ્મીની પણ વૃદ્ધિ થાય છે. આ બાબતને સ્પષ્ટ સમજવા માટે પેથડની બીના ઉપયોગી થઈ પડશે. તે આ પ્રમાણે જાણવી:—

વિદ્યાપુર નગરના રહીશ પેથડ ( મંત્રી ) પહેલાં જ્યારે સામાન્ય સ્થિતિમાં હતા, ત્યારે પુજ્યપાદ આચાય મહારાજશ્રી ધર્મધાષસૂરિજીની પાસે પરિગ્રહના નિયમ લેવા ઉત્કંઠિત થયા. તે વખતે પેથડે શ્રી ગુરુમહારાજને કહ્યું કે—"હું પરિચહની બાબતમાં યાંચ સા દ્રમ્મના નિયમ કરૂં છું તે ઉપરાંત કમાઉં તા ધર્મમાર્ગ વાપરું." આવી હકીકત સાંભળીને જ્ઞાની ગુરૂએ તેનું ભવિષ્ય સારૂં પારખીને સમજાવીને પાંચ લાખના નિયમ કરાવ્યા. તે પછી એક વખત દુકાલના પ્રસંગે પેથડ માલવદેશ તરફ ગયા ત્યારે મંડપદુર્ગ (માંડવગઢ) ની ઉપર ચઢતાં દરવાજાની ડાખી ખાજુએ, સર્પના માથા ઉપર ચકલી બેઠેલી નેઇને આગળ જતાં પેથડ અટકી ગયા. આ બનાવ નેઇને એક નેશીએ પેથડને કહ્યું કે-" ખર ડાળા વિષદ્ધર જમણા" આ કહેવત પ્રમાણે તમને ઉત્તમ શકુન મહ્યા તાએ તમે આગળ કેમ ન ચાલ્યા ? જો તમે શકુનના વખતે આગળ ચાલ્યા હોત તો વિશેષ લાભ થાત. હું પણ આગળ ચાલશા તેા ભવિષ્યમાં તમે મંત્રી થશા. જેશીનાં આવાં વેસ સાંભળીને પેથડ આગળ ચાલ્યા. ઉત્તમ શકુનનું કુલ એ મહયું કે-પૂર્વાવસ્થામાં જે પાતે લુણ વેચતા હતા તે થાડા વખતમાં સારંગદેવ નામના રાજાના મંત્રી થયા. પેથડને પ્રથમાદે (વી) નામની ગુણવંતી સ્ત્રી હતી, અને ઝંઝણદે (વ) નામના પુત્ર હતા. આ પુત્રના લગ્ન પ્રસંગે સૈન્યાદિ પરિવારથી પરવરેલા સારંગદેવ રાજાને નર્મદા નદીના કાંઠે ઉત્તમ ભાજન જમાડી પેથડે તેમના સારા સતકાર કર્યો. લગ્ન ખાદ રાજાએ પેથડની પુત્ર-વધુને કંચુલિકા દાનમાં (કાપડામાં) દર વર્ષ માટે પોતાના એક લાખ ૯૨ હજાર ગામથી શાભાયમાન માલવ દેશના દરેક ગામ દીઠ એક ગદીયાણા પ્રમાણ સાનાનું દાન કર્યું. આ નિમિત્ત પેથડને દૂર વર્ષે ૯૪૬ મણ સાનાની આવક થતી હતી. મંત્રી પેથડ તે તમામ મીલ્કત ધર્માકાર્યમાં વાપરતા હતા. તેમણે કાેટા કાેટિ મહાપ્રાસાદ વગેરે ૮૪ ખાવન જિનાલય દેહરાસરા અંધાવ્યા. તેમજ ભરૂચ વગેરમાં ૭ જ્ઞાન ભંડાર કરાવ્યા હતા. તથા અનંત તીર્થં કર ગણધરાદિ મહાપુરૂષ સમલંકૃત તીર્થાધરાજ શ્રીશત્રું જય ગિરિરાજની ઉપર ર૧ ધડી પ્રમાણ સાનું વાપરીને મુખ્ય પ્રસાદને સાનાની ખેલીથી સુશાલિત બનાવ્યા હતા. તેમજ અઢાર ભાર સાનું ખરચીને તે પ્રાસાદના શિખર ઉપર સાનાના દંડ કલશ ચઢાવ્યા હતા. એ પ્રમાણે તેમણે માંડવગઢના ત્રણ સા જિનપ્રાસાદાની ઉપર દંડ કલશ ચઢાવી સ્વલક્ષ્મીના સદ્વપયાંગ કર્યા હતા.

પોતાને પરિગ્રહના નિર્મલ નિયમ કરાવનારા પરમાપકારી શ્રી ધર્મ ઘાષસૂરિ મહારાજ સપરિવાર ગ્રામાનુગ્રામ વિચરતા જ્યારે પોતાના ગામમાં પધાર્યા ત્યારે પેથડે પ્રવેશમહાન્ ત્સવમાં (સામયામાં) ૭૨ હજાર ટાંક વાપર્યા હતા. શ્રીગિરનાર મહાતીર્થમાં જ્યારે એક સાથે શ્વેતાંબર અને દિગંબરના ઝગડો ઉભા થયા, ત્યારે ડાહ્યા સમજી માણસોએ એક પતામણીના રસ્તા કાઢી આપ્યા કે—"ખંને (શ્વે દિગ) સંઘવીમાંથી જે ઇદ્રમાલ પહેરશે તેનું આ તીર્થ ગણાશે.

આવા નિર્ણય સાંભળીને મહાઉત્સાહી મંત્રી પેથડે ઇંદ્રમાળની ઉછામણીમાં પર ધડી સોનું બાલીને ઇંદ્રમાલ પહેરી અને તીર્થ પોતાનું (શ્વેતાંબરનું) બનાવ્યું. છેવટે પેથડે બ્રહ્મચારી શ્રી નેમિનાથ, જંબ્ર્સ્વામી, સ્થ્લિલદ્ર મહારાલા, વજસ્વામી આદિના પવિત્ર જીવન ચરિત્રો વિચારીને બત્રીશ વરસની ઉંમરે મહાપ્રભાવશાલી શિયલવત અંગીકાર કર્યું હતું. મંત્રી પેથડને પ્રતિક્રમણની બાબતમાં એવા નિયમ હતા કે જે બે ગાઉ છેટે અમુક સ્થલે સાધુ મુનિરાજ છે એવી ખબર મલે તો ત્યાં જઇને મુનિરાજની પાસે જ દેવસી આદિ પ્રતિક્રમણ કરે. અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ માટે એવા નિયમ હતા કે ચાર યોજન છેટે જઇને પણ મુનિરાજની પાસે જ પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ કરે. જેમ મંત્રી પેથડે લક્ષ્મીના સદુપયેાગ કર્યો, તેમ આ પ્રસંગે મંત્રી વસ્તુપાલ, વિક્રમરાલ આદિની બીના પણ ભૂલવા જેવી નથી. તે સૌને આવી રીતે લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ અને વૃદ્ધિ થઈ તે ધર્મના જ પ્રતાપ સમજવા.

દ્રિમની વૃદ્ધિ—જેમ એક બીજમાંથી ઘણાં બીજ અને એક દીવામાંથી અનેક દીવા પ્રકટે, તેમ શ્રી સિદ્ધચકારાધનાદિ ધર્મકિયાના પ્રતાપે પુષ્ય વધે છે કે જેથી ભવાંતરે ઉત્તમ ધર્મ સામગ્રી મહી શકે.

૭ સંતાનવૃદ્ધિ—અવિચ્છિત્ર પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાઆધિત શ્રી પ્રભુદેવ ભાષિત ધર્મની નિર્મલ આરાધના કરવાથી પુલ્યશાલી ભવ્ય છવાને, જે ઘડપણ માંદગી આદિ પ્રસંગે પાતાના ઉચિત વિનય જાળવે. એવા વિનીત પુત્રાદિ પરિવાર સાંપડે છે.

ત્રીજા તીર્થકર દેવાધિદેવ પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના શાસનના રંગી હે ભવ્ય છવા! તમે એ પ્રમાણે સાત પ્રકારની વૃદ્ધિતું સ્વરૂપ જાણીને તમારૂં જીવન ધર્મ મથ અનાવજો અને છેવટે કર્મ મળને દ્વર કરી સ્થિર સાત્ત્વિક આનંદમય પરમ પદને પામજો. આ પરમપદ (માલ)ને પમાડનાર જ્ઞાન અને ક્રિયાની અીના દર્ષાત સાથે આ પ્રમાણે જાણવી:—

જ્ઞાનયુક્ત ક્રિયા ફલદાયી છે.

 અર્થ—" સમતા ગુણે કરીને જેના આત્મા શુદ્ધ છે, અને જેણે ઇન્દ્રિયોના જય કરેલા છે અને શુદ્ધ માેક્ષમાર્ગની આરાધના રૂપ કિયામાં તત્પર છે, તે ભવ્ય જીવ પાતે સંસાર સાગરને તરે છે અને બીજા જીવાને તારવાને સમર્થ થાય છે."

વિશેષાથ નતત્ત્વભાષી એટલે યથાર્થ સ્વરુપને જાણનાર, અને કિયાપર એટલે આત્મસાધનના કારણને અનુસરનારી યાગપ્રવૃત્તિ રુપ અથવા આત્મગુણને અનુસરનારી આત્મવીર્યની પ્રવૃત્તિરુપ એવી જે કિયા તેમાં તત્પર થયેલા જીવ સ્વપરતારક થાય છે. જે કરાય તે કિયા કહીએ. તે કિયા સાધક અને બાધક એવા લેદે કરીને બે પ્રકારની છે. તેમાં આ અનાદ સંસારમાં અશુદ્ધ કાયા વિગેરના વ્યાપારથી ઉત્પન્ન થયેલી જે કિયા તે બાધક કિયા કહેવાય છે, અને શુદ્ધ એવી ગુપ્તિ વિગેરેથી ઉત્પન્ન થયેલી કાયાદિકની કિયા તે સાધક કિયા કહેવાય છે. આ શુદ્ધ કિયા અશુદ્ધ કિયાને દ્વર કરે છે. સંસારના નાશ કરવા સારુ સંવર અને નિર્જરારુપ કિયા કરવી તે ભાવ કિયા કહેવાય છે. બીજી નામ કિયા, સ્થાપના કિયા અને દ્વય કિયા પૂર્વની જેમ જાણી લેવી.

૧. નૈગમ નથ-કિયા કરવાના સંકલ્પનેજ કિયા કહે છે. ૨. સંગ્રહ નય-સવે સંસ્સારી છેવાને સિક્ય (કિયાને કરનાર) કહે છે. ૩. વ્યવહાર નય-શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછીની કિયાને કિયા કહે છે. ૪ ઋજુસૂત્ર નય-કાર્યનું સાધન કરવા માટે યાગવીર્યની પ્રવૃત્તિના પરિષ્ણામ રુપ કિયાને કિયા કહે છે. ૫. શબ્દ નય-આત્મવીર્યની સ્કુરણારુપ કિયાને કિયા કહે છે. દ સમલિરુઠ નય-આત્મગુણની સાધના કરવા માટે કરાતી થધી કરવા લાયક વ્યાપારરુપ કિયાને કિયા કહે છે; અને ૭ એવંભૂત નય-આત્મતત્ત્વના એક્તવપણા રુપ વીર્યની તીક્ષ્ણતાને ઉત્પન્ન કરવામાં એકાંત સહાયકારક જ્ઞાનાદિ, ગુણપરિણ્યમન રુપ કિયાનેજ કિયા કહે છે. અહીં સ્વભાવનું ગ્રહણ અને પરભાવના ત્યાગ રૂપ કિયા જ મોક્ષને પમાડનારી છે. માટે જ્ઞાનતત્ત્વવે કરીને આત્મતત્ત્વને (નિજગુણરમણતાને) સાધવા માટે નિર્મલ કિયા કરવી જોઈ એ. કહ્યું છે કે-

"જ્ઞાનાચારાદયાંડપીષ્ટાઃ શુદ્ધસ્વસ્વપદાવાધ" પાતપાતાનું શુદ્ધ સ્થાન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી જ્ઞાનાચાર વગેરે પણ ઇષ્ટ માનેલા છે. આ વચનાનું તાતપર્ય એ છે કે-ક્ષાચિક સમ્યક્ત પ્રાપ્ત થાય, ત્યાં સુધી નિરંતર નિ:શંકતા વિગેરે આઠ ભેદે દર્શનાચારનું સેવન કરવું અને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી કાળ વિનય વિગેરે આઠ પ્રકારના જ્ઞાનાચારનું નિરંતર સેવન કરવું. યથાખ્યાત ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી સમિતિ ગ્રિપ્ત રૂપ આઠ ભેદે ચારિત્રાચારનું સેવન કરવું. શુક્લધ્યાન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી ખાર પ્રકારના તપાચારનું સેવન કરવું અને સર્વ સંવર પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી વીર્યાચારનું સેવન કરવું. આ પાંચ આચારનું પાલન કર્યા વિના મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. માટે જ્ઞાનપૂર્વ કરિયામાં તત્પર થયેલા અને સમતાએ કરીને શુદ્ધ સ્વરૂપવાળા તથા જીતેન્દ્રિય પુરુષ ભવસમુદ્રથી પોતે

ત્તરી જાય છે, અને પોતાને શરણે આવેલા બીજાઓને પણ ઉપદેશ આપીને તારવા સમર્થ થાય છે. તે આત્મારામી કહેવાય છે.

ત્રાન જો ક્રિયાયુક્ત હોય તાજ માેક્ષદાયક થાય છે, એકલું જ્ઞાન કાંઈ પણ હિત કરી શકતું નથી. કહ્યું છે કે --

> ક્રિયાવિરહિત હન્ત, જ્ઞાનમાત્રમનર્થકમ્ । ગતિ વિના પથજ્ઞાેડિય, નાષ્નાેતિ પુરમોષ્સિતમ્ ॥ ૧ ॥

અર્થા-" ક્રિયા રહિત એવું માત્ર જાણવા રૂપ સંવેદન જ્ઞાન કે જે વાણીના વ્યાપાર રૂપ અને મનના વિકલ્પ રૂપ છે તે અનર્થક છે, વંધ્ય છે, એટલે સુક્તિને દેનારૂં નથી; કેમકે (પુરના) માર્ગને જાણનારા માણસ પણ ગતિરુપ ક્રિયા કર્યા વિના કહી પણ ઇચ્છિત પુરને પામતા નથી."

तेक वातने ६६ ५२वा भाटे इंडे छे-

સ્વાનુકૂલાં ક્રિયાં કાલે, જ્ઞાનપૂર્ણોડપ્યપેક્ષતે । પ્રદીપઃ સ્વપ્રકાશાડિપ, તૈલપૂત્યાદિક યથા ॥ ર ॥

અર્થ –" તત્ત્વબાધની પ્રાપ્તિ રુપ સ્પર્શ જ્ઞાને કરીને પૂર્ણ છતાં પણ કાર્યને કરવાના સમગ્રે સ્વકાર્યને અનુકૂળ એવી કિયાની તે અપેક્ષા રાખે છે; તે માટે જ મુનિ મહારાજ આવશ્ય-કાદિ કિયા શાસ્ત્રાક્ત કાળે કરે છે. કેમકે દીવા પાતે પ્રકાશમાન છતાં પણ તેલ પૂરવા વિગેરેની અપેક્ષા રાખે છે. અર્થાત્ સ્વયંપ્રકાશો છતાં તેલ, વાટ, પવનથી રક્ષણ વિગેરેની અપેક્ષા રહે છે.

ક્રિયા કરવાનું ફળ આ પ્રમાણે કહ્યું છે~

ગુણવદ્દબહુમાનાઘૈનિ'ત્યસ્મૃત્યા ચ સિંકિયા । જાતં ન પાતયેદ્દભાવ–મજાતં જનયેદિપ ॥ १ ॥

અર્થ—" સંયમાદિક ગુણવાળા ભવ્ય છવાનું ખડુમાન કરવાવડે, આદિ શબ્દે કરીને પાપની દુગંચ્છા (નિંદા) કરવા વડે અને અતિચારની આલાચનાદિ કરવા વડે, વળી પૂર્વે શ્રદ્ધણ કરેલા શ્રતનું નિરંતર સ્મરણ કરવા વડે થયેલી જે સત્ કિયા, અર્થાત્ તે તે ગુણ્યુક્ત થતી શુભ કિયા તે ઉત્પન્ન થયેલા શુભ ભાવના નાશ થવા દેતી નથી, અને નહી ઉત્પન્ન થયેલા શુકલ ધ્યાનાદિક ભાવને ઉત્પન્ન કરે છે."

શ્રેણિક રાજાને તથા કૃષ્ણુ વાસુદેવ વિગેરેને ગુણીના બહુમાનથી અને મૃગાવતીને પાપના પશ્ચાતાપથી, અતિસુક્ત સુનિને અતિચારની આલાેચના કરવાથી અને રતિસુંદરીને ધર્મમાં સ્થિરતા રાખવાથી માેક્ષના સુખા મત્યા છે. આ રીતે અનેક શુલ કારણાથી અનેક લવ્ય જેનાને પરમાનંદ પદની પ્રાપ્તિ થઈ છે. અહીં પ્રસંગાચિત રતિસુંદરીની કથા ડુંકામાં આ પ્રમાણે—

### ા રતિસુંદરીની કથા ॥

સાકેતપુરમાં જિતશતુ રાજને રતિસું દરી નામે પુત્રી હતી. તેજ નગરમાં શ્રેષ્ઠીની પુત્રી ઋહિસું દરી, મંત્રીની પુત્રી બુહિસું દરી અને પુરાહિતની પુત્રી ગુલ્યુસું દરી નામે હતી. એ ચારે સખીએ સું દર રૂપવાળી, શ્રાવક ધર્મને પાળનારી અને પરસ્પર પ્રેમવાળી હતી. તથા દેવ ગુરુના સ્થળમાં ( દેરાસરે ને ઉપાશ્રયમાં ) એકઠી મળીને ધર્મ ગાષ્ઠી કરતી હતી. તેઓએ ધર્મ ક્રિયા કરતાં પરપુરુષના નિયમ લીધેલા હતા.

હવે નંદપુરના રાજા ચાર સખીએ। પૈકી રાજપુત્રી રતિસુંદરીને પરહ્યા. તેનું રૂપ અને લાવણ્ય સર્વત્ર શ્લાઘા પામ્યું; તેથી હસ્તિનાપુરના રાજાએ એક દિવસ દ્વત માકલીને રતિસુંદરીની માગણી કરી. તે સાંભળીને નંદપુરના રાજાએ દ્વતને કહ્યું કે " એક સામાન્ય મા<del>ળુસ પથ</del>ુ પાતાની પત્નીને આપતા નથી તા હું શી રીતે મારી પત્નીને આપીશ ? માટે તું તારે સ્થાને પાછા ચાલ્યા જા." તે સાંભળીને દ્ભતે જઇને પાતાના રાજાને સર્વ વાત કહી, તેથી રાજાએ નંદપુર પર ચડાઈ કરી. અસે રાજાનું યુદ્ધ થતાં હસ્તિનાપુરના રાજાના જય થયા. તે રતિસુંદરીને ખળાત્કારથી લઇને <mark>પાતાના નગરમાં આવ્યાે. પછી તેણે રતિસુંદરીની પ્રાર્થના કરી. ત્યારે તે બાલી કે "મારે</mark> ચાર માસ સુધી શીલવત પાળવાના નિયમ છે. " તે સાંભળીને રાજાએ વિચાર્યું કે" ચાર માસ પછી પણ તે મારેજ આધીન છે. કયાં જવાની છે ? " એમ વિચારી દિવસા વીતા-વવા લાગ્યા. રતિસુંદરી હંમેશાં તેને પ્રતિબાધ આપવા લાગી, પણ રાજાના રાગ તેના પરથી જરા પણ એ છે થયા નહી. એકદા રાજા બાલ્યા કે " હે ભદ્રે! તું હંમેશાં મને ઉપદેશ આપે છે, તું તપવડે અતિ કૃશ થઇ ગઇ છે, તેમજ શરીર પરથી સર્વ શૃંગાર કાઢી નાંખ્યા છે, તાેપણુ મારું મન તારામાં અતિ આસક્ત છે. તારાં ખીજાં શરીરના અવયવાના તો હું શું વખાણ કરું ? પરંતુ આંખનું પણ વર્ણન હું કરી શકતા નથી." તે સાંભ-ળીને રતિસું દરીએ પાતાની આંખાનેજ શીલલાયનું કારણ જાણી રાજાની સમક્ષ તત્કાળ છરીવડે અન્તે નેત્રો કાઢીને રાજાના હાથમાં આપ્યાં. તે જોઈ રાજાને અત્યંત ખેદ થયા. તેને રતિસું દરીએ સારી રીતે ધર્માપદેશ આપ્યા. રાજાએ પ્રતિબાધ પામીને તેને ખમાવી: અને મારે માટે આ અચિ પોતાનાં નેત્રો કાઢી નાંખ્યા એમ જાણીને મનમાં અતિ દુ:ખી થયા. રાજાનું દુ:ખ નિવારણ કરવા માટે રતિસુંદરીએ દેવતાનું આરાધન કર્યું. તત્કાળ દેવતાએ રતિસુંદરીને નવાં નેત્ર (આંખ) આપ્યાં. પછી રાજાના આગ્રહથી કેટલાક દિવસ રાકાઇને રિલસું દરીએ દીક્ષા ગહેલ કરી.

ખીજી શ્રેષ્ઠીની પુત્રી જે ઋહિસુંદરી નામે હતી. તે તામ્રલિપ્તી નગરીમાં શ્રીવિશ્વક નામના ધનાઢયને પરણી હતી. તે વર્ણિક તેને સાથે લઇને વેપાર માટે સમુદ્રરસ્તે ચાલ્યો. માર્ગમાં વહાણ ભાંગવાથી તે દંપતી એક પાટિયાનું અવલંબન કરીને તરતાં તરતાં કાઈ એક દીપે નીકળ્યા. ત્યાં તેમણે એક ધ્વજ ઉંચી કરી રાખી. તે જોઇને કાેઈ બીજા વર્ણિક પાતાનું વહાણ તે દ્વીપે લઈ જઈને તે અન્નેને તેમાં લઈ લીધા. તે ખીએ વર્ણિક ઋદ્ધિ-સુંદરીને જોઇને તેના પર માહ પામ્યા, તેથી ઋહિસુંદરીના પતિને તેણે ગુપ્ત રીતે સમુદ્રમાં નાંખી દીધા. પછી તેણે ઋદ્ધિસંદરીની પ્રાર્થના કરી. ત્યારે તેણે તેને સમજાવવા માટે ઘણા ઉપદેશ કર્યો, તાપણ તે વર્ણકના માહ એાછા થયા નહી. તે બાલ્યા કે " તારે માટે તા તારા પતિને મેં સમુદ્રમાં નાખી દીધા છે." એ વાત જાહીને તેણે કાળ વીતાવવા માટે કાંઈક બહાનું ખતાવ્યું. આગળ ચાલતાં તે વહાણ પણ ભાંગ્યું. ઋહિસ દરી દૈવયાગે મળેલા એક પાટિયાથી તરીને સાપારક નામના નગરમાં આવી. તેજ નગરમાં તેના પતિ પણ પાટિયાથી તરીને પહેલેથી આવેલા હતા. તેની સાથે તેના મેળાપ થયા. પેલા બીજો વિશક પણ પાટિયું મળવાથી તરીને તેજ નગરમાં આવ્યા. તેને પાતાના પાપને લીધે કુષ્ઠના વ્યાધિ થયા. એકદા તે પેલા દંપતીની નજરે પડયો: એટલે તેને વ્યાધિથી પીડાયેલા એઇને તેના પૂર્વ ઉપકાર સમરાય કરી તે દંપતીએ ઔષધ વગેરેથી તેને નીરાગી કર્યો. તે વિશકે તે દંપતી પાસે પાતાના પાપની ક્ષમા માગી; ત્યારે તે દંપતીએ તેને ઉપદેશ કરીને ધર્મ પમાડયો. પછી તે અને વર્ણિકા વ્યાપાર કરી ધન ઉપાર્જન કરીને પાતપાતાના નગરમાં ગયા. પછી કેટલાક વર્ષો સુખમાં વીતાવીને ઋહિસુંદરીએ દીક્ષા આત્મસાધન કર્યું.

આ બે સખીઓની કથા કહી. હવે બીજી બે સખીની કથા આગળ કહેવામાં આવશે.

"પ્રશાંત ચિત્તવહે સમ્યગ્રાનના પ્રભાવે ઇન્દ્રિયોના જય કરવા પૂર્વક કરેલી કિયાજ સમૃલ થાય છે, તેથી રતિસુંદરીની જેમ કષ્ટ પ્રાપ્ત થાય છતાં પણ સુશીલ સ્ત્રીઓ પાતાના કર્તવ્યને તજતી નથી. અને પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને સિદ્ધિના સુખા મેળવે છે."

### તૃપ્ત ને અતૃપ્તનું સ્વરૂપ.

# વિષયામિ વિષાદ્ગારઃ, સ્યાદતપ્તસ્ય પુદ્દગલૈઃ । જ્ઞાનતૃપ્તસ્ય તુ ધ્યાન–સુધાદ્દગારપર પરા ॥ ૧ ॥

અર્થ:—" પૌદ્દગલિક સુખથી અતૃપ્ત એવા મનુષ્યને પુદ્દગલાએ કરીને વિષયની ઉમિંરુપી વિષના ઉદ્દગાર પ્રાપ્ત થાય છે (એાડકાર આવે છે), અને જ્ઞાનથી તૃપ્ત થયેલાને તા ધ્યાનરૂપી અમૃતના ઉદ્દગારની પરંપરા પ્રાપ્ત થાય છે."

આત્મસ્વરૂપના સ્વાદથી રહિત-જેણે તેના સ્વાદ લીધા નથી એવા પુરુષને અંગરાગ, સ્ત્રીઓનું આહિંગન વિગેરે પુદ્દગલાએ કરીને ઇન્દ્રિયવિલાસ રૂપ વિષના ઉદ્દગાર પ્રાપ્ત થાય છે; (ઓડકાર આવે છે) અને આત્મતત્ત્વના અવબાધથી તૃપ્ત એટલે પૂર્ણ થયેલા પુરુષને તેા શુલ ધ્યાન રૂપી અમૃતના ઉદ્દગારની પરંપરા પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રસંગ ઉપર ખુદ્ધિ- સુંદરીની કથા છે તે આ પ્રમાણે—

## બુહિસું દરીની કથા.

ત્રીજી જે ખુલિસું દરી નામે પ્રધાનપુત્રી હતી તે રૂપવતી હતી. તેને એકદા રાજાએ જોઈ, તેથી તેના પર માહ પામીને હતી માકલી તેની પ્રાર્થના કરી; પણ ખુલિસું દરી બીજા પુરૂષને ઈચ્છતી નહોતી, એટલે રાજાની માગણી તેણે કખૂલ કરી નહિ, તેથી કોધ પામેલા રાજાએ કાંઈક પ્રપાંચ કરીને પ્રધાનને તેના કુટું ખ સહિત કેદ કર્યો. પછી રાજાએ પ્રધાનને કહ્યું કે "જયારે તું મારી આજ્ઞા કખૂલ કરીશ ત્યારે તને હું છેડીશ." પ્રધાને કહ્યું કે "જયારે તું મારી આજ્ઞા કખૂલ કરીશ ત્યારે તને હું છેડીશ." પ્રધાને કહ્યું કે "હે સ્વામી! આપ આજ્ઞા કરો, તે મારે પ્રમાણ છે." તે સાંભળીને રાજાએ સર્વને છેડી દીધા ને ખુલિસું દરીને અન્તઃ પુરમાં રાખી તેની પ્રાર્થના કરી. ખુલિસું દરી રાજાને બીલકુલ ઈચ્છતી નહોતી. તેણે રાજાને ઉપદેશ આપ્યો કે—

# સંસારે સ્વપ્નવન્મિથ્યા, તૃષ્તિઃ સ્યાદભિમાનિકી । તથ્યા તુ ભ્રાન્તિશુન્યસ્ય, સ્વાત્મવીર્યવિપાકકૃત્ ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ:—આ સંસારમાં અભિમાનથી ઉત્પન્ન થયેલી તૃપ્તિ સ્વપ્ન જેવી મિથ્યા છે, પણ બ્રાન્તિ રહિત પુરુષને આત્મવીર્થના વિપાક કરનારી જે તૃપ્તિ તેજ સત્ય તૃપ્તિ છે.

સ્પષ્ટાર્થ:—હે રાજા! દ્રવ્યથી ચાર ગતિરૂપ અને ભાવથી મિશ્માત્વાદિક ભાવવાળા આ સંસારમાં "મેં છળ-બળ કરીને આ કાર્ય કર્યું, મારા જેવા જગતમાં કાઇ નથી." એવા અભિમાનથી ઉત્પન્ન થયેલી તૃપ્તિ સ્વમની જેમ મિશ્યા એટલે માત્ર કલ્પના રૂપજ છે, કેમકે તે તૃપ્તિ વિનશ્વર છે, પરવસ્તુ છે તથા આત્મસત્તાના રાધ કરનાર આઠ પ્રકારના કર્મના અંધમાં કારણભૂત એવા રાગ દેવને ઉત્પન્ન કરનાર છે. માટે તે મૃગતૃષ્ણા જેવી તૃપ્તિ મુખના હેતુ નથી. પરંતુ ભ્રાન્તિ રહિત એટલે સમ્યગ્રાને કરીને સહિત પુરુષને સ્વભાવ ને વિભાવના અનુભવવાળી જે તૃપ્તિ છે તેજ સત્ય મુખનો હેતુ છે. કેમકે તે તૃપ્તિ આત્મવીયના વિષાક જે યુપ્ટ તેને કરનાર છે.

# સુખિના વિષયાતૃપ્તાઃ, નેન્દ્રોપેન્દ્રાદયાડપ્યહા । ભિક્ષુરેકઃ સુખી લોકે, જ્ઞાનતૃપ્તા નિરંજનઃ ॥ ર ॥

અર્થ:—" અહેા! આ જગતમાં વિષયાેથી અતૃપ્ત એવા ઈન્દ્ર, ચક્રવતી વિગેર્ફ સુખી નથી; માત્ર જ્ઞાનથી તૃપ્ત થયેલા નિરંજન એવા એક ભિક્ષુજ સુખી છે." વિસ્તરાથ:—" અહે! ! દેવાના સ્વામી ઇંદ્રો અને ઉપેંદ્ર તે ચક્કવર્તા વાસુદેવા વિગેર તે બધામાંના કાઇ પણ આ જગતમાં સુખી નથી; કેમકે તેઓ મનાહર ઇન્દ્રિયાના વિષયને સેવતા છતાં નિરંતર અતૃપ્ત રહે છે. (ધરાતા નથી) અનેક ઓઓના વિલાસથી, ષડ્સ લાજને ખાવાથી, સુગંધી કુસુમાને સુંઘવાથી અને રહેવાના સુંદર મહેલા, તેમજ મુદ્દ શબ્દના શ્રવણથી અને સુંદર સ્વરૂપાને જેવાથી અસંખ્ય કાળ સુધી ઇંદ્રિયાના વિષયોના અનુભવ કરતાં છતાં પણ તેઓ તૃપ્ત થતા નથી; તેઓ તૃપ્ત થાયજ કેમ ! કારણ કે સર્વ વિષયો તૃપ્તિના હેતુજ નથી. માત્ર તેમાં સુખાદિકના ખાટા આરાપ કરેલા (ઝાંઝવાના નીર જેવા—આલાસ—દેખાવ) છે. આ ચૌદ રજ્જા (રાજલાક) પ્રમાણ લાકમાં માત્ર એક ભિક્ષુઓજ કે જે આહારાદિકમાં લુબ્ધ નથી, સંયમયાત્રા માટેજ તીક્ષ્ણ શીલનું પાલન કરે છે, અને સર્વ પરિગ્રહના ત્યાગ કરે છે, તેઓજ સુખી છે; કેમકે તેઓ જ્ઞાન જે આત્મસ્વરૂપના અવબાધ તેના આસ્વાદનવે તૃપ્ત થયેલ છે. વળી તે રાગાદિક અંજન (મેંશ)ની શ્યામતા રહિત છે, અને આત્મધર્મોનાજ ભાજતા છે.

આ પ્રમાણે અનેક પ્રકારે ઉપદેશ આપ્યા, તો પણ રાજા બાધ પામ્યા નહી. ત્યારે તે ખુદિસું દરીએ પાતાના જેવીજ એક પાલી પુતળી કરાવીને તેમાં મદિરા ભરી. પછી ઘણે દિવસે જ્યારે રાજા આસક્તિનાં વચનાથી તેને બાલાવવા લાગ્યા, ત્યારે ખુદિસું દરીએ પાછળથી ગુમ રીતે તે પુતળીનું મુખ ઉઘાડયું. તરતજ તેમાંથી અત્યંત દુર્ગંન્ધ નીકળ્યા. તે જોઇ રાજા બાલ્યા કે "શું આ શરીર આવું દુર્ગંન્ધવાળું છે?" તોપણ રાજાના માહ તેના પરથી એક્કો થયા નહી. ત્યારે ખુદિસું દરીએ મહેલની ઉંચી ખારીએથી પાતાના દેહ પડતા મૂકયા, તેથી તે મૂર્છા પામી. તે જોઈ ને રાજા અતિ ખેદ પામી તેની આસના વાસના કરવા લાગ્યા. અનુકમે ખુદિસું દરી સાવધ થઈ, એટલે રાજાએ પરસ્ત્રી ગમનના નિયમ કર્યા. કેટલેક કાળે ખુદિસું દરી દીક્ષા લઈ આત્મન્નાન વડે થતી સત્ય તૃપ્તિને પ્રાપ્ત કરી માલપદ પામી.

સંપૂર્ણ ભાવ તૃપ્તિથીજ શીલ વિગેરે સર્વ સક્શુણા જે શુદ્ધ આત્મામાં શાલાને પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી ખુદ્ધિસું દરીની જેમ તેની પ્રશંસા આખા જગતમાં થાય છે, અને છેવટ તે માલપદને પામે છે. " એમ સમજીને લગ્ય જીવાએ માલમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને મુક્તિના અગ્યાખાધ સુખા મેળવવા જોઇએ.

ા લિપ્ત અને અલિપ્તનું સ્વરૂપ ( ગુણુસુંદરીની કથા સાથે ) ા

સંસારે નિવસન્ સ્વાર્થ-સજ્જઃ કજ્જલવેશ્મનિ । લિપ્યતે નિખિલા લાેકા, જ્ઞાનસિદ્ધો ન લિપ્યતે ॥ ૧ ॥

અર્થ:--'' સ્વાર્થમાં આસકત થયેલા સમગ્ર લાક કાજળના ઘર જેવા આ સંસા-

રમાં વસતે৷ છતે৷ (કર્મવડે) લેપાય છે, પણ જ્ઞાનથી સિદ્ધ થયેલા ( યથાર્થ તત્ત્વજ્ઞાની ) મનુષ્ય લેપાતા નથી. "

રાગાદિક પાપસ્થાનક રૂપ કાજળના ગૃહમાં અને તે રાગાદિકના નિમિત્તભૂત ધન રવજનાદિકને ગ્રહણ કરવારૂપ (પાતાના માનવારૂપ) સંસારમાં વસવાથી અહંકારાદિક સ્વાર્થમાં સજજ (તત્પર) થયેલા માણુસ કર્મોથી લેપાય છે, પણ હૈય અને ઉપાદેયની પરીક્ષાએ કરીને વસ્તુસ્વરૂપને જાણુનારા જ્ઞાની લેપાતા નથી. આ સંબંધમાં ગુણસુંદરીની કથા ટ્રાંકામાં આ પ્રમાણે જાણુની—

#### ગુણસું દરીની કથા.

ચાથી પુરાહિતની પુત્રી જે ગુણસું દરી હતી, તેને શ્રાવસ્તી નગરીના રાજના પુરા- હિતના પુત્ર પરહ્યો હતા. તે ગુણસું દરી ઉપર સાકેતપુરના રહેવાસી કાઈ બ્રાહ્મણ મોહ પામ્યા હતા; તેથી તે બ્રાહ્મણે ભિદ્યની પહીમાં જઈ ને પહીપતિને કહ્યું કે "તમે શ્રાવસ્તી નગરીમાં લૂંટ કરા, હું તમને મદદ કરીશ, તેમાં જેટલું ધન આવે તે બધું ધન તમારે રાખવું અને એક ગુણસું દરીને મને આપવી." એમ કહીને તે બ્રાહ્મણ પદ્મીપતિને તેના અનુચરા સહિત શ્રાવસ્તી લઈ ગયા. ત્યાં લૂંટ કરી, તેમાંથી તે બ્રાહ્મણ પદ્મીપતિને તેના અનુચરા સહિત શ્રાવસ્તી લઈ ગયા. ત્યાં લૂંટ કરી, તેમાંથી તે બ્રાહ્મણ ગુણસું દરીને લઇને કાઈક નગરમાં ગયા. ત્યાં તેણે ગુણસું દરીને પાતાની સ્ત્રી થવા કહ્યું. ત્યારે તે બ્રાહ્મણને હતા તરન અશ્રાચ શરીર રાખવા લાગી. તેનું તેલું દુર્ગન્ધસુકત શરીર એઈને બ્રાહ્મણને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા. તે જાણીને ગુણસું દરીએ તેને કહ્યું કે " મને મારા પિતાને ઘેર લઈ જા." ત્યારે તે બ્રાહ્મણે તેને તેના પિતાને ઘેર પહોંચાડી. એકદા તે બ્રાહ્મણને સર્પ કરયા. તે વખતે ગુણસું દરીએ તેને કહ્યું કે પાસે લઈ જઇને ધર્મ દેશના સંભળાવી. ગુરુ બાલ્યા કે "નિલેપ ગુણ યુકત એવા જીવ અનેક ગુણોને પામે છે. ચૈતન્યનું સમગ્ર પરભાવના સંયાગના અભાવે કરીને સ્વભાવમાં અવસ્થિત રહેવાપણું તે નિલેપ ગુણ કહેવાય છે. કહ્યું છે કે—

## લિપ્યતે પુદ્દગલસ્કન્ધા, ન લિપ્યે પુદ્દગલૈરહમ્ । ચિત્રૈબ્યેમાંજનૈર્નેવ, ધ્યાયક્ષિતિ ન લિપ્યતે ॥ ૧ ॥

અર્થ:-- " પુદ્દગલાથી સ્કંધા લેપાય છે, પણ જેમ વિચિત્ર પ્રકારના અંજનોવડે પણ આકાશ લેપાતું નથી તેમ હું લેપાતા નથી. આ પ્રમાણે વિચારનાર પ્રાણી (કર્મથી) લેપાતા નથી."

રપખ્ટાર્થ:---પરસ્પર એકઠા મળવાથી આશ્લેષ અને સંક્રમાદિવડે પુદ્દગલના સ્કન્ધા

લેપાય છે, એટલે અન્ય પુદ્દગલોના ભળવાથી ઉપચય(વૃદ્ધિ)ને પામે છે; પરંતુ હું નિર્મળ ચિત્ સ્વરૂપ આત્મા પુદ્દગલના આશ્લેષવાળા નથી. વાસ્તવિક રીતે જીવને અને પુદ્દગલને તાદાત્મ્ય સંઅંધ છેજ નહી, માત્ર સંયોગ સંઅંધ છે, તે પણ ઉપાધિજન્ય છે. જેમ આકાશ વિચિત્ર અંજનથી લેપ્યા છતાં પણ લેપાતું નથી, તેમ અમૂત આત્મસ્વભાવવાળા હું એક ક્ષેત્રમાં રહેલા પુદ્દગલાથી પણ લેપાતા નથી. આ પ્રમાણે ધ્યાન કરતા જીવ કદાપિ લેપાતા નથી."

જે આત્મસ્વભાવને જાણુનાર આત્મા આત્મવીમ'ની શક્તિને આત્મામાં વાપરે છે, તે નવાં કમાંથી લેપાતા નથી, કેમકે જ્યાંસુધી આત્મશક્તિ પરાનુયાયિની-વિભાવને અનુસર-નારી હાય છે ત્યાં સુધી આશ્રવ થાય છે, અને જ્યારે આત્મશક્તિ સ્વરુપાનુયાયિની (નિજ-ગુણ રમણતાને અનુસરનારી) થાય છે ત્યારે સંવર થાય છે. કહ્યું છે કે—

## તપઃશ્રુતાદિના મત્તઃ, ક્રિયાવાનપિ લિપ્યતે । ભાવનાજ્ઞાનસંપન્નો, નિઃક્રિયાડપિ ન લિપ્યતે ॥ ર ॥

અર્થ — " તપ અને શુતાદિકથી અભિમાની થયેલા મનુષ્ય કિયાવાન હાય તાપથુ તે લેપાય છે, અને ભાવનાજ્ઞાનથી યુક્ત મનુષ્ય કિયા ન કરે તા પણ લેપાતા નથી."

જિનકલ્પી સાધુ વિગેરના જેવી ક્રિયાના અભ્યાસી છતાં પણ તપ અને શ્રુતાદિકના અભિમાની હોય છે તે તે નવાં કર્મ શ્રહણ કરવાવડે હૈપાય છે; કેમકે આહારાદિકની લાલચથી ધર્મના અભ્યાસમાં જે પ્રવૃત્તિ કરવી તે ધર્મ નથી, તેમાં શુભ ભાવનાની અપેક્ષા છે. તેથી જ તેવા શુભ ભાવનાન્નાનથી સંપન્ન મનુષ્ય ક્રિયા ન કરે તાપણ કર્મથી હૈપાતા નથી. કહ્યું છે કે—

## 

સ્પષ્ટાર્થ—" અજ્ઞાની માણુસા કમે કરીને (શુભ ક્રિયા કરવા વડે કરીને પણ) કમેને ખપાવતા ભાવનાજ્ઞાનવાળા નથી. વીર પુરુષા કમે (શુભ ક્રિયા) નહી કર્યાં છતાં પણ કમેને ખપાવે છે. ખુદ્ધિવાળા માણુસા લાભ ને મદથી રહિત હાય છે, તેવા સંતાષી જીવા પાયકમે કરતાજ નથી."

જહા કુમ્માે સઅંગાઇ, સએ દેહે સમાહરે ! એવં પાવાઇ મેહાવી, અજ્ઝપ્પેણ સમાહરે ॥ ર ॥

અર્થ — " જેમ કાચબા પાતાના અંગાને પાતાના દેહમાંજ સંકાચી લે છે, તેમ અહિશાળી માણુસા શુભ અધ્યાત્મવડે પાપના સંહાર (નાશ) કરે છે. " ચ્યા પ્રમાણે ગુરુએ ધર્મીપદેશ આપ્યા, તે સાંભળીને તે ખ્રાહ્મણે પ્રતિબાધ પાત્રી પરસ્ત્રીગમનના નિષેધના નિયમ લીધા. ગુણસુંદરી પાતાના સ્વપને અને સૌન્દર્યને કૃશ કરવા માટે ચારિત્ર લઇ તપ કરવા લાગી. તે અનુક્રમે સ્વર્ગના સુખને પામી.

આ પ્રમાણે પૃવે વર્ણન કરેલી રતિસુંદરી વિગેરે ચારે સખીએ! સ્વર્ગ ગઇ. ત્યાંથી ચ્યવીને ચંપાનગરીમાં ચાર જાદા જાદા શ્રીમંત ગૃહસ્થની પુત્રીએ! થઇ. તે ચારે વિનયંધર નામના શ્રેષ્ટી પુત્રની સાથે પરણી. એકદા રાજાએ તે ચારેને સમાન સ્વરુપવાળી જોઇ. જાણે એકજ માતાથી ઉત્પન્ન થયેલી હોય તેવી સમાન લાવણ્યવાળી જોઇને તેમના પર રાજા માહિત થયા, તેથી રાજાએ વિનયંધર શ્રેષ્ઠીની સાથે કપડ મૈત્રી કરી. વિનયંધર રાજાના માનીતા થવાથી રાજાના અન્ત:પુરમાં પણ સ્વેચ્છાએ ગમનાગમન કરવા લાગ્યા. એકદા રાજાએ વિનયંધરના હાથથી નીચેની ગાથા કાગળ પર લખાવી.

એસચ્છેર વિચકખણિ, અજ્જ ઉ ભચ્ચસ્સ તુહ વિએાઅમ્મિ । સા રયણી ચઉજામાં, જામસહસ્સ વ વાેલીણા ॥ ૧ ॥

**ભાવાથ**ે—" વિચણણ સ્ત્રી! આ આશ્ચર્ય છે કે આજે આ ભૃત્યને તારા વિચાગથી ચાર પ્રહરવાળી રાત્રી પણ હજાર પ્રહર જેટલી લાંબી થઈ."

આ ગાથા લખાવીને રાજાએ પાતાની પાસે રાખી. કેટલાક દિવસા ગયા પછી વિનયંધર તો તે વાત પણ ભૂલી ગયા. પછી રાજાએ તે ગાથા સભામાં અતાવીને કહ્યું કે "આ ગાથા વિનયંધરે સારા અંતઃપુરમાં માકલી છે." આ પ્રમાણે તે શ્રેષ્ટીની ચાર એએમને શ્રેહણ કરવા માટે રાજાએ તેના પર ખાડું કલંક મૂકી તેને કારાગૃહમાં નાંખ્યા, અને તેની ચારે ઓઓમને પકડી લાવીને અંતઃપુરમાં રાખી. ત્યાં તે ચારે ઓઓમે બલમાં પાળેલા શીલવતના પ્રભાવથી તથા પતિવ્રતના લાપ ન કરવાથી અત્યંત કદરુપી થઇ ગઈ. તે જોઈને રાજાએ ભય પામીને શ્રેષ્ટીને છાડી દીધા તથા તે ઓઓના શીલપ્રભાવ પૃથ્વીપર વિસ્તાર પામ્યો. અને તેઓ અવસરે નિર્મલ જ્ઞાન કિયારૂપ માક્ષ માર્ગને આરાધી સ્વ-ર્ગાદિના સુખાને ભાગવીને માક્ષના અવ્યાખાધ સુખાને પામી. આ ચાર ઓઓની માફક જે ભવ્ય જવા પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષ માર્ગને આરાધશે, તેઓ પણ માક્ષના સુખા જરૂર પામશે. ૧૯૦

આ ધર્મ જિનના કેવલિ પ્રજ્ઞપ્ત તેમ અનાદિ છે, અહિંસા રૂપ લક્ષણે ઉપલક્ષ્ય તસ મૂલ વિનય છે: સત્ય પ્રતિષ્ઠિત એહમાં ખંતિ તણી છે મુખ્યતા, કંચનાદિક ત્યાગમય ઉપશમ પ્રભવ પ્રભુ ભાષતા.

૧૯૧

સહિત શોલની ગુપ્તિએ મુનિધર્મ આરંભાદિથી, રહિત જ્યાં મુનિ દેહના નિર્વાહ ભિક્ષાવૃત્તિથી: કુક્ષિસંબલ શુદ્ધ ધર્મે દીસતી ગુણગ્રાહિતા, નિર્વૃત્તિ લક્ષણ નિર્વિકારી ધર્મમાં અવિરાધિતા.

१८२

રપષ્ટાર્થ: - આ જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલા ધર્મ અનાાદ કાલના છે. કારણ કે અનાદિ કાલથી અનંતી ચાવીસીઓ થઈ ગઈ. તેમાં દરેક તીર્થંકર પાતાના તીર્થની સ્થાપના કરે ત્યારે પ્રરૂપણા તા ત્રિપદીની જ કરે છે એટલે દરેક તીર્થકર એકજ પ્રકારના ધર્મની પ્રરૂપણા કરે છે. તે ધર્મના મૂલ પાયા અહિંસા (સંચમ અને તપ) છે. કારણ કે આ ધર્મનું મૂલ અહિંસા કહેવાય છે. અથવા પાંચ મહાવત રૂપ આ ધર્મમાં પહેલું મહાવત સવે પ્રકારે પ્રાણાતિપાત વિરમણ વત કહેવાય છે. અને આકીના મહાવતો તેને જ ટકાવનારા (ક્ષેત્રની વાડ જેવા) છે. માટે આ ધર્મ અહિંસા રૂપી લક્ષણથી ઉપલક્ષ્ય એટલે એાળખવા લાયક છે. તથા આ ધર્મમાં વિનયની મુખ્યતા હાવાથી તે ધર્મ વિનયમૂલ પણ કહેવાય છે. વળી સત્ય દયાદિ તત્ત્વાના પાયા ઉપર આ ધર્મ રૂપી મહેલનું મંડાણ છે. તેમાં ખંતી એટલે ક્ષમા ધર્મની મુખ્યતા છે. અહીં ક્રોધના અભાવ રૂપ ક્ષમા જાણવી. અથવા કાેઇએ પાતાના અપરાધ કર્યા હાય તે છતાં પણ તેના ઉપર ક્રોધ ન કરતાં આ સંસારી છવા કર્મને વશ પહેલા છે માટે ભૂલને પાત્ર છે એમ જાણી તેના ઉપર રાષ કરે નહિ. આ રીતે ક્ષમા ગુણને ધારણ કરવાનું અહીં કહેલું છે. વળી આ ધર્મમાં કંચનાદિકના ત્યાગ કરવાના કહ્યો છે. એટલે કાેઈ પણ જાતના પરિગ્રહ રાખવાના નિષેધ છે. તેમજ આ ધર્મ ઉપશમ છે પ્રભવ (નિમિત્ત કારણ) જેમાં એવા છે, એટલે ઉપશમ ભાવથી પ્રકટ થવાના સ્વભાવવાળા આ ધર્મ કહેલા છે, આ પ્રમાણે પ્રભુશ્રી તીર્થંકર દેવાએ કહ્યું છે.

વળી અહીં કહ્યું છે કે-નવ પ્રકારની શીયલ વતની ગુમિ અથવા વાડ સાચવવા પૂર્વક મુનિ ધર્મનું પાલન થાય છે. વળી આ મુનિ ધર્મ આરંભાદિકથી રહિત છે એડલે આ મુનિ ધર્મમાં પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય એમ છ પ્રકારની કાયના જેમાં ઘાત થાય તેવા કાર્યોને આરંભ કહેવાય છે, તે આરંભ વગેરેના ત્યાગ કરવાનું કહ્યું છે. વળી આ ધર્મમાં કહ્યું છે કે મુનિ મિલાવૃત્તિથી શરીરના નિર્વાહ ચલાવે છે. એડલે માધુકરી વૃત્તિના સ્વરૂપને જાણનાર મુનિ ઘેર ઘેર ક્રીને નિર્દોષ અને એષણીય આહાર લાવીને શરીર ટકાવવાને માટે વાપરે છે, પણ તેમાં આસક્તિ રાખતા નથી. તેથી જ આ મુનિ ધર્મને કુક્ષિ સંખલ કહે છે એડલે પેટને ભરવાને માટે નહિ પરંતુ મુનિવરા સંયમ ધર્મની સાધના કરી શકાય તે મુદ્દાથી આહાર બ્રહ્યુ કરે છે, વળી આ શુદ્ધ ધર્મમાં ગુણુગ્રહિતા એડલે ગુણુને બ્રહ્યુ કરવાપણું જણાય છે. આ ધર્મ નિવૃત્તિ લક્ષણુ એટલે જેમાં શાંતિ અથવા પાપ કાર્યોથી પાછા કરવું તે રૂપ લક્ષણુવાળા છે, તેમજ નિર્વિકારી એટલે વિકાર રહિત આ ધર્મમાં કાર્ય પણુ પ્રકારના વિરોધ નથી. આવા મહા

પ્રભાવશાલી જિન ધર્મનું માહાત્મ્ય દેષ્ટાંત સાથે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું---

ધર્મના માહાત્મ્ય વિષે.

અર્થ:--"જિનધર્મનું આરાધન કરીને સર્વ સંપત્તિનું સ્થાન થઈ જેઓ સિદ્ધિ-સુખને પામ્યા છે તેઓ મંગળકળશની જેમ પ્રશંસા કરવાને ચાેગ્ય છે."

## ાા મંગળકું ભનું દર્શત ાા

ઉજ્જયિની નગરીમાં વૈરિસિંહ નામે રાજા હતો. તે નગરીમાં ધનદત્ત નામે ધર્મની રુચિવાળા એક શેઠ હતો. તેને પુત્ર રહિત સત્યભામા નામની અી હતી. એકદા પુત્રની ચિંતાથી મ્લાન મુખવાળા શેઠને એઈ ને સત્યભામાએ તેને પૂછ્યું કે "હે નાથ! તમારે ચિંતાતુર થવાતું શું કારણ છે? તે કહા." ત્યારે શેઠે પુત્ર ચિંતાની વાત કહી. તે સાંભળીને તે બાલી કે "હે સ્વામી! સુખને ઈચ્છનાર માણુસે એવી ચિંતા શા માટે કરવી? તેણે તો આ લોકમાં તથા પરલાકમાં સુખને આપનાર ધર્મનીજ સેવા કરવી." આ પ્રમાણેનો પ્રિયાનો ઉપદેશ સાંભળીને તેને સત્ય માનીને હર્ષ પામેલા શ્રેષ્ઠી પુષ્પાદિકવેડે દેવપૂજા કરવી વિગેરે અનેક ધર્મકાર્યો કરવા લાગ્યા. ધર્મના પ્રભાવથી ત્રષ્ટમાન થયેલી શાસન-દેવીએ તેને ઇચ્છિત વરદાન આપ્યું, તેથી સત્યભામાએ ગર્ભ ધારણ કર્યો. અતુકમે સમય પૂર્ણ થતાં તેણે એક પુત્રને જન્મ આપ્યા. તે પુત્રનું સ્વમને અનુસારે મંગળકું ભ એવું નામ પાડ્યું. તે પુત્ર અનુકમે વૃદ્ધિ પામી કળાલ્યાસ કરવામાં તત્પર થયા. તેના પિતા હમેશાં દેવપૂજાને માટે પુષ્પાદિક લેવા ઉદ્યાનમાં જતા, તેના નિષેધ કરીને મંગળકું ભ હમેશાં પુષ્પા લાવીને પિતાને આપવા લાગ્યા. તે પુષ્પાથી પિતા અને પુત્ર અન્ને પૂજા કરતા હતા. આ પ્રમાણે ધર્માલ્યાસ કરતા હતા તેવામાં જે બન્યું તે સાંભળા—

ચંપાપુરીમાં મહાળાહું નામે રાજા હતો. તેને ગુણાવળી નામે રાણી હતી. તે રાણીથી ઉત્પન્ન થયેલી લાવણ્યના રસની જાણે પેટી હોય તેવી સ્વરુપવાન ત્રૈલોક્યસું દરી નામે તેને પુત્રી હતી. તે સુવાવસ્થા પામી ત્યારે રાજાએ વિચાર્યું કે "મારી પુત્રીને ધાગ્ય વર કેલ્યું મળશે ?" પછી રાજાએ પોતાના સુખુહિ નામના પ્રધાનને બાલાવીને કહ્યું કે "મેં તારા પુત્રને મારી ત્રૈલોક્યસું દરી આપી છે તેમાં તારે કાંઈ પણુ બાલવું નહિ." તે સાંભળી પ્રધાને ઘેર જઈ વિચાર કર્યો કે "રાજાની પુત્રી તે! સાક્ષાત્ રતિ જેવી છે, અને મારા પુત્ર તો કુષ્ટના વ્યાધિવાળા છે. તે જાણુતાં છતાં હું તે અન્નેના ધાગ શી રીતે કરૂં ?" પછી પાતાની ખુહિથીજ ઉપાય શાધીને પ્રધાને ગાત્રદેવીની આરાધના કરી. ત્યારે દેવી

પણ પ્રત્યક્ષ થઇ ને બાલી કે " હે પ્રધાન! તારા પુત્રને કર્મના વિપાકથી કુષ્ટ રાગ થશે! છે, તેથી તે મડી શકે તેમ નથી; કેમકે ભાગ્ય કર્મ અવશ્ય ભાગવવું પડે છે; તાપણ તારા કાર્યની સિદ્ધિ માટે તારી ભક્તિથી પ્રસન્ન થયેલી હું આ પુરીને દરવાજે રહેનાર અધ્વરક્ષકની પાસે ટાઢથી પીડા પામતા અને અગ્નિની ઇચ્છાવાળા કાઇક આળક લાવીને મૂકીશ. તે આળકને તારે ચહુણ કરવા." એમ કહીને દેવી અન્તર્ધાન થઈ. પછી મંત્રીએ વિવાહની સામગ્રી તૈયાર કરવા માંડી, અને તે અધ્વરક્ષકને બાલાવીને કહ્યું કે " અમુક દિવસે જે આળક તારી પાસે આવે તેને ગ્રુપ્ત રીતે મારી પાસે લાવજે." એમ કહીને અધ્વરક્ષકને રજા આપી.

હવે તે ગાત્રદેવીએ પણ ઉજ્જયિની નગરીમાં જઇને યુષ્પા લઇને ઘર તરફ જતા તે મંગળકું ભને ઉદ્દેશીને આકાશવાણીથી કહ્યું કે " આ બાળક રાજાની કન્યાને ભાડે પર-ણશે. " તે સાંભળીને માંગળકું ભ વિસ્મય પાંમી ઘેર આવ્યા. બીજે દિવસે પણ તેજ પ્રમાણે સાંભળ્યું. ત્યારે તેણે વિચાર કર્યો કે " આજે ઘેર જઈ ને આ આકાશવાણીની વાત પિતાને કહીશ. " આમ વિચાર કરે છે તેટલામાં તો તેને તે દેવીએ ચંપાપુરીની પાસેના વનમાં મૂકયા, એટલે તે ભમતા ભમતા અધ્યાળની પાસે ગયા. અધ્યાળે તેને ગ્રપ્ત રીતે લઈ જઈને મંત્રીને સાંખ્યા. મંત્રીએ તેને દેવકુમાર જેવા રૂપવાન જોઈને હવે પામી એકાં-તમાં રાખ્યા. એકદા મંગળકું લે સચિવને પૂછ્યું કે " હે પિતા! મને પરદેશીને શા માટે ગુપ્ત સ્થાને રાખ્યા છે ?" મંત્રીએ તેને કપટથી કહ્યું કે " તને રાજાની પુત્રી ત્રૈલાકય-સુંદરી સાથે પરણાવવા છે; તેને પરણીને પછી તું મારા કુષ્ટના વ્યાધિવાળા પુત્રને તે રાજ-પુત્રી આપજે. આ કાર્ય માટે તને અહીં લાવવામાં આવ્યો છે." તે સાંભળીને મંગળકં ભ બાલ્યા કે "કુળને કલંક લગાડનારૂં અકૃત્ય હું શી રીતે કરૂં ? મુગ્ધ જનને કુવામાં ઉતા-રીને દોરડું કાપી નાખવા જેવું એ અકાર્ય હું તો નહી કરૂં. " મંત્રીએ કહ્યું કે " રે મૂર્ખ! જે આ કામ તું નહી કરે તેા હું મારા હાથથીજ તને મારી નાંખીશ." તે આળક ખુદ્ધિરૂપ નેત્રથી વિચારીને બાલ્યા કે " હું તમારા કહેવા પ્રમાણે કરૂં, પણ રાજા હસ્તમેળાય વખતે જે વસ્તુ આપે તે બધી તમારે મને આપવી." મંત્રીએ તે વાત કખૂલ રાખી. પછી લગ્ન દિવસે શુભ સમયે માેટા આહંબરથી મંગળકુંભ રાજપુત્રી સાથે પરહ્યાે. તેના હસ્તમેળાય સમયે રાજાએ જાતિવંત પાંચ અધો વિગેરે પહેરામણીમાં તેને આપ્યા.

વિવાહ થઈ રહ્યા પછી મંત્રી રાજપુત્રીને તથા મંગળકું લને ઘેર લઈ ગયા. થાડી વારે મંગળકું લ દેહચિંતાએ જવાનું મિષ કરીને શયનગૃહથી ખહાર નીકળ્યા. તેનું ચપળ ચિત્ત જાણીને રાજપુત્રી પણ જળપાત્ર લઈ ને તેની પાછળ ગઈ. દેહચિંતાથી આવ્યા પછી મંગળકું લને આમણુદુ મણા-ચળચિત્ત જોઇને રાજપુત્રીએ પૂછયું કે " હે નાથ! શું તમને શુધા ખાધા કરે છે?" તેણે હા કહી; એટલે રાજપુત્રીએ દાસી પાસે પાતાના ઘેરથી માદક મંગાવીને તેને આપ્યા. તે ખાતાં ખાતાં પાતાનું સ્થાન જણાવવા મંગળકળશ

ખાલ્યા કે " ઉજ્જયિની નગરીના જળ વિના આ માદક સ્વાદિષ્ટ લાગતા નથી." તે સાંભળીને રાજપુત્રીએ આશ્ચર્ય પામીને વિચાર્યું કે " અહેં ! આ અઘટનામય (અસંગત) વાક્ય કેમ બાલે છે ?" એમ વિચારીને તેણે પતિને સુગંધી તાંખૂલ આપ્યું. પછી ક્રીથી તે દેહચિંતાના મિષે અહાર નીકળીને અધા વિગેરે લઈ અવંતી તરફ ચાલ્યા. અનુક્રમે અવંતી પહોંચ્યા. તેના માખાપ તેને આવેલા જોઇ શાકરહિત થયા. પછી તેણે પાતાના માતપિતાને પાતાનું સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યું.

અહીં મંત્રીએ મંગળકું ભના વેષ પહેરાવીને પાતાના પુત્રને રાજપુત્રી પાસે માકલ્યા. તે કેાઢીએ આવાસ ભુવનમાં જઇને શય્યા પર ચઢી રાજપુત્રીને સ્પર્શ કરવા લાગ્યા. તેને એઇને તત્કાળ તે રાજપુત્રી શયનગૃહમાંથી અહાર નીકળીને દાસીએ પાસે એડી, અને આખી રાત્રી ખેદયુક્ત ચિત્તે ત્યાંજ નિર્ગમન કરી. પ્રાતઃકાળે મંત્રીએ રાજા પાસે જઇને કહ્યું કે " હે સ્વામી! મારા પુત્ર આપની પુત્રીના સ્પર્શથી કુષ્ટી થયા હાય એમ જણાય છે. હવે શું કરવું ?" તે સાંભળીને રાજા ખાલ્યા કે કર્મની વિચિત્ર ગતિ છે. કહ્યું છે કે—

## 

ભાવાર્ધ--- "હર્ષથી પૂર્ણ મનવાળા થઇને જીવ જે કાર્ય કરવાનું ચિતવે છે તે આ મહાશત્રુ રૂપ વિધિ અન્યથા કરે છે. "

" હે મંત્રી! આમાં મારી પુત્રીનાજ દોષ છે, તારા પુત્રના દોષ નથી." એવી રીતે રાજાએ આશ્વાસન આપેલા મંત્રી પાતાને ઘેર ગયા. રાજાએ પુત્રીના દોષને લીધે ક્રોધથી તેને પાતાની પાસે આવવાના નિષેધ કર્યા.

એકદા પિતાના કોધ શાંત થયા, ત્યારે તે પિતાની પાસે જઈને બાલી કે " હે પિતા! મને પુરુષના વેષ આપા. હું ઉજ્જયિના ગયેલા મારા પતિને મળીને મારૂં કલંક દ્વર કરીશ." રાજાએ તેને અનુમતિ આપી, એટલે તે કેટલાક સૈન્ય સહિત સિંહ નામના સામંતની સાથે ઉજ્જયિની ગઇ. ઉજ્જયિનીના રાજાએ ચંપાપુરીના રાજપુત્ર આવ્યાના સમાચાર જાણી તેને રહેવા માટે મહેલ વિગેરે આપી તેના સત્કાર કર્યા. એકદા પાતાના ઉતારા પાસેની પાણી પીવા જતા પાતાના પિતાના નામાંકિત અશ્વો જોઇને તેણે પાતાના સેવકાને તેની પાછળ માકલી તે અશ્વના સ્વામીનું ઠામ વિગેરે પૂછાવ્યું. તે માણસાના મુખશી તેને હજુ જ્ઞાનના અભ્યાસી જાણીને તેણે સર્વ છાત્રા સહિત તેના અધ્યાપકને જમવાનું નિમંત્રણ કર્યું, એટલે અધ્યાપક સર્વ છાત્રા લઇને જમવા આવ્યા. તેની અંદર પાતાના ભર્તારને જોઇને તે રાજપુત્રી અહુ હર્ષ પામી. પછી સર્વનું અશન વસનાદવડે સન્માન કરીને તે કુમારરૂપ રાજપુત્રીએ અધ્યાપકને કહ્યું કે " આ છાત્રામાં કાઈ પણ મારૂં

વૃત્તાંત જાણતા હાય તે તમારી આજ્ઞાથી કહી ખતાવે તેમ કરા." તે સાંભળીને અધ્યાપકે તેનું વૃત્તાંત જે જાણતા હાય તેને કહેવાની આજ્ઞા આપી; એટલે મંગળકું લે તે પુરૂષવેષને ધારણ કરનાર પાતાની પ્રિયા છે, એમ ઓળખીને સિંહ સામંત વિગેરે સર્વના સાંભળતાં પાતાના વિવાહ વિગેરેનું પૂર્વ વૃત્તાંત કહ્યું. તે સાંભળીને રાજપુત્રીએ સિંહસામંતને કહ્યું કે " આજ મારા પતિ છે, અને તેને શાધવા માટે જ હું પુરૂષના વેષ ધારણ કરીને અહીં આવી છું." સિંહ સામંતે કહ્યું કે " જો તેજ તારા પતિ હાય તા તું નિઃશંકપણે તેની સેવા કર." પછી એ વાત રાજાને જણાવીને તેની આજ્ઞાથી ત્રૈલાક્યસુંદરી સ્ત્રીના વેષ ધારણ કરી પાતાને સાસરે ગઇ, અને તેની સાથે મંગળકું લવલાસ કરવા લાગ્યા.

એકદા ત્રૈલાકયસુંદરીની પ્રેરણાથી મંગળકળશ રાજાની આજ્ઞા લઇને ચંપાનગરીએ ગયા. ત્યાંના રાજા પણ પાતાની પુત્રીના મુખથી તેનું સર્વ વૃત્તાંત સાંભળીને હર્ષિત થઈ બાલ્યા કે 'હે પુત્રી! તેં તારું કલંક દૂર કર્યું.' પછી રાજાએ પેલા દુષ્ટ કાર્ય કરનાર મંત્રીને મારવાના હુકમ કર્યા. તે વખતે મંગળકળશે વિનંતિ કરીને તેને છાડાવ્યા. પછી પુત્રરહિત એવા તે રાજાએ મંગળકળશને રાજ્ય પર એસાડી પાતે યશાભદ્રસૂરિ પાસે દીક્ષા મહ્યુ કરી.

મંગળકળશને રાજ્યનું પ્રતિપાલન કરતાં જયશેખર નામના પુત્ર થયા. એકદા જયસિંહ નામના આચાર્યને ઉદ્યાનમાં આવેલા સાંભળીને મંગળકલશે પ્રિયા સહિત ગુરુ પાસે જઈ તેમને વંદના કરી. તેમની દેશના સાંભાવ્યા પછી મંગળકળશે પૂછ્યું કે "ગુરુ! હું કયા કર્મથી આવા પ્રકારની વિવાહવિંડળના પામ્યા ? તથા કયા કર્મથી મારી પ્રિયાને દ્ભુષણ પ્રાપ્ત થયું ?" સુરિએ કહ્યું કે " પૂર્વે ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠ પુરમાં સામચંદ્ર નામે એક કુળ-પુત્ર રહેતા હતા. તેને શ્રીદેવી નામની પત્ની હતી, અને જિનદેવ નામના એક શ્રાવક મિત્ર હતા. એકદા ધનકાંક્ષી જિનદેવ ધન ઉપાર્જન કરવાના હેતુથી દેશાંતર જવા તૈયાર થયા; તે વખતે તેણે પાતાના મિત્ર સામચંદ્રને પોતાનું ધન સાત ક્ષેત્રમાં વાપરવા માટે આપ્યું. તેના ગયા પછી સામચંદ્રે મિત્રના કહેવા પ્રમાણે તેનું દ્રવ્ય સાત ક્ષેત્રમાં ખચ્યું. તેજ પુરમાં શ્રીદેવીની એક અહેનપણી ભદ્રા નામની હતી. તેના પતિ કાઈક કમેંથી ક્ષ્ટી થયા. તે વાત ભદ્રાએ એક વખત પાતાની સખી શ્રીદેવીને કહી. ત્યારે શ્રીદેવીએ હાસ્ય કરીને કહ્યું કે " હે સખી! તારા સંગથી તારા પતિ કુષ્ટી થયા." તે સાંભળીને ભદ્રા પાતાના મનમાં અતિ દુઃખી થઈ. તે જાણીને થાડી વારે શ્રીદેવી બાલી કે "હે સખી! ખેદ ન કરીશ. મેં તા તને મશ્કરીમાં કહ્યું છે." એમ કહીને તેણે ભદ્રાને આનંદિત કરી. પછી સાધુના સંગથી તમે દંપતી શ્રાહધર્મ પામી તેનું પાલન કરી સમાધિવડે કાળ કરીને સૌધર્મ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં ચ્યવીને સામચંદ્રના જીવ તું રાજા થયા, અને શ્રીદેવીના જીવ ત્રૈલાકયસંદરી થયા. તેં પૂર્વભવે પરદ્રવ્યથી પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું હતું તેથી આ ભવમાં ભાડાવડે તું રાજપુત્રીને પરષ્યા, અને આ ત્રૈલાકયસું દરીએ હાસ્યથી પણ સખીને કલંક આપ્યું હતું, તેથી આ ભવે કલંક પ્રાપ્ત થયું.

આ પ્રમાણે ગુરુના મુખથી પાતાના પૂર્વ લવ સાંભળીને વિરક્ત થયેલા તે દંપતીએ પાતાના પુત્રને રાજ્ય સાંપીને ગુરુ પાસે દીક્ષા લીધી. પછી અતિચાર રહિત ચારિત્રનું પાલન કરીને અંતે તે અને કાલ કરીને ખ્રદ્ધા દેવતા કયા. ત્યાંથી ચ્યવીને અનુક્રમે અવ્યય, અજર, અલય અને સમગ્ર આત્મસંપત્તિના આવિર્ભાવરુપ માક્ષપદને પામશે. આ રીતે શ્રી જિન્ધમંનું મહાત્મ્ય નિરંતર યાદ કરીને પરમ ઉલ્લાસથી તેની સાત્વિકી આરાધના કરનારા સરલ અને યતના પાલક લવ્ય જીવા જરૂર સિદ્ધિપદને પામે છે.

# ાા ધર્મ કર્મમાં અયતના (અજયણા)ના અને દંભના ત્યાગ કરવાની બીના દર્શાંત સાથે ॥

# દંભતા નન્વયત્નેન, તપાેડનુષ્ઠાનમાદતમ्। તત્સર્વ નિષ્ફલં જ્ઞેય-મૂષરક્ષેત્રવર્ષણમ્ ॥ १ ॥

અર્થ—" તપ અનુષ્ઠાનાદિ નિશ્ચયે જો અયતનાવડે અને દંભથી કરવામાં આવે તો તે સર્વ ઉખર (ખારી) જમીનમાં વૃષ્ટિની જેમ નિષ્ફળ જાણવાં." તે ઉપર સુજ્જસિરિની કથા છે તે આ પ્રમાણે—

## સુજ્જસિરિની કથા.

અવન્તી નગરી પાસે શંખુક નામના ખેટને વિષે સુજ્જશિય નામે એક ખાદ્માણુ રહેતા હતા. તે દરિદ્રી અને નિર્દય હતા. તેની અી યગ્નયશા અન્યદા ગર્ભવતી થઈ. પ્રસ્તિ સમયે પ્રસવની વેદનાથી તે મરી ગઈ. તેણે એક કન્યાને જન્મ આપ્યા હતા. તેનું નામ સુજ્જસિરિ શખ્યું હતું. આ સુજ્જસિરિના જીવ પૂર્વ ભવે કાેઇ રાજાની રાણી હતા. તે રાણીએ પાતાની શાકના યુત્રને મારી નાંખવાના વિચાર કર્યો હતા, તેથી આ ભવે તેની માતા જન્મતાંજ મૃત્યુ પામી. અનુક્રમે તે પુત્રી આઠ વર્ષની થઇ તેવામાં ખાર વર્ષના દુષ્કાળ પડયા; એટલે આજવિકા માટે તે સુજ્જશિવ ખાદ્માણુ 'પુત્રીને લઈને' પરદેશ ચાલ્યા. માર્ગે જતાં કાેઇ ગામમાં ગાવિંદ નામે એક ખાદ્માણુ રહેતા હતા. તેને ઘર તેણે સુજ્જસિરિ વેચી. અનુક્રમે તે ગાવિંદ પણુ નિર્ધન થયા. એકદા તેને ઘર કાેઇ મહિયારી ગારસ વેચવા આવી. તેની પાસેથી ગાવિંદની અચિ ચાખાને ખદલે ગારસ લીધું. અને ચાખા લાવવાને માટે સુજ્જસિરિને ઘરમાં માેકલી. તે ઘરમાં જઈ આમ તેમ જોઇને પાછી આવી અને બાલી કે 'ચાખા કયાં છે? મેં તા કયાંઈ જોયા નહી.' તે સાંભળીને ગાવિંદની અી પાતે ઘરમાં ગઈ, તા ઘરના એક ખુણામાં તેના માેટા પુત્રને કાેઈ વેશ્યા સાથે ક્રીડા કરતાં જોયા. તે પુત્રે તેને આવતી જોઇને તિરસ્કાર કર્યા, તેથી તે મૂર્છા પામી ગઈ. ગાવિંદને તેની ખખર પડતાં તેણે શીત ઉપચારથી તેને સજ્જ (સાવધાન) કરી.

એટલે તે અને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન થવાથી તેણે પાતાનો પૂર્વભવ જાણીને કહી અતાવ્યા. તે સાંભળીને ગાેવિંદે પાતાની સ્ત્રી સહિત દીક્ષા ગ્રહણ કરી.

આ સમયે શ્રી ગૌતમસ્વામીએ શ્રી મહાવીરસ્વામીને પ્રણામ કરીને પૃછ્યું કે "હે ભગવંત! તેણે પાતાના પૂર્વભવ શા કહી અતાવ્યા કે જેથી ગાવિંદને પણ વૈરાગ્ય ઉપજ્યા ? " એટલે ભગવાન બાલ્યા કે " તે સ્ત્રીએ લાખ ભવાની ખ્હેલાના ભવમાં ધર્મ કરતાં દંભ કર્યો હતા. પૂર્વે તે ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠ નગરના રાજાની રૂપી નામની પુત્રી હતી. તે પુત્રીનું પાણિ શ્રહણ થયું કે તરતજ તેના પતિ મૃત્યુ પામ્યા, એટલે તે રુપી વિધવા થવાથી તેણે શીલના રક્ષણ માટે ચિતામાં પ્રવેશ કરવા પાતાના પિતાની પાસે રજા માગી. રાજાએ કહ્યું કે " હે પુત્રી ! ચિતામાં પ્રવેશ કરવાથી પતંગના મૃત્યુની જેમ નિષ્ફળ મરવાપછાં છે, તેથો તું તે વાત છેાડી દર્ધ ને જૈનધમ માં રક્ત થઈ શીલવતનું પાલન કર. " તે સાંભળીને રુપીએ ભાવથી શીલ અંગીકાર કર્યું. અન્યકા તે રાજા પુત્ર રહિત મરજ પામ્યો. એટલે પ્રધાનાએ તે પુત્રીનેજ ગાદી પર બેસાડી, અને તેને રુપીરાજાના નામથી બાલાવવા લાગ્યા. અનુક્રમે રુપી ચુવાવસ્થા પામી. તેના શરીરમાં કામદેવે પ્રવેશ કર્યો. એકદા સભાને વિષે શીલસજ્ઞાલે ::મના મંત્રી એઠા હતા તેની સામું રુપીએ સરાગ દૃષ્ટિએ જોયું. તે મંત્રીએ પણ તેના ચિત્તના અભિપ્રાય જાણી લીધા એટલે શીલ**લ**ગથી ભીરુ મંત્રી ગુપ્ત રીતે નગરની અહાર નીકળી ગયાે અને વિચારસાર નામના કાઈ બીજા રાજાનાે સેવક થઇને રહ્યો. એકદા તે રાજાએ મંત્રીને પૃછ્યું કે "તે' પ્રથમ જે રાજાની સેવા કરી હતી તેનું નામ તથા તારું કુળ, જાતિ, નગર વિગેરે કહે. " મંત્રીએ કહ્યું કે '' મેં જે રાજાની પ્રથમ સેવા કરી હતી તેની આ સુદ્રા જુઓ. ખાકી તેનું નામ તો ભાજન કર્યા પહેલાં લેવું ચાગ્ય નથી; કેમકે જો ભાજન અગાઉ તેનું નામ લેવામાં આવે તો તે દિવસ અન વિનાના જાય છે. " તે સાંભળીને રાજા વિસ્મય પામ્યા, એટલે તરતજ સભામાં ભાજનસામથી મંગાવી, હાથમાં કવળ લઇને મંત્રીને કહ્યું કે " હવે તે રાજાતું નામ લે. " જ્યારે મંત્રીએ 'રુપીરાજા' એ પ્રમાણે નામ કહ્યું કે તરતજ "શત્રુ-રાજાએ આપના નગરને ઘેરા ઘાલ્યા છે " એ વાક્ય રાજાએ સાંભાવ્યું. તત્કાલ કવળ નાખી દર્ધને રાજા યુદ્ધ કરવા ગયા. પરસ્પર માહું યુદ્ધ ચાલ્યું. તે વખતે યુદ્ધનું નિવારણ કરવા માટે શીલસન્નાહ પણ ત્યાં ગયા. તેને મારવા માટે શત્રુના સુભંટા તેની સન્મુખ આવ્યા. તેમને શાસનદેવીએ સ્તંભિત કર્યા, અને આકાશવાણી કરી કે 'નમાસ્ત્ શીલસજ્ઞાહાય પ્રદા-ચર્ચ રક્તાર '' 'પ્રદાચર્ચ માં આસક્ત એવા શીલસન્નાહને નમસ્કાર છે'' એમ બાલી દેવતાઓએ શીલસજ્ઞાહ ઉપર પુષ્પની વૃષ્ટિ કરી. શીલસજ્ઞાહ તે વાક્ય સાંભળીને વિચાર કરવા લાગ્યા એટલે તરતજ તેને જાતિસ્મરણ થયું. અને અવધિજ્ઞાન પણ પ્રાપ્ત થયું. તત્કાળ તેણે પંચમુષ્ટિ લાેચ કરી ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. પછી તે મુનિના ઉપદેશથી તે અન્ને રાજાએ છે છા પામી યુદ્ધથી નિવૃત્ત થયા. પૂર્વભવમાં શીલસન્નાહ મુનિ સાવઘ વચન બાલ્યા

હતા, તેથી તેના પ્રાયશ્ચિત્ત માટે તેમણે મૌનવત ધારણ કર્યું.

શીલસન્નાહ સુનિ વિહાર કરતાં કરતાં એકદા રુપી રાજાના નગરની બહાર ઉદ્યાનમાં આવ્યા. તેમને વાંદવા માટે રુપી રાજા સામન્તાદિક સહિત ઉદ્યાનમાં આવ્યા. ત્યાં ગુરુની દેશના સાંભળીને રુપીરાજાએ દીક્ષા ગ્રહણ કરી. અનુક્રમે શીલસન્નાહ મુનિ સમેતશિખર ગયા. ત્યાં જિનેશ્વરાને વંદના કરીને એક શિલાપદ્ર ઉપર સંથારા કરી સંલેખના કરવા તૈયાર થયા. તે વખતે રુપી સાધ્વી બાલ્યા કે "હે ગુરુ! મને પણ સંલેખના કરાવા." ગુરુ એાલ્યા કે "ભવસંબ**ંધી સર્વ પાપાની આ**લાેચના લઇને શલ્ય રહિત થયા પછી ઇવ્છિતકાર્ય કરાે. કેમકે જ્યાં સુધી શલ્ય ગયું ન હાય ત્યાં સુધી બહુ ભવ ભ્રમણ કરવું પહે છે. અહીં એક દર્શત કહું તે સાંભળા-"કાઈક રાજાના અધના પગમાં ખીલા વાગ્યા હતા, તેનો નાનો સરખા કકડા અંદર ભરાઈ રહ્યો હતા, તેથી તે અશ્વ અતિ કશ થવા લાગ્યાે. રાજાએ તેને માટે અનેક ઉપચારા કર્યા પણ તે નિષ્ફળ ગયા. પછી એક કુશળ પુરુષે તે અધના **શરીરે આ**છે৷ આ<mark>છે৷ કાદવ ચાપડયે৷ એટલે જે ઠેકા</mark>ણે શલ્ય હતું તે ભાગ ઉપસી આવ્યો. તે જોઈને તે પુરુષે તેમાંથી <sup>ર</sup>નખહરણીવતી તે શલ્ય કાઢી નાખ્યું. એટલે તે અશ્વ સ્વસ્થ થયા." વળી હે સાધ્વી ! બીજું દર્શત કહું તે સ[ભળા–"એક તાપસ હતો. તેણે એકદા અજાણ્યું ફળ ખાધું, તેથી તે રાગગસ્ત થયા. પછી દવા માટે વૈદ્ય પાસે ગયા. વૈદ્ય શું ખાધું છે ? એમ પૂછ્યું ત્યારે તાપસે સત્ય વાત કહી દીધી; તેથી તે વૈદ્ય તેને વમન તથા વિરેચન આપીને સાજે કર્યો." આ પ્રમાણે સાંભળીને તે રુપી સાધ્વીએ માત્ર એક દષ્ટિવિકાર (શિલસન્નાહ સામું વિકાર દર્ષિએ જોયું હતું તે ) વિના બીજાં સર્વ પાપની આલેાચના લીધી. ગુરુએ કહ્યું કે " પ્રથમ સલામાં તે મારી સામું સરાગ દેષ્ટિએ જોયું હતું તેની આલે!-ચના કર." તે બાલી કે " તે તો મેં સહજ નિદ'લપણે જોયું હતું" તે સાંભળીને ગુરૂએ તેને ઉપદેશ આપવા માટે લક્ષ્મણા રાજપુત્રીનું દર્શાત આ રીતે કહી સંભળાવ્યું કે–

"ગઈ ઉત્સિપિં છીમાં ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠ નામના નગરને વિષે જં ખુદાડિમ નામના રાજાની લક્ષ્મણા નામે યુવાન પુત્રી હતી. તે રવયંવર મંડપમાં એક યેગ્ય પતિને વરી. તેના પાણુ- શ્રહણુ વખતે ચારીમાંજ તેનો પતિ અકસ્માત્ મરણુ પામ્યા; તેથી લક્ષ્મણા અતિ દુ:ખથી વિક્ષાપ કરવા લાગી. તેના પિતાએ તેને શિખામણુ આપી કે ' હે પુત્રી! કમેની વિચિત્ર ગતિ છે, માટે વિલાપ કરવાથી શું મળવાનું છે ? તેથી તું જીવિત પયત શીલનું પાલન કર." ઈત્યાદિ કહીને રાજાએ તેને શાંત કરી. એકદા શ્રી જિનેશ્વર તે રાજાના ઉદ્યાનમાં સમવસયો. લગવાનની દેશનાથી બાધ પામીને રાજાએ પુત્રી સહિત દીક્ષા ગ્રહણુ કરી. લક્ષ્મણા સાધ્વી પાતાની ગુરુણી (પ્રવર્ત્તિની) પાસે રહીને સંયમ પાળવા લાગી. એકદા ગુરુણીજ (મહત્તરા) ના કહેવાથી તે વસતિ શાધવા ગઈ. ત્યાં ચકલાના મિશુનને ચુંખનાદિ પૂર્વંક કામકીડા કરતું જોઈને તેણે વિચાર્યું કે 'પતિથી વિચાગ પામેલી મને ધિક્કાર છે! અહેા! આ પક્ષીએ પણ પ્રશંસા કરવા લાયક છે કે જેઓ સાથે રહીને નિરંતર કીડા કરે છે.

૧ ધર્મ દેશનાદિ શુભ નિમિત્ત વિના ન ખાલવું એ પ્રમાણેનું મૌનવત જાણવું.

ર ભાષામાં 'નરેશી' કહેવામાં આવે છે.

અહા ! શ્રી જિનેશ્વરાએ આના સર્વથા નિષેધ કેમ કર્યા હશે ! જરુર શ્રી જિનેન્દ્રો અવેદી હાેવાથી વેદાદયના વિપાકથી અજાણ્યા હાેવા જોઇએ. ' આવા વિચારથી તે**ે** જિનેશ્વરમાં અજ્ઞાનદેષ પ્રગટ કર્યો અને દાંપત્યસુખની પ્રશાંસા કરી. યછી તરતજ પાતાનું સાધ્વીપણું યાદ આવવાથી તે પાતાને નિંદવા લાગી કે 'અરેરે! મેં મારું વ્રત ફાેગઢ ખંડિત કેર્યું! આ પાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત ગુરુ પાસે જઇને લઉં. ' એમ નિર્ણય કરતાં વળી વિચાર આવ્યા કે 'હું આલ્યાવસ્થાથીજ શીલવતને પાળનારી રાજપુત્રી છું, તેથી સર્વ લાકની સમક્ષ આ નિંદવા લાયક દુષ્કર્મનું શી રીતે પ્રાયશ્ચિત્ત લઈ શકું ? તેમ કરવાથી તા મારી આજ સુધીની જે શીળપ્રશંસા છે તે નષ્ટ થાય, માટે અન્યની સાક્ષીનું શું કામ છે ? આત્માની સાક્ષીએ જે કરવું તેજ પ્રમાણ છે. ' ઈત્યાદિ વિચાર કરીને તે સાધ્વી<mark>એ</mark> ગુરુ પાસે પ્રાયશ્ચિત્ત લીધા સિવાય પાતાની મેળેજ પ્રાયશ્ચિત્ત છઠ્ઠ, અઠ્ઠમ, દશમ, આંબિલ. નીવી વિગેરે અનેક તપસ્યાએ। ચૌદ વર્ષ પર્યંત કરી; સાળ વર્ષ સુધી માસ**ક્ષપણ** કર્યા અને વીશ વર્ષ સુધી નિરંતર આંબિલ કર્યા. એકદા તેણે વિચાર્યું કે ' મેં આટલી ખધી તપસ્યા કરી, પણ તેનું સાક્ષાત્ કૂળ તા મેં કાંઈ પણ જોયું નહીં, ' ઈત્યાદિ આત ધ્યાન કરતાં તે મૃત્યુ પામીને એક વેશ્યાને ઘેર અતિ રુપવતી દાસી થઈ. તેનું રુપ એઈને સર્વ કામી પુરુષા તેનેજ ઈચ્છવા લાગ્યા. પાતાની પુત્રીને એયાં છતાં પણ તેની કાઈ ઈચ્છા કરતું નથી, એમ જોઈને અક્કા રાષ પામીને વિચારવા લાગી કે 'આ રુપવતી દાસીનાં કાન, નાક અને હાેઠ કાપી નાખવા ચાગ્ય છે.' તેજ રાત્રિએ કાેઇ વ્યાંતર દેવતાએ તે દાસીને ઉદ્યમાં અક્કાના વિચારનું સ્વપ્ન આપ્યું, તેથી લય પામીને તે દાસી પ્રાતઃકાળે ત્યાંથી ભાગી. ભમતાં ભમતાં છ માસ વ્યતીત થયા ત્<mark>યારે કાેઈ ગહસ્થન</mark>ા પત્રે તેને પાતાના ઘરમાં રાખી. એકદા તે શ્રેષ્ઠીની પત્નીને ઈષ્યાં આવવાથી તેણે ક્રોધવડે તે દાસી ઉંઘી ગઈ હતી ત્યારે તેના ગુહ્ય સ્થાનમાં લાેઢાની કાેશ નાંખી, તેથી તે દાસી મૃત્યુ પામી. શેઠાણીએ તેના શરીરના ડુકડે ડુકડા કરીને ગીધ વિગેરે પક્ષીઓને ખવરાવી દીધા. શ્રેષ્ઠીએ તે વૃત્તાંત જાલ્યું એટલે વૈરાગ્ય પામીને તરતજ ચારિત્ર લીધું. તે દાસી ઘણા ભવમાં ભ્રમણ કરીને નરદેવ (ચકવતી )નું સ્ત્રીરત્ન થઈ, ત્યાંથી મરીને છઠ્ઠી નરકમાં ગઇ, ત્યાંથી શ્વાન-યાતિમાં ઉપછ. અનેક વાર મરણ પામીને નિર્ધન બ્રાહ્મણપણું પામી. પછી અનુ-ક્રમે વ્યન્તરપણું, બ્રાહ્મણપણું, નરક ગમન, સાત ભવ સુધી પીડા, મનુષ્ય, માછલી અને અનાર્ય દેશમાં સ્ત્રીપાલું પામી, મરીને છડ્ડી નરકે ગઈ. ત્યાંથી નીકળી કુષ્ટિ મનુષ્ય **થઈ**. પછી પશુ અને સૂર્ય ચાનિમાં ઉત્પન્ન થઈ, મરીને પાંચમી નરકે ગઈ. કત્યાદિ ચારે ગતિમાં પરિભ્રમણું કરીને તે લક્ષ્મણાના જીવ પદ્મનાભ સ્વામીના વારામાં કાઇક ગામમાં કુળડી સ્ત્રી થશે. તેને તેના માખાપ અવિનીતપણાને લીધે ઘરમાંથી કાઢી મૂકશે. પછી તેને અ**રહ્યમાં** ભ્રમણ કરતાં કાંઇક પુષ્યોદયથી શ્રી પદ્મનાભ પ્રભુના દર્શન થશે. ત્યાં તે પાતાના કર્મ વિપાકના પ્રશ્ન કરશે, ત્યારે પ્રભુ સર્વ વૃત્તાન્ત કહેશે. તે સાંભળીને તે કુબ્જા વૈરાગ્ય પામી દીક્ષા લેશે. પછી પૂર્વનાં સર્વ દુષ્કૃતાની આલાેચના પ્રતિક્રમણા કરીને સમાધિવ**ે** કેવળજ્ઞાન પામી સિલ્પિકને પામશે." **ઇતિ હશ્મણા સાધ્વી મળ ધ**:

આ પ્રમાણે શીલસજ્ઞાહ મુનિએ કહેલા વૃત્તાંત સાંભાવ્યા છતાં પણ રુપી સાધ્વી ગાલી કે "હે ગુરુ! મારામાં કાંઈ પણ શલ્ય નથી." આ પ્રમાણે કહેવાથી તેણે માયાવડે કરીને પણ શ્રીપણું ઉપાજન કર્યું. ગુરુએ તેને અયાગ્ય જાણીને સંલેખના ન કરાવી અને પાતે એક માસની સંલેખના કરી, કેવળજ્ઞાન પામીને માક્ષે ગયા.

રુપી સાધ્વી વિરાધક ભાવે મૃત્યુ પામી વિદ્યુત્કુમાર નીકાયમાં દેવી થઈ, ત્યાંથી વ્યવિને શ્યામ અંગવાળી અને કામવાસનાથી વિદ્યુળ એવી કાઈ છાહાણની પુત્રી થઇ, ત્યાંથી નરકમાં ગઈ, ત્યાંથી નીકળી તિર્ધેચ થઈ. એવી રીતે ત્રણે ઉણા લાખ ભવ સુધી પરિભ્રમણ કરીને મનુષ્ય ભવ પામી પ્રવ્રત્યા ગહેલ કરી સાધુપણાના ગુણને પામી, પરંતુ પૂર્વની માયાને લીધે ત્યાંથી કાળ કરીને ઈન્દ્રની અગ્રમહિષી (ઇદ્રાણી) થઈ, ત્યાંથી વ્યવીને ગાવિંદની અને થઈ, અને આ ભવમાં ચારિત્ર પામીને માક્ષે ગઈ. " ઇતિ રુપી શ્રમણી સંબંધ.

હવે પેલી સજજસિરિ ગાર્વિદના ઘરમાં રહેતી, ત્યાંથી તેને લાભ પમાહીને એક આલીરી પાતાને ઘેર લઇ ગઇ. ત્યાં ક્રધ દહીં વિગેરે ખાઇને તે મનાહર રુપવાળી થઇ. તેના પિતા જે સુજજશિવ હતા તે મનુષ્ય અને પશુના કય વિક્રય કરવાવડે યાંચ મહાર મેળવી કરતા કરતા એકદા રાત્રિ રહેવા માટે આલીરીને ઘેર આવ્યા. ત્યાં પાતાની પુત્રી મુજજસિરિના રુપથી માહ પામીને ઘણાં દ્રવ્યના વ્યય કરી તેને પરહ્યા. એકદા બે સાધુને **જોઇને સુજજસિરિનાં નેત્રમાં જલ ભરાયું.** તેનું કારણ તેના પતિએ પૂછયું ત્યારે તે બાલી કે "મારા સ્વામી ગાર્વિદની પત્ની આવા ઘણા સાધુઓને પ્રતિલાભીને પંચાંગ નમશ્કાર કરતી હતી, તેનું સ્મરણ થવાથી મને શાક થાય છે. " તે સાંભળીને સુજ્જશિવે તેને પાતાની મુત્રી તરીકે એાળખી અને તેણે પણ પાતાના પિતા તરીકે સુજ્જશિવને ઓળખ્યા; તેથી તે અન્ને લિજ્જિત થયા. પછી તે અન્ને અગ્નિમાં અળી મરવાના નિશ્ચય કરી ચિતા ખડકીને તેમાં પેઠા, પણ કાષ્ટ્ર નિર્દાહક જાતિનાં હોવાથી અગ્નિ પણ બુઝાઈ ગયાે. લોકો-એ તેમના અત્યાંત તિરસ્કાર કર્યો, એટલે તેએ ત્યાંથી ચાલી નીકહ્યા. અનુક્રમે એક મુનિ મળ્યા, એટલે તેમની પાસે સુજજશિવે દીક્ષા લીધી. સુજજસિરિ ગર્ભવંતી હતી, તેથી તેને ક્રીક્ષા આપી નહી. પછી તે ગર્ભના દુઃખથી વિચાર કરવા લાગી કે "આ ગર્ભને વિવિધ પ્રકારના ક્ષારાદિકના ઉપાયથી પાડી નાખું. " ઈત્યાદિ રૌદ્રધ્યાન કરતી સતી પ્રસવની વૈદ્દનાથી મરાથ પામીને છઠ્ઠી નરકે ગઇ.

તેના ગર્ભથી નવા જન્મેલા પુત્રને કાેઇ કૂતરાએ મુખમાં લઇને એક કુંભારના ચક્ક ઉપર મૂકયા. કુંભારે તેને પુત્ર તરીકે રાખ્યા. તેનું નામ સુસઢ પાડયું, અનુક્રમે તે સુવાવસ્થા પામ્યા. એકદા તે સુસઢ મુનિના ઉપદેશથી છાેધ પામી દીક્ષા ગ્રહણ કરી; પરંતુ તપશ્ચર્યાદમાં તેમજ વતનું આચરણ કરવામાં ને ક્રિયામાં તે શિથિલાચારી થયા. શુરુએ તેને ઘણા ઉપદેશ આપ્યા, તાેપણ તેણે શિથિલપણું છાેડયું નહી. છેવટે તે કાળ

<sup>\*</sup> ખળ<del>ો–સ</del>ળગે નહી એવો જાતનાં.

કરીને પહેલા દેવલાકમાં સામાનિક દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવોને તે ભરતક્ષેત્રમાં વાસુદેવ થશે, ત્યાંથી સાતમી નરકે જઇને હાથી થશે, ત્યાંથી અનન્તકાયમાં ઉત્પન્ન થશે. ઇત્યાદિ ખહુ કાળ સુધી ભમીને અન્તે તે સિદ્ધપદને પામશે." આ સુસઢની કથા નિશીથ સૂત્રમાં કહેલી છે, તે અહીં ડુંકામાં પ્રસંગે કહેવામાં આવી છે.

"ઉત્તમ જીવે આલે ચના લેતી વખતે નિરંતર કૃટિલપણાના અવશ્ય ત્યાગ કરવા. આગમના અર્થને જાણનાર પુરુષોએ આલે ચના દેવી તેમજ લેવી, કેમકે આલે ચનાની ઈચ્છા માત્ર પણ શુભ કલદાયક છે." આ હંકીકતને લક્ષ્યમાં રાખીને જયણા વગેરે સાધના સહિત ધર્મની આરાધના કરનાર સરલ ભવ્યાતમાંએ જરૂર શિવપુર (માક્ષ) ના અવ્યાખાધ સુખાને પામે છે. અહીં માક્ષનગરનું ખીજું નામ શિવપુર પણ કહ્યું છે. જેમ શ્રીતી શંકર દેવાએ મનુષ્ય ભવાદિની દુલ નતા કહી છે, તેમ પાંચ 'શકારની' પણ દુલ ભતા જણાવી છે. તેમાં શિવપુરને પણ ગણ્યું છે. તે પાંચ શકારની બીના શ્રીગણધરે કહેલી નથી છતાં ભવ્ય જવાને બહુજ હિત કરનારી છે. તેથી દૂંકામાં આ પ્રમાણે જણાવું છું –

## ાા દુર્લભ પંચકાા

- (૧) શ્રી શત્રુંજય મહા તીર્થ, (૨) શિવપુર-માક્ષ, (૩) શેત્રુંજી નદી,
- (૪) શાંતિનાથ જિન અને (૫) શમિદાન–મુનિદાનનું વિવરણ. શત્રુંજયઃ શિવપુરં, નદી શત્રુંજયાભિધા ॥

પરમ તારક પૂજ્ય શ્રીતીશંકર દેવાએ આરંભ સમારંભમય વિવિધ પ્રવૃત્તિઓથી ભરેલા પ્રવૃત્તિમય જીવન કરતાં નિવૃત્તિમય જીવનને મુક્તિપઢ મેળવવાનાં અનેક સાધનામાં ઉત્તમ સાધન તરીકે ફરમાવ્યું છે. એ તો અનુભવ સિદ્ધ છે કે પ્રવૃત્તિનાં લાભાદિ સાધનાને દ્વર કરીએ અને પરમ પ્રભાવશાલી શ્રીતીર્થસેવાદિ ઉત્તમ સાધના સેવીએ તો જ નિવૃત્તિમય જીવન પામી શકાય. આવા અનેક મુદ્દાઓને ધ્યાનમાં રાખી પૂર્વાચાર્ય ભગવંતાએ જેમ દશ દર્ષાંતે મનુષ્ય ભવની અને તેમાં પણ અનુકમે-ધર્મશ્રવણ, શ્રદ્ધા, સંયમ, અને તેની સાધનામાં આત્મિક વીર્ય ફારવવું -આ ચારની દુલ ભતા જણાવી છે, તેવી જ રીતે પાંચ શકાર ( જે પદાર્થવાચક શબ્દની શરૂઆતમાં 'શ' આવે તેવા પાંચ પદાર્થી)ની દુલ ભતા જણાવી છે. સમજવાનું એમ છે કે-મહાભાગ્યાદયે કાયમની નિવૃત્તિને આપનાર આ પાંચ મળી શકે છે. તે પાંચ અને તેમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે સમજવાં---

૧ શત્રુંજય, ૨ શિવપુર-માેક્ષ, ૩ શત્રુંજયા નદી, ૪ શાંતિનાથ પ્રભુતું પૂજન અને ૫ શમિએમને-મુનીએમને દાન.

૧-શત્રુંજય તીર્થ --જે દ્વારા સંસાર સમુદ્ર તરી શકાય તે તીર્થ કહેવાય. તેના ચાર લેક આ પ્રમાણે સમજવા:--

- (૧) નામ તીર્થ કેાઇનું તીર્થ એવું નામ પાડીએ તે પુરુષ, નામ નિક્ષેપાની અપેક્ષાએ (નામનું) તીર્થ કહેવાય.
- (૨) સ્થાપના લીર્થ —લીર્થ ને નકશો, જેમ શ્રીશત્રું જયાદિ લીર્થ ને પટ્ટ છખી વગેરે.
- (3) દ્રવ્ય તીર્થ—બીજાઓ (અન્ય ધાર્મિક) જેને તીર્થ તરીકે સ્વીકારે છે, એવા લોકિક તીર્થા, કે જેઓ બાહ્ય મલને દ્રર કરે પણ આંતર મેલ (કર્મથી થયેલી જીવની મલિનતા)ને દ્રર કરી શકે નહિ.
- (૪) ભાવ તીર્થ જે સકલ કર્મ મલને દ્વર કરી ઠેઠ મુક્તિ સુધીના પણ લાભ આપ-વાને સમર્થ હોય એવા અનંત તીર્થ કર ગણધર સમલ કૃત શ્રીશત્રું જય વગેરે પવિત્ર તીર્થ, કલ્યાણભૂમિ વગેરે પવિત્ર સ્થળા.

શ્રુતકેવલી ભદ્રભાહું સ્વામી તથા પૂજ્ય શ્રીજિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ મહારાજે આ બાબત સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે કર્માનાં ક્ષય, ઉપશમ, ક્ષયાપશમ જેમ દ્રવ્ય, કાલ, ભવ, ભાવ નિમિત્તે થાય છે, તેમ ઉત્તમ ક્ષેત્રના નિમિત્તે પણ થઇ શકે છે. વળી એ પણ જગજાહેર છે કે શારીરિક સુધારણાને માટે જેમ દવાખાના વગેરે સાધન છે તેમ માન-સિક સુધારણાને માટે એટલે મનને નિર્મલ બનાવવા માટે અને શાંતિમય જીવન ગુજા-રવા માટે શ્રીશત્રું જયાદિ તીર્થં ભૂમિ આદિ પવિત્ર સ્થળા વિશિષ્ટ સાધન છે.

આઠમા અંગ તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા શ્રી અંતકૃદ્દશાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—ઘણાએ મુનિવરા વગેરે ' जाद से तु जे सिंहा ' એટલે સંયમાદિની સાધના કરી આ તીર્થ ભૂમિનાં સ્પર્શન, દર્શન, ધ્યાનાદિથી સકલ કર્મસમૃહ દ્વર કરી મુક્તિપદને પામ્યા. શૈલક રાજર્ષિ, અને જેઓને બાલબ્રહાચારી શ્રીનેમિનાથ પ્રભુને વાંદીને આહાર કરવાના નિયમ હતે. એવા પાંચ પાંડવાએ જયારે શ્રી રૈવતાચલના રસ્તામાં સાંભળ્યું કે શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ નિવાંભુપદ પામ્યા ત્યારે વીસ કોડ મુનિવરા અને કુંતી માતાની સાથે તે યુધિષ્ઠિર, ભીમ, અર્જુન, સહદેવ અને નકુલ એ તીર્થો દ્વારક પાંચે પાંડવા, આ શ્રીશત્રું જય ગિરિની ઉપર મહાલાભદાયી અલ્લુશલ્ કરી, ક્ષપક શ્રેલ્યામાં આરૂઠ થઇ, ચારે ઘાતી કર્મોને ખપાવી, કેવલી થઇ ને, યાગ નિરાધ કરી શૈલેશી અવસ્થામાં અઘાતી કર્મપું જને બાળી સિદ્ધિપદને પામ્યા, એમ શ્રી જ્ઞાતાસૂત્રમાં કહ્યું છે. ચેત્રી પૂનમે પાંચ કોડ મુનિવરાની સાથે શ્રીપુંડ-રિક ગલ્લુધર તથા ત્રલ્ય કોડ મુનિવરાની સાથે (મહાસતી સીતાજીની પછી દીક્ષા ગ્રહલ્ કરનાર) શ્રી રામચંદ્રજ વગેરે ઘલાંએ ભવ્ય જીવા આ શ્રી શત્રું જય તીર્થમાં સિદ્ધિપદ પામ્યા.

૧. એમનું બીજું નામ ઋષભસેન છે, તે શ્રી ભરતરાજાના પહેલા પુત્ર અને શ્રી ૠષભદેવ સ્વામીના પહેલા મથુધર જાણવા.

આ તીર્થનાં ૨૧ નામા આ પ્રમાણે અતિમુક્ત મુનિએ નારદ ૠષિની આગળ કહ્યાં છે:—૧ સિદ્ધક્ષેત્ર, ૨ તીર્થરાજ, ૩ મર્દેવ, ૪ લગીરથ, ૫ વિમલાદ્રિ, ૬ આહુખલિ, ૭ સહસ્ર કમલ, ૮ તાલધ્વજ, ૯ કદંખ, ૧૦ શતપત્ર, ૧૧ નગાધિરાજ, ૧૨ અષ્ટોત્તરશતકૂટ, ૧૩ સહસ્રપત્ર, ૧૫ ઢંક, ૧૫ લોહિત્ય, ૧૬ કપર્દિ નિવાસ, ૧૭ સિદ્ધિશેખર, ૧૮ શતું જય ૧૯ મુક્તિનિલય, ૨૦ સિદ્ધિપર્વંત અને ૨૧ પુંડરીક.

આ શ્રીસિદ્ધગિરિમાં પાંચ સજીવન કૂટા છે, જ્યાં રસકૂપિકા (કૂઇ) રત્નની ખાલુ, દિવ્ય ઔષધિ, કલ્પવૃક્ષ વગેરે દિવ્ય પદાર્થી રહેલા છે, તેમનાં નામ આ પ્રમાણે જાણવાં:-૧. ઢંક, ૨. કદંબ, ૩. કાેટી (કપર્દિ) નિવાસ, ૪. લોહિત્ય અને ૫. તાલધ્વજ.

આ શ્રી સિદ્ધગિરિ અવસર્પિંણીના પહેલા આરામાં ૮૦ યાજન પ્રમાણ, બીજા આરામાં ૭૦ યાજન પ્રમાણ, ત્રીજા આરામાં ૬૦ યાજન પ્રમાણ, ચાથા આરામાં ૫૦ યાજન પ્રમાણ હતો અને હાલ પાંચમા આરામાં ૧૨ યાજન પ્રમાણ છે. તે પણ વિસ્તારમાં ઘટતા ઘટતા છઠ્ઠા આરામાં ૭ હાથ પ્રમાણ રહેશે.

યુગાદીશ પ્રભુ શ્રી આદિદેવના સમયમાં અ શ્રી સિહિગિરિના વિસ્તાર મૂલના ભાગમાં પ૦ ચાજન પ્રમાણ અને ઉપરના ભાગમાં દશ ચાજન પ્રમાણે હતો. અને આ ગિરિરાજ ૮ ચાજન પ્રમાણ ઉંચા હતો. આવતી ચાવીશીમાં શ્રી શ્રેણિકરાજ વગેરેના છવા પદ્મનાભ આદિ નામે તીર્થ કરા શશે. તેઓ પણ અહીં સમવસરશે (પધારશે). તેમજ વર્ત માન ચાવીશીના ચાવીશ તીર્થ કરા પૈકી શ્રી નેમિનાશ પ્રભુ સિવાયના તેવીસે તીર્થ કરા અહીં પધાર્યા હતા.

અહિંયા આ અવસપિંણીમાં શ્રીઋષભદેવ પ્રભુની કેવલી અવસ્થામાં આરીસા ભુવનમાં અનિત્ય ભાવના ભાવી કેવલી થનાર ' जितो मवान वर्धते मयं ' એમ સુણી સાવ- ગત રહેનાર, ચારાસી લાખ પૂર્વના આયુષ્યવાળા અને એજ ભવે મુક્તિપદ પામનારા, શ્રી ભરત ચકવતી એ અહીં એક યોજન પ્રમાણ રતનમય વિશાલ મંદિર અંધાવ્યું હતું. તેમાં સાનાની તથા રૂપાની આવીસ પ્રતિમાઓ હતી. મૂળ નાયક તરીકે રતનમય શ્રી ઋષભદેવ ભગવંતની પ્રતિમા હતી. અને તે મંદિરને ક્રેતી આવીશ દેવકુલિકા (દેયડીએ) હતી. પહેલાં અહીં બીજાં પણ તેવાં ઘણાં દંહેરાં હતાં, જેઓમાં આવીશ તીર્થં કર દેવાની લેપ્યમય પ્રતિમાઓ અને યાદુકાઓ હતી. મહારાજા શ્રી ભરતની જેમ અહીં શ્રી બાહુબ- લિજીએ પણ સમવસરણના દેખાવ સહિત ' શ્રીમરૂદેવી પ્રસાદ ' નામનું દહેરાસર બંધાવ્યું હતું. તેમ કરવામાં છેટેથી શ્રી મરૂદેવી માતાજી હાથીની અંબાડી ઉપર બેઠા બેઠા સમવ-

૧—રાજ્ય શ્રેષ્ણિક પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવના પરમભક્ત હતા. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પામ્યા પહેલાં ગર્લિ**શી** હરિણીના શિકાર કરવાથી રાજ્ય શ્રેષ્ણિકે નરકાયુષ્યના બંધ પાડયા; જેથી હાલ તે પહેલી નરકમાં છે. ૮૪ હજાર વર્ષનું જીવન પૂર્ફ કરી તે તીર્થકર થશે.

સરાધુની ઋતિ એઇ ને ત્યાં જ કઈ રીતે ઉત્તમ ભાવના ભાવી કેવલી થઇ મુક્તિપદ પામ્યા ? --આ હકીકત જણાવવાના મુદ્દો હતો.

આત્મિક વીચેલ્લાસ વધારનાર, પરમ પ્રભાવક આ તીર્થની ભૂમિમાં બે કરાેડ મુનિવરાની સાથે વિદ્યાધર રાજિષ –શ્રી નિમ અને વિનિમ મુનિરાજ તથા દ્રવિડ અને વારિખિલી (લ્લ) મુનિવરા દશ કરાેડ મુનિરાજના પરિવારથી પરિવરીને સિહિપદ પામ્યા. શ્રી નારદ મુનિરાજ અહીં ૯૧ લાખ મુનિવરાના સાથે અને સાડી ત્રણ કરાેડ મુનિવરાના પરિવાર સાથે શ્રીશાંબ અને પ્રુપ્ત મુનિરાજ વગેરે લબ્ય જવાે અહીં સિહિપદ પામ્યા.

આ જ ગિરિરાજની આરાધના કરીને શ્રી ઋષભદેવ પ્રસુના વંશના સૂર્યં થશાથી માંડીને સગર ચક્રવતી સુધીના ઘણાએ રાજા વગેરે આંતરે આંતરે સર્વાર્થ સિદ્ધિમાં જાય, એ કમે સિદ્ધિષદ પામ્યા હતા. તેમજ શુકરાજા વગેરે અસંખ્યાતી કાેડાકાેડી પ્રમાણ ભવ્ય છવા પણ આ જ તીર્થની સાધનાથી પરમપદ પામ્યા હતા. શ્રીઅજિતનાથ અને શ્રી શાંતિનાથ પ્રસુ અહીં ચામાસું રહ્યા હતા. પ્રસુ શ્રી નેમિનાથના વચનથી શ્રી નંદિષેણ નામના મુનીશ્વર ચાત્રા કરવા અહીં આવ્યા હતા. તેમણે મહાલયંકર રાેગની પીડાને હરનાર શ્રી અજિતશાંતિ નામનું પ્રાકૃત સ્તાેત્ર અનાવ્યું હતું. અહીં શ્રી સરતમહારાજાએ નાના તળાવના સ્થળે અને ગુફાઓમાં પધરાવેલી મહાપ્રસાવશાળી પ્રતિમાઓને નમસ્કાર કરનારા લવ્ય જવા શ્રેકાવતારી અને છે.

આ શ્રી શત્રુંજય તીર્થના તીર્થાનુરાગથી શ્રી સંપ્રતિ, વિક્રમાદિત્ય, સાલવાહન રાજા, વાગ્ભટ મંત્રી, પાદલિસ, આમરાજા વગેરે ઘણા પુષ્યશાલી જીવાએા ઉદ્ધાર કર્યો છે.

શકેન્દ્રે શ્રી કાલિકાચાર્ય મહારાજની આગળ કહ્યું હતું કે-શ્રી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં પણ સમ્યગ્દેષ્ટ જીવા આ શ્રી શત્રું જયનું સ્મરણ કરે છે. તેમજ કલ્કિરાજાના પ્રપીત્ર મેઘઘાય નામના રાજા ભવિષ્યમાં અહીં રહેલા શ્રી મરૂદેવી પ્રાસાદના અને શ્રી શાંતિનાથના પ્રાસાદના ઉદ્ધાર કરાવશે, અને છેલ્લા ઉદ્ધાર શ્રીદુપ્પસહ સ્રિજીના ઉપદેશથી રાજા વિમલ- વાહન કરાવશે અને તીર્થના વિચ્છેદ કાલમાં પણ ભાવી શ્રી પદ્મનાય પ્રભુના તીર્થ સુધી દેવતાઓ આની પૂજા કરશે. આ તીર્થના પ્રભાવે પુષ્યશાલી એવાં તિર્થયા પણ સદ્ગતિ પામ્યા છે પામે છે અને પામશે. તેમજ ચિત્તની એકાગ્રતાથી આ તીર્થનું ધ્યાન કરવાથી સિંહ, અગ્નિ, સમુદ્ર, સર્પ, વાઘ, રાજા, ઝેર, યુદ્ધ, ચાર, શત્રુ, મરદી આદિના ભય જરૂર નાશ પામે. વળી બીજા સ્થલે કરેલા, ઉત્ર તપ અને ઉત્ર પ્રદ્રાચર્યથી જે લાભ થાય, તે લાભ અહીં વિધિપૂર્વક ચામાસું, નવાશું યાત્રા વગેરે નિમિત્તે રહેવાથી મલી શકે એવા

૧-રામાયણમાં કહ્યું છે કે-રાવણ આ મુનિ ઉપર દેષ રાખતા હતા " અષ્ટાપદની નીચે પેસી પર્વત સહિત આ મુનિને સમુદ્રમાં ફેંકુ." આ ઇરાદાથી રાવણ નીચે ગયેા મુનિને ખબર પડતાં ચમત્કાર ખતાવ્યા એટલે અંગુઢાથી પર્વતને દખાવ્યો, ત્યારે રાડ પાડી તેથી તેનું રાવણ નામ પ્રસિદ્ધ થયું.

આ તીર્થના અલોકિક પ્રભાવ છે. એક માણુસ સુપાત્ર દાનાદિમાં કરાડા રૂપિયાના ખરચે બીજા સ્થલે ઇચ્છિત સુંદર આહારનું દાન કરવાથી જે લાભ પામે તે લાભ અહીં વિધિપૂર્વ કે એક ઉપવાસ કરવાથી મેળવી શકે છે. આ શ્રી વિમલગિરિને દેખવાથી, ત્રણે લોકના તીર્થાના દર્શનના લાભ મલે છે. અને આ તીર્થ ભૂમિમાં ભાજનશાલા દાનશાલાદિની હયાતી છતાં (તેવા ઉપદ્રવ સિવાયના કાળમાં) કાગડાના ઉપદ્રવ પ્રકટતા નથી. અને સિહિગિરિની યાત્રા કર્યા પહેલાં યાત્રાળુઓને ભાજનદાન કરાવવાથી (ભાતું દેવાથી) કરાડ ચુણે લાભ થાય, અને જ્યારે યાત્રા કરીને નીચે ઉતરે ત્યારે ભાતું આપવાથી અનંતગુણું ફલ મળી શકે છે. વળી આ તીર્થની યાત્રાના દ્વાભ લેવા માટે સંઘપતિ વગેરે ચતુર્વિધ સંઘ સાથે અહીં આવે, તેમાં ગિરિરાજને જેવા પહેલાં સંઘને જમાડવાથી કરાડગુણું ફલ અને જેયા ખાદ જમાડવાથી અનન્તગણું ફલ મલે એમ કહ્યું છે.

તેમજ અપેક્ષાએ કલ્યાણુક ભૂમિઓના વંદનનું કલ પણ આ તીર્યની વંદનાથી મલી શકે છે. અચેષ્યા, મિથિલા, અંપાનગરી, બ્રાવસ્તિનગરી, હસ્તિનાગપુર, કૌશાંબી, કાશી, કાકંદી, કાંપિલ્યપુર, ભદ્રિલાનગરી, રત્નવાહ નગર, શૌર્યપુર, કુંડગામ, અપાપાપુરી, અંદ્રાનનાપુરી, સિંહપુર, રાજગૃહ, શ્રી ગિરનાર, સમેતશિખર, વૈભારગિરિ, અષ્ટાપદ પવંત વગેરે તીર્થોની યાત્રા કરવાથી જે કલ મલે તેથી સાગણું કલ આ શ્રી તીર્થાધિરાજની યાત્રા કરવાથી મળે છે. તેમજ અહીં રહેલા પ્રભુ બિંખાના પૂજનથી જે કમંનિજ રાદિ લાભ થાય, તેથી સા ગુણા લાભ આ તીર્થમાં બિંખ ભરાવી (પ્રતિષ્ઠા)—અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા કરાવીને પધરાવવાથી મળે છે. અને મંદિર ખંધાવવાથી હજાર ગુણા અને તેના રક્ષભુના પ્રખંધ કરવાથી અનંત ગુણા લાભ મલે છે. જે ભવ્ય પુરૂષા આ ગિરિરાજના શિખર ઉપર પ્રતિમા પધરાવે અથવા મંદિર ખંધાવે તેઓ અહીં વિશિષ્ટ ઋદિ આદિના સુખ ભાગવીને જરૂર ઉત્તમ દેવલાકની ને માક્ષની ઋદિ પામે છે. તથા આ શ્રી પુંડરીકગિરિનું સ્મરણ કરી નવકારશી આદિ પચ્ચકખાણ કરનાર પુણ્યશાલી જીવોને અનુકમે કરેલ તપથી આગળના અધિક માટા તપનું કલ મલે છે. આ પ્રમાણે આ ગિરિરાજના અલૌકિક પ્રભાવ શત્રું જય માહાતમ્યાદિ શંથામાં જણાવ્યો છે.

બીજા ગ્રંથામાં એમ પણ કહ્યું છે કે, આ ગિરિરાજનું સ્મરણ કરતી વખતે જેવી જેવી મન વચન કાયાની એકાગ્રતા હોય તેને અનુસારે છઠ્ઠથી માંડીને માસખમણ સુધીના તપના લાભ મળે છે; તેમજ શીલ વિહુણા જીવા પણ અહીં અણુશણ કરતાં આનંદથી દેવલોકાદિની સંપદા પામે છે.

અહીં છત્ર, ચામર, ઝારી, ધ્વજ, તથા થાલનું દાન કરનારા ભવ્ય જીવાે વિદ્યાધરની ઋદ્ધિને અને રથનું દાન કરનારા જીવાે ચક્રવર્ત્તિપણાની ઋદ્ધિ પામે છે. વળી કારણસર તપશ્ચર્યા કરવામાં અસમર્થ એવા ભવ્ય જીવાે પણ અહીં પ્રભુદેવના પૂજનકાલે દશ ફૂલની માળા ચઢાવવાથી ઉપવાસનું, ૨૦ પુષ્પમાલા ચઢાવવાથી છઠ્ઠનું, ૩૦ પુષ્પમાલાએા ચઢાવવાથી અકુમનું, ૪૦ માલાએા ચઢાવવાથી ચાર ઉપવાસનું અને ૫૦ માલાએા ચઢાવવાથી પાંચ ઉપવાસનું ફલ પામે છે. આ તીર્થમાં પૂજા અને સ્નાત્ર મહાત્સવ કરવાથી પણ જે પુષ્યા-નુખંધી પુષ્ય બંધાય તેવું પુષ્ય બીજા તીર્થમાં સાનૈયા, ભૂમિ, આભૂષણ વગેરેનું દાન કરવાથી પણ બંધાતું નથી.

આ તીર્થની નજીકમાં વસેલા શ્રી પાદલિપ્તપુરી (પાલીતાણા)માં શ્રીપાર્શ્વનાથ અને શ્રીમહાવીરસ્વામીના સુંદર દેવાલયા શાંભે છે. આ ગિરિરાજની નીચેના ભાગમાં શ્રી નેમિનાથનું વિશાળ ભવ્ય મંદિર દીપે છે. અને મહામંત્રી ઉદાયનના પુત્ર વાગ્ભટ મંત્રીએ ર કોડ ૯૭ લાખ દ્રવ્યના વ્યય કરી ગિરિરાજની ઉપર રહેલા શ્રી આદીધર ભગવંતના મુખ્ય પ્રાસાદના ઉદાર કરાવ્યા હતા. અહીંના મૂળનાયક પ્રભુ શ્રીઆદિદેવની ભવ્ય મૂર્તિના જ્યારે ભવ્ય જીવા દર્શન કરે છે, ત્યારે તેઓનાં નેત્રા જાણે અમૃતથી સિંચાયાં હાય તેવી અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ કરે છે.

વિ૦ સં૦ ૧૦૮માં ઘણું દ્રવ્ય ખરચીને જાવડ શેઠે શ્રી રૂષભદેવનું બિંબ સ્થાપન કર્યું. તે બિંબ તેજસ્વી મમ્માણુ નામના મણિશૈલમાંથી નીકળેલા જ્યોતીરસ નામના રત્નનું બનાવ્યું હતું. તે જાવડ (હે) શેઠના દું કા અહેવાલ આ પ્રમાણે સમજવાઃ—

આ શેઠ મધુમતી (મહુવા ખંદર)ના રહીશ હતા. તેમણે શ્રીવજસ્વામીજી મહારાજની પાસે શ્રી શત્રું જય (તું) માહાત્મ્ય સાંભળ્યું. ત્યાર બાદ તીર્થ ભક્તિથી અહીં આવ્યા. સુગંધિ જલથી સ્નાત્ર કરવાની ઈચ્છા થઈ, પણ મૂલનાયકનું લેપ્યમય બિંબ હતું, જેથી સ્નાત્રન્ જલ પડવાથી બિ'બને નુકશાન પહેાંચે, આથી શેઠ નાખુશ થયા. તેમણે ચક્રેશ્વરીની ચ્યારાધના કરી. દેવીએ શેઠને મમ્માણ પત્થરની ખાણ દેખાડી. શેઠે ત્યાં **રત્નમય** મૂર્ત્તિ તૈયાર કરાવી રથમાં પધરાવી, તીર્થાધિરાજ ઉપર લાવવા લાગ્યા. પાતાની સ્ત્રીસહિત શેઠ <mark>રથની</mark> સાથે ગિરિરાજ ઉપર, દિવસે સાંજ સુધીમાં જેટલાે માર્ગ ચાલે, ત્યાં રાતે પાછા તે રથ પાછેા હડી સવારે જ્યાં હાેચ ત્યાં થંભાય. આ હડીકતથી રોઠ ઉદાસ થયા. કપર્દિયક્ષની અારાધના કરવાથી તેનું મૂળ કારણ જાણવામાં આવ્યું. ત્યાર બાદ રથને ચાલ-વાના રસ્તામાં સ્ત્રીસહિત શેઠ, સાહસ કરી આડા પડયા ( સૂઇ રહ્યા ). આવી શેઠની હિંમત જોઇને સંતુષ્ટ થયેલા અધિષ્ઠાયક દેવે બિંખ સહિત રથને ગિરિરાજના શિખર ઉપર સ્થાપન કર્યો. વ્યાજબી જ છે કે સાત્ત્વિક પુરુષા અશક્ય કાર્ય પણ સહેલાઈથી સાધી શકે છે. ત્યાર બાદ મૂલ નાયકને બદલીને જાવડ શેઠે નવીન રત્નમય બિંબ સ્થાપન કર્યું. એમ આ મહાકાર્યમાં કત્તેહમંદ નીવડવાથી સ્ત્રી સહિત શેઠે ચૈત્યના શિખર ઉપર ચઢી ઘણા ખૂશી થઇને નાચવા માંડયું. આ ઉપરાંત તેમણે શ્રીપુંડરીક ગણધરની અને કપર્દિ-યક્ષની મૃત્તિંઓ સ્થાયન કરી. ન્યાયાપાર્જિત લક્ષ્મીના સદુપયાગ કરી, નિર્મલ ધર્મારાધન કરી, સ્વર્ગની સંપદા મેળવી. આ શ્રીગિરિરાજની ઉપર ઇફ્લાકુ વંશના તથા વૃષ્ણિ વંશના અસંખ્યાતી કાડાકાડી પ્રમાણ ભવ્ય જીવા સિદ્ધિપદ પામ્યા, તેથી આનું નામ 'કાટાકાટી

તિલક ' કહેવાય છે. અહીં સિદ્ધિષદ પામેલા પાંચે પાંડવાની અને કુંતી માતાની લેપ્યમય મૂર્ત્તિએ। તથા રાયણ વૃક્ષ દીપી રહ્યાં છે. અહીં રહેલી શ્રીઋષભદેવની પાદુકાએ!ને માેર– વાલણુ આદિ લણાં તિર્યેચા પણ નમીને અણસણ કરીને દેવઋદ્ધિ પામ્યાં છે. અહીં મૂલ પ્રાસાદની ડાળી બાજુએ સત્યપુરાવતાર નામના પ્રાસાદ અને જમણી બાજુએ એટલે શકુની ચૈત્યની પાછળના ભાગમાં અષ્ટાપદ નામના પ્રાસાદ આવ્યા છે. શ્રીનંદીધરાદિ અવતાર નામના ભવ્ય પ્રાસાદા પણ દર્શક ભવ્ય જેવાને અપૂર્વ આનંદ આપે છે. અહીં શ્રીસ્વર્ગારાહણ નામના ચૈત્યમાં, આજીબાજી નમિ–વિનમિ જેની સેવા કરી રહ્યા હોય, એવી શ્રીઋષભદેવ પ્રભુની દિવ્ય પ્રતિમા ઝગમગી રહી છે. આ ગિરિરાજના બીજા ઉંચા શિખરની ઉપરના ભાગમાં ઝ્રેયાંસ કુમાર, શ્રીશાંતિનાથ તથા નેમિનાથ અને બીજા પણ શ્રીઋષભદેવ મરૂદેવી અને શ્રીમહાવીરસ્વામી આદિનાં સુંદર બિંધા **રહેલાં છે. અહીં** યક્ષરાજ કપર્દિની પ્રતિમા છે. તે નમનાર ભવ્ય જીવાના અને યાત્રિક સંઘનાં વિવિધ વિઘ્નાને જરૂર દૂર કરે છે. શ્રીનેમિનાથ પ્રભુના કહેવા પ્રમાણે કૃષ્ણ વાસુદેવે અહીં રહીને આઠ ઉપવાસ કરી કપર્દિચક્ષની આરાધના કરી, જેથી યક્ષાધિરાજે પર્વતની ગુફાની અંદર રહેલી શકેન્દ્રથી પૂજાયેલી ત્રણ પ્રતિમાએા અતાવી, તે ગુપ્ત રાખી. સંભળાય છે કે હાલ પણ તે સ્થલે શકેન્દ્ર ઘણી વાર આવે છે. પાંડવાએ શાપેલ શ્રીઋષભદેવના ખિંબની ઉત્તર દિશામાં કેઠ ક્ષુલ્લક તલાવડી સુધી લાંબી તે ગુકા આવેલી છે.

આ યક્ષની આરાધના કરનાર લબ્ચ જીવા પ્રતિમાનાં દર્શન પામે છે. ત્યાં શ્રી અજિત-નાથ અને શ્રી શાંતિનાથ ચામાસું રહ્યા હતા. અહીં મરૂદેવી પ્રાસાદની નજીકમાં શ્રી શાંતિનાથના ભવ્ય પ્રાસાદ આવ્યા છે. તે દર્શન કરનારા ભવ્ય જીવાને અપૂર્વ આનંદ-કા**યક**–સંસારના તાપના ઠારનારા માલુમ પડે છે. શ્રી શાંતિનાથના ચૈત્યની આગળ થાે**ડેક** છેટે સાનાની અને રૂપાની એ ખાણુ આવેલ છે, ત્યાંથી સા હાથ દૂર જતાં પૂર્વ દિશાએ આઠ હાથ નીચે સિદ્ધરસથી ભરેલી રસકૃપિકા (કુઇ) રહેલી છે. અને શ્રી ૠષભદેવની પ્રતિમાની નીચે ઋષભક્રુટથી આગળ ત્રીશ ધનુષ પ્રમાણે ભૂમિ વલાેટીએ ત્યારે એક (ખારાયું જેવી ) શિલા આવે છે, ત્યાં જે ભવ્ય જીવ ત્રણ ઉપવાસ કરવા પૂર્વક અલિ વિધાન કરે, તેને વૈરાટયાદેવી દર્શન દે છે. તે દેવીના કહેવા પ્રમાણે શિલાને ઉઘાડી રાતે જે પુષ્ય-શાલી પુરૂષા અંદર દાખલ થાય, અને એક ઉપવાસથી આરાધના કરે તેમને વિશિષ્ટ-વિવિધ પ્રકારની ઘણી સિદ્ધિએ। મળે છે. તે સ્થલે પ્રભુ શ્રીઆદિદેવના ખિખને ભાવથી વિધિ પૂર્વં ક નમસ્કાર કરનારા ઉત્તમ છવા ચતુર્વિધ સંસારની કર્મજનિત ઘણી રખડપદી ટાલીને એક છેલ્લાે મનુષ્ય ભવ પામી જરૂર મુક્તિના સુખ પામે છે. ત્યાંથી આગળ પાંચસા ધનુષ્ય (પ્રમાણ ભૂમિ) વળાડીએ ત્યારે એક લબ્ય પાષાણ (મય) કુંડિકા (કુંડી) આવે છે. તેથી આગળ સાત ડગલા જઈને જે પુષ્યશાલી સમજી લબ્ય જીવા અલિ ( ખલિ બાકળા )ના વિધિ જાળવી શિલા ઉઘાડી અંદર જઈ બે ઉપવાસથી આરાધના કરે, તેમને હાથમાં રહેલા આમળાની માક્ક રસક્ષ્યિકાનું દર્શન થાય છે.

#### ગિરિરાજના ઉદ્ઘારની આખતમાં ભવિષ્યની હકીકત.

ભવિષ્યમાં કિલ્ક રાજાને ધર્મંદત્ત નામના જિનધર્માનુરાગી પુત્ર થશે. તે દરરાજ બિંખની પ્રતિષ્ઠા કરાવ્યા બાદ ભાજન કરશે. તેના જિતશત્રુ રાજા પુત્ર થશે. તે શત્રુંજય મહાતી થેના ઉદ્ધાર કરશે અને બત્રીશ વર્ષ સુધી રાજગાદી ભાગવશે. આ જિતશત્રુ રાજાને મેઘઘાષ નામે પુત્ર થશે, તે કપર્દિ યક્ષના કહેવાથી શ્રીશાંતિનાથના અને શ્રીમર્ફેવી માતાજીના ચૈત્યના ઉદ્ધાર કરશે. આચાર્ય દેવ શ્રી દુષ્પ્રસહસૂરિજી મહારાજની પહેલાંના આ મહાતી થેના આઠ ઉદ્ધારક પુરૂષા આ પ્રમાણે જાણવા:—૧ શ્રીન દિસૂરિ, ૨ આર્ય શ્રીપ્રભ, ૩ માણુલદ્રક, ૪ યશામિત્ર, ૫ ધનમિત્ર, ૬ વિકટધમ ક, ૭ સુમંગલ અને ૮ સૂરસેન. અને છેવડે દુષ્પ્રસહસૂરિજીના ઉપદેશથી રાજા વિમલવાહન આ મહાતી થેના ઉદ્ધાર કરશે.

આ તીર્થના અલૌકિક ગુણાને યાદ કરી દ્વર દ્વરના પુષ્યશાલી ભવ્ય જીવા યાત્રાના લાલ લેઈ જન્મ પાવન કરવા અહીં આવે છે. તેઓને જેઇને મહામંત્રી વસ્તુપાલ જેવા ભાગ્યશાલી જીવા તા એમ વિચારે છે કે-આ યાત્રાળુ સંઘના ચરણુકમલની રજથી મારા ઘરતું આંગણું કયારે પવિત્ર થશે ? કહ્યું છે કે-

## 

જેઓ અહીંના યાત્રાળુઓને કનડે, અને તેઓનું દ્રવ્યાદિ ચારે, તે છવા લયંકર પાપ કમોને બાંધે છે, અને તેથી નરકની આકરી-ક્ષેત્ર યુદ્ધ શસ્ત્રાદિની ને પરમાધામિની વેદના લાેગવે છે. યાત્રાળુઓની રક્ષા સત્કાર બહુમાનાદિ ગર્ભિત લક્તિ કરનાર લવ્ય છવા સ્વર્ગથી માંડી માક્ષ સુધીનાં સુખા પામે છે. અહીં પેથડ મંત્રી તથા વસ્તુપાલ વગેરે ઘણાય આસન્નસિદ્ધિક લવ્ય છવાેએ ધર્મશાલા, જિન પ્રાસાદાદિ ધર્મ સ્થાનાં બંધાવવા ઉપરાંત સાતે ક્ષેત્રમાં સ્વલુનેપાર્જિત ન્યાયસંપન્ન અનર્ગલ લક્ષ્મીના સદુપયાંગ કરી અંને લવ સફલ કર્યા છે. આ બીના ઉપરથી આધુનિક ધનવાનાને ઘણું સમજવાનું મળી શકે છે.

તેજપાલના માટાભાઇ મંત્રીશ્વર વસ્તુપાલે દુષમકાલના પ્રભાવે મ્લેચ્છોના ભાવી ઉપ-દ્રવાને ધ્યાનમાં લઈ ને મમ્માણ પાષાણની રત્નમય શ્રીઆદિનાથની અને પુંડરીક ગણધરની ખંને પ્રતિમાઓ તૈયાર કરાવી ભાેંચરામાં સ્થાપન કરી હતી. પૂર્વે વિગ્ સંગ ૧૦૮માં જાવડશાહે આદિ પ્રભુનું જે ખિંખ સ્થાપન કર્યું હતું, તેને જ્યારે કલિકાલની છાયા વધવાથી મ્લેચ્છાએ વિગ્ સંગ ૧૩૬૯માં ખંડિત કર્યું, ત્યારે વિગ્સંગ ૧૩૭૧માં આસવાલ જ્ઞાતીય સમરાશાહે શ્રીમૂલનાયકના બિંખના ઉદ્ધાર કર્યા.

શ્રી કલ્પપાહુડામાં પૂજ્ય શ્રીગલુધર ભગવંતાએ આ તીર્થાધરાજના વિસ્તારથી મહિમા વર્લું બ્યા હતા. તેમાંથી સાર ઉદ્ધરીને શ્રી ભદ્રખાહુસ્વામીજએ પ્રાકૃતમાં રચના કરી. ત્યાર આદ શ્રીવજસ્વામી છએ વિવિધ પ્રકારે ટૂંકામાં વર્ણ વ્યા. તે પછી શ્રી પાદલિ-પ્તાચાર્ય લબ્ય જીવાના ઉપકારાર્થ ટ્રંકી રચના કરી. તેમાંથી ઉદ્ધાર કરી શ્રીધ**ને**શ્વર-સૂરિજીએ શત્રું જય માહાતમ્ય રચ્યું અને શ્રી જિનપ્રસસૂરિજીએ વિવિધ તીર્થ કલ્ય અનાવતી વખતે 'શત્રું જયતીર્થ કલ્પ' આ નામે અલગ રચના કરી. અપૂર્વ ભક્તિભાવ ધારણ કરીને જે ભવ્ય છવા આ કલ્પને વાંચે, લણે, ધ્યાવે, સાંભળે, વ્યાખાનમાં વાંચે (તીર્થના મહિમા બીજાને સમજાવે) તેઓ ત્રીજે ભવે મુક્તિપદ પામે છે. હે શત્રુંજય ગિરિરાજ! ભલેને તારા ગુણાનું વર્ણુન કરનારા સમર્થ વિદ્વાન હાય, તા પણ તે પુરૂષ તારા થાડા ગુણોને પણ સર્વાંશે ન જ વર્ણવી શકે. હે ગિરિરાજ! તારી યાત્રા કરવા માટે આવેલા પુષ્યશાલી જીવોને આ પવિત્ર તીર્થ ભૂમિના પ્રતાપે હૃદયમાં સારી ભાવના પ્રકટે છે. હે ગિરિરાજ! તારી યાત્રાના લાભ લેવા માટે ચાલતા સંઘ, રથ, ઘાડા, ઊંટ વગેરેના પગની રજ જેઓના શરીરે લાગે, તેમનાં નિખિડ પાપા જરૂર નાશ પામે છે. હે ગિરિરાજ! ખીજા સ્થળે માસખમણ કરવાથી જેટલાં કર્મા ખપે, તેટલાં કર્મા ભવ્ય છવો તારી છાયામાં રહીને પૂજા દર્શનાદિ કરનારા–નવકારશી આદિ પચ્ચખાણ કરીને જલદી ખપાવે છે. હે ગિરિરાજ! એકાંત સમ્યગ્દેષ્ટિ ઇંદ્ર મહારાજા પણ સ્વર્ગમાં તારા વૈભવ વખાણે છે, ને તને નમસ્કાર કરે છે. માટે આદીશ્વર પ્રભુથી શાભાયમાન એવા તને અમે વારંવાર નમસ્કાર કરીએ છીએ. હે ગિરિરાજ! આ પ્રમાણે તારા ગુણ વર્ણવતાં મેં જે પુરુચ પેદા કર્યું તેના કળરૂપે હું એ જ ચાહું છું કે-સર્વ જીવો તારી છાયામાં નિવાસ પામી દર્શનાદિ લક્તિના લાભ મેળવી નિરંજન નિરાકાર સિદ્ધ સ્વરૂપ પામે. રાજપ્રસાદ (એવા બીજા) નામવાળા આ કલ્પને પૂજવાથી, જરૂર મનાવાંછિત કળે છે. શ્રીજિનપ્રભસ્રવિજીએ આ કલ્પની વિ૦ સંવ ૧૩૮૫માં રચના કરી.

## સંધપતિ શ્રીવસ્તુપાલે ગિરિરાજની કરેલી યાત્રાએો.

પરમ પ્રભાવિક આ શ્રીસિદ્ધગિરિસજની ઉપર મંત્રી વસ્તુપાલને અડગ શ્રદ્ધા હતી. આખી જિંદગીમાં તેમણે સાડીબાર યાત્રાએ કરી. તેમાં વિગ સગ ૧૨૮૫માં પહેલી સંઘ સહિત વિધિપૂર્વક યાત્રા કરી, તેની બીના આ પ્રમાણે સમજવી. એ સંઘમાં ૧૪૪ દેવાલય હતાં, તેમાં દાંતના ચાવીસ દહેરાસરા અને બાકીનાં ૧૨૦ કાષ્ઠ્રમય (લાકડાનાં) હતાં. ૪૫૦૦ ગાડાં, ૧૮૦૦ ગાડી, ૭૦૦ પાલખી, સંઘમાં ૭૦૦ આચાર્ય ભગવંતા અને ૨૦૦૦ શ્વેતાંબર સાધુઓ, ૧૧૦૦ દિગંબર સાધુઓ, ૪૦૦૦ ઘાડા, ૨૦૦૦ ઊંટ, અને ૭ લાખ યાત્રાળુ મનુષ્યો હતા. એમ એ પછી આગળ આગળની યાત્રાઓમાં પૂર્વ પ્રમાણ કરતાં અધિક પ્રમાણ હતું. ઉચ કાેટીના ભાગ્યશાળી ઉદાર ભગ્ય જવા જ તીર્થ યાત્રાદિમાં લક્ષ્મીના સદુપયાગ કરે છે. પ્રાચીન મહર્ષિ ભગવંતાએ કહ્યું છે કે ઘણું કરીને ક્ષત્રિયાની લક્ષ્મી ઘાડા, શક્ષ, સૈન્યાદિને સંઘરવામાં; વેશ્યાની લક્ષ્મી શ્રૃંગારરસને પાષવામાં; વેપારીઓની લક્ષ્મી વ્યાપારમાં; ખેડૂતની લક્ષ્મી ખેતીમાં; પાપી જવાની લક્ષ્મી દાર તથા માંસભક્ષણાદિમાં અને

**વ્યસની જેનાની** લક્ષ્મી સાતે વ્યસન સેવવામાં ખલાસ થાય છે અને કંજુસ માણસ લક્ષ્મીને જમીનમાં દાટીને રાજી થાય છે. પણ પુષ્ટ્રમશાળી ભવ્ય જીવાે તીર્થયાત્રાદિ ઉત્તમ કાર્યમાં લક્ષ્મીના સદ્વપંચાગ કરી રાજી થાય છે. આ હકીકતમાંથી એ પણ રહસ્ય નીકળે છે કે-જેવા વાતાવરણમાં જીવન પસાર થયું હોય તેવી જ ભાવના અંતિમ સમયે થાય છે. મંત્રી વસ્તુપાલના સંઅંધમાં પણ તેમ અન્યું છે. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે છે–વિ૦ સં૦ ૧૨૮૭માં જે જ્યાતિઃશાસ્ત્રાદિના પ્રખર પંડિત આચાર્યં શ્રી 'નરચંદ્રસરિજી મંત્રી વસ્તુપાલ શુરૂ તરીકે માનતા હતા તે શુરૂ મહારાજની અંતિમ સમયની માંદગીના પ્રસંગે મંત્રીજી શુરૂની પાસે બેઠા હતા. ઉપકાર અને ગુરૂગુણને યાદ કરતાં તેઓ રદન કરવા લાગ્યા. ત્યારે શ્રી ગુરૂમહારાજે મંત્રી વસ્તુપાલને સમજાવ્યું કે–જેએ। જન્મ્યા તેમનું મરણ તો છે જ. સમજા માનવાને એ પ્રસંગ અપૂર્વ સાવધાની રાખવાના બાંધ આપે છે-" સામા મળનાર મનુષ્યાદિની માફક સર્વ'ને માેડા વહેલા જરૂર ચાલ્યા જવાનું છે. મનના મનારથ મનમાં ન રહે, માટે પ્રમાદ દ્વર કરી ધર્મ કાર્યો જલ્દી સાધવા કટિઅદ થવું એ **વ્યાજળી છે.** " આવું વિચારી કરોા હાદ્યો માણસ મૃત્યુના પ્રસંગે શોક કરે ? હે મંત્રી! હાલ વિ૦ સં૦ ૧૨૮૭ની સાલ વતે છે. આજથી અગીઆરમા વધે ૧૨૬૮ના ભાદરવા સુદ દશમ<sup>ર</sup> તમારી સ્વર્ગ ગમનની તિથિ સમજવી. એમ જ્યાેતિઃશાસ્ત્રના અનુભવથી જાણી શકાય 3 છે. જેથી તમને અંતિમ હિતશિક્ષા તરીકે જણાવું છું કે-ભવિષ્યમાં કરવા ધારેલાં

૧. શ્રી નરચંદ્રસરિજી મહારાજ જ્યાતિ:શાસ્ત્રના પ્રખર વિદ્વાન્ હતા. તેમણે જ્યેરિત:સાર (નારચંદ્ર-જયોતિય) નામનો શ્રંથ ખનાવ્યો છે. તે ઉપરાંત મુરાચ્ચિ ખનાવેલાં 'અનર્ધ'રાઘવ' નામના શ્રંથની ઉપર (૨૩૫૦ શ્લોક પ્રમાણ) ડિપ્પણ રચ્યું શ્રીવિમલસ્રિજીની સહાયથી શ્રીધર ખનાવેલ ન્યાયકંદલી નામક ન્યાયના શ્રંથ ઉપર ડીકા રચી તથા જેમાં શ્રીહેમચંદ્રસ્રિકૃત પ્રાકૃત આઠમા અધ્યાયના રૂપાપ્યાનની સિદ્ધિ જણાવી છે, એવો પ્રાકૃત દીપિકાપ્રખોધ નામનો શ્રંથ, ચતુવિ શતિજિનસ્તાત્ર વગેરે શ્રંથો ખનાવ્યા છે. તેમના શરૂ શ્રી દેવપ્રસસ્ર્રિજી મહારાજ હતા. તેમણે ખનાવેલ પાંડવ ચરિત્રના અને શ્રી ઉદયપ્રસસ્રિકૃત ધર્માબ્યુદ્ધ કાવ્યાના સંશોધક-શ્રીનરચંદ્રસરિજી હતા. તેમની આત્રાથી વિ૦ સં૦ ૧૨૭૧માં શ્રુણવલ્લને વ્યાકરણ ચતુષ્કાવચૂરિ ખનાવી, શ્રીતરચંદ્રસરિજીએ ૧૨૮૮માં રચેલા વસ્તુપાલની પ્રશસ્તિર્ધ સત્રુલિકાવ્યો-મિરનાર શિલા લેખમાંથી મળી શકે છે. (સમરાદિત્ય સંક્ષેપના કર્ત્તા) શ્રી પ્રદ્યુન્તસ્રિજી મહારાજે શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રની વાચના આપી હતી. મંત્રી વસ્તુપાલની અપૂર્વ કાવ્યગ્રંથને ખનાવવા માટે આશ્રહતરી વિનંતિ થઈ લારે સરિજીની આત્રાથી તેમના શિષ્ય નરેન્દ્રપ્રસસ્ત્રિજીએ 'અલંકાર મહેદર્ધ 'નામનો અપૂર્વ કાવ્યગ્રંથ ખનાવી મંત્રીની ભાવના પૂર્ણ કરી. તે મંત્રી વસ્તુપાલના ધર્મ શરૂર હતા વગેરે ખીના અનેક ઐતિહાસિક શ્રંથામાંથી મળી શકે છે.

ર. 'જૈન સાહિત્યના સંક્ષિયત ઇતિહાસ' આમાં ૧૨૯૬ મહા સુદ ૧૦ રવિવાર કહ્યો છે.

<sup>3.</sup> આવી હકીકત બીજાની આગળ કહેતાં આવાતનું કારણ થાય, પણ ગુરૂજી મંત્રીના સંપૂર્ણ પરિચયમાં આવેલા હોવાથી ધર્મ કાર્ય કરવામાં સંભવતા પ્રમાદને હઠાવવા તેમણે આ બીના પ્રાપ્ત મંત્રીને કહી છે. સમજીને તો આથી લાભજ થાય.

ધાર્મિક કાર્યો અવિલંગ પૂરાં કરજે. તીર્થાધરાજ શ્રીસિદ્ધગિરિ લગવંતની પરમ શીતલ છાયામાં અંતિમ સમયે સમાધિમરણ સાધનારા પુષ્યશાળી લગ્ય જીવા જરૂર આસન્ન સિદ્ધિક હાેવાથી થાડા કાળમાં પરમ પદના સાત્વિક, આત્યંતિક, એકાંતિક સુખને પામી શકે છે."

આ શીખામણુ આપ્યા બાદ શ્રીગુરૂ મહારાજ અપૂર્વ સમાધિ મરણને સાધી ઉત્તમ સ્વર્ગની સંપદા પામ્યા. ત્યાર બાદ મંત્રીજીએ પણ ગુરૂ શિક્ષાને અનુસારે જલદી સાવધાન થઈ ને તીર્થયાત્રા, જોશું દ્વાર, નવીન મંદિર બંધાવવા, અંજનશલાકા, ઉપાશ્રય, સાધિમંક વાત્સલ્ય, સંઘપૂંબ, જ્ઞાનભંડાર વગેરે ધમંકાર્યો લગભગ પ્રાયે વિ૦ સં૦ ૧૨૯૭ની સાલ સુધીમાં પૂર્ણ કરી લીધાં. મંત્રીશ્વર વસ્તુપાલને ૧૨૯૮ના ભાદરવા સુદમાં તાવ આવ્યા, ત્યારે તેમણે ગુરૂવચન યાદ કરી આંતિમ સમય બાણી લઇને શ્રીસિદ્ધગિરિની છાયામાં જવા માટે લઘુ બાંધવ શ્રીતેજપાલને ઈચ્છા જણાવી. ભાઇએ તે પ્રમાણે તૈયારી કરી પ્રયાણ કર્યું. અનુકમે સિદ્ધગિરિની નજીકમાં રહેલ અંકેવાળિયા ગામમાં વિશેષ માંદગી થવાથી તેમણે બાલ્યું કે ઠેઠ પહેાંચાય તેટલા સમય નથી. તેથી ગિરિરાજની સન્મુખ હાથ એડી ચાર શરણને અંગીકાર કરીને, દુષ્કૃતની ગહાં અને સુકૃતની અનુમાદના કરીને આત્મભાવના ભાવી, આત્મસ્વરૂપની હરઘડી વિચારણા કરી, સર્વ જવાને ખમાવી અને ચતુવિધ સંઘને વિશેષે ખમાવી ગિરિરાજના નિશ્રલ ધ્યાનમાં મંત્રી વસ્તુપાલ સ્વર્ગના દિવ્ય સુખ પામ્યા. સમાધિમરણના અભિલાષી ભવ્ય જોવાએ ઉપર જણાવેલ મંત્રીની બીના જરૂર યાદ રાખવી અને મંત્રી વસ્તુપાલ વગેરેની માક્ક, ચતુવિધ સંઘ સહિત વિધિપૂર્વ ક ઉલ્લાસથી સંઘપતિ થઇ ને શ્રીગિરિરાજની યાત્રા કરી જન્મ સફળ કરવો.

ર-શિવપુર. દુલ લ પંચકમાં બીજું 'શિવપુર' કહ્યું તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે સમજલું -જયાં ગયા પછી નિરંજન શુદ્ધસ્વરૂપી ભવ્યાત્માઓને શાડા અંશે પણ ઉપદ્રવની પીડા હોય જ નહિ તે શિવપુર કહેવાય. તેનાં મુક્તિ, માલ, નિર્વાણ, પરમપદ, શિવ, સિદ્ધિ, સિદ્ધસ્થાન, સિદ્ધશિલા વગેરે અનેક નામા જીદા જુદા ગું શામાં જણાવ્યાં છે. અહીં દેખાતાં નગરા જેમ ઉપદ્રવવાળા હાય છે, ચલ હાય છે, અને જયાં રાગથી હેરાન થવું પડતું હાય તેવા પણ હાય છે તથા આખાદી વસ્તી વગેરેની અપેક્ષાએ નાશવાળાં હાય છે, અને અમુક કાળે નાશ પામવાના સ્વભાવવાળાં હાય છે, તેવું આ નગર નથી, પણ તેથી ઉલડું (આ શિવપુર) છે. એટલે શિવ અચલ અરાગ અનંત અક્ષય સ્વરૂપવાળું શિવપુર છે. ગેળાકાર વિસ્તારની અપેક્ષાએ ૪૫ લાખ યોજન પ્રમાણ મનુષ્ય ક્ષેત્ર છે, તેટલું જ શિવપુર છે, કારણ કે મનુષ્ય ક્ષેત્રમાંથીજ માક્ષ ગમન થાય છે. સિદ્ધિસ્થાનને એક દેશીય પુરની ઉપમા આપવાના મુદ્દો એ છે, કે-પુરમાં જેમ મનુષ્યાદિ સંસારી જવા હોય છે, તેમ અહીં મુક્ત જવા ઉપરના એક યોજનના છડ્ડા લાગમાં અથવા એક ગાઉના ચાવીશમા લાગમાં રહે છે. વગેરે અમુક અમુક સરખામણી રહી છે. પણ સર્વારો પુર (નગર) ના યુણા ન ઘટી શકે. આ શિવપુરમાં સહજાનંદી શ્રી સિદ્ધ ભગવંતા રહે છે.

# સિદ્ધભગવંતનું ટૂંકમાં સ્વરૂપ.

અહીં શરૂઆતમાં એ સમજવું જરૂરી છે કે—જ્યારે સિદ્ધ ભગવંતા જવ (સ્વરૂપ) છે તા જવનું સર્વાવ્યાપી લક્ષણ શું ? આના ઉત્તર આ પ્રમાણે સમજવા–જેનું ચેતના સ્વરૂપ હાય તે જીવ કહેવાય. એટલે એાછા વધતા પ્રમાણમાં જેની અંદર જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીર્ય, ઉપયોગ હાય તે જીવ કહેવાય. કહ્યું છે કે—

#### નાણું ચ દંસણું ચેવ, ચરિત્તં ચ તવા તહા । વીરિયં ઉવએાગા ય, એયં જીવસ્સ લકખણું ॥ ૧ ॥

ચેતના સ્વરૂપ એ જવનું સામાન્ય લક્ષણ કહેવાય એટલે તમામ જીવામાં એછા વધતા પ્રમાણમાં ચેતના તો હોય જ. અને ૧ મતિજ્ઞાન, ૨ શ્રુતજ્ઞાન, ૩ અવધિ જ્ઞાન, ૪ મન:પર્યવજ્ઞાન, ૫ કેવલજ્ઞાન, ૧ મતિ અજ્ઞાન ૭ શ્રુત અજ્ઞાન, ૮ વિભંગ જ્ઞાન, ૯ ચક્ષુદર્શન ૧૦ અચક્ષુદર્શન, ૧૧ અવધિ દર્શન અને ૧૨ કેવલદર્શન; એમ ખાર ઉપયોગ એ જીવનું વિશેષ લક્ષણ કહેવાય.

हुनियामां तमाम छवे। ઉपयोगवाणा होय छे, अरख के सिष्धअपयोमा सूक्षम साधारख वनस्पतिना छवने उपजवानां पहें समये पण अक्षर ( ज्ञान )ने। अनंत-मे। लाग उद्योगे रहे छे. ते (अक्षरना अनंतमा लाग केटला) अहप ज्ञानने कर्म स्वर्पने पामेला स्रेवा त्रखे दोडना (क्षामंख वर्ण खाना) केट पण पृह्मते। ढांडी शक्षे क निह्न. अने के तेम अने ते। छव अळवमां कंट पण तक्षावत रहे क निह्न. आ आजत श्री नंहीसूत्रनी यूर्धिमां कह्युं छे के—" सम्बन्धारण प्रवच्ना पाविचनति। याल प्रसंगे हिश्लो सिट्ड, जह पण सोवि मावरिज्ञा तो ण जीवो अजीवत्तणं पाविचनति। याल प्रसंगे हिश्लो सिट्ड, जह पण सोवि मावरिज्ञा तो ण जीवो अजीवत्तणं पाविचनति। याल प्रसंगे हिश्लो के छे हे—केम सूर्य पुष्डल गाढ वाहणांना समूह्यी ढंडाये। होय ते। पण तेने। अंगि प्रकार तो एलते। हिल्सनी आत्री थर्ट शक्षे छे. स्थिम न है।य ते। रात हिल्सने। तक्ष्यते। तक्ष्यते। तक्ष्यते। तक्ष्यते। तक्ष्यते। तक्ष्यते। तक्ष्यते। तक्ष्यते। द्वाय छे छे छे छे हारा हिल्सनी आत्री थर्ट शक्षे छे. स्थानने। सनंतमे। साग भुद्दी। होय छे. उपर क्षेत्रामां आव्युं तेम सह्यी थाउमां थाउ। ज्ञानने।

૧ જે દ્વારા પદાર્થનું સ્વરૂપ જણાય તે લક્ષણ કહેવાય, કહ્યું છે કે—

<sup>&</sup>quot; लक्ष्यते वस्तुतत्त्वं अनेनेति लक्षणमसाघारणधर्म "

જે ધર્મ અલલ્યમાં ( જેનું લક્ષણ બાંધવું હોય તે લક્ષ્ય કહેવાય. તે સિવાયના પદાર્થી અલલ્ય કહેવાય. ) ન રહે તે અસાધારણ ધર્મ કહેવાય. તેના ખે ભેદ છે:-૧ સામાન્ય ધર્મ (સુણ), ૨ વિશેષ ધર્મ (પર્યાય). જેમ પુદ્દગલના વર્ણ એ સામાન્ય ધર્મ ( સામાન્ય લક્ષણ ) કહેવાય, અને તે જ વર્ણના પીત વગેરે જે ભેદ, તે વિશેષ ધર્મ ( વિશેષ લક્ષણ ) કહેવાય, તેમ ચૈતન્ય એ જીવનું સામાન્ય લક્ષણ અને ઉપયોગ એ વિશેષ લક્ષણ કહેવાય.

૨ અક્ષર એટલે સાકાર (ત્રાન) ઉપયોગ અને અનાકાર એટલે દર્શન ઉપયોગ.

અંશ નિગાદના જીવને ઉત્પત્તિસ્થાનમાં પહેલે સમયે હાય છે. તે પછીના સમયમાં તે ગ્રાનાંશ વધતા જાય છે. એમ ઠેઠ ખાકીના એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવામાં પણ જેમ જેમ ઇન્દ્રિયલિંગ અને યાગલિંગ વધતી જાય, તેમ તેમ જુદી જુદી જાતના ક્ષયાપશ્મને અનુસારે અનુક્રમે જ્ઞાનાંશ વધતા વધતા ઘાતી કર્મો હઠે ત્યારે સંપૂર્ણ જ્ઞાન થાય છે.

પ્રશ્ન—આત્માનું લક્ષણ 'જ્ઞાન' કહ્યું તેથી એમ સાખીત થાય છે કે સાસ્ના (ગળકંબલ) અને બળદની પેઠે આત્માથી જ્ઞાન અલગ ન જ મનાય. અને જો તેમ માનીએ તો આત્માને સર્વ પદાર્થોનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન હોલું જોઈએ તે કેમ હોતું નથી? વળી જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા અમુક બાબત જાણતો નથી એ પણ ન જ કહી શકાય. તેમજ જ્ઞાનસ્વરૂપી આત્માને (૧) સંશય, (૨) અવ્યક્ત (અસ્પષ્ટ) બાધ, (૩) અબાધ (નહિ જાણવાપણું), (૪) અને વિપરીત બાધ ( ગેરસમજણ્ ) કઈ રીતે ઘટે?

ઉત્તર – જો કે આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે તેા પણ જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મરાજાના પંઝામાં સપડાયેલ હાવાથી તેના એક પદાર્થમાં નિરંતર ઉપયોગ ૮કતા નથી. આમ કહેવામાં ખરૂં રહસ્ય એ છે કે જેટલા લાેકાકાશના, ધર્માસ્તિકાયના, અધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશા છે તેટલા જ એક આત્માના પ્રદેશા છે. તેમાં મધ્યભાગે આઠ પ્રદેશા ગાયના આંચળની માક્ક ઉપર નીચે એ વિભાગમાં ચાર⊸ચાર પ્રદેશો રહેલા હેાવાથી તે રૂચક<sup>ર</sup> પ્રદેશ કહેવાય છે. તે સિવાયના તમામ આત્મપ્રદેશા ઉકળતા પાણીની માક્ક ઉપર **ની**ચે આદિ સ્થલે કર્યા કરે છે. એટલે જ્યારે પાણી ઉકળતું હોય ત્યારે તે જેમ ખદખદે છે, (ચારે બાજી ક્રે છે) તેમ મન, વચન, કાયાના વ્યાપારવાળા આત્માના દરેક પ્રદેશા જ્યાં સુધી તેરમા ગુણસ્થાનકથી આગળ ન જાય એટલે યાેગપ્રવૃત્તિ ચાલુ રહે, ત્યાં સુધી દરેક સમયે સાંકળની કડી(એા)ની માફક સંબદ્ધ રહેલા આત્મપ્રદેશા ઉપરથી નીચે અને નીચેથી ઉપર આવે છે. એટલે માથાના આત્મ પ્રદેશા યગે આવે અને પગના આત્મપ્રદેશા માથાના ભાગમાં આવે. એમ દરેક સમયે થાય. સત્ય પરિસ્થિતિ ( બીના ) આવી છતાં પણ એક પણ પ્રદેશ આત્માથી અલગ થતા જ નથી. જેમ પવનથી જલાશયનું પાણી હાલે, તેથી પાણીના કણ્યિા પણ હાલે છે, પણ તેથી તે કણીયા જલથી જાદા પડતા નથી, તેમ આત્મપ્રદેશા દરેક સમયે હાલે તાે પણ આત્માથી કાેઇ પણ પ્રદેશ જ્દાે પડતાે નથી.<sup>ર</sup> પરંતુ ઘણું (નાના અસંખ્યાતા પ્રમાણ) પ્રદેશા માંહે માંહે છુટા પડી જાય. આમ કહે-

૧ ગાયના આચળ.

ર આ જ ઇરાદાથી જીવાસ્તિકાયના સ્કંધ દેશ, પ્રદેશ એમ ત્રણ મેરો જ કહ્યા છે. યુદ્દગલા-સ્તિકાયમાં તો સ્કંધથી એક પ્રદેશ જૂદો પડે છે. માટે રકંધ, દેશ, પ્રદેશ, પરમાણુ એમ વ્યાર ભેદ કહ્યા છે.

વાના આશય એ છે કે-કાઈ વખત એમ જેવામાં આવે છે કે બારીના બારહ્યું આદિની વચમાં ગિરાલીની પૂંછડી આવતાં કપાઈને, અલગ પડે, અમુક ટાઈમ સુધી તરફડે, પછી ન હાલે. ત્યારે અહીં શું સમજવું? આવા કેટલીકવાર પ્રશ્ન થાય છે. તેના ખુલાસા એ છે કે પૂંછડી અલગ પડયા બાદ જે પૂંછડી સિવાયના શરીરની બાજા આત્મપ્રદેશા વધારે પ્રમાણમાં રહેલા છે તેઓના અને પૂંછડીના નાના અસંખ્યાત પ્રમાણ પ્રદેશાના સાંકળની કડીઓના જેવા સંબંધ રહેલા છે. જ્યાં સુધી પૂંછડીના આત્મપ્રદેશાને શેષ શરીરના આત્મપ્રદેશા ખેંચી રહે નહિ, ત્યાં સુધી તે હાલે છે, એમ અનંતજ્ઞાની લગવતે કહ્યું છે. આવા આવા અનેક ખાસ કારણને લઇને એક પદાર્થમાં આત્માના ઘણા કાલ સુધી સ્થિર (ચાલુ) ઉપયોગ રહેતા નથી. આ પ્રસંગે જરૂર યાદ રાખલું કે—તમામ સંસારી જીવોના આત્મા કાકીડાની કાકની જેમ ચપલ છે. તેથી બીજા બીજા પદાર્થમાં તેના ઉપયોગ બદલાયા કરે છે. એક પદાર્થમાં આત્માના ઉપયોગ વધારમાં વધારે અંતર્મું હૂર્ત સુધી જ રહે છે. ત્યાર બાદ સ્વભાવથી તેવા ઉપયોગ રહેતા નથી.

હવે આત્મા તમામ પદાર્થીને કેમ જાણતા નથી? આ પ્રશ્નના ખુલાસા આ પ્રમાણે છે. જેમ સૂર્યના પ્રકાશ એ સ્વાભાવિક ગુણું છે, તેમ આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણા સ્વાભાવિક છે. જેમ સૂર્યની આડા વધારે પ્રમાણમાં વાદળાં આવવાથી તે જગતમાં પૂર્ણ પ્રકાશ ફેંકી શકતા નથી, તેમ આત્માની આડા ઘણાં કર્મા (રૂપી વાદળાં) પહેલા હોવાથી તે સંપૂર્ણ જ્ઞાન-પ્રકાશ ફેંકી શકતા નથી, એટલે તમામ પદાર્થોનું જ્ઞાન મેળવી શકતા નથી. જેમ પવનના ઝપાટાથી વાદળાં વિખરાય, ત્યારે સૂરજ સંપૂર્ણ પ્રકાશે છે, તેમ સંસારી આત્મા નિર્મલ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્રની આરધના રૂપી પવનના ઝપાટાથી સર્વ કર્મા રૂપી વાદળાંને વિખેરે ત્યારે કેવલજ્ઞાન પામે, અને તમામ પદાર્થીની પૂરેપૂરી બીના જાણે.

પ્રશ્ન-ત્યારે જીવને સંશયાદિ ચાર વાનાં કેમ થાય છે?

ઉત્તર—કર્મોના ક્ષયાપશ્મર જીદા જાદા નિમિત્તને લઇને જીદી જીદી જાતના થાય છે અને તેથી જીદા જીદા પ્રકારનું જ્ઞાન થાય એમાં નવાઈ શી ? માટે જ સંશયાદિ (સંશય, અબ્યક્ત બાેધ, અબાેધ, વિપરીત બાેધ) ચાર વાનાં થઈ શકે. તેમ જ એ પણ યાદ રાખલું કે—આતિમક વીર્ય બે પ્રકારનું છે:—૧ અભિસંધિજ વીર્ય, ૨ અનિભસંધિજ વીર્ય. તેમાં જે વિચાર પૂર્વક પ્રવૃત્તિમાં વપરાય તે અભિસંધિજ (આભાેગિક) વીર્ય કહેવાય અને વિચારશન્ય પ્રવૃત્તિમાં વપરાય તે અનિભસંધિ જ (અનાભાેગિક) વીર્ય કહેવાય. સંજ્ઞી જીવાેને

૧ ક્રાક્યોડાં—એ પંચેન્દ્રિય ભુજપરિ સર્પ છવ છે, તે ઘણી વાર શરીરના રંગ પલટાવે છે. તેની ડાેક હરઘડી ઉંચી નીચી થયા કરે છે. આને કાચાંડા પણ કહે છે.

ર ઉદયમાં આવેલા કર્મદલિકાને ભાગવી ક્ષય કરે, અને તે સિવાયના ( ઉદયમાં નહિ આવેલા ) કર્મ દલિકાને જે દખાવવા ( ભવિષ્યમાં હુમલા કરી, પામેલા ગુલ્યુને ન ખગાડે તેવી સ્થિતિવાળા કરવા ) તે ક્ષયાપશ્રમ કહેવાય.

જ પહેલું વીર્ય હાય. અને અનિભસંધિજ વીર્ય તમામ જીવાને હાય છે. આવા વીર્ય-વાળા આત્માને જ્યારે કર્મદલિકાના ક્ષયાપશમ થાય, ત્યારે લબ્ધિ એટલે ક્ષયાપશમ અને કરણ (ઇંદ્રિયા)ને અનુસારે જ્ઞાન પ્રકટે છે. જ્યારે જ્યારે તે વીર્યના (એાછા વધતા પ્રમાણમાં) નાશ (ઘટાડા) થાય, ત્યારે તે જ કર્મ પુદ્દગલા કરી આત્માને ઢાંકે છે. જેમ દ્વર કરેલા સેવાળના જત્થા પાણીને ઢાંકે, અને સ્વચ્છ ચાટલાને કાદવ ઢાંકે, (મલિન કરે) તેમ અઢાં આત્માના સંબંધમાં પણ સમજ લેવું. આવા અનેક કારણાને લઇને સંશય વગેરે થાય છે.

મશ્-જીવને શિવપુર કઈ રીતે મહે ?

ઉत्तर्—सम्यम्द्रीनज्ञानचारित्राणि मेक्षमार्गः (तत्त्वार्थ स्त्र)। पूर्वे ४हा। सुक्थ અનાદિ જીવ અનાદિ કર્મોથી વીંટાયેલા હાય છે. જ્યારે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલાદિ કારણને લઇને અનંતાનુષાંથી કષાય વગેરે સાત પ્રકૃતિના ક્ષયાપશમ કરે ત્યારે સમ્યગ્ (નિર્મલ) દર્શન ગુણ પામે છે. એથી તેને એવી ખાત્રી થાય છે કે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલું પદાર્થ તું સ્વરૂપ સાચું છે. અને શ્રી જિનધર્મ એ જ મહાકલ્યાણકારી વસ્તુ છે. બીજા સાંસારિક પદાર્થા દુઃખદાચી છે. ત્યાર બાદ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ થવાથી નિર્મલ જ્ઞાન ગુજા પ્રકટ થાય છે. એથી એમ સમજે છે કે હિંસા વગેરે ત્યાગ કરવા લાયક છે. અને જીવાદિ પદાર્થો જાણવા લાયક છે. તથા પવિત્ર ચારિત્રાદિ ગ્રહણ કરવા લાયક છે. પછી ' જાણ્યું તે તે તે ખરૂં કે માહે નિવ લેપાય ' આવી ભાવનાથી ચારિત્ર માહના ક્ષયાપશામે જ્ઞાનનું કુલ વિરતિ ગુણ અંગીકારે. એમ નિમ'લ દર્શનાદિ ત્રણેની મદદથી આ જીવ શિવપુર પામે છે. ત્રણમાંથી એકલા દર્શનથી શિવપુર ન મલી શકે. જો તેમ થતું હોય તેં સમ્યગ્દષ્ટિ દેવાદિની મુક્તિ થવી એઇએ. તથા એ જ કારણથી એકલા જ્ઞાનથી તેમજ એકલા ચારિત્રથી પણ મુક્તિ થઈ શકે નહિ. માટેજ ત્રણેની ભેગી આરાધના કરનાર મનુષ્ય આઠે કર્મ દ્વર કરી શિવપુર પામે. સિદ્ધ પરમાત્મા જ્ઞાનાદિ ભાવ પ્રાણાને ધારણ કરે છે. અને તેમને નિજ ગુણામાં સ્થિરતા રૂપ ચારિત્ર હોય છે. તથા સકલ કર્મના અભાવે તેમને શરીર વગેરે હોય નહિ. ભાજન વગેરે દ્વારા ક્ષણિક શાંતિ મળે છે. સિદ્ધ ભગવંતાને સાદિ અનંત ભાંગે કાયમ શાંતિ હોય છે. સિદ્ધના પંદર ભેદ વગેરે વિશાલ સ્વરૂપ લાેકપ્રકાશ વગેરે શ્રંથાથી જાણવું. પ્રખલ પુષ્યવંતને જ આ શિવપુરના લાભ થાય, માટે તેને દુલંભ કહ્યું છે. એ પ્રમાણે બીજા શકાર (શિવપુર) તું ડુંકામાં સ્વરૂપ જણાવ્યું.

3 શત્રું જયનદી—મહાપ્રભાવક તીર્શાધરાજ શ્રી શત્રું જયની નજીક રહેલી પરમ-પાવન આ નદી છે. તેમાં સ્નાન કરવાના અપૂર્વ મહિમા શ્રી શત્રું જય માહાતમ્યાદિમાં વર્ષું-વ્યા છે. ઘણાં ભવ્ય જીવાના આ નદીના સ્પર્શથી વિકટ રાગા નાશ પામ્યા છે. અહીં આવનારા જીવા અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ કરી કર્માન જેરાના વિશેષ લાભ મેળવે છે. તેમ જ અલ્પ સંસારી ભવ્ય જીવા જ શત્રું જી નદીની સ્પર્શના કરી શકે છે. માટે ત્રીજે શકાર શત્રું જય નદી દુર્લં કહી છે. ૪. શ્રી શાંતિનાથ પ્રભુ—જે પ્રભુના નામસ્મરણથી પણ અનેક વિકા નાશ પામે છે, તેમની પૂજા ભક્તિ કરવાથી વિશેષ લાભ થાય એમાં શી નવાઇ ? પ્રભુ શ્રી શાંતિનાથ પાછલે ભવે મેઘરથ રાજા હતા, તે વખતે તેમણે પ્રાણના ભાગે પણ કખૂતરનું રક્ષણ કરી જગતના જીવાને દયાવીર થવાના અપૂર્વ એાધ આપ્યા હતા. આગમ લેશામાં વર્ણવેલ ધર્મવીર, દાનવીર, દયાવીર, તપાવીર, યુદ્ધવીર, એમ અનેક જાતના વીર પુર્ધામાં પ્રભુ શ્રી શાંતિનાથને આપણે દયાવીર તરીકે ગણવા જોઈ એ.

આ પ્રભુની જન્મભૂમિ ગજપુર નગર હતું. તેમના પિતા \*વિશ્વસેન રાજા અને માતા અચિરા રાણી હતાં. તે દેશમાં પૂર્વે મરકીના ઉપદ્રવ ચાલતા હતા. માતાના ગર્ભે પ્રભુ આવ્યા બાદ રાણીએ અમૃત છાંટયું, તેથી ઉપદ્રવની શાંતિ થઈ. આથી માતા પિતાએ તેમનું શાંતિનાથ નામ પાડ્યું. પ્રભુની ૪૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ કંચનવર્ણી કાયા હતી. અહીંથી પાછલા ભવે તેએ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ૩૩ સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવ હતા. તેએ ભાદરવા વદ સાતમની મધ્યરાતે મેષરાશિ તથા ભરિલુ નક્ષત્રમાં અચિરા રાણીની કુિક્ષમાં પધાર્યા. પ્રભુજી એકજ ભવમાં ચક્રવર્તી પણું ભાગવીને તીર્થકર પદ્ધી ભાગવશે, માટે માતાએ પહેલાં ચક્રવર્તી પણાને સૂચવનારાં ચૌદ સ્વપ્ના જેયાં. એમ અચિરાની માક્ષ્ક કું ઘનાથની શ્રીમાતાએ અને અરનાથની દેવી માતાએ પણુ એ વાર સ્વપ્ના જોયાં હતાં. આ રીતે આ ચાવીશીમાં (ચક્રવર્તી નીર્થકરની) એ પદ્યીના ભાગવનારા ૧૧–૧૭–૧૮મા તીર્થકર થયા.

કુરૂ દેશના ગજપુરમાં નવ માસ ઉપરાંત է દિવસ વીત્યા આદ ચાથા આરાના ઉત્તરાર્ધમાં જેઠ વદ તેરશે મેષરાશિ ને ભરણી નક્ષત્રમાં પ્રભુ જન્મ્યા,× તેઓ ૧૦૦૮ લક્ષણના ધારક અને જન્મથી જ મતિ, શ્રુત, અવધિ જ્ઞાનવાળા અને મૃગલ છન યુક્ત હતા. તેઓ સર્વોત્કૃષ્ટ સુંદર સ્વરૂપી અને અનંત અલી હતા. તેમનું શરીર ઉત્સેધાંગુલની અપેક્ષાએ ૪૦ ધનુષ્ય ઉંચું હતું ( એટલે કે આત્માંગુલે કરી ૧૨૦ આંગળ ઉંચું અને પ્રમાણાંગુલની અપેક્ષાએ ૯ અંગુલ અને ૩૦ અંશ પ્રમાણ ઉંચું હતું). તેમને ૬૪ હજાર અંતેઉર આદિ ચક્રવર્તિપણાને ઉચિત પરિવાર હતો. તેમના કુમાર અવસ્થાના પરચીસ હજાર વર્ષ મે વીત્યા બાદ ૧૩ અઠ્મ કરી (એટલી ઉંમરે) છ ખંડને સાધી ચક્રવર્તી થયા. તે સ્થિતિમાં ૨૫ હજાર વર્ષ સુધી ચક્રીની ઋદ્ધિં ભાગવી પ્રભુદેવે અવધિજ્ઞાનથી સંયમના સમય નજીક જાણ્યા. લેકાંતિકદેવાએ શાધ્યત આચાર પ્રમાણે વિનંતિ કરી. એટલે નિર્મલ લેશ્યાવંત પ્રભુએ દરરોજના ૧ કોડ આદ લાખ સાનૈયા ગણતાં એક વર્ષમાં ૩૮૮ કોડ ૮૦ લાખ સાનૈયાનું દાન કર્યું. પછી ગજપુર નગરમાંજ પાછલી વચે ૫૦ હજાર વર્ષ નું આયુષ્ય વીત્યું અને

<sup>\*</sup> આ વ્યંને અહીંથી કાલધર્મ પામી સનત્કુમાર નામના ત્રીજ દેવલોક ગયાં છે.

<sup>×</sup> ગાા પલ્યોપમ, ૧૧ લાખ, ૪૮ હજાર વર્ષ, અને ૮૯ પખવાડીયા એટલો ચોથા આરા બાકી રહ્યો હતા.

<sup>+</sup> આગળ ગૃહસ્થકાલ પાેગ્રો લાખ વર્ષો જુણાવે છે, એ અપેક્ષાએ અહીં ફેરફાર સંભવે છે. એટલે અહીં એકમાં પચીસ હજાર અને બીજામાં (ચક્રીત્વમાં કે કુમારપણામાં ૧૦ હજાર વર્ષ સંભવે છે.

તેટલું જ ખાકી રહ્યું ત્યારે ) છકુ તપ કરી જેઠ વદ ચૌદશે મેષરાશિ અને ભરણી નક્ષત્રમાં સર્વાર્થા નામની શિભિકામાં બેસી ધામધુમથી સહસ્તામ્રવન નામના બગીચામાં અશાક વૃક્ષની નીચે આવી ઘરેણાં વગેરે દ્વર કરી પંચમુષ્ટિ લાચ કરી હજાર પુરૂષોના પરિવાર સહિત પ્રભુદેવે પાછલે પહારે અપૂર્વ શાંતિદાયક સંયમ ગ્રહણ કર્યું. તે જ વખતે તેમને મનઃ-પર્યવજ્ઞાન પ્રકટ થયું. પ્રભુદેવને ( ઈંદ્રે ઠવેલું ) દેવદ્રષ્ય વસ્ર ઠેઠ ( જાવજીવ ) સુધી રહ્યું છે. છડુના પારણે સુમિત્રરાજાએ મંદિરપુરમાં બીજા પહેારે પરમાન્ન વહેારાવી સંસાર-સાગર પાર કર્યો. ત્યાં **પંચ**દિન્યું પ્રકટ થયાં. પ્રથમ પારણાના પ્રસંગ હાવાથી ૧૨ાા ક્રોડ સાતૈયાની વૃષ્ટિ થઇ. દાન ઓપનાર ( પારહ્યું કરાવનાર ) ભવ્ય જીવ માહામાં માહા ત્રીજે ભવે તો જરૂર મુક્તિપદ પામે. પ્રભુ શ્રીશાંતિનાથના વખતમાં ઉત્કૃષ્ટ તપ આઠ મહિના સુધીનું હતું. પ્રભદેવ દીક્ષા લીધા ખાદ એક વર્ષ સુધી દ્રવ્યાદિ ચતુર્વિધ અભિગ્રહ ધારણ કરી આવે ભૂમિમાં વિચર્યા. એક વર્ષના છદ્મસ્થ કાલ વીત્યા બાદ ગજપુર નગરમાં સહસ્ત્રામન વનમાં નંદી વૃક્ષની નીચે પાષ સુદ નામે મેષ રાશિ ને ભરણી નક્ષત્રમાં પ્રભુદેવ ક્ષપકશ્રેણીમાં આરૂઢ થયા, અને ઘાતી કર્મા ખાળી પહેલા પહેારે કેવલજ્ઞાન પામ્યા. આ વખતે છઠ્ઠ તપ હતા. હવે તે પ્રભુ ૧૮ દાષના ટાલનારા, ૩૪ અતિશય અને ૮ મહાપ્રાતિહાર્યના ધારક તેમ જ ૩૫ ગુણવાળી વાણીના બાલનારા થયા. પહેલાજ સમવસરણમાં પ્રભુએ તીર્થ ( ચતુર્વિધ સંઘ )ની સ્થાપના કરી. તે તીર્થ પ્રસુ શ્રીકું શુનાથના તીર્થોત્પત્તિ કાલ સુધી ચાલ્યું. આથી વચમાં તીર્થ વિચ્છેદ કાલ નથી. પ્રભુદેવના ચક્રાયુધાદિ ૩૬ ગણધર અને ૩૬ ગણ ( ગચ્છ ) હતા. તેમના પરિવાર આ પ્રમાણે છે:-

સાધુ–६૨૦૦૦.

મન:પર્યવજ્ઞાની-૪૦૦૦

સામાન્યમુનિ–૪૧૪૬૪

श्रावक्र-२५००००

કેવલી~૪૩૦૦

ચઉદ્ધ 'પૂવી'--૮૦૦

શ્રાવિકા–૩૯૩૦૦૦

વૈક્રિયલબ્ધિવાળા મુનિ–६૦૦૦ प्रत्येष्ठ शुद्ध- । १२००० વાદિમુનિ–૨૪૦૦ પ્રકીર્ણ

પ્રભુદેવના કૌણાલ વગેરે અનેક ભક્ત રાજાએા હતા. સાધુઓનાં મહાવત ૪ અને શ્રાવકનાં વતા ખાર હતાં. આ શ્રી શાંતિપ્રભુના તીર્થમાં જિનકલ્ય હતા. ૧૨ ઉપકરષ રાખનાર સ્થવિર કલ્પિક સાધુઓ અને ૧૪ ઉપકરણ રાખનાર સાધ્વીઓ હતી. ત્રણ અથવા ચાર ચારિત્ર, નવ અથવા ત્રણ તત્ત્વા અને ચાર સામાયિક હતા. પહેલાં એ પ્રતિક્રમણ હતાં, અને ઉત્તર ગુણમાં રાત્રિભાજન ગણાય. સ્થિત કલ્પ ચાર પ્રકારના, અને અસ્થિત કલ્પ է પ્રકારના જાણવા. કલ્પ ( આચાર )ની પાલના સુકર હાય, કારણે પ્રતિક્રમણ હાય, સંયમધારી મુનિવરા ઋજ્યાજ્ઞ હોય. ૧૭ લેકે સંયમ, ચાર લેકે અથવા બે લેકે ધર્મ હાય, વસ્ત્રના વર્ણના નિયમ નહિ.

પ્રભાદેવ ગૃહસ્થપણામાં પહેલાં કહ્યા મુજબ ૭૫ હજાર (૫૦ હજાર પણ) વર્ષી સધી\* રહ્યા. અને વત પર્યાયમાં-૨૫ હજાર વર્ષો અને કેવલિ પર્યાયમાં એક વર્ષ ઊચ

<sup>\*</sup> સધ્તતિશત સ્થાનક પ્રકર્ણમાં-'જિન ગૃહસ્થકાલ' આ ખાનામાં ૭૫ હજાર વર્ષ કહ્યાં છે.

રય હુજાર વર્ષ સફલ કર્યા. જો ગૃહસ્થપણાના કાલ ૭૫ હજાર વર્ષ ગણીએ તા લાખ વર્ષની ઘટના આ પ્રમાણે—

૭૫૦૦૦ ગૃહસ્થપણામાં ૧ છદ્મસ્થપણામાં ૨૪૯૯૯ કેવલિપણામાં ૧૦૦૦૦૦ ગૃહસ્થત્વકાલ--૫૦ હજાર ગણીએ તેા આ રીતે એક લાખ વર્ષ થાય ૫૦ હજાર-ગૃહસ્થપણામાં ૧ લુર્ષ-છજ્ઞસ્થપણામાં ૪૯૯-૯ કેવલિપણામાં

પ્રભુશ્રી શાંતિનાથ અંતિમ ક્ષણે શ્રીસમ્મેતશિખર (શિખરજી)માં પધાર્યા. ત્યાં માસખમણ કર્યું અને કાઉસ્સગ્ગ આસને શુકલ ધ્યાનારૂઢ થયા. છેવટે યાેગ નિરાધ કરી શૈલેશી અવસ્થામાં અઘાતી કર્મોને ખપાવી, જેઠ વિદ તેરશે મેશ રાશિને ભરણી નક્ષત્રમાં રાત્રિના પૂર્વ ભાગમાં નવસા મુનિવરાની સાથે પરમ પદ-મુક્તિ સ્થાનને પામ્યા. તે વખતે પૂર્વ અવગાહના કરતાં કું શરીરની અવગાહના થઈ. ચાથા આરાના ઉત્તરાર્ધમાં પ્રભુદેવનું પાંચમું નિર્વાણ કલ્યાણક સમજવું. એટલે-પ્રભુના નિર્વાણ પછી ચાથા આરા પાણ પલ્યાપમ, દમ લાખ, ૮૪ હજાર વર્ષ ૮૯ અને પખવાડીયા જેટલા બાકી હતા. યુગાંતકૃદ્ ભૂમિ સંખ્યાતા પુરૂષા સુધી ચાલુ રહી. આ તીર્થમાં અસંખ્યાતા કાલ સુધી પૂર્વ શ્રતની પ્રવૃત્તિ ચાલી. ત્યાર બાદ અસંખ્યાત કાલ સુધી પૂર્વ વિચ્છેદ રહ્યો. શ્રુત પ્રવૃત્તિ સ્વતીર્થની હયાતી સુધી જાણવી. શ્રી ધર્મનાથના નિર્વાણથી ત્રણ પલ્યાપમ જેમાં એાછા છે એવા તે ત્રણ સાગરાયમ વીત્યા બાદ શ્રી શાંતિનાથનું નિર્વાણ થયું અને શ્રી શાંતિ પ્રભુના નિર્વાણ સમયથી અડધા પલ્યાેપમ પ્રમાણ સમય વીત્યા બાદ શ્રી કું શુનાથ નિર્વાણ પામ્યા. અહીં ભાવી તીર્થકર થનારા કે ઈ થયા નથી. તેમ કાઈ દર્શન (મત)ની ઉત્પત્તિ થઈ નથી. તથા પાતાના સિવાય અન્ય કાેઈ ચક્રી વાસુદેવાદિની પણ ઉત્પત્તિ થઈ નથી. આ શ્રી શાંતિનાથ પ્રભુના નામના આદિ અક્ષર 'શ' કાર છે, તેથી તેમને ચાથા 'શ' કાર તરીકે જણાવ્યા. શ્રી શાંતિપ્રભુની સેવા ભક્તિ આદિથી જરૂર ઉપદ્રવાદિ જલદી નાશ પામે છે, એજ ઈરાદાથી માનવદેવસૂરિજી મહારાજે લઘુશાંતિ રચી સંઘને નિર્પદ્રવ બનાવ્યા. પ્રખલ પુષ્યાદયે જ આ પ્રભુની પૂજાદિ લક્તિ મલી શકે માટે ચાંથા શકાર ('શ્રી શાંતિ પ્રભું') દુર્લભ કદ્યો.

પ-શશ્ચિ (સુનિ)ને દાન-અહીં શમિ શબ્દની શરૂઆતમાં 'શ' હોવાથી પાંચમા શકાર તરીકે 'શમિદાન' જણાવ્યું છે. શમિ પદે કરી ઉત્તમ શમ (શાંત સ્વભાવ) ગુણુ-નિધાન શ્રી તીર્થકરદેવ, ગણુધરાદિ ગુણુવંત મહાપુર્ધો લેવા. તેમને દાન દેવાના પ્રસંગ પૂરેપૂરા પ્રખલ પુષ્યે જ આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવા પામી શકે, આવા આવા અનેક મુદ્દાઓને ધ્યાનમાં લઇને શમિદાન દુલભ કહ્યું છે. આમાં દાયકાદિ ત્રણપદાર્થની બીના ઉપર આસ લક્ષ્ય રાખવાની જરૂર છે: (૧) દાયક, (૨) ગ્રાહ્ધક અને (૩) દેવા લાયક પદાર્થ. શ્રી તીર્થંકર દેવે દાન, શીલ, તય અને ભાવ એમ ચાર પ્રકારે ધર્મ કહ્યો છે તેમાં દાન-ને શીલાદિની પહેલાં લેવાનું કારણ એ છે કે--દાનધર્મ દાયક, ગ્રાહક અને અનુમાદક એ ત્રણેને તારે છે. તે ઉપર સંક્ષિપ્ત દર્શાંત આ પ્રમાણે જાણુનું:—

ભવ્ય રૂપવંત અને મહાતપસ્વી મહાતમા અલભદ્રજી જંગલમાં આકરી તપસ્યા કરી જ્યારે પારણાના પ્રસંગે નગરાદિમાં ગાંચરી આવ્યા ત્યારે ક્વા કાંઠે પાણી ભરવા આવેલ નારીઓ એ મહાત્માનું રૂપ જેવામાં એવી મબ્ન થઈ ગઈ કે તેમને પાતાના કામના ખ્યાલ જ ન રહ્યો. પાતાના ભવ્ય રૂપ નિમિત્ત થતા આ અનર્થ જોઈને એ મહાત્માએ અભિગ્રહ લીધા કે "જંગલમાં જે મળે તેથી નિર્વાહ કરવા ઉચિત છે. આવા સ્થલે આવનું ઉચિત નથી." ત્યારથી તેઓ એ પ્રમાણે કરવા લાગ્યા. એક વખત હરણના સંકેત પ્રમાણે જયાં રથકાર જમવાની તૈયારી કરતા હતા ત્યાં મુનિરાજ પધાર્યા. રથકાર મુનિને જોઈને વિચાર્યું કે મારી પહેલાં જ ભાવના હતી કે કાઈ તપસ્વીને વહારાવ્યા આદ જમું. ભાગ્યાદયથી એ ભાવના સફલ થઈ. પછી જ્યારે રથકાર પૂર્ણ ઉલ્લાસથી મુનિને વહારાવતા હતા, તે પ્રસંગ જોઈને પડખે ઉભેલા હરિણે આ પ્રમાણે અનુમાદના કરી કે-ધન્ય છે આ રથકારને કે જે આનું ઉત્તમ દાન દે છે. હું કયારે મનુષ્ય ભવ પામી આવા લ્હાવા લઈશ. એટલામાં બીજ બાજા ત્રણેના આયુષ્યના અંત આવ્યો, અને એ ત્રણે (સ્થકાર, અલભદ્ર, હરિણ)ની ઉપર માટી ડાલ પડી. તેથી કાલધર્મ પામી (દાયક–ચાહક–અનુમાદક એમ) ત્રણે જણા પાંચમા પ્રદ્રા દેવલાકમાં દેવપણે ઉપન્યા. આ રીતે દાનથી એ ત્રણેનો ઉદ્યાર થયા.

અત્રે એ પશુ જરૂર સમજવું જોઇએ કે-આરંભ સમારંભ રૂપી કરોળીયાના જળામાં શું થાયેલા ભવ્ય શ્રાવક વગેરે જેઓ વિજયશેઠ વિજયારાણી આદિના જેવું શીલ પાલી શકતા નથી; અને શિવકુમાર, પાંડવ, શ્રીપદી, ચંદરાજર્ષિ આદિના જેવું તપ કરી શકતા નથી તથા શ્રી ભરતચકવત્તી, કુર્માપુત્રાદિની માફક અનિત્યાદિ ભાવના ભાવી શકતા નથી તેમને આ સંસાર સમુદ્ર તરવા માટે દાન રૂપી પાટીયું જ અવલં બન સમાન (તરવાનું અપૂર્વ સાધન)છે. આ દાનની આખતમાં કલિકાલ સર્વ રૂપી શ્રીકેમચંદ્ર સ્રીધરજી મહારાજે શ્રીયોગશાસમાં અને પૂર્વાચાર્ય ભગવંતે શ્રીશ્રાહિદનકૃત્ય વગેરે લેશામાં શ્રાવકને ઉદેશીને કહ્યું છે કે-ભવ્ય શ્રાવકો અપોરના ભાજના અવસરે દહેરાસરમાં પ્રભુજની આગળ નૈવેદ્ય ધર્યો બાદ મુનિરાજને આહાર પાછી વહારવા માટે ઘણા વિનય અને આદરભાવ પૂર્વ અવશ્ય નિમંત્રણ કરી તેડી લાવે. પછી તેમને નિર્દોષ આસન ઉપર બેસવા માટે વિનંતિ કરે. પરિવાર સહિત વિધિપૂર્વ લંદન કરે. પછી વૈદ્યના દર્શાતથી દેશ કાલ વગેરેના વિચાર કરી દાનના પાંચ ભૂષણ સાચવીને અશન વગેરે ચાર પ્રકારના આહાર વહારાવે.

ગુરૂને વહારાવતી વખતે દાયક (વહારાવનાર) પાતે તથા ગ્રાહક એટલે વહારનાર મુનિરાજ એ બંનેને જેવી રીતે દોષ ન ક્ષાગે, તેવી રીતે વહારાવવું. વહારાવનાર શ્રાવકે

પાતાના નિમિત્તે લાગતા દાેષાને ગુરૂગમથી જરૂર જાણવા જોઇએ. આ બીના શ્રુતકેવલી શ્રી ભદ્રભાહુરવામીજીએ શ્રીપિંડનિર્યું ક્લિમાં વિસ્તારથી જણાવી છે. આ બીનાને જે યથાથે સમજે તે શ્રાવક અમુક અંશે ગીતાર્થ કહેવાય.

#### ગ્રાહક–સુપાત્ર⊷ના ચાર ભે**દ**.

૧ રત્ન પાત્ર સમાત—આવા સુપાત્ર શ્રીતીર્થકર મહારાજ જેવા મહાપુર્ષો જાણવા. આવા સુપાત્રને પ્રથમ કહેવાનું કારણ એ કે તેઓ નિરિલલાય હોય છે એટલે " અરુ તે તેઓ વિશિષ્ટ સંઘયણ, ધૈર્ય તથા આત્મલક્ષ્યાદિ સાધનાના ખલે એમ દઢ નિર્ણય કરે છે કે—ગાંચરી નહિ મળે તા અધિક તપશ્ચર્યાના લાલ મળશે, ને મળશે તો તે દ્વારાએ ધર્મધ્યાનાદિ સાધવામાં મદદ મળશે. આથી તેમને નિરિલલાય કહ્યા.

**ર સુવાર્<sup>૧</sup>પાત્ર સમાન**—અષ્ટપ્રવચન માતાના પાલક સુનિરાજ જાણવા, કારણકે તેઓને વિશિષ્ટ સંહનનાદિના અભાવે અમુક ટાઇમે પણ આહારાદિની ઈચ્છા થાય છે.

3 રૂપ્યપાત્ર સમાન—ઉત્તમ દેશવિરતિને ધારણ કરનારા શ્રાવકા રૂપાના વાસણ જેવા જાણવા.

જ તામ્રપાત્ર સમાન—જિનેશ્વર દેવે કહેલી પદાર્થોની બીના સાચી જ છે, શ્રી વીતરાગનું શાસન એ જ પરમાર્થ છે. આ શાસનમાં તીવ લાગણી ધરાવનારા પ્રમાદી છેવા પણ માર્ગ પામીને સંસારને તરી જાય છે. આવી લાગણી મને ભવાલવ થજે, એવી દઢ શ્રદ્ધાવાળા શ્રાવકા તાંઆના વાસણ જેવા કહ્યા છે. તીવ કમોના ક્ષયાપશમથી પરલાકમાં પણ હિતકારી એવા જિન વચનને વિધિપૂર્વક સાંભળે તે શુકલપાલિક શ્રાવક અથવા ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક કહેવાય. આ આખત પંચાશકમાં કહ્યું છે કે:—

## પર<mark>લ</mark>ોયહિય સમ્મં, જે જિણવયણં સુણેઈ ઉવઉત્તો । અઇતિબ્વકમ્મવિગમા, સુક્કોસા સાવગા એત્થ**ાા** ૧ ॥

આ શ્રાવકના ૧ ખારવતધારી (દેશવિરતિ) શ્રાવક અને ૨ સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવક, એમ બે ભેદ છે. તેમાં આનંદ વગેરે પહેલા નંબરના શ્રાવક કહેવાય, અને કૃષ્ણુ શ્રેણિક રાજા વગેરે બીજા નંબરના શ્રાવકા જાણુવા. જયારે શ્રી ઋષભાદિ તીર્થંકર દેવ વિચરતા હોય ત્યારે શ્રેયાંસ કુમાર જેવા ભવ્ય જીવાને રત્નપાત્રને દાન દેવાના પ્રસંગ મળે. તે સિવાયના કાલમાં પણુ શાલિભદ્રાદિકે પૂર્વમાં માસખમણના પારણાવાલા બીજા નંબરના મુનિરાજને સુપાત્ર દાન દઈ આત્માજ્ઞિત સાધી, તેમજ રથકારે અલભદ્રજીને વહારાવી પાંચમા બ્રહ્મદેવલાકની દૈવિક ઋદ્રિ સાધી, તેવા જોગ ન મળે ત્યારે વ્રતધારી શ્રાવકને જમાડે, તે ન હાય ત્યારે શ્રદ્રાળુ શ્રાવકને જમાડયા બાદ ઉત્તમ શ્રાવકા લાજન કરે.

એ પ્રમાણે ચાર પ્રકારના ગ્રાહકના કમ પ્રમાણે ફલમાં પણ તરતમતા પડે છે. એટલે પ્રથમ નંબરના શ્રીતીર્થકરને દાન દેતાં સંવેત્તમ અધિક લાભ થાય. આ સ્થળે યાદ રાખવું કે—ભવ્ય જીવોને જ આવા દાનના પ્રસંગ મળી શકે છે. કારણ કે આત્મપ્રબાધી અનેક ગ્રંથામાં કહ્યું છે કે અભવ્ય જીવોને સુપાત્રદાન, ઈંદ્રપણું વગેરે સાડત્રીશ પ્રકારના લાભ મળી શકતા નથી. આવું દાન દેનાર માડામાં માડા ત્રીજે ભવે અને વહેલામાં વહેલાં શ્રેયાંસ કુમાર વગેરેની જેમ તે જ ભવમાં પણ મુક્તિ પદ પામે છે. મુનિરાજ વગેરેને દાન દેતાં તેથી ઉતરતું ફલ જાણવું. સમ્યકત્વધારી જીવોને દાન દેતાં જે લાભ થાય, તેથી વતધારી શ્રાવકને દાન દેવામાં વધારે લાભ થાય. અને તેથી અનુકમે મુનિરાજ અને શ્રીતીર્થંકર દેવને વહારાવવામાં અધિક લાભ જાણવા.

## દાયક( શ્રાવક )ના ગુણા.

સુપાત્ર દાનના દેનારા લવ્ય જવાએ સુપાત્રના ગુણામાં અને દાનના ગુણામાં અહુમાન ધારણ કરવું જેઇએ. અને "દાન દેવાથી મને ધન પુત્રાદિ સાંસારિક પદાર્થી મળે" એવું નિયાણું ન જ કરવું જેઇએ. અને આ સિવાયના બીજા ગુણાએ કરીને સહિત થઇને મુનિને દેાષ રહિત અશન પાનાદિ વહારાવવું જેઇએ. શાસ્ત્રકારાએ દાયક અને બ્રાહ્કકના જાણપણા અને અજાણપણાના સંખંધમાં ચઉલંગી (ચાર લાંગા) આ પ્રમાણે કહેલ છે—૧ દાયક અને બ્રાહ્ક ખંને દેવા કે લેવા લાયક પદાર્થનું સ્વરૂપ જાણતા હાય. (આ લાંગો ઉત્તમ જાણવા હાય. (આ લાંગો ઉત્તમ જાણવા.) ર બ્રાહ્ક જાણકાર હાય પણ દાયક જાણકાર ન હોય. ૩ બ્રાહ્ક અજાણ હોય અને દાયક જાણ હોય. (આ બે લાંગા મધ્યમ છે,) ૪ બ્રાહક અને દાયક ખંને અજાણ. (આ લાંગા નિવિદ્ધ છે.)

## સુપાત્ર દાનનું ફળ.

જે ભવ્ય છવા સુપાત્રને શુદ્ધ દાન આપે છે તેમનાં કર્મોની એકાંતે નિર્જરા (ધીમે ધીમે કર્મોના ક્ષય) થાય છે. એટલે તેવું દાન ખંનેને લાભદાયી છે. અને (૧) ઉનાળા હાય, (૨) વિશાલ અટવી આદિના પ્રસંગે ગાંચરીની દુલ ભતા ( મુશ્કેલી ) હાય અને (૩) દુકાળ જેવા પ્રસંગ હાય, આ ત્રણમાંના કાઈ પણ કારણથી ઉત્તમ શ્રાવકા (તીર્થકર, મુનિરાજાદિ) સુપાત્રના ધર્માધાર શરીરના ટકાવ વગેરે ઇરાદાથી ઇતર (કાંઈક સંદોષ) આપે તા પણ ઘણી નિર્જરાના લાભ પામે. જે કે અહીં સુપાત્રના નિમિત્ત થતા આરં-ભાદિના કારણે શ્રાવકને કિંચિત્ દોષ લાગે, તા પણ ઘણા લાભની અપેક્ષાએ તે શા હિસાખમાં ? કહ્યું છે કે— આવં વયં તુજ્ઞિસ્ત્રા અપદાર્જ હાલ વાળિઓ ! આ વિચાર સર્વાતુ-યાગમય પંચમાંગ શ્રી ભગવતી સ્ત્રના આધારે વર્ણવ્યો છે. આ ખીના શ્રાવકાદિ દાયકાને એમ પણ સમજાવે છે કે શ્રાવકાએ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવના જાણકાર થવું જોઈએ.

24

ભ્યાખ્યાન શ્રવણાદિકથી જરૂર તેવા થઈ શકાય. ખાસ પ્રયોજન<sup>ા</sup> સિવાય શ્રાવક ક<mark>દી પણ</mark> સુપાત્રને ઇતર (સદેષ) આંહાર આપે જ નહી. તેમજ મુનિરાજ આદિ સુપાત્ર પણ પૂછવું વગેરે સાધના દ્વારા આહારાદિ નિર્દોષ છે એમ જાણ્યા ખાદ ગહણ કરે. ત્યાં જો તે વસ્તુના નિદોષપણામાં લગાર પણ શાંકા પઉ તો તે પદાર્થ ગ્રહણ કરશે જ નહિ. અને વધુમાં એવા પ્રસંગ સંયમરાગી થઇ જરા પણ કચવાયા સિવાય આનંદથી એમ માને કે મને તપના લાભ થયા. વળી ઉત્તમ શ્રાવકાએ મુનિરાજને ઇતર (સદાષ) આહાર દેવાના પ્રસંગે આ વાત જરૂર ધ્યાનમાં રાખવી કે ગીતાર્થ આચાર્યાદની સલાહથી ગ્લાનાદિ સાધુની સંયમ ભાવનાના ટકાવ વગેરેમાં પાતે નિમિત્ત રૂપ થાય છે. ગ્રાહક સુપાત્ર પણ પાતાના દીવા જેવો ઉત્સર્ગ માર્ગ ન જ ભૂલે. જ્યારે શુદ્ધ ગાચરી મળતી હાય, ત્યારે તો સુપાત્ર મુનિરાજ વગેરે સંયમી આત્માઓએ પ્રમાદ રહિત થઇને અમુક સ્થલે શુદ્ધ ગાેચરી ન મલી તાે બીજા સ્થલે મળશે. ત્યાં કદાચ ન મલી તાે ત્રીજા સ્થલે મળશે, એ પ્રમાણે માધુકરી ભિક્ષાના વ્યવહાર યાદ કરી વહારવા જવામાં લગાર પણ આળસ ન કરવી જોઇએ. એ પ્રમાણે વર્તવામાં જ એષણા સમિતિ જળવાય છે. વળી અજાણ શ્રાવક ન કલ્પે તેવા પદાર્થ આપે તા તેને શાંતિપૂર્વ કહેવું કે–આ પદાર્થ અકલ્પ્ય હાવાથી અમે ન લઇ શકીએ અને તમારે પણ ન દેવા જોઇએ, એમ સવિસ્તર સમજાવે, પણ તેના ઉપર જરા પણ ગુસ્સે ન થાય. આ રીતે કહેવાનું ખરૂં તાત્પર્ય એ છે કે નિર્મલ શીલ વ્રતની આરાધના કે જેમાં ગમે તેવા વિકટ કારણે પણ અપવાદ પ્રવૃત્તિ હાઈ શકે જ નહિ, તે ( શીલની આરાધના ) સિવાયની મહાવ્રતાદિની આરાધનામાં અધિક લાભની અપેક્ષાએ યથાર્થ ગીતાર્થ ભાવાચાર્યાદિક પૂજ્ય પુરૂષાની યાેગ્ય સૂચનાથી શ્રાવક સુપાત્રની ભક્તિ કરતાં ' આ મારા ઔષધાદિથી મુનિના દેંહ ટકશે. અને તેથી આ હજારા જવાના ઉદ્ઘારક મહાપુરુષ સંચમ સાધી બીજાને સંધાવશે, ' એમ ભાવના રાખવાથી જરૂર વિશેષ લાભ મેળવે છે. અપવાદ સેવનાર સાધુ મહાત્માની પણ ઉત્સર્ગ માર્ગ તરફ જ દર્ષિ હોવી એઈએ. જેથી તે એમ વિચારે કે-' મેં અપવાદ સેવ્યા તે ઠીક નહિ, સાં થઈશ ત્યારે વ્યવસરે શ્રી ગુરૂમહારાજની પાસે તેનું ( ઇતર ગ્રહણનું ) યાેગ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત જરૂર લઇશ ને નિર્મલ **બનીશ.' અહીં એ ધ્યાનમાં રાખવું કે આજ્ઞા** આપનાર ગુરૂવર્યાદિ ગીતા**ર્ય** મહાપુરૂષાે દીર્ઘદષ્ટિવાળા હાેય છે. સ્વચ્છંદપણે અપવાદ સેવનારને આરાધકપણું નથી જ હોતું, કેમકે ઉત્સર્ગ માર્ગને ટકાવવા માટે જ આપવાદિક પ્રવૃત્તિ સંભવે છે. એટલે કે સુપાત્ર મુનિરાજ વગેરે મહાપુરૂષેાએ ઉત્સર્ગ માર્ગ તરફ જરૂર દઢ આદરભાવ રાખવો

૧. અહીં ખાસ પ્રયોજન શબ્દથી સાધુ મુનિરાજ ગ્લાન, બાલ, વૃદ્ધ, નવદીક્ષિત વગેરે હોય તેવાં કા-ણા લઇ શકાય. તેમાં પણ અનુભવી વૈદ્યાદિક અને ગીતાર્થ આચાર્ય વગેરે ગુરૂવર્યોની અંતરંગ સત્ય સંમતિ જરૂર હોવી જ જોઇએ. કારણસર થતી પ્રવૃત્તિમાં પણ સ્વેચ્છાના ઉપયાગ કરાય જ નહિ. આ બધી બીના વિશિષ્ઠ ગુરૂગમથી ઉત્તમ શ્રાવકે જરૂર જાણુવી જોઇએ. અને જો શ્રાવક તેમ કરે તા જ સાધુના સંયમની આરાધનામાં શ્રાવકા ખરી રીતે મદદગાર કહી શકાય.

જોઈએ. કારણ કે ગીતાર્થ ગુરૂવર્ગ જણાવેલા જે અપવાદ માર્ગ તે તા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કૃંકાલ ને ભાવને આધીન છે. એટલે—દ્રવ્યથી જે સાધુ માંદા હાય, ક્ષેત્રથી જે ક્ષેત્રમાં શુદ્ધ ગાંચરી મળી શકતી ન હાય, કાલથી ઉનાળા દુકાળ વગેરે પ્રસંગ હાય, અને ભાવથી દાયક (વહારાવનાર)ના એાછા ભાવ વગેરે હાય. આ કારણાએ ગીતાર્થની આજ્ઞાનુસાર અપ-વાદ માર્ગ કહ્યો છે. એવું ગૂઢ રહસ્ય ગીતાર્થ જ જાણી શકે. માટે જ જે મુનિઓ ગીતાર્થ છે, તથા ગીતાર્થની નિશ્રાએ રહેનારા છે, તે ખંનેને જ પવિત્ર આગમામાં આરાધક કહ્યા છે. તે સિવાયના અગીતાર્થ—મરજી મુજબ સ્વચ્છં દે વર્તનારા જીવા આરાધક કારીમાં દાખલ થઈ શકે જ નહિ.

પ્રશ્ન-ગુરૂ તરીકે માનીને અપાત્રને દાન દેવામાં લાભ ખરા કે નહિ ?

ઉત્તર—જે શ્રાવક અપાત્ર (લાચકાત વિનાના)ને ગુરૂ ખુદ્ધિથી દાન આપે, તે એકાંત પાપને આંધનારા થાય છે. કારણ કે તેણે અપાત્રને તેવી રીતે આપેલું તે દાન તેના અપાત્રપણાને પાયે છે અને તેથી તે (દેનાર) શ્રાવકને લગાર પણ નિજ'રાના લાભ મળતા નથી. માટે શ્રાવકે ગુરૂખુદ્ધિથી સુપાત્ર દાન દેતી વખતે પાત્ર—અપાત્રના જરૂર વિચાર કરવા જોઈ એ. આકી અનુક પા દાનમાં આવા વિચાર કરવા જરૂરી નથી.

મશ્ર—સુપાત્ર અને કુપાત્ર કાેને કહીએ ?

ઉત્તર—ઉત્તમ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, તપ, ક્ષમા વગેરે ગુણોને ધારભુ કરે તે સુપાત્ર કહેવાય. આવા ઉત્તમ ગુણોના નિધાન મહાત્માંઓ જ ખરી રીતે સંસાર સમુદ્રને તરેલા અથવા તરવા માટે પ્રયત્ન કરનારા કહી શકાય. અને તેઓજ પાપથી અચીને બીજા લવ્ય છવાને પાપથી અચાવે છે. પાત્ર શબ્દના અર્થ કરતાં કહ્યું છે કે—

> પાકારેણાવ્યતે પાપં, ત્રકારસ્ત્રાણવાચકઃ ॥ અક્ષરદ્વયસંયાગે, પાત્રમાહુર્મનીષિણઃ ॥ ૧ ॥

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે માક્ષમાર્ગે ચાલનારા મહાત્માંઓ સુપાત્ર કહેવાય.

આ પ્રમાણે દાયક વગેરેની બીના ધ્યાનમાં રાખીને લવ્ય જીવાએ મુનિવરાને નિર્દીષ દાન દઈ ને માનવ ભવ સફલ કરવો.

હે લબ્ય જીવા ! તમે આ રીતે આ દુર્લ લપંચકનું સ્વરુપ પાતાના જીવનમાં ઉતારી તીર્થ સેવા દાનાદિ ધર્મને સાધીને મુક્તિના સુખને પામને તથા શ્રીચારૂ ગણધરે જે વિનય- મુશ્લને જિન ધર્મના મૂલભૂત જણાવ્યા, તે અપ્રતિપાતી વિનય ગુણનું સ્વરૂપ દર્શાંત સાથે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણુવું:—

ચતુર્ધા વિનયઃ પ્રાક્તઃ, સમ્યગ્જ્ઞાનાદિભેદતઃ ॥ ધર્માકાર્યે નરઃ સાજ્રદઃ, વિનયાખ્યગ્રાસ્ત્રાગ્નિસ્તઃ ॥ ૧ ॥ અર્થ — નિર્મલ જ્ઞાન વિનયાદિ લેદે કરીને ચાર પ્રકારના વિનયધર્મ કહેલા છે. તે વિનયને ધારણ કરનાર પુરૂષ ધર્મકાર્યને લાયક કહ્યો છે. જ્ઞાનાદિ લેદે કરીને ચાર પ્રકારના વિનય જાણવા. તેમાં અહુમાન પૂર્વક નવા પાઠ લેવા, અલ્યાસ સ્મરણાદિ કરવું વગેરે જ્ઞાન વિનય કહેવાય. તથા આહારાદિ કરતાં મૌન રહેવું, તે પણ જ્ઞાન વિનય કહેવાય છે. (૧) સામાચિકાદિ સકળ પ્રવચન જિનભાષિત હાવાથી તેમાં કાઈ પણ જાતના વિસંવાદ નથી, તેથી યથાર્થ વસ્તુતત્ત્વની પ્રતીતિમાં નિઃશંક થવું તે દર્શનવિનય કહેવાય છે. (૨) ચાસ્ત્રિનું શ્રહાન કરવું, તેનું સમ્યક્ પ્રકારે આરાધન કરવું, અન્યની પાસે ચાસ્ત્રિના ગુણાની સ્તવના કરવી અને ચાસ્ત્રિનું સ્વરુપ કહી અતાવવું, એ વિગેરે ચાસ્ત્રિવિનય કહેવાય છે. (૩) આચાર્ય વિગેરે ગુરુનું પ્રત્યક્ષ દર્શન થાય એટલે તરતજ ઉભા થવું, તેમની સન્યુખ જવું, હાથ જોડવા વિગેરે વિનય કરવા અને તેમની ગેરહાજરી હાય ત્યારે પણ મન વચન અને કાયાના યાગે કરીને તેમના ગુણુનું કીર્તન તથા વારંવાર સ્મરણાદિ કરવું તે ઉપચારવિનય કહેવાય છે (૪). આ સંખંધમાં પાંચ કળશી ભારવાહકની કથા છે, તે આ પ્રમાણે—

#### પંચાખ્ય ભારવાહક કથા.

કાઈ એક ગામમાં ભાર વહન કરનારા પાંચસાે મજુર રહેતા હતા. તેઓમાં એક મુખ્ય હતા, તે પાંચ કળશી અનાજના ભાર ઉપાડતા હતા. તેનામાં એવા લાકાત્તર ગુણુ જોઇને રાજાએ તેના પર કૃપા કરીને વર આપ્યા કે "જ્યારે તું ભાર ઉપાડીને માર્ગમાં ચાલે ત્યારે તારી સામે જો રથ, ઘાડા, ગાડાં, સૈન્ય અને હાથી વિગેરે આવતાં હોય તા તેને એઇને તારે સ્વીકાર કરેલા માર્ગ છાડીને આઘું પાછું જવું નહી, કેમકે ભારથી પીડાયેલા પ્રાણીને ચાલતા માર્ગ છાડવા અતિ દુષ્કર છે. હું પણ તને દૂરથી નેઇને માર્ગ આપીશ, તેથી તારે મારા પણ ભય રાખવા નહી, તેા પછી બીજાના ભય તા શા માટેજ હાય ? આ મારી આજ્ઞાના કાઈ લાપ કરશે તેને હું શિક્ષા કરીશ. " આ પ્રમાણે આજ્ઞા મળવાથી તે મજીર ઈચ્છા મુજબ માર્ગમાં ચાલતા હતા. તેને આવતા એઇને સર્વ કાઈ તેને માર્ગ આપતા હતા, પણ તેના પર કાઈ રાષ કરતું નહોતું. એકદા તે ભાર ઉપાડીને માર્ગમાં જતા હતા, તેવામાં તેની સામે કાઈ સાધુને આવતાં તેણું જોયા. તેને જોઇને તે મજુરે વિચાર કર્યો કે "મારા ભાર તા ગમે તેટલા પણ પશ્મિત છે. અને આ મુનિએ ધારણ કરેલ પાંચ મહાવત રુપી ભાર તા અપરિમિત છે, તે કાઈનાથી કળી શકાતા નથી; તેટલાે બધા ભાર ઉપાડીને તે ચાલે છે, તેથી એમની પાસે મારું પરાક્રમ નિરર્થંક છે. " એમ વિચારીને તેણે મુનિને રસ્તા આપ્યા. તે આઘા ખરચા એટલે તેની પાછળના સર્વ મજુરાને પણ ખરાવું પડ્યું, તેથી તેંએ။ રાષ પામીને ખાલ્યા કે "તે રાજાની આજ્ઞાનું ઉદ્ઘંઘન કર્યું." પછી તેઓએ રાજાને જાહેર કર્યું. રાજાએ તેને બાલાવીને પૂછયું, ત્યારે તે બાલ્યા કે "હે દેવ! મેં આપની આજ્ઞા જરા પણ ખંડિત કરી નથી." રાજાએ તેનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે તે કરીથી બાલ્યા કે " હે

રાજા! મારા કરતાં આ મુનિના ભાર અધિક છે, તેથી હું બાજી પર ખરપા છું." રાજાએ પૂછ્યું કે "તેના પર શા ભાર છે?" તે બાલ્યા કે "હે સ્વામી! મેરુ પર્વત કરતાં પણુ અધિક ભારવાળાં પાંચ મહાવતા કે જેને વહન કરવાને હું અસમર્થ છું અને આ મુનિ તા તો ભારને વહન કરે છે, અને તેમાં નેત્રસ્કુરણ જેટલા કાળ પણ પ્રમાદ કરતા નથી. હું તા માત્ર બહારના ભાર ઉપાડું છું અને ઈચાંદિ સમિતિ રહિત હાવાથી અનેક જ્વાની હિંસા કરીને અનેક ભવા કરીને ભાગવતાં પણ જેના નાશ ન કરી શકાય, એવા વધારે પાપ કર્મોના સમૂહને આંધી રહ્યો છું. પ્રથમ મેં પ્રવજ્યા અંગીકાર કરી હતી, પરંતુ પાંચ મહાવતના ભારને વહન કરવામાં અશક્ત થવાથી મેં પ્રવજ્યાના ત્યાગ કર્યો. આ પાંચ કળશીના ભાર તા હું સહેજે ઉપાડી શકું છું, પણ પ્રથમ સ્વીકાર કરેલા મહાવતરુપી અલ્યંતર ભારને ઉપાડી શકતા નથી, માટે હું માર્ગમાંથી આથા ખરપા, તે મેં બ્યાજળી કર્યું છે."

ભક્તિભરા નમસ્યન્તિ, ઈન્દ્રાદયા ગતસ્મયાઃ । મહાવ્રતભરાકીર્ણાન્, તદ્યેડહં કિયન્મિતઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ—" હે રાજા! મહાવતરુપી ભારને વહન કરનાર મુનિઓને ભક્તિથી ભરપૂર ઈન્દ્રાદિક પણ ગર્વ રહિત થઇને નમસ્કાર કરે છે, તો તેવા મુનિની પાસે હું કેાણ માત્ર છું ?"

વળી હે રાજા! આ મુનિ યાંચ મહાવ્રતામાંના દરેકને પાંચ પાંચ ભાવના વડે નિરંતર નિર્મળ કરે છે. તેમાં પહેલા પ્રાણાતિપાત વિરમણ નામના વતની યાંચ ભાવનાએ! આ પ્રમાણે છે—

> ઇરિયાસમિએ તહા સયા જએ, ઉવેહ ભુંજેજ્જ વ પાણભાયણં ા આયાણનિકપેવ દુગું≈છ સંજએ, સમાહિએ સંજયએ મણાવઈ ⊪ ૧ ⊪

અર્થ — "ઇર્યાસમિતિવાળા, તથા સર્વદા જોઇને પાન લોજન કરનારા (એષણા સમિતિવાળા), આદાન નિક્ષેપ અને જીગુપ્સા કરનારા, તથા સાવધાન થઇને મનને અને વચનને નિયમમાં રાખનારા મુનિરાજ પહેલા વતની પાંચ ભાવના ભાવે છે."

વિશેષાર્થ — ઇર્યા એટલે ગમન કરવું તે, તેમાં સમિત એટલે ઉપયાગ રાખનાર, સમસ્ત જવાની હિંસાના ત્યાગને માટે ઇર્યાસમિત થવું તે પહેલી લાવના, તથા સર્વદા સારી રીતે ઉપયાગ રાખીને ઇક્ષણ પૂર્વક (જોઇને) પાન અને લાજન ગ્રહણ કરવું અથવા વાપરવું એ બીજ લાવના; આદાન નિક્ષેપ એટલે પાત્રાદિક પ્રમાર્જના પૂર્વક ગ્રહણ કરવાં અથવા મૂકવાં તે, તથા આગમમાં જેના નિષેધ કર્યો હોય તેની જાગુપ્સા (નિંદા) કરેપાતે ન આચરે તે ત્રીજી લાવના તથા સાધુ સમાહિત એટલે સાવધાન થઇને મનને દ્વષણ રહિત પ્રવર્તાવે, કેમકે મન દ્વષણવાળું (મલિન) હાય તેા કાયસંલીનતા વિગેરે કર્યો છતાં પણ તે કર્મળાંધ માટે થાય છે. પ્રસન્નચંદ્ર નામના રાજિયાં મનાગુપ્તિ રાખી નહી તેથી કાયાવઢે હિંસા નહી કર્યા છતાં પણ મનથી સાતમી નશ્કને યાગ્ય કર્મ બાંધ્યું હતું

એમ સંભળાય છે, માટે મનને નિયમમાં રાખવું એ ચાથી બાવના. તેવીજ રીતે વાણી પણ દ્રષણ રહિત બાલવી કે જેથી હિંસા થાય નહી તે પાંચમી ભાવના.

બીજા અસત્યવિરમણ વ્રતની પાંચ ભાવના આ પ્રમાણે છે-

અહસ્સ સચ્ચે અણુવીય ભાસએ, જે કાેઈ લાેહ ભયમેવ વજ્જએ **ા** સે દીહરાય સમુપેહિયા સયા, મુણી હુ માેસ પરિવજ્જએ સિયા ॥ ર ॥

અર્થ — " જે હાસ્ય રહિત સત્ય બાેલે, વિચારીને બાેલે તથા ક્રોધ લાેભ અને ભયના ત્યાગ કરે તે મુનિ દીર્ઘ રાત્રને સદા જુએ છે, માટે મુનિએ સર્વદા અસત્યના ત્યાગ કરવાે."

વરોષાથં—હાસ્યના ત્યાગ કરીને સત્ય વાણી બાલવી, કેમકે હાસ્યથી કદાચ અસત્ય પણ બાલાય છે તે પહેલી ભાવના. ૧. વિચારીને એટલે સમ્યગ્ જ્ઞાનપૂર્વક વિચાર કરીને બાલવું; વગર વિચારે બાલનાર કેઈ વાર અસત્ય પણ બાલી જાય છે અને તેથી પાતાને વૈર, પીડા વિગેરે પ્રાપ્ત થાય છે, તથા જીવહિંસા પણ થાય છે તે બીજી ભાવના. ર. તથા જે કોધ, લેભ અને ભયના ત્યાગ કરે તે મુનિ દીર્ઘરાત્ર એટલે માેક્ષને પાતાની સમીપે જુએ છે; માટે હંમેશાં અસત્યના ત્યાગ કરવા. કોધાદિક ત્યાગ કરવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—કોધને આધીન થયેલા માણસ જ્યારે બાલે છે ત્યારે તેને સ્વપરની અપેક્ષા (પરવા) રહેતી નથી, તેથો તે જેમ તેમ બાલતાં અસત્ય પણ બાલે છે, માટે તેના ત્યાગ કરવા પ્રેષ્ઠ પરવા અત્યાંત લેભથી ખાડી સાક્ષી પૂરવી વિગેરે અસત્ય બાલે છે, માટે તેના ત્યાગ કરવો. ૪. તથા ભયભીત માણસ પોતાના પ્રાણાદિકનું રક્ષણ કરવા ઈચ્છાથી સત્યવાદીપણાના ત્યાગ કરે છે, માટે મુનિવરા નિર્ભય થઈ ને માક્ષમાર્ગને આરાધે છે. પ.

ત્રીજા અકત્તાકાન વિરમણ વ્રતની પાંચ ભાવના આ પ્રમાણે છે:—

સયમેવ ઉગ્ગહ જાયએ ઘડે, મઇમાં નિસમ્મ સ ભિકપ્યુ ઉગ્ગહા અણુન્નવિય ભુંજિય પાણભાયણં, જાઇત્તા સાહંમિયાણ ઉગ્ગહા ॥ ૩ ॥

અર્થ — " સાધુ પાતાની જાતે જ રઅવગ્રહની યાચના કરે, પછી મતિમાન એવો તે ત્સાધુ [ યાગ્ય ] ચેષ્ટા (પ્રયતન ) કરે, અવગ્રહની આજ્ઞા સાંભળીને તેમાં રહે, પાન અને ભાજન આજ્ઞા લઈને કરે, તથા સાધાર્મિક પાસે અવગ્રહની યાચના કરીને નિવાસ કરે."

વિશેષાથ ખીજાની સાથે કહેવડાવ્યા વિના સાધુ (પાતેજ) ભગવંતની આજ્ઞા પ્રમાણે ઈન્દ્ર, રાજા, ગૃહપતિ, શબ્યાતર અને સાધર્મિકના ભેદવાળા પાંચ પ્રકારના અવ-પ્રહની યાચના કરે; અન્ય માણુસ પાસે યાચના ન કરાવે, કારણુકે જે સ્વામી ન હોય

૧ ક્રોધદિકના ત્યાગની ત્રણ ભાવના મળીને પાંચ થાય છે.

૨ ઉપાશ્ચમ ધમેશેની.

તેની પાસે યાચના કરી હોય ને ખરા સ્વામી પાસે યાચના ન કરી હોય તો પરસ્પર વિરોધાદિક દેષો પ્રાપ્ત થાય છે (ર). પછી તે આજ્ઞા લીધેલા અવગ્રહમાં તૃણાદિક ગ્રહણ કરવા માટે મિતિમાન સાધુ ચેષ્ટા એટલે યત્ન કરે, અર્થાત્ અવગ્રહ આપનારનું આજ્ઞાવચન સાંભળીને તૃણાદિક પણ વાપરે; આજ્ઞા વિના વાપરે તો અદત્તનું ગ્રહણ કર્યું કહેવાય (૨). તથા સાધુ સર્વદા અવગ્રહની સ્પષ્ટ મર્યાદા પૂર્વક યાચના કરે, અર્થાત્ સ્વામીએ એકવાર અવગ્રહ આપ્યા છતાં પણ વારંવાર માત્રું વિગેરે પરઠવવાના કાર્યમાં અવગ્રહની યાચના કરે (૩). ગુરુ વિગેરેની આજ્ઞા લઈને પાન ભાજન વિગેરે વાપરે, અર્થાત્ જે કાંઈ ચીજ વાપરવી તે સર્વ ગુરુની આજ્ઞા પૂર્વકજ વાપરવી જોઇએ, નહીં તો અદત્ત ભાગવ્યાના દોષ લાગે છે (૪). સરખા ધર્મનું જે આચરલુ કરે તે સાધર્મિક કહેવાય છે, અર્થાત્ એકજ શાસનમાં વર્તનારા સંવેગી સાધુઓએ પ્રથમથી તે સ્થાન યાચનાપૂર્વક ગ્રહણ કરેલું હોય તે તેમની પાસેથી માસ વિગેરે અવધિનું તથા પંચકોશાદિ ક્ષેત્રનું માન કરીને રહેવા માટે માગી લેલું, તેમની આજ્ઞાથીજ ઉપાશ્રય વિગેરે સર્વ ગ્રહણ કરવું, નહીં તો અદત્તનો ભાંગો લાગે છે. (૫)

હવે ચાથા બ્રહ્મચર્ય વતની ભાવના આ પ્રમાણે છે:---

આહારગુત્તે અવિલ્રુસિયપ્પા, ઇત્થિ ન નિજ્ઝાય ન સં<mark>થવેજ્જા ।</mark> બુદ્ધે મુણી ખુદ્દકહ**ં** ન કુજ્જા, ધમ્માણુપેઢી અંભચેર સંધએ ॥ ૪ ॥

અર્થ — " આહારની ગુપ્તિ કરે, પાતાના દેહને અવિબૂષિત રાખે. શ્રીને જુએ નહી, સ્ત્રીની પ્રશાંસા અથવા પરિચય કરે નહી, અને ખુદ્ધિમાન મુનિ કથા (ચાર વિકથા વગેરે) કરે નહી, તા તે ધર્માનુપ્રેક્ષી મુનિ ખ્રદ્ધાચર્યને ખરાખર ધારણ કરે છે એમ જાણવું. "

વિશેષાર્થ — આહારની ગુપ્તિ રાખવી, એટલે સ્નિગ્ધ લાજન કરવું નહી, તેમજ અતિમાત્ર લાજન કરવું નહી; કેમકે તેથી ધાતુ પુષ્ટ થવાથી વેદના ઉદય થાય અને તેથી કરીને કદાચ પ્રદ્વાચર્યનું ખંડન પણુ થાય. (૧) અવિભૂષિતાતમા એટલે શરીરને સ્નાન વિલેપન વિગેરે વિવિધ પ્રકારની વિભૂષાથી રહિત રાખવું (૨) અને અને તેના અંગાપાંગાને પણ જોવાં નહી (૩) સ્ત્રીની પ્રશાંસા કરવી નહી, તથા તેના પરિચય પણ કરવા નહી (૪) તથા ખુહિમાન એટલે તત્ત્વને જાલુનાર મુનિએ ક્ષુદ્ર એટલે અપ્રશસ્ય એવી સ્ત્રીકથા કરવી નહી (૫) આ પાંચ ભાવનાથી જેનું અંતઃકરણ ભાવિત થયું છે, એવા ધર્માનુપ્રેક્ષી એટલે ધર્મના આસેવનમાં તત્પર સાધુ પ્રદ્યચર્યને ધારણ કરે છે, અર્થાત્ તે વતને પુષ્ટ કરે છે.

પાંચમા મહાવતની ભાવના આ પ્રમાણે છે:—

જે સદ્દ∞વરસગંધમાયએ, ફાસે ય સંપપ્પમણુષ્ણપાવએ । ગેહી પઉસ ન કરેજ્જ પંડિએ, સે હોઈ દંતે વિરએ અકિંચણે ॥ ૫ ॥ અર્ધ—" જે સાધુ મનાજ્ઞ ને અમનાજ્ઞ એવા આંગતુક શબ્દ, રુપ, રસ અને ગન્ધ એ ચાર તથા સ્પર્શ મળી પાંચ પ્રકારના ઇન્દ્રિયના વિષયોને પામીને તેના પર આસક્તિ કે પ્રદ્રેષ કરે નહી તે પંડિત, જિતેન્દ્રિય ને સર્વ સાવદા કર્મથી વિરક્ત એવા સાધુ અકિંચન એટલે પરિગ્રહ રહિત કહેવાય છે."

વિશેષાથ — "જે સાધુ મના સ્વાર્ધ (ઇપ્ટ) શબ્દ, રૂપ, રસ, ગાંધ એ ચાર પ્રકારના ભાવતા એવા ઇન્દ્રિયના વિષયા પ્રત્યે તેમજ સ્પર્શ પ્રત્યે એટલે મના સ અને અમના સ (ઇપ્ટ અને અનિપ્ટ) એવા વિષયાને પામીને અનુક્રમે તેના પર ગૃદ્ધિ તે મૂર્છા અને પ્રદેષ એટલે દ્રેષ અનુક્રમે ન કરે, એટલે ઇપ્ટ વિષયાને પામીને ગૃદ્ધિ ન કરે અને અનિષ્ટ વિષયાને પામીને દ્રેષ ન કરે તે મુનિ દાંત, જિતેન્દ્રિય, સર્વ સાવદ્ય યાગથી વિસ્ત અને અકિંચન– નિ:પરિશ્રહી શાય છે. પાંચ પ્રકારના વિષયા સંખંધી રાગ અને દ્રેષ તજ દેવા એ પાંચમા ક્રતની પાંચ ભાવના જાણવી.

આ પ્રમાણે દરેક વતની પાંચ પાંચ ભાવનાઓ મળીને પચીશ ભાવના જાણવી. ઈત્યાદિ અનેક યુક્તિથી મહાવતના ભાર ઉપાડવા દુષ્કર છે.

પંચાપ્ય નામના મજુર પાસેથી આ પ્રમાણેની હકીકત સાંભળીને રાજા બાલ્યા કે " હે પંચાખ્ય! તું મહા પરાક્રમી છે. આટલા પાંચ કળશીના માટા ભાર વહન કરે છે. મહાકષ્ટના અનુભવ કરે છે, છતાં તેં પંચમહાવતના ત્યાગ શા માટે કર્યા ? કેમકે તેમાં કાંઇ ભાર નથી, આ મહાવતા તા સુખેથી નિર્વાહ થઈ શકે ( પાળીશકાય ) તેવાં છે, મને તો તેમાં કાંઈ પણ દુષ્કર જણાતું નથી. " તે સાંભળીને પંચાખ્ય બાલ્યા કે " હે સ્વામી! આપે ઘણીવાર ઇન્દ્રિયોને યાગ્ય એવા વિષયા ભાગવ્યા છે. હવે આપના પુત્રને રાજ્ય સાંપીને મુનિને યાગ્ય એવું સંયમ એક જ દિવસને માટે અંગીકાર કરાે, અને તેને યેાગ્ય ક્રિયાનુષ્ઠાન કરાે." આ પ્રમાણેનાં પંચાખ્યના વચનથી તે અભિમાની રાજા વ્રતને માટે ઉદ્યમી થયા. તે વાત જાણીને તેની રાણીએ બાલી કે " હે પ્રાણનાથ ! અમે તમારૂં પડખું એક ક્ષણ પણ છાડશું નહી, તમારા વિના અમે કાઈ પણ વસ્તુથી રતિ (હર્ષ) પામશું નહી. વળી મનાહર-રમણિક કામિનીના ભાગને ચાગ્ય એવું આ તમારૂં શરીર અંત, પ્રાંત અને તુચ્છ આહારાદિક ખાવીશ પ્રકારના પરિષહેા સેવવાથી નાશ પામશે. તે વખતે પછી તમને નિરંતર પશ્ચાત્તાપ થશે: કેમકે દુઃખ લાગવલું તે સહેલું નથી. હે નાથ ! જો કે હમણાં તમે નિઃસ્પૃહ અને હંમેશાં પરવસ્તુને નહી ઈચ્છનારા એવા સુનિના ગુણાના તિરસ્કાર કરવા માટે અહંકારને લીધે આ કાર્ય કરવા ઇચ્છા છા, પણ તે વ્યાજળી નથી; કેમકે તે કાર્ય તો સમય પ્રકારના દર્પ, દંભ અને ગર્વથી રહિત એવા પુરુષોજ કરી શકે છે." ઇત્યાદિ સાંભળીને રાજા બાલ્યા કે "અહા! આ અતિ દુષ્કર કાર્ય મેં અજ્ઞાનથી જ ચિંતવ્યું, કેમકે જ્યારે સર્વથા નિરાશાભાવ પ્રાપ્ત થાય છે,

ત્યારેજ તે વતને યાગ્ય સ્વભાવ ( આત્મભાવ ) પ્રગટ થાય છે." પછી રાજાએ તે ભારવાહકોના નાયકને કહ્યું કે " સમસ્ત પુદ્દગલની આશા રહિત એવું મુનિપણું અત્રુપ્ત જીવાને એક દિવસ પણ કરસી શકતાં નથી." પંચાપ્ય બાલ્યા કે " હે રાજા ! તે મુનિ-એ યૌવન અવસ્થા છતાં પણ પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત થયેલું કાંચન, કામિની અને રાજ્યનું સુખ તૃષ્યુ માત્રની જેમ છેાડી દઇને જીવન પર્યંત સંયમના ભાર વહુન કરવાનું સ્વીકાર્યું છે, અને તેજ પ્રમાણે તે છેલા ધારોગ્ધાસ સુધી પાલન કરશે. મેં પણ શ્રી મુમુદ્ધ (તીર્થંકર) ભાષિત સ્યાદ્રાદયુક્ત આગમનાં વચનાને સાંભળીને મહાવત ગ્રહેણ કર્યાં હતાં, પરંતુ હું તા તેમાં નપુંસક બળદ જેવા થઈ ગયા. હાથાના ભાર તા હાથીજ ઉપાડી શકે, ગધેડા ઉપાડી શકે નહી. વળી વિશ્વમાં આ સમગ્ર પૃથ્વી, સમુદ્ર, પર્વંત અને વૃક્ષો વિગેરેના ભાર ઉપાડવામાં સમર્થ એવા કેટલાક પુરુષાને સાંભળીએ છીએ. પણ આ મહાવતાના ભાર વહન કરવામાં તા તે ક્ષમાવાન મુનિજ સમર્થ છે એમ હું માનું છું; તે માટેજ હે રાજન ! હું માર્ગમાં તેમને વિનયથી નમ્યાે છું. તથા તેમની પ્રશંસા પણ તેટલા માટેજ કરી છે." આ પ્રમાણે પંચાપ્યનાં વચના સાંભળીને રાજા વિગેરે તમામ ભવ્ય જીવા જૈન મુનિના વિનય કરવામાં તત્પર થયા. અને પંચાખ્યની આવી ખુદ્ધિથી રંજિત થયેલા રાજાએ તેને પાતાના હજાર સેવક કરીને રાખ્યા અને તેની પાસે નિરંતર ધર્મકથા શ્રવણ કરવા લાગ્યાે.

" આ ભારવાહકે જો કે દુઃખે ધારણ કરી શકાય તેવા ચારિત્રના ગુણાના ત્યાગ કરીં હતો, તોપણ તેણે રાજાદિકને ધર્મના રાગી કર્યા. તેનું કારણ એ કે સર્વ ગુણાના માટા ભાઈ જેવા વિનય ગુણને તેણે છેહયા નહોતો અને તેજ ગુણથી તે પરિણામે સર્વોત્તમપણું પામશે."

હવે વિનય ગુણના ભેદ પ્રભેદાદિનું સ્વરૂપ ટ્રંકામાં દર્ષાંત સાથે આ રીતે જાણનું—

### ખાહ્યાભ્યન્તરભેદાભ્યાં, દ્વિવિધા વિનયઃ સ્મૃતઃ । તદેકૈકાડિય દ્વિભેદા, લાકલાકાત્તરાત્મકઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ—" બાહ્ય તથા અભ્યન્તર ભેદવડે વિનય બે પ્રકારના કહેલાે છે. તે બાહ્ય તથા અભ્યન્તરના પણ લૌકિક અને લાેકાત્તર એવા બે બે લેદ છે."

વંદન કરવું, વચનથી સ્તુતિ કરવી, ઉમા થવું, સન્મુખ જવું, એ વિગેરે બાહ્ય વિનય કહેવાય છે અને અન્ત:કરણથી વંદનાદિક કરવું, તે અભ્યન્તર વિનય કહેવાય છે. આ બે પ્રકારના વિનયના ચાર ભાંગા થઇ શકે છે. તે આ પ્રમાણે—કાઈક પ્રાણી માત્ર ખાદ્યા વિનય દેખાઉ છે, પણ તેને અભ્યન્તર વિનય હાતા નથી. શીતળાચાર્યની જેમ. (૧). કાઈ પ્રાણી અભ્યન્તર વિનય કરે છે, પણ બાદ્ય વિનય કરતા નથી; સાતમા દેવ- લાકના દેવતાની જેમ. તે વિષે પાંચમા અંગમાં કહ્યું છે કે—સાતમા દેવલાકના દેવાએ શ્રીમહાવીરસ્વામીને ભાવથી વંદન કરીને મનવઉજ પ્રશ્ન કર્યો, તેથી પ્રભુએ પણ "મારા

સાતસા શિષ્યા માક્ષ પામશે" એવા ઉત્તર આપ્યા. તે વખતે સંદેહ ઉત્પન્ન થવાથી ગૌતમ વિગેરે મુનિઓએ સ્વામીને પૂછ્યું કે "હે લગવન! આ દેવાએ બાહ્ય વિનય કેમ ન કર્યા ?" ત્યારે પ્રભુએ આન્તર ભક્તિથી પૂછેલા પ્રશ્નાદિકનું સર્વ વૃત્તાન્ત કહ્યું, તે સાંભળીને તેઓ વિસ્મય પામ્યા (૨) કાઇક પ્રાણી અતિમુક્ત ઋષિની જેમ બન્ને પ્રકારના વિનય કરે છે (૩). તથા કાઇ પ્રાણી ગાષ્ઠામાહિલ અને મંખલીપુત્ર વિગેરની જેમ એમાંથી એક પ્રકારના વિનય કરતા નથી (૪).

આ અને પ્રકારના વિનય લીકિક તથા લોકોત્તર ભેંદે કરીને એ એ પ્રકારના છે. તેમાં પિતા વિગેરને વિષે પ્રણામ વિગેરે આહ્ય વિનય કરવા તે લીકિક આહ્ય વિનય કહેવાય છે, અને તે પિતા વિગેરને વિષે આંતર પ્રીતિથી વંદન, અલ્યુત્થાનાદિક કરવાં તે લીકિક અલ્યન્તર વિનય કહેવાય છે. લોકોત્તર એવા જૈન માર્ગમાં રહેલા આચાર્યાદિકના અલ્યુત્થાનાદિક આહ્ય વિનય કરવા, તે લોકોત્તર આહ્ય વિનય કહેવાય છે, તથા તે આચાર્યાદિકની અંતરંગ પ્રીતિથી વિધિ વંદનાદિકવડે લક્તિ કરવી, તે લોકોત્તર અલ્યંતર વિનય કહેવાય છે.

બીજા સર્વ ગુણે શ્રી બ્રષ્ટ થયા છતાં પણ જે વિનયવાળા હાેય તાે તે શ્રી જિન ધર્મને પાસી શકે છે. કહ્યું છે કે—

> અન્યૈર્ગુ ધૈ: પ્રભ્રષ્ટાડિય, યઘસ્તિ વિનયા દઢ: । ભૂયા ગુણાનવાપ્રોતિ, અર્હ ક્ષકનિદર્શનમ્ ॥ १ ॥

અથ'—" બીજા ગુણાથી ભ્રષ્ટ થયા છતાં પણ જો વિનય ગુણ દઢ રહ્યો હાય તે। તે કરીથી પણ અહીં ત્રકની જેમ ગુણને પામે છે."

## ા આ અર્હજ્ઞક (અરિણુક ) મુનિની બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી ા

તગરા નામની નગરીમાં દત્ત નામે શ્રાવક રહેતો હતો. તેને લદ્રા નામની પત્ની સાથે પાંચ ઇન્દ્રિય સંબંધી સુખ ભાગવતાં અહંજ્ઞક નામના પુત્ર થયો. એકદા અહંન્મિત્ર નામના સૂરિ પાસે શ્રીજિનધર્મનું સ્વરૂપ મહિમા વગેરે ઉપદેશ સાંભળીને વૈરાગ્ય પામેલા દત્તે પાતાની સ્ત્રી અને પુત્ર સહિત દીક્ષા ચહેળ કરી. દત્ત મુનિ સારી રીતે કિયાયુક્ત છતાં પણ "આગળ જતાં મારા પુત્ર સંયમનું પાલન કરશે" એમ ધારીને તથા પુત્ર ઉપરના વાત્સલ્યને લીધે ઉત્તમ ભાજન લાવી લાવીને પુત્રનું પાયણ કરતા હતા, કાઈ-પણ વખત પુત્રને ભિક્ષા લેવા માકલતા નહી. તે જોઇને બીજા સાધુઓ " આ બાળ સાધુ સમર્થ છતાં પણ તેની પાસે શા માટે ભિક્ષા મંગાવતા નથી?" ઈત્યાદિક મનમાં વિચાર કરતા, પણ તેને કાંઈ પણ કહી શકતા નહી. કેમકે પિતા પુત્રનું પાલન કરે તેમાં કાણ નિષેધ કરી શકે? પછી કેટલેક કાળે દત્ત મુનિ ઉન્હાળાના સમયમાં સમાધથી મરણ પામ્યા. તેના વિચાગથી અહંજ્ઞક સાધુને મહા દુ:ખ પ્રાપ્ત થયું. પિતાના વિરહશી

દુઃખી થયેલા તેને બીજા માધુઓએ ગે ત્રણ દિવસ સુધી તા આહાર લાવી આપ્યા. પછી તેઓએ અહ વ્રકને કહ્યું કે "હવે તું પોતેજ ભિક્ષા માટે અટન કર. (લેવાને જા) તારા પિતાની જેમ હવે હમેશાં કાઈ લાવીને તને આહાર આપશે નહી. " આ પ્રમાણે કર્ણમાં સીસું રેડચા જેવું વચન સાંભળીને અહ ક્ષક ખેદયુક્ત થઈ બીજા સુનિઓની સાથે ભિક્ષા માટે ચાલ્યા. પૂર્વે કાઈ પણ વખત તેણે જરા પણ શ્રમ લીધા નહોતા, અને શરીર અત્યંત સુકુમાર હતું, તેથી ગ્રીષ્મ ઋતુના સૂર્યનાં ઉગ્ર કિરણાથી તપેલી ધૂળમાં ચાલવાથી તેના પગ દાઝવા લાગ્યા, માથું પણ સૂર્યનાં કિરણે!થી તપી ગયું, અને તરસ લાગવાથી મુખ પણ સુકાઇ ગયું, તેવી રીતે ચાલતાં તે અહ વ્રક મુનિ બીજા સાધુઓથી પાછળ રહી ગયા. એટલે વિસામા લેવા માટે કાેઇ એક ગૃહસ્થના મહેલની છાયામાં ઉભા રહ્યા. ત્યાં ઉભા રહેલા કામદેવ સમાન આકૃતિવાળા તેને ચંદ્રના જેવા મુખવાળી અને જેના પતિ પરદેશ ગયેલા હતા એવા તે ઘરની માલેક સ્ત્રીએ દીઠા. તે બાળ મુનિ-ને જોઇને તેણે વિચાર્યું કે "અહો! શું આનું અપૂર્વ સૌન્દર્ય છે કે જે જેવા માત્રથીજ મારા મનતું આકર્ષ હું કરે છે! માટે આ સુવાનની સાથે વિલાસ કરીને મારું ચીવન સફળ કરું. " એમ વિચારીને તેણે તે સાધુને બાલાવવા માટે દાસીને માકલી. દાસીએ તેને બાલાવ્યા, એટલે તે પણ તેના ઘરમાં ગયા. તેને આવતાં જોઇને હર્ષ પ્રકટવાથી જેના કુચકું ભ પ્રકૃદ્ધિત થયા છે એવી તે સ્ત્રી તેની સામે આવી, અને હાસ્યથી મિશ્રિત થયેલા દાંતનાં કિરણાથી અધરાષ્ટ્રને તેજસ્વી કરતી તથા નેત્રને નીચાં રાખીને વાંકી દેષ્ટિ-થી કટાક્ષ કરતી તે સીએ તેને પૂછ્યું કે " હે પ્રાહ્યના જીવન સમાન! તમે શું માગા છા ? " ત્યારે અહીં ત્રક મુનિ બાલ્યા કે " હે સારા લાેચનવાળી કામદેવની પ્રિયા ! હ ભિક્ષા માર્ગું છું. " તે સાંભળીને તેણે વિચાર્યું કે " આ સાધુને હું કામદેવને ઉદ્દીપન કરનારાં ઔષધાથી મિશ્રિત, સ્નિગ્ધ, મધુર અને જોવા માત્રથીજ વિકાર ઉત્પન્ન કરે તેવા આહાર આપીને વશ કરું. " એમ વિચારીને તેણે મનાહર એવા ઘણા માેદક તે મુનિને આપ્યા. તે પણ પર્યંટન કરવાથી ગ્લાનિ પામ્યા હતા, તેથી આવા સુંદર માદક મળવા-થી ઘણા હવે પામ્યા. પછી તે સ્ત્રીએ રનેહ્યુક્ત દૃષ્ટિથી જેતાં જેતાં તેને પૂછ્યું કે " હે યુવાન ! મારા અંગમાં વ્યાપેલા કામવિકારના તાપસમૂહનું નિવારણ કરવામાં સમર્થ તથા કદલીના સ્તંભ જેવી કાેમળ જંઘાવાળી અને માખણના જેવા સુકુમાર અંગવાળી કમ-નીય કામિનીઓએ સ્પૃહા કરવા યેાગ્ય એવું આ યોવન પામીને શા માટે પરીવહ રુપી કુડાર વડે વૃક્ષની જેમ આ પ્રકુલ ચોવનરૂપી વાડીનું ઉન્મૂલન કરાે છા ? વત ગ્રહણ કરવાના આ સમય નથી. કેટલાએક સ્ત્રીસુખની લાલસાવાળા જીવા સુધા તૃષાદિક ક્રષ્ટ સહન કરે છે, તેા પણ તેઓને સ્વપ્ને પણ તેવા સખની પ્રાપ્તિ દુલ ભજણાય છે. તમને તો તેવું સુખ અત્યારે અનાયાસે પ્રાપ્ત થયું છે, માટે આટલા દિવસ પાલન કરેલા વ્રતનું આ કલ પ્રાપ્ત થયું છે એમ જાણા. વળી.

"કુરૂપ, હુઃખી, વૃદ્ધ અને કઠાર આંગવાળા જેનાને ચાગ્ય એવી આ કષ્ટકારી ક્રિયાને મૂકી દો; અને આ રીતે તમારા આત્માને ફાેગટ છેતરા નહી.

વળી આપણા બેઉનું રૂપ અને શરીર અન્યોન્યના સંગમથી આજે સફલપણાને પામા. જો કદાચ તમને દીક્ષામાં અત્યંત આગ્રહજ હાય તા ભાગ ભાગવીને પછી વૃદ્ધા-વસ્થામાં ફરીથી દીક્ષા ગ્રહણ કરજો." આ પ્રમાણેનાં તેનાં વચના સાંભળીને તથા તેના હાવભાવ જોઈને અહેંજ્ઞકનું મન વત ઉપરથી ભગ્ન (નિરાશ) થઈ ગયું. કહ્યું છે કે—

#### દષ્ટાશ્ચિત્રેડપિ ચેતાંસિ, હરન્તિ હરિણીદરાઃ ৷ કિં પુનસ્તાઃ સ્મિતસ્મેરવિભ્રમભ્રમિતેક્ષણાઃ ॥ ૧ ॥

**લાવાથ** — "મૃગલીના સરખા નેત્રવાળી અચિંગ માત્ર ચિત્રમાં જોઈ હોય તોપણ તે ચિત્તનું હરણ કરે છે, તો પછી હાસ્યથી પ્રકુદ્ધિત અને વિલાસથી ભ્રમિત એવાં નેત્રો-વાળી અચિંાને સાક્ષાત્ જોવાથી ચિત્ત હરણ કરે તેમાં શું કહેવું ?"

પછી તેનું વચન અંગીકાર કરીને અહિંજ્ઞક તેનાજ ઘરમાં રહ્યો, અને અત્યાંત આસક્ત થયેલી તે ઓની સાથે સ્વેચ્છાપૂર્વક કામકીડા કરવા લાગ્યા.

અહીં સર્વે સાધુઓ ગાંચરી જઇને ઉપાશ્રયે આવ્યા, અહેં તકને એયા નહી, તેથી તેમણે આખા શહેરમાં તેની તપાસ કરી પણ કાઈ ઠેકાણે તેના પત્તો લાગ્યા નહી, તેથી તેઓએ તે વૃત્તાંત સાધ્વી થયેલી તેની માતાને કહ્યો. તે સાંભળીને સાધ્વી પુત્રપરના અતિ રાગાંધપણાથી પુત્રશાક વડે જાણે તેના શરીરમાં ભૂત પેઠું હાય તેમ બેભાન જેવી અને ઉન્મત્ત જેવી થઈ ગઈ, અને "હે અહેં જ્ઞક! (અરિણક!) હે અહેં જ્ઞક!" એમ ઉચે સ્વરે ગદ્ગદ્ કંઠે વિલાપ કરતી શહેરના સર્વ ચીટા અને શેરીઓમાં ભમવા લાગી. માહેથી ઘેલી અનેલી તે પગલે પગલે રખલના પામતી નયનમાંથી પડતાં આંસુની ધારાશી માર્ગની ધૂળને આદ્ર કરતી અને જે કાઈ સામું મળે તેને "મારા પ્રાણ્યી પણ પ્રિય પુત્ર અહેં જ્ઞકને તમે કથાંઈ પણ જોયો છે?" એમ વારંવાર પૂછતી તે આખા નગરમાં ફ્રેસ્વા લાગી. તેની આવી ઉન્મત્ત અવસ્થા જોઇને સજળન પુરુષોને અનુકંપા આવતી હતી અને દુર્જના તેની મરકરી કરતા હતા.

એકદા મહેલની ખારીમાં બેઠેલા અહેજાકે તેને દીડી. તેની તેવી ઉન્મત્ત સ્થિતિ જોઈ તેને એાળખીને અહેજાક વિચાર કરવા લાગ્યા કે " અહેલ! મારું કેવું અવિનીત-પણું! અહો મેં કેવું મહાપાપ કર્યું! ક્ષણિક સુખને માટે મેં આ સ્ત્રીનાં વચનથી મુક્તિના સુખને આપનારા મહાવતાના ત્યાગ કર્યા, અને આવા દુઃસહ કષ્ટમાં મારી માતાને નાંખી. લીકિક શાસ્ત્રમાં અડસઠ તીર્થો કરતાં પણ માતાના વિનયનું ફલ અત્યંત કહેલું છે. તેમાં પણ આ મારી માતા તા જૈનધર્મંત્ર હોવાથી અને ચારિત્રને પાલનારી સાધ્વી હોવાથી વિશેષે કરીને પૂજ્ય છે. હા! હા! ચારિત્રના લંગ કરીને મેં મારા આત્માને

ભવસાગરમાં નાંખ્યા, એટલુંજ નહી પણ આ મારી માતાના મહાવતના લાય થવામાં પણ હુંજ સહાયભૂત થયેા. અહેા ! પરંપરાથી મારા પાપમાં કેટલી અધી વૃદ્ધિ થઈ ? આ ચંદ્રવદના સ્ત્રીએ પ્રારંભમાં મિષ્ટ લાગે તેવું બહારથી સુંદર છતાં પણ પરિણામે અન-ન્ત દુઃખ આપનાર હાવસાવાદિ રુપ વિષનું મને પાન કરાવ્યું. તેના લાવસ્થને સુંદર વેષને અને નિપુણતાને ધિક્કાર છે! આની સર્વ ચતુરાઈ કેવળ નરકનેજ આપનારી છે. હે ચેતન! હવે તારે માટે એ માર્ગ છે. એક તો આ ચંદ્રમુખીએ અતાવેલા પાપ માર્ગ અને બીજો આ આર્યાએ બતાવેલા પુન્ય માર્ગ, આ બે માર્ગમાંથી જે કલ્યાણકારી હાય તેનું આચરણ કર, પણ અત્યારે તા મારી દુ:ખી માતાના શાકને નાશ કરવા જોઈએ." એમ વિચારીને અહ ન્નક એકદમ તે ઘરમાંથી બહાર નીકળ્યા. તેની પાછળ તે ચંદ્રમુખી પણ એકદમ આવીને વિરહના વિલાપ વિગેરે અનેક પ્રકારના અનુકળ ઉપસર્ગ કરતી બાલી કે " હે નિર્દય! હમણા તને ઓહત્યાનું પાપ લાગશે, હે કઠાર! શામાટે મને વૃક્ષના શંગ ઉપરથી પાડી નાખે છે? શામાટે મને દુઃખરુપી ચિતામાં હોમે છે? શા-માટે માલતીના પુષ્પની માલા જેવી કામળ, સુંદર અને અકુટિલ એવી મને તજે છે? મને રસીલી બનાવીને હવે વિરસ કેમ કરે છે!" આ પ્રમાણેનાં તેનાં વચના સાંભળીને અહ જ્ઞક બાલ્યા કે " હે પાપસમુદ્રે! ક્ષણિક સુખને માટે આવા ફાગટ વિલાપા શામાટે કરે છે ? પહેલાં હું અજ્ઞાનચસ્ત હતા, તેથી તેં મને વિલાસમાં પાડી નાંખ્યા, અને મેં ત્રણ લાકને અદ્વિતીય શરણરૂપ પરમાત્માના ધર્મને દૃષિત કર્યા. હવે અહીં રહેવું મને ચાેગ્ય નથી. આ મારી માતાને ધન્ય છે કે જેણે મને વિવેકમાર્ગ દેખાડયાે. સંસારમાં પડવાના માર્ગ અતાવનાર તેા દુનિયામાં ઘણા દેખાય છે, પરંતુ ભવસાગરમાં પડેલાના ઉદ્ધાર કરવામાં ને તેને પવિત્ર કરવામાં સમર્થ તેં મારી માતા સમાન ળીજું કાેઈ નથી. હવે જીવિત પર્યન્ત ઇન્દ્રની અગ્રમહિષીનું સુખ મળે તો તેને પણ હું ઈચ્છતા નથી તા પછી મનુષ્યજાતિની સ્ત્રીના સુખની ઈચ્છા તેા શેનીજ કરું? મન વચન કાયાએ કરીને મેં સર્વ સંસારસુખના ત્યાગ કર્યા છે. " વગેરે વચના કહીને પછી લજ્જા સહિત વિનય-યુક્ત પાતાની માતાને નમીને તે બાલ્યા કે " હે માતા! આ તમારા કુળમાં અંગારા જેવા અહીં જાક તમને નમે છે." એમ કહીને નેત્રમાં અશ્ર લાવીને તે માતાને નમ્યા. તેને એઇને તે માતા સ્વસ્થ ચિત્તવાળી થઇને હવેથી બાલી કે " હે પુત્ર! આટલા દિવસ તું કયાં રહ્યો હતો ?" ત્યારે અહંજાકે દંભરહિતપણે પૂર્વે અભ્યાસ કરેલા પ્રશસ્ત ધર્મરા-ગથી અનંતગણા શુભ વૈરાગ્યયુક્ત અધ્યવસાયવાળા થઇને પાતાનું સર્વ વૃત્તાન્ત યથાર્થ કહી આપ્યું." તે સાંભળીને માતા બાલી કે "હે વત્સ! હવે તું ફરીથી ચારિત્ર થહણ કર." તે બાલ્યા કે "હે માતા! હમેશાં સંયમકિયાનું પાલન કરવું મને દુષ્કર લાગે છે. નિરંતર સુડતાલીશ દેાષ રહિત આહાર બ્રહેણ કરવા, એક નિમેષ માત્ર પણ પ્રમાદ કરવા નહી, 'કરેમિ ભંતે ' સૂત્રને બાલવાના ટાઇમથી આરંભીને પ્રાણાંત સત્રાય સુધી અતિચાર રહિત ચારિત્રનું પાલન કરવું વળેરે સાધુની સમય કિયા

નિરંતર કરવા હું શક્તિમાન નથી. હું મહાપાપી છું, તેથી વ્રતનું પાલન કરી નહી, તેથી હે માતા! જો તમારી આજ્ઞા હોય તો હું અનશન ગહણ કરૂં. " તે સાંભ ળીને ભદ્રા સાધ્વી હવે પામીને બાલી કે "હે ભદ્ર! આ સમયે અનશન પણ તારે માટે યાગ્ય છે, પણ અનંત ભવભ્રમણ કરવામાં નિમિત્તરૂપ વ્રતભંગ યાગ્ય નથી, પરંતુ તું આવા સ્વલ્પ માત્ર પંચ મહાવતાનું પાલન કરવામાં ઉદ્દેગ પામે છે, તા અનશનને પાળવું તે તેા મહા દુષ્કર છે. યાેગ્ય માણસા જ તે અનશનને પાળી શકે છે અને તું તાે શુભ અને અશુભ પુદ્દગલાને જોઇને રાગ અને વિરાગ ધારણ કરે છે, માટે હમણાં તો તને જ્ઞાનીના વચનથી વિશ્વાસ આવશે, તે વિના આવશે નહી. (તારૂં મન સ્થિર થશે નહિ.) અ**હ** જ્ઞક વિચારવા લાગ્યા કે " ખરેખર મારી માતાના મારાપર અત્યંત રાગ છે." પછી માતાની પરીક્ષા કરવા માટે તે બાલ્યા કે " હે માતા! હમણાં થાડા દિવસના મારા વિરહથી તમે આવી દુઃખી અવસ્થા પામ્યા, તાે અનશનથી તાે મારા શરીરનાે સર્વથા નાશ થશે, તે વ્યથા તમે શી રીતે સહન કરશા ?" ભદ્રા બાલી " હે પુત્ર ! તું સત્ય કહે છે, પરંતુ એક વાત કહું તે સાંભળ-તારા વિરહથી દુઃખ પામીને મેં વિચાર્યું હતું કે " મારા યુત્ર ધર્મ કર્યા વિના ઇન્દ્રાદિકને પણ દુર્લભ એવા સંચમરૂપી રતનો તૃણની માફક ત્યાગ કરશે તે સંસારનાં મહા દુ:ખા પામશે; તેથી તેને હું તત્કાળ બાધ કરૂં." તે સાંભળીને અહ જાક છાલ્યા કે " હે માતા! તમે આ લાકમાં અને પરલાકમાં અન્નેમાં સુખદાયી થયા છો. વધારે શું કહું ? તમે મારા સમ્યક્ પ્રકારે ઉદ્ધાર કર્યા છે. પ્રથમ તમે મને જન્મ આપનાર થયા, અને પછી અનંત જન્મના નાશ કરનાર ધર્મ આપનાર થયા." વગેરે પ્રકારે માતાની સ્તુતિ કરીને શુરૂ યાસે જઇ તેણે ફરીથી ચારિત્ર લીધું. પછી જ્ઞાનીના વચનથી વિધાસ પામીને માતાએ આજ્ઞા આપી એટલે તેણે સર્વ સાવદ્ય ચાેગતું પ્રત્યાખ્યાન કરીને, પાતાના દુરિતની નિન્દા કરીને, સર્વ પ્રાણીઓને ખમાવીને, સૂર્યનાં કિરણાથી તપેલી ખાદ્ય વનની શિલા ઉપર બેસીને ચાર શરણ અંગીકાર કરી યાદપાયગમન અનશન બ્રહણ કર્યું. યછી અતિ દારૂણ ઉષ્ણ વેદનાને સમ્યક્ પ્રકારે સહન કરતાં તે અહિંજાક મુનિ શરીરે અતિ કાેમલ હાેવાથી માખણના પિંડની જેમ એક મુહૂર્ત માત્રમાં જ ગળી જઈ તત્કાળ સ્વર્ગ સુખ પામ્યા.

" ચંદ્રમુખી સ્ત્રીના રનેહ પાશમાં બંધાયા છતાં પણ અહેં જાકે પાતાની માતાને જોઇને વિનય તજ્યા નહી, અને તેથી જ તે કરીને પાતાના દુષ્કૃતના ત્યાગ કરીને, અને ચારિત્રને આરાધીને સ્વર્ગનું સુખ પામ્યા." આ વિનય ગુણના જેવા વૈયાવૃત્ય ગુણનું સ્વરૂપ દર્શાંત સાથે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણનું:—

યથાર્હ તત્પ્રતીકારા, વ્યાધિપરીષહાદિષુ । વૈયાવ્રત્ત્ય <mark>તદુદ્દભાવ્યં, વિશ્વામણાશનાદિભિઃ</mark> ॥ ૧ ॥ અથ'—" વ્યાધિ ને પરીષહાદિકમાં જેમ ઘટે તેમ તેના પ્રતીકાર ( ઉપાય ) કરવા, અને વિશ્વામણા તથા અશનાદિકે કરી વૈચાવૃત્ય કરવું."

વિશ્વામણા એટલે ગ્લાન મુનિને અથવા માર્ગમાં અટન કરવાથી શ્રિમિત થયેલા મુનિને નિવૃત્તિ માટે તેનાં હાથ, પગ, પૃષ્ઠ, જાંઘ વિગેરે અવયવાને હાથની મુષ્ટિથી દખાવવાં તે. તે વિશ્વામણા ગુરૂ વિગેરેની અવશ્ય નિરંતર કરવી જોઈએ. અશન એટલે આહાર, વસ્ત, પાત્ર વિગેરે આપીને શક્તિ પ્રમાણે અનુકૂળ વર્તન કરવું તે. આ વિશ્વામણા કરવા વહે અને અશનાદિક આપવા વહે વૈયાવૃત્ય કરી કહેવાય છે, આવું વૈયાવૃત્ય સર્વને અવશ્ય કરવા લાયક છે. આ વિષય ઉપર ઘણાં દષ્ટાંતો છે. તેમાં ભરત ચક્કી તથા ખાહુખિલએ પાતાના પૂર્વ ભવમાં હમેશાં પાંચસા સાધુને અન્ન પાણી લાવી આપવાના તથા વિશ્વામણા કરવાના અભિગ્રહ લીધા હતા તેનાં, તથા વસુદેવના જીવ નંદીષેણ મહિષેએ રાગીનું વૈયાવૃત્ય કરવાના અભિગ્રહ લીધા હતા તેનાં, તથા વસુદેવના જીવ નંદીષેણ પરીષઢ—ઉપસર્ગ શય ત્યારે તેના પ્રતીકાર અવશ્ય કરવા, તે ઉપર હરિકેશી સુનિનું વૈયાવૃત્ય કરનાર તિંદુક નામના યક્ષનું દષ્ટાંત છે, તે શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસૃત્રથી જાણી લેવું.

આ વૈયાવૃત્યનું ફળ સૂત્રમાં આ રીતે વર્ણ વ્યું છે. યતઃ—

" વેયાવચ્ચેણ ભંતે જીવે કિં જણઇ ? ગાયમા ! નિચ્ચગાયં કમ્મં ન ખંધઈ"

વેયાવચ્ચ' નિયયં કરેહ, ઉત્તમગુણે ધરંતાણું ॥ સબ્વ' કિર પડિવાઈ, વેયાવચ્ચ' અપડિવાઇ ॥ ૧ ॥

પડિભગ્ગસ્સ મયસ્સ વ, નાસઈ ચરણં સુઅં અગુણણાંએ ! ન હુ વેયાવચ્ચાં ચિઅ, અસુહાેદયં નાસએ કમ્મં ॥ ર ॥

અર્થ — ગૌતમ સ્વામી પૂછે છે " હે ભગવન્! વૈયાવૃત્ય કરવાથી જીવને શા લાભ શાય ?" પ્રભુ કહે છે કે " હે ગૌતમાં વૈયાવચ્ચ કરનાર નીચ ગોત્રકમેં આંધે નહી. " વળી "નિરંતર વૈયાવૃત્ય કરવું, જો કે બીજા ઉત્તમ શું છે! કાઇ ધારણ કરે, પણ તે સર્વ શું છે! કાઇ વાર પ્રતિપાતી થાય છે ( બ્રષ્ટ થાય છે ), પણ વૈયાવૃત્ય શુણુ અપ્રતિપાતી છે. તે શુણુના લાભથી પ્રાણી બ્રષ્ટ થતા નથી. ૧. મદે કરીને બ્રષ્ટ થયેલા માણસનું ચારિત્ર નષ્ટ થાય છે, અને આવૃત્તિ વિના (વારંવાર સંભાર્યા વિના) શ્રત નષ્ટ થાય છે. પણ વૈયાવૃત્ય શુણુ કદાપિ નાલ પામતા નથી, અને અશુભાદયવાળા કર્માના નાશ કરે છે. ૨."

આ વૈચાવૃત્ય કરવાનું તથા ન કરવાનું ફળ વિપુલમતિના દર્ષ્ટાંતથી જાણુવું. કહ્યું છે કે---

> ગુરૂભત્તિ અકુણંતા, કુગઈ જીવા લહંતિ ખહુસાડિવ ા ત ચ કુણંતા સુગઈ, વિઉલમઈ ઇત્ય દિદુંતા ા ૧ ॥

અર્યુ —"ગુરૂની લકિત નહી કરવાથી જવા કુગતિને પામે છે, અને પાછા ગુરૂલક્તિ કરવાથી સારી ગતિને પામે છે, તે ઉપર વિપુલમતિનું દર્શાંત છે." તે આ પ્રમાણે—

### ા આ વિપુલમતિની બીના ટૂંકામાં આ રીતે જાણવી ા

વિરાટ દેશમાં વિજયપુરી નામે નગરી છે. તેમાં શ્રીચૂડ નામે રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે રાજાના બહુ માનીતા જિનદત્ત નામે શ્રેષ્ઠી પરમ શ્રાવક હતા. તે શ્રેષ્ટીને સદ્- ખુદ્ધિવાળી વિપુલમતિ નામે પુત્રી હતી. તેજ નગરીમાં ધનમિત્ર નામે એક શ્રાવક રહેતા હતા. તે જિનદત્તના મિત્ર હતા. તે અન્ને મિત્રા જૈનધર્મ પાળતા હતા. એકદા શિયા- ળાની શ્રત આવી.

શીતઋતુનું વર્ણન કાઈ કવિએ ભાજરાજાની પાસે આ રીતે કર્યું છે કે-

શીતે ત્રાણપટી ન ચાસ્તિ શકટી ભૂમો ચ ઘૃષ્ટા કટી, નિર્વાતા ન કુટી ન તંડુલપુટી તુષ્ટિર્ન ચૈકા ઘટી । દૃત્તિનીરભટી પ્રિયા ન ગુમટી તન્નાથ મે સંકટી, શ્રીમન્ ભાજ તવ પ્રસાદકરટી ભહ્કતા મમાપત્તટી ॥ ૧ ॥

અર્થ—" આ ટાઢની ઋતુમાં મારી પાસે શીતથી રક્ષણ કરનારું વસ્ત્ર નથી, તાપવા માટે સગડી નથી, પૃથ્વીપર કટી ઘસવી પડે છે, અર્થાત્ ભૂમિપર પાથરવાનું પણ સાધન નથી, તેમાં વાયુના સંચાર ન થાય એવી ઝુંપડી નથી, ખાવા માટે ચપટી ચાખા નથી, એક ઘડી પણ પ્રસન્નતા નથી, સારી રીતે વૃત્તિ થાય તેવું સાધન નથી અને સુંદર સ્ત્રી નથી. હે સ્વામી! એ સર્વ પ્રકારનાં મારે સંકટા છે. તા પણ હે ભાજરાજ! તમારા પ્રસાદરુપ હાથીએ મારી આપત્તિ રુપ નહીંને ભાંગી નાંખી છે, અર્થાત્ સર્વ આપત્તિ મટાડી દીધી છે."

### રાત્રી જાનુદિવા ભાનુઃ, કૃશાનુઃ સંધ્યયાર્દધાઃ । રાજન્ શાતં મયા નીતં, જાનુભાનુકૃશાનુભિઃ ॥ ર ॥

અર્થ—"રાત્રિએ જાનુ, દિવસે ભાનુ (સૂર્ય) અને ખજ્ને સંધ્યાસમયે કૃશાનુ (અગ્નિ) શીતની રક્ષા કરનાર છે, તેથી હે રાજા ધજાનુ, ભાનુ અને કૃશાનુએ કરીને મેં શીતના નાશ કર્યો છે."

આવા ટાઢના વખતમાં એકદા ધનમિત્રે જિનદત્તને કૌતુકથી કહ્યું કે—

" કાઇ પણ માણસ ગામ અહારના ઉદ્યાનમાં ઠંડા જલથી ભરેલા તળાવમાં આ માથ માસમાં આવાં સમયે રાત્રિ સુધી કંઠ પ્રમાણ જલમાં ઉભાે રહે તાે તેને હું એક લાખ

૧ પગ સંકાચીને સુવાથી ટાઢ થાડી લાગે છે.

દીનાર આપું." તે સાંભળીને લાભી જિનદત્તે સર્વ લાકની સમક્ષ તેમ કરવાનું અંગીકાર કર્યું. અને આખી રાત્રિ તેવી જ રીતે નિર્ગમન (પસાર) કરી. (વીતાવી) પછી પ્રભાતે આવીને ધનમિત્રને કહ્યું કે "મને લાખ દીનાર આપ." ધનમિત્ર બાલ્યા કે "તું આખી રાત્રિ તેવી જ રીતે રહ્યો છે તેની ખાત્રી શી ?" જિનદત્ત બાલ્યા કે " તારા ઘરમાં આખી રાત્રિ દીવા ખળતા હતા, તે નિશાનીથી તારે ખાત્રી માનવી." ધનમિત્ર બાલ્યા કે "ત્યારે તો દીવા જોવાથી તારી ટાઢ જતી રહી, માટે હવે તને ધન નહી આપું." તે સાંભળીને જિનકત્ત ખેદયુક્ત ચિત્તે ઘેર ગયા. તેને ચિતાતર જોઇને વિપુલમતિ પુત્રી ખાલી કે " હે પિતા! તમે ખેદ કરા મા. તમને જે રીતે ધનની પ્રાપ્તિ થશે તેમ હું કરીશ." પૈછી પુત્રીના કહેવાથી જિનદત્તે ભર ઉનાળામાં ધનમિત્રને પાતાને ઘેર જમવાતું આમંત્રણ કર્યું. મધ્યાદ્ર સમયે તેને જમવા એસાડયા. ભાજનમાં મીઠાવાળા અને સ્નિગ્ધ પદાર્થ વિશેષ હતા. તેથી ભાજન કરતાં ધનમિત્રે વચમાં પાણી પીવા માગ્યું. તે વખતે જિનકત્તે શીતળ જળથી ભરેલી ગાગર દેખાડીને કહ્યું કે "જેમ તે વખતે શિયાળામાં દીવા જોવા-થી મારી ટાઢ નાશ પામી હતી. તેમ આજે આ પાણીની ગાગર જેવાથી તારી તરસ પણુ નાશ પામા." ધનમિત્ર આના જવાળ આપી શક્યા નહી, એટલે તે હારી ગયા; તેથી તેણે શરતમાં કરાવેલા લાખ દીનાર જિનદત્તને આપ્યા. પછી જિનદત્તે તેને જલ આપ્યું. ભાજન કર્યા પછી ધનમિત્ર પાતાને ઘેર ગયા અને વિચારવા લાગ્યા કે " આ યુદ્ધિ કાેની ?" તે વખતે કાેઇએ કહ્યું કે "જિનદત્તની પુત્રી વિપુલમતિની," તે સાંભળી ધનમિત્રે પરણવા માટે વિપુલમતિનું માશું કર્યું. પણ જિનકત્તે વિચાર્યું કે "મારી પુત્રી હું એને આપીશ તા તે ક્રોધથી તેનું અનિષ્ટ કરશે." એમ ધારીને તેને આપી નહી. ત્યારે વિપુલમતિ બાલી કે " હે પિતા! મને ધનમિત્ર સાથે પરણાવા. ખુદ્ધના પ્રસાદથી બધું સારું થશે. " કેમકે---

### યસ્ય બુહિર્બલ તસ્ય. નિર્બહેશ્વ કૃતા બલમ ા બહો મજે વને મ<del>ત્તો,</del> મૂલકૈ: પરિમાચિત: ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ — "જેને ખુદ્ધિ છે તેને જ અળ છે, નિર્બુદ્ધિને અળ કયાંથી દ્વાય ? વન-માં મદાન્મત્ત હાથીને ખાંધેલા હતા તેને ખુહિમાન ઉંદરે મુક્ત કર્યો હતા." (આ દર્શાત પંચતંત્રમાંથી જાણી લેવું.)

પુત્રીનાં આવાં વચન સાંભળી જિનદત્તે ધનમિત્રની સાથે તેને પરણાવી. વિવાહ થયા પછી ઘેર લઈ જઇને ધનમિત્રે વિપુલમતિને યાણી વિનાના એક કવામાં નાંખી, અને તેને કહ્યું કે "તને યુત્ર થાય ત્યાં સુધી કપાસ કાંતતી અને કાંગના ચાખા ખાતી આમાં રહેજે. હું દ્રવ્ય ઉપાજન કરવા માટે પરદેશ જાઉં છું." એમ કહીને ધનમિત્ર પરદેશ ગયા. પછી વિપુલમતિ તે કુવાથી માંડીને પિતાના ઘર સુધી સુરંગ ખાદાવીને તે રસ્તે પિતાને ઘેર ગઈ. કુવામાં પાતાને ઠેકાણે એક ચાકરને રાખ્યા. તે હંમેશાં કાંગના ચાખા ગ્રહણ કરતો. કાંતવા આપેલા કપાસ પિતાને સાંખ્યા અને કંતાવી રાખવા કહ્યું. પછી "જ્યાં મારા પિત છે ત્યાં હું જાઉં છું." એમ કહીને તે પિતવાળા ગામે ગઈ. ત્યાં વેશ્યાની વૃત્તિથી પિતને વશ કરી તેની સાથે કીડા કરવા લાગી. અનુક્રમે તેનાથી પુત્ર થયા. પછી પિતની પહેલાં જ તે પાતાને ઘેર આવી અને કૂવામાં રહી. કેટલેક દિવસે ધનમિત્ર ઘેર આવ્યા, તેને તેના આમજનાએ કહ્યું કે "તારી અને કૂવામાંથી બહાર કાઢ." ધનમિત્રે તેને અહાર કાઢી તે સ્ત્ર અને પુત્ર સહિત તે બહાર નીકળી. ધનમિત્રે તેને ઓળખી એટલે તે આશ્ચર્ય પામ્યા. પછી તેણે વિપુલમતિને ઘરની સ્વામિની કરી. લાકમાં વિપુલમતિની ઘણી પ્રતિષ્ઠા થઈ.

એકદા તે નગરીમાં ભવદેવ નામના સૂરિ આવ્યા. તેને વાંદવા માટે સ્ત્રી સહિત ધનદત્ત ગયા. ગુરુને વાંદીને તેણે પૂછ્યું કે "હે સ્વામી! આ મારી સ્ત્રીએ પૂર્વ ભવમાં શું પુષ્ટ્ય ઉપાર્જન કર્યું છે કે જેના પ્રસાદથી તેની આવી તીક્ષ્ણ ખુદિ થઈ છે?" ગુરુ બાલ્યા કે "હે મહાભાગ્યવાન્! કુસુમપુર નામના નગરમાં ભાતુદેવને રાહિણી નામે આળવિધવા પુત્રી હતી. એકદા તેને ઘેર પરગામથી કાઈ ગૃહસ્થ વિષ્કરના પુત્ર આવ્યા. તેને બેઇને રાહિણીને કામવિકાર ઉત્પન્ન થયા. તેથી તેણે તેના સામું કટાક્ષપૂર્વંક ચપળ દિષ્ટથી બેયું. તે વખતે આહાર લેવા આવેલા શીલસાર મુનિ તે સમજી ગયા. કહ્યું છે કે–

### જઇવિ ન નારી નેચ્છઈ ને વ ય ઝાએઈ હિઅયમજ્ઝંમિ । મયણાઉરસ્સ દિઠ્ઠી, લક્પિજ્જઇ તહવિ લાેએણ ॥ ૧ ॥

અર્થ—" જે કે પાતાને સ્ત્રી નથી, સ્ત્રીની ઇચ્છા નથી, તેને હૃદયમાં ધ્યાતા નથી, તા પણ ખુદ્ધિમાન મુનિ જેવા માત્રથી મદનાતુરની દર્ષિને સમજી શકે છે."

પછી "અહા ! કામદેવના પ્રચાર અતિ દુજ્ય છે" એમ વિચારતાં તે મુનિ ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. તે શીલસાર મુનિ અનુક્રમે સમગ્ર સૂત્ર અને અર્થના અલ્યાસ કરી ગીતાર્થ થયા. તેથી ગુરુએ તેને આચાર્યપદે સ્થાપન કર્યા. અનુક્રમે વિહાર કરતાં એક વખત લબ્ય જીવાને પ્રતિખાધ કરવા માટે તે કુસુમપુરે પધાર્યા, ત્યાં દેશના આપી. તે સાંલળીને રાહિણી પ્રતિખાધ પામી અને દીક્ષા લેવા તૈયાર થઈ. દીક્ષા લેવાને સમયે શુરુએ કહ્યું કે—

જહ સુવિસુધ્ધે કુફે, લિહિઅં ચિત્તં વિહાઇ રમણિજ્જં । તહ અણુઇયારજીવે, સમ્મત્તં ગુણકરં હેાઇ ાા ૧ ાા

૧ ધનમિત્રે કહેલી હકીકતની જિનદત્તને ખબર પડયા પછી કેઈ માણુસ દ્વારા વિપુલમૃતિએ કહેવરાવેલી યુક્તિ પ્રમાણે આ સુરંગ ખાદાવી,

# જહ કયલ ઘણુમણુયસ્સ, રાગિણા ચાસહં ગુણાય ભવે **ા** આલાયણા વિસુદ્ધસ્સ, ધમ્મકમ્મ તહા સયલં ા ર ા

અર્થ—"જેમ શુદ્ધ કરેલી બીંત ઉપર ચિત્રેલું ચિત્ર રમણીય લાગે છે, તેવીજ રીતે અતિચાર રહિત શુદ્ધ જીવાને વિષે રહેલું સમકિત અધિક ગુણકારી (લાભદાયક) થાય છે. જેમ લંઘન કરેલા રાગીને ઔષધ ગુણકારી થાય છે, તેમ આલાયણ રુપી અંધનથી વિશુદ્ધ થયેલા જીવને સર્વ ધર્મકાર્ય ગુણકારી થાય છે."

તે સાંભળીને રાહિણીએ સર્વ પાયની આક્ષાચના લીધી, પણ પેલા દેષ્ટિવિકારની આક્ષાચના લીધી નહી. ત્યારે ગુરુ બાલ્યા કે "હે પુષ્યશાલિ! તે દિવસે હું તારે ઘેર આહાર લેવા આવ્યા હતો, તે વખતે મેં તારા દેષ્ટિવિકાર સાક્ષાત જેયો હતો, તેની આક્ષાચના કેમ કરતી નથી?" રાહિણીએ જવાબ આપ્યા કે "તે વિશ્વકપુત્રની સામું મેં માત્ર સ્વભાવે જ (રાગ વિના) જોયું હતું; પણ રાગથી જોયું નહેાતું." તે સાંભળીને ગુરુએ તેને લક્ષ્મણા આર્યોનું દેષ્ટાંત આપીને ઘણું સમજાવી તાપણું તેણે માન્યું નહી, અને કહેવા લાગી કે "વારંવાર કહીને ખાયું દ્રષણજ શામાટે ખતાવા છા ? જો આપને ખાયું દ્રષણજ આપવું હાય તા મારે ચારિત્રજ લેવું નથી." એમ ખાલીને સમ્યકત્વ પ્રહળ કરેલી તે ગુરુ ઉપર દ્રેષ કરીને પાતાને ઘેર ચાલી ગઈ. પછી પ્રતિસમયે ઉભરાતા દ્રેષથી તે નિરંતર ગુરુની નિંદા કરવા લાગી.

અનુક્રમે તેવાજ દુધ્યાનમાં મૃત્યુ પામીને તે કુતરી થઈ, ઋતુ વખતે તેના શુદ્ધ- સ્થાનમાં અનેક કૃમિ ઉત્પન્ન થયા, તેની વ્યથાથી મરણુ પામીને સપિણી (સાપણુ) થઈ. ત્યાં દાવાનળથી બળી મરીને નરકે ગઈ. ત્યાંથી નીકળીને વાઘણુ થઈ, ત્યાં પારધિના બાલુ- થી મૃત્યુ પામીને પાછી નરકે ગઇ. વિગેરે પ્રકારે તિચંચ તથા નરકમાં અસંખ્ય વાર ઉત્પન્ન થઇને અત્યંત દુઃસહ દુઃખા પામી. પછી મનુષ્યપણામાં બહુ વખત સ્ત્રીપણું પામીને દુલાંગ્ય, દારિદ્ર, વ્યાધિ, શાક, પતિવિચોગ વિગેરે અનેક પ્રકારનાં દુઃખા લાગવીને અસંખ્ય કાળે ધન્ય નામના પુરમાં ગાવધંન શેઠની ધની નામે પુત્રી થઈ. તે યુવાવસ્થા પામી એટલે તેને નગરશેઠના પુત્રે એઈ, અને તેના સ્વરુપથી માહિત થઈ તેની માગણી કરીને તેને પરણ્યો. પછી શયનગૃહમાં સુવા ગયા. તે વખતે તેના અંગના સ્પર્શ થતાંજ તેને એવા તાપ લાગ્યો કે જાણે જજવલ્યમાન અગ્નિના તાપમાં પડયા હોય. આવા તાપ સહન નહી થવાથી તે (પુત્ર) રાત્રિમાંજ જતા રહ્યો. પ્રાતઃકાળે પુત્રીને રુદન કરતી એઇને તેના પિતાએ તેને ધીરજ આપી. પછી પાતાના ઘરના ગાવાળને ઘરજમાઇ કરીને તેની સાથે પરણાવી. તે ગાવાળ પણ તેના સ્પર્શથી તાપ પામીને તેને મૂકીને નાસી ગયો. પછી શાકાતુર થયેલી પુત્રીને તેના પિતાએ કહ્યું કે "હે પુત્રી! આપણા કુળને અયોગ્ય એવા તારા પુનર્વવાહ પણું મેં કર્યો, તાપણ તારા પૂર્વ કર્મના પ્રભાવથી દુલાંગ્યજ આગ-

ળતું આગળ આવીને ઉભું રહે છે. હવે તું દાનાદિક ધર્મ કિયામાં તત્પર થઇને મારા ઘરમાંજ રહે." ધનીએ તે વાત કબુલ કરી, અને પિતાના કહેવા પ્રમાણે ધર્મ કિયા કરવા માંડી. એકદા ત્યાં કાઈ સાધુઓ આવ્યા, તેમને વંદના કરીને ધનીએ પૂછયું કે " હે ગુરુ! એવા કાઈ મંત્ર, જંત્ર કે તંત્ર છે કે જેથી સૌભાગ્યની પ્રાપ્તિ થાય, અને હું યુવાન પુરુષને સ્પૃદ્ધા કરવા લાયક થાઉં?" મુનિએ જવાબ આપ્યો કે " અમે કાંઇ જાણતા નથી, પણ પુષ્પાકર ઉદ્યાનમાં અમારા ગુરુ શીલાકર નામના આચાર્ય પધાર્યો છે તે બધું જાણે છે." તે સાંભળીને ધની આચાર્ય મહારાજા પાસે ગઈ, અને વંદના કરીને તેમને પણ પ્રથમની જેમ સૌભાગ્યમંત્રાદિ માટે પૂછયું. આચાર્ય બાલ્યા કે—

તિક્ષુક્રવસીકરણા, સમત્થમણચિંતિઅશ્વસંજણણા । જિણપજ્ઞત્તો ધમ્મા, મંતા સા ચેવ ન હુ અજ્ઞો ॥ ૧ ॥ જેહિં વિહિઓ ન ધમ્મા, પુબ્લિં તે ઇત્થ દુખ્ખિયા જીવા ॥ કિં પસરઈ દારિદ્દં, ચિંતારયણે વિ સંપત્તે ॥ ર ॥

અર્થ — "ત્રણે લોકને વશ કરનાર અને સમગ્ર મનમાં ચાહેલા પદાર્થને આપનાર એવા એક જિનેશ્વરકથિત ધર્મ રૂપી મંત્ર જ શ્રેષ્ઠ છે; છીએ કાઇ મંત્ર તેવા નથી. જેણે પૂર્વ જન્મમાં ધર્મનું અનુષ્ઠાન કર્શું નથી તેઓ જ આ જન્મમાં દુ:ખી થાય છે, બાકી જેને ચિંતામણ રત્ન પ્રાપ્ત થયું હાય તેની પાસે શું દારિક્રય રહી શકે?" તે સાંભળીને ગાલધંન શેઠે પૂછ્યું કે "હે ગુરૂ! આ મારી પુત્રીએ પૂર્વ જન્મમાં કેલું પાપકર્મ કર્યું છે કે જેથી આ ભવમાં આવા દુર્ભાગ્યથી કલ કિત થઈ?" આચાર્ય ખાલ્યા કે " આ તારી પુત્રીએ પ્રથમ રાહિણીના ભવમાં ગુરૂની અવજ્ઞા કરી હતી; તેથી અસંખ્ય જન્મમાં અનેક દુ:ખા અનુભવીને આ ભવે તારી પુત્રી થઈ છે. પૂર્વ ભવનું કર્મ લાગવલું કાંઇક ખાકી રહ્યું છે, તેથી આ જન્મમાં પણ તેને આવું દુર્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું છે." આ પ્રમાણે સાંભળતાંજ ધનીને અતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું, તેથી તેણે પાતાના પૂર્વ ભવ કીઠા એટલે તે એાલી કે "હે પૂજ્ય ગુરૂ! આપનું કહેલું સત્ય છે." ગુરૂ બાલ્યા કે—

ઇહલોઇએ વિ કજ્જે, સુઝુરૂં પણુમંતિ માણવા નિચ્ચંા કિં પુણ પરલાેઅપહે, ધમ્માયરિઅં પઇવસમં ાા ૧ાા

**ભાવાથ**—"મનુષ્યા આ લાેકનાં વ્યાવહારિક કાર્યોમાં પણ સદ્શુરૂને હંમેશાં નમે છે, તાે પછી પરલાેકના માર્ગમાં પ્રદીપ સમાન આચાર્યને નમલું તેમાં તાે શું કહેલું ?"

આ પ્રમાણે સાંલળીને ધની પૂર્વે કરેલાં યાપની આલે!ચના કરીને ગુરૂ પાસે બાર વ્યત રૂપ ગૃહસ્થધર્મ શહણ કરી ધર્મકિયામાં તત્પર થઈ તીવ તપ કરવા લાગી. પારણોને ફિલેસે વસ, અન, પાત્ર, શચ્ચા વિગેરે જે જે જેને અનુકૃળ હોય તે તેમને ( સાધુઓને ) પ્રાહ્મક અને એષણીય આપવા લાગી. પછી મનના ઉદ્ઘાસ પૂર્વક શુલ પરિણામે કરીને તે ધનીએ આરિત્ર ગ્રહણ કર્યું, અને અતિચાર રહિત ચારિત્રની આરાધના કરીને સૌધર્મ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થઈ. ત્યાંથી વ્યવીને આ તારી વિપુલમતિ નામે સ્ત્રી થઈ છે. ગુરૂની બક્તિ કરવાથી તેની આવી નિર્મળ છુક્તિ થઇ છે, અને ભાગસંપત્તિ પણ પ્રાપ્ત થઇ છે.

આ પ્રમાણે પાતાના પૂર્વભવનું વૃત્તાંત ગુરૂમુખથી સાંભળીને તે વિયુલમિતિને જાતિસ્મરણ થયું, તેથી સંશય રહિત થઇને હર્ષથી તેણે ગુરૂને પૂછ્યું કે " હે સ્વામી! વૈયાવૃત્યના કેટલા પ્રકાર છે?" ગુરૂ બેલ્યા કે " હે ભાવિક સ્ત્રી! વૈયાવૃત્યના દશ પ્રકાર છે—

> આયરિય ઉવજ્ઝાએ, થેર તવસ્સી ગિલાણ સેંહે અ ! સાહમ્મિય કુલ ગણ, સંઘસંગયં તમિહ કાયવ્વં ા ૧ ા

અર્થ — " આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, <sup>૧</sup>સ્થવિર, તપસ્વી, ગ્લાન (રાગી), નવદીક્ષિત શિષ્ય, સાધર્મિક, <sup>ર</sup>કુળ, <sup>૧</sup>ગણ અને સંઘ એ દશનું જે વૈયાવચ્ચ કરવું તે જ દશ લેદાે વૈયાવચ્ચના સમજવા.

આ પ્રમાણે સાંભળીને વિપુલમતિ નિરંતર વૈયાવૃત્ય કરવામાં તત્પર થઇ. અનુક્રમે મૃત્યુ પામીને સ્વર્ગે ગઇ. ત્યાંથી ચ્યવી થાડા કાળમાં સિદ્ધિના સુખને પામશે.

"આ વૈચાવૃત્પર્ય અભ્યંતર તપનું નિરંતર આરાધન કરનાર ભબ્ય છેવા આહાર કરતાં છતાં પણ તપનું ફળ પામે છે. આ તપનું ફળ પ્રત્યક્ષ ભેઈને વિપુલમતિએ તે તપ સ્વીકાર્યો અને તેથી ધ્રુવ (મેલ્લ ) પદને પામી." શ્રીજિનધર્મનું મૂલ-વિનય ગુણ છે. આ બીના જણાવીને શ્રીગણુધરે દેશના દેતાં કહ્યું કે-જેમાં ક્ષમા ગુણની પ્રધાનતા છે, તેવા આ શ્રી જિનધર્મ છે. કાંધનાં કડવાં ફલા કોને ભાગવવા નથી પડ્યા? વગેરે બીના સમજને ક્રોધના ત્યાગ કરવાથી ક્ષમા ગુણને પામી શકાય છે.

આ હકીકત દર્શત સાથે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી---

અહં યુધેન કોધેન, વચસા પૂર્વજન્મનિ ! રૂદદ્દભિવેધતેડવશ્યં, તત્કર્મેહ શરીરિભિઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ:—સંસારી જીવાએ પૂર્વ જન્મમાં વચન વડે કરીને કોધથી જે કર્મ બાંધ્યું હોય તે કર્મ આ જન્મમાં તે જીવાને રાતાં રાતાં પણ અવશ્ય ભાગવલું પડે છે."

આ હકીકતને યથાર્થ સમજાવનારી અમરદત્ત ને મિત્રાનંદની બીના દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી. ॥

અમરપુર નગરમાં મકરધ્વજ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેને મદનસેના નામની

૧ વૃદ્ધમુનિ. ૨. એક સરિતા પરિવાર, ૩, ધણા આચાર્યોના પરિવાર,

પટ્ટરાણી હતી. એકદા તેણે રાજાના મસ્તકપર ઉગેલા એક પળી (ધાળા વાળ) કાઢીને રાજાને દેખાડ્યો. તે જોઇને રાજાને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા, તેથી રાણી સહિત તેણે તાપસી દીક્ષા ગ્રહ્યું કરી. અન્યદા ગ્રુપ્ત ધાળી રાણી તાપસીએ પુત્ર પ્રસવ્યા. પરંતુ અયાગ્ય આહારના પ્રભાવથી તે મૂચ્છાંગત થઇને મરણ પામી. તે જોઇને તે તાપસ ચિંતાતુર થયા. પછી તેણે પોતાના કાઈ રાગી શ્રેષ્ઠીને તે પુત્રને પાળવા આપ્યા. શ્રેષ્ઠીએ પોતાની અને આપ્યા. તે પુત્રનું નામ અમરદત્તા રાખ્યું. અનુકમે તે યુવાવસ્થા પામ્યા. તેને મિત્રાનંદ નામે એક મિત્ર થયા. એકદા તે બન્ને મિત્રા સિપ્રા નદીને કાંઠે આવેલા એક વડની પાસે માઈ દાંડીએ રમતા હતા. તે વખતે અમરદત્તે દંડ વડે માઈ ઉછાળી. તે વડ વૃક્ષે બાંધેલા કાઇ ચારના મૃતકના મુખમાં પડી. તે જોઈને હસતાં હસતાં મિત્રાનંદ મિત્રને કહ્યું કે—" આ અદ્ભુત બનાવ તો જુઓ!" ત્યારે તે ચારનું શબ બાલ્યું કે— " અરે તું કેમ હસે છે? તારી પણ આવીજ દશા થશે, અને આજ પ્રમાણે તારા મુખમાં પણ માઈ પડશે." તે સાંભળીને મિત્રાનંદ ભય પામ્યા, અને કાઈ પણ ઠેકાણે રતિ પામ્યા નહી. તેને શાંત કરવા માટે અમરદત્ત શિખામણ દેવા લાગ્યો કે—" હે મિત્ર! મૃતકમાં પ્રવેશ કરેલા વ્યંતરના વચનથી કેમ ભય પામે છે? તેણે તો તને મશકરીમાં કહ્યું હશે, તો પણ તું ઉદ્યમ કર. કહ્યું છે કે—

### આપન્નિમિત્તદ્દષ્ટાપિ, જીવિતાંતવિધાયિની । શાંતા પુરૂષકારેણ, જ્ઞાનગર્ભસ્ય મંત્રિણઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ — " જ્ઞાનગભ નામના મંત્રીની પ્રાથુના નાશ કરનારી આપત્તિ નિમિત્ત વડે જાણ્યા છતાં પણ પુરૂષાર્થ વડે શાંત થઈ."

"માટે આપણે આ સ્થાન છોડીને બીજે ઠેકાણે જઈએ." પછી તુલ્ય સુખ દુઃખવાળા તે ખન્ને મિત્રા ત્યાંથી નીકળીને પાટલી પુરની નજીક જઈ પહોંચ્યા. ત્યાં વૃક્ષ વિગેરેથી સુશાભિત એક બગીચામાં ઉંચા મહેલને જોઈને બાગની શાભા જેતાં જેતાં મહેલમાં ગયા. ત્યાં સાક્ષાત્ પ્રદ્ધાએ બનાવી હાય તેવી એક રૂપવતી જીવાન સીની પુતળી જેનવામાં આવી. તેનાં રૂપ તથા લાવહ્યને જોઈને અમરદત્ત માહ પામી ગયા. તેથી તે ત્યાંથી આઘા પાછા પણ જાય નહી, ત્યાંજ સ્થિર થઈ ગયા. મિત્રાનંદ તેને વારંવાર ગામમાં જવાનું કહેતાં થાકી ગયા, છેવટ તે બાલ્યા કે-" હે મિત્ર અમરદત્ત! આ પથ્થરની પુતળી ઉપર પ્રીતિ બાંધીને શું ઉભા છે? કેમકે આકાશને મંથન કરવાની જેમ તારી ઈચ્છા નિષ્ફળ છે." અમરદત્તે કહ્યું કે-" હે મિત્ર! જો હું અહીંથી ચાલીશ તા જરુર મારું મૃત્યુ થશે." તે સાંભળીને મિત્રાનંદ અત્યાંત રાવા લાગ્યો, એટલે અમરદત્ત

ર જે ગર્લાના દેખાવ ન જણાય તે ગૃઢગર્લા કહેવાય છે. રાણીને પ્રથમ સંસારીપણામાં ગર્લા રહેલાે તે જાણવામાં ન આવવાથી તે તાપસી થઇ હતી. નહી તેા ગર્લિણી સ્ત્રીને તાપસી દક્ષ્યા પણ અપાય નહી.

પણ તે પુતળી વિના રહેવાને અશક્ત હાવાથી રાવા લાગ્યા. તેવામાં તે પ્રાસાદ કરાવનાર શ્રેષ્ઠી ત્યાં આવી અડ્યા. તેણે અન્નેને રાતાં જોઇને પૂછ્યું કે-"હે ભાઈ! તમે અન્ને કેમ રહા છા ?" ત્યારે મિત્રાન દે સર્વ વૃત્તાંત કહી અતાવીને પૂછ્યું કે-"હે પિતા! આ સંક-ટમાં હવે શા ઉપાય કરવે! ? " શ્રેષ્ઠી બાલ્યો કે-"આ પુતળી બનાવનાર કારીગર સાપાર-કપુરમાં રહે છે તેને પૂછા, તે મર્મ અતાવશે." મિત્રાનંદ બાલ્યા કે-"હે પિતા! ને તમે આ મારા મિત્રની સંભાળ રાખાે તો હું સાપારકપુરે જઇને તે કારીગરને પૂછું કે-'આ પુતળી તેણે સ્વભાવથીજ ઘડી છે કે કાઈ વર્તમાન સ્ત્રીનું રૂપ જોઇને ઘડી છે?' જો કદાચ આવી કાઈ પણ કન્યા હશે, તાે હું મારા મિત્રના મનારથ પૂર્ણ કરીશ." તે સાંભળી શ્રેષ્ઠીએ અમરદત્તની સંભાળ રાખવાનું અંગીકાર કર્યું. ત્યારે અમરદત્ત બાલ્યો કે-'હે મિત્ર! તું જાય છે, પણ જો હું તને આપત્તિ પ્રાપ્ત થયાનું સાંભળીશ તા મારા પ્રાણ નાશ પામશે.' મિત્રાનંદ બાલ્યો કે-"જો હું બે માસમાં પાછા ન આવું તો મિત્ર નથી એમ જાણુજે." આ પ્રમાણે તેને ધૈય આપીને મિત્રાનંદ સાપારકપુરે પહાચ્ચા અને Gत्तम वेष धारण करीने ते कारीजरने घेर अथी. कारीजरे तेने। सतकार करी आववानुं કારણ પૂછ્યું, ત્યારે મિત્રાનં દે કહ્યું કે-''મારે એક દેવળ બંધાવવાની ઈચ્છા છે પરંતુ કાઈ પણ ઠેકાણે તમારું બાંધેલું દેવળ હોય તો દેખાડા." કારીગર બાલ્યા કે-"પાટલી-પુરમાં મેં મારા હાથથી એક પ્રાસાદ કર્યો છે, તે તમે જોયો છે ? " મિત્રાન દે કહ્યું કે-"હા જેવા છે. પણ તે પ્રાસાદમાં એક પુતળી છે, તેનું રુપ તમે તમારી ખુલિકલ્પનાથી કયું છે ? કે એવું રુપ સાક્ષાત કાઈ ઠેકાણે જોઇને કયું છે ?" કારીગરે કહ્યું કે–"અવ-न्ती नगरीना राजानी पुत्री रत्नमं करीनुं स्वरुप कोंधने ते पुत्रणी में करी छे." त्यारे મિત્રાન દે તેને કહ્યું કે-"ઠીક ત્યારે હું સારું મુહૂર્ત બેઇને તમારી પાસે આવીશ, તમે તૈયાર થઇને રહેજો," એમ ક્હીને તે અવન્તી નગરીએ ગયો અને ગામના દરવાજા પાસે એક દેવાલય હતું તેમાં તેણે નિવાસ કર્યાં. તેવામાં તેણે કાઈ એક ગૃહસ્થે કરાવેલી ઉદ્દેશિષણા સાંભળી કે-"રાત્રિના ચાર પહેાર સુધી આ મડદાતું જે રક્ષણ કરે તેને એક હુજાર સાનામહોર હું આપીશ." આ પ્રમાણે સાંભળીને મિત્રાન દે શખને સાચવવાનું અંગીકાર કર્યું. તે વખતે તેને લોકોએ શીખામણ આપી કે-" આ નગરમાં માડી રાતે ગામના દરવાજા બંધ થઈ ગયા પછી જે કાઈ મરી જાય તેના મૃતકને <sup>૧</sup>મારી ખાઈ જાય છે; માટે તારામાં તેનાથી રક્ષણ કરવાનું સામર્થ્ય હાય તા આ કાર્ય અંગીકાર કરજે." મિત્રાન દે કહ્યું કે-"વીર પુરુષોને આમાં માડું કાર્ય શું છે?" પછી તે ગૃહસ્થ દરાવના અર્ધા રુપીઆ તથા શખ સાષ્યું, અને ખાકીના રુપીઆ પ્રાતઃકાળે આપીશ, એમ કહીને તે પાતાને ઘેર ગયો. અહીં મિત્રાનંદ શખનું રક્ષણ કરવા રહ્યો છે, ત્યાં મધ્યરાત્રિએ ભત. પ્રેત વિગેરેના ઉપસર્ગો થવા લાગ્યા. પણ તેણે તે ધૈર્યથી દ્વર કર્યા, અને આખી રાત્રિ શખનું રક્ષણ કર્યું. પ્રાતઃકાળે તે શખને લઇ જઇને તેના સ્વજનાએ અગ્નિદાહ કર્યો.

૧ મરકી અથવા કાઇ દેવીવિશેષ

પછી મિત્રાન દે શરત પ્રમાણે બાકીના રુપીઆ માગ્યા, પણ શ્રેષ્ઠીએ આપ્યા નહી. ત્યારે તે બાલ્યો કે-" હવે તા તે દ્રવ્ય અહીંના રાજની સમક્ષ લઉ તાજ હું વીરાગ્રણી ખરા." પછી તે સુંદર વેષ ધારણ કરીને રાજાની માનીલી વેશ્યાને ઘેર ગયો. તે વેશ્યાએ તેનો સત્કાર કર્યો. મિત્રાન દે રાત્રિ રહેવા માટે ચારસા સાનામહોર વેશ્યાની માતાને આપી. તેથી હર્ષ પામીને તે અક્કાએ પાતાની પુત્રી કે જે રાજાની વેશ્યા હતી તેને કહ્યું કે-" હે પુત્રી આ યુવકની ઉત્તમ સેવા ખજાવજે." પછી રાત્રે સર્વ ભાગસામગ્રી તૈયાર કરી શંગાર સજને વેશ્યા શયનગૃહમાં આવી. તે વખતે મિત્રાન દે વિચાય કે-" વિષયમાં આસકત થયેલા મનુષ્યોનાં કાર્ય સિદ્ધ થતાં નથી." એમ નિશ્ચય કરીને તેણે વેશ્યાને કહ્યું કે-"હે કલ્યાણી! એક પાટલા લાવ, જેથી હું ઈષ્ટ દેવનું સ્મરણ કરું." એટલે તે तरतक क्षेष्ठ सुवध्नी पाटबे। बावी. तेना पर मित्रानंह पद्मासन वाणीने केहा. तेनी સામે રહીને વેરયાએ અનેક હાવભાવ કર્યાં, પરંતુ તેનું મન ચલિત થયું નહી. આખી રાત્રિ એજ પ્રમાણે વાતાવીને પ્રભાતે ત્યાંથી નીકળી બીજે સ્થાને ગયો. બીજી રાત્રિ પણ તેણે તેજ પ્રમાણે વીતાવી. તે વૃત્તાંત સાંભળીને અક્કાએ તેને કહ્યું કે-" હે ભદ્ર! આ મારી પુત્રી રાજાઓને દુર્લંભ છે છતાં તું તેની કેમ અવગણના કરે છે?" મિત્રાનંદ બાલ્યો કે-" સમય આવે હું સર્વ કરીશ; પરંતુ હું તને પૂછું છું કે-" રાજગૃહમાં તારા પ્રવેશ છે કે નહી ?" અક્કાંએ જવાબ આપ્યો કે-" આ મારી પુત્રી રાજાની ચામરધારિથી છે. અને રાજાની પુત્રી રતનમ જરી મારી પુત્રીની સખી છે. " તે સાંભળી મિત્રાન દે રાજ-વેશ્યાને કહ્યું કે-"હે ભંદ્ર! તું આજે રતનમંજરીને કહેજે કે-"હે સખી! જેના ગુણના સમુદ્ધ તે સાંભળ્યો છે, અને તેથી રાગ ઉત્પન્ન થવાને લીધે તે જેના પર પત્ર લખ્યો હતો તે અમરદત્તના મિત્ર તારા પ્રિયના પત્ર લઇને અહીં આવ્યો છે." પછી તે વેશ્યાએ રત્નમંજરી પાસે જઇને કહ્યું કે–''હે સખી! આજે હું તારા પ્રિયના સમાચાર કહેવા આવી છું." ત્યારે તે હસીને વિસ્મય પૂર્વંક બાલી કે-"કાજ મારા પ્રિય છે?" ત્યારે તે વેશ્યાએ તમામ સમાચાર કહ્યા. તે સાંભળીને રાજપુત્રીએ વિચાર્યું કે--"ખરેખર આ કાઈ અલીકિક ધૂર્ત હાવા જોઇએ; કેમકે આજ સુધી મારા કાઈ પણ પ્રિય નથી. પરંતુ कें हो आवुं કપટલાળ રચ્યું છે તેને નજરે તા જેવાજ જોઇએ." એમ વિચારીને તે શે વૈશ્યાને કહ્યું કે-''હેં સંખી! મારા પ્રિયના સંદેશા લાવનાર તે માણસને મારા પ્રિયના પત્ર સહિત આજે આ ખારીને રસ્તે અહીં લાવજે." તે વેશ્યાએ ઘેર આવીને સર્વ વૃત્તાંત મિત્રાનંદને કહ્યો. પછી તે રાત્રે અક્કાએ ખતાવેલા રસ્તાવડે સાત કિલાનું ઉદ્ઘંઘન કરીને તે રાજકન્યાના નિવાસગૃહમાં ગયો, અક્કાએ પાતાની પુત્રી પાસે તેના ધૈર્યની પ્રશાંસા કરી. અહીં રાજપુત્રી તેનું ધૈર્ય, પ્રિયના પત્રમાંહેનું લેખનચાતુર્ય, તેમજ તેનું રુપ, લાવણ્ય અને વચનકળાનું કૌશલ્ય જોઇને જાણે સ્તં ભિત થઈ ગઇ હોય તેમ એક અક્ષર પણ બાલ્યા વિના સ્થિર થઈ ગઈ. તે વખતે મિત્રાન દે હિંમત કરીને તેણીના હાથમાંથી રાજાના નામવાળું કડું કાઢી લીધું, અને તેમ્ફ્રીની જંઘા ઉપર છરી વડે

ત્રિશૂલની આકૃતિ કરી, પછી ત્યાંથી નીકળી અક્કાને ઘેર ગયો. રાજકુમારી તેના ગુણાથી ખેંચાઈને વિચારવા લાગી કે-" ખરેખર તે સામાન્ય પુરુષ નહોતો, માટે મેં તેની સાથે સંભાષણ પણ કયું નહી તે સારું કયું નહી." વગેરે વિચાર કરતાં તે પાછલી રાતે નિદ્રાવશ થઈ. (ઉંઘી ગઈ)

હવે પ્રાતઃકાળે મિત્રાન દે રાજા પાસે જઇને ક્રીયાદ કરી કે--" હે રાજા! અખંડિત આજ્ઞાવાળા આપ રાજ્ય કરતાં છતાં અમુક શ્રેષ્ઠી મારું માગણું ( લેણું ) ધન આપતા નથી. આપ તા લાકપાળ છા, તેથી તેવા દુષ્ટના નિગ્રહ કરવા એઈએ." તે સાંભળીને રાજાએ પાતાના સીપાઇએ માકલી તે શ્રેષ્ઠીને બાલાવ્યા. શ્રેષ્ઠીએ અધા વ્યતિકર જાણ્યા, એટલે રાજસભામાં આવતાંજ પ્રથમ મિત્રાનંદને તેનું ખાકી રહેલું દ્રવ્ય આપીને પ્રણામ-પૂર્વંક રાજાને કહ્યું કે-" પિતાની પાછળના લાકાચારમાં ગુંથાવાથી તથા પિતાના વિરહના શાકથી ધન આપવામાં વિલંખ થયા હતા." રાજાએ તેની વાત સત્ય માનીને તેને રજા આપી. પછી રાજાએ મિત્રાન દને પૂછયું કે-" તેં રાત્રે મૃતકનું રક્ષણ શી રીતે કર્યું ?" તે એાલ્યા કે-" રાજા ! તે રાત્રિએ ભૂત, વેતાળ, રાક્ષસ, શાકિની, વ્યંતર વિગેરે અનેક પ્રકારના શસ્ત્રા સહિત આવ્યા હતા, તેઓની સાથે મેં રાત્રીના ત્રણ પહાર સુધી ઘણું યુદ્ધ કર્યું. છેવટે તે સર્વ ગુરુએ આપેલા મંત્રના ખળશી નાસી ગયા. પછી ચાથે પહેારે કોઈ એક અપ્સરા જેવી સ્ત્રી મારી પાસે આવી. તેણે દિવ્ય વસ્ત્ર ધારણ કર્યાં હતાં, વિવિધ પ્રકારનાં આભૂષણથી શાભિત હતી, કેશ છુટા મુકેલા હોવાથી ભયંકર લાગતી હતી. મુખમાંથી અગ્નિની જવાળા કાઢતી હતી અને હાથમાં કત્રી કા (માટી કાતર, છરી) રાખેલી હતી. તે સ્ત્રીએ મને કહ્યું કે-" હે દુષ્ટ! આજે તનેજ ખાઈ જઈશ." મેં તેને એઇને વિચાર્યું કે-" ક્રોકા કહેતા હતા તે મારી ખરેખર આજ છે." તેથી હું તેની સાથે ભયંકર યુદ્ધ કરવા લાગ્યાે અને ચમત્કારથી તેના હાથ મંરડીને તેના હાથમાંથી સુવર્ણું કંકશું કાઢી લીધું. છેવટે તે નાસવા લાગી એટલે મેં તેની જમણી જંઘામાં છરીવડે ત્રિશુળનું ચિન્હ કર્યું." આ પ્રમાણે સાંભળવાથી રાજા આશ્વર્ય પામીને બાલ્યા કે-" તેં મારીના હાથમાંથી ખેંચી લીધેલું કહું ખતાવ. " મિત્રાનંદે તે કહું ખતાવ્યું, એટલે રાજા પાતાનું નામાંકિત કહું જોઇને વિચાર કરવા લાગ્યા કે-" અહેા.! શું મારીજ કન્યા મરકી ઠરી ? કેમકે આ ભૂષણ તેનું છે." એમ વિચારીને તેની ખાત્રી કરવા માટે શૌચતું મિષ કરીને રાજા મહેલમાં ગયા. જઇને જુએ છે તેા કન્યા સુતેલી હતી, તેના હાથમાં કંકણુ નહેાતું, અને જંઘાયર કરેલાં ચિન્હ ઉપર લૂગડાના પાટા બાંધેલા હતા. તે જોઈને રાજા જાણે વજથી હણાયા હાય તેવા થયા, અને બાલ્યા કે-" અહા ! આ પુત્રીએ મારા વંશમાં કલંક લગાહયું." પછી રાજાએ સમામાં જઈને ગુપ્ત રીતે મિત્રા-નંદને કહ્યું કે-" હે ભદ્ર ! મારી પુત્રીજ મરકી ઠરે છે, તેમાં કાંઇ સંદેહ નથી; તેથી તેના નિગ્રહ કર." (તેને હરાવી દે) તે એાલ્યાે કે–હે રાજા! આપના કુળમાં એવું હાેય નહી." રાજાએ કહ્યું કે-" નહી, હું સત્યજ કહું છું. માટે તે સર્વ પ્રજાને મારી ન નાંખે, તેટ-

લામાં તું કાઈ પણ ઉપાયથી તેના નિગ્રહ કર." મિત્રાનંદે કહ્યું કે-" પ્રથમ મને જોવા દા, કે તે મારાથી સાધ્ય છે કે નહી ?" રાજાએ કહ્યું કે-" સ્વઇચ્છાથી જઇને જો." એટલે મિત્રાનંદ રાજકન્યા પાસે ગયા. તેલ્લુીએ તેને ઓળખ્યા અને તેને બેસવા માટે આસન આપ્યું. પછી મિત્રાનંદ બાલ્યા કે " હે સુબ ! મેં તેને કલંક આપ્યું છે; માટે હવે તારે અહીં રહેવું યાગ્ય નથી. પરંતુ તું ચિંતા કરીશ નહી, તેને સારે સ્થાને લઇ જઇશ." તે સાંભળીને તેના ગુણાથી આધીન થયેલી રાજકન્યા બાલી કે-" આ મારા પ્રાણ પણ તમારે આધીન છે." કહ્યું છે કે-

#### અધા નરપતેશ્વિત્તં, વ્યાખ્યાનં મહિલા જલમ્ ા તત્રૈતાનિ હિ ગચ્છંતિ, નીયંતે યત્ર શિક્ષકૈઃ ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ—" આંધળા, રાજાનું ચિત્ત, વ્યાખ્યાન ( કથા ), સ્ત્રી અને જળ એ પાંચ પદાર્થીને જ્યાં લઈ જઈએ ત્યાં તેઓ જય છે. " અર્થાત્ આંધળાને જેટલી પૃથ્વી ને જે બાજુ ચલાવા તેટલું ચાલે છે, રાજાનું ચિત્ત જે બાજુ વાળા તે બાજુ વળે છે, કથાના પ્રવાહ જે બાજુ વહેવરાવા તે બાજુ વહે છે, સ્ત્રીને જયાં લઇ જાઓ કે માકલા ત્યાં જાય છે અને જળ જે બાજુ નીક કરી આપા તે તરફ વહે છે."

મિત્રાનંદે કહ્યું કે-" રાજાની સમક્ષ તારા ઉપર હું સર્ષ વના દાષ્ટ્રા નાંખું ત્યારે તારે ફૃત્કાર કરવા." તે વાત રત્નમંજરીએ કખૂલ કરી. એટલે તેણે રાજા પાસે જઇને કહ્યું કે -" હે રવામી! આપે કહ્યું તે સત્ય છે. પણુ એક સાંઢ તૈયાર કરા, આજ રાત્રે મંત્રના અળથી તેને સાંઢ ઉપર એસાડીને આપના દેશ અહાર હું લઈ જઈશ. પછી માર્ગમાં જ્યાં સૂર્યોદય થશે ત્યાં તે મારી રહેશે." તે સાંભળીને ભય પામેલા રાજાએ એક વાયુના સરખી વેગવાળી સાંઢ મંગાવી તેને આપી. સંધ્યા સમયે તે રાજકુમારીના કેશ પકડી મિત્રાનંદે તેના ઉપર સર્ષ વના દાણા છાંટયા, એટલે તે કુંકાડા મારવા લાગી. પછી તેને સાંઢ ઉપર એસાડીને તે ચાલતા થયો. રાજા ગામના દરવાજા અંધ કરાવીને પાતાના મહેન્લમાં ગયો. મિત્રાનંદ પણ મિત્રની પત્ની હોવાથી માતા પ્રમાણે તેની ભક્તિ કરવા લાગ્યો.

અહીં અમરદત્ત મિત્રને બે માસના અવાધ (મર્યાદા, નક્કી કરેલા ટાઇમ) પૂર્ણ થવાથી ચિતા કરીને તેમાં પ્રવેશ કરવાની તૈયારી કરતા હતા, તેવામાં કાકતાલીય ન્યાયની જેમ મિત્રાનંદ અને રત્નમંજરી આવીને તેને મત્યા. તેજ વખતે ચિતાના અગ્નિની તથા પુરના લાકાની સાક્ષીએ તેની સાથે પાણ્યિહણ કર્યું. નગરના લાકા તે સ્ત્રીના સ્વરુપની, મિત્રાનંદના ધર્યની અને અમરદત્તના ભાગ્યની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા.

હવે તેજ સમયે તે નગરના રાજા 'અપુત્રીઓ મરખુ પામ્યો, તેથી બીજો રાજા મુકરર કરવા માટે પ્રધાનાએ મળીને <sup>ર</sup>પાંચ કિલ્સ કર્યાં. તેમણે ફરતાં ફરતાં નગર બહાર

૧ પુત્ર વિનાના, વાંઝીયા. ર દ્વાથી, ધોડા, કળશા છત્ર અને ચામર એ પાંચ દિવ્ય કરવામાં આવે છે.

આવીને અમરદત્તના ઉપર કળશ ઢાડ્યા, તેથી તેને માટા ઉત્સવ પૂર્વક રાજ્યના સ્વામી કર્યો, પછી તેણે મિત્રને મંત્રીપદ આપ્યું, અને રત્નસારને નગર શેઠ અનાવ્યા. આ પ્રમાણે તે અખંડિત આજ્ઞાથી રાજ્ય ચલાવવા લાગ્યા.

મિત્રાનંદ રાજ્યકાર્યમાં શુંથાયા હતા, તા પણ તેને શખનું વચન કદી પણ વિસ્મરણ થતું નહેાતું, તેથી તેણે અમરદત્ત રાજાને કહ્યું કે-" આપણું નગર અહીંથી નજીક છે, તેથી મારૂં મન ઘણું દુઃખી રહ્યા કરે છે, માટે મને દ્વર દેશ જવાની રજા આપા." રાજાએ કહ્યું કે-" હે મિત્ર! જો એમ છે, તો આપણા નાકરાને સાથે લઈને વસંતપુરે જા, પરંતુ હંમેશાં કુશળ સમાચાર માકલ્યા કરજે." પછી મિત્રાન દે શુભ દિવસે ત્યાંથી પ્રયાણ કર્યું. તેના જવાથી તેના વિચાગે કરીને પીડા પામતા રાજા તેના કુશળ સમાચાર નિરંતર ઇચ્છતા હતા, પણ દિવસા ગયા છતાં તેનું કાંઈ પણ વૃત્તાંત તેના જાણવામાં આવ્યું નહી. તેથી ગલરાયેલા ચિત્ત તેણે રાણીને કહ્યું કે-" અરે મિત્રાનંદની કાંઇ પણ વાર્તા સંભળાતી નથી." રાણી બાલી કે-" હે પ્રાથુનાથ! જ્ઞાની ગુરુ વિના સંશય નાશ પામે તેમ નથી." અન્યદા વનપાળે આવીને રાજાને વિનંતિ કરી કે-" હે સ્વામી! આજે આપના ઉદ્યાનમાં જ્ઞાનભાનુ નામના ગુરૂમહારાજ પધાર્યા છે." તે સાંભળીને રાજાએ વન-પાળને વધામણી આપી, અને રાણીને સાથે લઇને માટા ઉત્સવ પૂર્વક તે ગુરુ પાસે ગયા; ગુરુને વાંદીને યાગ્ય આસને એઠા. ગુરુએ અનેક જનાએ પૂછેલા સંશયના ખુલાસા આપ્યા, તે સાંભળીને રાજાએ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનવાળા ગુરુને પાતાના મિત્રની હકીકત પૂછી. તેથી ગુરૂએ કહ્યું કે-" હે રાજન્ તારા મિત્ર અહીંથી ચાલીને ઘણે દ્વર પહેાંચ્યા પછી એક પર્વતની પાસે નદીને કાંઠે પહાલ કરીને રહ્યો હતા, અને તારા સેવકા જમવામાં રાકાયા હતા, તે વખતે એાર્ચિતી ચારની ધાડ પડી, તેઓએ તારા સર્વ સેવકાના પરાજય કર્યો, અને મિત્રા-નંદ એકલા ત્યાંથી નાસી ગયા. તે કાઇક વડના ઝાડની નીચે સૂતા હતા, તેવામાં સપે તેને ડસ્યા. તે સમયે કાઈ તપસ્વી ત્યાં આવ્યા તેણે તેનું વિષ ઉતાર્યું. ત્યાંથી મિત્રાનંદ તારી પાસે આવતા હતા, તેટલામાં માર્ગમાં ચાર લાકાએ તેને પકડયા, અને એક વાણીઆને ત્યાં વેચ્યાે. તે વર્ણિકે પારસકુલ તરફ જતાં રસ્તામાં અવંતી નગરીની અહાર પડાવ કર્યાે. રાત્રિએ સમય જોઇને તારા મિત્ર અંધન તાહીને નાંઠા. ગામના ખાળને રસ્તે તે ગામમાં પેસવા જતા હતા, એટલામાં રાજાના સીપાઇ એ!એ તેને દીઠા, એટલે ચાર જાણી ચારની જેમ પકડીને બાંધ્યા. પ્રાતઃકાળ થતાં રાજાના હુકમથી તેને પૂર્વોક્ત વટ વૃક્ષ ઉપરજ મારી નાખવા માટે આંધવામાં આવ્યા. તે વખતે તારા મિત્ર વિચાર કરવા લાગ્યા કે-અહા શબતું કહેલું વાકય સાચું થયું. કહ્યું છે કે-

> યત્ર વા તત્ર વા યાતુ, યકા તકા કરાત્વસો । તથાપિ મુચ્યતે પ્રાણી, ન પૂર્વકૃતકર્મણઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ — "પ્રાણી ગમે ત્યાં જાઓ અથવા ગમે તે ઉપાય કરા, પરંતુ પૂર્વે કરેલાં કમાંથી કાઇ પણ પ્રકારે મુક્ત થતા નથી.

ત્યાં મિત્રાનંદ મરણુ પામ્યાે. પછી એક દિવસ ગાેવાળિઆના બાળકાે તે વડની પાસે રમતા હતા, તેની માેઈ ઉછળીને તેના મુખમાં પડી.'' આ પ્રમાણે ગુરૂના મુખથી સાંભળીને રાજા બહુજ રાેવા લાગ્યાે. રાણી પણ વિલાપ કરતાં બાેલી કે—

> યદાહં ભવતાડકનીતા, તहાકનેકે વિનિર્મિતા: ા ઉપાયા: સ્વવિપત્તી તે, કવ ગતા હા મહામતે ॥ ૧ ॥

અર્થ — " હે દીયર! જ્યારે તમે મને અહીં લાવ્યા તે વખતે ઘણા ઉપાયા કર્યા હતા, છતાં હે બુહિશાળી! આજે તમારી વિપત્તિમાં તે સર્વ ઉપાયા કર્યા ગયા ?"

ગુરૂએ રાજાને તથા રાણીને કહ્યું કે—

રાેકાડ્વશ્યં પરિત્યજ્ય, રાજન્ ધર્માેઘમં કુર્ ા ચેનેદશાનાં દુઃખાનાં, ભાજનં નાેપજાયતે ॥ ૧ ॥

અર્થુ —" હે રાજન્! શાકના ત્યાગ કરીને ધર્મમાં ઉદ્યમ કરાે; જેથી ફરીથી આવા દુ:ખાેનું સ્થાન થવાય નહી, અર્થાત્ આવાં દુ:ખાે ફરીથી આવે નહી."

રાજાએ ગુરુને કરીથી પૂછ્યું કે-" હે સ્વામી ! તે મારા મિત્ર મરીને ઉત્પન્ન થયેા? " ગુરૂએ કહ્યું કે–" હે રાજા ! તારી રા**ણીની** કુક્ષિમાં પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા છે, તે અનુક્રમે રાજા થશે. " કરીને રાજાએ પાતાના રાણીના અને મિત્રના પૂર્વ ભવ પૂછયા. ત્યારે ગુરુએ કહ્યું કે-" હે રાજા! તું આજથી ત્રીજે ભવે ક્ષેમ કર નામે કણુબી હતા. સત્યશ્રી નામે તારે પત્ની હતી અને ચંદ્રસેન નામના ચાકર હતા. તે ચાકર એકદા તારા ખેતરમાં કામ કરતા હતા, તે વખતે તેણે બીજાના ખેતરમાંથી કાઈક મુસાફરને ધાન્યની શીંગા લેતા જેયો. તે જોઈને ચંદ્રસેન ખાલ્યા કે-" આ મહાચારને ઉંચા ખાંધીને લટકાવા." આવા વચનથી તેણે મહા આકરું કર્મ આંધ્યું. સત્યશ્રીએ પણ કાેઈ વખત પાતાના પુત્રની વહુને કહ્યું કે–" ડાકણુની જેમ ઉતાવળી ઉતાવાળી શું ખાય છે? ધીરે ધીરે કેમ ખાતી નથી? કે જેથી ગળું તા રું ધાય નહી. " એમ કહેવાથી તેણે પણ કર્મ આંધ્યું. એકદા ક્ષેમાં કરે નાેકરને કહ્યું કે " આજે અમુક ગામ જવાનું છે, માટે જા." ત્યારે ચાકર બાલ્યા કે-" આજે હું મારા સ્વજનાને મળવા સારું જવાના છું, તેથી નહી જઈ શકું. " ક્ષેમંકરે કાેપથી કહ્યું કે--" ભલે તારા સ્વજનના મેળાપ ન થાય, પણ જવું પડશે." એવામાં કાઈ છે મુનિ ગાચરી માટે પધાર્યા. તેને જોઇને ક્ષેમાંકરે પાતાની સ્ત્રીને કહ્યું કે-" આ મહર્ષિઓને માટા હવે પૂર્વંક પ્રાસુક અને એષણીય અન્ન વહારાવ." તે વખતે પેલા ચાકરે મનમાં વિચાર કર્યો કે-" આ કંપતીને ધન્ય છે કે જેઓ સંપૂર્ણ ભક્તિપૂર્વક મુનિને કાન આપે છે." તેવામાં

તે ત્રણેના ઉપર અકસ્માત્ વિજળી પડવાથી તે ત્રણે એકી વખતે મરણ પામ્યા. તેમાં ક્ષેમંકરના જીવ તું અમરદત્ત થયા, સત્યશ્રીના જીવ તારી પટ્રાણી થયો, તારા ચાકર ચંદ્રસેન તે મિત્રાનંદ થયા. તે ચાકરે જે મુસાફરને શીંગા લેતાં બાંધવાનું કહ્યું હતું, તેજ મરીને પેલા વટ વૃક્ષ ઉપર વ્યંતર થયા. તે મિત્રાનંદને જોઇને પાતાના પૂર્વ જન્મનું વૈર યાદ આવવાથી શબદ્રારા બાલ્યા હતા."

આ પ્રમાણે ગુરુનું વચન સાંભળીને રાજા તથા રાણીને જાતિસ્મરણ થયું. ગુરુનું વચન સત્ય માનીને ઘેર આવ્યા. પછી અનુક્રમે રાણીને પુત્ર થયા. તે યુવાવસ્થા પામ્યા. ત્યારે તેને રાજ્ય સાંપીને તે દંપતીએ દીક્ષા શહેણ કરી, અને ક્રમે કરીને તેઓ માફે ગયા.

આ દર્ષાતનું તાત્પર્ય એ છે કે-જેમ પાછલા ભવે કરેલા કોધના કલરૂપે અમરદત્ત ખહુજ દુ:ખી થયા, તેમ થાંડા પણ કોધ માટા દુ:ખનું કારણ થાય છે. માટે લવ્ય જીવાએ કોધના અભાવ રૂપ ક્ષમા ગુણને ધારણ કરીનેજ શ્રીજિનધર્મને આરાધવા જોઇએ. કારણકે શ્રીજિનધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરવામાં ક્ષમાગુણની મુખ્યતા છે. વળી શ્રીચારૂગણધરે જણાવ્યું કે-ઉપશમ ગુણને ધારણ કરવાથી શ્રીજિનધર્મને પામી શકાય છે. તેથી તે ઉપશમ ગુણનું સ્વરૂપ દર્શાત સાથે ટૂંકામાં આ રીતે જાણવું—

#### ઉપરામ ગુણ વિષે.

વિકલ્પવિષયાત્તીર્ણુઃ, સ્વભાવાલંખનઃ સદા ા જ્ઞાનસ્ય પરિપાકા યઃ, ઉપશમઃ પરિકીર્તિતઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ — " સંકલ્પ વિકલ્પ (ચિત્તવિભ્રમ)ના વિષયથી (વિસ્તારથી) નિવતે લા અને સમ્યગ્ રત્નત્રય સ્વરુપ જે આત્માના સ્વભાવ તેનું (ગુણુ પર્યાયનું) નિરંતર આલંબન કરનાર એવા આત્માના ઉપયોગ લક્ષણુવાળા જ્ઞાનના જે પરિપાક તે ઉપશમ કહેલા છે."

ઉપશમના ચાર નિક્ષેષા આ પ્રમાણે—નામ ઉપશમ અને સ્થાપના ઉપશમ તો પૂર્વની પેઠે જાણવા. આગમથી દ્રવ્ય ઉપશમ તે ઉપશમના સ્વરુપને જાણનાર જ્ઞાની જે તેના ઉપયોગમાં વર્તતા ન હોય તે. નાઆગમથી દ્રવ્ય ઉપશમ તે માયાએ કરીને લિપ્ધની સિદ્ધિને માટે અથવા દેવગતિની પ્રાપ્તિ વિગેરે માટે ઉપકાર અપકારના વિપાકને શમન કરવાના હેતુથી કોધાદિકના ઉપશમ કરે તે અને ભાવ ઉપશમ તે આત્મસ્વરુપમાં ઉપયોગવાળા. તેમાં આગમથી મિચ્ચાત્વને તજીને યથાર્થ વસ્તુના ભાસન પૂર્વક ચારિત્રમાહનીય કર્મના ઉદયના અભાવ હોવાથી ક્ષમાદિક ગુણની જે પરિષ્યુતિ તે ઉપશમ કહેવાય છે. તે ઉપશમ પણ લીકિક અને લોકોત્તર ભેદે કરીને છે પ્રકારના છે. તેમાં વેદાંત મતવાળાના જે ઉપશમ ગુણ છે તે લીકિક છે, અને જૈન પ્રવચનને અનુસરનાર ભવ્ય જવામાં જે ઉપશમ હોય છે તે લોકોત્તર છે. તે લોકોત્તર ગુણ જ ખરેખરા શાહ છે, આ ઉપશમ

રાષ્યુતું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવા માટે ખાસ જરૂરી શ્રી મૃગાપુત્રની બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

સુત્રીવપુરના રાજાના પુત્ર મૃગાપુત્ર નામે હતા. તે એકદા મહેલના ગાખમાં બેસીને નગરનું સ્વરુપ જોતા હતા, તેવામાં ઉપશમગુણના ભંડાર જેવા એક મુનિને નિમેષ રહિત દિષ્ટિથી પ્રીતિપૂર્વંક જાેતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. એટલે પૂર્વ ભવે પાતે ચારિત્ર શહેણ કર્શું હતું તેનું તેને સ્મરણ થયું. પછી તે મૃગાપુત્ર પાતાના માતાપિતા પાસે જઇને બાેલ્યા કે—

### સુયાણિ મે પંચ મહ૦વયાણિ, નરએસુ દુકખં ચ તિરિકખજેણિસુ । નિવિષ્ણુકામા મિહ મહણ્ણુવાએા, અણુજાણુહ પ૦વઇસ્સામિ અમ્મા ॥૧॥

અર્થ — " હે માતાપિતા! મેં પાંચ મહાવતને સાંભળ્યાં છે, તથા નરકને વિષે અને તિર્યંચયાનિને વિષે જે દુઃખ પડે છે તે પણ મેં જાલ્યું છે; તેથી હું સંસારરુપ મહાર્ણવથી નિવેદ (વૈરાગ્ય) યામ્યા છું; માટે મને અનુજ્ઞા આપા કે જેથી હું પ્રવજ્યા અંગીકાર કરું."

વગેરે વાકયાવડે દેહના ભાગાપભાગાદિકનું અનિત્યપણું કહીને તેણે પ્રવ્રત્યા લેવાની અનુજ્ઞા માગી. તે સાંભળીને માતાપિતાએ અનેક યુક્તિએાવડે જીવન પર્યંત ચારિત્રનું પાલન અતિ દુષ્કર અતાવીને કહ્યું કે " હે પુત્ર! તારું શરીર અતિ સુકામળ છે, તું ચારિત્ર પાળવાને સમર્થ નથી; કેમકે પાંચ ઇંદ્રિયા તથા મન જીતવા મુશ્કેલ છે. લાેઢાના ચણા ચાવવાની જેવું ચારિત્ર પાળવું દુષ્કર છે. દેદીપ્યમાન અગ્નિની જવાળાનું પાન કરવાની જેમ અથવા મન્દરાચળ પર્વતને તાેળવાની જેમ યુવાવસ્થામાં ચારિત્રનું પાલન કરવું અતિ દુષ્કર છે. માટે વૃદ્ધાવસ્થામાં દીક્ષા લેવા યાગ્ય છે." તે સાંભળીને મૃગાપુત્ર બાલ્યા કે " હે માતાપિતા! આ લાેકમાં નિઃસ્પૃહ થયેલા માણુસને કાંઈ પણ દુષ્કર નથી. કેમકે મેં ચારે ગતિમાં વાણીથી કહી ન શકાય તેવી અનેક વેદનાએ અનુભવી છે.

#### સબ્વભવેસુ અસાયા, વેઅણા વેઈઆ મએ ! નિમેસંતરમિત્તં પિ, જં સાયા નત્થિ વેઈઆ ॥ ૧ ॥

અર્થ—" મેં સર્વ લવામાં અસાતાવેદની વેદી છે, એક નિમેષમાત્ર પણ સાતાવેદની વેદી નથી.'

મેં નરકાદિકની મહાપીડાએ સહન કરી છે, તો પછી મારે દીક્ષાનું પાલન કરવું તેમાં શું મુશ્કેલ છે? માટે મારે અવશ્ય દીક્ષા લેવીજ છે. સંયમનું પાલન કરતાં જે ઉપશમ શુજ્રાના સુખના આસ્વાદ મળે છે તેજ માડું સુખ છે. ઉપશમ જન્ય સુખમાં મગ્ન થયેલા જવ દેશે ઉણા કાેટી પૂર્વના કાળને પણ સુખે સુખે દીનતા રહિત નિર્ગમન કરે છે, એક નિમેષમાત્ર પણ પ્રમાદમાં પડતા નથી. કહ્યું છે કે---

### શમસૂક્રતસુધાસિક્તં, યેષાં નક્તંદિનં મનઃ ৷ કદાપિ તે ન દહ્યન્તે, રાગારગવિષામિભિઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ — " જે મહાત્માઓનું મન રાત્રિ દિવસ ઉપશમ જે કષાયાભાવ તેનાં સૂક્ત એટલે આત્મસ્વરૂપ તત્ત્વનાં વચના તે રૂપી અમૃતથી સિંચન થયેલું હાય છે તેઓ રાગરૂપી સર્પના વિષામિંથી કહાપ અળી શકતા નથી.

જગતના જીવા રાગાદિક સર્પથી ડસાયા સતા વિષયમાં ધૂર્મિત થઇને પરિભ્રમણ કરે છે. ઇષ્ટ વસ્તુના સંયાગની અને અનિષ્ટ વસ્તુના વિયાગની ચિંતા અહિનિશ કરીને અનેક પ્રકારના સંકલ્પ વિકલ્પ કરે છે, અને બહુ પ્રકારની અથશીચાદિ જે કલ્પના તેના કહ્યોલને ગ્રહણ કરે છે; તેમજ અનંત જીવાએ અનંતીવાર લાગવીને મૂકી દીધેલા જગતના ઉચ્છિષ્ટ એવા અનેક પુદ્દગલ સ્કંધાની યાચના કરે છે. માટે કાઈ પણ પ્રકારે ઉપ શમ ગુણને પ્રગટ કરવા, એજ મુક્તિનું પરમ કારણ છે. કહ્યું છે કે—

#### સ્વયં બુરમણસ્પર્હિ, વર્હિષ્ણુસમતારસઃ । મુનિર્યે નાપમાયેત, કાેડપિ નાસૌ ચરાચરે ॥ ૧ ॥

અર્થ — " સ્વયં ભૂરમણ સમુદ્રની સ્પર્ધા કરનાર એવા સમતા રસ ઉપશમ ગુણ જેના હૃદયમાં વૃદ્ધિ પામ્યા કરે છે તેવા મુનિને જેનાવડે ઉપમા આપી શકાય એવા કાઈ પણ પદાર્થ આ ચરાચર જગતમાં નથી."

[વશેષાથ અર્ધ રજ્જા પ્રમાણ છેલી સ્વયંભ્રમણ નામના જે સમુદ્ર તેના જલની સાથે સ્પર્ધા કરે તેટલા સમતા રસ (ઉપશમ) જેના આત્મામાં વૃદ્ધિ પાગ્યા કરે છે એવા મુનિ ત્રણે કાલમાં પણ વિષયને શ્રહણ કરતા નથી. તેઓને અતીત કાળમાં ભાગવેલા ભાગના સમરણના અભાવ છે, વર્ત માન કાળે ઈન્દ્રિયોગાચર એવા વિષયામાં રમણતાના અભાવ છે, અને અનાગત કાળે મનાગ્ર વિષયાની ઇચ્છાના અભાવ છે, એવા મુનિને જે ઉપમાને કરીને ઉપમા અપાય એવા કાઈ પણ પદાર્થ આ સચરાચર જગતમાં નથી; કેમકે સર્વ પદાર્થ તો અચેતન પુદ્દગલ સ્કંધાથી ઉત્પન્ન થયેલ અને રુપી છે અને સમતા રસ (ઉપશમ) તો સહજ, આત્યંતિક અને નિરુષમ અરૂપી આત્મસ્વભાવ છે, તો તેની સાથે તેની શી રીતે ઉપમા આપી શકાય?"

વગેરે વિવિધ ઉપાયાવડે માતાપિતાને પ્રતિણાધ પમાડીને તેમની અનુજ્ઞાથી સમશ્ર પરિગ્રહના ત્યાગ કરી મૃગાપુત્રે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. કહ્યું છે કે—

૧ દુ:ખ આવી પડવાના લાય ધરાવી પ્રથમથી જે શાકસાતાપ કરવા તે.

### 

અર્થ — " આ લાેકને વિષે ઈચ્છારહિત અને પરલાેકને વિષે પણ ઇચ્છા રહિત તેમજ વાસી ને ચંદન અને અશન ને અનશન એ જેમને તુલ્ય છે એવા તે મુનિ થયા." અર્થાત્ આ લાેકના સુખને અર્થે કે પરલાેકના સુખને અર્થે જે તપ તપતા નથી, વાંસ-લાથી છેદન કરનાર અને ચંદનથી વિલેપન કરનાર ઉપર જેમને સમમાવ છે અને અશન તે આહારનાે સદ્ભાવ અને અનશન તે તેનાે અભાવ તેમાં જે તુલ્ય મનાેવૃત્તિવાળા છે.

આ પ્રમાણે ઘણાં વર્ષો સુધી ચારિત્રનું પાલન કરીને મૃગાયુત્ર સુનિ એક માસનું અનશન કરી સર્વ કર્મને ખપાવીને સિદ્ધિપદને પામ્યા.

'જે ભવ્ય જીવાના હુદયમાં આત્મિક ધ્યાનને વિશુદ્ધ કરનાર દેદીપ્યમાન ઉપશમાદિ ગુણે સ્વરૂપ સમતા ગુણું હાય છે, તે મૃગાપુત્ર મુનીંદ્રની જેમ તત્કાળ શુભ જ્ઞાનાદિ રતન- ત્રયની નિર્મલ આરાધના કરીને માેલપદને જરૂર પામે છે. આ રીતે ઉપશમ ગુણથી ધર્મની પ્રાપ્તિ વગેરે ઉત્તમ લાભ કહીને શ્રીચાર્ગણધર—૧૯૩મા શ્લાકમાં ધર્મના પ્રભાવાદિકનું વર્ણન કરે છે. ૧૯૧–૧૯૨

ભવસિંધુ પાર પમાડનારા મુક્તિ ફલ અંતિમ જિહાં, આ ધર્મ જિનના છે ત્રિપુટી શુદ્ધ ધરી શ્રદ્ધા ઇહાં; સાત્ત્વિષ્ઠી આરાધના ઉલ્લાસથી કરતાં સદા, ને નિયાણું છંડતા હરી આપદા લહા સંપદા. ૧૯૩

રપષ્ટાર્થ—આ જૈન ધર્મ ભવસિંધુ એટલે સંસાર રૂપી સમુદ્રના પારને પમાડનારા છે. કારણુ કે આ ધર્મનું આરાધન કરીને અનંતા જીવા માણે ગયા છે. તેથી આ ધર્મની આરાધનાનું અંતિમ ક્લ એટલે છેલ્લું ક્ળ માલ કહેલ છે. તથા જિનેશ્વર લગવંતે કહેલા આ ધર્મ ત્રિપુટી શુદ્ધ છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે સાનાની ત્રણુ રીતે પરીક્ષા થાય છે. તે આ રીતે-પ્રથમ સાનાને અગ્નિમાં તપાવવાથી શુદ્ધતાની ખાત્રી થાય છે. બીજું સાનાને ટીપવાથી તેની શુદ્ધતા જણાય છે તેમજ ત્રીજી રીતે તેને કસાેટીના પત્થર ઉપર ઘસવાથી તેની શુદ્ધતા જણાય છે. આ સાનાની માક્ક આ જિન ધર્મની પણ કૃષ તાપ અને છેદ વહે પરીક્ષા કરાએલી છે માટે હે ભવ્ય જીવા ! તમે તેના ઉપર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખી દરરોજ ઉલ્લાસ પૂર્વક તેની સાત્ત્વિકી આરાધના કરજો. વળી ધર્મની આરાધના કરતાં નિયાણાના ત્યાંગ કરજો એટલે મને આ ધર્મ કાર્યનું અમુક પ્રકારનું સ્વર્ગાદ સાંસારિક ફળ મળજો એવી કાઈ જાતની ઈચ્છા રાખ્યા સિવાય આરાધના કરજો. કારણુંકે નિયાણા વિના કરેલી ધર્મની સાધના માક્ષના સુખાને આપે છે. એકચિત્તે

આવા પ્રકારના ધર્માનું આરાધન કરવાથી ચાલુ ભવમાં પણ આપત્તિઓનો નાશ થાય છે અને ઉત્તમ પ્રકારની સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ૧૯૩

> એ ચાર ભેંદે તેહની આરાધના નિજ શક્તિને, અનુસાર કરજે હેાંશથી એથીજ લેશા મુક્તિને; નિયમ આઠે ધારજે તે જાણવા ઇમ અનુક્રમે, આત્મતત્ત્વ સ્વરૂપ કેરી ચિંતના કરજે તમે.

સ્પષ્ટાર્થ—વળી હે લબ્ચ છવા ! તમે શ્રી જૈન ધર્મની આરાધના છે પ્રકારે અથવા ચાર પ્રકારે પાતાની શક્તિ પ્રમાણે કરતો. દેશવિરતિ (શ્રાવકનાં ખાર વતા) અથવા સર્વ વિરતિ (પાંચ મહાવતનું પાલન) એમ છે પ્રકારે આ ધર્મની આરાધના થાય છે. દાન, શીયલ, તપ અને લાવ એમ ચાર પ્રકારે પણ ધર્મની આરાધના થાય છે. એ પ્રમાણે શક્તિ અને લાવ પ્રમાણે હોંશથી શ્રી જિન ધર્મની આરાધના કરતો. આ પ્રમાણે આરાધના કરવાથી તમે અંતે માલનાં સુખને જરૂર મેળવશા. વળી આઠ પ્રવચન માતાની આરાધના કરવા રૂપ આઠ પ્રકારના નિયમાને ધારણ કરતો. અને આત્મ તત્ત્વના સ્વરૂપની ચિંતવના હંમેશાં કરતો. ૧૯૪

ન પ્રમાદ તણેા કદી વિશ્વાસ કરશાે ચેતતા, મૈત્રી પ્રમુખ ચઉ ભાવનાને ભાવજે રાજી થતા; વાણી જિનેશ્વર દેવની સુણુજે જેહથી, આત્મ નિર્મલતાદિ લાભ વિશેષ હાવે નિયમથી.

સ્પષ્ટાર્થ—હે ભવ્ય જવા ! તમે લાં લાં ચેતતા રહીને ભયંકર દુ:ખાને દેનાર પ્રમાદ રૂપી અંતરંગ કદા શત્રુના લગાર પણ વિધાસ કરશા નહી. અને મનમાં રાજી શઇને નિરંતર (૧) મૈત્રી ભાવના, (૨) પ્રમાદ ભાવના, (૩) કાર્ણ્ય ભાવના, (૪) માધ્યસ્થ્ય ભાવના, આ ચાર ભાવનાઓને ભાવનો. તથા જે જિનવાણીને સાંભળવાથી કર્મ મેલથી મલિન ખનેલા આત્માઓ પણ નિર્મલ ખનીને શુદ્ધ આત્મગુણ રમણતામય માક્ષને પામે છે અને જેશી નિર્ભય શાંતિમય જીવન પણ પામી શકાય છે, તથા જેનાથી નિશ્વયે પરાપકારાદ ઘણાં લાભ પણ મેળવી શકાય છે. આવી તે મહાપ્રભાવશાલી શ્રી જિનેશ્વર દેવની વાણીને હંમેશાં સાંભળને. આ શ્લોકમાં પ્રમાદનો વિશ્વાસ ન કરવા, એમ શ્રી ગણ્યર દેવે કહેલ હિત શિક્ષાનું યથાર્થ રહસ્ય સમન્નવવાને માટે તેઓશ્રીએ નહિ કહેલું છતાં ભવ્ય જીવાને અપ્રમાદ ભાવના અપૂર્વ બાધને દેનારૂં શ્રી સેલક સૂરિના સાધુઓનું દર્શત બહુજ ઉપયોગી છે તે ટુંકામાં આ પ્રમાણે નાણુનં—

પ્રમત્તાઃ સંયમે યાગે, ભૂત્વા વાષ્યાડપ્રમાદિનः । ભવંતિ તેડપિ ધન્યાઃ સ્યુ, યથા સેલકસાધવઃ ॥ ૧ ॥ અ**થ**િ—" જેઓ ચારિત્ર યેાગને વિષે પ્રમાદી થઇને પણ શ્રીજિનવાણીના પ્રતાપે ક્રીથી અપ્રમાદી થાય છે, તેઓ પણ સેલક સ્ર્રિના સાધુઓની જેમ ધન્ય પ્રશંસા કરવા લાયક છે." તે બીના આ પ્રમાણે જાણવી—

નવ યોજન વિસ્તારવાળી અને બાર યોજન લાંબી દ્વારકા નગરીમાં કૃષ્ણ વાસુદેવ રાજ્ય કરતા હતા. તે વખતે સાળ હજાર રાજાઓ તેમની આજ્ઞા મસ્તક પર ચડાવતા હતા. તેમને પ્રદ્યુમ વિગેરે સાડા ત્રણ કોડ પુત્રા હતા. તેમાં શાંબ વિગેરે પુત્રો કાઇથી દમન (વશ) કરાય તેવા નહોતા. તે નગરીમાં એક ચાવચ્ચાપુત્ર નામે ગૃહસ્થ કુમાર હતો. તેને તેના માળાપે એક દિવસે બત્રીશ કન્યાએ પરણાવી હતી. તેમની સાથે તે પંચેડ્રિય સંબંધી વિષય સુખ લાગવતા હતા. એક દિવસ દશ ધનુષની ઉંચી કાયાવાળા શ્રીનેમિનાથ તીર્થંકર અઠાર હુજાર સાધુના પરિવાર સહિત સમવસર્યા. તે સમાચાર વનપાળના મુખથી સાંભળીને કોમુકિકી નામની ભેરીથી ઉદ્દેશષણા કરાવી ચતુરંગ સેના સહિત શ્રીકૃષ્ણ પ્રભુને વાંદવા ગયા. સર્વ પૌરજના સાથે થાવચ્ચાપુત્ર પણ વાંદવા ગયા. ત્યાં પ્રભુએ કહેલી ધર્મ-દેશના સાંભળીને બાધ પામેલા થાવચ્ચાપુત્રે ઘેર આવી પાતાની માતાને કહ્યું કે " મને દ્રીક્ષા અપાવા." માતાએ સંસારના સુખના ઘણા લેાલ લગાડયા, પણ તે લાભાયા નહી. ત્યારે તેની માતાએ કૃષ્ણ પાસે જઇ લેટણું મૂકીને વિનંતિ કરી કે " હે રાજન્ દીક્ષા લેવાને ઈચ્છતા મારા પુત્રને તમે શીખામણ આપા, જો મારા એકના એક પુત્ર દીક્ષા લેશે તાે હું નિરાધાર શી રીતે જીવીશ ?" કૃષ્ણુ તેણીને ધીરજ આપીને સેના સહિત તેને ઘેર ગયા, અને શાવચ્ચાપુત્રને કહ્યું કે-" હે વત્સ ! તું સંસારના વિલાસાને આનંદથી ભાગવ. અમારી છાયામાં રહેવાથી તારું કાંઈ પણ અહિત થશે નહી." તે સાંભળીને થાવચ્ચાપુત્ર હસીને બાલ્યા કે--" હે ાજન્! એક મૃત્યુએજ મને અનંતી વાર હેરાન કર્યો છે, તે મારા અહિતને તમે નિવારણ કરા તા તમે મારા ખરા હિતવાંછક છા એમ હું માનું." કુષ્ણે કહ્યું કે–''તે તા માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય ત્યારેજ થાય તેમ છે," ત્યારે થાવચ્ચાપુત્ર બાલ્યા કે-"એટલા માટેજ મૃત્યુએ કરેલા અહિતનું નિવારણ કરવા સારુ શ્રીનેમિના**યના** ચરણકમળને સેવવા હું ઈચ્છું છું.

આ પ્રમાણે તેની સ્થિરતા જોઇને હર્ષ પામેલા કૃષ્ણે નગરમાં ઉદ્દેશવણા કરાવી કે—" આ શાવચ્ચાપુત્રની સાથે જે કાઈ દીક્ષા લેશે તેના કુઠું ખનું ભરણપાવણ તથા દીક્ષાના ઉત્સવ કૃષ્ણ જાતે કરશે." આવી ઉદ્દેશવણા થવાથી એક હજાર માણસા દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા. તે ખધાની સાથે થાવચ્ચાપુત્રના દીક્ષા મહાત્સવ શ્રીકૃષ્ણે કર્યો. હજાર પુરુષાથી વહન થઈ શકે એવી શિખિકામાં ખેસીને હજાર દીક્ષાબિલાષી માણસા સહિત થાવચ્ચાપુત્ર શ્રીનેમિ જિનેશ્વર પાસે આવ્યા, તે વખતે તેની માતાએ પ્રભુને કહ્યું કે—" આ શિષ્યરુપી બિક્ષા ગ્રહણ કરા, અને તેને ખંને પ્રકારની શિક્ષા (શિખામણ) આપા." પછી તેણીએ આંખમાં અશ્રુ લાવીને પુત્રને કહ્યું કે—" હે પુત્ર! આ ચારિત્ર પાળવામાં લગાર પણ પ્રમાદ

કરીશ નહી." પછી થાવચ્ચાપુત્રે હજાર માણુસાે સહિત પ્રભુ પાસે પ્રવજ્યા <mark>ગ્રહણ કરી.</mark> અનુક્રમે સામાયિકથી આરંભીને ચૌદ પૂર્વોના અભ્યાસ ક<mark>રી એક હજાર શિષ્યાના</mark> આચાર્ય થયા.

એકદા જિનેવરની આજ્ઞા લઇને વિહાર કરતાં કરતાં થાવચ્ચાપુત્ર આચાર્ય સેલકપુરે સમવસર્યા. તે પુરમાં પંથક વિગેરે પાંચસા મંત્રીના સ્વામી સેલક નામે રાજ રાજ્ય કરતા હતા. તેણે આચાર્ય પાસે માટા ઉત્સવપૂર્વક આવીને ધમ<sup>દ</sup>દેશના સાંભળી. પછી પાંચસા અમાત્ય સહિત તેણે શ્રાવકધર્મ અંગીકાર કર્યો.

હવે સૌગંધિક નામના નગરમાં એક સુદર્શન નામે શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા. એક વખત ચાર વેદને જાણનાર તથા શૌચ, સંતાષ, સ્વાધ્યાય, તપ તથા દેવનું ધ્યાન ઇત્યાદિ ધર્મના નિયમવાળા અને ગેરુએ રંગેલા વસતે ધારણ કરનાર શક નામના પરિશાજક એક હજાર શિષ્યા ( તાપસા ) સહિત ત્યાં આવ્યા. તેના શૌચમૂલક સાંખ્ય ધર્મ સાંભ-ળીને સુદર્શને તે ગ્રહણ કર્યો. એક વખત વિહાર કરતાં કરતાં શાવચ્ચાપુત્ર આચાર્ય તે નગરમાં પધાર્યા. તે વાત સાંબળી સુદર્શને તેમની પરીક્ષા કરવા માટે તેની પાસે આવીને પૂછયું કે-" તમારા શૌચમૂલક ધર્મ છે કે બીજે ધર્મ છે ?" સૂરિએ કહ્યું કે-" હે શ્રેષ્ઠી! અમારા વિનયમૂલક ધર્મ છે. તે પણ સાધુ શ્રાવક લેદે કરીને છે પ્રકારના છે, અને બીજા તેના ક્ષાંત્યાદિ દશ પ્રકાર છે. '' વગેરે વાકયાથી પ્રતિએાધ પામીને સુદર્શને શ્રાવકધર્મ યહુણ કર્યો; અને જીવાદિ તત્ત્વાનું સ્વરુપ જાણીને અસ્થિમજ્જાએ જૈનધર્મ ઉપર પ્રેમ-વાળા થયા. અન્યદા તેના પૂર્વગુરુ શાક પરિવાજક હજાર શિષ્યા સહિત તે નગરમાં આવ્યા. ત્યાં સુદર્શનને અન્ય ધર્મમાં આસક્ત થયેલા જોઇને " અરે રે! ક્યા પાખં-ડીથી તું છેતરાયા ? " એમ તેણે પૂછ્યું. એટલે શ્રેષ્ઠી એલ્યા કે-" મારા ગુરુ ચાર જ્ઞાનને ધારણ કરનારા થાવચ્ચાપુત્ર નામના આચાર્ય છે તે અહીં જ છે: તેમણે મને વિનયમૂલક ધર્મ પમાડયા છે. " પછી હજાર શિષ્યાને સાથે લઇને શુક્ર પરિવાજક તે શ્રેષ્ઠીની સાથે સૂરિ પાસે જઈને પ્રશ્નો પૃછવા લાગ્યા.

શુક—હે લગવન્! તમારે થાત્રા, યાપનિકા, અવ્યાભાધા અને પ્રાસુક વિદ્વારછે? સૂરિ—હે શુક! તે સર્વ અમારે છે.

શુક—હે ભગવન્! તમારે કઈ યાત્રા છે!

સૂરિ—હે શુક! સાધુઓને જ્ઞાનાદિક ત્રણ રત્ન મેળવવામાં યત્ન કરવા, તે યાત્રા ક્ષાય છે.

શુક—હે ભગવન્! તમારે યાપના શી છે?

સૂરિ—હે શુક! યાપના એ પ્રકારની હોય છે. ઈંદ્રિય યાપના અને નાેઇંદ્રિય યાપના તેમાં શુભ અને પ્રશસ્ત માર્ગ ને અનુસરવાથી પાંચ ઇંદ્રિયા સંખંધી યાપના અમારે શુભ છે, અને ક્રોધાદિ રહિત અંતઃકરણ હોવાથી નાેઇદ્રિય યાપના પણ અમારે પ્રશસ્ત છે. શુક—હે ભગવન્! તમને અવ્યાભાધા શી રીતે છે?

સૂરિ—હે શુક ! વિવિધ પ્રકારની વ્યાધિએા અમને પીડા કરતી નથી, તે અવ્યાખાધા છે. શુક—હે આચાર્ય ! તમારે પ્રાસુક વિહાર શી રીતે છે !

સૂરિ—સ્ત્રી, પશુ અને નપુંસક રહિત વસતિમાં, જીવ રહિત સ્થાને, પાટ પાટલા, વિગેરેને યાચનાવિધિથી બ્રહ્મણુ કરીને અમે વિચરીએ છીએ–રહીએ છીએ, તે અમારે પ્રાસુક વિદ્વાર છે.

પછી શુક આચારે "સરિસવયા ભક્ષણ કરવા લાયક છે કે અભક્ષ્ય છે?" ઈત્યાદિ છઠ્ઠા અંગમાં વર્ણું વેલા પ્રશ્નો પૂછયા; તેના ચાગ્ય ઉત્તર સાંભળીને સુલભંગાધિ હાવાથી તે પ્રતિણાધ પામ્યા. એટલે હજાર શિષ્યા સહિત તેમણે જેની દીક્ષા ગહેણ કરી. અનુક્રમે તે સૂરિપદ પામ્યા. પછી થાવચ્ચાપુત્ર આચાર્ય પાતાના નિર્વાણ સમય નજીક જાણી હજાર મુનિઓ સહિત શ્રીશત્રું જય ગિરિએ પધાર્યા. ત્યાં એક માસનું અનશન ગ્રહેણ કરી પ્રાંતે કેવલી થઈને મુક્તિપદને પામ્યા.

ત્યાર પછી ચૌદ પૂર્વોને જાણુનાર શુક આચાર્ય વિદ્ધાર કરતાં અન્યદા સેલકપુરના ઉદ્યાનમાં સમવસર્યા. તે વાત જાણીને સેલક રાજા પાંચસા મંત્રી સદિત તેમને વાંદવા ગયા. શુરુને નમી ધર્માપદેશ સાંભળીને સેલક રાજા વૈરાગ્ય પામી પાતાને ઘેર ગયા. ત્યાં પાતાની રાણી સાથે બેસીને પાંચસા મંત્રીને તેણે કહ્યું કે " હે પ્રધાના! હું સમસ્ત પાપના નાશને કરનારી પ્રવજ્યા લેવાના છું, તમે શું કરશા ?" તેઓ બાલ્યા—" હે સ્વામિન્! અમે પણ સંયમમાં સુખની ઇચ્છાવાળા છીએ, તેથી તમારી સાથે વત ચહેલુ કરીશું. " ત્યારે રાજાએ કહ્યું કે—" જે એમ જ છે તો તમે પાતપાતાને ઘેર જઈ પાતપાતાના પુત્રને ગૃહના કારભાર સાંધીને હજાર પુરૂષાથી વહન થાય તેવી શિબિકા ઉપર આરૂઢ થઇ અહીં જલદીથી આવા." તેઓને એ પ્રમાણે કહીને રાજાએ પાતાના મંડુકકુમારને રાજ્યા- ભિષેક કર્યા. પછી મંડુક રાજાએ જેના નિષ્કમણાત્સવ કર્યા છે એવા રાજાએ પાંચસા મંત્રી સહિત શુક આચાર્યની પાસે આવીને ત્રિવિધે ત્રિવિધે સર્વ સાવદા યાગનું પ્રત્યાખ્યાન કર્યું.

અનુક્રમે સેલક મુનિને બાર અંગને ધારણ કરનાર થયેલા જાણીને શુક સૂરિએ તેમને સૂરિપદ ઉપર સ્થાપન કર્યા. પછી શુકસૂરિ ચિરકાળ વિહાર કરીને હજાર મુનિઓ સહિત શ્રી શત્રુંજય ગિરિપર ગયા. ત્યાં એક માસનું અનશન કરીને માેક્ષપદને પામ્યા.

શ્રી સેલકાચાર્યનું શરીર લુખું, સુકું, તુચ્છ અને કાળાતિકાંત<sup>૧</sup> લાજન કરવાથી કંડુ (ખરજ), દાહ તથા પીત જવરના વ્યાધિથી વ્યાપ્ત થયું. તેઓ વિહાર કરતાં કરતાં સેલકપુરે ગયા. ત્યાં તેમના પુત્ર મંડુક રાજા તેમને વાંદવા આવ્યા. ધર્મદેશના સાંભળીને તેણે શ્રાવકધર્મ અંગીકાર કર્યો. પછી આચાર્યના દેહ શુષ્ક તથા વ્યાધિશસ્ત જાણીને

<sup>્</sup>૧ મહુ વખત જવાથી અત્યંત કરી ગયેલું.

તેણે કહ્યું કે—" હે ગુરુ! મારી યાનશાળામાં નિવાસ કરા." એટલે સ્રિ પાંચસાે શિષ્યાે સહિત ત્યાં રહ્યા. પછી માંડુક રાજાએ ગુરુની આજ્ઞા લઈ ને વૈદ્યને બાલાવ્યો; તેણે દવા કરવા માંડી. પરંતુ રાગાેના મૂલમાંથી નાશ કરવા માટે તેણે મદ્યપાન કરાવ્યું; તેથી સ્રિ નીરાેગી થયા; પરંતુ રસલાેલુપ થઈ ગયા. કહ્યું છે કે " અલક્ષ્ય એવા મદ્યપાનાદિક વહે સાધુ મૂર્જિત, ગૃદ્ધ, ઉસન્ન વિહારી, પાસચ્યા, કુશીળીઆ, પ્રમાદી અને સંસકતા થઈ જાય છે." ગુરુની એવી સ્થિતિ જોઈ ને એક પંથક વિના બીજા ચારસાે નવાહ્યું સાધુઓએ વિચાર કર્યો કે " ગુરુ તાે પ્રમાદી અને એકસ્થાનિવાસી થઈ ગયા છે, તેથી આપણે ગુરુની આજ્ઞા લઇને વિહાર કરીએ." આમ વિચારીને તેઓએ આજ્ઞા લઇને ત્યાંથી વિહાર કરીો. માત્ર એક પંથક મુનિ તેમની વૈયાવચ્ચ કરવા રહ્યા.

અન્યદા ચાતુર્માસની ચતુર્દશીને દિવસે સૂરિ અત્યંત મદ્યપાન કરીને સૂતા હતા. તે વખતે પંચક મુનિ દેવસી પ્રતિક્રમણ કરીને કાર્તિક ચામાસીના ખામણા ખામવા માટે નિદ્રા પામેલા ગુરુના ચરણમાં મસ્તક રાખીને " અબ્લુડિએાહં " ઇત્યાદિ બાલવા લાગ્યા. તે શબ્દ સાંભળવાથી તથા પાતાના પગને સ્પર્શ થવાથી ગુરુની નિદ્રાના ભંગ થયા. તેથી " મને કાેણ જગાડે છે ? " એમ બાલતાં ગુરુ ઉઠયા. ત્યારે પંથક વિનયથી નમ્ર થઇને બાલ્યા-" હે સ્વામિન્! મને ધિક્કાર છે કે ચાતુમાંસીના ખામણા માટે મેં આપને જગાડયા. માટે મારા અપરાધ ક્ષમા કરા. " આ પ્રમાણેના તેના વિનય ભરેલા વાકયથી લજ્જા પામીને સેલકાચાર્ય અનુમાદના કરવા લાગ્યા, અને પ્રમાદમાં આસકત થયેલા પાતાની અનેક પ્રકારે નિંદા કરવા લાગ્યા–" અરેરે! મેં રસમાં ગૃહ થઇને ચારિત્રરતને મલિન કર્યું; આ શિષ્યને ધન્ય છે કે તેણે મને ખાહ્યથી તથા અભ્યંતરથી એમ બન્ને પ્રકારે જાગૃત કર્યો. અહેા! હું કર્યા અને શિષ્ય કર્યા ? મારામાં અને તેનામાં ઘણું અંતર છે. મારા ગુરુ તા ખરેખરા એજ છે, કેમકે તે પંથકે મને ચારિત્રના રસ્તા ઉપર આહ્યા. માટે તેણે "પંથક" એટલે "માર્ગ દેખાડનાર" એવું પાતાનું નામ સાર્થક કર્યું. વળી નહીં વાંદવા યાગ્ય એવા મને દ્રાદશાવર્ત્ત વાંદન પૂર્વક વાંદના કરી, અને મારા દાેષ જાણતાં છતાં તેણે ગુપ્ત રાખ્યા. " વગેરે પ્રકારે તેની પ્રશંસા કરીને સૂરિએ વિચાર્યું કે-" કાલે મંડ્રક રાજાની રજા લઈ અહીંથી વિહાર કરીને કરીથી નિર્મળ સંચમને પાળં. " પછી તે પ્રમાણે કરીને આલાયણ વડે પાતાના આત્માની શુદ્ધિ કરી સેલક ગુરુ ઘણા ભવ્ય પ્રાણીઓને બાધ પમાડી છેવટે પાંચસા મુનિ સહિત શ્રી સિદ્ધાચળ ઉપર પધાર્યા ત્યાં એક માસનું અનસન કરીને માસને અંતે પરમાન દપદ (માક્ષ)ને પામ્યા.

" આચારથી ભ્રષ્ટ થયેલા એવા ગુરુને પણ તજ્યા વિના ક્ષામણાદિ વિધિના ગ્હાને પંથક સાધુએ તેમને માર્ગ પર આશ્યા, અને છેવટે શ્રી જિન વાણીની ભાવનાથી નિર્મલ ચારિત્રાદિને સાધીને તે સેલક સૂરિ સિહાચળ ઉપર સિહિપદને પામ્યા." આ દર્ષાત વગેરેમાંથી સમજવાનું મળે છે કે-અનંતા જીવોને સિહિપદ પામવાનું પરમ પવિત્ર સ્થલ-

શ્રી સિદ્ધાચલ મહા તીર્થ છે. તેથી તેનું વર્ણન ટૂંકામાં કાર્તિક યુનમના મહિમા સાથે આ પ્રમાણે જાણુવં—

### કાર્તિકી પૂર્ણિમાનું માહાત્મ્ય.

અર્થ — " જે માણુસ અહીં (સિદ્ધાચલની ઉપર) જિનેશ્વરના ધ્યાનમાં તત્પર થઈને કાર્તિકી પુનમની આરાધના કરે, તે આ લાેકમાં સર્વ સુખા ભાેગવીને પછી માેક્ષના સુખને પામે છે."

### 

અન્ધા — " શત્રું જય ગિરિ ઉપર કાર્તિકી પુનમને દિવસે માત્ર એક ઉપવાસ કરવાથી ભવ્ય જીવા ઋષિહત્યા, સ્ત્રીહત્યા અને આળહત્યા વિગેરે પાપાથી મુક્ત થાય છે." આ પ્રસંગને અનુસરતી.

#### શ્રી દ્રાવિડ ને વાલિખિક્ષની બીના આ રીતે જાણવી.

ઋષભદેવના પુત્ર દ્રવિડ નામે હતા. તેને દ્રાવિડ અને લાહિખિજ્ઞ નામના છે પુત્રા થયા હતા. એક વખત દ્રાવિડને મિથિલાનું રાજ્ય અને વાલિખિલને લાખ ગામા આપીને દ્રવિડે પ્રભુની પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. અન્યદા દ્રાવિડ પાતાના નાના ભાઇને અધિક સંપત્તિવાળા જોઇને તેની ઉન્નતિ નહી સહન થવાથી તેના પર દ્વેષ કરવા લાગ્યા. વાલિ-ખિલ્લ પણ તે વૃત્તાંત જાણીને માટા ભાઈ પર દેષ ધરવા લાગ્યા. એ રીતે પરસ્પર દ્વેષ શ્વાશી તેઓ એક બીજાના રાજ્ય ગ્રહણ કરવાને તત્પર થયા, અને પરસ્પરના છળ જોવા લાગ્યા. તેવામાં એક વખત વાલિખિલ દ્રાવિડના નગરમાં આવતો હતો, ત્યારે દ્રાવિડે તેને નગરમાં આવતા અટકાવ્યા. તેથી વાલિખિલ્લને ક્રોધ ચડયા એટલે તેણે યુદ્ધ કરવા માટે પાતાનું સૈન્ય એકઠું કર્યું. દ્રાવિડ પણ સુદ્ધ માટે તૈયાર થઇ ગયા. ખર્જા જર્ણા સામસામા આવ્યા. વચ્ચે પાંચ યાજન યુદ્ધભૂમિ રાખીને ખંને જણાંએ સેનાના પડાવ નાંખ્યા. બન્નેના સૈન્યમાં દશ દશ લાખ હાથી, ઘાડા અને રથા હતા, તથા દશ ક્રોડ પત્તિ (પાયદળ) હતા. પછી નક્કી કરેલા દિવસે યુદ્ધ શરુ કર્યું. હાથીવાળા હાથીવાળા સાથે અને પત્તિ પત્તિની સાથે એવી રીતે સમાન યુદ્ધ થવા લાગ્યું. આ પ્રમાણે નિરંતર સુદ્ધ કરતાં સાત માસ વ્યતીત થઇ ગયા. તેમાં એકંદર દશ કોડ સુલટાના નાશ થયા. તેવામાં વર્ષા ઋતુ આવવાથી સુદ્ધ અંધ રાખીને ઘાસ અને પાંદડાની ઝુંપડીએક કરીને ત્યાંજ રહ્યા.

અનુક્રમે વર્ષા ઋતુ વ્યતીત થઈ, અને સર્વ ધાન્ય તથા ઔષધીએ। પાકી ગઈ. તે વખતે દ્રાવિડ પાતાના પરિવાર સહિત વનની સમૃદ્ધિ (શાભા) જેવા માટે નીકળ્યા. આગળ ચાલતાં પાતાના વિમલમતિ નામના પ્રધાનની પ્રેરણાથી કાેઈ તાપસના આશ્રમમાં ગયાે. ત્ય! જટારૂપી સુકુટથી સુશાભિત, વલ્કલ વસ્ત્રને ધારણ કરનાર અને પર્યંકાસને એઠેલા સુવલ્શુ નામના કુલપતિ (તાપસાના અધિપતિ)ને દીઠા. તેની કરતા ઘણા તાપસા એઠેલા હતા; અને તેની આકૃતિ શાંત તથા દયાળ જણાતી હતી. એવા કુલપતિને એઇને દ્રાવિડ રાજાએ તેને પ્રણામ કર્યા. મુનિએ પણ ધ્યાન તજ દઇ રાજાને આશીર્વાદનાં વચનાવડે હર્ષિત કર્યો. પછી કલપતિ અનુગ્રહની બુહિથી ધર્મ દેશના આપવા લાગ્યા--" હે રાજન ! આ સંસારરૂપી સાગર અનંત દુઃખરૂપી જળથી ભરેલાે છે. કામક્રોધાદિક મકરના સમૂહથી તે અતિ ભયંકર છે. તેમાં આખા જગતને ગળી જવામાં લાલગ્ર એવા લાસકપી વડ-વાનળ રહેલાે છે, અને તેમાં રહેલા વિષયાેરુપી આવર્તમાં નિમર્ગ થયેલા સુર, અંસુર અને રાજાએ৷ વિગેરે કાેઇ પણ પ્રકારે તેમાંથી નીકળી શકતા નથી. આ સંસારમાં જે રાજ્ય પામનું તે અંતે નરકને આપનારૂંજ છે, માટે હે રાજન્! તમને એવા નરકરૂપી અનર્થને આપનારા રાજ્યના લેાલથી લાઈની સાથે મહા અનર્થકારી યુદ્ધ કરવું યેાગ્ય નથી. જેઓા એક ખંડ માત્ર પૃથ્વીના લાેલથી બંધુ વિગેરેનાે નાશ કરે છે તે અનંત દુઃખાે પામે છે. માટે શ્રીઋષલપ્રભુના પૌત્રાને આવા કહેશ કરવા ચાગ્ય નથી.

આ પ્રમાણેનાં કુલપતિનાં વચના સાંભળીને દ્રાવિડ રાજા બાલ્યા કે-" હે ભગવન્! પૂર્વે કરત તથા બાહું બળી વિગેરે મહારાજાઓએ પણ તે કારણને લીધે પરસ્પર યુદ્ધ કર્યાં હતાં, તો અમારા શા દેષ ?" મુનિ બાલ્યા કે-" હે રાજા! ભરતે પૂર્વ જન્મમાં સાધુ-ઓને આહાર દેવાની લક્તિએ કરીને ચક્રવર્તિપણું ઉપાર્જન કર્યું હતું, અને બાહું બળીએ સાધુઓની વૈયાવચ્ચ કરીને બાહુનું બળ ઉપાર્જન કર્યું હતું. બન્ને પાતપાતાના શુભ કર્મનું ફળ પામ્યા હતા. ભરત ચક્રીએ ચક્રરત્ન આયુધશાળામાં ન પેસવાથી યુદ્ધ કર્યું, અને બાહુ બળીએ એવા વિચાર કર્યો કે-" પિતાએ મને રાજય આપ્યું છે, તે ભરત લઇ લેવાને ઈચ્છે છે, તા શું હું નિર્ભળ છું કે આપી દઉં? એટલે તેની આજ્ઞા સ્વીકારું? હું તો તાતના ચરણકમળ સિવાય બીજાને નમીશ નહી." ઈત્યાદિ કારણથી તેમનું યુદ્ધ થયું હતું. તેમ છતાં પણ દેવતાઓના કહેવાથી તે બન્ને બાધ પાગ્યા હતા, અને તેમણે પાતાના આત્માને તાર્યા હતા. માટે હે રાજન્! તમારે તેવા પુરુષસિંહાની સ્પર્ધા કરવી યાગ્ય નથી."

આ પ્રમાણેનાં કુળપતિનાં વચના સાંભળીને દ્રાવિડ રાજા શરમાઇ ગયાે, અને પશ્ચા-તાપ કરવા લાગ્યાે. તે બાલ્યાે કે--" હે મુનિ! મેં મૂર્આએ અજ્ઞાનતાથી મારા કાકાની સમાનતા ગ્રહણ કરી; પરંતુ કાચ ચિંતામણીના પ્રભાવને કદિ પણ પામી શકતાેજ નથી. આપે મને ઘાર નરકમાં પડતાે અચાવ્યાે; હવે મારાં વિવેકરૂપી નેત્ર ઉઘડયાં." આ પ્રમાણે બાલીને તે જાતે પાતાના નાના લાઇને ખમાવવા ચાલ્યા. વાલિખિલ પણ માંટા લાઇને સન્મુખ આવતા જોઇને પાતેજ તેની સામે ગયા, અને તેના પગમાં પડયા, એટલે દ્રાવિડે તેને ઉભા કરી સ્નેહપૂર્વક આર્લિંગન કર્યું. વાલિખિલ બાલ્યા—" હે લાઇ! તમે મારા જ્યેષ્ઠ બંધુ છા, માટે મારૂં રાજ્ય થહ્યું કરા." દ્રાવિડ પણ ગદગદ કંઠે બાલ્યા—" હે લાઇ! રાજ્યથી શું? આ સંસારના કામલાગ અનિત્ય છે, દુર્ગતમાં પડતા પ્રાણીઓને ધર્મ વિના બીજું કાંઇ પણ શરણબૂત નથી, માટે મારે તા ત્રત અંગીકાર કરલું છે, તેથી તને ખમાવવા આવ્યા છું." નાના લાઇ બાલ્યા—" હે લાઇ! જો તમે સર્વ પ્રકારે કલ્યાણ કરનાર વતને આદરવા ઇચ્છા છા, તા મારે પણ તેજ અંગીકાર કરનું છે" એમ કહી બન્ને જણાએ પાતપાતાના પુત્રને રાજ્ય સાંપી પાતપાતાના મંત્રીઓ સહિત દશ કોડ પુર્ષા સાથે તેજ તાપસ પાસે જઈ તાપસત્રત શહ્યું કર્યું. તે બધા કંદમૂળના આહાર કરતા, ગંગાજળમાં રનાન કરતા, અને અલ્પ કષાય તથા અલ્પ નિદ્રાવાળા થઈ ને જપમાળાવડે શ્રી યુગાદીશ પ્રભુનું રમરણ કરતા તથા પરસ્પર ધર્મ કથા કરતા હતા. એ પ્રમાણે તેમણે એક લાખ વર્ષ ત્યાંજ નિર્ગમન ( પસાર ) કર્યાં.

એકદા નિમ વિનિમ નામના વિદ્યાધર રાજિષ ના એ પ્રશિષ્યા અાકાશ માર્ગે ત્યાં આવ્યા. તેમને તે સર્વે તાપસોએ વાંદીને પૂછ્યું કે—" તમે કયાં જાઓ છા ?" ત્યારે તે અન્ને મુનિએ તેમને ધર્મ લાલની આશીષ આપીને બાલ્યા કે—" અમે પુડરીકગિરિની યાત્રા કરવા જઇએ છીએ." તાપસાએ પૂછ્યું કે—" તે ગિરિનું માહાત્મ્ય (મહિમા) કેનું છે ?" મુનિએ જવાબ આપ્યા કે—

## અનંતા મુક્તિમાસેદુરત્ર તીર્થં પ્રભાવતઃ । સેત્સંયતિ અહવોડપ્યત્ર, શુદ્ધચારિત્રિલ્ધિતાઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ — "અહીં (સિદ્ધાચળ ઉપર) તીર્થના પ્રભાવથી શુદ્ધ ચારિત્રથી શાેલતા એવા અનેત જીવા મુક્તિમાં ગયા છે, અને હજુ પણ ઘણા જીવા અહીં સિદ્ધિપદને પામશે."

આ પ્રમાણે લાખ વર્ષ સુધી કહીએ તોપણ તે તીર્થના મહિમાના પાર આવે તેમ નથી. તે તીર્થમાં નિમ વિનમિ નામના મુનીંદ્ર છે કોડ મુનિઓ સહિત પુંડરીક ગણધરની જેમ ફાલ્યુન સુદી દશમીને દિવસે માક્ષે ગયા છે. પૂર્વે શ્રીમાન અનંત જ્ઞાનગુણના લંડાર શ્રીઋષભદેવના ગણધરા વિગેરે કેવળીનાં વચનથી અમે સાંભળ્યું છે કે—" આગામી કાળે આ તીર્થે ઘણા ઉત્તમ પુરુષા સિહિપદને પામશે. શ્રી રામચંદ્ર રાજર્ષિ ત્રણ કોડ મુનિ સહિત સિહિને પામશે, અને એકાણું લાખ મુનિઓ સહિત નારદજી મુક્તિ પામશે, સાડા આઠ કોડ મુનિઓ સહિત શાંબ અને પ્ર મ્ર સિહિને પામશે, વીશ કોડ મુનિ સહિત પાંડવા સિહિ પામશે, થાવચ્ચાપુત્ર તથા શુક આચાર્ય વિગેરે હજાર હજાર સાધુઓ સહિત પાંડવા સિહિ પામશે, થાવચ્ચાપુત્ર તથા શુક આચાર્ય વિગેરે હજાર હજાર સાધુઓ સહિત

૧ શિષ્યના શિષ્ય.

મુક્તિપદને પામશે, પાંચસા સાધુ સહિત સેલક રાજર્ષિ સિહિને પામશે તથા શ્રીઋષભદેવ સ્વામીના શાસનમાં પણ અસંખ્ય કાંઠી લક્ષ સાધુઓ મુક્તિપદને પામશે. તેથી કેવળજ્ઞાની પણ એ તીર્થના મહિમાનું વર્ણન કરવાને શક્તિમાન નથી." વગેરે માહાતમ્ય સાંભળીને તે સર્વે તાપસા પુંડરીક તીર્થની યાત્રા કરવા ઉત્સુક થયા. એટલે તે મુનિની સાથે તે તરફ ભૂમિમાર્ગે પ્રયાણ કર્યું. માર્ગમાં તે વિદ્યાધર મુનિના ઉપદેશથી તે સર્વ તાપસોએ મિથ્યાત્વની કિયાઓ છેડી દઇ લાય કરીને સાધુધમ ને અંગીકાર કર્યો. અનુકમે દ્વશી સિદ્યાયળને દેષ્ટિવડે જોઇને તેમને અત્યંત હર્ષ ઉત્પન્ન થયા. પછી ત્યાં પહોંચી, ઉપર ચડીને શ્રી ભરતચકીના બનાવેલા ચૈત્યામાં યુગાદીશ પ્રભુને તેઓ ભક્તિપૂર્વક નમ્યા. ત્યાર પછી માસક્ષમણને અંતે તે વિદ્યાધર મુનિઓએ તેમને કહ્યું કે—"હે મુનિઓ! તમાર અનંત કાળથી સંચય કરેલાં પાપકમાં આ તીર્થની સેવાવડે ક્ષય પામશે, માટે તમાર અહીં જ તપસંચમમાં તત્પર થઇને રહેવું." એમ કહીને તે બન્ને મુનિ ત્યાંથી બીજા સ્થળે વિહાર કરી ગયા.

પછી તે દ્રાવિડ, વાલિખિલ વિગેરે દશ કોડ સાધુઓ ત્યાંજ રહીને તપ કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે એક મહિનાની સંલેખના કરીને તે સવે કેવળજ્ઞાન પામી માેક્ષે ગયા. તેમના પુત્રોએ ત્યાં આવી તેમના નિર્વાણસ્થાને પ્રાસાદા કરાવ્યા. શ્રીભરત ચક્રવર્તિના નિર્વાણથી પૂર્વ કાેટી વર્ષો ગયા પછી દ્રાવિડ વિગેરે મુનિઓનું નિર્વાણ થયું. કાળના કમે કરીને આ વૃત્તાંત નહી જાણનારા મિશ્યાત્વીઓ કાર્તિકી પુનમને દિવસે મિશ્યામાહથી શત્રું જયને છેાડીને બીજા સેંકડા ક્ષુદ્ર તીર્થામાં ભટકે છે.

" જેઓ સંઘ સહિત શ્રીસિહાચલ ઉપર જઈને કાર્તિક તથા ચૈત્ર માસની પૂર્ણિન માને દિવસે આદરપૂર્વક દાન તથા તપ વગેરે કરે છે તેઓ માેક્ષસુખને લાેગવનાર થાય છે." આ શ્રીસિહાચલતીર્થ વગેરે તીર્થાની સ્તવના પ્રભાવાદિકનું વર્ણન ટુંકામાં આ રીતે જાણુનું–

#### ા શ્રી સિદ્ધાચલ તીર્ધરાજ વગેરેની સ્તવના ॥

"જે સિદ્ધાચળ ઉપર રાયણના વૃક્ષ નીચે દેવેન્દ્રોએ વંદન કરેલું તથા ચક્રવર્તીએ પૂજેલું એવું યુગાદિદેવ શ્રી આદીશ્વરનું ચરણકમલરૂપ પીઠ રહેલું છે, તેનું હું અર્ચન કરૂં છું. ૧. જે શત્રું જય ગિરિપર આદીશ્વર પ્રભુની દક્ષિણ દિશામાં સહસ્વકૂટની અંદર સૌમ્ય આકૃતિવાળી ૧૦૨૪ તીથંકરાની મૂર્તિએ રહેલી છે, તેનું હું પૂજન કરૂં છું. ૨. શ્રી ઋષભસ્વામીના મુખકમલથી નીકળેલી ત્રિપદીને પામીને જેમણે દ્રાદશાંગીની સ્ચના કરી એવા શત્રું જય પર રહેલા શ્રી પુંડરિક ગણધર જયને પામા. ૩. જયાં ( પ્રભુની ડાબી બાજુએ ) ચૌદ સા ને બાવન ગણધરાની પાદુકાએ વિરાજમાન છે તે શત્રું જય-ગિરિને હું નિત્ય પ્રણામ કરૂં છું. ૪. જે ગિરિપર સૂર્ય દેવે નિર્માણ કરેલા સૂર્ય કુંડના જળના પ્રભાવથી કુષ્ટાદિક વ્યાધિઓના સમૂહ નાશ પામે છે, તેમજ ફકડાપણું પામેલા

જીવ પાછા મતુષ્યપણાને પામે છે, ( ચંદરાજાની જેમ ) તે શત્રું જય ગિરિને હું પ્રણામ કરૂં છું. પ. જે ગિરિ ઉપર ત્રણ વિશ્વમાં ઉદ્યોતને કરનારા, ગુણાના સ્થાન ક્રેપ અને રત્ન (ઋષભદેવ) ને કુક્ષિમાં ધારણ કરનારા એવા હાથી પર બેઠેલા મરૂદેવી માતા વિરાજે છે તે ગિરિને હું નમન કરૂં છું. ૬. જે પર્વંત પર જિતેન્દ્રિય એવા યુધિષ્ઠિર વિગેરે પાંચે પાંડવા કુતા માતાની સાથે વીશ કરાડ સાધુએા સહિત મુક્તિપદને પામ્યા છે તે પર્વ તને હું નમું છું. ૭. જે ગિરિ ઉપર નિમ અને વિનમિ નામના મુની દ્રો કે જેઓ વિદ્યાધરના રાજાઓ હતા તથા શ્રી આદિનાથની સેવા કરનારા હતા તેઓ એ કરાેડ સાધુએા સહિત માેક્ષની લક્ષ્મીને પામ્યા, તે વિમલગિરિ અમને વિમલ (નિર્મળ) બાધની પ્રાપ્તિ અને પુષ્ટિના હેતુ રૂપ થાએા. ૮. જે ગિરિપર નિર્મળ ગુણાના સમૃહથી જેના આત્મા પરિપૂર્ણ થયે. છે, અને જે નિરંતર આત્મિક સુખમાં રમણ કરનારા અને તેના લાેક્તા છે, અને જ્ઞાન <mark>દર્શનને ધારણ કરનારા છે તથા સમતા રૂપ ધનવાળા છે એવા</mark> રામચંદ્ર ત્રણ કરાેડ મુનિઓાની સાથે માેક્ષસ્થાનની સમૃદ્ધિને પામ્યા છે તે સિદ્ધાચલને હું વંદના કરૂં છું. ૯. સૌરાષ્ટ્ર દેશમાં શત્રુંજય અને ગિરિનાર એ બે તીર્થ અમૃલ્ય રતન તુલ્ય વર્તે છે, તેને હું બહુ માનપૂર્વક ભક્તિથી પ્રણામ કરું છું. ૧૦. જ્યાં અનંત જ્ઞાન-વાળા, અનંત દર્શનવાળા, અનંત સુખવાળા અને અનંત વીર્યવાળા વીશ તીર્થ કરા શિવપદને પામ્યા છે તે સમેતગિરિની હું સ્તુતિ કરું છું. ૧૧. નિરંતર પ્રાતઃકાળે દેવેન્દ્રોએ સ્તુતિ કરેલા, નાલિરાજાના વંશના અલંકારરૂપ શ્રી ઋષભદેવ જે પર્વત પર સૌલાગ્ય લક્રમીને આપનારા દ્યોતિમાન પૂર્ણ આત્મતત્વને (સિદ્ધિપદને ) પામ્યા છે તે અષ્ટાપદ પર્વતના હું આશ્રય કરું છું. ૧૨. કલ્યાણરુપ કંદને ઉત્પન્ન કરવામાં અદિતીય મેઘ સમાન, સમસ્ત જીવાના ઉદ્ધાર કરવામાં સમર્થ, સ્કુરણાયમાન પ્રતાપવાળા અને પૂજ્ય મૂર્તિ'વાળા મરુદેવીના પુત્ર શ્રી ઋષભસ્વામીને હું વંદના કરું છું."

શત્રુંજય તીર્થના પ્રભાવને જણાવનાર એક દર્શત હુંકામાં આ રીતે જાણવું-

ક્ષિતિપ્રતિષ્ટ નામના નગરમાં સાંતુ નામે મંત્રી હતો. તે એકદા હસ્તીપર બેસીને રચવાડીએ ગયા હતા. ત્યાંથી પાછા વળતાં પાતે કરાવેલી સાંતુવસહી નામના ચૈત્યમાં દેવને વાંદવા માટે હાથીપરથી નીચે ઉતરીને પ્રવેશ કરતાં તેણે તે ચૈત્યમાં રહેનારા એક શ્વેતાંબર સાધુને કાઇ વેરયાના સ્કન્ધ ઉપર હાથ રાખીને ઉલેલા દીઠા, તેમ છતાં પણ મંત્રીએ ઉત્તરાસંગ કરીને ગૌતમ ગણધરની જેમ પંચાંગ નમસ્કારપૂર્ક તેને વંદના કરી. પછી એક ક્ષણવાર રહીને ફરીથી નમન કરી મંત્રી પાતાના ઘર તરફ ગયા.

તેમના ગયા પછી તે સાધુ પાતાના દુરાચરણથી શરમાઈને જાણે પાતાલમાં પેસ-વાની ઈચ્છા કરતા હોય તેમ અત્યંત ખિન્ન થઈ ગયા. પછી તેજ વખતે સર્વ વસ્તુ વિગેરના ત્યાગ કરીને શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ પાસે જઈ તેમણે કરીથી દીક્ષા લીધી. પછી વૈરાગ્ય ભાવથી પૂર્ણ થયેલા તે સાધુએ શ્રીશત્રુંજયગિરિ ઉપર જઈને ખાર વર્ષ સુધી તપ કર્યું. એકદા તે મંત્રી શત્રુંજયની યાત્રા કરવા માટે ગયા. ત્યાં તે સાધુને એઇને 'આપને મેં પૂર્વે કાઈ વખત એયેલા છે' એમ કહીને વંદના કરી. પછી તેમના પવિત્ર ચારિત્રથી પ્રસન્ન થયેલા મંત્રીએ તે મુનિને તેમના શુરૂ, કુળ વિગેરે પૂછ્યું; એટલે તેમણે મંત્રીને કહ્યું કે " તત્ત્વથી તાે તમેજ મારા શુરુ છાે." તે સાંભળીને અજાણ્યા મંત્રે કાન આહા હાથ રાખીને એલ્થા કે 'અરે પૂજ્ય! એવું ન એલો.' મુનિ એલ્થા કે—

એ જેણ સુદ્ધધમ્મંમિ, ઠાવિએા સંજએણ ગિહિણા વા । સાે ચેવ તસ્સ જાયઈ, ધમ્મગુરૂ ધમ્મદાણાએા ॥ ૧ ॥

" મુનિએ અથવા ગૃહસ્થીએ જેણે જેને શુદ્ધ ધર્મમાં સ્થાપન કર્યો હોય તેજ તેને ધર્મદાન આપવાથી તેના ધર્મગુરુ જાણવા." એમ કહીને તે મુનિએ પાતાનું મૂળ વૃત્તાંત કહી તેને ધર્મમાં દેઢ કર્યો.

> ચૈત્યના ભંગ કરનારે શું કરલું તે વિષે. ચૈત્યભંગાચ્ચ યદ્દદુઃખં, લબ્ધં તસ્ય ક્ષયઃ કથમ્ ા ભૂયશ્ચૈત્યવિધાનેન, તત્પાપં વિલયં વ્રજેત્ ॥ ૧ ॥

અશ<sup>ે</sup>—" ચૈત્યના એટલે જિનપ્રતિમાના અથવા જિનમંદિરના ભંગ કરવાથી જે દુઃખ (પાપ ) પ્રાપ્ત થાય તે શી રીતે ક્ષય પામે ? આ પ્રશ્નના જવાબ એ છે કે તે પાપ કરીને ચૈત્ય કરાવવાથી નાશ પામે છે." તે ઉપર એક દેષ્ટાંત સંક્ષેપમાં આ રીતે જાણું—

પ્રહ્લાદનપુર (પાલનપુર)માં પ્રહ્લાદન નામે રાજા હતો. તે એકદા અર્ખુદાચળ ( આઝુપર્વત ) જેવા ગયા. ત્યાં તેણે કુમારપાળ રાજાએ કરાવેલો શ્રી પાર્શ્વનાથ સ્વામીનો પ્રાસાદ જોયો. તે પ્રસાદમાં શ્રી પાર્શ્વનાથસ્વામીની રૂપાની પ્રતિમા જેઇને રાજાએ તેને ભાંગી નખાવી મહાદેવના પાડીયા કરાવીને શિવાલયમાં સ્થાપન કર્યો. ત્યાંથી રાજા પાતાને શેર આવ્યો કે તરતજ રાજાના શરીરમાં ગલતકૃષ્ટ ( ઝરતા કાઢ ) ના વ્યાધિ ઉત્પન્ન થયા. તે વ્યાધિથી રાજાના દેહમાં ઘણી વેદના થવા લાગી. રાજાને ગંગા વિગેરના તીર્થજળથી સ્નાન કરાવ્યું. તા પણ વ્યાધિ શાંત થયા નહી, તેથી તે બહુજ ગભરાઇ ગયા. એકદા રાજાએ કાઇ મુનિને રાગની શાંતિના ઉપાય પૂછયા, ત્યારે મુનિએ કહ્યું કે–

સ્વસ્તિશ્રિયાં ધામ ગુણાભિરામં, સુત્રામસંતાનનતાંહિપદ્મં । જાગ્રત્પ્રતાપં જગતીતલેડ્ત્ર, શ્રીપાર્શ્વદેવં સતતં શ્રય ત્વં ॥ ૧ ॥ યદીયસ્તિ ર્ભિવિના સમસ્તં, નિહત્યધં દષ્ટિપથાવતીર્ણા ! શૈલે ર્બ્યુ દે સ્થાપિતતીર્થનાથ:, શ્રીપાર્શ્વદેવા વિતનાતિ સૌખ્યં ॥ ૨ ॥

" હે રાજન્! કલ્યાણ અને સંપત્તિના સ્થાનભૂત, સકળ ગુણેલી વિરાજમાન, અને જેના ચરણકમળને ઈન્દ્રોના સમૂહ પણ પ્રણામ કરે છે, તથા જેના પ્રતાપ જગતમાં

નિરંતર જાગૃત છે એવા શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુતું તમે નિરંતર સેવન કરા. જેની મૂર્ત્તિ માત્ર દેષ્ટિમાર્ગમાં આવવાથી (એકચિત્તે જેવાથી પશુ) લગ્ય પ્રાશ્રીઓના સમય પાપને હશે છે, એવા આયુપર્વત પર સ્થાપન કરેલા શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુ સર્વે પ્રાશ્રીઓને સુખના આપનારા છે." હે રાજા! તમે આ પુરમાંજ એક નવીન ચૈત્ય કરાવીને તેમાં શ્રી પાર્શ્વનાથજીની મૂર્તિ સ્થાપન કરી હમેશાં દંભ રહિત નિર્મળ ભાવથી તેની પૂજા કરા, તેથી તમારા રાગની શાંતિ થશે.

આ પ્રમાણે મુનિએ કહેલાે ઉત્તર સાંભળીને રાજાએ તરતજ શ્રી પાર્ધ્યનાથનું ચૈત્ય કરાવી તેમાં શ્રી પાર્ધ્યનાથસ્વામીની કાંચનમય મૂર્ત્તિ સ્થાપન કરી અને હમેશાં તેની ભક્તિપૂર્વક પૂજા કરવા માંડી. તેના પ્રભાવથી અનુક્રમે રાજાનાે સર્વ વ્યાધિ નષ્ટ થયાે.

"યાલખુપુરના પ્રહ્લાદન નામના રાજાએ ભક્તિવડે જે પાર્ધાનાથની મૂર્તિનું નિર્માપણ કર્યું તે મૂર્તિના સ્નાત્રનું જળ અન્ય રાજાને પણ પામા (ખસ) વ્યાધિના નાશ કરનાર થયું. પ્રહ્લાદનપુરમાં પ્રહ્લાદન નામના ચૈત્યમાં બિરાજેલા પ્રહ્લાદન નામના પાર્ધાનાથસ્વામી ચંદ્રની જેમ પ્રાણીઓને પ્રહ્લાદ (હર્ષ) કરનારા થવાથી જગતમાં સાર્ધ ક નામવાળા છે." આ રીતે પ્રમાદના ત્યાગ કરવાની અને તે પ્રસંગે જણાવેલ શ્રી શત્રું જયાદિની બીના સમજને ભવ્ય જીવાએ અપ્રમાદી થઈ તીર્થ સેવાદિ કરવાપૂર્વ ક માેલ માર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના કરી માેલના સુખા મેળવવા, એમાંજ ખરી માનવજન્મની સાર્ધ કતા છે. ૧૯૫

પ્રમાદાદિ અશુભ નિમિત્તે ભૂલ જે હોવે કદી, તાસ પ્રાયશ્ચિત્ત લેંજો ગુરૂકને સાચું વદી; લેંજો ગુણા બીજા તણા નિંદા ન સુણજો કાેઈની, સ્વાધ્યાય કરજો ભાવજો હંમેશ લધુતા આપની. ૧૯૬

રપષ્ડાર્થ—હે લવ્ય જવા ! તમે પ્રમાદ, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, ખરાબ વિચાર, વેલુ અને પ્રવૃત્તિ (કાયાથી થતી કિયા) વગેરે અશુલ નિમિત્તોમાંના કાઇ પણ કારલુથી કદાચ કષાયાદિના સેવન રૂપ ભૂલ થઈ જાય, તો ગાંભીર્યાદિ ગુણાને ધારલુ કરનાર શ્રી આચાર્ય લગવંત વગેરે સદ્દગુરૂઓની પાસે સરલ સ્વભાવે તે ભૂલને (જે રીતે થઇ હાય તે પ્રમાણે) યથાર્થ સ્વરૂપે કહીને પ્રાયશ્ચિત્ત લેંજો. અને બીજા જવાના ગુણાને જરૂર શ્રહ્યુ કરજે. તથા તમારે કાઇની પણ નિંદા કરવી નહી ને સાંલળવી પણ નહી. તેમજ પાંચ પ્રકારે સ્વાધ્યાય કરજે, વળી તમે તમારી લઘતા ભાવજો. એટલે અલિમાની અક્કડ થશા નહી. આ રીતે આ શ્લોકમાં શ્રીચારૂ ગણધરે આપેલ પાંચ હિત શિક્ષાઓમાંની (પ્રાયશ્ચિત્તના લેવા રૂપ) પહેલી શિખામણનું રહસ્ય ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું—

ગીતાર્થાદિગુણૈર્યું કતાં, લબ્ધ્વાચાર્ય વિવેકિના । પ્રાયશ્ચિત્તાં તપા ગ્રાહ્યં, પાપફલપ્રરાધકમ્ ॥ ૧ ॥ અર્થુ:—" વિવેકી પુરુષે ગીતાર્થાદિક ગુણાથી યુક્ત એવા આચાર્યને પામીને પાપના ફળને રાકનારું પ્રાથક્ષિત્ત નામનું તપ ગ્રહણ કરલું."

ગીતાર્થ એટલે નિશીથ વિગેરે છેદસૂત્રાદિના ભાવાર્થને જાણનાર, આદિ શબ્દે કરીને કૃતચાેગી (કરેલા છે યાેગ જેણે) વિગેરે ગુણાથી યુક્ત શ્રી આચાર્ય ભગવંત આદિ જાણવા. કહ્યું છે કે—

અર્થ — (૧) "ગીતાર્થ એટલે સમગ્ર સિહાન્તના અર્થ ને જાણનાર, (૨) કૃતયાગી એટલે શ્રુતજ્ઞાનને ભણવા ભણાવવા નિમિત્તે વિવિધ પ્રકારનું તપ કરનાર, અને (૩) ચારિત્રી એટલે અતિચાર રહિત સંધમનું પાલન કરનાર, તથા (૪) ગ્રાહણાકુશળ એટલે ઘણી યુક્તિથી આલેાચના લેનારને વિવિધ પ્રકારનાં પ્રાયશ્ચિત્ત તપ ગ્રહણ કરાવવામાં કુશળ, (૫) એદર એટલે સમ્યક્ પ્રકારે પ્રાયશ્ચિત્ત લેતાં તથા કરતાં જે પરિશ્રમ થાય તેને જાણનાર, (૧) અવિષાદી એટલે પ્રાયશ્ચિત્ત લેનારના અનેક દેખો સાંભળ્યા છતાં એદ નહી પામતાં ઉલટા પ્રાયશ્ચિત્ત લેનારને તેવા તેવા પ્રકારનાં દર્શતો કહેવાપૂર્વ ક વૈરાગ્યવાળાં વાકયાથી ઉત્સાહ પમાડનાર એવા પ્રકારના આચાર્ય વગેરે ગીતાર્થી આલેાચનાને માટે યાગ્ય કહેલા છે."

માટે આલેાયણ લેનારે અવશ્ય ગીતા**ર્થ** ગુરુ**ની શાેધ કર**વી. કહ્યું છે કે —

આલાેઅણાદિનિમિત્તં, ખિત્તંમિ સત્તન્નેયણસયાઇ ા કાલે બારસવાસા, ગીઅત્થગવેસણું કુન્નન ાા ૧ાા

અર્થ — " આલાચનાદિક લેવા માટે ક્ષેત્રથી સાતસા યાજન સુધી અને કાળથી આર વર્ષ સુધી ક્રીને ગીતાર્થની શાધ કરવી." ૧

અગ્ગાઓ ન વિજાણઈ, સોહિં ચરણસ્સ દેઇ ઊણહિઅં ા તા અપ્યાણં આલાેઅગં ચ પાડેઇ સંસારે ॥ ર ॥

અર્થ'—-" અગ્ગીએ – અગીતાર્થ આલે ાયણા આપી જાણતા નથી તેથી તે જે ચારિત્ર સંખંધી અધિક અથવા ન્યૂન આલે ાયણુ આપે, તો તેથી પાતાને અને આલે ાચના લેનારને બજ્ઞેને સંસારમાં પાંડે." માટે તેવાની પાસે આલે ાયણા લેવી નહી. ર

> અખંડિઅચારિત્તો, વયગહણાંઓ હવિજ્જ જે નિચ્ચં ા તસ્સ સગાસે દંસણવયગહણં સાહિગહણું ચ ાા ૩ ાા

અર્થ— "જે હમેશાં વત (દીક્ષા) ગહુણ કર્યા પછી અખંડ ચારિત્રવાળા હાય, તેની પાસે દર્શન (સમક્તિ) અને વતનું ગહુણ કરવું, તથા તેનીજ પાસે આલાયણ લેવી, અથવા અનશન આદરવું."

આવા પ્રકારના ગુરુને પામીને અવશ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવું. કઠાપિ આલેાચના લેવા જતાં માર્ગમાંજ આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં મૃત્યુ પામે તેા પણ તેને આરાધક જાણવા. કહ્યું છે કે—

### આલાેઅણપરિણ્એા, સમ્મં સંપક્ષ્યિા ગુરૂસગાસે ! જઇ અંતરાવિ કાલ, કરિજ્જ આરાહએા તહવિ ॥ ૧ ॥

અર્થ —'' આલાેયણાપરિણત (આલાેયણા લેવાને તત્પર) થયાે છતાે, ગુરુ પાસે જવાને સમ્યક્ પ્રકારે સંપ્રસ્થિત થયાે હાેય એટલે માર્ગ પડયાે હાેય એવાે મુનિ કઠાપિ માર્ગમાં પણ કાળ કરે તાે પણ તે (આલાેયણ લીધા વિના પણ) આરાધક છે."

જે કદાચિત્ આચાર્ય વિગેરેની જેગવાઈ ન મળે તેા સિદ્ધની સાક્ષીએ પણ આલેાય**ણ** લેવી. કહ્યું છે કે—

### આયરિઆઇ સગચ્છે, સંભાઈએ ઇઅર ગાયત્થપાસત્થે ા સારુવી પચ્છાકડ, દેવ ય પડિમા અરિહસિધ્ધે ા ૧ ા

અર્થ —" સ્વગચ્છના આચાર્યાદિક, સાંભાગિક, ઇતર, ગીતાર્થ પાસત્ય સારુપિક, પશ્ચાત્ કૃત, દેવ, પ્રતિમા, અહેંન્ત, અને સિહની સાક્ષીએ ઉત્તરાત્તર અભાવે આલાેચના લેવી."

આ ગાથાના વિસ્તારાર્થ એ છે કે-સાધુ અથવા શ્રાવકે અવશ્ય પ્રથમ પાતાનાં ગચ્છના આચાર્ય પાસે આલાચના લેવી, તેના અભાવે (તે એ ન મળે તે!) ઉપાધ્યાય પાસે, તેના અભાવે પ્રવર્તક પાસે, તેના અભાવે રથવિર પાસે અને તેના અભાવે ગણાવચ્છેદક પાસે (જે કાઈ ગચ્છમાં માટા હાય તેની પાસે) આલાચના લેવી. પાતાના ગચ્છમાં ઉપરના પાંચેના અભાવ હાય તા સાંભાગિક એટલે સમાન સમાચારીવાળા બીજા ગચ્છના આચાર્ય વિગેરે પાંચેની પાસે અનુક્રમે એક એકના અભાવે આલાચના લેવી. તેમના અભાવે ઈતર અસાંભાગિક એટલે જુદ્દી સમાચારીવાળા સંવિગ્ન ગચ્છમાં તેજ ક્રમે આલો ચના લેવી. તેમના પણ અભાવે ગીતાર્થપાસત્ય એટલે ગીતાર્થ થયા પછી પાસથ્યા થઈ ગયેલ હાય તેની પાસે, તેના અભાવે ગીતાર્થ સારુપિક એટલે શ્વેતવસધારી, મુંડ, અન્દ્રકચ્છ રહિત, રે હતુ રહિત, પ્રદ્ધાચર્ય સહિત, સ્ત્રીવર્જિત, ભિક્ષાવડે ભાજન કરનાર એવાની પાસે અથવા શિખા ધારણ કરનાર અને ભાર્યાવાળા સિન્દ્રપુત્રની પાસે, તેના અન્લાવે ગીતાર્થ પશ્ચાત્રકૃત એટલે ગીતાર્થ યયા પછી ચારિત્રના વેષને તજને સ્ત્રીવાળા થયેલા ગૃહસ્થ પાસે આલોચના લેવી.

આવા પાસત્થાદિકને પણ આક્ષાયણ લેતી વખતે ગુરુની જેમ વંદનાદિક વિધિ કરવાે; કેમકે ધર્મનું મૂળ વિનય છે. જો કદાચ પાસત્થાદિક પાતે પાતાને હીન ગુણવાળા સમ-છને વંદનાદિક કરવાની ના કહે, તાે તેને આસન ઉપર બેસાડી પ્રણામ માત્ર કરી આહે⊩ ચના લેવી. જેણે ચારિત્રના વેષ તજી દીધા છે એવા પશ્ચાતકૃત્ પાસે લેતાં તેને અલ્પ કાળનું સામાચિક ઉચ્ચરાવીને તથા વેષ ધારણ કરાવીને પછી વિધિપૂર્વંક આલાયણા લેવી. તેવા પાસત્થાદિકના પણ અભાવે જે ઉદ્યાનાદિકમાં બેસીને અહંન્તે અને ગણધરાદિકે ઘણી વાર આલાચના આપી હાય, અને તે જે દેવતાએ જોયું-સાંભળ્યું હાય, ત્યાં જઈ તે સમ્યગૃદિષ્ઠ દેવતાની અડ્ઠમ વગેરે તપથી આરાધના કરીને તેમને પ્રત્યક્ષ કરી તેમની પાસે આલોચના લેવી. જો કદાચ જેણે આલોચણ સાંભળેલ છે તે દેવતા ચ્યવી ગયા હશે તો તેને સ્થાને ઉત્પન્ન થયેલો બીજો દેવતા મહાવિદેહમાં વિચરતા અરિહંતને પૂછીને આલોચના આપશે. (જણાવશે) તેના પણ અલાવે અરિહંતની પ્રતિમા પાસે આલોચીને પાતે જ યથાર્થ પ્રાયશ્વિત ગ્રહણ કરવું. તેના પણ અયોગે ઈશાન કૂણ તરફ મુખ રાખી અહંન્ત સિહની સમક્ષ આલોચના કરવી, પણ આલોચના કર્યા વિના રહેવું નહી. કેમકે શલ્ય સહિત રહેવાથી વિરાધકપણું થાય છે.

આલોચનાના અનેક ગુણા છે. કહ્યું છે કે—

લહુ આલ્હાયજણણું, અપ્પપરનિવત્તિ અજ્જવં સાહી । દુક્ષરકરણું આણા, નિસ્સક્ષત્તં ચ સાહિગુણા ॥ ૧ ॥

અર્થ—" લઘુતા, આલ્હાદ ઉત્પન્ન થવા તે, સ્વપરની નિવૃત્તિ, આજર્વ, શુદ્ધતા, દુષ્કર કરવાપણં, આગ્રા અને નિઃશલ્યત્વ–એ શાેધી એટલે આલોયણના ગુણાે છે."

(વશેષાથ'—(૧) લઘુતા એટલે જેમ ભાર વહન કરનાર મજૂરના ભાર લઇ લેવાથી તે લઘુ (હળવા) થાય, તેમ હૃદયમાંથી શલ્ય નાશ થવાથી આલોયણ લેનાર જવાને લઘુતા (દાય રૂપી ભારથી રહિતપણું)પ્રાપ્ત થાય છે,(૨) આલ્હાદ જનન એટલે પ્રમાદ (હળ') ઉત્પન્ન થાય છે,(૩) સ્વપરનિવૃત્તિ એટલે પાતાની તથા અન્યની દાષથી નિવૃત્તિ થાય છે, અર્થાત્ આલોચના લેવાથી પાતાના દોષની નિવૃત્તિ થાય છે, એટલું જ નહી પણ તેને જોઇને બીજાઓ પણ પાતાના દોષની આલોચના લેવા તત્પર થાય છે, તેથી બીજા જવોની પણ દોષથી નિવૃત્તિ થાય છે, (૪) આજવ એટલે સારી રીતે આલેચણુ લેવાથી નિષ્કપટતા—સરલતા પ્રાપ્ત થાય છે, (૫) શાાધ એટલે અતિચારરુપ મળના નાશ થવાથી શુદ્ધતા પ્રાપ્ત થાય છે, (૬) દુષ્કરકરણ—દુષ્કર કરવાપણું થાય છે, એટલે કે પાપકાય તું પ્રતિસેવન તે કાંઇ દુષ્કર નથી, તે તો અનાદિકાળથી પરિચિત છે, પરંતુ કાંઇ પણ દેષ થયો હાય તેની આલેચના લેવી તે દુષ્કર છે; કેમકે આલેચનાની ઇચ્છા તો જ્યારે મેણના સન્મુખલાવે પ્રભળ વીર્યનો ઉદ્યાસ થાય ત્યારેજ થઇ શકે છે. તે વિષે શ્રી નિશીથ ચૂર્ણમાં પણ કહ્યું છે કે—

"તં ન દુક્કરં જં પડિસેવિજ્જઇ, તાં દુક્કરં જં સમ્માં આલોઇજ્જઇતિ।"

" જે (અકાર્યનું) પ્રતિસેવન કરવું તે દુષ્કર નથી, પણ જે તેની સમ્યક્ પ્રકારે આલોચના લેવી તે દુષ્કર છે."

આ કારણથીજ આ આલેાચનાને અભ્યંતર તપમાં ગણેલ છે. સમ્યગ્ આલોચન માસક્ષપણાદિક તપ કરતાં પણ દુષ્કર છે. અહીં લક્ષ્મણા સાધ્વીનું તથા ચંડકાશિકના પૂર્વભવમાં દેડકીની હિંસા કરનાર તપસ્વી (મુનિ) નું દર્શાત જાણવું.

હવે જ્ઞાનાદિકની આલોચના કહે છે.

ત્રિવિધાશાતેના જાતે, જ્ઞાનાદિનાં યથાક્રમમ્ । અતિચારવિશુદ્ધચર્ય, સૂત્રાક્તં તત્તપશ્ચરેત્ ॥ ૧ ॥

અર્થ —" જ્ઞાનાદિકની અનુક્રમે જઘન્યાદિ ત્રણ પ્રકારની આશાતના થયે છતે તેના અતિચારની વિશુદ્ધિ માટે સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે તપ કરવું."

જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકારની આશાતના જાણવી, તેમાં જ્ઞાના-દિકના અવિનય થાય, ત્યારે તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત લઈ યથાયાગ્ય તપ કરવા નેઈએ. (૧) જિતકલ્પ અનુસારે " કાલે વિણ્યે બહુમાણે " ઈત્યાદિ આઠ પ્રકારના - જ્ઞાનાચારની દેશ આશાતનામાં એક આંબિલ અને સર્વાશાતનામાં એક ઉપવાસ કરવા, અને સ્થાનાંગ સૂત્ર અનુસારે જઘન્ય આશાતનામાં પુરિમર્ટ્ર, મધ્યમ આશાતનામાં એકાસણું અને ઉત્ક્રષ્ટમાં આંબિલ કરવું. (૨) આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પુરંતક, પાટી, કેવળી, ઓળીયા, નવકારવાળી વિગેરે દરેકની આશાતનામાં જઘન્યથી એક આંબિલ આવે. નિંદા, પ્રદેષ, મત્સર, ઉપહાસ વિગેરે રૂપ દરેક આશાતનામાં એક એક ઉપવાસ આવે. (૩) ઇર્યાવહી પ્રતિક્રમ્યા વિના સ્વા-ધ્યાય વિગેરે કરે તે৷ એક પુરિમહુનું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. પાતાના પ્રમાદથી પુસ્તકાદિકના અગ્નિથી દાહ થયા હાય, અથવા નષ્ટ થયાં હાય તા શક્તિ છતે તે પુસ્તકા કરીથી નવાં લખાવવાં. (૪) અક્ષરાને પગ અડકે તેા નીવી આવે, જ્ઞાન સમીપ છતાં (પાસે હાેવા છતાં ) આહાર–નીહાર કરવાથી નીવી આવે, શૂંક વડે અક્ષર કાઢે તેા આવે, (૫) જયમાળા (નવકારવાળી) તુટે અથવા તેને પગના સ્પર્શ થાય કે ખાવાય તા નીવી આવે, (૬) કાળ વખતે સિદ્ધાન્ત ભણે ગણે અથવા કાઈને ભણવામાં અંતરાય કરે તા પુરિમદુનું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. આ પ્રમાણે જાણીને જે માણુસ જ્ઞાન સંબંધી પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરે નહી, આળાવે નહી તે માણસ વરદત્તના છવ વસુદેવ આચાર્યની જેમ અને પુસ્તક પાટી વિગેરેને આળી નાખનાર ગુણમંજરીના જીવ સુંદરીની જેમ મહાન દુઃખ પામે છે. આ રીતે જ્ઞાનાચારની આલેાચના ટુંકામાં જાણુવી.

હવે (૧) 'નિસ્સંકિય નિર્ફાખિય ' ઈત્યાદિ આઠ પ્રકારના દર્શનાચારને વિષે દેશ-શંકામાં આંખિલનું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, સર્વ શંકા થાય તો ઉપવાસ આવે. ( આ પ્રમાણે આઠેમાં સમજી લેવું.) સ્થાનાંગ સૂત્રમાં દર્શનાચારના અતિચાર સંખંધી જઘન્યથી પુરિમદૃ, મધ્યમથી એકાસણું અને ઉત્કૃષ્ટથી ઉપવાસ કહેલો છે. (૨) પ્રમાદથી દેવ ગુરૂને વંદના કરે તો પુરિમદૃ, (૩) પ્રતિમાની સાથે વાસકુંપી, ધૂપધાણું વિગેરે અથડાઇ જાય, પ્રતિમા પડી જાય, વગર ધાયેલા વસ્ત્ર વડે પૂજા કરે તો પુરિમદૃ અને (૪) દેવ, ગુરૂ, પુસ્તક, સંઘ, ચૈત્ય, તપ, સાધુ, શ્રાવક અને સમાચારીની દેશથી આશાતના કરે તા ઓબિલ અને સર્વાશાતનામાં પ્રત્યેકે ઉપવાસ; (પ) દેરાસરની અંદર તંબાળ ખાલું, જલ પીવું, લાજન કરવું ઈત્યાદિ દશ પ્રકારની ચત્યની આશાતના દેશથી થાય તા આંબિલ, સર્વથી આશાતના થાય તા ઉપવાસ; (६) સામાન્યે મિશ્યાત્વ ક્રિયા કરે તા પુરિમદુ, ઉત્કૃષ્ટથી આંબિલ; અન્યતીર્થિકના દેવ ગુરુનું વંદન પૂજન કરે, શ્રાહ સંવત્સરી કરે, માંડલા માંડે, ઉતાર મૂકે ઇત્યાદિ ખાદર મિશ્યાત્વ એક વાર કરવાથી પ્રત્યેકે એક એક ઉપવાસ, વાર વાર તેવી કરણી કરે તેા પ્રત્યેકે દશ દશ ઉપવાસ; (૭) સાધર્મિકની સાથે અપ્રીતિ કરે તો જઘન્યથી એકાસણું, મધ્યમથી આંબિલ અને ઉત્કૃષ્ટથી ઉપવાસ; (૮) સ્થાપનાચાર્યની પડિલેહણુ ન કરે તા પુરિમદૂ, પડી જાય તા એકાસણું, ખાવાઈ જય તા ઉપવાસ, (૯) પ્રતિમાની અંગુલી વગેરે પાતાના પ્રમાદથી નષ્ટ થાય તા દશ ઉપવાસ; (૧૦) સ્ક્રમપણ દેવદ્રવ્યના ઉપલાગ થઈ જાય તા જઘન્યથી પુરિમદૂ, મધ્યમથી ઉપવાસ અને પ્રમાદથી વાર વાર લાગમાં લે તા દશ ઉપવાસ. દેવદ્રવ્ય ભક્ષણ કરીને જે મનુષ્ય પ્રાયશ્ચિત્ત ગહાલ કરે નહી તે સંકાશ શેંક, સાગર શેંઠ વિગેરેની જેમ અનેક દુઃખસંતતિને પામે છે. પૃથ્વી-પર પડી ગયેલાં પુષ્પ પ્રમાદથી પ્રભુને ચડાવે તેા આંબિલનું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. આ પ્રમાણે પ્રાથિત્રિત્ત લેવાથી થાડા તપવડે શુદ્ધિ થાય છે, અને જો ગુરુ પાસે જઈ પ્રાથિત્રિત્ત ન લે તો તે માતંગના પુત્રની જેમ ઘણું દુઃખ પામે છે.

## ા તે માતંગપુત્રની હકીકત ટૂંકામાં આ રીતે જાણવી ॥

કામરુપપટ્રામાં કાઈ ચાંડાળને ઘેર દાંતવાળા પુત્ર ઉત્પન્ન થયા. તે જોઈ તેની માતાએ ભય પામીને ગામ અહાર જઈ તે પુત્રને તજી દીધા. તેવામાં તે નગરના રાજા કરવા નીકળ્યા હતા તેણે તેને દીકા, એટલે પરિજન દ્વારા પાતાના મહેલમાં લઇ જઈ તેને ઉછેયા. અનુક્રમે તે યુવાવસ્થા પામ્યા. પ્રાંતે રાજાએ તેનેજ ગાદીપર એસાડીને દીક્ષા લીધી. તે રાજિ અનુક્રમે જ્ઞાની થયા, એટલે પુત્રને પ્રતિએધ કરવા ત્યાં આવ્યા. રાજાને ખબર થતાં તે માટી સમૃદ્ધિથી ગુરુને વાંદીને પાસે એઠા. તેવામાં તે ચાંડાલની સ્ત્રી પણ ત્યાં આવી ગુરુને વાંદીને એડા. તે માતંગીને જોઇને રાજા હર્ષ પામ્યા અને તે માતંગી પણ સાં રાજાને જોઇને હર્ષ પામી. તેના રામાંચ વિકસિત થયા અને તત્કાળ તેના બન્ને સ્ત્વમાંથી દ્વધની ધારા નીકળી. તે જોઇને રાજાએ આશ્ચર્ય પામી ગુરુને પૂછ્યું કે "હે સ્વામી! મારા દર્શનથી આ માતંગીના સ્તનમાંથી દ્વધ કેમ નીકળ્યું?" મુનિ એાલ્યા કે "હે રાજા! આ માતંગી તારી માતા છે. તેણે તને જન્મતાંજ ગામ બહાર તજી દીધા હતા, ત્યાંથી મેં લઇને તારું પાલન કર્યું હતું, અને મારે પુત્ર નહી હાવાથી તને રાજય આપ્યું હતું." તે સાંભળીને રાજાએ પૂછ્યું કે "હે ગુરુ! કયા કર્મથી માતંગ કળમાં મારા જન્મ થયા? અને કથા કર્મથી મને રાજય મળ્યું?" મુનિ એાલ્યા કે "તું પૂર્વ લવે શ્રીમાન અને વિવેકી શ્રેકી હતો. એકદા જિનેન્દ્રની પૂજા કરતાં એક સુગંધી પુષ્પ પદ્માસન

ઉપર પડયું. તે અતિ સુગંધી છે એમ જાણીને તેં કરીથી તે પુષ્પ પ્રભુપર ચડાવ્યું. અવિધિએ સ્તાન કર્યા વિના એ પ્રમાણે કરવાથી તેં માલિન્યપણાનું પાપકમેં અર્જિત કર્યું, (આંધ્યું) તે પાપની આલેાચના કર્યા વિના મરણ પામી માતંગ કુલમાં તું ઉત્પન્ન થયા અને વિધિપૂર્વંક પૂજા કરવાના પુષ્યથી તું રાજ્ય પામ્યો." આ પ્રમાણે સાંભળીને તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, એટલે તરતજ તેણે રાજ્ય તજી દઇને દીક્ષા લીધી. અંતે સમગ્ર દુષ્કર્મ આલેાચી પ્રતિક્રમીને સ્વર્ગે ગયો. આ હકીકતને લક્ષ્યમાં રાખીને હે ભવ્ય જીવા! "સિદ્ધાન્ત, સંઘ અને પ્રતિમાની અર્ચના વિગેરમાં અવિવેકને લીધે જે આશાતના થઇ હોય તેની સદ્યુરુ પાસે તત્કાળ આલેાચના લઇ યાગ્ય તપ તપીને જરૂર આત્મશુદ્ધિ કરવી જોઇએ."

॥ પાંચ અણુવ્રતોના પ્રાયશ્ચિત્તનું વર્ણન ડૂંકામાં આ રીતે જાણવું ॥

પંચાણુવ્રતસંબન્ધ્યતિચારશુદ્ધિહેતવે । પ્રાયશ્ચિત્તતપઃ કાર્ય, ગીતાર્થગુરૂણાદિતમ્ ॥ ૧ ॥

**અર્થ**—" પાંચ અહુવત સંબંધી અતિચારની શુદ્ધિને માટે ગીતાર્થ ગુરુએ કહેલું પ્રાથિક્ષિત્ત તપ કરતું."

પાંચ અહુવતા માંહેલા (૧) પહેલા વતની આલાેચના આ પ્રમાણે છે-શ્રાવકાને પૃથ્વીકાયાદિક એકેન્દ્રિય જીવની વિરાધના ઘણું કરીને સામાયિક પૌષધ ઉપધાનાદિના અવ-સરે અથવા અભિગ્રહનું ઉદ્ઘાંઘન કરતાં જાણવી. તેમાં પાંચે સ્થાવરના કારણ વિના સંઘક કરવાથી એક પુરિમહૂ, તેઓને થાડી પીડા કરી હાય તેં એકાસણં, ગાઢ પીડા કરી હાય તા નીવી અને ઉપદ્રવ કર્યા હાય તા આંબિલ કરવું, (૨) અનન્તકાય ને વિકલેન્દ્રિયના સંઘટ કરવાથી પુરિમદૂ, અલ્પ પીડા કરી હોય તો એકાસહાં, અધિક પીડા કરી હોય તો આંબિલ અને ઉપદ્રવ કર્યો હાેચ તાે ઉપવાસ, (૩) અહંકારથી પંચેન્દ્રિયના વધ કર્યાે હોય તો દશ ઉપવાસ, (૪) ઘણા એકેન્દ્રિય જીવોના વધ કર્યો હોય તે દશ ઉપવાસ, (૫) ગાત્યા વિનાનું જળ એક વાર પીધું હોય તો એ ઉપવાસ, (६) જળ ગલ્યા પછી તેના સંખારા થાડા ઢાળાયા હોય તાે છે ઉપવાસ, (૭) વારંવાર સંખારા ઢાળાયા હોય તો દશ ઉપવાસ, સંખારા સુકાઈ ગયા હોય તો દશ ઉપવાસ, (૮) ખારા અને મીઠા ( ખારા ને મીઠા પાણીના ) સંખારા એકત્ર કરવામાં આવ્યા હોય તા ત્રણ ઉપવાસ, (૯) ગુપ્યા વિનાના જળથી સ્નાન કર્યું હોય અથવા તેને ઉતું કર્યું હોય તેા ત્રણ ઉપ-વાસ. (૧૦) લીલ ફૂલના સંઘદ કર્યા હોય તા એક ઉપવાસ, લીલા ઘાસ ઉપર બેસવા કે ગ્રાહવાથી એક ઉપવાસ, (૧૧) ગર્ભ પાતે ૧૦૮ ઉપવાસ, (૧૨) કરાળીયાનાં પડ ઉખે-ડવાથી દશ ઉપવાસ, (૧૩) ઉધર્ઇનાં ઘર નષ્ટ કરવાથી દશ ઉપવાસ, (૧૪) ખાળકવામાં, કીડીઓના દરમાં તથા પાલાણવાળી જમીનમાં જળ જાય તેમ સ્નાન કરવાથી, અને ઉનું જળ અથવા ઓસામણ વગેરે તેવે સ્થાને ઢાળવાથી એક ઉપવાસ, (૧૫) પાણી ગળતાં ઢાળે, ફાટેલા ગળણાથી પાણી ગળે, લાકડાં પુંજ્યા વિના અગ્નિમાં નાખે, સળેલું ધાન્ય ખાંડે, દળે, શેકે, ભરડે કે તડકે મૂકે, ઉકરડા સળગાવે, ક્ષેત્રમાં સૂઠ કરે, વાસીદું અગ્નિમાં નાખે, કે.ઉ નાખે, ચામાસામાં ઢાંકયા વિના દિવા કરે, ખાટલા ગાદડાં તડકે નાંખે, વાસી ગાર લીંપે, વાસી છાણાં થાપે, ચકલી વિગેરેના માળા ભાંગે, જીવ જોયા વિના વસ્ત્ર ધુએ, રાત્રિએ સ્નાન કરે; ઘંટી, ખાંડણીયા, ચૂલા વિગેરે પુંજ્યા વિના ઉપયાગમાં લે, સાય ખુએ, ઈત્યાદિ કાર્ય નિધ્વ સ્ત (નિર્દ ય)પણે કરવાથી દરેક કાર્યમાં જઘન્યે એક ઉપવાસનું, મધ્યમથી ત્રણ ઉપવાસનું અને ઉત્કૃષ્ટ દશ ઉપવાસનું પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, (૧૬) સુવાવડ કરવાથી એ અથવા ત્રણ ઉપવાસ, (૧૭) ઘણી અચિંગની સુવાવડ કરવાથી દશ ઉપવાસ; (૧૮) જળા મૂકાવવાથી એક ઉપવાસ, (૧૭) ઘણી અચિંગની સુવાવડ કરવાથી દશ ઉપવાસ; (૧૮) જળા મૂકાવવાથી એક ઉપવાસ, (૧૯) કૃમિના નાશ માટે ઔષધ ખાધું ઢાય તા ઉત્કૃષ્ટ દશ ઉપવાસ, અને (૨૧) કાંસકી વિગેરેથી કેશ એાળીને જૂ લીખની વિરાધના કરે તા દશ ઉપવાસ.

આ પ્રમાણે આલોચના સાંભળીને જે કેાઇ પાપની આલોચના ન કરે તે માેડું દુઃખ પામે છે.

ધર્મરાજાએ પૂર્વે પોતાના દ્રુમકના ભવમાં ઘણા સ્થાવર અને અનન્તકાયાદિકના વધ કર્યા હતા, તેથી તેને ઘણું દુ:ખ પ્રાપ્ત થયું હતું. પછી તેણે તે પાપની ગુરુ પાસે આલોચના કરી, અને ગુરુએ કહેલું પ્રાયશ્ચિત્ત અંગીકાર કર્યું, તેથી તેજ ભવમાં તે પાછા માટે ધનવંત શેઠ થયા. લાખા સાધમિકોને અન્નદાન આપીને તેણે સુખી કર્યા. ત્યાર પછી બીજો મનુષ્ય જન્મ પામતી વખતે તેના પ્રભાવથી બાર વર્ષનો દુષ્કાળ પડવાના હતો તે પડ્યો નહી, તેથી તેનું ધર્મરાજા નામ પડ્યું. એક ગાવાળે બાવળની સૂધમાં જૂને પરાવીને મારી હતી, તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત ન કરવાથી તે એક સા ને આઠ ભવ સુધી શૂળીથી મરણ પામ્યો હતો. મહેલર નામના શ્રેષ્ઠીની સ્ત્રીએ એક જૂ મારી હતી, તે જાણીને કુમારપાળ રાજાએ તેનું સર્વેસ્વ લઇને તેનાવડે તે જૂના પ્રાયશ્ચિત્ત બદલ યુકાવિહાર નામનું ચૈત્ય કરાવ્યું હતું. શ્રી હરિલદ્રસ્ત્રિએ પાતાના પ્રાયશ્ચિત્તને સ્થાને ચૌદસા ને ચુંમાલીશ થન્થા બનાવ્યા છે. આ વિગેરે દર્શાનો પોતાની મેળે જાણી લેવાં.

(૨) હવે બીજા વતનું પ્રાયશ્ચિત્ત આ પ્રમાણે છે—(૧) પાંચ માટા અસત્ય છે, તે બાલવાથી જઘન્યે એક આંબિલ અને ઉત્કૃષ્ટે એક ઉપવાસનું પ્રાયશ્ચિત્ત. (૨) અહંકારથી અસત્ય બાલે તો દશ ઉપવાસ, (૨) કલહ કરતાં, ચાડી કરતાં ને ખાેડું કલંક દેતાં એક આંબિલ, ધર્મના લાપ થાય એનું બાલે તો દશ ઉપવાસ, (૩) શ્રાપ<sup>૧</sup> દેવાથી એક ઉપવાસ, (૪) દુષ્ટપણાથી કોઇને મારવાનું કહે તો દશ ઉપવાસ, (૫) કાેઇના પર

૧ તારૂં ભુંડું થજો ઇત્યાદિ માલવું તે શ્રાપ.

કલંક ચડાવવા માટે તેને વ્યભિચારી કહેવો, શાકિની કહેવી અથવા કાઈને નિધિ મળ્યો છે—એ વિગેરે દાેષ આપવા તેથી દશ ઉપવાસ. ( દ ) અક્ષર, મસિ ( શાહી ) અને ગુપ્તરાખવા કહેલ વાતના લેદ કરે તા એક આંબિલ, ખાટી રીતે કાઈના દંડ કરાવે તા દશ ઉપવાસ. (૭) વચનદારા કાઈને મારી નાંખે તા એક સા ને એ શા ઉપવાસ. (૮) એક પખવાડિયા સુધી કોધ રહે તા એક ઉપવાસ, (૯) ચાર માસ સુધી કોધ રહે તા એક ઉપવાસ, (૯) ચાર માસ સુધી કોધ રહે તા એક ઉપવાસ, (ભા પ્રમાણે પ્રાયશ્વિત્ત સમજન્યું). એક વર્ષથી વધારે મુદત ક્રોધ રહે તેની આલાચના છેજ નહી. અભિચિકુમારે પાતાના પિતા ઉદાયી મુનિ ઉપર દ્રેષ રાખ્યા હતા. છેવટે મરણ સમયે પણ તેણે ઉદાયી વિના બીજ સર્વ જોને ખમાબ્યા, અને ઉદાયી પરના દ્રેષની આલાચના કરી નહી, તેથી તે મ્અધાગામી દેવતા થયા હતા.

અસત્ય વાણી બાલવાના પાપની આલાચના નહી લેનારા રજ્જા સાધ્વી, કુવલય-પ્રભસૂરિ અને મરિચિ વિગેરેનાં દેષ્ટાન્તો અહીં જાણવાં.

- (3) સ્થૂલ અદત્તાદાનમાં (૧) પ્રમાદથી ખાટાં તાલાં તથા માપ રાખવાં, રસ પદાર્થમાં બીજો રસ મેળવી વેચવા, દાશુંચારી કરવી વગેરે આખતામાં જઘન્યથો પુરિમદૃ, મધ્યમથી આંખિલ અને ઉત્કૃષ્ટથી ઉપવાસ. અહંકારથી તે કાર્યો કરે તો દશ ઉપવાસ, (૨) વિધાસઘાત કરવાથી એક ઉપવાસ. અદત્તાદાનની આ પ્રમાણેની આલાયણ નહી લેનાર અને અદત્ત ચહેલુ કરવામાં આસકત ધવલ નામના શ્રેષ્ટી શ્રીપાલ રાજા ઉપર વિધાસઘાતની સ્પૃદ્ધા રાખવાથી તેજ ભવમાં માટી વ્યથાને પામ્યા હતા; અને કેસરી, રીહિણેય વિગેરે ચારા ચારીના ત્યાળ કરીને જિનેશ્વરના માર્ગના રાગી (ભક્ત) થયા હતા.
- (૪) મૈશુન વિરમણ નામના ચાથા લતમાં (૧) પ્રમાદથી સ્વદારા સંખંધી નિયમના ભંગ શયા હોય તો એક ઉપવાસ, (૨) વેશ્યા સંખંધી નિયમના ભંગ થયા હોય તો એ ઉપવાસ, (૩) અહંકારથી ભંગ કર્યા હોય તા દશ ઉપવાસ, (૪) હીન જાતિની પરસ્તીને અજ્ઞાતપણે સેવવાથી દશ ઉપવાસ, જાણીને સેવવાથી લાખ સજ્જ્ઞાય સહિત દશ ઉપવાસ. આમ નામના રાજાએ ડુંખની સ્ત્રી સાથે ભાગ કરવાની ઈચ્છા કરી હતી તે વાત ખપ્પ-ભદ્સ્સ્રિના જાણવામાં આવી, તેથી રાજા લજ્જિત થયા. પછી ખ્રાહ્મણના કહેલા પ્રાયશ્ચિત્તથી રાજાએ તપાવેલી લાહાની પુતળીનું આલિંગન કરવાની ઈચ્છા કરી. તે જાણીને ગુરુએ રાજાને શીખામણ આપી કે " હે રાજન્ એમ કરવાથી પાપના ક્ષય થતા નથી." પછી રાજાના પૂછવાથી ગુરુએ સર્વજ્ઞ શાસને આધારે પ્રાયશ્ચિત્ત અપ્પંત્ર. તે પ્રાયશ્ચિત્ત તપ કર-

૧ આ ઓજાતિ સંબંધી દેાષ જાણવા, ડાકણ કહે છે તે.

**ર અક્ષર** ફેરવવા તે. **૩ શાહી બદલાવવા.** ૪ ભુવનપતિ વ્યાંતરસ્પાદિ.

પ એક લાખ નવકાર ગણવા અથવા લાખ વ્લોક સંભારવા તે.

વાથી રાજા પાપ રહિત થઈને જૈનધર્મને પામ્યાે હતાે. ઉત્તમ જાતિની પરસ્રીને અજાણતાં મેવવાશી એક લાખ ને એ શી હજાર સજઝાય સહિત દશ ઉપવાસ, જાણીને સેવવાથી ૧૮૦ ઉપવાસ, તિર્યં ચ સંબંધી નિયમના ભંગ થયા હોય તાે એક આંબિલ, સ્વપ્નમાં ભંગ થયા હોય તા ચાર લાેગસ્સ ને એક નવકારના કાયાત્સર્ગ, અથવા એકસા ને આઠ ધાસોધાસ પ્રમાણ, (૫) હસ્તકિયા કરવાથી ત્રણ ઉપવાસ, વારંવાર હસ્તકિયા કર-વાથી દશ ઉપવાસ, (૬) પરસ્ત્રીના હૃદયના સ્પર્શ કરવાથી એક ઉપવાસ, (૭) ઢીંગલા ઢીંગલીના વિવાહ કરવાથી એક પુરિમહૃ. (૮) ઢીંગલા ગુંથવાથી એકાસણં, અને તેની ક્રીડા કરવાથી એક આંબિલ, (૯) પરસ્રીને ખળાત્કારે સેવવાથી એકસા એ શી ઉપવાસ, (૧૦) તેના પર તીલ દેષ્ટિરાગ રાખવાથી એ ઉપવાસ, અને તેની સાથે તીલ પ્રેમપૂર્વક વાતચિત કે હસ્ત વિગેરેના સ્પર્શ કરવાથી ત્રણ ઉપવાસની આલાયણ આવે છે. રુપી નામની રાજપુત્રી બાળવિધવા હતી. તેણે શીલસન્નાહ નામના અમાત્ય ઉપર દેષ્ટિરાગ કર્યો હતા. અનુક્રમે તે બન્નેએ દીક્ષા ગહેલ કરી હતી. છેવટ સંલેખનાને સમયે ગુરુએ ઘણી રીતે બાધ કરી સમજાવી, તાેપણ રુપી સાધ્વીએ તે દેષ્ટિરાગ સંબંધી પાપની આલાેચના લીધી નહી; તે પાપ ગુપ્ત રાખવાથી (દંગ કરવાથી) તેણી અનન્ત ભવપરંપરા પામી. જે તે પાપની આલાચના લીધી હોત તો થાડા તપથીજ તેની કાર્યસિદ્ધિ (૧૧) કમારિકા સાથે ભાગ કરવાથી અડ્મ, (૧૨) ઇત્વર પરિશ્રહિતા ( અમુક સુધી રખાયત તરીકે કાેઇએ રાખેલ ) નાે સમાગમ કરવાથી બે ઉપવાસ, (૧૩) મૈથુન સંખંધી અશુભ ચિંતવન કરવાથી એક ઉપવાસ. શ્રી લક્ષ્મણા નામની સાધ્વીએ ચકલાના મૈશુનની સ્તુતિ કરી હતી. તે પાપની આક્રાેયણ ગુરુ પાસે લીધી નહી, પણ પાતાની ભુદ્ધિથીજ તે પાપના નાશને માટે પચાસ વર્ષ સુધી મહા ઉત્કટ તપ કર્યો, તે**ા** પણ તે પાપ નાશ પામ્યું નહી; ઉલડી અનેક ભવ સુધી વિડંખના પામી. પણ જો દંભના ત્યાગ કરીને ગુરુએ આપેલા પ્રાયશ્ચિત્ત તપથી આલેાચના કરી હેાત તેા થાેડા કાળમાંજ શુદ્ધ થાત.

(૫) પાંચમા પરિગ્રહ પરિમાણ નામના વ્રતમાં નવ પ્રકારના પરિગ્રહના નિયમના ભંગ શાય તા જઘન્યે પુરિમઢ, મધ્યમથી આંખિલ અને ઉત્કૃષ્ટે એક ઉપવાસની આલાયણ આવે છે; દપંથી નિયમના ભંગ કરે તા દશ ઉપવાસની આલાયણ આવે છે. આ વ્રતનું પ્રાયાંશ્વત્ત તપ મહણસિંહ નામના શાવકની જેમ તત્કાળ સ્વીકારી લેવું. સાધુએ પણ પાતાના ઉપકરણાદિક અધિક રાખવાથી તત્કાળ આલાયણ લેવી—તે પાપને આલાવવું; નહી તા વિભુ- હસિંહસૂરિની જેમ અનાર્ય કુળમાં જન્મવું યહે છે. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

# વિબુદ્ધસિંહસૂરિનું દર્શાત.

શ્રીવિજીદ્ધસિંહ નામના સૂરિ પાતાના શિષ્યાે સહિત સમસ્ત આપ્તપ્રણીત ધર્મમાં

રક્ત હતા. પરંતુ એક યાગપટ ઉપર તેને ઘણી પ્રીતિ થઈ હતી. તે યાગપટ વિના કાઈ પણ સ્થાને તેને પ્રીતિ ઉપજતી નહાતી. યાગપટ એટલે ઉભી પલાંડી વાળીને કેડ તથા પગને સાથે બાંધવામાં આવતું સુતરતું વસ્ત સમજનું. તે યાગપટ ઉપરની મૂર્છા તેણે તજી નહી. જિનેન્દ્રોએ તો મૂર્છાનેજ સમસ્ત પરિગ્રહતું મૂળ કારણ કહેલું છે. તે મૂર્છાનું પાપ તેણે મૃત્યુ વખતે પણ સમ્યગ્ પ્રકારે આલાય્યું નહી. તેથી તે સ્રિક કાળ કરીને અનાર્ય દેશમાં આરખના મ્લેચ્છ કુળમાં રાજપુત્ર થયા. ત્યાં તેના શરીરપર યાગપટના આકારનું ચિન્હ થયું. તલ, લાખું વિગેરે ચિન્હની જેમ તે ચિન્હ જોઈને સર્વે માણસા વિસ્મય પામ્યા; કારણ કે આલું ચિન્હ કેાઈ વખત જોવામાં આવ્યું નહોતું, અને તેનું કારણ તો માત્ર ગ્રાનીજ જાણે તેમ હતું. અહીં તેના શિષ્યોને સંચમ અને તપના બળથી અતુક્રમે અવધિગ્રાન અને મનઃપર્યવગ્રાન ઉત્પન્ન થયાં. તે ગ્રાનવર્ડ 'પોતાના ગુરુની શી ગતિ થઈ છે?' તે જોતાં મ્લેચ્છ કુળમાં તેમની ઉત્પત્તિ જાણીને તે શિષ્યા વિચારવા લાગ્યા કે "અહા ! ધનાદિક વિના માત્ર સ્વલ્પ મૂર્છા પણ આ પ્રમાણે વ્રતભંગના ફળને આપનારી થઈ પડી, એવી મૂર્છાને ધિક્કાર છે, તેમજ તેવી મૂર્છાની અનાલાચના (અન્લાચના નહિ લેવી તે)ને પણ ધિક્કાર છે. પણ હવે આપણે તેમને સર્વંગ્ર ધર્મ પમડાવે કરીને તેમના ઉદ્ધાર કરી પ્રસુપકાર કરવા જોઈ એ.

સ્થાનાંગ સૂત્રમાં પણ "તિષ્ઢું દુખ્યહિયાર" ત્રણ પદાર્થીના પ્રતિકાર થઇ શકે નહિ. ઇત્યાદિ કહેલું છે. એમ વિચારીને તે શિષ્યા તુરક્કની વાણી તથા અરબ્બ શાસ ભણવા લાગ્યા. પછી મ્લેચ્છ લાકામાં માન્ય થાય એવા વેષ ધારણ કરીને અને પાતાના યતિ-વેષ ગાપવીને તે દેશ તરફ તેઓએ વિહાર કર્યા. અનુક્રમે અનાર્ય દેશ આવ્યા, ત્યાં સર્વ સ્થાને નિર્દોષ આહારાદિક મળશે નહી, એમ જાણીને તે સર્વે એ માસક્ષપણ વિગેરે તપ અંગીકાર કર્યું. પછી જ્યાં પાતાના ગુરુ ઉત્પન્ન થયા હતા ત્યાં આવ્યા, અને કરા-નમાં જે જે નિર્દોષ વિષયા હતા તેનું આલંખન કરીને વૈરાગ્યની યુક્તિથી ઉપદેશ કરવા લાગ્યા, તેથી તેઓ ઘણા લાેકાની સ્તુતિને યાગ્ય થયા. અનેક જનાેનાં મુખથી તેમની પ્રશંસા સાંભળીને તે રાજપુત્ર પણ તેમની પાસે આવવા લાગ્યાે. તે સાધુઓની વાણી સાંભળીને રાજપુત્રને ઘણા હર્ષ થયા. તે કાઇ કાઇ વાર એકલાજ ત્યાં આવતા, અને કાૈઈ કાૈઇ વાર પરિવાર સહિત આવતાે. સુનિએા પણ એકાંતમાં તે રાજપત્રને પાેતાના સાધુવેશ દેખાડતા હતા. એકદા સાધુઓની ક્રિયા, વેષ, ચાગપટુરુપી નિશાની, મુનિનાં વાક્ય અને પાતાના પૂર્વભવનાે વૃત્તાંત સાંભળીને તેને જાતિસ્મરણ થયું; એટલે તેણે વિચાર્યું કે " અહેા ! મને ધિક્કાર છે કે મેં યાગપટ સંબંધી પ્રાયાશ્વત્ત લીધું નહી. તેથી હું ત્રણ રત્ના (સમકિત, જ્ઞાન ને ચારિત્ર) હારી ગયા અને માત્ર ચાગપદ્રની મૂર્છાથી પરમાતમાના ધર્મથી રહિત હીન જાતિમાં ઉત્પન્ન થયા. આ સવે મારા શિષ્યા છે, તેઓએ મારા પર ઘણા ઉપકાર કર્યા છે; કેમકે તેએ। આહારાદિકના પણ ત્યાગ કરીને મારે માટે નિ:સ્પૃદ્ધપણે આવું ઉગ્ર તપ કરે છે. તેમને અહીં આવ્યા ઘણા દિવસા થઈ ગયા છે, માટે દેહના આધારભૂત આહારાદિક વિના તેઓ કેમ રહી શકશે ? માટે હું જલદીથી મારા સ્વજનાને છેતરીને એમની સાથે જઈ આર્ય દેશની સીમાએ પહેાંચીને દીક્ષા ગ્રહણ કરું." પછી અવસર જોઈને રાજપુત્રે તે શિષ્યા સાથે આર્ય દેશમાં આવી દીક્ષા લઈને પાતાના જન્મ સફળ કર્યો.

"નાના છિદ્રવાળું નાવ પણ જેમ સમુદ્રમાં ડૂબી જાય છે, તેમ અલ્પ મૂછીથી પણ સૂરિ અનાર્ય દેશમાં ઉત્પન્ન થયા; એમ સમજીને ભવ્ય જીવાએ મૂછીના ત્યાગ કરવા પૂર્વક આલાચના લઇને આત્મશુદ્ધિ જરૂર કરવી જોઈએ. આ રીતે પાંચ અણુવ્રતાના પ્રાયશ્ચિત્તનું વર્ણન જાણુવું.

અથ<sup>9</sup>—" ત્રણ ગુણવત અને ચાર શિક્ષાવત છે, તેમનું નિરંતર સેવન કરવું. તે બન્ને પ્રકારના વતાના અતિચારની આહેાચનારુપ તપ કહેલાે છે." તે આ પ્રમાણે—

પહેલા ગુણવતમાં તીર્જું જળમાં ને સ્થળમાં અને ઉંચે તથા નીચે નિયમ કરતાં અધિક ગમન થાય તાે જઘન્યથી એક આંખિલનું પ્રાયશ્ચિત્ત સમજવું.

ખીજા ગુણવતમાં અજાણતાં મઘ માંસ ઉપલાગમાં આવે તે તે ત્રણ ઉપવાસ, અને દર્પથી અથવા આકુડીથી મઘ માંસ વાપરવામાં આવે તો દશ ઉપવાસ. ગુણી માણસે મઘ-માંસના સ્વાદની ઈચ્છા માત્ર પણ કરવી નહી. કદાચ ઈચ્છા થઈ જાય તો તેની પણ અવશ્ય આલોચના લેવી. એકદા શ્રીકુમારપાળ રાજાને કાંઈક સૂકું થેબર ખાતાં દાઢ મધ્યે 'કરડ' 'કરડ' શબ્દ થયા; તેથી પ્રથમ ભક્ષણ કરેલા માંસનું સ્મરણ થઈ આવ્યું. તેણે તરતજ વિચાર્યું કે " અહા ! મેં અયોગ્ય ધ્યાન કર્યું." પછી તેના પ્રાયશ્ચિત્ત માટે પાતાના સર્વ દાંત પાડી નાંખવા તૈયાર થઈ ગયા. મંત્રીએ તેમ કરતાં અટકાવીને તે વૃત્તાન્ત ગુરુને જણાવ્યા, ગુરુએ લાભ જોઈને તેના પ્રાયશ્ચિત્તને ઠેકાણે એક હજાર ને ચાવીશ સ્તાંભવાળું આરસ પત્થરનું ચૈત્ય કરાવવાના ઉપદેશ આપ્યા.

(૧) કાઈ વાર અનાભાગે માખણ ખાવામાં આવ્યું હોય તો એક ઉપવાસ. જાણીને (આકુટીથી) ભક્ષણ કરે તો ત્રણ ઉપવાસ. (૨) અનન્તકાયનું એક વાર અનાભાગે ભક્ષણ કરવાથી એક ઉપવાસ, અને જાણીને ભક્ષણ કરવાથી ત્રણ ઉપવાસ. (૩) કાેહી ગયેલી વનસ્પતિના ભક્ષણથી એક આંબિલ, (૪) બાળ અથાણું ભક્ષણ કરવાથી તથા ટાઢા દૂધ, દહીં અને છાશમાં દિદળ કઠાેળ ખાવાથી અને સાળ પ્રહર ઉપરાંતનું દહીં ભક્ષણ કરવાથી તેમજ ખાવીશે અભક્ષ્યના ભક્ષણથી એક એક ઉપવાસ. (૫) મધના ભક્ષણમાં તેનાે નિયમ છતાં ભંગ થાય તાે બે ઉપવાસ, નિયમ ન હાેય અને મધનું ભક્ષણ કરે તાે એક ઉપવાસ.

- (६) ચૌદ નિયમના ભંગ થાય તા જઘન્યથી એક પુરિમદૃ, અને ઉત્કર્ષથી એક ઉપવાસ.
- (૭) સૂક્ષ્મ કર્માદાનમાં છે ઉપવાસ અને લુહારના, વાડી વાવવાના (માળીના), રથ (ગાડાં વિગેરે) ઘડવાના ધંધા કરવાથી તથા લાખ, ગળી, મણશીલ, ધાવડી, સાબુ, ભાંગ, ચાર મહા વિગય, પશુ પક્ષીનાં અંગાપાંગ છેદન, અફીણ, હળ અને હથિયાર વિગેરેના વેપાર કરવાથી દશ ઉપવાસ. (૮) વિષ આપીને અથવા અપાવીને પછીથી તેનું નિવારણ કર્યું હાેય તા દશ ઉપવાસ, પણ નિવારણ કર્યું ન હાેય તાે એકસાે ને એ'શી ઉપવાસ.

(૯) સુઇ ખનાવવાથી એક આંખેલ. છરી ખનાવવાથી ત્રણ ઉપવાસ.

હિંચિયારના વેપાર રાજ્યા વજયા શ્રાવકની જેમ શ્રાવકે નિષેધવા (ન કરવા.) તેની કથા એવી છે કે " ખંભાતમાં તપગચ્છી રાજ્યા અને વજ્યા નામના બે ભાઇએ! રહેતા હતા. તેમને ઘણા દૂર દેશથી જલમાર્ગે વહાણા આવ્યાં. તેમાં તરવાર, છરી, કડારી, સડી. દાતરડાં, તીર, અંદ્રક, પીસ્તાલ અને બરછી વિગેરે લાેઠાનાં બનાવેલાં ઘણાં હથિયારા માટી કિંમતવાળાં હતાં. તે એઇને તેણે વિચાર્ય કે 'આ હથિયારાથી પરંપરાએ અનેક જીવાની હિંસા થશે, માટે તે સર્વને ભાંગીને ઝીણા ચૂરા કરી ખાડા ખે.દી દાટી દેવાં જોઇએ. ' આ પ્રમાણે વિચારીને તેમણે પાતાના સેવકાને હથિયારાને તેવી રીતે દાડી દેવાના હુકમ કર્યા. સેવકાએ ઘણા ધનના લાભ દેખાડયા, તાપણ તેમણે તેમનું કહેવું કખૂલ રાખ્યં નહી."

(૧) રાત્રીભાજનના નિયમના ભંગ થાય તા ત્રણ ઉપવાસ. રાત્રીએ બીજાને પીરસે તો એક પુરિમદૂ, અને વારંવાર તેમ કરે તો દશ ઉપવાસ. અજાણતાં લગભગ વેળાએ જમવાથી એક આંબિલ. પ્રભાતે ઝલ ઝાંખલ સમયે ખવાય તા એક આંબિલ. સાધ-ઓને તા સર્વથા જીવનપર્યન્ત રાત્રીભાજનના નિષેધ કરેલા હાય છે, તેથી તેમણે તા તેની ઈચ્છા માત્ર પણ કરવી નહી. કેમકે ઈચ્છા કરવાથી પણ માટા દેાષ લાગે છે. તે **ળીના દર્**ષાંત સાથે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે <mark>જા</mark>ણવી---

શ્રીપુર નામના નગરમાં ધનેશ્વર નામના સૂરિ ચાતુર્માસ રહ્યા હતા. તેમનામાં ઉપવાસ કરવાની શક્તિ નહેાતી. અન્યદા પર્યુષણ પર્વ આવતાં બીજા સાધુએા તથા શ્રાવકા છઠ્ઠ, અઠ્ઠમ વિગેરે તપ કરવા લાગ્યા. તે વખતે સ્ર્રિએ વિચાર્યું કે " હું ઉપવાસ કરી શકતાં નથી, તા પણ આજે તા ઉપવાસ કરું." એમ વિચારીને તેમણે પ્રથમ પારસીતું પચ્ચકખાણ કર્યું, પછી પુરિમહૃતું કર્યું, પછી અવર્ડતું કર્યું, એમ વધતું પચ્ચકખાણ કરવા લાગ્યા. બીજા સાધુઓએ ગુરુને કહ્યું કે "અમે આહાર લઈ આવીએ, તમે પચ્ચ-ખાણ પારા. " ગુરુ બેલ્યા કે "આજે તો ઉપવાસજ છે." પછી સાયંકાળનું પ્રતિક્રમણ કર્યું, સંથારાની વિધિ ભણીને સંથારા કર્યા, પણ ભૂખને લીધે તેમને નિદ્રા આવી નહી. મુખ્યસત્રિએ ગુરુ બાલ્યા કે " હે સુનિઓ ! અસુર ઘર્યું છે, માટે અલ લઇ આવા." સાધુઓ બાલ્યા કે "હુજુ તા મધ્યરાત્રિના સમય છે, સૂર્યોદય થયા નથી, શંખ વગાડ-

નારે હજુ શંખ પણ વગાડયા નથી, કુકડાં પણ બાલતા નથી. આપેજ અમાને શીખ-વ્યું છે કે 'રાત્રીભાજનથી મૂળ ગુણની હાનિ થાય છે' માટે આ વખતે ભિક્ષા લેવા જહું યાગ્ય નથી. લોકા પણ હજુ સુતા છે." તે સાંભળીને સૂરિ બાલ્યા કે " હે શિખ્યા ! શંખ પાતાના પિતા સમુદ્રને મળવા ગયા છે, સૂર્યના રથ ભાંગી ગયા છે, અને કુકડા પણ ઉડીને બીજે ઠેકાણે આકાશમાં ગયા છે. કહ્યું છે કે—

> " ઉયહિં સરેવિણ શંખ ગય, કુક્કુડ ગયા નહંસિ ા રહ ભગ્ગા સુરય તણા, તેણુ ન વિહાઇ રત્તિ " ॥ ૧ ॥

અ**થ**િ—" શંખ સમુદ્રને મળવા ગયાે છે, કુકડા આકાશમાં ગયાં છે, અને સૂર્યના રથ ભાંગી ગયાે છે, તેથી રાત્રી વીતી ગઈ જણાતી નથી."

આ પ્રમાણે સાંભળીને સાધુઓ બાલ્યા કે "આપ જે કહેા છેા તે સત્ય છે, પંચ ક્ષુધાતુર માણસા શું શું કરતા નથી ? જુઓ !

> પંચ નશ્યન્તિ પદ્માક્ષિ, ક્ષુધાર્તસ્ય ન સંશયઃ । તેએ લજ્જ મતિર્જાનં, મદનશ્ચાપિ પંચમઃ ॥ ૧ ॥

સ્પર્શ—" હે કમળના સરખા નેત્રવાળી સ્ત્રી! ક્ષુધાતુર માણસનું તેજ, લજ્જા, ખુદ્ધિ, જ્ઞાન અને પાંચમા કામદેવ–એ પાંચે વાનાં નાશ પામે છે, એમાં કાંઈ સંદેહ નથી."

તે સાંભળીને સૂરિ બાલ્યા કે "મેં ક્ષુધાની પીડાથી આવું કહ્યું છે, તેથી મને તેના મિથ્યાદુષ્કૃત હો." એ પ્રમાણે નિષ્કપટપણે સર્વની સમક્ષ પાતાનું પાપ આલાેચીને સૂરિ-એ ચિત્ત દેઢ કર્યું. પછી પ્રાતઃકાળે પણ પારિસીનું પચ્ચકખાણ કરીને ત્યાર પછી પારણું કર્યું."

ત્રીજા ગુણવતની આલાચના આ પ્રમાણે છે-શત્રુના ઘાત, રાજાપણાની પ્રાપ્તિ, ગામના ઘાત, અગ્નિ લગાડવાની વૃત્તિ અને હું વિદ્યાધર થાઉં તા ઠીક એવી ઈચ્છા ઈત્યાદિ દુધ્યાન કર્યું હાય, "અળદાને દમન કરા, ખેતર ખેડા, ઘાડાઓને કેળવા, હાંકા" ઇત્યાદિ પાપકમેંના ઉપદેશ કર્યા હાય તા જઘન્યથી એક ઉપવાસ, અને અહંકારથી તેમ કર્યું હોય તા દશ ઉપવાસ. ઢંઢણ ઋષિના જીવ જે પૂર્વ લવે પુરાહિત હતા, તેણે પાતાના ખેતરમાં ૫૦૦ હળવડે એકેક ચાસ વધારે ખેડાવ્યા હતા અને તેથી દાઢ હજાર પ્રાણી-ઓને લાજનના અંતરાય થયા હતા. તે પાપની આલાચના કરી નહી, તેથી સુનિના લવમાં તેમને છ મહિને નિર્દોષ આહાર મળ્યા હતા.

હળ, યંત્ર, ઉખળ ( ખાંડણીયાે ), મુશળ ( સાંબેલું ), ઘંટી, ઘાણી વિગેરે હિંસા થાય તેવી વસ્તુ આપવાથી તથા જિનચૈત્યમાં વિલાસાદિક કરવાથી જઘન્યે એક ઉપવાસ અને

૧ પાંચસે હળ ખેડનારા ૧૦૦૦ ખળદ ને તેને હાંકનારા ૫૦૦ માણુસા.

કર્પથી કરે તેા દશ ઉપવાસ. કામણ, વશીકરણ વિગેરે કરવાથી દશ ઉપવાસ. સરાવર, દ્રહ, તળાવ વિગેરે જળાશયાનું શાેષણ કરાવવાથી અને દાવાનળ લગાડવાથી દશ ઉપવાસ. કાેઈ સ્થાનકે આ બાબતમાં એકસાે ને આઠ ઉપવાસ પણ કહેલા છે.

પહેલા શિક્ષાવતમાં સામાચિક કરવાના નિયમ હાય અને ન કરે તો એક ઉપવાસ ગંિઠ સહિત, સામાચિકના લંગ થયા હાય તો એક નીવી, પર્વતિથિએ આરંભની જયણા ન કરે તો એક પુરિમદૃ, સામાચિકમાં આદર અપકાય પૃશ્વીકાય અને તેજસ્કાયના સ્પર્શ થાય તો એક આંબિલ, સામાચિકમાં ભીના વસ્તના સ્પર્શ થાય તેા એક પુરિમદૃ, લીલાં તૃણાદિકનું તથા બીજાદિકનું મદંન કરે તો એક આંબિલ, પુરુષને સ્ત્રીના સ્પર્શ થાય તે એક આંબિલ, અંતરા પૂર્વ કરપર્શ થાય તો એક નીવી, તેમના વસ્ત્ર વિગેરેના સ્પર્શ થાય તો એક પુરિમદૃ, સુતાં સુતાં રાજકથા કરે તા એક પુરિમદૃ, સાધુને સ્ત્રીના સ્પર્શ થાય તો જદન્યથી એક પુરિમદૃ, મધ્યમ એકાસણું અને ઉત્કૃષ્ટ એક આંબિલ, સર્વ અંગના સ્પર્શ થયા હોય હોય તો દશ ઉપવાસની આલાયણ આવે છે. સાવદ્ય સુરિએ સાધ્વીના વસ્ત્રના સંઘદૃ થયા છતાં તે પાપની આલાયના કરી નહી, તેથી તે અનન્ત દુ:ખ પામ્યા; માટે તતકાળ તેની આલાચના કરવી કે જેથી અલ્પ તપવે તે કર્મના નાશ થાય.

દેશાવકાશિક નામના હશમા વર્તના ભંગ થાય અથવા તેમાં અતિચાર લાગે તેા એક આંબિલની આલાયણ આવે છે. કાકજંઘ રાજાની જેમ અવશ્ય એનું પ્રાયશ્ચિત્ત લઇ લેવું.

અગિયારમા વ્રતમાં લીધેલા નિયમના ભંગ કરે અથવા બરાબર નિયમ પાળે નહી તો એક ઉપવાસ, અને અતિચાર લાગે તો એક આંબિલ. તેમજ આવરસહી નિરિસહી ખરાબર ન કહે, ઉચ્ચાર અને પ્રસ્નવણની ભૂમિને ન પ્રમાર્જ, પ્રમાજ્યાં વિના કાંઈ પણ વસ્તુ શહેણ કરે, અવિધિએ બારણાં ઉઘાડે અથવા બંધ કરે, શરીરને પ્રમાજ્યાં વિના ખજવાળે, બીંત પુંજયા વિના તેને ટેકા દઇને બેસે, ગમનાગમન ન આળાવે, વસતિને પ્રમાજ્યાં વિના સજ્ઝાય કરે, કેવળ કામળીજ પહેરે, જળ અગ્નિ વિજળી અને પૃશ્વીકાયના સંઘદ કરે, ઇત્યાદિકના પ્રાયક્ષિત્ત બદલ પ્રત્યેક જઘન્યથી પણ નીવીની આલાયણ આવે છે. કાંજો ઉદ્ધરે નહી અથવા ખેઠા બેઠા પ્રતિક્રમણ કરે તો જઘન્યે એક પુરિમદૃ, અને ઉત્કૃષ્ટે એકાસણું. પૌષધમાં વમન થયું હોય. કારણ વિના દિવસે શયન કર્યું હોય અને જમ્યા પછી વાંદણાં ન દીધાં હોય તો પ્રત્યેકે એક એક આંબિલ. મુખવસ્ત્રિકાના સંઘદમાં એક આંબિલ અને રજોહરણ ખાવાઈ ગઇ હોય તો એક ઉપવાસ, રજોહરણના સંઘદમાં એક આંબિલ અને રજોહરણ ખાવાઈ જાય તો એક ઉપવાસ, રજોહરણના સંઘદમાં એક આંબિલ અને રજોહરણ ખાવાઈ જાય તો એક અદ્દમ. આ પ્રમાણે પૌષધની આલોચના સાંભળીને ભવ્ય જવાએ ઉનાળાની ઋતુમાં તૃષાથી પીડાયા છતાં પણ જળની ઇચ્છા માત્ર કરવી નહી. કદાચ ઇચ્છા ઉત્પન્ન થઈ જાય તો તત્કાળ તેની આલેાચના લેવી, નહી તો નંદ મણિકાર શાવકની જેમ માડું દુ:ખ પ્રાપ્ત થાય છે.

અતિથિ સંવિભાગના નિયમ લીધા હોય તા તે નિયમ ન પાળવાથી અથવા ભાંગ-વાથી એક ઉપવાસ, અને તેના અતિચારમાં એક આંબિલ. સાધુને અશુદ્ધ આહાર આપીને તેની આલાચના ન કરે તા તે નાગશ્રી વિગેરેની જેમ ભવપરંપરાને પામે છે, માટે કદાચિત્ મુનિને અયાગ્ય આહાર અપાયા હોય તા તેની તરત જ આલાયણા લેવી. આ બાબતમાં તપસ્વી સાધુને દેશના ચાખાની રાંધેલી ખીર વહોરાવનાર શ્રીમંત શ્રાવકનું દેશાંત સુપ્રસિદ્ધ છે.

હવે પ્રસંગાપાત બીજાં પણ કેટલાંક પ્રાયશ્ચિત્ત કહે છે.

આપઘાત કરવાનું ચિંતવન કર્યું હોય તો એક ઉપવાસ, નિયાણું કરે તો એક ઉપવાસ, કહાચ નિયાણું કર્યું હોય તો તરતજ તેની આક્ષાચના લઈ ક્ષેવી. દ્રીપદ્ધના જીવે સુકુમાલિકાના ભવસાં પાંચ પુરુષાથી સેવાતી એક વેશ્યાને જોઇને નિયાણું કર્યું હતું, તે પાપની આક્ષાચના કરી નહી તા તેથી અનેક પ્રકારની વ્યથાને પામી હતી.

ગર્ભવતી સ્ત્રીને આઠ માસ થાય ત્યાં સુધી સાધુએ તેના હાથથી આહાર બ્રહણ કરવો; જો નવમે માસે બ્રહણ કરે તો તેને (સાધુને) એક આંબિલનું પ્રાયક્રિત્ત આવે. એકાસણા વિગેરે તપના ભંગ થયો હોય તો તેના પ્રાયક્રિત્તમાં તેજ (એકાસણું વિગેરે) તપ આપવા, અથવા તે તપના જેટલા સ્વાધ્યાય હોય તે આપવા. આ પ્રમાણે મેં આલાચના પ્રાયક્રિત્તાદિનું વર્ણન બહુજ ટૂંકામાં જણાવ્યું. તેના યથાર્થ રહસ્યને જાણનારા ભાવવૈદ્ય જેવા પરમ ગીતાર્થ આચાર્યાદિજ હોય છે. માટે તેઓજ પ્રાયક્રિત્ત દ્રવ્યાદિ ચાર પદાર્થીને અનુસારે આપી શકે છે. અને તપસ્વી ગ્લાન આદિને એાછું પણ આપી શકે છે. વિગેરે બીના ગુરૂગમથીજ સમજવા લાયક છે. અહીં સ્થૂલ મૃષાવાદના પ્રાયક્રિત્તનું વર્ણન કરતાં છેવટે જણાવેલ રજ્જા સાધ્વીનું દર્ણત આ રીતે જાણવું.

હિતં યત્સર્વજીવાનાં, ત્યક્રતદેાષં મિતં વચઃ ા તહર્મહેતાર્વક્રતવ્યં, ભાષાસમિતિરિત્યસૌ ॥ ૧ ॥

અર્થ — " જે સર્વ છવાને હિતકારી અને દેાષરહિત તેમજ મિત ( માનવાળું — અલ્પ ) વચન હોય તે ધર્મને માટે બાલવું, તેનું નામ ભાષાસમિતિ કહેવાય છે. "

અહીં દેાષ રહિત જે વચન કહ્યું છે, તે દેાષા ક્રોધાદિક આઠ છે. તે વિષે ઉત્તરા-ધ્યયનના ચાવીશમા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે—

> કાહે માણે અ માયાઈ, લોભે અ ઉવઉત્તયા । હાસે ભયે માહરીએ, વિગહાસુ તહેવ યા ૧ ॥ એઆઈ અકુ ઠાણાઇ, પરિવજ્જિત્તુ સંજએ । અસાવજ્જ મિઅંકાલે, ભાર્સ ભાસિજ્જ પન્નવં ॥ ૨ ॥

૧ એક ઉપવાસના બદલામાં ૨૦૦૦ રવાધ્યાય અપાય છે તે પ્રમાણે સમજ લેવું.

અર્થ — " ખુદ્ધિશાલી સાધુ કોધ, માન, માયા, લેાલ, હાસ્ય, બચ, મુખરતા, અને વિક્રશ એ આઠ સ્થાન વર્જીને અસાવદ્ય એવા કાર્યમાં યથાયોગ્ય કાળે ભાષા બાલે.૧-૨

વિશેષાર્થ — કાેઇ પિતા પાતાના પુત્ર ઉપર અતિ કાેધ કરીને તેને કહે કે 'તું મારા પુત્ર નથી ' અથવા પાસે રહેનાર બીજા માણસાને કહે કે ' આને બાંધા, બાંધા ' તે ક્રોધ દોષ જાણવા, તેના પર અમરદત્ત મિત્રાનંદ વિગેરેનાં દર્શાંતા છે (૧). કાઈ માણસ મરિચિની જેમ " જાતિ વિગેરેના મદથી મારા જેવા ઉચ્ચ કાઈ નથી" વગેરે વચન બાલે તે માન દોષ જાણવા (૨). મહિનાથ પ્રભુના પૂર્વ ભવની જેમ અથવા અભચકુમારને પકડી લાવવા માટે ચંડપ્રદ્યોત રાજાએ માેકલેલી વેરયાની જેમ જે અન્યને છેતરવા માટે કપટથી બાલે તે માચા દાેષ જાણવા (૩). ધર્મ ખુદ્ધિ અને પાપખુદ્ધિ વિગેરેની જેમ અન્યના ભાંડાદિકને પાતાના કહેવા તે લાભ દાષ જાણવા (૪). " જે મહાવિદેહક્ષેત્રમાં વિહસ્માન તીશ' કરા વિચર છે. તા તે ઉપકાર કરવાને માટે આ ભરતકારમાં કેમ આવતા નથી? અહીં ક્ષણવાર રહીને લાકના મનના સંદેહા દૂર કરીને પછી ચાલ્યા જાય, તાે બહુ સારું " એમ જે બાલવું તે હાસ્ય દાષ જાણવા (પ). કાંઈ પણ અકાર્ય કરીને કાઇના પૂછવાથી ભયને લીધે "મેં આ કાર્ય કર્યું નથી, કાઈ બીજાએ કર્યું હશે " એમ જે ખાલવું તે લય દાષ જાણવા ( ૬ ). જેનું દર્ષાત આગળ કહેવામાં આવશે એવી રજળ સાધ્વીની જેમ મુખરતાથી ( વાચાલપણાથી ) વિચાર વિના પરતા અવર્ણવાદ બાલવા તે મુખરતા દેષ જાણવા (૭). સ્ત્રીયાદિકની કથામાં 'અહેા! આ સ્ત્રીનાં કટાક્ષ વિક્ષેપ તથા લાવર્યાદિક કેવાં સુંદર છે ?' વગેરે વચનાે બાલવા અથવા ભુવનભાતુ કેવલીના જીવ રાહિણી સ્ત્રીની જેમ બાલવું તે વિકથા દોષ જાણવા (૮).

અહીં મુખરતા દેષ ઉપર રજળ સાધ્વીનું દેષ્ટાંત ટૂંકામાં આ રીતે જાણવું—

શ્રી મહાનિશીથ સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે શ્રીમહાવીરસ્વામી એકદા દેશનામાં બોલ્યા કે "એકજ માત્ર કુવાકય બાલવાથી રજ્જા નામની આર્યા મહા દુઃખ પામી." તે સાંભળીને ગૌતમ ગણધરે વિનંતિપૂર્વંક પૂછ્યું કે " હે ભગવન્! તે રજ્જા સાધ્વી કાેેે છું ? અને તેે છે ખરાબ બાલવાથી શું પાપ ઉપાર્જન કર્યું? કે જેના આ પ્રમાણે ભયંકર વિપાક આપ વર્લ્યું વો છે ?" ભગવાન બાલ્યા કે " હે ગૌતમ! આ ભરતક્ષેત્રમાં પૂર્વે ભદ્ર નામે એક આચાર્ય હતા. તેમના ગચ્છમાં પાંચસા સાધુઓ અને બારસા સાધ્વીઓ હતી. તેમના ગચ્છમાં ત્રણ ઉછાળા આવેલું, આચામ ( ઓસામણ્ ) અને સૌવીર ( કાંજ ) એ ત્રણ જાતનું જ જળ વપરાતું હતું. ચાથી જાતનું પાણી પીવાતું નહાતું. એકદા રજ્જા સાધ્વીના શરીરમાં પૂર્વ કર્મના ઉદયથી કાેઢ વ્યાધિ ઉત્પન્ન થયા, તે જોઇને બીજી સાધ્વી- એમોએ તેને પૂછ્યું કે " હે દુષ્કર સંયમ પાળનારી ગુરુણીજી! આ તમને શું થયું?" તે સાંભળી પાયકર્મથી ઘેરાયેલી રજ્જા સાધ્વી બાલી કે " આ પ્રાસુક જળ પીવાથી મારૂં શરીર નષ્ટ થયું." તે સાંભળીને " આપણે પણ આ પ્રાસુક જળ પીવાનું તજી દઇએ"

એમ સર્વ સાધ્વીઓનાં હૂકચમાં વિચાર થઈ ગયાે. તેમાંની એક સાધ્વીએ વિચાર્યું કે " જો કદાપિ મારું શરીર હમણાંજ આ મહાવ્યાધિથી નાશ પામે, તો પણ હું તો પ્રાસુક જળજ પીશ. ઉકાળેલું જળ વાપરવાના અનાદિ અનંત ધર્મ કૃપાળુ જિને-શ્વરાએ કહેલા છે તે સાચા જ છે. આ રજળ સાધ્વીનું શરીર તા પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલાં કર્મથી વિનષ્ટ થયું છે. અરે! તે નહીં વિચારતાં આ રુજ્જા સાધ્વી અનંત તીર્થંકરાેની આજ્ઞાના લાપ કરનારું અને મહાદાર દુ:ખ આપનારું કેવું દુષ્ટ વચન બાલી ? " વગેરે સ્વરૂપે શુભ ધ્યાન કરતાં વિશેષ ભાવ શુદ્ધિના વશથી તે સાધ્વીને કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તરતન દેવાએ કેવલી સાધ્વીના મહિમા કર્યા. પછી ધર્મદેશનાને અંતે રજળા સાધ્વીએ કેવલી સાધ્વીને પ્રણામ કરીને પૂછયું કે " હે ભગવન્! કયા કર્મથી હું કુષ્ટાદિક વ્યાધિની પીડા ભાગવું છું ? " કેવલીએ કહ્યું કે " સાંભળ, તને રક્તપીત્તના દાષ છતાં તે સ્નિગ્ધ આહાર ગળા સુધી ખાધા. તે આહાર કરાળીઆની લાળથી મિશ્ર શ્રુપેલા હતા. વળી તે આજે એક શ્રાવકના છાકરાના મુખ ઉપર વળગેલી નાકની લીંડ માહના વશથી સચિત્ત જળથી ધાઇ હતી. તે શાસનદેવીથી સહન થયું નહી; તેથી તારી જેમ બીજા સાધુ સાધ્વીએ પણ તેવું અકાર્યન કરે તેવા હેતુથી શાસનદેવીએ તને તે કર્મનું ફળ તત્કાળ ખતાવ્યું, તેમાં પ્રાસુક જળના દેાષ લગાર પણ નથી." તે સાંભળીને રજ્જાએ પૂછ્યું કે " હે ભગવન્! જો હું યથાવિધિ તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત લઉં, તા મારૂં શરીર સારું શાય કે નહિ ? " કેવલીએ કહ્યું કે " જો કાઈ પ્રાયશ્ચિત્ત આપે તા સારું થાય." રજળ સાધ્વી ખાલી કે " તમેજ આપા. તમારા જેવા બીજો કાણ મહાતમા છે?" કેવ-લીએ કહ્યું કે " તું આહા રાગની શાંતિ માટે ઇચ્છા કરે છે, પણ તારા આત્માના ભાવ-રાગ વૃદ્ધિ પામ્યા છે, તે શી રીતે જશે ? તાપણ હું તા તને પ્રાયશ્ચિત આપું. પરંતુ તેવું કાઈ પ્રાયશ્ચિત્ત નથી કે જેથી તારી શુદ્ધિ થાય. કેમકે તેં પૂર્વે સાધ્વીઓને કહ્યું છે કે 'પ્રાસુક જળ પીવાથી મારૂં શરીર અગડયું. ' આવું મહા પાપી વાકય બાલીને તેં સર્વ સાધ્વીઓના મનને ક્ષોભ પમાડયાે છે, ( અચિત્ત પાણી પીવાની ભાવના બગાડી છે) તેવા વચનથી તેં માડું પાપ ઉપાજન કર્યું છે. તેથી તારે કુષ્ટ, લગંદર, જળાદર, વાયુ, ગુલ્મ, શ્વાસનિરાધ, અર્શ, ગાંડમાળ વિગેરે અનેક વ્યાધિવાળા દેહ વડે અનંત ભવામાં દીર્ઘ કાળ સુધી નિરંતર દારિદ્રય, દુ:ખ, દીર્ગ ત્ય, અપયશ, અભ્યાખ્યાન, સંતાપ અને ઉદ્દેગ વગેરેના દુ:ખા ભાગવવા પડશે." આ પ્રમાણે કેવલીનું વચન સાંભળીને બીજી સવે સાધ્વીએ!એ મિથ્યા દુષ્કૃત આપીને પાતાનું પાય તજી દીધું. માટે હે ગૌતમ! જેઓ ભાષાસમિતિ વહે શુદ્ધ એવું વાકય બાલે છે તે કેવલજ્ઞાન પામે છે. અને જે ભાષાસમિતિ જાળવ્યા સિવાય જેમ તેમ બાલી જાય છે તે આચારથી બ્રષ્ટ થયેલી રજ્જા સાધ્વીની જેમ કુગતિએ!માં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા રીબાઇ રીબાઇને લાેગવે છે, એમ સમજને હે લબ્ય જવા! તમે ખહુજ વિચારીને બાલને. હવે ચાથી સ્વાધ્યાય કરવાની હિત શિક્ષાનું સ્વરૂપ ટુંકામાં દેષ્ટાંત સાથે આ રીતે જાણવું-

### ાા સ્વાધ્યાયનું સ્વરૂપાા

# 

અર્થ - સ્વાધ્યાયના પાંચ પ્રકાર છે. તે કર્મની માટી નિર્જરાના કરનારા છે. એના વડે તપની પૂર્ણતા થાય છે. માટે જ અરિહાતે તે સ્વાધ્યાય તપને સર્વોત્કૃષ્ટ તપ કહેલા છે. સ્વાધ્યાયના પાંચ ભેદા છે, તેમાં (૧) પહેલા ભેદ વાચના છે. વાચના એટલે સૂત્ર અને અર્થના અલ્યાસ કરવા અને કરાવવા તે. તે પ્રકાર વજસ્વામી અને ભદ્ર બાહુસ્વામી વિગેરેની જેમ નિરંતર કરવા. (૨) બીજો પૃચ્છના નામના સ્વાધ્યાય છે. સૂત્ર તથા અર્થ સંબંધી સંદેહ દૂર કરવા માટે અને તેને હુદયમાં દઢ કરવા માટે બીજા વિશેષજ્ઞાનીને પૂછવું તે પ્રચ્છના કહેવાય છે. તે પ્રચ્છના ચિલાતિયુત્ર, મહાઅલના જીવ, સુદર્શન શેઠ અને હરિ-ભદ્ર ખ્રાહ્મણ વિગેરેની જેમ અવશ્ય કરવી. (3) ત્રીજો પરાવર્લના નામના સ્વાધ્યાય છે. ભાશી ગયેલા સુત્રાદિક વિસરી ન જવાય માટે તેનું વારંવાર ગણવું આવૃત્તિ કરવી તે પરાવર્તના કહેવાય છે. તે અતિમુક્તક તથા ક્ષુદ્ધક ઋષિની જેમ કરવું, તથા વણકરની જેમ વિસ્તારવં, કાઈ એક વશ્રકર પાંજણી પાતાં તે તાંત્રુઓના પ્રાંત ભાગને પકડીને ખાંન છેકે ઉભી રહેલી પાતાની એ સ્ત્રીઓ પાસે જ્યારે જ્યારે જતા ત્યારે ત્યારે કચમઈન તથા અધરચું ખનાદિ કરતા હતા. તેની આ પ્રમાણેની ચેષ્ટાને માર્ગ જતા કાઈ મુનિએ એઇ. એટલે તે ઉસા રહ્યા. તે વખતે વાયકરે મુનિને કહ્યું કે " હે સાધુ! તમે શું જાંચા છા ? આવું સુખ તમે ક્યાંઈ જોયું છે? તમારે તા સ્વપ્નમાં પણ આવું સુખ કયાંથી હોય ?" આ પ્રમાણે અભિમાનવાળું તેનું વચન સાંભળીને મુનિએ અવધિજ્ઞાનના ઉપયાગ દીધા. તેથી તે વશાકરતું માત્ર એક ક્ષણનું જ આયુષ્ય બાકી રહેલું જોઇને તેને પાતાની પાસે ખાલાવીને કહ્યું કે "હે ભદ્ર! કેટલી વખત જીવવા માટે આવી કામચેષ્ટા કરે છે? તારું આયુષ્ય તો હમણાં જ પૂર્ણ થવાનું છે. " તે સાંભળીને વર્ણકર ભય પામીને બાલ્યા કે "ત્યારે તમે મને કાંઇ પણ જીવવાના ઉપાય કહો." પછી મુનિએ તેને નવકાર મંત્ર આપ્યા. તે મંત્રને એક વાર ગણીને તેનું પરાવર્તન કરતેઃ તે મૃત્યુ પામીને સ્વર્ગ ગયો. પાતાના પતિનું અકસ્માત મૃત્યુ જોઇને તેની સ્ત્રીઓએ મુનિને કલંક ચડાવ્યું કે "તમે મારા સ્વામીને મૂઠ વિગેરે પ્રયોગથી મારો નાંખ્યા." મુનિએ તેમને ઘણા ઉપદેશ તથા શિખામણ આપી, પણ તે સીઓએ પાતાના કદાગઢ છાડયા નહી, અને ગામના લાકોને લેળા કરી મુનિને કલંક આપવા લાગી. મુનિ પણ તે દેવના આગમનની રાહ જેતાં ત્યાં જ ઉભા રહ્યા. એટલામાં તે વણકર દેવ પાતાના ગુરુના ઉપકારનું સ્મરણ થતાં તત્કાળ ત્યાં આવ્યા. અને ગામના લોકોને તથા પાતાની સ્ત્રીઓને સર્વ વૃત્તાંત કહીને તેમની શાંકા દ્વર કરી, ગુરુને નમી તથા સ્તવીને સ્વગે ગયો.

(૪) ચાંચા અનુપ્રેક્ષા નામના સ્વાધ્યાય છે. અનુપ્રેક્ષા એટલે સ્ત્રાર્થના મુખથી ઉચ્ચાર કર્યા વિના મનમાં ધ્યાન કરવું તો. કાયોત્સર્ગોદિકમાં અને અસ્વાધ્યાય દિવસે મુખે પરાવર્તન થઈ શકે નહી, માટે તે વખતે અનુપ્રેક્ષાવડે જ તા જ્ઞાનની સ્મૃતિ વિગેરે થાય છે. પરાવર્તન કરતાં અનુપ્રેક્ષા અધિક કલદાયી છે; કેમકે અભ્યાસના વશથી મનનું શૂન્યપાલું છતાં પણ મુખવડે પરાવત્તના થઈ શકે છે, અને અનુપ્રેક્ષા તો મન સાવધાન હોય ત્યારે જ થઈ શકે છે. મંત્રની આરાધના વિગેરમાં સ્મરલ (અનુપ્રેક્ષા) થી જ વિશેષ સિદ્ધિ થાય છે. કહ્યું છે કે—

## સંકુલાહિજને ભગ્યા, સશખ્દાન્મીનવાન્ શુભા । મીનજાન્માનસા શ્રેષ્ઠો, જાપા શ્લાધ્યા પરા પરા ॥ ૧ ॥

અર્થ— " ઘણા માણસામાં રહીને જાપ કરવા તે કરતાં એકાંતે જાપ કરવા તે શ્રેષ્ઠ છે, તેમાં પણ મુખથી બાલીને કરવા કરતાં મીન ધારણ કરીને કરવા તે શ્રેષ્ઠ છે, મીન જપ કરતાં પણ મનથી જાપ કરવા તે શ્રેષ્ઠ છે. એવી રીતે ઉત્તરાત્તર જપ વખાણવા લાયક છે."

વળી સંક્ષેપ્રના, અનશન વિગેરે કરવાથી અહુ દ્રીષ્યુ શરીરવાળા થઈ જવાને લીધે પરાવર્તાનાદિક કરવાની શક્તિ જયારે રહેતી નથી ત્યારે અતુપ્રેક્ષાએ કરીને જ પ્રતિક્રમણ વિગેરે નિત્યક્રિયા થાય છે; અને તેથી જ ઘાતીકર્મના ક્ષય થઇને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે, ને પ્રાંતે સિદ્ધિપદ પ્રાપ્ત થાય છે. (પ) પાંચમા ધર્મકથા નામના રવાધ્યાય છે. ધર્મકથા એટલે ધર્મના ઉપદેશ અને સ્ત્રાર્થની વ્યાખ્યા કરવી તથા સાંભળવી તે. તે ધર્મકથા નંદિષેણ ઋષિની જેમ કરવી.

આ પાંચે પ્રકારના સ્વાધ્યાયે કરીને તપની પૂર્ત્તિ થાય છે. તે વિષે આઢાચનાના ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે "એકાસણાના ભંગ થાય તા પાંચસા નવકાર ગણવા. ઉપવાસના ભંગ થાય તા એ હજાર નવકાર ગણવા. નીવીના ભંગ થાય તા છસા ને સહસઠ નવકાર ગણવા. આંખિલના ભંગ થાય તા એક હજાર નવકાર ગણવા. ચાવિહારના ભંગ થાય તા એક ઉપવાસ કરવા, તથા હમેશાં એકસા નવકાર ગણવાથી વર્ષે છત્રીશ હજાર નવકારના સ્વાધ્યાય થાય છે. હમેશાં અસા નવકાર ગણવાથી એક વર્ષે અંતેર હજાર અને હમેશાં ત્રણસા ગણવાથી એક વર્ષે અંતર હજાર અને હમેશાં ત્રણસા ગણવાથી એક વર્ષે એલા અને હમેશાં ત્રણસા ગણવાથી એક વર્ષે એલા અને આઠ હજાર નવકારના સ્વાધ્યાય થાય છે. ઇત્યાદિ પાતાની મેળે જાણી લેવું."

આવી રીતના સ્વાધ્યાય તપને જિનેશ્વરે સર્વોત્તમ એટલે સર્વ તપમાં ઉત્તમ તપ કહેલા છે. શ્રી મહાનિશીય સૂત્રમાં કહ્યું છે કે— ખારસવિહંમિ તવે, અપ્ભિંતરખાહિરે કુસલિંદ । ન વિ અત્થ ન વિ અ હાહિ, સજ્ઝાયસમાં તવા કમ્માં ॥ ॥

અશ<sup>િ</sup>—" સર્વંજ્ઞ ભગવંતે કહેલા અભ્યંતર અને બાહ્ય એવા બાર પ્રકારના તપમાં સ્વા<sup>દ</sup>યાય જેવું તપકર્મ કાેઈ છે પણ નહી, અને કાેઈ થશે પણ નહી. "

> મણવયણકાયગુત્તો, નાણાવરણં ચ ખવઈ અણુસમયાં **!** સજ્ઝાયે વકુંતા, ખણે ખણે જાઈ વેરગ્ગં ાા ર ાા

અર્થ:—'' સ્વાધ્યાયમાં વર્ત તો માણસ મન, વચન અને કાયાની ગુપ્તિએ કરીને પ્રતિ-સમયે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય કરે છે, તથા તેને ક્ષણે ક્ષણે વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. "

> ઇંગ દુ તિ માસખવણં, સંવચ્છરમવિ અણસિએા હુજ્જા ા સજઝાયજ્ઝાણરહિએા, એગાવાસફલં પિ ન લાભજ્જા ॥ ૩ ॥

અર્થ — "એક માસ, બે માસ કે ત્રણ માસક્ષપણ કરે, અથવા એક વર્ષ સુધી અનશન (ઉપવાસ) કરે, પણ જે તે સ્વાધ્યાય ધ્યાન રહિત હોય, તા એક ઉપવાસનું પણ કળ મેળવતા નથી."

ઉગ્ગમ ઉપાય એસણાહિં, સુડું ચ નિચ્ચ ભુંજંતા। જઇ તિવિહેણાઉત્તો, અણુસમયં ભવિજ્જ સજ્ઝાએ ॥ ४ ॥ તા તં ગાયમ એગગ્ગ–માણુસં નેવ ઉવમિઉંસકકા । સંવચ્છરખવણેણવિ, જેણ તહિં નિજ્જરાણુંતા ॥ ૫ ॥

અર્થ — " ઉદ્દગમ, ઉત્પાદ અને એષણાના દોષ વિનાના શુદ્ધ આહારને દરરોજ ભાગવતા છતા પણ જો તે પ્રતિસમયે ત્રિવિધ યોગવડે સ્વાધ્યાયમાં આયુક્ત-તત્પર હોય તા હે ગૌતમ! તે એકાશ્ર મનવાળાને સાંવત્સરિક તપ કરનારની સાથે પણ ઉપમી શકીએ નહિ, અર્થાત્ તેનો સાથે પણ સરખાવી શકીએ નહી; કારણ કે સાંવત્સરિક ઉપવાસ કરતાં તેને અનંતગુણી નિર્જરા થાય છે." ૪–૫

હવે પ્રસંગાગત વ્યતિરેક ફળ ( સ્વાધ્યાય નહિ કરવાથી થતા ગેરલાભ ) આગળ કહેવાશે એવા સુલદ્રાના દેષ્ટાંતથી જાણવું. તે આ પ્રમાણે—

વારાષ્ટ્રસી પુરીમાં એક સાર્ય વાહ હતો. તેને સુલદ્રા નામે શ્રી હતી. તેને કાંઇ પષ્ટુ સંતતિ થતી નહેાતી, તેને માટે તે બહુ ચિંતા કરતી હતી. એકદા તેને ધેર સાધ્વી-સંઘાટક ( બે સાધ્વી ) ગાેચરી વ્હારવા માટે આવ્યા. તેમને વ્હારાવીને સુલદ્રાએ પૂછ્યું કે " હે પૂજ્ય! જે સ્ત્રીના પુત્રા આંગણામાં કીડા કરતા હાય તે સ્ત્રીને ધન્ય છે! માટે મારે કાંઈ સંતતિ થશે કે નહી ?" સાધ્વી બાલ્યા કે " હે લદ્રે! અમે ધમે વિના **ખી**જું કાંઈ બાલતા નથી.' ત્યારે સુભદ્રા બાલી કે " તેા ધર્મ કહો." ત્યારે તે સાધ્વી-એ એ સારી રીતે ધર્મના ઉપદેશ કર્યો. તે સાંભળીને સુલદ્રા બાધ પાસી. પછી અપુત્ર-પણાના દુઃખથી પીડાયેલી તે સુભદ્રાએ કેટલેક કાળે પતિની આગ્રા લઇને દીક્ષા ગહેણ કરી. ચારિત્રનું પાલન કરતાં તે સ્વાધ્યાયમાં તત્પર રહેતી, તાેપણ રુપવંત એવાં બાળકાેને દેખીને માહના વશથી તે પાતાના ઉદર પર, ખાળામાં, હ્રદય ઉપર અને જંઘા ઉપર તેમને ખેસાડતી, તથા કેટલાંક ખાળકાને આંગળીના આધાર આપીને ભમાડતી અને કેટલાંકને સુખડી વિગેરે ખાવાનું પણ આપતી. કહ્યું છે કે—

> કેસિં પિ દેઇ ખજ્જં, અન્નેસિં ભુજ્જઇયમન્નેસિં । અખ્ભાંગઇ ઉવ્વકૃઇ, ષ્રદ્ધાઇ ય તહ ફાસુઅજલેણ ॥ ૧ ાા ધાઇકમ્માઇઆ, જે દેાસા જિણ્વરેહિં ઇહ ભણિયા । ઇહલોઅ પારલોઈઅ. દુકખાણ નિઅધણા એએ ા ર ા

અર્થ—" કાઈ બાળકને ખાવાનું આપે, કાઇને ખવરાવે, કાઈને અલ્યંગન ( તૈલા-દિનું ચાળવું ) કરે, ઉવદ્રષ્ટું કરે, તેમજ અચિત્ત જળવડે ન્હવરાવે, ઈત્યાદિ ધાતુકમે ( ધાવ્ય માતાએ કરાતાં કાર્ય )થી જે દાેષા જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલા છે તે આ લાેકમાં ને પરલેાકમાં દ્વઃખના નિઅંધનભૂત ( કારણભૂત ) જાણવા." ૧–૨

આ પ્રમાણે સુભદ્રા સાધ્વીની ચેષ્ટા જોઇને ખીજી વૃદ્ધા(સ્થવિર, ઘરડી)એ શિખામણ આપી કે " તને આમ કરવું ઘટતું નથી, સ્વાધ્યાયાદિક ક્રિયામાં તું કેમ પ્રમાદ કરે છે? મુનિએા તાે દ્રવ્ય અને ભાવથી બાળક સાચેની કીડા અથવા તેની ( ક્રીડાની ) ઈચ્છાના ત્યાગ કરીને નિરંતર અધ્યાત્મ( માેક્ષમાર્ગંની આરાધના )માંજ આસક્ત હોય છે. " તે સાંભળીને સુભદ્રા અતિ ક્રોધ કરીને બીજા ઉપાશ્રયમાં ગઈ, ત્યાં નિરંકુશ થઇને મરજી પ્રમાણે આળકાની સાથે કીડા કરવા લાગી. છેવટે પાક્ષિક અનશનથી કાળ કરીને પ્રથમ સ્વર્ગમાં દેવીયણે ઉત્પન્ન થઈ.

એકદા તે સલદ્રા દેવી શ્રી મહાવીરસ્વામીને વાંદવા માટે સર્વ સમૃહિ સહિત આવી. ત્યાં પણ પૂર્વના અભ્યાસથી તેમજ આલક પરના રાગથી ઘણાં આળકાે વિકુવીને નાટક કરી તે પાતાના વિમાનમાં ગઈ. તેના ગયા યછી શ્રી ગૌતમસ્વામીએ પ્રભુને પૂછ્યું કે " હે ભગવન ! આ દેવતાએ ઘણાં આળકાને શા માટે વિકુર્વ્યાં ? " જિનેશ્વરે કહ્યું કે " હે ગૌતમ! એ અહ્યુત્રિકા નામની દેવી છે. તેણે પૂર્વ ભવના ( રાગના ) અભ્યાસના વશાથી અહીં પણ બાળકાે વિકુર્ગ્યાં હતાં, શકેન્દ્રની સભામાં પણ તેણે નૃત્ય કરતી વખતે ઘણાં ખાળકા વિકુર્લ્યા હતાં, તેથી તે દેવી ખહુપુત્રિકા નામથી પ્રસિદ્ધ થઈ છે." તે સાંભળીને શ્રી ગૌતમસ્વામીએ તેના પૂર્વ લવ પૂછયાે, એટલે સ્વામીએ સર્વ વૃત્તાન્ત (વર્ણન) કહ્યો. ગૌતમ-સ્વામીએ "હવે પછી તે કયાં જશે ?" એવા પ્રશ્ન કર્યો, ત્યારે પ્રભુ બાલ્યા કે " એ દેવી ચાર

www.iainelibrarv.org

પલ્યાપમનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને વિ'ધ્યાચલ પર્વતની સમીપે વેલેલ નામના ગામમાં સામા નામે કાઇ ખ્રાદ્માણની રૂપવતી પુત્રી થશે, તેને કાઇ રાષ્ટ્રકુટ નામના ખ્રાદ્મણ પરણશે, ત્યાં તેને યુગલ સંતાન ઉત્પન્ન થશે, એમ દર વર્ષે અએ સંતતિ ઉત્પન્ન થતાં સાળ વર્ષમાં અત્રીશ પુત્ર પુત્રીના સમુદાય થશે. આળકામાં કાઇ તેની પીઠ ઉપર અને કાઇ માથા ઉપર ચડી જશે, કાઇ પ્રહાર કરશે, કાઇ ખાવાનું માગશે, કાઇ ઉત્સંગમાં મૃત્રાદિક કરશે, એમ રાત્રી-દિવસ પુત્રાનાં દુ:ખથી પીડા પામીને ઘણા ઉદ્દેગ પામી તે મનમાં વિચાર કરશે કે "મારા કરતાં વ'ધ્યા શ્રી સારી છે, કે જે સુખે રહે છે અને નિરાંતે ઊંઘ છે." પછી એકદા સાધ્વીના સંઘાડાને અન્નાદિ વ્હારાવતાં તેને જાતિસ્મરણ ઉત્પન્ન થશે, તેથી પાતાના પૂર્વ લવન જાણીને તે વૈરાગ્યથી દીક્ષા ગ્રહણ કરશે. પછી અગીઆર અંગના અભ્યાસ કરી સર્વ જનાની સમક્ષ પાતાના પૂર્વ લવનું ચરિત્ર પ્રગટ કરી અંતે એક માસના અનશનથી કાળ-પ્રમે પામીને એ સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવ શશે, ત્યાંથી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સિહિ-પદને પામશે.

" સુભદ્રા સાધ્વી સ્વાધ્યાયાદિક ક્રિયામાં પ્રવર્તતાં છતાં પણ ભાળકાને જોઈને તેના પરના મેહથી સ્વાધ્યાયાદિ ક્રિયામાં શિથિલ થઈ, તો તેનું ખરાબ કળ બીજા મનુષ્ય ભવમાં ભાગવીને પછી તેની આલાચના કરી પ્રાંતે સુક્તિ પામી." આ રીતે સ્વાધ્યાયાદિનું સ્વસ્થ્ય સમજીને ભણવા વગેરમાં જરૂર ઉદ્યમ કરવા. આકીની બીના સરલ છે. ૧૯૬.

ગુણવંત ગુરૂ છે વૈઘ ઔષધ જિનસ્વરૂપની ભાવના, જીવ દયાદિક પથ્યભાજન સેવને ત્રણ હેતુના; ભાવ રાગ ટળેજ એથી દ્રવ્ય રાગ પ્રશામીએ, એહ રાતે વર્ત્તાએ તા સિહિના સખ પામીએ. ૧૯૭

સ્પષ્ટાર્થ—છત્રીસ વગેરે ગુણાવાળા ગુરૂઓ, તે વૈદ્ય જેવા છે. જેમ વૈદ્ય રાગીને ઓષધ આપે છે તેમ તેઓ જિન સ્વરૂપ એટલે જિનેશ્વર ભગવંતના સ્વરૂપની વિચારણા રૂપ દવા સંસારી જીવા રૂપી રાગી જેનાને આપે છે. ઔષધની સાથે જેઓ પશ્ય ભાજનનું સેવન કરે તેમના રાગ જેમ નાશ પામે છે, તેવી રીતે આ સંસારરૂપી રાગને મટાડવાને માટે જીવદયાદિક એટલે અહિંસા, સત્ય વગેરેનું પાલન કરવું તે પશ્ય ભાજન જાણવું. એવી રીતે શુદ્ધ ગુરૂ રૂપી વૈદ્ય, જિન સ્વરૂપની ભાવના વગેરે સ્વરૂપ ઔષધ અને જવદયા રૂપ પશ્ય ભાજનના સેવનથી સંસારમાં રખડવા રૂપ ભાવ રાગોના નાશ જરૂર થાય છે. ભાવરાગ ટળવાથી એટલે દ્વર થવાથી દ્રવ્યરાગો પણ શાન્ત પડી જાય છે. આ પ્રમાણે ગુણવંત ગુરૂના વચન ઉપર શ્રદ્ધા રાખીને જિનસ્વરૂપની ભાવના કરવા પૂર્વંક જીવ દયા વગેરેનું પાલન કરનાર ભગ્ય જીવા જરૂર સિદ્ધિના સુખને પામે છે. ૧૯૭

હવે ઋષભદેવ સંબંધી ઉપયોગી ૧૭૦ બાળતા ૨૮ શ્લાકમાં જણાવે છે:---

પ્રભુ જીવન ઉપયોગી આખત એક સો સિત્તેર છે, ત્યાં પ્રથમ શ્રીઆદિ પ્રભુની જાણવાને યાગ્ય છે; પ્રથમ આખત ભવ તણી ભવ તેર પ્રભુના આ ક્રમે, ધન સાર્થપતિ યુગલિક અમર રાજ મહાબલ તિમ ક્રમે. ૧૯૮

સ્પષ્ટાર્થ — પ્રભુ છવન એટલે ચાલુ ચાવીશીના દરેક તીથે કર ભગવંતના છવન સંખંધી એકસા સિત્તર બાબતા (૧૭૦) જાણવા યાગ્ય છે. તેમાં પ્રથમ તા પહેલાં તીથે કર શ્રીઋષભદેવ ભગવંત સંખંધી તે જણાવાય છે. તેમાં પ્રથમ બાબત ભવ સંખંધી જાણવી એટલે પ્રભુ જે ભવમાં પ્રથમ ( પહેલી વાર ) સમ્યકત્વ પામ્યા તે ભવથી માંડીને તેઓ તીર્થ પતિ થઇને માેશે ગયા ત્યાં સુધી વચમાં કેટલા ભવા થયા? તેની ગણતરી તે ભવ સંખંધી પ્રથમ બાબત જાણવી. તે આ પ્રમાણે જાણવા—પ્રથમ ધન સાર્થ વાહના ભવમાં સુનિના ઉપદેશ વગેરે સાધનાથી સમ્યકત્વ પામ્યા તે પહેલા ભવ જાણવા. ત્યાંથી મરણ પામીને યુગલિક મનુષ્ય થયા તે બીજો ભવ જાણવા. ત્યાર પછી ત્રીજા ભવમાં અમર એટલે દેવ થયા. તે પછી ત્યાંથી ચ્યવીને ચાથા ભવમાં તે (ઋષભપ્રભુના છવ) મહાબલ નામે રાજા થયા. ૧૯૮

ક્ષલિતાંગષ નૃપસુત વજજંઘ નરેશક યુગલિક સોહમે, દેવલ કેશવ વૈદ્યલ અચ્યુતદેવક ચક્રીક વિદેહમે; સર્વાર્થસિધ્ધે દેવક તીર્થપઃ ઋષભ ભવ અગિયારમે, દીપ જંખુર તાસ પૂર્વવિદેહ સીતા ઉત્તરે.⊁

9 66

પુષ્કલાવતીષ પુંડરીકિણીધ વજનાભષ્ મહાગુણી, ચક્રવર્ત્તીય વજસેનય કને થયા ત્યાગી મુનિ; દ્વાદશાંગીને પ્ય ભણી વીશ સ્થાનકા ધ આરાધતા, સર્વાર્થસિક્ધે રશર્મ તેત્રીસધ્ય સાગરાયુષ ધારતા.

200

સ્પષ્ટાર્થ:—પાંચમા લવમાં લિલતાંગ નામે રાજાના પુત્ર થયા. છઠ્ઠા ભવમાં વજજં ઘ નામે રાજા થયા. ત્યાંથી સાતમા લવમાં યુગલિક મનુષ્ય થયા. ત્યાંથી આઠમા લવે સૌધર્મ દેવલોકે દેવ થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને નવમા લવે કેશવ નામના વૈદ્ય થયા. આ ભવમાં તેમણે મુનિની દવા કરીને તેમને નીરાગી ખનાવ્યા હતા. ત્યાંથી મરીને અચ્યુત નામના ખારમા દેવલાકમાં દેવ થયા. ત્યાર પછી અગિઆરમા લવમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ચક્કવર્તી થયા. ત્યાં ચક્કવર્તીનાં સુખ લાગવી ખારમા લવે સવાંથ સિદ્ધ નામના પાંચમા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થયા. આ દેવા એકાવતારી હાય છે એટલે ત્યાંથી ચ્યવીને છેલ્લા ભવમાં મનુષ્ય થઇને તેઓ જરૂર માેક્ષે જાય છે. આ ખારમાં સર્વોત્કૃષ્ટ દેવના ભવ પૂરા કરી તેરમા ભવે ઋષભદેવ તાર્થકર થયા. એ પ્રમાણે સમકિત પ્રાપ્તિથી માંડીને માેક્ષે ગયા ત્યાં સુધીમાં પ્રથમ તીર્થકરના તેર ભવા જાણવા. એ પ્રમાણે ભવ સંખંધી પહેલી હકીકત પૂરી થઈ. (૧)

હવે બીજી બાળત જણાવતાં કહે છે કે અગિયારમા ચક્રવર્તી ના ભવમાં તેઓ જંખુ-દ્રીપમાં (૨) આવેલા પૂર્વમહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં (૩) સીતા નામની નદીની ઉત્તર દિશામાં (૪) પુષ્કલાવતી નામની વિજયમાં (૫) પુંડરીકિથી નામની નગરીમાં (૨) વજનાલ નામના (૭) મહાગુષ્ઠ્રવંત ચક્રવર્તી (૮) થયા. ત્યાં છ ખંડ સાધીને છેવટે તે ચક્રવર્તી વજસેન નામના (૯) મુનિરાજની પાસે દીક્ષા લઇને ત્યાગી મુનિ થયા. મુનિ થયા પછી આચારાંગ વગેરે બાર અંગોના (૧૦) અભ્યાસ કરીને તેમણે વીસ સ્થાનકોની (૧૧) આરાધના કરીને તીર્થં કર નામ કર્મ બાંધ્યું. અંતે સમાાધમરણ પામીને તે રાજર્ષિ સર્વાર્થસિલ વિમાનને (૧૨) વિષે તેત્રીસ સાગરાપમ (૧૩) પ્રમાણ આયુષ્યવાળા દેવ થયા. એટલે તેમણે તેટલા વખત સુધી દેવલાકનાં સુખા લાગભ્યાં. ૧૯૯—૨૦૦

આષાઢ વદની ચાથ૧૪ ઉત્તરાષાઢ૧૫ ધનુ૧૬ અધરાતમાં,૧૭ ચ્યવતા પ્રથમ પ્રભુ ચૌદ સ્વપ્ન૧૮ જુએજ માતા રાતમાં; ઈંદ્ર નાભિ વિચારનાર૧૯ સ્વપ્ન કેરા અર્થને, માસ નવ દિન ચાર જાણા ગર્ભ કેરા કાલને.૧૭ ૨૦૧

રપણાર્થ—એ પ્રમાણે ૨૦૦મા શ્લોકમાં ૧૩ બાબતો જણાવી હવે તે સર્વાર્થસિહ વિમાનમાંથી અષાડ (મહિનાની) વદ ચાથને દિવસે (૧૪) ઉત્તરાષાડા નક્ષત્ર (૧૫) અને ધનુ (૧૬) રાશિના (ચંદ્રની સાથે) યાગમાં અધંરાત્રી (૧૭) થઈ ત્યારે પ્રથમ પ્રભુ (આદિનાથ) ચ્યવ્યા. તે વખતે મરદેવા માતા રાતમાં ચૌદ મહાસ્વમો (૧૮) જુએ છે. તે સ્વપ્નોના અર્થ ઇન્દ્ર મહારાજ તથા નાભિ રાજા (૧૯) વિચારે છે. કારણ કે તે વખતે સ્વમ પાઠકા નહાતા. ત્યાર પછી પ્રભુ માતાની કૃક્ષિમાં નવ મહિના ને ચાર દિવસ સુધી રહ્યા તે પ્રભુના ગર્ભ કાલ (૨૦) જાણવા. એ પ્રમાણે આ શ્લોકમાં કહેલી ૭ બાબતા ૧૭માં ઉમેરતાં ૨૦ બાબતા પ્રથમ જિન સંબંધી જણાવી. ૨૦૧

તૃતીયારક પ્રાંતમાં<sup>રક</sup> ચારાશી લખ પૂરવ અને, ત્રણ વર્ષ સાડી આઠ મહિના શેષ કાલે<sup>રર</sup> ધનુ<sup>રક</sup> અને; ઉત્તરાષાઢા<sup>ર૪</sup> વદી આઠ દિને<sup>ર૫</sup> ચૈતર તણી; અધરાત<sup>રફ</sup> ઇફ્લાકુ ધરણિમાં<sup>ર૭</sup> કેશ્શલા<sup>ર૮</sup> જનપદ તણી. ૨૦૨ જન્મ આપે નાભિરલ્ નૃપની શ્રીમરૂદેવી ૩૦ મુદ્દા, જનક નાગકુમાર સુરુ ૧ જનની લહે શિવ સંપદા;૩૨ મેરૂ વગેરે સ્થાન૩૩ છપ્પન દિક્કુમારીકા તણા, આઠ૩૪ કૃત્યા તેમના દશ૩૫ સર્વ ચાસઠ૩૬ ઇંદ્રના.

२०३

સ્પષ્ટાર્થ—આ વખતે અવસર્પિથી કાલના ત્રીજા આરાના છેવડના (૨૧) ભાગ હતા. તે વખતે ત્રીજો આરા પૂરા થવામાં ચારાસી લાખ પૂર્વ ત્રણ વર્ષ અને સાડા આઠ મહિના જેટલા કાલ (૨૨) ખાકી હતા. તે વખતે ધતુરાશિ (૨૩) અને ઉત્તરાષાઢા (૨૪) નક્ષત્રના ચંદ્ર યાેગમાં ચૈત્ર મહિનાની વદી આઠમના દિવસે (૨૫) અર્ધરાત્રીના વખતે ( ૨૬ ) કેશશલા દેશની ( ૨૭ ) ઇક્લાકુ નામની ભૂમિને વિષે ( ૨૮ ) નાભિ રાજાની ( ૨૯ ) શ્રી મરૂદેવી નામે ( ૩૦ ) રાષ્ટ્રીએ સુખ પૂર્વંક પુત્રને જન્મ આપ્યા. આ પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભદેવના પિતા નાભિ રાજા કાલધર્મ ( મરખુ) પામીને નાગકુમાર દેવ (૩૧) થયા અને પ્રભુ આદિનાથની માતા મરૂદેવા શિવસ પદા એટલે માક્ષની લક્ષ્મીને પામ્યા. (૩૨) હવે જ્યારે પ્રથમ તીર્થ પતિના જન્મ થયા ત્યારે મેરૂ વગેરે સ્થાનમાં રહેનારી (૩૩) એટલે ઉધ્વેલાક વાસી અધાલાકવાસી તથા રચક દ્વીપમાં વસનારી એવી છપ્પન દિકકુમારીકાએ। પ્રભુની માતાનું સૂતિકર્મ કરવાને આવે છે. તેમને મુખ્ય આઠ કર્ત ત્યો (૩૪) કરવાના હાય છે. તે આઠ કર્ત વેચા આ શ્રીદેશના ચિતામણુના બીજા ભાગના ૨૬મા પાને કહ્યા મુજબ જાણુવા. એ પ્રમાણે દિક્કુમારીકાએન પાતપાતાના ૮ કાર્યો કરીને જ્યારે પાતપાતાને સ્થાને ( વિમાનાદિમાં ) જાય છે ત્યારે પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ કરવાને ચાસક ઈન્દ્રો (૩૫) આવીને દશ કાર્યો (૩૬) કરે છે. તે દશ કાર્યો આ શ્રી દેશનાચિંતામણિના બીજા ભાગના ૨૭મા પાને કહ્યા મુજબ જાણવા, ૨૦૨<del>–</del>૨૦૩

એહ બાબત ચાર સરખી સર્વ તીર્થપ સાર્થને, ગોત્ર કાશ્યપ<sup>૩</sup>૭ વંશ ઇક્લાકુ<sup>૩૮</sup> દ્રષભ<sup>૩૯</sup> અભિધાન એ; ત્રણ કારણે પ્રભુ વ્રત ધુરાના વહનથી તિણુ દ્રષભ<sup>૪૦</sup> એ, દેખવાથી પ્રથમ સ્વપ્ને દ્રષભને<sup>૪૧</sup> તિણુ દ્રષભ એ. ૨૦૪

સ્પ<sup>5</sup>દાર્થ:—આ ૩૭ થી ૩૬ સુધીની ચાર બાબતા સર્વ તીર્થ કરામાં પણ સરખી જ જાણવી. ઋષભદેવ પ્રભુનું કાશ્ચપ ગાત્ર (૩૭) હતું. તેમના ઈક્ષ્વાકુ નામે વંશ ( ૩૮ ) હતા. તેમનું નામ વૃષભદેવ (૩૯) હતું. પ્રભુનું વૃષભ નામ પાડવાનાં ત્રણ કારણા હતાં. તેમાં પ્રથમ કારણ આ પ્રમાણે:—જેમ વૃષભ ગાડાની ધુંસરીને વહન કરે છે ( ઉપાડીને ચાલે છે ) તેમ પ્રભુ શ્રીવૃષભદેવ મહાવત રૂપી ધુરા એટલે ધુંસરીના ભારને વહન કરે છે છે શે કારણથી પ્રભુનું વૃષભ નામ પડ્યું. (૪૦) બીજું કારણ આ પ્રમાણે:—પ્રભુ જ્યારે

દેવલાકથી ચ્ચવીને માતાની કુક્ષીમાં ઉત્પન્ન થયા ત્યારે પ્રભુની માતાએ ચૌદ માેટા સ્વમો જોયા. તેમાં પ્રથમ સ્વમમાં વૃષભ એટલે બળદને જોયાે તે કારણથી પ્રભુનું વૃષભ (૪૧) એવું નામ પાડ્યું. ૨૦૪

વૃષભ લાંછનું સાથળે તે કારણે પણ વૃષભ એ, સામાન્યથી નામાર્થ એકવિધ બે પ્રકાર વિશેષ એ; ન ફ્ણાપ્ે વૃષભને લક્ષણો∀્ર અડ અધિક સહસ વિચારીએ, જ્ઞાન ત્રણપ્ય મતિ જ્ઞાન આદિક ગૃહિપણે ના ભુલીએ.

२०५

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુના સાથળને વિષે વૃષભનું લંછન હતું તે કારણથી પ્રભુનું વૃષભ નામ પડ્યું એ ત્રીજું કારણ (૪૨) જાણવું. સામાન્ય રીતે નામના અર્થ પ્રથમ ગણાવ્યા તે એક પ્રકારના જાણવા. પરંતુ વિશેષતાથી જોઇએ તા પછીથી ગણાવેલા એ પ્રકાર જાણવા. જેમ પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પ્રતિમાના મસ્તક ઉપર કૃષ્ણા એટલે સર્પની ફેશુના આકાર હોય છે તેમ વૃષભ દેવના મસ્તક ઉપર કૃષ્ણા (૪૩) હોતી નથી. જિનેશ્વરના શરીરને વિષે ગળાની નીચેથી નાભિ સુધીમાં બધા મળીને એકસા ને આઠ લક્ષણા (૪૪) હોય છે. વળી પ્રભુ ગૃહસ્થપણામાં જ્યાં સુધી હોય છે ત્યાં સુધી તેમને મિતજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એમ ત્રણ જ્ઞાનો (૪૫) હોય છે. દરેક તીર્થકર પૂર્વ ભવમાંથી ત્રણ જ્ઞાન સાથે લઇને જ ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૦૫

એ એઉ ત્રેવીશ જિન વિષે પણ એક સરખા જાણીએ, વર્ણ પીળાય સર્વથી ઉત્કૃષ્ટ રૂપય બલય અનંત એ; રોષમાં એ એઉ સમ ઉત્સેધથીય પણ સય ધનુ, આત્મય પ્રમાણાં ગુલય થકી શત વીશ આંગળ જિનતણુ. ૨૦૬

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપરની ગાથામાં કહેલ ૪૪મી તથા ૪૫મી એ બે બાબતો બાકીના ત્રેવીસ જિનેશ્વરાને વિષે પણ સરખી જાણવી. પ્રભુના શરીરનો વર્ણ પીળા (૪૬) હતો. તેમનું રૂપ સર્વથી શ્રેષ્ઠ (૪૭) હતું. વળી તેમનું અળ (૪૮) અનંતુ હતું. આ ૪૭મી તથા ૪૮મી. એ બે બાબતો પણ બાકીના ૨૩ જિનેશ્વરાને વિષે સરખી જાણવી. પ્રભુના શરીરની ઉંચાઈ પાંચસા ધનુષ્ય (૪૯) પ્રમાણ હતી. ચાર હાથના ધનુષ્ય શાય છે અને બે હજાર ધનુષ્યના એક ગાઉ થાય છે, એટલે પાંચસા ધનુષ્યના બાળા શાય છે. તીર્થકરના શરીરની પાંચસા ધનુષ્યની ઉંચાઈ ઉત્કૃષ્ટથી જાણવી. તેથી વધારે ઉંચાઇ તીર્થકરના શરીરની હોતી નથી. આ પાંચસા ધનુષ્યની પ્રભુના શરીરની ઉંચાઈ ઉત્સેધાંગુલના માપથી જાણવી. આત્માંગુલની અપેક્ષાએ (૫૦) તથા પ્રમાણાંગુલની અપેક્ષાએ (૫૧) પ્રભુના શરીરની ઉંચાઇ એક્સા વીસ આંગલ પ્રમાણ જાણવી. ઉત્સેધાંગુલ કરતાં પ્રમાણાં-

ગુલ ૪૦૦ ગુણા લાંભા અને અહી ગુણા પહાળા હાય છે. અને પ્રથમ પ્રભુના પાતાના આંગલનું પ્રમાણ પણ તેટલું જ (પ્રમાણાંગુલ જેટલું) હતું. માટે પ્રથમ તીર્થંકરની અપેક્ષાએ પ્રમાણાંગુલ અને આત્માંગુલ સરખા જાણવા. આ આત્માંગુલનું ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ જાણવું. આત્માંગુલના અનેક પ્રકાર કહ્યા છે. કારણ કે જે કાળ જે જિનેશ્વર વગેરે ઉત્તમ પુરુષો હોય તેમના જે આંગલ તે આત્માંગુલ કહેવાય છે. પહેલા તીર્થંકરના આત્માંગુલ પછી ધીમે ધીમે ઘટતા ઘટતા તે (આત્માંગુલ) ચાવીસમા મહાવીર સ્વામીના આત્માંગુલ ઉત્સેધાંગુલથી કૃષ્ઠત અમણા પ્રમાણવાળા હતા. ૨૦૬

તન જાણીએ કલ્પદ્ધ ફેલ આહારપર પૂર્વ વિવાહિતા, વીશ લાખ પૂર્વ કુમારભાવેપય લાખ તેસઠ ભૂપતા;પપ ચક્રિત્વકાલ નથીપક વૃષભના વિનવવાને આવતા, લોકાન્તિકા નવપ્ એક વર્ષે દાન પ્રભુ આ આપતા. ૨૦૭

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ કલ્પદ્રફળ એટલે કલ્પવૃક્ષના ફળના આહાર (પર) કરતા હતા. વળી પ્રભુ પૂર્વ વિવાહિતા (પ3) એટલે દીક્ષા લીધા પહેલાં પરણેલા હતા. પ્રભુ કુમાર ભાવમાં વીસ લાખ પૂર્વ (પ૪) સુધી રહ્યા હતા. અને ભૂપતા એટલે રાજપણે (પ૫) ત્રેસઠ લાખ પૂર્વ સુધી રહ્યા. વૃષભદેવને ચકિત્વકાલ (પર) એટલે ચક્રવર્તી પણાના કાલ નહોતા, કારણકે તેઓ ચક્રવર્તી નહોતા. પ્રભુને દીક્ષા લેવાના કાલ નજીક આવે ત્યારે નવ લેાકાન્તિક (૫૭) દેવા તેમની આગળ આવીને "હે પ્રભુ! ધર્મ તીર્થ પ્રવર્તાવા" એ પ્રમાણે વિનવે છે, ત્યાર પછી પ્રભુ એક વર્ષ સુધી દાન આપે છે. આ સાંવત્સરી દાન કહેલાય છે. એક વર્ષમાં પ્રભુ કેટલું દાન આપે છે તે ૨૦૮મા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૨૦૭

ત્રણસાે અઠ્યાસી ક્રોડ એંશી લાખ સાેનૈયા<sup>પ૮</sup> દીએ, પશ્ચિમપલ વધે ચૈતર તણી વદ આઠમેલ્લ ઇમ જાણેએ, ઉત્તરાષાઢાલ્ય અને ધનુલ્ય સિશ દીક્ષા અવસરે,

છકુ<sup>દ્રક</sup> તેમ સુદર્શના<sup>દ્</sup>ર શિખિકા સહસ ચઉ<sup>દ્</sup>ય અનુસરે. ૨૦૮

સ્પષ્ટાર્થ:—તે સાંવત્સરી દાનમાં પ્રભુ ત્રણસા અઠ્યાસી કોડ ને એંસી લાખ સાનૈયા (પ૮) યાચકાને આપે છે. ત્યાર પછી પ્રભુ પ્રશ્ચિમ વયે એટલે પાછલી વયમાં (પ૯) ચૈત્ર મહિનાની વદ આઠમને દિવસે (૬૦) ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્ર (૬૧) અને ધનુરાશિમાં (૬૨) દીક્ષા પ્રહુણ કરે છે. તે વખતે પ્રભુએ છઠ્ઠને તપ (૬૩) કરેલો હતો. દીક્ષા લેવા જતી વખતે પ્રભુ સુદર્શના નામની શિબિકા એટલે પાલખીમાં (૬૪) છેસે છે. તે વખતે તેમની સાથે દીક્ષા લેનારા બીજા ચાર હજાર માણસોના (૬૫) સમુદાય હતો. ૨૦૮

અયાધ્યાલ સિદ્ધાર્થ વનનાલ્થ અશાકલ્ય નીચે આવતા, અપરાદ્ધમાંલ્ય ચઉમુષ્ટિષ્ય લાેચે સંયમી પ્રભુજી થતા;

### મણનાણું ઉપજે તે ક્ષણે સુર દૂષ્યંષ્ય સ્કંધે સ્થાપતા, જાવજીવ સ્થિતિષ્ય તેહની ત્યાંથીજ ગજપુરષ્ય આવતા.

306

રપણ જે:— યાલખીમાં બેસીને ભગવાન અચાધ્યા નગરીની ( ર ) બહાર આવેલ સિદ્ધાર્થ નામના વનમાં ( ર બ ) અશાક વૃક્ષની (ર ) નીચે આવે છે. પછી અપરાહ્ન એટલે પાછલા પહોરમાં (ર બ ) અશાક વૃક્ષની (ર ) નીચે આવે છે. પછી અપરાહ્ન એટલે પાછલા પહોરમાં (ર બ ) ચાર મુષ્ઠિ (મૂઠી) લાેચ ( ૭૦ ) કરીને પ્રભુ સંચમી થયા હતા. એટલે પ્રભુ પાતાની મેળે દીક્ષા લે છે. તે વખતે પ્રભુને ચાથું મનઃપર્ય વ નામનું ગ્રાન (૭૧) ઉત્પન્ન થાય છે. દરેક તીર્થ કર જયારે દીક્ષા બ્રહ્યુ કરે, ત્યારે તેમને મનઃપર્ય ગ્રાન ઉપજે છે. કારણ કે બીજાં જ્ઞાના તાે સાધુ લિંગમાં અને ગૃહસ્થાદિ અન્ય લિંગમાં પણ થાય છે, પરંતુ મનઃપર્ય ગ્રાન તાે સાધુ દ્રવ્યલિંગ એટલે સાધુના વેશમાં જ થાય છે. પ્રભુ દીક્ષા લે છે તે વખતે દેવતા દેવ દ્રવ્ય વસ્ત્ર (૭૨) પ્રભુના ખભા ઉપર સ્થાપન કરે છે. તે દેવદ્રધ્ય વસ્ત્ર જાવજ્ છવ (૭૩) સુધી એટલે પ્રભુ માફ્ષે જાય ત્યાં સુધી રહે છે. પ્રભુ સ્વયં દીક્ષા લઇને ગજપુર એટલે હસ્તિનાપુર નગરમાં (૭૪) આવ્યા હતા. ૨૦૯

દીક્ષા સમયથી વર્ષ<sup>િષ્</sup> વીત્યે ઇક્ષુ રસ<sup>ાફ</sup> શ્રેયાંસથી,<sup>ા</sup> વ્હોરી જિનેશ્વર કરત પ્હેલું પારણું ત્યાં એહથી; દિવ્ય પ્રકટ્યા પાંચ<sup>ા</sup> સાડી આર કાેડીપ્લ હેમની, થાય વસુધારા હકીકત એઉ સમ ત્રવીસની.

२१०

સ્પષ્ડાર્થ:— દીક્ષા લીધા પછી પ્રભુને પ્રથમ અધિલ અંતરાય કર્મ ઉદયમાં આવેલું હોવાથી સાધિક એક વર્ષ સુધી આહાર મળ્યો નહિ. એક વર્ષ ઉપર થાડાક કાલ ગયા પછી (૭૫) આહુંઅલિના પુત્ર શ્રેયાંસકુમારે (૭૬) તેમને ઇક્ષુરસ (૭૭) એટલે શેરડીના રસ વહોરાવીને પારણું કરાવ્યું તે વૈશાખ સુદ ત્રીજના દિવસ હતા. પ્રભુએ તે દિવસે પારણું કર્યું તેથી તે દિવસ અક્ષયતૃતીયા અથવા અખાત્રીજ નામે પ્રસિદ્ધ થયા. અને ત્યારથી ક્ષોકામાં વધી તપની તપશ્ચર્યા શરૂ થઇ. જ્યારે પ્રભુએ પારણું કર્યું ત્યારે પાંચ દિવ્ય (૭૮) પ્રગટ થયા. તે વખતે સાડા બાર કોડ સોનૈયાની વૃષ્ટિ થઇ. (૭૯) આ ૭૮મી અને ૭૯મી આખત બાકીના ત્રેવીસ જિનેશ્વરાને વિષે પણ સરખી જાણવી. ૨૧૦

શ્રેયાંસ દાને તેજ ભવમાં પામતા શિવશર્મને, <sup>47</sup> ઋડપભતીર્થે વર્ષ તપ<sup>4</sup> ઉત્કૃષ્ટ અભિગ્રહ<sup>2</sup>ર ચારને; પ્રભુ ધારતા દેશે અનાર્થ આર્ય દેશે વિચરતા, <sup>43</sup> છદ્મસ્થ વર્ષ હજાર<sup>4</sup> ઉપસર્ગો દ્રષ્યભને ના થતા. <sup>44</sup>

२११

२१२

સ્પષ્ટાર્થ:— શ્રેચાંસકુમાર (તેમણે આપેલા) રત્નપાત્ર સમાન સુપાત્ર દાનના પ્રભાવથી તેજ ભવમાં શિવશર્મ એટલે મેાલસુખને (૮૦) પામ્યા. પ્રભુ ઋષભ દેવના તીર્થમાં ઉત્કૃષ્ટથી એક વરસ સુધીના તપ થતા હતો. (૮૧) પ્રભુ શ્રીઆદિનાથ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ અને લાવ એમ ચાર પ્રકારના (૮૨) અભિગ્રહને ધારણ કરતા હતા. પ્રભુ આર્ય દેશમાં તેમજ અનાર્ય દેશમાં (૮૩) વિચરતા હતા. આ ભરત ક્ષેત્રમાં સાડી પચીસ આર્ય દેશા ગણાય છે અને તે સિવાયના બાકીના અનાર્ય દેશા જાણવા. દીક્ષા લીધા પછી એક હજાર વધો સુધી પ્રભુ છદ્મસ્થપણે વિચર્યા (૮૪) એટલે એક હજાર વધે દીક્ષા લીધા પછી ગયા ત્યારે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું. પ્રભુને કોઈ પણ જાતના એટલે દેવ, મનુષ્ય કે તિર્યાંચ તરફથી ઉપસર્ગો થયા નહોતા. (૮૫) ૨૧૧

પ્રમત્ત ભાવે ઋષ પ્રભુજી એક અહેારાતજ<sup>્ક</sup> રહ્યા, ફાગણ વદી અગીઆરસે<sup>૮૭</sup> અટુમ તપે<sup>૮૮</sup> કેવલ લહ્યા; પુરિમતાલાભિધ નગરના<sup>૮૯</sup> શકટમુખ ઉઘાનમાં,૯૦ વટ<sup>૯૨</sup> તલે પૂર્વાદ્વ<sup>૯૨</sup> ઉત્તરાષાઢમાં<sup>૯૩</sup> ધનુરાશિમાં.૯<sup>૯</sup>

સ્પષ્ટાર્થ:—શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન પ્રમત્ત ભાવે એક અહોરાત્રી કાલ (૮૬) સુધી રહ્યા હતા. દીક્ષા લીધા પછી એક હજાર વર્ષો ગયા પછી ફાગણ વદ અગિઆરસને દિવસે (૮૭) અઠ્ઠમ તપને વિષે (૮૮) રહેલા પ્રભુને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. તે વખતે પ્રભુ પુરિમતાલ નામના નગરના (૮૯) શક્ટમુખ નામના ઉદ્યાનમાં (૯૦) વટવૃક્ષની (૯૧) નીચે રહેલા હતા. તે વખતે દિવસના પૂર્વાલ કાલ (પહેલા બે પ્હારની અંદરના કાલ) (૯૨) હતા. તે વખતે ઉત્તરાષાઢા નામનું નક્ષત્ર (૯૩) ચાલતું હતું અને ધનુરાશિ (૯૪) હતી. ૨૧૨

ળાર ગુણું જિન દેહથી એ જ્ઞાનતરૂનેલ્ય જાણીએ, દેાષે અઢારલ્ક ન અતિશયા ચાત્રીશલ્લ્ય મનમાં ભાવીએ; વાણી ગુણા પાંત્રીશલ્ય આઠે પ્રાતિહાર્યલ્લ વિચારીએ, તીર્થની ઉત્પત્તિ પ્હેલા સમવસરણેક્લ્ય માનીએ;

સ્પષ્ટાર્થ:—જેની નીચે રહેલા પ્રભુ શીઋષભદેવ કેવલજ્ઞાનને પામ્યા, એ જ્ઞાન તરૂ (૯૫) પ્રભુના શરીરથી ખાર ગુણું ઉંચુ જાણવું. કેવલી શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુ અઢાર દાેષો-થી રહિત (૯૬) હતા. વળી તે વખતે ભગવાન ૩૪ અતિશયેાથી (૯૭) શાંભતા હતા. આ ચાત્રીસ અતિશયમાંથી ચાર અતિશય તાે પ્રભુને જન્મની સાથે જ હાેય છે. ૧૯ અતિશયો દેવાના કરેલા હાેય છે. અને અગિઆર અતિશયો ઘાતી કર્મના ક્ષયથી પ્રકટ થાય છે. એ પ્રમાણે ૩૪ અતિશયા જાણવા. વળી પ્રભુની વાણી પાંત્રીસ ગુણાએ કરી (૯૮)

સહિત હતી. તે સાથે અશાક વૃક્ષ, દેવકૃત ફૂલની વૃષ્ટિ, દિવ્ય ધ્વનિ, ચામર, સિંહાસન, ભામંડલ, છત્ર, દુંદુભી એ આઠ પ્રાતિહાર્ય (૯૯) પ્રભુની સાથે હંમેશાં રહેતા હતા. પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થાય તે વખતે દેવા સમવસરખુની રચના કરે છે, પ્રથમ સમવસરખુ વખતે જ પ્રભુ તીર્થની સ્થાપના (૧૦૦) કરે છે. ૨૧૩

અજિત તીર્થાત્પત્તિ કાલ સુધી પ્રવૃત્તિ ૧૦૧ તીર્થની, તીર્થના વિચ્છેદ ના૧૦૨ શ્રીવૃષભસેન પ્રથમ ગણી;૧૦૩ ધ્યાહ્મીજ પ્હેલી સાહુણી ૧૦૪ શ્રેયાંસ ધુર શ્રાવક૧૦૫ અને, ધુર સુભદ્રા શ્રાવિકા ૧૦૬ તિમ ભક્ત નૃપ શ્રી ભરત૧૦૭ એ. ૨૧૪

સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>:—પ્રભુએ સ્થાપેલા તીર્થની પ્રવૃત્તિ બીજા શ્રીઅજિતનાથના તીર્થની ઉત્પત્તિ (૧૦૧) સુધી જાણવી. એટલે ત્યાં સુધી પ્રથમ તીર્થ કરે સ્થાપેલ તીર્થ ચાલુ રહ્યું. તથા પ્રભુએ સ્થાપેલ તીર્થ અને બીજા શ્રીઅજીતનાથ સ્વામીએ સ્થાપેલ તીર્થની વચ્ચે તીર્થ પ્રવૃત્તિ નિરંતર ચાલુ હોવાથી પ્રભુના તીર્થના વિચ્છેદ (૧૦૨) થયા નથી. પ્રભુ ઋષભદેવના વૃષભસેન નામના (૧૦૩) પ્રથમ ગણધર હતા. અને પ્રથમ સાધ્વી (પ્રભુની પુત્રી) ધ્રાહ્મી (૧૦૪) જાણવી. અને પ્રભુને શેરડીના રસનું પારણું કરાવનાર શ્રેયાંસકુમાર પ્રથમ શ્રાવક (૧૦૫) જાણવા. સુભદ્રા નામે પ્રથમ શ્રાવિકા (૧૦૬) જાણવી. તથા ભરત ચક્રવર્તી પ્રભુના પ્રથમ ભક્ત રાજા (૧૦૭) જાણવા. ૨૧૪

યક્ષ ગામુખલ્ય યક્ષણી ચક્રેશ્વરીલ્લ સંભારીએ, ચારાશી ગણધરલલ્ તિમ ગણાલ્લ સવિ મુનિલ્લ સહસ ચારશી એ: લાખ ત્રણ સાધ્વીલલ્લ તથા ત્રણ લાખ પંચ સહસ અને, શ્રાવકાલ્લ શ્રાવિકા લખ પાંચ ચાપન સહસલ્લ ને. ૨૧૫

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુના તીર્થના રક્ષક ગામુખ નામે (૧૦૮) યક્ષ હતા. તથા ચકેલરી દેવી (૧૦૯) પ્રભુના તીર્થની યક્ષિણી હતી. વળી પ્રભુને ચારાસી ગણધરા (૧૧૦) હતા. તેમજ ગણા (ગણધરાના પરિવાર) પણ ચારાસી (૧૧૧) હતા. બધા મળીને ચારાસી હજાર સાધુઓના (૧૧૧) પરિવાર હતા. પ્રભુની સાધ્નીઓના પરિવાર ત્રણ લાખ પ્રમાણ (૧૧૩) હતા. વળી ત્રણ લાખ અને પાંચ હજાર શ્રાવકોના પરિવાર (૧૧૪) હતા. તેમજ શ્રાવકાઓની સંખ્યા પાંચ લાખ ને ચાપન હજાર (૧૧૫)ની હતી. ૨૧૫

સહસ વીસ<sup>૧૧૬</sup> પ્રભુ <mark>કેવલી તિમ ના</mark>ણુ ચાેશું ધારતા, મુનિ સહસ ખારજ સાતસાે પચ્ચાશ<sup>૧૧૭</sup> જિન જેવા હતા; અન્યત્ર ભાર હજાર ષઠ શત ને પચાશ મતાંતરે, જાણવા નવ સહસ અવધિ નાણવંતા<sup>૧૧૮</sup> ઉચ્ચરે.

२१६

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુને વીસ હજાર કેવલી (૧૧૬) એટલે કેવલજ્ઞાની સાધુઓના પરિવાર હતો. તથા ચાંથા મનઃપર્યવજ્ઞાનને ધારણ કરનારા સાધુ મહારાજ ભાર હજાર સાતસા પચાસ (૧૧૭) હતા. તેમને બીજા પ્રકારના જિન કહ્યા છે. ત્રણ પ્રકારના જિન છે—અવધિ જિન, ર મનઃપર્યવ જિન અને ૩ કેવલી જિન. માટે મનઃપર્યવ જ્ઞાનીને બીજા જિન કહ્યા. આ મનઃપર્યવજ્ઞાનીની સંખ્યાની બાબતમાં બીજે ઠેકાણે મતાંતરે બાર હજાર છસા ને પચાસ મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ (૧૧૮) કહેલા છે. તથા અવધિજ્ઞાન જે ત્રીજું જ્ઞાન કહેલું છે તેવા અવધિજ્ઞાનીઓ નવ હજાર હતા એમ કહેલું છે. ૨૧૬

ચૌદ પૂર્વી ૧૯ ચઉ સહસ ને સાતસા પચ્ચાસ એ, તેમ વૈક્રિય લબ્ધિધર મુનિ વીસ સહસ છસ્સાે ૧૨ અને; વાદી મુનિજી બાર સહસ તથા છસ્સાે પચાસ એ, અન્યત્ર ઓછા ચારસાે ભાખ્યા વચન મતભેદ એ. ૨૧૭

સ્પષ્ટાર્થ:—જે ઉત્પાદ પૂર્વ વગેરે ચૌદ પૂર્વોને જાણુનારા હોય તે ચૌદપૂર્વી કહેવાય. તેવા ચૌદ પૂર્વી ઓની સંખ્યા ચાર હજાર સાતસા ને પચ્ચાસની (૧૧૯) હતી. તેમજ વૈકિય લિબ્ધવાળા મુનિઓની સંખ્યા વીસ હજાર અને છસા (૧૨૦) ની હતી. જેઓ પાતાનું ઔદારિક શરીર હોવા છતાં તે દ્વારાએ જે લિબ્ધથી નવાં નવાં નાનાં માટાં, દશ્ય અદશ્ય અનેક પ્રકારનાં રૂપા કરવાની શક્તિ ધરાવે તે વૈકિય લિબ્ધિર જાણુવા. વળી વાદી મુનિ એટલે બીજા મતના પંડિતાને વાદમાં જીતવાની શક્તિવાળા મુનિઓની સંખ્યા આર હજાર છસાં ને પચાસની (૧૨૧) હતી. આ આખતમાં બીજે કૈકાણે ઉપરની સંખ્યામાંથી ચારસાની સંખ્યા ઓછી કહી છે એટલે ખાર હજાર ખસો ને પચાસ કહ્યા છે તે મતાંતર છે. ૨૧૭

સામાન્ય મુનિ<sup>૧૨૨</sup> ચઉ સહસ ઇગ શત તેમ છાસઠ જાણીએ, અનુત્તર વિમાન જનાર બાવીશ સહસ નવસો<sup>૧૨૩</sup> ધારીએ; પ્રત્યેકબુદ્ધ<sup>૧૨૪</sup> પ્રકીર્ણ કો<sup>૧૨૧</sup> ચારાશી સહસ વિચારીએ, અનેકધા<sup>૧૨૬</sup> આદેશ મુનિવ્રત પાંચ<sup>૧૨૭</sup> એ ના <del>બ</del>ૂલીએ. ૨૧૮

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુશ્રી ઋષભદેવના સામાન્ય મુનિએા ૪૧૬૬ હતા. (૧૨૨) આ આખતમાં એમ સંભવે છે કે પ્હેલાં ૮૪૦૦૦ મુનિએા જે કહ્યા, તે પ્રભુ શ્રીઋષભદેવના હાથે દીક્ષિત થયેલા જાણવા. અને આ ૪૧૬૬ સામાન્ય મુનિએા તે ગણુધસાદના હાથે દીક્ષા પામેલા જાણવા. અને ભવિષ્યમાં અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણાને પામનારા (અને વર્ત્તમાન કાલે નિર્મલ સંયમની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધનાને કરનારા) મુનિએા ૨૨૯૦૦ જાણવા. (૧૨૩) તથા પ્રત્યેક ખુદ્ધ (૧૨૪) અને પ્રકીર્ષ્યું કા (પયન્ના) ૮૪૦૦૦ જાણવા (૧૨૫) તેમજ પ્રસુષ્રી ઋષભદેવના તીર્થમાં અનેક (ઘણાં) પ્રકારના આદેશ હતા. (૧૨૬) વળી સાધુઓને પાળવાના મહાવતા પાંચ હતા. (૧૨૭) શ્રમણ ભગવાન મહાવીર દેવના તીર્થના સાધુઓ પણ પાંચ મહાવતા પાળે છે. એમ આગળ કહેવાશે. ૨૧૮

આર<sup>૧૨૮</sup> વ્રત શ્રાવક તણા જિનકલ્પીના ઉપકરણ એ, આર તિમ ઉપકરણ ચઉદ્દસ સ્થવિરકલ્પી તણા જ એ; પચ્ચીશ<sup>૧૨૯</sup> સા<sup>દ</sup>વી વર્ગના ચારિત્ર<sup>૧૩૦</sup> પાંચે જાણીએ; તત્ત્વ<sup>૧૩૧</sup> નવ ત્રણ તેમ સામાયિક ચતુષ્ક<sup>૧૩૨</sup> વિચારીએ. ૨૧૯

સ્પષ્ટાર્થ:--આ પહેલા ઋષભદેવ પ્રભુના તીર્થમાં શ્રાવકના વૃતા ખાર (૧૨૮) હતા. જિનકલ્પી એટલે જેમાં ગચ્છની બહાર નીકળી સાધુઓને એકલા વિહાર કરવાના હાય, અને અપવાદ માર્ગનું સેવન કરવાનું ન હોય, તથા જિનકલ્પી સાધુએા સિંહ વગેરે હિંસક પ્રાથમિંગ સામે આવતાં હાય તા પણ તેને દેખીને પાછા ન કરે. આવા જિનકલ્પને યાળનારા જિનકલ્યી સાધુએોના ઉપકરણા ખાર હાેય છે. તથા સ્થવિરકલ્યી સાધુએોના ચૌદ ઉપકરણા હાય છે, તે આ પ્રમાણુઃ-૧ પાત્રાં, ૨ પાત્રબંધન (ઝોળી) ૩ પાત્રસ્થાપનક ( ઉપરનાે ગુચ્છા ) ૪ પાય કેસરીઆ, ( પુંજણી ) ૫ પલ્લા, ૬ રજસાણ, ૭ ગાેચ્છગ, ૮–૯ વસ્ત્રના એ કપડા ( તે સાડા ત્રણ હાથ લાંબા ને રાા હાથ પહેાળા જાણવા) ૧૦ કામળી, ૧૧ રજોહરણ, ૧૨ મુહપત્તિ, ૧૩ માત્રક,૧૪ ચાલપદ્દ. તેમજ સાધ્વીઓના પચીસ **ઉપકરણે**ા હોય છે, (૧૨૯) તે આ પ્રમાણેઃ—સાધુના ૧૪ ઉપકરણેામાંથી ચાલપક વિના ભાકીના ૧૩, ૧૪ કમઠક, ૧૫ અવગ્રહણાનંતક, ૧૬ પટ્ટા, ૧૭ અધેારૂ ( તંગીએા ) ૧૮ થાલાહી, ૧૯ અલ્ય તર નીયસાહી, ૨૦ ખાદ્યાસાહી, ૨૧ કંચુક, ૨૨ ઉપકક્ષિકા, ૨૩ વિક-ક્ષિકા, ૨૪ ચાદર ચાર, ૨૫ સ્કંધ કરણી. વળી સામાચિક, ૨ છેદાપસ્થાપનીચ, ૩ પરિહાર વિશુદ્ધિ ૪ સૂક્ષ્મ સંપરાય અને ૫ યથાખ્યાત ચારિત્ર. આ રીતે પાંચ ચારિત્ર (૧૩૦) હતા. તત્ત્વ નવ જાણવા, તે આ પ્રમાણે:- ૧ જીવ તત્ત્વ, ૨ અજીવ તત્ત્વ, ૩ પુરુષ તત્ત્વ, ૪ પાપ તત્ત્વ, પ આશ્રવ તત્ત્વ, է સંવર તત્ત્વ, ૭ નિજેરા તત્ત્વ, ૯ અંધ તત્ત્વ, ૮ માેક્ષ તત્ત્વ. અથવા ત્રણુ તત્ત્વ (૧૩૧) જાણવા. તે આ પ્રમાણે:-જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર તથા ચાર સામાયિક (૧૩૨) જાણુવા. તે ૧ શ્રુત સામાયિક, ૨ સમ્યક્ત્વ સામાયિક, ૩ દેશ-વિરતિ સામાયિક તથા ૪ સર્વ વિરતિ સામાયિક જાણવાં. ૨૧૯

તત્ત્વ સામાયિક વિચારા એક સરખા સર્વના, પ્રતિક્રમણ પંચક્ર૧૩૩ સમૃહે મૂલ ગુણના રાત્રિના;

### ભાજન નિયમ ગણના થતી ૧૩૪ સ્થિતકલ્પ દશવિધ ૧૩૫ જાણીએ, કલ્પ અસ્થિત નાવક તથા દુર્ણાધ્ય કલ્પવાર તિહાં અને. ૨૨૦

સ્પષ્ટાર્થ:--- ઉપર કહેલા નવ તત્ત્વ અથવા ત્રણ તત્ત્વો તથા ચાર સામાયિકા સવ<sup>દ</sup> તીર્થ કરાના તીર્થમાં એક સરખા જાણવા. ઋષભદેવ પ્રભુના તીર્થમાં પ્રતિક્રમણ પાંચ (૧૩૩) હતા તે આ પ્રમાણે:--(૧) દેવસી પ્રતિક્રમણ-તેથી દિવસના લાગેલા પાપની શહિ થાય છે, (૨) રાત્રિ પ્રતિક્રમણ–તેથી રાત્રીમાં લાગેલા પાપની શુદ્ધિ થાય છે, (૩) પકખી (પાક્ષિક) પ્રતિક્રમણ-તેથી ૫ખવાડીયામાં લાગેલા પાપની શુદ્ધિ થાય છે, (૪) ચામાસી પ્રતિક્રમણ-તેથી ચાર માસમાં લાગેલા પાપની શુદ્ધિ થાય છે, અને (પ) પાંચમું સંવ-મ્છરી પ્રતિક્રમણ તેથી એક વર્ષમાં લાગેલા પાપાની શુદ્ધિ થાય છે. (૧) દેવસી પ્રતિક્રમણ સાંજની સંધ્યા વખતે કરાય છે. (૨) રાત્રી પ્રતિક્રમણ સવારમાં કરાય છે. (૩) પકખી પ્રતિક્રમણુ દુર મહિનામાં બે વખત સુદ ચૌદશે અને વદ ચૌદશે સાંજે કરાય છે. ૪ ચામાસી પ્રતિક્રમણુ કારતક સુદ ચતુર્દશીએ, ફાગણ સુદ ચતુર્દશીએ અને અશાડ સુદ ચતુર્દશીએ સાંજે કરાય છે. તે એક વર્ષમાં ત્રણ વાર કરવામાં આવે છે. છેલ્લું સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ ભાદરવા સુદ ચાથે સાંજે કરાય છે. શ્રીઋષભદેવના તીર્થમાં રાત્રી ભાજનના નિયમની ગણતરી મૂલ ગુણુના સમૂહની અંદર (૧૩૪) થતી હતી. તથા પ્રથમ પ્રભુના તીર્થમાં દશ પ્રકારના સ્થિત કલ્પ (૧૩૫) હતા. તે કલ્પ (મુનિઓના આચાર)ના દશ લેદા આ પ્રમાણે:—૧ અચેલકપણું, ર ઉદ્દેશિક, ર શચ્ચાતરપિંડ, ૪ રાજપિંડ, ૫ કૃતિકમ, ૬ વત, ૭ જયેષ્ઠ, ૮ પ્રતિક્રમણ, ૯ માસ કલ્પ, ૧૦ પર્યું પણા કલ્પ. એમ દશ પ્રકારના સ્થિત કલ્પ પ્રથમ જિનના તીર્થમાં હતા. પ્રભુ ઋષભદેવના વખતમાં અસ્થિત કલ્પ (૧૩૬) નહાતા. અસ્થિત કલ્પ એટલે શય્યાતેર, વત, જ્યેષ્ઠ અને કૃતિકર્મ એ ચાર અવશ્ય પાળવાના હાય ને બાકીના **ફ કહેપા અનિયત હોય તે અસ્થિત કહેપ જાણવા. તથા આ પ્રથમ પ્ર**ભુના તીર્થમાં કહેપ દુર્આધ્ય ( દુઃખે સમજાય તેવા ) હતા (૧૩૭) કારણુ કે ઋષભદેવ ભગવંતના તીર્થમાં સાધુઓ ઋજુ એટલે સરલ અને જડ સ્વભાવવાળા હતા, તેથી તેઓ કલ્પનું સ્વરૂપ મહામહેનતે સમજતા હતા. ૨૨૦

આવશ્યકા ષટ ઉભય<sup>૧૩૮</sup> કાલે મુનિવરા ઋજી જડ<sup>૧૩૯</sup> હતા, તેમ સંયમભેદ સત્તર<sup>૧૪૦</sup> જેહ મુનિઓ સાધતા; ધર્મના બે ચાર ભેદા શ્વેત માનાપેતતા<sup>૧૪૮</sup>, વસ્ત્રની તિમ લાખ ત્ર્યાશી પૂર્વ દૂષભ ગૃહસ્થતા.<sup>૧૪૩</sup> ૨૨૧

રપષ્ટાર્થ:—વળી શ્રીઋષભદેવના તીર્થમાં ૬ આવશ્યકા હતા (૧૩૮) ઋષભદેવ પ્રભુના તીર્થમાં સાધુઓ ઋજુ જડ હતા. ઋજુ એટલે સરલ અને જડ એટલે એાછી સમજવાળા (૧૩૯) હતા તથા મુનિએ સત્તર પ્રકારે સંચમને (૧૪૦) સાધતા હતા. તે આ પ્રમાણે:—૧-૫ પાંચ મહાવતો, દ-૧૦ પાંચ ઇદ્રિયોના જય, ૧૧-૧૪ ચાર કષાયાનો જય, ૧૫-૧૭ મનાદંડ વગેરે ત્રણ દંડથી નિવૃત્તિ. વળી ધર્મ બે લેદે હતો--૧ દેશવિરતિ ધર્મ તે શ્રાવકના ધર્મ, અને બીજો સર્વવિરતિ ધર્મ તે સાધુના ધર્મ જાણવા. અથવા ધર્મના દાન, શીયલ, તપ અને ભાવ એમ ચાર પ્રકાર (૧૪૧) પણ કહેલા છે. અને સાધુઓ શ્વેત વર્ણના તથા માનાપેત વસ્ત્રો ધારણ કરતા હતા. (૧૪૨) તેમજ વૃષભદેવ ભગવાનના ૮૩ લાખ પૂર્વ પ્રમાણ ગૃહસ્થ પર્યાય હતા. (૧૪૩) ત્યાર પછી ભગવંતે દીક્ષા લીધી. ૨૨૧

સહસ વર્ષે ઉણ ઇગ લખ પૂર્વ પ્રભુજી કેવલી, ૧૪૪ વ્રતકાલ પૂરવ લાખ<sup>૧૪૫</sup> ચઉરાશી સકલ આયુ<sup>૧૪૬</sup> વલી; ત્રણ વર્ષ સાડી આઠ મહિના શેષ<sup>૧૪૭</sup> ત્રીજ આરના, અંતમાં <sup>૧૪૮</sup> ઉપવાસ પડ્કે<sup>૧૪૯</sup> નાથ પર્યકાસના. ૧<sup>೪</sup> ૨૨૨

સ્પણ થં:—પ્રભુ શ્રીઋષભ દેવના જેમાં એક હજાર વર્ષા ખાદ કરેલા છે તેવા એક લાખ પૂર્વ પ્રમાણ કેવલી પર્યાય (૧૪૪) જાણવા. એટલે પ્રભુ શ્રીઋષભ દેવ કેવલજ્ઞાન થયા પછી કંઈક ન્યૂન એક લાખ પૂર્વ સુધી કેવલીપણે વિચર્યા હતા અને પ્રભુના દીક્ષા પર્યાય એક લાખ પૂર્વ પ્રમાણ ( ૧૪૫ ) જાણવા. એટલે દીક્ષા લીધા પછી ઋષભ દેવ ભગવાન તેટલા કાલ સાધુપણે વિચર્યા હતા. તથા પ્રભુનું ૮૪ લાખ પૂર્વ ( ૧૪૧ ) પ્રમાણ સંપૂર્ણ આયુષ્ય હતું. તેમજ પ્રભુ ઋષભ દેવ માફે ગયા તે વખતે અવસર્પિણી કાલના ત્રીજા આરાના ત્રણ વરસ અને સાડી આઠ મહિના (૧૪૭) આકી રહ્યા હતા. વળી તે પ્રભુએ નિર્વાણ વખતે (૧૪૮) ૧ ઉપવાસ (૧૪૯) કરેલા હતા. અને માફે જતી વખતે પ્રભુ પર્ય કાસને (૧૪૦) એટલે પલાંઠી વાળીને કાઉસગ્ર ધ્યાનમાં રહેલા હતા. ૨૨૨

માહ વદની તેરસે<sup>૧૫</sup> પૂર્વાહ્ન<sup>૧૫</sup> અભિજિત્<sup>૧૫૩</sup> મકરમાં,<sup>૧૫૪</sup> દરા સહસ પરિવાર<sup>૧૫૫</sup> સહ અષ્ટાપદે<sup>૧૫૬</sup> પ્રભુ માક્ષમાં; જાતા શરીર ત્રણુ ભાગમાંના ભાગ બે અવગાહના,<sup>૧૫૭</sup> મુક્તિમાર્ગ વહો પ્રવાહે<sup>૧૫૪</sup> અસંખ્યાત પુરૂષતણા. ૨૨૩

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે પ્રભુ સર્વ કર્મોના ક્ષય કરીને માેક્ષે ગયા, ત્યારે મહા વદ તેરસનાં દિવસ (૧૫૧) હતો. અને તે વખતે પૂર્વાદ્ર એટલે દિવસના પહેલા ભાગ (૧૫૨) વર્ત્તતાં હતા, તથા અભિજિત નક્ષત્ર (૧૫૩)ને મકર રાશિ (૧૫૪) હતી. તેમજ પ્રભુ માેક્ષે ગયા ત્યારે તેમની સાથે દશ હજાર મુનિઓના પરિવાર (૧૫૫) માેક્ષે ગયા હતા. અને પ્રભુ શ્રીઆદિનાથ અષ્ટાપદ પર્વત (૧૫૬) ઉપર માેક્ષે ગયા હતા. માેક્ષે જતી વખતે પ્રભુના શરીરની અવગાહના બે તૃતીયાંશ ભાગ પ્રમાણ (૧૫૭) હતી. સામાન્ય નિયમ

એવા છે કે જે છવની જેટલી અવગાહના હોય તેના માક્ષે જતી વખતે એક તૃતીયાંશ ભાગ શરીરના પાલાણ પૂરવામાં વપરાતા હોવાથી શરીરની અવગાહના છે તૃતીયાંશ ભાગ જેટલી બાકી રહે છે. આથી પ્રભુ આદિનાથના શરીરની અવગાહના ૫૦૦ ધનુષ્યની હતી તેમાંથી ત્રીજો ભાગ એટલે ૧૬૬ ધનુષ્ય એાછી થાય. ત્યારે બાકી બે તૃતીયાંશ એટલે ૩૩૩ ધનુષ્ય પ્રમાણ માફ્ષે જતી વખતે પ્રભુની અવગાહના હોય છે. પ્રભુ માફ્ષે ગયા પછી તેમની પાટે અસંખ્યાતી (૧૫૮) પરંપરા સુધી માફ્ષ માર્ગ વહેતા રહ્યો. આ યુગાન્તકૃત્ભૃમિ કહેવાય છે. યુગાંતકૃત એટલે જેમાં પ્રભુની પદ્યરંપરામાં થયેલા કમસર માફ્ષે જનારા મહાપુર્ષોની વિચારણા કરી હોય, તે યુગાંતકૃદ્ધૃમિ કહેવાય. ૨૨૩

અંતર્મુકૂર્ત કેવલી ૧૫૯ શિવમાર્ગ ૧૬૦ મુનિ શ્રાવકપણે, રત્નત્રયા અથવા વિનય ૧૬૦ નિર્વાણના આચારને; શ્રાહ્મ મુનિ કિરિયા સ્વરૂપ હ્યા બેઉમાંથી એકને, ૧૬૮પૂર્વ પ્રવૃત્તિ અસંખ્યાતા કાલ તસ વિચ્છેદ એ.૧૬૩

२२४

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીઆદિનાથને કેવલજ્ઞાન થયા પછી અન્તર્મું હૂર્તે મરૂદેવા માતા કેવલી શઈને માણે ગયા છે (૧૫૯) એ પર્યાયાન્તભૂમિ કહેવાય છે. તે વખતે શિવમાર્ગ એટલે માણે જવાના માર્ગ (૧૬૦) એ પ્રકારે હતા. એક સાધુ માર્ગ એટલે સર્વ વિરતિ અને બીએ શ્રાવક માર્ગ એટલે દેશવિરતિ. અથવા રત્નત્રયી રૂપે એટલે જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રની આરાધના એમ એ રીતે માણમાર્ગ હતા. માણ વિનય (૧૬૧) તે જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચાર એમ પાંચ પ્રકારે હતા. અથવા તો શ્રાહ એટલે શ્રાવકની કિયા રૂપ અને મુનિ એટલે સાધુની કિયા રૂપ માણ વિનય હતા. વળી પૂર્વ પ્રવૃત્તિ એટલે ચીદ પૂર્વની જ્ઞાન પ્રવૃત્તિ (૧૬૨) પ્રભુના નિર્વાણ પછી અસંખ્યાતા કાલ સુધી શર્ધ હતી. તેમજ ચીદ પૂર્વના વિચ્છેદ કાલ (૧૬૩) પણ અસંખ્યાતા કાલ સુધીના જાણવા. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે પ્રભુના નિર્વાણ પછી અસંખ્યાતા કાલ સુધીના જાણવા. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે પ્રભુના નિર્વાણ પછી અસંખ્યાતા કાલ ગયા ત્યાં સુધી ચીદ પૂર્વનું જ્ઞાન ચાલુ હતું. ને ત્યાર પછી ચીદ પૂર્વના વિચ્છેદ થયા. તે વિચ્છેદ પણ અસંખ્યાતા કાલ સુધી ચાલુ રહ્યો. ત્યાર પછી બીજા શ્રી અજિતનાથ પ્રભુના તીર્થમાં કરીથી ચીદ પૂર્વનું જ્ઞાન શરૂ થયું. ૨૨૪

નિજ તીર્થની સત્તા સુધી શ્રુત પ્રવૃત્તિ કાલમ્ક વિચારીએ, પચાશ લખ કાેડી અયર અંતરમ્ક પ્રથમ બીજા જિને; મરીચિ આદિક ભાવિ જિનજીવમ્ક તીર્થમાં આદીશના, રૂદ્રમાં ભામાવલિ થયા ત્રણ દર્શનામાં જિન આદિના.

२२५

२२७

રપષ્ટાર્થ:— જ્યાં સુધી પ્રભુએ સ્થાપેલા તીર્થની સત્તા હાેય ત્યાં સુધી શ્રતપ્રવૃત્તિ કાલ એટલે શ્રુતજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિના કાલ (૧૬૪) જાણવા. વળી પહેલા શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન અને બીજા શ્રી અજિતનાથ ભગવાનની વચ્ચે પચાસ લાખ કાેડી સાગરાપમનું આંતરૂં (૧૬૫) જાણવું. શ્રી આદીધર પ્રભુના તીર્થને વિષે મરીચિ વગેરે ભાવી તીર્થં કરના જવા (૧૬૬) થયા હતા. આ પ્રભુના વખતમાં ભીમાવલિ નામના રૂદ્ર (૧૬૭) થયા હતા. તેમજ શ્રીઆદીધર પ્રભુના વખતમાં જૈન દર્શન, શૈવ દર્શન અને સાંખ્ય દર્શન એમ ત્રણ દર્શનો હતા. ૨૨૫

ચ્યા શ્લાેકમાં ઋષભદેવ સંખંધી ૧૭૦ બાબતાે પૂરી કરી બીજા શ્રી અજિતનાથ સંબંધી ૧૭૦ બાબતાે ૨૧ શ્લાેકામાં જણાવે છે.

સિહિ એક સા આઠની ૧૬૯ ચક્રી ભરત છે ઉત્તમ નરા, ઇમ અજિત પ્રભુની હકીકત પણ સાંભળા ત્રણ ભવર ખરા;

દીપ જંખૂર તાસ પૂર્વ વિદેહઃ શીતા દક્ષિણા,<sup>૪</sup> વત્સા વિજયમ નગરી સુસીમા<sup>૬</sup> વિમલવાહન નૃપર તણા. ૨૨૬

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રીઋષભદેવ પ્રભુની સાથે એક સમયે એક સાં ને આઠ માક્ષેગયા હતા, તે 'આશ્રય' (અછેરૂં) થયું હતું (૧૬૯) તથા તેમના પુત્ર ભરત ચકવતી ઉત્તમ પુરૂષ એટલે ૬૩ શલાકા પુરુષ માંહેના એક શલાકા પુરુષ થયા હતા. (૧૭૦) એ પ્રમાણે ઋષભદેવ ભગવંતની ૧૭૦ બાબતા જણાવવાની કહી હતી તે પૂરી થઈ. હવે બીજા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના જીવનની ૧૭૦ બાબતા જણાવાય છે. તેમાં પ્રથમ શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુ જે ભવમાં સમ્યકત્વ પામ્યા, તે ભવશી ત્રણ ભવા (૧) જાણવા. જંબૂદીપને વિષે (૨) આવેલ પૂર્વ મહાવિદેહમાં (૩) સીતા નામે નદી આવેલી છે તેની દક્ષિણ (૪) બાજુએ વત્સા નામની વિજય (૫) આવેલી છે. તેમાં સુસીમા નામની (દ) નગરી આવેલી છે. આ નગરીમાં વિમલવાહન (૭) નામે રાજા (૮) છે. ૨૨૬

અરિદમન ગુરૂલ તસ કને અગીઆર અંગાષ્ટ્ર જાણતા, એકાદિ સ્થાનક વસેવતા જિન નામ કર્મ નિકાચતા; તેત્રીસ સાગર આયુલ વિજયેલ દૈવસુખને પામતા, પૂર્વના એ ભવતણા એ દાર તેર પ્રકાશતા.

સ્પષ્ટાર્થ:-- તે વિમલવાહન રાજાએ અરિદમન નામના ગુરૂ પાસે (૯) દીક્ષા ગ્રહણ

૧ મધ્યમ અવગાહનવાળા એક સાથે ૧૦૮ મેાક્ષે જ્નય છે. પરંતુ અહીં પ્રાયે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના-વાળા ૧૦૮ એક સાથે માક્ષે ગયા માટે આશ્ચર્યમાં ગણેલ છે.

કરી. તેમની પાસે અગિઆર અંગોના (૧૦) અભ્યાસ કર્યો. વીસ સ્થાનકા માંહેનાં એકાદ સ્થાનકા (૧૧)ની સેવના કરી જિનનામ કર્મના નિકાચિત અંધ કર્યો. ચારિત્રનું સુંદર રીતે પાલન કરીને અંતે વિજય વિમાનને વિષે (૧૨) અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થયા. ત્યાં તેત્રીસ સાગરાપમ (૧૩) સુધી દેવભવનાં સુખા ભાગવ્યાં. એ રીતે અજિતનાથ પ્રભુના ત્રણ ભવ પૈકીના બે ભવ સંબંધી ૧૩ ખાબતા જણાવી દીધી. ૨૨૭

વૈશાખ સુદની તેરસેપ્ય દ્રષ્યાપ રોહિણીપ્ય અધરાતમાં,પ્ર ચ્યવન પ્રભુનું ચૌદ સ્વપ્નોપ્ય માત દેખે નિંદમાં; સ્વપ્નપાઠક જનક સ્વપ્ન વિચારકેપ્ય ગર્ભ સ્થિતિ, માસ અડ ને પચીશ દિવસોપ્ય માહ સુદ આઠમય્ય મિતિ. ૨૨૮

જન્મની આરક ચતુર્થક તાસ મધ્યેય્ય રાેહિણી,યા દ્રષરાશિય્ય કાેશલનીય્ય અયાેધ્યાયક ભૂપ જિતશત્રુચ્ય તણી; વિજયાય દીએ અધરાતય પ્રભુને જન્મ ચાેથા આરનાે, અવશિષ્ટ કાલ અજિત જનમથી તે તમે હમણાં સુણાે. ૨૨૯

સ્પષ્ટાર્થ:—તેત્રીસ સાગરાપમનું વિજય દેવનું આયુષ્ય પૂરૂં થયા બાદ વૈશાખ સુદ તેરસના દિવસે (૧૪) વૃષ રાશિમાં (૧૫) રાહિણી નક્ષત્રને (૧૬) વિષે અધી રાતના (૧૭) વખતે પ્રભુનું સ્થવન થયું એટલે પ્રભુ દેવલોકમાંથી સ્થવ્યા. તે વખતે માતાએ નિદ્રાને વિષે ચૌદ મહાસ્વપ્ના જોયાં (૧૮) આ પ્રસંગે સ્વપ્તના વિચારકા એટલે સ્વપ્તનું કૃળ જણાવનાસ (૧૯) સ્વપ્તપાઠકા તેમજ જનક એટલે પિતા જાણવા. શ્રી ઋષભ દેવના વખતમાં સ્વપ્ત પાઠકા નહાતા માટે ત્યાં એકલા પિતા શ્રીનાભિરાજા સ્વપ્તનું ફળ જણાવનાસ હતા. પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથની ગર્ભ સ્થિતિ એટલે ગર્ભમાં રહેવાના કાળ આઠ માસ ને પચીસ દિવસના (૨૦) જાણવા. વળી જન્મની તિથિ મહા માસની સુદ આઠમ (૨૧) હતી. તે વખતે અવસર્પિણી કાલના ચાથા આરા ચાલતા હતા. તે આરાની અંદર મહા સુદ આઠમના દિવસે (૨૨) જ્યારે રાહિણી નામનું નક્ષત્ર (૨૩) ચાલતું હતું અને વૃષ નામની રાશિ (૨૪) હતી ત્યારે કાશલ નામે દેશમાં (૨૫) અયારે અડધી રાત્રીના (૨૬) જિતશત્રુ (૨૭) નામના રાજાની વિજયા નામે (૨૮) રાણીએ અડધી રાત્રીના (૨૯) વખતે પુત્રને જન્મ આપ્યા. તે અજિતનાથના જન્મથી ચાથા આરાના કેટલા કાળ બાકી હતો તે હવે જણાવું છું તે તમે સાંભળા. ૨૨૮–૨૨૯

પચારા લખ કાડી અતર તિમ લાખ બોતેર પૂર્વમાં, વર્ષ બેતાલીસ સહસ ઉણ તિમ ઉમેરા તેહમાં; પક્ષ નવ્યાશી<sup>૩</sup> ઇશાને<sup>૩</sup> તાત માતા મુક્તિમાં,<sup>૩૨</sup> દિકકુમારી સ્થાન<sup>૩૩</sup> કૃત્યાે<sup>૩૪</sup> ઇંદ્ર સંખ્યા<sup>૩૫</sup> કૃત્યમાં.<sup>૩૬</sup>

₹30

મેર્વાદ બીના એક સરખી જાણુંજો ચાવીશમાં, ઇફ્લાકુઃ કાશ્યપઃ અજિતઃ પ્રભુનું અક્ષ કેરી રમતમાં; જીતી શકયા ના માતને ભૂપઃ તેમ રાગાદિક બલે, જીતાય નાષ્ટ્ર પ્રભુ તિણુ અજિત ગજકર ચિદ્ધ પ્રભુને સાધળે. ૨૩૧

રપષ્ટાર્થ:--તે ચાથા આરામાં પચાસ લાખ ક્રોડ અતર એટલે સાગરાયમ તેના ઉપર ગોતેર લાખ પૂર્વ તેમાં છે તાલીસ હજાર વર્ષ એાછાં હતાં. તેટલા કાલમાં નેબ્યાસી પખવાડીયાં ઉમેરા તેટલા કાલ ચાર્યા આરા પૂરા થવામાં એછા હતા. (૩૦) આ અજિ-તનાથ પ્રભુના પિતા કાલધર્મ પાસીને ઇશાન દેવલાકમાં (૩૧) ગયા અને તેમની માતા વિજયા રાણી તેજ ભવમાં માહના સુખાને (૩૨) પામ્યા હતા. પ્રભુના જન્મ પ્રસંગે સૃતિકા કર્મને કરવા માટે આવનારી દિકકુમારીકાઓનાં મેરૂ વગેરે સ્થાન (૩૩) તેમનાં ૮ કાર્યો (૩૪) ઈન્દ્રની સંખ્યા (૩૫) તથા પ્રભુના સ્નાત્રમાં ઇન્દ્રોના ૧૦ કત વ્યો (૩૬) આ બાયતા ચાવીસે જિનેશ્વરામાં એક સરખી હોય છે. માટે તે હકીકત ઋષભદેવ ભગવાનની 33 થી **૩૬ મી આખત પ્રમાણે લેવી.** આ શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના ઇલ્વાક વંશ (૩૭) હતા. અને કાશ્યપ નામે ગાત્ર (૩૮) હતું. જ્યારે રાજરાણી (પ્રસુજી ગર્ભમાં આવ્યા પહેલા), પાસાની રમત રમતા હતા. ત્યારે રાજા એટલે પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથના પિતા જિતારિ રાજા તેમાં છતતા હતા અને પ્રભુની માતા હારતા હતા. પરંતુ જ્યારથી પ્રભુ ગર્સને વિષે આવ્યા ત્યારથી રાજા હારવા લાગ્યા અને માતા જીતવા લાગ્યા. તેથી પ્રભુતું અજિતનાથ નામ (૩૯--૪૦) પાડ્યું. આ અજિત શબ્દના વિસ્તારથી અર્થ જાણવા. તેમજ રાગાદિકના ખલથી અધિક અલવાન અજિત પ્રભુ કાઈથી છતાયા નહોતા તેથી અજિત (૪૧) નામ પાડયું આ રીતે અજિત શબ્દના સામાન્યાર્થ જાણવા. તથા પ્રભુના સાથળને વિષે ગજ એટલે હાથીનું **ચિન્હ હ**તું. (૪૨) ૨૩૦-૨૩૧

ન ફ્રણાય્લ **ગૃહસ્થ** જ્ઞાનય્ય લક્ષણ્યય વર્ણ<sup>પ્રક</sup> રૂપયલ્ અલય્ય વૃષભની, જેમ જાણા ચારસો પચ્ચાશય્ય ઉત્સેધ ધનુ તણી;

ઉંચાઇ એક્સા વીસ<sup>૫૦</sup> એક્સા આડ્<sup>૫૧</sup> અંગુલ જાણુએ, આત્મ પ્રમાણાંગુલ થકી આહાર<sup>૫૨</sup> અન્નના માનીએ.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રી અજિતનાથના મસ્તક ઉપર ન કહ્યા એટલે સર્પની ફેહ્યુ જેવા આકાર નહતા. તથા પ્રભુને ગૃહસ્થપહ્યુમાં મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એમ

२३२

ત્રહ્યુ જ્ઞાન હતા. આ બે બાળતો તેમ જ લક્ષ્મળુ, વર્લું, રૂપ અને ખલ એમ ૪૩ થી ૪૮ સુધીની ૧ બાળતો પ્રભુ ઋષભદેવની પેઠે એક સરખી જાણવી. તથા પ્રભુના શરીરની ઉંચાઈ ઉત્સેષાંગુલના માપથી ચારસા પચ્ચાસ ધનુષ્ય (૪૯) પ્રમાણ હતી. અને આત્માંગુલની અપેક્ષાએ એકસા આઠ આંગુલ (૫૧) પ્રમાણ ઉંચાઈ જાણવી. વળી પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથ ઉત્તમ અન્નના આહાર કરતા હતા. (૫૨) અહીં સમજવાનું એ છે કે—શ્રીઋષભદેવ પ્રભુ કલ્પવૃક્ષના ક્લાના આહાર કરતા હતા કારણ કે તે વખતે યુગલિયાની પરિસ્થિતિ ચાલુ હોવાથી અન્નિની ઉત્પત્તિ થઈ નહાતી, ને બાકીના તેવીશ તીર્થ કરા ખાલ્યાદે અવસ્થામાં ઉત્તમ અન્નના આહાર કરતા હતા. ૨૩૨

અજિત લગ્નષ્ય કુમાર ભાવેષ્ય પૂર્વ લાખ અઢારને, એક પૂર્વાંગે અધિક લખ પૂર્વ ત્રેપન રાજ્યને; કરતા અજિત ચક્રીષ્ય ન વાર્ષિક દાનષ્ય લોકાન્તિક અને, ઋષભની જિમ જાણવા ને માહ સુદ નવમી દિને.પ્લ

₹33

સ્પષ્ટાર્થ:—અજિતનાથ પ્રભુએ માતાપિતાના આચહ્યી લગ્ન (૫૩) કર્યા હતાં. પ્રભુ શ્રી અજિતનાથ કુમાર ભાવમાં એટલે કુમાર અવસ્થામાં અઢાર લાખ પૂર્વ ( ૫૪ ) સુધી રહ્યા હતા તથા ત્રેપન લાખ પૂર્વોની ઉપર એક પૂર્વોગ સુધી પ્રભુએ રાજ્ય (૫૫) કર્યું. તેમજ અજિતનાથ પ્રભુ ચક્કી (૫૬) નહોતા. વળી તે પ્રભુએ પણ દીક્ષા લીધા પહેલાં ઋષભદેવ પ્રભુની પેઠે વાર્ષિકદાન ( ૫૭ ) આપ્યું હતું તે વખતે નવ લાકાન્તિક દેવા (૫૮) આચાર હોવાથી તીર્થ પ્રવર્તાવવાની વિનતિ કરવાને આ પ્રભુની પાસે પણ આવ્યા હતા. આ રીતે આ ૫૬-૫૭-૫૮મી આખતા ( ત્રણ આખતા) ઋષભદેવ પ્રભુની પેઠે જાણવી. અને જ્યારે એક વર્ષ સુધી સાંવતસરી દાન આપ્યા પછી પ્રભુએ પાતાની મેળેજ ચારિત્ર થહેણ કર્યું, તે વખતે મહા સુદ નવમીના (૫૯) દિવસ હતા. ૨૩૩

રાહિણી<sup>દ</sup> વધાર સહસદર સાથે પાછલી વયા છઠ્ઠા કરી, સુપ્રભા<sup>દ્દ્ર</sup> શિબિકા અયોધ્યા<sup>દ્દ</sup> સહસ્રામ્રવને<sup>દ્દ</sup> વળી; અશાકદ નીચે પશ્ચિમાહે<sup>દ્</sup>દ પંચ મુષ્ટિ<sup>૭</sup> વડે કરી, લાચ કરતા અજિત દીક્ષા લેત ભવ સાગર તરી. ૨૩૪

સ્પષ્ટાર્થ:—અજિતનાથ પ્રભુએ દીક્ષા લીધી તે વખતે રાહિણી નક્ષત્ર (૧૦) અને વૃક્ષ (૧૧) રાશિ હતી. તેમજ પ્રભુની સાથે એક હજાર પુરૂષોએ દીક્ષા (૧૨) લીધી હતી. વળી આ પ્રભુએ પાતાની પાછલી વયમાં (૧૩) દીક્ષા ગ્રહણ કરી તે વખતે છઠ્ઠના (૧૪) તપ કર્યા હતા. દીક્ષા મહાત્સવ વખતે સુપ્રભા (૧૫) નામની પાલખીમાં બેસીને અયોધ્યા નગરીના (૧૧) સહસામ (૧૭) નામના વનને વિષે ગયા હતા. તે વનમાં અશાક વૃક્ષની

(૬૮) નીચે પશ્ચિમાહ્ને (૬૯) એટલે દિવસના પાછલા ભાગમાં પ્રભુ અજિતનાથે પાતાના હાથે પંચમુષ્ઠી લાેચ (૭૦) કર્યાં. અને ભવસાગર તરી એટલે આ સંસાર સમુદ્રમાંથી તરવાને તરી એટલે હાેડી સમાન દીક્ષા ગ્રહણ કરી. ૨૩૪

સુરદૂધ્યા∘૧ યાવજ્જવ<sup>૭૨</sup> ચાેથું નાસું<sup>૭૩</sup> ૠષભ તણી પરે, બીજે દિનેં<sup>૭૪</sup> દીક્ષાપુરીમાંં<sup>૭૫</sup> બ્લહ્મદત્ત<sup>૭૬</sup> તણા ઘરે; પરમાક્ષ<sup>૭૭</sup> વ્હોરી પારણું પ્હેલું કરે દાતા વરે, મુક્તિનેંં<sup>૭૮</sup> તિમ દિવ્યંંંે વસુ ધારા<ે ઋષભ પ્રસુની પરે. રેકપ

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુએ દીક્ષા લીધી ત્યારે ઇન્દ્ર મહારાજે પ્રભુના ખભા ઉપર સ્રદ્રશ્ય એટલે દેવદ્રષ્ય વસ્ત્ર (૭૧) સ્થાપન કર્યું હતું. આ દેવદ્રષ્ય વસ્ત્ર પ્રભુના ખભા ઉપર યાવ-જીવ એટલે જીવન પર્યં ( ૭૨ ) રહ્યું હતું. અને શ્રીઅજિતનાથે દીક્ષા લીધી તેજ વખતે તેમને ચાથું મનઃપર્યવજ્ઞાન ઋષભદેવ પ્રભુની જેમ ઉત્પન્ન થયું. ત્યાર પછી બીજે દિવસે ( ૭૪ ) દીક્ષાપુરીમાં ( અયાષ્યામાં ) ( ૭૫ ) શ્રદ્ધાદત્ત નામના (૭૬) રાજાના ઘરે પ્રભુએ પરમાન્ન (૭૭) એટલે ખીર વહારીને પ્રથમ પારાશું કર્યું. પ્રભુને દાન આપનાર શ્રદ્ધાદત્ત રાજા તેજ ભવમાં માક્ષને (૭૮) પામ્યા. પ્રભુએ દાન ચહાય કર્યું તે વખતે પાંચ દિવ્ય (૭૯) પ્રગટ થયા હતા. તેમજ શ્રીઋષભદેવ પ્રભુની પેઠે વસુધારા (૮૦) એટલે સોનૈયાની વૃષ્ટિ થઈ હતી. રરૂપ

માસ અડ ઉત્કૃષ્ટ તપ<sup>્ર</sup> અભિગ્રહ<sup>્ર</sup> વિચરતા આર્યમાં,<sup>૮૩</sup> છદ્મસ્થ વર્ષો ભાર<sup>્</sup> ઉપસંગે ન<sup>૮૫</sup> ન રજ પ્રમાદમાં; પાષ સુદ અગીઆરસે<sup>૮૭</sup> દ્રષ<sup>૮૮</sup> રાહિણી<sup>૮૯</sup> પૂર્વાદ્વમાં,<sup>૯૦</sup> છડ્માંલ્ય પ્રસુ સપ્તપણે<sup>૯૨</sup> અયોધ્યાલ્ય સહસ્રામ્રમાં.૯૪

२३६

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રી અજિતનાથના સમયે ઉત્કૃષ્ટ તપ આઠ મહિનાના (૮૧) હતા. સંસ્મધારી પ્રભુ અજિતનાથ અભિગ્રહોને ધારણ કરવા (૮૨) પૂર્વંક આર્યક્ષેત્રામાં (૮૩) વિચરતા હતા. પ્રભુ શ્રી અજિતનાથના ૧૨ વર્ષ પ્રમાણ છદ્મસ્થકાલ (૮૪) હતો. એટલે પ્રભુને દીક્ષા લીધા પછી ખાર વર્ષે કેવલજ્ઞાન થયું. તથા આ પરમ કૃપાળ પ્રભુ દેવને ઉપસર્ગો (૮૫) થયા નહોતા. તેમજ પ્રભુએ પ્રમાદમાં (૮૬) જરા પણ કાળ ગુમાવ્યા નહોતો. જ્યારે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું તે વખતે પાસ સુદી અગીઆરસના (૮૭) દિવસ હતા. અને વૃષ રાશિ હતી. (૮૮) તથા રાહિણી (૮૯) નક્ષત્ર વર્ત્તતું હતું. અને તે વખતે પૂર્વોહ્ન (૯૦) એટલે દિવસના પ્રથમ ભાગ વર્ત્તા હતા. તથા પ્રભુએ તે વખતે છઠ્ઠના (૯૧) તપ કર્યો હતા. અને અયોધ્યા નગરીના (૯૩) સહસ્રામ્ર નામના (૯૪) વનમાં સપ્તપર્ણ નામના અડ (૯૩)ની નીચે રહ્યા હતા. ૨૩૬

કેવલી પ્રભુ જ્ઞાન તરૂ<sup>દ્ધ</sup> નહિ દેાષ<sup>દ્ધ</sup> અતિશય<sup>દ્ધ</sup> વચનના, ગુણ્<sup>દ્</sup> પ્રાતિહાર્ય<sup>દ્દ</sup> વિચાર તીર્થોત્પત્તિ<sup>દ</sup>• તીર્થ પ્રષ્ટત્તિના;<sup>દ</sup>• વ વ્યુચ્છેદની<sup>દ</sup>•ર બીના ઋષભ જિમ ધુર ગણી સિંહસેનને •ઢ, આદ્ય સાધ્વી ફલ્ગુનીદ•૪ ધુર શ્રાહ્મ શ્રાહ્મી ન વિદિત એ. ૨૩૭

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે પ્રભુના કેવલજ્ઞાનની હકીકત કહી. પ્રભુ અજિતનાથનું જ્ઞાન તરૂ (લ્પ) તેમજ દેષરહિતપણું, (લ્દ) અતિશયો, (લ્હ) વચનના ગુણો, (લ્દ) આઠ પ્રાતિહાયોના વિચાર, (લ્લ) તીર્થાત્પત્તિ (૧૦૦) તેમજ તીર્થપ્રવૃત્તિ (૧૦૧) અને તીર્થ-વિચ્છેદ (૧૦૨) આ ૭ દ્વારાની સઘળી બીના ઋષભદેવ પ્રભુની પેઠે જાણવી. શ્રી અજિતનાથ પ્રભુના સિંહસેન નામના પ્રથમ ગણધર (૧૦૩) હતા. તથા કૃલ્ગુની નામના પ્રથમ સાધ્વી (૧૦૪) હતા. પ્રથમ શ્રાવક (૧૦૫) તથા પ્રથમ શ્રાવિકાની (૧૦૬) હકીકત પ્રસિદ્ધ નથી. ૨૩૭

ભક્ત રાજા સગર ચક્રી૧૦૦ મહાયક્ષ૧૦૮ જિનેશના, યક્ષણી અજિતા૧૦૯ ગણધરા૧૧૦ પાંચ નેલું તિમ ગણા;૧૧૧ ઇગ લાખ સવિ મુનિ૧૧૨ લાખ ત્રણ ત્રીસ સહસ સાધ્વી૧૧૩ જાણીએ, એ લાખ અદૃાશું સહસ શ્રાવક૧૧૪ પ્રમાણ ન લુલીએ. ૨૩૮

સ્પષ્ટાર્થ:—સગર નામના ખીજા ચક્રવર્તા (૧૦૭) પ્રભુના પરમ ભક્ત રાજા હતા. શ્રી અજિતનાથના શાસનના મહાયક્ષ નામે (૧૦૮) અધિકાયક યક્ષ હતા. અજિતા (૧૦૯) નામની યક્ષિણી શાસનદેવી હતી. પ્રભુના પંચાણુ ગણધરા (૧૧૦) હતા. તેમ પંચાણું ગણો (૧૧૧) હતા. પ્રભુના હાથે દીક્ષિત થયેલા સર્વ મુનિવરાની સંખ્યા એક લાખની (૧૧૨) હતી. અને ત્રણ લાખ ને ત્રીસ હજાર સાધ્વીની સંખ્યા (૧૧૩) હતી. તથા શ્રાવકાની સર્વ સંખ્યા બે લાખ અટ્ટાણુ હજારની (૧૧૪) હતી એ વાત ભૂલવી નહિ. ૨૩૮

લખ પાંચ પિસ્તાલીસ સહસ એ શ્રાવિકાવ્ય અવધારીએ, વીસ સહસ જિન કેવલીવ્યક અન્યત્ર આવીસ સહસ એ; મણપર્યવીવ્ય આરજ સહસ ને પાંચસો અન્યત્ર એ, પચ્ચાશ અધિકા ભાખિયા ઇમ જાણજે મતભેદ એ. ૨૩૯

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી પાંચ લાખ ને પિસ્તાલીસ હજાર શ્રાવિકાએોના પરિવાર (૧૧૫) જાણવા. પ્રભુને વીસ હજાર કેવલી મુનિવરાના (૧૧૬) પરિવાર હતા. બીજા ગ્રંથામાં બાવીશ હજાર કેવલજ્ઞાની મુનિવરા હતા એમ કહ્યું છે. પ્રભુના મનઃપર્યંવ જ્ઞાની મુનિવરાની (૧૧૭) સંખ્યા બાર હજાર ને પાંચસાની હતી. બીજા ગ્રંથામાં કહ્યું છે કે મનઃપર્યંવ જ્ઞાનીની સંખ્યા બાર હજાર પાંચસો ને પચ્ચાસ હતી. એ પ્રમાણે મનઃપર્યવ જ્ઞાની મુનિવરાની સંખ્યાની બાબતમાં મતાંતર જાણવા. ૨૩૯

ચારાણું સા શ્રીઅવધિ નાણી ૧૧૮ ચૌદપૂર્વી મુનિવરા, ૧૧૯ ત્રણ સહસ સત સાત વીસ વૈક્રિય કરણ ૧૨૦ લબ્ધિધરા; વીસ સહસ ને ચારસા દશ બે સહસ ને ચારસા, વાદી શ્રમણ ૧૨૧ ઇગવીસ સહસ પંચાશી અધિકા ચારસા. ૨૪૦

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથના અવધિજ્ઞાની મુનિવરાની સંખ્યા નવ હજાર ને ચારસોની (૧૧૮) હતી. વળી પ્રભુના ચૌદ પૂર્વના જાણકાર મુનિવરાની સંખ્યા ત્રણ હજાર સાતસો ને વીસની (૧૧૯) હતી. અને પ્રભુના વૈકિય શરીર કરવાની લબ્ધિવાળા મુનિઓની સંખ્યા વીસ હજાર ને ચારસોની (૧૨૦) હતી. આર હજાર ને ચારસો વાદી સાધુઓની (૧૨૧) સંખ્યા હતી, તેમજ સામાન્ય મુનિવરાની સંખ્યા એકવીસ હજાર ચારસો ને પંચાસી કહી છે. (૧૨૨) ૨૪૦

સામાન્ય મુનિધર સંખ્યા કહી અનુત્તર મુનીશધર અજ્ઞાત છે, પ્રત્યેકપર બુદ્ધ પ્રકીર્ણ કાેધર આદેશધર ત્રુપભ સમાન છે; સાધુપ્ર શ્રાવકનાધર વ્રતો ઉપકરણધર અણુગારાદિના, તેમ જાણા એક સરખા વર્ણને જિમ વૃષભના.

२४१

ર૪૨

સ્પાર્થ:—અનુત્તર મુનિએ એટલે ચાલુ ભવનું આયુષ્ય પૂરૂં કરી તરતજ અનુત્તર વિમાન (દેવલાક)માં ઉત્પન્ન થનારા મુનિઓની સંખ્યા (૧૨૩) અત્રાત છે એટલે કહેલી નથી. પ્રત્યેક ભુદ્ધ (૧૨૪) પ્રકીર્ણ કા (પચના) (૧૨૫) તેમજ આદેશ (૧૨૬) સવલ પ્રભુની પેઠે જાણવા. વળી સાધુના મહાવતા ચાર (૧૨૭) જાણવા. તથા શ્રાવકના વર્તા ખાર (૧૨૮) જાણવા. અણુગારાદિ એટલે સાધુ સાધ્વી વગેરેના ઉપકરણોની સંખ્યા પણ તેજ પ્રમાણે એટલે જેમ ઋષભદેવ ભગવંતના વર્ણનમાં (જીવનમાં) કહી છે તે પ્રમાણે જાણવી. (૧૨૯) ૨૪૧

ચારિત્રધ્ય ત્રણું ને તત્ત્વધ્ય ત્રણ નવ ચાર સામાયિકધ્ય કહ્યા, પ્રતિક્રમણધ્ય એ રાત્રિ ભાજન ત્યાગ ઉત્તર ગુણધ્ય ગણ્યા; સ્થિત કલ્પના ચઉ ભેદધ્ય અસ્થિત કલ્પ લઠધ્ય બેંદે મુણે, કલ્પ શુદ્ધિ વિશુદ્ધ તેમ સુખાનુપાલ્ય અલ્થા મૂણે.

રપષ્ટાર્થ:—તથા આ પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથના તીર્થમાં સામાયિક, સ્ક્રમ સંપરાય અને થથાખ્યાત એ ત્રણ ચારિત્રા (૧૩૦) જાણવા. કારણકે બીજાં છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર તથા ત્રીજાં પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર એ બે ચારિત્ર વચલા (શ્રી ઋષભદેવ તથા વીર પ્રભુ સિવાયના)બાર્વીસ પ્રભુના તીર્થમાં હોતા નથી. કારણકે નવીન સાધુને લઘુ દીક્ષા દીધા પછી વડી કીક્ષા આપવામાં આવે ત્યારે તેને છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર કહેવાય છે. તે વચલા બાવીસ લીર્થકરાના લીર્થમાં તા પહેલેથીજ સામાયિક ચારિત્ર સ્વીકારે છે, ત્યાર પછી વડી દીક્ષા હોલી નથી, માટે છેદાપસ્થાપનીય કહ્યું નથી, તેમજ પ્રથમ કહ્યા પ્રમાણે ત્રણ અથવા નવ તત્વા (૧૩૧) અને ચાર સામાયિક (૧૩૨) જાણવા. આ શ્રીઅજિતનાથ લીર્થમાં દૈવસિક પ્રતિક્રમણ લથા રાત્રી સંખંધી પ્રતિક્રમણ એમ છે જ પ્રતિક્રમણ (૧૩૩) હાય છે. રાત્રિ લાજનના ત્યાગનું કત, મૂલ ગુણમાં ગણાતું નથી પણ ઉત્તરગુણમાં (૧૩૪) ગણાય છે. ઋષભજિનના વારામાં ગણાવેલ દશ પ્રકારના સ્થિત કલ્પમાંથી અજિતનાથ પ્રશ્રુના લીર્થમાં શચ્ચાતર, કત, જયેષ્ઠ અને કૃતિકર્મ એ ચાર કલ્પા સ્થિત કલ્પ (૧૩૫) કહેવાય છે ને ખાકીના છ (૧) કલ્પા અસ્થિત કલ્પમાં (૧૩૬) ગણયા છે. કલ્પની શુદ્ધિ એટલે કલ્પ-આચારનું સ્વરૂપ સમજને પાલન કરવું તે વિશુદ્ધ એટલે અતિચારાદિ વિનાનું હોય છે. (૧૩૭) કારણ કે આ વચલા આવીસ લીર્થકરોના સાધુઓ ઋજુ એટલે સરલ તેમજ પ્રાજ્ઞ એટલે ખુદિશાળી હોય છે, તેથી તેઓ કલ્પાનું સ્વરૂપ સહેલાઇથી સમજને તે કલ્પાની આરાધના કરે છે. ૨૪૨

આવશ્યકા ષડ્વાર કારણે ઋજુ પ્રાજ્ઞાવશ્યકા પાનીએ, ભેદ સંયમવશ્ય ધર્મનાવાર જિમ ઋષભના તિમ જાણીએ; વસ્ત્ર વર્ણાદ્રિક નિયતવશ્ય ના લખ પૂર્વ એકોત્તેર ને, પૂર્વાંગ ગૃહિતા કાલવશ્ય જાણા હવે કેવલી કાલને.

२४३

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રીઅજિતનાથના તીર્થમાં દ આવશ્યકાની આરાધના થતી હતી. અને તે આવશ્યકાની આરાધના કારણ હાય ત્યારેજ (૧૩૮) કરાતી હતી. શ્રી-અજિતનાથ પ્રભુના તીર્થના સાધુઓ ઋજુ પ્રાજ્ઞ (૧૩૯) એટલે સરલ-કપટભાવ વિનાના તેમજ પ્રાજ્ઞ એટલે ખુદ્ધિશાળી હતા. સંયમના લેદ (૧૪૦) તથા ધર્મના લેદ (૧૪૧) ઋષભદેવ પ્રભુના જીવનની જેમ જાણવા. અને સાધુઓના વસ્ત્રના વર્ણાદક નિયત એટલે અમુક ચાકસ પ્રકારના (૧૪૨) હોતા નથી. શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના ગૃહસ્થપણાના કાલ-ઇકાતેર લાખ પૂર્વ ને ઉપર એક પૂર્વાંગ એટલે ચારાસી લાખ વર્ષ જેટલા જાણવા. (૧૪૩) હવે આગળના શ્લાકમાં કેવલિપણાના કાલ જણાવે છે. ૨૪૩

પૂર્વાંગ ઇગ ને બાર વર્ષ ઉણ પૂરવ લાખ એ, કેવલી પર્યાય કર્યાતમ પૂર્વાંગ ઉણ લખ પૂર્વ એ; વ્રત-કાલ કર્યા આયુ પૂર્વ લાખ બાંતેર કર્યા પૂર્વ એ, ચતુર્થારક મધ્યમાં કર્ય ચૈતર સુદી પાંચમ દિને. કર્ય મુગશિર કર્ય દુષભ ક્ષ્ય પૂર્વા દ્વમાં કર્યા સમ્મેત ક્ષ્ય કાંયાત્સર્ગમાં, ક્ષ્ય માસ તપ કર્યા સહસ ક્ષ્ય સહિ શિવ તિભાગુણ અવગાહમાં; ક્ષ્ય

#### વર્ષ એંતાલીસ સહસ ઊણ પચ્ચાશ ક્રોડી લાખ એ, અયર નવ્યાશીજ પક્ષા ચતુર્થારક રોષમ્પ્ય એ.

ર૪૫

રપષ્ટાર્થ:—એક લાખ પૂર્વોમાંથી એક પૂર્વાંગ અને બાર વર્ષ ઓછા કરતાં, જે ખાર્કી રહે તેટલા પૂર્વાદ કાલ સુધી પ્રભુનો કેવલી પર્યાય (૧૪૪) જાણવા. એટલે આટલા કાલ સુધી પ્રભુ કેવલીપણે વિચર્યા. તથા એક પૂર્વાંગ ન્યૂન એક લાખ પૂર્વ પ્રમાણ પ્રભુને લતનો કાલ એટલે પ્રભુ શ્રીઅજિતનાથના દીક્ષા પર્યાય (૧૪૫) જાણવા. પ્રભુનું સંપૂર્ણ આયુષ્ય બાંતેર લાખ પૂર્વ પ્રમાણ (૧૪૬) હતું. ચાંથા અરાના મધ્ય ભાગમાં (૧૪૭) એટલે ચાંથા આરો લગભગ અર્ધો ગયા પછી જ્યારે ચૈતર સુદ પાંચમ (૧૪૮) ના દિવસ હતો અને મૃગશિર નામે નક્ષત્ર (૧૪૯) તથા વૃષભ નામે રાશિ (૧૫૦) વર્ત્તતી હતી, તેમજ પૂર્વાં એટલે દિવસના પ્રથમ ભાગ (૧૫૧) ચાલતા હતા ત્યારે સમ્મેતશિખર નામના ગિરિ ઉપર (૧૫૨) કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા (૧૫૩) પ્રભુ એક મહિનાનું અન-શન તપ (૧૫૪) કરીને એક હજાર મુનિઓની સાથે (૧૫૫) માફ્ષે ગયા. તે વખતે પ્રભુની અવગાહના ત્રીજે લાગ એાછી થઈ હતી. (૧૫૬) તે વખતે ચાંથા આરાના બેંતા-લીસ હજાર વર્ષે એકાં પ્રયાસ કોડ લાખ અચર એટલે સાગરાપમ તેમજ નેગ્યાસી પખવાડીયા (૧૫૭) બાંકી રહ્યા હતા. ૨૪૪–૨૪૫

અજિત પ્રભુ નિર્વાણથી એ શેષકાલ વિચારીએ, સંખ્યાત પુરૂષ સુધીષ્ય વહ્યો શિવમાર્ગ એક દિનાદિએ, કેવલીષ્ય્લ પથયુક મોક્ષ કેરા વિનયયુક એ આદીશ પરે, અસંખ્યાત સમય સુધી પૂર્વ પ્રવૃત્તિયુક ચેઠદયક એ.

२४६

રપણથી:—ઉપરના શ્લોકમાં જણાવેલા ચાથા આરાના બાકીના કાલ બીજા અજિતનાથ લગવાન માંક્ષે ગયા ત્યારથી માંડીને જાણવા. પ્રભુના માંક્ષે ગયા પછી સંખ્યાતા પદ્ધર પુરૂષો સુધી માંક્ષ માર્ગ (૧૧૮) ચાલુ રહ્યો. તે યુગાન્તકૃત ભૂમિ જાણવી. એકાદિ દિવસના અંતરે કેવલી એટલે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયા પછી કાઇને એકાદિ દિવસ ગયા પછી કેવલજ્ઞાન થયું હતું. તે પર્યાયાન્તભૂમિ (૧૫૯) જાણવી. માંક્ષના માર્ગ (૧૬૦) તથા માંક્ષના વિનય (૧૬૧) એ બે બાબતા જેમ આદીશ્વર પ્રભુના જીવનમાં કહી હતી તેમ જાણવી. તેમજ ચૌદ પૂર્વોની પ્રવૃત્તિ એટલે પૂર્વોનું જ્ઞાન અસંખ્યાત કાલ સુધી ચાલુ રહ્યું હતું. (૧૬૨) ત્યાર પછી પૂર્વોના જ્ઞાનના વિચ્છેદ થયા. (૧૬૩) તેના કાલ પણ અસંખ્યાતા જાણવા. ૨૪૬

નિજ તીર્થના છેડા સુધીધક એ ક્રુત પ્રવૃત્તિ માનીએ, અજિત સંભવ આંતરૂં તીસ લાખ કાેડી સાગરે;ધ્ધ

#### ્ભાવિ જિનના જીવ નથી ધક્ક જિતશત્રુધક રૂદ્ર વિચારીએ, આશ્ચર્યધક્ર ને દર્શનમ∉ તણી ઉત્પત્તિ નહિ ઇમ ધારીએ. ૨૪૭

સ્પષ્ટાર્થ:—અજિતનાથ પ્રભુના તીર્થના છેડા આવ્યા ત્યાં સુધી શ્રુતજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ (૧૬૪) ચાલુ હતી. બીજા ઓજેતનાથ પ્રભુની અને ત્રીજા સંભવનાથ પ્રભુની વચ્ચે અંતરકાલ (આંતરું) ત્રીસ લાખ કાડી સાગરે પમ (૧૬૫) પ્રમાણ જાણવું. આ પ્રભુના તીર્થમાં ભાવી તીર્થકરના કાઈ જીવ (૧૬૬) થયા નથી અને જિતશત્રુ નામના રૃદ્ર (૧૬૭) થયા હતા. તથા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના કાળમાં કાઈ આશ્ર્ય (અછેરૂં) (૧૬૮) ઉત્પન્ન થયું નથી. તેમજ કાઇ નવીન દર્શનની (૧૬૯) પણ ઉત્પત્તિ થઈ નથી. ૨૪૭

ચારૂ ગણધર અજિતનાથ પ્રભુના ૧૭૦ દ્વારની ળીના કહીને હવે ત્રીજા સંભવનાથ પ્રભુના ૧૭૦ દ્વારની ળીના ૨૪ શ્લોકમાં કહે છે:—-

સગર ચક્રી ૧૦ પુરૂષ ઉત્તમ અજિત વર્ણન પૂર્ણતા, એમ મુજ સંભવ પ્રભુનું સાંભળા રાજી થતા; ત્રણ ભવા સમ્યક્તવ ભવથી દીપર જંખૂ તેહની, શ્રેષ્ઠ પૂર્વ વિદેહ શીતા દક્ષિણા રમણીયની.

२४८

२४€

રપષ્ટાર્થ — તેમજ શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના કાકાના પુત્ર સગર નામના ચક્રવર્તી ભક્ત રાજ હતા. પ્રભુના (૧૭૦) એ શલાકા પુરૂષ જાણવા. એ પ્રમાણે ખીજ અજિતનાથ પ્રભુની ૧૭૦ ખીના કહીને ચારૂ ગણધરે કહ્યું કે હવે હું હવે પૂર્વક મારા નાથ શ્રીસ ભવનાથની ૧૭૦ ખીનાએ કહું છું તે તમા સાંભળા—સંભવનાથ પ્રભુ તીર્થકર થયા તે પૂર્વ ત્રીજ ભવે સમકિત પામ્યા હતા. (૧) હવે જંખુદીપ નામના દીપના (૨) શ્રેષ્ઠ પૂર્વ મહાવિદેહમાં (૩) શીતા નામની નદીના (૪) કક્ષિણ ભાગમાં રમણીય નામની (૫) વિજય હતી ૨૪૮

નગરી શુભાના<sup>દ</sup> નૃપ<sup>ૃ</sup> વિપુલ<sup>્</sup> અલ પૂજ્ય ગુરૂ સંભ્રાંતના,<sup>૯</sup> ઉપદેશથી દીક્ષા લહી એકાદશાંગી<sup>દ</sup> શ્રુત તણા; ધારક અની એકાદિ સ્થાનક<sup>દ્દ</sup> સાધતા અંતે ગયા, સાતમા શ્રેવેયકે<sup>દ્</sup>ર નવવીસ<sup>દ્દ</sup> સાગર સુખ લહ્યા.

સ્પષ્ટાથ°:—તે રમણીય નામની વિજયમાં શુભા નામની નગરીના (६) રાજા (૭) વિપુલઅલ (વિપુલવાહન) (૮) નામે હતા. તેમણે સંભ્રાન્ત નામના ગુરૂના (૯) ઉપદેશથી દીક્ષા લીધી. ત્યાર પછી આચારાંગ વગેરે અગિઆર અંગા રૂપ (૧૦) શ્રુતના અભ્યાસ કરી અગિઆર અંગના ધારક થયા. ત્યાર પછી વીસ સ્થાનકામાંથી એકાદિ સ્થાનકાની

२५०

(૧૧) આરાધના કરીને છેવટે સાતમી ગ્રૈવેયકમાં (૧૨) ૨૯ સાગરાયમ પ્રમાણ આયુષ્ય સુધી (૧૩) દેવલાકનાં સુખ ભાગવ્યા. ૨૪૯

વ્યવન ફાલ્ગુન શુક્લ આઠમજ મિશુન પ મૃગશીર્ષ અને, અધરાતજ સ્વપ્ના ચૌદજ સ્વપ્ન વિચારકા તે છે ૯ અને; નવ માસ ષઠ દિનજ ગર્ભના તિમ ચતુર્થારક ઉત્તરે,જ કુણાલાજ શ્રાવસ્તિજ ભૂપ જિતારિજ સેનાજ જનની એ.

સ્પષ્ટાર્થ:—તે સાતમી શ્રૈવેયકમાં રહ સાગરાપમ પ્રમાણ આયુષ્ય પૂરૂં કરીને ત્યાંથી પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના જીવ (દેવ) કાગણુ માસની આઠમને (૧૪) દિવસે ચ્યવ્યા. તે વખતે મિયુન નામે રાશિ (૧૫) વર્તા હતી. અને મૃગશીર્ષ (૧૬) નામે નક્ષત્ર વર્તા, હતું. તે વખતે અર્ધ રાત્રીના (૧૭) સમય હતા. તે વખતે પ્રભુની માતાએ ચૌદ (૧૮) મહા સ્વપ્ના જેયા. તે સ્વપ્નોના અર્ધ કહેનારા (૧૯) છે જણા હતા. એક રાજ અને બીજ સ્વપ્નપારકા. પ્રભુ શ્રીસંભવનાથનવ મહિના ને છ દિવસ (૨૦) ગર્ભાવાસમાં રહ્યા. તે વખતે ચાથા આરાના ઉત્તરાર્ધ એટલે પાછલા અર્ધ ભાગ (૨૧) ચાલતા હતા. કુણાલા નામે દેશમાં (૨૨) શ્રાવસ્તિ નામની નગરીના (૨૩) જિતારી નામે રાજા (૨૪) પ્રભુના પિતા હતા. તથા માતાનું નામ સેના (૨૫) રાણી હતું. અહીં ૨૪૮–૨૪૯–૨૫૦–મા શ્લોકોમાં ત્રણ ભવામાના શરૂઆતના બે ભવાની બીના શ્રીસપ્તિશતસ્થાનક પ્રકરણાદિને અનુસારે જણાવી છે. ને આ શ્રંથની શરૂઆતમાં તે બીના ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરૂષ ચરિત્રાદિને અનુસારે જણાવી છે, તેને જ મુખ્ય ગણવી. ને સપ્તિશત સ્થાનકાદિની બીના મતાંતર તરીકે છે એમ સમજલું. ૨૫૦

માગશર સુદ ચૌદરો<sup>ાક</sup> અધરાત<sup>ર</sup> મૃગશી<sup>છે</sup>ર અને, મિશુન રાશી<sup>ા</sup>ઢ જન્મ આ<sup>પ</sup>યા જન્મથી પ્રભુના અને, વર્ષ બેતાલીશ સહસ ઉણ સાઠ લખ પૂર્વ અને, અધિક વીસ લખ કાેડી સાગર ચતુર્થારક શેષ એ.<sup>ક</sup>ે

રપં૧

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુના ગર્ભકાળ પૂર્ણ થતાં જ્યારે માગસર સુદ ચૌદશના દિવસ હતા (૨૫) અર્ધ રાત્રીના સમય (૨૭) હતા. અને તે વખતે મૃગશીર્ષ નામે નક્ષત્ર (૨૮) અને મિશુન નામે (૨૯) રાશી વર્ષતી હતી. તે વખતે સેના માતાએ પ્રભુ શ્રીસંભવનાથને જન્મ આપ્યા. જ્યારે પ્રભુના જન્મ થયા ત્યારે ચાથા આરાના વીસ લાખ કોડ સાગરાપમ તથા ઉપર જેમાં ખેતાલીસ હજાર જ્યાં એાછા છે, તેવા સાઠ લાખ પૂર્વ જેટલા કાલ (૩૦) (ચાથા આરાના) ખાકી રહ્યો હતા. ૨૫૧

સેના<sup>કર</sup> ગયા છે મેાક્ષમાં જિતશત્રુ<sup>કર ઇ</sup>શાને અને, દિકકુમારી<sup>કક</sup> સ્થાન કૃત્યા<sup>કર</sup> ઇંદ્ર સંખ્યામ્ય કૃત્યક એ; અજિતની જિમ જાણવા ઇફિવાકુઃ કાશ્યપ<sup>રૂ</sup> ધારીએ, નામ સંભવ<sup>રૂ</sup> સંભવે શુભ<sup>ર</sup> અતિશયાન્ન<sup>ર</sup> તણા અને. ૨૫૨

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના સેના માતા માેક્ષમાં (૩૧) ગયા છે. અને પિતાશ્રી જિતશત્રુ રાજ (૩૨) ઈશાન દેવલાકમાં ગયા છે. દિશાકુમારીઓનાં સ્થાન (૩૩) અને તેમનાં કૃત્યા (૩૪) તથા ઈન્દ્રની સંખ્યા (૩૫) અને તેમનાં કાર્યો (૩૬) એ ચારે ખીનાઓ જેમ શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના વર્ણનમાં કહી છે તેમ જાણવી. આ પ્રભુ દેવના ઇશ્વાકુ નામે વંશ હતા (૩૭) તેમજ તેમનું કાશ્યપ નામે (૩૮) ગાત્ર હતું. પ્રભુનું સંભવનાથ (૩૯) એવું નામ થવામાં શુભ અતિશયોના સંભવ (૪૦) તથા દુષ્કાળમાં અન્નના સંભવ (૭૯૫ત્ત) (૪૧) એમ છે કાશ્યા જાણવાં. ૨૫૨

અશ્વર ચિદ્ધ કૃષ્ણાયા ન લક્ષણુય્ય ગૃહિ જ્ઞાનય અજિત પરે, વર્ણ પીળાય રૂપયળ સર્વાત્કૃષ્ટ શક્તિયા અનંત એ; ઉત્સેધથી ધનુ ચારસોય આત્મ પ્રમાણાંગુલ થકી, એકસો વીશય છત્નુય અંગુલ એમ ત્રિવિધાંગુલ થકી.

२५३

રપણ થે:—પ્રભુ શ્રીસંભવનાથની સાથળને વિષે અધ એટલે દાહાનું ચિક્ક (૪૨) એટલે લંછન જાણવું. તેમને મસ્તક પર કૃષ્ણા (૪૩) હાતી નથી. પ્રભુનાં લક્ષણ (૪૪) તથા પ્રભુનું ગૃહસ્થપણાનું જ્ઞાન (૪૫) એ છે બાળતા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુની પેઠે જાણવી. પ્રભુના શરીરના વર્ણ પીળા (૪૬) તથા પ્રભુનું સર્વોકૃષ્ટ રૂપ (૪૭) તથા અનંત શક્તિ (૪૮) જાણવી. ઉત્સેધાંગુલના માપથી પ્રભુનું શરીર ચારસા ધનુષ્ય (૪૯) ઉંચું જાણવું. આત્માંગુલના માપથી એક્સા વીસ આંગલ પ્રમાણ ઉંચું શરીર હતું (૫૦) અને પ્રમાણાંગુલના માપથી પ્રભુનું શરીર છતું આંગલ પ્રમાણ ઉંચુ હતું એમ જાણવું. (૫૧) આ રીતે ત્રણ પ્રકારના આંગુ-લથી પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના શરીરનું પ્રમાણ જાણવું. ૨૫૩

વર અક્ષ ભાજન<sup>પર</sup> કૃતાેદ્વાહ<sup>પર</sup> કુમારતા<sup>પર</sup> પ્રભુની અને, લખ પૂર્વ પંદર તેમ ચુમ્માલીસ લખ પૂરવ અને, પૂર્વાંગ ચાર મહીશતાપ્પ પ્રભુ ચક્રવર્ત્તી<sup>પદ</sup> ન જાણીએ, વર્ષિદાન<sup>પર</sup> પ્રમાણ લાેકાંતિકપ્ર અજિત જિમ માનીએ. રપ૪

સ્પણ્યઈ:—પ્રભુ ઉત્તમ પ્રકારના અન્નનું ભાજન (૫૨) કરતા હતા. પ્રભુએ વિવાહ (લગ્ન) (૫૩) કર્યો હતો. પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ કુમારપણે પંદર લાખ પૂર્વો સુધી રહ્યા. અને ચુમ્માલીસ લાખ પૂર્વ અને ચાર પૂર્વોગા સુધી રાજપણે (૫૫) રહ્યા. આ શ્રીસંભવનાથ પ્રભુ ચક્રવર્તી (૫૬) નહાતા. પ્રભુએ ચારિત્ર લીધા પહેલાં એક વર્ષ સુધી વાર્ષિક દાન

રપપ

આપ્યું તેનું પ્રમાણ (૫૭) તથા લાેકાંતિક દેવા (૫૮) પ્રભુને તીર્થ પ્રવર્તાવવાને વિનંતિ કરવા આવે છે તે બે બાબતા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુની પેઠે સમજવી. ૨૫૪

શ્રાવસ્તી ધ્ય સહસાગ્રેકિ અશાકેક માગશર સુદ પૂનમે,કર મુગશીર્ષક મિશુનેક પશ્ચિમાન્હેક છટ્ટક તપ પશ્ચિમવયે;ક શ્રેષ્ઠસિદ્ધાર્થોક સહસયુતક પંચ મુષ્ટિજ લોચને, કરતા શ્રહી ચારિત્ર પામ્યા તેજ ક્ષણ મણનાણને.જ્ય

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસંભવનાથે શ્રાવસ્તી નગરીના (૫૯) સહસ્રામ નામના (૬૦) ઉદ્યાનમાં અશાક વૃક્ષની નીચે (૬૧) માગસર સુદ પુનમને દિવસે (૬૨) જ્યારે મૃગશીષે નામે નક્ષત્ર (૬૩) અને મિથુન શશિ (૬૪) ના ચંદ્રમા હતા, ત્યારે પશ્ચિમાહ્ન (૬૫) એટલે દિવસના પાછલા અર્ધ ભાગમાં ચારિત્ર ગ્રહ્યું કર્યું. તે વખતે તેમણે છું તપ એટલે એ ઉપવાસના (૬૬) તપ કર્યા હતા. પ્રભુએ આયુષ્યના પાછલા ભાગમાં (૬૭) દીક્ષા લીધી. તે વખતે ઉત્તમ સિદ્ધાર્થા (૬૮) નામની પાલખીમાં એસીને એક હજાર પુરૂષોની (૬૯) સાથે દીક્ષા લીધી હતી. અને તે વખતે તેમણે પાતાના હાથેજ પંચમૃષ્ઠિ લાચ (૭૦) કર્યો તથા પ્રભુએ જે વખતે ચારિત્ર લીધું તેજ વખતે તેમને ચાયું મનઃપર્યવજ્ઞાન (૭૧) ઉત્પન્ન થયું હતું. ૨૫૫

સુરદૂષ્ય<sup>હર</sup> યાવજ્જવ<sup>હર</sup> શ્રાવસ્તીપુરી <sup>ક</sup>૪ બીજેલ્ય દિને, સુરેન્દ્રદત્ત<sup>ક</sup> પરમાક્ષ<sup>હ</sup> દાને તેજ ભવ લહે મુક્તિને;બ્ડ આઘભિક્ષા દિવ્ય<sup>હદ</sup> વસુધારા<sup>દ</sup> પ્રમાણ અજિત પરે, ઉત્કૃષ્ટ તપ અડ<sup>દ</sup> માસ દ્રવ્યાદિ ચઉ અભિગ્રહને ધરે. ૨૫૬

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુએ દીક્ષા લીધી તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજે પ્રભુના ખભા ઉપર દેવદ્રુષ્ય (૭૨) વસ્ત મૂક્યું. તે વસ્ત પ્રભુના ખભાને વિષે યાવજજીવ (૭૩) એટલે પ્રભુ જીવ્યા ત્યાં સુધી રહ્યું. શ્રાવસ્તી નગરીમાં (૭૪) દીક્ષાના દિવસથી પછીના બીજે દિવસે (૭૫) પ્રભુએ સુરૈન્દ્રદત્ત રાજાએ (૭૬) વ્હારાવેલ પરમાન્ન એટલે ખીર વડે (૭૭) પારશું કર્યું. તે દાનના પ્રભાવથી સુરૈન્દ્રદત્ત રાજા તેજ ભવમાં માક્ષના સુખાને (૭૮) પાગ્યા. પ્રભુએ ભિક્ષા પ્રહુષ્ય કરી તે વખતે પાંચ દીવ્યા (૭૯) તથા વસુધારા એટલે સાનૈયા વગેરેની વૃષ્ટિનું પ્રમાણ (૮૦) એ બે બાબતા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુની પેઠે સમજવી. અને પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના સમચે આઠ માસ (૮૧) પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ તપ હતું એમ જાલ્યુનું. તથા પ્રભુએ દ્રવ્યાદિક ચાર એટલે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ એમ ચાર પ્રકારે અભિશ્રહા (૮૨) ધારણ કર્યા હતા. ૨૫૬

આર્ય ભૂમિડ વિહાર વર્ષો ચૌદ ૪ છદ્મસ્થત્વના, ઉપસર્ગડિય તેમ પ્રમાદ નાડિ સહસ્તામ્રમાંડ શ્રાવસ્તિના;ડડ શાલતરૂડ તલ છડ્ડ તપક કાર્ત્તિક વદી પાંચમ દિને,૯૦ મુગશીર્ષ મિશ્રનેલ્ડ કેવલી પૂર્વાદ્ધમાંલ્ડ નમું નાથને.

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી પ્રભુ શ્રીસંભવનાથે આર્થ દેશામાં વિહાર (૮૩) કરીને અનેક ભગ્ય છવાને ઉપદેશ કર્યો હતો. અને દીક્ષા લીધા પછી પ્રભુ ચૌદ વર્ષો સુધી છદ્મસ્થપણે (૮૪) વિચર્યા. તથા પ્રભુને ઉપસર્ગ (૮૫) થયા નથી તેમજ પ્રભુને પ્રમાદ ભાવ લગાર થયા (૮૬) નથી. પ્રભુ સંભવનાથ દીક્ષા લીધા પછી ચૌદ વર્ષો સુધી વિચર્યા ખાદ શ્રાવસ્તી નગરીના (૮૭) સહસામ્ર નામના (૮૮) વનમાં શાલ વૃક્ષની (૮૯) નીચે છઠ્ઠ એટલે એ ઉપવાસના (૯૦) તપ કરીને જ્યારે કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા હતા તે કારતક વદ પાંચમને દિવસે (૯૧) મૃગશિર નક્ષત્ર અને (૯૨) મિથુન રાશિના (૯૩) ચંદ્ર યાગ વર્તાતા હતા, ત્યારે પૂર્વાદ્યમાં એટલે (૯૪) દિવસના પ્રથમ ભાગમાં (૯૫) તે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું. આ રીતે કેવલજ્ઞાનને પામેલા પ્રભુ શ્રીસંભવનાથને હું પ્રણામ કરૂં છું. ૨૫૭

નાણ તરૂલ્ય હાદરા ગુણું દેાષા અઢારલ્ય ન તિમ ગુણા,લ્ય વચનના વળી પ્રાતિહાર્યાલ્ય તિશયલ્ય તીર્થ પ્રવૃત્તિના,પ્રત્ય કાલ તીર્થાત્પત્તિ પ્રાપ્ત તીર્થ ચ્છેદ્દપ્ય કાલ અજિત પરે, આદ્ય ગણધર ચારૂ ૧૩ શ્યામાપ્ય સાધવી શિવસુખ વરે.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુથી ખાર ગણ ઉંચું જ્ઞાનતરૂ (૯૫) જાલ્લુવું. અને પ્રભુને અઢાર દોષો (૯૬) નાશ પામ્યા હતા. તથા પ્રભુની વાણી પાંત્રીસ ગુણાથી (૯૭) શાભાયમાન હતી. આઠ પ્રાતિહાર્ય, (૯૮) ચાત્રીસ અતિશય, (૯૯) તીર્થ પ્રવૃત્તિના કાલ, (૧૦૦) તીર્થની ઉત્પત્તિ (૧૦૧) તેમજ તીર્થ વિચ્છેદના કાલ આ પાંચ બાબતા શ્રીઅજિતનાથ પ્રભુના વર્ણનની પેઠે જાણવી. તેમના પ્રથમ ગણધરનું નામ (૧૦૩) ચારૂ (તે હું પાતે) તથા મુખ્ય સાધ્વીનું નામ (૧૦૪) શ્યામા. તે બેઉમાં જે શ્રીચારૂગણધર દેશના આપી રહ્યા છે, તે નિશ્ચર્ય માક્ષમાં જવાના છે, ને \*શ્યામા સાધ્વી પણ માક્ષના સુખોને પામ્યા હતા. એવા નિયમ છે કે મુખ્ય ગણધરાદિ ઉત્તમ જવા તેજ ભવમાં જરૂર મુક્તિ-પદને પામે. ૨૫૮

અપ્રસિદ્ધ આદિમ<sup>ારુ</sup> શ્રાહ્મ શ્રાહ્મી ભક્ત <sup>૧</sup> મૃગસેન નરપતિ, સંભવ જિનેશ્વર તીર્થમાં શ્રી ત્રિમુખ<sup>૧</sup> યક્ષ મહામતિ; શ્યામ વર્ણે નેત્ર મુખ ત્રણ જાસ ષઠ કર શાભતા, માર વાહન જે જિનેશ્વર ભક્ત વિ<sup>દ</sup>ના વારતા.

રપ૯

<sup>\*</sup> અહીં ગણધરના સુખે કહેલાં વચના કેટલાક ભૂતકાળમાં તથા કેટલાક ભવિષ્યકાળમાં જોઇએ તે પ્રમાણે સમજ લેવાં.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના પ્રથમ શ્રાવકતું નામ (૧૦૫) અને પ્હેલી શ્રાવિકાતું નામ (૧૦૬) ં અપ્રસિદ્ધ છે એટલે જણાવ્યું નથી. મૃગસેન (૧૦૭) નામના રાજ પ્રભુના સેવક એટલે ભક્ત રાજા હતા. આ શ્રીસંભવનાથ જિનના તીર્થમાં મહાણુદ્ધિશાળી ત્રિમુખ (૧૦૮) નામે શાસન રક્ષક દેવ હતો. આ યક્ષના શરીરના વર્ણ શ્યામ હતો. વળી તેને ત્રણુ નેત્ર એટલે ત્રણ આંખા તથા ત્રણ મુખ તેમજ છહાય હતા. અને મારતું વાહન હતું. વળી આ યક્ષ પ્રભુના ભક્ત ભવ્ય જવાના વિદ્યાના નાશ કરતા હતા. રપલ્

નકુલ તેમ ગદા અભય ને ત્રણ ભુજ જમણી અને,

ડાળી ભુજા ત્રણ જેહની માળા બીજોરૂં ફલ અને; અક્ષસૂત્રજ ધારતા દુરિતારિ<sup>૧૦૯</sup> દેવી યક્ષણી,

અક્ષસૂત્ર વરદ સહિત દક્ષિણ ભુજ બે જેહની.

250

રપષ્ટાર્થ:—આ ત્રિમુખ યક્ષની જમણી બાજુની ત્રણ ભુજાઓએ અનુક્રમે નકુલ, ગદા તથા અભય (શસ્ત્ર વિશેષ) ધારણ કરેલાં છે. તથા ડાબી તરફની ત્રણ ભુજાઓએ અનુક્રમે માળા, બીજોરૂં ફળ અને અક્ષસૂત્ર ધારણ કરેલાં છે. તથા પ્રભુના શાસનમાં દુરિ-તારી નામે (૧૦૯) યક્ષિણી શાસન રક્ષક દેવી હતી. તે યક્ષિણીની જમણી બાજુની બે ભુજાઓએ અક્ષમાલા તથા વરદ ધારણ કરેલા છે. ૨૬૦

ડાબી ભુજા બે સર્પ અભયે શાભતી જસ દેહના, વર્ણ ગૌરજ મેષ વાહન જેહનું શાસન તણા; ઉદ્યોત કરતા આત્મરક્ષક દેવની જિમ પ્રભુ કને,

શાભતા ગણુધ્ધ ગણુધરાષ્યા ચઉનાણ એકસા એ અને.

સ્પષ્ટાર્થ:—તે યક્ષિણી દુરિતારિ દેવીએ ડાબી તરફની એ ભુજાઓએ અનુક્રમે સર્પ અને અભય નામ શસ્ત્રને ધારણ કર્યા છે. એટલે એક ભુજામાં સર્પ અને બીજી ભુજામાં અભય નામનું શસ્ત્ર ધારણ કરેલ છે, વળી જેના શરીરના વર્ણ ગૌર છે એટલે શ્વેત છે. આ દેવીનું મેષ એટલે બાકડાનું વાહન છે. આ ત્રિમુખ નામના યક્ષ તથા દુરિતારિ નામ યક્ષિણી જૈન શાસનના ઉદ્યોત કરે છે એટલે પ્રભાવ વધારે છે. અને તે અને (યક્ષ—યક્ષિણી) ઈન્દ્રના આત્મરક્ષક દેવની જેમ પ્રભુની પાસે ભક્તિના લાભ લઇ રહ્યા હતા. પ્રભુના ગણધરા અને (૧૧૦) ગણની (૧૧૧) સંખ્યા એક સા બેની જાણવી. ૨૧૧

સાધુ<sup>૧૧</sup>ર સર્વે લાખ બે ને સાધવી <sup>૧૩</sup> ત્રણ લાખ ને, છત્રીસ સહસ તથા સુશ્રાવક<sup>૧૧</sup>૮ વર્ગ લખ બેઉ અને, ત્રાણું સહસ તિમ શ્રાવિકા<sup>૧૧</sup> ષઠ લાખ છત્રીસ સહસ એ, સહસ પંદર કેવલી<sup>૧૧</sup>૬ મણ નાણવંતા<sup>૧</sup>૦૦ જાણીએ.

२६२

<sup>\*</sup> ચારૂ ગણુંધર તેા તે જાણુના હતા પરંતુ હાલમાં તે ઉપલબ્ધ નથી એમ સમજવું.

સ્પષ્ટાર્થ:— શ્રી સંભવનાથ પ્રભુને સર્વ મળીને એ લાખ સાધુઓનો (૧૧૨) પરિવાર હતો. અને સાધ્વીઓની સંખ્યા (૧૧૩) ત્રણ લાખ ને છત્રીસ હજારની જાણવી. તથા સુશ્રાવક એટલે ઉત્તમ શ્રાવકાની સંખ્યા (૧૧૪) એ લાખ અને ત્રાણુ હજારની હતી. તેમજ શ્રાવિકાની સંખ્યા (૧૧૫) છ લાખ અને છત્રીસ હજારની જાણવી. પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના કેવલજ્ઞાનીઓની સંખ્યા (૧૧૬) પંદર હજાર હતી. તથા મનઃપર્યવ જ્ઞાનીઓની સંખ્યા (૧૧૬) પંદર હજાર હતી. તથા મનઃપર્યવ જ્ઞાનીઓની સંખ્યા (૧૧૬) કટલી હતી તે આગળના શ્લાકમાં જણાવાય છે. ૨૬૨

ખાર સહસે દાઢસા તિમ અવધિનાણી ૧૧૮ છન્નુસા, ચૌદ પૂર્વી સાધુઓ ૧૧૯ ખે સહસમાંહી દાઢસા; ઓગણીસ હજારે આક્સા વરલબ્ધિ વૈક્રિયધર૧૨૦ અને, સહસ ખાર જ વાદિ મુનિ૧૨૧ સામાન્ય મુનિ સંખ્યા૧૨૨ અને. ૨૬૩

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રલુ શ્રીસંભવનાથને ખાર હજાર એક્સા પચાસ મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓની સંખ્યા જાણવી. અને અવધિજ્ઞાનીઓની સંખ્યા છજુરોા એટલે નવ હજાર અને છસાની (૧૧૮) હતી. તથા ચૌદપૂર્વી એટલે ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાનવાળા સાધુઓની સંખ્યા (૧૧૯) એ હજાર અને એક્સા પચાસ હતી. તેમજ વૈક્રિય લબ્ધિવંત મુનિરાજોની સંખ્યા એાગ- છૃીસ હજાર અને આઠ સાની (૧૨૦) હતી. વળી વાદી મુનિ એટલે વાદ કરવામાં કુશળ સાધુઓની સંખ્યા (૧૨૧) ખાર હજારની જાણવી. હવે સામાન્ય મુનિઓની સંખ્યા (૧૨૨) કેટલી હતી તે ૨૬૪મા શ્લોકમાં જણાવે છે. ૨૬૩

ઇગ લાખ એાગંત્રી સહસ ને એકસા અડુાણું એ, અનુત્તર મુનીશ<sup>૧૩૩</sup> અજ્ઞાત બે લખ પ્રકીર્ણ ક<sup>૧૨૪</sup> સંખ્યા અને; પ્રત્યેકબુદ્ધ પણ તેટલા<sup>૧૨૫</sup> આદેશ<sup>૧૨૬</sup> શ્રાવક<sup>૧૨૦</sup> મુનિતણા, વ્રત ઉપકરણ સંખ્યાજ<sup>૧.૯</sup> ત્રણની જેમ ભાખ્યા અજિતના. ૨૬૪

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રી સંભવનાથના એક લાખ એાગણુત્રીસ હજાર એકસા ને અઠ્ઠાણું સામાન્ય મુનિઓ જણવા. અને અનુત્તરવિમાન (૧૨૩) નામના દેવલાકમાં જનાર મુનિવરાની સંખ્યા અજ્ઞાત છે એટલે તેમની સંખ્યા જણાવવામાં આવેલી નથી. પ્રકીર્શ્યું- કાની સંખ્યા (૧૨૪) એ લાખની જાણવી. તેમજ પ્રત્યેક મુદ્ધની સંખ્યા (૧૨૫) પણ તેટલી જ એટલે એ લાખ જાણવી. અહીં આદેશ (૧૨૬)ની બીના અને શ્રાવકના મતાની બીના (૧૨૭) તથા સાધુ સાધ્વીઓના ઉપકરણની સંખ્યા (૧૨૮) એ ચાર બાબતા જેમ અજિતનાથ પ્રભુના વર્ષ્યુંનમાં જણાવી છે તેજ પ્રમાણે જાણુવી. ૨૬૪

ચારિત્રિ<sup>૧૩૦</sup> ત્રણ તત્ત્વો નવ ત્રણ<sup>૧૩૧</sup> ચાર સામાયિક<sup>૧૩૨</sup> વલી, પ્રતિક્રમણ ને<sup>૧૩૩</sup> રાત્રિભાજન<sup>૧૩૪</sup> ત્યાગ બે કલ્પાે<sup>૧૩૫–૧૩૬</sup> વલી; કલ્પશુદ્ધિ કાર્યાન સ્વરૂપાકર આવશ્યકા કલ્પશુદ્ધિ સંયમ ૧૪૦ તણા, ધર્મના ૧૪૧ ભેદા વસનવર્ણાદિ ૧૪૨ જેમ અજિતતણા.

२६५

રપષ્ડાર્થ:—પ્રભુ શ્રી સંભવનાથના તીર્થમાં સામાચિક ચારિત્ર, સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર અને ચથાપ્યાત ચારિત્ર (૧૩૦) એમ ત્રણ ચારિત્રો હતા અને જીવાદિક નવ તત્ત્વો અથવા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એમ ત્રણ તત્ત્વો (૧૩૧) હતા. તથા સમ્યકત્વ સામાચિક શ્રુતસામાચિક, દેશવિરતિ સામાચિક અને સર્વવિરતિ સામાચિક એમ ચાર સામાચિકો (૧૩૨) હતા, એમ પ્રતિક્રમણની બીના (૧૩૩) રાત્રી લાજન ત્યાગની (૧૩૪) બીના, રિશતકલ્પ તથા અસ્થિતકલ્પની બીના (૧૩૫–૧૩૬) વળી કલ્પની શુદ્ધિની બીના (૧૩૭) મુનિનું સ્વરૂપ (૧૩૮) આવશ્યકાની હકીકત (૧૩૯) તથા સંયમના લેદા (૧૪૦) તેમજ ધર્મના લેદા (૧૪૧) વસ્તના વર્ણ (૧૪૨) વિગેરે એમ ૧૩૨ થી ૧૪૨ સુધીની બીનાઓ બીજ અજિતનાથ પ્રભુના તીર્થમાં જે રીતે જણાવી છે તેમ અહીં પણ જાણવી. ૨૬૫

લખ પૂર્વ પંદર કુંવરભાવે ચાર પૂર્વાંગે કરી, સહિત ચુમ્માલીશ લાખ પૂરવ જિને નૃપતા વરી; એમ ગૃહિતા કાલપ્ય પૂરવ લાખ એાગણસાઠ ને, પૂર્વાંગ ચારે જાણવા પૂર્વાંગ ચઉ ચૌદ વર્ષને.

२६६

એ એઉથી ઉણ લક્ષ પૂરવ એક પ્રભુ કેવલિપણે,<sup>૧૪૪</sup> વિચરતા પૂર્વાંગ ચઉથી ઊણ લખ પૂરવ જિને; દીક્ષા તણી આરાધના કીધી<sup>૧૪૫</sup> પૂરવ લખ<sup>૧૪૬</sup> સાઠ એ, સર્વાયુ ચાથા આરકે ત્યાં પશ્ચિમાર્ધે<sup>૧૪૭</sup> કાઉસ્સગે<sup>૧૪૮</sup>.

२६७

સમ્મેત રાૈલે ૧૪૯ માસખમણે ૧૫૦ ઇગ સહસ ૧૫૧ પરિવારથી, પરિવરેલા નાથ ચૈતર શુક્લ પાંચમ ૧૫૨ નિયમથી; મિથુન ૧૫૩ આદ્રો ૧૫૪ પશ્ચિમાદ્વે ૧૫૫ દેવ ગુરૂ સંભવ જિના, સિદ્ધ હોવે ઉણ ત્રિભાગે સિદ્ધની અવગાહના. ૧૫૧

२६८

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રી સંભવનાથજી પંદર લાખ પૂર્વ વર્ષ સુધી કુંવરભાવમાં એટલે કુંવરપણામાં રહ્યા. તેમજ ચુમ્માલીસ લાખ પૂર્વ તથા ઉપર ચાર પૂર્વાંગ એટલે કાલ રાજપણે રહ્યા. એ ખંને મળીને કુલ ઓગણસાઠ લાખ પૂર્વો અને ચાર પૂર્વાંગ એટલે ગૃહિતા કાલ (૧૪૩) એટલે ગૃહસ્થપણાના કાળ જાણવા. તથા પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના કેવલી પર્યાય જણાવવાને માટે કહે છે કે ચાર પૂર્વાંગ તથા ઉપર ચૌદ વર્ષોને એક લાખ પૂર્વામાંથી આદ કરતાં જેટલા કાલ ખાકી રહે, તેટલા વખત પ્રભુ સંભવનાથ કેવલીપણ (૧૪૪) વિચર્યા હતા અને પ્રભુ શ્રીસંભવનાથે એક પૂર્વમાંથી ચાર પૂર્વાંગ એકા કરતાં જેટલા કાલ બાકી રહે તેટલા કાલ દીક્ષાની આરાધના (૧૪૫) કરી હતી. આ રીતે બધું મળીને ત્રીજા તીર્થકરનું સાઠ લાખ પૂર્વોનું કુલ આયુષ્ય (૧૪૫) જાણુવું. હવે પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ માક્ષે કચારે ગયા તે જણાવે છે—ચાથા આરાના અરધા ભાગ ગયા પછી પશ્ચિમાર્ધ એટલે પાછલા અર્ધા ભાગને વિષે (૧૪૭) શ્રી સમ્મેતશિખર પર્વત ઉપર (૧૪૮) કાચાત્સર્ગમાં (૧૪૯) રહેલા પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ માસખમણ (૧૫૦) એટલે એક મહિનાના ઉપવાસ કરીને (૧૫૧) એક હજાર મુનિઓના પરિવાર સાથે ચૈત્ર મહિનાની સુદ્દ પાંચમને દિવસે (૧૫૨) મિથુન રાશિ (૧૫૩) તેમજ આદ્રો (૧૫૪) નક્ષત્રની સાથે ચંદ્રયોગ થતાં પાશ્વમાહ્ને (૧૫૫) એટલે દિવસના પાછલા ભાગમાં મારા દેવ અને ગુરૂ સ્વરૂપ દેવાધિદેવ શ્રીસંભવનાથ તીર્થંકર સિદ્ધ થશે. એટલે આઠે કર્મોના ક્ષય કરીને મેાલના અનંત સુખેને પામશે. ત્યાં તેમની અવગાહના (૧૫૬) અહીંની અવગાહના કરતાં ત્રીજ ભાગે કરીને એાછી એટલે કે છે તૃતીયાંશ ભાગ જેટલી જાણુવી. ૨૬૬—૨૬૭–૨૬૮

સંભવ તણા નિર્વાણથી બેતાલી સહસ વરસ ઉણા; વીસ કાડી લાખ સાગર પક્ષ નવ્યાશી તથા; ચતુર્થારક કાલ બાકી ૧૫૦ એટલા અવધારીએ, ૧૫૮યુગાંતકૃત્પર્યાય અંતકૃદ્દભૂમિ ૧૫૯ શિવપંથ ૧૬૦ વિનય ૧૬૬ એ. ૨૬૬

સ્પષ્ટાર્થ:—શ્રી સંભવનાથ પ્રભુ માે ગયા, તે વખતે છે તાલીસ હજાર વર્ષે ઊછા વીસ લાખ કોડ સાગરાપમ તથા ઉપર નેવ્યાસી પખવાડીયા પ્રમાણ (૧૫૭) ચાયા આરાનો કાલ બાકી હતો. હવે તે વખતે યુગાંતકૃદ્ધૂમિ (૧૫૮) એટલે પ્રભુના માે ક્ષે ગયા પછી કેટલી પાટ સુધી માેક્ષ માર્ગ ચાલુ રહ્યો તે, તેમજ પર્યાયાંતકૃદ્ધૂમિ (૧૫૯) એટલે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયા પછી જેટલા કાલે બીજા કાઈ જવને કેવલજ્ઞાન થયું હાય, તેના આંત-રાના કાલ. તેમજ પ્રભુના કેવલજ્ઞાન પછી કેટલા કાલે માેક્ષ માર્ગ શરૂ થયા તે (૧૬૦) બીના તથા વિનયની (૧૬૧) બીના જેમ અજિતનાથ પ્રભુના વર્ષ્યું નમાં કહી છે તેમ અહીં પણ સમજવી. એજ પ્રમાણે ૨૭૦મા શ્લાકમાં જે ત્રણ બીના કહેવારો, તે પણ બીજા તીર્થ કરોના વર્ષ્યુંનમાં એક સરખી રીતે સમજવી. એ જ હવે જણાવે છે. ૨૬૯

પૂર્વ પ્રવૃત્તિ પર પૂર્વ વિચ્છેદ પર કાલ શ્રુતની પર પ્રવૃત્તિ એ, એ સાત બાબત જિમ અજિતની તેમ અહિંયાં જાણીએ; અજિત પ્રભુનિર્વાણથી તીસ લાખ કાડી સાગરે, સંભવતણું નિર્વાણ પર જિન જીવપક રૂદ નાપક ઇમ ઉચ્ચરે. ૨૭૦ સ્પણ્યર્ધ:—પૂર્વ પ્રવૃત્તિ (૧૬૨) એઠલે ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિના કાળ તથા પૂર્વ જ્ઞાનના વિચ્છેદના કાલ (૧૬૩) તથા શ્રુતજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિના (૧૬૪) કાલ તથા ૧૬૯મા શ્લોકમાં કહેલી ૪ બીના, એમ ૧૫૮ થી ૧૬૪ સુધીની કુલ સાત બીનાએ અજિતનાથ પ્રભુના વર્ષુ નની પેઠેજ જાણુવી. અજીતનાથ પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયા પછી ત્રીસ લાખ કાડી સાગરાપમ ગયા પછી શ્રીસંભવનાથ નિર્વાષ્ટ્ર (૧૬૫) પદને પામ્યા તથા પ્રભુના વખતમાં કાઈ ભાવી તીર્થકરના જીવ (૧૬૬) નહોતા. તેમજ કાઈ રૂદ્ર (૧૬૭) પણ થએલ નથી. એમ શ્રીચારૂગણુધરે દેશના દેતાં જાણાવ્યું. ૨૭૦

તીર્થમાં દર્શન અને આશ્ચર્યની ૧૬૦ ઉત્પત્તિ ના, ઉત્તમ પુરૂષ ન થયા ૧૯૦ જ પૂરા સ્થાનકા સંભવતણા; પ્રભુ જીવન ઉપયોગી તિણુ એ સ્થાનકા ત્રણ નાથના, મેં કહ્યા લઈ બોધ ગુણ સાધક થંજો તીર્થપતણા.

२७१

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના તીર્થમાં કાઈ અન્ય દર્શનની (૧૬૮) ઉત્પત્તિ થઇ નથી. તથા કાઇ પણ પ્રકારનું આશ્ચર્ય (અછેરૂં) પણ (૧૬૯) થયું નથી. તેમજ આ સંભવનાથ પ્રભુના તીર્થમાં કાઈ ઉત્તમ પુરૂષ એટલે શલાકા પુરૂષ (૧૭૦) પણ થયા નથી. એ પ્રમાણે સંભવનાથ પ્રભુના જીવનના ૧૭૦ સ્થાનકા પૂરા થયા. હે ભવ્ય જીવા! શ્રી તીર્થકર પ્રભુના જીવનને સંપૂર્ણ રીતે જાણવામાં અહુજ ઉપયાગી જાણીને આ વર્ત્તમાન ચાવીશીના પ્રથમના ત્રણ તીર્થકરાના જે એકસા સીત્તર સ્થાનકા કહ્યા તેમાંથી આધને બ્રહ્ય કરીને તમે તે શ્રીઋષભદેવ અજિતનાથ અને સંભવનાથ તીર્થકરના ગુણાને સાધનારા થજો. ૨૭૧

નવકાર મંત્ર સ્મરણ કરજે સર્વસુખદાયક ગણી, કાલના દુર્લભપણાને દીલ ધરી જિનધર્મની: સાધના કરજે તમે તપ ખાર ભેંદે સાધજે, ધર્મ કરતાં દંભ પાપ સ્થાનકોને વર્જજે.

२७२

રપષ્ટાર્થ:—વળી હે લબ્ય જીવા ! ચૌદ પૂર્વોના સારભૂત સર્વ પ્રકારના સુખાને દેનાર મહાપ્રભાવશાલી પંચમંગલ મહાશ્રુતરકંધના નામે સુપ્રસિદ્ધ શ્રી નમરકાર (નવકાર) મહામંત્રનું નિરંતર સ્મરહ્યુ (ધ્યાન જપ વગેરે) જરૂર કરજે. અને દુર્લંભ માનવજીવનના ગએલા કાલ (સમય) પાછા કદી પહ્યુ પાછા આવતા નથી માટે કાલની દુર્લંભતા છે એવું જાણીને અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાઆધિત શ્રી જિનધર્મની આરાધના સાત્ત્વિક-ભાવે નિરંતર કરજે. તથા է પ્રકારના આદા તપ અને է પ્રકારના અભ્યંતર તપ મળી ખાર પ્રકારના તપની સાધના કરલાના પ્રસંગે

દંભના-માયા કપટના ત્યાગ કરજે. અને પ્રાણાતિપાત મૃષાવાદ વગેરે ૧૮ પાપનાં સ્થાન-કેાના ત્યાગ કરજે. પૂજ્ય શ્રીચાર ગણધરે આ શ્લાકની શરૂઆતમાં કહેલ મહાપ્રભાવક શ્રી નવકાર મંત્રના સ્મરણાદિકનું સ્વરૂપ—(૧) જિનદાસ (૨) શિવકુમાર (૩) ચાર, (૪) શ્રીમતી (૫) ગાવાળ (શીલવીર શ્રી સુદર્શન શેઠના પૂર્વભવના જીવ), અને (૨) હુંડિક યક્ષના દર્શાતો સાથે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું.

નવકાર ગણવાના કાળ અને તેનું ફળ કહે છે.

અર્થ:—" રાત્રિના ચાેથા પહેારે છાદ્યા મુહૂર્તામાં (ચાર ઘડી રાત્રિ <mark>આકી હાેય તે</mark> વખતે ) સદ્દબુદ્ધિવાળા પુરૂષે ઉઠવાના ઉદ્યમ કરી નિદ્રા છાેડી દેવી અને પંચપરમેષ્ઠિની સ્તુતિ કરવી."

શ્લાકનું રહસ્ય એ છે કે નિદ્રાના વશપણાથી કહી રાત્રિના ચાથે પહેારે ઉઠી ન શકાય તો પંદર મુહૂર્તાની રાત્રિમાં જઘન્યપણે ચીંદમા છાદ્ધા મુહૂર્તામાં તો ઉઠલું. પછી શબ્યાનાં વસ્ત તજી દઈ બીજાં શુદ્ધ વસ્ત્ર પહેરવાં. પછી પવિત્ર ભૂમિ ઉપર ઉભા રહી અથવા બેસી યા પદ્માસન કરી શ્રાવકે ઇશાન દિશા તરફ રહીને જાપ કરવા. જાપના ત્રણ પ્રકાર છે-૧ ઉત્કૃષ્ટ ર મધ્યમ અને 3 જઘન્ય. તેમાં પદ્માદિ વિધિવડે કરવામાં આવે તે ઉત્કૃષ્ટ છે, અને જપમાળાથી કરવામાં આવે તે મધ્યમ છે. પદ્માદિ વિધિ આ પ્રમાણે-ચિત્તની એકાયતા થવાને માટે હુદયમાં અષ્ટદળ કમળ સ્થાપિત કરલું, તેની મધ્ય કર્ણિકામાં પ્રથમ પદ, પૂર્વાદિ ચાર દિશાઓમાં બીજાં ત્રીજાં ચાશું અને પાંચમું એ ચાર પદ, અને અગ્નિ વિગેરે ચાર વિદિશાઓમાં બાજાં ત્રીજાં ચાશું અને પાંચમું એ ચાર પદ, અને અગ્નિ વિગેરે ચાર વિદિશાઓમાં બાકીના ચાર પદની સ્થાપના કરવી. પછી તે કમ પ્રમાણે જપ કરવા તે ઉત્કૃષ્ટ જપ કહેવાય છે. જપમાળા (નવકારવાળી) વિગેરેથી જે જાપ કરવા તે તેથી ન્યૂન મધ્યમ જાપ કહેવાય છે. ઉત્કૃષ્ટ જાપનું માટું ફળ છે. તે વિષે યાગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-

ત્રિશુદ્ધચા ચિંતયન્નસ્ય, શતમષ્ટોત્તરં મુનિઃ ৷ ભુંજાનાેડપિ લભત્યેવ, ચતુર્થતપસઃ ફલં ॥ ૧ ॥

" ત્રિકરણ શુદ્ધિવડે એકસા આઠ વાર ઉપર ખતાવ્યા પ્રમાણે ( અષ્ટ દળ કમળની સ્થાપના કરીને ) જાય કરનાર મુનિ લાજન કરતાં છતાં પણ ચતુર્થ તય ( ઉપવાસ )નું કળ પામે છે. "

હવે જલન્ય જાપતું સ્વરૂપ કહે છે-

#### વિના મૌનં વિના સંખ્યાં, વિના ચિત્તનિરાધન**ં ।** વિના સ્નાનં વિના ધ્યાનં, જઘન્યા જાયતે જપઃ ॥

" મૌન વિના, સંખ્યા વિના, મનના રોધ કર્યા વિના, સ્નાન વિના અને ધ્યાન વિના જે જાપ કરવામાં આવે તે જઘન્ય જાપ કહેવાય છે."

જાપ કરવાથી આ લાક આશ્રી ફળ શું થાય તે કહે છે. "વિંછી સર્પ વિગેરે ડસેલ હાય અથવા દાનવ તરફથી ઉપદ્રવ થયા હાય તા પંચનમસ્કાર (નવકાર મંત્ર) ધ્યાવાથી સવે દુ:ખમાંથી સુકત થવાય છે." અહીં એટલું વિશેષ સમજવાનું છે કે વીંછી વિગેરેનું વિષ ઉતારવા માટે પશ્ચાનુપૂર્વીએ એકવીશ વિગેરે વાર નવકાર મંત્રના જાપ કરવા ઇત્યાદ આમ્નાય છે તે ગુરૂગમથી જાણી લેવા. નવકાર મંત્રના જાપવડે રાક્ષસના ઉપદ્રવધી રક્ષા થવા વિષે નીચે પ્રમાણે કથા છે—

#### નવકારના જાપ ઉપર કથા.

ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠિત નગરમાં અલ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. એક વખતે નવીન મેઘ વર્ષવાથી નદીમાં પૂર આવ્યું. એટલે તે જેવાને માટે લેકો એકઠા મત્યા. તેવામાં જળની અંદર એક માહું બીજોરૂં પાણી ઉપર તરતું જેવામાં આવ્યું. કાઈ તરીઆ પુરુષે જળમાં પડીને તે લઇ લીધું, અને તે રાજાને અપંંઘુ કર્યું. સુગંધી અને મધુર રસવાળું તે બીજોરાનું ફળ રાજાએ ચાખ્યું, એટલે બહુ હિષિત થઈ રાજાએ તેને પૂછ્યું—'આ ફળ તમને ક્યાંથી મળયું?' તેલે કહ્યું—'સ્વામી! નદીના પૂરમાંથી તલાઈ આવતું આ ફળ મળેલું છે.' તે સાંભળી રાજાએ કહ્યું—' અરે પુરુષ! તે નદીના તટ ઉપર જયાંથી આ ફળ આવ્યું છે ત્યાં તું જા અને બીજાં ફળ લાવ."

પેલા પુરૂષ તે તટ પૂછતા પૂછતા ત્યાં ગયા. પછી જેવા તેમાં પ્રવેશ કરવા તે તત્પર શયા એટલે નજીકના લાકાએ કહ્યું-'અરે લદ્ર! અહીં પ્રવેશ કરીશ નહિ. જે કાઈ પુરૂષ અહીં પ્રવેશ કરી ફળ પુષ્પાદિ લેવા જાય છે તે ત્યાંજ મૃત્યુ પામી જાય છે.' લાકાનાં આવાં વચન સાંભળી તે પાછા વળ્યા, અને તે કૃત્તાંત રાજા પાસે આવી નિવેદન કર્યું. તે સાંભળી રસલાંપટ રાજા બાલ્યાનાં અરે કાટવાલ! તું નગરમાં જઈ સર્વ મતુષ્યાનાં નામની ચિઠ્ઠીએ લખી લાવ, અને તે સર્વ ચિઠ્ઠીએ એક ઘડામાં મૂકી પ્રભાતકાળે કાઈ કુમારિકા પાસે તેમાંથી એક ચિઠ્ઠી કઢાવ. પછી જેની ચિઠ્ઠી આવે તેને ફળ લેવા માકલ." રાજાની આવી આજ્ઞા થયાથી તેણે તેમ કર્યું. પછી જેના નામની ચિઠ્ઠી ઘડામાંથી નીકળે તે જીવવાની આશા છોડી કંપવા લાગે. કાટવાળના પુરૂષો ભયભાંત એવા તેને પકડી પેલા નદીના તટની વાપિકામાં માકલે તે ત્યાંથી એક ખીજોરૂં છેદી નદીમાં તરતું મૂકે; એટલે તે વખતે નગરના દ્રાર આગળ રહેલા કાટવાલ તે લઇ રાજાને આપે અને પેલા પુરુષ તે ત્યાંજ મૃત્યુ પામી જાય. આ પ્રમાણે પ્રવર્તન થવાથી તે નગરના રહેનારાઓને તે

૧ ભુવનપતિ વ્યતરાદિ તુચ્છ દેવા.

નગર ઝેર જેવું થઈ ગયું. પણ રાજાના હુદયમાં કાંઈ પણ દયા આવી નહિ, અને વિષ મપણું ટળ્યું નહિ.

એકદા તે નગર નિવાસી જિનદાસ શ્રાવકના નામની પત્રિકા નીકળી. તે પત્રિકા લઇ જિનદાસ નિર્ભયપણે પાતાને ઘેર આવ્યા, અને સ્નાન કરી ઘરના દેવાલયમાં તથા માટા મંદિરમાં દેવપૂજા કરી, પછી સર્વ સ્વજન વર્ગને ખમાવી સાગારી અનશન અંગીકાર કરી તે વનમાં ગયા. ત્યાં ઉંચે સ્વરે નવકાર મંત્રનું ઉચ્ચારણ કરતાં કરતાં તેણે પ્રવેશ કર્યો. તે અવસરે વનના અધિષ્ઠાયક વ્યાંતરદેવે નવકાર માંત્ર સાંભળી વિચાર્યું કે 'અહેા! આવા અક્ષરા મેં પૂર્વ સાંભાવ્યા છે. ' પછી જ્ઞાનના ઉપયોગ દેતાં તેણે પાતાના પૂર્વભવ દીઠા, એટલે વિચારવા લાગ્યા કે " અહા ! મેં પૂર્વ ભવે દીક્ષા લીધી હતી પણ તે ખરાબર આ-રાધી નહિ તેથી મૃત્યુ પામીને હું વ્યંતર થયા છું. પ્રમાદને વશ થઈ હું વૃથા દીક્ષા હારી ગયા. " આ પ્રમાણે પશ્ચત્તાપ કરી તે જિનદાસ શ્રાવકની સમક્ષ આવ્યો, અને બે હાથ નેડી તેની પાસે ઉભા રહી ચરણમાં નમીને બાલ્યાે-' હે સત્પુરુષ! તમે મને ધર્મસ્થાને એડયા તેથી તમે મારા ગુરુ છા; માટે કાંઈક વરદાન માગા. ' શ્રેષ્ઠી બાલ્યા-" હે ભદ્ર! તમે સર્વ જીવની હિંસા નિવારા એજ મારા વર છે. જો પ્રસન્ન થયા હા તો તે વર આપા." રાક્ષસ બાલ્યા-" હે શ્રેષ્ઠી! તમે એ વરદાન તા મારા આત્માનું હિત થવા માટે માગ્યું છે. જૈનધર્મથી વાસિત અંતઃકરણવાળા તમારા જેવા ગુરુના દર્શન વિના મેં આટલા વખત કુક્ત વિનાદ માટેજ અનેક જીવાની હિંસા કરી અને કરાવી. હવે હું હિંસા કરીશ નહિ અને કરાવીશ પણ નહિ. ફળ ગ્રહેણ કરવાના મિષથી તમે અહીં આવીને મારા હુદયમાં અનેકાંત ધર્મને દઢ કરાવ્યા છે. પણ અવિરતિના ઉદ્દયથી દેવતાને શ્રાવક-ધર્મ ઉદ્દેય આવતા નથી. તથાપિ તમારા દર્શનથી મારા અંતઃકરેલમાં સમકિત ગ્રહ ઉદયમાં આવ્યા છે; તેથી સર્વ સારૂં થશે. હે પૂજ્ય ગુરુ! તમારે હવે અહીં આવવાના પ્રયાસ લેવા નહિ. હું દરરાજ પ્રભાત તમારા દર્શન માટે આવીશ, અને તે વખતે વૃક્ષ ઉપરથી જે કલ પકવે થઇને તાન્યું ઉતરેલું હશે તે તમારી આગળ લેટ કરીશ." આ પ્રમાણે કહી તેણે એક ક્ષણમાં શ્રેષ્ઠીને એક કલ સહિત તેને ઘેર મૂકી દીધા. શ્રેષ્ઠીએ રાજા પાસે જઇ તે ફલ રાજાને આપ્યું. તેને જોઈ રાજાએ પૂછયું-'હે ભદ્ર! તું અક્ષત શરીરે શી રીતે આવ્યા ?' શેઠે કહ્યું –' હે સ્વામી! નવકારમંત્રના મહિમાથી શું શું સિદ્ધ નથી થતું ? ' રાજા બાલ્યા-' મને તે મહામંત્ર શીખડાવા. તે બાલ્યા-' યાગ્ય અવસરે જણાવીશ.'

અન્યદા કાઈ ત્રાની આચાય ત્યાં સમાસર્યા શ્રેષ્ઠી રાજાને લઇને તેમને વાંદવા ગયા. પછી શ્રેષ્ઠીએ ગુરુને કહ્યું-'હે પૂજ્ય! અમારા રાજાને નવકારમંત્રતું ફલ સંભળાવા.' ગુરુ-એ આ પ્રમાણે નવકારમંત્રતું ફળ કહ્યું-''નવકારના એક અક્ષર સાત સાગરાપમનું પાપ ટાળે છે, નવકારનું એક પદ પચાસ સાગરાપમનું પાપ ટાળે છે, અને સમગ્ર નવકાર પાંચસા સાગરાયમનું પાપ ટાળે છે. જે પ્રાણી એક લાખ નવકાર ગણે અને નવકારમંત્રની વિધિથી પૂજા કરે તે તિર્થંકર નામ ગાત્રને ભાંધે છે તેમાં જરાપણ સંદેહ નથી. જે કાઇ આઠ કરાડ, આઠ લાખ, આઠ હજાર, આઠશો ને આઠ નવકાર ગણે તે ત્રીજે ભવે સિદ્ધિપદને પામે છે." હંમેશાં નવકારની છુટી પચાસ માળા ગણે તો સાડાપાંચ વર્ષે એક કોટી જાપ થાય છે; અને બાંધેલી છ માળા ગણે તો પાંચ વર્ષે એક કોટી જાપ થાય છે. તેની સંખ્યાની ધારણા બરાબર કરવી.

આ લાક સંખંધી કળ આ પ્રમાણે છે અવળી રીતે (પશ્ચાનુપૂર્વી વડે) એક લાખ તવકાર ગણવાથી તત્કાળ સાંસારિક ક્લેશના નાશ થઈ જાય છે. જો માત્ર હાથવડે જાપ વિગેરે કરવામાં અશક્ત હોય તો તેણે સૂત્ર વા રતનાદિકની જપમાળા (નવકારવાળી) હૃદયની સમશ્રેણીએ રાખી, પહેરવાના વસ્તને કરસે નહિ તેમ, મેરુનું ઉદ્ઘાંઘન કર્યા વગર ઈત્યાદિ વિધિવડે જાપ કરવા. પૃથ્વી પ્રમાર્જ, કટાસણે બેસી અને મુખે વસ્ત્ર રાખી જો જાપ કર્યો હોય તો તે જાપ સ્વાધ્યાયની ગણનામાં આવે છે. જાપના સંખંધમાં કહ્યું છે કે "અંગુલીના અબ્ર ભાગવડે, મેરુનું ઉદ્ઘાંઘન કરીને અને વ્યથ્થિત જે જાપ કરી હોય તેનું કલ પ્રાયે અલ્પ થાય છે."

" જાપ કરતાં થાકી જવાય તે ધ્યાન કરવું, ધ્યાન કરતાં થાકી જવાય તે જાપ કરવા, અને અનિથી થાકી જવાય તા સ્તાત્રપાઠ કરવા એમ ગુરુએ કહેલું છે. અનાતુ-પૂર્વી વડે નવકાર ગણવાથી ક્ષણમાં છમાસી તપ વિગેરેતું પુષ્ય પ્રાપ્ત કરે છે."

આ પ્રમાણે નવકારમંત્રના જાપતું ફલ સુનિ મહારાજાના સુખેથી સાંભળી રાજા શ્રાવક થયા. પછી નવકારમંત્રને ગણવામાં તત્પર રહેતા સતા તે સ્વર્ગે ગયા. (૧)

જેમાં શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત પહેલે પંદ વિરાજે છે એવા નવકાર મંત્ર આ લાક અને પરલાકમાં સુખદાયક છે. આ પ્રમાણે જાણીને જે ભગ્યજીવા નવકારમંત્રના પદને જપે છે તેઓ આખા વિશ્વને વંદન કરવા ચાગ્ય થાય છે. શ્રીશિવકુમારની માફક ભયંકર ક્ષ્ટોને દ્વર કરીને અંતે શુભ ગતિને પણ જરૂર પામે છે. તે શિવકુમારની બીના ટુંકામાં આ રીતે જાણવી—

કુસુમપુરમાં ધન નામે શ્રેષ્ઠી હતો. તેના શિવકુમાર નામના પુત્ર ઘૂતાદિકના વ્યસનવાળા થયા. વ્યસનમાંજ તેણે ધનના ક્ષય કર્યો. તેના પિતાએ વાર્યા છતાં પણ તે સ્વેચ્છાથી વિચરતા હતા. એકદા પિતા વ્યાધિથી ઘેશયા, ત્યારે તેણે પુત્રને આલાવી શીખામણ આપી કે—"હે પુત્ર! મારા પરલાકમાં ગયા પછી તું ઘણા દુઃખી થઇશ. તેથી માર્ચ એક જ વચન તું અંગીકાર કર. તે એ કે પંચ પરમેષ્ઠી મંત્રને તું ગહણ કર. પછી તને કષ્ટ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે તું તેનું સ્મરણ કરજે. તેથી તાર્ફ કષ્ટ દ્વર થશે." તે સાંભળી પુત્રે પિતાના મુખથી તે મંત્ર ગ્રહણ કરીં. પછી તેના પિતા પરલાકમાં ગયા. શિવે પિતાની

ય આ ગણત્રીમાં પદ પ્રમાણ જાપ મણેલો હોવો જોઇએ. તેમ ગણવાયોજ સંખ્યાપૂર્ત થાય છે.

પરલાક સંબંધી કિયા કરી. ત્યાર પછી પ્રથમ સેવેલા વ્યસનમાં દેવું થવાથી તેની ચિતાને લીધે નગરની અહારજ ભમવા લાગ્યા. કાઈ વનવાસી ત્રિદંડીએ તેને પૂછ્યું કે-"હે ભદ્ર! તું એક પામેલા અને દીન મુખવાળા થઇને વનમાં કેમ ભમે છે ? " ત્યારે શિવે પાતાનું સત્ય વૃત્તાંત કહ્યું, તે સાંભળી ત્રિદંડીએ કહ્યું કે-" તું ખેદ ન કર. જે તું મારા કહેવા પ્રમાણે કરે તા તને અખુટ સંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય." શિવે કહ્યું – "તે શી રીતે ? " ત્રિદંડીએ કહ્યું કે--" એક સંપૂર્ણ અવયવવાળું શખ લાવ. બીજી સર્વ સામગ્રી મારી પાસે જ છે" ત્યારે લાભથી પરાભવ પામેલા તે શિવે કાઇ ઠેકાણેથી તેવું શખ લાવીને તેને આપ્યું, પછી ત્રિદંડીએ તેલથી ભરેલી એક માટી કડાઈ ચૂલા ઉપર મૂકી, અને નીચે અગ્નિ સળગાવ્યા. પછી તે અધમ તાપસે શિવને કહ્યું કે-" તું આ શખને આખે શરીરે તેલ મસળ." શિવે પણ તેના કહેવા પ્રમાણે કર્યું. તે વખતે ત્રિદંડી અરીઠાની માળા લઇ મંત્રના જપ કરવા લાગ્યા. ત્યારે શિવે વિચાર્યું કે-" આ ત્રિકંડી મને એાળખતા પણ નથી, મેં પણ પ્રથમ કાંઈ પણ સેવા કરી નથી, તો તે મારા ઉપર અનુબહ કરવા કેમ તત્પર થશે ? કદાચ મને જ ઉપદ્રવ કરી તે પાતાનું કાર્ય સાધશે તા પછી મારૂં રક્ષણ કરનાર અહીં કાલ છે ? હા! હા! હું મહાકષ્ટમાં પડયા છું, હવે શું કરૂં? " આ પ્રમાણે વિચારતાં તેને પિતાનું વચન સ્મરહ્યુમાં આવ્યું, તેથી કષ્ટના નાશ કરવાના હેતુથી તે મનમાં પંચપરમેષ્ઠી (નમસ્કાર) મંત્રનું સ્મરણુ કરવા લાગ્યા. કેટલીક વેળાએ દંડીના મંત્રના જપ પૂર્ણ થયા, તે વખતે તે શખ ઉભું થવા લાગ્યું, પરંતુ નવકાર મંત્રના પ્રભાવથી પાછું તે જ સ્થિતિએ નીચે પડી ગયું. તે જોઇ દંડીએ શિવને કહ્યું કે-" અરે! તું શું ધ્યાન કરે છે કે જેથી કાર્યની સિહિમાં વિધ્ન થયું ?" શિવે કહ્યું કે–" હું તેા કાંઇ કરતા નથી." પછી કરીથી દંડી જપ કરવા લાગ્યાે. શિવ પણ નવકાર મંત્રના પ્રસા-વની પ્રતીતિ થવાથી તેને ગણવામાં અત્યંત સાવધાન થયા. પછી દંડીના જપ પૂર્ણ થયા, ત્યારે પણ તે શબ ઉભું થઈ તેજ રીતે પડી ગયું. દંડીએ શિવને ઉપાલંભ દીધા. પરંતુ શિવે તો ' હું કાંઈ કરતા નથી.' એવા જ જવાબ દીધા. કરીથી ત્રીજી વાર દંડીએ જપ કરવા માંડયા. શિવ પણ નવકારનું સ્મરણ કરવા લાગ્યા. જપ પૂર્ણ થયા, ત્યારે તે શાગે ઉલા થઇ દંડીને જ તેલની કડાઇમાં નાંખ્યા. તેના સુવર્ષ પુરુષ થયા. તે લઇ શિવકુમાર પાતાને ઘેર આવ્યા, અને તે અખુડ સંપત્તિ પામીને સુખી થયા. સર્વ વ્યસ-નના ત્યાગ કરી ધર્મમાં આસકત થઇ સદ્યતિ પામ્યા.

#### ા ઇતિ શિવકુમાર દર્શત. ા

(૩) હવે કરીથી નવકાર મંત્રના માહાત્મ્ય ઉપર આકાશગામિની વિદ્યા સાધનાર ચારની બીના ટૂંકમાં આ રીતે જાણુવી—

શ્રીપુરમાં ધનપાળ નામે શ્રેષ્ઠી હતો. તેને ધનમિત્ર નામે પુત્ર હતો. તે કોતુકથી આકાશગામિની વિદ્યા સાધવા ઉત્સુક થયા, તેથી તેથે કાઈ આચાર્ય મહારાજને પૂછ્યું. ત્યારે ગુરૂએ સર્વ વિદા મંત્રના ખીજરૂપ નવકાર મંત્રને જાણીને તેને તે મંત્ર આપ્યા. અને તેની સાધનાના વિધિ પણ આ પ્રમાણે કહ્યો-કૃષ્ણ પક્ષની ચૌદશને દિવસે ઉપવાસ કરી તે દિવસે અધી રાત્રિએ વનમાં જઇ વડ વૃક્ષ ઉપર કાચા સ્ત્રનું શીકું બાંધવું, તેની નીએ પૃથ્વી પર કુંડ કરી તેમાં અગ્નિ સળગાવવા. પછી વડની શાખા ઉપર બેબી આ મંત્રના એકસા ને આઠ વાર જપ કરવા. જપ થઇ રહે ત્યારે સાહસને ધારણ કરી કૂઠકા મારી શિંકા ઉપર પહેલું. આટલું કરવાથી આકાશ ગામિની વિદ્યા સિદ્ધ થશે. આ પ્રમાણે સર્વ વિધિ મનમાં ધારીને ધનમિત્ર વનમાં જઇ વડની શાખા ઉપર કાચા સ્ત્રતું શીં કે આંધી તેની નીચે પૃથ્વીપર કુંડ કરી તેમાં અગ્નિ સળગાવી વડની શાખા ઉપર બેસી મંત્રના જય પૂર્ણ કર્યા. પછી શીંકા ઉપર પડવાને વખતે તેને ભય લાગ્યા-" હા! હા! મહાકષ્ટ છે. જો કદાચ આ કાચા સૂત્રનું શીકું ડુટી જાય તે હું અગ્નિમાં જ પડું." આમ વિચારી વિદ્યા સાધ્યા વિના જ તે વડ ઉપરથી નીચે ઉતર્યો. ફરીથી સાહસનું અવલંખન કરી ઉપર ચડી જય પૂર્ણ કરી શીકા ઉપર પડવાના વખત આવ્યા ત્યારે ફરીથી **લય** પામ્યા, તેથી ક્રીથી નીચે ઉતર્યા. એમ ત્રણ વાર તે ચડ્યા અને ઉતર્યા. આ અવસ₹ ક્રાઇ ચાર કાઇક ધનિકના ઘરમાં પેત્રી રત્નના અલંકારાની પેટી લઇને નાઠા. તસ્તજ તે વૃત્તાંત જાણી કાેટવાળ તેની પાછળ દાેડયાે. તેને આવતાે જાઇ ચાર નાસીને વનમાં આવ્યા. ત્યાં વડની નીચે પ્રકાશ એઇ તેની પાસે આવ્યા. ત્યાં તેણે ધનમિત્રને વારંવાર વડ ઉપર ચડવાનું ને ઉતરવાનું કારણ પૂછ્યું. ધનમિત્રે તેને વિદ્યા સાધવાનું કારણ કહ્યું. તે સાંભળી ચારે વિચાર્યું કે–" આ અત્યંત બીકણ જણાય છે. ઉપકારીના વચન ઉપર પણ સંશય કરે છે." એમ વિચારીને તેણે ધનમિત્રને કહ્યું કે–" તમે મારા ગુરૂ થાએા. મને વિદ્યા આપા. આ અલ કારની પેટી ગુરૂ દક્ષિણા તરીકે તમે રાખા." તે સાંભળી મંત્રની પ્રતીતિ કરવાના હિતાથી ધનમિત્રે તેને મંત્ર આપ્યા. તે ચારે તે દિવસે કાંઇ પણ ખાધું નહાતું, તેથી તરત-જ શાળા પર ચડી મંત્રના જય કરી શીંકા ઉપર ઝંપાપાત કર્યો. તરત જ આકાશ-ગામિની વિદ્યા સિદ્ધ થઇ. તે આકાશમાં રહીનેજ જેવા લાગ્યા. તેટલામાં કાેટવાળે આવી ' આજ ચાર છે.' એમ ધારી ધનમિત્રને પકડયા, અને બાંધીને વિટંખણા પૂર્વંક તેને લઈ જવા લાગ્યા. તે ચારે જોયું. તેથી તે આકાશમાં રહીનેજ બાલ્યા કે-" હે લાકા! આ ધનમિત્ર મારાે ગુરૂ છે. તેને કષ્ટ આપવાથી હું તમને સર્વને કષ્ટ આપીશ. તેથી તેને છાડી મૂકા. મેં ચારેલું ધન મેં તેનેજ આપ્યું છે. તા પણ જો તે અર્ધ ધન આપે તા તે ભલે આપે.'' તે સાંભળી કાેટવાળ ભય પામ્યાે. તેથી ધનમિત્રને સત્કાર પૂર્વંક ગામમાં લાવ્યાે.

ા ઈતિ આકાશ ગામિની વિદ્યાને સાધનાર ચારનું દર્ષાત ા

(૪) નમસ્કારના મહાત્મ્ય ઉપર શ્રીમતીની કથા.

સૌરાષ્ટ્ર દેશમાં કાઈ ગામને વિષે એક શ્રાવક હતા. તેની પુત્રી શ્રીમતી નામની

હતી. તે કાઇ મિથ્યાત્વીને પરણાવી. તે જિનેશ્વરની લક્ત હોવાથી હંમેશ પંચ પરમેકીના મહામંત્રનું સ્મરણ કરતી હતી. તેના સર્વ સાસરીયાએ ના કહ્યા છતાં તેણે જૈન ધર્મ મૂકયા નહી. ત્યારે તેઓએ કાપ પામી વિચાર કર્યા કે—" જે આ મરે તા આપણે બીજી વહુ લાવીએ. તેના પતિએ પણ તે વિચાર પસંદ કર્યા. પછી તેના પતિએ કાઈ ગારૂડિક પાસેથી કૃષ્ણ સર્પને લઈ એક ઘડામાં નાખી તેનું મુખ બંધ કરી (ઢાંકી) ગાઢ અંધકારમાં તે ઘડા મૂકયા. બીજે દિવસે તેના પતિ વિષ્ણુની પૂજા કરવા બેઠા. તે વખતે તેણે શ્રીમતીને આજ્ઞા કરી કે એારડામાં ઘડા છે, તેમાં મેં પુષ્પની માળા મૂકી છે તે લાવ, કે જેથી પુષ્પ પૂજા ઘાય." તે સાંભળી તેનું વચન અંગીકાર કરી શ્રીમતી એારડામાં ગઈ. ઘડાનું ઢાકણું દ્વર કરી " ૐ નવો અરિદંતાળં" એમ બાલી ઘડામાં હાથ નાંખી પુષ્પની માળા લાવીને જેટલામાં તે પતિને આપે છે, તેટલામાં તે પતિએ કૃષ્ણ સર્પજ જેથેા. તેથી તે લચ પામીને મનમાં વિચારવા લાગ્યા કે—" અહા! આનો ધર્મજ શ્રેષ્ટ છે." એમ વિચારી તેણે પ્રિયાના મુખથીજ જૈનધર્મ અંગીકાર કરી!

# ા શ્રીમતીનું દર્શત પૂરૂં થયું ॥

#### (પ) નવકાર મંત્રના માહાત્મ્ય ઉપર ગાવાળની કથા.

પાટલીપુર નામના નગરમાં શ્રીકાંત નામે શ્રેષ્ઠી હતા, તેને એક ખાલ્યવયવાળા દાસ હતા, તે વનમાં શ્રેપ્ઠીની ગાયાના વાછરડા ચારતા હતા. એકદા તે ગાયાળે વનમાં કાચાત્સર્ગે રહેલા એક ચારણુ મુનિને બેચા, તરતજ તે મુનિ કાચાત્સર્ગને પારી બે હાથવડે જ ધાના સ્પર્શ કરી " ॐ नमो अरिहताणं " એમ બાલી આકાશમાં ઉડયા, તે વૃત્તાંત એઈ આળક ગાવાળે જાર્યું કે-" મને આકાશગામિની વિદ્યા પ્રાપ્ત થઈ." પછી તે આળક ક્રીડા કરતાે નદીને સામે કાંઠે ગયાે. વાછરડાએા આ તરફને કાંઠેજ ચરતા હતા, ંતેવામાં પર્વતના શિખર ઉપર વૃષ્ટિ થવાથી અકસ્માત નદીમાં પૂર આવ્યું, તે જોઈ દાસે વિચાર્યું કે–" અહીંથી ઉડી સામે કાંઠે જઇ વાછરડાઓને ઘેર લઇ જાઉં." એ પ્રમાણે આળખુદ્ધિથી વિચાર કરી નવકારનું પદ બાલી નદીમાં ઝંપાપાત કર્યો, તે વખતે પૂરમાં તાલાઇને આવેલા કાંટાના સમૂહમાં તે પડ્યા, તેનું શરીર ચાતરફથી વીંધાઇ ગયું, અને તે મરણ પામ્યા, ત્યાંથી મરીને તે શ્રીકાંત શ્રેષ્ઠીનાજ પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. તેનું નામ સુદર્શન પાડ્યું. વૃદ્ધિ પામી તે સુદર્શન શેઠ શીળવાન, રૂપવાન અને ધનવાન તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા. તેને રાજાના પુરાહિતની સાથે મેત્રી હતી. એકદા પુરાહિતની સ્ત્રીને સુદર્શનનું રૂપ બોર્ઇ તેની કામના થઇ, તેથી તેણીએ દાસીને માેકલી. " તમારા મિત્ર તમને બાલાવે છે." એમ કપટ કરી શ્રેષ્ઠીને પાતાને ઘર બાલાવ્યા. તેને એકાંતમાં લઇ જઇ તેલીએ ભાગને માટે પ્રાર્થના કરી. શ્રેષ્ઠીએ પાતાના શીળની રક્ષા માટે જવાબ દીધા કે-" હે ભંદ્રે ! હું તા નપુંસક છું. મારે યુત્રો છે. પરંતુ તે કાઇક માચાથી થયેલા છે. (બીજા પુરુષથી થયેલા છે.) તે સાંભળી પુરાહિતની પ્રિયાએ ખેદ પામી તેને રજા આપી. એકદા કાઈ મહાત્સવ હાવાથી ઉદ્ધાવણા કરાવીને રાજાએ સર્વ પુરૂષોને વનમાં બાલાવ્યાં. તે વખતે સુદર્શન શેઠે પાતાના પુત્રોને રાજાની આજ્ઞા પાળવા માટે હકમ કર્યાં. ત્યારે તેઓ આડંખર પૂર્વક વનમાં જવા નીકહ્યા. તેમને રાજાની પકુરાણી અભયાએ જેયા, અને પાતાની પાસે બેઠેલી પુરાહિતની પત્ની કે જે પાતાની સખી હતી તેને કહ્યું કે-હે સુખી! સુદર્શન શેઠના સર્વ પુત્રો અત્યંત રૂપવાળા છે. કારણ કે પુત્રો પિતાના જેવા હાય છે. એમ કહેવાય છે." તે સાંભળી પુરેષ્હિતની પત્નીએ કહ્યું કે "આ પુત્રો તો જાર પુરૂષથી ઉત્પન્ન થયા છે. કારણ કે શેઠ તેા નપુંસક છે. તેથી તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલા આ પુત્રો નથી." રાણીએ પૂછસું-"એ તેં શી રીતે જાલ્યું ? " તેણીએ કહ્યું-"મેં તેની પરીક્ષા કરી છે. તેણે પાતાના મુખથી જ પાતાનું નપુંસકપણું કહ્યું છે." તે સાંભળી રાણી હસીને બાલી કે-'' હે સખી! તેણે તને છેતરી છે. તું તેનું રહસ્ય જાણતી નથી. તે તો મહા પુરૂષાથી છે. હું તને પ્રત્યક્ષ દેખાડીશ." એમ કહી રાણીએ દાસી-એાને માકલી, તે વખતે શ્રેષ્ઠી પાતાને ઘેર જ સામાયિક લઈને કાયાત્સગે રહેલા હતા. તેનું હરણ કરી દાસીઓ તેને રાજમંદિરમાં લઈ ગઈ. રાણીએ ભાગને માટે પ્રાર્થના કરી. તથા તેને આલિંગન કર્યું, તાયણ તેણે શાળરૂપી બખતર પહેર્યું હતું, તેથી તે લેશ પણ ક્ષોભ પામ્યા નહી. રાણી અનેક પ્રકારે તેને ક્ષાળ પમાડવા લાગી, પરંત તે તા મેરૂ પ્રવેતની જેમ જરા યથ કંપાયમાન થયા નહી. આ પ્રકારે કરતાં છતાં રાણીની ઇચ્છા પૂર્ણ ન શર્ધ, ત્યારે અી ચરિત્રમાં કુશળ તે રાષ્ટ્રીએ પાતાના નખ વડે પાતાનું શરીર વિદારી ' અરે ! સીપાઈઓ ! દાેડા દાેડા.' એ પ્રમાણે બ્રમ પાડી. તે કાલાહલ સાંભળી રાજા તત્કાળ ત્યાં આવ્યા. તેણે શ્રેષ્ઠીના અપરાધ સાંભળી કોધ પામીને શૂળી પર ચડા-વવાની આજ્ઞા આપી. રાજાના સેવકાએ તેને શળી પર ચડાવ્યા. તે વખતે શાસનદેવતા ઓએ તે શળીને જ સિંહાસન રૂપ કરી આકાશમાં રહી અભયા રાહીનાજ દેાષ પ્રગટ કર્યો. તે વૃત્તાંત જાણી રાજા તતકાળ શૂળી પાસે આવ્યો, શ્રેષ્ઠીના સતકાર કર્યો, અને તેની પાસે ક્ષમા માગી. પછી સુદર્શન શ્રેષ્ટ્રીએ ઘેર આવી તરતજ દીક્ષા લીધી. અનુક્રમે નિરતિચાર ચારિત્ર પાળી કેવળજ્ઞાન પાસી માક્ષે ગયા.

## ાા વાછરડાને ચારનાર ગાેવાળનું દષ્ટાંત પૂરું થયું. ા આ શ્રી નવકાર મંત્રના જ પ્રભાવ ઉપર હુંડિક યક્ષની કથા.

કુસુમપુર નામના નગરમાં અરિમદંન નામે રાજા હતો. તે નગરમાં અહિદ્દાસ નામે શ્રેષ્ઠી અતિધાર્મિક હતો. તે નગરમાં ચંક્રિપિંગલ નામના લાર હતો. તે દિવસે શાહુકારના વેશે ભમતા અને રાત્રે ચારી કરતા. તેને એક શૃહ્યિકાની સાથે પ્રીતિ હતી, તેશી તે જે જે વસ્તુ ચારીને લાવતા તે તેનેજ આપતા હતા. એકદા તે ચાર કાંઇ પશ્ મિષશી રાજમંદિરમાં પૈઠા. ત્યાંથી પદ્રરાણીનાં રતન જહિત આભૂષણોની ભરેલી એક પૈઠી શારીને ઉપાડી. તે લઇને તેણે વેશ્યાને આપી. રાણીએ રાજાને પેઠી ચારાયાની વાત કરી. રાજાએ ઘણી રીતે ચારની તપાસ કરી, પરંતુ કાંઇ પણ પત્તો લાગ્યા નહી. એકદા કાેઇ ઉત્સવ હોવાથી નગરની સર્વ સ્ત્રીઓ પાતપાતાના અલંકારા વહે શરીરને શભુગારી ગીત ગાતી અહાર નીકળી. તે અવસરે તે વેરધા પણ રાણીનાં આભૂષણા પહેરી અહાર જતી હતી, તેવામાં રાણીની દાસીઓએ તેને જોઇ, અને તે ઘરેણાં આળખી તેઓએ પાતાની સ્વામિનીને કહ્યું. રાષ્ણ્રીએ રાજાને કહ્યું. રાજાએ વેશ્યાને બાલાવી ધમકી આપી, ત્યારે વેશ્યા-એ ચંડપિંગલ નામના ચારને ખતાવ્યા. તેથી રાજાએ તે ચંડપિંગલને પકડી શળીએ ચડાવવાના હુકમ કર્યો. રાજસેવકાએ તેને શૂળી પર ચડાવ્યા. તે ચારના બીજા સહાયકા કાેેે કાેેે છે ? તે જાણવા માટે રાજાએ ગુપ્ત રીતે સેવકાેને રાખ્યા હતા. તે વખતે અહું દાસ કાઈ કાર્યને માટે અહાર જતા હતા. તેને એઈ ચારે દ્રીનવાણી વહે પાકાર કરી કહ્યું કે-" હે મહાત્મા! તમે દયાળુ છા. માટે મને પાણી પાંચા. " શ્રેષ્ઠીએ તેની અંત્ય અવસ્થા જાણીને 'આની સફગતિ થાએન' એવી ઇચ્છાથી તેને કહ્યું કે-" અરે! જો તું મારા કહ્યા પ્રમાણે કરે તો હું તને પાણી પાઉં. " તેનું વચન ચારે અંગીકાર કર્યું. ત્યારે શ્રેષ્ઠીએ તેની સમીપે આવી તેને નવકાર મંત્ર આપ્યા. ચારે શ્રેષ્ઠીને નમસ્કાર કર્યા, અને તે પાણી પીને મરણ પામ્યા. તે મરીને નમસ્કારના પ્રભાવથી હું હિક નામના યક્ષ થયા. આ સર્વ વૃત્તાંત ગુપ્ત રહેલા રાજસેવકાએ જોઈ રાજાને જણાવ્યું કે-" હે સ્વામી! તે ચારે અહ દાસને ઘર કાઈક ધન મૂક્યું હશે, તેથી તે ચારે તેની સાથે ઘણા વખત સુધી ખાનગી વાતા કરી છે." તે સાંભળી રાજાને કોધ આવ્યા અને શેઠને પણ શુળીએ ચડાવવાના હુકમ કર્યા. ત્યારે રાજસેવકા શ્રેષ્ઠીને વધસ્થાન તરફ લઈ ચાલ્યા. તે વખતે તત્કાળ ઉત્પન્ન થયેલા તે દેવે અવધિજ્ઞાન વડે જાલ્યું કે-' અહેં ! મને સદ્દગતિ પમાડનાર મારા ગુરૂને મારા અપરાધથી શળીએ ચડાવે છે." તે જોઈ તેણે આગળ નગર ઉપર એક માટી શિલા વિકવી આકાશમાં રહી કહ્યું કે-" આ શ્રેષ્ઠી મને સદ્દગતિ આપનાર મારા ગુરૂ છે. હું ચાર છું. આ પ્રછીએ મને મંત્ર આપ્યા હતા, તેના પ્રભાવથી હું દેવ થયો છું. જો આને કાંઈ પણ કષ્ટ આપશા તાે હું આ શિલાથી આપા નગરને દાળી મારીશ." તે સાંભળી ભય પામેલા રાજાએ શ્રેષ્ઠીના પંગમાં પડી તેમા સત્કાર કરી પાતાના અપરાધ ખમાવ્યા. તે જોઈ દેવ પાતાને સ્થાને ગયા. ત્યાર પછી બ્રેકી પ્રમજ્યાને શહેલું કરી સફગતિ પાસ્થાે.

ા હુંડિક યક્ષનું દર્શત પર થયું ા

નમસ્કાર મંત્રના સ્તોત્રાદિમાં બીજાં પણ ઘણાં દેશાંતા દઇને આ મહામંત્રના અલીકિક પ્રભાવ વગેરે જણાવેલા હાવાથી ભવ્ય જીવોએ તેના જપ વગેરે એકાગ્ર ચિત્તે જેફર કરવા એકએ. બાકીની બીના સરલ છે. ૨૭૨

શ્રી ચારૂ ગણુધરના હિતાપદેશ ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

ષ્ડ્ર દકારા ને સકારા પૂર્ણતા ને મગ્નતા, સ્થિરતા ધરી મદવચન તજેને ધારને નિત સહનતા;

#### ઉપશામ વિવેષ્ઠી સંવરી થઈ ભાવના શુભ ભાવજો, કર્મ અધ કરાવનારા નિમિત્ત દૂરે છંડજો.

२७३

રપષ્ટાર્થ:—વળી હે લબ્ય છવા! તમે જેના પહેલા અક્ષર દ આવે છે તેવા દ દકારાને ધારણ કરતો. (સેવને) તે છ દકાર આ પ્રમાણ:—૧ દેવપૂન્ન, ર દયા, ૩ દાન, ૪, દાક્ષિણ્ય, પ દમ એટલે ઈન્દ્રિય દમન, ६ દક્ષતા. (ધારેલ કાર્યને સાધવાની કુશળતા) વળી તમે છ સકારા એટલે જેના પહેલા અક્ષર સ આવે છે તેને ધારણ કરનો. તે છ આ પ્રમાણ:—૧ શીલ એટલે પ્રદ્રાચર્ય, ર સમતા એટલે રાગદ્રેષ રહિતપણું, ૩ સંચમ એટલે ઇન્દ્રિયાને કબને રાખવી અથવા ચારિત્ર, ૪ સન્તોષ એટલે લાભના ત્યાગ પ સરલતા એટલે કપટ રહિતપણું. ૬ સાદાઈ એટલે ટાપટીપના (માન્જરાખ વગેરેના) ત્યાગ. વળી પૂર્ણતા એટલે ત્રાન દર્શન ચારિત્રાદિ ગૃણાથી આત્માને પૂર્ણ કરવા રૂપ ગૃણને તથા મગનતા એટલે નિન્નગૃણ રમણતા તેમન માફાની આરાધનામાં સ્થિરતાને ધારણ કરીને અભિમાન ભરેલા વચના બાલશા નહી. અને સહનતા ગૃણને ધારણ કરનો. વળી ઉપશમી અનને એટલે કષાયોને શાંત કરને અને વિવેડી એટલે યાગ્ય અયાગ્યના વિચાર કરનારા થતો, તથા સંવરી એટલે આશ્રવોને તજને શુલ ભાવનાએા—અનિત્ય ભાવનાદિ ખાર, તથા મૈત્રી વગેરે ચાર ભાવનાએ! ભાવનો. તથા જે જે કારણાથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મા ખંધાય છે, તે કારણોનો ન્વર ત્યાગ કરનો. રહ્ય

નિઃસ્પૃહી થઈ એક છંડી એકને આરાધને, બે તજ બે સાધને ત્રણને તજી ત્રણ સાધને; ચારને છંડી નિરંતર ચાર ગુણને સેવને, પંચ છંડી પાંચ સેવી મુક્તિ મહેલે મ્હાલને.

१७४

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે ભવ્ય છવા! તમે નિઃસ્પૃહી એટલે કાઇ પણ જાતના પૌદ્દગલિક પદાર્થોને મેળવવાની ઇચ્છા રહિત થઇને એકનો ત્યાગ કરતો. અહીં એક કહેવાથી એક અસંયમના અથવા અવિરતિના ત્યાગ કરતો. તેમજ એકની એટલે સંયમની આરાધના કરતો. વળી એને એટલે રાગ ફ્રેપને તજીને એને એટલે જ્ઞાન ક્રિયાને સાધતો. વળી ત્રણના ત્યાગ કરતો એટલે મનદંડ વચનદંડ તથા કાયદંડના ત્યાગ કરતો. અથવા કામરાગ રનેહાયા અને દિષ્ટિરાગ એ ત્રણ પ્રકારના રાગનો ત્યાગ કરતો. તેમજ દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રની સાધના કરતો. વળી ક્રોધ, માન, માયા અને લેલ એ ચારના નિરંતર ત્યાગ કરતો. તેમજ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ એ ચાર ગુણાનું સેવન કરતો. અથવા દાન, શીયલ તપ અને લાવનાર્પ (ચાર પ્રકારના) ધર્મને આરાધતો. વળી પાંચનો ત્યાગ કરતો. તે પાંચ આ પ્રમાણું:—સ્પર્શેલ્દ્રયાદિ પાંચ ઇન્દ્રિયોના પાંચ વિષયો તે કમસર સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દ જાણવા. તે પાંચ વિષયોની આસક્તિના ત્યાગ કરતો અને પાંચનું

સેવન કરજો. એટલે પાંચ મહાવતો અથવા પાંચ અહુવતોનું શક્તિ પ્રમાણે આરાધન કરજો. કારણ કે તેનું આરાધન કરવાથી મુક્તિ મહેલમાં શાધતા આત્મિક આનંદને મેળવશા અથવા તમા તેમાં સુખાને પામશા. ૨૭૪

પ્રત્યક્ષ પ્રભુન દેખનારા દેશના સુણતાં જના, પ્રભુ કને શિવમાર્ગ કેરી સાધના કરતા જનાે; પ્રભુ ગુણાજ વિચારનારા ખોલનારા ગુણિજનાે, ાક્ત પ્રભુના ધન્ય માનું ધન્ય દિન મુજ આજનાે.

રહપ

રપષ્ટાય:—જે મહાપુષ્યવંતા લબ્ય છવા પ્રભુની દેશના સાંભળે છે અને જેઓ પ્રભુ શ્રી સંલવનાથને પ્રત્યક્ષ (નજર સામે) જુએ છે. તથા જે લબ્ય છવા પ્રભુની પાસે ચારિત્ર ગ્રહણ કરીને માક્ષ માર્ગની એટલે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની સાધના કરે છે. તેમજ જે આસત્રસિહિક પુષ્યશાલી છવા પ્રભુ શ્રી સંભવનાથના ગુણાના વિચાર કરે છે અને પ્રભુ દેવના ગુણાની સ્તવના કરે છે અથવા પ્રભુના ગુણાની પ્રશંસા કરે છે. તથા આ પ્રભુદેવના જેઓ ભક્ત (લક્તિ કરનારા) છે તે તમામ લબ્ય છવાને હું ધન્ય માનું છું. અને હું મારા આજના આ દિવસને ધન્ય માનું છું. રહય

ગહ્યુધરની દેશનાની પૂર્ણતા પછી પ્રભુના વિદ્વારકાલ જહ્યુવે છેઃ---

એમ આપી દેશના શ્રી ચારૂ ગણધર વિરમિયા, એઉ પ્રણમી સુર નૃપાદિક નિજ નિજ સ્થાને ગયા; ચોત્રીશ અતિશયવ ત પ્રભુ પરિવાર સહ અન્ય સ્થલે, વિચરતા સાધિક પૂરવ લખ એક વિહરણ ભૂતલે.

२७६

રપષ્ટાર્થ:—શ્રી ચારૂ ગણુધર મહારાજ આ રીતે દેશના આપીને વિરામ પામ્યા, ત્યારે બીજી પારિસી પણ પૂરી થઈ. પછી પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ તથા શ્રીચારૂગણુધર એ બંનેને પ્રણામ કરીને એટલે સપરિવાર પ્રભુદેવને નમીને ઇન્દ્રાદિક દેવા તથા રાજા વગેરે પાતપાતાના સ્થાનક ગયા. ત્યાર પછી ચાત્રીસ અતિશયાને ધારણ કરનારા પ્રભુ શ્રીસંભ-વનાથ ભગવાન પરિવાર સાથે અન્ય સ્થળે વિહાર કરી ગયા. એ પ્રમાણે પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરીને ભન્ય જીવાને પ્રતિણાધ કરતા કરતા શ્રીસંભવનાથ પ્રભુ કંઇક અધિક એક લખ પૂર્વો સુધી વિચર્યા. આ પ્રસંગે પ્રભુના પરિવાર વગેરેની સંખ્યા કેટલી હતી? અને કેટલા કેવલી મુનિવરા હતા? તથા કેટલા ચીદ પૂર્વીઓ હતા? તેમજ કેટલા મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓ હતા? વગેરે તમામ હકીકતા પહેલાં શ્રીચારૂગણુધરે શ્રી સંભવનાથ પ્રભુના ૧૭૦ બાલની અંદર વિસ્તારથી કહી છે તેથી અહીં ફરી જણાવી નથી. ૨૭૬

પ્રભુ સંભવનાથની સમેતશિખર ઉપર નિવાર્થુની બીના,

અંત સમયે સહસ મુનિ સહ સમેતગિરિ નિર્વાણને, પામતા સાદિ અનંતે ટાળતા જન્માદિને; ઇંદ્રાદિ શાેક ભરેલ હૃદયે અગ્નિ સંસ્કારાદિને, કરત દાઢા ગ્હેંચતા દેવા ગ્રહે દંતાસ્થિને.

२७७

સ્પણ થે:—હવે પ્રશ્વ શ્રીસંભવનાથ પાતાના અંત સમય નજીક આવ્યો છે એમ જાણીને એક હજાર મુનિવરાના પરિવાર સાથે શ્રી સમેતશિખર ગિરિ ઉપર આવ્યા. ત્યાં કાઉરસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા દેવાધિદેવ શ્રી સંભવનાથ યાગને રૂંધીને અયાગી અવસ્થા પામ્યા. શૈલેશી અવસ્થામાં અ—ઈ—ઉ—ઋ—લૃ ના ઉચ્ચારણ પ્રમાણ કાલ સુધી રહીને બાકી રહેલા ચાર અઘાતી કમોના સંપૂર્ણ ક્ષચ કરીને જન્મ મરણ દેહ કમોદિને દૂર કરીને સાદિ અનંત સ્થિતિલાળા માસના અનંત સુખાને પામ્યા. પ્રભુ શ્રી સંભવનાથ જે લખતે માસે ગયા ત્યારે સાદિ થઈ અને તેમને તે સ્થાન છોડીને કદી પણ ત્યાંથી કરીથી સંસારમાં આવવાનું નથી, માટે તે અનંત સ્થિતિ કહેવાય. એમ માસમાં સાદિ અનંત ભાંગે રહેવાનું હોવાથી પ્રભુની માસમાં સાદિ અનંત સ્થિતિ (કાળ) કહી. તે વખતે ઈન્દ્રાદિક દેવોએ શોક ભરેલા હુદય વડે (ખિન્ન ચિત્ત) પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ વિગેરેના શરીરના અગ્નસંસ્કાર કર્યો. (તીર્થકર વગેરેના શરીરોના અગ્નસંસ્કાર વગેરેની સવિસ્તર બીના દેશના ચિંતામભ્રિના બીજા ભાગમાંથી જાણી લેવી.) પછી સૌધર્મેન્દ્ર મહારાજ વગેરે પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ વગેરેની દાહા વગેરે અવયવા વહેંચી લે છે. અને બીજા દેવા પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ વગેરેની દાહા વગેરે અવયવા વહેંચી લે છે. રાબ બીજા દેવા પ્રભુ શ્રીસંભવનાથ વગેરેના દાંત તથા અસ્થિ (હાડકાં) વહેંચી લે છે. રાબ

પ્રભુના નિર્વાણ અંગે દેવા નંદીશ્વર દ્વીપે જઇને અષ્ટાક્ષિકા એાચ્છવ કરે છે વગેરે અીના જણાવે છે:—

ન દીશ્વરે એાચ્છવ કરી જઇ સ્વર્ગ દાઢા આદિને પૂજતા નિત વિધ્ન છેદી અનુભવે સુખ શાંતિને; વર્ણવ્યા કલ્યાણકા ઇમ પાંચ સંભવનાથના, કલ્યાણ કારણ એહને આરાધજો હે ભવિજના!

२७८

સ્પણાર્થ:—ત્યાર પછી ઇન્દ્રાદિક દેવા આઠમા નંદીશ્વર નામના દ્રીપને વિષે જઇને ત્યાં પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના નિર્વાભુ કલ્યાલ્યુકના (માક્ષ ગમન નિમિત્ત) એમચ્છવ કરે છે. એમચ્છવ કરીને ત્યાંથી રવર્ગમાં પાતપાતાના સ્થાનક જાય છે. ત્યાં તેઓ પ્રભુની દાઢા અસ્થિ વગેરેને પૂજે છે. કારણ કે દાઢા વગેરેના પૂજનાદિથી દેવલાકમાં તમામ વિદ્નાપદ્રવાના નાશ થાય છે અને સુખ શાન્તિની વૃદ્ધિ થાય છે. એ પ્રમાણે મેં સંભવનાથ પ્રભુના પાંચ કલ્યાલ્યુકાનું અહુજ ટૂંકામાં વર્ણન કર્યું. હે ભવ્ય જીવા! તમે પસ્થ તમારા (આત્માના) કલ્યાલ્યુને માટે પરમ ઉલ્લાસથી આ કલ્યાલ્યુકાની સાત્ત્વિકી આરાધના કરજો.

શ્રીતપાેરત્ન મહાેદધિ વગેરે ઘણાં ગંથામાં કલ્યાણકાેને ત્યારાધવાના વિધિ વિસ્તા<mark>રથી</mark> જણાવ્યા છે. ૨૭૮

તીર્થકરાનું જીવન શા માટે જાથવું એઇએ તે જથ્થવે છે:— તીર્થકરાના જીવન ઉત્તમ અપતમદષ્ઠિ જગાવતા, કર્મ શત્રુ હઠાવતા ઇમ પુષ્ટ્રયશાહી ભાવતા; એને વિચારી ચિત્તને પર પાસ બોલી જીભને, તે પ્રમાણે વર્ત્તતા પાવન બનાવે કાયને.

₹७€

સ્પષ્ટાર્થ:—પરમ પૂજ્ય શ્રી તીર્થ કર દેવાના જીવન મહુજ ઉત્તમ અને લબ્ય જીવાને અપૂર્વ ગાંધકાયક હાય છે, કારણ કે તે ત્રલ દેવાનાં જીવન આત્મદિષ્ટને જગાવે છે એટલે નિજગુણ્યસણતાને કરાવે છે. અને ૮ કમાં રૂપી શત્રુઓને હઠાવે છે એટલે કમાંના નાશ કરાવે છે. આ પ્રમાણે પુલ્યશાલી આસન્નસિહિક લબ્ય જીવા વિચારણા કરે છે. આવી વિચારણા કરીને તેઓ પાતાના ચિત્તને પવિત્ર અનાવે છે. તેમજ પ્રલુના જીવનને તથા પ્રલુના સમજણ્યાલી ગુણાને બીજા જીવાની પાસે બાલીને પાતાની જીલને પવિત્ર કરે છે. તેમજ પ્રલુ શ્રી તીથ' કરોએ આરાધેલા માર્ગને આરાધીને પાતાની કાયાને પવિત્ર અનાવે છે. ૨૭૯

કઈ ભાવનાથી તીર્થકર ગોત્ર અંધે તે જહ્યાવે છે:— એ પૂજ્ય પુરૂષા પૂર્વ ભવના તીવ્ર શુભ સંસ્કારથી, શાસનરસિક સવિને અનાલું એહ ઉત્તમ ભાવથી; વીશ સ્થાનક આદિ તપને સાધતા સંયમી અની, દેવસુખમાં રાચતા ન શમે સહે પીડ નરકની.

200

રપષ્ટાર્થ:—આ પૂજ્ય યુર્ષા એટલે શ્રી તીર્થ કરે દેવા પૂર્વ ભવના સારા સંસ્કારને લીધે, તથા સર્વ જીવાને શાસન રસિક ખનાવું એવી ઉત્તમ ભાવનાને લીધે, વીસ સ્થાનકોમાંના કાઈ પણ એક, બે આદિ (એછા વધારે) કે પૂરા વીસ સ્થાનકોને સંયમી ખનીને એટલે ચારિત્રને ગ્રહણ કરીને સાધે છે. તેથી તેઓ દેવલાકનાં સુખાને ભાગવે છે ખરા, પણ તેમાં રાચતા નથી. અને કદાચ પહેલાં બાંધેલા આયુષ્યના ઉદયથી નરકે ગયા હાય, તા ત્યાં પણ તેઓ નરકની પીડાને ઉપશમ ભાવે સહન કરે છે. એટલે જેમણે પહેલાં (મિશ્યાદષ્ટિપણામાં) નરકનું આયુષ્ય બાંધ્યું નથી તેઓ તા દેવલાકમાંજ જાય છે. પરંતુ જેમણે પહેલાં નરકનું આયુષ્ય બાંધ્યું કાય તેવા તાર્થ કરાના જીવા પછીથી સમ્યક્તાદિને પામીને વીસ સ્થાનકાદિ તપની આરાધના કરી તીર્થ કર નામ કર્મ બાંધે છે, છતાં તેઓ નરકનું આયુષ્ય પહેલું બાંધી કીધેલું હોવાથી જ્યારે નરકમાં જાય છે ત્યારે ઉપશમ ભાવે દુ:ખને સહન કરે છે. ૨૮૦

તીર્થકરાનું છેલ્લા ભવનું સ્વરૂપ એ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

અંત્ય ભવમાં બાલ્યથી પણ જ્ઞાન આદિ ગુણા ધરે, પ્રૌઢતાદિક દીપતા મુશ્કેલીએા પરની હરે; યૌવને આસક્તિ ટાળી શુદ્ધ સંયમ પાલતા, પરીષહો સહતા સમ બને માન અપમાનો થતા.

२८१

સ્પષ્ટાર્થ:—તે શ્રીભાવી તીર્થકરાના જીવા અંત્ય એટલે જે છેલ્લા ભવમાં તીર્થં કર શઇને માેક્ષે જાય છે તે ભવમાં જન્મથી જ્ઞાન આદિ એટલે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન તથા અવધિજ્ઞાન તેમજ સમ્યકત્વ વગેરે ગુણાને ધારણ કરે છે. અને પ્રૌલ્તાદિક એટલે પ્રૌલ્પણું વગેરે ગુણાથી દીપે છે અને બીજા જીવાની મુશ્કેલીઓને દ્વર કરે છે અને જ્યારે તે તીર્થં કર દેવા યુવાવસ્થાને પામે છે, ત્યારે ગૃહસ્થપણામાં પણ વિષયાસક્તિ ભાવને દ્વર કરે છે. અને યાગ્ય સમયે શુદ્ધ સંયમનું પાલન કરે છે. તથા પરીષહાદિને સહન કરે છે. તેમજ કાઇ તેમનું ખહુમાન કરે અથવા કાઇ તેમનું અપમાન કરે તો પણ તેઓ ખંને ઉપર સમભાવ રાખે છે. પરંતુ એકના ઉપર રાગ ને બીજાની ઉપર દેષ રાખતા નથી. ૨૮૧

છદ્મસ્થભાવે મૌન ધરતા સ્વપરતારક થઇ અને, વિચરતા પુષ્યપ્રભાવે દેશના ઉપસર્ગને; ટાળે સ્વભાવે શાંતિ સમતાદિક ગુણાને ધારતા, શત્રુને પણ બોધ આપી મુક્તિમાર્ગે જેડતા.

२८**२** 

સ્પષ્ટાર્થ:— દીક્ષા લીધા પછી પ્રભુ શ્રી તીર્થંકર દેવા જ્યાં સુધી છવસ્થપણે વિચરે છે અથવા જ્યાં સુધી તેમને કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થતું નથી ત્યાં સુધી મીનને ધારણ કરે છે એટલે કેવલજ્ઞાન થયા પહેલાં કાઇને ઉપદેશ આપતા નથી. ત્યાર પછી કેવલજ્ઞાન પાસીને સ્વપર તારક થાય છે. એટલે પાતે તરે છે અને બીજા લબ્ય જીવાને દેશનાદિથી તારે છે. તથા અચિત્ય પુષ્યના પ્રભાવે તે મહાપુરુષો જ્યાં જયાં વિચરે છે, તે દેશ નગરાદિન રોગાદિ ઉપદ્રવાને દ્દર કરે છે. તેમજ સ્વભાવથીજ શાંતિ તથા સમતા વગેરે ગુણાને ધારણ કરે છે. વળી શત્રુઓને પણ બાધ એટલે ઉપદેશ આપીને માક્ષમાર્ગમાં જે છે. ૨૮૨

પ્રભુ છવન વાંચીને તેમાંથી સાર લેવા<sup>5</sup>ં જણાવે છેઃ—

પ્રભુ જીવનને વાંચએ ને શાંતિથો જ વિચારએ, તત્ત્વ ચિત્તે ધારએ પ્રભુ માર્ગ માંહે વિચરએ; આત્મગુણરંગી અની બીજા જેનાને તારએ, પ્રભુજીવનના લાભ ઇમ મારી શીખામણ માનએ.

२८३

२८४

२८५

રપષ્ટાર્થ:—હે લવ્ય છવા! તમે આ રીતે ખહુજ સંક્ષેપે જણાવેલા શ્રી સંભવનાય પ્રભુના છવનને વાંચને. અને વાંચીને શાંતિ પૂર્વંક તેમાં કહેલી હકીકતના વિચાર કરનો તથા વિચારીને પ્રભુના છવનમાંથી મેળવેલા સારને હૃદયમાં ધારણ કરનો. તેમ પ્રભુએ આચરીને દેખાડેલા (જણાવેલા) માર્ગંને વિષે વિચરને એટલે પ્રભુએ પ્રરૂપેલા માર્ગં પ્રમાણે ચાલને (આચરણ—પ્રવૃત્તિ કરનો) ને આત્મગુણરંગી એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિક ગુણાને વિષે રમણતા કરવામાં લીન ખનીને બીજા લવ્ય છવાને પણ તારને. આ પ્રમાણે પ્રભુ છવનને વાંચવાના વિવિધ લાભ જાણીને મેં તમને પ્રભુ શ્રી સંભવનાથના છવનને વાંચવાની, ને ઉપલક્ષણથી બીજા લવ્ય છવાને સંભળાવવાની જે હિતશિક્ષા આપી છે, તેને જરૂર માનને. જરૂર યાદ રાખને કે—આવું ઉત્તમ વાંચન ભવભ્રમણને અને લાંબા કાળનાં અંધેલા પાપાને ટાળવાનું અસાધારણ કારણ છે. ૨૮૩

આ ત્રીજ ભાગની પૂર્ણતા જણાવે છે:— દેશના ચિંતામણિના ભાગ ત્રીજે પૂર્ણતા, પામે અહીં વાચક લહેા નિજ આત્મગુણની રમણતા; ધરણેન્દ્ર વિમલેશ્વર સુરી ચકેશ્વરી પદ્માવતી, સંધના વિધ્ના હરીને પૂરજો વાંછિતત્તિ.

રપષ્ટાર્થ:— આ પ્રમાણે ત્રીજ શ્રી સંભવનાથની દેશના ગર્ભિત જીવન ચરિત્રની પૂર્ણન તાની સાથે આ દેશના ચિંતામણિ નામના ગ્રંથના ત્રીજો ભાગ પૂરા થાય છે. તે વાંચીને વાંચનાર તથા સાંભળનાર વગેરે ભવ્ય જીવા પાતાના આત્માના ગુણાની રમણતાને પ્રાપ્ત કરા. ધરણેન્દ્ર યક્ષ તથા વિમલેશ્વર યક્ષ તેમજ ચકેશ્વરી અને પદ્માવતી નામે યક્ષિણીઓ રત્નની ખાણા જેવા શ્રી સંઘના સંકટાને (વિધ્નાપદ્રવાને) દૂર કરીને સર્વ મનારથાને પૂરજો. ૨૮૪

આ ગ્રંથની રચના કયારે કરી તથા શાથી કરી તે જણાવે છે:— લેશ્યા ગગન આકાશ નયન પ્રમિત વિક્રમ વર્ષના, ઋષભપ્રભુ પારણદિને ગુરૂ નેમિસૂરીશ્વરતણા; પદ્મસૂરિ દેશના ચિંતામણિના હતીય એ,

ભાગ જેસંગભાઈ આદિ તૃણી સ્વીકારી વિનતિને.

રાજનગરે વિરચતા ભૂલચૂક માફી માગતા, ભાવ ભક્તિ કરી જિણંદની જીવન સફલું માનતા;

દેશના વિસ્તારમાં પ્રભુ શેષ જીવન ટુંકમાં,

વર્ણાવ્યું આ ગ્રંથ જનહિતહેતું અનજો વિશ્વમાં. ૨૮૬ સ્પષ્ટાર્થ:—જૈનપુરી શ્રીરાજનગર (અમદાવાદ)માં લેશ્યા એટલે ૬, ગગન એટલે

સ્પષ્ટાર્થ:—જૈનપુરી શ્રીરાજનગર (અમદાવાદ)માં લશ્યા અટલ દ, ગગન અટલ શૂન્ય (૦) આકાશ એટલે શૂન્ય, (૦) તથા નયન એટલે ૨. આ અંકોને પશ્ચાનુપૂર્વીએ ૪૨

Jain Education International

For Personal & Private Use Only

(ઉલ્ટા ક્રમે) લેગા કરવાથી ૨૦૦૬ આવે, એટલે વિક્રમ સંવત ૨૦૦૬મા વર્ષ (સાલ)માં ઋષભપ્રભુના પારણાના દિવસે (વૈશાખ સુદ ત્રીજે) તપાગચ્છા ધિપતિ પરમાપકારી ગુરૂ મહારાજ શી વિજયને મિસ્ટ્રી શરજીના શિષ્ય વિજયપદ્મસ્રિએ દેવ ગુરૂ ભક્તિકારક દાના દિધમારા ધક શરદલાલ સુશ્રાવક જેસી ગભાઈ કાલીદાસ, અને તેમના સુપુત્રો સારાભાઈ તથા મનુભાઈ વગેરેની વિનંતિને સ્વીકારીને આ દેશનાચિંતા મણિ નામના મહા શંથના ત્રીજ ભાગની સ્ચના કરી છે. શ્રંથકાર (વિજયપદ્મસૃરિ) આ શ્રંથની રચના કરતાં અનુપયા ગાદિમાંના કાઈ પણ કારણથી જે કાંઈ ભૂલચૂક થઈ ગઈ હોય તેની માફી માગે છે. અને આ શ્રંથ રચના કરવાના પહાને શ્રીસંભવનાથની ભાવથી ભક્તિ કરીને પાતાના જીવનને સફળ માને છે. અહીં આ પ્રભુ શ્રીસંભવનાથની દેશનાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. અને શેષ્ જીવન એટલે શ્રીસંભવનાથનું આકીનું જીવન ટૂંકાલુમાં જણાવ્યું છે. ભવ્ય જીવાથી વંચાતા આ શ્રંથ જગતને વિષે તમામ જીવાને આત્મહિત કરવામાં કારણભૂત થજો. ૨૮૫–૨૮૬.

આ ગ્રંથની રચનાતું ફલ જણાવે છેઃ—

રચના કરીને પુષ્ય બાંધ્યું તાસ ફલરૂપ ચાહના, એજ મારી સર્વ જીવ સાધક બના જિનધર્મના; માક્ષના સુખને લહા હેજે પમાડા અન્યને, જૈન શાસન વિજય પામા વિજય પામા પ્રતિદિને.

२८७

રપષ્ટાર્થ:—મેં આ ગ્રંથની રચના કરવાથી જે કાંઈ પુષ્ય બાંધ્યું હાય તેના ફળ રૂપે મારી એજ ઈચ્છા છે કે સર્વ જીવા આ શ્રેષ્ઠ જૈનધર્મને ઉલ્લાસથી સાધનારા થાએ. અને તે ધર્મના પ્રતાપે માક્ષના સુખને મેળવનારા થાએ. તેમજ બીજા જીવાને માક્ષની પ્રાપ્તિમાં હર્ષથી મદદગાર થાંએ. તથા હું ચાહું છું કે આ જિનેશ્વરે પ્રરૂપેલું જૈનશાસન સદા વિજય પામા, દરરાજ વિજય પામા. ૨૮૭

હવે ચાથા ભાગમાં કાતું ચરિત્ર આવશે તે જણાવે છે:---

દેશના ચિંતામણિના હવે ચાેથા ભાગમાં,

સ્વામી અભિન દન જિણંદની દેશના વિસ્તારમાં;

હું કહીશ ઈમ અનુક્રમે ઇગવીસ પ્રભુની દેશના, ઇગવીસ ભાગામાં જણાવીશ એહવી મુજ ભાવના.

२८८

રપષ્ટાર્થ:—હવે હું (આ ત્રીજા ભાગની પછી શરૂ થનાર) શ્રી દેશનાચિંતામણિના ચાથા ભાગમાં ચાથા શ્રી અભિનંદન સ્વામીની દેશના વિસ્તારપૂર્વક કહીશ. એ પ્રમાણે બાકીના ૨૧ ભાગામાં શ્રી અભિનંદનસ્વામી વગેરે એકવીસ જિનેધરાની દેશના વિસ્તાર પૂર્વક જણાવવાની ભાવના વર્ત્ત છે. ૨૮૮

ઇતિ તપાગચ્છાધિપતિ-શાસનસમાડ્ર–સ્રિચક્રચક્રવર્તિ-જગદ્દગુરૂ–આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રીશ્વરવિતેયાણુ–શાસ્ત્રવિશારદ-કવિદિવાકર આચાર્ય` શ્રી વિજયપદ્મસ્ર્રીશ્વર વિરચિત દેશના ચિ'તામણિ મહાગ્રંથસ્ય તૃતીયા વિભાગઃ

# ॥ श्री हितो।पदेश द्वात्रिंशिका ॥

## ॥ कर्ता-विजयपद्मसूरिः ॥

#### ॥ आर्याच्छंदः ॥

| पणिय थंभणपासं, पासद्वियपासजनस्वक्रयसेवं ॥          |             |   |    |
|----------------------------------------------------|-------------|---|----|
| गुरुनेमिपायपडमं, हिओवएसं भणेमि सुया                | H           | 8 |    |
| कोऽहं किं मे किच्चं, किं सेसं केरिसा पवित्ति में ॥ |             |   |    |
| वृहंति के वियारा, केरिसवयणाइ मासेमि                | ${\rm jlt}$ | ₹ | Ħ  |
| संसारनासगाइं, काइं सेवेमि कारणाइं हं ॥             |             |   |    |
| अप्पा आयसहावे, वट्टइ किं परसहावे वा                | Ħ           | ३ | 11 |
| जीव! तए संवत्तो, मणुयभवो दुल्छहो सुरेहिंपि ॥       |             |   |    |
| जं पत्प चेन मोक्खो, छन्मइ पुग्णेहि पुण्णेहिं       | H           | 8 | H  |
| तं क्रुडजा न पमायं, पमायसंगा विसिद्धग्रणहाणी ॥     |             |   |    |
| चउदसपुच्चोवि गया, कयभूरिभवा निगोयम्मि              | 11          | ц | il |
| मणपन्जवनाणाई, तप्परिहारा छहंति गुणिमणुया ॥         |             |   |    |
| तम्इप्पत्तभावो, विइरिज्जा काउमप्पद्दियं            | 11.         | Ę | ļ  |
| विसयकसाया हेऊ, दुग्गइगमणम्मि संति तोसहरा॥          |             |   |    |
| इइ पत्तग्रुणविणासा, अवजसघायाइदुरूलदया              | II          | હ | II |
| विसयवियारुच्चारा, चज्रत्यनिरयम्मि रावणो तिव्यं ॥   |             |   |    |
| दुक्खं पत्तो एवं, अणेगजीवा दुही जाया               | H           | < | H  |
| रूवे मूढप्यंगो, इत्थी फरिसे रसे तहा मच्छो ॥        |             |   |    |
| भमरो गंधे सहै, छद्धो मरणं मिश्रो पत्तो             | H           | 8 | 11 |
| पंचिदिया अणेमे, कंदप्यनिवाइरागिजीवगणा ॥            |             |   |    |
| •                                                  | 1 8         | 0 | 11 |
| एवं णाउं विहिओ, विसयच्वाओ जहत्वसंतिद्ओ ॥           | _           |   |    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              | {           | 8 | 11 |
| सिरिवज्जेणं वित्रया-विजयसुरंसणमहाबलाईहिं॥          |             |   |    |
| त्रह कायब्वो भव्या !, तुब्भेहिं भइभावीहिं ॥        | १           | 3 | II |

मणुयभयो विसयाणं, सेवारण म्रुत्तिसुक्खपञ्जंतो।। तम्हा विसयच्चाओ, हियभो दीहाउतेयवळो ્રા १३ મ किंपागसमा विसया, सच्चसुइं नित्य तत्य छेसावि ॥ जं भासइ तत्थ सुइं, मोहाओं णेष परमत्था असडखाणी नारीओ. रागी तासं जहा तहा धम्मे ॥ जह तं रागी होज्जा, नियमा तह होज्ज मुत्तिपयं ॥ १५ ॥ कोहो दुम्मइजणगो, नाणाइविणासगो पसंतिहरो।। तच्चाओ मृत्तिद्यो, प्सण्यचंदस्स दिहंता ा १६ ॥ माणो हयसहझाणो, दोसाइ विवडहणो महादोसो ॥ केवळनाणी जाया, बाहुबली माणपरिहास 11 89 11 इत्थित्तं तिरियत्तं, मायाइ फलं तहेव छोइस्स ॥ सप्वाइयतिरियत्तं, निरयगई धम्ममइणासो 11 28 11 इय णाउं वीसासो, विसयकसायाण णेव कायव्यो ॥ तच्चाया थिरसंती, मुची पत्ता गुणिनरेहिं ા ૧૬ ા विसयकसायचाई, गयमुक्रमालो विरागिवरसमणो ॥ मुर्त्ति केवळनाणी, दिक्खा दियहम्मि संपत्तो 11 20 11 उवओमिणो वियारा, कायन्त्रा णिष्फला असुहभावा ॥ हेया हियरसिएहिं, तत्तवियारेहिं मणथिङ नं ॥ २१ ॥ निकारणत्तसमप् मोणं सइ कारणे परिमियत्तं ॥ स्यणाणं कायव्वं. मोणं म्रणिभसणं परमं ॥ २२ ॥ बब्धोगिणी पवित्ती, कायन्त्रा मुत्तिमग्गपोसदया त्रव्वहरित्ता हेया. भव्वेहिं भद्दिद्वीहिं ॥ २३ ॥ जस्स वियारा धम्मा, धम्मा भासा हिया मिया सच्चा ॥ धम्माणुगा पवित्ती, सो धण्णो लहइ मुत्तिसुहं ॥ २४ ॥ परनिंदापरिहारो, नियनिंदासवणकोहवइरेगो ॥ नियमक्सोइणकालो, सो सोइइ नियजकाईहिं ॥ २५ ॥ न भ्रमरिअञ्बं देरं, पुरुवं न नवं कयावि कायव्वं ॥ अभओ वेरच्चाई, निवसइ परमाइसंतीप ॥ २६ ॥

मित्ती पमोय करुणा, मञ्झत्यवियारणा सया कुल्जा ॥ भाविज्ञ भावणाओ, अणिच्चसरणाइया संययं ॥ २७ ॥ खिमअव्वं सुहभावा, खमाविअव्वं सुओवएसेणं।। खामणखमाबणाओ, विमला आराहणा होज्जा ા ૨૮ મ साहम्मियवच्छल्छं, कायव्वं जेण तित्थयरनामं॥ बंधिज्जा दिद्वंतो. सिरिसंभवनाहिं शिणयस्स म २९ ॥ जगहुखेमाइनरा, चंदावइवासिणो महासद्धा साहम्मियवच्छल्ळं, किच्चा सुगई गया हिययं 11 30 11 दाणं सीलं च तवं. अनियाणं मात्रश्रो सहविद्वाणा ॥ कायव्वं निभवो जं, पत्तो तुह होइ जह सहस्रो वरुखाणं सुयभत्ति. परोवयारो सभद्दश्रो णिच्चं ॥ दंसणसवणं कुन्ना, उवओगि परं विवन्निनना ॥ ३२ ॥ दीणे सम्रद्धरिज्ञा, नियगुणरइनंदणे विहारेणं॥ मयतण्हापरिहासा. योगवियासस्य विख्याओ 1.33 11 मोक्खम्रहं साणुहवो, होज्जा तम्हा सयप्पदिद्वीए ॥ आराइिज्जा धम्मं, दुविहं दोसे परिइरिज्जा 11 38 11 सरखागासिक्खमिए. विकासवरिसीयमग्गसिरमासे ॥ मोणेगारसीदियहे, जद्दणजरीरायनयरस्मि ॥ ३५ ॥ तवगच्छगयणदिणयर, गुरुवरसिरिनेमिग्रुरिसीसेजं॥ पडमेणायरिष्णं, हिओवएसाणुगा परमा 11 34 11 दार्तिसिया विरद्दया, सुहंकरा होज्ज भव्वधम्माणं ॥ परणायणणजोगा, भवियाणुवएसञ्ग्राणं ॥ ३७ ॥

## ॥ श्री सिद्धचक द्वात्रिंशिका ॥

॥ कर्ता-विजयपद्मस्रारः॥

॥ आर्याछस्दः ॥

वंदिय विमन्नजिणिदं, गुरुवरसिरिनेमियुरिययपउमे ॥ सिरिसिद्धचकदार्ति-सियं रपमि प्यमोयययं ॥ १ ॥

| तिहुचणविक्खायमहं, अचित्रशह्पमणहभावयरं ॥                                          |      |      |    |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|------|----|
| सिरिसिद्धचकमणहं, थुणेमि बहुमाणभत्तीए                                             | H    | ₹    | H  |
| सिरिसिद्धचक ! भंते !, सुइभावविहियतईयसरणस्स ।                                     | l    |      |    |
| मह कल्ळाणं होही, नियमा बहुमाणसहियस्स                                             |      | ą    | 11 |
| अइदुकरं मणोनि-चळत्तणं तंपि सिद्धचकस्स ॥<br>आराहणप्यसाया-इच्छं होङनाणुभूयमिणं     | li   | 8    | 11 |
| विसयकसाएहिंतो, दुहाणुभूई तिकालिया जाया।।                                         |      |      |    |
| तन्विल्लभो सुहबाणा, सिरिनवपयसिद्धचकस्स                                           | H    | 4    | }  |
| कयकम्मह्या केई, सहंति तिन्वामयप्पपीडं च॥                                         |      |      |    |
| दारिहाइविपर्त्ति, नवपयसंसाहणाभावा                                                | 11   | Ę    | H  |
| केई धणसुयरामा, दुइपोडियचित्तभावणा विहुरा ॥ धम्माराइणवियळा, नवपयसंसाइणाभावा       | 11   | હ    | 11 |
| इह लद्धदेवियसुहा, सम्मऽपदम्मे सुहाइ णुहवंति ॥                                    |      |      |    |
| केई संपत्तित्ता, नवपयसेवाणुमावाओ                                                 | II   | C    | H  |
| विगयाइंगीण सया, जायइ सिरिसिद्धचकभत्तिपिई ।<br>बहुमाणं विहिरागी, अपमाओ साहणा समए  |      | ९    | 11 |
| अरिइंतसिद्धस्री, वायगप्रणिसम्मदंसणं नाणं॥                                        |      |      |    |
| चरणतवे पइदियहं, खणे खणे सरिम हियअम्मि                                            | 11 8 | 0    | H  |
| खीणहारसदोसे, बारसग्रणसंज्ञुष पत्ररक्रको ॥<br>अरिहंते भगवंते, वंदमि बहुमाणमत्तीष् | 11 · | ११   | H  |
| अरुहंते अरहंते, पबोहिया जेसि ग्रुणजुवा बाणी ॥                                    |      | , -  |    |
| चउतीसइसयळळिए, वे हं झाएमि थिरचित्रा                                              | 11 8 | 2    | 11 |
| नामाइवियारगए, झेए परमहगत्तनियरूवे ॥                                              |      |      |    |
| पण्दसभेयपसिद्धे, अप्पियकच्छीइसंपुण्णे                                            | 11 8 | ₹ \$ | ll |
| पुरुजे सिद्धपयत्थे, कम्महगनाससाहियहगुणे ॥                                        |      |      |    |
| रूवाईयसहावे, सिद्धे समरामि मत्तीए                                                | 11 8 | 8    | 11 |

| सिरिजिणसासणगयणे, रवितुरछे सारणाइउज्जुत्ते ॥                                  |    |      |      |
|------------------------------------------------------------------------------|----|------|------|
| गच्छाहिवई समए, समणनियरसुत्तगत्थदए                                            | 11 | १५   | lŧ   |
| छण्णवर्त्तर बारस, सयगुणकलिए पणाइसयसहिए॥                                      |    |      |      |
| आयरिए सुद्धिदए, करुणड्ढे सइ पणिवयामि                                         | H  | १६   | 11   |
| समणाहारे धीरे. वरसमिगणस्रुत्तवायणादाई॥                                       |    |      |      |
| चजविहसंघिहयत्थे, दन्वायरिए सुजुवराए                                          | 11 | १७   | !1   |
| पणवीसगुणविहूसे, आयरियसहाय्गे सुसज्झाए ॥                                      |    |      |      |
| उवप्रुद्धरणरूप, पबरोडझाए सरेमि सया                                           | 11 | १८   | H    |
| समिए गुन्त दंते, दसविहधम्मी प्सत्थसम्मगए।।                                   |    |      |      |
| समयड्ढे निग्गंथे, भावियसुहभावणे कुसछे                                        | II | १९   | 1    |
| सगवीसगुणे विमण्, पवयणजणणीपसाहणाळीणे ॥                                        |    |      |      |
| साहू चत्तविहावे, सहावनिरए नमामि सया                                          | 11 | २०   | 11   |
| जिणपाणतं सच्चं, सम्मतं सत्तपयडिमावतिगा ॥                                     |    |      |      |
| जायं सुहपरिणामं, समाइछिंगं जणियसद्दं                                         | 11 | २१   | 11   |
| प्गविहाइयभेयं, नाणचरणफळपसाहमं गुण्यं ॥                                       |    | ~ ~  |      |
| निच्वाणहम्मथंमं, भवपरिमिइकारगं वंदे                                          |    | २२   | 11   |
| जो जिणतत्तपबोहो, तं नाणं विंति तारगा सच्चं।                                  |    | ~ ~  |      |
| किच्चाइविवेययरं, दंसणसरयाद्दभावगयं                                           | 11 | २३   | 11   |
| विरद्दफलं कम्महरं, इगवण्णवभेय मूळपणभेयं।।                                    | H  | २४   | 11   |
| नासियविसयकसायं, सम्मण्णाणं नमिम सययं<br>सगदसभेय पभेयं, चियाइसंहारगं पसमसोहं॥ | "  | Το.  | Į1   |
| निन्त्राणपरमकरणं, विसयकसायाइपरिद्रीणं                                        | 11 | २५   | ı ii |
| तब्भवनिच्बुइनाणा, जं सेवंते जिणेसरावि सुया ॥                                 | •  | •    | • "  |
| तं चारित्तं भावा, सेविंग सवयं महामहिमं                                       | H  | २६   | H    |
| बारभेयतवं तं, नाणी जं तवइ तित्थनाहाऽवि ।                                     |    |      |      |
| विस्त्रओ जेणं होडजा, निकाइयाणंपि कम्माणं                                     | u  | २७   | 1    |
| वियदविपत्तिहरं जं, जिणसासणभावमंगळं परमं ॥                                    |    |      |      |
| भूसियचारित्तगुणं, अहिवंदे तं तवं हरिसा                                       | 1  | । २८ | H    |

www.jainelibrary.org

एवं नवहि पएहिं. निष्फणो सिद्धचक्षवरमंती ॥ सोहइ मणम्मि जेसि, तेसि सया कज्जसिद्धीओ ા ૨૬ ા जिणसासणणिस्संदं, संतिदयं लद्धिदाणसामत्थं॥ उवसग्गहरं सहयं, वंदे सिरिसिद्धचक्रमहं 1 30 1 सिरिसिद्धचकभत्ती, अनियाणा नाणप्रव्विया विष्टिया ।। निव्ववहाणा सुद्धा, सयिकचिछयदाणकपालया 11 38 11 सिरिनवपयपसाया, भवे भवे मिलउ विहियक्छाणा॥ सन्त्रःथ जओ विजओ, बोही निन्वाणसुक्तदया ।। ३२ ॥ अब्भहिओ चकाओ, निवसेहरचकवृत्रिणो एसो ॥ सिरिसिद्धचक्कमंतो, इरउ सया सयलविग्घाइं ॥ ३३ ॥ नहस्रव्णज्ञयनिखमिष, वरिसे सिरिनेमिनाहजम्मदिणे ॥ सिरिमुरिमंतसरणं, किच्चा सन्वोवसम्गहरं 11 38 11 पवरम्मि थंभतित्ये, अहुणा संमायनामसुपसिद्धे ॥ भव्वजिणालयकलिए, प्यरायरियाइजम्मयले ॥ ३५ ॥ तवगच्छंबरदिणयर, जुगवरसिरिनेमिस्ररिसीसेणं ॥ पउमेणायरिएणं, सिरिथंमणपासभत्तेणं 11 38 11 सिरिसिद्धचक्रभावा, रइया दातिंसिया विसालत्था लच्छीव्पहपदणहं, पदणाइपरायणा भवना # ३७॥ सिरिसिद्धचकभत्ति, लहिऊणं नद्दकम्मवाबाहा ॥ जिणसासणपसत्ता, सिद्धिसहाई पसाहत 11 36 11

॥ समाप्ता श्रीसिद्धचकद्वात्रिशिका ॥



 श्री अर्द्ध नमः श्रीजगवल्लभपार्थनाथाय ।।
 भावरत्तत्रयोदायक-मदीयात्मोद्धारक-परमोपकारिकारोमणि परमगुरु-वाद्यार्थ-मद्दाराज श्रीविजयनेमिस्रीश्वरेभ्यो नमो नमः ॥

સુગ્રહીતનામધેય સદ્દગુરૂ તપાગચ્છાધીશ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસુરીશ્વર ચરણુકિંકર્ર વિનેયાણ " આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસૂરિ " વિરચિત

# શ્રી દેશનાચિંતામણિ

ભાગ ચાેથાે.

( શ્રી અભિનંદન સ્વામિની દેશના )



લ-થકાર શરૂ≈ાતમાં મંગલાચરણુ તથા ચાર અનુખંધ વગેરે જણાવે છેઃ—

॥ **મ**ંગલાચરણ ॥

ા હરિગીત છંદ ા

વિશ્વ ચિંતામણિ સમા શંખેશ્વરાધિષ પાર્શ્વને, પ્રણમી જિનેશ્વર વચનને ગુરૂરાજ નેમિસૂરીશને; દેશના ચિંતામણિના પ્રવર ચોથા ભાગને, હેજે રચું શ્રોતા સુણી કરજે વિમલ નિજ જીવનને. ૧

સ્પષ્ટાર્થ:—હું ત્રણ જગતમાં ચિંતામણિ રત્ન જેવા શ્રીશં ખેશ્વર નામના ગામમાં બિરાજમાન પરમ પ્રભાવશાલિ સર્વ વિઘ્નાપદ્રવાને દ્વર કરનાર શ્રીશં ખેશ્વર પાર્શ્વનાથને પ્રણામ કરીને, અને જિનેશ્વર ભગવંતના વચનારૂપી શ્રુતજ્ઞાનને પ્રણામ કરીને તથા મારા પૂજ્યપાદ પ્રાત:સ્મરણીય નિર્મલ પ્રદ્રાચર્યાદ સદ્દગુણુ નિધાન પરમાપકારી ગુરૂ મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસૂરીશ્વરજીને પ્રણામ કરીને જેમાં ચાવીશે તીર્થકરાની દેશના વગેરે કમસર જણાવાય છે—કહેવાય છે, તે શ્રી દેશનાચિંતામણિ મહાયંથના ઉત્તમ ચાથા ભાગને આનંદથી રસું છું. આ શ્લાકમાં પ્રથમ મહાયભાવક શ્રીશં ખેશ્વર પાર્શ્વનાથ વગેરેને

વંદન કરીને મંગલાચરણ જણાવ્યું. અને (૧) જેમાં ચાથા તીર્થંકર શ્રી અભિનંદન સ્વામીની **દેશના વિસ્તારથી કહેવાય છે,** તે દેશનાચિંતામણિના ચાથા ભાગને રચું છું. આ પ્રમા**થે** જચાવતાં અભિધેય (આ ગ્રંથમાં કહેવાની ખીના) જણાવ્યું છે. (૨) હે શ્રોતાજના ! આ દેશના સાંભળીને તમે પાતાના જીવનને વિમલ એટલે નિર્મલ બનાવજે. અહીં જે લગ્ય શ્રોતાજના કહા તે અધિકારી જાણવા. અહીં લબ્ય જના માનવજીવનને નિર્મલ બનાવે, અને શ્રાંથકાર તેમના ઉપર તેવા પ્રકારના ઉપકાર કરે, તે (જીવન નિર્મ લતાદિ સ્વરૂપ) પ્રયોજન જાણવું. તેમજ વાચ્ય વાચક ભાવરૂપ સંખંધ જાણવા એટલે દેશના વાચ્ય (કહેવા-**લાયક) છે અને** આ શ્રંથ તે દેશનાના વાચક (કહેનાર) છે. આ ચાર અનુઅંધાદિની વિશેષ ખીના શ્રી દેશનાચિંતામણિના પ્રથમના ત્રણ ભાગામાંથી જાણવી. ૧

ચાથા હીર્શંકર શ્રીચ્યભિનંદન સ્વામીની સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિનું સ્વરૂપ વગેરે બીનાને બ શ્લોકામાં જથાવે છે:----

> ત્રણ ભાગમાં ઋષભાદિ ત્રણ તીર્યકરાની દેશના. ભાખીશ ચાથા ભાગમાં ચાથા જિનેશ્વર દેશના: સમ્યકત્વથી ગણના ભવાની ત્રણ ભવા<sup>ર</sup> પ્રભુ દેવના. પાછલા ત્રીજે ભવે જિનરાજ જંબૃદ્ધીપના.ર

₹.

સ્પષ્ટાર્થ:—મેં આ દેશનાચિંતામચિના પ્રથમના ત્રણ ભાગામાં વર્ષમાન ચાવીશીના પ્રથમના ત્રણ તીર્થકરા એટલે (૧) શ્રીઋષભદેવ (૨) શ્રીઅજિતનાથ તથા (૩) શ્રીસંભવ-નાથની દેશના અનુક્રમે કહેલી છે. હવે ચાથા ભાગમાં ચાથા શ્રીઅભિનંદન સ્વામી નામના તીર્થકરની દેશના કહીશ. શ્રીઅભિનંદન સ્વામી જે ભવમાં પહેલી વાર સમ્યકત્વ પામ્યા હતા. તે લવશી માંડીને આ ચાયા તીર્થંકર દેવના ત્રણ લવા (૧) જાણવા. એટલે પ્રથમ સમ્યક્તવ પામ્યા પછી પ્રભ શ્રી અભિનંદનસ્વામી ત્રીજે ભવે માક્ષે ગયા છે. તેમાં છેલ્લા ભવથી વિચારતાં પાછળના ત્રીજે ભવે એટલે જે ભવમાં પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીને પ્હેલીજ વાર સમકિત પ્રાપ્ત થયું તે ભવમાં પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી આ જંખૂદીપ (૨)ને વિષે કર્યે સ્થળે ઉત્પન્ન થયા ? તે વગેરે ખીના ત્રીજા શ્લાકમાં જણાવે છે. ર

> પ્રવર શીતા દક્ષિણે<sup>૩</sup> વર કાલ પૂર્વ વિદેહમાં,<sup>૪</sup> સકલ મંગલ સાર્થ શાભિત મંગલાવતીય વિજયમાં, રત્નાદિ નગરી સંચયા<sup>દ</sup> સાગર સમી પૃથ્વી શિરે, રત્ન રૂપ ત્યાં પૂર્વ ભવ રાજા મહાઅલ નામ રે.

સ્પષ્ટાર્થઃ—તમામ દ્રીય સમુદ્રોના ખરાખર મધ્ય લાગમાં એક લાખ યાજન પ્રમાણ લાંગા પદ્માળા અને ગાળાકાર જંબૂલીય આવેલા છે. આ લીપમાં પૃથ્લીકાયમય જંબૂવૃક્ષ આવેલું હોવાથી આ દ્રીપનું નામ 'જં ખૂદીપ' કહેવાય છે. આ જં ખૂદીપમાં અરાખર મધ્ય ભાગમાં એક લાખ યોજન ઉંચા મેરૂ પર્વંત આવેલા છે. આ મેરૂ પર્વાથી પૂર્વ દિશામાં પૂર્વ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર આવેલું છે. આ ક્ષેત્રમાં સદા કાળ અવસર્પિઓના ચાંથા આરાના આદિ કાળ જેવા ઉત્તમ કાળ પ્રવર્ત છે. આ પૂર્વ મહાવિદેહમાં ૧૬ વિજયા (ક્ષેત્ર વિભાગા) આવેલી છે. તેમાં આઠ વિજયા શીતા નહીની (3) દક્ષિણ દિશામાં અને આઠ વિજયા ઉત્તર દિશામાં આવેલી છે. આવા પૂર્વ મહાવિદેહમાં (૪) સર્વ પ્રકારના માંગલિકાના સમુદાયથી શાભાયમાન મંગલાવતી (૫) નામે વિજય આવેલી છે. તે વિજયમાં રત્નસંચયા નામે (૬) નગરી આવેલી છે. આ નગરી સમુદ્રના જેવી શાભી રહી લાગે છે. કારણ કે સમુદ્રમાં જેમ રત્ના હાય છે તેમ આ નગરી પણ અનેક પ્રકારના ઉત્તમ પુર્વાદ રૂપ રત્નાથી શાભતી હતી. વળી આ નગરી પૃથ્વીના મસ્તકને વિષે રતન સરખી જણાય છે. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે પૃથ્વીને વિષે આ નગરી ઘણી શ્રેષ્ઠ છે. આ નગરીમાં પાછલા ત્રીજે ભવે જે ચાંથા અભિનંદન સ્વામીના જીવ છે તે શ્રીમહાબલ રાજ્ય રાજ્ય કરતા હતા. 3

મહાઅલ રાજાનું સ્વરૂપ એ શ્લાકામાં જણાવે છે:-

ઉત્સાહ મંત્ર પ્રભુત્વ ત્રણથી તે હિમાચલની પરે, તેમ ચાર ઉપાયથી દીપેજ હાથીની પરે; ચઉ બુહિના ભંડાર રાજા દેવ શ્રીઅરિહંતને, ગુરૂ તરીકે સાધુને તિમ ધર્મ જિનના ધર્મને.

X

રપષ્ટાર્થ:—જેમ હિમાચલ અથવા હિમલંત પર્વત જે ભરતક્ષેત્રની ઉત્તરમાં આવેલો છે, તે હિમલંત ગંગા નદી, સિંધુ નદી અને રોહિતાંશા નદી એમ ત્રણ નદીએ! વડે શાલે છે, તેમ આ મહાબલ રાજા ઉત્સાહ, મંત્ર, ( રાજ્યતંત્રને ચલાવવાને અંગે વિચારણા) અને પ્રભુત્વ (સ્વામિપણું) એ ત્રણ શક્તિએ વડે શાલે છે. જેમ હાથી પાતાના ચાર દાંતવડે શાલે છે તેમ આ શ્રીમહાબલ રાજા શત્રુ વગેરેને વશ કરનાર સામ, દામ, લેદ અને દંડ એ ચાર ઉપાયથી શાલે છે. ઔત્પાતિકી ખુહિ વગેરે ચાર પ્રકારની ખુહિના લંડાર એટલે મહાબુહિશાળી આ શ્રીમહાબલ રાજા દેવ તરીકે અરિહંત લગવંતનેજ માનતા હતા. કારણ કે બીજા કહેવાતા દેવા રાગ દ્રેષ સહિત હોવાથી તે સાચા દેવ ન કહેવાય એમ તે (રાજા) સમજતા હતા. વળી પાંચ મહાલતે છે આ શાધનારા સાધુ (સુનિવરા)ને જ સાચા ગુરૂ તરીકે માનતા હતા. કારણ કે બીજા કહેવાતા ગુરૂએ કંચન કામિનીના ત્યાગી નહિ હોવાથી તે સાચા ગુરૂ ન કહેવાય અવી આ મહાબલ રાજાની શ્રહા હતી. તેમજ જિનેશ્વર લગવંતે કહેલા અહિંસા સંચમ અને તપમય ધર્મ, તેજ સાચા ધર્મ છે એમ તે માનતા હતા. કારણ કે દુર્ગતમાં પડતા જીવને દુર્ગતમાંથી

ખચાવે તે ધર્મ કહેવાય. ખીજા કહેવાતા ધર્મો હિંસાદિ પાય કર્મોને કરવાના ઉપદેશ કરનાર હાવાથી તે સાચા ધર્મ ન કહેવાય એવી શ્રી મહાખલ રાજાની શ્રદ્ધા હતી. આ શ્લોકમાં જણાવેલ ચાર પ્રકારની ભુદ્ધિમાં પ્રથમ કહેલ ઐત્પાતિકી ભુદ્ધિના સ્વરૂપને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવનારું 'રાહક ' (રાહા)નું દર્શાંત ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણનું—

ઐત્પિત્તિક્યાદિભુદ્ધિજ્ઞા, રાહકા જનતાસુ યત્ । સન્માન્યાડભૂત્તથા ધાર્યા, ધર્મવહ્ન્ગ્રિણાત્તરઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ:---" ઐતિપાતિકી વિગેરે બુદ્ધિને જાણનાર રાહેક જેમ લાકામાં અતિ માન્ય થયા તેમ ધર્મી માણસાએ તે શ્રેષ્ઠ ગુણને ધારણ કરવા."

### ા રાહકનું દર્શાત ા

અવન્તી નગરીની પાસે નટ નામના ગામમાં ભરત નામે એક નટ રહેતા હતા. તેની પહેલી અને મરહ પામી હતી. પણ તે સ્ત્રીથી ઉત્પન્ન થયેલા ઐત્પાતિકી ભુદ્ધિવાળા રાહક નામે એક પત્ર હતા. તે ભરત નટ ખીજી સ્ત્રી સાથે પરષ્ટ્યા હતા. તે સ્ત્રી રાહકને ખાવા પીવાનું અરાખર આપતી નહી; તેથી એક વખત રાહકે તેને કહ્યું કે " હે મા! તું મને સારી રીતે રાખતી નથી, તેનું ફલ હું તને ખતાવીશ." ત્યારે તે બાલી કે " હે શાકના પુત્ર! તું મને શું કરવાના હતા?" તે આલ્યા કે " હું એવું કરીશ કે જેથી તં મારા પગમાં પડીશ." આમ કહ્યા છતાં પણ તે રાહકને ગણકારતી નહી. એક દિવસ રાત્રે રાહકે એકદમ ઉઠીને તેના પિતાને કહ્યું કે "રે રે પિતા! આ કાઇ પુરુષ આપણા ઘરમાંથી નીકળીને નાસી જાય છે, જુઓ ! " તે સાંભળીને ભરતે શંકા લાવીને વિચાર્ય કે "જરૂર મારી સ્ત્રી કુલટા છે." એમ વહેમ લાવીને તે તેના પર પ્રીતિ રહિત થયા. અને તેની સાથે બાલવું પણ ખંધ કર્યું; તેથી તે સ્ત્રીએ 'આ રાહકનું કામ છે' એમ જાણીને પુત્રને કહ્યું કે " હે પુત્ર ! આ તેં શું કર્યું કે જેથી તારા પિતા એકદમ મારાથી પરાહ-મુખ (નારાજ) થયા ? હે પુત્ર! મારા અપરાધ ક્ષમા કર," રાહક બાલ્યા કે " ત્યારે દીક છે. હવે તું ખેદ કરીશ નહી, હું પાછું કૈકાણે લાવીશ. " પછી તે સ્ત્રી રાહકની મરજ અરાખર સાચવવા લાગી. કેટલાક દિવસા વીત્યા ખાદ એક દિવસ રાત્રે તેના પિતા ચાંદ્રનીમાં એઠા હતા. તે વખતે તેની શંકા દ્વર કરવા માટે રાહકે ખાલચેષ્ટાથી પાતાના શરીરની છાયાને આંગળી વતી અતાવીને પિતાને કહ્યું કે " હે પિતા! આ કાેઇ માણસ જાય છે, જાુઓ ! " તે સાંભળીને ભરતે હાથમાં ખડ્ગ લઇને પૂછ્ય કે " અરે ક્યાં જાય છે ? ખતાવ." ત્યારે રાહકે આંગળીવડે પાતાની છાયા ખતાવીને કહ્યું કે " આ રહ્યો. મેં તેને રાષ્ટ્રી રાખ્યા છે." તે એઇને ભરતે વિચાર્યું કે " ખરેખર, પહેલાં પણ આવાજ માણસ તેણે દીઠા હશે: તેથી મેં મારી સુશીલ પ્રિયાપર શંકા કરી તે ઠીક કર્યું નહી." એમ નિશ્ચય કરીને તે પાછા પાતાની સ્ત્રી પર પ્રેમી થયા. પછી રાહકે વિચાર્યું કે "મે'

મારી અપર માનું અપ્રિય કર્યું છે, તેથી કાઇક વખત તે મને ઝેર વિગેરેથી મારી નાંખશે, માટે તેનાથી ચેતતા રહેવુ." એમ વિચારીને તે હંમેશાં પાતાની સાથેજ જમવા લાગ્યાે.

એકદા રાહક તેના પિતાની સાથે અવંતીનગરીએ ગયા. આ નગરીની શાલા જોઇને તે વિસ્મય પામ્યા. પછી પિતાની સાથે ઘેર જવા તે નગરી અહાર નીકત્યા. અહાર આવતાં કાંઇ ચીજ બૂલી જવાથી રાહકને ત્યાં ક્ષિપ્રાનદીને કાંઠે મૂકીને ભરત પાછા નગરીમાં ગયા. રાહકે નદીની વાલુકામાં એઠા એઠા કિક્ષા સહિત આખી અવન્તીનગરી આળેખી (ચિત્રી). તેવામાં અધ ઉપર ચડીને તેજ નગરીના રાજ ત્યાં આવ્યો. તે રાહકે ચિત્રેલી નગરીની વચ્ચે થઇને ચાલવા લાગ્યા, એટલે રાહકે તેને કહ્યું કે "અરે! આ રાજદર-ખારને તમે જોતા નથી?" રાજએ નીચે ઉતરીને આખી નગરી યથાથે ( ખરાખર) ચિત્રેલી જોઇને પૂછ્યું કે " અરે આળક! પહેલાં તે આ નગરી એઇ હતી, કે આજેજ પ્રથમ જોઈ?" તે આવ્યો કે " ના, મેં કાઇ વખતં જોઇ નથી, માત્ર આજેજ નડ-ગામથી અહીં આવ્યો છું." તે સાંભળીને રાજએ આશ્ચર્ય પામીને વિચાર્યું કે " અહા! આ બાળકની છુદ્ધિ તેવી તીત્ર છે?" પછી રાજએ તેનું નામ પૂછ્યું ત્યારે તે બાલ્યો કે " મારૂં નામ રાહક છે." તેવામાં રાહકના પિતા ગામમાંથી આવ્યો, એટલે તેની સાથે રાહક પોતાને ગામ ગયા.

અહીં રાજાએ વિચાયું કે "મારે ચારસા ને નવાહ્યું મંત્રીઓ છે; પરંતુ સર્વની ખુહિ એકજ મંત્રીમાં હોય એવા એક મંત્રી જોઇએ, જેથી રાજ્યનું તેજ વૃદ્ધિ પામે. " એમ વિચારીને રાહકની પરીક્ષા કરવા માટે રાજાએ નડગામના મુખ્ય માણસોને ઉદ્દેશીને હુકમ કર્યો કે " તમારા ગામની ખહાર એક માટી શિલા છે, તે શિલાને ઉપાડ્યા વિનાજ રાજાને બેસવા યાગ્ય એક મંડપ કરી તેનું ઢાંકણ તે શિલાનું કરા." આ પ્રમાણે રાજાની આજ્ઞા સાંભળીને સવે લોકા અનેક પ્રકારની ચિંતા કરવા લાગ્યા. વિચાર કરતાં મધ્યાહન સમય થયા. તેવામાં રાહકે આવીને તેના પિતાને કહ્યું કે " હે પિતા ! મને બહુ બૂખ લાગી છે, તેથી ભાજન કરવા માટે ઘેર ચાલા." ભરત બાલ્યા કે "હે વત્સ! તું તા નિશ્ચિત છે, ગામના કપ્ટને તું કાંઇ જાણતા નથી." રાહક બાલ્યા કે "શું કપ્ટ છે?" ત્યારે ભરતે રાજાની આજ્ઞા કહી દેખાડી. તે સાંભળીને રાહક બાલ્યા કે "ચિંતા ન કરા, તમે રાજાને ચાલ્ય મંડપ કરવા માટે તે શિલાની નીચ ખાદા. પછી જયાં જયાં ઘટે ત્યાં ત્યાં તેની નીચે શાંભલાએ ગાઠવા, અને તે શિલાને ઉપાડયા વિનાજ ભાેંચરાની જેમ કુરતી લીંત વિગેરે કરા." તે સાંભળીને સર્વ ક્ષાકા હર્ષ પામી જમવા ઉઠયા. પછી ભાજન કરીને રાહકના કહેવા પ્રમાણે મંડપ તૈયાર કર્યો. રાજા પણ તે મંડપને જોઇને પ્રસન્ન થયા. પછી તેણે ગામના લોકાને પૂછ્યું કે "આ કાની ખુદ્ધિથી મંડપ કર્યા ?" લોકા એાલ્યા કે " ભરતના પુત્ર રાહકની <mark>ખુદ્ધિથી</mark> આ મંડપ બનાવ્યો છે."

એકદા રાજાએ તે ગામમાં એક મેંઢા માકલીને હુકમ કર્યો કે "આ મેંઢા અત્યારે

हिन्दी अधिक होते 'शिम विभान विभान विद्या निर्मात कि स्थि , ह हिन्तिक्ष होति नहीं हाहरेनी लेक्टिं, अधिराननेलें, अबेपि पुप जापानी नाम आवानी आधा रहता સાકાએ તે પ્રમાણ કરીને ખીર રાજાને માકલાવી. તે નોઇને રાજા પાકુ આક્ષિય' પામ્યા. विशेह बासनी आईमां ते शाणा ने इंघवी बरेबी तपैदी मूडे।, केबी भीर बर्ध कथी." કહ્યું કે " ચાપ્પાતે ઘણા જલમાં પલાળીતે સ્વર્યનાં કિરણથી તપાવી કરીય અને પલાલ કે " અમિતા સંળંધ વિતા ખીર શંધીને માકેશા." ત્યારે ઢાકાતા પૂછવાથી રાહકે તેમને ગામડીઓ કુરી માલી શકે." તે સાંભળીને રાજ મીત રહ્યો. અન્યદા રાજાએ આદેશ કર્યી જીક અહીંના (વમારા વગરના) કુવા ત્યાં માકલા, કે જેથી તે કૂવાની સાથે અમારા , છે દેવ! ગામડીઓ કૂંવા સ્વભાવથીજ બીકણ હોય છે, માટે તગરમાં માર્ગ ખતાવતાર કૂં છે મહીં જલકીથી માકકો." ત્યારે ક્રીકામ્યે રાહકની યુષ્કિથી રાજને વિત્તિ કરી ક ઝ નજગામમાં *દે*શન મારદના કુ "વમાકા ગામના કૈનાવે<sub>.</sub> નાનો શર્ને, સારુ<sub>.</sub> છે<sup>.</sup> માડુ હ भादा है।, अमे सभ आवता नथी." ते सांवाजीने शक्ष भीन थ्या. प्रजी ध्रीधी शक्ष हाज्यका मैछने हे ,, कार्ड ही वाना अदी गता है.. पेने हही हे ,, हे हाज्य हे जाते कारी નથી, આહાર કે નીહાર (વિધા) કરતા નથી, અને બીજ કાંઈ પણ ચેધા કરતા નથી." તાવજી રાખ તાઝ હતી વિવેદન કરી કે " હે દેવ! આજે હાથી એસતા નથી, ઉદતો વિઝાક ન લેંગવાથી લાકાએ કાજકને પૃથ્છી, એરલે તેના કહેવા પ્રમાણે ગામના આહ્ન-महीं ते। तेर शाने हाथी भूर मान्या, भाराधाल शानन हैनी भीते भार व्यापना तेता કે ", આ ઠાથી મરી ગયા એમ કહ્યા વિના કેમેશાં તેના ખૂબર (સમાચાર) માકલવા." સાનાએ મરવાની તૈયારીવાળા, રાગી અને વૃદ્ધ હાથી નર ગામમાં માકલાવીને કહેવશાબું ગતુસારે અને દારડાં વધીને માકલીએ." તે સાંભળીને રાજ મીત શકા માકા વેતીનાં બૂનાં કારડાં પડયાં હશે, તેમાંથી એક દારકું નયુના માટે માકદા કે જેથી તેને ,મારે રાહેકના કહેવાથી લોકોએ પ્રત્યુત્તર કહેવરાગ્યા કે '' હે. ણજા ! તમારા લેડારમાં જીશી *થયા. પછી સ*જાએ આત્રા કરી કે '' તકીની રેતીનાં દારડાં વળીને અહીં માકલાવા.'' साथ अर्ड अर्ड अर्थ मंद्रयुं, ते वात शालने यर युरुपेग्ने इक्षि. ते सांसणी शाल વેમાં વે કૅકરાએ મોવાવે ત્રાવિભિય ત્રાપ્ત બીજા કૅકડા છે એમ જાણી તે મીવિભિય સાંભળીને લાકાએ રાહકના કહેવાથી તે કુકડાની સામે એક આરીસા (આડલું) મુક્રયા. इंडरा मान्दमा अमे अद्ववशाली है ''जीज इंडरा विना आ इंडरामे शुद्ध प्रशावतः" ते शन्तम यान सामा सामा तामा तेन तेणमा ता तरद्वाल तादमां धमा. यज शनम मन गंहार आपी क्षेत्र हरता." ते सांसणीने साहास्य ते भमाखे हर्युं. पंहर इत्सा ते भंहा माहभा है " खेड वर प्रधी सावीते तेनी पास आ में ढाते आंधवा, अते तेते आहा ३२ी એકઠા थया. पर्छी रेर्डिस् अल्लापीन राजमा हुडम ५६६ अताव्या. त्यार रेर्डि શ્લા ન જોઇએ." એ પ્રમાણે શાળના હુકમ સાંભળીને અને જના ગામ અહાર સભા જેડસા તાલમાં છે તેરલાળ પંદર દિવસે પાછા આપવા. તાલમાં જરા પણ -યૂનાધિક

આવવું નહી, છાયામાં અથવા તડકે આવવું નહી, અહર રહીને અથવા પગે ચાલીને આવવું નહી, માર્ગે કે ઉત્માર્ગ આવવું નહી, અને રનાન કરીને અથવા સ્નાન કર્યા વિના આવલું નહી.' આ પ્રમાણેના હુકમ સાંભળીને રાહકે કંઠ સુધી સ્નાન કર્યું, અને ગાડાના પૈડાંના એ ચીલાના મધ્ય ભાગને રસ્તે. નાના ઘેટા ઉપર બેસીને માથે ચાલણીનું છત્ર ધારણ કરીને, સ'ધ્યા સમયે અમાવાસ્યા ઉપરાંત પડવાને દિવસે તે રાજાની પાસે ગયો. ત્યાં " ખાલી હાથે રાજાનું, દેવનું અને ગુરુનું કર્શન કરવું નહી." એવી લાકશ્રતિ (લોકમાં ચાલતા વ્યવહાર) જાણીને માટીના એક પિંડ હાથમાં રાખીને રાજાને પ્રણામ કરી તે પિંડ રાજાની પાસે ભેટ તરીકે ધર્યો. રાજાએ પૂછ્યું કે " હે રાહક! આ તું શું લાવ્યા ?" તેણે જવાળ આપ્યા કે " હે દેવ! તમે પૃથ્વીના પતિ છા, તેથી હું પૃથ્વી લાવ્યા છું." તે સાંભળીને રાજા પ્રસન્ન થયા. તે રાત્રે રાજાએ રાહકને પાતાની પાસે સુવાડયા. રાત્રીના પહેલા પ્રહર ગયા ત્યારે રાજાએ તેને બાલાવ્યા કે " અરે રાહક! તું જાગે છે કે ઉંઘે છે ?" તે બાલ્યા કે "દેવ! જાગું છું." રાજાએ પૂછશું કે "શું વિચાર કરે છે ?" રાહક બાલ્યા કે "હે દેવ! હું એવા વિચાર કરતા હતા કે--પીપળાના પાંદડાનું ડીંટ માટું કે તેની શિખા માટી !" તે સાંભળીને રાજાને પણ સંશય થયો. તેથી તેણે કહ્યું કે "તે' ઠીક વિચાર કર્યો, પણ તેના નિર્ભય શો કર્યો ?" તે બાલ્યો કે "જ્યાં સુધી શિખાના અગ્ર ભાગ સુકાઈ ન જાય ત્યાં સુધી ખરે સરખાં હાય છે." પછી બીજો પ્રહર પૂર્ણ થતાં રાજાએ પૂછ્યું કે "અરે! જાગે છે કે ઉદ્ય છે?" રાહક બાલ્યા કે "દેવ! જાગું છું." રાજાએ પૂછયું કે "શું વિચાર કરે છે ?" ત્યારે તે બાલ્યા કે "હે દેવ! ખકરીના પેટમાંથી જાણે સરાણે ઉતારેલી હોય તેવી તેની લીંડીઓ અરાખર ગાળ થઇને અહાર નીકળે છે, તેનું શું કારણ ?" રાજાએ રાહકનેજ તેનું કારણ પૂછ્યું ત્યારે તે બાલ્યા કે " ખકરીના ઉદરમાં સંવર્તાક નામના વાયુ રહે છે, તેના પ્રભાવથી સીંડીએ! એવી ગાળ થાય છે." પછી રાહક સઈ ગયા. રાજાએ ત્રીજે પ્રહરે રોહકને બાલાવ્યા કે " અરે જાગે છે કે ઉંઘે છે ? " તે બાલ્યા કે "જાશું છું." રાજાએ પૂછ્યું કે "શું વિચાર કરે છે ? " તે બાલ્યા કે " હે દેવ! ખીસ દાલીનું જેટલું માટું પૂછકું છે તેટલું જ તેનું શરીર પણ હશે કે કાંઈ નાનું માટું હશે ?" રાજાએ તેના નિર્ણય તેનેજ પૂછ્યા, ત્યારે તે બાલ્યા કે " હે દેવ! અને સરખાં હાય છે." પછી રાહક સૂઈ ગયા. રાજા પ્રાત:-કાળે જાગ્યા, ત્યારે રાહકને ખાલાવ્યા, પણ નિદ્રાવશ હાવાથી તેણે જવાબ આપ્યા નહી. ત્યારે રાળાએ કીડાથી રાહકને સાટી લગાડી. એટલે રાહક જાગી ગયા. રાજાએ પૂછ્ય કે "અરે કેમ ઉંઘ છે ?" તે બાલ્યા કે દેવ જાગું છું. રાજાએ કહ્યું "કે ત્યારે કેમ ઘણીવારે બાલ્યા ? રાહકે જવામ આપ્યા કે "હે દેવ! હું વિચાર કરતા હતા કે રાજા કેટલા પુરુષાથી ઉત્પન્ન થયા હશે ? (રાજાને કેટલા ખાપ હશે ?) તે સાંભળીને રાજા લજ્જા પાસીને જરાવાર મીન રહ્યો. પછી થાડીવારે પૂછ્યું કે "અરે,બાલ! હું કેટલા પુરુષથી ઉત્પન્ન થયા છું? "પાંચ પુરુષથી." કરીથી રાજાએ પૂછ્યું કે "કમા કર્યા પાંચથી ?" તે બાલ્યા કે" એક- તા કુએર ભંડારીથી, કેમકે કુએર ભંડારીના જેવી તમારામાં દાનશક્તિ છે. બીજા ચંડાળથી, કેમકે શત્રુના સમૃદ્ધ પ્રત્યે તમે ચંડાળની જેવા કાેપ કરા છા. ત્રીજ ધાખીથી, કેમકે જેમ ધાળી વસ્ત્ર નીચાવીને પાણી કાઢી નાંખે છે તેમ તમે પણ માણસાને નીચાવીને તેનું ધન લઈ લ્યો છેા. ચાથા વીં છીથી, કેમકે તમે ભરનિદ્રામાં સૂતેલા બાળકને પણ નિર્દય વી'છીની જેમ સાઢી મારીને પીડા ઉપજાવા છા, અને પાંચમા તમારા પિતાથી તમે ઉત્પન્ન થયા છા, કે જેણે રાજ્યમાં અને ન્યાયમાં તમને સ્થાપન કર્યા છે." તે સાંભળીને રાજા અહુ આશ્ચર્ય પામ્ચા. પછી રાજાએ પાતાની મા પાસે એકાંતમાં જઇને નમન કરી પૂછયું કે " હે માતા! કહો, હું કેટલા પુરૂષાથી ઉત્પન્ન થયેા છું ?" માતાએ કહ્યું કે " હે વત્સ! એ તું શું પૂછે છે ? તારા પિતાથીજ તું ઉત્પન્ન થયા છે." ત્યારે રાજાએ રાહકે કહેલી વાત કરીને કહ્યું કે " હે માતા! તે રાહક ઘણ કરીને ખાટી ખુદ્ધિવાળા નથી, માટે સાચું બાલા." એમ ખહુ આગહશી રાજાએ પૂછ્યું, ત્યારે તેની માતાએ કહ્યું કે " હે વત્સ! જ્યારે તું ગર્ભમાં હતા ત્યારે એક દિવસ હું ગામ બહાર ઉદ્યાનમાં કુખેર દેવની પૂજા કરવા ગઈ હતી. તે પ્રતિમાનું અત્યંત સ્વરૂપ જોઈને મેં તેના હાથવડે સ્પર્શ કર્યા. તેથી મને કામવાસના વ્યાપ્ત થવાથી ભાગની ઇચ્છા થઇ હતી. ત્યાંથી પાછા આવતાં માર્ગમાં એક ઉત્તમ રુપવંત ચંડાલને જોઇને તેની સાથે ભાગની ઈચ્છા થઇ હતી. આગળ ચાલતાં એક રુપવંત ધાળીને જોઇને પણ તેવીજ ઇચ્છા થઈ હતી. પછી ઘેર આવી ત્યાર ઉત્સવ હોવાથી ખાવાને માટે લાટના વીંછી કર્યો હતા, મેં તેને હાથમાં લીધા. તેના સ્પરાંથી કામાદીયન થવાને લીધે તેની સાથે યણ ભાગની ઇચ્છા થઇ હતી. એ પ્રમાણે ઈચ્છા માત્રથી તારે બીજા ચાર પિતા થયા હતા, બાકી પરમાથ થી તો એક તારા પિતાજ સત્ય પિતા છે." તે સાંભળીને રાજા માતાને નમન કરીને રાહકની ખુદ્ધિથી વિસ્મય પામ્યા. અને તેને સર્વ મંત્રીએામાં પ્રથમ પઠ આપ્યું.

આ દર્શાંતના ઉપનય (ઘટના) એવા છે કે "પૂર્વે પાતે નહી સાંભળેલું અને મનમાં પણ નહી ચિંતવેલું ગૃઢ કાર્ય પણ ખુદ્ધિના પ્રભાવથી જાણી—સમજ શકાય છે. તેવી રીતેજ બ્રી જિન ધર્મની આરાધના કરવામાં પણ સૂક્ષ્મ અર્થને ગહેણ કરવામાં ખુદ્ધિના ઉપયાગ કરવા; જેશી આ લાકમાં ને પરલાકમાં અત્યંત સુખશાંતિમય જીવન ગુજરી અને માક્ષ-માર્ગને નિર્દાયભાવે આરાધી સંસારસમુદ્રને પાર કરી શકાય. ૪

માનતા દાનાદિ ધર્મારાધને તસ મન રમે, પુષ્યાનુઅંધિ પુષ્ય ઉદ્દેશ સુજનને સારૂં ગમે; ભૂપ ગુણ મણિ હાર પ્હેરી શાભતા તે નરપતિ, જાણી ક્ષણિક દેહાદિને ભવથીજ કંટાળે અતિ.

સ્પષ્ટાર્થ:— દાનાદિ એટલે દાન, શીયલ, તપ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના ધર્મની આરાધના કરવામાં તેમનું ચિત્ત હંમેશાં રમણ કરતું હતું. કારણ કે સુજન એટલે સજજન

પુરૂષોને પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના ઉદય હાય છે. એટલે તેઓ પૂર્વ આંધલું પુષ્ય આ ભવમાં ભાગવતા હોવાથી સુખી હોય છે અને પુષ્ય ભાગવતાં નવું પુષ્ય આંધતા હોવાથી તેઓ પરભવમાં પણ સર્વ પ્રકારના સુખને ભાગવે છે. એ પ્રમાણે જેઓ પુષ્ય ભાગવે છે અને નવું પુષ્ય કર્મ બાંધે છે તે પુષ્યાનુઅંધી પુષ્યવાળા ભવ્ય છવા જાણવા. વ્યાજબીજ છે કે આવા પ્રખલ પુષ્યશાલી જવાને જે સાર્ એટલે આત્માને હિતકર હોય તેજ ગમે. તથા આ મહાબલ રાજા ભૂપગુણ એટલે રાજાના દયા વગેરે ગુણા રૂપી હારને પહેરીને શાભતા હતા. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે આ રાજમાં ખરા રાજાના દયા વગેરે તમામ ગુણા હતા. આ રીતે શાંતિથી રાજ્ય કરતાં આ મહાબલ રાજાના કેટલાક કાળ ચાલ્યા ગયા. ત્યાર બાદ એક વખત રાજાએ શાંતિથી શરીર, ધન, કુટુંખ વગેરે પદાર્થોને અનિત્ય એટલે નાશવંત જાણ્યું. અને તેથી તેમને પાતાના આ રાજ્યાદિની ઉપાધિથી ભરેલા ભવ ઉપર કંટાળા આવ્યા. તેથી તે મહાબલ રાજાએ વિચાર્યું કે મારે રત્નચૂડ નામના એક શેઠિયાના દીકરાની માક્ક કષાયાદિ ધૃતારાઓથી સાવચેત રહીને સર્વ વિરતિ ચારિત્ર રૂપી વ્હાણમાં બેસીને સંસાર સમુદ્રને તરી જવા, એમાં જ ખરી વ્હાદુરી છે. આ પ્રસંગે મહાબલ રાજાએ વિચારેલ રત્તચૂડની બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

### યથા ન્યાયપુરે રત્નચૂડા ન મુદ્યતાં ગતઃ । માહાદિઅધને તકત્ ધર્મધીને વ લુભ્યતે ॥ ૧ ॥

અર્થ:--" જેમ ન્યાયપુરમાં રત્નસૂડ મુંઝાયા નહિ, તેમ ધર્મ ખુદ્ધિવાળા પુરૂષા મોહાદિકના બંધનમાં લાભાતા નથી."

#### રત્નચડની કથા.

આ ભરત ક્ષેત્રને વિષે તાસિલિપ્તી નામની નગરીમાં રતનાકર નામે શ્રેષ્ઠી હતો. તેને સરસ્વતી નામે સ્ત્રી હતી. તેમને રત્નચૂંદ નામે એક પુત્ર થયા હતા. તે યુવાન પુત્ર નગરના ઉપવન વિગેરમાં સ્વેચ્છાથી વિહાર કરતા હતા. એક વખતે રાજમાર્ગ જતાં સનમુખ આવતી સૌભાગ્યમ જરી નામની વેશ્યા રત્નચૂંડના ખલા સાથે અથડાઈ, તેથી મનમાં કચવાઈને તે બાલી—" અરે! આવા વિશાલ રાજમાર્ગમાં પણ મને સનમુખ આવતી તું જોતા નથી? આટલા બધા લક્ષ્મીમદ કરવા તને ઘટિત નથી." કારણ કે—

### પિત્રાપાર્જિતવિત્તેન, વિલાસં કુરુતે ન કઃ । સઃ શ્લાધ્યા યઃ સ્વયં લક્ષ્મી–મુપાર્જ્ય વિલસત્યહો ॥

" પિતાએ ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યથી કાેેેે વિલાસ ન કરે ? પણ જે સ્વાેપાર્જિત દ્રવ્યથી વિલાસ કરે તે પુરૂષજ પ્રશંસાને પાત્ર છે. " આ પ્રમાણે કહી વેશ્યા સ્વસ્થાને ચાલી ગઈ. તે સાંભળી રત્નચૂડે મનમાં વિચાર્યું કે 'આ વેશ્યાનું વચન મારે સત્ય

--₹

કરવું.' આ પ્રમાણે વિચાર કરતા અને મનમાં ખેદ પામતા રત્નચૂડ ઘેર આવ્યા. પુત્રનું ખિત્ર વદન એક તેના પિતાએ પૂછ્યું–'વત્સ! તારે શી ખાટ છે જેથી તારૂં મુખ સખેદ અને નિસ્તેજ જણાય છે? જે તારી ઈચ્છા હોય તે કહે, હું તારી ઇચ્છા ક્ષણમાં પૂરી કરીશ.' રત્નચૂડ બાલ્યા—' પિતાજી! તમારા ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યથી મારે સુખ એઇતું નથી, તેથી તમારી આજ્ઞા મેળવી સ્વલુજાથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવા દેશાંતરે જવા ઇચ્છું છું.' પિતાએ કહ્યું—" વત્સ! તું માખણ જેવા કામલ કારીરવાળો છે, તું દેશાંતરમાં જઇને શું કરીશ ?" કહ્યું છે કે–

## ઇંદ્રિયાણિ વશે યસ્ય, સ્ત્રીભિર્યો ન વિદ્યુભ્યતે । વક્તું યશ્ચ વિજાનાતિ, યાતિ દેશાંતરાણિ સઃ॥

"જેને ઇંદ્રિયા વશ હોય, જે સ્ત્રીઓથી લુબ્ધ થાય તેમ ન હોય અને જે બાલ-વામાં પ્રવીણ થયેલ હોય તે દેશાંતરમાં જઇ શકે છે." હે પુત્ર! "મેં જે લક્ષ્મી ઉપાર્જન કરી છે તે તારે માટેજ છે." આ પ્રમાણે કહ્યાં છતાં પણ રત્નચૂડે આથહ છોડયા નહિ એટલે તેના પિતાએ આજ્ઞા આપી. તત્કાળ રત્નચૂડ ઘણા વહાણામાં વિવિધ પ્રકારનાં બહુ કિંમતી કરિયાણાં ભરી તૈયાર થયા. ચાલતી વખતે શ્રેષ્ઠીએ આ પ્રમાણે શીખામણ આપી— "વત્સ! તું કદી પણ અન્યાયનગર (અનીતિપુર) માં જઇશ નહિ. કારણ કે ત્યાં અન્યાયપ્રિય નામે રાજા છે, અવિચારી નામે મંત્રી છે, ઝાડીતભક્ષક નામે નગરશેઠ છે, યમઘંટા નામે વેશ્યા છે, અને બીજા ઘૂતકાર, ચાર, પારદારિક (વ્યભિચારી) વિગેરે અનેક ઠગ લેકો ત્યાં રહે છે. તેમનું સ્વરૂપ જાણ્યા વિના જે ત્યાં જાય છે તેનું સર્વસ્વ ત્યાંના લાકો હરી લે છે; તેથી તે નગર છાડીને ખીજે ગમે ત્યાં તું સ્વેચ્છાએ જજે." આ પ્રમાણે પિતાની શીખામણ સ્વીકારી શુલ દિવસે માંગલ્ય ઉપચાર કરી રત્નચૂડ વહાણમાં બેસી ચાલ્યો.

અનેક ગામ, નગર, દ્રીપ વિગેરમાં ફરતા ફરતા રત્નચૂડ ભવિતવ્યતાના યાગે અનિતિનગરેજ આવી ચડયા. તે નગરમાં વસનારા ધૂર્ત લોકો તે વહાલુને આવતું એઈ હર્ષ પામ્યા, અને તેની સન્મુખ આવ્યા. તેમને એઈ રત્નચૂડ શંકા પામ્યા. પછી ખંદરને કાંઠે આવ્યા એટલે તેલે કોઈ પુરૂષને પૂછ્યું-' ભદ્ર! આ દ્રીપનું નામ શું?' તે પુરૂષ કહ્યું-' ચિત્રકૃષ્ટ નામે આ દ્રીપ છે, અને આ અનીતિપુર નામનું નગર છે.' તે સાંભળી રત્નચૂડ વિચાર કરવા લાગ્યા કે "પિતાએ જે સ્થલે જવાની ના કહી હતી તેજ સ્થળે હું દૈવયાં આપી ચડયા; આ વાત સારી થઇ નહિ. પણ મારા વાંછિતના લાભ મને અહીં થશે એમ જણાય છે." કહ્યું છે કે—

પ્રશસ્તરાકુના યત્રાનુકૂલપવનસ્તથા ৷ ઉત્સાહો મનસશ્વૈતત્ત્, સર્વ' લાભસ્ય સૂચક**ા**။

" જે સ્થકે જતાં સારાં શુકન શાય, અનુકુલ પવન વાય અને મનમાં ઉત્સાહ આવે એ સર્વ લાભને સૂચવે છે." આવું વિચારી રત્નચૂડ વહાણુમાંથી ઉતર્યો અને બંદર ઉપર ઉતારા કર્યો. તેવામાં નગરમાંથી ચાર વિશક–વેપારીએા આવ્યા. તેઓએ ખુશી ખબર પૂછીને કહ્યું 'તમારૂં સર્વ કરિયાણું અમે લઈશું અને જ્યારે તમે પાતાને નગર જવા ઇચ્છશા ત્યારે તમે કહેશા તે વસ્તું તમારા વહાણમાં ભરી આપશું.' સ્તનચૂડે તે કખૂલ કર્યું, એટલે તે ધૂર્ત વર્ણિકો તેનું સર્વ કરિયાણું વહેંચી લઈ પાતપાતાને ઘેર લઈ ગયા. પછી રત્નચૂડ પરિવાર સહિત વસ્ત્રાદિકનાે આડંળર કરી અનીતિપુર જેવા ચાલ્યાે. માર્ગમાં કોઇ કારીગરે સુવર્ણ અને રૂપાથી સુશાભિત એવા એ ઉપાન (જોડા) તેને લેટ કર્યા. તેને તાંબૂલ આપી શ્રેષ્ઠીપુત્રે કહ્યું -" તને હું ખુશી કરીશ." પછી આગળ ચાલ્યા, ત્યાં કોઇ કાર્ણો ધૂર્ત મળ્યો. તેણે રત્નજૂડને કહ્યું –' હે શ્રેષ્ઠીપુત્ર! મેં એક હજાર દ્રવ્ય (રૂપિયા) માં મારૂં એક નેત્ર તારા પિતાને ઘેર ગીરા મૂક્યું છે તે હું તારી પાસેથી લઈશ, માટે આ તમારૂં દ્રવ્ય લઈ લ્યો. ' રત્નચૂડ વિચારવા લાગ્યા કે 'અહી! આ અઘટતું બાલે છે, તથાપિ આ પ્રાપ્ત થયેલું દ્રવ્ય તો સ્વાધીન કરૂં, પછી તેને યાગ્ય ઉત્તર આપીશ. ' આમ ચિંતવી તેણે તેનું દ્રવ્ય ગ્રહણ કર્યું અને કહ્યું-'તું મારે ઉતારે આવજે. ' એમ કહી રત્નચૂડ આગળ ચાલ્યા. તેને આવતા જોઈ ચાર ઠગારા પરસ્પર વાતો કરવા લાગ્યા. એક બાલ્યાે-'સમુદ્રના જળતું પ્રમાણુ અને ગંગા નદીની રેતીના કહ્યુની સંખ્યા તા જ્ઞાની પુરુષ જાણી શકે છે, પણ સ્ત્રીઓનું હૂદય કોઇ જાણી શકતું નથી. 'બીજે બાલ્યા-' સ્ત્રીઓના હૃદયને જાણનારા ઘણા પુરૂષા છે, પહ્યું સમુદ્રના જલનું પ્રમાણ ને રેતીના કહ્યુની સંખ્યા જાણનાર કાઈ નથી.' ત્રીજો બાલ્યા-'પૂર્વાચાર્યોએ જે કહેલું છે તે અસત્ય નથી, તે સર્વ ખાળત સર્વજ્ઞ પુરુષા જાણે છે.' એટલે ચાંચા બાલ્યા કે 'આ શ્રેષ્ઠીપુત્ર સર્વ' જાણે છે.' તે સાંભળી બીજા બાલી ઉઠયા કે 'ગંગાનદી તાે અહીંથી દ્વર છે, પણ આ સમુદ્રના જલનું પ્રમાણ તાે તું શ્રેષ્ઠીપુત્રની પાસે કરાવ.' આ પ્રમાણે હઠ કરી તેઓએ રત્નચૂડને ઉત્સાહિત કર્યા, એટલે રત્નચૂંડે તે વાત અંગીકાર કરી. પછી તે ધૂર્તાએ રત્નચૂડ સાથે એવા કાલકરાર કર્યા કે "જો તમે સમુદ્રના જલનું પ્રમાણ કરી આપા તા અમારી લક્ષ્મી તમારે આધીન છે, અને નહિ તા અમે ચારે જણ (ધૂર્તો) તમારી લક્ષ્મી લઈ લેશું." રત્નચૂડ તે વાત કણુલ કરી આગળ ચાલ્યા. રત્નચૂડે ચિંતવ્યું કે 'આ અધા કાર્યના નિર્વાહ શી રીતે થશે ? માટે અનેક નરસ્તનાના ચિત્તને રંજન કરવામાં ચતુર એવી વેશ્યાને ઘેર જાઉં.' આવું વિચારી તે રહ્યાં વેશ્યાને ઘેર ગયા. વેશ્યાએ બહુમાન પૂર્વક અલ્યુત્થાન, અલ્યંગ, ઉદ્વર્ત્તન, સ્નાન અને ભાજનાદિ ક્રિયા કરી. જ્યારે સંધ્યાકાળ થયા ત્યારે રત્નચૂડ તેની સાથે વાસગૃહમાં જઈ મનાહર શચ્યા ઉપર બેઠા. પછી એ ચતુર નાયિકા ચતુર પુરુષને યાેગ્ય એવી ગાેકી કરવા લાગી, એટલે શ્રેષ્ઠીપુત્રે પોતાની વાર્તા ચલાવી કે 'અરે પ્રિયા ! તું આ તારા નગરની સર્વ ચંદ્રા જાણે છે તેા મારે આજે માર્ગમાં જે વિવાદા થયેલા છે તેના ઉત્તર

કહે. મારી એ ચિંતા દ્રર થયા પછી હે સુંદરી! હું તારી સાથે રંગભાગની વાર્તા કરીશ.' વેશ્યા બાલી–''પ્રિય! સાંભળા. દૈવયાં જે કાઈ ગૃહસ્થ અહીં આવી ચહે છે તેનું સર્વસ્વ અહીંના ધૂર્ત લોકા કમી લે છે. એ દ્રવ્યના એક ભાગ રાજાને મળે છે, બીજો ભાગ મંત્રીને, ત્રીજો ભાગ નગરશેઠને, ચાંથા ભાગ કાટવાલને, પાંચમા ભાગ પુરાહિતને અને છઠ્ઠો ભાગ મારી માતા યમઘંટાને આપે છે. અહીંના સર્વ લોકા અનાચારપ્રિય છે, તો તેમના ઘરમાં રહીને મારાથી શું થઈ શકે? તથાપિ હું તમને મારી માતા પાસે લઈ જઇશ. ત્યાં બેસીને તમે તમારા ખધા પ્રશ્નોના ઉત્તર સાંભળજો." આ પ્રમાણે કહી રતન્ ચૂડને એના વેષ પહેરાવીને તે ચતુરા પોતાની અક્કા (માતા) પાસે લઇ ગઈ. માતાની સમીપે પ્રણામ કરીને તે બેઠી, એટલે તેની માતા બેલી–'વત્સે! આ કાની પુત્રી છે?' તે બોલી–'માતા! આ રુપવતી નામે શ્રીદત્ત શ્રેષ્ઠીની પુત્રી છે. તે મને મળવા આવી છે.'

આ સમયે જેઓએ રત્નચૂડનું સર્વ કરિયાણું લઇ લીધું હતું તે ધૂર્ત વેયારીઓ યમઘંટાની પાસે આવ્યા. તેઓએ અધા વૃત્તાંત કહ્યો. તે સાંભળી કુિટ્ની (માતા) બાલી-આમાં તમારા સર્વ મનારથ વ્યર્થ થશે, કાંઇ પણ લાભ થશે નહિ; કારણકે તેની ઇંધ વસ્તુથી વહાણ પૂરી આપવું તમે કબુલ કરેલું છે તો ઈચ્છા તો અનેક પ્રકારની થાય છે, તેથી તે કઠી મચ્છરના અસ્થિથી વહાણ પૂરી આપવા કહેશે તો પછી તમે શું કરશા ?' તેઓ બાલ્યા—'તેનામાં તેવી બુદ્ધિ કયાંથી હશે ? કારણ કે તે આળક છે, વળી પ્રથમ વયમાં છે.' કુિટ્ની બાલી—' કાંઇ આળક છતાં બુદ્ધિમાન હાય છે, અને કાંઇ વૃદ્ધ છતાં મૂર્ખ હાય છે.' તે સાંભળી તેઓ ચારે સ્વસ્થાને ગયા.

થાડીવારે પેલા કારીગર હસ્તે મુખે આવી વેશ્યાને કહેવા લાગ્યો—" આ નગરમાં કાઇ શ્રેષ્ઠીપુત્ર આવેલા છે, તેને મેં એ શ્રેષ્ઠ ઉપાન (જોડા) ભેટ કર્યા છે. તેણે મને કહ્યું છે કે 'હું તેને ખુશી કરીશ.' તેથી જ્યારે હું તેનું સર્વસ્વ લઇ લઇશ ત્યારેજ ખુશી થઇશ." તે સાંભળી અક્કા એલી—" અરે કારીગર! કહી જો તેને તે એવું પૂછશે કે 'રાજાને ત્યાં પુત્રના જન્મ થયો છે તેથી તું ખુશી છે કે નહિ ?' કહે, ત્યારે તું શું કરીશ? અને પછી તારી શી ગતિ થશે ?" આ પ્રમાણે સાંભળી તે ચાલ્યો ગયો.

પછી પૈલા કાણા નુગારી આવ્યો. તેણે પણ પાતાની ધૂર્તાતાની હકીકત વેશ્યા પાસે જણાવી. તે સાંભળી યમઘંટા હસીને આેલી—' તેં તેને ધન આપ્યું તે સારું કશું નહિ.' કાણા બાલ્યો—'કેમ !' ત્યારે કરી અક્કા (વૃદ્ધ વેશ્યા) બાલી—" તે જો બીજા કાઇનું નેત્ર તારી આગળ મૂકશે ત્યારે તો તું એમ કહીશ કે 'એ નેત્ર મારું નથી.' પણ તે સાંભળી તે તને એમ કહેશે કે 'તેં જે એક નેત્ર મારા પિતાને ત્યાં ગીરા મૂકયું છે તેની જેડનું બીજું નેત્ર તારી પાસે છે તે લાવ, એટલે અંને કાંટામાં મૂકીએ. જો તોલમાં સરખાં થાય તો આ નેત્ર તારે ચહેશુ કરવું, નહિ તો નહિ.' આમ કહેશે તો પછી તું શું કરીશ !"

દ્યુતકાર બાલ્યા–'આવી ખુદ્ધિની કુશળતા તમારામાંજ છે, તેનામાં નથી; તેથી તેનું સંવ-સ્વ મારા હાથમાં આવેલું જ છે, એમ હું સમજું છું. આ પ્રમાણે કહી તે ચાલ્યા ગયા.

ચાડી વાર પછી પેલા ચાર ધૂર્તોએ આવી પાતાની કથા કહી સંભળાવી. તે સાંભળી યમઘંટા બાલી—" આ પ્રપંચમાં તમને કાંઈ લાભ થાય એવું મારા જેવામાં આવતું નથી; કારણ કે તે એમ બાલશે કે ' હું સમુદ્રના જળનું પ્રમાણ કરી આપું, પણ તમારે પ્રથમ તેમાં મળતી નદીઓનું જળ જીદું કરી દેવું પડશે.' તેા પછી તેમ કરવાને તમે અશક્ત છા, એટલે તમે તમારા ઘરનું સર્વસ્વ હારી બેસશા. " તે સાંભળી તે ધૂત લોકા ગ્લાન મુખ કરી (નારાજ થઈ ને) પાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

શ્રેષ્ઠીપુત્ર રત્નચૂડ આ બધા યુક્તિવાળા ઉત્તર સાંભળી તે ચિત્તમાં ઠસાવી ત્યાંથી ઉઠીને રહ્યુઘંટા વેશ્યાપુત્રીની સાથે તેના ઘરમાં ગયા; અને તેની આજ્ઞા લઈ પાતાને સ્થાને આવ્યા. પછી અક્કાએ બતાવેલી યુક્તિઓથી તેલે સર્વ કાર્ય સાધવા માંડયાં. પેલા કરિયાલું લઇ જનારા વેપારી પાસેથી અને સમુદ્રજળનું પ્રમાણ કરાવનારા ધૂર્વ પાસેથી તેલે બળાતકારે ચાર લાખ દ્રત્ય લીધું. આ વૃત્તાંત સાંભળી તે નગરના રાજા આશ્ચર્ય પામ્યા. તેલે કહ્યું—"આ પુર્ધનું મહાત્મ્ય અદ્ભુત છે, કે જેલે આ ધૂર્ત્વ નગરના લોકો પાસેથી પણ દ્રવ્ય લીધું.' આ પ્રમાણે વિસ્મય પામેલા રાજાએ રત્નચૂડને બાલાવીને કહ્યું—' લદ્ર! હું તારી ઉપર સંતુષ્ટ (રાજી) થયા છું, તેથી તારી જે ઈચ્છા હાય તે કહે.' રત્નચૂડે રાજા પાસે રાણ્યંટા ગાલ્યુકા માગી. રાજાએ આજ્ઞા આપવાથી તે તેની સ્ત્રી થઈને રહી.

આ પ્રમાણે લાભ મેળવી રત્નચૂડ કરિયાણાથી વહાણ ભરીને પાતાની નગરીએ આવ્યા, અને માતાપિતાના ચરણમાં પ્રણામ કરી સર્વ વૃત્તાંત પિતાને જણાવ્યું. તે સાંભળી શ્રેષ્ઠીના મનમાં અધિક હર્વ થયા.

રત્નચૂડની ખ્યાતિ સાંભળી સૌભાગ્યમંજરી વેરયા તેને જોવા આવી. રત્નચૂડે તે વેરયાને કહ્યું—' ભડે! તારા ઉપદેશથીજ દેશાંતર જઇને આ લક્ષ્મી મેં સંપાદન કરેલી છે.' પછી રાજાની આજ્ઞા મેળવીને સૌભાગ્યમંજરી પણ રત્નચૂડની પત્ની થઈ. ત્યાર પછી રત્નચૂડ બીજી ઘણી સ્ત્રીઓ પરણી સ્વાપાજિંત દ્રવ્યવડે દાન અને ઉપભાગ કરવા લાગ્યા.

ચિરકાળ સાંસારિક ભાગ ભાગવી, પાતાના પુત્રાને ગૃહભાર સાંપી, સદ્શુરૂની પાસે અહિંસામૂલ જિનધર્મ સાંભળી, વૈરાગ્ય પામીને રત્નચૂંડે દીક્ષા ગ્રહણ કરી; અને રુડી રીતે દીક્ષા પાળી સમાધિથી મૃત્યુ પામીને સ્વર્ગે ગયો. અનુક્રમે મહાન દપદ (માક્ષ)ને પામશે.

આ કથાના ઉપનય આ પ્રમાણે છે—" વર્ણિકપુત્ર રત્નચૂડ તે ભવ્યજીવ સમજવા. તેના પિતા તે ધર્મદાયક ગુરુ જાણવા. સૌભાગ્યમ જરી વેશ્યાનાં વચન તે સાધર્મિકનાં વચના સમજવાં. તેથી થયેલા ઉત્સાહથી તે પુષ્યલક્ષ્મીના સંચય કરવાને ઉદ્યમવંત થયા. તેના પિતાએ જે મૂળ દ્રવ્ય આપ્યું તે ગુરુદત્ત ચારિત્ર સમજવું. અનીતિપુરે જવાના નિષેધ કર્યો તે અનીતિમાર્ગે જવાના નિષેધ સમજવા. વહાણુ તે સંયમ જાણવું; તેનાથી આ સંસારરુપી સમુદ્ર તરી શકાય છે. ભવિતવ્યતાના યાગથી અથવા પ્રમાદથી અનીતિપુરે ગમન તે અનાચારમાં પ્રવૃત્તિ જાણવી. અન્યાયપ્રિય રાજા તે માહ સમજવા. કરિયાણાને ખરીદ કરનારા ચાર વિણક તે ચાર કષાય સમજવા. પ્રાણીને સુમતિ આપનારી પૂર્વે કરેલાં કમેની પરિણતિ તે અક્કા સમજવી. તેના પ્રભાવથી સર્વ અશુભને ઉદ્યાંઘન કરી રત્નચૂડ જન્મભૂમિએ આવ્યો તેમ પ્રાણી ધર્મમાર્ગમાં પાછા આવે છે એમ સમજવું." આ પ્રમાણે અહિંસાન પુરુષાએ યથાયોગ્ય ઉપનય ઉતારવા.

આ પ્રબંધનાે ઉપનય વિચારી અજ્ઞાનવડે થયેલા વિકાર ભાવને છાેડી જીવ પુનઃ ધર્મમાર્ગે આવે છે, અને તે માર્ગે ગમન કરવાવડે મતુષ્ય જન્મને સફળ કરે છે. પ

> સંતુષ્ટ ન થતા શ્રાહ ધર્મે વિમલ વાહન<sup>ૃ</sup> ગુરૂ કને, દીક્ષા ગ્રહી આરાધતા ને પાલતાં ગુરૂ વચનને; વિમલ સૂરિ ગુરૂ નામ બીજા ગ્રંથમાં રાજર્ષિ એ, નિંદા સણી રાજી થતા શરમાય સ્તવના પૂજને.

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે સ્ત્નચૂડના દર્ષાંતને વિચારતાં સંસાર ઉપર વૈરાગ્ય ભાવ આવ-વાથી આ સર્વ વિરતિ ચારિત્રને ચાહનારા મહાખલ રાજા શ્રાવક ધર્મની આરાધના કરવાથીજ સંતાષી થયા નહિ. એટલે શ્રાવકપણામાં રહેવાથી લાંખા કાળે માેક્ષના સુખાની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને સર્વવિરતિ ચારિત્રથી જલ્દી માેક્ષનાં સુખા મળે છે, એમ જાણી સંસાર ઉપરથી વૈરાગ્યને પામેલા શ્રીમહાખલ રાજાએ શ્રી વિમલવાહન (૯) નામના ગુરૂની પાસે દીક્ષા લીધી. દીક્ષા લઈને તેનું સારી રીતે આરાધન કરે છે અથવા ચારિત્રનું રૂડી રીતે પાલન કરે છે. બીજા ચંથામાં વિમલવાહનને બદલે ગુરૂનું વિમલસૂરિ એવું નામ કહ્યું છે. આ મહાબલ રાજિય કોઈ દુર્જન માણસ પાતાની નિંદા કરે તો પણ રાજી થાય છે. અને જો કાઈ પણ તેમની સ્તવના એટલે વખાણ કરે તેમજ પૂજન કરે તો તેથી શરમાતા હતા. દ

મહાઅળ રાજિષ એ ચારિત્રનું પાલન કેવી રીતે કર્યું તે ચાર શ્લોકામાં જણાવે છે:-

ઉપસર્ગ ને સહતા જરા પણ ના ધરે ઉદ્દેગને, માટા જના કરે ભક્તિ તાપણ ના ધરે મન ગર્વને; વર બગીચા આદિમાં વિચરે ધરે ના રાગને, વિચરે ભયંકર જંગલામાં તાય ન ધરે ખેદને.

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા પૂજ્યશ્રી મહાબલ રાજર્ષિ ચારિત્ર પાલનમાં થતા અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગોને શમતા ભાવે સહન કરતા હતા. અને ઉપસર્ગ તથા પરીષહો થવા છતાં પણ ચારિત્રમાં જરા પણ ઉદ્દેગ એટલે એક ધરતા નથી. એટલે મેં રાજ્યસુખ તછને આવું

۵

દુ:ખદાયી ચારિત્ર ન લીધું હાત તા સારૂં એવા વિચાર બીલકુલ લાવતા નથી. તેમજ રાજ વગેરે માટા માણસા તેમની બક્તિ કરે છે છતાં પણ તેથી પાતાના મનમાં જરા પણ ગવેને ધારણ કરતા નથી એટલે અભિમાન કરતા નથી. ઉત્તમ ઉદ્યાન (બગીચા) વગેરે સ્થળામાં વિચરે છે તા પણ તેના ઉપર રાગ અથવા મમત્વ ભાવ રાખતા નથી. વળી તે મહાબલ રાજર્ષિ જેમાં વાઘ સિંહ વગેરે ભયાનક પ્રાણીઓ કરતા હોય, તેવા જંગલામાં વિહાર કરે તા પણ તેવા વિહારથી કંટાળા પામતા નહીતા. ઉ

હિમ પડે હેમંતમાં તેથી ગહન ગુરૂ રાતને, આલાન સ્તંભની જેમ નિશ્વલ શ્રમણ કાયાત્સર્ગને; કરત પૂરી તિમ ઉન્હાળે આ તપે કાઉસગ્ગ કરે, તોય વસ્ત્ર પરેજ ચળકે નિઃસ્પૃહી મહીતલ કરે.

સ્પષ્ટાર્થ:—અને તે મહાબલ રાજિષ હેમંત એટલે શિયાળામાં હિમ પડતું હોય, કડકડતી ઠંડી પડતી હોય તેથી ગહન એટલે આકરી લાગતી તથા લાંબી રાતને કાઉ-સગ્ગમાં રહીને પસાર કરે છે. તે વખતે હાથીના આલાન રથંભ એટલે હાથીને બાંધવાના થાંભલાની જેમ નિશ્ચલ રહેતા હતા. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે સખત ઠંડીમાં પણ તે મુનિરાજ કાઉસગ્ગમાં સ્થિર રહીને શીત પરીષહને સમભાવે સહન કરતા હતા. વળી તે રાજિષ જયારે સૂર્યના તાપથી ધરતી બહુજ તપી ગઇ હોય તેવી લાગે છે તેવા ઉન્હાળાના સખત તાપમાં પણ ઉભા રહીને કાઉસગ્ગ કરતા હતા. પરંતુ તાપને લીધે અકળાતા નહોતા અને સમભાવે ઉપ્ણ પરીસહને સહન કરતા હતા. તે ગરમીના વખતે તે રાજિષ અગ્નિના સંબંધવાળા વસ્ત્રની જેમ ચળકતા હતા. એ પ્રમાણે નિઃસ્પૃહી એટલે કોઈ પણ સાંસારિક પદાર્થની ઇચ્છા રહિત તે રાજિષ્ પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરતા હતા. ૮

વર્ષા સમયમાં કરિ પરે કરી ધ્યાન નેત્રા સ્થિર કરી, તરૂ તલે પ્રતિમા ધરત એકાદશાંગી ૧૦ શ્રુત વરી; ઋડણ હીન જન વ્યાપારમાં જિમ દ્રવ્યના સંચય કરે, રાજર્ષિ તપ રત્નાવળી એકાવલી આદિક કરે.

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે જ્યારે વર્ષા સમય એટલે ચામાસું આવે ત્યારે તેઓ કરી પરે એટલે હાથીની પેઠે પાતાનાં ચક્ષુઓને સ્થિર કરીને કાઈ વૃક્ષની નીચે સાધુની પ્રતિમા ધારણ કરીને કાઉસગા ધ્યાનમાં રહેતા હતા. એ પ્રમાણે અનેક પ્રકારના પરીષહોને સહન કરતા તે રાજર્ષિ નિરતિચારપણે ચારિત્ર પાળતા હતા. આ પ્રમાણે ચારિત્ર પાળતાં તેઓ અગિઆર અંગના શ્રુતના ધરનાર થયા અથવા તેઓએ અગિઆર અંગોના અલ્યાસ કર્યો. તે સાથે તેઓએ રત્નાવલી, એકાવલી વગેરે અનેક પ્રકારનાં તપ કર્યા. (આ એકાવલી, રત્નાવલી વગેરે તપાનું સ્વરૂપ અણવા માટે તપાવલિ વગેરે પુસ્તકા જુઓ) અને તેથી

જેમ દેવા રહિત મનુષ્ય વ્યાપારમાં ધનને એકઠું કરે છે તેવી રીતે તેમણે તપ કરીને શુભ પુષ્ય કર્મના સંચય કર્યો. આ શ્લોકમાં કહેલ કાયોત્સર્ગ અને ધ્યાનનું સ્વરૂપ દેષ્ઠાંત સાથે ટ્રુંકામાં આ રીતે જાણુવું.

અર્થ — " ઘ્યાનમાં ઘણું કરીને વાણી અને મનનીજ નિયંત્રણા (કબજે રાખવાપણું) શાય છે, પણ કાયોત્સર્ગમાં તેા કાયાની પણ નિયંત્રણા થાય છે, માટે ધ્યાન કરતાં કાયોત્સર્ગનું માેડું ફલ છે. (૧) ક્રિયામાં આસક્તિવાળા પુરુષોએ ઉભા રહેવાવડે તથા શયન ધિંગેરેએ કરીને એાગણીશ દાેષે કરીને રહિત એવા કાયોત્સર્ગ યથાવિધિ કરવા. ર."

એકાંત સ્થાનમાં લાંબા હાથ રાખીને જે કાચોત્સર્ગ કરવામાં આવે છે તે કાચોત્સર્ગન્યું કિતમાં કહેલી ઘાડગલયખંભાઈ એ ગાથામાં કહેલા એગાણીશ દેષ રહિત, ઉભા રહીને અથવા શયનાદિકવડે કાઉસ્સર્ગ્ગ કરવા. આદિ શબ્દનું ગ્રહણ કશું છે માટે એઠા એઠા પણ કાઉસ્સર્ગ્ગ કરી શકાય છે. તેમાં છદ્મસ્થ અવસ્થામાં તીર્થકર અને જિન-કલ્પી મુનિ વગેરે તેા ઉભા રહીનેજ કાચાત્સર્ગ કરે છે, કેમકે તેઓ એસલું, સુલું વગેરે કાંઈ કરતા નથી. જે કે કાઈ વાર જિનકલ્પી એસે છે, ત્યારે પણ તે ઉતકટિક આસનેજ એસે છે, અને સુવે તાપણ તેજ આસને રાત્રીના ત્રીજ પ્રહરે સુવે છે. સ્થવિરકલ્પીએ પાતાની શક્તિ પ્રમાણે કાચાત્સર્ગ કરવા, પણ તેના આગણીશ દેષ તજવા. હું આ હકીકતને સુસ્થિતમુનિનાં દેષ્ટાંત સાથે વિસ્તારથી જણાવું છું. તે આ પ્રમાણે—

શ્રી રાજગૃહી નગરમાં દદુ નામના દેવતાએ શ્રેષ્ઠિક રાજના સમકિતની પરીક્ષાથી પ્રસન્ન થઇને તેને અઢાર સરના એક હાર, દિવ્ય વસ્ત્રયુગળ તથા એ કુંડળ આપ્યાં હતાં. રાજએ હાર ચેલણાને આપ્યો, અને વસ્ત્ર તથા કુંડલ સુનંદાને આપ્યાં. તે જેઇને ચેલણાએ એદ પામીને કહ્યું કે "જો તમે મને તે વસ્તુઓ નહી આપા તેા હું મારું છવિત તજી દઈશ." રાજએ કહ્યું કે "તને જેમ રુચે તેમ કર." તે સાંભળીને ચેલણાને ઘણો રાષ ચડયા. તેથી મહેલના ગાખમાં એકલી આત્તંધ્યાન કરતી એઠી. રાષના આવેશ હાવાથી રાત્રી છતાં તેને નિદ્રા ન આવી. તે વખતે તે ગાખ નીચે સેચનક હાથીના મહાવત અને મગધરોના નામની દાસી પરસ્પર વાતા કરતા હતા. તેમાં દાસીએ પાતાના જર મહાવતને કહ્યું કે "કાલે દાસીઓના મહાત્સવ છે, તેથી તું મને આ ચંપકમાળા હાથીના કંઠમાંથી ઉતારીને આપ, જેથી તે પહેરીને હું મારી જાતિમાં અધિક શાભા પામું." મહાવત બાલ્યો કે "રાજની આજ્ઞાના ભંગનું હું ખ સહન કરવા હું સમર્થ

નથી." દાસીએ કહ્યું કે "ત્યારે હું પ્રાણ તજશ." મહાવત બાલ્યો કે "હું પ્રદાદત્ત ચક્રીની જેવા મૃઢ નથી, કે જેથી ઓના વચનથી ચિતામાં પ્રવેશ કરવા તૈયાર થાઉં." (તે પ્રદાદત્તને બકરાએ બાધ આપ્યો હતા, વિગેરે કથા પૂર્વે લખાઈ ગઈ છે.) તે સાંભળીને દાસી બાલી—"હું મરું તા મારા જીવની જાઉં, તેમાં તારું શું ગયું ધું તા બાજ સ્ત્રીમાં આસકત થઈ મારું નામ પણ નહી લે; પરંતુ તારું મન પથ્થર કરતાં પણ વધારે કઠણ દેખાય છે." ઈત્યાદિક તેમની વાતા સાંભળીને ચેલણાએ વિચાર્યું કે " હું જો પ્રાણના ત્યાગ કરું તા તેમાં રાજાને કાંઈ પણ હાનિ થવાની નથી, તેને તા બીજ પાંચસા રાણીઓ છે, પણ હું તપ સંયમાદિક કર્યા વિના મનુષ્યજન્મથી બ્રષ્ટ થાઉં." એમ વિચારીને તે પાછી રાજા ઉપર અનુરાગવાળી થઈ.

એકદા તે હારના દારા તૂટી ગયા. પેલા દર્દુ રાંક દેવતાએ હાર આપતી વખતે કહ્યું હતું કે "આ હાર તુટ્યા પછી તેને જે સાંધરો તે મસ્તક ફાટવાથી મરાયુ પામશે." રાજાએ શહેરમાં ૫૮હ વગડાવ્યા કે "જે આ અહાર સરના હાર સાંધી આપશે તેને રાજા એક લાખ દિનાર આપશે.'' તે સાંભળીને એક વૃદ્ધ મણિકારે (ઝવેરીએ) પાતાના કુંદું ખના સુખ માટે તે પટહ શ્રહણ કર્યો. તે વખતે રાજાએ તેને અર્ધો લાખ દ્રવ્ય પ્રથમ આપ્યું અને કહ્યું કે "જ્યારે હાર પૂરા સંધાશે ત્યારે બાકીનું દ્રવ્ય આપીશ." પછી તે હાર લઇને તે મણિકારે પાતાના ઘરના ભાગમાં એક સરખી ભૂમિયર તે હાર મૂકયા, પછી એક સૂક્ષ્મ દારી ઘી તથા મધથી વાસિત કરીને માતીનાં છિદ્રમાં પરાવવા લાગ્યા, પછ્ય માતીનાં છિદ્ર વાંકા હોવાથી તેને સાંધવાને સમર્થ થયા નહી. તેવામાં મધની ગંધથી ઘણી કીડીઓ ત્યાં આવી. તે દેારીના છેડા પકડીને ધીમે ધીમે માતીનાં છિદ્રમાં ચાલી. એટલે તે દારી પરાવાઇ ગઈ. પછી તે મણિકારે ગાંઠ વાળીને હાર સાંધી દીધા; પરંતુ તત્કાળ તેનું મસ્તક ફાટી ગયું, તેથી તે મૃત્યુ પામીને તેજ ગામમાં વાનર થયા. તેને એકદા દરેક ઘેર ફરતાં ફરતાં પાતાનું ઘર તથા પુત્રાદિકને જોઇને જાતિસ્મરણ થયું. તે એઇને પુત્રા ઉપરની અનુક પાથી તે**ણે 'હું** તમારા પિતા છું' એવા અક્ષર પુત્રની પાસે લખ્યા. તે એઇને તેના સર્વે સ્વજનાએ આશ્ચર્ય પામી વિચાર્ય કે "અહા ! કર્મની ગતિ કેવી વિચિત્ર છે!" પછી તે વાનરે અક્ષર લખ્યા કે "બાકીનું દ્રવ્ય રાજાએ તમને આપ્યું કે નહી ?" પુત્રા બાલ્યા કે "નથી આપ્યું." તે સાંભળીને તેને રાજા ઉપર દ્રેષ ઉત્પન્ન થયા. પછી તે હારની ચારી કરવા માટે છિદ્ર જેવા લાગ્યા. એકઠા ચેલણા રાણી સાયં-કાળે વાવમાં સ્નાન કરતી હતી, તે વખતે તેણે સર્વ અલંકારા ઉતારીને ખહાર મૂકયાં હતાં, તેમાં તે હાર દેખીને લાગ જોઈ વાનરાએ તે હાર ગુપ્ત રીતે ઉપાડી લીધા અને પાતાના પુત્રને આપ્યા. રાણી ન્હાઇને અલંકાર પહેરવા લાગી તે વખતે હાર નેયા નહી. તેથી તે વિલખી થઇ ગઇ. તેણે તે બીના રાજાને કહી. રાજાએ અલચકુમારને બાલાવીને કહ્યું કે "આ ઢાર સાત દિવસમાં શાધી લાવ, તે સિવાય તારા જીવવાના ઉપાય દેખાતા નથી." પછી અલયકુમાર મંત્રીએ તે હારની નિરંતર શોધ કરવા માંડી.

હવે તે નગરમાં કાઈ આચાર્યના પાંચ શિષ્યા આવ્યા હતા, તેમનાં શિવ, સુવત, ધન્ય, જોલ્ક અને સુસ્થિત એવાં નામ હતાં. તેમાંથી સુસ્થિત મુનિ જિનકલ્પીપણું અંગીકાર કરવાની ઈચ્છાથી તેની પાંચ પ્રકારની ભાવના ભાવતા હતા, (તુલના કરતા હતા) તેનાં નામ આ પ્રમાણે—

તવેણ સત્તેણ સુત્તેણ, એગત્તએણ ખલેણ ય ! તુલણા પંચઢા વુત્તા, જિણકપ્પં પડિવન્જએા ॥ ૧ ॥

અર્થ — "જિનકલ્પ સ્વીકારવાને ઈચ્છનાર મુનિને માટે તપ, સત્ત્વ, સ્ત્ર, એકત્વ અને અળ એ પાંચ પ્રકારની તુલના કહી છે."

(૧) પહેલી તપભાવના આ પ્રમાણે છે કે-પ્રથમ તે પારસી વગેરે તપના અલ્યાસ કરે છે. તેમાં ગિરિનદીમાં ઉતરતા સિંહની જેમ ભૂખના વિજય કરવાને માટે ત્રણ ગણું તપ કરતું. જેમ કાઇ પર્વતમાંથી નીકળતી નહી જલથી ભરપૂર હાય, તે નહીને ઉત-રતા સિંહ સરલ માર્ગ આવે ત્યાંસુધી વક ગતિએ ચાલે, તેવીજ રીતે એક એક ઉપ-વાસની વૃદ્ધિ કરતાં કાંઈ પણ હાનિ ન થાય તેમ છ માસના ઉપવાસ કરવા સુધી તપને વધારે. (ર) બીજી સત્ત્વ ભાવના આ પ્રમાણે છે કે–રાત્રીને વખતે પ્રથમ ઉપાશ્રયમાં રહીને કાયાત્સર્ગ કરતાં સર્પ, ચાર, ગાપાળ તથા ભયંકર સંગ્રામ વિગેરેથી ભય પામે નહી, અને રાત્રીના પહેલા ત્રણ પ્રહર સુધી ધ્યાનમાંજ લીન રહે, બીલકુલ નિદ્રા લે નહી, તે કાર્યેતસર્ગ કરવાનાં પાંચ સ્થાન છે. તેમાં પ્રથમ ઉપાશ્રયમાં, ખીજું ઉપાશ્રય અહાર, ત્રીજું ચૌટામાં, ચાર્લુ શન્ય ઘરમાં અને પાંચમું સ્મશાનમાં. આ સ્થાનામાં ધ્યાનમગ્ર રહેતાં ભયંકર સ્વરુપવાળાં દેવતાએ બીવડાવે તાેપણ લગાર પણ ભય પામે નહી: સર્વંત્ર નિર્ભય રહે. (આ ભાવનામાં ભય ને નિદ્રાના જય કરવાના છે). (૩) ત્રીજી સૂત્ર ભાવના એવી રીતે છે કે-નંદીસૂત્ર વિગેર સર્વ શાસ્ત્ર પાતાના નામની જેમ કાઈ પણ વખતે બલે નહી. કંઠે રાખે અને કાળના પ્રમાજને સૂત્રને આધારે બરાબર જાણે. ધાર્સો સ્ટ્રીસ પ્રાથ, સ્તાક, સહુત તથા પારસી વિગેરે કાળના પ્રમાણને, દિવસે તથા રાત્રીએ મેઘા-દિકથી આકાશ છવાયું હાય તાપજ સત્યસ્વરૂપ જાણે, તથા પહિલેહણના કાળ, બે ટંકના પ્રતિક્રમભના કાળ, ભિક્ષાના કાળ તથા વિહારાદિકના કાળ પણ દેહની છાયા ન દેખાતી હાય ત્યારે પણ ખરાખર જાણે. (૪) ચાથી એકત્વ ભાવના એવી રીતે છે કે–જો કે પ્રથમ ગૃહસ્થીપણાતું સ્ત્રીધનાદિ સંખંધી મમત્વ સાધુએાએ છેાડી દીધું છે. તાપણ પાછળથી આચાર્યાદિક પદ પ્રાપ્ત થવાથી ગચ્છ વિગેરે ઉપર મમત્વ ઉત્પન્ન થાય છે; તેવા મમત્વ ન કરવા, અને દક્ષિપાત, આલાપ, પરસ્પર કુશળ (સુખશાતા) પૃચ્છા અને કથાવ્યતિકર (વાતચીત કરવી, પ્રશ્નાદિની બીના) કહેવા વિગેરેની જે પ્રથમ પ્રવૃત્તિ હતી, તે સર્વોના ત્યાગ કરવા. છેવટે દેહ અને ઉપધિ આદિકના મમત્વ પણ તજવા. (૫) પાંચમી અળ ભાવના આ પ્રમાણે છે કે-તય પ્રમુખના વશાથી એ શરીરનું બળ ક્ષીજા થયું હોય તાેપજા

ચિત્તના ધૈર્યંના ત્યાગ કરે નહી. મહા દાર પરિષદ ઉત્પન્ન થાય, અથવા બીજાં દુર્ધર પ્રાણીઓના ભયજનક ઉપસર્ગો થાય તોપણ પાેતાનું ધૈર્ય મૂકે નહી. આ પ્રમાણે પાંચ બાવનાથી જે કાંઈ પણ ક્ષાલ ન પામે તા પછી જિનકલ્પને અંગીકાર કરી શકાય છે. સુસ્થિત મુનિ બીજી સત્ત્વ ભાવનાએ કરીને આત્માને ભાવતા હતા. તેમાં પણ ઉપાશ્રય અહાર રહીને કાંયાત્સર્ગ કરવારુપ બીજા સત્ત્વ યાેગની ભાવના કરતા હતા.

તે પાંચે મુનિઓ અભયકુમાર મંત્રીની યાનશાળામાં માસકલ્પ રહ્યા હતા. હવે અભયકુમારે ઘણી શોધ કરી તોપણ હાર મળ્યા નહી, તેથી "છ દિવસ વીતી ગયા અને સાતમા દિવસ છે, કેાણ જાણે કાલે શું થશે ?" ઇત્યાદિ વિચારથી શાકાતુર થયેલા તે મંત્રી 'આજે તો સાધુ પાસે જઇને તેમની પર્યું પાસના કર્ં.' એવા વિચાર કરીને ઉપાશ્રયમાં આવી રાત્રિપાસહ લઇ ત્યાંજ રાત્રિ રહ્યા. તે સમયે સુસ્થિત મુનિ પ્રતિક્રમથુ કરીને ઉપાશ્રયની અહાર જઇ કાયાતસર્ગે રહ્યા.

અહીં પેલા મિલ્રુકારના પુત્રને વિચાર થયા કે " જે કઠાચ રાજાને આ હાર મારી પાસે છે એમ ખબર પડશે, તા આખા કુંદું ખ સહિત મારા જવિતની હાનિ થશે." પછી તેલે તે હાર વાનરને પાછા આપ્યા. માલ્યુસા ઉપર કૃપાવાન વાનર તે હાર બીજે કાંઈ ન મૂકતાં સાધુના ઉપાશ્રય પાસે આવ્યા, ત્યાં મુનિને ઉપાશ્રયની અહાર એકલા કાયાત્સર્ગે રહેલા જેઇને તેલે તે હાર મુનિના કંઠમાં પહેરાવી દીધા. હવે ઉપાશ્રયમાં રહેલા બીજ ચાર સાધુઓ એક એક પ્રહરના વારા પ્રમાલે સુસ્થિત મુનિના શરીરને પ્રમાજવા (તેની સંભાળ લેવા) આવતા હતા. તેમાં પ્રથમ શિવસાધુ પહેલે પ્રહરે કાયાત્સર્ગે રહેલા મુસ્થિત મુનિનાં દેહનું પ્રમાજન કરવા માટે આવ્યા. તે વખતે તેમના કંઠમાં દિવ્ય કાંતિવાળા હાર જેઇને તેલે ધાયું કે " જરુર જેને માટે અલય મંત્રી ચિતાતુર છે તેજ આ હાર જલાય છે." પછી મુસ્થિત મુનિના દેહનું પ્રમાજન કરીને પહેલા પ્રહર પૂરા થયે ઉપાશ્રયની અંદર નિસ્સિહ પ્રવેશ કરતાં તેને અદલે (નિસ્સિહી એમ કહેવાને ખદલે) શિવસાધુ ખિલ્યો કે " અહા! મહાલય પ્રાપ્ત થયું." તે સાંભળી અલયે પૂછ્યું કે " નિર્ભય એવા મુનિઓને ભય કયાંથી હાય ?" સાધુએ કહ્યું કે " પૂર્વે અનુલવેલા ભયનું રમરલુ થયું." અલયે કહ્યું કે " હે પૂજ્ય! તે વૃત્તાન્ત જાલુવા ઇચ્લું છું." ત્યારે મુનિ ખાલ્યા કે—

અવન્તી નગરીમાં સામ અને શિવદત્ત નામે છે ભાઇઓ રહેતા હતા. તે અન્ને ધન મેળવવાની ઈચ્છાથી વ્યાપાર કરવા માટે સૌરાષ્ટ્ર દેશમાં ગયા. ત્યાં અનેક પ્રકારના અધમ તથા કર્માદાનના વ્યાપાર કરીને તેમણે ઘણું દ્રવ્ય મેળવ્યું. પછી પાતાના ઘર તરફ આવવા તૈયાર થયા. તે વખતે સર્વ ધન એક વાંસળીમાં ભરીને માટા ભાઇએ તે વાંસળી પાતાની કેડે બાધી. માર્યમાં ચાલતાં તેને વિચાર થયો કે " બે હું નાના ભાઇને મારી નાપું તો આ ધનના લાગીદાર કાઈ રહે નહી. અને સર્વ ધન મારા હાથમાંજ રહે. " વિચાર કરતા કરતા તે નાના ભાઈ સહિત ગન્ધવતી નદી પાસે આવી પહેાંચ્યાઃ એટલે તેણે વિચાર્યું કે " આ દ્રવ્યના પ્રભાવથી પ્રતિક્ષણે મને રૌદ્રધ્યાન થયા કરે છે. માટે આ અનર્થ કરનારી વાંસળીને નદીના માટા દ્રહમાંજ નાખી દઊં. એમ વિચારીને તેથે તરતજ નદીના માટા ધરામાં તે વાંસળી નાંખી દીધી. તે જોઇને નાના ભાઇએ કહ્યું કે "અરે ભાઈ! આ તમે શંકર્યું?" માટા ભાઈ બાલ્યા કે " દ્રષ્ટ બહિ સહિત મેં વાંસળીને અગાધ જળમાં નાંખી દીધી છે. " એમ કહીને તેણે પાતાના દુષ્ટ વિચારા નાના ભાઇને કહ્યા. તે સાંભળીને નાના ભાઈ પણ બાલ્યા કે " તમે બહુ સારું કર્યું, મારી પણ તેવીજ દુષ્ટ ખુદ્ધિ થતી હતી, તે પણ નાશ પાસી. " પછી તે ખન્ને ભાઇએ। પાતાને શેર આવ્યા. અહીં તે વાંસળી એક ક્ષચિત મત્સ્ય (ભૂખ્યું માછલું) ગળી ગયાે. તે મત્સ્ય ભારે થઇ જવાથી તરતજ કાઈ એક મચ્છીમારની જાળમાં પકડાયા. તેને મારીને મચ્છીમાર ચૌટામાં વેચવા આવ્યો. તે અન્ને ભાઇઓની માતાએ મૃલ્ય આપીને તે મત્સ્ય વેચાતા લીધા. અને ઘેર આવીને પાતાની દીકરીને વિદારવા આપ્યા. તે દીકરીએ મત્સ્ય કાપતાં તેમાં વાંસળી કીડી. તેને છાની રીતે લઇને પાતાના ખાળામાં સંતાડી. તે એઇને માતાએ પૂછ્યું કે " તેં શું સંતાડ્યું ? " પુત્રી બાલી કે " કાંઈ નહી. " માતા ખાત્રી કરવા માટે તેની પાસે ગઈ, એટલે પુત્રીએ તેને હાથમાં રહેલા છરાવડે મર્મસ્થાનમાં પ્રહાર કર્યો. તેથી તે ડાેશી મૃત્યુ પામી. પછી ગભરાઇને તે અમારી બહેન એકદમ ઉઠી, એટલે તેના ખાળામાંથી તે વાંસળી ભૂમિપર પડતી અમે નજરે એઇ, તેથી અમને ખન્ને ભાઇએમને વિચાર થયા કે " અહા ! તેજ આ અનર્થ કરનાર ધન છે કે જેને અમે ફેંકી દ્રીધું હતું! " ઈત્યાદિ વિચારીને માતાની ઉર્ધ્વક્રિયા ( મૃત્સુ થયા પછીની ક્રિયા ) કરીને અમે ખન્ને ભાઈઓએ વૈરાગ્યથી તે વાંસળીના ત્યાગ કરી દીક્ષા ગ્રહ્ય કરી. માટે હે શ્રાવક! તે ભય અત્યારે મને યાદ આવ્યું. તમેય જુઓ કે તે અર્થ (ધન) કેલું ભયકારી છે ? " અભ્રયક્રમાર બાલ્યા કે " હે પૂજ્ય ! આપતું વાક્ય સત્ય છે. ધન સ્નેહવાળા ભાઇએમાં પણ પરસ્પર વૈર કરાવનારું છે, સેંકડા દેવ ઉત્પન્ન કરનારું છે અને હજારા દુઃખાને આપનારું છે. તેના ભયથી આપે જે આ ચારિત્ર લીધું તે બહુ સારું કર્યું છે; ક્રેમકે દુ:ખને આપનારા એવા અનેક વિકલ્પાને કરાવનારું ધન છે. "

આ દેષ્ટાંત સાંભળી અભયકુમાર ધનનું દુઃખદાયી પરિષ્ણામ જાણ્યા છતાં પાતે ધનના આદર કર્યો છે એમ વિચારીને તે શિવસાધુની તથા કારોત્સર્ગે રહેવા સુસ્થિત સુનિની પ્રશાસ કરવા લાગ્યા.

તથેવ સુસ્થિતં સાધું, કાયાત્સર્ગજીષં મુદા **!** દેહપ્રમાર્જનાથીય, દ્વિયામે સુવ્રતા યથી માન્ય મ અર્થ:—"તેજ પ્રમાણે હર્ષ પૂર્વંક કાચાત્સર્ગાને સેવનારા સુસ્થિત સુનિના દેહતું પ્રમાર્જન કરવા માટે બીજે પ્રહેરે સુવત સાધુ ગયા." આ શ્લોકમાં સૂચવેલા સુવત સુનિના સંગંધ આ પ્રમાણે છે—

હવે બીજે પ્રહરે સુસ્થિત સુનિના દેહને પ્રમાર્જવા માટે સુવત સાધુ ઉપાશ્રયની ખહાર નીકળ્યા. તે પણ પાતાનું કાર્ય કરીને હાર એઈ બીએ પ્રહર પૂરા થયે પાછા વહ્યા, અને " અહી ! મહાલય ઉત્પન્ન થયું " એમ બાલ્યા. તે સાંભળીને અલયકુમાર મંત્રીએ પૂછ્યું કે " હે પૂજ્ય! જેમણે ગૃહકાર્યોના સર્વથા ત્યાગ કર્યો છે એવા સુનિને માટું લય શું? " સાધુ ખાલ્યા કે " પૂર્વ અનુભવેલું ભય સમરભુમાં આવ્યું. " મંત્રીએ તેનું સ્વરુપ પૂછ્યું, એટલે સુવત સુનિ બાલ્યા કે " અંગદેશને વિષે વજ નામના ગામમાં મદહર વાશિયાના પત્ર હું સુવત નામે હતા. મારે સીરિલ્ટા નામની પત્ની હતી. એકદા તે ગામમાં ચારા પેઠા. તેમના ભયથી સર્વ લોકા નાસી ગયા. હું એકાન્ત સ્થળમાં સંતાઇ ગયા. તે વાતથી અજાણી મારી સીએ ચારાને કહ્યું કે " તમે સીઓને કેમ હરી જતા નથી ? '' તેના આવા વાકચથી ચારાએ તેના અભિપ્રાય નાણીને તેનું હરાલુ કર્યું, અને પાતાના પક્ષીપતિને અર્પણ કરી. પછી મારા સ્વજના મને વારંવાર કહેવા લાગ્યા કે "તું વધુને અંધનથી કેમ છાડાવતા નથી ? " તાપણ હું તેની શાધ કરતા નહાતા. અન્યદા સ્વજનાના ખહુ આગ્રહ થવાથી હું એકલા ચારની પદ્મીમાં ગુપ્ત રીતે ગયા. ત્યાં એક વૃદ્ધ ડાશીને ઘર રહ્યા. એક દિવસ મેં તે ડાશીને મારી સ્ત્રીનું હરણ થયેલ જણાવ્યું. તેથી તે વૃદ્ધાએ પક્ષીપતિને ઘેર જઇને તે સ્ત્રીને કહ્યું કે "તારે માટે તારા પતિ અહીં આવ્યા છે." તે સાંભળી સીરિભટા બાલી કે " આજે પક્ષીપતિ અહાર જવાના છે, તેથી તેના ગયા પછી સાંજે મારા પતિને મારી પાસે માેકલએ. " પછી તે વૃદ્ધાના કહેવાથી હું મારી સ્ત્રી પાસે ગયા. તેણે મારૂં સારી રીતે આસનાદિકથી સન્માન કર્યું. તેવામાં પદ્યીપતિ અપશુક્રન થવાથી પાછેા આવ્યા, તેથી મારી સ્ત્રીએ મને પલંગની નીચ સંતાડી દીધા. પશુપિતિ પણ આવીને તેજ પલંગ ઉપર ખેઠા, તેથી હું ભયભીત થયા. પછી મારી ઓએ પક્ષીપતિને પૂછ્યું કે " હે પક્ષીશ! જે કઠાચ મારા પતિ અહીં આવે તો તમે મને શું કરા ? " તેણે જવાબ આપ્યા કે "સન્કારપૂર્વક તને તારા પતિને પાછી સાંપી દઉં." તે સાંભળીને તેણે વક બુકુટી કરીને સંજ્ઞા કરી, એટલે તે કરીથી બાલ્યા કે-" જો હું તારા પતિને જોઉં, તા તેના વધ કરૂં." એટલે મારી ઓએ નેત્રની સંજ્ઞાર્થી મને દેખાડયા કે તરતજ તેણે મારા કેશ પકડીને મને ખહાર કાઢ્યો અને લીલી વાધરથી મને આંધી લીધા. પછી પક્ષીપતિ વગેરે સવે જેના સુઇ ગયા. મને આંધ્યાહતા ત્યાં કેટલાએક કુતરા આવ્યા, તેમણે મારાં સર્વ ખંધન ભક્ષણ કર્યાં, તેથી હું ખંધનમુક્ત શ્રુપા. પછી તે ચારનાજ ખડુગવતી મેં પક્ષીપતિને મારી નાંખ્યા, અને મારી સ્ત્રીના કેશ યકડીને એ ચી અને કહ્યું કે "એ ખૂમ માડીશ તો હું તારૂં શિર પણ છેદી નાખીશ. " એટલે તે સ્ત્રી મૌન ધરી રહી. પછી તેને લઇને હું બહાર નીકળી ચાલવા માંડચેર તે મારી સ્ત્રીએ માર્ગમાં કંખલ ફાડીને તેના કકડા નાંખવા માંડયા. પ્રાતઃકાળે & તેની સાથે એક વાંસની જાળમાં વિસામા ખાવા માટે રાકાયા. થાડી વારે મારી સ્ત્રીએ નાંખેલા કંબલના કકડાને અનુસારે તે પક્ષીપતિના અનુચરા આવી પહોંચ્યા, અને મને ખૂબ માર માર્ચી. પછી મારાં પાંચ અ'ગાને પાંચ ખીલાથી જડી લઈ મને પૃથ્વી સાથે ચાંટાડી દીધા. અને મારી ભાર્યાને લઇને તેઓ પાછા ચાલ્યા ગયા. થાડી વારે એક વાનર મારી પાસે આવ્યા. તે મને જોઇને મર્છા પાસ્યા. કેટલીક વારે સાવધ થઇને તે શલ્યાહરથી (શલ્યના ઉદ્ધાર કરનારી) અને સંરાહણી ( ઘા રૂઝાવનારી ) ઔષધિ લઈ ને મારી પાસે આવ્યા. તેનાથી તેલે મને શલ્ય રહિત કર્યા. પછી મારી સમીપે તેલે અક્ષરા લખ્યા કે-" હું તારા ગામમાં સિદ્ધકર્મા નામના વૈદ્ય હતા; તે વખતે પણ મેં તને સાજે કર્યા હતા, તે હું મરીને આ વનમાં વાનર થયા છું. આ વનમાં કાઇ એક વાનરે મને પ્રહાર કરીને મારા સવે પરિવાર લઇ લીધા છે. યુથથી બ્રષ્ટ થયેલા અહીં તારી પાસે આવ્યા છં. તને એઇને મને જાતિસ્મરણ થયું તેથી મેં તને શલ્યથી મુક્ત કર્યો છે. હવે તાં પણ મારા સહાયભૂત શા, જેથી મારા શત્રુ વાનરના હું પરાજય કરૂં. " તે સાંભળીને હું તે મર્કંટની સાથે ગયો. ત્યાં ખંને મર્કંટોનું યુદ્ધ શરૂ થયું. તેમાં મારી સાથેના મર્ક ટના પરાજય થયા, ત્યારે તેણે મને કહ્યું કે "તે મને મદદ કેમ ન કરી?" મેં કહ્યું કે " તમે અન્તે ૩૫ અને વર્ણાદિકે કરીને સમાન દેખાંઓ છા, તેથી મારા મિત્ર કાહ્ય અને તેના શત્ર કાહ્ય તે હું આળખી શકયા નહી." તે સાંભળીને તે મકંટ નિશાની માટે પાતાના કંઠમાં પુષ્પમાળા નાંખીને કરીથી યુદ્ધ કરવા ગયા. તે વખતે મેં બીજા વાનરને પત્થરવડે મર્મસ્થાનમાં પ્રહાર કર્યો, જેથી તે મૃત્યુ પામ્યો. પછી હું મારા મિત્ર વાનરની રજા લઈને પાછે ચારની પહીમાં ગયો. ત્યાં મારી ભાર્યા સાથે આલિંગન કરીને સતેલા પક્ષીપતિના ભાઈને મેં ખડ્ગવડે મારી નાંખ્યો અને અળાત્કારથી મારી અને લઈને મારે ઘેર આવ્યો; પરંતુ સર્વ પ્રકારનાં દુઃખના અનુભવ થવાથી મને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયો. તેથી મેં તત્કાળ સંસાર છાડીને ચારિત્ર ગહેણ કર્યું. હે મંત્રી! આજે ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરતાં તે ભયનું સ્મરણ થયું. " તે સાંભળી મંત્રી બાલ્યો કે " હે મુનિ! આપે તે સ્ત્રીના સંગ છાડીને ચારિત્ર લીધું તે ઘણું ઉત્તમ કામ કર્યું છે."

પછી ત્રીજે પ્રહરે ધન્યમુનિ સુસ્થિત મુનિના દેહને પ્રમાર્જવા ગયા. તે પણ તેવીજ રીતે હાર જોઇને "અહા ! માંડું ભય ઉત્પન્ન થયું" એમ બાલતા ઉપાશ્રયમાં આવ્યા. અભયકુમારે પૂછ્યું કે "હે પૂજ્ય! વીતરાગના માર્ગમાં રહેલાને અતિ ભય કયાંથી હાય ?" મુનિ બાલ્યા કે "પૂર્વે અનુભવેલ ભવ યાદ આવ્યા." મંત્રીએ કહ્યું " હે સ્વામી! તે વૃત્તાન્ત પ્રકાશિત કરા." ત્યારે મુનિ કહેવા લાગ્યા કે—"અવન્તી નગરી સમીપે એક ગામડાના રહીશ કાઈ કુલપુત્ર (કહ્યુબી)ના પુત્ર હું ધનક નામના છું. મારા માતાપિતા એ મને અવન્તીમાં પરસાવ્યો હતો. એક્કા હું સાયંકાળને વખતે મારે સાસરે જતા

હતા. સંધ્યા સમય થતાં હું અવન્તી નગરીના સ્મશાને જઈ પહેાંચ્યા. ત્યાં એક યુવતીને રાતી સાંભળીને મેં તેને પૂછયું કે "તું કેમ રુએ છે ?" તે બાલી કે "જે માણુસ કદી દુ:ખ પામ્ચાે નથી અથવા જે દુ:ખ ભાંગવા સમર્થ નથી અથવા જે બીજાનું દુ:ખ જાણી દુઃખી થતા નથી તેવા માણસને દુઃખનું વૃત્તાંત કહેવું નહી અને જે દુઃખ પામ્યા છે, જે દુઃખના નિગ્રહ કરવા સમર્થ છે અથવા જે પારકા દુઃખે દુઃખીએ! થાય છે તેને દ્રઃખની વાત કહેવી." તે સાંભળીને મેં કહ્યું કે "હું તારા દુઃખનું નિવારણ કરીશ." ત્યારે તે બાલી કે "આ શાળી ઉપર ચડાવેલા માણુસ મારા સ્વામી છે. તે નિર્દીષ છતાં તેને રાજાએ આવી દશા પમાડી છે. હું રાજપુરૂષોથી ભય પામતી 'મને કાઇ જાણે નહીં' એમ વિચારીને આ સંધ્યાસમયે મારા સ્વામીમાટે લાજનાદિક લઇને આવી છું, પહ્યુ મારું શરીર નાનું હાેવાથી હું તેને ભાજન કરાવવા શક્તિમાન થતી નથી, તેથી હું રુદન કરુ હું." તે સાંભળીને મેં તેને કહ્યું કે "મારી પીઠપર ચડીને તું તારા પતિ-ને ભાજન કરાવ." ત્યારે તેણે મને કહ્યું કે "તારે નીચી દષ્ટિજ રાખવી, ઉંચું જોવું નહીં; જો ઉંચું જોઇશ તો હું પતિવતા હાવાથી લજ્જા પામીશ." એમ કહીને તે મારી પીઠપર ચડી પાતાના કાર્યમાં પ્રવૃત્ત શર્ધ. થાડીવારે મારા પૃષ્ઠ ઉપર રુધિરનાં ભિંદુઓ પડવા લાગ્યા. તેથી મેં કાંઇક ઉંચી દષ્ટિ કરી જેયું તેા છરાવડે તે માણસનું માંસાદિક લેતી અને તેને કાપી કાપીને પાત્રમાં નાંખતી મેં તેને એઇ. આવા બિયત્સ કર્મને એઇ-ને મેં તેને પડતી મૂકી અને ભયથી હું ગામના દરવાજા પાસે આવેલા એક ચક્ષના દેરામાં પેઠા. મારી પાછળજ દાહતી આવતી તેણીએ મને જોયા; એટલે મારા એક પગ દેશના ઉમરાની અહાર અને એક પગ અંદર હતા, તેજ વખતે તેથે ખહારના પગ ઉપર તેજ અસિવડે પ્રહાર કર્યાં અને તેનાથી કપાયેલા મારા ઉરુપ્રદેશ લઇને તે નાસી ગઈ. પછી હું દ્વારદેવીની પાસે કરુણ સ્વરે રુદન કરવા લાગ્યા; તેથી દેવીને કરુણા ઉત્પન્ન થઇ; એટલે કાઇ શૂળીએ ચડાવેલા સ-જીવન માણુસના ઉરુપ્રદેશ કાપી લાવીને મારા પગ સાથે સાંધી તેણે મને સાંજે કર્યો. પછી હું રાત્રીનેજ વખતે મારા સસરાને ઘેર ગયા, ત્યાં ઘરમાં દીવા અળતા હાવાથી દ્વારના છિદ્રમાંથી ઘરની અંદર શું થાય છે તે હું જેવા લાગ્યા, તા તેજ સ્ત્રીને અને તેની માને મઘ માંસ ખાતી મેં જોઇ. તેની માએ તેને પૂછ્યું કે "અહા યુત્રી! આવું સુંદર તાજું માંસ તું કચાંથી લાવી ?" તે ખાલી "હે માતા! આ માંસ તારા જમાઇનું છે." એમ કહીને તેણે સર્વ વૃત્તાન્ત કહ્યો, ત્યારે તેની માતા બાલી કે "એમ કરવ તને યાગ્ય નહાતું." પુત્રી ખાલી કે "હું શું કરુ ? તેથે મારા વચન પ્રમાણે કર્યું નહી. અને ઉંચું જાેયું, તેથી મેં તેમ કર્યું." આ પ્રમાણે તે અન્નેની વાતો સાંભળીને હું પાછેા કુરી દેવીના ચૈત્યમાં આવ્યો અને ત્યાં રાત્રી નિર્ગંમન કરી, કાેઈ સાધુ પાસે ધર્મી-પદેશ સાંભળીને મેં દીક્ષા શ્રહણ કરી. હાલમાં આ સુસ્થિત મુનિની સેવા કરૂં છું. આજે તે પૂર્વનું અનુભવેલું ભય સ્મરસમાં આવ્યું." તે સાંભળીને અભયકુમારે તેમની અતિ પ્રશંસા કરવી.

હવે ચાથે પ્રહર નેષ્ણક મુનિ પ્રમાર્જન કરવા નિમિત્તે ગયા. તેઓ પણ હાર જોઈને 'મહા ભય ઉત્પન્ન થયું 'એમ બાલ્યા. અભયકુમારે પૂછતાં તે જોણક સાધુ પાતાનું પૂર્વ ચરિત્ર કહેવા લાગ્યા કે-" અવન્તીનગરીમાં જેલ્લુક નામના હું સાર્થવાહ હતા. મારી સ્ત્રી ઉપર હું અતિ રાગવાન હતા. " એક વખત મારી ભાર્યાએ મને કહ્યું કે " તમે મને મૃગપુચ્છ લાવી આપા. " મેં કહ્યું કે " હું કચાંથી લાવી આપું ? " તે ખાલી કે " રાજગૃહી નગરીના રાજાને ઘેર મૃગા છે, ત્યાંથી લાવી આપા." પછી હું રાજગુઢી નગરીના ઉદ્યાનમાં ગયા, ત્યાં સ્વરુષવાન વેશ્યાના સમૂઢ છેલ પુરુષાની સાથે ક્રીડા કરતા મેં જોયા, તેમાંથી એક મુખ્યસેના નામની સુંદર યુવતીને કાઇ વિદ્યાધરે હરજ કરી. મેં તે વિદ્યાધરને આવશે વીંધી નાખ્યા, એટલે તેના હાથમાંથી છૂટીને તે યુવતી સરાવરમાં પડી, તેમાં ઉગેલા કમળા લઈને તે ખહાર નીકળી અને મને કમળતું લેટહ કરી મારી સાથે રનેહ કરવા લાગી. ત્યાર પછી તેણે મને આગમનનું કારણ પૂછ્યું, એટલે મેં પણ સ્ત્રીની પ્રેરણાથી કરેલા પ્રયાશ્રનું વૃત્તાન્ત જણાવ્યું. તે વૃત્તાન્ત સાંલળીને તે યુવતીએ મને કહ્યું કે " ખરેખર તમારી સ્ત્રી અસતી જણાય છે. કપટ કરીને તમને છેતર્યા છે." તે યુવતીનું આ વાકય મને સત્ય લાગ્યું નહીં. મને એવા લાસ થયા કે "અખા ખીછ સ્ત્રીના ગુષ્ણુ સાંભળીને ખુશી થતી નથી, પણ ઈન્યાંલુ શાય છે. " પછી હું સુગ્ધ-સેના વેશ્યાને ઘેર ગયા. તેણે ઘણા ઉપચારાથી મારી સેવા કરી. એક દિવસ તે વેશ્યાએ શ્રેસિક રાજા પાસે નૃત્ય કરવાના આરંભ કર્યા, તે વખતે હું તેની સાથે હતા. સવ જનાનાં હૃદય નૃત્યમાં લીન થયેલાં જોઇને મેં મૃગપુચ્છ હરણ કર્યું; પણ તેના રક્ષકે મને કીઠા એટલે તેથે રાજા પાસે જાહેર કર્યું. તે ગુન્હામાંથી મને મુગ્ધસેનાએ છાડાવ્યા. અન્યદા તે મુખ્યસેનાને લઈને હું મારા ગામ તરફ ચાલ્યા અને ગામની ખહાર ઉદ્યાનમાં તે વેશ્યાને મૂકીને રાત્રે હું ગુમ રીતે મારે ઘેર ગયા. તે વખતે મારી લાયાને એક જાર પુરુષની સાથે ભાજન કરતી મેં જોઈ. ત્યાર પછી મારી સ્ત્રી કાંઈ કામ માટે ખહાર ગઈ અને તે જાર સૂઈ ગયા, ત્યારે તેને મેં મારી નાંખ્યા. મારી સીએ આવીને તેને મરેલા એશા, એટલે તરતજ તેને ઉચકીને ઘરના વાડામાં એક ખાડા ખાદી તેમાં કાટી દીધા. તે સવ સીચરિત્ર જોઈને પાછા હું ઉદ્યાનમાં પેલી વેશ્યા પાસે આવ્યા અને તેને સવ વાત કહી. પછી વેશ્યા સાથે હું રાજગૃહી નગરીમાં આવી તેને ઘર ઘણા કાળ સુધી રહ્યો. પછી વેશ્યાની રજા લઈને હું કરીથી મારી સ્ત્રીનું ચરિત્ર જેવાની ઉતકંઠાથી ઘેર ગયા. મારી સ્ત્રી નિરંતર મારી સેવા કરવા લાગી, મેં પણ તેનું ચરિત્ર પ્રગટ કર્યું નહીં. હવે તે इमेशां पेक्षा जरने क्यां डाट्या इता ते स्थाननी लाजनाहिक नैवेदायी प्रथम पूज करी पछी જમતી હતી. એક દિવસે મારી સીએ મારે માટે ઘેખર વિગેરે મિષ્ટ લાજન તૈયાર કર્યું, તે વખતે મેં તેને કહ્યું કે " આજે પ્રથમથી કાઈને તારે આ લાજન આપવું નહી; જે તને અધિક પ્રિય હાય તેનેજ પ્રથમ આપવું." ત્યારે તે બાલી કે " મારે તમારાથી બીજો કાઇ અધિક પ્રિય નથી. " એમ કહીને તે મારી દષ્ટિ ચૂકાવીને પેલા જારવાળા સ્થળની પૂજા કરવા ગઈ. મેં તે જાણીને તેને કહ્યું કે " હે અપ્રાચ્ચ પ્રાર્થિક ! ( મૃત્યુને

માગનારી!) હેજા સુધી તું તારૂં ચરિત્ર છોડતી નથી. " ત્યારે તેણે જવાબ આપ્યો કે "મેં કાઈ પણ વખત તમારી આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કર્યું નથી, હું કાઇ વખત કરવું વચન પણ ખાલી નથી, અને શા માટે કારણ વિના મને ઠપકા આપા છા ? " એમ ખાલીને કોધથી અશ્રુપાત કરતી તેણે તપાવેલા તેલથી ભરેલા લોહાના તવા મારી ઉપર ફ્રેંક્યા. તેમાંથી ઉછળતા તેલના ખિંદુઓ એટલાં ખધાં મારા શરીર ઉપર પડયાં કે મારા શરીરની ખધી ચામડી નાશ પામી ગઈ. પછી હું ભયથી એકદમ નાસીને મહા સુરકેલીએ મારી માના ઘરમાં પેસી ગયા. ત્યાં જતાંજ હું મૂછાં ખાઈને પડી ગયા. મારા સ્વજનાએ મને શતપાક તેલ વિગેરે ઉપચારા કરીને સાંજે કર્યો. પછી મેં સર્વ કુંડુંખને સત્ય વૃત્તાન્ત કહીને સાધુ પાસે આવી ધર્માપદેશ સાંભળી વૈરાગ્યથી દીક્ષા ગ્રહણ કરી. અત્યારે પણ તે ભયનું મને સ્મરણ થયું." તે સાંભળી અભયકુમાર ખાલ્યો કે " હે પૂજ્ય! તમે તો ખાદ્યા અને અભ્યંતર ખંને પ્રકારના ભયથી રહિત છા, પણ અમેજ કર્મના સમૂહથી ભારે થતા સર્વ ભયની મધ્યે રહીએ છીએ. " ઈત્યાદિ ઘણી રીતે તેમની પ્રશંસા કરીને અભયકુમારે રાત્રીપાસહ પૂર્ણ કરીં.

સૂર્યોદય થયા ત્યારે મંત્રી ઉપાશ્રયની અહાર નીકળ્યા. ત્યાં કાયાતસર્ગમાં તત્પર અંતઃકરણવાળા સુસ્થિત મુનિના કંઠમાં પેલા હાર જોઇને તેણે વિચાર્યું કે " અહાે! રાત્રીના દરેક પ્રહેરે તે ચારે મુનિએા " મહાભય પ્રાપ્ત થયું " એમ બાલ્યા હતા તે સત્ય છે; કેમકે નિઃસ્પૃહ મુનિઓને તેા કાંચન મહાલય રૂપજ છે. અહેા! સાધુઓની નિર્દોલતા કેવી છે! રાજ્ય સમાન દિવ્ય હાર જોઇને પાંચેમાંથી કાઈએ લગાર પણ લાભ કર્યા નહી. ખરેખર સર્વ ભયા લાભમાંજ રહેલાં છે." આ પ્રમાણે વિચરી સસ્થિત મુનિને ત્રણ પ્રદક્ષિણાપૂર્વંક વાંદીને તથા સ્તુતિ કરીને અલયકુમાર બાલ્યા કે " અહેા! તમેજ ખરે-ખરા લાભને જીત્યા છે." પછી તે હાર મુનિના ગળામાંથી પાતેજ ઉતારીને હર્ષ પામતા રાજસભામાં જઈ શ્રેશ્વિક રાજાને આપ્યા અને રાતે ખનેલી તમામ ખીના જણાવી. તે સાંભળીને રાજાએ મંત્રીને કહ્યું કે–મુનિએાના ગુણાની પ્રશંસા વગેરે કરવાથી અનંત ભવાના દુ:ખ ચિંતાદિકના અને આ ભવના પણ દુ:ખ ચિંતાદિકના જરૂર નાશ થાય છે. આ રીતે મેં ટૂંકામાં જે કાચાત્સગઉનું સ્વરૂપ જણાવ્યું, તે પ્રમાણે શ્રીમહાબલ રાજર્ષિ કાચાત્સર્ગ તપને ઉલ્લાસથી આરાધતા હતા. અને ચામાસામાં સ્થિરતાથી <sup>ક</sup>યાન કરતા. અહીં ધ્યાન શળ્દના અર્થ સ્વરૂપ વગેરેનું ટુંકામાં આ રીતે જાણવું—" અન્તર્મુહૂર્ત માત્ર જે એકાગ્ર ચિત્તપર્શું તે ધ્યાન કહેવાય છે. તેવું ધ્યાન ઘણા કાળનાં અધિલાં કર્મીના ક્ષય કરવામાં કારણભૂત છે. "

આ અર્થ'ને પુષ્ટિ કરનારૂં સિદ્ધાન્તનું વાકય પથુ છે કે— અંતામુહુત્તમિત્તાં, ચિત્તાવત્થાણમેગવત્શુંમિ । છઉમત્થાણું ઝાણું, જેગનિરાહાે જિણાણું તુાા ૧ાા અર્થ:—" એકજ વસ્તુમાં અંતર્મુહૂર્ત માત્ર જે ચિત્તની એકાગ્રતા તે છવસ્થ જવાનું ધ્યાન છે અને યાગિનરાધ તે જિનેશ્વરાનું ધ્યાન છે.

અા ધ્યાન ઘણા કાળનાં સંચિત કરેલાં અનન્ત કમોના પણ તત્કાળ ક્ષય કરે છે. તે વિષે ભાષ્યકાર કહે છે કે—

> જહ ચિરસંચિઅમિંધમણુલા પવણિષ્ણુએા દુઅં ડહઈા તહ કન્મિંધણમમિઅં ખણેણ ઝાણાણુલા ડહઈ ॥ ૧ ॥

અર્થ: -- "જેમ ચિરકાળનાં એકઠાં કરેલાં કાષ્ટોને પવનની સાથે રહેલાે અગ્નિ તત્કાળ આળી નાખે છે, તેમ અનન્ત કર્મ રૂપી દંધિનને એક ક્ષણમાત્રમાંજ ધ્યાનરૂપી અગ્નિ આળી નાખે છે."

અર્થ:---' અથવા જેમ પવનથી હણાયેલા મેઘસમૂહ એક લાણમાત્રમાં વીંખાઈ જાય છે (નાશ પામી જાય છે), તેમ ધ્યાનરૂપી પવનથી હણાયેલા કર્મારૂપી મેઘ લાણ માત્રમાં વેરાઇ જાય છે.

હવે પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત નિમિત્તો ધ્યાનને અનુસારેજ ફળ આપે છે. તે વિષે કહ્યું છે કે---

અર્થ:—" શુભ ધ્યાનના યાગથી પ્રશસ્ત એવાં કારણા શુભ થાય છે અને તેજ કારણા અશુભ ધ્યાનની પુષ્ટિથી અશુભ (અયાગ્ય) પણ શાય છે. તેમજ ધ્યાનની શુદ્ધિથી અપ્રશસ્ત નિમિત્તો શુભ થાય છે, અને અશુભ આશ્રવનો આશ્રય કરવાથી તેજ (અશુભ) કારણા અશુભ શાય છે."

આ બે શ્લોકોનું તાત્પર્ય એવું છે કે શ્રી જિનેશ્વરના મતમાં જેટલા સુકૃત્યોના પ્રકારો છે તે સર્વે જો કે મુશ્તિના હેતુઓ છે, પરંતુ તે સત્કૃત્યો શુભ ધ્યાનસંયુક્ત હોય તોજ મુશ્તિનાં કારણ બને છે, નહી તો મુશ્તિનાં કારણ બનતા નથી. તે ઉપર ઘણા વખત સુધી ચારિત્રનું આરાધન કરનાર અંગારમર્દક નામના આચાર્યનું દેષ્ટાંત ઔપદેશિક યંચામાંથી જાણી લેવું. અને શુભ ધ્યાનના પ્રતાપે સ્ત્રી ધનાદિક જે કાંઈ ભવવૃદ્ધિના કારણભૂત છે તે પણ મુશ્તિનાં કારણ થાય છે. કહ્યું છે કે—

www.jainelibrary.org

## 

અર્થ:--" અહા ! ધ્યાનતું કેલું માહાત્મ્ય છે કે જેથી એકજ સ્ત્રી અતુરાગ અને વૈરાગ્યે કરીને અતુક્રમે ભવને માટે તથા માેક્ષને માટે થાય છે, એટલે અતુરાગથી ભવને માટે થાય છે અને વૈરાગ્યથી માેક્ષને માટે થાય છે. " સૂત્રમાં પણ કહ્યું છે કે--

અર્થ':--'' જે જેટલા સંસારના હેતુઓ છે તેજ તેટલા ભાવનાને અનુસારે માેક્ષના હેતુઓ છે; અસંખ્ય લાકના પ્રદેશ જેટલા તે ખંનેના હેતુઓથી આ લાક ભરેલા છે.

આ વિગેરે અનેક સુક્તિએ કરીને ધ્યાનનું માહાત્મ્ય ઘણાં શાસ્ત્રોમાં વર્ણું છે. તે સાંભળીને અપ્રશસ્ત અનેક નિમિત્તો મળે તાેપણ વસુભૂતિની જેમ શુભ ધ્યાન તજવું નહી.

## વસુલ્યુતિની કથા.

વસંતપુરમાં શિવભૂતિ અને વસુભૂતિ નામના છે ભાઈઓ હતા. એકદા માટા ભાઈ શિવબૂતિની ઓ કમલશ્રીએ કામદેવ જેવા વસુભૂતિ દિયરને જોઈને રાગ ઉત્યન્ન થવાથી ભાગને માટે તેની પાસે યાચના કરી; ત્યારે વસુભૂતિ છાલ્યા કે " હે મુગ્ધા! (ભાળી) 'માટા ભાઈની પત્ની માતા સમાન જાણવી' એમ નીતિશાસમાં કહેલું છે. " તે સાંભળીને કમલશ્રી બાલી કે " હે સ્વામી! મારા અંગમાં વ્યાપેલી કામજવરની વ્યથા શાંત કર, નહી તો તને માંદું પાપ લાગશે. તું લાકવ્યવહારથી અજ્ઞાત છે, તેથી શાસના વાકયથી ભ્રાન્તિ પામ્યા છે. વ્યવહારને નહી જાણનારાતું એક દેશન્ત તને કહું તે સાંભળ.

હિરિસ્થળ નામના ગામમાં ન્યાય, જેયાતિષ, વ્યાકરણ અને વૈદ્યક શાસમાં કુશળ થયેલા પણ વ્યવહારમાં અકુશળ ચાર પ્રાહ્મણના પુત્રો પરસ્પર પ્રીતિવાળા હતા. એક દિવસ તે ચારે જણુ પાતપાતાની વિદ્યાર્થી ગવિંત થયેલા પરદેશના કોતુકા જેવા માટે પાતાના ગામથી નીકળ્યા. માર્ગમાં કોઈ ગામ આવ્યું ત્યાં ભાજન માટે રાકાયા. પછી જે નૈયાયિક હતા તેણું ઘી લાવવાનું કામ માથે લીધું. જેતિષીએ બળદ ચારવાનું, વૈચાકરણીએ રસાઈ કરવાનું અને વૈદ્યે શાક લાવવાનું કામ માથે લીધું. પછી પાતપાતાનું કાર્ય કરવા માટે ચારે જણા તૈયાર થયા. તેમાં નૈયાયિક ઘી લઈ ને આવતાં માર્ગમાં વિચાર કરવા લાગ્યો કે 'ઘૃતાધારં પાત્રં પાત્રાધારં ઘૃતાં વા,' શ્રીને આધારે પાત્ર છે કે પાત્રને આધારે ઘી રહ્યું છે? એમ વિચારીને ખાત્રી કરવા માટે તે ઘૃતપાત્રને (શીના વાસણને) ઉંધું વાળ્યું, એટલે તેમાનું બધું ઘી પૃથ્વીપર પડી ગયું. પછી આગળ ચાલતાં સામેથી હાથી આવતાં જોઈને તેણે વિચાર્યું કે "આ હાથી પ્રાપ્ત

(અડકનાર) ને મારે કે અપ્રાપ્તને મારે ? જે અપ્રાપ્તને હશે તો તો કાઈ પણ જવે નહી. અને તેવી રીતે જોવામાં પણ આવતું નથી. જે કદાચ પ્રાપ્તને હણે તો તેના મહાવતને કેમ હાથતા નથી ? હું તા અતિ દુર છું. અને તેને અડકતા પણ નથી." ઈત્યાદિ વિચાર કરે છે. તેવામાં હાથીએ તેને તતકાળ સુંહથી પકડયા. હવે બીજો જે જોષી હતા તે અળદ ચારવા ગયા, ત્યાં બળદા લીલાં ઘાસ ચરતા ચરતા દ્વર નીકળી ગયા. તેથી તેની શાધ કરવાને માટે તે જ્યાતિષ શાસનું રહસ્ય વિચારવા લાગ્યા કે "આ મારા અળદા અધ નક્ષત્રમાં ગયા છે ? કે કાણ નક્ષત્રમાં ગયા છે ? ચીપ્પટ નક્ષત્રમાં કે દિવ્ય ( ચક્ષુ ) નક્ષત્રમાંથી કયા નક્ષત્રમાં ગયા છે ? વળી તેઓ કઈ દિશામાં ગયા છે ? અને ચર લગ્નમાં ગયા છે કે સ્થિર લગ્નમાં ગયા છે ?" ઈત્યાદિ વિચાર કરવા લાગ્યા. તેટલામાં તા તે અળદા અતિ કર નીકળી ગયા. હવે ત્રીએ જે વૈયાકરણી હતા તે રસાઈ કરતા હતા. તેણે ચુલા પર ખીચડી મૂકી હતી. તેમાં 'ખદબદ' શબ્દ થવા લાગ્યા. તે સાંભળીને તેથે વિચાર્ચ કે "અહા ! આ ' ખદબદ ' શબ્દ કયા વ્યાકરહમાં કયા સૂત્રથી સિદ્ધ થયા છે ?" ઈત્યાદિ વિચાર કરવા લાગ્યા. એટલે ખીચડી દાઝી ગઈ, હવે ચાથા જે વૈદ્ય હતા. તે શાક લેવા ગયા હતા. ત્યાં કેળાં, કેરી, કંકાડાં, ભાજી, લીંખુ વિગેરે ઘણાં શાક જોઇને તેણે વિચાર્યું કે આ સર્વે શાક વાત, પિત્ત, કક, શ્લેષ્મ અને ત્રિદાષ વિગેરે મહા વ્યાધિ-એાને ઉત્પન્ન કરવાના કારણભૂત છે, માટે તે શાક તેા લેવાં નહી. પણ આ લીંખડાનું શાક ઠીક છે. કેમકે વૈદ્યકશાસ્ત્રમાં લીંબડાના વખાશ આ રીતે કર્યા છે કે-

> નિંબો વાતહરા કર્લી સુરતરૂઃ શાખાપ્રશાખાકુલઃ પિત્તઃના કૃમિનાશના કફહેરા દુર્ગન્ધનિર્દશન: ા કુષ્ઠવ્યાધિવિષાપહો વ્રણુહેરા દ્રાકપાચન: શોધના બાલાનાં હિતકારકા વિજયતે નિંબાય તસ્મે નમ: ॥ ૧ ॥

અર્થ—"શાખા પ્રશાખાએ કરીને યુક્ત એવા આ લીંબડે કલિયુગને વિષે કલ્ય-વૃક્ષ સમાન વિજય પામે છે, તે વાતનું હરણ કરે છે, પિત્તને હણે છે, કૃમિના નાશ કરે છે, કફ્તું હરણ કરે છે, દુર્ગન્ધના નાશ કરે છે, કુષ્ટ (કાઢ)ના વ્યાધિના અને વિષના નાશ કરે છે, બ્રણ—ચાંદા વિગેરેનું હરણ કરે (રુઝાવે) છે, ખાધેલા અનાજને શીધ્ર પાચન કરનાર છે, કાઢાને શુદ્ધ કરે છે, વળી ખાળકાને વિશેષે હિત કરનાર છે, માટે તે નિબ-વૃક્ષને નમસ્કાર છે."

આમ વિચારીને તે વૈદકશાઅને આધારે લીંખડાનું શાક લઇને આવ્યા. આ પ્રમાણે તેઓ શાસ લણેલા હતા છતાં લાેકવ્યવહારને નહી જાણવાથી પાતપાતાના કાર્યને સાધી શક્યા નહી. માટે હે દિયર! તું પણ શાસ્ત્રની જડતા છેંહીને મારી સાથે કીડા કર, નહી તાે તને માટા દાષ પ્રાપ્ત થશે." આ પ્રમાણે આગ્રહવાળાં લાભીના વચના સાંભળી વસુભૂતિ વૈરાગ્ય પામી ઘર તજી કઇને સાધુ થયો. કહ્યું છે કે-

અર્થ — " હે મિત્ર! જેમાં કટાક્ષરુપી ઝેરી અગ્નિ રહેલા છે, અને જેને વિલાસ-રુપી ઉછળતી કૃષ્ણ છે, તથા જે સ્વભાવથીજ વિષમ (ભયંકર દુઃખ દેન ર) છે એવા આ સ્ત્રી રુપી સર્પથી તું દૂર ખસી જા; કેમકે બીજા લીકિક સર્પથી ડસાયેલા માણસની ઔષધાદિકથી ચિકિત્સા કરી શકાય છે, પણ સ્ત્રીરુપી ચપળ સર્પથી ડખાયેલા જીવાને તા મંત્રીઓ પણ છાડી દે છે, તેઓ પણ મંત્રાદિથી તેની ચિકિત્સા કરી શકતા નથી."

આ પ્રમાણે સ્ત્રીના સંગ વિષમ જાણીને તે મહાત્મા વસુભૂતિ સર્વથા સ્ત્રીસંગના ત્યાગ કરીને વિઢાર કરવા લાગ્યા તેની ભાલી પણ તેણે દીક્ષા લીધાના ખબર જાણીને રાગના ઉદયથી આત<sup>્દ</sup>ધ્યાને મૃત્યુ પામી કાેઈક ગામમાં કતરી થઇ. ત્યાં તે વસુબૂતિ મુનિને ગાચરી માટે કરતા જોઇને પૂર્વ ભવના રાગના વશથી તે કતરી શરી રની છાયાની જેમ તે સુનિની સાથેજ ચાલવા રહેવા લાગી. સર્વ કાળે અને સર્વ સ્થાને તે કુતરીને સાથે રહેતી જોઇને લાેકા તે સુનિને શુનીપતિ (કતરીનો સ્વામી) કહેવા લાગ્યા. ચાવા લાકવાકથથી લજ્જા પામીને વસુખૂર્તિ મુનિ કાેઈ પ્રકારે તે કતરીની દર્શિને ભૂલાવી ત્યાંથી જતા રહ્યા. મુનિને નહી જેવાથી તે કૃતરી આત્ત ધ્યાનથી મૃત્યુ પામી કાઈ વનમાં વાનરી થઈ. ત્યાં પણ કાઈ વાર વસુભૂતિ મુનિને માર્ગમાં વિચરતા જોઇને કુતરીની જેમ તેમની પાછળ પડી ને સાથેજ ફરવા લાગી. તેવી રીતે જોઇને લાેકા મુનિને વાનરીપતિ કહેવા લાગ્યા. જેમ જેમ લાકા મુનિને વાનરીપતિ કહેતા, તેમ તેમ તે વાનરી અત્યંત હુર્ષ પામતી, અને હુમેશાં સુનિની પાસે વિષયની ચંધા કર્યા કરતી. આ સર્વ જોઇને તે મુનિ વિચારતા કે " અ**હે**ા! મારા કર્મની ગહન ગતિ છે!" પછી <mark>શુનીની જે</mark>મ આ વાનરીને પણ કાેઈ પ્રકારે બૂલાવા ખવરાવીને મુનિ જતા રહ્યા, એટલે તે વાનરી પણ આર્ત્ત ધ્યાનથી મૃત્યુ પામીને કોઈ જળાશયમાં હંસી થઈ. તે જળાશય પાસે તે મુનિ એકદા શીતપરિષઢ સહન કરવા માટે પ્રતિમા ધારણ કરીને કાઉરસગ્ગમાં ઉભા હતા. તેને જોઇને હંસી કામાતુર થઈ ગઈ, તેથી બે હાથવડે સ્ત્રીની જેમ પાણીથી ભીંજાયેલી અને પાંખાવડે તેણે મુનિને આલિંગન કહું, અને વારંવાર કરૂણુ સ્વરે અબ્યક્ત મધુર અને વિરહ વેદનાવાળી વાણો બાલવા લાગી. પણ મુનિ તા શુલ ધ્યાનમાંજ મગ્ર રહ્યા અને પછી ત્યાંથી બીજા સ્થલે વિહાર કર્યો. મુનિને નહીં જેવાથી તે હંસી આત્તે ધ્યાનવડે તેનું જ

૧ સર્પોના પક્ષમાં મોત્ર જ્વાહાનાર અને સ્ત્રોના પક્ષમાં મહાશુદ્ધિશાલિ પ્રધાન વિગેરે.

90

રમરાષ્ટ્ર કરતી મૃત્યુ પામીને વ્યન્તર નિકાયમાં દેવી થઈ. ત્યાં તેણે વિલંગ જ્ઞાનથી પાતાનો અને મુનિનો સર્વ સંખંધ જાણીને "આ મારા દિયરે મારું વચન માન્યુ નથી." એ વાત સંભારી ક્રોધાયમાન થઇને તે મુનિને હણવા તૈયાર થઈ. પણ મુનિના ધ્યાનતપના પ્રભાવથી તે દેવી તે મુનિને મારી શકી નહિ. પછી તે દેવી મુનિની પાસે પાતાની દિવ્ય શક્તિથી અનેક સ્ત્રીઓનાં રુપા વિકુવી ને બાલી કે "હે મુનિ! તમે શું વિચારા છા ! તમારું સંયમ જલ્દી સફળ થયું છે. માટે આ દિવ્ય લાગ ભાગવા. હવે શા માટે ફાગટ તપ કરા છા ? તમારી ઉંમરને ચાગ્ય પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્ત થયેલં સુખ અંગીકાર કરા." ઈત્યાદિ પ્રતિકુળ અનેક ઉપસગેર તે દેવીએ કર્યા. પણ મુનિ લગાર પણ ક્ષાબ પામ્યા નહિ. તેએ વિચા-રવા લાગ્યા કે " સંસારમાં આસકત શ્રુપેલા બાહ્ય દૃષ્ટિવાળા જીવાને સુંદર સ્ત્રી અમૃતના ઘડા જેવી લાગે છે. તે સ્ત્રીને માટે ધન ઉપાર્જન કરે છે, અને તેનેજ માટે માહિનિમગ થઇને (મૃઢ જેવા અનીને) રાવણાદિકની જેમ પ્રાથના પણ ત્યાંગ કરે છે; પરંતુ જેઓ નિર્મળ અને એકાન્ત આનંદમય આત્મસ્વરૂપને જોવામાં દક્ષ થયેલ છે તેઓને તો આ સીએા મળ, મૃત્ર, માંસ, મેદ, અસ્થિ, મજજ અને શક વગેરે અશુચિ પદાર્થનું ભાજન માલમ પડે છે. તેવી સીઓનો ત્યામ કરનાર મહાયુરૂષાજ સર્વાત્તમ છે. ઇત્યાદિ નિર્મળ ધ્યાનમાં આરઢ થયેલા તે મુનિને અનુક્રમે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. પછી સર્વ લોકોની સમક્ષ પાતાનો અને તે દેવીનો સર્વ સંખંધ કહીને અનુક્રમે તે મુક્તિપદને પામ્યા.

" ક્ષમા ગુલ ધારણ કરનાર મુનિને ધ્યાનથી ચલિત કરવા માટે રાગથી વિલળ થયેલી તે સ્ત્રી કાઈ પણ ભવમાં સમય થઈ નહી, અને તે મુનીશ્વર પણ અનેક પ્રકારના પરિષદો ઉત્પન્ન થયા છતાં એકાગ્ર ધ્યાનથી ભ્રષ્ટ થયા નહી." શ્રી વિમલવાહન ગુરૂની પાસંથી આ રીતે ધ્યાનના સ્વરૂપને સમજનારા શ્રી મહાબલ રાજર્ષિ પરમ ઉદ્યાસથી ધ્યાનમન્ન રહીને ઘણાં આકરાં કર્મોનો પણ ક્ષણ વારમાં નાશ કરતા હતા. આકીની બીના સરલ-સમજાય એવી છે. ૯

એકાદિ સ્થાનક<sup>૧૧</sup> સાધતા જિન નામ કર્મ નિકાચતા, દીર્ઘ સંયમ પાલતા પર્યત વિધિ આરાધતા; છંડી શરીર અનુત્તરે વિજયે વિમાને સુર થતા, અન્યત્ર દેવ જયંતમાં <sup>૧૨</sup> તેત્રીસ<sup>૧૩</sup> સાગર દેવતા.

સ્પષ્ટાર્થ:— વળી આ રાજર્ષિએ તીર્થકર નામ કર્મના બંધ કરાવનારા શ્રી અરિહ ત-પદ વગેરે વીસ સ્થાનકામાંના કેટલાક સ્થાનકાની વિધિપૂર્વક આરાધના કરી અને તેથી તીર્થકર નામ કર્મના નિકાચિત બંધ કર્યો. એ પ્રમાણે રાજર્ષિએ ઘણા લાંબા વખત સુધી આરિત્રનું પાલન કર્યું. ત્યાર પછી મરણ સમય નજીક જાણીને તેઓએ પર્યંત વિધિની આરાધના કરી એટલે અનશન કરી સમાધિપૂર્વક કાલધર્મને પામીને શરીરના ત્વાગ કરીને યાંચ અનુત્તર વિમાનામાંના વિજય વિમાનને વિષે દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. આ બાબતમાં થીજે સ્થળે જયંત નામના વિમાનને વિષે (૧૨) દેવ થયા એમ કહ્યું છે. ત્યાં તેમનું આયુષ્ય તેત્રીસ સાગરાપમ પ્રમાણ (૧૩) હતું. અહીં જણાવેલ અંત સમયની આરાધનાની थीना ट्रंडामां आ रीते जाखुवी-इवे ज्ञान दशाँन आरित्रनी आराधना करवामां तत्पर थयेता ર્અંતરાત્મ સ્વરૂપ હું આહાર ઉપધિ દેહાદિને વાસિરાવું છું. અને રાગ દ્રેષ ક્ષાયાદિ રૂપ ભાવ મલને દૂર કરીને વિશુદ્ધ થયેલ હું હાલ સમાધિમાં રહીને સ્નાતક ભાવે વર્તું છું. તથા હું સર્વ જવાને ખમાવું છું. ને હું ચાહું છું કે સર્વ જવા મને ખમાવે (ક્ષમા કરે.) તેમજ મારે કાઈ પણ જીવની ઉપર લગાર પણ વૈરભાવ છે જ નહી. તેથી મારા આત્મા નિજ સ્વભાવમાં રમણતા કરીને પરમ શાંતિને અનુભવે છે. તથા ભૂતકાલમાં અંતરાત્મ દશામાં રહેલા એવા મેં અજ્ઞાનાદિમાંના કાઈ પણ કારણે ખાદ્ય પદાર્થને પાતાનો માન્યો હાય. તે ખધું હવે હું વેતસરાવું છું. અને (૧) શ્રી અરિહંત પરમાતમા, (૨) આઠે કર્મોને નાશ કરનારા શ્રી સિદ્ધ ભંગવતા, (૩) પંચ મહાલતાદિને ધારણ કરનારા સર્વ સાધુઓ, (૪) અને અવિચ્છિત્ર પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાળાધિત શ્રીજિનેશ્વરદેવે કહેલ નિર્દોષ અહિંસાદિમય જિન્ધમ, આ ચારે પદાર્થો શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનમાં પરમ મંગલિક અને ઉત્તમ છે. એમ હું માતું છું. ને તે ચારે પદાર્થીના શરણને અંગીકાર કરૂં છું. તથા તમામ બાહ્યે-ચ્છાનો, અને ખીનજરૂરી વિચાર કરવાનો ત્યાગ કરીને સર્વ જીવાના લાઇ જેવા ને તમામ સ્રીઓના પુત્ર જેવા હું સર્વ સાવધ યાગથી રહિત નિર્મલ સામાયિકમાં સર્વ ચેષ્ટાને છંડીને રહ્યો છું. આ રીતે સામાયિકમાં રહેલા મારા આત્માને સિદ્ધ પરમાત્મા જુઓ એવી ભાવના હું રાખું છું. તથા સંવેગ ભાવમાં રહેલા મેં મનથી વચનથી ને કાયાથી અનક્રમ ખરાબ વિચાર, ભાષા કે પ્રવૃત્તિ કરી જે પાપ આંધ્યું હોય, તે સંબંધી મિચ્છામિ દુક્કડ માર્ગ છું. અને નિંદા ગહાં કરૂં છું. તેમજ હાલ હું તમામ ઉપાધિથી રહિત થયા છું. મારી હાલની પરિસ્થિતિ આ પ્રમાણે છે. તેમાં વધુ ખીના શ્રી કેવલી લગવંતા જાણે છે. તથા તમામ સંસારિક પ્રપંચાથી વિરક્ત અને માક્ષનીજ ઈચ્છાવાળા એવા મેં જન્માદિનો નાશ કરનાર જિનેશ્વર દેવના ચરણે આ (મારા) આત્મા સમર્પિત કર્યો છે. (સાંપ્યા છે.) હવે મારી અંતિમ ભાવના એજ છે કે તે અરિહંત દેવના પસાયથી હું સર્વ કર્મોનો નાશ કરી મુક્તિયદને પામું.

## ચાર ગતિના જીવાને ખામણાં.

આ અષાર ભવ સમુદ્રમાં ભટકતા એવા મને અપૂર્વ ચિન્તામણિ સમાન જિનેશ્વર-ભાષિત ધર્મ પ્રાપ્ત થયા તેથી હું ધન્ય–કૃતપુન્ય છું. ૧

ચાર ગતિરૂપ ભવચકમાં ભટકતાં માહવશ થઇને મેં જે કોઈ જીવને દુઃખ દીધું હોય તેને હું મન વચન કાયાથી ખમાવું છું. ર

સાતે નારકીમાં નારકીયણે ઉત્પન્ન થઈ ત્યાં જે કોઈ જીવને મેં દુઃખ દીધું હોય તેને પણ ખમાલું છું. ૩ વળી નારકીના ભવમાં મેં કર્મવશથી નારકીના જીવાને 'પરસ્પર મસળવા, ચૂરવા, ફ્રેંકવા, મારવા ' વિગેરે દુઃખ દીધાં હાય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૪

નિર્દેય પરમાધામીના રૂપને ધારણ કરનારા પરમાધામીના ભવમાં મૃદ-અજ્ઞાન એવા મારા જીવે નારકીના જીવેાને જે જે દુઃખ દીધાં હેાય તે પણ હું ખમાલું છું. પ

હા! હા! પરમાધામીના ભવમાં મૃદ એવા મારા જવે કીડા નિમિત્તે કરવત-તલવાર ભાલાદિકથી છેદન તાડન મારણ યંત્રપીલન વૈતરણીતારણ કુંભીપાચનરુપ ઘણાં દુઃખા નારકીના જવાને દીધાં હશે તે દુઃખાને હું જાણતો પણ નથી. ( તે પાપમાંથી કયારે છૂટાશે !) દ

પરમાધામીના ભવમાં તામસ ભાવમાં વર્તતા એવા મારા જીવે નારકીના જીવોને જે કાંઈ દુઃખ દીધાં હોય તેને હું મન વચન કાયાએ કરી ખમાવું છું. ૭

તિર્યાં અગતિને વિષે ક્ષારાદિક પૃથ્વી-પાણી-અગ્નિ-વાયુ-પ્રત્યેક અને સાધારણ વન-રપતિકાયના ભવમાં મેં સ્વ--અન્ય અને પરસ્પર શસ્ત્રથી પૃથ્વીકાયાદિક જીવાના વિનાશ કર્યો હોય તેને પણ હું ખમાવું છું.

શંખ પ્રમુખ એઈન્દ્રિય, જ પ્રમુખ તેઇન્દ્રિય અને માખી પ્રમુખ ચૌરિન્દ્રિયના લવામાં મેં જે જવાને ખાધા હાય તેમજ તેમને દુઃખ ઉપજાવ્યું હાય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૯

ગર્ભજ તથા સંમૂચ્છિંમ જળચર પંચેન્દ્રિયના ભવામાં મચ્છ, કચ્છપ (કાચલા) અને સુસુમાર પ્રમુખ અનેક રુપને ધારણ કરનારા મેં આહારને માટે અનેક જીવાના વિનાશ કર્યો હોય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૧૦

વળી જળચરના ભવામાં ઉત્પન્ન થયેલા મેં ઘણા પ્રકારના જીવાને દેખીને છેદન– ભેદન દીધાં હાય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૧૧

ગર્ભજ તથા સંમૃષ્ઠિમ સર્પ પ્રમુખ ઉરપરિસર્પ મધ્યે, ઘા નાળીઆ પ્રમુખ લુજપરિ સર્પ મધ્યે અને વાનર કુતરા બિલાડા પ્રમુખ થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચના ભવામાં મેં જે જ્વાને છિન્નભિન્ન કરી દુઃખી કીધાં હાય યાવત પ્રાહ્યુ રહિત કર્યાં હાય તેને પણ હું ખમાલું છું. ૧૨

જીવઘાતકાદિક અશુભ કર્મથી શાર્દ્ધ – સિંહ, સંડક, વાઘ, ચિત્તા, ગેંડા, રીંછ આદિ હિંસક જાતિમાં ઉત્પન્ન થયેલા મારા જીવે જે જીવાને છિજાભિજ્ઞ કરી વિણાસ્યા હાય તેમને હું ખમાવું છું. ૧૩

હોલા, ગીધ, કુકડા, હંસ, બગલા, સારસ, કાગડા, બાજ, ચકલાદિ સેંકડા સંમૂ-ર્જિમ અને ગર્જજ ખેચર પંચેન્દ્રિયના ભવા વિષે મેં ભૂખને વશ થઇ કૃમિ પ્રમુખ અનેક જાતિના જીવાને ખાધા હાય તેમને પણ હું ખમાલું છું. ૧૪ નતુષ્યના લવામાં રસેંદ્રિયલાંપટ મૂઢ પારધીની ક્રીડા( શીકાર )ને કરનારા મેં જે જીવાના નાશ કીધા હાય તેને પણ હું ખમાલું છું. ૧૫

વળી રસમાં ગૃદ્ધ થયેલા શરીરની પુષ્ટિના લેાલથી મેં ( પ્હેલાં ) મઘ માંસ સેત (મધ) માખણ બાળ અથાણું વાસી રાટલી આદિ અલક્ષ્ય વસ્તુનું લક્ષણ કરવાથી તેમાં રહેલા બેઇન્દ્રિયાદિક જીવાના વિનાશ કીધા હાય તેને પણ હું ખમાનું છું. ૧૬

વળી સ્પરોલિંદ્રયમાં લંપટ થયેલા મેં પૂર્વે ગૃહસ્થ ભાવે કન્યા, સધવા વિધવા રૂપ પરસ્તી અને વેશ્યાદિકને વિષે ગમન કરવાથી જે જીવાને દુઃખી કર્યા હોય અને વિનાશ પમાડ્યા હોય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૧૭

વળી ચક્ષુઇન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય તથા શ્રોત્રેન્દ્રિયના વશમાં પહેલા મેં જે જીવાને દુઃખી કર્યા હોય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૧૮

વળી મારે જીવે માનભંગથી, ક્રોધના વશથી આક્રમણ (દળાવી) કરીને જે જીવાને મારી આજ્ઞા મનાવી હોય તેને પણ ખમાલું છું. ૧૯

સ્વામી(રાજ્યાદિ અધિકારી)પણું પામીને, મેં અપરાધી તથા નિરપરાધી છવાને બાંધ્યા, ઘાયલ કર્યા, માર્ચા હોય તેને પશુ હું ખમાવું છું. ૨૦

દુષ્ટ એવા મેં કોધથી અથવા લેા<mark>લથી ક</mark>ેાઈ પણ મનુષ્યને કૂડા કલંક <mark>દીધા હેાય</mark> તેને પણ હું ખમાવું છું. ૨૧

ઇષ્યાંભાવને પ્રાપ્ત થયેલા મેં કાેઇ પણ છવ સાથે પર પરિવાદાદિ (નિંદા વગેરે) કીધાં હાેય, કાેઇની ચાડીચુગલી કીધી હાેય તેને પણ હું ખમાલું છું. ૨૨

અનેક મ્લેચ્છ જાતિઓમાં રીદ્ર અને ક્ષુદ્ર સ્વભાવવાળા મેં જ્યાં ધર્મ એ શબ્દ કાનેથી પણ ન સાંભળ્યા, વળી પરલાેકની પિપાસાવાળા મેં અનેક જીવાેની ઘાત કર્યો જેથી હું અનેક જીવાના દુઃખનો હેતુ થયાે તેને પણ હું ખમાવું છું ૨૩–૨૪

આર્ય દેશમાં પણ કસાઈ, પારધી, હુંબ ધીવરાદિ હિંસક જાતિમાં ઉત્પન્ન થઇ મેં જે જીવાનો નાશ કર્યો હાય તેને પણ હું ખમાલું છું. ૨૫

મિશ્યાત્વથી માહિત થયેલા અધિકરણના કારણબૂત મેં ધર્મની ખુહિએ જે જીવાના વધ કરાવ્યા હોય તેને પણ હું ખમાલું છું. ૨૬

વેલડી આદિ અનેક વૃક્ષાવાળા વનને દાવાગ્નિ દઇને તેમાંનાં અસંખ્ય છવાને મેં બાળ્યા હાય, દ્રહ-તલાવ આદિ જલસ્થાનને શાયાવીને જે છવાનો વિનાશ કર્યો હાય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૨૭

મેં ઉલ્લંઠપણે અઠમ ભૂમિ, અંતરદ્રીપાદિને વિષે જે છવાનો વિનાશ કર્યો હાય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૨૮ દેવના ભવાને વિષે પણ મેં ક્રીડાના પ્રયાગથી કે લાલબુદ્ધિથી જે જીવાને દુઃખી ક્રમી હાય તેને પણ હું ત્રિવિધે ખમાનું છું. ૨૯

લવનપતિને વિષે તામસ લાવમાં વર્તતા છતાં નિર્દેષ થયેલા એવા મેં જે જવાને દુઃખી કીધાં હાેય તેમને પણ હું ખમાવું છું. ૩૦

વ્યાંતરના સવમાં પણ મેં ફ્રીડાના પ્રયાગથી જેઓને દુઃખ ઉત્પન્ન કર્યું હાય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૩૧

જ્યાતિષમાં ગયેલા અને વિષયમાં માહિત-મૂઠ એવા મેં જે કાેઇ જીવાને દુઃખી ક્રીધાં હાેય તેને પણ હું ખમાવું છું. ૩૨

આભિયાગિક દેવપણાને પ્રાપ્ત થયેલા અને પરઋદ્ધિમાં મત્સરવાળા લાલથી પરાસવ પામેલા તેમજ માહને વશીબૂત થયેલા એવા મેં જે છવાને દુઃખ કીધું હાય તેમને પણ હું ખમાનું છું. 33

આ ચાર ગતિમાં ભટકતાં મેં જે જીવા પ્રાણુ થકી મુક્ત કીધાં, દુઃખમાં પાડ્યા તે અધાને હું ખમાલું છું. ૩૪

મેં જે જે અપરાધ કીધાં હાય તે તે અધાં અપરાધાને હે છવા! મધ્યસ્થ થઇને, વૈરને મૂકીને તમે ખમા અને હું પણ તમને ખમું છું. તથા મહાવતાદિને આરાધતાં જે કંઈ દાેષ લાગ્યા હાય, તેને ત્રિવિધે ખમાનું છું. ૩૫

આ સંપૂર્ણ છવલાકમાં મારે કાેઈ પણ છવની સાથે ક્રેષ નથી, હું જ્ઞાન, દર્શન સ્વભાવવાળા એક નિત્ય ને મમત્વભાવ રહિત છું. ૩૬

મને અરિહાત તથા સિહનું શરણુ થાએષા! સાધુ અને કેવલીબાષિત ધર્મ મને પરમ મંગલિકકારી થાએષા! કર્મક્ષયના કારણે પંચ પરમેષ્ઠીનું શરણુ મને પ્રાપ્ત થાએષા. ૩૭

આ ક્ષામણા ચાર ગતિમાં રહેલા જીવાને ભાવશુદ્ધિ અને મહાકર્મક્ષયતું કારણ શાય છે. શ્રી મહાઅલ રાજિષે આ રીતે આરાધના કરી અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણું પામ્યા. ૧૦

હવે અનુત્તર દેવલાકમાંથી તે મહાખલના છવ તીર્થંકરપણે અધાધ્યા નગરીમાં ઉત્પન્ન થાય છે તે અધાધ્યા નગરીનું વર્લ્ડન ત્રસ્યુ શ્લાકમાં કરે છે:—

તેર સ્થાનક સાથ ભાખી બેઉ ભવની ભાવના, અંત્ય ભવમાં એકસા પચ્ચાશ સગની ભાવના; આજ જંબૂદ્ધીપ ભરતે કાેશલા<sup>૧૪</sup> ચાેધ્યા<sup>૧૧</sup> ભલી, મુક્તિગામિ ભૂરિ ભબ્ય સ્થાન એ અલકાપુરી. ૧૧ સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે શ્રીઅભિનંદન સ્વામીના સમ્યક્તવાળા ભવશી બે **ભ**વ સંખંધી તેર સ્થાનકાની ભાવના (હકીકત) જણાવી. હવે ત્યાર પછીના છેલ્લા ભવમાં એટલે જે ભવમાં પ્રભુ અભિનંદન સ્વામી નામના ચાથા તીર્થંકર થયા, તે સખંધ ભવમાં એકસા સીત્તેર બાલ પૈકી ખાકી રહેલા એકસા સત્તાવન ખાલ (સ્થાનકા)ની બીના જણાવું છું. આ જંખૂદ્વીપના ભરત ક્ષેત્રને વિષે કાશલ નામના દેશમાં (૧૪) અયાષ્યા નામની (૧૫) નગરી આવેલી છે. આ નગરી ઘણી સુંદર છે. તેથી ઈન્દ્રની અલકાપુરી સરખી લાગતી આ નગરી ઘણા માક્ષગામી ભવ્ય જવાના જન્મ સ્થાનરૂપ હતી. એટલે આ નગરીમાં જન્મેલા ઘણાં ભવ્ય જવા મોક્ષ ગયા છે. ૧૧

જ્યાં પ્રતિગૃહ સ્તંભ પ્રતિબિંબિત શશી દર્પણ સમા, ઘર આંગણાંના તરૂવરાે વર હારથી સુરતરૂ સમા; ચૈત્ય શ્રેણિ ગિરિ સમી ચૈત્યાય્ર ભૂમીમાં પશ્ચા, તારા તણા પ્રતિબિંબ પુષ્પાંજિલ સમા દીપી રહ્યા. ૧૨

સ્પષ્ટાર્થ:—આ અચેલ્યા નગરીમાં દરેક ઘરમાં રહેલા મિશુ રત્ન જહિત શાંભલાઓમાં પ્રતિભિળં રૂપે દેખાતા ચંદ્રમા સ્થાવર પદાર્થીને પણ શૃંગાર રૂપ દર્પણ (ચાટલા)ની શાભા આપે છે એટલે તે શાંભલાઓ ચાટલા જેવા શાંભે છે. વળી ત્યાં દરેક ઘરના આંગણામાં રહેલા વૃક્ષા ઉપર કીડાની મયૂરીઓએ ખેંચી ખેંચીને હારા લટકાવેલા છે, તેથી તે વૃક્ષા સુરતરૂ એટલે કલ્પવૃક્ષ જેવા જણાય છે. તથા આ નગરીમાં રહેલી ચૈત્યની શ્રેણીઓ એટલે લાઈનસર રહેલા જિનમંદરા ઝરતાં ચંદ્રકાંત મિલુઓશી ઝરણાંવાલા માટા પર્વતાની લીલાને વિસ્તારે છે. આમ કહેવાનો ભાવાર્થ એ છે કે આ જિનમંદિરા ઉચા પર્વતાની પેઠે ઘણાં ઉચા હતા, તેમજ એ ચૈત્યાની અત્રભૂમિ એટલે આંગણામાં પડતા તારાના પ્રતિબિંગા દેવતાએ!એ અણે પુષ્પાંજલિ મૂકી હોય તેવા શાંભે છે. ૧૨

ધર વાવડીમાં ખાલિકાએ ખેલતી ને નીકળતી, ક્ષીરાબ્ધિ લક્ષ્મીને હરંતી કમળવંતી દીસતી; ઉદ્યાનથી તસ ખાદ્ય ભૂમી શ્યામવર્ણી લાગતી, તસ વપ્રની ચારે તરફ ગુરૂ ખાઇ સુંદર દીસતી. ૧૩

સ્પષ્કાર્ય:—જેમાં અલિકાઓ ખેલી રહેલી છે, એવી દરેક ઘરની વાવડીઓ, જેમાંથી અપ્સરાઓ નીકળે છે, એવા ક્ષીર સમુદ્રની શાલાને હરી લે છે. એટલે વાવડીઓ ક્ષીર સમુદ્રથી પણ વધારે શાલતી જણાય છે અને અલાઓ અપ્સરાઓથી પણ અધિકરૂપવાળી જણાય છે. અને આ વાવાને વિષે પાણી ઉપર જણાતાં કંઠ સુધી પાણીમાં ડૂખેલી તે અલિકાઓના મુખા લણે સુવર્ણના કમળા હાય તેવી જણાય છે, તેથી તે વાવા લણે સાનાના કમળાથી શાલતી ન હાય તેવાં જણાય છે. તથા આ નગરીની અહાર આવેલાં માટાં ઉદ્યાનોને લીધે એટલે આગ અગીચાઓને લીધે તે નગરી-

ની અહારની ભૂમિએા જાણે શ્યામવણી હાય તેવી જણાય છે. વળી આ નગરીનો ચારે આજુએ કિલ્લાે આવેલા છે અને તે કિલ્લાની કરતી પાણીથી ભરેલી ખાઈ શાભી રહી છે. ૧૩

અમ અધાષ્યા નગરીમાં સંવર નામે સજા રાજ્ય કરે છે તેમનું વર્ણું ન ત્રણ 'લોકમાં કરે' છે:--

> દાતાર ધર ધર સુલભ યાચક દુલ્લહા અહીં દીસતા, ભૂપ સંવર<sup>૧૬</sup> રાજ્ય કરતા તેહ શશિ સમ શાભતા; ભુવન તળને સાધનારા આણુથીજ તે નૃપ હતા, કૃપણ ધન જિમ મ્યાનથી તરવાર બ્હાર ન કાઢતા. ૧૪

સ્પષ્ટાર્થ:—આ નગરીમાં દાતારા ઘર ઘર હોાવાથી સુલભ હતા. એટલે લાકો પૈસાદાર હોાવાથી દાન કરનારા તા ઘણા હતા. પરંતુ અહીં યાચકા એટલે દાન લેનારા છવા 
દુલ લ હતા એટલે મુશ્કેલીથી મળે તેમ હતા. કારણ કે આ નગરીમાં દુ:ખી લાકા ઘણા 
થાડા હતા. સામાન્ય રીતે યાચકા ઘણા હાય છે અને દાતારા થાડાક જ હાય છે, પરંતુ 
આ નગરીના લાકા ઘણા સુખી હતા તેથી દાતાર ઘણા હતા, પરંતુ તે દાનને લેનારા 
છવા થાડા જણાતા હતા. આ સુંદર અયાધ્યા નગરીમાં સંવર નામના (૧૬) રાજ રાજ્ય 
કરતા હતા. આ રાજ પૃથ્વી ઉપર ચંદ્રની જેમ શાલતા હતા. વળી આ રાજા પોતાની 
આજ્ઞાથીજ લુવનતળને એટલે પૃથ્વીને સાધનારા હતા એટલે તેમને પૃથ્વી સાધવામાં યુદ્ધ 
કરવાની જરૂર પડી નહાતી. આ વાતને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવે છે કે જેમ કૃપણના લડારમાં 
ગએલું ધન પાછું નીકળતું નથી તેમ આ રાજાએ કહી પણ પોતાની તરવાર બહાર 
કાઢી નહાતી. ૧૪

નિજ ગુણે કરે કેદ લક્ષ્મી દંડનું ધન અહુ છતાં, જલિધ જિમ ના ગર્વ ધારે ધરત દીલ પ્રસન્નતા; અપ્રમત્ત સંતાપધારી ધનિકમાં ને રંકમાં, મુનિ પરે સમ દૃષ્ટિ રાખે રાગ જિનના ધર્મમાં.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રીસંવર રાજાએ અપલ લક્ષ્મીને પણ પોતાના ગુણા વડે કેદ કરી હતી. એટલે લક્ષ્મી આ રાજાને ત્યાં સ્થિર થઇને રહી હતી. જેમ સમુદ્ર ઘણી નફીઓના પાણી મળવા છતાં ગંભીરતા છેડતા નથી, તેમ આ રાજા પાસે અનેક ગુન્હેગાર રાજા ઓને દંડ કરવાથી ધન આવતું હતું તે છતાં પણ તે ગર્વ ધરતા નથી. વળી આ રાજા હંમેશાં મનમાં પ્રસન્નપણું ધારણ કરે છે. તથા આ રાજા અપ્રમત્ત એટલે પાતાના રાજ્યાદિના કાર્યો કરવામાં પ્રમાદ કરતા નથી. તેમજ સંતાષને ધરતા હતા એટલે નિલેંબી હતા. અને ધનવાન ઉપર તેમજ ગરીખ ઉપર સાધુ મુનિરાજની જેમ સમાન દેષ્ટિ રાખતા હતા. એટલે શ્રીસંવર રાજાને ધનવાન તરફ પશ્ચપાત નહોતો તેમજ ગરીખ તરફ ઉપેક્ષા

નહોતી. અનિને સરખા ન્યાય આપતા હતા તથા જિનેશ્વર પ્રભુના કહેલા ધર્મ ઉપર આ રાજાને રાગ હતો. કારણ કે આ રાજા સાચા ધર્મને સમજતા હતા. ૧૫

> અપરાધીને શિક્ષા કરે નૃપ ધર્મ પાલન કાજ એ, શત્રુને શિક્ષા કરે નિજ પ્રજા રક્ષણ કાજ એ; એક બાજુ સર્વ કાર્યો રાજ્યના ને ધર્મના, તાજવાની જેમ સમ ગણે તેહ રાત્રી ન્યાયના.

₹ €

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી આ શ્રીસંવર રાજા રાજાની ફરજને પાલવા માટે જ અપરાધીને એટલે ગુન્હેગારને સજા કરતા. કારણ કે અપરાધીને સજા ન કરે તો રાજ્યમાં અપરાધ કરનારી પ્રજા વધતી જાય અને તેથી પ્રજાને ઉપદ્રવ થાય. વળી આ સંવર રાજા દ્વેષણુદ્ધિથી શત્રુને સજા કરતા નહોતા, પરંતુ પોતાની પ્રજાનું રક્ષણ કરવાની પોતાની ફરજ છે એવું જાણીને શત્રુઓને સજા કરતા હતા. એક તરફ રાજ્યનાં સઘળાં કામકાજ અને એક તરફ ધર્મનાં કાર્યો એમ અંનેને ત્રાજવાની જેમ સરખા ગણતા હતા. વળી આ રાજાને ન્યાય આપવા તરફ રાગ હતો. એટલે કાઇને અન્યાય ન થાય તે તરફ ખાસ કાળછ રાખતા હતા. ૧૬.

સંવર રાજાની સિહાર્થા રાણીનું સ્વરૂપ ત્રણ શ્લાેકમાં જણાવે છે:---

તેહની રાણી સિહાર્થા શહેવંશે જન્મતી, અંતઃપુરે ભૂષણ સમી તે સદ્દગુણોને ધારતી; દેખાવ સુંદર મંદ્દ ગતિ તસ વેણ મીઠાં છોલતી, રાજહંસીના સમી લાવણ્ય સરિતા દીપતી.

9 9

સ્પષ્ટાર્થ:—આ સંવર રાજાને સિદ્ધાર્થા નામની રાષ્ટ્રી હતી. તે ઉત્તમ વંશમાં જન્મેલી હતી. અને રાજાના અંત:પુરને ભૂષણ (ઘરેણાં) ની જેમ શાભાવનારી હતી એટલે સર્વ રાષ્ટ્રીઓમાં શ્રેષ્ટ હતી, તેનામાં અનેક સદ્યુણા રહેલા હતા. તેમજ આ રાષ્ટ્રી દેખાવમાં સુંદર હતી એટલે ઉત્તમ રૂપવંતી હતી. તેની ગતિ (ચાર્ર) હાથીની જેવી મનોહર અને ધીમી હતી. અને તે મીઠાં વચન બાલતી હતી અથવા તેણીની વાણીમાં મીઠાશ રહેલી હતી. રાજહંસીના જેવી તે રાષ્ટ્રી જાણે જાણે સૌન્દર્ય રૂપી પાષ્ટ્રીની નદી હાય, તેવી શાલતી હતી. ૧૭.

મુખ નયન કર ચરણ પંકજ જેહવા સુંદર હતા, ઇંદ્રનીલાદિક સ્વરૂપ રાણી મનાહર લાગતા; જિમ અયાધ્યા નયરીમાં વિદ્યા વિષે જિમ રાહિણી, નદીઓ વિષે અંગા તથા સતી વર્ગમાં રાણી ગુણી, ૧૮

२०

સ્પષ્ટાર્થ—વળી તે સિદ્ધાર્થા રાણીનું વિશેષ વર્ણન કરતાં જણાવે છે કે તે રાણીનું મુખ, અને આંખ તથા હાથ તેમજ પગ કમળના જેવા સુંદર હતા. રાણીના નેત્ર, દાંત, હોઠ, નખ, વગેરે અવયવા જાણે ઇંદ્રનીલાદિ મણિમય હોય તેવા શાભતા હતા. તેથી સર્વ અંગે જાણે તે રાણી રત્નમય હોય તેવી મનાહર દીપતી હતી. તથા જેમ સઘળી નગરીઓમાં અયાષ્યા નગરી શ્રેષ્ટ છે, જેમ સર્વ વિદ્યાઓમાં રાહિણી વિદ્યા ઉત્તમ ગણાય છે, તથા જેમ સર્વ નદીઓમાં ગંગા નદી શ્રેષ્ટ છે, તેમ આ ઉત્તમ ગણાય છે, તથા જેમ સર્વ નદીઓમાં ગંગા નદી શ્રેષ્ટ છે, તેમ આ

પ્રેમથી પણ પતિ ઉપર તે ના કદી ગુસ્સે થતી, કુલીન નારી વ્રત પરે પતિવ્રતપણાને પાલતી, અનુકૂલ એ રાણી વિષે નૃપ રાગ ગળી જેવા હતા; તે સાથ નૃપ સુખિયા છતાં પણ ધર્મ સાચવતા હતા. ૧૯

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રી સિહાર્થા રાષ્ટ્રી પ્રેમથી પણ કદાપિ પતિ ઉપર ગુરસે થતી નહોતી, એટલે આ રાષ્ટ્રી પતિ ઉપર કૃતિમ ગુરસા પણ કરતી નહોતી. અને જેમ કુલીન સ્ત્રી પોતાના વતનું પાલન કરે તેમ આ સિહાર્થા રાષ્ટ્રી પાતાના પતિવતનું પાલન કરતી હતી. એટલે નિર્મલ શિયલ પાળતી હતી. સર્વ રીતે અનુકૂળ એટલે રાજની ઈચ્છા પ્રમાણે વર્તનાર તે રાષ્ટ્રીને વિષે સંવર રાજાના ગળીના રંગ જેવા રાગ હતા. આ કારણથી શ્રી સંવર રાજા આ સદ્દ્રણથી રાષ્ટ્રીને લીધે પરમ સુખી હતા, તો પણ તે શ્રી જિન ધર્મને સાચવતા હતા એટલે જિન ધર્મની સાત્તિવડી આરાધના પરમ ઉલ્લાસથી કરતા હતા. કારણ કે શ્રી સંવર રાજા સમજતા હતા કે અંતર્મ હૂર્ત જેવા અલ્પ કાલમાં પણ શ્રીમર્ફેલી માતા વગેરે ઘણાં લગ્ય જવાને મુક્તિ પદને દેનાર મહાદુલભ માનવ જન્મની ખરી સફલતા દાનાદિ ચાર પ્રકારના ધર્મની આરાધનાથી જ થઈ શકે છે. ચાલુ આળાદી કે ભવિષ્યની આળાદી પણ તેનાથી જ ટકાવી શકાય છે, કે પામી શકાય છે. ૧૯.

પ્રભુ જીવ તેત્રીસ અતર સુર સુખ ભાગવા વૈશાખની,પ શુક્લ ચાથ પુનર્વસુનેષ્ટ મિશુનય સિહાર્થ તણી, કુક્ષિ માંહી અવતરે અધરાતય ઉદ્યોત ત્રિભુવને, નારકોને પણ થયું ક્ષણ વાર સુખ એ રાત્રિએ.

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે ભવિષ્યમાં અભિનંદન સ્વામી નામે ચાથા તીર્થંકર થનાર એટલે શ્રીમહાખલ રાજાના જીવ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણામાં તેત્રીસ સાગરાયમ સુધી દેવલાકનાં ઉત્તમ સુખા ભાગવીને વૈશાખ મહિનાની સુદ ચાથના દિવસે જ્યારે (૧૮) પુનવંસુ નામનું નક્ષત્ર (૧૯) અને મિશુન રાશિ (૨૦) વર્તતી હતી તે વખતે આ સંવર રાજાની સિદ્ધાર્થા રાણીની કુક્ષીને વિષે અવતર્યા. અ! વખતે અધરાત (૨૧) મધ્ય રાત્રી હતી. એ રાત્રીએ પ્રસુના ચ્યવન કલ્યાણકના પ્રસાવે ત્રણે સુવનમાં એટલે સ્વર્ગ મૃત્યુ અને પાતાળને વિષે ઉદ્યાત થયા એટલે પ્રકાશ થયા. અને નિરંતર દુ:ખી એવા નારકીના જીવાને પણ થાડી વાર સુખના અનુસવ થયા. ૨૦

સિદ્ધાર્થા માતા ચૌદ સ્વમો જુએ છે તે એ શ્લેકમાં જણાવે છે:—

અર્ધ જાગ્રત માત અંતિમ પ્રહરમાં નિજ મુખ વિષે, પેસતા સ્વપ્ના ચતુર્દશર દેખતા જે સિત દીસે; જસ ચાર દંતા તે કરી ડાલર કુસુમ સિત ૧૫લર એ, પહેાળું વદન જસ કેસરીસિંહ તેમ લક્ષ્મી માળને. પર્

સ્પષ્ટાર્થ:—તે વખતે રાત્રીના છેલ્લા પહેારે સિહાર્થા માતાએ અર્ધ જાગ્રત અવસ્થામાં એટલે અરધા જાગતા અને અરધા ઉંઘતાં એવી અવસ્થામાં પોતાના મુખને વિષે પેસતા ચૌદ મોટા સ્વપ્નો (૧૨) જોયા. તેમાં પ્રથમ સ્વપ્નને વિષે જેના ચાર દાંતો શ્વેત વર્ણવાલા છે એવા હાથી (૧) જોયા. અને બીજા સ્વપ્નમાં ડાલર જાતિના ફૂલ જેવા સફેદ વૃષભ (૨) એટલે બળદ જોયા. તથા ત્રીજા સ્વપ્નને વિષે પહાળા મુખવાળા કેસરીસિંહ (૩) જોયા. તેમજ ચાયા સ્વપ્નમાં લક્ષ્મીદેવી (૪) તથા પાંચમા સ્વપ્નમાં ફૂલની માળા (૫) જોઈ. ૨૧

પરિપૂર્ણ ચંદ્રક પ્રકાશ કરતા સૂર્ય, કંવજ તિમ કુંભ એ, કમળભૂષિત સરક ઉછળતા તરંગવાળા જલધિક એ; વર વિમાનક પ્રવર રયણના રાશિક નિર્ધુમ અગ્નિક એ, માત જાગીને કહે તૃપને વિચારી તે કહે. રર

રપષ્ટાર્થ:—વળી શ્રી સિદ્ધાર્થા માતાએ છઠ્ઠા સ્વપ્તમાં સંપૂર્ણ કળાવાળા ચંદ્રને (६) જેયા. તથા સાતમા સ્વપ્તમાં પ્રકાશ કરતા સૂર્યને (૭) જેયા. તેમજ આઠમા સ્વપ્તમાં દવજ એટલે દ્રજા (૮) જેઈ. અને નવમા સ્વપ્તમાં કુંલ એટલે પૂર્ણ કળશ (૯) જેયા. તથા દશમા સ્વપ્તમાં ખીલેલા કમળાથી સુશાલિત સરાવરને (૧૦) જેયું. તેમજ અગિ આરમા સ્વપ્તમાં જેમાં અનેક માજાં (જલતરંગા) ઉછળી રહ્યા છે એવા સમદ્રને (૧૧) જેયા. વળી ગારમા સ્વપ્તમાં ઉત્તમ દેવવિમાન (૧૨) જેયું. અને તેરમા સ્વપ્તમાં ઉત્તમ સ્ત્રોનો સમૂહ (૧૩) જેયા. તેમજ છેલ્લા ચૌદમા સ્વપ્તને વિષે નિધ્ન એટલે ધૂમાડા વિનાના અગ્નિને (૧૪) જેયા. આ રીતે ૧૪ સ્વપ્તાને જેઈને જાયત થયોલા (જાગેલા) શ્રી સિદ્ધાર્થા રાણીએ તે સ્વપ્તાની વાત શ્રીસંવર રાજાને કહી. તે વખતે રાજાએ વિચાર કરીને શ્રી સિદ્ધાર્થા રાણીને જે વચના કહ્યા, તે બીના તેવીસમા શ્લાકમાં જલાવે છે. ૨૨

ઈન્દ્ર મહારાજ સ્વપ્નનું ફલ જથાવે છે:---

ત્રણ ભુવનના નાથ સુત હોશે તરત ઈદ્રોર કહે, સુત તમારા તીર્થપતિ ચાથા થશે સુણી જનની એ; ખૂબ આનંદિત બનીને શેષ રાત્રી જાગતા, પૂરી કરી માતા સુખેથી ગર્ભને પરિપાલતા.

રપષ્ટાર્થ: - સંવર રાજા સિદ્ધાર્થા રાષ્ટ્રીને કહે છે કે તમે જોયેલા આ ચૌદ સ્વપ્નાના કલરૂપે તમને પુત્રના લાભ થશે. તે તમારા પુત્ર ત્રણ ભુવનના સ્વામી થશે. ત્યાર પછી ત્યાં તરત આવેલા ઈન્દ્રોએ રાણીને કહ્યું કે-હે માતાછ! તમારા પુત્ર ભવિષ્યમાં આ ભરત ક્ષેત્રને વિષે ચાથા તીર્થકર થશે. આ સાંભળીને આનંદ પામેલ માતાએ ખાકીની રાત્રી જાગીને પૂરી કરી. કારણ કે સારાં સ્વધ્નને જોઇને ઉંઘી જનાર છવને સ્વપ્નનું ફળ મળતું નથી. ત્યાર પછી માતા સુખ પૂર્વંક ગર્ભનું પાલન કરવા લાગ્યા. આ ત્રણ <sup>શ્</sup>લાકામાં જણાવેલા સ્વપ્નાના વર્ણન પ્રસંગે તેના પ્રકારાદિની ખીના ટુંકામાં આ રીતે જાણવી--૧ દિવસે અનુભવેલા (૨) સાંભળેલા (૩) અને જોયેલા પદાર્થો સંબંધી સ્વપ્ન આવે છે. તથા (૪) શારીરિક પ્રકૃતિમાં વિકાર (કર્ફ પિત્તાદિના પ્રકાયાદિ) થવાથી (૫) સ્વભાવથી (૬) તેમજ અનેક પ્રકારની ચિંતાથી પણ સ્વપ્ન આવે છે. (૭) ઇષ્ટ દેવાદિના ઉપદેશથી (૮) ધમ કિયાના પ્રભાવથી (૯) અને પ્રખલ પાપ કર્મોના ઉદયથી પણ સ્વપ્ન આવે છે. આ રીતે સ્વપ્તના નવ પ્રકારામાંથી શરૂ આતના ६ સ્વપ્નામાંનું શુલ કે અશુલ સ્વપ્ત જેને આવે. તેને તેનું કંઇ પણ કલ મળતું નથી. પણ છેલ્લા ત્રણ પ્રકારના સ્વપ્નાનું ફળ જરૂર મળે છે. ૧-૨-૩. રાત્રિના પ્હેલા પ્હોરે જેયેલા સ્વપ્નનું ફળ બાર મહિને મળે છે, અને ખીજા પ્હારે જોયેલા સ્વપ્તનું ફળ ર મહિને મળે છે. તથા ત્રીજા પ્હારે જોયેલા સ્વપ્તનું કળ ત્રણ મહિને મળે છે, તેમજ ચાથા પ્હારે જેયેલા સ્વપ્નનું ફળ એક મહિને તા જરૂર મળે. ૪ રાત્રિની છેલ્લી બે ઘડીની અંદર જોયેલા સ્વય્નનું કળ દશ દિવસમાં મળે છે. પરંતુ સૂચોદયે જોયેલા સ્વપ્નનું ફળ જલ્દી નિશ્ચયે મળે છે. પ દિવસે જોયેલા માળાના સ્વપ્તનું કળ અને આધિ વ્યાધિ મલ મૂત્રાદિની પીડાથી આવેલા સ્વપ્નાનું ફળ મળતું નથી. દ જે જીવા ધર્મી હાય અને જેમના દેહે રસ રૂધિરાદિ ધાતુઓ સમાન ભાવે વર્તે છે એટલે લાહીનું દખાણ વગેરે ઉપદ્રવાથી રહિત સાત ધાતુઓ વર્ત્ત છે, તથા જેઓનું મન સ્થિર છે. તેમજ જેઓ ઇંદ્રિય દમન દયાદિ ગુણાને ધારણ કરે છે. તે સર્વ પ્રકારના જીવાને આવેલા સ્વપ્ના ઘણું કરીને ઈષ્ટ અર્થીને આપે છે. ૭ ખરાબ સ્વપ્ત આવ્યું હાય, તા તે કાઇને પણ કહેવું નહી. પણ સારૂં સ્વપ્ન શ્રી આચાર્ય ભગવંત વગેરે શરૂ આદિની આગળ કહેવું એઇએ. એ ગુરૂ આદિ ન મળે, તેા છેવટે ગાયના કાનની નજીક જઇને પણ સ્વપ્તની ખીના સંભળાવવી. ૮ ઇષ્ટ સ્વપ્તને જોઇને બાકીની રાત જિનેશ્વર દેવના સ્તવનાદિ કરી પૂરી કરવી. પણ સુવું નહી. કારણ કે સૂઈ જાય, ને નિદ્રા લ્યે તો તે ઈષ્ટ સ્વપ્નનું કુળ મળતું નથી. ૯ અનિષ્ટ (અશુભ) સ્વપ્નને જેચા બાદ જે રાત અધૂરી (અપૂર્ય) હોય, તા સુઇ જવું એઇએ, ને તેવું અશુભ સ્વપ્ન કાઇની પણ આગળ ન કહીએ તા તે અશલ

સ્વપ્તનાં અશુભ કુલ ન મળે. ૧૦ યહેલાં અનિષ્ટ સ્વપ્તને જોયા ખાદ શુભ સ્વપ્ત આવે, તો તે શુલ સ્વપ્ન જ શુલ ફળને આપે છે. એજ પ્રમાણે શુલ સ્વપ્નને જોયા ખાદ અશુભ સ્વપ્ન આવે, તો તે અશુભ સ્વપ્ન જ આપે છે. ૧૧ જે કાઈ માણસ સ્વપ્નમાં એમ જુએ કે હું-મનુષ્ય સિંહ દ્યાડા હાથી બળદ કે સિંહણ જેને (જે સ્થને) ચલાવે છે, એવા સ્થમાં બેસીને જઉં છું, તા આવા સ્વપ્નને જોનાર તે જીવ રાજા થાય, ૧૨. સ્વપ્નમાં એમ જુએ કે મારા ઘાડા હાથી વાહન (રથ વગેરે) આસન ઘર વસ્ત્ર વગેરેની ચારી થઈ, તાે તેવા સ્વપ્નને જોનાર જીવની ઉપર રાજાને (ચાર, ગુન્હેગાર આદિ રૂપે) શંકા થાય, ને તે જીવના કુદયમાં શાક (દીલગીરી) પ્રકટે. તથા સગાંઓમાં વિરાધ (ક્છઓ) તેમજ ધનની હાનિ (ઓછાશ) થાય. ૧૩. જે પુરૂષ સ્વપ્તમાં હું સૂર્ય ચંદ્રમાના સંપૂર્ણ (આખા) બિંબને ગળી ગયા, એમ જુએ, તે પુરુષ પહેલાં દીન હાચ, છતાં સુવર્ણ (સાનૈયા-ધન) અને સમુદ્ર સહિત પૃથ્વીને પામે છે એટલે તેના માલીક અને છે. ૧૪ મારાં શસ્ત્ર, ઘરેણાં, મણિ, માલી, સુવર્ણ, રૂપું, વાસણ વગેરમાંની કાઇ પણ ચીજની ચારી થઇ, આવું સ્વપ્ન જે છવ જાએ, તે ધનની અને માનની હાનિ (એાછાશ) કરે છે, અને ઘણી વાર ખૂરી હાલતે મરેણું પામે છે. ૧૫ જે માણુસ સ્વપ્નમાં એમ જુએ કે-હું સફેદ હાથી ઉપર બેસીને શાલિ (એાદન; ભાત) ખાઉ છું, તે ધમી માણુસ પહેલાં ભલેને હીન (હલકી) જાતિના હાય, તા પણ તમામ પૃથ્વીના રાજા થાય છે. ૧૬ મારી સ્ત્રીનું કાઇએ હરણ (ઉપાડી જલું) કર્યું, આવા સ્વપ્નને જેનાર પુરૂષના ધનના નાશ થાય છે, અને કાઈએ પાતાની સ્ત્રીના અપમાન તિરસ્કારાદિ રૂપ પરિભવ કર્યો, આવા સ્વપ્નને જોનાર જીવ સંકહેશને પામે છે. તથા જે પાતાના ગાંત્રની સીઓના હરણ (ઉપાડી જવું) પરિભવાદિને સ્વપ્નમાં જુએ, તે પુરૂષના અંધુએા વધ અધનને પામ છે. ૧૭ મારી લુજામાં સપે ડંખ માર્ચી, જે પુરૂષ આવા સ્વપ્નને જુએ, તે યાંચ રાતની અંદર હજાર સાના મ્હારાને મેળવે છે. ૧૮ કાઇએ મારા શયન ( સુવાનાં સાધન પથારી પર્લંગ વગેરે ) અને જોડાંની ચારી કરી, આવા સ્વપ્નને જે છવ જુએ, તેની સ્ત્રી મરશુ પામે છે, ને તે છવ ભયંકર માંદગીની પીડા લાગવે છે. ૧૯ જે જીવ સ્વપ્નમાં મનુષ્યના માથું પગ અને લુજાનું લક્ષણ કરે છે, તે અનુક્રમ રાજ્યને, હજાર સાનામ્હારને, અને ૫૦૦ સાનામ્હારાને મેળવે છે. ૨૦ મારા ભારણાંની ભુંગળ (હુલારીયાે) શયન, હાંચકાે, પાદુકા ( પાવડી, જોડા વગેરે ), ઘરમાંની કાઈ પણ ચીજ ભાંગી ગઈ, આવા સ્વપ્નને જેનાર પુરૂષની સ્ત્રીના નાશ થાય છે. ૨૧ જે પુરુષ સ્વયનમાં તળાવ, સમુદ્ર, યાણીથી ભરપૂર નદી, અને મિત્રનું મરણ જુએ તેને ઘણું ધન મળે છે. ૨૨ જે પુરુષ સ્વપ્નમાં એમ જુવે કે-મેં છાણુ અને ઔષધવાળું તથા ડહેાળાએલું અહુજ ગરમ પાણી પીધું, તે મરડાના વ્યાધિથી મરણ પામે છે. ૨૩ જે સ્વપ્નમાં જિનેશ્વર દેવની પૂજા સ્નાત્ર યાત્રા ઉપહાર ( મુક્રુટાદિની લેટ ) વગેરેને કરે, ને તીથ'યાત્રાદિ કરે, તેને સર્વ પ્રકારે ધનાદિની વૃદ્ધિ થાય છે. ૨૪ મારા હુદયરુપી તળાવડીમાં કમળા ઉગ્યા, આવા સ્વપ્નને જે જુએ, તે જીવ કાઢિયા થઈ ને જલ્દી મરે છે. ૨૫ મેં ઘણું ધી મેળવ્યું, આવા સ્વપ્નને જે જૂએ, તે પુરૂષ જશ કીર્તિને પામે છે, ને મેં ક્ષીર (ખીર)ની સાથે ઘી ખાધું, આવું સ્વપ્ન પ્રશસ્ય (સારૂં) ગણાય છે. ૨૬ સ્વપ્નમાં હસવાથી જેલ્દી શાેક (દીલગીરી) થાય છે, ને પ્રવૃત્તિ (ગમન આગમનાદિ કાયિક કિયા) કરવાથી વધને પામે છે, અને નાચતાં ખંધનને પામે છે. ભણતાં તે જીવાને કહેશ થાય, એમ પંડિતાએ જાણવું. ૨૭ સ્વપ્નમાં કાળી ગાય, થાેડા રાજ હાથીને દેવ સિવાયના થતાં જેએલી કાળી ચીં સારી ગણાતી નથી, અને સફેદ કપાસને મીઠું વગેરે સિવાયના ધાળા પદાર્થો સ્વપ્નમાં જેયાં હાેય, તાે તે સારા ગણાય છે. ૨૮ પાતાની બાખતમાં જેએલા શુભ—અશુભ સ્વપ્નમાં જેયાં હાેય, તાે તે સારા ગણાય છે. ૨૮ પાતાની બાખતમાં જેએલા શુભ—અશુભ સ્વપ્નમાં તેવ પાતાને મળે નહી. ૨૯ જ્યારે ખરાબ સ્વપ્ન આવે, તે વખતે દેવ ગુરુની લક્તિ અને તપ વગેરે કરવાથી તે અશુભ સ્વપ્ન પણ સુસ્વપ્ન બની જાય છે. એટલે તે ખરાબ સ્વપ્ન દુર્ભલ થવાથી તેનું અનિષ્ટ ફળ મળતું નથી પણ તે સારા સ્વપ્નરૂપે પરિણામ પાત્રીને સારા ફળને આપે છે. ૩૦

તથા સર્વાંતુયાગમય પંચમાંગ શ્રીલગવતી સ્ત્રાદિ જિનાગમાં પશુ જણાવે છે કે—સી કે પુરૂષ સ્વપ્નમાં એક માેટા દ્રધના ઘડાને અથવા દહીં ઘી કે મધના ઘડાને (ચાર પ્રકારના કુંભમાંથી કાેઈ પણ કુંભને) જૂવે ને ઉપાડે, એટલે મેં એ પૂર્વે કહેલા કુંભને ઉપાડયા, આવા સ્વપ્નને જે દેખે, તે પુષ્ય-શાલી જીવ તેજ ક્ષણે બાધ પામે છે, ને તેજ લવમાં માક્ષમાર્ગને આરાધીને સિદ્ધિપદને પામે છે એટલે લવ સમુદ્રને તરી જાય છે. ૧ સ્ત્રી કે પુરૂષ સ્વપ્નમાં એક માેટા હિર-ષ્યના રાશિને (ઢગલાને), અથવા રત્નના કે સુવર્ભુના કે વજ (હીરા)ના રાશિને જૂએ, ને તેની ઉપર ચઢે એટલે હું ચઢયા આવું જૂએ, તે તત્કાળ બાધ પામે છે, ને તે જ ચાલુ લવમાં સિદ્ધિપદને પામે છે. ૨ એજ પ્રમાણે જે સ્ત્રી કે પુરૂષ લોઢાના, કલાઇના, તાંબાના, સીસાના રાશિને જૂએ, તે બીજે ભવે સિદ્ધિપદને પામે છે. (ભ૦ પ૮૧)

પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીની માતા શ્રીસિહાર્થા રાણી પૂર્વે કહેલી સ્વપ્નની તમામ ખીના જાણતા હતા. તેથી સારા સ્વપ્નાને એઇને જાગતા રહ્યા, ને શ્રીજિનેશ્વર દેવનું સ્તવનાદિ કરીને શેષ રાત્રી પૂરી કરી. ૨૩

પ્રસુના જન્મ ક્યારે થયા તે બે શ્લોકમાં જણાવે છે:—

પૂજ્યના અવતાર જગને સૌખ્ય દાયક થાય છે, અનુક્રમે અડ માસ દિન અડવીસર્ય જ્યારે જાય છે; ચતુર્થારક ઉત્તરાર્ધે<sup>૧૫</sup> માહ સુદ બીજર<sup>ફ</sup> રજનીએ, અર્ધરાત<sup>ર</sup> પુનર્વસુનેય્ મિશુનય્ આપે જન્મને. ૨૪

સ્પષ્ટાર્થ:—આવા પૂજ્ય પુરૂષોના અવતાર જગતને સુખ આપનારા થાય છે. એટલે પુરુષવંત પુરૂષના પૃથ્વી ઉપર જન્મ થવાથી જગતના લાકા જરૂર સુખી થાય છે. ગર્ભનું પાલન કરતા માતાને જ્યારે આઠ મહિના ને અડ્ડાવીસ દિવસ (૨૪) પૂરા થયા તે વખતે આ અવસપિં છું કાલના ચાથા આરાના ઉત્તરાર્ધ (૨૫) એટલે પાછલના અર્ધા ભાગમાં મહા મહિનાની સુદ બીજની (૨૬) રાત્રીમાં અર્ધ રાત્રીના (૨૭) વખતે પુનર્વસુ નામના (૨૮) નક્ષત્રમાં મિથુન નામની રાશિના ચંદ્ર ચાગ (૨૯) વર્તતાં સિદ્ધાર્થા માતાએ પ્રભુને જન્મ આપ્યા, ૨૪

અન્યત્ર મહિના નવ અને દિન સાડી સાત પ્રમાણું એ, ગર્ભ કેરો કાલ ભાખ્યા ચ્યવન જનુ કલ્યાણુંકે; નક્ષત્ર અભિજિત્ ઉચ્ચર્યું એ બેઉ સાચા માનીએ, છદ્મસ્થ નિર્ણય ના કરે સર્વજ્ઞના અધિકાર એ.

રપ

સ્પષ્ટાર્થ:—આ પ્રભુની ગર્ભ સ્થિતિની બાબતમાં બીજા શ્રંથામાં નવ મહિના અને સાડા સાત દિવસા કહ્યા છે. તેમજ પ્રભુના ચ્યવન કલ્યાણક વખતે અને જનુ એટલે જન્મ કલ્યાણક વખતે અભિજિત્ નામે નક્ષત્ર હતું એમ બીજા શ્રંથામાં કહેલ છે. પરંતુ આપણે આ ખંને વિચારાને સાચા માનવા. કારણ કે છદ્મસ્થ જીવા આ બે વચનામાં કયું વચન સાચું છે તેના નિર્ણય કરી શકતા નથી. એ તા સર્વજ્ઞ પ્રભુજ જાણી શકે છે. ૨૫.

પ્રભુના જન્મ થયા ત્યારે ચાથા આરાના કેટલા કાલ બાકી રહ્યો હતા તે જણાવે છે:-

પ્રભુ જન્મથી ચાથા અરકના શેષ<sup>3</sup> કાલ વિચાર આ, વર્ષ બેતાલીસ સહસ ઊણુ પચાસ લખ પૂરવ તથા; દશ કાંડ લખ સાગર કનક વર્ણા<sup>3</sup> કુંવર અતિ દીપતા, કપિ ચિદ્ભ<sup>3</sup> જન્મ પ્રભાવથી ત્રણ લાેક પણ ઉઘોતતા. ૨૬

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે પ્રભુના જન્મ થયા ત્યારે આ અવસર્પિણી કાલના ચાથા આરાના આ પ્રમાણે કાલ બાકી (શેષ કાલ) હતા. દશ કોડ લાખ સાગરાપમ તથા પચાસ લાખ પૂર્વમાં છે તાલીસ હજાર વર્ષ એાછાં હતાં. (૩૦)તથા પ્રભુના શરીરની કાંતિ સાના જેવી હતી. (૩૧) તથા પ્રભુની સાથળને વિષે કપિ એટલે વાંદરાતું ચિક્ર (૩૨) અથવા લંછન હતું. અને આ પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીના જન્મના પ્રભાવથી ત્રણે લાેકમાં પ્રકાશ થયા. ૨૬

દિશાકુમારીકાએ સુતિકા કર્મ કરે છે તથા શકેન્દ્રનું આગમન જહ્યું વે છે:---

નારકા પણ સુખ લહે નિજ નિજ<sup>33</sup> થલેથી આવતી, દિક્કુમારી સૃતિ કર્મા અડ<sup>34</sup> કરંતી હરખતી; શક આસન કંપથી પ્રભુ જન્મ જાણી સુરપણે, આવે અહીં ભાવે નમે જિનરાજને પ્રભુ માતને.

२७

२८

ર∈

રપષ્ટાર્થ:—તથા આ પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીના જન્મ વખતે નારકીના છવા પણ શાહી વાર સુખને અનુભવે છે. તે વખતે છપ્પન દિકકુમારિકાઓ પાતપાતાના સ્થાનેથી પ્રભુના જન્મ શ્થાને આવે છે. અને પ્રસુતિના પ્રસંગે પાતાને કરવા યાગ્ય કાર્યો હવે પૂર્વક કરે છે. પછી સૌધર્મેન્દ્રનું આસન કંપવાથી તે (ઇંદ્ર) પ્રભુના જન્મ જાણીને દેવાના પરિવાર સાથે આ ભરત ક્ષેત્રમાં આવીને પ્રભુને તથા પ્રભુની માતાને ભાવપૂર્વક નમસ્કાર કરે છે. ૨૭

એ શ્લાકમાં પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ જણાવે છે:— અવસ્વાપિની સૂકી તથા પ્રતિબિંબર પણ જનની કને, રાખી વિકુવિંત પંચર રૂપે મેરૂ ઉપર સિંહાસને; અંકમાં લઈ બેસતા ત્યાં શેષગ્ય ઇંદ્રો આવતા, ન્હવરાવતા પ્રભુને ક્રમે શકેન્દ્ર અંતે આવતા.

રપણ થે: - ત્યાર પછી સૌધમેં ન્દ્ર મહારાજે પ્રભુ શ્રી અભિનંદનસ્વામીની માતાને અવસ્વાપિની નિદ્રા દઇને માતાની પાસે પ્રભુનું પ્રતિભિંખ (૧) સ્થાપન કર્યું. અવસ્વાપિની નિદ્રા દેવાનું કારજી એ છે કે પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ કરીને ઇંદ્ર બાળ પ્રભુને લઇને પાછા આવે ત્યાં સુધી માતા ઉદ્યમાં રહે, તેથી પાતાનું બાળક કાે હ્યું લઈ ગયું તેવી ચિન્તા માતાને થાય નહિ. પ્રતિભિંખ મૂકવાનું કાર થું એ છે કે માતાની પાસે કાેઇ દાસી વગેરે કદાચ આવે તો પ્રભુના પ્રતિભિંખને જેવાથી તેને પ્રભુ નથી એવી શંકા થાય નહિ. ત્યાર પછી સૌધમેં નદ્ર મહારાજ પાતાના પાંચ રૂપ (૨) વિકુવી ને એટલે બનાવીને પ્રભુને મેરૂ ઉપર લઇ જઇને ત્યાં આવેલી શીલા ઉપર રહેલા સિંહાસનમાં બેસે છે અને બાળ પ્રભુને પાતાના ખાળામાં (૩) રાખે છે. ત્યાં આગળ સૌધમેં નદ્ર સિવાયના બાકીના ત્રેસઠ ઇંદ્ર.(૩૫) બારાબાર આવે છે. ને દરેક ઇન્દ્ર કમ પ્રમાણે પ્રભુને અભિષેક કરે છે એટલે પ્રથમ અચ્યુતેન્દ્ર પ્રભુને સ્નાન કરે છે પછી નવમા આઠમા વિગેરે પશ્ચાનુપૂર્વી કમે સૌથી છેલ્લા સૌધમેં નદ્ર પ્રભુને અભિષેક કરે છે. ૨૮

ઇશાન હરિ કરી પાંચ રૂપ પ્રભુ અંકમાં લઇ એસતા. શક્ર ચાર વૃષભ વિકુર્વી નાથને ન્હવરાવતા;<sup>૪</sup> લેપ<sup>૫</sup> પૂજાદિ<sup>૬</sup> વસના∘ લંકાર<sup>૮</sup> પણ પ્હેરાવતા, અંતે ઉતારી આરતી શક્રેન્દ્ર સ્તુતિ લલકારતા.

રપષ્ટાર્થ :—પૂર્વે જણાવ્યા પ્રમાણે જ્યારે છેવટે સૌધર્મે ન્દ્રનો સ્નાત્ર કરવાના વારા આવે છે, ત્યારે ઇશાનેન્દ્ર પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીને ખાળામાં લઇ ને બેસે છે. અને શક એટલે સૌધર્મેન્દ્ર ચાર વૃષભ એટલે બળદના રૂપ વિકુવી ને પાતાના આઠ શિંગડામાં પાણી બરીને પ્રભુને ન્હવરાવે છે. (૪) પછી અનુક્રમે પ્રભુને વિલેપન (૫) કરે છે. શ્રભુની

પૂજા (६) વગેરે કરે છે. પછી વસ્ત્ર (૭) તથા અલંકાર એટલે ઘરેલાં (૮) પણ પ્રભુને પહેરાવે છે. છેવટે પ્રભુની આરતી ઉતારીને શકેન્દ્ર પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીની સ્તુતિ નીચે પ્રમાણે ગાય છે એટલે પ્રભુની આ રીતે સ્તુતિ કરે છે. ૨૯.

ઇન્દ્ર મહારાજ ચાર શ્લાકમાં પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે:-

હે દેવ! ચાથા તીર્થકર છેા ચતુર્થારક ગગનમાં, સૂર્ય જેવા આપ છેા ને પુરૂષ ઉત્તમ જગતમાં, મુક્તિ લક્ષ્મીના પ્રકાશક નાથ! જય પામા સદા, આપથીજ સનાથ સર્વે પામતા ના આપદા.

30

સ્પષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! આપ આ ભરત ક્ષેત્રને વિષે ચાથા તીર્થકર છે. અને આ અવસર્ષિણી કાળના ચાથા આરા રૂપ આકાશમાં આપ સૂર્ય જેવા છે. તથા આપ આ જગતમાં સૌથી લેકિત્તમ (શ્રેષ્ટ પુરૂષ) છે. તેમજ હેનાથ! આપ માક્ષને પામેલા જવાની અનંત જ્ઞાનાદિ લક્ષ્મીના પ્રકાશ કરનાર છેા એટલે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ માેલ માર્ગને સમજાવનારા હે શ્રીઅભિનંદનસ્વામી! તમે હંમેશાં જચવંતા વર્તો. તથા આપના લીધે જ હું વગેરે જગતના સવે જવા સનાથ એટલે નાથવાળા બન્યા છીએ. તેમજ આપના આશરે રહેલા તે જવા હવેથી કાઈ પણ આપત્તિને પામશે નહી એટલે આપના શરણે રહેનાર પુષ્યશાલી ભવ્ય જવાની સઘળી આપત્તિએા જરૂર સર્વથા નાશ પામશે. ૩૦.

વિવેક સદ્દગુણ ચારતા માહાદિ શત્રુ કદર્થના, ટાળરો જસ શીર્ષ લોટે પાદ પીઠે આપના; તે દાસ કેરા મસ્તકે તુજ ચરણ રજ સ્થાપિત અને, હે ઇશ! તુજ મુખ દેખતા મુજ નયન બહુ વિકસિત અને. ૩૧

રપષ્ટાર્થ:—તે ભાગ્યશાળી જવાના મસ્તકા આપના ચરાલુ કમળને વિષે આળાટે છે એટલે જેઓ આપને નમે છે તેઓની વિવેક વગેરે સફશુલાને ચારનારા અથવા નાશ કરનારા રાગ દ્વેષાદિ રૂપી શત્રુઓ તરકથી થતી કદર્થનાઓ એટલે પીડાઓ નાશ પામે છે. હે પ્રભુ! આપના આ (સૌધમેન્દ્ર રૂપ) દાસના મસ્તકને વિષે તમારા ચરાલુ કમલની રજ સ્થાપિત થાય (ચાંટી જાય) એમ હું ચાહું છું. વળી હે નાથ! તમારા મુખરૂપ કમળને જેતાં મારાં આ બે નયના (આંખા) બહુજ વિકસ્વર અને છે. ૩૧

કુરૂપ જોતાં નયન કેરા જનિત મળ હર્ષાશ્રુએ, ધાઇ નાંખું અહુ સમયથી દેખવા હું આપને; ચાહતા આશા કલી તે આજ નિરખી આપને, સુરજન્મ માનું ધન્ય મુજ રામાંચ સવિ વિકસિત અને. કર

38

રપણ શં:—તથા હે નાથ! હું આપને જેવાથી ઉપજેલા હર્ષના આંસુઓ વહે કુર્પ એટલે આંખને જેવા ન ગમે તેવા ખરાખ રૂપને કે રુપવંત પદાર્થીને જેવાથી ઉત્પન્ન ઘએલા મલને ધાઈ નાખું છું. હર્ષનાં આંસુ આવવાનું કારણ એ છે કે હું ઘણા વખતથી આપને જેવાની ઈચ્છા રાખતા હતા તે મારી આશા પુષ્યાદયે આજે આપને જેવાથી સફળ થઇ. માટેજ હું મારા દેવના લવને ધન્ય માનું છું. કારણ કે મને આ દેવ જન્મને લઇને આપના જેવા ઉત્તમ પુરુષનાં દર્શન થયાં. વળી આજે આપના દર્શનથી મારી સર્વ રામરાજી વિકસ્વર ખની છે. એટલે આપના દર્શનથી ઉત્પન્ન ઘએલા હર્ષ શરીરમાં માતા નહિ હોવાથી તે જાણે મારી રામરાજી હારા ખહાર નીકળતા ન હાય, તેવી પ્રસન્નતા લાસે છે. ૩૨

મુજ હાથ તુજ પૂજ્ર કરે મુજ કર્ણ તુજ ગુણ સાંભળે, મુજ બુદ્ધિ તુજ ગુણ ગ્રાહિણી તિણ માનતાે હું ધન્ય એ; હું આપનાે છું દાસ ઇમ સ્વીકારજે આ વિનતિ, બહુ કહું શું આપને ઝઠ તારજે હે જિનપતિ! ૩૩

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે પ્રભુ! આ મારા હાથ નવ અંગે આપની પૂજા કરે છે તેથી આ હાથને હું ધન્ય માનું છું. અને મારા કાન તમારા ગુણાને સાંભળે છે તેથી તે ખંને કાનને પણ હું ધન્ય માનું છું. વળી મારી છુહિ તમારા ગુણાને ગ્રહણ કરે છે તેથી તેને પણ હું ધન્ય માનું છું. હે પ્રભુ! હું આપના દાસ છું અથવા ભક્ત છું માટે વધારે શું કહું? મને આ સંસાર સમુદ્રમાંથી જલદી તારા. આપ આ મારી વિનતિના જરુર સ્વીકાર કરજો. 33

ઈમ સ્તવીને પાંચ રૂપે શક પ્રભુને લેઈ ને, આવી જિનેન્દ્રાવાસ હરતા નિંદ તિમ પ્રતિબિંબને, માતા કને સ્ક્રી જિનપ અંગુષ્ઠમાંલ્ અમી ઠાવતા; નંદીશ્વરે ભેગા મળી અષ્ટાદ્ધિકાદિધ્∘ કરી જતા.

સ્પષ્ટાથ":—એ પ્રમાણે બાળ પ્રભુની આગળ સ્તુતિ કરીને ક્રીથી શક એટલે સૌધ-મેન્દ્ર પાંચ રૂપા કરે છે. તેમાં (૧) એક રૂપે પ્રભુને ગહુણ કરે છે. ને (૨) એક રૂપે પ્રભુની આગળ વજ લઇને ચાલે છે. (૩) તથા એક રૂપે પ્રભુના મસ્તક ઉપર છત્ર ધારણ કરે છે. તેમજ (૪--૫) બે રૂપે પ્રભુની એ બાબુએ ચામર ઢાળે છે. એમ પાંચ રૂપ કરીને પ્રભુને લઇને મેરૂ પર્વંત ઉપરથી પ્રભુના સ્થાને એટલે સંવર રાજાના મહેલમાં આવે છે. અને માતાની અવસ્વાપિની નિદ્રાને તથા પ્રતિબિંખને સંહરી લઇને પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીને માતાની પાસે મૂકે છે. પછી ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુના અંગુઠામાં અમૃત સ્થાપન (૯) કરે છે. તે અમૃતને ચૂસીને પ્રભુ વૃદ્ધિ પામે (અનુકમે માટા થાય) છે. પછી ઇન્દ્ર મહારાજ નંદીશ્વર દ્વીપે જાય છે. અહીં સમજવાનું એ છે કે ખાકીના દર ઇંદ્રો તથા દેવાદિ પરિવાર મેરૂ પર્વત ઉપરથી સીધા નંદીશ્વર દ્વીપે જઇને પ્રભુના જન્મ કલ્યાણુક નિમિત્તે અષ્ટાદ્ધિકા મહાત્સવ કરે છે. ઇંદ્રાદિકે કરેલા આ જન્મ કલ્યાણુકના પ્રસંગે ખાસ સમ-જવા જેવી કલશ વગેરેની ખીના પ્રશ્નોત્તર રૂપે ટૂંકામાં આ રીતે જાણુવી

પ્રશ્ન—તીર્થકર દેવાના જન્માભિષેક ઇદ્રાદિ દેવા મેટુ પર્વત ઉપર કરે છે, તે વખતે જલાદિથી ભરેલા એક કરાડ સાઠ લાખ કલશાથી અભિષેક કરે છે એમ શ્રી કલ્પકિરણા-વલી વગેરમાં જણાવ્યું છે. આ સંખ્યા સમજવાના ઉપાય શા ?

ઉત્તર—કલશાની ૬૪૦૦૦ સંખ્યાના અભિષેકની ૨૫૦ સંખ્યાએ ગુણાકાર કરવાથી ૧૬૦૦૦૦ સંખ્યા આવે. કલશાની ૬૪૦૦૦ સંખ્યા લાવવાના ઉપાય દૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા-- ૧ સાનાના કળશા, ૨ રૂપાના કળશા, ૩ રત્નના કળશા, ૪ માટીના કલશા, ય સાના રૂપાના કળશા, ૬ સાના રત્નના કળશા, ૭ રૂપા રતના કળશા, ૮ સાનું રૂપું રતન આ ત્રણેના કળશા, આ આઠ જાતિના કળશા અભિષેકમાં વપરાય છે. તે દરેક જાતિના આઠ આઠ હજાર કલશા જાણવા. તેથી આઠ હજારને આઠે ગુણતાં ૧૪૦૦૦ થાય. હવે ૨૫૦ અભિષેકની સંખ્યા આ રીતે જાણવી. ભુવનયતિના ૨૦ ઇંદ્રો હાય છે, કારસ્ કે દરેક નિકાયમાં દક્ષિણ શ્રેણિના અને ઉત્તર શ્રેણિના એકેક ઇંદ્ર હોય છે. એ જ પ્રમાણે વ્યાંતરના ૧૬ ઇંદ્રો અને વાશુવ્યાંતરના ૧૬ ઇંદ્રો હાય છે.વૈમાનિકના બે લેહમાં કલ્પાયપન્ન આર દેવલાકના ૧૦ ઈદ્રો હાય છે. કારણ કે છેલ્લા ચાર દેવલાક ( આનત-પ્રાણત-આરણ-અચ્યુત )માં અબ્બે દેવલાકે એકેક ઇંદ્ર હાય છે. એટલે નવમા-દશમા દેવલાકના એક ઇંદ્ર અને અગીઆરમા ખારમા દેવલાકના એક ઇંદ્ર તથા શરૂઆતના આંદ દેવલાકના આંદ ઇંદ્ર આ રીતે વૈમાનિકના ૧૦ ઈંદ્રો જાહ્યુવા. ૨૦+૩૨+૧૦= ૨ ઇંદ્રોના ૬૨ અભિષેક થાય છે. તથા મનુષ્ય લાકના ૧૩૨ સૂર્ય ચંદ્રોના ૧૩૨ અભિષેક અલગ અલગ થાય છે. તે ૧૩૨ સૂર્યાદિ આ રીતે જાણવા. જંખૂદીપના ૨ સૂર્ય ૨ ચંદ્રમા, લવણ સસુદ્રના ૪ સૂર્ય ૪ ચંદ્રમા, ઘાતકી ખંડના ૧૨ સૂર્ય ૧૨ ચંદ્રમા, કાલાેદધિ સમુદ્રના ૪૨ સૂર્ય ૪૨ ચંદ્રમા, અડધા પુષ્કુરવર દ્વીપના ૭૨ સૂર્ય ૭૨ ચંદ્રમાં. આ રીતે ૨+૪+૧૨+૪૨+૭૨=૧૩૨ થાય. તથા અસુરકુમાર નિકાયની દક્ષિણાત્તર દિશાની દશ ઇંદ્રાણીઓના દશ અભિષેક જાણવા, ને નાગ-કુમારાદિ નવ નિકાયની ખાર ઇંદ્રાણીઓના ૧૨ અભિષકા જાણવા. વ્યંતરની ચાર ઇંદ્રાણી-ચાના ચાર અભિષેક, જ્યાતિષીની ચાર ઇંદ્રાણીઓના ચાર, પ્રથમના છે દેવલાક (સૌધર્મ-ઈશાન)ની સાલ ઇદ્રાણીઓના ૧૬ અભિષેક જાણવા. આ રીતે ૧૯૪ ઈદ્રોના અભિષેક, ને ૪૬ ઇંદ્રાણીઓના ૪૬ અભિષેક થાય. સામાનિક (ઇંદ્રની સરખી ઋહિવાળા) દેવાના ૧ અભિષેક, ત્રાયસ્ત્રિશક (ગુરુરથાનીય) દેવાના ૧ અભિષેક, ચાર લાકપાલ દેવાના ચાર અભિષેક, અલ્યાંતર મધ્યમ બાહ્યસભાના દેવાના ૧ અભિષેક, સૈન્યાધિપતિ દેવાના ૧ અભિષેક તથા પ્રકીર્લુક દેવાના ૧ અભિષેક–આ રીતે સામાનિકાદિ દેવાના ૧૦ અભિષેક

જાણવા. અને ૧૯૪+૪૬+૧૦=૨૫૦ અભિષેક આ રીતે થાય છે. ૩૪ પ્રભુતું અભિનંદન નામ પડવાનું કારણ છે શ્લોકમાં જણાવે છેઃ~~

ઇંદ્રો તણા દશ કાર્ય કર્ય સરખા વિશ્વ તીર્થ પ જન્મમાં, જનક સંવર જાણતા સુત જન્મ ઇષ્ટ પ્રભાતમાં; હર્ષના એક છત્ર જન્માત્સવ કરે વિસ્તારથી, ઇંદ્રો અધા અભિનંદતા એ અર્થ છે સામાન્યથી. ક્ય

રુપ

સ્પષ્ટાર્થ:—પૂર્વના શ્લેકિમાં જણાવેલા ઇંદ્રોના દશ કાર્યો, (૩૬) દરેક તીર્થંકરના જન્મને વિષે સરખા જાણવા. પ્રભુના પિતા સંવર રાજાએ શુભ એવા પુત્રના જન્મ જાણ્યા. તેથી સવારમાં વિસ્તારપૂર્વંક હર્ષના એક છત્ર સમાન એટલે ઘણા હર્ષને જણાવનારા પુત્રના જન્મ મહોત્સવ કર્યો. બધા ઇંદ્રો પ્રભુને આ કલ્યાણુકાદિ પ્રસંગે અભિનંદતા એટલે પ્રભુની સ્તુતિ કરતા હતા. આ ચાથા તીર્થંકરતું "અભિનંદન" નામ (૩૭) પાડવાનું સામાન્ય કારણુ જાણુવું. ૩૫

ગર્ભમાં આવેલ પ્રભુને ઇંદ્ર આવી નિત્ય સ્તવે, અર્થ એહ વિશેષય બેથી નામ અભિનંદનય હવે; ઇફ્લાકુરય કાશ્યપય વંશ ગોત્રા પ્રભુ તણા અવધારિએ, ન ફ્ણાયર સહસ ઇંગ આઠ લક્ષણય ધારતા ત્રણય્ય જ્ઞાનને. ૩૬

રપષ્ડાર્થ:—હવે પ્રભુનું અભિનંદન નામ પાડવાનું બીજું વિશેષ કારહ્યું એ હતું કૈ જ્યારથી આ ચાયા તીર્થંકર માતાના ગર્ભમાં આવ્યા, ત્યારથી ઇંદ્ર તેમની હંમેશાં સ્તવના કરતા હતા. એ પ્રભુનું 'અભિનંદન' નામ પાડવાનું વિશેષ કારહ્યું જાહ્યુવું. વળી પ્રભુ માતાના ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારે પ્રભુનું કુલ, રાજ્ય તથા નગરી અભિનન્દ એટલે સર્વ પ્રકારના હર્ષને સમૃદ્ધિને પામ્યા હતા, તેથી પહ્યુ માતાપિતાએ પ્રભુનું અભિનંદન નામ (૩૯) પાડ્યું. આ શ્રીઅભિનંદન પ્રભુના ઇલ્લાકુ નામના વંશ (૪૦) હતા અને કાશ્યપ નામનું ગાત્ર (૪૧) હતું. આ પ્રભુને શ્રી પાર્યાનાથાદિની જેમ કૃષ્ણ (૪૨) હોતી નથી. તથા આ પ્રભુના શરીરને વિષે એક હજાર ને આઠ લક્ષણા (૪૩) હતા. તેમજ આ પ્રભુ જન્મથીજ મતિ- જ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન ને અવધિજ્ઞાન એમ ત્રહ્યુ જ્ઞાનને (૪૪) ધારણ કરતા હતા. ૩૬

પ્રભુની ખાલ્યાવસ્થા કેવી રીતે જાય છે:-

અમૃત પાને ઉછરતા દેવાંગના ધાત્રી અની, પાલતી ક્રમસર વધંતા પ્રભુ સુરાસુર કુમરની; સાથે રમંતા સુર વિકુર્વિત રમકડાંને ખેલતા, બાલ્ય વય ઉલ્લંધતા સુંદર જીવાની પામતા.

30

સ્પષ્ટાથ:—હવે ખાલ પ્રભુ અમૃતનું પાન કરીને માેટા થાય છે એટલે સ્તનપાન કરતા નથી. તથા દેવાંગનાએ આ પ્રભુનું પાલન કરવાને ધાત્રી (ધાવમાતા) ખને છે. આ રીતે અનુક્રમે પ્રભુ ઉંમરમાં વધે છે. આલ્યવયમાં રહેલા આ પ્રભુની સાથે રમવાને વૈમાનિક દેવા તથા ભુવનપતિ વગેરે દેવા આળકાનાં રૂપ કરીને આવે છે. અને ખાલ પ્રભુની સાથે વિવિધ પ્રકારની કીડા કરે છે. વળી દેવા અનેક પ્રકારનાં રમકડાં પ્રભુને રમવાને માટે વિકુવે છે. એ પ્રમાણે દેવાની સાથે કીડા કરતા શ્રીઅભિનંદન સ્વામી વયાવૃદ્ધિને પામે છે. એટલે ખાલ્યાવસ્થા પૂરી થતાં આ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી સુંદર યુવાવસ્થાને પામ્યા. ૩૭

પ્રભુના શરીરની ઉંચાઈ તથા પ્રભુના શરીરના અવચવાતું વર્ણન છે શ્લોકમાં કરે છે:– ત્રણસાે પચાશ ધનુષ્યદેવ કાર્યા એકસાે વીસ અંગુલાે,<sup>દ્રફ</sup> તેમ ચારાશીજ અંગુલય ત્રણ પ્રકારે અંગુલાે; રૂપય્ય સર્વોત્કૃષ્ટ પ્રભુતું અલય અનંતું જાણીએ, આહારય ઉત્તમ અન્નનાે લાંબી ભુજા એ માનીએ. ૩૮

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીઅભિનંદનસ્વામીના શરીરની ઉંચાઇ ત્રણસા પચાસ ધતુષ્ય (૪૫) પ્રમાણ હતી. આ ઉંચાઇ ઉત્સેષાંગુલના માપથી જાણવી. પરંતુ આત્માંગુલની અપેક્ષાએ એકસા વીસ આંગળ પ્રમાણ ઉંચાઇ જાણવી. (૪૬) અને પ્રમાણાંગુલની અપેક્ષાએ ચારાસી આંગલ પ્રમાણ (૪૭) ઉંચાઇ જાણવી. એમ ત્રણ પ્રકારના આંગુલની અપેક્ષાએ આ ઉંચાઇ જણાવી. તથા આ પ્રભુતું રૂપ સંવેતિકૃષ્ટ (૪૮) હોય છે. તેમજ પ્રભુતું ખલ અનંતુ (૪૯) જાણવું. પ્રભુના આહાર ઉત્તમ પ્રકારના અન્નના હોય છે. (૫૦) તથા શ્રીઅભિનંદન પ્રભુની ખેને ભુજાઓ હીંચણ સુધી લાંબી હતી. ૩૮

અર્ધ ચંદ્ર સમા લલાટે પૂર્ણ ચંદ્ર સમાનને, સુરગિરિશિલા છાતી ઉદર કૃશ તેમ પુષ્ટ ખભા અને; મૃગલી સમી જંધા સમુજ્ઞત ચરણ કૂર્મ સમા અને, પ્રવર અંગાપાંગ પ્રમુખે શાભતા જિનવર અને. ૩૯

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીનું કપાળ અર્ધ ચંદ્ર જેવું અને પૂનમના ચંદ્ર જેવું ઠીપતું હતું. તથા આ પ્રભુની છાતી સુરગિરિ એટલે મેરૂ પર્વંતની શિલા જેવી વિશાલ હતી. તેમજ ખંને ખલા પુષ્ટ હતા. તેમજ આ પ્રભુની ખંને સાથળા મુગલી-(હરિણી)ના જેવી હતી. અને આ પ્રભુના ખંને ચરણા એટલે પગ કૂર્મસમા એટલે કાચળાના જેવા ઉજ્ઞત હતા. તથા બીજા અંગાપાંગા પણ સરખા પ્રમાણવાળા અને શ્રેષ્ઠ હોવાથી શ્રીઅભિનંદન સ્વામી સમચતુરસ નામના ઉત્તમ સંસ્થાનથી, ને વજ્યભાગાય સંઘયણાદિથી ખહુજ સંદર આકૃતિ( દેખાવ )વાળા હતા. ૩૯

પ્રભુએ પાણિયહણ સ્વીકાર્યું તેમાં કારણ જણાવે છે:---

ભાગ સ્પૃહા નવિ રાખતા પ્રભુ ભાગ્ય કર્મ પિછાણતા, માતાપિતાની પ્રાર્થનાથી પાણિગ્રહણ હ સ્વીકારતા; રાજકુમરી સાથ અભિનંદન કુંવર ગિરિ આદિમાં, ઈચ્છાનુસારે વિચરતા પણ લીન હતા વૈરાગ્યમાં.

રપણ થં:— જે કે પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી ભાગની રપૃહાથી રહિત હતા, તે છતાં અવિધિત્તાનથી પાતાને ભાગવિલ કર્મ ભાગવવાનાં બાકી છે એવું જાણતા હોવાથી અને માતા પિતાના બહુજ આગ્રહ થતા હોવાથી પ્રભુએ પાણિગ્રહણના એટલે લગ્નના (૫૧) સ્વીકાર કર્યો. અને અનેક રાજકુમારીઓ સાથે લગ્ન કર્યા. પ્રભુ જે કે રાજકુમારીઓ સાથે લગ્ન કર્યા. પ્રભુ જે કે રાજકુમારીઓ સાથે ગિરિ આદિ એટલે પર્વત, ઉદ્યાન, વાવ, સરાવર વગેરમાં કીડા કરતા હતા, તો પણ આ ચાથા તીર્થકર પ્રભુ તો વૈરાગ્યમાંજ લીન હતા. એટલે તેમનું મન તો વૈરાગ્યમાંજ રમતું હતું. ૪૦

પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી રાજા કયારે થયા ? તથા પ્રભુના માતાપિતા કઈ ગતિમાં ગયા ? તે બીના જણાવે છે:—

અહિમિંદ્ર પેરે પૂર્વ સાડી આર લખ<sup>પર</sup> ઈમ વીતતા, જનક પ્રભુને રાજ્ય સોંપી પ્રવર દીક્ષા સાધતા; દશાનમાં જ અંતે જતા માતાપ્ય લહે સુખ સિહિના, જનકની જિમ રાજ્ય કરતા દેવ રક્ષક વિશ્વના.

88

80

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે અહિમન્દ્ર દેવની પેઠે સાડી બાર લાખ પૂર્વ સુધીના કાલ (પર) અભિનંદન પ્રભુને કુમારપણામાં વીતી ગયા. તે પછી પિતા સંવર રાજાએ પ્રભુને સમજાવીને તેમને રાજ્ય સાંપ્યું અને પાતે ઉત્તમ દીક્ષા ગ્રહણ કરા. ચારિત્રનું પાલન કરીને તે શ્રી સંવર રાજિ છેવટે ઇશાન દેવલાકમાં મહિહ કે દેવપણાને (પ3) પામ્યા. તેમજ પ્રભુની માતા શ્રીસિદ્ધાર્થા રાણી સિદ્ધિ સુખને પામ્યા એટલે માફે ગયા. (પ૪) આખા વિશ્વનું રક્ષણ કરનાર પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી પિતાની પેઠે (પુત્ર જેવી) પ્રજાનું સારી રીતે પાલન કરતા હતા. ૪૧

પ્રભુ રાજ્યપણામાં કેટલા કાલ સુધી રહ્યા તે જણાવે છે:---

આઠ પૂર્વાગે અધિક સાડી છત્રીશ લખ પૂર્વ એ, રાજ્યકાલ પ્રમાણ્<sup>પ્ય</sup> જિન ચક્રી ન<sup>યુક</sup> ઇમ અવધારીએ; લાકાન્તિકા<sup>યુક</sup> પ્રભુ ભાવ જાણી આવતા ને વિનવતા, તીર્થ પ્રવર્તાવા જિનેશ્વર! ઇમ કહી સ્વર્ગે જતા. ૪૨ સ્પષ્ટાર્થઃ—પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીએ રાજા બન્યા પછી સાહી છત્રીસ લાખ પૂર્વ અને ઉપર આઠ પૂર્વોંગ એટલા વર્ષો (સમય) સુધી રાજ્ય કર્યું. એ (કાલ) તેમના રાજ્ય કાલ (૫૫) જાણવા. અહીં ૮૪ લાખ વર્ષે એક પૂર્વોંગ શાય. અને તેવા ૮૪ લાખ પૂર્વોંગાનું એક પૂર્વ થાય એમ જાણવું. વળી આ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી ચક્રવર્તી (૫૬) ન હતા એમ જાણવું. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે રાજ્ય કર્યો પછી નવ લાકાન્તિક દેવા (૫૭) પ્રભુના દીક્ષાના અવસર અવધિજ્ઞાને જાણીને પ્રભુની પાસે આવીને વિનંતિ કરવા લાગ્યા કે '' હે જિનેશ્વર! આપ ધર્મ તીર્થને પ્રવર્તાવા. " એ પ્રમાણે પ્રભુને વિનંતિ કરીને તે દેવા સ્વર્ગમાં પાતાને સ્થાનકે ગયા. ૪૨

પ્રભુનું વાર્ષિક દાન તથા ઢીક્ષા વિધિ ત્રણ શ્લેષ્ઠમાં જણાવે છે:— દીક્ષા દિવસથી વર્ષ પેહેલાં દાન વાર્ષિક આપતા, જ્રૃંભકા દ્રવ્યાદિ પૂરે દીક્ષાભિષેકે આવતા; ઈંઠાદિ અભિષેકાદિ વિધિએ નાથને શણગારતા, અર્થસિદાપલ પાલખીમાં મધ્ય આસન બેસતા.

83

સ્પષ્ટાર્ધ:—પ્રભુએ દીક્ષા લીધા પહેલાં એક વર્ષ સુધી વાર્ષિક દાન (પ૮) આપ્યું. તે વખતે જૃંભક જાતિના વ્યંતર દેવા પ્રભુને દાન આપવા માટે દ્રવ્યાદિક લાવીને આપતા હતા. (પૂરતા હતા, હાજર કરતા હતા) એક વર્ષ પૂરૂં થયું ત્યારે ઈન્દ્રાદિક દેવા પ્રભુના દીક્ષાબિલાયને જાણીને પ્રભુની પાસે આવ્યા. ત્યાર પછી પ્રભુના દીક્ષા માટેના અભિષેક વિધિ એટલે પ્રભુને સ્નાન વગેરે કરાવવાના સંપૂર્ણ વિધિ કરીને પ્રભુના શરીરે અલંકારા પહેરાવે છે. એ પ્રમાણે પ્રભુને શભુગાર્યા પછી પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી અર્થસિદ્ધા (પ૯) નામની પાલખીમાં મધ્ય આસન એટલે તેમાં મૂકેલા વચલા સિંહાસન ઉપર છેશા. ૪૩

મનુજદેવ ઉપાડતા સહ સાજ પૂર્ણ મહોત્સવે, અયોધ્યા<sup>દ</sup> સહસ્રાબ્રધ્ય ઉદ્યાને અશોકધ્ય તલે હવે; આભૂષણાદિક છંડતા સુરદ્ભષ્યધ્ય પ્રભુસ્કંધે હવે; હરિ માહ સુદ્દ ભારસધ્ય પુનર્વસૂધ્ય મિશ્રુનધ્ધ શશિયોગે સર્વે. ૪૪

સ્પંપ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી તે અર્થાસિદ્ધા પાલખીને પ્રથમ મનુષ્યા અને પછી દેવાએ ઉપાડી. તે પછી બધી સામગ્રી સાથે માટા મહાત્સવ પૂર્વંક અયોધ્યા નગરીમાંથી (૬૦) નીકળીને પ્રભુના વરઘાડા સહસ્ત્રામ્ન (૬૧) નામના ઉદ્યાનમાં આવ્યા. તે ઉદ્યાનમાં અશાક વૃક્ષની નીચે (૬૨) પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી પાલખીમાંથી નીચે ઉત્યાં. તે પછી પ્રભુએ પાતાના શરીર ઉપરના સઘળા આભૂષણોના ત્યાગ કર્યો. તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજે પ્રભુના ખભાને વિષે દેવદ્રષ્ય (૬૩) વસ્ત્રને ઢવ્યું. (સ્થાપન કર્યું) તે વખતે મહાસુદ ખારસના (૬૪) દિવસ (દીક્ષાદિન) હતો. અને પુનવંસ નામના નક્ષત્રના (૬૫) અને મિશુન નામની રાશિના (૬૬) ચંદ્ર સાથે યાગ હતો. ૪૪

પશ્ચિમાદ્ભે<sup>ક્</sup> છર્દુકર તપ સાથે સહસક્ષ્ય પશ્ચિમજ વયે, પંચ<sup>ુક</sup> મુષ્ટિ લેાચ કરતા ઈંદ્ર તે ક્ષીર સાગરે; ઠાવી ઇહાં ઝઠ આવતા ધાંઘાઠ શાંત કરાવતા, શ્રુત પાઠ બાેલી નાથ દીક્ષા હર્ષભેર સ્વીકારતા.

૪૫

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુએ દીક્ષા લીધી તે વખતે દિવસના પાછલના ભાગના કાળ (૬૭) ચાલતા-વર્તા હતા. તે વખતે પ્રભુએ છર્દના એટલે ચાવિહાર એ ઉપવાસના તપ (૬૯) કર્યો હતા. તથા તે વખતે પ્રભુની સાથે એક હજાર મનુષ્યાએ દીક્ષા (૬૯) લીધી હતી. તેમજ તે વખતે પ્રભુની પશ્ચિમ વય (૭૦) એટલે પાછલી વય ચાલતી હતી. જ્યારે પ્રભુએ પાંચ મુઠી વઢે (૭૩) પાતાની મેળજ લાચ કર્યો, ત્યારે પ્રભુના વાળને ઇન્દ્ર મહારાજા પાતાના ખેસના છેડામાં ગ્રહણ કરીને તરતજ ક્ષીર સમુદ્રમાં નાખીને પાછા આવે છે અને બધા દોઘાટ શાંત કરાવે છે. પછી સિહિને નમસ્કાર કરીને અને શ્રુતપાઠ એટલે 'કરેમિ સામાઇય' ના પાઠ બાલીને પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામીએ ઘણા આનંદ પૂર્વંક દીક્ષાને ગ્રહણ કરી એટલે સર્વંવરતિ ચારિત્રને સ્વીકાર્યું. ૪૫

પ્રભુને મનઃપર્યાવજ્ઞાન આ વખતે થાય છે તે જણાવી દેવા નંદીશ્વર દ્વીપને વિષે અષ્ટાક્ષિકા મહાત્સવ કરે છે, તે બીના જણાવે છે:—

> નાણ ચાેશું<sup>હર</sup> પામતા સુરદ્ભુષ્ય યાવજજીવ<sup>ુક</sup> રહે, ત્રીજા ચરણ કલ્યાણકે ક્ષણવાર નારક સુખ લહે; ન'દીધર ચેપા-છવ કરી ઇંબ્રદિ સ્વર્ગે સ'ચરે, બીજે દિનેષ્ક ત્યાં<sup>હર</sup> ઇંબ્રદત્ત<sup>હદ</sup> પરમાત્રથી<sup>હ</sup> પારણું કરે. ૪૬

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે પ્રભુએ કીક્ષા લીધી તેજ વખતે પ્રભુને ચાંચું અપ્રતિપાતી વિપુ-લમતિ નામે મનઃપર્યવજ્ઞાન (૭૨) ઉત્પન્ન થયું હતું. અહીં યાદ રાખલું કે મનઃપર્યવ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવામાં દ્રવ્ય ચારિત્ર અને ભાવ ચારિત્ર અં તેમી જરૂર હોવાથી કાઇને પણ (સાધુ વેષ વિના) ગૃહસ્થપણામાં મનઃપર્યવજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતું નથી. આ વખતે ઇન્દ્રે પ્રભુના ખભા ઉપર મૂકેલું દેવદ્વખ્ય વસ્ત્ર યાવજજીવ (૭૩) એટલે પ્રભુ જીવ્યા ત્યાં સુધી પ્રભુના ખભા ઉપર રહ્યું હતું. આ ત્રીજા દીક્ષા કલ્યાણુક વખતે (તેના પ્રભાવે) નારકીના જીવા પણ થાડી વાર સુખને અનુભવે છે. પ્રભુના દીક્ષા મહોત્સવ પૂરા કરીને ઇન્દ્ર વગેરે દેવા નંદીશ્વર દ્વીપમાં જઇને ત્યાં એવ્છવ કરીને સ્વર્ગમાં પાત પાતાના સ્થાને જાય છે. ત્યાર પછી પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન દેવે બીજા દિવસે (૭૪) ત્યાં એટલે અયાધ્યામાં (૭૫) ઇન્દ્રદત્ત નામના (૭૬) રાજાને ત્યાં પરમાન્નથી (૭૭) એટલે ક્ષીરથી પારણું કર્યું. ૪૬

પ્રભુના પારણાને વિષે પ્રકટેલ પંચ દિવ્યની ગીના જણાવે છે:---

86

દ્રવ્ય પુષ્પ સુગંધિ જળની દૃષ્ટિ દું દુભિનાદ ને, વસ્ત્રના ઉત્ક્ષેપ∘ં તે સમયે કરત દેવા અને; માનવાએ અહોદાન સુદાન ઇમ ઉદ્દધાષણા, હરખે કરી તિમ સાડી બાર કરોડ માનેબ્લ સુરજના.

સ્પષ્ટાર્થ:—તે વખતે દેવતાઓએ પંચ દિવ્યા પ્રકટાવ્યા, તે આ પ્રમાણે-શ્રી તીર્થકર પ્રભુ જે સ્થલે પારણું કરે તે સ્થલે દ્રવ્યની વૃષ્ટિ કરે. ૧ અને પુષ્પની એટલે સુગંધીદાર ફૂલની વૃષ્ટિ કરે. ૨. તથા સુગંધિદાર પાણીની વૃષ્ટિ કરે ૩ તેમજ આકાશમાં દુદંભી વગાડે. ૪ તથા વઅના ઉત્ક્ષેપ કરે એટલે સુંદર વઓને નાંખે. એ પ્રમાણે પ્રભુના પારણાને વિષે પાંચુ દીવ્યા (૭૮) જાણવા. તે વખતે મનુષ્યાએ અહા દાન! સુપાત્રદાન! એ પ્રમાણે માટે સ્વરે દાનની અનુમાદના કરી. અને દેવે હર્ષ પૂર્વક સાડા બાર કરાડ સાનૈયાની વૃષ્ટિ (૭૯) કરી. ૪૭

પ્રભુના વિહાર વગેરેનું વર્ષ્યુન કરે છે:--

હેમ વૃષ્ટિ કરંત પ્રભુ ત્યાંથી પરસ્થલ વિચરતા, ઇંદ્રદત્ત પારણ થલે વર રત્નપીઠ કરાવતા; તેજ ભવમાં ઇંદ્રદત્ત નૃપ મુક્તિ ૧૫મયા દાનથી, આર્ય દેશે ૧૧વિચરતા પ્રભુ પરીષહો સહે ઘૈર્યથી.

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીઅભિનં દનસ્વામી પારણું કરીને ખીજે ઠેકાણે વિહાર કરી ગયા. પ્રભુના ગયા પછી ઈન્દ્રદત્ત રાજાએ પ્રભુના પારણાના સ્થલે ઉત્તમ રત્નજહિત પીઠિકા કરાવી. આ પ્રભુને દાન આપવાના પ્રભાવથી ઇન્દ્રદત્ત રાજા તેજ ભવમાં માેક્ષને (૮૦) પામ્યા. આ શ્રીઅભિનંદન પ્રભુ આર્ય દેશે (૮૧) એટલે સાહી પચીસ આર્ય દેશામાં વિચર્યા હતા. અને ઘૈર્ય રાખીને પરિષહાને સહન કરતા હતા. ૪૮

દ્રવ્યાદિ ભેદ અભિત્રહી<sup>∠ર</sup> નિજ ગુણ રમણતા ધારતા, છદ્મસ્થભાવ અઢાર<sup>∠ક</sup> વર્ષો રહત શુભ <sup>ક્</sup>યાને રતા; ઉત્કૃષ્ટ તપ અડ માસલ્ય ઉપસર્ગો થયા નહીલ્ય નાથને, અપ્રમાદલ્ય પ્રભુ આવી અચાધ્યાલ્ય ખ્હાર સહસાક્રેલ્લને. ૪૯

રપષ્ટાર્થ:—-વિહારની અંદર છદ્મસ્થ પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી દ્રવ્યાદિ ભેદથી એટલે દ્રવ્યા, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવને આશ્રીને ચાર ભેદે અભિયહો (૮૨) ગ્રહણ કરીને નિજ ગુણ રમણતા એટલે પાતાના જ્ઞાનાદિક ગુણેમાં રમણતા કરતા હતા. એટલે પાતાના આત્મ સ્વરૂપની વિચારણામાં લીન રહેતા હતા. પ્રભુના દીક્ષા લીધા પછીના છદ્મસ્થ કાલ (૮૩) અઢાર વર્ષના ભાણવા. એટલે પ્રભુએ દીક્ષા લીધા પછી અઢાર વર્ષ તેમને કેવલજ્ઞાન પ્રકટ

થયું. તે છજ્ઞસ્થપણાના કાલમાં પ્રજી હંમેશાં શુભ ધ્યાનમાં રહેતા હતા. પ્રજીના સમયમાં ઉત્કૃષ્ટ તપ આઠ માસના (૮૪) હતો. વળી આ પ્રજીને કાેઈપણ જાતના ઉપસર્ગો (૮૫) થયા નહાેતા. એ પ્રમાણે ભવ્ય જીવાને બાધ પમાડતા પ્રજી શ્રીઅભિનંદનસ્વામી અપ્રમાદ ભાવે (૮૬) પૃથ્વી તલ ઉપર ૧૮ વર્ષ સુધી વિચરીને એકદા તેજ અયાેધ્યા નગરીની (૮૭) અહાર આવેલા સહસ્રામ્ર વનને વિષે (૮૮) સમાેસર્યા. ૪૯

વર પ્રિયંગુડ તલે કરી છડું કાઉસ્સગ્ગ ક્યાને રહે, શુક્લના બે ભેદ અંતે ધાતી કર્મો ચઉ દહે; પાષ શુક્લ ચતુર્દશીલ્પ પૂર્વાહ્નલ્પ કાલે મિશુનના,લ્ય તિમ પુનર્વસુનાલ્પ શશિ થતાં લાભ કેવલનાણના. પ્રત

સ્પષ્ટાર્થ:—તે ઉદ્યાનને વિષે ઉત્તમ પ્રિયંગુતલે એટલે રાયણના વૃક્ષની નીચે (૮૯) છઠ્ઠના તપ (૯૦) કરીને પ્રભુ શ્રીઅિલનંદન સ્વામી કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા હતા. અને ચાંથા શુકલ ધ્યાનના પ્રથમના છે લેદના ધ્યાનને અંતે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર ઘાતી કર્મીના ક્ષય થતાંની સાથે જ ઉત્તમ એવા કેવલ જ્ઞાનને અને કેવલ દર્શનને પામ્યા. એટલે સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી થયા. પ્રભુને જ્યારે કેવલજ્ઞાન થયું તે વખતે પાષ્ય સુદ ચૌદશ(૯૧)ના દિવસ અને પૂર્વાહ્નના (દિવસના પહેલા ભાગનો) સમય (૯૨) હતા. તથા મિથુન નામની રાશિ (૯૩) તેમજ પુનવસ નામના નક્ષત્રનો (૯૪) ચંદ્રમાની સાથે યાંગ ચાલતા હતા. પ૦

પામતા સર્વજ્ઞ બનતા નારકા પણ આ ક્ષણે, સુખ લહેતા જાણતા સવિ ઇંદ્રે આવી પ્રભુ કને; સમવસરણ બનાવતા કંચન કમલ પર ચાલતા, ચોથા જિનેશ્વર પૂર્વના દ્વારે કરીને પેસતા. પર

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીઅભિનંદન સ્વામી કેવલજ્ઞાનને પામવાથી સર્વજ્ઞ બન્યા એટલે ધર્માસ્તિકાયાદિ સર્વ દ્રવ્યોના ભૂત, વર્તમાન તથા ભાવી એમ ત્રણે કાલના સર્વ પર્યાયોના પણ જાણનારા થયા. આ વખતે નારકીના છવા પણ સુખના અનુભવ કરે છે. પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું છે એનું અવધિજ્ઞાનના ઉપયોગથી જાણીને તમામ ઇદ્રો દેવાદિ પરિવાર સાથે પ્રભુની પાસે આવ્યા. ત્યાર પછી દેવા પ્રભુના ઉપદેશ સાંભળનારને માટે ત્રણુ ગઢવાળા સમવસરણની સ્થના કરે છે. ત્યાર પછી દેવાઓ રચેલા કમલ ઉપર પાતાના ચરણ કમલ મૂકીને ચાથા શ્રીઅભિનંદન પ્રભુ સમવસરણની પાસે આવીને પૂર્વ દિશાના દ્રારથી અંદરના ગઢમાં આવે છે. પર

ચૈત્યવૃક્ષલ્ય પ્રદક્ષિણા કરતા નમંતા તીર્થને, દેવછંદા મધ્યમાં પૂર્વાભિવદન સિંહાસને; બેસતા પ્રભુદેવ સુર નર સંઘ યાગ્ય દારથી, પેસતા યાગ્ય સ્થલે સૌ બેસતા બહુમાનથી.

પર

રપષ્ટાર્થ:—ત્યાં આગળ પ્રભુ ચૈત્યવૃક્ષને (૯૫) પ્રદક્ષિણા કરે છે. તે પછી તીર્થને નમીને એટલે 'તીર્થાય નમઃ' એ પ્રમાણે બાલીને અંદરના ગઢના મધ્યભાગમાં રહેલા સિંહાસન ઉપર પૂર્વ દિશા તરફ મુખ રાખીને બેસે છે. તે વખતે દેવ અને મનુષ્યાના સમુદાય પણ પાત પાતાને પ્રવેશ કરવા યાગ્ય દારથી (દરવાજેથી) પ્રવેશ કરીને ઉચિત સ્થાને પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીને અહુમાન પૂર્વક વંદન કરીને બેસે છે. પર

સૌધર્મે ન્દ્ર પ્રહ્યુની સ્તુતિ કરે છે તે પાંચ શ્લેાકમાં જણાવે છે:— શક્ર રાેમાંચિત અની પ્રણુમી પ્રભુ સ્તવના કરે, હું દેવ! આજે ધન્ય હું જે આપના દર્શન કરે; પુષ્ટ્યશાલી પુષ્ટ્ય અવસર પુષ્ટ્યયાેગે પામતા, આપ પુષ્ટ્યાકર્ષણે અહીંયા અમે ઝઠ આવતા.

પ૩

રપણ લે:—તે વખતે શક એટલે સૌધમેં ન્દ્ર ભક્તિ અને બહુમાનથી રે!માંચિત ખનીને પ્રભુને પ્રભુમ કરીને આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરે છે:—હે દેવ! હું આજે મારા આત્માને ધન્ય માનું છું, કારણ કે આજે મને આપ શ્રી સર્વંત્ર તીર્થકર પ્રભુના દર્શન ઘયાં છે. વ્યાજળીજ છે કે પુર્યવંતા જીવા પ્રભલ પુર્યના યાંગે (ઉદયે) પુર્ય (પવિત્ર) અવસરને પામે છે. આપના પ્રભલ પુર્યના પ્રભાવથી આકર્ષોએલા અમે આપની ભક્તિને માટે અહીં આં જલ્દી આવ્યા છીએ પડ.

દેવસુખ આનંદથી પણ આપના સાક્ષિધ્યના, આનંદ ચઢીયાતાજ માનું સંગ સારા આપના; કુમતિ ટાળી ચિત્તને નિર્મલ કરે દેાષા હરે, કરૂણાદિ સદ્દગુણ કમલને વિકસાવનારા રવિ પરે. પક

રપષ્ટાધ હું પ્રભુ! હું મારા દેવ લવ સંખંધિ વિવિધ સુખના આનંદ કરતાં પશુ આપના સાબ્રિધ્યને એટલે આપની પાસે રહેવાથી મળતા આનંદને અધિક માનું છું, કારહ્યુ કે આપના સંગ અથવા સાબત દેવ સુખના કરતાં વધારે સારા (સારી) લાગે છે. વળી તમારી સાબત મારી કુમતિ એટલે ખરાબ બુહિને (માહ વાસનાદિને) દૂર કરે છે, તેમજ મારા ચિત્તને નિર્મલ બનાવે છે. વળી આપની સાબત રાગાદિ દાષાને દૂર કરે છે. કારહ્યુ કે આપના ગુણાની વિચારણા કરતાં ભાવ શત્રુઓનું જેર જરૂર ઘટે છે. આ રીતે આપની

પપ

સાખત દોષોને દ્વર કરે છે એટલું જ નહિ, પરંતુ કરૂણાદિ એટલે દયા વગેરે સારા ગુણા રૂપી કમલોને સૂર્યની જેમ વિકસિત કરે છે. જેમ સૂર્યના ઉદયથી કમલા પ્રકુલ્લિત થાય છે તેમ આપની સાખત રૂપી સૂર્યના સુંદર પ્રકાશથી દયા વગેરે ઉત્તમ ગુણા રૂપી કમલા વિકસ્વર ખને છે, પ૪

> પર્ષદા આરે કૃતારથ દેશના હિતકારિણી, આપની હમણાંજ સુણુરો ત્રિવિધ દુઃખ સંહારિણી; અપકારી પર પણ ભાવ કરૂણા રાખનારા આપ છેા, વિશ્વ ચિંતામણું જિનેશ્વર! વિશ્વ તારક આપ છેા.

સ્પષ્ટાઈ—હે પ્રભુ! આજે આરે પ્રકારની પર્ષદા કૃતાર્થ થશે. કારખુ કે તે આપની હિતને કરનારી દેશના હમણાં જ સાંભળશે. આ દેશના ત્રિવિધ એટલે મન, વચન અને કાયાના એમ ત્રમ્યુ પ્રકારના દુઃપોને નાશ કરનારી છે. આ પ્રસંગે સાધુ, સાધ્વીઓ, ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષી અને વૈમાનિક એમ ચાર પ્રકારના દેવા તથા ચાર પ્રકારની તેમની દેવીઓ એમ ૧૦ પ્રકાર થયા. તથા મનુષ્યા અને તેમની અએમની બે પર્ષદા એમ કલ ખાર પ્રકારની પર્ષદા બાલુવી. વળી હે પ્રભુ! આપ અપકારી ઉપર પણ ભાવ કર્ણા રાખનારા છા. એટલે જેઓ તમારા ઉપર અપકાર કરનારા છે, તેઓના ઉપર પણ તમે દયાભાવ રાખીને તેમને તારા છેા. કારણ કે તમને એવી ભાવના થાય છે કે મને દુઃખ આપનાર આ જવની ધાર કર્માં આંધવાથી કેવી દશા થશે ? અને મારૂં અનિષ્ટ કરનાર જવાનું પણ કલ્યાણ થાવ. આવી ભાવના રૂપી ભાવ કર્ણાના ભંડાર જેવા આપ છા ને હે પ્રભુ! તેમે જગતના ભવ્ય જીવાના મનાવાંછિત પૂરવાને ચિંતામણિ રતન સમાન છા. વળી સદુ-પદેશ આવીને આપ જગતના ઉદ્ધાર કરા છા માટે આપ વિધના તારક (તારનારા) પણ છા. પપ.

હિંસકા પર પણ કરાે ઉપકાર ભક્ત જનાે તણી, કરતા ઉપેક્ષા આપ એજ વિચિત્રતા તુજ જીવનની; સમજી જનાે સમજી શકે ઉત્તમ સમાધિ આપની, દેખતા પ્રકટાવતાે સમૃદ્ધિને નિજગુણ તણી. પદ

રપષ્ટાથ — હે પ્રભુ! તમે હિંસક પુરૂષોની ઉપર ઉપકાર કર્યો, અને જે સવ્ય છવા તમારા આશરે (શરણે) રહ્યા હતા તેમની ઉપેક્ષા કરી, એવા આપના વિચિત્ર ચરિત્રને કાષ્યુ અનુસરી શકે ? એટલે તમારા અલોકિક છવન ચરિત્ર તરફ જોતાં વિચિત્રતા એ જણાય છે કે બીજા સંસારી છવા તા હિંસા કરનારા અથવા દુ:ખ આપનારા છવાને મરવાની ભાવના રાખે છે, પરંતુ તમે તા તેમના ઉપર પથ્યુ મારવાની લગાર ભાવના પથ્યુ ન રાખતા ઉપકાર

કરવાની ભાવના રાખા છા. વળા બીજા સંસારી જ્વા પાતાના લક્ત તરફ પક્ષપાત કરે છે, ત્યારે તમે તમારા લક્તની ઉપેક્ષા કરા છા. આવી ઉત્તમ પ્રકારની આપના જીવનની વિચિત્રતાને વિરલા સમજી પુર્ષાજ સમજી શકે છે. તથા હે પ્રલા! આપના ઉત્તમ પ્રકારની સમાધિ અથવા ચિત્તની રથીરતા દેખીને સમજી પુષ્પશાલી મવ્ય જીવા આપના સ્વરૂપની વિચારણામાં લીન બનીને નિજ ગુલ રમલુતાના અપૂર્વ આનંદને અનુભવે છે. આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—પ્રલા શ્રી અલિનંદન સ્વામીએ પાતાના આત્માને પરમ સમાધિમાં એવા જોડી દીધા છે કે જેથી પ્રલાદેવને 'હું સુખી છું કે દુઃખી છું અથવા સુખી કે દુઃખી નથી' આવે! સંકલ્પ પલ્ય મનમાં થતા નથી. તથા હે પ્રલા! જે (યાગ)માં ધ્યાતા (ધ્યાન કરનાર), ધ્યેય (ધ્યાન કરવા લાયક જિનમૂર્ત્ત વગેરે પ્રશસ્ત આલંખના) અને ધ્યાન, આ ત્રિપુટી એકતા (એકસ્વરૂપ)ને પામેલી છે. આવા પ્રકારના—આપના મહા-પ્રલાવક યાગને—મહાત્મ્યને વિરલા સમ્યગ્દષ્ટિ પુષ્યશાલી લબ્ય જીવા જ શ્રહાપૂર્વક યથાર્ય સ્વરૂપે સમજ શકે છે. પલ્ય બીજા સામાન્ય જીવા તો તે સંબંધી વિચારલા કરી શકતા નથી. આ રીતે પરમ સમાધિ અને યાગ સામ્રાજ્યને પામેલા હે અલિનંદન સ્વામી! આ સેવક આપના ચરલા કમલમાં બે હાથ જેડીને વારંવાર મસ્તક નમાવે છે. પદ

મારે તમારા આશરા આ દાસને ઉદ્ધારજો, ભૂલની દઇ માફ કિંકર પર દયા નિત રાખજો; મુક્તિને દેનાર ભક્તિ પુરુયના યાગે મળી, આવા સમય મલજો ભવાભવ આજ મુજ આશા ફળી. પ૭

રપષ્ટાર્ધ:— વળી હે પ્રભુ! મારે તો તમારો જ આશરા એટલે આધાર છે. આવી બાવનાથી આપના શરણે આવેલા (તમારા) આ દાસના અથવા ભકતના ઉદ્ધાર કરતો. અને મારી કાઇ પછ્યુ ભૂલચૂક થઈ હોય તેની માફી આપને તથા આપના આ સેવક ઉપર હંમેશાં દયા ભાવ રાખતો. તેમજ હું ચાકકસ માનું છું કે મારા ઉત્તમ પ્રકારના પ્રખલ પુષ્યના ઉદ્દેયે જ સંસારના સઘળા દુ:ખથી મૂકાવનારી-માફાના સુખાને આપનારી આપની ભક્તિ આજે મને મળી છે. છેવટે મારી ભાવના એજ છે કે-આવા શુભ અવસર મને ભવાભવ મળતો. આપના પુષ્ય પ્રભાવે આજે મારી આશા સફળ થઇ છે. તેથી હું મારા આતમાને ધન્ય માનું છું. પછ.

પ્રભુની દેશનાનું સ્વરૂપ જણાવતાં પ્રથમ ચાર પ્રકારના શરણ ત્રણ શ્લાકામાં જણાવે છે:-

ઇમ સ્તવી શક્રેન્દ્ર વિરમ્યા એક યોજન પ્રસરતી, ગંભીર ગિરાએ કેવલી ઘે દેશના સુખ આપતી; હે ભવ્ય જીવા! આપદાની ખાણ રૂપ સંસારમાં, વસતા જેનાને શરણરૂપ ના કાઈ પણ સ્વજનાદિમાં,

44

સ્પષ્ટાર્થ:—શક્રેન્દ્ર એટલે સૌધર્મ નામના પહેલા વૈમાનિક દેવલાકના ઇન્દ્ર આ રીતે પ્રભુની સ્તુતિ કરીને વિશ્મ્યા એટલે અટકયા અથવા તેમણે સ્તુતિ પૂરી કરી. ત્યાર પછી કેવલ જ્ઞાન પામેલા ચાથા તીર્થંકર શ્રીઅભિનંદન સ્વામીએ મેઘ સરખી ગંભીર વાણી વડે આત્મિક સુખને આપનારી દેશના આ પ્રમાણે શરૂ કરી-હે ભવ્ય જવા! આપદા એટલે અનેક પ્રકારના દુ:ખાની ખાણ સરખા આ સંસારમાં રહેલા દુ:ખી જવાને સ્વજનાદિ એટલે પાતે માનેલાં સગાં સંખંધી વગેરમાંથી કાઈ પણ શરણ રૂપ થતું નથી. અથવા દુ:ખમાંથી કાઈ પણ શરણ રૂપ થતું નથી.

દુઃખથી અચાવી સત્ય સુખને જે દીએ તે શરણના, ચાર નિક્ષેપા સુગમ ત્યાં નામ શરણ સ્થાપના; દ્રવ્ય શરણ નૃપાદિનું ને દ્રવ્યથી જે પામીએ, અરિહંત સિદ્ધ મુનિ ધર્મ શરણાં ભાવ શરણ વિચારીએ. પલ્

રપષ્ટાર્થ:—જે સંસારના વિવિધ પ્રકારના આધિ ત્યાધિ ઉપાધિના દુ:ખામાંથી ખચા-વીને માક્ષના સાચા સુખને આપે તે શરાષ્ટ્ર કહેવાય છે. તે શરાષ્ટ્ર શખ્દના ચાર નિક્ષેપા આ રીતે જાલ્યુવા:—૧ નામ શરાષ્ટ્ર, ર સ્થાપના શરાષ્ટ્ર, ૩ દ્રવ્ય શરાષ્ટ્ર અને ૪ ભાવ શરાષ્ટ્ર. આ ચાર શરાષ્ટ્રમાંથી નામ શરાષ્ટ્ર અને સ્થાપના શરાષ્ટ્ર સુગમ છે. એટલે કાઇ પણ ખાલક વગેરેનું શરાષ્ટ્ર એવું નામ પાડશું હોય, તે નામ શરાષ્ટ્ર કહેવાય. શરાષ્ટ્ર એવા અક્ષર લખવા તે સ્થાપના શરાષ્ટ્ર કહેવાય. તથા દ્રવ્ય શરાષ્ટ્ર એટલે જે પોતાથી વધારે ખળ વગેરેને ધારાષ્ટ્ર કરતા હોય, તેવા રાજા વગેરેના મળાનું શરાષ્ટ્ર તે દ્રત્ય શરાષ્ટ્ર જાણવું. અને અરિહંત ભગવંતાનું શરાષ્ટ્ર, સિદ્ધોનું શરાષ્ટ્ર અને સાધ્રુઓનું શરાષ્ટ્ર તથા કેવલી ભગવંતે કહેલા ધર્મનું શરાષ્ટ્ર જાણવું. શરાષ્ટ્ર આવ શરાષ્ટ્ર જાણવું. આ અરિહંતાદિ ચાર પદાર્થોનું શરાષ્ટ્ર તેલ સાચું શરાષ્ટ્ર જાણવું. કારાષ્ટ્ર કે તેમનું જ શરાષ્ટ્ર ભગ્ય જોવોને આ સંસારના દુ:ખા-માંથી છાડાવીને સાચા સુખના સ્થાન રૂપ માક્ષપદને આપે છે. પલ.

> દ્રવ્ય શરણે અલ્પ કાલીન સુખ ઇહાંજ વિચારીએ, ભાવ શરણે નિત્ય સુખ પણ પરભવે પણ પામીએ; બેઉમાં પણ ભાવ શરણ પ્રધાનતા ના ભૂલીએ, સદ્દગતિના લાભ એથી મુક્તિ સુખ પણ પામીએ ૬૦

સ્પષ્ટાર્થ:— દ્રવ્ય શરણને લીધે ઇહાંજ એટલે આ ભવમાં થાડા વખતનું સુખ મળે છે એમ જાણવું. તે સુખ પણ ખરૂં સુખ નથી. પરંતુ ભાવ શરણને લીધે નિત્ય સુખ મળે છે અથવા કદાપિ નાશ ન પામે તેવું શાધત સુખ મળે છે. વળી આ સુખ આ લવ તેમજ પરભવ એમ અંને ભવમાં મળે છે. માટે જ આ દ્રવ્ય શરણ અને ભાવ

શરહુમાં ભાવ શરહુની મુખ્યતા છે આ વાત ભૂલવી નહિ. એ ભાવશરહુથી દેવગતિ વગેરે સારી ગતિના લાભ મળે છે અને અંતે માેક્ષના સુખ રૂપ પાંચમી ગતિ પહ્યુ પ્રાપ્ત થાય છે. ૬૦

ભાવ શરણ રહિત જીવા કેવી રીતે મરણ શરણ થાય છે તે સાત શ્લાકામાં જણાવે છે:--

જેઓ અસાધારણ અલે ષટ ખંડ ધરણી જીતીને, મ્હાલતા ને અનુભવંતા સ્વર્ગના આનંદને; બાહુબલના મદ અલે ઉત્મત્ત થઇને ચાલતા, દિન રાત માજ ઉડાવનારા શરણ વિણ ચાલ્યા જતા. ૬૧

રપષ્ટાર્થ:—જેઓ અસાધારણુ એટલે બીજા સર્વ જવાથી વધારે બળવાન હોવાથી પોતાના બળ વડે ભરત ક્ષત્ર વગેરે ક્ષેત્રાની է ખંડ રૂપ પૃથ્વીને જીતતાં હતા, અને તેથી જેઓ ચક્રવર્તી મહારાજા કહેવાતા હતા. તથા જે મહર્હિક દેવા સ્વર્ગના સુખાને ભાગવવાથી થતા આનંદના અનુભવ કરતા મહાલી રહ્યા હતા, તેમજ જે જીવા પોતાના ભુજાના બલના અભિમાનથી મદાન્મત્ત થઇને ચાલે છે. અને રાત અને દિવસ માજ શાખમાં જ પસાર કરે છે આવા પરાક્રમી ચક્રવતી વગેરે જીવા પણુ ચાર પ્રકારના લાવ શરણની આરાધના કર્યા સિવાય દુર્ગંતિમાં ચાલ્યા જાય છે. એટલે વ્યવહારથી સુખી ગણાતા ચક્રવતી જેવા સમર્થ જીવા પણુ શ્રીઅરિહંતાદિ લાવ શરણને પ્રમાદી અની આરાધતા નથી, તેથી તેઓ આ સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં રખડયા કરે છે. દવ

મરણ ક્ષણમાં તે અધાને કાઇના ના આશરા, દીન વદને દ્રશ દિશાએ શરણ દેખે તે નરા; જ્યાં સુધી તેઓ અચાનક નિરંક્શ યમરાજની, નજરે ચઢે ના ત્યાં સુધી હદ તેમના અભિમાનની. ૬૨

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી તેઓ અભિમાનને લીધે કાઇના ઉપદેશને સ્વીકારતા નથી, પહ્યું જયારે મરાણું કૃષ્ણું આવે છે એટલે તેઓને જયારે આયુષ્ય પૂરું થવાથી મરવાના વખત આવે છે ત્યારે વહાલા સ્ત્રી પુત્રાદિમાંથી કાઇના આશરો મળતા નથી. એટલે તેઓ બીજા જવાને તા મરાણના પંજામાંથી અચાવી શકતા નથી જ. પણ જયારે પાતાના મરાણું કાળ નજીક આવે છે ત્યારે પણ તેની આગળ તેમનું કાંઈ ચાલતું નથી. એટલે તેમના પરિવાર કે અનેક પ્રકારની ઋહિ વગેરેમાંનું કાંઈ પણ તેમને મરાણના લયથી બચાવી શકતું નથી. આવા ઈશાનાદિ

ચાર વિદિશાઓ તથા અને ઉપર નીચે એમ દરો દિશા તરફ દીન વદને શરણને માટે જોઈ રહે છે, (નજર ફેરવે છે) પરંતુ તેઓને કાઈનું પણ શરણ મળતું નથી. એટલે મરણના ભયથી સ્વજનાદિમાં કાઈ પણ તેમનું રક્ષણ કરી શકતું નથી. માટે આવા અભિમાની મનુષ્યાના અભિમાનની હદ જ્યાં સુધી તેઓ અંકુશ વગરના આ યમરાજની નજરે અચાનક આવી ચઢયા નથી ત્યાં સુધીજ હોય છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે યમરાજની (મરણની) આગળ ગમે તેવા અળવાન જીવાનું અળ પણ કાંઈ કામમાં આવતું નથી. તેથી જ તેઓને ઉદેશીને કહ્યું કે—તેઓ યમરાજની આગળ દીન વદનવાળા થઈ જાય છે. અહીં જણાવેલા યમરાજ શબ્દથી મરણ સમય અથવા આયુષ્યના છેડા સમજવા. દર

માહાદિને વશ થઇ અધા તે અશુભ રાખી ભાવના, આકરા વચના વદે કામા ખરાબ કરે ત્રણા; કર્મ બાંધે ચીકણાં પાતેજ ફલ તે કર્મના, ભાગવે રીબાઇને ત્યાં ઢાલ વાગે મરણના.

\$3

રપષ્ટાર્થ: — પૂર્વે જણાવેલી બીનાને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવતા કહે છે કે-પહેલાં જણાવેલા આ ભધા સંસારી જીવા માહાદ એટલે કોધ, માન, માયા, લાભ, રાગ દ્રેષ વગેરેને વશ થઇને અશુભ ભાવના ભાવે છે એટલે આતે ધાન તથા રીદ્રધ્યાન ધ્યાવે છે અને આકરાં વચના છાલે છે. તથા અનેક જાતના ખરાબ કામા કરે છે તેથી કરીને ચીકણાં અશુભ કર્મો આંધે છે. અને પાતે આંધેલા તે અશુપ્ત કર્મોનાં અશુભ ક્લાને પણ તેઓ (પાતે) રીઆતાં રીખાતાં ભાગવે છે. એવામાં તેમના મરણના દેલ અચાનક વાગે છે એટલે મરહ્યુના સમય નજીક આવી પહેાંએ છે. રે

મનના મનાેરથ મન રહ્યા સાથે ન કંઈ પણ લઈ ગયા, કર્મને અનુસાર મળતી ગતિ વિષે સુખ દુઃખ લહ્યા; સાેપક્રમાયુષ જીવ સાં પામે અચાનક મરણને, ઉપક્રમ તણી જેવી અસર જસ જીવનમાં તેવું બને. ૬૪

રપણથં:—પૂર્વે કહ્યા મુજબ જ્યારે મરહ્યુ સમય નજીક આવે છે ત્યારે તેઓના મનના મનારથા એટલે મનમાં વિચારેલી અનેક ઈચ્છાઓ મનમાં જ રહી જાય છે. વળી તેઓ તે મરહ્યુ વખતે બીજાઓને અનેક રીતે છેતરીને અથવા બળજબરીથી એકઠું કરેલું ધન વગેરમાંનું કાંઇ પણ સાથે લઇ જતા નથી. એટલે જેવી રીતે ખાલી હાથે આવ્યા હતો તેની જ રીતે ખાલી હાથે જ તેઓ ચાલ્યા જાય છે. અહીં સમજવાનું એ છે કે-

www.iainelibrarv.org

તે જીવા બાંધેલા કર્મોને અનુસારે શુભાશુભ ગતિમાં જાય છે. એટલે શુભ કર્માને કરનારા જીવા દેવ ગતિ વગેરે સારી ગતિમાં જાય છે અને અશુભ કર્મો કરનારા જીવા નરક, તિર્યંચ ગતિરૂપ અશુભ ગતિમાં જાય છે. અને ત્યાં તેઓ શુભાશુભ કર્મોદયને અનુસારે સુખ દુ:ખને ભાગવે છે. સાપકમાયુષી એટલે જેમણે આયુષ્ય બાંધતાં તથા પ્રકારના પરિણામે કરીને આયુષ્ય શિથિલ બાંધ્યું છે, તેમનું તે આયુષ્ય ઉપક્રમ લાગવાથી ઘટી પણ જાય છે તેવા સાપકમી આયુષ્યવાળા જીવા અચાનક પણ મરસ્રુને પામે છે. એટલે જે જીવાને ઉપક્રમની જેવી અસર શાય છે તે પ્રમાણે તેમના આયુષ્યમાં ઘટાડા થાય છે. દર

નિરૂપક્રમાયુષમાં અસર ના તેહવી પણ જીવનના, અંતને જ્ઞાની જ જાણે તેહવા વિરલા જના; બીજા જેના તે જ્ઞાનના જ અભાવથી ના જાણતા, તેથી અચાનક મરણના પંઝા વિષે સપડાઈ જતા. ૬૫

રપણ થં:—તથા નિરૂપક માયુષમાં એટલે જેમણે આયુષ્ય અંધતાં તેવા પ્રકારના ગાઢ પરિણામને લઇને દઢ આયુષ્ય બાંધ્યું છે, તેમનું (તે બાંધેલું) આયુષ્ય કાઈ પણ પ્રકારે એાછું થતું નથી. તેવા આયુષ્યવાળાને વિષે જો કે ઉપક્રમાની અસર થતી નથી અથવા તેમનું આયુષ્ય ઘટતું નથી તો પણ પાતાનું કેટલું આયુષ્ય બાંકી રહ્યું છે, તે બીના જ્ઞાની પુરૂષા સિવાય બીજા સામાન્ય જીવા જાણી શકતા નથી. કારણ કે તેવા જીવા તાે એકદમ મરણના પંજામાં સપડાઈ જાય છે. આ પ્રસંગે ખાસ સમજવા જેવી આયુષ્યકર્મની બીના દર્શાતાદિ સાથે ટૂંકામાં આ રીતે જાણુવી—

## એ પ્રકારના આયુ<sup>હ્</sup>ય.

વર્ત માનભવાયુષ્કં, દ્વિવિધં તચ્ચ ક્રીર્તિતમ્ ॥ સાપક્રમં ભવેદાઘં, દ્વિતીયં નિરૂપક્રમમ્ ॥ ૧ ॥

અર્થ:—સાપક્રમ આયુષ્ય અને નિર્પક્ષમ આયુષ્ય એમ છે પ્રકારે ચાલુ ભવતું આયુષ્ય કહ્યું છે. ઘણાં કાળ સુધી ભાગવવા લાયક આયુષ્ય પછુ આગળ કહેવામાં આવશે, તેવા અધ્યવસાય વગેરે ઉપક્રમાથી થાડા કાળમાં ભાગવી લેવાય, તે સાપક્રમ આયુષ્ય કહેવાય છે. જેમ લાળી કરેલી દોરીને એક છેંડે અગ્તિ સળગાવ્યા હાય તા તે દારી અનુક્રમે લાંબી મુદતે ખળી રહે છે. અને તેજ દારીને એકઠી કરીને તેમાં અગ્તિ મૂક્યા હાય તા તે એકદમ જલદીથી ખળી જાય છે; તેવી જ રીતે સાપક્રમ આયુષ્ય થાડા કાળમાં પૂર્ થઈ જાય છે, અને જે આયુષ્ય તેના અંધ સમયે ગાઢ નિકાચિત બાંધ્યું હાય તે અનુક્રમે જ ભાગવાય છે. સેંકડા ઉપક્રમથી પશ્ચ તે શ્રીષ્ય થઈ શકતું નથી. તેવું આયુષ્ય નિર્પક્રમ કહેવાય છે.

www.jainelibrary.org

સાત ઉપક્રમનું સ્વરૂપ હુંકામાં આ રીતે જાણવું—પાતાના જ મનમાં ઉત્પન્ન થયેલા અધ્યવસાયાદિકથી અને બીજાએ ઉત્પન્ન કરેલા વિષ તથા શસ્ત્રાદિકથી જે પાતાના જીવનના અંત આવે તે તમામ ઉપક્રમા કહેવાય છે. તે ઉપક્રમના અધ્યવસાય વિગેરે સાત લેદો કહેલા છે, તે આ પ્રમાણે—

## 

અર્થ:--(૧) અધ્યવસાન, (૨) નિમિત્ત, (૩) આહાર, (૪) વેદના, (૫) પરાઘાત, (૬) સ્પર્શ અને (૭) ધાસાશ્વાસ એ સાત પ્રકારે આયુષ્યના ક્ષય થાય છે."

વિવરણ: — અધ્યવસાયના ત્રણ પ્રકાર છે-રાગના ભયના અને સ્નેહનો અધ્યવસાય. તેમાં રાગના અધ્યવસાય પણ મરણના હેતુ શાય છે. જેમ કાઈ એક અતિ રૂપવાન યુવાન મુસાફર અરણ્યમાં તરસ્યા થવાથી પ્રપા (પાણીની પરબ)ને સ્થાને ગયા. ત્યાં પાણી પાનારી ઓએ જળ લાવીને તેને પાયું. પછી મુસાફર પેલી ઓએ ના કહ્યાં છતાં પણ ત્યાંથી ચાલતા થયા. તે એ તેની સામું જ જોઈ રહી, અને જયારે તે મુસાફર અદશ્ય થયા, ત્યારે તે ઓ તેની ઉપરના પ્રબલ રાગના અધ્યવસાયથી તરત જ મૃત્યું પામી. (૧)

- (૨) ભયના અધ્યવસાયથી કૃષ્ણુ વાસુદેવને જોઇને સામિલ છાદ્મણ હૃદયરદાટ (હાર્ટફેલ) થવાથી મરી ગયા; તેમજ મૃગાવતીના સ્વામી શતાનિક રાજા ચંડપ્રદાત રાજાને સૈન્ય સહિત આવતા સાંભળીને તેના ભયથી મરણુ પામ્યા.
- (3) સ્તેહના અધ્યવસાયથી મરશુ પામેલાનું દર્ષાંત એ છે કે "તુરંગપુરમાં નરવર નામે રાજા હતો. તેને ભાનુ નામે મંત્રી હતો. તે મંત્રીને સરસ્વતી નામની પત્ની હતી. તે દંપતીને પરસ્પર અત્યંત સ્નેહ હતો. તે વાત રાજાના સાંભળવામાં આવવાથી તેની પરીક્ષા કરવાના રાજાને વિચાર થયા. એક વખત રાજા મંત્રી સહિત શીકાર રમવા માટે વનમાં ગયા, ત્યાં કાઈ પ્રાણીનું રુધિર મંત્રીના વસ્ત્ર તથા ઘોડા પર લગાડીને રાજાએ તે અધ્ય ગામમાં તેને ઘેર માકલી દીધા. પાતાના પ્રિય સ્વામી વિના તેનાં વસ્ત્ર તથા અધને રૂધિરવાળાં જોઇને "હાય! હાય! શીકાર રમવા ગયેલા મારા પતિને કાઈ સિંહાદિકે મારી નાંખ્યા" એમ ધારીને સરસ્વતી જાણે વજાથી હણાયલી હાય તેમ ભૂમિપર પડીને મરણ પામી. તે વાત જાણીને રાજાને અત્યંત ખેદ થયા. પછી તે ભાનુમંત્રી પ્રિયાવિયાગના દુ:ખથી યાગી થઇને ગંગા કિનારે ગયા. તે સરસ્વતી મૃત્યુ પામીને ગંગાનદીને કિનારે આવેલા મહારથપુરના રાજાની પુત્રી થઈ. ભાનુ યાગી બાર વર્ષ વ્યતીત થયા પછી ભિક્ષાને માટે ફરતાં ફરતાં તે રાજમંદિરે ગયા. ત્યાં તે કન્યા તેને જોઇને ભિક્ષા લઇ તેને આપવા ખાવી પણ તે યાગીના દર્શનથી જાણે ચિત્રમાં ચિત્રેલી હાય તેમ સ્તબ્ધ થઇ ગઇ.

તેના હાથમાં રહેલું અન્ન કાગડા લઇ ગયા, પણ તે યાગીને આપી શકી નહી. યાગી તો કાંઇક જોઈ વિચારીને અન્યત્ર ચાલ્યા ગયા. પછી તે કન્યાએ પાતાની એ સખીઓ સાથે સંકેત કર્યો કે "આ ભવમાં તો એ યાગી જ મારા પતિ છે, બીજા કાંઇને હું ઇચ્છતી નથી." તે બીના રાજાના જાણવામાં આવવાથી તેણે સર્વ યાગીઓને એકઠા કર્યા, તેમાંથી તે કન્યાએ તે મંત્રી યાગીને ઓળખી કાઢયા. પછી તે કન્યાને જાતિસ્મરણ થવાથી તેણે પાતાના પૂર્વ ભવની વાત કહી ખતાવી. તે સાંભળીને રાજાના કહેવાથી યાગીએ તે કન્યાના સ્વીકાર કર્યો; તે વખતે અવસરને જાણનાર પંડિતા બાલ્યા કે—

### ભાનુશ્ચ મંત્રી દયિતા સરસ્વતી, મૃત્યું ગતા સા નૃપકૈતવેન ા ગંગાગતસ્તાં પુનરેવ લેભે, જીવન્નરા ભદ્રશતાનિ પશ્યતિ ॥ ૧ ॥

અર્થ:—" ભાનુમંત્રીને સરસ્વતી નામે સ્ત્રી હતી. તે રાજાના કપટથી મૃત્યુ પામી હતી. તે સ્ત્રીને ગંગાકિનારે ગયેલા મંત્રી ફરીથી પણ પામ્યા, માટે જીવતા માણસ સેંકડા કલ્યાણાને જુએ છે."

આ દષ્ટાંત સ્ત્રીને આશ્રીને કહ્યું. હવે પુરૂષને આશ્રીને બીજી દષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે.
—''કાઈ વિશુકને રૂપવતી યુવતી હતી. તે બન્નેને પરસ્પર ગાઢ સ્નેહ હતો. એકદા વ્યાપારને માટે પરદેશ જવાની ઈચ્છાથી તેણે સ્ત્રીની રજા માગી. તે સાંભળીને જ તે સ્ત્રી મૂછા પામી. તેને શીત ઉપચારવહે સજજ કરી, ત્યારે તેણે પતિને કહ્યું કે " જે તમારે અવશ્ય પરદેશ જવું જ હાય તે તમારી એક પ્રતિમા કરીને મને આપા, જેથી તેને આધારે હું દિવસા વીતાવું." તે સાંભળીને તે શ્રેષ્ટી પાતાની મૂર્ત્તિ કરીને પ્રયાને આપી દેશાંતર ગયા. તે સ્ત્રી તે પ્રતિમાની નિરંતર દેવથી પણ અધિક આરાધના કરવા લાગી. એક વખત તે ગામમાં ચાતરફ અગ્નિના ઉપદ્રવ થયા, તે વખતે તે સ્ત્રી પાતાના પતિની પ્રતિમાને હાથમાં રાખીને સ્થિર બેસી રહી. પાતાનું શરીર અળીને ભસ્મ થઈ ગયું, તાપણ તેણે હાથમાંથી પ્રતિમા મૂકી નહી. કેટલાએક દિવસા પછી તે વિશુક પરદેશથી ઘેર આવ્યા. તે વખતે પાતાની પ્રિયાને જોઈ નહી, એટલે તેણે તેની સખીને પૂછયું કે—

# ેનવસતસસિસમવયણિ, હરહારાહારવાહનાનયણિ । જલસુયરિઉગતિગમણિ, સા સુંદરિ કત્થ હે સયણિ ॥ ૧ ॥

" હે સખી! સાેળ કળાયુક્ત ચંદ્રના જેવા મુખવાળી, મૃગ સરખાં નેત્રવાળી અને હેસ જેવી ગતિવાળી મારો મનાેહર પ્રિયા કયાં છે?" સખીએ જવામ આપ્યા કે " હે

નવ તે સાત સાળ કળાયુકત ચંદ્ર. હર એટલે શીવ, તેના હાર સર્પ. તેના આહાર પવન, તેનું વાહન હરણ અને જળ એટલે સમુદ્ર તેના મુત્ર માતી, તેના શરૂ-તેના આહાર કરનાર હંસ આ પ્રમાણે અર્થ સમજવા.

સખીના નાથ! સાંભળા, આ નગરમાં ચાતરફથી અગ્નિ લાગ્યા હતા, તે વખતે લાયને લીધે તમારી મૂર્તિને ઝાલીને તે ખેસી રહી હતી. તેમાં તેનું શરીર અળીને લસ્મ થઇ ગયું, એટલે તેના પ્રાણ્ છૂટયા; પણ તમારી મૂર્ત્તિને વળગેલા તેના પાણ્ય એટલે હાથ છુટયા નહીં." આ પ્રમાણે સખીની વાણી સાંભળતાંજ તે વિષ્કૃતના પ્રાષ્યુ ચાલ્યા ગયા.

અહીં કાઇને શંકા થાય કે રાગ અને રનેહમાં શા તફાવત છે ! તા તેના જવાબ એ છે કે રૂપાદિક જેવાથી જે પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય તે રાગ; અને સામાન્ય રીતે સ્ત્રી પુત્રા-દિક ઉપર જે પ્રીતિ થાય તે રનેહ કહેવાય છે.

આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના અધ્યવસાયથી આયુષ્યના ક્ષય થાય છે (૧). નિમિત્તથી એટલે દંડ, શસ્ત્ર, રજજી, અગ્નિ, જળમાં પતન, મૂત્ર તથા પુરીષના રાધ અને વિષતું બક્ષણ વગેર કારણાથી પણ આયુષ્યના ક્ષય થાય છે (ર). આહારથી એટલે ઘણું ખાવાથી, થાહું ખાવાથી અથવા બિલકુલ આઢાર નહી કરવાથી આયુષ્યના ક્ષય થાય છે. સંપ્રતિ રાજાના પૂર્વ ભવના છવ દ્રમક કે જે સાધુ થયા હતા તે કીક્ષાનેજ દિવસે અતિ આહારથી મૃત્યુ પાસ્થા હતા (3). વેદનાથી એટલે શળ વગેરેથી તથા નેત્રાદિકના વ્યાધથી આયુષ્યના ક્ષય થાય છે (૪). પરાધાતથી એટલે ભીંત વગેરે પડવાથી અથવા વીજળી પડવાથી આયુષ્યના ક્ષય થાય છે (પ). સ્પર્શથી એટલે ત્વક્ વિષાદિના સંબંધથી (વિષકન્યાદિને અડકવાથી) તથા સર્પ વિગેરેના સ્પર્શથી (ડંશથી) આયુષ્યના ક્ષય થાય છે. પ્રદાહત્ત ચક્રીના મૃત્યુ પછી તેના પુત્રે ચક્રીના સ્ત્રીરત્નને કહ્યું કે " મારી સાથે ભાગવિલાસ કર. '' ત્યારે સ્ત્રીરતને કહ્યું કે " હે વત્સ! મારા સ્પર્શ તું સહન કરી શકીશ નહી. " તે વાત તેણે સાચી માની નહી. ત્યારે તે સ્ત્રીરતને એક ઘાડાને તેના પૃષ્ટથી કટી સુધી સ્પર્શ કર્યો, એટલે તરતજ તે દાંડા સર્વ વીર્યના ક્ષયથી તત્કાળ મૃત્યુ પામ્યા. એજ પ્રમાણે એક લાહાના પુરુષને સ્પર્ક કર્યો તેા તે પણ લય પામી ગયા (ગળી ગયા) (ફ). શાસાશાસથી એટલે દુમ વગેરના વ્યાધિને લીધે ઘણા ધાસોધાસ લેવાથી અથવા ધાસ રુંધાવાથી આયુષ્યના ુ હત્ય શાય છે (૭). આ સાત પ્રકારના ઉપક્રમા સાપક્રમી આયુષ્યવાળાને લાગે છે.

ત્રેસઠ શલાકા પુરુષ વિગેરે ઉત્તમ પુરુષા, ચરમ દેહધારી, અસંખ્યાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા (જીગલીયા) મનુષ્ય અને તિર્થયો, દેવતાઓ તથા નારકી જીવા નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા હાય છે. તે સિવાય બીજા સર્વ જીવા સાપક્રમ અને નિરુપક્રમ એવા બન્ને પ્રકારના આયુષ્યવાળા હાય છે. અંહીં કાઇને શંકા થાય કે " રકન્દકાચાર્યના પાંચસા શિષ્યા તથા અર્ધ્ધિકાપુત્ર આચાર્ય, ઝાંઝરિયા મુનિ વિગેરે મુનિઓ ચરમશરીરી હાવાથી નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા હાવા જોઈએ, છતાં તેઓ ઉપક્રમથી કેમ મૃત્યુ પામ્યા?" તેના ઉત્તર એ છે કે " તે મુનિઓને જે જે ઉપક્રમા થયા તે માત્ર તેમને કપ્ટને અર્થ સમજવા; પણ તે ઉપક્રમા આયુષ્યના ક્ષયમાં કારણભૂત થયા નથી. તે વખતે જ તેમનું આયુષ્ય તા પૂર્ણ જથયું હતું, માટે તેમને નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા જ જાણવા."

<sup>1</sup> તેજ લવમાં માક્ષે જવાવાળા હાવાથી છેલ્લાજ શરીરવાળા.

સાપક્રમ આયુષ્યવાળા જીવા પાતાના આયુષ્યને ત્રીજે લાગે, નવમે લાગે કે સત્તાવીશમે લાગે અથવા છેવટે મરણ વખતે છેલા અંતર્મ હૂર્ત જરૂર આવતા લવતું આયુષ્ય ખાંધે છે. (અઢી કાઈ આચાર્યો સત્તાવીશમા લાગથી ઉપર પણ આવતા લવના આયુષ્યના ખંધની કલ્પના કરે છે, તેમજ ત્રણ ત્રણ લાગની કલ્પના પણ છેલ્લા અંત- ર્મું હૂર્ત સુધી કરે છે).

નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા જીવાને માટે આયુષ્યના અંધના કાળ એવા છે કે દેવતાઓ, નારકીઓ તથા અસંપ્રયાતા વર્ષના આયુષ્યવાળા તિર્ધંચ અને મનુષ્યાં (જીગલિકો) પાતાનું આયુષ્ય છ માસ ખાકી રહે ત્યારે આગામી ભવનું આયુષ્ય ખાંધે છે. તે શિવાયના બીજા નિરૂપક્રમ આયુષ્યવાળા (ચરમશરીરી શિવાયના ચક્રવર્તી, ખળદેવાદિક શલાકા પુરુષા) જીવા પાતાના આયુષ્યને ત્રીજે ભાગે અવશ્ય આગામી ભવનું આયુષ્ય બાંધે છે.

અહીં સાપક્રમ આયુષ્યની બાબતમાં કદાચ કાઇ આવા પ્રશ્ન કરે કે " જો કાઇ પણ કર્મ તેનો કાળ પ્રાપ્ત થયા વિના લાગવાય, તા કૃતનાશ અને અકૃતાગમ એ બન્ને દ્રૃષણા પ્રાપ્ત થશા; કેમકે પૂર્વ ઘણી સ્થિતિવાળું કર્મ ( આયુષ્ય કર્મ ) આંધ્યું હતું તે તેટલી મુદત સુધી લાગવાયું નહી માટે કૃતનાશ નામનો દાષ આવ્યા; તથા આત્માએ અલ્પસ્થિતિવાળું કર્મ (આયુષ્યકર્મ) આંધ્યું નહોતું તે લાગવ્યું, માટે અકૃતાગમ નામનો દાષ પ્રાપ્ત થયા." આ પ્રશ્નનો જવાબ આ રીતે છે કે "માટી સ્થિતિવાળા કર્મનો કાંઈ ઉપક્રમે કરીને નાશ થતા નથી, પરંતુ અધ્યવસાય વિશેષથી તે કર્મ હતાવળે થાંડી મુદતમાં લાગવી હેવાય છે. અહીં યુક્તિથી એમ સમજવાતું છે કે સાપક્રમ આયુષ્યવાળા જીવા જેમ ઘણા કાળ સુધી લાગવવા લાયક આયુષ્યકર્મને એકઠું કરીને થાડા કાળમાં લાગવી હે છે તેમ બધા કર્માને ઉપક્રમ લાગે છે; કેમકે ઘણું કરીને સારાં માઠાં અનિકાચિત એવાં સર્વ કર્માની શુલાશુલ પરિણામાદિના વશ્યથી ( સ્થિતિ અને રસનો ઘટાડા ) થાય છે, તથા નિકાચિત કર્માની પણ તીવ તપ પ્રસાવે પ્રકટ થતા શુલ પરિણામના વશ્યી અપવર્તના થાય છે. એટલે ઘણું કરીને અનિકાચિત સર્વ કર્માપ્રફિતનો એજ પ્રમાણે પરિણામના વશ્યી ઉપક્રમ થાય છે, અને નિકાચિત પ્રકૃતિનો પણ ઉશ્વ તપથી ઉપક્રમ થાય છે."

જેમ ઘણા કાળ સુધી ચાલે તેટલું ઘણું ધાન્ય પણ કાઈ માણસ ભરમક વાતના વ્યાધિથી થાડા કાળમાં જ ખાઇ જાય છે, એટલે તે ધાન્યની વર્તમાન સ્થિતિનો નાશ થઈ ગયા એમ ધારવું નહીં; પરંતુ વ્યાધિના બળથી ઘણું ધાન્ય થાડા કાળમાં ખવાઈ ગયું; તેવી જ રીતે લાંબી મુદત સુધી ભાગવવા લાયક કર્મ થાડી મુદતમાં ભાગવી લીધું તેમ જાણવું; અથવા જેમ આમ્રફળ વિગેરેને ખાડામાં નાંખી ઉપર ઘાસ વિગેરે ઢાંકી રાખીએ તા તે ફલ થાડી મુદતમાં પાકી જાય છે, તેવી રીતે તેવાં અનિકાચિત કર્મ પણ થાડી મુદતમાં ભાગવાઈ જાય છે."

૧. કરેલાના નાશ. ૨ નહીં કરેલાની પ્રાપ્તિ.

વળી કાંઈ પ્રશ્ન કરે છે કે "અપવર્તના કરવાથી થાડા કાળમાં અથવા અપર્વતના ન કરે તેા જેટલી સ્થિતિવાળું હાેચ તેટલા ચિરકાળે પણ જે કર્મ બાંધ્યું હાેચ તે સર્વ જો આપના કહેવા પ્રમાણે અવશ્ય ભાગવવું જ પડતું હાેચ તા પ્રસન્નચંદ્ર વિગેરેએ સાતમી નરકને ચાેગ્ય કર્મ બાંધ્યું હતું, તેને તેવા પ્રકારના દુઃખવિપાકના ભાગ તાે સાંભળવામાં આવતા નથી. તે તાે શુભ ભાવથી થાેડા કાળમાંજ કેવળજ્ઞાન પામ્યા છે, તાે 'સર્વ' કર્મ ભાગવવું જ પડે છે 'એમ જે આપે કહ્યું તે કઈ રીતે ઘટાવવું?"

આ પ્રશ્નનું સમાધાન એ છે કે " જે કર્મ બાંધેલું છે તે કર્મને પ્રદેશથી તા સર્વ જીવા અવશ્ય ભાગવે છેજ; પણ રસથી તા કાઇક કર્મ ભાગવાય છે, અને કાઇક કર્મ નથી પણ ભાગવાતું. તેનું કારણ એ છે કે શુભ પરિણામના વશથી તે કર્મના રસની અપવર્તના (ક્ષય) થાય છે; તેથી પ્રસન્નચંદ્રાદિકે સાતમી નરક યાગ્ય કર્મોના પ્રદેશા નીરસ (રસ વિનાના) ભાગવ્યા છે, પણ વિપાક ઉદયથી ભાગવ્યા નથી."

વળી કાઈ પૂછે છે કે " જ્યારે પ્રસન્નચંદ્રાદિકે જે કર્મ રસવાળું આંધ્યું હતું તે કર્મને નીરસપણે ભાગવ્યું, ત્યારે તા પૂર્વનીજ જેમ કૃતનાશ અને અકૃતાગમ નામના અન્ને દેશો પ્રાપ્ત થયા."

તેના ખુલાસા આ રીતે સમજવા—" તથાપ્રકારના ઉત્તમ પરિણામથી જે કમ'ના રસ ક્ષય પામે તો તેમાં શું અનિષ્ટ થયું ? જેમ સૂર્યના ઉત્ર તાપથી શેલડીના સાંઠામાં રહેલા રસ સફાઈ જાય, તા તેમાં કૂતના નાશ ને અકૂતના આગમ શું થયા ? વળી જે કદાચ જે કર્મ જેવી રીતે આંધ્યું, તે કર્મ તેવીજ રીતે અવશ્ય ભાગવવું પડતું હાય, તા પાપના ક્ષય નહીં થતા હાવાથી સર્વ તપના વિધિ વગેરે ધર્મ ક્રિયાઓ વ્યર્થ થશે. તેમજ તેજ ભવમાં સિદ્ધિ પામનારા જીવાને પણ કર્મ અવશેષ રહેશે. એટલે કાઇની પછ મુક્તિ થશે નહીં, માટે કાેડાકાેડી સાગરાેપમની સ્થિતિવાળું કર્મ પણ પ્રદેશ કરીને નીશ્સપણે ભાગવાય છે એમ જરૂર માનનું જ જોઇએ. વળી અસંખ્ય ભવમાં આંધેલું ભિન્ન ભિન્ન ગતિને આપનારું કર્મ તે ભવે પણ સત્તામાં હોય છે. તેથી જો સર્વ કર્મના વિધાકવડેજ અનુભવ લેવા પડતા હાય તા તે એક ભવમાં ભિન્ન ભિન્ન ભવના અનુભવના સંભવ થવા જોઇએ, પરંત તેમ થતું નથી. વળી ઔષધથી સાધ્ય રાગના જેમ નાશ શાય છે તેમ જે કર્મ બાંધતી વખતે તેવા પ્રકારના મંદ પરિણામવડે બાંધ્યું હોય તે કર્મ ઉપક્રમથી સાધ્ય થાય છે: અને અસાધ્ય રાગ જેમ ઔષધથી જતા નથી તેમ તેવા પ્રકારના તીવ અધ્યવસાય (પરિણામ) થી જે કર્મ આંધ્યું હોય તે યાગ્ય કાળે વિપાકવડે ભાગવવાથી જ નાશ પામે છે; કેમકે કર્મખંધના અધ્યવસાયસ્થાનકા વિચિત્ર છે, અને તે અધ્યવસાય સ્થાનકા અસંખ્ય લાકાકાશના પ્રદેશ પ્રમાણ છે. તે સ્થાનકામાંના કેટલાં-એક સ્થાનકા સાપક્રમ કર્મને ખંધાવનારા છે. અને કેટલાંએક સ્થાનકા નિર્પક્રમ કર્મના ખંધને કરાવનારાં છે; તેથી જેવા અધ્યવસાયથી જે કર્મ આંધ્યું હોય તે કર્મ તેવી રીતે લોગવવું પડે છે. આ પ્રમાણે હોવાથી પહેલાં જણાવેલા દોષના અહીં જરા પણ અવકાશ નથી. વળી જેમ ઘણા શિષ્યા એકજ શાસ્ત્ર સાથેજ લણતા હોય તેમાં ખુહિની તરતમતાથી લેદ પડે છે; તથા જેમ અમુક યાજન લાંબા માર્ગમાં ઘણા માણસા એક સાથે ચાલ્યા હોય છતાં તેમની ગતિની તરતમતાથી જવાને સ્થાને પહોંચવાના કાળમાં લેદ દેખાય છે, (કાઇ વહેલા પહોંચ છે, કાઇ વિલંખ પહોંચ છે) તેવીજ રીતે એક સરખી સ્થિતિવાળું કર્મ ઘણા છવાએ બાંધ્યું હાય, તેમાં પણ પરિણામના લેદથી તેના લાગકાળ લિજ્ન લિજ્ન થાય છે. એટલે જેમ લીનું લગ્નડું લેગું કરીને મૂક્યું હાય તા તે લાંબી મુદતે સ્ફાય છે, અને તેજ લૂંગડું લાંબું કર્યું હાય તા જલદી સૂકાઈ જય છે, તેવીજ રીતે કર્મ પણ ઉપક્રમાથી જલદી ક્ષય પામે છે."

આ તમામ બીના ઉપરથી સમજવાનું એ છે કે જે ભવમાં પ્રથમ કહેલા આયુષ્યને ઘટાડનારા સાત ઉપક્રમાં નિરંતર રહેલા છે, તેથી તે આયુષ્યના વિશ્વાસ નથી કે તે કયારે પૂરું થશે ? માટે કામલાગાદિકના ત્યાગ કરીને એક ધર્મજ સારબૂત છે એમ સમજ તેના શરહ્યુંને થહેલુ કરતું જોઇએ તથા—

અર્થ — " મનુષ્ય જે આયુષ્યના ઉપર નિરંતર સ્નેહ રાખે છે તે આયુષ્ય પ્રતિક્ષણે ક્ષય પામે છે એમ જાણીને હે ભવ્ય પ્રાણી! તું સારી મતિને છાડીશ નહીં. " તેમજ

અશ<sup>6</sup>—હે જવ! " ક્ષણ, પ્રહેર, દિવસ અને માસના અહાને આયુષ્યનાં દળિયાં (ભાગા) ચાલ્યાંજ જાય છે, એમ જાણતા છતાં પણ રાત્રિએ નિદ્રાને વશ કેમ શાય છે?" (જીવે છે)

ત્રહ્મદત્ત ચક્રીને આયુષ્યની ચંચળતાના પ્રતિબાધ કરવા માટે મુનિએ કહ્યું હતું કે— ઇહિ જીવિએ રાય અસાસયંમિ, ઘડિયં તુ પુષ્ણાઈ અકુવ્વમાણા । સે સાેઅઇ મચ્ચુમુહાવણીએ, ધમ્મ અકાઊણ પરંમિ લાેએ ॥ ૧ ॥

અર્થ — " હે રાજન્! આ આયુષ્ય અશાશ્વત છે. તેમાં એક ઘડી પણ જેણે પુષ્યા-દિક કાર્ય કર્યું નથી તે મૃત્યુના મુખને પામીને ધર્મ નહીં કરવાથી પરક્ષાકમાં જઇ શાક કરે છે."

આ પ્રમાણે શાસનાં વચનાથી આયુષ્ય ક્ષણભાંગુર છે એમ નાણીને મળ્ય છવાએ

સાર વગરના આ સંસારના માહ તજને માક્ષમાર્ગને આરાધી જરૂર સિદ્ધિપદને પામલું જોઇએ. આ પ્રસંગે સંસારની અસારતાનું સ્વરૂપ દર્શાંત સાથે દુંકામાં આ રીતે જાણુવું.

#### 

અર્થ — " કેટલાએક સુલભળાંધી છવા સંસારની અસારતાને જોઇને શ્રીદત્ત શ્રેષ્ઠીની જેમ તત્કાળ સમતાભાવને ધારણ કરે છે. " તે બીના દુંકામાં આ રીતે જાણવી.

મંદિરપુરમાં સુરકાંત નામે રાજા હતો. તે ગામમાં સામશ્રેષ્ઠી નામે નગરશેઠ હતો. તે રાજાના માનીતા હતા. તેને સામશ્રી નામની પત્ની હતા. તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલા શ્રીદત્ત નામે તેમને પુત્ર હતા. એકદા સામશ્રેષ્ઠી પાતાની ભાર્યા સાથે વનમાં કીડા કરવા ગયા હતા. ત્યાં પાછળથી સુરકાંત રાજા પણ આવ્યા. રાજા સામશ્રીને જોઇને તેનાપર આસકત થયા. તેથી તેને બળાત્કારથી લઇ જઇને પાતાના અંત:પુરમાં રાખી. સામશ્રેષ્ઠી પ્રિયાના વિરહ્યી બહુ જ ખેદ ખામીને ઘેર આવ્યા. પછી તેણે પ્રધાનમંડળ પાસે તે વૃત્તાંત કહી રાજાને સમજાવવાનું કહ્યું. તે પ્રધાનાએ પણ રાજાને ઘણી રીતે સમજાવ્યા, પરંતુ રાજાએ માન્યું નહીં. તેથી પ્રધાનાએ આવીને શેઠને કહ્યું કે—

#### भाता यहि विषं हचात्, पिता विक्रयते सुतभ्। राजा दरित सर्वस्वं, का तत्र प्रतिवेहना॥१॥

અશ<sup>િ</sup>—" જ્યારે માતાજ પુત્રને ઝેર આપે, પિતાજ તેને વેચ, અને રાજાજ સર્વ-સ્વ (તમામ માલ મીલ્કત) હરી લે, ત્યારે તેના શા ઇલાજ ? કાંઈ નહીં. "

પછી શ્રેષ્ઠીએ દેર આવીને પાતાના પુત્રને કહ્યું કે "વત્સ! આપણા ઘરમાં છ લાખ દ્રવ્ય છે તેમાંથી સાડા પાંચ લાખ દ્રવ્ય લઇને હું જાઉં છું. તે કાઈ બળવાન રાજાને સેવીને તે રાજાના બળથી તારી માતાને હું છોડાવીશ." એમ કહીને શ્રેષ્ઠી તેટલું ધન લઈ કાઈ દિશામાં ચાલ્યા, શ્રીદત્ત ઘરે રહ્યાં. તેને કેટલેક કાળે એક પુત્રી થઈ. તે વખતે તેણે વિચાર કર્યો કે "માતા-પિતાના વિરહ, ધનના નાશ, પુત્રીના જન્મ અને ગામના રાજા વિરુદ્ધ-અહા દૈવ! અવળું હોય ત્યારે શું શું ન થાય?" પછી પુત્રી જ્યારે દસ દિવસની થઈ ત્યારે શ્રીદત્ત શંખદત્ત નામના મિત્રની સાથે વેપાર કરવા માટે વહાણમાં બેસીને પરદેશ ચાલ્યા. કમે કરીને બન્ને મિત્રા સિંહલદ્વીપ આવ્યા. ત્યાં નવ વર્ષ સુધી વેપાર કરીને વિશેષ લાભની ઈચ્છાથી તે અન્ને મિત્રા કરાહદ્વીપે ગયા. ત્યાં પણ એ વર્ષ રહ્યા. એકંદર આઠ કરાડ દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરીને ઘણી જાતનાં કરીયાણાં, હાથી, ઘાડા વિગેર લઇને પોતાના દેશ તરફ ચાલ્યા. માર્ગમાં એક વખત તે અન્ને મિત્રા વહાણની ઉપલી બૂમિપર બેઠા બેઠા સમુદ્રની શાલા જેતા હતા, તેવામાં સમુદ્રના જળમાં તરતી

એક પેટી તેમણે જોઈ. તે જેઇને બન્ને બેલ્યા કે " આ પેટીમાં જે કાંઈ હોય તે આપણું બન્નેએ વહેં ચી લેવું." પછી તેણે પોતાના સેવકા પાસે તે પેટી કઢાવીને ઉઘાડી, તો તેમાં લિંખડાનાં પાંદડાંમાં ભારેલી કાંઈક શ્યામ વર્ષુ વાળી એક અચેતન થઇ ગયેલી કન્યા દીડી. તેને જોઇને " આ શું!" એમ સર્વે બાલ્યા. ત્યારે શંખદત્તે કહ્યું કે "ખરેખર આ બાળાને સર્પદંશ થવાથી મરેલી ધારીને કાઇએ પેટીમાં નાંખી સમુદ્રમાં મૂકી દીધી, છે, પણ જૂઓ! હું તેને હમણાજ જીવતી કરું છું." એમ કહીને જળ મંત્રીને તેનાપર છાંટયું કે તરતજ તે કન્યાને ચેતન આવ્યું. પછી તેને ખાન, પાન, સ્નાન અને અંગ-લેપન વિગેર ઉપચારા કર્યા, એટલે તે સર્વ અંગે સુંદર દેખાવા લાગી. એકદા શંખદત્તે શ્રીદત્તને કહ્યું કે " મેં આને જીવતી કરી છે, માટે હું તેને પરણીશ." ત્યારે શ્રીદત્ત માલ્યો કે " એમ બાલ નહીં, એમાં આપણા બન્નેના ભાગ છે, માટે તું મારી પાસેથી તેનું જે મૃલ્ય થાય તેના અર્ધા નાણા લે. તેને તો હુંજ પરણીશ. તે તો તેને જીવત દાન આપ્યું છે, માટે તું તો તેનો પિતાતુલ્ય થયા." એ પ્રમાણે તે બન્ને મિત્રા વિવાદ કરવા લાગ્યા. કહ્યું છે કે—

#### હા ! નાર્યા નિર્મિતાઃ કેન, સિહિસ્વર્ગાર્ગલાઃ ખલુ ৷ યત્ર સ્ખલન્તિ તે મૂઢાઃ, સુરા અપિ નરા અપિ ॥ ૧ ॥

અહ<sup>િ</sup>—" અહેા! મેાક્ષની અને સ્વર્ગની અર્ગલારુપ સ્ત્રીઓને કોણે બનાવી કે જ્યાં દેવતાઓ અને માણુસા મૂર્ખ બનીને સ્ખલનાને પામે છે?" (લાન બૂલી જાય છે).

તે અન્નેના વિવાદ જોઇને વહાલુના માલીકે કહ્યું કે " હે શેઠિયાઓ ! આ વહાલુ આજથી એ દિવસે સુવર્લું પુરને કાંઠે પહોંચશે, ત્યાં ડાહ્યા માલુસા તમારા વિવાદના નિર્લું થ કરી આપશે, માટે ત્યાં સુધી તમે ઝઘડા ખંધ રાખા. " તે સાંભળીને અન્ને જણુ મીન રહ્યા. પછી શ્રોદત્તે વિચાર્યું કે " આ મારા મિત્રે આ કન્યાને છવિતદાન આપ્યું છે, માટે લાકો તો તેનેજ તે કન્યા આપવાનું કહેશે, તેથી હું અત્યારથીજ તે કન્યાને મેળવવાના ઉપાય કરું." એમ વિચારીને નાવની ઉપલી ભૂમિપર એસીને તેલે એકદમ આ રીતે મિત્રને એલાવ્યો કે " હે મિત્ર! જલદી અહીં આવ, અહીં આવ, માટું કોતુક જોવાનું છે. એ મુખવાળા મત્સ્ય વહાલુની નીચે જાય છે. " તે સાંભળીને શંખદત્ત આવીને નીચે જાએ છે. તેટલામાં તેને શ્રીદત્તે સમુદ્રમાં નાંખી દીધા. પછી નાવના લોકોને વિધાસ પમાડવા માટે તે ફાગટના પોકાર કરવા લાગ્યા. અનુકમે તેના વહાલા ક્ષેમકુશળ સુવર્લું પુરે પહોંચ્યા. ત્યાં શ્રીદત્ત તે કન્યાને લઇને રહ્યો. પછી ત્યાંના રાજા પાસે જઇને તેલા મીટી લેટ કરી, એટલે રાજાએ તેનું ઘણું સન્માન કર્યું. પછી શ્રીદત્ત તે કન્યાની સાથે લગ્ન કરવા માટે સારું સફ્ર સારું શોધવા લાગ્યા.

હવે તે હંમેશાં રાજસભામાં જતો હતો; ત્યાં એકદા તેથે રાજાની ચમરધારિણીને જોઈ, એટલે તેનાં સૌન્દર્યથી માહ પામીને તેથે કોઈ માણસને તેનું સ્વરૂપ પૂછ્યું. ત્યારે

તે માળુસ બાલ્યા કે " આ સુવળું રેખા નામની વેશ્યા છે. આ વેશ્યાની સામે એકવાર વાત પણ તે કરી શકે છે કે જે તેને એક સાથે પચાસ હજાર દ્રવ્ય આપે છે." તે સાંભળીને તેનાપર આશકત થયેલા શ્રીદત્તે પચાસ હજાર દ્રવ્ય માંકલીને તે સુવળું રેખાને પાતાને ત્યાં બાલાવી. પછી પેલી કન્યાને તથા વેશ્યાને—અંનેને એક રથમાં બેસાડીને તે શ્રીદત્ત કીડા કરવા માટે વનમાં ગયા. ત્યાં એક વાનર ઘણી વાનરીઓ સાથે કીડા કરતા હતા તે વનમાં આવ્યા. તેને જોઈને શ્રીદત્ત બાલ્યા કે—

## ધિગ્જન્મ પશુજન્તૂનાં, યત્ર નાસ્તિ વિવેકતા કૃત્યાકૃત્યવિભાગેન, વિના જન્મ નિરર્થકમ્ ॥ ૧ ॥

અર્થ:—" પશુએાના જન્મને ધિક્કાર છે કે જેનામાં બિલકુલ વિવેક રહેલાે નથી. કાર્ય અને અકાર્યના વિવેચન વિના તેમના જન્મ નિરર્થક છે."

અહા ! માતા. અહેન વિગેરેના વિવેકરહિત એવા આ પશુઓના જન્મ શા કામના ?" તે સાંભળીને ક્રોધાયમાન થયેલ તે વાનર દાંત પીસીને છાલ્યા કે "રે દુરાચારી! તું દ્રર સળગતા પર્વતને જુએ છે, પણ પગની નીચે રહેલા અગ્નિને જેતા નથી ? સુઇ અને સરસવ જેવડાં પરનાં છિદ્રોને જુએ છે પણ પાતાના માટાં ખીલાં જેવડાં દાષાને જેતા નથી ? અરે અધમમાં પણ અધમ ! મિત્રને સમુદ્રમાં નાંખીને ભાગને માટે પાતાનીજ માતાને તથા પુત્રીને પડખામાં રાખી ખેઠા છે અને મારી નિંદા કરે છે?" એ પ્રમાણે તે વાનર તેની નિર્ભત્સના (તિરસ્કાર) કરીને કુદકા મારતો પાતાના યૂથમાં દાખલ થઇ ગયા. શ્રીદત્ત વિચાર કરવા લાગ્યા કે " આ વેશ્યા મારી માતા શી રીતે ? અને આ કન્યા મારી પુત્રી શી રીતે ? તે તેા સમુદ્રમાંથી મળી છે, અને મારી માતા તેા કાંઇક શ્યામ વર્ણવાળી અને શરીરે ઉંચી હતી, અને આ વેશ્યા તેા ગૌર વર્ણવાળી અને શરીર નીચી છે. " એમ વિચારીને તેણે વેશ્યાને પૂછ્યું, ત્યારે તે બાલી કે " અરે શેઠ! હું તાે તમને એાળખતીએ નથી. પશુના વચનથી તમે કેમ બ્રાંતિમાં પડા છા ?" તાે પણ શ્રીદત્તની શંકા મટી નહીં, તેથી તે વાનરને શાધવા માટે આમ તેમ ફરવા લાગ્યાે, તેવામાં ત્યાં તેણે એક મુનિને જોયા. તેમને વંદના કરીને શ્રીદત્તે પાતાના સંદેહ પૂછ્યા, એટલે મુનિ બાલ્યા કે " હું અવધિજ્ઞાનથી જાણું છું તેથી કહું છું કે વાનરે જે કહ્યું છે તે સત્ય છે. પ્રથમ તારી પુત્રીની વાત કહું છું —તું તારી પુત્રીને દશ દિવસની મૂકીને વહાણમાં ખેસી પરદેશ ગયા હતા. ત્યારપછી તારા ગામમાં શત્રુના સૈન્યના ઉપદ્રવ થયા. તે વખતે તારી સ્ત્રી પુત્રીને લઇને ભાગી, તે ગંગાને કિનારે આવેલા સિંહપુરમાં પાતાના બાઇને ઘેર ગઈ. ત્યાં તે ૧૧ વર્ષ સુધી રહી. એકદા તે કન્યાને સર્પ ડસ્યાે. તેની માતાએ તથા મામાએ તેના અનેક ઉપાયા કર્યા, પણ વિષ ઉત્તર્યું નહીં, તેથી તેને મરેલી ધારીને માતાએ સ્તેહને લીધે એક પેટીમાં નાંખીને ગંગાનદીમાં વહેતી મૂકી. તે પેટી તને મળી; તેથી

આ કન્યા તારી પુત્રી છે. હવે તારી માતાનું વૃત્તાંત સાંભળ—સુરકાંત રાજાએ તારી માતાને અંતઃપુરમાં રાખી હતી. તેને છેડાવવા માટે તારા પિતા સાહા પાંચ લાખ દ્રવ્ય લઇને ગુપ્ત રીતે સમર નામના પક્ષીપતિ પાસે જઇ તેની સેવા કરવા લાગ્યાે. તેનાં કહેવાથી પક્ષીપતિએ માટા સૈન્ય સાથે આવીને તે ગામ ભાંગ્યું. સૂરકાંત રાજા ત્યાંથી નાસી ગયાે. પછી તારા પિતાને આગળ કરીને તે પક્ષીપતિ પુરમાં પ્રવેશ કરતાે હતા, તેવામાં તારા પિતાના કપાળમાં એક અાલુ લાગવાથી તરતજ મૃત્યુ પામ્યાે.

અન્યથા ચિંતિતં કાર્ય, દૈવેન કૃતમન્યથા ৷ વર્ષન્તિ જલદાઃ શૈલે, જલમન્યત્ર ગચ્છતિ ॥ ૧ ॥ અન્યથા ચિંતિતં કાર્ય, દૈવેન કૃતમન્યથા ৷ પ્રિયાકૃતે હિ પ્રારંભઃ, સ્વાત્મઘાતાય સાેડભવત્ ॥ ર ॥

" અન્યથા પ્રકારે ચિંતવેલું કાર્ય દૈવયાં એ અન્યથા (વિષરીત) થયું. કેમકે વરસાક તેા પર્વંતપર વરસે છે, પણ પાણી અન્ય સ્થાને જતું રહે છે, તેવીજ રીતે જે કાર્ય જુદી રીતે ચિંતવ્યું હતું તે કાર્ય દૈવયાં બે વિષરીત થયું; કેમકે પ્રિયાને છાડાવવા માટે કરેલા પ્રારંભ પાતાનાજ ઘાતને માટે થયા."

પછી તારી માતા કાઈ ભિલ્લના હાથમાં પકડાઈ. ત્યાંથી પણ નાસીને વનમાં ભટ-કતાં તેણે કાઇ વૃક્ષના ફળનું ભક્ષણ કર્યું. તે ફળના પ્રભાવથી તેનું શરીર કાંઇક નીચ્ અને ગૌર વર્ણવાળું થયું. કારણ કે 'મણિ, મંત્ર તથા ઔષધિના મહિમા અચિંત્ય છે.' ત્યાંથી કાઈ દેશ તરફ વ્યાપાર કરવા માટે જતા કાઈ વિલ્ક લાકાએ તેને જોઇને "આ કાઇ વનદેવતા છે ' એમ ભ્રાંતિ પામીને "તું કેાણ છે ?" એમ પૂછયું, ત્યારે તે એાલી કે "હું કાઈ દેવી નથી, પણ મનુષ્ય સ્ત્રી જાતિ છું." તેથી તે વર્ણિક લાકાએ તેને લઈને સુવર્ણપુરમાં વેચી. તે રુપવાળી હેાવાથી વિભ્રમવતી નામની વેશ્યાએ એક લક્ષ દ્રવ્ય આપીને તેને વેચાતી લીધી. પછી તેને નૃત્ય વિગેરે શીખવી તેનું સુવર્ણરેખા એવું નામ રાખ્યું. તે ક્રમે કરી રાજાની ચામર વીંઝનારી થઈ. તે આ સુવર્ણરેખા તારી માતા છે. તેણું તને એાળખ્યા છે, પણ લજ્જાથી તથા લાભથી તેણે પાતાપણં પ્રગટ કર્યું નથી." તે સાંભળીને શ્રીદત્તે પૂછ્યું કે ' હે સ્વામી! આપનું વચન સત્ય છે, પરંતુ વાનરને આ વાતની કચાંથી ખખર ?" મુનિએ કહ્યું કે "તારા પિતા તારી માતાના ધ્યાનથીજ મરીને વ્યાંતર થયે। છે. તેણે અહીં ભમતાં તને તથા સામશ્રીને જોઈને અકાર્ય કરવા પ્રવૃત્ત થયેલા એવા તને વાનરના શરીરમાં પ્રવેશ કરીને તે કાર્યના નિષેધ કર્યા છે." તે સાંભ-ળીને શ્રીકત્તે વિચાર્યું કે "અહાે! કર્મની કેવી વિષમ ગતિ છે!" ક્રીથી મુનિ બાલ્યા કે "તે વ્યાંતર કરીથી પાછે৷ આવીને પૂર્વના માહને લીધે પાતાની પ્રિયાને લઈ જશે.' તેવામાં તેજ વાનર આવીને સામશ્રીને ઉપાડી ખીજા વનમાં ચાલ્યા ગયા. તે જોઇ શ્રીકૃત્ત માશું ધૂછાવતા મુનિને નમી કન્યા સહિત સ્વસ્થાને ગયા.

અહીં વૃદ્ધ વેશ્યાએ દાસીને પૂછ્યું કે "સુવર્ષ રેખા કયાં છે?" દાસીએ કહ્યું કે "પચાસ હજાર દ્રવ્ય આપીને શ્રીદત્ત શ્રેષ્ઠી તેને લઈ વનમાં ગયો છે." વૃદ્ધ વેશ્યાએ કહ્યું કે "તેને બાલાવી લાવ." એટલે દાસીએ આવીને દુકાને બેઠેલા શ્રીદત્તને પૂછ્યું કે "અમારી સ્વામિની કયાં છે?" શ્રીદત્ત બાલ્યા કે "હું જાણતા નથી." તે સાંભળીને દાસીએ વૃદ્ધ વેશ્યાને તે શ્રીદત્તનું વચન જણાવ્યું. એટલે વૃદ્ધ વેશ્યાએ રાજ પાસે જઈ પાકાર કરીને કહ્યું કે "હે સ્વામી! હું છેતરાણી છું, શ્રીદત્તે સુવર્ષ રેખાને લઇ જઈ ને કાંઈક સંતાડી દીધી છે." તે સાંભળીને રાજાએ શ્રીદત્તને બાલાવીને પૂછ્યું. ત્યારે "હું સત્ય વાત કહીશ તો કાંઈ માનશે નહીં" એમ જાણીને તેણે કાંઈ પણ જવાખ આપ્યા નહીં. તેથી રાજાએ તેને કેદખાનામાં નાંખ્યા અને તેની પુત્રીને દાસી કરવાના હેતુથી પાતાને ઘર રાખી. પછી કારાગૃહમાં રહેલા શ્રીદત્તે વિચાર્યું કે "સત્ય વાત કહેવાથી જ કાંઈ પણ રીતે હું છેટી શકીશ." એમ ધારીને કારાગૃહના રલકઢારા તેણે રાજાને વિગ્રિષ્ઠ કરી કે " હે સ્વામી! હું સત્ય વાત કહું છું." ત્યારે રાજાએ તેને સલામાં બાલાવેતે. એપટલે તેણે વાનર ઉપાડી ગયા સંખંધી વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યું. તે સાંભળીને સર્વ જન હસવા લાગ્યા કે—અહા ! કેવું સત્ય બાલ્યો ! કહ્યું છે કે—

#### અસંભાવ્યં ન વક્તવ્યં, પ્રત્યક્ષં યદિ દશ્યતે ৷ યથા વાનરગીતાનિ, તથા તરતિ સા શિલા ॥ ૧ ॥

અર્થ:—" જો કે પ્રત્યક્ષ જોયેલ હોય તો પણ અસંભવિત વાત બાલવી નહીં. જેવી રીતે વનમાં વાનરાઓ ગીત ગાય છે એ અસંભવિત હતું, તેમ જળમાં શિલા તરે છે તે પણ અસંભવિત છે." આ દર્શાત અન્ય સ્થળેથી જાણી લેવું.

પછી તે સાંભળીને "આ વિશુક હન્નુ પણ સત્ય બાલતા નથી. ' એમ ધારીને ક્રોધ પામેલા રાજાએ તેને મારવાના હુકમ કર્યા. એટલે શ્રીદત્તે વિચાર્યું કે " પૂર્વ કરેલા અશુસ કર્મના ઉદય થયા છે, તો હવે ખેદ કરવાથી શું થાય ?" તે અવસરે ઉદ્યાન- પાળે આવીને રાજાને કહ્યું કે " હે દેવ! ઉદ્યાનમાં મુનિચંદ્ર કેવળી પધાર્યો છે." તે સાંસળીને રાજા પરિવાર સહિત ઉદ્યાનમાં ગયા. મુનિને વાંદીને રાજાએ દેશનાની માંગણી કરી. ત્યારે કેવળી બાલ્યા કે " હે રાજા! સત્યવાદી શ્રીદત્તને મારવાના તેં હુકમ આપ્યા છે તે તને ધર્મ શ્રવણની અભિલાષાવાળાને યાગ્ય નથી." તે સાંભળીને રાજા લજ્જા પામ્યા. પછી શ્રીદત્તને બાલાવી પાતાની પાસે બેસાડીને રાજા તેનું સ્વરૂપ પૃષ્ઠતા હતા, તેવામાં તે વાનર સુવર્ણરેખાને પૃષ્ઠપર રાખીને ત્યાં આવ્યા, અને પૃષ્ઠપરથી તેને ઉતારીને તે સભામાં બેઠા. તે જોઈને સર્વ માણસાં આશ્રય પામી શ્રીદત્તની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. પછી શ્રીદત્તે કેવળીને પૂછ્યું કે " હે સ્વામી! કયા કર્મને લીધે મને માતા તથા પુત્રી સાથ વિષયની અભિલાષા ઘઈ?" મુનિ બાલ્યા કે " પૂર્વના સંબંધથી થઇ છે, તે હકીકત સાંભળ—કાંપિલ્યપુરમાં ચૈત્ર નામનો એક પ્રાદ્મણ હતો. તેને ગૌરી અને ગંગા નામની

બે સીઓ હતી. તે એકદા મૈત્ર નામના મિત્રની સાથે બિલાવૃત્તિને માટે કાેકણ દેશમાં ગયા. ત્યાં ખન્ને મિત્રાએ ઘણું ધન મેળવ્યું. એકદા ચૈત્રને સૂતેલા એઇને મૈત્રે વિચાર્યું કે " આને હણીને હું સર્વ ધન લઇ લઉં." ફરીથી પાછા તેને વિચાર થયા કે " મને વિશ્વાસઘાતીને ધિક્કાર છે!" એમ વિચારીને તે પાછા સ્વસ્થ થયા. પછી તે બન્ને મિત્રા લાભથી ભમતા ભમતા એક વનમાં પેઠા. તે વનમાં વૈતરહ્યી નદી હતી. તેની ખખર નહીં હોવાથી તે બન્ને તેને ઉતરવા લાગ્યા; એટલે તેમાં ખૂડીને મરણ પામ્યા. ત્યાંથી અનેક ભવમાં ભ્રમણ કરીને ચૈત્રના છવ તું થયા, અને મત્રના છવ શંખદત્ત થયા. તે શંખ-દત્તે પૂર્વભવે તને મારવાનું ધાર્ય હતું. તે કર્મથી તેં તેને આ જન્મમાં સમુદ્રમાં નાંખ્યા. ચૈત્રની સ્ત્રીઓ જે ગૌરી અને ગંગા હતી તે પતિના વિયાગથી વૈરાગ્ય પામીને તાપસાલુી થઇ. એકદા ગૌરીએ અતિ તૃષા લાગવાથી સેવા કરનારી પાસે પાછ્યી માગ્યું. તે વખતે ते हासीने निद्रा आवती હती, तेथी आणसने बीधे तेथे उत्तर आण्या नहीं. त्यारे ગૌરી ક્રોધથી બાલી કે " અરે ! શું તને સાપ કરડથો છે કે મરેલા જેવી **થઇને** ઉત્તર પણુ આપતી નથી ?" તે વચનવડે ગૌરીએ દઢ પાયકમેં આંધ્યું. ગંગાએ પણ એકઠા પાતાની કામ કરનારીને કાંઇ કાર્ય માટે માેકલી હતી, તે બહુવારે પાછી આવી ત્યારે ગંગાએ તેને કહ્યું કે "અરે! આટલી વાર તને કાઈએ અંદીખાને નાંખી હતી ?" એમ બાલતાં તે ગંગાએ પણ દુષ્ટ કર્મ બાંધ્યું. ત્યારપછી એક દિવસ કાઈ વેશ્યાને ઘણા પુરુષા સાથે વિલાસ કરતી જોઈને ગંગાએ વિચાર્શ કે " આ વેશ્યાને ધન્ય છે કે જે ભ્રમરાથી પુષ્પલતાની જેમ અનેક કામી પુરુષાથી વીંટાયેલી છે, હું તા મંદભાગી છું કે જેનો પતિ પણ તજને દૂર દેશ ગયા છે." આવા વિચારથી તેણે દુષ્ટ કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. ત્યાંથી મરા પામીને તે ખન્ને જયાતિથી દેવીએ થઈ. ત્યાંથી વ્યવીને ગૌરીનો જીવ તારી પુત્રી થયેા અને ગંગાનો છવ તારી માતાપણે ઉત્પન્ન થયેા. તેમની સાથે પૂર્વભવે પત્નીનો સંબંધ હેાવાથી ત**ે**ને તેનાપર કામરાગ ઉત્પન<mark>્ન થયે</mark>ા." આ પ્રમાણેનું સંસારનું સ્વરૂપ સાંભળી વૈરાગ્ય પામેલા શ્રીદત્ત બાલ્યા કે " હે સ્વામી! મને પાપીને મારા મિત્રનો મેળાપ થશે કે નહીં ?" ગુરુએ કહ્યું કે "ખેદ ન કર, એક ક્ષણવારમાંજ તે અહીં આવશે." એમ વાતા કરે છે તેવામાં ત્યાં શંખદત્ત આવ્યા. શ્રીદત્તને ત્યાં બેઠેલા એઈને શંખદત્તની આંખા કોધથી લાલ થઈ ગઇ. તે જોઇને ગુરુએ શંખદત્તને કહ્યું કે "હે ભદ્ર! કાેપ ન કર, કેમકે ક્રોધરૂપી અગ્નિથી ગુણરૂપી રત્નો બળી જાય છે. તે અગ્નિને જે ઊપશમરૂપી જળવડે ખુઝાવતા નથી તે સેંકડા દુઃખ સહન કરે છે. દેહરૂપી ઘરમાં ક્રોધરૂપી અગ્નિ પ્રવેશ કરે છે, ત્યારે ત્રણ દેાષ (ત્રિદેાષ) ઉત્પન્ન કરે છે. પાતાને તપાવે, પરને તપાવે, અને પરસાથેના રનેહુનો નાશ કરે. " તે સાંભળીને શંખદત્ત કાંઇક શાંત-ચિત્ત થયા. પછી શ્રીદત્તે ઉઠીને તેને પાતાની પાસે બેસાડી કેવળી પ્રત્યે પૂછ્યું કે " આ મારા મિત્ર સમુદ્રમાંથી શી રીતે નીકળીને અહીં આવ્યા ?" ગુરુ બાલ્યા કે "સમુદ્રમાં તેને એક કાઇનું પાટીયું હાથમાં આવ્યું. તેને આધારે તરીને તે સાત દિવસે સારસ્વત નગર પાસે નીકળ્યા. ત્યાં તેને તેનો મામા મળ્યા. તેણે તેને સ્વસ્થ કર્યાં. પછી તેણે તેના -1.

६७

મામાને "સુવર્ણકૂળ અહીંથી કેટલું દ્વર છે?" એમ પૂછ્યું ત્યારે તેના મામાએ કહ્યું કે-"અહીંથી વીસ યાજન દ્વર છે; ત્યાં હાથીઓથી ભરેલાં વ્હાણા આવ્યાં છે, એમ સંભળાય છે." તે સાંભળીને મામાની રજા લઇને તે અહીં આવ્યા, અને અહીં તને એઈને તેને કોધ પ્રકટ્યો. આ રીતે કહીને શુરૂએ શંખદત્તને કરીથી પૂર્વભવની બીના કહીને એાધ પમાડ્યો—આ પ્રમાણે કેવળીની દેશના સાંભળીને રાજાએ બાર લતો શ્રહણ કર્યો. અને શ્રીદત્તે શંખદત્તની સાથે પાતાના ઘર જઈને અધું દ્રવ્ય તથા પુત્રી આપીને પાતાના ધનને સાત ક્ષેત્રોમાં વાપરી દીક્ષા લીધી. તેને પાળીને તે શ્રીદત્ત મુનિ માક્ષે ગયા. ૧૫

તે ક્ષણેજ પ્રભાવ વધતી દેહકાંતિ વિણાસતી, ઉદ્યોગ અધ થતા હૃદયની પૂર્ણ અસ્થિરતા થતી; દેહ શીર્ણવિશીર્ણ અનતો તેમ તસ દ્રવ્યાદિને, સ્વાધીન કરતા તસ સગાંએા નહિ સ્મરે મરનારને.

સ્પષ્ટાથ':—જ્યારે જીવા મરાયુના પંજામાં સપડાઈ જાય છે ત્યારે તેના પ્રભાવના તથા શરીરની વધતી એવી કાંતિના વિનાશ થાય છે અને તેના ઉદ્યોગ (બાલવું, ચાલવું વગેરે) અંધ થઈ જાય છે તથા હુદયની પૂરેપૂરી અસ્થિરતા થાય છે. તેમજ આ પાતાનું પાળી પાષીને સાચવેલું શરીર પણ શીલું-વિશીલું (દુખલ, નિસ્તેજ) અને છે એટલે જજેરિત થઈ જાય છે. વળી તેના સગાંઓ—તે મરાયુ પામનારા જીવે સાચવી સાચવીને એકઠાં કરેલા ધન વગેરેને પાતાને તાએ કરી લે છે, અને સ્વાર્થ સર્ચા પછી તેઓ મરનારા જીવને સંભારતા પણ નથી. દદ

સ્વાર્થ પૂરતા તે સગાં સંબંધિએ આ જીવને, રાજી કરે સર્વ પ્રકારે દેઈ સુખના હેતુને; તે અધાં પણ મરણભયથી ના અચાવે તેહને, મરનાર મરતાં સ્વાર્થ તૃડતાં સૌ રંડે છે તેહને.

રપષ્ટાર્થ:—ખરી રીતે વિચારતાં આ સ્તી-પુત્ર વગેરે સર્વ સગાં સંઅંધિઓ તે સ્વાર્થનાં જ સગાં છે. એમ ચાક્કસ સમજવું. કારણ કે તેઓ પાતાના સ્વાર્થને સાધવાને માટે તેને (મરનાર જીવને) સુખના હેતુઓ (ભાજનાદ) આપીને રાજી કરે છે. પરંતુ તે ખધા સગાં વગેરેમાંથી કાઈ પણ માણસ મરણના ભયમાંથી તેને ખચાવી શકતું નથી. પરંતુ જ્યારે તે જીવ મરણ પામે છે ત્યારે તે સઘળાં સગાંઓના સ્વાર્થ પણ તૂટી જાય છે. ને આજ કારણથી તેઓ તેની પાછળ રૂદન (રાલું) વગેરે કરે છે. અથવા તેના મરણથી રૂદન કુદન (રાલું, કુટલું) વગેરે પ્રકારે ઉદાસ થઇને દુ:ખી થવાના ડાળ કરે છે. દ્ર

જેહની ચાર તરફ અધાદિ વીંટાઈ રહ્યા, જેહનું ખલ પણ ઘણું તે મરણકાલ ખની ગયા;

#### રંક જેવા તેમને પણ શીધ યમ નૃપ લઇ જતા, સ્ત્રી આદિમાનાં કાેઇ પણ ત્યારે ન તેને રક્ષતા. ૬૮

સ્પષ્ડાર્થ:—વળી હે લબ્ય છવા! જે બળવાન ગણાતા પુરૂષાની પાછળ ચારે બાનુ અધાિત એટલે દાડા વગેરે વીંટાઇને રહેલા હતા. વળી જેમનામાં ઘણું બળ હતું તેવા મહા મહા પરાક્રમી પુરૂષા પણ મરણ સમયે રાંક ગરીબ જેવા થઇ તે તેના કાળીયા બની ગયા છે. એટલે તેએાનું પણ મરણની આગળ કાંઇ પણ જેર ચાલી શક્યું નથી. આ રીતે—નિર્ધન કે રંક તમામ સંસારિજીવાને પણ યમરાજા જલદી લઇ ગયા છે અથવા તેમને પણ મરણને શરણ થવું પડ્યું છે. તે વખતે તેમના સ્ત્રી વગેરે પરિવારમાંથી કાંઇ પણ તેનું રક્ષણ કરી શક્યું નથી. આ શ્લાકનું ખરૂં રહસ્ય એ છે કે લલે કાંઇ મોટા ચક્રવર્તી રાજા હાય કે કાંઈ તદ્દન ગરીબ માણસ હાય, કે કાંઈ મહા પરાક્રમી હાય કે કાંઈ તદ્દન દુખળા હાય, કાંઈ માટા પૈસાદાર હાય કે કાંઈ ગરીબ હાય અથવા કાંઇ મહા અભિમાની હાય કે કાંઈ નમ્ર હાય આ દરેકને પણ યમરાજ તેના કાંઈપણ સદ્દશુણ કે દુર્ગુંણ, માટાઈ કે હલકાઈ વગેરે જેયા સિવાય જ લઈ જાય છે અને તે વખતે તેના પરિવારમાંના કાંઈનું કાંઈ પણ ચાલી શકતું નથી. આ વાત તો આ દુનિયામાં આપણ દરરાજ પ્રત્યક્ષ નજરે પણ જોઇએજ છોએ. દ્

કાઇ પેસે વજ ઘરમાં કાઇ મુખ તરહ્યું ગ્રહે, શીઘ બચવા મરહ્યી તાેએ ન તે જેવતા રહે; યમરાજ નિર્દય અહંકારી તિરસ્કરહ્યીય સર્વને, સરખા ગણે નૃપ રંક પંડિત મૂર્ખ કિંકર આદિને. ૬૯

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા હે લખ્ય છવા! કાઈ માલુસ મરલુથી અચવાને માટે અહુ મજખૂત ગણાતા વજાદરમાં (વજ જેવા મજખૂત દરમાં) પેસી જાય તો પછુ જેમ મજખૂત કિલ્લામાં છુપાઈ રહેલ નખળા શત્રુને ખળવાન રાજા કખજે કરી લે છે તેવી રીતે આ યમરાજ પણ તેને પકડ્યા વિના રહેતા નથી. અથવા તો ગમે તેવા ખળવાન છવને પણ મરલુને શરલુ થવું જ પડે છે. જેમ યુદ્ધમાં એવા નિયમ દાય છે કેશત્રુ રાજા સુખમાં તરહ્યું લઈને આવે તો જિતનાર રાજા તેને છવતા જવા દે છે તેમ કાઈ માલુંસ મરહ્યું રૂપિયમરાજ આવે ત્યારે મુખમાં તરહ્યું ગહેલું કરે (રાખે) તો પણ યમરાજ તેને છાડતા નથી. માટે જ કહ્યું છે કે—આ દયા રહિત, અભિમાનવાળા અને સર્વથી તિરસ્કાર કરાં એલો યમરાજ રાજા અને રંક, પંડિત અને મૂખ, શેઠ અને નાકર એ બધા છવાને સરંખો જ ગણે છે. કારલુ કે કાઈની પણ પરવા રાખતા નથી. દલ

> જે મંત્રવિદ્યા ઔષધિને જાણતા વરદેવને, વશ કરે અળને વધારે જેહ શ્રેષ્ઠ રસાયણે;

#### તેહને પણ મરણ ન તંજે મરણ દુઃખને ટાળવા, ચાર અર્થ સમર્થ તે અરિહંત આદિક જાણવા. ૭૦

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી જેઓ વિવિધ પ્રકારના મંત્ર, વિદ્યાઓને જાણનારા હતા, અને ઉત્તમ પ્રકારની ઔષધિઓને જાણતા હતા તથા જેમણે મંત્રાદિથી ઉત્તમ દેવાને પણ પાતાને વશ કર્યાં હતા તેમજ જેઓએ ઉત્તસ રસાયણે ખાઇને શરીર ખળ ઘણું વધાયું હતું. તે તમામ જીવાને પણ આ મરણ છેડતું નથી. આવા પ્રકારના મનુષ્યોને પણ આયુષ્ય પૂર્વ થાય કે તરતજ આ ઔદારિક શરીરના ત્યાંગ કરીને બીજી ગતિમાં જવું પડે છે. માટે જેઓને મરણના ભય લાગ્યા હાય અને જેઓ મરણને ટાળવા એટલે દ્વર કરવાને ઈચ્છતા હાય તે ભવ્ય જીવાએ પહેલાં જણાવેલા શ્રી અરિહંત પ્રભુ, સિદ્ધ ભગવંતા, સાધુઓ અને કેવલી ભગવંતે કહેલા ધર્મ એ ચાર પદાર્થોના આશ્રય કરનાર ભવ્ય જીવાના મરણના હેતુભૂત સર્વ કમોના નાશ થતા હાયા તેમના કર્મજન્ય મરણના પણ નાશ થાય છે. કારણ કે જ્યાંસુધી કર્મા હાયા શાય છે. કારણ કે જયાંસુધી કર્મા હાયા લાય છે. કારણ કે જયાંસુધી કર્મા હાયા સામ પરાર્થોના નાશ છતા આદિ અને તકાળ સુધી રહે છે. માટે તમારે આ ચાર પદાર્થોનું શરણ જરૂર સ્વીકારીને પરમ ઉદ્યાસથી માક્ષ માર્ગની સાત્ત્વકી આરાધના કરવી જોઇએ. આ રીતે તમે મરણના ભયને ટાળીને નિર્ભય બની શકશા. ૭૦

તનમાં પવનને દીર્ઘ કાલ સુધી કદી થંભાવીએ, અથવા જલધિ તીર વાસ કરીએ ગિરિશિખર આરાેહીએ; તાેયે જરાથી જીર્ણુ થઇએ તે ન છંડે કાેઇને, મરણ નિશ્ચિત જન્મીને ન જરા વિનિશ્ચિત કાેઇને. ૭૧

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે જરા એટલે વૃદ્ધાવસ્થામાંથી બચલું મુશ્કેલ છે તે જહ્યાવે છે:— કેટલાક માલ્યુસા પાતાની જીવાની ટકાવી રાખવા માટે શરીરમાં પવનને લાંબા કાળ સુધી રાષ્ક્રી રાખે છે અથવા તા પ્રાહ્યાયામ વગેરે કિયા કરે છે અને કેટલાક લાંકા જલિધ તીર એટલે સમુદ્રના કાંઠે વાસ કરે છે એટલે રહે છે, તથા કેટલાક લાંકા ગિરિશિખર એટલે પર્વતના શિખર ઉપર ચઢે છે તા પલ્યુ તેઓ જરાથી અથવા ઘડપહ્યુથી અચી શકતા નથી, કારલ્યુ કે તે ઘડપલ્યુ કાઇને છાડતું નથી. પરંતુ જેમ જન્મેલા મનુષ્યને મરસ્યુ અવશ્ય હાય છે તેમ આ ઘડપલ્યુ કરેકને નિશ્ચિત નથી કારલ્યુ કે વૃદ્ધાવસ્થામાં જ મરસ્યુ આવે તેવા નિયમ નથી. કેટલાક જીવા એવા છે કે જેઓ જન્મીને શાડા વખતનાં જ અથવા બાલ્યાવસ્થામાં મરલ્યુ પામે છે. તે કેટલાક જીવા એવા પલ્યુ છે કે જેઓ લરપન્તાનીમાં પલ્યુ મરલ્યુ પામે છે. ત્યારે કેટલાક જીવા એવા પલ્યુ છે કે જેઓ ઘડપ-

હ્યુમાં પહ્યુ મરહ્યુ પામે છે. માટે દરેક સંસારિ જીવને વૃદ્ધાવસ્થા ( ઘડપછ્યુ આવવા )ના નિયમ નથી. ૭૧

ઘડપણમાં જીવની કેવી દશા થાય છે ? તે પાંચ શ્લોકામાં જણાવે છે:— વાળને ધાળા બનાવે કાંતિ રસ હીન તનુ કરે, ઘડપણ ઘણાંને ત્રણ લકાર વધારતું સુખને હરે; પુણ્ય યાગે ધર્મના સંસ્કારથી સુખ પામતા, બીજા જેના પુત્રાદિથી પણ મદદ આદિ ન પામતા. હર

સ્પષ્ટાર્થ:-- પરંતુ જેઓને વૃદ્ધાવસ્થા આવે છે તેવા જીવાની કેવી દશા થાય છે તે જણાવતાં કહે છે કે જ્યારે ઘડપણ આવે છે ત્યારે માણસના વાળ પહેલાં કાળા હતા. તે ધાળા ખની જાય છે. કે જેને પળીયા આવ્યા એમ કહેવાય છે. અને આ ઘડપણને લીધે માણસનું શરીર કાંતિ ( શાેભા, તેજ ) વિનાનું તેમજ રસ વિનાનું બની જાય છે. તથા આ ઘડપણને લીધે ઘણાં જીવામાં ત્રણ લકારની વૃદ્ધિ થાય છે, તે ત્રણ લકાર આ પ્રમાણે જાણવા:--- ૧ લાેભ એટલે વધારે વધારે મેળવવાની ઈચ્છા રહ્યા કરે છે. ૨ લાલચ એટલે સારૂં સારૂં ખાવાની ઇચ્છા થાય છે. ૩ લવલવ એટલે અધિક લવારા કરે છે. એટલે આ ઘડપણ વારે ઘડીએ બીનજરૂરી બાલબાલ કર્યા કરે છે. તેમજ સુખનું હરણ કરે છે. કેટલાક ભાગ્યશાળી ( ગણ્યા ગાંઠ્યા ) જીવાજ ધર્મના પહેલાંના દઢ સંસ્કારને લીધે ઘડ-યથુમાં પ્રાયે સુખ શાંતિને અનુભવે છે. પરંતુ બીજા ઘણાં વૃદ્ધ જીવા તા પાતાનાજ પુત્ર વગેરે કુટું બીચ્યાની મદદને પણ મેળવી શક્તા નથી. કારણ કે પુત્રાદિક સર્વ સ્વાર્થનાં સગાં હેાવાથી જ્યાંસુધી તે વૃદ્ધની પાસેથી દ્રવ્યાદિક મળતાં હોય ત્યાંસુધી સારવાર કરે છે. પરંતુ જ્યારે તેની પાસેથી કાંઈ (ધન વગેરે) મળતું નથી, ત્યારે તે પુત્રાફિ સામું પણ જોતાં નથી. પરંતુ જે સપૂત (ખાનદાન દીકરા) હોય તે તા ઠેઠ સુધી વૃદ્ધનું પાલન–પાષણ કરે છે. આકી બીજા સ્વાર્થિ છવા તા તે વૃદ્ધની બીલકુલ સંભાળ પણ રાખતા નથી. તેથી વૃદ્ધાવસ્થામાં તેવા જવા ઘણું દુ:ખ પામે છે. માટેજ કહ્યું કે-સંસારિ જીવાને ઘડપણમાં પણ કાઇનું શરણ હોતું નથી. તેથી વ્હેલાસર ચેતીને સાચા શરજારૂપ શ્રી જિન ધર્મની પરમ ઉદ્ઘાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરવી, એજ મુક્તિનું અદ્ધિતીય સાધન છે. ૭૨

> પૂર્વ કરેલી શાલ કેરી સાધના આરોગ્યને, આપતી પણ કેઇ દૃદ્ધો ભાજનાદિક કષ્ટને; બહુ સહે ધનના અભાવે ભાવ પૂછે કેાઇ ના, સ્વાર્થનીજ સગાઈ સ્વાર્થ ભાવ પૂછે દૃદ્ધના.

છરૂ

સ્પષ્ટાર્થ:--જેમણે પૂર્વે શિલની સાધના કરી હાય અથવા પ્રદ્મચર્યનું સારી રીતે

પાલન કર્યું હોય તેવા મનુષ્યોને તે સાધના વૃદ્ધાવસ્થામાં આરાગ્ય આપે છે. અથવા સામાન્ય રીતે વૃદ્ધાવસ્થામાં તો શરીર માંદુ સાજું રહ્યા કરે છે પરંતુ જેઓએ સુંદર શીયલ પાળ્યું હોય તેઓનું જ શરીર વૃદ્ધાવસ્થામાં જરૂર નિરાગી રહી શકે છે. આકીના વૃદ્ધ છેવા તો ભાજન વગેરેના ઘણા કષ્ટોને સહન કરે છે. અને તેમના દાંત પડી જવાથી તેઓને ખાઈ શકાય તેવા આહાર પણ મળતા નથી. તથા તેઓની પાસે ધન ન હાય તો કાઇ તેમના ભાવ પણ પૂછતું નથી. અથવા તેમને શું ચીજ જોઈએ છે ? તેની પુત્રા-દિમાંના કાઇ પણ દરકાર (ધ્યાન) પણ રાખતું નથી. કારણ કે દુનિયામાં સ્વાર્થનીજ સગાઈ કહેલી છે. માટે જયાંસુધી વૃદ્ધની પાસેથી પાતાના કાંઇ પણ સ્વાર્થ સરે તેમ હાય ત્યાંસુધીજ તેઓ વૃદ્ધના ભાવ પૂછે છે. તે સિવાય તેમની સામે પણ તે સગાંઓ જેતાં નથી. ૭૩

સ્વાર્થ સરતા વૃદ્ધ એ રાગાદિથી માંદા પડે, કાઇ શાતા પૂછતા નહી શરીરે પણ ના અડે; સાર વાર કરે નહીં જિમ ચંદ્ર બ્રહણ કદર્થના, એકલોજ સહન કરે તિમ હાલ જાણા વૃદ્ધના.

સ્પષ્ટાર્થ—વળી જ્યારે વૃદ્ધ પાસેથી ધન ખલાસ થઈ જય છે ત્યારે અથવા જ્યારે તેની ગરજ રહેતી નથી અથવા પાતાના સ્વાર્થ સધાઇ જાય છે ત્યારે પુત્રાદિક પરિ- વાર તે વૃદ્ધ તરફ બેદરકાર અને છે. જો તે વૃદ્ધ કદાચ અચાનક કાઈ રાગ વગેરેને લીધે માંદા પહે તા પણ કાઇ તેની ખબર અંતર પૂછતું નથી અને તેને સાં કરવાને માટે દવા વિગેરેના ખર્ચ પણ કરતા નથી. તથા તે વૃદ્ધના શરીરને કાઈ અડતું પણ નથી. તેમજ તે પુત્ર વગેરે તેની કાઇ પણ પ્રકારની સારવાર અથવા સેવા ચાકરી પણ કરતા નથી. આ બાબતમાં દર્શત આપતાં જણાવે છે કે જ્યારે ચંદ્રનું ચહણ થાય છે ત્યારે તેની પીડાને તે ચંદ્ર એકલા સહન કરે છે. બીજું કાઈ તે વખતે તેને સહાય કરતું નથી તેમ વૃદ્ધ બનેલાના પણ તેવાજ હાલ થાય છે એટલે તેને પણ પુત્રાદિમાંથી કાઈ તે વખતે સહાય કરતું નથી એમ તે એકલાજ અનેક પ્રકારની વિટંબનાએ સહન કરે છે. અને અંતે ઘણા દુ:ખી થઇને રીબાઈ રીબાઈને તે મરણને શરણ થાય છે. એટલે મરણું પામે છે. ૭૪

પુત્રાહિ કેરા સાથ પણ તેઓ કહ્યું કરતા નથી, જેને નથી તે એકલા બધું કામ કરી શકતા નથી; તેમાં કદી રાગાદિ પીડા થાય મુંઝવણ તા ઘણી, બહુ આકરા કષ્ટો ભરેલી પરિસ્થિતિ ઘડપણ તણી. હપ સ્પષ્ટાર્થ—જે વૃદ્ધને પુત્રાદિક પરિવાર હોય છે છતાં પણ તે વૃદ્ધ દ્વઃખી થાય છે.

કારભુ કે તે પુત્રાદિક તે વૃદ્ધનું કહ્યું ( વેખુ, કામકાજ ) કરતા નથી અથવા વૃદ્ધનું કહ્યું

ગાલુકારતા નથી. અને તેઓ આ પ્રમાણે બાલે છે કે-તેને તો ટક ટક કચીની ટેવ પડી છે. સાઠ વર્ષ થવાથી તેની અહિ નાશી ગઈ છે. એને એક ખુલ્લામાં એકલા પડ્યો રહેવા દો એવાં એવાં વચના સંભળાવીને ઉલટા તેને વધારે હેરાન કરે છે. અને જેને પુત્રાદિક પરિવાર હોતા નથી તે એકલા હાવાથી તેનાથી પોતાની જરૂરીઆતનું ખધું કામ ખની શકતું નથી તેથી દુઃખી થાય છે. અધુરામાં પૂરું તે જો તે વૃદ્ધ ( ઘરડા પુરુષ વગેરે ) માંદા પડે છે તેા તેની મુંઝવલ્યુના પહ્યુ પાર રહેતા નથી. એટલે મારૂં હવે શું થશે ? મારી સારવાર કાલ્યુ કરશે ? અને મને ખાવાનું કાલ્યુ કરી આપશે ? એમ અનેક રીતે તે મુંઝાય છે. માટે જ કહ્યું છે કે ઘડપલ્યુ ખહુ દુઃખદાયી છે. કારલ્યુ કે ઘડપલ્યુમાં અનેક પ્રકારનાં આકરાં કપ્ટો સહન કરવાં પડે છે. તેથી તે વૃદ્ધ ઘડપલ્યુને લીધે ઘણા અકળાઈ જાય છે અને તેથી હવે તેા મરલ્યુ જલદી આવે તેા સારૂં. મરલ્યુ આવે તેા મારા આ દુઃખમાંથી છ્રટકારા થઈ જાય એમ બાલ્યા કરે છે. અને હવે તોા મારાથી આ દુઃખ સહન થઈ શકતું નથી. એમ વારંવાર અફસોસ કર્યા કરે છે. અને તે જીવ અનેક પ્રકારના કુધ્યાન વડે નવાં ચીકલ્યું કમીને બાંધે છે. ૭૫

આવી જરા નહિ દેવગતિમાં દેવને નિર્જર કહ્યા, તે અપેક્ષા વચન પણ ન જરા રહિત દેવા ભરયા; જરા લક્ષણ અંતકાલાદિક વિષે સવિ દેવને, ચ્યવન ચિદ્ધ વિચારથી સાચા ગણું જિનવચનને. ૭૬

સ્પષ્પાર્થ:—વાળ ધાળા થઇ જાય, ચામડી લખડી પડે, શરીરમાં શક્તિ રહે નહિ, દાંત પડી જાય, મામાંથી નાનાં આળકની પેઠે લાળ નીકળ્યા કરે આવી વૃદ્ધાવસ્થા દેવગતિમાં હોતી નથી. એટલે દેવા આવી વૃદ્ધ અવસ્થા પામતા નથી માટે તેમને નિર્જર કહાાં છે. નિર્જર એટલે મનુષ્યના જેવી જરા–(વૃદ્ધાવસ્થા) વિનાના જે હાય, તે નિર્જર કહેવાય. પરંતુ આ રીતે દેવ વૃદ્ધ થતા નથી એ વચન પણ ઉપર જણાવેલી અપેક્ષાવાળું જાણુનું. કારણ કે પૂર્વે કહેલી વૃદ્ધમનુષ્યના જેવી ભાગવવી પડતી વૃદ્ધાવસ્થા દેવાને હોતી નથી તો પણ ખરી રીતે દેવા જરારહિત એટલે ઘડપણ વિનાના કહ્યા નથી અથવા દેવામાં પણ જરા કહેલી છે. કારણ કે સર્વ દેવતામાં પણ અંત કાલ વખતે જરાના લક્ષણા જણાય છે એમ તે દેવાને ચ્યવન કાલના જે લક્ષણા કહ્યા છે તે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે. તે લક્ષણા આ પ્રમાણે જાણવાં:—જયારે દેવાના ચ્યવન કાલ નજીક આવે છે ત્યારે હંમેશાં પ્રકુલ્લિત રહેતી તેમની ફૂલની માળા કરમાવા માંઠે છે, તેમના દેહની કાંતિ એક્ઝી થતી જાય છે. તે દેવામાં ચિતાના વધારા થાય છે વગેરે વૃદ્ધાવસ્થાનાં લક્ષણા જણાય છે. આ રીતે દેવાને પણ જરા હોય છે, આવા–જિનેશ્વર દેવનાં વચના સાચાં જ છે. એમ ચાક્કસ માનવું એકએ. ૭૬

મરણ કાને કહેવાય છે? તે જણાવે છે:---

અંત કાલે યમ ઉપાડી જાય ઇમ પરદર્શને: પાપથીજ અચાવવા કહ્યું એમ ના જિનદર્શને; જીવનદારી ત્રૂટતા કે અંત તેના આવતા, હોય પરભવગમન પ્રાણવિયાગ મરણ જણાવતા.

૭૭

92

સ્પષ્ટાર્થ:-- પરદર્શનમાં મરણ વિષે એમ કહ્યું છે કે જ્યારે મરણ કાળ નજીક આવે છે ત્યારે યમરાજ અથવા યમના દ્વતો આવીને તે જીવને ઉપાડી જાય છે અને યમરાજના દરભારમાં તેને ખડેા કરે છે. ત્યાં તેને પુષ્ય–પાપનાં શા શા કામાે કર્યાં છે વગેરે પૂછ વામાં આવે છે. યમરાજના ચાપડામાં તેના પુષ્ય-પાપની નાંધ થાય છે. પછી તેણે કરેલાં પુરુષ-પાપને અનુસારે તેને સુખ દુઃખ આપવામાં આવે છે. પરંતુ જૈનદપ્ટિથી-આ બધું વિચાર કરતાં વ્યાજમી જણાતું નથી. પૂર્વે જણાવેલ-અન્યમતના વચના તા જીવને પાપ કરતાં અચાવવાને માટે એટલે તેને પાપના ભય બતાવવા માટે કહ્યાં છે. આવી માન્યતા જિનદર્શનમાં એટલે જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલા જિનશાસનને અનુસારે છેજ નહિ. પરંત મરણ કેાને કહેવાય અને મરણ કયારે આવે તેને માટે જિનેશ્વર દેવે જણાવ્યું છે કે જીવનદારી ત્રુટતાં એટલે બાંધેલા આયુષ્યમાં ઉપક્રમ લાગવાથી આયુષ્યની દાેરી ટૂટી જાય અથવા આયુષ્યની અપવર્તના થવાથી તે અત્યુષ્ય જલદી ભાગવાઈ જાય, કે સામાન્ય રીતે ખાંધેલું આયુષ્ય સ્વાભાવિક રીતે ભાગવાઇને પૂરૂં થઈ જાય એમ બેમાંથી ગમ તે એક પ્રકારે જ્યારે આયુષ્ય કર્મ ભાગવાઈ જાય ત્યારે તે જીવ પરભવમાં જાય છે એટલે તે જીવ પૂર્વે બાંધ્યા પ્રમાણે શુભાશુભ ગતિમાં ચાલ્યા જાય છે. એટલે તે વખતે આંધેલા નવા આયુષ્યના અબાધાકાલ પૂરા થવાથી તે નવા બાંધેલા આયુષ્યના ઉદય થાય છે અને એક આયુષ્ય પૂરું થવાથી તરત ળીજા આયુષ્યના જે ઉદય થાય, તેજ મરણ કહેવાય છે. પરંતુ આ વખતે યમના દ્વતાનું આવલું વગેરે બનાવામાંના કાઈ પણ ખનાવ ખનતોજ નથી. હવે સંસારિ જીવ જ્યારે એક ભવમાંથી બીજા ભવમાં જાય ત્યારે પ્રથમના આયુષ્યની સાથે સંબંધવાળા (સંજ્ઞિ પંચેદ્રિયની અપેક્ષાએ) જે નવ પ્રાણા હતા તેનો વિયાગ શાય છે. અને આ પ્રાણાના જે વિયાગ થવા તેને જ જિનેશ્વર દેવાએ મરણ કહેલાં છે. ૭૭

કાઈને પહ્યુ મરવું ગમતું નથી તે જણાવે છે:—

મરલું ગમે ના કાેઇને માંકડ તણા દષ્ટાંતથી, જીવન વ્હાલું સર્વને સુરઇંદ્રિને લઈ કીં∠થી; કયારે અને કયાં મરણ શાથી એહ સૌ જાણે નહી, મરણભયથી મિષ્ટ ભાજન ખાય પણ ભાવે નહી. સ્પષ્ટાર્થ:—કાઈને પણ મરવાનું ગમતું નથી. અહીં આં માંકડનું દર્ષાંત જાણવું. માંકડને પણ પાતાના જીવ ઘણા વહાલા છે. કારણ કે જ્યારે તેને પકડવા જઇએ છીએ ત્યારે તે નાશી જવા માટે ફાંફાં મારે છે. તરતજ દાંડી જાય છે. માટે જ કહ્યું છે કે ઇન્દ્ર મહારાજથી માંડીને નાનામાં નાના કીડા સુધીના તમામ જીવાને પાતાનું જીવન વહાલું છે. પરંતુ મરણ કયારે થશે અને કયે સ્થળે થશે, તેની સામાન્ય જીવામાંના કાઈને પણ ખબર પડતી નથી. પરંતુ મરણના ભય તા સર્વ જીવાને રહેલા જ છે. કારણ કે મરણના ભયથી કંપતા જીવાને સ્વાદિષ્ટ લાજન ખાવા આપીએ, તા તે પણ તેમને ભાવતું નથી. ૭૮

યુષ્યવંત જીવાની જન્મથી માંડીને મરાષ્ટ્ર પર્યંત કેવી સ્થિતિ હોય તે સાત 'લાેકામાં જાણાવે છે:—

> જીવ જ્યારે જન્મ પામે તે સમે પાતે રૂચે, સુતજન્મથી હરખાઈ માત–પિતા પ્રમુખ લોકા હસે; પણ તેજ જીવ કાલક્રમે વયમાં વધતા ધર્મને, આરાધતાં દીન–દુઃખિજનના દુઃખ હરે દઈ દાનને. ૭૯

સ્પષ્ટાથ :— જયારે જવ મનુષ્યરૂપે જન્મે છે તે વખતે તે પાતે ते। इहन કરે છે ( २८ છે ) परंतु पुत्रने। જન્મ થવાથી માત-પિતા વગેરે સગાંઓ તે! રાષ્ટ્ર થઈ ને હસે છે. तेજ પુષ્યશાળી જીવ જયારે અનુક્રમે વયમાં વધે છે ત્યારે પુષ્યવાન હોવાથી ધર્મનું યથાથ સ્વરૂપ સમજ તેની આરાધના કરે છે. વળી પાતાની શક્તિ અનુસારે હ:ખી મનુષ્યાને જોઇને તેમના ઉપર દયાભાવ લાવીને દાન આપે છે અને તેમનાં દુઃખોને દ્વર કરવાને માટે પ્રયત્ન ( તનતોહ મહેનત ) કરે છે. ૭૯.

દ્રવ્યના પણ ભાગથી રાગી તણા રાગા હરે, હિત વેણ બાહી ધર્મમાં ડગતા જનાને થીર કરે; યાગ્ય અવસર સ્મારણાદિક સાધના ના વિસ્મરે, કલ્યાણ મિત્ર બની અવરને મદદ હિતમાર્ગે કરે. ૮૦

સ્પષ્ટાર્થ:—અને આ પુષ્યશાળી જીવ પોતાના દ્રવ્યના ભાગ આપીને એટલે પોતાના ખર્ચ પણ રાગથી પીડાતા જીવાના રાગાને હરણ કરે છે. વળી ધર્મમાં ડગતા જીવા એટલે જિન ધર્મની આરાધના કરવામાં અસ્થિર અનેલા પ્રમાદિ મનુષ્યાને હિતનાં વચના અથવા શિખામણ આપીને જિનધર્મની આરાધના કરવામાં સ્થિર કરે છે. તેમજ યાગ્ય જીવને સમજાવવાના પ્રસંગ હાય તે વખતે સ્મારણાદિક એટલે સ્મરણ કરાવવું, વારણા, ચાયણા, પહિચાયણા વગેરે સાધનાને તે ભૂલતા નથી. અથવા બીજા જીવાને ધાર્મિક પ્રસંગાદિનું સ્મરણ વગેરે કરાવીને પણ બીજા ભવ્ય જીવાને ધર્મ કાર્યમાં જોડે છે. વળી કલ્યાણ મિત્ર અનીને બીજા જીવાને તેના હિતકારી માલ માર્ગની આરાધનામાં જોડે છે. ને મદદ

પથ્યુ કરે છે. કાેઈ પણ જાતના સ્વાર્થ વિના ફક્ત બીજા જવાેનું કલ્યાણ કરવાની ભાવના રાખી તેવા પ્રચતન કરનારા મિત્ર જેવા જે જવાે તે કલ્યાણ મિત્ર કહેવાય. ૮૦.

> કર્મના યાેગે જતાં ઉન્માર્ગથી અઠકાવતા, નિજયાેગને અનુસાર સંયમ અણુવ્રતા આરાધતા; પ્રભુ દેવના હિતકારિ વચનાે સાંભળી આરાેગતા, દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિક વિચારી વિવિધ સુકૃતાે સાધતા.

**८**٩

રપષ્ટાર્થ:—વળી પૂર્વે કહેલા ધર્મી પુષ્યશાળી જીવા કદાચ બીજા જીવા અશુભ પાપકમાના ઉદયે ઉન્માર્ગ જતા હાય એટલે ધર્મ માર્ગના ત્યાગ કરીને અધર્મના માર્ગ જતા હાય, તા તેમને સમજાવીને જિનધર્મની આરાધના કરવા જેડે છે. વળી પાતાની શક્તિ પ્રમાણે સંયમ માર્ગ એટલે સર્વ વિરતિરૂપ સાધુ ધર્મને અથવા અહ્યુવતા એટલે દેશવિરતિરૂપ શ્રાવક ધર્મની આરાધના કરે છે. આ દેશવિરતિ ધર્મની આરાધના કરતા તેઓ સુશુરૂના મુખે પ્રભુદેવશ્રી તીર્થંકર પરમાત્માના હિતકારી વચનાને હંમેશાં સાંભળીને હોજન કરે છે. વળી દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિક એટલે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના વિચાર કરીને વિવિધ પ્રકારનાં એટલે જુદી જાદી જાતનાં સુપાત્રદાનાદિ ઉત્તમ કાર્યોને પરમ ઉલ્લાસથી કરે છે. ૮૧.

સાધર્મિ વાત્સલ્યાદિ કરતા વિપુલઅલ આદિ સ્મરી, પાંચ દ્વષણ પરિહરીને પાંચ ભૂષણ આદરી; પાંચ ભેંદે દાન આપે તિમ મદદ ભણનારને, નિત કરે ઉત્સાહ આપે જાણતા અહુ લાભને.

૮ર

સ્પષ્ટાર્શ:—વળી તે લબ્ચ જવા, વિપુલ અલ (શ્રી સંભવનાથ પ્રભુના પૂર્વ લવના જવા, તેમનું બીજાં નામ વિપુલવાહન) વગેરે લબ્ચ જવાએ કરેલા સાધર્મિક વાત્સલ્યા- દિનું સ્મરાયુ કરીને સાધર્મિક વાત્સલ્ય એટલે સાધર્મિક જવાની યથાશક્તિ જરૂર લક્તિ કરે છે. અને સુપાત્રદાન અનુકંપાદાન વગેરે પાંચ પ્રકારનાં દાન આપે છે. તે પાંચ પ્રકારનાં દાન આ પ્રમાણે:—૧ સુપાત્રદાન, ૨ અલચદાન, ૩ ઉચિતદાન, ૪ અનુકંપાદાન, ૫ કીર્તિ- દાન. આ પાંચ માંહેના પ્રથમના એ દાન માક્ષને પણ આપે છે. અને પાછળનાં ત્રણ દાન સાંસારિક સ્વર્ગાદ સુખના પણ કારણ થાય છે. વળી દાન આપતાં દાનનાં પાંચ લૂપણોના આદર કરે છે, (સાચવે છે) અને પાંચ દ્રષણોના ત્યાગ કરે છે. તેમાં પ્રથમ પાંચ ભૂષણો આ પ્રમાણે:—

"आनन्दाश्रूणि रोमांश्रः, बहुमानं मियं वचः। किं चानुमोदना पश्चः, सद्दानं भूषयन्त्यमी ॥ १॥"

અશ: -- દાન આપતાં થતા હવેને લીધે આન-દનાં આંસુ આવે તે પ્રથમ બૂલણ ૧,

દાન આપતાં રામરાજી વિકસ્વર થાય એ બીજાં ભૂષણ ર, મહુ માનપૂર્વંક દાન આપે તે ત્રીજાં ભૂષણ ૩, દાન આપતાં પ્રિય વચન બાલવાં એ ચાશું ભૂષણ ૪, તથા દાન આપીને અનુમાદના કરવી તે પાંચમું ભૂષણ ૫. હવે પાંચ દ્રષણા આ પ્રમાણે:—

## " अनादरो विकम्बश्च, वैग्रुख्यं विभियं वचः। पश्चात्तापश्च पश्चेति, सद्दानं दृषयन्त्यमी ॥ २ ॥ "

અર્થ:—-આદર સત્કાર વિના દાન આપવું તે પ્રથમ દ્રષણ ૧, દાન આપવામાં વિલમ્બ કરવા તે બીજું દ્રષણ ૨, મુખ ફેરવીને (અરૂચિ દર્શાવીને) દાન આપવું તે ત્રીજું દ્રષણ ૩, દાન આપતાં અપ્રિય વચન બાલવાં તે ચાયું દ્રષણ ૪, તથા દાન આપ્યા પછી પશ્ચાત્તાપ કરવા તે પાંચમું દ્રષણ ૫. આ પાંચ સદ્દાનમાં દ્રષણો જાણવાં. આ રીતે તે ભવ્ય જવા પાંચ ભૂષણોને સાચવીને, અને પાંચ દ્રષણોને તજને દાન આપે છે, અને શ્રી જિનાગમાદિના અભ્યાસાદિ કરનાર મુનિવરાદિને ઉત્સાહ આપીને તેમના પઠન-પાઠનાદિ કાર્યોમાં વિવિધ પ્રકારે મદદ કરે છે. એટલે આ રીતે મદદ કરનારા ભવ્ય જવા—કર્મનિ-જરાદિ ઘણાં લાભને પામે છે—એમ સમજને ભણનારા જવાને ઉત્તજન દઈને જરૂર તન-મન-ધનથી મદદ કરે છે. ૮૨.

ભરતાદિના દર્ષ્ટાંતથી શુભ ભાવનાને ભાવતા, નિંદા કરે ના સાંભળે ના અશુભ ભાવ નિવારતા; આત્મપ્રશંસા ના કરે પરના ગુણા દીલમાં ધરે, ક્ષમાદિક ગુણને ધરી સુખ શાંતિમય જીવન વરે. ૮૩

સ્પષ્ટાથે:—તથા આ પુષ્યશાળી ભવ્ય છવા ભરત ચક્રવર્તા વગેરેના દર્શતોને યાદ કરીને અનિત્ય ભાવના વગેરે શુભ ભાવનાઓને ભાવે છે. એટલે અનિત્ય ભાવના વગેરે ખાર ભાવનાઓને અને મૈત્રી, પ્રમાદ, કાર્ણ્ય અને માધ્યસ્થ્ય એમ ચાર ભાવનાઓને પણ ભાવે છે. આ ભાવનાઓ ભાવવાથી છવના પરિણામની શુદ્ધિ થાય છે અને તેથી તેઓ શાડા વખતમાં ઘણાં કર્મોની નિર્જરા કરે છે, એટલું જ નહિ પરંતુ કેટલાએક હલુકર્મિ છવાને તા આ ભાવનાને ભાવતાં એટલી અધી ચિત્તની નિર્મળતા થાય છે કે જેથી કરીને તેઓ ક્ષપક શ્રેણું માંડીને અંતર્મું હૂર્તમાં જ કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. આવી ભાવનામાંની અનિત્ય ભાવના ભાવતાં ભરત ચક્રવર્તી માં આરિસાભ્રવનમાં કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થયું. અને એકત્વ ભાવના ભાવતાં મરદેવા માતા કેવલજ્ઞાન પામી માશે ગયા. આ પ્રમાણે ભાવનાની અગાધ શક્તિ જાણીને તે ભવ્ય છવા શુભ ભાવનાઓ ભાવે છે. વળી આ પુષ્યશાળી ભવ્ય છવા પાતે કાઇની નિંદા કરતા નથી. એટલું જ નહિ પરંતુ બીજા છવા પાતાની આગળ કાઇની નિંદા કરે તો તે સાંભળતા પણ નથી. વળી જેનાથી આર્લધ્યાન અને રીદ્રધ્યાન થાય છે અને જે નરકાદિ અશુભ ગતિમાં લઇ જાય છે તેવી અશુભ ભાવનાઓનું નિવારણ કરે છે અથવા અશુભ ભાવના (ધ્યાન) માં જતા પાતાનાં મનને

રાકે છે. તથા આત્મપ્રશંસા એટલે પોતાના મુખે પોતાના વખાલુ ( આપ ખડાઇ) કરતા નથી. કારલું કે પોતાના મુખે પોતાના શુલે ને વખાલુનાર જવા હલકા ગલાય છે. તેમજ તેઓ બીજા જવામાં રહેલા શુલે ને ચહલું કરે છે. એટલે પારકા જવામાં રહેલા દુર્શં લે તરફ ન જેતાં તેનામાં રહેલા સદ્દશુલે ને ચહલું કરે છે. અને તેઓ ક્ષમા વગેરે શુલે ધારલું કરે છે—એટલે બીજા જવા ઉપર કોધ વગેરે કરતા નથી. અભિમાન રાખતા નથી. અને કપટ ભાવના ત્યાગ કરે છે. તથા સંતાષ, તપ, સંયમ, સત્ય, શૌચ, શીલાદિ શુલે ધારલું કરે છે. આવી રીતે રહીને તેઓ પાતાના જવનને સુખ શાંતિમય બનાવે છે. ૮૩.

લેખનાદિ પ્રકારથી જિન વચનને વિસ્તારતા, સર્વ જીવ ખમાવતા કૃત પાપને આલોચતા; આરાધના છેલ્લી કરંતા ચાર શરણાંને ગ્રહી, ઉત્તમ સમાધિ વિષે સ્મરી નવકાર શુભભાવે રહી. ૮૪ આંધેલ પરભવ આયુ ઉદયે કેઇ સદ્દગતિ પામતા, આસન્નસિહિક કેઈ ચાલુ ભવે જ શિવપદ પામતા; આવા જેના હસતા મરે કરી યાદ સદ્દગુણ તેમના, બીજા જેના રડતા મરણુ એલું જ ઉત્તમ ભવિજના! ૮૫

**₹પષ્ડાર્શઃ**—વળી આ પ્ર**રયવંતા લબ્ય છવા** લેખનાદિ પ્રકારથી એટલે પ્રસ્તકા awai. પુસ્તકા awiqqi વગેરે પ્રકારથી જિનેશ્વરે કહેલાં વચનાને વિસ્તારે છે એટલે પ્રભુ શ્રી જિનેશ્વર દેવાનાં વચનાના ફેલાવા કરે છે. અને સર્વ જીવાને ખમાવે છે એટલે કાઈ પણ છવ પ્રત્યે પાતાથી જાણતાં કે અજાણતાં કાઇ પણ અપરાધ થયા હાય તેની શુલ મન, વચન અને કાયાવડે ક્ષમા માગે છે અને બીજ જીવાએ કરેલા, પાતાના અપ-રાધાની ક્ષમા કરે છે. વળી પાતે જે જે પાપકાર્યાં કર્યાં હાેચ તેની આલાચના લે છે એટલે ગુરૂની પાસે પાતાનાં કરેલાં પાપ કાઈ પણ જાતના સંકાચ વગર પ્રગટ કરે છે. આ પ્રમાણે પાતાનાં પાપ પ્રગટ કરીને પ્રાયશ્ચિત્તાદિ કરવાથી આત્મામાંથી પાપરૂપી શલ્ય દ્રર શાય છે અને તેથી આત્મા હળવા થાય છે. તથા મરણ વખતે કરવા ચાગ્ય છેલ્લી . આશુધના સંલેખના કરે છે અને ચાર શરુલાં એટલે અરિઢાંતનું શરુલ, સિહનું શરુલ, સાધાઓનું શરા અને કેવલી ભગવંતે કહેલા ધર્માનું શરાયુ ગ્રહણ કરે છે. તેમજ ઉત્તમ સમાધિ એટલે મનની સ્થિરતાપૂર્વંક નવકાર મંત્રતું સ્મરણ કરીને શુભ ભાવમાં રહે છે. પરંત મરતી વખતે મારી પાછળ મારી એરી કે છૈયાં છાકરાં, ધન, દોલત વગેરેતું શું શકો, એવી ખાટી ચિંતા કરતા નથી. કારણ કે તેઓ સમજે છે કે આ બધી વસ્તુઓ જન્મતાં કાઈ સાથે લાવતું નથી અને મરાયુ વખતે કાઈ સાથે લઈ જઈ શકતું નથી માટે તેની ફાગટ ચિંતા કરવી નકામી છે. પરંતુ તેઓ મરણ વખતે વિચારે છે કે હું એક્ટ્રો આવ્યા છું, ને એક્ટ્રો જવાના છું. આ ધન દાલત, કુટુંબ કબીલા વગેરે પહાર્થો

28

તો કેવલ ઉપાધિરૂપ અને નાશવંત છે. મારે એ બાહ્ય વસ્તુઓ સાથે કાંઇ લેવા દેવા નથી. જે મારૂં છે અથવા જે મારામાં છે તે મારા જ્ઞાનાદિક શુણા તો મારી સાથે જ રહેવાના છે. આવી શુભ ભાવના રાખનારા તે પુષ્યશાલિ ભવ્ય જીવા જ્યારે પોતાનું વર્તામાન ભવનું આયુષ્ય પૂરું થાય છે ત્યારે પૂર્વે બાંધેલા પરભવના શુભ આયુષ્યના ઉદય થવાથી સદ્દગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. કારણુ કે તે જીવાનું શુભ આચારાદિ સ્વરૂપ જીવને સારા પરિણામમાં જીવન ગાળ્યું હોવાથી તેઓ આયુષ્ય પણુ દેવાદિ શુભ ગતિનું બાંધે છે. વળી કાઇક આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવા એટલે તેજ ભવમાં માશે જનારા અને જેમણે કાઇ પણુ ગતિનું આયુષ્ય બાંધ્યું નથી તેવા જીવા તો તેજ ચાલુ મનુષ્ય જન્મમાંજ શિવપદ (માશ)ને પામે છે. આવા ઉત્તમ પ્રકારના જીવા હસતાં હસતાં જ મરણુ પામે છે. કારણુકે તેઓને મરણુના ભય લગાર પણુ હોતો નથી. એટલે પાપકમીને કરનારા જીવા જ મરણુથી ભય પામે છે, અને મરવાના નજીક સમયે રૃદ્ધન કરે છે. પરંતુ આ પુષ્યવંતા ધર્મી જીવા તો હસતા હસતા મરે છે અને મરતી વખતે બીજા જીવાને રહાવે છે. કારણુ કે બીજા જીવા તેના સદ્દગુણોને સંભારીને તેની પાછળ શાક કરે છે. આ રીતે કહેવાના સાર એ છે કે જે જીવાના મરણુ વખતે બીજા જીવા ઉપકારાદિ શુણાને યાદ કરીને રાતા હોય, શાક કરતા હોય, તેમનું જ મરણુ હે ભવ્ય જીવા! તમારે ઉત્તમ જાણુનું. ૮૪–૮૫

પુષ્યવંતના મરાયુ પાછળ લાકા શું બાલે છે, તે ત્રાયુ શ્લાકામાં જથાવે છે:---

એહથી વિપરીત જીવા મરણ ખૂરૂં પામતા, કાઈ ના સંભારતા ગુણિને જ સૌ સંભારતા; ગરીબના બેલી ગયા ધર્મપ્રભાવક એ ગયા, ભાવથી શ્રીસંઘસેવા સાધનારા એ ગયા.

સ્પષ્ટાર્થ—પહેલાંના શ્લાકામાં જણાવેલા ભાગ્યશાળી છવાના છવનથી વિપરીતપણે એટલે ઉલટી રીતે છવન છવનારા અધિર્મ છવા ખૂરી રીતે મરણ પામે છે. તેમની પાછળ કાઈ શાંક કરતું નથી. અને કાઈ પણ તેમને સંભારતું પણ નથી. પરંતુ ગુણુવાંત ધર્મારાધક છવાને જ તેમના મરણ પછી ગુણાતુરાગિ સૌ કાઇ સંભારે છે. તે મરણ પામેલ ભાગ્યવંત છવાને વારંવાર યાદ કરતાં ગુણાતુરાગિ લોકો એલે છે કે અરેરે! ગરીબના એલી એટલે જેઓ ગરીબના આધાર હતા, તેઓ ચાલ્યા ગયા. તથા જિનધર્મની પ્રભાવના કરનારા તેઓ જતા રહ્યા, વળી ભારપૂર્વક ચાર પ્રકારના સંઘની સેવા કરનાર એ ભાગ્યવંત છવા ચાલ્યા ગયા. તેમના મરણથી તેમની ભારે ખાટ પડી ગઈ. ૮૬

દુષ્કાલ પીડિત લાેકપીડા ટાળનારા એ ગયા, પરના દુઃખે દુઃખ પામનાર દયાળુ એ ચાલ્યા ગયા; ચારિત્ર પાલી અન્યને દેનાર પણ ચાલ્યા ગયા, બહુ તીથના ઉદ્ધારને કરનાર પણ ચાલ્યા ગયા. ૮૭

**/** 

સ્પષ્ટાર્થ—વળી ગુલ્લાનુરાગિ લોકો બોલે છે કે—દુકાળમાં પીડિત એટલે દુઃખી શતા લોકોની પીડાને દૂર કરનારા એ મહાપુર્ધા ચાલ્યા ગયા. હવે આ દુઃખી લોકોને કેલ્લુ સહાય (મદદ) કરશે ? અરેરે ! બીજા લોકોના દુઃખ જોઇને દુઃખી શનારા એ પુલ્ય શાળી જીવા ચાલ્યા ગયા. તથા પોતે ચારિત્રનું પાલન કરીને બીજાને પહ્યુ ઉપદેશ આપીને ચારિત્રનું પાલન કરાવનારા એ પરાપકારી પુરૂષ ચાલ્યા ગયા. તેમજ ઘણા તીર્થ સ્થાનાના ઉદ્ધાર કરનારા એ ધર્મિષ્ઠ મહાપુર્ધા ચાલ્યા ગયા. તેથી હવે તીર્થોના ઉદ્ધાર કેરાલ્શે. ૮૭

કષ્ટમાં પણ ધર્મરક્ષક જીવ પણ ચાલ્યા ગયા, સાત ક્ષેત્રા પાષનારા પુષ્યવંતા પણ ગયા; જિનશાસનાંબર સૂર્ય પૂજ્ય પ્રભાવકા ચાલ્યા ગયા, સુગુણ કૂલની વાસ મૂકી તે જેના ચાલ્યા ગયા. ૮૮

રમષ્ટાર્થ:—અને મહા કષ્ટના પ્રસંગે પણ જિનધર્મનું રક્ષણ કરનારા એ મહાપુર્ષો ચાલ્યા ગયા. વળી સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા, જિનિર્ભિંભ, જિનચૈત્ય તથા શ્રુતજ્ઞાન (જૈનાગમાં વગેરે) એમ સાત ક્ષેત્રોનું પાષણ કરનારા એ પુષ્યશાળી છવા પણ જતા રહ્યા. તથા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતના શાસનર્પી આકાશમાં સૂર્ય જેવા મહાપ્રભાવ-શાલી અને ઘણાં તેજસ્વી લાકોને પૂજવા યાગ્ય તથા ધર્મની પ્રભાવના કરનારા પ્રભાવક મહાપુર્ષા ચાલ્યા ગયા. વળી પાતાના સદ્યુણા રૂપી ફૂલાની સુવાસને મૂકીને (બહેકાનીને) એટલે જો કે તેઓ તા ચાલ્યા ગયા છે પરંતુ પાતાની પાછળ તેઓ જશ કીર્તિ આદિ યુણાર્ય ફૂલાની સુગંધને મૂકીને ચાલ્યા ગયા. આવા મહાપુર્ષા ફરીથી કયારે ઉત્પન્ન થશે. આ રીતે યુણાનુરાગિ લાકો ધર્મિ છોના યુણાને વારંવાર યાદ કરે છે. ૮૮

પુષ્યવંત જીવા હસતાં હસતાં અને યાપી જીવા રીબાઇને મરે છે તે વાત જણાવે છેઃ—

> નિષ્પાપ જીવા અંતકાલ હસંત મરતા પામતા, ચાલુ સ્થિતિથી પુષ્યસ્થિતિને અંતમાં શિવ પામતા; તેહથી પાપીજનામાં સંપજે વિપરીતતા, રીબાઈ મરતા તેમને ના કાેઈ પણ સંભારતા.

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા જે નિષ્પાય એટલે પાપ રહિત ભવ્ય જીવાે પાતાના ચાલુ માનવ-જીવનમાં પાપનાં કાર્યો કરતાં નથી તેવા ઉત્તમ જીવાે અંતકાલે એટલે મરવાના સમયે હસતાં હસતાં મરે છે, કારણુ કે તે જીવાે મરણુ પામીને પાતાની ચાલુ સ્થિતિ કરતાં જાચી સ્થિતિવાળી સ્વર્ગાદિ સદ્દગતિને પામે છે. અને છેવટે શિવ એટલે માલના સુખાને પણ જરૂર પામે છે. અને યાપી પુર્ષો પાતાની જીંદગી પાપ કાર્યો કરીને પૂરી કરે છે, તેવા જીવા મરતી વખતે તે મરણ પામનાર-પૂર્વ કહેલ પુષ્યશાલી જીવાના મરણથી વિપરીત રીતે મરણ પામે છે એટલે કે તે જીવા હવે અમારી કેવી દશા થશે ? પરભવમાં અમારે કેવા કેવા દુર્ગતિના દુઃખા ભાગવવાં પડશે ? એવા પશ્ચાત્તાપ કરીને રડતાં રડતાં મરણ પામે છે. અને તેઓ મરણ વખતે પણ ઘણા રીખાય છે એટલે દુઃખી થઇને મરણ પામે છે. આવા જીવાને અહીંના કાઈ પણ જીવા સંભારતા પણ નથી. ૮૯.

આ ચાર શરણના સ્વીકાર કરવાથી કાેેે કાેંગુ કાેે સ્વારા ગયા ? તે અને બીજી પહ્યુ જરૂરી બીના દર્શાત પૂર્વ ક પાંચ શ્લાકાેમાં જણાવે છેઃ—

> પુત્રા સગર ચક્રી તણા અશરણપણે મૃત્યુ લહ્યા, તેમને સ્વાધીન દેવો પણ અચાવી ના શકયા; આચાર્ય સ્કંદકસૂરિ શિષ્યા પાંચસા અશરણદશા, ભાવતાં સર્વજ્ઞ થઇને સાધતા સિદ્ધની દશા.

€0

સ્પષ્ટાર્થ:-- બીજા તીર્થપતિ શ્રી અજતનાથના વખતમાં થયેલા સગર નામના બીજા ચકુવર્તા જેમને ૬૦ હજાર પુત્રા હતા. તેમણે અષ્ટાપદ તીર્થની રક્ષા કરવા માટે તેને કુરતી ખાઈ બનાવી હતી તેઓ મહાપરાક્રમી હતા તે પણ નાગરાજ ભુવનપતિ દેવના કાયને લીધે અળીને ભસ્મ થઈ ગયા તે વખતે તેમને કાેઇ શરણરૂપ થયું નથી. જો કે તેમના તાળામાં દેવા પણ રહેલા હતા તા પણ તેઓ અકાલ મરણને પામ્યા અને રકંદક નામના આચાર્યના પાંચસા શિષ્યાને રાજાએ મંત્રીના કહેવાથી ઘાણીમાં પીલવા માંડ્યા હતા તે બધા શિષ્યાે અશરણ ભાવનાને ભાવતાં સાવતાં સાચા શરણરૂપ અરિહં-તાદિકનાં શરહ્યું અંગીકાર કરીને શુભ ભાવનાના પ્રભાવે મરહ્યુ પામતી વખતે કેવલજ્ઞાન પામીને એટલે અંતગડ કેવલી થઇને તરતજ માેક્ષના સુખાને પામ્યા. આ માેક્ષની પ્રાપ્તિમાં અશરણ ભાવનાની મુખ્યતા જાણવી. અહીં તથા આગળ જણાવેલા સ્કંધક સૂરિના શિષ્યા-દિના દર્ષાતા પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામીએ દેશનામાં કહ્યા નથી છતાં અશરણપણાના યથાર્થ રહસ્યાદિને જણાવવાના મુદ્દાથી જણાવ્યા છે. અને સત્ય શરણના પ્રભાવાદિને યથાર્થ સ્વરૂપે સમજાવવાનું પરમ સાધન દર્શાતા જ છે. તેવા પ્રાચીન દર્શાતા આ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના સમયના કે પૂર્વકાલના જે અહુજ થાડાં દર્ષાતા મલી શકયા છે, તે પણુ જ્યાં ખાસ જરૂરિયાત જણાઈ, ત્યાં જણાવ્યા છે. આજ કારણ હવે પછીના શ્લાકામાં યણ સમજતું. આ શ્લાકમાં કહેલા સગર ચક્રવર્ત્તિના પુત્રાની ખીના ટુંકામાં આ રીતે જાણવી---

# 

અર્થ:—" જ્યારે ચમરાજાના ભય પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે મૃત્યુ આવે છે ત્યારે પ્રાણીઓનું માતા, પિતા, સ્ત્રી, આયુ, વૈદ્ય, મંત્ર કે દેવાદિક પણ રક્ષણ કરી શકતા નથી." ઉપરના શ્લોકમાં કહ્યા પ્રમાણે દેવા પણ મૃત્યુથી રક્ષણ કરી શકતા નથી. તે વિષે કહ્યું છે કે—

> સ્નેહાદાશ્લિષ્ય શકેણાર્ધાસનેડધ્યાસ્યતે સ્મ યઃ ા શ્રેણિકઃ સોડપ્યશરણા–ડશ્રોતવ્યાં પ્રાપ તાં દશામ્ ॥ ૧ ॥

અર્થ:—" ઇન્દ્રે સ્નેહથી આલિંગન કરીને જેને પાતાના અર્ધા આસન પર બેસાડયા હતા તેવા શ્રેણિક રાજા પણ શરણ રહિત થઇને ન સાંભળી શકાય તેવી તે ( મૃત્યું ) દશાને પામ્યા." વળી

> વૈરાદાસ્કન્દકાચાર્ય, મુનિપંચશતી ધ્નતઃ ા ન કશ્ચિદભવત્ત્રાતા, પાલકાદન્તકાદિવ ॥ ર ॥

સ્તર્યા:--- " સ્કન્દાચાર્ય સહિત પાંચસા મુનિને હણુનારા યમરાજ જેવા પાલક પુરા-હિતથી તેનું રક્ષણ કરવાને કાઈ પણ સમર્થ થયું નહીં. "

> ષ્િટપુત્રસહસ્ત્રાણિ, સગરસ્યાપિ ચક્રિણા તૃણ્વત્ત્રાણરહિતાન્યદહજ્જવલનપ્રભા ॥ ૩ ॥

અર્થ:-- " સગરચકીના પણ શરણ રહિત સાઠ હજાર પુત્રાને તૃણની જેમ જવલનપ્રભે (ભુવનપતિના ઇંદ્રે) આળી નાંખ્યા હતા. " તે બીના આ પ્રમાણે જાણવી---

અયાષ્યા નગરીમાં જિતશતુ નામે રાજા હતા. તેને વિજયા નામે પત્ની હતી. તે થકી અજિતનાથ સ્વામી ઉત્પન્ન થયા હતા. જિતશતુ રાજાના નાના ભાઇ સુમિત્રવિજય નામે હતો. તેને યશામતી નામની સ્ત્રીથી સગર નામે પુત્ર ઉત્પન્ન થયા હતા. તે સગર ચક્રવર્તી થયા હતા. તેને સાઠ હજાર પુત્રા હતા. તેમાં સૌથી માટા જન્હુંકુમાર નામે હતા. તેણે એકદા ચક્રીને પ્રસન્ન કર્યા. ત્યારે ચક્રીએ તેને વરદાન આપ્યું. એટલે જન્હુંકુમાર આલ્યા કે " આપની કૃપાથી સર્વ બાઇએ સહિત દંડાદિક રત્નને લઇને સમથ પૃથ્વી જેવાની મારી ઈચ્છા થઇ છે." તે સાંભળીને ચક્રીએ સૈન્ય સહિત તેને જવાની રજા આપી.

જન્હુકુમાર આગળ જતાં ચાર યોજન વિસ્તારવાળા અને આઠ યોજન ઉચા અષ્ટાપદ પવેતને જોઇને બાઇઓ સહિત તેના ઉપર ચડયા. ત્યાં તેણે બે કાશ પહેાળું, ત્રણ કાશ ઉંચું અને ચાર કાશ લાંખું, તથા ચાર દ્વારવાળું રતનમય ચૈત્ય જોયું. તેમાં રહેલી પાતપાતાના દેહ સરખા પ્રમાણવાળા ઋષભદેવ વિગેરે ચાવીશે તીર્થંકરાની પ્રતિમાનું પૂજન કરીને ભરત વિગેરે સા ભાઇઓના સા સ્તૂપોને વંદના કરી. પછી તે પર્વતની શાભા જોઇને સગરના પુત્ર જન્હુકુમાર ઘણા હવે પામ્યા. પછી " આ ચૈત્ય કાણે કરાવેલું છે?" એમ તેણે મંત્રીને પૂછ્યું. મંત્રીએ કહ્યું કે " હે કુમાર! તમારા પૂર્વજ ભરતચકીએ આ ચૈત્ય કરાવ્યું છે." તે સાંભળીને જન્હુએ સેવકાને આજ્ઞા કરી કે " આ ભરતણત્રમાં આવે બીજો પર્વત તમે શીધ શોધી લાવા કે જેથી આપણે પણ તેના ઉપર આવું ચૈત્ય

કરાવીએ. " તેની આજ્ઞા થતાં અનેક સેવકાએ ચારે દિશામાં જોઈ જોઇને પાછા આવી કહ્યું કે " હે કુમાર! આવા પર્વંત બીજે કયાંઈ પણ નથી. " ત્યારે જન્હું કુમાર છાલ્યા કે " ઠીક છે ત્યારે આપણે આ પર્વંતની જ રક્ષા કરીએ આગળ ઉપર પડતા કાળના દાષથી લોકા લાભિયા થશે. તેથી તેઓ અહીં આવીને ઉપદ્રવ કરશે, માટે આની રક્ષા કરવી તે પણ મહા ફલદાયી છે." એમ કહીને જન્હું કુમારે દં હેરત્નવ તે પર્વતની કરતી એક હું જર યોજન ઉંડી ખાઈ ક્ષણવારમાં ખાદી. તે દં હેરત્નવ હે પૃથ્વી ખાદતી વખતે નાગકુમારાના કીડાંગ્રહા માટીના વાસણની માફક ભાંગી ગયા. તે જોઈને ઉપદ્રવથી ભય પામેલા નાગદેવાએ પાતાના ઇંદ્ર જવલનપ્રભ પાસે જઈને તે વાત કહી સંભળાવી. તે સાંભળીને કાપાયમાન થયેલા જવલનપ્રભે સગરચકીના પુત્રા પાસે આવીને કહ્યું કે " હે મૂખો! આ પૃથ્વીને શા માટે ખાદી નાંખી? નાગકુમાર દેવા કોધ પામશે તો તમને બધાને હણી નાંખશે." તે સાંભળીને જન્હું કુમાર ખાલ્યા કે " તીર્થની રક્ષા કરવા માટે અમે આ કામ કર્યું છે, માટે હે જવલનપ્રભ! અજ્ઞાનથી થયેલા આ અપરાધને આપ ક્ષમાં કરો." તે સાંભળીને " હવે આવું કામ કરશા નહીં." એમ કહીને જવલનપ્રભ સ્વશ્યાને ગયા.

ઇંદ્રના ગયા પછી જન્હુંકુમારે પોતાના ભાઇએ સાથે વિચાર કર્યો કે " આ ખાઈ પાણી વિના કાળે કરીને ધૂળથી પૂરાઈ જશે માટે તેને ગંગાનદીના જળથી ભરી દઈએ તો ઠીક." તે વાત બધાએ કખૂલ કરી, એટલે જન્હુંકુમારે દંડરત વડે ખેંચીને ગંગાનદીના પ્રવાહ લાવી તે ખાઈમાં નાંખ્યા. તેથી તેના જળવડે સર્પના ઘરામાં ફરીથી વિશેષ ઉપદ્રવ થયા. ફરીથી સર્વ દેવાને ફાલ પામેલા જોઇને કોધાયમાન થયેલા જવલનપ્રભે તેમના વધને માટે માટા દિષ્ટિવિષ સપોને માકલ્યા. તેઓએ બહાર આવીને સગરના પુત્રા સામું વિષની વૃષ્ટિ કરનારી દિષ્ટવડે જોયું કે તરતજ તે સગરચકીના સવે પુત્રા ભરમીભૂત થઇ ગયા. તે જોઈને શોક કરતા સૈન્યને આશ્વાસન આપીને મંત્રી બાલ્યા કે " હવે શોક કરવાથી સર્યું! કારણકે કોઇ પણ ભાવિભાવને ઉદ્ઘંધન કરી શકતું નથી."

પછી તે સર્વે સામન્તાદિક સૈન્ય સહિત અયાધ્યા તરફ આવતાં તેમણે વિચાર્યું કે ' સ્વામીના સર્વે પુત્રા ભરમ થયા અને આપણે અખંડ શરીરવાળા આવ્યા તે ઘણું જ શરમભરેલું છે, તેથી ચક્કીની પાસે આપણાથી આ વાત શી રીતે કહેવાશે ?" એમ વિચારીને તેઓ નિરંતર શાકાતુર રહેતા હતા. તે વાત જાણીને કાઇ એક પ્રાદ્ધાણે તેમને તે હકીકત પૂછી; એટલે તેઓએ સર્વ વાત કહી અતાવી. તે સાંભળીને પેલા પ્રાદ્ધણે તેમને કહ્યું કે "તમારે કાંઇ ફિકર કરવી નહીં, હું રાજાને એ વાત નિવેદન કરીશ." પછી તે પ્રાદ્ધણ કાંઇ અનાથ મડદું ઉપાડીને રાજમંદિર પાસે લઇ ગયા. ત્યાં તે શખને મૂકીને માટે સ્વરે વિલાપ કરવા લાગ્યા. તે સાંભળીને ચકીએ તેને રાવાનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે તે પ્રાદ્ધણ બાલ્યા કે " મારે આ એકજ પુત્ર છે. તેને માટા સર્પ ડરયા છે. તેથી તે

૧ આ બ્રાહ્મણુનું રૂપ લઇને આવેલ સૌધર્મેદ હતા એમ ખીજે રથળે કહેલું છે.

બેબાન થઈ ગયા છે. માટે હે દેવ! તમે તેને જીવાડા. " તે સાંભળીને રાજાએ વિષવૈદ્યોને એાલાવી તેના ઉપાય કરવા ફરમાવ્યું. તેવામાં કાઈ માણસે ત્યાં આવીને કહ્યું કે "જેના ઘરમાં આજ સુધી કાઇ માણસ મરણ પામ્યું ન હાય તેના ઘરમાંથી ભરમ લાવા. તા હું આને જીવતા કરું. " તે સાંલળીને રાજાએ આખા નગરમાં સર્વ ઘેર તેવી બરમ લાવવાને માટે માણસા માકલ્યા તેઓ પાછા આવીને બાલ્યા કે " હે રવામી! અમે આખી નગરી જોઇ, પણ જ્યાં કાઇ માણસ મરણ પામ્યું ન હાય એવું એક પણ ઘર મહ્યું નહીં." તે સોંબળી ચક્રી પણ બાલ્યા કે "અમારા ધરમાં પણ ઘણા પૂર્વજો મરણ પામેલા છે; તેા સર્વને વિષે સામાન્ય રીતે પ્રવર્તનારું જે મૃત્યુ તેની પ્રાપ્તિથી હે બ્રાહ્મણ! તું શા માટે ખેદ કરે છે? મરેલા પુત્રના તું શા માટે શાક કરે છે ? શાક તજી દઇને કાંઇક આત્મ સાધન કર; કેમકે તું પણ અજરામર નથી. " તે સાંભળી પેલા બાહ્મણ બાલ્યા કે " હે દેવ! તે સર્વ હું જાણું છું, પણ આ પુત્ર વિના આજે જ મારા કુળના ક્ષય થશે, માટે હે સ્વામી ! કાર્ષ પણ પ્રકારે આને જીવાડીને મને પુત્રભિક્ષા આપા. " રાજા બાલ્યા કે " હે બ્રાહ્મણ! મંત્ર, તંત્ર તથા શાસ્ત્રોને અગાચર અને અદશ્ય શત્રુરૂષ વિધિના ઉપર કચેા પંહિત પુરુષ પણ પરાક્રમ કરી શકે ? કાઇ ન કરી શકે, માટે તું શાકને તજ દે. " ખ્રાક્ષણ બાલ્યા કે " સ્વામી! સર્વ વસ્તુના વિરદ્ધ સહન થઈ શકે છે, પણ કુળને ઉદ્યોત કરનાર પુત્રના વિરહ કાઈ સહન કરી શકતું નથી. " ચકીએ કહ્યું કે " અનન્તા ભવામાં અનંતા પુત્રા થયા છે. પાતે પણ અનંતીવાર અનંત કુળામાં પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા છે. તેમાં કાતું કુળ દીપાવ્યું અને કાતું નહીં? માટે હે બ્રાહ્મણ! ફાેગટ શામાટે શાેક કરે છે? કહ્યું છે કે—

" અહેા! આ વિશ્વ શરણ વિનાતું, રાજા વિનાતું અને નાયક વિનાતું છે. કેમકે જેનાે કાંઇ ઉપાયજ નથી, એવી રીતે આ વિશ્વને યમરુપી રાક્ષસ ગળી જાય છે."

" જે ધર્મ રૂપ ઉપાય છે તે પણ મરણના ઉપાય નથી; પરંતુ તે શુભ ગતિને આપનાર છે માટે તેની પ્રશંસા થાય છે. "

તે સાંભળીને ખ્રાહ્મણુ ખાલ્યા કે " હે સ્વામી! બોજાને દુઃખી એઇને ઘણા લાકા વૈરાગ્યનું વર્ણન કરે છે, પણ જ્યારે તેવું દુઃખ પાતાનેજ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જેનું ચિત્ત સ્થિરતા ન મૂકે તેજ પ્રશસ્ય કહેવાય." ચકીએ કહ્યું કે "જેઓ પાતાનું વચન પાળે નહીં તેઓને કપટી જ જાણવા." છાદ્દાણુ બાલ્યો કે "ત્યારે હે રાજા! તમારા સાઠે હજાર પુત્રો એકજ સમયે મૃત્યુ પામ્યા છે. માટે તમે પણ શોક કરશા નહીં." તે સાંભળીને એકદમ બ્રાંતિમાં પહેલો રાજા કાંઈક વિચાર કરે છે, તેટલામાં તો પ્રથમથી સંકેત કરી રાખેલા તે સામન્તાદિકે આવીને સર્વ વૃત્તાંત કહ્યું. તે સાંભળીને ચકી જાણે વજાથી હણાયા હાય તેમ તત્કાળ મૂર્છા પામીને પૃથ્વીપર પડયા. પછી સેવકાના કરેલા અનેક ઉપચારાથી સાવધ થયા છતા અનેક પ્રકારે વિલાપ કરવા લાગ્યા. ત્યારે તે ખાદ્દાણુ બાલ્યા કે " હે સ્વામી! મને 'શાક' કરવાના નિષેધ કરીને અત્યારે આપજ કેમ શાક કરા છા ? વિયાગ કાને દુઃસહ ન હાય? પરંતુ જેમ વડવાગ્રિને સમુદ્ર સહન કરે છે. તેમ ધીર પુરુષ તેવા વિરહના દુઃખને સહન કરે છે. બીજાને શિખામણુ આપવી ત્યારેજ શાલે છે કે જ્યારે સમય આવે ત્યારે પાતાના આત્માને પણ શિખામણુ આપે." આ પ્રમાણેનાં તે ખ્રાદ્દાણનાં વાકયાથી બહુવારે ચકીએ ધૈય લાવીને તે પુત્રાની મરણાચિત કિયા કરી.

એવા અવસરે અષ્ટાપદ પાસેના પ્રદેશામાં રહેનારા મનુષ્યાએ આવીને ચક્રીને વિનંતિ કરી કે " હે સ્વામી! આપના પુત્રાએ જે ગંગાનદીના પ્રવાહ અષ્ટાપદની ખાઇમાં લાવીને નાંખ્યા છે તે ખાઇને પૂર્ણ કરીને હવે ગામાને ડુઆવવા લાગ્યા છે. માટે તેનું નિવારણ કરી અમારું રક્ષણ કરા." તે સાંભળીને રાજાએ જન્હુના પુત્ર ભગીરથને તે કાર્ય માટે આત્રા કરી; તેથી ભગીરથે ત્યાં જઇને અદમ તપ કરવાવડે સર્પરાજને પ્રસન્ન કરી તેની આગાથી દંડવડે ખેંચીને તે પ્રવાહને ગંગાનદીમાં પાછા લઈ જઇ પૂર્વ તરફના સમુદ્રમાં ઉતારી. ત્યારથી ગંગા અને સાગરના સંગમનું તે સ્થળ તીર્થરૂપ થયું, અને ગંગા નદી પણ જન્હુના લઈ જવાથી જાલવી અને ભગીરથે તેને સમુદ્રમાં ઉતારી, તેથી ભાગીરથી એવા નામથી પ્રસિદ્ધ થઈ. પછી ભગીરથે પાછા આવીને માટા ઉત્સવથી અયે! ધ્યામાં પ્રવેશ કરી.

ત્યાર પછી ચક્રીએ શત્રું જયગિરિના સાતમા ઉદ્ધાર કરી અજિતનાથ સ્વામી પાસે દીક્ષા લઈ ઉગ્ર તપ કર્યું. અનુકમે કેવળજ્ઞાન પામીને બાંતેર લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્વ કરી માક્ષપદને પામ્યા.

અન્યદા ભગીરથ રાજાએ શ્રી જિનેશ્વરને પૂછ્યું કે " હે સ્વામી! જન્હુકુમાર વિગેરે સાંકે હજાર ભાઇઓ સર્વે સમાન આયુષ્યવાળા કેમ થયા ?" સ્વામીએ કહ્યું કે " પૂર્વે કોઈ મોટા સંઘ યાત્રાને માટે સમ્મેતશિખર તરફ જતાં માર્ગમાં કાઈ નાના ગામડા પાસે આવ્યા. ત્યાં સાંક હજાર ચારા રહેતા હતા. તેમને કાઈ એક કુંભારે ઘણા વાર્યા, તેાપણુ તેઓએ તે સંઘને લૂંટયા. ત્યાંથી સંઘ મહાકષ્ટે આગળ ગયા. તે વખતે એ સાંકે હજાર લૂંટારાઓએ એક સાથે નિકાચિત પાપકમેં બાંધ્યું. એકદા તે ગામના રહીશ કાઈ ચારે બીજા ગામમાં જઈને ચારી કરી. તે ચારને પગલે પગલે ગામના રક્ષકા તે ચારના ગામ સુધી આવ્યા. પછી આ ગામમાં બધા ચારજ વસે છે, એમ નિશ્વય થવાથી તેમણે તે ગામના દરવાજા બધા કરીને ચાતરફથી અગ્નિ સળગાવ્યા. તે દિવસે પેલા કુંભાર કાર્ય

માટે બીજે ગામ ગયા હતા, તેથી તેના વિના બીજા સર્વે મૃત્યુ પામ્યા. ત્યાંથી મરીને તે સર્વ અરુષ્યમાં ચુડેલના ગુચ્છ રે રુપે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાં સર્વે એકત્ર થઇને પડેલા હતા. તેવામાં કાઇ હસ્તીએ આવીને તેમને પગવડે ચાંપી નાંખ્યા. તેથી મરસ્ર પામીને અનેક કુયાનિમાં ચિરકાળ સુધી પરિભ્રમસ્ર કર્યું. છેવટે આ ભવના આગલા ભવમાં કાંઇક પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું, તેના પ્રભાવથી તે સાંઠે હજાર ચકીના પુત્ર થયા. પરંતુ પૂર્વે કરેલા પાપકર્મના કાંઇક અવશેષ રહેવાથી તેઓ એક સાથેજ મરસ્ય પામ્યા. પેલા જે કુંભાર હતો તેના જીવ અનેક ભવા કરીને આ તું ભગીરથ થયા છે." આ પ્રમાસે જન્હું કુમારાદિના તથા પાતાના પૂર્વભવ સાંભળીને ભગીરથે પ્રતિબાધ પામી શ્રાવકધર્મ અંગીકાર કરી. તેનું પ્રતિપાલન કરીને અનુકમે તે સદ્દગતિને પામ્યા. ત્રસ્યુ લોકને ભયંકર એવા યમર્પ રાક્ષસ આ અનાથ જગતને હસ્યુવા માટે નિરંતર ઇચ્છા કર્યા કરે છે, તેથી હે જવ! તું નિર્ભય જીવન ગુજરવાને માટે હંમેશાં આ અશરસ્યુ ભાવનાને જરૂર ભાવજે. કારસ્યુકે આ ભાવના વૈરાગ્યાદિ સદ્દગુણોને પણ જરૂર પમાડે છે. ૯૦.

બળવંત પણ દરામુખ અશરણી નરક ચોથી સંચર્યો, શાંતિપ્રભુના જીવ શરણ પ્રતાપ પારેવા અચ્ચા; મેઘ જીવ ગજ શશકને ઉગારતા દઈ શરણને, પુત્ર શ્રેણિકના થયા બહુલાભ દેતા શરણને.

∈૧

સ્પષ્ટાર્ધ:—અશરહ્યું એટલે અરિક તાદિના સાચા શરહ્યુંને નહિ પામનારા મહા ખલવંત રાવછુ પ્રતિવાસુદેવ મરીને ચાંચી પંકપ્રભા નામની નરકને વિષે ઉત્પન્ન થયા. અને પ્રભુ શ્રીશાંતિનાથ નામના સાળમા તીર્થં કર પૂર્વં ભવે શ્રી મેઘરથ નામે રાજ હતા. તેમના શરહ્યુંને સ્વીકારનાર પારેવાના જીવ બાજ પક્ષીના ભયમાંથી અચી ગયા. કારહ્યું કે મેઘરથ રાજાએ બાજની પાતાના ભદ્યરૂપ પારેવા માટે ઘણી માગણી છતાં પછું તેને સાંપ્યા નહિ અને પાતાને શરહ્યું આવેલા તે પારેવાના રક્ષણને માટે તે પારેવાના વજન પ્રમાણ માંસ પાતાના શરીરમાંથી કાપી કાપીને ત્રાજવામાં મૂકતાં મૂકતાં પાતાનું આપ્યું શરીર પણ ત્રાજવામાં મૂકયું પણ પારેવાને સાંપ્યા નિકિ. આ અનુપમ દયા વગેરે કારણાથી તેમણે તીર્થ કર નામ કર્મ બાંધ્યું. અને ત્યાંથી દેવ થઇને સાલમા તીર્થ પતિ શ્રીશાંતિનાથ પ્રભુ થયા. તથા શ્રેલ્યુક રાજના પુત્ર મેઘકુમારે પ્રભુ શ્રી મહાવીર સ્વામીની પાસે દીક્ષા લીધી હતી. તે પૂર્વ ભવે હાથી (રૂપે) હતા. તે હાથીએ વનમાં દાવાનળ લાગ્યા ત્યારે પાતે ઉત્પન્ન થએલ જાતિસ્મરલ્યુનાને લીધે તે જંગલમાં એક બાળાકાર મંડલ રચ્યું હતું તેમાં આવીને તેણે આશરા લીધા હતા. તે વખતે તે જંગલના બીજાં પણ ઘણા પશુઓએ ચારે તરફથી આવીને તે મંડલમાં આશરા લીધા હતા. તે હાથીને શરીરે ખરજ

૧ માતૃવાહક નામના ખેઇ દ્રિજીવા.

આવવાથી તેણે ખહ્યુવાને માટે પાતાના પગ ઉંચા કર્યો, તે વખતે પગ મૂકવાની જગાએ એક સસલું બીજા પ્રાહ્યુંઓના હડસેલાથી લરાયું. ખહ્યું રહ્યા પછી તે હાથી જમીન ઉપર પગ મૂકવા જય છે ત્યારે પગ મૂકવાની જગાએ સસલાને જુએ છે તે વખતે તે હાથીને વિચાર થયા કે જે હું મારા પગ નીચે મૂકીશ તો આ સસલું જરૂર મરસ્યુ પામશે. આવા દયાના પરિશ્વામથી તે હાથીએ એક પગ અહર રહેવા દીધા. બે દિવસ પછી જયારે દાવાનળ શાંત થઈ ગયા ત્યારે એકઠાં થએલાં તે પશુઓ ચાલ્યા ગયા ને સસલું પણ ચાલ્યું ગયું. તે વખતે તે હાથીએ પગ નીચે મૂકવા માંડયા. પરંતુ બે દિવસ સુધી એક અહર અવસ્થામાં રહેવાથી તે પત્ર અકડાઈ ગયા હતા તેથી હાથી એકદમ નીચે પડી ગયા અને ત્યાંજ શુભ ભાવમાં મરસ્યુ પામીને બ્રેલ્યુક રાજના મેઘકુમાર નામે પુત્ર થયા. આ પ્રમાણે હાથીના ભવમાં સસલાને શરસ્યુ આપવાથી તે હાથી રાજપુત્ર થયા. તે દયા ભાવના પ્રભાવ જાલ્યુંવા. આ શ્લોકમાં જલ્યાં વેલા છેલ્લાં બે દર્શતો બીજા દુ:ખિજીવાને શરસ્યે રાખવાના બાવના બાવના અથે છે. ૯૧

મત્સ્યની જિમ તરફંડે ન સહાય પીડા આંખની, સર્વે સગાં કરતા ઇલાજે લાગણીને વશ ખની; તાેએ થતી ના શાંત પીડા ચરણ લેવા ચાહતા, સાજ થતા ચારિત્ર પાળી અનાથી મુનિવર થતા.

૯૨

સ્પષ્ટાર્થ—વળી એક રાજાના પુત્રને આંખની એવી આકરી પીડા થઇ કે જેથી તે પાણી વિના માછલું તરફડે તેમ તરફડતા હતા. લાગણીવશ થએલાં સર્વે સગાં વહાલાં આંખની પીડા મટાડવાને માટે અનેક પ્રકારના ઈલાજે કરે છે. તે છતાં પણ જ્યારે આંખની પીડા શાંત થતી નથી. તેથી છેવટે તે કુમાર ચારિત્રનું શરણ સ્વીકારે છે. એટલે એવા નિશ્ચય કરે છે કે જે મારી આ આંખની પીડા શાંત થશે તેા હું ચારિત્ર ચહણ કરીશ. આ રીતે ચારિત્ર ધર્મના શરણને સ્વીકાર્યા પછી તે કુમારની વેદના શાંત થઇ ગઇ. ત્યાર પછી તેમણે ચારિત્રને શ્રહણ કર્યું અને તેનું શુદ્ધ રીતે પાલન કરવા લાગ્યા, તે અનાથી મુનિ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા. આ શ્લોકમાં ચારિત્ર ધર્મના પ્રભાવ જણાવ્યા. અનાથી મુનિની માફક શ્રી જિન ધર્મના શરણથી જરૂર સદ્દગતિના સુખાને, અને અંતે માણના પણ સુખાને પામી શકાય છે. લ્ર

વીર પ્રભુતું શરણ લઇ ચમરેન્દ્ર પણ ઉગરી ગયા, ચંડકૌશિક વીર વચને સહસ્તારે સુર થયા; સિદ્ધપ્રભુના શરણથી જીવા અનંત તરી ગયા, મુનિ શરણથી તાપસાદિ અનંત જીવ તરી ગયા.

€3

સ્પષ્ટાર્થ:--તથા શ્રી વીર પ્રભુતું શરણ સ્વીકારવાથી ચમરેન્દ્ર પણ અચી ગયા. તે આવી રીતે :-લુવનપતિ દેવામાં દશ પ્રકારના ભેદ છે. તેમાં પ્રથમ અસરકમાર નામે ભેદ છે. તે અસુરકુમારના બે ઈન્દ્રો છે. તેમાં દક્ષિણ દિશાનાં ઈન્દ્રનું નામ ચમરેન્દ્ર છે. આ ચમરેન્દ્ર જ્યારે ઉત્પન્ન થયા ત્યારે તેણે અવધિજ્ઞાનના ઉપયોગથી પે.તાની ઉપર સીધી લાઇનમાં આવેલ સૌધર્મેન્દ્રને જેયા. તે વખતે મારા માથા ઉપર રહેનાર આ કાહ્યુ ? એવું બોલીને કોધથી ધમધમીને માેડું શરીર વિકુર્વાને ભયંકર બનેલા તે ચમરેન્દ્ર પાતાન હથીયાર લઈને સૌધર્મેન્દ્ર તરફ દાેડયા. તેનું ભયંકર રૂપ જોઇને ભય પામેલા ખીજા . દેવા તા ચારે તરફ નાસી ગયા. અને તે સૌધર્મે ન્દ્ર સન્મુખ આવી પહોચ્યા. તે વખતે શક્રેન્દ્ર પણ આવા સ્વરૂપે આવતા એવા તેને જોઈને પોતાનું વજા લઈને તેના તરફ દાડિયા. અવધિજ્ઞાનથી ચમરેન્દ્રને જાણ્યા. અગ્નિના તણખા જેમાંથી ચારે બાજુ ઉછળી રહ્યા છે એવા વજવાળા શક્કેન્દ્રને પાતાની સામે આવતા જોઈને લય પામેલા ચમરેન્દ્ર ત્યાંથી નાડા. શકેન્દ્ર પણ તેની પાછળ દાહયા. નાસતા નાસતા ચમરેન્દ્ર ભરતક્ષેત્ર નજીક આવી પહેાંચ્યા. નાસીને કયાં જવું એવી ચિંતામાં પડેલા ચમરેન્દ્ર પ્રભુ મહાવીરને જોઇને નાનું રૂપ કરીને તેમનું શર્ણ સ્વીકારી તેમના ચરણ વચ્ચે પેસી ગયો. મહાવીર પ્રભુનું શરુષુ સ્વીકારનારને કેવી રીતે સજા કરી શકાય એવું વિચારી શકેન્દ્ર પણ શાંત પડયા. આ પ્રમાણે પ્રભુ મહાવીરનું શરણ સ્વીકારવાથી ચમરેન્દ્ર શકેન્દ્રના કોધમાંથી બચી શક્યો.

ચંડકોશિક નામે સર્પ તે પણ પ્રભુ શ્રી મહાવીરનાં " હે ચંડકોશિક ભુજી ભુજી " એવાં વચના સાંભળી બોધ પામીને સહસાર નામના આઠમા દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. તિર્યાં ચ પાંચેન્દ્રિય જીવા ઉત્ક્ષ્યથી આઠમાં દેવલાક સુધીજ જઈ શકે છે. આ ચંડકોશિકનું સ્વરૂપ ડુંકાણમાં આ પ્રમાણે જાણવું:-એક શુરૂ અને શિષ્ય ગાેચરી જતા હતા. તે વખતે શુરૂના પગ નીચે એક દેડકી કચરાઈ ગઈ. ઉપાશ્રયમાં આવીને ઈરિયા-વહી કરતાં ગુરૂએ તે પાપ આલાેચ્યું નહિ. તેથી શિષ્યે તે યાદ કરાવ્યું, છતાં ગુરૂએ માલાવ્યું નહિ. સાંજે પ્રતિક્રમણમાં શિષ્યે યાદ કરાવ્યું છતાં પણ આલાવ્યું નહિ. છેવટે રાત્રીએ સંથારાપારિસી વખતે પણ આલાેચ્યું નહિ. તે વખતે કરીથી શિષ્યે યાદ કરાવ્યું. તે વખતે શરૂ શિષ્ય ઉપર અતિ શુસ્સે થઈને મારવા દાેડે છે, વચમાં થાંભલા માશું ક્રુટવાથી મરીને ક્રોધને લઇને ચંડકૌશિક નામે દક્ષિવિષ નામે સર્પ થાય છે. જેની દેષ્ટિ પડેવાથી પણ જીવા મરણ પામે એવી શક્તિ આવાં સર્પમાં હાેય છે. આ સર્પને લીધે તે માર્ગ થી જનારા ઘણા પશુ, પક્ષી તથા માણસા મરણ પામવાથી તે માર્ગે કાઈ જર્ધ શકતું નથી. તેથી તે માર્ગ ઉજ્જડ થઇ ગયા હતા, પણ પ્રભ શ્રી વીર ભાવિ લાભ જાણીને આ માર્ગ થઇ ને નીકળ્યા. પ્રભુને જોઇને સર્પ તેમના તરફ ધરયા. અને પગે ડંખ્યા. તે વખતે લાહીને બદલે દ્વધ નીકળતું જોઈ ને વિચારમાં પડેલા તે ચંડકોશિકને પ્રભુએ કહ્યું કે 'હે ચંડકોશિક! ણુજ્ઝ ણુજુઝ ' પ્રભુના વચનથી બોધ પામેલા તે સર્પને જાતિસ્મરણ થવાથી તેણે પ્રભુને પ્રણામ કર્યા અને હવેથી કાઇ જીવને મારવા નહિ

એવા નિશ્ચય કરી પાતાની દૃષ્ટિથી અજ જવા મરે નહિ તે હતુથી અલમાં માં નાંખીને તે સર્પ રહ્યો છે. રુપ કાઇને ઉપદ્રવ કરતા નથી એવું જાણીને તે માર્ગ થઇને જતી ગાવાલણીઓ તેને પાવાને માટે દ્ર્ય મૂકે છે. તેને લીધે એકઠી થએલી કીડીઓ તે સર્પને ડંખ મારે છે તેથી અત્યંત પીડા થવા છતાં પણ તે સમતા પૂર્વક સહન કરે છે અને શુભ-ભાવમાં મરીને રહસાર દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એ પ્રમાણે વીર પ્રભુનું શરણ પામીને તિર્થય જાતિના સર્પ પણ દેવગતિ પામ્યા. વ્યાજખી છે કે મહાપુર્ધાના શરણના પ્રભાવ અલીકિક હોય છે તથા સિદ્ધ પ્રભુના શરણને અંગીકાર કરીને પણ અનંતા જીવા આ સંસાર સમુદ્રને તરી ગયા છે. તેમજ સાધુ મહારાજનું શરણ અંગીકાર કરીને પણ ઘણા જવા સંસારસમુદ્રને તરી ગયા છે. જેવી રીતે ગૌતમ સ્વામીને અધાયદ પર્વત ઉપર ચઢતા એઇ ને ચમત્કાર પામેલા પંદરસા તાપસા તેમના શરણે આવીને તેમના શિષ્ય બન્યા અને તે અધા તાપસાને પ્રભુ શ્રી મહાવીર સ્વામીના સમવસરણમાં જતાં સુધીમાં તો કેવલન્ જ્ઞાન પામીને તેજ ભવમાં માક્ષના સુખાને પામ્યા. ૯૩

તેમ જિનવર ધર્મના શરણે ઘણાં જીવા તર્યા, શરણ સાચું તે ન જાણે માહ જાલે જે કસ્યા; નિઃસ્પૃહી ગુણવંત ગુરૂના વચનથી ચઉસરણને, અવધારીએ આરાધીએ તાે મુક્તિના સુખ પામીએ. ૯૪

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી ચાથા શરાયુર્પ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલા ધર્મનું શરાયુ સ્વીકારીને પણ ઘણાં જવા આ સંસાર સમુદ્રને તરી ગયા છે. માટે આ ચાર શરાયું તેજ સાચાં શરાયું જાણા જાણા. જેઓ માહ જાળમાં ક્સાએલા છે તેઓ આ સાચા શરાયુંને જાણી શકતા નથી પરંતુ જેઓ નિઃસ્પૃહી એટલે કાઇ પણ જાતની સાંસારિક પદાર્થોની ઇચ્છા રહિત શઇને પર જીવાની ઉપર ઉપકાર કરનારા છે એવા ગુણવંત ગુરૂ દેવાના વચના સાંભળીને આ ચાર શરાયુંને સમજે છે. અને સમજીને તે ચારે શરાયું સ્વીકારે છે તેવા માલમાર્ગના સાધક ભવ્ય જીવા માલમા સુખને પામે છે. માટે આ ધર્મનું શરાયુ પણ અવશ્ય અંગીકાર કરવું જોઇએ. ૯૪

સાચા શરણરૂપ જિન વચનાને સાંભળવાથી શા શા લાભ થાય ? તે પાંચ શ્લેાકામાં જણાવે છે:—

> પરિવાર લેશે ભાગ ધનના ભાગ દુ:ખમાં ના લીએ, સ્વાર્થ મય દુનિયા વિષે અશરણ શરણરૂપ માનીએ; માહ અજ્ઞાનાદિ કારણ તેહના ના ભૂલીએ, જિન વચન અનુસાર સાચા શરણને સ્વીકારીએ. ૯૫

રપષ્ટાર્થ:—મરનાર પાસે જે ધન હોય છે તેમાંથી તેના અી-પુત્રાદિ પરિવાર ભાગ લે છે પરંતુ તેના (મરનાર જીવ)ના દુ:ખમાંથી કોઇ ભાગ લેતું નથી. આ સ્વાર્થમય એટલે સ્વાર્થથી ભરેલી અને કૃક્ત સ્વાર્થની જ સગી એવી દુનિયાને વિષે ધનને અશરણ (શરણરૂપ નહિ) એવા ધનને જે શરણ રૂપ માનવામાં આવે છે તેમાં માહ અને અજ્ઞાન આ એ કારણ રૂપ જાણવાં. એટલે ધનને લીધે માલ્યુસ ધારેલું કાર્ય કરી શકે છે, અને સુખમય જીવન ગુજારાય છે, એવી માન્યતામાં માહ તથા અજ્ઞાન, એ જ એ દોષો કારણ છે. પરંતુ જ્યારે માહ તથા અજ્ઞાન દ્વર થાય છે ત્યારે તે ધન ઉપરના મમત્વ ચાલ્યા જાય છે અને આ ધન, કે જે અર્થ કહેવાય છે તે અર્થ નહિ પરંતુ અનર્ય રૂપ (અનર્યનું કારણ) છે એવું જાણીને આ ધનને લાત મારીને મહાપુરૂષોએ તેના ત્યાગ કર્યો છે. અને તેમણે જિનેશર ભગવંતે કહેલાં વચનને અનુસારે સાચા શરણરૂપ અરિહંતાદિક ચાર પદાર્થીનું શરણ સ્વીકાર્યું છે. તથા તેના જ પ્રતાપે તેઓ માક્ષમાર્ગને સાધીને આ સંસાર સમુદ્રના પાર પામી ગયા છે. હે ભવ્ય જીવા! આ બીનાને લક્ષ્યમાં રાખીને તમે પણ સાચા શરણને સ્વીકારીને મોક્ષમાર્ગને પરમ ઉલ્લાસથી આરાધીને મુક્તના સુખાને પામજો. હપ

પારમાર્થિક સ્થિર સ્વાધીન શુદ્ધ સુખ એથી મળે, શાંતિથી નિર્દોષ જીવન વીતરાગ દશા રળે; અરૂપ નિજ ગુણ રમણતાએ જ્યાતિમાં જ્યાતિ ભળે, ધર્મ સાધન સા<sup>દ</sup>ય સરતા કર્મ મેલ બધા ડળે.

65

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી આ અરિક્રંતાદિક ચાર પદાર્થોના સાચા શરહ્યુને સ્વીકારવાથી પારમાર્થિક એટલે વાસ્તવિક અથવા સાચા સ્વરૂપવાળું અને સ્થિર એટલે નાશ ન પામે તેવું તથા સ્વાધીન એટલે પરતંત્રતા વિનાનું તેમજ જેનામાં બીજાની સહાયની અપેક્ષા નથી એવું તેમજ શુદ્ધ સુખ મળે છે. અને તેથી શાંતિ પૂર્વંક અને દાય રહિત જીવન જીવાય છે. જેથી છેવેટે વીતરાગ દશા રળે છે એટલે રાગદ્રેય રહિતપણારૂપ વીતરાગ દશા (અવસ્થા) પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે અરૂપ એટલે રૂપ રહિત અથવા રૂપાતીત એવી આત્મ શુદ્ધાની રમણતા વડે જયોતિમાં જયોતિ મળે છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે—આત્મા પાતાના નિર્મળ આત્મિક શુણાને પ્રાપ્ત કરે છે. એ પ્રમાણે ધર્મના સાધના (હેતુઓ) વડે સાધ્ય (ઇપ્રકાર્ય—મોક્ષની પ્રાપ્તિ) ની પૂર્ણતા થવાથી કર્મોરૂપી ભાવ મેલ ટળી જાય છે એટલે આત્માને લાગેલાં આત્માના શુણાને મલીન કરનારાં સઘળાં કર્મોના મૂલથી તાશ થાય છે. આ બે શ્લોકામાં સાચા શરણની ઓળખાણ, પ્રભાવ વગેરે હેરીકત જણાવી છે, તે ખાસ યાદ રાખવા જેવી છે. ૯૬

જિન વચન શિવમાર્ગ સાધન બાધકાને દૂર કરે, આરાધનામાં વૃદ્ધિ થીરતા શુદ્ધિ પણ તેથી વરે,

# આત્મવીર્યાલ્લાસ વૈરાગ્યાદિ સદ્દગુણ જલધિને, ચંદ્ર જેવા એ વિણારો ચીકણાં બહુ કર્મને.

રપષ્ટાથે:—શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુના વચનો-શિવમાર્ગ સાધન એટલે માેક્ષમાર્ગની આરાધના કરવામાં સાધન રૂપ જાણવાં. અને આ જિનેશ્વરદેવનાં વચનો પ્રમાદાદિ બાધકોને એટલે માેક્ષમાર્ગની આરાધના કરવામાં અડચણ કરનારા દાષોને દ્વર કરે છે. તથા આ વચનાથી જૈનધર્મની આરાધનામાં વૃદ્ધિ થાય છે. તેમજ ધર્મની આરાધના કરવામાં સ્થિરતા એટલે નિશ્ચલપણું થાય છે. વળી તેનાથી આત્મશુદ્ધિને પણ પામે છે. તેમજ આ જિનેશ્વર દેવે કહેલાં વચના આત્મવીર્યાલ્લાસ એટલે આત્માની શક્તિને ઉલ્લાસ પમાડે છે. એટલે વધારે છે તથા વૈરાગ્ય વગેરે સદ્દગુણા રૂપી સમુદ્રના કલ્લોલાને વધારવામાં ચંદ્ર જેવા જિનવચના છે. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે જેમ પૂર્ણિમાના ચંદ્રને લીધે સમુદ્રમાં ભરતી આવે છે તેમ આ જિનવચનરૂપી ચંદ્રવડે આત્માની શક્તિ, વૈરાગ્ય ગુણારૂપી સમુદ્રમાં પણ ભરતી આવે છે એટલે તેવા આત્મિક ઉત્તમ ગુણાના વધારા થાય છે. તેમજ આ જિનરાજનાં કહેલાં વચનાથી ઘણાં ચીકણાં કમીના પણ નાશ થાય છે.

ભાન ચૂકેલા સુધારે ધ્યાનધારા સાંધતા, દુર્ગતિ અઠકાવતા સદ્દગતિ સુખા શિવ આપતા, શીલ સમતા સંયમે શાંતિ અપૂર્વ જગાવતા, નિજ ગુણાનંદી અનાવે ભાવ રાગ મઠાડતા.

÷۷

સ્પેપાર્થ:—વળી આ જિનેશ્વરદેવે કહેલાં વચના ભાન ભૂલેલા એટલે આત્મ- સ્વરૂપને ભૂલી ગએલા જવાને સુધારે છે—એટલે ધર્મ માર્ગ જોડે છે. અને શુભ ધ્યાનની ધારાને સાંધે છે. એટલે કે જિનેશ્વર દેવનાં વચનાની સહાયવડે ધ્યાનહારા એટલે શુભ ધ્યાનની ધારા સંધાય છે—એટલે તુટલી નથી પણ ચાલુ રહે છે. તથા દુર્ગલ એટલે શુભ વ્યાનની ધારા સંધાય છે—એટલે તુટલી નથી પણ ચાલુ રહે છે. તથા દુર્ગલ એટલે નરકગતિ તથા તિયાં ચળતમાં જતાં જવાને અટકાવીને દેવગત્યાદિક શુભ ગતિનાં સુખાને તથા માક્ષનાં સુખાને આપે છે. તેમજ શ્રી જિનવચના શીલ ગુણવડે, સમતા ભાવવડે તથા સંચમ એટલે ચારિત્રવડે અપૂર્વ આત્મિક શાંતિને જગાડે છે એટલે પ્રાપ્ત કરાવે છે. વળી આ જિનવચના નિજગુણાનંદી બનાવે છે. નિજગુણ એટલે આત્માના જ્યાન–દર્શનાદિ ગુણાના અપૂર્વ આનંદને પમાડે છે. એટલે જિનવચનાને સાંભળનારા જીવા પોતાના ગુણામાંજ રમણતા કરનારા થાય છે અને આત્માનું પુદ્દગલાનંદીપણું મટાડે છે. વળી આ જિનવચના રાગ–દ્રેષ અજ્ઞાન વગેરે ભાવ રાગના નાશ કરે છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે જિનેશ્વરનાં વચનાને અનુસારે ચાલવાથી આત્માના ખરા શત્રુ અને ભાવરાગ સ્વરૂપ આઠ કર્મોના જરૂર નાશ થાય છે. ને તેથી આત્માની શુદ્ધ નિર્મળ દશા પ્રગટ થાય છે. મુલા લેશે આત્માની શુદ્ધ નિર્મળ દશા પ્રગટ થાય છે. પ્રભુશી અભિનંદન સ્વામીએ શ્રી જિન ધર્મના પ્રભાવદિને જણાવવાના

પ્રસંગે જિન વચનોના શ્રવણાદિથી થતા લાભને પણ જણાવ્યા. હવે દેશના પૂર્ણ કરવાના ઈરાદાથી અંતે જિનધર્મની આરાધના કરવામાં ઉજમાલ થવા માટે ભવ્ય જીવાને શું કહે છે? તે બીજા ૯૯ મા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૯૮

> મરણ સુધરે ધર્મથી તેથી ટળે ચારે ગતિ, મોક્ષ પણ જિનધર્મથી તસ સાધને ધારા મતિ; મમતા હરી સમતા ધરા અરિહંત આદિક ચારના, શરણે રહી માનવ જીવનને સફલ કરજે ભવિજના! ૯૯

સ્પષ્ટાર્થ:— દે લબ્ય છવા ! આ દેશનાને અંતે તમારે સમજવું જોઈએ કે-માલના સાધનરૂપ આ શ્રી જિનધર્મની આરાધના કરવાથી મરાયુ સુધરે છે કહેવાના સાર એ છે કે જેમણે જિનેશ્વર દેવે કહેલા ધર્મની સાધના કરી છે તે જવા જરૂર સમાધિપૂર્વં કર્શાંતિથી મરાયુ પામે છે. અને આજ ધર્મની આરાધના કરવાથી નરકગતિ, તિયાં ચગતિ, મનુષ્યગતિ અને દેવગતિમાં રખડવાનું ખંધ શાય છે. વળી આજ જિનધર્મની સાધનાવે છેવટે માલની પણ પ્રાપ્તિ શાય છે. માટે આ માલમાર્ગનાં સાધનોને વિષે મતિ ધારાયુ કરતો એટલે તમે આ માલનાં સાધનોને આરાધવામાં જરૂર ઉદ્યમ કરતો. તથા મમતા એટલે મમત્વ ભાવ અથવા મારૂં ઘર, મારૂં કુંદુંખ, મારૂં ધન, મારા પુત્ર, મારી શ્રી એવા પ્રકારના મમતાભાવનો ત્યાગ કરતો. તેમજ સમતાને ધારાયુ કરતો કારાયુ કે સમતાભાવ વિના કરેલી ધર્મકરાણી મુક્તિના સુખાને દેતી નથી. વળી શ્રી અરિકાંત લગવંત આદિ ચાર એટલે અરિકાંત, સિદ્ધ, સાધુ તથા કેવલી ભાષિત ધર્મ એ ચાર પદાર્થોનાં શરાયુનો સ્વીકાર કરીને ઘણી મહેનતે મેળવેલ મનુષ્ય જવનને સફલ કરતો. અઢીં શ્રી અલિનંદન સ્વામીની દેશના પૂર્ણ થઇ. ૯૯

પ્રભુની દેશનાનું ફળ જણાવી પ્રભુ તીર્થની સ્થાપના કરે છે તે છે શ્લોકામાં જણાવે છે—

દેશનાને સાંભળી અહુ ભવ્ય જીવા પામતા, દીક્ષાદિને ઉલ્લાસથી શિવમાર્ગને આરાધતા; સદ્ધર્મ તીર્થ સ્થાપતા એક સાેને સાેલ <sub>ગ</sub>ણીલ્ધ થતા, તેટલાજ ધ્ય્ગણા અનુજ્ઞા ગણ પ્રમુખની આપતા. ૧૦૦

રપષ્ટાર્થ:---આ પ્રમાણે પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીની ધર્મદેશના સાંભળીને ઘણા ભવ્ય જીવા દીક્ષાદિકને પામ્યા. એટલે કેટલાક ભવ્ય જીવાએ સર્વાવરિત ચારિત્રને ગ્રહણ કર્યું. અને જેઓ ચારિત્ર ગ્રહણ કરવાને શક્તિમાન નહેાતા તેઓએ દેશવિરતિ અથવા શ્રાવક ધર્મ સ્વીકાર્યો. તથાં બીજા કેટલાક ભવ્ય જીવા આ બંને ગ્રહણ કરવાને

૧૦૧

અશક્ત હતા તેઓએ સમ્યકત્વને ગ્રહણ કરીને ઉલ્લાસથી ઘણા આનંદ પૂર્વંક મેાક્ષ માર્ગની આરાધના કરવા લાગ્યા. દેશના પૂર્ણુ થયા પછી પ્રભુએ ધર્મ **તીર્થ રૂપ ચતુર્વિધ** સંઘની સ્થાપના કરી. પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીને એકસોને સાળ ગણી એટલે ગણુધરા (૯૬) થયા તેમજ તેટલા જ એટલે એકસોને સાળ ગણા (૯૭) થયા. આ પ્રસંગે પ્રભુએ આ ગણુધરાને ગણુ વગેરેની અનુજ્ઞા આપી. ૧૦૦

ગણધરાને તીર્થરક્ષા કાજ હિતશિક્ષા દીએ, ત્રિપદી સુણાવે તે સુણીને દ્રાદશાંગીને રચે; પૌરૂષી પૂરી થતાં પ્રભુ દેશનાથી વિરમતા, રાજા અલી ઊડાડતા દેવાદિ તેને લઇ જતા.

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી પ્રભુએ ગણધરાને તીર્થની રક્ષા કરવાને માટે હિતશિક્ષા એટલે હિતકારી ઉપદેશ આપ્યા. તેમજ ત્રિપદી એટલે આ જગતના દરેક દ્રવ્યો ઉત્પાદ વગેરે ત્રણ ધર્મવાળા છે એટલે તે પદાર્થો ઉત્પાદ (ઉત્પન્ન થવું), વ્યય (નાશ પામવું), અને ધ્રુવ સ્વરૂપે રહેવાવાળા જાણવા. આ રહસ્યને જણાવનારા उप्पन्ने वा विगमे वा घुवे वा 'એવા પ્રભુના વચના સાંભળીને તે ગણધરાએ દ્રાદશાંગીની (ખાર અંગાની) રચના કરી. પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામી એ પ્રથમ એક પહાર સુધી દેશના આપીને દેશના પૂરી કરી. ત્યાર પછી રાજા અલિને ઉડાડે છે અને દેવાદિ એટલે દેવા તથા મનુષ્યા તે અલિને વહેં ચીને લઈ જાય છે. ૧૦૧

પ્રભુની દેશના પૂરી થયા પછી પ્રથમ ગણધર શ્રીવજનાલ દેશના આપે છે. તે છ શ્લાેકામાં જણાવે છે:---

> દેવચ્છંદ વિરાજતા પ્રભુ ચરણપીંઠે એસતા, વજનાભ પ્રથમ ગણીલ્ડ જે કેવલી સરખા હતા: તેહ બીજી પૌરૂષીએ દેશના ઇમ આપતા, પ્રભુ કલ્પ પેરે અહીં નિમિત્ત ગણિ કલ્પ એમ જણાવતા. ૧૦૨

રપણ થં:—દેશનાની વિધિ પૂરી થઈ રહ્યા પછી પ્રભુ શ્રી અભિનંદનસ્વામી બીજા ગઢમાં દેવાએ ખનાવેલા દેવછં દામાં વિરાજમાન થયા. ત્યાર પછી વજનાભ નામના પ્રભુના પહેલા ગણધર (૯૮) પ્રભુના ચરણપીઠે એટલે પ્રભુના પગ મૂકવાના પીઠ (બાજોઠ) ઉપર બેસે છે. આ ગણધર જે કે કેવલી નથી તા પણ કેવલી સરખા હતા, કારણ કે સર્વ ગણધરા શ્રુતકેવલી કહેવાય છે. હવે શ્રી વજનાભ ગણધર તે બીજી પારસીમાં ઉપદેશ આપે છે તે એમ જણાવવાને કે જેમ પ્રભુશ્રી તીર્થ કરાને કેવલજ્ઞાન થાય છે ત્યારે તેમના પ્રથમ દેશના આપવાના કલ્પ એટલે આચાર છે તેમ પ્રભુશ્રી તીર્થ કરદેવાની પ્રથમ દેશના પૂરી થાય ત્યારે પ્રભુના પ્રથમ ગણધર દેશના આપે એવા ગણધરમહારાજના

આચાર છે. આ આચાર પ્રમાણે પ્રથમ ગણધર શ્રી વજનાભમહારાજે આ રીતે દેશનાને આપવાની શરૂઆત કરી. ૧૦૨

> હે ભગ્ય જીવા ! પ્રખલ પુષ્યે સાંભળી પ્રભુ દેશના, તાસ આજ્ઞા માનજો ધારક થજો સમ્યકત્વના; આવશ્યકે ઉદ્યુક્ત ખનજો નિત્ય તિમ પૌષધવ્રતી, પર્વમાં હોજો જરૂર દાનાદિને સાધા અતિ.

૧૦૩

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રથમ વજનાલ ગણધરે દેશના શરૂ કરતાં જણાવ્યું કે હે લવ્ય જવા! તમે આજે પ્રભલ પુષ્યના ઉદયથી પ્રભુની દેશના સાંલળી છે. કારણ કે પ્રત્યક્ષ વિચરતા તીથંકર પ્રભુની દેશના સાંલળવાનું લાગ્ય પરમ પુષ્યના ઉદય સિવાય પ્રાપ્ત થતું નથી. માટે આ પ્રભુ શ્રીસંભવનાથના ઉપદેશ સાંલળીને હૃદયમાં ઉતારી મનન કરીને પ્રભુની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્ત્તન કરતો. અને તમે સમ્યકત્વને ધારણ કરતો. કારણ કે સમ્યકત્વ વિના કરેલી ધર્મ કરણી વિશિષ્ટ અને પૂર્ણ ક્લાને દેતી નથી. માટે સમ્યકત્વને શ્રી જિન ધર્મના પાયા કહેલા છે. જેમ પાયા વિના મકાન રહી શકતું નથી તેમ સમ્યકત્વરૂપી પાયા વિના જિનધર્મ રૂપી મંદિર ટકી શકતું નથી. વળી પ્રભુએ જણાવેલા સામાયિક વગેરે છે આવશ્યકામાં ઉદ્યમવાળા અને તે. આવશ્યક શષ્કના અર્થ એ છે કે—અવશ્ય કરવા લાયક હોવાથી આવશ્યક કહેવાય છે. તથા તમે વધારે સમય પોષધ, ન અને તો પર્વ-તિથિઓમાં, એટલે અષ્ટમી, ચતુદૃશી, પંચમી વગેરે માટી તિથિઓમાં તેમજ પ્રભુના કૃદયાલુક, પર્યુ ધ્રણાસાંવત્સરિકદિન વગેરે પર્વાના દિવસોમાં પીષધતા એટલે પૌષધતની આરાધના કરતો. તેમજ તમારી શક્તિ અને ભાવના પ્રમાણે દાન, શીયલ, તપ અને ભાવ સ્વરૂપ ચાર પ્રકારના ધર્મની ઉમંગથી આરાધના કરતો. ૧૦૩

પંચવિધ સ્વાધ્યાય કરજે એ સમા તપ પર નહીં, ચૌદપૂર્વ રહસ્ય શ્રી નવકાર સંભારા સહી; બે બેદ પરઉપકાર કરજે તેમ યતના પાલજે, નિત્ય જિનપૂજા કરી ત્રણ કાલ શિવસુખ પામજે. ૧૦૪

રપષ્ટાર્થ:—વળી હે લખ્ય છવા! તમે પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય કરતો. નવું લખ્યુવું, વાંચવું, પૂછવું, લખ્યું સ્ત્ર-અર્થાદિને યાદ કરવા, વગેરે પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાયને કરતો. કારખું કે ત્રખું પ્રકારના યોગાની એકાંગ્રતાથીજ થનાર સ્વાધ્યાય જેવું બીજાં ઉત્તમ અલ્યંતર તપ નથી. અને હે લબ્ય છવા! તમારે હંમેશાં નવકાર મંત્રનું સ્મરખું કરવું. કારખું કે નવકાર મંત્ર એ ચૌદે પૂર્વોના સાર રૂપ છે. તથા દ્રબ્યભાવથી બે પ્રકારના પરાપ્ત પકાર કરતો. તેમજ તમે યતના(જયાલું ધર્મ)નું પાલન કરતો. યતના અહીં જયાલુંના

અર્થ આ છે—જીવહિંસાદિક પાપનાં કાર્ય ન થઇ જાય તે માટે અરાખર કાળજી રાખવી તે જયણા કહેવાય છે. હંમેશાં ત્રિકાળ પૂજા એટલે સવારે, અપારે તેમજ સાંજે જિનપૂજા (વગેરે પ્રકારે ધર્મારાધન) કરીને અંતે શિવસુખ એટલે માેક્ષનાં સુખને પ્રાપ્ત કરજો. ૧૦૫

> મન સુધારે પૂજના વરભાવના પ્રકટાવતી, પ્રભુતા પમાડે સાત્ત્વિકાનંદી કરે પ્રભુની સ્તુતિ; દેવ ગુરૂ ગુણને સ્તવો સાહમ્મિવચ્છલ્લ નિત કરો, વ્યવહારશુદ્ધિ સાચવીને તીર્થ–રથયાત્રા કરો.

904

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીજનેશ્વરદેવની કરેલી પૂજા મનને સુધારે છે. અથવા પ્રભુની પૂજા કરવાથી મનની નિર્મળતા થાય છે. તેથી પ્રભુની પૂજા કરવાના સમયે ઉત્તમ ભાવના પ્રગટ થાય છે. અને પ્રભુની સ્તુતિ પ્રભુતાને (પ્રભુદેવના સ્વરૂપને) પમાડે છે અથવા સ્તુતિ કરનાર ભવ્ય જીવાને પ્રભુના જેવા સાત્ત્વિકાનંદી અનાવે છે. જે આત્માના ગુણામાં રમભુતા કરવા રૂપ આનંદ, તે સાત્ત્વિક આનંદ કહેવાય છે. અને હે ભવ્ય જીવા! તમે દેવના તથા ગુરૂના ગુણાની સ્તવના (વખાણ, ચિંતવના) કરેજો. તથા હંમેશાં સાધર્મિક એટલે સમાન ધર્મ પાળવાવાળા ભવ્યજીવાનું વાતસલ્ય (સ્તેહથી ભક્તિ) હંમેશાં કરેજો. એટલે તેમને ધર્મારાધન કરવામાં અનતી દરેક પ્રકારની સહાય કરેજો. કારણકે શ્રી જિનેશ્વરભગવંતે સાધર્મિકની સગાઇનેજ સાચી સગાઈ કહી છે. વળી વ્યવહારની શુદ્ધિ સાચવવા પૂર્વક તીર્થયાત્રા તથા રથયાત્રાના મહાત્સવાને કરેજો. કારણ કે એ અંને જિનશાસનની પ્રભાવનાદિના પરમ સાધનો છે. ૧૦૫

ઉપશમ વિવેક ગુણા ધરી સંવર ક્રિયાદિક સેવજે, આઠ પ્રવચન માત જીવ દયા ઉમંગે પાલજે; ધર્મિજનના સંગ ઇંદ્રિય દમ ચરણ આરાધજે, સંઘ પર બહુમાન રાખી ભક્તિ તેની ન ભૂલજે.

905

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે લબ્ચ્છવા ! ઉપશમ લાવ એટલે કોધાદિક કલાયાને દુખાવવા-પૂર્વક વિવેક ગુલુને ધારલ કરેજો અને પ્રમાદાદિ નિમિત્તે આવતા કર્મોને રાકવા રૂપ સંવર કિયા(ચારિત્રાદિ)નું પ્રશસ્ત આલંખનાનું સેવન કરેજો. આત્માના કર્મ ખંધને રાક-નારા શુદ્ધ પરિલામ અને શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ તે સંવર કહેવાય છે. તેમજ માક્ષને માટે જે કરેલી (ઉત્તમ જ્ઞાનાદિની આરાધના) કરેવી તે કિયા જાલુવી. વળી પાંચ સમિતિઓ તેમજ ત્રેલુ ગુપ્તિઓને સાચવવા પૂર્વક જીવદયાનું ઘણા ઉમંગથી પાલન કરેજો. અને ધર્મી પુરુ-ધાની સાખત કરેજો. કારેલું કે 'જેવી સાખત તેવી અસર' એવી કહેવતને અનુસારે ધર્મી પુરુષોની સાખત લબ્ય જીવાને ધર્મિક બનાવે છે. તથા ઇદ્રિય દમન એટલે પાંચ ઇન્દ્રિ-યોને વશ કરેવા રૂપ સદાચારનું પાલન કરેજો. તેમજ સાધુ-સાધ્યી-શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ, આ રીતે રત્નની ખાલ્યુ જેવા ચાર પ્રકારના શ્રી સંઘની અહુ માન સાથે ભક્તિ કરવાના ઉત્તમ પ્રસંગને કદાપિ પણ ભૂલશા નહિ. કારણ કે આ શ્રી સંઘની ભક્તિ ભવ્ય જીવાને જિન-નામ કર્મના અંધ નિકાચિત અંધ કરાવી અંતે મુક્તિના શાધ્યત સુખાને પણ આપે છે. ૧૦૬

> શ્રૃતજ્ઞાનારાધના તિમ જૈન તીર્થ પ્રભાવના, પરમ ઉલ્લાસે કરી જિનનામ કર્મ નિકાચના; પ્રભુદેવની જિમ તીર્થપતિ થઈ સ્વપર તારક પણ અની, મુક્તિના સુખ પામજે ગણિ દેશના પૂરી થઈ.

₽o\$

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે ભવ્ય છવા! તમે સ્વપર પ્રકાશક શ્રુતજ્ઞાનની આરાધના કરતો. કારણ કે શ્રુતજ્ઞાનની આરાધના કરવાથી ધર્મનું યથાર્થ સાચું સ્વરૂપ જાણીને તેની આરાધના કરી શકાય છે. અને જૈનશાસન પ્રભાવના કરતો. આ પ્રમાણે કહેલાં કાર્યોને ઉલ્લાસ પૂર્વક કરીને જિનનામ કર્મની નિકાચના (નિકાચિત ખંધ) કરતે. કારણ કે જિનનામને નિકાચિત કરનારા જીવા પ્રભુદેવ એટલે શ્રી અભિનંદન સ્વામીની પેઠે જરૂર તીર્થં કર થાય છે અને સ્વ એટલે પાતાના તેમજ પર એટલે બીજા ભવ્ય જીવાના પણ તારક (તારનારા) થાય છે. અને છેવટે માેલના પરમ સુખને પણ મેળવે છે. આ પ્રમાણે દેશના આપીને શ્રી વજનાલ ગણધર મહારાજે બીજી પીરૂષી પૂર્ણ થતાં દેશનાના અધિ કાર પૂર્ણ કર્યો. ૧૦૭

પ્રભુનાં અતિશય વિગેરે જણાવે છે:—

પ્રણુમા જિનેશ્વરને સુરાદિક સર્વ સ્વસ્થાને ગયા, નિર્દોષલ્ય પ્રભુ ચાત્રીશ અતિશયભ્ય વાણી વ્યાગુણ શાભિત થયા; પ્રાતિહાર્યો વ્યત્યિની ઉત્પત્તિકાલભ્ય પ્રવૃત્તિના વ્ય, તીર્થાવચ્છેદકાલભ્ય ભાખ્યો જેમ શ્રી સંભવ તણા. ૧૦૮

સ્પષ્ટાર્થ:—જિનેશ્વરને પ્રશ્રામ કરીને દેવ વગેરે બારે પર્પદાના જીવા પાત પાતાને સ્થાનકે ગયા. તેમાં ઇંદ્રાદિદેવા નંદીશ્વરદ્વીપે કેવલજ્ઞાનના ઓવ્છવ કરીને સ્વર્ગે જયા છે. પ્રભુષ્ટ્રી અભિનંદનસ્વામી અહાર પ્રકારના દોષાથી (૯૯) રહિત હતા. અને ચાત્રીસ અતિશયા(૧૦૦)ને ધારણ કરનારા હતા. આ ચાત્રીસ અતિશયામાંના ચાર અતિશયા પ્રભુને જન્મથીજ હાય છે. અને ઓગણીસ અતિશયા દેવાના કરેલા હાય છે. તથા બાકીના અગિઆર અતિશયા જ્ઞાનાવરણીય વગેરે ચાર ઘાતિ કર્મોના ક્ષય થવાથી પ્રકટે છે એમ બધા મળીને પ્રભુને ચાત્રીસ અતિશયા બાણવા. વળી પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામી પાંત્રીસ (૧૦૧) મુણેવાળી મધુરવાણી બાલતા હતા. અને અશાક વૃક્ષ વગેરે આઢ પ્રાતિહાયોથી (૧૦૨) શોલતા હતા. હવે તીર્થની ઉત્પત્તિના કાલ (૧૦૩) અને તીર્થની પ્રવૃત્તિના કાલ (૧૦૪)

તથા તીર્થના વિચ્છેદ કાલ (૧૦૫) આ ત્રણે કાલની ખીના જે પ્રમાણે શ્રી સંભવનાથની દેશનામાં કહી છે, તે પ્રમાણે આ પ્રસુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના જીવનમાં પણ જાણી લેવી. ૧૦૮

પ્રભુના યક્ષનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—

યક્ષ યક્ષેશ્વર<sup>૧૦૬</sup> કરી પર બેસતાે તસ **દેહની,** શ્યામ કાંતિ તેમ જમણી બે ભુજાઓ તે**હની;** અક્ષસૂત્ર બીજોરૂ ધારે નકુલ અંકુશ રાખતી, ડાબી ભુજા બે નાથ ભક્તિ તાસ ચિત્તે ચળકતી. ૧૦૯

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા આ પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના શાસનના રક્ષક યક્ષ યક્ષેશ્વર (૧૦૬) નામના દેવ હતા. અને તે પાતાના વાહનરૂપ હાથી ઉપર બેસતા હતા. અથવા તેને વાહન તરીકે હાથી હતા. તથા તે દેવના શરીરના વર્ષુ કાળા હતા. તેમજ તે યક્ષને ચાર ભુજાએ હતા. તેમાંની બે જમણી ભુજાએ કમસર અક્ષસ્ત્ર તથા બીજોરૂં ધારણ કર્યા હતા અને ડાળી તરફની બે ભુજાએ કમસર નકુલ (નાળીયા) તથા અંકુશને ધારણ કરતી હતી. તથા આ યક્ષના ચિત્તને વિષે પ્રભુની ભક્તિ ચળકતી હતી એટલે આ યક્ષ પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીની ભક્તિમાં સદા તત્પર રહેતા હતા. ૧૦૯

કાલિકા યક્ષિણીનું સ્વરૂપ જણાવે છેઃ—

શ્યામ વર્ણા કાલિકા૧૦૦ પંકજ વરાસન એસતી, તેહની દક્ષિણ ભુજ એ વરદ પારો શાભતી; ડાબી ભુજ એ નાગ અંકુશ ધારતી પ્રભુ ભક્તના ઇષ્ઠ પૂરે વિ<sup>દ</sup>ન ચુરે ગાય ગુણ પ્રભુ દેવના.

११०

રપષ્ટાર્થ: - વળી પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામિના શાસનની રક્ષિકા દેવી કાલિકા નામની (૧૦૭) હતી તે પંકજ એટલે કમળના (કમળરૂપ) ઉત્તમ આસન ઉપર વિરાજમાન (શાલતી) હતી. અને આ યક્ષિણીને પણ ચાર ભુજાએ હતી. તેમાં જમણી બાજુની એ ભુજાએ અનુક્રમે વરદ તથા પાશથી શામાયમાન હતી. તથા તેની ડાબી બાજુની એ ભુજાએ અનુક્રમે નાગ તથા અંકુશથી શાભતી હતી. તેમજ આ યક્ષિણી પ્રભુના ભક્ષ્ય જોના મનાવાંછિત પૂરા કરતી હતી. ને તેમના ઉપદ્રવાદિ તમામ વિદ્યોને પણ ચૂરતી હતી એટલે મૂલમાંથી નાશ કરતી હતી. તથા તે દેવી પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના ગુણોને ગાતી હતી. (પ્રશંસા કરતી હતી.) ૧૧૦

પ્રભુના પરિવાર વગેરેની સંખ્યા પાંચ શ્લેાકામાં જણાવે છેઃ— કેવલી પ્રભુ ગ્રામ નગરાદિક પ્રદેશે વિચરતા, ત્રણ લાખ ૧૦૮સાધુ હસ્ત દીક્ષિત નાથ પરિવારે હતા; અજિતાદિષ્ય પટ લખ તીસ ૧૧૦સહસ સાધ્વી તથા ૧૧૧કેવલિજિના, સહસ ચૌદ તિમ નવસહસ ને આઠસો ૧૧૨અવધિજિના. ૧૧૧

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે ઘાતિ કમોંના ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન તથા કેવલદર્શન પામેલા પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામી અનેક ગામ તથા નગર વગેરેમાં વિહાર કરતા હતા અને અનેક જ્વાને પ્રતિબાધ કરતા હતા. તથા આ પ્રભુ દેવના હાથે દીક્ષા પામેલા ત્રણ લાખ સાધુઓ (૧૦૮) ભગવાનના પરિવારમાં હતા. તેમજ અજિતા (૧૦૯) વગેરે છ લાખ અને ત્રીસ હજાર (૧૧૦) સાધ્વીઓના પરિવાર હતા તથા કેવલી જિન એટલે ચૌદ હજાર સામાન્ય કેવળજ્ઞાનીએ (૧૧૧) હતા. તથા અવધિજિના એટલે અવધિજ્ઞાનીઓની સંખ્યા (૧૧) નવ હજારને આદસાની હતી. ૧૧૧.

ચૌદ પૂર્વી<sup>૧૧૩</sup> ઇગ સહસ તિમ પાંચસાે નિત વંદીએ, મણપજ્જવી<sup>૧૧૪</sup> અગિયાર સહસ છસાે પચાશ ન ભ્લીએ; એાગણીશ હજાર વૈક્રિય<sup>૧૧૫</sup> લબ્ધિધર મુનિ જાણીએ, વાદલબ્ધિધરા<sup>૧૧૬</sup> શ્રમણ વર ચૌદ સહસાે માનીએ. ૧૧૨

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી ચૌદ પૂર્વના જ્ઞાનવાળા જે ચૌદ પૂર્વી ઓની એક હજાર ને પાંચસાની (૧૧૩) સંખ્યા હતી. હે લવ્ય જીવા! તમે તેમને હંમેશાં વંદન કરજો. અને ચાથા મનઃ-પર્યંવજ્ઞાનીઓની સંખ્યા (૧૧૪) અગિઆર હજાર છસા ને પચાસની (૧૧૪) હતી તે લૂલનું નહિં. તથા વૈક્રિય લબ્ધિવાળા મુનિઓની સંખ્યા આગણીસ હજારની (૧૧૫) હતી. તેમજ વાદલબ્ધિધરા એટલે બીજા મતવાળા પંડિતાની સાથે વાદ કરવામાં નિપુણ વાદિ મુનિવરાની સંખ્યા ચૌદ હજારની (૧૧૧) જાણવી. ૧૧૨

આઘ શ્રાવક ૧૧૦ શ્રાવિકા ૧૧૮ અભિધાન અવિદિત જાણીએ, બે લાખ અધ્યાશી હજાર શ્રાવકા ૧૧૯ સંભારીએ; શ્રાવિકા ૧૨૦ પંચ લાખ સત્યાવીશ સહસ ના ભુલીએ, દુ લખની બત્રીશ સહસ નવસો ચાત્રીસ મુનિ ૧૨૧ સામાન્ય એ ૧૧૩

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા આ પ્રેલુ દેવના પ્રથમ શ્રાવક (૧૧૭) તથા પ્રથમ શ્રાવિકાના (૧૧૮) નામ સપ્તિતિશતસ્થાનકાદિમાં કહ્યા નથી એમ જાણવું. તેમજ શ્રાવિકાની કુલ સંખ્યા (૧૧૯) બે લાખ ને અધ્યાત્રી હજારની હતી અને શ્રાવિકાએાની સંખ્યા (૧૨૦) પાંચ લાખ ને સત્યાવીસ હજારની જાણવી. તથા કાઈ પણ જાતની લિબ્ધ વિનાના સામાન્ય સાધુઓની સંખ્યા બે લાખ બત્રીસ હજાર નવસા ને ચાત્રીસ (૧૨૧) જાણવી. પ્રલુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના કુલ સાધુઓની સંખ્યા ત્રણ લાખની કહી છે. તેમાંથી ઉપર જણાવેલા સામાન્ય કેવલી, ચીદ પૂર્વી, વૈકિયલબ્ધિવાળા, વગેરે બાદ કરીએ ત્યારે બાકી રહેલી સામાન્ય સાધુઓની સંખ્યા જાણવી. ૧૧૩

સંખ્યા અનુત્તર<sup>૧૨૨</sup> મુનિ તણી અજ્ઞાત છે ઇમ જાણીએ, મિત્રવીર્ય નૃપતિ હતા પ્રભુ ભક્ત<sup>૧૨૩</sup> નૃપ ઇમ ધારીએ; પ્રત્યેક<sup>૧૨૪</sup> બુદ્ધ પ્રક્રીર્ણ<sup>૧૨૪</sup> સંખ્યા લાખ ત્રણ અવધારીએ, આદેશ<sup>૧૨૬</sup> મુનિ<sup>૧૨૭</sup> શ્રાવક<sup>૧૨૮</sup> તણા વ્રત જાણવા સંભવપરે. ૧૧૪

સ્પેપ્ટાર્થ:—વળી આ પ્રસુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના અનુત્તર મુનિ એટલે અહીંથી અનંતરપણે (તરતજ) પાંચ અનુત્તર દેવલાકમાં જનારા સાધુઓની સંખ્યા (૧૨૨) અજ્ઞાત છે એટલે પ્રકરણાદિમાં કહી નથી એમ જાણતું. અને આ પ્રસુ દેવના ભક્ત રાજા (૧૨૩) મિત્રવીર્ય નામના હતા. પ્રત્યેક ખુદ્ધ (૧૨૪) તથા પ્રકીશૃંક એટલે પચલાઓની સંખ્યા (૧૨૫) તે ખંને પાતાના શિષ્યોની સંખ્યા પ્રમાણે જાણવા એટલે અહીં માં તેમની સંખ્યા ત્રણ લાખની જાણવી. આદેશ (૧૨૬) મુનિનાં વતાની સંખ્યા (૧૨૭) તથા શ્રાવકના વતાની સંખ્યા (૧૨૮) ત્રીજ તીથ પતિ શ્રી સંભવનાશના પ્રસંગે કહ્યા પ્રમાણે જાણવા. ૧૧૪

ઉપકરણ<sup>૧૩</sup>૯ તિમ ચારિત્ર<sup>૧૩૦</sup> તત્ત્વો ૧૩૧ તેમ સામાયિક૧૩૨ અને, પ્રતિક્રમણ૧૩૩ નિશિભાજ્ય૧૩૪ કહેપા૧૩૫, બેઉ૧૩૧ તસ૧૩૦ શુક્રિ અને; ષડાવશ્યક૧૩૮ મુનિસ્વરૂપ૧૩૯ પ્રકાર સંયમ૧૪૦ ધર્મ ના૧૪૧, વસ્ત્ર૧૪૨ વર્ણાદિક સમજવા જિમ કહ્યા સંભવ તણા. ૧૧૫

સ્પષ્ટાથ°:—શ્રી સંભવનાથ પ્રભુના તીશ'માં તથા શ્રી અભિનંદન સ્વામીના તીશ'માં કથી કથી બાબતા સરખી હાય છે તે જણાવતાં કહે છે કે જિનકલ્પિકાદ સાધુ— સાધ્વીનાં ઉપકરણોની સંખ્યા (૧૨૯) તેમજ ચારિત્રના પ્રકાર (૧૩૦) તથા તત્ત્વોના ભેંદા (૧૩૧) તેમજ સામાચિકની સંખ્યા આ ચાર સ્થાનકા (૧૩૨) ખંને તીર્થકરાના સરખા જાણવા. વળી પ્રતિક્રમણ (૧૩૩) રાત્રી ભાજનની ગણના (૧૩૪) અંને પ્રકારના કલ્પા એટલે સ્થિતકલ્પ તથા અસ્થિતકલ્પ (૧૩૫–૧૩૬) તેમની શુદ્ધિ (૧૩૭) છ આવશ્યકા (૧૩૮) મુનિતું સ્વરૂપ (૧૩૯) સંચમ અથવા ચારિત્રના પ્રકાર (૧૪૦) તેમજ ધર્મના પ્રકાર (૧૪૦) વસ્તના વર્ણ વગેરેની બીના (૧૪૨) જેમ શ્રી સંભવનાથના જીવનમાં કહી છે, તેજ પ્રમાણે પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીના પણ જાણવા. ૧૧૫

પ્રભુએ કેવલી પર્યાય જણાવી પ્રભુ સમ્મેતશિખર ઉપર નિર્વાણુ પામ્યા વગેરે હકી-કત બે શ્લાકોમાં જણાવે છે:—

> પૂજ્ય અભિનંદન જિનેશ્વર આઠ પૂર્વાં ગે અને, આઠ દસ વર્ષે જ ઊણુ ઇંગ પૂર્વ લખ કેવલિપણે ૧૪૩; વિચરતા પ્રતિઓધતા નિર્વાણ પંથે જેડતા, બહુ જેનાને તારતા નિર્વાણ નજીક પિછાણતા.

995

રપષ્ટાર્થ:---પૂજ્ય પ્રભુ શ્રી અભિનંદનરવામી જિનરાજ કેવલીપણે કેટલા કાલ વિચર્યા તે જણાવતાં કહે છે કે એક લાખ પૂર્વોમાંથી આઠ પૂર્વાંગ તથા અઢાર વર્ષો (૧૪૩) ખાદ કરતાં બાકીના જે કાલ રહે, તેટલા કાલ સુધી પ્રભુદેવ-કેવલીપણે પૃથ્વી ઉપર વિચર્યા હતા, અને અનેક લબ્ય જીવાને પ્રતિબોધ પમાડીને તેમને માલના માર્ગમાં જેડયા હતા, તથા ઘણાં ભબ્ય જીવાને આ સંસાર સમુદ્રના-પાર પમાડયા હતા. અંતે જયારે શ્રી અભિનંદનરવામીએ પાતાના નિર્વાણ કાલ એટલે માશે જવાના સમય નજીક આબ્યા છે એવું જાણ્યું. ૧૧૬

સમ્મેતિશિખરેષ્ટ્ય સહસમુનિ ગણષ્ટ્ય સાથ માસિક અનશનેષ્ટ્યં, ચતુર્થારક પશ્ચિમાધેષ્ય કાય ઉત્સર્ગાસનેષ્ટ્યં; વૈશાખ સુદ્દની આઠમેષ્ટ્ય પૂર્વાહ્નષ્ય કકેટ્રિય્ય પુષ્યમાંષ્ય, મોક્ષ પામ્યા મ્હાલતા નિજગુણરમણતાનંદ્દમાં. ૧૧૭

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યારે આ શ્રી ચાથા તીશ કર શ્રી પ્રભુ અભિનંદન સ્વામી-શ્રી સમ્મેત-શિખર (૧૪૪) તીર્થને વિષે પધાર્યો. તે વખતે તેમની સાથે એક હજાર મુનિરાજો (૧૪૫) પહ્યુ આવ્યા હતા. આ પવિત્ર તીર્થની ઉપર પ્રભુએ એક મહિનાનું (૧૪૬) અનશન કર્યું. તે વખતે ચાથા આરાના પશ્ચિમાર્ધ એટલે પાછળના અર્ધો ભાગ (૧૪૭) ચાલતા હતા. અહીં કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં (૧૪૮) રહેલા પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામી વૈશાખ મહિનાની સુદ આઠમે (૧૪૯) પૂર્વાહ્ને (૧૫૦) એટલે તે દિવસના અર્ધા ભાગમાં કર્કટ રાશિ (૧૫૧) તથા પુષ્ય નક્ષત્રના (૧૫૨) ચંદ્રચાગમાં આ પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામી નિર્વાભ્રુપદને પ્રમા. ૧૧૭

ઇન્દ્રાદિક પ્રભુના માેક્ષ કલ્યાળુકના મહાતસવ કરે છે :---

<sup>૧મક</sup>અવગાહના ઊણી ત્રિભાગે અગ્નિ સંસ્કારાદિને, ઇંદ્રાદિ કરતા પૂર્વ પેરે લઈ જતા દંતાદિને; નંદીશ્વરે અષ્ટાહિનકાત્સવ પૂર્ણ ઉત્સાહે કરી, કરતા જતા નિજકાણ સર્વે સાચવી આ તક ખરી.

११८

સ્પષ્ટાર્થ:—આ રીતે સિદ્ધ થયેલા આ પ્રભુશ્રી અભિનંદન સ્વામીની અવગાહના (૧૫૩) પેાતાના સ્વશરીરના ત્રીજા ભાગે એાછી થઈ ગઇ હતી. આ પાંચમા નિર્વાણુકલ્યા ભુકના અવસરે ઈન્દ્ર વગેરે દેવાએ શી અભિનંદન સ્વામીનું નિર્વાણ જાણીને ત્યાં આવીને પ્રભુ વગેરેના શરીરોની અગ્નિસંસ્કાર વગેરે કિયા કરી. પૂર્વે શ્રી સંભવનાથની કરેલી અન્ત્ય કિયાની પેઠે સર્વ કિયા કરીને પ્રભુના દાંત, અસ્થિ વગેરે લઈને સર્વે ઇદ્ર વગેરે

દેવા નંદીશ્વર દ્રીપને વિષે ગયા. ત્યાં અદ્વાઇ-મહાત્સવ ખહુજ ઉલ્લાસથી કર્યા. આ રીતે નિર્વાણ કલ્યાણકની અપૂર્વ તક સાચવીને દેવલાકમાં પાતપાતાના સ્થાને ચાલ્યા ગયા. ૧૧૮

પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીની કુમારાયસ્થાના તથા ગૃહસ્થાવસ્થાના કાળ જણાવે છે :--

લાખ સાડી બાર પૂર્વો કુંવરભાવે નાથને, સાડી છત્રીશ લાખ પૂર્વો આઠ પૂર્વાંગા અને; ભૂપતા એઉ મળી ગૃહિકાલ<sup>૧૫૪</sup> અડ પૂર્વોંગને, એાગણ પચ્ચાશ લાખ પૂર્વા તિમ કહું વ્રત કાલને<sup>૧૫૫</sup>. ૧૧૯

સ્પષ્ટાર્થ :—પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામી સાડી ખાર લાખ પૂર્વો સુધી કુંવર અવ-સ્થામાં રહ્યા અને નૃપતા એટલે રાજપણાના કાલ સાડી છત્રીસ લાખ પૂર્વો તથા ઉપર આઠ પૂર્વાંગ જેટલા (રાજ્યકાલ) જાણવા. આ કુંવરપણાના તથા રાજપણાના કાલ ભેગા કરીએ ત્યારે આ ચાથા તીર્થ કર પ્રભુના ગૃહિકાલ (૧૫૪) એટલે ગૃહસ્થપણાના કાલ સમજાય છે. એટલે બંને કાલ ભેગા કરીએ ત્યારે એાગણ પચાસ લાખ પૂર્વો અને ઉપર આઠ પૂર્વાંગ જેટલા કાલ ગૃહસ્થપણાના જાણવા. હવે પ્રભુના વતકાલ (૧૫૫) એટલે દીલા લીધા પછીના કાલ કેટલા જાણવા ? તે આગળના શ્લાકમાં જણાવે છે. ૧૧૯

પ્રભના દીક્ષા કાલ વગેરે જણાવે છે:-

આઠ પૂર્વાંગ ઊણ ઇગ લખ પૂર્વ દીક્ષા નાથની, પૂર્ણાયુ લાખ પચાશાપક પૂરવ મુક્તિથી સંભવતણી; દશ લાખ કાડી સાગરે નિર્વાણપ્ય અભિનંદનતણું, આંતરૂં એ નાથ સંભવ દેવ અભિનંદનતણું. ૧૨૦

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામોના દીક્ષાકાલ એક લાખ પૂર્વામાં આઠ પૂર્વાંગ ખાદ કરતાં જેટલા ખાકી કાલ એટલા પ્રભુના કાલ રહે, તેટલા કાલ પ્રમાણ જાણવા. આ દીક્ષા લીધા પછી માક્ષે ગયા ત્યાંસુધીના (એટલે કેવલીપણાના કાલ સહિત આ કાલ જાણવા. અને બધું મળીને લગવાન શ્રી અભિનંદન સ્વામીનું પચાસ લાખ પૂર્વનું (૧૫૬) સંપૂર્ણ આયુષ્ય જાણવું. અહીં સમજવાનું એ છે કે—ગૃહસ્થ પર્યાયમાં સાધુ પર્યાય ઉમેરવાથી આ ચાથા તીર્થં કર પ્રભુના સંપૂર્ણ આયુષ્યકાળ આવે છે. તથા ત્રીજ શ્રીસંભવનાથના માક્ષે ગયા પછી દશ લાખ કોડસાગરાપમ પ્રમાણકાલ વીત્યા ખાદ શ્રી અભિનંદન સ્વામીનું નિર્વાણ (૧૫૭) એટલે મોક્ષગમન થયું છે. એટલે ત્રીજા શ્રી સંભવનાથના અને યાશા શ્રી અભિનંદન સ્વામીના દશ લાખ કોડ જેટલા આંતરાના કાલ જાણવા. ૧૨૦

પ્રભુ માેક્ષે ગયા ત્યારે ચાેથા આરાના કાલ કેટલા હતા તે જણાવી છે શ્લાકોમાં આક્રીના દ્વાર પુરાં કરે છેઃ—

વર્ષ છે.તાલીસ સહસ ઉણ કાેડી લખ દસ સાગરે, પક્ષ નવ્યાશી પ્રવિધા આરકે બાકી જ એ; કાલમાન ચતુર્થ પ્રભુના માક્ષથી ઇમ જાણીએ, એમ્પ્ય ભૂમિષ્દ શિવપથયક વિનયક પૂર્વ પ્રવૃત્તિષ્ક છેદ્ધક સમય અને.૧૨૧

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામી જયારે માં ક્ષે ગયાત્યારે ચાંથા આરાના કેટલા કાળ બાકી રહ્યો હતા ? તે જણાવે છે:—ચાંથા આરાના કુલ કાલ બેંતાલીસ હજાર વર્ષે હીન એક કાંડાકાંડી સાગરાયમ પ્રમાણ છે, તેમાંના બેંતાલીસ હજાર વર્ષે હીન અને ૮૯ પક્ષા (પખવાડીયા) સહિત દશ લાખ કોડ સાગરાપમ પ્રમાણ કાલ બાકી રહ્યો હતા. (૧૫૮) અને બે પ્રકારની ભૂમિ એટલે યુગાન્તકૃત ભૂમિ (૧૫૯) એટલે પ્રભુના માક્ષ ગમન પછી તેમની કેટલી પાટ સુધી માક્ષગમન ચાલુ રહ્યું તેમજ પર્યાય અન્તકૃત ભૂમિ (૧૬૦) એટલે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયા પછી અનંતરપણે કાઈ જીવ માક્ષે જાય તેની વચ્ચેના કાળ એમ બે દાર તથા શિવપથ (૧૬૧) વિનય (૧૬૨) તથા પૂર્વપ્રવૃત્તિ (૧૬૩) અને પૂર્વવિચ્છેદ સમય (૧૬૪) આ છ દારા જેવી રીતે શ્રી સંભવનાથના જીવનમાં કહ્યા, તેજ પ્રમાણે આ ચાંથા શ્રી અભિનંદન સ્વામીના પણ તે છદારાની બીના સમજવી. ૧૨૧

શ્રુત પ્ર**ટ**િત્ત કાલમાન<sup>૧૬૫</sup> કહ્યા યથા સંભવજિને, તીર્થ પ્રસિદ્ધજિનજીવ<sup>૧૬૬</sup> રેદ<sup>૧૬૭</sup> ન દર્શનાત્પત્તિ<sup>૧૬૮</sup> અને; આશ્ચર્ય<sup>૧૬૯</sup> ઉત્તમ પુરૂષ<sup>૧૭૦</sup> પણ આ તીર્થમાં ઉપજ્યા નથી, એકસા સિત્તેર દારે જીવન કહ્યું સંક્ષેપથી.

રપષ્ટાર્થ:—શ્રી અભિનંદન સ્વામીના તીર્થમાં જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિના કાલનું પ્રમાણ (૧૬૫) શ્રી સંભવનાથના તીર્થમાં ત્રીજ ભાગમાં જે પ્રમાણે કહ્યું છે તે પ્રમાણે અહીં જાયુવું. અને આ પ્રભુશી અભિનંદન સ્વામીના તાર્થમાં કોઇ પ્રસિદ્ધ ભાવિ તીર્થંકરના જીવ થયા નહોતો (૧૬૬) તથા કાઇ રૃદ્ધ (૧૬૭) પણ થએલ નથી. તેમજ દર્શ નાત્ર ત્રાપત્તિ (૧૬૮) એટલે નવા કાઇ દર્શનની ઉત્પત્તિ પણ થઇ નથી. તેમજ દરા પ્રકારના આશ્ચર્ય અથવા અચ્છેરામાંનું (૧૬૯) કાઇ આશ્ચર્ય થયું નથી. તેમજ ઉત્તમ પુરૃષ (૧૭૦) એટલે કાઇ શ્લાકા પુરૃષ પણ આ ચાથા તીર્થંકરના તીર્થમાં ઉત્પત્ન થએલ નથી. એ પ્રમાણે એકસા સિત્તર (૧૭૦) દ્વારાની બીના જણાવવા પૂર્વંક શ્રી અભિનંદન સ્વામીનું જીવન અથવા ચરિત્ર દ્વાંકામાં જથાવ્યું. ૧૨૨

તીર્થં કરાના જીવન જાણવાથી શા શા લાભ થાય ? તે બીના ચાર શ્લાકામાં જણાવે છે.

તીર્થ કરાના જીવન ઉત્તમ આત્મદૃષ્ટિ જગાવતા, કર્મશત્રુ હડાવતા ઇમ પુષ્યશાલી ભાવતા;

## એને વિચારી ચિત્તને પર પાસ બોલી જીભને, તે પ્રમાણે વર્ત્તાતા પાવન બનાવે કાયને.

१२३

સ્પખ્યાર્થ:--હવે સંશકાર-પ્રભ શ્રી તીર્થ કરદેવાના પવિત્ર ચરિત્રને જાણવાની ખાસ જરૂરિયાત જણાવતાં કહે છે કે તીર્થ કરાતું ઉત્તમ ચરિત્ર જાણવાથી, વાંચવાથી અને સાંભળવાથી આત્મદૃષ્ટિ સતેજ ખને છે. એટલે આત્મા કોને કહેવાય ? આત્મા એ શું છે? એનામાં કયા ગુણા રહેલા છે? આ આત્મા સંસારમાં શાથી રખડે છે? આત્માને દુઃખનાં આપનારા ખરાં કારણા કયા કયા છે ? તીર્થ કરાની જેમ મારા આત્મા પણ કર્મ રહિત થઇને કયારે માક્ષને મેળવશે ? એ માક્ષ મેળવવાને મારે શા શા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ ? વગેરે પ્રશ્નોના ઉત્તરા મેળવીને તે પ્રમાણે પાતાના આત્મસ્વરૂપને નિર્મલ બનાવવાને માટે આત્મ-દર્ષિને જરૂર સંતેજ રાખવી જોઈએ. કારણ કે આત્મદર્ષિને સંતેજ રાખીએ, તોજ આપણે પરમાત્મસ્વરૂપને પામી શકીએ. આવા અનેક મુદ્દાઓથી કહ્યું છે કે લીર્થ કરાના જીવન ચરિત્રને જાણીને, અને ખહુજ વિચારીને જીવનમાં ઉતારવા જોઈ એ. કારણ કે-તે (તીશંકરા)ના જીવન-ચરિત્ર આઠ કર્મા રૂપી આંતર શતુઓને હઠાવે છે. અને આત્માના ક્યાયાદિથી મલિન ખનેલા પરિણામને શુદ્ધ કરે છે. ને અંતે ચીકણાં કમોની નિજેરા પણ જરૂર થાય છે. તેમજ નવા અંધાતા કર્મા પણ રાકાય છે. આ પ્રમાણે પુષ્ય-શાળી જીવા વિચારણા કરે છે. જે લગ્ય જીવા તે શ્રી તીર્થ કરદેવાના જીવનચરિત્રને વિચારે છે તેમનું મન પવિત્ર ખને છે. અને જેઓ બીજા જીવાને તેમનું ચરિત્ર સંભળાવે છે તેઓ (પાતાની) જીલને પવિત્ર કરે છે. તથા જેઓ તેમના ઉપદેશને સાંભળીને તે પ્રમાણ વર્તન કરે છે તે જીવા પાતાની કાયાને અને માનવજીવનને પવિત્ર અનાવે છે. ૧૨૩

> એ પૂજ્ય પુરૂષા પૂર્વ ભવના તીવ્ર શુભ સંસ્કારથી, 'શાસન રસિક સર્વિને અનાલું' એહ ઉત્તમ ભાવથી; વીશ રથાનક આદિ તપને સાધતા સંયમી અની, દેવ સુખમાં રાચતા ન શમે સહે પીડ નરકની. ૧૨૪

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પૂજ્ય પુરૂષો એટલે તીર્થંકરા પાતાના પૂર્વભવના અતિ વિશુદ્ધ સંસ્કારને લીધે 'સર્વ જ્વાને જૈન શાસનના રસિક' બનાવવાની ભાવનાવાળા હાય છે. કારણ કે સર્વ જ્વાને શાસન રસિક બનાવવાની ભાવનાવાળા ઉત્તમ જ્વાજ તીર્થંકર નામ કર્મના નિકાચિત બંધ પણ કરે છે. આ પ્રસંગે એ પણ સમજવાની ખાસ જરૂરિયાત છે કે—જે જ્વા પાતાના કુટું અને શાસનરસિક બનાવવાની ભાવનાવાળા હાય છે તેઓ ગણુધર નામ કર્મને બાંધે છે. આવા જ્વાથી ચઢીયાતા અને સર્વ જ્વાને સુખી બનાવવાની ભાવનાવાળા તે ભાવિ તીર્થકરના જ્વા વીસ સ્થાનક પદના સંપૂર્ણ તપ અગર તે વીસ

સ્થાનકામાંહેથી એક બે વળેરે પદાનો આરાધના કરવા પૂર્વક ચારિત્રની સાત્ત્વિક આરાધના કરીને અંતે દેવલાકના સુખાને અનાસકત ભાવે ભાગવે છે. અને પરંતુ જેમણે પૂર્વભવમાં સમક્તિ પામ્યા પહેલા નરકનું આયુષ્ય બાંધ્યાં પછી સમક્તિ પામીને સર્વ જીવાને શાસન-રસિક બનાવવાની ભાવના વળેરે સાધનાથી જિન કર્મ બાંધ્યું હાય, તેવા જીવા નરક ગતિમાં જાય છે, ને ઉપશમ ભાવે નરકની પીડાને સહે છે. તથા તેઓ છેવટે મનુષ્ય ભવાદ શુભ સામગ્રીને પામીને માેક્ષે જાય છે. અહીં સમજવાનું એ કે તીર્થકર થનારા જીવા દેવળતિ-માંથી કે નરકગતિમાંથી છેલ્લા મનુષ્યભવમાં આવેલ હાય. પરંતુ મનુષ્યગતિમાંથી કે તિર્યચળતિમાંથી આવીને છેલ્લા ભવમાં મનુષ્ય થનારા જીવા પ્રાયઃ તીર્થકર થાય નહિ. ૧૨૪

અંત્ય ભવમાં બાલ્યથી પણ જ્ઞાન આદિ ગુણા ધરે, પ્રોહતાદિક દીપતા મુશ્કેલીએા પરની હરે; યૌવને આસક્તિ ટાળી શુદ્ધ સંયમ પાળતા, પરીષહાે સહતા સમ બને માન અપમાના થતા.

રપંદાર્થ:—આ રીતે તે પૂજ્યભાવિ તીર્થંકરના જીવા છેલ્લા માનવલવમાં ખાલ્ય-કાળમાં (જન્મકાલથી) પણ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન તથા અવધિજ્ઞાનને ધારણ કરે છે. વળી પ્રૌઢતા, ગંભીરતા વગેરે અનેક ગુણાથી શાંભે છે. તેમજ કાર્ણયાદિ ભાવના રંગી તેઓ બીજા જીવાની અનેક મુશ્કેલીઓને દૂર કરે છે. તથા ભર જીવાનીમાં પણ ભાગતૃષ્ણાને દૂર કરીને સાત્ત્વિકભાવે શુદ્ધ સંયમનું પાલન કરે છે. અને તે વખતે અનેક પ્રકારના પરીષહાને સહન કરે છે. તથા કાઇ જીવ તેમનું માન સાચવે એટલે આદર સત્કાર કરે, કે અપમાન કરે, કે કડવાં વચનાને કહે તા પણ તેના પ્રત્યે દેવ કર્યા સિવાય તે અપમા-નાદિને સમલાવથી સહન કરે છે. ૧૨૫

> છદ્મસ્થભાવે મૌન ધરતા સ્વપર તારક થઈ અને, વિચરતા પુણ્યપ્રભાવે દેશના ઉપસર્ગને; ટાળે સ્વભાવે શાંતિ સમતાદિક ગુણોને ધારતા, શત્રુને પણ બોધ આપી મુક્તિમાર્ગે જેડતા.

१२६

૧૨૫

સ્પણર્થ:—વળી આ પૂજ્ય લીર્થંકરદેવેર જ્યાંસુધી છગ્નસ્થ અવસ્થામાં વર્તતા હોય છે એટલે જ્યાંસુધી તેમને કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થતું નથી ત્યાંસુધી મૌન ધારહા કરે છે. અને જ્યારે તેમને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે સ્વપરતારક એટલે પાતાને તેમજ બીજા જીવાને તારવાની ભાવનાથી આ પૃથ્વી ઉપર વિચરે છે તથા અચિંત્ય પુલ્યના પ્રભાવથી દીપતા એવા તેઓ જે સ્થાનમાં વિચરે છે તે દેશ નગર વગેરેના રાગાદિ તમામ ઉપસંગીને

કૂર કરે છે. તેમજ રવભાવથી જ તેઓ શાંતિ તથા સમતા વગેરે ગુણોને ધારણ કરે છે. અને જે કે પ્રભુ શ્રી તીર્થકર દેવા કાઇને શતુરૂપ માનતા નથી પરંતુ જેઓ પ્રભુને શતુરૂપ માનતા હાય છે, તેવા ભારે કર્મિ જીવાને પણ બાધ આપીને સમજાવીને માક્ષમાર્ગની આરાધના કરવામાં જોડે છે. ૧૨૬.

ગ્રન્થકાર શિખામણ આપે છે:---

પ્રભુ જીવનને વાંચએ ને શાંતિથીજ વિચારએ, તત્ત્વ ચિત્તે ધારએ પ્રભુમાર્ગમાંહે વિચરએ; આત્મગુણ રંગી અની મીજા જનોને તારએ,

પ્રભુ જીવનના લાભ ઇમ મારી શિખામણ મનજો. ૧ર૭

સ્પષ્ટાર્થ:—હ લબ્ચા છવા! તમે આવા પ્રકારના ઉત્તમ પ્રભુના ચરિત્રને વાંચને. અને લાંચીને તે દરેક બાબતમાં શાંતિથી વિચાર કરને. તથા વિચાર કરીને તેમાંથી તત્ત્વને એટલે સારને ચિત્તમાં ગ્રહેણ કરને. તેમજ પ્રભુએ આરાધીને કહેલા સાચા માર્ગમાં વિચરને એટલે પ્રભુએ કહેલા સાચા માર્થમાર્ગની આરાધના કરને. આ પ્રમાણે આત્મગુણરંગી એટલે પોતાના આત્માના ગુણામાં રમણતા કરવાથી થતા આનંદને અનુભવીને બીન છવાને પણ ભવસમુદ્રમાંથી તારને. આ પ્રમાણે પ્રભુ શ્રી તીર્થંકર દેવાના છવનને ન લાભુવાથી ઘણાં લાભ સમછને તમારે તેમનું ચરિત્ર જરૂર વાંચવું ને બેઇએ, ને સમજનું ને બેઇએ. તેમજ તેમના કહ્યા પ્રમાણે વત્વું ને બેઇએ. હે ભવ્ય છવા! તમે આ મારી શિખામણને અવશ્ય માનને. ૧૨૭

<sup>થ્રત્</sup>થની સમાપ્તિ જણાવે છેઃ— દેશના ચિંતામણિના ભાગ ચાથો પૂર્ણતા, પામે અહીં વાચક લહાે નિજ આત્મગુણની રમણતા; ધરણેન્દ્ર વિમકેશ્વર સુરી ચક્રેશ્વરી પદ્માવતી, સંધના વિ<sup>દ</sup>ના હરીને પૂરજે વાંછિતતિત. ૧૨૮

સ્પષ્ટાર્થ:—આ શ્રી દેશનાચિંતામણું નામના મહા ગ્રંથના આ ચાથા ભાગ આ રીતે અહીં પૂરા થાય છે. હું ચાહું છું કે—તેના વાંચનારા ૧૦૫ જીવા પોતાના આત્માના ગુણાની રમણતાને પામા. અને શ્રી ધરણેન્દ્ર તથા શ્રી વિમલેશ્વર દેવ (વિગરે) યક્ષા તથા ચક્રેશ્વરી તથા પદ્માવતી દેવી વગેરે જિનશાસન રક્ષક દેવ—દેવીઓ રતની ખાણ જેવા શ્રી ચતુર્વિધ સંઘના વિદ્યો(સંકટા)ને દ્વર કરીને તમામ વાંછિતાને પૂર્ણ કરજો. ૧૨૮.

આ ગંધની પૂર્ણતા કયારે થઇ તે જણાવે છે:---

લેશ્યાક ગગનર આકાશ નયન પ્રમિત વિક્રમ વર્ષના, નેમિ પ્રભુના જન્મ દિવસે નેમિસુરીશ્વર તણા;

### પ<mark>દ્મસ</mark>ૂરિ ભાગ ચાેથા દેશના ચિંતામણુ, વીનતિ સ્વીકારી શ્રાહ જેસંગભાઇ આદિક સંઘની. ૧૨૯

રપષ્ટાર્થ: - વિક્રમ વર્ષ એટલે વિક્રમ સંવતના લેશ્યા એટલે દ, ગગન એટલે શૂન્ય (૦) અને આકાશ એટલે શૂન્ય (૦), તથા નયન એટલે એ એટલે સંવત ૨૦૦૬ (એ હજાર છની સાલ) માં નેમિનાથ પ્રભુના જન્મ દિવસે એટલે શ્રાવણુ સુદ પાંચમના દિવસે તપગચ્છાધિપતિ સૂરિ સમ્રાટ્ પરમાપકારી શ્રી ગુરૂમહારાજ આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્રી-ધરજી મહારાજના શિષ્ય આચાર્ય શ્રી. વિજયપદ્મસ્રિએ શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસન રસિક-દેવ- ગુરૂ-ધર્મારાધક સુશ્રાવક શેરદલાલ જેસી ગમાઇ કાલીદાસ. અને તેમના ચિરંજીવી શેરદલાલ સારાભાઇ તથા મનુભાઇ વગેરેની, અને સુશ્રાવક શા ઇધરદાસ મૂલચંદ, શા સૌભાગ્યચંદ ચુનીલાલ, તથા શા ચંદુલાલ (ખુધાભાઇ) ચુનીલાલ વગેરે શ્રી સંઘની વિનંતિ સ્વીકારીને આ શ્રી દેશનાચિંતામણના એથા ભાગની રચના કરી. ૧૨૯

ગ્રન્થકાર પાતાની ભૂલચૂકની ક્ષમા ચા**હે** છેઃ—

રાજનગરે વિચરતા ભ્લચૂક માફી માગતા, ભાવભક્તિ કરી જિણંદની જીવન સફ્લું માનતા; દેશના વિસ્તારમાં પ્રભુ શેષ જીવન દુંકમાં, વર્ણવ્યું આ ગ્રંથ હોએ મુક્તિદાયક વિશ્વમાં. ૧૩૦

રપષ્ટાર્થ:—મેં આ ચાંચા ભાગની રચના રાજનગર એટલે અમદાવાદ શહેરમાં કરી છે. આ શ્રંથની રચનામાં અનુપયોગાદિથી કાંઇ ભૂલ ચૂક થઈ હોય એટલે છદ્મસ્થ-પણાથી જિનાજ્ઞા વિરૂદ્ધ કાંઇ પણ લખાશું હોય તેની હું મારી માશું છું. અને આ ચંથની રચના રૂપ શ્રી તીર્થં કર પ્રભુની ભાવભક્તિ કરીને હું મારા જવનને સફલ માનું છું. મેં આ ગ્રંથમાં પ્રભુ શ્રી અભિનંદન સ્વામીની દેશના વિસ્તારથી જણાવી છે, અને તે પ્રભુદેવનું પવિત્ર જવન ટુંકાલુમાં વર્ષું ગ્રું છે. હું ચાહું છું કે-આ ગ્રંથ વિશ્વમાં એટલે જગતના તમામ જવાને મુક્તિના અગ્યાભાધ સુખાને પમાડવામાં નિમિત્ત કારણ અની. ૧૩૦

થન્થ રચનાના ફલરૂપે પાતાની ઇચ્છા જણાવે છે:—

રચના કરીને પુજ્ય આંધ્યું તાસ ફલરૂપ ચાહના, એજ મારી સર્વ જીવ સાધક અને જિનધર્મના; માેક્ષના સુખને લહેા હેજે પમાડા અન્યને; જૈન શાસન પરમ મંગલ વિજય પામા પ્રતિદિને. ૧૩૧ સ્પષ્ટાથ:--મેં આ ગંથની રચના કરીને જે કાંઈ પુરુષાનુઅંધિ પુરુષ મેં આંધ્યું હોય તે પુરુષના ફળ રૂપે હું એજ શાહું છું કે-સર્વ છેવા જિનધર્મની સાધના કરનારા શાઓ, ને અંતે હવેથી માક્ષનાં અત્યાભાધ સુખને પામા, અને બીજા છેવાને પણ માક્ષના સુખોને પમાઢા. તેમજ ઉત્કૃષ્ટ મંગલાનું પરમકારણ શ્રીજૈન શાસન દરરાજ જયન્વંતુ વત્તો. ૧૩૧

દેશનાચિંતામણિના ખાદીના ભાગાની રચના કરવાની ભાવના જણાવે છે:—

દેશનાચિંતામણિના હવે પંચમ ભાગમાં, સુમતિનાથ જિણંદની વરદેશના વિસ્તારમાં: હું કહીશ ઇમ અનુક્રમે ઓગણીશ પ્રભુની દેશના, ઓગણીશ ભાગે જણાવીશ એહવી મુજ ભાવના. ૧૩૨

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે હું વર્ત્ત માન ચાવીશીના તીર્થ કરાની દેશના વગેરે અપૂર્વ ળીનાને જણાવતાર શ્રી દેશનાચિંતામણિના પાંચમા ભાગમાં પાંચમા પ્રભુશ્રી સુમતિનાથ તીર્થ કરની ઉત્તમ દેશના વિસ્તારથી જણાવીશ. અને એ પ્રમાણે અનુક્રમે એાગણીશ લાગામાં ખાકીના શ્રીપદ્મપ્રભરવામી તીર્થ કર આદિની દેશના વગેરે બીનાને જણાવવાની (માર્રા) ભાવના વર્ત્ત છે. ૧૩૨

કૃતિ તપાગચ્છાધિપતિ-શાસનસમાદ્ર-સસ્ચિકચક્રવર્તિ જગદ્દગુરૂ–સ્યાચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્ફરીધરવિનેયાણુ–શાસ્ત્રવિશારદ–કવિદિવાકર-આચાર્યશ્રી વિજયપદ્મસૂરીધરવિરચિત–દેશના– ચિ'તામણિમહાશ્ર'થસ્ય ચતુર્થા વિભાગઃ

# ॥ श्रीस्तंभनपार्श्वनाथस्तोत्रम् ॥

## ॥ कर्ता-विजयपद्मसुरिः ॥

॥ आर्यावृत्तम् ॥

| पणिवइऊणं सुमइं, सुमइदयं नैमिस्रिगुरुचरणं ॥                 |      |            |    |
|------------------------------------------------------------|------|------------|----|
| सिरियंभणपासथवं, पणेमि परमप्पमोपणं                          | -11  | 8          | H  |
| सिरिथंभणपहुर्विवं, गयचउवीसाइ सोछसजिणस्स ॥                  |      |            |    |
| तित्थेसरस्स समय, आसाढीसावयवरेणं                            | -11  | <b>२</b>   | 11 |
| कारवियं तह केई, कहंति सिरिकुंधुनाहनिणसमए ॥                 |      |            |    |
| धणिएण मम्मणेणं, कारविया पासपहुपिडमा                        | H    | 3          | H  |
| <b>ख्वएससित्तरीए. कहिय मिणं रामवि</b> हिय <b>झाणे</b> णं ॥ |      |            |    |
| जलहिजलयंभणाओ, विहियं जं यंभणक्लाप                          | 11   | 8          | li |
| तं सिरियंमणपासं, पणमंताणं पमोयमरियाणं ॥                    |      |            |    |
| सिद्धी रिद्धी बुड़ी, नियमा होज्जऽच्चगाणं च                 | 11   | 4          | tl |
| धर्णिदकष्टियविहिणा, SSयरियामयदेवसूरिणा विवं ॥              | į    |            |    |
| पयंदिय मैथं सेढी-तढाउ तद्दंसणेण तया                        | 11   | Ę          | 11 |
| देशमञ्जो पणहो, गुरुणो गुरुसुणियपासबुत्तंतो ।।              |      |            |    |
| संघो थंमणयपुरं, तर्हि पमोया निवासीश्र                      | 11   | ঙ          | Ħ  |
| तत्तो थंभणपासो, ति नाम विश्यंति कारणाइ दुवे ।।             |      |            |    |
| तं समरामि हरिसा, सिरिथंभणपास मणुदियहं                      | [}   | <          | 11 |
| घण्णा भव्वा पासं, पूअंति शुणंति भत्तिभरहिअया ॥             |      |            |    |
| पासपयंबुयळीणा, घण्णा सरलागया घण्णा                         | Н    | ९          | li |
| सा जीहा सहस्रा में, जीए थवणं कयं तुह पयाणं ॥               |      |            |    |
| तं चित्तं सुकयत्थं, तईयझाणं कयं जेणं                       | Ħ    | १०         | 11 |
| सहलाई नयणाई, ताई जैहिंच तं पहू दिहो ॥                      |      |            |    |
| तं पूरुओ पमीया, जेण करो दाहिणो धण्णो                       | ii   | <b>१</b> १ | H  |
| भत्तिमरियहियएणं, दिही विणिवेसिया मए विंबे ॥                |      | _          |    |
| थंभणपासप्पहणो. वियसियदेशो तओ जाओ                           | 11 3 | १२         | H  |

| सम्मणाणजलेणं, विमलं विदियं च चित्तरयण मिणं ।    | i  |     |    |
|-------------------------------------------------|----|-----|----|
| भवयकसायविरत्ती, जाया जिणमग्गभावरई               | Iţ | १३  | IĮ |
| सयणुट्टाणं सप्पी, कय पप्पा भावणाहि पवराहि॥      |    |     |    |
| तह भाविओ मुणीणं, भत्तीए वासियं हिअयं            | li | \$8 | Ħ  |
| सप्पीभूया मित्ती, समत्तभूषम् मञ्झ नाहऽङज ॥      |    |     |    |
| अंगंगीभावगओ, गुणाहिअसु प्यमोओ य                 | H  | १५  | 11 |
| षहुसो चित्ते धरिअं, किलिस्समाणेसु तिब्बकारुणं ॥ |    |     |    |
| जीवेस दहीभूयं, उवेक्खणं दुन्त्रिणीपसुं          | H  | १६  | II |
| वेसइय सुक्खदुक्खे, ओयासिणां च निञ्चलीभूयं 😃     |    |     |    |
| परिणइमओ वि पसमो, परिचिइपमभो य संवेगो            | Ħ  | १७  | 11 |
| परिसंधु भो य सिग्धं, भवनिव्येओ दयागुणी पगुणो।   | ١  |     |    |
| अत्थिकं सणुगुणियं, गुरुभत्ती बुड्ढीसंपत्ता      |    | १८  | 11 |
| खेत्तीभूया संजय-तब ति परिमाविङोयणे छुगुणा।      | 1  |     |    |
| सिरिथंभणपहुपडिमा, वारिसग्रणदाइणी मञ्झं          | П  | १९  | II |
| सिरिहेमचंदगुरुणो, दिक्खाडाणम्मि थंमतित्यम्मि ॥  |    |     |    |
| वत्तीसहिया छस्सया, विकमवरिसाण ठियविवं           | 11 | २०  | ij |
| तं जगगुरु पासपहू, भवसायरपवहणं मप् पत्तो ॥       |    |     |    |
| तत्तो भग्गो मोद्दो, जाया संती मणस्मि थिरा       | Н  | २१  | 11 |
| जह मंतपदावेणं, सप्पाइविसं पणासप् सिग्धं ॥       |    |     |    |
| थंभणपासपळोया, नासइ तह विसयविसपसरं               | 11 | २२  | 11 |
| विक्खिप्पद मेहघदा, जहा निस्ठेणं तहेव झाणेणं ॥   |    |     |    |
| थंभणपासपहूर्ण, कोहाइकसायमेडघडा                  | 11 | २३  | H  |
| थंभणपास ! तुहा णा, मह पाणा में तवी महाजोगी      | H  |     |    |
| परमपर्य पि तुष्टाणा, ऽभिद्रत्थपयाणकप्पस्रया     | H  | २४  | 11 |
| मिरिशंभणपास ! सया, तुइ नामं सन्वनिग्यसोयहरं ।   | į  |     |    |
| अव्धुअयद्या पूरा, समाहिसंपायणं सरणं             | Iŧ | २५  | Ħ  |
| निम्मलदंसणकरणं, तुइ ग्रुइ कमलप्पलोअणं ग्रुइयं ॥ |    |     |    |
| पणिवाओ पावहरो, थवणं घणकम्मसत्यहरं               | Ш  | २६  | 1  |

तेसि जम्मं सहलं. जे १एन्ति प्यमीयभत्तिभरा ॥ समरंति पलोएन्ति त्थणंति पणमंति पडिवयह ॥ २७ ॥ तह सामगरागेण, जह पह परिरंजियात सगपाक ॥ तह ग्रह रागो किञ्जलं. सिवलञ्ली सासया सगुणा 11 36 11 तह देवस्मि विसद्धे, गुरुस्मि तह सासणे परा मनी म होडजा तह प्यसाया. भवे भवे भावणा मुख्य ॥ २९ ॥ सरणागओऽम्हि मीओ. कुरुजा ताणं तईयदासस्स ॥ नेह परत्य वि नाहो, तमं तर ज्यो मण मण्यो 11 30 11 तज्झ पहाचा हीणा. चिंतामणिकामधेणुकप्पलया ॥ कत्पहमा ऽति जम्हा. न ते समस्था सिवपयाणे ॥ ३१ ॥ थंभणपासं सययं. तिकालं शाअए पनरसीछी ॥ विहिला जो थिरहियओ, सो नियपरभइओ होउना 11 32 11 नहस्रणज्यक्षित्रिष्, जिटे पक्खे सिए चडत्थीए ॥ सोळवरिसववहाणा, दिइं तह पास ! प्रहक्मलं 11 33 11 घण्णा पेक्खंति नरा. धणंति घण्णा क्रणंति पयभर्ति ॥ घणा सरंति भाना. घण्णा सञ्झाणसंछीणा ॥ ३४ ॥ नहसुष्णज्यक्तिमण्, वरिसे सिरिनेमिनाइजम्मदिणे ॥ सिरिम्नरिमंतसरणं. किल्ला मन्त्रोवसग्गहरं ॥ ३५ ॥ पाईणथंभतित्थे, अहुणा, खंभायनामसुपतिद्धे ॥ भव्यजिणाळयकलिए, एवरायरियाइजम्मथले ॥ ३६ ॥ तवगच्छंबरदिणयर-जुगवरसिरिनेमिम्ररिसीसेणं ॥ पडमेणायरिएणं. सिरिधंभणपासमनेणं 11 39 11 सिरिथंभणपासथवो, रइओ छच्छीप्पहस्स परणं ॥ भन्ता पढिय प्रमोया, छहंत् पहुसेवणा सिर्दि # **3**< #

॥ समाप्तं श्रीस्तंभनपार्श्वनाथस्तोत्रम् ॥



॥ औ नमः श्रीपोरैया (मृष्ठेवा) पार्श्वनाथपादपश्चेभ्यः ॥

लोकोत्तरकल्पवृक्षाद्यधिकप्रभाव श्रीजैनेन्द्रशासनगगनिवनमणि- प्रभूत-तीथोद्धारक-बालब्रह्मचारिपरमोपकारि-सद्गुरुवर्यश्रीमद्विजय नेमिस्रीश्वरेभ्यः॥

પૂજ્યપાદ–પાતઃસ્મરણીય–તેપાગચ્છાધિપતિ–આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરવિનેયાણુ–'' આચાર્ય શ્રી વિજય-પદ્મસૂરીશ્વર '' વિરચિત —

# શ્રી દેશનાચિતામાણ ભાગ પાંચમા

( શ્રી સુમતિનાથમભુની દેશના )

મંથકાર–ગંથની શરૂઆતમાં મંગલાચરણુ તથા ચાર અનુભંધનું સ્વરૂપ જણાવે છે— ાા મંગલાચરણુ ાા ાા હરિગીત જંદા

શ્રી સુમતિનાથ જિણંદ વંદી નેમિસુરીશ ચરણને, દેશનાચિંતામણિના પ્રવર પંચમ ભાગને; હું રચું તેમાં કહીશ શ્રી સુમતિપ્રભુની દેશના, ત્રણુ ભવાના તત્ત્વને સાધી લહેા શિવ ગુણિજના! ૧

રપષ્ટાર્થ:—હું વર્તમાન ચાવીશીના શ્રી સુમતિનાથ નામના પાંચમા તીર્થકર તથા મારા પરમાપકારિ પૂજ્યપાદ ગુરૂવર્ષ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્રીધરજને વંદન કરીને આ શ્રી દેશનાચિંતામણિ નામના મહા ગ્રંથના ઉત્તમ પાંચમા ભાગની રચના કર્ફ છું. હું આ પાંચમા ભાગની અંદર પાંચમા તીર્થકર શ્રી સુમતિનાથપ્રભુની દેશના વિસ્તારથી કહીશ. તે સાથે તેમના જીવનને અનુસરીને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિથી માંડીને ટ્રંકામાં ત્રણ ભવાનું પણ (૧) વર્ણન કરીશ. હે ગુણવંતા ભવ્ય જીવા! તમે તે ત્રણ ભવાના સારને સમજને અને તે પ્રમાણે વર્તીને સુક્તિના સુખોને અનુભવજો.

YAMIYOAMIYAM

いたいったいったいない。

આ શ્લાકમાં ગ્રંથની શરૂઆતમાં શ્રંથની નિર્વિકાપણે સમાપ્તિ કરાવનાર મંગલાચરણ છે. આ ઇરાદાથી મંગલાચરણ શ્રી સુમતિનાથ તી શંકરને તથા મારા ગુરૂને વંદન કરવારૂપ મંગલાચરણ કર્યું છે. અને શ્રી સુમતિનાથપ્રભુની દેશના આ ગ્રંથમાં કહીશ. આ વચનથી ગ્રંથમાં અભિષ્યતા એટલે કહેવાની હકીકત જણાવી છે. તથા " ગુણીજના " આ પદથી જિજ્ઞાસાદિ ગુણોવાળા ભવ્ય જીવાને આ ગ્રંથના અધિકારી (૨) તરીકે જણાવ્યા છે. તથા શિલ પદવહે આ ગ્રંથની રચના કરવાનું ફલ (૩) જણાવ્યું છે. તથા સાધ્ય-સાધનરૂપ સંબંધ (૪) જાણવા. એ પ્રમાણે દુંકાલુમાં અનુબંધ ચતુષ્ટય જાણવા. આ સંબંધિ વિશેષ ખીના આ દેશનાચિંતામણિ મહાગ્રંથના ત્રીજ ભાગમાં વર્ણવી છે. ૧.

શ્રી વિજયસેન રાજાનું સ્વરૂપ એ શ્લાકામાં જણાવે છે-

આજ જંખૂદ્વીય પૂર્વ વિદેહ વર પુષ્કલાવતી, શંખપુરમાં વિજયસેન નરેશ નામે નરપતિ; અન્યત્ર ધાતષ્ઠીર ખંડ પૂર્વવિદેહની શીતાત્તરાય, પુષ્કલાવતીય પુંડરિકિણીય ભૂષ્ય અતિઅલ ગુણધરા.

રપષ્ટાર્થ:—તમામ દ્રીય અને સમુદ્રોની મધ્યમાં રહેલ જંબુદ્ધીપની મધ્યમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્ર આવેલું છે તે મહાવિદેહ ક્ષેત્રની વચમાં મેરૂ નામના એક લાખ યાજન ઉચા પર્વત આવેલો છે. તેની પૂર્વ દિશામાં પૂર્વ મહાવિદેહ આવેલ છે. તે પૂર્વ મહાવિદેહમાં ઉત્તર દિશાની આઠ અને દક્ષિણ દિશાની ૮ મળીને સાળ વિજયા આવેલી છે. તેમાં દક્ષિણ દિશામાં આવેલી આઠ વિજયોમાંની છેલ્લી પુષ્કલાવતી નામની ઉત્તમ વિજય આવેલી છે. તે વિજયમાં શંખપુર નામનું નગર છે. તે નગરમાં વિજયસેન નામના રાજા રાજય કરતા હતા. આ પ્રમાણે ત્રિષ્ઠી શલાકા પુરુષ ચરિત્રમાં કહેલું છે.

આ બાબતમાં બીજા સપ્તિશિત સ્થાનક પ્રકરણાદિ ગ્રંથામાં એમ કહ્યું છે કે જ બૂ દ્વીપને કરતા લવણ સમુદ્ર આવેલા છે અને તેને કરતા ઘાતકીખંડ આવેલા છે. આ ઘાતકીખંડમાં (૨) પૂર્વ તરફના મહાવિદેહમાં (૩) શીતાત્તરા (૪) એટલે શીતા નદીની ઉત્તરમાં આવેલ પુષ્કલાવતી (૫) નામની પુંડરીકિણી (૬) નામની નગરી આવેલી છે. તે નગરીમાં દાનાદિશુણાથી શાભાયમાન રાજા (૭) અતિબલ (૮) રાજ્ય કરતા હતા. ૨.

> ભુજવીર્ય ભૂષિત એહ લૂપને સૈન્ય કેવલ રાજ્યની, શાભાર્થ પણ ના યુદ્ધ કાંજે ધર્મમતિ અતિ તેહની; રાણી સુશીલ સુદર્શના વરદર્શના શુભદર્શના, દેખતી ઉદ્યાનમાં જાતા જેનાને નગરના.

3

સ્પષ્ટાર્થ:—અફ્લુત આહું અલથી શાલાયમાન આ વિજયસેન અતિ ખલ) રાજાને કેન્ય તો ફક્ત રાજ્યની શાલા માટે જ હતું. પરંતુ યુદ્ધ કરવાને માટે નહેાતું. કારણ કે આ રાજાની ધર્મમાં ઘણો ખુદ્ધિ હતી. યુદ્ધ મનુષ્યાના નાશ માટે થાય છે માટે આ રાજા યુદ્ધને ચાહતા નહાતો. છતાં પ્રજાના રક્ષણ માટે સૈન્ય ઉપયોગી હાવાથી આ રાજાએ કેન્ય રાખ્યું હતું. આ વિજયસેન રાજાને સારા શીયલ આદિ શુણાથી શાલાયમાન અને જેનું દર્શન (જોવું) મહા મંગલકારી છે, તથા સારા સમ્યબ્દર્શન ગુણને ધારણ કરનારી સુદર્શના નામે રાષ્ટ્રી હતી. તે સુદર્શના રાષ્ટ્રીએ એક વખત નગરના લોકોને ઉદ્યાન (અગીચા) તરફ જતા જોયા. 3.

સુદર્શના નામે રાણી ઉદ્યાનમાં જતી આઠ નારીથી સેવા કરાતી સ્ત્રીને જુવે છે તેનું સ્વરૂપ એ શ્લોકામાં જણાવે છે:---

હાથિણી પર બેસતી ઉચાનમાં તે ઠાઠથી, આવતી જેતી અચાનક ભવ્ય આઠે નારથી; પરિવરેલી નારને પૂછાવતી નાજર કને, પૂછા વિનયથી તેહ રાણીને કહે વૃત્તાંતને.

8.

સ્પષ્ટાર્થ:—રાણીએ અગીચા તરફ જતા નગરના લોકોને જેવાથી તેનું કારણ દાસી મારફત પૂછાવતાં જાવ્યું કે લોકો આજે ઉત્સવના દિવસ હોવાથી ઉદ્યાનમાં જાય છે. આ જાણીને મુદર્શના રાણી પણ હાથિણી ઉપર બેસીને માટા ડાઠમાઠથી ઉદ્યાનમાં આવી પહોંચી. તે વખતે રાણીએ અચાનક એક સુંદર અને જોઈ. તે અની આઠ અગિ સેવા કરી રહેલી હતી. તે આઠે ઓએઓ સુંદર વઆભૂષણા ધારણ કરેલા હતા. આ પ્રમાણે સેવા કરાતી તે ઓને જોઇને રાણીને તે એ કાેણ છે ૧ વગેરે ખીનાને જાણવાની તીમ ઇચ્છા થઈ. તેથી રાણીએ પાતાના એક નાજર એટલે હજૂરીઆનો મારફત તેની હકીકત પૂછાવી. તેથી તે હજૂરીઆએ પણ ત્યાં જઇને વિનયપૂર્વક તે ઓની હકીકત પૂછીને રાણી પાસે આવીને તેની હકીકત આ પ્રમાણે કહી. ૪

અહીનાં પ્રતિષ્ઠિત રોઠ નંદીષેણની પત્ની ભલી, નામ તાસ સુલક્ષણા બે પુત્રની માતા વળી; પ્રત્યેકને સ્ત્રી ચાર ગણતા આઠ બંનેની થતી, ભક્તિ કરવા સાસની તે સર્વ અહીંયા આવતી.

સ્પષ્ટાર્થ:—આજ નગરમાં નંદીષેજી નામના એક પ્રસિદ્ધ શેઠ રહે છે, તે શેઠની આ સુલક્ષણા નામની સુંદર ગુણવંતી પત્ની છે. તે સુલક્ષણા એ પુત્રોની માતા છે. તે અને પુત્રામાંના દરેકને ચાર ચાર પત્નીઓ છે. એટલે આ સુલક્ષણાને કુલ આઠ પુત્રવધ્(વહુ)ઓ છે. તે સઘળી વહુઓ પાતાની સાસુની દાસીની પેઠે હંમેશાં સેવા કરે છે. તે

ŧ

આઠે પુત્રવધ્યા આજે આ ઉદ્યાનમાં ઉત્સવના પ્રસંગ હાવાથી આવી છે. અને પાતાની સાસુની સેવા કરે છે. આ પ્રમાણે તે હજૂરીઆએ આવીને સુદર્શના રાણીને હકીક્ત જણાવી. પ

સુદર્શના રાષ્ટ્રીને પુત્ર નહિ હેાવાથી તેને થયેલા ખેદ ગર્ભિત વિચારાદિની બીના ચાર શ્લોકામાં જણાવે છેઃ—

> સાંભળી ઇમ ચિંતવે અતિ ખિન્ન હૃદય સુદર્શના, સર્વ સ્ત્રીમાં ધન્ય આજ સુલક્ષણા મુખ પુત્રના; દેખતી તસ સુત વધૂએા જેહના પદ સેવતી, વિક્કાર છે મારા સમીને જે સુતાદિ ન પામતી.

રપષ્ટાર્થ:—સુદર્શના રાહ્યું—તે હજૂરીયાએ કહેલી બીનાને સાંભળીને હૃદયમાં ખેદ પામીને આ પ્રમાણે વિચારવા લાગી કે–સર્વ સીએામાં આ સુલક્ષણા સ્ત્રી ધન્ય છે કારણ કે જેણે યુત્રના મુખ જેયાં છે. એટલું જ નહિં પરંતુ જેની વિનયાદિ ગુણવંતી પુત્રવધૂઓ પણ સેવા કરે છે. જેણે પુત્રનું સુખ પણ જેયું નથી, તે મારા જેવી સીઓને ધિક્કાર છે. કારણ કે પુત્ર વિનાની સ્ત્રીનું છવિત ક્ષેગ્ગટ છે. ૬

> મુજ ઉપર પતિ પ્રેમ પુષ્કલ તેાય મુજ જીવિત વૃથા, પુષ્યવંતીનાજ અંકે ખેલતા સુત હરે વ્યથા; ફળ વિનાની વેલડી જલ હીન ગિરિના જેહવી, તનય વિણ નિંદનીય નારી શાચનીય વિચારવી.

સ્પષ્ટાર્થ:—જો કે મારા ઉપર પતિના ઘણા પ્રેમ છે તા પણ મારૂં છવતર નકામું છે, કારણ કે મારે એક પણ પુત્ર નથી. જે ભાગ્યશાળી શ્રી હાય તેના જ ખાળામાં પુત્ર ક્રીડા કરે છે અને તેની પીડાને દ્વર કરે છે. જે શ્રીને એક પણ પુત્ર નથી તે સ્ત્રી ફળ વિનાની વેલની પેઠે શાભતી નથી. તેમજ પાણી વિનાના ઉજડ પર્વતની જેમ શાભા વિનાની લાગે છે. માટે પુત્ર વિનાની શ્રી લાકામાં નિંદાને પામે છે. તેમજ તે શાચનીય એટલે શાક કરવા લાયક છે. એમ જાણવું. ૭

જે ન પામે તનય જન્માદિક–મહાત્સવ તેહને, શા કામના ? બીજા મહાત્સવ ઇમ હૃદયમાં ખેદને; ધારી સ્વભુવને આવતી સખિ આદિનેય વિસર્જતી, શય્યા વિષે આળાેટતી મૂકે નીસાસા પણ અતિ.

સ્પષ્ટાર્થ—જે સ્ત્રી પુત્રના જન્મ મહાત્સવ વગેરે એટલે પુત્રનું નામ પાડવાના મહાત્સવ, પુત્રના વિવાહના મહાત્સવ વગેરે શુભ પ્રસંગાને જેવા પામતી નથી તેવી સ્ત્રીને

÷

ળીજા મહાત્સવા શા કામના ? આવા વિચારથી આ સુદર્શના રાણીના હુદયમાં ઘણા શાક થયા. શાકાતુર થએલી અને તેજ કારણથી કરમાએલા (ઉદાસીન) મુખવાળી તે સુદર્શના રાણીએ પાતાના મહેલમાં આવીને પાતાની સખીઓ વગેરેને વિસર્જન કર્યા એટલે સ્વસ્થાને જવા રજા આપી. પછી તેમના ગયા ખાદ તે રાણી જળ વિનાની માછલીની જેમ પથારીમાં પડીને આળાટવા લાગી. તેમજ પુત્ર નહિ હોવાના દુ:ખને લીધે ઘણા નીસાસા નાખવા લાગી. ૮

હીમ પીડિત પદ્મિની જિમ મ્લાન તે ના છેાલતી, ખાતી ન કંઈ શૃંગાર તજતી શૂન્યતા ધરતી હતી; પરિવાર વચને ભૂપ જાણી તાસ મ્હેલે આવતા, પ્રશ્નોત્તરાથી અંતમાં સુત હેતુને અવધારતા.

સ્પષ્ટાર્થ:—હીમ (ઠાર) પડવાથી કરમાએલી કમલિની જેમ નિસ્તેજ (કાળી) જણાય છે તેવી રીતે પુત્ર નહિ હાવાથી થએલા શાકને લીધે કરમાઈ ગએલા મુખવાળી તે મુદર્શના રાષ્ટ્રી કાંઇ પણ બાલતી નથી, ને ખાતી પણ નથી. તથા પહેરેલાં શણુગારાના (ઘરેલાંના) ત્યાંગ કરે છે અને મૂઠની પેઠે બેલાન ખની જાય છે. જયારે વિજયસેન રાજાએ દાસી વગેરે પરિવારના કહેવાથી સુદર્શના રાષ્ટ્રીના આવા સમાચાર જાણ્યા, ત્યારે તે રાજા રાષ્ટ્રીના મહેલમાં આવ્યા, ને ત્યાં તેમણે રાષ્ટ્રીને અનેક રીતે સમજાવીને પૂછ્યું કે શું તને કાઇએ ખરાબ વચના કહ્યાં છે? કે શું કાઇએ તારી આજ્ઞા માની નથી? વગેરે પ્રશ્નો પૂછીને છેવટે રાજાએ રાષ્ટ્રીના કહેવાથી જાણ્યું કે પોતાને પુત્ર નહિ હોવાથી રાષ્ટ્રી આ પ્રમાણે શોકાતુર થએલ છે. ૯

વિજયસેન રાજાએ રાણીને આપેલ આશ્વાસન આદિની ળીના જણાવે છે-

કાર્યસિકિ દેવથી હે દેવિ! નિશ્વય જાણુંએ, તેહની આરાધનાથી ઇષ્ટ સિકિ માનએ; એમ નૃષ આશ્વાસતા કુલદેવીને આરાધતા, પુત્રનું વરદાન આપી દેવી અંતર્હિત થતા.

ရဲ ဇ

સ્પષ્ટાથ°—તે વખતે રાણીને સમજાવતાં રાજાએ કહ્યું કે પુત્ર થવા કે ન થવા તે ભાગ્યાધીન છે છતાં પણ હે દેવી! દેવની સેવાથી તેમની પ્રસન્નતાથી કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે એ તમે નક્કી જાણું . કારણું કે દેવની ભાવપૂર્વ ક આરાધના કરવાથી પાતાના મના વાંછિત કાર્યની સિદ્ધિ અવશ્ય થાય છે. આવી રીતે રાણીને આશ્વાસન આપ્યું. ત્યાર પછી રાજાએ પુત્રની પ્રાપ્તિ માટે પાતાની કુલ દેવીની આરાધના કરી. આદ્વાર પાણીના ત્યાગ કરીને રાજા કુલ દેવીના ધ્યાનમાં રહ્યો. રાજાને ૬ ઉપવાસ થયા. તે વખતે રાજાની દહતા

જાહ્યુનિ કુલદ્વેવી રાજા ઉપર પ્રસન્ન થઈ. તેથી દેવીએ પ્રગટ થઈને રાજાને કહ્યું કે હે રાજા તમે વરદાન માગા. તે વખેતે રાજાએ નમસ્કાર કરીને દેવીને કહ્યું કે મને એક ઉત્તમ પુત્ર આપા. આ સાંભળીને દેવી ઉત્તમ પુત્ર થવાતું વરદાન આપી અદશ્ય થઈ ગઇ. ૧૦

કુલદેવીએ આપેલું પુત્ર લાભનું વરદાન જાણીને રાણીને પ્રકટ થયેલ હર્ષાદિની બીના જણાવે છે—

> નૃષ કને રાણી સુણી આ વાત અહુ રાજી થતા, બીજે દિને તસ કુક્ષિમાં વર સુર વ્યવીને ઉપજતા; કેસરીસિંહ સ્વપ્ન દેખી નાથને ફ્લ પૂછતા, 'હોશે તનય**ુઅલવંત તારે' એમ તે**હ જણાવતા. ૧૧

રપણથં:—ત્યાર પછી સંતાષ અને હર્ષને પામેલા રાજાએ રાણી પાસે આવીને આ વાત જણાવી. તેથી રાણી ઘણા હર્ષ પામી. અને બીજે જ દિવસે તે સુદર્શના રાષ્ટ્રીની કુખને વિષે કાઈ ઉત્તમ દેવ દેવલાકમાંથી ચ્ચવીને ઉત્પન્ન થયા. તે વખતે રાષ્ટ્રીએ સ્વમને વિષે પાતાના સુખમાં પ્રવેશ કરતા કેસરીસિંહને જોયા. આવા સ્વમને જોઇને જાગ્રત થએલી (જાગેલા) રાષ્ટ્રીએ રાજાને આ સ્વમનું ફલ પૂછ્યું. તે વખતે રાજાએ જણાવ્યું કે આ સ્વમ એમ જણાવે છે કે તારી કૂખને વિષે મહા બળવાળા યુત્ર ઉત્પન્ન થયા છે. ૧૧

બે શ્લોકોમાં ઉત્તમ ગર્ભથી થતા ઉત્તમ દાહલાએ વગેરે બીના જણાવે છે:-

રાણી સુણી રાજી થતા રજની વીતાવે જાગતા, ગર્ભ વધતા તેમને વર દેાહલાએમ ઉપજતા; અભય આપું સર્વને નગરે અમારી ધાષણા, જિનમંદિરે ઉત્સવ કરાલું એહવી મુજ ભાવના. ૧૨

રખેટાર્થ:—રાજાએ કહેલી આ વાત સાંભળીને રાણી સુદર્શના ઘણા હર્ષ પામી. ત્યાર પ્રછી રાણીએ બાકીની રાત જગીને પસાર કરી. કારણ કે સારૂં સ્વમ આવ્યા પછી જો ઉઘી જાય તેં તે સારા સ્વમતું કળ મળે નહિ. અનુક્રમે રાણીની કુક્ષીને વિષે ગર્ભ વધવા લાગ્યા. તે આ પ્રમાણે—હું સર્વ જીવોને અભયદાન આપું અને આખા નગરની અંદર અમારી એટલે કાઈ પણ જીવને મારવા નહિ એવી દ્યાપણા કરાયું. (હાલ વગડાવીને પ્રજાને જાહેર કરાયું) તથા જિન મે દિરામાં એટલે દેરાસરમાં માટા ઉત્સવા કરાયું એવી એવી શુભ ભાવનાર્ય દાહ-લાએ રાણીને થવા લાગ્યા. ૧૨

ગર્ભ ઉત્તમ હોય તેા ઉત્તમ પ્રકટતા દાહલા; સ્વપ્નાર્થને વસ્દાનને સામા કરાવ દાહલા;

#### એમ બાલી ભૂપ પૂરે તેહ સર્વે દાહલા, ઉચિત સમયે સતરયણને જન્મ આપે તે ભલા. ૧૩

સ્પષ્ટાર્થ:—આ પ્રસંગે યાદ રાખવું જોઇએ કે—જો ગર્લમાં ઉત્તમ જાતિના જવ આવ્યા હોય તો જ ઉપર જણાવ્યા તેવા પ્રકારના ઉત્તમ દોહલાઓ ઉત્પન્ન થાય છે. અને આ દોહલાઓ સ્વપ્તના અર્થને તેમજ દેવતાના વરદાનને સાચા જણાવે છે. એમ જ્યારે રાષ્ટ્રીએ રાજાને પાતાના દોહલાએ જણાવ્યા ત્યારે સંજોએ રાષ્ટ્રીને જણાવ્યું. આ પ્રમાણે રાષ્ટ્રીને જણાવીને રાજાએ તે સવે દોહલાએ પૂરા કર્યા, કારણ કે—દોહલાએ પૂરા કરવામાં ન આવે તો ગર્ભવતીને તેની ઉલડા અસર થાય છે અને, તેથી શરીર સુકાતું જાય છે. આ સ્થિતિમાં કેટલાક કાલ વીત્યાબાદ યાગ્ય અવસરે ઉત્તમ ગુણવંતી રાષ્ટ્રીએ ઉત્તમ પત્ર રતનને જન્મ આપ્યા. ૧૩

વિજયસેન રાજાએ કરેલ યુત્રના જન્માત્સવ વગેરે બીના જેથાંવે છે— ભૂપ ઇન્છિત દાન આપી યુત્ર જન્માત્સવ કરે, તે પ્રમાણે નગરવાસિ લાક પણ ઉત્સવ કરે; સ્વપ્નાનુસારે યુરૂષસિંહ સુત નામ પાંડે નરપતિ, અનુક્રમે તે વૃદ્ધિ પામી રૂપથી શાબે અતિ.

સ્પષ્ટાથે:—જ્યારે રાજાએ વધામણી દેનાર પાસેથી પુત્રના જન્મ થયા છે એવું જાહ્યું, ત્યારે ઘણા હવંથી તેને દાન દઇને પુત્રના જન્મ-મહાત્સવ કર્યો. તે પ્રસંગે નગરના લોકોએ પણ રાજપુત્રના જન્મ-મહાત્સવ આનં દપૂર્વંક ઉજવ્યા. ત્યાર પછી રાજાએ 'રાણીએ સ્વપ્નમાં સિંહ જોયા હતા' તેને અનુસારે પુત્રનું પુરૂષસિંહ એવું નામ પાડ્યું. અનુક્રમે જેમ જેમ તે પુત્ર વૃદ્ધિ પામતા ગયા તેમ તેમ પુત્રનું અલ વગેરે વધવા લાગ્યા. તેની સાથે રૂપ તેજ વગેરે પણ વધવા લાગ્યા. તેથી કુમાર રૂપાદિગ્રણોથી ઘણા શાલવા લાગ્યા. રાજાએ રાજપુત્રને ભણાવીને બધી રાજાને યાગ્ય કળાએ શિખવી. ૧૪

પુરૂષસિંહકુમારનાં લગ્ન વગેરેની હકીકત જણાવે છે:---

જનક સુતને આઠ નૃપ કન્યા પ્રવર પરણાવતા, કુ વર ક્રીડાદિક તણા સુખમાં દિવસ વીતાવતા; એકદા ક્રીડાકરણ ઉદ્યાનમાં તે આવતા, ભગ્યરૂપ શમાદિ ભૂષિત વિનયનદન દેખતા.

૧૫

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી જ્યારે રાજકુમાર પુરૂષસિંહ યુવાવસ્થાને પામ્યા ત્યારે રાજાએ પુત્રને આઠ રાજકુમારીએ સાથે માેડી ધામધૂમપૂર્વક પરણાવ્યા, ત્યાર પછી રાજકુંવર પણ તે રાજકન્યાએ સાથે કીડા કરવી વગેરે સુખમાં પાતાના કાળ આનંદપૂર્વક પસાર કરવા

લાગ્યા. એક વખત રાજકુમાર ક્રીડા કરવાને માટે નગર ખહાર ઉદ્યાનને વિષે આવ્યા. તે વખતે તે કુમારે સુંદર રૂપવાળા તથા શમાદિ એટલે શીલ, શમતા, સંયમ, ગંભીરતા, સરલતા વગેરે ગુણેથી શાભાયમાન શ્રીવિનયનંદન નામના આચાર્ય મહારાજને જેયા. ૧૫

ક્રીડા કરવા ગંભેલા પુરૂષસિંહકુમાર સૂરિ મહારાજને જોઇને જે વિચારા કરે છે તે ત્રણ શ્લાકામાં જણાવે છે:—

કુંવર રાેમાંચિત અની ક્ષણવાર એમ વિચારતા, શિયલ વેશ્યાની કને ને ચાર પાસે નિવસતા; નિધિતણું છ્પાવલું યુવાન અભાડા કને, અમૃતરક્ષણ જેમ ન અને ક્ષેમ ડાકણની કને.

98

રમષ્ટાર્થ: — આચાર્ય મહારાજને જોઇને ક્ષણવાર રામાંચિત થઇને રાજકુંવર પુરૂષ-સિંહ કુમાર આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યા. કે-આ મુનિ મુંદર રૂપવાળા અને પૂરી જુવાનીથી દીપે છે. આવી જુવાનીમાં વિષયવાસનાઓ રાકવી તે કાર્ય ઘણું મુશ્કેલ જણાય છે. કારણ કે આ અવસ્થામાં વિષય વાસનાઓને જીતવી તે કાર્ય તા વેશ્યાની પાસે શિયલવતના પાલન જેવું ખહુજ મુશ્કેલ છે. અને ચારની હાજરીમાં નિધિ એટલે દ્રવ્યના લંડારને છૂપાવી રાખવાની પેઠે તથા યુવાન એટલે જેરાવર ખીલાડાની પાસે અમૃતનું રક્ષણ કરવાના કાર્ય જેવું ખહુજ મુશ્કેલ (આ કાર્ય) છે. ૧૬

તેમ મુનિનું રૂપ યૌવન કામહેતુ જણાય છે, તોય ગુરૂવ્રત ધારણા મુશ્કેલ તિમ દેખાય છે; હેમંતમાં હિમ તાપ શ્રીષ્મે તેમ ઝંઝાવાત એ, વર્ષા ક્ષણેજ સહાય પણ ના કામના તાેફાનને.

१७

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપર જહ્યુાવ્યા પ્રમાણે આ સુનિનું રૂપ તથા યોવન કામના એટલે વિષય ક્રીડાના કારણરૂપ જણાય છે. તેથી તેમને આ માટા મહાવતાનું ધારણ કરતું. તે સુરકેલ જહ્યુાય છે. કારણ કે લર શિયાળામાં સખત ટાઢ સહન થઈ શકે, સખત ઉનાળાની અંદર સૂર્યના આકરા તાપ પણ સહન કરી શકાય, તેમજ ચામાસાની અંદર ઝંઝાવાત એટલે પવનના સપાટાની સાથે પડતા ધાધમાર વરસાદનું તાફાન સહન કરી શકાય, પરંતુ લર જીવાન અવસ્થાને વિષે આ કામદેવના તાફાનને સહન કરી શકાતું નથી. કહેવાના સાર એ છે કે યુવાવસ્થામાં વિષયોને જીતવાનું કામ ઘણું મુશ્કેલ છે. ૧૭

તોય તેને જીતનારા સૂરિ દીઠા પુષ્યથી, માતા–પિતાદિકની પરે હિતહેતુ એ ખાેહું નથી;

૧૯

### ઈમ વિચારી તેમની પાસે કુંવર ઝટ આવતા, ઉલ્લાસથી કર સીસ નામી પૂજ્ય ગુરૂને વંદતા. ૧૮

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્હેલાં કહ્યા પ્રમાણે કામદેવને જીતવા મુશ્કેલ છે છતાં પણ આવા દુર્જય કામદેવને જીતનારા સૂરિ મહાર:જને આજે મેં મારા પ્રખલ પુષ્યના ઉદયથી જોયા. આ આચાર્ય મહારાજ માતા પિતાની પેઠે હિતહેતુ એટલે કલ્યાણના કારણ છે એમાં કાંઈ ખાડું નથી અથવા આ વાત તદ્દન સાચી છે. આ પ્રમાણે વિચાર કરીને શ્રી પુરુષસિંહ રાજકુમાર જલ્દી ગુરૂની પાસે આવ્યા. અને તેમણે અતિ હાંસપૂર્વક પાતાના મસ્તકને તથા હાથને નમાવીને ગુરૂ મહારાજને વંદન કર્યું. ૧૮

ગુરૂએ આપેલા ધર્મલાલનું ખરૂં રહસ્ય જહાવે છેઃ— ધર્મલાભાશીર્વચનથી કુંવર આનંદિત અને, કલ્યાણ આંકુર મેઘ જેવા ધર્મલાભ વિચારીએ; જિન ધર્મ સાચા તેહ પામી શિવ લહા તસ તત્ત્વ એ, લાભ અર્થાદિકતણા તે સત્ય લાભ ન જાણીએ.

સ્પષ્ટાથ':—રાજકુમારે ગુરૂને વંદન કર્યું ત્યારે આચાર્ય મહારાજે કુમારને ધર્મ લાભ રૂપી આશીવાંદનાં વચન કહ્યાં. તેથી કુમારને ઘણા આનંદ થયા. કારણ કે આ ધર્મ લાભ રૂપી આશીવાંદ જવને પાતાના કલ્યાલ અથવા કુશળરૂપી અંકુરાને અંકુરિત કરવામાં મેઘ (વરસાદ) જેવા છે. જેમ મેઘના પાણીથી વનસ્પતિનું ખીજ અંકુરિત થાય છે તેમ આ ધર્મ લાભ રૂપી મેઘના પાણીથી જવનું કલ્યાણ થાય છે. ગુરૂના ધર્મ લાભના વચનથી સમજવાનું એ કે તમે શ્રીજિનધર્મને પામીને અને તેની ઉલ્લાસથી આરાધના કરીને મોલના શાધતા સાચા સુખને પામા. આ ધર્મ લાભનું એ રહસ્ય જાણવું. આથી સમજાય છે કે ધર્મના જે લાભ તેજ ખરા લાભ છે, કારણ કે અર્થાદિકના એટલે ધન ધાન્ય વગેરેના જે લાભ (મળવું) તેનાથી આત્માનું કલ્યાણ થતું નથી. પરંતુ શ્રીજિનધર્મને આરાંધવાથી જ આત્માનું કલ્યાણ થાય છે, માટે તેજ (શ્રી જિનધર્મના લાભ, એજ) સાચા લાભ કહેવાય. ૧૯

ગુરૂને વાંદાને કુમાર મુનિરાજને સંસાર સમુદ્રને તરવાનું કારણ છે શ્લોકામાં પૃછે છે :-કુંવર વંદી એાલતા મુનિરાજ ! નવયોવન છતાં, આશ્ચર્ય એ જે આપ દ્વષ્કર ચરણને આરાધતા;

ભાગ તૃષ્ણા પરિહરી માઠાં વિપાકા તેહના,

નિ:સાર ભવ જાણે છતાં ત્યાગી વિરલ છે તેહના. ૨૦

સ્પષ્ટાર્થ:--ત્યાર પછી રાજકુમાર પુરૂષસિંહે ગુરૂને વંદન કરીને પૂછયું કે હે મુનિ-રાજ! આપ ભરન્તુવાન છા તે છતાં ભાગતૃષ્ણાને છંડીને આ દુષ્કર ચારિત્રતું ઉલ્લાસથી આરાધન કરો છે તેથી મને ઘણું આશ્ચર્ય થાય છે. કારણ કે અહીં સૌથી પહેલાં લોગ-તૃષ્ણા એટલે ઇન્દ્રિયાના વિષયાની તૃષ્ણા (ઈચ્છા) તજવીજ જોઇએ ને જે નતજે તો તેનાં પરિણામે દુર્ગંતિના દુઃખાે લાગવવાં પહે છે. આ કામ બહુજ દુષ્કર છે. તેમજ આ લવ એટલે સંસાર પણ સાર રહિત છે એવું જાણવા છતાં પણ તેના ત્યાગ કરનારા પુષ્યા-ત્માઓ તા જગતમાં વિરલા જ હાય છે. એટલે લાગતૃષ્ણાના ત્યાગ અને સંસારના સીપુત્રાદિની મમતા તજને પરમ ઉલ્લાસથી ચારિત્રાદિની આરાધના આ બે સાધના સર્વ જવાને રહેજે મળતાનથી, પણ લઘુકમીં આસન્નસિદિક લવ્યજીવાજ તે પામી શકે છે. ૨૦

> સંસાર સાગર તરણ સાધન આપ દર્શાવો મને, આપે ગ્રહેલા મુક્તિ કેરાં પંથમાં યોજો મને: ગિરિ ઉપર જિમ કાંકરાને શાધતાં માણિક મળે, તેમ ક્રીડા કાજ આવેલા મને દર્શન ફળે.

२१

२२

સ્પષ્ડાર્થ:—હવે રાજકુંવર શુરૂ મહારાજને પૂછે છે કે હે શુરૂછ! આપ કૃપા કરીને આ સંસાર સમુદ્રને તરવાનાં સાધના મને જણાવા. અને આપે બહુલુ કરેલા માફ્યના માર્ગની આરાધનામાં મને જોડા. જેમ કાઈ માણુસ પર્વત ઉપર ચઢીને કાંકરાને શાધતા હાય અને તેને અચાનક માણુકની એટલે તે નામના રત્નની પ્રાપ્તિ ઘાય તેવી રીતે અદ્ધાં આ ક્રીડા કરવાને માટે આવેલા મને આપના અણુધાર્યા રત્નાદિથી પણ વધારે કીંમતી દર્શન થયાં છે. તેથી મને નક્કી જણાય છે કે આપના દર્શન મને ઉત્તમ ગુણાના લાભરૂપ ફળને જરૂર આપશે. ૨૧

આચાર્ય મહારાજ દશ પ્રકારના સાધુધમ વગેરે બીના ચાર શ્લાકામાં જણાવે છે:—

• સૂરિ બાેલે જેમ માંત્રિકને પિશાચાદિક હુએ, શાંતિ કાજ વિરાગીને રૂપાદિ તિમ તેવા ભવે; સંસાર સાગર તરણ સ્ટીમર સાધુ ધર્મ ન ભૂલીએ, દશ પ્રકારા તેહના સંયમ પ્રમુખ ઇમ જાણીએ.

સ્પષ્ટાર્થ:—ઉપર પ્રમાણેનાં કુંવરનાં વચન સાંભળીને ગુરૂ મહારાજે જણાવ્યું કે જેમ માંત્રિક એટલે મંત્રોને જાણનાર માણુસની આગળ ભૂત પિશાચ વગેરે શાંત થઈ જાય છે તેવી રીતે સંસાર ઉપર વૈરાગ્યવાળા જીવની આગળ રૂપ, યૌવન, એશ્વર્ય વગેરે કે જેઓ સામાન્ય જીવાને ઉન્માદનાં કારણુ થાય છે તે વ્યાવહારિક ગુણા પણ આત્મિક શાંતિને પ્રકટાવે છે. હવે સંસાર સમુદ્રને તરી જવાનાં સાધનાના સ્વરૂપને જણાવતાં ગુરૂ મહારાજ કહે છે કે હે રાજકુંવર! આ સંસાર રૂપી સમુદ્રને તરવાને માટે સાધુઓના સવંવરિત

ત્રાસ્ત્રિ ધર્મ સ્ટીમર એટલે આગણાટ જેવા જાણવા. જેમ આગણાટમાં બેસીને સમુદ્રને કાંઠે જલદી જઈ શકાય છે તેમ આ સર્વવિસ્તિ રૂપી આગણાટમાં બેસનારા એટલે સર્વ વિસ્તિ રૂપી ધર્મને સાધનારા લબ્ય જીવા જલદીથી આ સંસાર સમુદ્રના પાર પામી શકે છે. આ સાધુ ધર્મના સંયમ વગેરે દશ પ્રકાર કહેલા છે. એટલે આ દશ પ્રકારના સાધુ ધર્મને અવ્ય જીવા આ સંસાર રૂપી સમુદ્રને જલદી તરી શકે છે. રર

દોષની નિવૃત્તિ સંયમ<sup>ા</sup> સત્ય<sup>ર</sup> સાચું બોલવું, ફુદયશુદ્ધિ શૌચ<sup>ર</sup> મૈશુનત્યાગ શીલવ્રત<sup>૪</sup> જણવું; બ્રહ્મચર્ય વિચાર ભાષા તેમ નિજ આચારની, નિદેશિતા ઇંદ્રિય દમન વ્યાખ્યા ત્રણે એ શીલની.

₹3

રમષ્ટાર્થ:—તેમાં પ્રથમ સંયમ ધર્મ એટલે હિંસાદિ દેશોના ત્યાગ કરવા અથવા અહિંસા એટલે કેલ્ક પણ જીવના ઘાત કરવા નહિ. ૧. બીએ યતિધર્મ તે સાચું વચન બાલનું અથવા જૂઠું બાલવું નહિ. ૨. ત્રીએ હુદયશુદ્ધિ એટલે આત્માના પરિણામની નિર્મળતા તે શૌચ ધર્મ જાણવા. ૩. તેમજ મેશુનના એટલે વિષય કીડાના સર્વથા ત્યાગ કરવા તે શીલવત નામના ચાથા ધર્મ જાણવા. ૪. આ શીલની પ્લેલી વ્યાપ્યા એ છે કે-વિચાર એટલે મનથી, લાધા એટલે વચનથી તેમજ આચાર એટલે કાયાથી શીલનું પાલન કરવું તે પ્રદાચર્ય કહેવાય. બીજી વ્યાપ્યા એ છે કે-નિદીષતા એટલે રાગાદિથી રહિતપણું તથા ત્રીજી વ્યાપ્યા એ છે કે પાંચે ઇન્દ્રિયાને વશ કરવી. એમ શીલની ત્રલુ પ્રકારની વચાપ્યા જાણવી. ૨૩

દેહાદિ નિર્મમતા અકિંચનભાવષ દીલમાં ધારીએ, તપ<sup>દ</sup> તપાવે કિલષ્ટ કર્મા બાર ભેદ વિચારીએ; ક્રોધ નિગ્રહ તે ક્ષમા<sup>ૃ</sup> અભિમાનજય મૃદુતા<sup>ૃ</sup> ભલી, માયા વિજય આર્જવૃ અને તૃષ્ણાવિલય મુક્તિ જ્લી. ૨૪

સ્પષ્ટાર્થ:—દ્રવ્યથી ધન ધાન્યાદિના જે ત્યાગ, અને ભાવથી શરીર ઉપર તેમજ દ્રવ્યાદિકની ઉપર થતા મમતા ભાવના જે ત્યાગ કરવા તે અકિંચન ભાવ કહેવાય. પ જે અશુભ કર્મોને તપાવે અથવા કર્મોની નિજેશ કરાવે તે તપ કહેવાય છે. આ તપના મુખ્ય બે ભેંદ છે. તેમાં દ ભેંદો બાહ્ય તપના અને દ ભેંદો અભ્યન્તર તપના એમ તપના બાર પ્રકારા જાલ્યા. તે તપ ધર્મ સાધુ ધર્મના છેદો ભેંદ જાલ્યુંવા. દ તથા કોંધને કબજે રાખવા એટલે બીજાના કાંઇ અપરાધ હાય તા પણ તેના ઉપર કોંધ ન કરતાં તેને સહન કરવારૂપ ક્ષમા રાખવી તે ક્ષમા ધર્મ સાતમા ભેંદ જાલ્યુંવા. ૭ તેમજ અહંકારના જય કરવા એટલે અભિમાન ન કરતાં નમ્રતા રાખવી તે આઠમા ભેંદ. ૮ કપ્રના વિજય કરવા એટલે કપ્રટના ત્યાગ કરવા તે આજેવ એટલે સરલતા નામે નવમા

ભેદ જાણુવા. ૯ તથા તૃષ્ણા વિલય એટલે લાેભના ત્યાગ કરવા અથવા સંતાેષ ધારણ કરવા તે મુક્તિ નામના ૧૦મા ભેદ જાણુવા. એ પ્રમાણે દશ પ્રકારના શ્રમણુધર્મ ડુંકા-સુમાં જાણુવા. ૨૪

> એહ દશ વિધ ધર્મ સ્ટીમર ભવજલિધમાં જાણીએ, પુષ્ય પૂરા હોય તો ચિંતામણિને પામીએ; એમ વાણી સાંભળીને પુરૂષસિંહ ગુરૂને કહે, દરિદ્રીને ધન લાભ જેવા ધર્મ ધન્યજના લહે.

રપ

સ્પષ્ટાર્થ:— ગુરૂ મહારાજ પુરૂષસિંહ કુમારને જહ્યું છે કે આ દશ પ્રકારના સાધુના ધર્મ આ સંસાર સમુદ્ર તરી જવાને માટે સ્ટીમર એટલે આગબાટ જેવા જાછ્યાં. જેમ કાઈ પૂર્ણ ભાગ્યશાળી જીવને જ ચિંતામણિ રતન મળે છે, તેમ આ સાધુ ધર્મની પ્રાપ્તિ પણ પૂરા પુષ્યના ઉદયવાળા જીવને જ થાય છે. આ પ્રમાણે ગુરૂ મહારાજની દેશના સાંભળીને પુરૂષસિંહ રાજકુમાર અપ્યાર્ગ મહારાજને કહેવા લાવ્યા કે આપતું કહેવું સાચું છે. કારણ કે દરિદ્રી (નિર્ધન) જીવને ધનના લાભ જેવા આ ધર્મના લાભ પણુ ધન્ય જીવાને જ થાય છે એટલે ચારિત્ર માહનીયાદિ કર્માના ક્ષયાપશામાદિને કરનારા પ્રખલ પુષ્યશાલી ભગ્ય જીવા જ તે દશવિધ શ્રમણધર્મની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્તિકી આરાધના કરીને ભવ સમુદ્રને તરી જાય છે. આવા ( શ્રી આદિનાથ પ્રભુના પુત્રા વગેરે ભાગ્યશાલી જીવાની જેવા ) મહાપુર્ષા ગુણાતુરાગી બીજા જીવાને પ્રશંસનીય (વખાણવા લાયક) અને એમાં નવાઈ શી ? રપ

પુરૂષસિંહ કુમાર ગુરૂને પાતાની દીક્ષા લેવાની અભિલાષા જણાવે છે :— આપે કહેલાે એ સધાય ન આધિમય ગૃહવાસમાં, ભવતરૂનાે દાહલાે ગૃહવાસ કલેશા એહમાં; તેહથી ઉદ્દેગ પામ્યાે આજ દીક્ષા ઘા મને, ગુરૂ કરી અનુમાદના શિક્ષા દીએ ઇમ તેહને.

२६

સ્પષ્ટાર્થ:—રાજકુમારે વિશેષમાં કહ્યું કે આપ સાહેએ કહેલા આ શ્રમણ ધર્મ આધિ (સ્રોપુત્રાદિની ઘણી વિવિધ ચિંતાએ))થી ભરેલા આ ઘરવાસમાં રહીને સાધી શકાય તેવા નથી. કારણ કે આ ગૃહવાસ સંસારરૂપી ઝાડના દોહલા જેવા છે એટલે ભવભ્રમણને વધારનાર છે, અને તેમાં અનેક જાતના કલેશા રહેલા છે. તેથી હું આ અસાર સંસારથી ઉદ્દેગ પામ્યા છું અથવા વૈરાગ્ય ભાવને પામેલા છું. માટે હે દયાળ સરૂ દેવ! આપ આજે મને દીક્ષા આપા. તે વખત શરૂ મહારાજે કહ્યું કે હે કુમાર! આ તમારા વિચારને અનુમાદન આપું છું. કારણ કે

२७

તમે સર્વ રીતે દીક્ષાને લાયક છા. પરંતુ તે પહેલાં તમે મારી આ શિખામણ સાંભળા. શીખામણનું વર્ણન આગળ ૨૭મા શ્લેષ્કમાં જણાવે છે. ૨૬

ગુરૂ મહારાજ રાજકુમારને માતપિતાની રજા મેળવી લાવવાનું જણાવે છે:— આજ્ઞા જનક જનની તણી લઈને ઈહાં ઝડ આવજો, પ્રથમ ગુરૂ માતા પિતા ઉપકારકર ના ભૂલજો; માતાપિતાની પાસ તે કરી આંજલિ વિનતિ કરે,

ચારિત્ર લેવા ભાવના આપાે રજા ઇમ ઉચ્ચરે.

સ્પષ્ટાર્થ:—હે રાજકુમાર! તમે પ્રથમ તો અહીંથી ઘેર જઈ ને તમારા માતાપિતાની દીક્ષા લેવા માટે રજા મેળવા. પછી અહીં જલદી આવજો. યાદ રાખલું કે—દરેક જીવને માતા પિતા એ પ્રથમ ગુરૂ છે, કારણ કે તેઓજ પ્રથમ ખરા ઉપકાર કરનારા છે એ વાત ભૂલવી જોઇએ નહિ. આવાં ગુરૂના વચન સાંભળીને શ્રી પુરૂષસિંહ કુમાર માતાપિતાની પાસે આવ્યા. તે પછી તેમણે એ હાથ જોડીને માતાપિતાની આગળ વિનતિ કરતાં જણાવ્યું કે મારી આરિત્ર લેવાની ઈચ્છા છે માટે આપ અંને મને દીક્ષા લેવાની રજા આપા. ૨૭

માતાપિતા રાજકુમારને આરિત્રની દુષ્કરતા ચાર શ્લાકામાં જણાવે છે:--

સાંભળી આ વેણુ સુતના ઈમ કહે માતાપિતા, ગુરૂ વ્રતાનું વહન દુષ્કર તિણુ ન તારી ચાગ્યતા; ચારિત્રમાં નિજ દેહ પર પણ માહ નિશિભાજન નહીં, ધર્મ સાધન દેહ પાલન શુદ્ધ ભાજન વિધિ અહીં.

२८

રમષ્ટાર્થ:—રાજકુમારનાં પાતાની દીક્ષા લેવાની ઈચ્છા જચુાવનારાં વચના સાંભળીને પુત્રની ઉપર ઘણાં સ્નેહવાળા માતા પિતાએ પુત્રને જણાવ્યું કે દીક્ષામાં પાંચ મહાવતોનું પાલન કરવું ઘણું મુશ્કેલ છે માટે તેનું પાલન કરવામાં તારી યોગ્યતા નથી. વળી ચારિત્રમાં તા પોતાના શરીર ઉપરના મોહનો પણ ત્યાગ કરવાનો છે. તથા આ ચારિત્રમાં રાત્રીએ ભોજન પણ કરાય નહી. તેમજ આ શરીર ચારિત્ર ધર્મની સાધના કરવામાં મદદગાર છે. તેથી નિર્દોષ આહારાદિથી તેનું પાલન કરવાનું કહ્યું છે. વળી ચારિત્રમાં જે ભોજન કરવાનું છે તે ભોજન પણ મિક્ષા લાવીને કરવાનું છે. તેમાં વળી ગાચરીના જે દોષો કહ્યા છે, તે દોષોનો ત્યાગ કરીને શુદ્ધ આહાર ચહ્યા કરવાનું કહ્યું છે. પરંતુ દોષવાળા આહાર લેવાય નહી. ૨૮

અષ્ટ પ્રવચન માતની હંમેશ નિર્મલ સાધના, માસિકાદિક બાર પ્રતિમા અભિગ્રહો દ્રવ્યાદિના;

### જીવતાં સુધી ભૂશયન સ્નાન ત્યાગ લાચ વિહાર ને, દેહ શાભા ત્યાગ ગુરકુલવાસ ઉપસર્ગાદિને.

₹⋵

30

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી સાધુ પુરૂષાને પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ રૂપી આઠ પ્રવચન માતાનું હમેશાં નિર્માલયણે એટલે અતિચારાદિ દાષા લગાડયા સિવાય સારી રીતે પાલન કરવું પડે છે. ઇર્ચાસમિતિ, ભાષા સમિતિ, એષણા સમિતિ, આદાનભંડમત્ત નિકખેવાયા સમિતિ અને પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ એમ પાંચ સમિતિ જાણવી. સારી એટલે ઉપયોગ પૂર્વકની ચેષ્ટા જેને વિષે રહેલી હોય તે સમિતિ જાણવી. મનસિસ, વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ એ ત્રણ ગુપ્તિએક કહી છે. અને કાયાના અશુભ યાગને રાકવારૂપ અને શુભ યાગને પ્રવત્તાવવા રૂપ ગુપ્તિ જાણુવી. આ જે આઠ લેદા એજ અષ્ટ પ્રવચન માતા કહેવાય છે. કારણ કે જેમ માતા ખાલકનું રક્ષણ વર્ગેર કરે છે તેમ આ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિએ। ચારિત્રનું સારી રીતે પાલન વર્ગેરે કરવામાં મદદ કરે છે. વળી હૈ પુત્ર ! દીક્ષામાં એક માસની પ્રતિમા વગેરે બાર પ્રતિમાએા વહન કરવાની હાય છે. તે ઉપરાંત દ્રવ્યાદિના એટલે દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાલથી અને ભાવથી અભિગ્રહા કરવાના હાય છે. અત્યાર સુધી પલ ગમાં સૂતેલા એવા તારે છવન પર્યંત ભૂમિ ઉપર સૂઈ રહેવું પડશે. અને દીક્ષામાં સ્નાન કરાય નહી, તેમજ આ મસ્તકાદિના વાળના લાચ કરવાના હાય છે. તથા એક ગામથી બીજે ગામ પગ ચાલીને વિહાર કરવાના હાય છે. વળી દીક્ષામાં શરીરને ઘરેલાં વગેરેથી શાલાવવાના ત્યાગ કરવાના છે એટલે શરીરે કાઈ પ્રકારનું વિલેપન કરાતું નથી. અને ગુરૂકુલવાસ એટલે ગુરૂની સાથે તેમની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલવાનું હાય છે. વળી દીક્ષામાં ટાઢ, તડકા વગેરે પરીષહા તથા અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગી સહન કરવાના હોય છે. રહ

> સામ્ય ભાવ સહન તિમ શીલાંગ રથ સંધારણા, ઇત્યાદિ નિયમા જિમ ચણાનું ચાવલું છે લોહના; સાગર તરણ છે હાથથી અસિધાર પર જિમ ચાલલું, અગ્નિ જ્વાળા પાન કરલું ત્રાજવે ગિરિ તાેળલું.

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા હે પુત્ર! ચારિત્રમાં જે દુ:ખ સહન કરવાનાં છે તે સમતા ભાવે એટલે ક્રોધાદિક કર્યા સિવાય સહન કરવાં જોઇએ. વળી અહાર હજાર શીલાંગ રથને સારી રીતે ધારણ કરવાનાં હાય છે. વગેરે બીજાં પણ અનેક જાતના નિયમા પાળવાના હાય છે. માટે આ ચારિત્રનું પાલન કરવું તે લાહાના ચણા ચાવવા જેવું અતિ મુશ્કેલ છે. જેમ એ હાથથી સમુદ્ર તરી જવાનું કામ ઘણું મુશ્કેલ છે તેમ આ ચારિત્રનું પાલન પણ ઘણું મુશ્કેલ છે તે બાબતમાં દહાંતા જણાવતાં કહે

છે કે તરવારની તીક્ષ્ણ ધાર ઉપર ચાલવાનું કામ જેમ ઘણું દુષ્કર છે તથા જેમ અગ્નિની જ્વાલાનું પાન કરવું ઘણું અઘરૂં છે તથા ત્રાજવા વહે પર્વતને તાળવાનું કામ જેમ અતિ આકરૂં છે તેમ ચારિત્રનું પાલન પણ ઘણું મુશ્કેલ છે. ૩૦

> સરિતા તણા સામેજ પૂરે તરણ શત્રુ સમૂહને, એક હાથે જીતલું ને ગહન રાધાવેધને; સાધવા જિમ કઠીન તેથી ખહુ કઠીન દીક્ષા કહી, દીક્ષા વિચાર તજી લહે સુખ શાંતિને અહિંઆં રહી. ૩૧

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી માતાપિતા પુરૂષસિંહ કુંવરને ચારિત્રની દુષ્કરતા જણાવવાનાં પ્રસંગે બીજાં પણ દેશન્તો આપતાં જણાવે છે કે નદીમાં ભારે પૂર આવેલું હોય તે વખતે તે નદીનાં પૂરમાં સામે જલું જેમ મુશ્કેલ છે તેમ ચારિત્રનું પાલન પણ બહું દુષ્કર છે, એમ જાણવું. વળી શત્રુના સમૃહને એટલે ઘણા દુશ્મનાને એકલા હાથે જીતવાનું કામ જેમ ઘણું મુશ્કેલ છે તેવું જ આ ચારિત્રનું પાલન મુશ્કેલ જાણવું. તથા ગહન એટલે અતિમુશ્કેલીવાળા રાધાવેધને સાધવાનું કામ જેમ ઘણું આકરૂં છે તેમ તેનાથી પણ દીક્ષાનું પાલન ઘણું કઠણ કહેલું છે. માટે હે પુત્ર! તું દીક્ષા લેવાના વિચાર છાડી દે અને તને મળેલાં આ રાજ્ય વગેરેનાં મુખાને અહીં આ રહીને શાંતિથી ભાગવ. ૩૧

રાજકું વર માતા પિતાને આ સંસારમાં ભ્રાેગવવાં પડતાં દુ:ખાે બે શ્લાકામાં જણાવે છે---

કુંવર બાેલે જનક જનની ! જેહ કષ્ટા ભવ વિષે, તાસ આગળ ચરણ કષ્ટો અલ્પ તિમ હિતકર દીસે; પીડા ભયંકર નરકની ન કહી શકાએ વચનથી, સણતાં પમાંડે ત્રાસ કંપે હ્રદ્દય પણ મુજ નિયમથી. ૩૨

રપષ્ટાર્થ:—તે વખતે પાતાના માતા પિતાને સમજવતાં રાજકું વર પુરૂષસિંહ કહે છે કે જનક! જનની! આ સંસારમાં રહીને જે કપ્ટો સહન કરવાં પહે છે તેની આગળ આ ચારિત્રમાં સહન કરવાનાં કપ્ટો કાંઈ હિસાઅમાં નથી, એટલું જ નહિ પરંતુ આ કપ્ટો તો સંયમી જીવને કમેની નિર્જરા કરવામાં અહું જ મદદગાર થાય છે. એટલે આ ચારિત્રનાં કપ્ટો સમતા ભાવે સહન કરવાથી જીવનાં ઘણાં કમાં ભાગવાઈ જાય છે, માટે સંસાર બીરૂ જીવને આ ચારિત્રનાં કપ્ટો ખરી રીતે કપ્ટ રૂપે લાગતાં નથી. આ સંસારમાં ભાગવાં પડતાં દુ:ખો કેવાં ભયંકર છે તે જણાવતાં કહે છે કે નરકની અંદર ગએલા જીવને જે ભયંકર પીડાઓ ભાગવવી પડે છે તેનું વર્ણન વચનથી પણ કરી શકાતું નથી. તેમજ વચનથી તેનું વર્ણન સાંભળતાં પણ આપણને ત્રાસ થાય છે અથવા ભય ઉપજે છે. અને મારૂં હૃદય પણ તે સાંભળીને કંપાયમાન થાય છે. નારકીમાં ત્રણ પ્રકારની વેદના કહી છે.

એક તે અન્યાન્યકૃત એટલે નારકીના છવા હંમેશાં એક બીજાની સાથે લડ્યા કરે છે. તે લડવામાં એક તો પૂર્વ લવતું વેર કારણ હાય છે અથવા તો વર ન હાય તો પણ તેમના એવા રવલાવજ હાય છે, તેથી તેઓ વૈકિય લિધવાળા હાવાથી અનેક પ્રકારના સિંહ વાય વગેરેનાં રૂપ કરીને તથા અનેક પ્રકારના શસ્ત્રો વિકુર્વાને લડ્યા કરે છે અને માંહામાંહ દુ:ખી થાય છે. બીજી પરમાધામીકૃત વેદના નારકીના જીવાને ભાગવવી પહે છે. આ પરમાધામી દેવાને આ નારકીઓને દુ:ખ આપવામાં ઘણા આનંદ આવે છે. તેથી તેઓ નારકીઓના શરીરના ડુકહે ડુકડા કરી નાખે છે, પરંતુ વૈક્રિય શરીરના એવા સ્વલાવ હાય છે કે તેથી નારકીના જવા મરી જતા નથી. પરંતુ તેમનાં શરીર પાછાં મળી જાય છે. અને ઉકળતા તેલમાં નાંખીને તપાવવું, વૈતરણી નદીમાં ડ્આડલું, શસમાં પરાવવું, કુંભી પાકમાં પકાવવું એમ અનેક રીતે નારકીના જીવાને તે પરમાધામી દેવા દુ:ખ આપે છે. ત્રીજી ક્ષેત્રકૃત વેદના તે નારકીના જીવા લોગવે છે. તે ક્ષેત્રકૃત વેદના દશ પ્રકારની છે. અત્યંત ટાઢ, અત્યંત તાપ, ભૂખ, તરસ વગેરે વેદનાઓ જાણવી. એ પ્રમાણે નારકીના જીવા હંમેશાં દુ:ખો ભાગવે છે. માટેજ અતિ દુ:ખ ભાગવતાં મનુષ્યને તે નારકીનાં દુ:ખો ભાગવે છે એવી ઉપમા અપાય છે. એ પ્રમાણે નરકગિતનાં દુ:ખો ડુંકાણમાં જાણવાં. ૩૨

અધનાદિક પીડ દુ:સહ નિરપરાધિ ખરાદિને, રાેગ છેદન ગુપ્તિ આદિક કષ્ટ રાેગી નરાદિને; ચ્યવનાદિ દુ:ખવિયાગ અરિના ત્રાસ સ્વર્ગે દેવને, ચારિત્રમાં જે કઠીનતા શિવદાયિની નિશ્ચય મને.

33

સ્પષ્ટાર્થ:— ખીજી તિર્યંચ ગતિની અંદર પણ જીવાને અનેક પ્રકારનાં આકરાં દુ:ખાં ભાગવવાં પડે છે, તે આ રીતે ટૂંકામાં જાણવા—માલીક મનુષ્યા ગાય, ભેંસ, હાથી, ઘાડા વગેરેને બાંધી રાખે છે. જ્યારે તે મનુષ્યા તેમને ખાવાનું આપે ત્યારેજ તેઓને ખાવાનું મળે છે નહિ તા ભૂખે રહેલું પડે છે. વળી તેઓ (માલિકા) પીવાને પાણી આપે ત્યારેજ તે પશુ વગેરે પાણી પી શકે છે નહિ તા તરસ્યા રહે છે. આ રીતે તેમને અંધનની સાથે સાથે ભૂખ તરસની વેદનાઓ પણ ભાગવવી પડે છે. તે ઉપરાંત ચાયુક વગેરેના માર પણ સહન કરવા પડે છે. અને ગધેડાં બળદ વગેરેને આખા દિવસ ભાર ઉપાડવા પડે છે. તે ઉપરાંત માર ખાવા પડે છે. તથા અપરાધ વિના પણ ભૂખ તરસ વેઠવી પડે છે. તે ઉપરાંત તે તિર્યંથા જાતિ વૈરથી એક બીજાની સાથે લેકે છે અને તેથી તેઓ અનેક પ્રકારની વેદનાઓ સહન કરીને રીબાઇ રીબાઇને મરે છે. આ રીતે તિર્યંચ ગતિમાં પણ અનેક જાતની ભયંકર વેદનાઓ સહન કરીને રીબાઇ રીબાઇને મરે છે. ત્રીજી મનુષ્ય ગતિની અંદર પણ અનેક જાતની ક્રયંકરે વેદનાઓ સહન કરવી પડે છે. ત્રીજી મનુષ્ય ગતિની અંદર પણ અનેક જાતના દુ:ખો ભાગવવાં પડે છે. જુઓ-આ મનુષ્ય ભવમાં અનેક પ્રકારનાં ભયંકર રાગો થાય છે તેથી તેમજ છેદન, અંદિખાનામાં પૂરાનું, તથા આજીવિકા ચલાવવા

38

માટે ધન પેઠા કરવામાં ને સાચવવા વગેરમાં અનેક જાતનાં દુ:ખો સહન કરવા પડે છે. ચાથી દેવ ગતિમાં પણુ અનેક પ્રકારનાં દુ:ખો રહેલાં છે. કારણુ કે દેવાને પણુ જ્યારે વ્યવવાના કાલ નજીક હાય છે ત્યારે હવે મારે આ ખુધા વૈભવ આનંદ મૂકીને જલું પડશે એવું જાણુવાથી દુ:ખ થાય છે. અને પાતાના પ્રિય દેવ દેવીનું વ્યવન થાય ત્યારે પણુ દુ:ખ થાય છે. તથા પાતાથી વધારે અળવાળા તથા ઋદિવાળા દેવને જોઇને ઇવ્યા વગેરે થવાથી પણુ મનમાં દુ:ખ થાય છે. એવી રીતે દેવગતિમાં પણ ત્રાસ એટલે લય, શોક વગેરે દુ:ખો રહેલાં છે. આ પ્રમાણે ચારે ગતિ રૂપી સંસાર અહુજ દુ:ખાંથી ભરેલા હોવાથી આ સંસારમાં રહીને ખરી રીતે સાચા સુખી થવાની આશા રાખવી નકામી છે. માટે જ ચારિત્રમાં પરિષદા તથા ઉપસર્ગોને ભાગવવાં વગેરે સ્વરૂપ મુશ્કેલીએા પડે છે તે સર્વેને હું હિતકારી માનું છું. કારણુ કે તે મુશ્કેલીઓ તા મને નક્કી શિવશમંની એટલે માક્ષ રૂપી સુખને જરૂર આપનારી છે. 33

રાજકુંવર માતાપિતાને કર્માં અંધના અને કર્મથી છુટવાના કારણા સમજાવે છે---

ભાવને અનુસાર બંધન માેક્ષ સારા ભાવથી, કર્મનિર્જરણા પરમ પદ તેમ માઢા ભાવથી; કર્મબંધન બાહુબલિ તિમ મત્સ્યના દર્શાંતથી, ચારિત્રમાં સારા નિમિત્તો ભાવ નિર્મલ નિયમથી.

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા હે પૂજ્ય માતાપિતા! જીવના પરિણામને અનુસારે કર્મના અંધ તથા કર્મથી મૂકાવું થાય છે. જે જીવના સારા ભાવ એટલે અધ્યવસાય હાય તે જીવને કર્મોની નિર્જરા થાય છે એટલે ઘણાં કર્મ દલ ભાગવાઇને ખરી જાય છે. તેમજ જે જીવના પરિણામ અશુભ વર્તાતા હાય તો તે જીવને કર્મોના અંધ થાય છે. જે કે જીવને સમયે સમયે કર્મ અંધ તથા કર્મની નિર્જરા તો થયા કરે છે, પરંતુ જેમ જેમ શુભ પરિણામની વૃદ્ધિ થાય છે તેમ તેમ નવા કર્મોના અંધ એછો એછો થતા જાય છે અને તેથી કર્મની નિર્જરા અનુકર્મ વધતી જાય છે. અને જેમ જેમ જીવના અશુભ પરિણામની વૃદ્ધિ થતી જાય છે તેમ તેમ કર્મઅંધ વધતો જાય છે અને નિર્જરા એછી એછી થાય છે. આ પ્રસંગે શુભ પરિણામથી થતા કર્મક્ષયની આખતમાં આહુળલિની ખીના-દર્શત અને અશુભ પરિણામથી થતા કર્મક્ષયની આખતમાં તાં દુલિયા મત્સ્યની ખીના ટૂંકામાં અનુકર્મ આ રીતે જાણવી.—બાહુખલિ પ્રથમ તીર્થપતિ શ્રીઋષભદેવના પુત્ર અને ભરત ચક્રવર્તીના નાના ભાઈ હતા. બંને ભાઈએ વચ્ચે માટું યુદ્ધ થયું. તેમાં અને ભાઇએના પરસ્પર યુદ્ધમાં ચક્રવર્તી હાર્યા અને બાહુખલિ જિત્યા. છેવટે ભરત ચક્રવર્તીએ બાહુખલિને મારવા માટે પોતાનું ચક્રરત નાનાલાઈ ઉપર મૂક્યું. પરંતુ એક (સરખા) ગાત્રના જીવની ઉપર ચક્રની અસર થતી નથી તેથી ચક્ર બાહુખલિની ચારે તરફ પ્રદક્ષિણા દઇને પાછું ક્યું. ત્યાર

પછી ખાહું ખિલ એ પાતાની મૂઠી ભરત રાજાના મસ્તક ઉપર મારવાને ઉગામી. તેજ વખતે ખાહું ખિલના વિચારમાં માંદું પશ્વિત ન (ફેરફાર) થયું. તેથી તેમણે આ રીતે વિચાર્યું કે આ મૂઠીથી માટા ભાઇના નાશ થશે. ઋષભદેવના પુત્ર થઇને પાતે નાશવંત રાજ્યને માટે માટાભાઇને માર્યો એવી મારી નિંદા થશે. આવા વિચાર લાવીને અને મહાપુર્ધ ઉગામેલી મૂઠી નિષ્ફળ જવી એઇએ નહિ, તેથી તેમણે તે મૂઠી પાતાના મસ્તક ઉપર મૂકીને લાચ કર્યાં. ને ચારિત્રને સ્વીકાર્યું. પછી દેવાએ આપેલા સાધુવેશ ધારણ કરી ત્યાંજ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા. તેમની ભાવના પાતાના પિતા ઋષભદેવ પ્રભુની પાસે જવાની હતી. પરંતુ તે વખતે તેમને અભિમાનના ( માન માહનીય કર્મના ) ઉદય થયા. તેથી વિચાર કરવા લાગ્યા કે "મારાથી નાના બીજા અદ્વાણ ભાઇએએ પ્રભુની પાસે મારી પહેલાં દીક્ષા લીધી છે. તેથી હાલ એ હું ત્યાં (પ્રભુની પાસે) જઈ તે! મારે તે ચારિત્રવંત નાના ભાઇએએને વંદન કરવું પડે. માટે હું કેવલગ્ઞાન મેળવીને પ્રભુ પાસે જઈશ, જેથી તે નાના ભાઇએએને વંદન કરવું પડે. નહિ". આવા વિચારથી તે બાહુ અલી મુનિરાજ ત્યાંજ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા.

એ પ્રમાણે એક વર્ષ સુધી રહ્યા છતાં તેમને કેવલગ્રાન થયું નહિ. કારણ કે જયાં સુધી અભિમાન રહ્યું હોય ત્યાં સુધી માહનીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થાય નહિ અને માહનીય કર્મના ક્ષય ન થાય તો આકીના ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય એ ત્રણ ઘાલી કર્મોના પહ્યું ક્ષય ન થાય. અને ઘાલી કર્મોના ક્ષય ન થાય ત્યાં સુધી કેવલગ્રાન પણ શાય નહિ.

તે વખતે ઋષભદેવ પ્રભુએ ખાદ્ધી અને સુંદરી નામની પાતાની એ પુત્રીઓ કે જેમણે પ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી હતી, તે અંને સાધ્વીઓને બાહુ ખલિને બાંધ કરાવવાને માટે માકલી. તેથી તે અંને સાધ્વીઓ પાતાના ભાઈ બાહુ ખલિ જ્યાં કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા હતા ત્યાં આવ્યા. પ્રથમ તા તે અંને સાધ્વીએ ભાઈને એ બખી પથ્યુ શક્યા નહિ કારણ કે ત્યાં એક વર્ષથી કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા બાહુ ખલિની દાઢીમાં પક્ષીઓએ માળા કર્યો હતા. અને તેમના આખા શરીર ઉપર વેલડીએ વીંટાઈ વળી હતી. તેથી મહા મહેનતે ભાઇને એ બખ્યા. તે વખતે ભાઈને વંદન કરીને પિતાએ કહેવાને કહેલાં વચના આ પ્રમાણે કહ્યાં 'હે વીરા ગજ ઉપરથી હેઠા ઉતરો' એ પ્રમાણે કહ્યાં મે સાધ્વીએ વાંદીને સખ શાતા પૃછી ચાલ્યા ગયા.

બહેનાએ (સાધ્વીએ) કહેલા વચના સાંભળીને ભાહુખલિ મુનિએ વિચાર કર્યો કે " હું હાથી ઉપર બેઠા નથી છતાં મને ખહેનાએ આ પ્રમાણે કેમ કહ્યું? અને તે સાધ્વીએ જાઠું તો લગાર પણ બાલે નહિ." વિચાર કરતાં સમજાયું કે અરે! દીક્ષા પર્યાયથી માટા એવા નાના ભાઇએ ને વંદન કેમ કરાય? મારા મનમાં રહેલા આ જે અહંકાર એજ ખરા હાથી છે. અને જ્યાં સુધી અભિમાન રૂપી હાથી ઉપર હું રહેલા છું ત્યાં સુધી મને કેવલત્રાન પણ કઇ રીતે થાય? માટે મારે હવે પિતાની પાસે જઇને દીક્ષા

પર્યાયથી માટા એવા નાના ભાઇઓને વંદન કરલું જોઇએ. આવા વિચાર કરી પ્રભુ પાસે જવાને જ્યાં પગ ઉપાડયા, કે તરત જ તેમને કેવલજ્ઞાન થયું. કારલુ કે કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહીને તેમણે ઘાતા કમી ઘણાં ભાગવી કાઢયાં હતાં. તેથી જ્યારે અભિમાન ગળી ગયા કે તરત જ ક્ષપકશ્રેણી શરૂ થઇ અને તે ક્ષપકશ્રેણીના પ્રભાવથી ચારે ઘાતી કમીના અંતમું હૂર્તમાં ક્ષય થઈ ગયા. આ ક્ષપકશ્રેણું એ પણ ઉત્તમ ભાવનાદિ સ્વરૂપે જ જાણુવી. આ બીનાથી સચાટ સમજાય છે કે-ઉત્તમ ભાવનાથી કમેળાં ધ રાકાય છે અને નિજેશ ઘણી થાય છે.

હવે તં દુલીયા મત્સ્યની ખીના ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી.—લવણ સમુદ્ર વગેરમાં એક હજાર ચાજન પ્રમાણ લાંખા મગરમત્સ્ય થાય છે. તે મત્સ્યની આંખની પાંપણમાં આ નાના તં દુલીયા મત્સ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. માટા મત્સ્ય પાતાના માઢાંમાં પેસીને ખહાર નીકળી જતાં નાનાં માછલાંઓને ગળી ન જતાં જવા દે છે તે જોઈને આ તં દુલીઓ મત્સ્ય વિચારે છે કે—જો હું આવે! માટે! મત્સ્ય હાલેં તો એક પણ માછલાને જવા દલેં નહિ એટલે બધાનું ભક્ષણ કરી જાલેં. આવા હિંસાના ઘાર પરિણામ રૂપ અશુભ ભાવનાથી તે તં દુલીયા મત્સ્ય મરીને સાતમી નારકી સુધી ઉત્પન્ન થાય છે. એમ કાઈ પણ જીવની દ્રવ્ય હિંસા કર્યા વિના પણ ફક્ત અશુભ ભાવ રૂપ ભાવહિંસાથી આ મત્સ્ય નારકીનાં ઘાર દુઃખાને ભાગવે છે. આ ડુંક ખીના ઉપરથી સમજવાનું એ છે કે ચારિત્રનું પાલન કરતા પુષ્યશાલી મુનિવરાને નિશ્ચયે નિમિત્તાની આરાધનામાં મન પરાવાય છે, તેથી તેમની ભાવના પણ નિર્મલ હાય છે. આજ મુદ્દાથી સાધુ જીવન પરમ શાંતિના અનુભવ કરાવનાર છે, એમ હે પરમ પૂજ્ય માતા પિતાજ! તમારે ચાકકસ માનવું જ જોઇએ. ૩૪

આજ ભવમાં નિશ્ચયે મુજ મુક્તિ ઇમ જાણે છતાં, તીર્થપતિ સઘલા ગ્રહી ચારિત્રને આરાધતા; સત્ય સુખ દેનાર સંયમ હું લહીને આપને, ચારિત્રના સાધક ળનાલું ઇણ ચહું ચારિત્રને.

3પ

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે પરમ પૂજ્ય માતાપિતા! તમામ તીચંકરા પણ અવધિજ્ઞાનથી એમ જાણે છે કે "આ વર્તમાન ભવમાં અમે મોક્ષે જઇશું" તે છતાં પણ તે લોકોત્તર મહાપુર્ષો ચારિત્રને ચહુલ કરીને તેની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરે છે એડલે જયારે તેઓ પણ રાજ્ય તથા સાંસારિક સુખાનો ત્યાગ કરીને ચારિત્રની આરાધના કરે છે તો પછી મારા જેવા છવે તો જરૂર તેની (સર્વ વિરતિ ચારિત્રની) આરાધના કર્યો કરવીજ જાઈએ. વળી હું આવા સુખ શાંતિને આપનાર ચારિત્રને ચહુલ કરીને પરમાપકારી એવા તમને પણ ચારિત્રના સાધનારા બનાવું. આવી શુલ લાવનાથી હું ચારિત્ર ગ્રહ્ય

કરવાને ચાહું છું. આ મારી વિનતિને સ્વીકારીને કૃપાળુ એવા આપ અંને મને ચારિત્ર લેવાને માટે રજા આપો. ૩૫

રાજકુમારે માતાપિતાની રજા મેળવી ગુરૂ પાસે લીધેલ દીક્ષા વગેરે બીના બે શ્લેકામાં જણાવે છેઃ—

> પુત્રના દઢ ભાવ જાણી તે અનુજ્ઞા આપતા, ભાવના અનુમાદતા ઉત્સવ કરે રંગે પિતા; ક્લાથી તરૂ પાંસ આવે આવતા ગુરૂની કને, હાથ જેડી શહ ભાવે માગતા ચારિત્રને.

35

સ્પષ્ટાર્થ:—પુત્રના ચારિત્ર લેવાના દઢ ભાવને એટલે અડગ નિશ્વયને જાણીને માળાપે રાજકુંવરને દીક્ષા લેવાની રજા આપી. અને તેની આ શુભ ભાવનાની પ્રશાંસા કરીને આનંદથી મોટા ઉત્સવ પૂર્વક પુત્રના તેમણે દીક્ષામહોત્સવ કર્યો. આ રીતે અનુક્રમે રાજકુમાર પુરૂષસિંહ જેમ ફલ મેળવવાની કચ્છાવાળો પુરૂષ ઝાડની પાસે જાય છે તેમ વિજયનંદન ગુરૂની પાસે ઉદ્યાનમાં આવ્યા. ને તેમને વાંદીને વિનયથી બે હાથ એડીને ચારિત્રને દેવા માટે માગણી કરી. એટલે હે ગુરૂદેવ! મને કૃપા કરીને ચારિત્ર આપો આ રીતે પાતાની કચ્છા જણાવી. ૩૬

સુરિ વિધિએ આપતા દીક્ષા કુંવરને બાધતા, દુવિધ શિક્ષા દિવસ ચર્યા સાધુની સમજાવતા; અપ્રમાદી ચરણમાં એકાદિ સ્થાનક<sup>૧૦</sup> સાધતા, જિનનામ કર્મ નિકાચતા એકાદશાંગી<sup>૧૧</sup> જાણતા.

39

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી આચાર્ય મહારાજે રાજકુંવરને વિધિપૂર્વક દીલા આપીને દુવિધ શિક્ષા એટલે ગ્રહ્ક શિક્ષા તથા આસેવન શિક્ષા એમ છે પ્રકારની શિક્ષાના ઉપદેશ આપ્યો. તેમાં ગ્રહ્ક શિક્ષા એટલે ગ્રહક કરેલા વતનું સારી રીતે પાલન કરાવનારી શિક્ષા જાણ્વી. તે પછી સાધુની દિવસચર્યા એટલે દિવસે કયારે કયારે શું શું કરાય તેની સમજણ આપી. સુસાધુ થએલા રાજકુંવર પુરૂષસિંહ સુનિએ પણ અપ્રમાદી એટલે પ્રમાદને તજને ચારિત્રનું પાલન કર્યું અને યાગ્ય સમયે તેમણે વીસ સ્થાનક તપ માંહેના એકાદિ એટલે છે ત્રણ આદિ સ્થાનકોની (૧૦) સારી રીતે સાધના કરી. ને જિનનામ કર્મના નિકાચિત અંધ પૂર્વના ત્રીજ મતુષ્ય ભવેજ કરાય છે. ત્યાર પછી દેવ અથવા નારકીનું આયુષ્ય ભોગવીને તીર્થંકર થાય છે. પણ પ્રાયે મતુષ્યમાંથી મતુષ્ય થએલા તીર્થંકર થાય નહિ. " વળી તે પુરૂષસિંહ સુનિરાજે આચારાંગ વગેરે અગિયાર અંગોના (૧૧) અલ્યાસ કરી. ૩૭

ચારિત્ર યાલીને રાજકુમારનું વૈજયંત વિમાનમાં અનુત્તરવાસી દેવપણે ઉપજવું વગેરે ખીના જણાવે છે—

> અંતકાલે અનશનાદિક ભાવ શુદ્ધારાધના, કરતા થતા સુર વૈજયંતે જ્યાં સુખા સુરનાં ઘણાં; અન્યત્ર સીમધર કહ્યું ગુરૂ નામ દેવ જયંતમાં,<sup>૧૨</sup> અતર તેત્રીસ <sup>૧૩</sup> આયુ *ઇ*મ ભવ બેઉ તેર દ્વારમાં. ૩૮

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે પુરૂષસિંહ સુનિરાજે ઘણા કાલ સુધી નિર્મલ ચારિત્રનું પાલન કર્યું. પછી અંત સમય આવ્યા ત્યારે અનશન વગેરે કરવા પૂર્વક શુદ્ધ ભાવથી આરાધના કરીને અનુત્તરવાસી દેવના પાંચ લેદા માંહેના બીજા વૈજયંત વિમાનને વિષે દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. અને ત્યાં દેવ સંખંધી ઘણાં સુખોને લાગવ્યા. આ બાબતમાં બીજા વ્યંથામાં જયંત (૧૨) નામના ત્રીજા અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા એમ કહેલું છે. તેમજ અહીં જે ગુરૂનું નામ વિનયનંદન કહ્યું, તેને બદલે ગુરૂનું નામ 'સીમ'ધરસૂરિ' કહેલું છે. આ અનુત્તર દેવલાકમાં તેમનું આયુષ્ય તેત્રીસ (૧૩) અતર એટલે સામરોપમ પ્રમાણ હતું. એ પ્રમાણે તેર સ્થાનકામાં પાંચમા સુમતિનાથ પ્રશ્નના પાછળના બ લવાનું સ્વરૂપ કહ્યું. ૩૮

મેઘ રાજાનું વર્ષાન એ શ્લોકામાં કરે છે:---

આજ જ'બૂફીય ભરતે કાેશલાધ્ય વિનીતા<sup>૧૫</sup> બલી, જાસ કિલ્લાે રૂપ્યના જિનમંદિરા જયાં બહુ વલી; લાેક દાનાદિક ગુણી ત્યાં મેઘ<sup>૧૬</sup> નામે નૃપવરા, ઇક્લાક વ'રાે તિલક જેવા સત્ય નીતિ દયાધરા.

સ્પષ્ટાથ — આજ જં ખૂદીયને વિષે તેના દક્ષિણ ભાગમાં ભરત નામનું ક્ષેત્ર આવેલું છે. તેમાં કેાશલ (૧૪) નામે દેશની વિનીતા (૧૫) નામે સુંદર નગરી છે. આ નગરીને કરતો રૂપાના મનાહર કિલ્લા આવેલા છે. વળી તે નગરીને વિષે ઘણાં સુંદર અને ભવ્ય જિનમં દિરા શાલે છે. આ નગરીના લાકા પણ દાન વગેરે સદ્દગુણાને ધારણ કરનારા હતા. હવે આ નગરીને વિષે મેઘ(૧૬) નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. આ મેઘરાજા ઇલ્વાકુ વંશને વિષે તિલક જેવા શાલતા હતા. અને સત્ય, નીતિ એટલે ન્યાય તથા દયા વગેરે સારા ગુણાને ધારણ કરતા હતા. ૩૯

મેઘની જિમ હર્ષદાયક યાચકા સંતાષતા, તાય નીકના જલ પરે લક્ષ્મી વધેલી દેખતા; બીજા નૃપા તેને નર્મા વસ્ત્રાદિથી પણ અર્ચતા, સમૃદ્ધિ આદિક જોઇ પાંસડમા સુરાધિય કલ્પતા. ૪૦

88

४२

રપષ્ટાર્થ:—જેમ મેઘ જગતના જીવાને હર્ષ આપે છે તેમ મેઘ સમાન આ મેઘ રાજા પણ સર્વ જીવાને હર્ષ આપતા હતા. વળી આ રાજા પોતાની લક્ષ્મી ચાચકાને દાન આપીને સંતોષ પમાડવામાં વાપરતા હતા તો પણ તે લક્ષ્મી ઓછી થતી નહોતી, પરંતુ નીકના પાણીની જેમ હંમેશાં વધતી જતી હતી અને જ્યારે બીજા રાજાઓ આ શ્રી મેઘ રાજાને નમતા હતા, ત્યારે નમસ્કાર કરીને વસાદિથી એટલે ઉત્તમ પ્રકારનાં વસો તથા ધન વગેરે લેટમાં આપીને તેમની (મેઘરાજાની) સેવા કરતા હતા. આથી આ મેઘ રાજાની લક્ષ્મી ઘણી વૃદ્ધિ પામી હતી તેથી લોકો તેમને પાંસકમા ઇન્દ્ર જેવા માનતા હતા. ૪૦

મંગલા રાષ્ટ્રીનું વર્ષુન એ શ્લાકામાં કરે છે:—

તાસ રાણી મંગલાય મંગલ કરણ ને શીલવતી, દેહધારી કુલરમા સમ પતિ હૃદયમાં નિવસતી; ભૂપ વસતો તાસ હૃદયે ગૃહાદિક વિચરે છતાં, નિજ પતિને ધ્યાવતી રાણી ગુણોથી દીપતા.

સ્પષ્ટાર્થ: - આ મેઘ રાજાને મંગલ એટલે કલ્યાણ કરનારી તથા શીયલને ધારણ કરનારી મંગલા નામે રાણી હતી. આ રાણી જાણે સાક્ષાત્ શરીરને ધારણ કરનારી કુલલફમી હોય તેમ પતિના હૃદયમાં રહેલી હતી એટલે કે રાજાના તેના ઉપર ઘણા સ્નેહ હતા. જો કે તે અંજે રાજા રાણી વાસગૃહ વગેરમાં અહારથી જીદા જુદા જણાતા હતા છતાં મંગલા રાણીના હૃદયમાં રાજાના હંમેશાં વાસ હતા. અથવા તા રાણી જયારે જયારે એકલી ફરતી હાય ત્યારે ત્યારે પણ તેના હૃદયમાં તા ગુણાથી શાલાયમાન તે રાજાના ગુણાનું જ સ્મરણ ચાલતું હતું. ૪૧

રૂપ લાવણ્યાદિથી દેવાંગના દાસી કરે, સુંદર વદનથી દાસ કરતી ચંદ્રને મોઝે કરે; ભૂપ શીતલ છાંયમાં સઘલા સુખાને ભાગવે, દાન શીલ તપ ભાવ સાધી પ્રશમ જીવન અનુભવે.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ મંગલા રાષ્ટ્રીનું રૂપ અને લાવલ્ય એટલે સીંદર્ય એવું હતું કે જેની આગળ દેવાંગના એટલે સ્વર્ગની અપ્સરાએ પણ દાસી જેવી જણાતી હતી. વળી તે રાષ્ટ્રીનું મુખ એવું સુંદર હતું કે જેની આગળ ચંદ્રમા પણ દાસ જેવા લાગતા હતા. અથવા ચંદ્રમાની અંદર તા ડાઘ છે અને આ રાષ્ટ્રીના મુખને વિષે કાઇ પણ પ્રકારના ડાઘ જણાતા નથી. આવી આ મંગલા રાષ્ટ્રી રાજની શીલળ છાયામાં આનંદ-પૂર્વક સઘળા પ્રકારના સાંસાવિક સુખા લાગવતા હતા. તે છતાં વળી દાન, શીયળ, તપ

અને ભાવના રૂપી ચાર પ્રકારના ધર્મને પરમ ઉલ્લાસથી સાધીને શાંતિમય જીવનના અનુભવ કરતા હતા. ૪૨

તીર્થકરની માતાની વિશેષતા દેખાડી વૈજ્યાંત વિમાનમાં દેવરૂપે ઉપજેલ ભાવી તીર્થકરના જીવની ભાવનાદિ બે શ્લાકામાં જણાવે છે:—

> પુષ્ય પ્રખલતા અન્ય સ્ત્રીથી તીર્થપતિ જનની તણી, ભવ્ય નિશ્ચય મેક્ષ સદ્દગતિ એમ જનકાદિક તણી; અતર તેત્રીશ વૈજયંતે દેવ સુખને અનુભવે, જિન નામ કર્મ પ્રભાવથી આસક્તિ ના ધરે ભવે.

સ્પષ્ટાર્થ—જે સ્ત્રી તીર્થ કરની માતા હાય છે તે સ્ત્રીની પુષ્યની પ્રભલતા બીજી સ્ત્રીઓ કરતાં વધારે હેત્ય છે. કારસ્કુ કે ત્રસ્કુ ભુવનમાં વ'દનીય તીર્થકરની માતાપસ્ત્રાની પ્રાપ્તિ પણ ઘણા પુષ્ટ્યેદય હોય તે જ થાય છે. પ્રભુના માતાપિતા ભવ્યજ હોય છે અને તેઓ માફે જાય છે અથવા તે સદ્દગતિ એટલે દેવગતિમાં જાય છે. હવે પુર્ધસંહ રાજ-કુમારના જીવ વૈજયંત નામના બીજા અનુત્તર વિમાનને વિષે તેત્રીસ સાગરાપમ વર્ષો સુધી દેવના સુખા લોગવી રહ્યા છે. તે (સુમતિનાથના જીવ) દેવ જિનનામ કર્મના પ્રભાવથી તે દેવ સંબંધી સુખોમાં આસક્તિ રાખતા નથી. ૪૩

સિહિના સુખ પામવાને મનુજ ભવને ચાહતા, ભાવ જિનના જીવ ઉંચા યાેગ રંગે મ્હાલતા; સમવસરણે ચઉ મુખે હું દેશના દઇ સર્વ ને, ક્યારે પમાડીશ સિહિ માનીશ ધન્ય એવા દિવસને. ૪૪

રપષ્ટાર્થ:— દેવલાકમાં રહેલા આ પાંચમા તીર્થકરના જીવ માેક્ષનાં સુખ મેળવવાને માટે મનુષ્યભવને મેળવવાની ઈચ્છા રાખતા હતા. કારણ કે મનુષ્યગતિ હિવાય બીજી કાઈ પણ ગતિમાંથી માેફ્ષે જઈ શકાતું નથી. આ લાવી તીર્થકરના જીવ ઉંચા પ્રકારના નિર્મલ માનસિકાદિ યાગના અપૂર્વ આનંદમાં લીન રહેતા હતા. અને એવી લાવના લાવતા હતા કે હું સમવસરણમાં બેસીને ચાર મુખે ધર્મના ઉપદેશ આપીને સર્વ જીવાને કયારે સિદ્ધિના સુખોને પમાડીશ. જે દિવસે મારા આ મનારથા પ્રસ થશે, તેજ દિવસને હું ધન્ય (વખાણવા લાયક) માનીશ. ૪૪

ભાવી તીર્થકરના જીવતું વૈજયાંત વિમાનથી વ્યવીને મંગલા રાણીની કુક્ષીમાં ઉપજવું, વગેરે ખીનાને જણાવે છેઃ—

ત્યાંથી ચ્યવીને તેહ શ્રાવણ શુકલ બીજ<sup>૧૮</sup> અધ**ારયણીએ,<sup>૧૯</sup>** સિંહર∘ મઘાર૧ શશિ શ્રેષ્ઠ સમયે મંગલા કૂખ અવતરે;

# માતા તદા જિન જન્મ સૂચક ચૌદ સ્વપ્નાેપ્ય દેખતા, ભૂ નિધાનતણી પરે જિન ગર્ભને સધારતા.

84

સ્પષ્ટાર્થ:—વૈજયંત વિમાનમાં અનુત્તરવાસી દેવ પુરૂષસિંહ રાજાના છવ પાતાનું તેત્રીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય પૃક્રં ભાગવીને ત્યાંથી સ્થવીને મંગલા રાણીની કૂખને વિષે ઉત્પન્ન થયા. તે વખતે શ્રાવણ મહિનાના સુદ બીજના (૧૮) દિવસ અને અર્ધ રાત્રીના (૧૯) સમય તથા સિંહરાશ (૨૦) તથા મઘારાશિના (૨૧) ચંદ્ર સાથે શુલ યાગ ચાલતા હતા. આ શુલ અવસરે મંગલા માતાએ તીર્થંકરના જન્મને જણાવનારા ચીદ માટા સ્વમો જ્યા. (૨૨) ત્યાર પછી પૃથ્વી જેમ નિધાનને ધારણ કરે તેમ મંગલા માતા જિનેશ્વરના ગર્લને ધારણ કરતા હતા. ૪૫

પ્રભુ ગર્ભમાં હતા ત્યારે માંગલા માતાને ઉપજેલી સારી બુદ્ધિના પ્રસંગ વગેરે ખીના ૧૫ શ્લાકામાં જણાવે છે:—

> જનકર પાઠક સાંભળી તે સ્વપ્ન સુત ફલ ઉચ્ચરે, એકદા કાેઈક ધનિક એ સ્ત્રી સહિત દેશાંતરે; જાય માર્ગે એક સીએ જન્મ આપ્યા પુત્રને, માેટા કરે અંને ઉછેરી તેહને સમદષ્ટિએ.

85

સ્પષ્ટાર્થ:—શ્રીમંગલા રાણીએ રાત્રીમાં પાતાને આવેલાં સ્વમોની હકીકત રાજાને જણાવી. તે સાંભળીને રાજાએ કહ્યું કે-તમને ઉત્તમ પુત્રના લાભ થશે. રાજાએ સ્વમ પાઠકાને આલાવી તેનું ફળ પૂછ્યું તે વખતે તેમણે પણ આવા માટાં શુભ સ્વપ્નાના ફળ રૂપે તીર્થકરના જીવ રૂપ પુત્રના લાભ જણાવ્યા. પ્રભુ જે વખતે માતાની કૂખમાં ગભ રૂપે રહેલા હતા તે દરમિઆન કાઈ એક ધનવાન વાણ્ઓ પાતાની એ ઓઓને સાથે લઇને પરદેશ જતા હતા. માળમાં એક સીએ પુત્રને જન્મ આપ્યા, તેને તે અંને સીઓએ સમાન દૃષ્ટિથી ઉછેરીને માટા કર્યો. ૪૬

ધન ઉપાર્જી ફરત પાછા માર્ગમાં તે વાિલ્યા, મરણ પામ્યા દેવની ગતિ કાેઈ ના જાણી શકયા; અગ્નિસંસ્કારાદિ કરતી છેઉ પણ કપટી રમા, તનય ધન મુજ ઈમ કહે આસક્ત થઇને છેઉમાં. ૪૭

સ્પષ્ટાર્થ—તે વેપારીએ પરદેશમાં રહીને ઘણું ધન પેદા કર્યું. તે પછી તે વાણીએ! પાતાના દેશમાં પાછા જવાને માટે ત્યાંથી નીકળ્યા, પરંતુ ભાવિભાવ પ્રમાણે તે રસ્તામાંજ મરહ્યુ પામ્યા. કારછુ કે દેવ અથવા નસીબની ગતિ કાઈ જાણી શકતું નથી. તે બંને શ્લીઓ પાતાના પતિના અગ્નિસંસ્કાર વગેરે મરણ ક્રિયા કરી. ત્યાર પછી તે એ એન્ એ માંની એક પુત્ર રહિત સ્ત્રીની દાનત અગડવાથી તે (કપટી) સ્ત્રી ધન તથા પુત્રમાં આસકત શઇને કહેવા લાગી કે આ પુત્ર મારા છે તેમજ ધન પણ મારૂં છે. ૪૭

> માતા ખરી જે તાસ સાથે કરત કજીઓ પણ ખરી; માતા તનય ધન ક્ષેમ ચાહે નહિ અપર તેવી જરી; આવી અયોધ્યા સ્વપર કુલમાં નૃપ કચેરીમાં અને, ળીના કહીને ન્યાય માગે કાેઈ ન દીએ ન્યાયને. ૪૮

સ્પષ્ટાર્થ:—આ બાબતમાં જે ખરી માતા હતી તેલે તે ખાટી માતા સાથે ઝગડા કર્યો. લેકિ આ બાબતમાં કાંઈ નિર્ણય કરી શકયા નહિ. પરંતુ જે ખરી માતા પુત્ર અને ધનનું જેટલું કુશળ ચાહતી હતી તેટલું અપર માતા એટલે બીજી ખાટી માતા ચાહતી નહાતી. આથી તે બંને સીઓ અર્યોધ્યા નગરીમાં પાછી આવી. ત્યાં સ્વપર કુલ એટલે પોતાના કુળના સ્વજનાદિ વડીલાની પાસે આ બાબતના ફેંસલા કરાવવા ગઈ. પણ ત્યાં ફેંસલા થયા (ન્યાય મળ્યા) નિર્દ, તેથી પર કુલના આગેવાનાની પાસે ફેંસલા માટે ગઈ. ત્યાં પણ કાઈ પ્રકારના ફેંસલા મળ્યા નહિ, તેથી છેવટે થાકીને રાજાની કચેરીમાં બંને માતાએ။ ફેંસલા કરાવવા (ન્યાય મેળવવા) આવી. ત્યાં તે બંને સીઓએ પોતાની હકીકત જણાવી ને ન્યાયની માગણી કરી. બંનેએ કહ્યું કે પુત્ર મારા છે માટે ધન પણ માર્ છે. આ બાબતના કાઈ સાક્ષા નહિ હાવાથી રાજાની કચેરીમાં પણ આ ઝગડાના નીકાલ આવી શક્યા નહિ. ૪૮

વાદ કરતી એઉ વિધવા આવતી રાજ કને, ભૂપ પૂછે એઉને ઓલો વિવાદ નિમિત્તને; અપર માતા ઇમ કહે હે ભૂપ! નગરીમાં અમે, સર્વ સ્થલે ભાખ્યા વિવાદ ન ન્યાય પામ્યા તે સમે. ૪૯

સ્પપ્ટાર્થ:—જ્યારે રાજ્યની કચેરીમાં પણ આના ન્યાય થઈ શક્યા નહિ ત્યારે અંને વિધવાએ રાજા પાસે ન્યાય મેળવવાને આવી. જ્યારે રાજાએ અંને સ્ત્રીઓને ઝગ-ડાનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે અપર માતા એટલે બીજી એારમાન માતાએ કહ્યું કે 'હેરાજા! અમે આ નગરીમાં સઘળે ઠેકાણે અમારા વિવાદની બીના જણાવી. પરંતુ કાઈ પણ ઠેકાણે અમારા ઝગડાનું સમાધાન થઈ શક્યું નહિ. ૪૯-

થાય દુઃખિયા કાેણ બીજો જોઈ પરના દુઃખને, એક જાણું આપ તેવા પરદુઃખે ધરે દુઃખને; એમ જાણી હું અહીં લેવાજ આવી ત્યાયને, મારાજ ઔરસ પુત્ર આ છે મેં ઉછેર્યા જેહને. ૫૦

સ્પષ્ટાર્થ:—આ દુનિયામાં ઘણું કરીને વધારે પ્રમાણુમાં એવું દેખાય છે કૈ-પાર કાના દુ:ખને એઇને બીએ કેાલુ દુ:ખી શાય? અથવા તા પારકાના દુ:ખની બીજા કાઈને શિંતા હોતી નથી. પરંતુ તમે તા પ્રજાના પાલક હોવાથી પારકાના દુ:ખે દુ:ખને ધરનારા છા. આવું જાણીને હું આપની પાસે ન્યાય મેળવવાને આવી છું. આ મારા ઔરસ પુત્ર છે એટલે મારાથી જન્મ પામેલા હોવાથી મારા સાચા પુત્ર છે અને મેંજ એને ઉછેરીને માટા કરી છે. પ૦

તેહથી આ દ્રવ્ય સધળું માહરૂંજ છે આપને, ઈમ કહું જસ પુત્ર હેાવે તેહ પામે દ્રવ્યને; માતા ખરી સુતની કહે ઇમ હે દયાળુ નરપતિ! મારાજ આ સુત દ્રવ્ય ખંને શાેકયને ના સંતતિ. પશ

રુપણ થે:—આ પ્રમાણે હકીકત હેાવાથી આ સઘળું ધન પણ મારૂં છે. માટે હું આપને કહું છું કે જેના પુત્ર હોય તેને આ સઘળું ધન મળવું જોઈએ. તે વખતે પુત્રની જે સાચી માતા છે તે રાજાને આ પ્રમાણે કહે છે કે—હે રાજા! આ પુત્ર અને ધન અંને મારાંજ છે, કારણ કે મારી આ શાકયને પુત્ર થયા જ નથી. માટે તેની માગણી ખાટી છે. પ૧

દ્રવ્ય લાભે માહરી સાથે કરે અતિકલેશને, પ્રથમ સુતપાલન કરે મુજ સાથ એ પણ તેહને; હું સરલ અઠકાવતી ના તિણ ચહું છું ન્યાયને, તેહ દેવા સજ્જ થાંએા માન્ય નરપતિ સર્વને. પર

સ્પષ્ટાથ°:—જેના પુત્ર હાય તે શેઠની મીલ્કતના માલીક ખને, માટે દ્રવ્ય મેળવવાના લાભથી તે મારી સાથે પુત્ર આખતમાં કજીઓ કરે છે. પ્રથમ તે એ પણ મારી સાથે આળકતું પાલન કરતી હતી. હું સરલ સ્વભાવવાળી હોવાથી તેને મારા પુત્રનું પાલન કરતાં રાકતી નહાતી. હું તમારી પાસેથી ન્યાય મેળવવાને ઇચ્છું છું, માટે તમે ન્યાય આપવાને તૈયાર થાઓ. કારણું કે રાજાના ન્યાય સર્વને માનવા લાયક ગણાય છે. પર

ભૂપે કરેલા ફેંસલા તે ઉચિત કે અનુચિત ભલે, પ્રાયે કરે ના એમ નરપતિ વાત બેની સાંભળે; ને વિચારે એમ આકૃતિ પુત્રની બેની સમી, રૂપાદિમાં પણ બેઉ રમણી પણ જણાએ છે સમી. પક

Jain Education International

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાર્થ:—રાજાએ આપેલા ફેંસલા ઉચિત એટલે યાગ્ય હાય અથવા અયાગ્ય હાય તા પણ પ્રાયે તે કરતા નથી. સર્વને તે માન્ય કરવા પડે છે. એ પ્રમાણે સાચી માતાએ પાતાની હકીકત રાજાને સંભળાવી. આ પ્રમાણે તે ખંને ઓઓની વાર્તા સાંભળીને રાજા વિચાર કરવા લાગ્યા કે આ પુત્રની આકૃતિ ખંને માતાઓની આકૃતિઓ સાથે સરખાવતાં મળતી આવે છે. વળી રૂપ રંગ વગેરમાં પણ આ ખંને સ્ત્રીઓ લગભગ સરખી જણાય છે. પર

ઇણ ન નિર્ણય સત્ય ભાસે એમ કરત વિચારને, નિત્ય કૃત્ય સમય થયા સભ્યા કહે ઇમ ભૂપને; આના ન નિર્ણય સત્ય અર્ધા વત્સરે ન કરી શકયા, માટે જમીજ વિચારજો એથી નૃપતિ જમવા ગયા. પ૪

રપષ્ટાર્થ:—માટે રાજા સાચા નિર્ભુય કરી શકતા નથી અને તેના વિચાર કરતાં નિત્ય કાર્ય એટલે લાજન વગેરેના સમય થયા. તે વખતે સલામાં એકેલા લાકા રાજાને કહેવા લાગ્યા કે છ મહિનાથી આના સાચા નિર્ભુય થઇ શકયા નથી. માટે તમે જમી લીધા પછી આ બાબતના વિચાર કરજાે. સલ્યાની આ વાત સાંભળીને રાજા સભામાંથી ઉઠીને જમવા ગયા. ૫૪

ત્યાંથી ગયા અંતઃપુરે રાણી નૃપતિને પૂછતા, માડા જમ્યા કિમ ? ઉત્તરે બીના અધીજ જણાવતા: ગર્ભપ્રભાવ સુમતિ ગુણને ધારતા રાણી કહે, સ્ત્રી વિવાદા સ્ત્રી પતાવે ઈમ ઉચિત મુજ મન ચહે. પપ

રાષ્ટ્રી રાજ્યને પૂછવા લાગી કે આજે તમને જમવા આવવાનું આટલું અધું મેહું કેમ થયું ? રાષ્ટ્રીને આના ઉત્તર આપતાં રાજાએ તે બે ઓએાના પુત્રના ઝગડાની અધી હકી-કત કહી સંભળાવી. તે વખતે ગર્ભના પ્રમાવથી સુમતિશસુ એટલે સારી છુહિ રૂપી ગુલુને ધારણ કરનાર મંગલા રાષ્ટ્રીએ રાજાને જસાવ્યું કે ઓએા સંખંધી ઝગડાના નિકાલ સી જાતિજ કરે એ મને ઠીક લાગે છે. પપ

નિર્ણય કરીશ વિવાદના હું ભૂપ તેહ સ્વીકારતા, રાણી સહિત આવી સભામાં બેઉને બોલાવતા; વાદની બીના ફરીને બોલતી તે પૂછતા, રાણી વિચારી તાસ ઉત્તર બેઉને ઇમ આપતા. પક સ્પષ્ટાર્થઃ—માટે તમારી રજા હોય તેં હું આ ઝગડાના ક્રેંસલા આપીશ. રાજાએ

For Personal & Private Use Only

પણુ રાષ્ટ્રીના વચન યાગ્ય લાગવાથી આ વાતને કળૂલ રાખી. પછી રાજા મંગલા રાષ્ટ્રીને સાથે લઈને સભાની અંદર ગયા. પછી તે અંને ઓએમને બાલાવવામાં આવી. ત્યાર પછી રાષ્ટ્રીની આગળ તે બંનેને ઝગડા થવાનું કારણ કરીથી પૂછવામાં આવ્યું. તે વખતે અંને ઓએમએ રાજાને જે હકીકત જણાવી હતી તેજ હકીકત કરીથી જણાવી. ત્યાર પછી રાષ્ટ્રીએ વિચાર કરીને તે અંને ઓએમને આ પ્રમાણે જવાય આપ્યા. ૬૬

હે આઇએ ! મારા ઉદરમાં મતિશ્રુતાવધિ ધારતા, તીર્થપતિ ઉપજેલ છે તે ઉચિત સમયે પ્રસવતા; અશાક નીચે બેસીને તે યાગ્ય નિર્ણય આપશે, રાહ જો જો ત્યાં સુધી ને સત્યના નિર્ણય થશે.

પહ

સ્પષ્ટાર્થ:—હે ખંને સીઓ! તમે સાંભળા મારા ઉદરને વિષે હાલમાં મતિજ્ઞાન, ધ્રુતજ્ઞાન તથા અવધિજ્ઞાન એમ ત્રણ જ્ઞાનને ધારણ કરનારા તીર્થપતિ ઉપજેલ છે. તેમના યોગ્ય કાલે જન્મ થયા બાદ અનુકમે તે જ્યારે માટા થશે ત્યારે અશાક વૃક્ષ નીચે ખેસીને આ તમારા ઝગડાના સાચા નિર્ણય કરી આપશે. માટે તમારે સાચા ન્યાય એઇતા હાય તા તમારે ખંને સીઓએ તેટલા વખત સુધી આના સાચા નિર્ણય જાણવાને રાહ એવી. કારણ કે આ બાબતના સાચા નિર્ણય આપવાને તેજ સમર્થ છે. આ રીતે રાશ્યોએ તે બંને સીઓને રાહ એવાને જાણાવ્યું. પછ

અપર માતા તે કબ્યુલે પણ ખરી માતા કહે, હું સમય પણ પુત્ર વિણ્ ન રહી શકું ને કુણ ચહે; શાકય આધીન પુત્ર કરવા માત છે৷ સર્વજ્ઞના, કરૂણા કરી આજે જ આપો ત્યાય એ મુજ ભાવના. પ્ર

સ્પષ્ટાર્થ:—મંગલા રાષ્ટ્રીના આ વેલુ સાંભળીને અપર માતાએ (એારમાન માતાએ) તો તે વાત તરતજ કખૂલ કરી. કારણ કે તેના દાવા ખાટા હોવાથી ત્યાં સુધી રાહ જોવામાં તેને વાંધા નહોતો. પરંતુ ખરી માતાએ તો તંજ વખતે કહી દીધું કે હું પુત્ર વિના ક્ષણ વાર પણ રહી શકું જ નહી. વળી પાતાના પુત્રને શાક્રયને સાંપવાની વાત કેાલુ કખૂલ રાખે. અને તમે તો સર્વજ્ઞ પ્રભુના પૂજ્ય માતાજી છે! માટે તમે મારા ઉપર દયા લાવીને મને આજે જ આના ન્યાય આપા એવી મારી ઈચ્છા છે. પડ

ઇમ સુણી નિર્ણય વિચારી બોલતા ઇમ મંગલા, આ જનની સત્ય સુતની જાસ વચનાે નિર્મલા; જે ન કાલક્ષેપ સહતી પુત્ર છે તેના જ આ, જે વિલંબ કળુલતી સુતની ખરી માતા ન આ.

ય∉

સ્પષ્ટાર્થ:—આ પ્રમાણેની સાચી માતાની વિનંતિ સાંભળીને મંગલા રાણીએ આ બાબતના નિર્ણય જણાવતાં કહ્યું કે આજ પુત્રની સાચી માતા છે, એમ તેના સરલ અને નિર્મલ વચનાથી સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકાય છે. તથા જે કાલક્ષેપ એટલે કાલના વિલંબ સહન કરી શકતી નથી તેજ પુત્રની સાચી માતા છે. અને જે વિલંબ કરવામાં કખૂલ (સંમત) શાય છે તે સાચી માતા નથી. પલ

સત્ય માતાને કહે તું ધેર જ લઇ પુત્રને, નૃપ સભા આશ્ચર્ય પામે સાંભળી આ ન્યાયને; ધેર ગઇ બંને સપત્ની ઇમ સુમતિ પ્રભુ માતને, પ્રકટતી પ્રભુ નામ સ્થાપન હેતુ જાણે એહને.

80

સ્પષ્ટાર્થ:—રાણીએ ઉપર પ્રમાણે જણાવીને સાચી માતાને કહ્યું કે તું આ તારા પુત્રને લઇને ઘેર જા. આ પ્રમાણે જેના કાઇ ઘણા કાલ સુધી નિર્ણય (ન્યાય, ફેંસલા) કરી શકતું નહેાતું તેના રાણીએ તરત નિર્ણય કર્યાં તેથી રાજા તથા સભાજના ઘણા જ રાજી થયા. ત્યાર પછી અંને શાકયા ઘેર ગઈ. આ પ્રમાણે પ્રભુની માતાને જે સુમતિ એટલે સારી ખુદ્ધિ અથવા સમજણ પ્રગટ થઇ તે ગર્ભમાં રહેલા પ્રભુના મહિમા જાણુવા, આજ કારણુથી આ હકીકત પ્રભુનું (સુમતિ) નામ પાડવામાં કારણુભૂત થઇ. એટલે કે પ્રભુ ગર્ભમાં હતા તેથી પ્રભુની માતાની ખુદ્ધિ નિર્મલ અની હતી તેથી માતાપિતાએ પ્રભુનું સુમતિ એલું નામ પાડયું. તે આગળ જણાવાશે. ૬૦

પાંચમા તીર્ઘકરના જન્મ વગેરેની **ઝીનાને એ શ્લોકોમાં જહ્યાવે છે:—** માતને પીડા નહિ ઉપજાવતાે પ્રભુગર્ભ એ, શુકલ પક્ષ શશી પરે વધતાે ક્રમે નવ માસ ને; દિવસ સાડી સાત<sup>ર૪</sup> હાેતાં ચતુર્થારક ઉત્તરે<sup>રપ</sup>, વૈશાખ સુદ આઠમરક મઘારે સિંહનારે રજની કરે. ૬૧

સ્પષ્ટાર્થ:—માતાના ગર્ભમાં રહેલા તે પ્રભુ માતાને જરા પણ પીડા ઉપજાવતા નહેાતા. કાલકમે શુક્રલપક્ષ એટલે સુદીના પખવાડીઆમાં વૃદ્ધિ પામતા ચંદ્રની જેમ નવ મહિના ને ઉપર સાડી સાત દિવસ (૨૪) પ્રમાણ ગર્ભ સ્થિતિ પૂરી થઇ, ત્યારે ચાંથા આરોના ઉત્તર કાલ (૨૫) વર્તાતા હતા એટલે ચાંથા આરા ઘણા ખરા પૂરા થઇ ગયા હતા અને થાડા કાલ બાકી હતા. તે સમયે એટલે વૈશાખ સુદ આઠમે મધા નામના નક્ષત્રના (૨૬) તથા સિંહ નામની (૨૮) રાશિના ચંદ્રમા વર્તાતા હતા. દ૧

અર્ધારાતેરલ પૂર્વ શશા જિમ કોંચિંગ્લ લંછત ધારતા, કનકવર્ણી માં પુત્રને વે જન્મ માતા હરખતા;

### વર્ષ છે.તાલીશ સહસ ઊણુ લક્ષ ચાલીશ પૂર્વને, એક કાેટી લક્ષ સાગર પક્ષ નવ્યાશીજ એ.

६२

સ્પષ્ટાર્થ:—તે વૈશાખ સુદ આઠમને દિવસે અર્ધ રાત્રીના વખતે (રહ્) જેમ પૂર્વ દિશા ચંદ્રના ઉદય કરે, તેમ મંગલા માતાએ ક્રીંચ નામના પક્ષીના લંછનને (૩૦) સાથળમાં ધારણ કરતા પુત્રને હવે સાથે જન્મ આપ્યા. આ પુત્રના દેહની કનકવર્ણી એટલે સાના સરખી પીળા વર્ષુ વાળી કાંતિ હતી. પ્રસુના જન્મ થયા તે વખતે બેંતાલીસ હજાર વર્ષ એછા એક કાંટાકાટી સાગરાપમ પ્રમાણ ચાથા આરાના એક કાંટી લાખ માગરાપમ ઉપર બેંતાલીસ હજાર વર્ષે ન્યૂન (એછા) ચાલીસ લાખ પૂર્વ તથા ૮૯ પખવાડીઆ (જેટલા કાલ) આક્રી હતા. (૩૨) ૬૨

દિકકુમારીકાઓએ કરેલ સૂતિકર્મ તથા ઇન્દ્રોએ કરેલા પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ વગેરે ખીના ત્રણ <sup>ક</sup>લાકામાં જણાવે છેઃ—-

> ચતુર્થારક શેષ<sup>૩૨</sup> પ્રભુના જન્મથી અવધારિએ, જન્મથી ઉદ્યોત ભુવને નારકીને સુખ હુએ; મેર્વાદિની<sup>૩૩</sup> આવી કુમારી કરત અડ નિજ કાર્ય ને<sup>૩૪</sup>, શક અહીંથી મેરૂ પર જાતા લઈ પ્રભુ ખાલને.

٤3

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે પ્રભુના જન્મ થયા, ત્યારે દરમા શ્લાકમાં જણાવેલા પ્રમાણવાળા કાલરૂપ ચતુર્થારક શેષ સમય જાણવા, એટલે ચાથા આરાના તેટલા કાલ બાકી હતો (તે ટાઈમે પ્રભુ જન્મ્યા ) એમ સમજવું. હવે જ્યારે પ્રભુના જન્મ થયા ત્યારે ત્રણે લાકમાં વિજળીના ઝખકારા જેવા પ્રકાશ કેલાઈ ગયા. અને પ્રભુના તે જન્મ કલ્યાણકના પ્રભાવથી અતિ દુ:ખી નારકીના જીવાને પણ પ્રભુના જન્મકાલે થાડી વાર સુખના અનુભવ થયા. તે વખતે મેરૂ પર્વતમાં રહેનારી તથા રચક પર્વત તથા રચક દીપમાં રહેનારી છપ્પન દિશાકુમારીઓ (૩૩) સૃતિ કર્મ કરવાને આવી અને તે પ્રસંગને ઉચિત પાતપાતાના આઢ કાર્યો (૩૪) કરીને પાતાને સ્થાને ચાલી ગઈ. આ શુભ અવસરે સૌધર્મ ન્દ્રનું આસન કંપાયમાન થવાથી અવધિજ્ઞાનના ઉપયોગથી પ્રભુના જન્મ જાણીને તેમને વંદન કરી મંગલા માતાની પાસે આવીને તે શકેન્દ્ર બાલ પ્રભુને પાતાની સાથે લઈને મેરૂ પર્વત ઉપર સ્નાત્ર કરાવવાને લઈ ગયા. ૬૩

રોષ ઇંદ્રો<sup>૩૫</sup> સ્વર્ગથી સીધા તિહાં ઝડ આવતા, પૂર્વની જિમ તીર્થ જલથી ખાલજિન ન્હવરાવતા; ઇશાન હરિ અંકે રહેલા ખાલજિનને હર્પથી, ન્હવરાવતા હરિ શક અંતે જ્રપભજલ વિસ્તારથી. સ્પણ થે:—તે વખતે ખાકીના ૬૩ ઈન્દ્રો પશુ તેમના આસના કંપાયમાન થવાથી પ્રભુના જન્મ જાણીને પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ કરવાને પાત પેતાના સ્થાનથી સીધા નીકળીને મેરૂ પર્વત ઉપર જલદીથી આવ્યા. ત્યાર પછી પૂર્વે ( દેશના ચિંવ પ્રથમ ભાગમાં ) કહ્યા પ્રમાણે સોના વગેરે આઠ જાતના કલશામાં દેવા પાસે મંગાવેલા ક્ષીર સમુદ્રના તથા માગધ વગેરે તીર્થોનાં પાણી ભરીને આલ પ્રભુને નહવરાવ્યા. તે વખતે સૌધર્મેન્દ્ર મેરૂ પર્વતની શિલા ઉપર આવેલા સિંહાસન ઉપર પ્રભુને પાતાના ખાળામાં લઈને ખેસે છે. પ્રથમ અચ્યુતેન્દ્ર અભિષેક કરે છે. ત્યાર પછી પશ્ચાનુપૂર્વીના કર્મે અભિષેક કરતા કરતા છેવટે ઇશાનેન્દ્ર સ્નાત્ર કરે છે. તે પછી જયારે છેલ્લા સૌધર્મેન્દ્રના સ્નાત્ર કરવાના વારા આવે છે, ત્યારે શકેન્દ્ર પાતાના ખોળામાં સ્ફેકે છે. ( પછી જયારે છેલ્લા સૌધર્મેન્દ્રના ખોળામાં સ્ફેકે છે. પછી સૌધર્મેન્દ્ર વૃષભનું રૂપ કરીને શિંગડામાં પાણી ભરીને વિસ્તારથી અભિષેક કરે છે. ૬૪

લેપ વસાદિક વિધાને આરતીજ ઉતારતા, ભક્તિ બહુમાને પ્રભુની એમ સ્તવના બોલતા; હે દેવ ! તુજ શુભ જન્મ કલ્યાણક બલે આ મેદિની, કલ્યાણવંતી થઇ જરૂર ઇમ ભાવના આ દાસની. ૬૫

રપષ્ટાર્થ — દનાત્ર કર્યા પછી શકેન્દ્ર પ્રભુને સુગંધી વિલેપન કરીને વસાદિકતું પહે-રાવલું વગેરે કાર્યો કર્યા પછી અંતે આરતી ઉતાર્યા પછી ભક્તિ અને અહુંમાન પૂર્વંક પ્રભુની આ પ્રમાણે સ્તૃતિ કરવા લાગ્યા—હે દેવ! આપના આ શુભ જન્મ કલ્યાણુકના પ્રભાવે આ પૃથ્વી (પૃથ્વી પર સ્હેનારા જીવા) જરૂર કલ્યાણુવંતી એટલે કલ્યાણુને (પરમ સુખને) પ્રમાડનારી થઇ છે એવી આ દાસની શુભ ભાવના ( માન્યતા ) છે. કારણ કે આપના કલ્યાણુકા સર્વ જીવાને દ્રભ્યથી ને ભાવથી કલ્યાણુ કરવાવાળા છે. વળી તેના પ્રભાવે આ સંસારના દુ:ખી જીવાના પણ મન વચન અને કાયાના કષ્ટો નાશ પામે છે એટલે આધિ ત્યાધિ ઉપાધિ દ્રર થાય છે અને પરંપરાએ આરાધક જીવાને મેહ્લ દાયક પણ શાય છે. એમ આપનું જન્મકલ્યાણુક વિવિધ પ્રકારે ભવ્ય જીવાનું જરૂર કલ્યાણુ જ કરે છે. આવા અનેક મુદ્દાંઓથી સ્થવનાદિ પાંચે શુભ પ્રસંગા કલ્યાણુક શબ્દથી એાળ ખાય છે. દપ

દ શ્<u>લો</u> કામાં ઇન્દ્ર મહારાજે કરેલ પ્ર**લુની સ્**તુતિનું વર્ણન કરે છે:—

વિચરશા જ્યારે મહીપર ત્યારની તો વાત શી, કરવી ? પ્રભા ! તુજ દર્શને મુજ ધન્ય દષ્ટિ ઉલ્લસી; આપની પૂજા કરંતા કર કૃતાર્થ અન્યા અને, સ્વર્ગમાં નહિ શાંતિ તેવી જે મળે અહિંઆં મને. ૬૬

६७

સ્પષ્ટાથ°:— હે પ્રભુ! જ્યારે તમે પૃથ્લી પર વિચરશા તે વખતની તો વાતજ શી કરવી? કારણું કે તે વખતે આપના દર્શન આત્મિક આનંદને આપનારાં થાય જ. અને હે પ્રભુ! આજે આપના દર્શન થવાથી મારી દષ્ટિ (નેત્ર, આંખ) વિકરવર થઈ છે. તથા આપની નવે અંગે પૂજા કરવાથી મારા બંને હાથ પવિત્ર થયા છે. તેમજ મને સ્વર્ગમાં પણ જે મુખ અને શાંતિ મળતાં નથી તે અપૂર્વ મુખ અને શાંતિના અનુભવ આજે આપના દર્શનથી મને અહીં આજ થયા છે. દર

હે જિનેશ્વર! આ મહોત્સવ મુજ મનારથ મ્હેલની, ઉપર કલશ સમાન માનું એ નિશાની પુર્યની; જેમાં થયું નિર્વાણ કારણ આપનું દર્શન મને, હાલ તે સંસારને પણ હું વખાણું છું અને.

સ્પષ્ટાથ°:— હે જિનેશ્વર! હું આ સ્તાત્ર મહોત્સવને મારા મનારથ એટલે અભિલાષાઓ રૂપી મહેલની ઉપર કળશ જેવા માતું છું. જેમ મહેલની ઉપર કળશ તેના શ્રેષ્ઠપણાને જણાવે છે તેમ હું મારા સર્વ પ્રકારના મનારથ રૂપી મહેલ ઉપર આ સ્તાત્ર મહાત્સવને કળશ સમાન શ્રેષ્ઠ માતું છું. વળી હું પ્રખલ પુષ્ટ્યાદયે મળેલા આ શુભ અવસરને પુરા પુષ્ટ્યાદયની નિશાની માતું છું. જે કે સંસાર પ્રશંસનીય નથી, તાપણ જે સંસારમાં રહેલા મને આપતું મહાપ્રભાવશાલી ને માક્ષદાયક દર્શન થયું તે સંસારને પણ હું હાલ વખાણું છું. ૬૭

માેટા સમુદ્રે ઉર્મિએા કદિ ગણી શકાએ પણ ગુણે, આપના મારા સમા જન ગણી શકે ના આપનાે; અનુભાવ અનુપમ અનુભવ્યા પ્રત્યક્ષ મેં આજે અહીં, આનંદ અનહદ ઉછળતાે અન્યત્ર મન જાએ તહીં.

સ્પર્પાથ°:—વળી હે પ્રસુ! માટા સમુદ્રમાં થતી ઉર્મિઓ એટલે પાણીની લહેરા કદાચ ગણી શકાય, પરંતુ મારા જેવા મનુષ્ય આપના ગુણાને ગણી શકવાને સમર્થ નથી. કહેવાનો સાવાર્થ એ છે કે આપનામાં રહેલા ગુણાની સંખ્યા થઇ શકે તેમ નથી. મેં આજે આ મેરૂ પર્વંત ઉપર રહીને આપના અનુપમ પ્રસાવને પ્રત્યક્ષપણે અનુલવ્યા છે, તેથી કરીને મારામાં અનહદ એટલે ઘણા આનંદ ઉછળી રહ્યો છે. અથવા મને જે આનંદ થયા છે તે કહી શકાય એમ નથી. આ કારણ મારૂં મન બીજે કાઇ ઠેકાણે જતું નથી. પરંતુ તે આપના ગુણાની વિચારણા કરવામાં જ લીન રહે છે. ૧૮

ધર્મ રૂપી માંડવાના સ્તંભ જેવા આપ છેા, વિશ્વમાં ઉદ્યોત કરવા સૂર્ય જેવા આપ છેા; દયા રૂપી વલ્લિના આધાર તરૂ સમ<sup>્</sup>આપ છેા, વિશ્વ વાંચ્છિત પૂરનારા અમર તરૂ સમ આપ છેા.

î &

સ્પષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! આપ ધર્મ રૂપી માંડવાને ટકાવવામાં થાંભલા સમાન છા. જેમ માંડવા એટલે મંડપ મજખૂત સ્તંભ વિના ટકી શકતા નથી, તેમ આપની જેવા ઉત્તમ પુરૂષ રૂપી સ્તંભ વિના ધર્મ રૂપી માંડવા ટકી શકે નહિ. વળી આપ આ વિશ્વમાં પ્રકાશ કરવાને માટે સૂર્ય સમાન છા. જેમ સૂર્યની આગળ અંધારૂં નાશ પામી જાય છે અને સઘળે ઠેકાણે પ્રકાશ ફેલાઇ જાય છે તેમ આપ સરખા સૂર્યના ઉદય થવાથી આ વિશ્વમાંથી મિશ્યાત્વ રૂપી અંધકારના નાશ થયા છે અને ભવિષ્યમાં કેવળજ્ઞાન રૂપી પ્રકાશ ફેલાઇ જવાના છે. તથા જેમ વેલડીને ઝાડના આધાર હાય છે એટલે ઝાડને આધારે વેલ વૃદ્ધિ પામે છે તેમ આ દયા રૂપી વેલડીને વધવા માટે આપ ઝાડ જેવા છા. વળી આપ કલપવૃક્ષ સમાન છા, કારણ કે જેમ કલપવૃક્ષ મનાવાંછિત પૂરા કરે છે તેમ આપ આ વિશ્વના તમામ જીવાના વાંછિતાને પૂરનારા હોવાથી કલપવૃક્ષ જેવા છેા. દલ્

વિશ્વપતિ! આ વિશ્વની રક્ષા કરાે પ્રભુ! આપની, દેશના નર ધન્ય સાંભળશે સકલ દુ:ખ હારિણી; મુક્તિદાર ઉઘાડવા કુંચી સમી તે દેશના, સુણવા સમય વ્હેલા મળા આ દાસની એ ભાવના. હ૰

સ્પષ્ટાર્થ:—હે વિશ્વના પતિ! આપ આ વિશ્વની રક્ષા કરનારા છો. કારણ કે આપ ભવિષ્યમાં વિશ્વના જીવાને સદુપદેશ કઈને રાગ દેષ રૂપી શત્રુના પંજામાંથી છોડાવી તેમનું રક્ષણ કરનારા જરૂર થશેા. વળી હે પ્રભુ! જ્યારે આપ કેવલજ્ઞાની થશેા, ત્યારે જે ભવ્ય જીવા સઘળાં દુ:ખાના નાશ કરનારી આપની દેશનાને સાંભળશે તેઓને પણ હું ધન્ય માનું છું. કારણ કે આપની તે દેશના માક્ષ રૂપી નગરના બારણાં ઉઘાડવાને માટે કુંચી જેવી છે. આપની દેશનાને કુંચીની ઉપમા આપવાનું કારણ એ છે કે— જ્યાં સુધી કુંચી મળે નહિ ત્યાં સુધી બારણું ઉઘાડીને અંદર પ્રવેશ કરી શકાતા નથી તેમ જયાં સુધી તમારી દેશના સાંભળી ન હાય અને તે દેશના સાંભળ્યા છતાં તેમાં કહ્યા પ્રમાણે વર્તન કર્યું ન હાય ત્યાં સુધી માક્ષ રૂપી નગરના દરવાજા ઉઘાડી શકાતા નથી અને દરવાજા બે ઉઘડે નહિ તેમ નગરમાં પ્રવેશ કરી શકાય નહી. માટે મારી એવી ભાવના છે કે આવી આપની ઉત્તમ દેશનાને સાંભળવાના શુભ અવસર મને વહેલા મળજો. ૭૦

તુજ મૂર્ત્તિનું પ્રતિબિંબ મારા વિમલ ચિત્તે જે પંડે, તે મને શિવ હેતુ થાએા જ્યાં ન મરણાદિક નંડે;

7,

# ઇમ સ્તવીને શક પ્રભુને લેઇ માત કને ગયા, પ્રતિબિંબ આદિક સંહરી સૌધર્મ સુરલાેકે ગયા. ૭૧

સ્પષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! મારા નિર્મલ હુકયને વિષે આપની મૃતિનું જે પ્રતિબિંબ પડે છે તે મને આપના પસાયથી શિવહેતુ એટલે (તે) માક્ષના સુખાને દેનારૂં થાએ કે જે માક્ષને વિષે જન્મ મરાષ્ટ્ર વગેરે કાઈ જાતની લગાર પણુ પીડા હોતી નથી, એટલે જ્યાં ગયા પછી જન્મ મરાષ્ટ્ર કરવા પડતા નથી. આ પ્રમાણે પ્રભુ શ્રી સુમતિનાથની સ્તુતિ કરીને શક એટલે સૌધર્મેન્દ્ર મેરૂ પર્વત ઉપરથી પ્રભુને પોતાના હાથમાં લઈને મંગલા માતાની પાસે ગયા. પછી ત્યાં પ્રભુનું જે પ્રતિબિંબ મૂક્યું હતું તેને સંહરી લીધું તથા માતાને જે અવસ્વાપિની નિદ્રા આપી હતી તેને પણ સંહરી લીધી. ત્યાર પછી પ્રભુને તથા માતાને વંદન કરીને ઈન્દ્ર મહારાજ સૌધર્મ દેવલે કમાં ગયા. ૭૧

પ્રભુતું 'સુમતિ' નામ પાડવાનું કારણ વગેરે થીના બે શ્લાકમાં જણાવે છે:---

એમ કૃત્યાે ઇંદ્રના દશ<sup>35</sup> સ્વભાવે પ્રભુ સન્મતિ,<sup>36</sup> ગર્ભ પ્રભાવે સુમતિ માતા ન્યાય ઘે ધરી સન્મતિ;<sup>37</sup> એ નિમિત્તે જનક પ્રભુનું નામ સુમતિ<sup>36</sup> સ્થાપતા, ઇફ્લાકુ<sup>46</sup> કાશ્યપ<sup>47</sup> વંશ ગાત્ર ગગન રવિ પ્રભુ શાભતા. ૭૨

રપષ્ટાર્થ: - એ પ્રમાણે પ્રભુના જન્મ કલ્યાણક વખતે પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ કરતાં ઇન્દ્ર મહારાજના કુલ દશ કૃત્યા (૩૬) ત્રીજા ચાથા ભાગમાં કહ્યા મુજબ જાણવા. અથવા ઇન્દ્રના આ દશ પ્રકારના આચાર જાણવા. પ્રભુનું સુમતિ નામ પાડવાનાં એ કારણ હતાં તે આ પ્રમાણે-એક તા પ્રભુદેવ સ્વભાવે સન્મતિ (૩૭) એટલે સારી ખુદિવાળા હતા તેથી પ્રભુના પિતાજીએ સુમતિ નામ પાડયું. અને બીજું કારણ એ હતું કે જ્યારે પ્રભુ ગર્ભમાં હતા ત્યારે પ્રભુની માતાએ ગર્ભના પ્રભાવથી સન્મતિ (૩૮) એટલે સારી ખુદિના ઉપયાગ કરીને એ સીના ઝઘડાના યાગ્ય ન્યાય આપ્યા હતા. જે એ શાકયો ને એક પુત્રના ઝઘડાની હકીકત અહીં જ પહેલાં જણાવી છે. તેથી પિતાએ પ્રભુનું 'સુમતિ' નામ પાડયું. એમ એ કારણોથી પ્રભુના પિતા મેઘરથ રાજાએ પુત્રનું સુમતિ (૩૯) એવું નામ સ્થાપન કર્યું. તથા પ્રભુના ઇફ્લાકુ (૪૦) નામે વંશ હતો અને કાશ્યપ નામનું ગાત્ર હતું. તેથી પ્રભુ શ્રી સુમતિનાથ ઇફ્લાકુ વંશ રૂપી આકાશને વિષે તથા કાશ્યપ ગોત્ર રૂપી આકાશમાં સૂર્યની પેંઠે શોલતા હતા. ૭૨

ઇંદ્રવચને ધાત્રીએા જોડાય લાલન પાલને, અનુક્રમે શિશુ વય ઉલ્લંધી વર્ત્તતા વર યોવને;

## ળાલ્યથી પ્રભુ જ્ઞાન ત્રણુ<sup>૪૨</sup> ઈગ સહસ ને અડ લક્ષણેા,<sup>૪૩</sup>; ધારતા ઉત્કૃષ્ટ રૂપ્<sup>૪૪</sup> અલ અનંત<sup>૪૫</sup> ઉત્તમ અન્નનેા.<sup>૪૬</sup> ૭૩

સ્પષ્ટાર્થ:—ઇન્દ્ર મહારાજના કહેવાથી પ્રભુતું લાલન પાલન કરવાને માટે ધાત્રીઓ એટલે ધાવ માતાઓ તરીકે દેવીએ રહેલી હતી. હવે અનુક્રમે વૃદ્ધિ પામતા (માટા થતા) પ્રભુ બાળ વયને ઓળંગીને બ્રેષ્ઠ યુવાન અવસ્થાને (જીવાની) પામ્યા. પ્રભુને બચપણથી જ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એમ ત્રણ જ્ઞાન (૪૨) હતાં. વળી પ્રભુના અંગને વિષે એક હજાર અને આઠ શુભ લક્ષણો (૪૩) હતા. પ્રભુતું રૂપ ઉત્કૃષ્ટ એટલે સવે જીવાના રૂપ કરતાં ચઢીઆતું હતું. (૪૪) કારણ કે દેવતાના રૂપ કરતાં ગણધરના શરીરનું રૂપ અધિક હોય છે અને તેનાથી તીર્થકર ભગવાનનું રૂપ અધિક હોય છે. તીર્થકરથી અધિક રૂપ કાઇનું પણ હોતું નથી. તથા પ્રભુનું બળ અનંતુ (૪૫) હતું. અથવા પ્રભુના બળનું પ્રમાણ કોઇનાથી પણ થઇ શકતું નથી. એટલે તીર્થકરનું બળ સર્વ જીવાથી અધિક હોય છે. તથા પ્રભુના આકાર ઉત્તમ અન્નના (૪૬) હતા. ૭૩

પ્રભુની આલ્યાવસ્થા તથા યુવાવસ્થા વગેરે ખીના છે શ્લેકોમાં જણાવે છે:—

આહાર ન ફણા<sup>૪૭</sup> કાય ત્રણસાે ધનુષ ઉત્સેધાંગુલે,<sup>૪૮</sup> એક સાે વીશ<sup>૪૯</sup> આત્મઅંગુલ<sup>૫૦</sup> દુસયરિ પ્રમાણાંગુલે; લાંબી ભુજા તિમ પુષ્ટ સ્કંધા પ્રવર લાવ**ણ્**યે કરી, યોંવને પ્રભુ દીપતા જનકાદિના વચને કરી. ૭૪

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુના મસ્તક ઉપર કૃષ્ણા (૪૭) હોતી નથી. પ્રભુના શરીરનું પ્રમાણ ઉત્સેષાંગુલના માપથી માપીએ તો ત્રાલુસો ધનુષ્ય પ્રમાણ (૪૮) હતું. પરંતુ આત્માંગુલના માપથી માપીએ તો એકસા વીસ આંગળ પ્રમાણ (૪૯) હતું. જે જે કાલે જે તીર્શંકર હોય તેમના આંગલ તે આત્માંગુલ ગણાય છે એટલે કે આત્માંગુલનું ઉત્સેષાંગુલ કે પ્રમાણાંગુલની પેઠે ચાકસ માપ હોતું નથી. પરંતુ તે તે તીર્થંકરના સમયમાં તેમના આંગલનું જે પ્રમાણ હાય તે આત્માંગુલ કહેવાય છે. તથા પ્રમાણાંગુલના માપની અપેક્ષાએ પ્રભુનું શરીર બોતેર પ્રમાણાંગુલ પ્રમાણ (૫૦) જાણવું. કારણ કે ઉત્સેષાંગુલથી પ્રમાણાંગુલ ચારસા ગણા લાંબા હાય છે. માટે ઉત્સેષાંગુલના માપથી ત્રણસા ધનુષ્યનું પ્રમાણ છે તેને ચારસા વહે ભાગતાં પાણા ધનુષ્ય પ્રમાણાંગુલના માપે આવે અને તેના આંગલ કરવા માટે પાણાને છજાથી ગણીએ ત્યારે બોતેર પ્રમાણાંગુલ આવે છે. તથા પ્રભુ શ્રી સુમતિનાથની ખંને ભુજાઓ હીંચણ સુધી લાંબી હતી. તથા સ્કંધા એટલે ખભાઓ પુષ્ટ હતા. જનારે પ્રભુ યુવાવસ્થાને પામ્યા, ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ લાવણ્ય વગેરે ગુણાથી શાંભતા હતા. તે વખતે માતપિતાએ પ્રભુને પરણવા માટે આગ્રહ કર્યો. ૭૪

ભાગ્યકમે<sup>°</sup> રાજકન્યા પરણતાં<sup>પર</sup> પ્રભુ જન્મથી, દશ લાખ પૂર્વ<sup>પર</sup> ગયા પછી નિજ તાત આગ્રહ વચનથી; રાજ્યને સ્વીકારતા લખ પૂર્વ એાગણત્રીશ અને, પૂર્વાગ *ભાર<sup>પર</sup>* સુધી કરત વર ન્યાયથી તે રાજ્યને. **૭**૫

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુએ પાતાને માતાપિતાના પરણાવવા માટેના આગ્રહ જોઇને અને પાતાને લાગાવિલ કર્મો લાગવવાનાં હજી ખાકી છે એવું જાણીને રાજકન્યા (૫૧) સાથે લગ્ન કર્મા જ્યારે પ્રભુ દશ લાખ પૂર્વ વરસાની ઉંમરવાળા (૫૨) થયા ત્યારે પિતાના અતિ આગ્રહને લીધે પ્રભુએ રાજ્યના સ્વીકાર કર્યો એટલે કે પ્રભુ તે વખતે રાજ્ય થયા. ત્યાર પછી પ્રભુ ન્યાયથી રાજ્ય ચલાવવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે પ્રભુએ એાગણુત્રીસ લાખ પૂર્વ અને ઉપર ખાર પૂર્વાગ (૫૩) સુધી ઉત્તમ ન્યાયથી રાજ્ય કર્યું, તેથી લોકા ઘણી સુખ શાંતિમાં રહીને પરમ ઉલ્લાસથી ધર્મની આરાધના કરતા હતા. ૭૫

પ્રભુના માતા પિતાની ગતિ, વાર્ષિક દાન, દીક્ષા વગેરે બીના ત્રણ શ્લેાકામાં જણાવે છે—

ચક્રી<sup>પ૪</sup> ન પ્રભુ માતા<sup>પપ</sup> શિવે જાતા ઇશાને<sup>પદ</sup> પ્રભુ પિતા, સ્વયંભુદ જિનેશને લાેકાન્તિકાપ પ્રતિએાધતા; દાન વાર્ષિ'કપ્<sup>ર</sup> આપતા અભિષેક ઇંદ્રાદિક કરે, અભય કરામાં<sup>પ૯</sup> એસતા લેશ્યા વિમલ ધારણ કરે. ૭૬

રમષ્ટાર્થ:—પ્રભુ ચકવર્તી (૫૪) નહોતા. પ્રભુના માતા મંગલારાણી (૫૫) માં લે ગયા છે. અને પ્રભુના પિતા મેઘ રાજા અંત સમયે આરાધના કરીને ઈશાન દેવલોકમાં (૫૬) મહિંઘક દેવ થયા. પ્રભુ સ્વયં છું હતા એટલે પાતાની મેળેજ બાંધ પામેલા હતા. તેથી તેમણે પાતાની મેળેજ દીક્ષા લીધી છે પરંતુ કાઈના ઉપદેશથી બાંધ પામીને દીક્ષા લીધી નથી. તે છતાં પશ્ચુ પાતાના આચાર હાવાથી લાકાંતિક દેવા પ્રભુને પ્રતિબાધ કરવાને આવે છે, અને પ્રભુને તીર્થ પ્રવતાંવવાની વિનતિ કરે છે. ત્યાર પછી પ્રભુ એક વર્ષ સુધી વરસીદાન (૫૮) આપે છે માટે તે દાન "સાંવત્સરિક દાનના" નામથી ઓળખાય છે. પ્રભુના દીક્ષા મહાત્સવ વખતે ઈન્દ્ર વળેરે પુષ્યવંતા ભવ્ય જીવા પ્રભુને અભિષેક કરે છે. તે પછી મહાત્સવાદિ ધામધૂમ પૂર્વક અભય કરા (૫૯) નામની પાલખીમાં બેસીને પ્રભુ દીક્ષા લેવાને નીકળે છે. તે વખતે પ્રભુ તેજો પદ્મ અને શુકલ એ ત્રણ શુભ લેશ્યામાંથી કાઈ એક લેશ્યાને ધારણ કરતા હતા, એટલે પ્રભુદેવના હૃદયમાં અધ્યવસાયો સારા વર્તતા હતા. ૭૬

શ્રેષ્ઠ ઉત્સવ સપરિવારે વિનીતા<sup>દ</sup> ચત્વર થઈ, સહસ્ત્રાપ્ર<sup>દદ</sup> અશાેક<sup>દ</sup> તરૂ તલ આવતા પ્રભુ ભવતરી;

92

### પશ્ચિમ<sup>ૄ</sup>ં વચે વૈશાખ સુદ નવમી<sup>ૄ</sup> મઘા<sup>ૄ</sup> સિંહ<sup>ૄ</sup> વિધુવરે; નિત્યભક્તિક<sup>ૄ</sup> સહસ નૃપની<sup>ૄ</sup> સાથ મધ્યાદ્વે વરે. ૭૭

રપપ્ટાથ<sup>6</sup>:—હવે જયારે પ્રભુ દીક્ષા લેવાને નીકળે છે તે વખતે માટા ઉત્સવપૂર્વંક તથા પરિવાર સાથે વિનીતા નગરીના ચીટામાં (માટા ચાકમાં) થઇને એટલે રાજમાર્ગમાં થઇને પ્રભુના દીક્ષાના વરઘોડા નીકળે છે. તે વરઘોડામાં ક્રસ્તા ક્રસ્તા પ્રભુ છેવટે વિનીતા નગરની બહાર આવેલા સહસ્ત્રામ્ન નામના ઉદ્યાનને વિષે (૧૧) અશાક વૃક્ષની નીચે આ સંસાર સમુદ્રને તારનારી હોડી જેવી દીક્ષાને સ્વીકારવા આવે છે. તે વખતે પ્રભુની પશ્ચિમ વય (૧૩) એટલે પાછલી અવસ્થા વર્ત્તા હતી. અને વૈશાખ સુદ નવમીને (૧૪) શુભ દિવસે મઘા નામના (૧૫) નક્ષત્ર તથા સિંહ (૧૧) નામની રાશિ સાથે ચન્દ્રમાના યાગ ચાલતા હતા. આવા શુભ અવસરે નિત્યભક્તિક (૧૫) એટલે જેમણે બીજા તીર્થં કરાની માક્ક ચતુર્થભક્તાદિ તપ કરી નથી, એવા પ્રભુ શ્રી સુમતિનાથે એક હજાર રાજાઓની (૧૮) સાથે મધ્યાલ (૧૯) સમયે દીક્ષા ચહાય કરી. ૭૭

પંચમીષ્ટિકષ્ય કોચ કરતા હર્ષથી દીક્ષા લીએ, દેવદ્ભષ્યળ્ય ઠેવે ઉમંગે ઇંદ્ર યાવજ્જવળ્ય રહે; પ્રભુ લહે મણુનાણુનેજ્ય ઇંદ્રાદિ પ્રણુમી નાથને, નંદીશ્વરે થઈ જાય સ્વર્ગે ધન્ય માની સમયને.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથ દીક્ષા લેતી વખતે ઉલ્લાસથી પંચ મુકી લાચ કર્યો. તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજે હવેથી પ્રભુના ખલા ઉપર દેવદ્રધ્ય (૭૧) વસ્ત્ર સ્થાપન કર્યું અને તે વસ્ત્ર પ્રભુના ખલા ઉપર યાવજજીવ (૭૨) એટલે પ્રભુ જીવ્યા ત્યાં સુધી રહ્યું. જયારે પ્રભુએ દીક્ષા લીધી તે વખતે પ્રભુને ચાયું મનઃપર્ય વ (૭૩) નામનું જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. આ જ્ઞાનથી પ્રભુ અઢી દ્રીપમાં રહેલા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવેાના મનાગત લાવ જાણી શકતા હતા. આ મનઃપર્ય વ જ્ઞાનના ઋજીમતિ મનઃપર્ય વ અને વિપુલમતિ મનઃપર્ય વ એવા ખ લેદ છે. તેમાં ઋજીમતિ મનઃપર્ય વજ્ઞાન એાછી વિશુહિવાળું હોય છે તેથી આવીને ચાલ્યું પણ જાય છે. પણ બીજું વિપુલમતિ મનઃપર્ય વ જ્ઞાન થયા પછી જતું નથી. એટલે તે વિપુલમતિ મનઃપર્ય વ જ્ઞાન લેજ લવમાં થયા છે ત્યાં સુધી તે રહે છે. પ્રભુને પણ આ વિપુલમતિ મનઃપર્ય વજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રભુની દીક્ષા થઇ રહ્યા પછી ઈન્દ્ર વગેરે દેવા પ્રભુને ત્રાના કરીને ત્યાંથી નંદીશ્વર દ્રીપે જાય છે. ત્યાં મહાત્સવ કરીને આ સમયને ધન્ય માનતા તેઓ પાત પાતાના સ્વર્ગમાં જાય છે. ૭૮

પ્રભુનું પ્રથમ પારહ્યું તથા તે સ્થલના મહિમા જણાવે છેઃ— બીજે દિનષ્ય વિજયષ્ય પુરે નૃપ પદ્મ ધર<sup>્યક</sup> પરમાસથી,<sup>હાર</sup> પારણું પ્રભુએ કર્યું ત્યાં દિવ્યષ્ય પ્રકટયા દેવથી;

۷٩

## સાડીઆર ક્રોડ સોનૈયા તણી વૃષ્ટિષ્ટ કરે; ભૂપ પૂજન કાજ તે સ્થલ રત્નપીડ સહિત કરે. ૭૯

સ્પષ્ટાર્થ:—દીક્ષા લીધા પછી બીજે દિવસે (૭૪) પ્રભુએ વિજયપુર નામના નગરમાં (૭૫) પદ્મ નામના રાજાને ત્યાં (૭૬) પરમાજાથી (૭૭) એટલે ખીરથી પારશું કર્યું. તે વખતે દેવાએ ત્યાં પાંચ પ્રકારના દીવ્યા (૭૮) પ્રગટ કર્યા. અને દેવાએ સાડી ભાર કરાડ સાનૈયાની વૃષ્ટિ (૭૯) કરી. રાજાએ પશુ જયાં સાનૈયાની વૃષ્ટિ થઈ હતી ત્યાં (પારશું કરવાની જગ્યાએ) પૂજા કરવાને માટે રત્નની પીઠિકા બંધાવી.

પ્રભુને દાન આપનાર પદ્મરાજાની મુક્તિ જણાવીને પ્રભુની છદ્મસ્થાવસ્થાનું સ્વરૂપ જણાવે છે:---

> દાનદાતા પદ્મ રાજા તેજ ભવ શિવપદ<sup>્</sup> લહે, ઉત્કૃષ્ટ તપ અડ માસ<sup>૮૧</sup> દ્રવ્યાદિક અભિગ્રહ પ્રભુ પ્રહે; પરીષહેા સહતા વિચરતા આર્ય<sup>૮૩</sup> ભૂપર જિનવરા, વીશ<sup>૮૪</sup> વર્ષ સુધી પ્રમાદ ન<sup>૮૫</sup> સેવતા શુભ ગુણુધરા. ૮૦

રમષ્ટાર્થ:—શ્રીપદ્મરાજ પ્રભુને દાન આપવાના પ્રભાવથી તેજ ભવમાં શિવપદ (૮૦) એટલે માેક્ષને પામ્યા. પ્રભુ દેવના સમયે ઉત્કૃષ્ટથી આક માસના (૮૧) તપ કરાતા હતા. વળી શ્રીસુમતિનાથ પ્રભુએ દ્રવ્યાદિક એટલે દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાલથી અને ભાવથી એમ ચાર પ્રકારે અભિચહા (૮૨) થહેલુ કર્યા. અને ક્ષુધા, તરસ વગેરે આવીસ પ્રકારના પરીષ્કાને સહન કરતા પ્રભુ આર્ય ક્ષેત્રામાં (૮૩) વિચર્યા હતા. એ પ્રમાણે પ્રભુ વીસ વર્ષ સુધી (૮૪) છદ્મસ્થપણે વિચર્યા. પરંતુ સમતાદિ ગુણાને ધારભુ કરતા પ્રભુએ પ્રમાદને (૮૫) સેવ્યા નથી. ૮૦

પ્રભુને કેવળજ્ઞાન કઇ અવસ્થામાં થાય છે તે જણાવે છે:--

એક પણ ઉપસર્ગ ન થયેાલ ગ્રામ આદિક વિચરતા, દીક્ષા સ્થલે નયરી અયોધ્યાલ્ય સહસ્રામેલ આવતા; વર પ્રિયંગુ તલેલ કરી છઠ્ઠલ ક્ષપક શ્રેણિમાં રહી, ધ્યાન શુક્લ ધ્યાવતા ચઉ ઘાતી કર્મોને દહી.

સ્પષ્ટાર્થ:—આ દીક્ષા લીધા પછીની છદ્મસ્ય અવસ્થા દરમિઆન પ્રભુને એક પણ ઉપસર્ગ (૮૬) થયા નહોતા. અનેક ગામ, નગર વગેરેમાં વિદ્વાર કરતા સ્વપર તારક પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથ પાતાની દીક્ષા ભૂમિ અયોધ્યા નગરીના (૮૭) સહસ્થામ વનમાં (૮૮) આવ્યા. તે ઉદ્યાનમાં ઉત્તમ પ્રિયંગ્રતલે (૮૯) એટલે રાયણ વૃક્ષની નીચે છડ્ડ(૯૦)ના

તપ કરીને પ્રભુ ધ્યાનમાં રહ્યા હતા. શુભ ધ્યાન તે ધર્મધ્યાન તથા શુકલધ્યાન જાણવાં. તેમાં શુકલ ધ્યાનમાં પ્રભુએ ક્ષપક શ્રેષ્ઠિ શરૂ કરી. આ ક્ષપકશ્રેષ્ઠિમાં પ્રથમ માહનીય કર્મના ક્ષય કરીને પછી ખારમે ગુશુકાશે આવેલા પ્રભુદેવ શુકલ ધ્યાનના એ લેકોને ધ્યાવીને ખાકી રહેલા ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને આંતરાય એ ત્રશ્રુ ઘાતી કમોના ક્ષય કરીને લેાકાલાક પ્રકાશક કેવલગ્રાનને પામી સર્વગ્ર થયા. ૮૧

પ્રભુને કેવળજ્ઞાન થયા પછી દેવાએ કરેલ સમવસરાષ્ટ્ર વગેરે ખીના એ શ્લોકામાં જણાવે છે:—

ચૈત્ર સુદ એકાદશીએલ્૧ મધા•૧ સિંહલ્ટ ચંદ્રે વરે, પૂર્વાદ્વ કાલેલ્૪ કેવલી સર્વજ્ઞતા પદવી વરે; વૃત્તાંત જાણી વાસવાદિક સમવસરણ અનાવતા, ચૈત્ય વૃક્ષ પ્રદક્ષિણા ઘે પૂર્વ દારે પેસતાં.

**८**२

સ્પષ્ટાર્થ:— જે દિવસે પ્રભુને કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થયું તે ચૈત્ર મહિનાની સુદ અગ્યાર-સના દિવસે (૯૧) મઘા (૯૨) નામના નક્ષત્રના અને સિંહ નામની (૯૩) રાશિના ચંદ્રની સાથે યાત્ર ચાલતા હતા. અને અગીઆરસના પૂર્વાર્ધના (૯૪) ( પહેલા છે પહેારની અંદરના ) સમય હતા. કેવલજ્ઞાન થવાથી પ્રભુ કેવલીની તથા સર્વજ્ઞપણાની પદવીને પામ્યા. પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થવાથી ઇન્દ્રોના આસન કંપાયમાન થયા. તેથી ઇન્દ્રો પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું તે ખીના જાણીને સહસ્તામ નામના ઉદ્યાનમાં આવ્યા. પછી દેવાએ ત્યાં સમ-વસરખ્રની રચના કરી પછી પ્રભુ શ્રી સુમતિનાથે ધર્માપદેશ દેવાને માટે પ્રથમ ચૈત્યવક્ષને પ્રદક્ષિણા આપીને પૂર્વના દ્વારથી સમવસરભુમાં પ્રવેશ કર્યો. ૮૨

> છત્રીશ સા ધનુલ્ય તેઢ ઉંચું બાર ગુણું પ્રભુ દેઢથી, તીર્થ પ્રણમી પૂર્વ સન્મુખ સુમતિ બેઠા કલ્પથી; ત્રણ દિશાએ સ્થાપતા પ્રતિબિંબ ત્રણ ઉત્તમ સુરા, યાગ્ય સ્થાને બેસતી તે પર્ષદા ક્ષણ ગુણકરા.

63

રપહાર્થ:—તે ચૈત્યવૃક્ષ છત્રીસ સા ધનુષ્ય (૯૫) પ્રમાણ ઉચુ હતું. એટલે પ્રભુના ત્રણુસા ધનુષ્ય ઉચા શરીરની અપેક્ષાએ બાર ગણું હતું. સમવસરણની અંદર આવેલા ત્રીજ્ઞ ગઢમાં પેસીને 'નમા તિત્થસ્સ' એ પદ બાલી તીર્થને નમરકાર કરીને સુમતિનાથ પ્રભુ પૂર્વ દિશા તરફ મુખ રાખીને સિંહાસન ઉપર બેઠા. તે વખતે તેવા પ્રકારનો દેવાનો કદય અથવા આચાર હાવાથી ઉત્તમ દેવાએ પૂર્વ સિવાયની બાકીની ત્રણ દિશાઓમાં પ્રભુના ત્રણુ પ્રતિબિંબ સ્થાયન કર્યા. એટલે સુમતિનાથ ભગવાન જાણે ચાર મુખવાળા હાય, તેવા જણાતા હતા. જયારે આ પ્રભુજ સિંહાસન ઉપર બેઠા તે વખતે સાધુ સાધ્વી

68

દેવ દેવી તથા સ્ત્રી પુરૂષની ખાર પર્ષદા પાતપાતાના ઉચિત રથાને ગાઠવાઇ ગઈ. આ રીતે પ્રભુશ્રી સુમતિનાથના કેવલજ્ઞાન કલ્યાચુકના પવિત્ર અવસર ભવ્ય જીવાને સમ્યવ્દર્શનાદિ સદ્દગુણાને પમાડતા હોલાથી અપૂર્વ લાભદાયક કહેવાય, એમાં નવાઇ શી? ૮૩.

ર્ઇન્દ્ર મહારાજાએ કરેલી પ્રભુની સ્તુતિનું વર્ણન આઠ શ્લાકામાં કરે છે:— નિર્દોષલ્ક પ્રભુજ પાંચમા વાણીલ્લ્ ગુણે અતિશયલ્ય ગણે, પ્રાતિહાર્યેલ્લ શાભતા પ્રભુને સ્તવે હરિ શુભ મને; હે જિનેશ્વર! તરૂ અશાક ભ્રમર તણાં ગુંજારવે,

ગાતા જ જાણે હાેયની ? ને પાંદડાંના હાલવે.

નાચ કરતા હોય ની ? જાણે તમારા ગુણ વિષે, રાગી થવાથી રક્ત હોયની ? તેમ ખૂશ થતા દીસે; ડીંટ નીચાં જેમના કૂલા સુરા ઢીંચણ સુધી, વર્ષાવતા તુજ દેશના સ્થલ પુણ્ય સમૃદ્ધિ અધી. ૮૫

સ્પષ્ટાર્થ:—પર્પદા પાત પાતાના સ્થાને ગાઠવાઈ (ખેસી) ગયા પછી પાંચમા શ્રી સુમિતનાથ ભગવાને નિર્દોષ (૯૬) એટલે વાણીના કાઇ પ્રકારના દોષ રહિત એવા વાણી ગુણે (૯૭) એટલે પાંત્રીસ ગુણા વાળી વાણીથી અપૂર્વ દેશના આપવાની શરૂઆત કર્યા પ્હેલાં તે ઇન્દ્ર મહારાજે—ચાત્રીસ અતિશયોના સમૂહ વડે વિરાજમાન તથા આઠ પ્રાતિહાયો વડે શાભતા પ્રભુની આ રીતે સ્તુતિ કરી કે ' હે જિનેશ્વર દેવ! આ અશાક વૃક્ષ ભમરાના ગુંજરવ શખ્દ વડે જાણે તમારા ગુણોને ગાતા હાય તેવા જણાય છે. અને પાંદડાના હાલવા વડે જાણે નાચ કરતા હાય તેવા જણાય છે. તથા તમારા ગુણોને વિષે રાગવાળા થવાથી જાણે રક્ત (રાતા) થયા હોય તેમ ખુશી થતા દેખાય છે. તે વખતે દેવતાએ સમવસરણને વિષે ફૂલાની વૃષ્ટિ કરે છે. તે ફૂલા હીંચણ સુધી ઉચા પથરાયેલાં હાય છે અને તેનાં ડીટાં નીચે રહેલાં હાય છે. હું માનું છું કે આ રીતે થવામાં આપના પુણ્યની સમૃદ્ધિ જ અસાધારણ કારણ કે. ૮૪–૮૫

ત્રામ રાગ પવિત્ર દિવ્ય ધ્વિન હરિણ ગણ પણ સુણે, ઉંચી કરીને ડાેક ચામર શ્રેણિ તુજ મુખ કમલને, સેવવા આવેલ હંમ શ્રેણિ જાણે હોય ની, તિમ જણાય સમૃદ્ધિ ઉત્તમ માનું વર જિનનામની. ૮૬

સ્પષ્ટાર્થ:--- આ આકાશમાં થતા ગ્રામ અને રાગવડે પવિત્ર દેવ દું દુભીના શબ્દને હરહ્યુયાના સમુદાયા (ટાળાં) પણ ડાેક ઉંચી રાખીને સાંભળે છે. તે વખતે જાણે તેઓ

29

ગામન સાંભળવામાં લીન થઈ ગયા હાય તેવા જણાય છે. તથા આપની અને આજીએ વીંઝાતી ચામરની શ્રેણિ તે ચામરા શ્રેત વર્ણના હોવાથી જાણે તમારા ગુખ રૂપી કમલની સેવા કરવાને માટે હંસના સમૂહ આવ્યા હાય તેવા જણાય છે. આથી હું માતું હું કે આ બધી સમૃદ્ધિ આપતા ઉત્તમ જિનનામ કર્મના ઉદયાદિ અપૂર્વ પ્રભાવને જણાવે છે. ૮૬

પ્રભુજ સિંહાસન બેસીને ઘો આપ જ્યારે દેશના, સુણુવા તદા આવે હરિણુગણ ભક્ષ્ત જાણે સિંહના; હોયની તેવા જણાએ વૈર વિસરે જન્મના, વૈર તરસા ભુખ ના અવદાત અનુપમ આપના.

સ્પષ્ટાર્થ:— હે પ્રલુજ! જ્યારે આપ સિંહાસન ઉપર બેસીને દેશના આપો છાં એટલે ધર્મોપદેશ કરા છા તે વખતે હરણાનાં ટાળે ટાળાં તે દેશના સાંલળવાને આવે છે. તે વખતે તે હરણા જાણે સિંહના લક્તા હાય તેવા જણાય છે. એટલે તે વખતે હરણિયાઓને સિંહના લય લાગતા નથી. તેમજ સિંહ પણ તે હરણાં એાને મારતા નથી. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે આપના તેવા પ્રકારના પવિત્ર અતિશયને લીધે જન્મથી જ પરસ્પર વૈરવાળા તે પ્રાણીઓ એક બીજાના વૈર લાવને છાડી દે છે એટલું જ નહિ પરંતુ તેઓ તે વખતે ભૂખ અને તરસને પણ વિસરી (ભૂલી) જાય છે. આ અધા પ્રભાવ આપના જ છે. એમ હું ચાલ્કસ માનું છું. ૮૭

શીત તેજે વ્યાપ્ત વિધુ જિમ હર્ષ ઘેજ ચંકારને, આપ કાંતિ વ્યાપ્ત તિમ આનંદ આપે સર્વ ને; વિશ્વપતિ! આગળ તમારી દેવ દુંદુલી વાજતા, આપ્ત ગણમાં તુજ વિપુલ સામ્રાજ્યને વિસ્તારતા. ૮૮

રપષ્ટાર્થ:—જેવી રીતે શીત તેજ એટલે શીતળ પ્રકાશવાળા ચંદ્ર ચકાર પક્ષીને હવે આપે છે (રાજી કરે છે) તેવી રીતે કાંતિ રૂપી તેજવાળા આપ પ્રભુ પણ સર્વ જીવાને આનંદ આપો છેા. હે વિશ્વના પતિ! તમારી આગળ આજ દેવદું દુભિ વગેરે વાજિંગો વાગી રહેલા છે તે બધા વાજાં એા આમ જેનાના સમૃહને વિષે આપના વિશાળ સામ્રાજ્યના વિસ્તાર કરે છે, એટલે તમામ આમ (અરહિંત) પુર્વામાં આપ ચક્રવતી રાજાની જેવા શ્રેષ્ઠ છેા, એમ તે વાજિંગો જણાવે છે. ૮૮

મસ્તકે ત્રણ છત્ર શાભે આપ પુષ્ય સમૃદ્ધિના, ક્રમ સમા તિમ તેહ જ્ઞાપક ભુવન વર પ્રભુતાતણા, આવી તમારી અષ્ટ પ્રાતિહાર્ય લક્ષ્મી જોઇને, મિથ્યાત્વીઓ પણ જરૂર પામે ચિત્તમાં આશ્ચર્યને. ૮૯ સ્પષ્દાર્થ:— હે પ્રભુ! આપના મસ્તકના ઉપર ત્રભુ છત્રા શાભી રહ્યા છે તે જાણે આપની ક્રમસર મળેલી પુષ્પરૂપી સમૃદ્ધિની પરંપરાને જલ્લાવતા હોય તેવા શાલે છે. અને ત્રભુ ભુવનને વિષે આપની ઉત્તમ પ્રભુતાને જાણે જણાવતા હોય તેવા શાલે છે. આપની આવા પ્રકારની અશાક વૃક્ષથી માંડીને ત્રભુ છત્ર સુધીની આઠ પ્રાતિહાર્ય રૂપ બાહ્ય લક્ષ્મીને જોઇને આપના પ્રખલ પુષ્પને અનુમાદનારા મિચ્ચાત્વી જીવા પણ જરૂર ચિત્તમાં આશ્ચર્ય પામે છે. આ રીતે કહેવાના સાર એ છે કે જેમને તમારા ઉપર કાઈ જાતના લક્તિભાવ નથી તેવા મિચ્ચાત્વી જીવાને પણ તમારી આ આઠ પ્રતિહાર્યની ઋદિ જોઈને આશ્ચર્ય થાય છે તો તમારા ઉપર અહુમાન સહિત લક્તિભાવને ધારખુ કરનારા જીવાને આશ્ચર્ય થાય, તેમાં કાંઈ નવાઈ જેવાં છેજ નહી. ૮૯

હે નાથ ! ના ચારિત્રની આરાધના મારે અહીં, તરણ સાધન ભક્તિ પ્રભુની પુષ્યથી આજે લહી; લાભ અનહદ મેળવ્યા મેં મેલ મનના દૂર કર્યા, ભક્તિસુખ આગળ સકલ સુખ સ્વર્ગના તૃણસમ ગણ્યા. ૯૦

રેપષ્ટાર્થ:— હે નાથ! આ દેવપછાના લવને વિષે મારાથી ચારિત્રની આશંધના થઈ શકે તેમ નથી. કારણ કે દેવાને વધારમાં વધારે ચાશું અવિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણુઠાણું હોય છે. પરંતુ તેમનાથી દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ પાળી શકાતી નથી. કારણ કે તેમને અપ્રત્યા-પ્યાનાવરણીય કષાયના ઉદય હોય છે અને ન્યાં સુધી આ કષાયના ઉદય હોય ત્યાં સુધી દેશવિરતિ પણ આવે નહિ તો સર્વવિરતિ તો કયાંથીજ આવે ? તો પણ આ સંસાર સમુદ્રથી તરવામાં સાધન રૂપ આપની લક્તિ કરવાના પ્રસંગ આજે મને મારા પ્રભલ પુલ્યના ઉદયથી મળ્યો છે. વળી આપની લક્તિ કરવાના પ્રસંગ અન્હદ એટલે હદ વિનાના અથવા ઘણા લાલ મેળવ્યા છે કારણ કે આપની લક્તિ કરવાથી મારા મનના મેલ દ્વર થયા છે અથવા મનની નિર્મળતા થઈ છે. તેમજ હું આપની લક્તિ કરવાથી માતા મનના મેલ દ્વર થયા છે આપવા મનની નિર્મળતા થઈ છે. તેમજ હું આપની લક્તિ કરવાથી માતું છું. ૯૦

તે દેવપણું શા કામનું ? જેમાં ન ભક્તિ આપની, વિનતિ સ્વીકારા માહરી અહુમાન ભક્તિ આપની; મળજે ભવાભવ દાસને સ્તવના કરી વિરમ્યા હરિ, સુમતિ પ્રભુ ઘે દેશના ઈમ સકલ ભાષા અનુસરી. લ્૧

સ્પષ્ટાર્થ:— & પ્રભુ! જેમાં આપની ભક્તિ કરવાના પ્રસંગ મળે નહી અથવા દેવ-પહ્યાના ભવ મત્યા છતાં જો આપની ભક્તિ કરવાને પ્રસંગ ન મળે તા તે દેવપણું પહ્યુ નકામું જ છે; એમ હું માનું છું. માટે & પ્રભુ! હું નમ્ર ભાવે છે હાથ જેડીને વિનંતિ કરૂં છું કે આ તમારા દાસને (મને) ભવાલવ અહુમાન પૂર્વ ક તમારી લક્તિ કરવાના પ્રસંગ મળજો. એ પ્રમાણે પાંચમા શ્રીસુમતિનાથ લગવાનની સ્તુતિ પૂરી કરીને ઇન્દ્ર મહારાજા અટકયા. તે પછી શ્રીસુમતિનાથ લગવાને દેશના આપવાના આરંભ કરોં. અને તે દેશના સલાના બધા જવા સમજી શકે એ પ્રમાણે શરૂ કરી. પ્રભુ જો કે અધે માગધી લાષામાં દેશના આપે છે, પરંતુ તે લાષા પ્રભુના પ્રભલ પુષ્યના પ્રભાવે અથવા પ્રભુના વચનાતિશયના પ્રભાવે અધા જવાને પાત યોતાની લાષારૂપે પરિભુમે છે. તેથી તમામ જીવા પાત પોતાની લાષારૂપે પરિભુમે છે. તેથી

શ્રીસુમતિનાથ તીર્થકરની દેશના ૪૨ શ્લાકામાં જથાવે છે:-

હે ભવ્ય જીવા! પ્રખલ પુષ્ણ્યે મનુજ ભવને પામીને, ન પ્રમાદ કરજો હર્ષથી આરાધજો જિનધર્મને; જાણી જ કાર્યાકાર્યને કર્ત્તવ્યને ના ભૂલજો, સ્વપર કાર્ય વિવેક પામી આત્મકાર્યો સાધજો.

∈२

રપષ્ટાર્થ:—હે લવ્ય છવા! તમે આ મનુષ્ય લવને ઘણા પુષ્યના ઉદયથી પામ્યા છો. કારણ કે આ મનુષ્યપણું પામનું એ દશ દેષ્ટાન્તે કરીને દોહલું કહેલું છે. માટે આનું ઉત્તમ મનુષ્યપણું પામને તમે શ્રીજિનેશ્વરે કહેલા ધર્મની પરમ ઉદલાસથી સ્થારાધના કરનો, પરંતુ સ્થારાધના કરવામાં જરા પણ પ્રમાદ કરશા નહિ. વળી કાર્યાકાર્ય એટલે કરવા લાયક કર્તવ્યો કયાં કર્યો છે? તે જાણીને તે કાર્યને કરને સ્તે સ્તે સ્વા સાયક હોય કરવા લાયક નથી તે જાણીને તેવા કાર્યના ત્યાગ કરને. તેમજ જે કરવા લાયક હોય તે કત્તં વ્યોને તમે બૂલશો નહિ. વળી સ્વકાર્ય કાને કહેવાય અને પરકાર્ય કોને કહેવાય તેના વિવેક કરીને એટલે સારી રીતે સમજને તેમાંથી આત્મકાર્યો એટલે પાતાના આત્માને હિત કરનારા (ભવસમુદ્રથો તારનારા) કાર્યો (સંયમાદિની સ્થારાધના) પરમ ઉદલાસથી કરને. હર

યુત્રાદિ કાજે જે કરા પર કાર્ય તે સવિ જાણીએ, પરકાર્યમાં મુંઝાઇને નિજ કાર્યને ના ભૂલીએ; પર વસ્તુ માહ નિવારણી શુભ એકતાની ભાવના, આત્મ તત્ત્વ કમલ વિકાસ દિનેશ સમ આ ભાવના. ૯૩

રપષ્ટાર્થ:—પરકાર્ય કોને કહેવાય તે સમજાવતાં જણાવે છે કે તમે પુત્રાદિ કાજે એટલે પુત્ર, પુત્રી, સ્ત્રી, બાઈ, ખહેન, સ્ત્રી વગેરે કુદું ખને માટે જે કાર્યો કરા તે સઘળાં પર કાર્યો જ જાલ્યુવાં. અહીં સ્વકાર્ય એટલે પાતાના આત્માના હિતને માટે જે કાર્ય કરવામાં આવે તે કાર્ય સિવાય ખીજા બધાંના માટે જે કાર્ય કરવામાં આવે તે પરકાર્ય

જાણવું. માટે પરકાર્યમાં એટલે કુદું છા કળીલા માટે કરવાનાં કાર્યમાં માહ રાખીને નિજ કાર્ય એટલે પાતાના આત્માના હિતકારી કાર્યોને ભૂલી જવાં નહિ. વળી તમારે સારી એકતાની ભાવના ભાવવી. કારણ કે આ ભાવના પર વસ્તુના અથવા પોફગલિક વસ્તુના માહેને નિવારણ કરનાર છે અથવા પૌફગલિક માહેને દ્વર કરાવનારી આ ભાવના છે, તેમ જ આત્મતત્ત્વ એટલે આત્મામાં રહેલા નિર્મલ ચારિત્રાદિ ગુણા રૂપી કમલોને વિકસ્વર કરવા માટે આ એકત્વ ભાવના સૂર્ય જેવી છે. એટલે જેમ સૂર્યના ઉદયથી કમળા પ્રકૃલ્લિત થાય છે તેવી રીતે આ એકત્વ ભાવના આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણા રૂપી કમલોને વિકસ્વર કરે છે. લ્૩

કરવી તમારે એમ પ્રતિદિન એકતાની ભાવના, હે જીવ ! જન્મ્યાે એકલાે તું મરત તુજ સહ કાેઇ ના; જ્યાં મરીને જાય ત્યાં પણ કાેઇ પણ ના સાંભરે, ભાેગવે પણ એકલાે કૃતકર્મ અત્ર ભવે પરે.

સ્પષ્ટાર્થ:— હે લબ્ય છવા ! તમારે આ એકતાની લાવના (એકત્વ લાવના) આ રીતે જરૂર હંમેશાં લાવવી એઇએ. હવે આ લાવના કેવી રીતે લાવવી ? તેનો ઉત્તર સ્પષ્ટ રીતે જણાવતાં કહે છે કે હે છવ ! જ્યારે તું જન્મ્યા ત્યારે તું એકલા જ જન્મ્યા હતા, પરંતુ તે વખતે તારી સાથે પુત્રાદિમાંનું કાઇ પણ જન્મ્યું ન હતું. તેવી રીતે તું મરીશ ત્યારે પણ તું એકલા જ પરભવમાં જવાના છે, તે વખતે પણ તારી સાથે બીજું કાઇ પણ મરીને આવનાર નથી. વળી જ્યારે છવ અહીંથી મરીને પરભવમાં જવ છે ત્યારે અહીંનાં કાઇ સગાં સંબંધી પુત્ર વગેરે યાદ પણ આવતા નથી. તેવી જ રીતે તેં જે કમાં આંચાં હોય છે તે પણ તું એકલા જ લેલગવે છે. તેં જે કુટુંબાદિકને માટે આરંલાદિ પાપ કાર્યો કરીને જે પાપકમાં બાંધ્યા હશે તે પણ તારે એકલાને જ આ લવમાં કે પર-લવમાં લેાગવવાનાં છે. તેમાં પુત્રાદિમાંથી બીજો કાઇ પણ ચાલુ દુ:ખમાં લાગ લઇ શકતાં જ નથી. ૯૪

ચારે કરી ચારી ઉપાજર્યું ધન સુતાદિક તેહના, ભેગા મળી ખઈ જાય પણ દુઃખ કેદ ફાંસી નરકના; ચારનાર જ ભાગવે લ્યે અંશ ના રજ દુઃખના, ખાનાર તેએા તિણ કરીશ વિધાસ ના તું અન્યના.

૯૫

€X

રપષ્ટાર્થ:—જેમ ચારે ચારી કરીને ધન ભેશું કર્યું. તે ધતને તેના પુત્ર પુત્રી સ્ત્રી વ**ોરે ભેગા થઇને ભાગવે છે. એટલે એ** પૈસાથી તેએ માજ ઉડાટે છે, પરંતુ કેદનું કાંસીનું કે નરકનું દુઃખ તા ચારી કરનાર ચાર એકલા જ ભાગવે છે. તે વખતે તેના પુત્ર વગેરે (ખાનારાએ) તે દુઃખમાંથી લગાર પણ ભાગ લઈ શકતા નથી. આવી રીતે જે કરે તે ભાગવે એવા કુદરતના નિયમ હાેવાથી તું બીજા પુત્રાદિના વિધાસ કરીશ નહિ. બીજા પુત્ર વગેરે મને દુઃખના સમયે મદદ કરશે એવી આશા તું રાખીશ નહિ. કારણ કે એવી આશા રાખવી, તે તદ્દન નકામી જ છે. ૯પં

દુઃખ રૂપ દવથો સળગતું ભવ અરહ્ય તિહાં ભમે, નરકાદિ ગતિમાં એકલાે તું વિવિધ પીડાને ખમે; પસ્તાય બહુ પીડા સહંતા બધ કાલે ભૂલતા, તે સમયમાં ચેતનારા ના કદી દુઃખિયા થતા.

८६

સ્પેપ્ટાર્થ:—આ ભવ અરહ્ય એટલે સંસાર રૂપી વન અનેક પ્રકારના દુ:ખરૂપી દાવાનળથી સળગી રહ્યું છે. તે સંસાર રૂપી અરહ્યમાં આવેલ નરકગતિ તિર્ધચગતિ વગેરે ગતિઓમાં અનેક પ્રકારની પીડાઓને સહન કરતો તું એકલા રખઉ છે. ને વિવિધ પ્રકારની વેદનાને ભાગવે છે. અહીં સમજવાતું એ છે કે જેઓ બંધકાલે એટલે કમોના બંધ કરતી વખતે ભૂલ કરે છે એટલે ચેતતા નથી, તેઓ જ્યારે દુ:ખને ભાગવવાના વખત આવે છે ત્યારે ઘણા પસ્તાવા કરે છે. પરંતુ અશાતા વેદનીયાદિ કમોને બાંધ્યા પછી શાક કરવા શા કામના ? અહીં સત્ય બીના એ છે કે જેઓ બંધ કરતી વખતે ચેતીને ચાલે છે તેઓ કદાપિ દુ:ખીઆ થતા નથી. કારણ કે કહેવત છે કે ચેતતા નર સદા સુખી. માટે હે જવ! તું કમેળધના કારણોને સેવીશ નહી. ૯૬

ભવમાં ભમંતા જીવને ના સ્હાય કરતાે દેહ આ, તેહ સુખ દુઃખ ભાેગ સાધન જય ના પરભવ જતાં; પૂર્વ ભવથી સાથ નિજની આવતાે ના તેહથી, સ્હાયને કરનાર તે નહિ જાણજે ઈમ નિયમથી.

وے

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે લવ્ય જીવા! તમે તમારા આત્માને આ રીતે હિતશિક્ષા દેજો કે—હે જવ! તું જે શરીરને તારૂં માને છે અને તું જેને સાચવવાને માટે અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા સહન કરે છે, તે તારૂં વ્હાહું શરીર પણ આ સંસારમાં રખડતા સુખ શાંતિને ચાહનારા આ જવને જરા પણ સહાય કરતું નથી. ખરી બીના એ છે કે આ શરીર તા જીવને સુખ અથવા દુ:ખ લાગવવાનું સાથન છે. એટલે શરીર દ્વારા પણ જીવ સુખ દુ:ખને લાગવે છે. પરંતુ પરભવમાં જતી વખતે આ શરીર સાથે જતું નથી. વળી સંસારી જીવ પૂર્વ લવશી આ લવમાં આવતી વખતે પણ તે શરીરને સાથે લઇને આવતા નથી. તેથી આ શરીર સહાય કરનારૂં નથી, એમ તું નક્કી માનજે, માટે માહેથી આ શરીરના રક્ષણાદિને માટે આરંભ વગેરે અનેક પ્રકારના દુ:ખા લાગવીને બાંધેલા ચીકણાં કર્માના ઉદયે દુર્ગતિની લચકર

વેદનાએ જરૂર રીબાઈ રીબાઈને સહન કરવી પડે છે. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને તમે જરૂર ચેતતા રહેજો, ને માક્ષમાર્ગને આરાધજો. ૯૭

એથી જ સાબીત એ શુભાશુભ કર્મ કરતો જીવ આ, એકલો ભટકે ભવે ને ભાગવે ફલ કર્મના; માક્ષ સુખને અનુભવે પણ એકલા તે જ્યાં નહી, પુત્રાદિના સંબંધ તિણ ભ્રમણાદિમાં એકલ સહી. *૯૮* 

સ્પષ્ટાર્થ:—પૂર્વે (૯૭ મા શ્લાકમાં) કહેલી ખીના ઉપરથી એમ સાબીત શાય છે કે આ જવ જ શુભાશુલ કમોના અથવા પુષ્ય પાપ કર્માદના કરનારા છે. તે એકલા જ લવમાં લટકે છે તેમજ તે એકલાજ વિવિધ કમોના ફલાને પણ લાગવે છે. અને માક્ષમાં એકાંત સાચા સુખને પણ તે એકલાજ અનુલવે છે. તે વખતે ત્યાં તેને પુત્રાદિક પર લાવના સંખંધ હોતા નથી. આનું રહસ્ય એ છે કે સંસારમાં રખડવું વગેરેમાં પણ આ જવ એકલા જ હાય છે એ વાતમાં લગાર પણ સંદેહ કરવા જેવું છે જ નહી. ૯૮

હસ્તાિક છૂટા જેહના તે શોધ ભવરૂપ જલધિનાે, પાર પામે ઇતર જિમ ના તેમ નિર્મોહી જનાે: ભવ જલધિના પાર પામે અન્યના તિણ ભવતણાં, સર્વ સંબંધા તજી તું સાધ પથને માેક્ષના.

ee

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીમુંમતિનાથ ચાલુ પ્રસંગે દેષ્ટાંત દેતાં જણાવે છે—જેમના હાથ પગ વગેરે અવયવા છુટા હાય એટલે અંધાએલા ન હાય તે જીવા જેમ સમુદ્રને તરીને જલકી કાંઠે પહેાંચી શકે છે. પરંતુ ઇતર એટલે જેઓના હાથ પગ અંધાએલા હાય છે, તેઓ આ સમુદ્રના પાર પામી શકતા નથી. તેવી રીતે આ સંસાર રૂપી સમુદ્ર તરવાને માટે પણ નિર્માહી એટલે માહ વિનાના જીવા સમર્થ થાય છે. પરંતુ જેઓ માહ રૂપી અંધનથી અંધાએલા હાય છે તેઓ કહી પણ આ સંસાર સમુદ્રના પારને પામી શકતા નથી. માટે સર્વ પ્રકારના સંખંધા દુ:ખદાયી છે એવું સમજીને હે જવ! સર્વ સંબંધાના ત્યાગ કરીને તું માલના માર્ગની સાધના કર એટલે માલના માર્ગરૂપ સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યગ્ જ્ઞાન તેમજ સમ્યગ્ ચારિત્રની આરાધના કર. જો તું આ રીતે વર્ત્તા શ, તો જરૂર સંસાર રૂપી સમુદ્રને તરી જઇશ. એટલે તારે આ સંસારમાં રખડવું પડશે જ નહિં. એમ હે લત્ય જીવા! તમે આત્માને જરૂર સમજવેજો. ૯૯

જ્ઞાન સંયમના તરંગામાં વિલાસી આતમા, એક શાધત રૂપ વિણુ તે સર્વ માહક વિધામાં,

## પરભાવ રંગા મૂઢ જીવા કરણ વિષયાવેશથી, પર વસ્તુ પાતાની ગણે પણ સત્ય રૂપે તિમ નથી. ૧૦૦

સ્પષ્ટાથ :— ઉત્તમ જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રના તરંગામાં (પર્યાયમાં) વિલાસ કરનારે આ મારા આત્મા છે, તે આત્મત્વ ધર્મની અપેક્ષાએ એક છે એટલે એકલા છે અને શાધત રૂપ એટલે સદા કાળ રહેનારા છે. પણ કદાપિ નાશ પામનારા નથી. માટે આ જ્ઞાન દર્શન સ્વરુપ આત્મા વિના આ વિશ્વમાં રહેલ બીજા સર્વ પદાર્થો માહેને લીધે જ મારા છે એમ લાગે છે, પરંતુ ખરી રીતે તે આત્માથી જ્દાજ છે એમ ચાઇકસ સમજવું જોઇએ. અજ્ઞાનાદિથી આ રીતે નહિ સમજનારા પરલાવરંગી એટલે આત્માથી જ્દા બીજા અનિ પાદિ પાદિ વિષયોના આવેશ (વેગ) થી પર વસ્તુઓને પાતાની માને છે. પરંતુ આત્મ દર્શિથી સાચી વિચારાયું કરતાં જરૂર સમજારો કે તે પદાર્થો આત્માથી જ્હા જ છે. ૧૦૦

જેમ પરની વસ્તુને મુજ વસ્તુ છે ઈમ માન્યતા, દુઃખદ તિમ પરભાવમાં મારાપણાંની માન્યતા; પીડા અને ભય આપતી ઈણુ એક ભવ્યાત્મા કહે, હે ચિત્ત! તજ પર ભાવને જેથી સ્વભાવ રતિ વહે. ૧૦૧

રપષ્ટાર્થ: જેમ કાઈ પારકાની વસ્તુને પાતાની વસ્તુ છે એમ માનવાથી પરિણામે દુ:ખી શાય છે તેવી રીતે પરલાવ એટલે આત્માથી જૂદા ધન, દોલત, ઓ, જમીન વગેરે પોદ્દગલિક પદાર્થોમાં પાતાપણાની માન્યતા એટલે એ મારાં છે એવી માન્યતા તે જવને પીડા તથા લયને આપનારી થાય છે. કારણ કે કાઈ તે વસ્તુએ લઈ લે અથવા વસ્તુ-એમો નાશ થાય ત્યારે તે માહી જવને પીડા એટલે દુ:ખ થાય છે. તેમજ તે વસ્તુએ કાઇ બીએ મારી પાસેથી લઈ લેશે આવા લય પણ રહ્યા કરે છે. માટે એક આત્મન્નાની લગ્ય જવ મનને કહે છે " હે ચિત્ત! તું પરલાવમાં રહેલા મમત્વના ત્યાગ કર કે જેથી તને સ્વલાવ રતિ એટલે પાતાના ન્નાનાદિક ગુણામાં રમણતા થશે. અને તેવી રમણતા તને પરંપરાએ જરૂર માક્ષ આપશે. ૧૦૧

ચંદન તરૂને અડકતા જિમ પવન આનંદિત કરે, આત્મ તત્ત્વ વિચાર તિમ નિજ ચિત્તને હર્ષિંત કરે; સમતા સહિત આ એકતાની ભાવનાને ભાવજે, રાજર્ષિ નિમની જેમ પરમાનંદ મ્હેલે મ્હાલજે. ૧૦૨

સ્પષ્ટાથ:--જેવી રીતે ચંદનના વૃક્ષને અડકતા સુગંધીદાર પવન તે સ્થલે રહેલા

જીવાને આનંદિત (રાજી) કરે છે, તેવી રીતે આત્મ તત્ત્વના વિચાર એટલે આ આત્માનું સ્વરૂપ શું છે? એના ગુણા કયા કયા છે? વગેરે તત્ત્વની વિચારણા કરનારા જવ પાતાના ચિત્તાને હવેવાળું બનાવે છે. હે જવ! આ રીતે જરૂર વિચારજે કે-મારા આ જવ એકલા જવાના છે અને સુખ દુ:ખ પણ પાતે એકલા જ ભાગવે છે વગેરે સ્વરૂપે એકતાની લાવનાને સમતા લાવે નિરંતર વિચારજે. અને યથાર્થ સ્વરૂપે એકતાની લાવના લાવનારા શ્રી નિમ રાજિયની જેમ પરમાનંદ મહેલ એટલે પરમ આનંદના સ્થાન રૂપ મોક્ષ રૂપી મહેલમાં જઇને પરમ આનંદને ભાગવજે.

અહીં આં શ્રી નિમ રાજિષ ની બીના ઢુંકામાં આ પ્રમાણે જાણુવી—

મિશિલા નામની પ્રસિદ્ધ નગરી હતી. તે નગરીમાં નિમ નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. આ રાજા પરાક્રમી તથા ન્યાયી હતા. કેટલાક વર્ષો સુધી સુખે રાજ્ય કર્યા પછી તે નિમ રાજાને એક વખતે શરીરને વિષે ખહુ જ આકરા દાહ જવર થયા. તેની શાંતિને માટે અનેક ઔષધા કર્યો છતાં તે દાહજવર શાંત થયા નહિ. વૈદ્યના કહેવા મુજબ રાણીઓ દાહજવરની શાંતિ માટે નિમરાજાને ચંદન ઘસીને ચાપડતી હતી. તે વખતે રાણીઓએ હાથને વિષે પહેરેલાં કંકણોના શબ્દ (ખડખડાટ) થી રાજાના કાનને આઘાત લાગતો હતો, તેથી અધિક પીડા થતી હતી. આ રીતે રાજાને કંકણોના શબ્દથી અધિક પીડા થતી જાણીને રાણીઓએ હાથનાં વધારાનાં કંકણ અનુક્રમે કાઢી નાપયાં, ફક્ત મંગલને માટે (સૌભાગ્યવંતીના ચિલતરીકે) એક એક વલય રહેવા દીધું. આમ કરવાથી કંકણોનાં એક ખીજા સાથે અથડાવાથી પહેલાં જેવા થતો તેવા અવાજ બંધ થઈ ગયા. આથી રાજાને કાંઇક શાંતિનો અનુભવ થવા લાગ્યો. રાજાએ પૂછ્યું કે હવે અવાજ કેમ સંભળાતો નથી. ત્યારે રાણીઓએ જણાવ્યું કે આપને અમારા હાથના કંકણાના શબ્દથી અધિક દુ:ખ થાય છે એમ જાણીને અમે એક એક કંકણ હાથમાં રહેવા દીધું અને બીજા કંકણો કાઢી નાંગ્યા તેથી હવે અવાજ થતા નથી.

આ સાંભળીને રાજાને વિચાર થયા કે-ઘણા પદાર્થીના સંચાગા જ દુ:ખદાયી છે. ઘણાં કંકણાથી દુ:ખ થતું હતું, અને એાછા કંકણાથી દુ:ખ પણ એાછું એાછું થાય છે. આ દષ્ટાંતથી જણાય છે કે એકાકીપણામાં જ ખરૂં સુખ અને શાંતિ છે. જે આ રાત્રે મારા દાહ શાંત થઇ જાય તા મારી ભાવના છે કે હું સર્વ સંગના ત્યાગ કરીને ચારિત્ર ગ્રહ્ય કરૂં. આવી વિચારણામાં નિમ રાજા ઉદ્યા ગયા.

અશાતા વેદનીય કર્મના ઉદય તેજ રાત્રીમાં બંધ થવાથી નિમ રાજા પીડા રહિત થયા. પાતાની ઈચ્છા સફળ થવાથી (પીડા રહિત થવાથી) સ્વયં પ્રતિએાધ પામેલા સ્વયં ભુદ્ધ નિમ રાજાએ પુત્રને ગાદીએ એસાડી પાતાના હાથે દીક્ષા લીધી. આ વખતે ઇન્દ્રે બ્રાહ્મણુના વેષે આવીને નિમરાજાને અનેક પ્રશ્નો પૂછીને રાજ્યના ત્યાગ ન કરવા માટે બહુ જ સમજાવ્યા. પરંતુ દઢ વૈરાગ્યવાળા નિમ રાજર્ષિએ ઇંદ્રના પ્રશ્નોના સંચાટ જવાબ આપી રાજ્યનો ત્યાગ કર્યો. ઇન્દ્રે નિમ રાજર્ષિની દઢતાના વખાણુ કર્યો. ત્યાર પછી પાતાની મેળે બાંધ પામેલ હાવાથી પ્રત્યેક છુદ્ધ એવા નિમ રાજર્ષિએ નિરતિચારપણે ચારિત્રતું પાલન કર્યું. ને કમેનિ ક્ષય કરી કેવલી થઇને માક્ષે ગયા. ૧૦૨

> વસ્તુ કેરા તત્ત્વને હે જીવ! ખૂબ વિચારજે, આ વિશ્વમાં કઈ ચીજ તારી કયાં સુધી ઈમ ધારજે; ભવ પદાર્થિ કાેઇના હોતા નથી હોશે નહી, મારૂં તારૂં માેહ મિથ્યા રત્ન ત્રણ સાચા સહી. ૧૦૩

સ્પષ્ટાર્થ:—હે જવ! તું વસ્તુ એટલે દ્રવ્ય ગુણુ પર્યાયના સ્વરૂપના ખૂબ વિચાર કરજે. કયું દ્રવ્ય કેવા સ્વરૂપવાળું છે, નાશવંત છે કે નાશ રહિત છે વગેરે બાબતના તું સારી રીતે વિચાર કરજે. આ દુનિયામાં વર્તા કઈ ચીજ તારી કયાં સુધી રહેવાની છે? તેના પણ તું વિચાર કરજે. અથવા કાઈ ચીજ તારી સાથે કાયમ રહેનારી નથી, કારણ કે એ પદાર્થી પોતે નાશવંત છે માટે તેના જ્યારે નાશ થાય ત્યારે અથવા જ્યારે તારૂં આયુખ્ય પૂર્ થાય ત્યારે તે પદાર્થી તારી સાથે આવવાના નથી, આ રીતે તે પદાર્થી તારી સાથે કાયમ રહી શકતા નથી. માટે જ કહ્યું છે કે આ સંસારના પુત્રાદિ સર્વ પદાર્થી કોઇના થયા નથી ને થવાના પણ નથી. માટે આ મારૂં ધન, આ મારૂં ઘર, આ મારા ખંગલા, આ મારા છોકરા વગેરે (મારૂં તારૂં) ની માન્યતા મિથ્યા માઢ રૂપ છે. અથવા એ ખધું તારૂં નથી છતાં તારૂં માનવું તે જ તારી ખાંદી ભ્રમણ છે અને તે ભ્રમણા કરાવનાર મોહ છે, માઢને લીધે તારૂં નથી તે તને તારૂં લાગે છે. અને તારૂં શું છે તે તને સમજાતું નથી. પણ શાંત ચિત્તે ખરાબર વિચાર કરતાં જરૂર સમજાશે કે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર રૂપી ત્રણ રતના તે જ તારાં છે અને તે જ હંમેશાં તારી પાસે રહેનારાં છે. ૧૦૩

પૂર્વ ભવનું સર્વ છંડી જીવ જન્મે એકલો, ધન આદિ સર્વ પદાર્થ છંડી મરણ પામે એકલો; કર્મ સારાં તેમ નરસાં જીવ બાંધે એકલો, શુભ અશુભ કલ તેહના તે અનુભવે પણ એકલો. ૧૦૪

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે જીવ મરીને નવા જન્મ પામે છે ત્યારે તે પૂર્વ ભવના સર્વ ધન, કુટુંખ, ખંગલા, ઘર વગેરે પદાર્થોને છાડીને એક્લા નવા જન્મ પામે છે. તેવી રીતે જ્યારે મરણ પામે છે ત્યારે પણ ધન વગેરે સર્વ પદાર્થોને અહીં આં જ છાડીને એક્લા જ મરીને પરભવમાં જાય છે. સારાં કર્મોને (પુષ્ય કર્મોને) તેમજ નરસાં કર્મોને (પાપ કર્મોને) પણ આ જીવ એક્લાજ આંધે છે. તેમજ તે આંધેલાં શુભાશુભ કર્મોનાં ફ્લાને

પણ તે (કર્મોને ભાંધનારા) જીવ એકલા જ લાગવે છે. આ કર્મોને લાગવવામાં પુત્રાકિ-માંથી કાઈ પણ દુ:ખમાં લાગીદાર થતું નથી ને થઇ શકતું નથી. ૧૦૪

સંસારી જીવતું મમતાથી ભવ સમુદ્રમાં ડૂબવું વગેરે ખીતા જણાવે છે:-

વિવિધ મમતા વજનથી ભારે અનેલા જીવડા, સાગરે જિમ ભારવાળું વ્હાણ તિમ જીવા જડા; પરભાવ સંગી જીવ તિમ દારૂડિએક સરખા જ એ, ભાન ભુલી રખડતા જ્યાં ત્યાં પડે પણ બેઉ એ. ૧૦૫

સ્પષ્ટાર્થ:— અનેક પ્રકારના મમત્વ (મારાપણું) ભાવ રૂપ ઘણું વજન (ભાર) થી ભારે બનેલા જીવા આ સંસાર સમુદ્રમાં ડૂંએ છે. જેમ ઘણુ ભારથી વજનદાર અનેલું વહાણુ સમુદ્રમાં ડૂંએ જાય છે, તેથી તે સમુદ્રની પેલે પાર (સામા કાંઠે) જઈ શકતું નથી, તેવી રીતે મારૂં ઘર, મારાં છાકરાં, મારી ખેરી, મારૂં ધન, મારૂં કુટુંએ એવા મારાપણુંને લીધે ભારે અનેલા જીવ આ મારાપણુંનો ત્યાંગ ન કરે ત્યાં સુધી આ સંસાર સમુદ્રમાં ડૂંએલા રહે છે એટલે તેના પાર પામી શકતા નથી. વળી આ પરભાવ સંગી એટલે આત્માથી પર એવા શરીશદિકને વિષે આસંગી એટલે આસદિલાળા જીવ અને દારૂ પીનારા જે દારૂડિયા કહેવાય છે તે અંને સરખા સમજવા. કારણ કે દારૂ પીનારા જીવ બાન બૂલે છે તેવી રીતે આ મમતાવાળા જીવ પણુ પોતે કાેલું છે? તેનું ભાન બૂલી જાય છે. જેમ દારૂડીયા જયાં ત્યાં રખડયા કરે છે, તેવી રીતે આ મમતાવાળા જીવ પણુ ચાર ગતિએમાં રખડયા કરે છે. તથા જેમ દારૂડીયા લથડીયાં ખાતા ખાતા જ્યાં ત્યાં પછડાય છે તેમ આ મમતાવાળા જીવ પણુ સંસારમાં રખડતા થકાે અનેક જાતની મુશીબતોને લાેગવે છે. ૧૦૬

આત્માના મૂલ સ્વરૂપાદિની થીના ત્રણ શ્લાકામાં જણાવે છે:---

મૃત્તિકાદિક ચાગથી કંચન વિવિધ રૂપા ધરે, કર્મચાગા જીવ ભવમાં વિવિધ રૂપે સંચરે; મેલ ઢળતાં સ્વર્ણ ચાખ્ખું સર્વને દેખાય છે, કર્મ વિરહે આતમા પણ શુદ્ધ રૂપ જણાય છે.

१०६

રપષ્ટાર્થ:--જેમ માટી તાંણુ વગેરેના સંચાગ થવાથી સાનાનાં જૂદા જૂદા સ્વરૂપા જણાય છે, તેવી રીતે કર્મોના સંચાગને લીધે જીવ આ સંસારને વિધે જુદા જુદા સ્વરૂપે રખડતા જણાય છે એટલે કર્માના સંગથી જીવની મનુષ્ય, તિર્યંચ દેવ, નારક, સુખી, દુઃખી, ધનવાન, ધનહીન, વગેરે અનેક પ્રકારની અવસ્થાએ દેખાય છે, જેમ સાનાને લાગેલા મેલ એટલે માટી વગેરે જ્યારે ફ્રર થાય છે ત્યારે અસલ ક્રપે શુદ્ધ સાતું દેખાય છે તેવી જ રીતે જ્યારે કમોંના આત્માની સાથેનો સંયોગ દ્વર થાય છે ત્યારે આ આત્મા પણ પાતાના અસલ શુદ્ધ સ્વરૂપમાં જણાય છે. માટે માક્ષના સુખને મેળવવા માટે આત્માને લાગેલા વિવિધ પ્રકારનાં કમોંને જરૂર દ્વર કરવાં જોઇએ. ૧૦૬

ઘન ઘટાએ જેમ રવિ શશિ કિરણ ગણ અવરાય છે, વાયુ યાગે વિખરતા તે બેઉ પ્રકટ જણાય છે; કર્મ રૂપી વાદળાં શિવ માર્ગ પવને વિઘટતાં, આત્મ દિનકર સ્વગુણ કિરણા સ્પષ્ટ રૂપે ભાસતા. ૧૦૭

રપષ્ટાર્થ: — જેમ ગાઢ મેઘના સમૂહથી સૂર્ય અને ચંદ્રના કિરણોના સમૂહ અવરાઇ જાય છે એટલે તેનું તેજ ઢંકાઇ જાય છે. પરંતુ જ્યારે વાયરાના ચાગથી તે વાદળાં વિખરાઈ જાય છે ત્યારે તે સૂર્ય અને ચંદ્ર પાતાના સંપૂર્ણ તેજથી (મૂલ સ્વરૂપે) પ્રગટ થાય (ચળકે) છે. તેવી રીતે આત્માના જ્ઞાનાદિ ચુણાને ઢાંકનારાં કર્મા રૂપી વાદળાં શિવ માર્ગ એટલે માસ માર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના રૂપી પવન વહે વિખરાઇ જાય છે, ત્યારે આત્મ દિનકર એટલે આત્મા રૂપી સૂર્ય પાતાના અનંત ચુણા રૂપી કિરણા વહે સ્પષ્ટ રૂપે પ્રગટ થાય છે. ૧૦૭

ઘન ઘટાના વિખરવામાં હીનતા વૃદ્ધિ ઘણી, કર્મના ક્ષય આદિમાં પણ હીનતા વૃદ્ધિ ઘણી; તેહને અનુસાર તેના વિવિધ ભેંદ વિચારીએ, આત્મા ઉપર હોવે અસર તસ તેહ પણ ના ભૂલીએ. ૧૦૮

સ્પષ્ટાર્થ: જેમ વાદળાંના સમૂહના વિખરવામાં અનેક પ્રકારની વૃદ્ધિ હાનિ શાય છે અને તેથી સૂર્ય ચંદ્રના પ્રકાશમાં પણ અનેક પ્રકારની વૃદ્ધિ હાનિ જણાય છે, તેવી રીતે કર્મના ક્ષય આદિમાં એટલે ક્ષય, ક્ષયોપશમ, ઉપશમ, ઉદય વગેરેમાં અનેક પ્રકારની વૃદ્ધિ હાનિ જણાય છે. અને તે કર્મના અનેક પ્રકારના ક્ષયોપશમાદિકને લીધે જીવના પણ અનેક પ્રકારના સ્વરૂપા જણાય છે. કારણ કે કર્મના ક્ષયોપશમાદિની આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણાની ઉપર અસર પડે છે તે વાત બૂલવી નહિ. આ રીતે કહેવાના સાર એ છે કે બધા જીવા મૂળ સ્વરૂપે તેા સૂર્ય ચંદ્રની પેઠે નિર્મળ જ્ઞાનાદિ ગુણાવાળા છે. પરંતુ સૂર્ય ચંદ્રને આડું જૂદા જૂદા સ્વરૂપે વાદળું આવે છે, ત્યારે તેના તેજમાં અનેક પ્રકારની તરતમતા (ઓછાશ, વૃદ્ધિ) જણાય છે તેવી રીતે શુદ્ધ સ્વરૂપી આ આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણાનાં સ્વરૂપમાં પણ કર્મા રૂપી આવરણાને લીધે અને તે આવરણામાં

ક્ષયાપશમાદિથી થતા અનેક જાતના ફેરફારાને લીધે અનેક પ્રકારની તરતમતા (હાનિ વૃદ્ધિ વગેરે) જણાય છે. ૧૦૮

म्भात्म तत्त्वनी विचारखा डेवी रीते કरवी ? तेना ઉત્તર ચાર શ્લો કામાં જણાવે છે:--

પરમાત્મ તત્ત્વે લક્ષ્ય રાખી આત્મતત્ત્વ વિચારણા, હે જીવ! તું કરજે તજી ચાળા સકલ અહિરાત્મના; અંતરાત્મ સ્વરૂપ થઇ પરમાત્મ સ્થિતિને પામવા, આલંખના શુભ સેવજે તે આ પ્રમાણે જાણવા. ૧૦૯

સ્પષ્ટાર્થ:-- પરમાત્મ તત્ત્વ એટલે આત્માનું શુદ્ધ નિર્મલ પ્રગટ થએલું સ્વરૂપ તેને લક્ષ્યમાં રાખીને એટલે આપણે પણ તેવી શુદ્ધ દશા પ્રાપ્ત કરવી છે તે ધ્યાનમાં રાખીને હે જીવ! તું આત્મ તત્ત્વની વિચારણા આ રીતે કરજે. એટલે તું તે પરમા-ત્મામાં અને તારામાં શાે તકાવત છે તેના વિચાર કરજે. આત્માની ત્રણ દશાએન કહેલી છે. તેમાં પહેલી અહિરાત્મ દશા, બીજી અંતરાત્મ દશા અને ત્રીજી પરમાત્મ દશા. તેમાં જે જીવ એમ માને છે કે-રૂપ, ધન, દોલત, ઘર, બંગલા વગેરે સ્વરૂપ બાહ્ય પદાર્થી મારાં છે તેમજ શરીર વગેરે મારાં છે. એવી માન્યતાથી પર પદાર્થીમાં રાચનારા પુદ્ગ-લાનંદી જે જીવ તે અહિરાત્મા જાણવા, અને જે જીવે આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યું છે અને જે એમ સમજે છે કે-શરીર અને જીવ બે જુદા દ્રવ્યા છે. મારા આત્મા જ્ઞાન દર્શન. ચારિત્ર સ્વરૂપ છે. ધન કુટુંબ વગેરે આત્માથી જુદા (પર વિભાવ) છે. તથા જે જીવ સુદેવ, સુગુરૂ તથા સુધર્મનું સ્વરૂપ સમજને પરમાત્મ પંચે પ્રયાણ કરે છે, તે અંતરાતમા જાણવા. તેમજ સકલ કમાંથી રહિત પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરનાર અનંત જ્ઞાન, દર્શનમય આત્મા તે પરમાત્મા જાણવા હે જીવાં તું આ ળીનાને લક્ષ્યમાં રાખીને <mark>અહિરાત્મ દશાના સઘળા ચાળાઓનો ત્યાગ કરજે, અને</mark> તું અંતરાત્મ દશામાં રહીને પરમાત્મ દશા પામવાને માટે શુદ્ધ આલં બનાતું સેવન કરજે. આ રીતે કહેવાનો સાર એ છે કે જ્યાં સુધી ખહિરાત્મ દશાના ત્યાગ કરવામાં આવતા નથી, ત્યાં સુધી છવ માનવ જીવનની ઉચ કાેટી મેળવી શકતાે નથી. માટે પ્રથમ તા બહિરાત્મ દશાનો ત્યાગ કરવા માટે અંતરાત્મ દશાનું સ્વરૂપ જાણીને તે અંતરાત્મ દશામાં પાતાના આત્માને તલ્લીન ખનાવવા નોઇએ. એમ અનુક્રમે અંતરાત્મ દશા મેળવનાર લબ્ચ છવા જ, પરમાત્મ દશાને પમાડનારા શુદ્ધ આલંખનોને સ્થિર ચિત્તે પરમ ઉલ્લાસથી આરાધતાં અંતે પરમાત્મ સ્વરૂપને જરૂર પામી શકે છે. ૧૦૯

> નિત્ય ગુરૂકુલ વાસ જે જ્ઞાનાદિ સાધન જાણુંએ, ચારિત્ર દર્શન દુદ્ધિ સ્થિરતા શુદ્ધિ સાધન માનીએ;

#### શીલ સમતા સંયમ તણી દેશ સર્વારાધના, સરલતા સંતાષ તિમ સાદાઇ ષઠના ગુણ ઘણા. ૧૧૦

રપષ્ટાર્થ:— ટૂંકામાં તે આલંખનોની ખીના જલાવતાં કહે છે કે પ્રથમ (૧) શરૂ-કુલવાસ હંમેશાં કરવા એટલે સદ્યુર્ગી (શ્રી આચાર્યાદિની) સાંખત કરવી. શરૂની પાસે વિનયાદિ સાચવીને બ્યાખ્યાન વગેરે સાંભળવું, તેમની આમાર્ચમા પાળવી. અહીં ( શરૂ-કુલવાસમાં ) જે જે માનને આરાધવાનાં સાધના હોય તેનું સેવન કરવાથી માનના લાભ મળે, અને દર્શન તથા માન ચારિત્રાદિ ગુણાની વૃદ્ધિ, સ્થિરતા, અને શુદ્ધિનાં જે જે સાધના હોય તે દરેક સાધનની આરાધના કરી શકાય છે. વળી ૧. શીલ ગુણુ ૨. સમતા ગુણુ તેમજ સંયમની દેશથી અને સર્વથી આરાધના એટલે ૩. દેશવિરતિ રૂપ શ્રાવક ધર્મ તથા સર્વવરિત રૂપ સાધુ ધર્મની આરાધના, ૪. સરળતા, ૫. સંતાષ તથા ૬. સાદાઇ એ ૬ ગુણાની સેવના કરવી. કારણ કે એથી બીજા ગુણા પણ અનાયાસે પામી શકાય છે. જેમ શરૂકુલ વાસ વગેરે સાધના પરમાત્મ દશાને પમાડે છે, તેમ દાનાદિની આરાધના પણ પરમાત્મ સ્વરૂપને પામવાનું અપૂર્વ આલંબન છે, તે ૧૧ મા શ્લાકમાં જણાવે છે. ૧૧૦

દાનાદિ ચારે દેવ ગુરૂ તિમ ધર્મની આરાધના, જ્ઞાન પૂર્વંક નિર્નિદાના તેમ સોલે ભાવના; ભવ પદાર્થે ન સ્પૃહા વર્ત્તે વિકાર ન યોગના, પરમાત્મ માર્ગ વિચારણા યુત સાન્ત્વિકી આરાધના. ૧૧૧

રપષ્ટાર્થ:— દાનાદિ ચાર એટલે દાન, શીલ, તપ તથા ભાવના એ ચારે પ્રકારે ધર્મની અથવા દેવ, ગુરૂ અને ધર્મની આરાધના કરવી. તે આરાધના જ્ઞાન પૂર્વંક એટલે સમજને કરવી. તેમજ નિર્નિદાના એટલે કાઇ પણ પ્રકારના નિયાણા રહિત કરવી. અમુક તપનું મને અમુક જ પૌદ્દગલિક ફળ મળંજો એવી ઇચ્છાથી જે તપ કરવું તે નિદાન કહેવાય. તે નિદાન વિના આરાધના કરવી તે નિર્નિદાન આરાધના કહેવાય. તેમજ સાલ ભાવનાઓ ભાવવી. ( અનિત્ય વગેરે ખાર ભાવનાઓનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી દેશના ચિંતા મણિના ત્રીજા ભાગમાંથી જાણવું અને મૈત્રી વગેરે ૪ તું સ્વરૂપ શ્રી સંવેગમાલામાંથી જાણવું.) વળી ભવ પદાર્થો એટલે સંસારની વૃદ્ધિ કરાવનારા પદાર્થીની કાઈ પણ જાતની સ્પૃહા એટલે ઇચ્છા રાખવી નહિ. તેમજ યાગ એટલે મન, વચન કાયાના યાના વિકારોના ત્યાગ કરવા એટલે શુદ્ધ આચારાદિને પાળવા. અને પરમાત્માના સ્વરૂપને પમાડનારા માર્ગની વિચારણા કરવા પૂર્વંક સ્થિર ચિત્તે ઉલ્લાસથી જે આરાધના કરાય તે સાત્તિકી આરાધના (પરમાત્મ દશાને પમાડનાર) અપૂર્વ આલંબન છે. ૧૧૧.

દેવ ગુરૂના વચનને અનુસાર ભાવાદિક ત્રણે, નિજ ગુણ રમણતા પૂર્ણ રંગ અખંડ ધારે ખંતિને;

## નમ્રતાદિ ગુણા પમાંડે શ્રેષ્ઠ પરમાત્મત્વને, પરમાતમા તેથી લહંતા અનંતા જ્ઞાનાદિને.

993

સ્પષ્ટાર્થ:— દેવ ગુરૂના વચનને અનુસારે જેના લાવાદિક ત્રણુ એટલે મનના પરિશ્રામ, વચન તથા કાયાની પ્રવૃત્તિ વળી નિજગુલુ રમલુતા એટલે પાતાના જ્ઞાનાદિક ગુણુંાની પૂર્લું અને અખંડ રમલુતાના આનંદના અનુલવ તથા ક્ષમાને ધારલુ કરવી, અને નમ્રતા એટલે અલિમાનના ત્યાગ વગેરે ઉત્તમ ગુણુંાની સાત્ત્વિકી આરાધના પરમાત્મપણાને પમાડે છે. અહીં આદિ (વગેરે)થી સરલતા, નિલાલા, તપ વગેરે ગુણા સમજવા. આ ગુણાવાળા આત્માઓ પરમાત્મ દશા જયારે મેળવે છે ત્યારે તેઓ અનંતા જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રને મેળવે છે. ૧૧૨

હવે આત્માના ત્રણ લેકાદિની ખીના વિસ્તારથી જણાવે છે:—

શુદ્ધરૂપ તે એક છે સામાન્ય સત્તા ધર્મથી, નિત્ય અનુભવ મંદિરે મારા રમા સદ્દભાગ્યથી; આત્મા તણા ત્રણ ભેદ પ્હેલા ભેદ ત્યાં અહિરાતમા, અંતરાત્મ પરાત્મ તેમાં એહ છે અહિરાતમા.

११३

સ્પષ્ટાર્થ:—તે પરમાત્મા શાધત છે કારખુ કે આત્મા પોતાની શુદ્ધ નિર્મળ દશા જ્યારે મેળને છે ત્યારે તેનાં સલળાં કમોના નાશ થાય છે. અને કમોના નાશ થયો હેાવાથી તેમને સંસારમાં લાવનારું કાઇ કારખુ રહ્યું નથી. કારખુ ન હાય તો કાર્ય અને નહિ. માટે પરમાત્મા શાધતા છે. સામાન્ય સત્તા ધર્મથી તે એક છે. જો કે જે એ આત્મા પરમાત્મ દશાને પામે છે તે દરેક પરમાત્મા થાય છે એટલે વ્યક્તિ રૂપે તે પરમાત્મા અનંતા છે, કારખુ કે અનંતા જીવા પરમાત્મ દશાને પામ્યા છે, પામે છે, ને પામશે. તો પખુ તે ખધા પરમાત્માઓ અનંત જ્ઞાનાદિ એક જ સ્વરૂપવાળા છે એટલે ખધાની પરમાત્મપણા રૂપ સત્તા એક સરખી છે. અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શનમય હોવાથી આ કારખુથી અનંતા પરમાત્મા છતાં સત્તા રૂપે સમાન હોવાથી પરમાત્મા એક છે, એમ કહ્યું છે. હે લવ્ય જીવા! મારા સદ્લાગ્યથી એટલે પુષ્યાદયે તે પરમાત્મા મારા અનુભવ રૂપી મંદિરમાં રમખુ કરો. અથવા પરમાત્મ દશાનું મને અનુભવ જ્ઞાન થાએા, એમ હંમેશાં વિચારજો. તથા આત્માના ત્રખુ લેદ કહેલા છે. તેમાં (૧) પ્રથમ લેદ 'બહિરાત્મા' બહુવા. (૨) બીજો લેદ અંતરાત્મા બાબુવા અને ત્રીજો લેદ પરમાત્મા બાબુવા. તેમાં બહિરાત્મા જે પ્રથમ લેદ છે તેના સ્વરૂપને જ્યાવવાની શરૂઆત ૧૧૪ મા શ્લોકથી કરે છે. ૧૧૩.

મા આત્મા કેવા છે ? તે મીના જસાવે છે:—

હું એકલાે છું જન્મતાં પણ સાથ કંઈ લાવ્યાે નથી, કુટુંબ ધન પુત્રાદિમાંનું કાેઇ પણ મારૂં નથી; શુદ્ધાત્મ શાધ્વત દ્રવ્ય હું છું દર્શન જ્ઞાનાદિએ, સદ્દગુણા છે માહરા ને શેષ અર્થા બાહ્ય છે.

118

www.jainelibrary.org

રપરાર્થ:—હું એકલા છું કારણ કે જન્મ વખતે ધન દાલત વગેરે સાથે લાગ્યા નથી. એટલે હું એકલા જ આગ્યા છું. આ યુક્તિથી પણ વિચારીએ તા કુડુંખ, સગાં વહાલાં, ધન, પુત્ર વિગેરમાંનું કાઈ પણ મારૂં નથી. એટલે તે મારાં નથી અને હું પણ તેમના નથી. પરંતુ હું તા શુદ્ધ અત્મ દ્રગ્ય છું. સત્તા રૂપે મારૂં સ્વરૂપ સિદ્ધ પરમાતમા જેવું છે. હું વળી શાધત છું એટલે સદા કાળના આ છવ હાવાથી કાઇએ આ છવને ઉત્પન્ન કર્યો નથી, તેમજ કાઇ તેના નાશ પણ કરી શકતું નથી, તેથી શાધત દ્રગ્ય રૂપે હું રહેલા છું. અને દર્શન, જ્ઞાન, વગેરે સદ્દગુણા જ મારા છે કારણ કે અનાદિ કાળથી આ ગુણા મારી સાથે રહેલા છે અને અનંતા કાળ રહેશે તા પણ કાઈ વખત મારા ને આ ગુણાના વિયાગ થવાના નથી. તે સિવાયના બીજ બધા જે બાહા લાવા છે એટલે ધન, ધાન્ય, કુડુંખ, કબીલા, અંગલા, માટરા વગેરે પદાર્થી મારાથી જીદા છે માટે તે મારા નથી. ૧૧૪

**અહિરાત્માનું સ્વરૂપ જછ્યાવે છે:---**

લક્ષાધિપતિ હું શૈઠિયા છું મહેલ મીલ્કત માહરા, સ્ત્રી અગીચા પુત્ર મારા વાહના પણ માહરા; સાચી નહી એ માન્યતા પણ એ ઉછાળા માહના, તેથી જ દુઃખ મેં ભોગવ્યા અહુ વાર પણ નરકાદિના. ૧૧૫

રપષ્ટાર્થ:—હું લક્ષાધિપતિ અથવા લાખ રૂપીઓના માલિક છું. હું માટા શિઠિયા છું. આ મહેલ એટલે અંગલા તથા માલ મીલકત મારા છે. આ આ, આ અગીઓ, આ પુત્ર, અને આ માટરા, ગાડીએ મારા છે. આવા પ્રકારની જીવની માન્યતા સાચી નથી. કારલું કે આ પદાર્થોમાંનું કાંઈ પણ જીવનું છે જ નહી. તે છતાં જીવને પાતાનું લાગે છે માટે તે માન્યતા ખાટી કહી છે. પાતાનું નથી તે છતાં જીવને પાતાનું કેમ લાગે છે? તેના ઉત્તર જણાવતાં કહે છે કે આવી માન્યતા કરાવનાર માહના ઉછાળા જ છે, એમ જાણવું. જેમ દારૂ પીનારને ભાન રહેતું નથી તેથી તે જેમ આવે તેમ આલે છે, અને દારૂના ઘનમાં પારકાને પાતાનું માને છે તેવી રીતે મેલ્લના કેફમાં ચઢેલા જીવને રૂપીઆ વગેરે અપી વસ્તુઓ પાતાની નથી તા પણ મારી છે એવું લાગે છે. અને આવી ખાટી માન્યતાને લીધે જીવે ઘણી વાર નરક વગેરે દુર્ગતિના ભયંકર દુ:ખા લાગવ્યા છે.

કારણ કે ગાઢ માહમાં મુંઝાએલા જીવ નરક વગેરે દુર્ગતિનાં આયુષ્ય તથા અશાતા વૈદ્યનીયાદિ પાપ કર્મોના અંધ કરે છે. ૧૧૫

અંતરાત્માનું સ્વરૂપ ૧૩ શ્લેકિમાં જણાવે છે:---

એમ જાણી જિન વચનથી ભુલને સ્વીકારતા, હું કરીશ વિશ્વાસ તસ ના જીલ્મ તસ સંભારતા; પુત્રાદિ પણ મારા ન હું પણ તેમના ન થયા નથી, માહ નાશક ભાવથી તેને તજું હું આજથી.

११६

રમ્પ્યાર્થ:— ઉપર જણાવેલ ખંગલા, ખાગ અગીચા, માટર વગેરે પાતાના નથી પરંતુ આત્માથી જીદા હોવાથી બાહા ભાવા છે એવું જિનેશ્વર ભગવંતનું વચન સાંભળનાર આસન્નસિદ્ધિક ભગ્ય જીવ પાતાની ભૂલના સ્વીકાર કરે છે એકલે કે ધન વગેરે પદાર્થી મારાં છે એવી મારી માન્યતા ખાટી છે. માટે હવે હું આ વસ્તુઓના વિશ્વાસ કરીશ નહિ. અને પહેલાં તેમ કરવાથી લાગવવાં પહેલાં જીલમાને સંભારીને તેના મમત્વ ભાવને દ્વર કરીશ, તથા વિચારે છે કે પુત્ર, પુત્રી, સ્ત્રી વગેરે પજ્ય મારા નથી તેમ હું પજ્ય તેમના નહાતો અને નથી. આવા જિનેશ્વરના વચનથી પ્રકટ થએલા માહના નાશ કરનાર શુભ અધ્યવસાયાને ધારખ કરનાર હું આજથી મારા ખાદા ભાવાની ઉપર મમત્વભાવના ત્યાગ કરૂં છું. ૧૧૬

આતમા મુજ મૂલ રૂપે શુદ્ધ છે પણ કર્મના, સંચાગથી જ મલિન જણાએ વિવિધરંગી સૂત્રના; યાગથી જિમ વિવિધ રંગ કલાય નજરે સ્ફડિકના, જીવના તિમ વિવિધ રંગા યાગથી કૃતકર્મના. ૧૧૭

સ્પષ્ટાર્થ:—આ મારા આત્મા મૂલ રૂપે એટલે સ્વભાવથી તા નિર્મલ છે. પરંતુ આ આત્માને જે કર્મના સંધાગ થયા છે, ને થાય છે, તે સંધાગને લીધે આ આત્મા વિવિધરંગી એટલે જૂદા જુદા સ્વરૂપવાળા જણાય છે. જેમ કે અનંતાનુઅંધી વગેરે ક્રોધના સંધાગથી આત્મા કોધી લાગે છે, અને અનંતાનુઅંધી આદિ માનના ઉદયથી આત્મા માની લાગે છે. તથા તેવી માયાના ઉદયથી આત્મા માચી લાગે છે અને તેવા પ્રકારના લાભા ઉદયથી આત્મા લાગે છે. તથા તેવી માયાના ઉદયથી આત્મા માચી લાગે છે અને તેવા પ્રકારના લાભના ઉદયથી આત્મા લાભો જણાય છે. પરંતુ મૂલ સ્વરૂપે જીવ તા અક્રોધી, અમાની, અમાચી અને અલાભી છે. તેવી જ રીતે કાઇ જીવ સુખી તા કાઈ જવ દુઃખી, કાઈ સૌભાગ્યવાળા તા કાઇ દીભાંગી, કાઇ સુરૂપવાન તા કાઈ કુરૂપવાન, કાઈ વંદનીય તા કાઈ નિંદનીય, કાઈ યશસ્વી તા કાઇ અપજશવાળા, કાઈ તા દુરસ્ત તા કાઈ રાગી એમ

આ છવ અનેક સ્વરૂપવાળા જથાય છે તે અષાનું મૂળ કારથુ તે છવના પોતાનાં જ કમાં છે. આત્મા નિર્મળ છે. પણ કર્મના સંગાગથી વિવિધરંગી જથાય છે. તે આબતમાં દેશન્ત આપીને સમજાવતાં કહે છે કે જેમ સ્ક્ટિક રતન મૂળ સ્વરૂપે તેા સંક્રેદ વર્ષુવાળું છે, છતાં પણ જાદા જાદા પ્રકારના રંગવાળા (રંગળેરંગી) સ્ત્રતરના સંગાગથી તે જાદા જાદા રંગવાળું જણાય છે. તે સ્ક્ટિકની અંદર લાલ દારો પરાવીએ તેા તે સ્ક્ટિક લાલ લાગે. તેમાં કાળા દારા પરાવીએ તેા કાળું લાગે, પીળા દારા પરાવીએ તેા પીળું લાગે છે. જે આવા રંગવાળા દારાના સંગાગથી સ્ક્ટિક લાલ, પીળું કે કાળું લાગે છે, પરંતુ તેથી તે સ્ક્ટિકનું જે મૂળ સ્વરૂપ છે તે કાહ રીતે અદલાતું નથી. તેવી જ રીતે આ આત્મા પણ નિર્મળ સ્વરૂપવાળા છે છતાં પણ કરેલા કર્માના સંગાગને લીધે જાદી અદ્દરા અવસ્થાવાળા દેવાદ રૂપે જણાય છે, પરંતુ તેનું અસલ સ્વરૂપ અદલાતું નથી, તે તેા નિર્મળ છે છતાં કર્મના સંગાગને લીધે જાદી અદ્દરા અદલાતું નથી, તે તેા નિર્મળ છે છતાં કર્મના સંગાગથી આદા ભાવે જાદું જાદું જણાય છે. ૧૧૭

સંસાર થીએટર સમા સંસારો જીવા નટસમા, નૃત્ય જેવું ભવ ભ્રમણ કૃત કર્મ ગણ નાટક સમા; નાયક તણા આદેશથી જિમ વિવિધ નૃત્યા નટ કરે, કર્મના આદેશથી ભવિ જીવ વિવિધ ભ્રમણ કરે. ૧૧૮

સ્પષ્ટાર્થ:—આ ચાર ગિત રૂપી સંસાર નાટક કરવાના થીએટર જેવા છે. તેમાં રહેનારા બધા સંસારી જીવાને નાટક કરનાર નટના જેવા બહુવા. જેમ થિએટરને વિધે નટ લેકિંકા નાયકના કહ્યા મુજબ જાદા જાદા રૂપ કરીને આવે છે ને પાતાના વેશ (પાર્ટ) બજવીને ચાલ્યા બપ છે, તેવી રીતે જીવ પહ્યુ મનુષ્ય, તિર્ધય, નારકી, દેવ વગેરે રૂપે થઇને પાત પાતાનું કાર્ય રૂપી નૃત્ય કરીને ચાલ્યા બપ છે એટલે તે તે અવસ્થાઓને અદલ્યા કરે છે. માટે નૃત્ય સરખું ભવ બ્રમણ બાયુલં. તથા કૃતકર્મગણ એટલે પૂર્વ બાંધેલા કર્મના સમૂહ તે નાયક (મુખ્ય ઉપરી) સરખા બાયુવા, જેમ નાટકમાં નાયક હાય છે તેના કહેવા પ્રમાણે નટ લેકિંકા નાટક બજવે છે, તેમ જીવ પણ કરેલા કર્મના ઉદયથી વિવિધ પ્રકારની અવસ્થાઓ લાગવતા સંસારમાં રઝન્યા કરે છે. માટે જીવા નટ સરખા બાયુવા. અને સંસાર બ્રમણ નૃત્યુ જેવું, તથા સંસાર થીએટર જેવા અને બાંધેલા કર્મોના ઉદય નાયક જેવા બાયુવા. ૧૧૮

સર્વદા ઇમ દ્રવ્ય રૂપે શાધતો પર્યાયથી, અધિર છે મુજ આતમા જ્ઞાનાદિધારક નિયમથો; જ્ઞાન દર્શન ચરણ તિમ વીર્ય વળી ઉપયાગ એ, આત્મ લક્ષણ એ કરણથી આત્મલક્ષ્ય વિચારીએ. ૧૧૯

સ્પષ્ટાથ :-- જેમ એક નડ નાડકમાં રાજાના, પુરુષના, સ્ત્રીના વગેરે રૂપે જુદા જુદા વેશ સજવે છે પરન્તુ તેથી તે નટ જેમ પાતાના મૂળ રૂપથી જુદા નથી હાતા, તેમ સંસારમાં ભમતા આ જીવ પણ અનેક રૂપા કરે છે, તા પણ પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ તે તજતા નથી. માટે દ્રવ્ય રૂપે જીવ શાશ્વતા અથવા નાશ નહિ પામનારા છે એમ જાણવું. કારણ કે જીવ મરીને મનુષ્ય થાય કે તિર્થેચ થાય પરંતુ તેમાં તે જીવ રૂપે મડી જતા નથી, પરંતુ સફાકાળ જીવ રૂપે તા કાયમ રહે છે. માટે જીવને દ્રવ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય અથવા શાંધતા જાણવા. અહીં જેમ નટે ધારણ કરેલા જૂદા જૂદા રૂપા (વેશ) તે તેની પર્યાંથા અથવા અવસ્થાએ છે, તેમ જીવની મનુષ્ય, તિર્થય, નારકી વર્ગરે અવસ્થાએ (પર્યાયા) તે તેના પર્યાયા જાણવા. અને આ પર્યાયા અધિર એટલે નાશવંત જાણવા. માટે જ દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ કરેક આત્માને નિત્ય કહ્યો છે અને પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ દરેક આત્માને અનિત્ય કહ્યો છે. આ રીતે સ્યાદાદ શૈલીથી આત્માને એકાંત નિત્ય કે એકાંત અનિત્ય માન્યા નથી પણ નિત્યાનિત્ય માન્યા છે. માટે મારા આત્મા નિશ્ચય નયની અપેક્ષાએ જ્ઞાનાદિને ધારહ્ય કરનાર છે એટલે મારા આત્મા સંસારમાં શ્રમણ કરતાં ગમે તેવી અવસ્થાઓ પામે તા પણ તેના લક્ષણ રૂપ ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, વીચે અને ઉપયોગ સંદા કાળ તેનામાં આછા વધતા પ્રમાણમાં રહેલા હાય છે. કારલ કે કાઈ પણ દ્રવ્ય તેના લક્ષણથી કાઈ કાળે જાદું પડતું નથી. માટે જ આત્માના જ્ઞાનાદિક ગુણા સદા કાળ આત્મામાં રહેલા હાય છે. પરંતુ કાઈ પણ કાળે તે ગુણા આત્માથી જૂદા પડતા જ નથી. માટે આ જ્ઞાનાદિક લક્ષણા રૂપી કરછા (સાધન, અસાધારણ કારણ) વડે માતમા રૂપી લક્ષ્યના વિચાર કરવા જોઇએ, ને વિભાવ રમણતાના ત્યાગ કરવા જોઇએ. ૧૧૯

> મારા ગુણા મારી કને છે અન્યથી ન મળી શકે, સત્ય વસ્તુ એજ મુજ છંડી મને ન રહી શકે; શેષ છે પર મુજ નથી એ એમ પ્રવચનથી લહી, રાચૌશ ના પરભાવમાં નિજગુણ રમણતામાં રહી. ૧૨૦

સ્પષ્ટાર્થ:—પૂર્વે કહ્યા મુજબ જે જ્ઞાનાદિક શુણા છે તેજ મારા છે. પરંતુ તે શુણા બીજાની પાસેથી મળી શકતા નથી. માટે આ જ્ઞાનાદિક શુણા છે, તેજ મારી સાચી વસ્તુ અથવા સાચું ધન છે. અને એ મારૂં સાચું ધન મને છાડીને એકહ્યું રહી શકતું નથી. અથવા આ મારૂં જ્ઞાનાદિ રૂપી ધન કાઈ કાળે મારાથી જૂદું થવાનું નથી. એટલે મારૂં આ સાચું ધન કાઈ ચાર પણ ચારી શકે નહી એવું છે. માટે આ જ્ઞાનાદિક સિવાયના બાકીના જે ભાવા એટલે ધન દાલત કુડું બ વગેરે પદાર્થો એ મારા નથી, અને તેમાં મારાપણાની માન્યતા ખાટી છે. હે છવ! તું આ વાત જિનેશ્વરે કહેલાં વચનથી જ્યાને પરભાવમાં રાચીશ નહિ એટલે દાલત ઘર બંગલા વગેરેની માહ જાલમાં ક્સાઈશ

121

નહિ. જો તેમાં રાચનારા થઈશ તો તેથી અવશ્ય દુર્ગતિમાં જઈશ. માટે તે પરભાવના ત્યાગ કરીને નિજ ગુણ રમણતા એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિક ગુણાની વિચારણામાં જ પરમ લીન થજે. ૧૨૦

અજ્ઞાન મેહાદિક અલે એ આત્મ સ્થિતિને વિસ્મરી, જ્યાં સુધી છે આદ્યા ને અનુકૂલ દષ્ટિ દીલ ધરી; સ્ત્રી આદિના માહેજ જે આરંભ આદિક આચરે, જૂઠ બાેલે જીવ વધ માયા પ્રપંચાદિક કરે.

રપષ્ટાર્થ:—આ જવ અન્નાન એટલે અલ્લામજલ્યુ તથા માંહ વગેરેના ખળથી એટલે અન્નાનની તથા માહની પ્રબળતાને લીધે પાતાનું આત્મ સ્વરુપ્ય વિસરી જાય છે. એટલે હું કે હ્યુ છું ? મારા કયા ગુણા છે ? મારાથી શરીર કુંદું ખ, ધન વગેરે જૂદા છે વગેરે આત્માના મૂલ સ્વરૂપને ભૂલી જાય છે. વળી જયાં સુધી જીવની દષ્ટિ (માન્યતા) ખાદ્ય એટલે ધન, દાલત, આ, પુત્ર પરિવાર વગેરમાં આસક્તિ પૂર્વંક અનુકૂળ છે. એટલે જયાં સુધી ઉપર જણાવેલા ખાદ્ય પદાર્થોમાં જીવને મમતા લાવ રહેલા છે. વળી જે આ વગેરના માહમાં ક્સાએલા છે તે આરંલ એટલે જવિહે સાના કાર્યો આચરે છે. એટલે પાપનાં કાર્યો કરતાં હરતા નથી. જૂદું ખાલે છે, જીવના વધ એટલે હિંસા કરે છે. વળી તે અનેક પ્રકારનાં છળ પ્રપંચા કરે છે. આવા પ્રકારની અહિરાત્મ લાવવાળા જીવની સ્થિત જાણવી. ૧૨૧

યુદ્ધાદિ રંગે વિવિધ પાપા આચરીને નિર્વહે, મહારંભ પરિગ્રહી માંસાદિ ભાજન રતિ વહે; પંચેન્દ્રિયા પુષ્કલ હણતાં હર્ષ મનમાં બહુ ધરે, વિષય તીવ્ર કષાય આદિક કર્મ કારણ આચરે. ૧૨૨

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી આ અહિરાતમ ભાવવાળા જીવ યુદ્ધ વગેરે વિવિધ પ્રકારનાં પાપાને આચરીને તેમાં રાજી થાય છે અને મહા આરંભના કાર્યો કરે છે કે જેમાં ઘણાં જીવાના ઘાત થાય છે તથા મહાપરિગ્રહ રાખે છે. ગમે તેટલું ધન ભેંચું થાય તા પણ લોકોને અનેક રીતે ઠગીને તથા દુ:ખી કરીને પણ વધારે વધારે મેળવવાના પ્રયત્ન કર્યો કરે છે. તેમજ માંસ, દારૂ વગેરે અભક્ષ્ય પદાર્થોનું ભાજન પણ કરે છે. ઘણાં પંગ્રેન્દ્રિય જીવાના ઘાત કરતાં પણ મનમાં અચકાતા નથી, ઇન્દ્રિયાના વિષયામાં આસકિત રાખે છે. તેમજ કોધ, માન, માયા અને લાભ રૂપી કષાયની તીવતા વગેરે સ્વરૂપ નવાં ચીકણાં કર્મોના અધ થવાનાં કારણોને પસુ સેવે છે. આ કારણથી તે અહિશતમાં આ ભવિષ્યમાં ઘણાં કાલ સુધી દુર્ગતિનાં ભયંકર દુ:ખા લાગવે છે. ૧૨૨

અહિરાતમા તે પર ઉપાધિ પૂર્ણતા એ પૂર્ણતા, સત્ય ન છતાં સત્ય માને જિનવચન સાધન રતા; મૈત્રી પ્રમુખ શુભ ભાવનાએા ભાવતા દાનાદિને, સાધતા વિણસાવતા અહિરાત્મતા સ્થિતિ દેાષને. ૧૨૩

સ્પષ્ટાર્થ:—આ અહિરાતમ દશાવાળા જવ પર ઉપાધિ પૂર્ણતા એટલે ધન એ પુત્રાદિ રૂપ ઉપાધિની પૂર્ણતા વહે પાતાની પૂર્ણતા માને છે. અને તેની પૂર્ણતામાં સુખ ન છતાં પણ સુખ માને છે. અથવા તેમાં સાચું સુખ નથી તો પણ સાચું સુખ માને છે. અહીં અહિરાતમાનું વર્ણન પૂર્ં કરીને હવે અંતરાતમાનું સ્વરૂપ જણાવે છે—જેઓ જિનેશ્વર ભગવાનનાં કહેલાં વચનાની આરાધના કરવામાં લીન થઇને મૈત્રી, પ્રમાદ, કાર્યુય તથા માધ્યસ્થ્ય ભાવના વગેરે તેમજ અનિત્યાદિ ભાવાનાઓ ભાવે છે અને દાનાદિ એટલે દાન, શીલ, તપ અને ભાવનાને સાત્ત્વિક ભાવે આરાધીને અહિરાત્મ દશાને પાયનારા વિષય કષાયાદિ દોષોને દ્વર કરે છે. ૧૨૩

દેાષા કહેલા દૂર કરતા અંતરાત્મ દશા ધરે, તે ભવ્ય જીવા ભાવનાદિક નિર્મલા પ્રતિદિન વરે; આર્ત્ત રૌદ્ર વિચાર છંડી કરત વિશદ વિચારણા, ચિંતવે ન અનિષ્ઠ કદિ પણ કાેઇનું પણ તે જના. ૧૨૪

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપર અહિરાત્મ દશાવાળા જીવના જે કષાય વગેરે દાેષા કહ્યા તે દાેષાને દ્વર કરવાથી આંતરાત્મ દશા પ્રગટ થાય છે. આવી આંતરાત્મ દશાને મેળવનારા જે પુરુષવંતા ભવ્ય જીવા, તે આંતરાત્મા કહેવાય. તેઓ નિર્મલ ભાવના વગેરેને દરરાજ વરે છે એટલે ભાવે છે. અને આત્ધારાન તથા રીદ્રધ્યાનના પરિણામા જે જીવને નરક અતિ તિર્પંચ ગતિ રૂપ અશુભ ગતિમાં લઇ જાય છે તેવા પરિણામાના ત્યાગ કરે છે. તથા વિશદ વિચારણા એટલે આત્માની નિર્મળ દશા (ચારિત્રાદિના સ્વરૂપ)ની વિચારણા કરે છે. તેમજ આવી આંતરાત્મ દશાવાળા જીવા કદી પણ કાઇનું અનિષ્ટ કરતા નથી એટલું જ નહિ પરંતુ અનિષ્ટ (બૂર્) કરવાની વિચારણા પણ કરતા નથી. ૧૨૪

ઇમ વિચારે અહિત કરવા જે ચહે તસ નિશ્વયે, ખૂરુંજ હાવે પર અહિત ભજના ઇહાં ઇમ ધારીએ; કહ્યાણુ થાએા સર્વનું પરહિત રતા સર્વે બના, સર્વ દેષો નાશ પામા જન બધા સુખિયા બના. ૧૨૫

સ્પ•રાર્થ: - કારણ કે આ અંતરાત્મ દશાવાળા છવા એવા વિચાર કરે છે કે જેઓ બીજાઓનું અનિષ્ટ કરવા એટલે નુકશાન કરવા ઇચ્છે છે, તેઓ બીજાનું બૂર્ંન કરે, પણ તેઓનું પાતાનું તા નક્કી અહિત (નુકશાન, ખૂરૂં) થાય છે. આવી શુલ લાવનાવાળા તેઓ બીજાનું અહિત કદાપિ કરતા નથી. તેઓ તા એવી લાવના રાખે છે કે સવં જવાનું કલ્યાણ થાઓ. અને સવે જવા બીજા જવાનું હિત એટલે કલ્યાણ કરવામાં તત્પર ખેતા. તથા સવં જવાના દાેષોના નાશ થાઓ અને બધા જવા સુખી થાઓ. અંતરાત્મ દશા પામેલા લાગ્ય જવાની આવી નિર્મલ લાવના નિરંતર વતે છે. (હાય છે) ૧૨૫

જૈનેન્દ્ર શાસનની કરી વર સાધના સર્વે જનો, ભવા ભવ તેને લહેા પર્યતમાં શિવ સવિ જનો; સવિને ખમાવ ને ખમે રાખે ન સાથે કાઇની, વૈર તસ કારણ ન સેવે મિત્રતા સહ સર્વની.

१२६

રપષ્ટાર્થ:—સઘળા છવા શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહેલા જૈનેન્દ્ર શાસનની ઉત્તમ સાધના કરીને બવા ભવ તે શાસનને પામા (મેળવા) અને ઇવટે માેક્ષના સુખાને મેળવા. તથા આ અન્તરાત્મ દશાવાળા છવા સર્વ છવાને ખમાવે છે અથવા પાતે પણુ બીજા છવાના કાંઈ અપરાધ કર્યો હાય, તા તેની માફી માંગે છે તે સાથે પાતે પણુ બીજા છવાએ પાતાના કરેલા અપરાધની માફી આપે છે. તેમજ તેઓ કાંઈ પણુ છવાની સાથે વૈર ભાવ રાખતા નથી. વળી બીજાની સાથે વૈર થવાના કારણાને પણુ સેવતા નથી. આ પ્રમાણે અંતરાત્મ દશાવાળા પુષ્યવંતા છવા અન્ય છવાની સાથે નિરંતર મૈત્રીભાવ રાખે છે. ૧૨૬

હિત મિત પ્રિય બાલનારા સર્વ સંયમ આદિની, સાત્ત્વિક આરાધના કરનાર ભાતિ ભવ તણી; ચિત્તે ધરી પર ગુણ ગ્રહી નિંદા વચન ના સાંભળે, નિંદા કરે ના અન્યની અપ્રમાદ ભાવે પળ પળે. ૧૨૭

રપષ્ટાર્થ:—આ અંતરાતમ દશાને પામેલા લબ્ય છવા જે ઉત્તમ વાણી બાલે છે, તે (વાણી) હિત એટલે અન્ય છવાનું કલ્યાય કરનારી હોય છે, ને મિત એટલે ખપ પૂરતી—જેટલી જરૂરિઆત જયાતી હોય તેટલી તથા બીજાને સાંભળતાં પ્રિય લાગે તેવી વાણીને બાલનારા હોય છે. અને તે લબ્ય છવા સર્વ સંયમ એટલે સર્વ વિરતિ આરિત્રની સાત્ત્વિકી આરાધના કરે છે, તથા તેઓના દિલમાં આ સંસારના ભય રહેલા હોય છે એટલે તેઓ સંસારની રખડપટ્ટીથી કંટાળે છે. વળી તેઓ પારકામાં રહેલા ગુયોને શહ્ય કરનારા છે. અને બીજાથી કરાતી નિંદાને સાંભળતા નથી. તથા બીજાની નિન્દા કરતા પથ નથી. તેમજ તેઓ અપ્રમત્ત ભાવ તરફ તીવ લાગણી રાખીને પ્રમાદનું સેવન કરતા નથી. ૧૨૭

અંતરાત્મા તે કહ્યા તે પુષ્યશાલી ગુણિ જના, શાસન રસિક કરી સર્વ ભવિને પાર ભવસાગર તણા; હું પમાડું એમ ભાવી તેમ નિત્ય પ્રવર્ત્તતા, નિજ ગુણાનંદી અનીને સ્વપર તારક પણ થતા. ૧૨૮

રપષ્ટાર્થ:—આ રીતે જેઓ ઉપર કહેલા બધા ગુણાને ધારણ કરે, તે પુષ્યશાલી જવા અંતરાત્મ દશામાં રહેલા (અંતરાત્મા) જાણવા. આવા પુષ્યશાળી ગુણવંત લત્ય જવા એવી ભાવના ભાવે છે કે હું સર્વ જવાને જિનશાસનની આરાધનામાં રસિક બનાવીને એટલે જિનશાસનની ભક્તિ કરનારા બનાવીને તેમને આ સંસાર સમુદ્રમાંથી પાર પમાડું એટલે તેમને માલ નગરમાં પહેાંચાડું. આવી વિચારણા કરીને તેઓ હંમેશાં તેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે એટલે યથાશક્તિ ઉઘમ કરે છે. તેથી અંતે પાતે નિજગુણાનંદી એટલે પોતાના જ્ઞાનાદિક ગુણામાં આનંદી બનીને પોતાને તથા પરને તારનારા થાય છે. અહીં અંતરાત્માના અધિકાર પૂર્ણ થાય છે. ૧૨૮

પરમાતમાનું સ્વરૂપ ત્રણ શ્લેષ્કમાં જણાવે છે:---

ક્ષપક શ્રેણિમાં હણી ઘન ઘાતી ચારે કર્મને, કેવલજ્ઞાની અન્યા પરમાતમા તું તેમને; જાણું યાગી અયાગી કેવલી પરમાતમા, તેમના ધ્યાન પ્રતાપે આતમા પરમાતમા.

१२८

રપષ્ટાર્થ:—હવે પરમાત્માનું સ્વરૂપ જહ્યુાવતાં કહે છે કે—તેઓએ ક્ષપક શ્રેષ્ઠિ માંડીને ઘનઘાતી એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિક ગુણાને હહ્યુનાર જે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને આંતરાય એ ચાર ઘાતી કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય કર્યો હાય છે. આ પરમાત્મા તેરમા સચેરગી કેવલી ગુહ્યુસ્થાને તથા ચીદમા અચેરગી કેવલી ગુહ્યુસ્થાનમાં રહેલા હાય છે. આ પરમાત્મ દશાને પામેલા પરમ ચાગીનું ધ્યાન કરવાથી આ આત્મા તે પરમાત્મ દશાને મેળવે છે. માટે જ પરમાત્મા ધ્યાન કરવા ચાગ્ય છે એમ ચાક્કસ સમજનું. ૧૨૯

> કેવલીના વિવિધ ભેંદા તીર્થપતિ સર્વે વલી, અરિહંત રૂપે સર્વે સમ પરમાતમા સિદ્ધો વલી; પરમાત્મ માર્ગ પ્રયાણ કારણ આત્મ ભેંદ વિચારણા, પરમાત્મતાને પામવા પરમાત્મ માર્ગ પ્રસાધના.

સ્પષ્ટાર્થ:--- કેવલીના અનેક પ્રકારના લેકા છે. જેમકે સામાન્ય કેવલી, જિન કેવલી, મુંડ કેવલી વગેરે. તેમાં જે લીચ પતિ એટલે લીચંકર અથવા જિનેશ્વર કહેવાય છે તે સઘળા અરિદ્ધંત કહેવાય છે. જે કે આ બધા સર્વજ્ઞોએ ઘાતી કમોના ક્ષય કર્યો છે માટે સરખા છે અને પરમાત્મા કહેવાય છે. તેમજ જેઓ આઠે કમોના ક્ષય કરીને સિદ્ધ થયા છે તે પશુ પરમાત્મા કહેવાય છે. આ પ્રમાણે આત્માના ત્રણુ લેદની જે વિચારણા અહીં જણાવામાં આવી છે તે પરમાત્માનું સ્વરૂપ બાણીને તે પરમાત્માના માર્ગ તરફ પ્રયાણ કરવા અથવા પ્રયાસ કરવા માટે જણાવી છે. કારણુ કે પરમાત્મ દશાને પામવા માટે તે પરમાત્માના માર્ગ લાણીને તે માર્ગની સાધના કરવી જોઈએ. ૧૩૦

ખાદ્ય આત્મ દશા તજને અંતરાત્મદશા લહી, વીતરાગ દશા પ્રવર નિજ ગુણ રમણતા લીન રહી; ભરત ચક્રી આદિ જેવા જિમ વર્યા પરમાત્મતા, તિમ વર્યા વરશે વરે છે ખહુ જેના પરમાત્મતા. ૧૩૧

રપષ્ટાથે:— હે લવ્ય છવા ! એ પ્રમાણે ત્રસુ પ્રકારના આત્માનું સ્વરૂપ નાણીને તેમાંથી સાર એ લેવા કે-બહિરાત્મ દશાના ત્યાગ કરવા, કારસુ કે તે દશામાં રહેલા છવા સંસારમાં રખડ્યા કરે છે પરંતુ ઉચ્ચ કાંડીમાં આવી શકતા નથી. માટે એ દશાના ત્યાગ કરીને અને અંતરાત્મ દશા મેળવીને તે અંતરાત્મ દશાના કલ રૂપે ઉત્તમ એવી વીતરાગ પરમાત્માની દશા મેળવવા માટે નિજ ગુસુ રમસુતા રૂપ પાતાના ગુણાની અંદર રમસુતામાં લીન થતો. આ પ્રમાણે વર્તાનારા ભરત ચકલતી વગેરે છવા જેમ પરમાત્મ દશાને પામ્યા છે, અને ભવિષ્યમાં અનંતા છવા પરમાત્મ દશાને પામશે, તથા હાલ મહા-વિદેહમાં ઘણાં છવા આ પરમાત્મ દશાને પામ છે. અહીં પરમાત્મ દશાને પામવાના માહત્યાળ રૂપ અસાધારસ કારસુની બીના ડ્રાંકામાં દેશન્ત સાથે આ રીતે નાસુવી—

સ્વરુપાનવએાધેન, માહમૂઢા મમત્વગાઃ ! ભ્રમન્તિ ભવકાન્તારે, હેચા માહસ્તતોડ્શુભઃ ॥ ૧ ॥

**લાવાર્થ**—" આત્મસ્વરુષ્યના અજ્ઞાનને લીધે માહમાં મૃદ થયેલા અને સંસારમાં મમતાવાળા જીવા ભવાટવીમાં ભ્રમણ કર્યો કરે છે, માટે એ અશુભ માહ ત્યાંગ કરવા લાયક છે."

આ શ્લાકના અર્થનું સમર્થન કરવા માટે અહીં એવી ભાવના કરવાની કે જ્ઞાનાદિક ગુણુના સુખના રોધ કરનારા, ચંચળ સ્વભાવવાળા, અનન્ત જીવાએ અનન્ત વાર ભાગવી લાગવીને મૂકી દીધેલા, જડ અને અગ્રાહ્ય એવા પુદ્દગલામાં ગ્રહણ રૂપ જે વિકલ્પ (પુદ્દગલા ઉપર જે મમતા) તે માહ કહેવાય છે. આવા માહમાં આસક્ત થયેલા જીવા ભવાટવીમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તેથી તે માહના ત્યાંગ કરવા યાગ્ય છે. કહ્યું છે કે—

## ુ અપ્પા નાણુસઢાવી, દંસણુસીલા વિસુદ્ધસુદ્ધસ્વો । સા સંસારે ભમઈ, એસા દાસા પ્યુ માહસ્સા ૧ ॥

ભાવાર્થ:---" જ્ઞાન દર્શનના સ્વભાવવાળા અને વિશુદ્ધ સુખરુપ એવા આત્મા પશુ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તે દેાષ માહેનાજ છે."

માહના ત્યાગ શુદ્ધ આત્મજ્ઞાને કરીને થઈ શકે છે. " જ્ઞાનાદિક અનન્ત ગુથુ પયોચ-વાળા, નિત્યાનિત્ય વગેરે અનન્ત સ્વભાવવાળા, અસંખ્ય પ્રદેશી, સ્વભાવપરિણામી ( આત્મ ભાવના પરિણામવાળા ) પોતાના સ્વભાવના જ કર્તા અને સાકતા ઇત્ય દિ ગુણવાળા શુદ્ધ આત્મા તેજ હું છું. હું અનન્ત સ્યાદ્ધાદ સત્તાના રસિક છું. એક સમયમાં ત્રણ કાળમાં અને ત્રણ લાકમાં રહેલા સર્વ દ્રવ્ય પર્યાયોની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને નાશને જણાવનારું જે જ્ઞાન તે મારા (આત્માના) ગુથુ છે. " ઇત્યાદિક આત્મસ્વરુપને જાણનારા મનુષ્યજ માહના જય કરે છે, બીજો જય કરી શકતા નથી. કેમકે માહનીય કર્મ અતિ દુર્જય છે. આ સંબંધમાં અહેંદત્તની કથા છે તે નીચે પ્રમાણે—

## અહેંદ્વત્તની કથા

અચલપુરના રાજ્યના પુત્ર સુવરાજ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી દીક્ષા બેઇલ્રુ કરીને વિહાર કરતાં व्यवन्ति नगरीमां व्याच्या. त्यां मध्या काणे भिक्षा माटे राजमंदिर तरक जता ते મુનિને જોઇને લાકાએ કહ્યું કે "આ ગામમાં શજાને। પુત્ર અને પુરાહિતના પુત્ર સાધુને એઇને તેને પીડા કરે છે; માટે આપે આ ગામમાં રહેવા જેવું નથી. " આ પ્રમાણે સાંભાવ્યા છતાં પણ ભય રહિત સુનિ ત્યાં જઈને ઉંચ સ્વરે 'ધર્મ લાબ ' એમ બાલ્યા. તે સાંભળીને એક સ્થાનમાં રહેલા નથી એ પાપગહા હાય તેવા તે અને જણા સુનિ પાસે આવીને દ્યાલ્યા કે " હે સાધુ! તું અમારી પાસે નૃત્ય કર, અમે વાર્જિત્ર વગાહીએ. " ત્યારે સાધુએ કહ્યું કે ' બહું સારું. ' પછી સાધુ નૃત્ય કરવા લાગ્યા અને તે બન્ને વાર્જિંત્ર વગાડવા લાગ્યા. થાડી વારે સાધુએ તે બન્નેને તિરસ્કારથી કહ્યું કે "અરે ! કોળિકા ( કાળીના પુત્રા!) તમને વાજિંત્ર વગાડતાં અરાખર આવડતું નથી, કેમફે તમે મૂખે છા. " આ પ્રમાણે સાંભળીને તે અને કોધથી મુનિને મારવા કોડયા, એટલે યુદ્ધકુશળ મુનિએ તેમના શરીરના અવયવાને સંધિમાંથી ઉતારી નાંખ્યા. આ પ્રમાણે મુનિના દ્વેષીઓને શિક્ષા આપીને તે યુવરાજ મુનિ ત્યાંથી નગર બહાર ચાલ્યા ગયા. પછી રાજા તથા પુરાહિતને તે વાતની ખખર થતાં પાતાના પુત્રાની અતિ દુઃખી અવસ્થા જોઈને અત્યંત ખેદપામ્યા સતા તત્કાળ સુવરાજ ઋષિની પાસે આવ્યા. ત્યાં તેમને એાળખીને રાજા વિજ્ઞપ્તિ કરવા લાગ્યા કે " હે લાઈ! તમારા ભત્રીજાને સાંજો કરાે." મુનિ બાલ્યા કે " હે રાજા! જે ते अने पुत्रा दितकारी कोवा बतने आहरे ते। तस्तक ते अन्नेने हुं साल करुं ते સિવાય તેમને સાજ નહીં કરું. " તે સાંભળીને તે બન્ને કુમારાને સુનિ પાસે લાવવામાં

આવ્યા. તેઓએ મુનિનું વચન અંગીકાર કર્યું. તેથી મુનિએ પ્રથમ તેમના લાચ કર્યાં, અને પછી તેમને સાજા કરીને દીક્ષા આપી.

ત્યાર પછી રાજપુત્ર શાંકા રહિત વ્રતનું પાલન કરવા લાગ્યા. પણ પુરાહિતના પુત્ર જાતે ખ્રાક્ષણ હાવાથી ચારિત્રનું પાલન કરતાં છતાં પણ "મને આ મુનિએ અળાત્કારે દીક્ષા આપી છે" એમ મનમાં તેમના પર અભાવ રાખવા લાગ્યા. અનુક્રમે તે અન્ને મરશ્રુ પામીને દેવતા થયા

કૌશાંથી નામની નગરીમાં કાઈ એક તાપસ નામના શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા. તે મરખ્યામીને પાતાના ઘરના ઉકરડામાંજ શૂકર (ભુંડ) થયા. તેને પાતાના મહેલ વિગેરે જેવાથી જાતિરમરખુ થયું. અન્યદા તેના છાકરાઓએ તેનાજ શ્રાહને દિવસે તેનેજ (તે શૂકરને) માર્યા. તે મરીને પાતાના ઘરમાં સર્પ થયા. એકદા તે સર્પ ઘરમાં ફરતા હતા, તેને જોઇને તેના પુત્રાએ મારી નાંખ્યા, તે પાતાના પુત્રનાજ દીકરા થયા. તેને પૂર્વની જેમ જાતિરમરખુ થયું. તેથી 'પુત્રની વહુને મા અને પુત્રને પિતા શી રીતે કહું ?' એમ વિચારીને તેણે મૌન ધારખુ કર્યું. તેથી તેનું નામ અશાકદત્ત પાડ્યું હતું, છતાં મૂક નામ સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ થયું. એકદા તે નગરીમાં ચાર જ્ઞાનને ધારખુ કરનાર કાઈ સૂરિ સમવસ્યાં. તેમણે પાતાના બે સાધુને નીચેની ગાથા શીખવીને મૂકને ઘર માકદયા.

તાવસ કિમિમિણા મૂઅવ્વએણ, પડિવજ્જ જાણિઉં ધમ્માં ા મરિઉણ સુઅરારગ, જાએા યુત્તસ્સ યુત્તોસિ ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ — " હે તાપસ શ્રેષ્ઠી ! આ મૌનવતે કરીને શું ? માટે ધર્મ ને જાણીને તેના આદર કર. તું મરીને શૂકર અને પછી સર્પ થયા હતા, અને હમણાં પુત્રના પુત્ર થયા છે. "

આ ગાથા સાંભળીને વિસ્મય પામેલા મૂકે તે મુનિને નમીને પૂછયું કે " આ વાત તમે શી રીતે જાણી !" તે સાધુએા બાલ્યા કે " અમારા ગુરુ ગામ અહાર ઉદ્યાનમાં રહેલા છે, તેમના વચનથી અમે જાણીએ છીએ." તે સાંભળીને મૂક તેમની સાથે ઉદ્યાનમાં ગયા. ત્યાં ગુરુ પાસે દેશના સાંભળીને તેણે મૌનપણું મૂકી શ્રાવક ધર્મ અંગીકાર કરો.

અહીં દેવલોકમાં જાતિમદવાળા પુરાહિતના પુત્ર જે દેવ થયેલા છે તેણે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જઈ જિનેશ્વરને પ્રશ્ન કર્યો કે હું સુલભોષિ છું કે દુર્લભોષિ છું ?" પ્રભુએ જવાબ આપ્યા કે " તું દુર્લભોષિ છે; પણ સ્વર્ગથી ચવીને કૌશાંબી નગરીમાં મૂકના લાઈ થવાના છે; તેનાથી તને ધર્મની પ્રાપ્તિ થશે." આ પ્રમાણે સાંભળીને દેવે કૌશાંબીમાં આવીને મૂકને કહ્યું કે " હું સ્વર્ગમાંથી ચવીને તારી માતાના ઉદરમાં ઉત્પન્ન થઈશ. તેને અકાળે આમ્ર કળ ખાવાના દોહદ થશે. તેને માટે મેં આજથી આ સમીપના પર્વત પર હમેશાં ફળ આપે તેવા આમ્રવૃક્ષ રાપ્યા છે. તેથી જ્યારે તે માતા તારી પાસે ઘણા આયહથી આમ્રકળ માગે ત્યારે તેની પાસે તારે એટલા અક્ષરા લખવા કે " હે માતા!

ગર્ભમાં રહેલા પુત્ર જો તું મને આપે તા હું તારા દાહદ પૂર્ણ કરું" આ તારું વચન જયારે તે સ્વીકારે, ત્યારે તારે તેને આમ્રફળ લાવી આપવાં. મારા જન્મ પછી મને તારે સ્વાધીન રાખીને જૈન ધર્મના બાધ આપવાં. વળી વૈતાઢય પર્વત ઉપર પુષ્કરિણી(વાવ)માં મેં મારા નામથી અંકિત બે કુંડળા ગાપવ્યાં છે, તે મને ખાત્રીને માટે ખતાવવાં. કદાચ તું મરીને સ્વર્ગમાં જાય, તાપણ મારી ઉપેક્ષા કરવી નહીં." આ પ્રમાણેના તે દેવના વચનને મૂકે અંગીકાર કર્યું, એટલે તે દેવ સ્વસ્થાને ગયા.

અનુક્રમે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં તે દેવ ચવીને મૂકની માતાની કુક્ષિમાં અવતયો. તેને ઋતુ વિના કેરી ખાવાના દાહદ થયા, તે વખતે દેવની વાહીનું સ્મરહ કરીને મૂક બાલ્યા કે " હે માતા! જો તું મને આ ગલ'માં રહેલા પુત્રને આપે, તાે હું તને આદ્મફળ લાવી આપું. " માતાએ તેમ કરવાનું કળૂલ કર્યું, એટલે તે મુકે દેવે કહેલા પર્વતપરથી આમારળ લાવી આપીને માતાના દાહદ પૂર્ણ કર્યા. સમય પૂર્ણ થતાં તેણે પુત્ર પ્રસવ્યા. માતા પિતાએ હવેથી તે પત્રનું અહ ६ તે એવું નામ પાડ્યું. પછી મૂક પાતાના બાઈનું આલ્યાવસ્થાથીજ લાલનપાલન કરવા લાગ્યાે અને ચૈત્યમાં તથા ઉપાશ્રયમાં સાથે **લ**ઈ જવા લાગ્યા. પણ તે ભાળક મુનિઓને એઇને માટેથી રાવા લાગતા, અને તેમને વંદના પણ કરતા નહીં. મૂકે તેને ઘણી રીતે સમજાવ્યા, પણ તે બાળક સાધુના ગન્ધને પણ સહન કરતા નહીં. છેવટે તેને સમજાવતાં મૂક થાકી ગયા, તાપણ તે (અહ દત્ત) ધર્મ પામ્યા નહીં. એટલે મૂક તા સાધુ પાસે દીક્ષા લઇને અનુક્રમે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં સ્વર્ગે ગયા. ત્યાં તેથે અવધિજ્ઞાનનો ઉપયોગ દીધા તા પાતાના નાના ભાઈ અહ દત્તને ચાર સ્ત્રી સાથે પરણેલા જોયા. મૂક દેવે તેણે કહેલું અને પાતે સ્વીકાર કરેલું પૂર્વ ભવનું વાક્ય સંભાશે, અને તેને પ્રતિએાધ કરવા માટે પ્રથમ તેના શરીરમાં જેલાદરના વ્યાધિ ઉત્પન્ન કર્યો. તે વ્યાધિના ભારથી અહ દત્ત ઉડી પણ શકતા નહીં. સર્વે વૈદ્યો તેની ચિકિત્સા કરી કરીને ચાકયા, પણ કાઈથી સારું થયું નહીં, તેથી સર્વ વૈદ્યોએ તેના ત્યાગ કર્યો. પછી તે મુક દેવ પાતે વૈદ્યના આડંખર કરીને અહ દત્તની પાસે આવ્યો. અહ દત્ત તેને જોઇને દીન મુખે બાલ્યા કે " હે વૈદ્યરાજ! મને રાગથી મુક્ત કરા. " વૈદ્ય બાલ્યા " તારા આ વ્યાધિ અસાધ્ય છે, તાપણ વિવિધ પ્રકારના ઔષધાથી હું તને નિરાગી ક્રુઝ: પરંતુ સારું થયા પછી તારે આ મારા ઔષધ તથા શાસ્ત્રોના કાથળા ઉપાડીને જીવતાં સુધી મારી સાથે કરવું પહેશે. " તે સાંભળીને અહ દત્તે તે વાત કળ્લ કરી. એટલે તે માયાવી વૈદ્ય ઔષધા આપીને તેને સારા કર્યા. પછી અહ દત્ત તેની સાથે ચાલ્યા. દેવવૈદ્ય તેને વૈદકને યાગ્ય એવાં શાસ્ત્રોથી ભરેલા કાથળા ઉપાડવા આપ્યા. તે કાથળાને માચાવડે અત્યંત ભારવાળા કર્યો. અહેં इત્ત તેવા અસદ્ધા ભારને હંમેશાં વહન કરતા વિચારવા લાગ્યા કે '' આટલા બાર હું નિરંતર શા રીતે વહન કરી શકીશ ? " એક દિવસ કાઈક સ્થાને તેણે સંયમધારી સાધુઓને જોયા. તે વખતે અહ દત્તના મનમાં વિવિધ પ્રકારના ઉદ્દેગ થતા હતા. તે જાણીને દેવવૈદ્ય તેને કહ્યું કે " જો તું દીક્ષા ગહાયુ કરે તેન હું તને છેલી દઉં." તે સાંભળીને મહાભારથી પીડા પામતા અહ દત્ત છાલ્યા કે- " હું વજ જેવા આ ભારને હમેશાં ઉપાડી ઉપાડીને કુળ્જ થઇ ગયા છું; તેથી આવા ભાર કરતાં તા મારે વત લેવું તેજ સારું છે." પછી તે દેવ તેને મુનિ પાસે દીક્ષા ગહાલ કરાવીને સ્વસ્થાને ગયા.

દેવના ગયા પછી અહેં इત્ત વત તજને પાછા પાતાને ઘેર ગયા. દેવે અવધિજ્ઞાનથી તેને ચારિત્રથી બ્રષ્ટ જાણ્યા: એટલે ફરીથી જલાદરના વ્યાધિ ઉત્પન્ન કર્યો; અને પૂર્વનીજ જેમ તેને કરીથી દીક્ષા અપાવી. એ પ્રમાણે ત્રણ વાર દીક્ષા લઇને તેણે મૂકી દીધી. પછી ચાથી વાર દીક્ષા અપાવીને તેને વ્રતમાં સ્થિર કરવા માટે તે દેવ હંમેશાં તેની પાસેજ રહેવા લાગ્યો. એકદા માથે તુણના ભારા લઇને ચાલતા તે દેવ કાઈ અગ્નિથી અળતા ગામમાં પેસવા લાગ્યો. તે જોઇને અહદત્તે તેને કહ્યું કે "ઘાસના ભારા લઇને આ અસિથી અળતા ગામમાં કેમ પેસે છે?" દેવ બાલ્યો કે " જ્યારે તું આમ જાણે છે, ત્યારે ક્રોધાદિક અગ્નિથી બળતા ગૃહવાસમાં જઇને તું કેમ પ્રવેશ કરે છે ? " તે સાંભળીને પણ એાધ નહીં પામેલા અહ દત્તને સાથે લઇને આગળ ચાલતાં તે દેવ સારા માર્ગ મૂકીને ભયંકર અરહ્ય તરફ ચાલ્યો. તે જોઇને અહેં ६ત્ત બાલ્યો કે " સારા માર્ગ મૂકીને ઉન્માર્ગમાં કેમ ચાલે છે ! " દેવ બાલ્યો કે "જ્યારે તું એમ જાણે છે, ત્યારે મુક્તિમાર્ગને મૂકીને ભવાટવીમાં પેસવાની કેમ ઈચ્છા કરે છે ?" આવી રીતે કહ્યા છતાં પણ અહૈંદત્ત છાય પામ્યો નહીં, તો પણ 'કાયર ન થવું એજ સંપત્તિનું સ્થાન છે' એમ જાણીને તે દેવ તેની સાથેજ આગળ ચાલ્યો. માર્ગમાં કાઈ એક ચૈત્યમાં લાકાથી પૂજાતાં છતાં નીચે મુખે પડતા એક યક્ષને તેણે દિવ્ય શક્તિથી ખતાવ્યા. તે જોઇને અહેં દત્તે કહ્યું કે " અ વ્યાંતર જેમ લાકાથી પૂજાય છે તેમ તેમ અધામુખ થઇને નીચે પડતા જાય છે, માટે આ યક્ષના જેવા બીજો કાઈ અધન્ય પૃથ્વી પર જણાતા નથી.'' તે સાંભળી તેને દેવે કહ્યાં કે " સંયમ રુપી ઉચે સ્થાને સ્થાપન કર્યા છતાં પણ તું વારંવાર નીચે પડે છે, માટે હે મૂર્ખા શિરામણ ! તું તેના કરતાં વિશેષ અધન્ય છે. " તે સાંભળીને અહ દત્તે તેને પૂછ્યું કે "વારંવાર આવી રીતે બાલનાર તમે કાહ્યુ છા ?" ત્યારે તે દેવે પાતાનું મુકના ભવવાળું સ્વરूપ દેખાડી તેના પૂર્વ ભવતું સર્વ વૃત્તાન્ત કહ્યું. તે સાંભળીને અહેં इત્તે તેને પૂછયું કે " હું પૂર્વે દેવ હતા તેની ખાત્રી શી ?" એટલે દેવ તેને વૈતાહય પર્વતપર લઈ ગયા, અને પુષ્કરિણી(વાવ)માં ગાપવેલાં તેના નામથી અંકિત એવાં એ કુંડળા કાઢીને તેને દેખાડ્યાં, તે જોઇને અહંદત્તને જાતિસ્મરણ થયું, તેથી પ્રતિબાધ પામીને તેં ભાવચરિત્ર પામ્યો. આ રીતે તેને ધર્મમાં સ્થિર કરીને તે મૂક દેવ સ્વસ્થાને ગયા.

" સર્વ કર્મમાં શ્રી જિનેશ્વરે માહને અતિ દુર્જય કહેલા છે, તે માહના મૂક દેવે ત્યાગ કરાવ્યા ત્યારેજ અહેંદ્દત્ત ધર્મ પામીને માણે ગયા." ૧૩૧. પ્રભુની દેશનાનું ફળ જણાવે છે:---

ભાવના ઇમ એકતાની દેશનામાં પ્રભુ તણી, સાંભળી ચારિત્ર કે સમ્યકત્વ લેતા જન ગુણી; તીર્થ ઠવતા નાથ પ્હેલા સમવસરણે<sup>૧૦૦</sup> તેહની, જાણા પ્રવૃત્તિ જ્યાં સુધી ના પદ્મ પ્રભુ કેવલી.<sup>૧૦૧</sup> ૧૩૨

રપણ થે:— આ રીતે પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથની દેશનામાં એકત્વ ભાવનાનું સ્વરૂપ સાંભળીને કેટલાક આસન્ન સિહિક જીવા સર્વ વિસ્તિ રૂપ ચારિત્રને આરાધવા લાગ્યા, અને કેટલાક જીવા દેશવિરતિ રૂપ શ્રાવકના ધર્મને પામ્યા તથા કેટલાક ગુણવાન પુરૂષા સમ્યક્રત્વને પામ્યા. પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથે આ પ્રથમ સમવસરહ્યુને વિષે (૧૦૦) તીર્થની સ્થાપના કરી અને તે તીર્થની પ્રવૃત્તિ જ્યાં સુધી પદ્મપ્રભુ નામના છઠ્ઠા તીર્થકર કેવલી (૧૦૧) થતા નથી, ત્યાં સુધી ચાલે છે. ૧૩૨.

સુમતિનાથ પ્રભુના બીજા દ્વારા જથાવે છે:-

તીર્થના વિચ્છેદ<sup>૧૦૨</sup>ના તે કારણે ઇમ માનીએ, એમ એક સાે એઉ દારે સુમતિ પ્રભુ સંભારીએ; ચરમ આદિ ગણધરાપ્રાપ્ટ સાે ત્રણ પદા પ્રભુથી સુણી, દાદશાંગી વિરચતા જે સર્વને હિત કારિણી.

૧૩૩

રપષ્ટાર્થ:—પદ્મ પ્રભુનું તીર્થ સ્થાપન થયું ત્યાં સુધી પાંચમા સુમતિનાથ ભગવાનનું તીર્થ નિરંતર ચાલુ રહ્યું હોવાથી તીર્થના વિચ્છેદ (૧૦૨) થયા નથી. એ પ્રમાણે અહીં સુધીમાં સુમતિનાથ પ્રભુને આશ્રીને એક સા ને છે દ્વારા (બાલા) કહ્યા. હવે આકીના દ્વારાને (બાલાને) જણાવતાં કહે છે કે આ સુમતિનાથ પ્રભુને ચરમ વગેરે સા ગણધરા (૧૦૩) હતા. તેઓએ પ્રભુની પાસેથી 'ઉપ્પન્નેઇ વા વિગમેઇ વા ધુવઇ વા' એ ત્રણ પદાને સાંભળીને બાર અંગાની રચના કરી. તે રચના સર્વ જીવાના હિતને કરનારી છે. કારણ કે તેની અંદર દ દ્રગ્યાદિનું સ્પષ્ટ રીતે વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. ૧૩૩.

સુમતિનાથ પ્રસુના ચરમ નામના પ્રથમ ગણધરની દેશના ૪૦ શ્લાકામાં જણાવે છે:–

નાથના ગણું મેં હતા ઇમ પૌરૂષી પૂરી થતા, પાદ પીઠે બેસતા ગણિ ચરમું ઇમ ઉપદેશતા; વિચરતા તીર્થશ દર્શન દેશના શ્રવણાદિને, પામી તમે બહુ પુણ્ય યોગે સાધજો જિન ધર્મને. ૧૩૪ સ્પષ્ટાર્થ: - આ સુમતિનાથ ભગવાનને બધા મળીને સા ગણાં (૧૦૪) હતા. એ પ્રમાણે ઉપદેશ આપતાં પ્હેલી પારસી કાળ પૂરા થયા ત્યારે પ્રભુષ્રી સુમતિનાથ સમવ-સરણના ખીજા ગઢમાં ઈશાન ખૂણામાં દેવાએ રચેલા દેવછંદાને વિધે પધાર્યો. તે પછી બીજી પારિસીમાં પ્રભુના ચરમ નામના (૧૦૫) પ્રથમ ગણધરે પ્રભુના પાદ પીઠે બેસીને આ પ્રમાણે દેશના આપવા માંડી. હે ભવ્ય જીવા! તમે હાલ વિદ્યમાન તીર્થકર શ્રી સુમતિનાથ પ્રભુના દર્શન કર્યા, તથા તેમની નિર્મલ દેશનાને સાંભળી. આ પ્રમાણે તમને ઘણા સારા પુષ્યના યાગ પ્રાપ્ત થયા છે. આ સુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને તમે પરમ ઉલ્લાસથી જિનધર્મને સારી રીતે આરાધજો. ૧૩૪

આ જગતમાં આશ્ચર્ય રૂપે શું જણાય છે ? તેના ઉત્તર જણાવે છે:—

આશ્ચર્ય એ જગમાં જણાએ ધર્મના ફલ સૌ ચહે, પણ ધર્મને આરાધવાની સદ્દગુરૂને ના કહે; પાપના ફલ ના ચહે પણ મૃઢ જીવો પાપને, કરતાં ડરે ના તિણ તજ તે માઢ અજ્ઞાનાદિને. ૧૩૫

રપષ્ટાર્થ:—વળી આ જગતમાં એ માટું આશ્વર્ય જણાય છે કે સઘળા છવો ધર્મના ફલને ચાહે છે અથવા સુખને ઇચ્છે છે. અને સુખ એ ધર્મનું ફલ છે. માટે ધર્મના ફલને ઇચ્છે છે ખરા, પરંતુ કારણુ વિના કાર્ય ખનતું નથી. ધર્મરૂપી કારણુને સેવ્યા સિવાય સુખરૂપી કાર્ય અથવા ફલ કેવી રીતે મળી શકે ? અથવા નજ મળે. તે છતાં એટલે ધર્મના ફળને ઇચ્છવા છતાં પાતાના હિત ચિંતક સદ્યુર્ આદિને ધર્મને આરાધવાની ના કહે છે. વળી આ જવા પાપનાં ફળને ચાહતાં નથી. કારણુ કે પાપનું ફલ દુ:ખ છે. એ દુ:ખ ભાગવવાનું કાઇને ગમતું નથી. છતાં આ મૂઢ એટલે અજ્ઞાની માહવાસિત જવા પાપને કરતાં ડરતાં નથી. આ પ્રમાણે ખનવાનું કારણુ માહ તથા અજ્ઞાન દશા છે. ખંનેના ત્યાગ કરવાથી અને વૈરાગ્યાદિ યુણોને પ્રકટ કરવાથી તમે આત્માદિ પદાર્થોના થયાર્થ સ્વરૂપને જરૂર સમજશા, ને માક્ષમાર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના પણ જરૂર કરી શકશા. ૧૩૫

સવે સંસારી જીવાનું કર્માધીનપણું વગેરે ખીના જણાવે છે:---

આપ સ્વભાવે લીન રહેા સવિ જીવ જાણા વિશ્વના, કર્મને આધીન તેથી ભવ ભમે દેવાદિના; અહિંયા નથી કાઇ તમારા ના તમે પણ કાઇના, જે તમારૂં તે તમારી પાસ જાણા ભવિ જના!

989

સ્પષ્ટાર્થ:- હે લાવ્ય છવા! ૧૩૫મા શ્લાકમાં જે જણાવ્યું તે પ્રમાણે માહ તથા અજ્ઞાનના ત્યાગ કરીને આપ સ્વસાવમાં એટલે પાતાના ઉત્તમ જ્ઞાનાદિક ગુણાની રમણતા કરવામાં એકાગ્ર થતો. અને આ સંસારના તમામ છવા કર્મને આધીન છે એમ સમજનો. એટલે તમામ છવા કર્મને વશ પહેલા દેવાદિના એટલે દેવ, નારકી, તિર્વેચ, મતુષ્ય સ્વરૂપે ભવમાં ભમે છે. ને તેઓ તે ભવામાં નવા કમોને ખાંધે છે અને કમોને અનુસારે ચારે ગતિમાં કરી પણ વારંવાર ભટકયા કરે છે. એમ કર્મોને આંધવાની અને ભાગવવાની ઘટમાળ આ સંસારી જીવામાં ચાલ્યા કરે છે. પ્રભુએ સાચે જ કહ્યું છે કે- આ સંસારમાં કાઇ તમારૂં નથી તેમ તમે પણ કાઈના નથી. કારણ કે ધન દાલત કુદ્રંબ વગેરેમાંથી જેને તમે તમારૂં માના છા તે તા માહને લીધે પાતાનું માના છા પણ ખરી રીતે વિચારતાં તેમાંનું કંઈ પણ તમારૂં નથી. તેથી હે ભવ્ય છવા! જે તમારૂં જ્ઞાનાદિ સ્વરૂપ છે તે તે! તમારી પાસે જ છે. અને તેને બીજે કાઈ લઈ શકતા નથી. કારણ કે તમારં જે જ્ઞાન દર્શન વગેરે આત્માના જે ગુણા સ્વરૂપ ધન છે તેને બીજો કાઈ લેવાને સમર્થ છે જ નહી. અને જે તમારૂં છે તે તા તમારી પાસે જ રહેવાનું છે. છવ આ ભવનું વ્યાયુખ્ય પૂરૂં ભાગવીને પરભવમાં જાય છે ત્યારે પાતાનું માનેલું ધન વગેરે તે અહીં મૂકીને જ જાય છે એટલે તેમાંનું કંઇ પણ સાથે લઈ જતા નથી તેનું કારણ એ છે કે તે તેનું છે જ નહિ. પરંતુ પાતાના જ્ઞાનાદિક ગુણાને સાથે લઇને જ પરભવમાં જાય છે. ૧૩૬

જીવના કદા શત્રુ રૂપ રાગ દેષતું સ્વરૂપ ચાર શ્લોકામાં જણાવે છે:--

વિશ્વાસ ના કરશા તમે તે રાગ ફેપાદિક તણા, શત્રુ કટ્ટા જે તમારા સંગ ન કરા તેહના; નરકાદિના દુઃખ આકરા રાગાદિ સંગે અનુભવ્યા, તે તજી ચારિત્ર સાધક જીવ શિવ રસિયા બન્યા. ૧૩૯

સ્પષ્ટાર્થ:—તથા હે ભવ્ય જીવા! તમે જે રાગ અને દ્રેષ તમને સંસારમાં રખડાવે છે તે અંનેના જરા પણ વિશ્વાસ કરશા નહિ. કારણ કે તે રાગ દ્રેષ તા તમારા કદા શતુ છે. હાલ તમે જે ચાર વગેરેને શત્રુ માન્યા છે તે તા ચાલુ ભવમાં જ દુ: ખને દેનારા ખાદ્ય શત્રુ જાણવા. પરંતુ આ રાગાદિક તો લાવ શત્રુરૂપ હોવાથી અનેક ભવામાં તીત્ર દુ:ખાને દેનારા ખરા શત્રુ છે અને જ્યાં સુધી તે ભાવ શત્રુ દ્રર ન થાય ત્યાં સુધી બહા શત્રુના નાશ થવાના નથી. માટે તમે તમારા કદા શત્રુ જેવા આ રાગ અને દ્રેષની સાખત કરશા નહિ, અને આ વાત બૂલશા નહિ કે–તમે આ રાગ અને દ્રેષની સાખત કરીને ઘણાં કાલ સુધી નરકગતિ તિર્થચગતિ વગેરેનાં આકરાં દુ:ખાના અનુભવ કર્યો છે. માટે રાગ તથા દ્રેષને ખરા અંતરંગ શત્રુ સમજીને જેઓએ તેમના ત્યાગ કરી છે અને સર્વ વિરતિ રૂપ ચારિત્રની સાધના કરી છે તે ભવ્ય જીવા શિવરસિયા એટલે માક્ષના સુખાને

ભાગવવામાં કાયમ રસિક થયા છે એટલે નિર્મલ ચારિત્રની આરાધના કરીને સાદિ અનંત ભાંગે માક્ષે ગયા છે. ૧૩૭

> રાગ કરતાં રાેગમાં માત્રા અધિક ઘે બાેધને, રાગ સંગે રાેગ પ્રગટે તિણુ તે ઝેઠ તેહને; સત્ય બંધન બેઉ જાણા એહ રાગ **દેષને,** બેઉ ભવમાં દુઃખ પુષ્કલ બેઉથી ભ**વિ** જીવને. ૧૩૮

રપષ્ટાર્થ:—રાગ શળ્દ કરતાં રાગ શબ્દમાં એક માત્રા અધિક છે. તેના ઉપરથી બાધ એ મળે છે કે જેઓ રાગના સંગ કરે છે તેમનામાં રાગની માત્રા વધે છે. એટલે રાગ કરવાથી રાગા પ્રગટ થાય છે. તે કારણથી તમે તે રાગના જલદી ત્યાગ કરા. વળી તમે આ રાગ અને દ્વેષને સાચાં ખંધન તરીકે જાણું . કારણ કે બીજાં અંધનમાંથી જલદી જૂટી શકાય છે, પરંતુ રાગ અને દ્વેષ રૂપી અંધનથી જેઓ અંધાએલા છે તેઓ તેમાંથી એકદમ જૂટી શકતા નથી. આ રાગ અને દ્વેષને લીધે લબ્ય જીવાને આ લવમાં તથા પરલવમાં એમ બંને લવમાં અનેક પ્રકારનાં પુષ્કલ દુ: ખાને લાગવાં પડે છે. ૧૩૮

આદ્યથી છૂટા છતાં આ જીવ આંધ્યા બેઉથી, વિવિધ ગતિમાં વિવિધ દુ:ખાે ભાગવે ખહુ દૈન્યથી; દેવ પણ કેઇક ચ્યવન ક્ષણ રાગથી મન દુ:ખ ધરે, નર ઘણાંએ રાગથી ઝડ દુર્ગતિમાં સંચરે. ૧૩૯

સ્પષ્ટાર્થ:—આહા દિષ્ટિથી જોતાં તો આ જવ છૂટા જાલાય છે, કારલ કે કાઇને દારડાથી બાંધ્યા હોય તો તે હરી કરી શકતા નથી. તેનાં બંધન છોડવામાં આવે તા જ તે હરી કરી શકે છે, તેમ દેહમાં રહેલ જવ પલ્લુ હરતા કરતા જલાય છે, આ રીતે બહા દિષ્ટિથી તે છૂટા છે, એમ દેખાય છે, પરંતુ તે (જીવ) આ રાગ અને દેખ વડે ખંધાએલા હાવાથી નરક તિર્ધય વગેરે જુદી જુદી ગતિએ(માં બહુ દીનતા પૂર્વ ક અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા લાગવે છે. તે આ રીતે—દેવાને પલ્લુ જ્યારે વ્યવવાના વખત આવે છે ત્યારે તેના મનમાં દુ:ખ થાય છે, તેનું ખરૂ કારલ રાગ છે. કારલ કે પાતે જે દીત્ર સુખ તથા ઋદિને લાગવતો હતો તેના ઉપર તેના રાગ રહેલા છે. હવે તે સુખ તથા ઋદિને છાડીને ચાલ્યા જવાનું છે, એવું જલાતાં તેના મનમાં રાગને લીધે દુ:ખ થાય છે. તેવી રીતે મનુષ્ય ગતિમાં પલ્લુ રાગને લીધે ઘલ્લું મનુષ્યા અહ્યાં દુ:ખી થતાં નજરે એઇએ છીએ. કારલ કે જે ધન, કુટુંબ, બંગલા, માટરા વગેરે ઉપર તેમના રાગ રહેલા છે, તેને લીધે તે બધું મારૂં છે એવું તેઓ માની રહ્યા છે અને તે જોઇને ઘલ્લું ખૂશી ખૂશી થઈ જાય છે. પરંતુ જ્યારે તે પદાર્થીના અગ્નિ ચાર વગેરેમાંના કાઈ પણ્લુ કારલને લીધે શર્લ જ્યારે તે પદાર્થીના અગ્નિ ચાર વગેરેમાંના કાઈ પણ્લુ કારલને લીધે શર્લ જાય છે. પરંતુ જ્યારે તે પદાર્થીના અગ્નિ ચાર વગેરેમાંના કાઈ પણ્લુ કારલને લીધે થઈ જાય છે. પરંતુ જ્યારે તે પદાર્થીના અગ્નિ ચાર વગેરેમાંના કાઈ પણ્લુ કારલને લીધે થઈ જાય છે. પરંતુ જ્યારે તે પદાર્થીના અગ્નિ ચાર વગેરેમાંના કાઈ પણ્લુ કારલને લીધે

નાશ થાય છે અગર તા પાતાના મરા કાલ નજીક આવેલા જણાતાં આ બધી પાતાની માનેલી વસ્તુઓ છાડીને ચાલ્યા જવાનું છે એવું જણાતાં રાગને લીધે દુઃખી થાય છે. તેમજ રાગને લીધે ચીકણાં કમાં આંધીને મરીને દુર્ગતમાં પણ જાય છે. માટે આ રીતે મનુષ્ય ગતિમાં પણ રાગને લીધે લાંબા કાળ સુધી તીવ દુઃખા લાગવવાં પડે છે. ૧૩૯

પ્હેલાં કરેલા રાગથો નારક ઘણાં દુઃખ ભાગવે, તિર્યેચ પણ તે કારણે મરણાદિ દુઃખ બહુ અનુભવે; પરબવાળી નાર પામે મરણ આયુ હીન થતા, ઇમ દીએ દુઃખ આકરા એ રાગ તિણ બુધ છંડતા. ૧૪૦

રપ્રાર્થ:—નારકોના જવા પણ રાગથી તીલ દુ:ખા અનુભવે છે, તે જણાવતાં કહે છે કે નારકીના જવા બીજા જવા કરતાં ઘણાં વધારે દુ:ખા ભાગવે છે તેમાં અનેક કારણામાંથી ખર્ કારણ તે જવે પૂર્ ભવમાં કરેલા રાગ જ છે. કારણ કે રાગને લીધે જીવ નરકગિત વગેરે અશુભ કર્મ પ્રકૃતિઓ બાંધે અને તે બાંધેલી અશુભ પ્રકૃતિઓને તે જીવ નારકી રૂપે ઉત્પન્ન થઇને ભાગવે છે. માટે નારકીમાં પણ જે દુ:ખા ભાગવે છે તેનું કારણ પૂર્વ ભવના રાગ જ છે. તિર્થય ગતિમાં પણ રાગને લીધે સપાંદિ રૂપે જીવ ઘણાં દુ:ખા ભાગવે છે. રાગને લીધે અસમાધિ મરણને પામે છે તે જણાવતાં કહે છે કે એક પરખવાળી સ્ત્રીની પાસે કાઈક જીવાન પુરૂષ પાણી પીવા આવ્યા. તે વખતે પાણી પાતાં તે સ્ત્રીને તે પુરૂષ ઉપર ખહુ જ રાગ થયા કે જેથી તે પુરૂષ પાણી પીને ચાલ્યા ગયા, ત્યારે દેખાતા અંધ થતાં તે પરખવાળી સ્ત્રી રાગથી જલ્દી આયુષ્ય પૂર્ં થવાથી મરણ પામી. આ પ્રમાણે આ રાગ સંસારી જીવાને આકરાં દુ:ખો આપે છે, તેથી સમજા પુરૂષા વૈશ્ય ભાવનાથી તે રાગના ત્યાગ કરે છે. ૧૪૦

રાગી જીવાના અને વૈરાગી જીવાના આનંદના તફાવત ત્રણ શ્લાેકામાં જણાવે છે:-

રાગીના આનંદમાં વૈરાગીના આનંદમાં, ભેદ તેવો જેહવો છે ભેદ ગર્દભ હસ્તિમાં; કાચ ને ચિંતામણિમાં સૂર્ય ને ખઘોતમાં, કલ્પતરૂ તિમ બોરડીમાં અશુચિ અમૃત આદિમાં. ૧૪૧

સ્પષ્ટાર્થ:—એક બાજી રાગી પુરૂષના આનંદ અને બીજી તરફ વૈરાગ્યવાળા પુરૂષના આનંદ એ ખંનેની જો સરખામણી કરવામાં આવે તો તે બંનેના આનંદમાં ગધેડા અને હાથીના જેટલા લેદ છે. કારણ કે વૈરાગીના આનંદ સ્વામાવિક હાવાથી સાત્ત્વિક આનંદ છે અને તે કાયમ રહેનારા છે, ત્યારે રાગી પુરૂષના આનંદ વાસ્તવિક (ખરા)

નથી, અને સ્થિર પણ નથી તેથી તે થાંડા વખત રહે છે. વળી કરીથી અંનેની સરખામણી કરતાં કહે છે કે કાચમાં અને ચિંતામણીમાં અથવા ખઘોત એટલે આગીઓ (કીડા) જવડા કે જેનું તેજ અંધારામાં કાંઇક પ્રકાશ આપે છે તેમાં અને સૂર્યમાં જેટલા તફાવત છે તેટલા તફાવત તે અંનેમાં જાણવા, અથવા એક બાજુ કલ્પવૃક્ષ જે ઇચ્છિત વસ્તુને આપનાર છે તેમાં અને કાંટાવાળી છારડીમાં જેટલા તફાવત છે તેટલા અંનેના આનંદમાં તફાવત છે. વળી અશુચિ એટલે અપવિત્ર વિષ્ઠાદિ પદાર્થીમાં અને અમૃતમાં જેટલા તફાવત છે તેટલા તે પ્રાને પ્રકારના આનંદમાં તફાવત છે. ૧૪૧

સ્પષ્ટાર્થ:—રાગ તથા વૈરાગ્યમાં તફાવત જણાવતાં કહે છે કે રાગને લીધે (એટલે ઇન્દ્રિયોના વિષયામાં આસક્તિને લીધે) ભય, આધિ એટલે મનની પીડા વગેરે નિશ્ચયે ખહુ વધતા જાય છે. વળી તે રાગને લીધે શરીરના ખલમાં તથા તેજમાં ઘટાડા થાય છે. તે સાથે જશ, વિધાસ, રથીરતા તથા ધર્મ ઉપરના રાગ પણ ઘટતા જાય છે. વૈરાગ્ય ઇન્દ્રિયોને વશ કરવાનું અપૂર્વ સાધન છે. તથા વૈરાગ્યથી વચનની આદેયતા થાય છે એટલે વૈરાગ્યવાળા જોવાનું વચન સૌ કાઇને માનવા લાયક થાય છે. વળી વૈરાગ્યથી સ્થીરતા શુણ્રની તથા શાંતિ અને સમતા તથા સાત્વિક હવે એટલે આત્માના શુણા સંભંધી વિચારણા કરવામાં દક્ષતા અથવા હાંશિયારી વગેરે સદ્દગુણાની પ્રાપ્તિ, અને ઘણાં ચીકણાં કર્મોના નાશ પણ જલ્દી થાય છે. આ શ્લોકમાં કહેલ ઇદ્રિય દમન કરાવનાર વૈરાગ્યનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવા માટે ઇદ્રિયોના સ્વરૂપાદિની બીના દર્શાતાદિ સાથે જરૂર જણાવવી એઇએ, તે શ્રી ગણધરદેવે નહિં કહેલી છતાં અપૂર્વ બાધદાયક હોવાથી હું ટૂંકામાં જણાનું છું—

શ્રુત્વેન્દ્રિયસ્વરુપાણિ, શ્રીજ્ઞાતનંદનાસ્યતઃ । સ સુભદ્રોઽનુચાનાેડભૂત્; પંચાક્ષવિષયાેન્મુખઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ —'' શ્રી મહાવીરસ્વામીના મુખથી યાંચ ઇન્દ્રિયોના સ્વરૂપને સાંભળી પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયથી પરાહ્મુખ થયેલ તે મુભદ્ર અદ્યુગાર (મુનિ) થયા." તેનું દર્ષાંત આ પ્રમાણે—

#### સુભદ્રની કથા

શ્રી રાજગૃહ નગરમાં કાેઇ શ્રેષ્ઠીના પુત્ર સુભદ્ર નામે હતા. તે જન્મથીજ દરિદ્રીપણું પામેલા હાેવાથી નિરંતર ભિક્ષાવૃત્તિથી ઉદરનિર્વાહ કરતાે હતાે. એકદા તે નગરમાં શ્રી \*૧૦ મહાવીરસ્વામી ગુણુશીલ વનમાં સમવસથાં. તે પરમાત્માને વાંદવા માટે રાજ તથા સવે પીરજના જતા હતા, તે જેઇને તે સુબદ્ર પણ સર્વ જનની સાથે પ્રભુ પાસે ગયા. ત્રણ લુવનને તારવામાં સમર્થ અને જેને કાઇની ઉપમા ન આપી શકાય એવી શ્રી જિનેશ્વરની વાણી સાંભળીને આશ્ચર્ય પામેલા સુબદ્રે વિચાર કર્યો કે " અહા ! આજ મેં નિઃસીમ ગુણુના નિધિ સમાન કર્મ કલ્મલ રહિત એવા પ્રભુને જેયા. આજે મારા જન્મ સફળ થયા." પછી સમગ્ર જગતના જીવાના ઉદ્ધાર કરનાર અને બાધીબીજને આપનાર એવા શ્રી પ્રભુએ તે સુબદ્રને ઉદ્દેશીને ઇન્દ્રિયા સંબંધી વ્યાપ્યાન શરુ કર્યું. તે આ પ્રમાણે—

## જિતાન્યક્ષાણિ માક્ષાય, સંસારાયાજિતાનિ ચ । ભવેત્તદન્તરં ગ્રાત્વા, યઘુક્તં તત્સમાચર ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**—" છતેલ ઇન્દ્રિયા માફને માટે થાય છે, અને નહીં છતેલ ઇન્દ્રિયા સંસારને માટે થાય છે; માટે તે બન્નેનું અંતર જાણીને જે યુક્ત લાગે તેનું આચરણ કર."

ઇન્દ્રિયા પાંચ છે—શ્રોત્ર, નેત્ર, નાસિકા, જિલા અને સ્પર્શન (કાયા). તે દરેક ઇન્દ્રિય દ્રવ્ય અને ભાવથી અળે પ્રકારની છે. દ્રવ્યેન્દ્રિયના પણ બે પ્રકાર છે. એક નિવૃત્તિ **ઇન્દ્રિય અને બીજી ઉપકરણ ઇન્દ્રિય. નિવૃ**ત્તિ એટલે ઇન્દ્રિયના આકાર. તે પણ ખાદ્ય અને અભ્યાંતર લોકે કરીને એ પ્રકારના છે. તેમાં બાહ્ય આકાર સ્કૂટ છે. તે દરેક જાતિને વિષે બહા બહા સ્વરુપવાળા કાનની પાયડી વિગેરે જે અહાર દેખાય છે તે જાણવા. ભાદ્ય આકાર વિચિત્ર આકતિવાળા હોવાથી અશ્વ, મતુષ્ય વિગેરે જાતિમાં સમાન રૂપવાળા નથી. અભ્યંતર આકાર સર્વ જાતિમાં સમાન હોય છે. તે આ પ્રમાણે-શ્રોત્રના અભ્યંતર આકાર કહું ખુખ્યના આકાર જેવા માંસના ગાળારુપ છે. નેત્રાના અલ્યંતર આકાર મસરના ધાન્યની જેવા હાય છે. નાસિકાના અભ્યંતર આકાર અતિમુક્તના પુષ્પ જેવા હોય છે. જિહવાના આકાર અસા જેવા હાય છે, અને સ્પર્શન ઇન્દ્રિયની આકૃતિ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની હોય છે. પણ તે બાહ્ય અભ્યાંતર એકજ સ્વરૂપ હોય છે. આ પ્રમાણે નિવૃંત્તિ ઇન્દ્રિયનું સ્વરૂપ જાણવું. ઉપકરણ ઇન્દ્રિયનું સ્વરુપ એવું છે કે જેમ ખડ્રમની ધારામાં છેદન કરવાની શક્તિ છે. તેમ શહ પદ્દગલમય શબ્દાદિ વિષયને થહેલ કરવાની જે શક્તિ વિશેષ તે ઉપકરણ ઇન્દ્રિય જાણવી. તે ઇન્દ્રિયના અહિ કઠાર મેઘ ગર્જનાદિક વહે ઉપઘાત શાય તા અહેરાયણું વિગેરે પ્રાપ્ત થાય છે, એ પ્રમાણે દ્રવ્ય ઇન્દ્રિયના નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણ એવા અને ભેદનું સ્વરુપ જાણવું. હવે ભાવ ઇન્દ્રિયના પણ એ પ્રકાર છે. લિપ્ધ અને ઉપયોગ, તેમાં શ્રોત્ર વિગેરે ઇંદ્રિયાના વિષયવાળા સર્વ આત્મપ્રદેશને આવરહ કરનારાં કર્મના જે ક્ષયાપશ્ચમ તે લિબ્ધ ઇન્દ્રિય જાણવી, અને પાત પાતાના વિષયમાં લિષ્ધરૂપ ઇન્દ્રિયને અનુસારે આત્માના જે વ્યાપાર—પ્રશિધાન તે ઉપયોગ ઇન્દ્રિય જાણવી.

૧ અગથીઆનાં ફૂલ.

પાંચે ઉપકરણ ઇન્દ્રિયા અંગુલના અસંખ્યેય ભાગ પ્રમાણ સ્થૂલ (જાડાઇમાં) છે. તેમાં શ્રોત્ર, નાસિકા અને નેત્ર અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગે પૃથુ છે, જિહ્લા ઇન્દ્રિય બેથી નવ અંગુલ વિસ્તારવાળી છે, અને સ્પર્શનેન્દ્રિય દેહ પ્રમાણ વિસ્તારવાળી છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયતું માન આ પ્રમાણે છે—નેત્ર વિના બીજી ચાર ઇન્દ્રિયો જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગમાત્રમાં રહેલા વિષયને જાણે છે, તેથી વધારે નજીક રહેલાને જાણતી નથી. નેત્ર ઇન્દ્રિય જઘન્યથી અંગુલના સંખ્યાતા ભાગમાં રહેલા પદાર્થને જોઈ શકે છે, પણ અતિ સમીપે રહેલાં અંજન, રજ, મેલ વિગેરેને જોઈ શકતી નથી. નાસિકા, જિલા અને સ્પર્શન એ ત્રણ ઇન્દ્રિયો ઉત્કૃષ્ટ નવ યાજનથી આવતા ગંધ, રસ તથા સ્પર્શને અનુકમે ગ્રહણ કરે છે. કર્ણ ઇન્દ્રિય ઉત્કૃષ્ટ ખાર યાજન ફરથી આવતા શબ્દને સાંભળે છે, અને ચ્રસુરિન્દ્રિય સાધિક લાખ યાજન દ્વર રહેલા સ્પને જોઈ શકે છે. વળી–

અર્થ — " એકેન્દ્રિયાદિક વ્યવહાર દ્રવ્ય ઇન્દ્રિયાએ કરીનેજ થાય છે, નહીં તો **ખકુલ** વૃક્ષ પાંચે ઇન્દ્રિયોના ઉપયોગવાળું હોવાથી પંચેન્દ્રિય કહેવાય. પણ તે એકેન્દ્રિયજ છે, (૧) પગમાં શબ્દ કરતા નૂપુર વિગેરે શૃંગાર ધારણ કરેલી સુંદર અને ચપળ નેત્રવાળી સ્ત્રીના સુખર્થી નીકળતા સુગંધી મહિરાના કાેગળાથી અકુલ વૃક્ષ પુષ્પિત શાય છે.

અહીં બધુલ વૃક્ષને પાંચે ભાવ ઇન્દ્રિયોના ઉપયોગ આ પ્રમાણે સમજવા-

નૂપુરના શબ્દવાળા પાદના સ્પર્શ કરવાથી પ્રકુદ્ધિત થાય છે તેથી કર્યું અને સ્પર્શ એ છે ઇન્દ્રિયોના ઉપયાગ, સુંદર નેત્રવાળી ઓને લીધે પ્રકુદ્ધિત થાય છે તેથી નેત્રઇદ્રિયના ઉપયાગ અને સુગંધી મદિરાના રસથી પ્રકુદ્ધિત થવાને અંગે રસેદ્રિય ને ઘાણેદ્રિયના ઉપયાગ—એમ પાંચે ઇન્દ્રિયના વિષયના ઉપયાગ જાલુવા.

આ પ્રમાણે ઇન્દ્રિયાના સ્વરુપને જાણીને તેના શખ્કાકિ વિષયામાં ક્ષણમાત્ર પશુ મનની પ્રવૃતિ કરવી નહીં. કહ્યું છે કે—

> ઇંદિઅધુત્તાણ અહેા, તિલતુસમિત્તં પિ દેસુ મા પસરં । અહ દિક્ષો તેા નીએા, જત્થ ખણા વરિસકાહિસમા ॥ ૧ ॥

અર્થ — " અહે! ઇન્દ્રિય રુપી ધૂર્ત ને તલના ફાતરા જેટલા પણ પ્રસાર (અવકાશ) આપીશ નહી. જો કહાચ તેને એક ક્ષણમાત્ર પણ અવકાશ આપીશ તા તે જરુર કાટી વર્ષ સુધી જશે નહી."

ઇન્દ્રિયા ગાપવવાના વિષયમાં એ કાચખાની ખીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણુવી---

વિસએસુ ઇંદિઆઇ, રુંભંતા રાગદાેસનિમ્મુક્ષા ા પાવંતિ નિવ્લુઇસુહં, કુમ્મુવ્વ મયંગદહસુહં ાા ૧ ાા અવરે ઉ અણ્ત્થપરંપરાએા પાવંતિ પાવકમ્મવસા ા સંસારસાગરગયા, ગાેમાઊ અ ગસિઅ કુમ્મુવ્વાા ર ાા

અર્થ — " રાગદ્વેષથી રહિત થઇને ઇન્દ્રિયના વિષયોને રાકનારા પ્રાણીઓ મૃદંગ દ્રહના સુખને પામનારા કાચબાની જેમ નિર્દૃતિ સુખને પામે છે અને બીજા સંસાર-સાગરમાં પડેલા પ્રાણીઓ પાપકમેના વશાથી શિયાળે બસિત કરેલા કાચબાની જેમ અનથે પરંપશને પામે છે."

#### તે બે કાચળાની કથા નીચે પ્રમાણે—

વારાષ્ટ્રસી પુરીને વિષે ગંગા નદીને કાંઠે મૃદંગ નામના દ્રહમાં ગુપ્તે દ્રિય અને અગુપ્તેન્દ્રિય નામના બે કાચબાંએા રહેતા હતા. તે બન્ને સ્થલચારી કીડાંઓનું માંસ ખાવામાં પ્રીતિવાળા હતા. તેથી એકદા તેઓ દ્રહની બહાર નીકળ્યા હતા, તેવામાં બે શિયાળીયાએ તેમને જેયા. તે કાચબાંએા પણ શિયાળને જોઈને ભય પામ્યા. તેથી તેમણે પાતાના ચારે પગ તથા બીવાને સંકાચીને પૃષ્ટની ઢાલમાં ગાપવી દીધા, અને કાંઈ પણ ચેષ્ટા કર્યા વિના જાણે મરી ગયેલા હોય તેમ પડયા રહ્યા. બન્ને શિયાળે પાસે આવીને વારંવાર ઉંચા ઉપાડીને પછાડયા, ગુલાંઠા ખવરાવી તથા ઘણા પાદપ્રહાર કર્યા, પરંતુ તે કાચબાંઓને કાંઈ પણ ઇજા થઈ નહી. પછી થાકી ગયેલા તે બન્ને શિયાળ થાંડે દ્વર જઈને સંતાઈ રહ્યા એટલે પેલા અગુપ્તે દ્રિય કાચબાંએ ચપળતાને લીધે એક પછી એક એમ ચારે પગ તથા બીવાને બહાર કાઢી. તે જોઈ બન્ને શિયાળે તત્કાળ દાડી આવીને તેની ડાંક પકડીને મારી નાંખ્યા. બીજો ગુપ્તે દ્રિય કાચબાં તે અચપળ હોવાથી ચિરકાળ સુધી તેમના તેમ પડયા રહ્યો. પછી ઘણી વાર સુધી બેસી રાકાઇને થાકી ગયેલા તે શિયાળ જ્યારે ત્યાંથી જતા રહ્યા, ત્યારે તે કાચબાં ચાતરફ જોતા જોતો કૃદીને જલદીથી દ્રહમાં જતા રહ્યો, તેથી તે સુખી થયો.

પાંચે અંગાને ગાપવનાર કાચબાની જેમ પાંચે ઇન્દ્રિયાને ગાપવનાર પ્રાણી સુખી થાય છે, એલું આ દર્ષાતનું તાત્પર્ય છે.

આ પાંચે ઈન્દ્રિયોનો પ્રયોગ પ્રશસ્ત પરિણામ અને અપ્રશસ્ત પરિણામે કરીને બે પ્રકારના છે. તેમાં શ્રવણ ઇન્દ્રિયના દેવ ગુરુના ગુણુગ્રામ અને ધર્મદેશનાદિકના શ્રવણ કરવામાં શુભ અધ્યવસાયથી જે ઉપયોગ કરાય તે પ્રશસ્ત કહેવાય છે અને ઇષ્ટ તથા અનિષ્ટ શબ્દા શ્રવણ કરીને રાગ દેષનું જે નિમિત્ત થાય તે અપ્રશસ્ત ઉપયોગ કહેવાય છે. ચક્ષુ ઇન્દ્રિયનો દેવ, ગુરુ, સંઘ તથા શાસ્ત્રો જેવામાં અને પહિલેહણ, પ્રમાર્જન વિગેરમાં, ઇર્યાસમિતિમાં તથા ધર્મસ્થાનાદિક નેવામાં જે ઉપયોગ કરાય તે પ્રશસ્ત છે અને હાસ્ય, નૃત્ય, કીડા, રુદ્દન, ભાંડચેષ્ટા, ઈન્દ્રજાલ, પરસ્પર યુદ્ધ, તથા સ્ત્રીના સુરુપ કુરુપ અંગાપાંગ વિગેરે જોવામાં જે ઉપયોગ કરાય તે અપ્રશસ્ત છે. નાસિકાનો અરિહ તની પૂજામાં ઉપયોગી પુષ્પા, કેસર, કપૂર, સુગ'ધી તેલ વિગેરેની પરીક્ષામાં, ગુરુ અને ગ્લાન મુનિ વિગેરેને માટે પથ્ય કે ઔષધ આપવામાં, તથા સાધુઓને અન્ન, જળ, ભક્ય, અલક્ય વિગેરે જાણવામાં ઉપયોગ કરાય તે પ્રશસ્ત કહેવાય છે, અને રાગ દ્વેષ ઉત્પન્ન કરનાર સુગંધી તથા દુર્ગંધી પદાર્થોમાં ઉપયોગ કરાય તા તે અપ્રશસ્ત છે. જિહ્ના ઇન્દ્રિયના સ્વાધ્યાય કરવામાં, દેવ ગુરુની સ્તુતિ કરવામાં, પરને ઉપદેશ આપવામાં, ગુરુ વિગેરેની લક્તિ કરવામાં અને મુનિઓને આહાર પાણી આપતાં તે વસ્તુઓની પરીક્ષા કરવામાં ઉપયોગ કરાય તે પ્રશસ્ત છે અને સ્ત્રી વગેરે ચાર પ્રકારની વિકથા કરવામાં, પાપશાસના અભ્યાસ કરવામાં, પરને તાપ ઉપજાવવામાં અને રાગદ્રેષ ઉત્પન્ન કરનાર ઇર્ષ્ટ અનિષ્ટ આહારાદિકમાં જે ઉપયોગ કરાય તે અપ્રશસ્ત છે. સ્પર્શ ઇન્દ્રિયના જિનપ્રતિમાનું સ્તાનાદિક કરવામાં તથા ગુરુ અને ગ્લાન સાધુ વિગેરેની વૈયાવચ્ચ કરવામાં જે ઉપયોગ કરાય તે પ્રશસ્ત છે, અને સ્ત્રીને આલિંગન વિગેરે કરવામાં જે ઉપયોગ કરાય તે અપ્રશસ્ત છે. આ પ્રમાણે સર્વ વસ્તુઓમાં શુભ તથા અશુભ અધ્યવસાય અને ફળપ્રાપ્તિને અનુસારે પ્રશસ્ત તથા અપ્રશસ્ત ભાવ જાણવા. તેવી રીતે વિચારતાં અહીં ચાર ભાંગા થાય છે. તે આ પ્રમાણે—કેટલાએક જવાને શુભ અધ્યવસાયના કારણ (સાધક કારણ) ભૂત જિન બિબાદિક પ્રશસ્ત વસ્તુ એઇને કાલકશોકરિક વિગેરેની જેમ અપ્રશસ્ત બાધક ભાવ ઉદય યામે છે. કેટલાક જીવાને શુભ અધ્યવસાયને સાધનાર સાધક કારણ ભૂત સમવસરણાદિક પ્રશસ્ત વસ્તુ એઇને પંદરસા તાપસાની જેમ પ્રશસ્ત સાધકલાવ ઉત્પન્ન થાય છે. કેટલાક જીવાને બાધક કારણભૂત અપ્રશસ્ત વસ્તુ જોઇને પણ આષાઢ નામના નર્તાક ઋષિની જેમ પ્રશસ્ત એવા સાધકભાવ વૃદ્ધિ પામે છે, અને કેટલાક જીવાને અપ્રશસ્ત બાધક વસ્તુ એઇને સુભૂમ ચકી, બ્રહ્મદત્ત ચકી વિગેરેની જેમ અપ્રશસ્ત ખાધકભાવ ઉત્પન્ન થાય છે."

આ પ્રમાણે શ્રી વીરપ્રભુના મુખશી ધર્મ દેશના સાંભળીને જેણે શેરીમાં પડેલા ચીં શરાની કંથા ઓહેલી છે, અને જેના હાથમાં મૃત્તિકાનું રામપાત્ર રહેલું છે એવા દરિદ્રી સુલદ્ર પ્રતિએાધ પામ્યા, તેથી તેણે તરતજ સર્વ મૃચ્છાંના ત્યાગ કરીને દીક્ષા ત્રહણ કરી. આકાશની પેઠે અરખલિત વિહારવાળા થયા, અને પ્રભુની કૃપાથી તે અગિયાર અંગના સ્ત્રાર્થના સાતા થયા. એકદા પૌરલાકા તે મુનિની પૂર્વાવસ્થા સંભારીને હાંસી કરવા લાગ્યા કે "અહા ! આ સુલદ્ર કેવી રાજસમૃદ્ધિ તજીને મુનિ થયા છે! હવે તા સારી રીતે આહારાદિક મળવાથી તે પૂર્વની અવસ્થા કરતાં વધારે સુખી થયા છે. પહેલાં તા આ રંક રંકપુરુષાવેડે પણ નિંઘ (નિંદવા લાયક) હતા, અને હવે તા ઈન્દ્રાદિક દેવાને પણ વંઘ (વંદન કરવા યાગ્ય) થયા છે. પહેલાં તા તેને હચ્છિષ્ટ (એઠાં) લાજનની

પ્રાપ્તિ પણ દુર્લ લા હતી, અને હવે તો યથેચ્છ ભાજન મળે છે. આના વૈરાગ્યનું વૃત્તાંત ને તેનું કારણ આપણે અરાખર સમજ્યા છીએ. "

ઇત્યાદિક નિંદા કરતા પૈરેલોકાને જોઇને શ્રેષ્ઠિક રાજાના પુત્ર અભયકુમાર મંત્રીએ વિચાર્યું કે "અહા ! આ પૌરજના વિના કારણ મહા વૈરાગ્યવાન ને ત્યાગીમાં શ્રેષ્ઠ એવા આ મુનિની નિંદા કરે છે. પરમાર્થ તત્ત્વને નહીં જાણુનારા આ મૂઢ લાકા આ નિઃસ્પૃહ મુનિ ઉપર ફાગટ વૈર રાખીને તેના ગુણાને દાષપણે વહન કરે છે. તેમજ મુનિની નિંદા કરવાથી તેઓ દઢતર પાપકમંના સમૂહને ઉપાર્જન કરે છે. માટે મારે આ સર્વ લાકાને કાઇ પ્રકારે પ્રતિભાધ કરવા જોઇએ. "એમ વિચારીને અવસરજ્ઞ અભયકુમારે એકદા રાજમાર્ગમાં સર્વ પૌરજનો એકડા મળેલા હતા, તે વખતે દ્વરથી મુનદ્ર મુનિને આવતા જોઇને પાતાના વાહન પરથી નીચે ઉતરી ત્રણ પ્રદક્ષિણા પૂર્વક તેમને નમીને પૂછયું કે " હે પૂજ્ય! એક કાળે કેટલી ઇન્દ્રિયોના ઉપયાગ હાઈ શકે?" ગુરુએ જવાબ આપ્યા કે " એક કાળે એકજ ઇન્દ્રિયના ઉપયાગ હાઈ શકે. " ફરીથી મંત્રીએ પૂછયું કે " એક એક ઇન્દ્રિય સેવી સતી દુઃખદાયી થાય કે નહીં?" મુનિ બાલ્યા કે "એક એક ઇન્દ્રિય પણ મૃગાદિકની જેમ આ લાકમાં તથા પરલાકમાં મહા અનર્થનું કારણ થાય છે, તો પછી પાંચે ઇન્દ્રિયોનું સેવન કરવાથી કેટલા અનર્થ શ્રાય ? કહ્યું છે કે—

## કુરંગમાતંગપતંગભૃંગમીના હતાઃ પંચભિરેવ પંચા એકપ્રમાદી સ કથં ન હત્યાઘઃ સેવતે પંચભિરેવ પંચાા ૧ાા

અર્થ — "મૃત્ર, હાથી, પતાંગ, બ્રમર અને મત્સ્ય એ પાંચ પ્રાણીએ પાંચ ઇન્દ્રિ-યામાંથી અકેકના સેવવાવડે હણાયા, એટલે પાંચથી પાંચ હણાયા તે જે પ્રમાદી મનુષ્ય એક્લા પાંચે ઇન્દ્રિયવડે પાંચેના વિષયાને સેવે છે તે કેમ ન હણાય ? તે તે અવશ્ય હણાય."

મુગા સ્વેચ્છાએ અરણ્યમાં અટન કરે છે, તેને પકડવા માટે પારધીઓ સારંગી, વીણા વિગેરેનો નાદ કરે છે, તેથી કર્ણના વિષયમાં લુખ્ધ થયેલા મુગા માહ પામીને તે સંગીત સાંભળવા આવે છે. તે વખતે પારધીઓ તેને જલદીથી હણી નાખે છે.

હાથીને પકડવા માટે દુષ્ટ પુરુષા એક માટા ખાડામાં કાગળની હાથણી અનાવીને રાખે છે. તે હાથણીને નેઇને તેનો સ્પર્શ કરવાને ઉત્સુક થયેલા હાથી તે ખાડામાં પડે છે, ત્યાંથી તે નીકળી શકતા નથી. પછી ક્ષુધા અને તૃષા વિગેરેથી પીડા પામેલા તે હાથીને નિર્ભળ થયેલા નાણીને કેટલેક દિવસે તેને બાંધે છે, અથવા મારી પણ નાંખે છે.

નેત્રના વિષયમાં આસકત થયેલું પતંગીયું દીવાની જયાતિમાં માેહ પામીને તેમાં પાતાના દેહને હોમે છે-તેથી મરણ પામે છે.

શ્રાષ્ટ્ર ઇન્દ્રિયના વિષયમાં આસકત થયેલા ભ્રમર કમળની સુગ ધીથી માહ પામીને

દિવસે તે કમળમાં પેસે છે. પછી રાત્રે તે કમળ બીડાઈ જાય છે, એટલે તે આખી સત્રી મહા દુઃખ પામે છે.

જીહ્વા ઇન્દ્રિયને વશ થયેલા મત્સ્યાે લાેઢાના કાંટાના અત્ર ભાગપર રાખેલી લાેટની ગાેળાઓ જોઇને તેમાં લુખ્ધ થઈ માંસની છુદ્ધિથી તે ગાેળાઓ ખાવા જાય છે, એટલે તરતજ લાેહના કાંટાથી વીંધાઇને મરણ પામે છે.

આ પ્રમાણે ઇન્દ્રિયોનું સ્વરુપ સુલદ્ર મુનિના મુખથી સાંભળીને અલચકુમારે સર્વ પીરલોકોને કહ્યું કે " હે પીરજના ! તમારામાંથી જે કાઈ માત્ર એક એક ઇન્દ્રિયને વશ કરે, અને તેનું પ્રભુની સાક્ષીએ પચ્ચપ્પાલ્યુ લે તેને હું આ મહામૃલ્યવાળું રત્ન આપું." તે સાંભળીને તે લાકામાંથી કાઈ પણ તેમ કરવાને તૈયાર થયા નહીં, સર્વ જનો મીન ધરી રહ્યા. ત્યારે અભયકુમારે મુનિને કહ્યું કે " હે સ્વામી! આપે તા શ્રી વીર પ્રભુની સાક્ષીએ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયાનું પ્રત્યાપ્યાન કર્યું છે, તેથી આ પાંચ રત્ના આપ ગ્રહ્યુ કરો." મુનિ બાલ્યા કે "એ રત્નાને હું શું કરું! મને તો કાંચન અને પાષાણુમાં સમાન છુદ્ધિ છે. મેં તા ત્રિવિધે ત્રિવિધે શરીરની સુશ્રુષા કરવાનો અને પરિગ્રહ્ય માત્રનો ત્યાં કરેલા છે. ઇન્દ્રાદિકના સુખમાં પણુ મને ત્રિકાળે પણુ ઈચ્છા નથી." તે સાંભળીને સર્વ પૌરલાકો વિસ્મય પામી કહેવા લાગ્યા કે " અહા ! આ મુનિ ખરેખસ્ય નિઃસ્પૃહ છે. આપણે મૂખોએ આજ સુધી તેની ફાગટ નિંદા કરી." આ પ્રમાણે તેમના મુખથી મુનિની સ્તુતિ સાંભળીને કૃતાર્થ થયેલા અભયકુમાર મુનિને નમન કરીને જૈન-ધર્મનો મહિમા વધારીને પોતાને ઘેર ગયા, અને સુલદ્ર મુનિ શુલ ઉપયાગથી પૃર્ણ થયા સતા આત્મકાર્ય સાધવામાં તત્પર થયા.

" ઇન્દ્રિયોના વિષયા પ્રાપ્ત થાય ત્યારે શ્રી વીરપ્રભુના વાકયનું સ્મરાષ્ટ્ર કરીને તે વિષયા પર જરા પણ વિશ્વાસ કરવા નહીં. જુઓ ! ઇન્દ્રિયોને વશ કરવાથી સુભદ્ર સુનિએ એકાંતે રહીને આત્મભાવ પ્રગટ કર્યા." આ પ્રસંગે શબ્દાદિની અનિષ્ટતા વિસ્તારથી આ રીતે જાણવી—

અર્થ — " ભવવાસથી એટલે સંસારમાં રહેવાથી પરાહસુખ થયેલા એવા ઉદ્ધિષ્ન વૈરાગી આત્માને પણ માહરાજાના કિંકર રુપ ઇંદ્રિયો વિષય રુપી પાશ વડે આંધી હૈ છે, અને તેને પાછા સંસારમાં ભ્રમાવે છે. " તે ઉપર સુકુમારિકાના સબંધ છે તે આ પ્રમાણે–

સુકુમારિકા સાધ્વાની કથા વસંતપુરના રાજાના સસક અને ભસક નામના પુત્રાએ વૈરાગ્યથી દીક્ષા લીધી. અતુક્રમ

તેઓ ગીતાર્થ થયા. પછી તેમણે પાતાની બેન સુકુમારિકાને પ્રતિબાધ પમાડી દીક્ષા આપી. તે સુકુમારિકા અત્યાંત સ્વરુપમાન હોવાથી અનેક યુવાન પુરુષોનાં ચિત્તનું આકર્ષણ કરતી હતી. તેથી તે યુવાન પુરુષા સાધ્વીના ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરીને સુકમારિકાના રુપને રાગદેષ્ટિથી જોતા હતા. તે ઉપદ્રવનો વૃત્તાંત મહત્તરા સાધ્યીએ તેના ભાઇએાને કહ્યો. એટલે તેઓ સુકુમારિકાને એક જૂદા મકાનમાં રાખીને તેની રક્ષા કરવા લાગ્યા. સુકુમા-રિકાને ગુપ્ત રાખેલી જાણીને યુવાન પુરુષાએ તે અન્ને ભાઇએાની સાથે યુદ્ધ કરવા માંડ્યું. તે જોઇને સુકુમારિકાને વિચાર થયા કે "મારા માટે મારા ભાઇએા માટે કલેશ પામે છે. માટે અનથ કરનારા એવા આ મારા શરીરને ધિક્કાર છે!" ઈત્યાદિ વિચાર કરીને વૈરાગ્યથી તેણે અનશન ગ્રહણ કર્યું, તેથી કેટલેક દિવસે તેનું શરીર એટલું બધું ક્ષીણ થઈ ગયું કે તેના લાઈઓએ અતિશય માહના વશથી તેને મૃત્યુ પામેલી જાણી એટલે તે બન્નેએ ગામ બહાર તેને અરહ્યમાં પરકવી દીધી. ત્યાં શીતળ વાયુના સ્પર્શથી તેને શહિ આવી. તેવામાં કાઈ સાર્થવાહે તેને જોઈ એટલે 'આ કાઈ સ્રીરત્ન છે 'એમ જાણી તે તેને પાતાના મુકામમાં લઈ ગયા. પછી અભ્યંગ, ઉદ્ધર્તન તથા ઔષધ વિગેરે કરીને તેણે અનુક્રમે તેને પૂર્વની જેવી સુંદર રુપવતી કરી. પછી સુક્રમારિકા તે પ્રકારની ભવિ-તબ્યતાથી અને કર્મની વિચિત્રતાને લીધે " આ સાર્થવાહ મારા અનુપમ ઉપકારી અને વત્સલ છે " એમ માનવા લાગી. તેથી સાથ'વાહના કહેવા પ્રમાણે તેની સ્ત્રી થઇને કેટલાક કાળ તેને ઘેર રહી. એકદા તેણે પાતના અન્ને ભાઇએ! (મુનિ) ને જોયા. એટલે તેમને વંદના કરીને તેણે પાતાનો સર્વ વૃત્તાન્ત નિવેદન કર્યો. તે સાંભળીને તેઓએ સાર્થવાહ પાસેથી તેને છાડાવીને કરીથી પ્રતિબાધ આપ્યા કે-

# સસ્તિહસ્રદુઃપૂર-સમુદ્રાદરસાદરઃ । તુરા નૈવેન્દ્રિયત્રામા, ભવ તુરાોડન્તરાત્મના ॥ ૧ ॥

અર્થ—" હે ભવ્ય પ્રાણી! હજારા નદીઓના જળથી પણ જેતું ઉદર પૂર્ણ થતું નથી એવા સમુદ્રની જેવા ઇન્દ્રિય સમૂહ કદાપિ તૃપ્તિ પામતા નથી. માટે અન્તરાત્માએ કરીનેજ તું તૃપ્ત થા."

સ્પષ્ટાથે:—હે લવા! આ ઇન્દ્રિયો કાઇ પણ વખત તૃપ્ત થતી જ નથી. કેમકે નહીં લાગવેલા લાગની ઇચ્છા રહે છે, લાગવતી વખતે તેમાં આસક્તિ રહે છે, અને લાગવાયેલા લાગનું સ્મરણ રહ્યા કરે છે. એટલે ત્રણે કાળમાં ઇન્દ્રિયોની અશુદ્ધ પ્રવૃત્તિ છે, અને ઇન્દ્રિયોના વિષયોમાં આસક્ત થયેલા જીવની તેના લાગ વડે કદાપિ તૃપ્તિ થતી જ નથી. ઇદ્રિયોનો સમૂહ કેવા છે? હજારા નદીઓના પ્રવાહવડે પણ નહીં પૂરાતા સમુદ્ર જેવા છે. તે ઇદ્રિયોનો અભિલાય શમ સંતાય વડેજ પૂરી શકાય તેમ છે. તેને માટે આ હિત કથન છે. તેથી હે ઉત્તમ જીવ! તું તારા આત્મસ્વરુપે કરીનેજ તૃપ્ત શા.

www.jainelibrary.org

આ જીવ સંસાર ચક્રમાં રહેલા પરભાવાને આત્મપણે (પાતાપણે) માનીને 'આ શરીરજ આત્મા છે' એવી રીતના બાહ્ય ભાવને વિષે આત્મભુદ્ધિ ધારણ કરી બાહ્યાતમ પશુને પામવાથી માહમાં આસકત થવાથી અનન્ત પુદ્દગલ પરાવત સુધી સંસારચક્રમાં પર્યંટન કરે છે. તેજ જીવ નિસર્ગથી (સ્વયમેવ) અથવા અધિગમથી (પરના ઉપદેશથી) આત્મરુપ તથા પરરુપનો વિભાગ કરીને ' હું શુદ્ધ છું' એવા નિશ્ચય કરી સમ્યક્ રત્નત્રય સ્વરુપવાળા આત્માનેજ આત્મરુપે જાણી તથા રાગાદિકનો પરભાવપણે નિશ્ચય કરી સમ્યગ્દિશવાળા અન્તરાતમા થાય છે, (તેજ આંતરાતમા કહેવાય છે), અને તેજ અંતરાતમા સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિને અવસરે નિર્ધાર કરેલા સંપૂર્ણ સ્વરુપની પ્રાપ્તિ થવાથી પરમાતમા અને છે, માટે ઇન્દ્રિયોના વિષયોનો (તેની આસક્તિનો) ત્યાંગ કરવા યોગ્ય છે. કહ્યું છે કે—

પુરઃ પુરઃ સ્કુરત્તૃષ્ણામૃગતૃષ્ણાનુકારિષુ ৷ ઇન્દ્રિયાર્થેષુ ધાવન્તિ, ત્યકત્વા જ્ઞાનામૃતં જડાઃ ॥ ૧ ॥

અર્થ — " જડ પુરુષા જ્ઞાનરુપી અમૃતના ત્યાગ કરીને આગળ આગળ રકુરહ્યાયમાન શ્વતી ભાગપિયાસા (વિષયતૃષ્ણા) રુપી મૃગતૃષ્ણા જેવા રુપ રસ ગંધ સ્પર્થ શબ્દ લક્ષણ ઇન્દ્રિયાના વિષયા તરફ દાંડે છે, આતુર શાય છે." તેને અર્થે અનેક પ્રકારનાં ચત્ન, હંભ, વ્યાપાર, મુંડન વિગેરે કર્મ કરે છે.

તત્ત્વને નહી જાણુનારા (તત્ત્વવિકળ) લોકા ઇન્દ્રિયાના લાગને સુખરુપ માને છે, પરંતુ તે સુખ નથી પણ ભ્રાંતિજ છે. કહ્યું છે કે—

અપથ — " ધીર પુરુષોએ અનન્તી વાર લાેગવેલા વમન કરેલા અને ત્યાગેલા લાેગાને તૃષ્ણાથી આકુલ વ્યાકુલ થયેલા જીવ કરી કરીથી લાેગવવાને ઇચ્છે છે. "

તેથીજ ચક્રવર્તા, વાસુદેવ, માંડલિક રાજાઓ અને કંડરીક વિગેરે અનેક પુરુષા વિષયોમાં માહ પામવાથી નરકમાં દીન અવસ્થાને પામ્યા છે. ઘણું કહેવાથી શું ? વિષયના જરા પણ વિશ્વાસ કરવા નહી. અહા ! પૂર્વ ભવે આસ્વાદન કરેલા સમતા સુખનું રમરણ કરીને લવસત્તમ દેવતાઓ અનુત્તર વિમાનના સુખને પણ તૃષ્ય સમાન ગણે છે. ઈન્દ્રાદિક પણ વિષયના ત્યાગ કરવામાં અસમર્થ હોવાથી મુનિઓના ચરણ કમળમાં પૃથ્વીપર આળાટે છે, માટે અનાદિ કાળથી અનેક વાર ભાગવેલા વિષયોના ત્યાગજ કરવા; તેના કિંચિત માત્ર પણ સંગ કરવા નહી. પૂર્વપરિચિત (પૂર્વે લોગવેલા) વિષયનું રમરણ પણ કરવું નહીં. નિર્ગય મુનિજના તત્ત્વ જાણવાની ઈચ્છાથી શાસ્ત્ર અવલાકન વડેજ કાળ નિર્ગમન કરે છે; અને 'નિર્મળ નિઃસંગ તથા નિષ્કલ'ક એવા સિદ્ધભાવના અમે કયારે સ્પર્શ કરશું' ઇત્યાદિક ધ્યાનમાંજ મગ્ન રહે છે."

આ પ્રમાણેના અંધુ મુનિનાં ઉપદેશનાં વાકરોા સાંભળી સુકુમારિકાએ ક્રેરીથી ચારિત્ર થહેણુ કર્યું, અને નિર્મળ અંતઃકરણથી તેનું પ્રતિપાલન કરીને અનુક્રમે સ્વર્ગે ગઇ.

" ધીર પુરૂષાને વિષે મુખ્ય એવા તે મુનિએ વિવિધ પ્રકારના વિષયરુપી રજ્જાથી ખંધાયા વિનાજ બ્રષ્ટ થયેલી પાતાની એનના શીધ્ર ઉદ્ધાર કર્યો, અને તે પછ્ય પાયને આહેાવીને સ્વર્ગસુખને પામી."

## 

અર્થ-" ઇન્દ્રિયોના જય ત્યાગ કરવાથી થાય છે. ત્યાગ એટલે માતા વિગેરે પરવસ્તુને વિષે અભિષ્વંગ જે રાગ તેથી રહિત થલું તે. તે ત્યાગજ નિજંશના આશ્રય કરે છે, અર્થાત્ તેના ત્યાગથીજ નિજંશ થાય છે." આ પ્રસંગ ઉપર સુલાનુકુમારની ખીના ટૂંકામાં આ રીતે જાણવી—

આ ભરતક્ષેત્રને વિષે મગધ દેશમાં સુવધા નામે પુરી છે, તેમાં અરિદમન નામે राजा हता. तेने धारिष्टी नामे पहराष्ट्री हती. तेने देवसमान अंतिवाणा सुलानु नामे કુમાર થયા હતા. તે કુમાર યુવાવરથા પાસ્યા ત્યારે તેના પિતાએ રુપ, લાવણ્ય અને કળાવાળી એકસા કન્યાએ તેને પરણાવી. તે સીઓની સાથે વિષયસખ લાગવતા ભાનુકુમાર સુખે સુખે દિવસા નિર્ગમન કરતા હતા. એકદા શ્રીસંભવનાથ સ્વામી તે નગ-રીના ઉદ્યાનમાં સમવસર્યા. તે વૃત્તાંત વનપાળે આવીને ભાનુકુમારને જણાવતી કહ્યું કે "અનેક કેવળી, અનેક વિપુલમતિ, અનેક ઋજુમતિ, અનેક અવધિજ્ઞાની. અનેક પૂર્વધર, અનેક આચાર્ય, અનેક ઉપાધ્યાય, અનેક તપસ્વી. અનેક નવદીક્ષિત મુનિએા તથા અનેક દેવ-દેવીઓથી પરિવરેલા સર્વજ્ઞ, સર્વદશી અને આકાશમાં જેમની આગળ ધર્મચક્ર ચાલે છે એવા શ્રી સંભવનાથ સ્વામી આપણા ઉદ્યાનમાં સમવસર્યા છે. " તે સાંભળી ભાનુકુમાર પાતાની સાએ સ્ત્રીએ સહિત માટી સમૃદ્ધિથી વાંદવા નીકળ્યા. અને સમવસરણમાં રહેલા પ્રભુને વંદના કરીને વિનયપૂર્વંક ચાેગ્યસ્થાને બેઠાે. તે વખતે સ્વામીએ દેશનાના આરંભ કુર્યા કે-" સર્વ ધર્મને વિષે મુખ્ય હેતુ પરભાવનો ત્યાગ કરવા તેજ છે. તેમાં સ્વ-દ્રવ્ય, સ્વ–ક્ષેત્ર, સ્વ–કાલ અને સ્વ~ભાવ પણાએ કરીને સ્યાદસ્તિ નામના પહેલા ભાંગાથી ચહેલ કરેલા જે આત્માનો પરિણામ તે પાતાના આત્માને વિષે રહેલા સ્વધર્મ છે. તેનો સમવાય સંભંધે કરીને અલેદ હાેવાથી તે આત્મ ધર્મ તજવા યાેગ્ય નથી; પણ અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવતા મિથ્યાદષ્ટિપણાએ કરીને કુદેવાદિકને વિષે આસક્તિ વિગેરે જે અપ્રશસ્ત ભાવ છે તેના ગહુણના ત્યાગ કરવા ચાગ્ય છે. તેમાં નામથી ત્યાગ-શબ્દના સ્પાલાપ (ઉચ્ચાર) રુપ છે. અને શાસ્ત્ર, યતિધર્મ અને જિનપૂજા વિગેરેમાં સ્થાપન કરેલા જે ત્યાગ તે સ્થાપના ત્યાગ કહેવાય છે. તથા બાહ્ય વૃત્તિથી ઇન્દ્રિયોના અભિલાયનો આહારનો અને ઉપધિ વગેરેનો જે ત્યાગ કરવા તે દ્રવ્યત્યાગ કહેવાય છે. તેમજ જે અંતરંગ વૃત્તિથી રાગ, હેષ તથા મિશ્યાત્વ વિગેરે આશ્રવ પરિશ્વૃતિનો ત્યાગ કરવા તે ભાવ-ત્યાગ કહેવાય છે.

વિષ ગરલ અનુષ્ઠાનવડે કરીને જે ત્યાગ કરવા. તે નૈગમ, સંગ્રહ ને વ્યવહાર નચે ત્યાગ સમજવા, અને કડવા વિપાકની ભીતિથી જે ત્યાગ તે ઋજાસૂત્ર નથે ત્યાગ જાણવા, તહેતુક્રિયાપણે ત્યાગ તે શબ્દ ને સમભિરુઢ નયે સમજવા, અને વર્જવાના યત્નવડે સર્વધા વર્જન તે એવં ભૂત નચે સમજ લું. " ઈત્યાદિ અનેક ચુક્તિવાળા ઉપદેશને સાંભળીને ચારિત્રમાહનીય કર્મના ક્ષરો પશ મવડે સર્વ વિરતિ ગહુણ કરવાની જેની બુહિ થઈ છે એવા ભાતુકુમાર પ્રભુના ચરણુકમળમાં વંદના કરીને બાલ્યો કે " શરણરહિત પ્રાણીઓને શરણ આપવામાં સાર્થવાઢ સમાન. અને ભવસમુદ્રથી તારનાર એવા હે પ્રહ્મ! હે સ્વામી!મને સર્વવિરતિ સામાયિકનો ઉપદેશ કરાે (આપા) કે જેથી વિષય કષાયાદિકનાે ત્યાગ વૃદ્ધિ પામે. " તે સાંભળીને ભગવાને તેને સામાચિક ચારિત્ર આપ્યું. તેણે મહાવત ગ્રહણ પૂર્વક સાધુપાસું અંગીકાર કર્યું. તેજ વખતે તેનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી તે કુમાર મૃત્યુ પામીને સ્વર્ગ ગયો. તેવામાં તે કુમારનો પિતા પરિવાર સહિત પ્રભુને વાંદવા આવ્યો, ત્યાં પાતાના પુત્રને મરેલાે જોઇને તેને અતિ ખેદ થયો. તેની માતા પણ પુત્રવિયોગથી વિલાપ કરતી રુદન કરવા લાગી. તે વખતે ભાનુકુમારનો છવ તત્કાળ દેવપહું પામીને પ્રભુની પાસે આવ્યો. ત્યાં પાતાના માતાપિતાને વિલાપ કરતાં જોઇને તે દેવે તેમને કહ્યું કે " તમને એવું શું દુઃખ પડયું છે કે પરમ સખદાયક એવા શ્રી જિનેશ્વરના ચરણકમળને પામીને પણ તમે રુદન કરાે છાે ?" તે સાંભળીને રાજા તથા રાણી બાલ્યાં કે "અમારા અત્યંત પ્રિય પુત્ર મૃત્યુ પામ્ચો, તેનો અમારે વિયોગ થયો, તે દ્વઃખ અમારાથી સ**હન થતુ**ં નથી " દેવ બાલ્યો કે " હે રાજા! તે પુત્રનું શરીર તમને પ્રિય છે કે તેનો જીવ પ્રિય છે? જો તેનો છવ પ્રિય હાય તા તે હું છું, માટે મારા પર પ્રીતિ કરા, અને જો તેનું શરીર પ્રિય હોય તો આ તેના પહેલા શરીર પર પ્રીતિ કરાે. હે માતા! તમે કેમ વાર'-વાર વિલાપ કરા છા ? તમારા પુત્ર કર્યે ઠેકાણે --શરીરમાં કે જીવમાં કર્યા રહેલાે છે ? તેતું શરીર અને જીવ એ બન્ને તમારી પાસેજ છે, માટે રુદન કરતું સુકત નથી. " તે સાંભળીને રાજ બાલ્યા કે '' તારે વિષે અથવા આ પડેલા શરીરને વિષે (બેમાંથી) એકે ઉપર અમને પ્રીતિ થતી નથી. " દેવ બાલ્યા કે "ત્યારે તા સ્વાર્થજ સર્વ પ્રાથીને ઇષ્ટ છે. અને પરમાર્થ કાઇને ઇષ્ટ નથી એવું થયું. આ જગતના સર્વ પદાર્થ અનિત્ય છે. અસત્ય એવા સર્વ સંબંધ અવાસ્તવિક છે. તેમાં તમે કેમ માહ-પામા છા ? સર્વ લોકિક સંબંધ બ્રાંતિરુપજ છે. હે માતાપિતા! વિરતિ રહિત પ્રાણીએાનો સંબંધ અનાદિ કાળશી હાય છે, પણ તે અધ્વ છે, માટે હવે શાધત રહેનારા અને શુદ્ધ એવા શીલ શમ

૧ વ્યા સાત નયે ત્યાગ ગુરુગમથી બરાબર સમજવા યાગ્ય છે.

દમાદિ બન્ધુઓનો સંખંધ કરવા યોગ્ય છે. મારા ને તમારા સંબંધ પણ અનાદિ છે; પરંતુ તે અનિત્ય હોવાથી હવે હું નિત્ય એવા શમ દમાદિ બંધુઓ સાથે સંબંધ નોડવા ઈચ્છું છું—તેનો આશ્રય કરું છું. એક સમતા રુપી કાંતનેજ હું અંગીકાર કરું છું, અને સમાન ક્રિયાવાળી જ્ઞાતિ (શ્રમણ વર્ગ) ને હું આદરું છું. બીજા સવે બાદ્ય વર્ગનો (બાદ્ય કુંટું બનો ) ત્યાગ કરીને હું ધર્મસંન્યાસી થયા છું. ઔદયિક સંપદાઓનો ત્યાગ કરવાથીજ ક્ષાયાપશમિક સ્વસંપદા પ્રાપ્ત થાય છે, અને ત્યાર પછી ક્ષાયિક ભાવની રતને ત્રયરુપ સંપદા પ્રાપ્ત થાય છે. " ઈત્યાદિ દેવના કરેલા ઉપદેશથી રાજા પાતાના સમય કુટું બ સહિત પ્રતિબોધ પામ્યા; એટલે તેમણે શ્રીમાન્ સંભવનાથ સ્વામી પાસે દીક્ષા થહે કરી અને મહાનપદ (માક્ષપદ) ની સાધનામાં પ્રવત્યાં. અનુક્રમે મહાન પદ (સિહિપદ) પ્રાપ્ત કર્યું.

" પાતાનો આત્મધર્મ તિરાહિત થયો હાય તે વૈરાગ્યાદિ પ્રશસ્ત યોગના સેવનથી સમ્યક્ પ્રકારે આવિર્માવને પામે છે-પ્રગટ થાય છે, એમ સમજીને સુભાતુકુમારની જેમ સ્થિર વૈરાગ્યવાતા થઇને પાતાનો અને પરનો ઉદ્ધાર કરવા. ૧૪૨

ર્સીભાગ્ય લબ્ધિ વિશિષ્ટ સિહિક ત્રડહિએા વૈરાગ્યથી, સ્વપર તારકતાદિ જિનપદ માક્ષ સુખ વૈરાગ્યથી: વૈરાગ્યવંતા સગર આદિક શ્રાવકાની પાવના, ભાવના તે યાદ કરેજો પક્ષ પક્ષે હે ભવિજના! ૧૪૩

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી આ વૈરાગ્યને લીધે સૌક્ષાગ્ય એટલે સર્વ જીવને વહાલો લાગે તેવી સુક્ષાગતા આવે છે. અને અનેક પ્રકારની લિબ્ધિઓ તથા વિશેષ પ્રકારની સિદ્ધિઓને પમાડનાર ઋદિઓ પણુ વૈરાગ્યથી પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ આ વૈરાગ્યથી સ્વપર તારકતા એટલે પાતાને તથા પરને તારવાની શક્તિ, જિનપક એટલે તીર્થકરની પદવી તથા માક્ષના સુખો પણુ મેળવી શકાય છે. હે લબ્ય જીવા! વૈરાગ્યવાળા સગર ચકવર્તી વગેરે અનેક શ્રાવકાએ ભાવેલી પવિત્ર આ વૈરાગ્યની કાવનાને ઘડીએ ઘડીએ યાદ કરતો. કારણ કે આ વૈરાગ્ય ભાવના લબ્ય જીવાને જરૂર માક્ષના સુખોને આપે છે. અહીં કહેલા સગર ચકવર્તીની બીના દેશનાચિતામણીના ચાથા ભાગમાંથી જાણવી. ૧૪૩

પૂર્વ કાલના શ્રાવકાની ભાવના વગેરે થીના જ્હ્યાવે છે— સર્વ દેષ નિવારનારા દેવ જેમાં દીસતા, માટા વ્રતોને ધારનારા ત્યાગી સદ્દગુરૂ છાજતા; તીર્યકરે ભાખેલ કરૂણાધર્મ જેમાં દીપતા; તે શ્રેષ્ઠ શ્રાવક ધર્મને ડાહ્યો કર્યા ન વખાણતા. ૧૪૪ રપષ્ટાર્થ:— ચારિત્રને સાધવામાં અસમર્થ છવાને ઉદ્દેશીને શ્રાવક ધર્મની ઉત્તમતા જણાવતાં કહે છે કે જે શ્રાવક ધર્મમાં સર્વ દોષો એટલે અઢારે દોષોથી રહિત વીતરાગ દેવ જેવા સુદેવને દેવ તરીકે માનવામાં આવે છે. અને માટા વર્તા એટલે મહા- વ્રતાને ધારસ્ કરનારા તથા પાલન કરનારા અને કંચન કામિનીનો ત્યાગ કરનારા સુચુર્ ને ચુરૂ તરીકે માનવામાં આવે છે. તેમજ સર્વંગ્ન તીર્થકર લગવાને કહેલા કર્ણા ધર્મ એટલે સર્વ છવા પ્રત્યે દયા ભાવ રાખવાને જણાવનારા અહિંસા સંયમ તય રૂપ ધર્મ જેમાં દીપી રહ્યો છે. આવા સર્વ રીતે શ્રેષ્ઠ શ્રાવક ધર્મને કચા સમજા પુરૂષ વખાણે નહિ ? આવા ઉત્તમ શ્રાવક ધર્મ ખરેખર વખાણવા લાયક છે. તેમજ પાતાનું હિત ઈચ્છનાર લબ્ય છવાએ આરાધવા લાયક છે. ૧૪૪

પામતા ભવિ જીવ પુષ્ધે તેહ શ્રાવક ધર્મને, હિત શીખામણ આપતા દરરાજ ઇમ નિજ જીવને; હે જીવ! ચેતી ચાલજે જિન ધર્મને આરાધજે, ડેકશાલી આદિ પ્રભુના હિત વચન સંભારજે. ૧૪૫

રપષ્ટાર્થ:—આવા ઉત્તમ પ્રકારના શ્રાવક ધર્મ પ્રખલ પુષ્યના ઉદયવાળા ભવ્ય છવાનેજ પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ એકાંત મિચ્યાદિ અભવ્ય છવાને ભાવથી આ શ્રાવક ધર્મ પ્રાપ્ત થતા નથી. આ શ્રાવક ધર્મને પાળનારા ભવ્ય છવા દરરાજ પાતાના છવને આ પ્રમાણે હિતકારી શિખામણ આપે છે કે—હે છવ! તું ચેતીને ચાલજે, કારણ કે સંસારની અંદર મુંઝવનારા સ્ત્રી વગેરે ઘણાં પદાર્થી (લાલચા) રહેલાં છે તેમાં ફસાઈ જવાય નહિ, તેની સંભાળ રાખજે. વળી ઘણી મુશીખતે મેળવી શકાય તેવા આ જિનધર્મને પામીને માક્ષના સુખાને પામવા માટે તું તે જિનધર્મની આરાધના કરજે. તું આવા શ્રી આદીધર પ્રભ્રના ટંકશાળી એટલે તદ્દન સાચા હિતકારી વચનાને નિરંતર યાદ કરજે. ૧૪૫

સુખના સમય કે દુઃખના દિન જાણ જલ કલ્લાેલ એ, "એા દીન બી વીત જાયગા" નાે અર્થ પૂખ વિચારીએઃ સાવધાન બની નિરંતર દુઃખમાં તન મન બલે, કરતાં વિશેષે ધર્મ ભાવે આપદા દૂરે ઢલે. ૧૪૬

રપષ્ટાથ<sup>િ</sup>:—વળી હે છવ! તું નિરંતર આ રીતે જરૂર વિચાર કરજે કે સુખનો વખત અથવા દુઃખનો વખત જલ કલ્લાેલ એટલે પાણીના માે**જાં** જેવાે છે. જેમ પાણીમાં એક માેજાં પછી બીજું માેજું આવે છે ને જાય છે, એ પ્રમાણે સુખ પછી દુઃખ અને દુઃખ પછી સુખ આવ્યા કરે છે. માટે સુખ હાેય ત્યા તેનું અભિમાન કરીને છલકાઇ જવું નહિ. અને દુઃખ આવે ત્યારે ગભરાઇ જવું નહિ. કારણ કે સુખ દુઃખ તાે જવે પૂર્વે ખાંધેલા કર્મોના ક્લરૂપ છે. આ પ્રસંગે ' એ કીન ખી વીત જાયગા ' એ વાકયના ભાવાર્થને જરૂર વિચારજે. આ વાકચનું રહસ્ય એ છે કે ગમે તેવા દુઃખના દિવસા હશે તા પણ તે કાયમ રહેવાના નથી. માટે દુઃખ આવે ત્યારે તેને સમભાવે સહન કરીને ભાગવી લેજે. અને ક્રીથી તેવું દુ:ખ ભાગવવાનો સમય ન આવે, માટે તેવાં દુ:ખો જેનાથી લાગવવા પડે છે, તેવાં કર્મોને ખાંધવાના સમયે જરૂર સાવધાની રાખજે. અને દુઃખના સમયે શરીર તથા મનથી વિશેષતાથી (વધારે પ્રમાણમાં) ધર્મ કરવામાં આવે તા પુષ્યનું જોર વધવાથી આપત્તિએ। જરૂર દૂર થાય છે. એટલે તન મનથી ધર્મ કરવાથી તે ચાલુ દુઃખનો જલદી નાશ થાય છે. આ શ્લાકમાં કહેવા "એ દીન ખી વીત જાયગા" આ વાકચવાળા દર્દાતની બીના બીજી આવૃત્તિવાળી શ્રી શ્રાવક ધર્મ જાગરિકામાં ૨૨૮મા શ્લાકના અર્થમાં ૨૧૩ મા પાને વિસ્તારથી જણાવી છે. તેનો સાર ટ્રંકામાં આ રીતે જાણવા-એક રાજાનો મહાબુદ્ધિશાલી દીવાન હતા. તે રાજ્ય ચલાવવામાં તેમજ રાજા અને પ્રજા વચ્ચેનો પ્રેમભાવ જાળવવામાં ખહુજ હાંશિયાર હતા. આ ગુણને લઇને રાજાની પ્રસન્નતા તેની ઉપર સંપૂર્ણ હતી. એક વખત કાઈ દુર્જન (વિધ્ન સંતાષી) માણુસે રાજાને કહ્યું કે-" આ દીવાન તમને પદ્દબ્રષ્ટ કરવાને કાશીશ કરી રહ્યો છે." " રાજાને કાન હાેચ, પણ સાન ન હાેચ " આ કહેવતને અતુસારે આ ખાેઠી વાતને પણ માની લીધી. દીવાન હ મેશના નિયમ મુજબ જ્યારે બીજે દિવસે સવારે કચેરીમાં આવ્યા, તે વખતે ક્રોધ કરીને રાજાએ હુકમ કરમાવ્યા કે-હે સીપાઇ! આ દીવાનને કેદમાં પૂરી દાે. હુકમ પ્રમાણે સીપાઈ દીવાનને કેદમાં લઈ ગયા. અહીં દીવાન વિચારે છે કે—નક્કી કાઈ દુષ્ટ માણુસે રાજાના કાન ખાટી રીતે ભંભેયાં છે. નહિ તા મને થીનગૂનેગારને ગૂનો પણ જણાવ્યા વિના કેદમાં કેમ પૂરે?

રાજાએ દીવાનને લાજન પાયું ન આપતું એવા હુકમ કર્યા હતા. આથી દીવાનને આવાનું પાયુ મહતું નથી. આવા દુ:ખનો સમય છે, તો પાયુ જ્ઞાની દીવાન લગાર પાયુ ખેદ કરતા નથી. અને આત્માને આધાસન દેવા માટે આનંદ પૂર્વંક એજ શબ્દા વારંવાર ખાલે છે કે—' એ દીન બી વીત જાયગા.' દીવાનના માઢાં ઉપર લગાર પાયુ ઉદાસીનતા (ખેદ) દેખાતી નથી. સિપાઇઓ દરરોજ દીવાને કહેલા શબ્દો સાંભળે છે ખરા, પાયુ તેના અર્થ સમજતા નથી. કેટલાક સમય વીત્યા ખાદ રાજાએ દીવાનની ખબર પૂછી, ત્યારે સીપાઇઓએ કહ્યું—કે હે રાજન્! દીવાન તો બહુજ આનંદમાં રહે છે, ને ' એ દીન બી વીત જાયગા' આવું ખાલે છે. રાજા વિચારે છે કે—આ વાકયના અર્થ શા હશે કે દીવાનને ખાલાવીને પૂછું, તો આના ખુલાસા મળે. રાજાએ સીપાઇને કહ્યું કે— દીવાનને ખાલાવા. રાજાના હુકમથી સીપાઈ તેને કચેરીમાં રાજાની આગળ લાવ્યા. રાજાએ પૂછ્યું કે—'' એ દિન બી વીત જાયગા' આ વાકયનો અર્થ શા ક્લાને કહ્યું કે—હ દાવાને આવાને સામ કહ્યું કે—લ અર્થ કહ્યું કે—હ શાળન! આનો અર્થ કહેતાં આપનો અવિનય થાય, માટે હું અર્થને કહેવાને ચહતાં નથી.

राज्यको इह्यं हे-अविनयनी हीहर इरवी नहीं, भरे। अर्थ नीस्वपूषी प्रधावी. दुवे તમને કૈદમાં નહિ રાખીએ. આવાં નિર્ભય વચન સાંભળીને દીવાને કહ્યું કે-''એ દિન ખી વીત જાયગા" આના અર્થ આ પ્રમાણે છે. કાઈને સુખના દહાડા હાય, કે કાઈને દુ:ખના દહાડા હાય, ખંને જણાએ સમજવું નોઇએ-' એ દિન ખી વીત જાયગા ' એટલે સખના દહાડા કે દુઃખના દહાડા જરૂર માડા કે ગ્હેલા વીતી (ચાલ્યા) જશે. આ નિયમ પ્રમાશે હે રાજન્! તમારે સુખના દહાડા છે, તે પણ કાયમ રહેવાના નથી; અને મારે દુ:ખના દહાડા છે, તે પણ કાયમ રહેવના નથી. જ્યારે સુખના દહાડા હાય, ત્યારે સમજી માણસે મગરૂર ન થવું એઇએ અને અન્યાય ન કરવા એઇએ. કારણ કે અન્યાય કરવાથી ખાંધેલાં યાય કર્મી પાતાને જ ભાગવવા પહે છે. અને જયારે દુઃખના દહાડા હાય, ત્યારે મુંઝાલું નહીં, કારણ કે આવા સમયે મનથી વિશેષ લાગણી રાખીને કાયાથી ધર્મારાધન કરવામાં આવે, સમતા ભાવ રાખીએ, આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના નિરંતર કરીએ, તેા જરૂર પુષ્યનું જોર વધે છે. આ વખતે એમ ખને છે કે-જેમ વધારે બળવાન મા**લુસ નબળા મા**લુસને દભાવી શકે, તેમ પુરુષ અળિયું અને ત્યારે અલ્પઅળવાળા પાપનું જોર ટકી શકતું નથી. એ તાે જગજાહેર છે કે પાપના ઉદયથી દુઃખ ભાગવવું પડે છે. હે રાજન્! મેં પાછલા ભવમાં તમારૂં અનિષ્ટ કર્યું હશે, તેનું મને આ કલ મળ્યું છે. આમાં ડાહ્યા માનવે એકલા ખાહ્ય નિમિત્તો (તમે વગેરે) ને મુખ્ય નિમિત્ત તરીકે નજ માનવા જોઇએ. કર્મ રાજા જે સ્થિતિમાં મૂકે, તેમાં આનંદ માનવા, એ જ જીવન કહેવાય, અને તે સિવાયનું મરાષ્ટ્ર સમજવું. દીવાને કહેલી આ ખીના સાંભળીને રાજાએ પાતાની ભૂલ કળૂલ કરી. અને આ દેષ્ટાંતમાંથી એાધ લઇને જીવનમાં ઉતાર્યો. તથા દીવાનને કેદખાનામાંથી છૂટા કર્યો. અહીં દીવાનની ટૂંક બીના પૂર્ણ થાય છે. તેમાંથી સમજવાનું એ મળે છે કે–રાજાની માફક સત્તાના મદથી છલકાઈને અન્યાયાદિ કરવા નહી. અને દીવાનની માક્ક દુઃખના સમયમાં ર્ધર્ય રાખીને શાંતિથી દુઃખને ભાગવતાં નવા કર્મા બંધાતા નથી. અને અશાતા વેદની-યાદિ કેમોના પણ ક્ષય થાય છે. ૧૪૬

> પરનાર કેરી ચાહના તું સ્વપ્નમાં પણ કરીશ ના, પૂર્ણ શીલધર શ્રાવકાને નિત્ય કરજે વંદના; મુનિને કનડતાં હાય અહુ દુઃખ તાસ સેવા ભાવથી, કરનાર હાવે કેવલી ભરતાદિના દર્ષ્ટાંતથી.

१४७

સ્પષ્ટાર્થ:---વળી હે જવ ! તું પર સ્ત્રીની ઈચ્છા સ્વપ્તમાં પણ કરીશ નહિ. કારણ કે તેથી પર સ્ત્રીની ઈચ્છા કરનાર લંપટ પુરૂષને ઘણાં પ્રકારનાં દુઃખા ભાગવવાના પ્રસંગ આવે છે. માટે પરસ્ત્રીની ઈચ્છાના ત્યાગ કરીને પૂર્વે શઈ ગએલા શીલવતને ધારણ કરનારા શ્રાવકાને તું વંદના કરજે. કારણ કે તેવા મહા પુરૂષોને વંદના કરવાથી પણ મનની પવિત્રતા શાય છે. વળી જેઓ મુનિને પીડા કરે છે, તે જીવા અનેક પ્રકારના દુઃખાને લાગવે છે, અને જેઓ ભાવથી સેવા કરે છે, તેઓ કેવલી પણ શાય છે. આ બાખતમાં ભરત ચક્રવર્તી, બાહુબલી, પ્રાહ્મી, સુંદરી વગેરેના પૂર્વ ભવના દૃષ્ટાન્ત જાણવાં. ૧૪૭

વાણી કઠાેર વદીશ ના તેના વિપાકા જો જરા, પ્રિયમિત્ર તેવું બાેલતા કર્મા નિકાચે આકરા; પરજન્મમાં લટકાય ઉંધા મસ્તકે નૃપ સુત છતાં, બ'ધ સમયે ભૂલનારા વિવિધ વિપદા પામતા.

१४८

સ્પષ્ટાર્થ:—-વળી હે છવ! તું કઠાર વાણી એટલે બીજાંને દુ:ખદાયી-શાક કરાવનારાં વચન બાલીશ નહિ કારણ કે તેવા વચના બાલનારને તેનાં કેવાં આકરાં પરિણામ ભાગવવા પડે છે તેના તું જરા શાંતિપૂર્વક વિચાર કરજે. અહીં આં દેશન્ત આપતાં જણાવે છે કે પ્રિયમિત્ર નામે રાજકું વર તેવાં કઠાર વચન બાલવાથી બહુ આકરાં એટલે દુ:ખદાયી કમાને નિકાચિત કરે છે. તેથી કરીને બીજા જન્મને વિષે રાજાનો પુત્ર થવા છતાં પણ તેને ઉંધા મસ્તકે લટકલું પડે છે. માટે જેઓ અંધના વખતે બૂલ કરે છે એટલે વગર વિચાર મસ્જમાં આવે તેવાં આકરાં વચના બાલી કાઢે છે તેઓ જ્યારે બાંધેલાં નિકાચિત કમાને ઉદય થાય છે ત્યારે તેનાં કલ રૂપે અનેક વિયત્તિઓને ભાગવે છે, અને તે ભાગવતી વખતે ઘણા શાક અગર વિલાય કરે છે, પરંતુ તેથી બાંધેલાં કર્મો ભાગવ્યાં વિના છૂટકારા થતા નથી. તેથી વગર વિચારે વચન કહી પણ બાલીશ નહિ. ૧૪૮

હે જીવ! સત્તર પાંચ પંચાણું ગણી એ છ્ઠના, લાવા પટેલ! દુઊણુ રૂપિયા સા કહી માયા તણા; કાર્યા કરી બેસી બજારે ફાેગ વસુ કહી વેદને, લક્ષ્મી ઘણી તેં મેળવી પણ કર્મ ના તજરો તને. ૧૪૯

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે જવ! તેં કેવાં કેવાં કપટ કાર્યો કર્યાં ને બીજા વિધાસુ લોકોને ઠગ્યા તેના વિચાર કરજે. તે કપટ કાર્યને જણાવતાં કહે છે કે એક પટેલ કાર્ધ શેઠને પાતાના દેવા તરીકે નીકળતા રૂપીઆ આપવા ગયા. તે વખતે તે શેઠે સત્તર પંચા પંચાસી થાય તે છતાં સત્તર પાંચ પંચાણ કહીને રૂપીયા દશ વધાર્યા. પછી તેમાંથી બે રૂપિયા છૂટના મૂકું છું એમ કહીને કહ્યું કે સામાં બે રૂપિયા એાછા એટલે અઠ્ઠાછું રૂપીયા આપા. બે રૂપીયા છૂટના મૂક્યા તે પંચાણુમાંથી બાદ કરવાને બદલે પંચાણુંમાં ઉમેર્યા એટલે સતાલું કર્યા. સતાલુ એટલે સામાં ત્રણ રૂપિયા એાછા હોવા છતાં સામાં બે એાછા એટલે અઠ્ઠાછું રૂપીયા એટલે સતાલું કર્યા. સતાલુ એટલે સામાં ત્રણ રૂપિયા એાછા હોવા છતાં સામાં બે એાછા એટલે અઠ્ઠાણું રૂપીઆ આપા એ પ્રમાણે કહ્યું. પટેલ લણેલા નહોતા. પરંતુ શેઠના ઉપર

વિશ્વાસ હોવાથી તેમણે શેઠના કહ્યા પ્રમાણે ૯૮ રૂપીયા આપ્યા. એ પ્રમાણે પંચાસીમાંથી છે છુટના મૂકવાથી ત્યાસી રૂપીયા હોવા જેઇએ તેને બદલે કપટ કરી અઠુાણું રૂપીયા લીધા એટલે પંદર રૂપીયા વધારે લીધા. આથી શેઠ રાજી થઈ ગયા. પણ વિશ્વાસને ઠગીને જે અશુભ કર્મા બાંધ્યાં તેનું ખરાબ ફળ તો તેનેજ લે ગવવાનું છે. આવી રીતે હે જવ! બજારમાં બેસીને ફાગ, વસુ (૮), વેદ (૪) વગેરે સંજ્ઞાએ વડે ઘરાકને છેતરીને તેં ઘણી લક્ષ્મી મેળવી. પરંતુ યાદ રાખજે કે:—કપટ કરીને બાંધેલા કર્મો તને છેડવાનાં નથી, તે નક્કી જાણજે. ૧૪૯

હે જવ! તાસમાં સમલાવ વગેરે કયારે આવશે તેની વિચારણા સાત શ્લાકમાં જણાવે છે:----

હે જીવ! શત્રુ મિત્રમાં સમભાવ કયારે જાગશે?, ધાસમાં રમણી વિધે સમભાવ કયારે જાગશે?; પત્થર વિધે સોના વિધે સમભાવ કયારે જાગશે?, મણુમાં અને માટી વિધે સમભાવ કયારે જાગશે?. ૧૫૦

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે જવ! તું આવા પ્રકારના વિચારા કરૂર કરજે કે મને શાસુ ઉપર દ્વેષ ભાવ થાય છે અને મિત્ર ઉપર રાગ થય છે તેને બહલે ખંને તરફ સમભાવ (સરખી દષ્ટિ, સમતા ભાવ) મારામાં કયારે આવશે? (પ્રકટ થશે) અને એક તરફ ઘાસ અને બીજી તરફ રમણી એટલે સ્ત્રી એ ખંનેના ઉપર સમાન ભાવ કયારે આવશે? તથા એક તરફ પત્થર ઉપર અને બીજી તરફ સોનાને વિષે મારામાં સમભાવ અથવા રાગદ્ભેષના અભાવ કયારે પ્રકટશે. તેવી જ રીતે એક તરફ મિલ્યુ–રતન અને બીજી તરફ માટીને વિષે પણ મારામાં સમભાવ કયારે જાગત થશે? આવી સમાન દૃષ્ટ થયા વિના તારાથી માલ માર્ગની આરાધના થઇ શકરો નહીં, મટે તું નિરંતર સમભાવમાં રહેજે. ૧૫૦

માલા વિષે ને સર્પમાં સમભાવ કયારે જાગશે ?, માનમાં અપમોનમાં સમભાવ કયારે જાગશે ?; લાભ તેમ અલાભમાં નિંદક પ્રશંસક જન વિષે, કયારે થશે સમદત્તિ તારી મોક્ષમાં ને ભવ વિષે. ૧૫૧

સ્પષ્ટાથ<sup>િ:—</sup>વળી હે જીવ! ફૂલની માળાને વિષે તથા લયંકર સર્પને વિષે પણ તને સમાન દષ્ટિ કચારે પ્રકટ થશે. અને કાેઇ માન આપે એટલે આદર સત્કાર કરે અથવા કાેઇ અપમાન કરે તે છતાં તે અંનેના ઉપર પણ તને સમાન લાવ ક્યારે આવશે? તથા કાેઇ પણ જાતનાે લાભ થાય કે અલાભ એટલે નુકસાન થાય તાે પણ ત**ને અંને**ને વિષે સમાન દૃષ્ટિ કયારે થશે ? તેમજ કાઈ નિંદક એટલે નિંદા કરનારા હાય કે કાઇ પ્રશાંસા કરનારા હાય તે ખંનેને વિષે સમાન ભાવ કયારે પ્રકટ થશે. વળી માલને વિષે તથા આ સંસારને વિષે તારી એક સરખી ભાવના (સમતા) કયારે પ્રકટ થશે, તેના તું નિરંતર વિચાર કરજે. ૧૫૧

જિનરાજ નામ સ્મરણમાં લય ભાવ કયારે જાગરો ?; ચારિત્ર સાધન સમય સમતા ભાવ કયારે જાગરો ?; શ્રીસિદ્ધચક્ર સ્વરૂપચિંતન લીનતા કયારે થશે ?, કર્મારિપુની સાથ સ્પર્દ્ધા કરણ મતિ કયારે થશે ?.

સ્પષ્ટાર્થ:—હે જવ! શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુના નામનું સ્મરણ કરવામાં તારી લીનતા કચારે થશે. અથવા તું સાચા ભાવ પૂર્વંક જિનેશ્વર પ્રભુના નામના જાય કચારે કરીશ ? વળી ચારિત્રની સાધના કરવાના વખતે તારામાં અપૂર્વ સમતા ભાવ કચારે પ્રગટ થશે ? વળી સિદ્ધ ચક્ર અથવા નવપદજીના સ્વરૂપની ચિંતવના અથવા વિચારણા કરવામાં તારી લીનતા અથવા એકાગ્રતા કચારે થશે ? અને તને આ સંસારમાં રખડાવીને ભયંકર દુ:ખા આપનાર કમોં રૂપી ભાવ શત્રુઓની સાથે સ્પર્હા કરવાની એટલે કમીને હઠાવીને તેના નાશ કરવાની છુદ્ધિ તારામાં કચારે જાગશે ? આ બધી બાબતના તું સમતા ભાવે વિચાર કરજે. ૧૫૨

અપવિત્ર જીવને પવિત્ર કરવા ભાવના કયારે થશે ?, શત્રુનું પણ શ્રેય કરવા ભાવના કયારે થશે ?; દુઃખિયાં તણા દુઃખ ટાળવાની ભાવના કયારે થશે ?, શાસન રસિક કરવા અધાને તીવ્ર મતિ કયારે થશે.?

સ્પષ્ટાર્થ:—અને હે જવ! આ કર્મરૂપી મેલથી તેમજ તે કર્મના ઉદયથી થએલ મિલન પરિષ્ણામાથી અપવિત્ર ખનેલા આ સંસારી જવાને પવિત્ર કરવાની એટલે તેને શુદ્ધ સ્વરૂપમાં લાવવાની લાવના તારામાં કયારે આવશે? તથા શત્રુ અથવા દુશ્મનનું પણ કલ્યાણ કરવાની ઇચ્છા રૂપી ભાવના કયારે થશે? તેમજ આ સંસારમાં અનેક પ્રકારના દુઃખાથી પીડાતા દુઃખી જવાના દુઃખાને દ્રર કરવાની લાવના પણ તને કયારે પ્રકાર થશે? વળી બધા જવાને આ જૈન શાસનની આરાધનામાં રસિક અનાવવાની તીલ બુદ્ધિ (લાવના) પણ કયારે પ્રગટ થશે? તેના હે જીવ! તું શાંતિથી નિરંતર વિચાર કરજે. ૧૫૩

ક્ષાંતિ સરલતા નમ્રતા સંતાષ કયારે પ્રકટરો ?, પરનારમાં મા બેન પુત્રી ભાવના કયારે થશે ?: ભરત સૂર્યયશા સમી શુભ ભાવના કયારે થશે ?, પૂર્ણ શીલવ્રત પાલવાની ભાવના કયારે થશે ?. ૧૫૪ સ્પણાર્થ:—વળી હે જવ! તારામાં ક્ષાંત એટલે ક્ષમા અથવા કોયના અભાવ અને સરલતા એટલે કપટ રહિતપાશું, તથા નમ્રતા એટલે અભિમાનના અથવા અક્ષકતાના ત્યાગ, તેમજ સંતાષ એટલે લેલના નાશ આવા સફ્યુણા કયારે પ્રગટ થશે? અને પર અને બેઇને તેના પ્રત્યે મા, એન અથવા પુત્રી સરખી ભાવના તારામાં કયારે આવશે? તથા ભરત ચકલતી જેવી અને તેમના પુત્ર સૂર્યવંશી રાજા સરખી શુભ ભાવના તારામાં કયારે પ્રકટ થશે? તેમજ સંપૂર્ણ રીતે શીયલ વત એટલે પ્રદ્યાચર્ય પાળવાની શુભ ભાવના તારામાં કયારે આવશે? ૧૫૪

હે જીવ! સુકૃત કાર્ય ને અનુમાદજે ને પાપને, ગર્હ જે પ્રભુ સિંહ સાધુ ધર્મ કેરા શરણને; નિત્ય અંગીકાર કરજે એહ ત્રણના સાધને, તથાભવ્યત્વાદિ કારણ પામીએ સ્હેજે અને. ૧૫૫

રપષ્ટાર્થ: - વળી હે જવ! તું સુકૃત કાર્ય એટલે પાતે કરેલાં તીર્થ યાત્રા વગેરે શુમ કામાની અનુમાદના કરજે ને પાપના કર્માની નિંદા કરજે. અને તું પ્રભુ એટલે શ્રી અરિહેત દેવનું, અને પરમાત્મા સિહનું એટલે આઠ કર્મ ખપાવીને માક્ષમાં ગએલા લગવંતાનું તથા સાધુ એટલે પાંચ મહાવતને ધારણ કરનાર સુનિરાજનું તથા દેવલિભાષિત શ્રીજિન ધર્મનું શરણ હંમશાં અંગીકાર કરજે, કારણ કે આ સંસારમાં જીવને એ ચાર પદાર્થોજ સાચા શરણ રૂપ છે. એ પ્રમાણે સુકૃતની અનુમાદના, દુષ્કૃતની ગહાં તથા ચાર શરણાંના સ્વીકાર એ ત્રણની સાધના કરવાથી તથાલ વગેરે લવલ માણને ટાળવાના કારણાંને રહેજે પામે છે. ૧૫૫

હોય દુષ્કૃત નાશ તેથી સાધના શુભ ધર્મની, તેહથી ભવનાશ હોવે એમ શિક્ષા પ્રભુતણી; તું અનાદિ ભવ અનાદિ ભવભ્રમણ તુજ કર્મથી, કર્મના રાગાદિ કારણ તેહ વિણસે ધર્મથી. ૧૫૬

સ્યજાર .— જ્યારે જીવ તથાલ વ્યત્વાદિ કારલુને પામે છે, ત્યારે દુષ્કૃત નાશ એટલે પૂર્વે કરેલાં અશુભ કર્મોના નાશ થાય છે. તે પછી શુભ ધર્મની અથવા પુષ્યની સાધના થાય છે. જ્યારે અશુભ કર્મોના નાશ થાય છે અને ધર્મની નિર્મલ સાધના થાય છે ત્યારે ભવનાશ એટલે સંસારની રખડપટ્ટીના પણ નાશ થાય છે. એ પ્રમાણે કેવલી શ્રીતીર્થંકર દેવાએ કહ્યું છે. તું અનાદિ કાલના છે અને આ સંસારમાં પરિભ્રમણ તે તને લાગેલાં કર્મોને લીધે છે. અને તે કર્મોને બાંધવાના રાગ દેધ વગેરે (મિશ્યાત્વ અવિરતિ કથાય તે) કારણો છે. આ કર્મ બાંધ થવાનાં જે કારણો છે, તેના નાશ જિન

ધર્મને સાધવાથી ઘાય છે. માટે આ સંસારની રખડપદી દ્વર કરવાતું મુખ્ય કારલ શ્રીજિન ધર્મ છે. આ રીતે માેક્ષે જવાતું મુખ્ય સાધન શ્રીજિનની સાત્ત્વિકી આરાધના છે, એમ જાણીને તે ધર્મની સાધના તું પૂર્ણ ઉલ્લાસથી કરજે. ૧૫૬

રાજાએ યાગીને પૂછેલા પ્રશ્ન તથા ઉત્તર બે શ્લાકમાં જણાવે છે:---

કેસી વીતી ઇમ ડ્રંકમાં નૃષ પૂછતાે યાગા કહે, તારી સમા અધ રાત સારી અર્ધ વિસ્તારી કહે; અર્ધ રાત ઉપાધિ તારે પ્રભુગુણાને હું સ્મરં, ઉધ્યાં પછી તાે બેઉને ના દીસતું રજ આંતરે. ૧૫

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે સાચા સુખને દષ્ટાંત સાથે સમજાવવાના ઇરાદાથી કહે છે કે:—એક વાર એક રાજાએ કચેરીમાં બાલાવીને એક યાંગીને પૂછ્યું કે કેસી વીતી ? (તમારી રાત કેવી રીતે પસાર થઈ.) તે વખતે યાંગીએ જવાબ આપતાં જણાવ્યું કે મારી અધી' રાત તો તારી રાતના જેવી ચાલી ગઈ, ને મારી બાકીની અધી' રાત તારી શેષ રાત્રી કરતાં ઘણી સારી રીતે ગઈ છે. આવા જવાબ સાંભળીને રાજાએ પૂછ્યું કે 'આધી તેરી જેસી, ને આધી તેરેસે અચ્છી ' આના ભાવાર્થ શા છે ? ત્યારે જવાબમાં યાંગીરાજે જણાવ્યું કે અધી' રાત સુધી તારે અનેક પ્રકારે ઉપાધિ હાય છે, કારણ કે તારા માથે રાજ્યની અનેક પ્રકારની જવાબદારીએ હોવાથી તારી અધી' રાત તો તેની ચિંતામાં ચાલી જાય છે. તે વખતે હું પ્રભુના ગુણાનું સ્મરણ કરૂં છું અને આત્માદ પદાર્થીની વિચારણા કરૂં છું. આ રીતે મારી અધી' રાત તો તારી અધી' રાત કરતાં સારી રીતે પસાર થઈ ગઈ. ને બાકીની ઉંઘમાં ગયેલી અડધી રાત તો આપણા બંનેની સરખી રીતે ગઇ છે. કારણ કે બાકીની રાત આપણે બંને ઉંઘમાં કાઢી છે માટે તેમાં તો આપણ બંનેમાં જરા પણ આંતરૂં (ફેરફાર) નથી. ૧૫૭

વૈરાગીના મન ભુવન કે વન અલગ ન કદી ભાસતા, પરગુણી તે ભગ્યજનને શાંત વચને તારતા; જે શાંતિસુખ છે ત્યાગમાં તે ભાગમાં ના નરપતિ!, લક્ષાપતિ ભિક્ષાપતિમાં શ્રેષ્ઠ છે ભિક્ષાપતિ. ૧૫૮

રપણ થં: - જે જીવાને સંસારના પદાર્થામાં વૈરાગ્ય ભાવ જાગેલા છે તે વૈરાગી જીવાને તા રહેવા માટે લુવન એટલે માટે મહેલ હાય કે વન હાય તે અંનેમાં લગાર પણ તફાવત જણાતા નથી. આવા તે વૈરાગી મહાપુર્ષા પરગુણી એટલે પારકાને ગુણ એટલે ઉપકાર કરનારા અથવા પરગુણી એટલે પારકાના ગુણને જેનારા લબ્ય જીવાને શાંતિથી એટલે શાંત વચના વહે સમજાવીને તારે છે. હે રાજા! ત્યાગમાં જે સાચી શાંતિ

અને સાચું સુખ રહેલું છે તેવા શાંતિ અને સુખ ભાગામાં નથી. માટે જ કહ્યું છે કે:— લક્ષાધિપતિ એટલે પૈસાદાર તથા બિક્ષાપતિ એટલે બિક્ષા માગીને જીવન ચલાવનાર સાધુ યાગીરાજ તે અંનેમાં વૈરાગ્યવંત બિક્ષાપતિ ઉત્તમ છે. કારણુ કે સંસારમાં આસકત એવા ધનપતિને અનેક પ્રકારની ઉપાધિઓ હોવાથી તે રાત્રીએ પણ શાંતિથી સૂઇ શકતા નથી. જ્યારે બિક્ષાપતિ પૂજ્ય મુનિવરા સંસારની ઉપાધિ વિનાના હોવાથી તેમને ઉત્તમ કહ્યા છે. ૧૫૮

આત્માને પૂછવા લાયક પ્રશ્નોની બીના આઠ શ્લોકામાં જણાવે છે:— ધોળા થયા તુજ વાળ પણ તુજ ભુક્રિ સિત થઇ કે નહીં ?, ઉંમર વધી પણ ધર્મ કેરી સાધના વધી કે નહીં ?: દાંતો પડયા પણ આત્મચિંતા રજ પડી છે કે નહીં ?, તન બલ ઘટયું પણ ભાગ તૃષ્ણા તે ઘટાડી કે નહીં.? ૧૫૯

રપષ્ટાર્થ:—વળી હે જ્યાં તું હંમેશાં આ રીતે જરૂર વિચાર કરજે કે—તારા વાળ ધાળા થયા છે એટલે તને માથામાં ઘડપણને જણાવનારાં પળીયાં આવી ગયાં છે, પરંતુ તારી ખુહિ ધાળી—નિર્મળ થઇ છે કે નહીં? આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે ઘડપણમાં તા તારી ખુહિ જરૂર નિર્માલ થવી જ જોઈએ. અને તારી ઉંમર વધી છે પરંતુ ધર્મની સાધના વધી છે કે નથી વધી તેના વિચાર કરજે. જેમ જેમ ઉંમર વધે તેમ તેમ ધર્મ ખુહિ વધવી જ જોઈએ કારણ કે ઘડપણમાં મનુષ્ય ભવમાં જીવવાના કાળ થાંડા બાકી રહ્યો છે, ત્યાં સુધીમાં જેટલું ખની શકે તેટલું ધર્મ સાધન કરી લેવું જોઈએ. તારા હાંત પડી ગયા છે પરંતુ તને તારા આત્મા સંખંધી વિચારણા કરી પણ જરા થઈ છે કે નહિ તેના વિચાર કરજે, વળી તારા શરીરનું ખળ ઘટી ગયું છે પરંતુ તારી લાગાનુષ્ણા એટલે વિષય વાસનાએ ઘટી છે કે નહિ રેતેના તું વિચાર કરજે. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે કહાચ યુવાન અવસ્થામાં ઇન્દ્રિયાના વિષયોમાં આસક્ત થઇને તેં કાઈ પણ પ્રકારનું ધર્મ સાધન ન કર્યું હાય તા હવે જ્યારે ઘડપણ આવ્યું (વનમાં પ્હોંચ્યા) ત્યારે તા જેટલું ખને તેટલું પરભવ જતાં ભાવાં જેવું નિર્મલ ધર્મ સાધન જરૂર કરી લેવું જ જોઈએ. ૧૫૯-

કરજે વિચારા એમ જોયાં તેં સવારે જેમને, ચાલ્યા ગયા તેઓ ખપોરે યાદ નહિ શું તે તને; જોયા ખપારે જેમને પરભવ ગયા તેઓ ઘણાં, એવા ખધા ભવના પદાર્થી જાણજે હે ભવિજના.? ૧૬૦ સ્પષ્ટાર્થ:— વૃદ્ધાવસ્થા આવ્યા છતાં તેને હજ એમ લાગતું હોય કે હજ તો ધર્મ સાધના કરવાના ઘણા વખત છે તો તે તારા વિચાર વ્યાજળી છે જ નહી. આટલા વખત સુધીમાં તેને આવા અનુભવ થયા નથી કે જેમને તેં સવારમાં જોયાં હત,ાં તેઓ ખપારે તા ચાલ્યા ગયા (મરી ગયા) અને જેમને તેં ખપારે સાજ તાજ જોયા છે તેઓ પણ સાંજે પરભવમાં ચાલ્યા ગયા. એજ પ્રમાણે આ સંસારના બધા પદાર્થી ક્ષણમાં ગર છે એટલે ક્ષણવારમાં નાશ પામી જાય છે એવું તેં શું ઘણી વાર જેયું નથી. માટે હે જવ! તમે આ સંસારના બધા પદાર્થીને નાશવંત જાણીને, તેમજ આયુષ્ય પણ કયારે પૂર્ં થઇ જશે તેની કાઇને અગાઉથી ખબર પડતી નથી એમ જાણીને તું આ બધી બાખતાના બરાબર વિચાર કરી જેજે. અને હવે જરા પણ આળસ કર્યાં સિવાય ધર્મ સાધનામાં ઉદ્યમી થજે. ૧૬૦

ઉત્કટ અલાદિક ધારનારા પણ જેના ચાલ્યા ગયા, તેવી સ્થિતિ ના તાહરી તો હાલ જીવ ! તારા કયા; જિમ બિલાડી દૂધ પીતાં લાકડીના મારને, વિષયરાગી જીવ પણ તિમ મરણ ભયને ના ગણે. ૧૬૧

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે જવ! તું આ બાબતના પણ નિરંતર જરૂર વિચાર કરજે કે જે કાઈથી પરાભવ ન પામે એવા ખલ વગેરેને ધારણ કરનારા મનુષ્યા પણ પરભવમાં ચાલ્યા ગયા છે, તેમના જેવી તો તારી સ્થિતિ નથીજ, તો તારા શા હાલ થશે ? તેના તું વિચાર કરજે. તથા જેમ ખિલાડી ક્રધ પીતી હાય છે તે વખતે લાકડીના પ્રહાર તેને કરવામાં આવે તો પણ તે લાકડીના મારને ગણકારતી નથી, તેમ વિષયના લાગામાં આસકત શએલા જીવા પણ પાતાના માથા ઉપર ભમી રહેલા મરણના ભયને જોઇ શકતા નથી અથવા વિચારતા નથી એટલે તું મનમાં મરણના ભય રાખીને વિષય કષાયાદિને સેવીશ નહીં, તે માલમાર્ગની આરાધનામાં સાત્ત્વિક લાવે હંમેશાં જરૂર લીન બનજે. કારણ કે પાતાના આયુષ્યના એક પણ ક્ષણને જેઓ પ્રમાદમાં ગુમાવતા નથી, તેઓજ ખરા સમજી કહેવાય છે. ૧૬૧

ક્ષણવારમાં શું કર્મ કરશે? ખબર તેની ના તને, છેાડ આળસ થઇ ઉમંગી સાધી લે ઝડ ધર્મને; લગ્નમાં પેદાશમાં તો ના કરે કદિ વાયદા; ધર્મ કરવામાં કરંતા વાયદા શા ફાયદા. ૧૬૨

રપષ્ટાર્થ:---આ કર્મ (રાજા) ક્ષણ વારમાં તને શું શું કરશે (કઈ સ્થિતિમાં મૂકી દેશે) તેની તને ખબર નથી. કારણ કે શુભ કર્મના ઉદય ચાલતા હાય તે બદલાઇને અચાનક શાહા વખતમાં પણ અશુભ કર્મીના ઉદય થઇ જાય છે, તે વખતે બધી ચાલુ

પરિસ્થિતિમાં ફેરફાર થઇ જાય છે. માટે આળસના ત્યાગ કરીને ઉમંગી અનીને તું ઝટ જિન ધર્મની સાધના કરી લેજે. કારણ કે આ બાબતમાં આળસ કરવી, એ તને કાઈ રીતે શાલેજ નહીં અને આ ધર્મનું કામ કાલે કરીશું કે બે દિવસ પછી કરીશું એવા વાયદા કરવા, તે તનેજ નુકસાન કરનારા થશે. હજી પણ ચેતીને આ રીતે વિચાર કરજે કે—પેદાશમાં એટલે નફા મેળવવાના હોય ત્યારે તે કદાપિ વાયદા કરતા નથી. ત્યાં તને એમ લાગે છે કે આ બાબતમાં વાયદા કરીશું તે આપણને જ નુકસાન થવાનું છે તે પછી તને અત્યંત હિતકારી (માલદાયક) ધર્મની સાધના કરવામાં વાયદા કરવાથી શા કાયદા છે. એમ સમજીને તું ધર્મના કાર્યમાં લગાર પણ ઢીલ કરીશ નહિ. ૧૬૨

હું કેાણુ છું ? મારૂં સ્વરૂપ શું ? ભવભ્રમણ શા કારણે, નિજ ગુણુ રમણતા હાલ વર્ત્ત કે વિભાવ રમણ મને; નિષ્ફલ વિચાર વચન પ્રવૃત્તિ આત્મચિંતા વિસ્મરી, પુષ્કલ કરી દઢ કર્મ બાંધ્યાં કર્મ ક્ષપણા શી કરી? ૧૬૩

સ્પષ્ટાર્શ:—વળી હે છવ! તું માનવ છવનમાં અહુજ જરૂરી આ આખતાના પણ વિચાર કરજે કે—હું કાેલુ છું? મારું સ્વરૂપ કેવું છે? અને મારે શા કારલુથી આ સંસારમાં રખડપટ્ટી કરવી પડે છે. હાલમાં મારામાં નિજ ગુલ્યુ રમલુતા એટલે મારા જ્ઞાન દર્શનાદિ ગુલ્યુમાં રમલુતા વર્તે છે કે નહિ ? અથવા તા મારી વિભાવ રમલુતા શાથી વર્તે છે? અહીં વિભાવ એટલે આત્માથી ઉલટા ભાવ રૂપ પૌદ્દગલિક પદાર્થોને વિષે રમલુતા એટલે પૌદ્દગલિક સુખમાં રાચી માચીને રહેવું તે વિભાવ રમલુતા જાલુવી. જો વિભાવ રમલુતા વર્તે તો હોય તો તું તરત સાવધાન અનીને આ રીતે વિચાર કરજે કે તે અત્યાર સુધીમાં નકામા વિચારા કરવામાં, તથા ફાગટની વચન (બાલવું) પ્રવૃત્તિ (ઢાડધામ) કરવામાં ઘલ્યા કાલ ફાગટ ગુમાવ્યા છે અને આત્માની ચિંતાને વિસારી મૂકી છે તેથી તેં ઘલ્યાં નિકાચિત કમીના બંધ કર્યો છે અને આત્માને વધારે ભારે કર્મી ખનાવ્યા છે. એમ વિચારી વિભાવ રમલુતાને દ્વર કરી નિજ ગુલ્યુ રમલુતામાં જરૂર લીન થજે. વળી અત્યાર સુધીમાં તે કર્મની નિર્જરા પહ્યુ કેટલી કરી ? તેના પણ જરૂર વિચાર કરીને સંવર માર્ગને સેવજે. યાદ રાખજે કે–કર્મીને બાંધવામાં વહાદ્વરી નથી. ખરી વહાદ્વરી તો કર્માથી બચવામાંજ રહેલી છે. ૧૬૩

પ્રખલ પુષ્યે લબ્ધ સાધન સાધના કરી કેટલી ?, દાન શીલ તપ ભાવના આરાધના કરી કેટલી ?; દાષ ટાળી આત્મગુણ સંચય કર્યો તેં કેટલા ?, દિવસ માસ વરસ વિષે ઇમ આય વ્યય કર્યા કેટલા ?. ૧૬૪ રપષ્ટાર્થ:—વળી હે જવ! તું આ આખતાના પણ નિરંતર જરૂર વિચાર કરજે કે પ્રખળ પુષ્ટ્રમા ઉદયથી ધર્મને સાધવાનાં સાધના મળ્યા છતાં તેં તે ધર્મની કેટલી સાધના કરી છે? અને કાન, શીલ, તપ અને ભાવના એ ચાર પ્રકારના ધર્મમાંથી તેં કયા ધર્મની કેટલી આરાધના કરી છે? વળી તેં તારામાં રહેલા અનેક દોષોને દ્રશ્કરીને આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણાના સમૂહના કેટલા સંચય (એકઠું કરવું) કર્યો છે? એટલે તેં તારા આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણાને વધાર્યા છે કે નહિ? આ રીતે તેં દરેક દિવસે દરેક માસે અને દરેક વરસે ધર્મારાધનરૂપ આવકમાં કેટલા વધારા કે તાટા થયા છે? તું આ અધી આખતાના વિચાર કરીને આત્મહિતની દષ્ટિએ લાભ તાટાના નિર્ણય કરજે, ને આત્મ લાભના માર્ગે પ્રવૃત્તિ કરજે, ને તાટા (નુકશાન)ના રસ્તે નજર પણ કરીશ નહીં. ૧૬૪

આત્મતત્ત્વ પ્રભોધિની પ્રશ્નાવલીના ઉત્તરા, વૈરાગ્યપાષક દેષશોષક આત્મને શુભ આશરા; ભય હેતુ ગુણ સંહાર કારણ દેષ ધર્મારાધને, વિધ્ન રૂપ અશાંતિદાયક જાણ તું એ દેષને. ૧૬૫

સ્પષ્ટાર્થ:—આત્મતત્ત્વ પ્રભાધિની એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણરૂપ તત્ત્વના બાધ કરાવનારી પ્રશ્નાવલી એટલે પૂર્વ કહેલા પ્રશ્નોના સમૂહના ઉત્તરા વૈરાગ્યને પાષણ કરનારા છે. અને દ્વેષ રૂપી કાદવને સુકવી નાખનાર એટલે દ્વેષના નાશ કરનાર હાવાથી આત્માને સારા આશરા રૂપ છે. આ રીતે રાગનું વર્ણન પૂર્ં કરીને દેષનું સ્વરૂપ જણાવે છે—હે છવ! તું રાગને આત્માના જ્ઞાન દર્શનાદિ ગુણાના સંહાર કરનાર છે, એમ જરૂર સમજજે. વળી તું ધર્મનું આરાધન કરવામાં આ દેષ વિધ્ન એટલે અડચણ કરનાર છે. તથા અશાંતિદાયક એટલે આત્માને અશાંતિ ઉપજાવનાર દેષ છે એમ જાણજે. આવા સ્વરૂપવાળા દેષ છે તેથી હે છવ! તું કાઇની પણ ઉપર લગાર પણ દેષ કરીશજ નહીં. ૧૬૫

રાગ દેષથી આકરાં હુઃખા આ જીવે ભાગવ્યાં છે તે જણાવે છેઃ— દુઃખ અગણિત ભાગવ્યાં સંસારિ જીવે બેઉથી, સત્ય સ્થિર સુખ શાંતિજીવન રાગ દેષ ભાવથી; ક્ષણિક રમણી દેહ ધનના રાગથી દુઃખ આકરા, વૈરાગ્યથી નિર્દોષ સુખ તિમ શાંતિ પામે મુનિવરા. ૧૬૬

સ્પષ્ટાર્થ: - આ રાગ અને દ્વેષને લીધે સંસારમાં આ સંસારી જીવાએ અગિલાત એટલે જેની ગહ્યુતરી થઇ શકે તેમ નથી તેવાં અથવા અનંતા દુ:ખા ભાગવ્યાં છે. પરંતુ જ્યારે જીવને રાગ તથા દેષ એ બંનેના અસાવ થાય છે એટલે જ્યારે જીવ રાગ તથા દેષના સત્તામાંથી પણ ક્ષય કરે છે ત્યારે સાચું (એટલે અહારથી દેખાવ રૂપ લાગે તેવું નહિ પરંતુ વાસ્તવિક) તથા સ્થિર (એટલે હંમેશાં કાયમ રહેનારૂં સુખ છે જેમાં એવું) જીવન તેમજ પરમ શાંતિવાળું જીવન જીવી શકે છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે-ક્ષણ વારમાં નાશ પામનાર સ્ત્રીના શરીર વગેરેના રાગથી તથા ક્ષણમાં નાશ પામનાર ધન દોલત વગેરે પદાર્થોના રાગને લીધે રાગી જીવા ઘણાં ભયંકર દુઃખા લાગવે છે. અને વૈરાગ્યને લીધે ઉત્તમ મુનિએ નિદીષ એટલે અશાંતિ આદિમાંના કાઇ પણ દોષ વિનાના સુખને તેમજ શાંતિને મેળવે છે. આ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને હે જીવ! તું દ્રેષના સંગ તજીને વૈરાગ્ય ભાવે પરમ ઉલ્લાસથી માક્ષમાર્ગની આરાધના કરજે. ૧૬૬

આત્મા તથા પુદ્દમલ જીદા છે વગેરે સ્વરૂપ ચાર શ્લાેકામાં જણાવે છે:—

હે જીવ! તું ના કાેઇના તારૂં ન કાેઈ છતાં સદા, માહાદિથી પુત્રાદિને મારા ગણંતા આપદા; પામ્યા ઘણી સ્વાર્થી સગાઈ તરૂ ઉપર પંખી પરે, સ્વાર્થે મળ્યા સૌ તેહ સરતા આપ પંચે સંચરે. ૧૬૬

સ્પેપ્ટાર્થ:— હે જીવ! તું કાઇના નથી તેમજ તારૂં પણ કાઇ નથી, તે છતાં પણ તું માહાદિથી એટલે માહ તથા અજ્ઞાનને લીધે પુત્ર મારા છે, ધન માર્ં છે, ઘર માર્ં છે એ પ્રમાણે જે તારૂં નથી, તેમાં મારાપણું માનવાથી તેં ઘણી આપત્તિઓને લાગવી છે. જે માત પિતા, પિતા પુત્ર, લાઇ ગહેન વગેરેની સગાઇ સંસારમાં ગણવામાં આવે છે તે સ્વાર્થનીજ સગાઈ છે. કારણ કે જ્યાં સુધી તારી પાસેથી કાંઇ મળવાની આશા હશે ત્યાં સુધીજ તે સગાંઓ તારા કામમાં આવવાના છે. પરંતુ જે તારી પાસેથી કાંઇ મળવાની અશા હશે મળવાનું નહિ રહે, તા તા તેઓ તારા જરૂર ત્યાગ કરવાના છે. વળી તે સગાઈ પણ એક લવનીજ છે. એવી અનેક જાતની સગાઇએ તારે લવે લવે થયેલી છે, માટે એવી જે સગાઈ તે તો ઝાડ ઉપર જીદી જાદી દિશાથી આવીને એઠેલા પંખીઓના મેળા જેવી છે. જેમ ઝાડ ઉપર ફળાદિ કાંઇ ખાવાનું હશે ત્યાં સુધી પંખીઓ તે વૃક્ષના આશરા લેશે. પરંતુ જ્યારે વૃક્ષ પાસેથી કાંઈ મળવાનું નહિ હોય ત્યારે તે પંખીઓ ત્યાંથી ઉડી જશે અને બીજે જઇને એસશે. એવીજ રીતે તું આ સગાંઓની સગાઇને પણ જાણજે. તે બધાના માહમાં ક્સાઇને તારા આત્માનું બગાડીશ નહી. ૧૬૭

જ્ઞાનાદિ ત્રણ છે તાહરા તારી કનેજ તપાસજે, કમ<sup>°</sup>મેઘે તે તિરાહિત આત્મદષ્ટિ વિચારજે; આત્મતત્ત્વ વિચારણા નિજ ગુણ રમણતા રંગથી, કમ<sup>°</sup> વાદળ વિખરતા પોતે પ્રકાશે તેજથી. ૧૬૮ રખેડાથે:—હે જવ! તું નક્કી સમજ કે— જ્ઞાનાદિ ત્રણ એટલે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણ ગુણા તારા છે. તે ગુણા તારી પાસે છે કે નહિ તેની તપાસ કરજે. એ તે તેને તારામાં જણાતા ન હાય, તા તે કર્મ રૂપી વાદળાંથી તિરાહિત થયાં છે એટલે હંકાઈ ગયા છે એલું તું આત્મદૃષ્ટિથી વિચારજે. આત્માના સ્વરૂપની વિચારણાવાળી દૃષ્ટિ તે આત્મદૃષ્ટિ જાણુવી. જેમ સૂર્ય ગાઢ વાદળાંનાં સમૂહથી ઢંકાઈ જાય છે ત્યારે તેનું તેજ ખીલકુલ નાશ પામતું નથી. પરંતુ આડાં વાદળાં આવવાથી પ્રગટ રૂપે જણાતું નથી. તેવી રીતે સૂર્ય સમાન આ આત્માનું જ્ઞાનાદિ રૂપ તેજ કર્મ રૂપી વાદળને લીધે તિરાહિત થવાથી એટલે ઢંકાઇ જવાથી જણાતું નથી. પરંતુ તે જ્ઞાનાદિ ગુણાના અભાવ રૂપ નાશ કદાપિ થતા નથી. કારણ કે જો જ્ઞાનના સંપૂર્ણ અભાવ થતા હોય તા પછી જીવ પણ સંભવતા નથી. કારણ કે ગુણ વિનાના ગુણી હાય જ નહિ. એટલે જ્ઞાનાદિ ગુણા ગુણા જીવમાંજ રહી શકે છે. માટે આત્માના સ્વરૂપની વિચારણા રૂપ નિજ ગુણ રમણતાના આનંદથી જયારે કર્મ રૂપી વાદળા વિખરાઇ જશે અથવા કર્મ રૂપી આવરણા વિનાશ પામશે ત્યારે આ આત્માનું જ્ઞાનાદિ રૂપી તેજ સંપૂર્ણપણે પ્રગટ થશે. ૧૬૮

નિજ ગુણ થકી જે અન્ય તે પર તુજ ન ભિજ્ઞ સ્વભાવથી, છે વિનશ્વર દેહ આદિક નિત્ય તું સ્થિર ધર્મથી; દેહાદિ સંગે તસ વિલાસો મુક્તિદા નિઃસંગતા, નિસ્સંગ જન ગુણ ભાવનાથી નિજગુણાનંદી થતા. ૧૬૯

સ્પષ્ટાર્થ:—પાતાના ગુણાથી જે અન્ય એટલે જુદા છે તે પર એટલે પારકાં જાણવાં. તારાં ન જાણવાં. આ પ્રસંગે જીવ અને શરીરના તફાવત જણાવતાં કહે છે કે જીવ અને શરીરમાં જુદા જુદા સ્વભાવાં છે માટે તે ખંને જુદાં જાણવાં. તે આ પ્રમાણે:—શરીર વગેરે નાશવંત છે માટે અનિત્ય છે. અને તું (જીવ) સ્થિરતા ધર્મ વાળા હાવાથી નિત્ય છે. તથા જીવ શરીર વગેરેની સાંયતથી પુદ્દગલના વિલાસામાં આસકત થાય છે. માટે નિઃસંગતા એટલે સંગ રહિતપણું તે માલને આપનારૂં છે. માટેજ સંગ રહિત મનુષ્યા પાતાના ગુણાની વિચારણા કરવાથી નિજગુણાનંદી એટલે પાતાના જ્ઞાનાદિ ગુણામાં આનંદ મેળવનારા થાય છે. ૧૬૯

આશ પરની પાશ જેવી ધર્મસાધન વિઘટતી, યોગ અસ્થિરતા વધારે આપતી દુર્ગતિ મતિ; શુભ નિમિત્તાભ્યાસથી જે ધન્ય તેને પરિહરે, પૂજ્ય થઈ પૂજક અનાવી માક્ષ નંદનવન ફરે. ૧૭૦

સ્પષ્ડાર્થ:-- ધન વગેરે પર વસ્તુઓને પામવાની આશા પાશ એટલે જાળ જેવી છે.

કારણ કે જેઓ પોતાનું કાર્ય પોતે કરતા નથી, પરંતુ બીજા પુત્ર વગેરે કામ કરી દેશે તેવી આશામાં રહે છે તેમનું કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી. જેમ પાશમાં સપડાએલો પશુ (હરણ આદિ) તેમાંથી નીકળી શકતો નથી તેવી રીતે આશા રૂપી પાશમાં સપડાએલો જવ પશુ તેમાંથી નીકળી શકતો નથી. વળી આ પરની આશા ધર્મની સાધનામાં ઘટાડા કરાવે છે, કારણ કે બીજા પદાર્થોની આશાએ તે જીવ પોતાનું ધર્મ સાધનરૂપ કાર્ય સાધી શકતો નથી. તેથીજ કહેવત છે કે પારકી આશા સદા નિરાશ. જે પારકી આશામાં રહે છે તેને હંમેશાં નિરાશા મળે છે. અહીં પરના બીજો અર્થ પૌદ્ગલિક પદાર્થો પણ થઇ શકે અને જે જીવ તે પદાર્થોની આશામાં રહે છે તેને સદા નિરાશા જ મળે છે એટલે તેનાથી પોતાનું આત્મહિત સાધી શકાતું નથી. આ આશા મન વચન કાયાના ચાગની અસ્થિરતામાં વધારા કરે છે. અને તેથી દુર્ગતમાં લઇ જાય તેવી છુદ્ધિ અથવા પરિણામ કરાવે છે. માટે સારા નિમિત્તના અભ્યાસથી જેઓ તે આશાના પરિહાર એટલે ત્યાં કરે છે તેઓ ધન્ય છે. આ રીતે વિચારીને તે આશાના ત્યાં કરનારા જીવો પોતે પૂજ્ય બને છે અને બીજા જીવોને પૂજક (માેક્ષ માર્ગના સાધક) બનાવે છે. છેવટે તેઓ માેક્ષ રૂપી નંદનવનમાં કાયમ કરે છે એટલે સાદિ અનંત લાંગે માેક્ષનાં સુખાને મેળવે છે. ૧૭૦

યાપકર્મના ઉદયથી જીવની કેવી હાલત થાય છે તે એ શ્લાકામાં જણાવે છે:---

કાજી અનેલા પણ અશુભના ઉદયથી પાજી અને, જન યશસ્વી પાપ ઉદયે તેમ અપભ્રાજી અને; રંક હાેવે ભૂપ પણ ધીમંત જડ જેવા અને, વર રૂપવંત વિરૂપ અને ધનવંત પણ ભિક્ષુક અને. ૧૭૧

રપષ્ટાર્થ:—હે જીવ! તું કાઇ વખત પુષ્યોદયથી કાજી એટલે બીજાઓના ન્યાય કરનારો અને છે છતાં જયારે પાપકર્મના ઉદય થાય છે ત્યારે તું પાજી (પાગલ) અને છે. તેવીજ રીતે પુષ્યના ઉદયથી યશઃકીર્તા મેળવીને દુનીયામાં પાતાની નામના કરનારા જીવા પણ જયારે પાપના ઉદય થાય છે ત્યારે અપજશના ભાગી થાય છે. અને જે રંક એટલે ગરીબ હાય તે પુષ્યોદયે રાજા પણ બની જાય છે. અને રાજા હાય છતાં પણ પાપના ઉદયથી રંક અની જાય છે. તથા છહિશાળી હાય તે જડ જેવા (છુદ્ધિ વિનાના) પાપના ઉદયથી અને છે. તેમજ જે જીવ ઉત્તમ રૂપવાળા હાય તે સુંદર રૂપ વિનાના કદરૂપા અની જાય છે. તથા ધનવાળા હાય તો પણ પાપના ઉદયથી ધન વિનાના અથવા ગરીબ અની જાય છે. આ પ્રમાણે પાપના ઉદય જાગે ત્યારે સારૂં હાય તે સલ્છું ઉલદું અની જાય છે. અને પુષ્યના ઉદય જાગે તે તે પણ સારૂં અની જાય છે. ૧૭૧

બલવંત પણ દુર્ખલ અને નીરાગ પણ રોગા અને, અનુકુલ પણ પ્રતિકુલ ક્ષણમાં સુભગ પણ દુર્ભગ અને; નરાદિકપણું તુલ્ય તાેએ ભિન્નતા કમેદિયે, કમેંથી છે સિદ્ધ કર્ત્તા જીવ સિદ્ધિ વિમાસીએ. ૧૭૨

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી હે જવ! જ્યારે પાય કર્મોના ઉદય શાય છે ત્યારે બળવાન માણુસા પાયુ દુર્બળ એટલે બળ વિનાના બની જાય છે. અને જેઓ નીરોગી એટલે રોગ વિનાના હાય તેઓ પાયુ ક્ષણુ વારમાં રોગવાળા—રોગિષ્ટ શઇ જાય છે. તથા જેને હાલ બધી જાતની અનુકુળતા હાય તેને પાયના ઉદય શાય ત્યારે ક્ષણુ વારમાં બધી જાતની પ્રતિકૂળતા પાયુ શાય છે. અથવા જેઓ અનુકૂળ હાય છે તેઓ પાયુ પ્રતિકૂળ એટલે વિરોધી બની જાય છે. તેમજ સૌભાગી એટલે જે જીવ બધાને વહાલા લાગતા હાય તે પણુ પાયના ઉદયથી દોર્ભાગી એટલે અળખામણા શાય છે. આ બધા જીવામાં નરાદિપાયું એટલે મનુષ્યની અપેક્ષાએ મનુષ્યપાયું, તિયંચની અપેક્ષાએ તિયે ચપાયું વગેરે ધર્મા સમાન હોવા છતાં શુભ અશુભ કર્મોના જીદા જીદા પ્રકારના ઉદયને લીધે તે જીવાના સ્વરૂપમાં ભિન્નતા એટલે જીદાપાયું જણાય છે. આ પ્રમાણે જવપાયું સમાન છતાં પાયુ જીવામાં જે વિચિત્રતાયું છે તેમાં કર્માની વિચિત્રતાય કારણુ છે. એ પ્રમાણે કર્મની સિદ્ધિ થતી હોવાથી તે કર્મોના કર્તા પાયુ સિદ્ધ થાય છે. કારણુ કે કર્મ એ કાર્ય રૂપે છે અને કારણુ વિના કાર્ય હોય નહિ. આ રીતે કર્મના કર્તા જીવની સાબીતી થઇ શકે છે. ૧૭૨

્ર આ મનુષ્ય ભવની દુલ ભતા જણાવી ગણધર મહારાજ દેશના પૂરી કરે છે તે વગેરે બીના બે શ્લોકમાં જણાવે છે:—

> પામવા દુર્લ મ ફરી આ મનુજ બવ પણ યત્નથી, છે વિપાક ભયંકરા કૃતકર્મના તે હેતુથી; વિષમતા આ કાલની ને દેહનું દુર્બલપણું, પરાધીનતા ઘડપણે જાણી શરણ લઈ ધર્મનું. ૧૭૩

રપષ્ટાર્થ:—હે લબ્ચ છવા! તમે હંમેશાં પળે પળે આ રીતે જરૂર વિચારને કે આ મનુષ્ય જન્મ ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ કરીથી મેળવવા ઘણા મુશ્કેલ છે. કારણ કે કૃતકમંના એટલે પાતે આંધેલાં કમાંના વિપાક અથવા ઉદય ભયંકર છે. અથવા મનુષ્યપણું પામ્યા છતાં જેઓ તે મનુષ્ય ભવમાં ધર્મસાધન વગેરે સારાં કાર્યો કરતા નથી અને મનુષ્યપણું આળસ વગેરમાં ફાગટ ગુમાવે છે તેવા મનુષ્યપણું મહામંકને પણ મળતું નથી. અને મનુષ્યપણું મહામંકિતાય સિવાય માફે જઇ શકાતું નથી. માટે મનુષ્યપણું મેળવવું દુર્લભ કહ્યું છે. વળી મનુષ્યપણું મેળવવું દુર્લભ કહ્યું છે. વળી મનુષ્યપણું મેળવવું દુર્લભ કહ્યું છે. વળી મનુષ્યપણું મેળવવું દુર્લભ કહ્યું છે.

મળ્યા છતાં આ પાંચમા આરા રૂપી કાળનું વિષમપહું છે તેથી કાલક મે શરીરનું દુર્ભલ પહું વગેરે પહુ દેખાય છે. હીન હીનતર સંઘય હુવાળા જીવોનું શરીર એમ છા બળવાળું પહુ હોય છે માટે તેની દુર્ભલતા કહી છે. વળી મનુષ્ય ભવમાં જયારે ઘડપહુ આવે છે ત્યારે તે જીવની પરાધીન દશા થાય છે. કાર હુ કે શરીર તથા ઇન્દ્રિયોની શક્તિએ ઘડપહુમાં એ છી થઈ જાય છે. માટે કરીથી આવી દશા પ્રાપ્ત ન થાય માટે શ્રીજિન ધર્મનું શર હુ સ્વીકાર હું, ને તેની આરાધના કરવી તેજ આત્મહિત કર છે. આ રીતે વિચારીને તમે પ્રમાદના ત્યાળ કરીને માક્ષ માર્ગને આરાધશા તા જરૂર સિદ્ધિપદને પામશા. યાદ રાખ કે—શ્રીજિન શાસન અને જિનવા હ્યા કરપહુલ વગેરના પ્રભાવથી પહ્યુ ચઢીયાતી મહાપ્રભાવશાલી છે. પુષ્યોદયે તેના આરાધક જીવા જરૂર સિદ્ધિપદને પામેજ. એમાં લગાર પહ્યુ અતિશયો ક્લ છેજ નહી. ૧૭૩

ભારંડની જિમ અપ્રમાદી મુક્તિ પંચે ચાલજો, અન્યના તારક થઇને મુક્તિ મ્હેલે મ્હાલજો; એમ બીજી પૌરૂષી પૂરી થઈ ગણી વિરમતા, ઇંદ્રાદિ વંદી નાથને ઉલ્લાસથી સ્વર્ગે જતા. ૧૭૪

સ્પષ્ટાર્થ:—હે ભવ્ય જીવા! આ રીતે જેમ ભારંડ પક્ષી સદા કાળ અપ્રમાદી એટલે પ્રમાદ વિનાનું હોય છે તેવા અપ્રમાદી અનીને મોક્ષના માર્ગમાં ચાલ જે એટલે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ માક્ષ માર્ગની સાધના કરને. આ પ્રમાણે માક્ષ માર્ગની આરાધના કરનાર પુષ્યશાલી ભવ્ય જીવા બીજા જીવાને પહ્યુ આ સંસાર સસુદ્રમાંથી તારે છે એમ તમે પહ્યુ અન્ય જીવાના તારનારા થઇને મોક્ષ રૂપી મહેલમાં જઇને આત્માના ગુણાની રમણતાના અનુભવ કરતે. એ પ્રમાણે દેશના આપતાં બીજી પારસી પૂરી થઈ એટલે સુમતિનાથ ભગવાનના પ્રથમ ગણધરે દેશના પૂરી કરી. ત્યાર પછી પ્રભુના કેવલજ્ઞાન કલ્યાલુકને માટે આવેલા ઇન્દ્ર વગેરે દેવા પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથ વગેરેને ઉલ્લાસથી વાંદીને સ્વર્ગમાં ગયા. ૧૭૪

પ્રભુના ભક્ત તુંખરૂ યક્ષનું સ્વરૂપ જણાવે છે:---

આદ્ય સાધ્વી કાશ્યપી ૧૦૬ શ્રાહ્મ ૧૦૯ શ્રાહ્મી ૧૦૮ અવિદિતા, ભક્ત નૃપ સત્યવીર્ય ૧૦૯ તું અરૂ યક્ષ ૧૧૦ દેહે વેતતા; ગરૂડ વાહન વરદ શક્તિ સુંદરા દક્ષિણ ભુજા, વર ગદા તિમ પાશ શોબિત જાસ ડાબી બે ભુજા. ૧૭૫

સ્પષ્ટાર્થ:—સુમતિનાથ લગવાનના તીર્થમાં કાશ્યયી નામના પ્રથમ સાધ્વી (૧૦૬) થયા હતા. અને પ્રથમ શ્રાવક (૧૦૭) તથા પ્રથમ શ્રાવિકા (૧૦૮) કેલ્યુ થયા તે નામ અવિદિતા એટલે ચરિત્ર યુંથાદિમાં જણાવેલા નથી. તેમજ સત્યવીર્ય (૧૦૯) નામે રાજા પ્રભુના પરમ લક્ત હતા. પ્રભુના શાસનની રક્ષા કરનાર તુંળરૂ (૧૧૦) નામે યક્ષ હતો. આ યક્ષના શરીરના વર્ણ ધાળા હતા. અને તેનું વાહન ગરૂડ પક્ષી હતું. આ યક્ષને ચાર ભુજાએ હતી. તેમાં જમણી ખાજીની બે ભુજાએ વરદ અને શક્તિ વડે સુંદર જણાતી હતી. અને ડાબી તરફની બે ભુજાએ ઉત્તમ ગઠા તથા પાશ વડે શાલતી હતી. ૧૭૫

મહાકાલી શાસન દેવીનું સ્વરૂપ એ 'લાકમાં જણાવે છેઃ—

નિત રહે પ્રભુ પાસ તે રૂચિવાંત શાસન દેવ એ, મહાકાલી ધ્ધા યક્ષિણી પદ્માસના ના બ્લીએ; કનકવર્ણા વરદ પાશે યુક્ત જમણી બે ભુજા, માતુલિંગે અંકુશે સંયુક્ત ડાબા બે ભુજા. ૧૭૬

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથની ઉપર અપૂર્વ ભક્તિવાળા આ તું બરૂ શાસનદેવ હંમેશાં પ્રભુની પાસે રહેતા હતા. તથા શાસનની રખવાલિકા મહાકાલી (૧૧૧) નામની યક્ષણી હતી. આ યક્ષિણી પદ્માસના એટલે કમલના ઉપર આસન કરતી (એસતી) હતી. એ વાત બૂલવી નહિ. આ મહાકાલી દેવીના સુવર્ણ સરખા વર્ણ હતા. અને તે દેવીને પણ ચાર ભુજાએ હતી. તેમાંની જમણી બાજીની એ ભુજાએ વરદ અને પાશ વડે શાભતી હતી. અને ડાબી બાજીની એ ભુજાએ અનુકમે માતુલિંગ (બીજોરૂં) તથા અંકુશ વડે શાભાયમાન હતી. ૧૭૬

પ્રભુભક્તિ કરતી ને હરંતી વિધ્ન સંઘ તણા સદા, અન્યત્ર વિચરે નાથ સૌને આપતા સુખ સંપદા; અહુ કાલ વિચરંતા સુમતિ પરિવારમાં ત્રણ લાખ ને, સહસ વીસ મુનિગણ<sup>૧૧૨</sup> સહસ તીસ સાધ્વીઓ<sup>૧૧૩</sup> પંચ લાખ ને. ૧૭૭

સ્પષ્ટાર્થ:—આ મહાકાલી નામની શાસનદેવી હંમેશા પ્રભુની ભક્તિ કરતી હતી. તથા અતુર્વિધ સંઘના સંકટોને દૂર કરતી હતી. સર્વજ્ઞ પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથ અહીંથી બીજે ઠેકાણે વિહાર કરી ગયા. માર્ગમાં અનેક જીવાને પ્રતિબાધ પમાડીને આત્મિક સુખ રૂપી સંપત્તિ આપતા હતા. આ રીતે કેવલજ્ઞાન પામ્યા પછી શ્રીસુમતિનાથ ભગવાન ઘણા કાલ સુધી કેવલીપણે વિચર્યા. હવે શ્રી સુમતિનાથ ભગવાનના પરિવાર જણાવતાં કહે છે કે તેમને ત્રણ લાખ ને વીસ હજાર ઉત્તમ સાધુ મુનિરાજના (૧૧૨) પરિવાર હતા. તેમજ પાંચ લાખ ને ત્રીસ હજાર સાધ્યીઓના (૧૧૩) પરિવાર હતા. ૧૭૭

પ્રભુના પરિવારનું સ્વરૂપ ત્રણ શ્લાકામાં જણાવે છે:---

ચૌદપૂર્વી ધાર છે સહસ તિમ ચારસા નિત વંદીએ, સહસ ઇગદસ અવધિનાણી ધાર મુનિવરા ના ભૂલીએ; દશ સહસ સાડી ચારસા મણપજ્જવી ધાર અવધારીએ, પૂજ્ય કેવલ નાણવંતા ધાર તેર સહસ વિમાસીએ. ૧૭૮

સ્પષ્ટાર્થ:—ચૌદ પૂર્વને જાણનાર એવા ચૌદ પૂર્વી સાધુઓ એ હજાર ને આરસો (૧૧૪) હતા. અમે તેમને હંમેશાં વંદન કરીએ છીએ. વળી અવધિજ્ઞાની મુનિરાજેની સંખ્યા અગિઆર હજારની હતી (૧૧૫) એ વાત ભૂલવી નહિ. તથા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય છેવાના મનના ભાવને જાણનાર મનઃપર્યવજ્ઞાની સાધુએાની સંખ્યા દશ હજાર ને સાડી ચારસા (૧૧૬) જાણવી. તથા પરમ પૂજ્ય એવા કેવલજ્ઞાની મુની ધરાની સંખ્યા તેર હજારની (૧૧૭) જાણવી. ૧૭૮

શ્રેષ્ઠ વૈક્રિય લબ્ધિ ધારી ૧૯ શ્રમણ સહસ અઢાર ને, ચારસા તિમ વાદિ<sup>૧૧૯</sup> મુનિઓ જાણીએ *દશ મહસ ને;* સાડી ચઉ શત તિમ દુલખ ચાેષન સહસ બસ્સાે અને, સામાન્ય મુનિઓ<sup>૧૨૯</sup> તિમ અનુત્તરગામિ<sup>૧૨૧</sup> મુનિ અજ્ઞાત છે. ૧૭૯

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉત્તમ પ્રકારની વૈકિય લિંગને ધારણ કરનારા મુનિરાજોની (૧૧૮) સંખ્યા અઢાર હજાર ને ચારસાની હતી. તથા પરવાદીઓની સાથે વાદ કરવામાં હોશિઆર એવા વાદી મુનિઓની (૧૧૯) સંખ્યા દશ હજાર ને સાડી ચારસાની જાણવી. તથા સામાન્ય મુનિઓ એટલે કાઇ પણ જાતની લિંગ્ધ વગેરેથી રહિત એવા મુનિઓની સંખ્યા એ લાખ ચાપન હજાર અને અસાની (૧૨૦) જાણવી. તથા ભવિષ્યમાં અતૃત્તર વિમાન વાસી દેવ થનારા સાધુઓની સંખ્યા (૧૨૧) અજ્ઞાત એટલે ચરિત્ર શ્રંથાદિમાં કહેલી નહિ હોવાથી જણાવી નથી. ૧૭૯

દુ લખ એકવીશ સહસ શ્રમણાપાસકાપર પંચ લક્ષ ને, સહસ સાલ શ્રાવિકાઓપર પ્રભુ કને વ્રત ધરત એ; પ્રત્યેકબુદ્ધપર પ્રક્રીર્ણકાપર પણ લક્ષ ત્રણ વીસ સહસ ને, ચાથા જિણંદ પરેજ કહીએ આદેશાદિ દારને.પર ૧૮

મ્પષ્ટાર્થ:--પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથની પાસે દેશવિરતિને ગ્રહણ કરનારા શ્રમણાપાસકા એટલે શ્રાવકાની (૧૨૨) સંખ્યા એ લાખ અને એકવીસ હજારની હતી. તથા શ્રાવિકાઓની સંખ્યા (૧૨૩) પાંચ લાખ ને સાેલ હજરની હતી. હવે પ્રત્યેક મુદ્ધની સંખ્યા (૧૨૪) તથા પ્રક્રીલુંકની સંખ્યા (૧૨૫) એ ખંને સંખ્યા ત્રલુ લાખ ને સાેલ હજાર જાલુવા. અહીંથી આગળ આદેશ વગેરે ૧૭ દ્વારા (૧૨૬–૧૪૨) જેવી રીતે ચાેથા અભિનંદન સ્વામીના જીવનને વિષે કહ્યા છે તેજ પ્રમાણે અહીં પણ જાલુવા. ૧૮૦

પ્રભુના કેવલી પર્યાય તથા સમ્મેત શિખરને વિષે જવું વગેરે બીના જણાવે છે:-

વર્ષ વીસ પૂર્વાંગ ભારે ઊણ ઇગ લખ પૂર્વ એ,<sup>૧૪૩</sup> કેવલી પ્રભુ વિચરતા જાણી નજીક નિજ મુક્તિને; સમ્મેતશિખરે<sup>૧૪૪</sup> સહસ<sup>૧૪૫</sup>મુનિ સહ રહત માસિક<sup>૧૪૬</sup> અનશને, ચતુર્થારક પશ્ચિમા<sup>દધે</sup><sup>૧૪૭</sup> ચૈત્ર સુદ્દ નવમી દિને.<sup>૧૪૮</sup> ૧૮**૧** 

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથ એક લાખ પૂર્વમાં વીસ વર્ષ અને ૧૨ પૂર્વા એ એક (૧૪૩) કરતાં જે રહે, તેટલા કાલ સુધી કેવલીપણે વિચર્યા. અને તે કાલમાં તેમણે અપૂર્વ દેશના આપીને ઘણાં જ્વાના ઉદ્ધાર કર્યા. ત્યાર પછી પ્રભુ પાતાના માણે જવાના કાલ નજક છે એમ જાણીને સમ્મેતશિખર (૧૪૪) પર્વત ઉપર વિહાર કરીને આવ્યા. પછી એક હજાર (૧૪૫) સુનિઓની સાથે એક માસનું અનશન (૧૪૬) કર્યું. તે વખતે ચાથા આશાના પશ્ચિમાર્ધ રૂપ (૧૪૭) કાળ વર્ત્તતા હતા. આવા શુલ અવસરે ચૈત્ર સુદ નવમીના દિવસ (૧૪૮) હતા. આકીના સંખંધ આગળની ગાથામાં ૧૮૧.

પ્રભુતું માક્ષ ગમન કયારે થયું ? તે જણાવે છે:--

પુર્વાદ્વ<sup>૧૪</sup> કર્ક ટ<sup>૧૫૦</sup> યુનર્વ સુ<sup>૧૫૧</sup> શશિયાગ કાયાત્સર્ગમાં,<sup>૧૫૨</sup> સાથ સાધુ હજાર<sup>૧૫૩</sup> ત્રીજા ભાગ ઉણ અવગાહમાં:<sup>૧૫૪</sup> ભવાપગ્રહ કર્મ વિલયે અયાગી ગુણકાણમાં; સુમતિ સિદ્ધ થયા નિરંજન લીન નિજ ગુણ રમણમાં. ૧૮૨

મપાર્થ:—તે ચૈત્ર સુદ નવમીને દિવસે પૂર્વાં એટલે દિવસના પહેલા ભાગ (૧૪૯) ચાલતા હતા તે વખતે કર્કંટ નામની રાશિ (૧૫૦) અને પુનર્વસુ નામના નક્ષત્રના (૧૫૧) ચંદ્રમાની સાથે યાેગ ચાલતા હતા. તે વખતે પ્રભુ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં (૧૫૨) રહેલા હતા. અને તે વખતે તેમની સાથે મેાફે જનારા બીજા એક હજાર (૧૫૩) સાધુએ હતા. આ વખતે તેરમાં ગુલ્ફાલ્ફાના અંત ભાગ હતા. તે વખતે પ્રભુ સુમતિનાથ શરીરની અવગાહનામાંથી ત્રીજે ભાગ એ છે કરીએ તેટલી એટલે એ તૃતીયાંશ અવગાહનામાં (૧૫૪) વર્તતા હતા. અનુકમે તેરમું ગુલ્ફાલ્ફું પૂરૂં થયા પછી અયાેગી નામના પાંચ હસ્વાક્ષર પ્રમાલ્ક ચીદમા ગુલ્ફાલ્ફામાં ભવાપાલા એટલે ભવના અંત સમયે જેના અંત આવે છે

એવા આયુ, નામ, ગાેત્ર તથા વેદનીય નામના ચાર કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય કરીને સુમતિનાથ પ્રશ્રુ નિરંજન નિરાકાર થઇને પાેતાના અનંત ગ્રાન, અનંત દર્શન આદિ ગુણાની રમણતામાં લીન થયા એટલે માેક્ષે ગયા. ૧૮૨

પ્રભુનું કુલ આયુષ્ય વગેરે ખીના જણાવે છે:---

કુંવર ભાવે પૂર્વ દશ લખ ઓગણત્રીશ લખ પૂર્વ ને, આર પૂર્વી ગા નૃપતિતા બેઉ ગૃહિતાપ્ય જાણીએ; આયુ ચાલીશ લાખ પૂરવ પૂર્ણ આયુષ્પક પ્રભુ તણું, ચાથા પ્રભુ નિર્વાણથી શ્રીસુમતિ શિવ પદ આંતરૂં. ૧૮૩

સ્પષ્ટાર્થ:---પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથ કુમાર અવરથામાં કશ લાખ પૂર્વો સુધી રહ્યા. તથા એ ગણત્રીશ લાખ પૂર્વો ને ઉપર બાર પૂર્વો ગ જેટલે કાળ નુપતિતા એટલે રાજ પણામાં રહ્યા. એ ખંને મળીને પ્રભુના એ ગણવાલીસ લાખ પૂર્વ અને ઉપર બાર પૂર્વો ગ પ્રમાણકાળ, તે ગૃહસ્થપણાના કાળ (૧૫૫) જાણવા. ત્યાર પછી બાર પૂર્વો ગ એ છા એક લાખ વર્ષો જેટલા કાળ સાધુપણામાં પસાર કર્યો. એ પ્રમાણે બધું મળીને પ્રભુનું સંપૂર્ણ આયુષ્ય ચાલીસ લાખ પૂર્વ (૧૫૧) પ્રમાણ જાણવું. હવે ચાથા શ્રી અભિનંદન સ્વામીના નિર્વાણ ગયા પછી શ્રીસુમતિનાથ પ્રભુને કેટલું આંતરૂં હતું તે ૧૮૪ મા ક્લોકમાં જણાવે છે. ૧૮૩

અભિનંદન પ્રભુના સરખા કયા કયા દ્વારા છે ? તે બીના જણાવે છે:— નવ લાખ કાેડી સાગરાપમ<sup>૧૫૦</sup> પૂજ્ય અભિનંદન પરે, બાર<sup>૧૫૮૫ી૧૬૯</sup> દ્વારા ઇંદ્ર આદિક અંત્ય વિધિ પૂરણ કરે; નં**દીધારે** નિર્વાણ ઉત્સવ કરત સ્વર્ગ સંચરે, ધન્ય ઇંદ્રાદિક સુરા પ્રભુ ભક્તિથી ભવ ચુલુ કરે. ૧૮૪

મેપષ્ટાર્ધ:-અભિનંદન સ્વામી અને સુમતિનાથ પ્રભુનું આંતરૂં નવ લાખ કોડ સાગરાપમ પ્રમાણ જાણવું. ત્યાર પછીના (૧૫૮ થી ૧૬૯ સુધીના) ખાર દ્વારા અભિનંદન સ્વામીની પેઠે જાણવાં. હવે સુમતિનાથ પ્રભુનું નિર્વાણ થયું તે વખતે ઈન્દ્રો સહિત દેવા ત્યાં આવે છે અને પ્રભુની નિર્વાણ સમયની અધી સંપૂર્ણ વિધિ કરે છે. (આ નિર્વાણ વખતની વિધિનું વર્ણન શ્રી દેશના ચિંતામણીના પ્રથમ ભાગમાં વિસ્તારથી કર્યું છે માટે અહીં જણાવવામાં આવ્યું નથી.) પ્રભુની અંત્ય કિયા કરીને ઇન્દ્રો તથા દેવા નંદીશ્વર દ્વીપે જઇને ત્યાં પ્રભુના નિર્વાણ ઉત્સવ કરે છે. ત્યાર પછી તેઓ પાતપાતાના સ્થાને સ્વર્ગમાં જાય છે. આવી બહિત કરનારા ઇન્દ્રાદિક દેવાને ધન્ય છે. કારણ કે તેઓ પ્રભુની ભકિત કરીને આ ભવ સમુદ્રને ચૂલુ પ્રમાણ એટલે ઘણા ઓછા કરે છે. એટલે થાડાજ ભવામાં તેમના માક્ષ થાય છે. ૧૮૪

પ્રભુના માક્ષ ગમન વખતે ચાથા આરા કેટલા ખાકી હતા તે બીના જણાવે છે:-

સહસ બેંતાલીશ વર્ષે ઉણ સાગર જાણીએ, એક ક્રોડ લખ પક્ષ નવ્યાશી ઉપર ના ભૂલીએ; સુમતિ પ્રભુના માક્ષ સમયે ચતુર્થારક શેષ<sup>૧૯</sup> એ, એક સાે સિત્તર દારે સુમતિ પ્રભુ ગુણ સમરીએ. ૧૮૫

સ્પષ્ટાર્ધ:—તે વખતે ચાથા આરાના શેષ કાળ આ પ્રમાણે હતા—છે તાલીસ હજાર વર્ષ એક કોડ લાખ સાગરાપમ તથા ઉપર નેવ્યાસી પખવાડીયા પ્રમાણ કાળ ખાકી (૧૭૦) રહ્યો હતા એ વાત ભૂલવી નહિ. એટલે જ્યારે શ્રીસુમતિનાથ પ્રભુ માફે ગયા ત્યારે ચાથા આરાના ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણેના કાલ રહ્યો હતા. એ પ્રમાણે પાંચમા શ્રીસુમતિનાથ પ્રભુના પવિત્ર જીવનનું વર્ણન (અધાં મળીને) એકસા સિત્તર દ્વારા ગાઠવીને ટૂંકામાં કર્યું, ભવ્ય જીવાએ તેનું સ્મરણ કરીને જરૂર પ્રભુના માર્ગ ચાલી માફનાસુખાને મેળવવા, એમાંજ મહાદુલ ભ માનવ જીવનની ખરી સાર્થ કતા છે. આ પ્રસંગે કાળની બીના ટૂંકામાં આ રીતે જાલુવી—

ભાવાર્થ — " શ્રીજિનેશ્વર ભગવંતે અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી કાળનું સ્વરૂપ જેવું કહેલું છે તેવું ભગ્યજનની આગળ હર્ષથી કહેવામાં આવે છે. "

કાળનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી મળીને એક કાલચક થાય છે. તે કાળચક્રમાં ખાર આરા હોય છે. તેમાં પહેલા આરાની આદિમાં પૃથ્વી ઉપર પ્રથમ પ્રવર્તેલા કાલચક્રના અગિયારમા આરાને પ્રાંતે જુદા જુદા સાત સાત દિવસ સુધી વિગત અને વિષાદિકના થયેલા વર્ષાદથી તૃષ્ણ અને અન્નાદિકના નાશ થએલા હોય છે; અને મનુષ્યા રથના માર્ગ જેટલા વિસ્તારવાળી, ઘણા મત્સ્થથી આકુળ એવી ગંગા તથા સિંધુ નદીના કિનારા પર રહેલા વૈંતાઢયગિરિની ખંને બાજી આવેલા નવ નવ બીલ મળી કુલ ખાંતેર બહુ રાગાદિથી વ્યાપ્ત એવા બીલમાં વસેલા હાય છે. તેઓ માંસાહારી હાવાથી પ્રાયે દુર્ગ તિગામી, નિલ જ, નગ્ન, દુર્ભાષી, કુળધર્મ રહિત, ક્રૂરકર્મા, સાળ વર્ષના આયુષ્યવાળા અને એક હાથના શરીરવાળા હાય છે. અભા પણ છ વર્ષની વયે ગર્ભ ધારણ કરનારી, ઘણાં સંતાનવાળી અને દુઃખે પ્રસવનારી થાય છે. ઉત્સર્પિણીના પહેલા આરામાં હળવે હળવે તે બીલમાંથી મનુષ્યો બહાર નીકળે છે. એમ કાળ નિર્ગ મન થતાં પહેલા આરામે અંતે પુષ્કરરસ, ક્ષીરરસ, ઘૃતરસ, અમૃતરસ અને સર્વ રસ નામે પાંચ જાતિના મેઘ જુદા જીદા સાત સાત દિવસ સુધી વર્ષે છે. તેથી પૃથ્વી સર્વ પ્રકારના ધાન્યાદિના રસવાળી થાય છે.

ઉત્સર્પિં છુીના પ્રારંભથી માણુસાના દેહ તથા આયુષ્ય ધીમે ધીમે વધવા માંડે છે; તે ત્યાં સુધી વધે છે કે પહેલા આરાના પ્રાંતે તેમના શરીર બે હાથના પ્રમાણુવાળા અને આયુષ્ય વીશ વર્ષનું થાય છે.

એવી રીતે એકવીશ હજાર વર્ષના પહેલા દુષમ દુષમ નામના આરા વીત્યા પછી બીજા આરાના આરંભ થાય છે. તેના પ્રારંભમાં તા મનુષ્યનાં શરીર છે હાથનાં અને આયુષ્ય વીશ વર્ષનું હાય છે. પણુ તે હળવે હળવે વૃદ્ધિ પામતા બીજા આરાના પ્રાંત ભાગે માણસનાં શરીર સાત હાથ પ્રમાણ અને આયુષ્ય એક સા વીશ વર્ષનું થાય છે. બીજા આરામાં જાતિસ્મરણથી નગર વસાવવા વિગેરે સર્વ મર્યાદાના કરનારા સાત કુલકરા થાય છે.

એવી રીતે એકવીશ હજાર વર્ષ પ્રમાણ બીજો દુષમ નામના આરા વ્યવીત થયા પછી ત્રીજા આરાના આરંભ થાય છે. તે ત્રીજા આરાના નેવ્યાશી પખવાડીઓ વ્યતીત થયાં પછી પહેલા તીર્થ કર સાત હાથની કાયાવાળા અને એાંતેર વર્ષના આયુષ્યવાળા થાય છે. તે સર્વ પ્રકારના રુપાતિશયવંત અને સુવર્ણ જેવી કાંતિવાળા વીર પ્રેલુ જેમ કુંડગ્રામમાં ઉત્પન્ન થેંચા હતા તેવા થાય છે. અહીં નગરનું નામ વર્તમાન ચાવીશીના ચરમ તીર્થ કરને આશ્રીને કહેલું છે, આકી તેની નગરીનું નામ તા અન્ય પણ હાય છે. દીવાલી કલ્પમાં પદ્મનાભ જિનની ઉત્યત્તિનું સ્થાન શતદ્વાર નામે નગર કહેલું છે. એવી રીતે આગળ બીજા તીર્થ કરા માટે પણ જાણી લેવું. તે પહેલા જિનેશ્વર પાંચમા કલ્યાણકે મુસ્તિ પામ્યા પછી અમુક અંતરે બીજા તીર્થ કર નવ હાથના શરીરવાળા નીલ વૈડ્રુથ સહ્યુ જેવા શરીરના વર્ણું ને ધરનારા અને સાે વર્ષના આયુષ્યવાળા થાય છે. તે પ્રભુ પહેલા તીથ કરની ઉત્પત્તિના સમયથી અસા ને પચાસ વર્ષ જતાં જાણે શાંત રસની મૂર્તિ હોાય તેવા ઉત્પન્ન શાય છે. તે પ્રભુ પણ વારાણસી નગરીમાં પાર્શ્વ પ્રભુએ તીર્થ પ્રવર્તાવ્યું હતું તેમ તીર્થ પ્રવર્તાવી અનુક્રમે માક્ષે ગયા પછી કેટલાક કાળ જતાં સાત ધતુષની કાયાવાળા, સાતસા વર્ષના આયુષ્યવાળા અને સુવર્ષ્યુના જેવી કાંતિવાળા પ્રથમ ચકવતી જેવા કાંપિલ્ય નગરમાં બ્રહ્મદત્ત ચકી થયા હતા તેવા ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ ભારતક્ષેત્રના છ ખંડને સાધે છે, નવ મહાનિધિ અને ચૌદ રત્નાના સ્વામી થાય છે. પચવીશ હજાર યક્ષા તેને સેવે છે, એક લાખ ને અઠયાવીશ હજાર વારાંગનાએ તેને આનંદ આપે છે, અને છત્તુ કાેટિ ગામના અધિપતિ હોય છે. તેમના મરણ પામ્યા પછી બીજા ત્તીર્થ કરના જન્મથી ત્રાશી હજાર ને સાડાાસાલસા વર્ષ વીત્યા પછી ત્રીજા તીર્થ કર શૌર્ય પુરમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેઓ એક હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા દશ ધનુષ્યની કાયાવાળા અને રયામ કાંતિવાળા હાય છે. એ સમયે પહેલા વાસુદેવ ઉદ્દેવ છે. તેઓ ચક્રથી વૈતાઢયગિરિ પર્યાંત ત્રિખાંડ પૃથ્વીને સાધે છે. તેઓ અર્ધચક્રીના-પ્રતિવાસુદેવના ચક્ર વડેજ તેના અંત કરે છે. સાળ હજાર મુગટબહ રાજાઓ તેમના ચરણને સેવે છે. જયારે તે ગર્ભમાં આવે છે ત્યારે તેની માતા સાત સ્વપ્ત જુએ છે. તે વાસુદેવ ચક વિગેરે સાત રતનાના અધિપતિ, એક હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા, પીતાંબરધારી, ધ્વજમાં ગરુડના ચિન્હવાળા, શ્યામ મૂર્તિ અને દશ ધનુષ્યની કાયાવાળા હાય છે. તેના જ્યેષ્ઠ ખંધુ ખલદેવ હાય છે. તે ઉજવલવણો કાયાવાળા, ગર્મમાં આવે ત્યારે ચાર સ્વપ્નથી સુચિત થનારા, નીલ વસ્ત્ર ધરતારા, ધ્વજામાં તાલવૃક્ષના ચિન્હવાળા, હળ મુશલાદિ શસ્ત્રને ધારણ કરનારા, ભારસા વર્ષના આયુષ્યવાળા, મૃત્યુ પામીને સ્વર્ગ કે માણે જનારા અને પાતાના અનુજ અંધુ સાથે પરમ સ્નેહાકુળ એવા ઉત્પન્ન થાય છે. તે સમયે પ્રથમ નારદ મુનિ પણ થાય છે કે જે ઘણા કલહપ્રિય, આકાશગામી વિદ્યાવાળા, સર્વ રાજાઓ વિગેરેથી પૂજા સત્કાર મેળવનારા અને દઢ શીલવાળા હાય છે. તે સંયમે તથા કેવલજ્ઞાને કરીને તેજ ભવે માંક્ષગામી થાય છે; એવી રીતે ત્રીજા તીર્થ કરના વારામાં ચાર ઉત્તમ પુરુષા થાય છે.

ત્રીજા જિન મુક્તિ પામ્યા પછી કેટલાક કાલ વ્યતીત થતાં રાજગૃહ નગરમાં બીજા ચકવતી ઉત્પન્ન થાય છે. તેની સુવર્ણ જેવી કાતિ, ખાર ધનુષની કાયા અને ત્રણ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય હાય છે. તેના સર્વ વૈભવના વિસ્તાર પહેલા ચકવતી જેવા હાય છે.

ત્રીજા તીર્થ કરના જન્મથી યાંચ લાખ વર્ષ વીત્યા પછી ચાંચા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થઈ મિથિલાપુરીને પવિત્ર કરે છે. તેમનું આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષનું, કાયા પંદર ધનુષ્યની અને દેહના વર્ષ સુવર્ણના જેવા હેત્ય છે. એ અવસરે કાંપિલ્યપુરમાં ત્રીજા ચકલતી થાય છે. તેના વૈભવ વિગેરે સર્વ પહેલા ચકલતી પ્રમાણે હાય છે. એવી રીતે આગળ થનારા ચકલતી એન માટે પણ સમજ લેવું. તે ચકલતી એની ગતિ આશ્રીને એમ સમજવું કે જે પરિયહની અત્યંત આસક્તિથી અંત અવસ્થા સુધી ચકલતી પણું છાડતા નથી તે મરણ પામીને અવશ્ય અધાગતિમાં (નર્ક) જાય છે; અને જેઓ ધર્મ દેવપણું અંગીકાર કરે છે એટલે કે ચારિત્ર ધર્મને આચરે છે તેઓ અવશ્ય સ્વર્ગ કે માલમાંથી એક ગતિને પામે છે.

ચાયા તીર્થ કર માણે ગયા પછી કેટલાક કાળ જતાં બીજા પ્રતિવાસુદેવ, વાસુદેવ, ખલદેવ તથા નારદમુનિ થાય છે. તેમના વૈભવ તથા મૃત્યુ પછીની ગતિ વગેરે પૂર્વ વત્ જાણી લેવાં. સર્વે અર્ધ ચક્કી (વાસુદેવ) પૂર્વ જન્મે ઉપાર્જન કરેલ સુકૃતમાં નિયાસું કરવાથી તેવી સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરી મૃત્યુ પછી નરકે જાય છે. પ્રતિવાસુદેવ પણ તેજ રીતે નરકે જાય છે, અને અલદેવ પૂર્વ ભવે નિયાણા વિના ધર્માત્રધન કરવાથી સમૃદ્ધિના વિસ્તારને સંપાદન કરી સંયમ લઇ ઉર્વે ગતિમાંજ જાય છે. સર્વ નારદ પ્રાંતે શુદ્ધ ચારિત્ર લઇ માણેજ જાય છે.

ઉપર કહેલા બીજા અર્ધચકીનું શરીર સાેળ ધનુષ્ય પ્રમાણ હાેય છે, અને આયુષ્ય ભાર હજાર વર્ષ પ્રમાણ હાેય છે; અને બલદેવનું આયુષ્ય પંદર હજાર વર્ષનું હાેય છે.

એ ચાર પુરુષા કીર્તિ શેષ થયા પછી ચાંથા તીર્થ કરના જન્મથી છ લાખ વર્ષ વીતતાં રાજગૃહ નગરમાં પાંચમા તીર્થ કર થાય છે. તેઓ શ્યામ કાંતિવાળા, ત્રીશ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા અને વીશ ધનુષ્યની કાચાવાળા હોય છે. તે અવસરે વારાણસી નગરીમાં વીશ ધનુષ્યની કાચાવાળા અને ત્રીશ હજાર વર્ષના આયુષ્યવાળા ચાંથા ચકવતી થાય છે.

પાંચમા તીર્થ કર મેાક્ષે ગયા પછી તેમની ઉત્પત્તિના સમયથી ચાપન લાખ વર્ષ વ્યતીત થતાં છઠ્ઠા તીર્થ કર મિશિલાનગરીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમની કાયા પચવીશ ધનુષ્યની, આયુષ્ય પંચાવન હજાર વર્ષનું અને શરીરની કાંતિ મરકત મધ્યીના જેવી હોય છે. તે પણ પ્રથમના પાંચ પ્રભુની જેમ જ્ઞાન, કર્શન, ચારિત્ર અને વીર્યરૂપ અનંત ચતુષ્ટ્યને પ્રાપ્ત કર્યા પછી કેટલાક કાળ જતાં ત્રીજા વાસુદેવાદિ ચાર પુરુષા ઉદ્દલવે છે. તેમનું સર્વ સ્વરુપ પૂર્વની જેમ જાણી લેવું. વિશેષ એટલું કે તે ત્રીજા વાસુદેવનું શરીર છવીશ ધનુષ્ય પ્રમાણ ને આયુષ્ય છપ્પન્ન હજાર વર્ષનું હાય છે, અને ખલરામનું આયુષ્ય પાંસઠ હજાર વર્ષનું હાય છે. તે ચાર પુરુષા વ્યતીત થયા પછી કેટલાક કાળ જતાં પાંચમા ચક્રવતી હસ્તનાપુરમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેના શરીરનું પ્રમાણ અદ્દાવીશ ધનુષ્યનું અને આયુષ્ય સાઠ હજાર વર્ષનું હાય છે, તે પાંચમા ચક્રવતી થયા પછી કેટલાક કાળ વ્યતીત થતાં ચાયા ખલદેવાદિ ચાર પુરુષા થાય છે, તેમનું સ્વરુપ પૂર્વ પ્રમાણે જાણવું. વિશેષ એટલું કે ચાયા અધંચકીના શરીરનું પ્રમાણ એાગણત્રીશ ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ પાંસઠ હજાર વર્ષનું હોય છે. બલદેવના આયુષ્યનું માન પંચાશી હજાર વર્ષનું હોય છે. બલદેવના આયુષ્યનું માન પંચાશી હજાર વર્ષનું હોય છે.

તે ચાર પુરુષ કાળ કરી ગયા પછી છઠ્ઠા તીર્થ કરના જન્મથી એક હજાર કાટી વર્ષ વ્યતીત થતાં દિલ્લી નગરમાં સુવર્ણ વર્ણી સાતમા તીર્થ કર ઉદ્દેભવે છે. તે અવસરે તેજ નગરમાં ચક્રવર્તી ના પણ પ્રસવ થાય છે. તે ચક્રવર્તા અને લગવંતના શરીરનું પ્રમાણ ત્રીશ ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ ચારાશી હજાર વર્ષનું હોય છે.

તે સાતમા તીર્થ કર માક્ષે ગયા પછી તેમના જન્મથી એક હજાર કોડ વર્ષે ન્યૂન પલ્યોપમના ચાથા ભાગ જેટલા કાળ વ્યતીત થતાં આઠમા તીર્થ કર હસ્તિનાપુરને પાતાના અવતારથી પવિત્ર કરે છે. તેમના શરીરનું પ્રમાણ પાંત્રીશ ધનુષ્યનું, આયુષ્યનું પ્રમાણ પંચાણુ હજાર વર્ષ નું અને શરીરની કાંતિ સુવર્ણ જેવી હોય છે. તેજ અવસરે તેજ નગરમાં સાતમા ચક્રવર્તી પણ થાય છે. તેમના શરીર તથા આયુષ્યનું પ્રમાણ તે સમયના તીર્થ કર જેટલું હોય છે.

અહમા તીર્થ કર મેન્ફ્રે ગયા પછી તેમના જન્મથી અર્ધ પલ્યાપમ સમય વ્યતીત થતાં તેજ નગરમાં નવમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. તેજ સમયે તેજ નગરમાં આઠમા ચકવર્તી પણ ઉત્પન્ન થાય છે. તે અંનેના શરીરનું પ્રમાણ ચાલીશ ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ એક લાખ વર્ષનું હોય છે. તેમના શરીરનું માન સાડી એકતાલીશ ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું માન ત્રણ લાખ વર્ષનું હોય છે, તે નવમા ચકવર્તી કથાશેષ થયા પછી કેટલાક સમય જતાં સાવત્થી નગરીમાં દશમા ચકવર્તી ઉત્પન્ન થાય છે. તેના શરીરનું માન સાડી એતાલીશ ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું માન પાંચ લાખ વર્ષનું હોય છે.

દશમા ચક્રવર્તી થઈ ગયા પછી રત્નપુર નગરમાં સુવર્ષ કાંતિવાળા દશમા તીર્થ કર નવમા તીર્થ કરના જન્મથી પાષ્ટ્રા પલ્યાપમે ન્યૂન ત્રણ સાગરાપમે થાય છે, તેમના શરીરતું પ્રમાણ પીસ્તાળીસ ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ દશ લાખ વર્ષનું હોય છે તે સમયે ખલદેવાદિ ચાર પ્રધાન પુરૂષ અવતરે છે, તેમનું સ્વરૂપ પૂર્વની જેમ જાણી લેવું. વિશેષ એટલું કે પાંચમા વાસુદેવના આયુષ્ય તથા શરીરનું માન તે સમયના જિનના જેટલું જાણવું; અને અલદેવના આયુષ્યનું પ્રમાણ ત્રીશ લાખ વર્ષનું જાણવું.

દશમા તીર્થ કર મુક્તિ રુપ પતિવ્રતાના સ્વામી થયા પછી તેમના જન્મથી ચાર સાગરાપમ જેટલા સમય વીત્યા ખાદ અયાધ્યા નગરીમાં અગિયારમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમના શરીરની કાંતિ સુવર્ણના જેવી હાય છે, શરીરનું પ્રમાણ પચાશ ધનુષ્યનું હાય છે અને આયુષ્યનું પ્રમાણ ત્રીશ લાખ વર્ષનું હાય છે. એમના સમયમાં છડ્ડા અલદેવ વિગેરે ચાર પુરુષા ઉદ્દલવે છે. તેમાં અર્ધ ચક્રીના શરીર ને આયુનું પ્રમાણ તે સમયના જિનની જેટલું સમજવું; અને અલદેવનું આયુષ્ય પંચાવન લાખ વર્ષનું જાણવું.

અગિયારમા તીર્થ કર પાતાના આત્મસ્વરુપને પ્રાપ્ત થયા પછી તેમના જન્મથી નવ સાગરાપમ પ્રમાણ કાળ વીત્યા ખાદ કેપિલ પુરમાં બારમા તીર્થ કર ઉદ્દલવે છે. તેમના શરીરનું પ્રમાણ સાઠ ધનુષ્યનું અને આ યુષ્યનું પ્રમાણ સાઠ લાખ વર્ષનું હાય છે. એ સમયે સાતમા બલદેવાદિ ચાર પુરુષ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમનું સર્વ સ્વરુપ પૂર્વની જેમ જાણી લેવું. વિશેષ એટલું કે સાતમા અર્ધ ચક્રીના શરીર ને આ યુનું પ્રમાણ તે સમયના જિનના જેટલું અને બલદેવના આ યુષ્યનું પ્રમાણ પાંસઠ લાખ વર્ષનું જાણવું.

ખારમા જિનેશ્વર મુક્તિ પામ્યા પછી તેમના જન્મથી ત્રીશ સાગરાપમ ગમા પછી તેરમા તીર્થ કર ચંપાનગરીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એમનું શરીર સિત્તેર ધનુષ્યનું અને આયુ ખાંતેર લાખ વર્ષનું હોય છે. દેહના વર્ષુ સુવર્ષુ સમાન હાય છે. તેમના સમયમાં આઢમા બલદેવાદિ ચાર પુરુષા પ્રગટે છે. તેમાં વાસુદેવના આયુષ્ય તથા શરીરનું પ્રમાસ્

તે કાલના જિનની જેટલું હોય છે, અને બલદેવના આયુષ્યનું પ્રમાણ, પંચાતેર લાખ વર્ષનું હોય છે.

તેરમા તીર્થ કર મહાનંદ પદની મહર્દ્ધિને પ્રાપ્ત થયા પછી તેમના જન્મથી ચાપન સાગરાયમ જેટલા સમય વ્યતીત થતાં સિંહપુરમાં ચૌદમા તીર્થ કર ઉદ્દલવે છે. તેમના શરીરની શાલા સુવર્ણની પ્રભાને હસી કાઢે તેવી હોય છે. તેમના આયુષ્યનું પ્રમાણ ચારાશી લાખ વર્ષનું હોય છે; અને શરીરનું પ્રમાણ એ શી ધનુષ્યનું હોય છે. એ અવસરે નવમા અલદેવ વિગેરે ચાર શ્રેષ્ઠ નરા ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાં અર્ધ ચકીના શરીર તથા આયુષ્યનું પ્રમાણ તે સમયના તીર્થ કરના જેટલું હોય છે; અને તેના અગ્રજ ખંધુના આયુષ્યનું પ્રમાણ પંચાશી લાખ વર્ષનું હોય છે.

ચૌદમા તીર્થ કરે મુક્તિ રુપ નવાઢાને આર્લિંગન કરવા રુપ અતિ રમણીય સુખને પ્રાપ્ત કર્યા પછી તેમના જન્મથી છાસઠ લાખ ને છવીશ હજાર વર્ષે અધિક એવા સા સાગરાપમાં ન્યૂન એક કાેટિ સાગરાપમાંના કાળ વીત્યા પછી પંદરમા તીર્થ કર ભદિલપુરમાં અવતરે છે. તેમના આયુષ્યનું પ્રમાણ એક લાખ પૂર્વનું, શરીરનું પ્રમાણ નેવું ધનુષ્યનું અને શરીરની કાંતિ સુવર્ણના જેવી હોય છે.

છ જીવ નિકાયના સ્વામી એવા તે પ્રભુ શિવપદને પામ્યા પછી નવ કાેટિ સાગરાપમ કાળ વ્યતીત થતાં સાેળમા તીર્થ કર કાકંદી નગરીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમના શરીરના વર્ષુ ચંદ્ર જેવા, કાયાનું પ્રમાણ સાે ધનુષ્યનું, ને આયુષ્યનું પ્રમાણ છે લાખ વર્ષનું હોય છે.

તે બાેધિળીજ કાયક પ્રભુ મુક્તિ પામતાં તેમના જન્મથી નેવું કરાેડ સાગરાયમ કાળ જતાં ચંદ્રપુરીમાં સત્તરમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમનું આયુષ્ય દશ લાખ પૂર્વનું, શરીર મૂર્તિમાન ચંદ્ર જેવું અને શરીરનું પ્રમાણ દાેઢસા ધનુષ્યનું હાેય છે.

તે ભગવ'ત તીર્થને પ્રવર્તાવી કર્મમહને દ્વર કરી મહાનંદને પ્રાપ્ત થતાં તેમની ઉત્પત્તિના સમયથી નવસા કાેિટ સાગરાપમ પ્રમાણ કાળ જતાં વારાણુસી નગરીમાં અઢારમા તીર્થ'કર ઉત્પન્ન થાય છે. તે સુવર્ણવર્ણી પ્રભુના આયુષ્યનું પ્રમાણ વીશ લાખ પૂર્વનું અને કાયાનું પ્રમાણ ખસાે ધનુષ્યનું હાેય છે.

તે પ્રભુ પણ સૂર્યની જેમ યથાર્થ માક્ષમાર્ગના પ્રકાશ કરી શિવસુખને પ્રાપ્ત થતાં તેમની પછી નવ હજાર કોડ સાગરાયમ વ્યતીત થતાં કોશાંબી નગરીમાં એાગણીશમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમના શરીરનું પ્રમાણ અહીસા ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ શ્રીશ લાખ પૂર્વનું હોય છે.

સર્વ પૃથ્વીમાંડલને પ્રભાધ આપીને તે પ્રભુ સિદ્ધિ રુપ મહેલનું સુખ સંપાદન કરતાં તેમની પછી નેવું હજાર કોડ સાગરાપમ કાળ વ્યતીત થતાં વીશમા તીર્થ કર અવતરી કાશલા નગરીને પવિત્ર કરે છે. તે જગત્વત્સલ અને સુવર્ણવર્ણી પ્રભુના શરીરનું માન ત્રાથ્યુસા ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ ચાલીશ લાખ પૂર્વનું હોય છે.

તે ત્રિકાલવેત્તા અને કેવલ જ્ઞાન વડે સર્વ મૂર્ત અમૂર્ત પદાર્થને પ્રકાશિત કરનારા પ્રભુ મુક્તિપુરીના પતિ થતાં તે પછી નવ લાખ કે દિ સાગરાપમના કાળ જતાં વિનીતા નગરીમાં માટા રાજાના કુળમાં એકવીશમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. અજ્ઞાન રુપ અધકારના નાશ કરવામાં સૂર્ય રુપ એવા તે પ્રભુના શરીરનું પ્રમાણ સાડાત્રણસા ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ પચાશ લાખ પૂર્વનું હોય છે. દેહ સુવર્ણવર્ણી હોય છે.

એ પ્રભુ પણ જ્ઞાનાદિ ત્રણ રત્નના દાનથી અનેક ભવ્ય જનને ઉપકાર કરી સિદ્ધિપદને પામ્યા પછી દશ લાખ કેાટિ સાગરાપમ કાળ જતાં શ્રાવસ્તી નગરીમાં સુવણે સમાન કાંતિવાળા આવીશમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમના શરીરનું પ્રમાણ ચારશા ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ સાઠ લાખ પૂર્વનું હોય છે.

તે પ્રભુ પણ જન્મ મૃત્યુના ઉચ્છેદ કરી મુક્તિને પ્રાપ્ત થતાં તેમના જન્મથી ત્રીશ લાખ કાઢિ સાગરાપમના સમય વીત્યા પછી અયાધ્યા નગરીમાં સુવર્ણ સમાન કાંતિવાળા તેવીશમા તીર્થ કર ઉત્પન્ન થાય છે. તેમના શરીરનું પ્રમાણ સાડા ચારસા ધનુષ્યનું ને આયુષ્યનું પ્રમાણ ખેંતેર લાખ પૂર્વનું હાય છે. તે સમયમાં અગિયારમા ચક્રવતી તેજ નગરીમાં અવતરે છે. તેમના દેહ તથા આયુષ્યનું પ્રમાણ તે સમયના જિનના જેટલું હાય છે.

અજીતનાથ સમાન એ પ્રભુ સર્વ ભવ પ્રપંચને ફ્રર કરી માેક્ષે જતાં તેમની ઉત્પત્તિના સમયથી પચાશ લાખ કાેટિ સાગરાેપમના સમય વીત્યા પછી દુષમ સુષમા નામે ત્રીતો આરો સમામ થાય છે. એ આરામાં ત્રેવીશ તીર્થં કરાે, અગિયાર ચક્રવતી એ અને છત્રીશ પ્રતિવાસુદેવ વગેરે કુલ સિત્તર ઉત્તમ પુરુષા ઉત્સર્પિણી નામના કાલચક્રના દળમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ ત્રીતા આરાના પ્રારંભ સમયે મનુષ્યનું આયુષ્ય એકસા વીશ વર્ષનું હાેય છે, તે ત્યાં સુધી વધે છે કે આ આરાને પ્રાંતે કોડ પૂર્વનું આયુષ્ય થાય છે. આ ત્રીતા આરાનું પ્રમાણ છે તાળીશ હત્તર વધે ઉણા એક કાેટાકાેટિ સાગરાેપમનું પૂત્રય પુરુષાએ કહેલું છે.

" દુષમ સુષમા નામે ત્રીજા આરામાં ઉત્સર્પિ'ણીને વિષે ત્રેવીશ તીર્થકરાે થશે, તેઓ સદા સંઘને ઉત્તમ લક્ષ્મીના આપનારા થાએા. "

ભાવી ચાથા આરાની ખીના ટુંકામાં આ રીતે જાણવી-

 અર્થ — " ઉત્સર્પિ હ્યુમાં સુષમદુષમા નામે ચાર્થા આરા કહેવાય છે. તેમાં શ્રીઋષભદેવ ચાવીશમા તીર્થકર થશે. "

ઉત્સિપિં છીના ચાથા આરાના સાડા આઠ માસે અધિક ત્રણ વર્ષ વીત્યા પછી સુવર્ણ વર્ષી ચાવીસમા તીર્થ કર વિનીતા નગરીને અલંકૃત કરશે. તેમના શરીરનું માન પાંચસા ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું માન ચારાશી લાખ પૂર્વનું હોય છે. ત્રણ જગતના લાકને પૂજવા ચાગ્ય એવા એ પ્રભુના વારમા ખારામાં ચકવતી શાય છે, તેમના શરીર તથા આયુષ્યનું પ્રમાણ જિનેશ્વર ભગવંતના જેટલું જ હાય છે. એ પ્રભુ મુક્તિ રુપી ઓના ભર્તા થયા પછી તેમની પક પરંપરાએ શ્રીજિનપ્રવચનના તત્ત્વ વિચારને કરનારા શ્રીયુગ પ્રધાન મુનિપતિ ઘણા સમય સુધી આ ભરતખંડના ભૂમંડળને પવિત્ર કરશે. પછી હળવે હળવે સુખી સમય વૃદ્ધિ પામતાં યુગલીયા મનુષ્ય ઉત્પન્ન થવાના સમય નજીક આવવાને લીધે સુખના પ્રચુરપણાથી પ્રથમ સાધુ સંતતિના ઉચ્છેદ થઇ છેવટે તીર્થના પણ ઉચ્છેદ થશે યુગલીયા મનુષ્યના સમયમાં અગ્નિના પણ અભાવ થાય છે. તે સાથે સ્વામી સેવક, વર્લ્ય વ્યાપાર અને નગરાદિકની વ્યવસ્થા પણ ઉચ્છેદ પામે છે.

યુગલીયાનું સ્વરુપ શ્રીપ્રશ્ન વ્યાકરહ્યુ સૂત્રમાં ચાથા આશ્રવ દ્વારને વિષે વર્લું વેલું છે. ત્યાં લખે છે કે "તે કાળમાં ભાગમુખ ઘણું હોવા છતાં અને તેને ભાગવિષય કર્યા છતાં પણ યુગલીયા જીવા તૃપ્તિ પામ્યા વગરજ કાળધર્મના ગ્રામ થઈ પડે છે." દેવકુરુ તથા ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રના યુગલીયા મંખંધી વર્લુન કરતાં લખે છે કે " દેવકુરુ તથા ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રમાં યુગલીયાઓ વનમાં વિચર છે, પગે ચાલે છે, તેઓ ભાગીમાં શ્રેષ્ઠ હોય છે, ભાગનાં લક્ષણને ધરનારા હોય છે. તેમનાં રુપ વર્લુન કરવા યાગ્ય અને ચંદ્રની જેમ નિરખવા યાગ્ય હોય છે, અને તેઓ સર્લ અંગમાં સુંદર હોય છે" ઈત્યાદિ પાઠ ત્યાંથી બેઈ લેવા.

વળી તે યુગલીયા [ સ્ત્રીઓ અને પુરુષા ] આદ્ય સંદ્ધનન તથા આદ્ય સંસ્થાનવાળા દેાય છે. તેમના આંગ ઉપાંગના ભાગ કાંતિવડે પ્રકાશિત દેાય છે. તેમના ધાસમાં કમળ જેવી સુગંધ હોય છે. તેમના ગુદ્ધ ભાગ ઉત્તમ અધની પેંઠે ગુમ હોય છે. તેઓને કોધ લાભાદિ કથાય અત્યંત પાતળા હોય છે. મિલ્લુ મોક્તિકાદિક પદાર્થા તથા હાથી ઘોડા વિગેરે છતાં તેના ઉપભાગથી પરાહ્મુખ હોય છે. વળી જવર વિગેરે રાગ, ગ્રહ, ભૂત, મારી અને વ્યસનથી વર્જિત હોય છે. તેમનામાં સ્વામી સેવક ભાવ ન હોવાથી તેઓ ખધા અહિમિંદ્ર હોય છે. તે ક્ષેત્રમાં વાવ્યા કર્યા સિવાય સ્વભાવેજ જાતિવંત શાલિ વિગેરે ધાન્ય પુષ્કળ થાય છે, પણ તે તેમના ભાગમાં આવતા નથી. તે ક્ષેત્રમાં પૃથ્વી સાગરથી પણ અનંતગણા માધુર્યવાળી હોય છે. તેઓ કલ્પવૃક્ષના પુષ્ય ફળનું આસ્વાદન કરે છે. તે ચક્રવર્તીના ભાજનથી પણ અત્યંત અધિક માધુર્યવાળું હોય છે. તેઓ પૃથ્વીના તેમજ કલ્પવૃક્ષનાં ફળાદિકના તથા પ્રકારના આહાર ગ્રહણ કરીને પ્રાસાદિના આકારવાળા જે ગૃહાકાર

કલ્પવૃક્ષા હોય છે તેને વિષે સુખે કરીને રહે છે. તેમને ખાન, પાન, પ્રેક્ષણ વિગેરે દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષાથી પ્રાપ્ત થયા કરે છે. ત્યાં ડાંસ, જા, માંકડ અને મિક્ષકા વિગેરે દેહને ઉપદ્રવ કરનારા જંતુઓ ઉત્પન્નજ થતાં નથી. વાઘ સિંહાદિ હિંસક પશુઓ ત્યાં હિંસ્ય હિંસક ભાવે વર્તાતા નથી. તે ક્ષેત્રમાં ઘાડા હાથી વિગેરે ચાપગાં પ્રાણી, ઘા વિગેરે લુજપરિસર્પ, સર્પ વિગેરે ઉરપરિસર્પ તથા ચકાર વિગેરે પક્ષીઓ સર્વે યુગલીયા રુપેજ થાય છે. આ બધા જીગલીયાઓ મરણ પામીને પાતાના આયુષ્ય જેટલા આયુષ્યવાળા અથવા તેથી આછા આયુષ્યવાળા દેવતા થાય છે; પરંતુ અધિક આયુષ્યવાળા દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થતા નથી.

ઉત્સિપિંશીના ચાથા આરામાં થયેલા યુગલીયાના દેહની ઊંચાઇ તે આરાને પ્રાંતે એક ગાઉની હોય છે, અને આયુષ્યનું પ્રમાણ એક પલ્યાપમનું હાય છે. તેઓ એકાંતર આમળાના કલ જેટલા આહાર કરે છે. તેમને ચાસક પાંસળીઓ હાય છે. એ આરામાં યુગલીયા એકાશી દિવસ સંતતિનું પાલન કરે છે, પછી ધારાધાસ, ખગાસું, ખાંસી કે છીંક વિગેરેથી પ્રાણ છાંડી દે છે અને દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

આવી રીતે બે ફ્રાંટાકાટિ સાગરાયમના સુષમ દુષમા નામે ચાંથા આરા વ્યતીત થયા પછી સુષમા નામે પાંચમા આરા ઉદ્દલવે છે. તે આરાની આદિમાં જીગલીયાઓ ચાંથા આરાના પ્રાંત સમયે ઉત્પન્ન થયેલા જીગલીયા જેવા હાય છે. પરંતુ હળવે હળવે તેમનાં શરીર તથા આયુષ્ય ત્યાં સુધી વધે છે કે યાવત શરીરનું પ્રમાણ બે ગાઉનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ બે સાગરાપમનું થાય છે. તેમની પૃષ્ઠ ભાગની પાંસળીઓ પણ ત્યાં સુધી વધે છે કે તેની સંખ્યા એક્સો ને અઠ્ઠાવીશની થાય છે. તેમના આહાર ઘટતા ઘટતા ત્યાં સુધી ઘટે છે કે બે દિવસને આંતર બદરી ફળ (બાર) જેટલા આહાર કરે છે, અને સંતતિને તેઓ ચાસઠ દિવસુ સુધી પાળે છે. આ પ્રમાણે ત્રણ કોટાકાર્ટિ સાગરાપમ પ્રમાણવાળા પાંચમા આરા વ્યતીત થયા પછી છઠ્ઠો આરા આવે છે.

આ છઠ્ઠા આરાના પ્રારંભમાં જુગલીયાઓના શરીર વિગેરેનું પ્રમાણ પાંચમા આરાના અંતે જન્મેલા જુગલીયાના જેટલું હોય છે. પરંતુ તેમના શરીર તથા આયુષ્યનું પ્રમાણ ત્યાં સુધી વૃદ્ધિ પામે છે કે યાવત તે આરાને અંતે શરીરનું પ્રમાણ ત્રણ ગાઉનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ ત્રણ પલ્યાપમનું થાય છે. તેમના પૃષ્ઠની પાંસળીયાની સંખ્યા અસા ને છપ્પનની થાય છે. તેમના આહારની હાનિ તેટલે સુધી થાય કે ત્રણ દિવસને આંતરે તુવરના ફળ (દાણા) જેટલા આહાર કરે છે. તેઓ સંતતિનું પાલન ઓડાઓ પ્રયાસ દિવસ સુધી કરે છે.

આ આરામાં હાથીનું આયુષ્ય મનુષ્ય જેટલું, અધાદિકનું આયુષ્ય મનુષ્યના ચાથે ભાગે, મેંઢા વિગેરેનું આઢમે અંશે; ગાય, ભેંસ, ખર, ઉંટ વિગેરેનું પાંચમે અંશે, ધાન વિગેરેનું દશમે અંશે, ભુજપરિસર્પ તથા ઉરપરિસર્પનું એક ક્રોડ પૂર્વનું, પક્ષીએાનું પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગનું અને જલચરાનું એક પૂર્વ કાેટનું હાેય છે. તિય' ચ પંચેદ્રીયનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય આજ આરામાં હાેય છે.

ભુજપરિસર્પના શરીરનું માન ગાઉ પૃથકત્ત્વ, ઉરપરિસર્પના શરીરનું પ્રમાણ એક હજાર યાજનનું, ખેચરાનું ધનુષ્ય પૃથકત્ત્વ અને હાથી વિગેરેના શરીરનું પ્રમાણ છ ગાઉનું હાય છે. આહારનું ગ્રહણ બે દિવસને આંતરે હાય છે. તિર્પંચ પંચેદ્રીયના શરીરનું ઉત્કૃષ્ટ માન આજ આરામાં જાણવું. ભાકી રહેલનાં શરીર તથા આયુષ્યાદિનું પ્રમાણ સ્ત્રથી જાણી લેવું.

આ પ્રમાણેના છઠ્ઠો સુષમસુષમા નામના આરા ચાર કાેટાકાેટિ સાગરાેપમ વડે સમાપ્ત થાય છે. એવી રીતે ઉત્સર્પિણી કાળ સંખંધી છ આરા જાણવા.

અવસિષ્ણી કાળના પણ છ આરા હાય છે. તેમાં એટલું વિશેષ કે તે આરા પ્રથમના આરાથી વિપરીત હાય છે. તે આ પ્રમાણે—જે ઉત્સિષ્ણીને છે આરે કહેલું છે તે અવસિષ્ણીના પહેલે આરે, જે પાંચમે આરે કહેલ છે તે બીજે આરે, જે ચાંચે આરે કહેલ છે તે ત્રીજે આરે, જે ત્રીજે આરે કહેલ છે તે ચાંચે આરે, જે બીજે આરે કહેલ છે તે પાંચમે આરે અને જે પહેલે આરે કહેલ છે તે ચાંચે આરે, જે બીજે આરે કહેલ છે તે પાંચમે આરે અને જે પહેલે આરે કહેલ છે તે છે આરે એમ જાણે લેવું. વળી તીર્થ કર વિગેરેનું દેહ તથા આયુનું પ્રમાણ વિગેરે કહેલું છે તે પણ વિપરીત રીતે જાણવું. તે આ પ્રમાણે:— ઉત્સિષ્ણીમાં જે ચાંવીશમા તીર્થ કરનું સ્વરુપ તે અવસિષ્ણીમાં પહેલા તીર્થ કરનું જાણવું. એવી રીતે બીજામાં પણ વિપરીતપણે સમજવું. ચકવર્તી વિગેરેમાં પણ એમજ સમજવું. એવી રીતે બાર આરા મળીને એક કાળચક થાય છે. આ કાળની વ્યવસ્થા પાંચ ભરત ક્ષેત્ર અને પાંચ અરવત ક્ષેત્રમાં સરખીજ જાણવી; વિદેહ ક્ષેત્રમાં એ પ્રમાણે સમજવી નહિ. ત્યાં ઉત્સિષ્ણી અને અવસિષ્ણી પ્રમાણે કાળની વર્તના નથી. ત્યાં તે સર્વદા મનુષ્યોનાં શરીરનું પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ પાંચસા ધનુષ્યનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ પૂર્વ કાંટિનું હોય છે. ત્રીશ અકર્મ ભૂમિમાં પણ સનાતન એક સરખા સમય વતે છે. તેનું વર્ણન અન્ય સ્થાનકથી જાણી લેવું.

ચાલુ કાલ સ્વરૂપના અધિકારે હાલમાં વર્તાતા પાંચમા દુષમા નામના આરાની ખીના ખાસ જાણુવા જેવી હોવાથી હું ટુંકામાં જણાવું છું—

## વર્ત માનારકે ભાવિ-સ્વરુપં જ્ઞાનિનાદિતમ્ । સ્વપ્નાદિભિઃ પ્રખંધૈશ્વ, વિજ્ઞેયં શ્રુતચક્ષુષા ॥

અર્થ —" વર્ત માન આરાનું જે ભાવિસ્વરુપ જ્ઞાની મહારાજે કહેલું તે સ્વપ્નાદિક પ્રંબંધવડે આગમદેષ્ટિથી જાણવું."

ંસાળ સ્વપ્નના પ્રખંધ વ્**યવહાર ચુહ્તિકામાં** કહેલાે છે તે આ પ્રમાણે. તે કાળ તે

સમયને વિષે પાટલીપુર નગરમાં શ્રાવક ધર્મમાં તત્પર ચંદ્રગુમાં નામે રાજા હતો. એક વખતે તે રાજા પાખીના પાસહ અહોરાત્રના લઈ રાત્રિએ ધર્મજાગરણાએ જાગતા હતા, તેવામાં મધ્ય રાત્રે અલ્પ નિદ્રા આવતાં સુખે સુતેલા એવા તે રાજાને સાળ સ્વપ્ન જેવામાં આવ્યાં, એટલે તે તત્કાળ જાગી ઉઠયા. તેને ચિંતા થઈ કે આ શું ? પછી અનુક મે સ્પેક્ષિય થતાં તેણે પાસહ પાયા. હવે તે સમયને વિષે સંભૂતિવિજયના શિષ્ય યુગપ્રધાન ભદ્રભાહું સ્વામી પાંચસા સાધુ સાથે વિચરતા પાટલીપુરના હઘાનમાં સમવસર્યા. રાજા તેમને વાંદવા નીકળ્યા. તેણે કાેલ્યુક રાજાની જેમ છત્ર ચામરાદિ દૂર કરી પાંચ અભિગમ સાચવી ગુરૂ મહારાજને વાંદીને ધર્મ સાંભળ્યા. પછી તેણે સ્વપ્નમાં કલ્પવૃક્ષની શાખા ભાંગી વિગેર સાળ સ્વપ્ન દીઠાં હતાં તેના અર્થ સ્વામીને પૂછ્યા હતા કે હે ભગવંત! મેં આ સ્વપ્ન જોયાં છે, તેને અનુસારે શાસનમાં શું શું થશે ? તે કહો. શ્રુતકેવળી ભદ્રભાહુસ્વામી સર્વ સંઘની સમક્ષ બાલ્યા " હે ચંદ્રગુપ્ત રાજા! તેના અર્થ સાંભળ—

"પ્રથમ સ્વપ્ને તેં કલ્પવૃક્ષની શાખા ભાંગેલી જોઇ, તેનું કળ એવું છે કે આજ પછી કાઇ રાજા ચારિત્ર લેશે નહિ. બીજે સ્વપ્ને તે સૂર્યને અસ્ત થતા જોયા, તેનું ફળ એવું છે કે હવે કેવળજ્ઞાન ઉચ્છેક પામશે. ત્રીજે સ્વપ્ને તેં ચંદ્રમાં છિદ્ર થયેલાં જોયાં, તેનું કળ એવું છે કે એક ધર્મમાં અનેક માર્ગ ચાલશે. ચાથે સ્વપ્ને તેં ભૂતને નાચતાં જોયાં. તેનું કળ એ છે કે કુમતિ લોકો ભૂતની જેમ નાચશે. પાંચમે સ્વપ્ને તેં ખાર-કૃષ્ણવાળા કાળા સર્પ જેયા, તેનું કૃળ એ છે કે બારવર્ષી દુકાળ પડશે, કાલિકસૂત્ર પ્રસુખના વિચ્છેક થશે. ' દેવદ્રવ્ય ભક્ષી ' સાધુઓ થશે, લાભથી માલાનું આરાયણ, ઉપધાન, ઉજમાં પ્રમુખ ઘણાં તપના ભાવ પ્રકાશશે. અને જે ખરા ધર્મના અથી સાધુ:હશે તે વિધિ માર્ગને પ્રસ્પશે. છઠ્ઠે સ્વપ્ને તેં આવતું વિમાન ચલિત થતું જોયું તેનું ફળ એ કે ચારણ લબ્ધિવંત સાધ ભરત અરવત ક્ષેત્રમાં આવશે નહિ. સાતમે સ્વપ્ને કમળને ઉકરડા ઉપર ઉગેલું નાયં. તેનું કળ એ છે કે ચાર વર્ણમાં વૈશ્યને હાથે ધર્મ રહેશે, તે વિશક્તિનો અનેક માર્ગે ચાલશે. સિહાંત ઉપર રુચિવાળા અલ્પ જેના થશે. આઠમે સ્વપ્ને આગીયાને ઉદ્યોત કરતા જોવા. તેનું કળ એ છે કે રાજમાર્ગ (જૈન માર્ગ) મૂકી બીજા માર્ગ ખબ્લવાની જેમ પ્રકાશ કરશે. અને શ્રમણ-નિગંશના પૂજાસત્કાર એાછા થશે. નવમે સ્વપ્ને માડું સરાવર સુકું જોયું અને તેમાં દક્ષિણ દિશાએ થાહું જળ જોયું, તેનું ફળ એ છે કે જ્યાં જ્યાં કલ્યાણક થયા છે તે તે દેશમાં પ્રાયે ધર્મની હાનિ થશે, અને દક્ષિણ દિશાએ જિનમાર્ગની પ્રવૃત્તિ રહેશે. દશમે સ્વપ્ને સુવર્ષના શાળમાં ધાનને દ્વધ પીતા જેયા, તેનું કળ એ છે કે ઉત્તમ કુળની સંપત્તિ મધ્યમને ઘેર જશે અને કુળાચાર કર્મને તજી દઇને ઉત્તમ લાેકા નીચ માર્ગે પ્રવર્તરો (હિંસામાં ધર્મ માનશે), અગિયારમે સ્વપ્ને હાથી ઉપર બેઠેલા વાનર જોયા, તેનું કળ એ છે કે પારધી વિગેરે અધમ લાક સુખી થશે અને સુજન દુઃખી થશે, વળી ઉત્તમ એવા ઇક્લાક તથા હરિવંશ કુળમાં રાજ્ય રહેશે નહિ. આરમે સ્વપ્ને સમુદ્રે મર્યાદા મૂકી એમ જોયું, તેનું ફળ એ છે કે રાજા ઉન્માર્ગચારી થશે અને ક્ષત્રિયા

વિધાસઘાત કરશે. તેરમે સ્વપ્ને માટે રથે નાનાં વાછરડાં એડ લાં એયાં, તેનું કળ એ છે કે પ્રાયે વૈરાગ્ય લાવે કાઈ સંયમ લેશે નહિ, જે વૃદ્ધ થઇને લેશે તે મહાપ્રમાદી થશે અને ગુરુકુળવાસને તજી દેશે, અને જે બાળભાવે સંયમ લેશે તે લજ્જાથી ગુરુકુળવાસને છોડશે નહિ. ચૌદમે સ્વપ્તે માટા મૂલ્યવાળું રત્ન તેજ રહિત જોયું, તેનું કળ એ છે કે ભરત તથા અરવત ક્ષેત્રમાં સાધુઓ કહેશ કરનારા, ઉપદ્રવ કરનારા, અસમાધિ ઉપજાવનારા, અવિનયી અને ધર્મ ઉપર અલ્પ સ્નેહવાળા થશે. પંદરમે સ્વપ્ને રાજકુમારને પાઠીયા ઉપર એહેલો જોયા, તેનું કળ એ છે કે રાજકુમારો રાજ્યબ્રષ્ટ થશે અને હલકાં કાર્ય કરશે. સાળમે સ્વપ્ને બે કાળા હાથીને ઝુઝતાં દીઠા, તેનું કળ એ છે કે આગામી કાળમાં પુત્રા તથા શિષ્યો અલ્પ બુદ્ધિવાળા અને અવિનયી થશે, દેવ ગુરૂ અને માતા પિતાની સેવા કરનારા થશે નહિ, અને ભાઇએ માંહામાંહે ઇષ્યો કલહ કરશે. હે રાજ! એ પ્રમાણે સાળ સ્વપ્નનું કળ છે. શ્રીજિનેધર ભગવંતનાં કહેલાં વચન અન્યથા થતાં નથી, તેમણે કહ્યું છે કે આ દ્રષ્ય આરો લોકોને મહા દુઃખદાયક થશે. "

આ પ્રમાણે સાંભળી ચંદ્રગુમ રાજા વૈરાગ્યથી સંયમ લઇ દેવલાકને પ્રાપ્ત થયા, એ સ્વપ્ત પ્રખંધ જાણવા; આદિ શબ્દથી બીજું ભાવિસ્વરુપ કેલ્કીના સંખંધથી જાણવું તે નીચે પ્રમાણે છે—

શ્રીવીર પ્રભુના નિર્વાસ પછી ચારસા ને સિત્તર વર્ષ ગયા ખાદ વિક્રમ રાજાના સંવત્સર થયા. તે પછી ઓગણીશસેં ને ચૌક વર્ષ જતાં પાટલીપુર નગરમાં મ્લેચ્છ કુળને વિષે યશા નામની ચાંડાલિનીની કુક્ષિમાં તેર માસ રહીને ચૈત્ર શુદ્દી આઠમને દિવસે કેલ્કીના જન્મ થશે. તે કલ્કી રુદ્ર અને ચતુર્સુખ એવાં ત્રણ નામને ધારણ કરશે. તેતું શરીર ત્રણ હાથ ઉંચું થશે. તેના મસ્તક પરના કેશ કપિલવર્ણી [કાબરા ] અને નેત્ર પીળાં થશે. જન્મથી પાંચમે વર્ષ તેના ઉદરમાં રાગ ઉત્પન્ન થશે. અહારમે વર્ષે કાર્તિક માસના શુકલ પડવાને દિવસે તેના રાજ્યાભિષેક થશે. તે મૃગાંક નામે મુગટ, અદંત નામે અર્ધ, દ્વિસ નામે લાક્ષા અને દૈત્યસૂદન નામે ખડ્ગ ધારણ કરશે. તેને સૂર્ય, ચંદ્ર નામે છે પગનાં કડાં અને ત્રૈલાક્યસુંદરી નામે સુંદર વાસગૃહ થશે. તે સુવર્ણનું પુષ્કળ દાન આપી વિક્રમના સંવત્સરને ઉથાપી પાતાના સંવત્સર ચલાવશે. તેને ચાર પુત્રા થશે. તેમાં દત્ત નામના યુત્ર રાજગૃહ નગરીમાં, વિજય નામના યુત્ર અલ્હિલયુર પાટલુમાં, મુંજ નામના પુત્ર અવંતી દેશમાં અને અ તરાજીત નામના પુત્ર બીજા દેશમાં પાતપાતાની રાજધાની સ્થાપિત કરશે. તે કલ્કીના રાજ્ય સમયમાં આ પૃથ્વી મ્લેચ્છાના અને ક્ષત્રિય રાજાઓના રુધિર પ્રવાહથી સ્નાન કરશે. તેના દ્રવ્ય ભંડારમાં નવાર્દ્ધ કેાટિ સાનૈયા એકઠા થશે. તેની સેનામાં ચૌદ હજાર હાથી, ચારસા પચાશ હાથણી, સત્યાશી લાખ ઘાડા અને પાંચ કાેટિ પેઠળ થશે. આકાશમાં ખેલે તેવા ત્રિશૂલને ધારણ કરનારા, પાષાણુના અધનું વાહન કરનારા અને અતિ નિર્દય એવા એ કલ્કી છત્રીશ વર્ષની વધે ત્રિખંડ ભરતના

સ્વામી થશે. તેના રાજ્યના સમયમાં મથુરા નગરીમાં વાસુદેવ તથા બલદેવના પ્રાસાદ અકસ્માત પડી જશે. અનુક્રમે તે કલ્કી અતિલાભથી પોતાના નગરને ખાદાવી સવે તરફથી દ્રવ્ય કઠાવીને ગ્રહ્મ કરશે. એ પ્રમાણે ખાદતાં લાકાની ભૂમિમાંથી પાષાણમય લવણદેવી નામે પ્રભાદિક ગાય નીકળશે. તેને ચીટામાં સ્થાપન કરશે. ત્યાં ઉસી રહી સતી તે ભિક્ષા માટે ફરતા સાધુઓને દિવ્ય શક્તિ વડે પોતાનાં શીંગડાં વડે મારવા ધસશે. તે જોઈ સાધુઓ તે નગરમાં જળના ભાવી ઉપસર્ગ જાણી વિહાર કરી જશે. ત્યારપછી સત્તર અહારાત્ર સુધી અખંડ મેઘવૃષ્ટિ થશે. તેથી કલ્કીનું નગર ડુબી જશે. કલ્કી નાશીને કાઈ ઉચે સ્થળે જતો રહેશે. પછી જળના પૂરથી ઉપરની માટી ધાવાઈ જવાથી નંદરાજાએ કરાવેલા સુવર્ણના ગિરિ ઉઘાડા થયેલા જોઇ તે અર્થના અત્યંત લાલુપી થશે. તેથી પુનઃ ત્યાં નવું નગર વસાવી પ્રાદ્મણ વિગેરે સર્વના કર લેશે. તે સમયે પૃથ્વી પરથી સુવર્ણ નાણું નાશ પામશે અને ચામડાના નાણાથી તે વ્યવહાર ચલાવશે. લોકો કંખલ તથા ઘાસનાં વસ્ત્ર પહેરશે. કલ્કીના સંભ્રાંત થયેલા લોકો પત્રાવલી વિગેરમાં ભાજન કરશે.

એક વખતે કલ્કી રાજમાર્ગમાં કરતા સાધુઓને એઈ તેમની બિક્ષામાંથી છઠ્ઠો ભાગ માગશે, એટલે સાધુએ કાયાત્સર્ગ કરીને બાલાવેલી શાસનદેવી તેને તેમ કરતાં નિવારશે. પછી પચાસમે વર્ષ તેને ડાબી જાંઘમાં અને જમણી કૃક્ષીમાં પ્રહાર થશે. તથાપિ પાછા કલ્કી સાધુઓની બિક્ષાના છે બાગ લેવા માટે તેમને ગાયના વાડામાં પૂરશે. તેમાં પ્રાતિપદ નામના આચાર્ય પણ આવી જશે. પછી સર્વ સંઘના રમરણથી શાસન દેવી આવી તેને સમજવશે. તથાપિ તે સમજશે નહિ, એટલે આસન કંપથી તે હેકીકત જાણી ઇદ્ર વૃદ્ધ ખ્રાદ્મસ્ત્રને રેપે ત્યાં આવી તેને આ પ્રમાણે કહેશે—'હે રાજ! આવા નિગ્રંથને પીડવા તે તને યાગ્ય નથી.' ત્યારે કલ્કી કહેશે કે 'મારા રાજ્યમાં બીજા સર્વ બિક્ષુકા કર આપે છે અને સાધુઓ કાંઇ પણ કર આપતા નથી, મેં તેમને વાડામાં રાક્યા છે.' પછી ઇદ્ર તેને બે ત્રણ વાર સમજવશે; તે છતાં જયારે તે નહિ સમજે ત્યારે ઇદ્ર ક્રોધથી લપડાક મારી તેને હણી નાખશે. કલ્કી છાશી વર્ષનું આયુગ્ય ભાગવી મરણ પામીને નરકે જશે. પછી ઇદ્ર તેના પુત્ર દત્તને કેટલીક શિખામણ દઈ રાજયે બેસારી ગુરુને નમીને સ્વર્ગે જશે. દત્ત પિતાને મળેલા તેના પાપના ફળને જાણીને ખધી પૃથ્વીને જિનચૈત્યથી મંડિત કરશે તથા શત્રું જયના ઉદ્ધાર કરશે. ત્યાર પછી જિનધર્મના મહિમા ઘણા વૃદ્ધિ પામશે.

આવા સમયમાં પણ કેટલાએક ધર્મના શગી થશે. કહ્યું છે કે "જેમ શુંગી મત્સ્ય ખારા સમુદ્રમાં રહ્યા સતા પણ મિષ્ટ જળ પીવે છે તેમ આવા કાળમાં પણ પ્રાજ્ઞ પુરુષા ધર્મતત્ત્વમાં તત્પર હોય છે."

એ દુષમા આરામાં યુગપ્રધાન સૂરિવરા થશે, ચતુર્વિધ સંઘ ધર્મમાં વર્તશે, અને

રાજાએ ધર્મકર્મમાં તત્પર થશે. યુગપ્રધાન વિગેરેની સંખ્યા દેવેંદ્રસૂરિકૃત કાલસિત્તરી પ્રકરણમાં આ પ્રમાણે કહેલી છે—-

" દુષમા કાળમાં અગિયાર લાખ અને સાળ હજાર રાજાએ! જિનેધરના લક્ત થશે અને અગિયાર કોડ જૈનશાસનના પ્રભાવક થશે. તથા સુધર્માસ્વામીથી છેલ્લા દ્રપ્યસહ સૂરિ પર્ય'ત ત્રેવીશ ઉદયમાં બે હજાર ને ચાર યુગપ્રધાન<sup>ા</sup> થશે અને અગિયાર લાખ ને સાળ હજાર આચાર્ય થશે. " બે હજાર ને ચાર યુગપ્રધાનમાં સુધર્મા સ્વામી અને જ ખૂ સ્વામી તે ભવે સિદ્ધિપદને પામશે અને આકીના સર્વ એકાવતારી થશે. તે પ્રભાવકતા આઠ ગુણને ધારણ કરતાર મુનિ મહારાજો જ્યાં વિહાર કરશે ત્યાં ચારે દિશામાં અઢી અહી ચાજન પર્યં ત દુષ્કાલ, મરકી પ્રમુખ ઉપદ્રવ નાશ પામશે. તથા અગિયાર લાખ ને સાળ હજાર આચાર્યો પ્રાવચની ધર્મકથી ઈત્યાદિ જ્ઞાન ક્રિયા ગુણવાળા અને લગપધાન જેવા થશે. દીવાલી કલ્પમાં ત્રણ પ્રકારના સૂરિ થશે એમ કહેલું છે. તેમાં પંચાવન કાેટિ. પંચાવન લાખ, પંચાવન હજાર અને પાંચસા સુરિ ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયાવાલા ઉત્તમ સમજવા. તેત્રીશ લાખ, ચાર હુજાર, ચારસા ને એકાશું સૂરિ મધ્યમ કિયાવાળા હાવાથી મધ્યમ સમજવા; અને પંચાવન કાેટિ, પંચાવન હજાર, પાંચસાે ને પંચાવન સૂરિ પ્રમાદી અને અનાચારી હોવાથી જલન્ય સમજવા. હવે ઉપાધ્યાયની સંખ્યા કહે છે--પંચાવન કોડ. પંચાવન લાખ ને પંચાવન હુજાર ઉત્તમ, ચાપન કોડ મધ્યમ અને સુંમાળીશ કોડ, ચુંમાળીશ લાખ ને ચુંમાળીશ હજાર જઘન્ય-એટલા ઉપાધ્યાય પાંચમા આરામાં થશે એમ સમજવું. હવે સાધુઓની સંખ્યા કહે છે-સીતેર લાખ કોડ અને નવ હજાર કોડ ઉત્તમ, સા ક્રોડ મધ્યમ અને એક્ત્રીશ કાેટિ, એક્વીશ લાખ ને સાઠ હજાર જઘન્ય એટલા સાધુઓ થશે. હવે સાધ્વીની સંખ્યા કહે છે-દશ હજાર નવશે ને ખાર કોડ, છપ્પન લાખ, છત્રીશ હજાર, એકસો ને નવાશું એટલી ઉત્તમ સાધ્વીએ! થશે. હવે શ્રાવકની સંખ્યા કહે છે – સોળ લાખ ત્રણ હેળાર ત્રણશે ને સત્તર કોડ અને ચારાશી લાખ એટલા શ્રાવકા થશે. હવે શ્રાવિકાની સંખ્યા કહે છે-પચવીશ લાખ બાણ હજાર પાંચશે ને અત્રીશ કોડ ઉપર ખાર એટલી શ્રાવિકા થશે. આ પ્રમાણે દુષમાં આરામાં ચતુવિધ સંઘનું પ્રમાણ કહેલું છે. ર

અહીં કેટલાએક કહે છે કે આ પ્રમાણ જંબુદ્રીપના ભરતક્ષેત્ર સંખંધી જાણવું. કેટલાએક કહે છે કે આ પ્રમાણ શ્રીવીર પ્રભુએ પ્રતિબાધ પમાડેલા ચતુર્વિધ સંઘ સહિત જાણવું. તેના ખુલાસો દુષમ આરાના યંત્રપટથી તથા ખહુશ્રુતના મુખથી જાણી લેવા.

૧ તે સમયમાં વર્તતા સર્વ સૂત્રના પારગામી તે યુગપ્રધાન જાણવા.

ર આમાં જણાવેલી સખ્યા દોવાલીકલ્પ સાથે ખરાખર મળતી નથી, વળી આ ભાષાંતર જેના ઉપરથી થાય છે તે પ્રત પણ અશુદ્ધ ને સંખ્યા અસ્તાબ્યસ્ત હૈાવાથી આ સંખ્યા ઉપર આધાર રાખી શકાય તેમ નથી.

હવે પાંચમા આરાને અંતે ઉત્પન્ન થનારા ચતુર્વિધ સંઘના નામ કાલસીત્તરીને અનુસારે લખવામાં આવે છે. "સ્વર્ગથી સ્થવીને થયેલા દુપ્પસહસૂરિ નામે સાધુ ક્લ્યુશ્રી નામે સાધ્વી, નાગિલ શ્રેષ્ઠી નામે શ્રાવક અને સત્યશ્રી નામે શ્રાવિકા એ ચરમ સંઘ જાણવા." સંબાધસત્તરીમાં કહ્યું છે કે "એક સાધુ, એક સાધ્વી, એક શ્રાવક અને એક શ્રાવકા-આગ્રાયુક્ત હાય તા તેને સંઘ જાણવા અને શેષ આગ્રા રહિતને અસ્થિના સંઘ જાણવા." તે કાળે મુનિ દશવૈકાલિક, જિતકલ્પ, આવશ્યક, અનુયાગદ્રાર અને નંદી એટલા સ્ત્રના પાઠી થશે. તેમને ઇંદ્ર નમસ્કાર કરશે. ઉત્કૃષ્ટ છઠ્ઠ તપના કરનારા થશે. દુષ્પસહસૂરિ બે હાથના દેહવાળા, ખાર વર્ષ સુધી ગૃહસ્થપણે રહી, ચાર વર્ષ સુધી વતધારી થઇ, ચાર વર્ષ સુધી સત્રધારી થઇ, ચાર વર્ષ સુધી સાગરાપમના આયુષ્યવાળા દેવપણાને પામી ત્યાંથી સ્થવી આ લસ્ત ક્ષેત્રમાંજ સિહિપદને પામશે.

પાંચમા આરાના પ્રાંત સમયે પૂર્વકાળે શ્રુત, સૂરિ, સંઘ ને ધર્મ વિશ્છેદ પામશે. રાજા વિમલવાહન, મંત્રી સુધર્મા અને ન્યાયધર્મ મધ્યાન્હે નાશ પામશે અને અિન સાયંકાલે નાશ પામશે. શ્રીવીરસ્વામીથી જેટલા કાળ સુધી પાંચમા આરામાં શ્રીજૈનધર્મની પ્રવૃત્તિ રહેશે તે આ પ્રમાણે—વીશ હજાર ને નવસો વર્ષ, ત્રણ માસ, પાંચ દિવસ, પાંચ પહેાર, એક ઘડી, એ પળ અને અડતાળીશ અક્ષર એક્લા કાળ જિનધર્મની પ્રવૃત્તિ રહેશે.

" આ પ્રમાણે સાેળ સ્વપ્ના પ્રખેંધથી અને કલ્કી રાજાની કથાથી કાળતું સર્વે સ્વરુપ જાણીને પ્રાપ્ત પુરુષા શ્રી ચુગપ્રધાન મુનીશ્વરાની તથા શ્રીજિનેશ્વર ભગવંતની આજ્ઞાનું વિરાધન કરતા નથી."

કાળસ્વરૂપના અધિકારમાં ભવિષ્યમાં થનારા શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાની બીના ટૂંકામાં આ રીતે જાણવી—

## ભાવિનાં પદ્મનાભાદિ-જિનાનાં પ્રાગ્ભવાસ્તથા । નામાનિ સ્તૂર્યતેડસ્માભિઃ, પ્રાપ્ય પૂર્વોક્તશાસ્ત્રતઃ ॥

અર્થ — '' ભવિષ્યમાં થનારા **પદ્માનાભ** વિગેરે તીર્થ કરોના પૂર્વ ભવ અને નામ પૂર્વોક્રત શાસ્ત્રથી જાણીને અહીં સ્તવવામાં આવે છે." ભાવિજિનના પૂર્વ ભવ વિગેરેતું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે—

ઉત્સિપિંણીના બીજો આરા શ્રાવણ વદી એકમે બેસશે. ત્યારથી અનુક્રમે સાત સાત દિવસ સુધી પાંચ જાતિના મેઘ વરસશે. તેમાં પ્રથમ પુષ્કરાવર્ત નામે મેઘ પૃશ્વીના સર્વ તાપને દ્વર કરશે, બીજો **સીરાદમેઘ** સર્વ ઔષધિનાં બીજને ઉપજાવશે. ત્રીજો **ઘુતાદમેઘ** સર્વધાન્યાદિમાં રનેઢ-રસ ઉત્પન્ન કરશે. ચોથા શુદ્ધો:ક સર્વ ઔષધિને

૧ હાડકાંના સમૂહ,

પરિપક્વ કરશે. પાંચમા રસાદકમેઘ પૃથ્વી ઉપર ઇક્ષુ વિગેરમાં રસ ઉપજાવશે. એવી રીતે પાંચ મેઘ પાંત્રીશ દિવસ સુધી વૃષ્ટિ કરશે. તેથી વૃક્ષ લતા ઓષધિ ધાન્ય વિગેરે સર્વ પાતાની મેળે ઉત્પન્ન થશે. તે જોઈને બિલમાં જઇને વસેલા સર્વ જવા બહાર નીકળશે. અનુક્રમે બીજા આરાના અંત ભાગે મધ્ય દેશની પૃથ્વીમાં સાત કુલકર થશે. તેઓમાં પહેલા કુલકર વિમળવાહન જાતિરમરણથી રાજ્ય વિગેરની સ્થિતિને સ્થાપિત કરશે. તે પછી ત્રીજા આરાના નેવાશી પખવાડિયા ગયા પછી શતદાર નગરમાં સાતમા કુલકર સમુચિ નામે રાજાની ભદ્રા રાષ્ટ્રીની કુક્ષિમાં શ્રેશિક રાજાના જવ પહેલા નરકમાંથી ચવી શ્રીવીર પ્રભુના ચવવાને દિવસે અને તેજ વેળાએ અવતરશે અને શ્રીવીર પ્રભુના જન્મ દિવસેજ તેના જન્મ થશે. તે શ્રીપદ્મનાભજિન મહાવીર જેવા પહેલા તીર્થ કરશે, શ્રીવીરપ્રભુ અને પદ્મનાભ પ્રભુનું અંતર શ્રીપ્રવચન સારાહ્મારમાં આ પ્રમાણે કહેલ છે "ચોરાશી હજાર વર્ષ, સાત વર્ષ અને પાંચ માસનું શ્રીવીર તથા પદ્મનાભ પ્રભુનું અન્તર જાણવું." તેમનું નિર્વાણ કલ્યાણક દીવાળીને દિવસે થશે.

બીજ તીર્થ કર સુરદેવ નામે થશે. તેમના શરીરનાે વર્લ, આયુષ્ય, લાંછન, દેહની લાંચાઇ અને પંચ કલ્યાલુકના દિવસ વિગેરે પાર્શ્વનાથ પ્રસની પ્રમાણે થશે. શ્રીવીરસ્વામીના કાકા સુપાર્શ્વના જીવ બીજા તીર્થ કર થશે.

ત્રીજ સુપાર્શ્વ નામે તીર્થ કર શરીર કાંતિ વિગેરેથી આવીશમાં જિન શ્રીનેમિનાથના જેવા થશે. તે પાટલીપુત્રના રાજા ઉદાયનના જીવ જાશુવા. તે શ્રેશિક રાજાના પીત્ર અને કાેશિક રાજાના પુત્ર જેના પોષધગૃહમાં વિનયરતન નામના અભવ્ય સાધુથી ઘાત થયા હતાં તેના જીવ ત્રીજ તીર્થ કર થશે.

ચોથા સ્વયંપ્રમ નામે તીર્થં કર એકવીશમા નિમ જિનના જેવા થશે. તે પાેટિલ મુનિના જવ જાયુંગે. પાંચમા સર્વાનુભુતિ નામે તીર્થં કર કે જે દઢાયુ શ્રાવકના જવ છે તે વીશમા મુનિસુત્રત પ્રભુની સમાન થશે. છઠ્ઠા તીર્થં કર દેવસુત નામે થશે, તે કાર્તિ ક શેઠના જીવ જાણવા, તેમાં વિશેષ જાણવાનું એટલું કે હમણાં જે કાર્તિ ક શ્રેષ્ઠીના જીવ એ સાગરોયમને આઉખે સૌષમેં દ્રપણું અનુભવે છે તેના જીવ એ નહીં. એ સરખા આંતરામાં કાઈ બીજા કાર્તિ ક શેઠ થયેલા છે તેના જીવ સમજવા. તે દેવસુત જિન મિલ્લાથની જેવા થશે પણ સ્ત્રીવેદે યુક્ત થશે નહિ.

સાતમા ઉદય નામે તીર્થં કર શંખ શ્રાવકના જવ થશે, પણ તે ભગવતીમાં વર્ષ વેલા શંખ શ્રાવક નહિ, આ કાઈ બીજે જવ છે. તે તીર્થં કર અહારમા અરનાથ પ્રભુની જેવા થશે. અહીં વિશેષ એટલું છે કે તેમના ચક્રવર્તા પણના નિશ્ચય જાણવા નહિ. આઠમા પેઢાલ નામે તીર્થં કર થશે. તે આનંદ નામના શ્રાવકના જવ છે. અહીં વિશેષ એટલું જાણવાનું છે કે સાતમા અંગમાં કહેલ આનંદ શ્રાવક તે આ નહિ. તે તા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધિને પામનાર છે. એથી કુંશુનાથ પ્રભુના જેવા આ તીર્થં કર તે કાઇ બીજા

૧ વચ્ચે પાંચ કુલકર સુધર્મ, સંગમ, સુપાર્ધ, દત્ત અને સુમુખ એ નામના થશે.

આનં દને છવ જાહ્યુવા. નવમા તીર્થં કર પાહિલ નામે સુનં દા શ્રાવિકાના છવ થશે. તે શાંતિનાથ પ્રભુની સમાન થશે. દશમા શતકી તિ નામે તીર્થં કર થશે. તે શતક શ્રાવકના છવ અને ધર્મનાથ પ્રભુની સમાન થશે. આ શતકના છવ પુષ્કલી એવા ખીજા નામથી ભગવતી છમાં કહેલ શ્રાવકના છવ સમજવા. અગિયારમા સુવત નામે તીર્થં કર દશારસિંહ જે કૃષ્ણુ તેની માતા દેવકીના છવ થશે. તે અનં તનાથની તુલ્ય થશે. ખારમા અમમ નામે ભગવંત નવમા વાસુદેવ કૃષ્ણુના છવ થશે. તે તેરમા વિમલનાથ પ્રભુની સમાન થશે સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહેલું છે કે કૃષ્ણુ ભાવી ચોવીશીમાં તેરમા તીર્થં કર થશે. તેથી તત્ત્વ ખહુશ્રુત જાણે.

તેરમા નિષ્કાપાય નામે તીથ'કર સત્યકી વિદ્યાધરના જીવ થશે. તે સજયેષ્ટા સાધ્વીના પુત્ર અને જે લાકમાં રુદ્ર (સદાશિવ) એવા નામથી પ્રસિદ્ધ થયેલા છે તેના છવ જાણવા. સમવાયાંગ સૂત્રમાં તે ભારમા જિન થશે એમ કહેલું છે; તત્ત્વ બહુશ્રુત જાણે. તે પ્રભુ વાસપૂજ્ય સ્વામીની સમાન થશે. ચૌદમા લીથ કર નિષ્યુલાક નામે ખલદેવના છવ થશે. પણ આ અળદેવ કુખ્યુનાં બંધુ અલભાદ્ર સમજવા નહિ. કારણ કે તે બલદેવ માટે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિએ શ્રીનેમિચરિત્રમાં કહ્યું છે કે ખલલદ્રના છવ કૃષ્ણના તીર્થ માં સિદ્ધિ પામશે. તૈથી આ ખલદેવ બીજા સમજવા. તે તીર્થ કર શ્રેયાંસ પ્રભુની સમાન થશે. પંદરમા તીર્થ કર નિર્મામ નામે સલસાના જીવ થશે. આ સલસા શ્રાવિકા તે સમજવા કે જેની પ્રત્યે શ્રીવીરપ્રભુએ અંબડને મુખે ધર્મલાભ કહેવરાવ્યા હતા. તે પ્રભુ શીતલનાથની સમાન થશે. સોળમા ચિત્રગુપ્ત નામ તીર્થ કર ખલભદ્રની માતા રાહિણીના છવ થશે. તે સુવિધિનાથછ સમાન થશે: સત્તરમા સમાધિ નામે તીર્થ કર થશે. તે રેવતી શ્રાવિકાના જવ જાણવા; જે રેવતીએ બીજોરા પાક વહારાવીને ગાશાલે મૂકેલી તેજોલેશ્યાથી શ્રીવીરપ્રભુના દેહમાં શ્રુપેલ વ્યાધિને શમાવ્યા હતા. તે તીથ કર ચંદ્રપ્રભુની સમાન થશે. અહારમા સંવર નામે તીથ કર શતાલી શ્રાવકના જવ થશે. તે સુપાર્ધ પ્રભુની તુલ્ય થશે. એાગણીશમા યરાષ્ટ્રિય નામે તીર્થ કર દ્વીપાયનના જીવ થશે. તે પદ્મપ્રભુની સમાન થશે. આ દ્વીપાયન લાકમાં વેઠવ્યાસ એવા નામે પ્રસિદ્ધ છે. વીશમા વિજય નામે પરમેષ્ઠી કર્ણરાજાનાે જીવ થશે, તે સુમતિનાથની સમાન થશે. કેટલાએક આ કર્ષ્યુંને પાંડવ કૌરવના લાઈ કહે છે, અને કેટલાએક તેને ચંપાનગરીના પતિ વાસુપૂજ્યના વંશના કહે છે. તત્ત્વ કેવળી જાણે.

એકવીશમા મહ્ય નામે તીર્થં કર નારદના જીવ થશે. તે અભિનંદન પ્રભુની સમાન થશે. કેટલાએક આ નારદને ભગવતી સૂત્રમાં વર્ણવેલ નિર્ગંથ કહે છે અને કેટલાએક રામ લક્ષ્મણના સમયમાં થયેલા નારદ કહે છે. આવીશમા દેવ નામે તીર્થં કર અંબડના જીવ થશે. તે સંભવનાથની સમાન થશે. ઉપપાતિક સૂત્રમાં જે અંબડને વર્ણવેશ છે તે તેા મહાવિદેહમાં સિહિ પામશે એમ કહેલું છે. તેથી આ અંબડ સુલસાની પરીક્ષા કરનાર જણાતા નથી. તત્ત્વ કેવળી જાણે. ત્રેવીશમા અનંતવીર્થ નામે તીર્થં કર અમરના જવ થશે, તે અજતનાથની સમાન થશે. ચોવીશમા ભદ્ર કર નામે તીર્થં કર બુહલવાના જવ થશે. તે શ્રીઋષભ પ્રભુની સમાન થશે.

એ સર્વ તીર્થ કરોના દેહનું અને આયુષ્યનું પ્રમાણ, કલ્યાણક તિથિએા, લાંછન, વર્ણ અને અંતર વિગેરે પશ્ચાનુપૂર્વીથી વર્તમાન તીર્થ કરોની સમાન જાણવું. ૧૮૫

પ્રભુતા પાંચે કલ્યાણુકા પૂજનીય શાથી છે તે બીના પાંચ શ્લાકમાં જણાવે છે:-

કલ્યાણકા પાંચે કહ્યા શ્રીસુમતિનાથ જિણંદના, જિનશાસને કલ્યાણકારક જીવન સાત્ત્વિકા તણા; તીર્થપતિના જીવન ઉત્તમ આત્મ દષ્ટિ જગાવતા, કર્મ શત્રુ હઠાવતા પુષ્યશાલી ભવ્ય વિચારતા. ૧૮૬

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે યાંચમા શ્રીસુમતિનાથ જિનેશ્વરનાં ચ્યવન કલ્યાશ્રુક, જન્મ કલ્યાશ્રુક, ફીક્ષા કલ્યાશ્રુક, કેવલગ્રાન કલ્યાશ્રુક અને નિર્વાશ્રુ કલ્યાશ્રુક એમ પાંચે કલ્યાશ્રુકે કહ્યા. શ્રીજૈન શાસનને વિષે સાત્ત્વિકા એટલે સત્ત્વશાળી તીર્થકરાના જીવનને પરમ કલ્યાશ્રુકના (માેક્ષના) કારશ્રુ કહેલાં છે. કારશ્રુ કે તીયકરાના ઉત્તમ જીવનચરિત્રા આત્મદેષ્ટિ એટલે આત્માની રમશ્રુતાવાળી દેષ્ટિ (ભાવના) જગાડે છે. વળી તે ચરિત્રા કર્મ રૂપી શત્રુને હઠાવે છે. એ પ્રમાણે પુષ્યવંતા ભગ્ય જીવા વિચારે છે. ૧૮૬

એ પૂજ્ય પુરૂષા પૂર્વ ભવના તીવ્ર શુભ સંસ્કારથી, શાસન રસિક સૌને બનાલું એહ ઉત્તમ ભાવથી; વીસ થાનક આદિ તપને સાધતા સંયમી બની, દેવ ભવમાં રાચતા ન શમે સહે પીડ નરકની. ૧૮૯

સ્પષ્ટાર્થ:—આ પૂજ્ય તીર્થંકર લગવંતા પૂર્વ લવના સારા સારા સંસ્કારાને લીધે 'સર્વ જેવાને જૈન શાસનના રસિયા બનાવું' એવી ઉત્તમ લાવનાથી વીસ સ્થાનક આદિ તપ એટલે વીસ સ્થાનકમાંથી એાછામાં એાછું એક સ્થાનક, કાઇ બે સ્થાનક અને કાઇ ઉત્કૃષ્ટપણે વીસે સ્થાનક વગેરે તપની આરાધના કરે છે. તે સાથે ચારિત્રને પણ શહેલ કરે છે. અને તે લવતું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને દેવલવમાં જઇને આનંદપૂર્વક રહે છે ખરા, પણ તેમાં આસકત થતા નથી. કદાચ કાઇ લાવિ જિનના જવ નરકમાં જય, તા ત્યાં સમતા લાવમાં રહીને નરકની વેદનાને સહન કરે છે. ૧૮૭

અંત્ય ભવમાં આલ્યથી જ્ઞાન આદિ ગુણા ધરે, પ્રૌઢ જેવા દીપતા મુશ્કેલીઓ પરની હરે; યૌવને આસક્તિ ઠાળી શુદ્ધ સંયમ પાળતા, પરીષહા સહતા સમ ખને માન અપમાના થતા. ૧૮૮ સ્પષ્ટાર્થ:—અને જ્યારે છેલ્લા તાર્થકર થવાના ભવ પામે છે, એટલે જે ભવમાં માક્ષે જવાના હોય છે તે વખતે આળપણથી જ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન વગેરે જ્ઞાના તથા અવધિ દર્શન વગેરે ગુણાને ધારણ કરે છે. અને બાલ્યાવસ્થામાં પણ પ્રૌઢ જેવા એટલે માટી ઉંમરવાળામાં જણાતું કરેલપણું, સમજણ વગેરે ગુણા વહે જાણે માટા હાય તેવા જણાય છે. તથા તેઓ બીજા દુ:ખી પુરુષાની પીડાઓને દૂર કરે છે. તેમજ યુવાન અવસ્થામાં સંસારના પદાર્થીની આસક્તિને દૂર કરીને શુદ્ધ ભાવે નિર્મળ ચારિત્રનું પાલન કરે છે, વળી અનેક પ્રકારના પરિષહોને સહન કરે છે. તેમજ કાઇ આદર સત્કાર કરે, અથવા કાઇ અપમાન કરે તથા અનેક પ્રકારે હેરાન કરે તે છતાં બંને જ્યોની તરફ સમભાવ રાખે છે. માન કરનાર જીવની ઉપર રાગ કરતા નથી. અને અપમાન કરનાર જીવની ઉપર રાગ કરતા નથી. અને અપમાન કરનાર જીવની ઉપર સેવ કરતા નથી. ૧૮૮

છદ્મસ્થ ભાવે મૌનધારી સ્વપર તારક થઈ અને, વિચરતા પુષ્ય પ્રભાવે દેશના ઉપસર્ગને; ઢાળે સ્વભાવે શાંત સમતાદિક ગુણાને ધારતા, શત્રુને પણ બોધ આપી મુક્તિ માર્ગે જેડતા. ૧૮૯

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી જ્યાં સુધી આ તીર્થ કર લગવાન છદ્મસ્ય ભાવમાં વિચરતા હોય છે એટલે કેવલજ્ઞાન થાય નહિ ત્યાં સુધી મીન લાવને ધારણ કરે છે. એટલે ત્યાં સુધી કાઈને ઉપદેશ આપતા નથી. પરંતુ પછીથી પુષ્યના ઉદયથી કેવલજ્ઞાન પામીને સ્વપર તારક એટલે પોતાને તથા પરને તારનારા અનીને એટલે ઉપદેશ આપતા છતાં મહીતલ પર વિચરે છે અને શાંત એવા તેઓ દેશ નગરાદિના ઉપસર્ગોને દૂર કરે છે. કારણ કે તેમના એવા અપાયાપગમાતિશય નામના અતિશય હાય છે, કે જે મારી, મરકી વગેરે લયોને દૂર કરે છે. અને તેઓ સમતા વગેરે ગુણાને ધારણ કરે છે. એટલે દુરમન ઉપર પણ દેષ રાખતા નથી. વળી શત્રુને પણ આત્મ હિતકર બાધ આપીને માલ માર્ગમાં એડે છે. એટલે તેમના પસાયથી તેઓ પણ જ્ઞાન દર્શન, ચારિત્રની આરાધના કરી સ્વર્ગ કે મોકો જાય છે. ૧૮૯

પ્રભુ જીવનને વાંચએ ને અન્યને સમજાવએ, તત્ત્વ ચિત્તે ધારએ પ્રભુ માર્ગ માંહી વિચરએ; આત્મગુણ રંગી અની બીજા જનોને તારએ, પ્રભુ જીવનના લાભ એ મારી શીખામણ માનએ. ૧૯૦

સ્પષ્ટાર્થ:—હે લવ્ય છવા! તમે આ પાંચમા શ્રીસુમતિનાથ લગવાનના ચરિત્રને વાંચજો. તેમજ બીજા છવાને તેના અર્થ સમજાવજો. અને તત્ત્વને એટલે સારને ચિત્તમાં ધારણ કરજો એટલે ગ્રહણ કરીને પ્રભુએ ઉપદેશેલા માર્ગમાં વિચરજો. વળી આત્મ ગુણ રંગી એટલે આત્માના જ્ઞાનાદિક ગુણામાં રમણતા કરીને તમે ભવ સમુદ્રને તરજો,

અને બીજા જવાને પણ તારજે. શ્રીતીર્થ કરાના જીવન ચરિત્રના આવા અપૂર્વ લાલ છે એવું જાણીને તમે પૂર્વ કહેલી મારી શિખામણને માનજે એટલે મારા કહેવા પ્રમાણે ચાલજે. ૧૯૦

યાંચમા ભાગની પૂર્ણતા જણાવે છે≔

દેશના ચિંતામણિના ભાગ પંચમ પૂર્ણતા, પામે અહીં વાચક લહાે નિજ આત્મ ગુણગણ રમણતાઃ દેવ વિમલેશ્વર તથા ચક્રેશ્વરી પદ્માવતી, વિધ્ન હરેએ સંઘના પૂરાે સકલ વાંછત તતિ. ૧૯૧

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે આ દેશના ચિંતામણિ નામના ગ્રંથના પાંચમા લાગ અહીં પૂરા થાય છે. હે લવ્ય જીવા! તે વાંચીને તમે પાતાના આત્માના ગુણાના સમૂહમાં રમણતા ગુણને ધારણ કરજે. શ્રી સિહ્યકના અધિકાયક વિમલેશ્વર નામના યક્ષ દેવ તથા ચક્રેશ્વરી અને પદ્માવતી નામની દેવીઓ કે જેઓ જિનશાસનનું રક્ષણ કરનારી યક્ષિણીઓ છે, તેઓને હું વિનંતિ કરૂં છું કે—શ્રી ચતુર્વિધ સંઘના વિધ્નાના નાશ કરજો અને બધા વાંછતાની એટલે ઇષ્ટ પદાર્થાના સમુહને પામવાના મનારથોને પૂરણ કરજો. ૧૯૧

ગ્રંથકાર ગ્રંથની રચના કયારે કરી તે બીના જણાવે છે:---

કરણ ગગનાકાશ નયન પ્રમિત વિક્રમ વર્ષના, નેમિ પ્રભુના જન્મ દિવસે નેમિ સૂરીશ્વર તણા; પદ્મસૂરિ દેશના ચિંતામણિના પાચમા, ભાગને શ્રી વિનયી સંઘની વિનતિ ધરી ચિત્તમાં. ૧૯૨

સ્પષ્ટાર્થ:—કરણુ એટલે ઇન્દ્રિયા પાંચ છે માટે પાંચની સંખ્યા (૫) લેવી. ગગન એટલે શૂન્ય (૦) આકાશ એટલે શૂન્ય (૦) તથા નયન એટલે બે એટલે વિક્રમ સંવતના એ હજારને પાંચ વર્ષે સં. ૨૦૦૫ મા વર્ષે શ્રી નેમિનાથ નામના આવીસમા તીર્થં કરના જન્મ દિવસે એટલે વિ૦ સ૦ ૨૦૦૫ શ્રાવણ સુદી પાંચમે પરમાપકારી ગુરૂમહારાજ આચાર્યં શ્રી વિજયનેમિસ્ર્રીશ્વરના શિષ્ય શ્રીવિજયપદાસ્ર્રિએ વિનયાદિ ગુણસંપન્ન પન્યાસ શ્રીકમલવિજય ગણ્યિ-શિષ્ય મુનિશ્રીવિદ્યાપ્રભવિજય વગેરેની અને શેર દલાલ જેસંગભાઇ કાલીદાસ, તથા તેમના સુપુત્રા—સારાભાઇ, મનુભાઈ વગેરેની, તથા શા. ઇશ્વરદાસ મૂલચંદ વગેરે વિનયવંત શ્રી સંઘની વિનંતિને ચિત્તમાં ધારણ કરીને આ શ્રીદેશના ચિંતામણ મહાશંથના પાંચમા ભાગની રચના કરી. ૧૯૨

શ્રંથની રચના કયાં કરી વગેરે બીના બે શ્લેાકમાં જણાવે છેઃ— રાજનગરે વિચરતા ભૂલચૂક માફી માગતા, ભાવ ભક્તિ કરી પ્રભુની જીવન સફ્લું માનતા; દેશના વિસ્તારમાં પ્રભુ શેષ જીવન ટૂંકમાં, વર્ણવ્યું શશિ રવિ પરે હેા ગ્રંથ વિજયી વિશ્વમાં. ૧૯૩

રેપષ્ટાર્થ:—મેં આ શ્રી દેશના ચિંતામિશ્વના પાંચમા ભાગની રચના જૈનપુરી (શ્રી રાજનગર) અમદાવાદમાં કરી છે. તે રચનાની અંદર અનુપયાગાદિથી કાંઇ ભૂલયૂક થઇ હાય એટલે શ્રીજિનેશ્વર દેવના વચનથી કાંઇ પણ વિરૃદ્ધ કહેવાયું હાય તેની હું માફી માગું છું. અને હું પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથની જીવન ચરિત્ર ગર્ભિત દેશનાને રચવા રૂપ ભાવ ભક્તિ કરીને મારા જીવનને સફળ માનું છું. આ પ્રભુ શ્રીસુમતિનાથના ચરિત્ર ગભિત દેશનામાં તેમની દેશના વિસ્તારથી જણાવી છે અને બાકીનું જીવન ચરિત્ર ટ્રંકામાં જણાવ્યું છે. આ દેશના ચિંતામિશ્વ શ્રંથ ચંદ્ર તથા સૂર્યની પેઠે આ જગતની અંદર વિજયી શાઓ. જયવંતા વર્તો. ૧૯૩

રચના જનિત જે પુણ્ય અજર્યું તાસ ફલ રૂપ ચાહના, એજ મારી સર્વ જીવ સાધક બની જિન ધર્મના; માેક્ષના સુખને લહા હેજે પમાડા અન્યને, 'જૈન શાસન વિજય પામા વિજય પામા પ્રતિદિને. ૧૯૪

સ્પષ્ટાર્થ:—આ દેશના ચિંતામિશના પાંચમા ભાગ રૂપ ચંથની રચના કરવાથી મેં ઉપાર્જન કરેલા પુષ્યાનુષાંધ પુષ્ય રૂપી ફળ પુષ્યના ફલ રૂપે હું એજ ચાહું છું કે તમામ છવા શ્રીજૈનધર્મના સાધક ખનીને માેક્ષના અવિનાશી સુખને અનુભવા. તેમજ ખીજા છવાને પણ આનંદપૂર્વક તે સુખની પ્રાપ્તિ કરાવા, અને શ્રીજિનેશ્વર દેવે સ્થાપેલું આ શ્રી જૈનશાસન દરરાજ વિજય પામા, વિજય પામા. એજ મારી પરમ ભાવના નિરંતર વર્તા છે. ૧૯૪

શંધકાર પાતાની ભાવના જણાવે છે:---

દેશના ચિંતામણિના હવે છડ્ડા ભાગમાં, પદ્મપ્રભ સ્વામી જિણંદની દેશના વિસ્તારમાં; હું કહીશ અઢાર પ્રહ્યુની દેશના પણ અનુક્રમે, ઉચ્ચરીશ અઢાર ભાગે એ મને પુણ્યે ગમે.

રપષ્ટાર્થ:—હવે પછી હું આ શ્રી દેશના ચિંતામણી નામના મહાશ્રંથના છઠ્ઠા ભાગને વિષે છઠ્ઠા તીર્થ કર શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીની દેશના વિસ્તારથી જણાવીશ. એ પ્રમાણે ખાકીના અઢાર તીર્થ કરાની દેશના પણ અનુક્રમે અઢાર ભાગાની અંદર જણાવીશ. મને પ્રખલ પુર્વોદયને લીધે આ શ્રંથરચના કરવાનું કાર્ય ગમે છે. ૧૯૫

ા શ્રી દેશના ચિંતામણિ મહાગ્રંથસ્ય પંચમા ભાગ સમાપ્તઃ ા

## ॥ तत्त्वामृतभावना ॥

(अनुषुब्हतम्)

मणम्य स्तंभताधीशं नेमिस्रीश्वरं सुदा। कुर्वे स्वान्योपकाराय श्रीतत्वामृतभावनाम् ॥१॥ उन्मीलिवाऽऽत्मदृष्टिर्मे श्रीजिनेन्द्रमसादतः । विभावविमिरं नष्टं तद्यानंदवासरः ॥२॥ फलितो धर्मफल्पद्वः प्रसन्धाः परमेश्वराः । यतोऽधात्मगुणारामे विदरामि प्रमोदतः ॥३॥ दर्भनज्ञानचारित्राराधनोत्साहदायकाः । सांनिध्याधायकारतत्र ये वंदे तानदर्निश्चम् ॥४॥ स्वभावात्परनिष्ठासदोषान्पत्रयन्ति ये सदा। मध्यस्थभावना तेषु द्वेषछेशोऽपि नास्ति मे॥४॥ समीहे मद्रमेतेषां सद्दोपोचारकारिणाम् । मत्वोपकृतिमातन्ते दोषशुर्द्धि हिताबहाम् ॥६॥ स्वचिता हितदा तथ्या परचिता न शांतिदा। अभयोईनित भद्रं सा तत्स्रतं परचितया ॥७॥ एकोऽहं नास्ति मे कश्चिनाप्यहं कस्यचिद्धवे । यन्मदीयं च मालिन्यं तज्ज्ञेयं कर्मवंथनैः॥८॥ रागद्वेषाविति प्रोक्ते कर्मवयनकारणे । सरछत्वतीषतः शीघ्रं नदयते रागवंधनम् ॥९॥ क्षमानम्रत्वहेतुस्यां द्वेषनाको भवेद् ध्रुवस् । रागद्वेषविहीनात्मा नमस्यार्हः फलप्रदः ॥१०॥ श्चानदर्शनचारित्रेर्धेतोऽहं शाश्वतः सदा । द्रव्यार्थिकेन चानित्यः पर्यायस्थितिमावतः ॥११॥ देहे वर्णादयो धर्मा नैते वर्त्तन्त आत्मनि। तस्मान्नेक्यं द्वयोरेवमुच्चरंति मनीपिणः ॥१२॥ मया संयोगजन्याऽऽष्ता दुःखश्रेणिर्भवे भवे। तेन संयोगसंसर्ग च्युनस्जामि त्रिथा भ्रुदा ॥१३॥ संसारे ममताहेतुः संयोगः परिहारतः । तस्य सीख्यं भवेत्सत्यं प्रश्नमादिसमन्वितम् ॥१४॥ कदाऽइं समतालीनः सर्वोपाधिविवर्जितः। तीर्थकृद्धयानसंपन्नः मविष्यामि ममोदमाक् ॥१५॥ कोऽहं कि मे कथ वर्त्तेऽधुना मे कीहशी स्थितिः।कःकालः कीहशं क्षेत्रमित्यालोचयति प्रधीः॥१६॥ मेऽधुना मानसे की हम् भाव आत्महितं कियत्। कृतं मयाऽविशष्टं च किमेतदवधारयेत्।।१७।। अनंतशक्तिसंपन्नोऽप्ययमात्मा विमोहतः। मजते विविधं भावं संसाराखेटकेऽनिश्रवृ॥१८॥ जीव! जानीहि स्वरूपस्मादधमान्मोहपाश्चतोऽ।

नन्ताङ्गिनो नारकत्वं माप्तास्तत्त्यागतः सुखम् ॥१९॥
महापुण्योदयेनाप्तो नम्बो देवदुर्लभः । गतक्षणार्पणे नैव कोऽपि सक्तो धनैरपि ॥२०॥
आसन्नसिद्धिकास्तत्र लभन्ते धर्ममाईतम्। यत्मभावेण सिद्ध्यंति सिद्धाःसेत्स्यंन्ति भाविनः॥२१॥
नेहे विधर्मसाम्राज्यं रंकत्वं धर्मसंयुतम्। वरं मन्ये यतो नाशः तस्य स्याद्धर्मसाधनात् ॥२२॥
जीव ! केशाः सिता जाता न जाता मतिश्वकत्ता।

विषयेषु कवायेष्वासक्तिस्तन्योहजुंमितम् ॥२३॥

त्यक्त्वा तान्विषयादीन्ये सिंहशूराः समाश्रिताः ।

सत्तंयमं बाल्यकाछे वंदे तत्पादपङ्क्षम् ॥२४॥

संजातस्य ध्रुवं मृत्युः चारित्रोत्कर्षशास्त्रिनाम् !

प्रश्नस्यं मरणं पोक्तं सर्वगोत्कर्षभूषितम् ॥२५॥

पावनं शासनं जैनं पावनाशयशालिनः । समाराध्य समीहन्ते भावतस्तद्भवे भवे ।२६॥ आराधिता जिना देवा भावतो ग्रुरवोऽपि यैः ।

साधितो जैनधर्मश्च तेषां मृत्योभयं कथम् ? ॥२७॥ पंचापि विषयास्त्यक्ताः कषाया यैविंरागिभिः।

क्षामिताः सक्रला जीवा भाविता भावनाः श्रुभाः ॥२८॥

जिनागमाः समभ्यस्वा विधिना गुरुसंनिधौ ।

तत्मधानपयोगा ये तेषां मृत्योभयं कथस् ? ॥२९॥

सत्पात्रेभ्यो ददानानां दानं सद्बश्चचारिणाम् ।

तपस्यासाम्ययोगानां तेषां मृत्योभयं कथन्? ॥३०॥

उद्दिश्यात्मानमाचारसाधनाऽध्यात्ममीरितम् ।

तत्र निश्रस्रचित्तानां तेषां मृत्योभयं कथम ? ॥३१॥

धर्मकर्ता गुरुर्वेद्यः धर्मक्को धर्मदेशकः। सदौषधं मोक्षमार्गसाधना क्वानपूर्विका ॥३२॥ पथ्यं सद्भावनायोगात् त्रयाणां च प्रणव्यति। मात्रामयो मिलन्तु मे त्रये एते भवे भवे॥३३॥ (युग्मम्)

श्रुताभ्यासो नितर्देवे सत्कथाचार्यसंगितः। दोषपकाशने मौनं प्रियाचागात्मभावना ॥३४॥ वैराग्यं गुणदृष्टिश्च विश्वतिस्थानसेवना । अंतरालभवेष्वेते संपद्यन्तां भवे भवे ॥३५॥ आत्मवादादिभिस्तरवैर्जयित जिनशासनम् ।

उत्कृष्टं सर्वधर्मेषु साधकाः संतु निर्मलाः ॥३६॥

निर्छेषाः पद्मवज्ञाता अनंता अधुनाङ्गिनः ।

मवन्ति च भविष्यंति जैनधर्मस्य साधनात् ॥३७॥

जैनधर्मी रत्भत्तस्यो धर्माश्रान्ये न ताहकाः।

यथार्थकरणं जैने धर्मेऽन्यत्रेव माषणम् ॥३८॥

जैनधर्मरताः सर्वे भवन्तु सुखिनः सदा।

मैत्रीप्रमोदकारुग्यसन्माध्यस्थ्यान्त्रितास्तथा ॥३९॥ मंगलं तीर्थराजो मे मारुदेवप्रभुस्तथा। शांतिने मिपार्श्वरीरा देवाः कुर्वन्तु मंगलप् ॥४०॥ वर्षेऽत्र वैक्रमे श्रेष्ठे निधिनंदनवेन्दुमे। फाल्युने सितपञ्चम्यां ग्रामे बोटादनामनि ॥४१॥ नैमिस्रीश्वशिष्येण कृतेयं पद्मस्रिणा।

**छक्ष्मीममस्य विश्व**प्त्या श्रीतत्त्वामृतभावना (युग्मम्) ॥४२॥

