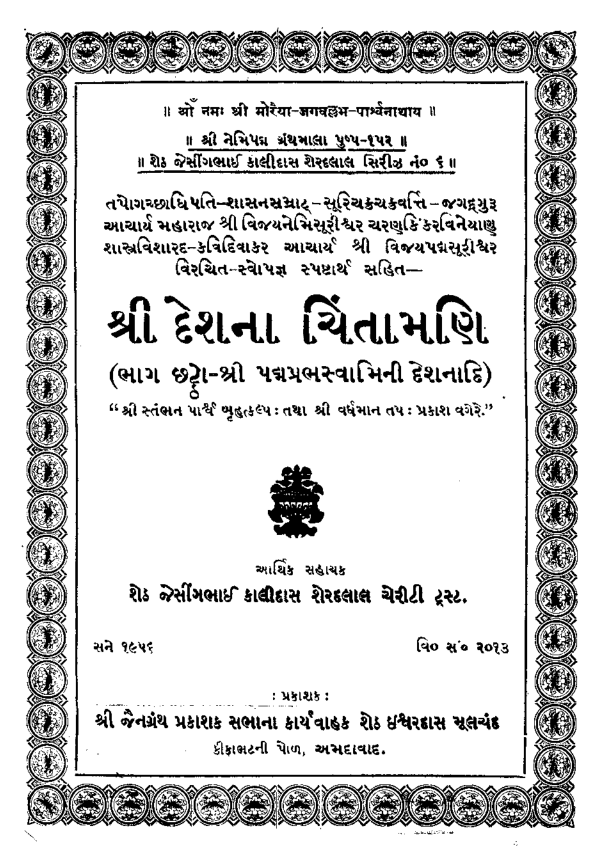
A CHANGE THE SERVICE AND A

A like the latter than the lat



# ॥ હિત શિક્ષા ભાવના ॥

હરિગીત છંદ્ર.

હે જીવ! વર્તે હાલ કેવા કાલ તે ના બૂલજે, આચાર તેમ વિચાર વિલ ઉચ્ચાર શીધ સુધારજે; સમયની સમતા વિષમતા કર્મના ઉદયે કરી. પુષ્યથી સમતા વિષમતા પાપના ઉદયે કરી. સત્ય નીતિ તિમ દયા ત્રણ કષ્ટમાં પણ પાળજે. કષ્ટ કાલે પાય મુલ ધાવાય ધીરજ રાખજે: મનથી અને તનથી કરંતા ધર્મ પ્રણ્ય પ્રણલ ખને. ં પાપનું અલ પણ ઘટે છે પ્રવય હેલે પાપને. અલવંત દુર્ખલને દબાવે દુઃખ સુખ સાગર તણાં, માજ સમા તું માનજે કાયમ ન દિવસા દુઃખના: સુખના દિવસ પણ તેહવા તિણ નવીન કર્મા આંધતાં. ચેતજે સ્વાધીન ક્ષણ એ અધના પ્રભ્ર ભાષતા. વિષય તેમ કષાય દુર્ગતિ આપનારા છંડજે, ં હિત મિત પ્રિય વેશ વદ ખાટા વિચારા છંડજે. તિમ જરૂરી પ્રવૃત્તિ કરજે ધર્મથી સુખિયા થજે. શીલ સમતા સંયમી થઇ ભાવ ચાખ્ખા રાખે. સર્વ ને મલખે બવાબવ ધર્મ જિતના શિવ મળા. સર્વના દુઃખ દૂર થજે સૌ શાંતિના સુખને વરા: આ ભાવનાને ભાવતાં નિજ ગુણ રમણતા પામતા. પદ્મસૂરિ અનંત જીવા માક્ષ મ્હેલે મ્હાલતા.

प्रकाशकः

શ્રી જૈન શ્રંથ પ્રકાશક સભા વતી શેક ઇધરકાસ યુલચંદ અમદાવાદ મુદ્દક :

મિષ્યુલાલ છગનલાલ શાહ ધી નવપ્રભાત પ્રિન્હીંત્ર પ્રેસ થીકાંટા રેહઃ મ્થબદાવાદ

#### મદીયાત્માહારક, પરમાપકારી, પરમગુર, સુગૃહીતનામધેય,

# 

આપશ્રીજી મધુમતી (મહુવા) નગરીના રહીશ પિતાશ્રી દેવ શરૂ ધર્માનુરાગી શેઠ લક્ષ્મીરાંદ અને માતુશ્રી દીવાલીબાઈના કુલદીપક પુત્ર હતા. અને વિ૦ સં૦ કાત્તિ'ક સુદ એકમના જન્મ દિનથી માંડીને લગભગ સાલ વર્ષની નાની ઉંમરે સંસારને કડવા ઝેર જેવા માનીને અગણ્ય સદ્યુષ્ટ નિધાન પરમગુરૂ શ્રીવૃદ્ધિવિજયજી (શ્રીવૃદ્ધિચંદ્રજી) મહારાજ્છની પાસે ભાવનગરમાં વિં સં ૧૮૪૫ ના જેઠ સુદ સાલમે સિંહની પેઠે શૂર-વીર અનીને પરમ કલ્યાણકારી અને હુદયની ખરી બાદશાહીથી ભરેલી પ્રવજ્યા (દીક્ષા)ને પૂરેપુરા ઉલ્લાસથી ગહાલુ કરીને સિંહની પેઠે શુરવીર અનીને સાધી હતી. અને આપશ્રીજી એ એગાધ બુહિઅલથી જલદી સ્વપર સિદ્ધાંતના ઉંડા અભ્યાસ કર્યો હતા, તથા ન્યાય વ્યા-કરણાદિ વિવિધ વિષયના પુષ્કલ વિશાલ અંથાની રચના કરીને સુંદર સાહિત્ય સેવા કરવા ઉપરાંત અપૂર્વ દેશના શકિતના પ્રભાવે અભક્ષ્યરસિક, ઉન્માર્ગગામી અગણ્ય મહારાજાદિ લબ્ય જીવાને સહર્મના રસ્તે દારીને હૃદપાર ઉપકાર કર્યી હતા. તેમજ આપશ્રીના અગણ્ય સદ્ગુણાને જોઈને માટા ગુરૂભાઈ, ગીતાર્થ શિરામણિ. શ્રમણકુલાવત સક, પરમપૂજ્ય પંત્યા સછ મહારાજ શ્રીગ ભીરવિજયછ ગણિવર તમામ સિહાતાની યાગાહ હનાદિક કિયા વગેર યથાર્થ વિધાન કરાવીને મહાપ્રાચીન શ્રી વલ્લભીપુર (વળા) માં આપશ્રીજીને વિઠ સંઠ ૧૯૬૦ ના કારતક વદી સાતમે ગણિપદથી અને માગશર સુદ ત્રીજે પન્યાસપદથી વિભ્રપિત કર્યા હતા. અને શ્રીભાવનગરમાં વિવસંવ ૧૯૬૪ ના જેઠ સુદ પાંચમે તપાગચ્છાધિપતિ લકારક આચાર્ય પદથી અલંકત કર્યા હતા. તેમજ આપશ્રીજી રત્નની ખાણ જેવા શ્રીમાંઘની અને તીર્થાદિની સેવા પૂરેપૂરા ઉલ્લાસથી કરતા હતા. તેમજ આપશ્રીજીના અમાઘ ઉપદેશથી દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઈ લગુભાઇ વગેરે ઘણાંએ લબ્ય જીવાએ છરી પાલતાં વિશાલ સંઘ સમુદાય સહિત તીર્થાધરાજ શ્રી શત્રું જયાદિ મહાતીર્ધની યાત્રા અંજનશલાકા વિગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં લક્ષ્મીના સદ્ભય્યાેગ કર્યો હતા. તેમજ આપશ્રીજીએ મારા જેવા ઘણાંએ ભવ્ય જીવાની ઉપર શ્રી જૈનેન્દ્રી દીક્ષા દેશવિરતિ વગેર માક્ષના સાધના દઈને કહી પણ ન બૂલી શકાય તેવા અનહદ ઉપકારા કર્યા હતા. આવા લાકાત્તર ગુણાથી આકર્ષાઈ અને આયબ્રીએ મારી ઉપર કરેલા અનન્ત ઉપકારાને યાદ કરીને આપશ્રીના પસાયથી બનાવે**લા** આ **શ્રી દેશના** ચિંતામણિ નામના સાર્વજનિક સરલ મહાય્રંથના છઠો ભાગ પરમ કૃપાલ આપશ્રીજીના કરકમલમાં સમપી ન હું મારા આત્માને ધન્ય કૃતાર્થ માતું છું, અને નિરંતર એજ ચાહું છું કે આપશ્રીના પસાયથી (૧) પ્રાકૃત સંસ્કૃત શુજરાતી વિગેરે ભાષામાં આવા સાર્વજનિક સરલ ગ્રંથાની રચના કરીને શ્રી સંઘાદિ પવિત્ર ક્ષેત્રોની ભક્તિ કરવાના શુભ અવસર (૨) આપશ્રીજી જેવા ગુરૂદેવ (૩) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની સેવા (૪) નિર્મ લ નિર-शिक्षात संयम क्षात्र (प) परित्यक्षर विशेष संपूर्व भारमश्माष्ट्रतान। साधनी मने अवी ા નિવેદક : આપંશ્રીજીના ચરાયુકિંકર નિર્ગુષ્યુ વિનેયાણ પદ્મની વ'દના. મ ભાવ મળે.

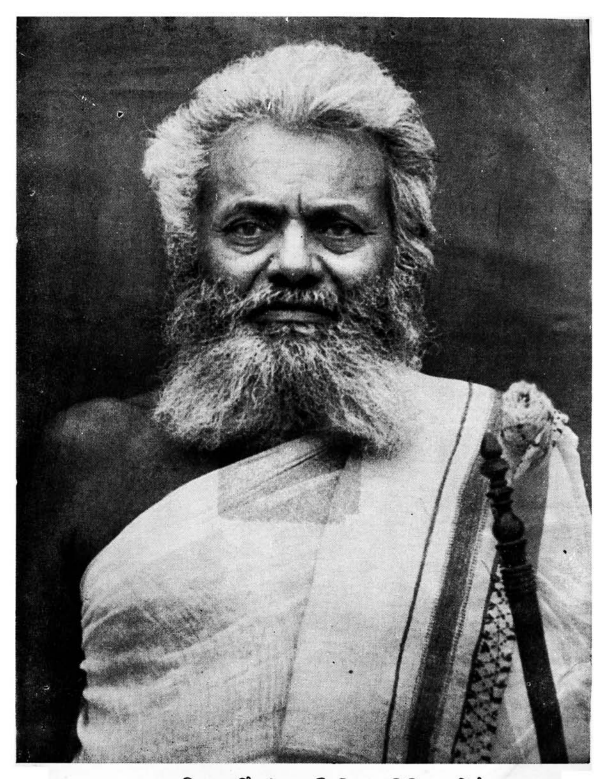
#### ॥ आस्मशिक्षा-ष्टकम् ॥

# कर्ता-भाचार्य महाराज श्रीविजयपद्ममूरिजी

( आर्यायुत्तम् )

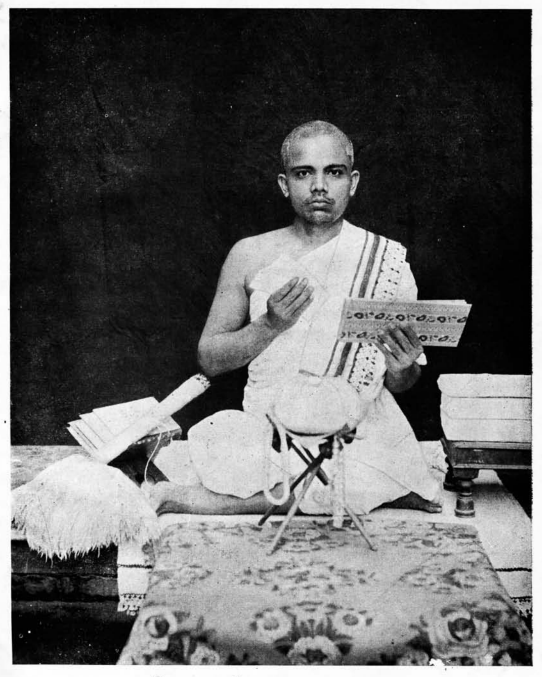
भइसयपुण्णुद्याओ, जीवे लद्धं तप् मणुस्सर्त्त ॥ जिणवयणसुई तस्थ वि, संपण्णा कम्मविवरेहिं ॥ १ ॥ उत्तमग्रहाहिलासा साइल्लं नरभवस्स चारिता॥ आसणासिद्धिभव्या लहिज्ज चारित्तसंपत्ति ॥ २ ॥ बरदंसणनाणगुणा, देवाइभवेसु सम्भवंति तहिं।। चरणं न तं नरभवे, तम्हा तस्सेव पाहणां ॥ ३ ॥ चउगइभमणं नियमा, पुग्गलरमणत्तमोहभावाओ ॥ नियगुणरइबुड्डीए, पुग्गलरइदोसपरिहाणी ॥ ४ ॥ नियगुणरइलाइट्ठं, भाविज्जा नियसरूवतत्तत्थं॥ कोऽहं मे को धम्मो, देवगुरू के तहा मज्झं॥ ५॥ सङ्ढाइभावजुत्तो, अप्पा णिच्चो मईयवत्थुइं॥ पासे महं विहापे, तत्तो जुग्गो न रहभावो॥६॥ जह रागदोसहाणी, पयट्टिअन्वं तहा तए जीवे ॥ साहावियपुणात्तं, एवं सह होज्ज नियमाओ ॥ ७ ॥ गुणस्यण रोहणगिरी, पणद्ठरागाइभावरिउसेढी ॥ साहियकेवलसिद्धी, कयपुण्णे ते नमसामि ॥ ८ ॥





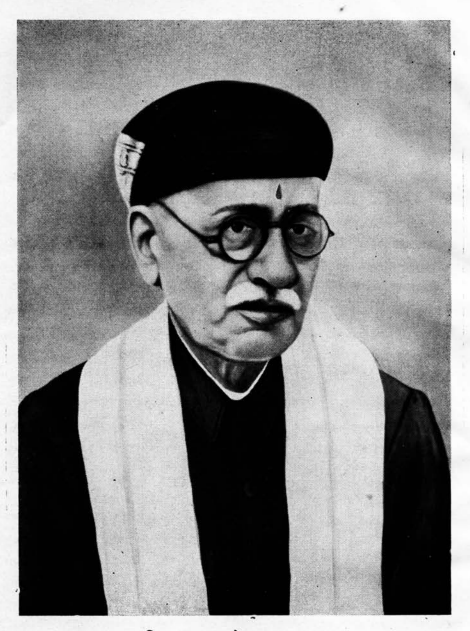
શાસનસમ્રાડ્-સરિચકચકવર્તિ–તપાગચ્છાધિપતિ–કદમ્બગિરિપ્રમુખતીર્થોદ્ધારક– પૂજ્યપાદ–આચાર્ય–મહારાજધિરાજશ્રીમદ્દ વિજયનેમીસૂરીધ્વરજી મહારાજ ા

#### તપાગચ્છાધિપતિ-શાસનસમ્રાડ્-સૃશ્ચિકચકવર્તિ જગદ્યુર્—આચાર્ય મહારાજશ્રી વિજયનેમિસ્રીશ્વર ચુર્ણકિંકર વિનેયા**લુ–આચાર્ય વિજયપદ્મસ્**રિ



જન્મ—િવ. સં. ૧૯૫૫ વૈશાખ સુદ ૩ અમદાવાદ. દીક્ષા—િવ. સં. ૧૯૭૧ માગશર વદ ૨ તલાજા (શાભાવડ) ગિલ્ફાિગદ—િવ. સં. ૧૯૮૨ ફાગણ વદ ૫ પાટણ પન્યાસપદ—િવ. સં. ૧૯૮૨ ફાગણ વદ ૧૨ પાટણ ઉપાધ્યાયપદ—િવ. સં. ૧૯૮૭ મહા સુદ ૫ સેરીસા મહાતીર્થ આયાપપદ—િવ. સં. ૧૯૯૨ વૈશાખ સુદ ૪ અમદાવાદ

# શેઠશ્રી જેસીંગભાઈ કાલીદાસ શેરદલાલ



જન્મ વિ. સં. ૧૯૨૯ ચૈત્ર વદ ૮ સ્વર્ગવાસ-વિ. સં. ૨૦૧૦ અમોરો વદ ૩ તા. ૧૪-૧૦-૫૪

### જેમણે આ શ્રી દેશના ચિંતામણિ ગ્રંથના પ્રથમના ૬ ભાગ રૂપ ૬ ગ્રંથા છપાવ્યા છે તે.

# શેરદલાલ શેઠ જેસી ગમાઈ કાલીદાસ.

શ્રી જૈન શાસન રસિક શ્રમણાપાસકાદિ જૈનાના વિશાળ સમુદાયથી અને સંખ્યાલંધ લવ્ય જિનાલયાદિ ધાર્મિક સ્થાનાથી તથા દાનાદિ ચતુર્વિધ ધર્મારાધક ધર્મવીર દયાવીર લગેરે હુજારા નરરત્નાથી શાભાયમાન જૈનપુરી રાજનગર (અમદાવાદ )ના લવ્ય ઈ તિહાસે ઘામાંએ એતિહાસિક મહાબ્રાંથાનું અપૂર્વ ગૌરવ વધાર્યું છે. કારણ કે અહીંના નગરશેઠ વગેરે જૈનાએ જેમ ભૂતકાળમાં મહા સાર્વજનિક અને મહાધાર્મિક કાર્યો કર્યા છે. તેમ **તેંએા હાલ પણ કરે છે.** એમ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. તે ઉપરાંત શ્રી સિદ્ધાચલાદિ મહાતીર્થાના અને વિશાલ જીવદયા વગેરેનાં ઘણાં કાર્યી પણ અહીંના જ જૈનાએ કર્યા છે અને તેઓ હાલ પણ કરે છે. આજ સુદાથી પૂર્વના જૈનાએ મહાધાર્મિક સંસ્થા-એાને પણ અહીં જ ઉત્પન્ન કરી છે. બીજી રીતે એમ પણ જરૂર કહી શકાય કે અમ-કાવાદ એ રત્નાની ખાણ જેવું છે. જેમ રત્નાનું ઉત્પત્તિસ્થાન રત્નની ખાણ ગણાય છે. તેમ આ રાજનગર પણ હજારા આદર્શ જીવન ગુજરનારા શ્રી જિનશાસનના સ્તંભ સમાન પ્રાકૃત વગેરે વિવિધ ભાષામય મહાગંભીર અર્ધવાળા મહાશાસ કાવ્યાદિને ખનાવ-નાર મહાપ્રતિભાશાલી પવિત્ર સંયમી સુરિયુંગવા અને મહાયાધ્યાયજ મહારાનાએ તથા યંન્યાસ <sup>1</sup> શ્રી જિનવિજયજ રશ્રી ઉત્તમવિજયજી <sup>3</sup>શ્રી પદ્મવિજયજી મહાકવિ શ્રીવીર વિજયજ વગેરે મહાપુરૂષાની અને ઉદાર આશયવંત દાનવીર સ્વપર હિતેચ્છુ રાજમાન્ય નગરશેઠ શાંતિદાસ હેમાલાઈ પ્રેમાલાઇ, શેઠ હઠીસિંગ કેસરીસિંહ, શેઠ મનસુખલાઈ લગુ-ભાઇ, **શે**ઠ લાલભાઇ દલપતભાઈ, શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઈ વગેરે નરસ્તનાની પણ

૧. શ્રીમાલી વંશ, પિતા ધર્મદાસ, માતા લાડકુંવર, જન્મ–રાજનગરમાં વિ. સં. ૧૭૫૨ માં નામ ખુશાલચંદ, દીક્ષા અમદાવાદમાં સંવત ૧૭૭૦ કા. વદ ૬ છુધ, ગુરૂ ક્ષમાવિજયજી સ્વર્ગવાસ પાદરામાં સં. ૧૭૯૯ શ્રા. સુ. ૧૦, કૃતિ–જિન સ્તવન ચોવીશી, ગ્રાનપંચમી, મૌન એકાદશી સ્તવન વગેરે.

ર. જન્મ રાજનગર (અમદાવાદ) શામળાની પાળમાં સં. ૧૭૬૦ માં, પિતા લાલચંદ્ર, માતા માશ્ચિક, રવનામ પુંજાશા, દીક્ષા સં. ૧૭૯૬ વેં. સુ. ૬ શામળાની પાળમાં, સ્વર્ગવાસ સં. ૧૮૨૭ માહ સુદ ૮ રવિ, ઉંમર ૬૭ વર્ષ, ગૃહરથ પર્યાય ૩૮ વર્ષ, દીક્ષા પર્યાય ૨૯ વર્ષ, કૃતિ-શ્રાં જિનવિજ રામ, અષ્ટપ્રકારી પૂજા વગેરે.

<sup>3.</sup> જન્મ સ્થળ રાજનગર શામળાની પાળ, ગ્રાંતિ વિશા શ્રીમાંળી, પિતાનું નામ ગહ્યુંશભાઈ, માતાનું નામ ઝમકુંખેન, જન્મતિથિ સં. ૧૭૯૨ ભાદરવા સુદ ૨, નામ પાનાચંદ, દીક્ષા સં. ૧૮૦૫ મહા સુદ ૫ અમદાવાદ. પાચ્છાવાડી (શાહીત્રાગ)માં શ્રી વિજયધર્મ સૂરિએ સં. ૧૮૧૦માં પંડિતપદ આપ્યું. સ્વર્ગવાસ તિથિ રાજનગરમાં સં. ૧૮૬૨ ચે. સુદ ૪, કવિ હતા. ૫૫૦૦૦ નવા શ્લોક બનાવ્યા, ગૃહવાસ વર્ષ ૧૪ અને માસ ૬, દીક્ષાપર્યાય ૫૭ વર્ષ, કૃતિ–જયાનંદ કેવલી ચરિત્ર, ચીમાસી દેવવંદન, જિનસ્તવન ચોલીશી. નવપદ પૂજા, ઉ૦ પશાવિજયજીકૃત ૧૫૦–૩૫૦ ગાથાના સ્તવનના બાલાવબોધ વગેરે.

જન્મભૂમિ છે. એમ ઐતિહાસિક શ્રંથાના તલસ્પશી અનુભવથી જાણી શકાય છે. અહીંના શેઠ ધનાશાએ ન્યાયાચાર્ય શ્રીયશાવિજયજી મહારાજને કાશીના અભ્યાસ કાલમાં શાસીને પગાર દેવાની બાબતમાં બે હજાર સોનામ્હારો ખરચી હતી. ત્યાં ન્યાયશાસ્ત્રના તથા તત્ત્વચિંતામણ શાસ્ત્રના અભ્યાસ ત્રણ વર્ષ સુધી કરીને તેમણે (શ્રીયશાવિજયજીએ) પાંડિતાની સભામાં એક વાદી સંન્યાસીને વાદમાં જીત્યા આથી પ્રસન્ન થઈને પાંડિતવર્ગ ન્યાય યશાવિજયજી મહારાજને ન્યાયવિશારદ પદથી વિભૂષિત કર્યા. પછી આશા શહેરમાં ચાર વર્ષ સુધી રહીને બાકીના તાર્કિક શ્રંથાદિના અભ્યાસ કર્યા અને બનારસીદાસના શિષ્ય કુંવરજીને હરાવ્યા. ત્યાર બાદ વિહાર કરીને અહીં રાજનગરની નાગારીશાળામાં પધાર્યા.

અહીં માેબતખાન નામ સ્છા હતા. તેણે શ્રીયશાવિજયજની વિદ્વત્તા સાંભળીને ખહુ માનપૂર્વક સભામાં છાલાવ્યા. અહીં તેમણે ૧૮ અવધાન કર્યાં. તેમના આવા ખુદ્ધિ ચાતુર્યાદિ ગુણા જોઈને તે સ્છા ઘણા ખુશી થયા. તેણે ખહુ માન સહિત ઉપાધ્યાયજને સ્વસ્થાને પહેાંચાડયા. આથી જિનશાસનની ઘણી પ્રભાવના થઈ.

વિ. સં. ૧૭૧૮ માં અહીંના સંઘની વિનતિથી અને શ્રી દેવસ્ર્રિજી મહાગજની આગ્નાથી શ્રી વિજયપ્રભસ્ર્રિજીએ શ્રીયશાવિજયજને ઉપાધ્યાયપદથી વિભૂપિત કર્યા.

આવા ઘણાં મહાપુરૂષાના વિહારથી પવિત્ર અનેલી આ (રાજનગરની) ભૂમિ છે, તેમ જ ઘણા મહાપુરૂષાએ પુષ્કળ બ્ર'થાની રચના પણ અહીં કરી છે, એમ તે તે બ્ર'થાના અંતિમ ભાગની પ્રશસ્તિ ઉપરથી જાણી શકાય છે.

આ રાજનગરમાં ઝવેરીવાં હેંદ્દેરીયા પાળના રહીશ (હાલ ઘીકાંટા રેહ સીવીલ ઇસ્પિતાલની સામે રહેતા) શેરદલાલ જેસંગભાઈ કાલીદાસના જન્મ વિ. સં. ૧૯૨૯ના ચૈત્ર વદ આઠમે થયા હતા. તેમના ધર્મિષ્ઠ પિતાશ્રીનું નામ શા. કાલીદાસ ભીખાભાઈ અને માતુશ્રીનું નામ જેકારખાઈ હતું. જૈનધર્મના દઢ સંસ્કારવાસિત કુંદું ખમાં જન્મેલા ભવ્ય જીવાના ધર્મસંસ્કાર સ્વભાવે જ ઉંચ કાઢીના હાય છે. એ પ્રમાણે શેરદલાલ જેસીં-ગભાઈના પણ શરૂઆતથી જ ધર્મસંસ્કાર તેવા જણાય છે.

વિ. સં. ૧૯૫૨ થી સ્વ. પરમમુજ્ય પરમાપકારી ગુરૂદેવ આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયને મિસ્રીશ્વરજી મહારાજના સમાગમ-વ્યાખ્યાન શ્રવણાદિ શુલ નિમિત્તોને લઈને તેમનામાં દેવ ગુરૂ ધર્મ પ્રત્યે તીવ લાગણી અને પ્રભુપૂજા તીર્થયાત્રા સામાયિક પ્રતિક્રમણ પૈાધધ દાન તપશ્ચર્યા વગેરે ધર્મ ક્રિયાની આરાધના વિગેરે ગુણા વિશેષ પ્રમાણમાં દિનપ્રતિદિન વધતા ગયા. યાગ્ય કંમરે વ્યાવહારિક શિક્ષણ લીધા ખાદ તેઓ શેરદલાલના ધંધામાં જોડાયા, પરિણામે દેવ ગુરૂ ધર્મના પસાયે આર્થિક સ્થિતિમાં પણ સારા વધારા કરી શક્યા. તેમનામાં રહેલા દાનાદિ ગુણાને લઈને રાજનગરની અગ્રગણય વ્યક્તિ એમાં તેઓ ગણાતા હતા.

શેરદલાલ જેસી ગભાઇ પૂર્વે જણાવ્યા મુજળ અવિન્છિનન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલા-આધિત પ્રભુ શ્રી તીર્થ કર દેવે પ્રકાશેલા લાકાત્તર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રી જૈનધર્મના અનન્ય ઉપાસક હતા. તેમણે શ્રી જિનમ દિર વગેર ધાર્મિક ક્ષેત્રોમાં, તીર્થયાત્રા, જ્ઞાનપંચમીનું ઉજમણું, તેમજ શ્રીકદંભગિરિમાં ભાવન જિનાલય શ્રી મહાવીરસ્વામીના પ્રાસાદની ભમ તીમાં માટી દેરી બનાવવામાં અને અહીંના ડુંગરની ઉપર શ્રી આદીશ્વર ભગવંતને પધરાવવામાં તથા ગિરિરાજ શ્રી સિદ્ધાચળની શીતળ છાયામાં નવાશું યાત્રા ચાતુર્માસ વગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક પ્રસંગોમાં, તેમજ રાહીશાળામાં અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા પ્રસંગે મૂલનાયક પ્રભુની બાજીની પ્રતિમાની અને બહાર શ્રી સીમ ધર સ્વામી વગેરે ત્રણ પ્રતિમાઓની પ્રતિષ્ઠા કરાવવામાં તથા વર્તમાન ચાવીશીના શ્રીજિનિભ છો ભરાવવામાં અને તે બધા ભિંગોની પ્રતિષ્ઠાના અવસરે સાધમિક વાત્સલ્ય વગેરે ધાર્મિક પ્રસંગોમાં પણ પૂર્ણ ઉલ્લાસથી ચપળ લક્ષ્મીના સદુપયાંગ કર્યો હતા.

તેએ અહીંની શ્રી તત્ત્વ વિવેચક સભાના માનનીય પ્રેસીડેન્ટ હતા.

વિ. સં. ૨૦૦૨માં પરમપૂજ્ય ગુરૂ મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્રીશ્વરજી મહારાજ સપરિવાર અહીં ચાતુર્માસ રહ્યા હતા. તે વખતે અસો વિદ ધનતેરસે જેસીંગભાઈએ પોતાના વિનીત માટા ચિરંજીવી સારાભાઈ તથા ચિ૦ મનુભાઈની સાથે શ્રી ગુરૂ મહારાજ તથા પરમપૂજ્ય વિજયોદયસ્રીશ્વરજી મહારાજ પાસે વાસક્ષેપ ન ખાવીને શુલેચ્છા જણાવી કે " હું મારી મીલકતમાંથી એવી એક રકમ શુભ ખાતે કાઢવા ચાહું છું કે જેના વ્યાજની રકમના સદ્વપયાય અનુક્ળતા પ્રમાણ ૧ સાધુ, ૨ સાધ્વી, ૩ શ્રાવક, ૪ શ્રાવિકા, ૫ જિનાગમ, ૬ જિનમંદિર ને ૭ જિનબિંભ રૂપ સાત ક્ષેત્રોમાં અને અન્ય કામમાં પણ થાય."

આ વચના સાંભળી શ્રીગુરૂ મહારાજે આ રીતે અનુમાદના કરી કે "તમારા જેવા ધર્મિ' છ જ્વાને પાતાની હયાતિમાં આ રીતે કરવું ઉચિત જ છે. હું ઇચ્છું છું કે બીજાએ પણ આનું અનુકરણ કરે તા તેવી રકમના તેવા સદુપયાગથી થતા લાભના ભાગીદાર થાય. સ્વાધીન લક્ષ્મીના સંતાષજનક સદુપયાગ કરવાની આ એક આબાદ પદ્ધતિ છે. તેમાં પણ પુત્રાદિ પરિવારની સહાનુબૂતિ હાવાથી ભવિષ્યમાં પણ તેઓ સંપીને આ વ્યવસ્થા જાળવી રાખશે."

શ્રી શુરૂ મહારાજનાં આવાં આશીર્વાદ ગિર્ફિત અનુમાદનાનાં વચના સાંભળીને ઘણા ઉત્સાહી અનેલા જેસંગભાઈએ તરતજ ઉપર જણાવ્યા મુજબ પધ્ધતિસર વ્યવસ્થા કરી દીધી. તે પ્રમાણે હાલ પણ તેમની ભાવના મુજબ વ્યાજની રકમ વપરાય છે.

શ્રી ગુરૂ મહારાજના ઉપદેશથી રાજનગરમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવના પાંચ કલ્યા શુક્રાનાં પાંચ વરઘાડા ૪૧ વર્ષોથી નીકળે છે. તેમાં ચૈત્ર સુદ્ર તેરશે (૧૩) ×જન્મ કલ્યા-

<sup>×</sup> ૧ ચ્યવન કલ્યાભુક અષાઢ સુદી ૬ શેઠ વાડીલાલ લલ્લુભાઈ તરફથી હ. ચંચળખેન ઢ. દીક્ષા કલ્યાભુક–કાર્તિક વદ ૧૦ શેઠ દલપતભાઈ મગનભાઈ તરફથી હ. લક્ષ્મીભાસ. ૪ કેવલજ્ઞાન કલ્યાભુક વૈશાખ સુદ ૧૦ સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઈ તરફથી. ૫ નિર્વાભુ કલ્યાભુક આસો વદ ૦)) શેઠ દલપતભાઈ ભગુભાઈ તરફથી, હ. ગંગામા. (બીજ જન્મ કલ્યાભુકની બીના ઉપર જણાવી છે.)

છુકના વરવાડા પૂજા વગેરે તેમના તસ્ક્થી થાય છે. શરૂઆતથીજ તેઓ આ કલ્યા**લુક**ાના વરવાડા પૂજા પ્રભાવનાદિની વ્યવસ્થાનું કામ લાગણીથી કરતા હતા. હાલ તે કામ તેમના માટા દીકરા શેઠ સારાભાઈ સંભારે છે.

તેમણે જે મહામંત્ર કલિકાલમાં પણ લોકોત્તર કલ્પવૃક્ષ જેવા છે અને તમામ વિઘ્નાપદ્રવાના નાશ કરનાર છે તથા સર્વ વાંછિતાને પૂર્ણ કરે છે તે પરમ માંગલિક, ચીંદ પૂર્વીના સાર રૂપ પરમ શાંતિદાયક નમસ્કાર માંત્રના નવ લાખ જાપ ૮ માસ ને ૨૫ દિવસમાં કર્યો હતા. છેવડે કરવા યાગ્ય કાયાત્સર્ગાદિ વિધિ અને શ્રી સિઘ્ધચક્ર પૂજા પ્રસાવનાદિ અંતિમ માંગલવિધિ પણ પરમાપકારી પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રીવિજયાદય સ્ર્વિશ્લ મહારાજના કહ્યા મુજબ ઉદારતાથી અને ઉલ્લાસથી ઉજવ્યા હતા. આ રીતે બીજા લત્ય જીવા પણ આ મહામંત્રની પૂર્ણ ઉલ્લાસથી આરાધના કરે છે. આ પ્રસંગ ઉપરથી સૌ કાઈ જરૂર આ પ્રમાણે નિર્ણય કરશેજ કે હાલની વિષમ પરિસ્થિતિમાં પણ પ્રશાંત સુખમય જીવન ગુજારવાના અનેક સાધનામાં સુલભ અને અસાધારણ કારણ મહા-પ્રશાંત સુખમય જીવન ગુજારવાના અનેક સાધનામાં સુલભ અને અસાધારણ કારણ મહા-પ્રસાવશાલી શ્રી સિધ્ધચક્રની તથા પંચ મંગલ મહાશ્રુત શક્ય નવકાર મંત્રની સવિધિ આરાધના છે એમ આપણે હાલ પ્રત્યક્ષપણે પણ જોઇએ છીએ.

તેમના સધર્મચારિણી ધર્મારાધન રસિક વીજકારભાઈ પણ વર્ષી તપ, ઉપધાન તપ, વગેરે ધર્મારાધન તીલ લાગણીથી કરતા હતા. તેમના ૧ સારાભાઈ, ૨ રતીભાઈ, ૩ મનુભાઈ આ ત્રણ ધર્મ રસિક પુત્રોમાંથી રતીભાઈ સિવાયના છે પુત્રો હયાત છે. તેઓ અને પણ શ્રી દેવ ગુરૂ ધર્મના તીલ અનુરાગી અને શ્રી સિધ્ધચકારાધન, તપશ્ચર્યા, દાન શીલ વગેરે ધર્મ ક્રિયાની આરાધના કરવામાં પૂર્ણ ઉત્સાહી છે. ત્રીજા પુત્ર મહું મ રતીભાઇ પણ તીલ બુહિશાળી અને ધર્મિલ્ડ હતા.

આ બધાની અસર તેમના વિશાલ પૌત્રાદિ પરિવારમાં ચંચેલી હોવાથી તેઓ પણ પૂર્ણ ઉત્સાહથી ધર્મારાધન કરે છે. વ્યાજબી જ છે કે જેવા ઘરના નાયકા હોય, તેવા તેમના પરિવાર પણ હોય.

જેમના હુદયમાં પ્રભુ શ્રી જિનેશ્વર દેવની વાણીના દઢ સંસ્કારા જામેલા હોય છે તેવા જીવા જીવનની ક્ષણભંગુરતા નિરંતર જરૂર વિચાર છે. તેઓ ધર્માસધન તથા અંતિમ આસધના પશ્ચ દરરાજ જરૂર કરે છે, કારણકે જીવનદોરી અચાનક કયારે તૃડશે તેની યથાર્થ ખાત્રી આપણા જેવા જીવા ન કરી શકે.

આવી સદ્ભાવનાને ધારણ કરનાર શેરદલાલ જેસંગભાઈ સવારે પ્રતિક્રમણ કરીને નમસ્કાર મહામંત્રાદિ સ્મરણા, શ્રી ગૌતમસ્વામીજીના માટા રાસ વગેરે ગણતા હતા. સાંજે પ્રતિક્રમણ કર્યા બાદ પુષ્યપ્રકાશનું સ્તવન, સંધારાપારિસી વગેરે ગણીને નિદ્રા ન આવે ત્યાં સુધી બાંધી નાકારવાલી ગણતા હતા. તેમણે બ્યાવહારિક બ્યવસ્થા પણ દીઇ દિષ્ટિ વાપરીને કરેલ દાવાથી જીવનના અંતિમ કાલે પણ તેઓ શાંતિમય જીવન ગુજારતા હતા. પુત્રાદિ પરિવાર પણ વિનીત હાવાથી અંતિમ આરાધનાને ઉચિત સમય જણાતાં તેમણે પરમપૂત્ર આચાર્ય દેવ વિજયાદયસૂરી ધરજી, શ્રી વિજયન દનસ્રિજી, તથા શ્રી વિજયપદ્મસ્રિજીની સમક્ષ ઉપયાગપૂર્વ કર્વ જવાને ખામણાં, ચાર શરણના સ્વીકાર, સુકૃતની અનુમાદના, દુષ્કૃતની ગહાં અને જિનધર્મની દુલ લતા ગર્ભિત દેશના શ્રવણ કરી. તેઓ વિ. સ. ૨૦૧૦ આસા વદી ત્રીજની રાતે આઠ વાંગે સમાધિપૂર્વ ક દેવગતિને પામ્યા.

આવા ધર્મો જવના વિચાગથી દરેક ગુણાતુરાગી સમજી જવાને દુ:ખ થાય મે સ્વાભાવિક છે. પણ થાડી વારમાં ધાર્મિક દેષ્ટિએ તેઓ આ પ્રમાણે વિચાર છે કે—જે જન્મ્યા તે માંડા બ્હેલા જરૂર મરવાના છે. પણ જેમણે દાનાદ ચાર લેદે શ્રીજિનધર્મની પરમ હલ્લાસથી સાત્વિકી આરાધના કરી છે તે જવા પરભવમાં જરૂર સદ્દગતિને જ પામે છે, માટે તેવા ધર્મી જવા શાક કરવા લાયક હાઈ શકે જ નહિ. સમજી આત્માઓ તા આવા બાધદાયક પ્રસંગમાંથી સાર એ મહણ કરે છે કે—"જે જવા ગયા, તેમની માફક આપણે પણ જવાનું છે. ગમે તેટલા શાક કરીએ તા પણ મરનાર જવ કરીથી મળવાના છે જ નહિ. તેમજ જન્મેલા જરૂર મરે જ છે, આ નિયમ પણ કરવાના નથી. ધનવાન કે નિર્ધન, રાજ કે રેક, પંડિત કે મૂર્ખ વગેરે સૌ કાઈ મરણ રૂપી ત્રાજવામાં એક જ ઘડે તાલાય છે. જન્મનું કારણ કર્મો છે. કર્મોના નાશ કરવાનું અસાધારણ કારણ "પરમ હલ્લાસથી જિનધર્મની સાત્વિકી આરાધના કરવી" એ જ છે. તથા આ મરનાર જવ પણ અમને એ બાધ આપે છે કે—"હે બધુઓ! મારો મારક તમારે પણ જરૂર મરણ પામવાનું છે જ. માટે અપ્રમત્ત લાવે શ્રીદેવ ગુરૂ ધર્મની નિર્મલ આરાધના કરી મુક્તિના અવ્યાળાધ સુખને મેળવેલો."

શ્રી ગુરુ મહારાજની આવી હિતશિક્ષાને હૃદયમાં ધારણ કરીને તેમના ધર્માનુરાગી સુપુત્ર શેઠ સારાભાઈ તથા શેઠ મનુભાઈ વગેરે શાકભાવનાને દૂર કરી ધર્મારાધન કરવા લાગ્યા.

શેઠ સારાભાઈ તથા મનુભાઈ એ પિતાશ્રીના સ્મરણાર્થ અષ્ટાદ્ધિકા મહાત્સવાદિ ધાર્મિક વિધાના પણ પૂર્ણ ઉલ્લાસથી કર્યા, અને અંને અંધુઓએ સ્વસંમતિથી આયંભિલ વર્ધ માન તપ ખાતામાં રૂ. પ૧૦૧ આપ્યા. તેમના પરિવારમાં શેઠ સારાભાઈએ અને તેમના સમર્મચારિણી શાશુગારભાઈએ આયંભિલ વર્ધમાન તપની આરાધના પણ શરૂ કરી છે. આર્કીના પરિવારની પણ બીના આ યંત્ર ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજ શકાશે,

#### શેઢ જેસી ગલાઈ કાલીદાસ શેરદલાલ.



આ યંત્ર ઉપરથી સમજી શકાશે કે શેઠ જેસીંગલાઈને ૧. શેઠ સારાલાઈ ૧. રતીલાઈ ૩. મનુલાઈ. આ ત્રણ પુત્રા હતા. તેમાંના શેઠ સારાલાઈને ચીનુલાઈ તથા મુદ્ધિન નામે છે પુત્રો અને કુસુમળેન, તથા શ્રીમતીએન નામે છે દીકરી છે. તેમાં ચીનુલાઈને (૧) દીપકલાઇ (૨) કિરણુલાઈ (૩) રેખાએન (૪) નયનાએન એમ છે દીકરા ને છે દીકરી છે. કુસુમળેનને ૧. પ્રકાશલાઈ ૨. તેજલાઈ ૩. છાયાએન એમ છે દીકરા અને એક દીકરી છે. શ્રીમતીએનને ૧ રાજેશલાઈ ૨ રાજીવલાઈ ૩ શૈલાએન એમ છે પુત્રા અને એક દીકરી છે. તેને દીકીપલાઈ અને શ્રીપાલકુમાર નામે છે દીકરા છે. અડીં જણાવેલા વર્તમાન પુત્રાદિ પશ્વિરમાં સ્વ. રતીલાઈના ધર્મપત્ની લીલાવતી એને દીકા અંગીકાર કરી છે. તેમનું નામ સાધ્વી શ્રી લક્ષ્મીશ્રીજી છે. હાલ તે સંયમ ધર્મની પૂર્ણ ઉલ્લાસથી આરાધના કરે છે. બાકીના પરિવાર ઉત્સહથી ધર્મારાધન કરે છે.

સ્વ. શેઠ જેસી ગલાઇએ જ્ઞાનદાનના અપૂર્વ પ્રેમને લઇને પાતાની હયાતિમાં શ્રી સિદ્દરપ્રકર ( છે દે ખહ ગુજેર લાષાનુવાદ વગેરે સહિત ) શ્રીપલ તર ગિણી, શ્રીશ્રાવક ધર્મ લગરિકા, શ્રી દેશના ચિંતામિશુના ૨૪ લાગામાંના શરૂઆતના પાંચ લાગા, સિદ્ધ હેમ વ્યાકરણ વગેરે ઘણાં ઉપયોગી શ્ર્યા પાતાના સંપૂર્ણ ખરચે શ્રીજૈન શ્રંય પ્રકાશક સલાના કાર્યવાહક દેવ ગુરૂ ધર્મારાધક શેઠ ઈશ્વરદાસ મૂલચંદની દેખરેખમાં છપાવીને ખપી લવ્ય જીવાને લેટ આપ્યા હતા.

આ શ્રી દેશના ચિંતામિણના છઠ્ઠો ભાગ સ્વ. પિતાશ્રીએ શરૂ કરેલ શેઠ જેસંગ ભાઈ કાલીદાસ શેરદલાલ ચેરીટી દ્રસ્ટ તરફથી શેઠ સારાભાઈ જેસંગભાઇએ પાતાની અને શેઠ ઈશ્વરદાસ મૂલચંદની દેખરેખમાં છપાવ્યા છે. આવા જ્ઞાનદાનની અનુમાદના કરીને બીજ પણ ધનિક લવ્ય જીવા આવા ગ્રંથાને છપાવીને પાતાની લક્ષ્મીના સદુપયાગ કરી માનવજન્મ સફલ કરે એજ હાદિ કાવના. લિ. જેન ગ્રંથ મકાશન સભા.

#### ॥ ऑ नमः समीष्टदेवादिवर्गीय ॥

॥ णमो विमळवंभचेरधारम सुग्गहियणामधिःज-तित्शुद्धारग-स्वतीसगुणपरिकस्तिः पंच-परमाणमय-स्त्रिमंतसमाराहग-परमगुरु-परमोवयारि-परमपुःज-पुण्जसरणार्यवदायरिय-पुरंदर-सिरिचिजयणेमिस्रीणं॥

#### ા પ્રસ્તાવના ા

॥ शिखरिणीवृत्तम् ॥

ठियप्पाणं पोयं भवजलहिमज्झे समिवरं । सयायाराहारं सयइसयसपुण्णनिलयं ॥ पमाएणं हीणं दिणयरिनहं तित्थगयणे । णमेमो णेमीसं भविहिययरं सरिपवरं ॥ १ ॥

લોકોત્તર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રી જૈનેન્દ્રશાસન રસિક ધમંવીર ભાંધુઓ! માનવ જીવન રૂપી અમૃત કલ એ એવા ઉત્તમમાં ઉત્તમ પદાર્થ છે કે જેની મીઠાશની આગળ બીજા તમામ મિષ્ટ પદાર્થોની મીઠાશ ઉતરતી કાંટીની જ ભાસે છે, પરંતુ તેના યથાર્થ અને પૂરેપ્રે સ્વાદ લેનારા પુલ્યશાલી છવા જગતમાં વિરક્ષાજ હાય છે. જે ભવ્ય છવા કર્મ અંધના કારણેને ધ્યાનમાં રાખીને નિરંતર પરમ ઉલ્લાસથી સંવર ભાવની સાધના કરે છે, તેઓ જ માનવ જીવન રૂપી અમૃત કલના સંપૂર્ણ સ્વાદ લઈ શકે છે. આવા પુલ્યાનું ધી પુલ્યના ઉદયવાળા જીવામાં સૌથી પહેલા નંબરના પ્રભુ શ્રી તીર્થ કર દેવા ગણી શકાય. કારણ કે એ દેવાધિદેવ ભગવંતા મુક્તિના જે ચાર પરમ અંગ (કારણ) છે, તેની સંપૂર્ણ સાધના કરીને પાતાના ઉદ્ધાર કરે છે, અને નિઃસ્પૃહ ભાવે દેશના દઈ ને સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં ખૂડતા બીજા ભવ્ય જીવાને પણ તારે છે. મુક્તિપદને દેનારા ચાર પરમ અંગા (મુખ્ય કારણે) )ની બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—

૧ મનુષ્ય પાશું — ચાર ગતિમય સંસારની અંકર ઇંદ્રપાશું, ચક્રવિતિ પાશું વગેરે ઘણી વાર પામી શકાય છે, પણ મનુષ્યપાશું વારંવાર પામી શકાતું નથી આપણું વ્યવહારમાં પણ નજરા નજર જેઈએ છીએ કે રૂ કાપડ વિગેરે પદાર્થીના વ્યાપારની પીઠ (સાસમ) વારંવાર આવતી નથી, અને સારા વખતમાં જે દાન ધર્માદિની સાથના થઈ ગઈ હોય, તેવા અવસર શું વારંવાર આવે ખરા કે ! એટલે જેમ તેવા પીઠ અને તેવા અવસર આ ખંને વારંવાર મળવા દુલ લ છે, તેમ મનુષ્યપણં પણ વારંવાર મળવું (તેથા પણ ) વધારે દુલ લ છે. માટે જ સમ્યગ્દિ મહિંદ દેવા પણ આ મનુષ્યપણાને ચાહે છે. આ દેવામાં કેટલાએક લાવા તીર્થ કરના પણ જવા હાય છે. તેમને મનુષ્યપણું પામવાની તીવ ઉત્કંઠા હાય છે. તેમને મનુષ્યપણું પામશું ! અને સર્વ વિરતિ સારિત્રની સાધના કરતાં કરતાં હાયક શ્રેષ્ઠિમાં આરૂઠ શઈ ચારે ઘાતા કર્મા (ગ્રાનાવરણીય–દર્શનાવરણીય–માહનીય–અંતરાય) ના નાશ કરીને કેવલગ્રાન પામીને પાતાના ઉદ્ધાર કરવા સાથે બીજા પણ લબ્ય જવાને સંસાર સમુદ્રના પાર પમાડીશું ! આથી સહજ સમજાય છે કે મનુષ્યપણું દુર્લ લ છે. એમાં પણ આર્ય દેશ અને ઉત્તમ કળ મળવું દુર્લ લ છે. કારણ કે અનાર્ય જવા અને નીચ કુલમાં જન્મેલા જવા અગ્રાન અને માહને લઈને માનવ જન્મ પામ્યા છતાં પણ તેને હારી જાય છે.

ર શ્રુતિ—શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુની દેશના સાંભળવાથી મનુષ્ય જન્મને સફળ કરવા માટે આપણે કઈ કઈ કરજો બજાવવી જોઈએ, એ બધું સમજી શકાય છે. અને તે પ્રમાણે વતી'ને માનવ ભવ સફલ કરી શકાય છે. આ મુદ્દાથી એમ કહ્યું કે મનુષ્યપણામાં શ્રીતીર્થ' કર પ્રભુની દેશના સાંભળવી એ દુર્લભ છે.

3 શ્રધ્ધા—પુષ્યના ઉદયે કેઈક જીવા મનુષ્યપણું પામીને તીર્થ કરની દેશના સાંભળ ખરા, પણ તે પ્રભુદેવના વચન ઉપર શ્રહા ન હોય તા તે સાંભળવું નકામું છે. એટલે જે ભવ્ય જીવા શ્રહા પૂર્વ પ્રભુની દેશના સાંભળ, તેઓ યથાર્થ ધર્મારાધન કરીને માનવ ભવ સફલ કરી શકે છે. આ મુદ્દાથી એમ કહ્યું કે શ્રહા ગુણુ પામવા દુર્લ છે. પ્રભુ શ્રી તીર્થ કરદેવે કહેલી પદાર્થ તત્ત્વની બીના સાચી જ છે તેમાં સંદેહ રખાય જ નહિ, કારણ કે પ્રભુદેવે અસત્યના બધાંએ કારણોના નાશ કર્યો છે. આવી જે ભાવના તે શ્રહા કહેવાય.

જ સાંચમ —પહેલાં ત્રણ વાનાની જે દુર્લ ભતા જણાવી, તે ઉપરથી એ સમજવું કે તે ત્રણે સાધના સંચમના મદદગાર છે. એટલે મનુષ્ય ભવમાં શ્રી ગુરૂ મહારાજના સમાગમથી પવિત્ર વાણી સાંભળીને શ્રહા ગુણ પ્રકટ થાય, પણ સંચમની ખામી હાય તો મુક્તિપદ ત પામી શકાય. સંચમ (ચારિત્ર) ગુણ પણ રહેજે પમાતા નથી, પણ સસ્ચગ્દર્શન ગુણને પામતી વખતે જે સાત કર્મોની પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગે કરી ન્યૂન એક કાડાકાડી સાગરાપમની સ્થિતિ હતી, તેમાંથી જ્યારે એ થી નવ પલ્યાપમ પ્રમાણ સ્થિતિ એછી થાય, ત્યારે દેશવિરતિ ગુણ પ્રકટ થાય છે. અને તે ઉપરાંત જ્યારે સંખ્યાતા સાગરાપમ પ્રમાણ સ્થિતિ ઘટે ત્યારે સર્વવિરતિ ચારિત્ર શુણ પ્રકટ થાય રે આ કારણથી

૧. તેટલી રિયતિવાલા કર્મદલિકા

२ सम्मत्तमि य रुध्ये परियपुरुतेण सावओ हुन्ता ॥ सरणोवसमस्याणं-सागरसंस्तरा हुति ॥ १ ॥ प्रथमपंचाशके ॥

સંયમ ગુણુ પામવા દુલંભ કહ્યો છે. જેનાથી બાંધેલા કર્મા ખાલા કરી રાકાય તે ચારિત્ર કહેવાય. શાસ્ત્રકાર ભગવંતે આ ચારિત્રના મુખ્ય બે ભેદ વર્ણવ્યા છે. ૧. સર્વવિરતિ ર. દેશવિરતિ. આ જે ભેદામાં સર્વવિરતિને પ્રથમ કહેવાનું કારણ એ કે મુક્તિનું અનન્તર કારણ સર્વવિરતિ જ છે, પણ દેશવિરતિ નથી. સર્વવિરતિને ગ્રહણ કરવાને અસમર્થ જવા સર્વવિરતિના પ્રથમ પગથિયા (અભ્યાસ) રૂપ દેશવિરતિને અંગીકાર કરે છે. આજ કારણથી પ્રભુદેવ દેશનામાં પણ પહેલાં સર્વવિરતિ સંયમના જ ઉપદેશ આપે છે, તે સાંભળીને એ ગહેરથ સંસારી જવા એમ જણાવે છે કે હું આપે જણાવેલ સર્વવિરતિ કે જેમાં આકરા પંચ મહાવતા પાલવાના છે, તેને ગ્રહણ કરવાને સમર્થ નથી, જેથી મારા ઉદ્ધારને માટે છીએ ઉપાય બતાવા.

"ત્યારે પ્રભદેવ સંસારી જીવાને કહે કે હે બવ્ય જીવા! આ પંચ મહાવતાની આરાધના અપૂર્વ શાંતિને દેનારી અને આત્માના અપૂર્વ ગુણા પ્રકટાવી અલ્પ કાલમાં મુક્તિપદ પમાડનારી છે. તમારા ખરા શત્રુ માહ છે. શાસકાર તેને મદિરાની વ્યાજબી ઉપમા આપી છે. તથા તે અલિષ્ઠ લૂં ટારા છે. કારણ કે સમ્યગ્દર્શનાદિ વાસ્તવિક આત્મિક ધનને ચારનાર છે. અને તે માહ ચારિત્ર (સર્વવિરતિ) મહારાજાના પરમ શત્ર અને ઇર્ષ્યાળ છે. જ્યારે ચારિત્ર મહારાજા દુનિયાના જીવાને સમજાવે છે કે-હે લન્ચ જીવા! જેમ માખી બળખામાં ચાંટે તેમ તમે શા માટે લાગ (રૂપી બળખા) માં ચાંટી (વળગી) રહેા છા. યાદ રાખને કે મારૂં કહેવું નહિ માના તા છેવટે પસ્તાઈ ને દુર્ગતિના દુઃખા અનેક સાગરાપમ જેવા ઘણા લાંબા કાલ સુધી ભાગવવાં પડશે. તમારા ભલાને માટે હું કહું છું કે તમે જે આવી માહગિલિત પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છા, તેથા તમને દુ:ખ જ (નફા) મલશે, પરંતુ સુખ તા કહી મલશે જ નહિ. શું કુદરતી નિયમ પણ તમે ભૂલી ગયાં ? તે એ છે કે જેવું કારણ હાય, તેવું કાર્ય થાય. જેમ લીંખડાનું ખી વાવીએ તા શેલડીના સાંઠા ઊંગે જ નહિ. પણ નીંબાળી જ ઊંગે તેમ. જે શબ્દાદિ લાગા દુઃખના જ સાધના છે તેવા સાધનાને સેવવાથી સુખ મલે જ નહિ. જરૂર સમજને કે તમે ક્ષિણુક અને અજ્ઞાનથી (સુખરૂપ) માની લીધેલા સુખને માટે લાગાને સેવા છા, પણ તેમ કર વાથી તે જરૂર તમારા શરીરમાં ક્ષય લગંદર આદિ લયંકર અસાધ્ય રાગા થશે. આ માંગાની પીડા રીબાઇ રીબાઇને ભાગવવી પડશે, અને અસમાધિ મરણ પામી તીવ દુ:ખા-થી ભરેલી દુર્ગતિમાં જવું પડશે. માટે હુજુ પણ સમજીને એ રસ્તાે છાડી દેવા જ વ્યા-્જબી છે. તમે અનંત શક્તિઓના માલીક છેા, છતાં તમને લાગ તુષ્ણા જ કાયર બનાવે છે. ખરેખર આશાની ગુલામી જ્યાં સુધી દ્વાય છે ત્યાં સુધી જ સુવે ના ગુલામ થઇને રહેવું પડે છે. જેમણે આશાને ગુલામડી જેવી બનાવી દીધી છે; તેઓની આગળ આખા જગતના જીવા દાસ જેવા થઈ ને નમસ્કાર કરે છે. આ બાબતમાં "ચલના હૈ રેજ્ઞા નહિ હૈ" આવં શાલનારી બેગમનું દર્શાત સુપ્રસિદ્ધ છે. સંસાર એ વિવિધ દુ:ખાયી જ ભરેલા છે, તેમાં જન્મ જરા અને મરણના તીવ દું: ખા રહ્યા છે. નરકાદિ ચારે ગતિના જ્ઞાન દર્ષિથી વિચાર કરશા તા માલુમ પડશે કે એક ગતિમાં લાંબા કાલ સુધી ટકે એવું ખરૂં સુખ છે જ નહિ. છતાં ચતીને ચાલનારા જીવા મનુષ્ય ગતિમાં જ મુક્તિના સાધન ભૂત પવિત્ર શ્રાંચમને સાધે છે. એ અપેક્ષાએ જ મનુષ્ય ગતિ ઉત્તમ કહી શકાય છે. એથી એમ સમનાય છે કે તએ પવિત્ર મનુષ્ય જ કરી સંયમ સાધવાને માટે જ પામ્યા છા, નહિ કે પાપ કરવા માટે પામ્યા છે. નરકાદિ ગતિએામાં મિથ્યાત્વાદિના પ્રતાપે નિકાચિત અવસ્થા સુધીના અંધેલા કર્મી અહીં (મનુષ્ય ગતિમાં) નહિ ખયાવા તા બીજી કઈ ગતિમાં ખપાવશા ? દેવા વિષયાસકત છે, અને નારકોએ દુઃખાથી ગભરાયેલા છે, તથા તિય'એ વિવેક વિનાના છે. માટે કર્મોને ખયાવવાના સાધના અહીં મતુષ્ય ગતિમાં જ છે. એમ સમજીને જેવી શ્રી જ ખુસ્વામી વિગેરે પુષ્યશાલી જીવાએ વિષ્ઠા અને મૂત્રાદિ અશુચિ પદાર્થીથી લા દેવી ચામડાની કાથળી જેવી સ્ત્રી અને ધન વિગેરના માહ છાડીને સંયમ પાળી કેવલી થઇને શિવતકર્મી આદિ સંપદાએ મેળવી, અને ધન્યકુમાર તથા શાલિલદ્રે સંયમના જ પ્રતાપે અનુત્તર વિમાનના સુખા મેળવ્યા, તથા અવંતી સુકુમાલે ધનલિનીગુલ્મ વિમાનની ૠહિ મેળવી; તેવી રીતે એ તમારી જન્મ જરા અને મરણના દુ:ખા ટાળીને મુક્તિના અશ્વય સુખા પામવાની ઇચ્છા હાય તા પવિત્ર સ'યમને સાધી લા. જો કે અત્યાર સુધી માહના પંઝામાં તમે સપદાયા, તેથી તમારી ઘણી પાયમાલી થઈ છે. છતાં હજા બાજી હાથમાં છે. અમારા કહ્યા પ્રમાણે હાલ પણ ચેતરોા અને સંયમને સાધશા, તા જરૂર તમારૂ કલ્યાણ થશે."

આવા પ્રકારની ચારિત્ર મહારાજાની દેશના સાંભળીને માહરાજાના પંઝામાં સપઢાયેલા ઘણા છવા ચારિત્ર (ધારી ગુરૂ) મહારાજાની છાયામાં આવી નિર્મલ ધર્મારાધન કરવા લાજ્યા. હવે માહરાજા વિચાર છે કે જો હું સાવધાન થઈ ને કંઈ પણ ઉપાય નહિ કરે, તો મારૂં તમામ સૈન્ય ચારિત્ર રાજાની પાસે જશે અને હું નિરાધાર જનીશ. હાલ પણ ધીમે ધીમ ચારિત્ર રાજાની પાસે મારૂં ઘણું સૈન્ય ચાલ્યું ગયું. એમ વિચારી ચારિત્ર રાજાના પક્ષમાં ગયેલાં તમામ છવોને વશ કરવા માટે "શસ્ત્રપ્રયોગ કરતાં ઘણા સમય લાગે, અને ઘણા છવા ભાગી પણ જાય." તેથી તે માહરાજાએ મંત્રપ્રયોગ કરવાના નિર્ણય કરી " मહં અને मम" આ ચાર અક્ષરોના મંત્ર જાય કર્યો, જેથી તેની અસર જે છવાના ઉપર થઈ, તે બધા છવા મુંઝાયા અને પાતાનું ખરૂં સ્વરૂપ બૂલી ગયા હું અને મારૂં એવા વિચારાથી માહને વશ થઈ ને તેઓએ અનેક આર'લ સમાર'લ કરવા માંડયા. મંત્રના માર એ છે કે માહિત આત્માઓને કાઈ પૂછે કે આ ગામના અથવા નગરના શિઠયા છું. વળી કાઈ માણસ માહિત છવાને પૂછે છે કે આ લક્ષ્મી સી કુટુંબ ઘર દુકાન વિગેર કાના છે? ત્યારે તે મૂઢ આત્માઓ કહેશે કે એ બધુ મારૂં છે. એમ હું અને મારૂં એવા માહને વચરથી માહ રાજાના ગુલામ ખનેલા છવા તે સ્ત્રી કુટુંબ વિગેર કે જે જન્મતાં

૧. આ નામનું વિમાન સૌધર્મ દેવલાકમાં છે.

સાંશ્રે લાહ્યા (આવ્યા) નથી, અને સાથે લઈ જવાના (આવનાર) નથી. મૂકીને પરભવમાં શ્ર્યા પછી યાદ પણ આવવાના નથી, કારણ કે પાછળા ભવાની અંદર ઘણાંએ ઘર દુકાન લક્ષ્મી પુત્ર સ્ત્રી આદિ છે.હવા છે પણ તેમાંનું કંઈ પણ યાદ આવતું નથી કે ગયા ભવના સ્ત્રી આદિનું શું થતું હશે ? છતાં તે ( ધન, સ્ત્રી વિગેર ) ને માટે એવા અનેક પાયકર્મા કરે છે. કે જે કર્મોના ફલા પાતાને જ લાગવવાના છે. તેઓ પરભવમાં સાથે આવનાર પરમ કલ્યાણકારી ધર્માની આરાધના કરવામાં લગાર પણ પ્રયત્ન કરતા નથી. કારણ કે માહરાજાએ તેમને આંધળા બનાવ્યા છે. આ વાતને બરાબર યાદ રાખીને પવિત્ર સંયમ સાધી જન્મ જરા મરણાદિની ઉપાધિ દ્વર કરી પરમયદના સુખા મેળવવા એમાં જ મનુ ધ્યભવની સફલતા છે. આવા પ્રેમ અને શાંતિ ભરેલા ચારિત્ર મહારાજાના વચના સાંભળતાં જ તે જીવા યથાર્થ સ્વરૂપ સમજે છે, અને ચારિત્ર (ધારી ગુરૂ) મહારાજાને દેખતા શ્વાના ઉપાય પછે છે કે અમારે અંધાપા દૂર કરવા માટે એટલે માહરાજાને હરાવવા માટે સામા કરા મંત્ર જપવા ? જેથી માહરાજા ભાગી જાય અને અમે દેખતા બનીને માત્મકલ્યાણ કરવામાં સાવધાન થઈ એ. ત્યારે ચારિત્ર (ધારી ગુરૂ) મહારાજાએ કહ્યું કે પૂર્વ કહેલા જે ચારે અક્ષરના માહના મંત્ર છે તેમાં अहं नी पूर्व अने मम (भाइ) नी पूर्वे नहार जेडवे। मेटले नाई न मम स्थेभ भेडिने छतनारे। पांच अक्षराना मंत्र ખનશે. તેના અર્થ એ છે કે હું નથી અને મારૂં નથી. એનું પણ તાત્પર્ય એ છે કે-કે ભવ્ય છવા! દુનિયાના દેખાતા આ તમામ ધન આદિ પદાર્થી માડા વ્હેલા અચાનક માગુષ્યના માંત આવતાં તમારે છાડવાનાં જ છે. મથવા તમારા દેખતાં જ એ ચાલ્યા જશે, માટે તે પદાર્થોના હું માલિક છું અથવા તે પદાર્થી મારા છે, એમ માનવું તદ્દન ગેરવ્યાજળી છે, જેથી એમ વિચારા કે નાદું એટલે હું તે પદાર્થીના માલિક નથી અને न मम એટલે તે પહેલાં કહેલા સાંસારિક પદાર્થી પણ મારા નથી. હું એકલા જ છું, મા દુનિયામાં મારૂં કાઇ નથી. અથવા કાઇકાઇનું (સગું) નથી. સર્વે સ્વાર્થના જ સગાં છે. સ્વાર્થ સર્યા પછી શત્રુના જેવું વર્તન રાખે છે. સંસારી જીવા એકલા જ જન્મે છે અને એકલા જ મરે છે. કાઈ કાઇની સાથે જતું જ નથી. સાથે તા પુષ્ય પાપ જ ભય છે. મારા આત્મા શાધાત છે. તે સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રાદિ અપૂર્વ ગુણાના ભંડાર છે અને તેજ રૂડા દરા નાકિ પદાર્થી મારી વસ્તુ છે. તે ગુણાને ધારણ કરવાથી મારા . ખાત્માનું જરૂર કલ્યાણ થશે. અત્યાર સુધીમાં મેં સંધાગ (મારાપણાના સંબંધ) ને લઈને જ ઘણાં દુ:ખા ભાગવ્યા છે. હવે તેવા સંયાગના ત્યાગ કરે છે. હવે હ ચારિત્રની આરાધના કરવાને ઉજમાલ થાઉં છું, આ માહરાજાને છતવાના પરમ મંત્રનું રહસ્ય જેમ જેમ વધારે વિચારીએ તેમ તેમ માહની ઉપર અફચિ અને ચારિત્ર ધર્મની ઉપર પ્રેમ વધતા જ જશે. તથા અધ્યાત્મ માર્ગના પવિત્ર આદર્શ જગતના જવાની આગળ રજુ કરનારા અને પરમં ત્યાગ મૂર્ત્તિ તેજ પવિત્ર શ્રી તીર્થ કર દેવ ચારિત્રના મહિમા આ પ્રમાણે લબ્ય જીવાને સમજાવે છે-આત્માની અનંત શક્તિઓ વિચિત્ર મોહ નીયા દિકમોના જુદી જુદી જતના ઉદય રૂપી વાદળાં ઓથી દું કંઇ છે. તેને પ્રકટ કરી અપૂર્વ શાંતિના અને સ્વાભાવિક રમણતાના અનુભવ કરાવવાને એક ચારિત્ર જ સમર્થ છે. હિંસા દિ પાંચે આશ્રવાના મૂલથી જે ત્યાગ કરવા, અને પાંચે ઇંદ્રિયાને વશ રાખવી, તથા ચારે કષાયાને જીતવા અને મનદંડ વિગેરે ત્રણે દંડના ત્યાગ કરવા તે સંયમ ચારિત્ર અથવા દીક્ષા કહેવાય. ટું કામાં કહીએ તાે એમ પણ કહી શકાય કે-મેત્રી આદિ ચારે ભાવના ભાવવા પૂર્વક આઠે પ્રવચન માતાની અને ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના સાધુ ધર્મની સેવના કરવી તેનું નામ સંયમ (પ્રવજ્યા–દીક્ષા–ચારિત્ર) કહેવાય. આવા ઉત્તમ ચારિત્રને સાધવાથી જ શ્રેષ્ઠ દર્શન અને જ્ઞાનનું સંપૂર્ણ ફલ મલી શકે છે. આ ચારિત્રનું શ્રી સિદ્ધચક્ર પૂજામાં આ પ્રમાણે ટું કે સ્વરૂપ અતાવ્યું છે. જુએમ—

કર આગમ નાં આગમે, ચરણ પદ પરિધાન; દ્રાતા ઉપયોગી ધુરે, અનાભાગ પર જાણ. ૧ નામાદિક ચઉઢા ક્રમે, કિરિયા વિણ ઉપયાગ; દ્રવ્ય ચરણ કારણ મુણો, ભાવે સઢ ઉપયાગ. ૨ આચ્છાદિત નિજ શક્તિને, દેખે જાસ પ્રતાપ; વદા નિત તે ચરણને, રિક્ત કરે ચિત પાપ. 3

ઇંદ્રને અને ચક્રવર્તિને જે સુખ ન મલે તે સુખ ચારિત્રના પ્રતાપે મલી શકે છે. ધ માટે જ કહ્યું છે કે—

> नैवास्ति देवराजस्य तत्सुखं नैव राजराजस्य ॥ यत्सुस्रमिहैव साधोर्लोकव्यापाररहितस्य ॥ १ ॥ तणसंधारनिसण्णोऽवि मुणिवरो भट्टरागमयमोहो ॥ जंपावर मुत्तिसुहं-कत्तो तं चक्कवद्टीवि ॥ २ ॥

ડાજ્ઞા પુરૂષા જે સ્વાધીન સુખની નિરન્તર ચાહના કરે છે; તેલું અધ્યાતમ સુખ પણ સંસારથી વિરક્ત મહર્ષિ સુનિવરાને જ મલે છે. જુઓ—

तज्ज्ञानमेष न भवति-यस्मिन्नुदिते विभाति रागगणः ॥ तमसः कुतोऽस्ति शक्तिः-दिनकरिकरणात्रतः स्थातुम् ॥ १ ॥

ર. આ બાબતમાં -ક્રેસી વીતી એમ પૂછનાર રાજાને ' આધી તેરી જેસી અને આધી તેરેસે અચ્છી ' એવા જવાબ દેનાર મહાત્માનું દર્શાંત સ્પષ્ટાર્થવાળી શ્રી સિદ્ધચક્ર પૂજામાંથી જોઈ લેવું.

૧. કારણ કે ज्ञाननું કુલ વિરતિ છે. જુઓ પ્રશમરતિમા<del>ં **ફ્રામસ્ય फ**ळं विरतिः</del> ॥ જાણ્યું તે તે તો ખરૂ મો**હે** નવિ લેપાય ॥

पराधीनं दार्म झयि विषयकांझौद्यमिलनं । भवे भीतिस्थानं तदपि कुमतिस्तत्र रमते ॥ बुधास्तु स्वाधीनेऽश्लयिणि करणीत्सुक्यरहिते । निलीनास्तिष्ठन्ति विगलितभयाध्यात्मिकसुखे ॥ १ ॥

અતુલવી મહુર્ષિ લગવ તાએ આ પવિત્ર ચારિત્રને વજાદંડની ઉપમા આપી છે તે વ્યાજળી છે. કારણ કે તેજ (ચારિત્ર રૂપી) વજાદંડથી મહામાહ વિગેરે ધૃતારા જેવા ચારાના સમુદાયને હરાવી શકાય છે, અને તેમ કરતાં ભવ્ય જીવને ઉત્તમ અધ્યવસાયા પ્રકટે છે તથા પૂર્વે બાંધેલાં કર્મા નાશ પામે છે, અને નવા કર્માં ભંધાતા નથી. તેમજ આત્મ-શક્તિ વધે છે. વળી આત્મા ચાખ્ખા થવા માંડે છે. તથા પ્રમાદ કર ખસે છે: ખાટા વિ ચારા આવે જ નહિ. અને મન સ્થિર અને છે. ચિત્તની ડામાડાળ દશાથી હતી સંસારની રખડપટ્ટી પણ ધીમે ધીમે એાછી થાય છે; તેમજ ખરા ગુણાના વિકાસ પણ થાય છે, અને અનેક વિશાલ ઋદિઓ પ્રકટ થાય છે. એમ અનુક્રમે જેમ જેમ અપૂર્વ સહજા-નન્દના પણ થાડા થાડા અંશે અનુભવ થતા જાય છે, તેમ તેમ લાગ તૃષ્ણા શાંત થાય છે. અને ચિંતા ઘટતી જાય છે, તથા નિર્મલ ધ્યાન પ્રકટે છે. અને યાગ રત્ન (ચિત્ત) દઢ થતાં મહાસામાયિકના લાભ થવા પૂર્વંક અપૂર્વ કરણ પ્રવતે છે, તેમજ ક્ષપક શ્રેણિને કરી કમસર કર્મ રૂપી જાલને તાઉ છે. અનુક્રમે શુકલ ધ્યાનના પ્રકારા ધ્યાવી યાગ તેજ ફેલાવે છે, તથા ઘાતી કર્મીને ખપાવી કેવલ જ્ઞાન મેળવી સર્વ દ્રવ્યાદિને જાણી જગના જીવાનો ઉદ્ધાર કરી છેવટે કેવલી સસુદ્ધાત કરીને ખાકીના કર્મીને આયુષ્યની સરખા કરે છે, પછી ચાગ નિરે ધ કરી શૈલેશી અવસ્થામાં રહે છે, ને ત્યાં અઘાતી કમોના નાશ કરી દેહ વિનાની સિદ્ધ અવસ્થા મેળવે છે, એટલે સતતાનન્દ્ર નિરાભાધ મુક્તિના સુખા પામે છે. આથી સહજ સમજી શકારો કે—આ મુક્તિ પામવા સુધીના તમામ લાભા ચારિત્રથી જ પાસી શકાય છે. આગળ વધીને શ્રી તીર્થ કર લગવંતે એમ પણ પૂર્વોક્ત વચનાનું સ્પન્ટ રહસ્ય જણાવ્યું છે કે-સાગાદિના ઉપદ્રવા ( જીલ્મા )ને અને તે દ્વારા થતા અન ન્તા જન્માદિના દુ:ખાને અટકાવવાને ચારિત્ર જ સમર્થ છે. સર્વ આપત્તિઓને અને વિવિધ વિડંબનાઓને હઠાવનારું પણ ચારિત્ર જ છે. ચારિત્રના પ્રભાવે કરીને બીજા જીવાની માગળ દીનતા ભરેલા વચના બાલવાના પ્રસંગ આવતા નથી; રાગ દારિદ્રય કહેશમય સ'સારના નાશ થાય છે. પૂરુયના ઉદયથી જે જીવા આ ચારિત્રને સાધે છે તેઓ પાપ કર્મીને હુકાવી સર્વ કલેશાથી રહિત આનન્દ સમૂહથી ભરેલી શ્રેષ્ઠ ગતિ (માક્ષ) ને પામ છે. ત્યાં ગયા પછી તેમને પુનર્જન્મના કારણભૂત કર્મીના અભાવે અહીં આવવાતું હોતું નથી; જેથી સવે સાંસારિક વિડંબનાએ હોય જ નહિ. એમ પરલાકની સ્થિતિ જણાવી. પવિત્ર ચારિત્ર રૂપી નંદન વનમાં કરનાર મુનિ મહાત્માંએ આ લાેકમાં પણ પ્રશમ રૂપી અમૃતનું પાન કરીને સતુષ્ટ અને છે, અને એજ કારણથી તેઓ વાસ્તવિક સુખાને લાગવે છે, અને તેમને રાગાદિ ક્ષુદ્રોપદ્રવની પણ પીડા બિલકુલ હોતી નથી, તેમજ આ ચારિત્રની સેવના કરનાર સાધુઓ બહોને સામાન્ય વંશમાં જન્મેલા હોય, છતાં અપૂર્વ ચારિત્ર ગુણ્યી આકર્ષાયેલા સુરેન્દ્રાદિ દેવા પણ તેમની (ચારિત્રવંતની) સેવા કરે છે. અને સામાન્ય કુલમાં જન્મેલા છતાં ચારિત્રવંત મુનિવરા ચારિત્રના પ્રતાપે ઉત્તમ કુલવાન કહેવાય છે, અપવિત્ર જ્વેતને પવિત્ર કરનાર ચારિત્ર જ છે, તેને અંગીકાર કરનાર જીવા ચારિત્રને પામ્યા પહેલાં દાસ જેવા હાય, તો પણ સ્વીકારેલા આ ચારિત્રના જ પ્રતાપે તમામ જગતના જીવામાં અગ્રેસર ગણાય છે. ચારિત્રને પામ્યા પહેલાં વિશેષ જ્ઞાન ન હાય, છતાં ચારિત્રના જ પ્રતાપે ઘણાએ જીવા સમર્થ મહા જ્ઞાનવંત થાય છે, જેમના મનમાં અહંકાર લોગ તૃષ્ણાના વિચારા લગાર પણ થતા નથી તથા જેઓ મન વચન કામાના વિકારાથી રહિત છે, અને પાતાથી બિન્ન એવા સાંસારિક પદાર્થોની સ્વપને પણ ઇચ્છા કરતા નથી, એવા જીવાને ચારિત્રના જ પ્રતાપે અહીં પણ માલના સુખાની વાનકી પ્રાપ્ત થાય છે. જુઓ પ્રશંમ રતિના સાક્ષિ પાઠ—

#### निर्जितमद्गानां, वाक्यायमनाविकाररहितानाम् । विनिवृत्तपराशानामिहैव मोक्षो न संवेहः ॥ १ ॥

તેમજ ચારિત્રની એક ચિત્ત આરાધના કરનારા લબ્ય જીવાને સર્વ લબ્ધિઓ મળે છે. જુઓ અહીં દેષ્ટાંત એ છે કે—શ્રી ગૌતમસ્વામી લગવંતને અનેક લબ્ધિઓ પ્રકટ થઇ હતી. માટે જ કહ્યું છે કે—

> अगुठे अमृत वसे, लब्धि तणा भंडार ॥ ते गुरु गौतम समरिए, मन वंडित फल दातार ॥ १ ॥

(પાપથી) નિવૃત્તિ (શુલ) પ્રવૃત્તિમય ચારિત્રની નિર્મલ આરાધના કરનાર લાલ્ય જ્વાને આ લવમાં મહત્ત્વ (માટાઈ) ઋહિ વિગેરે લાલ મળે છે અને પરલવમાં વિશાલ આનન્દથી ભરેલું મુક્તિપદ મળે છે. પરમ કૃપાલુ શ્રી તીર્થ કર લગવંતે માહનીયાદિ કર્મોને સર્પની ઉપમા આપી છે, તેનું કારણ એ કે જેમ સર્પના ઝેરની અસર જેમને થયેલી છે, તે જીવા સ્વસ્થિતિનું ભાન લૂલી લાય છે. તેવી રીતે માહનીયાદિ કર્માના ઉદ્યવાળા સંસારી જીવા પણ પાતાની મૂલ શુદ્ધ સ્થિતિને બૂલી લાય છે. તેવા કર્મા રૂપી સપોને વશ કરવાનું (નિર્વિષ ળનાવવાનું; ઝેર ઉતારવાનું) અપૂર્વ સાધન ચારિત્ર છે. ધરાવેગ રૂપી અમૃતરસથી લરેલા કૂવા જેલું અને માલ રૂપી રાલની કચેરી જેલું પણ પવિત્ર ચારિત્ર છે. માટે જ કહ્યું છે કે—

कर्माक्षिकोळनीमन्त्रः-संवेगरसकूपिका । निर्वाणभूभृत्रस्थानी-तपस्या पारमेश्वरी ॥ १ ॥

<sup>ુ</sup> મા<mark>ક્ષની ઇચ્છા</mark>.

ેકાઈક ભાગ્યશાલી જીવા જ અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાભાધિત શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુએ કહેલા ઉત્તમ ધર્મ રૂપી કારીગરે અતાવેલા શ્રેલ્ડ મનુષ્ય જન્મ રૂપી મહેલની ઉપર વિશિષ્ટ ગુણવાળા નિર્મલ દીક્ષારૂપી ધ્વજ ચઢાવે છે. જો કે માહાંધ જીવા પવિત્ર ચારિત્રની આરાધનામાં અજ્ઞાન દૃષ્ટિએ વિહાસિક પ્રસંગે દુઃખ જાવે છે, પણ તત્ત્વદેષ્ટિએ જ્ઞાની પુરુષા તા સુખ જ માને છે. કારણ તેવા વિદ્વારાદિ સાધના ભવિષ્યમાં અકાન્તિક અને આત્યંતિક સુખને દેનારા છે. જ્યારે માહનીય અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મોનું જોર ઘટે તો જ આવેા ઉત્તમ વિચાર પ્રકટે છે. પરમ પુનિત ચારિત્ર આરાધનામાં લીન બનેલા મુનિવરાને દુર્ગતિદાયક આરંભાદિ દેખો સેવવા પડતા નથી. આશાને ગુલામહી અનાવેલી હૈાવાથી અને સ્વકર્ત્તવ્યો અજાવવામાં સર્વદા સાવધાન હૈાવાથી સંસાર વિરક્ત ત્યાગી પુરૂષાને (અવિનીત સ્ત્રી પુત્ર સ્વામિ વિગેરેના) તિરસ્કાર ભરેલા વચના સહન કરવા પડતા નથી. તેમજ ચારિત્રના જ પ્રતાપે તેમને તે રાજા મહારાજાએ। પણ નમે છે કે જેમને ચારિત્ર પામ્યા પહેલાં પાતાને નમસ્કાર કરવા પડતા હતા. અહીં ચારિત્રધારી મુનિવરા 'સામા મને વાંદે' એમ ચાહે જ નહિ. પશુ તેવા ગુણવંત સાધુઓને જેઈ ને નમસ્કાર કરનારા જીવા એમ વિચાર છે કે-"અહા ! આ પુરુષશાલી મહાત્માઓને ધન્ય છે કે જેઓ કંચન અને કામિનીના ત્યાગ કરી ઉલે પગે સંસારને છાડી સાચા હૃદયના બાદશાહ બની પંખી ની જેમ એક ગામથી ખીજે ગામ અપ્રતિબદ્ધપણે વિચરી સંસારના ત્રિવિધ તાપથી તપેલા દુ:ખી માનવાને સાચા સુખને પામવાના સરિયામ રસ્તા અતાવી રહ્યા છે. બતાવે તે પહ નાટકીયાની માફક નહિ પણ તે બાદશાહી સરિયામ રસ્તામાં પાતે નિર્ભયપણે ચાલીને ખતાવે છે. અમે તા જે સ્ત્રી કુટુંબ દાલત આદિ પદાર્થી જન્મતાં સાથે લાવ્યા નથી અને જેઓ મરતી વખતે સાથે આવનાર નથી, તેમજ ખીજા ભવમાં ગયા પછી જે સ્ત્રી આદિ પદાર્થી યાદ પણ આવવાના નથી, વળી જેઓના માહમાં ક્સીને અમે લવાલન સુખને દેનાર પવિત્ર ધર્મ ને પણ ભૂલી ગયા, તેવા પદાર્થોની ઉપાધિમાં રાચી માચી અનેક વિડંબનાએ લોગવી રહ્યા છીએ. પાયકર્મના તીત્ર ઉદયથી વનને પણ ઉદ્ધંધી ગયા, એટલે to થી પણ વધારે ઉંમર વીતી ગઈ, છતાં અમને વૈરાગ્યના અ'કુરા પણ પ્રકટયા નહિ. હવે તા જરૂર ખાત્રી થઈ કે વાળ ધાળા થયા, પણ બુહિ ધાળા થઈ નથી. માટે અમે આ મધ્યી લેપાયેલ તરવારની ધાર જેવા અથવા કિંપાક ફલની જેવા વિષયાને છાડી શકતા નથી. જેમણે ત્રિવિધે ત્રિવિધે આશ્રવાને છાડ્યા છે તેવા આ સંયમધારી મહાપુરૂષાને અમે વંદન સેવના કરી માનવ ભવને સફલ કરીએ." આવી ઉત્તમ ભાવના ભાવીને તેવા માટા મહર્દ્ધિક રાજા વિગેરે પુણ્યશાલી જીવા મુનિવરાને વંદના નમસ્કાર ઉપાસના વિગેર કરે છે. આ પ્રણાલિકા મેવાડના રાજ્યમાં પણ રાણા પ્રતાપસિંહના સમયથી માંડીને હાલ પણ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. અમે પણ નજરે જોયું છે કે સામા માવતા ત્યાગી મહાત્માઓને દેખીને રાણા ક્ત્તસિંહજી વાહન ઉભું રખાવી ઉભા ઘઈને અને હાથે નમસ્કાર કરતા હતા. તેમ નવીન રાણા ભાષાલસિંહજ પણ તેવા જ વિવેકી છે. એમ અનર્ગલ લક્ષ્મી-

વાળા રાજા વિગેરે ગુણી માનવા ચારિત્રના જ પ્રભાવે સાધુઓને નમે છે. ચારિત્રવંત પુરૂષોને આહાર વસ્ત્ર ધનને સ્થાનાદિની બીલકુલ ચિંતા હાતી જ નથી, અને જ્ઞાનાભ્યાસમાં પણ સંપૂર્ણ અનુકૂલતા હાય છે. અહીં પ્રશમ સુખના અપૂર્વ આનન્દ મળે છે અને પરભવમાં માેક્ષના અથવા વિશિષ્ટ સ્વર્ગના લાભ મળે છે, પણ દુગતિ મળે જ નહિ. આ બધા લાભ ચારિત્રના સમજીને ઉત્તમ વિવેકી પુરૂષોએ જરૂર ચારિત્રને અંગીકાર કરી નિર્મલ ભાવથી સાધીને માેક્ષ લક્ષ્મીના સુખા મેળવવા, એજ માનવ જીંદગીનું સાચું ફલ છે.

જો કે દર્શન અને જ્ઞાન તો તરતમતાએ બીજી ત્રહ્યુ ગતિમાં પહ્યુ સંભવે છે, પરંતુ સર્વ વિરતિ રૂપ ચારિત્ર એક મનુષ્યગતિમાં જ હોય છે. એટલે તે બાકીની દેવાદિ ત્રહ્યુ ગતિમાં હોતું નથી. માટે જ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા કે જેઓ નિશ્ચયે કરી નિમલ સમ્યગ્દ જ અને છે અને છે અને થાડા લવામાં માફે જનારા છે તથા સિહરીલાની નજીકમાં રહ્યા છે. છતાં તેઓ ચારિત્રના જ અલાવે મુક્તિમાં જઈ શકતા નથી. એમ સર્વ વિરતિરૂપ ચારિત્રના જ અલાવે દેશવિરતિવાળા તિર્ય ચા પણ મુક્તિપદ પામી શકતા નથી. એથી સાબિત થાય છે કે માનવ લવમાં જ આઢ પ્રવચન માતાની સેવના રૂપ ચારિત્ર સાધી શકાય છે અને મુક્તિપદ મેળવી શકાય છે. જેમ સાનીને સાનાના રજકણની કીંમત હાય છે, તેમ જેમને સમયની કીંમત હાય, અને જેઓ ' દુજમો રત્ન कોટચાપિ સળોડપિ મનુ જાયુષ:' આ વાકયને અનુસારે એમ ખાત્રી પૂર્વ ક સમજે છે કે કરાહા રતને આપતાં પણ ગયેલા સમય પાછે મેળવી શકાતા નથી. તે(વાજ) અલ્પ સંસારી લબ્ય જીવા સત્તર પ્રકારના ચારિત્રને સિંહની માફક અંગીકાર કરી સિંહની પેઠે પાલે છે. આ બાબતમાં સમજવા જેવી ચઉલાંગી આ પ્રમાણે જાણવી:—

(૧) સિંહના જેવા શૂરવીર થઈ ને ગારિત્ર મહુણ કરે, અને સિંહની પેઠે પાલે. જેમ ધન્યકુમારે વૈભવ વિગેરે સાંસારિક સુખના સાધના હોવા છતાં પણ તે સાધના યથાર્થ સ્વરૂપે ક્ષિશ્રિક (અનિત્ય) જાણ્યા. આ આખતમાં શાસ્ત્રકાર મહુષિ ભગવંતે દ્રાક્ષના જેવી મીઠી શીખામણ આપતાં જણાવ્યું છે કે—

यत्प्रातस्तन्न मध्याहे, यन्मध्याहे तन्निशि॥ निरीक्ष्यते भवेऽस्मिन्हि पदार्थानामनित्यता ॥१॥ श्वःकार्यमद्य कुर्वीत-पूर्वाहे चापराहिकम् ॥ न हि प्रतीक्षते मृत्युः कृतमस्य न वा कृतं ॥२॥

> चला लक्ष्मीश्चलाः प्राणाः चलं चंचलयौदनम् ॥ चलाचलेऽस्मिन्संसारे-धर्म एको हि निश्चलः ॥ ३॥

તથા ધન્યકમારે એમ પણ વિચાર્યું કે હું બીજા જીવેાની માફક એકલા જ જન્મ્યા છું અને મરતી વખતે પણ આ વિનશ્વર સંપત્તિ વિગેરે સાધના તજીને પર ભવમાં એકલા જ જવાના છું. દુનિયામાં કાઈ કાઈનું છેજ નહિ. સગાઈ સંબંધ પણ જ્યાં સુધી સામાને સ્વાર્થ હાય, ત્યાં સુધીના જ દેખાય છે. સ્વાર્થ સર્યા પછી કાઈ સામું પણ

<mark>જ</mark>ોતા નથી. મરણ પ્રસ'ગે રાેકકળ કરનારા જવા શાથી રૂદન વિગેરે કરે છે? આ પ્રક્ષ વિચારતાં કારણ એ જણાય છે કે મરનાર માનવ પાતે પાતાની હયાતિમાં રૂદન કરનારા માનવાને સખના ઇષ્ટ સાધના મેળવી આપતા હતા અને તેમને અનિષ્ટ જવરાદિની વેદના ભાગવવા રૂપ માંદગીના પ્રસંગે નીરાગ અનાવવાને યાગ્ય ઈલાજ પણ કરતા હતા. તે પાતાના સ્વાર્થ સધાતા બંધ પડી ગયાે, તેથી જ સગાં વિગેરે કુટુંબીએના રૂદન કરે છે. તથા મારા આત્મા શાધતા છે. તે નિર્મલ જ્ઞાનાદિ ગુણાથી ભરેલા છે. એને સંયમની આરાધના કરવા રૂપ મુક્તિના બાદશાહી રસ્તે ચલાવીએ તોજ પરમાનન્દમય મુક્તિપદ મળવી શકાય. જ્ઞાનાદિ ઉત્તમ આત્મિક ગુણા સિવાયના જે પદાર્થો છે. તે તા બાહ્ય ભાવ છે. માહુથી જ આત્મા એવા સંબંધ ધરાવે છે કે એ વસ્તુએ! મારી છે પહ્યુ તેમ તા છેજ નહિ. જો તેમ હાય તા પરભવમાં જતાં જીવને જેમ જ્ઞાનાદિ ગુણા સાથે જાય છે. તેમ બાહ્ય ભાવા પણ સાથે જવા જોઈ એ. પણ જતા નથી જ. એથી સાબીત થાય છે કે મારી વસ્ત તો જ્ઞાનાદિ ગુણા જ છે. ખીજાં નહીં જ. આવા ઉત્તમ વિચારા કરી શ્રી ધન્યકુમારે સિંહની જેવા પરાક્રમી બનીને સંયમ સ્વીકારી તેને સાધવામાં સિંહ જેવા શુરવીર બનીને આત્મવીર્થ એવું ફેારવ્યું કે જેથી અલ્પ સમયમાં જ્યાં રહેલા દેવા નિશ્ચર્ય એકાવતારી જ હાય છે, એવા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના સુખા લાગવી, અનુક્રમે ૩૩ સાગરા પમતું આયુષ્ય પુરૂં થતાં મતુષ્યગતિમાં આવી કરી તે ચારિત્રના જ પ્રભાવે મુક્તિપદ મેળવશે. એ પ્રમાણે બીજા પણ અનેક પુષ્યશાલી લબ્ય જીવાએ વીયોદ્વાસ વધતાં એક વર્ત્તમાન ભવમાં પણ નિર્વાણ લક્ષ્મી મેળવી છે.

- ર. સિંહની જેવા શૂરવીર બનીને સંયમ અહણ કરે, પણ તેવી જ રીતે સંયમને ઠેઠ સુધી અસ્પલિત ભાવે સાધી શકે નિલ તે બીજો ભાંગા છે. અહીં જેઓ ગારિત્રને લેતી વખતે સિંહ જેવા પરાક્ષ્મી બને, પણ પાછળથી ખરાબ નિમિત્તોના સંસર્ગથી પતિત પરિણામી થાય, શિયાળ જેવા બની જાય એવા છવાનું દર્શત આપી શકાય. આ બીજા ભાંગામાં રહેલા છવામાં પણ કેટલાએક છવા પુણ્યાદ્યે સારા નિમિત્તા પામી શ્રી આદું કુમારાદિની માફક ક્રીથી પ્રથમ ભાંગાની સાધના કરી આત્મકલ્યાણ કરે છે.
- 3. સંયમને ગ્રહણ કરતી વેળાએ કેટલાએક છવા તથા પ્રકારના બાધના અભાવ વગેરે કારણોને લઇ શિયાળાના જેવા હાય, પણ સંયમને લીધા પછી શ્રીગુર મહારાજની પરમ ઉદ્ધાસથી ભક્તિ વિગેરે સંયમમાં ટકાવનારા સાધનાની નિરંતર સેવનાથી સિંહના જેવા શ્રુવીર બનીને સંયમને સહ્યે તે ભવ્ય છવા 'લેતાં શિયાળની જેવા, અને પાલ-વામાં સિંહની જેવા' આ ત્રીજા ભાંગામાં લઈ શકાય.

૪ સંયમ ઋઢાળુ કરતી વેલાએ જે જીવા શિયાળ જેવા હાય, અને તેને પાલવામાં પણ તેવા જણાતા હાય, તે જીવા 'લેતાં શિયાળ જેવા, અને પાળતાં પણ શિયાળની જેવા ' આ યાયા માંગામાં લઈ શકાય.

આ ચાર ભાંગામાંથી સમજવાનું એ કે મહાભાગ્યાદયે સંયમને પામેલા છવે સંયમની સાધના કરવામાં આત્મવીર્યને પરમ ઉલ્લાસથી ફારવીને સંસારની રખડપદૃનિ સમૂળને નાશ કરવા. મહાપુષ્યશાલી છવાજ એવી સ્થિતિને પામી શકે છે. આ પહેલા ભાંગામાં સૌથી ચઢીયાતા પ્રભુ શ્રી તીર્થ કર દેવા જાણવા. કારણ કે એ પરમ તારક મહાપુર્ધો સ્વપર તારક છે. પાતે સ્વયં સંખુહ છે, અને બીજ ભવ્ય છવાને ઉન્માર્ગથી પાછા ખસેડીને સન્માર્ગના રસ્તે દારે છે અને પાતે કર્મના પંજામાંથી છૂટીને બીજા છવાને છૂટા કરાવે છે. પાતે રાગાદિ શત્રુઓને છતે છે અને ભવ્ય છવાને ઉપદેશ દર્શને રાગાદિ શત્રુઓને છતવાના ઉપાય જણાવે છે. તે પરમ તારકની દેશનામાં અપૂર્વ મધુરતા હાવાને લઇને તે દેશના પરમ આદેય (ગ્રહણ કરવા લાયક, સાંભળવા લાયક) ગણાય છે. તેમજ તે આદર્શ છવાને પામવામાં પણ મદદ કરે છે. માટે જ તેને યથાર્થ રીતે સ્વપર હિતકારિણી કહીએ, તો પણ તે ઉચિત જ છે.

આ વાતને લક્ષ્યમાં લઈ ને વિસ્તારથી સમજવાની ઇચ્છાવાલા ભવ્ય જીવાને ચાલ ભાષામાં સરલ પદ્ધતિએ તે દેશનાને ગાઠવવાથી મહાલાભ થશે, આવા આવા અનેક મુદ્દા-એાને લક્ષ્યમાં રાખીને આ શ્રી દેશનાચિતામણિ ગ્રાંથની રચના મેં કરી છે. ચાવીસ તીર્થ કરાની ચાવીશ દેશના એમાંથી પહેલા ભાગમાં શ્રી આફીધર પ્રભુની દેશના જણાવી હતી. બીજા ભાગમાં શ્રી અજિતનાથ તીથ કરની દેશના, ત્રીજા ભાગમાં શ્રી સ'ભવનાથ તીથ કરની દેશના. ચાશા ભાગમાં ચાથા તીર્થ કર શ્રી અભિનંદન સ્વામીની દેશના, પાંચમા ભાગમાં પાંચમા તીર્થ કર શ્રી સુમતિનાથની દેશના, વિસ્તારથી જણાવીને આ છુંદા ભાગમાં છુંદા તીર્થ કર શ્રી પદાપ્રભસ્વાર્માની દેશના તેઓશ્રીના જીવનના પ્રસંગે ૧૭૦ દ્વારા ગાહવીને વિસ્તારથી જણાવી છે. આ છકા ભાગના ૨૩૮ મૂલ <sup>દ્ર</sup>લાકામાં શરૂ ખાતના ૪ <sup>દ્ર</sup>લાકામાં શ્રી અપરા જિત રાજ્યનું ખાહ્ય છવન અને અભ્યાંતર જીવન વર્ષા વ્યું છે. તે ઉપરથી વાચકવર્ષને બાધ એ મળશે કે-પણ શ્રી તીર્થ કરદેવના પવિત્ર આત્મા પાછલા ભવામાં પણ ઉચ્ચ સંસ્કારી જ હાય છે. જેથી રાજ્યની ઉપાધિ રૂપી જાળમાં શું થાયેલા છતાં પણ તે પુષ્યાત્મા આત્મલક્ષ્યને ચકતા જ નથી. પ્રખલ પુષ્યોદયે પામેલ નરભવાદિક સામગ્રીને સફલ કરવા માટે વૈરાગ્ય રંગથી રંગાઈ ને કેવી વિચારણા કરે છે? મંતે વિચારણાને અમલમાં મૂકીને કઈ રીતે ચારિત્ર ગ્રહ્યું કરે છે? ચારિત્રને ગ્રહ્યું કર્યા પછી પણ શ્રી ગુરૂમહારાજ તે પુષ્યાત્મા રાજિયને કેવી કેવી હિતશિક્ષા આપે છે? અને તે પ્રમાણે સંયમ તપને પરમ ઉલ્લાસથી આરાધતાં તીર્થં કર નામકર્મના નિકાચિત અંધ કરીને અંતે આરાધના પણ કેવા પ્રકારની કરે છે? આ બધી હકીકત-પાંચમા શ્રેક્ષાકથી માંડીને ૧૭ મા શ્રેક્ષાક સુધીના ૧૩ શ્રેક્ષાંકામાં વિસ્તા-રથી ખુલાસા રૂપે સ્પષ્ટ સમજાવી છે. આ બીના સંયમજીવનને પમાડનારી, તે રસ્તે પ્રયાણ કરાવનારી, ને તેમાં ટકાવનારી છે. તેમજ ગુરૂભક્તિ, તપ, સંયમ, મૌન, આઠ પ્રવચન-માતાની આરાધના વગેરે સારા આલંબના શ્રમણ જીવનની ઉપર કેરી આબાદ અસર કરે

છે? તે પણ સરલ રીતે સમજાવે છે. પછી ૧૮ મા શ્લેષ્કમાં શ્રી અપરાજિત રાજિષિ'ની નવમા શ્રેવેયકમાં ઉત્પત્તિ, ને ૧૯--૨૦ મા <sup>શ્</sup>લાકમાં કૌશ'બી નગરીનું વર્ણન ટુંકામાં જણાવ્યું છે. આ નગરીનું વિસ્તારથી વર્ષ્યુંન ૨૧૬ માં પાને જણાવ્યું છે. તે પછી ૨૧–૨૨ મા<sup>્ર</sup>લાકમાં પ્રભુશ્રી પદ્મપ્રભસ્વામીના પિતાશક 'ધર' નામના રાજાનું અને ૨૩–૨૪ મા શ્લાકમાં સુસીમા રાણીનું વર્ણું કરીને ૨૫ માથી ૨૮મા શ્લાક સુધીના ૪ શ્લોકામાં વ્યવન તથા જન્મની ખીના જણાવી છે. તે પછીના ६ (૨૯–૩૪) શ્લોકામાં મેરૂ પર્વતની ઉપર અભિષેકના અંતે શકેન્દ્રે કરેલી પ્રભુની અલૌકિક સારગમિંત સ્તુતિને વર્ણવતાં સ્નાત્રાભિષેકનું ખરૂં રહસ્ય પણ સમજાવ્યું છે. પછી ૭ (૩૫-૪૧) શ્લાકામાં પદ્મપ્રભ એવું નામ પડવાનું કારણાદિની ખીના શરૂ કરીને ઠેઠ દીક્ષા લેતી વખતે ચાર્યું જ્ઞાન પ્રકટ થવા સુધીની બીના વર્ણવી છે. પછી ૪ (૪૨-૪૫) શ્લોકામાં છજ્ઞસ્થતાનું, ને સર્વજ્ઞપણાનું વર્ણન કરી અંતે ર (૪૧-૫૧) શ્લાકામાં ઇંદ્રે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિની ખીના જણાવી છે. પછી ૧૧૬ ( ૫૨-૧૬૭ ) શ્લોકોમાં દ્રવ્યાનુયોગાદિના ખરા રહસ્ય-ભૂત-અપૂર્વ એાધદાયક નિયમાવલીને ૧૦૮ પ્રશ્નોત્તર રૂપે ગાહવીને, પ્રસંગે ખાસ જરૂરી બીજ પણ બીના દુંકામાં જણાવવા પૂર્વક વર્ણવી છે. તેમાં ૨૮ લબ્ધિએા, ૧૪ ગુણસ્થા નકા. દષ્ટાંત સાથે ઉપશમાદિ પાંચ લક્ષણા, આયુષ્યકર્માં ખંધાદિ, શ્રીસિદ્ધના લેદમલેદાદિ, જિનકલ્પી સાધુના આચાર, આયુષ્યાદિનો અળાધાકાલ, તેને સમજાવનારા ચાર ભાંગા, સમ્યગ્દર્શ નાદિ માક્ષમાર્જ, મહાવિદેહમાં વિચરતા શ્રી સીમ ધર સ્વામી આદિ વીશ વિહરમાણ તીર્થ કરા, આ નવ મુખ્ય પદાર્થીનું વર્ણન વિસ્તારથી કર્યું છે. તે અપૂર્વ બાધદાયક છે.

પછી ૪૪ (૧૬૮--૨૧૧) શ્લો કામાં નરકગતિ આદિ ચારે ગતિમાં સંસારી છવા વિવિધપ્રકારે કેવા કેવા દુ:ખા ભાગવે છે? તે બીના વિસ્તારથી સમજાવવાના પ્રસંગે માહાધીન
જવની પ્રવૃત્તિ, માનવ જન્મની પરમ દુર્લ લતા વગેરે હકીકત પણ સ્પષ્ટ રીતે વર્ણ લી છે.
પછી ૨૧૨મા શ્લેકમાં દેશના શ્રવણના લાભ જણાવી ૨૧૩મા શ્લેકમાં શ્રી પદ્મપ્રભ
પ્રભુના ગણ અને ગણુધરાની સંખ્યા દર્શાવી છે. પછી ચાર (૨૧૪--૨૧૭) શ્લેકામાં
મુખ્ય ગણુધર શ્રી સુવત મહારાજે આપેલી દેશના વર્ણ વીને ૨૧૮--૨૧૯મા શ્લેકમાં
પ્રથમ સાધ્વીના નામ વગેરે હકીકત જણાવી છે. પછી ત્રણ (૨૨૦--૨૨૨) શ્લેકમાં પ્રભુ
શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીના પરિવાર જણાવીને છે (૨૨૩--૨૨૪) શ્લેકમાં માક્ષસ્થાનાદિની ખીના
વર્ણ વીછે. પછી ૨૨૫ મા શ્લેકમાં પ્રભુના કુમારાવસ્થાદિનો કાલ વર્ણ વીને ૨૨૬મા શ્લેકમાં
પ્રભુના સર્વાયુક્ય કાલ જણાવ્યો છે. પછી ૨૨૭મા શ્લેકમાં પ્રભુનું નિર્વાણ કલ્યાણુક પૂર્ણ
કરી ૨૨૮મા શ્લેકમાં શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીના જીવનના વર્ણ નની પૂર્ણ તા જથાવી ૨૨૯મા
શ્લેકમાં તીર્થ કર દેવના કલ્યાણુકા આત્મદિષ્ટને સતે જ કરે છે, અહીં આત્મદિષ્ટનું સ્વરૂપ
વિસ્તારથી વર્ણ વ્યું છે. પછી ત્રણ (૨૩૦-૨૩૨) શ્લોકમાં પ્રભુ શ્રી તીર્થ કર દેવના અલો કિક-હિતકર-જીવનપાં ગો વર્ણ વીને ૨૩૩-૨૩૪મા શ્લોકમાં હિતશિક્ષાદિનું વર્ણન કર્યું

છે. છેલ્લા ૪ (૨૩૫–૨૩૮) શ્લાકામાં બંધ સમાપ્તિ કાળ, ગ્રંથરચના સ્થળ, બૂલની ક્ષમાં, વગેરે બીના જણાવી બંધ (છઠ્ઠો ભાગ) પૂર્ણ કર્યો છે.

આ રીતે આ છઠ્ઠો ભાગ પૂરા થયા પછી મેં બનાવેલા " શ્રી સ્તંભનપાર્ધ બૃહત્કલ્પ" નામના પ્રાકૃત મંથનો અનુવાદ દાખલ કર્યો છે. તે ૧૬૩મા પાનાથી ૧૯૦મા પાના સુધીના રહ યાનામાં પૂર્ણ થાય છે. તેમાં ૧ આ શ્રી સ્ત'લન પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા કાેેે સરાવી? ર કયા કયા જીવાએ કેટલા કાલ સુધી આ પ્રતિમાની પૂર્ણ ઉલ્લાસથી પૂજા કરીને કેવા કેવા લાભ મેળવ્યા ? ૩ ખાલપ્રદ્માચારી શ્રી નેમિનાથ ભગવંતે ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રી કુષ્ણ વાસુદેવને કહ્યું કે--મારા નિર્વાણ કાલથી ૮૩૭૫૦ વર્ષો વીત્યા બાદ શ્રી પાર્શ્વનાથ નામના રક મા તીર્થ કર થશે. અહીં જણાવેલા ૮૩૭૫૦ વર્ષો કઈ રીતે ઘટી શકે ? ૪ નાગાર્જીન ચાંગી કાેે હતા ? ય-પાદલિપ્તસૂરિજ કાેેે હતા ? ૬ તેમનું જીવન. ૭ આચાર્ય શ્રી અભયદેવસૂરિ અને સ્તંભન પાર્શ્વનાથ-શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજે પ્રકટ પ્રભાવી-પુરુષાદા નીય શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના નીલમ મણિમય બિંબને કાેના આદેશથી કયા સ્થલમાંથી કઈ રીતે પ્રકટ કર્યું ? ૮ તે શ્રી અલયદેવસૂરિ મહારાજે શ્રી સંઘની આગળ જણાવેલ આ પ્રતિમાનો ઇતિહાસ. ૯ આ બિ'બના ન્હવણજલથી સુરિજીનો કાેઢ રાેગ નાશ પામ્યાે. ૧૦ જયતિહ્ઋણ સ્તાત્રની ઉત્પત્તિ કર્ઇ રીતે કેવા પ્રસંગે થઈ. ૧૧ વિ. સં. ૧૩૬૮ માં ખંભાતમાં આ પ્રતિમાજી લાગ્યા, તે પછીના સમયથી માંડીને વિ. સં. ૧૯૮૪ ફાગણ સુદ ત્રીજે નવીન મ'દિરમાં મારા પરમાપકારી શ્રી ગુરૂમહારાજના હાથે શ્રી સ'ઘે પ્રતિષ્ઠા કરાવી ત્યાં સુધીની બીના. વચલા કાલમાં થયેલી પ્રતિમાનું અપહરણ, કરેલ પ્રયત્નના પરિણામ પ્રતિમાના પત્તો કઈ રીતે લાગ્યા ? આ બધા પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા આ શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વભુદ્ધત્કલ્પમાં જણાવ્યા છે. તે ઉપરાંત પ્રાસંગિક અનેક વૃત્તાંતા પણ વર્જાવ્યા છે તે પછી શ્રી સ્તંભપ્રદીપ દાખલ કર્યો છે. તેમાં પાંચ ઢાળ છે. ૧ પ્હેલી ઢાળમાં પ્રસુનું ખિંખ ઇંદ્રવિમાને કેટલાે કાલ રહ્યું વગેરે બીના જણાવી છે. ૨ બીજી ઢાળમાં સાગરદત્ત શેઠને કઈ રીતે પ્રતિમા મળ્યા, તેના પ્રતાપે નાગાર્જીન ચાેગીએ સુવર્ણસિદ્ધિ મેળવી વગેરે ખીના જણાવી છે. ૩-૪ ત્રીજી ચાથી હાળમાં પ્રભુ શ્રી સ્તંભન પાર્ધા નાથના બિ'બને પ્રક્ટ કરવાની બાબતમાં બે મતનું નિરૂપશુ કર્યું છે. ૫ પાંચમી ઢાળમાં પ્રભુ શ્રી પત્ર્ધનાથના પરિચય થયા પછી ભક્તજનના હર્ષોદ્ગાર (હર્ષમાં આવીને કરેલ સ્તુતિવચના ) વર્ણ વ્યા છે.

મેં વિ. સં. ૧૯૭૯ શ્રાવણ સુદ અગીયારસે શ્રી સ્તંભતીર્થમાં આ શ્રી સ્તંભ પ્રદીપની રચના કરી વગેરે બીતા આ પાંચ ઢાળના માટા સ્તવનમાં વર્ણવી છે. પછી મેં પ્રાકૃતમાં રચેલા અનુક્રમે (૧) મહાચમત્કારી પ્રભુશ્રી માશ્રિકયદેવ, (૨) શ્રી અયોધ્યાનગરી, (૩) અક્ષયતૃતીયા. (૪) ચંપાપુરી મહિમા. (૫) મહાપ્રાચીન કેાશાંબી નગ**રી. આ પાંચ** બહત્કલ્પાના સંક્ષિપ્ત અનુવાદ દાખલ કર્યો છે.

તેમાં પહેલા મહાચમત્કારી પ્રભુ શ્રી માણિકચદેવ નામના ખૃહતકલ્પમાં—(૧) મા પ્રતિમાનું 'માણિકચદેવ ' નામ શાથી પ્રસિદ્ધ થયું ? (૨) આ પ્રતિમાને વિદાધરા પૂજતા હતા, તે પછી ઇંદ્રે કેટલા ટાઈમ સુધી આ પ્રતિમાની પૂજા કરી ? (૩) નારદે મંદોદરીને આ પ્રતિમાના મહિમા કહ્યો, તેથી તેણે કરેલા અભિગ્રહ, ઇંદ્રને આરાધી સવણે પ્રતિમા મેળવી રાણી મંદોદરીને આપ્યા. તેણે કરેલી ભક્તિ, સીતાનું હરણ કરનાર રાવણને મંદોદરીએ કહેલ હિત વચનો, રાવણું ન માન્યું, માણિકય-દેવના અધિષ્ઠાયક સુરે મંદોદરીને કહેલ ભવિષ્યવાણી, લ'કાનો નાશ, રાવણું નરકે ગયો, રાણીએ માણિકયદેવની પ્રતિમાને લવણ સમુદ્રમાં પધરાવ્યા, કલ્યાણું નગરના શંકરરાજાએ સુરિયત દેવ પાસેથી કઇરીતે પ્રતિમાજી મેળવ્યા ? દેવે તેને કરેલી સૂચના, તે પ્રમાણે રાજાએ કર્યું, પણ રસ્તામાં તેને થયેલ વિચાર, તેના પ્રતાપે પાછું વાળીને જેવાથી દેવ વચન પ્રમાણે પ્રતિમાજી તેજ સ્થલે (કેલ્લપાક—કલ્પાકનગરમાં) સ્થિર થયા, ત્યાં મંદિર ખંધાવ્યું, સ્નાત્રના જલે ઉપદ્રવનો નાશ, ન્હવણું જલ તથા માટીનો પ્રભાવ, સ્નાત્રનું જલ ચાપડવાથી સર્પના જેરનો નાશ, ઉપદેશ તરે ગિણીના ૧૪૧ મા પાને માણિકય સ્વામીની જણાવેલી બીના, એમ અનેક ઐતિહાસિક વર્ણનો વિસ્તારથી વર્ણવ્યા છે.

ર અતિપ્રાચીન કલ્યાણુક ભૂમિ ' શ્રી અયોધ્યાનગરી ' નામના ખૃહતકલ્પમાં—કલ્યાણુક-ભૂમિનો પ્રભાવ, અયોધ્યાનગરીની પ્રાચીનતા, વિનીતા નામ શાઘી કહેવાયું ? તેના બીજા નામા, પાંચ તીર્થ કરાનો ને પ્રભુ શ્રી વીરના ગણધર અચલ ભ્રાતાની જન્મ ભૂમિ પણ આ નગરી હતી, શ્રી દશરથ વગેરે રાજાઓ, કુલકરા આ નગરીમાં થઈ ગયા. અહીં સીતાના શીલના પ્રભાવે અગ્નિ પણ જલ રૂપ થયા. સતી સીતાએ જલના ઉપદ્રવથી નગરીને બચાવી, રામની પહેલા સીતાએ વૈરાગ્યથી સંયમને આરાધી બારમા દેવલાકે ઇદ્રપણું મેળબ્યું. અષ્ટા-પદ પર્વતની બીના, ભરતચકીએ બંધાવેલ વિશાલ જિનમ દિર, સરયૂ આદિ પ્રાચીન પદાથો, સેરીસા મહાતીર્થની પ્રતિમાજની ઉત્પત્તિ, ત્યાંના મ દિરતું વર્ણન વગેરે અનેક ઐતિહાસિક વૃત્તાંતા વર્ણબ્યા છે.

3 અક્ષય તૃતિયા નામના ખૃહત્કલ્પમાં અખાત્રીજના મહિમા વર્ણવતાં શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુના જીવન પ્રસંગા, શ્રેયાંસકુમારે પ્રભુશ્રી આદિનાથને કરાવેલ પારણું, અખાત્રીજ નામ પ્રસિદ્ધ થવાનું કારણ, તેનું બીન્નું નામ ઇક્ષુતૃતિયા શાથી કહેવાય છે, શ્રેયાંસની ભાવના, તેના પ્રભુ સાથે નવે ભવાના પરિચય, દાનના પાંચ ભૂષણા તથા પાંચ દ્રૂષણા, શ્રી આદિ દેવને લગભગ એક વર્ષ સુધી આહાર ન મળ્યા, તેનું શું કારણુ ? વગેરે બીના વિસ્તાર થી વર્ષવી છે.

૪ શ્રી ચંપાપુરી મહિમા—ંઆ નામના બહતક€પમાં (૧) ભારમા તીર્થ'કર શ્રી

વાસુપૂત્વય સ્વામિના પાંચ કલ્યાણકો, (ર) રાહિણી રાર્ણીની મુક્તિ, (૩) કરકંડુ રાજાના સંખંધ, (૪) મહાસતી સુબદ્રાનું શીલ માહાત્મ્ય, (૫) પ્રત્યેક છુદ્ધ કરકંડુની ઘટના, (છવન) (६) ચંદનખાળાએ પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવને દીધેલ દાન, (૭) પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવને દીધેલ દાન, (૭) પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવને દીધેલ દાન, (૭) પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવનું ચામાસું, (૮) રાજા કાૈલ્ફિકના ચંપાપુરી સાથે સંખંધ (૯) દાનેશ્વરી કર્યું રાજાની રાજધાની પણ આજ નગરી, (૧૦) સુદર્શન શેઠના શીલના ચમત્કાર, (૧) અહીં કામદેવ શ્રાવકના જન્મ અને મનક સુનિની દીક્ષા થઈ હતી. તથા જીવંત સ્વામીની પ્રતિમાનો ભરાવનાર કુમારનંદી સાની પણ અહીં રહેતો હતો. આ બધી બીના ડૂંકામાં જણાવીને છેવટે અહીંના પૂર્ણ બદ્ર ચૈત્યમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે કહેલા વચના, પ્રભુ શ્રી મહાવીરના પાલિત શ્રાવકની પણ જન્મભૂમિ આ નગરી હતી, સુનંદ શ્રાવકે સુનિના દેહની નિંદા કરવાથી ભાગવેલા કર્મના કડ્ડ વિપાકા વગેરે વૃત્તાંતા વિસ્તારથી વર્ણવ્યા છે.

પ 'મહાપ્રાચીન કેાશાંભી નગરી ' નામના બહત્કલ્પમાં—સૂર્ય ચંદ્રની બીના, ચંદન-ભાલાને મૃગાવતી ખમાવતાં કેવલજ્ઞાન કઇ રીતે પામ્યા ? ચંદનભાલાએ મૃગાવતીજીને આપેલ હિતશિક્ષા, અહીં થયેલા શતાનીક, ઉદયન રાજા, અહીંના જિનમ દિરામાં રહેલી દિવ્ય પ્રતિમાઓ વગેરેના જણાવેલા વર્ષાન ઉપરથી સામિત થાય છે કે-તે ભવે મુક્તિ પદને પામનારા ઘણાં પુષ્યશાલી જીવાના જીવનની અલૌકિક ઘટના (વૃત્તાંતા) અનવાનું સ્થાન આ નગરી છે. આ શ્રી દેશનાચિ તામિણના છઠ્ઠા ભાગમાં વર્ણવેલા શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીની જન્મભૂમિ પણ આજ કાશાંબી નગરી છે. મૃગાવતી ચંદનબાલાના ખામણાંના અપૂર્વ બાધદાયક ઉત્તમ પ્રમાંગ આપણી આત્મદર્શિને સતે જ (વિકસ્વર) અનાવે છે. તેમજ એ કાલના જીવોની અપૂર્વ અધ્યાત્મ પરિશ્વતિના પરિયય કરાવે છે. ખામણાંના પ્રસંગથી જરૂર સમજારો કે-મૃગાવતી સાધ્વીના ખામણામાં અને આપણા ખામણામાં બહ જ તરતમતા છે. જ્યાં સુધી સર્વથા કલેશ (રાગદ્વેષાદિ દેષના સંસર્ગથી થયેલી આત્માની મલિનતા ) ટળે નહિ ત્યાં સુધી કેવલગ્રાન થાય જ નહિ. તેમના સરલ આત્મા કલેશ રહિત હતા. આપણા આત્મા તેવા નથી. હે જીવ! તેવી કલેશ રહિત નિર્મલ ભાવના પ્રકટાવીશ, તો જ તને કેવલજ્ઞાન થશે. આવા આદર્શ પ્રસંગા અનેક પ્રકારે પ્રમાદી જુવાને આત્મ ભાવના પ્રકટ કરાવે છે. અતિમુક્ત સુનિના કેવલજ્ઞાનાદિ પ્રસંગા પણ આવાજ બાધને આપે છે. આવી અનેક ઐતિહાસિક ખીના અનેક બ્રંથામાંથી ઉદ્ધરીને વર્ણવી છે.

છેવટે 'શ્રી આયં બિલ વર્ષ માન તપ:પ્રકાશ' નામના અંથ દાખલ કરેલ છે. આ ગ્રંથમાં વર્ષુ વેલ શ્રી વર્ષ માન આયં બિલ તપની આરાધના જેમ રસાયશુ આરાગ્યને પમાડે, તેમ ભાવારાગ્યને પમાડનાર હાવાથી આનું બીજાં યથાઈ નામ " ભાવારાગ્ય રસાયશુ " જશાવ્યું છે. અહીં ગુરૂ શિબ્યના સંવાદરૂપે શરૂઆતમાં તપશ્ચર્યાને અંગે તપના સ્વરૂપ, ભેદ, દર્શનાદિ દરેક તપમાં કરવાના સામાન્ય વિધિ વગેરે દર્શાવી આયંબિલ વર્ષમાન તપનું સ્વરૂપ

પ્રભાવ, અને વિધિ તેની આરાધના કરનારા પ્રાચીન અવીચીન જીવાના દેષ્ટાંતા, દૂંકામાં, ને સ્હેજ વિસ્તારથી શ્રી ચંદ્રકેવલીનું જીવનચરિત્ર, જાતિસ્મરણ જ્ઞાનવાળા પ્રાચીન અર્વાચીન જીવાના જીવનની ટૂંક થીના, આયંબિલનું સ્વરૂપ ને પ્રસાવ, પૂર્વ લવના શુભ સંસ્કારના પ્રભાવ, તેમાં પ્હેલાંના તથા હાલના દેષ્ટાંતા વગેરે થીના સરલ પહાંતિએ જણાવી છે.

એ પ્રમાણે આ છુંદ્રા ભાગના ટૂંક પરિચય કરાવવા સાથે શ્રો સ્તંભન પાર્શ ખૃહતકલ્પાદિના પછ્ય પરિચય ટૂંકામાં જણાવી દીધા વિશેષ જાણવાની ઈચ્છાવાળા ભવ્ય જેવાએ અનુક્રમણિકા જેવી જેઈ એ. પરમાપકારી શ્રી ગુરૂમહારાજના પસાયથી મેં રચેલા પ્રાકૃતભાષામય શ્રી પ્રવચન કિરણાવલી, કદંબગિરિ ખૃહતકલ્પ વગેરે, અને સંસ્કૃત ભાષામય તત્ત્વામૃતભાવના, શ્રી સુસઢચરિત્ર, શ્રી વિપાકશ્રુતાદિ પાંચ અંગા વગેરેની પ્રાકૃતાંશની વિશેષતાવાળી વૃત્તિએ વગેરે શ્રંથાની રચનાની માક્ક, આ પ્રાકૃત છુંદ્ર ભાગની સંસ્કૃત ટીકા પણ
રચી છે. તે નહિ પ્રસિદ્ધ કરતાં આ પહિતિએ છુદ્રા ભાગને છપાવવાનું કારણ એ પણ છે
કે—ચાલુ પ્રસિદ્ધ ગુજરાતી ભાષામાં ખાલ જવા પણ સમજ શકે. આ પ્રસંગે મારે સ્પષ્ટ
જણાવવું જોઈ એ કે આર્થિક સહાયકાદિ ભવ્ય જવાની અનુકૂળતા જળવવા ખાતર ઘણાંયે
સ્થલોમાં મેં વિવક્ષિત પદાર્થીનું વર્ણન અહુ જ ટૂંકામાં કર્યું છે. ભાવના છે કે—અવસરે
તેવા પ્રસંગોને વિસ્તારીને યથાર્થ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે ગાહનીને સ્વપર લાલદાયક બનાવવા.

હાલની પરિસ્થિતિ પ્રમાણે આ છું લાગને છપાવવાનું કામ ભહું જ મુશ્કેલી લરેલું જરૂર જણાય જ, તે છતાં દેવ ગુરૂ લક્તિકારક—સુશ્રાવક—શેરદલાલ સારાભાઇ જેસંગભાઈ તથા મનુભાઇ જેસંગભાઈની અપૂર્વ ગ્રાનભક્તિ સહિત ઉદારતાથી શેઠ ઈધરદાસ મૂલચંદની દેખરેખમાં છપાયા છે.

છેવટે નમ્ર નિવેદન એજ કર્ં છું કે—" ભવ્ય જીવા આ છુંદા ભાગના પઠન પાઠન નિદિધ્યાસન (અર્થિ ચંતવનાદિ) કરીને, શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામિની દેશના વગેરે પદાશીના યથાર્થ તત્ત્વને સમજીને સન્માર્ગમાં આવે, અને તેની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને મુક્તિપદને પામે '' એમ હાદિ'ક નિવેદન કરીને હવે હું આ પ્રસ્તાવનાને સંદ્યેપી લઉં છું. તથા છદ્મસ્ય જીવાને ગ્રાનવરણીયાદિ કર્માદ્યના પ્રતાપે અનાભાગાદિ કારણામાંના કાઇપણ કારણથી ભૂલ થવાના સંભવ છે. તેથી આ સ્વાપત્ર સ્પષ્ટાર્થ સહિત છુંદા ભાગની રચના, મુદ્રણ, સંશોધન વગેરમાં ગુણુગાહી મધ્યસ્ય ખુહિશાલી વાચક વર્ગાદિને જે કંઈ યોગ્ય ભૂલ જણાય, તેને મહાશયા મુધારીને વાંચશે ને કૃષા કરીને જણાવશે તા બીજી આવૃતિમાં સુધારા પણ થઇ શકશે.

નિવેદક : — પરમાપકારી સુગૃહીત નામધેય **આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસ્**દ્રી**શ્વર** ચરણકિ કર—વિ**નેયાજ્ઞ**–વિજયપદ્મસૂરિ

www.jainelibrary.org

# અનુક્રમણિકા

| ગાથાંક         | વિષય                                                                                                          | યૃષ્ટાંક           |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ٩              | મંગલાચરણ અને અભિધેય                                                                                           | १-२                |
| ર              | પદ્મપ્રભ પ્રભુના પૂર્વના ત્રીજા ભવતું સ્વરૂપ                                                                  | ર                  |
| 3-8            | અપરાજિત રાજાનું (પદ્મપ્રભ પ્રભુના પૂર્વના ત્રીજા ભવનું નામ )                                                  |                    |
|                | વિશેષ સ્વરૂપ                                                                                                  | ₹-3                |
| <b>પ</b> –७    | અપરાજિત રાજાની સંસાર સંબ'ધી વિચારણા                                                                           | કેપ                |
| 6              | અપરાજિત રાજા ચારિત્ર શહેશ કરે છે                                                                              | પ                  |
| <b>૯-</b> ૧૨   | ગુરૂ મહારાજે અપરાજિત રાજાને આપેલા ઉપદેશ                                                                       | ૫-૭                |
| 93             | અપરાજિત રાજષિ <sup>ર</sup> એ કરેલી ચારિત્રની આરાધના                                                           | <                  |
| ૧૪–૧૫          | અપરાજિત રાજિવની પાતાના આત્માને શિખામણ                                                                         | <b>∠-</b> €        |
| 18-96          | અપરાજિત રાજિવિની અન્ત્ય આરાધના                                                                                | ç- <b>૧</b> ૦      |
| <b>૧</b>       | અપરાજિત રાજિ નવમા શ્રેવેયકમાંથી ચ્યવીને કૌશામ્બી નગ                                                           | , ,                |
| (              | રીમાં ઉત્પન્ન થયા વગેરે બીના જણાવે છે                                                                         | • •                |
| <b>२</b> ९–२२  | ધર રાજા (પદ્મપ્રભ પ્રભુના પિતા) નું સ્વરૂપ                                                                    | १९–१२              |
| २१-२४<br>२३-२४ | સુસીમા રાણી ( પદ્મપ્રભ પ્રભુની માતા )નું સ્વરૂપ                                                               |                    |
|                | લુસામાં રાષ્ટ્રા ( પશ્ચનન ત્રલુના માતા )નું સ્વરૂપ<br>અપરાજિત રાજધીના જીવ સુસીમા રાષ્ટ્રીની કુક્ષિમાં ઉપજે છે | <b>૧૨</b> ૧૩       |
| રપ             |                                                                                                               | 93–98              |
| २६- <b>२</b> ८ | સુસીમા રાષ્ટ્રીના દોહદ તથા પ્રભુના જન્મનું સ્વરૂપ વગેરે જણાવે છે                                              | <b>૧૪</b> –૧૫      |
| ૨૯−૩૪<br>૩૫    | ઈન્દ્ર મહારાજે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ<br>પદ્મપ્રભ નામ શાથી પાઢશું તે જણાવે છે                                   | ବ୍ୟବ୍ଞ             |
|                | પ્રમુત્રના નામ સાવા પાઠેલું તે જેથું વિ<br>પ્રભુના વંશ તથા ગાત્રાદિનું વર્ણન                                  | 9.4                |
| उ ६<br>३७      | પ્રભુના વરા તથા ગાત્રાહનુ વહુન<br>પ્રભુના શરીર <b>નુ</b> ં પ્રમા <b>હ્યુ</b>                                  | ૧૮<br>૧૯           |
| 3C             | પ્રભુનું પા <b>ણ્વિ</b> ગ્રહણ તથા રાજ્યાભિષેક                                                                 | ૧ <b>♦</b> –૨૦     |
| 3¢             | ત્રલુલું સા <b>લ્</b> ત્રહુલું હવા રાજસાલમક<br>પ્રભુના રાજ્યકાલ વગેરે જણા <b>વે</b> છે                        | ₹ <del>4</del> -₹5 |
| 80             | ત્રલુતા સામગાલ વગર જેલાવા છે.<br>પ્રભુતું વર્ષિક દાન                                                          | ٠<br>٤ ٥           |
| ૪૧             | દીક્ષઃ વખતે પ્રભુને થએેલુ મનઃપર્યાવ જ્ઞાન                                                                     | -<br><b>૨</b> ૧    |
| ४२             | પ્રલુનું પારહ્યું તથા પાંચ દીવ્યનું પ્રગટલું                                                                  | 29                 |
| 83-88          | પ્રસુની છદ્યસ્થાવસ્થા અને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્તિ જણાવે છે                                                         | ર <b>૧</b> –૨૨     |
| ૪૫             | પ્રલુનું પ્રથમ સમવસરણ                                                                                         | 22-23              |
| ४६⊸५९          | સમવસરણમાં ઇન્દ્ર મહારાજે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ                                                                 | <b>૨૩–૨</b> ૬      |
| પર             | શ્રી પદ્મપ્રભ પ્રભુની દેશના કેવી છે તેનું સ્વરૂપ                                                              | ૨૬                 |
| • •            | પ્રસુના ઉપદેશ રૂપે ૧૦૮ પ્રશ્નોત્તર રૂપ નિયમાવિશ્વ                                                             | •                  |
| <b>પ</b> 3     | અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ કેટલા ભવ કરીને માક્ષે જાય ! (૧)                                                         |                    |
|                | સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનવાસી કૈટલા ભવ કરીને માથે જાય?(૨)                                                           | २६-३७              |

| ગાથાંક      | વિષય                                                                                                   | પૃષ્ટાંક               |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ૫૪–૫૫       | અતુત્તર વિમાનવાસી દેવપર્ણું શાથી ઉત્પન્ન થાય ? (૩) ઈન્દ્રો                                             |                        |
|             | તથા દેવા સમકિતી હાેય કે મિથ્યાત્વી ? (૪)                                                               | ર <b>૭</b> –૨૮         |
| પ્રદ        | દેવીઓની ઉત્પત્તિ કેટલા દેવલાક સુધી થાય ? (પ) દેવાનું તથા                                               |                        |
|             | ઇન્દ્રોનું આયુષ્ય સરખું હેાય કે એાછું વત્તું? (૬)                                                      | २८−२€                  |
| ય૭–૫૮       | સુગલિયા મરીને દેવ થાય તેમજ દેવતા અને નારકી મરીને                                                       |                        |
|             | દેવતા તથા નારકી કેમ ન થાય ? (૭–૮)                                                                      | २६−३१                  |
| યહ          | વહેલામાં વહેલું આયુષ્ય કયારે ખંધાય ી (૯) અભબ્ય જીવોને                                                  | •                      |
|             | કેટલા ગુણસ્થાનક હાેય ? (૧૦)                                                                            | 3१-3२                  |
| ₹o          | અલન્ય જીવા ચારિત્રના પ્રમાવથી કેટલા દેવલાક સુધી જઇ શકે                                                 |                        |
|             | તે જથાવે છે                                                                                            | <b>૩</b> ૨             |
| ६१          | અધા ભવ્ય માક્ષ પામે કે કેમ ? (૧૧)                                                                      | 33                     |
| ६२          | ભવ્યત્વ અને સિદ્ધિની વ્યાપ્તિ જણાવે છે                                                                 | 33                     |
| <b>£3</b>   | સમ્યક્ત અને શ્રદ્ધાની વ્યાપ્તિ જણાવે છે                                                                | 38                     |
| <b>{</b> ¥  | મિશ્રદષ્ટિ કાેને કહેવાય ? (૧૨) બાદર અગ્નિકાય જીવા કયાં અને                                             |                        |
|             | કયારે ઉપજે ? (૧૩) મનઃપર્યવજ્ઞાન કોને ઉપજે ? (૧૪) ક્ષપક                                                 |                        |
|             | શ્રેણિ કેટલી વાર માંડી શકાય ? (૧૫)                                                                     | <b>૩</b> ૪–૩૫          |
| ६५          | દ્દેવ તથા વિદ્યાધર કાતું હરશુ કરી શકતા નથી ? (૧૬)                                                      | 3 <b>4</b> –3 <b>६</b> |
| <b>६ ६</b>  | ભન્ય અભન્યની ખાત્રી કેવી રીતે થાય ? (૧૭) પરમાવધિ જ્ઞાન                                                 |                        |
|             | થયા પછી કેવલજ્ઞાન કયારે થાય ? (૧૮) સાસ્વાદની લબ્ધિ                                                     |                        |
|             | અપર્યાપ્તપણે કેમ ઉપજતા નથી ? (૧૯)                                                                      | 36-30                  |
| ६७          | કર્યું કર્યું સમકિત જીવને કેટલી વાર પ્રાપ્ત થાય ? (૨૦)                                                 |                        |
|             | ઉપશમશ્રે સિમાં વર્ત તા છવ શાથી ૫૩ છે ? (૨૧)                                                            | 30-36                  |
| <b>\$</b> C | વીતરાગ દશાને પામેલા જુવા પણ પડે છે તે જણાવે છે                                                         | 3८                     |
| ६६          | સાસ્વાદન સમકિતી મિથ્યાત્વેજ શાથી જાય ? (૨૨) જીવ કયા ગુણ                                                |                        |
|             | સ્થાન કા તજને પરભવમાં જાય ? (૨૩) જીવ કયારે અનાહારક                                                     |                        |
|             | હાય ? (૨૪)                                                                                             | 36-Xo                  |
| ७०          | કયા કયા ગુણુસ્થાનકમાં વર્તતા જીવાતું મરણ ન થાય ? (૨૫)                                                  |                        |
|             | કેટલા ગ્રાનવાળા છવા સમકિતી જ હાય?                                                                      | ४०                     |
| <u> </u>    | કયા કયા ભાવા ભવ્ય જ પામે અને અભવ્ય ન પામે ? (૨૬)<br>સચાગી કેવલી ગુણુસ્થાનકે કેટલી લેશ્યા હાય ? (૨૮)    | ४१-४४                  |
| ७६          | વિપુલમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાન કેટલી વાર ઉપજે ? (૨૯) ભવ્ય<br>પુરુષ અને ભવ્ય સ્ત્રીને સરખા યાેગ કે એાછા વત્તા ? | ૪૫                     |

| ગાયાંક         | વિષય                                                                                                                | પૃષ્ટાંક        |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>७७-७८</b>   | આહારક લબ્ધિ કાેને હાેય અને ક્યારે કરે? (૩૦)                                                                         | ४५-४६           |
| <b>96-</b> 29  | ર૮ લખ્ધિએાનું સ્વરૂપ જણાવે છે                                                                                       | 86-85           |
| ૮૨             | દશલિંગ્યમાં ઓંચાને ન હાય તે જણાવે છે. ચારે ગતિમાં                                                                   |                 |
|                | ચારે આયુષ્ય બંધાય કે નહિ ? (૩૧)                                                                                     | 8८-86           |
| <b>٤3</b>      | ચોદ ગુણુસ્થાનકો કયા કયા ? (૩૨) ચોદ ગુણુસ્થાનકાનું વિસ્તારથી<br>સ્વરૂપ જણાવે છે.                                     | ૪ <b>૯−૫</b> ૪  |
| <b>ሪ</b> ሄ     | દેવા આહાર કરે કે નહિ? કેવી રીતે ? અને કયારે ? (33)                                                                  | ય૪              |
| ૮૫             | દેવાના <sup>શ્વા</sup> સા <mark>રાનું પ્રમા</mark> ણ કેટલું <sup>?</sup> (૩૪)                                       | ૫૪~૫૫           |
| 4              | દેવાનું જીવન કેવી રીતે પસાર થાય છે? (૩૫)                                                                            | પપ              |
| ୯୬             | છદ્મસ્થને અને કેવલીને કેટલી સમુદ્ધાત હોય ?                                                                          | પ <b>દ્-પ</b> છ |
| 44             | જ્ઞાનાદિ ગુણાના આધાર શરીર કહેવાય કે નહિ ? (૩૬)                                                                      | યહ              |
| ८६-६१          | ખાંધેલું કર્મ અવશ્ય લાેગવલું પડે તે કેવી રીતે ? (૩૭)                                                                | ૫७– <b>૫</b> ૯  |
| <b>&amp; 2</b> | બંધકાલ અને ઉદયકાલમાં જીવને સ્વાધીન કાલ કરોા ? (૩૮)                                                                  | ६०              |
| <b>6</b> 3     | પ્રથમ કર્મ ખંધ થાય કે કર્મ સત્તા ? (૩૯) અબ્યવહાર સશિ                                                                |                 |
|                | કાને કહેવાય ? (૪૦)                                                                                                  | ६०-६१           |
| €8             | વ્યવહાર રાશિ કાૈને ક <b>હે</b> વાય <sup>?</sup> (૪૧)                                                                | ६९              |
| <del>૯</del> ૫ | જીવ ત્યવહાર રાશિમાંથી નીકળીને અવ્યવહાર રાશિમાં જાય કે નહિ 🖁 (                                                       | ४२) ६२          |
| <b>e</b> f-ec  | જીવ અવ્યવહાર રાશિમાંથી વ્યવહાર રાશિમાં કયારે આવે ? (૪૩)                                                             | A               |
|                | શુકલપાસિક અને કૃષ્ણપાસિક કાને કહેવાય ? (૪૪–૪૫)                                                                      | ६२६४            |
| ee             | આખા ભવચક્રમાં એક જીવ કેટલી વાર ઉપશમશ્રેણિ કરે ? (૪૬)                                                                | A.A. A.S.       |
|                | તથા આહારક શરીર કેટલી વાર કરે ? (૪૭)                                                                                 | <b>६४–६</b> ४   |
| 900            | જીવ ઉપશમશ્રેણિમાં કેટલા વખત રહે તે જણાવે છે?                                                                        | ęų.             |
|                | આહારક શરીરનું વિશેષ સ્વરૂપ જણાવે છે                                                                                 | १५-६७           |
| ૧૦૫            | છદ્મસ્થ આચાર્ય કેવલગ્રાની સાધ્વીને વંદન કરે કે નહિ ? (૪૭)                                                           | ६८              |
| ૧૦૬            | સ્ત્યાનિહિ નિદ્રાના ઉદયવાળાને ઉત્કૃષ્ટથી કેટલું ખળ હાય ? (૪૮)                                                       | 23              |
| १०७            | सर्वार्थ सिद्ध सिवायना भीका चार अनुत्तरवासी हैव डयारे मेाक्षे काय                                                   |                 |
| १०८            | સાનાવર <b>ણીય કર્મના તીવ્ર ઉદય પણ કયા જ્ઞાનને</b> આવરી શકતા નથી ક                                                   | ((४०) ६६        |
| १०६            | સમ્યકત્વને ઐાળખવાના સાધના કયા કયા (૫૧) એકલું અવધિજ્ઞાન                                                              |                 |
|                | કે મનઃપર્યાવજ્ઞાન હાય કે નહિ ? (૫૨) ગૃહસ્થ વેશમાં મનઃપર્યાવ                                                         |                 |
|                | ગ્રાન ઉપજે કે નહિ ? (૫૩–૫૫) સમક્તિના શમ નામના                                                                       |                 |
|                | ક્ષક્ષણ ઉપર કુરગડુ મુનિની કથા, સંવેગ નામના બીજા લક્ષણનું<br>સ્વરૂપ, આ વિષયમાં નિમ'થ મુનિનું દેષ્ટાંત, ત્રીજા કનવે'દ | ·               |

| <b>ગા</b> થાંક  | વિષય                                                             | પૃષ્ટાંક           |
|-----------------|------------------------------------------------------------------|--------------------|
|                 | નામના લક્ષણનું સ્વરૂપ અને હરિવાહન રાજાનું દેષ્ટાંત, અનુક પા      |                    |
|                 | નામના ચાર્યા લક્ષણનું સ્વરૂપ અને ચંડકોશિકનું દર્દાત, બીજું       |                    |
|                 | ચાર અને રાણીનું દર્શાત, આસ્તિકયતા નામના પાંચમાલક્ષણનું           |                    |
|                 | સ્વરૂપ અને પદ્મશેખર રાજાનું દર્દાત                               | <b>७</b> ०–८७      |
| 9 % 0           | એક લવમાં એક જીવને કેટલા આયુષ્યના ખંધ ઉદય અને સત્તા               |                    |
|                 | હાય ? (૫ <b>૬</b> )                                              | ८७ <del>-</del> ८८ |
| 999             | કથા દેવાને કઈ લેશ્યા હોય ? (૫૦)                                  | ۷۵                 |
| <b>૧</b> ૧૨     | દેવા એકેન્દ્રિયમાં શા કારભુથી ઉપજે છે ? (૫૮)                     | ⟨८ <b>−८€</b>      |
| <b>૧૧૩</b> –૧૧૪ | કર્મનો ખંધ થવામાં તથા કર્મનો નાશ થવામાં કાૈની મુખ્યતા છે?        | (५६) ८६            |
|                 | માણુસ બીજાનું ખૂર કરી શકે કે નહિ ? (૬૦)                          | <b>€</b> 0         |
| <b>૧</b> ૧૫     | સાર્ચું સુખ કર્યું કહેવાય ? (૧૧)                                 | ५०-५१              |
| 998             | સ્વસ્થતાનું સ્વરૂપ જહ્યુંવે છે. માક્ષના જીવાનાં સુખનું વર્ણન     |                    |
|                 | કરી શકાય તેમ નથી તે હકીકત ભિદ્ધના દર્ષાંત વહે સમજાવે             |                    |
|                 | છે. ત્યાર પછી સિદ્ધના જીવાના લેદાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ            |                    |
|                 | જશાવે છે.                                                        | <b>69-900</b>      |
| <b>૧</b> ૧૭     | આત્માને સાચી સ્વસ્થતા કયારે હાય તે જણાવે છે.                     | 9,00               |
| ११८             | દરેક દેવાને વ્યવનને સૂચવનારાં ચિદ્ધો હાય કે નહિ ? (६૨)           | १०१                |
| <b>१</b> ९૯     | એકાવતારી દેવા અને ઇતર દેવા કયા સ્વર્ગમાં હાય ?                   | ૧૦૧                |
| १२०             | દેવતાના ચ્યાન કાલનાં ૧૨ ચિક્રો જહ્યુવે છે.                       | १०१-१०२            |
| <b>૧</b> ૨૧     | એકાવતારી દેવાની ચ્યવન વખતની સ્થિતિ કેવી હાેય તે                  |                    |
|                 | જથાવે છે.                                                        | ૧ ૦ ૨              |
| १२२–१२३         | चारे अतिना छवे।ने ४या ४या शरीर व्यवस्य द्वाय छे । (६३)           |                    |
| <b>૧</b> ૨૪     | લાકાંતિક દેવા પ્રભુને ક્રીક્ષા લેવાની વિનતિ શા માટે કરે છે? (૬૪) |                    |
| ૧૨૫             | તીર્થ કર ભગવંતના સમવસરણમાં કેવલીએા શા માટે જાય છે ?(૬૫)          | 108                |
| १२६             | અધા ચૌદ પૂર્વી એ, આહારક શરીર બનાવે <b>કે</b> નહિ ? (૬૬)          | ૧ ૦ ૫              |
| <b>૧</b> ૨७     | વાઉકાયમાં વૈક્રિય લખ્ધિ કેેોને હોય ?ં( <b>૬</b> ७)               | ૧૦૫                |
| <b>૧</b> ૨૮–૧૨૯ | જિનનામ કર્મના નિકાચિત બંધ કયારે થાય ? (૬૮) સાસ્વાદન              |                    |
|                 | સમક્તિનું સ્વરૂપ શું ? (૧૯)                                      | 9 <b>૫ – 9</b> 0 ६ |
| 930             | અપૌદ્દગલિક પદાર્થો કયા કયા ? (૭૦)                                | १०६                |
| <b>૧૩૧–૧૩</b> ૨ | ગૃહસ્થપણામાં કેવલજ્ઞાન પામે તેા કાેેેે મુનિવેષ ધારણ કરે          |                    |
|                 | અને કેાણું ન ધારણ કરે? (૭૧)                                      | 9.6-906            |
| £33             | સાન, દર્શન, ચારિત્રમાં મુખ્યતા કાની અને શા કારથથી ? (૭૨)         | 904-906            |

| ગાથાંક      | વિષય <u> </u>                                                                                                           | 'પૃષ્ટાક                 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ૧૩૪         | સમકિત હાેય ત્યાં શ્રહાની લજના શાથી ? (૭૩) શરીરની માફક<br>આત્મા નાના કે માટા કહેવાય કે નહિ ? (૭૪)                        | <b>૧</b> ૦ <b>૯</b> –૧૧૦ |
| ૧૩૫         | જિનકલ્પ અને ભિક્ષુ પ્રતિમા અંગીકાર કરવા માટે કયા કયા ગુણા નાઈ એ ? (૭૫)                                                  | ঀঀ৹                      |
| 935         | મૌનધારી જિનકલ્પિકાના વ્યવહાર કેવા હાય? (૭૧) કયા<br>જીવા કાની પાસે જિનકલ્પ સ્વીકારે? (૭૭)                                | ૧૧૦-૧ <sup>•</sup> ૧     |
| १३७         | તીર્થ કર લગવાનના આહાર તથા નીહાર કાેેે ન દેખે? (૭૮) સમિતિ અને ગુપ્તિમાં શા તફાવત? (૭૯)                                   | ૧૧૧                      |
| 934<br>934  |                                                                                                                         | 999-992<br>992-993       |
|             | ખરા શૂરવીર કાે છુ કહેવાય? (૮૧) જિનકલ્પી મુનિરાને કયા<br>કયા આરામાં હાેય? (૮૨)                                           | ૧૧૩                      |
| <b>૧</b> ૪૨ | વધારેમાં વધારે કેટલા જિનકલ્પીએા લેગા થાય? (૮૩)                                                                          | ૧૧૪                      |
|             | ચારિત્રની વિરાધના કરનારા દેવલાકમાં કયાં સુધી ઉપજે ? (૮૪)                                                                | • • •                    |
| (00 (0)     | દેવલાકમાં દેવાદિને દ્રવ્યપૂજા કયાં સુધી હાય ? (૮૫) ઈન્દ્રાદિની<br>વ્યવસ્થા કયાં સુધી હાય ? (૮૬)                         | ૧૧૪–૧૧૫                  |
| 988         | પરમાધામી દેવા કથા પ્રકારના દેવમાં ગણેલા છે? (૮૭) કયા                                                                    |                          |
| (0)         | દેવલાકમાં સંખ્યાતા જીવા ઉપજે અને ચ્યવે ? (૮૮)                                                                           | ૧૧૫ <b>-૧૧</b> ૬         |
| १४७         | ઇંદ્રિયોના સંયમ શા માટે કરવા જોઈ એ ? (૮૯) ઉપદેશ                                                                         | •                        |
| •           | સાંભળનારને અસર ન થાય તાે ઉપદેશ આપનારને ફાયદા                                                                            |                          |
|             | કઈ રીતે ? (૯૦)                                                                                                          | ११६-११७                  |
| <b>૧</b> ૪૮ | અખાધા કાલનું સ્વરૂપ શું ? (૯૧)                                                                                          | ঀঀড়                     |
| १४५-१५०     | અભાધા કાલના કેટલા પ્રકાર હાય ? તથા જઘન્ય અભાધા કોને<br>હાય ? (૯૨)                                                       | <b>૧૧</b> ७– <b>૧૧</b> ૮ |
| ૧૫૧–૧૫૩     | <b>આ</b> ઠે કર્માની ઉત્કૃષ્ટ અબાધાનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ જણાવે છે.                                                        | <b>૧</b> ૧૮–૧૨૧          |
|             | માક્ષની પ્રાપ્તિમાં કર્યું સમક્તિ અનંતર કારણ છે? (૯૩)<br>ભાવ દર્શન કયા કયા અને શાથી? (૯૪)                               | <b>૧૨૧</b> – <b>૧૨૨</b>  |
| ૧૫૬         | ક્ષાચિક સમક્તિ કયાં સુધી રહે? (૯૫) કયા દેવાની સ્થિતિ<br>કલ્પાતીત હાય છે? (૯૬)                                           | ૧૨૩                      |
| <b>૧</b> ૫૭ | કુયા દેવા ઉત્તર વૈકિય શરીર કરે ? (૯૭) રતનપ્રભાદિ નારકી                                                                  |                          |
| ·           | એાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કેટલું ? (૯૮)                                                                                     | 923-928                  |
| ૧૫૮         | સાતે નારકીએાનું જલન્ય આયુષ્ય કેટલું ? (૯૯)                                                                              | ૧૨૪–૧૨૫                  |
| ૧૫૯ -       | કુલ કેટલા મહાવિદેહ ક્ષેત્રા છે અને કયાં કયાં આવેલાં છે ? (૧૦૦)<br>હાલમાં કેટલા તીર્થ કરા વિચરે છે અને કયાં કયાં ? (૧૦૧) | ૧૨૫                      |

| ગાથકિ                       | વિષય                                                                                                            | <b>પૃષ્ટાં</b> ક           |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| 150                         | જં ખૂઢીપના મહાવિદેહમાં કથા વિજયમાં કથા નામના લીથે કર                                                            |                            |
|                             | વિચર <b>છે</b> ? (૧૦૨)                                                                                          | १२५-१२६                    |
| <b>૧</b> ૬૧–૧૬૨             | ધાતકીખંડમાં વિચરતાં તીર્થ કરાનાં કર્યા નામ છે ? (૧૦૩)                                                           | १२६                        |
|                             | યુષ્કરાર્ધ ક્ષેત્રમાં વિચરતાં તીર્થ કરાનાં કર્યા નામ છે? (૧૦૪)                                                  |                            |
|                             | ૨૦ વિહરમાન જિનેશ્વરામાં કઇ કઇ ખાબતમાં સરખાયણું                                                                  |                            |
|                             | <b>હે</b> ાય ? (૧૦૫–૧૦૬)                                                                                        | १२६–१२७                    |
| १६५                         | ૨૦ વિહરમાન જિનેશ્વરામાં કઈ કઈ ભાખતમાં તફાવત હાય ?(૧૦                                                            | ৩) <b>৭</b> ২ <b>৩</b>     |
| 9 8 8                       | શ્રી સીમધર સ્વામીના કયા કલ્યાણકા કયારે થયા અને                                                                  |                            |
|                             | થશે ? (૧૦૮)                                                                                                     | १२८                        |
| 9,६७                        | નિયમાવલિ જણાવવાનું કારણ કહે છે.                                                                                 | ૧૨૮                        |
| १६८                         | આ સંસારરૂપી શીએટરને વિષે જીવ રૂપી નટ કેવા કેવા વેષ                                                              |                            |
|                             | લજવે છે તે જણાવે છે.                                                                                            | 126126                     |
| ૧ <b></b> ६૯<br><b>૧</b> ७० | ચોદ રાજલાેકમાં જીવે સ્પર્શના ન કરી હાેય તેવી જગ્યા નથી.<br>ચારે ગતિમાં ભમતા જીવા અનેક પ્રકારની વેદના ભાેગવે છે. | १२ <b>६</b><br>१२ <b>६</b> |
|                             | નરક ગતિની વેદનાએ પાંચ ગાથામાં જણાવે છે                                                                          | 130-131                    |
| (७१−(७५<br><b>१७</b> ६      | કયા જીવા નરકે જાય અને કયા ન જાય તે જણાવે છે.                                                                    | 130-131                    |
|                             | પૃથ્વીકાયનાં હુ:ખા જણાવે છે.                                                                                    | 132-133                    |
| ૧૭૯                         | અપકાય જીવાનાં દુઃખા જથાવે છે.                                                                                   | 133-138                    |
| १८०-१८१                     | અગ્નિકાય તથા વાઉકાયનાં દુઃખા જણાવે છે.                                                                          | 938                        |
| १८२                         | વનસ્પતિકાય જીવોનાં દુઃખોતું વર્ણન.                                                                              | ૧૩૫                        |
|                             | વિકલેન્દ્રિય જ્વોનાં દુ:ખો જણાવે છે.                                                                            | १३५-१३६                    |
|                             | પંચેન્દ્રિય તિર્થ ચર્ના દુ:ખાતું વર્ણન.                                                                         | <b>૧૩</b> ६⊶૧૩૮            |
|                             | મનુષ્ય ગતિમાં આર્ય અને અનાય ના લેદ જણાવે છે.                                                                    | <b>૧૩૮</b>                 |
| <b>૧</b> ૯૧                 | મનુષ્ય ગતિમાં ગર્ભાવાસનાં દુઃખનું વર્ણન                                                                         | <b>૧૩૮–૧૩</b> ૯            |
|                             | મનુષ્યને જન્મ વખતનું તથા ત્રણ અવસ્થાનું દુઃખ જણાવે છે.                                                          |                            |
| <b>૧૯૪</b>                  | મતુષ્યની ત્રશે અવસ્થાએ પરાધીનતામાં પસાર થાય છે.                                                                 | १४०                        |
| 9 <b>&amp;</b> 4            | મનુષ્ય હિંસાદિ કરીને સંસારવૃદ્ધિ કરે છે.                                                                        | 181                        |
| 9.6€                        | મતુષ્ય ભવ પાર્મીને પાપાચરણ કરનાર મૂર્ખ સમાન છે તે જણાવે છે.                                                     |                            |
| <b>૧૯૭</b>                  | મતુષ્ય ભવની દુર્લ ભતા દેષ્ટાંત પૂર્વ ક સમજાવે છે.                                                               | ૧૪૨                        |
|                             | ચિંતામણિ રતન કરતાં મનુષ્ય ભવની અધિકતા જ્યાવે છે.                                                                | <b>१४२-१४</b> ३            |
| <b>१५</b> €                 | દેવતાએ। પણુ મતુષ્ય ભવની ચાહના કરે છે.<br>દેવગતિમાં દુ:ખા શા <b>થી હે</b> ાય છે તે જણાવે છે.                     | 889<br>888                 |
|                             | કરળાતના કુ:ખા સાચા હાય છે તે જહાવ છે.<br>દેવા ઇપ્યા રૂપી અર્ગ્નિથી દુ:ખી થાય છે તે જણાવે છે.                    | <b>१४२-१</b> ४४            |
| 45 (404                     | का ठन्म इस नामाया हाना वाय छ त कथाब छ.                                                                          | ૧,૪૪                       |

| ગાથાંક      | વિષય <sup>.</sup>                                                                        | પૃષ્ટાંક              |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| २०३–२०५     | દેવા શ્યવન સમયને જાણીને ફુ:ખી થાય છે તે સમજાવે છે.                                       | 984-986               |
| २०६-२०८     | વ્યવનનાં ચિક્રો બોઈ ને દેવા કેવો વિલાય કરે છે તે કહે છે.                                 | १४६                   |
| ₹0€         | દેવભવનું લાંખું આયુષ્ય પણ આખરે તા પૂર થાય છે તે કહે છે.                                  | १४७                   |
| २१०         | જ-भेदाने भरेषु अवश्य द्वाय परंतु भरेदाने अवश्य जन्म                                      | •                     |
|             | હાતા નથી.                                                                                | १४७–१४८               |
| <b>२</b> ९१ | શ્રી પદ્મપ્રસ પ્રસુની દેશનાની પૂર્ણાહુતિ.                                                | १४८                   |
| <b>ર</b> ૧૨ | પ્રભુની તીર્થ સ્થાપના.                                                                   | <b>१४८-<b>१४</b>૯</b> |
| २१३         | પ્રભુના ગણુ તથા ગણુધરાની સંખ્યા જણાવે છે.                                                | १४€                   |
| २१४–२१७     | પ્રભુના પ્રથમ ગથ્ધુધર શ્રી સુવત ગણુધરના ઉપદેશ.                                           | ૧૪૯–૧૫૧               |
| २१८         | પ્રભુના પ્રથમ સાધ્વી તથા યક્ષનાં નામ જણાવે છે.                                           | <b>૧</b> ૫૧           |
| २१५         | પ્રભુની શાસનદેવીતું સ્વરૂપ.                                                              | ૧૫૧૧૫૨                |
| २२०-२२२     | પ્રભુના સા <sup>દ</sup> વી <b>અ</b> ાદિના પરિવારતું વર્ષ્યુન.                            | ૧૫૨–૧૫૩               |
| २२3–२२४     | પ્રભુનું માક્ષ સ્થાન તથા કયારે માક્ષે ગયા તે જણાવે છે.                                   | ૧૫૩–૧૫૪               |
| <b>ર</b> ૨૫ | પ્રભુની કર્ષ કર્ષ અવસ્થાના કેટલાે કાળ તે કહે છે.                                         | ૧૫૪–૧૫૫               |
| २२६         | પ્રભુના આયુષ્યનાે કાળ તથા આંતરાદિનું સ્વરૂપ.                                             | ૧૫૫                   |
| <b>૨</b> ૨७ | ઈન્દ્રાદિક દેવો પ્રભુની અન્ત્ય વિધિ કરે છે.                                              | ૧૫૫                   |
| २२८         | પ્રભુતા ચરિત્ર તથા દેશનાના લાભ સમુજાવે છે.                                               | <b>૧</b> ૫૬           |
| <b>૨૨</b>   | પ્રભુના જીવન જાણુવાથી આત્મદેષ્ટિ ખીલે છે તે ક <b>ઢે</b> છે.                              | ૧૫૬–૧૫૭               |
| २३०         | કઈ ભાવનાથી તીર્થ કર પદવી પ્રાપ્ત થાય તે જણાવે છે.                                        | १४८-१५६               |
| २३१–२३२     | છેલ્લા ભવમાં તીર્થ કરાતું વર્તન કેવું હાય તે સમજાવે છે.                                  | १५६-१६०               |
| <b>२3</b> 3 | ગ્રાંથકાર મહારાજની શીખામણ                                                                | 9,60                  |
| २३४         | ગ્રાંથકારના વાચકને આશીર્વાદ.<br>ગ્રાંથના સમાસિકાળ જહાવે છે. સાથે કાેની વિન <b>તિથી</b> આ | 9 6 0                 |
| ર૩૫         | ગ્રંથના સમાહિકાળ જહાવ છે. સાથે કાળા વિજાલમાં આ<br>ગ્રંથની રચના કરી તે કહે છે.            | १६१                   |
| २३६         | ગંધકાર મહારાજ ગં <b>ધ</b> રચનામાં <u>ભુલચૂકની ક્ષ</u> મા માગે છે.                        | 989                   |
| <b>23</b> 9 | ગ્રંથ રચનાના પુષ્યક્ળની ચાહના જહ્યાંવે છે.                                               | 989-982               |
| <b>23</b> 4 | ગ્રંથકાર મહારાજ હવે પછીના ભાગા રચવાની શાવના જથાવે છે.                                    | १६२                   |
| 104         | શ્રી સ્ત'ભનેપાર્ધ ખુંહત્કલ્પ.                                                            | 163-160               |
|             | શ્રી સ્તંભ પ્રદીય.                                                                       | <b>૧૯૧–૧૯</b> ૭       |
|             | મહાચમત્કારી પ્રભુ શ્રી માણિકય દેવ.                                                       | १६८-२०१               |
|             | શ્રી અચેાધ્યા નગરી.                                                                      | ૨૦૨–૨૦૫               |
|             | અક્ષય તૃતીયા.                                                                            | २०६–२१०               |
|             | ચ પાપુરી મહિમા.                                                                          | २ <b>११-२</b> १४      |
|             | મહાપ્રાચીન કાેશાંબી નગરી,                                                                | २१६–२१७               |
|             | શ્રી વર્ષમાન તપઃપ્રકાશ. શ્રી ચંદ્ર કેવલી વગેરેના ચરિત્રા સાથે.                           | २१८-२४८               |

### ॥ औ ही श्रीजिराउलापार्श्वनाथाय नमः॥

॥ बालब्रह्मचारि-प्रभूततीथोद्धारक-भावरत्नत्रयीशयक-परमोपकारि-सद्गुरु-श्राचार्यश्रीविजयनेमिस्रीश्वरेभ्यो नमो नमः॥

સુગૃહીતનામધેય–તપોગચ્છાધીશ–સૃરિચક્રચક્રવર્ત્તિ–આચાર્યશ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વર–ચરણ(કંકર–વિનેયાણ–આચાર્ય– શ્રીવિજયપદ્મસૂરીશ્વર વિરચિત

## શ્રી દેશના ચિંતામણિ

ભાગ છટ્ટો

બ્રન્થકાર શરૂઆતમાં મંગલાચરણ તથા અભિધેય જણાવે છે:— ॥ મંગલાચરણ ॥ ॥ હરિગીત છંદ ॥

નમા હિતકર સિહિગિરિ પ્રભુ નેમિસૂરિ ગુરૂચરણને, દેશના ચિંતામણિના વિરચું છઠ્ઠા ભાગને; પાંચ ભાગામાં કહી મેં પાંચ પ્રભુની દેશના, કહીશ જીવન દાર ભૃષિત પદ્મપ્રભ પ્રભુ દેશના.

સ્પષ્ટાર્થ:—શિષ્ટ પુર્ષાના એવા આચાર છે કે-બ્રન્થની શરૂઆતમાં મંગલાચરષ્ટુ કરવું જોઈએ. મંગલાચરણ કરવાથી બ્રન્થની રગનામાં આવતાં વિધ્ના નાશ પામે છે અને બ્રન્થની વિધ્ન રહિતપણે પૂર્ણતા થાય છે. ઈષ્ટ દેવને નમસ્કાર કરવાથી મંગલાચરણ થાય છે આ ઈરાદાથી પરમ પવિત્ર શ્રીશત્રું જય તીર્થને વિષે બિરાજમાન અને સર્વ જવાના હિતના કરનાર શ્રીઋષભદેવ ભગવાનને પ્રણામ કરીને તેમજ પરમ ઉપકારી સ્રિસમાદ્ શ્રી શરૂ મહારાજ આચાર્યપ્રવર શ્રીવિજયનેમિસ્ર્રીશ્વરજને પ્રણામ કરીને હું શ્રીદેશના ચિન્તામણિ નામના મહાબન્યના છઠ્ઠા ભાગની રચના કરૂં છું. આ પદ વડે અભિષય અથવા બ્રન્થમાં કહેવાની બીના જણાવી છે આ બ્રન્થની રચના કરતાં પહેલાં મેં પ્રથમના પાંચ લીર્થ કરેતાની દેશનાનું સ્વરૂપ વગેરે જણાવ્યું છે.

હવે આ છઠ્ઠા ભાગની અંદર શ્રીયદ્મપ્રભસ્વામી નામના છઠ્ઠા તીર્થ કરની દેશના તેમના જીવનચરિત્ર સાથે એકસા સિત્તર (૧૭૦) દ્વારા ગાઠવીને જહ્યાવીશ. ૧

પ્રભું તીર્થ કર થયા તે પૂર્વ ના ત્રીજ ભવતું સ્વરૂપ વગેરે ૧થી ૮ દ્વારા જણાવે છે:— નૃપતિ સુર તિમ તીર્થ પતિના ત્રણ ભવા ઇમ પ્રભુ તણા,

તા સુર તિન તાવ પાતના ત્રહુ હવા ઇન ત્રહુ તહ ધાતકી પૂરવ વિદેહે વર્ત્સ શીતા દક્ષિણા;

નગરી સુસીમાં ભૂપ અપરાજિત દમી સદ્દગુણ ધની, ન્યાયધમી સત્ત્વ સમતા સરલતા જેની ઘણી

Ş

**૨પદાર્થ**—શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામી-છેલ્લા તીર્થં કરના ભવથી પૂર્વના ત્રીજા ભવે રાજા હતા. ત્યાંથી દેવલાકમાં ગયા અને ત્યાંથી ચ્યવીને છદ્દા શ્રીપદ્મપ્રભ નામના તીર્થ કર થયા. (૧) તેમાં પ્રથમ રાજાના ભવતું વર્ણન કરે છે:--આ તીર્છાલાક એક રાજ પ્રમાણ લાંબા પહાળા છે. તેમાં અસંખ્યાતા હીય સમુદ્રો આવેલા છે. તે અધા હીય સમુદ્રોની વચમાં એક લાખ યોજન લાંબા તથા પહાળા તથા થાળીના આકાર ગાળાકાર જંબ નામના દ્વીપ આવેલા છે. આ દ્વીપની ચારે બાજુએ ચૂડીના આકારે લવણ સમુદ્ર આવેલા છે. આ લવણ સમુદ્ર છે લાખ જેજન પહેાળા છે. આ લવણ સમુદ્રને કરતા ચૂડીના માકારે ચાર લાખ યાજન પહેાળા ધાતકીખંડ નામના બીજો દીપ (૨) આ**વે**લા છે. આ ધાતકીખંડમાં (પૂર્વમાં ને પશ્ચિમમાં ) એ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર આવેલાં છે. તેમાં પૂર્વ દિશા તરફ પૂર્વ વિદેહ (3) આવેલ છે. આ પૂર્વ વિદેહની અંદર ૩૨ વિજયા આવેલી છે. તેમાંની વત્સ (૪) નામની વિજયને વિષે દક્ષિણ દિશાને વિષે શીતા નામની (પ) નદી આવેલી છે. આ વત્સ વિજયને વિષે સુસીમા નામની (દ) મનાહર નગરી આવેલી છે. આ નગરીને વિષે અપરાજિત નાંમના રાજા (૭-૮) રાજ્ય કરે છે. આ રાજા દમી એટલે ઈ ન્દ્રિયાને દમન કરનારા તથા સત્ય, નીતિ દયાદિ સદ્ગુણા રૂપી ધનવાળા છે. વળી આ રાજા ન્યાયથી પ્રજાનું પાલન કરનારા છે. તેમજ તેમનામાં સત્ત્વ ગુણ, સમતા ગુણુ તથા સરલતા ગુણુ વધુ પ્રમાણમાં શાભતા હતા. આ શ્લેાકમાં જણુ વેલ–ઇંદ્રિય દમનાદિ ગુણા જેવી રીતે રાજાના જીવનને ઉન્નત અનાવે છે, તેવી રીતે માનવજીવનને યહ્ય ઉન્નત અનાવવાના તે પરમ સાધન થઈ શકે છે. ર

અપરાજિત રાજાનું વિશેષ સ્વરૂપ છે રક્ષાકમાં જણાવે છે:— ધર્મ જિનના એજ સાચા મિત્ર જે આપત્તિમાં, દુઃખથી ઉગારી શાંતિ સુખ દો ભાવ એ જસ ચિત્તમાં; પરનારને મા બેન જેવી જે ગણી ભવ શર્મને, અનાસક્તપણે અનુભવે દૂર છંડી ફ્રોધને.

3

સ્પષ્ટાર્થ:—શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલા જે જૈન ધર્મ તેજ સાચા ધર્મ છે એવી ભાવના આ અપરાજિત રાજાના ચિત્તમાં વર્તી હતી અને તેથીજ તે રાજા ધર્મને સાચા મિત્ર જેવા માનતા હતા. જેમ મનુષ્ય આફતમાં સપડાય છે ત્યારે સાચા મિત્ર દ્વાય તે તેને સહાય કરે છે અને આફતમાંથી ખચાવે છે, બાકીના કહેવાતા મિત્રો તો તેના તે વખતે ત્યાગ કરીને ચાલ્યા જાય છે. તેવી રીતે મનુષ્યને આપત્તિના વખતમાં શ્રીજિન ભાષિત ધર્મજ સહાય કરે છે, માટે તે ધર્મજ સાચા મિત્ર જાણવા. આ ધર્મજ તેને દુઃખામાંથી અચાવે છે અને શાન્તિ રૂપી સુખ પણ આ ધર્મને આરાધવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રી જૈન ધર્મ ઉપર રાજાની આવી દેહ આસ્થા હતી. વળી જૈન ધર્મના રહસ્યને જાણનાર આ રાજા પારકી સ્ત્રીઓને માં ખેન જેવી ગણતા હતા. તેમજ આ રાજા બે કે સંસારનાં સુખાને ભાગવતા હતા તો પણ તેમાં તે આસકિત રાખતા નહાતા. એટલે સંસારનાં સુખા ભાગવતાં છતાં પણ તે તેમાં તલ્લીન બનતા નહાતા. વળી કોધ મહાદુઃખને આપનાર છે એવું જાણીને કોધના તે રાજાએ દ્વરથી ત્યાગ કર્યો હતા અથવા આ રાજા ક્ષમા શુણને ધારણ કરતા હતા. ૩

શિક્ષા કરે નિજ શત્રુઓને તિમ ધરે લક્ષ્મી છતાં, લુષ્ધ ન અને તિમ વિવેકિ શિરામણે રૂચિ ધારતા; પ્રવચનામૃત પાન કરતાં તત્ત્વદ્દષ્ટિ વિકાસતા, શાંત વાતાવરણમાં તે ભૂપ એમ વિચારતા.

X

સ્પષ્ટાર્થ:—જેઓ પાતાના શત્રુઓ હતા તેમને આ રાજા સજા કરતા હતા તો પશુ તેમના ઉપર કોધના પરિણામ રાખતા નહોતા. વળી આ રાજા લક્ષ્મીને રાખતા હતા તે છતાં તે લક્ષ્મીને વિષે આસક્તિ રાખતા નહોતા. વિવેકી જનામાં શિરામણું એટલે શ્રેષ્ઠ એવા આ અપરાજિત રાજા સુંદર રૂચિને (સમ્યકત્વને) ધારણુ કરતા હતા. પ્રવચનામૃત એટલે આગમ અથવા સિહાંતના વચના રૂપી અમૃતનું પાન કરતા હતા એટલે સિહાંતનાં વચના સાંભળીને તત્ત્વદૃષ્ટિને વિકસાવતા હતા. તત્ત્વના વિચાર કરતા હતા. એક વખત આ રાજા શાંતિમાં રહીને આ પ્રમાણે વિચાર કરતા હતા. તે કેવા વિચાર કરતા હતા તે એક વખત આ રાજા શાંતિમાં રહીને આ પ્રમાણે વિચાર કરતા હતા. તે કેવા વિચાર કરતા હતા તે આગળના શ્લોકામાં જણાવવામાં આવે છે. ૪

આ રાજા કેવી રીતે વિચાર કરતા હતા તે ત્રણ શ્લાેકોમાં જણાવે છે:—

માહ વાસિત જીવને આ સંપદાદિક છંડવા, લાગે અશકય તથાપિ તેને જરૂર પડશે છંડવા; જલધિ જલકલ્લાેલ પેરે એક સ્થિતિ ના કાઇની, દુઈશા મરણાદિ સમર્ચ સ્થિતિ જણાએ સર્વની.

ч

સ્પાષ્ટાથ<sup>ે</sup>:—અનાદિ કાળથી માહની વાસનાવાળા જીવને સંપત્તિ, સ્વજન, કુટુંખ, **ખંગલા, ખગીચા વગેરે છેાડવાનું અશક્ય** લાગે છે. ઘણા મા**ણ**સોને આ વસ્તુ**એ**ા અહીં કાેડીને ખાલી હાથે જેવા આવ્યા હતા તેવાજ મરણુ પામીને જતાં આ જવ અનેક વાર જુએ છે, તે છતાં આ સસારમાં જીવને ૨૫ડાવી મારનાર માેહ રાજાની જાળમાંથી છુટવાનું આ જીવથી અની શકતું નથી, એટહું જ નહિ પરંતુ જયારે એ વસ્તુએ। જે પાતાની નથી છતાં પાતાની માની બેઠા છે તેને છાડીને જવાના વખત આવે છે ત્યારે પણ તેની આસક્તિ એાછી થતી નથી અને અંતે આર્ત તથા રૌદ્ર ધ્યાનમાં મરા પામીને તે દુર્ગતિમાં જાય છે. આ રાજા જિનધર્મથી વાસિત હાવાથી વિચાર છે કે નો હું આ વસ્તુઓનો ત્યાગ નહિ કરૂં તા પહ મરતી વખતે તેમના ત્યાગ કર્યા વિના છુટકા થવાના નથી. જલિય જલ કલ્લાેલ એટલે સમુદ્રમાં ઉત્પન્ન થતાં માર્જાઓ જેમ અસ્થિર છે, તેવી રીતે કાઈ પણ જીવની એકની એક સ્થિતિ કાયમ રહેતી નથી, આજે પૈસાદાર અને સુખી જણાતા માણસ બીજેજ દિવસે ગરીબ અને દુઃખી બની જાય છે. કારણ કે કર્મની વિચિત્ર ગતિ છે, તે આ જવને કયારે કઈ અવસ્થામાં મૂકી દેશે તેની ખબર પડતી નથી. વળી જે જીવા સુવાવસ્થામાં અનેક પ્રકારના માજશાખ ભાગવીને અમને શું થવાનું છે એવી ગર્વિષ્ટ મનાદશા રાખે છે તેમની પણ મરણ વખતે અનેક પ્રકારની દુઃખી અવસ્થાએ။ જણાય છે. કહેવાના સાર એ છે કે સર્વ જીવાની હંમિશાં એક સરખી સ્થિતિ રહેતી નથી. પ

જેમ પક્ષીએ તજ દે નષ્ટ ઇંડાને તથા, સંપદાદિક પરિદ્ધે માલિકને કરતાં વ્યથા; જેમ પક્ષી એક પાંખે ફાળ ભરી નીચે પડે, એક તરફી પ્રેમથી જન સ્વાર્થને ખાઇ રડે.

ξ

સ્પષ્ટાર્થ:—જેમ પક્ષીઓ નષ્ટ ઇંડાંને એટલે જે ઇંડું નાશ પામ્યું હાય તેના ત્યાગ કરે છે અથવા જે ઇંડામાંથી બચ્ચું બહાર નીકળી ગયું હાય છે તે ઇંડાના ત્યાગ કરે છે; તેવી રીતે સંપત્તિ, ધન, કાલત વગેરે પછુ તેના માલિકના ત્યાગ કરે છે અને તે વખતે માલિકને ઘણું દુઃખ થાય છે. જેમ એક પાંખ જેની તૂટી ગઈ છે એવું પક્ષી એક પાંખની સહાયથી કાળ ભરે તા તે જેમ નીચે પડી જાય છે, તેવી રીતે આ સંસારના મનુષ્યા એક તરારી પ્રેમથી પાતાના સ્વાર્થને ખાઇને રહે છે. દ

તે સંપદાદિ મને તજે ના જ્યાં સુધી પુરૂષાર્થને, અવલંબીને તેને તજ હું ત્યાં સુધી કરૂં ભદ્રને; જેના પ્રતાપે આદિ જનની અલ્પકાલે કેવલી, તેહ નર ભવને લહી સાધીશ સંયમ સિંહબલી.

U

ሪ

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી અપરાજિત રાજા વિચાર કરે છે કે મારે જે સંપત્તિઓના એક દિવસ અવશ્ય ત્યાગ કરવાના છે તે સંપત્તિઓ જ્યાં સુધી મારા ત્યાગ કરે નહિ ત્યાં સુધી પુરુષાર્થના આશ્રય લઇ ને હું મારા આત્મ કલ્યાણની સાધના કરે. જેના પ્રતાપથી આદિજનની એટલે પ્રથમ તીર્થં કર શ્રીઋષભદેવની માતા શ્રીમેર્ફેવા માતાએ થાડાજ વખતમાં કેવલજ્ઞાન મેળવ્યું તે મનુષ્ય ભવને પામીને હું પણ હવે સિંહની જેમ પરાક્રમ કે ફિરવીને સંયમની સાધના કરીશ. ૭

भपराकित राजा राज्य छाडी यारित्र भक्षण करे छे:--

ધારાધિરઢ વૈરાગ્યરંગી વિવેક મણિ રાહણગિરિ, તે ભૂપ સુતને રાજ્ય સોંપી ભવ ભ્રમણ સાગર તરી;

પ્રવ્રજ્યા શુભ ભાવનાથી પિંહિત આશ્રવ સૃરિ કને, સ્વીકારતા એકાગ્ર ચિત્તે ગુરૂ કહે હિત વચનને.

સ્પષ્ટાર્થ:—ધારાધિરૃઢ એટલે શુભ ભાવનારૂપી ધારામાં ચઢેલા અને વૈરાગ્ય ભાવનામાં આનંદ ધારણ કરનારા, તેમજ વિવેક રૂપી રત્નાને માટે રાહણુગિરિ સરખા તે અપરાજિત રાજાએ પોતાના પુત્રને રાજ્ય સોંપી દીધું. એટલે પુત્રના રાજ્યાભિષેક કર્યો. ત્યાર પછી પિહિતાં પ્રવ (૯) નામના આચાર્ય મહારાજ પાસે પરમ ઉલ્લાસથી એકાશ્ર ચિત્તે દીક્ષા મહણુ કરી. તે દીક્ષા કેવી છે તે જણાવતાં કહે છે કે—ભવબ્રમણ સાગર તરી એટલે આ ગાર ગતિ રૂપી સંસારમાં જે રખડલું એટલે મનુષ્ય, દેવ, નારકી તિર્યાં ચ વગેરે લવોને ધારણુ કરવા રૂપી સમુદ્રમાં ડૂબતા જીવોને તારવાને માટે હાેડી સમાન એવી દીક્ષા અપરાજિત રાજાએ બ્રહણ કરી. તે વખતે શુરૂ મહારાજે તે રાજિયને આ પ્રમાણુ હિતકારી વચના કહ્યાં. (હિત શિક્ષા આપી.) ૮

ગુરૂએ રાજિવ માપેલા ઉપદેશ ચાર શ્લાેકમાં જણાવે છે:— મનુજ ભવની સત્ય કી મત જેહને આરાધતા, આરાધના વિણ જેહની ના હાત નરભવ સફલતા; તેજ ભવમાં મુક્તિને પણ પામવાનું નિશ્વયે, જાણનારા તીર્થ પતિ પણ જે મહે પુષ્યાદયે.

સ્પષ્ટાર્થ:--મનુષ્ય ભવની સાચી કિંમત જે( સંયમ )ની આરાધના કરવામાં રહેલી છે અને જેની આરાધના કર્યા વગર મનુષ્ય ભવની સફલતા થતી નથી. એટલે આરિત્ર્યની આરાધના કર્યા વિના મનુષ્ય ભવ ફાેગટ ચાલ્યા જય છે. તથા જેઓ જન્મથી ત્રણ જ્ઞાનવાળા હાેવાથી પાતે તેજ ભવમાં સર્વ કર્મના ક્ષય કરી શાધતા સુખવાળા

માક્ષને પામનારા છે એવું જાણે છે, છતાં પણુ તે તીર્થ કરાદિ મહાપુરૂષા પણુ પુષ્યના ઉદયથી જે ચારિત્રને હર્પપૂર્વક શ્રહણુ કરે છે. અને તે ચારિત્રના પ્રભાવથી ખાકી રહેલાં ઘાતી તથા અઘાતી કર્મોના ક્ષય કરીને માફ્ષે જાય છે. એમ મનુષ્ય ભવની કિંમત અને સાર્થકતા આ ચારિત્રની શુભ ભાવ વડે આરાધના કરવાથી થાય છે. એવી શુભ ભાવનાથી હે રાજર્ષિ ! તમા તેનું શુદ્ધ પાલન કરજે. હ

સત્ય સુખ ને શાંતિના દેનાર તે ચારિત્રને, રાજર્ષિ ! ધારી વિસ્મરા ના પંચ સમિતિ ગુપ્તિને; મુનિ ગુણાને પાલે સુણું સે સદા જિન વચનને, સ્વાધ્યાય કરે પાંચ ભેંદે સાચવી ગુરૂભક્તિને.

og

રપષ્ટાર્શ:—વળી હે રાજિ ! આ ચારિત્ર જ સાચા સુખને તેમજ સાચી શાંતિને આપનાર છે. તેવા ચારિત્રને સ્વીકારીને તમે આઠ પ્રવચન માતાને ભૂલશા નહી. એટલે ઈંચાં સિમિતિ, ભાષા સિમિતિ, એષણા સિમિતિ, આદાનભંડમત્ત નિકખેવણા સિમિતિ અને પારિષ્ઠાપનિકા સિમિતિ એમ પાંચે સિમિતિઓનું સારી રીતે પાલન કરજો. તથા મનગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ એ ત્રણ ગુપ્તિઓને પણ જાળવજો. વળી સાધુના સત્તાવીશ ગુણાનું પાલન કરજો. એ ગુણાનું પાલન કરવાથી સાધુપણું સારી રીતે સચવાય છે. વળી હે રાજિ હૈં ! તમે હંમેશાં જિને ધરદેવના પ્રવચનને સાંભળજો. કારણ કે જિને ધરના વચના સાંભળવાથી ચારિત્ર પાલનમાં દેહતા આવે છે. વળી પાંચ લેદે શ્યાધ્યાય કરજો. તે પાંચ લેદ આ પ્રમાણે—૧ વાચના, ૨ પૃચ્છના, ૩ પરાવર્તના, ૪ અનુપ્રેક્ષા ૫ અને ધર્મા ક્ર્યા. આ પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય કરવાથી કર્માની નિર્જરા થાય છે અને શુક્ષ ભાવમાં વૃદ્ધિ થાય છે. તેમજ તમે ગુરૂ મહારાજની ભક્તિ જરૂર સાચવજો. તે ગુરૂ મહારાજની ભક્તિ તેમની આગ્રાનું પાલન કરવાથી થાય છે. આ રીતે ગુરૂભક્તિ પણ પરમ કર્મ નિર્જરાનું અસાધારણ કારણ છે. ૧૦

જ્ઞાન ગુણ સ્થિરતા જરૂર ગુરૂભક્તિને આધીન છે, અપ્રતિપાતી ભક્તિ ને પ્રતિપાતિ પણ ગુણ જ્ઞાન છે; ઉત્કૃષ્ટ તપ ગુરૂ ભક્તિથી ગુરૂ ચિત્ત પૂર્ણ પ્રસન્નતા, એહને આધીન સાચી જ્ઞાનઅહિક પૂર્ણતા.

99

૨૫૦૮ાર્થ:—ગુરૂ મહારાજની ભક્તિના ફાયદા જણાવતાં કહે છે કે-ગુરૂ મહારાજની ભક્તિથી જ્ઞાન ગુણની સ્થિરતા થાય છે. કારણ કે ગુરૂ મહારાજની ભક્તિને અપ્રતિપાતી ગુણુ કહેલ છે એટલે ગુરૂ મહારાજની ભક્તિનું ફલ અવશ્ય મળે છે. અને જ્ઞાનાદિ ગુણુ પ્રતિપાતી છે એટલે સમક્તિનો પ્રાપ્તિ સાથે પ્રાપ્ત થતા મિતજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન અને અવ-

िश्तान भिश्यात्वना ઉदयधी भित भन्नान, श्रुत भन्नान भने विक्षंगन्नान ३५ परिख्ने छे, भाटे ते (ज्ञानगुख्न) प्रतिपाती केटले आवेला कता पख्न रहे छे. परंतु गुइनी कित करनारने आ ज्ञानगुख्नि स्थिरता थाय छे. तेमक गुइ महाराकनी किति के उद्धि छे. केटले गुइ महाराकनी किति के पख्न केड प्रकारनं अक्यन्तर तम डहेलुं छे. वणी गुइ महाराकनी कितिथी गुइ महाराकना यित्तनी पूर्ण प्रसन्नता थाय छे. अने ज्ञान वगेरे गुख्नानी पूर्णाता आ गुइकितने अने श्री गुइ महाराकना वित्तनी प्रसन्नताने आधीन छे. भाटे हे शकिषं तमे गुइ महाराकनी किति कइर करेके. १९

કારણે શયનાદિ કરતાં જરૂર યતના પાલજો, યતના અલે નહિ પાપ અંધ પ્રચાર ઇમ ના ભૂલજો; દશ પ્રકારે ક્ષમાદિક મુનિ ધર્મને આરાધજો, અપ્રમત્ત અની સદા શિવમાર્ગ ફલને પામજો.

42

૨૫૫થ :-કારણ પ્રસંગે શયન આહાર વગેરે ક્રિયા કરતાં તમે જરૂર યતના પાલનો. જતના રાખવી એટલે ઉપયોગ પૂર્વક કાઈ છવજંતુની હિંસા ન થાય એ પ્રકારે શરીરની ચેષ્ટા કરવી, તેમજ કાઈ વસ્તુ લેતાં તથા મૂકતાં પૂંજી પ્રમાઈ ને લેવી મૂકવી. જયણાના અલથી પાપના બંધના પ્રચાર થતા નથી એટલે જયણા પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારને પાપકર્મના અધ થતા નથી, કારણ કે જયણામાં રહેનારના શુભ પરિણામ વર્ત છે અને શુભ પરિણામમાં વર્તાનારને પાપના બધ થતા નથી. વળી હે રાજિલ ! તમે કશ પ્રકારના શ્રમણ ધર્મનું પાલન કરને તે દશ પ્રકાર આ પ્રમાણે :- ૧ ક્ષમા ધર્મ એટલે કાઈ પગ્ન જીવ ઉપર ક્રોધ ન કરતાં તેના અપરાધની ક્ષમા કરવી. ર માઈવ ધર્મ એટલે અભિમાનના ત્યાગ કરીને નમતા ધારણ કરવી. ૩ માજ વ ધર્મ એટલે કપટ ભાવના ત્યાગ કરી સરલતા રાખવી. ૪ મુક્તિ ધર્મ એટલે લાેબના ત્યાગ કરી સંતાેષ ગુણ ધારણ કરવાે. ૫ તપ ધર્મ એટલે છ પ્રકારના બાહ્ય તપ તથા છ પ્રકારના અભ્યન્તર તપતું સેવન કરતું. દ સંયમ ધર્મ એટલે સત્તર પ્રકારના ચારિત્ર ધર્મનું આરાધન કરતું. ૭ સત્ય ધર્મ એટલે સાચું બાલવું. ૮ શૌચ ધર્મ એટલે મનની પવિત્રતા ધારણ કરવી. ૯ અકિ ચન ધર્મ એટલે કાઈ પણ જાતનું દ્રવ્ય પાતાની પાસે રાખવું નહિ એટલે મૂર્છાના ત્યાગ કરવા. ૧૦ પ્રદ્માચર્ય ધર્મ એટલે પ્રદ્વાચર્ય ગુજીને ધારણ કરવા. આ ૧૦ પ્રકારના મુનિધર્મનું તમે આરાધન કરતી. આ ધર્મની આરાધના તમે અપ્રમત્ત ભાવે કરતે અથવા દશ પ્રકારના ધર્મનું પાલન કરવામાં તમે પ્રમાદનું સેવન કરશા નહિ. અને આ પ્રમાણે આરાધના કરીને તમે માક્ષમાર્ગના કલને (માક્ષના સખને ) મેળવજો ૧૨

દીક્ષા લઈને ગુરૂના ઉપદેશ સાંભળી રાજિષ એ તેની કેવી રીતે આરાધના કરી તે જુણાવે છે:— પૂર્ણ ઉલ્લાસિત અની રાજર્ષિ હિતવચના સુણી,

એકાર્દરાંગી જાણતા આરાધતા સ્થાનક ગુણી; આઠ પ્રવચન માત સંગે નિજગુણાનંદી બની, શાંતિ સુખ જક્ષ ઝીક્ષતા પર શાંતિના કારણ બની.

EP

સ્પષ્ટાર્થ :— અપરાજિત રાજિષ ગુરૂ મહારાજનાં આત્મહિતકારી ઉપદેશ વચના સાંભળીને ચારિત્રની આરાધનામાં પૃર્ણ ઉલ્લાસી થયા અને તેમણે આચારાંગ વગેરે અગિઆર અંગોના (૧૦) અભ્યાસ કર્યો એટલે તેના જાણકાર અન્યા. તથા શ્રમણ ગુણોને ધારણ કરનાર તે રાજિષ એ વીસ સ્થાનકા પૈકી અમુક સ્થાનકાની આરાધના કરી. તેમજ આઠ પ્રવચન માતા રૂપ પાંચ સમિતિઓ અને ત્રણ ગુપ્તિઓનું સારી રીતે પાલન કરીને નિજગુણાનંદી અન્યા એટલે પાતાના જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વગેરે ગુણામાં રમણતા કરવાથી ઉપજતા આનંદના અનુભવ કરવા લાગ્યા તેથી પાતે શાંતિ સુખ રૂપી પાણીમાં સ્નાન કરવા લાગ્યા અને આવી રીતે રાજિષ બીજાઓને પણ શાંતિના કારણ રૂપ થયા. ૧૩

અપરાજિત રાજિ ચારિત્ર ભાવ ટકાવવા માટે પાતાના આત્માને કેવી **દેવી શિ**ખા-મણા આપે છે તે બે શ્લાકામાં જણાવે છે:—

ચરણ ભાવ ટકાવવા રાજર્ષિ દો નિજ આત્મને, હિત શિખામણ એમ હે જીવ! યાદ કર જિન વચનને, પરમ દુર્લભ ભવ લહીને કાચના માહે કરી, રત્નને ના હારજે હારેલ ન મળે કરી કરી.

28

રપ્રાથે:—પાતે ગ્રહ્યું કરેલ સંયમમાં સ્થિરતા ભાવ ટકાવવાને માટે શ્રી અપર રાજિત રાજિષે પાતાના આત્માને આ પ્રમાણે હિત શિખામથું આપે છે કે—હે જવ! તું જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલાં આત્મહિતકર વચનાને યાદ કર. જિનેશ્વર ભગવાને કહ્યું છે કે આ મનુષ્યના ભવ મેળવવા ઘણા મુશ્કેલ છે. આ મનુષ્ય ભવની દુર્લ ભતા માટે દશ દષ્ટાન્તા કહેલા છે. તેનું સ્વરૂપ પ્રથમના ભાગામાં વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે એટલે અહીં તે ફરીથી જણાવ્યું નથી. આ રીતે મહા મહેનતે મેળવી શકાય એવા આ મનુષ્ય ભવને પામીને કાચના ડુકડા સરખા આ શરીરના માહેને લીધે તું જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપી રત્નાને પામીને તેને હારી જઈશ નહિ. જેવી રીતે મૂર્ખ મનુષ્ય પાતાના હાથમાં રહેલા ચિંતામણુ રત્નને કાચના કકડાને માટે આપી દે તેમ તું પ્રાપ્ત થયેલા આ કિંમતી રત્નાના ત્યાં કરીશ નહિ. કારણ કે જેમ એક વખતે હારી ગએલા રતના ફરીથી મળતા નથી, તેમ આ મનુષ્ય ભવ કરી કરીને મળતા નથી, માટે તે પામીને તેને તું પ્રમાદ વગેરનું સેવન કરીને નકામાં ગુમાવી દઇશ નહિ. ૧૪

કર્મનાં ફલ છે ભયંકર ના પ્રમાદે રાચજે, રાગાદિ કેરી જાલ છંડી નિમિત્ત સારા સેવજે; આ ક્રમે ચિરકાલ મુનિવર શુદ્ધ સંયમ પાલતા, અંત્ય સમયે વ્રતાચ્ચારાદિક ક્રિયા આરાધતા.

9 4

÷પષ્ટાર્થ:—હે જુવ! બાંધેલા અશભ કર્મો જ્યારે ભાગવવાના વખત આવે છે અથવા અશુલ કર્મના જ્યારે ઉદય થાય છે ત્યારે તે ભયંકર લાગે છે અથવા રોતાં રોતાં ભાગ-વવાં પડે છે માટે જ કહ્યું છે કે આ જીવ હસતાં હસતાં કર્મને આધે છે, પરંતુ રોતાં રાતાં તે ભાગવવાં પડે છે. તે વખતે તે ઘણા પસ્તાવા કરે છે. પછ તેથી તે કમેનાં અશભ કલ ભાગવ્યા સિવાય તેના છુટકારા થતા નથી. તેથી જ હે જીવ! તું આંધતી વખતે વિચાર કરજે, સાવધાન થજે, કારણ કે તે બાંધ્યા પછી લાેગવતી વખતે કાેઇ પછ ઉપાય કામમાં આવતા નથી. વળી પાંચ પ્રકારના પ્રમાદ કહેલા છે, તે પ્રમાદમાં તું રાચીશ નહિ એટલે તું પ્રમાદનું સેવન કરીશ નહિ, કારણ કે એ પ્રમાદા જીવને સંસારમાં પાડે છે. અને રાગ માહ વગેરેની જાળને તજીને સારા નિમિત્તોનું તું સેવન કરજે. જેમ જાળમાં સપડાએલા જીવ ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં તેમાંથી છૂટી શકતા નથી, પણ કાઇક પુરુષશાલી જીવ જ તે જાળને તાહીને તેમાંથી નીકળી શકે છે, તેવી રીતે આ રાગ-દ્વેષ રૂપી જાળને તાડીને કાઇક પુષ્યશાળી જીવ જ તેમાંથી ખહાર આવી શકે છે. માટે હે છવ! તું તે રાગદ્વેષની જાળના ત્યાગ કરજે. વળી આ આત્મા નિમિત્તવાસી ક**હેલા** છે. એટલે જે જીવને સારા નિમિત્તો મળે તાે તે ઉચ્ચ અવસ્થામાં ચઉ છે અને ખરાખ નિમિત્તો મળે તો તેનું પતન થાય છે; માટે સારા નિમિત્તોનું સેવન કરવું અને ખરાબ નિમિત્તોના ત્યાગ કરવા. આવી રીતે શુભ ભાવનાપૂર્વક તે રાજિષ મુનિવર શક ચારિત્રનું પાલન કર્યું અને અન્ત્ય સમયે એટલે મરણ સમયે વતાે ચારાદિક **કિયાની** આરા**ધ**ના કરી. ૧૫

રાજિષ'એ અન્ત્ય આરાધના કેવી રીતે કરી તે ત્રણ શ્લેષ્કમાં જણાવે છે:— ત્રિવિધે ખમાવું સંધને તેત્રીશ ગુરૂ આશાતના,

જે કરી મેં તે ખમાલું જિન ભુવન આશાતના; અરિદ્વંત સિદ્ધ મુનિ દેવ આતમ સાક્ષીએ દેવાદિની, આશાતના ત્રિવિધે ખમાલું તેમ મૂલ ગુણાદિની.

9 5

રપુષ્ટાર્થ: –શ્રી રાજિલ અંત્ય સમયે કહે છે ઠેં—હું સાધુ સાધ્વી શ્રાવક **અને** શ્રાવિકા રૂપી સંઘને ત્રિવિધે એટલે મન વચન અને કાયા વહે ખમાલું છું. એટલે મેં એમનો ક્રાઈપણુ અપરાધ કર્યો હાય તેની હું માફી માશું છું. વળી શુરૂ મહારાજ સં**ળધી જે** તેત્રીશ આશાતનાએ કહેલી છે તેમાંની મેં જે કેાઇ આશાતના જાણતાં અથવા **અજાણતાં**  કરી હાય તેને હું ખમાવું છું. વળી મેં દેવાદિની એટલે તીર્થ કર વગેરે દેવની તથા ધર્મની તેમજ પંચ મહાવત વગેરે મૂલ ગુણની તથા રાત્રી ભાજન વિશ્મણ વગેરે ઉત્તર ગુણની જે જે આશાતનાઓ કરી હાય તે સર્વ આશાતનાઓને અરિહંત દેવની સાક્ષીએ, સિદ્ધ ભગવાનની સાક્ષીએ, સાધુ મહારાજની સાક્ષીએ, દેવની સાક્ષીએ, તેમજ આત્માની સાક્ષીએ ત્રિવિધે એટલે મન વચન અને કાયા વડે હું ખમાવું છું. ૧૬

જાણ્યા અજાણ્યા અતિક્રમાદિક ભેદથી જ વિરાધના, રાગાદિ પરવશતાદિ યાગે જે કરી જ વિરાધના; હું ખમાવી ત્રિવિધે ત્રિવિધ મહાવ્રતાદિક ઉચ્ચરી, ચાહું સમાધિ મરણને નવકાર સમરી કરી.

90

સ્પષ્ટાર્થ: — પંચ મહાવ્રતાદિની આરાધનામાં અતિકમાદિ એટલે અતિક્રમ, બ્યતિક્રમ, અતિચાર અને અનાચાર એમ ચાર પ્રકારના લેદથી જાણતાં અથવા અજાણતાં જે કાઈ વિરાધના થઈ હાય, અથવા રાગદેષનું પરવશપણું વગેરે કારણોમાં કાઈ પણ કારણથી મેં જે કાઈ વિરાધના કરી હાય તે સઘળી વિરાધનાને હું ત્રિવિધે ત્રિવિધે એટલે નવ લાંગે ખમાવું છું. નવ લાંગા આ પ્રમાણે:—૧ મનથી કરવું, ૨ વચનથી કરવું, ૩ કાયાથી કરવું, ૫ વચનથી કરાવવું, ૫ વચનથી કરાવવું, ૬ કાયાથી કરાવવું, ૭ મનથી અનુમાદવું અને ૯ કાયાથી અનુમાદવું. એમ નવ લાંગે ખમાવીને મહાવતાદિના પાઠના ઉચ્ચાર કરીને હું સમાધિ મરણને ચાહું છું. સમતા લાવપૂર્વકનું શુલ ધ્યાનવાળું જે મરણ તે સમાધિ મરણ કહેવાય, વળી તે વખતે હું વારંવાર શ્રીનવકાર મંત્રનું સમરણ કરૂં છું. આ રીતે અતિમ આરાધના કર્યા બાદ શ્રીઅપરાજિત રાજવિં આફળ કેવી આરાધના કરે છે તે બીના અઠારમા રહેાકમાં જણાવે છે. ૧૭

જ્યાં સુધી હું મુક્તિ ન લહું ત્યાંસુધી વચલા ભવે, જિન ધર્મ દીક્ષા લાભ હેાએ વાસિરાવું હું સવે; ઉપધિ તનુ આહાર ત્રિવિધે પંચમંગલ સમરતા,

્રૈવેયકે નવમે અયર ઇમતીસ આયું સુર **થ**તા.

१८

રપષ્ટાર્થ:—જ્યાં સુધી હું માેક્ષને મેળલું નહિ ત્યાં સુધીમાં વચમાં જે જે લવે થાય તે તે લવેમાં મને શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહેલા જૈનધર્મની પ્રાપ્ત થજો. વળી દીક્ષાને યાય જે મનુષ્ય લવ મળે તેમાં મને દીક્ષાના લાલ થજો. હું મારી પાસે રહેલી ઉપ ધિને, તનુ એટલે શરીરને, તેમજ આહાર વગેરે સર્વને મન, વચન અને કાયા એમ ત્રિવિધે વાસિરાલું છું એટલે ત્યાગ કરૂં છું. આવી લાવનાપૂર્વક પંચ મંગલરૂપ નવકાર મંત્રતું સમરણ કરતા તે અપરાજિત રાજિષ સમાધિ મરણ પામીને નવમા પ્રવેશકને લિધે (૧૨) એક્ત્રીસ સાગરાપમના આયુષ્યવાળા (૧૩) દેવ થયા. ૧૮

२०

દેવલાકમાં ગએલા તે અપરાજિત રાજિષ જ્યાં ઉત્પન્ન થયા તે કૌશામ્બી નગરીનું વર્ણન બે શ્લાકમાં કરે છે:—

દીપ જંખૂ ક્ષેત્ર ભરતે દેશ વર્ત્સે સુંદરા,
કૌશાંબો નંગરી ચૈત્ય અગ્રે સિંહ પાસે ચંદ્રમા;
આવતા મૃત્ર ભાગતા શશિ નિષ્કક્ષંક બને જિહાં,
ધૂપ શ્રેષ્ટ્રી વસ્ત્ર જેવી પ્રતિગૃહે સ્વસ્તિક તણા.
સુકતાકક્ષા દાડિમતણા દાણાં ગણી શુકપક્ષિઓ,
ચાંચ મારે સર્વ જન ધનવંત શુભશીલ દાનિઓ;
તેથી ન કાઈ કાઈને પણ લૂંટતા પણ કૂલની,
સુગંધ લૂં ટે કસ્ત વાયુ આણુ ત્યાં ધર ભૂપની.

રપાશ્રાર્થ:-- આજ ગાયામાં જણાવેલા સ્વરૂપવાળા જં ખૂદીપને વિષે દક્ષિણ ભાગમાં ભરત નામનું ક્ષેત્ર આવેલું છે. તેની અંદર વત્સ નામના દેશ (૧૪) આવેલા છે. તે દેશને વિષે અતિરમણીય કોશાંબી નામની નગરી (૧૫) આવેલા છે. તે નગરીમાં જિને- ધર લગવંતાના માટા માટા ચૈત્યા એટલે દેરાસરા આવેલા છે. તે જિનાલયાના શિખર ઉપર ધળની અંદર સિંહની આકૃતિ રચેલી છે. અહીં કવિ કલ્યના કરે છે કે—તે સિંહની આકૃતિની આગળ જયારે ચંદ્રમા આવે છે ત્યારે તે ચંદ્રમાની અંદર રહેલ મૃગ તે સિંહને એઈને નાશી જાય છે તેથી જાણે તે ચંદ્ર મૃગરૂપી કલંકથી રહિત હાય તેવા દેખાય છે. તથા જે નગરીમાં ધ્યશ્રેલી એટલે ધ્યમાંથી નીકળતી ધ્યાડાની પંક્તિઓ વસ્ત્ર જેવી શોલે છે.વળી તે નગરીના દરેક ઘરમાં રહેલા સાથીયાઓમાંના મિંતિ-ઓને એઈને શુક પક્ષીઓ તે માતીઓને હાડમના દાણા સમજીને તેના ઉપર ચાંથ મારે છે. તેમજ તે નગરીના સર્વ લોકો ધનવાન તથા સારા શીલ વગેરે ગુણવાળા છે તેમજ કાન આપવામાં તત્પર છે. તેથી તે નગરીમાં કોઈ કોઈને લૂંટતું નથી. અથવા તે નગરીમાં કોઈ શોરી કરનાર નથી. પરંતુ લુંટ કરનાર એક વાયરોજ હતો કે જે વાયરો ફક્ત ખીલેલાં પુષ્પોની સુગંધને લૂંટતો હતો. આવી તે કોશાંબી નગરીમાં ધર નામના રાજાની (૧૬) આણુ હતી એટલે ધર નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા. ૧૯–૨૦.

ધર રાજાનું સ્વરૂપ એ શ્લોકામાં જણાવે છે :— મેદિનીના તાપ ટાળી મેધને તરછાડતા, પૃથ્વીને ધારણ કરતાં અચલને તરછાડતા;

### તે ભૂપ આજ્ઞા પુષ્પમાલા માનતા સવિ નરપતિ, શીર્ષે ચઢાવે પ્રચંડ જસ ભુજ દંડ દીપે છે અતિ.

२१

સ્પષ્ટાર્થ — જેમ મેઘ એટલે વરસાદ ઉનાળાથી તપેલી પૃથ્વીના તાપને શાંત કરે છે તેમ આ ધર રાજા કૌશાં મી નગરીના મનુષ્યોના દુ:ખા રૂપી તાપને શાન્ત કરે છે, એટલે તેથી તે રાજા મેઘના જાણે તિરસ્કાર કરતા હાય તેવા જ ણાય છે. જેમ અચલ એટલે પર્વ ત પૃથ્વીને ધારણુ કરે છે તેમ આ રાજા પૃથ્વીને ધારણુ કરતા હાવાથી જાણુ પર્વતના તિરસ્કાર કરતા હાય તેવા જણાય છે. જેમ લોકા પુષ્પની માલાને મસ્તક ઉપર ધારણ કરે છે, તેવી રીતે સઘળા રાજાઓ આ ધર રાજાની આજ્ઞાને પુષ્પની માલાની જેમ મસ્તક ઉપર ચઢાવે છે. ભાવાર્થ એ છે કે સઘળા રાજાઓ આ ધર રાજાની આજ્ઞામાં રહેતા હતા. અથવા તેમને વશ્વતી હતા. વળી તે રાજા પાતાની પ્રચંડ ભુજાઓ રૂપી દંડથી શાલતા હતા. ૨૧

તાય નિજ અપરાધિ કેરા દંડ સમય પ્રચંડ ના, ભદ્રકરિ જિમ સૌમ્યભાવી યશ નિવાસી લોકના; અનુરાબથી કેસર પર લેપન દિશાનું નૃપ કરે, લક્ષ્મી સુરી લીલા સદન સમભૂપ સદ્દગુણ ગણ ધરે.

२२

સ્પાષ્ટાર્થ:—આવા પ્રચાંડ લુજારૂપી દંડવાળા હોવા છતાં પણ તે ધર રાજા પાતાના અપરાધીઓને દંડ કરવાના વખતે પ્રચાંડ એટલે કોધાયમાન થતા નહોતા અથવા આકરા દંડ કરતા નહોતા. પણ તે રાજા ભદ્રિક હાથીની જેમ સૌમ્યપણે રહેતા હતા. તે નગ રીમાં વસનારા લોકોને રાજા ઉપર ઘણા અનુરાગ એટલે સ્નેહ હતો. તેથી કરીને રાજાના યશ દશે દિશામાં વિસ્તાર પામ્યા હતો. આ પ્રસાંગે કવિ કલ્પના કરે છે કે—એક સાથે વિસ્તાર પામ્યા હતો. આ પ્રસાંગે કવિ કલ્પના કરે છે કે—એક સાથે વિસ્તાર પામ્યા હતો. આ પ્રસાંગે કવિ કલ્પના કરે છે કે—એક સાથે વિસ્તાર પામ્યા તેણા વિસ્તાર પામ્યા હતો. આ પ્રસાંગે કવિ કલ્પના કરે છે કે—એક સાથે વિસ્તાર પામ્યા તેણા સાથે રહેલા કેસરની એમ તેણે સવે દિશાઓને ચિરકાળ (ઘણાં વખત સુધી) વિલેપન કર્યું હતું. વળી લક્ષ્મી સુરી એટલે લક્ષ્મી દેવીને કીડા કરવાના સ્થાન સરખા તે શ્રી ધર રાજા સદ્યાણવાળા એટલે સારા ગુણાના સમૂહને ધારણ કરતા હતા. એટલે આ ધર રાજાને વિષે ઘણા ઉત્તમ ગુણા રહેલા હતા. ૨૨

તે ઘર રાજાની સુસીમા નામની રાણીતું વર્ણન એ શ્લોકોમાં કરે છે:— તે ભૂપને આચારવંતી સુસીમા રાણી હતી, હસ્તાદિ પલ્લવ શબ્દપુષ્પા લુજા શાખા દીપતી; કદપવલ્લી સમ તિણે મુખ ઉપર લજ્જા વસ્ત્રને, હાંકી નિરખતી ભૂમીને અહુ મંદ ચાલે મુનિ પરે.

33

સ્પષ્ટાર્થ:— તે ધર રાજાને સારા આચારને પાળનારી અને શીલાદિ શુંશોને ધારહ્યું કરનારી સુસીમા (૧૭) નામની રાણી હતી. તે રાણી જાશે કલ્પવેલ હાય તેવી જણાતી હતી, કારણું કે જેમ વેલને પલ્લવ એટલે નવા અંકુરા લાલ વર્ણના હાય છે, તેમ આ રાણીના હસ્તાદિ એટલે હાય તથા હાઠ વગેરે લાલ પલ્લવની શોલાને ધારહ્યું કરતા હતા. જેમ વેલને પુષ્પો હાય છે તેમ આ રાણીના શખ્દો મુખમાંથી જાશે ફૂલા ખરતા હાય તેવા જણાય છે વળી વેલ જેમ શાખાઓ વડે શોલે છે તેમ આ રાણી પાતાની એ લુજાઓ રૂપી શાખાઓ વડે શોલે છે. આ રાણીનું મુખ લજ્જારૂપી વસ્ત્રથી ઢંકાએલું હતું. ભાવાર્થ એ છે કે આ રાણી લજ્જા ગુણવડે શાલતી હતી. વળી ઇયોસમિતિ સાચવીને જમીન ઉપર દેષ્ટિ રાખીને ચાલતા મુનિરાજની જેમ આ સુસીમા રાણી પણ પૃથ્વીને જેમીન હેપર દેષ્ટિ રાખીને ચાલતા મુનિરાજની જેમ આ સુસીમા રાણી પણ પૃથ્વીને જેમી એતી મેદ ગતિએ ચાલતી હતી. ર૩

તસ કાંતિએ તન સરલતાએ ચિત્ત શીલ શરમે કરી, સત્યતાએ વચન દીપે બાલતી જ્યારે જરી; ચંદ્રિકાથી જેમ રજની તે સમે તિમ દાંતના, કિરણા વડે સુંદર શરીર ચળકી ઉઠે રાણીતણા.

28.

રપષ્ટાર્થ:—તે રાણીનું શરીર કાંતિવડે શાંભતું હતું એટલે આ રાણીનું શરીર ઘણું સુંદર હતું. વળી સરલતા વડે રાણીનું ચિત્ત શાંભતું હતું અથવા રાણીનું ચિત્ત કપટ- ભાવથી રહિત હાવાથી સરળ સ્વભાવવાળું હતું. તેમજ રાણીના શીલ ગુણુ શરમે એટલે લજ્જાથી શાંભતા હતા. તેમજ જયારે આ રાણી કાંઈ પણ બાલતી હતી ત્યારે તેનું વચન સત્યતાથી શાંભતું હતું અથવા રાણી હંમેશાં સત્ય વચન બાલતી હતી. જેમ અંદ્રિકાથી એટલે ચંદ્રના તેજ વડે રાત્રી શાંભે છે તેમ રાણીના દાંતમાંથી નીકળતા કીર- શેણી રાણીનું સુંદર શરીર ચળકી ઉઠતું હતું અથવા વધારે શાંભાયમાન જણાતું હતું. ૨૪

અપરાજિત રાજિષિ'ના જીવ દેવલાકથી <sup>2</sup>યવીને સુસીમા રાષ્ટ્રીની કુક્ષિમાં ઉપજે છે તે જ્યાવે છે:---

તે ભૂપ અપરાજિત અમર દેવાયુ પૂરી માધની, ૄ કૃષ્ણુ¹ે છેટુે રાશિ કન્યા¹ે શ્રેષ્ઠ ચિત્રારે દિવસની; અર્ધારાતેરે સુસીમાની કુક્ષિમાંહે ઉપજતા, સ્વપ્નદર્શનેરે જનક પાઠકરેલ સ્ત્રપ્નફક્ષ ઉચ્ચારતા.

સ્પ

સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>:—નવમા પ્રૈવેયકમાં ઉત્પન્ન થએલા તે (છઠ્ઠા **તીર્થ** કરતા જીવ) અપરા-જિત રાજપિ દેવલાકનું એકત્રીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય પૂર્ કરી તે **ધરરાજાની સુસીમા**  રાહ્યુની કૃષ્મને વિષે ઉત્પન્ન થયા. તે વખતે મહા માંસની વદ છઠ્ઠના (૧૮) દિવસ હતો. તે વખતે કન્યા નામની રાશિ (૧૯) અને ઉત્તમ ચિત્રા (૨٠) નામનું નક્ષત્ર હતું. અને ખરાબર અર્ધ રાત્રિના (૨૧) સમય હતા. તે વખતે સુસીમા રાણીએ તીર્થ કરના જન્મને સૂચવનારાં ચોદ માટાં સ્વપ્ના (૨૨) જોયાં વગેરે સ્વરૂપ પ્રથમના ભાગામાં વિસ્તારથી વર્ણવે હોવાથી અહીં તે સ્વપ્નનાં નામ વગેરે ખીના જણાવી નથી. પછી પ્રભુના પિતા તેમજ સ્વપ્નપાઠકો (૨૩) તે સ્વપ્નોનું ફળ સુસીમા રાણીને જણાવે છે. ૨૫

રાણીને થયેલા દાહદ તથા પ્રભુના જન્મ કયારે થયા વગેરે ત્રણ શ્લાકામાં જણાવે છે:—

પદ્દમશ<sup>ુ</sup>યા શયન દાહદ ભક્ત દેવા પૂરતા, નવ માસ સાડી સાત દિન<sup>ર૪</sup> ગર્ભસ્થિતિ પૂરણ થતા; ચતુર્થારક ઉત્તરા<sup>ધુ રપ</sup> કાર્તિ કે વદ ખારસે<sup>ર ૬</sup>, <sup>રહ</sup>અર્ધરાતે ચંદ્ર<sup>ર</sup>િચત્રા રાશિ <sup>ર૯</sup>કન્યાદિક વિધે.

२६

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી સુસીમા રાષ્ટ્રીને પદ્મ એટલે કમળાની શબ્યામાં સૂઈ રહે-વાના દોહદ અથવા દોહલા ઉત્પન્ન થયા. તે દોહલા પ્રભુના ભક્ત દેવાએ પૂરા કર્યા. ત્યાર પછી નવ મહિના અને સાડી સાત દિવસની ગર્ભની સ્થિતિના કાળ (૨૪) પૂરા થયા ત્યારે પદ્મપ્રભુના જન્મ થયા. તે વખતે ચાથા આરાના ઉત્તરાર્ધ (૨૫) એટલે પાછળના અડધા ભાગ ચાલતા હતા. તે કારતક મહિનાની વદ ભારસના (૨૬) જન્મ દિવસ હતા. અર્ધ સત્રિના (૨૭) સમય થયા હતા અને ચંદ્રની સાથે ચિત્રા (૨૮) નામના નક્ષત્રના સંયાગ ચાલતા હતા અને તે વખતે કન્યા નામની રાશિ (૨૯) હતા. ૨૬

ઉંચ સ્થિતિ સર્વ બ્રહોની હર્ષ શાંતિ પ્રસરતા, પદ્દમવર્ણા<sup>ઉ૩૦</sup> પદ્દમલં છન<sup>૩૧</sup> પદ્દમપ્રભુજી જન્મતા; ચતુર્થારક રોષ દશ કાેડી સહસ સાગર અને, તીસ લાખ પૂરવ પક્ષ નવ્યાશી<sup>૩૨</sup>ન જાણા પૂર્ણ એ.

સહસ એ'તાલીશ વર્ષે ઊણ તે અવધારીએ, મેર્વાદિવાસિ દિકકુમારી આઠ કૃત્યા સમરીએ; શક્રાદિ કેરા કૃત્ય દશ પણ પૂર્વની જિમ જાણીએ, શક્રે કરેલી પદ્દમ પ્રભુની વરસ્તુતિ અવધારીએ.

२८

-३७

સ્પાષ્ટાથ:---પ્રભુના તે જન્મ વખતે સર્વે શકા કંગ્ર રિયતિમાં રહેલા હતા અને તેથી તે વખતે હવે તેમજ શાંતિના પ્રચાર થયા હતા. તે પદ્મપ્રભુના દેહના વર્ણ પદ્મ-

વર્ષ્યું (૩૦) એટલે કમળના સરખા વર્ષ્યુવાળા હતો. તથા પ્રભુને પદ્મ એટલે કમળનું લંછન (૩૧) હતું. જ્યારે પદ્મપ્રભ પ્રભુનો જન્મ થયા ત્યારે ચાથા આરાના કેટલો કાળ બાદ્રી હતો તે જણાવે છે:—તે વખતે ચાથા આરાના અર્ધા ઉપર ભાગ ચાલ્યા ગયા હતા તે ચાથા આરાના કાલ (પ્રમાણ)—એક કાડાકાડી સાગરાપમમાંથી બે'તાલીસ હ જર વર્ષ ઓછાં કરીએ તેટલા હાય છે. તે વખતે દશ હજારકોડ સાગરાપમ અને તે ઉપર ત્રીસ લાખ પૂર્વ અને ઉપર નેવ્યાસી પખવાડીયા (૩૨) માં બે'તાલીસ હજાર વર્ષ ઓછાં કરીએ તેટલા કાલ ચાથા આરાના બાકી હતા. તથા પ્રભુના જન્મ થયા ત્યારે મેરૂ અને રચક પર્વત તથા અધાલોકમાં વસનારી છપ્પન દિશાકુમારીએ જે સ્થાને પ્રભુના જન્મ થયા છે. ત્યાર પછી સૌધમેંન્દ્ર વગેરે ઈન્દ્રો મેરૂ પર્વતના પંડુકવતને વિષે શિલા ઉપર રહેલા સિંહાસનની ઉપર પ્રભુના સ્તાત્ર મહાત્સવ કરે છે. ઇન્દ્રના બીજા દશ કાર્યો વગેરેનું સ્વરૂપ પ્રથમ ભાગમાં વર્ણવ્યા પ્રમાણે જાણતું. તે વખતે શકેન્દ્રે પદ્મ-પ્રભુની ઉત્તમ સ્તુતિ કરી તે હવે આગળના શ્લોકામાં જ્યાવાય છે. ૨૭–૨૮

પ્રભુના જન્મ પ્રસ'ો શકેન્દ્રે કરેલી પ્રભુની સ્તુતિ છ શ્લેકિંગમાં જણાવે છે:—

હે દેવ! ભવ મરૂ દેશ કરતા ભવિજનાને તાહરૂં, દર્શન અમીરસ પરબ જેલું થયું મંગલ સુખકરૂં;

સર્વ દેવા દેખતા એકી ડસે પ્રભુ રૂપને, અનિમેષતા સાર્થક કરે પ્રણુયે વખાણું તેમને.

₹

સ્પાષ્ટાર્થ:— હે દેવ! આ સંસારરૂપી મરૂબૂમિ એટલે મારવાડ દેશને વિષે રખડતા લવ્ય જીવોને તમાર્ં દર્શન અમૃતરસની પરબ સરખું મંગલકારી અને મુખકારી થયું છે. જેમ મારવાડ દેશના સખત ઉનાળાને વિષે પાણી મેળવતું ઘણું મુશ્કેલ છે, અને તે વખતે તરસ્યા થયેલા મુસાકરને ઠંડા પાણીની પરબ મળવાથી જેમ ઘણા હવે થાય છે અને તે પાણી પીને પાતાની તરસ શાંત પાડે છે, તેમ સંસારમાં રખડતા દુ:ખી લત્ય જીવોને તમાર્ં દર્શન અમૃતરસની પરબ જેવું કામ કરે છે. સવે દેવા પ્રભુના રૂપને એકી ટરો બોઈ રહે છે એટલે જરા પણ આંખ બંધ કરતા નથી, કારણ કે દેવાની આંખા નિમેષ (આંખનું મીંચાવું) રહિત હાય છે અને તેથી તે દેવાની અનિમેષતા સાર્થક થાય છે એટલે સફળ થાય છે અથવા નામ પ્રમાણે અર્થવાળી થાય છે આવા ઉત્તમ ગુણોને ધારણ કરનાર હે પ્રભુ! હું તમને ઘણી પ્રીતિપૂર્વક સ્તવું છું. અને આપના દર્શન કરનાસ તે પુષ્યશાહ્ની દેવાની પ્રશંસા કરૂં છું. રહ્

જન્મટાંણે નારકી પણ તેજ સુખને પામતા, એથી અમે જિન નામ તણું સર્વ સુખકર ધારતા; દયા નીક જલ સિંચને જિન ધર્મતરૂ વર્ધ ક તમે, પુષ્યે અમારા આપ જન્મ્યા માનીએ એવું અમે.

οE

સ્પાષ્ટાથ :-- હે પ્રભુ! તમારા જન્મ વખતે નારકીના જીવા હંમેશાં અનેક પ્રકારનાં તીલ દુ:ખા ભાગવી રહ્યા છે તેમને પણ થાડા કાલ મુખના અને પ્રકાશના અનુભવ થાય છે અને આથી જ અમે તમારા જિનનામકમેં ને સર્વ જીવાને સુખ કરનાર, માનીએ છીએ. વળી હે જિનેશ્વર! તમે ધર્મરૂપી વૃક્ષને દયારૂપી નીકનું પાણી સિંચીને વધારનારા છે. અને અમારા પુષ્યના ઉદયથી આપના જન્મ થયા છે એમ અમે માનીએ છીએ. ૩૦

ઠંડાશ જલમાં જેમ ત્રિભુવન સ્વામિતા ત્રણ જ્ઞાન એ, એઉ છે સિધ્ધ જન્મથી પ્રભુ આપને પુણ્યાઈ એ; પદ્દમ લંછન આપનું ને પદ્દમ કાયા આપની, મુખ પવન પણ આપના છે દેવ! જેવા પદ્દમની.

31

સ્પાષ્ટાર્થ: હે પ્રભુ! જેમ પાણીની અંદર શીતળતા સ્વાભાવિકપણે જ રહેલી છે તેવી રીતે આપનામાં ત્રિભુવન એટલે સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ અથવા ઉર્ધ્વલોક, અધાલોક અને તીર્છાલોક એ ત્રણે લોકનું સ્વામીપણું તેમજ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિ જ્ઞાન એ ત્રણ જ્ઞાના આ ખંને વસ્તુઓ જન્મથી જ સિદ્ધ છે અને તે આપની પુષ્યાઈને લીધે જ જન્મસિદ્ધ છે. હે પ્રભુ! તમારે વિષે પદ્મલં છન એટલે ધાળા કમલનું લં છન છે તેમજ આપના શરીરની ક્રાંતિ પણ કમલ સરખી છે. વળી હે દેવ! આપના મુખના પવન એટલે શાસોશ્વસ તે પણ કમલની સુગંધ જેવા સુગન્ધદાર છે. ૩૧

લક્ષ્મા અપર પંચીય પદ્દમાવંત પ્રભુજી આપ છેા, પદ્દમ જેવા વદ્દનવંતા પદ્દમ ઘર રૂપ આપ છેા; આપના અનુભાવથી ભવજલધિ જાનુમિત થશે, તુજ સેવના સાચી ગણી મુજ આતમા ત્યાં લીન થશે. ૩૨

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રલુછ! પદ્મા એટલે લક્ષ્મી એવું જેનું બીજાં નામ છે તે લક્ષ્મી વાળા આપ છેમ કારણ કે આઠ પ્રતિહાર્ય તેમજ ચાત્રીસ અતિશય રૂપી બાદ્ધા લક્ષ્મી તેમજ જ્ઞાનાદિ અભ્યંતર લક્ષ્મી આપનામાં રહેલી છે. વળી આપનું મુખ પણ કમળના જેવું શાભાયમાન છે. આવા અનેક કારણાથી & પ્રભુ! તમે કમળના ઘર જેવા છા. આપના પ્રભાવથી મારા ભવ રૂપી સમુદ્ર જાનુ પ્રમાણુ એટલે જલદીથી એાળ ગાય તેવા થશે. અને તમારી સેવા એટલે ભક્તિ તેજ સાચી સેવા છે એવું જાણીને મારા આત્મા આપની લક્તિમાં લીન થશે. ૩૨

ઉપરના દેવલાકનું સુખ તેમ અનુત્તર વાસની, ઇચ્છા હવે ના એક ચાહું સેવના તુજ ચરણની; જન્માભિષેકે આપના મેં મેલ ધારા માહરા, આશ્ચર્ય એ મારે જિનેશ્વર તાહરા છે આશરા.

33

સ્પાષ્ટાર્થ :— હે પ્રભુ! આપનું દર્શન થવાથી આજે મને જે આનંદ સુખ શાંતિ મળે છે, તેથી હવે મને મારા સ્થાનથી ઉપરના દેવલાકથી માંડીને અનુત્તર વિમાનવાસી દેવાના સુખની પણ ઈચ્છા નથી, કારણ કે એ બધા દેવલાકનાં સુખ પશુ અંતે તા નાશવંત જ છે. હવે તા હું તમારા ચરણ કમલની સેવા જ ચાહું છું. વળી હે જિનેશ્વર દેવ! મેં આપના સ્નાત્રના મહાત્સવ કર્યા, આપના શરીર ઉપર પાણીનું સંચન કર્યું, તેથી આપના મેલ દૂર થવા જોઈએ તેને બદલે મારા કર્મરૂપી મેલ દૂર થયા એટલે મારાં ઘણાં કર્મા નાશ પામ્યા, એ માટું આશ્વર્ય છે. હે પ્રભુ! મારે તમારા આશરા છે. મને ખાત્રી છે કે—આપના શરણથી હું આ સંસાર સમુદ્રના પાર જરૂર પામીશ. ૩૩

વૈરાગ્ય સંયમ શીલ પ્રમુખની સાત્ત્વિકી આરાધના, આપે કરી જે પૂર્વ ભવમાં તાસ શુભ સંસ્કારના; ઉદયથી પુણ્યાનુષ્રાંધિ પુણ્ય કર્મોદય બલે, સ્વપરતારક પ્રભુ થશા અભિષેક આપે બાધ એ.

38

મ્પાન્ટાર્થ:—વળી હે પ્રભુ! આ જન્માભિષેકનું રહશ્ય એ છે દે-આપે પૂર્વ ભવને વિષે સાત્વિક વૈરાગ્યને ધારણ કરવા પૂર્વંક ચારિત્રની તથા શીલ વગેરેની કરેલી સાત્વિકી આરાધનાથી મેળવેલા સારા સંસ્કારાના પ્રતાપે બાંધેલ પુષ્યાનુબંધી પુષ્યના ઉદયથી આપ સ્વપરતારક એટલે પાતાને તેમજ પરને તારનારા થશા. આનું રહસ્ય એ છે કે—આપે પૂર્વ ભવમાં જે વીસ સ્થાનકામાંના અમુક સ્થાનકાની આરાધના કરી તેથી તીર્થં કર નામ કર્મ બાંધ્યું. અને તે તીર્થં કર નામ કર્મના પ્રભાવથી આપતામાં ઉદય પામેલા પુષ્યાનુબંધી પુષ્યકર્મો વડે આપ સ્વપરતારક થશા. જે પુષ્ય કર્મના ઉદય ચાલે છે તે વખતે નવાં પુષ્ય કર્મના બાંધ થાય, તે પુષ્યાનુબંધી પુષ્ય કહેવાય છે. પુષ્ય અને પાપની ચતુર્ભંગીનું સ્વરૂપ અહીં પહેલા ભાગમાં વિસ્તારથી વર્ષ્યું છે. 3૪

પ્રભુતું પદ્મપ્રભ નામ શાથી પડ્યું તે જ્ણાવે છેઃ— કૃત્ય<sup>ુદ્દ</sup> દશ શકેન્દ્ર પ્રભુને સૂકતા માતા કને, સ્વર્ગે જતાં<sup>ક હ</sup> પ્રભુ પદ્મની જિમ નિર્મલા ધુર અર્થ એ; પદ્મ લંછન પદ્મશ<sup>ુ</sup>યા દાહેલા બે કારણે,<sup>૩૮</sup> જનક થાપે હર્ષથી શ્રીપદ્મપ્રભ<sup>૩૯</sup> અભિધાનને

34

સ્પષ્ડાર્થ:—પ્રભુના સ્નાત્ર મહાત્સવ વખતે શકેન્દ્રનાં જે દશ કાર્યો (૩૬) કહેલાં છે, તે પણ પ્રથમના ભાગામાં કહ્યા છે, તેથી અહીં જણાવ્યા નથી. સ્નાત્ર મહાત્સવ પ્રસંગે એ દશ કાર્યો કર્યા પછી શકેન્દ્ર પ્રભુને માતાની પાસે મૂકે છે અને ત્યાર પછી તે પાતાના સ્વર્ગમાં એટલે સૌધર્મ દેવલાકમાં જાય છે. તથા 'પદ્મપ્રભ' નામના સામાન્ય અર્થ એ છે કે પ્રભુનું શરીર કમલ જેવું નિર્મલ હતું એ નામના પ્રથમ અર્થ જાણવા. (૩૭) વળી પ્રભુના શરીરે કમલનું લંછન હતું, તે કારણુથી તથા પ્રભુ જ્યારે માતાની કુક્ષીમાં હતા ત્યારે માતાને પદ્મશય્યામાં શયન કરવાના દાહેલા ઉત્પન્ન થયા હતા. (૩૮) આ એ વિશેષ કારણુથી પ્રભુના પિતા ધર રાજાએ પ્રભુનું પદ્મપ્રભ (કમલ સરખી કાન્તિવાલા એવું) નામ હર્ષપૂર્વક પાડ્યું. આ રીતે 'પદ્મપ્રભ' નામના વિશેષાર્થ જાણવા. (૩૯) ૩૫

પ્રભુતા વ'શ ગાત્ર રૂપ તથા અલતું વર્ણન કરે છે:—

પ્રભુને ફ્ણા<sup>૪૦</sup> નહિ જ્ઞાન ત્રણ્<sup>૪૧</sup> ઇગ સહસ ને અડ લક્ષણા,<sup>૪૨</sup> ઇક્ષ્વાકુ<sup>૪૩</sup> કાશ્યપ ગાત્ર<sup>૪૪</sup> ભૂષણ પદ્દમપ્રભ મહિમા ઘણા; સ્વર્ગધાત્રી લાલને સુર કુંવર સાથે ક્રીડતા, વિશિષ્ટાન્નાહાર<sup>૪૫</sup> સવેત્કૃષ્ટ રૂપ<sup>૪૬</sup> અલ<sup>૪૦</sup> ધારતા.

35

સ્પષ્ટાથ :—પ્રભુને મસ્તક ઉપર કૃષ્ણ (૪૦) હાતી નથી. વળી પ્રભુને પૂર્ ભવથી સાથે આવેલાં મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવિધ્રાન એમ પ્રથમના ત્રષ્ણુ જ્ઞાન (૪૧) હાય છે. વળી પ્રભુના શરીરને વિષે એક હજાર ને આઠ (૪૨) લક્ષણો હાય છે. પ્રભુના ઈક્વાકુ નામના વંશ (૪૩) અને કાશ્યપ નામનું ગાત્ર (૪૪) હાવાથી કાશ્યપ ગાત્રને વિષે ભૂષણુ એટલે અલંકાર સરખા શ્રીપદ્મપ્રભુ નામના છઠ્ઠા તીર્થ કરના ઘણા મહિમા અથવા પ્રભાવ હતો. પ્રભુને માટે ઈન્દ્ર મહારાજે સ્થાપન કરેલ દેવાંગનાએ રૂપી ધાવ માતાએથી લાલન કરાતા પ્રભુ અનુક્રમે વૃધ્ધિ પામવા લાગ્યા. તે વખતે દેવા નાના બાળ કૃતું રૂપ કરીને પ્રભુની સાથે કીડા કરવાને આવતા હતા. પ્રભુના બીજ મનુષ્યો કરતાં વિશેષતાવાળા અન્નના આહાર (૪૫) હતા. વળી પ્રભુનું રૂપ (૪૬) બીજ અધાં કરતાં ચઢીયાતું હતું. તેમજ પ્રભુનું અલ (૪૭) પણ સૌથી વધારે હતું. ૩૬

પ્રભુના શરીરનું પ્રમાણ જણાવે છે:---

ઉત્સેધ અંગુલ ધનુષ અઢીસાે<sup>૪૮</sup> આત્મ અંગુલ શત અને, વીસ<sup>૪૯</sup> તેમ પ્રમાણ અંગુલ સાઠ<sup>૫૦</sup> પ્રભુ તનુમાન એ; વિશાલ છાતી જાસ જાણે ક્રીડનઘર લક્ષ્મીતણા, પ્ર**થ્ય તેજે દીપતા તી**ત્રાભિલાષી ચરણના.

39

રમાં સ્પાર્થ :— પ્રભુતું શરીર ઉત્સેષાંગુલના માપથી અહીસા ધનુષ્ય પ્રમાણ હતું. (૪૮) ત્રદ્યુ પ્રકારના અંગુલ કહેલા છે-૧ ઉત્સેષાંગુલ, ૨ પ્રમાણાંગુલ અને ૩ આત્માંગુલ. તેમાં અનંતા પરમાણુંઓના એક વ્યાવહારિક પરમાણું થાય છે. તે વ્યાવહારિક પરમાણુંથી આઠ આઠ ગુણાના કમથી અનુક્રમે ઉત્સેષાંગુલ થાય છે. આ ઉત્સેષાંગુલના માપથી પ્રભુતું શરીર અહીસે ધનુષ્ય પ્રમાણ હતું. ૨૪ ઉત્સેષાંગુલના એક હાથ થાય છે અને ચાર હાથના એક ધનુષ્ય થાય છે. ઉત્સેષાંગુલ કરતાં પ્રમાણાંગુલ ચારસા ગણું માડું છે, તેથી અહીસા ધનુષ્ય વારસા વડે ભાગતાં ૬૦ આંગલ આવે છે. આ રીતે પ્રમાણાંગુલના માપથી પ્રભુનું શરીર ૬૦ પ્રમાણાંગુલ પ્રમાણ કહ્યું. આત્માંગુલનું ચારક્ષ્સ પ્રમાણનથી, પરંતુ જે જે કાલે જે જે તીર્થ કર હાય તેમના આંગલને તે તે કાલે આત્માંગુલ કહેલ છે. તેથી પદ્મપ્રભુના પાતાના આંગલના પ્રમાણથી તેમનું શરીર એકસા વીસ આત્માંગુલ પ્રમાણ જાણું દરેક તીર્થ કરનું શરીર આત્માંગુલના માપથી એકસા વીસ આત્માંગુલ પ્રમાણ હાય છે. (૪૯–૫૦) તથા પ્રભુની છાતી ઘણી વિશાલ હતી, તેથી તે લક્ષ્મીને કીડા કરવાના ઘર સમાન જણાતી હતી. વળી પ્રભુ પાતાના પુષ્ય રૂપી તેજ વડે શાલતા હતા અને ચારિત્ર ચહણ કરવાની તીન ઈચ્છા રાખતા હતા. ૩૭ )

પ્રભુતું પાણ્યિક્ષ્ણ તથા રાજ્યાભિષેક જણાવે છે:--

લાકના અનુવર્ત્તાને માતા પિતાના આગ્રહે, પાણિગ્રહણ કરતાં<sup>પર</sup> છતાં જલકમલની જેવા રહે; લાખ સાડી સાત પૂરવ<sup>પર</sup> કાલ કુંવરપણા તણો, પૂર્ણ હાતાં ભૂપ અનતા હેતુ આગ્રહ જનકનાે.

36

સ્પાષ્ટાર્થ :—શ્રી પદ્મપ્રભ પ્રભુ તે સંસાર ઉપર વૈરાગ્યવાળા હતા તે પણ પ્રજાની ઇચ્છાને માન આપીને તથા માતા પિતાના ઘણા આગ્રહને લીધે તેમણે પાણુ- પ્રહણ એટલે લગ્ન (પ૧) કર્યું. તે પણ જલકમલની પેઠે એટલે જલમાંથી ઉત્પન્ન થયા છતાં જેમ કમલ જલથી નિરાળું રહે છે તેમ સંસારમાં રહ્યા છતાં તેમાં આસક્તિ વિનાના હોવાથી પ્રભુ પણ જલકમલની જેમ રહે છે. પ્રભુના કુંવરપણાના કાલ સાડી સાત લાખ પૂર્વના (પર) હતા. ચારાસી લાંખને ચારાસી લાખે ગુણીએ ત્યારે (૮૪૦૦૦૦૦ ×

૮૪૦૦૦૦૦૦:૭૦૫૬૦૦૦,૦૦૦૦૦૦૦ વર્ષે') એક પૂર્વ થાય છે. અથવા પ્રભુ જ્યારે સાડી સાત લાખ પૂર્વના આયુષ્યવાળા થયા ત્યારે પિતાના આગ્રહથી પ્રભુ રાજા થયા. પિતાશ્રી ધર રાજાએ પ્રભુના રાજ્યાભિષેક કરી તેમને રાજા અનાવ્યા. ૩૮

પ્રભુના રાજ્યકાલ જણાવે છે:—

સાળ પૂર્વાંગે સહિત લખ પૂર્વ સાડી એકવી,<sup>પઉ</sup> રાજ્ય પાલે પદ્મપ્રભપ્રભુ ચક્રવર્ત્તા ન<sup>પ૪</sup> રાજવી; માતા લહે નિર્વાણ્<sup>પપ</sup> ઇશાને જનક સુરવર<sup>પદ</sup> થતા, અવસરે લાેકાંતિકાે<sup>પછ</sup> પ્રભુ પાસ વિનયે આવતા.

3€

રેપેડ્ટાર્થ :—રાજા બન્યા પછી પ્રલુએ સાડી એકવીસ લાખ પૂર્વ અને ઉપર સાળ પૂર્વાંગ સુધી ન્યાયથી પ્રજાતું પાલન કર્યું. (૫૩) ચારાસી લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંગ થાય છે. શ્રી પદ્મપ્રલ પ્રલુ ચક્રવતી (૫૪) રાજા નહાતા. પ્રલુની માતા સુસીમા રાણી નિર્વાણ પદ (૫૫) એટલે માેક્ષ પદને પામ્યા અને પ્રલુના પિતા શ્રીધર રાજા ઇશાન દેવલોકમાં ઉત્તમ દેવ (૫૬) થયા. હવે જ્યારે પ્રલુને દીક્ષા લેવાના અવસર આવ્યો ત્યારે નવ લોકાંતિક (૫૭) દેવા તેમના આચાર હોવાથી પ્રલુ પાસે આવીને વિનયપૂર્વ ક વિનંતિ કરે છે. ૩૯-

પ્રભુ દીક્ષા વખતે વાર્ષિક દાન આપે છે તે કહે છે:---

ફરજ પાતાની અજાવે દાન<sup>પટ</sup> વાર્ષિ'ક પ્રભુ દીએ, ધનદ વચને જુંભકામર પૂરતા દ્રવ્યાદિને; પ્રભુને કરે અભિષેક હરિ નૃપ પાલખી નિર્દૃતિ કરી,<sup>પ૯</sup> એસી તિહાં કૌશાંબી<sup>૬૦</sup> સહસામ્રે<sup>૬૧</sup> અશાક<sup>૬૨</sup> તસે જઇ. ૪૦

સ્પષ્ટાર્થ:—લોકાંતિક દેવા આવીને વિનયપૂર્વ પ્રભુને દીક્ષાના અવસર જણાવે છે. એ પ્રમાણે તે દેવા પોતાની ક્રજ બજાવે છે. ત્યાર પછી પ્રભુ પણ વાર્ષિક દાન (પ૮) આપવાનું શરૂ કરે છે. એટલે એક વર્ષ સુધી દરરાજ સવારથી બપાર સુધી એક કાંડ અને આઠ લાખ સાનૈયાનું દાન કરે છે. તે ધન ધનદ એટલે કુબેરદેવના હુકમથી જૃંભક જાતિના દેવા લાવીને પ્રભુને આપે છે. વાર્ષિક દાન આપ્યા પછી ઈન્દ્ર તેમજ રાજા પ્રભુની દીક્ષાની તૈયારી કરતાં પ્રથમ અભિષેક કરે છે. ત્યાર પછી ઈદ્ર મહારાજ નિવૃત્તિ નામની પાલખી (પ૯)ની રચના કરે છે. તે પાલખીમાં બેસીને શ્રીપદ્મપ્રભ સ્વામી કૌશાંબી નગરીની (૧૦) અઢાર આવેલા સઢસામ્ર (૨ઢસાવન) નામના ઉદ્યાનને (૧૧) વિધે જાય છે અને તે ઉદ્યાનમાં આવેલા અઢ્ઢાક વૃક્ષની (૧૨) નીચે ઉતરે છે. ૪૦

દીક્ષા વખતે પ્રભુને મનઃપર્યવ જ્ઞાન થાય છે તે જ્હાવે છે:— છકુ તપધર<sup>દ3</sup> કાર્ત્તિક વદ તેરસે<sup>દ8</sup> ચિત્રા<sup>દપ</sup>્રઅને, કન્યા<sup>દદ</sup> પ્રવર અપરાન્હકાલે<sup>દ્દ</sup> પદ્મપ્રભ તીર્થ કરે; પાછલી વય<sup>દ</sup> સહસતૃપ<sup>દ૯</sup> સહ લાચ<sup>6</sup> કરી ચારિત્રને, સ્વીકારતા તે સમય પામે મનઃપર્યવ જ્ઞાનને.

88

સ્પાષ્ટાર્થ :—તે વખતે પ્રભુએ છઠ્ઠ તપ અથવા બે ઉપવાસ (६૩) કર્યા હતા. તે કારતક માસની વદ તેરસના (६૪) દિવસ હતા. તે દીક્ષાના અવસરે ચિત્રા (६૫) નામનું નક્ષત્ર હતું અને ઉત્તમ કન્યા (६६) નામની રાશિ હતી. તે કાર્તિક વદ તેરસે દિવસના પાછલા ભાગમાં (६७) પદ્મપ્રભુ તીર્થ કરે પાછલી વયમાં (६८) એક હજાર રાજાએ (૬૯) સાથે દીક્ષા લીધી. પ્રભુએ પાતે પંચમુષ્ઠિ લાચ (૭૦) કરીને ચારિત્ર મહ્યુ કર્યું. જે વખતે પ્રભુએ ચારિત્ર ગ્રહ્યુ કર્યું તેજ વખતે તેમને ચાયું મનઃપર્યવ ્જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું અને ત્રણ જ્ઞાનીને અદલે ચાર જ્ઞાની થયા. ૪૧

પ્રભુએ બીજે દિવસે પારશું કર્યું અને પાંચ દીવ્ય પ્રગટયાં તે ક**ઢે** છે:— દેવદૂ<sup>ડ્</sup>યું<sup>ઉર</sup> જાવજજીવ<sup>૭૩</sup> બીજે દિવસ<sup>૭૪</sup> ધ્યદ્યસ્થલપુરે,<sup>૭૫</sup> સામદેવ<sup>૭૬</sup> પરમાન્ન<sup>૭૭</sup> ગ્હારી પદ્મપ્રભ પારણું કરે; દિવ્યું<sup>ઉ</sup>લ્સ પ્રકટાવતા નૃપ તે ભવે શિવ<sup>૯૯</sup> પામતા, વસુ વૃષ્ટિ સાડી **આ**ર કાેડી<sup>૯૦</sup> સામદેવ રચાવતા.

૪ર

સ્પાષ્ટાર્થ:—પ્રભુએ દીક્ષા લીધી તે વખતે ઈન્દ્ર મહારાજાએ પ્રભુના ખલા ઉપર દેવદ્રવ્ય (૭૨) વસ્ત સ્થાપન કર્યું અને તે વસ્ત પ્રભુ પાસે જાવજીવ (૭૩) સુધી રહ્યું એટલે પ્રભુ જીવ્યા ત્યાં સુધી રહ્યું. દીક્ષા લઈ ને પ્રભુએ ત્યાંથી વિહાર કર્યો અને બીજે દિવસે (૭૪) પ્રદ્મસ્થલ નામના (૭૫) નગરને વિષે સામદેવ નામના રાજાને ત્યાં (૭૬) પરમાનન (૭૭) એટલે ખીર વ્હારીને શ્રીપદ્મપ્રભ દેવે છદ્દ તપનું પારહ્યું કર્યું. તે વખતે દેવાએ આકાશમાં પાંચ દિવ્ય (૭૮) પ્રગટ કર્યા. પ્રભુને પારહ્યું કરાવનાર તે રાજા તેજ ભવમાં (૭૯) માફે ગયા. પ્રભુએ પારહ્યું કર્યું તે વખતે સામદેવ રાજાને ત્યાં દેવાએ સાડા ખાર ક્રોડ સાનૈયાની (૮૦) વૃષ્ટિ કરી. ૪૨

પ્રભુના છદ્મસ્થ ભાવ જણાવી પ્રભુને કર્યા તથા કચારે કેવલજ્ઞાન થયું તે છે. શ્લાકામાં જણાવે છે:—

રત્નપીઠ પારણ્**થલે છદ્દમસ્થ ભાવે<sup>્૧</sup> વિચરતા,** આર્યભૂમિ<sup>૮૨</sup> માસ પંડ<sup>૮૩</sup> કૌશાંબી<sup>૮૪</sup> સહસ્રાત્રે<sup>૧૫</sup> જતા;

# છત્રાભ<sup>ુદ</sup> નીચે કાઉસ્સગે ચૈતર સુદી પૂનમ <mark>દિને,<sup>૮७</sup> પ</mark>ુર્વાહ્ન<sup>૮૮</sup> છડ્ડ તપવંત<sup>૮૯</sup> કન્યા<sup>૯૦</sup> રાશિ ચિત્રા<sup>૯૧</sup> **ચ**ંદ્રને. ૪૩

સ્પાષ્ટાર્થ:—પ્રભુએ જે સ્થળે પારશું કર્યું ત્યાં સામદેવે રતનનું પીઠ અનાવરાગ્યું. ત્યાર પછી પ્રભુ છદ્દાસ્થ અવસ્થામાં (૮૧) આર્યાભૂમિને વિષે (૮૨) વિચરવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે છદ્દમસ્થ ભાવે વિચરતાં પ્રભુને છ માસ (૮૩) પસાર થયા ત્યારે શ્રીપદ્દમપ્રભ સ્વામી કોશાંથી નગરીમાં (૮૪) સહસ્તામ્ર ઉદ્યાનને (૮૫) વિષે પધાર્યા. ત્યાં છત્રાભ (છત્રાકાર) (૮૬) નામના વૃક્ષની નીચે પ્રભુ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા. તે ચત્ર મહિનાની પુનમના (૮૭) દિવસ હતા. અને પૂર્વાદ્ધ (૮૮) એટલે દિવસના પૂર્વાધનો કાલ હતો. તે વખતે પ્રભુને છઠ્ઠના (૮૯) તપ હતા. કન્યા નામની (૯૦) રાશિ હતી અને ચંદ્ર ચિત્રા નામના (૯૧) નક્ષત્રમાં આવેલા હતા. ૪૩

વાયુથી જિમ વાદળાં તિમ ધાતિ કર્મ વિનાશથી, કેવલી છદ્દમસ્થતામાં પ્રમાદ<sup>૯૨</sup> ઉપસર્ગો<sup>૯૩</sup> નથી; સમવસરણે પૂર્વ દારે પેસતા જિમ નાથને, ઇંદ્ર તિમ દે પ્રદક્ષિણા પ્રભુ પ્રવર ચૈત્ય**વૃ**ક્ષને.

XX

સ્પેષ્ડાર્થ :— હવે કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા શ્રીપદ્મપ્રભ પ્રભુએ ક્ષપક શ્રેણિ વડે વાયુના વેગથી જેમ વાદળાં વિખરાઈ જાય તેમ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહ-નીય અને અંતરાય નામના ચાર ઘાતી કર્મોના ક્ષય કર્યો. અને તે ઘાતી કર્મોના ક્ષય થવાથી પ્રભુને લાકાલાક પ્રકાશકર કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. જયારે પ્રભુ છદ્દમસ્થપણામાં વિચરતા હતા ત્યારે તેમણે જરા પણ પ્રમાદ સેવ્યા નથી. (૯૨) તેમજ તે અવસ્થામાં પ્રભુને ઉપસંગો (૯૩) પણ થયા નથી. પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયું તે વખતે દેવાએ સમવસ-રાષ્ટ્રના રચના કરી. ત્યાર પછી પ્રભુ પૂર્વ દિશા તરફ આવેલા દ્વારમાં પેસીને સમવસરાષ્ટ્રમાં પ્રવેશ કરે છે અને ઈન્દ્ર મહારાજ જેમ પ્રભુને પ્રદક્ષિણા કરે છે તેવી રીતે પ્રભુ ઉત્તમ ચૈત્યવસ્થને પ્રદક્ષિણા આપે છે. ૪૪

પ્રભુ સમવસરથુમાં સિંહાસન ઉપર ગેસે છે તે જ્ણાવે છે:— દાઢ<sup>૯૪</sup> ગાઉ ઉંચાઇ તેની નાથ પ્રથુમી તીર્થને, પૂર્વ બાજી મુખ વિરાજે રત્નજડિત સિંહાસને; પ્રભુ પ્રભાવે દેવકૃત પ્રતિષ્ઠિંખ ત્રણુ પણ શાભતા, માર જિમ ઘન ગર્જના જિન દેશના સૌ ચાહતા.

χ'n

સ્પાષ્ટાર્થ:—તે ચૈત્યવૃક્ષની ઉંચાઇ દાઢ ગાઉની દ્વાય છે. (૯૪) ત્યાર પછી પ્રભુ

"નમાં તિત્થસ્સ"એટલે તીર્થને નમસ્કાર કરી સમાસરશુના મધ્ય ભાગમાં રહેલા રત્નજડિત સિંહાસનને વિષે પૂર્વ દિશા તરફ મુખ રાખીને બેસે છે. તે વખતે પ્રભુના પ્રભાવથી દેવાએ વિકુવેલા પ્રભુના ત્રશુ પ્રતિભિંમા ત્રશુ દિશામાં શાલે છે. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થએ છે કે તે વખતે સભામાં બેઠેલી પર્વદાને ચારે તરફથી પ્રભુનું મુખ દેખાય છે. અહીં પ્રભુનું મુખ તો પૂર્વ દિશા તરફ જ હાય છે. આકીની પશ્ચિમ દક્ષિણ ને ઉત્તર દિશા તરફ ત્રશુ પ્રતિભિંભ હાય છે. તે વખતે સઘળી પર્વદા પ્રભુની દેશના સાંભળવાને માટે "મેઘની ગર્જના સાંભળવાને માટે આતુર થઈના સાંભળવાને માટે અતુર શ્રામા સાંભળવાને માટે અ

પ્રભુ દેશના શરૂ કરે તે પહેલાં ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે તે છ શ્લોકામાં જણાવે છે:—

છડું જિનેશ્વરને નમી સૌધર્મ દ્વરિ અહુ માનથી, સ્તવતા પ્રભા ! મેં આજ દીઠા આપને સદ્દભાગ્યથી, આપ દર્શનના પ્રભાવે સાંભરે ગુણ આપના, નિર્ગુણી દ્વાવે ગુણી સંભારતા ગુણ ગુણિતણા.

४६

સ્પષ્ટાર્થ:—ત્યાર પછી સૌધર્મ હિર એટલે સોધર્મ નામના પહેલા વૈમાનિક દેવોના ઈન્દ્ર સૌધર્મેન્દ્ર (શકેન્દ્ર) છઠ્ઠા જિનેશ્વર શ્રીપદ્દમયલને નમીને બહુમાનપૂર્વંક પ્રભુની સ્તુતિ આ પ્રમાણે કરવા લાગ્યા—હે પ્રભુ! મેં આજે આપને દીઠા એટલે આજે મને મારા સદ્ભાગ્યથી અથવા પ્રખલ પુષ્ય કર્મોના ઉદયથી આપના દર્શન થયાં છે. આપના દર્શનના પ્રભાવથી આપના ઉત્તમ જ્ઞાનાદિ ગુણા મને યાદ આવે છે. અને એ રીતે શુણવાન પુરૂષના ગુણાને સંભારવાથી ગુણ રહિત પુરૂષો પણ ગુણવાળા અને છે. કારણા કે ગુણવાન પુરૂષોના એવા પ્રકારના અલોકિક પ્રભાવ હોય છે. ૪૬

ઉપસર્ગ આદિ હણા વિદારા તે છતાં શમધર તમે, મહંત કેરી અકલ ચર્યા કેમ કલી શકીએ અમે; ભાગવા છા મુક્તિને તાેયે વિરાગી પ્રભુ તમે, શત્રુપણ હણતાં છતાં અદેષ ગુણધર છાે તમે.

४७

રપષ્ટાર્થ:—હે પ્રભુ! તમે પરીષહાની સેના વગેરેને હણા છા એટલે નાશ કરો છો. અને ઉપસર્ગ વગેરેને વિદારો છેં એટલે દ્વર કરો છેં તે છતાં તમે શમધર એટલે શમતાના ધારણ કરનારા કહેવાઓ છેં. આ મેટિંગ વિરોધાભાસ છે. કાઈને હણવાનું અથવા વિદારવાનું કામ ગુસ્સા અથવા ક્રોધ કર્યા સિવાય ખનતું નથી પરંતુ તમા તા ક્રોધ રહિત છેં તે છતાં આ કાર્ય કરો છેં માટે જ માટા પુરૂષાની જીવનચર્યા અકલ (સમન જવામાં કઠીન) કહેલી છે, તેથી આપશે તે કેવી રીતે સમજી શકીએ. વળી હે પ્રસુ! તમે મુક્તિના મુખોને લોગવા છે તે છતાં તમે વિરાગી ગણાએ છે, એ પણ મેટો વિરોધાલાસ છે. જે મુખોને લોગવે છે તે રાગી ગણાય છે પરંતુ તમે તો માક્ષનાં મુખો લોગવા છે છતાં વૈરાગ્યવાળા છે અથવા આસક્તિ વિનાના છે. અને તમે શત્રુ ગણ એટલે રાગ દ્વેષ માહ અજ્ઞાન વગેરે શત્રુઓને હશે છે એટલે નાશ કરો છે, તે છતાં તમે અદ્દેષ ગુણને ધારણ કરનારા છે અથવા તમે અદ્દેષી ગણાએ છે. આ પણ માટા વિરોધાલાસ અલંકાર જણાવ્યો છે. શત્રુઓને હણવામાં મુખ્ય કારણ દેષ હાય છે, પરંતુ તમે તો દેષ રહિત છે છતાં શત્રુઓને હણા છે. ૪૭

આ એઇ એમ જણાય તુજ આશ્ચર્યકર મહિમા દીસે, જિગીષા વિરહિત છતાં વિજયી વરા ત્રિભુવન વિષે; પામર જેના ન કેલી શકે ચતુરાઈ માટા ગુણિ તણી, લીધું ન દીધું કાઇને કંઇ તાય પ્રભુતા આપની.

४८

સ્પષ્ડા શે:—આ પ્રમાણે તમારા અદ્ભુત પ્રભાવ જેતાં એમ જણાય છે કે તમારો મહિમા આશ્ચર્ય કર એટલે માટા આશ્ચર્ય ને કરનારો છે. વળી હે પ્રભુ! તમે જિગીષા એટલે જત મેળવવાની ઈચ્છા વિનાના છો, તે છતાં પણ તમે ત્રણ ભુવનને વિષે વિજયીવા એટલે સૌથી માટી જત મેળવનારા છો. કારણ કે બીજા પરાક્રમી ગણાએલા પુરૂષોએ ફક્ત આહા શત્રુઓ ઉપર જત મેળવી છે, ત્યારે તમે તો અભ્યન્તર શત્રુઓ ઉપર જત મેળવી છે. માટે જ કહ્યું છે કે માટા ગુણવાન પુરુષોની ચતુરાઇને અમારા જેવા પામર જવા સમજ શકતા નથી. વળી હે પ્રભુ! તમે કાેઈની પાસેથી કાંઈ લીધું નથી તેમ કાેઈને કાંઈ આપ્યું નથી તે છતાં આપની પ્રભુતા વાસ્તવિક ગણાય છે એ પણ માેડું આશ્ચર્ય છે. ૪૮

જોઇ આવું એમ માનું પૂજ્ય વર જ્ઞાનિ તણી, આશ્ચર્યને પ્રકટાવનારી સવિ કલા હિતકારિણી; બીજા જેનાએ દેહ કેરા ત્યાગથી પણ લહ્યું ન જે, પ્રભુચરણ પીઠ પર લાેટતું આશ્ચર્યકારક સુકૃત તે.

8€

સ્પન્ડાર્થ:—ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે માટા આશ્ચર્યને કરનારા તમાને જાણીને હું એમ માતું છું કે પૂજનિક એવા ઉત્તમ જ્ઞાની પુરુષની સઘળી કળાએ આશ્ચર્યને પ્રગટ કરનારી તેમજ હિતને કરનારી છે. કારણ કે બીજ મનુષ્યોએ પાતાના શરીરના ત્યાગ કરવા સુધીના ત્યાગથી પણ જે પુષ્ય કર્મ પ્રાપ્ત કર્યું નથી એવું આશ્ચર્યકારી તે પુષ્ય કર્મ હે પ્રભુ! તમારા ચરણ કમલને વિષે આળાટે છે. એટલે કે એવા ઉત્તમ પ્રકારના પુષ્ય કર્મને તમે પ્રાપ્ત કર્યું છે. ૪૯

રાગાદિ હણતાં કૂર બના તેથી ભયંકર આપ છેા, અખૂડ કરૂણા સર્વ પર તેથી સુદ્ધંકર આપ છેા; આ બે ગુણાથી આપનું સામ્રાજ્ય સાચું માનીએ, બિરૂઆ ન કાઇ આપથી ગુરૂ પૂજ્ય! નમીએ આપને. પ૦

🔽 **૨૫૦૮ાથ**ે—અહીં પ્રલુમાં કયા કયા ગુણે વિરાધાભાસ રૂપે કે**વી રી**તે **રહે**લા છે તે જણાવે છે:—હ પ્રભુ! તમા રાગાદિ શત્રુ એટલે રાગ, દ્રેષ, માહ, અજ્ઞાન વગેરે માટા અભ્યન્તર શત્રુએ કે જે શત્રુએાને આધીન આ આપ્યું જગત છે, અને જેની આગળ માટા માટા પુરૂષા પણ હારી ગયા છે તેવા શગાદિ શત્રુઓને તમે જડમૂળમાંથી હણી નાખ્યા છે. આ શત્રુઓને હણતાં તમે કૂર બન્યા છે તેથી તમે લયંકર છે. અહીં પ્રભુ તેા શાંત સ્વભાવના છે તે છતાં પ્રભુમાં ઔપચારિક ક્રૂરતા દેખાડીને ભયંકર કહ્યા તે વિરોધાભાસ છે. કહેવાના અર્થ એ છે કે કાઈ પણ ખાદા શત્રુને હણવા હાય તા માણુસે તેની તરફ કૂરતા દેખાડવી પડે છે. એટલે કૂર અથવા નિર્દય ખન્યા સિવાય શત્રુને હણી શકાતા નથી. તમે તા આ રાગાદિ માટા શત્રુઓને હવ્યા છે તેથી તમને કૂર કહ્યા, પરંતુ ખરી રીતે તો તમે શાંતિ (સમતા) ગુણે કરીને જ આ શત્રું ઓને હૃણ્યા છે. તમે લયંકર છેા તે છતાં સુઢંકર એટલે સર્વ જવાને સુખી કરનારા અથવા સવ જવાનું શુભ (ભલું–હિત) કરનારા છેા. આ પ્રમાણે તમે ભયંકર છતાં સુહંકર છા તે વિરાધા-ભાસ માત્ર છે. કારણુ કે રાગાદિ શત્રુઓને હણીને તમાએ તમારૂં ખરૂં આત્મ સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું છે, તે સાથે સર્વ છવાને સુખી કરવાની તમારી ભાવના હાવાથી અને તે પ્રમાણેના તેમને સુખી કરવાના તમારા ઉપદેશ હાવાથી આ બંને ગુણા એક સાથે તમા-રામાં શાલી રહા છે. આ બે ગુણાને લીધે અમે આપનું સામ્રાજ્ય એટલે ત્રણ લાેકનું અધિ પતિપણું સાચું માનીએ છીએ. આ કારણથી હે પૂજ્ય ગુરૂ! આપના કરતાં બીજાં કાઈ માટું નથી એમ સમજ અમે આપને ખરા ભાવપૂર્ધક વંદન કરીએ છીએ. ૫૦ 🜙

પ્રભુ ! આપ મારી સ્તુતિતણા ગાચર થયા પુષ્યાદય, અન્યમાં જે દેાષ રૂપ તે આપમાં ગુણ રૂપ અને; મુક્તિની કચ્છા થકી પણ અધિક ઈચ્છા આપના, દર્શન તણી તે નિત્ય હોજો ભાવ એ મુજ દીલના. પશ

રપષ્ટાર્થ:—ઈન્દ્ર મહારાજ સ્તુતિની પૂર્ણતા કરતાં જણાવે છે કે–હે પ્રસુ! મારા પ્રભળ પુર્વના ઉદયથી મને આપની સ્તુતિ કરવાના આ અવસર મળ્યા છે. અથવા આપની સ્તુતિ કરવાના મને આ પ્રસંગ મળ્યો તે મારા પુર્વના ઉદય માનું છું. કારણ કે પુર્યના ઉદય વિના આવા પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતા નથી. હે પ્રસુ! બીજા પુરૂષોમાં જે દોષ ગણાય છે તે તમારે વિષે ગુણુ રૂપે થાય છે. હે પ્રભુ ! મને માેક્ષની ઇચ્છા કરતાં પણુ આપના દર્શન કરવાની અધિક ઈચ્છા છે. તેથી મને આપના દર્શનના લાભ હંમેશાં મળે એવી મારી આંતરિક ભાવના **છે.** પવ

ઇન્દ્ર મહારાજની સ્તુતિ પૂરી થયા પછી પ્રભુ શ્રીપદ્મપ્રભસ્વામી દેશના શરૂ કરે છે, તે દેશના કેવી છે તે જણાવે છે:—

ઇમ સ્તવીને ઇંદ્ર વિરમ્યા <sup>૯૫</sup>પ્રાતિહાર્યાતિશયથી,<sup>૯૬</sup> શાભતા નિદેષિ<sup>૯૭</sup> જેની વાણી ગુણ પાંત્રીશથી; અલંકૃત તે પદ્મપ્રભ પ્રભુ આપતા હિતદેશના, યાત્ર શુ<sup>દ્</sup>ય પ્રશાંતિને પ્રકટાવનારી દેશના.

પર

મ્પેષ્ટાર્થ:—આ પ્રમાણે ઇંદ્ર મહારાજે શ્રીપદ્મપ્રભ પ્રભુની સ્તુતિ કર્યા પછી અહાર દેષ રહિત અને આઠ પ્રતિહાર્ય તથા ૩૪ અતિશયેથી શાંભિત પ્રભુએ દેશના આપવા માંડી. આ પ્રસંગે દેશના કેવી છે તે જેણાવે છે:—પ્રભુની દેશના વાણીના પાંત્રીશ ગુણાથી શાંભાયમાન છે. એટલે પ્રભુની ધર્મ દેશનાની વાણી પાંત્રીસ ગુણાવાળી છે. તે દેશના માક્ષનાં સુખને આપનારી છે. કારણ કે આ પ્રભુની દેશના સાંભળી તે પ્રમાણે વર્તનારા જીવા જલદી માક્ષને મેળવે છે તેમજ આ પ્રભુની દેશના કતક ચૂર્યુંના જેવી છે. જેમ કતક નામના એક જાતના સ્લના ભૂકા મલીન પાણીમાં નાંખવાથી તે પાણીમાં રહેલા કરારા તેની નીચે છેસી જાય છે અને પાણી નિર્મલ અને છે તેમ પ્રભુની આ દેશના રૂપી કતક ફલના ચૂર્યું વડે મલીન આત્મારૂપી પાણી નિર્મલ અને છે અથવા પ્રભુની દેશનાના પ્રભાવથી કર્મમેલથી મલીન અનેલા જીવા કર્મ રૂપી મેલને દ્વર કરીને નિર્મલ અને છે. આ દેશના ચાગશહિને કરનારી છે એટલે મન, વચન અને કાયાના તે ત્રણુ ચાગા કે જે આત્માને દુ:ખદાયી માર્ગ તરફ પ્રવૃત્તિ કરાવનારા હતા તે ત્રણુ ચાગા કે જે આત્માને દુ:ખદાયી માર્ગ તરફ પ્રવૃત્તિ કરાવનારા હતા તે ત્રણુ ચાગા અનાવનારી પ્રભુની દેશના છે. વળી આ દેશના આત્માની અશાંતિને દ્વર કરીને પરમ શાંતિને આપે છે. પર

હવે પ્રભુના ઉપદેશ રૂપે નિયમાવલીને વિસ્તારથી જણાવતાં સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનવાસી દેવો તથા ખાકીના ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોનું સ્વરૂપ છે શ્લોકમાં જણાવે છે:—

હે ભવ્યજીવા ! સ્થિર થઈ નિયમાવલીને સાંભળા, સર્વાર્થસિધ્ધામર વિના ચારે દિશાના સુરવરા; અનુત્તરામર આયુ પૂરી નરપણું ઉત્તમ લહે, અબધ્ધાયુ મુક્તિમાર્ગ સિધ્ધિમાં કાયમ રહે.

43

🖊 પ્રશ્ન:—હે કૃપાળુ ભગવાન્ ! અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા કેટલા ભવ કરીને માણે જય ?

ઉત્તર:—પાંચ પ્રકારના અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા છે. આ દેવાના ૧ વિજય, ૨ વિજયંત, ૩ જયંત, ૪ અપરાજિત, અને પ સર્વાર્થસિદ્ધ એ નામનાં પાંચ વિમાના છે. તે વિમાનામાં વસનારા દેવા અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા કહેવાય છે. તેમાં સૌથી વચ્ચે સર્વાર્થસિદ્ધ નામનું વિમાન આવેલું છે અને તેની ચાર દિશામાં ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોનાં વિમાના ઓવેલા છે. આ પાંચમાંથી સર્વાર્થસિદ્ધવાસી દેવો વિના ખાકીના ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોનું ત્યાં ઉત્કૃષ્ટથી ૩૩ સાગરાપમનું અને જઘન્યથી ૩૧ સાગરાપમનું આયુષ્ય છે. તેઓ તેમનું આયુષ્ય જ્યારે પૂર્ થઈ રહે છે ત્યારે ત્યાંથી ચવીને ઉત્તમ મનુષ્ય ભવને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે અને ત્યાં જેઓ અખદ્ધાયુ એટલે મનુષ્યાયુના ખંધ કરતા નથી તેઓ તે જ ભવમાં તમામ કર્મા ખપાવીને માક્ષે જાય છે એટલે એક જ ભવમાં મોક્ષે જાય છે.

પરંતુ—ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવભવમાંથી ચ્ચવીને મનુષ્યભવને પામેલા તેમણે જો દેવગતિનું આયુષ્ય બાંધ્યું હાય તા અવશ્ય વૈમાનિક દેવપણે ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ તે મનુષ્ય મરીને તિર્થં ચના ભવમાં, નારકીના ભવમાં, મનુષ્ય ભવમાં તેમજ ભુવનપતિ દેવામાં, જ્યાતિષી દેવામાં અથવા વ્યન્તર દેવનિકાયમાં ઉપજતા નથી. (૧)

પ્રશ્ન-સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનવાસી દેવા કેટલા ભવ કરીને માણે જાય?

ઉત્તર—પાંચ અનુત્તરમાંથી વચલા સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉપજતા સર્વાર્થસિદ્ધ દેવા સર્વે નિશ્ચયે એકાવતારી દ્વાય છે એટલે તેઓ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાંથી વ્યવીને મનુષ્ય-ભવમાં ઉત્યન્ન થાય છે અને તેજ ભવમાં સર્વ કમીના ક્ષય કરીને અવશ્ય માફ્ષે જય છે. સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવ ભવથી માંડીને માફ્ષે જવાના નરભવ સુધીના વચલા કાલમાં એક મનુષ્યના જ ભવ થતા દ્વાવાથી તે સર્વાર્થસિદ્ધના દેવા એકાવતારી (એકજ નરભવ કરવાના ખાકી છે જેમને તેવા) કહેવાય છે. (૨) પક

સંચિતાયુનર અનંતર દેવ વૈમાનિક અને, તિર્ય નારક ભુવનપતિ જ્યાતિષ્ક વ્યંતર ના અને; મધ્યમાં સર્વાર્થસિહિક દેવ સર્વે નિશ્વયે, એકાવતારી અંત્ય નર ભવ માક્ષના અવધારિએ.

48

અતુત્તરવાસીપણું શાથી પ્રાપ્ત થાય તથા કયા દેવો સમકિતી અને કયા દેવો મિશ્યાત્વી તે જણાવે છે:—

અનુત્તરે સુરતા સુસંયમ રૂચિતણું ફલ જાણુંએ, દેવ લવસત્તમ અનુત્તર ભાવવાસિત માનીએ; સમ્યકત્વવંતા ઇંદ્ર સર્વે નિશ્ચયે અવધારિએ, શેષ દેવા રૂચિધરા મિથ્યાત્વવંતા સમરીએ.

પપ

**સ્પષ્ટાર્થ**—પ્રશ્ન—અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણું શાથી પ્રાપ્ત થાય ?

ઉત્તર—અનુત્તર વિમાનમાં દેવપણાની પ્રાપ્તિ સમ્યકત્વ સહિત શુદ્ધ ચારિત્રનું પાલન કરવાથી થાય છે. એટલે મનુષ્ય ભવમાં જે જીવે શુદ્ધ ચારિત્રનું પાલન કર્યું હોય તેવા પ્રથમ વજરૂષભ નારાચ સંઘયણવાળાને જ આ અનુત્તરવાસી દેવપણું મળે છે. આ સંયમી મનુષ્યા એવી વિશુદ્ધિમાં વર્તતા હોય છે કે જો તેઓનું આયુષ્ય સાત લવ જેટલું વધારે હોત તો તેઓ છઠ્ઠતપથી ક્ષય પામે તેટલા શેષ કર્મોના ક્ષય કરીને માણે ગયા હોત. પરંતુ તેમનું આયુષ્ય સાત લવ જેટલું એાછું હાવાથી મરણ પામીને અનુત્તર-વિમાનવાસી દેવ થાય છે અને તેથી તેઓ લવસત્તમ દેવ કહેવાય છે. અહીં લવનું પ્રમાણ આ પ્રમાણે જાણવું:—નીરાગી યુવાન મનુષ્યના સાત ધાસોધાસના એક સ્તાક કહેવાય છે અને તેવા સાત સ્તાકનો એક લવ થાય છે અથવા તા ૪૯ ધાસોધાસના એક લવ થાય છે, તેવા સાત લવ પ્રમાણ આયુષ્ય એક હોવાથી તેઓ માણે જતાં અટકી જાય છે. (3)

પ્રશ્ન—ઇન્દ્રો તથા દેવો સમકિતી હોય કે મિશ્યાત્વી ?

ઉત્તર—સર્વે ઇંદ્રો એટલે ૧૪ ઇંદ્રો અવશ્ય સમ્યગ્દ છે હોય છે એટલે જિનેશ્વર લગવાનનાં વચના ઉપર સંપૂર્ણ શ્રહાવાળા હોય છે અને અવિરતિ સમકિત દૃષ્ટિ નામના ચાંચા ગુણસ્થાનકમાં રહેલા હોય છે. લબ્ય જીવને જ ઇંદ્રપણાની પ્રાપ્તિ થાય છે. પરંતુ ઇન્દ્ર સિવાયના ખાકીના દેવા રચિધરા એટલે સમક્તિવંત પણ હોય છે તેમજ મિશ્યાત્વનાં એટલે મિશ્યાત્વી પણ હોય છે. અહીં એટલું વિશેષ જાણવું કે જ્યાં ઇન્દ્ર નથી એવા નવ એવેયકના દેવા સમ્યગ્દ દિ તેમજ મિશ્યાદ દિ પણ હોય છે. પરંતુ પાંચ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા તા સમ્યગ્દ દિ જ હોય છે ત્યાં મિશ્યાત્વી દેવા હોતા નથી, આથી જ પાંચ અનુત્તરમાં એક અવિરતિ સમક્તિ દૃષ્ટ ગુણસ્થાનક જ કહેલું છે અને તે સિવાયના બીજા દેવામાં પ્રથમનાં મિશ્યાદ દિશુણસ્થાનક વગેરે ચાર ગુણસ્થાનક કહ્યાં છે. (૪) પ૪—૫૫

દેવી એાની ઉત્પત્તિ કયા કયા દેવલોકમાં થાય છે તે જણાવે છે:-

અપેક્ષાએ જન્મની ઉત્પત્તિ દેવીએા ત**ણી,** ભુવનપતિ વ્યંતર અને જ્યાતિષ્ક વૈમાનિક તણી;

### ભારમાં બે દેવલોકે આયુ ગુરૂ સવિ ઇંદ્રનું, જધન્ય ને ઉત્કૃષ્ટ આયુ શેષ દેવાદિકતણું.

45

સ્પુષ્ટાર્થ:--પ્રશ્ન:--દેવલાકમાં દેવીએન સર્વત્ર હાય કે કેમ ?

ઉત્તર:—ચાર પ્રકારના દેવા કહેલા છે. તેમાં ભુવનપતિ, વ્યન્તર અને જયાતિષમાં દેવ અને દેવી એમ બે પ્રકાર કહેલા છે. અથવા આ ત્રણમાં દેવી એની ઉત્પત્તિ અવશ્ય થાય છે. વૈમાનિક દેવોને વિષે બે ભેદ કહેલા છે:—૧ ક્લ્પાયપન્ન અને બીજા કલ્યાતીત. તેમાં કલ્પાયપન્નમાં ખાર દેવલાક જાણવા અને કલ્યાતીતમાં નવ શ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તરના ભેદા જાણવા. જયાં સ્વામી સેવક ભાવ રહેલા છે તે દેવા કલ્પાયપન્ન જાણવા અને કલ્યાતીત તે સ્વામી સેવક ભાવ રહિલ અથવા અહમિંદ્ર દેવા જાણવા. ખાર દેવલાકમાંથી પ્રથમના બે દેવલાક એટલે સૌધર્મ દેવલાક અને બીજા ઇશાન દેવલાક એમ બે દેવલાકમાં જ દેવાઓની ઉત્પત્તિ થાય છે, પરંતુ ત્રીજાથી ખારમા સુધીના દશ દેવલાક તેમજ કલ્યાતીત દેવલાકમાં દેવાઓની ઉત્પત્તિ થાય છે, પરંતુ ત્રીજાથી બારમા

પ્રશ્ન:-- દેવાનું તથા ઇન્દ્રોનું આયુષ્ય સરખું હાય કે એાછુંવત્તું ?

ઉત્તર:—જે જે દેવલાકમાં જે જે ઈન્દ્ર કહેલા છે તે તે ઈન્દ્રનું તે દેવલાકમાં જે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કહેલું છે તેટલું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણુનું. અથવા દરેક પ્રકારના ઈન્દ્રનું તે દેવલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કહેલું છે તેટલું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય હાય છે. ભાવાર્થ એ કે ઈન્દ્રોનું જઘન્ય કે મધ્યમ આયુષ્ય હાતું નથી. બાકીના દેવાદિક એટલે ઈન્દ્ર સિવાયના ખાકીના દેવા તથા દેવીઓનું જઘન્ય, મધ્યમ તથા ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણે પ્રકારનું આયુષ્ય જાણુનું. (१) ૫૬

યુગલિયા મરીને દેવ થાય તેમજ દેવ નારકી મરીને દેવ નારકી થતા નથી તેનું કારણ એ શ્લોકમાં જણાવે છે:—

યુગલિયા જીવા મરીને ભવ અનંતર મુર અને, કષાયાદિક હ્યાનતાથી નિરય તિરિ નર ના અને; દેવા ચ્યવીને ભવ અનન્તર નારકી સુર ના અને, નારકી પણ ભવ અનન્તર નારકી સુર ના અને.

५७

મ્પાયા :-- પ્રજા:-- મુગલિક છવા મરીને કઈ ગતિમાં જાય?

ઉત્તર :— યુગલિયા છવા એટલે યુગલિયા મનુષ્યા અને યુગલિયા તિર્ધ ચામરીને અવશ્ય દેવ થાય છે, પરંતુ તેઓ મુરીને સામાન્ય મનુષ્યપણે કે યુગલિયા મનુષ્ય**પણે** તેમજ યુગલિયા તિર્ધ ચપણે કે સામાન્ય તિર્ધ ચપણે તેમજ નારકીપણે ઉત્પન્ન થતા નથી. કારણ કે આ યુગલિયા જીવામાં કષાયાદિક એટલે રાગ, દ્રેષ, કલહ, લાભ વગેરેની ઘણી અલ્પતા હાય છે. એટલે તેઓ ઘણા સરળ સ્વભાવના, મમત્વથી રહિત અને સંતાષી હાય છે. તેથી તેઓ મંદ કષાયી, શુભપરિણામી હાય છે. આથી તેઓ મરીને દેવગતિમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાં પણ અહીં જે યુગલિયાપણામાં જેટલું આયુષ્ય હાય છે તેટલા આયુષ્યવાળા દેવ થાય અથવા તેથી ઓછા આયુષ્યવાળા દેવ થાય, પરંતુ તેથી અધિક આયુષ્યવાળા દેવ થતા નથી. યુગલિયાનું વધારેમાં વધારે આયુષ્ય ત્રણ પલ્યાપમનું હાય છે, પરંતુ તેથી અધિક તેથી દેવતામાં પણ તેમનું વધારેમાં વધારે આયુષ્ય ત્રણ પલ્યાપમનું હાય છે, પરંતુ તેથી લધારે હાતું નથી. દેવપણામાં પણ તેઓ ભુવનપતિ, વ્યન્તર અને જ્યાતિષિ દેવલાક સુધી ઉત્પન્ન થતા નથી, કારણ કે વમાનિક માં એાછામાં એાછું આયુષ્ય પણ ત્રણ પલ્યાપમથી વધારે હાય છે. (૭)

#### પ્રિષ્ટ :—દેવતા તથા નારકી મરીને કઈ ગતિમાં જતા નથી?

ઉત્તર:—દેવતા મરીને દેવ થતા નથી તેમ દેવતા મરીને નારકી પણ થતા નથી, કારણ કે પુષ્ય કર્મની અધિકતાવાળા જવા મુખ્યતાએ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે, અથવા જેઓએ મનુષ્યના ભવમાં સમક્તિ સહિત દેશથી કે સર્વથી ચારિત્રનું પાલન કર્યું છે તેઓ દેવાયુ બાંધીને દેવલાકમાં પુષ્યકર્માના ક્લા ભાગવે છે એટલે ત્યાં જઈ ને પુષ્યના ક્લા ભાગવીને પુષ્યાઈ ઓછી કરે છે, પરંતુ ત્યાં તેઓ અવિરતિ દાવાથી નવા અધિક પુષ્ય કર્મોને બાંધી શકતા નથી અને અધિક પુષ્ય કર્મો નહિ બાંધતા હાવાથી કરીને તરત જ દેવપણે ઉપજતા નથી. તેમજ દેવા મરીને નારકી પણ થતા નથી, કારણ કે જે જવા સંકલેશ પરિણામથી મહાપાપારંભ વગેરે કરીને ઘણાં અશુભ કર્મો બાંધે છે, તેઓ તે અશુભ કર્મોને ભાગવવા નારકપણે ઉપજે છે, પરંતુ દેવભવમાં મહાપાપારંભ વગેરે નહિ હાવાથી દેવા મરીને સીધા નરકમાં પણ જતા નથી.

હવે નારકી મરીને નારકી પણ થતા નથી તેમજ તેઓ મરીને દેવલાકમાં પણ જતા નથી, કારણ કે જેઓ પાપ વડે ભારે કર્મી થએલા છે તે છવા પાપકમાંને ભાગ વવા નરકમાં જાય છે, ત્યાં તેઓ અકાળ નિર્જરા વડે ઘણાં દુઃખ-ખેદ પૂર્વક તે પાપ કર્મોને ભાગવીને ખપાવે છે એટલે તેઓનાં પાપકર્મા ઘણાં એકાં થવાથી કરીને તરત જ નરકમાં ઉપજતા નથી. તેમજ દેવભવમાં ઉત્પન્ન થવા માટે અધિક પુષ્યાઈ જોઇએ તે તેઓ નરકમાં રહીને મેળવી શકતા નથી, કારણ કે વ્રતાદિની આરાધનાથી જ તેવી પુષ્યાઈ મળી શકે છે. તે તો ત્યાં નરકમાં હોય જ નહિ, માટે નરકમાંથી નીકળીને સીધા દેવલાકમાં પણ તે જીવા જઈ શકતા નથી. પા ા

વ્રતાદિક સુર ભવ નિર્ભાધન દેવ ભવમાં ના મળે, મહારંભાદિક નિર્ભાધન નિરયના ત્યાં ના મળે; એમ નારક ભવ વિષે નારકીએા રૂચિધરા, ભૂરિ પશ્ચાત્તાપ કરતાં ભાગવે દુઃખ આકરા.

42

www.jainelibrary.org

િ સ્પષ્ટાર્થ:—દેવાયુષ્ય બાંધવામાં વ્રત વગેરે કારણા કહેલાં છે. દેવ ભવમાં અવિરતિ હોાવાથી દેવા કાઇપણ પ્રકારના વ્રતાદિની આરાધના કરી શકતા નથી. તેથી દેવા અનંતરભવે દેવપણું પામતા નથી. તેમજ નારકીનું આયુષ્ય બાંધવામાં મહારંભાદ એટલે ઘણા પાપળ ધ થાય તેવા હિંસાદિકનાં કાર્યોના આરંભ, રીદ્ર ધ્યાન વગેરે કારણા કહેલાં છે તે પણ દેવલાકમાં હોતા નથી તેથી દેવા નરકનું આયુષ્ય પણ બાંધતાં નથી. તેવી જ રીતે નારકીના ભવમાં પણ નારકીઓ રચિધરા એટલે સમકિતી હોય છે, પરંતુ તેમને પણ વિરતિ હોતી નથી, તેથી તેઓ દેવતાનું આયુષ્ય બાંધતા નથી. અને ઘણા શોક કરતા કરતા પૂર્વનાં બાંધેલાં પાપ કમેંને ભોગવતાં ભયંકર દુઃખાને ભાગવે છે એટલે પાપકમેંને અકાળ નિર્જરા વડે ભાગવીને પાપકમેંથી હળવા થાય છે, તેથી તેઓ પણ મરીને તરત નારકીમાં ઉપજતા નથી. (૮) પડ

જીવો વહેલામાં વહેલું આયુષ્ય કયારે બાંધે તે જણાવીને અલવ્યનું સ્વરૂપ જણાવે છે:— પર્યાપ્તિઓ ષડ્ તેઢમાંની પ્રથમની ત્રણ પ્રતા, જીવોજ બાંધે પરભવાયુ જે વિના ત્યાં ના જતા; અભવ્યાને પ્રથમ મિશ્યાદષ્ટિ ગુણસ્થાનક હુવે, સમ્યકત્વ વિણ ના શેષસત્તા દ્રવ્યથી મૃનિ નરભવે. પક

સ્પાપ્ટાથ<sup>િ</sup>—પ્રશ્નઃ—પ્રથમ ત્રણ પર્યાપ્તિએ પૂરી કર્યા સિવાય કાઈ છવ મરણ પામતા નથી તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર—આહાર પર્યાપ્તિ, શરીર પર્યાપ્તિ, ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ, ધાસોધાસ પર્યાપિ, ભાષા પર્યાપ્તિ અને મન પર્યાપ્તિ એમ છ પર્યાપ્તિઓ કહેલી છે. તેમાં એકેન્દ્રિયને પ્રથમની ગાર પર્યાપ્તિ, વિકલેન્દ્રિય તથા અસંત્રી પંચેન્દ્રિય જવાને પ્રથમની પાંચ પર્યાપ્તિ અને સંત્રી પંચેન્દ્રિય જવાને છ પર્યાપ્તિઓ હોય છે. દરેક જવા ઉપજતી વખતે સ્વયે! ગ્ય સઘળી પર્યાપ્તિઓ એક સાથે શરૂ કરે છે પરંતુ પૂરી અનુક્રમે કરે છે. તેમાં આહાર પર્યાપ્તિ, શરીર પર્યાપ્તિ અને ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ એ ત્રણ પર્યાપ્તિઓ તા દરેક જવ અવશ્ય પૂરી કરે જ છે. કારણ કે ત્રણ પર્યાપ્તિઓ પૂરી કર્યા સિવાય કાઈ પણ જવ પરભવના આયુષ્યના અંધ કરી શકતા નથી અને આયુષ્યના અંધ કર્યા સિવાય કાઈ જવ મરતા નથી કારણ કે આયુષ્ય બાંધ્યું

ન હોય ત્યાં સુધી જવાનું સ્થળ નક્કી થયું નહિ હોવાથી મરણ થતું નથી. એટલે વહેલામાં વહેલું આયુષ્ય ત્રણ પર્યાપ્તિએ પૂરી થયા પછી અને ચાથી પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં ભંધાય છે. (૯) |

મકા--- અભેન્ય જીવાને કેટલા ગુણસ્થાનક હોય?

ઉત્તર—જેઓ મેણે જવાને સ્વભાવથી જ અયાગ્ય છે તેઓ અભબ્ય કહેવાય છે. આ અભબ્ય જીવાને પહેલું મિથ્યાદિષ્ટ ગુણુસ્થાનક હોય છે, પરંતુ તે સિવાયના બાકીનાં શુલ્લસ્થાનક તેઓને હોતાં નથી, કારણું કે બાકીનાં બધાં ગુણુસ્થાનકો સમકિત આદિ ગુણું વિના હોય જ નહિ વળી આ અભબ્ય જીવાને મનુષ્ય ભવમાં દ્રવ્ય ચારિત્ર હોય છે પરંતુ લાવ ચારિત્ર હોતું નથી. કારણું કે અભવ્ય જીવા તીર્થ કરની ઋદ્ધિ વગેરે એઈ ને તે મેળવવાની ઈચ્છાથી ચારિત્ર ગ્રહણું કરે છે, પરંતુ માલના સુખ મેળવવા માટે ભાવપૂર્વ ક ચારિત્ર શ્રહણું કરતા નથી. તેઓ સાધુના વેષ ધારણું કરે, તેથી તેમને દ્રવ્ય ચારિત્ર કહેવાય છે, પરંતુ ગુણુસ્થાનક તા તેમનું મિશ્યાદિષ્ટ જ કાયમ રહે છે, તે તા પરિણામની શુદ્ધિ વિના (સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણા વિના) બદલાતું નથી. પહ

અલબ્ય જીવો દ્રબ્ય ચારિત્રના પ્રભાવથી કયાં સુધી જઈ શકે છે તે જણાવે છે :—

તેઓ અને ના મક્ષિકાની પાંખ પણ દ્વભાવતા, સુર થતા ગ્રૈવેયકે પણ ના અનુત્તર સુર થતા; ન્યૂન દશપૂર્વી થયેલા અભવ્યા શ્રદ્ધા વિના,

મુક્તિ ન લહે જાણીએ અનુભાવ વર સમ્યકત્વના. ૬૦

સ્પેષ્ટાર્થ:—આ અલબ્ય મનુષ્યા ચારિત્ર ગ્રહ્યુ કરીને આચારની શુદ્ધિ અને પાલન એવી રીતે કરે છે કે માખીની પાંખને પણુ તેઓ દ્રભવતા નથી અથવા પાંચ મહા- વ્રતનું નિરતિચાર પાલન કરીને ઉત્કૃષ્ટથી નવમા ગ્રેવેયક સુધી જઈ શકે છે. પણુ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવપણું ઉપજતા નથી. કારણું કે ત્યાં તો સમ્યકત્વ સંયમાદિના સાધક જીવા જ ઉત્પન્ન થાય છે અને અલબ્યને તો સમકિત હોતું નથી. આ અલબ્ય જીવા ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઊણા દશ પૂર્વોના અભ્યાસ કરે છે. પરંતુ તેઓને સંપૂર્ણ દશ પૂર્વનું ગ્રાન હોતું નથી. સમકિતી જીવા જ દશ પૂર્વો થાય છે અથવા દશપૂર્વી જીવો નિશ્વયે સમ્યર્ગદિટ જ હાય છે. આ અલબ્ય જીવો શ્રદ્ધા વિનાના હોવાથી સમકિત પામતા નથી અને સમકિત નહિ હોવાથી માણ પામતા નથી. કારણું કે માક્ષની પ્રાપ્તિમાં પહેલું તો ક્ષાયિક સમ્યકત્વ જોઈ એ. ત્યાર બાદ સંયમાદિની સાત્ત્વિકી આરાધના કરીને મુકિતના સુખ પામી શકાય. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે માફ્ષમાર્ગની આરાધના (સમ્યર્ગ્ફર્શનાદિ ત્રણુની સમુદિત આરાધના)માં મુખ્ય કારણું સમ્યર્ગ્ફર્શન ગુણું છે. તેના અલાવે અલબ્ય જીવો મુકિતપદને પામી શકતા નથી. (૧૦) ૬૦

ભવ્યા તથા દુર્ભવ્યાનું સ્વરૂપ જણાવે છે:---

મુક્તિ લહે ભવ્યા જ પણ તેઓ ખધા ના સિદ્ધ ખને, સાધન તણા વિરહે લહે ના જાતિભવ્યા સિદ્ધિને; દુર્ભવ્ય જીવા દીર્ઘ કાળે પણ લહે નિર્વાણને, આસન્નસિદ્ધિક અલ્પકાલે પણ લહે શિવશર્મને.

६१

६२

प्रश्न-शुं अधाक्षे सन्य छवो मेहसपहने करूर पामे क केवी नियम भरे।?

ઉત્તર—મેાક્ષ મેળવવાની ચાગ્યતાવાળા જીવો લબ્ય કહેવાય છે. આ લબ્ય જીવોમાં પણ ખધા લબ્ય જીવો માંક્ષે જતા નથી, કારણ કે લબ્ય જીવોમાં પણ જતિ લબ્યો અને દુર્લ બ્યે એવા લેદા પણ કહેલા છે. તેમાં જતિ લબ્ય જીવો સાધનની પ્રાપ્તિના વિરહ્યી સિદ્ધ અનતા નથી. કારણ કે લબ્યપણું છતાં પણ માક્ષ રૂપ કાર્યની સિદ્ધિ માટે જે મનુષ્ય ક્ષેત્ર, આર્ય લ્યુમિવગેરે સાધનાની પ્રાપ્તિ જેમને મળી શકતી નથી તેવા જાતિલબ્યા માક્ષ મેળવી શકતા નથી. પરંતુ જેઓ દુર્લ બ્ય છે તેવા જીવાને દીર્ધ કાળે એટલે લાંબા કાળે પણ માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમજ આસન્નસિદ્ધિક એટલે જેઓને સમક્તિ ફરશ્યું હાય છે તેવા જીવા જીવા થાય છે. તેમજ આસન્નસિદ્ધિક એટલે જેઓને સમક્તિ ફરશ્યું હાય છે તેવા જીવા જીવા થાય છે. દ્

ભવ્યત્વ અને સિદ્ધિની વ્યાપ્તિ જણાવે છે:—

મુકિત પામે જેહ નિશ્ચય ભવ્ય તે અવધારિએ, સિદ્ધિ જિહાં ત્યાં ભવ્યતાની વ્યાપ્તિ નિત સંભારીએ; જેમ અગ્નિ ધૂમ વ્યાપ્તિ ધૂમ દેખી અગ્નિને, અવધારિએ તિમ માનીએ ના અગ્નિ દેખી ધૂમને.

રપષ્ટાર્થ:—જે જીવ માેક્ષે જાય, તે અવશ્ય લબ્ય છત છે, એમ સમજવું. અથવા લબ્ય સિવાયના બીએ કાઈ જીવ માેક્ષ પદને પામતા નથી. માટે જયાં જ્યાં સિદ્ધિ અથવા માેક્ષ-પ્રાપ્તિ ત્યાં ત્યાં લબ્યતા જરૂર હાય છે. અહીં આ બીના દષ્ટાન્ત આપીને સમજાવે છે કે જેમ અગ્નિ અને ધૂમની બ્યાપ્તિ છે એટલે જયાં જયાં ધૂમાડા હાય છે ત્યાં ત્યાં અગ્નિ અવશ્ય હાય છે. તેથી ધૂમાડાથી અગ્નિનું અનુમાન થાય છે, તેમ માેક્ષ સુખના લાલ ઉપરથી લબ્યપણાની ખાત્રી થાય છે. પરંતુ જયાં જયાં અગ્નિ હાય ત્યાં ત્યાં ધૂમાડા હાય જ એવું હાતું નથી એટલે જયાં જયાં ધૂમાડા હાય ત્યાં ત્યાં અગ્નિ હાય ત્યાં ત્યાં ધૂમાડા હાય જ એવું હાતું નથી એટલે જયાં જયાં ધૂમાડા હાય અથવા ન પણ હાય. જેમ લાહાના તપાવેલા લાલચાળ એળામાં અગ્નિ છે, પણ ધૂમ નથી. અને પર્વત ઉપર ઘાસ બળે છે, ત્યાં ધૂમ અને અગ્નિ અને છે. એમ જે સિદ્ધ થાય, તે લબ્ય જ હાય. પણ જે લબ્ય હાય, તે લસ્તયકી આદિની જેમ સિદ્ધ થાય, ને જર્તિ લબ્યની માક્ક સિદ્ધિયદને ન પણ પામે. દર

સમ્યકત્વ અને શ્રદ્ધાની વ્યાપ્તિ જણાવે છે:--

વ્યાપ્તિ બીજી તેહવી સમ્યકત્વ શ્રહા ગુણ તણી, શ્રહા જિહાં ત્યાં નિશ્ચયે સત્તા અડગ સમ્યકત્વની; ચિત્ત નિર્મલ ભાવના શ્રહા સ્વરૂપ એ જાણુએ, આત્મ નિર્મલ ભાવ રૂપ સમ્યકત્વને અવધારિએ.

£З

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપરના શ્લાકમાં જેમ માક્ષ અને ભવ્યત્વની વ્યાપ્તિ જણાવી તેમ સમ્યકત્વ અને શ્રદ્ધાની પણ વ્યાપ્તિ જણવી. જ્યાં જ્યાં શ્રદ્ધા એટલે જિનેશ્વરનાં વચન ઉપર વિશ્વાસ હોય છે ત્યાં ત્યાં સમ્યકત્વની સત્તા અવશ્ય હોય છે. અહીં માં ચિત્તની નિર્મલ ભાવના એ શ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ જાણુવું. અને તેથી આત્માના જે નિર્મલ પરિણામ તે સમ્યકત્વ. આવું સમ્યકત્વ જ્યાં હોય, ત્યાં શ્રદ્ધાની ભજના જાણવી. તે આ રીતે ઘટાવવી—માતાના ગર્ભમાં રહેલા શ્રીતીશ્ર કરાદિને મનઃપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં સમ્યકત્વ હોય, પણ શ્રદ્ધા ન હોય. મનઃપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા ભાદ અને હાય. (૧૧) ૬૩.

મિશ્ર ગુષ્કુસ્થાની, બાદર અગ્નિકાય વગેરેતું સ્વરૂપ જણાવે છે:— મિશ્ર ગુષ્કુઠાણી મરે ના બાદરાગ્નિકાયની; સત્તા મનુજ લોકેજ પ્રાપ્તિ હોય ચેરથા નાણુની; ઋક્રિશાલી અપ્રમાદી સંયતાને ન પરને, ક્ષપક શ્રેણિ કરણ અવસર વાર એકજ ભગ્યને.

\$8

રપષ્ટાર્થ:--પ્રશ્ન:--મિશ્રદેષ્ટિ છવા કાને કહેવાય ?

ઉત્તરઃ—જેમને જિનેશ્વરનાં વચના ઉપર રાગ પણ નથી અને દ્વેષ પણ નથી એવા મિશ્ર પરિણામ જ્યાં હોય તે મિશ્રગુણસ્થાનક કહેવાય છે. આ ગુણસ્થાનકમાં વર્તતા જીવા મિશ્રદેષ્ટિ કહેવાય આ ગુણસ્થાનકમાં વર્તતા જીવાનું મરણુ થતું નથી. (૧૨)

પ્રશ્ન:—બાદર અગ્નિકાય જીવા કર્યા ઉપજે અને કચારે ઉપજે ?

ઉત્તર:—આદર અગ્નિકાયની સત્તા (ઉત્પત્તિ) અઢી દ્વીપ એટલે પીસ્તાલીશ લાખ યાજન પ્રમાણ લાંબા પહેલ્ળા મનુષ્યક્ષેત્રમાં જ હાય છે. મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર આદર અપ્નિક કાય હોતા નથી. મનુષ્યક્ષેત્રમાં પણ આદર અગ્તિકાય અમુક આરાઓમાં જ હોય છે, પરંતુ સદા કાલ હોતા નથી. (૧૩)

પ્રશા:---મનઃપર્યાવશાન કાને ઉપજે ?

ઉત્તર—ચાથા મનઃપર્યવજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અમુક પ્રકારની ઋદિવાળા અપ્રમત્ત સંયત મુનિરાજને જ હાય છે. એટલે દ્રવ્યલિંગ અને ભાવલિંગ ભંનેમાં સાથે વર્તનાર એવા અપ્રમત્ત ગુલુસ્થાનકમાં વર્તતા મુનિરાજને જ આ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. બીજા જ્ઞાના ઉપજવામાં દ્રવ્યલિંગ એઈએ જ એવા નિયમ નથી. દ્રવ્યલિંગ સિવાય પછ્યુ બીજા જ્ઞાના ઉપજે છે, પરંતુ મનઃપર્યવ જ્ઞાન તા દ્રવ્યલિંગ હાય તા જ ભાવલિંગવાળાને ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ બીજાઓને ઉપજતું નથી. (૧૪)

પ્રશ્નઃ—ક્ષપકશ્રેણી કેટલી વાર માંડી શકાય?

\$ત્તર:--લન્યજીવને ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ એક જ વાર થાય છે. (માંડી શકાય છે.) માહનીય, જ્ઞાનાવરથીય, દર્શનાવરથીય અને અંતરાય એ ચાર ઘાતી કર્મોને ક્ષય કરનારી, સમયે સમયે અનંતસુણ વિશુ હિએ વધતા આત્માના શુદ્ધ પરિણામની ધારા રૂપ ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રિ જાણવી. આ ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રિ કરીને જ ચાર ઘાતી કર્મો અપાવીને કેવલજ્ઞાની થઇ શકાય છે. ચાર ઘાતી કર્મોના ક્ષય કર્યા પછી આકીના ચાર અઘાતી કર્મો અપાવીને જીવ માક્ષે જાય છે. મોક્ષે જનાર લબ્ય જવ જ હાય છે, માટે ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રિ કરનારા પણ લબ્ય જીવ જાણવા. (૧૫) ૬૪

સાત પ્રકારના જીવાનું હરણ દેવ કે વિદાધર કરી શક્તા નથી તે જણાવે છે:—

કાઇ પણ અરિ દેવ કે વિદ્યાધરા આ સાતનું, હરણ ન કરી શકેજ સા<sup>દ</sup>વી ધાયો સીણવેદ યાયો છે. પારિહારિક સંચમી ને ચોદ પૂર્વી બ શ્રમણનું, અપ્રમત્ત<sup>પ</sup> પુક્ષાક અહારક સુલબ્ધિક શ્રમણનું.

43

**૨૫ષ્ટાર્થ —-પ્ર**શ્ન—દેવ અથવા વિદાધર કાેનું હર**ણ** કરી **શ**કતા નથી ?

ઉત્તર—કાઈ પણ શત્રુ દેવ અથવા વિદ્યાધરા સાત પ્રકારના જીવાનું હરણુ કરી શકતા નથી. તે આ પ્રકાણે—૧ સાધ્વીનું હરણુ ન કરી શકાય. ૨ ક્ષીણુ વેદ શ્રમણનું એટલે જેમણે વેદ મોહનીયના ક્ષય કર્યા છે એવા સાધુનું હરણુ ન કરી શકાય, ૩ પારિ હારિક સંયમીનું એટલે પરિહાર વિશુ હિ નામનું તપ વિશેષ જે સાધુઓ કરતા હાય છે, તેમનું હરણુ ન કરી શકાય. આ તપ નવ સાધુઓના સમુદાય સાથે મળીને કરે છે અને તેએ! પહેલા અને છેલ્લા તીર્થં કર અથવા તેમના શિષ્યની પાસે આ તપના સ્વીકાર કરે છે. આ તપમાં ઉત્કૃષ્ટથી એક સાથે પાંચ ઉપવાસ આદિ વિધિ કરવાની હાય છે અને અહાર મહિને આ તપ પૂરા થાય છે. ૪ ચીદ પૂર્વધર સાધુ મુનિરાજનું. જે મુનીશ્વરાએ ચૌદ પૂર્વીને સંપૂર્ણ અભ્યાસ કર્યો છે તે ચૌદ પૂર્વીનું હરણુ થઈ શકતું નથી. ૫ અપ્રમત ગુણ્રશ્યાને વર્તતા સાધુનું હરણુ ન કરી શકાય. ૬ પુલાક સાધુનું હરણુ ન કરી

શકાય. પુલાક સાધુનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જાણુનું:-જે મહાતપસ્વી સાધુ સંઘાદિકનું કાઇ કાર્ય ઉત્પન્ન થયે છતે ચકવતી જેવા મહા ખલવાન રાજાના સૈન્યને પણ ચૂરી શકે (હરાવી શકે.) તેવી શક્તિવાળા હાય છે તે પુલાક લિબ્ધવાળા સાધુ જાણવા. તેઓ કર્મ ભૂમિમાં જ હાય છે. આ પુલાક સાધુનું સંહરણ થઈ શકતું નથી અને તેઓના વધારમાં વધારે ત્રણ ભવ થાય છે. ૭ આહારક સુલબ્ધિક શ્રમણુનું એટલે આહારક લિબ્ધવંત ચૌદ પૂર્વ ધર મુનિરાજો તીર્થ કરની ઋદ્ધિ પ્રમુખ જોવાને અથવા સૂક્ષ્મ સંશ્રેયના સમાધાન માટે એક હાથ પ્રમાણ અતિ વિશુધ્ધ પુદ્દગલા રૂપ આહારક વર્ષણાઓનું શરીર બનાવે છે તેવા મુનિરાજોનું. એમ આ સાત પ્રકારના જવાનું હરણ દેવાથી કે વિદ્યાધરાથી પણ થઈ શકતું નથી. (૧૬) દ્રપ

ભવ્ય અભવ્યની ખાત્રી કેવી રીતે થઈ શકે વગેરે જણાવે છે:---

હું ભવ્ય છું કે અભવ્ય ? આવા પ્રશ્ન પ્રકટે ભવ્યને, પ્રકટે ન નિશ્વય પ્રશ્ન આવા કાઇ કાલ અભવ્યને; પરમાવધિ જ્ઞાની અને અંતર્મું હૂર્ત્તે કેવલી, લબ્ધિ અપર્યાપ્ત ભાવે ના હુવે સાસ્વાદની.

55

www.jainelibrary.org

**૨૫ષ્ટાથ**:--પ્રશ્ન--લવ્યયણાની ખાતરી કેવી રીતે થાય ?

ઉત્તર—'હું ભવ્ય છું કે અભવ્ય છું ?' આવા પ્રકારના પ્રશ્ન ભવ્ય જીવને જ ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ અભવ્ય જીવને આવા પ્રશ્ન કદાપિ કાલે મનમાં થતા નથી. એટલે જે જીવાને હું ભવ્ય હાેઇશ કે અભવ્ય એવા સંશય જાગત થાય તે અવશ્ય ભવ્ય જીવ જાણવા. અભવ્ય જીવને આવા સંશય કદાપિ ઉત્પન્ન થતા નથી. (૧૭)

પ્રશ્ન-પરમાવિ જ્ઞાન થયા પછી કેટલા વખતે કેવલજ્ઞાન ઉપજે ?

ઉત્તર—પરમાવધિ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયા પછી અન્તર્મું હૂર્ત કાલ ગયા પછી તે જીવને કૈવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના વધુ પ્રમાણમાં ક્ષયાંપશમ ભાવ પ્રગટ થાય ત્યારે જીવને પરમાવધિ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે, એટલે અવધિજ્ઞાનની જે પરાકાષ્ટા તે પરમાવધિજ્ઞાન જાણુવું. આ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તે જીવને બે ઘડીની અંદર જ જરૂર કૈવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. (૧૮)

પ્રશ્ન-સાસ્વાદન સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવેલ લિખ્ધ અપર્યાપ્તપણે કેમ ઉપજતા નથી?

ઉત્તર—લખ્ધિ અપર્યાપ્ત એટલે જે જીવાે સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂરી કરી શકતા નથી. પરંતુ પ્રથમની ત્રણુ પર્યાપ્તિઓ પૂરી કરીને ચાથી શ્વાસાશ્વાસ પર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા પહેલાં મરણુ પામે છે તેઓ લખ્ધિ અપર્યાપ્તા કહેવાય છે. આ અવસ્થામાં તેમને સાસ્વાદન નામનું બીજું ગુણસ્થાનક હોતું નથી કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે પૂર્વભવમાં ઉપશમ

६७

સમકિત વમતાં જે જીવા મરાશુ પામે છે તે સાસ્વાદની કહેવાય છે. તેવા જીવો જયાં ઉત્પન્ન થાય ત્યાં સ્વયોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિઓ અવશ્ય પૂરી કરે છે. અધૂરી પર્યાપ્તિમાં મરાશુ પામતા નથી. કારાશુ કે લિબ્ધ અપયોપ્તા જીવો અહુ સ'ક્લિબ્ટ (પડતા) પરિશુ મવાળા હાય છે. ૬૬

કયા સમક્તિ જીવને કેટલી વાર પ્રાપ્ત થાય છે, તે જણાવે છે:— પરિણામ અહુ સંકિલ<sup>હ</sup>ેટ તેના ઉપજનાર ન તેહવા, એકવાર પમાય ક્ષાયિક રોષ એઉ ન તેહવા; અગીયારમા ગુણુઠાણુથી આયુક્ષયે કાલક્ષયે, કષાયાદિક કારણે નિ<sup>શ્ચ</sup>ય પતન અવધારિએ.

સ્પેષ્ટાથ<sup>°</sup>:—લિબ્ધ અપર્યાપ્તા જવા અતિસંકિલષ્ટ પરિશ્રુામવાળા હાેય છે, પરંતુ સાસ્વાદન સમકિતવાળા જવા તેવા અતિસંકિલષ્ટ પરિશ્રામવાળા હાેતા નથી. માટે સાસ્વાદની જવા લિબ્ધ અપર્યાપ્તપશે ઉત્પન્ન થતા નથી. (૧૯)

પ્રશ્ન-કર્યું કર્યું સમક્તિ જીવને કેટલી વાર પ્રાપ્ત થાય?

ઉત્તર—ત્રાણુ પ્રકારના સમકિત છે-૧ ઉપશંમ ર ક્ષાયાપશિમક 3 ક્ષાયિક. આ ત્રાણુ પ્રકારના સમકિતમાંથી ક્ષાયિક સમકિત જીવને એક જ વાર થાય છે. આ સમકિત અને તાનુખંધી ક્ષાયની ચાકડી, સમકિતમાંહની, મિશ્રમાહની અને મિશ્યાત્વ માહની એ સાત પ્રકૃતિના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ સમકિત અત્યા પછી જતું નથી, માટે તેના સાદિ અનંત કાલ કદ્યો છે. આ સમકિત થયા પહેલાં આયુષ્ય બાંધ્યું હાય તો તે જીવ ત્રણ કે ચાર ભવમાં અને આ સમકિત થયા પહેલાં આયુષ્ય ન બાંધ્યું હાય તો તેજ ભવમાં માફ્રે જાય છે. બાકીના એ સમકિત આવીને જતાં પણ રહે છે, કારણ કે તે બંનેમાં મિશ્યાત્વમાં હનીયની સત્તા રહેલી છે અને જ્યારે તેના ઉદય થાય છે ત્યારે જીવ સમકિતમાંથી મિશ્યાત્વમાં આવે છે. તેમાં ઉપશંમ સમકિતનો કાલ તો અન્ત મું હૂર્તનો જ હાય છે. અને ક્ષયાપ્તશનો ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાતો (સાધિક દદ સાગરાપ્ત.) કાલ જાણવા. (૨૦)

પ્રશ્ન-- ઉપશમશ્રેષ્ટ્રિમાં વર્તાતો જીવ શા કારણથી પઢ છે?

ઉત્તર—અગિયારમાં ઉપશાંતમાહ નામના ગુણસ્થાનકથી જીવ અવશ્ય પડે છે. આ અગિયારમાં ગુણસ્થાનકે ઉપશમ શ્રેણે કરનારા જીવ આવે છે. તે જીવ અહીંથી આગળ જઇ શકતા નથી. પરંતુ ત્યાંથી તે અવશ્ય પડે છે. અહીં છે રીતે પતન થાય છે. આયુક્ષયે અને કાલક્ષયે. તેમાં આયુક્ષયે એટલે આ ગુણસ્થાનકમાં આયુષ્ય પૂર્વ થાય તા તે જીવ મરીને વૈમાનિક દેવ થાય છે. અને ત્યાં અગિયારમાં ગુણસ્થાનકથી સીધા શાથે ગુણસ્થાનકે આવે છે. બીજાં કાલક્ષયે પતન થાય છે અને તે થવામાં કથાયાદિકના ઉદય કારણરૂપ છે.

આ કાલક્ષયે પતન પામનારા જીવ અનુક્રમે પહે છે એટલે ૧૧ મે ગુણસ્થાનક્રેથી ૧૦ મે ગુણસ્થાનકે આવે છે, દશમે ગુણસ્થાનક્રેથી નવમે ગુણસ્થાનકે આવે છે. એ પ્રમાણે પડતા જીવ વચમાં અટકે નહિ તા છેવટે મિથ્યાત્વી પણ થાય છે. એટલે પહેલા મિથ્યાદ્ધિ-ગુણસ્થાનકે પણ આપે છે. ૧૭

વીતરાગ દશાને પામેલા જીવા પછુ પડે છે તાે બીજાની શી ગણુતરી? તે સમજાવે છે:---

વીતરાગ દશા વરેલા જીવ પણ અરિત્રાસથી, જ્યારે પડે તેા પરજના નીચા પડંતા નિયમથી; ચેતનારા કષાયાદિક શત્રુથી જ અચા શકે, ધર્મસાધન સાવચેતી જેઠથી સ્થિરતા ઠકે.

16

રપષ્ટાર્થં:—-આ અગિયારમું ગુણસ્થાનક જેનું ઉપશાંત માહ વીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણસ્થાનક એવું નામ છે, ત્યાં વીતરાગ દશા રહેલી છે. જેમને રાગ દેષના ઉદય નથી તે વીતરાગ કહેવાય છે. આવી વીતરાગ દશા પામેલા જીવા પણ અરિત્રાસથી એટલે રાગ દેષ રૂપી અભ્યંતર શત્રુ એથી પરાભવ પામીને પઢ છે તે પછી બીજા સામાન્ય જેના તો નિશ્ચે નીચા પઢ તેમાં આશ્ચર્ય શું ? માટે જેઓ એતીને ચાલનારા છે તેઓ જ રાગ દેષ રૂપ કથાય તેમજ પ્રમાદ વગેરે શત્રુ એથી ખચી શકે છે. આ રાગ દ્વેષ રૂપી કથાયોને જીતવા બહુ મુશ્કેલ છે. પરંતુ તે રાગ દેષ રૂપી શત્રુ એને એ શત્રુ એ કે ઇ પણ રીતે પાડી શકતા નથી. તેવા લીલુમાહ વીતરાગી જીવા તો અવંશ્ય તેજ લવમાં માશ્ર જાય છે; માટે આ રાગદ્રેષ રૂપી શત્રુ એથી પરાભવ પામવો ન પઢ તે માટે ધર્મની સાધના સાવચેતી પૂર્વ કરવી જોઈ એ, જેથી આત્મામાં સ્થિરતા ગુણ ટકી રહે અને માહના ઉદયથી પતન થાય નહિ. (૨૧) ૬૮

સાસ્વાદનીતું સ્વરૂપ તથા કયા ગુણુસ્થાનકમાં મરણ થાય અને કયા ગુણુસ્થાનકમાં ન થાય તે જણાવે છેઃ—

સાસ્વાદની મિથ્યાત્વ ઉદ્દયે જરૂર મિથ્યાત્વી અને, તૃતીય પંચમ આદિ એકાદશ તજી ગુણસ્થાનને; જીવ પરભવ જાય વિગ્રહ ગતિ અને સિદ્ધત્વમાં, ચતુર્થ પંચમ તૃતીય સમયે કેવલિ સમુદ્દઘાતમાં.

ξ€

સ્પષ્ટાર્થ:--પ્રશ્ન:-સાસ્વાદન સમકિતી મિશ્યાત્વે જ શાથી જાય છે? ઉત્તર:--સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે વર્તાનારા જાય મિશ્યાત્વના ઉદય થવાથી અવશ્ય મિશ્યાત્વી અને છે. કારણુ કે આ સાસ્વાદન નામનું બીજાં ગુણસ્થાનક છે. તે ગુણસ્થાનકમાં વર્તાનારા જીવા તે સાસ્વાદની કહેવાય છે. તેઓ ઉપશમ સમકિતમાં જ્યારે છ આવલિ કાલ ખાકી રહે ત્યારે અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદય થવાથી સાસ્વાદની કહેવાય છે અને છ આવલી ગયા પછી મિશ્યાત્વના અવશ્ય ઉદય થાય છે એટલે બીજા ગુણસ્થાનકથી પડીને પહેલા ગુણસ્થાનકમાં આવે છે. આ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક પડતાં જ આવે છે પરંતુ ચઢતાં આવતું નથી. મિશ્યાત્વી જીવ પ્રથમ ગુણસ્થાનકથી ત્રીજે, ચાથે, પાંચમે, છડ્ડે અથવા સાતમે ગુણસ્થાનક સીધા જાય છે, પરંતુ બીજે ગુણસ્થાનક જતા નથી. (૨૨)

પ્રશ્ન:--જીવ કયા ગુણસ્થાનકા તજને પરભવમાં જાય?

ઉત્તર:—ત્રીજ અને પાંચમાંથી ચૌદમા સુધીના દશ એમ અગિઆર ગુણુસ્થાનકો તજને જવ પરભવમાં જાય છે. આ વાકચના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે જાણવા. ત્રીજે ગુણુસ્થાનકે તો મરણુ થતું જ નથી એ ઉપર જણાવી. ગયા છીએ. તથા પાંચમાથી અગિઆરમા સુધીના સાત ગુણુસ્થાનકમાં વર્તતાં જીવનું મરણુ થાય તા તેની વિરતિ રહેતી નથી, તેથી તે ગુણુસ્થાનકવાળા જીવા મરણુ વખતે અવિરતિ થઈને પરભવમાં જાય છે. ખારમે તથા તેરમે મરણુ થતું જ નથી. ચૌદમે ગુણુસ્થાનકે મરણુ પામીને જીવ માક્ષ-માં જાય છે. એટલે પરભવ હાતા નથી. ખાકીના ત્રણુ એટલે પહેલું, બીજું અને ચાથું એ ત્રણુ ગુણુસ્થાનકમાં મરણુ પામેલા જવ તે તે ગુણુસ્થાનક લઈને પરભવમાં (બીજ ગતિમાં) જાય છે. (૨૩)

પ્રશ્ન:--જીવ અનાહારક કયારે હાય છે?

ઉત્તર:—વિચકુ ગતિમાં એટલે જવ જ્યારે એક ભવ છાડીને બીજા ભવમાં જતો હોય અને તે વખતે વિગ્રહગતિમાં વર્તાતો હોય તો ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ સમય સુધી અણાહારી હોય છે. તેમજ તેરમે ગુણસ્થાનક જયારે આઠ સમયના કેવલી સમુદ્ધાત કરે છે, ત્યારે ત્રીજા ચાથા અને પાંચમા સમયે અણાહારી હોય છે. કેવલિ લગવંતને આ ત્રણે સમયમાં કાર્મણ કાયયાંગ હાય છે. બાકીના પાંચ સમયામાંથી પહેલા સમયે અને આઠમા સમયે એદારિક કાયયાંગ હાય છે, તથા બીજા સમયે છે સમયે ને સાતમા સમયે એદારિક મિદ્ર કાય યાગ હાય છે. આ બીજા સમયે છે ત્રા સાતમા સમયે એદારિક મિદ્ર કાય યાગ હાય છે. આ બીજા સમયે જોદારિક મિદ્ર કાય યાગ હાય છે. આ બીજા ત્રા સમયે તે સાતમા સમયે એદારિક મિદ્ર કાય યાગ હાય છે. આ બીજા ત્રાનો જણાવનારી ત્રણ સંગ્રહગાથાંએ આ પ્રમણે જાણવી:—

विग्गहगइमावणा, केविलणो सम्रह्या अजोगी य ॥ सिद्धा य अणाहारा, सेसा आहारगा जीवा ॥ १ ॥ औदास्किनयोक्ता, प्रथमाष्टमसमययोख्साविष्टः ॥ मिश्रौदाग्कियोक्ता, सर्प्तमषष्टद्वितीयेषु ॥ २ ॥ कार्मणशरीरयोगी, चतुर्थके पंचमे तृतीये च ॥ समयत्रये च तस्मिन्, भवत्यनाहारको नियमात् ॥ ३ ॥

આ ત્રણે રહ્યાં કેતના અર્થ ઉપર જણાવ્યા છે. ૬૯

જીવા કયારે અનાહારક હાય તે જણાવી કયા ગુણકથાનકમાં છવ મરતા નથી તે જણાવે છે:—

અયાગિત્વે અનાઢારકતા નિયમ અવધારિએ, મરણ કાેઇ લહેજ ના મિશ્રે સયાગિ તેરમે; આરમા ગુણુઠાણુમાં પણ 'પૂર્ણ દશપૂર્વી' અને, અધિક નાણી નિશ્ચયે ધારણ કરે સમ્યકત્વને.

90

સ્પષ્ટાથ<sup>ર</sup>:—તથા ચૌદમા અયોગિ કેવલી ગુણસ્થાનમાં વર્તાનારા જીવા નિશ્ચે અનાહારી જાણવા. (૨૪)

પ્રશ્ન-કથા કયા ગુણસ્થાનકમાં વર્તતા જીવાનું મરણ થતું નથી?

ઉત્તર—(૧) ત્રીજું મિત્ર ગુણુસ્થાનક, (૨) તેરમું સચેંગી કેવલી ગુણુસ્થાનક અને (૩) બારમું ક્ષીણુમાહ વીતરાગ છદ્મસ્થ નામનું ગુણુસ્થાનક. આ ત્રણુ ગુણુસ્થાનકામાં વતતા છવ મરણુ પામતા નથી. ત્યાં મિશ્ર ગુણુસ્થાનક લઇને છવ પરભવમાં જતા નથી એટલે મરણુ વખતે કાઈ છવ મિશ્ર ગુણુસ્થાનક ઓવે તો પણ મિશ્ર ગુણુસ્થાનમાં મરતા નથી કારણુ કે મરણુ પહેલાં છેલ્લામાં છેલ્લું એક અંતમું હૂર્ત બાકી રહે ત્યારે મિશ્ર ગુણુસ્થાનક ચાલ્યું જાય છે અથવા મિશ્ર ગુણુસ્થાનકથી મિશ્યાત્વે અથવા અવિરતિ સમ્યગ્દિ નામના શ્રાથા ગુણુસ્થાનક જીવ જાય અને ત્યાં અંતમું હૂર્ત કાલ ગયા પછી તેનું મરણુ થાય છે. અને બારમું ગુણુસ્થાનક ક્ષપકશ્રેણિમાં માહનીય કર્મના ક્ષય કર્યા પછી ઓને છે આ જીવ તેજ ભવમાં અવશ્ય માશે જાય છે તેથી બારમા ગુણુસ્થાનકમાં મરતા નથી. તેજ જીવ અંતમું હૂર્ત પછી તેરમા સચાગી ગુણુસ્થાનક આવે છે, ત્યાં પણ મરણુ થતું નથી. કારણ કે માફો જનાર જીવ છેલ્લા ચૌદમા અયોગી કેવલી ગુણુસ્થાનક આવીને જ માફો જાય છે. (૨૫)

પ્રશ્ન—કેટલા જ્ઞાનવાળા જીવેલ્સમકિતી જ હાય ?

ઉત્તર—સંપૂર્ણ દશપૂર્વધરા તેમજ ત્યાંથી માંડીને અનુક્રમે આગળ સંપૂર્ણ ચૌદ∙ પૂર્વધરા અવશ્ય સમ્યગ્દેબ્ટિજ હોય છે. ૭૦ કેટલા જ્ઞાન સુધી મિથ્યાત્વના સંભવ હાય તે જણાવી અલબ્ય જીવા ૩૭ ભાવ પામતાં નથી તે પાંચ ગાથામાં જણાવે છેઃ ---

હીન દશ પૂરવ સુધી મિથ્યાત્વની સંભાવના, ભવ્યાજ સગતીસ ભાવ પામે ઇંદ્ર<sup>૧</sup> સ્વામી દેવના; તેસઠ શલાકા પુરૂષ<sup>૨</sup> દેવા<sup>૩</sup> વિજય આદિ વિમાનના, નારદા<sup>૪</sup> કેવલિ ગણધરે દીક્ષિતા<sup>૫</sup> શાસન તણા.

99

સ્પષ્ટાર્થ:—દશ પૂર્વથી એછા જ્ઞાનવાળા જીવામાં મિચ્ચાત્વના સ'લવ છે એટલે દશ પૂર્વથી એછા જ્ઞાનવાળા જીવા સમકિતી હાયે ખરા અને ન પહ્યુ હાય. કારણ કે મિશ્યાત્વી એવા અલવ્ય જીવાને પહ્યુ દેશાન દશ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન હાય છે અને તેઓ મિશ્યાત્વીજ હાય છે. (૨૫)

પ્રશ્નઃ--કયા કયા ભાવા ભવ્ય જીવાજ પામે ? ને અભવ્યા પામેજ નહિ ?

ઉત્તર:—સાડત્રીસ ભાવા ભવ્ય જ્વાને જ પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ અભવ્ય જ્વાને પ્રાપ્ત થતા નથી. તે જણાવે છે:—દેવાના અધિપતિ ઈન્દ્રની પદવી ભવ્ય જ્વાને જ મળે છે. કારણુ કે સર્વે ઇંદ્રો સમકિતીજ દ્વાય છે અને અભવ્ય જીવને સમકિત દ્વાય નહિ માટે ભવ્યજ ઇંદ્ર થઇ શકે છે. (૧) ત્રેસઠ શલાકા પુરૂષ પદ, તે આ પ્રમાણે—૨૪ તીર્થ કરો, ૧૨ ચક્કવર્તીઓ, ૯ વાસુદેવા, ૯ પ્રતિવાસુદેવા અને ૯ ખળદેવા—એ પ્રમાણે ત્રેસઠ શલાકા એટલે ઉત્તમ પુરૂષે ગણાય છે અને તેઓ માક્ષગામી હોવાથી ભવ્યજ હાય અભવ્ય હાય નહિ. (૨) વિજય આદિ વિમાનના દેવ એટલે વિજય ૧, વૈજયત્ત ૨, જયંત ૩, અપરાજિત ૪ અને સર્વાર્ધસિદ્ધ ૫ આ પાંચ અનુત્તરવાસી દેવો ભવ્ય સમ્ય-સ્થિજ હાય છે (૩) નવ નારદો (૪) ભવ્ય અને સમક્તિજ હાય છે. કેવલી ગણુ- ધરાએ જેમને દીક્ષા આપી હાય તે જીવો (૫) ભવ્યજ હાય છે. તથા જૈન શાસનના (આ પદના અર્થનો સંબંધ ૭૨ મા શ્લોકમાં જણાવ્યો છે.) ૭૧

દેવ દેવી વર્ગ<sup>૬</sup> વાર્ષિકઠાન લેનારા જનાે,<sup>૭</sup> યુગલિ<sup>૯</sup> ત્રાયસ્ત્રિંશ<sup>૯</sup> પરમાધામિ<sup>૧૦</sup> લેાકાંતિક સુરાે;<sup>૧૧</sup> પૂર્વધર<sup>૧૨</sup> સંભિન્નશ્રોતાે<sup>૧૩</sup> લબ્ધિવંતા મુનિવરા, પુલાકા<sup>૧૪</sup> હારક<sup>૧૫</sup> સુલબ્ધિ મતિજ્ઞાનાદિકધરા.<sup>૧૬</sup>

સ્પષ્ટાર્થ:—દેવ દેવીવર્ગ એટલે દેવો તથા દેવીઓનો સમૂહ એટલે જૈન શાસનના રક્ષક દેવા તથા દેવીઓ લવ્યજ હાય છે. (૬) તીર્થ કર ભગવતા દીક્ષા લેતાં પહેલાં એક વર્ષ સુધી દાન આપે છે તે વાર્ષિક દાન લેનારા મનુષ્યે અવશ્ય ભવ્યજ હાય છે, અભવ્ય જીવા તે દાન લઈ શકતા નથી. (૭) યુગલિક જીવા અવશ્ય ભવ્યજ હાય છે.

ţ

७२

**E0** 

(૮) ત્રાયસિંશક દેવા એટલે ઇન્દ્રોને પૃજનિક ગુરૂસ્થાનીય દેવા (૯) પંદર પ્રકારના પરમાધામી જવા-કે જેઓ નારકીને અનેક પ્રકારનાં દુઃખા આપે છે. (૧૦) નવ પ્રકારના લેકાંતિક દેવા કે જેઓના તીર્થંકર બગવંતાને દીક્ષાના અવસર જણાવવાના આચાર છે. (૧૧) પૂર્વધર (૧૨) એટલે ચૌદ પૂર્વીપણું પામનારા છવા. સંભિન્ન શ્રોતાલિખ્ધને (૧૩) ધારણ કરનાર મુનિવરા. આ લિખ્ધવેડે જવ એક એક ઇન્દ્રિયદ્વારા પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોને જાણી શકે છે. એટલે એકલી સ્પર્શ ઇન્દ્રિય વડે સ્પર્શને જાણે તે ઉપરાંત સ્વાદને, ગંધને, રૂપને તથા શખ્દને પણ જાણી શકે છે. તેમજ પુલાક નામની (૧૩) લિખ્ધ તથા આહારક નામની (૧૫) લિખ્ધ તથા મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન, આ પાંચ (૧૬) જ્ઞાનાની પ્રાપ્તિ. ભવ્ય જવાજ આ ખધી અવસ્થાઓ પામી શકે છે. ૭૨

દેનાર<sup>૧૭</sup> દાન સુષાત્રમાં સાધક<sup>૧૮</sup> સમાધિ મરણને, ચારણ મુનીશ્વર દિવિધ વિદ્યા<sup>૧૯</sup> બલ અને જંધા<sup>૧૦</sup> બલે; ગગનગામી ક્ષીર<sup>૨૧</sup> સર્પિરાશ્રવા<sup>૨૨</sup> મ<sup>દ</sup>વાશ્રવી,<sup>૨૩</sup> વિમાનાધિપદેવ<sup>૨૪</sup> રત્ના ચૌદ<sup>૨૫</sup> સિત પાક્ષિકભવી.<sup>૨૬</sup>

સ્પારાથ<sup>ે</sup>:--સુપાત્ર એવા સુનિરાજ, ગ**ણ**ધર, તીર્થ કર વગેરેને દાન આપનારા જીવા ભવ્યજ હાય છે. (૧૭) સમાધિ મરણને સાધનારા જીવા (૧૮) એટ**લે** જે જીવા મરણ વખતે સમાધિપૂર્વક મરણ પામે છે. અલવ્ય જીવાને સમાધિ મરણ હાતું નથી. વિદ્યાચારણ (૧૯) અને જંઘાચારણ (૨૦) આ બે પ્રકારની લખ્ધિવાળા ચારણમૂનિ કહેવાય છે. તેમાં વિદ્યાચારણ મુનિએપ વિદ્યાના ખલ વડે આકાશમાં ઉડીને મેરૂ પર્વત, નંદીશ્વર હીય વગેરે સ્થળે ગમન કરી શકે છે. જંઘાચારણ મુનિએ જંઘાના અલ વડે આકાશમાં ગમન કરે છે. ક્ષીરસર્પિશત્રથી **લ**બ્ધિ (૨૧–૨૨) જેમના વચનની મીઠાશ ક્ષીર એટલે દ્વધ તથા સર્પિ' એટલે ઘી, તેને ઝરનારી એટલે દૂધ ઘીની મીઠાશ જેવી હાય, તે અનુક્રમે ક્ષીરાશ્રવલખ્ધિ અને સર્પિરાશ્રવી લખ્ધિવાળા મુનિવરા megal. મધ્વાશ્રવી (૨૩) લબ્ધિ, મધુ એટલે મધ તેને ઝરનારી લબ્ધિ તે મધ્વાશ્રવી જાણવી. જેમના વચનમાં મધના જેવી મીઠાશ રહેલી છે. આવા લબ્ધિવ'ત મુનિઓ પણ નિશ્ચયે ભવ્યજ હાય છે. વિમાનાધિય દેવ (૨૪) એટલે દેવલાકમાં અનેક વિમાના છે તે વિમાનના અધિપતિપદ્માની પ્રાપ્તિ ભબ્ય જીવાનેજ શાય, ચક્રવર્તાના ચૌદ રાના (૨૫) એટલે ચક્રવતી'ના ચક્રસ્તન વગેરે સાત એકેન્દ્રિય રત્નાે તથા સ્ત્રી રત્ન વગેરે સાત પંચિનિદ્વય રતના છે. તે રત્નપણે લબ્ય જીવો જ ઉત્પન્ન થાય છે. તથા જેમને અ'ત:કાહા ક્રાેડી સાગરાપમથી વધારે સંસાર બાકી નથી તેવા શુકલપક્ષિક જીવો એક વાર સમક્તિ પાંમેલા હોવાથી ભવ્ય જ હાય છે. (૨૬) ૭૩

યુઝપ્રધાના રેષ્ટ સૂરિપદાદિક દેશ પદાને ધારતા, રેટ સંવિજ્ઞતા પામેલ જીવારેલ્ દ્રવ્ય પ્રભુ માતા પિતા; રેટ પ્રભુદેવની રંગે કરતા ભક્તિ રે અનુભવ અભિતા, ત્રિવિધ સમ્યગ્દહિટ રે સાધાર્મિક સવાત્સલ્યે રતા. રેડ

88

**સ્પષ્ટાર્થ**:—યુગ પ્રધાના (૨૭) એટલે જિનશાસનની ઉન્નતિ કરનારા મહા-પ્રભાવક પુરુષા ભવ્યજ હાય છે. આ મહાપુરૂષાના વિહારથી ચારે દિશાના ઉપદ્રવો નાશ પામ છે ને તેમના વસ્તમાં ચૂકા (જી) પડતી નથી. તથા તેઓ ઉત્તમ ચારિત્ર જ્ઞાન તપશ્ચર્યાદિ ગુણાને ધારણ કરનારા પુષ્ટ્યવંત મહાતેજસ્વી હાય છે. વળી સૂરિપદ એટલે આચાર્ય પદ વગેરે દશ પૈકોને ધારણ કરનારા જીવો પણ ભગ્ય જાણવા. આ દશ પદોને ભવ્ય ગણવામાં ભાવચારિત્ર જગેરેની મુખ્યતા જાણવી. નહિ તા અભવ્ય છવા પણ આચાર્ય વગેરેની પદવી પામે પરંતુ તે દ્રવ્ય આચાર્ય જાણવા, ભાવાચાર્ય નહિ. માટે અલત્યને લાવાચાર્ય પદ વગેરે દશ પદાની પ્રાપ્તિ ન હાય. દશ પદ આ પ્રમાણે:— ૧ આચાર્ય પદ, ૨ ઉપાધ્યાર્થ પદ, ૩. પ્રવર્ત્તાંક પદ, ૪ ગણાવચ્છેદકપદ, ૫ સ્થવિસ્પદ વગેરે. (૨૮) સંવિજ્ઞતા એટલે સંવેગ (માક્ષના અભિલાષ) ભાવને ધારણ કરનારા જીવાની જે અવસ્થા તે સંવિગ્રતા, તે ભાવને અભવ્ય છવા પામતા નથી. (૨૯) દ્રવ્ય પ્રભુ માતાપિતા. દ્રવ્યપ્રભ એટલે જે ભવમાં તીર્થ કર થઈને માક્ષે જવાના હાય છે તે જ્યાં સુધી કેવલ જ્ઞાન પામે નહિ ત્યાં સુધી દ્રવ્ય લીર્થ કર જાણવા. તેમના માતા પિતા ભેવ્યજ હાય છે, માટે અભવ્ય જીવાે તીર્થ કરના માતા પિતા ન થઈ શકે. (૩૦) વળી જે જીવા તીર્થ કર ભગવાનની આનંદ અનુભવ જ્ઞાન વિધિ આદિ દ્વારા સાચવીને લક્તિ કરનારા છે તેવા જીવા (૩૧) ભવ્યજ હાય છે. કારણ કે અભવ્ય જીવાને તેવી અનુ ભવ જ્ઞાનાદિ યુક્ત સાસ્વિકી ભક્તિના પરિણામ થતાજ નથી. તથા <sup>૧</sup>ત્ર**ણ પ્રકાર**ના સમક્તિ (૩૨) એટલે ઉપશમ સમક્તિ, ક્ષયાપશમ સમક્તિ તથા ક્ષાયિક સમક્તિ. આ ત્રણ સમકિત લબ્ય જીવાનેજ પ્રાપ્ત થાય છે. અલબ્ય જીવાને ત્રણમાંથી એક પછ

૧ ત્રણ પ્રકારના સમ્યકત્વનું ટૂંકું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે:—અનંતાનુખધી ક્રોધ, માન, માયા અને લેલ એ ચાર તથા સમકિત મેહની, નિશ્ન મેહની અને નિચ્યાત્વ માહની એ સાત પ્રકૃતિઓ જેમણે હપશમાવી હોય એટલે એ સાત પ્રકૃતિઓના રસાદય અને પ્રદેશાદય એ ખંતે પ્રકારના ઉદય જ્યાં ન હોય તે જીવને ઉપશમ સમકિત હોય છે. અને જે જ્વાએ એ સાતે પ્રકૃતિનો ક્ષય કર્યો હોય એટલે એ સાત પ્રકૃતિનાં દિલયાં સંપૂર્ણપણે ખપાવી નાખ્યા છે તેમને ક્ષાયિક સમકિત હોય છે. આ ક્ષાયિક સમકિત પામીને જ જીવ માફ્ષે જઈ શકે છે. તથા એ સાત પ્રકૃતિઓમાંથી સમકિત માહનીયના રસાદય હોય અને બાકીની ૬ પ્રકૃતિઓના પ્રદેશાદ્ય હોય તેમજ ૬ માંથી જે પ્રકૃતિઓ ઉપશમાવે અથવા ખપાવે તેના પ્રદેશાદય પણ ન હોય તેવા સ્વરૂપવાળું ત્રીજાં ક્ષાયેપરામિક સમકિત જાણવું.

સમ્યક્ત હાયજ નહિ. તથા સાધર્મિક એટલે જૈન ધર્મને પાલનારા જીવા. તેમનું વાત્સલ્ય કરવામાં રતા એટલે આસકત જીવા (33) ભવ્યજ હાય છે, અભવ્ય હાતા નથી. અહીં દેવ્ટાંત તરીકે ભરત ચક્કવત્તી, શ્રીસંભવનાથ તીર્થં કર વગેરે સમજવા. તેમણે ખહુ-માનપૂર્વંક સાધર્મિક અંધુઓની સાત્ત્વિકી ભક્તિ કરી હતી. તેનું ફલ મુક્તિપદ-તીર્થં કરપાશું વગેરે જાણવું. ૭૪

જિનભિંભ પૃથ્વીકાય આદિક<sup>3</sup> ધારમાર્થિક સદ્દગુણી,<sup>3</sup> ધ પાલનાર<sup>3 દ</sup> દયા સ્વરૂપ અનુબંધ હેતુ પ્રકારની; ક્ષીણ કષાય વિરાગ<sup>3 હ</sup> અંતિમ ત્રણ ગુણસ્થાનક વિષે, બંધ શાતા શુકલ લેશ્યા સંયોગિ કેવલિ વિષે.

હપ

સ્પષ્ટાર્થ:—પૃથ્વીકાય આદિક એટલે પૃથ્વીકાય, વનસ્પતિકાય વગેરે—જેમાંથી જિનિભેં એટલે જિનેશ્વરની પ્રતિમા બનાવવામાં આવે તેવા પૃથ્વીકાયાદિ સ્વરૂપને ધારણ કરનાર જેવા લબ્યજ હાય છે. (૩૪) પારમાર્થિંક સદ્યુણી (૩૫) એટલે મુક્તિ પદને દેનારા સદ્યુણોને ધારણ કરનારા જેવા લબ્યજ હાય. અહીં શીલ, સમતા સંયમ, વિનય, વિવેક, નમૃતા, સરલતા, સાદાઈ, સંતાષ વગેરે ઉત્તમ ગુણો જાણવા. તથા સ્વરૂપ દયા, અનુખંધ દયા અને હેતુ દયા એમ ત્રણ પ્રકારની દયા (૩૬) પાલનારા જેવા લબ્યજ જાણવા. અલબ્યને આવી દયા હાતી નથી. તથા સીણ કષાય વિરાગ (૩૭) એટલે માહનીય કર્મના સર્વથા લય થવાથી પ્રાપ્ત થએલી વીતરાગ દશા. આ અવસ્થા છેલ્લા ત્રણ (૧૨–૧૩–૧૪મા) ગુણસ્થાનકમાં હાય છે, તેથી લબ્ય જવોજ આ અવસ્થા પામે છે, અલબ્યને આ અવસ્થા કદાપિ પ્રાપ્ત થતી નથી. એ પ્રમાણે અલબ્ય જવો જે ૩૭ વાનાં પામતા નથી તેનું વર્ણન અહીં પુર્ થયું. (૨૬)

પ્રશ્નઃ—સચાેગી કેવલી ગુણસ્થાનકે કયા કર્મના અધ થાય છે ?

ઉત્તર:—સંયોગી કેવલી નામના તેરમાં ગુણસ્થાનકને વિષે શાતા વેઠનીય કર્મ નાજ અંધ હાય છે, પરંતુ બીજા કાેઇ કર્મ નાે અંધ હાેતા નથી. કારણ કે યાેગ હાેય ત્યાં સુધી શાતા વેઠનીય બંધાય છે, પણ બીજા કમાેના હેતુઓ નાે અહીં અલાવ હાેવાથી બીજાં કાેઇ કમેં ખંધાતા નથી. (૨૭)

પ્રશ્ન:--સચાગી ગુણસ્થાનકે કેટલી લેશ્યા હાય છે?

ઉત્તરઃ—આ ગુણસ્થાનકમાં એક શુકલ લેશ્યા ઉત્તમ પ્રકારની હોય છે. કારણ કે અહીં અતિ વિશુદ્ધ પરિણામ હાય છે. યાગ હાય ત્યાં સુધીજ લેશ્યા હાય છે. માટે યાગ તથા લેશ્યા તેરમા સુધીજ હાય છે. પરંતુ ચોદમે ગુણસ્થાનક યાગ તથા લેશ્યા હાતા નથી (૨૮)૭૫

વિપુલમતિ અને ઋજુમતિ મનઃપર્યવજ્ઞાનીમાંથી કાેેે અવશ્ય કેવલી ખને તે જહ્યુવી યાેગનું સ્વરૂપ જહ્યુવે છે:—

અપ્રતિપાતિ વિપુલમતિ મનઃપર્ય વી કેવલી અને, ઋજુમતિ મનઃપર્ય વે કેવલતણી ભજના અને; યામ પંદર ભવ્ય નરની અપેક્ષાએ જાણવા, ભવ્ય સ્ત્રીની અપેક્ષાએ તેર યોગા જાણવા.

७६

૨૫૦૮ાથ:--પ્ર<sup>2</sup>ન :--- વિયુલમતિ મનઃપર્યવ જ્ઞાન કેટલી વાર ઉત્પન્ન થાય ?

ઉત્તર:—સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયના મનાગત ભાવને જે જ્ઞાનથી જાણી શકાય તે મનઃ પર્યવ જ્ઞાનના છે પ્રકાર છે:—૧ ઋજીમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાન, જેનાથી મનના ભાવ સામાન્ય-પણે એટલે શેડા પર્યાયા પૂર્વક જાણી શકાય છે. ર વિપુલમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાન, જેનાથી મનના ભાવ વિશેષ પર્યાયા સહિત જાણી શકાય છે. આમાંથી જે અપ્રતિપાની વિપુલમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાન છે તે અવશ્ય કેવલજ્ઞાન પામે છે. કારણ કે આ વિપુલમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાન અપ્રતિપાતી એટલે કેવલજ્ઞાન થાય ત્યાં સુધી અવશ્ય રહેનાર છે. જે આવ્યા પછી ચાલ્યું ખણ જાય છે તેથી તેને પ્રતિપાતી કહેલાય. ઋજીમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાન થયા પછી ચાલ્યું પણ જાય છે તેથી તેને પ્રતિપાતી કહેલું છે. વિપુલમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાની કેવલજ્ઞાન પામીને અવશ્ય તેજ ભવમાં માણે જાય છે. કારણ કે તે ભવમાં માણે જનારને જ આ વિપુલમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાન થાય છે. અને ઋજીમતિ મનઃ પર્યવ જ્ઞાનને વિષે કેવલજ્ઞાનની ભજના જાણવી એટલે ઋજીમતિ મનઃ પર્યવવાળાને તે ભવમાં કેવલજ્ઞાન થાય અને ન પણ થાય. એટલે ઋજીમતિ આવેલું ચાલ્યું પણ જાય છે. (૨૯)

પ્રશ્ન :---ભવ્ય પુરૂષ અને ભન્ય સ્ત્રીને સરખા યાગ હાય કે એાછા વત્તા ?

ઉત્તર:—- ચાર મનતા ચાંગ, ચાર વચનના ચાંગ અને સાત કાયાના ચાંગ એમ કુલ ૧૫ ચાંગ કહેલા છે. આ પંદર ચાંગ ભવ્ય પુરૂષની અપેક્ષાએ જાણવા. કારણ કે આહારક ચાંગ અને આહારક મિશ્ર ચાંગ ચૌદ પૂર્વધર મુનિરાજને હાય છે અને તે અવશ્ય ભવ્ય હોય છે. તેમજ ભવ્ય સ્ત્રીને ઉપર કહેલા આહારકના બે ચાંગ વિના ૧૩ યોગ હાય છે, કારણ કે સ્ત્રીને ચૌદ પૂર્વ ભણવાના નિષેષ છે, અને ચૌદ પૂર્વી વિના આહારક લબ્ધિ હોતી નથી, માટે સ્ત્રીને તેર યોગા કહ્યા છે. હર

આહારકલિપ્ધિ કેાને હેાય છે અને આહારકલિપ્ધિ કયારે કરે તે બે ગાશામાં જણાવે છેઃ—

આહારક તનુકરણ કેરી ચાગ્યતા નહિ તેહની, લબ્ધિ આહારક તણી ના ચાગ્યતા ત્યાં પુરૂષ**ની**; લબ્ધ અટ્ટાવીશમાંથી આઠ દસ તેને કહી, નિષિદ્ધ દશમાં લબ્ધ આહારક તણી પણ છે કહી. જાસ લબ્ધિ ચૌદપૂર્વા નિશ્ચયે તે જાણીએ, ચૌદપૂર્વા સર્વ આહારક કરે ઇમ ના અને; આહારક તનુ ના અનાવે હેતુ વિણ લબ્ધિ છતાં, જિનઋદિ દર્શન આદિ કારણથીજ તેહ અનાવતા.

96

www.iainelibrarv.org

७७

રપાશાર્ધ:— છાંતેરમા શ્લાકમાં જણાવેલ ૧૩ યાંગાનું રહસ્ય એ છે કે-આહારક શરીર કરવાની યાંગ્યતા સ્ત્રીને નથી, કારણ કે ચૌદ પૂર્વધરને આ આહારક લબ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે અને સ્ત્રીને ચૌદ પૂર્વના અભ્યાસના શાસ્ત્રમાં નિષેષ્ઠ છે. આહારક શરીર અનાવે ત્યારે શરૂઆતમાં આહારક મિશ્ર યાંગ અને તેની પર્યાપ્તિઓ પૂરી થાય ત્યારે આહારક યોગ હાય છે. ખધી થઈ ને અફાવીસ માટી લબ્ધિઓ કહેલી છે. તેમાંથી સ્ત્રીને અહાર લબ્ધિઓ હોય છે. બધી થઈ ને અફાવીસ મોટી લબ્ધિઓ કહેલી છે. તેમાંથી સ્ત્રીને અહાર લબ્ધિઓ હોય છે. બાકીની દસ લબ્ધિઓનો સ્ત્રીઓને વિષે નિષેષ્ઠ કહેલો છે, તેમાં આહારક લબ્ધિના પણ નિષેષ્ઠ કહોો છે. જેને આ આહારક લબ્ધિ હોય તે નિશ્લે ચૌદ પૂર્વધર જાણવા, પરન્તુ એટલા ચૌદ પૂર્વી હોય તે ખધા આહારક શરીર કરે એવું બનતું નથી, કારણ કે તેઓ આહારક લબ્ધિ હોવા છતાં પણ કારણ વિના આહારક શરીર બનાવતા નથી. પરંતુ ચૌદ પૂર્વી એમ પણ જ્યારે તીર્થ કરની ઋહિ એવાની ઈચ્છા થાય ત્યારે એક સ્ત્રમ માંશય પૂછવાની ઇચ્છા થાય ત્યારે એક હાથ પ્રમાણ આહારક શરીર બનાવીને તીર્થ કર પાસે જાય છે. અને આ કાર્ય એક અન્તર્મ હુર્તમાં જ પૂર્ણ કરીને પાછા આવે છે. ૭૭–૭૮

હવે ત્રણ શ્લાકમાં ૨૮ લખ્ધિએ જણાવે છે:---

આ પ્રસંગે લબ્ધિ અટ્ટાવીસ ઇમ અવધારિએ, સવૌષિધિ જલ્લોષિધિ વિપ્રુડીષિધિ સંભારીએ; ખેલ<sup>૪</sup> આમષી ષિધિ સંભિન્નશ્રોતા અવધિ ને, વિપ્રલ<sup>૮</sup> ત્રદજીમતિ લબ્ધિ ગહાધર<sup>૧૦</sup> લબ્ધિ કેવલ<sup>૧૧</sup> લબ્ધિને.હ્

રપષ્ટાર્થ:—અહીં આ લિખ્ધના પ્રસંગ હોવાથી ૨૮ લિખ્ધિએ આ પ્રમાણે જાણવી:—૧ સવી પિધિ લિખ્ધ એટલે તપના પ્રભાવથી જે મુનિરાજના મલ રલેખ્મ વગેરેના સ્પર્શાથી અથવા ઉપયાગથી દરેક પ્રકારના રાગાદિ નાશ પામે એવી લિખ્ધ. ૨ જલ્લોષિધ—જલ્લ એટલે દેહના મેલ, તેના સ્પર્શથી રોગાદિ નશ પામે તેવી લિખ્ધ. ૩ વિપ્રુડીષિધ—વિપ્રુડ એટલે મલ, તેમના મૂત્રાદિકના સ્પર્શથી રોગાદિ નાશ પામે તેવી લિખ્ધ. ૪ ખેલીષિધ—ખેલ એટલે કફ તેના સ્પર્શથી રોગાદિ નાશ પામે તેવી લિખ્ધ. ૫ આમષી પિધિ—આમષ્

મેટલે હાથ વગરના સ્પર્શથી રોગાદિ નાશ પામે તેવી લખ્ધિ. દ સંભિન્નશ્રોતા લખ્ધિ –જેથી એક ઈન્દ્રિય દ્વારા સર્વ ઈન્દ્રિયોના વિષયો જાણી શકાય તેવી લખ્ધિ. ૭ અવધિ લખ્ધિ–જેથી ઈન્દ્રિયાદિની અપેક્ષા વિના રૂપી દ્રવ્યોને જાણી શકાય. ૮ વિપુલમતિ લખ્ધિ–અહી દ્વીપના સંત્રી પંચેન્દ્રિય જીવાના મનાગત ભાવને વિશેષતાથી જણાવનારી લખ્ધિ. હ ઋજુમતિ લખ્ધિ–અહી દ્વીપના સંત્રી પંચેન્દ્રિય જીવાના મનાગત ભાવને સામાન્યપણ જણાવનારી લખ્ધિ. ૧૦ ગણધર લખ્ધિ–જેથી એક પૂર્વાદિની રચના કરી શકાય તેવી લખ્ધિ. આ લખ્ધિ તીથે કરને કેવલજ્ઞાન થાય અને ચતુવિધ સંઘની સ્થાપના કરે તે વખતે તીથે કર ભગવંતની ત્રિપદી સાંભળીને પ્રભુના મુખ્ય શિષ્યોને થાય છે. ૧૧ કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્ત થાય તે. આ કેવલજ્ઞાન પાંચ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષ્યથી ઉત્પન્ન થાય છે. ૭૯

બલદેવધર આશીવિષ³ પદાનુસારિણીધ્ય ચારણ્ધ્ય અને, પૂર્વધરધ્ય અરિહંતધ્ય ચકીધ્ય લિબ્ધ વાસુદેવધ્ય ને, બીજર્ય કાેબ્ઠકર્ય બુદ્ધિ ક્ષીર મધુ સપિશકાલબિધ્ય ને; આહારકર્ય અક્ષીણમહાનસીય્ય પુલાકય્ય વૈક્રિય લબ્ધિય્યેને. ૮૦

સ્પાર્ગાર્થ:—૧૨ અલદેવલિષ્ધ:—જેથી વાસુદેરના માટા ભાઈ રૂપે ઉત્પન્ન થાય, તેઓ સ્વર્ગમાં અથવા માક્ષમાં જાય છે. ૧૩ આશીવિષ લિખ્ધ—જે લિખ્ધિના પ્રભાવથી સર્પાદિનું ઝેર નાશ પામે છે. ૧૪ પદાનુસારિણી લિખ્ધ એટલે એક પદ સાંભળીને તેને અનુસારે સંપૂર્ણ શાસાદિને જાણવાની લિખ્ધ. ૧૫ ચારણ લિખ્ધ—વિદ્યાના અળ વડે અથવા જંઘાના અલવડે આકાશમાં ગમન કરવાની લિખ્ધ. ૧૬ પૂર્વં ધર લિખ્ધ—ચૌદ પૂર્વંનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન થવાથી જે લિખ્ધ ઉત્પન્ન થાય છે તે. ૧૭ અરિહંત લિખ્ધ—રાગદ્રેષ રૂપી ભાવ શત્રુઓનો નાશ કરી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તીર્થં કર નામ કર્મના ઉદયથી ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરનાર અરિહંત જાણવા. આ અરિહંત પદની પ્રાપ્તિની લિખ્ધ તે અરિહંત લિખ્ધ. ૧૮ ચક્રવર્તી ની લિખ્ધ—એક વિજયના છ એ ખંડાને છત્તીને ચક્રવગેરે ચૌદ રત્નાની પ્રાપ્તિ કરાવનારી લિખ્ધ. ૧૯ વાસુદેવ લિખ્ધ એટલે એક વિજયના ૬ ખંડમાંથી ત્રણ ખંડ પૃથ્વીને છતાવનારી લિખ્ધ. ૨૦ બીજ છુધ્ધિ લિખ્ધ એટલે જેમ બીજમાંથી માટું વૃક્ષ થાય છે તેમ જે લિખ્ધના પ્રભાવથી બીજ માત્ર (થાડું જ્ઞાન) પામીને તે દ્વારાએ માટી રચના કરી શકાય તેવી લિખ્ધ ૨૧ કેલ્ડક બુદ્ધિ લિખ્ધ—એટલે જેમ કૈાકારમાં રહેલું અનાજ સચવાઇ રહે છે તેમ જેથી ભણેલું ભૂલાય નહી તેવી લિખ્ધ. ૨૨ ક્ષીરમધુસપ્રિંશશ્રવલિખ્ધ જેથી વક્તાના વચનમાં શ્રીતાને દુધ મધ અને ઘીના જેવી મીકાશ

લાગે, તે લિખ્ધ લીરમધુસિપ રાશ્રવલિષ્ધ કહેવાય. ર૩ આહારક લિખ્ધ એટલે જે લિખ્ધના પ્રભાવથી આહારક શરીર બનાવી શકાય તેવી લિખ્ધ. ૨૪ અલીણ મહાનસી લિખ્ધ એટલે જે લિખ્ધના પ્રભાવથી વહારી લાવેલા આહાર ગમે તેટલા સાધુઓને જમાડે પરંતુ પાતે વાપરે નહિ ત્યાં સુધી ખૂટે નહિ તેવી લિખ્ધ. ૨૫ પુલાક લિખ્ધ એટલે જે લિખ્ધથી જિનશાસનની પ્રભાવના તથા સંધરક્ષાદિ નિમિત્તે ચક્કવર્ત્તિના સૈન્યને પણ હરાવી શકાય ૨૬ વૈકિયલિષ્ધ—જે લિખ્ધથી નાનું, માટું, દશ્ય અદ્ધય, જલચર, સ્થલચર, ખેચર વગેરે વિવિધ પ્રકારનું શરીર બનાવી શકાય તે વૈકિયલિષ્ધ કહેવાય. ૮૦

તેઉલેસાર શીતલેશ્યાર ભગ્ય નરને સર્વ એ, દરા ન હાવે તેહમાંની તિણ અઢાર વિચારીએ; અરિદ્વંત ચક્રી પૂર્વધર ગણુધર તથા અલદેવને, સંભિન્નશ્રોતા લબ્ધિ આદારક દુવિદ ચારણ અને.

८१

સ્પાષ્ટાર્થ:—૨૭ તેને લેશ્યા લિખ્ય:—જે લિખ્યના ખલ વડે સામાને બાળી નાખે તેવી અપ્તિ શરીરમાંથી પ્રગટ થાય તે. ૨૮ શીત લેશ્યા લિખ્ય એટલે જે લેશ્યાથી સામાને શીતળતા પ્રાપ્ત થાય તેવી લિખ્ય. એમ આ ૨૮ પ્રકારની લિખ્યએ! ભવ્ય જવા-માંજ હાય છે. એ પ્રમાણે ૨૮ લિખ્યએ! તું કું કમાં સ્વરૂપ જણાવ્યું. આ લિખ્યએ!માંથી દશ લિખ્યએ! ભવ્ય નારીને હાતી નથી, તે આ પ્રમાણે જાણવી:—૧ અરિહંત લિખ્ય એટલે તીર્થ કર પદવીની પ્રાપ્તિ અને થાય નહિ અહીં આ ચાવીશીમાં ૧૯ મા તીર્થ કર મલ્લીનાથ ઓવેદે ઉત્પન્ન થયા તે આશ્વર્ય રૂપ જાણવું. ૨ ચક્રવર્તી લિખ્ય, ૩ ચીદ પૂર્વ પર લિખ્ય, ૪ ગણુધર લિખ્ય, ૫ ખલદેવ લિખ્ય, ૬ સંભિનનશ્રોતો લિખ્ય, ૭ આહારક લિખ્ય, ૮ મી એ પ્રકારની ચારણ લિખ્ય એટલે વિદ્યા ચારણ લિખ્ય અને જંઘા ચારણ લિખ્ય. ૮૧

સીને વિષે દશ લબ્ધિએ હાતી નથી તે જણાવી ચારે આયુષ્ય કેથ્થુ બાંધે અને કાેે ન બાંધે તે કારણ સહિત એ શ્લોકમાં જણાવે છેઃ—

વાસુદેવ પુલાક દશ એ ભવ્ય નાર ન પામતી, તેથી ન આહારક અનાવે લબ્ધિથી રચના થતી; આયુ નર તિર્ય ચતું અધાય ચારે ગતિ વિષે, પણ સુરાયુ નરક આયુ નરગતિ તિરિગતિ વિષે.

**८**२

સ્પષ્ટાથ<sup>ે</sup>:—નવમી વાસુદેવ લબ્ધિ અને દશમી પુલાક લબ્ધિ. એમ દશ**લ**બ્ધિએા સ્ત્રીઓને હાેય નહિ. તેથી ખાકીની ૧૮ લબ્ધિએા ભવ્ય સ્ત્રીને વિષે દ્વોય છે. આ દશ લબ્ધિમાં આહારક લબ્ધિ ગણાવી છે અને આહારક લબ્ધિ વડે આહારક શરીર બનાવે ત્યારે આહારકમિશ્ર યેાગ અને આહારક યાેગ હાેય છે, માટે સ્ત્રીને વિષે આ બે યાેગ વિના બાકીના ૧૩ યાેગા જાણવા. (૩૦)

પ્રશ્ન--ચારે ગતિવાળા જીવા ચારે આયુષ્ય ખાંધે કે નહિ?

ઉત્તર—મનુષ્યનું આયુષ્ય તથા તિર્યાં ચનું આયુષ્ય ચારે ગતિને વિષે બંધાય છે એટલે નારકી, મનુષ્ય, તિર્યાં અને દેવગતિ એ ચારે ગતિના જીવા મનુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તેમજ એ ચારે ગતિના જીવા તિર્યાં ચમાં પણ ઉત્પન્ન થાય છે. પરંતુ દેવતાનું આયુષ્ય મનુષ્યગતિ અને તિર્યાં ચગતિમાં જ ખંધાય છે. એટલે આ એ ગતિવાળા જીવા મરીને દેવ થાય છે. તેવી જ રીતે નરકાયુ પણ આ છે ગતિવાળા જીવા જ ખાંધે છે.(૩૧)૮૨

ચીદ ગુણસ્થાનકાનાં નામ જણાવે છે.—

મિથ્યાત્વ બીજીં સાયસાદન મિશ્ર અવિરત ધારીએ, દેશિવિરતિ પ્રમત્ત અપ્રમત્ત અપૂર્વ કરણ ન ભૂલીએ; અનિવૃત્તિ સૂક્ષ્મસંપરાયાપશાંત ક્ષીણ કષાય એ, સયાબિ તેમ અયાગિ કેવલિ ગુણસ્થાનક ચૌદ એ.

٤2

**૨૫ષ્ટાથ**ઃ—પ્રશ્ન-ચૌદ ગુણુસ્થાનકા કયા કયા ?

િ ઉત્તર—ચોદ ગુણસ્થાનકા આ પ્રમાણે જાણવા.—૧-મિશ્યાદિષ્ટ ગુણસ્થાનક, ર—સારવાદન સમ્યગ્દિષ્ટ ગુણસ્થાનક, ૩-મિશ્રદૃષ્ટિ ગુણસ્થાનક, ૪-અવિરતિ સમ્યગ્દિષ્ટ ગુણસ્થાનક, પ-દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક, દ—પ્રમત્તસંયત ગુણસ્થાનક, ૭-અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનક, ૮-અપૂર્વંકરણ ગુણસ્થાનક, ૯-અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનક, ૧૦-સ્ક્ષ્મસંપરાય ગુણસ્થાનક, ૧૧-ઉપશાંતકષાયવીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણસ્થાનક, ૧૨-સીલ્યુક્ષ્ષાયવીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણસ્થાનક, ૧૩-સંયોગિ કેવલિ ગુણસ્થાનક, ૧૪-અયોગિ કેવલિ ગુણસ્થાનક. આ ચોદે ગુણસ્થાનકોના દ્રંક પરિચય આ પ્રમાણે જાણવા.—

અહીં જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્ર રૂપી ગુણુે જાણવા. દરેક સંસારી જીવમાં આ ગુણુ એાછાવત્તા પ્રમાણમાં પ્રગટ હાય છે. તેથી આ ગુણસ્થાનકના અનેક લેદા થાય છે, પરંતુ સ્થૂલ વ્યવહારની અપેક્ષાએ જ્ઞાનીઓએ તેના ચૌદ લેદ પાડ્યા છે. તે આ પ્રમાણે:—

ર મિચ્ચાદિષ્ટ ગુણુસ્થાનક:—મિચ્ચા એટલે યથાર્થ નહિ તે. સાચાને ખાટાર્ય અને ખાટાને સાચા રૂપ જણાવનારી એવી દષ્ટિ એટલે શ્રહા તે મિચ્ચાદષ્ટિ ગુણુસ્થાનક. દરેક સંસારી જીવ પ્રથમ તા આ ગુણુસ્થાનકમાં જ હાય છે. અને ત્યાર પછી જેમ જેમ ગુણુમાં વૃદ્ધિ થાય તેમ તેમ આગળ વધે છે. સંસારી જીવાના ઘણા માટા ભાગ આ ગુણુસ્થાનકમાં જ વર્તતા હાય છે. કારણ કે મિચ્યાત્વ માહનીય નામના કર્મના ઉદયથી આ જીવા દબાઈ ગયેલા છે. એટલે તેને વશ પહેલા છે. જ્યારે જીવ આ મિચ્યાત્વ માહની-

યના ઉદયને રાકી શકે છે, ત્યારે તે સ્થાગળના ગુણસ્થાનકોમાં આગળ વધી શકે છે. આ ગુણસ્થાનકના કાળ અપેક્ષા લેદે ત્રણ રીતે કહેલો છે. ૧ અનાદિ અનંત કાલ, ૨ અનાદિ સાંત કાલ. ૩ સાદિ સાંત કાલ. તેમાં પ્રથમના અનાદિ અનંત કાલ અલબ્ય જીવાની અપેક્ષાએ જારાવા. આ જીવા અનાદિ કાલથી મિશ્યાદૃષ્ટિ ગુણસ્થાનમાં રહેલા છે. અને તેઓને કાઈ દિવસ સમકિત થવાનું નથી તેથી હંમેશાં આ ગુણસ્થામકમાં રહેવાના હાલાથી તેમની અપે-ક્ષાએ અનાદિ અનંત કાળ જાણવા. ર અનાદિ સાંત કાલ લવ્ય જવાને આશ્રી જાણવા, કારણ કે ભવ્ય જીવા પણ અનાદિ કાળથી મિશ્યાત્વ ગુણસ્થાનકમાં રહેલા છે; પરંતુ આ લબ્ય જીવામાં માક્ષે જવાની યાગ્યતા હાવાથી જ્યારે તેઓને સમકિત થાય છે ત્યારે મિથ્યાત્વના અંત આવે છે, તેથી અનાદિ સાંત કાળ કહ્યો. ૩ ત્રીને સાદિ સાંત કાલ સમક્તિથી પડીને મિશ્યાત્વે આવેલા ભવ્ય જ્વોને આશ્રીને જાણવો. અનાદિ અનંત તથા અનાદિ સાંત ભાંગામાં કાળની ગણતરી થઈ શકતી નથી, કારણ કે અનાદિ અનંત અને અનાદિ સાંત ભાંગામાં શરૂઆતમાં આવેલા અનાદિ પદ વડે આદિ નહિ હાવાથી અનંતા કાલ જાણવા. પરંતુ ત્રીજા સાદિ સાંત ભાંગામાં કાળની ગણતરી થઈ શકે છે માટે તેના જઘ ન્ય કાળ અ'તમું હતું અને ઉત્કૃષ્ટ કાળ દેશાન અર્ધ પુદુગલ પરાવર્ત જાણવો. તેમાં જધ ન્યથી અંત્રમું હતેના કાળ આ પ્રમાણે ઘટી શકે-જે છવ સમકિતથી પડીને મિશ્યાત્વે આવ્યા તે એછામાં આછું એક અંતમું હતે મિશ્યાત્વે રહીને ક્ર્રીથી પરિશામ વિશુદ્ધ શ્વાશી સમ્યકત્વને પામે છે. એમ મિશ્યાત્વના જઘન્ય કાલ અંતર્મુહત જાણવા. તથા તે સમકિતથી પડીને મિશ્યાત્વે આવેલા છવ મહુ આર'ભાદિકમાં આસકત થાય તા વધુ-માં વધુ દેશાન અર્ધ પુદુગલ પરાવર્ત સુધી મિથ્યાત્વે રહીને કરીથી અવશ્ય સમક્તિને પામે છે. તે અપેક્ષાએ ઉત્કષ્ટ કાળ જાણવા.

2. સાસ્વાદન સમક્તિદંષ્ટિ ગુણુસ્થાનક:—આ ગુણુસ્થાનક ઔપશમિક-સમ્યકત્વથી પડતાં જ આવે છે. ઉપશમ સમકિત પામેલા છવ તે સમકિતમાં અંત મું હૂર્ત રહે છે. તે અંતમું હૂર્તમાં વધુમાં વધુ છ (६) આવલિ અને જઘન્યથી એક સમય આકી રહે તે વખતે કાઈક જીવને અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદય થાય ત્યારે તેને સાસ્વા-દન સમકિતી કહેવાય છે. અહીં જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી છ આવલિ રહીને પછી મિથ્યત્વ માહનીયના ઉદય થવાથી તે જીવ મિથ્યત્વેજ જાય છે. જેમ ખીર ખાનાર જીવને વમન થતાં તે ખીરના .આસ્વાદ રહે છે તેમ ઉપશમ સમકિતને વમતાં હજ તે જીવને સમકિતના સ્વદ રહેલા હોવાથી આ ગુણસ્થાનકને સાસ્વાદન સમક્તિ દિષ્ટિ ગુણુસ્થાનક કહેલું છે

3. મિશ્રદ્દેષ્ટિ ગુણુસ્થાનક :--જ્યાં જિનેશ્વરનાં વચન ઉપર રાગ પણ નથી અને દ્વેષ પણ નથી એવા મિશ્ર પરિશ્રામમાં જીવ વર્લતો હોય ત્યારે તેને મિશ્રદેષ્ટિ

કહેવાય છે, આ જીવનું મિશ્રદેષ્ટિ ગુણુસ્થાનક જાણવું. આ ગુણુસ્થાનક ચડતાં તથા પડતાં આવે છે. આવા મિશ્ર પરિણામ અંતર્મુહૂર્ત સુધી જ રહે છે, તેથી આ ગુણુસ્થાનકના કાલ જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહુર્ત પ્રમાણ કહ્યો છે.

- ૪. અવિરતિ સમ્યગ્દિષ્ટિ ગુણું સ્થાનક: —જે જીવને જિનેશ્વર લગવંતના વચન ઉપર શ્રહા હાય એટલે જિનેશ્વર લગવંતના વચન કદાપિ ખાટાં ન જ હાય એવી દઢ આસ્થા હોય તે જીવ સમિકતી જાણું માં ગુણુસ્થાનકમાં સમિકતવંતા જીવા ત્રણું પ્રકારના હાય છે—૧ ઉપશમ સમિકતી, ર ક્ષયાપશમ સમિકતી, ર ક્ષયાપશમ સમિકતી, ર ક્ષાયિક સમિકતી. જ્યાં આ ત્રણ સમિકતમાંથી ગમે તે એક સમિકત હોય પણ કાઈ જાતની વિરતિ એટલે દેશ વિરતિ આદિ હોય નહિ તે અવિરતિ સમ્યગ્દિષ્ટ ગુણુસ્થાનક ચાયું કહેલું છે. આ ગુણુસ્થાનકના જ્યાન્યથી અત્તમું હૂર્તના કાલ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૩૩ સાગરાયમથી અધિક કાલ જાણુવા.
- પ. દેશવિરતિ ગુણુસ્થાનક :— ઉપર કહેલા ત્રણ પ્રકારના સમકિતમાંથી કાઈ એક સમ્યકત્વ હોય અને સાથે દેશથી એટલે અંશે વિરતિ અથવા હિંસાદિના ત્યાગ હોય તે દેશવિરતિ ગુણુસ્થાનક પાંચમું જાણું જઘન્યથી એક બેત્રણ વળેરે વૃતા અને ઉત્કૃષ્ટથી ખાર વૃતને ધારણ કરનારા દેશવિરતિ શ્રાવકા આ ગુણુસ્થાનક વર્તતા હોય છે. આ ગુણુસ્થાનકનો જઘન્ય કાળ અંતમું હુતે અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઊણી પૂર્વ કાંડી વર્ષ પ્રમાણ જાણુવા.
- દ. પ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાનક :— જયાં સર્વ વિરતિ રહેલી છે પરંતુ સાથે પ્રમાદ ભાવ રહેલા છે એવા સાધુ મુનિરાજને પ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાનક જાણવું. આ ગુણસ્થાનકમાં પાંચ મહાવતાદિની આરાધના રૂપ સર્વ વિરતિ હાય છે. દેશ વિરતિની અપેક્ષાએ આ ગુણસ્થાનકવાળાની વિશુદ્ધિ અનંતગુણ અધિક છે અને સાતમા અપ્રમત્ત સંયતની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધિ અનંતગુણકીન છે. આ ગુણસ્થાનકના કાલ જદ્યનથી ૧ સમયના અને ઉત્કૃષ્ટથી અન્તમું હૂત પ્રમાણ જાણવા.
- ૭ અપ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાનક—આ ગુણસ્થાનકમાં પણ પાંચ મહાવતાદિની આરાધના રૂપ સર્વવિરતિ હોય છે. પરંતુ અહીં અપ્રમત્ત દશા હોવાથી આ ગુણસ્થાનકનું નામ અપ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાનક છે. આ ગુણસ્થાનકના કાલ પણ જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મું હૂર્ત પ્રમાણ જાણવા. એ પ્રમાણે છદા અને સાતમાના જોદા જોદો કાલ કહ્યા, પરંતુ ખંને ગુણસ્થાનકના લેગા ઉત્કૃષ્ટ કાળ દેશે ઊણી પૂર્વકાડી વર્ષ પ્રમાણ જાણવા. કારણ કે છટ્ઠે ગુણસ્થાને અંતર્મું હૂર્ત રહીને પછી અવશ્ય સાતમે આવે. ત્યાં અંતર્મું હૂર્ત રહીને પછી અવશ્ય સાતમે આવે. ત્યાં અંતર્મું હૂર્ત રહીને કરીથી છટ્ઠે આવે, એમ આ બે ગુણસ્થાનકની પરાવૃત્તિ (જવું; આવવું) ચાલ્યા કરે છે.
- ૮. અપૃવ કર્ણુ ગુણુસ્થાન કઃ—ચાથાથી સાતમા સુધીના ચાર ગુણુસ્થાન કામાં પૃવે કહેલા ત્રણુ પ્રકારના સમકિત હાય છે, પરંતુ આ ગુણુસ્થાન કમાં ક્ષયાપશમ સમકિત

હોતું નથી, તેથી ઉપશમ સમકિત અને ક્ષાચિક સમકિત એમ છે સમકિત હોય છે. પૂર્વે નહિ કરેલાં હોવાથી અપૂર્વ એવાં પાંચ વાનાં અહીં જીવ કરે છે. ૧ સ્થિતિઘાત, ર રસઘાત, ૩ ગુલુશ્રેલ્યુ, ૪ ગુલ્યાં કેમ તથા પ અપૂર્વ અંધ આ પાંચ વાનાં અહીં જીવ કરે છે, તેથી આ ગુલ્સ્થાનકનું નામ અપૂર્વ કરલ્યું છે. આ ગુલ્સ્થાનક વર્તતા જીવ ઉપશમ- શ્રેલ્યું અથવા ક્ષપકશ્રેલ્યું શરૂ કરે છે. ઉપશમ સમકિતી તથા ક્ષાચિક સમકિતી ઉપશમ- શ્રેલ્યું શરૂ કરે છે અને ક્ષપકશ્રેલ્યું ક્ષાચિક સમકિતી જ શરૂ કરે છે. આ ગુલ્સ્થાનકના જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતમું હુર્તનો કાલ જાલ્યો.

- ૯. અનિવૃત્તિ ખાદર સંપરાય ગુણુસ્થાનક:—આ ગુણુસ્થાનકમાં વર્તનારા જીવાના પરિણામામાં નિવૃત્તિ એટલે ફેરફાર નહિ હોવાથી આનું નામ અનિવૃત્તિ કરણ કહેલું છે. આ ગુણુસ્થાનકમાં પ્રથમ સમયે જે જીવા આવી ગયા, વર્તે છે, તેમજ ભવિષ્યમાં આવશે તે બધા જીવેંના તે સમયે એક સરખા જ પશ્ચિમ હાય છે. બીજે સમયે પ્રથમ સમય કરતાં અનંતગુણ વિશુદ્ધ અધ્યવસાય હાય છે, પરંતુ તે બીજે સમયે દરેક જીવના એક જ જાતના અધ્યવસાય હાય છે. આથી આ ગુણુસ્થાનકના જેટલા સમય તેટલા જ અધ્યવસાય સ્થાન જાણુવા. આ ગુણુસ્થાનના કાલ પણ જલન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતમું હૂર્ત પ્રમાણ જાણુવા. આ ગુણુસ્થાનકમાં ખાદર કષાયના ઉદય હોવાથી અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય ગુણસ્થાનક કહ્યું છે.
- ૧૦. સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણસ્થાનક:—અહીં સંપરાય શખ્દ ઉપરથી લાેલ સમજવાે. સૂક્ષ્મ લાેલના ઉદય હાેલાથી સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણુસ્થાનક કહ્યું છે. અહીં ઉપશમ્મ શ્રેણુવાળાને સંજવલન લાેલ સિવાય બાકીની ૨૭ પ્રકૃતિઓ ઉપશમેલી હાય છે અને સપક શ્રેણુવાળાને તેજ ૨૭ પ્રકૃતિઓના ક્ષય થયાે હાેય છે. આ ગુણુસ્થાનકના કાલ જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મું હૂર્તના જાણુવા.

આ આઠમું નવમું અને દશમું ગુણસ્થાનક ઉપશમ શ્રેણિવાળાને શ્રેણિ ચડતાં તથા ઉપશમ શ્રેણિથી પડતાં એમ બે રીતે આવે છે તેમાં શ્રેણિએ ચડતાં પરિણામની વિશુદ્ધિ ઘટતી જાય છે. આ ત્રણે ગુણસ્થાનના જઘન્ય કાલ જે એક એક સમયના કહ્યો છે તે ઉપશમ શ્રેણિમાં જે સમયે આ ગુણુડાણાંને સ્પર્શે અને તેજ સમયે મરણ થાય તે અપેક્ષાએ જાણુવું. ક્ષપકશ્રેણિમાં તા મરણ થતું નથી, તેથી ક્ષપકશ્રેણિવાળાને તા એ દરેક ગુણસ્થાનકના કાલ એક એક અંતમું હૂતં પ્રમાણ જાણુવા.

૧૧. ઉપરાંત માેહ વીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણુસ્થાનક :—આ ગુણુસ્થાનકે ઉપશમ શ્રેલિ કરનારા જીવ દશમા ગુણુસ્થાનકથી આવે છે. દશમે ગુણુઠાણે સૂક્ષ્મ દ્વાબના ઉદય હાય છે અને તે ઉદય અધ થાય ત્યારે જુવ આ ઉપશાંત માહ ગુણસ્થાનકમાં આવે છે. અહીં માહનીય કર્મની ૨૮ પ્રકૃતિઓ ઉપશમેલી હાય છે એટલે તે વખતે તે અદૃાવીસે પ્રકૃતિના રસાદય તથા પ્રદેશાદય હાતા નથી. માહનીય કર્મ સંપૂર્ણ ઉપશમેલું હાવાથી વીતરાગ કહેવાય છે. પરંતુ હજી ત્રણ ઘાતી કર્માના ઉદય રહેલા હાવાથી તેમને છદ્મસ્ય કહેલા છે. આ ગુણસ્થાનકના કાલ જઘન્યથી એક સમયના જાણવા. તે આ રીતે:— અહીં આવેલા જીવનું પ્રથમ સમયે જ મરણ થાય તે અપેક્ષાએ એક સમય જાણવા અને ઉત્કૃષ્ટથી અનંતર્મ હૂર્તના કાલ જાણવા. અહીં થી જવ બે રીતે અવશ્ય પડે છે તે આ પ્રમાણે—૧ આયુષ્ય પ્ર્રંથાય ને પડે (મરણ થાય) તે લવક્ષયે પતન કહેવાય. આ લવક્ષયે મરણ પામેલા જીવ મરીને અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થાય છે અને તેથી તે અગિઆરમા ગુણસ્થાનકથી સીધા ચોથે ગુણકાણે આવીને અટકે છે. ૨ કાલક્ષયે એટલે અગિઆરમા ગુણસ્થાનકના અંતર્મ હૂર્તના કાલ પ્રે થવાથી જીવ પડે છે તે જે ક્રમે ઉપશમ શ્રેણે ચઢયા હાય તેનાથી ઉલટા ક્રમે ઉતરે છે, તેથી ૧૧ મા ગુણસ્થાનકથી પડીને દશમે ગુણકાણે આવે. ત્યાંથી પડીને ઉલ્ટા ક્રમે નવમે—આઠમે—સાતમે વગેરે ગુણસ્થાનક પડતાં પડતાં આવતા છેવટે બીજ સાસ્વાદને થઇને મિશ્યાત્વે પણ જાય છે.

13. સી હ્યુ માહ વીતરાગ છદ્દમસ્થ ગુહ્યુસ્થાન ક:— અહીં માહનીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થયા છે તેથી વીતરાગ કહેવાય અને બીજાં ત્રહ્યુ ઘાતીકર્મ રહેલાં હાવાથી છદ્મસ્થ કહેવાય. આ અર્થ પ્રમાણે બારમું ગુહ્યુસ્થાનક સીહ્યુમાહ વીતરાગ છદ્મસ્ય કહેવાય છે. ક્ષપકશ્રે હ્યું કરનારા જીવ દશમે ગુહ્યુસ્થાનક એક સ્ક્ષમ સંજવલન લાભ જે સત્તામાં તથા ઉદયમાં હતા તેના સંપૂર્ણ ક્ષય કરે કે તરત જ બારમે ગુહ્યુસ્થાને આવે છે. આ જીવ અગિઆરમે ગુહ્યસ્થાનક જતા નથી. આ ગુહ્યસ્થાનકના જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ કાળ અંતર્મ હૂંત પ્રમાણ જાલ્યુના. આ જીવ પડતા નથી. પરંતુ ત્યાંથી આગળ વધતા તેરમે તથા ચૌદમે ગુહ્યુસ્થાનક જઈ માશે જાય છે, માટે જ આ ગુહ્યુસ્થાનમાં વર્ત તો જીવ મરતા નથી. અહીં બાકીના ત્રહ્ય ઘાતી કર્મના ક્ષય કરવાની ક્રિયા ચાલુ હોય છે.

13. સચામી કેવલી ગુણસ્થાનક:—આઠમે ગુણસ્થાને ક્ષપકશ્રેણિ માંડનારો જીવ નવમે, દશમે તથા બારમે થઇ અંતમું હૂર્તમાં અહીં આવે છે. બારમા ગુણસ્થાનકના અંતે જ્ઞાનવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય આ ત્રણુ ઘાતો કર્મના ક્ષય થાય એટલે જીવને કેવલજ્ઞાન તથા કેવલદર્શન પ્રગટ થાય છે અને હજી મન વચન કાયાના યાેગ ચાલુ હાય છે તેથી આ ગુણસ્થાનકને સચાેગી કેવલી ગુણસ્થાનક કહ્યું છે. આ ગુણુઠાણાના કાલ જલન્યથી અંતમું હૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશે ઊણી પૂર્વ કાેડી વર્ષ પ્રમાણ જાણુવા.

૧૪. અયાગી કેવલી ગુણુસ્થાનક :—તેરમે ગુણસ્થાનક યોગ યાલ હતા તે

ચાગને રુંધવાની ક્રિયા તેરમા ગુણસ્થાનકના અંત ભાગમાં શરૂ થાય છે અને જ્યારે યાંગ પુરેપુરા રોકાય છે ત્યારે અહીં આત્મા અચાગી ખને છે. માટે આ ગુણસ્થાનકનું નામ અચાગી કેવલી છે. આ ગુણસ્થાનકના કાલ પાંચ હસ્વાક્ષર ઉચ્ચાર પ્રમાણ અંતર્મું હૂર્વનો છે. આ ગુણસ્થાનકમાં વર્તતા જીવ નામ, ગાત્ર, વેદનીય અને આયુષ્ય એ નામના ચાર અઘાતી કર્મના ક્ષય કરે છે અને જયારે તે કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય થાય છે ત્યારે આત્મા સંપૂર્ણ કર્મ રહિત અને છે અને તેજ સમયે તે શરીરના ત્યાગ કરીને એક જ સમયમાં માક્ષસ્થાનમાં પહોંચી જાય છે અને ત્યાં શાશ્વત સુખના અનુભવ કરતા સદા કાળ રહે છે. તે જીવ ક્રીથી આ સંસારમાં આવતા નથી. (૩૨) ૮૩ )

િ દેવ ગતિમાં આહારની ઇચ્છા કયારે થાય અને દેવા કયા આહાર કરે તે જણાવે છે:—

સાગરાપમ એક આયુ જેમનું તે દેવને, ઇશ્છા થતી આહારની ઇગ સહસ વરિસે તેમને; એમ તેત્રીસ સાગરે પણ સહસ તેત્રીસ માનીએ, મનાભક્ષી દેવ સર્વે ખાય ના નરની પરે.

68

સ્પષ્ટાથ<sup>ર</sup>:—પ્રશ્ન—દેવા આહાર કરે કે નહિ અને કેવી રીતે તથા કયારે આહાર કરે ?

ઉત્તર—જે દેવાનું આયુષ્ય જેટલા સાગરોપમનું હાય તેટલા હજાર વર્ષ તે દેવાને આહારની ઈચ્છા થાય છે. એટલે જે દેવાનું એક સાગરોપમનું આયુષ્ય હાય છે તે દેવાને એક હજાર વર્ષ આહારની ઈચ્છા થાય છે. અને જેમનું એ સાગરોપમનું આયુષ્ય હાય છે તેમને એ હજાર વર્ષ આહારની ઈચ્છા થાય છે. એ કમથી જેમનું તેત્રીસ સાગરોપમનું આયુષ્ય હાય છે તેઓને તેત્રીસ હજાર વર્ષ આહારની ઈચ્છા થાય છે. દેવાને પમનું આયુષ્ય હાય છે તેઓને તેત્રીસ હજાર વર્ષ આહારની ઈચ્છા થાય છે. દેવાને વિષે આહારની અપેક્ષાએ આ ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ જાણવું. આ દેવાને આપણી પેઠે કવલાહાર હોતો નથી. પરંતુ આ સર્વે દેવા મનાલક્ષી કહેલા છે, એટલે તેઓને જ્યારે આહારની ઈચ્છા થાય ત્યારે આહારના પુદ્દગલા તેઓને શુભ રૂપે પરિણામ પામે છે અને તેથી દેવા તૃિસને પામે છે. (33) ૮૪

દેવાને વિષે એક શ્વાસાશ્વાસ ક્ષેવાના સમય જણાવે છે:— સહસ વર્ષ સ્થાન જોડી પક્ષ શ્વાસો છવાસની, ત્રહણવિધિ અવધારવી સર્વાર્થસિક સુરાદિની; આયુષ્ય સાગરના પ્રમાણે પક્ષસંખ્યા ધારવી, તેત્રીસની સર્વાર્થસિક ક્રમિક સંખ્યા માનવી.

4

સ્પન્ટાથ :-- પ્રશ્ન--દેવતાના શ્વાસોશ્વાસનું પ્રમાણ કેટલું છે?

ઉત્તર—જે જે દેવને જેટલા સાગરોપમનું આયુષ્ય કહ્યું છે તે તે દેવ તેટલા પખ-વાડીઆ વીત્યા ભાદ એક ધાસોધાસની કિયા કરે છે. આ પ્રમાણે જે દેવની એક સાગરો-પમની આયુષ્ય સ્થિતિ કહેલી છે તે દેવ એક પખવાડીએ ધાસોધાસ લે છે. આ ક્રમથી સર્વાર્યસિદ્ધિના દેવેનું તેત્રીસ સાગરોપમ પ્રમાણ આયુષ્ય હાવાથી તેત્રીસ પખવાડીઆ વીત્યા બાદ એક ધાસોધાસ જાણવા. અને એક સાગરાપમથી તેત્રીસ સાગરોપમ વચ્ચે જે દેવનું જેટલા સાગરોપમ પ્રમાણ આયુષ્ય હાય તે દેવ તેટલા પખવાડીઆ વીત્યા બાદ ધાસોધાસ લે એમ સમજનું. (3૪) ૮૫

દેવાના સમય કેવી રીતે પસાર થાય છે? તે જણાવે છે:—

એક નાટકમાં સુરાને વર્ષ ચાર હજાર એ, સમય વીતી જાય જીવન છે વિલાસપ્રધાન એ; માક્ષમાર્ગારાધના સંપૂર્ણ ના સુરભવ વિષે, સર્વ પ્રકારે પૂર્ણતા નરભવ વિષેજ સદ્યા દીસે.

4

સ્પુષ્ટાર્થ:-- પ્રશ્ન-દેવાનું જીવન કેવી રીતે પસાર થાય છે?

ઉત્તર—દેવતાઓને એક નાટક જેવામાં ચાર હજાર વર્ષો ચાલ્યા જાય છે, કારણ કે તે જેવામાં દેવા એવા તલ્લીન થઈ જાય છે કે કેટલા સમય ચાલ્યા ગયા તેની પણ તે દેવાને ખબર રહેતી નથી. તેમને તા ક્ષણ જેટલા વખત પસાર થયા તેમ લાગે છે. દેવતાઓનું જીવન જ વિલાસ પ્રધાન છે એટલે તેમના ઘણાખરા સમય આનંદ કોઠા અને માજમજમાં પસાર થાય છે. દેવ ભવને વિષે જો કે તીર્થ કરોના કલ્યાણકામાં જવું તથા નંદી ધર દીપ વગેરે સ્થળના શાશ્વતા જિનાનું વંદન વગેરે ધર્મ સાધના છે, તે છતાં આ દેવ ભવમાં તેઓ ધર્મની સંપૂર્ણ આરાધના કરી શકતા નથી, કારણ કે વિરતિ વિના સંપૂર્ણ આરાધના થઈ શકતી નથી. એક મનુષ્ય ભવ જ એવા છે કે તેની અંદર સર્વ પ્રકારે માક્ષમાર્ગની આરાધના થઈ શકે છે. તાત્પર્ય એ કે—ધર્મની સંપૂર્ણ આરાધના મનુષ્ય ભવમાં જ થઈ શકે છે. માટે મનુષ્ય ભવ પામીને ધર્મની આરાધના અવશ્ય કરવી એજ મનુષ્ય ભવમાં જ થઈ શકે છે. (૩૫) ૮૬ ફ્ર

કેવલી સમુદ્ધાત કેાલુ કયારે કરે તે જલાવે છે:— કેવિલ સમુદ્ધાત વિણ ષ્ઠ હોય તે છદ્મસ્થને, કેવિલને હોય તાે ઇમ સાતમા છે જેમને; આયુથી કર્મા અધિક ત્રણ કરત તેઓ તેહને, બીજા કરે ના તેહને પેણ બે લહે નિર્વાણને.

29

સ્પુષ્ટાર્થ:—પ્રશ્ન—છદ્મસ્થને કેટલા સમુદ્ધાત **હાય અને** કેવલીને કેટલા સમુદ્ધાત હાય?

ઉત્તર—૧ વેદના સમુદ્ધાત, ૨ કષાય સમુદ્ધાત, ૩ મરણ સમુદ્ધાત, ૪ વૈકિય સમુદ્રધાત, પ તૈજસ સમુદ્રધાત, է આહારક સમુદ્રધાત અને ૭ કેવલિ સમુદ્રધાત એમ સાન સમૃદ્ધાત છે. તેમાંથી કેવલી સમૃદ્ધાત સિવાય ખાકીના ६ સમૃદ્ધાત છદ્મસ્થ જીવાને દ્વાય છે. જ્યાં સુધી ઘાતી કર્મીના ક્ષય ન કર્યો હોય ત્યાં સુધી છવસ્થ કહેવાય છે. તેથી મિશ્યાત્વથી માંડીને ભારમા ક્ષીણ માહ ગુણસ્થાનક સુધી વર્તાનારા જીવા છદ્મસ્થ જાણવા. હવે સાતમી કેવલી સમુદ્ધાત કેવલીને હાય છે. એટલે તેરમા સંયાગી કેવલી નામના ગુણસ્થાનકમાં વર્તાનારા જીવા કેવલી જાણવા. અથવા જેમણે કેવલગ્રાન અને કેવલદર્શન પ્રાપ્ત કર્યા છે, પરંતુ જયાં સુધી ચાર અઘાતી કર્મો અપાવ્યા નથી અને યાેગ રહેલા છે ત્યાં સુધી તેઓ સંયોગી કેવલી જાણવા આ ગુણકાણે જે જીવાને આયુષ્ય કર્મ કરતાં નામકર્મ, ગાત્રકર્મ અને વેદનીય કર્મનાં દલિયાં તથા સ્થિતિ અધિક દ્વાય છે તેવા કેવલી લગવ'તા ત્રણ કર્મોની સ્થિતિને આયુકર્મની જેટલી સ્થિતિ છે, તેટલી સ્થિતિ કરવા માટે સમુદ્દઘાત કરે છે. આ કેવલી સમુદ્દઘાત આઠ સમય પ્રમાણ જાણવા. બાકીની છ સમદ્દદાતાના કાલ અંતર્મહર્ત પ્રમાણ જાણવા. આ આઠ સમયના દેવલી સમુદ્દદાતમાં પ્રથમ સમયે જીવને ઔદારિક યાેગ હાય છે. તે વખતે જીવના શરીરમાંથી શરીર પ્રમાણ લાંએા પહેલો અને ૧૪ રાજ પ્રમાણ ઉંચા આત્મ પ્રદેશાના દંડ નીકળે છે. બીજે સમરે ઐદારિક મિશ્ર કાયયાગમાં વર્તે છે. તે વખતે દ'ડમાંથી આત્મ પ્રદેશાના કપત્ અને છે. ત્રીજે, રાથે અને પાંચમે સમયે છવ કામ શ કાયયાગમાં વર્તે છે, તેમાં ત્રીજે સમયે આત્મ પ્રદેશાના માંથાન અને છે. ચાથે સમયે આંતરા પૂરે છે તે સમયે જીવ ચૌદ રાજલાક વ્યાપી થાય છે. પાંચમે સમયે આંતરા સંહરે છે. છે સમયે મંથાન સંહરે છે. સાતમે સમયે કપાટ સંહરે છે અને આઠમે સમયે દંડ સંહરીને જીવ પાછા મળ શરીરમાં વ્યાપીને રહે છે તેમાં છઠ તથા સાતમ સમયે ઔદારિક મિશ્ર યાેગ હાેય છે અને આઠમે સમયે ઔદારિક યાેગ હાેય છે. આ કેવલિ સમુદ્ધાતમાં આત્મપ્રદેશા જે શરીર વ્યાપી હતા, તે ચાયા સમયે ચૌદ રાજલાકમાં ફૈલાય છે. તે વખતે પૈંહાળા કરીને સુકવેલ વસ્ત્રના દેષ્ટાંતે ઘણાં દલિયાંની નિર્જરા થાય છે. જેઓને વેદનીયાદિ ત્રણ કર્માની સ્થિતિ આયુકર્મની સ્થિતિ જેટલી છે, તેઓ કેવલી સમુદ્ધાત કરતા નથી. પરંતુ અંને પ્રકારના કૈવલી ભગવંતા માેક્ષના સુખને જરૂર પામે છે. આ સમુદ્ દ્યાતની પ્રક્રિયાના આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિએ વિચાર કરતાં અપૂર્વ બાધ એ મળે છે કે-પરમ-કૃપાળુ શ્રી સર્વરા ભગવંતા જ આવી અલોકિક સમુદ્ધાત પ્રક્રિયા જણાવી શકે. જેમ લીના વસ્ત્રને પહેાળું કરીને સૂકવીએ, તા થાડા ટાઈ મે તદ્દન સૂકાઈ જાય, વળી દેારડીના ગું છળાને છૂટું કરીને આળીએ, તા જલદી અળી જાય. આ અંને દેષ્ટાંતાને અનુસારે

સમુદ્ધાતમાં વિસ્તાર પામેલા આત્મપ્રદેશોની સાથે સંબહ્ધ વેદનીયાદિ કર્મ પુદ્દગલા અલ્પ-કાલે ક્ષય પામે છે, અનુક્રમે આયુષ્યની જેટલી સ્થિતિ રહી છે, તેટલી સ્થિતિવાળા વેદ-નીય વગેરે કર્મા કરાય છે. જેથી આયુષ્યના અંત સમયની સાથે કર્મક્ષયની ફ્રિયા પૂર્ણ થતાં મુક્તિના અન્યાળાધ સુખોના અનુલવ થાય છે. (૩૫) ૮૭

જેવા શુણા તેવા શુણા એવા વ્યાપ્તિને સમજવે છે:— જેવા શુણા તેવા શુણા જિમ આતમા જ્ઞાનાદિના, અરૂપ શુણુ આધાર અરૂપી સરૂપ સરૂપાર્થાદિના; રૂપાદિના આધાર જિમ તનુ આદિ તિમ સર્વત્ર એ, વ્યાપ્તિ ઘટતી માનીએ જિનવચન દીપક ધારીએ.

"

૨૫૦૮ાર્થ:--પ્રશ્ન-- જ્ઞાનાદિ શુણાના આધાર શરીર કહેવાય કે નહિ ?

ઉત્તર—જેવા ગુણા હોય, તેવા જ ગુણા હોવા તેઈ એ અથવા ગુણા અરૂપી હોય તો ગુણા પણ અરૂપી હોય છે અને ગુણા રૂપી હોય તો ગુણા પણ રૂપી હોય છે. જેમ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર વગેરે ગુણા અરૂપી છે તો ગુણા એટલે ગુણવાળા જે આત્મા તે પણ અરૂપી બાણવા. અથવા ગુણા અરૂપી હોય તો તેના ગુણા પણ અરૂપી હોય છે, માટે આત્મા તેમજ આત્માના ગુણા અરૂપી બાણવા. જેમાં વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ હોય તે રૂપી બાણવા અને જેમાં વર્ણ ગંધ રસ અને સ્પર્શ ન હોય તે અરૂપી બાણવા. માટે સરૂપી બાણવા અને જેમાં વર્ણ ગંધ રસ અને સ્પર્શ ન હોય તે અરૂપી બાણવા. માટે સરૂપી દ્રગ્ય એટલે માટી, પશ્ચર વગેરે પુદ્દગલા જેઓ રૂપી છે તેના ગુણા પણ રૂપી બાણવા. માટે રૂપાદિ ગુણાના આધાર શરીર વગેરે છે તેમ સર્વ ઠેકાણે એ પ્રમાણે વ્યાપ્તિ બાણવા. તેથી જ્ઞાનાદિ અરૂપી ગુણાના આધાર આત્મા છે પરંતુ શરીર નથી. વળી ગુણી સિવાય ગુણા એકલા હોતા નથી. ગુણીના આધાર વિતા એકલા ગુણા રહી શકતા નથી. માટે ગુણ ગુણીના સંબંધ અનાદિ કાલના ચાલ્યા અવે છે એમ જિનેશ્વર ભગવંતના વચના રૂપી દીવાના પ્રકાશથી બાણી શકાય છે. (૩૬) ૮૮

કર્મભંધ થવાના હેતુ તથા અંધના પ્રકાર જણાવે છે:— કષાયાદિક હેતુથી અંધાય કર્મો અધ્ય એ, કર્મ બંધક જીવ ભેદા કર્મના ચઉ જાણુએ; પ્રકૃતિ સ્થિતિ રસ પ્રદેશ માદક ઉદાહરણ વિચારીએ, અનભવાએ સર્વ કર્મ પ્રદેશ સંચય નિશ્ચયે.

**/**E

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રશ્ન—માંધેલું કર્મ અવશ્ય લાગવનું પડે તે કેવી રીતે ?

ઉત્તર—જે બંધાય તે બધ્ય કહેવાય. કર્મી બંધાય છે માટે તે બધ્ય કહેવાય છે. મા કર્મબંધ થવાના કવાયાદિક ચાર કારણા એટલે મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, ક્રષાય અને યાેગ

4

એમ ચાર હેતુઓ જાણવા. જ્યાં સુધી આ ચાર હેતુમાંના કાઈ પણ હેતુ હાય છે ત્યાં સુધી કર્મ અંધ પણ થાય છે. અંચાેગી કેવલી ગુણસ્થાનક સિવાય તેર ગુણકાણાં સુધી યાગ હાય છે માટે ત્યાં સુધી કર્માળાંધ થાય છે. ચીદમા ગુણુઠાણે આ ચારમાંના કાઈ હેતુ હાતા નથી, તેથી ત્યાં કમ ખંધ થતા નથી. જેનામાં આ હેતું આ રહેલા છે તે કર્મના અંધ કરનાર જીવ અંધક જાણ્વા. આ કર્મબંધના ચાર પ્રકાર જાણ્વા, તે આ પ્રમાણે:—૧ પ્રકૃતિ બધા, ર સ્થિતિ બધા, ૩ રસ બધા અને ૪ પ્રદેશ બધા. આ ચાર બધાને સમજવા માટે માેઠકનું દર્ણત ટુંકાણમાં આ પ્રમાણે જાણવું:⊸જેમ સુંઠ વગેરે દ્રવ્ય નાખીને અનાવેલા માદક વાયુ વગેરેના નાશ કરે છે તે તેની પ્રકૃતિ અથવા સ્વભાવ જાણવા. તેવી રીતે કર્માને વિષે પણ કાઈ કર્મના જ્ઞાનને ઢાંકવાના સ્વભાવ હાય છે, કાઈ કર્મના દર્શનને ઢાંકવાના સ્વભાવ હાય છે એમ કર્મીને વિષે પણ અનેક પ્રકારના સ્વભાવ જાણવા. ૧ જેમ તે માદક કાઈ એક દિવસ, કાઈ એ દિવસ એમ વધતાં વધતાં કાઈક માદક એક માસ જેટલી સ્થિતિ સુધી રહીને પછી બગરી જાય છે. તેમ તે બાંધેલું કમે પણ કાઇક સીત્તેર કાેડાકાેડી સાગરોપમ સુધી, કાેઇ ત્રીસ કાેડાકાેડી સાગરોપમ સુધી, કાેઇ વીસ કાેડાકાેડી સાગરોપમ જેટલા કાલ સુધી જવ સાથે રહીને નાશ પામે તે સ્થિતિઅંધ. ર જેમ માદક ઘી, ગાળ, ખાંડ વગેરેની અપેક્ષાએ એાછાવત્તા રસવાળા હાય છે તેમ કર્મ રક ધાને વિષે પણ કાઈના એક સ્થાનીયા, (ઠાણીયા) કાઈના એ સ્થાનીયા, ત્રણ સ્થાનીયા ચાર સ્થાનીયા એમ અનેક પ્રકારના રસ હાય છે. તે રસળધ જાલવા. 3. માદકમાં જેમ પાશેર, અચ્છેર વગેરે પ્રમાણમાં પ્રદેશા (લાટ, કિલ્યા) હાય છે તથા જેમ લાટ વિના માદક અને નહિ તેમ જે કમેવર્જણાઓ છવ મધ સમયે શ્રહણ કરી આત્મ સંબંધ કરે છે તે પ્રદેશ ખંધ જાણવા. ૪. આ ચારે પ્રકારના અંધ એક સાથે જ થાય છે. આ બાંધેલા કર્મના અનુભવ રસથી અને પ્રદેશથી એમ બે પ્રકારે થાય છે. પરંતુ સર્વ કર્મના પ્રદેશા અવશ્ય ભાગવવાં જ પડે છે. ૮૯

અાંધેલાં કર્મ અવશ્ય લેહાવવાં પડે છે તે કઈ અપેક્ષાએ તે જણાવી તીવ માંદ રસઅંધનું સ્વરૂપ જણાવે છે:—

કર્મરસના અનુભવે ભજના વિચાર ન ભૂલીએ, રસત્રાત ને સ્થિતિઘાતના ભાવા ઈઢાંજ ઘટાવીએ; રસાધીન કર્મસ્થિતિની ઢાનિ વૃદ્ધિ રસબલે, શુભ કર્મરસની વૃદ્ધિ ઢાવે તીવ્ર શુભ પરિણતિ બલે.

સ્પાષ્ટ્રાથ :-- નેવ્યાશીમા શ્લેકમાં કહ્યું કે કર્મનો અનુભવ બે પ્રકારે થાય છે તેમાં પ્રદેશથી જે કર્મ ભાગવાય તે પ્રદેશોદય અને રસ સાથે ભાગવાય તે રસોદય જાણવા. ખાંધેલાં કર્મ ભાગવ્યા વિના છુટકા નથી એવું જે કહેવાય છે તે આ પ્રદેશાદયની અપેક્ષાએ જાણવું. એટલે ખાંધેલાં કર્મ જે સ્વરૂપે ખાંધ્યા તે રૂપે જે ભોગવાય તે રસો દય જાણવા. અને બાંધેલાં કર્મનાં દલિયાં તે સ્વરૂપે ન ભોગવતાં બીજા સજાતીય કર્મ રૂપે ભોગવાય તે પ્રદેશાદય જાણવા. જેમ શાતા વેદનીયરૂપે ખાંધેલાં દલિયાં શાતા વેદ નીય રૂપે ભોગવાય તે તેના રસાદય કહેવાય અને તે શાતા વેદનીયનાં દલિયાં અશાતા વૈદનીયના રસાદયની સાથે અશાતા રૂપે ભોગવાય તે શાતા વેદનીયના પ્રદેશાદય જણવો. અહીં ખાંધેલા કર્મને રસાદયથી ભોગવવામાં ભજના જાણવી. એટલે ખાંધેલું કર્મ તે રૂપે લોગવાય, અને ન પણ ભોગવાય. અથવા રસાદયની અપેક્ષાએ તે કેમ લોગવાય ખરૂં અને ન પણ ભાગવાય, માટે રસાદયની અપેક્ષાએ કર્મને લોગવવામાં ભજના જાણવી. વળી તે ખાંધેલાં કર્મોના રસ અને સ્થિતિમાં પણ ફેરફાર થઇ જાય છે, તેથી આ પ્રસંગે રસઘાત તથા સ્થિતિઘાતની પણ બીના સમજવી જોઇએ, તે આ પ્રમાણે ૧ રસઘાત :--જે શુભાશુભ પરિણામે કરીને કર્મના શુભાશુભ રસ બાંધ્યાે હાેય તેમાં પરિ-ષામની હાનિ વૃદ્ધિથી તે શભાશભ રસનું ઘટી જવું તે રસઘાત જાણવા. તેવી જ રીતે જે જે કર્મોની જેવી જેવી સ્થિતિઓ આંધી હાય તે સ્થિતિઓને ઘટાડવી. એાછી કરી નાખવી તે સ્થિતિઘાત જાણવો. કર્મની સ્થિતિઓની હાનિવૃદ્ધિ એટલે ઘટલું અથવા વધવું તે રસાધીન એટલે રસને આધીન છે. માટે તીવ શુભ પરિણામ એટલે સારા અધ્યવસાયના અળથી શુભ કર્મના રસની વૃદ્ધિ થાય છે. ૯૦

મંદ શુભ પરિણતિ અલે તસ હાનિ અશુભ પ્રકૃતિ રસે, દૃદ્ધિ હાનિ અશુભ પરિણતિ દૃદ્ધિ હાનિ ક્રમ વશે; અનુભવાએ ઉગ્ર પુષ્ય ફલ પાપ ફલ પ્રાયે ઇહાં, શુભ પ્રકૃતિ રસ દૃદ્ધિ આદિક હેતુઓ જાણે તિહાં.

૯૧

સ્પષ્ટાર્થ:—જ્યારે જીવના શુલ અધ્યવસાયા મંદ થતા જાય છે ત્યારે તે શુલ કર્મ પ્રકૃતિઓના રસમાં હાનિ થાય છે એટલે શુલ રસભંધ હીન થતા જય છે. લાવાર્થ એ છે કે અશુલ પ્રકૃતિઓના રસબંધમાં વૃધ્ધિ અથવા હાનિ થવામાં અશુલ પરિણામની વૃદ્ધિ અને હાનિ અનુક્રમે કારણ રૂપ જાણવાં ઘણું કરીને બાંધેલા ઉગ્ર પુષ્ય કર્મોનું ફલ તેમજ બાંધેલા ઉગ્ર પાપ કર્મોનું ફલ આ લવમાં પણ લોગવાય છે. એટલે આ લવમાં કરેલું ઉગ્ર પુષ્ય અથવા ઉગ્ર પાપ આ લવમાં પ્રાયે લોગવાય છે. પરંતુ અવશ્ય આ લવમાં જ લોગવાય એવો નિયમ નથી. પ્રાયે આ લવમાં લોગવવાનું કારણ શુલ પ્રકૃતિઓની રસમાં અનંતગુણ રસવૃદ્ધિ વગેરે હેતુઓ જાણવાં. (૩૭) ૯૧

ગંધ કાલ તથા ઉદય કાલની ખીના જણાવે છે:—' કર્મ અંધાદિક પ્રસંગે કાલ હિવિધ વિચારીએ, અંધ કાલ ઉદય સમય સ્વાધીન પરાધીન જાણીએ; ઉદય કાલીન સાવચેતી અંધકાલે રાખતાં, કર્મ કારણ છંડનારા ના કદી દ્વઃખ પામતા.

⋲ર

સ્પાષ્ટ્રાર્થ:--પ્રશ્ન:--ખંધકાલ અને ઉદયકાલમાં જીવને સ્વાધીન કાલ કરી ?

ઉત્તર:—અહીં આં કર્મ બંધ વગેરેના પ્રસંગ ચાલે છે તે વખતે છે પ્રકારના કાલના વિચાર કરવા જરૂરી છે. તે આ પ્રમાણે :—૧ બંધકાલ, ૨ ઉદયકાલ. તેમાં જે બંધ કાલ છે એ સ્વાધીન છે એટલે કર્મ બંધ કરવામાં સ્વાધીન પણું છે. કેવા બંધ કરવા તે જવની પાતાની ઈચ્છાને આધીન છે સારાં પુષ્ટ્ય કાર્યો કરવાથી અથવા જીવના પાતાના શુભ પરિણામાથી શુભ કર્મ બંધ થાય છે અને તેથી ઉલટું પાપકર્મા કરવાથી અથવા જીવના અશુભ પરિણામાથી અશુમ કર્મ બંધ થાય છે. માટે શુભ કર્મ બંધ કરવા અથવા અશુભ કર્મ બંધ કરવો તે જીવના પાતાના હાથમાં હોવાથી મંધ કાલને સ્વાધીન કાલ કહ્યો છે. તથા ઉદય સમય પરાધીન છે એટલે બાંધેલાં કર્મોના ઉદય થાય ત્યારે તે અવશ્ય લોગવવાં પડે છે, ત્યાં જીવનું કાંઈ ચાલી શકતું નથી. જેવું બાંધ્યું તેવું લોગવવું પડે છે. માટે જ્યારે અશુભ કર્મોના ઉદય થાય છે અને જીવને દુઃખ લોગવવાના વારો આવે છે ત્યારે વિચારે છે કે મેં જો પૂર્વે પાપકર્મા બાંધ્યાન હોત તો મારે દુઃખ લોગવવાના વારા આવત નહિ, આવી ઉદય કાલની સાવચેતી જો કર્મ બંધ વખતે જીવ રાખતો હોત તો કદાપિ દુઃખને પામત નહિ. કહેવાનો ભાવાર્થ એ છે કે કર્મ બંધના પ્રસંગે જીવે સાવચેતી રાખવાની જરૂર છે, પરંતુ ઉદયકાલની સાવચેતી કાંઇ કામમાં આવતી નથી. (૩૮) હર

અધતત્ત્ર જણાવી અવ્યવહાર રશિનું સ્વરૂપ સમજાવે છે:— કર્મ અધ પછીજ સત્તા કર્મની ઈમ માનીએ, નવીન કર્મ ગ્રહણ જે તે અધ તત્ત્વ વિચારીએ; જે ન સુક્ષ્મ નિગાદમાંથી નીકળશે નીકળયા નહી, તેઢ અવ્યવહાર રાશી જીવ જિનવચને સહી.

€3

સ્પાપ્ટાથ<sup>ે</sup>:—પ્રશ્ન—પ્રથમ કર્મળંધ થાય કે કર્મસત્તા?

ઉત્તર—કર્મ બંધ થયા પછી કર્મની સત્તા થાય છે એમ જાણુલું. અંધેલાં કર્મો જ્યાં સુધી આત્માથી નિર્જરીને ખરી ન જાય ત્યાં સુધી તેની સત્તા (હ્યાતી) જાણુવી. આ સત્તા કર્મ બંધ થયા સિવાય હોતી નથી, માટે કર્મના બંધ થયા પછી કર્મની સત્તા કહેવાય છે એટલે કર્મ'બંધ વખતે જ કર્મની સત્તા સમજવી. કર્મ'બંધ પહેલાં નહિ. નવાં કર્મ પુદ્દગ**લે**ાતું જે બ્રહ્મણુ કરવું તે ભંધ તત્ત્વ જાણવું. એટલે મિથ્યાત્વ અવિરતિ વગેરે હેતુઓ વડે કર્મ વર્ગણાના પુદ્દગ**લે**ાતું બ્રહ્મણુ થઈ આત્મપ્રદેશા સાથે એક-મેક થઈ જવું તે કર્મ'બંધ જાણવા (૩૯)

પ્રશ:---અબ્યવહાર રાશિ કાને કહેવાય ?

ઉત્તર—જિનેશ્વર ભગવંતાએ જવાના એ પ્રકારો કહેલા છે. ૧ અવ્યવહાર રાશિના જવા, ૨ વ્યવહાર રાશિના જવા. જે જવા સફસ્મ નિગાદમાંથી નીકળ્યા નથી અને નીકળા પણ નહિ તે અવ્યવહાર રાશિના જવા ભાણવા. અનંતા વનસ્પતિકાય જવાનું જે એક શરીર તે નિગાદના સૂક્ષ્મ અને ખાદર એવા બે લેદા છે. તેમાં સૂક્ષ્મ નિગાદના અથવા સૂક્ષ્મ સાધારણ વનસ્પતિકાયના જવા ચૌદ રાજક્ષાકમાં ભરેલા છે. તે અવ્યવહાર રાશિ કહેવાય છે. આ અવ્યવહાર રાશિમાં અનંતાનંત જવા છે. આ જવાનાં શરીર કોઈ રીતે જીવના વ્યવહારમાં એટલે ઉપયોગમાં આવ્યા નથી માટે અવ્યવહાર રાશિના જવા કહેવાય છે. (૪૦) ૯૩

વ્યવહાર રાશિ જવાનું સ્વરૂપ છે શ્લાકમાં સમજાવે છે:---

તેઢ સ્થળથી નીકળી વ્યવહાર રાશિમાં જતા, જેઢ તે વ્યવહાર રાશી જીવ ઇમ પ્રભુ ભાષતા; એકેન્દ્રિયાદિકમાં જવું વ્યવહાર તેજ જનાર ત્યાં. જીવ વ્યવહારી અવ્યવહારી ઇતરને ભાખિયા.

¢Χ

સ્પુષ્ટાથ:-- પ્રશ્ન-- બ્યવહાર રાશિ કાને કહેવાય?

ઉત્તર—અવ્યવહાર રાશિમાંથી એટલે સફમ સાધારણ વનસ્પતિકાયમાંથી નીકળીને બાદર વનસ્પતિકાય એકેન્દ્રિયાદિમાં જે છવા ઉત્પન્ન થાય છે તેઓ વ્યવહાર રાશિના છવા કહેવાય છે. એકેન્દ્રિયાદિક એટલે એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીમાં જે છવા ઉત્પન્ન થાય તે વ્યવહાર કહેવાય છે. એટલે આ છવા પરસ્પર વ્યવહારમાં આવી શકે છે. સૂક્ષ્મપણામાં હાય છે ત્યારે કાઈ પણ પ્રકારના વ્યવહારમાં આવતા નથી. માટે જેઓ બાદર એકેન્દ્રિય વગેરેમાં આવવા રૂપ વ્યવહારમાં આવ્યા તે વ્યવહાર રાશિના છવા કહેવાય છે. આ વ્યવહાર રાશિમાં જેટલા છવા છે તેમાં વધઘટ થતી નથી. કારણ કે વ્યવહાર રાશિમાંથી જેટલા છવા મોફો બાય છે તેટલા છવા અવ્યવહાર રાશિમાંથી વ્યવહાર રાશિમાં ઓવે છે, માટે આ વ્યવહાર રાશિના છવાની સંખ્યામાં વધઘટ થતી નથી. પરંતુ અવ્યવહાર રાશિની સંખ્યામાં ઘટાડા થાય છે, તાપણ આ છવાની સંખ્યા અહું જ માટી છે કે તે સંખ્યા કદાપિ ખૂટતી નથી. (૪૧) ૯૪

કેઇ વ્યવહારી બનીને પણ અવ્યવહારી બને, તાય તે વ્યવહાર રાશિના જ જાણા તેમને; નિમિત્તવાસી આતમા જેવા નિમિત્તોને લહે, તેહને અનુસાર તે જીવ તે સ્વરૂપે પણ રહે.

હ પ

**સ્પષ્ટાર્થઃ**---પ્રશ્નઃ--જીવ વ્યવહાર રાશિમાંથી નીકળીને અવ્યવહાર રાશિમાં જાય કે નહિ?

ઉત્તર—આ વ્યવહાર રાશિમાં આવેલા છવા પાછા અવ્યવહાર રાશિમાં જાય ती-પણ तेओ વ્યવહાર રાશિના છવા ગણાય છે. કારણ કે અવ્યવહાર રાશિમાંથી એક વાર નીકળીને એટલે સૃક્ષ્મપણાના ત્યાગ કરીને જેઓ બાદરપણામાં ઉત્પન્ન થયા તેઓ કદાચ તીન્ન અશુભ કર્મના ઉદય વગેરે કારણામાંના કાઈ પણ કારણથી કરી સૃક્ષ્મપણામાં એટલે અવ્યવહાર રાશિમાં ઉત્પન્ન થાય તાપણ તેઓ વ્યવહાર રાશિના છવા ગણાય છે. કારણ કે આત્માને નિમિત્તવાસી કહેલા છે એટલે જેવા જેવા નિમિત્તો મળે તે તે નિમિત્તોના અનુસારે છવા પણ તે તે સ્વરૂપને પામે છે. છવાના ઉપર નિમિત્તોની ઘણી અસર પડે છે, માટે જ છવાને સારાં નિમિત્તોમાં રહેવાનું હિતકારી કહ્યું છે. જેમકે કાઈ છવ સજ્જન પુરૂષની સાબત રૂપ નિમિત્ત પામે તો તેથી તે સજ્જન જેવા અને છે, અને તે જ છવ દૃષ્ટ પુરૂષની સાબતરૂપ નિમિત્ત પામે તો તેથી તે ફ્રજન અને છે.(૪૨) હપ

શુકલ પાક્ષિક જીવોનું સ્વરૂપ તેમજ કૃષ્ણુ પાક્ષિક જીવોનું સ્વરૂપ ત્રણ શ્લાકમાં જણાવે છે:—

માહાદિ કેરી મંદતાથી કેઇ વ્યવહારી અને, માહાદિના ઉદયે અવ્યવહારી ફરી પણ તે અને; અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્ત્ત શુકલ પાક્ષિક રચિધરા, પામે જ મુક્તિ જલન્યથી અંતર્મું હૂર્ત્તે પણ નરા.

eş

**૨૫૦૮ાર્થઃ**—પ્રશ્ન—છવ અવ્યવહાર રાશિમાંથી વ્યવહાર રાશિમાં કયારે આવે ?

ઉત્તર—માહાદિ એટલે રાગ દેષ વગેરેના પરિલામાની મંદતા થવાથી કેટલાક છવા અવ્યવહાર રાશિમાંથી વ્યવહારી (વ્યવહાર રાશિના છવા) અને છે. તેવી જ રીતે તે વ્યવહાર રાશિના છવા તીલ માહાદિકના ઉદયથી કરીથી અવ્યવહારી બને છે અથવા આદરપહ્યુમાંથી સૂક્ષ્મપણામાં જાય છે. તે છતાં તેઓ વ્યવહાર રાશિના જ ગણાય છે. (૪૩)

પ્રશ્ન:--શુકલપાસિક અને કૃષ્ણપાસિક કાેને કહેવાય ?

ઉત્તર:—બ્યવહાર રાશિના જવામાં પણ બે લેઠા છે-૧ કૃષ્ણપાલિક અને ૨ શુકલ-પાશ્વિક. તેમાં જે જવાને એક યુદ્દગલ પરાવર્તથી એક્કો સંસાર બાકી છે તેઓ શુકલ- પાક્ષિક જાણવા. તેમાં પણ જેઓ એક વાર સમકિતને પામ્યા છે તેવા શુકલ પાક્ષિક જ્વાને વધારેમાં વધારે પણ અર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્તમાં કાંઇક એો છેર સંસાર ભાકી હાય છે. સમકિત પામીને કદાચ મિથ્યાત્વી થાય અને ઘણાં ભવા કરવા પડે તા પણ એ કહેલા કાલ પછી અવશ્ય માક્ષે જાય છે. તેમજ શુકલપાક્ષિક જીવા જઘન્યથી અન્તર્મું હૂર્ત કાલમાં પણ માક્ષે જાય છે. (૪૪) ૯૬

હાલ મિથ્યાદિષ્ટ હોવે તોય સમ્યક્ત્વી અની, યાગ્ય સમયે શુકલપાક્ષિક સાધના શિવમાર્ગની; આદરી સિદ્ધિ લહે ગુણસ્થાન શ્રેણિના ક્રમે, કૃષ્ણપાક્ષિક હોય મિથ્યાદ્ધિ અહુ ભવમાં ભમે.

€9

સ્પેડ્ટાર્થ:—આ શુકલપાક્ષિક જીવ હાલમાં જો કે મિશ્યાદેષ્ટિ હાય એટલે સમક્તિ પામ્યા પછી કદાચ અશુભ કર્મના ઉદયથી મિચ્યાત્વી બને, તાેપણ તે કરીથી અવશ્ય સમકિત પામે છે. અને શિવમાર્ગની એટલે માેક્ષમાર્ગની સાધના શરૂ કરે છે. અને તે માર્ગની આરાધના કરતાં કરતાં 'ગુણસ્થાનક શ્રેણિના ક્રમથી' એટલે ચાથા ગુણસ્થાનકથી પાંચમા, છુંદ્રા તથા સાતમા ગુણસ્થાનમાં આવી તે ચાર ગુણસ્થાનકમાં વર્તાતો ક્ષાચિક સમક્તિ પામ છે. ત્યાર પછી ચારિત્ર માહનીય કમને ખપાવવા માટે ક્ષપકશ્રેણ શરૂ કરે છે, અને અહમા, નવમા, દશમા તથા બારમા ગુણસ્થાનકે ચઢીને અન્તમું હુર્ત કાલમાં ઘાલી કર્મોના ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન પામે છે એટલે સંયાગી કેવલી નામના તેરમે ગુણસ્થાનકે આવે છે. આ જીવ એટલે ક્ષપકશ્રેશિ કરનારો જીવ દશમા ગુણ-સ્થાનકથી અગિયારમા ગુણસ્થાનકમાં જતાે નથી. ઉપશ્રમશ્રેણિ કરનારો જુવ દશમા ગુણ-સ્થાનકથી અગિયારમા ગુણસ્થાનકે જાય છે કારણ કે તે તેા ત્યાંથી અવશ્ય પઢે છે. પરંતુ ક્ષપક શ્રેણિવાળા દશમા સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણસ્થાનકથી ખારમા લીણ કલાય વીતરાગ છદ્મસ્થ ગુણસ્થાનક જાય છે અને ત્યાંથી પડતા નથી. તેરમે આવેલા તે જીવ અંત સમયે છેલ્લા અન્તર્મું હતે અયાગી ગુણસ્થાનક પાસીને ખાકી રહેલાં ચાર અઘાતી કર્મોને ખપાવીને માણે જાય છે. પરંતુ જે કુબ્લુપાસિક જીવા છે જેઓ કાઈ વાર સમકિત પામ્યા નથી તેવા મિશ્યાદષ્ટિ જીવા સંસારમાં ઘણા કાળ સુધી રખડે છે. (૪૫) ૯૭

એક પુદ્દગલ પરાવત્તાંધિક ભવી તે જાણ્યે, તેઢથી જે હીનભવી તે શુકલ પાક્ષિક માનીએ; પરલાકમાં પણ ભદ્ર સાધન જિન વચનને જે સુણે, શુકલ પાક્ષિક શ્રાવદા તે સત્ય સુખ શિવસુખ ગણે.

64

સ્પાષ્ટાથ:—અનંત ઉત્સર્પિણી તથા અવસર્પિણી જાય ત્યારે એક પુદ્ગલ પરાવત થાય છે. જે જીવાને એક પુદ્ગલ પરાવર્તથી અધિક સંસાર ભાકી હાય તે કૃષ્ણુપાક્ષિક જીવા જાણવા. અને જે જીવાને એક પુદ્દગલ પરાવર્તથી એછો સંસાર બાકી હોય તે શુકલ પાક્ષિક જાણવા. પરલાકને વિષે ભદ્ર સાધન એટલે મુક્તિના સાધન એવા જિન વચનને જેઓ સાંભળે છે તે શુકલપાક્ષિક શ્રાવકા તે માલના સુખને જ સાચું સુખ માને છે. ૯૮

એક જીવ આખા ભવચક્રમાં કેટલી વાર ઉપશમશ્રેણિ કરે તથા આહારક શરીર કરે તે કહે છે:—

સંપૂર્ણ ભવચક્રે કરે ચઉવાર ઉપશમ શ્રેશિને, ચઉ વાર આદારક કરે તે લબ્ધિશાલી કારણે; વાર ચાથી જે ભવે તે બેઉમાંથી ઇમ કરે, તેજ ભવમાં નિશ્વયે તે મુક્તિના સુખને વરે.

66

**૨૫૯ાથ**: — પ્રશ્ન—એક જીવ કેટલી વાર ઉપશ્રમ શ્રેણ કરે ?

ઉત્તર—એક જીવ ભવચકને વિષે એટલે આ સંસારને વિષે વધારમાં વધારે ચાર વાર ઉપશ્રમ શ્રેણિ કરે છે. જ્યારે વિશુદ્ધ પરિશામમાં વધતો વધતો જીવ દર્શન માહનીય કમેની સાત પ્રકૃતિઓ (ચાર અનંતાનુખંધી, સમક્તિ માહનીય, મિશ્રમાહનીય અને મિશ્રનાલ માહનીય) સંપૂર્ણ રીતે ઉપશ્માવે એટલે રસાદય અને પ્રદેશાદય ખંને પ્રકારના ઉદય બંધ થઈ જાય ત્યારે ઉપશ્મ સમક્તિ પામે છે. આ ઉપશ્મ સમક્તિની પ્રાપ્તિ ચાયા ગુણુસ્થાનકથી માંડીને સાતમા ગુણુસ્થાનક સુધીના ચાર ગુણુસ્થાનકામાં થાય છે. ત્યાર પછી ચારિત્ર માહનીયને ઉપશમાવવા માટે ઉપશમશ્રેણુ માડે છે. આ ચારિત્ર માહનીયને ઉપશમાવવા માટે ઉપશમશ્રેણુ માડે છે. આ ચારિત્ર માહનીયને ઉપશમાવવા માટે ઉપશમાં શ્રેણુ માડે છે. આ ચારિત્ર માહનીયને ગુણુસ્થાનકે જઈને ચારિત્ર માહનીયની વીસ પ્રકૃતિ ઉપશમાવતાં દશમે સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણુસ્થાનકે જઈને ચારિત્ર માહનીયની વીસ પ્રકૃતિ ઉપશમાવતાં દશમે સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણુસ્થાનકે જઈને ચારિત્ર માહનીયની વીસ પ્રકૃતિ ઉપશમાવતાં દશમે સૂક્ષ્મ સંપરાય ગુણુસ્થાનકે જઈને ચારિત્ર માહનીયની ઉપશમાવી અગિયારમે ઉપશાંત માહ ગુણુસ્થાનકે જાયે છે. એ પ્રમાણે ઉપશમ શ્રેણુ કરીને અગિઆરમે ગુણસ્થાનકે આવેલો જવ કપાયે પડે છે. આવી ઉપશમ શ્રેણુ એક જીવ આખા ભવચકમાં વધારમાં વધારે ચાર વાર કરે છે. પરંતુ એક ભવમાં કાઈ જીવ વધારમાં વધારે બે વાર ઉપમ શ્રેણુ કરી શકે છે. (૪૬)

પ્રश्न:--એક જીવ ભવચક્રને વિષે આહારક શરીર કેટલી વાર કરે?

ઉત્તરઃ—ઉપશમશ્રેણિની પેઠે એક જવ આખા સંસાર ચક્રમાં આહારક શરીર પણ વધારમાં વધારે ચાર વાર કરે છે. અને તે આહારક લબ્ધિવાળા ચોદ પૂર્વધર તીર્થ કરની ૠિહ વગેરે જોવા માટે અથવા સૂક્ષ્મ પદાર્થીના સંશયને દ્વર કરવા માટે આહારક શરીરની રચના કરે છે. જે ભવમાં તે પૂર્વધર ચાથી વાર આહારક શરીર કરે તે જ ભવમાં તે આહારક કબ્ધિશાહી ચૌદ પૂર્વી અવશ્ય માેક્ષે જાય છે. (૪૬) ૯૯

ઉપશમશ્રેણિમાં જીવ કેટલો વખત રહી શકે તે કારણ સહિત જણાવે છે:—

થાય ઉપશમ જે તદા એક માહના ના અન્યના, તાસ કાજે ભેદ રચના અર્થ ઉપશમ શ્રેષ્ટ્રિના; એઉ ઉદય ન ઉપશમે જે જેરથી જ દખાય છે, તેલું ૮કે થોડા સમય પણ ભાવ નિર્મલ થાય છે.

oof

રપષ્ટાર્થ:—આ ઉપશમશ્રેષ્ઠ્રિ થાય તે વખતે એક માહનીય કર્મના ઉપશમ થાય છે, બીજ કર્મોની અંદર આ ઉપશમ થતા નથી અને ઉપશમ થવાથી માહનીય કર્મના બંને પ્રકારના ઉદય એટલે રસાદય અને પ્રદેશાદય અંને દબાઈ જાય છે અથવા અંને પ્રકારના ઉદયા બંધ થવાથી આત્માના પરિશામ નિર્મલ થાય છે. જો કે આ ઉપશમ કરીને દબાએલું માહનીય કર્મ એક અંત- મુંદ્રતે સુધી જ દબાએલું રહે છે. ત્યાર પછી અવશ્ય તે માહનીય કર્મના ઉદય થાય છે. અને અગિયારમા ગુણસ્થાનકે પહેાંચેલા જીવને પાઉ છે અને છેવટમાં છેવટ મિથ્યાત્વે પશ્ચ લાવે છે. ૧૦૦

આહારક શરીર શા માટે કરે ? અને તે વખતે કયા ચાગમાં વર્તે છે? વગેરે બીના જણાવે છે:—

જિન ઋતિ દર્શન કાજ પ્રશ્નો પૂછવાને પ્રભુ કને, લબ્ધિ શાલી ચૌદ પૂર્વી માકલે જે દેહને; દેહ આઢારક કહ્યો તે સાથ ઔદારિક તહ્યી, સંબધ્ધ તે બે માંહિ સત્તા પૂર્વિ આત્મપ્રદેશની.

૧૦૧

રપાદાર્થ:—આહારક શરીર કોને કહેવાય તે જણાવવા માટે કહે છે કે ચૌક પૂર્વધર હાય અને આહારક લિખ્ધિ જેમને થઈ હાય તેવા આહારક લિખ્ધિવાળા ચૌદ-પૂર્વધર આ આહારક શરીર કરી શકે છે. પરંતુ બધા ચૌદપૂર્વી એ આ આહારક શરીર રને કરી શકતા નથી. આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—જેમણે સાતમા અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે આહારક શરીર નામકર્મ આંધ્યું હાય તેવા ચૌદપૂર્વીઓ જ આ આહારક શરીરની રચના કરે છે. તેઓ આ અહારક લિખ્ધ વડે એક હાથ પ્રમાણ નવું આહારક

શરીર ખનાવીને તે શરીર સાથે આહારક શરીર કરનાર જિનેશ્વર ભગવાનની ૠાંદ્ર જોવા માટે અથવા સુક્ષ્મ નિગાદ વગેરે પદાર્થી સંખંધી સુક્ષ્મ પ્રશ્નો પૃછવા માટે વિચરતા તીર્થો કર ભગવાન પાસે જાય છે અને એક અંતર્મુ હૂર્તમાં જ તે આહારક શરીર સંહરીને મૂળ ઔદારિક શરીરમાં આવી જાય છે. આ પ્રસંગે યાદ રાખવા જેવી બીના એ છે કે—પ્રથમ ઔદારિક શરીર દ્વારા આહારક શરીર નામ કર્મના ઉદયથી આહારક વર્પણાના પુદ્દગલા મહણ કરીને આહારક શરીર યોગ્ય પર્યાપિએા કરીને આહારક શરીર ખનાવે છે અને તે આહારક શરીર સાથે મૂળ ઔદારિક શરીરમાં રહેલા આત્મપ્રદેશોના સળંગ સંબંધ હાય છે એટલે ઔદારિક શરીર તો જે સ્થળે ચૌદ પૂર્વધર હાય ત્યાં રહે છે તેમાં રહેલા આત્મપ્રદેશામાંના અમુક આત્મપ્રદેશા આહારક શરીરમાં પણ હાય છે અને જેમ જેમ તે આહારક શરીર તીર્થ કરની પાસે જાય તેમ તેમ બંને શરીરો વચ્ચે આત્મપ્રદેશો સંબહ્ય હાય છે એટલે તો ખંને શરીરને વિષે એક જ આત્માના પ્રદેશો સાંકળની કડીઓની માફક એકી ભાવે રહેલા છે, એમ સમજનું ૧૦૧

આદ્ય બે તનુ કાંતિથી તસ કાંતિ ચઢીયાતી જ છે, ગણિ શરીરના તેજ આગળ તેજ ઢીન જણાય છે; આદ્ય યાગે આ તનુને યાગ્ય પુદ્દમલગણ ગ્રહે; પૂર્ણ તનુ રચના સુધી તસ મિશ્રયામ ૮કી રહે.

१०२

સ્પાયાં મહેલું ઓદારિક શરીર અને બીજાં વૈક્રિય શરીર. આ બે શરીર કરતાં આહારક શરીરની કાંતિ (અથવા તેજ) ગઢીયાતી છે એટલે અધિક છે. સામાન્ય રીતે ઓદારિક શરીરની કાંતિ કરતાં વૈક્રિય શરીરની કાંતિ ગઢિયાતી હાય છે અને તેના કરતાં આહારક શરીરની કાંતિ ગઢીયાતી હાય છે. પરંતુ ગણુધરના ઔદારિક શરીરના તેજ કરતાં તે આહારકનું તેજ હીન (ઉતરતું) હાય છે. આ ગણુધરનું ઔદારિક શરીર પણુ કાંતિ (તેજ)ની અપેક્ષાએ તીર્થ કરના ઔદારિક શરીર આગળ હીન જણાય છે. આ હારક લિખ્ધવાળા ગૌદ પૂર્વી—આદ્ય યોગે એટલે પહેલા ઔદારિક કાય યોગ વર્ડ આ આહારક લિખ્ધવાળા ગૌદ પૂર્વી—આદ્ય યોગે એટલે પહેલા ઔદારિક કાય યોગ વર્ડ આ આહારક શરીર બનાવવાને યોગ્ય આહારક વર્ગણાના પુદ્દગલા શ્રહણ કરે છે. ત્યાર પછી અહારક શરીરની પૂર્ણતા થાય ત્યાં સુધી ઔદારિક મિશ્ર યાંગ કાયમ રહે છે. કારણ કે આ આહારક શરીર બનાવવાની ક્રિયા ઔદારિક તથા આહારક અનેની (લેગી) સહાયથી બને છે માટે ત્યાં ઔદારિકમિશ્ર યોગ કહ્યો છે. જયારે કર્મગ્રંથના મતે આહારક મિશ્ર યોગ કહ્યો છે.) ૧૦૨

આહારક શરીર ક્યાં સુધી રહે તે તથા તેનું પ્રમાણ વગેરે જણાવે છે:--

પ્રયાજનની પૂર્ત્તિ હોય ન જ્યાં સુધી તે પૂર્વિન, ત્યાં સુધી તે ચાલુ રાખે તૃતાય તત્તુના યાગને; હોય મુંડા કર પ્રમાણે કાર્ય જ્યારે થઇ રહે, ઔદારિકે આત્મ પ્રદેશા સંહરી મૂલ રૂપ રહે.

EOP

80f

રપ્રાથ:—આ આહારક શરીરની કિયા જ્યાં સુધી ચાલુ રહે ત્યાં સુધી આહારક યેદળ જાણવા. એટલે ચીંદ પૂર્વધરે આ આહારક શરીર બનાવ્યું તે પ્રયાજન જ્યાં સુધી પૂર્વ ન થાય ત્યાં સુધી આ આહારક શરીરનો યાળ ચાલુ રહે છે અને તે આહારક કાયયેદળ વધારમાં વધારે પણ અંતર્મું હૂર્વ સુધી જ ચાલુ રહે છે. તેમજ આ આહાર ક શરીરનું પ્રમાણ મુંડા કર (મુઠી વાળેલા હાથ) પ્રમાણ એટલે એક હાથમાં કાંઈક એક શરીરનું કાર્ય પૂર્વ થાય છે ત્યારે ઓદારિક કાયયાગના અલથી તે આહારક શરીરમાંથી તે પૂર્વધરના જવ પાતાના આત્મ પ્રદેશોને પાતાના ઓદારિક શરીરમાં સંહરી લે છે અને તે વખતે તે (ચીંદ પૂર્વધ) પાતાના મૂલ શરીરમાં આવી જાય છે. ૧૦૩

ચૌદ પૂર્વધરે મૂકી દીધેલા તે આહારક શરીરતું સ્વરૂપ જણાવી પ્રમાદથી ચેતીને ચાલવાતું સમજાવે છે:---

તે પુદ્દગક્ષા વિખરાઇને પર વર્ગણા રૂપે અને, કાર્યકાલ પ્રમાદ પણ અપ્રમાદ ભાવ નિલીન અને; ભલભલાને ભવવને ભટકાવનાર પ્રમાદ આ, ઇમ વિચારી પૂર્વધર પણ પલપક્ષે ચેલી રહ્યા.

રપષ્ટાર્થ:—ચૌદ પૂર્વં ધરે જે આહારક શરીર અનાવ્યું તે શરીર પૂર્વં ધરે છે!ડી દીધા પછી તે શરીરના પુદ્દગલા વિખરાઇ જાય છે અને તે અન્ય વર્ગ લાઓ રૂપે અને છે. તથા જ્યારે ચૌદ પૂર્વં ધર આ આહારક શરીર અનાવવાને આહારક લિખ્ધ ફારવે છે ત્યારે તે પૂર્વં ધર પહેલાં અપ્રમત્ત સંચત સાતમા ગુલ્લું હોય તો પણ પ્રમત્ત સંચત નામના છું! ગુલ્લુસ્થાનકમાં આવે છે, કારલું કે કાઈ પણ જાતનું નવું કાર્ય કરવાનું હાય ત્યારે તે કાર્ય કરનારમાં ઉત્સક્તા હાય છે અને ઉત્સક્તા માલ્યુસને પ્રમાદી અનાવે છે, આ રીતે કાઈ પણ જાતની લિખ્ધ કરતાં અપ્રમત્ત દશામાંથી પ્રમત્ત દશામાં આવે છે. પરંતુ આહારક શરીર કરીને પાછા અપ્રમત્ત ભાવમાં આવે છે. આ પ્રમાદ ભલભલા એટલે પૂર્વં ધર જેવાઓને પણ સંસાર રૂપી સમુદ્રમાં રખડાવે છે. આવું વિચારીને તે પૂર્વં ધરા પણ ક્ષણે ક્ષણે સાવધાન રહે છે અને પ્રમાદમાં ક્સાતા નથી. ૧૦૪

જિન શાસનમાં પુરૂષની પ્રધાનતા જણાવી સ્ત્યાનહિં નિદ્રાનું સ્વરૂપ એ સ્લાકમાં જણાવે છે:---

હાય ગુરૂ છદ્મસ્થ તા પણ કેવિલ સાધ્વીને, વાંદેજ ના પ્રાધાન્ય નરનું જાણતાં જિનશાસને; દર્શનાવરણીય તીવ્રોદય થતાં સ્ત્યાનિધિમાં, આદ્ય સંહનની નરાને હાય અલ તે કાલમાં.

904

સ્ત્યાનહિં નિદ્રામાં કથા સંઘયણવાળાને કેટલું ખલ હાય તે કહે છે:— અર્ધ ચક્કી <mark>ખલ થકી ખલ અર્ધ હોવે તેમને</mark>,

દુગુષ્યું ત્રિગુણાદિક પરાક્રમ તે સમયમાં અન્યને; દિવસ માંહી ચિંતવેલા કાર્યને આવા જના, જાગતાની જેમ સાધે નહિ ભરાસા કર્મના.

908

સ્પષ્ટાર્થ—પ્રશ્ન—છદ્મસ્ય આચાર્ય કેવલજ્ઞાની સાધ્વીને વંદન કરે કે નહિ ? ઉત્તઃ—ગુરૂ એટલે આચાર્ય મહારાજ વગેરે જો તેઓ છદ્મસ્ય અવસ્થામાં હાય એટલે કેવલજ્ઞાન પામ્યા ન હાય તાપણ તેઓ કેવલજ્ઞાન પામેલ સાધ્વીને વંદન કરતા નથી. કારણ કે તેઓ જાણે છે કે—જિન શાસનને વિષે પુરૂષનું જ પ્રધાનપશ્ં છે. તેથી જ કહ્યું છે કે સા વર્ષના દીક્ષા પર્યાયવાળા સાધ્વી એક દિવસના દીક્ષિત સાધુને વંદન કરે પણ તે સાધુ સાધ્વીને વંદન કરે નહિ. (૪૭)

પ્રશ્ન:- સ્ત્યાનિહ નિદ્રાના ઉદયવાળા જીવને કેટલું અળ હાય?

ઉત્તર—આ સ્ત્યાનિર્દ્ધ નામની નિદ્રાના ઉદય દર્શનાવરણીય કર્મના તીલ ઉદયથી શાય છે, કેવલીના કાલને વિષે જો પહેલા વજી મલ નારાચ નામના સંઘયણવાળા મનુષ્યને આ સ્ત્યાનિર્દ્ધ નામની નિદ્રાના ઉદય થાય તા અર્ધ ચક્કી એટલે વાસુદેવના અલ કરતાં અર્ધું અલ તેમને હાય છે. પરંતુ પ્રથમ સંઘયણ સિવાયના બીજા સંઘયણવાળા જીવાને આ નિદ્રાના ઉદયમાં પાતાના અલ કરતાં અમાલું, ત્રણ ગાલું, ચાર ગાલું એમ વધતું વધતું અલ હાય છે. આ સ્ત્યાનિર્દ્ધ નિદ્રામાં વર્તનારા મનુષ્યા દિવસે અથવા જાગતાં જે કાર્ય કરવાની તીલ ઇચ્છા કરી હાય તે કાર્યને ઉઘમાંને ઉઘમાં જાગતાની જેમ કરે છે. માટે કર્મના ભરાસા રાખવા નહીં. એટલે કર્યું કર્મ માલ્યુસને કયારે પાડશે તે કહી શકાય નહિ માટે કર્મના ભરાસે રહેતું નહિ. (૪૮) ૧૦૫–૧૦૬.

ગાર અનુત્તરવાસી દેવા કેટલા લવ કરે તે બીના જણાવે છે:--વિજય વૈજયાંત જયાંત અપરાજિત સુરા ત્યાંથી સ્યવી, અંત્ય નર ભવમાં જ પામે સિધ્ધિ જેઓ ઇગ ભવી: દેવ વૈમાનિક જ હોવે અધિક ભવ કરનાર તે, જધન્ય ભવ એકાદિ તસ ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતાજ તે.

eog

**૨૫ષ્ટાથ**:—પ્રશ્ન—સર્વાથસિદ્ધ સિવાયના બાકીના ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા માફ્ષે કયા**રે જાય**?

ઉત્તર—પાંચ પ્રકારના અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા હાય છે. તેમાંના પ્રથમનાં ચાર એટલે વિજય નામના વિમાનમાં રહેનારા દેવા ૧, વૈજયંત નામના વિમાનવાસી દેવા ૨, જયંત નામના વિમાનવાસી દેવા ૩, તથા અપરાજિત નામના વિમાનવાસી દેવા. એમ ચાર વિમાનવાસી દેવા વ્યવીને મનુષ્યમાંજ ઉપજે છે. તેમાં જેઓ ઇગલવી એટલે એક લવ કરનારા હાય છે તેઓ છેલ્લા મનુષ્ય ભવમાંજ મરીને સિદ્ધિ પદને પામે છે, પરંતુ જે દેવા અધિક લવ કરનારા હાય છે, તેઓ મનુષ્ય શર્ધ પાછા વૈમાનિક દેવપાણું જ પામે છે. માટે ચાર અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા એકાવતારી પણ હાય અને એકથી અધિક લવ કરનારા પણ હાય. તેમાં તેમને ઉત્કૃષ્ટથી સંખ્યાતા લવા જ થાય છે. પછી તેઓ અવશ્ય માક્ષપદને પામે છે. (૪૯) ૧૦૭

ગ્રાનાવરણીય કર્મના તીવ ઉદય પણ અક્ષરના અન'તમા ભાગને આવરી શકતા નથી તે જણાવે છે:---

અનંતમા જે ભાગ અક્ષરના સદા તે સર્વને, હોય નિશ્ચય પ્રક્ટ જેથી માનતા જીવત્વને; ઉદિત જ્ઞાનાવરણ પુદ્દમલ તીવ્ર પણ ના આવરે, આદ્ય ગુણુઠાણી નિગાદી જીવ મનાતા તિણ ખરે.

906

૨૫ાથ:--પ્રશ્ન:--- ગાનાવરણીય કર્મના ઉદય પણ કયા જ્ઞાનને આવરી શકતા નથી ?

ઉત્તર—અક્ષર (કેવલગ્રાન)ના અનંતમા લાગ એછામાં એછા દરેક જીવને હંમેશાં પ્રગટ હોય છે. તેથી કરીનેજ જીવપણું માની શકાય છે, કારણું કે જો તે અંશ (કેવલગ્રાનના અનંતમાં લાગ) અવરાઇ જાય તા જવપણાનાજ નાશ થાય, પરંતુ એવું કદાપિ લનતું નથી, બન્યું નથી અને બનવાનું પણુ નથી. કારણું કે તીલ એટલે અતિ ગાઠપણું ઉદયમાં આવેલા ગ્રાનાવરણીય કર્મના પુદ્દગલા પણુ આ અક્ષરના અનંતમા લાગને કદાપિ આવરી (ઢાંકી) શકતા નથી. અને આ કારણુંથીજ સૌથી એછામાં એછા ગ્રાનના અંશ જેમને પ્રગટ છે એવા સ્ફ્લમ નિગાદીઆ જીવાને પણુ ખરેખર પ્રથમ ગુણસ્થાનક કહ્યું છે. કારણું કે ત્યાં પણુ ગુણુ એટલે ગ્રાન ગુણુના એછામાં એછા એટલે અક્ષરના અનંતમા લાગ રૂપ ગ્રાનગુણું અવશ્ય પ્રગટ હાય છે. તેથીજ કાઈ પણ જીવ ગુણુસ્થાનક વિનાના હોતા નથી. (૫૦) ૧૦૮.

સમ્યકત્વના લક્ષણા જણાવી ગૃહસ્થ લિંગમાં કયા જ્ઞાન ઉપજે અને કયા ન ઉપજે તે જણાવે છે:—

ઉપશમાદિક પાંચ લક્ષણ જાણિયે સમ્યકત્વના, લક્ષ્ય સાધન નાણ ત્રીજીં તેમ મન પર્યવ જના; મતિ શ્રુત જ્ઞાની જ પામે ભાવ સંયમિ ગૃહિપણે, કેઈ કેવલને લહે પણ ન મણપજ્જવ નાણને.

906

**૨૫૦૮ાથ**:--પ્રશ્ન:-સમ્યકત્વને ઓળખવાના સાધના કયા કયા ?

ઉત્તર:—(૧) ઉપશમ. (૨) સંવેગ. (૩) નિવે દ (૪) અનુક પા (૫) આસ્તિકય આ પાંચ લક્ષણામાંના કાઈપણુ લક્ષણથી આપણુ પરજીવને સમ્યગ્દષ્ટિ તરીકે માની શકીએ. ઉપશમાદિ તે પાંચે સાધનાથી સમ્યગ્દષ્ટિ રૂપ લક્ષ્યને એાળખી શકાય છે, તેથી પાંચે લક્ષણા લક્ષ્યના સાધન કહેવાય છે. (૫૧)

પ્રશ્ન:--એકલું અવધિજ્ઞાન કે મનઃપર્યંવ જ્ઞાન હાય કે નહિ?

ઉત્તર:—ત્રીનું અવિધિશ્વાન તેમજ ચાંથું મન: પર્યવ શાન મા છે શાન મિતિશાની અને શ્રુતજ્ઞાની જ પામે છે, એટલે મિતિશાન અને શ્રુતજ્ઞાન જેને દ્વાય તેનેજ અવિધિશ્વાન અથવા મન: પર્યવ શાન થાય છે, પરંતુ પ્રથમના છે શાન વિનાનું અવિધિ કે મન: પર્યવ શાન હોતું નથી. એટલે કાઇ જીવને મિતિ શ્રુત અને અવિધિ એમ ત્રણ શાન દાય છે, અને કાઇક જીવને મિતિ શ્રુત અને મન: પર્યવ એમ ત્રણ શાન હાય છે, અને કાઇકને મિતિ, શ્રુત, અવિધ અને મન: પર્યવ એમ ચાર જ્ઞાન એક સાથે હાય છે. ગૃદુ-સ્થપણામાં સમકિતી જીવને મિતે જ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન એમ છે જ્ઞાન હાય છે અને કાઇકને અવિધિશાન પણ હાય છે. (૫૨)

પ્રશ્ન-ગૃહસ્થ વેશમાં મન:પર્યવ જ્ઞાન ઉપજે કે નહિ ?

ઉત્તર:—ભાવ સંયમમાં વર્તા કોઈક ગૃહસ્થને કેવલજ્ઞાન થાય છે, પરંતુ ગૃહસ્થના વેશમાં કદાપિ મનઃપર્યવ જ્ઞાન થતું નથી. કારણ કે મનઃપર્યવ જ્ઞાન થવામાં ભાવ સંયમ સાથે સાધુ વેશ પણ હાય, તોજ મનઃપર્યવ જ્ઞાન થાય છે અને તેથીજ કાઈ પણ તીર્થં કરને જન્મકાલથી મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન હાય છે તેમને ચારિત્ર લીધા સિવાય કદાપિ મનઃપર્યવ જ્ઞાન ઉપજતું નથી, પરંતુ જ્યારે શ્રીતીર્થં કર પ્રભુ દીશા લઇને સાધુ વેશ ધારણ કરે છે, ત્યારે તેમને તેજ વખતે મનઃપર્યવ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે (૫૩) અહિં પચાસમા પ્રશ્નાત્તરમાં જણાવેલા સમ્યકત્વના ઉપશમ વગેરે લક્ષણાની ખીના દૃષ્ટાંતાદિ સાથે સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે જાણવી.

समितिनां पांच बक्षधुमांना पहेबा शम शुधुनी ट्रंड थीना— शमैः शाम्यति क्रोधादीनपकारे महत्यपि । सक्त्यते तेन सम्यक्त्वं, तदाद्यं स्वक्षणं भवेत् ॥१॥ અર્થ:—" જે માટા અપકાર કરનાર ઉપર પણ સમલાવ રાખીને ક્રોધાદિકને શાંત કરે, તેનામાં શમ નામનું પહેલુ લક્ષણ કહીએ. તેનાથી સમકિત ઓળખાય છે, એટલે એવા શમ જેનામાં હોય તે સમકિતવંત છે એમ જાણી શકાય છે"

આ પ્રસંગ ઉપર કુરગડુ મુનિતું દેષ્ટાંત ડૂંકમાં આ રીતે જાણવું:--

# કુરગડુ સુનિની કથા

વિશાલા નગરીમાં કાઈક આચાર્યના શિષ્ય માસક્ષપણને પારણે એક લુક્ષક સાધુની સાથે સ્થંડિલ જતા હતા. માર્ગમાં પ્રમાદને લીધે તે તપસ્વીના પગ તળે એક નાની દેડકી આવવાથી મરી ગઈ. તે જોઈ ને ક્ષુલ્લક સાધુ તે વખતે કાંઇ પણ ન બાલતાં મૌન રહ્યા. પ્રતિક્રમણ વખતે તે તપસ્વીએ તે પાયની આલાયણ લીધી નહી; ત્યારે તેને ક્ષુલ્લક સાધુએ યાદ આપ્યું કે " તપસ્વી! તમે પે**લું** પાપ ત્રિકરણ શુદ્ધિપૂર્વક કેમ આલાચતા નથી ?" તે સાંભળીને તે તપસ્વીએ વિચાર્યું કે "આ દુષ્ટ ખુદ્ધિવાળા ક્ષુલ્લક સાધુ સર્વ સાધુ સમક્ષ મારૂં વગાેણું કરે છે માટે તેને હું હણું." એમ વિચારીને તપસ્વી સુનિ તેને મારવા દેહિયા. કો થથી અંધ થયેલા તે તપસ્વીને વચમાં થાંલહા આવવાથી તેની સાથે તે જેરથી અથડાયા, એટલે તરત જ મૂર્છા ખાઈ ને મૃત્યુ પામ્યા. ક્રોધને લીધે વ્રતની વિરાધના કરવાથી તે મરીને જ્યાતિષી દેવતા થયા. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્વ થયે ચ્યવીને દર્ષિવિષ સર્પના કુળમાં દેવતાધિષ્ઠિત સર્પ થયા. તે સર્પના કુળમાં ખીજા સર્વ સપે પૂર્વ ભવમાં પાપની આલાેચના નહિ કરવાથી જ ઉત્પન્ન થયેલા હતા, તે સવે જાતિસ્મરણ ઉત્પન્ન થવાથી આઢારશુદ્ધિ કરતા હતા. તેમને જોઈ ને નવા સર્પને પણ પૂર્વે સુનિના ભવમાં કરેલી આહારગવેષણાને સંભારતાં જાતિસ્મરણ ઉત્પન્ન શ્યું. તેથી 'મારી દરિથી કાઈ પણ જીવાના નાશ ન થાએ।' એમ વિચારીને તે સર્પ આખા દિવસ બિલમાં જ મુખ રાખાંને રહેતા હતા, અને રાત્રે પાસુક વાયુનું જ ભક્ષણ કરતા હતા.

એકદા કુંભ નામના રાજાના પુત્ર સર્પંડ શથી મૃત્યુ પામ્ચા. તેથી તે રાજા સર્વ સર્પ જાતિ પર ક્રાંધ ઉત્પન્ન થવાથી સર્પ માત્રને મરાવવા લાગ્યા. જે કાઇ માણુસ જેટલા સર્પને મારીને લાવે, તેને રાજા તેટલા દીનાર (મહોર) આપે તેમ તેણે જાહેર કર્યું. તે સમયે કેટલાક લાકો સર્પને આકર્ષ હ્યુ કરવાની વિદ્યા (મંત્ર) ના અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. એકદા કાઇ મનુષ્ય તે દિષ્ટિવિય સર્પના બિલ પાસે આવી સર્પ વિદ્યાના મંત્ર ભાષાવા લાગ્યો; તથી તે સર્પ બિલમાં રહી શકયા નહી. તેણે વિચાર કર્યો કે 'મને જોઇને અન્ય જીવોના નાશ ન થાઓ ' એમ વિચારી તેણે પાતાનું મુખ બિલમાં જ રાખી પ્છડું બહાર કાઢયું. તે પૂંછડું હિંસકા એ છેવું. કરીથી સર્પ પાછળના ભાગ જરા જરા અહાર કાઢયા, એટલે તે પણ હિંસકે કાપ્યા. એમ કરતાં તે સર્પના આખા શરીરના

કકડા કરી નાંખ્યા. તે વખતે તે સર્પ વિચારવા લાગ્યે. કે. " & ચેતન! આ દેહના કકડા થવાને મીધે તારા દુષ્કર્મના જ કકડા થાય છે; માટે હે જીવ! પરિણામે હિતકારક એવી આ વ્યથાને તું સમતાપૂર્વંક સહન કર." એમ શુભ ધ્યાન ધ્યાતાં તે સર્પ મરણ પામીને તેજ કુંભરાજાની રાશ્ચીની કુક્ષિમાં અવતર્યો.

નાગદેવતાએ રાજને સ્વષ્નમાં આવીને કહ્યું કે 'હવેશી તું સર્પના ઘાત કરીશ નહી, તને પુત્ર થશે. ' ત્યાર પછી રાજાએ સર્પની હિંસાના ત્યાગ કર્યો. અનુક્રમે સમય પૂર્ણ થતાં રાણીએ પુત્ર પ્રસન્ધા. રાજાએ સ્વષ્નને અનુસારે તેનું નાગદત્ત એવું નામ પાડ્યું. તે કુમાર અનુક્રમે યુવાવસ્થા પામ્યા. ત્યારે એક વખત તે મહેલની ખારીમાં ઉભા હતા, તે વખતે ત્યાંથી એક મુનિને જતા જોઈને તેને જાતિસ્મરષ્યુ ઉત્પન્ન થયું. તેથી વૈરાગ્ય પામીને તે કુમારે મહા પ્રયત્નથી માતા પિતાની આજ્ઞા લઈ સુગુરુની પાસે દીક્ષા શ્રહ્યુ કરી.

તે સાધુ તિર્થં ચાનિમાંથી આવેલા હતા તેથી તેમજ ક્ષુધાવેદનીયના ઉદય થવાથી પારિસીનું પણ પ્રત્યાખ્યાન કરી શકતા નહી. તેથી તેને ગુરુએ કહ્યું કે "હે વત્સ! તું માત્ર એક ક્ષમાનું જ પરિપૂર્ણ પણે પાલન કર, તેમ કરવાથી તું સર્વ તપતું ફળ પામીશ." તે સાંભળીને તે ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવા લાગ્યા. તે સાધુ હંમેશાં પ્રાતઃકાળ ઘતાં જ એક ગડુક પ્રમાણ કર (ચાખા) લાવીને વાપરતા હતા. ત્યારે જ તેમને કાંઈક શાંતિ થતી હતી; તેથી લાકમાં તેમનું કૂરગડુક એવું નામ પડ્યું.

તે ગચ્છમાં ચાર તપરથી સાધુંએ હતા. તેમાં પહેલા સાધુ માસાપવાસી હતા, ળીજ એ માસના ઉપવાસી હતા, બીજા ત્રણ માસના ઉપવાસી હતા, અને ચાંથા ચાર માસના ઉપવાસી હતા. તે ચારે તપરવીએ ફ્રગડુ સુનિને નિત્યભાજી કહીને તેની નિંદા કરતા હતા. એકદા શાસનદેવીએ ત્યાં આવી ક્રૂરગડુ સુનિને વંદના કરી તથા અનેક પ્રકારે તેની પ્રશંસા કરી. પછી સવે સાધુ સમક્ષ કહ્યું કે 'આ ગચ્છમાં આજથી સાતમે દિવસે પ્રથમ એક સુનિને કેવલજ્ઞાન થશે.' તે સાંભળી પૈલા ચારે તપસ્વીએ બાલ્યા કે 'હે દેવી! અમારા અનાદર કરીને તેં આ ક્રૂરગડુક સાધુને કેમ વંદના કરી!' ત્યારે દેવી બાલી કે 'હું ભાવતપસ્વીને વાંદું છું.' એમ કહીને તે દેવી પાતાને સ્થાને ગઈ.

સાતમે દિવસે ફૂરગડુ મુનિએ શુદ્ધ આહાર લાવીને ગુરુને તથા પેલા તપસ્વીએાને દેખાડચો. તે વખતે પેલા તપસ્વીએાના મુખમાં કાેધથી શ્લેષ્મ (બડખા) આવ્યા. તે તેમણે તે આહારમાં નાંખ્યો. તે જાઈ ફૂરગડુએ વિચાર કર્યો કે—

> धिङ् मां प्रभादिनं स्वल्पतपःकर्मोन्झितं च सदा । वैयावृत्यमपि होगां, मया कर्जुं न शक्यते ॥ १ ॥

"મને પ્રમાદીને ધિક્કાર છે. હું નિરંતર જરા પણ તપસ્યાથી રહિત છું, તેમજ આ તપસ્વીઓની વૈયાવચ્ચ પણ હું કરી શકતા નથી." ઈત્યાદિ આત્મનિંદા કરતાં અને નિઃશંકપણું તે આહાર વાપરતાં શુક્લધ્યાનમાં આરુઢ થયેલા તે સુનિને કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થયું. તે વખતે દેવાએ તેના મહિમા કરો. તે એઇને પેલા ચારે તપસ્વીઓએ વિચાર કરો કે "અહા! આ મુનિજ ખરેખરા ભાવ તપસ્વી છે અને આપણું તા દ્રવ્ય તપસ્વી છીએ." એમ વિચારીને તે ચારે તપસ્વીઓએ તે કેવલીને ખમાવ્યા. તે વખતે મન, વચન અને કાયાની શુધ્ધિથી ખમાવતાં તે ચારેને પણ સમકાળ ચરમ જ્ઞાન (કેવળ જ્ઞાન) પ્રગટ થયું. અનુક્રમે તે પાંચે કેવળી માક્ષપદને પામ્યા.

"શાંતિ, ક્ષમા, ક્ષાંતિ, શમ વિગેરે નામથી આ ગુણને સૂત્રને વિષે સમક્તિના પ્રથમ લક્ષણ તરીકે વર્ણવેલા છે. તે શમ ગુણ ધર્મને વિષે પ્રથમ છે, અને છેલ્લા જ્ઞાનને આપનાર છે, માટે હે લબ્ય જીવા! તમે શમતા ગુણને ધારણ કરા."

સમક્તિના બીજા સંવેગ નામના લક્ષણની બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:---

#### दुःखत्वेनानुमन्वानः सुरादिनिषयं सुखम् । मोक्षाभिलाषसंवेगाञ्चितो हि दर्शनी भवेत ॥१॥

મ્પષ્ટાર્થઃ—" જે પુરુષ દેવાદિકના સુખને પણ દુઃખ રૂપે માને, અને માેક્ષના અભિલાષરૂપ સંવેગ સહિત હાેય, તે સમક્તિવાન કહેવાય છે."

આ સંભેષમાં નિર્જે થ મુનિનું દેષ્ટાંત ટૂંકમાં આ રીતે જાણુનું—

રાજગૃહી નગરીમાં શ્રેષ્ટ્રિક રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે નગરીની અહાર ઉપવનમાં કીડા કરતાં રાજાએ એક મુનિને સમાધિમાં તત્પર જેયા. તે મુનિનું શરીર અતિ કૈામળ હતું, અને તેનું સ્વરૂપ જગતને વિસ્મય કરે તેવું સુંદર હતું. તેમને જોઈને રાજાએ વિચાર્સ કે

#### अहो अस्य मुने रूपमहो लावण्यवर्णिका । अहो सौम्यमहो क्षान्तिरहो भोगेष्वसंगता ॥१॥

રપષ્ટાર્થ—" અહેા! આ મુનિનું રૂપ! અહેા! આના લાવશ્યની વર્ષ્યુકા! અહેા! આની સોમ્યતા! અહેા એની ક્ષમા! અને અહેા! આની ભાગમાં પછુ અસ'ગતા." અર્થાત્ એ સર્વ ગુણા અલોકિક અને આશ્ચર્ય ઉપળવે તેવા છે.

આ પ્રમાણે વિચારી તેમને ધ્યાનમાં તત્પર જોઈ રાજાએ તેમના ચરાથુકમળમાં પ્રણામ કરીને પૂછ્યું "હે પૂજ્ય! આવી ભરજીવાનીમાં તમે આવું કઠીન વત કેમ શ્રહણ કર્યું ? તેનું કારણ કહેા." ત્યારે મુનિ બાલ્યા કે—

म्रुनिराह महाराज, अनाथोऽस्मि पतिर्न मे । अनुकंपाकरामावात्तारुण्येऽप्यादतं व्रतम् ॥१॥ સ્પષ્ટાર્થ — મુનિએ કહ્યું કે–" હે મહારાજા ! હું અનાધ છું. મારા કાઈ સ્વામી નથી. મારા પર અનુક પા કરનારના અભાવ હાવાથી મેં ભર**જી**વાનીમાં જ વ્રત ગ્રહણ કર્યું છે."

ते सांकणीने द्वास्य अस्तां श्रेशिक राज्यको कहां है—
वर्णादिनामुना साधो, न युक्ता ते ह्वनाथता ।
तथापि ते त्वनाथस्य, नृनं नाथो भवाम्यहम् ॥१॥
भोगान् मुंक्ष्व यथास्वरं, साम्राज्यं परिपालय ।
यतः पुनरिदं मर्त्यजन्मातीव हि दुर्लभम् ॥२॥

સ્પષ્ટાર્થ—" હે સાધુ! આ તમારૂં રૂપ વિગેર જેતાં તમે અનાથ છે. એ વાત યુક્ત (સાચી) જણાતી નથી. તો પણ જે તમે અનાથ હો, તો હું તમારા નાથ થવા તૈયાર છું. તમે યથે છે ભાગ ભાગવો, અને મારા સામ્રાજ્યનું પ્રતિપાલન કરો. આ મનુષ્ય જન્મ ફરીને મળવા અત્યંત દુર્લં છે. એટલે આવી યુવાવસ્થા ભાગ ભાગવ્યા વિના નિષ્ફળ જવા દેવી વ્યાજળી નથી."

તે સાંભળીને મુનિ બેલ્યા કે "હે રાજા! તમે પાતેજ અનાથ છા તા મારા નાથ શી રીતે થઈ શકશા ?" આ પ્રમાણનું કાઈ પણ વખત નહીં સાંભળેલું વાકય સાંભળીને રાજાએ આશ્ચર્ય પામીને પૂછ્યું કે "હે મુનિ! તમારે તેમ કહેલું વ્યાજખી નથી. કેમકે હું અનેક હસ્તીઓ, અધો, રથા અને સ્ત્રીઓ વિગેરેનું પાલન કરૂં છું, તેથી હું તેઓના નાથ છું; મને તમે અનાથ કેમ કહા છા ?" ત્યારે મુનિ પણ કાંઇક હાસ્ય કરતાં બાલ્યા કે "હે રાજન્! તમે અનાથ અને સનાથના મર્મ જાણતા નથી માટે તે વિષે હું તમને મારા પાતાનાજ દૃષ્ટાંતથી સમજાવું છું તે સાંભળા—

કૌશાંબી નગરીમાં મહીપાલ નામે રાજા મારા પિતા છે, તેના હું પુત્ર છું. મને બાલ્યાવસ્થામાંજ નેત્રની પીડા થઈ; અને તેની પીડાથી મારા આખા શરીરમાં દાહજવર પેદા થયા. મારી પીડા દ્વર કરવા માટે અનેક મંત્રવાદીઓએ નથા વૈદ્યોએ અનેક ઉપાયા કર્યા, પરંતુ તેએ મારી પીડા દ્વર કરી શક્યા નહી. મારા પિતાએ મારે માટે પાતાનું સર્વસ્વ આપી દેવાનું કખુલ કર્યું, પરંતુ મને દુઃખથી મુક્ત કરી શક્યા નહી, માટે હું અનાથ છું. મારા પિતા, માતા, બ્રાતા, બહેન અને ઓ વિગેરે સર્વ સ્વજના મારી પાસે બેસીને રુદન કરતા હતા અને લોજનના પણ ત્યાગ કરીને મારી પાસે જ નિરંતર બેસી રહેતા હતા. પરંતુ તેએ મારા દુઃખના નાશ કરી શક્યા નહી. તેજ મારી અનાથતા છે. ત્યાર પછી મેં એવા વિચાર કરી કે " આ અનાદિ સસારમાં મેં આ કરતાં પણ અધિક વેદનાએને અનેક વખત સહન કરી હશે, પણ આજે આટલી વેદના પણ હું સહન કરી

શકતા નથી; તા હવે આગામી કાળે અનાદિ સંસારમાં હું આવી વેદના કેમ સહન કરી શકીશ? માટે જો હું ક્ષણ વાર પણ આ વેદનાથી મુક્ત થાઉં તા તરત જ પ્રશ્નન્યા ગ્રહણ કરું, કે જેથી આગામી કાળે આવી વેદના સહન કરવી પહે નહી." હે રાજા! આ પ્રમાણે વિચાર કરતાં હું સૂઈ ગયા અને તરત જ મારી વેદના શાંત થઇ ગઇ. તેથી યાગ ને ક્ષેમના કરનાર હાવાથી આ આત્મા જ નાથ છે એવા નિશ્ચય કરીને મેં પ્રાતા કાળે સ્વજનાને સમજાવી તેમની રજા લઈને ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું તેથી હવે હું મારા તથા ખીજા ત્રસાદિક જ્વોના પણ નાથ થયા, કેમકે યાગ ક્ષેમ કરનાર માત્ર આત્મા જ છે. વળી હે રાજન્! બીજી રીતે પણ અનાથતા કહેલી છે. તે સાંભળા:—

#### भव्रज्य ये पश्च महाव्रतानि, न पालयन्ति प्रचुरप्रमादात् । रसेषु गृद्धा अजितेन्द्रियाश्च, जिनैरनाथाः कथितास्त एव ॥१॥

સ્પષ્ટાથ°:—"જેએા પ્રવ્રજ્યા ગ્રહેણુ કરીને અતિપ્રમાદને લીધે પાંચ મહાવતોનું પાલન કરતા નથી, તથા રસોને વિષે આસક્ત રહે છે, અને ઇન્દ્રિયોને નિયમમાં રાખતા નથી તેઓને જ શ્રીજિનેશ્વરે અનાથ કહેલા છે."

# निरर्थका तस्य सुसाधुता हि, मान्ते विषयीसप्रुपैति योऽलम् । न केवलं नन्यति चेहलोकस्तस्यापरः किंतु भवो विनष्टः ॥२॥

સ્પષ્ટાર્થ :—" જે સાધુ અંતે વિષયીત આચારણ કરે છે, તેનું સાધુપણું નિરર્થક છે; અને તેથી માત્ર આ લાક જ તેના નાશ પામે છે એમ નહી, પણ તેના પરલવ પણ નાશ પામે છે."

# निराश्रवं संयममात्मबुद्धचा, प्रपाल्य चारित्रगुणान्वितः सन् । न्निप्त्वाष्टकर्माण्यविलानि साधुरुपैति निर्वाणमनन्तर्सीस्त्यम् ॥३॥

મ્પાન્ટાર્શ:—' ચારિત્રના ગુણે!થી યુક્ત એવે સાધુ આત્મણ દિથી આશ્રવ રહિત સંયમનું પ્રતિપાલન કરીને સમગ્ર આઠે કર્મના ક્ષય કરી, અનંત સુખવાળા નિર્વાણ (માક્ષ) પદને પામે છે. ''

આ પ્રમાણે મુનિનાં વાકય સાંભળીને શ્રેણિક રાજા અત્યંત ખુશી થયા અને હાથ જોડીને તેણે કહ્યું કે "મુનિરાજ! તમે મને જે સનાથ અને અનાથપણાનું રહસ્ય કહ્યું તે ખરેખર સત્ય છે. તેમાં જરા પણ અસત્ય નથી. હે મુનિ! તમે મનુષ્ય જન્મ પામ્યા તે સફળ છે. જગતને વિષે તમે જ ઉત્તમ લાભ પામ્યા છેા, વળી તમે શ્રીજિનેશ્વરના ધર્મને વિષે રહ્યા છા, તેથી તમે જ સનાથ છા અને તમે જ ખંધુ- યુક્ત છા. વળી તમે જ ખરેખરા ચારિત્ર લીધું ત્યારથી સ્થાવર અને જંગમ એવા અનાથ પાણીઓના નાથ થયા છા; તેથી હું મારા અપરાધનો નાશ કરવા સારુ તમને ખમાલું

છું. વળી તમારા ધ્યાનમાં વિધ્નકારી પ્રશ્ન પૃછીને મેં જે ભૂલ કરી છે તથા સાંસારિક લોગ લોગવવા માટે જે મેં તમને અઘટિન નિમંત્રણ કર્યું છે તે સર્વ મારા અપરાધ ક્ષમા કરા. " આ પ્રમાણે કહી લક્તિપૂર્વક તે મુનિની સ્તુતિ કરીને સર્વ રાજાઓમાં ચંદ્ર સમાન શ્રેણિક રાજા ધર્મમાં અનુરક્ત થઈ પાતાના અંત:પુર અને પરિવાર સહિત પાતાની નગરીમાં આવ્યા.

અમિત ગુણ સમૂહથી સમૃદ એવા તે નિર્ગંન્થ મુનિ પક્ષીની જેમ પ્રતિઅંધ રહિતપણે પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરી ત્રણ ગુપ્તિએ ગુપ્ત થઇ ને ઉત્ર એવા ત્રણ દંડથી વિરામ પામી, માહાદિકના નાશ કરી, સંવેગના પ્રભાવથી અનુક્રમે અક્ષય સુખવાળા માક્ષપદને પામ્યા. (આ દર્ષાત સંવેગના સ્વરૂપને સમજાવવા માટે જ મેં જણાવ્યું છે. મૂલગ્ર'થ સાથે તેના સંખ'ધ નથી.)

ત્રીજ નિવે દ નામના લક્ષણની ટુંક ખીના આ પ્રમાણે જાણુર્વા:---

संसारकारकागार-विवर्जनपरायणा । प्रज्ञा चित्ते भवेद्यस्य, तन्निर्वेदकवान्नरः ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ: — "જેના મનમાં કેદખાનામાંથી છૂટવાની દઢ ખુદ્ધિ હોય છે, તે પુરુષ નિવેશ્વાળા કહેવાય છે. "

નિવે' ક ગુણુથી દેવ, મનુષ્ય અને તિયં' ચ સંખ' ધી કામલાગને વિષે વૈરાગ્ય પામી અનુક્રમે ખરા નિવે' દને પ્રાપ્ત થાય છે, અને સર્વ વિષયામાં વિરક્તિ થવાથી આરંભ પરિ શ્રદ્ધના પરિત્યાગ કરે છે. આરંભ પરિગ્રદ્ધના પરિત્યાગ કરવાથી સંસાર માર્ગ ના ઉચ્છેદ થાય છે, અને સિદ્ધિ (માક્ષ) માર્ગ ની પ્રાપ્તિ થાય છે." આ પ્રસંગ ઉપર હરિવાહન રાજાની બીના ડૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—

ભાગાવતી નામની પુરીમાં ઈન્દ્રદત્ત નામે રાજ હતો. તેને હરિવાહન નામના પુત્ર હતો. તે હરિવાહનને એક સુથારના પુત્ર તથા એક પ્રષ્ઠીના પુત્ર એમ બે મિત્રા હતા. તે ખંને મિત્રાની સાથે હરિવાહન સ્વેચ્છાએ કીડા કરતા હતો. તે જોઇ રાજાએ એકદા દુવંચનથી તેના તિરસ્કાર કર્યો; એટલે તિરસ્કારનું દુઃખ સહન ન થવાથી હરિવાહન પાતાના ખંને મિત્રા સહિત માખાપના સ્નેહના ત્યાળ કરીને ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા. ચાલતાં ચાલતાં તે ત્રણે મિત્રા એક માટા અરણ્યમાં જઈ પહોંચ્યા. ત્યાં તેમણે સુંઢને ઉલાળતા એક મહાનમત્ત હાથી તેમના તરફ આવતા દીઠા. તેથી સુથારના અને વિશ્વકના પુત્ર તો તેના લયથી કાગડાની જેમ નાશી ગયા; અને રાજપુત્ર તો શૂરવીર હતા, તેથી તેણે તે હાથીને સિંહનાદ વડે ચેલ્ટા રહિત કરી દીધા પછી પાતાના ખંને મિત્રની શાધ કરતા તે રાજપુત્ર આગળ ચાલ્યા. પરંતુ તેમની ખખર તેને મળી નહિ. અનુકમે લમતાં લમતા

તેણે એક મનાહર સરાવર જેયું. તે સરાવરમાં સ્નાન કરી રાજપુત્ર તેની ઉત્તર દિશામાં રહેલા એક ઉદ્યાનમાં પેઠા. તે ઉદ્યાનમાં સુંદર કમળથી સુરાહિત એક વાવ દીઠી; એટલે તેમાં તે કૌતુકથી ઉતર્ચા. તે વાવના મધ્ય ભાગમાં એક દ્વાર હતું. તેમાં તે પેઠા તા त्यां क्षेष्ठ यक्षनुं मंहिर क्रेयुं. तेवामां रात्रि समय थर्ध जवाधी राजपुत्र ते यक्षना मंहिर-માં જ સૂતો. થાેડી વારે નૂપુરના રણ રહ્યુ શબ્દ કરતી કેટલીએક અપ્સરાએા ત્યાં આવીને તે યક્ષની પાસે નૃત્ય કરવા <mark>લાગી. નૃત્ય</mark> કરી રહ્યા પછી શ્રમનાે નાશ કરવા માટે તે અપ્સરાએ પાતાના ઘણા કિંમતી વસ્તો ત્યાં જ ઉતારી વાવમાં ન્હાવા પડી. તે વખતે રાજપુત્રે યક્ષમ દિરનું ભારહાં ઉઘાડી તે સર્વ વસ્ત્રો ઉપાડી લીધાં અને મંદિરમાં પેસી ખાર**ણ**' બ'ધ કરી દીધું. પૈલી અપ્સરાએ સ્તાન કરી અહાર નીકળીને જીએ છે તેા ત્યાં પાતાનાં વસ્તો દ્વીઠાં નહીં. તેથી તેઓ પરસ્પર બાલી કે '' ખરેખર આપણાં વસ્ત્ર કાઈ ધૂતારાએ હરી લીધાં જણાય છે, પરંતુ તે આપણાથી પણ ભય પામ્ચા નથી તેથી તે દંડથી સાધી શકાશે નહી. " એમ વિચારી સામ (મીઠાં) વાક્યોથી તેને લાભ પમાહીને તે અપ્સરાએ બાલવા લાગી કે "હે ઉત્તમ પુરુષ! અમારાં વસ્ત્રા આપ " રાજકુમારે અંદરથી જ જવામ આપ્યા કે 'પ્રચંડ વાયુ તમારા વસ્ત્રા લઈ ગયા હશે, માટે તેની પાસે તમે જાએ. " તે સાંભળીને તેના સાહસથી સંતુષ્ટ થયેલી અપ્સરાએ છેાલી કે "હે વત્સ! અમે તારા સાહસથી પ્રસન્ન થઈને આ ખડ્ગ રતન તથા આ દિબ્ય કંગ્રુક તને આપીએ છીએ તે હૈ ને અમારા વસ્ત્રા આપ, "તે સાંસળીને રાજપુત્રે બારાશું ઉઘાડી તેમનાં વસ્ત્રા આપી ક્ષમા માગી, દેવીઓ તે અને ચીજો તેને આપીને સ્વસ્થાને ગઇ.

પછી કુમાર ત્યાંથી આગળ ચાલ્યા માર્ગમાં એક નિજ'ન નગર જોયું. તે નગરમાં કોતુકથી કરતા કરતા તે રાજગૃહીની સમિપે પહાંચ્યા. અને તેની સાતમી ભૂમિકા પર ચડી ગયા. ત્યાં તેણે કમળના સરખા લાચનવાળી એક સુંદર કન્યાને દીઠી. તેનું દિવ્ય સ્વરૂપ જોઈ ને કુમારે વિચાર્યું કે:—

## किमेषा प्रथमा सृष्टिर्विधात्रा रक्षिता ध्रुवम् । एतां रुट्वा यथा नारीमन्या नारीः सृजाम्यहम् ॥१॥

રપષ્ટાર્થ:—"શું આ નારીને જોઇને હું બીજી નારીઓ અનાવીશ એમ ધારીને વિધાતાએ આ કન્યારુપ પ્રથમ સૃષ્ટિ રચી એને અહીં રાખી મૂકી હશે!" એટલે આ કન્યાનું રૂપ એવું સુંદર છે કે આને જોઈને જ બીજી સ્ત્રીએ અનાવી હે.ય એમ જશુાય છે. એટલે બીજી સ્ત્રીઓ આના કરતાં એાછી રૂપવંત દેખાય છે.

આ પ્રમાણે વિચારતા રાજપુત્ર તે કન્યા પાસે ગયા. એટલે તેણીએ તેને આસન નાંખી આપ્યું. તે પર રાજપુત્ર બેઠા. પછી તે કન્યાને શાકાતુર જોઇને તેણે પૃછ્યું કે. "હે લદ્રે! તું શાકાતુર કેમ છે!" ત્યારે તે કન્યા બાલી કે—"હે ભાગ્યશાળી! હું વિજય રાજની પુત્રી અનંગલેખા નામે છું. એકદા હું મારા મહેલના ગાખમાં ખેઠી હતી તે વખતે મને જોઈને કાઈ વિદ્યાધરે મારું હરણુ કરી અહીં આ પુર વસાવીને મને રાખી છે. અને તે મારી સાથે લગ્ન કરવા માટે વિવાહની સામગ્રી લેવા ગયા છે. તે આજે જ અહીં આવીને મને બળાત્કારે પરણવાના છે. પરંતુ પહેલાં મને એક જ્ઞાની મુનિએ કહ્યું હતું કે "હે રાજપુત્રી! તારા પતિ હરિવાહન નામે રાજપુત્ર થશે" તે મુનિની વાલ્ફી અન્યથા થાય છે, તેથી મારા મનમાં અતિ ખેદ થાય છે." તે સાંભળી કુમાર બાલ્યો કે "હે સુંદર બૃકુટીવાળી સ્ત્રી! તું ખેદ કરીશ નહીં." આ પ્રમાણે કુમાર તેની સાથે વાતચિત કરે છે. તેવામાં તે વિદ્યાધર ત્યાં આવી પહેાંચ્યા. કુમારને જોઈને ક્રોધયુક્ત થયેલા વિદ્યાધર તેની સાથે યુદ્ધ કરવા લાગ્યા; પરંતુ કુમારે અપ્સરાઓએ આપેલા જગતજેતુ ખડ્ગરતન વડે તેને જીતી લીધા. એટલે તે બાલ્યા કે "હે સાહસિક શિરોમણુ! હું તારા પરાક્રમથી ખુશી થયા છું. માટે આ સ્ત્રી અને પુર તને સાંધું છું. તેને તું સુખેથી લાગવ. હું મારે સ્થાને જાઉ છું." એમ કહી તે વિદ્યાધર સ્વસ્થાને ગયા. પછી તે વિદ્યાધરની લાવેલી વિવાહની સામગ્રી વડે હરિવાહન તે રાજકન્યાને પરણી તેને પેલા દિવ્ય કંચુક આપી, તે નગરમાં ઘણા લાકોને વસાવી, ત્યાં રાજ્યનું પાલન કરવા લાગ્યા.

એકદા હરિવાહન રાજા પ્રિયાની સાથે નર્મદા નદીને કિનારે જઈ ઉત્તમ વસ્તોને કિનારા પર મુકી જળકીડા કરવા લાગ્યા. એવામાં પેલા દિવ્ય કંચુક કે જે વસ્તોની સાથે કિનારા પરજ મૂકેલા હતા તેને પદ્મરાગ મિલ્યુની કાંતિયુક્ત હાવાથી માંસની બ્રાંતિએ કાઈ મત્સ્ય આવીને ગળી ગયા. તે જોઈ રાજા વિગેરે એદયુક્ત થયા. ઘણી શોધ કરતાં પણ તે મત્સ્ય હાથ લાગ્યા નહી; એટલે રાજા વિગેરે સ્વસ્થાનક ગયા.

પેલા મત્સ્ય કરતા કરતા બનાતટે ગયા. ત્યાં કાઈ મચ્છામારની જાળમાં તે પક-ડાઇ ગયા. તેને વિદારતા તેના ઉદરમાંથી પેલા કંગુક નીકળ્યા. તે કંગુકને મચ્છામારે પાતાના રાજાને લેટ કર્યા. તે જોઈ રાજાએ વિચાર્યું કે "વિશ્વને માહ પમાડનારી આ કંગુકને પહેરનારી કાેણ હશે કે જેના કંગુક પણ મને માહ પમાડે છે? તે સ્ત્રી કયા ઉપાયથી મને મળી શકે?" ઈત્યાદિ ચિંતામાં મગ્ન થઇ ગયેલા રાજાએ પાતાના પ્રધાનને કહ્યું કે "જે મારા જીવિતનું તમારે પ્રયોજન હાેય તા સાત દિવસમાં આ કંગુકને પહેરનાર સ્ત્રીની શાધ કરી લાવા." તે સાંભળીને મંત્રીએ દીધ વિચાર કરી રાજે ધરી દેવીની આરાધના કરી. એટલે દેવીએ પ્રગટ થઈને વરદાન માગવાનું કહ્યું. મંત્રીએ કહ્યું કે "કંગુકને પહેરનારી સ્ત્રીને લાવી મારા રાજાને આપા." તે સાંભળીને દેવીએ કહ્યું કે "દે સચિવ!

उदेति यदि वारुण्यां, भाजुश्वांगारमुक् शशी । तथापि सा सती श्रीलं, प्राणान्तेऽपि न छम्पति ॥१॥ સ્પષ્ટાર્થ—" જો કદાચ સૂર્ય પશ્ચિમ દિશામાં ઉદય પામે અને કદાચ ચંદ્ર અંગા-રાના વરસાદ કરે તાેપણુ તે સતી સ્ત્રી પ્રાથ્યુના નાશ થાય તાેપણુ પાતાનું શીલ મૂકે તેમ નથી."

તોપણ & સચિવ! તારા સ્વામી કદાશહ મૂકતા ન હાય તો હું તેને લાવી આપું છું, પણ કરીથી આ કાર્ય માટે તારે મારૂં સ્મરણ કરવું નહી." એમ કહીને તરતજ તે સ્ત્રી પાસે જઇ તેનું હરણ કરી રાજા પાસે મૂકીને તે અદશ્ય થઈ ગઈ. રાજાએ તે અનંગલેખાનું સ્વરૂપ જોઇ માહ પામી તેણીની અનેક પ્રકારે પ્રાર્થના કરી. ત્યારે તે બાલી કે " હે રાજા! હું પ્રાણના નાશ થશે તા પણ શીલનું અંડન કરીશ નહી." તે સાંભળી રાજાએ વિચાર કર્યો કે " સ્ત્રીઓ સ્વભાવથીજ મુખવડે ના ના કહે છે, પરંતુ આ મારે આધીન છે તેથી ધીરે ધીરે તેણીના દઢ ચિત્તને પણ હું પ્રસન્ન કરીશ સહસા કાઈપણ કાર્ય કરવું નહિ એમ વિચારી તેણીને એકાંત સ્થળે રાખી રાજા પાતાને સ્થાને ગયા. અનંગલેખા હુદયમાં પાતાના ભર્તારનું સ્મરણ કરતી ત્યાં રહી.

અહીં અરહ્યમાં હાથીથી ત્રાસ પામીને નાસી ગયેલા પેલા બે મિત્રો જે રાજ-કમારથી હ્યુદા પડી ગયા હતા તેઓએ ફરતાં ફરતાં વનમાં વંશની જાળમાં બેસીને મંત્ર સાધન કરતા એક સાધકને જેયા. સાધકે પણ બનને સાહસિક પુર્યાને જોઈ કહ્યું કે "હે કુમારા! તમે જે મારા ઉત્તરસાધક થાઓ તો મારૂં કાર્ય સિદ્ધ થાય." તે સાંભળીને તે બન્નેએ હા કહી; એટલે તે સાધકે પાતાની વિદ્યા તેમની સહાયથી સિદ્ધ કરી. વિદ્યા સિદ્ધ થવાથી સંતુષ્ટ થયેલા તે સાધકે તે બન્નેને અદશ્યઅંજની, શત્રુસન્ય-માહિની અને વિમાનકારિણી એ ત્રણ વિદ્યા આપી. ત્યાંથી ફરતાં ફરતાં તે બંને એનાતટે આત્યા. ત્યાં લાેકાના મુખથી પાતાના મિત્ર હરિવાહનની પ્રિયાને ત્યાંના રાજાએ હરણ કરાવી હરિવાહનને શાકાતુર કરી મૂધ્યો છે. 'ઇત્યાદિ વાત સાંભળીને મિત્રના વિરહ દ્વર કરવા માટે તે બંને મિત્રો અંજનના પ્રયાગથી અદશ્ય થઈ અનંગલેખાની પાસે ગયા. અનંગલેખા તે વખતે પટમાં અત્રેલા પાતાના પતિ હરિવાહનના ચિત્ર પર દેષ્ટિ રાખીને એઠી હતી. તે એઈને તે બન્નેએ તે ચિત્રપટ અદશ્યપણેજ લઈ લીધું. તે અશ્ચર્ય જોઇ અનંગલેખાના નેત્રામાં અશ્ર ભરાઇ ગયાં અને બાલી કે—

## अपराद्धं मया कि ते, यन्चित्रितमपि प्रियम् । जहार मम हत्याया, अपि त्वं न विभेषि किम् ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ — હે વિધાતા! મેં તારા શા અપરાધ કર્યો છે કે જેથી ચિત્રેલા પતિને પણ તે હરણ કર્યો? આથી મારા આત્માની હત્યા થશે; તેના પણ તેને કાંઈ ફર લાગતા નથી?"

તે સાંભળી તેણીને દુઃખી જોઈ તે મિત્રાએ પ્રગટ થઈ તેણીને ચિત્રપટ આપી પાતાનું વૃત્તાંત જણાવ્યું. તે સાંભળી પાતાના પતિના મિત્રા જાણીને તે બાલી "ઢે ભાઈ એ ! તમે મારા દિયર છા તા મને શાકથી મુક્ત કરા." તે સાંભળીને તેણીને ધીરજ આપી તે અંનને ત્યાંથી કાંઇક સંકેત કરીને નીકળી ગયા. પછી પાતે મંત્રવાદી છે એવી તેઓએ લાકમાં પાતાની પ્રસિદ્ધિ કરી; અને રાજા પાસે જઈને બાલ્યા કે " & રાજા ! અમે મંત્રવાદી છીએ. અમારા સરખું કાર્ય અતાવી અમારી ખાત્રી કરાે." રાજાએ તેમને કહ્યું કે આ ક'ચુકને પહેરનારી રૂપવતી સ્ત્રી જન્મ સુધી મારે વશ થઈને રહે તેવું તમે કરા. " તે સાંભળી તેમણે રાજાને એક તિલક કરી તેજીની પાસે માકલ્યા. એટલે પ્રથમના સંકેત પ્રમાણે રાજાને આવતા જોઈ તેણીએ ઉલા થઇ આસન વિગેર આપી સન્માન કર્યું. તે જોઈ તેને પાતાને આધીન થયેલી જાણી રાજાએ વારંવાર તેના શરીરનાે સંગ કરવાની યાચના કરી. ત્યારે તે બાલી કે "હે રાજા! હ હવે તમારે આધીન છું; પરંતુ મેં અબ્દાપદ ગિરિની યાત્રા કરવાના નિયમ કરેલા છે, માટે તે યાત્રા કર્યા પછી હું ઇચ્છિત સુખ ભાગવીશ. " તે સાંભળીને તે કામાંધ રાજાએ મધુર વચ-નથી પેલા મંત્રવાદીઓ પાસે અષ્ટાપદની ચાત્રા કરાવવાની ગ્રાર્થના કરી. ત્યારે તેઓએ મંત્રશક્તિથી વિમાન બનાવ્યું. તે જોઇ રાજાએ અન'ગલેખાને કહ્યું કે " હે પ્રિયા! આ વિમાનમાં બેસી તારા અભિગ્રહ પૂર્ણ કરી જલદીથી આવ, અને મારા મનારથ પૂર્ણ કર. " ત્યારે તે બાલી કે " હે રાજા ! હું તે અજાણ્યા પુરૂષા સાથે જાઉં છું, માટે તમારી બે કન્યાએાને મારી સાથે માકલા, તા તેની સાથે સુખે વાર્તા વિનાદ થઈ શકે. " તે સાંભળીને રાજાએ પાતાની એ કન્યાઓને તેની સાથે માકલી, પછી જે વિમાનમાં તે અન્ને મિત્રો એઠા હતા તેમાં બન્ને કન્યાએ સાથે અન'ગલેખા પણ એઠી. એટલે તરતજ વિમાન આકાશમાં ઉંચે ચડ્યું. થાડે દૂર જઇને તે મિત્રોએ રાજાને કહ્યું કે " 🗟 ૬ ષ્ટ રાજા ! આ ત્રણે ઓએાની આશા હવે તારે મૂકીજ દેવી." તે સાંભળી રાજા વિલખા થઈ ગયા, તેના કાંઈ પણ ઉપાય રહ્યો નહી.

હવે મિત્રના દુઃખના નાશ કરવા માટે તે અંનને મિત્રોએ હરિવાહન રાજાની પાસે જઈ તે વિમાન ઉતાર્યું. તેમાં અંને મિત્રોને તત્રા પ્રિયાને એઈ ને હરિવાહન અત્યંત આનંદ પામ્યા. પછી રાજાએ તથા મિત્રોએ પરસ્પર પાતપાતાનું વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યું. એ કન્યાઓને હરિવાહને અન્ને મિત્રોને પરણાવી.

અન્યદા ઇન્દ્રદત્ત રાજાને પાતાના કુમારની તથા તેના મિત્રોની શાેધ મળતાં તેમને પાતાના રાજ્યમાં છાેલાવ્યા અને હરિવાહનકુમારને રાજ્ય પર સ્થાપન કરી પાતે વૈરાગ્ય રંગથી પ્રવ્રજ્યા ગહેલું કરી. કેટલેક દિવસે ઇન્દ્રદત્ત મુનિને કમંજ્ઞય થવાથી કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. એટલે તે લાેગવતી નગરીએ સમવસર્યા. તે વખતે હરિવાહન રાજાએ પરિવાર સહિત ઉદ્યાનમાં જઈ કેવળીને વંદના કરી. કેવળીએ આ પ્રમાણે ધમંદેશના આપી:—

## विषयामिषसंख्रुच्या, मन्यन्ते शाश्वतं जगत् । आयुर्जलिकल्लोल-लोलमालोकयन्ति न ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ—વિષય રૂપી માંસમાં લુખ્ધ થયેલા પ્રાણીઓ આ જગતને શાધ્યત—વિનાશ ન યામે તેવું માને છે. પરંતુ સમુદ્રના કહ્યોલ જેવા ચપળ આયુષ્યને જેતા કે જાણતા નથી. "

ઇત્યાદિ ધર્મ દેશના સાંભળીને રાજાએ કેવળીને પૂછયું કે 'હે સ્વામી! મારૂ' આયુષ્ય કેટલું બાકી છે?' કેવળીએ જવાબ આપ્યા કે 'હે રાજા! તારૂં આયુષ્ય માત્ર નવ પ્રહરતું જ બાકી છે.' તે સાંભળીને મરાણથી ભય પામેલા તે રાજાનું અંગ કંપવા લાગ્યું. ત્યારે મુનીશ્વર બાલ્યા કે 'હે રાજા! જો તું મૃત્યુની ચિંતાથી ભય પામતા હા તા તું પ્રવજ્યા અંગીકાર કર. કેમકે—

#### अंतोम्रहुत्तमित्तं, विहिणा विहिया करेइ पव्वज्जा । दुक्खाणं पड्जंतं, चिरकालकयाइ कि भणिमो ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ—" એક અન્તર્મું હૂર્ત માત્ર પણ ને વિધિપૂર્વક શ્રહણ કરેલી પ્રવન્ત્યા સારી રીતે પાળી હાેય તા તે સર્વ દુઃખાના અંત (નાશ) કરે છે, તા પછી ચિરકાળ દીક્ષાનું પાલન કર્યું હાય તા તેને માટે તા શું કહેવું ?" અર્થાત્ તેનું ફળ તા સર્વ દુઃખના નાશ કરનાર થાય જ એમાં આશ્ચર્ય નથી.

આ પ્રમાણે જ્ઞાનીનું વચન સાંભળીને રાજાએ સ્ત્રી તથા મિત્રો સહિત તરતજ દીક્ષા ચહેણ કરી. પછી તે રાજિ ' એમેહ નિશ્વ મે કાઈ' ' હું એકલાજ છું, મારૂં કાઇ નથી' ઇત્યાદિક શુભ ધ્યાન ધ્યાતાં મૃત્યુ પામીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી વ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થઈ માક્ષમદ પામશે. તેના મિત્રો તથા અનંગલેખા વિગેર પણ દેવગતિ પામીને અનુક્રમે માક્ષસભ પામશે.

'નિવે'દ' શબ્દના અર્થ 'સંસાર પર વિરાગતા ' એવા થાય છે, તે નિવે'દ રૂપ ભાવસિંહના આશ્રય કરનાર હરિવાહન રાજા શીઘ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનને પામ્યા. તેવી રીતે બીજા ભગ્ય જીવાએ પણુ નિવે'દ ગુણને જરૂર ધારણ કરવા.

ढवे अनुडंपा नामना शिथा शक्षश्रनी श्रीना टुंडामां आ प्रमाशे लाख्नुवीः— दीनदुःस्थितदास्द्रि−प्राप्तानां प्राणिनां सदा । दुःखनिवारणे वांछा, सानुकंपामिधीयते ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ—" દીન, દુઃખી અને દારિદ્રિયને પામેલા પ્રાણીઓનાં દુઃખનું નિવારણ કરવાની નિરંતર જે વાંછા (ઈચ્છા) કરવી તે અનુક પા કહેવાય છે. "

> कार्या मोक्षफले दाने, पात्रापात्रविचारणा । दयादानं तु सर्वेज्ञैने क्वापि प्रतिषिध्यते ॥२॥

સ્પષ્ટાર્થ—" જેનું ફળ માેક્ષ છે, એવા સુપાત્રંદાનમાં પાત્ર અપાત્રનાે વિચાર કરવાે, પણ દયાદાન (અનુક પાદાન) કરવા માટે તાે તીર્થ કરાેએ કાેઈ પણ સ્થાને નિષેષ કરાે નથી."

## निर्गुणेष्यपि सत्त्वेषु, दयां कुर्वन्ति साधवः । न हि संहरति ज्यौतस्तां चन्द्रश्रंडालवेश्मनि ॥३॥

સ્પષ્ટાર્થ—" સાધુજના (સજ્જના) નિર્જુ હ્યુની ઉપર પહ્યુ દયા કરે છે, કેમકે ચંદ્ર પાતાના પ્રકાશ ચંડાળના પરથી કાંઇ લઈ લેતા નથી." તે તા સર્વત્ર એક સરખા પ્રકાશ આપે છે, તેમ સજ્જના પહ્યુ ગુહ્યુી અને નિર્જુ હ્યું સર્વના પર દયા કરે છે.

આ વિષય ઉપર એક પ્રભાધ છે તે સંબંધમાં કહ્યું છે કે—

अपकारेऽपि कारुण्यं, सुधीः कुर्याद्विशेषतः। दन्दशुकं दशन्तं श्रीवीरः पावोधयद्यथा ॥१॥

રપષ્ટાર્થ:--" ભુદ્ધિમાન યુરૂષા અપમાન કરનાર પર પણ વિશેષે કરીને અનુકંપા (દયા) કરે છે. જુઓ શ્રી મહાવીર ભગવાને દંશ દેતા સર્પને પણ બાધ કર્યો હતો. તે ખીના ડૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:--

શ્રી મહાવીર સ્વામી છદ્મસ્થપણામાં કનકખલ નામે તાપસાના આશ્રમમાં ચંડકોશિક નામના સર્પને પ્રતિબાધ કરવા માટે ગયા હતા. તે સર્પનું પૂર્વ ભવનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે—એક તપસ્વી મુનિ ક્ષુલક સાધુને સાથે લઈ પારણાને માટે ગાંચરી કરવા ગયા હતા. ત્યાં માર્ગમાં તપસ્વી મુનિના પગ તળે એક નાની દેડકી દબાઈને મરણ પામી. તેની આલાચના પ્રતિક્રમણ વખતે તેણે કરી નહી. એટલે પેલા ક્ષુલક સાધુએ તેને 'દેડકી ચંપાઈ ગયાની આલાચણા કેમ લેતા નથી?' એમ કહી સ્મરણ કરાવ્યું. તે વખતે ક્ષુલક પર ક્રોધ આવવાથી તે તપસ્વી સાધુ તેને મારવા દેડયા. સ્તંભ આડા આવવાથી તે સાથે અફળાઇને તે તપસ્વી મુનિ મૃત્યુ પામ્યા, અને જ્યાતિષમાં ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને કનકખલ નામના તાપસના આશ્રમમાં પાંચસા તાપસાના અધિપતિ ચંડકોશિક નામે તાપસ થયા.

એકદા કેટલાક રાજપુત્રોને તે આશ્રમનાં ક્ષ્મા તાહતા જોઈને કોધથી તેમને મારવા માટે હાથમાં પરશુ (કુહાડી) લઈને તે ચંડકોશિક તાપસ દેહિયા માર્ગમાં માટા અન્ધકૂપમાં પડી તેજ પરશુવહે મૃત્યુ પામી તેજ નામથી દેષ્ટિવિષ સર્પ થયા.

તે સર્પોને પ્રતિબાધ કરવાની ઈચ્છાથી બીજા લાેકાએ ના કહી છતાં પણ પ્રભુ તેજ રસ્તે જઈ તે ચંડકોશિકના રાફડા પાસે કાયાત્સર્ગ કરી ઉભા રહ્યા. તેમને જોઈને ફ્રોધથી જવિલત થયેલા ચંડકોશિક સર્પા સૂર્યાની સન્મુખ જોઈ જોઈને મુખમાંથી જવાળા મૂક્લા લાગ્યા; પરંતુ તે જ્વાળાઓથી પ્રભુને કાંઈ પછુ થયું નહી, ત્યારે તેલે પ્રભુના પગ પર ડંખ દીધા, તેથી પ્રભુના પગમાંથી ગાયના દુધ જેવું શ્વેત શાિલ્ત નીકળવા લાગ્યું. તે એઈને તેમજ પ્રભુ બાલ્યા કે 'હે ચંડકોશિક! બાધ પામ, બાધ પામ.' એ વચન સાંભળીને ઉદ્ધાપાંહ કરતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. તેથી પશ્ચાત્તાપ કરતાં તે સપેં પ્રભુને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઈ વંદના કરીને અનશન શ્રહણ કર્યું. પછી 'બીજા જંતુઓ મારા ઝેરની જ્વાળાથી મૃત્યુ ન પામા.' એમ વિચારીને તેણે પાતાનું મુખ રાક્ડાની અંદર બિલમાં રાખ્યું. લાેકાને તે વાતની ખબર થતાં સવે લાેકા તે રસ્તે નીકળવા લાગ્યા. ધી દૂધ વિગેરે વેચવા જનારી મહીયારીઓએ (રખારણોએ) તે સર્પની પૂજા નિમિત્તે તેના શરીર પર છૃતનું સિચન કર્યું. તેથી અસંખ્ય કીડીએ ત્યાં ઉત્પન્ન થઈ, અને સર્પનું શરીર ચાલ ધીની જેમ અસંખ્ય છદ્રવાળું કરી દીધું. તે દુઃખથી અત્યંત પીડા પામતાં છતાં પણ પ્રભુની દિષ્ટિરુપ અમૃતથી સિંચાતા તે સર્પ શુભ ધ્યાનપૂર્વક પંદર દિવસનું અણુસણુ પાળી મૃત્યુ પામીને સહસાર દેવલાકમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે થાડા ભવમાં જ માક્ષ્યુ પામીને સહસાર દેવલાકમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી ચ્યવીને તે થાડા ભવમાં જ માક્ષ્યુ પામીને પામશે. (આ બીના અનુક પાના સ્વરૂપને યથાર્થ જણાવનારી હાવાથી કહી છે. મૂલ્યાંથની સાથે તેના સંબંધ નથી. એમ સમજવું)

આમાં એક બીજું પર્શ્વ દેષ્ટાંત ડૂંકામાં આ રીતે જાણુવું:---

# तथा चौरोऽन्यराह्मीभिर्लेभे वस्त्राद्यलंकतः। न रति लघुराज्ञ्या तु, प्रदत्ताभयतो यथा ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ:—" કાઈ એક ચાર નાની રાણીએ અપાવેલા અભયદાનથી જેવું સુખ પામ્યા, તેવું સુખ બીજી રાણીએએ (સેંકડા રૂપિયા ખર્ચા'ને) વસાદિકથી શાભાવ્યા છતાં પણ પામ્યા નહાતો. " તે બીના સંક્ષપમાં આ રીતે જાણવી:—વસંતપુરમાં અરિદમન નામે રાજા હતો. તે એકદા પાતાની ચારે રાણીએ સહિત મહેલના ઝરૂખામાં બેસી ક્રીડા કરતા હતો. તેવામાં એક ચારને વધ્યસ્થાન (ફાંસી દેવાનું સ્થાન) તરફ લઇ જવાતો તેમણે જેયા. રાણીઓએ પ્છ્યું કે 'આણે શા અપરાધ કર્યો છે?' તે સાંભળીને એક રાજસેવક બાલ્યા કે 'તેણે ચારી કરી છે, તેથી તેને વધસ્થાન તરફ લઈ જાય છે.' તે સાંભળીને માટી રાણીએ રાજાને કહ્યું કે—" હેસ્વામી! મેં તમારી પાસે પૂર્વ એક વરદાન થાપણ રૂપે રાખેલું છે, તે વરદાન આજે માગું છું કે એક દિવસ આ ચારને મુક્ત કરી મને સોંપો." રાજાએ તે વાત કખૂલ કરીને તે રાણીને સોંપ્યા. તે રાણીએ હજાર મહારના ખર્ચ કરી તે ચારના સતાન, ભોજન, અલંકાર, અને વસ્ત્રા વિગેરેથી સત્કાર કર્યો, અને સંગીત વિગેરે શબ્દાદિક વિવયોથી તેને આખા દિવસ આનંદમાં રાખ્યા. બીજે દિવસે તેજ પ્રમાણે લાખ સાના મહાર ખર્ચ કરી બીજી રાણીએ તે ચારનું પાલન કર્યું. ત્રીજે દિવસે ત્રીજી રાણીએ કે કેટી દ્રવ્યના વ્યય કરી તેજ રીતે તેના સતકાર કર્યા. ચાયે દિવસે

છેલ્લી નાની રાણીએ રાજા પાસે વરદાન માગી તેની અનુમંતિથી અનુકંપાવ તે તે ચારને મરાજુના લયથી મુક્ત કરાવ્યા; બીજો કાંઈ પણ સતકાર કર્યો નહીં માટી ત્રણ રાણીઓએ તેની મરકરી કરી કે "આ નાનીએ આને કાંઈ પણ આપ્યું નહી. તેમ તેને માટે તેણીએ કાંઈ ખર્ચ પણ કર્યો નહી. ત્યારે તેણે ચારના શા ઉપકાર કર્યો ?" નાની રાણી બાલી કે—' તમારા ત્રણે કરતાં મેં વધારે ઉપકાર કર્યો છે, તમે કાંઈ પણ ઉપકાર કર્યો નથી.' આ પ્રમાણે તે રાણીઓ વચ્ચે ઉપકાર કરવાની બાબતમાં માટે વિવાદ થયા. ત્યારે તેના ન્યાય કરવા માટે રાજાએ તે ચારને જ બાલાવીને પૂછ્યું કે—' તારા પર આ ચારે રાણીમાંથી કાેણે વધારે ઉપકાર કર્યો ?' તે સાંભળી ચાર બાલ્યો કે—" હે મહારાજા! મરાણના ભયથી ત્રણ દિવસમાં પીડા પામેલા મેં સ્નાન ભાજનાદિક સુખના કાંઈ પણ અનુભવ કર્યો નથી. વાઘની સામે બાંધેલા લીલા જવને ખાનારા બકરાની જેમ મેં તાે કેવળ ત્રણે દિવસ દુ:ખના જ અનુભવ કર્યો છે. અને આજે તાે શુષ્ક, નિરસ અને તૃણ જેવા સામાન્ય આહાર કરવાથી પણ વાણકને ઘેર બાંધેલા ગાયના વાછરડાની જેમ બિંદળી પ્રાપ્ત થવાથી કેવળ સુખના જ અનુભવ કરું છું. અને તેથી જ આજે હાથી તૃત્ય કરું છું. " તે સાંભળીને રાજાએ અનુભવ કરું છું. અને તેથી જ આજે હાથી નૃત્ય કરું છું. " તે સાંભળીને રાજાએ અનુભવ કરું છું. સાર તેથી જ આજે હાથી નૃત્ય કરું છું. " તે સાંભળીને રાજાએ અનુભવ કરું છું. શર્મ તેથી કરી.

આ દેષ્ટાન્તનું તાત્પર્ય એ છે કે "જેમ રાજાની નાની રોણીએ ચારને મૃત્યુના દુઃખમાંથી અચાવીને ખરાે ઉપકાર કર્યો, તેવી રીતે આસ્તિક મનુષ્યોએ નિરંતર પ્રાથ્ફીએ પર અનુક'પા કરવી. તેમ કરવાથી સમકિતનું ચાેથું લક્ષણ જે અનુક'પા તે શુદ્ધ રીતે પ્રગટ થાય છે. "

**હવે અસ્તિક્યતા નામના પાંચમા લક્ષણની બીના ટૂંકામાં આ રીતે જાણવી:—** प्रमुभिर्माषितं यत्तत्त्त्वान्तरश्रुतेऽपि हि । निःशंकं मन्यते सत्यं, तदास्तिक्यं सुलक्षणम् ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ:—" બીજા તત્ત્વ ( મત)નું શ્રવણ કર્યા છતાં પણ ' પ્રભુએ જે કહ્યું છે તે જ સત્ય છે' એમ જે નિ:શંકપણે માને છે તે આસ્તિકય નામનું ચાશું લક્ષણ જાણવું." આ વિષય પર પદ્મશેખર રાજાની બીના ડૂંકામાં આ રીતે જાણવી:—

પૃથ્વીપુરના પદ્મશેખર નામે રાજા વિનયંધર સૂરિથી પ્રતિએાધ પામીને જૈનધમી' થયા હતા. અને જૈનધર્મના આરાધનમાં તત્પર હતા તે રાજા સભા સમક્ષ નિરંતર લાેકા પાસે ગુરુનું આ પ્રમાણે વર્ણુન કરતા હતાે---

निवर्तयत्यन्यजनं प्रमादतः, स्वयं च निष्पापपथे प्रवर्तते ।
गृणाति तत्त्वं हितमिच्छुरिङ्गनां, शिवार्थिनां यः स गुरुर्निगद्यते ॥१॥
२५७८१थः :—" के ग्रुरु जीका कर्नाने प्रभाद्यी पाछा छुठावे छे. अने पाते निष्पाप

માર્ગમાં પ્રવતે છે, તથા હિતની ઈચ્છાવાળા જે ગુરુ માક્ષના અભિલાષી પ્રાથ્ણીઓને હિત-કારી તત્ત્વના ઉપદેશ કરે છે, તે મુગુરુ કહેવાય છે. "

# वंदिष्जमाणा न समुकसंति, हिलिज्जमाणा न समुज्जलंति । दमंति चित्तेण चरंति धीरा, मुणी समुग्धाइयरागदोसा ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ :— " જેઓ વંદના કરાયા સતા ઉત્સુક ( ખુશી ) થતા નથી અને હીલના કરાયા સતા ખેદ પામતા નથી તથા જેઓ સાચી ભાવનાથી ઇ ન્દ્રિયોનું દમન કરે છે, તથા ધીરતા ગુશ્રુને ધારણ કરે છે, અને જેઓ રાગ દ્વેષના નાશ કરે છે, તેઓ જ સુનિ કહેવાય છે."

ગુરુ એ પ્રકારના હાય છે. તપસ્યા યુક્ત અને જ્ઞાન યુક્ત. તેમાં જે તપસ્યા યુક્ત હાય છે, તે વડના પાંદડાની જેમ કેવળ પાતાના આત્માને જ ભવસાગરથી તારે છે. અને જે જ્ઞાનયુક્ત હાય છે તે વહાશુની જેમ પાતાને તથા બીજા અનેક જીવાને તારે છે.

આ રીતે ગુરુના ગુણાનું વર્જુન કરીને તે રાજાએ ઘણા લાેકાને ધર્મમાં સ્થાપન કર્યા. પરંતુ તે નગરમાં એક જય નામના વિશ્વક નાસ્તિક મતવાળા રહેતા હતા. તે એમ કહેતા કે "ઇન્દ્રિયો પાતપાતાના વિષયમાં સ્વાભાવિક રીતે જ પ્રવૃત્ત થાય છે; તે કાેઇથી રાેકા શકાતી જ નથી. તપસ્યા કરવી તે તાે કેવળ આત્માનું શાયણ કરવાનું છે. તેથી કાંઈ પણ ફળ મળતું નથી. સ્વર્ગ તથા માેલ કાેણે જોયાં છે? તે સર્વ અસત્ય છે. કહ્યું છે કે:—

# इत्थागया इमे कामा, कालिया ते अणागया। को जाणइ परे लोए, अस्थि वा पत्थि वा पुणो ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ :—" આ કામલાેગ તા હાથમાં આવેલા છે અને તપસ્યાદિથી મળવા ધારેલા સુખ તા અનાગત કાળમાં પ્રાપ્ત થવાના છે; પશુ કાૈણ જાણે છે કે પરલાેક છે કે નહી ?" એટલે પ્રાપ્ત થયેલાને છાેડી દઈ ને આગળ મળશે કે નહી તેવી શાંકામાં કાેણ પહે?

માટે જે છે તે અઢી' જ છે. સ્વર્ગ, મેાક્ષ, પુષ્ય, પાપ વિગેરે સર્વ માનવા યાગ્ય નથી. " આ પ્રમાણે લોકા પાસે ઉપદેશ કરીને તે જય વિશેક ઘણા લોકાને ભરમાવ્યા હતા. એ રીતે તે નગરમાં પુષ્ય અને પાપના ઉપદેશ આપવામાં કુશળ એવા તે રાજા અને વિશિક અને પ્રત્યક્ષ સુત્રતિ અને દુર્ગતિના માર્ગરુપદેખાતા હતા.

એકદા રાજાએ જય વિશુકનું સ્વરુપ જાણ્યું, તેથી તેને બરાબર શિક્ષા આપવા માટે ગુમ રીતે પોતાના સેવક પાસે પોતાના લક્ષ મૂલ્યના હાર તે વિશુકના ઘરમાં તેના ઘરેશાના દાખડામાં નખાગ્યા. પછી આખા નગરમાં પટહ વળડાવી સર્વ લોકોને જણાગ્યું કે-- " રાજાના હાર કાઈ ચારી ગયું છે, તે જો કાઈ તરતમાં જ લાવીને રાજાને આપશે, તા તેને કાઈ પણ શિક્ષા કરવામાં આવશે નહી, અને જો પછી કાઈના ઘરમાંથી નીકળશે, તો તેના સખત દંડ થશે." આ પ્રમાણે આઘાષણા (ઢાલ વગડાવી જાહેરાત) કરાવી. પણ કૈર્દાએ હાર લાવીને આપ્યા નહી. પછી રાજાના હુકમથી રાજસેવકાએ ગામના ઘરની જડતી લેવા માંડી. અનુક્રમે શાધ કરતાં કરતાં જય વિશ્વકના ઘરમાંથી તે હાર નીકળ્યા. એટલે રાજપુરુષા તેને આંધીને રાજા પાસે લાબ્યા. રાજાએ તેના વધ કરવાના હુકમ કર્યો, તે વખતે તેને કાઈએ છાડાવ્યો નહી, પરંતુ તેના સ્વજના રાજાની ઘણી પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા. ત્યારે રાજાએ કહ્યું કે " જો મારે ઘેરથી તેલનું સંપૂર્ણ ભરેલું પાત્ર લઈને ચાલે. માર્ગમાં જરા પણ તેલનું બિંદુ પડવા ન દે, અને આખા નગરમાં ફરીને અહીં મારી પાસે આવે, તાે હું તેને મરણની શિક્ષાથી મુક્ત કરું, તે વિના તેને મુક્ત કરીશ નહી. " તે સાંભળીને જય શ્રેષ્ઠીએ મરણના ભયને લીધે તેમ કરવાનું અંગીકાર કર્યું. પછી પદ્મશેખર રાજાએ આખા નગરમાં સર્વ લાકોને હુકમ કર્યો કે "માર્ગમાં દેકાણે ઠેકાણે વીણા, વાંસળી અને મૃદંગ વિગેરે વાજિંત્રા વગડાવા, અતિ માહ ઉત્પન્ન કરનાર અને સુંદર વેષ ધારણ કરનાર વેશ્યાએશના હાવ, ભાવ અને કટાક્ષપૂર્વંક નૃત્ય ગાન વિગેરે કરાવા, તથા સર્વ ઇંદ્રિયાને સુખ ઉપજે તેવા પ્રેક્ષણકા (નાટક) સ્થાને સ્થાને રચાવા. " રાજાની આજ્ઞા પ્રમાણે આખા નગરમાં અનેક જાતની ધ્વજા વિગેરેથી શાભા કરીને લેકિંાએ અનેક પ્રકારના નાટકા વિગેરથી આપું શહેર મનાહર કરી દીધું. પછી જયશ્રેષ્ઠીના હાથમાં તેલથી પરિપૃર્ણ ભરેલું પાત્ર આપ્યું. તે વાસણમાં જ ભરાભર દીષ્ટ રાખીને તે ચાલ્યા. જો કે તે સંગીતાદિક ઇંદ્રિયાના વિષયના ઘણા રસિક હતા, પરંતુ મત્યના લયથી તેણે મનની એકાચતા તેલના પાત્ર પર જ રાખી હતી. તેની અન્ને પડેખે રાજાના સુભટાે ઉધાડી તરવારે ચાલતા હતા અને " જો પાત્રમાંથી એક બિંદુ પણ પડશે તા તરત જ આ ખડુગથી શિરચ્છેદ થશે. " એમ ધમકી આપતા હતા. એવી રીતે આખા શહેરમાં ફેરવીને તે સુલટા તેને રાજા પાસે લાવ્યા. તે વખતે રાજાએ કાંઇક હાસ્ય કરીને કહ્યું 'હે શ્રેષ્ઠી! મત અને ઇંદ્રિયા અતિ ચયળ છે, તેને તેં શી રીતે વેહ્યાં?' ત્યારે શ્રેષ્ઠી ખાલ્યા કે 'હે સ્વામી! મરણના ભયથી રાકયાં.' રાજાએ કહ્યું "જયારે એક જ ભવના મરણુના ભયથી તે પ્રમાદના ત્યાગ કર્યો, ત્યારે અન તા મરણથી ભય પામેલા સાધુ વિગેરે ઉત્તમ જેના શી રીતે પ્રમાદ કરે? માટે હે શ્રેષ્ઠિ! મારું હિત વચન સાંભળ—

> अनिर्जितेन्द्रियग्रामो, यतो दुःखैः प्रवाध्यते । तस्माज्जयेन्द्रियाणि, सर्वदुःखनिम्रुक्तये ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ:—" જેણે ઇંદ્રિયાના સમૂહ જત્યા નથી, તે પુરુષ દુઃખાંથી પીડાય છે; માટે સર્વ દુઃખથી રહિત થવા માટે ઇંદ્રિયાના જય કરવા."

## न चेन्द्रियाणां विजयः सर्वथैवाभवर्तनम् । रागद्वेषविम्रुक्त्या तु, मन्नृत्तिरिष तज्जयः ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ:—' ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિના સર્વથા રાધ કરવા તેજ કાંઈ ઇંદ્રિયાના જય નથી. પરંતુ રાગ દેષના ત્યાગ કરીને ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિ કરવી તે પણ ઇંદ્રિયજય કહેવાય છે."

## हताहतानीन्द्रियाणि, सदा संयमयोगिनाम् । अहतानि हितार्थेषु, हतान्यहितवस्तुषु ॥३॥

સ્પષ્ટાર્થ— "સંયમધારી યાેગીઓનાં ઇંદ્રિયા હત (રુધેલાં) અને અહત (પ્રવર્તા-વેલાં) ખંને પ્રકારનાં હાય છે. તેમાં હિતકારી સંયમાદિ કાર્યને વિષે અહત હાય છે અને અહિતકારી જીવહિંસાદિને વિષે હત–રુધેલાં હાય છે."

આ પ્રમાણે સાંભળીને જયશ્રેષ્ઠી પ્રતિએાધ પામ્યા, અને જિનેધરના ધર્મનું તત્ત્વ સમજીને શ્રાવક ધર્મ પામ્યા. એમ અનેક જેનાને ધર્મમાં સ્થાપન કરીને પદ્મશેખર રાજા સ્વર્ગે ગયા.

" ગુણવાન એવા આસ્તિક પુરુષોએ નિર્મળ અંતઃકરજીથી આ પદ્મશેખર રાજાનું ચરિત્ર જાણીને જિનેશ્વરના મતને વિષે શુભ આસ્થા (શ્રદ્ધા) ધારણ કરવી." ૧૦૯ !

એક સાથે બે આયુષ્યના બંધ તથા ઉદય હાય નહિ તે સમજાવે છે:-

વિવિધ ઋધ્ધિધરા સુસંયત અપ્રમાદી તે લહે, એક ભવમાં ઉદય ખંધ ન આઉ બેના જિન કહે; હાય સત્તા બેઉની પણ એક ચાલુ ભવ તણા, આગામિ ભવના આઉની તે અંતભાગે જીવનના.

990

રપષ્ટાર્થ:—તે ચાથું મનઃપર્યવ કાેં યામે તે જણાવતાં કહે છે કે વિવિધ પ્રકારની ઋહિવાળા, સુસંયત એટલે સંયમનું સારી રીતે પાલન કરનારા અને અપ્રમાદી એટલે અપ્રમત્ત દશામાં વર્તાનારા અથવા અપ્રમત્ત સંયત નામના સાતમા ગુલુસ્થાનકમાં વર્તાનારા જીવોને મનઃપર્યવ જ્ઞાન ઉપજે છે. અહીં સમજવાનું એ કે—અપ્રમત્ત ગુલુસ્થાને મનઃપર્યવ પ્રથમ ઉત્પન્ન થાય પરંતુ તે અપ્રમત્ત સાધુ અંતર્મ હૂર્તના આંતરે અંતરે છદ્દાં પ્રમત્ત ગુલુસ્થાનકે જાયં તાે પણ તે મનઃપર્યવ જ્ઞાન જતું રહેતું નથી માટે જ કહ્યું છે કે—છદ્દા પ્રમત્ત સંયત ગુલુસ્થાનકથી માંડીને બારમા લીલ્ કલાય વીતરાળ છદ્મસ્થ ગુલુસ્થાનક સુધીના સાત ગુલ્યુસ્થાનકામાં મનઃપયવજ્ઞાન હાય છે. (પપ)

પ્રક્ષઃ—એક લવમાં એક જીવને કેટલા આયુષ્યના અંધ ઉદય અને સત્તા દ્વાય ? ઉત્તર—એક લવની અંદરં એક જ આયુષ્યના એક જ વાર બંધ થાય છે. એક સાથે એકથી વધારે આયુષ્ય કહાપિ ભ'ધાતા નથી; તેમ જ એક સાથે બે આયુષ્યના ઉદય પણ હોતો નથી, કારણ કે આયુષ્ય કર્મ રસાદયથી જ ભાગવાય છે અને તેથી એક આયુષ્યની સાથે બીજી આયુષ્ય પ્રદેશાદયથી પણ ભાગવાતું નથી એ પ્રમાણે કેવલી લગ વંતા કહે છે, પરંતુ એક સાથે વધારેમાં વધારે બે આયુષ્યની સત્તા એક જીવમાં હોય. કારણ કે જે આયુષ્ય ભાગવે છે તેની તેનામાં સત્તા છે, અને જ્યારે ચાલુ જીવનના ત્રીજા ભાગ વગેરે નિયત કાલે પરભવનું આયુષ્ય બાંધે ત્યારે તે નવા બાંધેલા આયુષ્યની પણ સત્તા હોય છે તેથી બે આયુષ્યની સત્તા જ્યારથી આગામી પરભવનું આયુષ્ય બાંધ્યું ત્યારથી તે ભાગવાતા આયુષ્યના છેલ્લા સમય આવે ત્યાં સુધી હોય છે. (પર) ૧૧૦

કયા દેવાને કઇ લેશ્યા હાય ? વગેરે બીના કહે છે:---

જ્યાતિષી ચંદ્રાદિ સુર સૌધર્મ ઇશાને સુરા, તેઉ લેશ્યા તેમને આનત થકી જ અનુત્તરા; શુકલ લેશ્યા તે સુરાને સુવનપતિ સુર વ્યંતરા, જ્યાતિષી વૈમાનિકે સૌધર્મ ઇશાને સુરા.

199

÷પુષ્ટાથ':—પ્રશ્ન—દેવતાએામાં કઈ કઇ લેશ્યાએા હાય ?

ઉત્તર:—જ્યાતિષી દેવા એટલે ચંદ્ર સૂય ગ્રહ નક્ષત્ર અને તારા તથા વૈમાનિક દેવામાં પ્રથમ સૌધર્મ દેવલાકના દેવા તથા બીજા ઇશાન દેવલાકના દેવા તેજો લેશ્યાવાળા હાય છે. પરંતુ તે બધાને એક સરખી તેજો લેશ્યા હાતી નથી, પરંતુ તરતમ ભાવે એટલે હીનાધિક તેજો લેશ્યા હાય છે. ઇશાન દેવલાકથી ઉપરના એટલે સનત્ કુમાર દેવલાકથી માંડીને આઠમા સહસાર દેવલાક સુધીના દ દેવલાકના દેવાને પદ્મલેશ્યા હાય છે, અને ત્યાંથી ઉપરના એટલે આનત દેવલાકથી ઉપરના બધા દેવા એટલે પાંચ અનુત્તર વિમાન સુધીના તમામ દેવાને વિશુદ્ધ વિશુદ્ધતર શુકલ લેશ્યા અનુકમે જાણવી (૫૭)

પ્રશ્ન:—દેવા એકેન્દ્રિયમાં શા કારણથી ઉપને છે?

ઉત્તરઃ—લુવનપતિ દેવા, વ્યન્તર દેવા, જ્યાતિષી દેવા, તથા વૈમાનિક દેવામાંથી સૌધર્મ દેવા, તેમજ ઇશાન દેવલાકવાસી દેવા એકેન્દ્રિયમાં પણ ઉત્પન્ન થાય છે. ૧૧૧

કયા દેવો એકેન્દ્રિયમાં શાથી ઉપજે છે તે સમજાવે છે:--

ભૂષણા જલ વાવડીનું કમલ કારણ માહના, જે સુરાને હાય તેઓ અંત કાલે જીવનના; લબ્ધિથી પર્યાપ્ત પૃથ્વી જલ વનસ્પતિ આઉને, આંધતા ત્યાં ઉપજતા એવાં અને ના સવ<sup>©</sup>ને.

112

સ્પષ્ટાથ: એકસા અગીયારમા શ્લોકમાં જણાવેલા દેવા એકેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તેમાં પણ પૃથ્વીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ તે ઉકાય અને વાઉકાયમાં ઉપજતા નથી. કારણ કે આ દેવાને મરણ સમય નજીક આવે ત્યારે જેઓને પોતાના રતનાના આભુષણા ઉપર માહ હોય છે, તે દેવા રતનાદિક પૃથ્વીકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને જેઓને વાવડીના જળને વિષે માહ હાય છે, તેઓ અપકાયમાં ઉપજે છે તથા જેઓને કમલ વગેરેની ઉપર માહ હાય છે, તેઓ કમલ વગેરે વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ ત્રણમાં તેઓ બાદર લબ્ધિ પર્યાપા એકેન્દ્રિયપણે ઉપજે છે, કારણ કે દેવા મરીને સૂક્ષ્મ જ્વોમાં અને અપર્યાપ્તજીવોમાં ઉપજતા નથી, પરંતુ બાદર જ્વોમાં અને લબ્ધિ પર્યાપ્ત જ્વોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ નિયમ તે સઘળા દેવોને માટે નથી, પરંતુ જેઓ ઉપર જણાવેલ રત્ન વગેરેની ઉપર મમતા રાખે છે, તેમને ઉદ્દેશીને તે નિયમ જાણવા. (પટ) ૧૧૨

કર્મભંધ થવામાં મનની મુખ્યતા દેષ્ટાન્ત પૂર્વક સમજાવે છે:---

કર્મ ળંધે મેાક્ષમાં મન મુખ્ય કારણ જાણીએ, દર્શાત ભરત નરેશ તાંદુલ મત્સ્ય આદિ વિચારીએ; જેહ ચાહે પુરૂં પરનું તાસ પૂરૂં નિશ્ચયે, પરતણું પુરૂં થવામાં નિયમ વિરહ વિચારીએ.

૧૧૩

÷પુરુટાર્થ:—પ્રક્ષ:—કર્મના અધ થવામાં તથા કર્મના નાશ થવામાં કાેની મુખ્યતા છે ?

ઉત્તર:—કર્મના બંધ થવામાં અને આઠે કર્મોના નાશથી માક્ષ થવામાં મન એ જ મુખ્ય કારણ જાલ્યુનું. કારણું કે મનના શુભાશુભ પરિણામના ચાંગે કર્મના બંધ તથા કર્મથી માક્ષ થાય છે. માટે જ—"મનઃ એવ મનુષ્યાણાં કારણું બંધમાક્ષ્યાઃ" એમ કહેવાય છે. આ બાબતમાં ભરત ચક્રવતી નું તેમજ તંદ્ર લિયા મત્સ્યનું દેષ્ટાન્ત જાલ્યું. તેમાં ભરત ચક્રવતી ને આરીસા ભુવનમાં એક આંગળીએથી એક વીંટી પડી જવાથી તે આંગળી શાભતી નથી એ જોઈને અનિત્યતાના વિચાર કરતાં અતિશુદ્ધ ભાવના ભાવતા અરીસા ભુવનમાં જ કેવલગ્રાન થયું. આ કેવલગ્રાન થવામાં મનના શુભ પરિણામે જ મુખ્ય ભાગ ભજવ્યો છે. તેની જ રીતે સમુદ્રની અંદર માટા મગરમચ્છની પાંપણને વિષે તંદું લીયા મત્સ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. તે ગર્ભ જ મત્સ્ય તંદુલ એટલે ચાખા જેટલા પ્રમાણવાળા હાય છે, તેથી તે તંદુલીયા મત્સ્ય કહેવાય છે. તે એવા વિચાર કરે છે કે 'આ માટા મગરમત્સ્ય ઘણાં માછલાંને છવતા જવા દે છે તેને સ્થાને હું હાઉ તો કાઈને જીવતા જવા દઉં નહિં આવા સંકલેશ પરિણામથી તે મત્સ્ય કાઇ પણ જાતની કાયાથી દ્રવ્ય હિંસા કરતા નથી, તાપણ માત્ર હિંસાના પરિણામથી તે મત્સ્ય કાઇ પણ જાતની કાયાથી દ્રવ્ય હિંસા કરતા નથી, તાપણ માત્ર હિંસાના પરિણામથી મરીને સાતમી નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

આથી સાળીત થયું કે—કર્મળાંધમાં અને કર્મમાહમાં મન જ ( મનના સારા કે નરસા પરિશામ જ) મુખ્ય કારણ છે. (૫૯)

પ્રશ્ન:--માણસ ખીજાનું ખૂરું કરી શકે કે નહિ ?

ઉત્તર:—જે છવ બીજાનું ખૂરૂં ચાહે છે, તેથી તેનું પાતાનું જ ખૂરૂં થાય છે. આથી કહ્યું છે કે "જે ખાડા ખાદે તે પડે" અહીં પણ જે બીજાનું સારૂં ઈચ્છતા નથી, પરંતુ તેને કયારે કાઈ પણ રીતે નુકશાન થાય તેવી ઈચ્છા કરે છે, તેનું પાતાનું ખૂરૂં જરૂર થાય છે. પરંતુ બીજાને નુકસાન થાય જ એવો નિયમ છે જ નહિ. આ બાખત આગળ શ્લાકમાં સ્પષ્ટપણે સમજાવે છે. ૧૧૩

પારકાતું હિત કે અહિત પાતાને સ્વાધીન નથી તે જણાવે છે:— પુષ્ઠયમભાવે અન્યના તે ન કદિ ખૂરૂં કરી શકે, પર અહિત કરનાર નિયમે અંધ આદિ રળી શકે; સ્વાધીન હિત છે જેહવું તેવું અહિત ન વિમાસીએ, હિત ભાવના હિતકર સ્વપરની તે નિરંતર ભાવીએ.

198

રપષ્ટાર્થ :—પોતે જેનું અહિત કરવાને ઈચ્છે છે અને જેના અહિત માટે પ્રયત્ન કરે છે તેનું તે સામાના પુષ્ય પ્રભાવને લીધે કદાપિ ખૂર્ં કરી શકતા નથી. સામાના પુષ્યોદય જાગતા હાય તો ખીં કાઈ તેને નુકસાન કરવાને શક્તિમાન થઈ શકતા નથી. પરંતુ પારકાનું અહિત કરવાની ઈચ્છાવાળા જીવ પોતાનું ખૂરૂં જરૂર કરે છે, કારણ કે જ્યારે તે ખીં બનું અહિત કરવાની ઈચ્છાવાળા થાય છે ત્યારે તે મલીન પરિણામવાળા થાય છે, અને મલીન પરિણામવાળા થાય છે, અને મલીન પરિણામમાં વતે ત્યારે તે અશુભ કર્મોના બંધ કરે છે, અને અશુભ કર્મના ખાંધ આત્માને ભારેકમી અનાવે છે. આ પ્રમાણે ખીં જાનું ખૂરૂં કરવાની ઈચ્છારૂપ અશુભ પરિણામ તેના જ દુ:ખને માટે થાય છે. તેનાથી સામાને કાંઈ નુકસાન થતું નથી. માટે પોતાનું હિત જેવું સ્વાધીન છે તેવું પરનું અહિત સ્વાધીન નથી. પોતાનું હિત કેવી શીતે સ્વાધીન છે તે જણાવાતાં કહે છે કે સ્વપરની એટલે પોતાનું અને ખીં જાનું બહું કરવાની ભાવના એટલે કલ્યાણ કરવાના પરિણામ હિતકારી છે. તેવા પરિણામથી પુષ્ય કર્મના બંધ થાય છે અને પાપ કર્મોના ક્ષય થાય છે. માટે તેવી ભાવના હ મેશાં ભાવની. (૬૦) ૧૧૪

સાચું સુખ સિદ્ધના જીવાને જ છે તે સમજાવે છે:— જેમાં ન દુઃખના અંશ પણ તિમ જેહ સુખ કાયમ ૮કે, જેથી ન ચઢીયાતું અપર સુખ વિશ્વમાં ન મળી શકે; જેને લહી પરસુખ તણી ઈચ્છા કદી પ્રકટે નહી, તેહ સુખને સિ<sup>દ્</sup>ધ પામ્યા તેજ સાચું સુખ સહી.

૧૧૫

**૨૫ષ્ટાથ**ઃ—પ્રશ્ન:—સાચું સુખ કશું કહેવાય ?

ઉત્તર:—જે સુખમાં જરા પણ દુ:ખના અંશ હાતા નથી, તેજ સાચું સુખ જાલુલું. એટલું જ નહિ પણ જે સુખ કાયમ ટકી રહે અથવા જે સુખ મળ્યા પછી કદાપિ તે સુખના અંત આવતા નથી (નાશ થતા નથી) પરંતુ જે સદાકાળ ટકી રહે છે તેજ સાચું સુખ છે. બીજાં સાંસારિક સુખા માંડાં વહેલાં નાશ પામે છે. જે સાચું સુખ છે તે તો કદાપિ નાશ પામતું નથી, પરંતુ હંમેશને માટે કાયમ રહે છે. વળી આવા શાધ્યત સુખથી બીજાં કાઈ પણ ચઢીયાતું સુખ આ સંસારમાં મળી શકતું નથી. વળી જે સુખ મળ્યા પછી બીજા સુખ માટે કદાપિ ઈચ્છા થતી નથી તેવા પ્રકારનું સુખ સિદ્ધના જીવા પામ્યા છે. તેજ સાચું સુખ જાણવું. આવા પ્રકારના સાચા સુખને મેળવવા માટે પ્રયત્ન કરવા તેજ સાચા યુરુષાર્થ છે. (૬૧) ૧૧૫

સ્વસ્થતાનું સ્વરૂપ જૃજ્યાવે છે:---

અન્નાદિના સંભાગનું ફલ બુબુક્ષાદિ નિવૃત્તિ એ, તાસ ફલ છે સ્વસ્થતા તે તા સદા છે સિલને; સુખ સાધનાનું અંત્ય સ્થિર ને સત્ય ફલ છે સ્વસ્થતા, આત્માદિ અર્થી સ્વપદ કેરા તીર્થપતિજી ભાષતા.

998

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાર્થ:-- માણસને જ્યારે ભૂખ લાગે છે ત્યારે તેને ખારાક ખાવાની ઇચ્છા થાય છે અને તેથી તે ખારાક ખાય છે, જ્યાં સુધી તે ખાતા નથી ત્યાં સુધી તેને સ્વ સ્થતા અથવા શાંતિ મળતી નથી. પરંતુ ભૂખ મટાડવાને ખાધા પછી તેવા ખારાકની રૂચિ કરીથી ભૂખ ન લાગે ત્યાં સુધી તેને રહેતી નથી. ભાવાર્થ એ છે કે અન્નની જરૂરિઆત ભૂખ લાગી હોય ત્યારે છે તે સિવાય તેની જરૂર નથી. તેવી જ રીતે તરસ લાગી હોય ત્યારે પાણીની જરૂર છે પરંતુ પાણી પીને તરસ મટાડયા પછી પાણીની જરૂર રહેતી નથી. માટે જ્યારે ભૂખ કે તરસ લાગે છે ત્યારે તે દ્વર કરવાને માટે તેને અનાજ તથા પાણીની જરૂર પડે છે અને ભૂખ તથા તરસ મટાડીને તે સ્વસ્થ થાય છે. પરંતુ જીવમાં આ સ્વ-સ્થતા કાયમ ટકતી નથી, કારણ કે ચાહા જ વખત પછી કરીથી તેને ભૂખ તથા તરસ લાગે છે અને અસ્વસ્થતા ઉપજે છે અને તે અસ્વસ્થતાને દૂર કરવાને તે કસીથી ખારાક તથા પાણી વાયરે છે. આ પ્રમાણે ચાલ્યા જ કરે છે. પરંતુ સિદ્ધ પરમાત્માને જે સ્વ સ્થતા છે તે તા કાયમની છે, તેમને તેવી સ્વસ્થતા મળ્યા પછી કઠી પણ અસ્વસ્થતા એટલે અશાંતિ ઉપજલી જ નથી. માટે ખરા સુખના સાધના તે જ છે કે જેનાથી કાયમ-ની સ્વસ્થતા પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે સાધનાનું તેજ સાચું ફલ છે. એમ સ્વસ્થતા શબ્દની વ્યાખ્યા પણ જણાવે છે. તે વ્યાખ્યા આ પ્રમા**ણે** જાણવી—" સ્વસ્થતા" અહીં રહેલા 'સ્વ'પદના ચાર અર્થો આ રીતે જાણવા—(૧) આત્મા (૨) આત્મીય (૩) જ્ઞાતિ (૪) ધન. પાતાના સ્વરૂપમાં (નિજ ગુણ રમણતામાં) જે રહે, તે આત્મા સ્વસ્થ કહેવાય. તેનું જે સ્વરૂપ, તે સ્વસ્થતા કહેવાય. એટલે અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણાની રમણતાથી થતા અલોકિક સ્થિર નિર્મલ આનંદના અનુભવ કરનારા તે સિદ્ધ ભગવંતા હોય છે. તે શ્રી સિદ્ધ ભગવંતાના સુખને કેવલી ભગવંતા સંપૂર્ણ સ્વરૂપે જાણી શકે છે પણ જગતમાં કાઇ પણ જીવને એમના જેવું સુખ દેખાતું જ નથી, તેથી ઉપમા (તેના જેવા પદાર્થ) ન મળી શકવાથી સિદ્ધ પરમાત્માનું સુખ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે કહી શકતા નથી. દુનિયામાં કેટલાએક પદાર્થો એવા પણ હાય છે કે જેઓ સંપૂર્ણ શાધત કે અનંત ભેદવાળા નથી, આવા પદાર્થીના પૂર્ણ સ્વરૂપને જાણનારા મહાપુર્ણ પણ 'સાધનાદિની ઓછાશ આદિ નિમિત્તોથી તેમને કહી શકતા નથી તો પછી સિદ્ધિના અનંત સુખા ન કહી શકાય, એમાં આશ્ર્ય પામવા જેવું કંઈ હાયજ નહિ. આ હકીકતની સાથે અમુક અંશે મળતું ભિલ્લનું દેખ્ટાંત ટુંકામાં આ રીતે જાણવાં:—

એક જંગલમાં સરલ સ્વભાવી ભિલ્લ રહેતો હૈતા. તેને શહેરમાં રહેનારા મનુષ્યાદિના પરિચય નહોતા તથા શહેર કેવું હોય તેની લગાર પણ માહિતી હતી નહિ. એક દિવસ કાઈ રાજા અધકીડા કરતાં કરતાં ત્યાં આવી ચઢયા. તેને અહુ તરસ લાગી હતી. તેથી તેણે તે ભિલ્લની પાસે પાણી માગ્યું. ભિલ્લે આપેલ પાણી પીને રાજા તેની ઉપર અહુ રાજી શછે ગયા. મનમાં ભિલ્લના બહુજ ઉપકાર માનતા તે રાજા ઉપકારના અદલા વાળવા માટે તેને સમજાવીને પાતાની સાથે શહેરમાં લાવ્યા. તેને અપરિચિત (આખી જીંદગીમાં નહિ જોએલી) કરનીચર, સુંદર છત્રી પલંગ, સુગંધ પદાર્થા જેમાં ગેઠવેલા છે, તેવા મહેલમાં રાખ્યા. ત્યાં રાજાએ તેને સ્વાદિષ્ટ ભાજનાદિ ખાવા પીવાની ઉત્તમ સામગ્રી, જેવા લાયક ઝવેરાત વગેરે સાધના દ્વારા આનંદમાં રાખ્યા. રાજા તેને કાઈ વાર અગીચામાં પાતાની સાથે કરવા પણ લઈ જતા હતા. રાજા આ રીતે તે ઉપકાર્શ ભિલ્લને સુખશાંતિમાં રાખતા હતા, આ રીતે તે ભિલ્લના કેટલાક કાળ પસાર થઈ ગયા.

એક રાતે તેને પાતાનાં આલખ આં, જંગલ, ઝુંપડી વગેરે સાંભરી આવ્યાં (યાદ આવ્યાં) એટલે તે ત્યાંથી એકલા કાઈને કહ્યા વગર નીકળીને પાતાના આ માતા પિતા આદિ સંખંધિઓને મળ્યા. ભિલ્લને પાછા આવેલા જોઈ કુટું બીએ ઘણા રાજી થયા. કુટું બીએમએ તેને પૂછ્યું કે આટલા દિવસ તું કયાં ગયા હતા ? ત્યારે તેણે કહ્યું કે હું એક માટા નગરમાં ગયા હતા. તે પછી કુટું બીએમએ પૂછ્યું કે તે નગર કેલું હતું? ત્યાં તે શું શું જેયું? તે વખતે જવાખમાં તેણે કહ્યું કે ત્યાં મે જે જે જેયું અને જે સુખ ભાગવ્યું તેનું તમારી આગળ શી રીતે વર્ષાન કરૂં? ત્યાં મેં જે મકાના જેયાં તે મકાના કેવાં હતાં તેની સરખામણી આપણાં ઝુંપડાં આગળ શી રીતે કરી શકાય? ત્યાં મેં જે આગ ખગીચા, રાચરચીલું જોયું તેની સરખામણી કરી શકાય એલું આપણાં આ

ઝુંપડાં અને ખેતરામાં કાંઇ છેજ નહિ. ત્યાં મેં જે ઘરેલાં તથા ઝવેરાત જેયાં તેની સરખામણી આ છીપ તથા કાેડીએ કાેડાએ સાથે કેવી રીતે થાય? ત્યાં મેં જે સ્વાદિષ્ટ લાેજના ખાધાં તેની સરખામણી આપણા ખાજરીના તથા મકાઇના રાેટલા સાથે કેવી રીતે કરી શકાય ? મેં ત્યાં જે જેેયું અને અનુભવ્યું, તેનું યથાર્થ વર્લુન તમારી આગળ હું કરવાને સમર્થ નથી, કારણ કે તે પદાર્થીની સાથે સરખામણી ધાય એનું અહીં આં કાંઈ પણ નથી.

આ પ્રમાણે તે ભિલ્લ "જે પ્રત્યક્ષ જોયું તથા અનુભવ્યું છે" તેનું સ્વરૂપ તે જાણે છે તે છતાં તેના કુટું બીઓ આગળ તેનું યથાર્થ વર્લુન કરી શકતા નથી, તેમ સંપૂર્લુ જ્ઞાનીઓ સિન્દિના સુખાને જાણે છે તે છતાં તેના સ્વરૂપનું સંપૂર્લુ વર્લુન કરી શકતા નથી. કારણ કે તે સિન્દિનાં વાસ્તવિક સુખા આ દુનિયાના માનેલા સુખા કરતાં અનેક શુલ્લાં ચઢીઆતાં છે. તે સુખાની સાથે સરખામણી કરી શકાય તેવાં કાઈ સુખ આ સ'સારમાં છે જ નહી. આ રીતે તે માલનાં સુખનું સંપૂર્લુ વર્લુન ઉપમા આપવા લાયક પદાર્થી અહીં ન હોવાથી કેવલજ્ઞાની ભગવંતા પણ કરી શકતા નથી.

! અહીં પ્રસંગ હોવાથી સિદ્ધોનું સ્વરૂપ કાંઇક વિશેષતાથી કહેવાય છે:-જે જીવાએ અનાદિ કાળથી જીવાના ગુણાને આવરનારા આઠે કર્મોના ક્ષય કરે! છે તેઓ સિદ્ધ કહેવાય છે. તે સિદ્ધના જીવાના જ્ઞાનીઓએ દ્રવ્યથી અને કાલથી એમ મુખ્ય બે ભેદ કહ્યા છે. તેમાં દ્રવ્યથી સિદ્ધના ૧૫ ભેદો કહેલા છે અને કાલથી બે ભેદ કહ્યા છે. તેમાં પ્રથમ દ્રવ્યસિદ્ધના ૧૫ ભેદો નીચે પ્રમાણે જાણવા:—

૧ જિનસિધ્ધ, ૨ અજિનસિધ્ધ, ૩ તીર્થંસિધ્ધ, ૪ અતીર્થંસિધ્ધ, ૫ ગૃહસ્થન્ લિંગસિધ્ધ, ૬ અન્યલિંગસિધ્ધ, ૭ સ્વલિંગસિધ્ધ, ૮ સ્ત્રીલિંગસિધ્ધ, ૯ પુરૂષલિંગસિધ્ધ, ૧૦ નપુંસકલિંગસિધ્ધ, ૧૧ પ્રત્યેક્બુધ્ધસિધ્ધ, ૧૨ સ્વયંબુધ્ધસિધ્ધ, ૧૩ બુધ્ધબાધિત-સિધ્ધ, ૧૪ એકસિધ્ધ, ૧૫ અનેકસિધ્ધ.

સર્વ સિદ્ધ ભાગવંતા સરખા છે. કાેઈ એક સિદ્ધ બીજા સિદ્ધથી ચઢીયાતા અગર ઉતરતા નથી. કારણ કે તે દરેકે સર્વ કર્મીના ક્ષય કર્યો હોતાથી દરેકને પાતાના મૂળ ગુણા સંપૂર્ણ પણે પ્રગટ થયાં છે, માટે ગુણાની અપેક્ષાએ સર્વ સિદ્ધો એક સરખા છે. અહીંયાં એમના જે ૧૫ લેદ દેખાડવામાં આવ્યા છે તે તેઓ માફે ગયા તે પહેલાંની તેમની સંસારી અવસ્થાની વિશેષતાથી કહેલા છે.

અધા સિદ્ધો ગુણા વડે સમાનજ છે, પરંતુ તેઓમાં અવગાહના વડે લેઠ છે. કારણ કે સર્વ સિધ્ધાની અવગાહના સરખી હાતી નથી. તે અવગાહના પણ તેઓ સંસારી અવસ્થામાં ઐદારિક શરીરની જેટલી અવગાહનાવાળા હતા તે અપેક્ષાએ હોય છે. માે જે જતી વખતે તેમની શરીરની જેટલી અવગાહના હાય છે તેટલી તે શરીરમાં રહેલ આત્માની અવગાહના પણ હોય છે. કારણ કે આત્મા શરીરવ્યાપી છે. પરંતુ જ્યારે આત્મા ઔદારિક શરીરને છોડીને માે જ્ઞે જય છે ત્યારે તેમની ત્રીજ ભાગની અવગાહના આછી થઈ જાય છે, કારણ કે તે વખતે શરીરના પાલાણવાળા ભાગા આત્મપ્રદેશાથી વ્યાપ્ત થાય છે અને પાલાણરહિત ઘન આકાર આત્માના અની જાય છે.

માફ્ષે જનારા બધા આત્માઓનું સંસારીપશુામાં શરીર સરખું હોતું નથી. પણ અનેક પ્રકારના લેદવાળું હાય છે. ઓછામાં ઓછી જેમની એ હાથની કાયા હાય તે માફ્ષે જઇ શકે છે, પરંતુ એ હાથથી ઓછી અવગાહનાવાળું જેમનું શરીર હાય તે માફ્ષે જઇ શકતા નથી. આ એ હાથની અવગાહનાવાળા જે જીવા માફ્ષે જય તેમની ત્રીજા લાગની અવગાહના એછી થવાથી સિધ્ધ લગવંતામાં સૌથી એછામાં એછી એક હાથ અને આઠ આંગળની અવગાહના હાય છે.

મનુષ્યનું ઉત્કૃષ્ટ શરીર ત્રણુ ગાઉનું દ્વાય છે, પરંતુ માક્ષે જનાર વધારમાં વધારે પ૦૦ ધનુષ્યની અથવા ગ ગાઉની અવગાહનાવાળા હોય છે. ભાવાર્થ એ છે કે ૫૦૦ ધનુષ્યથી અધિક અવગાહનાવાળા જવા પણ માફ્ષે જઈ શકતા નથી. આ ૫૦૦ ધનુષ્યની અવગાહનાવાળા જયારે માફ્ષે જય ત્યારે તેમની ત્રીજા ભાગની અવગાહના એાછી થઈ જાય છે અને તેથી સિધ્ધમાં ઉત્કૃષ્ટી અવગાહના ૩૩૩ ધનુષ્ય, એક હાથ અને આઠ આંગળ અથવા એક ગાઉના છઠ્ઠો ભાગ હોય છે. આ જઘન્ય અવગાહના અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના વચ્ચે અનેક પ્રકારની અવગાહના હાય છે. અને તેથી સિધ્ધમાં પણ વચલી અનેક પ્રકારની અવગાહના હોય છે. આ પ્રમાણે સિધ્ધમાં અવગાહનાને આશ્રીને તફાવત છે તે સિવાય ત્યાં ગુણામાં કાઇ પણ પ્રકારના તફાવત નહિ હાવાથી સવે સિધ્ધાને સમાન કહ્યા છે. અને તેથી સિધ્ધાના જવામાં અંતર નથી એમ કહ્યું છે.

હવે સંસારી અવસ્થા આશ્રી દ્રવ્યસિદ્ધના ૧૫ લેંદ ઉપર ગણાવ્યા તેના અથે આ પ્રમાણે જાણવાઃ—

- ૧ જિનસિલ્ફ (૧)-જેઓ તીર્થ કર પદ પામીને મેાફ્ષે ગયા તે ઋષભદેવ વગેરે જાણવા.
- ર અજિનસિદ્ધ (૧)-જેએ તીર્થ કર યદ પામ્યા સિવાય અથવા સામાન્ય કેવલી શઇ માક્ષે ગયા તેઓ. તીર્થ કર સિવાયના આત્માએ.

અનંતા જીવા માેક્ષે ગયા છે માટે સિદ્ધમાં અનંતા આત્માઓ છે, તેમના આ બે સેદમાંથી કાઈ પણ એક સેદમાં સમાવેશ થાય છે.

3 તીર્થાસિદ્ધ (૨)–તીર્થ એટલે ચતુર્વિધ સંઘ. એ ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના તીર્થ કર ભગવાન કરે છે. તીર્થ કર લગવાન તીર્થની સ્થાપના કરે તે પછી જેઓ માણે જ્ય તે તીર્થસિદ્ધ કહેવાય. ગણુધરાદિક તીર્થસિદ્ધ જાણુવા. જ અતીર્થ સિદ્ધ (૨)-- અતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના થયા પહેલાં જે એ માફે જય તે મરદેવા માતા વગેરે અતીર્થ સિદ્ધ જાણવા. વળી જે આત્માએ તીર્થ કર દેવાના આંતરામાં ન તીર્થના વિચ્છેદ થયા તેવા આંતરામાં અતિસ્મરણાદિ પામીને માફે ગયા તેએ પશુ અતીર્થ સિદ્ધ જાણવા.

આ બે લેદમાં પણ બધા સિદ્ધોના સમાવેશ થઇ જાય છે.

અહીં કયા ભગવાનના આંતરામાં તીર્થના વિચ્છેદ થયા અને તે કેટલા કાલ રહ્યો તે આ પ્રમાણે:—નવમા શ્રી સુવિધિનાથ ભગવાનના નિર્વાદ્યથી માંડીને સાળમા શ્રી શાન્તિનાથ ભગવાનના તીર્થની સ્થાપના સુધીના સાત આંતરમાં જ તીર્થના વિચ્છેદ થયેલા છે. બીજા જિનાના આંતરામાં વિચ્છેદ થયા નથી. નવમા અને દશમા તીર્થકરના આંતરાના જે કાલ કહ્યો છે તેમાં છેલ્લા ન પલ્યાપમમાં તીર્થના વિચ્છેદ હતા. (૧) દશમા અને અગિઆરમા ભગવાનના આંતરાના છેલ્લા ન પલ્યાપમ (૨) અગિયારમા અને ખારમા જિનના આંતરાના છેલ્લા ના પલ્યાપમ (૩) ખારમા અને તેરમા ભગવાનના આંતરાના છેલ્લા નાા પલ્યાપમ (૪) તેરમા અને ચીદમા જિનના આંતરાના છેલ્લા ના પલ્યાપમ (૫) ચીદમા અને પંદરમા જિનના આંતરાના છેલ્લા ના પલ્યાપમ (૫) ચીદમા અને પંદરમા જિનના આંતરાના છેલ્લા ના પલ્યાપમ (૧) ચીદમા અને પંદરમા જિનના આંતરાના છેલ્લા ના પલ્યાપમ (૧) ચીદમા અને પંદરમા જિનના આંતરાના છેલ્લા ના પલ્યાપમ (૧) આદ્યાપમ અને સાળમા જિનના આંતરામાં છેલ્લા ના પલ્યાપમ. (૭) આટલા કાલ તીર્થ વિચ્છેદના કહ્યો છે. તે વિચ્છેદ કાલમાં જે માણે ગયા તે પણ અતીર્થાસિદ્ધ જાણવા.

ય **ગૃહસ્થિલિંગસિલ્ફ**—(૩) જેએ કૈવલજ્ઞાન પામ્યા ત્યા**રે** અથવા માેક્ષે જતી વખતે ગૃહસ્થના વેષમાં રહેલા હતા તેવા ભરત ચકલર્તી વગેરે.

દ અન્યલિંગસિદ્ધ—(૩) જેએ કેવલગ્રાન પામ્યા ત્યારે સાધુના વેશમાં નહોતા તેમ શ્રાવકના વેશમાં પણ નહોતા, પરંતુ તે બંનેથી ભિન્ન તાપસાદિના વેશમાં હતા. તેઓ વલ્કલચીરી તાપસાદિકની જેમ અન્યલિંગસિદ્ધ જાણવા.

૭ સ્વલિંગસિલ-(૩) જેઓ સાધુના વેશમાં હતા અને કેવલગ્રાન પામી માેક્ષે ગયા તેવા ગણધરાદિ સ્વલિંગસિધ્ધ જાણવા.

- ૮ સ્ત્રીક્ષિંગસિક્દ—(૪) જેઓ મનુષ્યગતિમાં સ્ત્રીરૂપે ઉત્પન્ન થયેલ છે, તેએ રતન ત્રયીની આરાધના કરી ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ માંડીને માફ્ષે જય તે સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ કહેવાય છે. પ્રત્યેકણુદ્ધ સિદ્ધ તથા જિનસિદ્ધ આ બે અવસ્થા સ્ત્રીલિંગવાળાને હાતી નથી. જો કે મલ્લીનાથ સ્ત્રીલિંગમાં તીર્થંકર થયા છે, પરંતુ તે અચ્છેરા (આશ્ચર્યો) માં ગણાય છે. માટે સ્ત્રીલિંગ તીર્થંકર હાતા નથી. સ્ત્રીલિંગસિદ્ધમાં ચંદનબાળા આદિ જાણવાં.
- મુરુષિલં'ગસિદ્ધ—(૪) જેએ મનુષ્યગતિમાં યુરૂષરૂપે ઉત્પન્ન થયા અને જેએ પુરૂષપણામાં કેવલજ્ઞાન પામી મેાઢ્રે ગયા તે ગોતમસ્વામી આદિ યુરૂષિલંગ સિદ્ધ જાણ્યા.

૧૦ તપું સકલિંગસિલ—(૪) જેઓ મનુષ્યગતિમાં ઉત્પન્ત થયા પછી કૃત્રિમ નપુંસક થયા તેઓ ચારિત્ર લઈ કેવલજ્ઞાન પામી માેક્ષે ગયા તે નપુંસકલિંગસિલ જાણવા. જેઓ જન્મથી નપુંસક હાેય તેઓ માેક્ષે જતા નથી માટે તે નપુંસક અહીં લેવાના નથી. પરંતુ જેઓ પાછળથી કૃત્રિમ નપુંસક થયા હાેય તે અહીં નપુંસક લિંગસિલ જાણવા.

૧૧ પ્રત્યેક ખુદધ સિધ્ધ —(૫) જેઓ ખાદ્ય નિમિત્ત પામીને ચારિત્ર મહેલું કરીને સિદ્ધ થયા તેઓ પ્રત્યેક ખુદ્ધ સિદ્ધ કહેવાય છે. પ્રત્યેક ખુદ્ધને દેવતા જ વેષ આપે, કદાય લિંગ (વેષ) રહિત પણ રહે. તેઓને પૂર્વ લવમાં લાલેલ શ્રુત નિશ્ચે યાદ આવે છે. તેઓ ફાઈની નિશ્રાને સ્વીકારતા નથી. પ્રત્યેક ખુદ્ધને નવ પ્રકારનાં ઉપકરેલો ઉત્કૃષ્ટથી હોય અને જલન્યથી મુખવસ્ત્રીકા અને રેલેહરેલું એમ છે જ ઉપકરેલો હોય છે.

૧૨ સ્વયં ખુધ્ધ સિધ્ધ—(૫) જેઓ કાઈ પણ બાહ્ય નિમિત્ત પામ્યા વગર અથવા કાઈના ઉપદેશ પામ્યા વગર પાતાની મેળ જ જાતિસ્તર હ્યાદિથી એમ પામીને ચારિત્ર લઈ સિધ્ધ થયા તે સ્વયં ખુધ્ધસિધ્ધ જાણવા. સ્વયં ખુધ્ધને દેવતા વેષ આપે તથા પૂર્વ લવનું લહેલું શ્રુત યાદ આવે એવા નિયમ નથી. બાધ પામતી વખતે પૂર્વ લવમાં લહેલું શ્રુત યાદ આવી જાય તા દેવતા વેષ આપે અથવા ગુરૂ પાસે જઈ ને દીક્ષા લે. પરંતુ પૂર્વ લહેલું શ્રુત યાદ ન આવે તા ગુરૂ પાસેજ લિંગના સ્વીકાર કરે. વળી પૂર્વાધીત શ્રુત યાદ આવે અને એકાકી વિહાર કરવાને સમય હોય અને પાતાની એકાકી વિહારના ઇચ્છા હોય તા એકાકી વિહાર કરે અને ઇચ્છા ન હાય તા ગુરૂનિશામાં રહે. પરંતુ પૂર્વાધીત શ્રુત યાદ ન આવે તા અવશ્ય ગુરૂ નિશામાં જ રહે. સ્વયં ખુધ્ધને ભાર પ્રકારના ઉપકરેણા હોય છે.

૧૩ **ઝુધ્ધખાધિતસિધ્ધ**—(૫) અહીં ઝુધ્ધ એટલે સાધુ, આચાર્ય અથવા તીર્થ કર તેમના ઉપદેશથી બાધ પામી માફ્ષે ગયા તે.

૧૪ **એક્સિક્ધ** (૬)—એક સમયે એકજ માક્ષે જાય તે એક સિધ્ધ મહાવીર સ્વામીની જેમ

૧૫ અનેકસિધ્ધ (૧)—એક સમયે બેથી માંડીને વધારમાં વધારે એકસા આઠ સુધી માશે જાય તે અનેકસિધ્ધ ઋષભદેવની જેમ.

અહીં અનેક સિધ્ધના અનેક લેદા થાય છે. તેમાં ૧ થી ૩૨ સુધીની સંખ્યામાં જે નિરંતર સિધ્ધ થાય તા ઉત્કૃષ્ડથી આઠ સમય સુધી માફે જાય પછી અવશ્ય આંતરૂં પડે. ૩૩ થી ૪૮ સુધી નિરંતર માફે જાય તા સાત સમય સુધી જાય પછી અવશ્ય આંતરૂં પડે. ૪૯ થી ૬૦ સુધી જાય તા ઉત્કૃષ્ટથી છ સમય સુધી, ૬૧ થી ૭૨ સુધી જાય તા ઉત્કૃષ્ટથી પ સમય સુધી, ૭૩ થી ૮૪ સુધી જાય તા ઉત્કૃષ્ટથી ૪ સમય સુધી, ૮૫ થી ૯૬ સુધી જાય તા ઉત્કૃષ્ટથી જાય તા ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ સમય સુધી, ૯૭ થી ૧૦૨ સુધી જાય તા ઉત્કૃષ્ટથી છે સમય સુધી અને ૧૦૨થી

૧૦૮ સુધી જાય તા એક સમય સુધીજ જાય પછી અવશ્ય આંતરું પઉ. માક્ષનું જઘ-ન્યથી એક સમયનું આંતરું અને ઉત્કૃષ્ટથી છ માસનું આંતરું કહેલું છે.

ઉપર નપુંસક લિંગે સિદ્ધ થવાનું કહ્યું ત્યાં જન્મથી નપુંસક માફે જાય નહિ, કારણ કે તેમને ચારિત્રજ હોતું નથી. પરંતુ પાછળથી નપુંસક થયા હોય તેવા ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦ માફે જાય છે. સ્ત્રી લિંગે ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦ માફે જાય છે અને પુરૂષલિંગે ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦૮ માફે જાય છે.

અહીં સિહના જે જે લેટા કહ્યાં તેમાં જેમાં એ વિરાધી લેટા છે તે એમાં તમામ સિહીના સમાવેશ સમજવા. જેમકે જિનસિદ્ધ અથવા અજિનસિધ્ધ. આ એમાં તમામ સિહના સમાવેશ થાય છે. એજ પ્રમાણે તીર્થ સિદ્ધ અને અતીર્થ સિધ્ધમાં તેમજ એક સિધ્ધ અને અનેકસિધ્ધમાં તમામ સિધ્ધોના સમાવેશ થઈ જાય છે.

વળી જ્યાં ત્રણુ લેદો કહ્યા છે ત્યાં તે ત્રણમાં તમામ સિધ્ધાના સમાવેશ જાણુવા. જેમકે ગૃહસ્થિલિંગ, અન્યલિંગ અને સ્વલિંગ એ ત્રણમાં તમામ સિધ્ધાના સમાવેશ થાય છે.

આથી ઉપર સિધ્ધના જે ૧૫ લેકાે કહ્યા, તેમાંનાં એક સિધ્ધને છ પ્રકાર હાય છે. કાેઈને તેથી વધારે અથવા એાછા હાેય નહિ તે દેષ્ટાન્તપૂર્વંક આ પ્રમાણે:—

શ્રીઋષભદેવ—૧ જિનસિધ્ધ, ૨ તીર્થ'સિધ્ધ, ૩ સ્વલિંગસિધ્ધ, ૪ પુરૂષલિંગસિધ્ધ, ૫ સ્વયં ખુધ્ધસિધ્ધ અને ૬ અનેકસિધ્ધ.

શ્રીમહાવીરસ્વામી—પ્રથમના પાંચ શ્રી ઋષભદેવ સરખાં અને ૬ એક સિધ્ધ.

ભરત ચક્રવર્તી—૧ અજિનસિધ્ધ, ૨ તીર્થસિધ્ધ, ૩ ગૃહસ્થલિંગસિધ્ધ, ૪ પુરૂષલિંગ સિધ્ધ, ૫ બુધ્ધ&ાધિતસિધ્ધ, ૬ પ્રાયે એક સિધ્ધ

મરૂદેવા માતા—૧ અજિનસિધ્ધ, ૨ અતીર્થસિધ્ધ, ૩ ગૃહસ્થલિંગસિધ્ધ, ૪ સ્ત્રીલિંગ-સિધ્ધ, ૫ સ્વયંબુધ્ધસિધ્ધ (પ્રત્યેક બુધ્ધ સિધ્ધ ) ૬ એક સિધ્ધ.

ગૌતમસ્વામી—ર અજિનસિધ્ધ, ૨ તીર્થ'સિધ્ધ, ૩ સ્વલિંગસિધ્ધ, ૪ પુરૂષ**લિંગસિધ્ધ**, ૫ બુધ્ધબાધિતસિધ્ધ, ૬ એકસિધ્ધ.

ચંદનખાલા—૧ અજિનસિધ્ધ, ૨ તીર્થસિધ્ધ, ૩ સ્વલિંગસિધ્ધ, ૪ સ્ત્રીલિંગસિધ્ધ, ૫ બુધ્ધબાધિતસિધ્ધ, ૬ એકસિધ્ધ.

એ પ્રમાણે બીજા પણ સ્વર્ણાધ્ધએ વિચારવા.

એ પ્રમાણે દ્રવ્ય સિધ્ધના ૧૫ લેદાે કહ્યા. હવે કાલસિધ્ધના એ લેદ છે. તે આ પ્રમાણે:—

૧ **પ્રથમસમયસિધ્ધ**—વિવક્ષિત સમયે જેટલા જીવેા માેક્ષે ગયા તે બધા પ્રથમ સમય સિધ્ધ જાણવા.

૧૩

ર અપ્રથમસમયસિધ્ધ—વિવર્લિત સમયની પૂર્વ જેઓ સિધ્ધ થયા હોય તે અધા. તેમાં જે આત્માને સિધ્ધ થયાને બે સમય થયા હોય તે બેસમયસિધ્ધ ત્રણ સમય થયા હોય તે ત્રણસમયસિધ્ધ, એ પ્રમાણે અનુક્રમે લેતા સંખ્યાતા સમય સુધીના સંખ્યાતસમયસિધ્ધ, અસંખ્યાત સમય થયા તે અસંખ્યાત સમયસિધ્ધ, અને અનંત સમય થયા હોય તે અનંત સમયસિધ્ધ જાણવા. આ પ્રમાણે સમયના લેકે કરી સિધ્ધના અનેક લેકે જાણવા.

આ સિધ્ધ પરમાત્માંઓનું સ્વરૂપ નવ અનુયોગ દ્વારા પણુ આ પ્રમાણે જણાવેલું છે:—

૧ સત્પદ પ્રરૂપણા—મોક્ષ છે એમ સાબીત કરવું તે મેક્ષસ્થાન છે અને ત્યાં સિલ્લ પરમાત્મા રહે છે એની સાબીતી શી છે? તેના જવાબરૂપે આ પ્રરૂપણા કરેલી છે. જે શુધ્ધ પદ હાય અથવા એક પદ હાય તે દ્વારા જણાવેલી બાબત અવશ્ય હાય છે. અને બે પદવાળી બાબત હાય અથવા ન પણ હાય. જેમકે—માણસ—ગાય—દેવ—નારક—પુષ્પ, વૃક્ષ વગેરે એક પદવાળી વસ્તુઓ હાવાથી અવશ્ય વિદ્યમાન છે. તેમ માક્ષ પણ એક પદ વાચી હાવાથી શુધ્ધ પદ હાવાથી અવશ્ય વિદ્યમાન છે. બે પદવાળી રાજપુત્ર, બાશૃંગ વગેરે વસ્તુઓ વિદ્યમાન છે તેમ વન્ધ્યાપુત્ર અધ્ધશૃંગ વગેરે બે પદવાળી વસ્તુ વિદ્યમાન નથી. એટલે એક પદવાળી વસ્તુ હાયજ અને બે પદવાળી હાય અથવા ન પણ હાય. આ નિયમને અનુસારે માક્ષ એક પદ હાવાથી અવશ્ય વિદ્યમાન સાબીત થાય છે.

- ર દ્રવ્યામાણુ—માલમાં આત્માએાની સંખ્યા કેટલી હોય? આ પ્રશ્નના જવાળમાં કહ્યું છે કે માલમાં અનંતા આત્માએા છે, કારણ કે અનાદિ કાળથી આ સ્થાનમાં જીવા આવતા હોવાથી અનંતા આત્માએા માલસુખ અનુભવી રહ્યા છે.
- 3 ક્ષેત્ર—આ સિધ્ધના જીવા કેટલા ક્ષેત્રમાં રહેલા છે? આ પ્રક્ષના જવાબમાં જણાવે છે કે આ સિધ્ધ પરમાત્માંઓ ચોદ રાજ હાકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં રહેલા છે. તેઓનું ક્ષેત્ર અહી દ્વીપ પ્રમાણ અથવા ૪૫ લાખ યાજન પ્રમાણ જે મનુષ્ય ક્ષેત્ર છે તેના બરાબર અને તેના સમાંતરે (સરખે અંતરે) ઉંચે આવેલ સિધ્ધશિલા ઉપર ચાદ રાજલાકના અંત ભાગમાં આવેલું છે. આ ૪૫ લાખ યાજન ચીદ રાજલાકના અસંખ્યાતમાં ભાગ છે માટે અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ જાણનું. વળી પ્રથમ આગળ એક સિધ્ધની જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના કહેલી છે તે પણ ચીદ રાજલાકના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ હાવાથી એક સિદ્ધનું તેમજ સર્વ સિધ્ધાનું ક્ષેત્ર ચીદ રાજલાકના અસંખ્યાતમાં ભાગ જેટલું જાણનું.

- જ સ્પર્શના—સિધ્ધના જીવની સ્પર્શના કેટલી છે? આ પ્રશ્નના જવાયમાં કહ્યું છે કે તેમની સ્પર્શના અવગાહના કરતાં અધિક છે. સિધ્ધ પરમાત્મા જેટલા અપકાશ ક્ષેત્રમાં રહેલા છે તેનાથી તેઓની સ્પર્શના અધિક છે, કારણ કે તેમની જેટલી અવગાહના છે તેની ચારે દિશાઓ તથા ઉપર નીચે તેમની સ્પર્શના હોવાથી સ્પર્શના અધિક કહેલી છે.
- પ કાલ—અહીં કાલ કહેવાથી તે સિધ્ધ પરમાત્માની માેક્ષમાં સ્થિતિ કયાં સુધી છે? એવા પ્રશ્નના જવાળમાં કહ્યું છે કે કાેઈ પણ એક સ્ધ્ધિ પરમાત્માની અપે ક્ષાએ તેમની સાદિ અનંત સ્થિતિ જાણવી. જે વખતે સંસારી જીવ સર્વ કમેંથી છૂટીને માેક્ષ જાય તે વખતે તેમની માેક્ષમાં શરૂઆત થઈ, ત્યાં ગયા પછી તેઓ કરીથી સંસારમાં આવવાના નથી માટે અનંત કાળ કહ્યો. ભાવાર્થ એ છે કે એક સિધ્ધની અપેક્ષાએ શરૂઆત છે પણ છેડા નથી માટે સાદિ અનંત અને સર્વ સિધ્ધની અપેક્ષાએ અનાદિ અનંત કાલ જાણવા. કારણ કે સોથી પહેલા કાેણુ માેક્ષે ગયું તેવી શરૂઆત નથી માટે અનાદિ અને સૌથી છેલ્લું કાેણુ માેક્ષે ગયું તેવી શરૂઆત નથી માટે અનાદિ અને સૌથી છેલ્લું કાેણુ માેક્ષે જશે તેવા અંત નહિ હાેવાથી અનંત કાલ જાણવાે.
- ર આ'તર—સિધ્ધના જીવાને આંતરૂં છે કે નહિ ? એવા પ્રશ્નના જવાખમાં કહ્યું છે કે સિધ્ધના જીવામાં આંતરૂં નથી. અહીં અંતર બે રીતે સમજહું. એક સિધ્ધથી બીજા સિધ્ધમાં તફાવત છે કે નહિ ? તે બાબતમાં જાણું કે તમામ સિધ્ધા સરખી અવસ્થાવાળા છે, કારણ કે આ દરેક સિધ્ધા સરખા ગુણવાળા છે. સિધ્ધ ભગવાનના કરતાં એછા કે વધતા નથી. એ પ્રમાણે આંતરાના પ્રથમ અર્થ જાણુવા. બીજો અર્થ આ પ્રમાણે:—જે કાઈ પદવી પ્રાપ્ત થઈ તે જતી રહે ને કરીથી પ્રાપ્ત થાય તે વચ્ચેના કાલ તે આંતરૂં જાણું. આલું આંતરૂં સિધ્ધ પરમાત્મામાં નથી, કારણ કે જે માલરૂપી પદવી તેઓએ મેળવી છે તે કદાપિ જતી રહેવાની નથી માટે આ બીજા પ્રકારનું આંતરું પણ તેઓમાં ંનથી.
- ૭ ભાગ—સિહના જીવા વધારે છે કે સંસારી જીવા ? આ પ્રક્ષના જવાયમાં કહે છે કે સિધ્ધના જીવા સંસારી જીવાના અનંતમા ભાગ જેટલા છે. સંસારી જીવાનું અનંતુ એટલું માેડું છે કે ગમે તેટલા જીવા માેક્ષે જાય તો પણ સંસારી જીવાના અનંતમા ભાગ જેટલા જ સિધ્ધના જીવા હાય છે. સિધ્ધમાં અનંતા જીવા છે તે કેટલા છે તે જણાવવાને કહ્યું છે કે એક નિગાદના અનંતમા ભાગ જેટલા જીવા માક્ષમાં છે.

- ૮ ભાવ—સિધ્ધના જીવેામાં કયા કયા ભાવો હોય છે? આ પ્રશ્નના જવાલમાં કહ્યું છે, કે સિધ્ધમાં ૧ ક્ષાયિક લાવ ૨ પારિણામિક લાવ એમ બે લાવ હાય છે, પરંતુ તે સિવાયના ત્રણ લાવો તેમનામાં હોતા નથી. તેમાં કેવલજ્ઞાન તથા કેવલદર્શન બ્રાયિક લાવે રહેલું છે. અને પારિણામિક લાવે તેમનામાં જીવત્વ રહેલું છે. અાકીના ત્રણ લાવ ઔદયિક, બ્રાયોપશમિક અને ઔપશમિક કર્મજનિત હોવાથી અને સિધ્ધમાં કર્મા નહિ હોવાથી નથી.
- ૯ અલ્પખહુત્વ—ત્રણ લિંગમાંથી કયા લિંગવાળા વધારે માેક્ષે ગયા અને કયા લિંગવાળા એછા માેક્ષે ગયા છે? આ પ્રક્ષના જવાબમાં કહ્યું છે કે સોથી યોડા નપુંસકલિંગે સિધ્ધ થયાં છે. કારણ કે જન્મથી નપુંસકા માેક્ષે જતા નથી અને કૃત્રિમ નપુંસકા વધારમાં વધારે એક સાથે ૧૦ માેક્ષે જાય છે. તેમના કરતાં સ્ત્રીલિંગે માેક્ષે જનારા સંખ્યાત ગુણા જાણવા. કારણ કે તેએ એક સાથે ૨૦ માેક્ષે જાય છે. તેમનાથી પુરુષલિંગે સિધ્ધ થએલા સંખ્યાત ગુણા જાણવા. કારણ કે તેઓ વધારેમાં વધારે ૧૦૮ માેક્ષે જાય છે.

એ પ્રમાણે નવ અનુયાગ દ્વારનું સ્વરૂપ જાણવું. ૧૧૬

आत्माने साथी स्वस्थता अयारे हाय, ते समजावे छे:---

જ્ઞાનાદિ રૂપ છે આતમા તેમાં રમે છે સ્વસ્થ તે, સત્ય ધન પણ તેજ પામે જેહ નિર્માહી જ તે; પુદ્દમલા પુદ્દમલ તણા છે ગ્રાહકા એ નિયમથી, સિધ્ધને કર્મા નથી તો દેહ જન્માદિક નથી.

११७

સ્પાષ્ટાર્થ:—આ આત્મા જ્ઞાનાદિ રૂપ છે એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એ આત્માના ગુણા છે અને જ્યારે આત્મા આ પોતાના ગુણામાં રમણતા કરતો હાય છે ત્યારે તે સ્વસ્થતાને પામે છે, માટે આત્મા જ્યારે નિર્માહી એટલે માહ વિનાના ભને છે ત્યારે જ તે સાચા ધન રૂપ પોતાના નિર્મલ ગુણાને મેળવે છે. પરંતુ જ્યાં સુધી તે માહ દશામાં વર્તાતા હાય છે ત્યાં સુધી તે ખાટા ધન રૂપ સાના, રૂપા, હીરા, માણેકને પોતાનું ધન ગણે છે અને તેમાં રાચતા તે જીવ ખરી શાંતિને પામતા નથી. માટે બાદ્ધા ધન તરફની રમણતા દ્વર કરનાર નિર્માહી આત્માજ સાચા ધનને મેળવે છે. જ્યાં સુધી આત્માને કર્માદિ પુદ્દગલાના સંખંધ છે ત્યાં સુધી તે અન્નાદિ પુદ્દગલાને ગ્રહણ કરે છે અને તેને પોતાના માને છે, પરંતુ સિહના જીવાને કર્મા રૂપી પુદ્દગલા નથી તેથી તેઓને શરીર, જન્મ વગેરે હોતા નથી. ૧૧૭

કયા દેવોની કૂલની માળા કરમાય નહિ તે જણાવે છે:-

એકાવતારી ને ઈતર ઈમ ભેદ એ દેવા તહ્યા, એકાવતારી એક નરભવ શેષ જસ ના ભવ ઘણાં; અંત્ય ષઢ મહિના વિષે પણ સ્યવન ચિહ્ના તેમને, ના પ્રકટતા જાણિયે એ આધક પુષ્ય પ્રભાવને.

116

સ્પષ્ટાથ<sup>ડ</sup>:—પ્રશ્ન:—દરેક દેવાને વ્યવનને સૂચવનારા ચિક્રો હાય કે નહિ? હાય તા કયા ચિક્રો હાય?

ઉત્તર:—દેવાને વિષે ભવને આશ્રી બે ભેદ કહ્યા છે, તેમાં પ્રથમ એકાવતારી દેવા અને બીજા ઇતર એટલે એકથી અધિક ભવ જેમને થવાના છે તેવા દેવા. એકાવતારી એટલે જે દેવાને હવે છેલ્લા એક મનુષ્ય ભવ જ બાકી છે. તે મનુષ્ય ભવમાં સઘળાં કર્મા ખપાવીને જે મારે જવાના છે તે એકાવતારી દેવા જાણવા. આ દેવાને પાતાના અધિક પુષ્યના પ્રતાપે છેલા છ મહિનામાં પણ ચ્યવનના ચિહ્ના જણાતા નથી. તેથી તેઓ સમાધિપૂર્વક મરણ પામીને મનુષ્ય ભવમાં આવીને ધર્મ સાધના કરી તે ભવમાં મોરે જાય છે. ૧૧૮

એકાવતારી દેવા અને ઇતર દેવા કયા સ્વર્ગમાં હાય તે કહે છે:---

એકાવતારી દેવ સવિ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનમાં, અન્ય સ્વર્ગે હોય તેવા અલ્પ પ્રમાણમાં; જે અનેક ભવી સુરા નિજ સ્યવન કાલે તેમને, સ્યવન ચિન્હા બાર દેખી જાણતા નિજ સ્યનને.

116

સ્પષ્ટાથ<sup>િ</sup>:—આવા એકાવતારી દેવા સર્વાર્થસિધ્ધ વિમાનના દેવા જાણવા. તે સર્વાર્થસિધ્ધના સઘળા દેવા એકાવતારી જ હાય છે. તેઓ મનુષ્ય ગત્યાદિ પામીને તેજ લવમાં અવશ્ય માણે જાય છે. આકીના સ્વર્ગીને વિષે આવા એકાવતારી દેવા થાડાક જ હાય છે. અને અનેકલવી દેવા ઘણા હાય છે. આ અનેકલવી દેવા જ્યારે તેમના ચ્યવન કાલ નજીક આવે ત્યારે પાતાના ચ્યવનના ખાર ચિન્હા જાએ છે. તે દેખીને તેઓ પાતાના ચ્યવનકાલ નજીક આવ્યા છે એમ સહેલાઇથી જાણી શકે છે. ૧૧૯

દેવતાના ચ્યવન કાલના ખાર ચિદ્ધો જણાવે છે:—

કરમાય <sup>ર</sup>લની માલ<sup>૧</sup> હાલે કલ્પતરૂ<sup>૨</sup> તનુ<sup>૩</sup> કાંતિના, લજ્જા<sup>૪</sup> તણા સંહાર વલિ ઉપરામ<sup>પ</sup> હોવે વસ્ત્રના; દૈન્ય<sup>દ</sup> તંદ્રા<sup>હ</sup> કંપ<sup>૮</sup> દહિણાંતિ<sup>૯</sup> અરતિ<sup>૧૦</sup> સંપંજે, કામરાગ<sup>૧૧</sup> વિશેષ ભાંગે<sup>૧૩</sup> અંગ ચિન્હાે ખાર એ,

920

મ્પષ્ટાર્થ:—દેવતાના વ્યવન કાલના ૧૨ ચિલો આ પ્રમાણે:—૧ તેઓએ ગળામાં પહેરેલી ફૂલની માળા કરમાય છે. ૨ કલ્પતરૂ એટલે કલ્પવૃક્ષના સંહાર થાય છે. ૩ શરીરની કાંતિ ઝાંખી પડી જાય છે. ૪ લજ્જા ગુણુ નાશ પામે છે. ૫ વસ્ત્રના ઉપર રાગ અધિક હાય છે. ૬ તેઓમાં દૈન્ય એટલે દીનતાપણું આવે છે. ૭ તંદ્રા એટલે આળસ આવે છે. ૮ કંપ એટલે બ્રૂજરી પ્રગટે છે. ૯ દષ્ટિભ્રાંતિ એટલે દેખાવમાં ભ્રાંતિ અથવા બ્રમણા આવે છે. વળી ૧૦ અરતિ એટલે અપ્રીતિ ભાવ જાગે છે. તેમજ ૧૧ તે દેવામાં કામરાગ એટલે વિષયવાસના વધતી જાય છે અને ૧૨ તેમનું અંગ એટલે શરીર ભાંગે છે. આ આર ચિલો તે દેવોને મરણકાલ નજીક આવે ત્યારે પ્રગટ થાય છે. ૧૨૦

એકાવતારી દેવાની વ્યવન વખતની સ્થિતિ વગેરે બીના જણાવે છે:--

જ્યાં સુધી તેઓ સ્થવે ના તેજ વૃદ્ધિ ત્યાં સુધી, યાગ શુદ્ધિ ભક્તિ આદિક ગુણ વધંતા ત્યાં સુધી; સંયમાદિક હેતુઓની શુદ્ધભાવે સાધના, એકાવતારિપણં પમાડે તે ભવે એ મુક્તિ ના.

૧૨૧

રપાયા એકાવતારી દેવા જ્યાં સુધી વ્યવતા નથી ત્યાં સુધી તેઓમાં દિવસે દિવસે શરીસદિનું તેજ વધે છે એટલે તે પદાર્થીની કાંતિ વધતી જાય છે. તેમજ તેમની યાગશુદ્ધિ એટલે મન વચન કાયાના નિર્મલ યાગ પ્રવત્તે છે. તેમજ પ્રભુદેવની ભક્તિ વગેરે ગુણા પણ વધતા જાય છે. આ રીતે કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે—બીજા દેવાને જેમ ભાગવાતા દેવાયુખ્યના છેલ્લા ૧ મહિના બાકી રહે, ત્યારે (પ્હેલાં કહેલા) ૧૨ વ્યવનને સૂચવનારા ચિન્હા પ્રકટ થાય છે, તેવા ચિન્હામાંનું કાઈપણ ચિન્હ આ એકાવતારી દેવાને પ્રકટ થતું નથી. જે સંયમી આત્માઓ ચાલ મનુષ્ય ભવમાં સિદ્ધિ સુખને પામે નહિ, તેવા પરમ વિશુધ્ધશીલ, સમતા, સંયમ, સરલતા, સાદાઈ, સંતોષ, ક્ષાયિક સમ્યકત્વાદિ વિશિષ્ટ ગુણાની પૂર્ણ નિર્મલ સાત્વિકી આરાધના કરવાથી એકાવતારીપણ પામે છે. એટલે તેઓ અહીં ચાલ મનુષ્યાયુ પૂર્ણ કરી વૈમાનિક દેવપણ પામીને છેલ્લા નરભવમાં અવશ્ય સિદ્ધિ સુખને પામે છે. (૧૨) ૧૨૧

તૈજસ અને કાર્મણ શરીર ચારે ગતિના જીવાને હાય છે તે જણાવે છે:— ચારે ગતિના જીવને તન એઉ હોવે નિશ્વયે, પ્રથમ તૈજસ બીજું કાર્મણ એઉ તન એ જાણીએ;

# આહાર પાચન આદિ કારણ શરીર તૈજસ માનીએ, આત્મ સંબદ્ધ પુદ્દગલ સમૃહ કાર્મણ ધારીએ.

922

સ્પષ્ટાથ<sup>ર</sup>:--પ્રશ્ન:--ચારે ગતિના જીવાને કયા કયા શરીર અવશ્ય હાય છે?

ઉત્તર:—ચારે ગતિના જવાને તૈજસ અને કાર્મણ નામના બે શરીર અવશ્ય હોય છે. તેમાં ખાધેલા આહારને પચાવનાર પ્રથમ તૈજસ શરીર જાણતું જો આ તૈજસ શરીર હોય નહિ તો ખાધેલા આહાર વગેરેનું પાચન થાય નહિ અને તે કિયા વિના જવી શકાય નહિ. તથા આત્માને વળગેલા કર્મ પુદ્ગલાના સમૂહરૂપ કાર્મણ શરીર જાણતું. તમામ સંસારી જીવા આ તૈજસ શરીર અને કાર્મણ શરીર સાથે લઈનેજ પરભવમાં જાય છે અને તે શરીર વહે જે ભવમાં ઉત્પન્ન થાય તે ભવને યાગ્ય શરીર રાદિ સાધના ઉપજાવે છે. ૧૨૨

દેવ નારક સર્વ વૈક્રિય દેહ છંડી અંતમાં, મનુજ ને તિર્ય ઓદારિક તજને અંતમાં; જાય પરભવ તે સમે પણ બેઉ તે સાથેજ છે, બેઉ જેને તે બવી તેથી રહિત તેા સિદ્ધ છે.

123

સ્પાઇટાર્શ:—તમામ દેવાને તથા તમામ નારકી ઉપર કહેલા તેજસ કાર્મણ એ છે શરીર ઉપરાંત ત્રીજું વૈકિય શરીર પણ હાય છે. તે વૈકિય શરીરને મરતી વખતે ત્યાં કરીને પરભવમાં જાય છે. જેમને ત્રીજું ઔદારિક શરીર હાય છે તેવા મનુષ્ય અને તિર્થે મરતી વખતે ઔદારિક શરીરના ત્યાં કરીને પરભવમાં જાય છે. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે વૈકિય શરીર તથા ઓદારિક શરીર જવ પાતાની સાથે લઈને પરભવમાં જઈ શકતા નથી, પરંતુ પરભવમાં જય ત્યાં પણ ચારે ગતિના જવા તે એ શરીરને એટલે તેજસ તથા કાર્મણ શરીરને સાથેજ લઈને જાય છે. મોટે જયાં સુધી આ એ શરીર રહેલાં હાય ત્યાં સુધી જવ ભવી એટલે સંસારી જાણવા. જયારે આ અને શરીરના નાશ થાય એટલે જે ભવમાં જવ માથે જાય ત્યારે આ અને શરીરના નાશ થાય એટલે જે ભવમાં જવ માથે જાય ત્યારે આ અને શરીરો નાશ પામે છે. અથવા જેમના આ એ શરીરો નાશ પામ્યા છે, તે સિધ્ધ પરમાતમાં જાણવા. (૬૩) ૧૨૩

લાકાંતિક દેવાના આચાર જણાવે છે:-

તાર્થ કરા દાક્ષા સમયને અવધિથી જાણે છતાં, લાકાંતિકા નિજ ક્રલ્પ જાણી તેમને ઇમ વીનવતા; સર્વ જગ જીવ હિત કારણ શ્રી તાર્થને હે પ્રભુ! તમે, વ્હેલા પ્રવત્તાવા લહ્યએ શાંતિને જિમ સવિ અમે.

128

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રશ્ન:—લાકાંતિક દેવા તીર્થકર ભગવાનને કીક્ષા લેવાના નજીકના અવસરે શા માટે વિનતિ કરે છે ?

ઉત્તર:—તીર્શ કર લગવંતા જન્મથી મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન સહિત હાય છે. અને તેઓ આ અવધિજ્ઞાનથી પાતાના દીક્ષા લેવાના સમયને જાણે છે અને લેલાકાંતિક દેવા પણુ આ વાત સમજે છે, તે છતાં તેઓ પાતાના આ કલ્પ એટલે આચાર છે એમ સમજીને પ્રભુના દીક્ષા લેવાના સમય જાણીને પ્રભુ પાસે આવીને તીર્થ પ્રવર્તાવવા માટે વિનંતિ કરે છે કે " હે પ્રભુ! જગતના સર્વ જીવાને હિતકારક એવા તીર્થને પ્રવત્તીવા જેથી કરીને અમે સઘળા શાંતિ સુખને પામીએ." આ પ્રમાણે પ્રભુને વિનતિ કરીને તે દેવા પ્રભુને નમીને સ્વસ્થાને જાય છે. (૬૪) ૧૨૪

તીર્થ કરાના સમવસરણમાં કેવલી ભગવંતા શા માટે જાય છે તે સમજાવે છે:--

તીર્થ કરાના સમવસરણે પર્ધદામાં કેવલી,

િતજ કલ્પ જાણી બેસતાં સર્વજ્ઞ છે તાેયે વલી; તીર્થપતિ જે ઠાણ કેવલ પામતા ત્યાં દેશના,

નિજ કલ્પ જાણી દોજ એવા વચન શ્રી જિનરાજના.

१२५

૨૫૦૮ાથ:--પ્રશ્ન:--તીર્થ'કર લગવંતના સમવસરણમાં કેવલીએ શા માટે જાય છે?

હત્તર:—જો કે કેવલીએ સર્વા છે એટલે તેએ સર્વા દ્રવ્યાદિને જાણે છે અને જુએ છે એટલે તેઓને તીર્થાં કર પાસેથી કાંઈ પણ વિશેષ જાણવાનું હોતું નથી, છતાં તેઓ પણ નિજ કલ્પ એટલે તીર્થાં કરના સમવસરણમાં જવાના પાતાના આચાર છે, તેમજ તીર્થાં કરને જ્યાં કેવલજ્ઞાન થાય તે સ્થાનમાં તે તીર્થાં કરોએ દેશના આપવી જ જોઈએ એવી તેમના કલ્પ છે એ પ્રમાણે પૂર્વના શ્રી જિનરાજોએ કહેલું છે. (૧૫) ૧૨૫

આહારક લહિયવાળા ચૌદ પૂર્વીઓ કારણ હાય તાજ આહારક શરીર બનાવે છે:--

<sup>શ્ર</sup>ા આહારક **અનાવે ચૌદપૂર્વી લિ**બ્ધએ, ખાસ કારણ હોય તાજ ન લબ્ધિ હોવે સર્વને; હેતુ પણ ના સર્વને તિમ ચૌદ પૂર્વી પણું અને, જ્ઞાન લબ્ધિ હેતુ યાગે રચત ત્રીજા દેહને.

125

સ્પાષ્ટાથ:--પ્રશ્ન.--અધા ચૌદપૂર્વા આ હારક શરીર ખનાવે કે કેમ ?

ઉત્તરઃ—અધા ચૌદ પૂર્વાંઓ આહારક લખ્ધિવાળા હાતા નથી એટલે અધા ચૌદ પૂર્વં ધરા આહારક શરીર બનાવતા નથી. ચૌદ પૂર્વં ધરામાં જેઓ આહારક લખ્ધિવાળા હાય છે તેઓજ આહારક શરીર બનાવી શકે છે તેમાં પણ જેઓને આહારકલખ્ધિ હાય છતાં પણ કાંઈ ખાસ કારણ હાય તાજ આહારક શરીર ખનાવે છે. અહીં ખાસ કારણ એટલે તીર્થ કર ભગવાનની ઋહિ નેવાનું, પાતાને કાેઈ સૃક્ષ્મ શાંકા હાય તાે તે દ્વર કરવાનું કારણ સુખ્યતાએ નાણું એટલે ને લિખ્ધવંત ચોદ પૂર્વ ધરને ખાસ કારણ હાય તાે જ તેઓ પાતાની આહારક લિખ્ધ વહે ત્રીના દેહને એટલે આહારક શરીરને ખનાવે છે અને તે શરીર દ્વારા વિચરતા તીર્થ કર ભગવંત પાસે સમાધાન માટે નાય છે. તેવાં પ્રયોજન જેમને નથી, તે ચૌદ પૂર્વ એમ આહારક લિખ્ધવાળા હાય તાે પણ ખાસ પ્રયોજન વિના આ શરીરને ખનાવતા નથી. (૧૬) ૧૨૬

કયા પ્રકારના વાઉકાયમાં વૈક્રિય લબ્ધિ હાય તે જણાવે છે:---

વાયુના ચઉ ભેદમાં પર્યાપ્ત આદર જેટલા, તેહના સંખ્યાતમા ભાગેજ આદર તેટલા; લબ્ધિના વૈક્રિય અનાવે ભેદ ત્રણ ના વિરચતા, કાઇ પણ સુર વાયુકાયે અનન્તર ના ઉપજતા.

129

**૨૫૦૮ાથ**:--પ્રશ્ન:--વાયુકાયમાં વૈક્રિય લબ્ધિ કાને દ્વાય?

ઉત્તર:—વાયુકાય જવાના ચાર લેંદ છે—૧ સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત, ર સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્તા, 3 બાદર પર્યાપ્ત અને ૪ બાદર અપર્યાપ્ત. આ ચાર લેંદમાંથી બાદર પર્યાપ્તા વાઉકાય જીવા વૈકિય લિખ્ધ વડે વૈકિય શરીર વિકુવે છે. આ બાદર વાઉકાય જીવામાંથી તેના સંખ્યાતમા ભાગ જેટલા વાઉકાય જીવા વૈકિય શરીર બનાવી શકે છે. બાકીના ત્રણુ પ્રકારના વાયુકાય જીવાને આ વૈકિય લિખ જ હાતી નથી, તેથી તેઓ વૈકિય શરીર બનાવતા નથી. વળી આ વાયુકાયને વિષે કાઇ પણ દેવ મરીને અનન્તર એટલે તરતના પછીના ભવમાં ઉપજતા નથી. જો કે ઇશાન દેવલાક સુધીના દેવા એકેન્દ્રિયમાં ઉપજે છે ખરા પરંતુ તેઓ પૃથ્વીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાયમાં ઉપજે છે, પરંતુ તેઉકાય અને વાલકાયમાં કદાપિ ઉપજતા નથી. (૬૭) ૧૨૭

જિનનામનો નિકાચિત બંધ કયારે થાય તે જણાવીને સાસ્વાદન સમ્યકત્વનું સ્વરૂપ આદિ જણાવે છે:—

તીર્થ કરા સિવ પાછલા ત્રીજે ભવેજ નિકાચતા, જિનનામને જસ ઉદય તેએા સંયાગી કેવલી પામતા; ઔપશમિકના કાલ એક સમય છ આવલિકા અને, શેષ રહેતાં તે વમંતા આવતા સાસ્વાદને.

126

**२५४।थ:**---प्रश्न:--- जिननाम डर्मना निडायित अंध ड्यारे थाय?

٩¥

ઉત્તરઃ—જિનનામ કર્મના ખંધ ચાેથા અવિરતિ સમ્યગ્દેષ્ટિ ગુણસ્થાનકથી આગળ માઠમા મપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાનકના છઠ્ઠા ભાગ સુધીમાં થાય છે. આ બંધ મંત:કાડાકાડી સાગરાયમ પ્રમાણ સ્થિતિના થાય છે. પરંતુ આ બંધ અનિકાચિત હાેવાથી તેના આંધ-નારા સઘળા જીવા તીર્થ કર થતા નથી. પરંત જેઓ તીર્થ કર થવાના હાય છે તેઓ જ તેના નિકાચિત અંધ કરે છે. આ નિકાચિત અંધ તેવા લીથે કર થનારા જીવા પાછલા ત્રીજા ભવમાં કરે છે. નરકગતિમાંથી અથવા દેવગતિમાંથી આવીને તીર્થ કર થાય છે. પરંતુ મતુષ્ય અથવા તિર્થ ચમાંથી મતુષ્યભવમાં આવેલા તીર્થ કર થતા નથી. આ દેવ અથવા નરક ભવના આગલા ભવમાં તેઓ મનુષ્ય હાય છે અને ત્યાં વીસસ્થાનકમાંથી સર્વસ્થાનકા-ની કે એક અથવા અધિક સ્થાનકની આરાધના કરતાં તેઓ આ જિનનામના નિકાચિત ખંધ કરે છે. અને જેઓ જિનનામના નિકાચિત અંધ કરે છે તેઓ જ ત્યાંથી સ્થવી દેવ અથવા નારકીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને ત્યાંથી મનુષ્ય ગતિમાં આવી તીર્થ કર થાય છે. જિનનામના નિકાચિત બ'ધ નહિ કરનારા તીર્થ'કર થતા નથી, જેઓએ જિનનામના ભંધ કર્યો છે તેએ છેલ્લા મનુષ્ય ભવમાં આવીને ચારિત્ર બહેશ કરીને ક્ષપક શ્રેણિ માંડીને ઘાતીકર્મના ક્ષય કરીને કેવલગ્રાની ખને છે ત્યારે તે નિકાચિત જિનનામનાે ઉદય એટલે રસાદય તેમને તેરમે ગુણકાણે હાય છે. આ જિનનામના ઉદયવાલા કેવલીઓ જ ભાવ તીર્થ કર કહેવાય છે અને તેમને તેરમે તથા ચૌદમે ગુણકાણે જિનનામના રસાદય 

પ્રશ્ન:---સાસ્વાદન સમ્યકત્વનું સ્વરૂપ શું?

ઉત્તર:—ઔપશમિક સમ્યકત્વના અંતમું ફૂર્તાના કાલ છે, તેમાંથી જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી દ આવલિકા પ્રમાણુ કાલ ભાકી રહે તે વખતે અનંતાનુભંધી કપાયના ઉદય થાય ત્યારે સમકિત વમતાં જીવને સાસ્વાદન સમકિત હાય છે. આ સાસ્વાદન સમકિતને અપોદ્દગલિક કહેવાનું કારણુ એ છે કે આ જીવને તે વખતે મિશ્યાત્વ માહનીય, મિશ્રમાહનીય કે સમકિત માહનીયમાંની કાઈ પણ પ્રકૃતિના પુદ્દગલોના રસોદય કે પ્રદેશાદય હાતો નથી. તેથી સાસ્વાદન સમ્યકત્વને અપીદ્દગલિક કહેલ છે. ૧૨૮

તે કાલ પૂરણ થાય ત્યારે નિશ્વયે મિધ્યાત્વને, પામેજ પ્રથમ કષાય ઉદ્દયે વર્ત તા સાસ્વાદને; તેઢ પૂરણ હોત મિધ્યાત્વી નિયમથી તે અને, માહેના વિશ્વાસ નહિ કરનાર જન સુખિયા અને.

126

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાથ<sup>િ:</sup>—જ્યારે અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણુ સ્થિતિવાળા ઔપશમિક સમ્યકત્વના **દ** આવલિકા કાલ બીજા ગુણ્કા**ણું** પૂરા થાય, ત્યારે તે જીવ અવશ્ય મિથ્યાત્વ ગુણ્સ્થાનક આવે છે. ઉપશમ સમકિતમાંથી સાસ્વાદન સમકિત થવાનું કારણ એ છે કે ઉપશમ સમકિતના કાલમાં પ્રથમ કષાય એટલે અનંતાનુભં ધી કષાયના જે ઉદય થાય છે તે જ કારણ છે. આનું રહસ્ય એ છે કે—મિશ્યાત્વના ઉદય થવામાં તે વખતે છ આવલી કાલ ખાકી હોય છે અને જ્યારે તે છ આવલિકાના કાલ પ્રા થાય છે ત્યારે તેને મિશ્યાત્વ માહનીયના ઉદય થાય છે ત્યારે તેને મિશ્યાત્વ માહનીયના ઉદય થાય છે તેથી તે નિશ્ચયે મિશ્યાત્વી થાય છે. આ પ્રસંગમાંથી બાધ એ મળે છે કે—જેઓ માહના વિશ્વાસ કરતા નથી તેઓ સુખી થાય છે. (૬૯) ૧૨૯

અસ્તિકાયા આઘ ત્રણ ત્રણ દર્શના જીવ કાળને, એ આઠ અપૌદ્દગલિક અર્થા અમન ધર્માધર્મને; અપૌદ્દગલિક અરૂપિભાવે તેમ જીવને કાળને, અનુદ્દયાદિક હેતુ જાણા ક્ષાયિકાદિક દર્શને.

930

**૨૫૦૮ાથ**:--પ્રશ્ન:--અપોદ્દગલિક પદાર્થી કયા કયા ?

ઉત્તર:—પ્રથમના ત્રણ અસ્તિકાયા એટલે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, અને આકાશાસ્તિકાય એ ત્રણુ તથા ત્રણ દર્શનો એટલે ક્ષાયિક સમક્તિ, એપશમિક સમક્તિ અને સાસ્વાદન સમક્તિ તથા જીવ અને કાળ એમ આઠ પદાર્થો અપૌદ્દગલિક જાણવા. તેમાંથી આકાશાસ્તિકાય, ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય, જીવ અને કાલ એ પાંચ દ્રવ્યો અરૂપી હોવાથી અપૌદ્દગલિક જાણવા. પુદ્દગલ દ્રવ્ય રૂપી છે માટે જે રૂપી દ્વાય અથવા વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ સહિત હોય તે પૌદ્દગલિક જાણવા. તથા ક્ષાયિક સમક્તિ, એપશમિક સમક્તિ અને સાસ્વાદન સમક્તિ એ ત્રણ સમક્તિને વિષે મિચ્યાત્વ મોહનીયાદિ પ્રકૃતિયોના ક્ષય તથા ઉદયના અભાવ વિગેર કારણા ઘટતા હોવાથી અપૌદ્દગલિક કહ્યા છે. આ રીતે કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે—અનંતાનું અંધી કષાયાદિ સાતે પ્રકૃતિના સર્વથા ક્ષય કરેલ હોવાથી ક્ષાયિક સમ્યકત્વને અપૌદ્દગલિક કહ્યું છે. ઔપ-શમિક તથા સાસ્વાદન સમ્યકત્વને પણ અપૌદ્દગલિક સમજ લું. કારણ કે અહીં ઔપ-શમિક સમ્યકત્વમાં અનંતાનુખંધ ચતુષ્ક આદિ સાતે કર્મ પ્રકૃતિના બીલકુલ ઉદય છે જ નહિ, ને સાસ્વાદન સમ્યકત્વમાં મિચ્યાત્વના રસાદયાદિ નથી, માટે તે બંને સમ્યકત્વને અપૌદ્દગલિક કહ્યા છે. (૭૦) ૧૩૦

મુનિવેષની મહત્તા ભરત ચક્રવર્તીના દર્શાત પૂર્વંક એ ગાથામાં જણાવે છે:— પુષ્યશાળી ભરતચક્રી આરિસાભુવને રહ્યા, અનિત્યતાને ભાવતા નિર્માહ થઇ કેવલ લહ્યા; રોષ આયુ લાખ પુરવ છે હતા ઇમ જાણતા, મુનિવેષધારી જો અન્યા તા ઇંદ્ર આદિક વાંદતા.

...

સ્પાન્ડાથ:--પ્રશ્ન--ગૃહસ્થપણામાં જ કેવલજ્ઞાન પામે તો કાયુ મુનિવેષ ધારણ કરે અને કાયુ ધારણ ન કરે ?

ઉત્તર—પ્રથમ તીર્થં કર શ્રીઋષભદેવના પુત્ર પુષ્યશાળી શ્રી ભરત ચક્કવર્તી એક વખતે આરીસા ભુવનમાં રહેલા હતા તે વખતે તેમની એક આંગળીએથી એક વીંટી પડી ગએલી હાવાથી વીંટી વિનાની તે આંગળી શાભા રહિત જણાતી હતી. તે જોઈને ભરત મહારાજા અનિત્ય ભાવના ભાવતાં ક્ષપકશ્રેષ્ટ્રિમાં આરૂઢ થયા અને માહનીય કર્મના ક્ષય કરી કૈવલજ્ઞાન પામ્યા. તે વખતે તેમનું આયુષ્ય એક લાખ પૂર્વ જેટલું બાકી હતું. તે વખતે આવેલા ઇન્દ્રાદિક દેવાએ તેમને મુનિવેષ આપતાં કહ્યું કે હજા તમારું આયુષ્ય વધારે છે માટે તમે મુનિવેષ ધારણ કરા એટલે અમા તમાને વંદન કરીએ. આથી શ્રી ભરત કેવલી મહારાજાએ જ્યારે મુનિવેષ ધારણ કર્યો, ત્યારે જ ઇદ્રાદિ દેવાએ તેમને વંદન કર્યું. ૧૩૧

મહત્તા મુનિવેષની સાળીત એથી થાય છે, જેમને નિજ જ્ઞાનથી આયુષ્ય અક્ષ્ય જણાય છે; મુનિવેષને ધાર્યા વગર તેએા લહે શિવશર્મને, દૃષ્ટાંત મરૂદેવા પ્રમુખનું આંતકૃતકેવલિપણે.

१३२

રુપાડાર્થ:—ભરત મહારાજાના દર્યાત ઉપરથી સાળીત થાય છે કે મુનિવેષની મહત્તા છે. કારણ કે કેવલગ્રાન થયા છતાં મુનિવેષ જ્યાં મુધી ધારણ ન કર્યો હોય ત્યાં સુધી દેવો પણ ગૃહસ્થ વેષવાળા કેવલગ્રાનીને વંદન કરતા નથી. અહીં ખાસ સમજવા જેવી બીના એ છે કે જેમને ગૃહસ્થ વેષમાં કેવલગ્રાન થાય તેમનું આયુષ્ય અધિક હોય તો તેઓ મુનિવેષને જરૂર ધારણ કરે છે અને પૃથ્વી ઉપર વિચરે છે. પરંતુ જેમને કેવલગ્રાન થાય ત્યારે પોતાનું આયુષ્ય થાડું જણાય છે તેઓ મુનિવેષને ધારણ કરતા નથી. તેઓ કેવલગ્રાન થયા પછી ઓછામાં એાછું અંતર્મું હૂર્ત તો જરૂર જીવે છે અને આયુષ્ય પૃર્ધ થાય ત્યારે ગૃહસ્થ વેષમાં જ મુનિવેષ ધારણ કર્યા વિના જ (મરીને) સિહિપદને પામ છે. તેઓ અંતગઢ કેવલી કહેવાય છે અથવા આયુષ્ય પૂર્ં થવા આવે અને કેવલગ્રાન પામે છે તેઓ મરદેવા માતાની પેઠે ગૃહસ્થ વેષમાં જ મરીને માફે જાય છે. (૭૧) ૧૩૨

સમ્યકત્વ હોય તોજ જ્ઞાન અને ચારિત્રનું યથાર્થ ફક્ષ મળે છે:— સમ્યકત્વના યાગે કરી છે મૂલ્ય જ્ઞાન ચરણ તણું, સમ્યકત્વ હીન અભબ્ય જીવા જ્ઞાન ને ચારિત્રનું; મુક્તિફ્લ ના પામતા ન્યૂન પૂર્વ દશ જાણે છતાં, મક્ષિકાની પાંખ પણ ન દ્ભાય ઈમ સંયમ છતાં.

**૨૫૯ાથ**:--પ્રશ્ન-- જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રમાં મુખ્યતા કાેની છે અને શા કારણથી ?

ઉત્તર:— જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર ગુષ્યુમાં મુખ્યતા દર્શન શુણુની છે, કારણ કે સમકિત હોય તોજ જ્ઞાન અને ચારિત્રનું ખરૂં મૂલ્ય છે એટલે સમકિત ગુણુ વિનાના જ્ઞાન અને ચારિત્ર મોક્ષ કલને પ્રાપ્ત કરાવી શકતા નથી. માટે જ "સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાનચારિત્રાણું મેક્ષમાર્ગં:" આ પ્રમાણું સ્ત્ર કહેલું છે. સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ ચારિત્ર આ ત્રણુના યાગ એટલે સમુદિત સાધના માક્ષ મેળવી આપે છે, પરંતુ સમ્યગ્દર્શન વિનાના જ્ઞાન અને ચારિત્ર મોક્ષ કલ આપી શકતા નથી. અહીં દર્શત એ કે—સમકિત ગુણુ વિનાના અલગ્ય જીવા જ્ઞાન અને ચારિત્ર છતાં મોક્ષરૂપી ફળ મેળવી શકતા નથી. તે અલગ્ય જીવો દેશે ઊલ્યું દરા પૂર્વો સુધી લાણું છે અને ચારિત્રનું પાલન એવી જયણું પૂર્વંક એવો રીતે કરે છે જેથી એક માખીની પાંખ પશ્ચુ હુલાતી નથી. કહેવાનું એ છે કે—અલગ્ય જીવોને સમકિત નહિ હાવાથી તેઓ ચારિત્ર ગ્રહણુ કરે અને નિર્મળપણું પાલન કરે તો પણુ કદાપિ મોક્ષ જતા નથી. કારણુ કે જ્યારે ત્રણુની પૂર્ણ આરાધના હાય ત્યારે માક્ષ રૂપી ફળ મેળવી શકાય છે. દર્શન અથવા સમકિત નહાય છતાં આદ્ય ફલની અપેક્ષાએ જ્ઞાન અને ચારિત્ર નકામા છે એમ ન લાયુનું. કારણુ કે અલગ્ય જીવો પણુ ચારિત્રની આરાધના કરીને નવમી શ્રેવેયક સુધી જઈ શકે છે. પરંતુ મિશ્યાત્વી હાવાથી મોક્ષના સુખ રૂપી લાવ ફલ પામી શકે નહિ. (૭૨) ૧૩૩

શ્રદ્ધા અને આત્મપ્રદેશોની ખીના વગેરે જણાવે છે:—

શ્રુધ્ધા જિહ્નાં સમ્યકત્વ ત્યાં હોવે જરૂર સમ્યકત્વ જ્યાં, શ્રદ્ધા તણી ભજના અપેક્ષા યુક્ત વચન જિને કહ્યા; હસ્તિ દેહે ક્રીડિકાના દેહમાં જે આતમા, મોટા ન નાના બેઉ કેરા જણવા સમ આતમા.

888

રપષ્ટાર્થ:—જયાં જિનેશ્વર ભગવાનના વચન ઉપર શ્રહા હાય છે ત્યાં જરૂર સમ્ય-કત્વ હાય છે, પરંતુ જયાં સમક્તિ હાય છે ત્યાં શ્રહાની ભજના છે એટલે શ્રહા હાય અથવા ન હાય, આ પ્રમાણે જિનેશ્વર દેવે અપેક્ષા યુક્ત વચન કહેલાં છે. અહીં દષ્ટાંત આપતાં કહેલું છે કે તીર્થં કર જયારે માતાના ગર્ભમાં હાય છે ત્યારે મનઃપર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા પછી તેમને શ્રહા હાય છે. આથી સિદ્ધ થાય છે કે મનઃપર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા પહેલાં સમક્તિ હાય છે પરંતુ શ્રદ્ધા હાતી નથી અને મનઃપર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા પછી શ્રદ્ધા હાય છે. આ પ્રમાણે સમક્તિ હાય તે છતાં શ્રદ્ધા હાય અથવા ન પણ હાય. (૭૩)

પ્રશ્ન:—શરીરની માકક અાત્મા નાના કે માટા કહે<u>વાય કે નહિ ?</u>

ઉત્તર:—હાથી વગેરેનું શરીર મેહું દેખાય, ને કીડીનું શરીર નાનું દેખાય, તે ઉપરથી એમ ન માની શકાય કે હાથીના આત્મા મેટો છે, ને કીડીના આત્મા નાના છે. કહેવાનું રહસ્ય એ છે કે–અંનેના આતમા સરખા છે. નાના માટા છે જ નહિ. આ ઝીના હવે પછીના એકસા પાંત્રીસમા શ્લોકમાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. ૧૩૪

જિનકલ્પ વગેરે અંગીકાર કરવા માટે કેવી ચાેગ્યતા જોઈએ તે **બે શ્લોકમાં** ગાથામાં જથાવે છે:—

આત્મ પ્રદેશા કરી શરીરે પામતા વિસ્તારને, ક્રીડિકાના શરીરમાંહી પામતા સંકાચને; નવમ પૂર્વાચાર વસ્તુ ન્યૂન દશ પૂર્વી અને, ભિક્ષુ પ્રતિમા આરને આરાધતા જિનકલ્પને.

૧૩૫

સ્પાષ્ટાં આતમ પ્રદેશોના સંક્રાંચ અને વિકાસ થતા હાવાથી હાથીના શરીરમાં આતમ પ્રદેશા ફેલાઇને રહ્યા છે, ને કીડીના શરીરમાં સંક્રાંચાઇ ને રહ્યા છે. તેથી અંનેના આત્મપ્રદેશા એાછા વધતા છે જ નહિ એટલે સરખા છે, તેથી આત્મા નાના કે મ્હાટા ન કહેવાય. (૭૪)

પ્રશ્ન:—જિન કલ્પને અને ભિક્ષુ પ્રતિમાને અંગીકાર કરવા માટે કયા કયા ગુણા જોઇએ ?

ઉત્તર:—જે મુનિવરા વૈરાગ્ય ભાવનાથી રંગાએલા હાય, પ્રાયે અપ્રમત્ત દશામાં વર્તતા, અને વિવિધ લિબ્ધ માથી શાલતા હાય, તથા સદ્દગુણાના ધારક હાય તેમજ આછામાં ઓછા નવમા પૂર્વની ત્રીજી આચાર નામની વસ્તુ સુધીના શ્રુતજ્ઞાનવાળા અને વધારમાં વધારે ન્યૂન દશ પૂર્વધર હાય તેઓ સાધુઓની ખાર પ્રતિમાઓ તથા જિન કસ્પની આરાધના કરવા માટે યાગ્ય છે. આ જિનકલ્પી સાધુ જે દિશામાં ચાલ્યા જતા હાય તે દિશા તરફથી ગમે તેવા સિંહાદિના લય હાય, તા પણ દિશાફેર (તે દિશા છાડીને ખીજ દિશા તરફ ગમન) કરતા નથી, એટલી નીડરતા તેઓએ કેળવેલી હાય છે. (૭૫) ૧૩૫

જિન કલ્પિકા આહાર શુદ્ધિ કારણ આદિ હોય તો, બાલતા ઉભડક પગે બેસે નિમિત્ત તસ હોય તો; આચાર્ય આદિ પાંચમાંના કાઇ જિન આદિ કને, સંધે કરેલ મહાત્સવે સ્ત્રીકારતા જિનકદ્દપને.

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રશ્ન—મોનધારી જિનકલ્પિકાના 'બાલવા' વગેર બાબતમાં કેવા વ્યવહાર હાય છે ?

ઉત્તર:—જિનકલ્પી સાધુઓ આહાર શુદ્ધિ (પાતે જે આહાર વ્હારે, તે શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ છે? તે બાબત પૂછતું) વગેરે ખાસ કારણ દ્વાય તે ભાલે છે તે સિવાય તેઓ મોનના આશ્રય કરે છે (ભાલતા નથી), વળી ખાસ કારણે બેસવાની જરૂર પઢ તાે ઉભાડક પગે બેસે છે, પરંતુ પલાંઠીવાળીને કે બીજી કાેઇ રીતે બેસતા નથી. (૭૬)

પ્રશ્ન—કથા જીવા કાૈની પાસે જિનકલ્પને સ્વીકારે?

ઉત્તર:—-આચાર્ય વગેરે પાંચ ( આચાર્ય-ઉપાધ્યાય-પ્રવત્ત ક-ગણાવચ્છેદક-સ્થવિર રૂપ પાંચ પદસ્થ મુનિવરા )માંના કાઈ પણ મહાપુર્ષ-જિનેશ્વર, ચૌદ પૂર્વ ધર તથા દશ પૂર્વ ધર વગેરેની પાસે આ જિનકલ્પને અંગીકાર કહે છે, તેઓ એકલવિહારી હાય છે. તેઓ જિનકલ્પના સ્વીકાર કરે ત્યારે સંઘ તે નિમિત્તે મહાત્સવ પથુ કરે છે. (૭૫) ૧૩૬

તીર્થ કરના આહાર તથા નીઢારને કાેેે ન દેખી શકે તે વગેરે ખીના જણાવે છે:-

ચર્મ ચક્ષુવંતથી તીર્થેશના આહાર ને, નીહાર ના દેખાય તિમ ના અવધિજ્ઞાની આદિને; દેખી શકે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની પાંચ સમિતિ પાલને, ગુપ્તિ પાલન હેાય પણ ના તેહ ગુપ્તિ પાલને.

939

રપગ્ટાર્થ:— અર્મ ચક્ષુવંત એટલે જેમને ચક્ષુ ઇંદ્રિય વિદ્યમાન છે તેઓ ચર્મ ચક્ષુ દ્વારાએ તીર્થ કર ભગવાનના આહારને એટલે લાજન કરતા તીર્થ કર ભગવાનને તેમજ નીહાર કરતા એટલે લઘુનીતિ કે વડીનીતિ કરતા તીર્થ કર ભગવાનને એઇ શકતા નથી. એટલે ચર્મ ચક્ષુ ધારી જીવો તીર્થ કર ભગવાનના આહાર તથા નીહારને એઈ શકતા નથી. પરંતુ અવધિજ્ઞાની આદિ એટલે અવધિજ્ઞાનીએ, મનઃપર્ય જ્ઞાનીએ તથા કેવલીએ જે એ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીએ છે તેઓ તીર્થ કર ભગવાનના આહાર નીહારને એઈ શકે છે. (૭૬)

પ્રશ્ન:—સમિતિ અને ગુષ્તિને જુદા જુદા ગણવાતું શું કારણ ? શો તફાવત છે? ઉત્તરઃ—પાંચ સમિતિના પાલનમાં ગુષ્તિનું પાલન અવશ્ય સમાય છે, પરંત ગ્રુસિના

પાલનમાં સમિતિનું પાલન થાય અથવા ન પણ થાય. (૭૯) ૧૩૭

વચનગુપ્તિ અને ભાષા સમિતિના તફાવત જણાવે છે:— વચન ગુપ્તિ રહસ્ય એ વચના અયાગ્ય ન બાલવા, અથવા રહેલું મૌન તિમ નિદેષિ વચના બાલવા;

## રહસ્ય એ ભાષા સમિતિનું ચિત્તમાં અવધારતા, બાલે જરૂરી કારણે તે મૌન લાભ વિચારતા.

136

**૨૫૦૮ાથ** :—પ્રશ્નઃ—વચનગુપ્તિ અને ભાષા સમિતિમાં શા તફાવત છે?

હત્તર:—વચનગુષ્તિનું ખરૂં શ્હસ્ય એ છે કે અયોગ્ય વચનો બાલવા નહિ. અથવા મોન ધારણ કરીને રહેવું તે વચનગુષ્તિ કહેવાય. ભાષા સમિતિ એટલે જયણા પૂર્વક નિર્દોષ વચન બાલવા તે ભાષા સમિતિનું રહશ્ય છે. ભાષા સમિતિ એકલી પ્રવૃત્તિ રૂપ છે એટલે તેમાં બાલવાના નિષેધ નથી, પરંતુ જયણાપૂર્વક ખપ કારણે પૂર્તું બાલવા રૂપ ભાષા સમિતિ છે અને વચનગુષ્તિ તો નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ બંને રૂપ છે. આમ કહેવાનું રહશ્ય એ છે કે—બીલકુલ બાલવું નહિ અથવા સર્વથા મીન ધારણ કરવું. જયણાપૂર્વક ખપ પ્રતું બાલવા રૂપ વચનગુષ્તિ છે. એ પ્રમાણે ભાષા સમિતિ અને વચનગુષ્તિના રહશ્યને ચિત્તમાં સારી રીતે સમજતા અને મીન રહેવાના ઘણાં લાલને વિચારતા વિવેકવંતા જના જરૂરી કારણ હોય તો જ ખપ પૂરતું બાલે છે. (૮૦) ૧૩૮

સમિતિ તથા શુપ્તિની સાધનાતું ફ્લ દેખાં છે:-

મૌનથી જ કષાય રક્ષા સ્થૈર્ય કાર્ય સ્વસ્થતા, નિષ્ફલ અશુભ શ્રવણાદ છંડી માક્ષમારમ સાધતા; શુભ ધ્યાનમગ્ન અની નિકંદી કર્મભંધન મુક્તિના, સાદિ અનંત સુખા લહે સાધક સમિતિ ને ગુષ્તિના.

936

રપષ્ડાર્થ :— મૌનની મહત્તા દેખાડતાં જણાવે છે કે મૌન રહેવાથી કષાય રક્ષા થાય છે એટલે કષાયામાંથી બચી જવાય છે, કારણ કે કાઈ માણસ કાધાદિકને લીધે કડુ વચના કહે તે વખતે તેને સામા જવાબ ન આપતાં મૌન ધારણ કરવામાં આવે તો સામાના કાંધને વધારવાનું કારણ દ્વર થાય છે. મૌન રહેવાથી પોતાને થયેલા કાંધાદિની શાંતિ થાય છે માટે મૌનથી કષાય રક્ષા થવાનું જણાવ્યું છે. વળી મૌન રહેવાથી કાર્યમાં સ્થિરતા થાય છે, જે કાર્ય કરવાનું હોય તેમાં એકાગ્રતા થાય છે, તેમજ સ્વસ્થતા એટલે શાંતિ મળે છે, જેઓ વિના કારણે મૌન રહીને અને કારણે નિષ્ફલ અશુલ વચના ખાલવાના અને સાંભળવાના ત્યાગ કરીને મોલ માર્ગની સાધના કરે છે, તેજ પુષ્યશાલી ભવ્ય જવા શુલ કર્યાન એટલે ધર્મ ધ્યાન તથા શુકલ ધ્યાનમાં લીન થાય છે અને તેનાજ પ્રતાપે કર્મના અધના નાશ કરીને માલના સાદિ અનંત સુખોને મેળવે છે. મોલના સુખની પ્રાપ્તિમાં સાદિ અનંત લાંગા આ રીતે ઘટી શકે—જે સુખ મોલની પ્રાપ્તિ વખતે મળવ્યું તે સુખની આદિ એટલે શરૂઆત થઈ કહેવાય. અને આ સુખ મત્યા પછી કાઈ કાળે નાશ પામવાનું નથી માટે માલનું સુખ સાદિ અનંત કહ્યું છે. આ પ્રમાણ પછી કાઈ કાળે નાશ પામવાનું નથી માટે માલનું સુખ સાદિ અનંત કહ્યું છે. આ પ્રમાણ

સમિતિ અને ગુપ્તિની સાધના કરનારા છેવટે માેક્ષના સુખ રૂપી ઉત્તમ કળને મેળવે છે. ૧૩૯

જિનકલ્પીએ કયારે હોય તે ત્રણ રહ્યાં કર્મા જણાવે છે:— શૂરવીર સાચા તેજ જે કારણ બધાયે કર્મના, જાણતા બહુ ચેતતા રહી સાધતા આરાધના; અવસર્પિણી ત્રીજ ચતુર્થક આરકે જિનકલ્પીના, જન્મ પંચમ આરકે જિનકલ્પિ રૂપે તેમના. સંભવે જ વિહાર જેઓ ચતુર્થારક અંતમાં,

१४०

જન્મ પામ્યા કલ્પ જિનના પંચમારક આદિમાં, સાધતા ઉત્સર્પિણીનાં ક્રિતીયારક પ્રાંતમાં, જન્મ હોવે કઠિનતા અહુ જાણવી જિનકલ્પમાં.

181

**૨૫૯ાથ**ે:--પ્રશ્ન:--ખરા શુરવીર કેાણુ કહેવાય ?

ઉત્તર:—તેઓ જ સાચા શૂરવીર છે જેઓ કર્મ અંધ થવાના સઘળા કારણોને જાણે છે. કશું કર્મ શાથી બંધાય છે તે જાણ્યા સિવાય તે કર્મના બંધથી બચી શકાતું નથી, માટે કર્મ બંધને રાકવા માટે કશું કર્મ શાથી બંધાય તે જાણવાની જરૂર છે. તે કર્મ બંધને જાણ્યા છતાં ચેતીને ચાલવું જોઇએ, કારણકે તે બાબતમાં ગફલતમાં રહેનારા કર્મ બંધ કરી બેસે છે, માટે કર્મ બંધથી બચવા માટે ચેતતા રહીને ધર્મની આરાધના કરવી, તેજ સાચું શૂરવીરપણું છે. આવા શૂરવીરતા ગુણને ધારણ કરનારા છવા જ સાચા શૂરવીર કહેવાય. (૮૧)

પ્રશ્ન :-- જિનકલ્પી મુનિરાજે કથા કથા આરામાં હાય છે?

ઉત્તર:—પાંચ ભરતક્ષેત્ર અને પાંચ ઐરવત ક્ષેત્ર આ દરા ક્ષેત્રમાં અવસાપેં શી અને ઉત્સિપિંણી રૂપે છે પ્રકારના કાલ કહેલા છે. દરેકના છ છ આરા કહ્યા છે. તેમાં જે કાલે મનુષ્યનાં છુદ્ધિ, બળ, આયુષ્ય વગેરે કંમે કંમે ઘટતા જાય તેને અવસિપેં શી કાલ કહ્યો છે. અવસિપેં શી કાલમાં ત્રીજા અને ચાયા આરામાં જન્મેલા જિનકલપીઓ થઇ શકે છે. તેમજ જેમના ચાયા આરાના અંતમાં જન્મ થએલો હાય તેઓ પણ પાંચમા આરામાં જિનકલપ અંગીકાર કરીને વિચરે છે, પરંતુ જેમના પાંચમા આરામાં જન્મ થયા હાય તેઓ જિનકલપી અની શકતા નથી. તથા ઉત્સિપેં શીના બીજા આરામાં જન્મ થયા હાય ત્રીજા આરામાં જિનકલપી થઇ શકે છે. પરંતુ બીજા આરામાં જિનકલપી તરીકે વિચરતા નથી. ત્રીજા અને ચાયા આરામાં તેઓ વિચરતા હાય છે. મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્સિપેં શી તથા અવસ્તિપેં શી કાલ હાતા નથી તેથી ત્યાં તા જિનકલપી હમેશાં હાય છે. આ જિનકલપની આરાધના કરવી બહુ કઠીનતાવાળી છે. (૮૨) ૧૪૦–૧૪૧

જિનકલ્પી કદિ મુનિ સાત એક ઉપાશ્રયે ભેગા મળે, આલાપ સંલાપાદિ ન કરે મૌન નિજ ગુણ રતિ ધરે, જિનકલ્પી મુનિ ચાલ્યા જતાં વ્યાઘાદિ સામે આવતા, નિર્ભય અની સીધા જતા જિનકલ્પ વિધિને પાલતા.

982

સ્પષ્ટાર્થ:--પ્રશ્ન:--વધારેમાં વધારે કેટલા જિનકલ્પીઓ લેગા થાય !

ઉત્તર:—જિનકલ્પી મુનિવરા એકલ વિહારી હાય છે. પરંતુ તેઓ કાઈ કાળે એકઠા થઈ જાય તો એક સાથે વધારમાં વધારે સાત જિનકલ્પીએ! એક ઉપાશ્રયમાં ભેગા થાય, તા પણ એક બીજા સાથે વાતચીત કરતા નથી, પરંતુ મૌનને ધારણ કરે છે અને પાતાના જ્ઞાનાદિ ગુણે!માં રમણતા કરે છે.

જિનકલ્પી મુનિએ જે દિશામાં ચાલ્યા જતા હાય તે દિશામાં સામેથી વાધ સિંહ વગેરે ગમે તેવા ભયંકર પ્રાણીએ સામે આવતા હાય તો પણ તેઓ નિડર-પણ સીધા ઈર્ચાસમિતિ સાચવતા ચાલ્યા જાય છે. તેઓ તેમનાથી ભય પામીને બીજી દિશા તરફ વળતા નથી. પરંતુ તેઓ પાતાના જિનકલ્પના આચારનું પાલન કરવા પૂર્વક નિર્ભયપણ તેજ દિશા તરફ ચાલ્યા જાય છે. આ બીના અહીં પહેલાં બહુ જ સંક્ષેપે કહી હતી. તે અહીં વિસ્તારથી સમજાવી છે. (૮૩) ૧૪૨

ચારિત્રની વિરાધના કરનારા જવા દેવલાકમાં કયાં સુધી ઉપજે તે જણાવે છે:— ચારિત્રના વિરાધકા કદિ દેવપણું પામે તદા,

જધન્યોત્કૃષ્ટે ભુવનપતિ પ્રથમ સ્વર્ગે સંપદા; પામે ક્રમે મૂલગુણ વિરાધક તેહ જીવા જાણવા, બહુવાર સંયમના વિરાધક જીવ અથવા જાણવા.

9 X 3

સ્પેષ્ટાર્થ:—પ્રશ્ન—દેવગતિની અપેક્ષાએ ચારિત્રની વિરાધના કરનારા જીવો કયાં સુધી જઇ શકે?

ઉત્તર:—ચારિત્રની વિરાધના કરનારા જવો કદાચ દેવપશું પામે તો જઘન્યથી ભુવનપતિ દેવપશે ઉપજે છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પ્રથમ દેવલાક એટલે સોધર્મ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. આ વચન મૂલ ગુણુની વિરાધના કરનારા જીવોની અપેક્ષાએ જાણુવું. અથવા જેએોએ ઘણીવાર સંયમની વિરાધના કરી હાય તેમની અપેક્ષાએ જાણુવું. ૧૪૩

દેવામાં દ્રવ્ય પૂજા કયાં સુધી હાય તે જણાવી દેવામાં ઇન્દ્રાદિક વ્યવસ્થા કર્યા સુધી હાય તે બે ગાથામાં જણાવે છે:—

સુકુમાલિકા વિસ**ધ**તી ઉત્તર ગુણાને તેઢથી, આલાેચનાદિક વિ**ણ** ગઈ ઇશાન સ્વર્ગે તે**ઢથી**: એ વચન એમ ઘડાવવા અચ્યુત સુધીજ જલાશ્રયા, દ્રવ્ય પૂજન લાભ ત્રૈવેયકાદિ સુરને ના કહ્યો. દ્રવ્યપૂજા સ્નાનથી પણ સ્નાન હોય જલાશ્રય, વ્યવસ્થા ઇંદ્રાદિની અચ્યુત સુધીજ વિચારીએ; ત્રૈવેયકાનુત્તર વિમાને સર્વ અહમિન્દ્રામરા, અનુત્તર વિમાને દેવ હોવે શહે સંયમિ સુનિવરા.

१४४

184

સ્પાપ્ટાથ :— સુકુમાલિકા સાધ્વીએ ચારિત્રની વિરાધના કરી હતી તે છતાં તે ઇશાન દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થઈ છે એમ કહ્યું છે. આ પ્રમાણે આ બે વચનામાં વિરાધ જણાય છે તેનું સમાધાન આ પ્રમાણે જાણવું:—સુકુમાલિકા સાધ્વીએ મૂલગુણની વિરાધના કરી નહોતી પણ ઉત્તરગુણની જ વિરાધના કરી હતી તેથી તે ઈશાન દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થઈ છે. મૂલગુણની વિરાધના કરનાર જવો તા સૌધર્મ દેવલાક સુધી જ ઉત્પન્ન થાય છે. (જઈ શકે છે.) (૮૪)

પ્રશ્ન: — દેવલા કમાં દેવા દિને દ્રવ્યપૂજા કયાં સુધી હાય છે?

ઉત્તર:—અચ્યુત નામના ભારમાં દેવલાક સુધી જ દ્રવ્યપૃજા હાય છે એટલે અચ્યુત દેવલાક સુધીના દેવતા દ્રવ્યપૃજા કરે છે પરંતુ તેથી ઉપરના નવ શ્રેવેયક તથા પાંચ અનુત્તરવાસી દેવો દ્રવ્યપૃજા કરતા નથી. કારણ કે અચ્યુત દેવલાક સુધી જલાશયા—વાવ વગેરે કહેલા છે, સ્નાન કર્યા સિવાય દ્રવ્યપૃજા થઈ શકતી નથી, અને જ્યાં જલાશય હાય ત્યાં જ સ્નાન થઈ શકે છે. (૮૫)

પ્રશ્ન:--ઇન્દ્રાદિકની વ્યવસ્થા કર્યા સુધી હાય છે?

ઉત્તર:—આરમા અચ્યુત નામના દેવલે!ક સુધી ઈન્દ્રાદિકની વ્યવસ્થા છે. અથવા સ્વામી સેવક ભાવ ખારમા દેવલે!ક સુધી છે ત્યાંથી આગળના એટલે નવ શ્રેવેયકના દેવો તથા પાંચ અનુત્તરવાસી દેવો અહમિન્દ્ર કહેલા છે. કારણ કે ત્યાં સ્વામી સેવક ભાવ નથી, તેમજ ત્યાં કાેઈ ઈન્દ્ર નથી. જે સુનિરાજો અપમત્ત ભાવે શુદ્ધ સંયમની આરાધના કરે છે તેઓ અનુત્તરવાસી દેવ થાય છે. (૮૬) ૧૪૪–૧૪૫

પરમાધામી કયા પ્રકારના દેવા છે તે જણાવીને કયા દેવલાકમાં સંખ્યાતા છવા ઉપજે અને મરે તે જણાવે છે:---

દેવ પરમાધામી સર્વે હુવનપતિ અસુરા કહ્યા, કૃષ્ણ ક્ષેરયાવ તે તેઓ કિક્ષષ્ટ પરિણામી કહ્યા; આનતાદિક દેવ સંખ્યાતા ચ્યવે ને ઉપજતા, ત્યાં મનુષ્યા એક સમયે જેઢ સંખ્યાતા થતા.

સ્પાષ્ટાથ<sup>°</sup>:—પ્રશ્ન:—દેવાના ચાર લેદામાં પરમાધામી **દેવા ક**યા પ્રકારના લેદમાં ગણાય છે ?

ઉત્તર:—દેવાના ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષી અને વૈમાનિક એમ મુખ્ય ચાર પ્રકારા કહેલા છે. તેમાંના ભુવનપતિ દેવાના દશ પ્રકાર છે. તેમાં અમુરકુમાર નિકાય નામે પહેલો લેદ છે. આ અમુરકુમાર નિકાયના પરમાધામી દેવા કહેલા છે. આ પરમાધામીના ૧૫ લેદા છે. પરમાધામી દેવાને એક કૃષ્ણ્યુંલેશ્યા હાય છે. કારણ કે તેઓ ઘણા માંકલેશ પરિશ્વામવાળા હાય છે. અને તેથી તેઓ નારકીના જીવાને દુ:ખ આપવામાં અને તેમને દુ:ખથી રીબાતા જેવામાં ઘણા આનંદ માને છે. તેઓ નારકીઓને અનેક પ્રકારની દ્યાર વેદના ઉપજાવે છે. (૮૭)

પ્રશ્ન :--કયા દેવલાકમાં સંખ્યાતા છવો ઉપજે છે અને વ્યવે છે?

ઉત્તર:—આનત નામના નવમા દેવલાકથી માંડીને ઉપરના સર્વ પ્રકારના દેવલાક એટલે આનત દેવલાક, પ્રાણત દેવલાક, આરણ દેવલાક તથા અચ્યુત દેવલાક, તેમજ નવ શ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર દેવલાક. આ બધા દેવલાકમાં દેવાની સંખ્યા અસંખ્યાતા છે, પરંતુ તેમાંથી સંખ્યાતા જીવા જ ઉત્પન્ન થાય છે. આનું કારણ એ છે કે આનતાદિ દેવલાકમાં ઉપજનારા જીવા પર્યાપ્ત ગર્ભજ મતુષ્યા જ હાય છે અને ગર્ભજ મતુષ્યાની સંખ્યા સંખ્યાતા જ છે. તેથી આ દેવલાકામાં સંખ્યાતા જ ઉપજે છે, વળી આ દેવલાકના દેવો મરીને પર્યાપ્તા ગર્ભ જ મતુષ્યમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. (૮૮) ૧૪૬

કામલાગાના ત્યાગ કરવાનું જણાવીને વક્તાને શા લાભ થાય તે જણાવે છેઃ— કામેન્દ્રિયા એ કાન નેત્રો શેષ ત્રણ ભાગેન્દ્રિયા,

કામ ભાગ ત્યામ કરવા કરણ સંયમ ભાખિયા; વકતા અનુગ્રહ ભાવથી ઉપદેશ ઘે શ્રોતા સુણે,

શ્રીતા ન પામે <mark>બાધ કિંદ અહુ લાભ પણ વદનારને.</mark> સ્પુષ્ટા**થ**ે:—પ્રશ્ન—ઇંદ્રિયાના સંયમ શા માટે કરવો **ને**ઈએ ?

989

ઉત્તરઃ—કામલાગાના ત્યાગ કરવા માટે ઇંદ્રિયાના સંયમ રાખવાનું એટલે ઇંદ્રિયાને વશ રાખવાનું કહેલું છે શ્રોત્રેન્દ્રિય તથા ચક્ષુ ઇંદ્રિય એ એ ઇંદ્રિયાને કામેન્દ્રિયા કહેલી છે અને બાકીની ત્રણ એટલે સ્પરો ન્દ્રિયા રસેન્દ્રિય તથા ઘાણેન્દ્રિય એ ત્રણને લાગેન્દ્રિયા કહેલી છે. આ પાંચ ઇંદ્રિયાને વશ રાખવાથી કામલાગાના વશા શકે છે. જેઓ કામલાગાના કરે તે જ આત્માએ સંયમ ધર્મની સાસ્વિકી આરાધના કરી શકે છે. (૮૯)

પ્રશ્નઃ--સાંભળનાર જીવોને ઉપદેશની અસર ન થાય તાે ઉપદેશ આપનારને શાે કાયદો થાય ? ઉત્તર:—જે વકતા એટલે ઉપદેશ આપનાર છે તે શ્રોતાઓને લાભ થાય એવા ઉદ્દેશથી ઉપદેશ આપે છે તેથી કદાચ કર્મના ઉદયને લીધે ઉપદેશ આપ્યા છતાં શ્રોતાને તેની કાંઈ અસર ન થાય તા પણ વકતાને તા એકાંત લાભ જ થાય છે, કારણ કે તે તા અનુગઢ ભાવશી એટલે નિઃસ્પૃહભાવે પારકાને ઉપકાર કરવાની શુભ ભાવનાથી જ ઉપદેશ આપે છે, માટે તેવા ઉપદેશના દેનાર પુષ્યશાલી જીવોને ઘણા લાભ થાય છે. (૯૦) ૧૪૭ અબાધા કાલ કાને કહેવાય તે સમજાવે છે:—

કર્મ ભંધ થયા પછીના સમય કમેદિય તણી, પૂર્વના જે કાલ વચલાે તે અબાધા કહે ગુણી; આંધ્યા પછી ફલનાે અનુભવ જ્યાં સુધી હાેવે નહી, ત્યાં સુધીનાે કાલ જે તે છે અબાધા ક્ષણ સહી.

986

સ્પષ્ટાર્થ — પ્રશ્ન: — અખાધા કાલનું સ્વરૂપ શું ?

ઉત્તર:—જીવ જયારે જ્ઞાનાવરણીયાદિ કાઈ પણ કર્મ આંધે છે ત્યારે તે કર્મ આંધ્યા પછી તરત ઉદયમાં આવતું નથી. પરંતુ આંધ્યા પછી તે કર્મ સત્તા રૂપે અમુક કાલ મુધી આત્મા સાથે પડ્યું રહે છે અને અમુક કાલ ગયા પછી તે કર્મ ભાગવવાને લાયક થાય છે એટલે તે કર્મના ઉદય થાય છે. આ કર્મ અંધ અને કર્માદય વચ્ચેના જે કાલ તેને તીર્થ કર લગવ તાએ અબાધા કાલ કહ્યો છે બીજી રીતે એમ પણ કહેવાય કે કર્મ બાંધ્યા પછીના સમયથી ગણતાં જ્યાં સુધી તેના ફલના અનુલવ થાય નહિ એટલે જ્યાં સુધી તે કર્મ ઉદયમાં આવે નહિ તેટલા કાલ અબાધા કાલ કહેવાય છે. (૯૧) ૧૪૮

અભાષાના બે પ્રકાર દર્શાત પૂર્વક બે ગાયામાં જણાવે છે:---

બે ભેદ તેના જધન્ય ને ઉત્કૃષ્ટ ઇમ અવધારીએ, અન્તર્મુદ્ધર્ત્ત જધન્ય આઠે કર્મમાં તે માનીએ; હિંસાદિના કરનારને કળ ઝડ મળેલું દેખીએ.

પણ ત્યાં અબાધા નિશ્વયે લઘુ વીતતાં ફલ માનીએ.

186

www.jainelibrary.org

સ્પ્રાર્થા :---પ્રશ્ન :--- અભાધા કાલ એક જ પ્રકારનાે હાય કે અનેક પ્રકારનાે ?

ઉત્તર:—સામાન્ય રીતે જઘન્ય અબાધાકાલ અને ઉત્કૃષ્ટ અબાધાકાલ એમ બે પ્રકારના અબાધાકાલ જાણવા. તેમાં જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠે કર્મના જઘન્ય અબાધાકાલ અંતર્મું હૂર્ત પ્રમાણ જાણવા. એટલે બાંધેલું કર્મ વહેલામાં વહેલું ઉદય આવે તે! અંદાજ બે ઘડી કાલ વીત્યા બાદ ઉદય થાય છે. જેમકે હિંસા વગેરે ઘાર પાપ કરનાર જ્વાને તેનું ફળ (સજા, કેદ, ફાંસી વગેરે પણ સ્થ્લ દિષ્ટિએ-વ્યવહારથી) જલદી મળેલું એઈ શકાય છે. ત્યાં પણ સ્યાદાંદ શૈલીને અનુસારે એમ અનુમાન કરી શકાય કે

અંતર્મું હૂતે પ્રમાણ જલન્ય અગાધા પસાર થઈ ગયા પછી જ ફળ મળે છે. (કર્મોના ઉદય થાય છે.) ૧૪૯

દર્શાત ખૂન કરનાર ચાેરી કેઇ ફાંસી પામતા, યુદ્ધમાં પણ કેઈ જીવા મરણને ઝડ પામતા; તેવા પ્રસંગે જ્ઞાનથી ના**ની** અબાધા **જાણીએ,** ઉત્કષ્ડ સ્થિતિ અનુસાર ઉત્કષ્ટા અબાધા **જાણીએ**.

૧૫૦

સ્પષ્ટાર્થ :—જઘન્ય અબાધા કાને છે તે દર્ગતપૂર્વ સમજાવતાં કહે છે કે ખૂન કરનારા કૃર હિંસકા તેમજ માટી ચારીઓના કરનારા ચારા થાડા જ વખતમાં કાંસીની સજા પામે છે. વળી લડાઇ ચાલતી હાય ત્યારે કેટલાયે જીવા સખત શસ્ત્રાદિના પ્રહારા-દિથી થાડા વખતમાં જલદી પ્રરણ પામે છે. આવા પ્રસંગામાં પૂર્વ જણાવ્યા મુજબ સ્યા- દાદ શૈલીથી જઘન્ય અબાધા ઘટાવી શકાય છે. એ પ્રમાણે જઘન્ય અબાધા કહીને હવે ઉત્કૃષ્ટ અબાધા કાલ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને અનુસારે ગણાય છે તે આગળના સ્લાકમાં સમ- જાવે છે. ૧૫૦

આઠે કમ'ની ઉત્કૃષ્ટ અબાધા ત્રણ ગાશામાં જણાવે છે:— કોડને કોડે ગુણ તા હોય કાડાકાડી એ, સાગરાપમનીજ સાથે તેહને પણ જેડીએ; સાગરાપમ કાડાકાડી જેટલી સ્થિતિ જેહની, તેટલા સા વર્ષની જાણા અબાધા તેહની.

૧૫૧

રપષ્ટાથ:—એક કોડને કોડ વહે ગુણીએ ત્યારે કાડાકાડી થાય છે. તે કાડાકાડી સાથે સાગરાપમ જેડીએ એટલે "કાડાકાડી સાગરાપમ " વાકય થાય છે. હવે જે કર્મની જેટલા કાડાકાડી સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હાય છે તેટલા સા—સા (સેંકડા) વર્ષ પ્રમાણ તે કર્મના ઉત્કૃષ્ટ અખાધાકાલ સમજવા. ૧૫૧

પ્રથમના બે કર્મની ને વેદની અંતરાયની, છેજ હિંઇ તીસ કાેડાકાેડી સાગરાેપમ કાળની; સિત્તેર કાેડાકાેડી સાગર જાિલ્યુએ સ્થિતિ માેહની, ના તેટલી સગ વીસની સિત્તેર મિથ્યામાેહની.

૧૫ર

વીસ કાડાકાડી સાગર નામની ને ગાત્રની, તેત્રીસ સાગરની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ કહી આયુષ્યની; તે ધ્યાન રાખીને અળાધા જાણવી સવિ કર્મની, ત્રણ હજાર વરસ તણી જિમ પ્રથમ જ્ઞાનાવરણની.

સ્પષ્ટાર્થ: ——પ્રથમના એ કર્મ એટલે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ અને દર્શનાવરણીય કર્મ તથા ત્રીજું વેદનીય કર્મ અને ચાશું અ'તરાય કર્મ એમ કુલ ચાર કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રીસ કાંડાકાંડી સાગરાપમ પ્રમાણ જાણવી. તથા માહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સ્તિર કાંડાકાંડી સાગરાપમ પ્રમાણ જાણવી. હવે પ્રથમ ગણાવેલા ચાર કર્મોની ત્રીસ કાંડાકાંડી સાગરાપમ સ્થિતિ છે. તેથી ચારે કર્મના ત્રીસ શતક અથવા ત્રણ હજાર વર્ષના ઉત્કૃષ્ટ અખાધાકાલ જાણવા. માહનીયકર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૭૦ કાંડાકાંડી સાગરાપમ પ્રમાણ છે, તેથી સિત્તેર શતક અથવા સાત હજાર વર્ષ પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ અખાધા કાલ જાણવા. નામ કર્મ અને ગોત્ર કર્મ એ છે કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વીસ કાંડાકાંડી સાગરામપ પ્રમાણ છે, તેથી તે છે કર્મોના ઉત્કૃષ્ટ અખાધા કાલ વીશ શતક અથવા એ હજાર વર્ષ પ્રમાણ જાણવા.

આયુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તેત્રીસ સાગરાપમ પ્રમાણ છે, પરંતુ આયુષ્ય કર્મના અબાધા કાલ ચાલુ ક્રમે એટલે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને અનુસારે નક્કી કરાતા નથી, પણ તે આયુષ્ય કર્મના અબાધા કાલ જાણવા માટે બહુ જ જરૂરી ચાર ભાંગાની બીના આ પ્રમાણે જાણવી:—૧ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅંધ અને ઉત્કૃષ્ટ અબાધા કાલ, ૨ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅંધ અને જઘન્ય અબાધા કાલ, ૩ જઘન્ય સ્થિતિઅંધ અને ઉત્કૃષ્ટ અબાધા કાલ, ૪ જઘન્ય સ્થિતિઅંધ અને જઘન્ય અબાધા કાલ.

આ ચાર ભાંગાની સમજીતી ડૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણુવી:—ચાલુ ભવના આયુષ્યના (ત્રીજે ભાગ વગેરે) નિયત કાલે આગામી પરભવનું આયુષ્ય બંધાય તે વખતે, વર્તમાન ભવનું આયુષ્ય જેટલું જાકી હાય તે જ (વર્તમાન ભવના આયુષ્યના છેલ્લા વિમાગ રૂપ) આયુષ્ય કર્મના અખાધા કાલ જાણુવા. આ છેલ્લા વિભાગના વર્ષાદિકના પ્રમાણુની હીનાધિકતાદિ કારણાથી પ્રવેકિત ચાર ભાંગા સંભવે છે. તેમાં કાઈ જીવ આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ખાંધે છે છતાં અખાધા કાલ જઘન્ય પણ હાય છે, અહીં આયુષ્ય કર્મના ખંધમાં જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ અખાધા કાલ થવામાં ધ્યાનમાં રાખવા લાયક મુદ્દો એ છે કે તે જીવ "પરભવનું આયુષ્ય કચારે ખાંધે છે." તેના આધારે જઘન્યાદિ અખાધા કાલના ચાક્કસ નિર્ણય થઈ શકે છે.

હવે પ્રથમ ભાંગા—ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ બધ અને ઉત્કૃષ્ટ અળાધા કાલ તે—આ પ્રમાણે ઘટાવવા:—કાઈ મનુષ્યનું પૂર્વ કાંડ વર્ષનું આયુષ્ય છે તે જીવ જો સૌથી વહેલામાં વહેલું આયુષ્ય ખાંધે તો છે તૃતીયાંશ પૂર્વ કાંડ વર્ષો (પૂર્વ કાંડ વર્ષોના કરેલા ત્રણ ભાગમાંના છે ભાગ) ચાલ્યા જાય ત્યારે અથવા એક તૃતીયાંશ પૂર્વ કાંડ વર્ષો ખાકી હાય ત્યારે પરભવનું આયુષ્ય ખાંધે છે તેથી તે છેલ્લા ખાકી રહેલ એક તૃતીયાંશ પૂર્વ કાંડ વર્ષ પ્રમાણ જેટલા ઉત્કૃષ્ટ અખાધા કાલ જાણવા. હવે તે જીવે જો તે વખતે (પૂર્વ કત કાલે) તેત્રીસ સાગરાયમ પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ખાંધ્યું હાય તા તેથી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિખંધ અને

ઉત્કૃષ્ટ અભાષા કાલ એમ પ્રથમ ભાંગા તેવા છવાને ઉદ્દેશીને ઘટે એમ જાણું. (૧) હવે કાઈક જવ ચાલુ ભવનું અંતર્મ હૂંત આયુષ્ય ખાકી હાય ત્યારે તેત્રીસ સાગરાપમ પ્રમાણ આયુષ્ય ખાંધે તા તેને ઉદ્દેશીને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિખંધ અને જઘન્ય અભાષા કાલ રૂપ બીંજો ભાંગા ઘટે છે. (૨) જઘન્ય સ્થિતિખંધ અને ઉત્કૃષ્ટ અભાષા રૂપ ત્રીંજો ભાંગા આ રીતે ઘટાવવા—પ્રથમ ભાંગામાં જાણુંગ્યા મુજબ પૂર્વ કાડ વર્ષોના ત્રીંજો ભાંગા ભાકી હૈાય ત્યારે અંતર્મ હૂર્ત પ્રમાણ આયુષ્ય ખાંધનાર જીવને ઉદ્દેશીને ત્રીંજો ભાંગા જાણુવા, (૩) હવે જઘન્ય સ્થિતિ અને જઘન્ય અભાષા કાલ રૂપ ચાંચા ભાંગા આ રીતે ઘટાવવો—જે જીવ ચાલુ ભવ સંખંધી અંતર્મ હૂર્ત પ્રમાણ આયુષ્ય ખાકી હાય ત્યારે અંતર્મ હૂર્તનું આયુષ્ય ખાંધે તેને હદ્દેશીને ચાંચા ભાંગા હટે એમ જાણું.

આ ગાર ભાંગાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટતાથી સમજાય આ મુદ્દાથી કયા કયા જીવો કયારે કયારે આગામી ભવનું આયુષ્ય આધે તેનું સ્વરૂપ કાંઇક વિસ્તારથી આ રીતે જાણુલું:–

આયુષ્ય કર્મ સિવાય બાકીના સાત કર્મમાં સ્થિતિને અનુસારે અબાધા હાય છે પણુ આયુષ્ય કર્મમાં સ્થિતિને અનુસારે અબાધા હાતી નથી તેથી આયુષ્ય કર્મમાં અળાધા આશ્રી ચાર ભાંગા થાય છે તે ઉપર જણાવી ગયા. હવે આયુષ્ય કર્મમાં કાને કેટલી અબાધા હાય તે જણાવાય છે:—અનપવર્તાનીય અને અપવર્તાનીય એમ આયુષ્ય કર્મ બે પ્રકારનું છે. તેમાં જીવે જે આયુષ્ય જેટલી સ્થિતિનું બાંધ્યું હાય તેટલું પ્રેપ્રૂં લાગવીને મરઘુ પામે અને જે આયુષ્ય કાંઈ પણ પ્રકારે તૃટે નહિ તે અનપવર્તાનીય આયુષ્ય દેવતાનું નારકીનું તેમજ યુગલીયા મનુષ્ય અને યુગલીયા તિયાં ચનું હાય છે. આ જવા પાતાનું પ્રેપ્રૂં આયુષ્ય ભાગવીને મરઘુ પામે છે. આ જવા તેમના આયુષ્યના છેલ્લા છ માસ બાકી રહે ત્યારે પરભવનું આયુષ્ય બાંધે છે. તેથી તેઓને ઉદ્દેશીને છ માસના અબાધાકાલ જાણુવા. દેવતા નારકીમાં અપવર્તાનીય આયુષ્ય હેતું નથી.

યુગલિયા સિવાયના બાકીના સામાન્ય મનુષ્ય તથા સામાન્ય તિર્યં ય પંચેદ્રિય તથા એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિય જ્વાનું આયુષ્ય અપવર્તનીય હાય છે, એટલે તેઓનું આયુષ્ય અધ્યવસાયાદિ ૭ કારણામાંનું કાઈ પણ કારણા મળવાથી એાછું પણ થઈ જાય છે. તેથી તેઓ તેમનું બાંધેલું આયુષ્ય જેટલી સ્થિતિવાળું હાય તેટલી સ્થિતિ પ્રમાણે પ્ર્કે કરીને મરે છે અથવા તે આયુષ્યની સ્થિતિની અપવર્તના થવાથી જેટલા વર્ષનું આયુષ્ય હાય તેથી પહેલાં પણ મરશુ પામે છે. આ અપવર્તનીય આયુષ્યવાળાને આયુષ્યની અબાધા અનેક પ્રકારની હાય છે. તેમાં જે વખતે પરભવનું આયુષ્ય બાંધે તે વખતે તેમનું જેટલું આયુષ્ય બાંકી હાય તેટલી તેની અબાધા હાય છે. આ જીવા વહેલામાં વહેલું તેમના લાગવાતા લવના આયુષ્યના ત્રીને લાગ બાકી રહે ત્યારે પરભવનું આયુષ્ય બાંધે છે માટે તે એકેન્દ્રિયાદિ જીવાનું જે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છે તેના ત્રીને ભાગ તેમની

આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અભાધા જાણવી. અપવર્તનીય આયુષ્યવાળા જીવામાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પૂર્વ કોડ વર્ષની સામાન્ય મનુષ્ય અને સામાન્ય તિયે ચની હાય છે તેથી તેઓની ઉત્કૃષ્ટ અભાધા પૂર્વ કોડ વર્ષના ત્રીજો ભાગ એટલે એક તૃતીયાંશ પૂર્વ કોડ વર્ષની હાય છે. જો આ જીવો ત્રીજા ભાગે આયુષ્ય ન ખાંધે તા નવમા ભાગે આયુષ્ય ખાંધે છે, ત્યારે તેમને નવમા ભાગ જેટલી અખાધા હાય. નવમા ભાગે ન ખાંધે તા સત્તાવીસમા ભાગે, તે વખતે ન ખાંધે તા એકયાસીમા ભાગે એમ ત્રીજા ત્રીજા ભાગે ગણતાં છેવટે આયુષ્યના છેલ્લા અંતર્મુ હૂર્તમાં પણ આયુષ્ય ખાંધે છે, માટે જે જીવ જેટલામે ભાગે આયુષ્ય ખાંધે તેમને ખાકી રહેલા તેટલા ભાગ નવા ખાંધેલા આયુષ્યની અપેક્ષાએ અમાધાકાલ જાણવા. જેઓ છેલ્લા અંતર્મુ હૂર્ત આયુષ્ય ખાંધે તેમની અપેક્ષાએ જઘન્ય અખાધાકાલ અંતર્મુ હૂર્ત્ત પ્રમાણ જાણવા.

આ અપવર્તાનીય આયુષ્ય સાેપકમી આયુષ્ય અને નિરૂપક્રમી આયુષ્ય એમ એ પ્રકારનું છે. મરણ વખતે બહા શસ્ત્રાદિક કારણે જેમાં હેતુ રૂપ હાેય તે સાેપક્રમી જાણુ**નું** અને તેવા બહા કારણા જેમાં ન હાેયતે નિરૂપક્રમી આયુષ્ય જાણ્યું.

અહીં વિશેષમાં સમજવાતું કે સાત કર્મોમાં જે ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિમાં ઉત્કૃષ્ટી અભાધા કહી છે તે ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિમાં અંતર્ગત જાણવી, ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિથી જાદી ઉત્કૃષ્ટ અભાધા નથી, પરંતુ આયુષ્ય કર્મની અભાધા આયુષ્યની સ્થિતિ ઉપરાંત (વધુ સ્થિતિરૂપ) જાણવી. આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરાપમની છે આવી આયુષ્યની સ્થિતિ બાંધનાર મનુષ્ય ઉત્કૃષ્ટથી પૂર્વ ક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાળા દાવાથી ત્યાં ઉત્કૃષ્ટ અભાધા કુ પૂર્વ કોડ વર્ષની દાય છે. આ અભાધા કાલ ૩૩ સાગરાપમ ઉપરાંત જાણવા. તેના સમાવેશ ૩૩ સાગરાપમમાં થતા નથી. (૯૨) ૧૫૨–૧૫૩

માલ પ્રાપ્તિનું અનંતર કારણ ક્ષાચિક સમકિત છે તે જણાવે કેઃ— જો હોય ક્ષાચાપશમિક તા ક્ષાચિક સમ્યકત્વી અની, ક્ષપકશ્રેણી આદરે તિણુ પ્રાપ્તિમાં શિવશર્મની; ક્ષાચિક અનન્તર હેતુ બીજ પરંપર હેતુ કહ્યા, ભાવદર્શન ઔપશમિક ક્ષાચિક દર્શન ભચ્યા.

941

સ્પષ્ટાથ:—પ્રશ્ન—માેક્ષના સુખાે મેળવવામાં અનંતર કારણ (અસાધારણ; ખાસ જરૂરી કારણ) કેયું સમ્યકત્વ છે ?

ઉત્તર:—ઔપશમિક, ક્ષાયાશમિક અને ક્ષાયિક એ ત્રણ પ્રકારનાં સમ્યકત્વ છે. તેમાંથી ઔપશમિક સમ્યકત્વવાળા જીવા ઉપશ્રમશ્રેણિ માંડી શકે, પરંતુ તે શ્રેણિવાળા જીવો ૧૧ મા ગુણસ્થાનકથી આગળ જઈ શકતા નથી, તેથી ઔપશમિક સમ્યકત્વવાળા જીવો માક્ષમાં જઈ શકતા નથી. ક્ષયાપશમ સમ્યકત્વવાળા જીવો તા શ્રેણિજ માંડી શકતા નથી એટલે તે સમકિતવાળા પણું માંક્ષે જઈ શકતા નથી. પરંતુ ક્ષયાપશમ સમકિતી છવ સમકિત મેહનીય, મિશ્ર મેહનીય અને મિશ્યાત્વ મેહનીય તથા અનં તાનુષ્યં કષાયની ચાકડી એમ સાત પ્રકૃતિના સત્તામાંથી ક્ષય કરે ત્યારે ક્ષાયિક સમકિતી છવ ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ માંડીને જરૂર માફ્ષે જાય છે, માટે માક્ષપ્રાપ્તિમાં ક્ષાયિક સમકિતી અનંતર કારણ કહ્યું છે. ખાકીના બે સમકિતને પરંપર હેતુ કહેલા છે. કારણ કે જવ ઔપશમિક સમકિત પ્રથમ પામે છે અને ત્યાર પછી ક્ષયોપશમ સમકિતી થાય છે અને ત્યાર પછી ક્ષાયિક સમકિતી બનીને માફ્ષે જાય છે. (૯૩)

પ્રશ્ન:--ભાવ દર્શન કયા કયા અને શાધી?

ઉત્તરઃ—ઔપશમિક સમ્યકત્વ તથા ક્ષાયિક સમ્યકત્વ આ બેને ભાવ દર્શન અથવા ભાવ સમક્તિ કહ્યા છે. આ બેને ભાવદર્શન શાથી કહ્યા છે તે આગળના શ્લાકમાં સમજાવે છે. ૧૫૪

ક્ષાયિક અને ઉપશમ લાવ દર્શન અને ક્ષયાપશમ દ્રવ્ય દર્શન છે તે જણાવી તેમના ભાંગા જણાવે છે:--

રસપ્રદેશાદય નથી તે એઉ સમ્યકત્વે સહી, ક્ષાચાપશમિક દ્રવ્ય દર્શન એ ઉદય વર્તે સહી; સમ્યકત્વ માહતણા રસાદય પ્રદેશાદય શેષના, ક્ષાચિક સાદિ અનંત ભાંગે સાંત સાદિ એઉના.

૧૫૫

રપાડાર્થ:—ક્ષાયિક સમ્યકત્વવાળા જીવોને તથા ઔપશમિક સમ્યકત્વવાળા જોતે અનંતાનું બંધી કોધ, માન, માયા, લાભ એમ ચાર પ્રકૃતિ તથા સમ્યકત્વ માહનીય, મિશ્ર માહનીય અને મિશ્યાત્વ માહનીય એ ત્રણ પ્રકૃતિ એમ કુલ સાત પ્રકૃતિના રસાદય તથા પ્રદેશાદય હોતા નથી, તેથી તે બે સમ્યકત્વ આત્માના નિર્મળ પરિણામરૂપ હાવાથી ભાવ સમક્તિ કહ્યા છે. અહીં ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વને નહિ લેવાનું કારણ એ છે કે—ક્ષાયાપશ્ચમ સમ્યકત્વવાળા જીવોને સમ્યકત્વ માહનીયના રસાદય હોય છે એટલે સાફ્ષાત્ ઉદય હોય છે, અનંતાનુઅંધી ચાકડી તથા મિશ્રમાહનીય અને મિશ્યાત્વ માહનીયના પ્રદેશાદય હોય છે. જે પ્રકૃતિ મૂળ સ્વરૂપે ભાગવાતી નથી પરંતુ અન્ય ઉદયવતી સજાતીય પ્રકૃતિ રૂપે ભાગવાય છે તે પ્રકૃતિના પ્રદેશાદય કહેવાય છે. આ રસાદય તથા પ્રદેશાદય અત્માના શુદ્ધ દર્શન ગુણને મલીન કરે છે તેથી ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વને દ્રવ્ય સમ્યકત્વ કહેલું છે. અહીં સમજવાનું એ છે કે—ક્ષાયિક સમ્યકત્વને સાદિ અનંત ભાગે કહ્યું છે, કારણ કે ક્ષાયિક સમ્યકત્વ ગુણ જ્યારે પ્રકટ થયા ત્યારે તેની સાદિ થઇ અને તે પ્રકટ થયા પછી જવાનું નથી એટલે કાયમ રહેવાનું છે, માટે અનંત ભાણવું. બાકીના બે સમ્યકત્વ સાદિ સાંત ભાગે જાણવાં, કારણ કે તે બે સમ્યકત્વ પ્રકટ થયા પછી સદા કાળ રહેતા

નથી. પરંતુ અંતમુ<sup>દ</sup>હૂર્ત્તાદિક પ્રમાણુ સ્થિતિયાળા હેાવાથી સાંત--છેડાવાળાં કહ્યા છે. (૯૪) ૧૫૫

ક્ષાયિક સમક્તિ કયાં સુધી રહે તે જણાવી કલ્પાતીત દેવા જણાવે છે:— યથાખ્યાત તણી પરે ક્ષાયિક જે સમયે લહે,

ત્યારથી કાયમ રહે ને સિદ્ધ ભાવે પણ રહે; ત્રૈવેયકાનુત્તર સુરા સૂલ શરીરથી પર દેહની, સ્થતા કરેતા હતા કરણાતીલ સ્થિતિ છે રે

રચના કરે ના હેતુ કલ્પાતીત સ્થિતિ છે તેમની.

૧૫૬

૨૫ષ્ટાર્થ:-પ્રશા:-ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ કર્યા સુધી રહે?

ઉત્તર:—જયારે જીવ માહનીય કર્મના ક્ષય કરી નિર્મલ ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે ક્ષાયિક ભાવનું યથાખ્યાત ચારિત્ર કહેવાય છે. આ ક્ષાયિક ભાવનું યથાખ્યાત બારમે, તેરમે અને ચૌદમે ગુણુઠાણું હોય છે. જેમ તે આવ્યા પછી જતું નથી તેમ ક્ષાયિક સમ્યક્ત પણ ચાયા અવિરત સમ્યગ્દિ ગુણુસ્થાનકથી સાતમા અપ્રમત્ત ગુણુસ્થાનક સુધીના ૪ ગુણુસ્થાનકામાં થાય છે અને તે પ્રકટ થયા પછી કદાપિ જતું રહેતું નથી, પરંતું માફ્ષે જાય ત્યાં પણ સાથે રહે છે. આથી જ તેને અનંત કહ્યું છે. માહનીય કર્મની ૨૮ પ્રકૃતિનો ઉપશમ થવાથી ઉદય સર્વથા અંધ થાય ત્યારે પણ યથાખ્યાત ચારિત્ર થાય છે. આ ઉપશમ ભાવનું યથાખ્યાત ચારિત્ર અગિઆરમા ગુણુસ્થાનકે હાય છે, તે તા અંતર્મું હૂર્ત સુધી જ ટકે છે, પછીથી ચાલ્યું જાય છે. (૯૫)

પ્રશ્ન :- કલ્યાતીત સ્થિતિ કયા દેવાની છે?

ઉત્તર:—નવ શ્રેવેયક દેવા તથા પાંચ અનુત્તરવાસી દેવાની કલ્પાતીત સ્થિતિ છે. કારણ કે આ દેવા કલ્પ એટલે તીર્થ કર દેવાના કલ્યાણકાદિ પ્રસંગે અલવું તે સ્વરૂપ અથવા સ્વામી સેવક ભાવરૂપી કલ્પથી રહિત છે. આ દેવા જિનેશ્વરાના કલ્યાણકાદિ પ્રસંગામાં આવતા જતા નથી, તેમજ તેઓમાં પરસ્પર સ્વામી સેવક ભાવ નથી તેથી તેઓ અહિમિંદ્ર કહેવાય છે. વળી આ દેવા જે મૂલ વૈકિય શરીર છે તેથી બીજાં જૂદું ઉત્તર વૈકિય શરીર પણ કરતા નથી, કારણ કે તેઓને તે કરવાનું પ્રયાજન (ખાસ કારણ) હોતું નથી. (૯૬) ૧૫૬

કયા દેવાે ઉત્તર વૈકિય શરીરની રચના કરે તે જણાવી સાતે નારકીનું ઉત્કૃષ્ટ માસુષ્ય જણાવે છે:—

અવ્યુત સુધીના ઇંદ્ર આદિક ભક્તિ આદિક કારણે, વૈક્રિય રચે ઉત્કૃષ્ટ યાજન લક્ષ સાધિક મનુજને; રત્નપ્રભાદિકમાં ક્રમે ઉત્કૃષ્ટ આયુ સાગરા, એક ત્રણ સગ દસ સત્તર બાવીસ તેત્રીસ મનધરા.

÷૫. જેવાથ :—પ્રશ્ન :—કથા દેવા ઉત્તર વૈક્રિય શરીર કરે ?

ઉત્તર:—અચ્યુત નામના ખારમા દેવલાક સુધીના દેવા એટલે ભુવનપતિ દેવા, વ્યાંતર દેવા, વાશ્યુવ્યંતર દેવો, જ્યાંતિષિ દેવો તથા ૧૨ દેવલાક સુધીના દેવો જિને ધરની લિકત વગેરે કારણામાંના કાઈ પણ કારણથી પાતાના મૂળ વૈકિયથી જીદા વૈકિય શરીરની રચના કરે છે. આ શરીર રચનાને ઉત્તર વૈકિય શરીર કહેવાય છે. આ દેવો ઉત્તર વૈકિય શરીર બનાવીને જિને ધરના કલ્યાણુકાદિ પ્રસંગામાં જાય છે, પરંતુ પાતાના મૂળ શરીર જતા નથી. દેવોનું મોટામાં માટું ઉત્તર વૈકિય એક લાખ યાજન પ્રમાણ દાય છે. મનુષ્યનું ઉત્તર વૈકિય એક લાખ યાજન પ્રમાણ દાય છે. મનુષ્યનું ઉત્તર વૈકિય એક લાખ યાજન પ્રમાણ દાય છે. તેથી મનુષ્યનું ઉત્તર વૈકિય જમીનને અડે છે, તેથી મનુષ્યનું ઉત્તર વૈકિય નીચના ભાગમાં ચાર આંગળ અધિક હાય છે ઉપરના ભાગની સપાટી )ની ઉંચાઇમાં અંને ઉત્તર વૈકિયો સરખા હોય છે. (૯૭)

પ્રશ્ન : —રત્નપ્રભાદિ નારકીમાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કેટલું હાય?

ઉત્તર:—પહેલી રત્નપ્રભા નામની નરકભૂમિમાં નારકીઓનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એક સાગરાયમનું, બીજી શર્કરાપ્રભાના નારક જીવોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૩ સાગરાયમ, ત્રીજી નરકના નારકીઓનું ૭ સાગરાયમ, ચાથી નરકના નારકીઓનું ૧૦ સાગરાયમ, પાંચમી નરકના નારકીએનું ૧૭ સાગરાયમ, છઠ્ઠી નરકના નારકી જીવોનું ૨૨ સાગરાયમ અને સાતમી નરકના નારકી જીવોનું ૩૩ સાગરાયમ પ્રમાણ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જાણુવું. (૯૮) ૧૫૭

સાતે નારકીઓનું જઘન્ય આયુષ્ય જણાવે છે:-

પ્રથમ નરકાત્કૃષ્ટ આયુ તેજ લઘુ બીજી વિષે, બીજીનું ઉત્કૃષ્ટ આયુ તેજ લઘુ ત્રીજી વિષે; આ ક્રમે છઠ્ઠી નરકનું આયુ ઉત્કૃષ્ટજ અને, સાતમા નરકે જઘન્યજ અતર તેત્રીશ ગુરૂ અને.

૧૫૮

**૨૫ષ્ટાથ**:--પ્રશ્ન:--નારકીઓનું જઘન્ય માયુષ્ય કેટલું હોય?

ઉત્તર:—પહેલી રત્નપ્રભાના નારકી એાનું જઘન્ય આયુષ્ય ૧૦ હજાર વર્ષનું હાય છે. ત્યાર પછી શકેરા પ્રભાદિ નરક સ્થાનામાં જઘન્ય આયુષ્ય. સમજવાની યુકિત આ પ્રમાણે જાણવી:—પહેલી નારકીનું જે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય તે બીજી નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય જાણવું એટલે બીજી નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય એક સાગરાપમનું જાણવું. બીજી નારકીનું જે ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ત્રણ સાગરાપમનું કહ્યું તે ત્રીજી નરકભૂમિના નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય જાણવું. આ રીતે અનુક્રમે સાતે નારકીમાં સમજવું. ચાથી નરકના નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય ૭ સાગરાપમ, પાંચમી નરકભૂમિના નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય ૭ સાગરાપમ, પાંચમી નરકભૂમિના નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય ૭ સાગરાપમ, પાંચમી નરકભૂમિના નારકીનું જઘન્ય આયુષ્ય ૧૦ સાગરાપમ,

છદ્દી નરકના નારકીઓનું જઘન્ય આયુષ્ય ૧૭ સાગરાપમ અને સાતમી નરકના નારકીઓ નું જઘન્ય આયુષ્ય ૨૨ સાગરાપમ જાણવું. અહિંયાદ રાખવા જેવી બીના એ છે કે—પૂર્વ પૂર્વ નરકના નારકીઓનું જેટલા સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય હેાય, તેટલા સાગરાપમનું જઘન્ય આયુષ્ય પછીની નરકના નારકીએોનું જાણવું. એ જ યુક્તિને અહીંયાદ રાખવી (૯૯)૧૫૮

કુલ મહાવિદેહ કેટલાં છે અને ક્યાં આવેલાં છે તે જણાવે છે:---

જ'બૂદીપે એક ક્ષેત્ર મહાવિદેહ વિચારીએ, ધાતકીમાં બેઉ તે તિમ પુષ્કરાર્ધે માનીએ; અત્રીશ વિજય દરેકમાં તીર્થપ વિચરતા ચારમાં, આદ્ર નવ ચાવીસ ને પચ્ચીસ અંક્રી વિજયમાં.

પ્રશા—હાલમાં કેટલા તીર્શ કરા વિચર છે અને ક્યાં કર્યા ?

૧૫૯

રપણથ:—પ્રશ્ન:—કુલ કેટલા મહાવિદેહ ક્ષેત્રા છે અને તે કયાં કયાં આવેલા છે? ઉત્તરઃ—જ'ળૂદીપને વિષે એક મહાવિદેહ ક્ષેત્ર છે, બીજા ધાતકી ખંડને વિષે બે મહાવિદેહ ક્ષેત્ર આવેલાં છે, તેમજ ત્રીજા પુષ્કરવરાર્ધ નામના દ્રીપને વિષે પણ બે મહા-વિદેહ ક્ષેત્ર આવેલાં છે. કર્મ ભૂમિમાં એ પ્રમાણે કુલ પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રો જાણવાં.(૧૦૦)

ઉત્તર:—હાલમાં ૨૦ તીર્થં કર લગવંતા વિચર છે માટે વીસ વિહરમાન જિન કહે-વાય છે. ઉપર જે પાંચ મહાવિદેહ ગણાવ્યાં તે દરેકમાં ચાર ચાર જિન હાલમાં વિચર છે એટલે કુલ વીસ તીર્થં કરા વિચરતા છે. એક એક મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ખત્રીસ ખત્રીસ વિજયા આવેલી છે. એટલે પાંચ મહાવિદેહની કુલ ૧૬૦ વિજયા છે. તેમાં દરેક મહા-વિદેહની આઠમી વિજય, નવમી વિજય, ચાવીસમી વિજય અને પચીસમી વિજય એમ ચાર વિજયમાં તીર્થં કરા વિચરે છે (૧૦૧) ૧૫૯

જંબૂદ્ધીપમાં કઇ વિજયમાં કયા નામે તીર્થ કર છે તે જથાવે છે:— પુષ્કલાવતી વિજયમાં સીમ ધર પ્રભુ વિચરતા, યુગમ ધરા તિમ વપ્ર વિજયે બાહુ વત્સે વિચરતા; નિલનાવતીમાં પ્રભુ સુભાહુ જંખૂદ્ધીપે વિચરતા, મુખ્ય નગરીમાં પ્રથમ ચઉ તીર્થપતિ પ્રભુ વિચરતા.

સ્પાષ્ટાથ<sup>ે</sup>:—પ્રશ્ન:—જ'અૂદ્ધીપના મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં કયા વિજયમાં કયા નામના તીર્થંકર વિચરે છે ?

ઉત્તરઃ—જં ખૂઢીયમાં આવેલા મહાવિદેહ ક્ષેત્રની અત્રીસ વિજયા પૈકી આઠમી પુષ્કલાવતી નામની વિજયમાં શ્રી સીમંધર સ્વામી (૧) વિચરે છે. નવમી વપ્ર નામની વિજયમાં શ્રી યુગમંધર સ્વામી (૨) વિચરે છે, સાવીસમી વત્સ નામની વિજયમાં શ્રીઆહુંજિન (૩) વિચરે છે અને નહીનાવતી નામની પચીસમી વિજયમાં શ્રી સુઆહું

જિન (૪) વિચરે છે. આ દરેક વિજયની મુખ્ય મુખ્ય નગરીમાં વીશ તીર્થ કરામાંથી પહેલા ચાર જિનેશ્વરા વિચરે છે. (૧૦૨) ૧૬૦

ધાતકી ખ'ડમાં વિચરતા તીર્થ'કરાનાં નામ બે ગાથામાં જશાવે છે:--

એ પ્રમાણે પૂર્વ ધાતકી ખંડમાં પણ વિચરતા, શ્રીસુજાત સ્વયંપ્રભ પ્રભુ તેમ ઋષભાનન તથા; અનંતવીર્ય જિનેશ્વરા ઇમ પાંચમાથી આઠમા, વિજય નગરી નામ સરખા હોય જીદા દીપમાં. ક્રમસરજ પશ્ચિમ ધાતકી ખંડે મહાવિદેહમાં, સૂરપ્રભ વિશાલપ્રભ પ્રભુ આઠમી ને નવમામાં; વત્સમાં વજધરા ચંદ્રાનન નલિનાવતી.

પૂર્વ પેરે ચાર વિજયે એમ ચઉ તીરથપતિ.

989

१६२

સ્પષ્ટાર્થ — પ્રશ્ન — ધાતકી ખ'ડમાં વિચરતા આઠ તીર્થ કરા કરા નામ છે?

ઉત્તર:— ઉપર જં ખૂદીપના મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જે પ્રમાણે ચાર જિના વિચરતા ગણાવ્યા તે પ્રમાણે પૂર્વ ધાતકી ખંડમાં પણ ૮ મી, ૯ મી, ૨૪ મી અને ૨૫ મી વિજયમાં અનુક્રમે પ સુજાત જિન, ૬ સ્વયંપ્રભ પ્રસ, ૭ ૠષભાનન તથા ૮ શ્રીઅનંત-વીર્ષ નામના જિને ધર ભગવંતા વિચરે છે. જં ખૂદીપના મહાવિદેહ ક્ષેત્રના અત્રીસ વિજયનાં જે નામાં છે તેવાં જ નામા આકીના ચાર મહાવિદેહ ક્ષેત્રની ૩૨-૩૨ વિજયોનાં પણ જાણવા. વળી દરેક વિજયની રાજધાનીનાં નામ પણ સરખા જાણવા. હવે આજ કમસર પશ્ચિમ ધાતકી ખંડમાં આવેલા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં આઠમી વિજયમાં શ્રીસ્રપ્રભ નામના જિને ધર ૯, નવમી વિજયમાં શ્રીવિશાલપ્રભ તીર્થ કર ૧૦, ૨૪ મી વત્સ વિજયમાં શ્રીવજા ધર નામે તીર્થ કર ૧૧ અને નલિનાવતી નામની ૨૫ મી વિજયમાં શ્રીચંદ્રાનન તીર્થ કર ૧૨ વિચરે છે. એવી રીતે પૂર્વની રીતે જ ચાર વિજયમાં કમસર ચાર તીર્થ કરા જાણવા. (૧૦૩) ૧૬૧–૧૬૨

ં પુષ્કરાર્ધ દ્રીયમાં વિચરતા જિનનાં નામ બે ગાથામાં જણાવે છે:—

યુષ્કરાર્ધે પૂર્વ દિશિના મહાવિદેહે તેરમા, ચંદ્રભાહુ ભુજંગસ્વામી તીર્થપતિ છે ચૌદમા; ઇશ્વર જિનેશ્વર નેમિપ્રભ પ્રભુ તીર્થપતિ છે સાલમા, એમ પશ્ચિમ પુષ્કરાર્ધે સત્તરમાથી વીસમા.

983:

તીર્થપતિ વીરસેન તિમ મહાભદ્ર દેવયશા અને, અજિતવીર્ય જિનેશ નમીએ હાથ જોડી વીશને; કાય સાનાના સમીધ ધનુ પાંચસા ઉંચાઇ એ,<sup>ર</sup>

પૂર્વ લખ ચારાશી આયું વીસ લખ કુંવરપણે. ૧૬૪ સ્પાષ્ટાથ :—પ્રક્ષ :—પ્રષ્કા :—પ્રષ્કા : ક્યા નામે છે ક ઉત્તર :—પ્રીજા પુષ્કરવર નામના દ્વીષના અર્ધ ભાગમાંથી પૂર્વ દિશામાં આવેલ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ૮ મી વિજયમાં ૧૩ મા તીર્થ કર શ્રીચંદ્રભાઢુ સ્વામી વિચરે છે. ૯ મી વિજયમાં ૧૪ મા શ્રીભુજ ગરવામી તીર્થ કર વિચરે છે. ૨૪ મી વિજયમાં ૧૫ મા શ્રીઇશ્વર નામના તીર્થ કર વિચરે છે તથા ૨૫ મી વિજયમાં શ્રી નેમિપ્રભ ૧૬ તીર્થ કર વિચરે છે એજ પ્રમાણે પશ્ચિમ પુષ્કરાર્ધના મઢાવિદેહ ક્ષેત્રમાં બાકીના ચાર તીર્થ કરે આ પ્રમાણે વિચરે છે:— આઠમી વિજયમાં શ્રી વીરસેન તીર્થ કર ૧૯, નવમી વિજયમાં શ્રીમઢાભદ્ર તીર્થ કર ૧૮, ચાવીસમી વિજયમાં શ્રીદેવયશા તીર્થ કર ૧૯ અને પચીસમી વિજયમાં શ્રી વિજયમાં શ્રી અજિતવીર્ય તીર્થ કર ૨૦ વિચરે છે. એ પ્રમાણે ૨૦ જિનને સદા નર્મીએ. (૧૦૪)

પ્રશ્ન:—આ ૨૦ વિચરતા તીર્થ કરોમાં સરખાયણું કઈ કઈ બામતમાં હોય છે? ઉત્તર:—આ દરેક તીર્થ કરની કાયા સુવર્ણ સરખા વર્ણની હોય છે. ૧ તેમની ઉચાઈ ૫૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ હોય છે. ૨ તે દરેકનું આયુષ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વ વર્ષ જેટલું હોય છે. ૩ તેઓ ૨૦ લાખ પૂર્વ સુધી કુંવરપણામાં રહે છે. ૪ (૧૦૫) ૧૬૩–૧૬૪

વીસ વિહરમાન જિનામાં માઠ વસ્તુનું સરખાપણું જણાવી કઇ કઇ બાળતમાં જીદાપણું છે તે જણાવે છે:—

રાજ્ય તેસઠ લાખ પૂર્વ<sup>૧</sup> એક લખ<sup>૬</sup> ચારિત્રના, પર્યાય મુનિ સા ક્રોડ<sup>૭</sup> દશ લખ<sup>૬</sup> સમૃદ્ધ કેવલિમુનિ તણા; એ આઠ સરખા વીશમાં પણ જનક જનની નારના, નામ લંછન હાેય જીદા વિહરમાણ જિનેશના. ૧૬૫

સ્પષ્ટાર્થાઃ—આ વીશ તીર્થ'કરા તેસઠ લાખ પૂર્વ વર્ષ સુધી રાજ્ય કરે છે. પ તેમના ચારિત્ર પર્યાય એક લાખ પૂર્વ વર્ષના હાય છે. ૬ તેમના સા કોડ મુનિ વરાના પરિવાર હેઃય છે. ૭ અને તેમના પરિવારમાં દશ લાખ કેવલજ્ઞાના મુનિઓ હાય છે. ૮ એ પ્રમાણે આ આઠ વાનાં તે વીસે વિહરમાન તીર્થ'કરાનાં સરખાં જાણવા. (૧૦૬)

પ્રશ્ન:-- ર૦ વિહરમાન જિનમાં કઈ કઈ બાબતમાં તફાવત હાય છે?

ઉત્તર:—વિહરમાન તીર્જ કરોના માતા પિતા તથા પત્ની, આ ત્ર**ણેનાં** નામ તથા તેમનાં લંછન જીદા જીદા હોય છે. (૧૦૭) ૧**૬૫**  શ્રીસીમ ધર જિનના જન્માદિ કયારે થયા તે જણાવે છે:--

કુંક્ષુ અરના અંતરે સીમ'ધર પ્રભુ જનમિયા, મુનિસુવ્રત નિમ પ્રભુના અંતરે સંયમ લહ્યા; ઉદય પ્રભુ પેઢાલ પ્રભુના અંતરે શિવ પામશે, જિન જીવન જીવી જાણશે તે સ્વપર તારક ઝંદ થશે.

१६६

**૨૫ષ્ટાથ**:--પ્રશ્ન:--શ્રી સીમ'ધર સ્વામીના જન્માદિક કલ્યાણા કયારે થયા?

ઉત્તર:—ચાલુ ચાવીશીના ૧૭ મા શ્રીકંશુનાથ તીર્થ કર તથા ૧૮ મા શ્રીઅરનાથ તીર્થ કર આ બે તીર્થ કરોના આંતરામાં શ્રીસીમ ધર સ્વામી જન્મ્યા હતા. તથા ૨૦ મા શ્રીમુનિસુવત સ્વામી અને ૨૧ મા શ્રીનિમનાથ તીર્થ કર આ બે તીર્થ કરોના આંતરામા તેમણે ચારિત્ર થહેણું કર્યું. વળી આવતી ચાવીશીમાં થનારા સાતમા શ્રી કૈદય- પ્રભ અને આઠમા શ્રીપેઠાલ નામના તીર્થ કર આ બે તીર્થ કરોના આંતરામાં તેઓ માક્ષે જશે. (૧૦૮) આ પ્રમાણે લવ્ય જવા શ્રીતીર્થ કર દેવના જીવનને જાણીને તેવું પાતાનું જીવન અનાવશે તે પુષ્યશાલી જવા પાતાને અને બીજા જવાને તારનારા જલ્દી થશે. ૧૬૬

નિયમાવલી શા માટે જહ્યુવી તેના હેતુ કહે છે:— સંક્ષેપ રૂચિ જન ડૂંક વચના સાંભળી નિજ પર તણા, બાધને અનુસાર છંડે હૈયને જિમ તે જના; ગ્રાહ્યની કરી સાધના મુકિત લહે તે આશયે, નિયમાવલી ભાખી વિચારી સાર લઇ આરાધીએ.

950

સ્પષ્ટાર્થ :—સંક્ષેપર્ચ જન એટલે ટુંકાલુમાં જાલુવાની ઇચ્છાવાળા મનુષ્યા આ નિયમાવલીના આત્મદેષ્ટિને અને તત્ત્વદેષ્ટિને સતેજ કરનારા અને બાધદાયક વચના સાંભળીને પાતાના તથા જીવાદિ તત્ત્વોના બાધને અનુસારે ત્યાગ કરવા લાયક હિંસાદિ પદાર્થીના ત્યાગ કરશે અને શ્રહણ કરવા યાગ્ય સંયમાદિને ગ્રહણ કરી સાત્ત્વિકી આસાધના કરીને માલ મેળવે તે આશયથી મેં આ નિયમાવલી કહી છે હે લબ્ય જીવા! તે સંબ'ધી વિચાર કરીને તેમાંથી સારને ગ્રહણ કરીને દશ દર્શતે દુલ માનવ જીવનને ઉજ્વલ અનાવજો. ૧૬૭

સંસાર રૂપી થીએટર ઉપર જીવરૂપી નટ જીદા જીદા વેષ ભજવે છે:— દેખી શકાય ન અંત જેના ધાર ભવ સાગર વિષે, રખડ્યા કરે આ જીવ લખ ચારાશી યાનિ પ્રણ વિષે; આ જીવ નટ સંસાર થીએટર વિષે નર આદિના, વેષ ધારી વિવિધ ચેષ્ટા કરત યોગે કર્મના.

966

સ્પષ્ટાર્થ: -- જેમ સમુદ્રના છેડા જોઈ શકાતા નથી તેમ જેના અંત જોઈ શકાતા નથી એવા મહાલયંકર સંસાર સમુદ્રને વિષે આ સંસારી છવો ચારાશી લાખ યાનિઓમાં રખક્યા કરે છે. આ સંસાર એક થીએટરના જેવા છે. જેવી રીતે થીએટર વિષે નટ લોકો જાદા જાદા વેશ લઈને જાદી જાદી ચેપ્ટાએ કરે છે, તેમ આ સંસાર રૂપી થીએટરને વિષે છવા કર્મના નચાવ્યા પ્રમાણે મનુષ્ય, તિર્થં ચ વગેરેના જાદા જાદા વેષ ધારણ કરે છે અને અનેક પ્રકારની ચેપ્ટાએ કરે છે. ૧૬૮

ચૌદ રાજકાં કમાં જીવે સ્પર્શના ન કરી હાય તેવી કાઇ જગ્યા નથી:--રાખેલ ભાડે ઝુંપડીના જેહવી પ્રતિયાનિમાં, અહુ વાર રહી બહુ કાલ છંડી સર્વ લાકાકાશમાં; વિવિધ કાલે વિવિધ કર્મ વિવિધ રૂપે સ્પર્શના, જયાં ના કરી ભૂ તેટલી પણ નહિજ ખાલી ભવિજના!

રપષ્ટાર્થ:—જેમ કાઈ માણુસે ઝુંપડી ભાંડે રાખી હાય તે તેને વહેલી કે માંડી ખાલી કર્યા વિના ચાલતું નથી તેમ ભાંડે રાખેલી ઝુંપડીના જેવી દરેક યાનિ સમજવી. કારણ કે આ સંસારી જીવને પણ તે અમુક યાનિમાં અમુક વખત રહીને બીજી યાનિમાં જનું પડે છે. આ પ્રમાણે જીવ ચૌદ રાજલાકમાં ભમ્યા કરે છે. તેથી કરીને હે ભવ્યજના! ચૌદ રાજલાકમાં એવી કાઈ પણ જગ્યા આકી રહી નથી જ્યાં દરેક જીવે વિવિધ કર્મીના વશે કરીને, જીદા જીદા કાલે, જીદા જીદા રૂપે સ્પર્શના કરી ન હાય. અનાદિ કાલથી જીવ આ સંસારમાં રખડ્યા કરે છે, તેથી જીવને અનંતા કાલમાં જન્મ મરણાદિ રૂપે ચૌદ રાજલાકની સ્પર્શના થાય તેમાં લગાર પણ અનુચિતપશું છે જ નહિ.૧૬૯

ચાર ગતિમાં ભમતા જીવા અનેક પ્રકારની વેદનાઓ ભાગવે છે તે જણાવે છે:--

દેવ નર તિર્ય નારક ભેદ ચઉ ભવિ જીવના, સવિ તેહ યાગે કર્મના બહુ અનુભવંતા વેદના; સાત નારક પ્રથમ ત્રણમાં વેદના ઉષ્ણજ કહી, શીત છેલ્લી ત્રણ નરકમાં ઉભય ચાથીમાં કહી.

900

સ્પષ્ટાર્થ:—સંસારી જીવોના દેવ, મનુષ્ય, તિર્યાય અને નારકી એમ ગાર ભેદો છે. તે દરેક ગતિમાં રખડતા જીવો કર્મના યાગે કરીને બહુ વેદનાઓ ભાગવે છે. તેમાં પણ નરકગતિની વેદનાઓ ઘણી ભયંકર છે. કુલ સાત નરક છે. તેમાંની પ્રથમની ત્રણ નારકીમાં ઉષ્ણ વેદના છે. છેલ્લી ત્રણ નરક એટલે પાંચમી, છઠ્ઠી અને સાતમી નારકીમાં શીતવેદના હાય છે અને વચલી એટલે ચાથી નારકીમાં શીત અને ઉષ્ણ એમ અને પ્રકારની વેદનાએ હાય છે. ૧૭૦

નારકીઓને કેવી કેવી વેદનાએ હાય છે તે પાંચ ગાયાઓમાં જણાવે છે:-

ઉષ્ણ શીતળ નારકે લઈ જાય ગિરિ લાેઢાતણા, કદિ કાેઈ ત્યાં પ્હાંચ્યા અગાઉજ નાશ હાેવે તેહનાે; વૈરવાળા નારકીઓ શત્રુ નારક જીવને, વૈદ્દના ઉપજાવતા બેબાન કરતા તેહને.

909

સ્પષ્ટાર્થ:—નારકીની ઉષ્ણુ વેદના તથા શીત વેદના કેવી તીત્ર હાય છે તે જણાવતાં કહે છે કે કાઈક શક્તિશાળી દેવ લાહાના પર્વત ઉષ્ણુ વેદનાવાળી નારકીમાં લઈ જય તો ત્યાં પહોંચ્યા પહેલાં જ તેના નાશ થઈ જાય અથવા ત્યાંની ગરમીને લીધે તે લાહું એાગળી જાય અને શીત વેદનાવાળી નારકીમાં તે લઈ જાય તો તે લાહું ડરી જાય, આ ઉષ્ણુ વેદના અથવા શીત વેદના નારકીમાં ક્ષેત્રકૃત વેદના જાણવી. આ ઉપરાંત ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલા માં હામાં હે વૈરવાળા નારકીના જીવા પોતાના શત્રુ નારકને વેદના ઉપજાવે છે. તેએ પોતાની વૈકિય લબ્ધિવે સિંહાદિકનાં રૂપા કરીને તથા અનેક પ્રકારનાં હથિયારા વિકુવી ને એક બીજા સાથે લડે છે અને પ્રહારા કરે છે જેથી તેએ તે વખતે બેલાન થઈ જાય છે. ૧૭૧

તેમ પરમાધામિ દેવા તેમને પીડિત કરે, જેહ દેખી ધર્મિજનના નેત્રથી આંસુ સરે; ધડી યંત્રમાંહી ઉપજનારા તેમને લઘુ દ્વારથી, આકર્ષતાજ પછાડતા પત્થર ઉપર ગ્રહ્થા ઢાથથી.

१७२

સ્પેષ્ટાર્થ:—વળી પંદર પ્રકારના પરમાધામી દેવા તે નારકીઓને અનેક પ્રકારની તીલ પીડાઓ ઉપજાવે છે કે જે સાંભળીને ધાર્મિક મનુષ્યાની આંખામાંથી આંધુઓ નીકળે છે. તે નારકીના જીવા ઘડીયંત્રમાં જ્યારે ઉપજે છે ત્યારે તે પરમાધામી દેવા તેમને લઘુ દ્વાર (નાળયા) માંથી ખેંચીને અહાર કાઢે છે. દ્વાર નાનું હાવાથી તેમાંથી જ્યારે તેઓને ખેંચે છે. ત્યારે તેમને ઘણી વેદના થાય છે. ત્યાર પછી તે દેવા તેમને હાથથી પકડીને પચ્ચર ઉપર જેમ ધાર્બી વસ્તને પછાડે તેમ પછાડે છે; તેથી પણ તેઓને ઘન્ની વેદના થાય છે. ૧૭૨

ફાડતા તિમ પીક્ષતા તરસ્યા થયેલા તેમને, વૈતરિણી માંહી ઉતારતા જે વહે લેહ રસાદિને; છાંયડામાં બેસવાને ચાહનારા તેમને, અસિપત્ર વન લઈ જાય પામે ત્યાંજ અધિકા દુઃખને.

સ્પષ્ટાર્થ:—તે પરમાધામી દેવાં તે નારકીઓના શરીરને સુતાર જેમ લાકડાને કરવત વડે વહેરે તેમ વહેરે છે, અને તેમને ઘાણીમાં નાખીને પીલે છે. જ્યારે તે નારકીઓ તરસ્યા થાય છે ત્યારે તે પરમાધામીઓ તેમને વૈતરણી નદીમાં ઉતારે છે અને તે નદીમાં વહેતા લાઢાના રસ તેમને પીવરાવે છે. વળી તે નારકીઓ જ્યારે તાપથી પીડાઈને છાંયડામાં એસવાની ઈચ્છા કરે છે ત્યારે પરમાધામીઓ તેમને અસિપત્ર વનમાં લઈ જય છે અને તરવારની ધાર જેવા તેના પાંદડાં તે નારકીઓના શરીરને વાગવાથી તેઓને ઘણું દુ:ખ થાય છે. જેના પાંદડાં તરવાની ધાર જેવા અણીદાર હાય, આવા વૃશ્લાવળું જે વન હાય, તે 'અસિપત્રવન' કહેવાય. ૧૭૩

શસ્ત્ર જેવા પત્ર પડતા તલસમા ટુકડા થતા, શાહ્મલી તરૂ પુતળીએાની સાથ પણ બેટાવતા; તે સમે પર રમણી સેવન અસુર યાદ કરાવતા, નિજ માંસને ખવરાવતા જે માંસ ખાનારા હતા.

998

રપષ્ટાર્થ :—અસિપત્ર વનમાં તરવાર જેવી ધારવાળા તે ઝાડાના પાંદડાં તે નારકીઓના શરીર ઉપર પડે છે અને તેથી તેમના શરીરના તલ તલ જેવડા કકડા થઈ જાય છે. પરંતુ નારકીઓનું વૈક્રિય શરીર હોવાથી તેઓ મરાશુ પામતા નથી અને તેઓના શરીરના ડુકડા પાછા પારાના કણીયાની માફક લેગા થઇ જાય છે. વળી જે જીવા પૂર્વ લવમાં ખીજાની સ્ત્રીઓનું સેવન કરનારા (વિષયી) હાય છે તેઓને તેમની પૂર્વ લવની સ્થિતિ યાદ કરાવીને તે પરમાધામી અસુરા શાલ્મલી વૃક્ષની સાથે તથા તપાવેલા લાહોની પુતળીઓની સાથે આલિંગન કરાવીને ઘણું દુ:ખ આપે છે. જેઓ પૂર્વ લવમાં માંસ લક્ષણ કરતા હતા તેમને તે હકીકત જણાવીને તેમના જ શરીરમાંથી ડુકડા કાપીને તેમને ખવરાવે છે. ૧૭૪

દારૂડિયાને ગરમ લાહરસ યાદ કરી પીવરાવતા, શૂલાદિ કેરી વેદનાને નરકમાં ઉપજાવતા; જિમ માંસને તિમ શેકતા તન છિન્ન પણ ભેગા થતા, કંકાદિ પાસે નારકીના અંગને ખેંચાવતા.

૧૭૫

સ્પાષ્ટાર્થ: —જેઓ પૂર્વ ભવમાં દારૂ પીવાના શાખવાળા હતા તેમને તે વાત યાદ કરાવોને તે દેવે. ઉકળતા લાહાના રસ પીવરાવે છે. કેટલાક પરમાધામી દેવા શ્લી બનાવીને તે નારકીઓને શૂલી ઉપર ચહાવીને દુઃખ આપે છે. તેમજ તેઓના માંસને છેદ્દીને શેકે છે, પરંતુ તેમના છેદેલા અંગા પાછા ભેગા થઈ જાય છે. આ ઉપરાંત કંકાદિ ભગલા, ગીધ, શમડી વગેરે વિકુવી'ને તે પક્ષિઓની પાસે નારકીના અંગા ખેંચાવીને તેમને પીડા ઉપજાવે છે. ૧૭૫

કયા જીવા નરકે જાય અને કયા જતા નથી તે જણાવે છે:— એમ નરકે નારકા બહુ કાળ દુઃખે નિવસતા, અલ્પ સુખને કાજ લાંબા દુઃખદ કર્મા બાંધતા; શુદ્ધ દૃત્તિ વેણ ને આચારને જે પાલતા, ચેતતા જિન ધર્મ સાધક ના કદી નરકે જતા.

998

સ્પાષ્ટાર્થ:—ઉપરના રહ્યોકામાં જહાું ગ્યા પ્રમાણે ક્ષેત્રકૃત, અન્યાન્યકૃત અને પરમાધામી દેવકૃત અનેક પ્રકારની પીડાઓને ભાગવતા તે નારકીઓ ત્યાં ઘણા લાંબા કાળ સુધી રહે છે. આ જવોએ પૂર્વ ભવમાં થાડા સુખને માટે ઘણાં ચીકણાં પાપકર્મા કર્યાં હાવાથી તેઓ આવા પ્રકારના ઘાર દુઃખાને ભાગવતારા થાય છે. પરંતુ જે સમજી જવા મનની શુભ વૃત્તિ રાખે છે એટલે જેઓ સારા પરિણામ (સારી ભાવના) રાખે છે અને આતં તથા રૌદ્ર ધ્યાન કરતા નથી, તેમજ જેઓ ખાસ કારણે જ હિત મિત પ્રિય વચના ખાલે છે અને શુદ્ધ આચારનું પાલન કરે છે, જેઓ ચેતીને ચાલે છે અને જૈન ધર્મની સાધના કરે છે, તેવા જીવો કાઈ પણ કાલે નરકે જતા નથી. ૧૭૬

હવે તિર્ય વિગ્રામાં એકેન્દ્રિયને વિષે પૃશ્વીકાયમાં ઉપજનારા જીવાનાં દુઃખા એ ગાયામાં જણાવે છેઃ—

માયાદિથી તિર્ય 'સ હોવે એકેન્દ્રિયે પૃથ્વીભવે, હલાદિકથી ફડાય તિમ અશ્વાદિથી ચાળાય તે; ભીંજાય જલથી તિમ અળે દાવાનલે મુત્રાદિથી, પામે વ્યથા ક્ષારાદિ તે ઉકળાય ઉન્હા વારિથી.

१७७

સ્પાન્ડાર્થ: ---હવે તિર્યાં ચ ગતિમાં જવો કેવાં કેવાં દુ: ખોના અનુભવ કરે છે તે જણાવતાં પ્રસંગે પ્રથમ કયા જવો તિર્યાં ચ ગતિમાં જાય છે તે જણાવે છે: --માયાદિક કરનાર તિર્યાં ચમાં ઉપજે છે. માયા એટલે કપટ, બીજાને છેતરવું, ઠગવું, મનમાં કાંઈ હોય ને બીજાને કાંઈ કહે, મનની વાત બીજાને જણાવ નહિ આવા પરિણામવાળા જવ તિર્યાં ચ ગતિમાં જાય છે. તે તિર્યાં ચ ગતિમાં કેઇક જીવો સ્થાવરપણું અથવા એકેન્દ્રિયપણું મામે છે, કેઇક જીવો બેઈન્દ્રિયપણું અને કેઇક જીવો પંચેન્દ્રિય તિર્યાં ચપણું પામે છે. એમ ઈન્દ્રિયની અપેક્ષાએ તિર્યાં ચના પાંચ લેદ થાય છે. તેમાં એકેન્દ્રિયપણામાં પણ પાંચ પ્રકાર છે -- ૧ કેઇક પૃથ્વીકાયમાં ઉપજે છે, ર કેઇક અપકાયમાં, ૩ કેઇક અગ્નિકાયમાં, ૪ કેઇક વાઉકાયમાં, ૫ કેઇક વનસ્પતિકાયમાં, એમ પાંચ પ્રકારના સ્થાવરામાંના કાઈપણ સ્વરૂપે ઉપજે છે. આ પાંચ (સ્થાવર) કાયમાં જીવો ઈચ્છા મુજબ હલન ચલન કરી શકતા નહિ હોવાથી તેમને સ્થાવર કહેવાય છે.

રારૂઆતમાં પૃથ્વીકાય છવોને કેવાં કેવાં હું ખેત પડે છે તે જણાવે છે:——આ પૃથ્વી રૂપી માટીના છવો હલ વડે ફડાય છે. એટલે ખેતી કરવા માટે જમીનને ખેડે છે તે વખતે આ પૃથ્વીકાય છવો હલ વડે ફડાય છે. વળી તે પૃથ્વી ઉપર ઘાડા, ખળદ વગેરે ફેરવવામાં આવે છે ત્યારે તે છવો તેમના વડે ચાળાય છે. ખેતરમાં પાણી પીવરાવાય તેમજ વરસાદનું પાણી તેના ઉપર પડે ત્યારે તે પૃથ્વીકાયના છવો બીંજાય છે. વળી જયારે દાવાનળ લાગે છે ત્યારે તે પૃથ્વીકાય છવો ખળાય છે. પૃથ્વી ઉપર મૂત્રાદિ કરવામાં આવે ત્યારે તેને પીડા થાય છે. વળી ક્ષારાદિ એટલે ખારી માટી વગેરેને ઉના પાણીમાં ઉકાળવામાં આવે છે. ૧૭૭

કુંભાર ઘટઆદિ અનાવી પકવતા ભટ્ટી વિષે, પુટપાક દઇ પકવી શરાણે કાઇ જન ઘસતા દીસે; છેદાય કદિ તે ટાંકણે સરિતા જલેજ ફડાય છે, પૃથ્વી તણા દુઃખા કહી અષ્કાયના કહેવાય છે.

१७८

રપગ્ટાથ<sup>િ</sup>:—કું ભાર લાેક માટીના વાસણાે ઘડા નળીયાં ઈટા વગેરે ખનાવે છે ત્યારે તે માટીને ભઠ્ઠીની અંદર પકાવે છે. ભઠ્ઠીમાં પકવ્યા પછી કું ભાર તેમને શરાણુ (ગાક) ઉપર ચઢાવીને ઘસે છે. ટાંકણા વડે કયારેક તેને છેદવામાં આવે છે એટલે પથ્થર વગેરે પણ એક જાતના પૃથ્વીકાય છે તેને ટાંકણા વડે છેદવામાં આવે છે. વળી પૃથ્વી ઉપર નદીનું પાણી વહેતું હાય છે તેનાથી તે પૃથ્વીકાય ફડાય છે. પૃથ્વીકાય જીવો અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા પામે છે. હવે પ્રભુદેવ આગળના શ્લાકમાં અપકાય જીવોનાં દુ:ખનું સ્વરૂપ જણાવે છે. ૧૭૮

અપુકાય જીવાનાં દુઃખા જણાવે છે:—

જલજીવ હોવે ઉપ્ણ કિરણે સૂર્યના હિમરૂપ અને, શોષાય રજથી ક્ષાર આદિક યાત્રથી લહે મૃત્યુને; શીત ઉષ્ણ કરાય ને પીવાય તરસ્યા જીવથી,

અષ્કાયના દુઃખાે ઘણાં ઈમ જાણીએ જિનવચનથી. ૧૭૯

સ્પેષ્ટાર્થ:—અપ્કાય એટલે જે જવાનું પાણી રૂપ શરીર છે તે અપ્કાયના જવા સૂર્યના કિરણાથી તાપને પામે છે. (તપી જાય છે) અને અતિ ઠંડીને લીધે તે જવા ભરક રૂપે બની જાય છે. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે પાણીના જવાને તાપ અને ટાઢની પીડા સહન કરવી પડે છે. ધૂળ વગેરેથી તે શાષાઈ જાય છે. તથા તે અપ્કાયના જવા ક્ષાર વગેરે પ્રતિકૃલ પહાર્થના યાગ (સ્પર્શ; સંબંધ) થવાથી મરણને પામે છે. ગરમ પાણી ટાઢું કરાય છે. ટાઢું પાણી ઉકાળાય છે. તરસ્યા જવા તે પાણીને પી જાય તેથી પણ તેમના નાશ થાય છે. આ પ્રમાણે પ્રભુ દેવના વચનથી જાણી શકાય છે કે અપ્કાયના જીવા પણ અનેક પ્રકારનાં દુઃખાે ભાગવે છે. ૧૭૯

અગ્નિકાય તથા વાઉકાય જીવાનાં દુઃખા બે ગાથામાં કહે છે:-

અિન ખૂઝાવાય જલ આદિક થકી ઘણ આદિએ, કૃટાય તેમ બળાય ઇંધણ આદિથી અવધારીએ; વાયુ પંખા આદિથી શીતાેેેેબ્ણ શસ્ત્રાદિક તણાં, યાગે હણાય મરણ લહે તિમ વાયુથી પશ્ચિમતણા.

960

પૂર્વ વાયુ હણાય ઉત્તર વાયુથી દક્ષિણ તણા; વાયુ માંહામાંહિ મળતા તેમ પર કાય શસ્ત્રના; યામ હાતાં મુખાદિકના પવનથી પીડાદિને, પામે ભુજંગાદિક થયુ પીવાય બહુ દુઃખ વાયુતે.

121

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે અગ્નિકાય જીવાનાં દુ:ખનું વર્ણન કરતાં કહે છે કે તે અગ્નિના જીવા તેમના ઉપર પાણી વગેરે નાંખીને ઓલવી નાખવામાં આવે છે તેમજ તેમને ઢાંકીને કારી નાખવામાં આવે છે. લેહ વગેરે ધાતુ જે પૃશ્વીકાય રૂપ છે તેને જ્યારે ભદીમાં તપાવાય છે ત્યારે તે ધાતુ લાલચાળ થઈ જાય છે અને તે વખતે તે અગ્નિકાય રૂપ થઈ જાય છે, તેના આકાર બનાવવા માટે તેને લાહાના ઘણુ વગેરેથી ટીપવામાં આવે છે તેથી તે કૂટાય છે. તેમજ તેમાં બળતણુ વગેરે નાખીને તેને બાળવામાં આવે છે. એમ તે જીવા અનેક રીતે વિવિધ દુ:ખા લાગવે છે. એ પ્રમાણે ટુંકાણમાં અગ્નિકાય જીવાનાં દુ:ખા જાણવાં.

હવે વાચુકાય જીવાનાં દુ:ખા જણાવે છે: પંખા વળેરે વડે વાઉકાય જીવાં હણાય છે. પશ્ચિમ દિશાના વાયરા વડે પૂર્વ દિશાના વાયરા હણાય છે. ઉત્તર દિશા તરફના વાયરાથી દક્ષિણ દિશાના વાઉકાય (વાયરા) હણાય છે. આ પ્રમાણે વાચુકાય જીવા માંહામાંહે પરસ્પરના મળવાથી (અથડાવાથી) હણાય છે. તેમજ પરકાય રૂપી શસ્ત્ર એટલે પૃથ્વીકાચાદિનાં સંબંધથી પણ તેઓ હણાય છે. મુખ વળેરેના પવનથી પણ તેઓ પોડાય છે. વળી ભુજંગાદિક એટલે સર્પ, અજગર વળેરેલી તેવાઉકાયનું પાન કરાય છે. તેથી પણ તે જીવા તીવ દુ:ખા અનુભવે છે. આ પ્રમાણે વાઉકાય જીવાને પણ અનેક પ્રકારની વેદનાઓ ભાગવવી પડે છે. તેથી વાઉકાયપણામાં પણ આવા ખીજા ઘણાં દુ:ખા રહેલાં છે એમ સમજનું. ૧૮૦–૧૮૧

વનસ્પતિકાય જીવોનાં દુઃખાનું વર્ણન કરે છેઃ— વનસ્પતિ છેદાય ને ભેદાય અગ્નિ ચાેબથી, પકાવાય પીક્ષાય ને શાેષાય અન્ય પ્રયાેબથી; લાેલુપા ક્ષારાદિ નાંખી બાળતા ભેગા કરી, પવનથી ભંગાય તેમ બળાય દવ અનલે કરી.

923

સ્પાષ્ટાથ :—હવે ઝાડ પાંદડાં વગેરે સ્વરૂપ વનસ્પતિ કાયના જીવો પણ અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા ભાગવે છે તે જણાવતાં કહે છે કૈ-વનસ્પતિકાયને ચપ્પા, છરી, કુહાડા, દાતરડા વગેરે શંજોથી છેદવામાં આવે છે. તેને ભેદવામાં-ચીરવામાં-ફાડવામાં-વહેરવામાં આવે છે. અગ્નિમાં બાળવામાં આવે છે. તડકા વગેરેમાં તેમજ બીજા પ્રચાગા વહે તેને સુકવવામાં આવે છે. લેહુપી જીવો તેમાં ક્ષાર વગેરે નાખીને ખાય છે, અને એકઠી કરીને બાળે છે. પવન તેને ભાંગી નાખે છે. એટલે વંટાળીયા વગેરે થાય ત્યારે માટાં માટાં ઝાડાને પણ મૂળમાંથી ઉખેડી નાખે છે, તેમજ તેના ડાળાં પાંખડાં, ફળ, પાંદડાં વગેરેને તાડી ફાડી નાખે છે, તેમજ વનમાં દાવાનલ લાગે છે ત્યારે તે પણ ઝાડ, વેલા વગેરેને બાળીને નાશ કરે છે. ૧૮૨

વનસ્પતિકાય જીવોના દુઃખનું વર્ષુંન પૂરૂં કરી વિકલેન્દ્રિય જીવોનાં દુઃખા ત્રશ્ ગાથામાં વર્ષું વે છે:---

ઉખેડાય પ્રવાહથી સરિતાતણા ઇમ સર્વને. વનસ્પતિએા ભાજય નીવડે દુઃખ અહુ વણકાયને; દીન્દ્રિયા પારા પ્રમુખ પીવાય તેમ તપાય છે, પ્રતળે ચગદાય કૃમિયા પક્ષિએાથી ખવાય છે.

१८३

સ્પષ્ટાર્થ: નહીં ઓમાં રેલ આવે છે તેના માટા પ્રવાહા ઝાડાને મૂળમાંથી ઉખેડીને ખેંગી જાય છે. તેમજ ગાયા, ભેંસા, ઉંટા, વાંદરા વગેરે અનેક પ્રકારના જનાવરા તે ઝાડ ફલ ફૂલ વગેરે ક્વરૂપ વનસ્પતિને ખાય છે. મનુષ્યા પણ તે વનસ્પતિ ઓનું અનેક પ્રકારનું ભાજન અનાવે છે અને શાક વગેરે કરતાં છેદન ભેદન કરે છે. એમ વનસ્પતિકાય જીવાને પણ અનેક જાતનાં દુ:ખા ભાગવવાં પડે છે.

હવે વિકલેન્દ્રિય એટલે બેઈન્દ્રિય તેઈન્દ્રિય તથા ચતુરિન્દ્રિય જ્વોનાં દુઃખાનું વર્ણન કરતાં પ્રથમ બેઈન્દ્રિય જ્વોનાં દુઃખા વર્ણવે છે. પારા વગેરે બેઈન્દ્રિય જ્વો જે પાણીમાં ઉપજે છે તે તો નહિ ગળેલા પાણી સાથે પીવાય છે, વળી પાણી તપે ત્યારે તે પાણીમાં રહેલા પારા વગેરે તપીને મરણ પામે છે. અને તેઓ પગ તળે ચગદાય છે. તેમજ પક્ષીઓ કરમીયા વગેરેને ખાઈ જાય છે, તેથી તે જીવા મરણ પામે છે. ૧૮૩

ફેાડાય શંખાદિક જલૌકા આદિ નીચાવાય છે, ઔષધે ગડ્પદાદિક ઉદર બ્હાર કઢાય છે; ચાળાય તનની સાથ ક્રીડી જૂ અને માંકડ વલી, ઉષ્ણ જલ રેડાય તપતા તેમ ચગદાએ વલી.

968

સ્પાષ્ટાથ<sup>િ</sup>:—મનુષ્યો બેઇન્દ્રિય એવા શંખલા છીપા કાડા વગેરેને ફ્રાંડે છે. મનુષ્ય દેહનું ખરાખ લાહી પીને પુષ્ટ થયેલ જળાને નીચાવે છે. પેટમાં થતા ગંડાલાને ઔષધ વડે પેટની બહાર કાઢે છે. હવે તેઈન્દ્રિય જીવોનાં દુઃખા કહે છે:—કીડી, જૂ, માંકડ વગેરે શરીરની સાથે આળાય છે, મસળાય છે, તેમના ઉપર ઉનું પાણી રાકાય છે તેથી તેઓ તપીને ખળીને નાશ પામે છે. વળી પગ તળે કચરાઈને પણ તેઓ મરણ પામે છે. ૧૮૪

સંમાર્જને પીડાય કુંથુ પ્રમુખ આસન આદિથી, નીચે દબાય બહુજ દુઃખ રહેવાય ત્રીન્દ્રિય જીવથી; ભમરા વગેરે તાડનાદિ સહે ચતુરિંદ્રિયપણે, પંખા વગેરેથીજ તાડન આદિ મચ્છર આદિને.

944

સ્પષ્ટાર્થ:—સાવરણી આદિ સાધનાથી કુંશુઆ વગેરે જીવા પીડા પામે છે, તથા મરણ પણ પામે છે. આસન વગેરેની નીચે દબાવાથી તેઓ ઘણાં દુઃખને પામે છે. એવી રીતે તેઇદ્રિય જીવા પણ અનેક પ્રકારનાં દુઃખાને સહન કરે છે. હવે ચતુરિદ્રિય જીવાનાં દુઃખાનું વર્ણન કરતાં કહે છે કે ભમરા ભમરી, મધમાખ વગેરે ચતુરિદ્રિયપણામાં તાડન વગેરે દુઃખાને સહન કરે છે, તેમના મધને લેવાને માટે ધુણી વગેરે કરીને તેમને પીડ વામાં આવે છે. વળી મચ્છર વગેરે ચતુરિદ્રિય જીવાને પણ પંખા વગેરેથી તાડન કરવામાં આવે છે. તેમને દ્રર કરવાને માટે ધુણી વગેરે કરવામાં આવે છે તેથી તેઓ ગુંગળામણ વગેરેને સહન કરતાં મરણ પણ પામે છે. ૧૮૫

વિકલેન્દ્રિય તિર્ય ચાના દુઃખની પૂર્ણતા કરી પંચેન્દ્રિય તિય ચના દુઃખાનું વર્ણન ત્રણ ગાથાએમાં કરે છેઃ--

મિલિકાદિકને ગિરાળી આદિ શીધ મળી જતા, ચતુરિન્દ્રિયોને અન્ય પણ દુઃખ ભય ભરેલા દિન જતા; એક બીજાને પરસ્પર ખાય મત્સ્યાદિક અને, પકડાય ધીવર આદિથીજ ગળાય ચરબી કાજ એ. ૧૮૬ સ્પષ્ટાર્થ:—ગિરોળી વગેરે હિંસક જીવો માર્ખા, કુદાં, વગેરેને પકડીને તરત જ ગળી જાય છે તેથી તેઓ દુ:ખી ઘઈને મરણ પામે છે. એમ ખીજા પણ ત્રતુરિંદ્રિય જ્વોને ઘણી જાતનાં દુ:ખાં લાગવાં પડતાં હેતવાથી તેઓના દિવસા લચમાં પસાર થાય છે. એ પ્રમાણે ત્રતુરિંદ્રિય જ્વોનાં દુ:ખાં કહીને હવે પંચેદ્રિય તિયેં અનાં દુ:ખાં કેવાં છે તે કહે છે:—સમુદ્ર સરાવર વગેરેમાં રહેતાં માંછલાં એક ખીજાને ખાઈ જાય છે. માટાં માછલાં નાનાં માછલાંને ગળી જાય છે. માછીએ વગેરે હિંસક જ્વા તેમને જાળમાં પકડે છે. તેમની ત્રરળી મેળવવાને માટે તેમને મારીને ગાળવામાં આવે છે. એ પ્રમાણે બીજા પણ જલાશયામાં અનેક પ્રકારનાં જલચર જીવા એક ખીજાનું લક્ષણ કરીને જીવે છે. ૧૮૬

મૃત્ર આદિને સિંહાદિ મારે તેમ શીકારી જના,

જીવ હણતા દયા હીન નર બળદ આદિકને ધણા; ભાર ઉપડાવે તદા તે માર ચાલુક આદિના, સહન કરતા શક પ્રમુખના ભય બહુ શ્યેનાદિના.

929

સ્પાષ્ટી કર્યા જંગલની અંદર તથા પર્વતાદિની ઉપર સિંહ વાઘ વગેરે અલવાન હિંસક પ્રાણીઓ હરણ વગેરે વનચર પ્રાણીઓને પકડીને મારે છે. માંસને ખાનાર શિકારી માણસા જંગલની અંદર વસતા નિરપરાધી જીવાને મારે છે. દયા વિનાના મનુષ્યા બળદ, ઘાડા, ઉંટ, ગધેડાં વગેરે પાસે ગજા ઉપરાંતના ભાર ઉપડાવે છે. તે ઉપ સંત ચાબુક વગેરેના ઘણા માર મારે છે અને તે તેઓને મૂંગે માઢે સહન કરવા પડે છે. નિર્દય મનુષ્યના કબજામાં પડેલાં તે મૂંગાં પ્રાણીઓ અનેક પ્રકારની બૂખ, તરસ વગેરેની વેદનાઓ સહન કરે છે. એ પ્રમાણે સ્થલચર તિર્યાયા અનેક પ્રકારનાં દુ:ખાં બાગવે છે તે જણાવીને હવે ખેચર જીવા એટલે પક્ષીઓ કેવાં દુ:ખાં બાગવે છે તે જણાવે છે—શુકાદિક એટલે પાપટ, મેના, ચકલી, તેતર, વગેરે પક્ષીઓને બાજ, શમડી વગેરે શિકારી પક્ષીઓના ઘણા લય હેડય છે. ૧૮૭

માંસ લાભી જાળ આદિક સાધનાથી પકડતા, અનેક રીત વિડંખતા બહુ ત્રાસ દેતા મારતા; તિર્ય ચ પક્ષી આદિને જલ અગ્નિ શસ્ત્રાદિક તણા, હંમેશના ભય દુઃખિ ભવ આ જાણવા તિર્ય ચના.

126

રપષ્ટાર્શ:—માંસના લાલચુએા તથા શિકારના શાખીન ક્ષત્રિય રાજા વગેરે તે પક્ષીઓને જાળ વગેરે સાધનાથી પકહે છે, અને તેમને અનેક રીતે વિડંબના પમાહે છે અને મારે છે. આ પ્રમાણે તિર્થંચ પક્ષીઓને તેમજ બીજા રથલચર તિર્થંચોને પણ પાણીના, અગ્નિના તથા શસ્ત્રાદિકના હમેશના ભય હાય છે. માટે આ તિર્થંચના ભવ પણ ઘણા હુ:ખાથી ભરેલા છે એમ જાણવું. અહીં તિર્થંચ ગતિમાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા રહેલાં છે તે સંભ'ધી હકીકત પૂરી થઈ. હવે આગળ મનુષ્ય ગતિનાં હઃખેાનું વર્ણન કરે છે. ૧૮૮

હવે મનુષ્ય ગતિનાં દુઃખાેનું વર્ણન શરૂ કરતાં અનાર્ય દેશના તથા આર્ય દેશના મનુષ્યનું વર્ણન કરે છે:---

મનુષ્ય ભવ પામ્યા છતાં પણ અનાર્યા અહુ પાપને, આચરે જે કહી શકાય ન આર્ય પણ નીચ પાપને; કરત દુઃખા સહત પુષ્કલ સાધતા નહિ ધર્મને, આર્ય દેશે જન્મતાં પણ કરે અનાર્ય પ્રદત્તિને.

96

સ્પાષ્ટાર્થ:— મનુષ્ય ભવ પામવો દુર્લાભ છે તે છતાં કદાચ મનુષ્ય ભવ પ્રાપ્ત થાય, પરંતુ જો અનાર્ય દેશમાં જન્મ થાય તો તે મનુષ્ય ભવ પણ નિષ્ફળ જાય છે, કારણ કે સદાચાર સદિચાર ઉત્તમ ભાષા રહિત દેશમાં જન્મેલા તે અનાર્યો એવાં ઘણાં પાપા કરે છે, કે જેઓનું વર્ણન પણ કરી શકાય તેવું નથી. તેમજ આર્ય દેશમાં જન્મ પામ્યા છતાં પણ કેટલાક નીચ મનુષ્યા અનેક પ્રકારના પાપ કાર્યોને કરીને અનેક જાતનાં દુઃખાને સહન કરે છે અને કાઇ જાતનાં ધર્મ કાર્યો કરતા નથી. તેઓ આર્ય દેશમાં જન્મ્યા છતાં અનાર્ય દેશના લોકોના જેવી પ્રવૃત્તિઓ કરે છે અને વિચાર પણ તેવા કરે છે, ભાષા પણ તેવી જ કંઠાર એાલે છે. ૧૮૯

ફળ લહેજ કર્યા પ્રમાણે પાપ ફલ દુઃખાદિને, અનુભવે કેઇ નરા પરની અધિક સંપત્તિને; નિજ હીન સ્થિતિને જોઈ ખિન્ન બની દુઃખે દિન પૂરતા, કેઈ રાગાદિક થકી હેરાન ગતિને પામતા.

960

સ્પષ્ટાર્થ:—જેવું કરે તેવું પામે એ કહેવતને અનુસારે પાપ કાર્યો કરનારા તેઓ દુઃખાદિકને એટલે અનેક પ્રકારનાં દુઃખા, રોગા વગેરેના અનુભવ કરે છે. કેટલાક ઈર્ષ્યાળ મનુષ્યા પાતાના કરતાં અધિક સંપત્તિવાળા મનુષ્યાને જોઈને અને તેઓનાથી પાતાની ઉતરતી સ્થિતિ જોઈને દુઃખમાં અખ્યા કરે છે અને દુઃખે કરીને દિવસા કાઢે છે. વળી કેટલાક મનુષ્યા રોગાદિ કારશાથી હેસનગતિ એટલે દુઃખી અવસ્થાને પામે છે. (સોગવે છે). ૧૯૦

ગર્ભાવાસના દુઃખનું વર્ણન કરે છે.— જરાદિકના દુઃખ થકી દુઃખ અધિક ગર્ભાવાસના, કેઈ તેને અનુભવે તિમ કાઇ દેહે કાઇના; અહુ તપેલી અગ્નિ વર્ણી સૂચી રામે રામમાં, ભાંકતાં જે દુઃખ તેથી આઠ ગુણું દુઃખ ગર્ભમાં.

9-9

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાર્થ:—મનુષ્યગતિમાં આવનાર જીવને નવ મહિના ઉપરાંત ગર્ભાવસ્થામાં રહેલું પડે છે. ત્યાં તે જીવને ઉધે મસ્તકે રહેલું પડે છે. જીવને વૃદ્ધાવસ્થામાં જે દુ:ખ લોગવલું પડે છે તેના કરતાં અધિક દુ:ખ ગર્ભાવસ્થામાં રહેલો તે જીવ લાગવે છે. જીવ ગર્ભાવસ્થામાં જે દુ:ખ અનુભવે છે તેનું દર્શાત દ્વારા વર્ણન કરતાં જણાવે છે કે કેન્ડિ એક મનુષ્ય બોજા કાઈ મનુષ્યના શરીરમાં તેના રોમે રોમે અગ્નિથી લાલચાળ થએલી સાય લોકે તે વખતે તે મનુષ્યને જેટલી વેદના થાય તેના કરતાં આઠ ગુણી વેદના તે જીવને ગર્ભાવસ્થામાં હેત્ય છે. ૧૯૧

મનુષ્યને જન્મતાં તથા ત્રણે અવસ્થામાં દુઃખરહેલું છે તે બે શ્લાકમાં જણાવે છે:—

તેથી અનંતગુણું નીકલતા યાનિથી આ જવને, બાલ્યક્ષણ મૂત્રાદિથી ભાગાદિથી પણ યોવને; ઘડપણે ધાસાદિથી રીઆય ના શાંતિ જરી, તાય ના શરમાય ન ધરે ધર્મ કરવા મતિ ખરી.

१६२

સ્પાપ્ટાર્શ:—પૂર્વના શ્લોકમાં કહ્યા પ્રમાણે જીવને ગર્ભાવસ્થામાં જેટલા દુ:ખના અનુભવ થાય છે તેના કરતાં જયારે જીવ યોનિદ્વારા ગર્ભમાંથી ખહાર આવે છે ત્યારે અનંતગણું દુ:ખ પામે છે. જન્મ થયા પછી ખાલ્યાવસ્થામાં મૂત્રાદિનું દુ:ખ હાય છે એટલે તેને ઝાડા પેશાબનું ભાન હાતું નથી, તેથી તેનું શરીર વિષ્ટાદિથી લેપાય છે. બીનામાં પડશું રહેલું પહે છે. બીજી યુવાવસ્થા ભાગો ભાગવવામાં પસાર થાય છે. ભાગો ભાગવવામાં રાગાના ભય રહેલા છે અને તેથી ઘણા જીવો ભાગોમાં આસકત થવાથી ભયંકર રોગના ભાગ બનીને દુ:ખી થાય છે. ત્રીજી વૃદ્ધાવસ્થામાં જીવ અશકત બનતા જાય છે, પરાધીન જીવન જીવલું પહે છે, શ્વાસ, કફ વગેરે રોગોને લીધે રીબાય છે. આ પ્રમાણે આ મનુષ્ય ભવમાં પણ દેવ ગુરૂ ધર્મની આરાધના નહિ કરનારા મનુષ્યોને ખરી શાંતિ જરા પણ મળતી નથી, તે છતાં તેમને જરા પણ શરમ આવતી નથી અને ધર્મ સાધના કરવાની ખરી મુદ્ધિ પણ ઉપજતી નથી એ ઘણા ખેદની વાત છે. ૧૯૨

વિષ્ઠા તણા ડુક્કર સમી સ્થિતિ આલ્ય વધે આ જીવની, મદન ગઈ ભ યોવને બેહાલ ઘરડા બેલની; જેવાજ ઘડપણમાં છતાં સાચા પુરૂષ અનતા નથી, સાધના દુર્લ ભ મળ્યાં પણ સાધના કરતા નથી.

943

સ્પષ્ટાર્થ:---પ્રભુ શ્રીપદ્મપ્રભ સ્વામી પૂર્વે જણાવેલ બાલ્યાવસ્થાદિના દુઃખાનું વર્શ્વન બીજી રીતે વર્ણવતાં કહે છે કે આ જીવની બાલ્યાવસ્થામાં વિષ્ઠામાં આનંદ

માનનાર ડુપ્કરના જેવી સ્થિતિ હોય છે. તથા આ જીવની યોવનાવસ્થા મદ્દન ગર્દ લના જેવી ચાલી જાય છે. એટલે યુવાવસ્થા વિષયસુખ ભાગવવામાં ઉદ્ધત ગધેડાની પેઠે ચાલી જાય છે. એને ઘડપણ તો ઘરડા બળદની પેઠે બેહાલ સ્થિતિમાં પસાર થાય છે. એટલે જ્યાં સુધી બળદ ખેતી કરવા માટે તથા ભાર ઉપાડવા માટે સમર્થ હાય છે ત્યાં સુધી તેની સારી રીતે માવજત કરવામાં આવે છે, પરંતુ જ્યારે તે ઘરડા થાય છે અને ખેતી વગેરે કામા કરવામાં અશક્ત બને છે ત્યારે તેની બરોબર સારવાર કરવામાં આવતી નથી અને પૂરૂં ખાવાનું આપવામાં આવતું નથી તેથી તે ઘણા હું. ખી થાય છે અને અધી ભુખ્યા રહે છે, તેવી દશા વૃદ્ધાવસ્થામાં મનુષ્યની શાય છે, છતાં તે સાચા મનુષ્ય બનતા નથી એટલે ધર્મની સાધના માટેનાં હર્લ સાધના મત્યા છતાં પણ તે ધર્મની સાધના કરતા નથી અને પાતાના મનુષ્ય ભવે ફાગટ ગુમાવી દે છે. ૧૯૩

મનુષ્યની ત્રણે અવસ્થા પરાધીનપણામાં પસાર થાય છે, તે વિસ્તારથી જણાવે છે:—

જનનીમુખી બચપણ વિષે રમણીમુખી તિમ યોત્રને, સુતમુખી ઘડપણ વિષે અંતમું ખી નરજીવને; હાવે કદી ના કરાળીયાની જેમ આશાત તુએ, વીંટાઇ કરતાં પાપ ફાગટ ગુમાવે નર જન્મને.

१**€**४

રપષ્ટાર્થ:—હવે પ્રભુદેવ ત્રણે અવસ્થાનાં દુ:ખા ત્રીજી રીતે વર્ણવતાં જણાવે છે કે—બરાયણને વિષે અથવા બાલ્યાવસ્થામાં આ જીવ જનનીમુખી હાય છે એટલે તેના બધા આધાર માતા ઉપર હાય છે. બાલ્યાવસ્થામાં માતા જ તેની સારવાર કરનારી હાય છે માટે બાલ્યાવસ્થા માતાના આધારવાળી કહી છે. બીજી યુવાવસ્થામાં પુરૂષ રમણી-મુખી હોય છે એટલે સ્ત્રી કહે તે પ્રમૃણે વર્ષનારો હોય છે અથવા તે અવસ્થામાં તે સ્ત્રીના રાગમાં કસાએલો હોવાથી સ્ત્રીમુખી કહ્યો છે. ત્રીજી વૃદ્ધાવસ્થામાં આ જીવ સુત્ર મુખી હોય છે, કારણ કે વૃદ્ધાવસ્થામાં પોતે શરીરે અશક્ત બની જાય છે તેથી પુત્રને આધીન રહેવું પહે છે અને પુત્ર ઉપર આધાર રાખવો પહે છે. આવું નજરા નજર જુએ છે, છતાં પણ આ મનુષ્ય ભવને પામેલા જીવ અંતર્મુખી (અંતરાત્મા) બનતા નથી. જેમ કરોળીયા પાતાની લાળથી આસપાસ જાળની રચના કરે છે અને તેનાથી વીંટાયેલા તે જાળમાંથી છૂટી શકતા નથી, તેમ આશા રૂપી તાંતણાથી વીંટાએલા તે જીવ આશામાં ને આશામાં ફાગટ કાળ ગુમાવે છે અને અનેક જાતના પાપકર્મા કરીને વિવિધ પ્રકારની ઉપાધિ રૂપી તાંતુઓથી વીંટાયેલા તે મનુષ્ય પાતાના દુર્લ મનુષ્ય જન્મને ફાગટ ગુમાવે છે. ૧૯૪

મનુષ્ય હિંસાદિ પાપસ્થાનકા સેવીને સંસારવૃદ્ધિ કરે છે તે સમજાવે છે:— હિંસાદિ પાપ સ્થાન સેવી ભવભ્રમણ દૃદ્ધિ કરે, વિષયાદિથી સુખ સમયમાં દુઃખીજ પાતાને કરે; દૈન્ય ધારી રૃદન કરતાં ધર્મ કર્મ ન આચરે, વાર્ક નીં એાળી જેહ તેને શેલડી કયાંથી મળે ?

1€4

રપાજાં — હિંસા એટલે જીવના નાશ કરવો વગેરે દ્રવ્ય હિંસા તથા જીવોને દુ:ખી કરવાના પરિણામ રૂપ લાવહિંસા, જૂઠ, ચારી વગેરે અઢાર પાપસ્થાનકાનું સેવન કરતો આ જીવ સંસારની રખડપટ્ટીમાં વધારો કરે છે અને સુખના સમયમાં વિષયાદિકનું સેવન કરીને પોતાના આત્માને દુ:ખી બનાવે છે. પછી દીનપણું ધારણ કરીને તે મનુષ્ય રૂદન કરે છે, પરંતુ ધર્મકાર્ય કરતો નથી, અને તેથી નવાં નવાં દુ:ખોને લેત્ગવનારો થાય છે. જેમ કાઈ માણસ લીં બાળી વાવે તો તેમાંથી લીં મહા ઉત્પન્ન થાય અને તેના કળરૂપે લીં બાળીઓ જ મળે, પરંતુ તેમાંથી જેમ શેલડી ઉત્પન્ન થતી નથી તેમ પાપકાર્યો કરનારા જીવોને તેના ફળરૂપે દુ:ખા જ લેત્ગવવાં પહે છે, પરંતુ શેલહીના જેવા મીઠા લાગતાં સુખા પાપકાર્ય કરનાર જીવોને તેના ફળરૂપે કરનારા જીવોને તેના ફળરૂપે કરનાર જીવોને મળતાં નથી. જે લવ્ય જીવો–અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલિ–ત્રિકાલા બાધિત શ્રી તીર્થ કર પ્રભુએ કહેલ ધર્મની સાત્તિકી આરાધના કરે છે, તેમને જ પુણ્યાનુખંધિ પુષ્યના ફલ સ્વરૂપ ઉત્તરોત્તર વધતા ધર્મારાધન સહિત સુખા મળે છે. ૧૯૫

મતૃષ્ય ભવ પામીને પાપાચરણ કરનાર મૂર્ખ સમાન છે તે કહે છે:---

અનંત કર્મ સમૂહ ક્ષય કરનાર જે ક્ષણ માત્રમાં, તે મનુજ ભવને ક્ષહી ધરે પ્રીતિ પાપાચરણમાં; કાઇ કંચન પાત્રમાં મદિરા ભરે મૂર્ખાઇથી, તેના સમા તે જીવ જેને હિતાહિત બૃહિ નથી.

165

મેપષ્ટાર્થ:—આ આત્મામાં અનંતી શક્તિઓ છે, પરંતુ કમોને લીધે તે શક્તિઓ અવરાઈ ગએલી છે એટલે ઢંકાઈ ગએલી છે. તે અનંતી શક્તિએ પ્રગટ કરવા માટે એક મનુષ્ય જ સમર્થ છે. દેવાદિ બીજા ભવોમાં તે પાતાની સર્વ શક્તિએ પ્રગટ કરી શકતા નથી, પરંતુ આ મનુષ્ય ભવની અંદર પ્રખલ પુષ્યોદયે જ્યારે માક્ષ માર્ગની સાત્ત્વિકી આરાધના ઉદલાસથી કરે છે, ત્યારે તે અંતર્મુહૂર્તાદિ થાડા કાલમાં પણ અનંતા કર્માની નિર્જરા કરી નાખે છે અથવા અનંતા કર્માના સમૂહના નાશ કરીને એક અંતર્મુહૂર્તમાં લપકશ્રેણ કરીને કેવલજ્ઞાન રૂપી અનંત જ્ઞાન શક્તિને પ્રગટ કરે છે. એ પ્રમાણે બીજી પણ કેવલદર્શન રૂપી અનંત દર્શન શક્તિ વગેરે પ્રગટ કરે છે. આવી શક્તિને પ્રકટ કરાવનાર મનુષ્ય ભવ પામ્યા છતાં જ્યારે તે મનુષ્ય જીવિહંસાદિ પાપના કાર્યોમાં પ્રીતિ-

વાળા શાય છે અને વિવિધ પ્રકારના પાપાચરણને સેવે છે ત્યારે તે જીવને મૂર્ખ કહેવાય. જેમ હિતાહિત મુહિ એટલે પાતાને હિત કરનાર શું છે—કલ્યાણકારી શું છે તે નહિ સમજનાર મૂર્ખ સોનાના પાત્રમાં દારૂ ભરી આ રીતે પાતાની મૂર્ખતા ખુલ્લી કરે તેના જેવો જ આ મૂર્ખ મનુષ્ય જાણવા જે પાપાચરણ કરીને મનુષ્ય ભવ ફાેગટ ગુમાવે છે. ૧૯૬

મનુષ્ય ભવ પામવા કૈવા હલભ છે તે દર્શાંતપૂર્વક સમજાવે છે:--

સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર માંહે ધાંસરું પૂર્વાન્તમાં, પશ્ચિમમાં તે ખીલી નાંખે કાેઇ રહી ઉપયાગમાં; ખીલી ભરાએ ધાંસરામાં સુરસહાયે કદિ અને, અનંતકાળે પણ કરી ન લહેજ ગત નરભાવને.

960

રપાશ્રાર્થ:—આ તીચ્છા લાકની અંદર અસંખ્યાતા દ્રીપા અને અસંખ્યાતા સમુદ્રો આવેલા છે. તેમાં સૌથી છેલ્લા અને સૌથી માટે સ્વયંભૂરમણ નામના સમુદ્ર આવેલા છે. અસંખ્યાતા યાજનના વિસ્તારવાળા સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રના પૂર્વ દિશાના છેંડ કેઈ માણુસ (છેવટના ભાગમાં) ઉપયોગ પૂર્વ કૃષ્ણ સું નાખે અને તેમાં પરાવવાની ખીલી તેના પશ્ચિમ દિશાના છેડામાં નાખે. હવે તે સમુદ્રમાં અથડાતાં અથડાતાં તે ધૃસરામાં ખીલીના પશ્ચિમ દિશાના છેડામાં નાખે. હવે તે સમુદ્રમાં અથડાતાં અથડાતાં તે ધૃસરામાં ખીલીના પ્રવેશ થાય (ખીલી દાખલ થાય) એવું બનવું આ વિશાળ સમુદ્રમાં ઘણા કાળે પણ શક્ય નથી. પરંતુ માની લા કે કાઈ દેવતાની સહાયથી કદાગ્ર તે ધૃસરીમાં ખીલી દાખલ થાય એવું બને, પરંતુ એક વાર પામેલા દર્લ મનુષ્ય ભવ પ્રમાદ–કામરાગાદિ કારણા માના કોઈ પણ કારણથી હારી જઈ એ તા કરીથી અનંતા કાળે પણ મળવો દર્લ અછે. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે મનુષ્ય ભવ કરી કરી મળવો ઘણા મુશ્કેલ છે. માટે મળેલા મનુષ્ય ભવ ધૃગટ ચાલ્યા ન જાય તે માટે જરૂર સાવચેતા રાખીને ધર્મારાધન કરવું જોઇએ. ૧૯૭

ચિંતામણિ રત્ન કરતાં મનુષ્ય ભવની અધિકતા જણાવે છે:-

ચિંતામણિ ના માેક્ષ સુખને દઇ શકે નરભવજ આ, મુક્તિના સુખ અલ્પ કાળે દઇ શકે તિણુ અધિક આ; મૂર્ખ કાક ઉડાડવા ચિંતામણિને ફેંકતા, પણ વિબુધ શિવ માર્ગ સાધી મુક્તિમ્હેલે મ્હાલતા.

166

સ્પષ્ટાથ:—જે કે ચિન્તામણિ રત્ન આપણે જે જે વસ્તુ મેળવવા ચાહીએ તે તે આપે છે, આપવાની શક્તિ છે, તો પણ મતુષ્ય ભવ તે ચિંતામણિ રત્નથી પણ ચઢીયાતે! છે, તે આ રીતે:–ચિન્તામણિ રત્ન પાસેથી જે સાંસારિક સુખાને દેનારી વસ્તુઓ ચાહીએ તે તે મેળવી શકાય છે, પરંતુ મેહ્લનું સુખ તે ચિન્તામણુ રત્ન આપી શકતું નથી, કારણકે તેનામાં તે આપવાની શકિત નથી. પરંતુ આ મનુષ્ય ભવ પામીને જે ધર્મસાધના યથાર્થપણે કરવામાં આવે તો તે મનુષ્ય ભવ થાડા વખતમાં મેહ્લ સુખને આપી શકે છે. આ બાબતમાં શ્રી મરૂદેવા માતા વગેરેના દેષ્ટાંતો સુપ્રસિદ્ધ છે. આવા ઉત્તમ મનુષ્ય ભવને પામ્યા છતાં જેઓ ધર્મની સાધના કરતા નથી તે જવો કાઈ મૂર્ખ મનુષ્ય કાગડાને ઉડાડવાને માટે ચિન્તામણિ રત્નને ફેંકે તેના જેવા જાણવા. પરંતુ જેઓ વિછુધ એટલે સમજી છે તેઓ મળેલા મનુષ્ય ભવના સદુપયાગ કરી મેહ્લ માર્જની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી સાધના કરે છે અને છેવટે મેહ્લ રૂપી મહેલમાં જઈને અનંતકલ સુધી મુક્તિના સુખના અનુભવ કરે છે. ૧૯૮

દેવતાએ। પણ મનુષ્ય ભવની ચાહના કરે છે તે કહે છે:---

અનુત્તરામર જેહ ચાહે તેહ નરભવને લહી, ધર્મ ને આરાધને તજી પાપ શુભ ભાવે રહી; માહિજના સુખ દેવના અજ્ઞાનથીજ વખાણતા,

પણ તે સુરાના વિવિધ દુ:ખા ન કિંદ તેઓ જાણતા. ૧૯૯ સ્પાલ્ટાર્થ:—દેવતાઓમાં પણ જેમને સૌથી અધિક દેવતાઈ સુખ છે, એવા અનુ ત્તરવાસી દેવાં પણ "હું મનુષ્ય લવ કયારે પામીશ ?" તેવી ચાહના નિરંતર કરે છે, કારણકે તેઓ સમકિતી હોવાથી જાણે છે કે આ દેવતાનાં સુખા તે પણ સાચાં સુખા નથી. તે સુખા પણ નાશવંત છે, માટે ખરૂં સાચું સુખ તો માક્ષનું સુખ છે અને તે માક્ષનું સુખ મનુષ્ય લવને પામ્યા સિવાય મેળવી શકાય તેમ નથી. એટલે મનુષ્ય લવ પામીને પણ જો ધર્મની સાધના કરીએ તો માક્ષના સુખ મેળવી શકાય છે. હે લવ્ય જવો! મનુષ્ય લવ પામીને શુલ લાવનામાં રહીને અને પાપ કાર્યીના ત્યાગ કરીને ધર્મની આરાધના કરે છે. સાંસારિક સુખમાં આસક્ત રહેનારા જવો અજ્ઞાનને લીધે દેવોનાં સુખનાં વખાણ કરે છે, પરંતુ તેઓ સાચી વસ્તુ સ્થિતિ જાણતા નથી. કારણ કે તેઓને દેવ લવમાં રહેલાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખાને ખ્યાલ હાતો નથી. હવે દેવતાએમાં પણ કેવાં કેવાં દુ:ખા રહેલાં છે તે આગળના શ્લોકમાં જણાવે છે. ૧૯૯

હવે દેવગતિમાં પણ અનેક પ્રકારનાં દુઃખાે છે તેની શરૂઆત કરતાં દેવો શાકાદિથી પીડાય છે તે જણાવે છે:--

શાકાદિથી હતભુહિ દેવા દુઃખને અનુભવી રહ્યા, પુષ્યની ઓછાશથી જે અલ્પ ઋહિક સુર થયા; મહહિંકને જોઇ તેઓ ભૂરિ શાકાકુલ ખને, શક્તિશાલી દેવ કનડે અલ્પ શક્તિક દેવને.

२००

સ્પષ્ટાથ :— દેવોમાં પણ લુવનપતિ, વ્યંતર, વાલુવ્યંતર, જ્યાંતિલી, વેમાનિક એમ અનેક પ્રકારના લેદો હોવાથી દેવો એક સરખા હાતા નથી; પરંતુ પૂર્વે કરેલા એછાવત્તા પુષ્યને લીધે એછી અધિક ઋહિવાળા, એછા અધિક અળવાળા, સ્વામી સેવક આદિ ભાવવાળા હોય છે. વળી તે દેવોમાં પણ શાક, ભય, ઈર્ધ્યા વગેરે દોષા રહેલા હાય છે. આ શાક દિકને લીધે તે દેવોની ખુન્દિ પણ હણાય (મુંઝાય) છે અને તેને લીધે તેઓ પણ દુઃખના અનુભવ કરી રહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે:—જે દેવોએ પૂર્વ ભવમાં એહું પુષ્ય કર્યું હાય છે, તેઓ દેવભવ પામ્યા છતાં એછી ઋદિવાળા દેવા થાય છે, એછી ઋદિવાળા દેવા લેવા તેમનાથી) અધિક ઋદિવાળા દેવાને જોઈને ઘણા શોકાતુર બની જાય છે અને તેથી દુઃખના અનુભવ કરે છે. વળી દેવલાકમાં જેઓ અધિક શક્તિવાળા દેવા છે તેઓ તેમનાથી એછી શક્તિવાળા દેવાને કનડે છે એટલે સતાવી હેરાન કરે છે, તેથી તેવા દેવા પણ દુઃખમાં દિવસા પસાર કરે છે. ૨૦૦

દેવો ઈર્ષ્યા રૂપી અગ્નિથી દુઃખી થાય છે તે છે ગાથામાં જણાવે છે:--

પ્રતિકાર તે ન કરી શકે કચવાય કેાધાકુલ અની, સુકૃતની એાછાશથી હું રહ્યા પરસેવક અની; એમ મનમાં ચિંતવી લક્ષ્મી અધિક પરદેવની, એઇ ખિન્ન અને નિરંતર ગુરૂ વિમાનાદિક તણી.

२०१

ઋક્રિને નિત એઇ એઇ ચિત્ત ઇપ્યાનિલ તણી, ઉમિ એથી અળ્યા કરતું અલિષ્ઠ સુર પાતા તણી: ઋક્રિ આદિક લું ટતા તે સમય પણ દીનતા ધરે, હે શ્રેષ્ઠ દેવ! પ્રસન્ન થાએ! ઇમ કહે ગદ્દગદ્દ સ્વરે.

२०२

સ્પષ્ડાર્થ:— ઉપરના રક્ષાં કમાં જણાવેલા અલ્ય શકિતવાળા દેવા અધિક શકિતવાળા દેવાના સામના કરી શકતા નથી તેથી કાપાયમાન થઈ ને મનમાં ને મનમાં કચવાયા કરે છે. તેઓ વિયારે છે કે મેં પાછલા ભવમાં પુષ્ય કાર્યો ઓછાં કર્યાં, તેથી દેવગતિ પામ્યા છતાં પણ મારે પારકાના સેવક ખનીને રહેવું પડે છે અને અપમાન સહન કરવું પડે છે. વળી માટા વિમાનવાળા દેવાની અધિક ઋદ્રિ પરિવારાદિકને એઇ એઈ ને તેઓ ખિન્ન ખને છે અને અદેખાઈ રૂપી અગ્નિની ઉર્મિઓ (આળ, જવાલા) વડે તેઓનું હૃદય હંમેશાં ખળ્યા કરે છે. તેમનાથી અધિક બળવાળા દેવા તે દેવાની ઋદ્રિ જયારે ખૂંચવી લે છે ત્યારે તેઓ દીન ભાવને ધારણ કરે છે અને ગદ્ગદ સ્વરે તે અળવાન દેવાને કહે છે કે હે શ્રેષ્ઠ દેવ! તમે અમારા ઉપર પ્રસન્ન થાઓ અને અમારી ઋદ્રિ પાછી આપા. ૨૦૧–૨૦૨

દેવા પાતાના વ્યવન સમયને જાણીને અહું દુઃખી થાય છે તે ત્રણ ક્લાકામાં જણાવે છે:--

કામ ક્રોધ ભયાદિથી નહિ સ્વસ્થતા તેઓ લહે, સ્યવન ચિહ્ના જોઈને પણ બહુ ઉદાસીન થઇ રહે; નિજ આયુના છેલ્લા છ મહિના શેષ જે કાલે રહે, તેજ કાલે સ્યવન ચિહ્ના જોઇ દેવા ઇમ કહે.

**203** 

સ્પષ્ટાર્થ:— ઉપર કહ્યા પ્રમાણે શોકને લીધે, અદેખાઇને લીધે, તેમજ કામ એટલે વિષયવાસનાને લીધે, અને કોધ તથા ભય વગેરે કારણાથી દેવમતિમાં તે દેવા શાંતિને પામતા નથી. જયારે તે દેવા પાતાના વ્યવનના ચિદ્ધા જીવે છે ત્યારે પણ તેએ! મહુ ઉદાસીન થઇ જાય છે. આ વ્યવનના ચિદ્ધા જયારે તે દેવાનું આયુષ્ય છ મહિના બાકી રહે ત્યારે તે દેવાના જોવામાં આવે છે. હવે જયારે તે દેવા તે વ્યવનના ચિદ્ધા જીવે છે ત્યારે તેઓ આ પ્રમાણે કહીને દુ:ખી થાય છે. ૨૦૩

કયાં અમે સંતાઇ જઈએ એમ કહી સંતાય છે, વ્યવલું ગમે ના તેમને રૂંલમાળ મુખ કરમાય છે; સંધિઅધ શીથિલ થતાં સુરદ્દક્ષ હૃદય પ્રકંપતા, વ્હાલી છતાં પણ શરમ લજ્જા તેમને ઝટ છંડતા.

२०४

સ્પન્દાર્થ:—અમે હવે કયાં સંતાઈ જઈએ ? એમ કહીને તેએ સંતાઈ જાય છે. તેમને પાતાની ઋદિ મૂકીને વ્યવવાનું ગમતું નથી. તેએ એ ગળામાં ધારણ કરેલી કૂલની માળા કરમાય છે, તેમજ તેમના મુખની કાંતિ પણ ઝાંખી પડી જાય છે. તેઓના સંધિષ્ટાંધ એટલે સાંધાએ હીલા પડી જાય છે. અહીં સુરવૃક્ષ એટલે કલ્પવૃક્ષ તથા હૃદય કંપાયમાન થાય છે. વળી તેમને શરમ—લાજ જે અત્યાર સુધી વહાલી હતી તેને પણ તેએ તે વખતે તજી દે છે. ૨૦૪

મલિન હોવે વસ્ત્ર આવે દૈન્ય દીન નહી છતાં, ન્યાય ધર્મ તજી વિષય પર રાગ અધિકા ધારતા; આંગાદિ સાંધા ભાંગતાં નીરાગ તેઓ છે છતાં, અપદ્ર દષ્ટિ અને ચપક્ષ અંગાદિથી બીવરાવતા.

२०५

સ્પષ્ટાર્થ:—વળી તે વ્યવનાર દેવનાં વસ્ત્રો મલીન થાય છે. તેમજ તેએન દીન નથી તે છતાં તેમનામાં દીનતા આવે છે. તે વખતે દેવા ન્યાય ધર્મના ત્યાગ કરી વિષયા ઉપર અધિક રાગવાળા થાય છે. અને તે દેવા નીરાગ એટલે રાગ રહિત હાવા છતાં વ્યવનકાલે તેમના શરીરના સાંધા તૂટતાં હાય તેમ લાગે છે. તેઓની દેખવાની જે શક્તિ હાય છે તે પણ ઘટી જાય છે. તે દેવા વ્યવન કાલે તેમના ચપળ ( ઘરધર ધ્રુજતા, હાલતા) અંગાદિ વડે ખીજા દેવાને ખ્હીવરાવે છે. ૨૦૫

દેવો ચ્યવનના ચિહ્નો **જોઈને કેવે**ા વિલાપ કરે છે તે ત્રણ ગાથામાં જણાવે છેઃ—

એવાં ઘણાંયે સ્યવન ચિહ્ના જેઇ નિર્ણય સ્યવનના, કરતાં વિમાનાદિક વિષે ન કરેજ અનુભવ શાંતિના; નિરખીશ કયાં આ દેવી આદિ હું હવે ઇમ વિક્ષપતા, કાંતાદિ! જોશા આશરે કાેના હવે ઇમ વિલપતા.

२०६

સ્પષ્ટાર્થ:—પૂર્વના શ્લોકામાં જે ચ્યવનના ચિક્રો જણાવ્યા તે ઉપરાંત બીજા પણ ઘણાં ચ્યવનનાં ચિક્રો જેઈને તે દેવો પાતાના ચ્યવન કાલ નજીક આવ્યા છે એવા નિર્ણય કરે છે. આથી કરીને તેઓને તેમના વિમાન વગેરમાં શાંતિના અનુભવ થતા નથી. અને તેથી વિલાપ કરતાં કરતાં કહે છે કે હું હવે આ મારી દેવી, આ મારી ઋદિ કયાં જેઈશ કે હવે તમે કાના આશરે જશા. હવે મારા જેવો આશરો તમને કાેણ આપશે ? ૨૦૬

હૈ વાપિએ ! ઉપભાગ કરશે કુણ તમારા હું નહી, હે કલ્પતરૂએ ! શું મને તજશા તમે આજે સહી; શું ગર્ભ નરકે પરાધીન થઇ વસલું પડશે માહરે, અશુચિના આસ્વાદ કેમ કરી શકીશ હું ત્યાં અરે.

२०७

સ્પેષ્ટાર્થ:—હે વાવડીઓ! હું નહિ હાઉં ત્યારે તમારા પાણીના ઉપયાગ કાણ કરશે ? હે કલ્પવૃક્ષા ! શું તમે હવે ખરેખર મારો ત્યાગ કરશા ? શું હવે મારે પરાધીન થઇને ગર્ભનરકે એટલે જેમાં નરક જેવાં દુઃખા ભાગવવાં પડે છે તેવા ગર્ભાવાસમાં રહેલું પડશે. આવા નરક જેવા ભયંકર ગર્ભાવાસમાં મારાથી કેવી રીતે રહી શકાશે ? અને તે ગર્ભાવાસમાં રહેલા હું કે જેણે અમૃતના સ્વાદ લીધેલા છે, તે મનુષ્ય સ્ત્રીના પેટમાં રહેલા અશુચિ પદાર્થના આહાર શી રીતે લઈ શકીશ ? અરે ઘણા ખેદની વાત છે કે આ ખધા ભયંકર દુઃખા મારાથી શી રીતે સહન કરાશે ? ૨૦૭

-અહા ! મારે જઠર રૂપ અગ્નિ શકટીના તાપના, તીવ્ર દુઃખને સ્હેલું પડશે ? ઉદયથી કૃતપાપના,

# દેવાંગનાના ભાગ કયાં ? ને અશુચિ નરસ્ત્રી ભાગ કયાં ! એમ પ્રિય અર્થા સ્મરી કરતા વિલાપા દુઃખિયા.

306

સ્પષ્ટાર્થ:—અરે ! મારે આ મારાં દિવ્ય સુખાને છાડીને સ્ત્રીના જઠર રૂપી અગ્નિની સગડીના તીવ્ર દુ:ખને સહેવું પડશે ? અહીં તો જ્યારે મને ખાવાની ઈચ્છા થાય ત્યારે તરત જ સુંદર આહાર (શુભપણે પરિશુમેલા પુદ્દગલા) મળે છે. (દેવને જ્યારે આહારની ઈચ્છા થાય ત્યારે ઈચ્છા થતાંની સાથે શુભ રૂપે પરિશુમેલા પુદ્દગલા તેઓના આહાર રૂપ થાય છે.) પરંતુ તે મનુષ્યના ભવમાં મારે ભૂખના તીવ્ર દુ:ખને સહન કરવું પડશે. કારણ કે હવે મને કરેલા પાપના ઉદય થયા છે. આ મના હર દેવાંગનાઓ સાથેના ભાગાં કર્યા ? અને અપવિત્ર મનુષ્ય સ્ત્રી સાથેના વિષય ભાગાં કર્યા ? આ પ્રમાણે તે દેવો પાતાના પ્રિય દેવતાઈ વિષયોનું સ્મરણ કરીને વિલાપ કરતા કરતા દુ:ખી થાય છે. ૨૦૮

છેવટે લાંબા આયુષ્યવાળા દેવ ભવ પૂરા કરીને **દે**વ ત્યાંથી અવે છે:—

પણ વળે શું ? તેહથી બૂઝાય દીપ ક્ષણ વારમાં, તેમ સ્યવતા અનિસ્છાએ સ્યવનક્ષણ નહિ જાણમાં;

દીર્ધ સુર જીવન તણા પણ અંત છેવટ આવતા, ઇમ વિચારી સુમતિ જન મન સાર સંયમ ભાવતા.

२०६

સ્પણ થઈ:— આ પ્રમાણે પોતાના વ્યવનને જાણીને દેવા અનેક પ્રકારે વિલાપ કરે છે, પણ તેથી તેઓનું કાંઈ વળતું નથી. રોાક અને વિલાપમાં તેમના કાળ ચાલ્યા જાય છે. આ રીતે આયુષ્ય પૂર્ણ થાય ત્યારે ક્ષણવારમાં તેઓના જીવન પ્રદીપ ઓળવાઇ જાય છે અને અની અગે વ્યવીને બીજી ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ તેઓ તેમના વ્યવનના સમયને જાણી શકતા નથી. આ પ્રમાણે તે લાંબા આયુષ્યવાળા દેવ ભવના પણ છેવટે અંત આવે છે. આમ દેવગતિમાં પણ અનેક પ્રકારનાં હઃખા ભાગવવાં પડે છે એમ વિચાર કરીને બુદ્ધિશાળી મનુષ્ય પાતાના મનમાં એક સંયમ જ સાર રૂપ છે એવી ભાવના ભાવે છે. ૨૦૯

જે જન્મ પામે તેને નિશ્ચે મરહ્યુ હાેય છે, પહ્યુ મરહ્યુ પામેલાને નિશ્ચ જન્મ હાતા નથી તે સમજાવે છે.---

જન્મેસ પામે મરણ નિયમા પણ ન જન્મે સૌ મર્યા, મનુજગતિ વિણ ત્રણ વિષે જન્મેજ નિશ્ચય જે મર્યા;

## જે મનુષ્યા શુદ્ધ સંયમ વધત ભાવે સાધતા, અત્ય મરણે શિવ લહે તેએા કદી ના જન્મતા.

२१०

મ્પાદાર્થ — જે જન્મે છે તે અવશ્ય મરા પામે છે, પરંતુ જે મરે છે તે સલળાં નિશ્ચયે જન્મતા નથી. કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે જે જન્મ્યા છે તે દરેક પાતાનું આયુ- જ્યા પૂરું થાય એટલે મરા અવશ્ય પામે છે, પરંતુ જેઓ મરે છે તે બધા જીવા કરીથી જન્મે જ એવા નિયમ નથી. ચારે ગતિના સંસારી જીરા જન્મ ધારણ કરે છે, અને આયુપ્ય પૂરું થાય ત્યારે મરે છે, અને કરીથી પણ જન્મે છે, પરંતુ જેઓ સર્વ કર્મા ખપાવીને માણે જાય છે તે સિદ્ધ ભગવંતાને કરીથી જન્મનું પડતું નથી; માટે મરણ પામેલા દરેક જન્મે જ એવા એકાંત નિયમ નથી, પણ જન્મેલા જીવા અવશ્ય મરા પામે જ એવા એકાંત નિયમ છે. મનુષ્યગતિ વિના બાકીની ત્રણ ગતિમાં જેઓ મરે છે તેઓ કરીથી અવશ્ય જન્મ પામે છે. પરંતુ મનુષ્ય ગતિ જ એક એવી ગતિ છે કે જે ગતિ પામીને જે મનુષ્યે ચઢતા ભાવથી શુદ્ધ સંયમની આશધના કરે છે અને ક્ષપક શ્રેણિ માંડી સર્વ કર્મના નાશ કરે છે, તેઓનું માણે જતાં છેલ્લું મરણ થાય છે, ત્યાં માણે માંડી સર્વ કર્મના નાશ કરે છે, તેઓનું મેણે જતાં છેલ્લું મરણ થાય છે, ત્યાં માણે અએલા તે સિદ્ધો કરીથી જન્મ ધારણ કરતા નથી. જન્મ થવામાં કારણ રૂપ કર્મોના તે સિદ્ધોએ સર્વથા નાશ કરેલો હોવાથી તેઓ કરીથી જન્મ ધારણ કરતા નથી. જન્મ ધારણ કરતા નથી. રૂપ છે

હે ભવ્ય છવા ! એમ જાણી નર ભવાદિકને લહી, માહને વશ ના થજો છે કેાણ કેાનું કહેા અહીં; દેશના દીલમાં ધરી વૈરાગ્યથી સંયમ વરી, સિહિના સખ પામજે આરાધના એ છે ખરી.

२११

રપષ્ટાર્થ:—હવે શ્રીપદાપ્રભ તીર્થ કર ભગવાન દેશના પૂરી કરતાં છેવટે કહે છે કે હે ભવ્ય જીવો! એ પ્રમાણે આ ચાર ગતિ રૂપ સંસાર દુઃખથી ભરેલા છે એમ જાણીને મનુષ્ય ભવ, આર્ય ક્ષેત્ર, ઉત્તમ કુલ, ધર્મ સાધનાની સામગ્રી વગેરે પામીને તમે માહને વશ થશા નહિ. અહીં કાણુ કાનું છે? તે તમે કહા અને શાંતિથી વિચારા. આ સંસારમાં કાઈ કાઈનું સશું નથી, સો સ્વાર્થનાં સગાં છે. મારી દેશનાને દીલમાં ધારણુ કરીને વૈરાગ્ય રંગવાળા થઇને આરિત્રને ધારણુ કરજો. તે આરિત્રની શુધ્ધ ભાવે આરાધના કરીને માલ સુખને મેળવજો. આ રીતે માલના સુખ મેળવવા માટે કરેલી જે આરાધના તેજ સાચી આરાધના છે. એ પ્રમાણું કહી પ્રભુએ દેશના પૂરી કરી.૨૧૧

પ્રભુએ દેશના આપ્યા પછી તીર્થની સ્થાપના કરી તે જણાવે છે:—

દેશના પ્રભુની સુણી પ્રતિએાધ પામ્યા બહુ જના, કેઇ દીક્ષા ગ્રહત લેતા લાભ કેઇ ત્રતાદિના; તીર્ધ કવતા નાથ પ્હેલા સમવસરણે ૧૦૦ તેકની, જાણે પ્રવૃત્તિ જ્યાં સુધી ન સુપાર્શ્વપ્રભુજી કેવલી. ૧૦૧ - ૧૧૨

રપષ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રી પદ્મપ્રભરવામીની આ દેશના સાંભળીને ઘણા ભવ્યજના પ્રતિબાધ પામ્યા. પરિણામે કેટલાક આસદ્મસ્થિદ્ધક ભવ્ય જવાએ પ્રભુની પાસે સર્વવિરતિ ધર્મ સ્ત્રીકારવા રૂપ દીક્ષા શ્રહણ કરી. જેઓ દીક્ષા લેવાને અસમર્થ હતા તેઓએ દેશવિરતિ અથવા શ્રાવકપણું ગહણ કર્યું. તેમજ જેઓ દેશવિરતિ અથવા સર્વવિરતિ લેવાને અસમર્થ હતા તેઓએ પ્રભુ પાસે સમ્યકત્વ શ્રહણ કર્યું. આ વખતે—પ્રથમ સમલ્વસરણ (૧૦૦) વખતે પ્રભુએ તીર્થની સ્થાપના કરી. એ પ્રમાણે શ્રી પદ્મપ્રભુએ સ્થાપેલું તે તીર્થ સાતમા તીર્થ કર શ્રી સુપાર્શ્વનાથને જ્યાં સુધી કેવલજ્ઞાન (૧૦૧) ઉત્પન્ન થયું નહિ ત્યાં સુધી કાયમ રહ્યું. કારણ કે ત્યાર પછી તેા શ્રીસુપાર્શ્વનાથનું તીર્થ પ્રવર્તે છે. ૨૧૨

શ્રી પદ્મપ્રભુના ગણ તથા ગણુધરાની સંખ્યા કહે છે:---

તીર્થના વિચ્છેદ ના<sup>૧૦૧</sup> તે કારણે ઇમ માનીએ, એમ એક સાે બેઉ દારે પદ્મપ્રભ પ્રભુ સંભારીએ; સુવ્રતાદિક એક સાે ને સાત<sup>૧૦૩</sup> પ્રણી ત્રિપદી સુણી, દાદશાંગી વિચરતા જે સર્વને હિતકારિણી.

२१३

સ્પાષ્ટાર્થ:—શ્રી પદ્મપ્રભુએ સ્થાપેલા તીર્થના વિચ્છેદ (૧૦૨) થયા નથી, કારણ કે તેમણે પ્રવર્તાવેલું તીર્થ શ્રી સુપાર્થનાથ ભગવાને તીર્થ સ્થાપ્યું ત્યાં સુધી અવિચ્છિન્ત-પણે ગ્રાલ્યું છે. તેના વચમાં વિચ્છેદ થયા નથી. એ પ્રમાણે શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીના એક સા ને છે દ્વારાનું વર્ણન કર્યું. શ્રી પદ્મપ્રભ પ્રભુને સુવ્રત વગેરે એક સા ને સાત ગણધરા (૧૦૩) હતા. તેમણે પ્રભુએ કહેલી ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય સ્વરૂપી ત્રિપદી સાંભળીને આર અંગોની રચના કરી. જે રચના સર્વ જીવાને હિત કરનારી હતી. ૨૧૩

પ્રભુના પ્રથમ ગણુધર શ્રીસુવત ત્યાર પછી ઉપદેશ આપે છે તે ચાર ગાથામાં જણાવે છે:--

એક સો ને સાત બહા<sup>૧૦૪</sup> ઇમ પોરૂષી પૂરી થતા, પાદપીકે બેસતા ગણી સુવ્રત<sup>૧૦૫</sup> ઇમ ઉપદેશતા; હે ભગ્ય જીવા ! દ્રગ્ય ક્ષેત્રાદિક કલી નિત ચેતતા, ધર્મ ને આરાધએ રાગાદિ સંગી ના થતા.

२१४

૨૫ષ્ટાર્થ:-- પ્રભુ પદ્મપ્રભ સ્વામીને એક સા સાત ગણધરા હતા અને તે દ્રષ્ટેક

ગણધરથી એક એક ગણની સ્થાપના યએલી હોવાથી એક સા ને સાત ગણ (૧૦૪) હતા. એ પ્રમાણે પ્રથમ પોર્ફ્યા પૂરી થઈ. ત્યાર પછી પ્રભુના પાદપીઠ ઉપર એસીને તેમના પ્રથમ ગણધર શ્રી સુવત ગણધરે (૧૦૫) ભવ્ય જીવાને પ્રતિએાધ પમાડનારી દેશના આ પ્રમાણે આપી:— હે ભવ્ય જીવા! તમે દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવને જાણીને હંમેશાં ચેતતા રહેજો અને ધર્મની આરાધના કરજો. તમે રાગ દ્રેષના સંગ કરશા નહિ એટલે તમે રાગ તથા દ્રેષના ત્યાંગ કરજો, કારણ કેતે રાગદેષ જીવાને સંસારમાં રખડાવે છે. ૨૧૪

અશુચિ સ્થાનક વાસ અશુભ ધ્યાન અંતે દુર્ગતિ, જ્ઞાનાદિ સાધન વિઘ્વ ચીકણાં કર્મ બાંધે દુર્મતિ; પુત્રવિરહે દુઃખિયા શ્રીૠષભજનની પુત્રની, એઇ ઋદ્ધિ કેવલી થઇ ઋદ્ધિ પામ્યા માક્ષની.

ર૧૫

રપષ્ટાર્થ:—રાગાદિકને લીધે અશુચિ સ્થાનક એટલે અશુદ્ધ સ્થાનકમાં વસલું પડે છે. તે રાગાદિકને લીધે થતા અશુલ ધ્યાન એટલે આર્ત ધ્યાન તથા રૌદ્ર ધ્યાનને લીધે જીવા નારકાદિ દુર્ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને ત્યાં ઘણાં દુ:ખાને લાગવે છે. તથા તે રાગાદિથી દુર્ગતિ એટલે ખુદ્ધિ લગડે છે. તે જ્ઞાનાદિની સાધનામાં વિધ્ન કરે છે. તે રાગાદિથી ઘણા ચીકણાં કર્મો અંધાય છે. શ્રી ઋષભજનની એટલે પ્રથમ તીર્થં કર શ્રી ઋષભ દેવની માતા શ્રી મરૂદેવા પોતાના પુત્રે દીશા લેવાથી માહને લીધે વિચાર છે કે મારા પુત્રને કેવાં કેવાં દુ:ખા લેાગવવાં પડતાં હશે એવી ખાટી કલ્પનાથી પુત્રના વિધાગને લીધે દુ:ખમાં દિવસા ગાળતાં હતાં અને રાઇ રાઇ ને તેમની આંખ ઉપર પડળ આવી ગયાં હતાં. ભરત ચક્રવર્તી એ તેમને ઘણી રીતે સમજવ્યાં હતાં અને તેમના પુત્રને કાઇ પ્રકારનું દુ:ખ નથી એવું આધાસન આપ્યું હતું. તે મરૂદેવા માતા પુત્રની ઋદ્ધિ એઈને અનિત્ય ભાવના ભાવતાં રાગાદિના ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન પામ્યા અને આયુષ્ય પૂર્ થતું હોવાથી અંતર્સ હૂર્તમાં માક્ષનાં મુખને પામ્યા. આથી ચાક્કસ સમજવું કે—રાગાદિના ત્યાગથી જ આત્મા કેવલજ્ઞાની થઈ ને સિદ્ધિપદને પામે છે. ૨૧૫

અંતરંગ દેષાદિ શત્રુ મુક્તિ માર્ગાશધને, વિલ્લકર ભવભ્રમણ વર્ધ ક એમ સમજ તેહને; દૂર છંડી અહિંસાદિક શુધ્ધ ભાવે સાધતા, પુષ્યશાલી જીવ અનંતા મુક્તિપદને પામતા.

₹१६

રુપષ્ટાથ<sup>ર</sup>ઃ--આ રાગ દેષ વગેરે (આપણામાં જ રહેલા) ૬ અંતરંગ શત્રુએક માક્ષ માર્ગની આરાધના કરવામાં વિઘ્તના કરતારા છે અને ભવભ્રમણુ એટલે સ'સારમાં રખડપદીની વૃદ્ધિ કરનારા છે એ વાત અરાખર સમજને તમા તે રાગ દ્રેષના ત્યાગ કરતો. જે પુષ્યશાળી જીવા આ રાગ દ્રેષના ત્યાગ કરીને કાઇ પણ જીવને મન વચન કાયથી પીડા કર્યા સિવાય અહિંસાદિ વ્રતાનું શુદ્ધ ભાવ પૂર્વક પાલન કરે છે તેઓ આ સંસારમાં રખડાવનારાં સઘળાં કર્મોના ક્ષય કરી જયાંથી કરીથી સંસારમાં આવવાનું નથી એવા અનંત અવ્યાળાધ માક્ષપદના સુખાને પામે છે. ૨૧૬

દેશના ઇમ બ્રહ્મુધરે વિસ્તારથી વૈરાગ્યની, દીધેલ સુણુનારા ભવિક કરે સાધના જિનધર્મની; એમ બીજ પૌરૂષી પૂરી થતા ગણી વિરમતા, ઇંડાદ વ'દી નાથને ઉદ્યલાસથી સ્વર્ગે જતા.

२१७

રેપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે શ્રી સુત્રત ગણધરે સંસાર ઉપર વૈરાગ્ય ભાવને પ્રકટાવનારી દેશના વિસ્તારથી આપી. તે સાંભળીને ભવ્ય જવા પરમ હલ્લાસથી શ્રી જિનધર્મની સાત્ત્વિકી આરાધના કરવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે દેશના આપતા બીજી પારસી પૂરી થઇ એટલે શ્રી ગણુધર મહારાજે દેશના પૂરી કરી. ત્યાર પછી ઇન્દ્ર વગેરે દેવા શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીને હર્ષથી વંદન કરીને સ્વર્ગમાં પાતપાતાના દેવલાકમાં ગયા. ૨૧૭

પ્રભુના પ્રથમ સાધ્વી આદિનાં તથા યક્ષનાં નામ કહે છે:--

પ્રથમ રતિ સા<sup>દ</sup>વી<sup>૧૦૬</sup> પ્રથમ વ્રતિ શ્રાહ્વ<sup>૧૦૭</sup> શ્રાહ્થી<sup>૧૦૮</sup> અવિદિતા, અજિતસેન નૃપ<sup>૧૦૯</sup> ભકત યક્ષ કુસુમ<sup>૧૧૦</sup> શરીરે નીલતા; હરિણ વાહન સફલ અભયે શાભતી દક્ષિણ ભુજા, અક્ષ સુત્ર નકુલ વડે જસ દીપતી ડાળી ભુજા. ૨૧૮

રપદાર્થ:—શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીના પ્રથમ સાધ્વીનું નામ શ્રી રિત સાધ્વી (૧૦૬) હતું. તેમના પ્રથમ શ્રાવક (૧૦૭) તથા પ્રથમ શ્રાવિકાનાં નામ (૧૦૮) અવિદિત છે એટલે શ્રી સપ્તિતિશત સ્થાનકાદિમાં કહ્યાં નથી. શ્રી અજિતસેન નામના રાજા (૧૦૯) પ્રભુના ભકત રાજા હતા. તેમના શાસનના અધિષ્ઠાયક યક્ષનું નામ (૧૧૦) કુસુમ હતું. તે યક્ષના શરીરના નીલા વર્ણ હતા. તેને હરાયુનું વાહન હતું. તે યક્ષની જમણી ભુજા ક્લ અભયે (શસ્ત્ર વિશેષે) કરીને શાભતી હતી અને ડાળી ભુજા અક્ષ સૂત્ર (માળા) અને નકુલ (નાળીયા) વહે શાભતી હતી. ૨૧૮

પ્રભુની શાસનદેવીનું સ્વરૂપ કહે છે:— નિત રહે પ્રભુ પાસ તે રૂચિવંત શાસનદેવતા, પુરૂષ વાહન શ્યામ અંગી વરદ ઇધુ દક્ષિણ ભુજા;

## ડા<mark>ળી ભુજાએ અભય કાર્મું ક યક્ષણી સુરી અ</mark>ચ્યુતા,<sup>૧૧૧</sup> વિશ્વહિતકર પદ્મપ્રભ પ્રભુ અન્ય ક્ષેત્રે વિચરતા.

२५६

સ્પાદ્યાર્થ:—પ્રભુના શાસનની રક્ષણ કરનારી દેવીનું નામ અચ્યુતા (૧૧૧) હતું. તે શાસનદેવી સમક્તિવંત હાય છે અને હંમેશાં પ્રભુની પાસે રહે છે. પુરૂષ તેનું વહન હાય છે અને તે દેવીના શરીરના વર્ણ શ્યામ એટલે કાળા હાય છે. તેની જમણી બે ભુજામાં વરદ અને ઇલુ (એક જાતનું આણુ) હાય છે અને ડાબી બે ભુજાને વિધે અભય અને કાર્મુંક (ધનુષ્ય વિશેષ) હાય છે. એ પ્રમાણે પ્રભુના યક્ષ તથા યક્ષિણીનું સ્વરૂપ જાણુનું. અહીં પ્રથમ સમવસરણની બીના પૂર્ણ થયા બાદ હવે પ્રભુના વિહારનું વર્ણન કરે છે—કેવલજ્ઞાન થયા પછી તીર્થની સ્થાપના કરીને વિધાને હિત કરનારા શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામી ત્યાંથી બીજે સ્થળે વિદાર કરી ગયા. ૨૧૯

શ્રી યદ્મપ્રભ પ્રભુનાે સાધુ સાધ્વી વગેરેના પરિવાર ત્રણ શ્લોકમાં જણાવે છેઃ—

શ્રીપદ્દમપ્રભ પરિવાર મુનિ<sup>૧૧૨</sup> ત્રણ લાખ તેત્રીસ સહસને, ચાર લખ વીસ સહસ સાધ્વી<sup>૧૧૩</sup> ચોદ પૂર્વી મુનિ અને, આવીસ સાે<sup>૧૧૪</sup> દશ સહસ અવધિ જ્ઞાનશાલી<sup>૧૧૫</sup> મુનિવરા, દશ સહસ ને સાથ ત્રણસાે મનઃપર્યવ ગુણધરા.<sup>૧૧૬</sup>

२२०

સ્પાદ્યાર્થે:—શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીને ત્રણ લાખ તેત્રીસ હજાર (333000) સાધુ. ઓના (૧૧૨) પરિવાર હતો. તેમજ ચાર લાખ વીસ હજાર (૪૨૦૦૦૦) સાધ્વીઓના (૧૧૩) પરિવાર હતો. ચૌદ પૂર્વં ધર મુનિઓની (૧૧૪) સંખ્યા ભાવીસસા (૨૨૦૦) હતી જે ત્રાનથી ઇદ્રિયાની મદદ વિના રૂપી દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ જાણી શકાય છે તે અવધિત્રાન વડે શાલતા મુનિરાજેની (૧૧૫) સંખ્યા દશ હજાર (૧૦૦૦૦) હતી. જેનાથી સંત્રી પંચે દ્રિય જીવાના મનના વિચારા જાણી શકાય છે એવા મન:પર્યવત્રાની સાધુઓની (૧૧૬) સંખ્યા દશ હજાર ને ત્રણસા (૧૦૩૦૦) ની હતી. ૨૨૦

સર્વજ્ઞ ભાર હજાર<sup>૧૧૭</sup> વૈક્રિય લિગ્ધ સોલ સહસ અને, એક સાે ને આઠ<sup>૧૧૮</sup> ઉત્તમ વાદ લિગ્ધધરા અને; છન્નુ સાે<sup>૧૧૯</sup> બે લાખ છેાતેર સહસ શ્રાવક<sup>૧૨૦</sup> જાણવા, શ્રાવિકા<sup>૧૨૧</sup> પંચ લાખ પાંચ સહસ્ર અધિકા જાણવા.

२२१

સ્પષ્ટાર્થ:—પ્રભુને સર્વત્ર એટલે કેવલજ્ઞાની સાધુએ (૧૧૭) અર હજાર (૧૨૦૦૦) હતા. વળી વૈક્રિય લખ્ધિ એટલે જે લખ્ધિવડે વિવિધ પ્રકારનાં શરીરા ધારણ કરી શકાય છે તે લબ્ધિવાળા (૧૧૮) સાળ હજાર એક સા ને આઠ (૧૬૧૦૮) સાધુઓા હતા. ઉત્તમ પ્રકારની વાદ લબ્ધિને ધારણ કરનારા વાદી મુનિવરાની (૧૧૯) સંખ્યા છન્તુસા (૯૬૦૦) હતી. પ્રભુતા શ્રાવકાના પરિવાર (૧૨૦) એ લાખ અને છેાંતેર હજાર (૧૭૬૦૦૦) હતા. તેમજ ઉત્તમ શ્રાવિકાઓના (૧૧૧) પરિવાર પાંચ લાખ અને પાંચ હજાર (૫૦૫૦૦૦) ના હતા. ૨૨૧

સામાન્ય મુનિ<sup>૧૨૨</sup>ં એ લાખ અજ્ઞાતેર સહસ ઉપર <del>અને</del>, પાંચસા પંચાશી સ્થાનક<sup>૧૨૩–૧૪૨</sup> વીશ સુમતિ પ્રભુ પરે; છ માસ સાેલ પૂર્વોંગ ઉણ એક લાખ પૂર્વ<sup>૧૪૩</sup> કેવલિપણે, વિચરતા વસુધા તલે પ્રતિએાધતા ભવિસાર્થને.

**२२**२

સ્પાજા :— ઉપરની ગાયામાં જે મુનિઓના પરિવાર ગણાવ્યા છે તે દરેક જાતના લિબ્ધવંત તથા કેવલી મુનિએ સહિત ગણાવ્યા છે. તેમાંથી કેવલીએ, મનઃપર્યવ જ્ઞાનીઓ, વૈકિય લિબ્ધવાળા મુનિએ, વાદી મુનિએ વગેરે લિબ્ધધર સિવાય સામાન્ય મુનિવરાની (૧૨૨) સંખ્યા છે લાખ અજ્ઞોતેર હજાર પાંચસા પંચાસી (૨૬૯૫૮૫) હતી. એ પ્રમાણે પ્રભુના ૧૨૨ સ્થાના જણાવ્યાં. ત્યાંથી આગળ એટલે ૧૨૩ થી ૧૪૨ સુધીના ૨૦ સ્થાનકા દેશનાચિંતામણિના પાંચમા ભાગમાં શ્રી સુમતિનાય ભગવાનના જીવનને વિષે જે પ્રમાણે કહ્યાં છે તે પ્રમાણે જાણવાં. હવે આકીનાં સ્થાનકા જણાવતાં કહે છે કે જે દિવસે પ્રભુને કેવલગ્રાન થયું ત્યારથી માંડીને જ્યારે માેક્ષે ગયા ત્યાં સુધીના કાલમાં પ્રભુ કેવલીપણ વિચર્યા. તે કેવલીપણમાં પ્રભુ એક લાખ પૂર્વમાંથી ૧૬ પૂર્વાંગ અને છ માસ એાછા (૧૪૩) કરતાં બાકી જે રહે, તેટલા પૂર્વાદ સમય સુધી વિચર્યા છે. ૮૪ લાખ વર્ષનું એક પૂર્વાગ જાણું. તેવા ૮૪ લાખ પૂર્વા એક પૂર્વ થાય છે. તે કેવલીપણામાં પ્રભુ પૃથ્વી ઉપર વિહાર કરે છે અને ભવ્ય જીવાને પ્રતિએાધ કરે છે. ૨૨૨

પ્રભુનું **માક્ષસ્થા**ન તથા કયારે માક્ષે ગયા વગેરે <mark>બે સ્લેાકમાં જણાવે છેઃ—</mark>

માક્ષ સમય નજીક કલી સમ્મેતશિખરે<sup>૧૪૪</sup> આવતા, ચતુર્થારક પશ્ચિમાર્ધે<sup>૧૪૫</sup> માસિક અનશન<sup>૧૪૬</sup> પાલતા; મૃગશીર્ષ વદ એકાદશીએ<sup>૧૪૭</sup> પશ્ચિમાહ્ન દિનાંશમાં,<sup>૧૪૮</sup> વર્તતા શશી રાશિ કન્યા<sup>૧૪૯</sup> તેમ ચિત્રા<sup>૧૫૦</sup> નક્ષત્રમાં.

223

પદ્દમપ્રભુ ચઉ અધાતી કર્મ શીઘ ખપાવતા, અનંત ચતુષ્ટય સિ<sup>દ્</sup>ધ કરતા કાઉસ્સ<sup>્ટો૧૫૧</sup> લીન થતા;

₹ 6

અનશનિ મુનિ ત્રિશત ઉપર આઠ<sup>૧૫૨</sup> સઢ શિવસંપદા, પામતા ત્રિભાગ ઉણ અવગાઢના<sup>૧૫૩</sup> પ્રભુની તદા.

२२४

**૨૫૦૮ાથ**:--એ પ્રમાણે કેવલીયણામાં વિહાર કરતા પ્રભુએ જયારે પાતાના મારૂ જવાના સમય નજીક આવ્યા છે એવું જાણ્યું ત્યારે પ્રભુ શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામી શ્રી સમ્મેત-શિખર (૧૪૪) તીર્થને વિષે પધાર્યા. તે વખતે ચાથા આરાના અર્ધા ભાગ વીતી ગયો હતા અને પશ્ચિમાર્ધ (૧૪૫) એટલે પછીના અર્ધી ભાગ ગાલતા હતા. શ્રી સમ્મેત શિખર ઉપર આવીને પ્રભુએ એક મહિનાનું અનશન (૧૪૬) કર્યું. માગસર માસની વદ ૧૧ (૧૪૭) ના દિવસે પશ્ચિમાર્ષમાં (૧૪૮) જ્યારે ચંદ્ર કન્યા રાશિમાં (૧૪૯) વર્લતા હતા અને ચિત્રા (૧૫૦) નામનું નક્ષત્ર ચાલતું હતું ત્યારે શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામીએ વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને આયુષ્ય નામના બાકી રહેલા ચાર અધાતી કર્મોના એક સાથે સંપૂર્ણ નાશ કર્યો. એ પ્રમાણે કાઉસગ્ગમાં (૧૫૧) લીન થએલા પ્રભુએ અનંત જ્ઞાન–દર્શન– ચારિત્ર-વીર્ય સ્વરૂપ અનંત ચતુષ્ટય સિદ્ધ કર્યાં એટલે મેાક્ષમાં જઈને સિદ્ધિનાં અવ્યા-ભાધ અનંત સખા મેળવ્યાં. તે વખતે પ્રભુની સાથે અનશન ગહણ કરનારા ત્રણસા આઠ (૩૦૮) મુનિવરાએ (૧૫૨) પણ માેક્ષ સંપદાને મેળવી. જ્યારે પ્રભુ માેક્ષે ગયા ત્યારે શરીરમાં જેટલી અવગાહના હતી તેનાથી ત્રીજા ભાગે ઓછી અવગાહના (૧૫૩) પ્રભુની માક્ષસ્થાનમાં જાણવી. જ્યારે જવ માક્ષે જાય ત્યારે ઔદારિક શરીરમાં તેની જે અવગા-હના હાય છે તેમાંથી ત્રીજા ભાગની અવગાહના માણે જતાં એલ્ડી થઈ જાય છે, કારણ કે શરીરમાં જે પોલાજીના ભાગ હાય છે તે આત્મપ્રદેશા વડે પુરાવાથી અવગાહના ત્રીજા ભાગ જેટલી એાછી થાય છે. ૨૨૩–૨૨૪

પ્રભુની કઈ કઈ અવસ્થાના કેટલા કાળ હતા તે જણાવે છે:--

પૂર્વાંગ સાેળ સહિત સાડા સાત લખ પૂર્વો સુધી, કૌમારમાં<sup>૧૫૪</sup> પ્રભુ પૂર્વ સાડી એકવીસ સમય સુધી; રાજ્ય કરતાં<sup>૧૫૫</sup> સાેળ પૂર્વાંગાન ઇગ લખ પૂર્વ એ, વ્રતકાલ<sup>૧૫૬</sup> પ્રભુના માસ ષઠ છદ્દમસ્થ કાલ ન ભૂલીએ. ૨૨૫

સ્પાપ્ટાર્થ:—પ્રભુ શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીએ સાડા સાત લાખ પૂર્વો અને ઉપર સાળ પૂર્વાં એટલા વધો કુમાર અવસ્થામાં (૧૫૪) પસાર કર્યા. ત્યાર પછી પ્રભુએ સાડી એકવીસ પૂર્વ વર્ષો સુધી રાજ્ય કર્યું. (૧૫૫) એટલા તેમની રાજ્યાવસ્થાના કાળ જાણવા. ત્યાર પછી પ્રભુએ બાકીનું આયુષ્ય દીક્ષા પર્યાયમાં (૧૫૫) પસાર કર્યું. તેના સઘળા કાળ એક લાખ પૂર્વમાં સાળ પૂર્વાંગ એકા જાણવા. આ ત્રતના કાલની અંદર પ્રભુના

છ માસના છદ્મસ્થ કાળ જાણવા. પ્રભુએ દીક્ષા લીધા પછી તેમને છ મહિના પછી કેવલજ્ઞાન થયું છે. માટે દીક્ષા લીધી અને કેવલજ્ઞાન થયું તેની વચ્ચેના છ મહિનાના જે કાળ તે તેમના છદ્મસ્થપણાના કાળ જાણવા. ૨૨૫

પ્રભુના આયુષ્યના કાળ તથા આંતરાદિ જણાવે છે:--

સર્વાયુ ત્રીસ લખ પૂર્વ સુમતિ મુકિતથી આ આંતરૂં, ૧૫૦ નેલું સહસ ક્રોડ સાગરે નિર્વાણ પદ્મપ્રભ તણું, સહસ<sup>૧૫૦</sup> એ તાલીસ વર્ષોન દસ સહસ કાેટીજ એ, અતર પક્ષ નવ્યાશી ચાેથા અરક બાકી જ્રણીએ.

225

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે ઉપરના શ્લોકોમાં જણાવેલ કુમાર અવસ્થા વગેરે અવ સ્થાઓનો કાળ લેગા કરતાં પ્રભુ શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીનું સંપૂર્ણ આયુષ્ય ત્રીસ લાખ પૂર્વનું જાણવું. હવે સુમતિનાથ પ્રભુ માણે ગયા અને શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામી માણે ગયા તે વચ્ચેના કાળ તે અહીં આંતરાના કાળ જાણવા. તે કાળનું પ્રમાણ નેલું હજાર કોઠ સાગરાપમ (૧૫૭) જેટલું જાણવું. તે વખતે ચાથા આરાના શેષ કાળ દરા હજાર કોઠ સાગરાપમ ને નેવ્યાસી પખવાડીયામાં ખેંતાલીસ હજાર વર્ષા (૧૫૮) એછાં હતાં. ચાથા આરાના એક કાડાકાડી સાગરાપમમાંથી ખેંતાલીસ હજાર વર્ષ એછાં કરતાં, બાકી જે રહે તેટલા કાળ કહેલા છે. ૨૨૬

ઇન્દ્રાદિક દેવા પ્રભુની અન્ત્ય વિધિ કરે છે તે જણાવે છે:--ભાર અંતિમ સ્થાનકા પ્રભુ સુમતિની જિમ જાણવા, પ્યલ્વપ્ય નિર્વાણ જાણી ઇંદ્રઆદિક સજ્જ અદિ'યા આવવા; પરિવાર સાથે ભકિતભાવે અંત્ય વિધિ પૂરણ કરે, નંદીશ્વરે નિર્વાણ ઉત્સવ કરત સ્વર્ગ સંચરે.

२२७

રેપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામીના ૧૫૮ દ્વારા ગણાવ્યા. આકીના છેલ્લાં ૧૨ સ્થાનકા દેશના ચિંતામણિના પાંચમા ભાગમાં શ્રી સુમતિનાથ ભગવાનનાં જે રીતે કહ્યાં છે તે પ્રમાણે જાણવાં. હવે પ્રભુ જ્યારે માણે ગયા તે લખતે પ્રભુના નિર્વાણ સમય જાણીને ઇન્દ્ર વગેરે દેવા પરિવાર સાથે તૈયાર થઇને સ્વર્ગમાંથી ત્યાં આવે છે અને પ્રભુની અંત્ય સમય (નિર્વાણ કલ્યાણક)ની વિધિ ભક્તિ ભાવપૂર્વક કરે છે. આ વિધિનું વિસ્તારથી વર્ણન દેશના ચિંતામણિના પહેલા ભાગમાં શ્રી ઝપભદેવના ચરિત્ર પ્રસંગે કરેલું હોવાથી અહીંયાં જણાવ્યું નથી. અન્ત્ય વિધિ પૂરી કરીને ઇન્દ્રાદિક દેવા શ્રી નંદી ધર દ્વીપે જાય છે. ત્યાં પ્રભુના નિર્વાણ મહાત્સવ કરીને પછી સ્વર્ગમાં પાતપાતાના સ્થાને જાય છે. ૨૨૭

પ્રભુના ચરિત્ર તથા દેશનાના લાભ જણાવે છે:--

એક સાે સિત્તર હારાે ગાઠવાે પ્રભુ જીવનનાે, સાથ ભાખાે દેશના શ્રીપદ્દપ્રભ તાેર્થેશનાે;

નિર્દોષ ને નિર્ભય જીવનને પામવા આ દેશના, મનન કરી પ્રભુ સમ થજે શિવમાર્ગ સાધી ભવિજના !

२२८

સ્પાન્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે એક સા અને સિત્તર દ્વારા ગેઠવીને શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામીના જીવનની ટ્રંક હકીકત જણાવવા પૂર્વક વિસ્તારથી તેમની દેશના પણ જણાવી છે. આ દેશનાનું સ્વરૂપ યથાર્થ સમજને તે પ્રમાણે આચરણ કરવાથી નિર્દોષ એટલે દેષ વિનાનું તથા નિર્ભય એટલે કાઈ પણ પ્રકારના ભય વિનાનું જીવન જીવી શકાય છે. માટે તે પ્રભુની દેશનાનું ભાવપૂર્વક મનન કરીને હે ભવ્ય જીવા! તમે પણ તે રીતે માલ માર્ગની સાધના કરીને પ્રભુના જેવા સિદ્ધ સ્વરૂપવાળા થજો. આ રીતે કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે જે આસન્તસિદ્ધિક ભવ્ય જીવા આ પદ્મપ્રભુની દેશના યથાર્થ સમજને તે પ્રમાણે આચરણ કરે છે એટલે માલમાર્ગની સાધના કરે છે તેઓ પણ કર્મીને ખપાવીને મેલનાં સુખને જરૂર મેળવે છે. પ્રભુના જેવા નિજાનન્દી થવાના આ અમાદ ઉપાય છે. ૨૨૮

તીર્થકરોના જીવન જાણવાર્થી આત્મદષ્ટિ ખાલ છે તે જણાવે છે:---

કલ્યાણકા પાંચે કહ્યા શ્રી પદ્મપ્રભ તીર્થકાના, જિનશાસને કલ્યાણકારક જીવન સાત્ત્રિકા તણાં;

તીર્થપતિના જીવન ઉત્તમ આત્મદેષ્ટિ જગાવતા, કર્મશત્રુ હઠાવતા પુણ્યશાસી જીવ વિભાવતા.

२२्€

સ્પટાર્શ:--છંદું તીર્થ કર શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામીના પાંચે કલ્યાણકા એટલે ૧ ચ્યવન કલ્યાણક, ૨ જન્મકલ્યાણક, ૩ દીક્ષાકલ્યાણક, ૪ કેવલગ્રાન કલ્યાણક અને ૫ માશ્ર કલ્યાણક-એમ પાંચે કલ્યાણકોનું વર્ણન આમાં કરવામાં આવ્યું છે. જીવાને કલ્યાણક કરનાર હાવાથી કલ્યાણક કહેવાય છે. સાત્વિક પુરૂપોનાં શ્રસ્ત્રિક જિનશાસનને વિષે કલ્યાણક કારી થાય છે. તેમાં પણ તીર્થ કર દેવ જેવા લોકોત્તર મહાપુરૂષોનાં જીવન ચાકકસ ઉત્તમ આત્મદર્શિન જગાઉ છે. તીર્થ કરીના ચરિત્રનું મનન કરનાર છવાને આત્મદર્શિ અથવા

મ્યાત્માને હિતકારી દષ્ટિ પ્રક**ેટ છે** તેથી કરીને તે પુષ્ટ્યવાન જીવા પાતાની મંદર રહેલા આઠ કર્મરૂપી શત્રુએોના નાશ કરીને સિદ્ધિના સાદિ અનંત સુખ રૂપ કલ્યાણને સાધી શકે છે. આ લ્લાકમાં જણાવેલ 'આત્મદર્ષ્ટિ'નું સ્વરૂપ ટૂંકામાં આ રીતે જાણવું:-અધ્યાત્મશાસ્ત્રના વચનને અનુસાર (૧) આત્મદેષ્ટિ છવા (૨) બાહ્યદેષ્ટિ છવા એમ છવાના બ લેદ સંભવે છે. તેમાં જે જીવા મનુષ્યભવ અને અવિચ્છિન્ન પ્રસાવશાલિ-ત્રિકાલાખા-ધિત શ્રી જૈનેન્દ્રશાસન તથા જિનવાણી તેમજ સદ્ગુરુની વાણીનું શ્રવણ, અહિંસા, સંયમ, અથવા દાનાદિ-સ્વરૂપ મુક્તિના સાધનાની પરમ દુર્લભતાને લક્ષ્યમાં રાખીને આ રીતે લાવના લાવે છે કે-- હું એક જ છું એટલે જન્મતાં એકલા જ આવ્યા છું. તે મરણ સમયે પણ હું એકલા જ પરભવમાં જવાના છું. સાનાની લગડી આદિ સાથે લઇને કાઈ પણ જીવ અહીં જન્મ લેતા નથી, ને ધનાદિમાંનું કાંઈ પણ સાથે લઈને પરભવમાં જતા નથી. તે છતાં સ્ત્રી કુટું બ દાેલત વગેરેને પાતાના માનીને તે દરેકના પાયણ રક્ષ-ણાદિ નિમિત્તે આર'લ સમાર'લ કરતાં જે અહાદિ સ્વરૂપવાળાં ચીકણાં કર્મા બ'ધાય, તેનાં કલ મારે પાતાને જ ભાગવવા પડશે, તેમાં આ વ્યાદિમાંનું કેર્ક પણ મારાં દુઃખમાં ભાગ લેશે નહિ, સૌ સ્વાર્થનાં જ સગાં છે. તેા પછી વાસ્તવિક રીતે તે મારા હાઈ શકે જ નહિ. તે મારાં છે એમ મારે ન માનવું જોઈ એ. તેમ હું પણ તેમના નથી. મારી વસ્તુ (નિર્મલ જ્ઞાન દર્શન ગ્રારિત્ર) મારી પાસે જ છે. તેની નિર્મલ આરાધના કરી મુક્તિના અત્યાબાધ સુખ મેળવવા એમાં જ માનવજન્મની ખરી સફલતા છે. વિભાવ. પરપરિણતિ કે કલેશ એ જ સંસારતું મુખ્ય કારણુ છે. સ્વભાવ સ્થિરતા, નિજગુણ રમણતા કે કલેશ રહિત શીલ શમતા સંયમની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરવી, એ માલસુખને જલદી દેનારા અસાધારણ કારણ છે. અને "जितो भवान वर्धते भयं" અહિરાત્મ ભાવે વર્ત્તાનારા તમામ ચકવર્તી આદિ સંસાધી છવા લક્ષેને ષટ ખંડ પૃથ્વી આદિને જીતીને પાતાના આત્માને વીર તરીકે માનતા હાય, પણ ખરા વીર તા કામ, કાંધ, મદ, માન, રાગ દ્રેષાદિ અંતરંગ શત્રુઓને જીતનારા જીવા જ કહેવાય. હે જીવ! તે તો તેને (રાગાદિને) છત્યા નથી, પણ તેનાથી (રાગાદિથી) તું છતાયા છું. એટલે તું રાગા-દિને વરા થયા છું; આત્મા કરતાં દેહાદિને અધિક માનીને તેને માટે વિવિધ પાપકર્મી (ભાર'ભ સમાર'ભાદિ) કરીને રાજી થાય છે. પણ યાદ રાખજે કે-મરણના ભય દિન-પ્રતિદિન વધે જ જાય છે. એમ ભરત ચકેવર્ત્તાના જેવી ભાવના ભાવવા પૂર્વક પાતાના આત્માને હિતકારી એવા નિર્મલ જ્ઞાનાદિની આરાધના રૂપ માલમાર્ગની સાત્ત્રિકી આરા ધના પરમ ઉલ્લાસથી કરનારા પુષ્યશાલી જવા આત્મદી કહેવાય. કારણ કે તેઓ દેહાદિ પદાર્થોને ક્ષણભગુર માનીને આત્મહિત કરવા તરફ જ લક્ષ્ય રાખીને તેવા જ આગારાદિને આરાધ છે. આવી આત્મકૃષ્ટિને પ્રકટ કરવાનું અપૂર્વ સાધન શ્રી લીર્થ કરાદિ લોકોત્તર મહાયુર્વાના જીવન ચરિત્રાદિના પ્રવણ-મનન-અને નિદિધ્યાસન છે. માટે જ તેમના જીવ-નના ક્રમિક વિકાસ અહીં ખસા ને ત્રીસમા શ્લાકમાં ગ્રંથકાર જણાવે છે. ૨૨૯

કઈ ભાવનાથી તીર્થ કર પદવી પ્રાપ્ત થાય તે જણાવે છે:--

એ પૂજ્ય પુરૂષા પૂર્વ ભવના તીવ્ર શુભ સંસ્કારથી, શાસન રસિક સૌને બનાલું એહ ઉત્તમ ભાવથી; વીસ સ્થાનક આદિ તપને સાધતા સંયમી બની, દેવભવમાં રાચતા ન શમે સહે પીડ નરકની.

230

સ્પાપ્ટાર્થ :--જે મહાપુરૂષા તીર્થ કર થવાના હાય છે તેઓ તેમના પૂર્વ ભવમાં ઉત્તમ સંસ્કારાને લીધે એવી ભાવના ભાવે છે કે હું આ જગતના સર્વ છવાને શ્રી જિનશાસનના રસિયા ( પરમ ઉલ્લાસથી શ્રી જિનશાસનની આરાધના કરનારા ) બનાવું. એમની ભાવના સર્વ છવાતું કલ્યાણ કરવાની હાય છે. આવી ઉત્તમ ભાવના જ્યારે પૂરી વિશાળ દૃષ્ટિ આત્મામાં ખીલી દ્વાય ત્યારે જ થાય છે. આ ભાવનામાં સાંસારીક સ્વાર્થના સર્વથા અભાવ છે અને આવી ભાવના ભાવનારા જીવા ઘણા જ થાડા હાય છે. તેઓ ઉપર કહેલી ભાવના પૂર્વક તે ભવમાં એક બે સ્થાનકાથી માંડીને ઉત્કષ્ટપણે વીસે સ્થાનકાની આરાધના કરે છે અને નિર્મલ ચારિત્રનું પાલન કરે છે. આવી ભાવના મનુષ્ય ભવમાં જ ઉપજે છે. તે જીવે વૈમાનિક દેવતું અથવા નરકતું આયુષ્ય બાંધેલું દ્વાય છે. નરકતું આયુષ્ય ભાંધનારા તે જીવા તે મનુષ્ય ભવમાં શરૂઆતમાં મિચ્યાદૃષ્ટિ હાય છે અને તે મિચ્યા-દુષ્ટિ અવસ્થામાં તેમણે નરકનું આયુષ્ય આંધેલું હોય છે અને સમકિત પામ્યા પછી તેઓ ઉપર જણાવેલી ભાવનાદિ કારણાથી તીર્થ કર નામકર્મના નિકાચિત અંધ કરે છે. આજ કારણથી વૈમાનિક દેવમાંથી મનુષ્ય ભવમાં આવેલા અથવા પ્રથમની ત્રણ નરકમાંથી મનુષ્યનાં આવેલા છવા જ તીર્થ કર થાય છે. તિર્થ ચ ગતિમાંથી મનષ્ય ગતિમાં ઉપજેલા અથવા મનુષ્ય ગતિમાંથી મનુષ્યમાં આવેલા જીવા તીર્થ કર થતા નથી. જેઓ તીર્થ કર નામ કર્મને આંધીને દેવપણે ઉપજે છે તેઓ બીજા દેવાની માફક તે દેવ ભવનાં સુખામાં રાચવા નથી અથવા તેઓ દેવાનાં સુખા અસકિત વિના ભાગવે છે. જેઓ નરકમાં ઉત્યન્ન શાય છે. તેઓ સમતા ભાવપૂર્વ'ક નરકની પીડાઓ સહન કરે છે. તીર્થ'કર નામકર્મના નિકાચિત બંધ કરનારા પ્રભળ પુષ્યશાલી જીવાના વિચાર ભાષા અને વર્તાન બીજા સામા-ન્ય જીવાના વિચારાદિ કરતાં ખહુ જ ઉત્તમ પ્રકારના હાય છે, તેથી તેવા આત્માઓ દેવભવમાં પણ પૂર્વભવના ઉત્તમ સંસ્કારાના પ્રતાપે આ રીતે નિર્મલ ભાવના ભાવે છે કે-હે જવ! દેવ ભવમાં કમીનેજીરાનું અપૂર્વ સાધન શ્રી જિનેશ્વર દેવોની પરમ ઉલ્લાસ થી ભક્તિ કરવી એજ છે. માહવાસિત દર્ષિટને લઇ ને જ આ દેવતાઇ સુખા બીજા દેવાને સારા લાગે, પણ તત્ત્વદર્ષ્ટિથી સમજવું જોઈ એ કે-આ બધા સુખના સાધના લાણવારમાં નાશ પામવાના સ્વભાવવાળા છે ને ચીકણાં કર્મોના બંધ કરાવનારા છે. માટે તેમાં તારા જેવા જીવા આસકત અને જ તહિ. આવી ભાવનાથી તેઓ પ્રભુભક્તિ આદિ દ્વારા દેવ જીવનને પૂર્ણ કરી ઉત્તમ માનવભવમાં તીર્થ કર થઈ ને સિદ્ધિનાં સુખા પામે છે. એ પ્રમાણે

નરકમાં ગયેલા એવા પણ તીર્થ કરના જીવા–સમ્યાદ હિ લાથી ક્ષેત્રકૃતાદિ વેદના સમતા-ભાવે સહન કરીને નરકાયુ પૂર્ણ કરી ઉત્તમ મનુષ્ય ભવમાં તીર્થ કર-થઇ સિહિ પદને પામે છે. ૨૩૦

છેલ્લા ભવમાં તીર્થ કરોનું વર્તાન કેવું હાય છે તે એ ગાયામાં જણાવે છે:--

અંત્ય ભવમાં જન્મથી પણ જ્ઞાન આદિ ગુણા ધરે, પ્રૌઢ જેવા દીપતા મુશ્કેલીએા પરની હરે; યૌવને આસકિત ટાળી શુ<sup>હ</sup>ધ સંયમ પાળતા, પરીષદેા સહતા સમ અને માન અપમાના થતા.

239

સ્પષ્ટાર્થ:—દેવ ભવમાંથી અથવા નારકના ભવમાંથી જ્યારે છેલ્લા મનુષ્ય ભવમાં તે તીર્થ કરના જીવ ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે તેઓ મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવિધ્રાન એ ત્રણ જ્ઞાનને ધારણ કરે છે. અને બાલ્યાવસ્થામાં હાય ત્યારે પણ તેઓનું આચરણ પ્રૌઢ પુરૂષના આચરણ જેવું છોય છે. તેઓ તે અવસ્થામાં બીજાઓની મુશ્કેલીઓને ફ્રર કરે છે. યુવાન અવસ્થામાં વર્તતા હાય ત્યારે પણ તેઓ આસક્તિ વિના જ ભાગ કર્મના ફ્લાને ભાગવે છે અને ચારિત્ર બ્રહણ કરીને તેનું શુદ્ધ પાલન કરે છે. પરીષહા અને ઉપસર્ગોને સહન કરે છે. કાઈ તેમને માન આપે અથવા કાઈ તેમનું અપમાન કરે તે ખંનેના ઉપર તેમની સમાન દિષ્ટ હાય છે. માન આપનાર ઉપર તેમને રાગ હાતા નથી અને અપમાન કરનાર ઉપર તેમને દેવ હાતો નથી. ૨૩૧

છદ્મસ્થ ભાવે મૌન ધારી સ્વપર તારક થઇ અને, વિચરતા પુષ્ય પ્રભાવે દેશના ઉપસર્ગને; ઢાળે સ્વભાવે શાંત સમતાદિક ગુણાને ધારતા, શત્રુને પણ બાધ આપી મુકિતમાર્ગે જેડતા.

**२**3२

પમાઉ છે. વળી તેઓના પુષ્યના પ્રભાવથી ઉપસર્ગો દ્વર થઈ જાય છે. તેઓ સ્વભાવે શાંત હોય છે અને સમતા વગેરે ગુણાને ધારણ કરે છે. તેઓ શત્રુઓ ઉપર પણ સમતા ભાવ રાખે છે અને તેમને પણ બાધ આપીને માક્ષના માર્ગમાં જોડે છે. આ પ્રમાણે તીર્થ કર નામ કર્મના ઉદયથી તેઓ બીજા જીવાને પણ તારે છે. ૨૩૨

હવે બાંથકાર શીખામણ આપે છે:--

પ્રભુ જીવનને વાંચજે ને અન્યને સમજાવજે, તત્ત્વ ચિત્તે ધારજે પ્રભુમાર્ગ રંગે વિચરજે; આત્મગુણરંગી અની બીજા જેનાને તારજે, પ્રભુ જીવનના લાભ એ મારી શીખામણ માનજે.

**२३**३

સ્પષ્ટાર્થ:—હવે ગ્રંથકાર અંતિમ હિતશિક્ષા આપવાની ભાવનાથી કહે છે કે હે ભવ્ય જવા! તમે આ શ્રી પદ્મપ્રભ પ્રભુના ચરિત્રને વાંચને અને તેના રહસ્યને સમજને બીજાઓને સમજવને. પ્રભુએ કહેલા દેશનાદિના તત્ત્વને પણ ચિત્તમાં ધારણ કરતો અને પ્રભુએ કહેલા માર્ગને વિષે આનંદપૂર્વક વિચરતો. વળી આત્માના ગુણે એટલે ગ્રાન દર્શન ચારિત્રરૂપી ગુણામાં રમણતા કરવાથી થતા આનંદના અનુભવ કરનારા થતો અને બીજ જનાના ઉદ્ધાર કરતો. આ બધા પ્રભુના જીવનને જાણવાના લાભ છે એ મારી શીખામણને તમા શહ્યુ કરતો. ૨૩૩

હવે ગ્રાંથકાર ગ્રાંથની સમાપ્તિ કરતાં વાચકને આશીર્વાદ આપે છે:-

દેશના ચિંતામણિના ભાગ છઠ્ઠો પૂર્ણતા, પામે અઢી વાચક લહા નિજ આત્મ ગુણ ગણ રમણતા; દેવ વિમલેશ્વર તથા ચક્રેશ્વરી પધાવતી, વિઘ્ન હરેએ પૂરેજે શ્રી સંઘની વાંછિત તતિ.

238

સ્પરદાર્થ:—આ પ્રમાણે છું શ્રી પદ્મપ્રભસ્વામીના જીવન તથા દેશનાને જણાવનારા આ દેશનાચિંતામણિના છું ભાગ અહીં પૂરા થાય છે. આ ગ્રંથને વાંચનાર તે વાંચીને પોતાના આત્માના ગુણોના સમૃહ જે જ્ઞાન દર્શનાદિ તેમાં રમણતા કરનારા થાંચો. આત્મગુણમાં રમણતા કરનાર જ કર્મોના નાશ કરીને ઉચ્ચ દશાને પામે છે. શ્રીવિમલેશ્વર નામના શાસન નાયક યક્ષ તથા શ્રીચકેશ્વરી તથા પદ્માવતી નામની જિનશાસનની રક્ષા કરનારી દેવીઓ શ્રી ચતુવિધ સંઘના વિદ્યાના નાશ કરા અને સંઘની ઈચ્છાની પરંપરાને પૂરી કરા એવી મારી ભાવના છે. ૨૩૪

આ ગંથના સમાપ્તિ કાળ જણાવે છે:---

નયન શશિ ગગનાક્ષિ વૈક્રમ વર્ષ અક્ષય ત્રીજ દિને, દેશના ચિંતામણિ ગુરૂ શ્રંથ છડ્ડા ભાગને; પરમાપકારિ નેમિસ્ફરિના પદ્મસૂરિ સંઘની, વિનંતિથી રાજનગરે હિતમતિથી સ્વપરની.

ર૩૫

સ્પેષ્ટાથ :—હવે અંથના સમાપ્તિ કાળ જણાવતાં કહે છે કે વિક્રમ સંવતના નયન (૨) શશિ (૧) ગગન (૦) અક્ષિ (૨) વર્ષ એટલે ૨૦૧૨ ના વર્ષમાં અક્ષય તૃતીયાના દિવસે એટલે વૈશાખ સુદ ત્રીજને દિવસે "શ્રી દેશનાચિંતામણિ" નામના માટા પ્રંથના આ છુંદા ભાગની પરમ ઉપકારી ગુરૂ મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરજીના શિષ્ય આચાર્ય શ્રી વિજયપદ્મસૂરિએ સ્વશિષ્ય મુનિશ્રી વિદ્યાપ્રભવિજયજી તપસ્વિ–શુર્-ભકિતપરાયણ મુનિરાજશ્રી ભકિતવિજયજીના શિષ્ય મુનિરાજ શ્રીરાજવિજયજી તથા દેવગુર્ ધર્મારાધક શેઠ ઇશ્વરદાસ મુલચંદ, શેરદલાલ સારાભાઈ જેસંગભાઈ, શેરદલાલ મનુભાઈ જેસંગભાઈ વગેરે શ્રી સંઘની વિનતિથી સ્વપરને હિત કરવાની ભાવનાથી રાજનગરમાં રચના કરી. ૨૩૫

ગ્રંથકાર ગ્રંથ રચનામાં ભૂલ ચૂકની ક્ષમા માગે છે:--રચતા પરમ ઉલ્લાસથી ભૂલ ચૂક માફી માગતા, ભાવભક્તિ કરી પ્રભુની જીવન સફલું માનતા; દેશના વિસ્તારથી પ્રભુ શેષ જીવન ડૂંકમાં, વર્ણ વ્યું શશિ રવિ પરે હો ગ્રંથ વિજયી વિશ્વમાં.

238

રપષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે પરમ હર્ષ અને ઉલ્લાસથી ગ્રંથની રચના કરી. તેમાં કાંઇ ભૂલચૂક થઈ હાય, તા હું તે સંખંધ માષ્ટ્રી માશું છું. હું આ ગ્રંથની રચના કરવા વહે પ્રભુની ભાવભકિત કરીને મારા જીવનને સફળ થએલું માનું છું. આ ગ્રંથમાં પ્રભુની દેશના વિસ્તાર પૂર્વક આપી છે. પ્રભુના બાકીના જીવનને સંક્ષેપમાં જણાન્યું છે. હું ચાહું છું કે જેમ ચંદ્ર અને સૂર્ય વિશ્વમાં વિજયવ'તા વર્તે છે તેમ આ ગ્રંથ પણ વિશ્વમાં વિજયી બના. ૨૩૬

ગ્રં**ય** રચનાના પુલ્ય **ક્લની ચાહના જ**ણા**વે છે:—** 

રચના જનિત જે પુષ્ય અજ્યું તાસ ફલ રૂપ ચાહના, એજ મારી સર્વ જીવ સાધક અની જિન ધર્મના; મુકિતના સુખને લહા હેજે પમાડા અન્યને, જૈનશાસન વિજય પામા વિજય પામા પ્રતિદિને.

२३७

www.jainelibrary.org

સ્પષ્ટાર્થ:—આ ગ્રંથની રચના કરવાથી મેં જે પુષ્ય ઉપાર્જન કર્યું હોય તેના કલ રૂપે મારી એજ ઈચ્છા છે કે તમામ લવ્ય જીવો શ્રી જિનેશ્વર લગવંતે કહેલા ધર્મના સોધનારા ખના, તેની સાધના કરીને આનંદથી માેલનાં સુખને મેળવા, તેમજ અન્યને પણ માેલનાં સુખ મેળવવામાં સહાય કરનારા થાએ. એ રીતે શ્રી તીર્ધકર લગવંતાએ પ્રરૂપેલું શ્રી જૈન શાસન નિરંતર જયવંતુ વર્તી, જયવંતુ વર્તી. ૨૩૭

હવે ગ્રંથકાર આના પછીના ભાગમાં શું આવશે તે જણાવી આગળની પ્રંથ રચ-નાની ભાવના જણાવે છેઃ—

દેશના ચિંતામણિના ભાવિ સપ્તમ ભાગમાં, સાતમા સુપાર્ધ્વ પ્રભુની દેશના વિસ્તારમાં, હું કહીશ સત્તર પ્રભુની દેશના પણ અનુક્રમે, સત્તર વિભાગામાં કહીશ હું એ મને પુણ્યે ગમે.

२३८

સ્પષ્ટાર્થ:—એ પ્રમાણે આ દેશના ચિંતામિણના છકા ભાગ પૂરો કર્યો. હવે પછીના રચાનારા તેના સાતમા ભાગમાં સાતમા તીર્થ કર શ્રીસુપાર્શનાથ પ્રભુની દેશના વિસ્તારપૂર્વ ક કહેવામાં આવશે. ત્યાર પછી બીજા સત્તર ભાગામાં આકીનાં સત્તર જિનેશ્વરોની દેશના વિસ્તારપૂર્વ ક કહેવામાં આવશે, કારણ કે મને આવા શ્રંથા રચવાનું મારા પુષ્યના યાગે ગમે છે. ૨૩૮

॥ इति श्रीतपोगच्छाधिपति-शासनसम्राट्-सूरिचक्रचक्रवर्ति-जगद्गुरू-आचार्य-श्रीविजयनेमिसूरीश्वर-चरणकिंकर-विनेयाणु-शास्त्रविशारद-कविदिवाकर-आचार्यश्रीविजयपद्मसूरीश्वरविरचित--श्रीदेशनाचिंतामणि-महाग्रंथस्य ॥ ओ नमः श्रीसिद्धचकाय॥

॥ परमोपकारि-सद्गुरु आचार्यवर्ष श्रीविजयनेमिस्रीश्वरेभ्यो नमोनमः ॥ पूज्यपाद-परमोपकारि-आचार्य श्री विजयनेमिस्रीश्वर चरणकिंकर विनेयाणु-आचार्य श्रीविजयपद्मसरीश्वर विरचित--

॥ श्री स्तंभन पार्श्ववृहत्कल्प ॥

॥ मंगलं ॥

# पणिमय थंभणपासं, गुरुगुणसिरिनेमिस्रिपयकमछं ॥ विरुष्मि जहासुत्तं, सिरिथंभणपासविहकप्पं ॥१॥

શ્રી તંખાવતી નગરી (સ્તંભતીર્ય, ખંભાત, લઘુલંકા)માં કલ્પવૃક્ષ, ચિંતામિણ, કામકુંભ, કલ્પલતા વિગેરે પદાર્થી કરતાં પણ અધિક પ્રભાવવાળા શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વનાથનાં દર્શન કરનાર ભવ્ય જીવાના હૃદયમાં એજ વિચારા પ્રકટે છે કે—આ પ્રતિમાજી કાેણે અને કયારે ભરાવી ? કયા કયા ઇદ્રાદિ ભવ્ય જીવાએ, કેટલા ટાઈમ સુધી, કયે સ્થલે, આ બિમ્બની પૂજ્ત કરી કેવા કેવાલાભો મેળવ્યા ? આચાર્ય શ્રીઅભયદેવસૃરિજીએ આ પ્રતિમાજીને કઈ રીતે કયાંથી પ્રકટ કર્યા વિગેરે જણાવવું જરૂરી હોવાથી, શ્રી વિવિધ તીર્યં કલ્પ, પ્રભાવક ચરિત્ર, ઉપદેશ પ્રાસાદ, ઉપદેશ સપ્તિનિકા આદિ શ્રંથોના આધારે તથા અનુભવી પરમાપકારી શ્રી ગુરૂ મહારાજ આદિ ગીતાર્ય પુરૂષોના વયનાનુસારે અહિં જણાવું છું:—

( शाईंसविक्षीडित एत्त )

यन्मार्गेऽपि चतुःसहस्रशरदो देवालये योऽर्चितः, स्वामी वासववासुदेववरुणैः स्वर्वार्धिमध्ये ततः। कान्त्यामिभ्यधनेश्वरेण महता नागार्ज्जनेनार्चितः, पायात् स्तंभनके पुरे स भवतः श्रीपार्श्वनाथो जिनः॥१॥

### પ્રતિમાના ભરાવનાર કાેેેેેેેે

ગઇ ચાવીશીમાં ૧૬ મા તીર્થ કર શ્રીનમિનાથ (નમીશ્વર) લગવંત થયા. તે પ્રભુના નિર્વાદ્યુ સમયથી માંડીને ૨૨૨૨ વર્ષો વીત્યા બાદ આષાઢી નામના શ્રાવક થયા. તેમણે શ્રી પાર્શ્વનાથનાં ત્રણ બિંબો ભરાવ્યાં. હાલ તેમાંના ૧ ચારૂપ તીર્થમાં, ૨ શ્રી શંખેશ્વર તીર્થમાં અને ૩ શ્રી સ્તંભતીર્થ (ખંભાત)માં મોજીદ છે. એમ ત્રણ બિંબની અનિષ, મુલનાયક શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વનાથના નીલમ મિલ્યુમય બિંબની પડેખેની પાર્શ્વનાથની વિશાળ પ્રતિમાના લેખ ઉપરથી જાણી શકાય છે. આ વર્ણનમાં શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વનાથની પ્રતિ

માની જેમ શ્રી 'શ' ખેશ્વર પાર્શ્વનાથનું બિંબ ગઈ ચાવીશીમાં ભરાવ્યું એમ જાણી શકાય છે. બીજ બાજુ નવીન 'ઉપદેશ સપ્તતિકામાં' એમ પણ કહેલ છે કે–આ પ્રભુના બિંબની આદિ નથી જણાતી. કેટલાએક આચાર્યો એમ કહે છે કે વર્તમાન ચાવીશીમાં થયેલા સત્તરમા તીર્થકર કું યુનાથ ભગવંતના સમયે થયેલા મમ્મણ શેઠે પ્રભુને પૃછ્યું કે–મારી મુક્તિ કયારે થશે? જવાબમાં પ્રભુએ કહ્યું કે ભાવિ શ્રીપાર્શ્વનાથના તીર્થમાં તું મુક્તિ પદ યામીશ. એમ સાંભળતાંની સાથે ખૂશી થઈને તેણે ન્યાયાપાર્જિત દ્રવ્ય વાપરીને આ બિંબ ભરાવ્યું.

#### ઇદ્રાદિકે કરેલી પૂજા—

દુનિયામાં સમુદ્રનું પાણી માપનાર તથા તારક (તારા) આદિ જ્યાંતિષિ દેવાનાં વિમાનાને ગણી શકનાર જે હાય તેવા દિવ્ય પુરુષ પણ આ પાર્શ્વ પ્રભુની પ્રતિમાના મહિમા વર્ણવી શકેજ નહિ. 'પાર્શ્વ પાર્શ્વ' એવા નામાક્ષરાના જપથી પણ સર્પાદિનું ઝેર ઉત્તરી શકે છે. અનેક વિદ્નાને હઠાવવા માટે જેના અધિહઠાયક સર્વદા જગતાજ છે એવા આ પ્રભુના બિંબની પૂજાના પવિત્ર લાભ અનેક વિદ્યાધર, સુરેન્દ્ર, નૃપતિ આદિ ભવ્ય છેવાએ ઘણી વાર લીધા છે. તેમાં વીશમા તીર્થ' કર શ્રીમુનિસુલત સ્વામીના સમયમાં, આ પ્રતિમાજી ચ'પા નગરીમાં બીરાજમાન હતા. તે સમયે ગૈરિક તાપસના પરાભવાદિ કારણુથી કાર્ત્તિ'ક શેઠ પરમ પવિત્ર જૈનેન્દ્રી દીક્ષા ગ્રહણ કરી આ જ પ્રભુ બિંબના ધ્યાનથી સેંકડા અભિગ્રહ સિદ્ધ કર્યા છે. તે જ કાર્તિ'ક શેઠ અનુક્રમે સીધમેન્દ્ર થયા. અવધ્ય ગ્રાનથી આ બિંબના પ્રભાવ જાણીને પૂર્ણ ઉલ્લાસથી સાત્રિકી ભક્તિ કરી. કેટલાક ટાઇમ વીત્યા બાદ વનવાસના પ્રસંગે ઇંદ્રના આગ્રાંકિત દેવાની સહાયથી રામચંદ્રજીએ દંડકારણ્યમાં આ પ્રતિમાને મેળવીને સીતાએ લાવેલા કૃલાથી અપૂર્વ પૂજા કરી છે. એમ ૭ મહિના અને ૯ દિન સુધી આ અલીકિક પાર્થ પ્રભુનું બિંબ રામચંદ્રજી પાસે રહ્યું.

ત્યાર બાદ રામચંદ્રજીના કર્માદયજનિત આપત્તિના સમય જાણી અધિષ્ઠાયક દેવાએ એ બિ'બ ઇદ્રને સાંપ્યું. ત્યાં સૌધર્મ દેવલાકમાં શકેન્દ્રે ધ્અગીઆર લાખ વર્ષો સુધી નિર્મલ લિક્તિ કરી. આ અવસરે યદ્ધ વંશમાં પ્રભુ શ્રીનેમિનાથ, ખલદેવ, કૃષ્ણ નૃપતિ એમ ત્રણે શલાકા પુરુષા હ્યાત હતા. તેમાં બાલપ્રદ્ધાચારી, સુગૃહીતનામધેય, પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રી નેમિનાથ કૈવલીપણે વિચરી રહ્યા હતા. કૃષ્ણ રાજા હજા વાસુદેવ પદવીને પામ્યા ન હતા. તે સમયે જરાસ ધની સાથે લડતાં કૃષ્ણ વાસુદેવે પાતાના સૈન્યની ઉપસર્ગથી પીડિત દશા જોઈને તેને દ્વર કરવાના ઇરાદાથી પ્રભુને ઉપાય પૂછ્યા. તેના જવાળમાં

૧ ગઇ ચાર્વાશીમાં થયેલા શ્રી દામાદર નામના તીર્થ'કર પ્રભુના શાસનમાં થયેલા આવાઢી શ્રાવકે ગણુધર થઇને, પોતાની મુક્તિ તે સમયે થશે એમ પૂર્વોકત પ્રભુના વચનથી આ બિંબ ભરાવ્યું એમ પણ અન્યત્ર કહેલ છે. આ બીના સુપ્રસિદ્ધ છે.

ર વરૂજાદેવે ૧૧ લાખ વર્ષો સુધી પૂજા કરી એમ કહ્યું છે. જીઓ-ઉપદેશ પ્રા. વ્યા. ૨૬૬ મું.

પ્રભુએ કહ્યું કે—હે કૃષ્ણ ! મારા નિર્વાણ કાલથી માંડીને ૮૩૭૫૦ વર્ષો વિત્યા ખાદ ઘણા અધિષ્ઠાયક દેવાથી નમસ્કાર કરાયેલા શ્રી પાર્શ્વનાથ તીર્થ કર થતાર છે. તે પ્રભુની પ્રતિ માના સ્નાત્ર જલને છાંટવાથી આ ઉપસર્ગ નાશ પામશે. કરીથી કૃષ્ણ વાસુદેવે પૃષ્ધું કે તે પ્રતિમાજ હાલ કયાં અને કાની પાસે છે? જવાઅમાં પ્રભુએ કહ્યું કે શકેન્દ્રની પાસે હાલ તે પ્રતિમા છે. આ બીના શકેન્દ્રે અવધિજ્ઞાનથી જાણીને માતલિ સારથિ સહિત રથ અને એ પ્રતિમાજ કૃષ્ણુને આપ્યાં. તે પ્રતિમાના દર્શનથી નૃપતિ ઘણાજ ખુશી થયા. તેમણે બરાસ, કેસર, પુષ્પાદિ પવિત્ર દ્રવ્યાથી પ્રભુ બિંબની સ્નાત્રાદિ પૂજા કરી સ્નાત્રનું યાણી રાગરૂપી ગહ્યી પીડિત બનેલા પાતાના સૈન્યની ઉપર છાંટયું. તેથી ઉપસર્ગ શાંત થયા. સંગ્રામમાં પ્રતિવાસુદેવ જરાસ લને પરાજય થયા. તે જ વિજય પામવાના સ્થલે પ્રભુ શ્રી નેમિનાથની આગાથી કૃષ્ણુ નરેશે પાર્શ્વનાથનું બીજાં બિંબ સંખપુરમાં સ્થાપીને શકેન્દ્રે આપેલ આ બિંબને સાથે લઈ દ્રારિકા નગરી તરફ પ્રયાણ કર્યું. આટલી બીના વાસુદેવ થયા પહેલાંની સમજવી.

પછી દ્વારિકામાં સર્વ રાજાઓએ કૃષ્ણુ મહારાજાને વાસુદેવપણાના રાજ્યાલિયેક કર્યો. ત્યાર બાદ કૃષ્ણુ વાસુદેવે માશ્યુ—સુવર્ણ ન્તનજિકત પ્રાસાદમાં આ શ્રીપાર્શ્વ પ્રભુના બિંખને પધરાવી મહાત્સવપૂર્વક ૭૦૦ વર્ષ સુધી પૂજા કરી. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ યાદવાએ દ્વિપાયન ઋષિની હાંસી કરી, તેથી ઋષિએ શ્રાપ આપ્યો કે દ્વારિકામાં દાહ લાગશે. પરિણામે તેમજ થયું. પરંતુ આ ચમતકારી બિંખના પ્રભાવે જિનાલયમાં અગ્નિની બીલકુલ અસર ન થઈ. દ્વારિકાના કાેટ ત્રુટી ગયા, સમુદ્રનું પાણી નગરીમાં ફેલાયું, બિંખ સહિત જિનાલયની ઉપર પણ પાણીના પ્રવાહ કરી વળ્યા. શ્રી પાર્શ્વ પ્રભુનું પવિત્ર બિંખ સમુદ્રમાં હતું, તે પ્રસંગે ધરશેન્દ્ર ઇંદ્રાણી ગણ સહિત કીડા કરવા ત્યાં આવ્યા. પાપ યુંજને દ્વર કરનાર બિંખને જેતાંજ તેઓ બહુ હર્ષ પામ્યા. ઇંદ્રાણીઓએ નૃત્યાદિ કરી મહાકમેનિજ રાના લાભ મેળવ્યા. એમ નિશ્ચિત સમ્યગ્દેષ્ટિ શ્રીધરણેન્દ્રે મહાલ્લાસપૂર્વક ૮૦ હજાર વર્ષો સુધી આ સમુદ્રમાં રહેલ શ્રી પાર્શ્વ પ્રભુના બિંખની પૂજા કરી આ તમામ બીના પશ્ચિમ દિશાના લાકપાલ વરૂણ દેવના જાણવામાં આવી. વરૂણ દેવ એજ વિચારવા લાગ્યા કેરનું જેની ઇંદ્ર પણ પૂજા કરે છે તે બિંખની પૂજા કરીને મારે પણ આત્મકલ્યાણ કરનું જોઈ યે. " એમ વિચારીને તે દેવે ૪૦૦૦ વર્ષો સુધી આ શ્રી પાર્શ્વ દેવના પરમ પ્રભાવક પવિત્ર બિંખની પૂજા કરી.

ઘણા સમય વીત્યા ખાદ જ્યારે ત્રણે લાેકમાં તિલક સમાન વર્તમાન શાસનાધીશ્વર શ્રમણ ભગવ'ત પ્રભુ મહાવીર દેવ રૂપી મેઘ કેવલી અવસ્થામાં ભરત ક્ષેત્રમાં, અવિચ્છિન્ન

૧ તેમિનિર્વાણ અને શ્રી વીરપ્રભુતું અ તર ૮૪૦૦૦ વર્ષોતું કહ્યું છે. શ્રી પાર્શ્વનાથ અને શ્રી વીરપ્રભુતું અ તર ૨૫૦ વર્ષોતું સુપ્રસિદ્ધ છે. ૮૪ હજારમાંથી ૨૫૦ બાદ કરવાથી ઉપરની સાંખ્યા ધડી શકે છે.

સાતિશય વાિંગુપી ધાધ-પાંગુના પ્રવાહ ભવ્ય જવા રૂપી પ્રધાન ધાન્યરાશિ ઉપર સિંચી રહ્યા હતા ત્યારે એટલે શ્રી મહાવીર પ્રભુના સમયમાં, મહાપ્રાચીન પ્રવર જિનાલયાદિ ધર્મ સ્થાનાથી શાભાયમાન શ્રી કાંતિપુરીમાં, મહાપરાક્રમી પ્રચુર વૈભવશાલી ધનેશ્વર (અપર નામ સાગરદત્ત) નામના સાર્થવાહ અનેક વહાે છે! માં વિક્રેય વસ્તુઓ ભરીને સમુદ્રની મુસાક્રરી કરતા કરતા અનુક્રમે સિંહલદ્રીપમાં આવ્યા. અવસરાયિત વ્યાપાર કરતાં ઘણાંજ લાભ મેળવીને કેટલાક સમય વીત્યા બાદ સ્વનગરી તરફ પ્રયાણ કર્યું. તે વહાે છે! વેગથી ચાલી રહ્યાં હતાં. દરિયામાં ખરાબર મધ્ય ભાગમાં આવતાં અચાનક વહાે છે! ચાલતાં ખધ્ય પડી ગયાં. સાર્થવાહ ચિંતામાં પડયાે.

આવા સંકટના પ્રસંગે શાસનની અધિષ્ડાયિકા પદ્માવતી દેવીએ સાર્થવાહને કહ્યું કે હે વત્સ! તું ગભરાઇશ નહિ. મેં વહાણુ શંભાવ્યાં છે. તેનું કારણુ એ છે કે—જે સ્થળે વહાણુ શંભ્યા છે તે સ્થળે નીચે તળીએ મહામાહ રાજાના અભિમાનને તોડનાર વર્ણુદેવથી વિશેષ મહિમાને પામેલા, શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુનું અલૌકિક ભિંભ છે. તું તે બિંબને તારી નગરીમાં લઇ જા. આવું દેવીનું વચન સાંભળીને સાર્થવાહે દેવીને કહ્યું કે હું સમુદ્રના તળીએથી એ પરમપ્રભાવક પરમાત્માના બિંબને બહાર લાવવાને અસમર્થ છું. ત્યારે દેવીએ કહ્યું કે—હે શ્રાવક! હું નીચે તળીએ જાઉં છું. મારી પાછળ પાછળ તારે આવવું. કાચા સૂતરના સાત તાંતણાંથી તે બિંબને બહાર કાઢી વહાણમાં પધરાવી નિવિંદનપણે તારી નગરીમાં જજે. આથી સાર્થવાહે તે પ્રમાણે કર્યું. નિષ્કારણ જગદ્બધુ ત્રણે લેલકના નાથ પાર્થપ્રભુના બિંબને જોઈને શેઠ ઘણા જ હર્ષ પામ્યા.

શાહા દિવસામાં તે સાર્થવાંહે પાતાની કાંતિપુરીના પાદરમાં આવી પહાવ નાખ્યા. નગરીના પરિચિત જનસમૂહ સામા આવ્યા. અને મહાપરાક્રમી સાર્થવાહ ઉચિત મુહૂત્તે, આ પ્રભાવક ભિંભને મહાત્સવપૂર્વક નગરીમાં લઈ ગયા. તે (સામયાના) પ્રસંગે ઘણા ગવૈયાએ વિવિધ ગાયના ગાતા હતા. વિવિધ વાજિંત્રો પણ ધર્મ પ્રભાવનામાં વૃદ્ધિ કરતાં હતાં. સૌભાગ્યવંતી નારીઓ ધવલમંગલ ગાતી હતી. યાચકાદિને દાન દેવામાં આવ્યું. પછી રૂપા જેવા સફેદ પ્રાસાદ અંધાવી તેમાં પ્રભુભિંભને પધરાવી સાર્થવાહ હંમેશાં ઉલ્લાસપૂર્વક ત્રિકાલ પ્રભુભક્તિ કરવા લાગ્યા. એમ કાંતિપુરીમાં આ ભિંભ એ હજાર (મતાંતરે એક હજાર) વર્ષો સુધી રહ્યું.

આ પ્રસંગે નાગાર્જીન યોગિનું વર્જીન ખાસ જાણવા યોગ્ય છે. તે આ પ્રમાણે-ક્ષત્રિયામાં સુકુટ સમાન અને યુધ્ધ કર્મમાં કુશલ એવા સંગ્રામ નામે પ્રખ્યાત ક્ષત્રિય હતા. તેને સુવતા નામે પત્ની હતી. સહસફેણા શેષ નાગના સ્વપ્નથી સૂચિત અને પુષ્યના

૧ વિવિધ તીર્થ કલ્પમાં---પિતા વાસુકી, માતા ઢંક પર્વાતવાસી રહ્યુસિંહ રાજપુત્રની પુત્રી ભાેપલ એમ કહ્યું છે.

રથાનરૂપ એવા નાગાર્જુન નામે તેમના પુત્ર હતા. તે ત્રણ વરસના થયા ત્યારે એક વખતે આળકા સાથે રમત કરતાં, એક સિંહના બાલ (અચ્ચા)ને કાડીને તેમાંથી કંઇ ખાતા ખાતા પાતાને ઘેર આવ્યા. આલકની આ ચેષ્ટા જોઇને એક પામતાં પિતાએ ઠપકા આપ્યો કે— હે વત્સ! આપણા ક્ષત્રિય કુળમાં નખવાળા સિંહાદ પ્રાષ્ટ્રિને ખાવાની મનાઈ છે. આ પ્રસંગે ત્યાં આવેલા એક સિન્દ્ર પુર્વે સંગ્રામને કહ્યું કે પુત્રના આ કાયથી તું એક ન કર. જેનું રહસ્ય પામવું અશકય છે એવા સ્ત્રના રહસ્યના પણ આ આલક ભવિષ્યમાં જાણકાર થશે. પછી અલ્યાવસ્થામાં જ તેજ વડે સૂર્ય સમાન, ઉદ્યમી અને સાવધાન એવા નાગાર્જુન અદ્દસત કલાવાળા વૃધ્ધ પુરૂષોના સંગ કરવા લાગ્યા. ઘણી કલાઓ જાણેલી હાવાથી પર્વતા અને નદીએ તેને ઘરના આંગણા જેવી થઇ પડી અને દ્વર દેશાંતર તેને ગૃહાંતર જેવું થઈ પડશું. પર્વતામાં પેદા થતી વનસ્પતિના અભ્યાસ કરતાં તે મહા રહસ્યને જાણનારા થયા. તે રસસિદ્ધિ કરવામાં સાધનસૂત મહા-ઓપધિઓના સંગ્રહ કરવા લાગ્યા.

એક વખત કરતા કરતા તે નાગાર્જીન પાતાના નગરમાં આવ્યા. તે વખતે સમસ્ત સિદ્ધિને જાણનાર અને ત્યાં બિરાજમાન શ્રીપાદલિપ્તસ્રિજી મહારાજ તેના જાણ-વામાં આવ્યાં. એટલે પર્વંત ભૂમિમાં નિવાસ કરી પાદલેપને ઇચ્છનાર નાગાર્જીને પાતાના શિષ્ય દ્વારા એ આચાર્ય ને જ્ઞાપન કર્યું. ત્યાં તેના શિષ્યે તૃણુરતનમય પાત્રમાં સિદ્ધરસ લાવીને શ્રીપાદલિપ્ત ગુરૂની આગળ મૂક્યો. એટલે ગુરૂ બાલ્યા કે-' એ સિદ્ધરસે મ**ને** આપવા માટે રસ બનાવ્યા ? અહા ! તેના કેટલા બધા અપૂર્વ શ્નેહ '! એમ કહેતાં તે (ગુરૂ) જરા હસ્યા અને પાત્ર હાથમાં લઈ લી'તે પછાડી ભાંગીને તેના ભૂકા કરી ના પૈયા. તે જેતાં આવેલ પુરૂષ માહું વાંકું કરીને ખેદ પામ્યા ત્યારે તેને કહ્યું કે—હે ભદ્ર! તું ખેદ ન પામ, તને શ્રાવકા પાસેથી સારૂં લાે(ભા)જન અપાવીશ. એમ કહી તે પ્રમાણે કર્યું. જતી વખતે ગુરૂજીએ તે રસવાદીને મૂત્રથી ભરેલ કાચ પાત્ર (કાચનું ખનાવેલું વાસણ ) આપ્યું. તેથી તે શિષ્યે વિચાર્યું કે-મારા ગુરૂ ખરેખર મૂર્ખ છે કે આની સાથે સ્નેહ કરવા ઇચ્છે છે. એમ વિચારી તે શિષ્ય નાગાર્જુનની પાસે આવ્યા. શિષ્યે કહ્યું કે-'આપની સાથે તેની અદુભુત મૈત્રી છે.' એમ કહીને તે મૂત્રનું પાત્ર તેણે નાગાર્જાનને આપ્યું. તેણે તે ખુલ્લું કરી જેતાં મૂત્રની દુર્ગ ધ આવી, જેથી જાલ્યું કે-"અહા તે સરિની નિલેબિતા (મૃહતા ઠીક લાગે છે.)!" આથી ખેદ પામેલા નાગાર્જુને પણ તે કાચ પાત્રને પત્થર ઉપર પછાડી ભાંગી નાખ્યું. એવામાં રસાઈ કરવા માટે દૈવયાગે શિષ્યે ત્યાં અગ્નિ સળગાવ્યા, તે વખતે અગ્નિના યાગ થતાં તે મૂત્રથી પત્થરા પણ સુવર્ણ બન્યા. આવી સુવર્ણસિદ્ધિના પ્રભાવ જોઈને શિષ્યે આશ્ચર્ય પામી શુરૂને આ બીના જણાવી કહ્યું કે–જરૂર તે આચાર્ય મહારાજની પાસે અદ્ભુત સિધ્ધિએ। છે, કે જેના મલમૂત્રાદિના સંબંધથી પત્થરા પણ સુવર્ણ (સાના) રૂપ થાય છે.

એ પ્રમાણે સાંભળતાં નાગાર્જીને આશ્ચર્ય પામી વિચાર્યું કે—સ્રિજીની સિહિઓની આગલ મારી સિહિ શા હિસાબમાં છે? ચિત્રાવેલી કયાં અને કૃષ્ણમુંડી (એક જાતની વનસ્પતિ) કયાં? શાકંભરી (દુર્ગા)નું લવલ કયાં? અને વજકંદ કયાં? દૂર દેશમાં રહેતા અને વનસ્પતિ (ઓષધા)ને એકઠી કરતાં હંમેશાં ભિક્ષા ભાજન કરવાથી મારા દેહ મ્લાન (નિસ્તજ) શઈ ગયા છે. એ આચાર્ય તો આલપણથી જ માંડીને લોકોમાં પૃજાયા છે. આકાશગામિની વિદ્યાર્થી સાધ્ય સાધનાર તે હંમેશાં સુખમાં રહે છે, વળી તેમના શરીરના મલ મૃત્રાદિકના પ્રભાવે માટી અને પત્થર વિગેરે સા ટ્યા સુવર્ણ અને છે. તે પૃજય સ્રિજીના પ્રભાવ વચનાતીત અને અપૂર્વ છે! એમ ધારી પાતાના રસ-ઉપકરણ મૂકીને નાગાર્જીન આચાર્ય શ્રી પાદલિપ્ત પ્રભુની પાસે આવી નિરિભાની અની કહેવા લાગ્યો કે હે નાથ! દેહસિદ્ધ અને સ્પૃહાને જીતનાર એવા આપ પૃજયને એવાથી મારા સિહિ ગર્વ સર્વથા ગળી ગયા છે. હું કાયમને માટે આપશ્રીના ચરણકમલની સેવાના લાભ લેવા ચાહું છું. વ્યાજબી જ છે કે મિલ્ડાન્ન મળે તો તુચ્છ ભાજન કાને ભાવે? એમ પાતાના અભિપ્રાય જણાવીને નાગાર્જીન શ્રી પાદલિપ્તસ્રિજની પગ ધાવા આદિથી નિરંતર લક્તિ કરવા લાગ્યા.

એવામાં મુનિએક જ્યારે અન્યત્ર (બીજે સ્થલે) વિહાર કરી ગયા, ત્યારે શ્રી આચાર્ય મહારાજ–પૂર્વે કહેલ પાંચ (સિદ્ધગિરિ–ગિરિનાર, સમેતશિખર, અષ્ટાપદ, આછુ) તીર્થો પર આકાશ માગે જઈ ત્યાં ભગવ'તને વ'દન કરી એક મુહૂર્ત્તમાં નિયમપૂર્વક પાછા આવ્યા. કારણ કે કલિયુગમાં તે સૂરિજી વિદ્યાચારણ સમાન લબ્ધિવાળા હતા. તે તીર્થ વંદન કરીને આવ્યા ત્યારે ઔષધિઓાને જાણવાની ઈચ્છાથી નિવિકાર નાગાર્જીને તેમના પગ ધાયા. તેમાં સુંઘતાં, વિચારતાં, જોતાં, ચાખતાં, અને અડકતાં તેણે પાતાના ભુદ્ધિ-ભળથી એકસા સાત ઔષધિઓ નાણી લીધી. પછી તે તે ઔષધિઓને મેળવીને ઘુંટીને એક રસ કરીને તેના લેપ કરી તેણે ઉડવા માંડશું, પરંતુ કુકડાની જેમ ઉંચ ઉછળીને તે નીચે પડવા લાગ્યા. એમ ઉંચા ભાગથી નીચે પડતાં તેના ઢીંચણને વાગ્યું, એવામાં લાહી ગહેતી તેની જંઘાને જોઇને સૂરિજીએ કહ્યું કે-અહા! શું ગુરૂ વિના પાદલેપ સિદ્ધ થયા ? ત્યારે નાગાર્જીને કહ્યું કે ગુરૂ વિના સિદ્ધિ ન થાય, પરંતુ આ તા મેં મારા બુદ્ધિખલની પરીક્ષા કરી. આ તેનાં સરલ અને સાચાં વચના સાંભળી પ્રસન્ન થઇ સૂરિજીએ કહ્યું કે-હે ભદ્ર! સાંભળ, હું તારી રસસિદ્ધિ કે શુશ્રુષા (ભક્તિ)થી રાજી થયા નથી, પરંતુ તારૂં અપૂર્વ બુધ્ધિમળ જોઈને રાજી થયા છું. કારણ કે પગ ધાવા માત્રથી વસ્તુઓના નામ કાેેે જાેે લોક ? માટે હું તેને આકાશગામિની વિદ્યા આપીશ. પરન્તુ તું મને ગુરૂદક્ષિણામાં શું આપીશ ? ત્યારે નાગાર્જીને કહ્યું કે-હે લગવન્! આપ જે કરમાવા તે આપવાને હું તૈયાર છું. એટલે આચાર્ય બાલ્યા કે 'તું વિદાસિહ થાય તેથી મારા મનને સ'તાલ છે. તને સત્ય અને પથ્ય હું કહીશ માટે આ ગાથા સાંભળઃ—

## दीहरफणिंदनाचे, महिहरकेसरदिसावहुद्छिल्छे ॥ उप्पियइ कालभमरो, जणमयरंदं पुहइपउमे ॥१॥

અર્થ-જેને ક્છ્યુન્દ્ર રૂપી લાંખા નાળ છે, પર્વતો રૂપી કેસરાં છે, દિશાઓ રૂપી પુષ્કલ પાંદડાં છે, એવા જગત (પૃથ્વી)રૂપ કમલ પર માહ પામેલ કાલ રૂપી ભમરા મનુષ્ય રૂપી મકરંદનું પાન કર્યા કરે છે. વસ્તુસ્થિતિ એમ હાવાથી હે ભદ્ર! અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી, ત્રિકાલાખાધિત ત્રિપુટી શુધ્ધ શ્રી જિનધર્મને અંગીકાર કર. સ્રુરિજીનું આ વચન સાંભળીને નાગાર્જીને વિના સંકાચે ઉલ્લાસથી તે પ્રમાણે કર્યું.

પછી આચાર્ય મહારાજે કહ્યું કે-કાંજી અને ચાખાના ચાખખા ધાલ્યુના પાણીથી ઓષધી શુંટીને પગે લેપ કરવાથી આકાશગામી થવાય. એમ સાંભળી, તે પ્રમાણે કરવાથી ગરૂડની પેઠે આકાશ માર્ગ હડીને તે યથેચ્છસ્થાને જવા લાગ્યા. કૃતજ્ઞશિરામણિ, વિદ્યાસિદ્ધ તે નાગાર્જીને તીર્થાધિરાજ પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રી સિદ્ધિગિરિની તળેટીમાં જઈને શ્રી શુરના નામે પાદલિપ્ત (પાલીતાલા) નામે નગર વસાવ્યું, ગિરિરાજની ઉપર શાસનાધિપતિ, ચરમ તીર્થ કર, શ્રમણ ભગવંત શ્રી મહાવીર પ્રભુનું ચત્ય કરાવ્યું. ત્યાં શુરૂ મૃત્તિને પણ સ્થાપન કરી. શ્રી શુરૂ મહારાજને બાલાવીને તેણે બીજાં પણ જિનિખંબાની ત્યાં પ્રતિષ્ઠા કરાવી. શ્રીપાદલિપ્તસૃરિજી મહારાજે મૂલનાયક પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવની સમક્ષ બે ગાથાથી શ્રેષ્ઠ સ્તુતિ કરીને કહ્યું કે એ ગાથાથી સુવર્ણસિદ્ધ અને આકાશગામિની વિદ્યા અત્યંત ગુપ્ત રહેશે. તે આજકાલના નિર્ભાગી મતુષ્યા જાણી શ્રકશે નહિ. પછી શ્રી ઉજ્જયંતગિરિની નીચે દુર્ગની પાસે શુરૂ મહારાજના મુખથી શ્રી નેમિનાથનું ચરિત્ર સાંભળીને નાગાર્જીને સર્વ તેવા પ્રકારના આવાસાદિક કરાવ્યાં. તેમાં શ્રી દશાહેમ ડેપ, ઉશ્રસેનનું રાજભુવન, તથા વેદિકા પરિવવાહાદિકની વ્યવસ્થા કરાવી કે જે અત્યારે પણ ત્યાં ગયેલ ધામિ ક જનોના જોવામાં આવે છે.

હવે પૃથ્વીપ્રતિષ્ઠાન નગરમાં સાતવાહન નામે રાજા હતો, જે ચક્રવર્તિ જેવા અને ગુણવંત હતો. બીજી બાજી, શ્રી કાલિકાચાર્યના લાણેજ અને યશસ્વી એવા બલમિત્ર નામે રાજા લરુચમાં રાજ્ય કરતો હતો. એક વખતે સાતવાહન રાજાએ એ નગરને ઘેરા ઘાલ્યા. તેમાં ખ્હાર રહેતાં ભાર વરસ નીકળી ગયા, છતાં તે રાજા નગર લઈ શકયા નહી. અને ઘણા ટાઈમે પણ તે કિલ્લા લેવા અશકય જાણી તે કંટાન્યા. આ પ્રસંગે નાગાર્જીને તે (સાતવાહન) ના મુખ્ય મંત્રીને જણાવ્યું કે લેકના પ્રયાગથી હું કિલ્લા સર કરવાની યુક્તિ બતાવીશ, માટે મને નગરમાં માકલા. ત્યારે મંત્રીએ એ વાત કખૂલ કરી. પછી નાગાર્જીન સૈન્યમાંથી અલગ થઈ લાગવતના વેષ પહેરી નગરમાં દાખલ થયા. ત્યાં રાજમંદિરમાં જઈ તેણે રાજાને કહ્યું કે હે રાજન્! જાણું

દેવમંદિરાના ઉદ્ધાર કરાવતાં અને સત્કાર પૂર્વંક મહા દાન આપતાં પુષ્કલ પુષ્ય પેદા કરી શકાય છે. તેથી આ વર્તમાન સંકંટ દ્વર થશે. દુર્ગરાધથી કંટાળેલા રાજાએ નાગાર્જીનનું વચન સત્ય માનીને તે પ્રમાણે કરવા માંડયું, કારણ કે આપત્તિકાલે ધર્માપ્યદેશ કાર્ય સાધનાર થાય છે. પછી તેના ધર્મોપદેશથી રાજાએ બહાર ગાળા સહિત યંત્રો રચાવ્યાં અને ધર્મસ્થાના ભાગવાં માંડયાં. એમ વારંવાર ભાગતાં અને તૈયાર કરતાં રાજા બલમિત્રના સર્વ ભાડાર ખાલી થઈ ગયા. પછી મંત્રીની સલાહ પ્રમાણે સાતાવાહન રાજાએ કિલ્લા કખજે કરી, ખલમિત્રના નિગ્રહ કરી સ્વનગર તરફ પ્રયાણ કર્યું.

એ પ્રમાણે સાતવાહન રાજા પેતાનું રાજ્ય ચલાવતા હતા, તેવામાં એક વખત રાજમહેલના દરવાજાની પાસે શાસ્ત્ર સંક્ષેપથી બાલનારા ચાર કવિ આવ્યા. પ્રતિહારે રાજાને પૂછી અંદર જવા રજા આપી. રાજાની પાસે આવી આ પ્રમાણે તેઓ એક શ્લાેક બાલ્યા---

### जीर्णे भोजनमात्रेयः, कपित्रः प्राणिनां दया । बृहस्पतिरविश्वासः, पांचात्रः स्त्रीषु मार्दवम् ॥१॥

અર્થ — આત્રેય ઋષિએ ખાધેલું અનાજ પચ્યા પછી નવું ભાજન કરવું એમ કહેલું છે; કપિલ ઋષિએ સર્વ જવાની ઉપર દયા ભાવ રાખવાનું કહેલું છે, ખુહરપતિએ શ્રીઓનો વિધાસ ન કરવા એમ કહ્યું છે તથા પાંચાલ કવિ કહે છે કે શ્રીઓની સાથે મૃદ્ધતા (કામળ ભાવ) રાખવી. આ શ્રેલાક સાંભળીને રાજાએ ખુશી થઈ ઘણું દાન આપ્યું. ત્યારે તે કવિવરાએ રાજાને પૃછ્યું કે તમારા પરિવાર અમારી પ્રશંસા કેમ કરતા નથી? એ સાંભળી રાજાએ ભાગવતા નામની વેશ્યાને કહ્યું કે તું આ કવિજનાનાં વખાણુ કર! ત્યારે તે બાલી કે આચાર્ય શ્રી પાદલિપ્તસ્રિ વિના હું બીજા કાઈની સ્તુતિ કરતી નથી, કારણુ કે—પૃજય તે જ સૂરિજી મહારાજ આકાશ માગે ચાલવાને સમર્થ છે, વિદ્યાસિદ્ધ છે અને મહાક્રિયાયુકત છે.

એવામાં સંધિ વિશ્વહ કરાવનાર, મહાઅભિમાની અને પાદલિમસ્રિજીની પ્રશંસાને સહન નહિ કરનાર શંકર નામના એક રાજપુરુષ કહેવા લાગ્યો કે જેના પ્રભાવથી મરેલા જીવતા થાય, તેના પ્રકટ પાંડિત્યને અમે માનીએ છીએ. આકી શુક પક્ષિઓની માફક આકાશમાં ગમન કરનારા ઘણા વિદ્વાના નજરે પડે છે. તે સાંભળી વેશ્યાએ કહ્યું કે એ કલા પણ આચાર્યા શ્રીમાં જરૂર સંભવે છે, કારણ કે—કંચન કામિનીના ત્યાગી, નિઃસ્પૃહ શિરામણિ પરમ પૂજ્ય જૈન મહિષ્ઓ દૈવિક શકિતને હઠાવી દે તેવી શકિતના ધારક અને લિબ્ધ સિદ્ધિ પ્રભાવવાળા હોય છે.

ચ્યા કોતુક જોવાને માટે જ રાજા સાતવાહને કૃષ્ણુરાજાને પૂછાવીને પૃજય શ્રીપાદ-

લિપ્તસૂરિજી મહારાજને માનખોટ\* નગરથી બાલાવ્યા એટલે તે જૈનાચાર્ય આવી ખ્હારના ખગીચામાં ઉતર્યા આ બીના પંડિત ખુહસ્પતિએ જાણી, આચાર્યની પરીક્ષા કરવાના વિચાર કર્યો. તેણે ચાલાક પુરુષને એાગળેલા ઘીથી ભરેલી કટારી આપીને આચાર્યની પાસે મોકલ્યા. તેણે આવીને કટારી સ્ર્રિજીની પાસે મૂકી. ત્યારે ગુરુએ ધારિણી વિદ્યાના અલથી તેમાં સાથ ભરાવીને ઉભી રાખી દઈને તે જ કટારી તેની મારકતે માકલાવી. તે જોઈને પંડિત બહસ્પતિ ઘણા જ એદ પામ્યા.

પછી રાજાએ સામા આવીને ગુરુ મહારાજના પ્રવેશ મહાત્સવ (સામૈયું) કર્યા. ત્યાં નિર્દોષ સ્થલે સૂરિજીએ ઉતારા કર્યા. અહીં રાજાની સમક્ષ તરંગલાલા નામની નવી કથાના કહેનાર એક પાંચાલ નામે કવિ હતા. રાજાદિએ કરેલ શ્રીગુરુમહારાજનું અપૂર્ધ સન્માન જોઈને તેને ભારે અદેખાઇ આવી. સૂરિજીએ તેની કથાના વખાણ કર્યા નહિ. પણ તેમાં ઉલ્ટું દ્રષણ કાઢ્યું અને સ્પષ્ટ કહી દીધું કે મારા બનાવેલા સ્થામાંથી અર્થ બિંદુઓની ચારી કરીને તે પંચાલે કથા નહિ, પણ ક'થા (ગાદડી) બનાવી છે. કારણ કે એનું વચન હોંમેશાં બાલકાને, ગાવાલીઆએને અને સ્ત્રીઓને હર્ષ પમાડનાર છે પણ વિદ્વાનાના દીલમાં હર્ષ ઉપજાવે તેવું નથી. આ કથાને ભાગવતી વેશ્યા બરાબર વર્ણવે છે.

હવે એક વખત આચાર્ય મહારાજે કપટથી પાતાનું મરણ અતાવ્યું. તે જાણી હા હા ના પાકાર કરતા ઘણા લોકો ત્યાં ભેગા થયા. પાલખીમાં સૃરિજીના શરીરને પધરાવીને વાજિંત્રોના નાદ સાથે ઉપાડીને ચાલતાં ચાલતાં અનુક્રમે જેવામાં પાંચાલ કવિના ઘરની પાસે આવ્યા તેવામાં ઘરની અહાર નીકળીને તે કવિ અતિશય શાક દર્શાવવા પૂર્વક કહેવા લાગ્યા કે અરેરે! મહાસિદ્ધિઓના ભંડાર શ્રી આચાર્ય મહારાજા સ્વર્ગે ચાલ્યા ગયા! સત્યાત્રમાં અદેખાઈ કરનાર મારા જેવાને આ પાપથી મુક્તિ મળે તેમ નથી. કારણ કે તે આચાર્ય રતનાકરની જેમ સર્વ શાસોના નિધાન હતા. એમ ખેદ પ્રકટ કરતાં તેણે ગાથા દ્વારા જણાવ્યું કે—

सीसं कहं न फुट्टं, जमस्स पालित्तयं हरंतस्स । जस्स मुहणिज्जराओ, तरंगलोला णई वृढा ॥ १ ॥

અર્થ :--જેના મુખ રૂપ નિર્જરાણાથી તરંગલાલા રૂપ નદી પ્રકટ થઈ હતી, તે પાદ-લિપ્તસૂરિજીનું હરણ કરનારા એવા યમનું માથું કેમ ન ફૂટી ગયું ?

ગ્યા વચન સાંભળીને—' પાંચાલના સત્ય વચનથી હું જીવતા થયાે ' એમ બાલતા આચાર્ય લેકિના હર્ષનાદ સાથે ઉભા થયા આ પ્રસંગે ગુણવંતને જોઈ ને અદેખાઈ ધારણ કરનાર પાંચાલ કવિને રાજાના હુકમથી આક્રોશ અને તિરસ્કાર પૂર્વક લેકિઓ નગરની

<sup>∗</sup>નિજામ રાજ્યમાં હાલ માનખેડ નામથી પ્રસિદ્ધ છે.

ખહાર કાઢી મૂકયા, ત્યારે ખંધુ સમાન સુંદર સ્નેહ ધરાવનાર અને મહાવિદ્યા છતાં અભિમાન રહિત એવા સુરિજીએ તેને ખચાવ્યા.

આ શ્રી પાદલિપ્તસૂરિજીએ પ્રતિષ્ઠાના વિધાનવાળા શ્રીનિર્વાણકલિકા અને પ્રશ્ન પ્રકાશ નામના જ્યાતિષ શાસ્ત્રના ગ્રંથ અનાવ્યા છે. કારણ કે લાભાલાભદિક પ્રશ્નોમાં સિદ્ધના આદેશ પ્રવર્ત છે.

એક વખત પાતાનું આયુષ્ય થાડું જાણીને નાગાર્જીન ધની સાથે સૂરિજી મહારાજ વિમલાચલની ઉપર પધાર્યા, ત્યાં શ્રી યુગાદીશને વંદન કરી સિદ્ધશિલાના જેવી એક પર્વિત્ર શિલાની પાસે ગયા. ત્યાં આદરપૂર્વક અનશન આદરી, આસન લગાવી, ચંદ્રમા જેવા નિર્મળ ધર્મધ્યાન રૂપ પાણીના ધાધ પ્રવાહથી રાગાદિક અગ્નિને શમાવીને, યાંગ કિયાઓને અટકાવી, બત્રીશ દિવસ સુધી મનની સ્થિરતાપૂર્વક ધ્યાનલીન બની, જૂની ઝુંપડી જેવા ઔદારિક દેહના ત્યાંગ કરીને, તેજસ્વી અને રાજાઓને માનનીય સૂરિ મહારાજ બીજા દેવલાકમાં ઇંદ્રના સામાનિક દેવ થયા.

આકાશગામિની લબ્ધિના પ્રભાવે શ્રીયાદલિપ્તસૂરિજીની માફક ગીરિનાર આદિ તીર્થોની યાત્રા કરીને, સમ્યકત્વ મૂલ ખારે વ્રતાની આરાધના કરીને અને પરમ પવિત્ર ભવાલવ ચાહ્રના કરવા લાયક શ્રી જિનશાસનની પરમ પ્રભાવના કરીને સુશ્રાવક નાગા-ર્જુન આ લાકમાં અને પરલાકમાં કલ્યાણને સાધી સુખી થયા.

પરમ પ્રભાવક શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વનાથના વર્ણુનમાં જેમ નાગાર્જીનના ચરિત્રની અગત્યતા જાણીને તે અતાવ્યું, તેમ પાદલિપ્તસૂરિજીના ચરિત્રની પણ તેટલી જ અગત્ય રહેલી છે, જેના નિર્ણય આગળ જરૂર થશે. તેમાં સૂરિજીના ચરિત્રના ઘણા ખરા ભાગ ઉપર જણુવવામાં આવ્યા છે છતાં જન્મભૂમિ, માતા પિતાના પવિત્ર નામા આદિ બીના જાણવા જેવી હાવાથી ટુંકામાં નીચે પ્રમાણે જણાવીએ છીએ.

## શ્રીપાદલિપ્તસૂરિજીનું સંક્ષિપ્ત વર્ણુન.

કેશલા નગરીમાં વિજયણદ્ધા રાજાના રાજ્યમાં મહાગુણવંત કુલ્લ નામના શેઠને પ્રતિમા નામની સ્ત્રી હતી. તે સ્ત્રીએ પુત્ર પ્રાપ્તિને માટે અનેક પ્રયત્ના નિષ્કલ નીવડવાથી છેવટે વૈરાટ્યા નામે શાસનદેવીની આરાધના કરવા માંડી, અષ્ટાદ્ધિકા મહાત્સવ પણ શરુ કર્યો. આઠમે દિવસે સંતુષ્ટ થયેલ દેવી પાસે પુત્રની યાચના કરી. જેથી દેવીએ કહ્યું કે પૂર્વ નિમ વિનમિના વિદ્યાધરાના વંશમાં શ્રુતસાગરના પારગામી પૂજ્ય શ્રીકાલિકસૂરિ થયા. એ વિદ્યાધર ગચ્છમાં ખેલાદિક લબ્ધિસંપન્ત અને ત્રણે લુવનના જીવાને પૂજનીય

૧. ધર્મ રત્ન પ્રકરણની માટી ટીકામાં કાંઈક ન્યૂનાધિક ખીનાવાળું નાગાર્જીનનું પ્રાકૃત ગાથાયલ ચરિત્ર આવે છે—તેમાં પાદલિપ્ત ગુરુએ નાગાર્જીનને ગૃહસ્થધર્મ અંગીકાર કરાવ્યા એમ લખેલ હાવાથી તે ખાર વ્રતધારી શ્રાવક હતા એમ કહી શકાય.

એવા આર્યનાગહસ્તિસ્રિજિના પાદશીચનું પાણી પીવાથી વાંછિત સિધ્ધિ થશે. પાદપક્ષા લનનું પાણી મેળવીને પીધા પછી પ્રતિમા શેઠાણીએ સ્રિજિને વંદન કર્યું. ધર્મલાલ રૂપ આશિષ દેતાં નિમિત્ત નેઈને ગુરુજી હસ્યા અને બાલ્યા કે—તેં અમારાથી દશ હાથ દ્ર રહીને જલપાન કર્યું, તેથી તારા પુત્ર દશ યોજનને આંતર વૃધ્ધિ પામશે. મહા પ્રભાવશાલી તે પુત્ર યમના નદીના કાંઠે મથુરામાં રહેશે. તેમ જ તારે બીજા મહાતેજસ્વી નવ પુત્રો પણ થશે. તે સાંભળી પ્રતિમા શેઠાણીએ કહ્યું કે—હે ભગવન! પ્રથમ પુત્ર હું આપને અર્પણ કરીશ. તે ભલે આપની સેવામાં રહીને જેદગી સફલ કરે, કારણ કે દ્વર રહે તેથી મને શા લાભ? તે સાંભળી ગુરુ કહે કે—તારા તે પ્રથમ પુત્ર શ્રી સંઘ આદિ સકલ જીવોના ઉધ્ધારક અને બુધ્ધિગુણમાં બૃહસ્પતિના જેવા થશે. એમ ગુરુનું વચન સાંભળી તેણે શકુનની ગાંઠ બાંધી, ખુશી થઇ ઘરે આવી આ વાત કુલ્લ શેઠને જણાવી. તે જ દિવસે નાગેન્દ્રના સ્વપ્નથી સૂચિત ગર્ભ રહ્યો. ગર્ભને ઉચિત વર્ત્તન કરતાં તેના મનારથોની સાથે તે વૃધ્ધિ પામ્યો અને અવસરે સુલક્ષણ પુત્રના જન્મ થયો.

પ્રતિમા શેઠાણીથી ઉત્પન્ન થયેલ તે પુત્ર સૂર્ય જેવા દીપતા હતા. માતાએ વૈરા-દ્યાની પૂજા કરી પુત્રને દેવીના ચરણે ધરી ગુરુને અર્પણ કર્યા. ગુરુજીએ કહ્યું કે આ ખાલક અમારા થઈને વૃષ્ધિ પામા—એમ કહી તેમણે તેને તે પાછા સાંપ્યા, એટલે અતિવાત્સલ્યથી તેમ જ શુરુના ગૌરવથી માતાએ તેને ઉછેર્યા. નાગેન્દ્ર એવું નામ ધારણ કરનાર તે પુત્ર અનુક્રમે આઠ વર્ષના થયા ત્યારે ગુરુએ પાતાની પાસે રાખ્યા. અવસર ગુરુભાઈ શ્રી સંગમસિંહસૂરિજીએ દીક્ષા આપી. પૂજ્ય શ્રીમંડનગણ્જિએ અપૂર્વ છુધ્ધિ-શાલી આ ખાલસાધુને અભ્યાસ કરાવ્યા. એક વર્ષમાં ન્યાય–વ્યાકરણાદિ સકલ શાસ્ત્રોના રહસ્યને પણ જાણી તે મહાપ્રખર પંડિત થયા.

ઉત્તમ ગુણુશાલી ખાલમુનિ શ્રીપાદલિપ્ત મહારાજા પવિત્ર સંયમાદિથી દીપવા લાગ્યા. સર્વ પ્રકારે લાયક સ્વશિષ્યને જોઈને ગુરુજીએ કહ્યું કે—હે પાદલિપ્ત! તમે આકાશગા-મિની લિખ્ધિથી વિભૂષિત થાએ ! એમ કહીને દશમે વર્ષે પાતાના પટ (પદ) પર સ્થાપન કર્યા.

એક વખત શ્રી ગુરુમહારાજે આચાર્ય શ્રીપાદલિપ્તસૂરિ મહારાજને શ્રીસંઘના ઉપકાર આદિ લાભ પમાડવા મથુરા નગરીમાં માેકલ્યા. કેટલાક દિવસ ત્યાં રહીને શ્રીપાદલિપ્ત-સૂરિજી પાટલીપુરમાં ગયા, ત્યાં મુરંડ રાજા રાજ્ય કરતો હતો. એક વખતે કાેઇ પુરુષે ગાળાકારે ગુંથેલા, આશ્ચર્યકારક અને તંતુઓ મેળવીને જેના છેડાના ભાગ અદશ્ય કરેલ છે એવા દડા રાજાને ભેટ કર્યા. રાજા એ ખુધ્ધિની પરીક્ષા કરવા માટે તે દડા પાદલિપ્ત સૂરિની પાસે માેકલ્યા. તે જોઈ તાતકાલિક ખુધ્ધિના પ્રભાવે આચાર્ય મહારાજે તેને ખરા ભર મીણથી મેળવેલા જાણીને, ગરમ પાણીમાં આળતાં છેડા જોઈ, છુટા કરીને, તે દડા

રાજાની પાસે માેકલ્યા. આ બીના જાણી રાજા ઘણા જ ખુશી થયા. પછી રાજાએ ગંગાના કાંઠે ઊગેલા ઝાડની સાંદી બંને બાજી બરાબર પાલીસ કરાવીને તેનું મૂળ અને અપ્રભાગ (દાય) જાણવા માટે શુરુની પાસે માેકલી. ત્યારે તેને પાણીમાં નાંખતાં મૂળ (ના ભાગ) વજનદાર હાેવાથી પાણીમાં ડૂબી ગયું, એમ મૂલ અને દાયના ભાગ શાધી કાઢી તે સાેટીને રાજાની પાસે પાછી માેકલાવી. ત્રીજી વાર પણ રાજાએ જેના સાંધા જાણવામાં ન આવે તેવી એક ટાબલી શુરુની પાસે માેકલાવી, ત્યારે શુરુએ તેને ગરમ પાણીમાં નાંખી ઉઘાડીને રાજાને આશ્રયં પમાડયું. પછી સૂરિમહારાજે તંતુઓથી શું થેલું ગાળ તુંબડું રાજસભામાં માેકલ્યું. ત્યાં કોઈ તેને ઉકેલી શક્યું નહી, તેથી મૂકી દેવામાં આવ્યું. આ પ્રસંગે બીજા લાેકાએ કહ્યું કે—આ કામ શુરૂથી જ બની શકે તેમ છે. એટલે રાજાએ બાલાવતાં તેમણે આવીને તે તરત ઉકેલી આપ્યું. આ ઉપરથી રાજાને આત્રી થઈ કે શુરૂજી આળક છતાં, સિંહના આળની જેવા મહાપરાકમી છે.

એક વખત રાજાને માથામાં વેદના થવા લાગી. આથી મંત્રીની મારફત ગુરુને વિનંતિ કરાવતાં સ્રસ્જિ મહારાજે ત્રણુ વાર પાતાના ઢીંચણુની ઉપર તર્જની (અંગુઠાની પાસેની) આંગળી ફેરવીને રાજાની વેદના શાંત કરી. આ બાબત કહ્યું પણ છે કે—

### जह जह पएसिणीं जाणुयंमि पालित्तओ भमाडेइ । तह तह से सिरवियणा पणस्सइ मुंडरायस्स ॥१॥

માંત્ર રૂપ આ ગાથા ખાલતાં જેના મસ્તકને અડકવામાં આવે, તેની શિરાવેદના જરૂર શાંત થઈ જાય. તે પીડા આકરી હાય તા પણ તેમ કરવાથી નાશ પામે.

એ પ્રમાણે તાત્કાલિક ઉપકારથી રાજાનું મન સૂરિની ખ્રત્યે આકર્ષાયું અને બાલ સૂરિને વંદન કરવાની તેની ઈચ્છા થઈ. પછી તે તરત ગુરુ મહારાજના ઉપાશ્રયે આવ્યો. રાજાએ ગુરુને પૂછ્યું કે—હે લગવન! અમારા સેવકા તા પગારના પ્રમાણમાં પાતાનું કામ બજાવે, પણ તેવા પગાર વિના કેવલ લિલાવૃત્તિના આધારે રહેલા આ શિષ્યો આપની માજ્ઞા બજાવવાને શી રીતે તત્પર રહે છે? ત્યારે ગુરુએ કહ્યું કે—હે રાજન! ઉલય લાકાના હિતની ચાહનાથી આ શિષ્યો અમારા કાર્યો ઉત્સાહથી બજાવવાને સાવધાન રહે છે. છતાં રાજાને ખાત્રી ન થતાં ગુરુએ કહ્યું કે—તમે તમારા વિનીત સેવકને બાલાવી અમુક કામ કરવાનું કહ્યા કે જેથી તમને ખાત્રી થાય. એટલે રાજાએ વિનીત વિધાસી પ્રધાનને કહ્યું કે—તપાસ કરો કે ગંગા નદી કઈ દિશા તરફ વહે છે? રાજાના હુકમ સાંભળીને મંત્રીએ નજીવા કામની વિશેષ તપાસ ન કરતાં માત્ર રાજાનું માન સાચવવા કેટલેક ટાઈમ જાગાર રમીને રાજાને કહ્યું કે—' ગંગા નદી પૂર્વ દિશા તરફ વહે છે.' છુપા બાતનીદારાએ જાગાર આદિના વૃત્તાંત રાજાને જાણાવ્યા.

પછી આલસૂરિએ "હવે મારા નવદીક્ષિત શિષ્યનું ચરિત્ર જાએા" એમ કહી એક નવા સાધુને બાલાવ્યા. તે તરત ગુરૂમહારાજની પાસે આવ્યા. શ્રી ગુરૂ મહારાજે ક્રમાવ્યું કે–હે વત્સ! ગંગા નદી કઈ તરફ વહે છે, તેનાે નિર્ણય કરીને મને કહે.

એ પ્રમાણે સાંભળી 'આવસ્સહી' એમ કહીને ઉપાશ્રયની ખહાર નીકળી તે આગળ ચાલ્યે. ગુરૂના પ્રશ્ન અનુચિત છે એમ જાણતાં છતાં તેણે એક નિપુણ પુરૂષને પૂછતાં તેણે કહ્યું કે ગંગા નદી પૂર્વ દિશા તરફ વહે છે. એ પ્રમાણે એ વ્રણ વાર તેણે પૂછી જોયું, તો પણ એ જ મુજબ જવાબ મળ્યો, તો પણ ભરાબર નક્કી કરવાને તે શિષ્ય ગંગાના પ્રવાહની આગળ ગયો. ત્યાં પણ સાવધાન પણ દંડાદિ પ્રયોગથી પૂર્ણ ખાતરી કરી ઉપાશ્રયમાં આવી ઈરિયાવહી પડિક્કની ગુરુને કહ્યું કે—ગંગા નદી પૂર્વ દિશા તરફ વહે છે. રાજાના છુપા પુરુષોએ પણ તે જ પ્રમાણે સાચી ખીના જણાવી. તે સાંભળીને રાજાને ગુરુવચનની ખાત્રી થઈ.

રાજા આવા અનેક પ્રસંગ જોઈ ને ખરી ખંતથી સૂરિજીની સેવા કરી સમયને સફલ કરવા લાગ્યો, અપૂર્વ જ્ઞાનચર્યાના પણ લાભ લેવા લાગ્યો અને દાનાદિ ચાર પ્રકાર-ના ધર્મની આરાધનામાં ઉજમાલ થયો.

એક વખતે બાલપણાના માહાત્મ્યને જાણે વિશ્તારતા હોય તેમ તે નાના આચારે મહારાજ બાળકાની સાથે રમવા લાગ્યા. તેવામાં ખહાર ગામથી વ'દન કરવા આવનારા શ્રાવકોએ શિષ્ય જેવા જણાતા આ બાલગુરુને જ પૂછ્યું કે—યુગપ્રધાન શ્રી પાદલિપ્ત સૂરિજી કયે ઉપાશ્રયે ઉતર્યા છે? એ સાંભળી બુધ્ધિનિધાન ગુરુએ અવસર ઉચિત પ્રશ્નના મુદ્દો સમજીને તથા દેખાવ ઉપરથી આ બીજા ગામના શ્રાવકા છે એમ જાણીને યુક્તિ પૂર્વક યોગ્ય જવાબ દર્ધ ને તે શ્રાવકા ઉપાશ્રયમાં આવે તે પહેલાં જ પાતે આસન ઉપર બેસી ગયા. એવામાં શ્રાવકાએ આવી બહુ બહુમાનપૂર્વક ગુરુને વંદના કરો. બાલાસૂરિને ઓળખી વિચારવા લાગ્યા કે—' આ તો પહેલાં જેમને રમતા જેયા તે જ છે.' ગુરુ મહારાજે આ પ્રસંગે વિદ્યાશ્રત અને વયોગુધ્ધના જેવી અપૂર્વ ધર્મ દેશના આપીને તેમના વિકલ્પને દૂર કરવા માટે છેવટે જણાવ્યું કે—'ચિરકાલથી સાથે રહેનારા લોકોએ બાલકને બાલકીડા કરવા માટે અવકાશ આપવા જોઈ એ.' બાલ ગુરુમહારાજનું આ સત્ય વચન સાંભળીને તે શ્રાવકા ઘણા જ ખુશી થયા.

એક દિવસે પ્રૌઢ સાધુએ બહાર ગયા ત્યારે બાલસૂરિ એક નિર્જન શેરીમાં જઈને ગાડાઓ પર કૂદકા મારવાની રમત રમવા લાગ્યા. પરવાદીઓએ ગુરૂને જેયા, એટલે તેમને પણ પૂર્વની માફક ગુરુએ ઉપાશ્રય બતાવ્યા. વાદીઓના આવ્યા પહેલાં જ બાલસૂરિજી વસ્ત્ર એાઢીને પાટ ઉપર સૂઇ ગયા. ત્યારે ઉપાશ્રયમાં આવતાં વાદીઓએ પ્રભાત સમયને સૂચવનાર કૂકડાના જેવાે અવાજ કર્યો. એટલે સૂરિએ બિલાડાના જેવાે

અવાજ કર્યો. પછી પરવાદીઓને આવવા માટે ખારણું ઉઘાડી ગુરુજી પાટ ઉપર બેઠા. વાદીઓ બાલસૂરિની અદ્ભુત આકૃતિ <mark>બેઇને ખહુ જ આશ્ચર્ય પામવા પૂર્વક ખૂરી થયા.</mark> તક શકિતથી જીતાયેલા તે વાદીઓએ કઠિન પ્રશ્ન પૂછતાં એક ગાયામાં જણાવ્યું કે—

# पालित्तय! कहसु फुडं, सयलं महिमंडलं भमंतेणं। दिहो सुओ व कत्थवि, चंदणरससीयलो अग्नी॥१॥

અર્થ—હે પાદલિપ્તસૂરિ મહારાજ! ૨૫૫૮ રીતે કહેા કે સમસ્ત પૃથ્વીમાંડલમાં વિચરતા એવા તમે (તે') સુખડના ઘાળ (પાણી) જેવા ઠંડા અગ્નિ દીઠા છે કે છે એમ સાંભળ્યો છે? ૧

આ પ્રકાના ગુરુએ તરત જ એક ગાથામાં જવાબ આપ્યો કૈ:--

## अयसाभिघायअभिदुम्मियस्स पुरिसस्स सुद्धहिययस्स ॥ होइ वहंतस्स फुडं, चंदणरससीयलो अग्गी ॥१॥

આચાર્ય મહારાજે આપેલા આ જવાબથી પાતે જીતાયા છતાં તે વાદીઓ ઘણાજ ખુશી થયા.

આ શ્રીપાદલિપ્તસૂરિજીએ વિદ્વાનાના સંકેતના સંસ્કાર ચુકત એવી પાદલિપ્તા નામની ભાષા બનાવી, કે જેમાં કઠીન અર્થો સમજાવ્યા હતા. કૃષ્ણુરાજા સૂરિજીના પરમ લકત હોવાથી ધાર્મિક ભાવને જગાવનારા આ સૂરિજીને બીજે વિહાર કરવા દેતા નહી.

પહેલાં પાટલીપુત્ર નગરમાં આયં ખપુટાચાર્યના સિધ્ધપ્રાભૃત વિદાયી અલંકૃત સમર્થ, વિદાન શ્રીમહેન્દ્રમુનિજીએ બ્રાહ્મણોને બળાતકારે દીક્ષા અપાવી હતી. તે જાતિ-વૈરને લઈને બ્રાહ્મણાં તેમના પર અદેખાઇ કરવા લાગ્યા, એટલે શ્રીસંઘે સુત્ર પુરુષાને માકલીને પાદલિપ્તસૂરિને વિનંતિ કરાવી, કે આપ અહીં પધારા ત્યારે સૂરિજીએ વિચાર કરી જવાળ આપ્યા કે હું કાર્ત્તિકી પૃદ્ધિમાએ આવીશ. ઉચિત અવસરે રાજાને જણાવીને ગુરુજી દિવસના પૂર્વ ભાગમાં (પૂનમના પ્હેલે પહારે) આકાશમાર્ગે થઇને ભરુચમાં આવ્યા. રાજા સહીત બધા લાકા શ્રી મુનિસુત્રતસ્વામીના મ'દિરમાં શ્રીગુરુના દર્શન કરી ઘણા ખુશી થયા. આકાશમામી સૂરિજીને જોઇને પેલા બધાએ બ્રાહ્મણા ભાગી ગયા.

રાજાએ વિનયથી ગુરુને કહ્યું કે—જેમ કૃષ્ણ રાજાને આપે ધર્મ લાભ આપ્યા, તેવી રીતે અહીં આ કેટલાક દિવસ રહી અમને પણ કૃષા કરી તેવા પ્રકારના લાભ આપા. એટલે ગુરુએ કહ્યું કે—ઢે રાજન્! તમારું કહેવું વ્યાજબી છે, પરંતુ સંઘના આદેશ અને રાજાના ભાવ (સ્નેહ) અલંઘનીય છે. અને "દિવસના પાછલા પહારે હું પાછા આવીશ" એમ કહીને હું અહીં આવ્યા છું. હજા શ્રી શત્રું જય, ગિરિનાર, સમેતશિખર, અને અષ્ટાપદની તીર્થયાત્રા કરવાની છે. તેથી ઢે

રાજન્! અમારી અંતિમ શિખામણુ એ છે કે—મહાપ્રભાવશાલી શ્રી જિનેશ્વર દેવે કહેલા ધર્મની આરાધના કરવામાં જરુર પ્રયત્નવ'ત થવું, કારણુ કે સાથે આવનાર તે જ છે. બીજું નહી જ. એમ કહી આકાશ માર્ગે ગુરુમહારાજા ચાલ્યા ગયા.

પછી પાદચારી થઈ ને તીર્થયાત્રા કરતાં કરતાં સ્વરિજી સાેરઠ દેશમાં પધાર્યા. વિદ્વાર કરતાં અનુક્રમે ટંકા નામની મહાપુરીમાં ગયા. ત્યાં રસસિદ્ધિ જાણનારા પુરુષામાં મુખ્ય અને ભાવિ શિષ્ય એવા નાગાર્જીન નામે યાેગી હતાે. હવે પછીની સ્વરિજીની પૃર્ણુ બીના પૃવે કહેલા નાગર્જીનના ચરિત્રમાં વર્ણુવી છે, તે ત્યાંથી જાણી લેવી.

નાગાર્જીને સ્વર્જિસિક્ડિના રસને સિધ્ધ (સ્થિર) કરવા અનેક ઉપાયા કર્યા, છતાં રસ બધાયા નહી. એક વખત શ્રીપાદલિપ્તસૂરિજીની પાસેથી નાગાર્જીને સાંભળશું કે મહામહિમાવાળી શ્રીપાર્શ્વનાથની પ્રતિમાની પાસે તે (પ્રતિમા)ની દૃષ્ટિએ, સંપૂર્ણ ઉત્તમ સ્ત્રીનાં લક્ષણાનાળી સતી સ્ત્રી તે રસનું મદેન કરે તો સાનાસિક્રિના રસ સ્થિર થઈ ને કાડીવેધી થાય. તે સાંભળી નાગાર્જીને પાતાના પિતા વાસુકીનું ધ્લાન કરીને તેને બાલાવ્યા. નાગાર્જીનના પૂછવાથી વાસુકીએ કહ્યું કે 'કાંતિપુરીમાં ખહુ મહિમાવાળી શ્રી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા છે.' એમ સાંભળી નાગાર્જીને કાંતિનગરથી તે પ્રતિમાનું હરણ કરીને સેઢી નઢીના કાં કે એકાંતમાં લાવીને સ્થાપના કરી. પછી રસસાધન કરવા માટે—સિક્ડ (વશ) થયેલા વ્યંતર દેવની સહાયથી શાલિવાહન રાજાની પતિવતા સ્ત્રી ચંદ્રલેખાને હંમેશાં રાત્રે ત્યાં લાવીને તે સતી સ્ત્રીની પાસે રસનું મર્દન કરાવવા લાગ્યા. એમ રસને મર્દન કરાવવાના કારણે જવા આવવાએ કરી સતી ચંદ્રલેખા નાગાર્જીનને ભાઈ તરીકે માનવા લાગી.

એક વખત ચંદ્રલેખાએ રસને ઘુંટાવવાનું કારણ પૂછ્યું. નાગાર્જીને યથાર્થ કહ્યું કે—સ્વર્ણસિધ્ધિના રસને કેંડિવિધી અનાવવા તેમ કરાવવામાં આવે છે. ચંદ્રલેખાએ આ બીના પાતાના અને પુત્રોને જણાવી. માતાની પાસેથી આ બીના જાણી સાનાસિધ્ધિરસના લેંભવાળા તે ખંને અંધુએ પોતાનું રાજ્ય છેંડીને નાગાર્જીનની પાસે આવ્યા. કપટથી રસને ગ્રહણ કરવાની ઇ છાવાળા પ્રચ્છન્ન વેષધારી ખંને લાઈ ઓએ પોતાની માતાના કહેવાથી 'સ્વર્ણસિધ્ધિરસ કેંડિવિધી અને સ્થિર થયા' એમ જાણીને નાગાર્જીનને વાસુકિના વચનાનુસાર શસ્ત્રથી મારી નાખ્યા. છ માસે આ રસ થંભી ગયા. (સ્થિર થયા), અને તેથી તે ઠેંકાણે તે રસ કરતાં પણ ખહુ પ્રભાવવાળું, ખધા લોકાના વાંછિત પદાર્થને દેનારૂં, સ્તંબન (ક) નામે શ્રી પાશ્વિનાથ સ્ત્રામીનું તીર્થ થયું, અને તે નામે નગર પણ ત્યાં પ્રસિધ્ધિ પામ્યું. અવસર્પિણી કાલની અસર થવાથી તે સ્થળે આજીબાજી વાંસની

૧. અહીં પહેલાં સંગ્રામ નામે ક્ષત્રિય કહ્યો છે તે પ્રભાવકચરિત્રના વચનથી. અને ઉપદેશપ્રાસાદના વચનથી વાસુકી નામ કહેલ છે. વિરોષ ખીના માટે–જીઓ–સ્તંભનકલ્પ શિલેંછમાં તથા ઉપદેગ પ્રાગરકદ્દ મા વ્યાખ્યાનમાં. !!

ઝાડી ઊગી અને પ્રતિમાનું કેવલ માેહું જ અહાર દેખાવા લાગ્યું, અને બાકીના ભાગ જમીનમાં હાેવાથી લાેકાએ આ પ્રતિમાને યક્ષ એવું નામ આપ્યું. આ સ્થિતિમાં આ બિંબ ૫૦૦ વર્ષ સુધી રહ્યું.

આટલી બીના ઉપરથી એમ સિધ્ધ થયું કે સેઢી નદીના કાંઠે નાગાર્જુને સેલા-સિધ્ધિના રસને થ'ભિત (સ્થિર) કર્યો. આ બાબતમાં પેશાવરની પાસે તાયફા લાેકના પ્રદેશમાં રહેનારા જેના એમ પણ જણાવે છે કે:—'' આ બાજી નાગાર્જીન પર્વતની પાસે પૂર્વે શ્રી પાશ્વીનાથનું મંદિર હતું. જેની નજીક સેઢી નદી વ્હેતી હતી. પાશ્વીપક્ષના બિંબના પ્રભાવે નદી દૂર વ્હેવા લાગી. આ સ્થળે નાગાર્જીને કાેડીવેધી સાેનાસિધ્ધના રસને મેળવ્યા, એમ પર'પરાએ અમે સાંભળ્યું છે."

જે વાંસની ઝાડીમાં પ્રકટ પ્રભાવી શ્રી પાર્શનાથની પ્રતિમાનું કેવલ મુખ જ દેખાતું હતું તે સ્થલે એક ગાવાલની ગાય, ભવિતવ્યતાના યાગે, દ્વધ ઝરતી હતી હંમેશાં દાહ વાના સમયે ગાવાળ ગાય દાંહે પણ લગાર પણ દ્વધ ન નીકળે. ઘણા વખત એમ થવાથી ગાવાળ જંગલમાં નદીના કાંઠે તપાસ કરી તો જાણ્યું કે એ સ્થલે ગાય દ્વધ ઝરતી હતી. કારણને શાધતાં ગાવાળ સેઠી નદીના કાંઠાની જમીનમાંથી એ બિંબ મેળવ્યું. "કયા દેવ છે?" એના નિર્ણય પાતે કરી શકયો નહી, જેથી તેણે બીજા જૈન આદિ લોકોને પૃછ્યું. તેમાં જૈનાએ ખાત્રી પૂર્વક કહ્યું કે એ શ્રી પાર્શનાથનું બિંબ છે. ગાવાળ આ બિંબને જોઈને ઘણા જ ખુશી થયો. શ્રાવકાએ ગાવાલને દ્રવ્યાદિથી સંતાય પમાડીને પ્રતિમા સ્વાધીન કરી. આ બાબતમાં ઉપદેશપ્રાસાદમાં તથા વિવિધ તીર્થકલપમાં એમ કહ્યું છે કે—શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજે આ બિંબને પ્રકટ કર્યું —તે વૃત્તાંત આ પ્રમાણે જાણુવા.

# આચાર્ય શ્રી અભયદેવસૂરિ અને શ્રી સ્ત'ભન પાર્શ્વનાથ.

જ'ળૂઢીપમાં માલવ દેશની ધારાનગરીમાં ભાજ રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે નગરીમાં લક્ષ્મીપતિ નામે એક મહાધનિક વ્યાપારી હતા.

એક વખત મધ્ય દેશમાં રહેતારા, વેદવિદ્યાના વિશારદાને પશુ પાતાના બુધ્ધિબલથી હરાવનાર, ચૌદ વિદ્યા, સ્મૃતિ, ઇતિહાસ, પુરાણમાં હાંશિયાર, દેશાંતર જેવાને માટે નીકળેલા શ્રીધર અને શ્રીપતિ નામના બે ખ્રાદ્મણા ધારાનગરીમાં આવ્યા. તેઓ ફરતા ફરતા લક્ષ્મીપતિ શેઠના ઘરે આવ્યા. શેઠે તેમની આકૃતિથી આકર્ષાઈને આદરસત્કાર કરવા પૂર્વક ભિક્ષા આપી.

હવે તેના ઘરની સામે ભીંત પર વીસ લાખ ટકાના લેખ લખાતા હતા, તે હમેશાં જોવાથી પેલા બ્રાહ્મણાને યાદ રહી ગયો. કેટલાક સમય વીત્યા ભાદ નગરીમાં અગ્તિના ઉપદ્રવ થવાથી શેઠનું ઘર પણ બળી ગયું. તેમાં પેલા લેખ પણ નાશ પામ્યો આ કારણ-થી શેઠ ઘણી જ ચિંતામાં પડી ગયા. અવસરે ભિક્ષા માટે આવેલા આ બે બ્રાહ્મણા શેઠને ચિંતાતુર જોઈને આધાસન આપવા લાગ્યા કે હે શેઠ! તમારા જેવા ધીર પુરુષાએ આપત્તિના સમયમાં સત્ત્વને મૂકવું ન જોઇએ. એ સાંભળી શેઠે કહ્યું કે મને વિશેષ ચિંતા લેખ અળી ગયો તેની જ છે. આજની નથી. ત્યારે બ્રાહ્મણોને તે યાદ હોવાથી, શરુઆતથી માંડીને તિથિ, વાર, નક્ષત્ર, વરસ, રકમ સહિત, વર્ણ, જાતિના નામ અને બ્યાજ સહિત મૂલ દ્રવ્યની સંખ્યા સાથે ખડીથી તેઓએ તે લેખ લખી અતાવ્યો. તેના ઉપરથી શેઠે ચાપડામાં ઉતારા કરી લીધા, અને બ્રાહ્મણોના ઉપકાર માની ઘણા જ આદર સત્કાર કરવા પૂર્વક તે અંને બ્રાહ્મણોને પાતાને ત્યાં શખી ઘણા સુખી અનાવ્યા.

એક વખત શેઠ વિચાર કરવા લાગ્યા કે–એ ગંને વ્રાહ્મણે મારા ગુરુના શિષ્યો થાય તા શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનને ઘણું જ દીપાવે.

હવે સપાદલક્ષ દેશમાં આવેલા કુચ્ચે પુર નામના નગરમાં અલ્લરાજાના પુત્ર લુવન પાલ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે નગરમાં શ્રી વર્ષ માનસ્ટ્રિ નામના આચાર્ય મહારાજા હતા, કે જેમણે સિધ્ધાંતના અભ્યાસથી સંસારતું સાચું સ્વરૂપ સમજીને ચારાશી ચૈત્યોના ત્યાગ કર્યો હતા. એક વખત તે સ્ર્રિજી ધારાનગરીમાં પધાર્યો. આ બીના સાંભળી ઘણા જ ખુશી થઈ ને, પૂર્વે જણાવેલા ખંને બ્રાહ્મણાને સાથે લઈ ને, શેઠ લક્ષ્મીપતિ ગુરુમહારાજને વંદન કરવા આવ્યા વંદન કરી શેઠ ઉચિત સ્થાને બેઠા અને તે બ્રાહ્મણા પણ ખંને હાથ જોડીને ત્યાં બેઠા. બ્રાહ્મણોને હેર્દશીને શ્રી ગુરુમહારાજે કહ્યું કે—' આ ખંનેની અસાધારણ આકૃતિ સ્વપરને જીતનારી છે.' ગુરુજનું એ વચન સાંભળીને તે ખંને બ્રાહ્મણા ગુરુના સામું જોઈ રહ્યા. એથી ગુરુજાએ તેમને વતયોગ્ય સમજી લીધા. પછી અવસરે ગુરુએ તેમને દીક્ષા આપી. મહાતપસ્વી એવા તે ખંનેને યોગના વહન પૂર્વક સિધ્ધાંતના અભ્યાસ કરાવ્યો અને તેમને યોગ્ય જાણીને ગુરુએ સૂરિપદ આપીને સ્વપટ્ધર અનાવ્યા. અને તેઓ શ્રી જિનેધરસૂરિ અને બુધ્ધિસાગરસૂરિ એવા નામથી પ્રસિધ્ધ થયા.

અનુક્રમે વિદ્વારને માટે અનુજ્ઞા આપવાના પ્રસંગે શિખામણ દેતાં શ્રી ગુર્મહારાજે જણાવ્યું કે-પાટણમાં ઐત્યવાસી યતિવર્ગ સુવિહિત સુનિઓને ત્યાં રહેવા દેતાં વિક્ષ કરે છે. શકિત અને બુદ્ધિથી તમારે તે જુલમને અટકાવવા, કારણ કે આ કાળમાં તમારા જેવા બીજા બુદ્ધિશાલીઓમાં શિરામણે કાઈ લાગ્યે જ હશે. એમ ગુર્વચનને વધાવી લેઇ, સપરિવાર ખંને સૂરિજી મહારાજે ગુજરાત તરફ વિદ્વાર કરતાં, અનુક્રમે પ્રાચીન શ્રી પાટણ શહેરમાં પ્રવેશ કર્યો. ત્યાં શુદ્ધ ઉપાશ્રયની ઘણી તપાસ કરતાં પણ મુશ્કેલી જાણી. છેવટે ખંનેને ગુરૂજનું વચન યાદ આવ્યું. આ વખતે મહા પરાક્રમી અને નીતિશાલી દુર્લ ભરાજ નામે રાજાનું રાજ્ય હતું. અહીંના રહીશ એક સામેશ્વરદેવના ઘર તે ખંને સૂરિજી મહારાજ ગયા. ત્યાં તેમણે કહેલાં વેદ પદાના ધ્વનિ સાંભળી પુરાહિત ઘણા ખુશી થયા. તેણે બહિતપૂર્વ કે બાલાવવા માટે પાતાના લાઈને માકલ્યા, તેથી અને સૂરિજી ઘરમાં આવ્યા. તેમને જોઈને પુરાહિત ઘણા ખૂશી થઈને આપ અને લદ્રા-

સનાદિની ઉપર બેસા, એમ વિનંતિ કરવા લાગ્યાે. અંને આચાર્ય મહારાજે પાતાના સંયમ ધર્મના વ્યવહાર સંભળાવી દેઈ તે ઉપર બેસવાના નિષેધ કર્યા અને શુદ્ધ કાંબલીની ઉપર બેઠા. પછી વેદ, ઉપનિષદ્ તેમ જ જૈનાગમની સમાનતા પ્રકાશીને આશીષ દેતાં બાહ્યા કે—"હાથ, પગ અને મન વિના જે બધું ગ્રહ્મણ કરે છે, ગ્રહ્મ વિના જે જાએ છે, કાન વિના જે સાંભળે છે, જે જગતના સ્વરૂપને જાણે છે, પણ તેને કાઈ પણ સામાન્ય પુરૂષ જાણી શકતાં નથી એવા અરૂપી શિવ જિનેશ્વર તમારૂં કલ્યાણ કરા !"

કરી પણ તેમણે જણાવ્યું કૈ—જૈનાગમના અર્થ રૂડી રીતે વિચારીને અમે દયાપ્રધાન અવિચ્છન્નપ્રભાવશાલી, ત્રિકાલાખાધિત, ત્રિપુટીશુદ્ધ જૈનધર્મના સ્વીકાર કર્યો છે. આ સાંભળી પુરાહિતે પૃછ્યું કૈ—તમે નિવાસ (ઉતારા) કયાં કર્યો છે? તેમણે કહ્યું કે—અહિં ચૈત્યવાસિઓની મહા કનડગત થતી હોવાથી કયાંયે પણ સ્થાન મળી શકતું નથી. આ ખીના સાંભળી ગુણ્યાહી અને વિચારશીલ તે પુરાહિતે સપશ્વાર અંનેને રહેવા માટે પાતાનું મકાન ખાલી કરી આપ્યું અને કહ્યું કે—આપ ખુશીથી અહિં ઉતરા. ત્યાં તેઓ નિર્દોષ ભિક્ષા—ધર્મ સાચવીને સંયમ પાળવામાં સાવધાન બની, ધર્મનું સત્ય સ્વરૂપ સમ-જાવવા તત્પર થયા.

ખપારે પુરાહિતે યાશિક સ્માર્તા અને દીક્ષિત અગ્નિહાત્રીઓને તેમની પાસે બાલાવ્યા. ત્યાં તેમની પરીક્ષાથી તેઓ સંતુષ્ટ થયા. એમ બ્રહ્માની સભાની જેમ વિદ્યાવિનાદ ચાલી રહ્યો હતો, એવામાં ચૈત્યવાસિઓના પુરૃષો આવી ચડ્યા. તેમણે આવીને જહ્યુવ્યું કે— તમે સત્વર (જલ્દી) નગરની અહાર ચાલ્યા જાએ. કારણું કે ચૈત્યબાદ્ય શ્વેતાંબરાને અહીં સ્થાન મળતું નથી. આ વચન સાંભળીને પુરાહિતે કહ્યું કે–રાજસભામાં આ વાતના નિર્ણય કરવાના છે. એટલે તેમણે આવીને પાતાના ઉપરીઓને આ બીના જણાવી. બધા સાથે મળીને રાજાની પાસે ગયા, ત્યાં પુરાહિતે આવીને રાજાને નમ્રતાથી જણાવ્યું કે—હે દેવ! બે જૈન મુનિ પાતાના પક્ષમાં સ્થાન ન પામવાથી મારે ત્યાં આવ્યા, એટલે ગુણવંત જાણીને મેં તેમને આશ્રમ આપ્યા. એવામાં આ ચૈત્યવાસિઓએ ભટુ પુત્રાને મારી પાસે માકલ્યા. માટે આ બાળતમાં, આપને મારી ભૂલ જણાય તા ખુશીથી યાગ્ય લાગે તે શિક્ષા ક્રમાવા.

પુરાહિતે કહેલી બીના સુણીને સર્વ ધર્મામાં સમાન ભાવ રાખનારા રાજાએ હસીને કહ્યું કે–હે ચૈત્યવાસિએ! કાઈ પણ દેશથી આવેલા ગુણિજના મારા નગરમાં રહે, તેના તમે શા માટે અટકાવ (નિષેધ) કરા છા? તેમાં ગેરવ્યાજબીપણું શું છે? રાજાના આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તે ચૈત્યવાસિએા બાલ્યા કે–હે રાજેન્દ્ર! પૂર્વે વનરાજ નામના રાજાને નાગેન્દ્ર ગચ્છીય ચૈત્યવાસી શ્રીદેવચંદ્રસૂરિજીએ ઘણા ઉપકાર કરેલા હાવાથી કૃતત્ત એવા

તે રાજાની સમક્ષ શ્રી સંઘે એવી વ્યવસ્થા કરી કે-' સંપ્રદાયના લેદ ન રાખવાથી લઘુતા થવા પામી છે, માટે જે મુનિ ચૈત્યગચ્છવાસી યતિધર્મને સંમત હાય તે જ અહીં રહી શકે, પણ બીજા નહિ. તો હે રાજન્! તે પ્રાચીન રીવાજ ધ્યાનમાં લઇને તમારે ન્યાય આપવા જોઈએ. રાજાએ કહ્યું કે-તે પ્રમાશે જ કખૂલ છે, પરંતુ ગુણિજનાને આદર જરૂર દેવા જોઈએ. જો કે રાજ્યની આબાદી તમારી હેમદેષ્ટિને આધીન જ છે, છતાં અમારા આપ્રહથી એમને નગરમાં રહેવા દેવાનું કખૂલ રાખા! રાજાના આ વાકચને તેઓએ માન્ય રાખ્યું. આ મુશ્કેલી દ્વર કરવા માટે કેટલાક સમય વીત્યા બાદ રાજાએ કરમાવેલા સ્થલે પુરાહિતે ઉપાશ્રય કરાવ્યો. ત્યાં રહેલા ખંને સૂરિજી મહારાજે ધર્માપદેશ દઇને ઘણા જવાને સત્યના સાધક બનાવ્યા. આ શ્રી ખુહિસાગરસૂરિજીએ સં. ૧૦૮૦ માં જાલાર (મારવાડ) માં રહીને આઠ હજાર શ્લાક પ્રમાણ 'ખુધ્ધિસાગર' નામે નવું વ્યાકરણ બનાવ્યું.

એક વખત વિદ્વાર કરતાં શ્રી જિનેશ્વરસરિ અનુક્રમે ધારા નગરીમાં પધાર્યા. અહીં મહીધર નામના શેઠ અને ધનદેવી શેઠાણીને અભયકુમાર નામના મહાગુણવંત પુત્ર હતો. પુત્ર સહિત શેઠ સરિજીને વંદન કરવા ગયા. ત્યાં સંસારની અસારતાને જણાવનારી નિર્મલ **દેશ**ના સાંભળી અભયકુમારને વૈરાગ્ય પ્રકટયાે, તે સંયમ **લેવાને** ઉત્સુક થયાે. પિતાની અનુમતિ હાવાથી ગુરૂ મહારાજે અભવકુમારને દીક્ષા આપી. ગહુણશિક્ષા અને આસેવન શિક્ષાના અભ્યાસ કરી મહાજ્ઞાની શ્રીઅભયમુનિજી ચાર્ગાદ્રહન કરવા પૂર્વંક સાલ વર્ષની અંદર સ્વપર શાસ્ત્ર પારગામી બની શ્રી સંઘના પરમ ઉદ્ધારક બન્યા. એકદા વ્યાખ્યાનમાં સર્વાનુચાગમય પંગમાંગ શ્રી ભગવતી (વ્યાખ્યા પ્રવૃત્તિ) સુત્રમાં કહેલા ચેડા રાજા અને કાશિકની વચ્ચ થયેલા રથ કંટકાદિ સુધ્ધનું વર્શન કરતાં વ્યાખ્યાન વાચસ્પતિ શ્રી અભયમુનિએ રૌદ્ર અને વીર રસનું એવું વર્ણન કર્યું કે–તે સાંભળીને ક્ષત્રિએા લડવા તૈયાર થઈ ગયા. તે નેઈને શ્રી જિનેશ્વરસરિજીએ તરત જ મહાશ્રાવક નાગનત્તકનું વર્ણન કરીને એવા શાંતરસ વિસ્તાર્યો કે તે સાંભળીને સવે શાંત થઈ ગયા, અને મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે—અહેા, અમને ધિક્કાર છે, કે વ્યાપ્યાનના અવસરે પણ અમે પ્રમાદથી ઉન્મત્ત થઈ ગયા. ધન્ય છે તે નાગનત્તક શ્રાવકને કે જેણે લડાઈના પ્રસંગે પણ ધર્મારાધનમાં અડગ ટેક રાખી. ગુરૂજીએ અભયમુનિને શિખામણ દીધી કે-હે છુંધિનિધાન શિષ્ય! તારે અવસર જોઈને વ્યાખ્યાન વાંચવું.

એક વખત સાંજે પ્રતિક્રમણ કરી રહ્યા બાદ શ્રી અભયદેવ મુનિને એક શિષ્યે કહ્યું કે—હે મહારાજ! શ્રી અજિતશાંતિસ્તવમાં કહેલી ' अंबर तरिवयारणियाहि ' ઇત્યાદિ ચાર

૧ આ સ્તવનના બનાવનાર શ્રી તેમિનાથના મહ્યુધર શ્રી નંદિષેણુ જાણવા. અન્યત્ર એમ પણ કહ્યું છે કે શ્રેશિક રાજાના પુત્ર નંદિયેશે આ સ્તવન બનાવ્યું.

ગાથાના અર્થ કૃપા કરી સમજાવા! ત્યારે શ્રી અભયદેવે તે ગાથામાં જણાવેલા દેવાંગના-એોના તમામ વિશેષણાનું શુંગારરસથી ભરેલું સંપૂર્ણ વર્ષાન કહી સંભળાવ્યું તે વખતે ઉપાશ્રયની પાસેના જ રસ્તે થઇને ચાલી જતી શુંગારરક્ષમાં નિપુણ એવી કાઇ રાજકુંવ રીએ આ વર્ષુન સાંભળ્યું. આ અપૂર્વ ખીના સાંભળીને કુંવરીએ વિચાર્યું કે-' આ મારા સ્વામી થાય તેા જન્મ સફલ થાય! હું ત્યાં જઇને તે શ્રેષ્ઠ નરને પ્રાર્થના કરીને લાેભ પમાડું, એવું વિચારી ઉપાશ્રયના ખારહા પાસે આવીને બાલી કેેેેેેેેે અુંધ્ધમાન પંડિત ખારણં ઉઘાડા ! હું મદનમંજરી નામની રાજપુત્રી ગુણગાષ્ક્રી કરવા માટે આવી છું. આવા અકાળ સ્ત્રીના શબ્દ સાંભળીને ગુરૂ શ્રી જિનેશ્વરસ્રિજિએ અલયદેવને ઠપેકા આપ્યા કે-" પહેલાં તમને જે શિખામણ આપી હતી તે ખધી ભૂલી ગયા, અને જ્યાં ત્યાં હંશિયારી ખતાવા છા, પણ શું તમને શરમ આવતી નથી ? હવે શું કરશા ? તમારા ગુણથી આકર્ષાઈને પહેલી નરકમાં આવેલા પહેલા સીમંત પાથડા (નરકાવાસ ) માં લઈ જનારી આ સીમ'તિની આવી છે. ' તે સાંભળી અભયદેવે કહ્યું કે—'હે પૂજ્ય ગુરૂછ! આપની કપાથી તે નિરાશ અનીને જેમ આવી તેમ જરૂર જતી રહેશે, માટે આ આખત આપ જરા પણ ચિંતા કરશા નહી. ' પછી અભયદેવે ખારણાં ઉઘાડી સર્વ શ્રાવકાદિની સમક્ષ તે રાજકન્યાને કહ્યું કે—દે રાજપુત્રી ! અમે જૈન સાધુ છીએ. તેથી અમે એક મુહત માત્ર પણ સ્ત્રી સાથે ધાર્મિંક વાતા પણ કરતા નથી, તા પછી ગુણગાષ્ટ્રી અમા-રાથી કરી શકાય જ નહી. વળી અમે કાેઇ પણ વખત દાતણ કરતા નથી, મુખ ધાતા નથી. સ્નાનાદિ ભાદ્ય શચ્ચિને પણ ચાહતા નથી. તેમ જ નિર્દોષ એવું અન્ન ભિક્ષા વૃત્તિએ મેળવીને કુક્ત ધર્માધાર શરીરને ટકાવવા માટે જ ખાઈ એ છીએ. આ શરીર મલ મૂત્ર વિષ્ટાદિથી ભરેલું હોવાથી મહાદુર્ગ ધમય અને બીલત્સ છે. તેમાં સારભૂત શું છે? તામસી વૃત્તિવાળા છવા જ નિંદનીય કિંપાક ફલની જેવા વિષયોને ચાહે છે. તેઓની સેવનાથી મહાઅરા રાગા પેદા થાય છે. જેવી લીલ ઉત્કંઠા દુર્ગ તિદાયક વિષયાદિની સેવનામાં અજ્ઞાની જીવ રાખે છે, તેવી અથવા તેથી પણ અધિક તીવ ઉત્કંઠા ધર્મની સાધના કરવામાં રાખે તા ચાડા જ ટાઈમે મુક્તિપદને પામે. અમારા શરીરની સારવાર નાનપણમાં માતાપિતાએ જ કરી હશે, ત્યાર પછી અમે તા બીલકુલ કરી નથી. માટે આવા અમારા દુર્ગ ધમય શરીરના સ્પર્શ તારા જેવી સમજી રાજપુત્રીને સ્વયમાં પણ કરવા જેવા નથી. આ પ્રમાણે ખીલત્સ રસનું વર્ષાન સુણીને તે રાજપુત્રી પાતાની બુલ કખૂલ કરી તરત જ જતી રહી.

પછી તે ગુરૂની પાસે આવ્યા, ત્યારે શ્રી ગુરૂ મહારાજે કહ્યું કે–તારૂં ખુધ્ધિકૌશલ્ય સમુદ્રના પૂર જેવું છે. પરંતુ વર્તમાન કાલમાં તેને શમાવવું વ્યાજબી છે. તેથી તેમ કરવા માટે તારે હવેથી છાશમાં કરેલા જીવારના કુમરા તથા કાર્લિગડાનું શાક વાપરવું. જેથી તારી બુદ્ધિ ન્યૂન થશે. આ ખાખતમાં પ્રાચીન મહર્ષિઓએ પણ કહ્યું છે કે—

## तडबूजं किंगं च, भोज्यं शीतं च वातुलम् । कपित्थं वदरीजंबू-फलानि घ्नंति धीषणाम् ॥

અર્થ—તડળૂચ, કાલિંગડું, ઠંડું તથા વાયુ કરનાર ભાજન, કાેઠ, આર અને જાં ખૂ એ સાત વસ્તુએ બુધ્ધિને હુે છે.

શ્રી અક્ષયદેવે ગુરુના વચન પ્રમાણે જ આહાર કરવા માંડચો. કેટલાેક સમય વીત્યા માદ ગુરુ શ્રી જિનેશ્વરસૂરિજીએ અલયદેવને યોગ્ય જણીને સં. ૧૦૮૮ માં આચાર્ય પદવી આપી. ત્યારથી તેઓ આચાર્ય અલયદેવસૂરિના નામથી ઓળખાવા લાગ્યા. આ શ્રી અલયદેવસૂરિએ ઘણા લગ્ય જીવાને સન્માર્યની દેશના દઈ સાત્વિક માર્યના ઉપાસક અનાગ્યા. અનુક્રમે વિદાર કરતાં તે સૂરિ પત્યપદ્રપુર તરફ ગયા.

એક વખત દુકાળ પડવાથી દેશની દુર્દશા થઈ. સિધ્ધાંત તથા વૃત્તિઓના પ્રાયે ઉચ્છેદ થવા લાગ્યો. જે કાંઈ સત્રાદિ રહ્યાં, તેઓના વૃત્તિ આદિ સાધના નષ્ટ થયેલાં હાવાથી યથાર્થ શબ્દાર્થ મહાપ્રજ્ઞાશાલી મુનિઓને પણ જાણવા મુશ્કેલ થયા. આ પ્રસંગે એક વખત અર્ધારાત્રે ધર્મધ્યાનમાં સાવધ રહેલા શ્રીઅભયદેવસરિને વંદના કરી શાસનની અધિષ્ઠાયિકા દેવીએ કહ્યું કે—પુર્વે મહાશાસનના થંભ સમાન પરમ પુજ્ય શ્રી શીલાંગ કૈાટિ (શીલાંગાચાર્ય-કેાટચાચાર્ય) નામના આચાર્યે અગીયારે અંગની વૃત્તિઓ રચી હતી: તે હાલ કાલને લઈને બે અંગ (આચારાંગ, સૂયગડાંગ)ની જ વૃત્તિ હયાત છે. બાકીના અંગાની વૃત્તિઓ વિચ્છેદ પામી ગઈ. તેથી સંઘના હિતને માટે હવે શ્રી સ્થાનાંગાદિ નવે અંગાની ટીકાએા બનાવવાના ઉદ્યમ કરા ! દેવીનું આ વચન સાંભળીને સરિજીએ કહ્યું કે—હે માતાજી! મુગઢીતનામધેય શ્રી સુધર્માસ્વામી ગણધરે રચેલાં સુત્રાનું યથાર્થ રહસ્ય જાણવાને પણ મારા જેવા અલ્પણ[ધ્ધ અસમર્થ છે, તા પછી ટીકાઓ તા કેમ ખનાવી શકું ? કારણ કે કદાચ કાેઈ સ્થલે સૂત્રવિરૂધ્ધ કહેવાઈ જાય તાે મહાપાપ લાગે. જેથી સંસારમાં અનંતી વાર ભટકલું પડે. ત્યારે દેવીએ કહ્યું કે—હે સુન્નશિરામણિ ! આ કાર્ય કરવામાં તમે જ લાયક છે, એમ હું માનું છું. વૃત્તિએા અનાવતાં કદાચ સંદેહ પડે તા મને પૂછલું હું મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં વિહરમાન તીર્થ કર શ્રી સીમ ધર સ્વામિને પૂછીને તે ખાબતના ખુલાશા કહીશ, માટે આ કાર્ય તમે શરૂ કરાે. હું તમારી આગળ પ્રતિજ્ઞા કર્ક છું કે-તમે યાદ કરશા કે તરત જ હાજર થઈશ.

દેવીના વચનથી ઉત્સાહવંત થયેલા શ્રી આગાર્ય મહારાજે વૃત્તિએક બનાવવાની શરૂઆત કરી. <sup>૧</sup>ટીકાએક પૂરી થાય ત્યાં સુધી આયંબિલ તપ કરવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી

૧. આ બાબતમાં બીજાએા એમ કહે છે કે-જો કે અભયદેવસૂરિના સમયમાં નવ અંગાની ટીકાએા હયાત ન હોવાથી તેમણે નવી ટીકાએા ખનાવી, એમ પ્રભાવકચરિત્રમાં કહેલ છે, પણ જેમ તે જ સૂરિએ શ્રી ભગવતીની સ્વકૃત ટીકામાં પંચમાંગની બે ટીકા છે એમ લખ્યું છે. તેમ બીજા સૂત્રોની પણ ટીકાએા હતી એમ કહ્યું છે.

અને પાટણમાં અતાવી. અન્યત્ર કહેલ છે કે પાટણની ગ્હાર બનાવી. આ કામમાં દેવીએ પણ સંપૂર્ણ રીતે મદદ કરી. શ્રી દ્રોણાચાર્ય વગેરે વૃધ્ધ મહાશ્રુતધરાએ આ વૃત્તિઓને શુધ્ધ કરી. એટલે શ્રાવકાએ લખાવવાની શરૂઆત કરી.

એક વખતે શાસનદેવીએ ગુરુમહારાજને કહ્યું કે-મહેલી પ્રતિ (ટીકાની પ્રત) મારા દ્રવ્યથી લખાય એવી મારી ઈચ્છા છે, એમ કહી પાતાની જ્યાતિથી દર્શિતેજને આંજી, ત્યાં એક સેલાનું ઘરેણું મૂકીને દેવી સ્વસ્થાને ગયાં. પછી મૂનિએ ગોચરી લઈ ને આવ્યા. તેઓ ઘરેણું જોઈ ને આશ્ચર્ય પામ્યા. પૂછતાં સરિજીએ બધી બીના કહી. પછી શ્રાવકાને **એ**ક્લાવી ઘરે**ણું અતાવ્યું, પરન્તુ તેનું મૂલ્ય ન જાણતાં** તે શ્રાવકાે પાટણમાં ઝવેરીએકની પાસે ગયા. તેંએાએ આ આબૂષણ નેઈને કહ્યું કે–'અહીં લીમરાજાની આગળ આ ઘરેણું મૂકો. તે આપે તેટલું એવું મૂલ્ય સમજવું. અમે આ (દિવ્ય) ઘરેણાની કીંમત આંકી શકતા નથી. ' એથી શ્રાવકોએ એ ઘરેણું રાજાની આગળ મૃક્યું, અને તેની સત્ય ખીના પણ કહી દીધી. રાજાએ ખુશી થઈ ને કહ્યું કે—કાેઈ મહાત્મા આતું જે મૂલ્ય આંકે તે આપીને જ હું આ લઈ શકું. શ્રાવકાંએ કહ્યું-આનું મૂલ્ય જે આપા તે અમારે પ્રમાણ છે. એટલે રાજાએ લાંડારી પાસેથી તેમને ત્રણ લાખ દ્રમ્મ (ટકા) અપાવ્યા. પછી તેમણે ટીકાની પ્રથમ પ્રતિ વળેરે પુસ્તકો લખાવીને સૂરિ**ઝને વહે**ારાવ્યાં. તેમ જ પાટણ, તામ્ર લિપ્તી, આશાયલ્લી ( આશાવલ ) ધાલકા આદિ નગરના રહીશ મહાધનિક ૮૪ શ્રાવકોએ દરેક અંગની વૃત્તિની ૮૪ પ્રતાે લખાવી હર્ષપૂર્વક આચાર્ય મહારાજને આપી. આ પ્રમાણે શ્રી સુધર્માસ્વામીએ અતાવેલ ઇબ્ટ તત્ત્વ રૂપ તાળાને ઉઘાડવાની કુંચી જેવી નવે અંગની ટીકાએા પ્રવર્ત્ત માન થઈ.

ટીકાઓ બનાવ્યા પછી સંયમયાત્રા નિમિત્ત આચાર્યાશ્રી ધોલકા નગરમાં પધાર્યા. ઉજાગરા, પરિશ્રમ અને અતિતૃચ્છ આહાર કરવાથી આચાર્ય મહારાજને કોઢ (રક્તદ્દાષ) રાગની અસદા વેદના થવા લાગી. તે વખતે ઈર્ષ્યાળ લેકિક કહેવા લાગ્યા કે—' સ્ત્રવિરુધ્ધ બાલવાથી સ્રિજીને કાઢ થયા છે.' એ પ્રમાણે સાંભળતાં શાકથી વ્યાકુળ થએલા અને પરલાકની ઈચ્છાવાળા સ્રિજીએ રાતે ધરણેન્દ્રનું ધ્યાન કર્યું. તેથી સ્વપ્તમાં ગુરુએ પોતાના દેહને ચાટતા ધરણેન્દ્રને જોયા. આથી ગુરુએ વિચાર્યું કે—' કાળરૂપ આ ભયંકર સપે' મારા શરીરને ચાટેલ છે, તેથી મારું આયુષ્ય પૂરું થયું લાગે છે. તો હવે અનશન આદ રવું એ જ મને યોગ્ય લાગે છે.' એ પ્રમાણે ચિંતવતાં ગુરુને બીજે દિવસે સ્વપ્તમાં ધરણેન્દ્રે કહ્યું કે—મેં તમારા દેહ (શરીર)ને ચાટીને રાગને દ્રર કર્યો છે. એમ સાંભળતાં ગુરુ બાલ્યા કે—મરણની બીકથી મને ખેદ થતા નથી, પરંતુ રાગને લીધે પિશુન લાકો જે નિંદા કરે છે, તે હું સહન કરી શકતા નથી. ત્યારે ધરણેન્દ્રે કહ્યું કે—' એ બાબત, હે ગુરુજી, તમારે ચિંતા કરવી નહિ. હવે આપ ખેદને તજીને જિનબિંબને પ્રકટ કરીને શ્રી

જૈનેન્દ્ર શાસનની અપૂર્વ પ્રસાવના કરા કે જેથી તે થતી નિંદા અટકી જશે અને તે નિંદકા જ જૈન ધર્મના વખાણ કરશે.

શ્રીકાંતાનગરીના રહીશ, ધનેશ નામના શ્રાવક વહાલુ ભરીને સમુદ્રમાર્ગે જતો હતો, ત્યારે અધિષ્ઠાયક દેવે તેના વહાલુ ચાલતાં અટકાવી દીધાં. આથી શેઠે તે દેવની પૂળ કરી, ત્યારે દેવના કહ્યા પ્રમાલું જમીનમાંથી વત્રલું પ્રતિમાંથો મેળવી હતી. તેમાંનો એક પ્રતિમા તેથું ચારૂપ ગામમાં સ્થાપન કરી, તેથી ત્યાં તીર્થ થયું. બીજી પ્રતિમા પાટલુમાં અરિષ્ઠનેમિના પ્રાસાદમાં સ્થાપન કરી. ત્રીજી પ્રતિમા સ્તંભન (થાંભણા) ગામના પાદરમાં વહેતી સેટીકા (સેઢી) નદીના કાંઠે વક્ષઘટાની અંદર જમીનમાં સ્થાપન કરેલ છે. તમે તે શ્રી (સ્તંભન) પાર્થનાથની પ્રતિમાને પ્રકટ કરા, કારલું કે ત્યાં એ મહાતીર્થ ધવાનું છે. પૂર્વે વિદ્યા અને રસસિદ્ધિમાં ભારે પ્રવિલું એવા નાગાળુંને તે બિંબના પ્રભાવથી રસનું સ્થંભન કર્યું, તેથી તેલું ત્યાં સ્તંભનક (થાંભણાં) નામનું ગામ સ્થાપન કર્યું. આ મહાપ્રભાવક પ્રતિમાને પ્રકટ કરશા તો તમારી પહ્યુ પવિત્ર કીર્તિ અચલ થશે. વળી ક્ષેત્રપાલની જેમ શ્વેત સ્વરૂપે તમારી આગળ, બીજાના જોવામાં ન આવે તેમ, એક દેવી ત્યાં રસ્તો ખતાવશે. '' એ પ્રમાણે કહી નિર્મલ સમ્યગ્દિષ્ટ શ્રી ધરણેન્દ્ર પાતાના સ્થાને ગયા.

ઇંદ્રે કહેલી બીના જાણીને સ્રિજી મહારાજ ઘણા ખુશી થયા. તેમણે આ રાતે બનેલા તમામ વૃત્તાંત શ્રીસંઘને કહી સંભળાવ્યા. તે સાંભળીને શ્રીસંઘ યાત્રાએ જવાની ત્યારી કરી. જેમાં ૯૦૦ ગાડાંઓ અલતાં હતાં. શ્રી સંઘના આગ્રહથી સ્રિજી મહારાજ પણ સાથે પધાર્યા. જયારે આ સંઘ સેઠી નદીના કાંઠે આવ્યા ત્યારે બે ઘરડા થાડા અદ્દરય થઇ ગયા. એટલે આ નિશાનીથી સંઘ ત્યાં રહ્યાં આચાર્ય મહારાજે આગળ જઈને પૃછ્યું ત્યારે એક ગાવાળ કહ્યું કે "હે ગુરુછ, આ પાસેના ગામમાં મહીણલ નામે મુખ્ય પટેલ છે. તેની કાળી ગાય અહીં આવીને પાતાતા ત્રારે આંયળમાંથી દ્વધ ઝરે છે, એટલે અહીં ખાલી થઈને જ તે ઘર જાય છે. અને ત્યાં દાહવામાં આવતાં મહામહેનતે પણ લગાર પણ દ્વધ દેતી નથી. તેનું કારણ કંઇ સમજાતું નથી." એમ કહીને તેણે તે સ્થલે ગુરુછને દ્વધ અતાવ્યું. એટલે પાસે બેસીને ગુરુછ પ્રાકૃત ભાષામાં શ્રી પાર્શ્વનાથનું મહાપ્રભાવક જ્ઞયતિદ્વયળ ઈત્યાદિ ખત્રીશ ગાયાઓનું નવું સ્તેત્ર રચીને બાલ્યા. ત્યાં ધીમે ધીમે જાણે પ્રત્યક્ષ પ્રભુનું પ્રતિબિંબ હાય તેનું શ્રી પાર્શ્વનાથ લગ્નવંતનું તેજસ્વી બિંબ પ્રકટ થયું. પછી સંઘ સહિત સ્રિજીએ તરત જ ચૈત્યવંદન કર્યું, અને એમના રાગ મૂલમાંથી દ્વર થયો. તે વખતે શ્રાવકાએ ગંધાદકથી પ્રભુબિંબને નહવરાવીને કપૂર વગેરેનું વિલેપન કરવા પૂર્વક સાત્વિક પૂજાના અપૂર્વ લ્હાનો લીધા. તે

૧ આ ખીના શ્રીપ્રભાવકચરિત્રમાં કહેલી છે.

સ્થલે નવું દહેરાસર બંધાવવા માટે એક લક્ષ રૂપિયા ભેગા થયા અને ગામના મુખ્ય લાકોએ ત્યાં દેવાલય આંધવાની હા પાડી.

શ્રી મલ્લવાદિ-શિષ્યના શ્રાવકા એ ત્યાંના રહીશ આમેશ્વર અને બુદ્ધિનિધાન મહિષ નામના કારીગરાને ચૈત્ય બાંધવાનું કામ સોંપ્યું. થાડા જ સમયમાં તે કામ પૂર્ણ થયું. તે કામના ઉપરીને દરરાજ પગાર તરીકે એક દ્રમ્મ આપવામાં આવતા હતો. તેમાંથી થાડું ભાજનાદિના ખર્ચમાં વાપરતાં બાકીના અચેલા દ્રવ્ય વડે તેણે ચૈત્યમાં પાતાના નામની એક દેવકુલિકા કરાવી, જે હાલ પણ હયાત છે. પછી શુભ મુહૂતે અભય-દેવસ્રિજીએ ત્યાં બિંબની પ્રતિષ્કા કરી. તે જ દિવસે રાતે ધરશુંન્દ્રે આવીને સૂરિજીને વિનિત કરી કે—મારા ઉપર કૃપા કરી આપ આ સ્તવનમાંની છેલ્લી બે ગાથાઓ ગાપવી રાખા. સૂરિજીએ તેમ કરી ત્રીસ ગાથા કાયમ રાખી. ત્યારથી તે સ્થલ તીર્થ તરીકે ગણાસું. જન્મકલ્યાણકના મહાત્સવમાં પ્રથમ ધાળકાના મુખ્ય શ્રાવકે જળ કળશ લઈને ભગવંતને અભિષેક કર્યો. ત્યાં બિંબાસનના પાછળના ભાગમાં ઐતિહાસિક અક્ષર પંક્તિ પૂર્વ લખનમાં આવેલ છે, એમ લોકામાં સંભળાય છે.

શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ તથા ખુહિસાગરસૂરિ ચિરકાલ સંયમજીવન પાલી છેવટે અનશન કરીને સ્વર્ગે ગયા. શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજાએ પ્રથમ ઉપાંગ શ્રી ઔપપાતિક સૂત્રની અને પૂજ્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ અનાવેલ શ્રી પંચાશકશાસ્ત્રની ઉપર અપૃવ વિદ્વતા ભરેલી ટીકા અનાવી છે, જે થાડા વર્ષો પહેલાં શ્રી જૈનધર્મ પ્રસારક સભાએ છપાવી છે.

શ્રી અભયદેવસ્તિના અને શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વનાથના સંબંધમાં શ્રી ઉપદેશ પ્રસાદને અનુસારે આ વૃત્તાંત છે—આગાર્ય પદથી વિભૂષિત થયા બાદ શ્રી અભયદેવસ્તિજી મહારાજ વિદ્વાર કરતાં સંભાણક ગામથી ધાલકા થઈ ને થંભનપુરમાં પધાર્યા. ત્યાં અતિ તુચ્છ આહાર કરવાથી કાેંદ્રના× મહારાગથી તે એવા દુ: ખી થયા કે હાથ પગ હલાવવાની પણ તેમનામાં શક્તિ રહી નહી. એક દિવસ સાંજે સ્તિજીએ પ્રતિક્રમણ કરીને શ્રાવકાને + કહ્યું કે—આ રાગની પીડા બહુ થતી હાેવાથી હું એક પણ ક્ષણ તે સહન કરવા સમર્થ નથી, તેથી કાલે અનશન કરીશ. તે સાંભળી શ્રાવકા ઘણા દીલગીર થયા. તે પછી તેરસની અડધી રાતે શાસન દેવીએ આવીને સ્તિજીને કહ્યું કે—હે ગુરુજ! ઉદ્યા છાે કે જાગે છા ! ગુરુએ ધીમે સ્વરે કહ્યું કે—જાગું છું. દેવીએ કહ્યું કે—ઊઠા, આ સ્ત્તરની નવ કાેકડી ઉકેલા ! ગુરુ બાલ્યા કે—આવા શરીરે હું શી રીતે ઉકેલી શકું ! દેવીએ અવધિત્રાનથી જાણીને કહ્યું કે—લાંબા કાળ જીવીને હજા નવ અંગની વૃત્તિ કરવાનું જેના હાથમાં છે

x આ રાગ સંભાણક ગામમાં થયા, એમ રતંભનકકલ્પશ્ચિલાે અછમાં કહ્યું છે.

<sup>+</sup> આ શ્રાવકામાં ઘણાખરા નજીકના ગામામાં રહેતા હતા, અને પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ કરવા માટે આવતા હતા. અનશનની ઇચ્છાવાળા ગુરુએ ખમાવવા માટે પણ તેમને બાલાવા હતા.

તેને આ તે શા હિસાબમાં છે? દેવીનું વચન સાંભળીને ગુરુએ કહ્યું કે-આવા શરીરે હું નવ અંગાની દીકાઓ શી રીતે બનાવીશ? દેવી બાલી કે-છ મહિના સુધી આયંબિલ તપ કરે અને કઠિન શખ્દોની દીકા કરીને તે દીકાઓ પ્રી\* કરી. આ પછી શરીરને વિષે કરીથી મહારાગ ઉત્પન્ન થયા, ત્યારે ધરણેન્દ્રે ધાળા સપંતું સ્વરૂપ ધારણ કરી ત્યાં આવીને સ્રસ્છિના શરીરને ચાદીને નીરાગી બનાવ્યું. પછી સ્રસ્છિને કહ્યું કે—સેઢી નહીના કાંઠે, પલાસ (ખાખરાનું ઝાડ) ના વનમાં શ્રી થ'લન યાર્થનાથની પ્રતિમા જમીનમાં ગુપ્ત રહેલી છે તેને તમે પ્રકટ કરા. ત્યાં ઓચિતી એક ગાય આવીને તે પ્રતિમા જે જગ્યાએ છે તે જગ્યાએ દૂધ ઝરશે. તે ચિદ્ધથી તે મૂર્તિનું સ્થાન તમે નિશ્ચયે જાણું છે.

સવારે સ્વિજી સંઘની સાથે ત્યાં ગયા અને ગાયને દ્વધ ઝરતી જોઈને ગાવાળના ભાળકાએ ખતાવેલી ભૂમિની પાસે પ્રતિમાના સ્થાનના નિશ્ચય થવાથી શુરુજીએ પાર્શ્વના-થનું નવીન સ્તાત્ર રચવા માંડ્યું. તેના ૩૨ કાવ્ય કહ્યા પછી તેત્રીસમું કાવ્ય ગુરુજીએ દેવતાના આદેશથી ગાપવી દીધું. ભત્રીસ કાવ્યાના આ સ્તાત્રની શરૂઆતમાં जयतिहुयण પદ હાવાથી જયતિહ્યુણ નામે એ સ્તાત્ર એાલખાય છે. તે પ્રતિમાનાં દર્શન થયાં કે તરત જ રાગ મૂળથી નાશ પામ્યા ને ગુરૂજી નીરાગી બન્યા.

પછી શ્રી સંઘે ગુરૂજીને તે પ્રતિમાની ઉત્પત્તિ પૂછી, ત્યારે ગુરૂજીએ પૂર્વે કહા પ્રમાણે તમામ બીના શ્રી સંઘની આગળ કહી સંભળાવી. છેવડે કહ્યું કે આ પ્રતિમા કે કે લ્લા સુધી જાણી શકાશું નથી. આ પ્રમાણે પ્રતિમાના મહિમા સાંભળીને શ્રી સંઘ તે જ સ્થાને નવું દહેરું અંધાવી ત્યાં સ્તંભનપુર નામે ગામ વસાવ્યું. જ્યારે વિ. સં. ૧૩૬૮ ની સાલમાં દુષ્ટ મ્લેચ્છાએ ગુજરાતમાં ઉપદ્રવ કર્યો ત્યારે વર્તમાન સ્તંભ તીર્થની સ્થાપના થઈ. અત્યારે આ મહાચમત્કારી શ્રી પાર્શનાથનું બિંબ સ્તંભતીર્થ (ખંભાત, તંબાવતી નગરી) માં હયાત છે.

શ્રી અલયદેવસૂરિજી મહારાજાના સ્વર્ગવાસના સંખંધમાં પ્રભાવકગ્રસિત્રમાં કહ્યું છે કે—સૂરિજી મહારાજ પાટણમાં કર્ણુ રાજાના રાજ્યમાં દેવલાક પામ્યા. આ વાકચના અર્થ એમ પણ સંભવે છે કે—કર્ણુના રાજ્યકાલમાં તેઓ પાટણમાં સ્વર્ગવાસ પામ્યા. આ બાબતમાં એમ પણ વિચાર જણાવે છે કે–જે સમયે કર્ણુ રાજા પાટણમાં

<sup>\*</sup> સ્તંભન પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ પ્રકટ કર્યા પછી ટીકાએક બનાવી, એવા પણ ઉદ્લેખ બીજ પ્રશ્વામાં મળી શકે છે.

<sup>+</sup> સોલ કાવ્યા ખાલ્યા પછી આપ્યા ભિંભનાં દર્શન ન થયા, માટે સત્તરમા કાવ્યમાં કહ્યું है—— अथपन्चक्ख जिलेसर એમ ભત્રીસ કાવ્યો બનાવ્યા. तेर्माथी એ કાવ્યો ગુપ્ત રાખ્યાં, એમ શ્રી જિન-પ્રભસ્તિ કહે છે.

રાજ્ય કરતા હતા, તો વખતે સૂરિજી સ્વર્ગે ગયા. પરંતુ પટ્ટાવલિઓના લેખ પ્રમાણે તા ઘણાખરા એમ માને છે કે કપડવંજમાં સૂરિજી સ્વર્ગે ગયા. સંવતના વિચાર એ છે કે પટ્ટાવલિમાં સં. ૧૧૩૫માં સ્વર્ગે ગયા એમ કહ્યું, ત્યારે બીજે મત એ પણ છે કે ૧૧૩૯માં સ્વર્ગે ગયા.

ઉપર જણાવેલા વૃત્તાંતમાંના કેટલાક વૃત્તાંત શ્રી ગિરનારના લેખને અનુસારે જણાવેલ છે. વિ. સં. ૧૩૬૮ ની સાલમાં આ બિંખને ઉપદ્રવના કારણે ખંભાતમાં લાવવામાં આવ્યું. એથી એમ જણાય છે કે—કલિકાલ સર્વજ્ઞ આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી અને મંત્રી વસ્તુપાલના સમયમાં આ પ્રતિમાજી યાંભણા+ ગામમાં હતાં. તે સૂરિજી મહારાજની દીક્ષા આ જ સ્તંભતીર્થ (ખંભાત) માં થઈ છે. અહીંના રહીશ મહાશ્રાવક ઋષમદાસ કવિએ હિતશિક્ષાના રાસ ખનાવ્યા છે.

#### મહારામત્કારી નીલમ મણિમય શ્રી સ્ત'લન પાર્શ્વનાથની પ્રતિમાની વર્ત્વમાન બીના.

આ બિંબનાં દર્શનાદિ કરવાથી કાેં વગેરે નાશ પામે છે. મંત્રી પેથડના પિતા શ્રી દેદ સાધુનાં બેડીનાં બંધન આ પ્રતિમાના ધ્યાન માત્રથી તત્કાલ તૂટી ગયાં. તેથી જેમ આ બિંબની ભક્તિ કરવાથી વિધ્ના નાશ પામે છે તેમ આશાતના કરનાર જીવ મહાદુ:ખી બને તે વાત નિઃસંદેહ છે.

સ્તંભતીર્થ (ખંભાત) ના રહીશ, દાનવીર રોઠ અમરચંદ પ્રેમચંદના સુપુત્ર રોઠ પ્રેપટભાઈના વખતમાં આ નીલમ મહિમય ચમત્કારી બિંભ કાષ્ઠ્રમય મંદિરમાં મૂલનાયક તરીકે બિરાજમાન હતું. એક વખત આ રતનમય પ્રતિમાને જોઈ ને એક સાનીની દાનત ભગડી અને તે એ પ્રતિમાને કચાંક ઉપાડી ગયા. પરંતુ રોઠ શ્રી પાપટભાઈના માતાજના એ પ્રતિમાજનાં દર્શન કર્યા પછી જ ભાજન કરવાના અભિગ્રહરૂપ તપના પ્રભાવથી એ પ્રતિમાજની જલદી ભાળ લાગી. આ પછી શ્રી સંઘે ફરીને કાઈની દાનત ન બગડે અને આવા પ્રસંગ ન બનવા પામે એ આશ્યથી એ રત્નમય પ્રતિમાછ ઉપર શ્યામ લેપ કરાવ્યા. તેથી જ નીલમ મહિમય છતાં અત્યારે તે પ્રતિમા શ્યામ દેખાય છે.

શ્રી સંઘના પ્રયાસથી વિંગ સંગ ૧૯૮૪ માં નવીન દહેરૂં તૈયાર થયું. તેમાં મૂલનાયક તરીકે આ ભિંખની પ્રતિષ્ઠા કરાવવા માટે શ્રી સંઘે તપાગચ્છાધિપતિ, શાસન સમાટ, ગુરુવર્ય, આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્રીશ્વરજી મહારાજને માતર તીર્યમાં પધારવાની વિનંતિ કરી. આથી સપરિવાર સ્ર્રિજી મહારાજ ત્યાં પધાર્યા અને વિંગ સંગ ૧૯૮૪ ના ફાગણ સુદ ત્રીજે શુભ સુહૂર્ત્ત શ્રી સંઘે શ્રી ગુરુમહારાજના હાથે

૧. આણું દ સ્ટેશનની નજીકમાં આ ગામ છે. એનું જૂનું નામ સ્તંભનપુર હતું.

મહિત્સવ પૂર્વ ક પ્રતિષ્ઠા કરાવી. આ પ્રતિષ્ઠાના શુભ પ્રસંગે અહીંના શ્રી સંઘે તથા મહાર ગામના સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઈ, શેઠ ગ્રીમનલાલ લાલભાઈ (હીરાચંદ રતન ચંદવાળા) શેરદલાલ સારાભાઈ જેસંગભાઈ વગેરે ભાવિક ભવ્ય જીવાએ પણ સારા ભાગ લીધા હતા.

મૂલનાયક શ્રી પાર્ધાનાથની પ્રતિમાના પડખેના ભાગમા રહેલ માેટાં ક્યામ પ્રતિમાછ પાછળના ભાગમાં પાેેેેલા છે, જે પાેેલાણુમાં મૂલનાયક જ રહી શકે છે. એથી ઉપદ્રવના પ્રસંગે મૂલનાયકના રક્ષણ માટે તેમ કર્યું હોય એમ અનુભવી ગીતાર્થ પુરૂષો કહે છે.

છેવટે એ બીના જણાવવી બાકી રહે છે કે--વિવિધ તીર્થકલ્પમાં આચાર્ય શ્રી જિન પ્રભસ્રિજીએ આ બીના જણાવતાં કહ્યું છે કે—આગાર્ય શ્રી અભયસ્રિજીએ પ્રકટ કર્યા ભાદ આ પ્રતિમાજી કાંતિપુરીમાં કરી પણ અમુક ટાઈમ સુધી રહ્યાં. પછી કેટલાક સમય સુધી સમુદ્રમાં રહ્યા. ત્યાર બાદ ઘણા નગરામાં પણ રહ્યાં હતાં. ( એથી એમ પણ સંભવે છે કે ત્યાર બાદ વિ૦ સં૦ ૧૩૬૮ માં ખંભાતમાં આવ્યાં હશે. ) માટે ભૂતકાલમાં આ પ્રતિમાજી કર્યે કર્ય સ્થાને રહ્યાં અને ભવિષ્યમાં રહેશે એ બીના કહેવાને માનવ સમર્થ નથી, પાવાયુરી, ચંપાપુરી, અષ્ટાપદ, સમેતશિખર, કાશી, નાસિક, મિથિલા નગરી, રાજ-ગૃહી આદિ તીર્થોમાં પૂજા યાત્રા, દાનાદિ કરવાથી જે પુષ્યાનુર્ભાધ પુષ્યભધ, નિજ'રા આદિ લાભ મળે, તે લાભ અહીં શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વપ્રભુના કુકત ભાવ-વિધિપૂર્વંક દર્શન કરવાથી મળી શકે છે. આ પ્રભૂને વંદન કરવાના વિચારથી, માસખમણ તપનું અને ઉદ્ઘાસ પૂર્વંક વિધિ સાચવીને પ્રભુ ભિંભને જોવાથી છમાસી તપનું ફલ મલે છે, તેા પછી દ્રવ્ય -ભાવ લોકે પુજાદિ ભક્તિ કરવાથી વધારે લાભ મળે તેમાં નવાઈશી? આ લોક સંબંધિ અને પરલાક સંબંધિ સકલ મનાવાં છિતા તત્કાલ પૂરવાને આ બિંબ સમર્થ છે. આ બિંબને હંમેશા ત્રિકાલ નમસ્કાર કરનારા જીવા પરભવમાં વિદ્યાવંત, અંદીન અને ઉત્તમ રૂપવંત થાય છે અને ઉત્તમ કુલમાં જન્મ પામી કુપુત્ર, કલત્રાદિનાં દુઃખાે હઠાવી વિશિષ્ટ સંપદાએ મામે છે. જે ભવ્ય જીવ, પરમ સાત્ત્વિક ભાવે, આ પ્રભુની એક કલશી પણ પૂજા કરે, તે ભવિષ્યમાં ઘણા રાજાઓને નમવા લાયક ચક્રવર્તી થાય છે. જે ભવ્ય જીવ અષ્ટ પ્રકારી પૂજા કરે, તેને ભવિષ્યમાં ઇંદ્રાદિની પદવી જરુર મળે છે અને જે ભવ્ય જીવ ઘરેણાં આદિ ચઢાવી પૂજા કરે તે જીવ ત્રશે ભુવનમાં મુકુટ જેવા થઇને અલ્પ કાલે મુક્તિપદને પામે છે.

એ પ્રમાણે શ્રી સંઘદાસ નામના મુનીશ્વરે આ શ્રી સ્તંભન પાર્શ્વનાથની બીના ઘણું વિસ્તારથી કહી હતો. તેને સંક્ષેપમાં 'શ્રી પદ્માવતીની આરાધના કરીને શ્રી સીમ'ધરસ્વામી-ને પૂછાવીને ઠેઠ સુધી શાસનરક્ષક તપાગચ્છની મર્યાદા કાયમ સ્હેશે ' એવા સત્ય નિર્ણું ય મેળવી, શ્રી સંઘને કહી સંભળાવનારા શ્રી જિનપ્રભસૂરિજીએ પ્રાકૃત ગદ્ય-પદ્મ સ્થનામાં જણાવી છે. તેને અનુસારે, બીજા પ્રભાવકચરિત્રાદિ ચંચાને અનુસારે તથા પ્રાચીન અતિ-ઢાસિક શિલાલેખ આદિ સાધનોને અનુસારે ટુંકામાં શ્રી સ્તંભન પાર્ધનાથનું ચરિત્ર મેં બનાવ્યું છે. દુર્ગતિના દુઃખાને દૂર કરનારું અને ઢાથી, સમુદ્ર, અન્તિ, સિંઢ, ચાર, સર્પ, રાત્રુ, શ્રહ, ભૂત, પ્રેતાદિના તમામ ઉપદ્રવાને નાશ કરનારું આ શ્રી સ્તંભન પાર્ધનાથનું ચરિત્ર હે ભવ્ય જીવા! તમે જરુર વાંચા, વિચારા, સાંભળા અને સંભળાવા! જેથી ભવિ-વ્યમાં ચિરસ્થાયી કલ્યાણમાલા તમને જરુર મળશે.

જ્યાંના મંદિરમાં શાસનાધીશ્વર શ્રી જીવત્સ્વામિ મહાવીર મહારાજાની અલોકિક પ્રતિમા કે જે પ્રભુના વડીલ ખંધુ રાજા શ્રી નંદીવર્ધને પ્રભુની હ્યાતીમાં ભરાવી હતી, તે બિંબ મૂલનાયક તરીકે છે, જ્યાં શાસન પ્રભાવક જગહુશાહ, જાવડશાહ આદિ મહા- શ્રાવકા થયા છે અને જે મારા ગુરુવર્ધની જન્મભૂમિ છે, તે શ્રી મધુમતિ (મહુવા) નામની પ્રત્યીન નગરીમાં ગુરુ મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી મહારાજના પસાયથી વિક્રમ સંવત્ ૧૯૯૨ ના કાર્તિક સુદ પંચમીને દિવસે પૂર્વે બનાવેલા સંસ્કૃતભદ્ધ ચરિત્રના કમ પ્રમાણે આ ચરિત્ર બનાવ્યું.

આ ચરિત્ર બનાવવાથી ઉત્પન્ન થયેલા પુષ્ય વહે હું એ જ ચાહું છું કે સર્વે જવા શ્રી ક્લાંભન પાર્શ્વનાથની સાત્ત્વિક ભક્તિ કરી મુકિત પદ્ર પામા. ગુજરાતી પદ્યમાં (પાંચ ઢાળ રૂપે) આ ચરિત્રને ટુંકામાં જાણવાની ઈચ્છાવાળા જીવાને જાણવાને માટે હવે સ્તાંભપ્રદીપ આપવામાં આવે છે.

॥ समाप्तः श्रीस्तंभनपार्श्व-बृहत्करुषः ॥

थंभणपासस्स मए-बिहकपो पागओ पणीओ जो ॥
अणुवाओ विण्णेओ-संखित्तो तस्स बोहदओ॥१॥
नयणिकसुण्णनयण-प्यमिए वरिसे य माहवे मासे॥
सियतइयाए रइओ-गुरुवरिसरिणेमिसूरीणं॥२॥
पउमेणायरिएणं-सिरिथंभणपासभत्तिकलिएणं॥
मंगलकल्लाणयरो-नंदउ जा वीरिजणितत्थं॥३॥

ા ॐ **અર્દ નમ**ા। ા શ્રી સ્તમ્લનપાર્ધાનાથાય નેમા નમઃ ॥ ॥ આચાર્યાર્શ્વી વિજયનેમિસ્ફરિલગવદ્દભ્યા નેમા નમઃ ॥ આચાર્યાશ્રી વિજયપદ્દસ્તરિ વિરચિત

### સ્તમ્ભપ્રદીપ

( મંગલાચરશ્—દુહા )

પરમાનન્દ નિધાનને, જે આપે જગદીશ; સ્તંભન પાસ જિણું દ તે, સદ્દગુરુ અનુપત્ર ધીશ. ાાશા વિજયનેમિસૂરીશના, ચરણ કમલ અવદાત; તીર્થ કર વિલુ ભારતી, ત્રિતયી પ્રણમી કાન્ત. ાારાા સ્તંભપ્રદીપ સ્તવનતણી, રચના કરું હું ઉદાર; ભવિકા સુણું ભાવશું, પરિણતિ શોધનહાર. ાાગા

> ઇન્દ્રવિમાને પ્રભુસ્થિત્યાદિપ્રદર્શન સ્વરૂપ પ્રથમાધિકાર. **ઢાલ ૧** (રાગ–પંચમ સુરલેોકના વાસીરે)

વસુધામષ્ડન મહારાયારે, ત્રિદરોશ અમર ગુણ ગાયારે;
પશુ નામ લિયે હિત પાયા–સ્તમ્ભનપતિ માનને નિત મ્હારીરે;
ભાગ્યાન્નિત લહું જયકારી–સ્તમ્ભનપતિ ૧
ભવિ જીવ નિર્જીત અભિલાધેરે, સમુપાસ્તિ કરે ઉલ્લાસેરે,
નિજ ભાવ સ્વરૂપ પ્રકાશે— સ્તમ્ભનપતિ ૧
ઉપમાતીત મહિમાશાલીરે, ભવજલનિધિ ચુલુ કરનારીરે;
તુજ મૂર્તિ સદા રઢીયાલી— સ્તમ્ભનપતિ ૩
જાણી ઇમ અવધિ અનુભાવેરે, આખષ્ડલ અમર સ્વભાવેરે;
પૂજે જન્મ સફલતા દાવે— સ્તમ્ભનપતિ ૪
પશ્ચિમ આશા લાકોયાલરે, હૃદયે જસ ભાવ વિશાલરે;
વરુણામર તે રુચિપાલ— સ્તમ્ભનપતિ ૧

વર્ષ લક્ષ એકાદશ રંગેરે, પધરાવી વિમાન ઉમંગે રે;
અર્ચે માય ન માદ સ્વઅંગે— સ્તમ્ભનપતિ ક નવ વાસર તિમ સાત માસરે, રામચંદ્રજી ચિત્ત ઉલ્લાસરે; કરી ભકિત હરે દુ:ખ પાસ— સ્તમ્ભનપતિ હ સંવત્સર એ'શી હજારરે, ધરણેન્દ્ર નિવાસ વિશાલરે; સેવે નિત્ય તિહાં તે ઉદાર— સ્તમ્ભનપતિ દ પૂજે સાહમ હરિ બહુ કાલરે, હારિકામાંહિ કૃષ્ણ ભૂપાલરે; નેમિમુખ સુણી મહિમા અપાર— સ્તમ્ભનપતિ હ ચંગ નિલય કવી શુભ ભાવેરે, આનન્દ પૂજા રચાવેરે; પ્રભુ બિંળ સ્વરુપને ધ્યાવે— સ્તમ્ભનપતિ ૧૦

સાગરદત્ત શેઠને પ્રતિમાના લાભ, તથા તેના પ્રતાપે નાગાજુંન યાગીને સુવર્ષ્યું સિહિ વિગેરે સ્વરૂપવાલા અધિકાર ૨.

ढाल २-(२।ग-िश्नवरने प्रकट थयुं रे)

દ્વારિકાના ઋષિ શ્રાપથીરે, કરત કુશાનુ ઉચ્છેદ; અહ્યિજલે જખ ડુમતીરે, તિહાં રહે બિંબ અભેદ; સ્તમ્ભનજીન પ્રણમાે ધરીને ઉલ્લાસ, જિમ ત્રૂટે ભવપાશ. रेतन्सन् १ પ્રવહણ સાગરદત્તનારે, સ્ખલિત કરે તિહાં દેવ: ધનપતિ સરવચને કરીરે, મનહર જાણત દેવ. रतम्लन० २ સગ આમ સુત્રના તાંતણેરે, લાવે ખલાસી બ્હાર; અદ્ભુત ભિંખ નિહાલતાંરે, લહુત આનન્દ અપાર. स्तम्भन् ३ ચિત્ત પ્રણય વિધિ યાગથીરે, શેઠ અમ્ભાનિધિ તીર; કલ્યાણુ દ્રુમ બીજમાંરે, સિંચત અર્ચન નીર. स्तम्भन्ध ४ કાંતિપુરી પ્રાસાદમાં રે. જ્યાં નિજ ધામ વિશાલઃ પધરાવે પ્રભુ પાર્શ્વનેરે, પૂજત તે ત્રણ કાલ. स्तम्लनः प વર્ષ સહસ બે ત્યાં રહેરે, માદ વિધાયક ભિંભ; ભવિજન નિશ્વલ ભકિતથીરે, હરતા અશુભ રસ નિંબ. स्तम्भनः ६

| ત્યાંથી દેવ સહાયથીરે, હરત નાગાર્જીન સન્તઃ            |                   |
|------------------------------------------------------|-------------------|
| સેઢીતટે પ્રભુ સેવને રે, કંચનસિહિ લહન્ત.              | સ્તમ્ભન૦ ૭        |
| શ્રાવક કાંતિપુરી તણારે, નામશું જેહ ધનેશઃ             |                   |
| વ્યવહાર હેતું વહાણમાંરે, જાય બેસી પરદેશ.             | स्तम्भन० ८        |
| અધિષ્ઠાયક દેવ વાર્ધિનારે, થીર કરે ઝઠ નાવ;            |                   |
| અચિ'તસુર ઉપદેશથીરે, ત્રણ ભિંભ કાઢે સદ્દભાવ.          | स्तम्भन० ६        |
| ચારુપ તીર્થ વિષે ક્વેરે, એક પત્તનપુર અન્ય;           |                   |
| અરિષ્ટનેમિ પ્રાસાદમાંરે, શેષ સેઢીતટ ધન્ય.            | स्तम्भन् १०       |
| શ્રીપ્રભાવકચરિત્રે જિહારે, શ્રીસૂરિઅભયપ્રબધ;         |                   |
| ત્યાં સ્પષ્ટાક્ષર દેખતાંરે, બુધજને માદ અમાધ.         | स्तम्भन० ११       |
| જનપદ તાયકા લાેકનારે, પેશાવરની પાસ;                   |                   |
| નાગાર્જુ નગિરિ જ્યાં દીસેરે, મન્દિર પ્રસ્તુત પાસ.    | <b>२तभ्लन०</b> १२ |
| અચિંત્ય દેવ પ્રભાવથીરે, પરપથ સેઢી પ્રચાર;            |                   |
| માનું તે વંદન છદ્મથીરે, અવગ્રહ પાલતી સાર.            | स्तम्लन० १३       |
| ત્યાં પ્રભુ ભક્તિ રસે ભર્યારે, ધ્યાન ધરંત ત્રિકાલ;   |                   |
| ચાગા હિરણ્યસિહિ લહેરે, એમ અન્યાક્તિ પ્રકાર.          | સ્તમ્ભન ૧૪        |
| તીર્થ પ્રસિદ્ધિ લહે વરું રે, ત્યાં શ્રી સ્તમ્ભન નામ; |                   |
| ભક્તતણા ત્રણ કાલમાંરે, પુરત કામિત કામ.               | स्तम्लनः १५       |
| દાયક ઐિહિક અર્થ નારે, કામકું ભાદિક અર્થ;             |                   |
| દ્ય ઇષ્ટ આ પર લાેકનારે, એ જિનવર પર વ્યર્થ.           | स्तम्लन्धः १६     |
|                                                      |                   |

પ્રભુબિ'બના પ્રાફુલોવ સમ્બન્ધી બે મત પૈકી પ્રથમ મત દેખાડનાર અધિકાર–૩ ઢાલ ૩–( વિહરમાન ભગવાન સુણે મુજ વિનતિ–એ રાગ)

ભદ્ર નિકટ જો તિયે ચ પણ કૃતિ શું કરે, ગાપતણી એક માય તિહાં આવી ચરે; પાંશુભરે બિંબ નયનપથે નહિ અવતરે, ત્યાં તે ભવિતવ્યતાના નિયાગે પય ઝરે.

Ĩ,

વીત્યા કાલ ઘણા ગાપ ચિત્ત શંકા વહે, નીકલે ભિંદુ ન પય કા મુજ ધેનુને દુહે: કરતા નિશ્ચય બ્યાન તણા ચિંતા વશે, આલાેે એકાગ્ર બનાવ કરો હશે. Ş દેખે મૃતિ<sup>°</sup> મનાેજ્ઞ રસાતલ પેખતાે, આ શું એમ વિચક્ષણ જનગણ પૂછતો; સ્તંભન પાર્ર્સ જિનેન્દ્ર વિનિશ્ચય ધારતા. પ્રકટ થયા પ્રભુ પાર્શ્વ ખબર પંકાવતા: 3 ભાવે ગાપ મહાદય જન્મ પવિત્રતા. આ પ્રભુ આગે સુરફલિની પણ અલ્પતા: પૂરણ ઇચ્છિત દુઃખ દાહગ દૂરે ટલ્યા, મહિમાએ ભરપૂર નીલમ દેહી મિલ્યા. X અન્ય કહે આશ્ચર્ય વિધાયક જિનતણા. પ્રાદર્ભાવક સરિ અભયદેવ આપણા: ' અષ્ટક' વૃત્તિકર શ્રી'જિનેશ્વર 'સુરિના, એ શિષ્યત્વ આલેખે છેવટ વૃત્તિના. પ

> દ્વિતીય મત નિરુપણાર્થક અધિકાર ૪ ઢાલ ૪–( રાગ—જગયતિ નાયક નેમિ જિણન્દ)

એક દિન સૃરિ હુવા ભૂરિ મ્લાન કુષ્ટવિબાધા પરવશે, ચિત્તે અનશનની અભિલાષ કરતા જિમ દુઃખ દૂર ખરો; સં<sup>ક્</sup>યાએ શ્રાવક મણ પાસ પ્રકેટ કરત મનની રલી, ખિજ્ઞ હુવા તેમ અનહેદ સંધ અનુચિત આ વાત સાંભલી. તિણુ અવસર કરે એમ વિમર્શ શાસનની અમરી યથા, ધર્મ ધુરંધર આશમિરાજ અનશન કામે એ કથા; અનુચિત એ મુજ ધર્મ અખંડ જે તામ શાંતિ પમાડવી, પ્રકેટિત હોત તે રાત્રિ માઝાર સ્વય્નવિધે પીડ દૂર જવી. મ કરા અનશન ભાષત તેમ પીયુષ સમ તુમ પાણિથી,

٩.

ą

| ભાવી શાસન ભવ્ય આભાર પાવન નિજ વચનનાંમથી;                                |    |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| તિમ વદતી વિનયાંચિત દેહ સુત્રતણા નવ કાેકડા,                             |    |
| સૂરિ ઉકેલાે તબ ગુરુ બાલ દાહઅંગાર હુવા ખડા.                             | 3  |
| હું છું તેહથી હાલ અશક્ત કાર્ય કરણ ક્ષમ કિમ થઉં,                        |    |
| ભાષે રુચિ કરુણાર્દ્ર સુરીશ ગુરુ મુજ સુણું જે કહ્યું;                   |    |
| મત આકુલ વ્યાકુલ તુમ થાવ તે રાગ હરણ ઉપાયને,                             |    |
| કહેવા ઇઢ આવી હું યમીશ નિશ્ચિત રહેલું આપને.                             | R  |
| આય'બિલ કરજે ષડ માસ તે વિધિએ તનુ સ્રિની,                                |    |
| કરતા તિમ ગદહીન હુવંત વૃત્તિ રચે નવ્ અંગની;                             |    |
| અવક્ષું <mark>એ જાસ મા<sup>દ</sup>્યું મુંદ ભાવસ્વરુપ્ પિછાણતા,</mark> |    |
| સ્મરતાે ઉપકૃતિ તાસ વિનમ્ર ચરણ સરોરુઢ પ્રણમનાે.                         | પ  |
| હરતા ગૃદ ધરણેન્દ્ર ઉદાર રોગ ફરી પ્રકટથી યદા,                           |    |
| ૄ્રદૂય વિષે જસ ભકિત અખૂડ તે ઇમ ઉચ્ચરતા તદા;                            |    |
| સેઢી નદી તટ ભૂસ્થિત બિંબ સ્તંભન પાર્શ્વ જિનેન્દ્રનું,                  |    |
| પ્રકટ કરો જસ પ્રચુર પ્રભાવ તસ પયવર જેહ સ્નાત્રનું.                     | \$ |
| નિશ્ચય તેથી અપાસશે કુષ્ઠ જેમ સબલતા આપની,                               |    |
| પય ઝરશે ગાય સહજ સ્વભાવ ત્યાંજ નિશાની બિંબની;                           |    |
| સુણતા દૈવિક વાણી હુવંત શ્રીગુરુ નિલય આનંદના,                           |    |
| આવે સહ સંઘ સુરિ તે ઠાણ કહે જિ <b>ઢાં</b> ખાલ ગાપાલના.                  | 9  |
| વાચ યુમ રચી ભિંભ શુણુંત જયતિહુયણ સ્તાેત્રાવલી,                         |    |
| ભાગુતાં તેત્રીસમું વર કાવ્ય થાય પ્રકેટ સફલી રલી;                       |    |
| દેખાતા દૂર વ્યાધિ સમૂહ ગુરુ કહે મૃતિ ના ખ્યાનને,                       |    |
| નિસુણી સ્તંભનકપુર નામ ગ્રામ સંઘ વસાવત તે સ્થલે.                        |    |
| અડ ષ્ટ્ત્રણ એક (૧૩૬૮) સાલ ' ખંભાત ' આવે ઉપદ્રવયામથી,                   |    |
| નિસુર્ણી બુધ બનશે ઈમ જ્ઞાત શ્રીગિરનારના લેખથી,                         |    |
| સમયે શ્રીગુરુહેમસુરીશ તિમ વસ્તુપાલ અમાત્યના,                           |    |
| નિ:સંદેઢ આ પ્રસ્તુત પાર્ધામંડન "થાંભણા " ગ્રામના.                      | ÷  |

સાધક સિક્કિતણા તેહ પાસ ભવ્યવિભુધ ઇમ ચિંતવી, ગ્રંથાદ્યારમ્ભ મંગલ કાજ નમન કરત સ્તુતિ નવનવી; નિઃસંશય મુજ એહ વિચાર નિશ્વલ ભાવશું આશ્રયી, લહેશે દાદશ પક્ષ માેઝાર નિષ્કલ પદ તેહ નિર્ભયી. ૧૦ આસાદી ત્રિપુટી શુદ્ધ ધર્મ કર્મ વિચિત્ર દેશા ખરી, હૈયાપાદેય વર્ષ વિવેક સાત્ત્વિક વૃત્તિ સમાદરી; હિતકર સ્તંભન પાસ ત્રિકાલ કાચશકલ ભાગ પરિહરી, ભવિયા ભક્ત અના અપ્રમાદ જિમ હોય કમલા કિંકરી.

પ્રભુના પશ્ચિય થયા પછી ભક્તજનાના હર્ષપૂર્વક વચના. **ઢાલ-૫** ( રાગ-- પ્રભાતીયાના, માત પૃથ્વીસુત પ્રાત ઉઠી નમું ) આજ જિનરાજ સહુ કાજ સફલા અન્યા પ્રેમથી શાંત તુજ મૂર્તિ દેખી, ભાવ ભરપૂર મન ભુવનમાં ઉલ્લસ્યા સંવસ્યા ચરણ અતિશુદ્ધ લેખી. પરિચયે થાય અનુરામ અનુચિત નહિ એહ વ્યવહાર અવિતથ વિલાકયા, અન્યના માહથી નિત્ય રખડ્યા ઇઢાં થા હવે નિડર ઇમ આત્મ ટાક્યા. જે પડ્યા મદનના પાશમાં આપડા માહ સુરદાસ કરુણાવગાહી, પ્રખલતા આત્મની ફેટતા ખૂડતા ભાવ જલનિધિ વિષે દુરિતદાહી. તે કરે કેમ અમલાત્મ રુપી જનાે આત્મ ઉદ્ધારમાં જેહ કાચા, અધન જન પરજનાે કરત કદિ ઇશ્વરા એમ કિમ માનતા વીર સાચા. ચિતવી એમ જિનબિંબ વર હારમાં ચિત્ત ગુણ પારવી અનિશ રાચું, તુચ્છ ફલદાયિની યાચના સંવરી સર્વ સંયોગમાં ભકિત યાચું. ય ગુદ્ધ કારણ મિલ્યે કાર્યસંશય કિશ્યા તેજ અવધારણે ફલ ન ચાહું, કારણ જ્ઞાન છદ્મસ્થને સાહાલું ઇતર સંબાધને છેક કાંહું. ¢ ભાગ્ય અપમાનશું અફલ જો નીવડું તે વિષે આપ અનુપાય માનું, જો ન રુચિકાર તીર્થ કરા અન્યને તાસ હીન ભાગ્ય રહે કર્યા શું છાનું. હ કાક તરછેહતા હાક્ષ નિજ દાષથી તિણ નિરર્થક કિમે તે કહાયે. <mark>ઉચિત આચાર પરિણામ નિશ્વલ દશા તાસ સાપેક્ષ ફલ શાસ્ત્ર ગાયે. ૮</mark>

ì

₹

3

એહ ઉદ્દગાર અન્તરતણા દાખવી વીનલું આદરી ભાવભકિત, સિંચએ ભાવ કરુણાંબુ કિંકર વિષે જાસ આધીન રહી કાર્યશક્તિ. ૯ યુક્ત દેાષે ન ગુણ એક ભાસે તિહાં જલદથી ઉચ્ચ આચાર ધારી, શિષ્ટ' તિણ જય લહેા સતત પ્રત્યક્ષમાં થમ્ભણેસર વિભાે મૂર્તિ તારી. ૧૦ ક્લશ

ઈમ ત્રિદ્દશ વંદિત નિત્ય પૂજિત દિવ્ય ઘુતિ ધનવંતરી, ખંભાત ચાતક જલદ સંનિભ ભાવ જલનિધિ સન્તરી; કલ્યાણ કેલિ સમર્પણ ક્ષમ ભવ્યજન મન મુદ કરા, સિરિથમ્ભિણેસર પાસ મુજ હેા સિધ્ધિસાધક સુંદરા.

આસન્નતીર્થપ શાસનેશ્વર વીરપટ્રપરંપરા, નિર્બાય કાેડચાદિક ક્રમે ત્યાં ખ્યાતિ લહત વસુંધરા; અભ્યુદ્ધય ભાજન ભાષિયા પધાવતીએ જેહને, જે ભગ્ય સેવે ગચ્છ તારક ચન્દ્ર તે તપ મચ્છને.

તે મચ્છનાયક તીર્થત્રાયક ચરણમાર્ગે આકરા, જ્ઞાતા સ્વપરસહાંત અનગારાગ્રણી હિત શીલધરા; પદભક્તિ અમર વિઠિપ ગુરુ" શ્રીનેમિસ્ર્રીશ્વરતણા," ચરણપ્રભાવે "પદ્દમવિજયે" શ્રેયકાંજે સ્વપરના. ગજ હય નિધાન શશિ [૧૯૭૯] પ્રમિત સંવત્સરે શ્રાવણ સિતે, એકાદશી શુભ વાસરે તીર્થ પ્રકેટ મહિમાન્વિતે; પ્રાચીનગ્રંથ વિષ્ઠીર્ણ વર્ણન સંગૃહી રચના કરી, સ્તંભપ્રદીપ સ્તવનતણી ગુરુવાકયને ચિત્તે ધરી.

ા ઇતિ શ્રીસ્તમ્લગ્રદીયઃ સમાપ્તઃ ॥



# મહાચમત્કારી પ્રભુ શ્રીમાણિકયંદ્રેવ.

(લેખક:—આચાર્ય શ્રી વિજયપદ્મસૂરિ મહારાજ)

પ્રાચીન કાલમાં શ્રહ્ક અષ્ટાપદ પર્વતની ઉપર મહારાજા શ્રી ભરત ચકુવર્તા એ દરેક તીર્ધ કરના વર્ણ તથા પ્રમાણ અને સંસ્થાનને અનુસરીને પોતે બંધાવેલા, સિંહનિષદા નામના મહાપ્રસાદને વિષે વર્તમાન ચાવીશીમાં થયેલા ચાવીશે તીર્ધ કરોની રત્તમય પ્રતિમાંઓ ભરાવીને પધારવી હતી. અવસપિંણી કાલના પ્રભાવે ભવિષ્યના છવા આ પર્વત ઘણા હૈંચા હાવાથી આની ઉપર રહેલી આ પૂજ્ય પ્રતિમાંઓના દર્શનાદિના લાભ લઇ શકશે નહિ, એમ વિચાર કરી તેજ શ્રી ભરતચકીએ અલગ જ એક ઋપભદેવ પ્રભુની પ્રતિમા લોકા દર્શનાદિના લાભ મેળવી શકે એવા ઇરાદાથી, નિર્મલ મરકત મણીની ભરાવી. તે પ્રતિમાના ખભાની ઉપર જટાના આકારે વાળના દેખાવ કરાવ્યા હતા. હાદની નીચના ભાગમાં સૂર્યના અને કપાલમાં ચંદ્રમાના આકાર કરાવ્યા હતા એથી એ પ્રતિમા 'માણિક્યદેવ' એવા નામથી લાકમાં પ્રસિદ્ધિને પામી.

કેટલાક કાળ વીત્યા બાદ ત્યાં યાત્રા કરવા માટે આવેલા વિદ્યાધરાએ આ પ્રતિમાન જોઈ. પ્રતિમાનું દિવ્ય રૂપ જેતાં જ મનમાં આશ્ચર્ય પામ્યા. ત્યાર બાદ તેઓએ તે પ્રતિમાને વિમાનમાં સ્થાપન કરીને વૈતાહ્ય પર્વતની દક્ષિણ શ્રેણિ કે જ્યાં પાતાનું નિવાસસ્થાન છે, ત્યાં લઈ જઈ મંદિરમાં પધરાવીને અપૂર્વ ઉલ્લાસથી સાત્વિકો પૂજા વિગેરે અનુષ્ઠાના કરી માનવ જન્મને સફલ કર્યો. એક વખત ત્યાં કરતા કરતા નારદ ઋષિ આવ્યા. તે પ્રતિમાને જોઈને વિદ્યાધરાને પૂછે છે કે તમે આ પ્રતિમા કયાંથી લાવ્યા ? જવાબમાં તેઓએ કહ્યું કે અષ્ટાપદ પર્વત ઉપરથી અમે લાવ્યા છીએ. જ્યારથી અમે આ પ્રતિમાની ભક્તિ શરૂ કરી તે દિવસથી માંડીને પ્રતિદિન અમારે સંપત્તિ વધતી જ જાય છે. તે બીના સાંભળીને નારદ ઋષિએ દેવલાકમાં ઇંદ્રની પાસે આ પ્રતિમાનું માહાત્મ્ય વર્ણવ્યું. તે સાંભળી ઇંદ્ર મહારાજા દેવલાકમાં મંગાવીને તે પ્રતિમાની ઘણા જ બહુમાનથી પૂજાભક્તિ કરવા લાગ્યાં. એમ આ પ્રતિમા વીસમા શ્રી મુનિસુવતસ્વામી અને શ્રી નમિનાથ પ્રભુના આંતરાના ટાઈમ મુધી ઇંદ્રની પાસે રહી.

એ અવસરે લંકા નગરીમાં ત્રણે લેકને કાંઠાની જેમ દુ:ખી કરનાર રાવણુ રાજા રાજ્ય કરે છે. તેને નિર્મલ સમ્યગ્દિષ્ટ મંદેદિરી નામની રાણી છે. તેણીએ નારદના મુખે તે રત્નમય બિંબની પ્રમાવગિલિત બીના સુણીને તે પ્રતિમાની પૂજાના લાભ ક્ષેવા અડગ અભિગ્રહ ધારણ કર્યો. આ બીના જાણીને મહારાજા સવણે ઇંદ્રને આરાધીને તે પ્રતિમા મેળવી રાણી મંદેદરીને આપી. રાણી ત્રણે કાલ અપૂર્વ આહ્લાદથી તે પ્રતિ-

માને પૂજે છે. કેટલાક કાલ વીત્યા ખાદ રાવણું સતી શિરામણું સીતાને શીલથી ચલાયમાન કરવાને ઘણા જ પ્રયત્ન કર્યો, પણ તે નિષ્કલ નીવડયા. આ પ્રસંગે નિર્મલ સમ્યગ્દર્શનને ધારણ કરનારી રાણી મંદાદરીએ સ્પષ્ટ જણાવ્યું કે રાજન્! પરસ્તીની અભિલાધા પણ કરનાર નીચ આત્માને સાત વાર સાતમી નરકનાં દુઃખા ભાગવવાં પડે છે. ''विनाश काले विपरीत बुद्धः" આ ન્યાયને સમજીને જો નિર્દોષ આખાદીને ચાહતા હા તા સતી સીતાને અહીં રાખવામાં લગાર પણ લામ નથી. તમારા જેવા સમજી રાજ્યો વગર વિચાર્યું' કામ નજ કરવું જોઈ એ. પરસ્તીને મા બેન સમાન ગણવી જોઈ એ. રાણીના આ હિતકારી વચના રાજા રાવણને રૂચ્યાં નહી. વ્યાજબી જ છે કે ઘણા તાવ આવે ત્યારે ખાવાની રૂચિ થાય જ નહી.

આ અવસરે શ્રી માણિકયદેવ પ્રતિમાના અધિષ્ઠાયક દેવે મંદાદરીને કહ્યું કે "થાડા જ સમયમાં લક્ષ્મશ્રુના હાથે રાવણનું મરશુ અને લંકાના નાશ થશે." એ દેવવા વચન સાંભળીને રાણીએ આ પ્રતિમાને લવણ સમુદ્રમાં પધરાવી. ત્યાં દેવા તે બિંખની પૂજા કરતા હતા. દેવવાચન ખાડું નજ હાય. અનુક્રમે તે પ્રમાણે રાવણ મરીને નરકમાં ઉપજ્યા, લંકાના નાશ થયા.

માં અવસરે કર્ણાટક દેશના કહ્યાજી નામના નગરમાં જિનેશ્વર લગવંતની ઉપર પરમ ભક્તિભાવ રાખનારા શાંકર નામના રાજા રાજ્ય કરે છે. તે નગરમાં ક્રેાધિષ્ડ એવા કાઈ પણ મિથ્યાદેષ્ટિ વ્યંતરદેવે મરકીના ઉપદ્રવ પ્રકટાવ્યા, તે જોઈને રાજા ગલરાયા. આ તેની દુઃખમય સ્થિતિ જોઈ ને પદ્માવતી દેવીએ રાજાને રાતે સ્વપ્નમાં જણાવ્યું કે. "આ લવણ સમુદ્રમાં મહાપ્રભાવક શ્રી માણિકય પ્રભુ (ઋષભદેવ)ની પ્રતિમા અમુક સ્થળે રહી છે. તે પ્રતિમાને અહીં મંગાવી જો તું પૂજાદિ ભક્તિ કરીશ, તેા જ 3ર મા ઉપદ્રવ શાંત થશે. " દેવવાણી સાચી જ હાેય એમ નિર્ણય કરી રાજા સમુદ્રને કાંઠે જઈ અધિષ્ઠાયક દેવને આરાધવા માટે ઉપવાસ કરે છે. આથી સસ્થિત નામના દેવ પ્રકટ થર્મ રાજાને કહે છે કે આ સમુદ્રમાંથી તારે જોઈયે એટલાં રત્ના ખુશીથી થહુણ કરજે. હું તારા ઉપર પ્રસન્ન થયે**ા છ**ે. ઉત્તરમાં રાજાએ નમ્રતાથી કહ્યું કે '' મા**રે** ર**ત્નાની જરૂરી** યાત નથી. પણ મંદોદરીએ સમુદ્રમાં માણિકય પ્રભુની પ્રતિમા પધરાવી છે, એમ પદાવતી દેવીના કહેવાથી મને ખબર પડી છે. જો તમે 'મજિयાદ્યા देवाः' આ વચન પ્રમાણે મારી ઉપર પ્રસન્ન થયા હાે તાે મારે તે પ્રતિમાં જ જોઈ યે છે. તે મને આપા. " રાજાના આ વચન સાંભળીને દેવે સમદ્રમાંથી તે પ્રતિમા મહાર કાઢી રાજાને સાંપી અને કહ્યું કે. " આ પ્રતિમાના પ્રભાવથી તારી પ્રજા નીરાગી ને સખી થશે. પ્રતિમાને લઈ જતાં રસ્તામાં ' પ્રતિમા આવે છે કે નહી ' એવા સંશયથી તારે પાછળ જોવું નહી. જો તેમ કરીશ તા જ્યાં પાછળ જોઈશ, તેજ સ્થળે પ્રતિમા સ્થિર થશે. આગળ નહિ ચાલે." આવું દેવનું વચન અંગીકાર કરી સૈન્ય સહિત રાજા પાતાના નગર તરફ ચાલવાની શરૂઆત કરે છે. પાછળ દેવપ્રભાવથી જેને નાના એ બળદ નેડેલા છે એવા ગાડામાં રહેલી પ્રતિમા અનુક્રમે આવે છે. ઘણાખરા વિકટ રસ્તાે ઉલ્લંધ્યા બાદ રાજા મનમાં સંશય પડવાથી વિચારે છે કે પાછળ ગાડામાં રહેલી પ્રતિમા મારી સાથે આવે છે કે નહિ ? આવા સંશય તીલંગ દેશમાં જેનું વિદ્વાના બીજું નામ દક્ષિણ વાણારસી કહે છે એવા કાલ્લપાક નામના નગરમાં થયા. તેથી શાસનદેવીએ તેજ સ્થળે પ્રતિમાને સ્થિર કર્યા. સમજવાની બીના એ છે કે જે અવસરે આ પ્રતિમાં કેલ્લયાક નગરમાં આવી ત્યારથી માંડીને અતીત કાલે ૧૧૮૦૯૦૫ વર્ષો પહેલાં આ પ્રતીમાજ ઇંદ્રની પાસે હતા. એટલે જે અવસરે આ બિંબ ઇંદ્રની પાસે હતું ત્યારથી માંડીને ૧૧૮૦૯૦૫ વર્ષો વીત્યા બાદ કાલ્લપાક નગરમાં શાસન દેવીએ આ ભિંભ પધરાવ્યું. જ્યાં બિંભ સ્થિર કર્યું તેજ સ્થલે શંકર રાજાએ વિશાલ પ્રાસાદ ખંધાવ્યા. કાયમ તેની પુજા ચાલ જ રહે એવા ઇરાદાર્થી રાજાએ ૧૨ ગામાં ભેટ આપ્યાં. એટલે તેની ઉપજ પ્રભુષ્મિંખના પૂજાદિ કાર્યમાં વપરાય. પ્રાસાદ અંધાવ્યા તે વખતે ભગવાનનું ભિંભ અહર રહ્યું હતું. લિં સંo ૬૮૦ સુધી અને વીર સંo ૧૧૫૦ સુધી તે સ્થિતિ બિંબની રહી. પાછળથી અનાર્ય જુવાએ કરેલી આશાતનાદિ કારણથી તે બિંબ સિંહાસનની ઉપર સ્થિર થયું. ' આ મહાતેજસ્વી બિંખને જોતાં જ ભવ્ય જીવાના નેત્રા ઠરે છે. વલી દર્શન કરનાર લબ્ય જીવાને એવા પણ વિચાર થાય છે કે "શું આ પ્રતિમાજી આરસના કાતરીને ખનાવ્યા હશે ? કે ખાણમાંથી અહીં લાવ્યા હશે ? કે કારીગરે ખના-વ્યા હશે ? કે વજની નીલમણિની અનેલી આ પ્રતિમા હશે ?' આમાં શું સમજવું.

આ પ્રતિમાના ન્હવાના પાણીના એવા પ્રભાવ છે કે દીવા સળગાવતાં ઘી જેવું કામ કરે તેનાથી પણ અધિક તેવું જ કામ ન્હવાણનું પાણી કરે છે. એટલે ઘી તેલને બદલે ન્હવાના પાણીથી પણ દીવા સળગાવી શકાય છે. ન્હવાણની માટી આંખે બાંધી રાખવાથી આંધળા પણ દેખતા થાય છે. હાલ પણ આ પ્રભાવિક તીર્થના ચૈત્યમંડપમાંથો પાણીના બિંદુઓ ઝરે છે. તેથી યાત્રા કરીને મંડપની બહાર આવેલા યાત્રાળુઓના વસ્ત્રો બીના દેખાય છે. એથી સાબીત થાય છે કે આ બિંબ મહાચમત્કારી છે.

स्तात्र क'लाहिना अक्षावधी सर्पनुं पाषु जेर नाश पामे छे. विशेष तपास करतां जिंजना क संअधमां अपेहिश तर जिज्जीमां पाना १४१ मां ''श्री मरत चिक्रणा खांगुलीय पाचिमणिमयी श्रीआदिनाथप्रतिमा कारिता साऽवापि देविगिरिदेशे कुल्यपाके माणिक्यखामीति प्रसिद्धा " आ प्रमाधे जीना मणी आवे छे.

એ પ્રમાણે અનેક જાતના પ્રભાવી દેદીપ્યમાન મહાતીર્થ સમાન આ માણિકય (આદી-ધાર) દેવની જે ભવ્ય જીવા મહાત્સવપૂર્વક યાત્રા-પૂજા પ્રભાવના કરે કરાવે ને અનુમાદે, તે ભવ્ય જીવા આ ભવમાં અને પરભવમાં સુખ સંપદાને પામે છે. એ પ્રમાણે આચાર્ય શ્રી જિનપ્રભસૂરીધારજી મહારાજે પ્રાકૃતમાં રચેલા માણિકય કલ્પ આદિ ચંથાના આધારે તુંકામાં શ્રી માણિકય પ્રભુના ઈ તિહાસ વર્ણાવ્યા. પરમ પૂજ્ય શાસ્ત્રકાર ભગવંતાએ કર્મના ક્ષચાપશમાદિમાં જે દ્રવ્યાદિ પાંચને કારણુ રૂપે કહ્યા છે, તેમાં ક્ષેત્રને પશુ ગણેલું છે. તેમાં પણુ તીર્થક્ષેત્રના મહિમા તો અલૌકિક જ હાય છે. જેની સેવાથી કર્મનિ જેરાદિ અનેક લાભા અલ્પ સમયમાં મેળવી શકાય છે. બીંજો વિચાર એ પણુ છે કે શારીરિક શુદ્ધિના અનેક સાધના હાલ દેખાય છે તેમ માનસિક શુદ્ધિના પણુ અનેક સાધનામાં તીર્થભૂમિ એ મુખ્ય સાધન કહ્યું છે. બીના જાણ્યા પછી પૂર્ણ આનંદથી તીર્થની ઉપાસના કરી સંપૂર્ણ લાભ મેળવી શકાય એવા ઈરાદાથી આ ચરિત્ર જણાવ્યું છે.

સ પૂર્ણુ



# એક અતિ પ્રાચીન કલ્યાણક–ભૂમિ. શ્રી અચાેધ્યા નગરી.

લેખક:—આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયપદ્મસ્**રિજી.** 

અવિશ્વિન્ન પ્રભાવશાલી ત્રિકાલાઅધિત શી જૈનેન્દ્ર દર્શન દુનિયાનાં તમામ દર્શનો માં અંગ્રેસર છે, કારણ કે આત્માને નિર્મલ અનાવવા માટે સર્વાં ગપૂર્ણ સાધના જૈનદર્શન સિવાય બીજા દર્શનામાં દેખાતાં જ નથી. આ દર્શનથી જ જીવ, કર્મ વગેરેના અપૂર્વ તત્ત્વજ્ઞાનના પણ અનુભવ મલી શકે છે. કર્મોનાં ક્ષયાપશ્યમ, ઉપશયમ, કાય આદિ જેમ દ્રવ્ય, કાલ, ભાવ અને ભવદ્વારા થાય છે તેમ ક્ષેત્રના પ્રભાવે પણ થાય છે માટે જ પરમ પૂજ્ય શ્રીશત્રું જયાદિ તીર્થોની માક્ક કલ્યાણુક ભૂમિઓ પણ અજ્ઞાન દશાથી આંધેલાં કર્મોનાં ક્ષયાપશ્યાદિ કરાવી શકે છે. તેવાં પવિત્ર સ્થળાની સ્પર્શના મનની ઉપર સારામાં સારી અસર કરી શકે છે. નિર્ધુ ક્તિકાર પરમ પૂજ્ય શ્રુતકેવલી શ્રી ભદ્રખાહુસ્વામી મહારાજે કરમાન્યું છે કે, "માક્ષ રૂપી મહેલના પાયા સમાન શ્રીસમ્યગ્દર્શનાદિના અપૂર્વ લાભ મેળવવાની ઈચ્છાવાળા ભવ્ય જ્યોએ તેવા પવિત્ર શ્રેત્રની સ્પર્શના જરૂર કરવી જોઈ એ."

શ્રી અધાધ્યા નગરી કલ્યાણક ભૂમિ તરીકે જૈન શાસ્ત્રોમાં ખૂબ પ્રસિદ્ધ છે. પ્રાતઃસ્મરણીય શ્રી કલ્પસ્ત્ર, શ્રી જંબુદ્ધીય પ્રજ્ઞષ્ત્રિ આદિ સ્ત્રોમાં અને શ્રી ત્રિષધ્ધિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર વગેરે શ્રેશમાં અનેક પ્રસંગે અધાધ્યાના ઉલ્લેખ આવે છે. તેથી આ નગરીના ઇ તિહાસ જાણવા માટે દરેક જિજ્ઞાસુને ઉત્કંઠો રહે એ સ્વાભ વિક છે. વાચક વર્ગ તેની ખીના જાણીને વંદન પૂજાનાદિથી આત્માને નિર્મલ બનાવે એ આશયથી તીર્થકલ્પાદિ અનેક શ્રેશોને આધારે શ્રીઅધાધ્યા નગરીના ઇતિહાસ નીચે પ્રમાણે જાણાવું છું. જેમાં વચમાં જૈનપુરી રાજનગર (અમદાવાદ)ની નજીક આવેલ શ્રી સેરીસા તીર્થની પણ ટ્રંક ખીના આવશે.

વર્ત માન ચાવીશીના પ્રથમ તીર્થ કર શ્રી આદીશ્વર પ્રભુના રાજ્યાભિષેઠના પ્રસંગે સુગલિઆએ કમલિનીના પાંદડાંઓના દડીઆ બનાવી તેમાં પાણી ભરી લાવી પ્રભુના ચરશુકમલની ઉપર સ્થાપન કર્યું ( ધાર કરી ). સૌધર્મેન્દ્રે-યુગલિકાની આ વિનય પ્રવૃત્તિ જેઇ ને કહ્યું કે-' આ સારા વિનીત (વિનયવાળા) પુરૂષો છે" ત્યારથી અચાધ્યાનગરી 'વિનીતા' આ નગરીને કાશલા,

સાકેતપુર, ઇફ્લાકુલ્યૂમિ, રામપુરી વગેરે નામાથી ઓળખાવી છે. સુગૃહીત નામધેય શ્રી આદિનાથ, શ્રી અજિતનાથ, શ્રી અભિનંદન સ્વામિ, શ્રી સુમતિનાથ અને શ્રી અનંતનાથ, એમ પાંચે તીર્થ કરોની તથા શ્રી મહાવીરદેવના નવમા ગણધર શ્રી અચલ ભ્રાતાની પણ-જન્મભૂમિ આ જ નગરી છે. આજ નગરીમાં પૂર્વે દશસ્થ, રામચંદ્ર, ભરત વગેરે અનેક રાજાએ થઇ ગયા છે. જેઓની સંપૂર્ણ બીના કલિકાલસવંદ્ર શ્રી હેમચંદ્રસ્પ્રિજીએ બનાવેલા તેસઠ શલાકા પુરૂષચરિત્રના ૭ મા પર્વમાંથી મળી શકે તેમ છે.

વિમલવાહન વગેરે સાતે કુલકરા પણ આ જ નગરીમાં થઇ ગયા. અહીં જ અલ દેવ શ્રી રામચંદ્રજી આદિને સતી શિરોમણિ સીતાએ પવિત્ર શીલના ચમત્કાર બતાવ્યા હતા. સીતા અગ્તિમાં પડવાની તૈયારી કરે છે, ત્યાં શીલના જ પ્રભાવે અગ્તિ જલરૂપ થઈ જાય છે તે મહાસતીએ શીલના જ મહિમાથી જલના ઉપદ્રવથી પીડાતી આખી નગરીને (પ્રજાને) અચાવી.

ભરતક્ષેત્રના મધ્યમાં રહેલી આ નગરી જ્યારે ઇંદ્રની આજ્ઞાથી કુબેરદેવે વસાવી ત્યારે લંબાઈમાં ૧૨ યોજન પ્રમાણ અને પહેાળાઇમાં નવ યોજન પ્રમાણ હતી. પૂર્વે મા સ્થલે રત્નમય ભવ્ય વિશાલ મંદિર હતું. જેમાં સંઘના સકલ વિધ્નો હઠાવનાર ચક્રે-ચરી માતાની અને ગામુખ યક્ષની મહાપ્રભાવશાલી મૂર્તિઓ હતી. અહીંના ધર્ધર નામના વિશાલ દ્રહ, જે સ્થલે સરયૂ નદીને મલે છે, તે સ્થલ સ્વર્ગદ્વાર એવા નામથી એાળખાય છે. આ શ્રીઅયોધ્યાનગરીની ઉત્તર દિશામાં ખાર યોજન છેટે શ્રી અધ્દાપદ નામના ભવ્ય યુર્વત આવેલ છે. અહીં દેવાધિદેવ શ્રી ઋષભદેવ, મહા વદિ તેરસ ( ગુજરાતી પાષ વદિ ૧૩) ને દિવસે, છ ઉપવાસ કરીને પદ્માસને ૧૦૦૦ પુરુષોની સાથે સિદ્ધપદ પામ્યા છે. એશી પટખંડનાયક, ૫૦૦ ધનુષની કાયાવાલા, ૮૪ લાખ પૂર્વના આયુષ્યવાળા તથા આરીસા ભુવનમાં અનિત્ય ભાવના તથા અશુચિ ભાવના ભાવીને કેવલજ્ઞાન મેળવનાર શ્રી ભરત ચક્ર-વર્તિ એ " સિંહનિષદાયતન " નામના ત્રણ ગાઉ ઉંચા ભવ્ય પ્રાસાદ ખંધાવ્યા. એમાં વર્તમાન ચાવીશીના ચાવીશે તીર્થ કરાનાં, દરેકના વર્ષો, ઉંચાઇ અને સંસ્થાનને અનુસારે ચાવીશ બિ'એા પધરાવ્યાં હતાં. તે બિ'એાના ક્રમ આ પ્રમાણે ગાઠવવામાં આવ્યા હતા:-પૂર્વ દિશામાં, પૂર્વાનુપૂર્વી કમ પ્રમાણ, પહેલા છે તીર્થ કરાનાં ખિછા, દક્ષિણ દિશામાં શ્રી સંભવનાય આદિ ચાર પ્રભુનાં ભિંબો, પશ્ચિમ દિશામાં શ્રીસુપાર્શ્વનાથ આદિ ૮ પ્રભંનાં બિ'એા તથા ઉત્તર દિશામાં શ્રી ધર્મનાથ આદિ ૧૦ પ્રભનાં બિ'એા પધરાવ્યાં. તે ઉપરાંત પાતાના ભાઈ એાના ૧૦૦ સ્તુપા (દેયડીએ) કરાવ્યા.

પ્રભુ શ્રીઆદિદેવ વગેરેના સમયમાં આ નગરીના લાકા આ પર્વતની નીચાલુવાલી ભૂમિમાં આનન્દભેર કીડા કરતા હતા. અહીં હાલ પણ શ્રી ઋષભદેવનું ભગ્ય મંદિર હયાત

<sup>ે .</sup> આ બનાવ બન્યા બાદ સીતાછ–સંસારનાે વિચિત્ર સ્વભાવ વિચારી રામનાે પ**હે**લાં જ સંયમ લે <mark>છે,</mark> છેવડે ળારમા અચ્યુત દેવલાેક સમ્ય**પ્દષ્ટિ ઇર્ડ થા**ય છે.

છે; તથા શ્રી પાર્શનાથ વાર્ટિકા (વાડી) અને સહસ્રધાર સીતાકુંડ આ નગરીની શાભામાં વધારા કરી રહ્યાં છે. આ નગરીના કારની ઉપર મહાન્મત્ત સિંહ યસ છે—કે જેની આગળ યાર્ડીને હાથીઓ હાલ પણ ચાલી શકતાનથી અને ચાલે તો જરૂર મરણને જ રારણુ થાય. અન્ય દર્શનીઓ પણ અહીં યાત્રાર્થ આવે છે, કારણ કે ગામકરાદિ લોકિક તીર્થા અહીં છે. અહીં આવનારને સાત તીર્થની યાત્રાના લાભ થાય છે. અહીંની સરયૂ નદીના ધાધા પ્રવાહ ઠેઠ ગઠની બીંત સુધી આવે છે.

#### મહાપ્રભાવક શ્રી સેરીસા તીર્થની ખીના

આ અયોધ્યાનગરીમાંથી નવ અંગાની ઉપર ટીકાએ બનાવનારા શ્રીઅભયદેવસ્રી ધરજીની પરંપરામાં થયેલા શ્રીદેવેન્દ્રસ્રિજી મહારાજ દિવ્ય શક્તિથી આકાશમાર્ગે વિશાલ ચાર બિ'બા મહાપ્રાચીન તીર્જભૂમિ શ્રીસેરીસા તીર્જમાં લાવ્યા, તે બીના સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે છે:—

શ્રામાનુશ્રામ વિચરતા મુજબ આચાર્ય દેવ શ્રીદેવેન્દ્રસૃરીધરજ મહારાજ કે જેમણે ધરેશુેન્દ્ર–પદ્માવતીની આરાધના કરી છે, તેએ આ શ્રીસેરીસાનગરમાં ઉત્કાર્ટિક (ઉકરડા) જેવા સ્થાને કાઉરસગ્ગ ધ્યાને રહ્યા. એમ અનેક વાર આચાર્ય મહારાજને ત્યાં કાઉરસગ્ગ કરતાં જોઈને શ્રાવકાેએ ગુરુજીને પૂછ્યું કે "હે ભગવંત! આમ વારંવાર આ જગ્યાએ કાઉસ્સગ્ગ કરવાનું શું કારણ ?" ગુરુએ ખુલાસા કર્યો કે અહીં પાષાણની વિશાલ શિલા છે. તેમાંથી મહાપ્રભાવશાલી શ્રી પાર્શ્વપ્રભુની પ્રતિમા થઈ શકે તેમ છે. આ કાર્ય પદ્માવતી દેવીની સહાયથી ખની શકે તેમ છે. ગુરુજીના આ વચના સાંભળી શ્રાવકાએ કહ્યું કે જો એમ દ્વાય તા કૃષા કરી આપશ્રી અઠ્મ તપથી દેવીની આરાધના કરાે. ગુરુજીએ શ્રાવકના કહેવાથી અડ્રમની તપસ્યા કરવાપૂર્વંક દેવીની આરાધના કરી. દેવીએ પ્રત્યક્ષ થઈ કહ્યું કે साधारक नामना गाममां कोक आंधिया सुतार रहे छे, ते को अही आवीने अड्रमने। તપ કરી સર્ય આથમ્યા બાદ પ્રભુ શ્રીપાર્શ્વનાથની પ્રતિમાને ઘડવા માંડે, તો સૂર્ય ઉગ્યા પહેલાં તે સંપૂર્ણ બનાવી શકશે. દેવીએ કહેલી બીના ગુરુમહારાજે શ્રાવકાને જણાવી જેશી તે સલાટને માણસ માકલીને તેમણે ત્યાંથી ખાલાવ્યા. સલાટે આવીને પ્રતિમા ઘડવા માંડી. મસ્તક ઉપર ધરશેન્દ્રની ફણાના દેખાવવાળી પ્રતિમા ઘડતાં ઘડતાં છાતીના ભાગમાં મશ (મસા) પ્રકટ થયા. સલાટે તા સામાન્ય ડાઘ જાણીને તે વાતને ધ્યાનમાં ન લીધી. પ્રતિમા સંપૂર્ણ ઘડી રહ્યા બાદ જયારે સમારકામ (ઘર્ષણ) કરતાં એને લાગ્યું કે આ તા મશ છે ત્યારે તેને ફ્રસ્ટ કરવા માટે હથિયાર ઠાેક્યું તા તે મશના ભાગમાંથી લાેહીની ધાર છૂટી. આ વાતની શ્રીગુરુ મહારાજને ખબર પડતાં તેમણે સલાટને ઠપકા આપતાં જણાવ્યું है द्वियार ठेकिवानी इंड पण अरुर न दती. जे आ मशने तेमने तेम रहेवा ક્ષીયા દ્વાત તા આ પ્રતિમા મહાચમત્કારી બનત. પછી અંગુદેક ત્યાં દખાવવાથી લાહી

નીકળતું ભેધ પડ્યું. આ પ્રતિમા તૈયાર થયા આદ બીજી પણ ચાવીશ પ્રતિમાંએ અહીં સ્થાપન કરાવી. ત્યાર બાદ દેવતાઈ શક્તિથી (દેવ મારફત) ગગનમાર્ગે રાત્રિએ બીજાં ત્રણ બિ'એ અયોધ્યાથી અહીં લાવવામાં આવ્યા, અને ચાયું બિ'એ અહીં લાવતા વચમાં ધારાસેનક ગામના ક્ષેત્રમાં પ્રભાતકાલ થવાથી તે ત્યાં સ્થિર થયું. અહીં સેરીસા તીર્થમાં, પરમાહેત શ્રીકુમારપાલે ચાયું બિંબ ભરાવી સ્થાપન કર્યું.

આ શ્રીસેરીસા પાર્શ્વનાથની મહાચમત્કારી પ્રતિમાને હાલ પણ શ્રી સંઘ પૂજદિ કરવા દ્વારા ભક્તિભાવથી આરાધી સકલ વિક્ષોને હઠાવી ઋદ્ધિ સિદ્ધિ મેળવે છે. આ તીર્થમાં આ પ્રતિમાના પ્રભાવે મ્લેચ્છે: પણ ઉપદ્રવ કરી શકતા નથી. એ પ્રમાણે શ્રીઅયોધ્યા નગરીની અને શ્રીસેરીસા તીર્થની ટુંક થીના સપ્રમાણ જાણીને લગ્ય જીવા તીર્થભક્તિમાં ઉજમાલ થની સ્વકલ્યાણ સાથે એ જ હાદિંક ભાવના! અવસરે શ્રીસેરીસા તીર્થની સંપૂર્ણ પ્રાચીન થીના પણ આપવા ભાવના છે.

સમાપ્ત.



# (અખાત્રીજના મહિમા) અક્ષય તૃતીયા.

#### લેખક---આચાર્ય મહારાજ શ્રીમદ્ વિજયપદાસૃરિજી

અનાદિ કાલીન જૈનદર્શનમાં ગણાવેલા સર્વમાન્ય પર્વામાં અલય તૃતીયા ( ઇક્ષુ તૃતીયા-અખાત્રીજ ) પણ એક પર્વ ગણુંલું છે. આ દિવસને પર્વ દિન તરીકે કયા હેતુથાં માનવામાં આવે છે ? આ (પ્રશ્ન) ના ખુલાસા ટુંકમાં આ પ્રમાણે જાણવા--યુગાદિ પ્રભુ શ્રી ઋષભદેવના પારણાને અંગે આ દિવસ પર્વ તરીકે મનાય છે, તેથી ઋષભદેવ ભગવંતની બીના જણાવવી, એ અસ્થાને ન જ ગણાય.

> उसहस्स य पारणए, इक्खुरसो आसि लोगनाहस्स । सेसाणं परमत्रं दिन्वाई पंच होज्ज तया ॥१ ॥ रिसहेससमं पत्तं, निरवज्जमिक्खुरससमं दाणं । सिज्जंससमो भावो, जह होज्जा वैछियं णियमा ॥२॥

પ્રથમ તીર્થ કરના જવ તેર લવામાંના પશ્ચાનુપૂર્વી ક્રમે ત્રીજા લવમાં જિનનામકર્મને, વીસે સ્થાન કાની ' આરાધના કરીને નિકાચિત અનાવી બારમા લવે, સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાન જે અનુત્તર વિમાનમાં પાંચ વિમાનાની મધ્યમાં રહેલ છે, અને જયાં સમ્યગ્દરાં ત પૂર્વ ક ચારિત્ર સાધનાથી જ મનુષ્યા જઈ શકે, તથા જયાં રહેલા દેવા એકાવતારી હાય છે, અને તેત્રીશ સાગરાપમ પ્રમાણ અજઘન્યાત દુષ્ટ આયુષ્યવાલા હાય છે—તેનાં વિનધર દિવ્ય સુખા 33 સાગરાપમ સુધી ભાગવીને અષાડ વિદ ચાર્ય સાત કુલકરામાંના વિનીતા નગરીના રાજા શ્રી નાભિ રાજાની મરૂદેવી માતાની કુિક્ષમાં પધાર્યો. નવ માસ અને ૪ દિવસ વીત્યા ભાદ—સાથળમાં વૃષભ લંઇનવાળા શ્રી પ્રથમ તાર્ય કર ધન રાશિ—ઉત્તરાષ્ટ્રાં નક્ષત્રમાં ચત્ર વિદ આઠમે અર્ધ રાત્રીએ જન્મ પામ્યા. પાંચસે ધનુષ્યની સુવર્ણ વર્ણી કાયાના ધારક પ્રભુદેવ અનુક્રમે માટા થયા. ૨૦ લાખ પૂર્વ કાળ સુધી કુમાર અવશ્યામાં રહ્યા. ઇંદ્રે વિનીતા નગરી વસાવી રાજ્યાભિષેક કર્યો. ૧૩ લાખ પૂર્વ કાળ સુધી કુમાર

૧. પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ કરે વીસે સ્થાનંકાની આરાધના કરી છે. ભાકોના બાવીશ તીર્થ કરોએ એકાદિ સ્થાનંકાની સાધના કરી છે, આની સવિસ્તાર બીના ત્રિપહી ચરિત્ર, શ્રી વિંસતિ સ્થાનામૃત સંગ્રહ—આદિશ્રી જાણી લેવી.

ર. સવેં તીર્થ કરાતા મધ્ય રાતે જ જન્મ ચાય.

રાજપણું ભાગવ્યું. પ્રભુને સુમંગલા અને સુનંદા નામની છે રાષ્ટ્રી હતી. ભરતાદિ પુત્રા અને સૂર્યથશા આદિ પોત્રા હતા. ચત્ર વિદ આઠમે ૪૦૦૦ ચાર હજાર પરિવારની સાથે છદ તપ કરી વડના ઝાડની નીચે પાતાની જન્મ નગરી (અચેધ્યા) માં સંચમપદ પામ્યા. તે વખતે પ્રભુને મનઃપર્યવ જ્ઞાન ઉપજ્યું. ઇંદ્ર સ્થાપન કરેલ દેવદ્રષ્યધારક, ચઉનાષ્ટ્રી, ભગવાન ઋષભદેવે તપસ્વી રૂપે પૃથ્વી ઉપર વિહાર કર્યો. આ અવસરે હસ્તિનાપુર (ગજપુર) માં આહું ખલિના પુત્ર સામયશા રાજાને શ્રેયાં નામના પુત્ર હતો. (જેનું વર્ષુન આગળ જણાવીશું.) પૂર્વ ભવમાં આંધેલા લાભાન્તરાય કર્મના ઉદયથી પ્રભુને નિદીષ આહાર લગભગ ખાર મહિના સુધી મલી ન શકયા. આ સ્થિતિમાં પ્રભુ જ્યારે હસ્તિનાપુર પધાર્યા, તે દિવસની રાત્રિએ શ્રેયાંસકુમાર અને સામયશા પિતા તથા સુબુદ્ધ નામના (નગર) શેઠને આ પ્રમાણે સ્વપનાં આવ્યાં:

(૧) શ્યામ અનેલા મેરૂ પવ'તને ધાઇને મેં ઉજ્જવલ અનાવ્યા-આ પ્રમાણે શ્રેયાંસને સ્વપ્ત આવ્યું. (૨) સૂર્ય બિંબથી ખરી પડેલાં હજાર કિરણાને શ્રેયાંસકુમારે સૂર્ય બિંબથી જોડી દીધાં—એલું સુબુદ્ધિ શેઠને સ્વપ્તું આવ્યું. (૩) એક શૂરવીર પુરૂષને ઘણા શત્રુઓએ ઘેરી લીધા હતા, તે શૂર પુરૂષ શ્રેયાંસકુમારની મદદથી વિજય પામ્યા—એ પ્રમાણે સામયશા રાજાને સ્વપ્તું આવ્યું. સવારે ત્રણે જણા રાજકચેરીમાં એકઠા થયા. સ્વપ્તની બીના જાણીને રાજા વગેરે બધાએ કહ્યું કે—" આજે શ્રેયાંસકુમારને કાઈ અપૂર્વ લાભ થવા જોઇએ." ભાગ્યાદયે અન્યું પણ તેવું જ.

પ્રભુદેવ કરતા કરતા શ્રેયાંસકુમારના મહેલ તરફ આવી રહ્યા હતા. ઝરૂખામાં બેઠેલા શ્રેયાંસકુમાર પ્રભુદેવને જોઈને ઘણાં જ ખૂશી થયા. આ વખતની પરિસ્થિતિ એવી હતી કે—લોકાએ કાઈ દિવસ સાધુને જોયેલા નહિ, વળી યુગલિકપણાના વિચ્છેદ થયાને પણ અલ્પ વખત જ થયા હતા. તેથી તેમને 'કઈ રીતે સાધુને દાન દેવાય,' એ આપતના અનુભવ પણ ક્યાંથી હાય? આ જ કારણથી તેઓ પ્રભુને જોઈને મણિ, સાનું, હાથી, ઘાડા વગેરે દેવાને તૈયાર થતા, પરંતુ જયારે પ્રભુ કઈ પણ ન લેતાં ત્યારે " અમારી ઉપર પ્રભુ નારા જ થયા છે," એવું અનુમાન કરી ઘણા ઘોઘાટ મચાવતા હતા. આ રીતે લગભગ એક વર્ષ વીત્યા બાદ પ્રભુ અહીં ( શ્રેયાંસકુમારના મ્હેલ તરફ ) પધાર્યા. શ્રેયાંસકુમારે પ્રભુને જોઇને વિચાર કર્યો કે—''અહા! પ્વે' મેં આવા સાધુવેષ જોયા છે," વગેરે વિશેષ વિચાર કરતાં શ્રેયાંસકુમારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું, ( જાતિ સ્મરણ એ મતિજ્ઞાનના પ્રકાર છે. એનાથી વધારમાં વધારે પાછલા સ'ખ્યાતા ભવાની બીના જાણી શકાય, એમ આચારાંગ સ્ત્રના પ્રથમ અધ્યયને પ્હેલા ઉદ્દેશામાં કહ્યું છે. ) આ જાતિ સ્મરણના પ્રતાપે શ્રેયાંસકુમારે પાતાની સાથે પ્રભુના નવ ભવના કહ્યું છે. ) આ જાતિ સ્મરણના પ્રતાપે શ્રેયાંસકુમારે પાતાની સાથે પ્રભુના નવ ભવના કહ્યું છે. ) આ જાતિ સ્મરણના પ્રતાપે શ્રેયાંસકુમારે પાતાની સાથે પ્રભુના નવ ભવના ધ

૧. અન્યત્ર આઠ ભવાના પરિચય જાણ્યાે એમ કહ્યું છે.

પરિચય આ પ્રમાણે જાણ્યા. સમ્યકત પામ્યા પછી ભવની ગણત્રી ગણવાની અપેક્ષાએ પ્રભુ પહેલા ભવમાં ધન સાર્થવાહ હતા. બીજા ભવમાં યુગલિયા હતા. ત્રીજા ભવમાં દેવતા હતા. ચાથા ભવમાં મહાબલ રાજા હતા. પાંચમે ભવે લલિતાંગ નામે દેવ થયા. (અહીં થી શ્રેયાંસના સંખંધની બીના શરૂ થઈ.) અહીં શ્રેયાંસના જીવ પહેલાં ધર્મિણી નામની શ્રીના ભવમાં નિયાણું કરીને તે (શ્રેયાંસના જીવ) લલિતાંગદેવની સ્વયંપ્રભા નામે દેવી થઈ હતી. છઠ્ઠા ભવમાં લિલતાંગ (પ્રભુ)ના જીવ વજા ધર રાજા થયા. શ્રેયાંસના જીવ તેમની શ્રીમતી નામે રાણી થયા. સાતમે ભવે ખંને યુગલિયા થયા. આઠમે ભવે પહેલા સૌધર્મ દેવલાક અંને દેવતા થયા. નવમે ભવે પ્રભુના જીય જીવાનન્દ નામે વૈદ્ય થયા. ત્યારે શ્રેયાંસના જીવ તેમના પરમ મિત્ર કેશવ નામે શ્રેષ્ઠિ પુત્ર હતો. દશમા ભવે બારમા અચ્યુત દેવલાક એઉ જણા મિત્ર દેવ થયા. અગિયારમા ભવે પ્રભુ ચક્રવતી થયા ત્યારે શ્રેયાંસના જીવ તેમના સારથિ હતા. ભારમા ભવે ખંને સર્વાર્થસિહ વિમાને દેવ હતા. અને તેરમા ભવે પ્રભુ તીર્થક કર થયા અને શ્રેયાંસના જીવ તેમના શ્રેયાંસ નામે પ્રયોત્ર થયા. શ્રેમ નવે ભવના સંબંધ જીતિસ્મરણ જ્ઞાનથી શ્રેયાંસે જાણ્યો.

પાતે પહેલાં સાધુપણ અનુભવેલું હતું, તેથી શ્રેયાંસે વિચાર્યું કે આ ( હાથી આ દિનું દાન દેનાર) લાંકા ખીનસમજણથી યાગ્ય દાનને જાણતા નથી. જે પ્રભુએ ત્રણે ભુવનના રાજ્યના ત્યાગ કરી સંયમજીવનને આદર્શું છે, તે પ્રભુ રાગદેષ વગેરે અનેક અનર્થના કારણબૂત મણિ આદિ પરિમહને શી રીતે લ્યે? જાતિસ્મરણથી હું દાનવિધિ જાહ્યું છું, માટે તે પ્રમાણે કરી બતાવું. " એમ વિચારી શ્રેયાંસકુમારે ગામમાંથી જ્યાં પ્રભુ ઉભા હતા, ત્યાં આવીને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેઈ, બે હાથ એડી, નમસ્કાર કરી, આગલ **ઉ**ભા રહી. ઉલ્લાસપૂર્વક આ પ્રમાણે વિનંતિ કરી કે—" હે કપાસમુદ્ર! અહાર કાંડાકાેડી સાગરાયમ જેટલા કાલ સુધી વિચ્છેદ પામેલ સાધુને નિર્દોષ આહાર લેવાના વિધિ પ્રકટ કરા. અને મારે ઘર શેલડીના રસના જે ૧૦૮ ઘડાએા ભેટ આવેલા છે તે પ્રાસક આહારને કપા કરી વ્હારી ( ગહણ કરી ) મારા ભવસમુદ્રથી નિસ્તાર કરા ! આપનાં દર્શનના પ્રભાવે જ મને પ્રગટ થયેલ જાતિસ્મરણ ગ્રાનથી હું સમજી શકું છું કે -- શીલ, તપ અને ભાવનાથી ચૂકેલ ભવ્ય છવા દાનરૂપી પાટિયા વિના ભવસમુદ્ર ન જ તરી શકે. પરમ પુષ્યોદયે ઉત્તમ ચિત્ત, વિત્ત અને પાત્રના મને સમાગમ થયા છે, માટે કયા કરી મારે હાથે દાન પ્રહેણ કરી મને ભવસમુદ્રના પાર ૫માડા " આ વિન તિનાં વચન સાંભળી ચતુરાંની પ્રભુએ ઇક્ષુરસને નિદેષિ જાણી ખંને હાથ ભેગા કરી આગળ ધર્યા ત્યારે શ્રેયાંસે —માન દનાં આંસુ લાવીને, રામસય વિકસ્વર થઈ ને, " આજે હું ધન્ય છું, કતાર્થ છું, ' એમ ખહુમાન અને અનુમાદના ગર્ભિત વચના બાલવા પૂર્વક શેલડીના રસ જ્હારાવ્યા શ્રેયાંસે દાનના પાંચ દ્રવધા દ્વર કરી પાંચે બૂપણા સાચવ્યાં હતાં. તે આ પ્રમાણે—

अनादरो विलंबश्च, वैग्रुख्यं विष्रियं वचः । पश्चात्तापश्च पंचामी, सहानं दृष्यंत्यमी ॥ १ ॥ आनन्दाश्चणि रोमाश्चः, बहुमानं ष्रियं वचः । किंचानुमोदना पात्र-दानभूषणपंचकम् ॥ २ ॥

ત્રણે કાલના તીર્થ કરાની માફક શ્રી ઋષભદેવ પણ કરપાત્રલિધ્ધવંત લોકોત્તર પુરૂષ હતા. તેથી પ્રભુએ ૧૦૮ ઘડા પ્રમાણ રસ વ્હેર્યો છતાં લિપ્ધના પ્રભાવે એક ભિંદુ પણ નીચે ન પડ્યું. દાન-મહિમા પણ જુઓ! લેનાર—પ્રભુના હાથ નીચે, અને દેનાર—લબ્યના હાથ ઉપર આવે. દાન એ કાહક, દાયક અને અનુમાદક (એ ત્રણે)ને તારનાર હોવાથી ચાર પ્રકારના ધર્મમાં દાનને પ્રથમ કહેલ છે. રત્નપાત્ર સમા પ્રભુને દાન દેતાં શ્રેયાંસકુમારના હર્ષનો પાર ન રહ્યો.

આ પ્રસંગે દેવા પણ બકિતના પ્રસંગ સાચવવા રૂપ વિવેકને ભૂલતા નથી. તેઓ પંચ દિવ્ય પ્રગટ કરે છે. તે આ પ્રમાણે—૧ અહાદાન! અહાદાન! એવી ઉદ્ધાવણા કરે છે. ર દું દું લિ વગાડે છે. ૩ તીર્થ કર પ્રભુના પ્રથમ પારણે સાડાબાર કરાડ અને તે પછીના પારણાઓમાં સાડાબાર લાખ સાનૈયા રત્નની વૃષ્ટિ થાય છે, એ નિયમ પ્રમાણે તિર્યં જ્યું લગ દેવાએ ૧૨ાા કરાડ સાનૈયા ૧તનની વૃષ્ટિ કરી. ૪ દેવાએ દેવતાઈ વાજિંત્રો વગાડ્યાં. ૫ દેવા એકઠા થયા અને વસ્ત, સુગંધી જલ, પુષ્પાદિની વૃષ્ટિ કરી. શ્રેયાંસનું ધર સુવર્ણાદથી ભરાઈ ગયું, અને ત્રણે ભુવનમાં ધાન્યાદિની નિષ્યત્તિ થઈ.

પ્રભુના હાથ રસથી ભરાયા અને ત્રણે ભુવનમાં શ્રેયાંસના યશ ફેલાયા. શ્રેયાંસ કુમાર નિરૂપમ સુખના ભાજન બન્યા. કહ્યું પણ છે કે—

> भवणं भ्रणेण भ्रवणं, जसेण भयवं रसेण पडिहत्थे । अप्पा निरुवमसुक्वंव, सुपत्तदाणं भहरभवियं ॥ १ ॥

સુવર્ણ પાત્ર સમાન મુનિવરાને દાન દેતાં અનેક રીતે લાભ થાય છે — તો પછી રત્નપાત્ર સમાન તીર્થ કરને દાન દેનારા ભવ્ય જીવ વિશેષ લાભ પામે, એમાં નવાઈ શી ? દાયકના છ મહિનાના રાગા દ્વર થાય, અને તે ભવમાં અથવા જરૂર ત્રીજે ભવે તે દાયક ભવ્ય મક્તિ પામે જ.

શ્રયાંસકુમારે આ પ્રકારનું મહાપ્રભાવશાલી સુપાત્ર દાન દીધું, જેથી તે અક્ષય સુખ પામ્યા. આ મુદ્દાથી એને સામાન્ય ત્રીજ ન કહેતાં અક્ષય ત્રીજ કહેવામાં આવે છે. પ્રભુ એ આ દિવસે ઇક્ષુરસનું પારણું કર્યું તેથી તે ઇક્ષુતૃતીયા પણ કહેવાય છે.

૧. શાસ્ત્રમાં−રત્તપાત્ર સમાન તીર્થ'કર અને સાભિલાય હેાવાથી મુનિવરાને સુવર્ણપાત્ર સમાન– તથા શ્રાવકાને રૂપ્યપાત્ર સમાન કહ્યા છે.

પ્રશ્નઃ—કંઈક અધિક એક વર્ષ સુધી પ્રભુને નિર્દોષ આહાર ન મળ્યો, તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર:—પાછલા ભવમાં ખલાવાદમાં એકઠા કરેલા ધાન્યને અળદો ખાતા હતા, એટલે ખેડૂતો મારતા હતા, ત્યારે પ્રભુના જુવે ખેડૂતોને કહ્યું કે—"માંઢ છીંકુ આંધવાથી તેઓ ધાન્ય નહિ ખાઇ શકે." ખેડૂતોએ કહ્યું કે, અમને છીંકુ આંધતાં નથી આવડતું, ત્યારે પ્રભુએ અળદોના માંઢ છીંકું આંધ્યું તેથી અળદોએ ૩૬૦ નીસાસા મૂક્યા. એમ અળદોને દુ:ખ દેવાથી જે લાભાંતરાય કર્મ આંધ્યું તેના અઆધા કાલ વીત્યા બાદ દીક્ષાના દિવસે ઉદય થયા, અને સાધિક વર્ષ સુધી તે ઉદય ચાલુ રહ્યો. તે કર્મ ક્ષીણ થયા બાદ પ્રભુને આહાર મળ્યો.

આ આહાર દાનના પ્રભાવે શ્રેયાંસકુમાર મુક્તિપદ પામ્યા. બાકીના તીર્થ કરાેએ પરમાન્ન (ખીર)થી પારહાં કર્યું હતું. પ્રથમ પારહાં કર્યા ખાદ પ્રભુ ૧૦૦૦ વર્ષ સુધી છદ્મસ્થપણામાં વિચર્યા ત્યાર બાદ અર્દમના તપમાં રહેલા પ્રભુને ફાગણ વદિ અગિયારસે પુરિમતાલ નગરે ક્ષપકશ્રેિણમાં ચઢતાં ધ્યાનાન્તરીયકાલે લાકાલાક પ્રકાશક કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થયું. પ્રભાદેવે તીર્થની સ્થાપના કરી. તેમના શ્રી પંડરીકાદિ ૮૪ ગણધરા, ૨૦૬૦૦ વૈકિય લિષ્ધિવાલા સુનિએા, ૧૨૬૫૦ વાદિસુનિએા, ૨૦૦૦૦ કેવલી સુનિએા, ૧૨૭૫૦ ચઉનાષ્ટ્રિ મુનિવરા, ૯૦૦૦ અવધિજ્ઞાની, ૪૭૫૦ ચૌદપૂર્વા એા, ૮૪૦૦૦ સાધુઓ, બ્રાહ્મી આદિ ૩૦૦૦૦ સાધ્વીએા, ૩૦૫૦૦૦ શ્રાવકા, ૫૫૪૦૦૦ શ્રાવિકાએ!-એ પ્રસાણે પરિવાર હતા. પદ્માસને છ ઉપવાસ કરી મહા વદિ તેરસે અષ્ટાપદ પર્વતની ઉપર પ્રભ સિહિપદ પામ્યા. આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવા આ ગીનાને ધ્યાનમાં લઈને વર્ષીતપ કરે છે. તેના સંક્ષિપ્ત વિધિ (તપાવલીમાં કહ્યા મુજબ) આ પ્રમાણે જાણવા. એકાંતરે ઉપવાસ કરવા, પારણે બેચ્યાસણું, બે વખત પ્રતિક્રમણ તથા પૂજા વગેરે. 'શ્રી આદિનાથાય નમઃ' આ પદની વીસ નાકારવાલી ગણવી. સાથિયા, પ્રદક્ષિણા, ખમાસણા બાર બાર, ૧૨ લાગસ્સના કાઉસ્સગ્ગ. કાગણ વદિ આઠમથી તપની શરૂઆત કરાય છે. ત્રણ ચામાસી છું વગેરે અને વૈશાળ સુદિ ત્રીજે છું આદિ યથાશકિત તપ કરી પારણ કરે. ઠામચ ઉવિદાર કરવા. આની સવિ સ્તર બીના તપારત્ન મહાદધ આદિ ગ્રંથાથી જાણી લેવી.

એ પ્રમાણે લબ્ય જેવા અખાત્રીજનું રહસ્ય જાણવા ઉપરાંત વર્ષી તપની સુપાત્રદાનની, લાલન્તરાયાદિ કર્મ ળંધની બીના જાણી કર્મના બંધથી ખરી સુપાત્રદાનના લાલ લેવા પૂર્વ કશીલ, તપ, ભાવનાની નિર્મલ સાધના કરી અક્ષય સુખમય સુક્તિપદને પામા એ જ હાદિ કલાવના!

#### સમાપ્ત

# ચંપાપુરી મહિમા

લેખક:—આચાર્ય મહારાજ શ્રીમદ્ વિજયપદ્મસૂરિજી.

અયાધ્યા નગરી અને કૌશાંબી નગરીની માફક આ શ્રીચંપાપુરી **પણ મહાપ્રાચીન** નગરી ગણાય છે. આ નગરીમાં શ્રી લીથ'કર દેવનાં પાંચે કલ્યાણકા થયા છે.

#### શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીનાં પાંચ કલ્યાણુકાે :

વર્તમાન ચાવીશીના ભારમા તીર્થ કર શ્રી વાસુપૃત્યસ્વામી મહારાજા—દશમા પ્રાણુત દેવલાકના વીસ સાગરાપમ સુધીનાં દેવતાઈ સુખા ભાગવી જેઠ સુદિ છઠ્ઠને દિવસે આ નગરીમાં વસુપૃત્ય રાજાની શ્રી જયારાણીની કુિક્ષમાં આવ્યા. તે ચ્યવન કલ્યાણુક થયું. કુંભરાશિ અને શતભિષ્ક નામના નક્ષત્રમાં કાર્તિક વિદ ચૌદશે આ નગરીમાં જ તેઓ જન્મ પામ્યા. એટલે તે બીજાં જન્મ કલ્યાણુક થયું. ૭૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ કાયાવાલા પ્રભુ શ્રી વાસુપૃત્યસ્વામી મહારાજાએ કુમાર અવસ્થામાં છકુ તપ કરીને ૧૦૦ પુરુષોની સાથે આ નગરીના પાઠલ વૃક્ષની નીએ કાગણ સુદિ પૃનમે પવિત્ર સંયમ એહણ કર્યું. ત્યારે તેઓ ચતુર્ય સાન પામી ચઉનાણી થયા. આ ત્રીજાં દીક્ષા કલ્યાણુક થયું. પહેલું પારણું તેમણે સુનંદા શેઠને ઘેર કર્યું, ત્યાં પંચ દિવ્ય પ્રકટમાં. એક માસ છદ્મસ્થપણે વિચર્યા બાદ મહા સુદી બીજે છદ તપમાં રહેલા પ્રભુને આ જ નગરીમાં કેવલજ્ઞાન પ્રકટ થયું, જેથી પ્રભુ સર્વજ્ઞ સર્વદર્શા કહેવાયા. આ તેમનું ચાયું કેવલજ્ઞાન કલ્યાણક થયું.

પ્રભુદેવને શ્રી સુભૂમ આદિ ६६ ગહુધરા હતા. વૈકિય લખ્ધિના ધારક મુનિવરા ૧૦૦૦, વાદીઓ ૪૭૦૦, અવિધિશ્વાની ૫૪૦૦, કેવલી ૧૦૦૦, ચઉનાણી મુનિવરા ૧૫૦૦, અને ૧૨૦૦ ચૌદપૂર્વી મુનિએ હતા. તથા બેંતેર હજાર સાધુઓ, અને શ્રી ધરણી આદિ એક લાખ સાધ્વીઓનો પરિવાર હતો. શાવકા ૨૧૫૦૦૦ હતા અને શ્રાવિકાઓ ૪૩, ૦૦૦ હતી. બેંતેર લાખ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ ચતાં પ્રસુ આ નગરીમાં ૧૦૦ મુનિવરાની સાથે, માસિક અહ્યુશાલુ કરી, અવાડ સુદિ ચોદશે મુક્તિને પામ્યા આ પ્રસુનું પાંચમું માસિક અલ્યુશાલુ કરી, અવાડ સુદિ ચોદશે મુક્તિને પામ્યા આ પ્રસુનું પાંચમું માસ્કલ્યાલુક થયું.

## રાેહિણી રાણીની સુકિત :

આ પ્રભુદેવના મઘવ નામના પુત્રને લક્ષ્મીં નામની પુત્રી હતી. તે લક્ષ્મીને આઠ પુત્રા અને રાહિણી નામની પુત્રી હતી. નૃપતિ શ્રી અશોકે આ રાહિણીને પટ્ટરાણીપદેં સ્થાપન કરી હતી. રાહિણી રાણીને ૮ પુત્રો અને ૪ પુત્રીએા હતી. આ રાહિણીએ પ્રભુદેવના રૂપ્યકુંભ અને સ્વર્ણકુંભ નામના બે મુનિવરાની દેશના સાંભળતાં પાતાના દુઃખનું કારજી કર્મની ષ્યીના અને પૂર્વભવમાં આરાધેલા રાહિજી તપની ષ્યીના જાણીને ઉજમણાના વિધિ સાચવવા પૂર્વક તે તપના મહિમા-વધાર્યો અને સપરિવાર મુક્તિ પદ પણ મેળબ્યું. આ પુનિત ઘટના પણ આ શ્રી ચંપાનગરીમાં જ ળની હતી.

# કરકંડુ રાજાનાે સંબંધઃ

કાદ'બરી અટલીમાં કલિગિરિની પાસે કુંડ નામના સરોવરને કાંઠે શ્રી પાર્ધાનાથ પ્રભુ જ્યાં કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાને રહ્યા હતા, ત્યાં જેણે કલિકુંડ નામના તીર્થની સ્થાપના કરી હતી, તે શ્રી કરકંડુ રાજ પણ પૂર્વે આ નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા.

#### મહાસતી સુભદ્રાનું શીલ માહાત્મ્ય :

જ્યારે આ નગરીના ચારે દરવાજા સજજડ ભંધ થયા અને તેને ઉદ્યાડવાને કાઈ પણ સમર્થ થયું નહિ, ત્યારે સતી સુલદ્રાએ કાચા સૂતરના તાંતણાથી ચાલણીમાં, શીલના પ્રભાવે, કૃવામાંથી જલ કાઢી તેને દરવાજા ઉપર છાંડી ત્રણ દરવાજા ઉઘાડ્યા હતા. ચાથા દરવાજો બીજી સતી સ્ત્રીની પરીક્ષા માટે ન ઉદ્યાડ્યો. ઘણા વખત સુધી ચાથા દરવાજો બંધ રહ્યો. કાલાન્તરે વિક્રમ સં. ૧૩૬૦ ની સાલમાં લક્ષણાવતી નગરીના (આદશાહ) હમ્મીર શ્રી સુરત્રાણ સમસદીન—(પાતે વસાવેલા) શંકરપુરના કિલ્લા બંધાવવા માટે અહીંથી પાષાણ લઈ જવાના પ્રસંગે આ દરવાજાને પણ લઈ ગયા.

#### પ્રત્યેક્બુદ્ધ કરકડુની ઘટના :

રાજ દિધવાહનને પદ્માવતી નામની રાર્ણા હતી. તે રાર્ણીને પુત્ર–ગર્ભના પ્રભાવે એવા દાહેલા ઉપજ્યો કે " હું રાજની સાથે હાથી ઉપર મેસી માટા જંગલમાં કર્યું." આ દાહેલા પૂર્ણ કરવાને રાજા દિધવાહન રાણી સિંદિત હાથી ઉપર મેસી વિશાલ અરણ્યમાં કરવા નીકળ્યા. તે પ્રસંગે હાથીની અંબાડી ઉપરથી ખર્સી જવાથી રાજાએ ઝાડની ડાળીનું આલંબન લીધું. રાણી ગર્ભના કારણે અશકત હાલાથી તે વખતે નહિ ઉતરતાં હાથી ઉપર જ જંગલમાં આગળ ચાલી. ઘણે દૂર જતાં હાથી ઉભા રહ્યાં ત્યારે રાણીએ ધીમે ધીમે નીચે ઉતરી પુત્ર પ્રસભ્યો. તેનું નામ કરકંડુ પાડશું, અને તે ભવિષ્યમાં રાજા થયા. એની માતા પદ્માવતીએ પ્રભુના પવિત્ર ઉપદેશ સાંભળીને વૈરાખ્ય ભાવે ભાગવતી કીક્ષા ગહણ કરી. જ્યારે કરકંડુ રાજા અજાણતાં કહિંગ દેશમાં પિતાની સાથે યુદ્ધ કરવા તૈયાર થયા, ત્યારે આ સાધ્વી પદ્માવતીએ પિતા દિધવાહનની એલળખાણ આપી તેને યુદ્ધ કરતાં અટ કાઓ. આ સાધ્વી પદ્માવતીએ પિતા દિધવાહનની એલળખાણ આપી તેને યુદ્ધ કરતાં અટ કાઓ. આ રાજા કરકંડુને એક વૃદ્ધ અળદ જોઈ સંસારની અસારતાનું ભાન થયું એટલે તેએ સંયમ લઈ પ્રત્યેકખુદ્ધ થયા અને છેવટે મોણે ગયા. આ પ્રત્યેકખુદ્ધ કરકંડુ મહર્ષિને શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રની ટીકામાં પૃજયપાદ આચાર્ય પુરંદર શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજે પ્રત્યેક ખુદ્ધ સિદ્ધના વર્ણનમાં દર્શત તરીકે ખતાવ્યા છે.

#### ચંદનળાળાતું પ્રભુ શ્રી મહાવીરને દાનઃ

રાજા દિધિવાહનની યુત્રી ચંદનખાલાના જન્મ પણ આ પ્રસ્તુત નગરીમાં થયા હતા. જે ચંદનબાલાએ કોશાંબી નગરીમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવને, પાંચ મહિના અને પચીસ દિવસ સુધીની ઘાર તપશ્ચર્યાના અંતે, સૂપડાના ખૂણામાં રહેલા અડદના બાકલા વ્હારાવી, પ્રભુના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવને અનુસરતા અભિગ્રહ પૂર્યા હતા. ચંદનબાલાને સંયમની પ્રાપ્તિ અને કેવલજ્ઞાનના લાભ, એ બેમાં બીજાં કારણામાં મૂલ કારણ આ દાન જ છે.

## મુલુ શ્રી મહાવીરદેવનું ચાતુર્માસ :

પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે દીક્ષાના દિવસથી માંડીને ૭૨ વર્ષની ઉંમરમાં ૪૨ ચામાસાં જીદા જુદા સ્થળે કર્યો, તેમાં આ શ્રી ચ'પાપુરીનું પણ નામ આવે છે. જુઓ—૧ અસ્થિક પ્રામમાં, ૩ પૃષ્ઠચ'પા સહિત ચ'પાપુરીમાં, ૧૨ વૈશાલી નગરી અને વાણિજ્ય ગ્રામમાં, ૧૪ નાલંદા અને રાજગૃહ નગરમાં, ૧ મિથિલા નગરીમાં ૨ ભદ્રિકા નગરીમાં, ૧ આલંભિકા નગરીમાં ૧ પ્રણીતભૂમિમાં, ૧ શ્રાવસ્તિ નગરીમાં અને ૧ મધ્યમ અપાપા નગરીમાં.

# રાજા કેાણિકના ચંપાપુરી સાથે સંબ'ધ

રાજા કાેેે શિકનું બીજું નામ અશાકચંદ્ર હતું. પિતા શ્રેશિકના મરણ નિમિત્તે ઘણું દીલગીર થવાથી તેે છે રાજગૃહીની રાજધાની ફેરવી પાછળથી (પિતાના મરણ બાદ) આ શ્રી ચંપાનગરીને રાજધાની બનાવી હતી. સંભવ છે કે-અહીં સુંદર ચંપક વૃક્ષો વધારે પ્રમાણમાં હાેવાથી આ નગરી ચંપાનગરીના નામથી પ્રસિદ્ધિ પામી હાેય. સૂત્રોમાં પણ અનેક સ્થળે શ્રીસુધર્માસ્વામીની વાચનાના પ્રસંગમાં, રાજા કાેબ્રિકનું અને ચંપાનગરીનું વર્ષાન આવે છે.

#### દાને શ્વરી રાજા કર્ણાની નગરી:

પાંડુ રાજાના વેશમાં થયેલ, મહાદાનેશ્વરી શ્રી કર્ણારાજા પણ પૂર્વે આ નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. તેમણે તૈયાર કરાવેલી શૃંગાર ચતુરિકા (શૃંગારચારી) વગેરે ઉત્તમ પદાર્થી (સ્થાના) હાલ પણ નગરીની શાભામાં વધારો કરી રહ્યાં છે. શાસ્ત્રામાં જેમ યુદ્ધવીર તરીકે રામ, દયાવીર તરીકે શ્રી શાંતિનાથ ભગવાન અને તપાવીર તરીકે શ્રી સવભદેવ આદિનાં નામા પ્રસિદ્ધ છે, તેમ દાનવીરમાં કર્ણ રાજાનું નામ પહેલી નંગરે આવે છે.

#### સુદર્શન શેઠના શીલનું માહાત્મ્ય:

આ નગરીના રાજા દધિવાહનને અભયા નામની રાષ્ટ્રી હતી. તે નિર્માલ સમ્યગ્દર્ષિ શેઠ સુદર્શનનું લબ્ય રૂપ જોઈ માહિત થઈ અને શેઠને ચલાયમાન કરવાને ઘણા પ્રયત્ન કર્યો, છતાં જ્યારે નિષ્ફલ નીવડી ત્યારે તેથું ક્રોધમાં આવી શેઠને આળ દ્વાધું કે " આ સુદર્શન દ્વાચારી છે." રાજાને ખખર પડતાં તેથું શેઠને શૂળી ઉપર ચઢાવવા સિપાઈ એાને હુકમ કર્યો. પરસ્ત્રી સહાદર સુદર્શન શેઠના અડગ શિલગુણ જોઈ ને ખૂશી થયેલી ગુણા- તુરાગિથી શાસનની અધિકાયક દેવીએ શૂળીનું સુવર્ણ સિંહાસન ખનાવ્યું. જેમ સિપાઇએલ તરવારના ઘા કરે, તેમ તે ઘા દેવતાની સહાયથી કૂલની માલા રૂપ થઈ જાય.

## મહાશ્રાવક શ્રી કામદેવની જન્મભૂમિઃ

અગિયાર અંગમાંના સાતમા શ્રી ઉપાશક દરાંગ સૂત્રમાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરના અગિયારે શ્રાવકોનું વર્જુન કરેલું છે, તેમાં કામદેવ શ્રાવકની જન્મભૂમિ આ શ્રી ચંપા નગરી કહી છે મહાશ્રાવક કામદેવ ૧૮ કરોડ સેંનૈયાના સ્વામી હતાં. તેમને દશ હજાર ગાયાનું એક ગાકુલ થાય તેવાં છ ગાકુલ હતાં. તેમને ભદ્રા નામની શ્રી હતી. તેમણે શ્રાવકની ૧૧ અગિયારે પ્રતિમાઓ વહન કરી હતી. દેવતાઈ ઉપસર્ગોના પ્રસંગે પણ ધર્માશધનમાં અડગ રહેનાર આ શ્રી કામદેવ શ્રાવક ૨૦ વર્ષ સુધી ખાર ત્રતમય દેશવિરતિ ધર્મને આરાધી છેવટે એક મહિનાનું અનશન કરી સૌધર્મ દેવલાકના અરૂણ વિમાનમાં ચાર પહેરાપમના આયુષ્યવાલા દેવ થયા.

## શ્રી મનક મુનિનું દીક્ષાસ્થાન પણ આ જ નગરી:

છ શ્રુત કેવલિમાં પ્રસિદ્ધ, ચઉદ પૂર્વધર શ્રી શબ્યમ્ભવસૂરિ મહારાજે રાજગૃહ નગરથી આવેલા પાતાના પૂર્વાવસ્થાના પુત્ર મનકને અહીં દીક્ષા આપી હતી. ત્યાર બાદ આચાય મહારાજે શ્રુત જ્ઞાનના ખલથી પુત્રનું આયુષ્ય છ મહિનાનું જાણ્યું તેને ભણુવા માટે દિષ્ટિવાદના ભેદ રૂપ પૂર્વગતમાંથી શ્રી દશવૈકાલિક સુત્રના ઉદ્ધાર કર્યો.

# જીવ'તસ્વામીની પ્રતિમાનાે ભરાવનાર કુમારન'દી :

આ શ્રી ચંપાનગરીના રહીશ કુમારનંદી નામના સાની ઘણા ધનાઢય હતા. તે પ્રથલ કામવાસનાની પરાધીનતાને લઈ ને અગ્તિમાં પડી મરીને પંચશાલના અધિપતિ થયા. તેને અચ્યુત સ્વર્ગવાસી મિત્રદેવે સમજાવી સન્માર્ગ પમાડયા. એટલે દેવના કહે વાઘી તેણે ચંદનમય શ્રી મહાવીર (જીવંતસ્વામી) પ્રભુની પ્રતિમા ભરાવી.

#### બીજી કેટલીક વિશેષતાએા :

આ જ નગરીના પૂર્ણભદ્ર ચૈત્યમાં પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવે કહ્યું હતું કે સ્વલબ્ધિથી જે ભવ્ય જીવ અષ્ટાપદની યાત્રા કરે, તે તે જ ભવમાં મુક્તિપદ પામે. પ્રભુ શ્રી મહાવીર

૧. અનું વિશેષ સ્વરૂપ-શ્રી પંચાશક શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે.

દેવના પાલિત નામના શ્રાવકની પણ જન્મભૂમિ આ નગરી હતી. આ નગરીના રહીશ સુનંદા નામના શ્રાવકે મુનિના દુર્ગંધમય શરીરની અતિ નિંદા કરવાથી અશુભ ચીકણાં કર્મા બાંધ્યાં. અંતિમ કાલે મરીને તે એક શેઠના પુત્રપણે ઉપજે છે. કાલાન્તરે મુનિ– નિંદાથી બાંધેલ કર્મો ઉદયમાં આવવાથી તેનું શરીર દુર્ગંધમય થઈ જાય છે. કોશિકાર્યના શિષ્ય—અંગિષિ અને રૂદ્રક મુનિના અભ્યાખ્યાનની અને સુજાત–પ્રિયંગુ આદિની વર્ણન ઘટનાએમ પણ આ શ્રી ચંપાનગરીમાં બની હતી.

એ પ્રમાણે લવ્ય જીવા ઉત્તમ તીર્થ કર આદિ પૂજ્ય મહાનુલાવાની ચરણ-રજથી પવિત્ર અનેલી. પરમ કલ્યાણક ભૂમિ આ શ્રી ચંપાપુરીની બીના જાણી, અહીં થયેલા શિલાદિ ગુણુધારક જીવાએ આરાધેલા માેક્ષમાર્ગમાં પાતાના આત્માને જેડી રાગદેષના ભાવબંધન તાેડી પરમાનન્દ સિદ્ધિ સુખને પામે! એ જ હાર્દિક ભાવના!

સમાપ્ત



# મહાપ્રાચીન કાેશાંબી નગરી.

લેખક:-- આચાર્ય મહારાજ શ્રીમદ વિજયપદ્મસૃરિજી

અનેક પ્રાચીન વસ્તુઓમાં વિશાલ વત્સદેશના અલંકાર તુલ્ય કારાંબી નગરીને સ્થાન અપાયું છે. એટલે અર્યાધ્યા નગરી વગેરેની બીના જણ્યા બાદ, આ નગરીના પણ સંક્ષિપ્ત ઈતિહાસ જાણવા જેવા છે. અહીં પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવને વંદન કરવા માટે ચંદ્ર અને સૂર્ય મૂલ વિમાનમાં બેસીને આવ્યા હતા, ત્યારે ચાતરફ પ્રકાશ ફેલાયા, જેથી સંધ્યા સમય ધ્યાન બહાર રહેવાથી, આર્યા મૃગાવતીજી પ્રભુદેવના સમવસરણમાં વધુ વાર રાકાયા; જયારે ચંદ્ર સૂર્ય વંદન કરીને સ્વસ્થાને ગયા ત્યારે ચાતરફ અધકાર ફેલાઈ ગયા. મહાસતી તે સાધ્વીજીએ જાણ્યું કે મારી માટી ભૂલ થઇ. પ્રભુદેવના સમવસરણમાં રાતે રહી શકાય નહિ, એમ વિચારી તે જલ્દી ઉપાશ્રયે આવ્યાં. આ અવસરે પાતાનાં ગુરુણીજી આદિ સાધ્વીએ આવશ્યક (પ્રતિક્રમણ) કરી રહ્યાં હતાં. આ પ્રસંગે મૃગાવતીજીને આર્યા ચંદ્રનખાલા સાધ્વીએ કપકા આપતાં જણાવ્યું કે—" સંયમ સાધનામાં ઉદ્યમશીલ એવા તમારે આ પ્રમાણે કરતું ઉચિત નથી. શ્રમણધર્મ એ ઉપયોગ—પ્રધાન છે. સ્ખલનાનું કારણ અનુપયોગ ભાવ જ છે." આવું વચન સાંભળીને મૃગાવતીજી ગુરૂણીજીના પગમાં પડી ઘણા જ પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યાં, અને અપરાધને અમાવતાં સર્વ જ્ઞાનમાં શિરામણ કેવલગ્રાન પામ્યાં. અરત્

આ કોશાંબીનગરીના કાટ મૃગાવતી ઉપર આસકત થએલા રાજ ચંડપ્રધાંતે પાતાની ઉજ્જિયની નગરીથી માંડીને ઠેઠ કાશાંબીનગરી સુધી લાઇનબદ્ધ પુરુષા ગાઠવીને તેઓની મારફત ઇટા મંગાવીને શીધ બંધાવ્યા હતા, જે હાલ પણ ખંડર સ્થિતિમાં દેખાય છે. અહીં પૂર્વ શતાનીક રાજા રાજ્ય કરતા હતા. ત્યાર બાદ તે રાજા (અને મૃગાવતી)ના પુત્ર ઉદાયી (ઉદયન) રાજા અહીંની રાજ્યબાદી ઉપર આવ્યા. જે ગાંધવંવિયા (ગાયન કલા)માં હુંશિયાર હતા. અહીંના વિશાલ ભવ્ય મંદિરામાં રહેલી દિવ્ય જિનપ્રતિમાએ, જેનાર ભવ્ય જવાને અપૂર્વ આલ્હાદ આપે છે. નગરીની ચારે બાજી વિવિધ વના (બગીચા વગેરે) શાલે છે, કે જે કાલિંદી નદીના જલની લહરીઓના સંબંધથી પ્રકુલ્લિત દેખાય છે. પૂર્વ આપણા દેવાધિદેવ પ્રમણ ભગવાન પ્રભુ શ્રી મહાવીરે (ગુજરાતી તિથિ) માગશર વિદ એકમે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ અડદના બાકુલા વ્હારવાના

૧. દેવા પાંચ પ્રકારના છે. ૧. દ્રવ્યદેવ ( અદ્ભદેવાયુષ્ક નરાદિ ), ૨. ભાવદેવ ( દેવાયુને ભાગવનાર ), ૩- દેવાધિદેવ ( અરિહંત ), ૪. નરદેવ ( ચક્રવર્તિ) અને ૫. ધર્મ દેવ ( મુનિવરા ), એમ શ્રી ભગવતી સ્ત્ર-માં કહ્યું છે.

જે અભિગ્રહ કર્યો હતો, તે આ નગરીમાં પાંચ દિવસ એછા છ મહિને એટલે પ મહિના અને ૨૪ દિવસ વિત્યા બાદ જેટ સુદિ દશમે સ્પાડાના પૃજ્ઞામાં રહેલ અડદના બાકુલા વહેારાવીને ચંદનભાલાએ પ્રભુને પારણું કરાવી, પૃજ્ કર્યો હતો. આ સ્થકે દેવાએ સાડા બાર કાેડ વસુધારા ( સાનેયા)ની વૃષ્ટિ કરી. આ જ કારણથી આ નગરીની નજીકમાં વસુધારા નામનું પામ વસ્તું જેના અનેક સ્થલે નિર્દેશ નેવામાં આવે છે. તેમજ પંચ દિવ્યા પ્રકૃટ થયાં, જેથી લાકા પૂર્વની માફક હાલ પણુ આ પર્વ ( જેટ સુધ દશમના ) દિવસે તીર્થરનાન દાનાદિ આચાર પાલે છે. વર્તમાન ચાવીશીના છૂકા તીર્થ કર શ્રી પદ્મપ્રભુનાં વ્યવન, જન્મ, દીકા અને કેવલગાન નામનાં ચારે કલ્યાણકા પણ અહીં થયાં છે. આ કારણથી પણુ નગરીનું કાશાંબી નામ પડ્યું હાય એમ અનુમાન થાય છે. અહીંના વિશાલ શ્રી પદ્મપ્રભુના લબ્ય મેદિરમાં, ઉપર જણાવેલ બાકુળા વહારાવવાના પારણાના પ્રસંગને દર્શાવનારી શ્રી ચંદનબાલાની બવ્ય મૂર્તિ હયાત છે. અહીં એક શાંત આકૃતિને ધારણ કરનાર સિંહ હંમેશાં આવીને પ્રભુને ભાવપૂર્વક વંદનાદિ કરે છે.

શાસકાર ભગવંતે કહ્યું છે કે કલ્યાણુકભૂમિ રૂપ પવિત્ર ક્ષેત્રની સ્પર્શનાથી કર્મોના સ્પેયાપશમાદિ જરૂર થાય છે. પોતાના ઘરે દાન શીલાદિ ગુણા સાધવાની જેને ઈચ્છા ન થાય, તે જ જીવ પરમ પાવન શ્રી સિદ્ધિગિરિજી જેવા ઉત્તમ સ્થાને પૂર્ણ ઉલ્લાસથી દાનાદિ સાધી શકે છે. જેથી આ કાશાંત્રીનગરી પણ છઠ્ઠા પદ્મપ્રભુના ચાર કલ્યાણું કોની પવિત્ર ભૂમિ છે. અને પ્રભુ શ્રી મહાવીરની ચરણુરજથી પણ પવિત્ર થયેલી છે, એમ વિચારી, આ પવિત્ર તીર્થભૂમિની બીના જાણી ભવ્ય જીવા તીર્થસેવા રૂપી જલના પ્રવાહથી કમેં મેલથી મલિન બનેલા પાતાના આત્માને નિર્મલ બનાવે એ જ હાદિ ક સાવના!

સમાપ્ત.



# ॥ औं हीँ नमो घोरतवस्सिणो समणस्स भगवओ महावीरस्स ॥

॥ औ ह्यैं नमो तबस्स ॥

તપાગચ્છાાધપતિ-આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસ્રીધર વિનયાલું આચાર્ય શ્રીવિજયપદ્મસ્રિવિરચિત

અચિંત્ય પ્રભાવશાલી શ્રીવધ<sup>્</sup>માન તપઃ પ્રકાશઃ

અથવા

ગુરૂ શિષ્યના સંવાદ રૂપે

# ભાવારો ગ્યારસાયણ મુ

॥ आर्यावसः । मंगलम् ॥

सिरिसंखेसरपासं-चिंतामणिकप्पपायवब्भहियं ॥ जिणसासणगयणरवि, वंदिय गुरुनेमिसूरिमहं ॥ १ ॥

भावारुग्गरसायण-पहाविसिरिवहृभाणतवभावं ॥ अंगागमाइसारं, बुच्छं गुरुसीससंवायं ॥ २ ॥

શિષ્ય—હે ગુરૂદેવ! ધર્મનું ખરૂં સ્વરૂપ શું?

ગુરૂજી—હૈ શિષ્ય! વિષય કષાયાદિની આસકિતને લઇ ને દુર્ગતિમાં જવાને તૈયાર થતા જીવોને જે ધારી રાખે એટલે અહિંસા, સંથમ અને તપની આરાધનામાં નેડીને સદ્ગતિને પમાંડે, તે ધર્મ કહેવાય. અહિંસાદિની યથાર્થ આરાધના શ્રી જૈનધર્મમાં જ કહેલી છે અને તે પ્રમાણે થાય છે. માટે જ સર્વ ધર્મોમાં જૈનધર્મ ઉત્કૃષ્ટપણે જયવંતા વર્ત્તે છે. ૧

ર. શિષ્ય—તે જૈન ધર્મના કેટલા લેદાે છે? તે કૃપા કરીને સમજાવા.

ગુર—હે શિષ્ય! પરમ કારૂિક શ્રીતીર્થ કર દેવે કહેલા શ્રીજૈન ધર્મના-૧. દાન-ધર્મ ર. શીલધર્મ. ૩. તપઃધર્મ. ૪. ભાવના ધર્મ. આ રીતે ચાર ભેદા કહ્યા છે. અને (૧) અહિંસા (૨) સંયમ (૩) તપ આ રીતે ત્રણ ભેદા તથા (૧) શ્રમણુધર્મ (૨) શ્રાવકધર્મ એમ બે ભેદા તેમજ (૧) સમ્યગ્દર્શન (૨) સમ્યગ્રાન (૩) સમ્યક્ચારિત્ર એમ ત્રણ ભેદા પણ અપેક્ષાએ કહ્યા છે. ૨

3. શિષ્ય—આપે કહેલા લોદોમાં તપતું સ્વરૂપ અને તેમાં પણ શ્રીવર્ધમાન તપતું સ્વરૂપ શું ? એ બીના કૃપા કરીને જણાવા !

ગુરૂ—હ શિષ્ય! પરમ દયાલ શ્રીતીથ કર દેવે તપની વ્યાખ્યાં આ રીતે જણાવી છે.

#### ॥ आर्यावृत्तम् ॥

# रसरुधिरमांसमेदोऽ-स्थिमज्जशुकाण्यनेन तप्यन्ते ॥ कर्माणि चाशुभानी-त्यतस्तपो नाम नैरुक्तम् ॥ १ ॥

અર્થ:—રસ (શરીરમાં રહેલ પ્રવાહી પદાર્થ), લાહી, માંસ, ચરખી, હાડકાં, માંસ પેશી, વીર્ય મા સાતે ધાતુઓને અને અશુભ કર્મોને જે તપાવે તે તપ કહેવાય. આત્માં એ સુવર્ણ જેવા છે. તેને કર્મ રૂપી મેલ ચાટેલ છે. તેને શુદ્ધ કરવાને માટે તપ રૂપ અગ્નિ ખાસ જરૂરી છે. એટલે જેમ અગ્નિના તાપથી સાનું નિર્મલ ખને છે, તેમ તપ રૂપ અગ્નિના સંખંધથી આત્મા કર્મરૂપી મેલના ત્યાળ કરીને જરૂર શુદ્ધ ખને છે. આ રીતે કહેવાનું ખરું રહસ્ય એ છે કે—

જ્યાં સુધી આ સંસારી જીવાની લગાર પણ ચાંગકિયા ચાલ હાય છે, ત્યાં સુધી તેઓને સમયે સમયે એછા વધતા પ્રમાણમાં કર્માળધ ચાલુ હોય છે. તેથી જ તે જીવાના સ્વરૂપમાં વિચિત્રતા માલુમ પડે છે. કાેઈ પણ કર્મના બંધ થયા પછી તેને તરત જ ઉદય થતા નથી, પણ એાછામાં એાછું અંતર્માહત તો જવું જોઈ એ અને ઉત્ક ષ્ટ્રથી એ કર્મની એટલા કાડાકાડી સાગરાપમની સ્થિતિ બાંધી હાય. તે કાડાકાડી દ્વાર મેન માં વર્ષ વીત્યા ખાદ તે ભાંધેલા કર્મના ઉદય ચાય છે. દર્શાંત તરીકે સમજ હોવું કે ગ્રાનાવરણીય કર્મની જધન્ય (નાની–એાછામાં એાછી) સ્થિતિ અંતર્મું હૂર્તની અને ઉ<sub>ત્કષ્ટ</sub> સ્થિતિ ત્રીસ કાડાકાડી સાગરાપમની હાય છે. આના અર્થ એ છે કે આ કર્મની જઘન્ય સ્થિતિમાં પણ અંતર્મું હુર્ત પ્રમાણ કાલ અબાધાકાલ તરીકે ગણવાના છે. એટલે તે કર્મ માંધ્યા પછી અંતર્મું હુર્ત પ્રમાણ કાલ જાય ત્યારે ઉદયમાં આવે (તેના ઉદય થાય) અને તે ઉદય અંતર્માં હૂર્ત સુધી ચાલુ રહે. ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળું સાનાવરણીય કર્માં એક કાડાકાડી સાગરાયમ દીઠ સાે સાે વર્ષ લેતાં ત્રણ હજાર વર્ષ વીત્યા ખાદ ઉદયમાં આવે છે. ત્યારે તે કર્મના બાંધનાર સંસારી જીવા તે કર્મનું ફલ લાગ**વે** છે. પ્રશ્ન–એક માણસ ચારી કરતાંની સાથે ફાંસીના લાકડે લટકાઈને મરી ગયા, અહીં અખાધાકાલ કઈ શેતે ઘટી શકે ? ઉત્તર-ખરી રીતે અહીં પણ એાછામાં એાછે અંતર્મુદ્ધાર્જ વિગેર કાલ ગયા ભાદ જ તે ચારની તેવી સ્થિતિ અને છે. આ વાત કમે સ્વરૂપના જાણકાર લબ્ય **ઝ**ને જ સ્પષ્ટ સમજ શકે છે. તે વાતના અનાશ છવાને ચારની ખીના સાંભળીને આશ્ચર્ય જ્યજે એ બનવા જોગ છે. આ કર્મા સ્પૃષ્ટ, અન્દ્ર, નિધત્ત, અને નિકાચિત સ્વરૂપવાળા દ્વાય છે. તેમાં પ્લેલા ત્રણ સ્વરૂપવાળા કર્મી ગીતાર્થ સદ્દગુણી શ્રી ગુરુમહારાજના કહ્યા મુજબ પ્રાથસ્થિત, પશ્ચાત્તાપ, વિગેરે શુભ આલં અનના સેવનથી દ્વર કરી શકાય છે. પણ નિકાચિત

કમોની આખતમાં સાધારણ નિયમ એવા છે કે તે કમે આંધ્યા પ્રમાણે ભાગવતું પહે. અહીં અપવાદ એ છે કે નિયાણાંના ત્યાગ કરીને ક્ષમા ગુણ રાખીને પરમ ઉલ્લાસથી વિધિ સહિત તપસ્યા કરતાં નિકાચિત કર્માના પણ નાશ થઈ શકે છે. વસ્તુસ્થિતિ આમ હાવાથી જ ચૌદમે ગુણુંઠાણે શુકલ ધ્યાન રૂપ તપથી લણાં કર્મોના નાશ કરીને થાડા ટાઈમે અચાગી ભગવંત સિહિપદને પામે છે. શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનમાં વિવિધ પ્રકારની તપસ્યાએ ખતાવી છે, તેમાંની કેટલીએક તપસ્યાઓનું વર્ણન શ્રી જ્ઞાતાસૂત્ર—અંતગડદશોગ સૂત્ર વિગેરે દાદશોગી ગણિપિટકના આંગરૂપ ગણાતા સૂત્રોમાં પણ આવે છે. ત્યાં તપસ્યાના છેવટના કલ રૂપે એ પણ જણાવ્યું છે કે " જ્ઞાવ મેત્તું જ્ઞાસાલું" (આથી એમ પણ સાખીત થાય છે કે ગિરિશજનું નામ મુખ્ય સૂત્રામાં પણ વખાણ્યું છે, અને સૂક્ષ્મદર્શિથી વિચાર કરતાં ને વાત અનાદિ કાલીન મૂર્તિપૂર્ભને પણ સિદ્ધ કરે છે) અહીં (૧) તપસ્યાના પ્રભાવ, (૨) તપ કરવાની વિશેષ જરૂરીયાત, (૩) તેમાંના શ્રી વર્ષમાન તપના પ્રભાવ, (૪) તેની વિધિ, તે પ્રમાણે આરાધના કરનારને શા લાભ થયો ? વગેરે બીના જણાવીશું.

#### ા તપનું સ્વરૂપા

કરે તે તમ કહેવાય. નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવથી તમ પદની સંપૂર્ણ વિચારણા કરી શકાય છે. તેમાં શકવર્તી વિગેરે રાજાએ છે ખંડની સાધના વિગેરે મુદ્દાથી જે તેર અડ્ઠમ કરે, કેટલાએક લક્ષ્મીની ઈચ્છાવાળા અજ્ઞાન છવા કેસરી માજ વિગેરે તીર્થાદિ સ્થલે જઈને જે તમ કરે અને શત્રુના નાશ કરવાના ઈરાદાથી જે તમ કરાય તે દ્રવ્ય તમ કહેવાય છે. અન્ય મતમાં જણાવેલા શ્રાંદ્રાયણ વિગેરે તમ પણ દ્રવ્ય તમ કહેવાય નિયાણાની ભાવના વિના તમનું સ્વરૂપ સમજીને શુભ મુહૂર્ત શરુ મહારાજની પાસે નંદી (નાંદ) ની પાસે વિધિપૂર્વક તમને ઉચ્ચારીને શાસ્ત્રોક્રલ વિધિ પ્રમાણે પર્મ ઉલ્લાસથી કેવલ (રક્ત) કર્મોને ખયાવવાના મુદ્દાથી જે તમ કરાય તે ભાવ તમ કહેવાય ભાવ તમની આરાધના કરનારા ભવ્ય જીવા એ તમનું સ્વરૂપ ઉપયોગ પૂર્વક વિચારતાં તમની સાધના કરે, તેને તે જોવાને આગમ ભાવ નિદ્દેપના અભિપ્રાયે તમ કહેવાય. ભાગ જે જોવા તમ અભિપ્રાયે તમ કહેવાય. આ તમના ભાર મેફ્રયોગ પૂર્વક વિચારતાં તમા ભાવ નિદ્દેપના અભિપ્રાયે તમ કહેવાય. આ તમના ભાર મેફ્રયોગ પૂર્વક વિચાર સાધના કરનારા છે છે તમ

#### તપસ્યા કરનારા લન્ય છવાના ગુણા

પ્રભક્ષ પુષ્પેદયે આવા તપ કરવાના અવસર મળે છે. તપસ્થાના કરનારા ભવ્ય છવાએ (૧) ક્ષમા, (૨) ધૈર્યા, (૩) શાંતિ, (૪) શેહી નિદ્રા, (૫) દીતસર આહાર, (૬) નમ્રતા, (૭) સરલતા, (૮) સ્રેતાષ (૯) ભાગ તૃષ્ણાના ત્યાગ, (૧૦) ળીજની નિદ્રા નહિ કરવી,

(૧૧) ગુરૂ લક્તિ (૧૨) કર્મોને ખપાવવાની જ ભાવના, (૧૩) રાગ દ્વેષની મંદતા, (૧૪) દયા, (૧૫) વિનય-વિવેક, (૧૬) સાંસારિક ફલની ચાહના કરવી નહિ, (૧૭) સહનશીલતા, (૧૮) આરાગ્ય, (૧૮) ક્રિયામાં ઉતાવળ કરવી નહિ વિગેરે ગુણા ધારણ કરવા જોઇએ. એ રીતે નિર્દોષ તપનું સંપૂર્ણ ભાવ (ખરૂં) કૃલ મહી શકે છે.

#### તપના પ્રભાવ

- ૧. માહથી અને બીનસમજાણથી બાંધેલાં કર્મા રૂપી પર્વતાના ચૂરેચૂરો કરવામાં વજ જેવું તપ છે. કામ વાસના રૂપી અગ્નિને કારવામાં જલ જેવું તપ છે. ઇંદ્રિયોના સમૂહ રૂપી સૂર્પને વશ કરવા માટે ગારૂહી મંત્રના જેવું તપ છે. વિવિધ વિધ્ન રૂપી અંધકારને ભગાડવા માટે સૂર્ય જેવું તપ છે. વિવિધ લિધ્ય અને સંપદાના લાભ રૂપ વેલડીઓના મૂળીયા જેવું તપ છે. માલના અને સ્વર્ગના સુખને આપનારૂં તપ છે.
- ર. હે લવ્ય છવા ! હું તમને પૂછું કે, અરહયને બાળવામાં દાવાગ્નિ સિવાય બીજો કાઇ સમર્થ છે ! દાવાગ્નિને ઓલવવામાં મેઘ સિવાય બીજો કાઇ સમર્થ છે ! મેઘને વિખેરી નાંખવામાં પવન સિવાય બીજો કાઈ સમર્થ છે ! આના જવાબમાં જેમ ના આવે છે તેવી રીતે ઘણાં ચીંકણાં એવા કર્મીના પણ નાશ કરવામાં તપ સિવાય બીજો કાઈ સમર્થ નથી.
- 3. તપને કલ્પવૃક્ષના જેવું કહ્યું છે. તેને સંતાષ રૂપી મૂળિયું, શીલ રૂપી ઝીણાં પાંદડાં, અને અભયદાન રૂપી માટા પાંદડાં છે. તેની ઉપર શ્રદ્ધા રૂપી પાણી સિંચાય છે. તેથી તેના વિશાલ કુલ ખલ ઐશ્વર્ય રૂપી વિસ્તાર (ઘેરાવા) વધે છે. તેને સ્વર્ગાદિકના સુખ રૂપ કુલા છે. માલ રૂપ કળ છે.

ગરમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર પરમાતમાએ જ્યારે દક્ષિા લીધી ત્યાર પછી મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવિદ્યાન અને મનઃપર્યાવજ્ઞાન એ ચાર જ્ઞાને કરીને સહિત હતા અને તેથી તે તારક પ્રભુ " હું તમામ કર્મના ક્ષય કરીને આ જ બવમાં મેણે જવાના છું." એવું બહુતા હતા, છતાં પણ તે પ્રભુએ અનુપમ ફળને આપનાર વિવિધ પ્રકારનાં ચાવિહાર તપ કર્યા હતા. લગભગ સાહી બાર વર્ષના છદ્મસ્ય પર્યાયમાં ૩૪૯ દિવસ પારશું કરવા તરીકે આહાર કર્યો હતા. આ ઉપરથી જ તપના મહિમા તથા તે તપ કરવાની જરૂરીયાત સાબીત ચાય છે. જેમ અગ્નિના તાપથી અશુહ (મેલ વાળું) સોનું મેલ દ્વર યાય ત્યારે ચાપ્પું (સ્વચ્છ) બને છે, તેમ કર્મ રૂપી મેલથી મલિન ચએલા આ સંસારી જીવો તપ રૂપી અગ્નિના તાપથી કર્મ રૂપી મેલના નાશ કરીને પાતાના આત્માને નિર્મલ ખનાવે છે. જે વસ્તુ ખહુ દ્વર છે, અથવા જે વસ્તુ મહા દુ:ખે કરી મેળવી શકાય એવી હોય, તેવી વસ્તુઓ પણ તપસ્યા કરવાથી મેળવાય (પામી શકાય) છે. કારણ કે તપસ્થાના અપૂર્વ પ્રભાવ છે.

ઋષભદેવ પ્રભુથી માંડીને મહાવીર સ્વામી સુધીના દરેક તીર્થ કરોએ બાર માસના તૃપથી માંડીને છ મહિનાના તપ સુધીની તપસ્યા કરી છે, અને તેના ઋદ્ભુત લાભ જાણીને તે તારક દેવાધિદેવાએ ભવ્ય જીવાના હિતને માટે તપ કરવાનું જણાવ્યું છે, કારણ કે તપથી દ્રવ્ય લક્ષ્મી તથા ભાવ લક્ષ્મી એમ ખંને પ્રકારની લક્ષ્મી મળે છે. ભવની પરંપરાના નાશ થાય છે, અનેક પ્રકારના રોગા મૂળમાંથી નાશ પામે છે, ઇષ્ટ પદાર્થી પણ મળે છે. દેવતાએ પણ તપના પ્રભાવથી આકર્ષાય છે, મદદ કરે છે, વંદન પૂજન કરે છે. તપસ્યા કરવાથી કામ વિકારોનું તાફાન શાંત થઈ જય છે. આ વાતને લક્ષ્યમાં રાખીને માસની ઈચ્છાવાળા ભવ્ય જીવાએ જરૂર તપનું સેવન કરવું જોઈ એ અને એમ કરવાથી જ અસાર દેહમાંથી સાર અહણ કર્યા કહેવાય, દેહના સ્વભાવ સુકાવાના છે જ તપથી સૂકાય એમાં એકાંત લાભ જ છે, તેમ ન કરીએ તાે રોગથી સુકાય, એમાં જરા પણ લાભ નથી. તપથી ભાવી રોગ પણ જરૂર અટકી જાય છે.

શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુના શાસનમાં ઉત્કૃષ્ટ એક વર્ષ સુધીનો તપ તથા શ્રી વર્ધમાન સ્વામીના શાસનમાં ઉત્કૃષ્ટ છ માસ સુધી અને વચલા અાવીશ તીર્થ કર દેવાના શાસનમાં ઉત્કૃષ્ટ ૮ માસ સુધી (અશન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ એ ચાર પ્રકારના આહારના ત્યાગ કરવા રૂપ) તપ થતો હતો. આવી શુભ ભાવનાથી આત્માર્થી ભવ્ય જ્વોએ પોતાની શક્તિના પ્રમાણમાં જરૂર તપસ્યા કરવી જ એઈએ. પરમ તારક તીર્થ કર દેવાએ ભવ્ય જ્વોના હિતને માટે છ પ્રકારના બાહ્ય તપ અને છ પ્રકારના અભ્યંતર તપ કહો છે. તમાં ૧ અનશન, ૨ ઉણાદરિકા, ૩ વૃત્તિસ ક્ષેપ, ૪ રસત્યાગ, ૫ કાયક્લેશ અને ૧ કાય સંલીનતા એ નામથી છ પ્રકારના બાહ્ય તપ જાણવા. ૧ પ્રાયક્ષિત, ૨ વિનય, ૩ વેચાવૃત્ય, ૪ સ્વાધ્યાય, ૫ ધ્યાન અને ૧ કાયોત્સર્ગ એ પ્રમાણ છ પ્રકારના અભ્યન્તર તપ જાણવા. તેમાં છ પ્રકારના ભાદ્ય તપ તે વિનયાદિ અભ્યન્તર નપની પૃષ્ટિને માટે ભગવંત કહ્યો છે. માટે બાહ્ય તપનું સેવન કરતાં પણ વિનયાદિક અભ્યન્તર તપની પૃષ્ટિને માટે ભગવંત કહ્યો છે. માટે બાહ્ય તપનું સેવન કરતાં પણ વિનયાદિક અભ્યન્તર તપોણણની પૃષ્ટિ થાય તે તરફ ધ્યાન રાખવાની ખાસ જરૂર છે.

#### તપસ્યા કરનારનાં દેવ્હાંતા

તમ વડે સુવર્ણ પુરુષાદિક ઇંગ્ડ પદાર્થીનો લાભ યાય છે. અહીં નાગાન્હુંનનું દર્શાત જાણું, તપ વડે ચિલાતીપુત્રાદિકના દર્શાતે ભવ સંતૃતિના પણ ક્ષય યાય છે. તપના પ્રભાવ ખરેખર અચિન્ત્ય છે. નુઓ આયંખિલ તપથી શ્રી સિહ્લચક્રતું (નવ પદનું) આરાધન કરવાના પ્રભાવે શ્રીપાલ મહારાજાના કાઢ રાગ નાશ પામ્યો અને શરીર સાના જેવું ભની ગયું, તેમજ પિતાનું ગએલું રાજ્ય કરીથી મળ્યું તથા બીજી પણ અનેક પ્રકારની મહિસ્થો પામ્યા. તેમની સાથે રહેનારા સાતમે કાઢીયાઓના રાગ

www.jainelibrary.org

પાયુ તે તપથી નાશ પામ્યા. પ્રદ્રાહત્યા, સીહત્યા, આળહત્યા અને ગૌહત્યા જેવી લયંકર અધ્યાતી હત્યાઓના કરનાર દદપ્રહારી જેવા છવા પણ તપના પ્રભાવથી દાર કર્મના સ્ય કરી સફળતિના સુખને પામ્યા છે. જેની યાદવ કુમારાએ અપભ્રાજના કરી હતી તે દ્વેપાયન ઝાષિ મરીને દેવ થયા હતો તે પણ આયંબિલ તપ કરનાર દારિકા નગરીના લોકોને આર વર્ષ સુધી કાઈ પણ પ્રકારના ઉપસર્ગ કરી શક્યો જ નહિ. તે લોકો જ્યારે તપ કરવામાં મંદ પરિણામી (આળસુ) થયા, ત્યારે જ ઉપસર્ગો પ્રગટ થયા અને તેમાં દ્વેપાયન દેવ કાવી ગયા. ચકવત્તી રાજાઓ અડુમ તપના પ્રભાવે માગધ, વરદામ વગેરે તીર્થોના અધિષ્ઠાયક દેવોને છતી (વશ કરી) શકે છે હરિ કેશીઅલ મુનિના તપના પ્રભાવથી આકર્ષાઈને દેવા પણ તપસ્વી જનાના દાસ અની તેમની સેવામાં હાજર રહે છે. કુશહની પીડાને હઠાવનારા તથા દુનિમત્તાદિકના સચ કરનારી અને સુખ સંપત્તિઓને મેળવી આપનારી તપસ્યા ખરેખર અપૂર્વ ભાવ મંગળ રૂપ છે, એમ શ્રી જૈનેન્દ્રાગમમાં કહ્યું છે.

જ્યાં સુધી રસનેન્દ્રિય (જીલ) મારફત આ દેહને પુષ્કળ અન્નપાણી મળ્યા કરે ત્યાં સુધી જીવાનાં આકરાં કર્મો રૂપી હુંટારાઓ આ શરીર રૂપી કિલ્લાને છેહીને જતા નથી. તેથી પરિણામે રાગાદિક ભાવશત્રુઓ મજખૂત અને છે. આ જ ઇરાદાથી પ્રભુએ અનશન, ઉણાદરી વગેરે આદા તપ કરવા કરમાવ્યું છે. તેમજ શીલવંત લબ્ય જીવાએ સ્નિગ્ધ માદક આહાર તેમજ જરૂર કરતાં વધારે લુખ્ખા આહાર પણ નજ ખાવા બોઈએ. ઇન્દ્રિયા રૂપી દર (બીલ) વડે, વાંછા રૂપી પવનનું ભક્ષણ કરી ચિત્ત રૂપી કરંડીયામાં રહેનારા રાગાદિક દોષ રૂપ સર્પો સંસારી જીવાને બહુ જ હેરાન કરે છે. પરંતુ બે તેમને ભૂખ્યા રાખવામાં આવે એટલે પરમ ઉલ્લાસથી વિધિ પૂર્વ ક તપસ્યા કરવામાં આવે તો થોડા જ વખતમાં તેઓ નાશ પામે છે અને તેથી પૂર્વ નહિ અનુભવેલું અતિ અદુ બુત સુખ પ્રગટ થાય છે. આથી સાબીત થાય છે કે તપસ્યા કરવાથી ઇન્દ્રિયોને વશ કરી શકાય છે અને રાગાદિ દોષાને પણ જરૂર દૂર કરી શકાય છે.

#### તપસ્યાના આરાધનને અંગે જરૂરી બીના.

તપ કરતાં વચમાં જો પર્વ તિથિના તપ આવે તો માટા તપને રાખી મૂકીને તે પર્વ તિથિના તપ જરૂર કરવો. ચાલતો આવતો માટા તપ ચાલતો હાય, ત્યાં વચમાં બીજો તપ કરવાના આવે, તો જે તપ માટા હાય તે કરવા, અને બાકી રહેશા લઘુ તપ પછીથાં (માટા તપ પૂરા થયા બાદ) કરવા. અથવા (કાઈ તપ એકાસણે કરવા માંડયો હાય તેમાં બીજા કાઈ તપના ઉપવાસ કરવાના આવે તા તે દિવસે ઉપવાસ કરવા.) એકાસણું પછી કરી આપતું. ભૂલી જતું વિશેર કારણને લઈને તપ ભાંગ્યા હાય તો તેની તે તપમાં જ આહાયમું લઈ લેવી, અથવા પછીથી તે સંબધી તપ કરવા. અનુક્રમલાળા વધી તમ

વિગેરે તપમાં ઘણું કરીને તિથિના ક્રમ ગણાતા નથી એટલે કદાચ તિથિએ ખાવાતું આવે અને વગર તિથિએ ઉપવાસાદિ આવે, તેા પણ ચાલ ક્રમ તરફ લક્ષ્ય રાખીને તપ કરવા.

तिथिनी मुभ्यतावाणा तपमां सूर्योद्य वेणानी तिथि देवी. तिथिने। क्षय द्वाय ते। પહેલાની તિથિ લેવી અને તિથિની વૃદ્ધિ દેાય તાે બેમાંથી બીજી તિથિ લેવી. ૧ જે દિવસે તપ શરૂ કરવાની ઇચ્છા હાય, તે દિવસે 'નિવિ'લ્નપણે તપ પૂરા થાય ' આ મુદ્દાર્થા સવારે અષ્ટપ્રકારી પૂજા કરવી. સુખાત્રદાન, સંઘપૂજા વિગેરે મંગલ કાર્યો જરૂર કરવા જોઈએ. ર અમુક માટા સૂત્રાના યાગાદ્વહનની ક્રિયામાં તથા માટા ઉપધાનમાં પ્રવેશ કરતાં અને વીસસ્થાનક વિગેર તપની શરૂઆતમાં વિસ્તાર (માટી) નંદીની સ્થાપના કરવી બોજા કેટલાએક તપની શરૂઆતમાં લઘુ નંદીથી ક્રિયા કરાય છે. ૩ પ્રતિષ્ઠામાં તથા દીક્ષામાં જે કાળ તજરા છે, તે કાળ છમાસી તપમાં, વધી તપમાં, તથા એક માસ કરતાં વધારે વખતના તપની શરૂ ખાતમાં પણ તજવા. ૪ શુભ મુહુર્ત્ત તપની શરૂ ખાત થઈ ગયા પછી પખવાડીયું, મહિના, દિવસ કે વરસ અશુભ આવે, તા પણ વાંધા નથી. પ પહેલા વિદાર માં, તપની નંદીમાં, આલાયણમાં, મૃદુ નક્ષત્રો (મૃગશીર, ત્રિત્રા, અનુરાધા, રેવતી) ધ્રુવ નક્ષત્રા (રાહિણી, ઉત્તરાષાઢા, ઉત્તરા ભાદ્રપદા, ઉત્તરા ફાલ્યુની ) ચર નક્ષત્રો (યુન જેસુ, સ્વાતિ, શ્રવાયુ, ધનિષ્ઠા, શતભિષા) ક્ષિપ્ર નક્ષત્રી (અશ્વિની, પુષ્ય, હસ્ત, અભિજિત્) શુભ છે (લેવા સારા છે,) તથા મંગળ અને શનિ સિવાયના વાર લેવા. ર જે વર્ષમાં ચૈત્ર માસ અધિક હોય ત્યારે કલ્યાણક વિગેરે તપ પહેલા ચૈત્રના કૃષ્ણ પક્ષમાં તથા બીજા ચૈત્રના શુકલ પક્ષમાં કરવા. ભાદરવા માસની વૃદ્ધિ હાેય, ત્યારે પણ એમ કરવું. ૭ છકુ છકુ કરવાની લાવનાથી ૨૨૯ છકુવાળા તપ ઉચ્ચર્યો હોય, તો તે છઠ્ઠ છઠ્ઠે જ કરી શકાય. કારણે એકાંતરા ઉપવાસ કરી શકાય નહિ. ૮ આસાની અને ચૈત્રની ઓળીના અસજઝાયના દિવસા પૈકી પહેલા ત્રણ દિવસમાં કરેલા ઉપવાસ વીસસ્થાનકની ઐાળીમાં ગણવા નહિ.

૯ એ અંને એાળીના પહેલા ત્રણ દિવસામાં કરેલા તપ આલાચનામાં પણ ગણવા નહિ, પણ જે તપમાં ભૂલ થાય તે આખા તપ કરીથી શરૂ કરવા પડે. આવા આગાઢ તપમાં અને રાહિણી તપમાં તે ત્રણ દિનના તપ ગણી શકાય છે, પરંતુ બીજા તપમાં ન ગણાય.

૧૦ અસ્વાધ્યાયના (અડચણના) ત્રણ દિવસોમાં કરેલા તપ વીસસ્થાનક તપમાં અને અષ્ટકર્મ સૂદન તપમાં ન ગણાય, પણ આંબિલ વર્ષમાન તપમાં પર'પરાથી ગણાય છે. ૧૧ કેઇ ભાગ્ય જીવ મહાવીર સ્વામીના છદ્દનો તપ કરતો હોય, તેને અલગ છદ્દ કરવાની શક્તિ ન હાય, તા તે પાખીના છદ્દ કરી મહાવીર સ્વામીના છદ્દમાં ઉમેરી

શકે, અને તેણે પાક્ષિક તપ જલદી પૂરા કરી આપવા જોઈ એ. ૧૨ મહાવીર સ્વામીના છદ્દના પારણે યઘાશક્તિ તપ કરવા. એસણાંના નિયમ નથી.

૧૩ અપ્ટકમેં સૂરન તપ ઉપવાસ કરવાનાં શક્તિ ન હાય તો આંબિલથી પણ થકે શકે. (આ આઠકમેની ૧૫૮ ઉત્તર પ્રકૃતિને ઉદ્દેશીને કરાતા તપને માટે સંભવે છે.) ૧૪ એક માળુન પહેલે દિવસે ચાવિહાર ઉપવાસ કરે, આ રીતના બે ઉપવાસને આલેત્યનામાં છુંદુ તરી કે ગણી શકાય છે, પરંતુ તે મહાવીર સ્વામી ના છુંદુ તપમાં ન ગણાય. ૧૫ પહેલા દિવસે ચાવિહાર ઉપવાસ કરનાય લવ્ય જ્યાં બીજે દિવસે પહેલાના ઉપવાસને ગણીને છુંદુનું કે અંદુમનું પચ્ચપભાણ લઇ શકે નહિ જે દિવસે છુંદુ વગેરેનુ પચ્ચપભાણ લીધું હાય તેજ દિવસના ઉપવાસથી તે લીધેલા તપના પચ્ચખાણની શરૂઆત ગણાય. પાછલા તપ ન ગણવા. ૧૬ આઠમ તપ, રોહિણી તપ વિગેર ઉચ્ચર્યા હોય, તેમાના ખે તપ એક દિવસે કરવાના આવે, ત્યારે છુંદુ કરવાની શકિત ન હોય તો જે તપ પહેલો આવે તે કરવો, પછવાડેના તપ પછી કરી આપલી ૧૭ માલતા તપથી આલી શકે.

## દરેક તપમાં કરવાના સામાન્ય વિધિ.

૧ એ ટંક પ્રતિક્રમણ કરવું, ૨ ત્રણ ટંક દેવવંદન વિધિ પૂર્વક કરવું, ૩ એ ટંક પહિલેંહણ કરવું, ૪ વિધિ પૂર્વક પચ્ચમ્પાણ કરવું તથા પારવું, ૫ જિનેશ્વર દેવની પૂજા ભક્તિ કરવી, ૬ શુરૂ વંદન કરવું, તેમની પાસે પચ્ચખ્યાથ્યુ લેવું, ૭ જ્ઞાનની પૂજા ભક્તિ કરવી. ૮ પ્રભુ પાસે ખતાવેલ સંખ્યા પ્રમાણે અક્ષત (ચાખા) વડે સાથીયા કરી તેની ઉપર યુચાશક્તિ ફળ નૈવેદા ચઢાવવું, હ દેરેક તપમાં બતાવેલું ગુણ્ણું ૨૦ નવકારવાળી પ્રમાણ ગણવું, ૧૦ બતાવેલી સંખ્યા પ્રમાણે ખમાસમણાં દેવાં. ૧૧ બતાવેલી સંખ્યા પ્રમાણે તેટલા લાગરસના કાઉરસગ્ગ કરવા, ૧૨ જ્યાં જ્યાં શરૂ પૂજા કહી હાય ત્યાં ત્યાં ગુરૂ પાસે સ્વસ્તિક કરી તે ઉપર યથાશકિત દ્રવ્ય મૂકતું અને ગુરૂલ'દન કરીને તેમના વાસક્ષેષ લેવા, ૧૩ તપસ્યાને દિવસ સજઝાય ધ્યાન-ભણવું ગણવું વિશેષે કરવું, ૧૪ પ્રદ્માચર્ય પાળવું, ભૂમિશયન કરલું, ૧૫ સાધુ સાધ્વીની વૈયાવચ્ચ કરવી, ૧૬ તપને પારણે યથાશકિત સ્વામી વાત્પુલ્ય કર્વું, વધારે ન બને તો યથાશકિત એક બે ચાર વિગેરે સંખ્યામાં સમાન તપ કરનાર શ્રાવક અથવા શ્રાવિકાને જમાડવા. ૧૭ માડા તપને અંતે અથવા મધ્યમાં તેનું મહોત્સવ પૂર્વંક ઉજમણું કરવું. સામાન્ય તપામાં લખ્યા પ્રમાણું ઉદ્યાપન એટલે ઉજમણું કરવું. ૧૮ ગૌતમ પડેથા, ચંદનખાળાના અઠ્ઠમ, ક્ષીર સાગરના સાત ઉપવાસ વિગેરે તપમાં જે દ્રવ્ય ગુરૂની આગળ ગુરૂ પૂજન તરીકે સૂકવાનું હોય તે ગુરૂને આપવાનું નથી પણ તે સાધુ સાધ્વીના વૈયાવચ્યાદિ કાર્યમાં વાપરવાના

વ્યવહાર છે. આવા તપામાં ગુરૂને આપવાની જે પ્રવૃત્તિ કાઈ કાઈ સ્થાનક થયેલી છે તે આચાર વગરના થતિ વિગેરેના સમાગમથી થએલી જણાય છે તે દ્વર કરવી, ૧૯ દરેક તપમાં પાણી વાયરવું હાય તો તે અચિત્ત પાણી જ સમજવું, ૨૦ રાત્રીએ તો દરેક તપમાં ચાવિહાર જ સમજવા, ૨૧ કાઈ પણ તપ સાંસારિક-પોંદ્રગલિક પદાર્થીની આશાથી ન કરવા. ૨૨ કવાયના જેમ અને તેમ વિશેષ રાધ કરવા. સમા સહિત જે તપ કરવામાં આવે, તેજ તપ પૂર્ણ ફળદાયક થાય છે, એટલું ધ્યાનમાં રાખવું. આ રીતે ડૂંકામાં તપની બીના જણાવીને હવે મહાપ્રભાવિક શ્રી આયંબિલ વધંમાન તપની બીના ડૂંકામાં જણાવું છું.

અખંડ પ્રભાવશાલી ત્રિકાલામાધિત શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનમાં પ્રસિદ્ધ તપાધર્મના વિવિધ સેંદ્રોમાં 'શ્રી આયંબિલ વર્ધમાન તપ 'ની આરાધનાને અંગે ઐતિહાસિક દરિએ અને શાસ્ત્રીય દરિએ વિચાર કરતાં ટંકશાલી અંતિમ નિર્ણય આ રીતે થયે છે કે આ (શ્રી આયંબિલ વર્ષમાન) તપની આરાધના બહુજ પ્રાચીન છે. એમ શ્રી ચંદ કૈવલિ-અરિત્ર, શ્રી અંતગડદરાંગ સૂત્ર વગેરે સૂત્રાદિના વાંચન, અનુભવર્થી જાણી શકાય છે.

શિષ્ય—આપે જે તપને ખહુજ પ્રાચીન કહ્યો, તે તપ 'શ્રી આયંબિલ વર્ધમાન તપ ' નામથી પ્રસિદ્ધ છે, તેનું શું કારણ ?

ગુરૂ—આ શ્રી વર્ષમાન તપમાં આયંખિલ તપની મુખ્યતા છે ને તેની આરાધના વધુ પ્રમાશ્રમાં થાય છે. તેથી શરૂઆતમાં અયંબિલ શબ્દ મૂકીને આ તપનું નામ જણાવ્યું છે. જે તપમાં આયંખિલ સિવાયના ઉપવાસાદિકની વૃદ્ધિ થતી હોય, તેવા તમામ તપના પ્રકારાથી આ તપને જીદો પાડવા માટે આ તપના નામમાં શરૂઆતમાં આયંખિલ શબ્દ મૂક્યા છે. આ તપમાં પહેલી ઓળીથી માંડીને અનુક્રમે અંતિમ ૧૦૦ મી ઓળીમાં આયંખિલની સંખ્યા વધતીજ જાય છે. આ મુદ્દા સમજવવાને માટે આયંખિલ શબ્દની પછી 'વર્ધ માન ' શબ્દ મૂક્યા છે. વર્ષમાન નામ પ્રભુ શ્રી મહા વીર દેવનું છે, એમ સમજીને કેટલાએક જીવા શ્રી વર્ષમાન પ્રભુએ કરેલા જે તપ તે વર્ષમાન તપ કહેવાય એવા અર્થ કરે છે, પણ આવા અર્થ ન કરવા. કારણ કે પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવના તપમાં આયંખિલની વાત આવતી નથી.

શિષ્ય -- આ શ્રી આયંભિલ વધેમાન તપને આરાધવાના વિધિ કૃપા કરીને જ્યાવા ?

ગુરૂ—આ તપમાં ઉપવાસના આંતરાવાળા આયંબિલ એકથી માંડીને સાે (૧૦૦) સુધી અનુક્રમે ગઢતાં ગઢતાં કરાય છે. એટલે પહેલી એાળીમાં-૧ આયંબિલ, ને ઉપવાસ કરવા. (૨) બીજી એાળીમાં બે આયંબિલ, અંતે એક ઉપવાસ કરવા. (૩) ત્રીજી એાળીમાં ૩ આયંબિલ કર્યા પછી કેવટે એક ઉપવાસ કરવા. (૪) ચાથી એાળીમાં લાગટ ૪ આયંબિલ કર્યા પછી અંતે ઉપવાસ કરવા. (૫) પાંચમી એાળીમાં લાગટ પાંચ આયંબિલ કર્યા પછી છેવટે ૧ ઉપવાસ કરવા. તેમાં કાઉરસગ્ગ કરતાં શરૂઆતમાં ઇ રિયાવહિથી માંડીને પ્રક્રટ લાગસ્સ સુધી કહીને ખમા૦ ઇવ્છા૦ શ્રી અરિહંત પદારાધનાર્થ કાઉરસગ્ગ કર્ય, ઇવ્છા શ્રી અરિહંત પદ આરાધનાર્થ કરીમ કાઉરસગ્ગં, વંદણવત્તિઆએ૦ અન્નત્થ૦ કહી બાર લાગરસનાં કાઉરસગ્ગ કરી પ્રક્રટ લાગસ્સ કહેવા. અહીં કાઉરસગ્ગમાં દરેક લાગસ્સ સાગરવર ગંભીરા સુધી ગણવા. સાથીયા વગેરે ૧૨–૧૨ સમજવા. સર્વ તપના પ્રકારામાં આ મહાતપને દુષ્કર તપ તરીકે ગણેલ છે. કારણ કે મહાપુષ્યશાલી જીવાજ આ તપ પૂરા કરે છે. આ રીતે સંદેશમાં વર્ષમાન તપના વિધિ જાણવા.

શિષ્ય—જો આ શ્રી આયંબિલ વર્ષમાન તપની આરાધના બહુજ પ્રાચીન કાલથી. યતી આવી છે, તેા પહેલાના કાળમાં કયા કયા પુષ્ટવશાલી જીવાએ આ તપની આરાધના કરી હતી?

ગુરૂ—શ્રી વર્ષમાન આયંબિલ તપના પ્રાચીનકાલીન આરાધકાની સંક્ષિપ્ત નામા-વિલ આ પ્રમાણે જાણવી---૧ શ્રી ચંદ્રસજર્ષિ, ૨ શ્રી મહાસેન કૃષ્ણા સાધ્વીછ, ૩ પાંચ પાંડવા, ૪ સનત્કુમાર ચક્રવર્ત્તી. ૫ શ્રી વર્ષમાન સૂરીશ્વરજી વગેરે. તેમની સંક્ષિપ્ત બીના આ પ્રમાણે જાણવી---

૧ શ્રી ચંદ્રરાજિ — આ રાજિ જ્યારે પાતાના પૂર્વ ભવમાં ચંદન નામે મંત્રીપુત્ર હતા તે વખતે ૧–૨ પાતાના ધર્મ પત્ની ભદ્રા સહિત શ્રી ચંદન સાર્થ વાહ, 3 શ્રી ૧૮ ભદ્રાની ૧૬ બહેનપણીએા, ૧૯ હિર નામના નાકર, ૨૦ ધાવમાતા. આ નીશ પુલ્યશાલી જીવાએ પરમ ઉલ્લાસથી શ્રી વર્ષમાન તપની ૧૦૦ ઓળાંની વિધ સહિત સાત્વિકી આરાધના કરી હતી. તથા શ્રી ચંદન સાર્થવાહના પૂર્વભવમાં શ્રી ચંદ્ર રાજિ — મુલસ નામે શેઠ હતા. તે ભવમાં તેમણે એકાંતરે ૫૦૦ આયંબિલની આરાધના કરી હતી. તેમના ધર્મપત્ની અશાકશ્રીએ લાગટ ૫૦૦ આયંબિલની તપશ્ચર્યા કરી હતી. તેમના ધર્મપત્ની અશાકશ્રીએ લાગટ ૫૦૦ આયંબિલની તપશ્ચર્યા કરી હતી. અ શ્રી ચંદ્ર રાજિ નું કુલ આયુષ્ય ૧૫૫ વર્ષનું હતું. તેમાં ૧૨ વર્ષ કુમારપણામાં, ૧૦૦ વર્ષ રાજ્ય કરવામાં ગયા. ૧૧૨ વર્ષની ઉંમરે તેમણે દીક્ષા લીધી. ૮ વર્ષ સુધી છવારથપણે વિચર્રા ક્ષપકશ્રેણિમાં આર્ફ થઈ ઘાતી કર્મોના નાશ કરી ૧૨૦ વર્ષની ઉંમરે કેવલી થઈ ૩૫ વર્ષ સુધી કેવલિપણે વિચર્યા. અંતે ૧૫૫ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ગઈ ચોવીશીના બીજા નિર્વાણી નામના તીર્થ કરના સમયમાં સિદ્ધિપદને પામ્યા આ શ્રી વર્ષમાન આયંબિલ તપની અપૂર્વ આરાધના કરવાથી તેમનું નામ ૮૦૦ ઢાવીશી સુધી અમર રહેશે. વિશેષ બીના આગળ જણાવી છે.

ર શ્રી મહાસેન કૃષ્ણાસાધ્વીજી—શ્રમણ ભગવાન મહાવીરદેવના શાસનમાં જે નવ જ્યાંએ તીર્ધે કર નામકર્મ ખાંચ્યું, તેમાં શ્રેલિક રાજાને જણાવ્યા છે તે મહારાજાના પત્ની મહાસેન કૃષ્ણારાણી પ્રભુ શ્રી મહાવીર દેવની અપૂર્વ વૈરાગ્ય ભાવગર્ભિત દેશના સાંભળીને દીક્ષા મહાલું કરી મહત્તરા શ્રીચંદનખાલા સાધ્વીજીની પાસે પરમ ઉલ્લાસથી શ્રમણ ધર્મની સાત્વિકી વ્યારાધના કરે છે. તેમના દીક્ષાપર્યાય ૧૭ વર્ષ પ્રમાણ હતા. તેમાં ૧૪ વર્ષ, ૩ માસ ને ૨૦ દિવસ સુધીના કાલમાં શ્રી આયંબિલ વર્ષમાન તપની આરાધના કરી હતી. આયુષ્યના આંતકાલે સંલેખનાદિ વિધિ કરવા પૂર્વક કર્મોના ક્ષય કરી તે સિહિપદને પામ્યા.

3 **પાંચ પાંડવાે.**—તેમણે પૂર્વ બવમાં વિવિધ પ્રકારના તપની આરાધના કરી હતી. તેમાં વર્ષમાન તપની આરાધના કરી હતી એમ જણાવેલ છે.

જ શ્રી મનત્કુમાર ચક્રવત્તી — વર્ત્તમાન ચાવીશીના ૧૬ મા તીર્થં કર શ્રી શાંતિનાથ ધલુના તીર્થમાં તેઓ થયા. તેમણે પાછલા લવે શ્રી આયંબિલ વર્ધમાન તપની સંપૂર્ણ આરાધના (૧૦૦ એલ્લી) કરી હતી અને ચાલુ ચક્રવત્તી ના ભવમાં પણ વિવિધ પ્રકારની કરીન તપશ્ચર્યા કરી હતી. તેના પ્રભાવે તેમને અનેક લખ્ધિએ પ્રાપ્ત થઈ હતી. તેમાં એવી પણ લખ્ધિ હતી કે જેથી પરીક્ષા કરવા ઓવેલા દેવા પણ આશ્ચર્ય પામ્યા તેમણે તે દેવાને ચાખ્યું મંભળાવી દીધું કે—દ્રવ્ય રાહું તો હું લખ્ધિના પ્રભાવે કરી શકું છું, પણ તેમના નાશ ધાય કે ન થાય તેની મને ચિંતા નથી. તમારી તાકાત હાય તે મારા ભાવ રાગોના નાશ કરા? દેવાએ કહ્યું કે—અમારી તેવી શક્તિ નથી, કે જેથી અમે તમારા ભાવ રાગોના નાશ કરો? દેવાએ કહ્યું કે—અમારી તેવી શક્તિ નથી, કે જેથી અમે તમારા ભાવ રાગોના નાશ કરો શક્તિ નથી, તે જેથી અમે તમારા ભાવ રાગોના નાશ કરો શકે છે દેવા પોતેજ ભાવરાગથી રીબાઇ રહ્યા છે, તે તેઓ બીજા જીવેના ભાવરાગોના નાશ કરી શકે છે દેવા પોતેજ ભાવરાગથી રીબાઇ રહ્યા છે, તે તેઓ બીજા જીવેના ભાવરાગોના નાશ કરી શકે છે દેવા પોતેજ ભાવરાગથી રીબાઇ રહ્યા છે, તે સ્રોગોચેલા શ્રી સનત્કુમાર ચક્રવત્તી પરમ ઉલ્લાસ્થી શ્રુપણ ધર્મની સત્વિકી આરાધના કરી સ્ત્રપર તારક થઈ જિન શાસનના પરમ પ્રભાવક થયા.

પ શ્રી વર્ધ માનસૂરી ધરજ —મહામંત્રી શ્રમણાપાસક વસ્તુપાલ તેજવાલના સમયે આ સૂરિજી મહારાજ વિદ્યમાન હતા. તેમણે વર્ધ માન આયંબિલ તપની છેટલી ૧૦૦ મી આળી ચાલુ હતી ત્યારે અભિગ્રહ લીધા કે—" મહાચમતકારી પ્રભુ શ્રી શં ખેધર પાર્શ્વનાથના દર્શન કરી પારણું કરીશ " આકરી તપશ્ચમંદિ કરવાથી અશક્ત હોવા છતાં તેમણે મનાબળથી તે બાળુ વિદાર કર્યો. પણ ત્યાં પહેાંચતા પહેલાંજ ને સૂરિજી મહારાજ કળામમં પામી તે નીર્થના અધિકારક દેવ થયા. તે તપના અને તીર્થના અલીકિક પ્રભાવ જણાવે છે.

ક શ્રી પરમદેવસૂરી ધર્જી—આ શ્રી સૂરિજી મહારાજ પૂર્ણિ માં ગચ્છના હતા. વિક્ર ત્રની ચૌદમી સદીમાં તે હયાત હતા. તેમણે શ્રી શંખિશ્વર પાર્ધાનાથના પસાયથી વર્ષમાન આયંબિલ તપની સંપૂર્ણ આરાધના (૧૦૦ આળી) કરી હતી. તેમના તપના પારણાંના પ્રક્રાંગે કઠાદ ગામના રહીશ દેવપાલ નામના શેઠે વિ∘ સં૦ ૧૩૦૨ માગશર સુદ પાંચમે (શ્રવણ નક્ષત્રમાં) અપૂર્વ મહાત્સવ કર્યા હતા. અને સાત યક્ષા શ્રી સંઘને ઉપદ્રવ કરતા હતા તેમને આચાર્ય મહારાજે આ તીર્થમાં પ્રતિબાધ કરી શાંત કર્યા હતા. તથા દુર્જન શલ્ય રાજ્યો શ્રી શંખિધર પાર્ધાનાથના મંદિરના જીર્ણોદ્વાર આ સ્રિજીના ઉપદેશથી કરાવ્યા હતા. જગડૂશાહે ભદ્રેશ્વર તીર્થમાં આ સ્રિજી પધાર્યા, ત્યારે નગરપ્રવેશ મહાત્સવ કર્યા હતા. તેમજ તેમની વિનંતિથી આ સ્રિજી મે પાતાના પદ પર શ્રીપેણ સ્રિજીને સ્થાપન કર્યા, ત્યારે જગડૂશાહે મહાત્સવ પ્રસંગે અનગ લ લક્ષ્મીના સદુપયાં કર્યો હતા. તેમણે જગડૂશાહેને સંલયતિપદની માળા પહેરાવી હતી.

આ સવે દરાતા શ્રી વર્ષમાન આયંબિલ તપના આશધકાના જાણવા.

શિષ્ય-- આવં મિલ તપના આરાધક પુલ્યશાલી જીવાના નામ કૃષા કરીને જણાવા ?

ગુરૂ—(૧) સુંદરી (૨) દ્રીપતી (૩) હારિકાની પ્રજા (૪) શિવકુમાર (૫) ધમ્મિલ કુમાર (६) દમયંતી (૭) નિષ્પગ મહિષિં (૮) કુરૂદ મહિષિં (૯) કાકંદીના ધન્ના અણુ ગાર (૧૦) જગચ્ચંદ્ર સૂરિ (૧૧) સિદ્ધસેન દિવાકર. આ અગીયાર દર્શાંતાના ડ્રંક પરિચય આ ધમાણે જાણવા—

ા મુંદરી—'' બ'લી મુંદરી રૂપિપણી " લરહેસરની સજઝાયમાં જેનું નામ આવે છે, તે 'મુંદરી' શ્રી અવલદેવ પ્રભુની પુત્રી થાય. તેમને પ્રભુદેવની પાસે દીક્ષા લેવાની તીવ્ર ઈચ્છા છતાં માટાસાઈ ભરત મહારાજા ના પાડે છે, તેથી તે દીક્ષા લઈ શકતા નથી. આ અવસરે ભરત મહારાજા է ખંડ સાધવા ગયા છે, ને મુંદરીએ દ૦૦૦૦ વર્ષ મુધી આયંબિલ તપની આરાધના ચાલુ રાખી. અહીં ભરત મહારાજાએ દિગ્વિજય કરીને સ્વસ્થાને આવી મુંદરીના શરીરની કૃશતા જોઈ ને તપાસ કરી તો તેમને કારણ જણાયું કે દીક્ષા લેવા માટે મુંદરી તપ કરે છે. ભરત મહારાજાએ દીર્ધદેષ્ટથી વિચાર કરીને પાતાની ભૂલ સુધારી પ્રભુદેવની પાસે મુંદરીને દીક્ષા અપાવી, મુંદરી સાધ્વી ઘણાં કાલ મુધી પરમ શાંતિના કારણભૂત અમણધર્મની પરમ ઉલ્લાસથી સાત્ત્વિકી આરાધના કરી અંતે ક્ષપકશ્રે શિમાં ધાતી કમોના લચ્ચ કરી ફેવલગ્રાન પામ્યા, ત્યાર પછી અઘાતી કમોના પણ ક્ષય કરી સિહિપદન પામ્યા. વર્તમાન ચાવીશીના દીધે તપસ્વિઓના વિચાર કરતાં મુંદરી સાધ્વી પહેલા નંબરના દીધે તપશ્ચર્યાના આરાધક ગણાય.

ર દ્રોપદી મહાસતી—જેમ ખરા વૈદ્ય તરદના મૂળને પારખીને જેવું દરદ હાય, તેવી જ દવા કરે છે, તેથી પરિણામે વૈદ્યના જશ વધે, રાગી આરાગ્ય પામે, તે વૈદ્યને ધન દિકની પ્રાપ્તિ કરાવે. એજ પ્રમાણે સતી દ્રીપદીએ પણ પાતાની ઉપર અચાનક આવી પડેલી આપત્તિને પારખી લીધી, તેના નાશ કરવાના ઉપાય પણ નક્કી કરીને તેને ખરે અવસરે અમલમાં મૂકયા, જેથી આપત્તિ જલ્દી દ્વર થઈ. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે ક—ઘાતકી ખંડમાં અમરકંકા નગરીના પદ્મોત્તર નામના રાજ પરસ્તીમાં આસક્ત થયેલા હાવાથી તેણે આરાધના કરીને વશ કરેલા દેવની મારફત મહાસતી દ્રીપદીનું હરણ કરાવી

પેતાના મહેલમાં રાખીને તેને શીલથી બ્રષ્ટ કરવાને અહુ જ પ્રયત્ના કર્યા છતાં પણુ તે કાન્યા નહિ. અડગ શીલને ધારણ કરનાર દ્રૌપદીએ અહીં દ મહિના સુધી છુંદું છુંદુંને પારણે પણ આયંબિલ કરવાની તપશ્ચર્યા શરૂ કરી. તેના પ્રભાવે પાંડવા, કૃષ્ણ વગેરે સ્વજના અહીં આવ્યા, પદ્મોત્તર રાજાને હરાવીને દ્રૌપદ્ધીને ભરતક્ષેત્રમાં રવસ્થાને લાબ્યા આયંબિલાદિ તપના પ્રભાવે જ શીલના ટકાવ, વિપત્તિના નાશ વગેરે બને એમાં લગાર પણ અતિશયોદિત છે જ નહિ.

3 દ્વારિકાની પ્રજા—મંદાનમત્ત યાદવાએ દ્વિપાયન ઋષિની મરકરી કરી. તેલે કોંધના આવેશમાં અંત સમયે એવું નિયાણે કર્યું કે 'હું દ્વારિકા નગરીને નાશ કરનારા થાઉં.' આ વાતની કૃષ્ણ વગેરેને ખબર પડતાં આ ઉપદ્રવના નાશ શાથી થાય ? એમ બાલણદ્ધા ગારી પ્રસુષ્ત્રી નેમિનાથને પૂછ્યું. પ્રસુદેવે ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે 'અહીં વિધ્નાપદ્રવાને જલ્દી નાશ કરનાર આયંબિલ તપ શરૂ કરાવા. જેથી દ્વિપાયન ઋષિ દ્વારિકા નગરીને બાળી શકશે નહિ.' નગરીના લોકોએ પ્રસુદેવના કદ્યા મુજબ ૧૦ વર્ષ સુધી આયંબિલ તપ ચાલુ સખ્યા. તે દરમ્યાન દ્વિપાયન દેવ દ્વારિકાને બાળી શકશે જ નહિ.

જ દમયંતી—આ સતીએ પૂર્વભવે લાગટ પર્જ આયંબિલ કરી શ્રીતીર્થ કર તપની આરાધના કરીને તીર્થ કર દેવાના લલાટને હીરા જડિત તિલક લગાવીને શાભાવ્યા હતા. એટલે તિલક પૂજા કરી હતી. તેના પ્રભાવે દમયંતીના ભવમાં પણ તેના કપાળમાં જન્મથી તિલકના આકાર દેખાતા હતા.

પ શિવકુમાર—-એમણે ૧૨ વર્ષ સુધી છું છુંના પારણે આયંબિલ કરવા રૂપ તપશ્ચર્યા કરી હતી. તેથી તે દેવભવમાં અદ્ભુત દેવતાઈ રૂપ વગેરે શુભ સામગ્રી પામ્યા, જ'બૂસ્વામિના ભવમાં નાની વચે (૧૬ વર્ષની ઉંમરે) ગારિત્રને પામ્યા. દીર્ઘકાલ સુધી તેને આરાધી અંતે કેવલી શ્રુઈ માક્ષના સુખ પામ્યા.

- દ ધમ્મિલકુમાર—આ શ્રી ધમ્મિલકુમારે અગડદત્તમુનિના ઉપદેશથી લાગ્ટ દ્ મહિનાના આર્ચભિલ કર્યા હતા.
- ૭ નિષ્યમ મહિવિ ત્રિશલાન દન પ્રભુશ્રી મહાવીરદેવના શિષ્ય હતા. તેમણે અપૂર્વ ક્ષમાભાવ ધારણ કરીને ૮ વર્ષ સુધી છુંદુ છુંદુના પારણે આવે બિલ કરવા રૂપ તપશ્ચર્યા પૂર્ણ ઉલ્લાસથી કરી હતી. નિર્મલ સંયમની સાત્ત્વિકી આરાધના કરી અંતે એક મહિનાનું અનગ્રન કરી સમાધિ મરણે કાલધર્મ પામી પહેલા દેવલાકમાં મહિહિ કે દેવ થયા.
- ૮ કુરૂદ મહિલ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરપ્રભુના શિષ્ય હતા. તેમણે ર મહિના સુધી અર્દુમ અર્દુમના પારણે આચેબિલકરવા રૂપ આકરી તપશ્ચર્યા કરી હતી. તેઓ સૂર્યની સામે આતાપના લેવા પૂર્વંક નિર્મલ સંચમની આરાધના કરતા હતા. અંતે ૧૫ દિવસનું અનશન કરી સમાધિપૂર્વંક મરણ પામી બીજા દેવલાકમાં મહહિંક દેવ થયા.

૯—કાકંદીના ધન્ના અણુગાર—પ્રભુ મહાવીરદેવના ૧૪ હજાર સાધુઓમાં દુષ્કર તપ્રસ્થાને પૂર્ણ વૈરાગ્યથી કરનારા મહાતપસ્વિ શિષ્ય હતા. પ્રભુશ્રી મહાવીર આ મુનિરાજની પ્રશ'સા કરી હતી. તે મુનિરાજ પૂર્વાવસ્થામાં કાકંદી નગરીના રહીશ હતા. નવચોવના ૩૨ રમણીઓના ત્યાગ કરી પ્રભુદેવ શ્રીમહાવીર પરમાતમાની પાસે જે દિવસે દીક્ષા શ્રહણ કરી, તેજ દિવસે પ્રભુની સમક્ષ એવા આકરા અભિગ્રહ કર્યો કે હું આજથી આ શરીરમાં છવ છે ત્યાં સુધી કાયમ છું છુંના પારણે આયંબિલ કરીશ. જેની ઉપર માખી પણ ન એસી શકે, એવા નીરસ આહાર આયંબિલમાં વાપરતા હતા. અંતે એક માસનું અનશન કરી સમાધિ મરણ પામી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાને એકાવતારી દેવ થયા.

૧૦ જગચ્ચંદ્રસ્ર્રિ—આ આચાર્ય મહારાજે યાવજીવ સુધી આયં બિલ કર્યો હતા. મેવાડદેશમાં આવેલા ઉદયપુરની નજીક આઘાટપુરપત્તન (હાલ 'આયડ' નામે પ્રસિદ્ધ ગામ ) ની નદીમાં ભર ઉનાળામાં રેતી અહુ જ તપી હતી, તે વખતે આ સૃરિજી મહારાજ આતાપના લેતા હતા. મેવાડના રાણા જૈત્રસિંહજી હાથી ઉપર ખેસીને મંત્રી સેનાદિ પરિવાર સાથે તે રસ્તે નદી ઉતરતા હતા. રાણાજીની નજર આતાપના લેતા સ્રિજી મહારાજની ઉપર પડી તેથી આશ્ચર્ય પામી મંત્રીને પૂછ્યું કે 'શું આપણા રાજ્યમાં આવી પાલ ચાલે છે? જુએા ? આ મડદું પડ્યું છે કે જેને આળવાની વ્યવસ્થા બીલકુલ થઈ નથી.' આમાં ખરૂં શું છે? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં મંત્રીએ તપાસ કરી રાણાજને જણાવ્યું કે—હજૂર! આ મડદું નથી. આ તો અમારા માટા ગુરુ મહારાજ છે.

રાણાજ—મંત્રીજ! શું કહેા છા ? આ તમારા માટા ગુરુ મહારાજ છે?

મંત્રી—હા હજૂર! એ અમારા માટા પ્રભાવશાલી શ્રી ગુરુમહારાજ છે. તેંઆ ઘણાં વધાર્થા આયંબિલ તપ કરે છે. અહીં તેઓશ્રી આતાપના લઇ રહ્યા છે.

રાણાજ—ને એમ છે, તો ચાલા આપશે તે મહા ગુરુ મહારાજના કર્શન કરીએ. એમ કહી રાણાજ પરિવાર સહિત શ્રી ગુરૂમહારાજને વંદન કરી ઉપદેશ સાંભળવા છેઠા.

સૂરિજ—હે બવ્ય જ્વા! દશ દર્શાંત કરી દુર્લભ એવા મનુષ્ય ભવને પામીને જે પુલ્યશાલી આત્માઓ સુપાત્ર દિને દાન આપે છે, નિર્મલ શીલને ધારણુ કરીને રસનેન્દ્રિયને વશ રાખીને શ્રી આયંબિલ વર્ધ માનાદિ તપની આરાધના કરે છે, તેમજ અનિત્ય ભાવનાદિ ૧૬ ભાવનાએ ભાવે છે, તેઓ જન્મ જરા મરાશુ શાકાદિના જરૂર નાશ કરીને મુક્તિના અવ્યાખાધ સુખને પામે છે. સંસારમાં રહેલા સી, કુંદુંબ, દાલત, પ્રાણ, યોવન વગેરે તમામ પદાર્થીને ક્ષિણુંક સમજીને તથા જૈનધર્મ જ મુક્તિદાયક છે એમ સમજીને રાગાદિ પરિશૃતિમય કલેશના ત્યાગ કરવા પૂર્વક પરમ હલ્લાસથી અહિંસા સંયમ તપ રૂપ જિન્ધમંની સાત્ત્વિકી આરાધના કરશા, તો તમારા આત્મા સકલ કર્મીના નાશ જરૂર કરશે ને સિદ્ધિયદને પણ જરૂર પામશે.

રાષ્ટ્રાજી—હે ગુરૂદેવ! આપની વાણી સાંભળીને આજે હું કૃતાર્થ થયા છું. આપની લિક્ટ તપશ્ચર્યાની બીના જાણીને મારે કહેવું જોઇએ કે—આપશ્રીજી મહે તપસ્વી છે. આપની સાધુતા જ માનવ જન્મને સક્લ કરાવનારી છે. આપ જેવા મહાપુરૂષા ભારત ભૂમિને પાવન કરે છે, તેને લઈને જ તે ભારતભૂમિ રત્નવતી કહેવાય છે. એ વ્યાજબી છે. અવસરે કરી આપના દર્શન કરવા હું જરૂર આવીશ એમ કહીને વંદન કરી, ગુરૂ દેવના 'ધર્મલાભ' આશીર્વાદ લઇને રાષ્ટ્રાજી સ્વસ્થાને ગયા. વિલ્ સંબ્ ૧૨૮૫ માં આ પ્રસંગ બન્યા. ત્યારથી વડ્ય ક્

હુરિગીત છંદ

નિર્જા કારિક ચંદ્ર તિમ વનવાસી ગચ્છ વડ નામ એ, વર પાંચ નામા પૂર્વના તપ ગચ્છ કેરા જાણીએ; સ્વામી સુધર્મા તેમ સુસ્થિત ચંદ્ર સામ તલદ્રજી, શ્રીસર્વદેવ કમેજ તૈના થાપનારા સરિજી---૧

અર્થ -- શ્રી સુધર્માસ્વામિજીથી નિર્શ થ ગચ્છની સ્થાપના થઈ ર. શ્રી સુસ્થિત સૂરિએ અને શ્રી સુપતિઅહ સૂરિએ કોંડ વાર શ્રી સૂરિમાં ત્રના જાય કરીને 'કાંડિક' ગચ્છ સ્થાપ્યા. 3 શ્રી ચંદ્રસૂરિ મહારાજે 'ચંદ્ર' ગચ્છની સ્થાપના કરી. ૪ શ્રી સામંત બદ્રસૂરિજીએ 'વનવાસિગચ્છ'ની સ્થાપના કરી. ૫ શ્રી સવ'દેવસૂરિજીએ 'વડાયુજી'ની સ્થાપના કરી. ૬ શ્રી જગચ્ચંદ્રસૂરિજીએ 'તપાયુચ્છ'ની સ્થાપના કરી.

૧૧ શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર મહારાજ—શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનના મહા પ્રભાવક આ શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરજી મહારાજે ભાર વર્ષ સુધી ચાલુ રાખવાની ભાવનાથી આયંબિલ તપ શરૂ કર્યો હતો. તે આઠ વર્ષ ચાલુ રહ્યા ભાદ શ્રી સંઘના આપ્રહથી તેમણે પારણું કર્યું હતું. મહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીએ તેમની આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરીને આઠ પ્રભાવક જણાવ્યા છે.

કાવ્યસુધારસ મધુર અર્થ ભર્યા, ધર્મ હેતુ કરે જેહં, સિહસેન પર રાજા રીઝવે. અકમ વર કવિ તેહ

धन्य धन्य शासन भंडन सुनिवश. ८

શિષ્ય—પૂર્વે શ્રી આયંબિલ વર્ષમાન તપ આદિની આશધના ઘણાંએ ભવ્ય જીવાએ કરી હતી, છતાં શ્રી યંદ્રરાજિવિના નામની વધારે પ્રસિદ્ધિ છે. તેનું શું કારણ ?

ગુરૂ—હિ શિષ્ય! આ હકીકત સ્પષ્ટ રીતે સમજાવવાના ઈરાદાથી હું તને તેમના જીવનની બીના ટુંકમાં જણાવું છું તે આ પ્રમાણે—



# ા શ્રીચંદ્ર કેવલીનું સંક્ષિપ્ત ચરિત્ર. ા

#### (૧) નરદેવ અને ચંદન

આ વર્ષમાન તપના માહાત્મ્યને જણાવનારું શ્રીચંદ્ર કેવલીનું ચરિત્ર અહીં સંક્ષેપમાં જણાવું છું:—

સર્ગ દ્વીપ અને સમુદ્રના મધ્યમાં એક લાખ યોજન લાંગા પહાળા જંખૂર્દ્વીપ નામના દ્વીપ આવેલા છે. આ દ્વીપમાં વિદેહ નામના ક્ષેત્રમાં બૃહણી નામની નગરીમાં જયદેવ નામના રાજા ન્યાયથી પ્રજાનું પાલન કરતા હતા. તે રાજાને જયાદેવી નામની રાણી શીલાદિ ગુણાથી શાલતી હતી. તેમને ત્યાં એક પુત્રના જન્મ થયા. રાજાએ માટા ઉત્સવ કર્યા અને તેનું નરદેવ નામ પાડશું.

જયદેવ રાજાને વર્ધન નામના મુખ્ય મંત્રીધ્વર હતાે. તેને વક્ષભા નામની પ્રિયા હતી. તેમને ચંદન સરખા ગુણાવાળો ચંદન નામના પુત્ર હતાે.

રાજપુત્ર નરદેવ અને મંત્રીપુત્ર ચંદન લગલગ સરખી ઉપરના હતા. તે **બે જ**ણાંએ સાથે કલાભ્યાસ કર્યો. અને બુહિશાળી હેાવાથી ઘણી કળાએા સીખ્યા. તે અનેને પરસ્પર ગાઢ પ્રીતિ અને મૈત્રી હતી. અનુક્રમે તે અનેમિત્રા ચુવાવસ્થાને પામ્યા.

તે વખતે ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠિત નામના નગરમાં પ્રજયાળ નામે રાજા હતો. તેને દેવી નામની પટરાણી હતી. તેની કુક્ષિને વિષે એક પુત્રીના જન્મ થયા. તેનું અશાકશ્રી નામ પાડ્યું. તે અશાકશ્રી રૂપ તથા ગુજૂના ભંડાર હતી. તેથું સ્ત્રીજાતિને યાગ્ય કળાઓના અભ્યાસ કર્યા. અનુકુમે રૂપ અને લાવણ્યથી શાભતી તે કન્યા યુવાવસ્થાને પાપ્તી. રાજાએ તેને પરણાવવા માટે સ્વયંવર મંડપની રચના કરી. તે સ્વયંવર મંડપમાં નરદેવ તથા ચદન એ અને નિત્રા આવ્યા.

તે સ્વયંવર મંડપમાં અનેક રાજાએ તથા રાજકુમારા આવ્યા હતા. અશાકશ્રી વરમાલા લઇને સ્વયંવર મંડપમાં આવી અને રાજાએ તથા રાજકુમારાના ત્યાગ કરીને તેણે પૂર્વ ભવના સ્નેહને લીધે મંત્રીપુત્ર ચંદનના ગળામાં વરમાળા પહેરાવી. આથી નસ્કેવ ઘણા રાજી થયા. પ્રજાપાળ રાજાએ તે વખતે પોતાની શ્રીકાંતા નામની લાણેજ નરદેવને આપી. રાજાએ તે ખેનેના લગ્ન મહાત્સવ એક સાથે માટી ધામધૂમથી કર્યા. રાજાએ અનેને કન્યાદાનમાં ઘણું દ્રવ્ય વગેરે આપ્યું. તે લઈને અને મિત્રા પાતાની પ્રિયાએ સાથે ખુહણી નગરીમાં આવ્યા. તેઓ સંસાર મુખના અનુભવ કરતા મુખ્યું કૃષ્દિવસા ગાળવા લાગ્યા.

#### (૨) ચંદનનું પરદેશ ગમન

ચંદન મહત્ત્વાકાંક્ષી હતા. પરણ્યા ખાદ છ મહિના પસાર થઇ ગયા. તે વખતે ચંદનને પરદેશ જઇને દ્રવ્ય કમાવાની ઇચ્છા થઇ, તેથી તે<mark>ણે મા ખાપની રજા</mark> લઇને પાંચ વહાણા માલથી ભરીને પરદેશ તરફ સમુદ્રમાર્ગે પ્રયાણ કર્યું. અનુક્રમે તે રતન દીપમાં આવ્યા. ત્યાં વેપાર કરતાં તે ઘણું ધન કમાયા. ત્યાંથી તે કાલપુર જવાને વહાણા લઈને નીકળ્યા. સ્સ્તામાં પવનનું માહું તાફાન થયું, તેથી તેનું એક વહાણ ડૂળી ગયું અને બાકીના વહાણા પવનને લીધે આડા અવળા ખેંચાઈ ગયા. જે વહાણમાં ચંદન હતા તે વહાણ પુર્યોદયે શવંર મંદિર નામના બંદર પહેાંચ્યું. ત્યાં તેણે માતીથી વહાણ બરીને કાલપુર તરફ પ્રયાણ કર્યું અને ફરતાં ફરતાં બાર વર્ષે તે કાલપુર બંદર સહીસલામત પહોંચ્યા.

હવે જે વહાયુ સમુદ્રમાં ડૂબી ગયું, તેમાંના કેટલાક માયુસા પાટીયા વગેરે સાથ-તેમી અચી ગયા હતા. તેઓ કેટલાક વખત પછી ખુહણી નગરીમાં આવ્યા. તેમણે વર્ધન મંત્રીને ચંદનના વહાયું: દરિયામાં તેફાનની અંદર સપડાયાની અને પાતે જે વહાયુમાં એઠા હતા તે ડૂબી ગયાની વાત કરી. ચંદનના વહાયુનું શું થયું તેની તેમને ખખર નહાતી. આ વાત સાંભળી મંત્રી તથા કુટુંખ પરીવાર તેમજ નરદેવ વગેરે ખહુ શોકાતુર થયા. ત્યાર પછી મંત્રીએ સાત વર્ષ સુધી તપાસ કરાવી પરંતુ તેના કાંઈ સમાચાર મળ્યા નહિ તેથી તેઓએ તેનું મરાયુ થએ હું માનીને ઘણા કલ્પાંત કર્યા.

તે વખતે અશોકશ્રીએ અધાના કહેવાથી વિધવા વેષ ધારણુ કર્યો. અશોકશ્રીનું મન આ વાત કળ્લ કરતું નહેાતું. તેને લાગતું હતું કે તેના પતિ જીવતા છે, પરંતુ પાતાની ઉપર આ એક માટી આક્ત આવી છે. આ આક્તને દ્વર કરવા માટે તે વિશેષતાથી તપશ્ચિયીદિ ધર્મારાધન કરવા લાગી. એ પ્રમાણે કેટલાેક વખત ચાલ્યાે અયાે અને આ આક્ત પણ દ્વર થઈ ગઈ, કારણ કે કાેલ્યુર ગંદરે આવેલાે ચંદન ત્યાંથી પગે ચાલતાે ચાલતાે એક દિવસ બૃહણી નગરીમાં આવી પહોંચ્યાે.

ચંદનને બાર વર્ષ પછી આવેલા જોઈ ને બધા લાંકા ખુશી ઘયા. વર્ષન મંત્રીના કુટું બને તા આનંદને પાર નહોતા. લાંકા અશાકશ્રીની ધર્મ ભાવનાને લીધે જ ચંદન જીવતા આવ્યા એમ કહેવા લાગ્યા. આ પ્રસંગે અશાકશ્રીના આનંદનું તા કહેવું જ શું? તેં જો વિધવા વેષ તજીને કરીથી સધવા સ્ત્રીના વેષ પહેર્યા. અશાકશ્રીની ધર્મ ભાવના વિશેષ દઢ થઈ. પેતાના મિત્રને જીવતા આવેલા જોઈને નરદેવ પશુ ઘણા રાજી થયા. શાકને બદલે આનંદ આનંદ થયા. એ પ્રમાણે કેટલાક કાળ પસાર થઈ ગયા. ત્યાર પછી જયદેવ રાજા કાલધર્મ પામવાથી નરદેવ કુંવર રાજા થયા. તે વખતે તેણે પાતાના મિત્ર અંદનને મહામંત્રીપદે સ્થાપન કર્યા અને નગરશેઠ બનાવ્યો.

(3)

# શ્રી જ્ઞાનસૂરીશ્વરે કહેલા ચંદનના પૂર્વભવ.

એક વખતે મહાસાની શ્રીસાનસૂરી ધર પૃથ્વી ઉપર વિદ્વાર કરતા કરતા તે ખુદ્ધણી તમરીના ઉદ્યાનમાં આવી પહેંચ્યા શરૂમદારાજનું આગમન સાંભળી નરદેવ રાજા, ચંદન મંત્રી, અશોકશ્રી વગેરે તેમને વંદન કરવા ગયા. નગરીમાંથી બીજા પણુ ઘણા લોકો તેમને વંદન કરવા ઉદ્યાનમાં આવ્યા. ગુરૂમહારાજે સમયને ઉચિત ઉપદેશ આપતાં કહ્યું કે મહા દુલંભ મનુષ્ય ભવ પામીને તેનાથી સાર રૂપ ધર્મની આરાધના કરનાર જોરા જ મુક્તિના સુખને પામે છે. કારણ કે ધર્મથી જ તમામ ઇપ્ટ અર્થીની સિદ્ધિ થાય છે. માટે જેઓ મનુષ્યભવ પામીને ધર્મનું સેવન કરે છે તેઓ કૃતાર્થ બને છે. આ જીવનમાં સુખ દુ:ખની પ્રાપ્તિ પૂર્વે બાંધેલા કર્મને અનુસારે થાય છે જેઓએ દયા દાના દિક ધર્મ કાર્યો પૂર્વે કર્યા છે તેઓ સુખી થાય છે અને જીવહિંસાદિ પાપાચરણ કરનારા જીવા દુ:ખી થાય છે. આ સુખ દુ:ખની પ્રાપ્તિમાં ખીજાઓ તો નિમિત્ત માત્ર છે. આ રીતે ધર્મા પદેશ આપીને ગુરૂ મહારાજ અટકયા.

તે વખતે નરદેવ રાજાએ પૂછ્યું કે આ મારા મિત્ર ચંદ્રન શેઠને અશાકક્રાંના ખાર વર્ષના વિયાગ કયા કર્મને લીધે થયા તે જણાવવા કૃષા કરશા.

તે વખતે જ્ઞાની ગુરૂમહારાજે કહ્યું કે **હે** નરદેવ રાજા! આ સંસારમાં જીવા પાતે ખાંધેલા કર્મીને અનુસાર સુખ હઃખ ભાગવે છે. તમારા મિત્રને અશાકશ્રીના વિધાગ થવાનું કારણુ તેણું પૂર્વ ભવમાં ખાંધેલા કર્મના ઉદય જાણવા. આ કર્મ તેણું શાધી ખાંધ્યું તે સાંભળા.

વર્ત માન લવધી પાછલા લવે આ ચંદન શેઠના જીવ એક શ્રેષ્ઠી પુત્ર હતા અને આ અશેહકશ્રીના જીવ તેની સ્ત્રીરૂપે હતા. તે લવમાં તેએ એ હાસ્યમાં વિયાગ કરાવનારૂ ઉપલાગાંતરાય નામનું ગાઢ કર્મ બાંધ્યું. ત્યાર પછીના લવમાં તે શ્રેષ્ઠી પુત્ર સુલસ નામે શ્રેષ્ઠી પુત્ર અને તેની સ્ત્રી પણ તે સુલસની ભદ્રા નામની ભાર્યા થઈ પૂર્વ ભવમાં બાંધેલ ઉપભાગાંતરાય કર્મના ઉદય થવાથી તે બંનેને ૨૪ વર્ષોનો નિયાગ થયે.

ગુરૂ મહારાજને પૂછવાથી તેમણે જાણ્યું કે પાતે પૂર્વ ભવમાં હાસ્ય કરીને બાંધેલા ઉપલાગાંતરાય કર્મના ઉદયથી તેમને વિચાગ થયા. ત્યાર પછી "કર્મને તાંડવા માટે શું કરતું" એમ ગુરૂ મહારાજને સુલસે પૂછ્યું. તે વખતે ગુરૂ મહારાજે આય બિલ તપના પ્રભાવ તેમને સમજાવ્યા. તેથી સુલસે એકાંતર ૫૦૦ આય બિલ કર્યા અને ભદ્રાએ એ વખત ૫૦૦ આય બિલ લાગટ કર્યા. આ તપના પ્રભાવથી તેઓએ ઘણા પુષ્યાનુઅ' ધી પુષ્ય કર્મોના બંધ કર્યા.

એક વાર એક પુરૂષ કુવામાં પડી જવાથી ડૂખતા હતા. તે વખતે દયા આવવાથી સુલસે કુવામાં દારડું નાખીને તેને બહાર કાઢયા. આથી તે સુલસે વધારે પુષ્યાનુખંધિ પુષ્ય કમાં બાંધ્યાં. ત્યાર પછી તે ખંને જૈન ધાર્ષની આરાધના કરી દેવલાકમાં ઉત્પન્ન યથા. ત્યાં દેવતાઈ સુખા ભાગવીને આયુષ્ય પુરૂ થયે સુલસના જવ દેવલાકમાંથી વ્યવીને આ તમારા મિત્ર ચંદનશેઠ થયા અને ભદ્રાના જવ તેની આ આશાકશ્રી થઈ. જે પુરૂષને સુલસે દયાભાવથી કુવામાંથી બહાર કાઢયા હતા તે પુરૂષ કાળાંતરે તમે પાતે જ નરદેવ નામના રાજા થયા. તમે તે ભવમાં સુલસે કરેલા ૫૦૦ આયંબિલની ઘણી અનુમાદના

કરી હતી તેથી તમે રાજપદવી પામ્યા, અને તેજ કારણથી તમારી ચંદન સાથે મિત્રતા થઈ.

હાસ્ય વડે જે ઉપલાગાંતરાય કર્મ બાંધ્યું હતું તેના ઘણા ખરા લાગ લાગવઈ જતાં જે થાડા લાગ લાગવાના ખડી હતા તે કર્મના ઉદય થવાથી તમારા આ ચંદન મિત્રને આ લવમાં અશાકશ્રી સાથે બાર વર્ષના વિયાગ થયા. બાંધેલાં ગાઢ કર્મા લાગ-•યા સિવાય જીવના છુટકારા થતા નથી માટે જીવે કર્મ બાંધતી વખતે ચેતતા રહેવાની ખાસ જરૂર છે.

(8)

ચંદન શેઠે વર્ધમાન તપતું કરેલું આરાધન.

ગુરૂ મહારાજના મુખથી પાતાના પૂર્વ લવ સાંભળીને ચંદ્રન શેઠને શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતના ધર્મ ઉપર દઢ શ્રદ્ધા થઇ તેથી તેમને આ સંસાર સમુદ્રમાંથી પાર ઉતારનાર મેનુધળીજ અથવા સમક્તિની પ્રાપ્તિ થઇ.

ત્યાર પછી તેમણે અંજલિ જેડીને પૂછ્યું કે હે કૃપાળુ લગવંત! આ સંસારમાં કખડતાં આ જવે કેટલાંચે કર્મા બાંધ્યા હશે તે! તે કર્માથી છૂટવા માટે કચે! સરસ ઉપાય છે તે મારા ઉપર કૃપા કરી જણાવશે! ?

તે વખતે ગુરૂ મહારાજે આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે તમારી ભાવના ઘણી સારી છે માટે હું તમને તે માટે સરસ ઉપાય બતાલું છું તે સાંભળા. કર્મરૂપી શત્રુનો નાશ કરવા માટે તપ અમાઘ શસ્ત્ર છે, તે તપમાં પણ આય'બિલ વહે કરાતા વર્ષમાન તપ ઘણાં કહિન કર્મોના નાશ કરનારા અને પુષ્યની અનેક રીતે વૃદ્ધિ કરનારા છે. આ તપના પ્રભાવથી ઘણા પુરૂષા સુખી થયા છે.

તે વખતે ચંદન શેઠે પૂછ્યું કે હે ગુરૂદેવ! આ વર્ષમાન તેમ નામ શાથી કહેવાય છે? તે કેવી રીતે આરાધાય? તે જણાવશા. જવાળમાં ગુરૂ મહારાજે કહ્યું કે આ તપની શરૂઆત પહેલી આળીમાં એક આયંબિલ પછી એક ઉપવાસ કરવા. બીજ એ.ળી માં એ આયંબિલ કરીને અંતે ઉપવાસ, ત્રેજી ઓળીમાં ત્રણુ આયબિલ કરીને અંતે ઉપવાસ કરવા. યાંચમી ઓળીમાં પાંચ આયંબિલ કરીને અંતે એક ઉપવાસ કરવા. પાંચમી ઓળીમાં પાંચ આયંબિલ કરીને અંતે એક ઉપવાસ કરવા. આટલે સુધી આ તપ સળંગ કરવાના ત્યાર પછી પરાશું કરવું હોય તા કરી શકાય. આ પ્રમાણે આ તપમાં આયંબિલની સંખ્યામાં અનુક્રમે એક એક આયંબિલની વૃદ્ધિ થાય છે એટલે છઠ્ઠી એલળીમાં છ આયંબિલ પછી એક ઉપવાસ કરવા. આતમી એલળીમાં સાત આયંબિલ પછી એક ઉપવાસ કરવા. આ પ્રમાણે આયંબિલ વર્ષમાન તપ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે આયંબિલની વૃદ્ધિ થતી હાવાથી તેનું નામ આયંબિલ વર્ષમાન તપ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે આયંબિલની સંખ્યા અનુક્રમે વધારતાં વધારતાં છેવટે ૧૦૦મી એલળીમાં સાં આયંબિલ કરીને એક ઉપવાસ કરવા આ કર્મ આ તપ પૂરા થાય છે. અહીં ગુરૂ મહારાજે ગણુણું વગેરે વિધિ પણ સમજાવ્યો છે. આ તપમાં કુલ ૫૦૫૦ આયંબિલ અને સાં ઉપવાસ આવે

છે તેથી પર્પા દિવસે અથવા ૧૪ વર્ષ દ માસ અને ૨૦ દિવસે આ તપ પૂરા થાય છે., શુભ મન વચન કાયાથી વિધિ પૂર્વક આ તપની સાત્તિકી આરાધના કરવાથી પુષ્યશાલી જીવાના નિકાચિત કર્મો પણ જલ્દી નાશ પામે છે. માટે તમારી સકલ કર્મોને નાશ કરનારી મુક્તિ પદને પામવાની તીવ ઈચ્છા દ્વાય તેં આ શ્રી આયંબિલ વર્ષમાન તપની પરમ ઉલ્લાસથી વિધિ પૂર્વક આરાધના કરા.

ઉપર પ્રમાણેનાં ગુરૂ મહારાજનાં વચન સાંભળી ચંદન શેઠે તથા અશાકશ્રીએ આ મહાતપના આરંભ કર્યો. તે વખતે અશાકશ્રીની પાડાશમાં રહેનારી ૧૬ સખીએ.એ પણ તેમની સાથે આ તપની આરાધના કરવા માંડી. ચંદન શેઠના હિર નામના એક સેવક હતા તેણે તથા ધાવમાત એ પણ આ તપની આરાધના કરવા માંડી.

આ વખતે તરદેવ રાજાએ આ તપની તથા તેના આરાધકાની ભાવથી ઘણી અનું માદના કરી. આ બધા તપ કરનારા પુલ્યશાલી જીવાએ પાતાના કર્માના નાશ કરવાની ભાવનાથી નિયાણા રહિત અને દઢ શ્રહા પૂવક વધતા વીર્યોલ્લાસથી સળંગ ઓળીઓ કરીને આ તપ પૂરા કર્યા. ત્યાર પછી વિધિ પૂર્વક પારણું કરીને માટું ઉદ્યાપન (ઉજન્મણું) તપની પૂર્ણાં કરેલા તિનિત્તે કર્યું. તે વખતે સાતે ક્ષેત્રમાં ઉદારતાથી દ્રવ્ય વાપર્યું આ પ્રમાણે તેમણે કરેલા તપની અસર ઘણા જીવા ઉપર થઈ અને તેથી ઘણા જીવા તેમાં રચિવાળા થયા.

આ તપની નરદેવ રાજાએ પણ ઘણી અનુમાદના કરી. પરંતુ મુખશુદ્ધિ વગેરે નથી થતાં તેથી તપ ઉપર મનમાં થાડી ઘૃણા (અર્ચિ, નિંદા) કરવાથા તેણે નીચગે.ત્ર બાધ્યું.

આ પ્રમાણે તપની વિશુદ્ધ આરાધના કરવા રૂપ અગ્નિથી તે ચંદન શેઠે તથા અશાક-શ્રીએ ઘણાં પાપ કર્મો રૂપી લાકડાં ભાળી નાખ્યાં અને પુષ્યકર્મોના સંચય કર્યા. છેવટે સંસાર ઉપર વૈરાગ્ય ભાવવાળા તે દ્ર'પતીએ ચારિત્ર ગ્રહ્યુ કર્યું. નિરતિચારપણે ચારિત્રનું પાલન કરી તે ચંદનના જીવ ખારમા દેવલાકમાં અચ્યુતે દ્ર થયા અને અશાકશ્રીના જીવ તેજ દેવલે કમાં સામાનિક દેવ થયા.

#### (૫) શ્રી ચંદ્રકુમારના જન્માદિ.

આ ભરત ક્ષેત્રમાં કુશસ્થલ નામનું નગર હતું. આ નગરમાં પ્રતાપસિંહ નામના પ્રતાપી રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેમને સૂર્યવતી નામની પડરાણી હતી. આ રાજીની કુન્નિને વિષે ઉપર જણાવેલ યુણ્યશાળી ચંદનના જીવ જે ભારમાં દેવલાકના અચ્યુતેન્દ્ર- પણે ઉત્પન્ન થયા હતા તે આવીને અવતર્યો. (જે શ્રી ચંદ્રકમાર નામે ભવિષ્યમાં પ્રસિધ્ધ- થયા. સૂર્યવતી રાણીને એક એારમાન (શાકના) યુત્ર હતા. તેના ભયથી (તે મારી નાંખશે એવા ભયથી) રાજીએ તરતના જન્મેલા તે શ્રીચંદ્રને ફૂલના હગલાની અંદર સંતાડીને એક કરંડીયામાં મૂરી નગરની ખહારના ઉદ્યાનમાં તજી દીધા હવે તેજ નગરમાં લફ્ષ્મી દત્તા નામે એક ધનાહય અને ધર્મિષ્ઠ શેઠ રહેતા. તેમને લક્ષ્મીવતી નામની પત્ની હતી.

પરંતુ તેમને કાંઈ સંતાન નહાતું. કુલદેવીએ લક્ષ્મીદત્ત શેઠને સ્વપ્નમાં શ્રીચંદ્ર સંખંધી વાત જણાવી હતી તેથી શેઠે ઉદ્યાનમાં આવી પુષ્પના ઢગલાની અંદર રહેલા તે આળકને ઉપાડો લીધા અને શેઠાણી લક્ષ્મીવતીને આપ્યા. લક્ષ્મીવતી ઘણી રાજી થઈ. શેઠે પુત્ર જન્મના માટા ઉત્સવ કર્યા. ત્યાં રહેલ તે શ્રી ચંદ્રકુમાર અનુક્રમે શુકલપક્ષના ચંદ્રની જેમ વૃધ્ધિ પામવા લાગ્યા. પૂર્વ ભવના તપના અલોકિક પ્રભાવે થાડા વખતમાં તે સવં કલાના પારગામી થયા.

પુત્રના વિધાગથી રાષ્ટ્રી સૂર્યવર્તા ઘણી વ્યાકુળ રહેતી હતી તેથી કુલદેવીએ સ્વપ્નમાં જણાવ્યું કે ખાર વર્ષ પછી તમારા પુત્રના મેળાપ થશે. માટે પુત્રની કાઈ જાતની ચિંતા રાખવી નહિ.

ત્યાર પછી ખાર વર્ષ પૂરાં થયે શ્રી ચંદ્રકુમારને માત પિતાનો સચોગ (મેળાય) થયો. તે શ્રી ચંદ્રકુમારે અનુક્રમે માટી ઉ'મરે પૃથ્વી ઉપર પર્યંટન કરી કેટલી ઋષ્ધિ મેળવી? કેટલી રાજકન્યાએ પરથ્યા ? કેટલો રાજયો મેળવ્યાં ? તેમજ વૈતાહય પર્વત ઉપર આવેલા વિદ્યાધરાના નગરમાં જઈ ને રત્નચૂડ તથા મણિચૂડ નામના વિદ્યા ધરની સાથે મૈત્રી થઇ. તેથી અનેક વિદ્યાએ મેળવીને ત્યાં સુખપૂર્વક પાતાના કાળ ગાળવા લાગ્યા વગેરે હકીકત અન્યત્ર છપાએલી હોવાથી અહીં આપત્રામાં આવી નથી. જિજ્ઞામુ-

(६) શ્રી ધમ°ઘાષસુરીદ્યરજી અને શ્રી ચંદ્રકુમાર

વૈતાહય પર્વંત ઉપર મિછુબૂષણુ નામના વનને વિષે શ્રી ધર્મ દોષ નામના સ્રિમહા રાજ પરિવાર સાથે પધાર્યા હતા. ત્યાં અનેક લબ્ય જીવા ગુરૂ મહારાજ પાસે દેશના સાંભળવા આવ્યા. તે વખતે શ્રીચંદ્રકુમાર પણુ પાતાના મિત્ર મિછુચૂડ વિદાધર અને રત્નચૂડ વિદાધરની સાથે ધર્મોપદેશ સાંભળવા આવ્યા. શ્રીચંદ્રને જોઈને ગુરૂ મહારાજે તપના પ્રભાવ વિસ્ત રથી સમજાવતાં જણાવ્યું કે " તપના પ્રભાવથી જે વસ્તુ દૂર હેય છે, તે નજીક આવે છે અથવા પ્રાપ્ત થાય છે. અને જે દુ:ખે સાધી શકાય તેવું કાર્ય હોય તે પણુ સુખે શાધી શકાય છે. અત્યંત દુ:ખે જે આરાધી શકાય તે સહેલાઈથી આરાધાય છે. તપના પ્રભાવથી નીચ કુળમાં જન્મ થતા નથી, રે.ગા ઉત્પન્ન થતા નથી, પૂર્વના રાગા નાશ પામે છે, દારિદ્ર તથા અજ્ઞાનો નાશ થાય છે. કાઈ તેના (તપસ્ત્રિના) પરાભવ કરી શકતા નથી. કાઈ પણ ઇચ્છિત વસ્તુ મેળવવામાં તપ શ્રેષ્ઠ સાધન છે. માટે હે બન્ય જેવા! તમે તપ ધર્મની સાસ્ત્રિકી આરાધના પરમ ઉલ્લાસથી કરજો.

આ આગતમાં તમારે વધારે ખાત્રી કરવી હાય તેર આ સભામાં બેઠેલા શ્રી ચંદ્ર-કુમારને જુઓ. એ પ્રમાણે કહીને આ શ્રી ચંદ્રકુમારે જે રિદ્ધિ સિદ્ધિ મેળવી છે તે શ્રી વર્ષમાન તપના જ મુખ્ય પ્રભાવ છે વગેરે જણાવી તેમણે (ગુરૂએ) શ્રી ચંદ્રકુમારે પૂર્વ ભવમાં ૫૦૦ આયંબિલ તથા વર્ષમાન તપ કરેલા (જેતું વર્ષન આગળ આપવામાં આવેલું છે.) તે હકીકત વિસ્તારપૂર્વક સમજાવી. આ વખતે શ્રી ચંદ્રકુમારના પાતાના પૂર્ં ભવના સંબંધોઓની હકીકતના પ્રશ્નમાં જ્ઞાની આચાર્ય મહારાજે જણાવ્યું કે હે શ્રી ચંદ્રકુમાર! ખારમા અચ્યુત દેવલાકમાં ઇંદ્રનાં સુખ લોગવી તું શ્રી ચંદ્રકુમાર નામે રાજપુત્ર થયા છે. અશાકશ્રાંના છવ જે તારા સામાનિક દેવ હતા તે તારી પટ્ટરાણી ચંદ્રકળા થઈ. નરદેવ રાજા જે ચંદનના ભવમાં તમારા મિત્ર હતા તે ઘૃણા (નિંદા) કરવાને લીધે કેટલાક ભવ રખડીને લિંહપુરમાં ધરણ નામે ધ્રાદ્મણ થયા. આ ધ્રાદ્મણના ભવમાં તેણે મહાતીર્થ શત્રું જયની સેવા કરી અને મરીને પુણ્યના યાગે તારા ગુણચંદ્ર નામના મિત્ર થયા. તારી સાથે વર્ષમાન તપ કરનાર હરિદાસ સેવક તે લક્ષ્મીદાસ શેઠ થયા અને ધાવમાતા તે શેઠની લક્ષ્મીવતી ભાર્યા થઈ. તે બંને જણે પૂર્વ ભવના સ્નેહને લીધે તારૂં બાર વર્ષ સુધી પાલન કર્યું. પાડા- શની ૧૬ ઓઓ જેમણે અશાકશ્રી સાથે વર્ષમાન તપ કર્યું હતું તે મરણ પામીને તપના પ્રમાવથી દેવતા થઈ ને ત્યાંથી ચ્યવીને રાજપુત્રીઓ થઈ અને તે ખધી હાલ તારી મુખ્ય રાણીઓ થઇ.

આ પ્રમાણે ગુરૂ મહારાજે કહેલું પાતાના પૂર્વ ભવનું વૃત્તાંત સાંભળીને શ્રી ચંદ્ર-કુમારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. ગુણ્ચંદ્ર, ચંદ્રકળા અને રત્નવતી પણ ત્યાં આવેલા હતા. તેઓને પણ જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થવાથી તેઓએ ગુરૂ મહારાજે કહ્યા પ્રમાણે પાતાના પૂર્વ ભવા જોયા. આ પ્રસંગે શ્રીચંદ્રે વિદ્યાધરાએ પાતાની કન્યાઓ શ્રી ચંદ્રકુમારને પરણાવી. વળી આકાશગામિની, કામરૂપિણી વગેરે ઘણી વિદ્યાઓ તેઓએ તે શ્રી ચંદ્રકુમારને આપી. ત્યાર પછી સુગ્રીવ વગેરે ૧૧૦ વિદ્યાધર રાજાઓએ એકઠા થઈને માટા ઉત્સવપૂર્વક ભાગ્યશાળી અને પરાક્રમી તે શ્રી ચંદ્રકુમારના વિદ્યાધરાના ચક્રવર્તા પણાના અભિષેક કર્યો.

#### (৩)

#### ચંદ્રકુમારના પિતાના રાજ્ય ઉપર અભિષેક અને રાજા પ્રતાપસિંહ વગેરેની દીક્ષા.

વિદ્યાધરાના ચક્રવર્તી અન્યા પછી શ્રી ચંદ્રકુમારે ઘણા ઉલ્લાસપૂર્વક શ્રી સિદ્ધાચલ તીર્થાધરાજની યાત્રા કરી. વળી માતા પિતા, શ્રી અને મિત્રાદિ પરિવાર સાથે વૈતાઢય પર્વત ઉપર આવેલા વિદાધરાનાં નગરા જોયાં.

શ્રી ચંદ્રકુમારને ગંદ્રકળા વગેરે ૧૬ મુખ્ય રાષ્ટ્રીઓ હતી. અને ૧૭૬૦૦ બીજી (લઘુ) રાષ્ટ્રીઓ હતી. તથા ઘણા પુત્ર પુત્રીઓના પરિવાર પણ હતા. આ અવસરે પ્રતાપ-મિંહ રાજાએ પુત્રને રાજ્યભાર ઉપાડવાને યેાગ્ય થએલા જાણીને શ્રી ચંદ્રકુમારના રાજ્યા-ભિષેક માટા મહાત્સવપૂરંક કર્યા. આ રીતે તેઓ કુશસ્થળીના રાજા થયા. તેમને ૧૬ મંત્રીશ્વરા અને તેમના હાથ નીચે ૧૬૦૦ મંત્રીઓ હતા. ૪૨ લાખ હાથી, ૪૨ લાખ થાડા, ૪૨ લાખ રથ, દશ કોડ ગાડાં તથા ઉંટ તેમજ ૪૮ કોડ સુબટા હતા સેનાધિ પતિ ધનંજય નામે હતા. ષાર્મિક ભાવનાવાળા શ્રી ચંદ્રરાજા<sup>ગ</sup> ધર્મીનાં ઘણાં કાર્યો કર્યાં. તેનું ટૂંકમાં વર્ણન આ પ્રમાણે જાણુવું:—રાજા બન્યા પછી શ્રી ચંદ્રરાજાએ જિનેશ્વર દેવાના ઘણું જિન મ'દિરા બંધાવ્યા. તે ઉપરાંત ઘણી સામાયિક શાળાએા, જ્ઞાનભંડારા, ધર્મશાળાએા, દાનશાળાએા, વગેરે પણ બંધાવ્યાં.

#### સુવતાચાર્ય પાસે પ્રતાપાસંહ રાજની દીજ્ઞા.

એક વાર મહાજ્ઞાની આગાય મહારાજ શ્રી સુવ્રતાચાર કુશસ્થળીમાં પધાર્યા તે જાણીને શ્રી ચંદ્રરાજા, પોતાના માતા પિતા તથા પરિવાર સાથે ગુરૂ મહારાજને વંદન કરવા ગયા. ત્યાં આચાર્ય મહારાજે અવસરાચિત ધર્મોપદેશ અપ્યા. તેમાં તપ અને સંયમ ધર્મનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવતાં જણાવ્યું કે— આ બેની આરાધના કરનારા જ્વે સંસાર સમુદ્રને જલદી તરી જાય છે વગેરે ધર્મોપદેશ સાંભળી પ્રતાપતિ હ રાજા વગેરેને સંસાર તરફ વૈરાગ્ય ભાવના જાગત થઈ તેથી પ્રતાપત્તિ હ રાજા, સૂર્યવતી રાણી, લક્ષ્મીરોઠ, લક્ષ્મીવતી શેડાણી તેમજ વૃદ્ધ મંત્રીઓ વગેરે પૃષ્યશાલી જીવાએ આચાર્ય મહારાજ પાસે સંસાર સમુદ્રમાંથી તારનારી દીક્ષા ગ્રફ્ણ કરી. શ્રીચંદ્ર મહારાજાએ તેનના મહાત્સવ મોટી ધામધૂમથી ઉજવ્યા. આ બધા ચારિત્ર લેનારા પુષ્યાત્માંએ ચારિત્રનું યથાર્ય પાલન કરી અંતે અનશન કરી દેવલાકમાં ગયા અને એકાવતારી થયા.

#### (८)

## શ્રીરાંદ્ર રાજેવ્યરની દીક્ષા, કેવલગ્રાન અને માક્ષ ગમન.

જયારે માતા પિતા વગેરેએ સુવ્રતાચાર્ય પાસે દીક્ષા ગ્રક્ષ્ણ કરી તે વખતે શ્રીચંદ્ર કુમારે સમક્તિ મૃળ શ્રાવકનાં ભાર વ્રતા ગ્રક્ષ્ણ કર્યા હતા. અને તેમની સાથે તેમની રાણુઓએ પણ ભાર વ્રતા ઉચ્ચાર્યા હતા.

મેાટા રાજ્યના કારભાર સંભાળવાના હાવા છતાં પણ શ્રીયંદ્ર મહારાજા ધર્મ પ્રવૃત્તિમાં બીલકુલ પ્રમાદ રાખતા નિક. તેઓ સવાર સાંજ પ્રતિક્રમણ કરતા અને ત્રણે કાળ જિન પૂજા કરતાં, તે ઉપરાંત ત્રણેસા શ્લાક પ્રમાણ સ્વાધ્યાય કરતા હતા. અને એક હજાર નવકાર મંત્રના હોમશાં જાપ કરતા હતા. દરરાજ સાત ક્ષેત્રમાં એક લાખ દ્રવ્ય (રૂપિયા વગેરે) ખરચના હતા. વળી તેમણે મેળવેલ પારસમણે તથા સુવર્ણ પુરુષના યાગથી ઠેર ઠેર દાનશાળાઓ વગેરે ધર્મ સ્થાના કરાવી ચંચળ લક્ષ્મીના સદુપયાં કર્યો. આ તેમણે જૈન ધર્મની અપૂર્વ પ્રભાવના કરી. ઉત્તમ પુરુષાની યાદગીરી માટે કીર્તિ સ્થ ભા ખંધાવ્યા. આ પ્રમાણે અનેક પ્રકારની ધર્મ પ્રવૃત્તિમાં તેમના કાળ આનંદ પૂર્વક પસાર થતા હતા હતા તેઓ જે કે રાજ્યનું પાલન કરતા હતા અને શ્રાવક ધર્મનું પણ પાલન કરતા હતા છતાં તેમની ભાવના તો ચારિત્ર ધર્મને આરાધવાની જ હતી.

રાજ્યનું નીતિથી પાલન કરતાં હાવાથી તેમની પ્રજ્ઞ પણ નીતિવાળી અને સુખી હતી. વ્યાજળી જ છે કે—"યથા રાજા તથા પ્રજા" એ ન્યાયે રાજાના જેવી પ્રજા પણ ધાર્મિક ભાવનાવાળી હાય જ. કેટલાક વખત ગયા પછી જાણે તેમની ભાવનાને મૂર્ત સ્વર્ષ આપવા માટે હાય તેમ શ્રી ધર્મધાષ સૂરીશ્વરજી મહારાજા વિહાર કરતા કરતા કુશસ્થળ નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. ગુરૂ મહારાજનું આગમન સાંભળી હવિંત ઘએલા શ્રીચંદ્ર મહારાજા પરિવાર સાથે તેમને વંદન કરવા ગયા અને વાંદીને દેશના સાંભળવા ઉચિત સ્થાને બેઠા. તે વખતે ઘણાં નગરજના પણ આવીને વંદન કરી ચાગ્ય સ્થાને બેઠા.

તે વખતે આચાર્ય મહારાજે આ સંસારની અસારતાનું અસરકારક વર્ણન કર્યું. તે સાંભળીને શ્રીયંદ્ર રાજ્યએ ગુરૂ મહારાજને પાતાની દીક્ષા લેવાની ઇચ્છા જણાવી. શ્રીયંદ્ર રાજ્યો તે પ્રથમથી જ પાતાના માટા પુત્રને કુશસ્થળ નગરનું રાજ્ય સાંપ્યું હતું. પાતાના નાના ભાઇ એકાંતવીરને શ્રી પર્વત ઉપર અવેલા ચંદ્રપુરનું રાજ્ય અને કનકસેત વગેરે બીજા રાજકુમારાને જીદા જીદા દેશાનું રાજ્ય તેમણે સાંપ્યું હતું અને ચારિત્ર માટેની તૈયારી કરી જ રાખી હતી. આચાર્ય મહારાજે પણ તરત જ તેમની ભાવનાને અનુમાદન આપી દીક્ષા આપી તે વખતે તેમની સાથે ચંદ્રકલા વગેરે રાણીઓએ, ગુણયંદ્ર વગેરે મંત્રીએ તથા આડ હતાર નગરવાસીએ!, ઘણા શેઠ શાહુકારા, ચાર હજાર શ્રાવિકાએ વગેરે પુણ્યાત્માઓએ પણ દીક્ષા લીધી. આ પ્રમાણે માટા દ્રવ્ય સામાજ્યના ત્યામ કરી સાચા ભાવ ચારિત્ર રૂપી સામાજ્યને શ્રીયંદ્ર મહારજાએ મહેલ કર્યું.

ચારિત્ર ગકુણુ કરીને શ્રીયંદ્રરાજિષ મહારાજ નિરિત ચારપણ તેનું પાલન કરવા લાગ્યા. એ પ્રમાણે ચારિત્ર લીધા પછી છદ્મસ્થપણામાં આઠ વર્ષો પસાર થયા ત્યારે એક દિવસ તેઓ ધ્યાનમાં આરૂઢ થયા અને ઘાતી કર્મીનો ક્ષય કરનાર ક્ષપકશ્રે બિમાં શુદ્ધ પરિણામની ધારા વધતાં પ્રથમ મે હનીય કર્મના ક્ષય કરી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મના એક સાથે ક્ષય કરી લેકાલેક પ્રકાશક કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન પામ્યા. શ્રીયંદ્રરાજિષે કેવલી થયા. તે વખતે દેવાએ તેમના કેવલજ્ઞાન મહાત્સવ કર્યો.

ત્યાર પછી શ્રીચંદ્ર કેવલી મહારાજાએ ગામાગામ વિહાર કરી ઘણાં ભવ્ય જીવાને વીતરાગ ધર્મના રાગી આરાધક અનાવ્યા. અને ઘણાં ભવ્ય જીવાને ચારિત્ર ધર્મના તથા શ્રાવક ધર્મના સાધક અનાવ્યા. તેમની દેશનામાં તપના પ્રભાવ મુખ્યતાએ અધિકપણે શાભતા હતા અને તેમાં પણ શ્રી આર્યાબિલ વર્ધમાન તપની આરાધના કરવા વિશેષ પ્રેરણા કરતા હતા. તેમના ઉપદેશથી ૯૦ હજાર લગભમ સાધુ સાધ્યી અન્યા. શ્રાવક શ્રાવિકાના તો હિસાય નહાતો. ગુણચંદ્ર વગેરે સાધુએને તથા ચંદ્રકલા કમલશ્રી વગેરે સાધ્યોઓને કેવલજ્ઞાન થયું. શ્રી ચંદ્રકેવલી ૩૫ વર્ષ સુધી કેવલ્યા લીષણામાં વિચર્યા. એ પ્રમાણે ૧૨ વર્ષ કુમારપણામાં, ૧૦૦ વર્ષ રાજાપણામાં, ૮ વર્ષ છજ્ઞારપાવસ્થામાં અને ૩૫ વર્ષ કેવલીપણામાં વિચર્યા. કુલ ૧૫૫ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ક કરી તેઓ અનંત અવ્યાયાધ માક્ષમુખના ભાગવનારા થયા.

શ્રી ચંદ્ર કેવલી ગઇ ચાર્તીસીના શ્રીનિર્વાણી નામના બીજા તીર્થ કર ભગવાનના વખત્તમાં થઈ ગયા છે. તેઓએ કરેલા શ્રી વર્ષમાન તમને લીધે તેઓનું નામ ૮૦૦ ચાર્તીસી સુધી અમર રહેશે.

આ પ્રમાણે શ્રીયંદ્ર કેવલી મહારાજાનું ચરિત્ર અનેક રંતે ઉપયોગી હેાવાથી અહીં ડુંકાણમાં વર્ધમાન તપના પ્રસંગમાં કહ્યું છે. તે ચરિત્ર વાંચીને ભવ્ય જીવા આ તપની આરાધના કરનારા થાએમે. જય હાે શ્રીયંદ્ર કેવલી મહારાજાના !

શિષ્ય-- ગુરૂદેવ! આ શ્રી ચંદ્રકેવલીનું ચરિત્ર સાંભળીને મને બહુજ આનંદ થયા. એ પુષ્યશાલી જીવના જીવનને જાણીને હું ચાક્કસ નિર્જય કરી શકું છું કે-જેમ શ્રી સિધ્ધચક ભગવંત ( નવપદજી )ની આરાધનાને અંગે શ્રીપાલ મથણા સંદરીના જીવનની વધુ પ્રસિદ્ધિ છે તેજ પ્રમાણે શ્રી વર્ષમાન તપ, ૫૦૦ આયંબિલ વગેરે તપની આરા ધનાને અંગે શ્રી ચંદ્ર કેવર્લના જીવનની વધારે પ્રસિદ્ધિ છે. તેનું મુખ્ય કરણ એજ છે કે-જેમ શ્રીપાલ મયણાસુંદરીને શ્રી નવપદજીની સાન્ત્રિકી આરાધના જે રીતે બાહ્ય સંપત્તિ ને અલ્યાંતર સંપત્તિને આપનારી નીવડી, તે રીતે શ્રી ચંદ્ર કેવલીને પણ શ્રી વર્ષમાન તપ અદિની આરાધના કલ દેનારી નીવડી છે. એ મનેના જવન ચરિત્રના પ્રસાંગા ખંને તપના સાધકાને સાધનામાં ટકાવે છે, ઉત્સાહ વધારે છે, અને ભાવનાનુસારે અનિષ્ટના નાશ, તેમજ ઈષ્ટ સિદ્ધિ પણ કરે છે. નવા જીવા ચાલુ તપની આરાધનામાં केम वधारे प्रभाशमां लेडाय, टडे, अने हिन प्रतिहिन वधताक लय, ते रीते ते ખંનેના જીવનમાં વિવિધ પ્રસંગા ખનેલા છે. જે સાંભળીને ઘણાં ભવ્ય જીવાએ આ તપની આરાધના પરમ ઉલ્લાસથી કરી હતી, કરે છે ને કરશે, આવા અનેક મુદ્દાઓથી આ બે પુષ્ટ્યશાલી જીવાની વધારે પ્રતિદ્ધિ છે. આટલી બીના ઉપરથી હું સમજી શકું છું કે-ભૂતકાલમાં અનંતા જીવાએ આ શ્રી વર્ષમાન આયંબિલ તપશ્ચર્યાદિની આરાધના કરી હતી. હાલ પણ ઘણાં પુષ્યશાલી જવા કરે છે ને ભવિષ્યમાં પણ ઘણાં ભવ્ય છવા આરાધના કરશે.

ગુર્—હે શિષ્ય! તે જે વિચારા જણાવ્યા તે વ્યાજબી છે. શ્રી ચંદ્ર કેવલીના જીવનને જેમ જેમ સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી વિચારીએ, તેમ તેમ તેમાંથી વિવિધ પ્રકારે અપૂર્વ આત્મેબોધ મળે છે ને તપશ્ચર્યા ધર્મને સાધવાની તીલ ઉતક'ડા જાગે છે. તેમજ કર્મનાંધના કારણોથી અચવાના પણ બાધ મળે છે. વળી ધર્મ દેશનાને સાંભળવાના અલીકિક પ્રભાવ એ પણ છે કે—જે પૂર્વ ભવાની બીના ગુરૂ મહારાજે જણાવી, તે શ્રી ચંદ્રરાજા વગેરે પુષ્યાત્માએ.એ પાતાને પ્રકટ થયેલા જાતિ સ્મરણ જ્ઞાનથી પણ જાણીને ખાત્રી કરી એટલે જેઓ શુભ ભાવના રાખીને એકાથ ચિત્તે ધર્મ દેશના સાંભળે છે તેઓ મતિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ ચવાથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ, જીવનની નિર્મલતા, કર્મનિજ રદિ ઘણાં વિશિષ્ટ ક્લોને મેળવે છે.

શિષ્ય—જેમ ધર્મદેશનાનું સાંભળવું વગેરે કારણામાંના કાઈ પણ કારણાથી શ્રી ચંદ્ર રાજા, સુવત શેક આદિ ભાગ્યશાલી જીવાને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થયું હતું, તે જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન કેઈ જીવને આ કાલમાં થઈ શકે કેનહિ?

ગુરૂ—હિ શિષ્ય ! પાછલા ભવામાં જેવા સંસ્કરા પાડયા હાય, તેવાજ સંસ્કારા પછીના ભવામાં પ્રકટ થાય છે. કાઈ પુષ્યશાલી જીવને જ્ઞાનિ–જ્ઞાન–જ્ઞાનના સાધનાની ભકિત, શ્રુત પંચમીની પરમ ઉલ્લાસથી વિધિ સહિત આરાધના વગેરે ધર્માનુષ્ઠ નોની આરાધનાના પૂર્વ ભવ સંખંધિ શુભ સંસ્કારોના ઉદય આ ભવમાં મણ્ થાય, તા તેવા આત્માને હાલ પણ જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થાય છે. આ બાબતને સચાટ સમજવા માટે ચાણસ્મા ગામના રહીશ શા. બાબુલાલ હાદ્યાભાઈના પુત્ર નરેશકુમારના જાતિસ્મર ણની બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી—તેના જન્મ પાટણમાં તા. ૨૮-૧૧-૫૧ ના દિવસે સવા ત્રણ વાળે (વિ૦ સં૦ ૨૦૦૭ માં) થયા હતા. હાલ તે બાલક પાટણની નજીક આવેલ ચાણુસ્મા ગામની નાની વાણીયાવાડમાં રહે છે.

નરશકુમાર કાલકમે જ્યારે છે વર્ષના થયા, ત્યારે તેણે સ્વભાવેજ કહ્યું કે— હું વીરમગામના રહીશ છું. આ વચન સાંભળનાર તેના માતા પિતા તો એમજ સમજતા કે–ષીજા ખાલકની જેમ નરેશ સ્વભાવે જ છે.લે છે.

- ર જ્યારે તે નરેશકુમાર ત્રણ વર્ષના થયા, ત્યારે તેણે કહ્યું કે-(વીરમગામમાં) ખંગડીઓ વેચવાની દુકાન હતી. આ દુકાનમાં સ્લેટ, પેન, રમકડાં, છત્રીઓ વગેરે રાખતા. હું માલ ખરીદવા માટે મારા પિતાજીની સાથે મુંબઈ ગયા હતા. અમે એક વાર પાલી નાણે ગયા હતા ને સિધ્ધાચલજીના ડુંગર ઉપર ચઢચા હતા. ત્યાં કેટલાએ ભગવાન હતા. અમારા ઘર જોડે ઉપાશ્રય હતા. એક શ્રી નેમિનાથનું દેરાસર ને બીજું શ્રી શીતલ નાથ ભગવાનનું દેરાસર હતું. ત્યાં અમે દરરાજ દર્શન કરવા જતા હતા.
- 3. નરેશની ઉંમર જ્યારે ૪ વર્ષની થઈ, ત્યારે તે ભાળક સ્વભાવે જ (કાઈની પણ પ્રેરણા વિના) બાલવા લાગ્યો કે—હું વીરમગામના હરગાવન પટેલ છું. મને બધા લાગ્યા કહીકો 'ભા' કહીને બાલાવતા હતા. મારી વહુનું નામ હીરા હતું. મારે બે છાકરી બા હતી. અમે ખેતી કરતા હતા. અમારે ઘર ગાડુ, બળદ, હળ, ભેંસ તથા ધાળી ઘાડી હતી. તાંસળામાં દૂધ લઈને પીતા હતા, છાબડીમાં રાટલા રાખતા હતા. ભેંસ પણ દાહતા હતા. દૂધમાંથી ઘી બનાવી વેચતા, કેઇ તેને પૂછે કે તું કઈ રીતે ભેંસ દાહતા હતા કેઇ પૂછે કે—ઘી કેમ બનાવતા? તો તે પણ બરાબર કહેવા પૂર્વક કરી બતાવતા. આ બધી હકીકતને સાંભળનાર સમજી લોકોએ તેના પિતા બાબુલાલને કહ્યું કે—આ બાલકને જાતિરમરણ જ્ઞાન થયું હાય એમ લાગે છે. માટે તમે વીરમગામ આ બાલકને લઈને જાએ તો આ તેણે કહેલી હકીકત સાંચી છે કે ખેડી તેની ખાત્રી કરા. એમ સલાહ આપી.

પરંતુ તે વખતે ચામાસાના ટાઈમ હાવાથી બાબુલાલ જઈ શકયા નહોતા. વળો કાઈ કાઈ વાર તે એવું એવું એલતો હતો કે-(A) અમારી પાડાશમાં એક ૧૫ વર્ષની મંજીલા નામે છાકરી હતી, તે કઠેરા વગરના કૂવે પાણી ભરવા ગઈ. તેમાં અચાનક પડીને મરી ગઈ. (B) હું બીમાર પડી ગયા, ત્યારે ખાટલા વશ થઇ ગયા હતા. એઠા ન થઈ શકું, તેવા રાગ મને થયા હતા.

ચામાસું વીત્યા બાદ તેના પિતા બાબુલાલ તા. ૨૧–૧–૫૬ ના દિવસે નરેશને સાથે લઈ લોંયણી શ્રી મિલ્લનાથ પ્રભુના દર્શન કરી બીજે દિવસે વીરમગામ ગયા. ભાઇ નરેશે એ દિવસે કજીયો કર્યો હતો, અને રસ્તામાં બકરીએા સાથે રમવા લાગ્યો. આ કારણથી તે નરેશકુમારે પોતાના પૂર્વભવના ઘર વગેરે બતાવ્યા નહી. બીજે દિવસે જ્યારે કાંતિભાઇ નરેશને (ચાલુરમામાં તેલે કહેલી) બધી હકીકત પૃછતા હતા, તે વખતે ઘણાં લોકો આ ખાશ્ચર્યકારી હકીકતને સાંમળવા લેગા થયા હતા. નરેશકુમાર તે વખતે આનંદમાં હતો, તેથી તે બાળક એકદમ બાલી ઉઠયો 'ચાલા, મારૂ' ઘર બતાનું. 'પછી તેને આગળ કરીને અમે ચાલતા ચાલતા પરકાટામાં ખાખરા મહાલ્લામાં ગયા, ત્યાં તેલે વાદળી રંગની ખડકીવાળું એક ઘર બતાવ્યું. તપાસ કરતાં કહે કે—આ ઘર હરેગોવન પટેલનું હતું. તેમનું મરણ થયા પછી તે ઘર વેચી નાંખ્યું હતું. આ મકાનને જેણે ખરીદ્યું હતું, તે માલીકે (ખરીદનારે) તેમાં બહુ ફેરફાર કરાવેલ છે. હરગોવન પટેલનો છોકરા મણીલાલ તથા હીરા ડારી મન્યા. તેમને ઉપરની હકીકત જણાવતાં કહ્યું કે—૧૨–૧૪ આની હકીકત બરાબર છે. હરગોવન પટેલ સંબંધી વધુ હકીકત તે બંનેને (મા–ફીકરાને) પૂછી, ત્યારે તેમણે જણાવ્યું કે—આજથી લગભગ ૨૧ વર્ષ પહેલાં તે હરગોવન પટેલ ૧૫ વર્ષની ઉમરે લકવાની બીમ રીથી મરણ પામ્યા હતા.

જ્યારે તેમને એમ લાગ્યું કે-'હવે હું સાજે નહિ થઈ શકું' તે વખતે તેમણે અનશન જેવું કરેલું હતું. નાના છાકરાઓને પાસે આવવા દેતા નહિ. તેઓ ખહુ ભાળા, ધાર્મિક, દઢ મનવાળા અને બળીઆ (શક્તિવાળા) હતા, આ હકીકત સામળીતે અમે વીરમગામથી યાત્રા કરવા ઉ રિઆળા તીર્થે ગયા. યાત્રા કનેને પાછા વળતા વીરમગામ આવ્યા ત્યાં અમારી રાહ જેતાં ઘણાં માણસા બેઠા હતા. નરેશકુમાર બધાની વચમાં બેઠા બાબુ લાલે પૂછતાં નરેશે કહ્યું કે—અમે આઘેથી ગાડામાં પીપ મૂધીને પાણી લાવતા હતા, અમારી ધાળી રેવાલદાર ઘાડી મારા સિવાય બીજા કાઈને ખેસવા દેતી નહિ. તેણે એક નાના છે કરાને પછાડયા હતા. મણીલાલ તથા તેના નાનાભાઈ હાલ પણ અમદાવાદમાં રહે છે. એ નરેશે કહેલી વાત સાચી પડી. આમ હરગાવન પટેલના મરણ અને નરેશકુમારના જન્મ વચ્ચે લગભગ ૧૬ વર્ષના ગાળા છે. વચલા સવનું પૂછતાં નરેશ કહે છે કે મને ખત્રર નથી. નરેશની ઉત્તમ સાવના છે કે—હું મેડો થઈશ ત્યારે દીક્ષા લઇશ

આ હકીકત પ્રત્યક્ષપણે સ્પષ્ટ જણાવે છે કે— સંસરી આત્મા પહેલાં કે.ઇ પણ સ્થલે જન્મ્યા હતા ને આ લવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી ભાષેલા આયુષ્યને અનુસારે ફરી પણ જન્મ પામશે. તેમજ જેવા શુલ કે અશુસ સંસ્કાર આ લવમાં પાડીએ, તેવા સંસ્કાર લઈને સંસારી જીવ બીજા લવમાં જાય છે. જેમ નરેશના દાખલા પૂર્વ લવના શુલ સંસ્કારને સમજાવે છે તેજ પ્રમાણે પૂર્વ લવના શુલ સંસ્કારના બીજો દાખલા એ છે કે— નવસારીના વતની બાબુલાઈ ઝવેરચંદના રાજેન્દ્રકૃતાર નામે ૪ વર્ષની ઉંમરના પુત્ર છે. પૂર્વ મવની શુમ આશ્રધનાના પ્રતાપે તે બાલક હાંશથી વ્યાખ્યાન સાંભળે છે, નવકારશીનું પચ્ચખ્યાણ કરે છે ને પ્રતિક્રમણ વગેરે પણ કરે છે. તથા પ્રભૂતણ મહાપર્વ આવ્યા પહેલાં તે પાતાના

મા-આપને કહેવા લાગ્યા કે-હું પર્યુષણાના પહેલે દિવસે ઉપવાસ કરીશ. નાના બાલકના આ વચના સાંભળનાર મા-ઝાપ વગેરે બહુ જ રાજી થયા. મા-અ.પે 'એકાસણું કરા વવા માટે ઘણું યે સમજાવ્યા, છતાં તે કહે કે-હું તા ઉપવાસ જ કરીશ. ને તે પ્રમાણે ઉલ્લાસથી ઉપવાસ કર્યા પણ ખરા. ઉપવાસમાં શું વપરાય ? આના જવાખ તેણે આપ્યા કે ઉપવાસમાં ગરમ પાણી સિવાય બીજાં વપરાય નહિ. તે દિવસ અને રાત ઉપાશ્રયમાં રહ્યો હતા. સવારે ગુરૂવદન, નવકારશીનું પચ્ચપ્પાણ, દેવદર્શન કરી પારણું કર્યું હતું. આ હકીકત પાછલા ભવના શુભ સંસ્કારાના પણ ઉદય પરભવમાં થાય છે.એન જણાવે છે.

મુખ્યાં મનમ પામે છે, ત્યા ત્યાં તને સાધુને જોઇને દેવના લપર રહેલા દેવના સંસ્કારને લઇને તે જયાં મનમ પામે છે, ત્યા ત્યાં તને સાધુને જોઇને દેવાનલ પ્રકટે છે. રાજકુમારના ભવમાં (ગિરાલાનો જવ) તે રથમાં ખેસીને ચાલ્યા જાય છે, ત્યાં સુમંગલ સુનિને જોઇને દેવ જાગતાં તેમની ઉપર રથ ચલાવે છે. એ વખતે સુમંગલ મુને—સાનથી જાણે છે કે આ તા ગારાલ મંખલિ પુત્રના જવ છે. તેને ઉર્ફશાંને મુનિએ કહ્યું કે—તારા ઉપસર્ગા તા પ્રસુષ્ટ્રી મહાવેર દેવ જ સહન કરે, એમ કહી તેમણે મૂકેલ તેજો લેશ્યાના પ્રતાપે બળીને નરકે ગયા. ત્યાજબીજ છે કે—જેમ સાનાને પણ ત્રાજવામાં તોલવાના પ્રસંગે કાળા મોંઢા-વાળી ચણાંડીની આગળ ઉચા નીચા થવું પડે છે, તેમ નીચ માણસના પ્રસંગે ઉચ કાડીના મુનિએ પણ ઉચા નીચા થય છે. આ રીતે બહુ જ બાધ દાયક જાતિ સમરણાદિની ખોના મેં તને ડ્રંકામાં જણાવી દીધી. શ્રહા ગુણને નહિ પામેલા જ્વા પણ આ ખંને વાતને જરૂર કખૂલ કરવા પૂર્વ કપૂર્વ લવને અને પુનર્જન્મને જરૂર સ્વીકારશે જ કારણ કે આ ખંને બનાવ તાજા પાંચ વર્ષની અંદર જ ખનેલા છે. આવાજ ક દેષ્ટાતા અવતરે તને જરૂર જણાવીશ.

શિષ્ય---પૂજ્ય ગુર્ફેલ! આર્ચાબિલ તપનું સ્વરૂપ શું છે <sup>9</sup> તે આપ કૂપા કરી**ને** સમજાવા <sup>9</sup>

ગુરૂ—જે તયમાં કેવળ પાણીમાં આદ્દેલ રસ કસ વિનાના નીરસ આહાર વપરાય તે આવંબિલ તપ કહેવાય. આ તપમાં દૂધ, દહીં, ઘી, તેલ વગેરે ૬ વિગઈમાંની કાઈ-પણ વિગઇ વાપરી શકાય નહિ આ આવંબિલના આહારમાં લગાર પણ ખડાશ હાતી નથી. આવા અનેક મુદ્દાઓને લક્ષ્યમાં લઈને આ તપને 'આચામામ્લ' નામથી શ્રી સંબોધપકરાદિમાં ઓળખાવ્યું છે.

૧ એક જ પાત્ર (ભાજન; વાસલ્યુ)માં રાંધેલ ભાત કે ઘે શની સાથે ઉકાળેલું પાણી (ભાત વગેરેની ઉપર) ચાર આંગળ તરતું રહે તેવી રીતે ભેળવીને એટલે પાણીથી નીરસ બનાવીને વાપરે, તે આય મિલના મુખ્ય પ્રકાર છે. આવા આયંબિલને 'ઉત્કૃષ્ટ આય બિલ' તરીકે એાળખવેલ છે. આમાં જે આહાર વપરાય છે તે રસહીન હાવાથી નીરસ (જલ) તપ કહેવાય. વળી જેવી રીતે ઉપવાસનું બીજું નામ ચતુષ્યાદ છે તેવી રાતે આયંબિલનું બીજું નામ દિપાદ કહેવાય છે તે વ્યાજબી છે. કારણ કે ઉપવાસના પાદ એટલે ચોથા ભાગ એકાસણું કહેવાય, તેવા ચાર એકાસણું ઉપવાસમાં ગણાય તેથી

ચતુષ્પાદ એટલે ઉપવાસ ને ક્રિપાદ એટલે (એ એકાસણાં જેટલું તપ) આયં બિલ કહે-વાય. આ આયં બિલ કરવાથી શરીરમાં રહેલી ખાટી ધાતુઓનું શાષણ થાય છે, તેથી તે 'ધાતુશાષણ' નામથી ઓળખાય છે. તથા કામવાસનાના મૂળથી નાશ કરનાર હોવાથી આયં મિલ 'કામદન' નામે પણ ઓળખાય છે. તેમજ તેનાથી નિવિ'દનપણે સર્વ કાર્યો પૂર્ણ થતા હોવાથી તેનું નામ 'મંગળ' કહેવાય છે. આયં બિલ આત્મિક શાંતિને આપે છે, તે અશાંતિને પણ ક્રર કરે છે, તેથી વાસ્તવિક 'શીત' નામથી પણ એળખાય છે.

જેઓ જૈનધર્મની 'આયંબિલ' સંજ્ઞાથી અજાણ છે, તેમને એમ કહી શકાય કે— આયંબિલ એટલે સ્વાદ વગરનું એકાશન (એકાસાણું), કારણ કે આયંબિલમાં મરચાં વગેરે સ્વાદનો કારણભૂત મસાલા વપરાતા નથી. તમામ રાગાનું મૂલ કારણ રસ (ફ્રધ વગેરે) છે, તે દ વિગઈ તથા ફળાદિ આ તપમાં વપરાતા નથી. તેથી આયંબિલને 'રૂક્ષ તપ' આ નામે પણ એાળખાવી શકાય. મારવાક, મેવાડના પ્રદેશામાં ઢાલ પણ આયંબિલમાં સુંઠ વગેરે પણ વપરાતા નથી. એટલે તે બાજીના લે.કા આયંબિલમાં પાણીમાં રાંધેલા કે બાફેલા ધાન્યાદિને વાપરે છે. આવા આયંબિલ લાગટ કરવામાં ને આંતરે આંતરે છટક (વચમાં પારણું કરે, વિસામા લેય) કરવામાં ન્યૂનાધિક લાભ હાય છે.

જેમ બે ઉપવાસ લાગટ કરનાર પુષ્યશાલી જીવને છુટક પાંચ ઉપવાસ જેટલા લાભ મળે છે, ત્રશુ ઉપવાસ લાગટ કરનાર તપિક્રિને છૂટક ૧૦ ઉપવાસ કરવા જેટલા લાભ મળે છે, તે પ્રમાણે અહીં પણ સમજ લેવું. આ પ્રસંગે યાદ રાખવું કે આયંબિલમાં એક ધાન્યની બનાવેલી ચીજો વાપરવી, સર્વ ધાન્યની બનાવેલી ચીજો વાપરવી. તેમાં પછુ ઈચ્છાનુસાર બલમન, સૂંક આદિ વાપરે, કાઈ ન વાપરે—વગેરે પ્રકારામાંના કાઈ પણ પ્રકારે લાવનાનુસારે લવ્ય જીવા આયંબિલ કરીને આહારાદિ સંગ્રાઓને જીતે છે, અપૂર્વ શાંતિ મય જીવન ગુજારે છે ને રાગ સંકટ વિધ્નાપદ્રવાદિને પણ જલ્દી દ્વર કરી શકે છે. તેમાં જેમ શ્રી સિહ્યકની આયંબિલ તપ કરવા પૂર્વક વિધ સહિત આરાધના કરવાથી શ્રીપાલ મહારાજદિના કાઢ રાગ નાશ પામ્યા. તેમ એક કાંશ્રી વેચનારી બાઈના પતિના કાઢ રાગ આયંબિલના પ્રભાવે નાશ પામ્યા, તે ખીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—

માળવા દેશમાં રતલામ શહેર સુપ્રસિદ્ધ છે. ત્યાં જે મહાલ્લામાં ગુજરાતીની ધર્મશાળા છે, તે જ મહાલ્લામાં એક કાંક્ષી વેચનારી બાઇ દૂધ વગેરે વેચવા આવતી હતી. તે બાઈ ને અહીં રહેનારી શ્રાવિકાઓની સથે પરિયય વધતાં એક ધર્મિષ્ઠ શ્રાવિકાને પોતાના દુ:ખની વાત કહેવાની ઈચ્છા થઈ. તેથી એક દિવસ ખપારે આવી તે બાઇ છે શ્રાવિકાને કહ્યું કે—એન! તમારા ધર્મ (આ જૈન ધર્મ) બહુ જ ઉત્તમ છે. ને તમારી લાગણી મુલાય જ કેમ? આજે હું તમારી પાસે મારા દુ:ખની વાત જણાવવા આવી છું.

શ્રાવિકા—અહેન ! ગભરાઈશ નહિ. તારા દુઃખની બીના ખૂશીથી વિના સંકાેચે જણુવ ? કાંક્ષીવાળી બાઈ—મારા ધર્ણીને ૧૫–૨૦ વર્ષથી કાઢ રાગ નીકળ્યા છે. તેને મટાડવા સેંકડા ઉપચાર કર્યા છતાં આરામ થતા નથી. તમે કાેઇ ઉપાય જાણતા હાે તાે મહેર બાની કરી જણાવા.

શ્રાવિકા—અમારા ધર્મમાં નવપદજની આરાધનાના મહિમા અલૌકિક વર્ણું વેશે છે. એમ કહી શ્રીપાલ ચરિત્રની પણ ચમત્કારિક ઘટનાએ ટ્રુંકામાં સમજાવી. તેમાં શ્રી સિદ્ધચક્ર ભગવંતની શુદ્ધ મને આરાધના કરવાથી શ્રીપાલકું વર આદિના કાઢ રાગ નાશ પામ્યા વગેરે બીના પણ જણાવી.

કાંક્ષીત્રાળી ખાઈ—નવપદજીની આરાધના કરવાના વિધિ મને સમજાવા. શ્રાવિકાન ખાઈ એ તેને સરલ પહિતાએ આરાધનાના વિધિ જે રીતે સમજાવ્યા, તેજ પ્રમાણે તેણે તેના પતિને હકીકત જણાવી. જેથી તેની પણ ભાવના થઈ ને તે પ્રમાણે આરાધના કરતાં શરૂઆતથી જ પ્રભાવ જણાવા લાગ્યા, જેથી તેની શ્રહા દઢ થઈ ને નવે આયંબિલ વિધિસર પૂરા થતાં કાઢ રાગ તદ્દન નાશ પામ્યા. શહેર ખહાર તે રહેતા, ત્યાંથી ચલીને અહીં જિનમંદરે દર્શન કરવા આવ્યા. જ્યાં સુધી તે જીવ્યા. ત્યાં સુધી વર્ષમાં બે વાર નવપદજીની એળી કરતા હતા. હાલ તે હયાત નથી. દશ વર્ષ પહેલાં તે મરણ પામ્યા. જેવી રીતે આના કાઢ રાગ નાશ પામ્યા, તે પ્રમાણે મહાર પ્રના સંગમનેર ગામના પ્રતિ હિલ શ્રાવક શા. પીતાંબરદાસ કચરાલાઈ ના રાગ શ્રી નવપદજીની સવિધિ આરાધના પરમ હલ્લાસથી કરવાથી નિર્મૂળ નાશ પામ્યા. તથા શા. વિઠ્ઠલદાસ. જેરાજાણીના ઉદરરાગ રસકસ વગરના સાદા ખારાક લેવાથી નાશ પામ્યા. (વિશેષ ખીના–વર્ષમાન તપ વિશેષાંક–રદલ મા પાને)

આયંબિલ તેમ તમામ કષ્ટ આપતિ વિધ્નાપદ્રવ સંકટાદિ અનિષ્ટંને દ્વર કરી આનંદમંગલ વર્ત્તાવે છે. તે થાડા વખત ઉપર બનેલી આ બીના પણ સાખીત કરે છે:-વિ૦ સં૦ ૧૯૯૮ પહેલાં એક વખત એવું બન્યું કે-એક ગામના પાદરમાં ઝાડ નીચે માર્ગથી ભૂગ પડેલા જૈત મુનિવરા બેડા હતા, તેમને બે યુવાન પુરૂષાએ જોઈને નમસ્કાર કરી પૂછ્યું કે આપ અહીં કેમ બેઠા છો ? અમારા ઘર પધારા ને આંગણું પાત્રન કરી ધર્મો પદેશ સંભળ વે. ? જો કે અમે જૈન નથી, પાટીદાર છીએ, પણ સાધુઓ-ના આચારાદિ જાણીએ છીએ ને નવપદજીની આરાધનાના દિવસામાં આયબિલ પછ કરીએ છીએ. તે બને સુવાનાની વિનંતિ સ્વીકારી મુનિવરા તેમના ઘર પધાર્યા. અને યુવાનાએ ઉલ્લાસથી સાધુ ભક્તિના સપૂર્ણ લાભ લીધા તેઓ મુનિરાજની પાસે આવ્યા. ઉપદેશ સાંભજ્યા, પ્રશ્નો પણ પૂછયા ને અંતે આય બિલ તપના જે અપૂર્વ ચમત્કાર તેમણે નજરાનજર જેચા હતા, તે જણાવતાં કહ્યું કે-ઇ. સ. ૧૯૪૨ (વિ સે. ૧૯૯૮) એણા બ્ટમાં અનેલા અત્જિટ રાજ્ય કારણને લઈ ને અમે વીસ જણાં નિર્દોષ છતાં શક પડવાથી સરકારી અમલદારાએ અમને પકડ્યા ને જેલમાં પૂર્યા આ વીશ જણામાં એક ભાઈ જૈન ધર્મા હતા, ને નવપદજીની એાળી કરતા હતા. જ્યારે ચૈત્રની એાળીના દિવસા નજીક આવ્યા, ત્યારે તે જૈનભાઇ એ જેલરને નમ્રતાથી કહ્યું કે—જ્યારે તમે દાળમાં મીઠું મરચું વગેરે મહાલા નાંખા, તે નાંખ્યા પહેલાં એ વાટકાં (માળી) દાળ મને જુદી કઢાવીને અ.પરાા, તા હું આપના ઉપકાર માનીશ " આ ભાઈના નમ્ર વચના સાંભળીને જેલર

તે પ્રમાશે ગાઠવણ કરી. આ જૈન લાઈએ નવે દિવસ અજારાના રાટલા ને દાળ વાપશ્ને અ.ચંબિલ કર્યા. આ પ્રસંગને નજરે જોનાર પાટીદારભાઇ સુનિવરોને જણાવે છે કે—આ અનાવ જોઈ ને અમને એમના પ્રત્યે ખહુમાન થયું. આ ઓળીના દિવનામાં અમારો કેસ કાર્ટમાં ચલ થતાં તે જૈનલાઈ એ જીળાનીમાં એમ જણાવ્યું કે—જે દિવસે આ અનિષ્ટ પ્રસંગ અન્યા, તે દિવસે હું અહીં ન્હાતા, પણ અમદાવાદ હતા. આ વાત સાક્ષિ પૂરાવા દ્વારા સાચી કરી, તેથી તે ભાઈ નિર્દોષ માખીન શાંડ ને છૂદી ગયા. જવી વખતે અમે તેમને આયંબિલના વિધિ પૂછી લંધા હતા, તે દિવસથી અમે ૧૯ જણાં આયં મિલ તપ કરવા લાગ્યા. તે જૈન અધુએ અમને (૧૯ જણાંને) છે.ડાવવા માટે ખુબ પ્રયત્ના કર્યા, મુદ્દાએ။ એકઠા કરી સાક્ષીએ। કાર્ડમાં હાજર કર્યા. તપના પણ પ્રત્યક્ષ અહીડિક પ્રસાવ જણાયા, તે એ કે-જ્યારે અહારમું આયંનિલ હતું, તેજ દિવસે કાેડ માં કેસ ચાલ્યા. તે વખને સાર્ક્ષાઓએ પણ સચાટ પુરાવા રજા કર્યા, જેથી અમે એાગણી સે ભાઈઓ નિદેષિ કરીને છૂટી ગયા. આ ઉત્તરસંડા ગામના લે.કા અમારૂં સ્વાગત કરતા હતા. પણ અમને તાે ચાક્કસ ખાત્રી થઇ ગઇ હતી કે આયંબિલ તપના જ ખા અપૂર ચમત્કાર છે. આજ અપૂર્ય શ્રહાને લઇ ને અમે પટેલ છીએ છતાં નવપદજીની એહો આયં ભિલ તપની આરાધના કરવા પૂર્ક અરાધીએ છીએ. જૈન ધર્મના ત્યાંગને અમે સાચા ત્યાગ માનીએ છીએ. અહીં આ દર્શાત પૂરું થાય છે. તેમાંથી સાર એ લેવા કે-कैन शासनमां આય'બિલ તપ એ મહામ'ગલિક છે. શ્રી આય'બિલ વર્ષમાન તપવગેरे તપશ્ચર્યાની આરાધના દ્રવ્યથી અને ભાવથી આરાગ્યને પ્રમાઉ છે. એમ સમજને હાલ પણ ચતુર્વિધ સંઘમાં ઘણાં પુરુષશાલી ભવ્ય જીવાે આ વર્ષમાન તપની પરમ ઉલ્લાસથી સ ત્વિકી આરાધના કરે છે, ને ભવિષ્યમાં પણ તે ચાલુ રહેવાની જ. વર્તમાનકાલે શ્રી વર્ષ માન તપની અવરાધના પૂર્ણ કરનારા લબ્ય જીવેાની, અને ૫૦ ઉપરાંત વર્ષ માન તપની આળી કરનારા ભવ્ય જીવાના નામાવલી બીજા પ્રશેમાં જણાવેલી છે. એ પ્રમાણે વર્ષ માન માયં બિલ તપના સંક્ષિપ્ત વર્ણુનને સાંભળીને જે ભવ્ય જીવા આ તપને પૂર્ણ ઉદલાસથી વિવિ સહિત નિર્નિદાન સાસ્ત્રિક ભાવે આરાધશે, તેઓ અલ્પ કાલે જરૂર મુક્તિના શાશ્વત સુખને પામશે.

त्यागन्छािघपति-शासनसम्राट-परमाेपाइति-पूज्यपाह-सङ्गु३ आयार्थ श्री विषय नेनिसूरीश्वरछना यरणुिं इर विनेयाणु शस्त्र विशारह इविहिवाइर-आयार्थश्री विषय पद्मप्रीश्वरे वि. स' -२०१२ ना आसे। सुिंह हरामे वर्धभान आयि जिल तपना आराधा शेरहलाल साराल ह लेस गलाई इालीहास वगेरे लव्य छवानी विन तिवी कैनपुरी अभि हालाहमां आ श्री आयं जिल वर्धभान तप प्रक्षश अथवा लावाराज्य रसायणु नामना प्राकृत अथवा अनुवाहनी रचना इरी. तेनाथी मेजवेला पुष्यना इल ३पे हुं अक यार्डु छुं के सर्व छवा आ श्री आयं जिल वर्धभान तपने आराधी सुद्धितपहने पामे.

#### ા સમાપ્ત ા