

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



<sup>૧</sup> અહિંદ્વાત્સલ્યપુષ્કરાવર્ત્ત: વર્ષા ૧

# <sup>દેવાધિદેવ</sup> ભગવાન મહાવીર

( સર્વ`તીથ°કરરુષ સાકાર પરમાત્મતત્ત્વ )

લેખક

ષ. પૂ. મુનિરાજ<sup>્</sup>શ્રી તત્ત્વાન'દવિજયજ મ<sup>ૃ</sup> સા.

૧ જૂઓ પૃ.૧

## મુખચિત્રપરિચય

#### ચિત્ર: શ્રી ચાપાટી જૈન સંઘના સૌજન્યથી

સૌથી ઉપર અશાેક વૃક્ષ<sup>ા</sup> છે. તેને ત્રણ છત્ર< લટકાવેલાં છે.

ભગવંતના જમણા હાથે ઉપર ખુણામાં દેવતાએ વેણુ–વીણા વગેરેનાં દિબ્યધ્વનિએા<sup>3</sup> કરી રહેલ છે.

ભગવંતના ડાળા હાથે ઉપર આકાશમાં દેવતાએ દું દું લિખ વગાડે છે. ભગવંતની બંને બાજુ ચામરાજ વીંઝાઇ રહેલ છે.

ભગવંતના મસ્તકની પાછળ ભામંડલ૬ છે.

ઉપરથી પુષ્પવૃષ્ટિર થઇ રહેલ છે. નીચે પુષ્પા પહેલાં છે ખે સિહા વહે વહન કરાતા સ્કૃટિકમય સિંહાસનપ પર ભગવંત વિરાજમાન છે.

(ચિત્રકાર — શ્રી ગાકુલદાસ કાપહિયા)

૧,૨ વગેરે સંખ્યા પ્રાતિહાર્યોના ક્રમની સ્વક છે



લેખકઃ પરમું પૂજયમુનિ શ્રીતત્ત્વાનં દવિજયજી મ.સા

#### સર્વ હકક શ્રી સઘને સમર્પિત

આ શ્રયત પુનર્મ દ્રણ કાઇપણ જાતના કેરકાર વગર કાઇપણ કરી શકે છે તેને અમા આવકારીએ છીએ.

લેખક

શતાવધાની ૫. પૂ આચાર્ય શ્રી વિજયકોત્તિ ચંદ્રસૂરી થછ મ સા ના શિષ્યરતન ્ ૫. પૂ. મુનિરાજ શ્રી તત્ત્વાન દવિજયછ મ સા

શ્રી ચાેપાટી જૈન સંઘ,

શ્રી ગાેવાલિઆ દેક જૈન સંઘ,

શ્રી **ચ'દ્રપ્રભરવામા વેસ્ટ-વિલેપાર**લે આ**રાધક** ટ્રસ્ટ વગેરેના વિવિધ સહકારથી

પ્રકાશક

શ્રી અહિંદવાત્સલ્ય પ્રકાશન

C/o શ્રી જયસુખલાલ નાગરદાસ શાહ શકર કૃતિર, રાષ્ટ્રીય શાલા રાેડ, વિલેપાચ્સે-વેસ્ટ, મુંખઇ-૪૦૦ ભર

પ્રકારાકવતી વ્યવસ્થાપક શ્રી જયંતીલાલ શામજીભાઈ શાહ

વ્યવસ્થામા સહાયકા પ્રો રાજેન્દ્ર અંખાલા**લ શાહ** શ્રી ગિરીશકુમાર **પરમાન**ંદ **શાહ** 

#### भूक्य ३१. १५-००

પ્રથમાવૃત્તિ: નકલ ૨૦૫૦, સંવત ૨૦૩૦ સને ૧૯૭૪

#### મુદ્રકા :

- (૧) પૃ.૧થી ૩૯૬ નું મુદ્રણ શ્રી પ્રભાતસિંહભાઇ ઇનામદાર પશ્લિકા પ્રિન્ટરી વલાસણ, વાયા આણંદ, ગુજરાત
- (૨) પૃ ૧ થી ૩૯૬ સિવાયનુ મુદ્રષ્: વિક્ટરી પ્રિંદિંગ પ્રેસ, જયાતિ સ્દુહિઓ કંપાઉંડ, કેનેઠી બ્રીજ, મુંબઇ-૪૦૦૦૦૭
- (૩) ચિત્ર મુદ્રણ: **Bolton Fine Art Litho Works,**૨૭૪, તારદ્રેવ રાેડ,
  મુ'ભઇ–૪૦૦ ૦૦૭

#### પ્રાપ્તિસ્થાના :

- (૧) શ્રી **ચાપાટી જૈન સં**ઘ ૩૫. ચાપાટી સી કેસ, મુ*ખઈ*–૪૦૦૦૦૭.
- (૨) શ્રી જયસુખલાલ નાગરદાસ શાહ ૧૧, સ્ટીલ યાર્ડ હાઉસ, બીજે માળે, ૬૭—એફ, સંત તુકારામ માર્ગ, આયર્ગ માર્કેટ, મુંખઇ–૪૦૦ ૦૦૯
- (3) શ્રી જયંતાલાલ શામછભાઇ શાહ રામ નિવાસ, બીજે માળે, સાઉથ પાેડ રાેડ, શ્રી ચંદ્રપ્રભસ્વામી જિનમંદિર પાસે, વિલેપારલે–વેસ્ટ, મુભઇ–૪૦૦ ૦૫૬

तथा

૩૭, મારવાડી, ખનર, પંનાય બેંક સામે, ૧લે માળે, મુળઇ–૪૦૦૦૦૨.

## हेवा धिहेव

**ભાગવાન અહાવી** ર (સર્વ તીર્થ કર સ્વરૂપ સાકાર પરમાત્મતત્ત્વ)

આ ગ્રંથમાં જે બાર ગુણસ્વરૂપ ૩૪ અતિશયા અને ૮ મહાપ્રતિહાર્યા દર્શાવ્યા છે, તે બાર ગુણ જેને હાેય તેજ દેવાધિદેવ પદવીને યાેગ્ય છે.

આ બાર ગુંણ ચરમતીર્થ પતિ <u>ભગવાન</u> મહાવીરને તેમજ સર્વ તીર્થ કરોને હાય છે. તીર્થ કરા સિવાય આ ગુણા બીજાને હાતા નથી.

આ ગ્રંથમાંનું સર્વ વર્ણન <u>દેવાધિદેવ ભગવાન</u> <u>મહાવીર</u> તેમજ સર્વ તીર્ય'કરાને પ્રાય: એક સરખી રીતે લાગુ પડે છે.

## દેવાધિદેવ ભગવાન મહાવીર વિહારાવસ્થામાં

ચિત્ર: શ્રી ગાેવાલિયા ટેક જૈન સંઘના સૌજન્યથી

ભગવ તને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછીના વિહારતું આ દશ્ય છે ભગવંત સુવર્ણ કમળા પર ચાલી રહ્યા છે. દેવતાએા પ્રષ્પવૃષ્ટિ કરી રહ્યા છે.

નીચે પુષ્પપ્રકર સ્વસ્તિકાદિ વિવિધ રચનાઓમા ગાેઠવાઇ રહેલ છે. ચદ્ર અને સુર્ય દેવેંદ્રો ભગવંતને પ્રણામ કરી રહ્યા છે વૃક્ષા નમી રહ્યાં છે. હરણિયા પણ દર્શન કરે છે. દેવલાકમાંથી આવતા કેટલાક દેવતાઓ ભગવંતને નમસ્કાર

કરી રહ્યા છે.

કેટલાક દેવતાઓ દિવ્ય વાજિ ત્રાવેડ દિવ્યધ્વનિ કરી રહ્યા છે. એક પૂણામાં ઉપર દું દુભિ (નગારું) વાગી રહેલ છે ચાર પ્રાતિહાર્યો અશાકવૃક્ષ, છત્ર, સિંહાસન અને ચામરચુગ્મ ભગવંતના વિહાર વખતે આકાશમાં દેવતાએ વહે સંચારિત કરાતા હાય છે.

ચિત્રમા અશાેક વૃક્ષ અને ત્રણ છત્ર એક સાથે જ ઉપર આપેલા છે.

(ચિત્રકાર: શ્રી ગાેકુલદાસ કાપહિયા)





# हेवा धिहेव पशुं

" આ આઠ મહાપ્રાતિહાર્યો રૂપ અસાધારણ ચિહ્નાથી ભગવંતનું દેવાધિદેવપણું જેવી રીતે સ્વયં પ્રતીત થાય છે, તેવી રીતે બીજ કાઇ પણ ચિહ્નવડે તે પાતાની મેળે પ્રતિત થઇ શકતું નથી. અશાક વૃક્ષ વગેરે આ આઠ ચિહ્ના બીજ કાઇ પણ દેવાને હાતા નથી."

— સ સ્કૃત કાન્યની એક નાનકઠી પંક્તિ સ્થીને તેના ૮ લાખ અર્થો કરનાર એવા મહાકવિ મહામહાપાધ્યાય શ્રી સમયસુંદર ગણિ વિરચિત શ્રી કલ્યાણમંદિરસ્તાત્રવૃતિમાંથી અન્દમહાપ્રાતિહાર્યસ્તુતિએાની અવતરણિકાના આધારે.

NWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWWW

જેઓના સિદ્ધમ્રિમંત્ર વાસક્ષેપના અચિંત્ય પ્રભાવથી આ શ્રંથ લખવાની શકિત મારામા ઉત્પન્ન થઇ તે

દક્ષિણદેશાહારક અજોડ વ્યાખ્યાતા

સ્વ. પુજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીવિજયલક્ષ્મણસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબને મારી કોઠિકાદિ વંદના

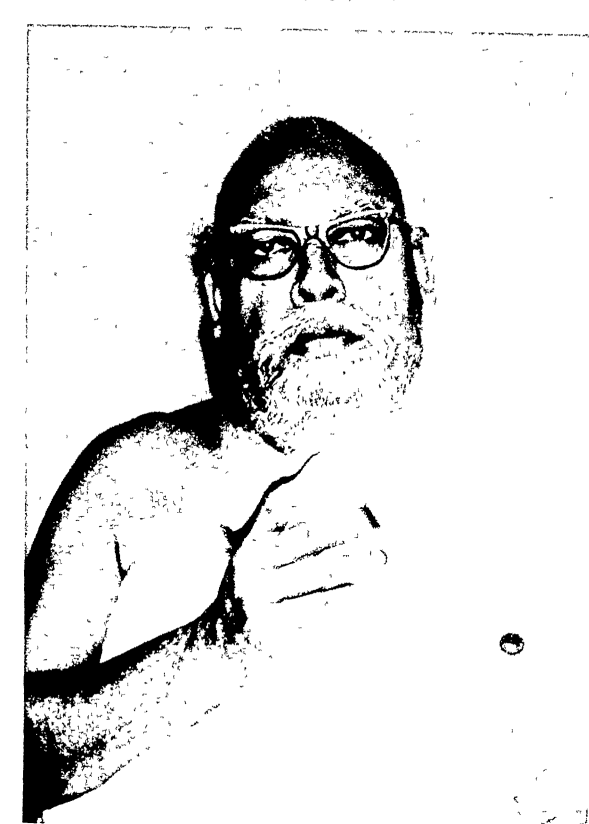
THE STATE OF THE S

તેઓથીની પાતની સ્મૃતિકપે આ શ્રેય પૃથ્વીતલપર શ્રી વીર ભગવેતના રતસનકાળ સુધી અમર રહેા.

~ લેખક

THE STATES OF STATES OF

દક્ષિણદેશાહારક પ. પૂ. સ્વ. આ. દેવ શ્રી વિજય લક્ષ્મણસુરીધરજ મ. સા.



## વં દ ના

જેઓની પરમપાવની નિશ્રામાં આ ગ્રંથનું કાર્ય નિવિ<sup>૧</sup>દન **રી**તે પરિપૂર્ણ થયું

તે

શતાવધાની કવિકુલતિલક ૫ પૂ. ગુરુવર્ય આચાર્યદેવ

શ્રી વિજયકી ત્તિ ચંદ્ર સુરી શ્વર છ મહારાજ સાહેખનાં પવિત્ર ચરણકમલામાં સાદર, સખહુમાન, સવિનય

કાેિ કાેિ વંદના

– લેખક

#### સ્વ. શ્રી વધ<sup>િ</sup>માન માનચંદ શાહ

જેઓની સ્ચનાથી આ ચંથના પ્રકાશનનું પવિત્ર કાર્ય મે' સ્વીકાર્યું' તે મારા અનેવી સ્વર્ગસ્થ શ્રી વર્ધમાન માનચ દ શાહની છળી અહીં આપીને હું તેઓના મારા પરના ધાર્મિક ઉપકારના ઋણમાથી કિંચિત્ મુક્તિ અનુભવું છું.

સ્વ. શ્રી વધ<sup>°</sup>માનભાઇના જન્મ સિંહાર (સૌરાષ્ટ્ર)માં વિ. સં. ૧૯૭૨ માગસર સુદ ૧૪ના થએલ. નાની ઉમરમાં રમત કરતાં કરતાં તેઓને ભૂમિમાથી એક જિનપ્રતિમા મળેલ. તેઓ અત્યંત ધાર્મિક પ્રકૃતિના હતા.

જિનભિંખની પ્રતિષ્ઠા વગેરે અનેક સત્કાર્યો તેઓએ કરેલ. તેઓ મુંબઇમાં વિ. સં. ૨૦૩૦ માગસર સુદ ૩ના સમાધિ પ્વક સ્વર્ગવાસ પામેલ.

તેઓનું જીવન જિનપૂજા, તપ, ત્યાગ, સેવા વગેરે અનેક ગુણાથી સમૃદ્ધ હતું.

– જયસુખલાલ નાગરદાસ શાહ



સ્વ. શ્રી વર્ષ માન માનચદ શાહ

## ર૪ દેવા ધિ દેવ

चउन्वीसं देवाहिदेवा पन्नत्ता, तं जहा -

उसभ - अजित - संभव - अभिणंदण -

सुमइ - परमप्पह - सुपास - चंद्प्पह -

सुविधि - सिअल - सिज्जंस - वासुपुज्ज -

विमल - अणंत - धम्म - संति -

कुंथु - अर - मही - मुणिसुव्वय -

नमि - नेमि - पास - वद्धमाणा।

ચાવીસ દેવાધિદેવ કહ્યા છે, તે આ રીતે :-

ઋષભ - અજિત - સભવ - અભિનંદન -

સુમતિ - પદ્મપ્રભ - સુપાર્વ - ચંદ્રપ્રભ -

સુવિધિ - શીતલ - શ્રેયાંસ - વાસુપૃજ્ય -

વિમલ - અનંત - ધમ - શાંતિ -

કુ શુ - અર - મલ્લી - મુનિસુવ્રત -

નિમ – નેમિ – પાર્ધ – વર્ધમાન.

— શ્રી સમવાયાગ સુત્ર

#### આ ભાર પ્રદર્શન

આ કાર્યમાં મહાન સહકાર આપનાર શ્રી ચાપાડી જૈન સંઘ, શ્રી ગાવાલિઆ દેંક જૈન સંઘ અને શ્રી ચંદ્રપ્રભસ્વામી વેસ્ડ વિલેપારલે આરાધક દ્રસ્ટ ના અમે અત્યંત આભાગ માનીએ છીએ

પલ્લિકા પ્રિન્ટરી. વલાસણ ના માલિક શ્રી પ્રભાતસિંહ-ભાઈના સુદર છાપકામ સમયસર કરી આપવા બદલ અમે આભાર માનીએ છીએ

વિકટરી પ્રિન્ટિંગ પ્રેસના શ્રી ખાણુભાઈ. રમેશચંદ્ર તથા હૈરેશચદ્રના પૃ ૧/૩૯૬ સિવાયનુ બધુજ પ્રિન્ટિંગ વગેરેનું કામ અત્યંત ઝડપથી કરી આપવા બદલ આભાર માનીએ છીએ.

બાલ્ડન ફાઇન આર્ડ લિથા વકર્સના સેલ્સ મૅનેજર શ્રી પટેલના ચિત્રાતું છાપકામ સુદર રીતે કરી આપવા બદલ આભાર માનીએ છીએ.

કાગળના વેપારી શ્રી પ્રહલાદરાય ડાલમિઆ એન્ડ સન્સના કાગળ વિશેષ પ્રકારના કન્ચેશનથી આપવા ખદલ અને કાગળના દલાલ શ્રી જિતે દ્ર એમ. શાહના પણ આ કાર્યમાં સહાયક થવા ખદલ આભાર માનીએ છીએ.

શેઠ શ્રી ભાગી લાલ લહેરચંદના સુપુત્ર શ્રી મહેશભાઇ તથા ખાટલીબાય કંપની, અમદાવાદના શ્રી સંજય ભટ્ટના છાપકામ અંગેની કેટલીક અગત્યની અનુકુળતા કરી આપવા ખદલ આભાર માનીએ છીએ.

એ સિવાય આ પવિત્ર કાર્યમાં જે કેાઇ સહાયક થયા હાય તે સૌના અમે આભાર માનીએ છીએ.

શ્રીવીરનિર્વાણુકલ્યાણુક વીર સં. ૨૫૦૦

અહ દ્વાત્સલ્ય પ્રકાશન વતી જયસુખલાલ નાગરદાસ શાહ

## નિ વેદન

પરમ પવિત્ર દિવસ હતા વિક્રમ સંવત ૨૦૨૭ ના અષાદ સુદ ખીજના. એ દિવસથી એક નવીનતમ જીવનની શરૂઆત થઇ. કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચદ્રાચાર્ય ભગવાન વિરચિત શ્રી વીતરાગસ્તવના અખંડ પારાયણની સાથે તે દિવસથી રાજ એક વંખત એ સ્તવનું સંપૂર્ણ પારાયણ ચાલુ રાખ્યુ. તેના અર્થની ભાવના પણ ચાલુ હતી, તેથી જિનલિકિતના પરિણામ વધતા ગયા અને શ્રી જિને ધર લગવ તના સ્વરૂપની અધિક અધિક સ્પષ્ટતા થતી રહી. જેમ જેમ પારાયણ ભાવવાહી થવા લાગ્યું તેમ તેમ આત્મામા નવા નવા અર્થી સ્કુરવા લાગ્યા અને શ્રી જિને વર ભગવ તની પ્રાતિહાર્યાદિ પ્રત્યેક વસ્તુ પ્રત્યે અભુતપૂર્વ ભકિતભાવ પ્રગટવા લાગ્યાે. ધીરે ધીરે સમજાતું ગયુ કે શ્રી કલિકાલ સર્વ રે પોતાની સંપૂર્ણ પ્રતિભા, ભકિત અને શ્રદ્ધા પ્રત્યેક શબ્દમા ઠાસી ઠાસીને ભરી દીધી છે. શ્રી વીતરાગસ્તવ પાતામા પરિપૃણ<sup>¢</sup> છે. તેમા આરાધનાને લગતી કાેઇ પ**ણ ખાખત** છાડી દીધી હાય એવુ નથી. પ્રત્યેક બાબતને યાગ્ય સ્થાને ગાઠવી છે. એમા પણ ભગવંતના ૩૪ અનિશયા અને ૮ પ્રાતિહાર્યને લગતા <u>વીતરાગસ્તવના પ્રકાશ ૨–૩-૪-૫ ના પારાયણમા તાે ખહુજ</u> દિવ્ય ભાવા માત્માને સમજાતા ગયા. એમાં પણ સાચું રહસ્ય દેવકૃત અતિશયામા છે, કારણ કે તે અતિશયામા ભગવ તની અતિશાયિતા અને દેવાની ભકિત પ્રેરિત રચના શક્તિ એ બેના એકીસાવ છે. જે કે અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યો અંગે નવી નવી અદ્ભુત સ્કુરણાએા નિરંતર થઇ રહી છે, તેા પણ આપણે છદ્મસ્થ હાવાથી તે ખધીજ સ્કુરણાએાને ગ્રથાકાર આપવામાં જેખમ રહેલું છે, એમ પણ મનમા લાગે છે. તેથી પૂર્વના મહર્ષિઓએ જેટલું લખ્યુ છે, તેને જ ગુજરાતીમા રજૂ કરવાના વિચાર રાખેલ છે, એથી શુદ્ધ પર પરા જળવાય છે. આ વિષમ કાળમા ભગવાનની શુદ્ધ **પરંપરાવાળા માર્ગને** જાળવવાે એ જ દરેક જૈનની સામે સૌથી

મહાન્ કાર્ય છે. કાેઇ પણ શાસ્ત્રીય બાબતાેમાં પૂર્વાચાર્યાએ સ્ત્રમતિ ચલાવી નથી, એ જ તેઓએ કરેલ આપણા ઉપરના સૌથી મહાન ઉપકાર છે. દરેક પાતપાતાની મતિ ચલાવ્યે જ ગયા હાત તા આજે આપણી સામે શુદ્ધમાગ કેવી રીતે રહેત <sup>2</sup> ભગવાન શ્રી હુંમચંડાચાર્ય જેવા સમર્થ મહાપુરુષ પણ જયારે ભગવંતનું સ ક્ષિપ્ત ચરિત્ર યાગશાસ્ત્રની સ્વાપજ્ઞ દીકાના પ્રારંભમા લખે છે, ત્યારે પ્રતિજ્ઞા પૂર્વ કહે છે કે-પરંપરાગત અર્થને જ હું રજૂ કરીશ તેઓ સમર્થ અને પ્રતિભાસંપન્ન મહાન આચાર્ય હાેવા છતા ભગવંતના જન્માભિષેક વગેરે પ્રસ ગામા પાતાની કાઇ પણ કલ્પના ચલાવતા નથી. જેવા પ્રસંગા હતા તેવા જ રજૂ કરે છે, જ્યારે આજના કહેવાતા વિદ્વાના જન્માભિષેક સમયના મોટા માટા કળશાએ။ વગેરેને 'કલ્પના' માનીને ભગવાનના ચરિત્રમા લખતા જ નથી. આ બધુ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ નાે તેવા પ્રકારનાે ઉદય કરાવે છે. પરન્તુ તેવા પ્રકારના કર્મોની ક્ષીણતા થયા પછીજ આત્મામાં સત્ય સમજાય છે. જેને ખીજાઓ કેવળ કલ્પના કહે છે, તે જ પ્રસંગામા (જન્માભિષેક આદિ પ્રસગામા) શ્રી તીથ"કર ભગવ'તનું પરમ દિવ્ય રહસ્ય રહેલું છે, જે ભક્તિ વિના કદાપિ આત્મામા પ્રકાશિત થતું નથી. ભગવતની એક એક ખાખત, ભગવતનું એક એક વર્ણું ન, ભગવ તના વિષયમાં કવિએાએ કરેલી એક એક ઉત્પ્રેક્ષા કે ઉપમા વગેરે બધુંજ અત્ય ત સાર્થક છે, પણ ત્યાસુધી પહેાચવા માટે જિનભક્તિથી પરિકમિ<sup>ર</sup>ત **ખુદ્ધિની જરૂર છે. જિનભક્તિના** અતર ગ અને બહિર ગ સ્પર્શ વિના દેવ**તત્ત્વને જા**ણવાના પ્રયતન તે કેવળ નિરર્થં ક પરિશ્રમ છે. શ્રી જિનેશ્વર ભગવ તો વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ હાવાથી અને પૂર્વાચાર્યા ભગવત પ્રત્યે સર્વથા સમર્પિત હાવાથી અસત્ય વચનનાે કાેઇપણુ પ્રસગ જ ઉપસ્થિત થતાે નથી. સપૂર્ણ સત્ય વાણીવહે જીવમાત્રનુ હિત કરનારા ભગવાન, જે અતિશરી નથી તેને શા માટે વર્ણુ વે ? ભગવંતનું પ્રત્યેક નિરૂપણ સંપૂર્ણ યથાથ છે, વાસ્તવિક છે અને પરમાતિપરમ સત્ય છે. તેમા શ્રદ્ધા મુકવી તે જ સ્વપર કલ્યાણના સાચા માર્ગ છે. જો કે આ વિષયમાં ઘણું ઘણુ કહેવાની અંત પ્રેરણા થઈ રહી છે, પણ આ વિષયના વિસ્તાર કરવા અહીં ઉચિત નથી.

અતિશયો અને પ્રાતિહાર્યોના વિશેષ સ્વરૂપને સમજવા માટે શ્રી સમવાયાંગ સત્ર. મહાનિશીથ સત્ર, વીતરાગ સ્તવ, અભિધાન ચિંતામણી, લાેકપ્રકાશ વગેરે ચ થાેમા આવતું પ્રસ્તુત વિષયના સ્વરૂપનું મનન મેં ચાલુ રાખ્યું, પ્રયત્ન કરતાં કરતા આ વિષયનું કાઇક રહસ્ય સમજાતું ગયું.

નીચેની ગાયાનું મનન ઉપયાગી થયું

## चउतीसअइसयजुआ, अठ्ठमहापाडिहेरकयसोहा। तित्थयरा गयमोहा, झाएअन्वा पयत्तेणं॥

— **તિજયપહુત્ત સ્તાે**ત્ર, ગા ૧૦

—ચાત્રીશ અતિશયોથી સહિત, આઠ મહાપ્રાતિહાર્યોથી શાેેેલતા અને નિર્માહ શ્રીતીથ કર લગવ તાેનું ધ્યાન પ્રયત્ન પૂર્વ કરવું જોઇએ

આ ગાથામા સંપૂર્ણ ધ્યાન પ્રક્રિયા છે ધ્યાન માટે શ્રી તીર્થ કરની આટલી વસ્તુઓ પરમ ઉપયાગી છે (૧) ૩૪ અતિશયા, (૨) ૮ પ્રાતિહાર્યો અને (૩) માહરહિતતા.

મા ગાથામા રૂપસ્થ ધ્યાનનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ છે. બીજા પણ અનેક શાસ્ત્રોમા રૂપસ્થ ધ્યાનનુ વર્ણન છે. તે પણ લગભગ એજ રીતે છે.

विशेष साधनाद्वारा समलयुं हे चौह पूर्वना सार श्रीप चमंगद महाश्रुतस्कंध (नवक्षर) नु पणु रहस्य प्रथम पह नमो अरिहंताणं मा छे. श्री महानिशीथ स्त्रमा पणु आल वस्तु कही छे. नमो अरिहंताणं नुं पणु रहस्य अरिहंत पह छे अने तेनु रहस्य भार गुणु छे. तात्पर्यं हे भार गुणे नुं आदांभन दीधा विना श्री अरिहंत परमात्मा कहापि भुद्धिवहें पक्षराय तेवा नथी. भार गुणे ना आदांभन विनानुं श्री अरिहंत परमात्मानुं ध्यान ते

શ્રી જિનોકત સાધુવેશ અને નિર્જ ચલાવ વિનાના માણસને સાધુ માનીને તેની ઉપાસના કરવા ખરાેબર છે. ખાર ગુણ અને અરિહ તેના અવિનાલાવ સંખંધ છે. કેવલજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થતાં જ તીર્જ કરને ૧૨ ગુણ પ્રગટ થાય છે. તે જ લગવાનનાં લક્ષણ છે એટલે કે લગવાનને એાળખવાનાં સાધન છે.

ભગવાન તીર્થ કર જયારે વિદ્યમાન હાય છે, ત્યારે સમકિતી જ્વાં તેઓને આ ૧૨ ગુણા દ્વારા શ્રી તીર્થ કરના રૂપમાં ઓળખે છે. મિશ્યાદેષ્ટિ ભવ્ય જ્વાં તે જોઈને ચમત્કૃત થતા થતા ધર્મ પામી જાય છે આ ૧૨ ગુણા મહાપ્રભાવશાળી છે, ઉપદેશ વિના પણ દર્શન માત્રથી અનેક જીવાના હૃદયને હચમચાવી નાખનારા છે. શ્રી અરિહંત ભગવંતના મહાન મહિમાનું આ ૧૨ ગુણા મુર્ત્તિમાન સ્વરૂપ છે. આ ૧૨ ગુણામાં ૮ તા પ્રાતિહાર્ય છે અને બાકીના ચાર અતિશયા છે: ગ્રાનાતિશય, વચનાતિશય, પ્રજાતિશય અને અપાયાપગમાતિશય. આ જે છેલ્લા ચાર મૃલ અતિશયા કહ્યા, તેમાં ૩૪ અતિશય અને ૮ પ્રાતિહાર્ય સમાઈ જાય છે.

એટલું નિશ્ચિત છે કે ૩૪ અતિશયા અને ૮ પ્રાતિહાર્યાના ધ્યાન કરતા જગતમાં કાઈ અન્ય ધ્યાનપ્રક્રિયા ચિંહયાતી નથી એવી કાઈ ધ્યાનપ્રક્રિયા પણ કાઇ પણ ધર્મમાં નથી કે જેના સમાવેશ ૩૪ અતિશય અને ૮ પ્રાતિહાર્યની ધ્યાન પ્રક્રિયામાં ન થતા હાય. જગતમાં એવું કાઈ ફળ નથી કે જે ૩૪ અતિશયા અને ૮ પ્રાતિહાર્યોથી સહિત ભગવાન તીર્થં કર ન આપી શકે. એવા કાઇ પ્રશ્ન નથી કે જેનું નિરાકરણ આવા ભગવાનમાં ન હાય. એવું કાઇ દુઃખ કે પાપ જગતમા નથી કે આવા ભગવાન સાચા ભાવથી હૃદયમાં આવતાં જ ક્ષણવારમાંજ નાશ ન પામી શકે?

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> त्वत्संस्तवेन भवसन्ततिसंनिवद्धं पापं क्षणात्क्षयमुपैति शरीरभाजाम् ।

<sup>---</sup> ભક્તામર, ગાયા ૭

તેથી હે ભવ્ય જીવા! જગતમાંની કાઇ આડી અવળી વસ્તુને પકડવા કરતાં આવા ભગવાનના ચરણ-યુગલને જ દઢ પકડવાની મહેનત કરા, શ્રદ્ધાપૂર્વ ક પકડા, પછી જાઓ કે આ તીર્થ કર ભગવાન તમારા માટે શું કરી શકે છે!

શ્રી તીર્થ કર ભગવાનનું સાતિશય રુપ નેતાંજ (નિરાકાર રૂપની તો વાત જ શી કરવી!) આંખ નીરખી નીરખીને આસકત થઈ જાય, હર્ષા શ્રુઓની ધારાઓ વહેવા માહે, યુદ્ધ એની પરમ હદે પહેાંચી જાય, શખ્દા વર્ણ વતાં વર્ણ વતાં થાકી જાય અને તે છતાય એ સાતિશય રૂપ અનિરીક્ય, અચિંત્ય અને અવર્ણ નીય જ રહી જાય! એના અર્થ એ પણ નથી કે શખ્દાદ્વારા તે એકાંતે અવાચ્ચ જ છે. શ્રી ગણધર ભગવંતાદિના શખ્દા સામર્થ્ય વાળા છે. તેઓએ તે શખ્દામાં રૂપને જકડી લીધું છે. તે શખ્દામાં તે જ તે રૂપને પામી શકે કે જેની પાસે સમ્યગ્દર્શન હાય. આજે પણ આપણી પાસે પૂર્વાચાર્યોના જે શખ્દા છે, તે તે રૂપને સમજવા માટે પર્યાપ્ત છે. માત્ર જોઇએ સાચી શાધ. કાઈ જો એમ કહે કે પૂર્વાચાર્યોના શખ્દાના આલંખન વિનાજ હું તે રૂપને શોધીશ, તો હું તેને કહીશ કે "મહાનુભાવ! એ મૃગજલ છે, તારા ખધા જ શ્રમ વ્યર્થ જશે!" માટે હે ભવ્ય છવા! પૂર્વાચાર્યોના શખ્દાની કદર કરા.

વિજયાદશમી (સં. ૨૦૨૭) ના સવારમાં ચાર વાગે સ્વપ્ન આવ્યુ તેમાં મેં મારી સામે ત્રણ અમૃતના માટા માટા નીલ રત્નમય કુંભ જોયા. મારા હાથમાં સાનાની કલમ હતી અને સુંદર કાગળ ઉપર હુ શ્રીતીથ કર ભગવંતની વિશેષતાએ લખી રહ્યો હતા. ઊંઘ શહી ગઇ, આન દના અને પ્રમાદભાવના પાર ન હતા. મેં સ્વપ્નની વાત સ્વ. પ. પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રી લક્ષ્મણસરીશ્વરજ મ. સા. પાસે રજા કરી. તેએ પ્રસન્ન થયા મેં કહ્યું "આજથી ભગવંત અંગે યથાશકિત લખવાની શરૂઆત કરવી છે, આપ શુભ આશીર્વાદ આપા " તેઓના શુભાશિષ અને વાસફાપ સાથે મેં લેખનની શરૂઆત કરી. તે દિવસે અઠ્ઠમના તપ કરવાના વિચાર હતા પણ સ્વ. પૂ. આચાર્ય દેવે કહ્યું, "આય' ખેલ કરા", એટલે મેં શુદ્ધ

આયં બિલ કર્યું. સર્વ પ્રથમ ચાત્રીશ અતિશયા અને આઠ પ્રાતિ-ઢાર્યોનું વર્ણન લખવાની શરૂઆત કરી ઉલ્લાસ અપૂર્વ હતો. શ્રી વીતરાગસ્તવનું ભાવવાહી પારાયણ ચાલુ હતું. સ્વ. પૂ. આચાર્ય દેવની કૃપા હતી અને શ્રી તીર્થ કર ભગવંત હૃદયમાં વસી રહ્યા હતા, તેથી કમે કમે બધી અનુકૃળ સામગ્રી ગાઠવાતી ગઇ. આ લખાણ માટેના કાગળા, પેન, કાઇલા વગેરે બધું જ અલગ રાખેલ અને જ્યારે કાઇ પણ જાતના સફમ પણ કાષાયિક ભાવ આત્મામાં દેખાય, ત્યારે આ લખાણ કર્યું નથી, પણ જયારે સંપૂર્ણ ભક્તિ હૃદયમાં હાય, ત્યારેજ આ લખ્યું છે. જેમ જેમ અતિશયાનું વર્ણન લખાતું ગયું તેમ તેમ રહસ્ય પણ સ્પષ્ટ થતું ગયું.

આ પુસ્તકમા જે ગ્રશ્રીના નામનિદેશ કરેલ છે, તે સિવાયના કેટલાક ગ્રંથામાં આ વિષયનું વર્ણન મળે છે, પણ તે વર્ણન, આ પુસ્તકમાના વર્ણનને મળતું હાવાથી, અહીં લીધેલ નથી, બીજું કારણ એ પણ છે કે પુસ્તકનું કદ બહુ માટુ થઇ જાય.

આ બધુ લખાણુ સ પૂર્ણ શાસ્ત્રીય છે. તેમા કાઈ પણ સ્વકલ્પના નથી. પૂર્વાચાર્યાનું જ બધું છે. એમા મારૂં પાતાનું કશું જ નથી છતાં છજ્ઞસ્થતાદિ દાેષાના કારણે મારાથી કાંઇ પણ અનુચિત લખાઇ ગયું હાેય તાે તે અંગે ત્રિવિધે ત્રિવિધે મિચ્છામિ દુક્કડં.

– મુનિ તત્ત્વાનં દવિજય

જેંન ઉપા**ઝય,** ૩૫, ચાપાડી સી ફેસ, મુંબઇ–૪૦૦ ૦૦૭. શ્રી વીર નિર્વાણુ કલ્યાણુક, વિ. સ . ૨૦૩**૦**.

સુસંયમમૃત્તિ<sup>°</sup> યાગનિષ્ઠ પુજ્યપાદ આચાય<sup>°</sup>દેવ શ્રી કૈલાસસાગર સુરી દ્વરજી મ. સા. — ना शिष्यरानं तत्त्विंतः પ. પૂ. ગણિવય<sup>િ</sup> શ્રી કલ્યાણસાગર્જી મ. સા. —ના શિબ્યરાન સૌજન્યમૃત્તિ યુ. ગણિવર શ્રી પદ્મસાગરજી મ.



ના વરદ કરકમલમાં સાદર સમિપિત



# વિષયાનુક્રમ

|                                                    |                  |     | ેષ્ટ        |
|----------------------------------------------------|------------------|-----|-------------|
| અહ <sup>°</sup> દ્વાત્સલ્યપુષ્કરાવત્ત <sup>°</sup> |                  |     |             |
| ( ગ્રંથશ્રેણી અને પ્રકાશતના નામ ગ                  | ાંગે કિંચિત્)    |     | ૧           |
| આ શ્ર'થના નિર્માણમાં ઉપયાગમાં                      |                  |     |             |
| લેવાએલા શ્રંથા                                     | ••               | ••• | y           |
| શ્ર થનામ સ કેતસ્ચિ                                 | •                | ••  | ૨૧          |
| શષ્દ સંકેતસ્ચિ                                     | ••               |     | <b>૨</b> ૨  |
| આદિમ <b>ં</b> ગલ − ૧                               | •••              | ••• | २३          |
| અાદિમ <b>ં</b> ગલ − ૨                              | •••              | ••• | 3२          |
| સર્વ તીર્થ કરાેનું સંક્ષિપ્ત સામાન્ય સ્વ           | <sub>રુ</sub> પ્ | ••• | 38          |
| विषय प्रवेश - १ (४ अथवा १२ अणु                     | )                | ••• | ૪૫          |
| વિષય પ્રવેશ - ૨ ( ૩૪ અતિશયે৷ )                     |                  | ••• | પપ          |
| ૩૪ અતિશયે৷ – સંક્ષિપ્ત વ <b>ણ</b> ન                |                  | ••• | ૭૫          |
| विषय प्रवेश - ३ (८ महाप्रातिहार्थी)                |                  |     | ८१          |
| મધ્યમંગલ                                           | •••              | ••• | ૯૫          |
| અધ્યયન – ૧: ૪ સહજ અતિશયેા                          |                  | ••• | ८६          |
| અધ્યયન - ૨ ૧૧ કમ <sup>૧</sup> ક્ષયજ અતિશ           | ાયેા             |     | ૧૧૫         |
| અધ્યયન – ૩ · ૧૯ દેવકૃત અતિશયા                      |                  | ••• | १४०         |
| અધ્યયન – ૪ · ૮ મહાપ્રાતિહાર્યો                     |                  | ••  | १८३         |
| અ'તિમ મગલ                                          | ••               | •   | २२७         |
| પરિશિષ્ટા ૧ થી ૨૨                                  |                  |     | २२८         |
| ઉપકાર – સ્મૃતિ                                     |                  |     | <b>૩</b> ૯૪ |
| અંતિમ અ તિમ મંગલ                                   |                  |     | 366         |

## विशेष विषयानु क्रम

|                              |                            |               |       | પૃ.         |
|------------------------------|----------------------------|---------------|-------|-------------|
| અદુભુત રૂપવાળું શ            | ારીર                       | •••           | •     | ৬৩          |
| લાકાત્તર સુગ ધવાળ            | ં શરીર                     | •••           | • • • | ૧૦૫         |
| રાગરહિત શરીર                 |                            | ••            | ••    | १०६         |
| સ્વેદ અને મલથી ર             | હિત શરીર                   | •••           | •••   | १०८         |
| કમલસમાન સુગ'ધી               | <i>ધ</i> ાસાધાસ            | 4             | •     | १०५         |
| <b>इध</b> केवा श्वेत मां     | સ અને રુધિર                | **            |       | <b>११०</b>  |
| યાજન ક્ષેત્રમા દેવા          |                            | કાેડી         |       |             |
| સ ખ્યાના સ                   | માવેશ                      | •••           | •••   | ૧૧७         |
| વાણી – સવ <sup>ર</sup> ભાષાસ | ાવાદિની ચાેજન              | નગામિની       | ••    | ૧૨૧         |
| ભામ <b>ં</b> ડલ              | •••                        | ••            | •••   | १३१, २२०    |
| કમ'ક્ષયજ અતિશ <sup>ે</sup>   | યા ૪/૧૧ રાગ                | વગેરેના પ્રશમ | • • • | ૧૩૪         |
| ધર્મ ચકે                     |                            | •••           | ••    | ૧૪૩         |
| ચામર                         | ••                         | •••           | •     | ૧૪૯, ૨૧૩    |
| સિંહાસન                      | •••                        |               | •••   | १४६, २१६    |
| ત્રણ છત્ર                    | ••                         | •••           |       | १५०, २२३    |
| धंद्र <sup>६</sup> वक        | •                          | •••           |       | ૧૫૦         |
| સુવર્ણ કમળ <u>ે</u> ા        | ••                         | •••           | ••    | ૧૫૨         |
| ત્રણ ગઢ                      | •••                        | • • •         | •••   | ૧૫૬         |
| ચતુ <b>મુ</b> 'ખતા ,         | •••                        | •••           | •••   | १६८         |
| સમવસરણસ્થ ભ                  |                            |               |       |             |
|                              | ંત્રીના પુત્રનુ દ          | _             | •••   | ૧૭૧         |
| સમવસરણસ્થ ૯                  | ાગવ <sup>ે</sup> તના ધ્યાન | ની વિધિ       | •••   | <b>૧</b> ૭૨ |

| ચૈત્યવૃક્ષ – અશાેકવૃક્ષ              | •           | १७६, १८ | <u> ५</u> ६, ३६८ |
|--------------------------------------|-------------|---------|------------------|
| કાંટાએાનું અધામુખ થવું               |             |         | १७६              |
| વૃક્ષાનું નમન                        | ••          | -••     | १७८              |
| દું દુભિ                             | ••          | ્ર ૧ા   | १८, २२०          |
| વાયુનું અનુકૂલ વહુન                  | ••          |         | ૧७૯              |
| પક્ષીચ્યાની પ્રદક્ષિણા               |             | • •     | १८०              |
| ગ`ધાદકની વર્ષા                       | •••         | •       | १८२              |
| પુષ્પવૃષ્ટિ                          | •           | ૧૮      | ४, २०४           |
| કેશ વગેરેની અવસ્થિતતા                |             | •••     | १८४              |
| કરાેડા દેવતાઓ સેવામા હાેય            | •           | •       | १८६              |
| ઋતુઓ અને ઇંદ્રિયાર્થીનું અનુકૃલપ     | <b>ब्लि</b> | •       | १८६              |
| દિ <b>૦</b> યધ્વ <b>નિ</b>           | •••         | ••      | २०६              |
| અતિશયા – પ્રાતિહાર્યોદ્વારા અદ્દલ્   | त स्तवना –  |         |                  |
| વીતરાગ સ્તવ – વિશેષ વિવેચ <b>ન</b> ૧ | ••          | •••     | २६३              |

१ आ विषय भास वायवा लेवा छे.

## પરિશિષ્ટ – અનુક્રમ

| નં.        | નામ                                 | યુ.         |
|------------|-------------------------------------|-------------|
| ٩          | સમવાયાંગ સુત્ર 🕠                    | २२८         |
| ર          | ઋષિભાષિત સુત્ર ( ઇસિભાસિઆઇ )        | २३५         |
| 3          | અલિધાન ચિંતામણી                     | ૨૪૧         |
| 8          | વીતરા <b>ગ</b> સ્તવ <sup>૧</sup>    | રપ૧         |
| પ          | યાગશાસ્ત્ર                          | २८३         |
| Ę          | ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર        | 300         |
| ড          | પ્રવચનસારાદ્ધાર                     | <b>३०४</b>  |
| 4          | લે <b>ાક</b> પ્રકાશ                 | 30€         |
| ج          | ઉપદેશ પ્રાસાદ                       | <b>૩</b> ૧૫ |
| ૧૦         | પ્રતિક્રમણ સ્ત્ર–પ્રેબાધ ટીકા       | <b>૩</b> ૨૬ |
| ૧૧         | પઉમચરિય ં                           | 330         |
| ૧્૨        | તિક્ષાયપણ્ણુતી                      | 338         |
| 63         | કુવલયમાલા                           | 336         |
| १४         | જૈન ત <sub>ત્ત્</sub> વાદશ <b>ે</b> | 388         |
| <u>૧</u> ૫ | ચઉપન્નમહાપુરિસચરિય                  | <b>૩</b> ૫૦ |
| १६         | દેવવ દનમાલા                         | 343         |
| શુ છ       | સુમાસરણુના ઢાળિયાં                  | 3 <b>६२</b> |
| 96         | ચૈત્યવૃક્ષ                          | 386         |
| ૧૯         | દેવાધિદેવના પાંચ વણ <sup>૯</sup>    | EUE         |
| २०         | પ્રકીર્ણ અવતરહ્યા                   | ३७६         |
| ૨૧         | ખુદ્ધના પ્રાતિહાર્યો ( વિનયપિટક )   | 320         |
| <b>૨</b> ૨ | લકતામર સ્તાત્ર ( પદ્ય ૩૧–કથા )      | ૩૯૧         |

૧ આમાં **વીતરાગ સ્તવ** પ્રકાશ ર—૩–૪-૫ મૃલ, શબ્દાર્થ અને ભાવાર્થ ટીકા અને અવચૃણુ<sup>૧</sup>ને આધારે સ્તુતિરૂપે વિસ્તારથી આપેલ છે. એ ખાસ વાચવા યાગ્ય છે.

# અહિંદ્વાત્સલ્ય પુષ્કરાવત

### ( રૂં યુશ્રેણીના નામ અંગે કિચિત્)

જયારે સૌથી પ્રથમ વાર શ્રી તીર્થ કર નામકર્મની નિકાચનાના પરમ હેતુરૂપ શ્રી ૨૦ સ્થાનકોતું વર્ષુન મહામહાપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી મહારાજના લાકપ્રકાશ ગ્રથમાં વાંચ્યું, ત્યારે મારા આત્માને એ સ્થાનકા પ્રત્યે ન કહી શકાય તેવું અદ્લુત આકર્ષણ જાગ્યું.

શ્રી જિનશાસનનું રહસ્ય નવકાર, તેનું રહસ્ય પ્રથમ પરમેષ્ઠી દેવાધિદેવ શ્રી અરિહંત પરમાત્મા, શ્રી અરિહંતપદનું રહસ્ય ભગવંતના ૧૨ ગુણ, તેનું રહસ્ય શ્રી તીર્થ કર નામકર્મની નિકાચના વખતનાં ૨૦ સ્થાનકાની મહાન્ ઉપાસનાથી એાતપ્રાત આત્માના પરમશુભ પરિણામ અને તેનું પણ રહસ્ય એ વીશેવીશ સ્થાનકામાં પ્રથમ સ્થાનક અર્જદ્વાત્સલ્ય છે, એમ સખજાશું.

આ પ્રથમ સ્થાનક એવુ છે કે તે શ્રી તીર્થ કર લગવંતની પ્રકૃતિ (સ્વલાવ) ગત છે. જેવુ વાત્સલ્ય (સ્નેહ, પ્રેમ, ભક્તિ, અનુરાગ, આદર, બહુમાન વગેરે) શ્રી તીર્થ કરના જીવામાં સર્વ અહિતા (તીર્થ કરો) પ્રત્યે હાય છે, તેવું વાત્સલ્ય અન્ય જીવામાં કદાપિ હાતુ નથી. એનુ એક જ કારણ એ છે કે શ્રી તીર્થ કર લગવતાના જીવાનુ તેવા પ્રકારનું અનાદિકાલીન વિશિષ્ટ તથા— લબ્યત્વ ળીજા જીવા કરતાં તદ્દન જુદ્દ હાય છે.

१. अर्७ ६=अरि७त प्रत्य वात्सस्य=अस्ति

શ્રી જિનશાસનમાં ઉત્તમ પુરુષોને 'શલાકા પુરુષ' કહેવામાં આવે છે. તેમા પણ ચાવીશ તીર્થ કરોને 'ઉત્તમાત્તમ શલાકા પુરુષ' ઠહેવામાં આવે છે.

જેમ મહાપુરુષ થનાર ખાળકનાં લક્ષણે શિશુકાળથી જ જુદાં હાય છે, તેમ સંપૂર્ણ સંસારમાં ચરમલવી જવામાં પણ સર્વથી ઉત્તમાત્તમ થનાર શ્રી તીર્થ કર લગવંતની પ્રકૃતિ અનાદિ કાળથી

```
જે ભવમાં શ્રી તીર્થ કર ભગવ તા નિર્વાણને પામે, તે ભવની અપેક્ષાએ છેલા ત્રીજા ભવમા તેઓ શ્રી તીર્થ કર નામકર્મની ઉપાજ નાનાં હેતુભૂત ૨૦ સ્થાનકાનુ પરમોચ્ચ ભાવથી આસેવન કરે છે
```

ते वीश स्थानक ( आराधनाना स्थान, पह ) आ रीते छे:-

- ૧ અર્હદ્-વાત્સલ્ય (અર્હદ્=સાકાર પરમાત્મા)
- २ सिद्ध-वात्सस्य (सिद्ध=निराष्ठार ")
- उ प्रवयन-वात्सस्य ( प्रवयन=श्रुतज्ञान, संघ )
- ૪ ગુર્-વાત્સલ્ય ( ગુર્=ધર્મ પમાડનાર )
- ૫ સ્થવિર–વાત્સલ્ય (સ્થવિર=વૃદ્ધ સાધુ)
- **६ ખહુશ્રુત-વાત્સદય ( ખહુશ્રુત=ज्ञानो** )
- ७ तपस्वि—वात्सस्य
- ८ सहा ज्ञानापयाग ( ७५याग=रमणुता )
- ८ स∓यह्त्व-अतियारवर्%न (अतियार=हे।ष)
- १० विनय-अतियारवर्जन
- ૧૧ આવશ્યક-અતિચારવજીન
- ૧૨ શીલવત-અતિચારવજીન ( શીલ=મૂલગુણ વત=ઉત્તરગુણ )
- ૧૩ ક્ષણલવ ( સદા વૈરાગ્યભાવના )
- १४ त्र
- ૧૫ ત્યાગ
- १६ वैयाष्ट्रस्य ( साधुसेवा )
- ૧૭ સમાધિ
- ૧૮ અપૂર્વ જ્ઞાનગ્રહણ (અપૂર્વ=નવીન)
- ૧૯ શ્રુત ખહુમાન ( શ્રુત=આગમ )
- ૨૦ પ્રવચનપ્રભાવના ( જિનધર્મની ઉન્નતિ )

જુદા જ પ્રકારની હાય છે, ધ્ર અને એવું હાય તા જ તેઓ છેલ્લા ભવમાં પરમાત્તમ – પુરુષાત્તમ થઇ શકે. આ એક મહાન્ પ્રાકૃતિક નિયમ છે.

પ્રથમ સ્થાનકનું નામ છે: અહે દ્ – વાત્સલ્ય. એમાંના ખંને શખ્દા શાસ્ત્રીય – પારિભાષિક હાવાથી પૂર્વ નિર્ધારિત અર્થ ને સંપૂર્ણ રીતે ધ્વનિત કરનારા છે. અહે ન્ એટલે પચ મહાકલ્યાળુકાને કારણે જેઓ જગતમાં સર્વોત્તમ છે, તે લગવાન અરિહંત. અહે ત્નાં ચાર રૂપ છે: નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને લાવ. આ ચાર મહાન્ પવિત્ર રૂપા વડે લગવાન અરિહંત ત્રણે લાકને સર્વદા પવિત્ર કરનારા છે.

નામ અહિ ન્ એટલે અરિહ તોનાં ઋષભ આદિ જેટલા પણ નામાં છે અથવા અરિહ ત, તીર્થ કર, જિન, વિશ્વાતમા, સવિ રૂ, વીતરાગ, જગન્નાથ વગેરે જેટલાં પણ પર્યાયવાચી નામા કે વિશે-ષણા છે, તે ખધાં જ ભગવંતનુ નામ સ્વરૂપ છે. તે આલંખન લેવા યાગ્ય છે.

સ્થાપના એટલે ભગવાનની મૂર્તિ, આકૃતિ વગેરે. અધી જ શાશ્વત અને અશાશ્વત જિનપ્રતિમાઓ ઉપાસનીય છે. દ્રવ્ય અરિ- હંત એટલે સ્વર્ગ માંથી ચ્યવન થતા જ માતાના ગર્ભ મા આવેલા ભગવંતની ચ્યવનઅવસ્થાથી માડીને નિર્વાણુ સુધીની અધી જ અવસ્થાએ અને તે પછીની સિદ્ધાવસ્થા પણ દ્રવ્ય અરિહ ત છે. તેમાં ફક્ત જ્યારે ભગવાન સમવસરણમાં ચતુમું ખ વિરાજમાન થઈ ભવ્ય જીવાના હિતને માટે ધર્મ દશના આપતા હાય છે, ત્યારે તે ભાવઅરિહ ત કહેવાય છે.

આ રીતે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ: એ ચારે પ્રકારની અહિંદ્ – અવસ્થાએ વાત્સલ્ય ધારણ કરવા યાગ્ય છે. વાત્સલ્ય એટલે જે જે રીતે ઉચિત હાય તે તે સર્વ રીતે સંપૂર્ણ ભક્તિ કરવી તે. જગતમાં એવા શાશ્વત નિયમ છે કે જેને જેમાં અનન્ય શ્રદ્ધા હાય તે તેવો થાય જ. આ નિયમથી જ અરિહ તાના જીવાને જ અરિ-

१ न्या पहार्थनु वधु निउपण् 'षटपुरुषचिन्त' अथमां छे.

હતા પ્રત્યે સવ<sup>્</sup>શ્રેષ્ઠ અહ<sup>દ</sup>દ્દ – વાત્સલ્ય હાય છે. આ અહ<sup>દ</sup>દ્-વાત્સલ્યના મહાન્ પ્રભાવથી અધી જ ઉપાસનાએામાં અપૂર્વ અળ, વીર્ચ, પરાક્રમ, સામર્થ્ચ, વગેરે પ્રગટે છે અને તે સર્વશ્રેષ્ઠ અળ, વીર્યાદિના પ્રભાવે જ સર્વાત્તમ પુષ્યરૂપ શ્રીતીર્થ કરનામકર્મ અંધાય છે, એવી શ્રી મહાનિશીય સૂત્રની વાણી છે.

મારાથી પણ આ પ્રથમ સ્થાનક અહેં દ્ — વાત્સલ્યની યથાર્થ ઉપાસના થાય એ માટે શ્રી તીર્થ કરના સ્વરૂપને જેમ અને તેમ અધિક શાસ્ત્રીય શખ્દોમાં જાણવાની જિજ્ઞાસા જાગી. પ્રયત્ન શરૂ થયા. જિનરૂપની ભાવના શ્રી વીતરાગ સ્તવના આધારે શરૂ કરી. તેથી ભગવાન પ્રસન્ન થયા અને કલિકાલસર્વદ્રા ભગવાન શ્રી હેમચ દાચાર્ય પણ. તેથી નવા નવા અપૂર્વ ભાવા આત્મામાં પ્રકા-શિત થવા લાગ્યા અને તે અધા જ ચથરૂપે થાય, એવી ભાવના પ્રજ્વલિત – વધુ પ્રજવલિત થવા લાગી. તેનું સર્જન પ્રસ્તુત અન્થ-શ્રેણિ છે.

આ શ્રેણિમાં અનેક પુસ્તકા અનુકૂળતાએ પ્રગટ થશે. બધાં જ પુસ્તકાના એક જ વિષય હશે –દેવાધિદેવ ભગવાન મહાવીર.

વાત્સલ્ય એ જ જગતમાં સર્વ રસામાં ચરમ મહાન રસ છે તે પ્રશાંત રસની પરાકાષ્ઠા છે, જે શ્રી તીર્થ કરને જગતમાં પ્રગટ કરે છે.

આ રીતે અહિંદ – વાત્સલ્ય નામ મારા મનમાં લાંબા કાળથી ઘોળાતુ હતું પણ ગ્રન્થત્રેણિનું નામ પરિપૂર્ણ કેમ થાન એ એક મહાન પ્રશ્ન હતા એટલામા એક દિવસ જ્યારે હું 'ભક્તામર નેતાત્ર'નુ ભાવપૂર્વંક પારાયણ ઉપાશ્રયની ગૅલેરીમાં એસીને કરતા હતા. ત્યારે ઉનાળા હાેવા છતાં આકાશમાં વાદળો દેખાયાં, વર્ષા થઈ શેડાક છાંટા દેહ ઉપર પડ્યા અને ત્યાં જ પુષ્કરાવર્ત નામ મનમાં સ્કુર્યું. નિર્ણય થઈ ગયા નામના. તે નામ હતુ –શ્રી અત્ધિ – વાત્સલ્ય પુષ્ટરાવર્ત પુષ્કરાવર્ત એટલે સર્વોત્તમ પ્રકારના એક મેઇ. શાસ્ત્રીય શખ્દ છે, આ. ઉપાધ્યાય ભગવાન શ્રી

યશાવિજયજ મહારાજા ' અમૃતવેલની સજઝાય 'માં વચનામૃત વરસાવે છે કે —

'શુદ્ધ પરિણામને કારણે, ચારનાં શરણ ધરે ચિત રે, પ્રથમ તિહાં શરણુ અરિહંતનું, જેહ જગદીશ જગ –મિત્ત રે. ચે.૧ ૪

જે સમવસરણમાં રાજતા, ભાંજતા ભવિક સંદેહ રે, ધર્મના વચન વરસે સદા, પુષ્કરાવર્ત જિમ મેહ રે. ચે. ૫'

આ પદેામાં 'પુષ્કરાવત ' શખ્દના પ્રયાગ છે.

'सकलकुशलवल्ली पुष्करावर्तमेघो . ।'

એ પ્રસિદ્ધ પદમાં પણ પ્રયોગ છે. તેના અર્થ એ છે કે શ્રી શાંતિનાથ તીર્થ કર ભગવાન સર્વ પુષ્યરૂપ વેલડીઓને સિંચવા માટે પુષ્કરાવર્ત મેઘ છે.

માહાકવિ કાલિદાસ ' મેઘદ્ભ 'માં ગાય છે કે — ' जात वशे भुवनविदिते पुष्करावर्तकानाम् । '

જે મેઘને ઉદ્દેશીને આ કાવ્ય સ્કુર્યું છે તે મેઘ વિશ્વવિખ્યાત પુષ્કરાવર્ત મેઘાના વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલ મેઘ છે.

શ્રી સ્થાનાગ સૂત્ર<sup>ર</sup> વગેરેમાં પણુ આ મેઘનાે ઉલ્લેખ છે ત્યાં કહ્યુ છે કે પુષ્કરાવર્ત મેઘની એક જ વૃષ્ટિથી પૃશ્વી (જમીન) સુસ્તિગ્ધ રસભાવિત અને દસ હજાર વર્ષો સુધી ધાન્ય ઉપજાવવાને ચાગ્ય થાય છે.<sup>3</sup>

લાકપ્રકાશ સર્ગ ૩૦માં કહ્યુ છે કે–પ્રથમ સ્થાનક અહિંદ્-વાત્સ; લ્યમાં નામ આદિ ચારે પ્રકારના અસ્હિત લેવા અને વાત્સલ્ય

૧ ચેતન જ્ઞાન અજુવાળીએ

२. पुक्खलावट्टए ण महामेहे एगेण वासेण दस वासमहस्साइ भावेति । (स्था, ४, सूत्र ४.)

<sup>3.</sup> આ જ વિષયનુ વર્ણન લાકપ્રકાશના ૨૯મા સર્ગમાં છે.

એટલે (૧) ભક્તિરાગ (૨) અરિહ'તના વાસ્તવિક ગુણાનુ લાકમાં પ્રખ્યાપન (સવિશેષ કીર્તન) અને (૩) ઉચિત ઉપચાર (ઉપચાર= દ્રવ્યપૂજા અને ભાવપૂજા) આ રીતે વાત્સલ્ય ત્રિવિધ અર્થને પ્રસ્તુત કરે છે. તેમાં ભક્તિરાગ અતરંગ વસ્તુ છે. ગુણુપ્રખ્યાપન લાકની સાથે સંખધ ધરાવે છે, તે લાકના હુદયમાં ભક્તિરાગ જન્માવે છે અને ઉચિત ઉપચારના સંખંધ મન, વચન અને કાયાની સાથે છે. વચન અને મનથી ભાવપૂજા કરવાની હાય છે અને શરીરથી દ્રવ્યપૂજા. દ્રવ્યપૂજા વખતે પણ માનસિક ઊંચા ભાવા તા હાવા જ જોઇ અને અને તેની પરાકાષ્ઠામાં શ્રીતીથે કર—નામકમેની નિકાચના થાય છે.

શ્રી અરિહેત ભગવન્તના વાસ્તિવિક ગુણાને અર્થી આત્માએ સમજે, તેથી ભગવન્ત પ્રત્યે ભક્તિરાગ વધે અને તેઓ ઉત્તમ પ્રકારની દ્રવ્ય અને ભાવપૂજા કરી શકે, એ દિવ્ય આશયથી પ્રસ્તુત ગ્રન્થશ્રેણીનું પ્રકાશન છે.

ભગવન્તની કૃપાથી મારા હુદયમાં જાગેલા અહ<sup>°</sup>દ્દ વાત્સલ્યને પ્રવધ<sup>°</sup>માન અનાવવા માટે હું આ પ્રયત્ના કરી રહ્યો છું.

નામમાં 'રસ' શખ્દ ગુપ્ત છે. વાત્સલ્ય પાતે જ રસ છે. વાત્સલ્ય એટલે લક્તિરસની પરાકાષ્ઠા. 'પુષ્કરાવર્તા' શખ્દ દ્વારા હું ભગવન્તની કૃપા યાચું છુ અને ભગવન્તને પ્રાર્થના કરું છું કે—

'હે કૃપારસસિન્ધા! દેવાધિદેવ! તીથે કર ભગવન્ત! આપની કૃપાથી, આપના પ્રભાવથી, આપના અનુભાવથી, આપની દયાથી, આપની કરુણાથી અને આપની અનુક પાથી આ ગ્રન્થશ્રેણી આપના વિશેના ભવ્ય જવાના વાત્સલ્યરસને પુકરાવતે મેઘની જેમ વરસે. એક એક વર્ષ એવી કરે કે જેથી ભવ્યજવાના હૃદયક્ષેત્રમાં ભક્તિને અનુકૃળ પરમ ભાવાને સુનિષ્પન્ન કર્યા જ કરે.'

'નામ ને સ્પષ્ટ કરવા જે જરૂરી હતું, તે પ્રદર્શાવીને વિરમુ છું.

# આ ગ્ર'થના નિર્માણમાં ઉપયાગમાં લેવાયેલા ગ્ર'થા

૧. ઉપાધ્યાય લ. શ્રી ચરાેેેેવિજયજી મ. વિરચિત **अધ્યાત્મसાર:** મુનિ શ્રી ચન્દ્રશેખરવિજયજી મ. કૃત ગુજરાતી લાવાનુવાદ પ્રકાશક: કમલ પ્રકાશન, અમદાવાદ હ.

2. ANEKANTA JAYAPATAKA
(अनेकान्त जयपताका)
By HARIBHADRA SURI
Edited by —
H. R. Kapadia., M. A.
Published by —
Oriental Justitute. Baroda

રકેલિકાલ સર્વત્ર શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય વિરચિત અભિધાનચિન્તામણિ સ્વાપત્ર ટીકા સહિત સંપાદકો: પં. હરગાવિંદદાસ અને પં. બેચરદાસ પ્રકાશક: નાથાલાલ લક્ષ્મીચંદ વકીલ (દાદર જૈન જ્ઞાનમંદિર, પુસ્તક નં. ૪૮૫૮)¹ સંજ્ઞા: અ. ચિં.

૧. જે ગ્રાનલડાર વગેરેના પુસ્તકના અહીં ઉપયોગ કરેલ છે, તેનુ આ નામ વગેરે જાણવુ.

४. श्री विજयराजेन्द्रसूरि विरिश्यत

अभिधानराजेन्द्रकोपः ( भाग १/७ )

प्रशंशक अशिधान राजेन्द्र कार्याक्षय, रतक्षाभः
(कैन ज्ञानभहिर हाहरनां पुस्तके (७५२थी)
सज्ञाः अ राकेन्द्र

પ. અજ્ઞાતકતુ<sup>°</sup>ક સ્તોત્ર ' **अस्हिण नमो** ' ન. સ્વા. પ્રા. વિ.<sup>૧</sup> પ્ર. ૨૦૪

ક. શ્રી મલચગિરિ આચાર્ય કૃત વિવરણ સહિત શ્રી ભદ્રભાહું સ્વામીકૃત નિર્યુ કિત સહિત श्રी आवश्यकसूत्रम् (પ્રત) પ્રકાશક શ્રી આગમાદય સમિતિ, સુબઇ. સ જ્ઞા: આવ. મલચ.

૭. શ્રી ગણધર સુધર્માસ્વામી રચિત શ્રી ભદ્રભાહુંસ્ત્રામી શ્રુતકેવલીકૃતનિયું કિત્તયુક્ત શ્રી હરિભદ્રસ્ર્રિપણીત વૃત્તિયુક્ત श्री आवश्यकस्त्रम् ( પ્રત ) સ ગા . આવ. નિ. હારિ.

## ८. इसिभासिअसुत्त

(श्री ऋिषापितसूत्रम्)
त् चतुिस्त्रभाष्त्रतात्रभणस्तत्रत्रम् — कॅन स्तीत्र संहोह ला.
पृ. ८१ ने आधारे)
स पाइंड - श्री अतुर्श्विकथ सुनि
प्रश्राशंड - श्री साराक्षार्ध मिणुदाद नवाण, अमहावाह.
(केन ज्ञानम हिर, हाहर, पुस्तंड न . ३६८)
संज्ञा - धिसिह्यासिक्य

<sup>.</sup> ૧ુંઓ ય્યનામસ કૃતસ્ચિ.

૯. ઉપદેશ પદ ચુજ<sup>૧</sup>ર અનુવાદ — આ. શ્રી હેમસાગરસૂરિ મ. પ્રકાશક: ચંદ્રકાંત સાકરચદ ઝવેરી, ૩૧/૩૩ ખારાકૂવા, ત્રીજે માળે, મુંબઇ—૧.

૧૦. **૩૫વેરા૫વમાા પ્રંથ:** ( પ્રત ) પ્રકાશક : શ્રી મુક્તિકમલ જૈન માહનમાલા, કાેઠીપાળ, વડાેદરા, ( દાદર જૈન જ્ઞાનમ દિર, પ્રત નં. ૧૮૭ )

૧૧. શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિ વિરચિત **૩૫દે્ગપ્રાસાદ** ગુજરાતી ભાષાંતર પ્રકાશક જૈન ધર્મપ્રસારક સભા, ભાવનગર. ત્રીજી આવૃત્તિ (જૈ સા. વિ. મંડળ, પુ. નં. પદ્દ૧૨) સગ્રા . ઉ. પ્રા. ભાષાંતર = ભાષાં.

૧૨. યુગપ્રધાન પૂર્વધર શ્રી ભદ્રભાહું વિરચિત મહામહાપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજય ગણિકૃત સુબાધિકા વૃત્તિયુક્ત. कल्पसूत्र ( પ્રત ) પ્રકાશક : મક્તલાલ ઝવેરચંદ ગાંધી, અમદાવાદ. સજ્ઞા : કલ્પ. સુબા.

વ્યાપ્યાન = વ્યા.

૧૩. શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર વિચરિત कल्याणमंदिरस्तोत्रम् મહામહાપાધ્યાય શ્રી સમયસુદ્ધરગણિકૃત વૃત્તિસહિત (પ્રતાકારે) પ્રકાશક . મહાવીરસ્વામી મદિર, પાયધુની, મુંબઈ. (જે. સા. વિ. મ.<sup>૧</sup> પ્રત નં. ૧૦૭૬)

ત જૅનસાહિત્ય વિકાસમ ડળ, વિલેપારલે, મુ બઇ

૧૪. કુવલયમાલા

ગૂર્જ રાતુવાદ આ. હેમસાગરસૂરિ મ. પ્રકાશક : શ્રી ચંદ્રકાંત સાકરચંદ ઝવેરી, ૩૧/૩૩, ખારાકૂવા, ૩ જે માળે, મુંબઇ–૨.

૧૫. દાક્ષિણ્યચિહ્નાંક શ્રી ઉદ્યોતનસૂરિ વિરચિત **જીવलयमाला** (પ્રાકૃત) પ્રકા. સિધી જૈન સિરીઝ, ભારતીય વિદ્યાભવન, મું**ળ**ઈ

૧૬. શ્રી આત્મારામજ મહારાજ કૃત જૈનતત્ત્વાદર્શ પ્રકા. શ્રી આત્માનંદ જૈનસભા, અંખાલા, પંજાબ.

१७. जैस्नतोत्रसंदोह (प्रथम भाग) સંપા. ચતુરવિજય મુનિ પ્રકા. સારાભાઈ મણિલાલ નવાય, અમદાવાદ સંગ્રા : જૈન સ્તા. સં. ૧

૧૮. ક્ષુલ્લક જિનેન્દ્રવર્ણી વિરચિત જૈનેન્દ્ર સિદ્ધાન્ત કાેશ પ્રકા. ભારતીય જ્ઞાનપીઠ, પ્રધાન કાર્યાલય ૩૬૨૦/૨૧, નેતાજ સુભાષ માર્ગ, દિલ્લી, ૬

१६. श्री यतिवृषकायार्थ विरयित तिलोयपणात्ति

> પ્રકા. જેન સંસ્કૃતિરક્ષક સંઘ, શાલાપુર કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત

૨૦. ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર ગુજરાતી ભાષાંતર પ્રકા. જેન ધર્મ પ્રસારક સભા, ભાવનગર (જે. સા. વિ. માંડળ, પુસ્તક નાં. ૧૨૩૯) સંજ્ઞા: ત્રિષષ્ટિ 21. SIDDHASENA DIVAKAR'S

(NYAYAVATRA As well As)

The Text of 21 DWATRIMS'IKAS

(& Vinayavijaya's

NAYA KARNIKA

With English Translation & Notes)

Edited by – Dr. A. N Upadhye M. A., D Litt

Published by – Jain Sahitya Vikas

Mandal Bombay – 56

२२. न्यायिवशारह न्यायात्रार्थ (७५१६याय स्वावंत श्री यशे।विकयक्ष म. विरिचित द्वात्रिशद् – द्वात्रिशिका (सटीका) प्रत प्रश्न. केन धर्भ प्रसारक सला, सावनगर संज्ञा . द्वा. द्वा.

સંગા. : S. Dwa.

ર૩–૨૪. નમસ્કાર સ્વાધ્યાય પ્રાકૃત વિભાગ. સંસ્કૃત વિભાગ પ્રકા. જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડલ ૧૧૨, સ્વામી વિવેકાનંદ માર્ગ ઇરેલા પ્રીજ, મુંબઇ–૫૬ A. S. સંજ્ઞા: ન. સ્વા. પ્રા. વિ./સં. વિ.

२५. बार्बारयसिरिविमलसूरिविरइय पउमचरियं हिन्दीअणुवायसहियं संपाद्ध : डॉ. હर्भन केंडे। भी संशोधक अने पुनः संपादक : भुनि पुष्यविकथ

હિંદી અનુવાદકઃ પ્રા. શાંતિલાલ મ. વારા એમ. એ.<sup>.</sup>

પ્રકાશક : પ્રાકૃત ચંથ પરિષદ, વારાણસી-પ સંગ્રા : पर्जम ૨६. શ્રી વિમલસૂરિ વિરચિત

पउमचरियं ( ५६ भथरित )

ગુજે રાનુવાદ

અનુવાદક : પૂ. આ. શ્રી હેમસાગરસૂરિ મ.

પ્રકા. મુંબઈ ગાેડીજી દેરાસરનું દ્રસ્ટીમાંડળ

શ્રી વજસ્વામીની વિન તિથી શ્રી નમસ્કારમંત્ર ખૃહદ્દ – વૃત્તિમાંથી શ્રી ભદ્રગુપ્તસ્વામી વડે ઉદ્દ્રધૃત

२७. पंचपरमेष्ठिमहामत्रयंत्रचऋवृत्तिः

ન. સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૨૧૩

२४. श्रो पंचप्रतिक्रमणसूत्र तथा नवस्मरण

( प्रवोध टीकानुसारी - हिन्दी )

પ્રકા. જેન સા. વિ. મંડલ ઈરલા, વિલેપારલે, મું અઈ-પક

29. PAIN – SADDA – MAHANNABO

( पाइअसदमहण्णवो )

(Dictionary Complied by Sheth Pandit Hargovinddas T.

Published by The Complier,

26, Zakariah St. Calcutta

સંજ્ઞા: પાઈઅ સદ્દ

૩૦. શ્રી દેવભદ્રાચાર્ય વિરચિત

(सिरि) पासनाहचरियं

પ્રકા. મણિવિજય ચંથમાળા, લીંચ

૩૧. પ્રતિક્રમણસ્ત્ર – પ્રળાધટીકા લે. ધીરજલાલ ટાકરશી શાહ

પ્રકા. જૈન સા. વિ. મંડલ, વિલેપારલે, મુંબઈ

# ૩૨. શ્રી નેમિચંદ્રસૂરિનિર્મિત

## प्रवचनसारोद्धारः

श्री हेवलद्रसूरि शिष्य श्री सिद्धसेनसूरि — धृत तत्त्वज्ञान विकाणिनी टीधा सिद्धत ( अत)

પ્રકા. દેવચંદ લાલભાઈ જૈન પુસ્તકો હાર ફંડ તરફથી શા. જવણ્યંદ સાકરચંદ ૪૨૬, ઝવેરી ખજાર, મુંખઈ (જૈન સા. વિ. મંડલ પ્રત ૭૯૭) સંજ્ઞા: પ્રવ. સા. ટીકા=ટી.

33. શ્રી વાદિદેવસૂરિ વિરચિત પ્રમાણનયતત્ત્વાલાકાલંકાર સ્યાદ્વાદ રત્નાકર ઠીકા પ્રકા. માતીલાલ લાધાજી, પૂના દાદર જ્ઞાનમંદિર, પુ. નં. ૩૨૩

૩૪. ભક્તામર મંત્ર માહાત્મ્ય પ્રયાજક : સદાનંદી સુનિ છાટાલાલજી

૩૫. ભક્તામર – રહસ્ય લે. શ્રી ધીરજલાલ ટેાકરશી શાહ પ્રકા. જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર લધાભાઈ ગણુપત બિલ્ડિંગ ચોંચ બંદર, મુંબઈ – ૯

૩૬. શ્રીમાનતું ગસૂરિપ્રણીત શ્રી ગુણાકરસૂરિ વિરચિત ટીકા સહિત શ્રીમक्तामरस्तोत्रम् ( प्रत ) પ્રકા. શ્રી જિનકૃપાચન્દ્રસૂરિ જ્ઞાનભંડાર, પાલીતાણા ( દાદર, જ્ઞાનમ દિર, પ્રત નં. ૩૫૫) સંજ્ઞા : ભક્તા. સ્તા. ગુણા.

- ૩૭. મહાનિસીહ સુત્ત ન. સ્વા. પ્રા. વિ. સંજ્ઞા : મહાનિસીહ
- ૩૮. મહાપ્રભાવિક નવસ્મરણ પ્રકા. સારાભાઈ મણિલાલ નવાય, અમદાવાદ સંગ્રા . મહા. નવ.
- ३९. मन्त्राधिराज चिन्तामणि
  (कैन स्तेन्त्र संहोढ, लाग २)
  संपा. यतुरविकथ सुनि
  प्रक्षा. सारालाई मिण्डिदाल नवाण, स्महावाह
  संज्ञा : मंत्र. यिता.
  - ૪૦. યાકિનીમહત્તરાસ્ નુ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ વિચ્ચિત યાગદષ્ટિસમુચ્ચય સટીક સંશાધક : Prof. L. Sualı, Ph. D. (Italy) પ્રકાશક : દેવચંદ લાલભાઈ ઝવેરી દ્રસ્ટ ૩૨૫ ઝવેરી ખજાર, મુંખઈ. સંજ્ઞા : યાગદષ્ટિ
  - ૪૧. કાલિકાલ સર્વંત્ર શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પ્રણીત સ્વાપત્ત વિવરણ સહિત યાગશાસ્ત્ર (પ્રત)
  - ૪૨. કલિકાલ સર્વ રૂ શ્રી હેમગ્રંદ્રાગ્રાર્થ પ્રણીત યાગશાસ્ત્ર સ્વાપત્ત વિવરણ સહિત ગુજરાતી અનુવાદક – આ. શ્રી હેમસાગરસૂાર પ્રકા. ગંદ્રકાન્ત સાકરગ્રંદ ઝવેરી ૩૧/૩૩ ખારાકૂવા, ત્રીજે માળે, મુંબઈ – ર

૪૩. યાેગશાસ્ત્ર અષ્ટમપ્રકાશ વિવરણ

પ્રકાશક : જેન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ

વિલે પારલે, મુંબઈ – ૫૬

સંજ્ઞા : અષ્ટમ વિ.

૪૪. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ વિરચિત

### **लिलतविस्तरा**

(ચૈત્યવંદન સ્ત્રવૃત્તિ) શ્રી મુનિચંદ્રસૂરિ કૃત વિज्जिका સહિત સંપા. મુનિ શ્રી રાજેન્દ્રવિજયજ મ. પ્રકા. દિવ્યદર્શન સાહિત્યસમિતિ, અમદાવાદ સંગ્ઞા: લ. વિસ્ત.

અનુવાદ – વિવેચન

પ. પૂ. આ. શ્રી વિજયભુવન તિલકસૂરિ શિષ્ય પૂ. પં. શ્રી ભદ્ર કરવિજયજી ગણિવરકૃત

પ્રકાશક : શ્રી લખ્ધિસ્રીશ્વર જૈન ગ્રંથમાળા, છાણી, ગુજરાત.

પરમતેજ (વિવેચન) ભા. ૧–૨

વિવેચનકાર — પૂ. પં. શ્રી ભાનુવિજયજ ગણિવર

પ્રકાશક : દિવ્યદરે૧ન સાહિત્યસમિતિ, કાળુશીની પાેળ,

અમદાવાદ.

૪७. લલિત-વિસ્તરા

ચિદ્હેમવિશાધિની ટીકા

કર્તા: ડાં. લગવાનદાસ મનસુખલાઈ મહેતા

M B B. S

પ્રકાશક : જૈન એસોસિએશન ઑફ ઇન્ડિયા, ગાડીજ ચાલ, મુંબઇ—3 ૪૮. શ્રી લલિત સ્તાત્રાદિ સંદાહ સપા. પં. શ્રી હીંકારવિજયજી ગણી પ્રકા. પં. કુ વરજી મૂલચદ દાેશી, મદ્રાસ.

૪૯. ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી મ. વિરચિત લાેકપ્રકાશ મૂળ તથા ભાષાંતર સહિત પ્રકા. શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા, ભાવનગર.

દાદર જૈન જ્ઞાનમ દિર પુસ્તક નં. ૨૦

સંગ્રા · લાેક પ્ર., કાલલાેક = કા. લાે. સગ<sup>°</sup> = સ. પૃષ્ઠ = પૃ

પ૦. શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાત્રમણ વિરચિત વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય પ્રકા. લાલભાઈ દલપતભાઈ, ભારતીય સસ્કૃતિ વિદ્યામ દિર. અમદાવાદ–૯.

સંજ્ઞા : વિશેષા. ભાગ = ભા.

૫૧. કલિકાલ સર્વ જ્ઞ હિમચન્દ્રાચાર્ય વિરચિત શ્રી વીતરાગ – મહાદેવ – સ્તાત્ર (મૂલમાત્ર) અન્યયાગ વ્યવચ્છેદ અને અયાગ વ્યવચ્છેદ દ્રાત્રિશિકાએાથી સહિત

સંપાદક : મુનિ ચરણુવિજય

પ્રકાશક : શ્રી આત્માન દ જૈનસભા, ભાવનગર

સ ગ્રા . વી. મહા. સ્તેા. અન્ય. વ્ય. અયાગ. વ્ય.

पर. इिंडां सर्वा श्री हिमचं द्राचार्य विरचित श्री वीतरागस्तवः ( १श्री वीतरागस्तोत्रम् )

શ્રી પ્રભાન દસૂરિ કૃત વિવરણ – શ્રી સામાદયગણિ કૃત અવચૂર્ણિ સહિત (પ્રત)

९ मूस नाम श्री वीतरागस्तव: छे छपायस प्रतमा श्रा बीतराग स्तोत्रम् એवु नाम आपेस छे

પ્રકાશક : કેસરબાઈ જ્ઞાનમ દિર, પાટણ

સંપાદક : પૂ. આ. શ્રી રામચંદ્રસૂરિશિષ્ય મુનિ કાંતિવિજય

(પાછળથી પંન્યાસ)

( हाहर ज्ञानमंहिर प्रत नं. ३८८ )

સંગ્રા : વી. સ્ત. વિવ.=વિવરણ એવ=અવચૂર્ણિ પ્ર=પ્રકાશ. શ્લા. શ્લાક.

પ૩. કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત

વીતરાગસ્તવ

સવિવેચન : સકાવ્યાનુવાદ

ગુજરાતી - વિવેચન - કાવ્યાનુવાદકર્તા --

ડાૅ. ભગવાનદાસ મનસુખભાઈ મહેતા

એમ. બી. બી. એસ.

પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નિજભ્યાસ મંડળ, અમદાવાદ

સંજ્ઞા : કાવ્યાનુવાદ

૫૪. ૫ં. શ્રી મુક્તિવિજયજી ગણી વિરચિત

શબ્દરત્નમહાદધિ કાષ (ભાગ ૧/૨)

( દાદર ગ્રાનમન્દિરનાં પુસ્તકાે )

સંગ્રા: શ. મહાદધિ

૫૫. શ્રી પુષ્પદત – ભૂતભલિ પ્રણીત

શ્રી વીરસેનાચાર્ય રચિત ધવલા ટીકા સહિત

### षट्खण्डागम

ન. સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૧૬૪

૫૬. શ્રી દેવસુદ્દરસૂરિ શિષ્ય

શ્રી ક્ષેમ કરગણિ પ્રણીત

ष्ट्पु रुषयरित

(સંસ્કૃત પ્રત)

પ્રેકાશક : દેવચન્દ લાલભાઈ

कैन पुस्तडे। द्वार इंड, सुरत

દેલ મર

(શ્રી અમરેન્દ્રસાગરજી પુસ્તક સંગ્રહ જૈન ઉપાશ્રય, સાંતાકુંઝ, મુંખઈ પ્રત નં. ૩૬૪)

૫૭. શ્રી હરિલદ્રસ્રિરિ કૃત **પોडગ્ર**મ-<mark>प्रकरण</mark> ન. સ્વા. સં. વિ. પૃ. ૨૯૩

પ૮. શ્રી આત્મારામછ મ. વિરચિત સત્તર ભેદી પૂજા

पट. गण्धर सगवान श्री सुधर्भ स्वाभी सूत्रित श्री समवायाङ्गस्त्रम्

नवाङ्गी टीकाकार श्रीमदभयदेवसूरि विरचित टीकोपेतम् (अत)
अक्षा. आगमे।हय समिति, मुंणर्रः
(हाहर ज्ञानमन्हिर अत नं. ह)
संज्ञा : समवाय

६०. पूर्वाचार्य प्रशीत श्री सिद्धचक्रयन्त्रोद्धारपूजनविधिः (प्रत) प्रक्षा. श्रीनेभि – अभृत – भांति – निरंजन अथभाणा, अभहावाह

६१. ४सिशस सर्वज्ञ श्री हिमयन्द्रायार्थ विश्यित सिद्धहेमचन्द्रशब्दानुशासनम् स्वोपज्ञतत्त्वप्रकाशिकाटीका – शब्दमहार्णवन्यामसवित्तम् संज्ञाः सिद्धहेम न. स्वा. सं. वि.

દર. શ્રી સિદ્ધાચલ મહાતીર્થાદ સ્તવનાવલી પ્રકા. આ. શ્રી વિજયદાનસૂરીશ્વરજી જૈન ગ્રન્થમાલા, વરતેજ સંગ્રા : સિદ્ધા. સ્ત.

## પરિશિષ્ટામાં ઉપયોગમાં લેવાયેલા ગ્રંથા

६३. श्री शीक्षांक्ष्स्रि विरिच्यत चउपन्नमहापुरिसचरियं (प्राकृत)

> સંશાધક : સંપાદક : પં. અમૃતલાલ માહનલાલ ભાજક પ્રકા. પ્રાકૃત ગ્રન્થપરિષદ્ –વારાણુસી ( જે. સા. વિ. મં. ૪૩૯૯ )

- ૬૪. ઉપર કહેલ પુસ્તકના અનુવાદ ચાપન મહાપુરૃષાનાં ચરિત અનુવાદક : શ્રી હેમસાગરસૂરિ મ.
- દ્દેષ. દેવવંદનમાલા પ્રકા. જૈન પ્રકાશન મન્દિર, દેાશીવાડાની પાળ, અમદાવાદ
- ६६. સમાસરણનાં ઢાળિયાં
  િદાદર જૈન ગ્રાનમન્દિર ૭૧૩ ]
  - ६७. श्री सिद्धातसारमुनि विरयित दर्शनरत्नरत्नाकरः (संस्कृत प्रत) प्रधा. कैन साहित्यवर्धा सला, अमहावाह (कै. सा. वि. म. प्रत नं. ३७६७)
  - ૧૯. કલિકાલ સર્વ રૂ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત શ્રી મિલ્લિષેણસૂરિ વિરચિત ટીકા સહિત स्याद्वादमंजरी (હિંદી અનુવાદ સાથે) પ્રકા. પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડલ, મુંખઈ સંપા. શાસ્ત્રી જગદીશચદ્ર, એમ. એ. ( દાદર જૈન જ્ઞાનમ દિર પુ. નં. ૪૦૯૮)

- ૬૯. શ્રી સિદ્ધર્ષિ પ્રણીત उपितिभवप्रपंचाकथा (સંસ્કૃત પ્રત) પ્રકા. શાહ નગીનભાઈ ઘેલાભાઈ અવેરી, મુંખઈ (દાદર જૈન જ્ઞાનમંદિર, પ્રત ૯૪૨)
- ७०. विनयपिटक (महावग्ग पाली)
  Pali Publication Board Bihar Govt.
  अधान संशोधक भिक्खु जगदीश कस्सपो
- ૭૨. વિનયપિટક (હિન્દી) અનુ. પં. રાહુલ સાંસ્કૃત્યાયન પ્રકા. મહાબાધિ સભા, સારનાથ



# ત્રંથનામ સંકેતસ્ચિ

#### સ કેત

અ. સા. ભાવા. અ. ગિં. અ. રાજે. આવ. મલય આવ. નિ. હારિ. ઇ સિભાસિઅ. ઉપ. પ્રા. ભાષાં. કલ્પ. સુખા. જેન. સ્તા.

S. Dwa.

કા. કા. ન. સ્વા. પ્રા. વિ. ન. સ્વા. સં. વિ. પ્રવ. સારો. પાઈઅસદ્દ. ભક્તા. સ્તો. ગુણુ. મહાનિસીહ. મહા. નવ. મંત્ર. ચિતા. ચેાગદ્દિ. ચેાગશા.

#### ગ્ર'થનામ

અધ્યાત્મસાર ભાવાનુવાદ અભિધાન ચિંતામણિ અભિધાન રાજેન્દ્ર આવશ્ચક નિયુ<sup>૧</sup>કિત મલયગિરિવૃત્તિ આવશ્યક નિયુ<sup>°</sup>કિત હરિભદ્રી ટીકા ઈ સિભાસિઅ સુત્ત ઉપદેશ પ્રાસાદ ભાષાંતર કલ્પસૂત્ર સુંબાેધિકા कैनस्ते।त्र संहोड (साग १) त्रिपिट शक्षां युरुष चरित्र The Text of Siddhasena Divakar's 21 Dwatrimsikas દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિશિકા (સટીક) નમસ્કાર સ્વાધ્યાય પ્રાકૃત વિભાગ નમસ્કાર સ્વાધ્યાય સસ્કૃત વિભાગ પ્રવચન સારાેેેદ્રાર પાઇઅસદ્દમહુણુવા ભક્તામર સ્તાત્ર ગુણાકર વૃત્તિ ( સિરિ) મહાનિસીહ સુત્ત મહાપ્રભાવિક નવસ્મરણ મન્ત્રાધિરાજ ચિંતામણિ ચાેગદેષ્ટિ સમુચ્ચય સટીક ચાેગશાસ્ત્ર

યાેગ શા. અષ્ટમ. વિ. લ. વિસ્ત. લાેક. પ્ર.

અયાગ. વ્ય

વી. સ્ત. કાબ્યાનુવાદ.

વિશેષા. ભા. પઉમ. સમવાય.

સિદ્ધહેમ. સિદ્ધા. સ્તવ. યાગશાસ્ત્ર અષ્ટમપ્રકાશ વિવરણ

**ब**िंदत विस्तरा

લાેકપ્રકાશ

અયોગ વ્યવ<sup>ર</sup>છેદ ફાત્રિશિકા ( શ્રી વીતરાગ ઃમહાદેવ સ્તાેત્ર મૂલ

બે ખત્રીસીએાથી સહિત )

વીતગગસ્તવ

વીતરાગસ્તવઃ સવિવેચનઃ સકા-

વ્યાનુવાદ

વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય

**પ**ઉમચરિયમ્

સમવાયાંગ સૂત્ર

સિદ્ધહેમ શળ્દાનુશાસન

સિદ્ધાચલ સ્તવનાવલી

### શબ્દસં કેત સ્ચિ

કાં.

શ્લા.

સ્વા.

કા. લાે.

સ.

પૃ.

વિવ.

અવ.

રી.

ભાષાં.

વ્યા.

ગા.

ભા.

કાંડ

શ્લાક

स्वे। पज्ञ विवर्ण

કાલલાેક

સગ°

પૃષ્ઠ

વિવર્ણ

અવચૂર્ણિ (અવચૂરિ)

ટીકા

ભાષાંતર

વ્યા'ખ્યાન

ગાથા

ભાગ

# આદિ મંગલ ૧

 $\mathfrak{Z}$ 

પ્રારંભમાં શ્રી અરિહંત ભગવંતાને ૧૦૮ નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે. આ अरिहंतनमोक्काराविलया (न. સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૧૮૪)ના લગભગ અક્ષરશઃ અનુ-વાદ છે.

આ ૧૦૮ નમસ્કાર દ્વારા ભગવંતની ૧૦૮ સર્વેાત્તમ અવસ્થાઓનું સહજ ધ્યાન થઈ જાય છે. રોજ પ્રાત.-કાળમાં કરાયેલા આ નમસ્કાર મહામંગલકારી છે. આ કૃતિ કાઈક (અજ્ઞાત નામ) મહાન પૂર્વાચાર્યની છે. જેઓને પ્રાકૃતમાં પાઠ ફાવે તેઓએ નમસ્કાર સ્વાધ્યાય—પ્રાકૃત વિભાગ અથવા શ્રી लिलतस्तोत्रादिसंदोह अंथ દ્વારા તે જરૂર કરવા, જેઓને પ્રાકૃત પાઠ ન ફાવે, તેઓએ અહી આપેલા ગુજરાતી પાઠ કરવા.

# આદિમંગલ ૧

- ૧ નમા ચૌદ મહાસ્વપ્ન દારા સૂચિત અવતારવાળા અરિહ તોને
- ર નેમા ગલ<sup>°</sup>માં ત્રણ્<sup>ર</sup> જ્ઞાનથી યુક્ત અરિહન્તોને
- ૩ નમા ચાસઠ ઇન્દ્રો વડે સ્તવાતા અરિહન્તાને
- ૪ નમા ગલ માં મહાયાગના અભ્યાસ કરતા અરિહન્તાને
- પ નમાે ત્રણે લાેકમાં સૂર્યાદય સમાન જન્માેદયને પામેલા અરિહન્તાને
- ૬ નમાે સર્વ જવાને સુખદાયક જન્મકલ્યાણકને સંપ્રા∿ત અરિહ'તાેને
- ७ नमे। છપ્પન દિક્કુમારીએ। વડે પ્રસૂતિકર્મ ને પ્રાપ્ત અરિહ તોને
- ૮ નમા દેવેન્દ્રના કરસંપુટમાં રહેલા અરિહંતાને
- ૯ નમા મેરુપવ તના મસ્તકે રહેલ સિહાસન પર વિરાજમાન અરિહન્તોને
- ૧૦ નમા સર્વ દેવતાએા અને અસુરા વડે કુસુમાંજલિથી પૂજાતા અરિહન્તાને
- ૧૧ નમાે ક્ષીરસમુદ્રના જલથી ભરેલા એક હજાર અને ચાસઠ કળશાએા વડે જન્માભિષેક કરાતા અરિહન્તાને
- ૧૨ નમા શ્રેષ્ઠ પડહ, લેરી, ઝાલર, દું દુભિ વગેરે દેવતાઈ વાર્જિત્રાના નાદથી પૂજાતા અરિહન્તોને
- ૧૩ નમાે અત્યન્ત સુગંધી શ્રેષ્ઠ ગાેશીષ ચન્દન વડે પૂજાતા અરિહન્તાેને

૧ ભગવત ગલીમા આવતા જ માતાને ચૌદ સ્વરન આવે છે.

ર. મતિશાન, શ્રુતશાન અને અવધિશાન.

- ૧૪ નમા જલ અને પૃથ્વી પર ઉત્પન્ન થતા તથા દેવતાઈ પુષ્પાથી વિસ્ચિત મહામાળાએાથી શાભતા કંઠવાળા અસ્હિન્તોને
- ૧૫ નમાે શ્રેષ્ઠ હાર, અર્ધ'હાર, કડાં અને મુકુટ વડે શાેભતા અરિહન્તાેને
- ૧૬ નમાે શ્રેષ્ઠ વેણુ, વીણા, મૃદંગ, અનેક પ્રકારના તાલ, ઘૂઘરાએા અને ' ઘુમઘુમ ' ધ્વનિએાથી સહિત નૃત્યવિધિ વડે પૂજાતા અરિહન્તાને
- ૧૭ નમા 'જય જય ' શખ્દના સમુ<sup>ર</sup>ચાર કરતા દેવતાએાના સમૂહની સાથે માતાના ભવનમાં આવેલા અરિહન્તાને
- ૧૮ નમાે અંગૂઠામાં ઇન્દ્રે સ્થાપિત કરેલ અમૃતને ચૂસતા અરિહન્તોને
- ૧૯ નમા ચર્મ ચક્ષુથી અંદશ્ય આહાર અને નીહારવાળા અરિહન્તોને
- ૨૦ નમાે પરસેવા, મેલ અને રાેગથી રહિત શુલ શરીરવાળા અરિહન્તાેને
- २१ नमा गायना हूध केवा श्वेत मांस अने रक्तवाणा अरिंडन्ताने
- રર નમા મંદાર અને પારિજાત પુષ્પા જેવા સુગંધી ધાસાચ્છ્વાસ-વાળા અરિહન્તાને
- ૨૩ નમાે છત્ર, ચામર, પતાકા, યૂપ, જવ વગેરે ચિહ્નાથી સહિત હાથ અને પગવાળા અરિહન્તાને
- ૨૪ નમા એક હજાર અને આઠ લક્ષણાથી શાભતા અરિહન્તાને
- ૨૫ નમા ઇન્દ્રની આગ્રાથી ધાઈરૂપે રહેલી પાંચ દેવાંગનાએ વડે સેવા પામતા અરિહન્તાને
- ૨૬ નમા નવા નવા દેવકુમારા સાથે રમતા અરિહન્તાને
- ૨૭ નમા બાળપણામા પણ અબાલભાવવાળા<sup>૧</sup> અરિહન્તાને
- ૨૮ નમા સર્વ કળાએા અને વિજ્ઞાનાના પારને પામેલ અરિહન્તાને
- ર૯ નમા ત્રણે લાેકને આશ્વર્યકારક રૂપ, ચૌવન અને ગુણવાળા અસ્હિન્તાને

૧. પ્રાત્તભાવવાળા

- उ० नमे। णासप्रह्मयारी अरिंडन्ते।ने
- ૩૧ નમા વિવાહિત અરિહન્તાને
- ૩૨ નમાે મનુષ્ય સંબ'ધી પાંચે પ્રકારના ભાેગામાં આસક્તિ વિનાના અરિહન્તાને
- ૩૩ નમાે પરમનીતિ વડે રાજ્ય કરવા દ્વારા સર્વ પ્રજાને સુખ આપતા અરિહન્તાને
- ૩૪ નમા વિશુદ્ધ અધ્યવસાય રૂપ ભાવનાવાળા અરિહન્તાને
- ૩૫ નમા પાતાની મેળે જ પરમ વૈરાગ્ય પામેલ સ્વયંસાં ખુદ્ધ અરિહન્તાને
- ૩૬ નમાે ભક્તિના પ્રકર્ષ વડે નમ્ર લાેકાંતિક દેવા વડે વંદાતા અસ્હિન્તાેને
- ૩૭ નમા 'માગા માગા, જે માગશા તે મળશે,' એ ઢંઢેરા સાથે સાંવત્સરિક મહાદાનને આપતા અરિહન્તાને
- ૩૮ નમા સર્વ ઇન્દ્રો વડે દીક્ષાભિષેક કરાતા અરિહન્તોને
- ૩૯ નમા શિળિકામાં વિરાજમાન અરિહન્તાને
- ૪૦ નમા અશાક આદિ વૃક્ષાથી શાભતા ઉપવનમાં આવેલા અવિહન્તાને
- ૪૧ નમા ઇન્દ્રે સ્થાપેલ સિહાસન પર વિરાજમાન અરિહન્તાને
- ૪૨ નમા શ્રેષ્ઠ કડાં, કુંડલ, હાર, અર્ધ હાર, સુકુટ અને માલાને નિજ શરીર પરથી ઉતારતા અરિહન્તાને
- ૪૩ નમા કાજળ જેવા અતિશ્ચામ વાળાના પંચમુષ્ટિ લાેચ<sup>૩</sup> કરતા અરિહ તાેને

૧ અધ્યવસાય–આત્મપરિણામ

ર પાંચમા દેવલાકમાં રહેનારા વિશિષ્ટ દેવતાએ!

૩ હાથ વડે વાળ ઉખેડી કાઢવાની વિશિષ્ટ ક્રિયા

- ૪૪ નમાે લાેકાગ્રને ' પામેલા સર્વ' સિદ્ધાને નમસ્કાર કરતા અરિહન્તાેને
- ૪૫ નમા સર્વ સાવદ્ય ચાેગાના <sup>૩</sup> પચ્ચ કુખાણુ<sup>૪</sup> કરતા અરિહન્તાેને
- ૪૬ નમાે ગ્રાન દર્શ ન ચારિત્રરૂપ<sup>પ</sup> રત્નમાલાથી અલંકૃત અરિ-હન્તાેને
- ૪૭ નમા સમુત્પન્ન નિર્મલ વિપુલમતિ<sup>૧</sup> મન:પર્યથ ગ્રાનવાળા અરિહન્તોને
- ૪૮ નમા સમિતિ ગુપ્તિ રૂપ<sup>૭</sup> શ્રેષ્ઠ ગુણે થી અલંકૃત અરિહન્તોને
- ૪૯ નમા દશવિધ શ્રમણુધમ°ને સંપૂર્ણ રીતે પાળતા અરિ-હન્તાને
  - પ૦ નમા કમળપત્રની જેમ નિલે પ અરિહન્તોને
- પ૧ નમાે જીવની જેમ અપ્રતિઘાતી<sup>૮ શ્રેષ્</sup>ઠ વિહારને કરતા અસ્હિન્તાને
- પર નમા આકાશની જેમ નિરાશ્રયતા ગુણથી શાેેેલતા અરિહન્તાેને પર નમાે અસ્ખલિત પવનની જેમ અપ્રતિખદ્ધ અરિહન્તાેને

૧ સિહ્રશિલા નામના લાેટમાના સર્વાપરિ સ્થાનને

૨ મુક્તાત્માંએાને

૩ પાપવ્યાપારના

૪ મહાન્ પ્રતિજ્ઞાપુર્વક ત્યાગ

પ આ ત્રણ મળીને સપૂર્ણ માક્ષ સાધન થાય છે.

૬ મનના ભાવાને જાણનારુ જ્ઞાન

૭ ઇર્યા સમિતિ આદિ પાય સમિતિ અને મનાગુપ્તિ આદિ ત્રણ ગુપ્તિ

૮–૯ કર્મરૂપ પ્રતિભધ–અટકાવ દૂર થતા જ જેમ સસારથી મુક્ત જીવ એક જ સમયમા અપ્રતિઘાતી–અસ્પલિત ગતિએ સિદ્ધશિલાએ પહેાચા જાય છે તેમ ભગવતને પ્રતિભધ–રાગદ્દેષ ન હાેવાથી તેઆ અપ્રતિબદ્ધ વિહારી હાેય છે.

પ૪ નમા છૂપાવી દીધેલાં અંગાપાંગાવાળા કાચબાની જેમ ગુપ્ત ઇન્દ્રિયાવાળા અસ્હિન્તાને

પપ નમા પક્ષીની જેમ વિપ્રમુક્તતા ગુણવાળા અરિહન્તોને પદ નમા ગેંડાના શીંગડાની જેમ એકત્વલાવને પામેલા અરિહન્તોને પળ નમા લારંડ પક્ષી જેવા અપ્રમત્ત અરિહન્તોને

પ૮ નમાે સુલક્ષણા અને ગુણાથી ચુકત શ્રેષ્ઠ વૃષભની જેમ મેરુ જેવા મહાવતાના ભારને વહન કરવામાં સમર્થ અરિહન્તાને

૫૯ નમા હાથીની જેમ શૂરતા ગુણુથી સહિત અરિહન્તોને

૬૦ નમાે સિંહ જેવા નિલ<sup>૧</sup>ય અસ્હિન્તાેને

૬૧ નેમા સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રની જેમ ગંભીરતા ગુણથી અલંકૃત અરિહન્તોને

દર નમા પૂર્ણિમાના ચન્દ્રની જેમ સૌમ્ય સ્વભાવવાળા અરિહન્તોને

६३ नमे। सूर्य समान ही प्त तपते जवाणा अरिंडन्तोने

૬૪ નમા પૃથ્વીની જેમ સવ<sup>લ</sup> સહત્વ<sup>ર</sup> ગુણે શાલતા અરિહન્તાને

દેપ નેમા શરદઋતુના પાણીની જેમ સ્વચ્છ મનાેભાવવાળા અરિહન્તાેને

૬૬ નમા નાના દેશામાં વિચરતા અરિહન્તાને

૬૭ નમા અહું પુષ્યોદયવાળા ભવ્યજનાના દ્વારે<sup>૩</sup> આવેલા અરિહન્તાને.

૬૮ નમાે બે'તાલીશ દેાષથી રહિત આહારને ગ્રહણ કરતા અરિ-હન્તાને

૬૯ નમા જ છકુ, અઠુમ, ચાર ઉપવાસ, પાંચ ઉપવાસ, અધ<sup>લ</sup>માસ-ખમા, માસખમાણુ આદિ તપને તપતા અરિહન્તાને

૧ પક્ષી જેમ આકાશમાં મુક્ત રીતે ગતિ કરે તેમ ભગવાન જગતમાં પ્રતિભધ વિના વિચરે છે.

ર ળધુ જ સહન કરવું

૩ ગાચરી (ભિક્ષા ) માટે

૪ અનુક્રમે ૨, ૩, ૪, ૫, ૧૫, ૩૦ ઉપવાસ

૭૦ નમા વીરાસન વગેરે અનેક આસનાએ સ્થિર અરિહંતાને ૭૧ નમા બાવીશ પરિષહાને સુન્દર રીતે સહન કરતા અરિહન્તાને ૭૨ નમા બાહ્ય અને આંતરિક પરિગ્રહથી રહિત અરિહન્તાને ૭૩ નમા મહાવનમાં પ્રતિમાઓને વહન કરતા અરિહન્તાને

૭૪ નમાે વિશુદ્ધ અને પવિત્ર ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાન અને શુકલધ્યાનને સાધતા અરિહંતાને

૭૫ નમાે ક્ષપકશ્રેણીએ<sup>ર</sup> ચઢેલા અરિહન્તાને

૭૬ નમા માહમલ્લના નાશ કરતા અરિહન્તોને

૭૭ નમા લાેકાલાેકપ્રકાશક<sup>3</sup> કેવલજ્ઞાનને પામેલા અરિહન્તાેને

૭૮ નમા રૂપું, સાેનું અને રત્નાેથી નિર્મિત ત્રણ ગઢ વડે શાેેેલતા અરિહન્તાેને

૭૯ નમા દેવનિર્મિત સુવર્ણ કમળાને વિશે પગને સંસ્થાપિત કરતા અરિહન્તોને

૮૦ નમા ચતુમું ખે ચાર<sup>૪</sup> સિહાસને વિરાજમાન અરિહન્તાને

૮૧ નમા દેવનિર્મિત ઉત્તમ છત્રાથી શાલતા અરિહન્તાને

૮૨ નમા આર ગુણા<sup>પ</sup> ઊંચા એવા દેવકૃત અશાેક વૃક્ષની રચના દ્વારા પૂજાતા અરિહન્તાેને

૧. વિશિષ્ટ સાધનાએ

ઘાતીકર્મની ક્ષપણા–ક્ષય અર્થે નવા નવા ગુણસ્થાનની પ્રાપ્તિની વેગવત ગુણ્યોણી.

૩. લાેકમાના સર્વ પદાર્થાના સર્વ ભાવાને તેમ જ લાેકળાહા અવસ્થિત અનત આકાશરૂપ અલાેકના સપૂર્ણ સાક્ષાત્કારમય સપૂર્ણ જ્ઞાનને.

૪. ભગવતનુ એક મૂળરૂપ પૂર્વ દિશામા અને દેવનિર્મિત ત્રણ રૂપ અન્ય દિશાઓમા.

પ. ભગવતની ઊંચાઇ કરતાં ખાર ગુણા

- ૮૩ નમા દેવનિર્મિત મિણુએ અને સાનાના દંડવાળા સુંદર શ્વેત ચામરા વડે વીંઝાતા અસ્હિન્તાને
- ૮૪ નમાે દેવતાએા વડે જેઓની આસપાસ ચારે ખાજુ જાનુપ્રમાણુ પુષ્પસમુહા રચાયા છે એવા અરિહન્તોને
- ૮૫ નમા અગ્રભાગે દેવનિર્મિત સૂર્ય સમાન તેજસ્વી ધર્મ'-ચક્ર વડે શાભતા અરિહન્તાને
- ૮૬ નમા પૃષ્ઠભાગે નિમ'લ ભામ ડલથી અલંકૃત અરિહન્તાને
- ૮૭ નમા દેવદું દુભિના નાદથી સૂચિત ત્રિભુવનસ્વામિત્વવાળા અરિહન્તોને
- ૮૮ નમા દેવતાએા, મનુષ્યા અને તિય<sup>દ</sup>યાને પ્રતિબાધ કરતી પાંત્રીશ<sup>૧</sup> ગુણ્યુક્ત વાણીવાળા અરિહન્તાેને
- ૮૯ નમા ભવ્ય જન રૂપ કમળાના વિકાસક અરિહન્તાને
- ૯૦ નમા ચૌદ પૂર્વાના બીજભૂત ત્રિપદી ગણધરાને આપતા અરિહન્તાને
- ૯૧ નમા ચૌદ પૂર્વ રૂપ સૂત્રોની રચના કરનારા શિષ્યોને ગણુધરપદે સ્થાપતા અરિહન્તાને
- લ્ર નમા સર્વ સુરા, અસુરા અને મનુષ્યા વડે નમસ્કૃત ચતુર્વિધ સઘને સ્થાપતા અરિહન્તાને
- ૯૩ નમા સર્વ પ્રાણા, ભૂતા, છવા અને સત્ત્વાને વિશે કરુણાભાવવાળા અરિહન્તાને
- ૯૪ નમા દેવેન્દ્રો, ચક્રવર્તિએા, વાસુદેવા અને અલદેવા વડે વંદાતા અરિહન્તાને
- લ્પ નમે અનુત્તર વિમાનવાસી દેવતાએોના સંશયને દ્વર કરતા અરિહ તાેને
- ૯૬ નમા શુકલ લેશ્યાએ તેરમે ગુળુઠાળુ રહેલા અરિહન્તાને ૯૭ નમા છવ, અછવ વગેરે પદાર્થીને પ્રકાશતા અરિહન્તોને

૧. ૩૫ ગુણાનુ વર્ણન દિતીય કમેક્ષયજ અતિશયના વર્ણનમાં આપેલ છે.

- ૯૮ નમા આયુઃકમ<sup>દ</sup>ને પરાપકારવડે સુંદર રીતે સમા<sup>પ</sup>ત કરતા અરિહન્તોને
- ૯૯ નમા લાકાગ્ર જવાને યાગ્ય ક્ષેત્રે આવેલા અરિહન્તોને
- ૧૦૦ નમા સિદ્ધિસુખને આપનારા અંતિમ તપને કરતા અરિહન્તાને
- ૧૦૧ નમા ચૌદમે ગુણુસ્થાને રહીને શૈલેશીકરણુ કરતા અરિહ તાેને
- ૧૦૨ નમાે સર્વ સુરાસુરાથી વિરચિત ગ્રરમ સમવસરણમાં વિરાજ-માન અરિહંતોને
- ૧૦૩ નમાે અનાદિ કર્મસ યાેગથી સવ થા મુક્ત થયેલા અરિહ તાેને
- ૧૦૪ નમાે ઔદારિક, તૈજસ અને કામ<sup>ર</sup>ણ શરીરથી રહિત અરિહ તાેને
- ૧૦૫ નમાે રાગદ્વેષ રૂપ જળથી ભરેલા સંસારસાગરને સારી રીતે તરી ગયેલા અરિહતોને
- ૧૦૬ નમાે જીવપ્રદેશાને શરીરના ત્રીજા ભાગે ન્યૂન અને ઘન કરતા અરિહેતોને
- ૧૦૭ નમા પૂર્વ<sup>૧</sup>ધ્યાનપ્રયેાગથી<sup>°</sup> ધનુષ્યમાંથી છૂટેલા ળાણ જેવી ગતિને પામેલા અરિહંતાને
- ૧૦૮ નમા શિવ, અગ્રલ, અરુજ, અનંત, અક્ષય, અવ્યાભાધ અને અપુનરાવૃત્તિ એવા સિદ્ધિગતિ નામના સ્થાનને પામેલા અરિહ તોને.

૧. મેરુ પર્વત જેવી નિશ્વલ આત્મદશા.

ર. યાગનિરાધને અભિમુખ ભગવાન જે ધ્યાનક્રિયા કરે તેથી.

# આદિમંગલ ર

- ૧ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતના સર્વ અતિશયેા અને પ્રાતિહાયેાંને હું નમસ્કાર કરુું છું.
- ર પાંચે પરમેષ્ઠિઓને, ઋષભાદિ ચાવીશ તીર્થ કરોને, શ્રમણ ભગવાન મહાવીરદેવને, ગણધરોને અને ભગવાનની પરંપરાના અધા જ આગાર્યો, ઉપાધ્યાયા અને સર્વ સાધુ ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરું છું.
- ૩ ચતુર્વિધ સંઘને હું નમસ્કાર કરું છું.
- ૪ ભગવંતના ધર્મ'ને, તીર્થ'ને અને શાસનને હું નમસ્કાર કરું છું.
- પ સર્વ ચૈત્યા, જિનિખિખા, આગમા અને ધર્મની અધી જ વસ્તુઓને હું નમસ્કાર કરું છું.
- દ શ્રી જિનવાણીને હું નમસ્કાર કરું છું.
- ૭ શ્રી જિનધર્મના બધા જ સ્તેાત્રો, ચંત્રો અને મંત્રાક્ષરાેને હું નમસ્કાર કરું છું.
- ૮ સર્વ સમ્યગ્દષ્ટિ દેવતાએાને હું નમસ્કાર કરું છું.
- ૯ પ્રવચનની અધિષ્ઠાત્રી ભગવતી શ્રુતદેવતાને, શાંતિદેવતાને, સર્વ પ્રવચનદેવતાએોને, દશ દિગ્પાલદેવતાએોને અને પાંચ લાકપાલદેવતાએોને હું નમસ્કાર કર્યું છું.
- ૧૦ અરિહ તાદિ ૯ નવપદેાને, ઝ, ઝા આદિ માતૃકાક્ષરાેને, ત્રિપદી<sup>૧</sup>ને, અનાહત<sup>ુ</sup> દેવતાને, લબ્ધિપદેાને, જિનપાદુકાએાને, ગુરુપાદુકાએાને, જયાદિ આઠ દેવીએાને, સાેળ વિદ્યા દેવીએાને,

૧. ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય

ર. અનાહત દેવતાના નિદેશ સિહ્યક યન્ત્રોહાર પૂજનવિધિમાં છે.

સર્વધંત્રોના અધિષ્ઠાયક દેવ–દેવીએાને, ૨૪ ચક્ષ–યક્ષિણીએાને, ચાર દ્વારપાલાને, ચાર વીરાને, દશ દિગ્પાલાને, નવ ગ્રહાને અને નવ નિધાનાને હું નમસ્કાર કરું છું.

૧૧ જેના સ્વાધ્યાયથી શ્રી તીથે કર ભગવ તને હું કાંઇક સાચા અર્થમાં સમજી શક્યો અને ભગવ ત વિશે લખવાની પ્રેરણા જગી તે સર્વ શ્રેષ્ઠ સ્તુતિકાર આચાર્ય ભગવાન શ્રી સિહસેન દિવાકરની શ્રી વર્ષ માન જિન સ્તવનાત્મક ખત્રીશીઓ, એ જ મહાન આચાર્ય ભગવતનું શકસ્તવ, કલ્યાણમ દિર સ્તોત્ર તથા કલિકાલસર્વ શ્રી હેમચ દાચાર્ય ભગવાન વિરચિત શ્રી વીતરાગ સ્તવ અને મહાન પ્રભાવશાળી આચાર્ય શ્રી માનતું ગસૂરિ વિરચિત શ્રી ભક્તામર સ્તાત્ર-એ ચાર સ્તવાના અક્ષરેઅક્ષરને, એ મહાન સ્તુતિકારાને અને એ મહાન સ્તુતિકારાના હૃદયમાં જે ભગવદ્ભક્તિ હતી, તેને હું કરી કરી નમસ્કાર કરું છું.

૧૨ સર્વ નમસ્કાર કરવા યાેગ્ય વસ્તુએાને હું નમસ્કાર કરું છું.

– લેખક

# સર્વ તીર્થ કરાેનું સંક્ષિપ્ત સામાન્ય સ્વરૂપ

[ અહીં સર્વ તીર્થ કરોને લગતી સામાન્ય વસ્તુઓ સક્ષેપમા ' षट्पुषचरित ' ગ્ર થને આધારે રજૂ કરવામા આવી છે.]

બધા પુરુષામાં પુરુષત્વ સમાન હાેવા છતાં પૂર્વ કૃત શુભાશુભ કમેના પરિણામને કારણે ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થોની સાધનામાં ભેંદ પડે છે, તેથી આગમામાં છ પ્રકારના પુરુષા વર્ણ વવામાં આવ્યા છે. તે આ રીતે: ૧. અધમાધમ, ૨. અધમ, ૩. વિમધ્યમ, ૪. મધ્યમ, ૫. ઉત્તમ અને ૬. ઉત્તમાત્તમ.

વિશેષાર્થી એાએ પ્રથમ પાંચ પ્રકારના પુરુષાનું વર્ણુ ન ષટ્પુરુષ-ષિત્તથી જાણી લેવું. અહીં ફક્ત ઉત્તમાત્તમ એવા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતનું વર્ણુ ન જ આપવામાં આવ્યું છે.

ઉત્તમાત્તમ પુરુષા તીર્થ કર નામકર્મના ઉદયવાળા શ્રી તીર્થ કરા જ છે. તેઓ ત્રણે લાકના ઇશ્વર, ત્રણે લાકના નાય, ત્રણે લાકમાં સૌથી અધિક પૂજનીય, ત્રણે લાક વડે સ્તવવા ચાગ્ય, ત્રણે લાક વડે ધ્યાન કરવા ચાગ્ય, સંપૂર્ણ નિર્દોષ અને સર્વ ગુણુ-સપૂર્ણ હાય છે, તેથી જ તેઓ સર્વ પ્રકારે સર્વ જવાથી ઉત્તમા-ત્તમ છે.

જ્યારે તે તીર્થ કર લગવંતાના જીવા અનાદિ કાળમાં અવ્ય-વહાર રાશિમાં હાય છે, ત્યારે પણ તેઓ તેવા પ્રકારના તથા– લબ્યત્વના વિપાકથી અનેક વિશેષ ગુણાને કારણે ખીજા જીવા કરતાં ઉત્તમ હાય છે.

તે પછી યથાપ્રવૃત્તકરણ વડે જ્યારે તેઓ વ્યવહારરાશિમાં આવે છે, ત્યારે પણ તેઓ તેવા પ્રકારના કર્મ વિપાકના સદ્ભાવથી પૃથ્વીકાયના જીવામાં ચિતામણિ રતન, પદ્મરાગ રતન વગેરે ઉત્તમ રત્નાની જાતિમાં ઉત્તમરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.

અપ્કાયમા તે તે મહાન તીર્થોદક (તીર્થ જલ) રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.

તેઉકાયમાં મંગલદીપ આદિરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.

વાચુકાયમાં હાેય ત્યારે મલયાચલ પર્વાતના વસંતઋતુકાલીન મુદ્દ, શીતલ અને સુગધિ વાચુ વગેરે રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.

વનસ્પતિકાયમાં હોય ત્યારે ઉત્તમ પ્રકારનાં ચંદન, કલ્પવૃક્ષ, પારિજાત, આમ્ર, ચંપક, અશાક વગેરે વૃક્ષના રૂપમાં અથવા ચિત્રાવેલ, દ્રાક્ષાવેલ, નાગવેલ વગેરે પ્રભાવશાળી ઔષધિઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

એઇન્દ્રિયમાં દક્ષિણાવતે શંખ, શુક્તિકા, શાલિગ્રામ આદિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

એવી જ રીતે તેઇન્દ્રિય તથા ચૌરિદ્રિયમાં પણ ઉત્તમરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.

પંચેદ્રિય તિયે વર્ગે સર્વોત્તમ પ્રકારના હાથીરૂપે અથવા સારાં લક્ષણોવાળા અશ્વરૂપ વર્ગેરે ઉત્પન્ન થાય છે.

તે પછી મનુષ્યામાં આવેલા તેઓ ઉત્તમ કુલામાં ઉત્પન્ન થઈ, અપૂર્વાકરણવડે શ્ર થિલેદ કરી, અનિવૃત્તિકરણ વગેરે કમે સમ્યક્ત્વ પામીને, તેવા પ્રકારના ઉત્તમ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ આદિ રૂપ સ પૂર્ણ સામગ્રી પામીને, અહેદ્વાત્સલ્યાદિ વીસ સ્થાનકની ઉત્તમ આરાધના કરીને અને તેથી શ્રી તીર્થ કર નામકર્મની ઉપાર્જના કરીને અનુત્તર વિમાન આદિ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

ત્યાં દેવલાકનાં ઉત્તમ સુખાને અનુભવીને, ત્યાથી સ્થવેલા તેઓ ચરમ જન્મમાં સર્વોત્તમ અને વિશુદ્ધ જાતિ–કુલ–વશામાં ઉત્પન્ન થાય છે.

તે વિશુદ્ધ જાતિ, કુલામાં તેમના અવતારના પ્રભાવથી માતાને ચૌદ મહાસ્વપ્ના આવે છે. તેઓ ગર્ભાવાસમાં પણ ઉત્તમ પ્રકારનાં મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાનથી યુક્ત હાય છે.

તેઓના મહાન પુષ્યાદયથી પ્રેરાયેલ જૃંભક દેવતાએ ગર્ભાવતાર સમયે ઇન્દ્રના આદેશથી ભૂમિ આદિમાં રહેલા માલિક વિનાના મહાનિધાના ભગવંતના ગૃહમાં નિક્ષિપ્ત કરે છે.

તેઓ જયારે ગર્ભમાં હાય છે, ત્યારે બીજા ગર્ભીની જેમ તેઓને વેદના હાતી નથી તથા માતાને પણ વેદના હાતી નથી. તેઓને તથા માતાને આહાર આદિની અશુભ પરિણતિ હાતી નથી. માતાને સર્વ શુભ વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ થાય છે; રૂપ, સોભાગ્ય, કાંતિ, બુદ્ધિ, અલ આદિમાં વૃદ્ધિ થાય છે. મન-વચન-કાયાના યાગો શુભ થઈ જાય છે. ઓદાર્ય, ગાંભીર્ય, ધૈર્ય આદિમાં ઘણી જ વૃદ્ધિ થાય છે; પરાપકાર, દયા, દાન, દેવગુરુ ભક્તિ વગેરે ગુણા વિકસે છે. સ્વજના તરફથી અત્યંત બહુમાન મળે છે અને સર્વ પ્રિય ઇન્દ્રિયવિષયાની પ્રાપ્તિ થાય છે. માતા સૌને પ્રિય લાગે છે.

પિતાને અત્યંત હર્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. પિતાના કચાંચ પણ પરાભવ થતા નથી, ખધા જ રાજાઓ નમે છે. સર્વત્ર પિતાની આગ્રાનું વિશાળ પ્રવર્તન થાય છે. પિતાની યશકીર્તિ સર્વ દિશાઓમાં ફેલાય છે. વંશની ઉન્નતિ થાય છે, ઘરમાં સર્વ સુન્દર વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ થાય છે અને ચારે ખાજુથી સર્વ પ્રકારની સંપત્તિઓ આવે છે, વિપત્તિઓ દૂર જાય છે.

તેઓના જન્મક્ષણે સર્વ શુલ ગ્રહા ઉચ્ચ સ્થાનમાં હાય છે, ત્રણે લાકમાં સર્વત્ર ઉદ્યાત થાય છે, અતમું હૂર્ત સુધી નારકીઓને પણ સુખ થાય છે, પ્રમુદિત થયેલા દેવતાઓ લગવંતના ગૃહાં-ગણમાં રત્નાનાં, સાનાનાં અને રૂપાનાં આભરણાની, ઉત્તમ વસ્તોની, પુષ્પાની અને સુગંધી જલની વૃષ્ટિ કરે છે. દેવતાઓ 'જય જય' શખ્દથી આકાશને ભરી નાખે છે. દેવાની દું દુભિએ આકાશમાં હાથથી તાડન કર્યા વગર વાગતી જ રહે છે. સર્વ દિશાઓ પ્રસન્ન થાય છે. સુગ ધી અને શીતલ વાયુઓ વાય છે. પૃથ્વી ઉપરની ધૂળ સર્વત્ર શાંત થઈ જાય છે. પૃથ્વી સુગંધી અને શીતલ થાય છે.

છપ્પન દિક્કુમારીએા સુખકારક સૂતિકર્મ કરે છે. ચાસઠ ઇન્દ્રો મેરુપર્વત ઉપર જન્માલિષેક કરે છે, જગત ક્ષણવાર સર્વથા નિરુપદ્રવ સમૃદ્ધિમય અને આનંદમય થઈ જાય છે. તે આ રીતે—

દેવતાઓ, મનુષ્યા અને તિય ચાના પરસ્પરનાં વૈર નાશ પામે છે. લાેકાનાં આધિ અને વ્યાધિ શમી જાય છે. લાેકમાં ક્ષુદ્ર ઉપદ્રવા થતા નથી. શાકિનીઓ કાેઈનું કાંઈ પણ અનિષ્ટ કરી શકતી નથી. દુષ્ટ મંત્રી અને તંત્રા પ્રભાવ વિનાના થઈ જાય છે. ચહાં શાંત થઈ જાય છે. બૂત, પ્રેત વગેરેના ઉપદ્રવા ઉપશાંત શાય છે, લાેકાેનાં મન પરસ્પર પ્રીતવાળાં થાય છે.

પૃથ્વીમાં દૂધ, ઘી, તેલ, ઇક્ષુરસ વગેરેની વૃદ્ધિ થાય છે. સર્વ વનસ્પતિઓને વિશે પુષ્પા, ફળા અને નવકામલ પત્રાની સમૃદ્ધિ થાય છે, મહાન ઔષધિઓના પાતપાતાના પ્રભાવમાં ઘણી જ વૃદ્ધિ થાય છે; રતના, સાનું, રૂપું આદિ ધાતુઓની ખાણામાં તે તે વસ્તુઓની ઘણી જ અધિક ઉત્પત્તિ થાય છે.

સમુદ્રોમાં ભરતી આવે છે. પાણીઓ અત્યંત સ્વાદિષ્ટ અને શીતલ થાય છે. ખધાં પુષ્પા અધિક સુગન્ધવાળાં થાય છે. પૃથ્વીમાં રહેલાં નિધાના ઉપર આવે છે. વિદ્યાઓ અને મંત્રોના સાધ-કોને સિદ્ધિઓ સુલભ થાય છે. લોકાના હૃદયમાં સદ્દ્રખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. પાણીઓનાં મન દયાથી આદ્ર થાય છે. મુખમાંથી અસત્ય વચના નીકળતાં નથી. બીજાં એાનું ધન લઈ લેવાની ખુદ્ધિ જાગતી નથી. કુશીલ લાકાના સંગ હાતા નથી, કારણ કે લાકામાં કુશીલતા જ હાતી નથી. કોધ વહે પારકાના પરાભવ હાતા નથી, કારણ કે ક્રોધ જ હાતા નથી. વિનયનું ઉલ્લંઘન થતું નથી, કારણ કે માન જ હાતા નથી. પારકાની વંચના હાતી નથી કારણ કે માયા જ હાતા નથી. લાકા ન્યાયવૃત્તિનું ઉલ્લંઘન કરતા નથી, કારણ કેલાભ જ હોતા નથી. માનસિક સંતાપ હાતા નથી.

પરને પીડા કરે તેવાં વચન કાઈ બાલતું નથી. કાયાથી અશુભ ક્રિયાએા કાઈ કરતાં નથી. પાપ કરવાની ખુદ્ધિ થતી નથી. લાેકા સુકૃત કરીને મનઃશુદ્ધિવાળા થાય છે. લાેકના મનાેવાંછિતની પૂર્તિ થાય છે. લાેકામાં પારકાના ગુલુ ગ્રહેલુ કરવાની વૃત્તિમાં અભિવૃદ્ધિ થાય છે. લાેકા ઘેર ઘેર મહાત્સવ કરે છે, ભગવંતના જન્મનાં મંગલ ગીતાે ગવાય છે. ઘરેઘરે વધામણાં કરાય છે.

ભગવંતના જન્મથી સ્વર્ગ અને પાતાલભૂમિમાં રહેતા દેવતાએ પ્રમુદિત થાય છે. તેઓ શાશ્વત ચૈત્યામાં મહાત્સવ કરે છે. દેવાંગ-નાઓ ધાત્રીકર્મ કરે છે. દેવાંગનાએ નવા નવાં આભરણા ધારણ કરે છે અને અનેક પ્રકારની કીડાએ કરાવે છે. દેવેંદ્ર પુષ્ટિ માટે ભગવંતના જમણા હાથના અંગૂઠામાં અમૃતના સંચાર કરે છે.

ખાલકાલમાં પણ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતા ઉત્તમ પ્રકારના મિતજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાનથી સહિત હાય છે, અપરિમિત અલ અને પરાકમવાળા હાય છે, દેવતાઓ અસરા અને મનુષ્યા વડે અક્ષાલ્ય હાય છે, બીજાં બાળકા કરતાં અત્યંત ઉત્તમ સ્વભાવવાળા હાય છે, ત્રણે લાકની રક્ષા કરવામાં અક્ષુબ્ધ શક્તિવાળા હાય છે, ત્રણે લાકની રક્ષા કરવામાં અક્ષુબ્ધ શક્તિવાળા હાય છે, અધ્યયન કર્યા વિના પણ વિદ્વાન હાય છે, શિક્ષણ પામ્યા વિના બધી જ કળાઓના સમૂહામાં કુશળ હાય છે, અલંકાર વિના જ બધાં જ અવયવાથી ઉત્તમ સોંદય વાળા હાય છે, શિશુકાળમાં પણ વાણી અવ્યક્ત હાવા છતાં પણ દેવા, અસુરા અને મનુષ્યાને આનંદ પમાડનારા હાય છે, અચપલ સ્વભાવયાળા હાય છે, પાતાને તેમ જ પારકાને સંતાપ ન થાય તેવા સ્વભાવયાળા હાય છે, લાહુપતા વિનાના હાય છે અને ત્રેય પદાર્થાના સ્વભાવને જાળુનારા હાવાથી નિ:સ્પૃહ હાય છે.

શ્રી તીર્થ કર ભગવંતા જન્મથી જ રાગ, સ્વેદ [ પરસેવા ] મલ વગેરેથી રહિત દેહવાળા હાય છે. તત્કાલ અત્યંત વિકસિત કમળની જેમ ખહું સુવાસિત દેહવાળા હાય છે અને ગાયના દૂધની ધારા જેવા શ્વેત રક્ત અને માંસથી સહિત દેહવાળા હાય છે. તેઓના આહાર—નીહાર ચર્મ ચક્ષુવાળા માટે અઠશ્ય હોય છે. આ ચાર અતિશયો તેઓને જન્મથી જ સહજ હાય છે.

અપ્રતિમ રૂપ અને સૌભાગ્યના ઉદ્દભવથી પવિત્ર એવા તેઓના ચૌવનકાળમાં તેઓનાં રૂપ અને સૌભાગ્યની શાભા તેં। એવી અદ્ભુત હાય છે કે દેવતાઓ, અસુરા અને મનુષ્યાના સ્વામીઓના [ઇન્દ્ર આદિના] અંતઃકરણુમાં પણ પરમાશ્ય ચમત્કાર ઉત્પન્નથાય છે. સર્વ દેવતાઓ મળીને એક અંગુષ્ઠપ્રમાણુ રૂપને નિર્માણુ કરે તો પણ તે રૂપ ભગવંતના અંગૃઠાના રૂપની આગળ જજવલ્યમાન અગ્નિની આગળ અંગારાની જેમ શાભાને પામતું નથી. વિશિષ્ટ પ્રકારના નામકમેના ઉદયથી શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાના સંઘયણ, રૂપ, સંસ્થાન, વર્ણ, ગતિ (ચાલ), સત્ત્વ, ઉચ્છ્વાસ વગેરે અધું જ જગતમાં સર્વોત્તમ હાય છે.

ખરેખર રૂપ, સૌલાગ્ય અને એક હુજાર ને આઠ ખાદ્ય લક્ષ-ણાથી સહિત એવું તેઓનું શરીર સૌન્દર્યનું, લાવણ્યનું, કાંતિનું, દીપ્તિનું અને તેજનું પરમ અદ્દલત ધામ હાય છે. સ્વર્ગમાં દેવદેવીઓ તે રૂપ આદિનું ગુણુગાન અને ચિતન કરે છે, પાતાલ-લાકમાં પાતાલવાસી દેવાંગનાએ તેને સ્તવે છે અને મત્યલાકની અંદર મનુષ્યસ્ત્રીઓ તેનું ધ્યાન કરે છે.

ખરેખર તેઓના જેવું રૂપ, સૌભાગ્ય, લાવણ્ય, ગમન, વિલાકન વચન, દર્શન, સ્પર્શન, શ્રવણ, ઔદાર્ય, ગાંભીર્ય, ધર્ય, સમર્યાદત્વ, આર્યત્વ, દયાલુતા, અનુદ્ધતતા, સદાચાર, મનઃસત્ય, વચનસત્ય, કાયકિયાસત્ય, સર્વપ્રિયત્વ, પ્રભુત્વ, પ્રશાંતત્વ, જિતેંદ્રિયત્વ, ગુણિત્વ, ગુણાનુરાગિત્વ, નિમ મત્વ, સૌમ્યતા, સામ્ય, નિભ યત્વ, નિદોષત્વ વગેરે જગતમાં બીજા કાેઈમાં પણ હાેતું નથી.

ત્રણે લેકમાં અત્યન્ત અલોકિક અને સૌથી ચહિયાતા ગુણાના સમૂહાના કારણે તે તીર્થ કર ભગવંતા સૌથી મહાન છે અને તેથી જ સર્વત્ર મહાન પ્રતિષ્ઠા ( કીર્તિ, ચશ આદિ )ને પામેલા છે. તેઓ સર્વત્ર ઉત્તમ વિવેકથી વિવિધ કાર્યોને કરે છે અને સર્વત્ર ઉચિત જ આચરવામાં અત્યંત ચતુર હાય છે. આત્મામાં અભિમાન આદિ વિકારને ઉત્પન્ન કરનારાં સર્વોત્તમ જાતિ, કુલ, રૂપ, અલ, પ્રભુતા, સંપત્તિ વગેરે અનેક કારણા વિદ્યમાન હાવા છતાં પણ તેઓ સર્વત્ર નિર્વિકાર હોય છે. તેઓ જાણે છે કે વિષયસુખ અનંત દુ:ખનું કારણ છે અને સ્થિરતાનું નાશક છે, છતાં પૂર્વના ભવામાં ઉપાર્જિત કરેલ તેવા પ્રકારના ભાગોને આપનાર કર્મોના અળથી

તેઓ વિપુલ સામ્રાજ્ય લક્ષ્મીને ભાગવે છે. તે વખતે પણ તેઓ નિરૂપમ વૈરાગ્યરગથી રગાયેલા હાય છે.

જ્યારે તેંએા દેવેન્દ્રો અને નરેન્દ્રોની લક્ષ્મીને ભાગવતા હાેય છે, ત્યારે પણ તેંએા વિરક્ત જ હોય છે.

સંસારમાં એવી કાઈ રમ્ય ભાગસંપત્તિ નથી કે જે તેઓના મનમા રાગને ઉત્પન્ન કરી શકે. સંસારમાં એવી કાઈ વસ્તુ વાસ્તવિક રીતે સારભૂત નથી કે જે તેઓના મનને આકર્ષી શકે. એવું હોવા છતાં પણ તેઓ વિધિપૂર્વ કધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રણે પુરુષાર્થી સિદ્ધ કરે છે. ચાંચા પુરુષાર્થ જે માલ, તેની સાધનાના હવે સમય થયા છે, એમ જાણતા હાવા છતાં પણ જયારે પાંચમા દેવલાકમાં રહેલા લાકાંતિક દેવતાઓ ભગવંત પાસે આવીને સાંવત્સરિક દાનના સમયને જણાવે છે, ત્યારે તેઓ દીક્ષાની તૈયારી કરે છે.

પ્રભાત સમયે ભગવંત સ્વયં જાગૃત થાય છે, છતાં શંખ વગેરેના ધ્વનિએાથી તથા 'જય જય' આદિ શખ્દોથી તેઓને સમયના ખ્યાલ આપવામા આવે છે. તે પછી ગામા, નગરા વગેરેમાં પટહના વગાડવાપૂર્વ ક 'વરવરિકા ' કરાવવામાં આવે છે. વરવરિકા એટલે 'દરેકને ઇચ્છિત અપાય છે,' એવી સાંવત્સરિક મહાદાનની ઉદ્દેશાયણા. તે પછી સાનું, રજત, રતના, વસ્ત્રો, આભૂષણા, હાથીએા, દ્યાડાએા વગેરે વડે સાંવત્સરિક મહાદાન કરવામાં આવે છે. તેમાં ભગવંતની ખધા લાકા ઉપર સમાન કૃપા હાય છે.

તે પછી સંપૂર્ણ પૃથ્વીને ઋખુથી રહિત કરવામાં આવે છે. તે પછી સર્વત્ર ચશ અને કીર્તિના સૂચક પટહ વગાડવામાં આવે છે. ચાસઠે ઇન્દ્રો ભગવંતના દીક્ષા સમયને અવધિજ્ઞાન વડે જાણે છે. તેઓ પરિવાર સહિત ભગવંતની પાસે આવે છે. તેઓ સર્વ સમૃદ્ધિ વડે સર્વ પ્રકારે આઠ દિવસના મહાત્સવ કરે છે.

તે પછી લગવંતા સ્વયં દીક્ષા ગ્રહણ કરે છે. તેઓ સર્વ શિક્ષા-ઓના રહસ્યને જાણે છે. તેઓનુ ચિત્ત કેવળ માક્ષમાં અંધાયેલું હાય છે. જે જે કાળે જે જે ઉચિત કરવું જોઈએ તે અધું તેઓ જાણે છે. તેઓ પૃથ્વીતલ ઉપર અપ્રતિઅહ રીતે વિચરે છે અને પરિષહા અને ઉપસર્ગોને સહન કરે છે, તેઓ સમસ્ત ખાદ્ય અને અભ્યંતર પરિગ્રહના ત્યાગ કરે છે, તેથી નિગ્ર'ન્થ કહેવાય છે.

મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને માધ્યસ્થ ભાવનાઓથી તેઓ ધર્મ-ધ્યાનને સ્થિર કરે છે. તે પછી ક્ષાન્તિ આદિ આલંબનાથી શુકલ-ધ્યાન ઉપર આરઢ થાય છે. તે પછી ક્ષપકશ્રેણી દ્વારા ચાર ઘાતિ-કર્મના ક્ષય કરે છે. તેથી સર્વદ્રબ્યા અને તેઓના સર્વ પર્યાયાના સાક્ષાત્કાર કરતું કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

ઘાતિકમેંના ક્ષય થતાં જ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાને વિશિષ્ટ પ્રકારની નામકમેંની પ્રકૃતિના ઉદય થાય છે. તે તીર્થ કર નામકર્મ કહેવાય છે. તેના મહિમા આ રીતે છે:

એક યાજન પ્રમાણ ભૂમિનું વાયુકુમાર દેવતાએ પ્રમાર્જન કરે છે. મેઘકુમાર દેવતાએ સુગંધિ જલથી સિંચન કરે છે. ઋતુ-કુમાર દેવતાએ પાંચ વર્ણુનાં સુગંધિ પુષ્પાની વૃષ્ટિ કરે છે. વ્યંતર દેવતાએ માણુઓ, રતના, અને સુવર્ણુથી નિર્મિત એક યાજન પ્રમાણ પીઠળંધ તૈયાર કરે છે. તે પીઠળંધ ઉપર વેંમાનિક દેવતાએ રત્નમય પ્રથમ પ્રાકાર બનાવે છે. તેના કાગરાએ માણુઓના હાય છે. તેના તેને ચાર દ્વાર હાય છે. તે પતાકાઓ, તારણા, ધ્રજાઓ વગેરેથી સુશાભિત હાય છે.

જ્યાતિષી દેવતાઓ સાનાના બીજે પ્રાકાર બનાવે છે. તેને રતનમય કાંગરાઓ હાય છે. તેને ચાર દ્વાર હાય છે. ભવનપૃતિ દેવતાઓ ત્રીજે રૂપાના બાદ્ય પ્રાકાર રચે છે. તેને સાનાના કાંગરાઓ હાય છે અને ચાર દ્વાર હાય છે. કલ્યાણી ભક્તિને ધારણ કરનાર દેવતાઓ ચૈત્યવૃક્ષ, રતનમય પીઠ, દેવ છે, સિંહાસન વગેરે અન્ય રચનાએ પણ કરે છે. આ રીતે સમવસરણ (દેશના સ્થાન)ની રચના થાય છે.

તે પછી લગવંત સાનાનાં નવ કમળા ઉપર પગ મૂકતા મૂકતા તથા ચારે પ્રકારના દેવતાએાથી પરિવરેલા સમવસરણમાં પધારે છે, તીર્થને પ્રણામ કરે છે અને સિંહાસન ઉપર પૂર્વાભિમુખ વિરા-જમાન થાય છે. એ વખતે દેવતાએા બીજી ત્રણ દિશાએામાં ભગ- વંતના ત્રણુ રૂપની રચનાએ કરે છે. આ રચના કરે છે દેવતાએ, પણુ થાય છે ભગવંતના અતિશયના પ્રભાવથી. તે વખતે ખાર પર્ષ- દાઓ પાતપાતાના સ્થાનમાં ખેસી જાય છે. તે વખતે ભગવંત યાજનગામિની, સર્વસંદેહનાશિની અને સર્વભાષાસંવાદિની એવી સર્વોત્તમ વાણી વડે ધર્મદેશના આપે છે. તે દેશના દ્વારા ભગવંત માણમાર્ગ ખતાવે છે.

તે ભગવાન જગતના ગુરુ, જગતના નાથ, જગતના તારક અનંત ગુણેના કારણે સર્વોત્તમ, અનંત શક્તિવાળા, અનન્ત મહિમાવાળા, ચાત્રીસ અતિશયોથી સહિત, અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યોથી શોભતા, વાણીના પાંત્રીશ ગુણા વડે દેવતાએા, અસુરા, મનુષ્યા અને તિયે ચાને આનં દિત કરતા સવે ગુણસંપન્ન અહાર દાષાથી રહિત હાય છે. તેઓ જઘન્યથી એક કરાડ ભક્તિવાળા દેવતાઓથી સદા સહિત હાય છે. આવા ભગવંત સ્વયં કૃતાથે હાવા છતાં પણ પરાપકાર માટે જગત ઉપર વિચરે છે.

#### શાસ્ત્રોમાં કહ્યુ છે કે---

- ' ચાત્રીશ અતિશયોથી સહિત, અષ્ટ મહાપ્રાતિહાયોથી શાભતા અને માહથી રહિત એવા તીર્થ' કરાનું ધ્યાન પ્રયત્નપૂર્વ' ક કરવું જોઈ એ.
- ' ચાર અતિશય જન્મથી, અગિયાર કમેં ક્ષયથી અને ઓગ-ણીસ દેવકૃત એમ ચાત્રીસ અતિશયા ભગવંતને હાય છે.
- 'અશોકવૃક્ષ, દેવવિરચિત પુષ્પપ્રકર, મનાહર દિવ્યધ્વનિ, સુંદર ચામરચુગ્મ, શ્રેષ્ઠ આસન, ભામંડલથી દેદીપ્યમાન શરીર, મધુર નાદચુક્ત દુંદુભિ અને ત્રણુ છત્ર, એમ ભગવંતના અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય કોના મનમાં પ્રમાદ ઉત્પન્ન કરતા નથી?
- 'જેઓ ચાત્રીશ અતિશયોથી સહિત, અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્થથી શાભતા, વાણીના પાંત્રીશ ગુણેથી યુક્ત, અઢાર દાષાથી રહિત અને રાગ, દ્વેષ અને માહરૂપ મહાશત્રુઓને જિતનારા છે, તેઓને જ જગતમાં દેવાધિદેવ એવું નામ શાભે છે.'

આ રીતે ગુણસમૂહના કારણે મહાન, ત્રણે લાકમાં મહાન ખ્યાતિને પામેલા અને સર્વ દેવતાઓ, અસુરા અને મનુષ્યામાં સર્વ શ્રેષ્ઠ એવા લગવંત પૃથ્વીતલ ઉપર વિચરીને કુમતરૂપ અંધ-કારના નાશ કરીને સુમતરૂપ પ્રકાશને પાથરે છે. તેઓ અનાદિ-કાલીન પ્રખલ મિશ્ચાત્વના નાશ કરે છે, ત્રેય લાવાને જણાવે છે, લવભ્રમના કારણરૂપ અજ્ઞાનના નાશ કરે છે અને અનેક લવ્યજનાને પ્રતિબાધ કરે છે.

અંતે આયુઃકમ°ની સમાખ્તિને સમયે શુકલ ધ્યાનવડે ભવાપ-ગ્રાહી ચાર કમ°ના ક્ષય કરે છે અને એક જ સમયમાં ઋજુશ્રેણી વડે લાેકના અગ્રભાગ ક્ષેત્રરૂપ માેક્ષમાં ચાલ્યા જાય છે. તેઓ તેથી ઉપર જતા નથી કારણ કે ત્યાં–અલાેકમાં ઉપગ્રહ°ના અભાવ છે. તેઓ નીચે પણ આવતા નથી કારણ કે તેઓમાં હવે ગુરુતા નથી. યાેગ–પ્રયાેગના અભાવ હાેવાથી તેઓને તિરછી ગતિ પણ નથી.

માક્ષમાં રહેલા તે ભગવંતાને સિદ્ધ કહેવામાં આવે છે. સર્વ દેવા અને મનુષ્યા ઇન્દ્રિયાના અર્થોથી ઉત્પન્ન થતું, સર્વ ઇન્દ્રિયાને પ્રીતિકર અને મનાહર એવું જે સુખ ભાગવે છે તથા મહર્ષિક દેવતાઓએ ભૂતકાળમા જે સુખ ભાગવ્યુ છે અને ભવિષ્યમાં જે સુખ ભાગવશે, તેને અનંત ગુણુ કરવામાં આવે તાપણુ તે સિદ્ધ ભગવંતના એક સમયના સ્વાભાવિક અને અતીન્દ્રિય સુખની તુલનામાં ન આવે, તે સિદ્ધ ભગવાન અનંત દર્શન, જ્ઞાન, શક્તિ અને સુખથી સહિત છે. તેઓ સદા ત્યાં જ રહે છે.

તે જ સમયે અવધિજ્ઞાન વડે ચાસઠે ઇન્દ્રો ભગવંતના નિર્વા-હ્યુને જાહીને નિર્વાહ્યભૂમિ પર પરિવાર સહિત આવે છે. ગાશીમ ચંદન વગેરે સુગંધિ દ્રવ્યાથી ભગવંતના દેહના અંતિમ સંસ્કાર કરે છે અને સર્વ શાશ્વત ચૈત્યામાં મહાત્સવ કરે છે.

શ્રી તીર્થ કર લગવંતના જીવ અનાદિકાળથી સંસારમાં ખીજા જીવા કરતાં વિશિષ્ટ હાેય છે. તેએાનું ચ્ચવન, જન્મ, ગૃહવાસ,

१ धर्मास्तितहाय ४०य

દીક્ષા, કેવળજ્ઞાન, નિર્વાણ વગેરે અધું જ અલોકિક હાય છે. આ રીતે તીથ કેર લગવંતા સર્વ સંસારી જીવાથી સર્વ પ્રકારે ઉત્તમા-ત્તમ હાય છે. તેઓ તે તે પ્રકારની ઉત્તમાત્તમતા વડે વિધને સર્વ સુખા આપનારા છે. સ્વયં અવ્યય પદને પ્રાપ્ત કરવા અને લવ્ય જીવાને મહાન ઉદયવાળું અવ્યય પદ આપવા માટે સર્વ રીતે સમર્થ છે.

### 

## વિષય મવેશ-૧

\*\*\*

દેવાધિદેવ ભગવાન મહાવીર તથા સર્વ વ્યરિહ તાના

४ गुणु

(यार भूदातिशये।)

અથવા

૧૨ ચુણા

# ૪ અથવા ૧૨ ગુણ

આરાધના — સાધનાની દેષ્ટિએ જગતમાં ત્રણ જ તત્ત્વ પ્રધાન છે:

हैवतत्त्व, गुरुतत्त्व अने धर्भ तत्त्व.

સમગ્ર જિનવાણીના સાર શ્રી નમસ્કાર મંત્ર છે, નમસ્કાર બે પ્રકારના છે:

દ્રવ્યનમસ્કાર અને ભાવનમસ્કાર.

શ્રી માનતુંગસૂરિએ નમસ્કાર સાર સ્તવન<sup>૧</sup>ની નમસ્કાર વ્યાખ્યાન ટીકા નામની ટીકામાં એ બન્ને પ્રકારના નમસ્કાર અને તે બેના પ્રભાવ સુંદર રીતે વર્જી બ્યો છે. વિશેષાર્થીઓએ તે ત્યાંથી જાણી લેવા.

અહીં પદાર્થની દૃષ્ટિએ ભાવનમસ્કાર સમજવા જેવા છે. તેને સમજાવતાં શ્રી માનતુ ગસ્રિ કહે છે કે —

तथा भावनमस्कारमाह ---

'तत्ततिय' -- तत्त्वित्रक देवगुरुधर्मविषयम्,

भावनमस्कारः ,सम्यक्ट्वम्

દેવ – ગુરુ – ધર્મ એ ત્રણુ તત્ત્વાને યથાર્થ રૂપમાં જાણીને સમ્યગ્દર્શન ગુણની સ્પર્શનાપૂર્વક જે નમસ્કાર તે ભાવનમસ્કાર છે.

સમ્યક્ત્વ વિના ભાવનમસ્કાર હાતો નથી. 'ભાવનમસ્કારથી રહિત જીવાએ અનંતીવાર દ્રવ્યચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું અને છાડ્યું, પણ તે સફળ ન થયું.'

૧. ન. સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૩૩૪–૩૩૬

ર. ન. સ્વા પ્રા. વિ નમસ્કાર વ્યાખ્યાન ટીકા. પૃ. ૩૩૫

શુદ્ધદેવને શુદ્ધદેવ સ્વરૂપે, શુદ્ધગુરુને શુદ્ધગુરુ સ્વરૂપે અને શુદ્ધધર્મ ને શુદ્ધધર્મ સ્વરૂપે એાળખવા, એ ત્રણમાં જ સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખવી, એ ત્રણ સિવાયના ખીજાઓને દેવરૂપે, ગુરુરૂપે અને ધર્મ રૂપે કદાપિ ન જ માનવા, તે સમ્યગ્દર્શન નામનું પ્રથમ ગુણુરત્ન છે.

એ ત્રણને યથાર્થ સ્વરૂપમાં જાણવા માટે એ ત્રણમાંથી દરેકના જે પ્રધાન વાસ્તવિક અને અસાધારણ ગુણા વીતરાગ અને સર્વજ્ઞ એવા શ્રી જિનાએ કહ્યા છે, તે શ્રદ્ધા સહિત જાણવા બહુ જ જરૂરી છે.

જગતની સર્વ ભાદ્ય સંપત્તિ કરતાં પણ અનંત ગુણુ અધિક મૂલ્ય આમાંના એક એક તત્ત્વનું છે. આવી કિંમતી વસ્તુ પરીક્ષા વિના કેમ ગહણ કરી શકાય ?

જેમ રતના ગુણાની પરીક્ષા ઝવેરીએ કરે છે, તેમ ઉત્તમ ભવ્ય આત્માએ આ ત્રણ તત્ત્વરતના પરીક્ષાપૂર્વક શહ્યુ કરે છે. જેમ ઉત્તમ ઝવેરીએ યથાર્થ પરીક્ષાથી પ્રાપ્ત થએલ ઉત્તમ રતનાની પ્રાપ્તિથી સંપત્તિમાન થઈ જાય છે, તેમ ભવ્ય આત્માએ આ ત્રણ રતનાની પ્રાપ્તિથી ધન્ય ખની જાય છે.

આ ત્રણુ તત્ત્વોમાં પ્રધાન તત્ત્વ દેવતત્ત્વ છે. તેને તેના વાસ્ત-વિક, પ્રધાન અને અસાધારણ (બીજા કોઈમાં પણ ન હાય તેવા) ગુણા વડે જાણવું બહુ જ જરૂરી છે. આવા ગુણાને જાણ્યા વિના તે દેવતત્ત્વની અન્ય સર્વ ધર્મોએ માનેલ દેવતત્ત્વ કરતાં સર્વ-શ્રેષ્ઠતાના યથાર્થ નિર્ણય કેવી રોતે થઈ શકે? પરમ ઉપાસ્ય તત્ત્વ જે દેવતત્ત્વ તેના આવા નિર્ણય વિના સર્વોત્તમ સમ્યક્ષ્ત્વ કેવી રીતે હાઈ શકે? સમ્યક્ષ્ત્વ વિનાનું ધ્યાન તો જવે આ અનાદિ સંસારમાં અનંતીવાર કર્યું, છતાંયે લવના અંત નહીં જ આવ્યા. સમ્યક્ષ્ત્વના મહાપ્રભાવથી દેવતત્ત્વના યથાર્થ અને અવિચલ નિર્ણય થતાં જ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ દ્વર નથી.

સમ્યક્તવની પ્રાપ્તિથી સુદેવની એાળખથી સુદેવના ગુણે એાળખાય છે. તેથી સુદેવ ઉપર અપાર પ્રેમ–વાત્સલ્ય જાગે છે. જૈનશાસ્ત્રોમાં અહીં વાત્સલ્ય શખ્દના પ્રયાગ કરવામાં આવે છે. જે વીસ પદા–સ્થાનકાની આરાધનાથી જીવ પાતે જ સુદેવ–તીર્થ'-કરપદને પ્રાપ્ત થાય છે, તે વીસ સ્થાનકામાં પહેલું સ્થાનક અહ<sup>િ</sup>દ્વાત્સલ્ય છે.

અહે દ્ એટલે અરિહન્ત. વાત્સલ્ય એટલે લક્તિરાગ. અરિહન્ત ઉપરના વાત્સલ્ય, લક્તિરાગ કે પ્રેમ વિના કાઈ પણ જીવ તીર્થ કર થઈ શકતો નથી, કારણ કે એવા નિયમ છે કે જેની જેમાં ઉત્તમ શ્રદ્ધા હાય છે, તે તે જ થાય છે. તીર્થ કરના જીવાને જેવી શ્રદ્ધા સુદેવ, સુગુરુ અને સદ્ધમેમાં હાય છે, તેવી શ્રદ્ધા અન્ય જીવાને કદાપિ હાતી નથી, એથી જ તીર્થ કરના જીવાના સમ્યગ્દર્શનને વરણા હ્યાને સવે શ્રેષ્ઠ સમ્યગ્દર્શન કહેવામાં આવે છે.

શ્રી મહાનિશીય સૂત્રમાં કહ્યું છે કે જેવાં શમ—સંવેગ—નિવેલ્ અનુકંપા—આસ્તિક્ય તીર્થ કર થનાર જવામાં હાય છે, તેવાં અન્ય જવામાં કદાપિ હાતા નથી. તેથી તીર્થ કરના જવા ૨૦ સ્થાનકની આરાધનામાં જેવા પ્રખળ પુરુષાર્થ કરે છે, તેવા પુરુષાર્થ અન્ય જવામાં હાતા નથી. તેથી જેવું પુષ્ય શ્રી તીર્થ કરના જવા ઉપાજે છે, તેવું પુષ્ય અન્ય જવા ઉપાજે શકતા નથી. તેથી બધા જ જવા તીર્થ કર થઈ શકતા નથી.

શ્રી તીર્થ કરતાં અનંત ગુણુ અધિક હોય છે. આ પુષ્ટ્રચનું મૂળ પુષ્ટ્રચરાશિ કરતાં અનંત ગુણુ અધિક હોય છે. આ પુષ્ટ્રચનું મૂળ કારણુ છે, તીર્થ કરના જવાની તેવા પ્રકારની પાત્રતા—ચાગ્યતા. આ જ પાત્રતાને કારણુ તેઓ જગતમાં સૌથી અધિક પૂજ્ય અરિહન્ત અને છે. અરિહન્ત એટલે જ પાત્ર, ચાગ્ય, પૂજ્ય વગેરે. પ્રાકૃત

૧. શમ-કષાયનિગ્રહ, સંવેગ-માક્ષા ભિલાષ, નિવે દ- સંસાર પર અરુચિ, અનુક પા-દયા અને આસ્તિકચ-જિન વચનની યથાર્થતાના અવિચળ નિર્ણય

ર. ૨૦ સ્થાનેકાના વર્ણન માટે જુઓ લાેકપ્રકાશ, સર્ગ ૩૦ પ્રારંભ

અરિહન્ત રાખ્દ જારૂં ધાતુ પરથી ખનેલ છે. તેથી જ શાસ્ત્રોમાં કહ્યુ છે કે—

' જેઓ બીજાઓનાં વંદન માટેં, નમસ્કાર માટે, પૂજા–સત્કાર માટે યાગ્ય પાત્ર છે અને જેઓ બીજાઓનાં સિદ્ધિગમન માટે મહાન પાત્ર (લવદરિયે પાત્ર–યાન જહાજ) છે, તેઓ અરિહન્ત કહેવાય છે.'

આવા અરિહન્તાના યથાર્થ અને અસાધારણ (ખીજાએમાં ન હાય તેવા) ગુણા ચાર જ છે.

યાકિનીમહત્તરાધમ સૂનુ આચાર્ય શિરામર્ણિ શ્રી હરિભદ્ર-સૂરિ મહારાજા અનેકાંતજયપતાકા ગ્રન્થની સ્વાપન્ન વ્યાપ્યામાં કહે છે કે—

गुणा मूलातिशयाश्वत्वारः तद्यथा — अपायापगमातिशयः, ज्ञानातिशयः, पूजातिशयः, वागतिशयश्च।

અરિહન્તોના યથાભૂત વાસ્તિવિક અને બીજાઓમાં ન હાય તેવા ગુણા ગાર જ છે અને તે ગાર મૂલ અતિશયા છે. તે ગાર ગુણા-મૂલાતિશયા આ રીતે છે:

- १ अपायापगम अतिशय
- ર જ્ઞાનાતિશય
- ૩ પૂજાતિશય<sup>૧</sup> અને ં
- ४ वागतिशय-वयनातिशय

્ર આ ચારના સંક્ષેપમાં અર્થનિદે<sup>લ</sup>શ કરતાં ચાળશાસમા<sup>ર</sup> કહ્યુ છે કે—

<sup>્</sup>ર અનેકાત જય પતાકામા પૃજાતિશયમાં આઠ મહાપ્રાતિહાયોના સમાવેશ કરેલ છે જુઓ પ. ૪

२ प्रथम १क्षे। विवर्ष

દેલ મ. ૪

'રાગ આદિ દાષા જવને હાનિકારક હાવાથી તેઓને અપાય કહેવામાં આવે છે. અપગમ એટલે ક્ષય. રાગ વગેરેના અપગમ થવાથી લગવંતને સ્વરૂપના લાભ થાય છે. આ અપાયાપગમ અતિશય છે.

નિમ<sup>°</sup>લ કેવલગ્રાનથી લાેક અને અલાેકના સંપૂર્ણ સ્વભાવનું ભગવંત અવલાેકન કરી રહ્યા છે. આ ગ્રાનાતિશય છે.

'સર્વ' દેવતાઓ, અસુરા અને મનુષ્યાએ કરેલ ભગવંતની પૂજાની પરાકાષ્ઠા તે ભગવંતના પૂજાતિશય છે.

' સર્વ જીવાને અભયદાન આપવામા સમર્થ અને સર્વ ભાષાએમાં પરિણુમતી જે ભગવંતની ધર્મવાણી તે ભગવંતના વચનાતિશય છે. આ વચનાતિશય વડે ભગવંત સર્વ જીવાનું . પાલન કરનારા છે.'

કલિકાલસર્વ રૂ શ્રી હેમચ'દ્રાચાર્ય યેાગશાસના પ્રથમ શ્લાકના વિવરણમાં કહે છે કે—

'અમાએ આ પ્રથમ શ્લાકમાં શ્રી મહાવીર લગવાનનાં જે વિશેષણા કહ્યાં છે, તે સદ્લુત-યથાર્થ-વાસ્તિવિક અર્થનું પ્રતિ-પાદન કરનારાં છે. આ વિશેષણા વડે અમે લગવંતના અતિશયાને પ્રકાશિત કરીએ છીએ. આ ચાર અતિશયાના પ્રતિપાદન વડે અમાએ લગવાન મહાવીરની પારમાર્થિક સ્તુતિ કરી છે.'

પ્રમાણનય તત્ત્વાલાકાલ'કારની પ્રથમ શ્લાકની સ્યાદ્ધવાદ– રત્નાકર' નામની ટીકામાં કહ્યુ છે કે—

' રાકેન્દ્રવડે પૂજ્ય–શક્રપૂજ્ય (ભગવાન વધ<sup>°</sup>માન સ્વામી). પૂજ્ય એટલે મનાહર અશાકવૃક્ષ વગેરે આઠ મહાપ્રાતિહાર્યાની વિરચના દ્વારા અર્ચ'નીય.'

૧ પૃ. ૩

'આ પ્રથમ શ્લાેકમાં કહેલ ભગવંતનાં ચાર વિશેષણા વડે અનુક્રમે ચાર મૂલ અતિશયા સ્મૃતિરૂપ દર્પણતલમાં સમુપસ્થિત કરવામાં આવ્યા છે [એટલે કે આ ચાર અતિશયાનું શ્રાંથકર્તાએ મંગલાચરણરૂપે ધ્યાન કરેલ છે]. તે ચાર મૂલાતિશયા આ રીતેં છે:

' અપાયાપગમાતિશય, જ્ઞાનાતિશય, પૂજાતિશય અને વચ-નાતિશય.

' આ ચાર અતિશયાના આ ક્રમ ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ જાણવા. ( આ ક્રમે આ અતિશયા ઉત્પન્ન થાય છે.) તે આ રીતે—

' જેણે રાગદ્વેષ જિત્યા નથી, તે સર્વ વસ્તુઓનો જ્ઞાતા ન થાય. જે સર્વ વસ્તુઓનો જ્ઞાતા નથી, તે દેવેન્દ્ર પૂજ્ય ન થાય. સર્વજ્ઞ થતાં જ શકેન્દ્ર ભગવંતની પૂજા કરે છે, તે પછી જ ભગ-વાન તેવા પ્રકારની (અતિશયવાળી) વાણીના પ્રયાગ કરે છે.

' આ રીતે પ્રથમ અપાયાપગમ અતિરાય ઉત્પન્ન થાય છે. તે પછી જ્ઞાનાતિરાય ઉત્પન્ન થાય છે. તે પછી પૂજાતિરાય ઉત્પન્ન થાય છે. તે પછી વચનાતિરાય ઉત્પન્ન થાય છે.'

અનેક પૂર્વાચાર્યોએ સ્વવિરચિત ગ્રંથામાં ગાર મૂલાતિશયા વડે ભગવંતની સ્તુતિ કરેલ છે. સ્તુતિની – ભાવસ્તવની આ આપણે ત્યાં પ્રાચીન પરિપાર્ટી છે. એ ખતાવે છે કે આ ગાર અતિશયા શ્રી અરિહંત ભગવંતનું સપૂર્ણ સ્વરૂપ કહેવા માટે સંપૂર્ણ સમર્થ છે. આ જ ગાર અતિશયા વડે ભગવંત સ્તવવા યાગ્ય છે. આ જ ગાર અતિશયામાં અરિહંત ભગવન્તનુ સપૂર્ણ રહસ્ય છે. આ જ ગાર અતિશયા મનનીય છે અને આ ગાર જ અતિશયા ધ્યેયામાં પરમ ધ્યેય જે ભગવાન અરિહંત તેઓનાં ધ્યાનમા પરમ આલ ખના છે.

આ ચાર અતિશયાથી સહિત ભગવન્તનુ સ્તવન, ચિતન, મનન, નિદિધ્યાસન વગેરે કરવાથી ભગવન્ત પ્રત્યે સાચા સ્નેહ જાગે છે. તેથી ભગવન્ત આપણા પરમ આત્મીયજન છે, એમ સમજાય છે, તેથી ભગવન્ત ઓળખાય છે. તેથી ભગવન્ત ઉપરના નિષ્કામ પ્રેમ વધે છે. તેથી ધ્યાન માટે પ્રયત્ન કરવા પડતા નથી, પણ ભગવન્તની પરમ પાવની કૃપાથી ધ્યાન સ્વયં સિદ્ધ થાય છે. જે ધ્યાનને પામવા માટે ચાગીઓને પ્રચંડ પુરુષાર્થ કરવા પડે છે, તે ધ્યાન ભગવંતના સાચા ભક્તજનાને ભગવન્તની કૃપાથી કલેશ વિના અને આચાસ વિના સહજ આત્મસાત્ થાય છે. ભગવન્ત ઉપરના નિષ્કામ પ્રેમ વિના ભગવન્તને કાઈ પણ પામી શકતું નથી. ભગવન્ત ઉપરના સંપૂર્ણ નિષ્કામ પ્રેમ તે જ વરણાધિનું પ્રધાન અંગ છે. વીસ સ્થાનકમાંનું આદિસ્થાનક અહલ્ – વાત્સલ્ય છે.

સંપૂર્ણ નિષ્કામ પ્રેમ વિના ભક્તિ ઉત્પન્ન થતી નથી. ભક્તિ વિના ધ્યાન ઉત્પન્ન થતુ નથી. ધ્યાન વિના ભગવન્ત સાથે તાદાતમ્ય — એકાત્મતા ઉત્પન્ન થતી નથી, તાદાતમ્ય વિના ભગવન્તના અસલી સ્વરૂપના આત્મામાં અનુભવ થતો નથી. અનુભવ વિના ભગવતની સાચી આત્મસ્પર્શી એાળખ કદાપિ થતી નથી અને તે વિના સર્વ જગતને સંપૂર્ણ અભયદાન આપનારી ભગવન્તની મહાકરુણા — સ્વય ભૂરમણ નામના ચરમ સમુદ્રના જલાને સ્પર્ધામાં જીતનારી મહાકરુણા વડે હુદય આપ્લાવિત—તરબાળ ખનતું નથી.

મહાકરુણા વગેરે ગુણા દ્વારા ભગવન્તમાં ધ્યાન દ્વારા પેસવા માટે આ ચાર અતિશયા જેવું બીજું મહાન ધ્યાનનુ આલંખન નથી.

પ્રતિક્રમણ વગેરે કિયાએમાં સામાન્યથી નવકાર અથવા લાગરસના કાઉરસગ્ગ કરવાના હાય છે. નવકારમાં પહેલે પદે ચાર અતિશય ગુણાવાળા અરિહ ત છે અને લાગરસ સ્ત્રમાં પહેલી જ ગાથામાં ચાર મૂલાતિશયાવાળા અરિહ તાનું જ ધ્યાન છે.

આ ચાર મૂલાતિશયા કાલ્પનિક નથી, પણ વાસ્તવિક છે. 'જૈન આચાર્યા વગેરે લગવન્તની સ્તુતિ અવાસ્તવિક ગુણા વડે કદાપિ કરતા નથી, કારણ કે તેથી ખાટું બાલવાનું પાપ લાગે છે.'

૧. શ્રી નમસ્કારસૂત્ર અને લોગસ્સસૂત્રની હારિલદ્રી વગેરે વૃત્તિઓનુ મનન કરવાથી આ વાત સ્પષ્ટ થયા વિના રહેતી નથી

ર. આવ નિ ગા. ૧૯૧ હારિ.

તેથી આ ચાર અતિશય ગુણાને યથાર્થ, વાસ્તવિક, સદ્દભૂત, યથાભૂત અને સત્ એવા ગુણા કહેવામાં આવે છે.

અરિહન્તની વાસ્તવિક ગુણે વડે સ્તવનાને શાસ્ત્રોમાં ભાવસ્તવ કહેવામાં આવે છે. છ આવશ્યકામાં બીજુ આવશ્યક ચતુર્વિશતિ-સ્તવ છે. ચતુર્વિ શતિ સ્તવ એટલે ચાવીશ તીથ°કરાની સ્તવના.

સ્તવનાના બે પ્રકાર છે. દ્રવ્યસ્તવ અને ભાવસ્તવ ને પુષ્પા વગેરે પવિત્ર સામગ્રીથી તીર્થ કરોની પૂજા કરવી તે દ્રવ્યસ્તવ કહે-વાય છે. તીર્થ કરોના વાસ્તવિક ગુણાની સ્તુતિ, મનન, ધ્યાન વગેરે ભાવસ્તવ કહેવાય છે. એ અપેક્ષાએ આ સમગ્ર ગ્રથ તે અરિ-હંત ભગવતની ભાવસ્તવના છે.

ભાવ સ્તવનની વ્યાપ્યા કરતાં કહ્યુ છે કે—

सदगुणोत्कीर्त्तना भाव.।

मत्–વિદ્યામાન, વાસ્તવિક એવા ગુણે હતું ઉત્કીર્તન તે ભાવ સ્તવ છે. ઉત્કીર્તન શખ્દમાં ઉત્નો અર્થ પરમ ભક્તિ વડે અને કીર્તનના અર્થ સ્તુતિ ( ગુણુગાન ) થાય છે.

ભગવંતના વચનાતિશયની ભાવસ્તવનાનું દેષ્ટાન્ત આ રીતે<sup>×</sup> આપવામાં આવ્યું છે—

'હે નાથ! આપે એકલાએ જ વાણી વડે ત્રણે જગત જે યથાર્થ રીતે પ્રકાશિત કર્યા તે રીતે અન્ય ધર્મોના સર્વ નાયકા મળીને પણ કચાંથી પ્રકાશિત કરી શકે? એકલાે પણ ચદ્રમા લાેકને જે રીતે વિદ્યોતિત પ્રકાશિત કરે છે, તે રીતે એક્ત્ર થએલ સર્વ તારાઓના સમુદાય પણ કચાંથી પ્રકાશિત કરી શકે?'

१/२ आव. नि आ १८१, ७।२ि दब्बयत्री पुष्काई, सतगुणुकिन्तणा भावे।

૩ આવ નિ ગા. ૧૯૧, હારિ.

૪ આવ નિ. ગા. ૧૯૧, હારિ.

ભગવંતની વાસ્તવિક વિભૂતિનું વર્ણુ ન કરતાં ભકતામરમાં કહ્યું છે કે—

'હે જિનેન્દ્ર! આ રીતે (પૂર્વે વર્ણુ વ્યા મુજબ) જેવી આપની વિભૂતિ સમવસરણમા દેશના આપતી વખતે હાય છે, તેવી બીજાઓની કચાંથી હાઈ શકે! જેવી અંધકારનાશક પ્રભા સૂર્યની હાય છે, તેવી વિકાશી એવા પણ શ્રહગણાની કચાંથી હાય!'

આ ગ્રંથમાં જે ચાત્રીશ અતિશયા અને આઠ મહાપ્રાતિહાર્યા વિસ્તારથી વળુ વ્યા છે, તે ખધા જ આ ચાર મૂલાતિશયામાં સમાઇ જાય છે. તે આ રીતે—

કર્મ ક્ષયજ અતિશયેા નં. ૧ અને ૪/૧૧ અપાયાપગમ અતિશયમાં, કર્મ ક્ષયજ અતિશય ન. ૨ વચનાતિશયમા તથા દેવ-કૃત એાગણીસ અતિશયા અને આઠ મહાપ્રાતિહાર્યો પૂજાતિશયમા સમાઈ જાય છે.

શાસ્ત્રોમા જ્યાં અરિહતના ચાર ગુણુ<sup>ર</sup> કહ્યા હેાય ત્યાં ચાર મૂલાતિશયા અને બાર ગુણુ<sup>રુ</sup> કહ્યા હેાય ત્યાં ૮ મહાપ્રાતિહાર્યા અને ૪ મૂલાતિશયા જાણવા.

१ गा ३३ इत्थ-यथा-।

ર અનેકાતજય પતાકા, મગલાચરણ સ્વાે વિવરણ

<sup>3</sup> वारम गुण अरिहता, सिद्धा अट्टेव सूरि छत्तीस । उवझाया पणवीस, साह सगवीस अट्टसय ॥

## 

## विषयप्रवेश-र

૩૪ અતિશયાે

# વિષયપ્રવેશ ર

#### ૩૪ અતિશયા

चउतीसअइसयजञा

अट्र-महापाडिहेर-कय-सोहा।

तित्थयरा गयमोहा झाएअव्या पयत्तेण ॥

तिજयप्ढुत्त स्तीत्र<sup>र</sup> गा. १०

ચાત્રીસ અતિશયોથી યુકત આઠ મહાપ્રાતિહાયોથી કરાયેલી શાભાવાળા (આઠ મહા—પ્રાતિહાયોથી શાભતા) અને માહથી રહિત, એવા તીથ કરોનું ધ્યાન પ્રયત્નપૂર્વ કરવું જોઈ એ.

ધ્યેય પાંચ જ પરમેષ્ઠી ભગવંતો છે. અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ.

એ પાંચમા પણ પ્રથમ <sup>દ</sup>યેય–કેન્દ્ર <sup>દ</sup>યેય અરિહ ત જ છે. અરિહ તને જ પરમ પરમેષ્ઠી કહેવામાં આવે છે. સિદ્ધચક આદિ યત્રોમા કેન્દ્રપદરૂપે <sup>દ</sup>યેય અરિહ તેા જ છે. શ્રી જિનશાસનનું રહસ્ય પાંચ પરમેષ્ઠી ભગવંતા છે, જ્યારે પરમ રહસ્ય અરિહન્ત

૧ પ્રસ્તુત વિષયની પ્રધાનતાને સમજવા માટે આ પ્રકરણ વાચવુ અત્યત જરૂરી છે.

ર મહા નવ. પૃ ૨૫૮

પદ છે. તેથી જ તેના સમગ્ર શ્રુતજ્ઞાનમાં પ્રથમ પદ રૂપે સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે. બાકીના બીજા બધાં જ પદો એ પરમપદમાંથી જ ઉત્પન્ન થાય છે.

ં 🥬 હવે પ્રશ્ન એ ઊભા થાય છે કે જો અરિહન્ત પરમ ધ્યેય છે, તો, તેનું ધ્યાન કરવુ કેવી રીતે ? અરિહન્તરૂપ ધ્યેયનાં સર્વ ધ્યાનામાં પ્રધાન ધ્યાન કર્યું ?

આ પ્રશ્નના ઉત્તર ઉપરની તિજયપહુત્તની ગાથા આપે છે. અથવા નીચેનાં બધાં જ અવતરણામાં તેનું સમાધાન છે.

શ્રી સિકહેમચ' કશાના શાયનના શાયદમહાણ વન્યાસ માં કહ્યું છે કે, 'તે ક્રદું અક્ષરના પરમેષ્ઠી સ્વરૂપ અભિધેયની સાથે આત્માના અભેદ—એકી ભાવ તે અભેદ પ્રણિધાન છે. તે આ રીતે—

तथा हि--

केवलज्ञान भास्त्रता प्रकाशितसकलपदार्थसार्थं, चतुस्त्रिशदितशयैर्विज्ञान-माहात्म्यविशेषमण्टप्रातिहार्यैविभूषितदिग्वलय, ध्यानाग्निनानिर्दग्ध कर्मकल्ड्कः, ज्योतीरूप, सर्वोपनिषद्भत, प्रथमपरमेष्ठिनम्, अर्हद्भट्टारकम्, आत्मनासहाभेदीकृतम् ।

' स्वय देवो भूत्वा देव ध्यायेत् '

ं इति यत् मर्वतो ह्यान तद् अभेदप्रणिधानम् इति।

अस्यैव विघ्नापोहे दृष्टसामर्थ्याद् अन्यस्य तथाविधसामर्थ्याविकलस्य असम्भवात् तास्विकत्वादात्मनोऽप्येतदेव प्रणिधेयम् ।

—श्री सिद्धहेमचद्र ण्डदानुशासन-शब्द महार्णवन्यास, न. स्वा. स वि प ३६

तदिभिधयेन चाभेदः। वयमिप चैतच्छास्रारम्भे प्रणिदध्महे। अयमेव हि तात्त्विको गमस्कार इति।

—श्री सिद्धहेमचद्रशब्दानुशासन तत्त्वप्रधाशिक्षा न. स्वा. स. वि. पृ. ३६

१ 'तस्य अर्ह' इत्यक्षरस्य यदिमधेय परमेष्ठिलक्षण तेनात्मनोऽभेदः एकोभावः।

કેવલગ્ઞાનરૂપ સૂર્ય વહે પદાર્થાના સમૂહાને પ્રકાશિત કરતા, ચાત્રીસ અતિશયા વહે જેઓનું વિશેષ માહાત્મ્ય જણાઇ રહ્યું છે એવા, અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યાથી દિશાઓના ચકને અલંકૃત કરતા ધ્યાન રૂપ દાવાનલથી જેઓએ સવે કમેકલંક સંપૂર્ણપણે ભરમસાત્ કર્યા છે એવા, પરમ જયાતિસ્વરૂપ અને સર્વ ગ્રાનાના પરમ રહસ્યભૂત જે પ્રથમ પરમેન્દ્રી અરિહન્ત પરમાત્મા, તેઓના આત્માની સાથે અભેદ કરીને 'સ્વયં દેવ થઈ ને દેવનું ધ્યાન કરવું,' એ પરમ સિદ્ધાંતથી જે સર્વતા સુખી ધ્યાન તે અભેદ પ્રશિધાન છે.

આ જે અલેદ પ્રશિધાન છે, તે જ સર્વ વિદ્યોના સંપૂર્ણ રીતે નાશ કરવામાં સમર્થ છે, એમ ગ્રાનીઓના સ્વાનુભવ છે. બીજાં ધ્યાના અસંપૂર્ણ હાવાથી તેવા પ્રકારનું સામર્થ્ય ધરાવતાં નથી. આ જ તાત્ત્વિક ધ્યાન છે. તેથી અમે પણ શાસ્ત્રના પ્રારંભમાં એ જ અલેદ પ્રશિધાન કરીએ છીએ. આ અલેદ પ્રશિધાન એ જ તાત્ત્વિક નમસ્કાર છે.'

શ્રી હરિભદ્રસૂરિકૃત षोडशक प्रकरण मાં કહ્યું છે કે, 'સવ' જગતનું હિત કરનારા, જેઓના શરીર આદિના સોન્દર્યને કાઈ ઉપમા નથી એવા અનુપમ, અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યોથી સંપન્ન, સર્વે લિખ્ધઓથી સંપન્ન, સમવસરખુમાં અતિશયવાળી વાણીવડે દેશના આપતા, દેવનિર્મિત સિંહાસન પર વિરાજમાન, ત્રણુ છત્ર અને અશાક વૃક્ષની નીચે રહેલા, દેશનાદ્વારા સર્વે જવાના હિતમાં પ્રવૃત્ત, અત્યંત મનાહર, જવાની શારીરિક અને માનસિક પીડા-એમના પરમ ઔષધ, સર્વે સંપત્તિએમના અવ'ધ્ય બીજ, ચક્ર આદિ ૧૦૦૮ લક્ષ્ણાથી સહિત, સર્વોત્તમ પુષ્યથી તીર્થે કર થયેલા, નિર્વાણનાં પરમ સાધન, ભગ્ય જવામા સર્વે શ્રેષ્ઠ, અતુલ માહાત્મ્ય-વાળા, દેવતાએા, વિદ્યાસિદ્ધો અને મહાયાગીએમને પણ વંદનીય અને 'વરેણ્ય' આદિ શખ્દોથી વાશ્ય એવા શ્રી જિનેન્દ્ર પરમાત્માના રૂપનું ધ્યાન કરવું જોઈ એ.'

૧ ન. સ્વા. સ. વિ પૃ. ૨૯૬–૯૭

કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચદ્રાચાર્ય વિરચિત યાગશાસ પ્રકાશના ૯ના શ્લાક ૧ થી ૭માં ભગવન્તના રૂપસ્થ ધ્યાનનું વર્ણન આ રીતે છે:

'માેક્ષ લક્ષ્મીની સન્મુખ થયેલા, જેમણે ઘાતિકમ'ના નાશ કર્યો છે એવા, ચતુમુ<sup>°</sup>ખ, સવ<sup>°</sup> જગતને અભય આપનારા, ચંદ્રમાંડલ સમાન ત્રણ છત્રથી શાેેેલતા, પ્રકાશમાન લામંડલની શાેેેલા વડે સૂર્યને પણ જીતતા, દિવ્ય દું દુભિઓના ધ્વનિ જેઓના સામ્રાજ્યની સંપત્તિઓનું ગાન કરી રહેલ છે એવા, રણ રણ કરતા ભ્રમરાના ઝંકારધ્વનિથી વાચાળ થયેલ અશાક વૃક્ષથી શાલતા, સિંહાસન પર વિરાજમાન, ચામરાેથી વીંઝાતા, નમન કરતા સુરા અને અસુ-રાેના મુકુટમણિએાની પ્રભાથી જેએાનાં ચરણુના નખાેની કાતિ દીપ્તિમાન ખની છે એવા, જેઓની પષેદાની ભૂમિ દેવતાઓએ વિસ્ચેલ પુષ્પપ્રકરા વડે વ્યાપ્ત છે અને કરોડા દેવતાએા, દાનવા, માનવા, તિય<sup>લ્</sup>ચા, વાહના, વડે સંકીર્ણ (ખીચાખીચ ભરાયેલી છતાં કાંઈને પણ ખાધા ન થાય તેવી) છે એવા, ઊંચી થયેલી ડાેકવાળાં પશુઓ વડે જેમનાં દિવ્ય ધ્વનિનું અમૃતપાન કરાઇ રહ્યું છે એવા, જેઓના જન્મજાત વેર શાન્ત થઈ ગયાં છે એવા હાથી સિંહ, ઊંદર, બિલાડી, સર્પ, નાેળિયા વગેરે જેઓનાં સંનિધાનની સમુપાસના કરી રહેલાં છે એવા; સમવસરજુમાં વિરાજમાન, પરમ પરમેષ્ઠી સર્વ અતિશયોથી સંપન્ન અને કેવલગ્રાનથી સૂર્યસમાન ते જસ્વी એવા શ્રી અરિહંત ભગવંતના રૂપનું આલં ખન લઇ ने જે ધ્યાન કરાય છે તે રૂપસ્થ ધ્યાન છે.'

આ રીતે શ્રી અરિહંત લગવંતનાં ધ્યાનનાં અનેક વર્ણુના શાસ્ત્રોમાં મળે છે. તે બધાં જ વર્ણુનામાં ૩૪ અતિશયા અને ૮ મહાપ્રાતિહાર્યાને સૌથી વધારે મહત્ત્વનું સ્થાન છે.

ચૌદ પૂર્વના સારરૂપ શ્રી નમસ્કાર મહામંત્રનાં વર્ણુનામાં શાસ્ત્રોમાં સર્વત્ર અરિહંતના ૧૨ ગુણાનું જ વર્ણુન આવે છે. ભગવંતમાં વીતરાગતા, સર્વત્રતા, સર્વદર્શિતા આદિ અનંત ગુણા હાવા છતાં તેમાંના એકના પણ અહીં પ્રધાન રૂપમાં ઉલ્લેખ ન કરતાં અશાેક વૃક્ષ વગેરે આઠ પ્રાતિહાર્યો અને પૂજાતિશય આદિ ચાર અતિશયોના જ ઉલ્લેખ મળે છે. એ જ ખતાવે છે કે આ બાર ગુણેામાં–પ્રાતિહાર્યો અને અતિશયોમાં કાંઇક મહાન રહસ્ય છે.

વીતરાગતા વગેરે કાેઈ પણ આંતરિક ગુણને ન ગણાવતાં સોથી પહેલાં અશાેકવૃક્ષને ગણાવવામાં આવે ત્યારે પ્રશ્ન એ ઊભાે થાય છે કે અશાેકવૃક્ષ તાે દેવનિર્મિત એક વૃક્ષ છે. તે ભગવંતનાે ગુણ કેવી રીતે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જ સર્વ શાસ્ત્રોનું રહસ્ય રહેલ છે.

અરિહન્તના જયાં ૧૨ ગુણુ કહેવામાં આવેલ છે, ત્યાં ગુણનો અર્થ લક્ષણ—ગુણો લેવાના છે, એટલે કે આ ૧૨ ગુણુ તે ભગવં-તનાં ૧૨ લક્ષણ છે. આ ૧૨ લક્ષણ કેવળ અરિહન્તમાં જ હાય, સિદ્ધ આદિ અન્ય પરમેષ્ઠિઓમાં પણ તે ન હાય તા પછી બીજા જવામા તે હાવાની વાત જ કર્યા રહી ? અરિહન્તને કેવલજ્ઞાન પ્રગટ થતાં જ આ બાર ગુણા પ્રગટ થાય છે અને નિર્વાણ સુધી કાયમ રહે છે.

તિજયપહુત્ત સ્તાત્રની પ્રથમ ગાથામાં કહ્યું છે કે—

' तिजयपहुत्तपयासय — अठुमहापाडिहेरजुत्ताण । '<sup>९</sup>

'ત્રણે જગતના પ્રભુત્વના પ્રકાશક આઠ મહાપ્રાતિહાર્યોથી યુક્ત — જિનેન્દ્રો…'

આ કથન ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે–આ આઠ પ્રાતિહાર્યોનું સૌથી પ્રથમ પ્રયાજન એ છે કે ભવ્ય જીવા આ આઠ મહાપ્રાતિ-હાર્યો દ્વારા એ જાણું કે આ તીર્થ'કર ભગવન્ત જ ત્રણુ જગત્ના પ્રભુ–સ્વામી છે. 'જેને આઠ પ્રાતિહાર્યો ન હાય તે ત્રણે જગત્ના

૧ મહા. નવ. પૃ ૨૫૮

પ્રભુ નહિ,' એવી વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ<sup>૧</sup> વડે અને જેને ' આઠ પ્રાતિહાર્યો હાય તે જ ત્રણે જગતના પ્રભુ,' એવી અન્વય વ્યાપ્તિ વડે ભગ-વન્તનું ત્રિભુવનસ્વામિત્વ સિદ્ધ થાય છે.

ભગવન્ત જયારે સાક્ષાત્ વિદ્યમાન હતા, ત્યારે તો ભગ્ય જીવા એ લક્ષણો દ્વારા ભગવન્તને એાળખતા હતા, કે 'આ જ જગતના સાચા ભગવાન દેવાધિદેવ ત્રિભુવનરાજરાજે ધર ભગવાન તીર્થ કરે છે.' ભગવન્ત પર દૃષ્ટિ પડતાં જ ભગ્ય જીવાના આત્મામાંથી પાપ-પું જો ખરી પડતા હતા અને પુષ્ટ્યાનુખંધિ પુષ્ટ્યના પરમ પું જો તેઓના આત્મામાં ખડકાતા હતા. એ રીતે એ જીવા કલ્યાણ સાધતા હતા, પણ આજે જ્યારે ભગવન્ત સાક્ષાત્ વિદ્યમાન નથી, ત્યારે આ ગુણાના કાઈ ઉપયોગ ખરા ?

હા, આ ખાર ગુણાનું સતત ધ્યાન કરી જુઓ. આ ખારે ગુણાને ખરોખર સમજને તે ગુણાથી સહિત લગવન્તને ચિંતવતા રહેા, તો તમને અલ્પ કાળમાં જ સમજારો કે લગવન્તનું સ્વરૂપ પૂર્વે જે આપણે માનતા હતા તે કરતાં ઘણું જ જાદું છે. આ ખાર ગુણા તે લગવન્તનું શુલાનુખન્ધ એશ્વર્ય છે. આવા એશ્વર્યનું ધ્યાન ધ્યાતાને ઇશતાનું લાજન (ઇશ્વર, ઋદિમાન, સમર્થ) ખનાવે છે. શ્રી ભુવનસું દરસૂરિ મહારાજા શ્રી जिराउलीमण्डनपार्वनाय-जिनस्तवनમાં કહે છે કે—

૧. તક શાસ્ત્રોમા 'જ્યા જ્યા ધુમાડો હોય ત્યા ત્યા અગ્નિ હોય જ,' આ વિધાનને અન્વય વ્યાપ્તિ કહેવામા આવે છે, તથા

<sup>&#</sup>x27;જ્યા જ્યા અગ્નિ નહોય ત્યા ત્યાં ધુમાડો પણ ન જ હોય,' આવા નિષેધાત્મક કથનને વ્યતિરેક વ્યાપ્તિ કહેવામા આવે છે. આથી સાધ્યના અનુમાનની સિદ્ધિ થાય છે. વિશેષ માટે જુઓ, ન્યાય સિદ્ધાંતમુકતાવલી, અનુમાન ખડ.

ર શુભાતુળ ધિ ઐશ્વર્યતુ વર્**ષન લલિતવિસ્તરાના** આધારે આઠ પ્રાતિહાર્યોના વર્ષ્યુનમાં આપેલ છે.

सालत्रयान्तरतिशु म्रतरातपत्र सिहासनस्थममरेश्वरसेव्यमानम् ।

त्वा भासुगतिशयमाशयदेशमध्ये ध्यायन्तरो भवति भाजनमीशतायाः ॥<sup>१</sup>

હે દેવાધિદેવ! સમવસરણમાં ત્રણ ગઢની મધ્યમાં સિહાસને વિરાજમાન, અત્યંત શુભ્ર ત્રણ છત્રવાળા, દેવેન્દ્રોથી સેવાતા અને દેદીપ્યમાન અતિશયાવાળા આપનું હૃદયકમળની કર્ણિકામાં ધ્યાન કરનાર મનુષ્ય ઇશ્વરતાનું ભાજન થાય છે—પરમેશ્વર અને છે.

ભગવન્તના આ બાદ્ય ઐશ્વર્યને પણ જે નહિ સમજે તે અન્તરંગ કેવલજ્ઞાનાદિ અનંત અશ્વર્યને કેવી રીતે સમજ શકશે ? આ બાદ્ય અશ્વર્ય લોકિક નથી લોકોત્તર છે. જેમ ઐશ્વર્ય બે પ્રકારનુ છે: લોકિક અને લોકોત્તર, તેમ તેના દર્શનથી જવાના હૃદયમાં ઉત્પન્ન થતું આશ્વર્ય પણ બે પ્રકારનું છે: લોકિક આશ્વર્ય અને લોકોત્તર આશ્વર્ય. ભગવન્તનું લોકોત્તર ઐશ્વર્ય લોકોત્તર ચમત્કાર—આશ્વર્યને ઉત્પન્ન કરનાયું હોવાથી, તે ઉપેલ્લણીય નથી પણ ધ્યેય છે. જે લોકોત્તર અશ્વર્ય વિનાના હોય, તે અરિહન્ત પણ હોતા નથી. તેથી ઐશ્વર્ય વિનાના અરિહ તનું ધ્યાન તે ભાવનિશ્નેપથી અરિહન્તનું ધ્યાન જ નથી.

સમવસરણમાં ભગવંતને જેઈ ને જીવાનાં હુદયમાં થયેલ લાકાત્તર ચમત્કાર તેઓમાં ધર્મ શ્રવણની યાગ્યતા ઉત્પન્ન કરે છે. આ ચમત્કારનું માહાત્મ્ય વર્ણવતા શ્રી વીતરાગ સ્તવમા કહ્યું છે કે—

लोकोत्तरचमत्कारकरी तव भवस्थितः ।

૧ મંત્ર ચિંતા. પૃ. ૧૫૧-૫૨

ર. વી. સ્ત. પ્ર. ર શ્લા. ૮

#### આ પંક્તિની અવચૂરિમાં કહ્યુ છે કે —

लोकशब्देन लोकमध्यस्थिता हरिहरादिदेवा ज्ञायन्ते, तेक्य उत्तीर्णस्तैः कदाचिन्न कृत इति लोकोत्तरः स चासौ चमत्कारक्व तत्करण-शीला।

હે ભગવન્! આપની ભવસ્થિતિ લોકોત્તર ચમત્કારને કરનારી છે. લોક એટલે લોકમાં રહેલા વિષ્ણુ, મહાદેવ વગેરે દેવા. તે દેવોથી આ ચમત્કાર ઉત્તીર્ણું છે એટલે કે તેઓ આવે ચમત્કાર ક્ઢાપિ કરી શકતા નથી. તેથી આ ચમત્કાર લેોકોત્તર છે. આવે ચમત્કાર તે આપના અતિશયા કરે છે.

વળી શ્રીવીતરાગસ્તવમાં કહ્યું છે કે—હે નાથ! આપની આ ચમત્કારિક પ્રાતિહાર્ય-લક્ષ્મીને જોઈ ને ક્યા મિથ્ચાદૃષ્ટિઓ પણ ચમત્કાર નથી પામતા?—

एता चमत्कारकरी, प्रातिहार्यश्रिय तव। चित्रीयन्ते न के दृष्टवा, नाय। मिथ्यादृशोऽपि हिन्।।

આ શ્લોકના વિવરણમાં કહ્યું છે કે—' હે નાથ! આપની આ અલોકિક પ્રાતિહાર્ય-લક્ષ્મીને જોઈ ને સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માએ તો ચમત્કાર પામે જ છે, પણ કયા મિથ્યાદ્દષ્ટિએ (તત્ત્વદર્શન, પ્રત્યે વિપરીત દુષ્ટિવાળા) પણ આશ્ચર્ય નથી પામતા?—

૧. વી. સ્ત. પ્ર. ૫ શ્લા. ૯

ર. અહીં અવતરણચિદ્ધમા તે વિવરણના અનુવાદ આપેલ છે. મૂલપાઠ આ રીતે છે:—

इदमत्र हृदयम् । किल यद्यपि तेषामज्ञानोपहतत्वेन भगवतो यथावद् वीतरागतादिरहस्यानववोधस्तथापि भृवनाद्भतप्रातिहार्यंदर्शनाद् विस्मेरविस्म• यानाममन्दानन्दपीयूषपानमनागुपशान्तिमध्यात्वविषाणा भवत्येव वोधेराभि-मुखमित्यहो स्वामिनः सर्वोपकारितेति ।

<sup>---</sup> વી. સ્ત. પ્ર. પ. <sup>2</sup>લાે. ૭ વિવ.

'અહીં રહસ્ય આ રીતે છે :—

તેઓ (મિથ્યાદેષ્ટિઓ) અજ્ઞાની હાવાથી લગવન્તને વીતરાગ વગેરે રૂપમાં ઓળખતા નથી, તાપણ જગતમાં સૌથી અદ્ભુત – આશ્ચર્ય કારક પ્રાતિહાર્યોને જોઈને તેઓ અત્યંત વિસ્મયરસ અને આનંદામૃતથી પ્લાવિત થાય છે. તેથી તેઓના આત્મામાં રહેલ મિથ્યાત્વરૂપ ઝેર થાડું ક ઉપશંમે છે. તેથી તેઓ બાધિ—સમ્યગ્દર્શનને અલિમુખ થાય છે. અહા ! અદ્ભુત છે સ્વામીની સર્વોપકારિતા.'

ભગવન્ત જેવું ઋશ્વર્ય જગતમાં અન્યત્ર નથી. અનન્યસામાન્ય ઐશ્વર્યનું જ નામ અતિશય. અનન્યસામાન્ય એટલે બીજાએમાં જેની સમાનતા નથી એવુ. કેવળ સમાનતા નથી એટલું જ નહીં, પણ બીજાએમાં કાંઈ પણ જાતના ઋશ્વર્ય કરતાં અનન્તગુણ ચિઠ-યાતું. આવું ઐશ્વર્ય તે કેવળ ચમત્કાર માનીને ગૌણ કરવાં જેવું નથી. આવું ઐશ્વર્ય ને આ અતિશયો અને પ્રાતિહાર્યો તો જગતની સૌથી મહાન પરમ પાત્રતાના અભિવ્યં જક છે, એમ શ્રી મહાનિ-શીથ સૂત્રની વાણી છે. એ સૂત્રમાં કહ્યુ છે કે —' સંપૂર્ણ જગતમાં જેઓની પાત્રતા સૌથી પ્રવર અને ઉત્તમ હાય છે, તે અરહન્ત કહેવાય છે. તે પાત્રતા આઠ મહાપ્રાતિહાર્ય વગેરે પૂજાતિશયથી ઉપલક્ષિત, અનન્યસમાન, અચિત્યમાહાત્મ્યવાળી અને કેવલજ્ઞાનથી અધિષ્ઠત હાય છે.'

ષ્ટેખ ડાગમ મહાચન્થમાં કહ્યું છે કે —

अतिशयपूजार्हत्वाद् अर्हन्तः । स्वर्गावतरणजन्माभिषेक-परिनिष्क्रमण-केवलज्ञानोत्पत्ति-परिनिर्वाणेषु देवकृताना पूजाना देवासुरमानवप्राप्तपूजाभ्योऽधि-कत्वाद् अतिशयानामर्हत्वाद् अर्हन्तः ।

१ सनरामरासुरस्म ण सब्बस्सेव जगस्स अटुमहापाडिहेराइपूयाइसओ-वलिक्खिय अणण्णमरिमपचितमाहप्प केवलाहिठ्ठिय पवरुत्तमत्त अरहति ति, अरहता।

<sup>—</sup> न. स्वा. प्रा वि पृत्र ४२

ર ન. સ્વા. પ્રા. વિ. પ્ર. ૧૭૬

અતિશયા અને સર્વાત્તમ પૂજાને માટે જે યાગ્ય હાય તે અહ નત કહેવાય છે.

જગતમાં સર્વ દેવા, અસુરા અને માનવાને જે પૂજા ( સત્કાર, સમ્માન વગેરે) પ્રાપ્ત થાય છે, તેના કરતાં અનંત ગુણુ અધિક ઉત્તમ પૂજા તીર્થ કરાને સ્વર્ગથી ચ્યવન, જન્માભિષેક, દીક્ષા, કેવલ-ગ્રાનની ઉત્પત્તિ અને નિર્વાણ એ પાંચ કલ્યાણકો પ્રસંગે પ્રાપ્ત થાય છે. આ મહાન પૂજા માટે તેઓ લાયક—યાત્ર હાવાથી અહેન્ત કહેવાય છે. વળી ચાત્રીશ અતિશયા માટે પણુ ભગવન્ત યાગ્ય હાવાથી અહેન્ત કહેવાય છે.

' અતિશય ' શખ્દની સૌથી ઉત્તમ વ્યાખ્યા શ્રી અભિધાન ચિતામિણની સ્વાપજ્ઞદીકામાં મળે છે. તે આ રીતે છે:—

जगतोऽप्यतिशेरते तीर्थकरा एभिरित्यतिशयाः रे।

જે ગુણાવડે શ્રી તીથ'કર ભગવન્તા સમસ્ત જગત કરતાં પણ અતિશાયી–ચહિયાતા હાય છે, તે ગુણાને અતિશયા કહેવામાં આવે છે.

આજે અતિશય શખ્દ વધુ પ્રચલિત છે, જ્યારે શાસ્ત્રોમાં આના માટે अइसेस—અતિશેષ એવા શખ્દ પણ મળે છે, શ્રી સમવાયાગ સ્ત્રમાં કહ્યુ છે કે —

चोत्तीस बुद्धाइसेसा पण्णता<sup>3</sup> ।

તેથી बईन्तના અર્થ પૂજા અને અતિશયાને યાગ્ય એવા કરવામા આવ્યા છે

ર કાંડ ૧, શ્લાે. પ૮ સ્વાે ટી.

उ सूत्र उ४

ચાત્રીશ ખુદ્ધ ( તીર્થ'ંકર )ના અતિશચા કહ્યા છે**. શાંતિસ્તવ'** ( લધુશાંતિ )માં

' मकलातिशेषक-महा-सम्पत्ति-समन्विताय '

પદના પ્રયાગ છે. તેના અર્થ એ છે કે 'સર્વ અતિશેષક (અતિ-શયા) રૂપ મહાસંપત્તિથી યુક્ત.' અહીં પણ અતિશેષ શખ્દના પ્રયાગ છે. સંસ્કૃતમાં ક સ્વાર્થમાં લાગે છે, એટલે કે અતિશેષક કે અતિશેષ ખંને એક જ અર્થવાળા છે.

પ્રાતિહાર્યો પણ એક જાતના અતિશયા જ છે.

સંપૂર્ણ જગત કરતાં ચહિયાતા.

આના બે અર્થ થાય : ૧. જગતના કાેઇ પણ જીવ કરતાં ચહિયાતા અને ૨. જગતના બધા જ જીવાે કરતાં ચઢિયાતા. આમાં પહેલાે અર્થ સરલ અને પ્રચલિત હાેવાથી, તે અંગે સમજાવવાની જરૂર રહેતી નથી. બીજે અર્થ સૂક્ષ્મ અને ગભીર છે.

ભગવંતના અલોકિક રૂપનું જ દેષ્ટાન્ત આપે લે લેઈએ. ખરી રીતે તે કેવળ રૂપ નથી, પણ રૂપાતિશય છે. જગતના અધા જ દેવતાએ એકત્ર થાય અને સવે મળીને પાતાની સર્વ શક્તિ વડે ભગવંતના પગના આંગૂઠા જેટલું જ રૂપ વિકુવે, તાપણ ભગ-વતના આંગૃઠાના સૂર્ય જેવા તેજની તુલનામાં તે દેવવિકુર્વિત રૂપ ખુઝાવાની તૈયારીમાં હાય તેવા આંગારાના રૂપ જેવું ભાસે. કર્યા

૧ ૫ ચપ્રતિ. હિન્દી પૃ. ૧૯૧, ગાથા ૩

२ सर्वेऽपि प्रतिहार्याण्यतिशयविशेषाः ।

<sup>—</sup> वी. स्त. प्र ५ १ थे।. ७ अव

अस्व्वसुरा जइ रूव, अगृट्ठपमाणय विज्व्वेज्जा ॥ जिणपादगुट्ठ पई, न सोहए त जिल्लालो ॥ स्थाव. छारि नियुं कित शाथा पहें ।

ભગવંતના સ્વાભાવિક દેદી પ્યમાન અંગૂઠા અને કચાં તે દેવવિકુર્વિત નકલી અંગૂઠા ?

ભગવંત જેવું રૂપ જગતમાં કાેઇનું પણ ન હાેંચ એટલું જ નહીં કિન્તુ સર્વ જવાના સુંદર રૂપના એક પિઠ ખનાવવામાં આવે, તાેપણ તે ભગવંતના પગના અંગૂઠાના તેજની આગળ નિસ્તેજ અંગારાના ઢગલા જેવા ભાસે.

આ થયા લગવંતના રૂપાતિશય. પણ દેવકૃત અતિશયોમાં એક અતિશય છે: સમવસરણમાં ભગવંતની ચતુમું ખતા સમવસરણમાં પૂર્વ દિશામાં લગવંતનું મૂળરૂપ હાય છે અને આકીની ત્રણ દિશાઓમાં ત્રણ પ્રતિરૂપ દેવતાઓ વિકુવે છે. પૂર્વ આપણે તેશું કે સર્વ દેવતાઓ મળીને પણ લગવંતના પગના એક અંગૂઢા જેવા એક. અંગૂઢા પણ ન વિકુવી શકે, જ્યારે એક જ દેવતા લગવતનાં સંપૂર્ણ ત્રણ રૂપ બનાવી શકે. આમાં આપણને દેવકૃત અતિશયોનું રહસ્ય મળી આવે છે. લલે રચે દેવતાઓ પણ અતિશય (પ્રભાવ) તા લગવંતના જ, કારણ કે લગવંતના પ્રભાવ વિના સર્વ દેવતાઓ મળીને એક અંગૂઢા પણ ન રચી શકે, જ્યારે છે. બધા જ દેવતાઓમાં લગવંતના સંપૂર્ણ ત્રણ રૂપ રચી શકે છે. બધા જ દેવતાઓમાં લગવંતના આંગૂઢા જેવો એક અંગૂઢા પણ બનાવવાની શક્તિ નથી, પણ લગવંતના અચિત્ય તીર્થ કર નામકમે રૂપ મહાપુણ્યના ઉદયથી પ્રેરાયેલ એક જ દેવતામા ત્રણ ત્રણ રૂપ રચવા જેટલી શક્તિ ઉત્પન્ન થઈ જય છે.

१ जे ते देवेडिं कया, तिदिसि पिंडरूवगा तस्स ।। तेसिपि तप्पभावा, तयाणुरूव हवइ रूव ।।

<sup>—</sup> વિશેષ લા. ૨, ગા. ૪૪૭ (ટિપ્પણી)

<sup>—</sup> આવ. મલય. નિયું કિત ગા. ૫૫૭

<sup>—</sup> આવ. મલય. ,, ગા. ૫૫૭

આમા ટીકામા तप्पमावाने। અર્થ तीर्घकरप्रभावात् એમ કેંગ્લ છે. દેવતાઓએ ભગવતના જે ત્રણ પ્રતિરૂપ ત્રણ દિશાઓમા કેંગ્છે, તે પ્રતિરૂપાનુ રૂપ ભગવતના પ્રભાવથી ભગવત જેવુ જ થાય છે.

અધા જ દેવકૃત અતિશયોને આ વાત લાગુ પડે છે. લગ-વંતના પ્રભાવને—અતિશયને ખાદ કરીએ, તો ૧૯ માના એક પણ અતિશય દેવતા ન રચી શકે. કદાચ કાેઈ માયાવી દેવતા કે પુરુષ તેની નકલ કરવાની કાેશિશ કરે તાેપણ તે લગવંતની ઋદ્રિથી અનતગુણહીન ઋદ્રિવાળું જ અને.

એ જ રીતે ભગવતનુ સંઘયણ, સંસ્થાન, વર્ણ, ગતિ, સત્ત્વ, શાંસો ચ્છ્વાસ વગેરે બધુ જ અનુત્તર હોય છે, કારણ કે તેવા વિશિષ્ટ પ્રકારના નામકર્મનો ઉદય અન્ય જીવાને કઢાપિ હાતો નથી. વજ—ઋષભ—નારાચ નામનું પહેલું સઘયણ સામાન્યથી પહેલા સંઘયણવાળા બધા જીવાનું ભલે સરખુ હાય, પણ તેમાં પણ તારતમ્ય હાય છે. તેમાં તીર્થ કર ભગવાન જેવું સંઘયણ કાઈનુ પણ હાતું નથી. જેનુ ખળ, રૂપ, સત્ત્વ વગેરે બધુ જ ખીજા જીવા કરતાં અત્યંત જુદી જ જાતનું હાય, તેનું સઘયણ પણ કેમ જુદું ન હાય? વિશિષ્ટ સર્વોત્તમ સઘયણ વિના જન્મથી જ તેઓ અનન્તબલી કેવી રીતે હાઈ શકે?

અતિશયના અર્થ જ એ છે કે તે વસ્તુ જગતમાં શ્રીતીર્થ કર ભગવાન સિવાય કાેઈની પાસે હાેય નહીં. ભગવાનની ગેરહાજરીમા ખધા જ દેવતાઓ એકત્ર થાય અને ભગવંતના અશાેક વૃક્ષ જેવુ વૃક્ષ ખનાવવા માગે, તાેપણુ ત્રણે કાળમાં કદાપિ ન જ ખનાવી શકે. જે વૃક્ષ તેઓ ખનાવે, તે નકલી વૃક્ષ અસલીની તુલનામાં કચાંથી આવી શકે ?

ભગવતના વૃક્ષની શાેેેલાથી અનન્તગુણુ હીન શાેેલા જ તેને હાેેેે કાચના ડુકડામાં સાચા હીરાની શાેેલા અને ગુણાે કચાથી હાેેેેય ? આપણે જોઈ ગયા કે બધા દેવતાએા મળીને પણ

१ सघयणरूवसठाणवण्णगइसत्तसारऊसासा । एमाइ अणुत्तराइ भवति नामोदया तस्स ॥

<sup>—</sup> આવ. હરિ. નિયુ કિત ગા. ૫૭૧

<sup>—</sup> અાવ. મલય. ,, ગા. ૫૭૧

ભગવાનની ગેરહાજરીમાં અશાેકવૃક્ષ–પ્રાતિહાર્ય ન ખનાવી શકે, જ્યારે એક જ મહિધિક દેવતા ભગવંતના સામીપ્યમાં ભગવંતના પ્રભાવથી પ્રાતિહાર્ય રૂપે સંપૂર્ણ અશાેકવૃક્ષ ખનાવી શકે. તાત્પર્ય કે ભક્તિ દેવતાની, પણ પ્રભાવ તાે ભગવંતના જ. આનું નામ અતિશય.

વળી આ પ્રત્યેક અતિશય અને પ્રાતિહાર્યની પાછળ શ્રીતીર્થ'-કુરનામકર્મ રૂપ મહાપુલ્યનાે ઉદય પણ સક્રિય *છે. કર્મ*ા જે વિશુદ્ધ પુષ્યમય અહ્યુંએામાથી આ અતિશયનાે ઉદ્ગમ થાય છે, તે પવિત્ર કર્માણુએા બીજા કાેઈ પણ જીવ સાથે સલગ્ન હાેતા નથી, એટલું જ નહિં પણ બધા જ જીવાનું પુષ્ય એકત્ર કરવામા આવે તાેપણુ તે તીથ<sup>લ</sup> કરના પુણ્યથી અનંતગુણુ હીન જ થાય. આ છે ભગવાનના મહાન પુષ્યાતિશય. જે ખાકીના ખધા અતિશયાનું મૂલ કારણ છે. જે મહાને પવિત્ર પ્રશસ્ત અધ્યવસાયાથી શ્રીતીર્થ કરે-નામકર્મની નિકાચના થાય છે, તેવા મહાન અધ્યવસાયા, તેવી દહતા, તેવી સ્થિરતા, તેવું સમ્યક્ત્વ, તેવું વોર્ય વગેરે ખીજા જીવામાં કદ્વાપિ હાતું નથી. એવી શ્રી મહાનિશીથ સૂત્રની પરમ સત્ય વાણી છે. જેવાં પ્રશમ, સવેગ, નિવેલ, અનુક પા અને આસ્તિકચ શ્રીતીથ° કરના જીવમાં શ્રીતીથ° કરનામકમ°ની નિકાચના વખતે હાય છે, તેવાં બીજા જીવામાં કદાપિ હાતાં નથી, તેથી તેઓ તીર્થ કર જેવાં દહસત્ત્વવાળા હાતા નથી, તેથી તેવા યુણ્યવાળા હાતા નથી, તેથી તેઓ આ અતિશયા માટે પાત્ર પણ નથી. પાત્ર તાે છે એક જ લગવાન તીથ કર. આ અતિશયા લગવાનને ઓળખાવે છે. આથી જાણી શકાય કે આ જ ભગવાન તીર્થ કર છે. એથી જાણી શકાય કે આ જ જગતના સ્વામી છે, જગતમાં સર્વોત્તમ છે, અને જગ-તની સર્વોત્તમ પૂજાના મહાપાત્ર છે. આવા અતિશયા જેને ન હાય તે ભગવાન નથી, તે જુવાને હિતકર નથી, તેની વાણી અનુસર-નારા જીવા જગતની માયાના મહાચક્રમાં ચકરાવા ખાધા જ કરે છે. જગતની જંજાળમાથી અચાવનાર તીર્થ કર સિવાય કાેઈ નથી.

૧ ન સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૪૯

આ પ્રત્યેક અતિશયનું વર્ણન એટલે ખુદ્ધિની પરાકાષ્ઠા છે. આવે સામે કાઈ પણ ખુદ્ધિમાન અને એક પણ અતિશય કરતાં ચઢિયાતી કાઈ પણ વસ્તુને ખુદ્ધિકલ્પનાથી કહી અતાવે. તે જે પણ વર્ણન કરશે તે આ એક પણ અતિશયના વર્ણનની આગળ અંખું પડી જશે. એથી જ શ્રી ભક્તામરકારને કહેવું પડ્યું કે —

> यादृक् प्रभा दिनकृत: प्रहतान्धकारा। तादृक् कृतो ग्रहगणस्य विकासिनोऽपि<sup>ध</sup>ा।

ભગવતની જે અતિદિવ્ય ઋદિ સમવસરણમાં હતી, તેવી બીજા બધા જ ધર્મોના નાયકાની એકત્રિત પણ કચાંથી હાય કે અંધકારના સંપૂર્ણ નાશ કરનારી જેવી પ્રભા સૂર્યની હાય છે તેવી પ્રભા બાકીના બધા જ અહાની કાઈ પણ સમયે કચાંથી હાઈ શકે કે ભક્તામરકારની આ ગાથામાં અન્ય ધર્મ કારોની ઋદિ વિશે દયાના ભાવ છે. જેમ સૂર્યના તેજને અને અહાના તેજને એકીસાથે બુદિતુલામાં આરોપનાર અહોના તેજ ઉપર દયાભાવવાળા થાય, તેમ અહીં પણ છે. અહીં અન્ય ધર્મ કારોની ઋદિના તિરસ્કાર નથી પણ દયા છે. ભગવંતના જ્ઞાનના અને અન્ય ધર્મ કારોના જ્ઞાનના શાનના વિષયમાં પણ ભક્તામર સ્તાત્રમાં કહ્યું છે કે:—

तेजः स्फुरन्मणिपु याति यथा महत्त्व । नैव तु काचशकले किरणाकुलेऽपि ॥ २०॥

વજરતન, વૈડુર્ય રતન, પદ્મરાગરતન વગેરે રત્નાના સમૂહ ઉપર નાયતું સૂર્યનું તેજિકરેણું જે મહાન શાભાને પ્રાપ્ત કરે છે, તે જ તેજિકરેણું કિરણાથી વ્યાપ્ત (ચમકતા) કાચના ટુકડા વિશે કચાંથી શાભાને પ્રાપ્ત થાય! ભગવાન તીર્થ કર તે રત્નાના સમૂહ છે અને ખીજા ખધા જ ધર્મ કારા મળીને પણ કાચના ફક્ત એક જ ટુકડા કચાં ભગવાનનું સંપૂર્ણ લાકાલાકપ્રકાશક કેવલજ્ઞાન એને કચાં ખીજાઓનું ફક્ત પાતાના આત્માનું પણ અસંપૂર્ણ

૧. ૫ ચપ્રતિ. હિન્દી, ભક્તામર સ્તાત્ર ગા. ૩૩, પૃ. ૪૧૪

અને અસત્ય જ્ઞાન! બીજા ધર્મ કારાની વાત તા જવા દઈએ પણ આપણા જ કેવલીઓનુ જ્ઞાન પણ સંપૂર્ણ હાેવા છતાં અતિશય નથી, જયારે ભગવંતનુ જ્ઞાન જ્ઞાનાતિશય છે.

પાંચ પ્રકારના અનુત્તર દેવતાઓના તત્ત્વજ્ઞાન વિશેના સંશયો ભગવાન જ્ઞાનાતિશયથી દૂર કરે છે. ભગવંતના સમીપમાં આવેલા ખધા જ જીવાના સંશયા એકી સાથે છેદાઈ જાય છે, એ જ્ઞાના-તિશય છે. સંશયે છેદનનુ આવું સામર્થ્ય સામાન્ય કેવલીઓમાં તેમ જ સિદ્ધ ભગવતામાં પણ હાતુ નથી. ખુદ તીર્થ કર ભગવાન પણ સિદ્ધ થઈ ગયા પછી જ્ઞાનાતિશયથી રહિત હાય છે.

એવી જ રીતે ભગવંત જે વચન બાલે છે તે સામાન્ય વચન હેાતું નથી, પણ વચનાતિશય કહેવાય છે. તે વચન ૩૫ ગુણાથી સહિત હાય છે અને તેનાથી એકી સાથે અનેક દેવતાએા, મતુષ્યા અને તિર્ય યા પ્રતિબાધને પામે છે.

એવી જ રીતે ભગવંતની જે પૂજા ( ભક્તિ વગેરે ) દેવતાએ વગેરે વડે થાય છે, તે કેવળ પૂજા નથી, પણ પૂજાતિશય કહેવાય

૧ જ્ઞાનાતિશયે ભવ્યના રે, સ શય છેદનહાર; દ્વ નરા તિરિ સમજ્યા રે, વચનાતિશય વિચાર રે ભવિયા. ૩

ચાર ઘતે મઘવા સ્તવેરે, પૂજાતિશય મહત; પાચ ઘતે યેજન ટળે રે, કષ્ટ એ તુર્ધ પ્રસત રે ભવિયા ૪

<sup>-</sup>સિહા. સ્ત શ્રી વીરવિજયજી કૃત આદિ જિન સ્તવન. ચાર ઘન એટલે ૪x૪x૪=૬૪. મધવા =ઇ૬. ચાેસઠ ઇદો ભગવતના જન્માદિ સમયે ભક્તિ કરે છે તે ભગવતના **પૂજાતિશય** છે.

પાચ ઘન એટલે પxપxપ=૧૨૫. ભગવંતની આજુળાજીના ૧૨૫ યાજન ક્ષેત્રમા દુષ્કાળ વગેરે સર્વ કષ્ટા પ્રશાત થઇ જાય છે શમી જાય છે, એ ભગવતના તુર્વ એટલે ચાેથા અપાયાપગમાતિશય છે.

છે. ભગવંતનાં પાંચે કલ્યાણુકામાં (સ્વર્ગથી ચ્યવન, જન્મ, દીક્ષા, કેવલગ્ગન અને નિર્વાણ સમયે) જગતમાં એ વર્ધ, સત્તા વગેરમાં સૌથી ચહિયાતા ગણાતા ચાસઠ ઇન્દ્રો પણ ભગવંતની અત્યંત ભાવપૂર્વક પૂજા—ભક્તિ કરે છે. સારાંશ કે ભગવંત જેવી પૂજા જગતમાં કાઈ ને પણ પ્રાપ્ત થતી નથી, એ પૂજાતિશય છે.

ભગવંત જ્યાં વિદ્યમાન હાય તેની ચારે દિશાઓમાં પચીસ પચીસ યોજન, એમ સા યોજન, ઊધ્વે દિશામાં સાડા ખાર યોજન અને અધાદિશામાં સાડા ખાર યોજન, એમ કુલ ૧૨૫ યોજન સુધી લાકામાં દુર્ભિક્ષ વગેરે સર્વપકારનાં કષ્ટા શમી જાય છે, તે ભગવંતના અપાયાપગમાતિશય છે. આવી કષ્ટહારિણી શકિત જગતમાં અન્ય કાઈમાં પણ હાતી નથી. અહીં અપાય=કષ્ટ અને અપગમ=દ્ભર થવું, એ અર્થ સમજવા.

ખરી રીતે અતિશયો ચાત્રીસ જ છે, એવું નથી. શ્રીતીર્થં કર ભગવંતના અતિશય તા અનંત છે. ચાત્રીસની સંખ્યા બાળજીવાને સમજાવવા માટે છે. ચ્યવન કલ્યાળુથી માંડીને નિર્વાળુકલ્યાળુ સુધીની ભગવંતની બધી જ અવસ્થાએા અલૌકિક હાવાથી અતિશય જ છે. તે અવસ્થાએાની અન્ય કાેઇની સાથે પણ સરખામણી થાય જ નહીં, એ અપેક્ષાએ ભગવંતના સંપૂર્ણ ચરમભવ અને તેની પ્રત્યેક વસ્તુ કે અવસ્થા, તે અતિશય છે.

લાકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે —

तथा चतुस्त्रिशता ते -ऽतिशयैः सहिता जगत्। दीपयन्ति प्रकृत्योप-कारिणो भास्करादिवत्।।

१ ननु अतिशयाः चतुस्त्रिशद् एव ?

न, अनतातिशयत्वात्, तस्य चतुर्सित्रशत्सख्यानं वाल।ववोधाय।

શું અતિશયા ચાત્રીસ જ છે? ના. અનત છે. અતિશયાની ચાત્રીસ સંખ્યા તા ખાળજીવા સહેલાઈથી સમજી શકે તે માટે શાસ્ત્રામા કહી છે.

<sup>—</sup> વી. સ્ત. પ્ર. ૫ શ્લાેક. ૯, અવ.

ચાત્રીસ અતિશયોથી સહિત અને સ્વભાવથી જ પરાપકારી એવા તે તીર્થ કર ભગવંતા જગત્ને સૂર્ય વગેરેની જેમ પ્રકાશિત કરે છે.

તાત્પર્ય એ છે કે ભગવતના તે પ્રવર અને ઉત્તમ પાત્રતા આઠ પ્રાતિહાર્ય વગેરે પૂજાતિશયથી ઉપલક્ષિત હાય છે. ઉપલક્ષિત એટલે એાળખી શકાય તેવી, અર્થાત્ આઠ પ્રાતિહાર્ય આદિ પૂજાતિશય એ ભગવંતને એાળખવાની નિશાની છે. જેને આ પ્રાતિહાર્ય હાય તે જ ભગવાન.

સારાંશ કે ભગવંતનું લાકોત્તર સ્વરૂપ આ અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય અને ચાત્રીશ અતિશયાના ધ્યાન દ્વારા અતિસ્પષ્ટ થાય છે, વસ્તુના અમુક જ્ઞાન વિના ધ્યાન સાંભવતું નથી અને ધ્યાનથી વસ્તુનું વિશેષ જ્ઞાન પાતાની મેળે અંદરથી થાય છે, તેથી ભગવંતના આઠ પ્રાતિહાર્યા અને ચાત્રીસ અતિશયાને જાણવા અતિ જરૂરી છે. એ જ અપેક્ષાએ શાસ્ત્રીમાં જેટલું વર્ણન એ વસ્તુનુ મળે છે તેટલું વર્ણન અહીં એકત્ર કરવાના પ્રયાસ કરવામાં આવેલ છે.

ધ્યાનમાં ઉત્તરાત્તર વિકાસ સાધવા માટે જ ધ્યેયના મહિમા સાધકે મનમાં ખરાખર દઢ કરવા જોઈએ, મહિમા રસને જગાડે છે અને વધારે છે. રસની વૃદ્ધિથી ધ્યાન વિકસે છે. અન્યથા ધ્યાન આગળ વધી શકતું નથી. ભગવંતના સૌથી અધિક મહિમા આ ૧૨ ગુણામાં છે. તેથી અહીં આ જ ખાર ગુણાને—પ્રાતિહાર્યો અને અતિશયાને વિસ્તારથી સમજાવવાના પ્રયાસ કરવામાં આવ્યા છે.

શ્રી તીર્થ કર લગવંત પ્રત્યે આદરવાળા દરેક જીવ માટે આ ગ્રંથ સંપૂર્ણ ઉપયોગી થશે, એમાં મને લેશ પણ સંદેહ નથી.

આ ગ્રથમાં કોઇ પણ જાતની ન્યૂનતા હાય તા તે મારી છક્ષ-સ્થતા આદિના કારણે જાણવી અને આમાં જે કાઇ સારું છે, તે ખધું જ પૂર્વાચાર્યોનું છે. તે પૂર્વાચાર્યોએ આ અમૂલ્ય સંપત્તિ અથાગ પરિશ્રમે આપણા સુધી પહેાંચાડી છે. આપણું કત વ્ય છે કે તેની સુરક્ષા કરીને ભાવિ લાકોના હાથમાં તે સાંપવી. જ્યારે જયારે ભગવાન તીર્થ કરતું ધ્યાન કરવું હાય ત્યારે ત્યારે આ પ્રાતિહાર્યો અને અતિશયા અવશ્ય ચિંતવવા અથવા ઓછામાં ઓછા આઠ પ્રાતિહાર્યો ચિંતવવા. આ ચિતન પ્રત્યેક સાધક માટે ઘણું જ ઉપયુક્ત છે. તેથી ધીમે ધીમે ભગવાન પાતાની મેળે જણાતા જશે. મહાપુરુષાના આ સ્વાનુભવ છે.

સર્વ જવા ભગવંતને આળખે અને ભગવંતનું શરણ પ્રાપ્ત કરે એ જ કામના.

– લેખક

# ૩૪ અતિશયો

(સંક્ષિપ્ત વર્ણન)

ચાત્રીસ અતિશ્યામાં ચાર અતિશયા ભગવંતને જન્મથી જ હાય છે, એ ચાર અતિશયા સહજ અતિશયા કહેવાય છે.

ચાત્રીસ અતિશયોમાં અગિયાર અતિશયો ઘાતિકમેનો ક્ષય થતાં જ ભગવંતને પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી એ અગિયાર અતિશયો કમેલ્યજ અતિશયો –કમેલ્યથી ઉત્પન્ન થયેલા અતિશયો કહે-વાય છે.

ચાત્રીસ અતિશયામાં આગણીશ અતિશયા દેવતાઓ કરે છે, તેથી તે દેવકૃત અતિશયા કહેવાય છે.

એમ (૪+૧૧+૧૯) કુલ ચાત્રીસ અતિશયાે છે.

ચાર સહજ અતિશયા આ રીતે છે:-

- ૧ ભગવંતનું રૂપ જન્મથી જ અદ્ભુત હાેય છે. શરીર સુગંધી તથા રાેગ, પ્રસ્વેદ (પરસેવા) અને મેલથી રહિત હાેય છે.
- ૨ લગવંતનાે શ્વાસાે≈છ્વાસ જન્મથી જ કમલ સમાન સુગંધી હાય છે.
- ૩ લગવંતનાં રક્ત અને માંસ જન્મથી જ ગાયના દ્રધની ધારા જેવાં ધવલ અને દુર્ગ ધ વિનાનાં હાેય છે.
- ૪ ભગવંતની આહાર અને નીહાર (શૌચ) ની ક્રિયા જન્મથી જ અદશ્ય હાય છે. (અવધિજ્ઞાની વિના તેને કાેઈ પણ જોઇ ન શકે.)

અગિયાર કમ ક્ષયજ અતિશયા આ રીતે છે: -

૧ ભગવંતના સમવસરાઅમાં યાજન માત્ર ક્ષેત્રમાં મનુષ્યો, દેવા અને તિય<sup>ે</sup> ચા કાેડાકાેડી સંખ્યામાં સમાઈ જાય છે, છતાં પણ કાેઈ પણ જાતની બાધા (સંકડાશ વગેરે) વિના, સુખેથી ભગવંતની વાણી સાંભળી શકે છે.

૧ અહી અતિશયા અભિધાન ચિતામણિ ના ક્રમે આપ્યા છે.

- ર લગવંતની વાણી સર્વ લાષાઓમાં પરિશુમનારી હાવાથી ખધા જવા પાતપાતાની લાષામાં સાલળે છે. તે વાણી એક યાજન સુધી સંલળાય તેવી હાય છે.
- ૩ ભગવંતના મસ્તકની પાછળ તેજમાં સૂર્યની શાેભાને પણ જીતતું દેદીપ્યમાન ભામ ંડલ — તેંજોવતુ<sup>°</sup>ળ હાેય છે.
- ૪ થી ૧૧. ભગવંતની આસપાસ સવાસા યાજનામાં રાગ, <sup>૪</sup> વૈર, <sup>૫</sup> ઇ તિ, <sup>૨</sup> મારિ, <sup>૭</sup> અતિવૃષ્ટિ, <sup>૮</sup> અવૃષ્ટિ, <sup>૯</sup> દુર્ભિક્ષ્<sup>૧૦</sup> અને સ્વપસ્ચક્રભય<sup>૧૧</sup> ન હાેય. A

## દેવકૃત ઐાગણીસ અતિશયાે આ રીતે છે :—

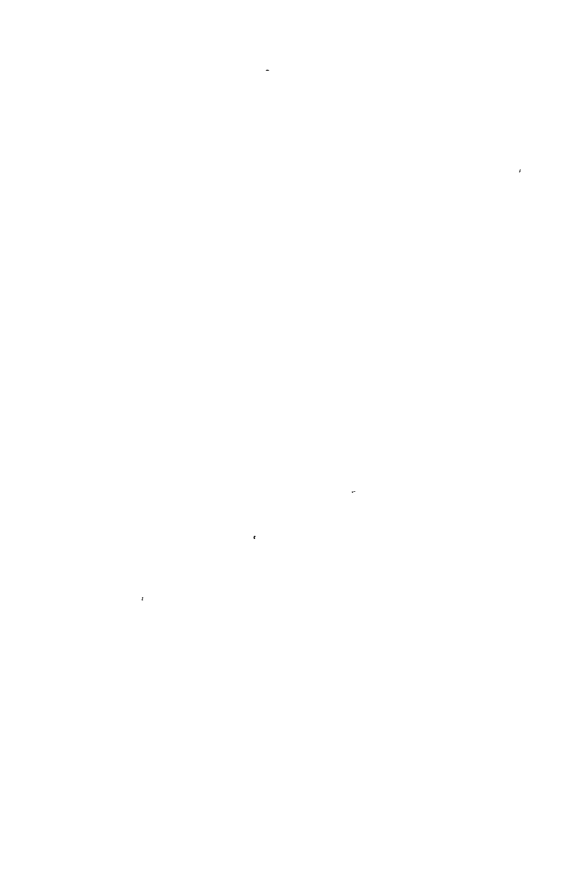
- ૧ લગવંતની આગળ આકાશમાં દેદીપ્યમાન ધર્મ ચક હોય છે.
- ર ભગવન્ત જયારે ચાલતા હાય ત્યારે તેમની આગળ ઉપર આકાશમાં આમરા ચાલે છે અને ભગવન્ત બેસે ત્યારે તેમની ખંને ખાજુ દેવતાએા ચામર વીંઝતા હાય છે.
- 3 ભગવન્ત જયારે વિહાર કરતા હાય ત્યારે પાદપીઠથી સહિત એવું નિર્મલ સ્ફડિક રત્નનું સિંહાસન ભગવન્તની આગળ ઉપર આકાશમાં ચાલે છે અને ભગવન્ત બેસે ત્યારે સિંહા-સન ભગવન્તને બેસવાના સ્થાને ઉચિત રીતે ગાઠવાઈ જાય છે.
- ૪ લગવન્ત જ્યારે ચાલતા હોય ત્યારે લગવન્તની ઉપર આકા-શમાં ત્રણ છત્ર ચાલે છે અને લગવન્ત બેસે ત્યારે તે ત્રણ

A ૪-૧૧. આ અતિશયોના નામ ૪ રાગના અભાવ. ૫ વૈરના અભાવ, એમ અનુક્રમે જાણવા. ઇતિ— ધાન્યને હાનિકારક તીડા વગેરેના ઉપદ્રવ. મારી—અનેકના એકી સાથે મરણ થવા. અતિવૃષ્ટિ—નુકસાન-કારક અત્યંત વરસાદ. અવૃષ્ટિ—વરસાદ ન થવા. દુર્લિક્ષ—દુકાળ. સ્વચક્કલય—પાતાના દેશમા આતરવિશ્રહ વગેરે. પરચક્કલય—પરરાષ્ટ્રનુ આક્રમણ વગેરે.

છત્ર ભગવન્તના મસ્તક ઉપર થાેડેક દ્વર સમુચિત સ્થાને ગાેઠવાઈ જાય છે.

- ેપ ભગવન્ત જયારે વિહાર કરતા હાેય ત્યારે તેમની આગળ જમીનથી અહર રત્નધ્વજ (ઇન્દ્રધ્વજ, ધર્મધ્વજ) ચાલે છે. સમવસરણમાં તે ઉચિત સ્થાને ગાેઠવાઈ જાય છે.
  - દ ભગવન્ત ચાલતા હોય ત્યારે જયાં જયા ભગવન્તના પગ પડે ત્યાં ત્યાં દેવતાઓ તે તે પગ પડે તે પૂર્વે જ તેની નીચે સાનાનાં કમળા ગાઠવી દે છે. નવ સુવર્ણ કમળાની શ્રેણી હાય છે. તેમાં પહેલાં બે કમળા પર ભગવન્તનાં પગ હાય છે, જયાં ભગવન્ત આગળ પગ ઉપાડે કે સૌથી છેલ્લું કમળ અનુક્રમે આગળ ગાઠવાતું જાય છે. આ રીતે ભગવાનની સાથે સાથે કમળા પણ પંક્તિ—અદ્ધ ચાલે છે.
  - ૭ સમવસરણમાં રતમય, સુવર્ણ મય અને રજતમય, એમ ત્રણ મનાહર ગઢ દેવતાએ રચે છે.
  - ૮ સમવસરણમાં ભગવન્ત ચતુમું ખ હાય છે. આ ચાર શરીરામાં ભગવન્તનું મૂળ શરીર પૂર્વ દિશામાં હાય છે, બાકીનાં ત્રણ શરીરાની રચના દેવતાએ કરે છે, પણ તે શરીરામાં ભગવન્તના રૂપ જેવું જ રૂપ ભગવન્તના જ અચિંત્ય પ્રભાવથી થઈ જાય છે.
  - લ્ સમવસરાષ્ટ્રના મધ્યભાગમાં અશાક વૃક્ષ હાય છે. તેના ઉપરના ભાગના વિસ્તાર યાજન જેટલા હાય છે. તે સંપૂર્ણ સમવ-સરાષ્ટ્ર ઉપર છત્ર જેવા શાલે છે. તે વિહાર વખતે ભગવન્તની સાથે સાથે ઉપર આકાશમાં ચાલે છે.
  - ૧૦ ભગવન્ત ચાલતા હાેય ત્યારે માર્ગ માં રહેલા કાંટાએા અધામુખ (નીચી અણીવાળા) થઈ જાય છે.
  - ૧૧ લગવન્ત ચાલતા હાય ત્યારે માર્ગ ની અન્ને આજુ રહેલાં વૃક્ષો નમી જાય છે, જાણે લગવન્તને વંદન ન કરતાં હાય! ૧૨ આકાશમાં દુંદુલિ—નાદ થાય છે.

- ૧૩ પવન અનુકૂળ વહે છે, તેથી સૌને સુખકારક લાગે છે.
- ૧૪ લગવન્ત ચાલતા હાેય ત્યારે ઉપર આકાશમાં પક્ષીએ। પ્રદક્ષિણા આપે છે.
- ૧૫ ભગવન્ત જે ક્ષેત્રમાં હાેય તે ક્ષેત્રમાં ઊઠતી ધૂળ વગેરેને શમાવવા માટે દેવતાએા સુગન્ધી જળની માંદ માંદ વર્ષા કરે છે.
- ૧૬ ભગવન્ત જ્યાં વિદ્યમાન હેાય ત્યા ચારે બાજુ દેવતાએ। અનેક વર્ણુ વાળા મનાહર અને સુગ ધી પુષ્પાની વૃષ્ટિ કરે છે.
- ૧૭ દીક્ષા સમયથી ભગવન્તનાં કેશ, રાેમ, દાઢી અને નખ વધતાં નથી. સદા એકસરખાં રહે છે.
- ૧૮ એાછામાં એાછા એક કરોડ દેવતાએા ભગવન્તની સમીપમાં સેવા માટે સમુપસ્થિત હાેય છે.
- ૧૯ સર્વ ઋતુઓ અને પાંચે ઇન્દ્રિયાના અર્થા (વિષયા) અનુકૃલ થઈ જાય છે, એટલે કે ઇએ ઋતુએ પાતાની સર્વ પુષ્પ વગેરે સામગ્રીની સાથે પ્રગટ થાય છે અને ઇન્દ્રિયાના મનાહર વિષયાના પાદુર્ભાવ થાય છે. લગવન્તની હાજરીમાં પ્રતિકૂળ વિષયા (કુરૂપતા વગેરે) હાતા નથી.
- આ રીતે અહીં દરેક અતિશયનું સક્ષેપમાં વર્ણુન કર્યું છે, દરેક અતિશયનું વિશેષ વર્ણુન આગળ ક્રમશઃ આપવામાં આવશે.



# વિષયપ્રવેશ-૩

## ચાિઠ મહાપ્રાતિહાર્યો |

સમગ જિનપ્રવચનના સાર શ્રીનવકાર મંત્ર છે, તેના સાર શ્રી અરિહંતપદ છે અને તેના પણ સાર અરિહંતપદના ૧૨ ગુણ છે. આ બાર ગુણામાં પહેલા આઠ ગુણા તો આઠ પ્રાતિહાર્યા જ છે અને બાકીના ચાર મૂલાતિશયા છે: પૂજાઅતિશય, વચનાતિશય, ત્રાનાતિશય અને અપાયાપગમાતિશય. એ દિષ્ટએ શ્રીજિનશાસનમાં આ પ્રાતિહાર્યા અને અતિશયા કહ્યા તેમાં ખુવે કહેલા ચાત્રીશ અતિશયા સમાઈ જય છે.

१ यार म्सातिशयोनी आ इस सिडिप्रडाश (सर्ग ३०, ए. ३१४) मुळण आपेस छे. ते आ रीते छे:—

चत्वारोऽतिशयाश्चान्ये तेषा विश्वोपकारिणा।

पूजा १ ज्ञान २ वची ३ ऽपायापगमाख्या ४ महाद्भूताः ॥१७॥

अष्टक प्रातिहार्याणा चत्वारोऽतिशया।

इत्येव द्वादश गुणा अर्हता परिकीर्तिताः ॥१८॥

ते विश्वोपक्षारी अरिडंत सगवतीना मडाअह्सुत अवा णीळा (मूस) यार अतिशयो १. पूळातिशय २. ज्ञानातिशय ३. वयना
तिशय अने ४. अपायापगमातिशय अ नामना छे. आठ प्राति
डायें अने आ यार अतिशये। अम अरिड ताना १२ गुणु

शास्त्रोमां हहेवाया छे.

તેમાં દેવકૃત સર્વ અતિશયા અને અપેક્ષાએ સર્વ પ્રાતિહાર્યા પણ ભગવન્તના પૂજાતિશયમાં સમાઈ જાય છે. ભગવન્તના વચનને લગતા જે અતિશયો છે, તે સર્વ વચનાતિશયમાં સમાઈ જાય છે. ભગવન્તના અસ્તિત્વમાત્રથી તેમનાં સંનિધાનમાં જીવાના જે સંશયા એકીસાથે સમકાળ નાશ પામે છે, તે જ્ઞાનાતિશયના મુખ્ય ગુણ છે. પ્રાય કમે લયજ સર્વ અતિશયો અપાયાપગમ અતિશયમા સમાઈ જાય છે.

પૃજય આત્મારામજ મહારાજ જૈન તત્ત્વાદર માં કહે છે કે-

'प्रथम वारह गुण लिखते हैं। अशोकवृक्षादि अष्ट महाप्रातिहार्य तथा चार मूलातिशय एव सर्व वारह गुण है। तिसमे चार मूलातिशयका नाम लिखते हैं— १. ज्ञानातिशय २. वागतिशय ३. अप।यापग्मातिशय ४ पूजातिशय।

तत्र प्रयम ज्ञानातिशय का स्वरूप कहते हैं। केवलज्ञान, केवलदर्शन करी भूत, भविष्य वर्तमानकालमें जो सामान्य विशेपात्मक वस्तु हैं, तिसको तथा 'उत्पादव्ययध्नौच्ययुक्त सत्'—तिकाल सम्बन्धी ज़ो सत् वस्तुका जानना तिमका नाम ज्ञानातिशय है।

दूजा वचनातिशय --तिसमे भगवन्त का वचन पैतीस अतिशय करी सयुक्त होता है।. २

तीसरा अपायापगमातिशय-एतावता उपद्रव निवारक है।

और चौथा पूजातिशय अर्थात् भगवान तीन लोक के पूजनीक इन दोनो अतिशयोके<sup>३</sup> विस्तार रुप चौतीस अतिशय है ।<sup>४</sup>

૧. ભાગ ૧, પૃ. ૩/૭

ર. અહીં વાણીના ૩૫ અતિશયાનુ વર્ણન છે, તે દિતીય કર્મ-ક્ષયજ અતિશયમાં આપેલ વર્ણન મુજળ જાણવું.

<sup>3</sup> અહીં છેલ્લા ખે મૂલાતિશયોમા ૩૪ અતિશયોના સમાવેશ કરેલ છે

૪. આ પછી જૈન તત્ત્વાદશિમાં ૩૪ અતિશયા સક્ષેપમા લખ્યા છે.

સર્વ સ્થળામાં અરિહંત ભગવંતના મુખ્ય ગુણા તરીકે અતિ-શયા અને પ્રાતિહાર્યા જ લેવામાં આવ્યા છે. દા. ત. શ્રી સિદ્ધચક્ર-યંત્રોદ્ધાર પૃજનવિધિમાં નવપદાના પૂજનમાં દરેક પદનું વિશિષ્ટ સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. ત્યા અરિહંત પદ વિશે કહ્યુ છે કે—

ॐ ही सप्रातिहार्यातिशयशालिभ्य अर्हद्भयो नम.।

પ્રાતિહાર્યો અને અતિશયોથી શાભતા અરિહ તાને નમસ્કાર. પ્રતિમાંઓની અંદર પણ જે પરિકર સહિત પ્રતિમાંઓ હાય છે, તે અરિહ ત અવસ્થાની પ્રતિમાંઓ કહેવાય છે, અને પારકર રહિત જે પ્રતિમાંઓ હાય છે, તે સિદ્ધ અવસ્થાની પ્રતિમાંએ કહેવાય છે. પ્રતિમાં કહેવાય છે. પ્રાયઃ બધા જ પરિકરાની કોતરણીમાં આઠેય પ્રાતિહાર્યો દર્શાવવામાં આવેલા હાય છે. એ પ્રાતિહાર્યો જ સ્ત્ર્યવે છે કે આ અરિહ ત અવસ્થાની પ્રતિમા છે.

આ રીતે શ્રી અરિહતના ૧૨ ગુણેમાં આઠ પ્રાતિહાર્યોને સર્વ પ્રથમ સ્થાન આપવામાં આવ્યુ છે.

આઠ પ્રાતિહાર્યોનુ વર્ષુન શ્રીઅભિધાનચિતામિષ્માં કેમશા ન હાવાથી અને શ્રી નેમિચ'દ્રસૂરિના રચિત પ્રવચન સારા-દ્ધાર અને શ્રી દેવભદ્રસૂરિના શિષ્ય શ્રી સિદ્ધસેનસૂરિ કૃત તત્ત્વવિકાશિની નામની પ્રવચન સારા કારની દીકામાં આઠમહા-પ્રાતિહાર્યોનું વર્ષુન વિશદ હોવાથી એ બે ચથાને આધારે અહીં વર્ષુન કરવામાં અવ્યુ છે.

તેની સાથે સાથે બીજા ગ્રથામાં આવતી એ વિષયની વિશેષ-તાએ પણ સંકલિત કરી લેવામાં આવી છે. જેકે શ્રી વીતરાગ સ્તવના પ્રકાશ પાંચમામાં પ્રાતિહાર્યોનુ ક્રમશઃ વર્ણુન છે, પણ તે સ્તુતિરૂપે હાવાથી તેને પરિશિષ્ટમાં લીધેલ છે.

શ્રી જિનશાસનમાં શ્રીતત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર, લાેકપ્રકાશ, પ્રવચનસારાહાર વગેરે ગ્રથા પદાર્થસંગ્રહની દૃષ્ટિએ અંજોડ ગ્રંથા છે. તેમાં આઠ મહાપ્રાતિહાર્યોના વર્ણુ નમાં શ્રી પ્રવચનસારા હાર પાતાની આગવી વિશેષતા ધરાવે છે. એ આકરચંથમાં અનેક પદાર્થોને વિષયવાર નિરૂપવા માટે સ્વતંત્ર દ્વારા છે. તેમાંથી ૩૯મા દ્વારમાં આઠ મહાપ્રાતિહાર્યોનું વર્ણુ ન છે. તેમાં એક જ ગાથામાં આઠેઆઠ પ્રાતિહાર્યોને આગમિક પ્રાકૃત શૈલીમાં આ રીતે રજૂ કરવામાં આવ્યા છે:

किक्लि कुसुसवृद्धी, देवज्झुणि चामराऽऽमण।इ च । भावलय भेरि छत्त, जयित जिणवाडिहेगइ १ ॥ आ विषयमां शास्त्रोमां संस्कृत गाथा आ रीते मणे छे :

अशोकवृक्षः सुरपुष्पवृष्टिः

दिव्यद्दविष्चामरमामन च ।

भःमण्डल दुन्दुभिरातपत्र

सत्प्रातिहार्याणि जिनेश्वराणाम् ।।

પ્રાતિહાર શખ્દની વ્યાખ્યા કરતાં પ્રવચનસારાહારની ટીકામાં કહ્યુ છે કે:

प्रतिहारा इव प्रतिहारा: सुरपातिनियुक्ता देवास्तेषा कर्माणि-कृत्यानि प्रातिहार्याणि।

<sup>1</sup> गाथा ४४०

અર્થ અશાેકરૃક્ષ, કુસુમવૃષ્ટિ, દિવ્યષ્વનિ, ચામ**ર**, આસન, ભામ ડલ, દુર્દુભ અને છત્રત્રય એ જિન પ્રાતિહાર્યો સદા જય પામે છે.

ર આ ગાથાના અર્થ સરલ છે. આતપત્ર એટલે છત્ર

લોકપ્રકાશમાં શ્લાક આ રીતે મળે છે:

अशोकद्र पुष्पराशिः सद्ध्वनिश्चामरासने । छत्र भामण्डल भेरी प्रातिहार्याष्टक ह्ययः ॥

દેવેન્દ્રે નિયુક્ત કરેલા જે દેવતાએ પ્રતિહાર—સેવકનું કામ કરે છે, તેઓને ભગવન્તના પ્રતિહાર (સેવક) કહેવામાં આવે છે. તેઓ દ્વારા ભગવન્તની ભક્તિ નિમિત્તે નિર્મિત કરાયેલ અશાક-વૃક્ષ વગેરેને પ્રાતિહાર્ય કહેવામાં આવે છે.

પ્રતિહાર શખ્દના અર્થ કરતાં કહ્યુ છે કે—प्रत्येक हरति स्वामि— प रुवंमानयति (प्रति + हृ + अण् )।

દરેકને સ્વામી પાસે લઈ આવે તે પ્રતિહાર, દ્વારપાળ, બારણાં આગળ પહેરા ભરનાર, બારણાંના રક્ષક.

પ્રતિહારના બીજો અર્થ દ્વાર, દરવાજો, ખારણું વગેરે પણ થાય.

पाइअमहमहण्णवोभां પ્રાતિહાર્ય શખ્દના અર્થ આ રીતે કરવામાં આવ્યા છે.

૧ દેવતાકૃત પ્રતિહાર કર્મ, ૨ દેવસાંનિધ્ય.

ઉપરના અર્થા ઉપરથી એટલું સુનિશ્ચિત થાય છે કે દેવતા-ઓએ આ પ્રાતિહાર્યો એટલા માટે રચ્યા છે કે આ પ્રાતિહાર્યો જગતના લાેકાેને સ્વામી પાસે લઈ આવે – એટલે કે જગતના લાેકાેને એ સુવિદિત થાય કે આ 'ત્રિભુવનરાજરાજેશ્વર દેવાધિ-દેવ ભગવાન શ્રી અરિહાંત પરમાત્મા છે, તેથી ઉપાસ્યતમ છે.'

જેમ રાજાનાં છત્ર, ચામર, સિહાસન વગેરે રાજચિદ્ધો હોય છે, તેમ ત્રિભુવનરાજરાજે શ્વર દેવાધિદેવ ભગવાન તીર્થ કરનાં ૧૫ છત્ર<sup>૧</sup>, અનેક દેવાવડે વીંઝાતા ચામરા, ચાર સિહાસના વગેરે લાેકા-ત્તર રાજચિદ્ધો છે. જેમ છત્ર, ચામર, સિહાસન વગેરે ચિદ્ધો રાજાના અસ્તિત્વને કહેનારા પ્રાતિહાર–છડીદાર જેવાં છે, તેમ અશાેક-

૧ ચાર દિશામા ૩–૩ અને ૧૯૧ દિશામા ૩ એમ ૧૫ અહિજમસ્કારાવલિકામા કહ્યું છે કે–

नमो पचदसछत्तरयणससोहिआण अरिहताण-५६२ ७७ २८ने।था सुशासित अरिह ताने नभस्कार.

ન. સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૧૯૦

વૃક્ષ વગેરે આઠ પણ પ્રતિહારનું કાર્ય કરતા હેાવાથી ભગવન્તના અસ્તિત્વના સૂચક હેાવાથી પ્રાતિહાર્ય કહેવાય છે.

એ અપેક્ષાએ જ લે 15 પ્રકાશમાં પ્રથમ પ્રાતિહાર્ય અશાક-વૃક્ષનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કેઃ –

અત્યંત શાભાવાળો અશાકવૃક્ષ એક યાજન વિસ્તૃત હાય છે. તેના ચચલ (હાલતાં) નવકામળ પાંદડાં જેતાં એવું લાગે છે કે. –

તે હાથના અથભાગ વહે ભવ્ય જવાને સમવસરણમાં વિરાજ-માન અથવા વિહાર વગેરેથી ભૂમિતલને પાવન કરતા શ્રીજિનેન્દ્ર પરમાત્માની પાસે આવવા જાણે આમંત્રણ ન આપતા હાય !

દેવતાઓ એક એવા અશાકિવૃક્ષ બનાવે છે, એક એવી પુષ્પવૃષ્ટિ કરે છે, એવા વાજિત્ર—નાદા ભગવતની વાણી સાથે સુરબદ્ધ કરે છે, એવી રીતે ચામરા વીંઝે છે, એવું સિંહાસન રચે છે, સમવ-સરણમાં એવા ત્રણ ભામંડલ રચે છે, આકાશમાં એવા દુદુભિનાદ કરે છે અને એવાં ત્રણ છત્ર રચે છે કે જગતમાં કાઈ પણ દેવેન્દ્ર કે ચક્કવર્તી માટે પણ ત્રણે કાળમાં કદાપિ ન રચાયાં હાય. આ અધી વસ્તુઓને જોતાં જ ભગ્ય જીવાને એમ થઈ જાય છે કે —

' જગતના સાચા સ્વામી આવા ઐશ્વર્ય વાળા આ એક જ છે.

પ્રાતિહાર્યો પણ એક જાતના અતિશયા જ છે, ર તેથી અતિ-શય શખ્દના પૂર્વે કરેલ ખધા જ અર્થો અહીં લાગુ પડે છે. તેથી અશાકવૃક્ષ વગેરે પ્રત્યેક પ્રાતિહાર્ય સુંદરતા વગેરે ગુણાથી ચુકત કાઈ પણ ઉત્તમવૃક્ષ વગેરે કરતા અન તગુણ અધિક ઉત્તમ હાય છે, દરેક પ્રાંતિહાર્યને આ હકીકત લાગુ પડે છે. ઇન્દ્રના પાતાનાં ઉદ્યા-

१ अणोकवृक्ष. सश्रीको भवेद् योजनविस्तृत. । चलत्किसलयो भव्यान् कराग्नैराह्वयन्तिव ॥ स्रेष्टि प्र. स. ३०, पृ. ३१२

२ सर्वेऽपि प्रातिहार्याण्यतिशयविशेषाः ।

<sup>—</sup> વી સ્ત પ્ર પશ્લાક ૯ અવ.

નામાં પણ આવું સુન વૃષ્ટ હોતું નથી. બીજું, આ વસ્તુએ દેવતાએ બનાવે છે. છતાં પણ બને છે ભગવંતના પ્રભાવથી. બધા જ દેવતાએ મળીને ભગવ તની હાજરી વિના પાતાની સર્વ શક્તિ વડે એક સુંદર અશાકવૃક્ષ બનાવે તો પણ તે એક જ દેવતાએ ભગવંતના અતિશય તરીકે બનાવેલ અશાકવૃક્ષ કરતાં શાભા વગેરમાં અનંતગુણ હીન હોય, કારણ કે આ અશાકવૃક્ષ તે ભગવંતનાં અતિશય છે. આ રીતે અતિશય પદના બધા જ અર્થાની ઘટના પૂર્વે બતાવેલ રીતે કરી લેવી.

લલિતવિસ્તરામાં भगवताण પદની વ્યાખ્યામાં કહ્યુ છે<del>. हे </del>्रीर

समग्र चैश्वर्यं भिवतनम्रतया त्रिदशपितिभि , प्रि. १८०) श्रमानुबन्धिमहाप्रातिहायंकरणलक्षणभ् । १८४८ १८४८ । १८५४

ભગવન્તનુ સમગ્ર ઐશ્વર્ય એટલે ભક્તિથી, અતિનેમ ખનેલા દેવેન્દ્રો વડે શુભાનુખંધી એવા આઠ પ્રાતિહાર્યાની રચના.

અહીં શુભાનુખ ધી શખ્દ ખહું જ મહત્ત્વના છે. શુભાનુખ ધી એટલે પુષ્યાનુખ ધી. દેવેન્દ્રો તો આ પ્રતિહાય નેંચના કરીને ઉત્તરોત્તર અવિશ્વિસ ધારાવાળુ પુષ્યાનુખ ધિ પુષ્ય ઉપાજે જ છે, પણ જે કાઈ આ પ્રાતિહાર્યના અદરભાવ માર્ચ અહિં ભાગે જ છે, પણ જે કાઈ આ પ્રાતિહાર્યાના આદરભાવ અને અને અહિં લિંત પૂર્વ કદર્શન કરે તે ખધા જ ભવ્ય જીવા હસે રાત્તર મ્બ્રાં બિલ્કિક્શ ધારાવાળું હતાન પુષ્યાનુખ ધિ પુષ્ય હપાર્જિક છે. અત્રધ્ધ મતા મહેદ્ધ વર્ષો હતાને પુષ્ય હપારે પણ હોય છે, પણ તે એ સ્વર્ધ અધાર્મ હિંદિ માર્ચ હતાને માર્ચ પણ હોય છે, પણ તે એ સ્વર્ધ અધાર્મ હિંદ માર્ચ હિંદ માર્ચ હિંદ માર્ચ હતાને હિંદ માર્ચ હિંદ માર્ચ હતાને અધાર્મ પણ હોય છે, પણ તે એ સ્વર્ધ અધાર્મ હિંદ માર્ચ હતાને હિંદ માર્ચ હતાને હતાન

છે. લ . વિસ્ત મુંમમું અરિહ તપદ અમુમ્મું તે આત્માઓ અને છે

લલિતવિસ્તરામાં भगवताण પદની અવતરિણુકામાં કહ્યું છે કે —

एते चाईन्तो नामाद्यनेकभेदाः 'नाम स्थापनाद्रव्यभावतस्तन्त्यासः' (तत्त्वार्थ अ. १ सू. ५) इति वचनात् तत्र भावोपकारकत्वेन भावाई- स्तपत् परिग्रहार्थमाह —

### 'भगवद्भ्य' इति ।

આ અરિહન્તોના નામઅરિહન્ત વગેરે અનેક પ્રકારા છે. શ્રી तत्त्वार्थाधिशमसूत्रमां કહ્યુ છે हे—नामस्यापनाद्रव्यमावतस्तन्यासः (અ. १ सू. ५) नाम, स्थापना, द्रव्य अने सावधी तेना न्यास કरवा. तात्पर्थ हे ओछामां ओछा अरिडन्तना बार प्रहार ते। विद्यारवा क. ते आ रीते नामअरिडन्त, स्थापनाअरिडंत, द्रव्यअरि ढंत अने सावअरिडंत. र

તેમાં ભાવઉપકારને કરનાર ભાવઅરિહન્તની જે સંપત્તિ (પ્રાતિહાર્યાદ એશ્વર્ય)ને કહેનારું આ મगवताण પદ છે.

૧ લ. વિ. પૃ. ૧૬

ર નામઅરિહંત – અરિહંતના પર્યાયવાચક શખ્દા જેમ કે જિન, અર્હન, પારગત વગેરે અથવા ઋષભ, અજિત વગેરે અરિહ તના નામા નામ અરિહ તની ઉપાસના એટલે અરિહ ત, ઋષભ વગેરે નામનુ સ્મરણ. તેનાથી આત્મા પવિત્ર થાય છે.

स्थापना अशिष्ठ त-अशिष्ठ त अगव तनी प्रतिभाओा.

ક્ટયઅરિહ'ત-જે આત્માએ અરિહ'ત પદવીને વરીને સિદ્ધ થયા છે, તે આત્માએ અને જેએ અરિહતપદ પામશે તે જ્વા.

ભાવચ્યાં રહે ત-અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યાદ સમૃદ્ધિને સાક્ષાદ્ અનુભવતા કેવલી અરિહ તાે.

અરિહ તની ભાવાવસ્થાનું ધ્યાન તે રૂપસ્થધ્યાન કહેવાય છે. તે ધ્યાનમાં પ્રાતિહાર્યો અને અતિશયાનું ધ્યાન અવશ્ય કરવાનું હાય છે.

ભાવઉપકારની વ્યાખ્યા કરતાં શાસ્ત્રોમાં કહ્યુ છે કે — भावुवयारो सम्मत्तनाणचरणेसु जिमह सठवण ।

ભાવઉપકાર=સમ્ચક્ર્લ જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં બીજા જીવાને જે સ્થાપવા, તે તેમના ઉપરના ભાવઉપકાર છે.

આ ભાવઉપકારને કરનારી હેાવાથી લગવન્તની પ્રાતિહાર્યાદિ સંપત્તિ એ શ્રી ભગવન્તનું એક લેાકેાત્તર એશ્વર્ય છે.

આ પ્રાતિહાર્યાદિ—સંપત્તિના કારણે લાેકોને ભગવન્તની સંપૂર્ણ પ્રભુતાના દર્શન થાય છે.

એથી જ કલ્યાણમ'દિર સ્તાત્રમાં દુદુિલ મહાપ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે —

भो भोः प्रमादमबध्य भजध्वमेन —

मागत्य निर्वृतिपुरी प्रति सार्थवाहम ।

एति विदयति देव ! जगत्त्रयाय,

मन्ये नदन्नभिनभः सुरदुन्दुभिस्ते ॥

હું (સ્તોત્રકાર) માનું છું કે આકાશમાં નાદને કરતી આપની દેવદું દુભિ ત્રણે જગતને કહે છે કે —

હે લાકા ! નિવૃધ્તિપુરી (માક્ષપુરી) પ્રત્યેના આ સાર્થવાહ (જિનપતિ) ની પાસે આવીને પ્રમાદના સર્વથા ત્યાગ કરીને તેમની સેવા કરાે.

આટલા વર્ષું નથી સમજારો કે–ભગવંતનું પ્રાતિહાર્યાદિ એશ્વર્ય જવાને ભગવંતની સમીપમાં લાવનારું અને ભગવંતને એાળખાવનારું પરમ સાધન છે.

શુકલ ધ્યાનમાં પ્રથમ બે પાયાનું ધ્યાન સંપૂર્ણ થતાં જ ભગવંતને ઘાતિકર્મ ના ક્ષય થાય છે અને લાેક તથા અલાેકના સર્વ ભાવાને સંપૂર્ણ રીતે પ્રતિક્ષણ જાણનારું કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારથી જ ભગવન્ત વાસ્તવિક અર્થમાં જગતના પૂજ્ય અહેન્ત કહેવાય છે. તે જ સમયે પૂર્વે ત્રીજ ભવમાં આંધેલું

૧ વિશેષ માટે જુઓ લાે. પ્ર. સ. ૩૦ પૃ. ૨૫૩/૪

તીર્થ કરનામ કર્મ ઉદયમાં આવે છે. તે જ ક્ષણે દેવેન્દ્રોનાં આસન કપિત થાય છે. આસનક પથી તેઓ જાણે છે કે—લગવન્તને કેવલ- ગ્રાન ઉત્પન્ન થયું છે. તે જ ક્ષણે ચોસઠ દેવેન્દ્રો પાતપાતાના પરિવારથી સહિત કેવલગ્રાનની ઉત્પત્તિના સ્થાને આવે છે. તે પછી ત્યાં દેવતાઓ સમવસરણ રચે છે. તેમાં આઠ પ્રાહાિયાની રચના વગેરે થાય છે. સમવસરણ ન હાય ત્યારે પણ આઠ પ્રાતિહાર્યો તો નિયત જ હાય છે.

ભગવન્તની પ્રાતિહાર્યાદિ સંપત્તિ જોઈને ભવ્ય જવોને અનેક જાતના પવિત્ર ભાવા જાગે છે.

યુગાદિ તીર્થ કર શ્રીઋષભદેવ ભગવન્તની માતા મરુદેવીને ભગવન્તની પ્રાતિહાર્યાદિ લક્ષ્મી જોઈ ને જ ક્ષપક શ્રેણી ઉપર આરૂઢ થવા યાગ્ય વિચારધારા ઊભી થઈ હતી.ર

ચરમ તીથ°ંકર શ્રીમહાવીર પ્રભુના પ્રથમ ગણુધર શ્રી ગૌતમ ઇન્દ્રભૂતિને સમવસરણુના સાેપાને આવતાં અને ભગવન્ત પર દૃષ્ટિ પડતાં જ વિચાર આવ્યા હતો કે—

'કોણું છે આ ? પ્રદ્મા ? વિષ્ણું ? સહાશિવ ? શંકર ? ચન્દ્ર છે ? ના, ચન્દ્ર તો કલંકવાળા છે. સૂર્ય છે ? ના, સૂર્ય નું તેજ તો તીવ હાય છે. મેરુ છે ? ના, મેરુ તો કઠણું હાય છે. વિષ્ણું ? ના, તે તો શ્યામ હાય છે. પ્રદ્મા છે ? ના, તે તો જરાથી યુક્ત હાય છે. કામદેવ છે ? ના, તે તો જરાથી યુક્ત હાય છે.

१ यदापि न स्थात्समवसरण स्यात्तदापि हि वक्ष्यमाण प्रातिहार्याष्टिक नियतमर्हताम् ।

<sup>—</sup> ले। ४ प्र. २० पृ. ३९९ २ प्रमो: छत्रचामरादिका प्रातिहार्यलक्ष्मी निरीक्ष्य चिन्तयामास । — ४९५. सुभे।. व्या. ७ पृ. १७८

જાષ્યું, આ તેા દેાષ રહિત અને સર્વગુણુસ પન્ન છેલ્લા તીર્થ કર શ્રી મહાવીર દેવ<sup>ા</sup> છે.'

આ રીતે શ્રમણ ભગવાન શ્રીમહાવીર પ્રભુનાં સમવસરણની ઋદ્ધિ જોઇને જ અગિયારે અગિયાર ગણધરા આશ્રય ચકિત થઈ ગયા હતા.

કાલકાલસર્વત્ત શ્રી હેમચ'દ્રાચાર્ય શ્રી વીતરાગસ્તવમા ઠીક જ કહ્યુ છે કે—

> एता चमत्कारकरी, प्रातिहार्यश्रिय तव। चित्रीयन्ते न के दृष्टा, नाथ ? मिथ्यादृशोऽपि हि ॥५–६॥

હે નાથ! આ તમારી ચમત્કારકારક પ્રાતિહાર્યં લક્ષ્મીને જોઈ ને કયા મિથ્ચાદીષ્ટ જીવા પણ, ચમત્કારને વામતા નથી?

ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજ મહારાજાએ ગાયું છે કે— દિવ્ય ધ્વનિ સૂરકૂલ, ગામર છત્ર અમૂલ; આજ હાે રાજે રે ભામંડલ, ગાજે દુંદુભિજી. સિહાસન અશાક,

બેઠા માેહે લાેક, આજ હાે સ્વામી રે શિવગામી, વાચક યશ શુષ્યાજી.

શ્રી દેવચ'६છ કહે છે:—

પ્રાતિહારજ અતિશય શાેભા, તે તાે કહીય ન જાય છ; ધૂક ખાલકથી રવિકરભરનુ, વર્ણુ ન કેણી પેરે થાય છ.

૧ કલ્પ. સુખા. વ્યા ૬ પૃ. ૧૩૦

## ભકતામરસ્તવમાં પણ કહ્યું છે કે:—

इत्य यथा तव विभूतिरभूजिजनेन्द्र ! धर्मोपदेशनविधौ न तथा परस्य । यादक् प्रभा दिनकृत: प्रहतान्धकारा, तादृक् कुतो ग्रहगणस्य विकाशिनोऽपि ॥

આ રીતે હે જિનેન્દ્ર! ધર્મ ના ઉપદેશના સમયે તમારી જેવી વિભૂતિ હાય છે, તેવી બીજા કાેઇની પણ હાેતી નથી. અંધકારનાે સ પૂર્ણ રીતે નાશ કરનારી જેવી પ્રભા દિનકર (સૂર્ય)ની હાેય તેવી વિકસ્વર એવા પણ ગ્રહગણાેની કચાંથી હાેય<sup>૧</sup>?

આ રીતે પ્રાતિહાર્યાદ લક્ષ્મીને ઉદ્દેશીને અનેક મહાપુરુષાએ શું શું કહ્યું છે, તેના એક વિશાળ ગ્રંથ થઇ શકે તેમ છે. સ્થળ-સંકાેગ્રને કારણે અહીં ફક્ત થાેડાક જ અવતરણા આપ્યાં છે.

સૌથી સુંદર વર્ણુ ન શ્રી મહાનિશીય સૂત્રમાં પ્રાપ્ત થાય છે, તે આ રીતે:—

ભગવંતના અત્યન્ત કાંત (મનાહર), દીપ્ત (દેદીપ્યમાન) અને ચારુ (સુંદર) પગના અંગૂઠાના અચભાગનું પણ રૂપ એટલું બધું અતિશયવાળું હાય છે કે સૂર્ય જેમ દરો દિશાઓમા સ્કુરાયમાન પાતાનાં કિરણાના તેજ વડે સર્વ ચહા, નક્ષત્રો, ચન્દ્ર અને તારાઓના સમૂહનાં તેજને ઢાંકી દે છે, તેમ તે પગના અંગૂઠાના અચભાગના સૌભાગ્ય વગેરેની આગળ વિદ્યાધર દેવીઓ, દેવેન્દ્રો, અસુરેન્દ્રો વગેરે સર્વ દેવોના સૌભાગ્ય, કાંતિ, દીપ્તિ, લાવણ્ય વગેરે સર્વ દ્વાના સૌભાગ્ય, છો.

આ મહાન રૂપલક્ષી સ્વાભાવિક, કર્મ ક્ષયજ અને દેવકૃત એવા પ્રવર, નિરુપમ, અસામાન્ય વિશેષ અતિશયો, દેહ ઉપરનાં ૧૦૦૮ લક્ષણા વગેરેનુ દર્શન થતાં જ ભવનપતિ—વાણુવ્યંતર—જયોતિષ્ક—વૈમાનિક—અહિમન્દ્ર—ઈન્દ્ર—કિશ્નર—વિદ્યાધર વગેરે સર્વ દેવ-દેવીઓને એમ થઈ જાય છે કે —

૧ ગાથા ૩૩. ૪૪ ગાથાના સ્તાત્રની અપેક્ષાએ.

' अहो अहो अन्ज अदिहुपुन्व दिहुमम्हेहि, इणमो सविसेसाउल-महताचितपरमच्छेरयमदोह समकालमेवेगट्ठ समुद्दय दिहुं ।

' અહા ! અહા !! અહા !!! આજે અમે પૂર્વે કદી પણ ન જોયું હાય એવું જોયું! આ — તા અત્યંત વિશિષ્ટ પ્રકારનાં, અતુલ્ય, મહાન અને અચિત્ય એવાં પરમ આશ્ચર્યાના સમૂહ એક જ કાળે એક જ જગ્યાએ એકત્ર થયેલ અમે જોયા!'

આ વિચારની સાથે જ તે દેવદેવીઓને તે જ ક્ષણે ઘન (ગાઢ), નિરન્તર, વિપુલ પ્રમાદ થાય છે. એ વખતે તેઓને હર્ષ, પ્રીતિ, અનુરાગ વગેરેથી પવિત્ર એવાં નવી નવી આત્મવિશુદ્ધિના વિશેષ પરિણામા જાગે છે. તે પરિણામાના આવેગમાં તેઓ એક- ખીજાને આ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યા વિશે કહે છે કે —' ખરે-ખર આ મહાન્ મહાત્સવ છે! મહાન્! મહાન્!! મહાન્!!!'

આ રીતે પ્રાતિહાર્યોના સાક્ષાત્ દર્શ નથી જાગેલા ભાવા વિશે પણ અનેક ગ્ર થામાં અનેક વર્ણું ના મળે છે. તે બધાં સ્થળસંકોગ્રના કારણે અહીં આપ્યાં નથી.

ભગવન્તના વિરહમાં પ્રાતિહાર્યોનું ધ્યાન પરમ ઉપયાગી છે. તેથી સાગ્રા ભગવન્ત સમજાય છે, ભક્તિભાવમાં વૃદ્ધિ થાય છે અને આત્મવિશુદ્ધિના ઉત્તરાત્તર ગઢિયાતા ભાવા જાગે છે.

પૂર્વાચાર્યાએ ઘણા સ્તાત્રોમાં પ્રાતિહાર્યા સતવ્યા છે. તે સ્તવા પણ પ્રાતિહાર્યાના ધ્યાનનું સુંદર સાધન છે, ખાસ કરીને કલ્યાણ-મન્દિર સ્તાત્ર, ભક્તામર સ્તાત્ર અને વીતરાગસ્તવમાં પ્રાતિહાર્યોનું વર્ણન બહુ જ ભાવવાહી છે.

१ विशेष भाटे जुओ न. स्वा प्रा. वि सिरिमहानिसीहसुतसदन्मो पृ. ४५/४६ आ संपूर्ण सहर्भ विशेष जिज्ञासुओ भाटे अवश्य वायवा जेवो छे.

ર અહીં શ્રી મહાનિશીથસૂત્રનું અવતરણ પૂરું થાય છે.

પૂર્વે શ્રીભુવનસું દરસૂરિનું અવતરણ આપણે વાંચી ગયાં છીએ. તેમાં કહ્યું છે કે —

દેદીપ્યમાન અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યાથી સહિત લગવન્તનું ધ્યાન ધ્યાતાને ઇશતાનું લાજન અનાવે છે.

તે આઠ મહાપ્રાતિહાર્યાનાં નામા અનુક્રમે આ રીતે છે :-

પ્રથમ મહાપ્રાતિહાર્ય અશાકવૃક્ષ બીજું મહાપ્રાતિહાર્ય પુષ્પવૃષ્ઠિ ત્રીજુ મહાપ્રાતિહાર્ય દિન્યધ્વનિ ચાશું મહાપ્રાતિહાર્ય ચામરા પાંચમું મહાપ્રાતિહાર્ય સિંહાસન છર્જું મહાપ્રાતિહાર્ય ભામંડલ સાતમું મહાપ્રાતિહાર્ય દું દુભિ આઠમું મહાપ્રાતિહાર્ય ત્રણ છત્ર

દરેક મહાપ્રાતિહાર્ય નું વર્ણુ ન આગળ વિસ્તારથી આપેલું છે.

સર્વ જવાને પ્રાતિહાર્યા અને અતિશયાથી સહિત એવા ભગવાન તીર્થ કરનાં સાક્ષાત્ દર્શન થાએા. એ જ મગલ કામના.

<sup>—</sup> લેખક

## મધ્યમંગલ

ચાર જન્મથી, અગિયાર કમેં ક્ષયથી અને ઓગણીસ દેવકૃત, એમ ચાત્રીસ અતિશયાને હું વંદન કરું છું.

આ ચાત્રીસ અતિશયા મેં વર્ણવ્યા છે. સર્વ દેવાધિદેવા મને શ્રુતિજ્ઞાન અને બાધિ આપા. — શ્રી ઋષિભાષિત સૂત્ર

#### અધ્યયન ૧

# ચાર સહજ અતિશયા

११ तेषा च देहोऽद्भृतरूपगधो,

निरामयः स्वेदमलोज्झितश्च।

અદ્ભુત રૂપ અને સુગન્ધવાળું તથા રાેગ, પ્રસ્વેદ અને મલથી રહિત શરીર.

- २ ग्वासोऽञ्जगन्धः । કમલસમાન સુગંધી શ્વાસાેછ્રશ્વાસ.
- ३ रुघराभिष तु गोक्षीरघाराधवल ह्यविस्प्रम् । ગાયના દૂધની ઘારાસમાન ધવલ અને દુગ ધ વિનાનાં માંસ અને રક્ત.
- ४ आहारनीहारविधिस्त्वदृश्य: આહાર અને નીહાર (શોગ)ની ક્રિયા અદેશ્ય.

चत्वार एतेऽतिशया सहोत्थाः। आ यार सङ्क अतिशये। छे.

પ્રથમ સહજાતિશય

અદ્ભુત રૂપ અને સુગન્ધવાળું, રાેગ, સ્વેદ<sup>ર</sup> અને મલથી રહિત શરીર

૧ અ. ચિં. કા ૧ શ્લા. ૫૬-૫૭

र तेषा=ते तीर्थं धर सगव तेत्.

૩ સ્વેદ-પરસેવા.

नेषा च देहोऽद्भूतरूपगन्धो-

निरामयः स्वेदमलोज्झितश्च।<sup>९</sup>

તે તીથ કર લગવન્તનું શરીર અદ્લુત રૂપવાળું, અદ્લુત ગન્ધવાળું, રાગસહિત, સ્વેદરહિત અને મલરહિત હોય છે.

અહીં શરીરનાં પાંચ વિશેષણા દર્શાવ્યાં છે:

- ૧. અદ્ભુત રૂપવાળું
- ર. અફ્લુત ગન્ધવાળું
- ૩. રાેગરહિત
- ૪. સ્વેદરહિત અને
- પ. નિમ<sup>°</sup>લ

આ પાંચે વિશેષણાને આપણે કમશા વિચારીશું.

૧. અક્લુત રૂપવાળું શરીર :

અદ્ભુત એટલે લાેકાત્તર. શ્રી તીર્થ કર ભગવન્તના શરીરનું રૂપ લાેકાત્તર હોય છે, એટલે કે શ્રી તીર્થ કર ભગવન્તનું રૂપ લાેકમાં સૌથી ઉત્તમ હાેય છે. ભગવન્તના જેવું રૂપ સમ્પૂર્ણ જગતમાં બીજા કોઇનું પણ હોતું નથી.

લાકપ્રકાશ માં કહ્યુ છે કે—જગતમાં પ્રથમ નમ્બરનું રૂપ શ્રી તીથ કર ભગવન્તનું, બીજા નમ્બરનું રૂપ શ્રી ગણધર ભગવન્તનું, ત્રીજા નમ્બરનું રૂપ આહારક શરીરવાળાનું અને ચાયા નમ્બરનું રૂપ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવતાનું હોય છે. તે પછી અનુક્રમે ઊતરતું રૂપ અન્ય દેવતાઓનુ હોય છે, તે પછી અનુક્રમે ઊતરતું રૂપ અન્ય દેવતાઓનું હોય છે, તે પછી અનુક્રમે ઊતરતું રૂપ ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, અલદેવ અને મહામાંડલિક રાજાઓનું હોય છે. તે પછી ઊતરતું રૂપ બીજા રાજાઓ વગેરેનું હોય છે.

૧ અ ચિંકા. ૧ ટલા. ૫૭

ર લાેક પ્ર. કા લાે સ. ૩૦. પૃ ૩૦૪

તાત્પર્ય કે — બીજા રૂપવાળાએ કરતાં જેમનું રૂપ અનન્તગુણ અધિક છે, એવા અનુત્તમ વિમાનના દેવતાએ કરતાં અનન્તગુણ અધિક રૂપ આહારક શરીરીનું, આહારક શરીરી કરતાં અનન્તગુણ અધિક રૂપ ગણધર ભગવંતનુ અને ગણધર ભગવંત કરતાં અનંત ગુણ અધિકરૂપ શ્રી તીર્થ કર ભગવતનું હાય છે.

બીજી રીતે કહેવામાં આવે તેા શ્રી તીર્થ કર ભગવન્ત કરતાં અનન્તગુણહીન રૂપ શ્રીગણધર ભગવન્તનુ હોય છે. તેથી અનન્તગુણહીન રૂપ આહારકશરીરનુ હોય છે. તેથી અનન્તગુણહીન રૂપ અનુત્તરવિમાનવાસી દેવનુ હોય છે, તેથી અનન્તગુણહીન રૂપ અનુક્રમે બીજ દેવતાએા વગેરેનું હોય છે.

દેવતાઓની રૂપ વિકુર્વવાની શક્તિ અદ્ભુત હોય છે. તેઓ ધારે તે રૂપ વિકુર્વી શકે, પણ ભગવન્ત સમાન રૂપ તેઓ કદ્દાપિ વિકુર્વી શકે નહીં જયારે તેઓની રૂપને વિકુર્વવાની શક્તિમા ભગવન્તના અતિશય (પ્રભાવ) ભળે ત્યારે તેઓ ભગવંત જેવું જ રૂપ વિકુર્વી શકે.

આવશ્યક નિર્યુ કિતમા કહ્યુ છે કે—પાતાની અદ્ભુત શક્તિથી સર્વ દેવતાઓ મળીને એક અ ગુષ્ઠપ્રમાણ રૂપ વિકુવે અને તે રૂપને ભગવન્તના અંગૂઠાની તુલનામા મૂકવામાં આવે તે દેવનિર્મિત અ ગૂઠાની તેવી સ્થિતિ થાય કે જેવી સૂર્યની સામે અંગારાની !

એવી રીતે ભગવન્તનાં સઘયણ, સસ્થાન, વર્ણ, ગતિ, સત્ત્વ, સાર, શ્વાસ વગેરે સર્વ લેોક કરતાં અત્યન્ત (અનન્તગુણ) ઉત્તમ

૧ કાેડિ દેવ મિલેક કર ન સંકે, એક અગૂઠ રૂપ પ્રતિછદ; અસા અદ્ભુત રૂપ તિહારા, ખરસત માનુ અમૃતકા સુદ. ા ઉપા શ્રી યશાવિજયજીકૃત શ્રી અતરીક્ષ પાર્શનાથ સ્તવન સિદ્ધા. સ્ત. પૃ. ૨૪૩.

२ सन्वसुरा जइ रूव अगुठुपमाणय विउन्वेज्जा । जिणपादगुठु पइ न सोहए त जिंहगालो ॥५६९॥

<sup>—</sup>આવ. નિ. હારિ.

હાય છે. તેનું કારણ એ છે કે તે ભગવન્તને તેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ નામકર્મ ના ઉદય વર્ત તાે હાય છે. ધ

વજઋષભ નારાચ નામનું સ ઘચણુ બધા પ્રથમ સંઘચણવાળા છવામાં અમુક અપેક્ષાએ સમાન હાવા છતાં, તેમાં પણ તારતમ્ય હાય છે. સ પૂર્ણ વિશ્વમાં ભગવન્ત જેવું પ્રથમ સંઘયણ બીજા છવાનું હાતું નથી. એવી જ રીતે ભગવન્ત જેવું સમચતુરસ સંસ્થાન બીજા છવાનું હાતું નથી. એવી જ રીતે ભગવતના શરીર જેવા શ્વેત આદિ વર્ણ બીજા છવાના શરીરમાં કદાપિ

આમા અતિશય ૧, ૨, ૩, ૬ અને ૭નુ વર્ણન અભિધાન ચિતા-મણુમા દર્શાવેલ ચાર સહજાતિશયાના વર્ણનમા સમાઈ જય છે.

वीतराग स्तवनी प्र ५ १ थे।. ७ अवयूर्णिमा ४ थे ४ — नन्वतिशयाश्चतुस्त्रिशदेव ?

न, अनन्तातिशयत्वात्, तस्य चतुस्त्रिशत्सख्यान वालावबोधाय । श अतिश्ये। त्यात्रीस ०८ छे १

ના, અતિશયા તા અનત છે, ચાર્ત્રાસ સખ્યા તા ળાલ જવાના સુખાધાર્થે શાસ્ત્રોમા કહેવામા આવી છે.

અવચૃર્ણિના આ ઉલ્લેખના હિસાબે દિગ ળરમાન્ય તે દરોદશને અતિશય કહેવામા જરા પણ ળાધ નથી.

१ सघयणरूवसणठावण्णगङ्क्तत्तसारऊसासा । एमाङ् अणुक्तराङ् भवति नामोदया तस्स ॥५७२॥

<sup>—</sup> આવ. નિ. હારિ. ગા. ૫૭૨

દિગ ખરા જન્મથી ૧૦ અતિશય માને છે તે આ રીતે —

૧. સ્વેદરહિતતા, ૨. નિર્મલશરીરતા, ૩. દૂધ જેવુ શ્વેત રુધિર, ૪. વજઋષભનારાય સઘયણ, ૫. સમયતુરસ્ર સસ્થાન, ૬. અનુપમ રૂપ, ૭. નૃપય પકપુષ્પની ગધસમાન ઉત્તમ ગધને ધારણ કરવુ, ૮. ૧૦૦૮ ઉત્તમ લક્ષણ, ૯. અન તળલ અને ૧૦. હિત, મિત અને મધુર ભાષણ. (જે સિ કે યુ. ૧૪૧)

હાતા નથી. એવી જ રીતે લગવન્ત જેવી ગતિ, લગવન્ત જેવું સત્ત્વ, લગવન્ત જેવા સાર (અલ) વગેરે બીજા જવામાં ક્ઢાપિ હાતાં નથી.

શ્રી મહાનિશીથ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—' અનેક જન્માેમાં સચિત કરેલ સર્વ શ્રેષ્ઠ પુષ્યાતિશયના પ્રભાવથી ભગવન્તમાં અતુલ ખલ, વીર્ય, ઐશ્વર્ય, સત્ત્વ, પરાક્રમ વગેરે હાય છે.

'જેમ સૂર્ય દેશે દિશાઓમાં પ્રકાશથી સ્કુરાયમાન પ્રકટ પ્રતાપી કિરણાના સમૂહથી સર્વ ચહ, નક્ષત્ર, તારા અને ચન્દ્રની પંક્તિને નિસ્તેજ ખનાવી દે છે, એવી જ રીતે ભગવન્તનાં અત્યંત કાંત, દીપ્ત અને સુંદર પગના અંગૂઠાના અચભાગના રૂપાતિશય એવા હાય છે કે — તેની આગળ સર્વ ઇન્દ્રો, ઇન્દ્રાણીઓ, દેવતાઓ, દેવીઓ, વિદ્યાધરો, વિદ્યાધરીઓનાં સૌભાગ્ય, કાંતિ, દીપ્તિ, લાવણ્ય, રૂપ વગેરેનાં સમુદ્રાયની ખધી જ શાભા અત્યંત તુચ્છ ભાસે છે.

'સર્વ યુંદર મનુષ્યા, દેવતાઓ, અયુરા અને તેઓની યુંદ-રીઓનું રૂપ, લાવષ્ય, કાંતિ, સૌંદર્ય, સૌભાગ્ય, દીષ્તિ વગેરેને એકત્ર કરી એક મહાન્ રાશિ બનાવવામાં આવે અને તે એક બાજુ મૂકવામાં આવે અને બીજી બાજુ ભગવન્તના પગના અંગૂઠાના અત્રભાગના કરાહમા ભાગ મૂકવામા આવે તા રાખના ઢગલા જેમ કંચનગિરિની બાજુમાં શાભા ન પામે તેમ તે પણ શાભા ન પામે.

'એક ખાજુ ત્રણે ભુવનના તીર્થ'કર સિવાયના અધા લાેકાે એકત્ર ઊભા રાખવામાં આવે અને ખીજ ખાજુ એક જ તીર્થ'કર હાેય તાેપણ તે સર્વ લાેકાેના સર્વ ગુણા મળીને પણ ભગવન્તના ગુણાેના અનંતમા ભાગે પણ ન આવે. એથી જ ભગવાન તીર્થ'કર પરમ પૂજનીય છે.'

લાકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે—' બધા જ દેવતાએ ભેગા થાય અને તેએ પાતાની બધી જ શક્તિ અને બધા જ પ્રયત્ન એકત્ર

૧ મહાનિસીહ ન. સ્વા. પ્રા વિ.

કરીને ભગવંતના પગના અગૂઠા જેવા એક જ અંગૂઠા અનાવે, તાે પણ સર્વ જગતને રૂપ વડે સર્વ પ્રકારે જીતનારા ભગવાન શ્રી તીથ°ંકરના પગના અંગૂઠાની તુલનામા, ભગવતની સામે દુર્વાદીઓના સમૂહની જેમ, ખૂઝાઈ ગયેલા અગારા જેવા લાગે.'

અતિશય કાેને કહેવાય તે ખરાખર સમજવા માટે ભગવન્તના રૂપનું દર્શાંત ખહું જ મનનીય છે.

ખધા જ દેવતાએ મળીને પણ સર્વશક્તિ અને પ્રયત્નથી પણ ભગવન્તના પગના અંગૂઠા જેવા એક અંગૂઠા પણ ન ખનાવી શકે, જ્યારે એક જ દેવતા ભગવન્તના સંપૂર્ણ ત્રણ રૂપ ખનાવી શકે. આ ખે જાતના શાસ્ત્રવચના સાપેક્ષ છે. અહીં પ્રથમ વિકલ્પમાં ભગવન્તના અતિશયની વિદ્યમાનતા ન હાવાથી સર્વ દેવતાએ એક અંગૂઠા પણ ન ખનાવી શકે. ખીજા વિકલ્પમાં એક જ દેવતા ભગવંતના પ્રભાવથી ભગવંત જેવા જ ખીજાં ત્રણ રૂપ ખનાવી શકે છે.

' અતિરાય ' રાખ્દના અર્થ'ને સમજાવતાં કલિકાલસવ<sup>°</sup> રૂ શ્રી હેમચ દ્રાચાર્ય મહારાજા અભિધાનચિતામણિની સ્વાપત્ત ટીકામા કહે છે કે —

जगतोऽप्यतिशेरते तीर्थकरा एभिरित्यतिशयाः ।

જે ગુણેલિકે તીર્થ કરાે સર્વ જગતથી ચહિયાતા લાગે છે, તે ગુણેને અતિશય કહેવામાં આવે છે.

દા. ત. રૂપ ગુણ. જગતના સર્વ સુદર જીવાનું રૂપ એકત્ર પિહિત કરવામાં આવે, તાે જે રૂપરાશિ થાય તેના કરતાં લગવન્તનુ રૂપ અનન્તગુણ ચઢિયાતુ છે.

આ ૩૪ અતિશયોમાંના કાેઈ પણ અતિશય લાે, અને તેના જેવી જગતની અધી જ વસ્તુએં લેગી કરાે, તાે લેગી કરેલી

૧ લાેડપ્ર ડા લાે. સ ૩૦ ૫ ૩૦૩ રલાે ૯૦૫/ડ

ર અ. ચિં. કા. ૧ કલાે. ૫૮ ટીકા.

સર્વ વસ્તુઓના ગુણુરાશિ કરતાં ભગવન્તના એક અતિશય અનન્ત ગુણુ અધિક ગુણુવાળા જ હાય. આમાં કોઈ અપવાદ નથી. અતિ-શય સ્વરૂપ વસ્તુમાં જે સ પૂર્ણ જગત કરતાં ચહિયાતાપણું આવે છે, તે ભગવન્તના પ્રભાવથી અને ભગવન્તના મહિમાથી જ આવે છે, એ વાત નિશ્ચિત છે.

सोडप्रशासां उह्य छे हे —
प्रतिरूपेषु यत्तेषु नाकिभिविहितेष्त्रिष ।
रूप स्याद् भगवत्तुत्य तन्मिहामनैव नद्ध्रुव ॥६०४॥

— કાલલાેક સર્ગ ૩૦, પૃ. ૩૦૩

ભગવન્તના સમવસરા માં ત્રણ પ્રતિરૂપ ભલે દેવતાએ એ ખનાવ્યા હાય, તાેપણ તે પ્રતિરૂપાનાં રૂપમાં જે ભગવન્તના રૂપની સાથે તુલ્યતા આવે છે, તે તાે નિશ્ચિત રીતે ભગવંતના મહિમાથી જ છે.

દરેક અતિશયને આ ભગવન્તના મહિમાના ધ્રુવનિયમ સદા લાગુ પડે છે.

પૂર્વે રૂપનું દેષ્ટાન્ત સમજાવેલ છે. વધુ સ્પષ્ટતાની ખાતર મુન્યુષ્વવૃષ્ટિ પ્રાતિહાર્ય લઇએ, પ્રાતિહાર્યો પણ વિશિષ્ટ પ્રકારના અતિશયા જ છે.

શ્રીતીથ કર લગવન્તની લક્તિ નિમિત્તે દેવતાએ એક યાજન સુધી જાનુપ્રમાણ જેવી પુષ્પવૃષ્ટિ કરે છે, તેવી ઉત્તમાત્તમ પુષ્પવૃષ્ટિ લગવન્તના અભાવમાં સર્વ દેવતાએ મળીને પણ ન કરી શકે. કદાચ તેવી પુષ્પવૃષ્ટિ કરવાના પ્રચત્ન કરે તાપણ લગવન્તના મહિમાથી પુષ્પવૃષ્ટિમાં જેવા ઉત્તમ ગુણા સિદ્ધ થયા છે, તેવા કદાપિ ન થઈ શકે. પુષ્પાને તેઓના ઉપરથી કરાડા લાકા ગમનાગમન કરવા છતાં, પીડા થતી નથી, એટલું જ નહીં, પણ પુષ્પા સમુદ્ધાસ અનુભવે છે, તે કેવળ ભગવંતના જ પ્રભાવ છે.

१ सर्वेऽपि प्रातिहार्याण्यतिशयविशेषाः ॥

<sup>--</sup> વી સ્ત. પ્ર પ ટલા. ૯ અવ.

દેવતાએ યુપ્પાની આ બાધારહિતતા અને સમુલ્લસિતતા ક્દાપિ સર્જિત ન કરી શકે. ભગવન્તના પ્રભાવથી આ યુષ્પવૃષ્ટિ સોને માટે જેવુ સુખમય વાતાવરણ સર્જે છે, તેવું વાતાવરણ દેવતાએ ત્રણે કાળમાં પણ ન નિર્માણ કરી શકે.

શ્રી આત્મારામજી મહારાજ સત્તરભેદી પૂજામાં ગાય છે કે— તાપ હરે તિહુ લાેકકા રે જિન ચરણે જસ ડેરા.

શ્રી જિનેશ્વર ભગવન્તના ચરણે જે યુષ્પોના આશ્રય છે, તે યુષ્પા — તે યુષ્પવૃષ્ટિ ત્રણે લાેકના તાપને (દ્રવ્ય–ભાવ ઉભય પ્રકારના તાપને) હરે છે.

વિશિષ્ટ વાતાવરણને સર્જવા માટે અધી જ વસ્તુઓ જરૂરી હોય છે. ભગવન્તની દેશનાને શ્રવણ કરનારા જવાના હૃદયમા, જવાનાં શરીરમાં અને આદ્યા વાતાવરણમાં શ્રવણ માટેની સંપૂર્ણ યાંગ્યતા જે ઉત્પન્ન થવી જોઈએ, તેના માટે સાક્ષાત્ ભગવાન, ખધા જ પ્રાતિહાર્યા, ખધા જ અતિશયા, તેવા પ્રકારની પર્ષદા, તેવું સમવસરણ વગેરે અધું જ જરૂરી હાય છે. દરેક વસ્તુની પાતપાતાનાં સ્થાને મહત્તા છે. જેમ ઘડિયાલમા દરેક ભાગની પાતપાતાનાં સ્થાને મહત્તા હાય છે, તેમ જ સમગ્ર ઘડિયાલની અપેક્ષાએ પણ તેનું મહત્ત્વ હાય છે તેમ અહીં પણ જાણવુ.

લોકપ્રકાશમા કહ્યુ છે કે —

ભગવન્તનું તે અદ્ભુત રૂપ જગતના સર્વ જીવાની વાણીના અવિષય છે. સારાંશ કે જગતના અધા જ જીવા ભગવન્તનાં રૂપને વાણી વડે વર્ણવવા જાય તાપણ તે રૂપનુ સર્વાગ સ પૂર્ણ વર્ણન થઈ શકે નહીં.

श्री ભક્તામર સ્તાત્રમાં રૂપનુ વર્ણન કરતાં કહ્યુ છે કે — यै. शान्तरागरुचिभि. परमाणुभिस्नव,

निर्मापितस्त्रिभुवनैकललामभूत ।

१ तादृशाच्चार्हता रूपा -- ज्जगद्वाचामगोचरात् ।

<sup>—</sup> કાલલાેક. સર્ગ. ૩૦. પૃ, ૩૦૪ લો. ૯૦૮

तावन्त एव खलु तेऽप्यणवः पृथिन्या, यत्ते समानमपर न हि रूपमस्ति ॥१२॥

ત્રણે ભુવનના અદ્ભુત તિલકરૂપ ( સર્વોત્તમ રૂપવંત) હે ભગવંત! શાંતરસની શાભાવાળા જે પરમાણુઓ વહે આપ નિર્માણ કરાયા છા, તે પરમાણુઓ વિશ્વમાં ખરેખર તેટલા જ છે, કારણ કે આપના જેવું રૂપ જગતમાં બીજું નથી જ.

ભગવન્તનુ શરીર સર્વ જીવાનાં શરીર કરતાં અત્યંત વિલક્ષણ હાય છે. કેટલાક તીર્થ કરાનુ શરીર પ્રિયંગુવૃક્ષસમાન નીલ વર્ણુનું, કેટલાકનું સુવર્ણસમાન પીત, કેટલાકનું પદ્મરાગ મણિસમાન લાલ અને કેટલાકનુ અંજનસમાન સ્થામ વર્ણુનું હાય છે.

આ ઉપમા પણ સમજાવવા માટે જ છે. ખાકી તા શ્વેતવર્ણુના એક જ શ્રીતીર્થ કર ભગવંતનુ રૂપ એવું હાય છે કે તેની આગળ ખધા જ સ્ફ્રિક મિણુએા ઝાંખા પડી જાય. સ્ક્રિક મિણુ કરતાં અનન્ત ગુણ ઉજ્જવલતા તેમાં હાય છે. ખીજા વર્ણોના વિષયમાં પણ એ જ રીતે સમજ લેવું.

ભગવન્તમાં પરમાત્મ તત્ત્વ અન્તર્ગત હોય છે, તેને ભલે કોઈ જાણે કે ન જાણે, પણ જયાં ભગવન્તનાં રૂપ ઉપર દેષ્ટિ પડી, ત્યાં જ જોનારનુ અંતઃકરણ પરમ અદ્ભુત રસથી સર્વ રીતે વાસિત થઈ એકદમ ભગવન્ત તરફ આકર્ષિત થઈ જાય છે. ભગવન્તનું રૂપ જ એવું દિગ્યાતિદિગ્ય હોય છે કે જોનારની દેષ્ટિ તે રૂપમા તરત જ નિમગ્ન જ થઈ જાય. સમવસરણમાં એઠેલા અધા જ જવા ભગવન્તના રૂપ ઉપર સ્થિર દેષ્ટિવાળા થઈ જાય, એમા જરા પણ આશ્ચર્ય નથી.

સમવસરાણમાં આવેલા ભવ્ય જવા પણ એવુ વિશિષ્ટ પુષ્ય કરીને આવેલા હોય છે કે તેઓ એ દિવ્ય વાતાવરાણું જોઈ શકે. ભગવન્તનું અદ્દભુત રૂપ, અતિશયા, પ્રાતિહાર્યા, પર્ષદા, દિવ્યવાણી, વગેરે અધી જ વસ્તુઓ સમવસરાણમાં એક એવું વાતાવરાણું સજે છે, કે તેમા આવેલા જવને પરમ સુખ, શાંતિ, સ્વસ્થતા, સમાધિ વગેરેના અનુભવ થાય. આવા અનુભવ ભગવન્તની વાણીને ઝીલવા માટે જરૂરી હાય છે અને વાણી પાતે પણ એ અનુભવને ઉત્તેજિત કરનારી હાય છે.

ધર્મ નું જેવું મૂર્તિમાન લબ્ય સ્વરૂપ સમવસણમાં વિદ્યમાન હોય છે, તેવું મહાન્ સ્વરૂપ અન્યત્ર કાઈ પણ કાળમાં જોવા મળે નહીં. સમવસરણમાં બધું જ લોકોત્તર હોય છે. જગતનાં સર્વ આશ્ચર્યો જયા એકીસાથે જોવા મળે તેનું જ નામ સમવસરણ! જગતનાં બીજાં આશ્ચર્યો તેા એવા હોય છે કે જવને શાંતરસ સિવાયના બીજા રસામાં લઈ જાય, જયારે સમવસરણની પ્રત્યેક વસ્તુ શાંતરસનું મૂર્ત્તિમાન રૂપ હોઈ જીવામા શાંતરસની નિરન્તર વૃદ્ધિ કરનાર હોય છે.

## ર – લાે કાત્તર સુગ ધવાળું શરીર

જે વિશેષતાએ આપણે ભગવન્તનાં રૂપમાં જેઈ ગયા તે અધી જ ગન્ધના વિષયમા પણ ઉચિત રીતે સમજ લેવી. ભગવન્ત જે પુષ્ય કરીને આવેલા છે, તે પુષ્ય જ એવું છે કે જગતના અન્ય કોઈ પણ જવમાં તે હોય નહીં, એટલ જ નહીં પણ જગતના સર્વે જવાનાં પુષ્યના સરવાળા કરવામાં આવે તાપણ તે ભગવન્તના પુષ્યના અનન્તમા ભાગે પણ ન આવે. આવા પુષ્યના પ્રભાવથી ભગવન્તને મળેલું રૂપ કેવું હોય તે આપણે પૂર્વે જેઈ ગયા. જેવું રૂપ અદ્ભુત તેવી જ સુગ ધ પણ અદ્ભુત.

જગતના સર્વ સુગન્ધી પદાર્થાના સુગન્ધના તત્ત્વ કરતાં અન ત ગુણુ અધિક સુગન્ધ ભગવન્તના શરીરની હોય છે. તેના માટે બધી ઉપમાંઓ નિરર્વક છે. કલ્પવૃક્ષોનાં પુષ્પાની માળાની સુગન્ધ કે શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ ગંપકપુષ્પાની સુગન્ધ ભગવન્તના દેહની નિત્ય સુગન્ધની આગળ કોઈ વિસાતમાં નથી. બીજાઓનાં શરીરને સુગન્ધી બના-વવા માટે કસ્તૂરી, ચંદન વગેરે સુગન્ધી દ્રવ્યોથી વારંવાર વાસિત કરવા પડે છે, છતાં તે સુગન્ધ ઊડી જતાં વાર નથી લાગતી, જ્યારે ભગવન્તના શરીરને કોઈ સુગન્ધી દ્રવ્યથી વાસિત કર્યા વિના જ તે નિત્ય સુગન્ધી રહે છે. તેના સ્વભાવ જ સુગન્ધમય છે. જેમ ભગવન્તનાં રૂપ પર સ્થિર થતાં ચક્ષુઇન્દ્રિય સમાધિને અનુભવે છે, તેમ ભગવન્તની સુગન્ધમાં લીન થયેલી ઘાણેન્દ્રિય પણ વિશિષ્ટ સમાધિને પામે છે. આ રીતે ભગવન્તનાં સનિધાનમાં ભગવન્તના પ્રભાવથી જીવોને સર્વ ઇન્દ્રિયોની સમાધિ (સ્થિરતા) અત્યન્ત સુલભ થાય છે.

અહીં લાેકોત્તર સુગન્ધ તે ઉપલક્ષણ જાણવુ, ખાકી તાે ભગવં-તના શરીરના સ્પર્શ વગેરે પણ લાેકોત્તર હાેય છે.

### ૩ – રાેગરહિત શરીર

श्री वीतराग – स्तवनी અવચૂર્ણિમાં કહ્યું છે કે — तथा स्वभावा-देव भगवतामहंतामङ्गान्यशेषव्याधिवैधुर्यवर्जितान्येव ।

તેવાં પ્રકારના વિશિષ્ટ સ્વભાવથી જ શ્રી અસ્હિન્ત ભગ-વ તોનાં અગા સર્વ પ્રકારના રાગા તેમ જ વિકલતા (ખાડખાંપણ વગેરે)થી રહિત જ હોય છે.

ભગવન્તનું શરીર સંપૂર્ણ નિરામય હોય છે. ભગવન્તના શ્યવનથી માડીને નિર્વાણ સુધીના કાળમા ભગવન્તના શરીરમાં કાઈ પણ રાગ ઉત્પન્ન થતા નથી. ભગવન્ત શારીરિક દૃષ્ટિએ સંપૃષ્ણ આરોગ્યવાળા હોય છે. કોઈ પણ જવને સંપૂર્ણ જન્મકાળમાં એક પણ રાગ ન થાય એવું ભાગ્યે જ અને. આમ તા શાસ્ત્રો પાતે જ શરીરને સર્વ રાગાનું આલય (ઘર) કહે છે. છતાં કદાચ કોઈ એવા મનુષ્યા હાય કે જે સંપૂર્ણ જવન સુધી સુદર આરાગ્યવાળા રહ્યા હાય, તો તેવા પ્રકારના મનુષ્યો કરતાં પણ ભગવંતનું આરાગ્ય અનન્તગુણ અધિક હાય છે. દેવતાઓમા રાગ હાતા નથી. તેઓ સુદર આરાગ્યવાળા હાય છે. અધા જ આરાગ્યવાળા મનુષ્યો અને દેવતાઓ કરતા ભગવન્તનું આરાગ્ય અનન્તગુણ અધિક હાય છે.

ભગવન્તને ઉત્તમ આયુષ્ય, પરમરૂપ, પરમનીરાગિતા (આરાગ્ય), જગતપૂજનીયતા વગેરે જે પ્રાપ્ત થાય છે તેનું પરમકારણ સર્વ જીવા પ્રત્યેની તેઓની અસીમ ભાવદયા હાય છે. ત્રણ ત્રણ ભવ સુધી જગતના સર્વ જીવાના ઉદ્ધારરૂપી ભાવદયાથી – ભાવ અહિ- સાથી જે ભગવંતના આત્મા સંપૂર્ણ ભાવિત થઇ ગયાે હાેય તે ભગવંતને રૂપ, આરાેગ્ય, આયુ, ખલ વગેરે બધું જ સર્વોત્તમ મળે, એમાં જરા પણ આશ્ચર્ય નથી. ભાવદયા – અહિંસાનું ફળ ખતાવતા યાેગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે —

दीर्घमायु. पर रूपमारोग्य श्लाघनीयता । अहिसायाः फल सर्वे, किमन्यत कामदैव सा ॥ — प्र २, श्लो. ५२

દીર્ઘ આયુ, પરમરૂપ, પરમ આરાગ્ય, જનપ્રશ સનીયતા વગેરે બધુ જ અહિંસાનું ફળ જાણુવું. વધારે શું કહીએ ? તે અહિંસા તાે કામદા–સર્વ મનાેરથ પરિપૂર્ણ કરનારી જ છે.

પૂર્વના કાળમાં ચાેગીએ શરીરને નીરાેગી અને સુદે રાખવા માટે કાયા—કલ્પના પ્રયાગ કરતા હતા. આ રીતે કાયા—કલ્પ કરેલ ખધા જ ચાેગીએ કરતાં લગવન્તનું શરીર અનન્તગુણ નીરાેગી અને સ્વાલાવિક રીતે જન્મથી જ સુદેઢ હાેય છે.

જેના ભાવી કમ લયજ અતિરાચના પ્રભાવથી સવાસા ચાજન પ્રમાણુ ભૂમિમાં રહેનારાં અધાં જ પ્રાણીઓ સંપૂર્ણ રાગરહિત થવાનાં હાય તે ભગવન્તને જન્મથી જ કાેઇ પણ રાગ કેવી રીતે હાેઇ શકે ?

ભગવન્તના જન્મકાલીન શરીર આદિનું વર્ણું કરતાં કલ્પસૂત્રમાં કહ્યું છે કે — સુકાેમળ હાથપગવાળા, કાેઈ પણ જાતની ખાેડ — ખાંપણ વિનાના એવા સંપૂર્ણ પ ચેન્દ્રિય શરીરવાળા, સ્વસ્તિક વગેરે ૧૦૦૮ લક્ષણા અને મસ, તલ વગેરે ચિલ્નાથી યુક્ત, શરીરના સર્વ ઉત્તમ ગુણાથી સહિત, માન, ઉન્માન અને પ્રમાણથી પરિપૂર્ણ શાેભાયુકત સર્વાંગ સુદર શરીરવાળા ચન્દ્રસમાન સોમ્ય, કાત, પ્રિય, સુરૂપ. ૧

१ सुकुमालपाणिपाय अहीणमपुत्रपचेंद्रियसरीर लक्खणवजणगुणोववेय माणुम्माणपमाणपडिपुन्नसुजायसन्वगसुन्दरग सिससोमाकार कत पिय सुदः सण । सूत्र ४३

## ૪ – સ્વેદ અને મલથી રહિત શરીર

ભગવન્તનું શરીર સ્વેદ અને મલથી રહિત હાય છે. બીજા-એાનાં શરીર ગરમીના દિવસામાં સ્વેદથી – પરસેવાથી ભીંજાઈ જાય છે, જ્યારે ભગવન્તનું શરીર સ્વભાવથી જ એવું હાય છે કે ગમે તેવી ગરમીમાં પણ ભગવન્તના શરીરે પરસેવા થાય નહીં.

સામાન્ય લાેકાનાં શરીરની ચામડીને વારંવાર સાક્ષ્ત કરવામાં આવે તાે તેના ઉપર મેલના થર બાઝી જાય છે. ભગવન્તનું શરીર સ્વભાવથી જ એવું હાેય છે કે શરીરના આંતરિક તેમ જ બાહ્ય વાતાવરણમાં રહેલા રજકણ આદિ કાેઈ પણ કારણાથી ભગવન્તનું શરીર મેલથી તદ્દન નિલે પ હાેય છે. જે માણસના શરીરે એાછામાં એાછા મેલ ચઢતાે હાેય એવા માણસનાં શરીરને અત્યન્ત સ્વચ્છ કર્યા પછી તેના શરીરની જે નિમલતા હાેય છે તેના કરતાં અનંત- ગુણ અધિક નિમલતા ભગવન્તનાં શરીરની સ્વભાવથી જ હાેય છે.

આ અતિશયને સમજાવવા માટે શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યુ છે કે —

निरामया निरूवलेवा गायलठ्ठी ।

गायलही એટલે ગાત્રયૃષ્ટિ એટલે શરીર. તે નિરામય – રાગ-રહિત અને નિરૂપલેપ હાય છે.

અહીં નિરૂપલેપ શખ્દ ખહું જ મહત્ત્વના છે. તે ખતાવે છે કે – કાેઈ પણ કારણથી ભગવન્તના શરીરને મેલના ઉપલેપ (મેલનું ખાઝવું વગેરે) થાય નહિ.

પરિષહાને અને ઉપસર્ગોને સહેવા જયારે ભગવાન મહાવીર અનાર્ય દેશમાં વિચરતા હતા ત્યારે ત્યાના અનાડી માણુસા ધ્યાનસ્થ ભગવન્તના શરીર પર ધૂળના માટા માટા ઢગલાએ કરી નાખતા. આવી સ્થિતિમાં પણ ભગવન્તના શરીરને તે ધૂળના લેશ પણ લેપ લાગે નહીં, તે આ અતિશયના પ્રભાવથી જાણુવું. જેમ સર્વ

૧ સૂત્ર ૩૪

જીવા જેને આત્મભૂત થઈ ગયા છે, જે સર્વ જીવાને સમ્ચગ્ રીતે જુએ છે, જેણે સર્વ આશ્રવા સ્થગિત કર્યા છે અને જેણે ઇન્દ્રિ-યાને દમી નાખી છે, એવા મુનિના આત્માને પાપકર્મની રજ ન ચાંટે, તેમ ભગવન્તના શરીરને કાઈ પણ જાતના મેલ ચાંટી શકે નહીં.

#### द्वितीय सहन्नतिशय

કમલસમાન સુગન્ધી <sup>વ</sup>ધાસાછ્વાસ म्वासोऽन्जगधः १ ।

ભગવન્તના વ્યાસ અખ્જગન્ધ હાય છે. વ્યાસ એટલે ઉચ્છવાસ અને નિ:વ્યાસ. અખ્જ એટલે કમળ, તેના જેવી છે ગંધ જેની તે અખ્જગન્ધ. સારાંશ કે ભગવન્તના ઉચ્છવાસ અને નિ:ધાસ અન્ને કમલસમાન સુગન્ધી હોય છે.

જગતનાં ઉત્તમમાં ઉત્તમ કમળામાં જે સુગન્ધ હોય છે તેના કરતાં અનન્તગુણી સુગંધ ભગવન્તના ઉચ્છ્વાસ અને નિઃધાસમાં હોય છે. એક બાજુ જગતનાં બધા જ સુગન્ધી પદાર્થોની સુગન્ધ મૂકવામાં આવે અને એક બાજુ ભગવન્તના ધાસાે છ્વાસની સુગન્ધ મૂકવામાં આવે તેં અન્ય પદાર્થીની સુગન્ધ ભગવન્તની ધાસાે- છ્વાસની સુગન્ધ કરતાં અનન્તગુણ હીન હોય છે.

જગતમાં ઉત્તમમા ઉત્તમ સુગન્ધી કોઈ વસ્તુ હોય તો તે ભગવન્તના ઉચ્છવાસ અને નિઃશ્વાસ છે, જયારે ભગવન્ત વિહરમાન હોય છે ત્યારે સુગન્ધના સાચા રસિક એવા ભમરાએ જે જે પુષ્પા પર લીન થઈ ને બેઠેલા હોય તે તે અધાં જ પુષ્પાને તત્લણ તજ તજને ભગવંતના ધાસોછ્વાસને અનુસરે છે.

શ્રી વીતરાગ સ્તવ પ્રકાશ ૨, શ્લાક છમાં કહ્યુ છે કે —

૧ અ ચિં. કા ૧ શ્લા, ૫૭

२ ग्वासः = उच्छ्वासिनः ग्वासम् ।

<sup>-</sup> અ. ચિકા. ૧ ક્લા. ૫૭ સ્વા.

હે લગવન ! આપના નિઃશ્વાસની સુરિલતા ચારે દિશાઓમાં એટલી બધી ફેલાય છે કે – જલમાં ઉત્પન્ન થયેલાં પુંડરીક આદિ કમળા તેમ જ ભૂમિ પર ઉત્પન્ન થયેલા તિલક, ચંપક, અશાક, કેતકી, બકુલ માલતી વગેરે પુષ્પાને તતકાલ તજને સુગન્ધરસિક લમરાઓ આપની નિઃશ્વાસની સુરિલતાને અનુસરે છે.

## તૃતીય સહજાતિશય

ગાયના દ્રધની ધારાસમાન ધવલ ( શ્વેત ) દુગ° ધ વિનાના માંસ અને રક્ત

रुधिरामिष तु गोक्षीरधाराध वल ह्यविस्नम् ।

તે તીથ° કર ભગવન્તના શરીરનાં માંસ અને રક્ત (લાહી) ગાયના દ્રધની ધારા જેવાં ધવલ – શ્વેત – સફેદ અને દુગ° ધ વિનાનાં હાય છે.

ભગવન્તના રૂપ, લાવષ્ય, અલ, સર્વ કળા – નૈપુષ્ય, દાન ધ્યાન, જ્ઞાન, ત્રણુ ગઢ, ત્રણુ છત્ર, ચામર, ઇન્દ્રધ્વજ, ઇન્દ્રોનું પણુ પગમાં પડેલું વગેરે ગુણા તા સર્વ જગત કરતાં વિલક્ષણ છે જ, આ અધા ગુણા અલ્પ પ્રમાણમાં બીજાઓમાં પણ હોય છે, જ્યારે લગ-વન્તના માંસ અને રક્તની જે ધવલતા અને અદુર્ગ ધતા છે, તે તા કાેઇનાં પણુ માંસ અને રક્તમાં હોતી જ નથી.

તાત્પર્ય કે રકતમાંસની ધવલતા અને અદુર્ગ ધતા સાથે સા ટકા ફકત તીથ કર લગવન્તના શરીરમાં જ હોય છે. રકત અને માસ કેવળ અદુર્ગ ધી જ હોય છે, એટલું જ નહીં, પણ પરમ પરિમલ – સુવાસથી સમૃદ્ધ પણ હાય છે. બીજાઓના રકત–માંસ તા જોવાં પણ ન ગમે તેવાં હોય છે, જ્યારે લગવન્તનાં રકત–માંસ અજુગુખ્સનીય નફરત ન પેદા કરે તેવાં હોય છે. કેવળ અજુગુખ્સનીય જ નહિ પરંતુ જોવાં ગમે તેવાં અને આશ્ચર્ય પમાડે તેવા હાય છે.

૧ અ. ચિં. કા. ૧ શ્લા. ૫૭

ભગવન્તના પગે ચંડકોશિક સર્પ ડસ્યા તા ખરા, પણ જયાં ભગવંતના પગમાંથી નીકળતું ગાયના દ્રધની ધારાસમાન શ્વેત રકત જોયું, ત્યાં તા આશ્ચર્યથી ચક્તિ થઈ ગયા. કાઈ પણ જીવમાં જોવા ન મળે એવું, સફેદ લાહી તેણે જોયુ. ભગવન્તના લાહીનુ દર્શન કરનાર એ જ એક ભાગ્યશાળી જીવ હતા! બીજા કાઈએ પણ ભગવન્તના દેહનાં રક્તનાં ચમેં ચક્ષથી દર્શન કર્યાં હાય, એવું જાણવા મળ્યુ નથી. લાહી જોતાં જ આશ્ચર્ય અને ઊહાપાહ બન્નેની ધારાઓ તેના મનમા પ્રવર્ધમાન થવા (વધવા) માંડી, ત્યાં તા ભગવન્તની અસીમ મહાકરુણાના અમૃત – નિસ્યદરૂપ (અમૃતનાં ઝરણારૂપ) 'વૃજ્રા વૃજ્રા વજ્રામિયા'! 'એ શખ્દાએ કર્ણમાર્ગ દ્વારા તેના હૃદયમાં પ્રવેશ કર્યા અને પછી શુ થયુ, તે તા જગજાહેર છે જ.

અભિધાનચિતામણિમાં અહીં गोक्षीरद्याराद्यवल પદના પ્રયોગ છે. ધારા શખ્દ અહીં મહત્ત્વના છે. ગાયના સ્તનમાથી દ્રધની ધારા નીકળતી હાય તે વખતની તેની ધવલતા અહીં ઇષ્ટ છે. તે વખતે તેમાં લેશ પણ મલિનતા હોતી નથી, પણ તે દ્રધને પાત્ર (વાસણુ)ના સંયોગ થતાં જ તેની નિમ'ળતાના ટકા ઘટવા લાગે છે.

વળી ગાયનું દ્વધ તો અહીં ઉપમાન માત્ર છે. બાકી ખરી રીતે તો ગાયના દ્વધની ધારા કરતાં ભગવન્તનાં રક્તમાંસ અન ત-ગુણુ અધિક ધવલતાદિ ગુણે!થી સમૃદ્ધ હોય છે.

રારીરની ધાતુઓમાં જેની ગણના થાય છે, એવાં રક્ત-માંસ પણ જો ભગવ તના શરીરનાં સર્વ જીવાે કરતાં વિલક્ષણ હોય, તાે પછી ભગવન્તની અધી જ વસ્તુઓ સર્વ જીવાે કરતાં વિલક્ષણ અને શ્રેષ્ઠ હોય એમાં શું આશ્ચર્ય છે!

१ दे य उहीशिक । प्रतिणीध पाम । प्रतिणीध पाम !

### ચતુર્થ સહજાતિશય

આહાર અને નીહારની ક્રિયા અદશ્ય.

आहारनीहारविधिस्तवदृश्यः १।

આહાર એટલે ખાવું –પીવું, નીહાર એટલે મલ અને મૂત્રના ત્યાગ અને વિધિ એટલે ક્રિયા. તે અદશ્ય એટલે ચર્મ ચક્કુથી ન જેઈ શકાય તેવી હાય છે.

તે તીર્થ કર ભગવન્તની આહાર અને નીહારની ક્રિયા ચર્મ ચક્ષુથી અદશ્ય હાય છે. અવધિજ્ઞાનરૂપ ચક્ષુવાળાને [અવધિજ્ઞાની દેવતા કે મનુષ્યને ] તે અદશ્ય હોતી નથી.

શ્રીસમવાયાંગ<sup>ર</sup>માં કહ્યું છે કે :

पच्छन्ने आहारनीहारे अदिस्से मसचक्खुणा ।

ભગવન્તના આહારનીહાર પ્રચ્છન્ન–ગુપ્ત હાેય છે, માંસચક્ષુ-વાળા જવા તે જોઈ શકતા નથી.

આ વિષયને સ્પષ્ટ કરતાં પ્રવચનસારાહારની વૃત્તિમાં કહ્યુ છે કે —

तौ कियमाणी न दृश्येते मासचक्षुषा . .।

કરાતા તે આહાર અને નીહાર માંસચક્ષુથી દેખાતા નથી.

આ અવતરણુ શ્રી વીતરાગસ્તવના પ્રકાશ ૨, શ્લા. ૮ના વિવરણમાંથી લીધું છે. તે વિવરણમાં કહ્યું છે કે:—

૧ અ. ચિં. કા. ૧ કલાે. ૫૮

२ सूत्र उ४

૩ સરખાવા —

आहारा नीहारा अदिस्सा मसचखुणो मयय।

<sup>—</sup> આહાર અને નીહાર માસચક્ષુવાળાને સતત અદશ્ય હાય છે.

<sup>—</sup> શ્રી ઋષિભાષિત સૂત્ર.

#### इयता च --

देह विमलसुअध, आमेयास्सेयविज्जय रूव। रहिर गाक्खीराभ, निव्विस पण्डुर मस ॥१॥ आहारा नीहारा, अदिस्सा मसचक्ख्णो सयय। नीम सो अ सुअधो, जम्मप्पिभई गुणा एए॥२॥

इत्यादिऋषिभाषितस्य सवाद.।

આના અનુવાદ પરિશિષ્ટમાં આપેલ છે.

અહીં આ વિવરણમાં આ અવતરણને શ્રીઋષિભાષિતનું કહેવામાં આવ્યું છે.

સુધર્મા ગ્રાનમન્દિર, ૧૭૦ કાંદાવાડી, મુંબઈ, તરફથી સં. ૨૦૨૦, દીપમાલિકાના (તા. ૧૭–૧૦–૧૯૬૩) દિવસે इमिमामियाइ मृताइ ગ્રન્થ બહાર પડેલ છે. તેના અનુવાદક તથા સંપાદક મૃનિશ્રી મનાહરમૃનિજી મહારાજ છે. આ ગ્રન્થમા ઉપરનું અવતરણ કચાંય મળતું નથી. વળી આ ગ્રન્થનું સ પૂર્ણ અવગાહન કર્યા પછી પણ એ પ્રશ્ન ઊભા જ રહે છે કે આ ગ્રન્થ તે સાચું ઋષિભાષિત છે કે કેમ ?

પરિશિષ્ટમાં આપેલ इमिमासिकाइनी ગાથાઓને જૈનસ્તાત્ર सन्देहिसां चतृहिंत्रणिजनातिणयस्तवनम् એ નામ આપ્યુ છે, પણ શ્રી વીતરાગસ્તવનુ વિવરણ જોતાં આ ગાથાઓ ऋषिभाषित (इसी-भामिय)ની હોય એમ લાગે છે.

### 

#### અધ્યયન ૨

## ૧૧ કર્મક્ષયજ અતિશયા

### ૧૧ કર્મક્ષયજ અતિશયા

१ क्षेत्रे स्थितियोंजनमात्रकेऽपि नदेवतियभजनकोटिकोटेः ।।

એક યાજનમાત્ર ક્ષેત્રમાં મનુષ્યા, દેવા અને તિય'ચાની કોડાકોડી સંખ્યાના સમાવેશ.

२ वाणी नृतिर्यवसुरलोकभाषा — मवादिनी योजनगामिनी च ।

વાણી – મનુષ્યા, તિય<sup>ે</sup> ચા અને દેવાની સર્વ ભાષાઓમાં પરિણમતી અને યાજનાગામિની.

३ भामण्डल चारु च मौलिपृष्ठे, विडम्बिताहर्पतिमण्डलिथ ।

મસ્તકની પાછળ સૂર્યમાં ડલની શાભાને છતતું સુદર ભામાં ડલ.

૧ અહીં સસ્કૃતમા આપેલ મૂળપાદ અભિધાનચિતામણિ, દેવાધિદેવ કાંડ, દેશે. ૫૭/૯૪ના છે.

૨૫૦ ગાઉ (૧૨૫ ચેાજન)માં રાેગ, વૈરં, ઇતિ, મારિ, અતિ-વૃષ્ટિ, અવૃષ્ટિ, દુર્ભિક્ષ અને સ્વપસ્ચક્રભય ન હોય.

આ ૧૧ કમે ક્ષયજ અતિશયા છે.

#### પ્રથમ કર્મ ક્ષયજ અતિશય

યાજનામાત્ર ક્ષેત્રમાં મનુષ્યા, દેવા અને તિર્થ ચાની કોડાકોડી સંખ્યાના સમાવેશ.

क्षेत्रे स्थितियोजनमात्रकेऽपि नृदेवतिर्यग्जनकोटिकोठेः <sup>१</sup> ॥

એક યાજનપ્રમાણ સમવસરણ ભૂમિમાં દેવતાએ, મનુષ્યા અને તિર્થ ચાની કોડાકોડી સંખ્યાના અનાબાધ સમાવેશ થાય છે.

ભગવન્તના આ પ્રથમ કમ<sup>°</sup>ક્ષયજ અતિશયના પ્રભાવથી કોડા<sup>ર</sup>-કોડી સંખ્યામાં રહેલા દેવતાએા, મનુષ્યા અને તિય<sup>°</sup>ંચા ફક્ત એક

અાવશ્યક નિયુધિત ગા. પાલની હારિભદ્રીવૃત્તિમા કહ્યું છે કે— ..... असच्येयाभिर्देवकोटिभिः पिन्वृतो देवोद्योतेनाशेष पन्थानमुद्योतयन् देवपरिकल्वितेषु पद्मेषु चरणन्यास कुर्वन् मध्यमानगर्यां महासेनवनोद्यान सप्राप्त. ।

શ્રમણ ભગવાન શ્રીમહાવીર પ્રભુને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતા જ ચારે પ્રકારના દેવતાઓ આવ્યા. દેવતાઓએ એક મુદ્દર્ત સુધી ભગવતની પૂજા કરી ભગવતે દેશના આપી. તે પછી અસ ખ્ય કરાેડ દેવતાઓથી પરિવરેલા, દેવતાએએ કરેલ ઉદ્યોતથી સપૂર્ણ પથને પ્રકાશિત કરતા અને દેવરચિત સુવર્ણ કમળા ઉપર ચરણન્યાસ કરતા ભગવાન મધ્યમાનામની નગરીમા મહાસેન વન ઉદ્યાનમા પધાર્યા

અહી અસ ખ્ય કરાડ દેવતાઓના નિદેશ છે.

૧ અ. ચિંકા ૧, શ્લાે ૫૮

२. हे। ८। है। ८। १८ रे। ८ १ । ५२। ५ (पाइअसद्दमहण्णवो )

જ ચાેજનપ્રમાણુ ભૂમિમા સમાઈ જાય છે, બધા સુખેથી દેશના સાંભળ છે, કોઈ ને પણ સંકોચાઈ ને બેસવું પડતું નથી અને તેથી કોઈ ને પણ કોઈ પણ જાતની પીડા થતી નથી.

કમે લગેરે ચાર માતિકમાના લચથી ઉત્પન્ન થાય છે. ભગવન્તના ઘાતિકમાના લચ થતાં જ ભગવન્તને કમે લચજ અગિયાર અતિ-શયો ઉત્પન્ન થાય છે.

આ અગિયાર કમ<sup>િ</sup>ક્ષયજ અતિશયેાના વિશે શ્રી વીતરાગ સ્તવમાં કહ્યું છે કે —

' હે ચાગવર ચક્કવર્તિ! આ જે અગિયાર અતિશયા પૂર્વે વર્ણું ત્યા, તે આપના દર્શન—ગ્રાન—ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયના પરમ એકી- ભાવરૂપ યાગસામાજયના મહાન મહિમા છે. હે દેવ! આપની વિશુદ્ધ રત્નત્રયી જ સાચું સામાજય છે, કારણ કે તે ત્રણે ભુવનમાં સનાતન એવી સમ્પત્તિને ઉત્પન્ન કરનાર છે.

હે સ્વામિન્! કોઈ પણ બુદ્ધિમાન પુરુષ આપના આ મહાન્ કર્મ ક્ષેત્રજ અતિશયોને સ્વચક્ષથી નીરખીને વિસ્મય પામ્યા વિના ન જ રહે. નાથ! આપના આ અતિશયો કેવળ હજાર બે હજાર માણસાને જ વિદિત હાય એવા નથી, એ તે ચરાચર વિશ્વમાં સુવિખ્યાત છે.

' હું દેવાધિદેવ! આપે લેં કોત્તર ભવ્ય પુરુષાર્થ' કરીને જે કર્મા ક્ષય કર્યા તેના પ્રભાવથી આ યાગલકમી આપને સ્વયં વરી છેર.'

ઘાતિકમેના અને રાગદ્વેષના ક્ષય તા અધા જ વીતરાગ મહાપુરુષા કરે જ છે, તે પછી તે અધાને કેવલજ્ઞાન પણ ઉત્પન્ન થાય છે. અધા જ વીતરાગ ભગવન્તા ઘાતિકમે કે રાગદ્વેષના ક્ષયની અપેક્ષાએ અને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિની અપેક્ષાએ સમાન છે. રાગ-દ્વેષરહિત અવસ્થારૂપ વીતરાગતા અને કેવલજ્ઞાનરૂપ સર્વજ્ઞતા અધામાં

૧ ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અતરાયકર્મ.

ર. વી સ્ત. વિવ અવ. પ્ર. ૩, વ્લા ૧૨.

સમાન છે. તેમા તરતમતા નથી. છતા વિશેષગ્રાહી નયાની અપેક્ષાએ લગવંતના રાગદ્વેષજયને અપાયાપગમાતિશય કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ રાગદ્વેષરૂપ અપાયના (આત્માને હાનિકારક વસ્તુના) જે અપગમ—નાશ લગવન્તમાં થયેલ છે, તે અતિશય છે, કારણ કે લગવન્તનાં સિર્દ્ધાનમાં બીજાએાના પણ અપાયા દ્વર થાય છે. અતિશય એટલે બીજા બધા કરતા અનંત ગુણ ચહિયાતા ગુણ. એ અપેક્ષાએ લગવન્તની વીતરાગતા તે કેવળ વીતરાગતા જ નથી પણ તે અપાયાપગમ અતિશય છે, અર્થાત્ લગવન્તમાં જે વીત-રાગતા છે, તે બીજા વીતરાગ આત્માએ કરતાં અનન્તગુણ ચહિયાતી છે.

ભગવાન તીર્થ કર તે ભગવાન તીર્થ કર જ છે. તેમના જેવા જગતમાં બીજા કોઈ થયા નથી, થતા નથી અને થવાના પણ નથી. ભગવન્તના પ્રત્યેક ગુણ તે અતિશય છે, લાકોત્તર વસ્તુ છે. તેની સમાનતા અન્ય કોઈ પણ આત્મામાં કદાપિ હાઈ શકે નહીં. તા પછી અધિકતા તા હોઈ જ કચાંથી શકે? બધા સિદ્ધો સરખા હાવા છતાં શ્રી લાગસ્સ સ્ત્ર —

'जे ए लोगस्स उतमा सिद्धा'

એમ કહીને તીર્થ ન્કર લગવન્તોને ' લેાકમાં ઉત્તમ એવા સિદ્ધ ' કહે છે.

આ બધા જ કથના વિશેષ ગ્રાહી નયાનાં જાણવા. સામાન્ય ગ્રાહી નયાની અપેક્ષાએ બધા જ વીતરાગ જીવામાં વીતરાગતા સમાન હોય છે. શ્રી જિનશાસનના મતે વસ્તુમાત્ર સામાન્ય–વિશેષ ઉભયાત્મક હોય છે.

१ जगतोऽप्यतिशेरते तीर्थंकरा एभिरित्यतिशयाः।

આ ગુણા વડે તીર્થ કરા જગતના ખધા જ જીવા કરતા ચઢિ-યાતા હોવાથા આ ગુણા અતિશય કહેવાય છે.

<sup>—</sup> અ ચિં. કા. ૧ શ્લા. ૫૮ સ્વા.

એ જ અપેક્ષાએ લગવન્તના જીવની લાેગામા રતિ કે રાજ્ય-પાલન વગેરે અવસ્થાએા પણ લાેકોત્તર હાેય છે. તે બધી જ અવસ્થાએામાં લગવન્ત લાેકોત્તર વૈરાગ્ય દ્વારા કર્મના ક્ષય જ કરતા હાેય છે.

ભગવન્તના વૈરાગ્ય વિશે શ્રીવીતરાગસ્તવ°માં નીચેની વસ્તુએ। અહું જ મહત્ત્વની કહી છે:—

- ૧. ભગવન્તને છેક્ષા જન્મમાં જન્મથી જ સહજ વૈરાગ્ય હોય છે.
- લગવન્ત મેાક્ષના ઉપાયોને વિશે સદા કુશળતાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ-શીલ અને સુખ અને સુખના હેતુઓમાં પણ સદા વૈરાગ્ય-વાળા હાય છે.
- ૩. લગવન્તનું વૈરાગ્ય વિવેકપૂર્ણ હાેય છે.
- ૪. ચરમ જન્મના પૂર્વ ના જન્મમાં જ્યારે ભગવન્ત દેવતાઈ સુખા ભાગવતા હોય છે, ત્યારે અને છેલ્લા જન્મમાં રાજ્યસુખ વગેરે સુખા ભાગવતા હોય છે, ત્યારે પણ સદા વિરક્ત હાય છે.
- પ. ભગવન્ત નિત્ય વિરક્ત હોય છે.
- €. ભગવન્ત મુખ−દુઃખ વિશે કે ભવ–માેલ વિશે ઉદાસીન હોય છે.
- છ. ભગવન્તને સહજ ગ્રાનગર્ભિત વૈરાગ્ય હોય છે.
- લગવન્ત સદા ઉદાસીન હોવા છતાં સદા સતત વિશ્વના ઉપકારક હોય છે.

શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજા ચાેગદષ્ટિસમુચ્ચય<sup>ર</sup>મા, ઉપા-ધ્યાય ભગવાન શ્રી યશાેવિજયજી મહારાજા દ્રાત્રિશદ્દ દ્રાત્રિશિ-

૧ પ્રકાશ ૧૨

२ धमंगवित न हत्त्यत्र मोगयोगो वलीयसी । हन्ति दीपापता वायुजर्वलन्त न दवानलम् ॥ — २५४४१८भसार, ॥. १२२

કામાં ૨૪મી અત્રીશીમાં, ચાગદેષ્ટિની સજઝાયમાં કાંતાદેષ્ટિના વર્ણુનમા અને અધ્યાત્મસારના વૈરાગ્ય સભવ અધિકારમાં ઉત્તમ પ્રકારના વૈરાગ્ય વિશે કહે છે કે —

વૈરાગ્યની આ ઉત્ય દશામાં કામભાગાના સંયાગ પણ મહા-ત્માઓની અતિ બળવાન ધર્મશકિતના નાશ કરતા નથી. દીપકને ઓલવનાર વાયુ પ્રજ્વલિત દાવાનલને ન એાલવી શકે.

અસ્થાયી વૈરાગ્યવાળા જીવની ધર્મશક્તિને અહીં દીપકની અને ઉત્તમ વૈરાગ્યવાળા જીવની ધર્મશક્તિને અહીં દાવાનલની ઉપમા આપવામાં આવી છે. વાયુ દીપકને ઓલવી નાખે, પણ દાવાનલને પ્રજ્વલિત કરે, તેમ કામલાગાના સચાગ ઉત્તમ આત્મા-એના વૈરાગ્યાદિને વધારે છે. તેઓ સ્વેચ્છાથી કામલાગામાં પ્રવર્તતા નથી, પણ કર્મ તેઓને પ્રવર્તાવે છે. લાગાના સંયાગમાં પણ તેઓ અંતરાતમાથી વિરક્ત હાઈ કર્મનિજ રા કરતા હાય છે.

द्वितीय इमध्यय अतिशय

વાણી — સર્વભાષાસંવાદિની અને યાજનગામિની

वाणी नृतिर्यवसुरलोकभाषा — सवादिनो योजनगामिनी च । १

વાણી = ભાષા અર્ધ - માગધી. સવાદિની = મનુષ્યા, તિર્થ ચા અને દેવોની ભાષારૂપે પરિણમતી. યાજનગામિની = એક યાજન સુધી સર્વ દિશાએામાં ફેલાતી

ભગવન્ત અર્ધ માગધી ભાષામાં દેશના આપે છે. ભગવન્તના પ્રભાવથી આ ભાષા સર્વ જવાને પાતપાતાની ભાષામાં પરિશુમે છે, એટલે કે સમજાય છે.

ભગવન્તે સર્વ જવા પ્રત્યે કે પ્રત્યેક જવ પ્રત્યે પૂર્વના ભવામા જે મહાન વાત્સલ્ય સિદ્ધ કર્યું છે, તેનુ આ સર્વોત્તમ ફળ છે.

૧ અ. ચિંકા ૧ ² લો. ૫૮

ભગવન્તની દેશના તેં સર્વ ભાષાઓમાં પરિણુમે જ છે, પણ બીજા કોઈ પણ મહાત્માની વાણી કોઈ પણ જીવને જે ગ્રાન કરાવી શકે તેના કરતાં અન તગણુ ઉત્તમ આત્મસ સ્પર્શી ગ્રાન કરાવવાની શક્તિ ભગવન્તની વાણીમાં છે, કેવળ ભગવન્તની વાણી જ ગ્રાન કરાવે છે એવું નથી, ભગવન્તનું અસ્તિત્વ પણ ઉત્તમ પ્રકારના ગ્રાનમા હેતુ છે, તેથી અનેક જીવાના અનેક સશ્યો સ્વય દૂર થઈ જાય છે.

જીવોને પ્રતિબાધ કરવાનુ કામ ભગવન્તની વાણી કરે છે. જીવોના સંશયોના ઉચ્છેદ ભગવન્ત કેવલજ્ઞાન —જ્ઞાનાતિશયથી કરે છે.

શ્રી વીરવિજયજ મહારાજ આદિજિત સ્તવનમા<sup>૧</sup> કહે

જ્ઞાનાતિશયે ભવ્યના રે, સંશય છેદનહાર; દેવ નરા તિરિ સમજીયા રે, વચનાતિશય વિચાર રે, ભવિયા. ૩

રચાર ઘને મઘવા સ્તવે રે, પૂજાતિશય મહત; પંચ ઘને યાજન ૮ળે રે, કષ્ટ એ તૂર્ય પ્રશસ્ત રે. ભવિયા. ૪

શ્રી વીતરાગસ્તવ<sup>ર</sup>મા કહ્યુ છે કે —

सशयान्नाथ । हरसेऽनुत्तरस्विगणामिष । अत. परोऽपि कि कोऽपि, गुण. स्तुत्यीऽस्ति वस्ततः ॥३॥

૧ સિદ્ધા. સ્ત. પૃ. ૮૩

 <sup>&</sup>gt; 2 ચાર ધન =  $8 \times 8 \times 8 = 88$ . મધવા = ઈન્દ્ર. ચોસઠ ઈન્દ્રો દ્વારા સ્તવના તે મહાન્ પૃત્તિશય છે.

પાચ ધન = ૫x૫X૫ = ૧૨૫. સવાસાે યાજન મુધી કષ્ટ ટળે, એ તુર્ય = ચોચાે પ્રશસ્ત અપાયાપગમાતિશય છે.

૩ પ્ર ૧૦. લ્લા. ૩

હે નાથ! અનુત્તર વિમાનમાં રહેલા દેવતાઓના સંશયોને અહીં રહ્યા થકી જ આપ દૂર કરો છો. આના કરતાં બીજો આપના કયો ગુણ અધિક વખાણવા લાયક છે?

મનુષ્યક્ષેત્રથી અનુત્તર દેવતાઓ સાત રજ્યુમાં કાઈક ન્યૂન એટલા દ્વર છે. આ અન્તર ઊધ્વે દિશામાં ઘણુ જ માટું કહેવાય. મનુષ્યક્ષેત્રમાં રહેલા તીર્થ કર ભગવન્ત અહીંથી જ તે દેવાના સંશયોને દ્વર કરે છે. ત્યાં રહેલા અનુત્તર દેવતાએ મનથી જ ભગવન્તને પ્રશ્ન કરે છે, ભગવંત કેવલગાનથી તે પ્રશ્નને જાણે છે અને તે દેવતાએ ઉપરના અનુશ્રહાર્થ પ્રશ્નના ઉત્તરને મનમાં ધારણ કરે છે. અનુત્તર દેવાને સ પૂર્ણ લાકનાલિકાને જોઈ શકનારું અવધિજ્ઞાન હાય છે. તેથી તેઓ ભગવંતના રૂપી મનમાં રહેલ ઉત્તરને પ્રાપ્ત કરે છે અને તેથી અતિ આનં દિત થાય છે. આવી શક્તિ ભગવન્ત સિવાય બીજા જોવામા હોતી નથી. ધ

ભગવન્તની વાણી ફક્ત અધ માગધી ભાષામય હોવા છતાં તે એકીસાથે દેવતાઈ વાણીમાં, સર્વ માનુષી વાણીએામાં અને તિર્ય ચ સંખન્ધી વાણીએામાં પરિણુમે છે. તેથી ખધા પાતપાતાની ભાષામાં સમજી શકે છે. કહ્યું છે કે —

> देवा दैश्ची नरा नारी, शबराश्वापि शाबरीम् । तिर्यञ्चोऽपि हि तैरश्ची, मेनिरे भगवद्गिरम् ॥

ભગવન્તની એક જ પ્રકારની વાણીને દેવો દૈવી ભાષામાં, મનુષ્યો માનુષી ભાષામાં, ભીલા તેઓની શાખરી ભાષામાં અને તિયે ચા (પશુ-પર્શીઓ) તેઓની પાતપાતાની વાણીમાં સાંભળતાં સાંભળતાં પરમ આનન્દને પામે છે. ભગવન્તની વાણી, સાંભળનાર દરેક જવનું હુદય આકર્ષી લે છે. અર્થાત્ તે અત્યન્ત મનાહર હોય છે.

પ્રવચનસારા હારની ટીકામાં કહ્યું છે કે —

૧ જુઓ વી. સ્ત પ્ર ૧૦, ²ક્ષાે. ૩ વિવ.

योजनव्यापिनी एकस्वरूपाऽपि भगवतो भारती वारिदविभुवतवारिवत् तत्तदाश्रयान् रूपतया परिणमिति १।

યાજનપ્રમાણ ક્ષેત્રમાં ત્યાપતી ભગવન્તની વાણી એક જ સ્વરૂપવાળી હોવા છતાં જેમ વાદળાંઓમાંથી પડેલ પાણી જે જે પાત્રમા પડે તે તે પાત્રને અનુરૂપ આકારને ધારણ કરે છે, તેમ જેના જેના કાને તે વાણી પડે તે તે જીવની પાતાની ભાષારૂપે તે પરિણુમે છે.

ભગવન્તની વાણીના આવો અતિશય ન હોય તેા ભગવન્ત એકીસાથે અનેક જીવો પર ઉપકાર કરી પણ કેવી રીતે શકે<sup>ર</sup> ?

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યુ છે કે —

अप्पणो हियसिवसुहयभासत्तःए परि**ण**मइ<sup>3</sup> ।

તે તે જ્વોને હિત આપનારી, શિવ આપનારી અને સુખ આપનારી પાતપાતાની ભાષારૂપે પરિષ્ણુમે છે. અહીં હિત=અભ્યુદય, શિવ=માક્ષ અને સુખ=શ્રવણના આનન્દ સમજવો.

સામાન્ય વકતાઓ જે હોય છે, તેઓની વાણીને સભામાં પાછળ ખેઠેલા શ્રોતાજનાને સાંભળવામાં મુશ્કેલી પડે છે, કારણ કે અવાજ દ્વર જતાં ધીમા પડી જાય છે, જયારે ભગવન્તની સભામાં એક યાજન સુધીના વિસ્તારમાં ખધા જ જીવો એકસરખી રીતે સાંભળી શકે છે. આ અતિશય જાણવા.

ભગવન્તની વાણીના એક જ વચનથી એકીસાથે અનેક જવો અનેક રીતે પ્રતિબાધ પામે છે.

૧ ગા. ૪૪૩ની ટીકા

२ न हि एवविधभुवनाद्भतमतिशयमन्तरेण युगपदनेकसत्त्वोपकारः शक्यते कर्त्तुमिति ।

<sup>---</sup> પ્રવ. સા. ગા. ૪૪૩ ટી

૩ સૂત્ર ૩૪–અર્થ ટીકાના આધારે કરેલ છે.

એ વિશે ઉપદેશપ્રાસાદમાં એક લીલનું દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે, તે આ રીતે —

सर शरस्वरार्थेन, भिल्नेन य्गपद्यथा ।

सरो नत्योनि वाक्येन, प्रियास्निस्रोऽपि वोधिता: ।।

સરાવર, ખાણુ અને સારા કંઠ – એ ત્રણે અર્થ કહેવાની ઇચ્છવાળા કોઈ ભીલે ' તરા નહ્ય ' 'સર નથી ' એ વાક્યે કરીને પાતાની ત્રણે સ્ત્રીઓને સમજાવી દીધી.

કોઈ એક લીલ જેઠ મહિનામાં પાતાની ત્રણે સ્ત્રીઓને સાથે લઈને કોઈક ગામ તરફ જતાે હતાે.

રસ્તામાં એક સ્ત્રીએ તેને કહ્યુ કે —

' હે સ્વામી! આપ ઝુદર રાગથી ગાયન કરો, કે જે સાંભળ-વાથી મને આ રસ્તાના શ્રમ તથા સૂર્ય ના તાપ બહુ દુ.સહ ન થાય.'

ખીજી સ્ત્રીએ કહ્યુ કે —

'હે નાથ! આષ સરાવરમાંથી કમળની સુગન્ધવાળું શીતલ પાણી લાવી આપીને મારી તરસને દ્વર કરો.'

ત્રીજી સ્ત્રી ળાલી કે —

' હે પ્રિય! મને હરણુનુ માસ લાવી આપીને મારી ભૂખને દ્વર કરાે.'

તે ત્રણે સ્ત્રીઓના તે તે વાકચો સાલળીને તે લીલે —' मरो नित्य' ' સર નથી, એ એક જ વાકચથી તે ત્રણેને ઉત્તર આપ્યા.

તેમા પહેલી સ્ત્રી એમ સમજ કે, 'સ્વર નથી,' એમ કહીને મારા સ્વામી કહે છે કે 'મારા કંઠ સારા નથી, તેથી શી રીતે ગાન કર, ?'

ખીજી સમજી કે 'કોઈ સરાેવર આટ<mark>લામાં નથી; પાણી</mark> કયાથી લાવુ ? '

૧ ભાષાતર ભાગ. ૧, વ્યાખ્યાન ૧

ત્રીજી સમજી કે 'સર=શર=ળાણુ નથી, તેા શી રીતે હરણુને મારીને માંસ લાવી શકાય <sup>?</sup> '

આ પ્રમાણે ભીલના એક જ વાક્ર્યથી તે ત્રણે ર્સ્રીઓ પાતા-પાતાના માટે ઉચિત ઉત્તર સાંભળીને સ્વસ્થ થઈ.

ભગવન્તની વાણી તેા સર્વોત્તમ છે, તેથી એકીસાથે અનેક પ્રાણીએા સમજે, તેમાં શું આશ્વર્થ છે?

ભગવન્તની વાણી ૩૫ અતિશયેશી સહિત હોય છે. આમાંના એક પણ અતિશય બીજા કાઈની પણ વાણીમાં હોતા નથી. પૂર્વે આપણે જોઈ ગયા છીએ કે અતિશય તેને જ કહેવાય કે જે ગુણ તેની પરાકાષ્ઠાએ ફક્ત ભગવન્તમાં જ હોય, બીજા કાઈમાં પણ તે ગુણ હોય તા તે ભગવન્ત કરતાં અનન્તગુણ હીન જ હોય અને બીજા કોઈમાં પણ તે ગુણ ઉત્તમ કક્ષાએ હોય તાપણ તેના કરતા પણ ભગવન્તમાં અનંતગુણ અધિક જ હોય.

દા. ત. ભગવંતની વાણીના પ્રથમ અતિશય—ગુણ સસ્કારવત્ત્વ. જેવા ઉત્તમ સસ્કારાવાળી વાણી ભગવંતની હોય છે, તેવી બીજા કોઈની પણ હોતી નથી.

ઉત્તમ કેળવણી પામેલ માણુસની ભાષા સસ્કારવાળી હોય છે, એટલે કે તે ભાષા વ્યાકરણ આદિના નિયમાથી શુદ્ધ હોય છે, અને સભ્યતા, સસ્કારિતા વગેરેને સૂચવનારી હોય છે. ઉત્તમમાં ઉત્તમ સસ્કારવાળી ભાષા બાલનાર માણુસની ભાષાની સંસ્કારિતા કરતા ભગવંતની વાણીની સંસ્કારિતા અનંતગુણ અધિક હોય છે.

અર્ધ માગધી ભાષા તેં બાલનારા ઘણા હોય છે, પણ ભગવંતની જેવી પરમ સત્ય, પરમ સુદર અને પરમ કલ્યાણકારી અર્ધ માગધી ભાષા તાે ભગવન્ત જ બાલે છે. આ વાણીના ૩૫ અતિશ્યાને શ્રીસમવાયાગ સૂત્ર વગેરમાં સત્ય વચનના અતિશ્યા તરીકે પણ એાળખાવવામાં આવ્યા છે.

શ્રીસમવાયાગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે —

पणतीस सच्चवयणाइमेसा ।

— સત્યવચનના ૩૫ અતિશોષ છે — અતિશયા છે.

શ્રી અભિધાનચિતામણિ માં કહ્યુ છે કે – अथ वचनातिशयान् आह —

' હવે વચનાતિશયા કહે છે,' એમ કહીને પ્રથમ કાંડ શ્લાે. ૧૫/૭૧માં ૩૫ વચનાતિશયાનુ વર્ણન છે. એ શ્લાેકની ટીકાના ઉપસંહારમાં કહ્યુ છે કે –

इत्येवमर्हता पञ्चित्रशद्वाचा गुणा अतिशया भवन्तीति।

આ રીતે અરિહન્તાની વાણીના ૩૫ ગુણા-અતિશયા હાય છે.

૩૫ વચનાતિશયોનું વર્ણન શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર (સૂત્ર ૩૫), શ્રી અભિધાન ચિતામણિ વગેરે અનેક ગ્રેશામાં મળે છે. તે સામાન્યથી આ રીતે છે:-

- ૧ સંસ્કારતત્ત્વ<sup>3</sup> : સભ્યતા, વ્યાકરણશુદ્ધિ આદિ ઉત્તમ સસ્કા-રાથી યુક્ત (વચન)
- ર ઔદાત્ય : ઉચ્ચ સ્વરે બાલાતુ (ઉદાત્ત<sup>૪</sup>)
- ૩ ઉપચારપરીતતા . અગ્રામ્ય (ઉપચારાપેત)
- ૪ મેઘગ લીરઘાષત્વ : મેઘની જેમ ગ લીર શખ્દવાળું ગ લીર– શખ્દ)
- પ પ્રતિનાદવિધાયિતા . પ્રતિધ્વનિ, પડઘાવાળું (અનુનાદિ)

૧. સ્વા. ટી શ્લા. કપ

ર દેવાધિદેવકાડ, લાે. ૬૫/૭૧

<sup>3.</sup> આ નામા શ્રી અભિધાનચિંતામિણના આધારે અહી આપ્યા છે આ ૩૫ ગુણા ભગવતના વચનના છે.

૪. કો સમા આપેલ આ નામાે શ્રી સમવાયાગ સૂત્રની ટીકામાથી ગ્રહણ કરેલ છે. જયા કો સમા નામ આપ્યા નથી ત્યા તે અભિધાનચિંતામણિ જેવા જાણવા

- ६ हिक्ष्णुत्व : (सरक्ष)
- ૭ ઉપનીતરાગત્વ : માલકાેશ વગેરે ગ્રામરાગાેથી યુક્ત [આ સાત વચનાતિશયાે શખ્દની અપેક્ષાએ છે, બીજા અતિશયાે અથ°ની અપેક્ષાએ છે.]
- ૮ મહાર્થતા : મહાન્–ગ્યાપક વાચ્ચ અર્થવાળું.
- ૯ અવ્યાહતત્વ : પૂર્વે કહેલ અને પછી કહેલ વાકચો અને અર્થા સાથે વિરાધ વિનાનું. (અવ્યાહતપૌર્વાપર્ય)
- ૧૦ શિષ્ટત્વ : અભિમત-ઇષ્ટ સિદ્ધાતના અર્થ ને કહેનાર અને વક્તાની શિષ્ટતાનું સૂત્રક. (નિર્મળ ગ્રાન, ધૈર્ય, સજ્જનતા વગેરે ગુણેાથી ચુક્ત પુરુષને શિષ્ટ પુરુષ કહેવામાં આવે છે, તેનું વચન પણ શિષ્ટ–વચન કહેવાય છે.)
- ૧૧ સંશયાના અસંભવ અસ દિગ્ધતા, સંદેહરહિત (અસંદિગ્ધ)
- ૧૨ નિરાકૃતાન્યાત્તરત્વ . બીજાએા જેમાં દ્વષણ ન ખતાવી શકે એવું (અપહૃતાન્યાત્તર)
- ૧૩ હૄદયંગમતા : હૄદય–ગાહ્ય, હૄદયને પ્રસન્ન કરનાર, મનાહર
- ૧૪ મિથ:સાકાંક્ષતા : પદેા અને વાકચોની પરસ્પર સાપેક્ષતા-વાળું (અન્યાન્યપ્રગૃહીત)
- ૧૫ પ્રસ્તાવૌચિત્ય : દેશ અને કાળને ઉચિત (દેશકાલાવ્યતીત)
- १६ तत्त्वनिष्ठता . विवक्षित वस्तुना स्वर्घने अनुसरतुं (तत्त्वानुर्घ)
- ૧૭ અપ્રકીર્ણુપસતત્ત્વ . સુસંખહ, વિષયાંતરથી રહિત અને અતિવિસ્તાર વિનાતું.
- ૧૮ અસ્વશ્લાઘાન્યનિન્દતા સ્વપ્રશંસા અને પરનિંદા વગરનું (પરનિદાઆત્માતકર્ષ વિશુકત)
- ૧૯ આભિજાત્ય : વકતાની અથવા પ્રતિપાદ્ય વિષયની ભૂમિકાને અનુસરતુ . (અભિજાત)
- ૨૦ અતિસ્તિગ્ધમધુરત્વ : અત્યન્ત સ્નેહ (મૈત્રી)ના કારણે સ્તિગ્ધ અને મધુરતાવાળું. ઘી, ગાળ વગેરેની જેમ સુખકારી.

- ૨૧ પ્રશસ્યતા : ઉપરના ગુણેના કારણે પ્રશંસાને પામેલ (ઉપગત શ્લાઘ)
- રર અમમ વેધિતા : બીજાએાના મમ ને ખુદ્યાં ન પાડનારું અને તેથી બીજાએાના હુદયને ન વીંધનારું. (અપરમમ વેધિ)
- ર૩ ઔદાર્ય : ઉદાર-અતુર્છ અર્થને કહેનારું (ઉદાર)
- ૨૪ ધર્માર્થ પ્રતિઅદ્ધતા : ધર્મ અને અર્થથી અરહિત (અર્થ-ધર્માભ્યાસાનપેત)
- ૨૫ કારકાદિ—અવિપર્યાસ : કારક, કાલ, વચન, લિંગ વગેરેના વ્યત્થય વિપર્યાસ) રૂપ વચનદેષથી રહિત (અનપનીત)
- રક વિભ્રમાદિવિચુકતતા : વિભ્રમ, વિક્ષેપ, કિલિકિચિત વગેરે મનના દાેષાથી રહિત.
  [વિભ્રમ=વક્તાના મનની ભ્રાંતિ. વિક્ષેપ=કહેવા ચાગ્ય અર્થ પ્રત્યે વક્તાની અનાસકતતા. કિલિકિંચિત=રાષ, ભય, અભિલાષ વગેરે ભાવાની એકીસાથે અથવા અલગ અલગ મનમાં વિદ્યમાનતા.] વિભ્રમ–વિક્ષેપ-કિલિકિચિતાદિવિમુક્ત).
- રહ ચિત્રકૃત્ત્વ . કહેવાતા અથ°ના વિષયમાં શ્રોતાએામાં અવિચ્છિન્ન (સતત) કૌતુક–કુતૂહલને ઉત્પન્ન કરતું હિત્પાદિતાવિચ્છિન્ન– કૌતૂહલ)
- ર૮ અદુભુત
- ર૯ અનતિવિલંખિતા: અતિવિલંખથી રહિત (બે વર્ણો, શખ્દો, પદાે, વાકચોની વશ્ચે અતિવિલંખ થાય તાે સાંભળનારને સમજવામાં મુશ્કેલી પડે.)
- ૩૦ અનેકજાતિવૈચિત્ર્ય : જાતિએા એટલે વિવક્ષિત વસ્તુનાં સ્વરૂપનાં વર્ણું ના. વર્ણું ન કરાતી વસ્તુનાં સ્વરૂપનાં વર્ણું નાની વિચિત્રતા અને વિવિધતાથી યુક્ત. વસ્તુ સ્વરૂપનાં વિચિત્ર અને વિવિધ વર્ણું નાથી યુક્ત અનેકજાતિસંશ્રયથી વિચિત્ર)
- 3૧ આરાપિતવિશેષતા : બીજાં વચનાની અપેક્ષાએ વિશિષ્ટં (આહિતવિશેષ)

દે લ. મ. ૯

- ૩૨ સત્ત્વપ્રધાનતા : સત્ત્વ=સાહસ=સાહસની પ્રધાનતાવાળું (સત્ત્વ-પરિગૃહીત)
- ૩૩ વર્ણું –પદ્દ–વાકચ–વિવિક્તતા : વર્ણે, પદેા અને વાકચોના ઉચ્ચારની વચ્ચે જેટલું સમુચિત અંતર જોઈએ તેટલા અ તરવાળું. સ્પષ્ટ વર્ણે, પદેા અને વાકચોવાળું (સાકાર)
- ૩૪ અવ્યુચ્છિત્તિ : વિવક્ષિત અર્થ ની સંપૂર્ણ સુંદર સિન્દિ ન થાય ત્યાં સુધી અખંડ રીતે તેને (વિવક્ષિત અર્થ ને) વિવિધ પ્રમાણુથી સિદ્ધ કરતું. અખંડ ધારાયદ્ધ (અવ્યુચ્છેદિ)
- ૩૫ અખેદિત્વ : કહેતી વખતે વક્તાને જેમાં ખેદ-શ્રમ-આયાસ નથી એવું. સુખપૂર્વધ કહેવાતું (અપરિખેદિત)

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રની ટીકાનાં નામાેના (જે પૂર્વે કૌંસમાં આપ્યા છે) ક્રમશઃ સંગ્રહ આ રીતે છે :

્વચન ગુણવાળું કહેવું જેઈ એ. તે આ રીતે : ૧ સંસ્કારવત્. ૨ ઉદાત્ત. ૩ ઉપચારાપેત. ૪ ગંભીર શખ્દ. ૫ અનુનાદિ. ૬ દક્ષિણ. ૭ ઉપનીત રાગ. ૮. મહાર્થ. ૯ અવ્યાહતપોર્વાપર્થ ૧૦ શિષ્ટ ૧૧ અસંદિગ્ધ. ૧૨ અપહુતાન્યાત્તર. ૧૩ હૃદયચાહિ ૧૪ દેશકાલાવ્યતીત. ૧૫ તત્ત્વાનુરૂપ. ૧૬ અપ્રકીર્ણ પ્રસત. ૧૭ અન્યાન્યપ્રગૃહીત. ૧૮ અભિજાત. ૧૯ અતિસ્નિગ્ધમધુર. ૨૦ અપરમમે વિદ્ધ. ૨૧ અર્થ ધર્મા સ્યાનાપેત. ૨૨ ઉદાર. ૨૩ પરનિદાત્માતકર્ષ વિપ્રયુક્ત. ૨૪ ઉપગતશ્લાઘ. ૨૫ અનપનીત ૨૬ ઉત્પાદિતારિષ્ઠન્નકોત્ હલ. ૨૭ અદ્દભુત. ૨૮ અનાતિવિલંભિત. ૨૯ વિભ્રમવિશ્વેપકિલિકિચિતાદિવિમુક્ત. ૩૦ અનેકજાતિસં શ્રયથી વિચિત્ર. ૩૧ આહિતવિશેષ. ૩૨ સાકાર. ૩૩ સત્ત્વપરિગ્રહ ૩૪ અપરિખેદિત. ૩૫ અવ્યુચ્છેદ.

૧. અહીંથી આપેલ વિષય સમવાયાંગસૂત્રની ટીકાના જાણવા.

આવા ગુણાવાળું વચન મહાનુભાવાએ (મહાન્ ભાગ્યવાળા પુરુષાએ ) કહેવું જોઈ એ. લ

જગતમાં જેટલા પણ મહાનુભાવ પુરુષા છે, તેઓના સ્વામી ભગવાન તીર્થ કરે છે. મહાનુભાવ મહાત્માઓમાં અગ્રણી ગણધર ભગવંતા હાય છે. તેમનું વચન ઉપર કહેલ ૩૫ ગુણાથી સહિત હાય છે. પરન્તુ તે જ ૩૫ ગુણા ભગવાન તીર્થ કરમાં અતિશય કહેવાય છે, કારણ કે બીજા બધા કરતાં ભગવન્તમાં તે ગુણા અનંતગુણુઅધિક હાય છે. તેનું કારણ એ જ છે કે ભગવન્તનું પુષ્ય બીજા જવા કરતાં અનંતગુણુઅધિક હાય છે.

તૃતીય કમેં ક્ષયજ અતિશય ભામ હલ

भामण्डल चारु च मौलिपृष्ठे विडम्बिताहर्पनिमण्डलश्रि<sup>२</sup> ।

ભા=પ્રભા. મંડલ=વર્તુળ. ચારુ=મનાહર. મૌલિપૃષ્ઠે=મસ્તકના પાછળના ભાગમાં. વિડ=સૂર્યમાંડલની શાભા કરતાં અત્યંત અધિક શાભાવાળું.

ભગવન્તના મસ્તકના પાછળના ભાગમાં અત્યંત મનાહર અને સૂર્ય મંડલની શાભા કરતાં અત્યંત અધિક શાભાવાળું ભામાંડલ હાય છે.

ભામ ડલના વર્ણુ નમાં શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં કહ્યુ છે કે—

इसि पिटुओ मजडठाणिम तेयमडल अभिसजायइ, अधकारे वि य ण दसदिसाओ पभासेइ<sup>3</sup>।

૧ અહીં સુધીના વિષય શ્રી સમવાયાંગસૂત્રની ટીકાના છે

ર અ ચિં. કા ૧, શ્લાે. ૫૯

૩ સૂત્ર ૩૪, અતિશય ૧૨, પ્રત પૃ ૫૯/૬૦

ભગવતના મસ્તકની અહું જ નજીક પાછળના ભાગમાં તેજોમંડલ-પ્રભાગાનું વર્તુળ ઘાતિકમેંના ક્ષય થતાં જ સમુત્પન્ન થાય છે. તે અધકારમા પણ દશે દિશાગાને પ્રકાશિત કરે છે.

ઉપદેશપ્રાસાદમાં કહ્યું છે કે: ભગવન્તના મસ્તકની પાછળ ખાર સૂર્યોની કાંતિથી પણ અધિક તેજસ્વી અને મનાહર એવું ભામ ડેલ હાેય છે. ભામ ડેલ એટલે પ્રકાશના પુંજના ઉદ્યોત.

'વધિમાનદેશના 'માં કહ્યું છે કે—

रूव पिच्छताण, अडदुल्लह जस्स होउ मा विग्छ। तो पिडिऊण तेय, कुणति भामडल पिट्टे।।

ભગવન્તનું રૂપ અતિ તેજસ્વી હોય છે, તેથી જેનારાઓને તેનું દર્શન અતિદુલ ભ ન થઈ જાય, તે માટે તે સર્વ તેજના પિંડ થઈ ને ભગવન્ગના મસ્તકની પાછળ ભામંડલ રૂપે રહે છે. તેથી ભગવન્તનું દર્શન કરવાની અભિલાષાવાળા જવા ભગવન્તને સુખે સુખે જોઈ શકે છે—ભગવન્તની સામું જોઈ શકે છે.

આ વિષયમાં શ્રી વીતરાગસ્તવ¹માં કહ્યું છે કે—

'હે મુનિજન શિરામણિ જિનદેવ! આપના મસ્તકની પાછળ તેજમાં સૂર્યમાંડલને પરાજિત કરતું એવું ભામાંડલ દેદી ખામાન છે. આ ભામાંડલ એ આપના ઘાતિકમેં ક્ષયસહ્યરિત અતિશય છે, છતાં જોતાં એવું લાગે છે કે આપનું અનંત તેજોમય અને સકલ જનને જોવાલાયક શરીર અતિ તેજના કારણે અદશ્ય ન થઈ જાય, તે માટે જ જાણે દેવતાઓએ તે રચ્યું ન હાય!'

પ્રવચનસારાહારની ટીકામાં કહ્યું છે કે— લગવન્તના મસ્તકની પાછળ તેજસ્વિતામાં ખાર સૂર્યોના તેજને

૧ વી. સ્ત. પ્ર ૩. શ્લા. ૧૧. વિવ. અવ.

જીતતું એવું ભામાં ડલ હાેય છે. તેના ઉદ્યોત—પ્રકાશ સર્વત્ર ફેલાઈ જાય છે.૧

આ અતિશયનું વર્ણુ ન કરતાં ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્રમાં ર કહ્યું છે કે—

' જાણે અંદર ન સમાવાથી ખહાર આવેલી અનંત જ્યાેતિ હાય તેવું અને તેજમાં સૂર્યમાં ડલને જીતનારું ભામાં ડલ ભગવન્તના મસ્તકની પાછળ શાેભી રહ્યું હતું.'

આ અતિશય વિશે કેટલાક ગ્રંથામાં મળતા ૪૮ ગાથાવાળા ભક્તામર સ્તાત્રમાં ગાથા ૩૪ મીમાં નીચેમુજબ કહ્યું છે:

शुम्भत्प्रभावलयभूरिविभा विभोस्ते, लोकेत्रये द्युतिमता द्युतिमाक्षिपन्ति । प्रोद्यद्वितकरिनरन्तरभूरिसख्या दीष्ट्या जयत्यपि निशामपि सोमसीम्याम् ।।

હે વિભા ! તમારા શાભાયમાન ભામંડલ (પ્રભાવલય) ની અતિશય તેજરવિતા ત્રણ જગતાના દ્યુતિમાન પદાર્થોની દ્યુતિના તિરસ્કાર કરે છે અને અનેક પ્રકાશમાન સૂર્યોની સમાન તેજસ્વી હાવા છતાં પણ ચન્દ્રમાના કારણે સૌમ્ય એવી રાત્રીને પણ (શીતળતામાં) જતી લે છે. 8

१ अतिभास्वरतया जितबहुतरणिः तिरस्कृतद्वादशार्कतेजाः प्रसरित भामण्डलस्य प्रमापटलस्योद्योतः। शा. ४४४ टीक्ष

ર ૫વ ૧/૨, સર્ગ ૬, ૫. ૨૦૪/૫

૩ મહા. નવ. પૃ. ૩૭૪

४ या प्रातिहार्यथा गर्लितमत्र या रीते छे:-

<sup>🧇</sup> ह्री भामण्डलप्रातिहार्यप्रभास्वते श्रीजिनाय नमः ।

<sup>---</sup> જુઓ કલ્યાણુમ દિર સ્તાત્ર ગા. ૨૪ મહા નવ. પૃ. ૪૭૫

લાકપ્રકાશમાં° કહ્યું છે કે—

ભામાં ડલ ભગવંતના મસ્તકની પાછળ શાભી રહ્યું છે, જાણે રાજના નિયત (અવશ્ય થનારા) અસ્તથી કદથ નાને પામેલ સૂર્ય-માં ડલ ભગવંતના શરણે ન આવ્યું હોય!

**क्रमीक्षयक अतिशये। ४ यी १**१

સવાસા યેજનમાં રાગ, રવૈર, કંતિ, મારિ, માસિ, માસિ

साग्रे च गव्यतिशहये रूजात,

वैरेतयो मार्यतिवृष्टचवृष्टय:।

द्र्भिक्षमन्यस्वकचकतो भय,

स्यान्तैत एकादश कर्मधातजा :१०।।

 $\pi_{ij} = 0$  ગાઉ = ૨૫ ચાજન અધિક. गच्यूतिशतद्वये = **ખ**સા ગાઉમાં = ૧૦૦ ચાજનમાં. રુજા = રાેગ. વરેતય . = વૈર અને

[પૃ ૧૩૨ ટિપ્પળ્[ ચાલુ–]

ભામ ડલ પ્રાતિહાર્યના ધ્યાનથી શત્રુ સૈન્ય પર વિજય મળે છે, સર્વત્ર જય થાય છે, અને પ્રતાપ વધે છે, એવુ ભામ ડલ પ્રાતિહાર્ય ગર્ભિત સ્તોત્રોની ગાથાઓના વિધિ વિધાના જોતાં સ્પષ્ટ થ્રાય છે.

તિલાય પણણિ ત્તિમા આ લામ ડલની એક અનાખી વિશેષતા દશવિવાલમાં આવી છે, તે આ રીતે:—

'દર્શનમાત્ર`થતા જ સર્વ ક્ષેકિશને સેક્ડેક ભવાનું જ્ઞાન (જાતિ સ્મરણુનાન) કરાવનારું અને કરાડા સૂર્યા સમાન ઉજળવલ એવુ શ્રી તીર્થં ઠર ભગવંતાનું ભામ ડલ જયવંતું વર્તે છે.'

–ચતુર્થ મહાધિકાર

૧ સર્ગ ૩૦, પૃ. ૩૧૨

ર/૯ આ વસ્તુએના અભાવને તે તે અતિશય ક્રમશ: જાણવા. દા.ત. ૪ = ચાંથા કર્મક્ષયજ અતિશય રાગના અભાવ.

૧૦ અ. ચિં. કાં. ૧ ક્લા. ૬૦

ઇ તિ. मार्यतिवृष्टयवृष्टय : = મારિ, અતિવૃષ્ટિ અને અવૃષ્ટિ. दुर्मिक्ष-= દુષ્કાળ. अन्यस्वकचक्रतो भय = સ્વરાષ્ટ્ર અને પરરાષ્ટ્રથી ભય. स्यात् न = ન હાય. एते एकादण कर्मघातजा . = આ અગિયાર<sup>૧</sup> અતિરાયા કમ<sup>6</sup>ક્ષચથી ઉત્પન્ન થાય છે.

ભગવંત જ્યાં વિચરતા હાય તે પ્રદેશમાં સવાસા યાજન સુધીમાં રાેગ, વૈર, ઇ તિ, મારિ, અતિવૃષ્ટિ, અવૃષ્ટિ, દુર્ભિક્ષ, અને સ્વચક્ર–પરચક્રભય ન હાેય.

શ્રી અભિધાનચિંતામિણમાં કર્મ લ્ર્યજ ચાથા અતિશયથી માંડીને અગિયારમા અતિશયનું વર્ણન એક જ શ્લાેકમાં આપેલું હાેવાથી અહીં પણ એકી સાથે જ આપ્યું છે. શ્રી વીતરાગસ્તવમાં દરેક અતિશયનું વર્ણુન અલગ અલગ શ્લાેમાં આપેલ છે. ર

અભિધાનચિંતામણિની સ્વાપન્ન ટીકા મુજબ આ અતિશયોનું સક્ષિપ્ત વર્ણુન આ રીતે છે:

અતિશય ૪–તાવ વગેરે રાગા ન હાય.

અતિશય ૫-વૈર એટલે લાકામાં એકબીજા સાથે વિરાધ ન હાય.

અતિશય ६–ઇતિ એટલે ધાન્ય વગેરેને હાનિ કરનાર અતિપ્રમાણમાં ઉદ્દરા, તીડાે, પાેપટાે વગેરે પ્રાણીએાના સમૂહ ન હાય.

અતિશય ૭–મારી (મરકી) એટલે ઔત્પાતિક<sup>ર</sup> એટલે કે દુષ્ટ દેવતા વગેરેએ કરેલ સર્વ<sup>°</sup>ત્ર મરણ, તે ન હાય. અકાલ મૃત્યુ પણ ન થાય.

૧ પૂર્વે કહેલ ૩ અને અહીં કહેલ ૮ અતિશયેા.

ર જાુએા પરિશિષ્ટ

૩ કેાઈ પણ જાતના ઉત્પાતથી થતી વસ્તુને ઔત્પાતિક કહેવામા આવે છે આકાશમાથી પથરા વગેરેની દૃષ્ટિરૂપ જે અનિષ્ટ વસ્તુઓ તેને ઉત્પાત કહેવામા આવે છે.

અતિશય ૮–અતિવૃષ્ટિ એટલે નિરંતર ઘણા જ વરસાદ, ધતે નહાય. અતિશય ૯–અવૃષ્ટિ એટલે સર્વથા વરસાદના અભાવ, તે ન હાય. અતિશય ૧૦–દુભિક્ષ=દુષ્કાલ, તે ન હાય. વિહાર પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ દુષ્કાળ નાશ પામે, નવા ઉત્પન્ન ન થાય.

અતિશય ૧૧–સ્વરાષ્ટ્રથી ભય<sup>ે</sup> અને પરરાષ્ટ્રથી ભય<sup>ુ</sup> ન હાય.

આ અગિયાર અતિશયેા ભગવંતને જ્ઞાનાવરણીય વગેરે ઘાતિ-કર્માના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

જ્યાં જ્યાં લગવાન વિચરતા હાેય ત્યાં ત્યાં સવાસા યાજનમાં આ રાેગ આદિ ઉપદ્રવાના અભાવ હાેય. સવાસા યાજનની ગણના આ રીતે કરવામાં આવે છે:—

ગારે દિશાઓમાંની દરેક દિશામાં પચીસ પચીસ યોજન, ઊધ્વે દિશામાં સાડા ખાર યાજન અને અધોદિશામાં સાડા ખાર યાજન, એમ કુલ સવાસા યાજન.

#### શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે —

जओ जओ वियण अरहता भगवतो विहरित तओ तओ वियण जोअणपणवीसाएणं ईती न भवइ, मारी न भवइ, सचकक न भवइ, पर-चकक न भवइ, अवृद्धी न भवइ, अनावृद्धी न भवइ, दृष्टिमक्ख न भवइ, प्ववृद्ध्युपणा वियण उपाइया वाही खिप्पामेव उवसमिति ।

જ્યાં જ્યા પણ અરહંત લગવંતા વિચરતા હાય છે, ત્યાં ત્યાં (દરેક દિશામાં) પચીશ યાજનમાં ઈ તિ ન હાય, મારી ન હાય, સ્વચક ન હાય, પરચક ન હાય, અતિવૃષ્ટિ ન હાય,

૧ અતિવરસાદથા પાકને નુકસાન પહેાચે.

૩ પરદેશની સાથે યુદ્ધ વગેરે

४ सूत्र ३४

અનાવૃષ્ટિ ન હાેય, દુર્ભિક્ષ ન હાેય, તથા પૂર્વે ઉત્પન્ન થએ<mark>લા</mark> ઉત્પાતા<sup>ત</sup> અને રાેગા પણ તરત જ શમી જાય.

શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકામા સ્થાન ૧૦ માં કહ્યું છે કે — જેઓના પ્રભાવથી સવાસા યાજનમાં પ્રશાંત થયા છે, વેર, મારી, સ્વચક્ર—પરચક્રભય. દુભિક્ષ વગેરે ઉપદ્રવા, એવા ભગવાન મહા-વીર<sup>ર</sup>….'

કમે લ્લાય અતિશય ૪, ' રાગના અભાવ 'ની વિશેષતા— શ્રી વીતરાગસ્તવ<sup>3</sup> વિવરણ અને અવચૂર્ણિમાં કહ્યું છે કે— ભગવંત જે પ્રદેશમાં આવે ત્યાં છ માસ પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ અધા જ રાગા શમી જાય અને છ મહિના સુધી નવા રાગા ઉત્પન્ન ન થાય.

કર્મ ક્ષયજ અતિશય ૫, ' વેરના અભાવ ' નીવિશેષતા. સમવાયાગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

જન્માન્તરમાં કે વર્ષમાન જન્મમા પૂર્વે ભાંધેલ કે નિકાચિત કરેલ વૈર્રને ધારણ કરનારા અથવા જન્મજાત વૈરવાળા પ્રાણીઓ પણ લગવંતની પર્ષદામાં હોય ત્યારે પ્રશાંત મનવાળાં થઈ ને ધર્મ સાંભળે છે. બીજા પ્રાણીઓની વાત તો બાજુએ મૂકીએ પણ પરસ્પર અતિ-તીવ્ર વૈરવાળા વૈમાનિક દેવા, અસુરા નાગ નામના ભવનપતિ દેવા, સુંદર વર્ણવાળા જ્યાતિષ્ક દેવા, યક્ષો રાક્ષસા, કિંનરા, કિંપુરુષા, ગરૂડ લાંછનવાળા સુપર્ણુ કમાર નામના ભવનપતિ દેવા, ગંધવાં અને મહારગ નામના વ્યંતર દેવતાએ પણ અત્યંત પ્રશાતમનવાળા થઈ ને બહુ જ ભાવપૂર્વ કે ધર્મ દેશના સાંભળે છે.

૧ ઉત્પાત = અનિષ્ટસ્ચક રુધિરવૃષ્ટિ વગેરે અનર્થો (સમવાયાગ સ્ત્ર ટીકા પૃ. ૬૨)

२ महावीरस्य भगवतः स्वप्रभावप्रशमितयोजनशतमध्यगतवैरिमारि-विड्वरदुर्मिक्षाद्यपद्रवस्य ।

૩ પ્ર. ૩, ²લાે. ૪, વિશેષ માટે જુએા પરિશિષ્ટ–વીતરાગસ્તવ.

પ્રવચનસારાેેહાર°ની ટીકામાં કહ્યું છે કે— પૂર્વભવાેમાં આંધેલ અથવા જન્મજાત (ઉંદર–બિલાડી વગે-રેનું ) વૈર શમી જાય છે. /

શ્રીવીતરાગસ્તવ વિવરણ અને અવસૂિણમાં કહ્યું છે કે— 'હે દેવાધિદેવ! આપની નિષ્કારણ કરુણા, બીજા કાઈ પણ સાધનથી ન શમે એવા ભવાભવ સુધી સદા પ્રજવલિત રહેનાર દુધ ર વૈરાનુખંધાને તત્કાલ પ્રશાંત કરે છે. તે વૈરાનુખંધા સ્ત્રીસંખંધી, ભૂમિસંખંધી, ગામ—નગર વગેરેની માલિકી અંગ, કોંદું બિક કારણા વગેરે કાઈ પણ જાતના હેતુઓથી થયા હાય અથવા તે વૈરાનુખંધા કોરવ—પાંડવ વગેરેની જેમ કુલના ઉચ્છેદના નિમિત્ત થતા હાય, તાપણ આપના વિહાર માત્રથી તત્કાલ શમી જાય છે.'

કર્મ ક્ષયજ અતિશય ૭, ' મારીનાે અભાવ 'ની વિશેષતા— પઉમચરિયમા ઉપદેશ આપતા મુનિવર શત્રુઘને કહે છે કે—

હે શત્રુઘ ! આ તારી નગરીને વિશે મારીના ઉપદ્રવ થશે. તું જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમાંઓ ઘરે ઘરે સ્થાપિત કરાવ.

અંગુષ્ઠપ્રમાણ પણ જિનપ્રતિમા જેના ઘરમાં હશે, તેના ઘર-માથી મારી તરત જ નાશ પામશે. એમાં જરા પણ સંદેહ નથી.ર

૧ જુઓ પરિશિષ્ટમા પ્ર. સા. નાે મૂલપાઠ

नैव भवन्ति पूर्वभवनिवद्धानि जातिप्रत्ययानि च वैराणि ।

<sup>—</sup>ગાથા ૪૪૩, ટીકા

२ ठावेई जिणवराण घरे घरे चेव पडिमाओ ।

સર્ગ ૮૯ ગા. પ૧ ળ

अगृदुपमाणावि हु जिणविडिमा जस्स हेाहिई घरम्मि तस्स भवणाउ मारी, नासिहिई लहु न सदेहो ।

સર્ગ ૮૯, ગા–૫૪

આ વર્ણુનથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સ્વયં ભગવંતમાં તેા કર્મ-ક્ષયજ અતિશયા છે જ, પણ ભગવંતના નામ–સ્થાપના–દ્રવ્ય–ભાવ એ ચારે નિક્ષેપાઓ અચિંત્ય સામર્થ્યવાળા છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથના આ વિષય ન હાેનાથી અહીં તેના વિસ્તાર કર્યા નથી.

ત્રિષ્ઠિ શલાકાયુરુષ ચરિત્ર<sup>૧</sup> માં ભગવાન શ્રી ૠષ્વલદેવના વિહારના વર્ણુનમાં કમ<sup>ે</sup> ક્ષયજ આ અતિશચોનું વર્ણુન આ રીતે કરવામાં આવ્યું છે:—

વિહાર સમયમાં પાતાની ચારે દિશાએ સવાસા યાજન સુધી લાકોની વ્યાધિનું નિવારણ કરવાથી વર્ષાત્રતુના મેઘની જેમ લગવંત જગતના જીવાને શાંતિ પમાડતા હતા.

રાજા જેમ અનીતિના નિવારણથી પ્રજાને સુખ આપે તેમ ઉંદર, પાપટ, તીઠ વગેરે ધાન્યને ઉપદ્રવ કરનારા જવાની અપ્રવૃ-ત્તિથી સર્વનું રક્ષણ કરતા હતા.

અ ધકારના ક્ષચથી સૂર્ય ની જેમ પ્રાણીઓનાં નૈમિત્તિક અને શાશ્વત વૈર શાંત કરવાથી સવ ને પ્રસન્ન કરતા હતા.

ઔષધ જેમ અજણું અને અતિક્ષુધાના નાશ કરે તેમ અના-વૃષ્ટિ અને અતિવૃષ્ટિના ઉપદ્રવના નાશ કરતા હતા.

અંત:શલ્યની જેમ સ્વચક અને પરચકના લય દ્વર થવાથી તહકાલ પ્રસન્ન થયેલા લાકા ભગવંતના આગમનના મહાત્સવ કરી રહ્યા હતા.

માંત્રિક પુરુષ જેમ ભૂત, રાક્ષસ વગેરેથી રક્ષા કરે છે, તેમ જનસંહારને કરનારા ઘાર દુર્ભિક્ષથી ભગવંત સૌની રક્ષા કરતા હતા.

૧ પવ ૧/૨ સર્ગ ૬ પૃ. ૨૦૪/૫

२ स्त्री, धन वगेरेना निभित्ते थता वैर.

૩ ઉદર–બીલાડીની જેમ જન્મજાત વૈર

#### instanti

### અધ્યયન ૩

૧૯ દેવકૃત અતિશયા

www.

# ૧૯ દેવકૃત અતિશયા

- १ खे धर्मचक्रम्<sup>२</sup>। આકાશમાં **ધ**ર્મ<sup>°</sup>ચક
- २ खे चमराः। आक्षाशभां त्राभरे।
- ३ खे सपादपीठ मृगेन्द्रासनमुज्ज्वलम् । આકાશમાં પાદપીઠથી સહિત ૭૦૦૦વલ સિહાસન
- ४ खे छत्रत्रयम् । આકાશમાં ત્રણ છત્ર
- ५ खे रत्नमयो ध्वजः । आक्षाशमां २८नभय <sup>६</sup>वक
- ६ बह्नियासे चामीकरपङ्कजानि । यश भूडवा भाटे सीनानां क्रमण
- ७ वप्रत्रय चार । भने। ७२ त्रेश गढ
- प्र चतुर्मुखाड्गता । सभवसर्णमां यार शरीर

૧ આ સસ્કૃત મૂલ પાઠ **અભિધાનચિતામ**ણિ, દેવકાડ શ્લેા. ૬૧/૬૪નાે છે.

- ह चैत्यद्रुमः । अशेष्ठ पृक्ष
- १० अधोवदनाः कण्टकाः । કાંટાએાની અણી નીચી થાય
- ११ द्रुमानतिः । वृक्षे। नमे
- १२ दुद्भिनाद उच्चकैः। ७:चेथी हुंहुसिनाह
- १३ वातोऽनुक्लः । 'पवन अनुरुद्ध वाय
- १४ भकुनाः प्रदक्षिणाः । पक्षीय्भे। प्रदक्षिणुःभां इरे
- १५ गन्धाम्बुवृष्टिः । सुगधी जसनी वृष्टि
- १६ बहुवर्णपुष्पवृष्टिः । યાંચ વર્ણુ નાં પુષ્પાની વૃષ્ટિ
- १७ कचण्मश्रुनखाप्रवृद्धिः । डेश, राभ, हाढी अने नाभ न वधे
- १८ चतुर्विघाऽमर्त्यमिकायकोटिजधन्यभावादिष पार्श्वदेशे । यार निष्ठायना य्येष्ठाभां य्येष्ठा य्येष्ठ हरेष हेवा सेवार्मा पासे हेथ
- १८ ऋतूनामिन्द्रियार्थानामनुकूलत्वम् ।
  सर्वः अतुः आने धन्द्रियविषये। अनुधूस (सुणक्षारकः) थाय
  इत्यमी एकोनविद्यात्रिवेद्याश्चतुस्त्रिशच्च मीलिताः ॥
  आ रीते आ हेवकृत १८ अतिशये। छे. अधा भणीने उ४
  अतिशये। हाय छे.

#### દેવકૃત પ્રથમ અતિશય ১৯

#### ધમ<sup>°</sup>ચક

खे धर्मचक्रम् ।

खे=આકારામાં. धर्मचक=ધર્મ ચક, ધર્મ પ્રકાશક ચર્ક હાેય છે. ભગવંતની આગળ આકાશમાં ધર્મ ચક્ર હાેય છે.

અહીંથી દેવાએ ભક્તિ નિમિત્તે કરેલા અતિશયોના પ્રારંભ થાય છે. તેમાં આ ધર્મ ચક્ક પ્રથમ અતિશય છે.

આ બધા જ અતિશયો કરે છે, દેવતાઓ પણ થાય છે લગવંતનના પ્રભાવથી—અતિશયથી. લગવંતની હાજરી વિના બધા જ દેવતાઓ મળીને ધમેંચક જેવું ધમેં ચકે અનાવે, તો પણ તે લગવતની હાજરીમાં અનાવેલ, ધમેં ચકે જેવું ન અને લગવંતના ધમેં ચકે કરતાં તે અનંતગુણ હીન પ્રભાવ, શોભા, તેજ વગેરેવાળું હાય. લગવતનું ધમેં ચકે તેના કરતાં અનંતગુણ અધિક ઉત્તમ હાય. બધા જ અતિશયોને વિશે આટલું જરૂર લક્ષમાં રાખવું. તેથી અતિશયો બરાખર સમજાશે. લગવંતના મહાન્ પુષ્યાદયથી તે ધમેં ચકે અને છે. લગવંતની હાજરી વિના બધા જ દેવતાઓ લેગા થાય અને ધમેં ચકે અનાવે, પણ લગવંતના પુષ્યાદય તેઓ ક્યાંથી લાવે? લગવંતની હાજરીમાં તો એક જ દેવતા લગવંતના પ્રભાવથી સર્વેત્તમ ધમેં ચકે અનાવી શકે.

આ બધા જ અતિશયોમાં ભગવંતનું ઉદય પ્રાપ્ત તીર્થ કર નામકર્મ મુખ્ય છે. તેના જ આ બધા દેવકૃત મહિમા છે. દેવતાઓ ઊંચામાં ઊંચી ભક્તિ કરે છે, છતાં એમ માને છે કે 'અમે કશું જ કરી શકતા નથી. આ ભગવત તા એવા મહાન્ છે કે તેઓ માટે અમે જેટલું કરીએ તેટલું એાછું જ છે.'

લાકાત્તમ પ્રભાવવાળા ભગવાનને સાક્ષાત્ જોઈ રહેલા કરાડા દેવતાએાનાં મનમાં જે ભક્તિભાવા જાગે છે, તે ભક્તિભાવાનું

૧ અ. ચિં. કા. ૧ ક્લા ક્વ

મૂર્તા સ્વરૂપ, તીર્થ કર નામકર્મના ઉદયનું મૂર્તા સ્વરૂપ, ભગવંતની સર્વાત્તમ પાત્રતાનું મૂર્તા સ્વરૂપ અને ભગવંતે પૂર્વના ભવામાં જે કાંઈ સારું કર્યું છે, તેનું મૂર્તા સ્વરૂપ આ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યા છે.

શ્રી તીર્થ કર ભગવંત સિવાયના બીજા જવા તેવા પ્રભાવશાળી ન હાવાથી, તેઓ વિશે તેવા ઉત્તમ ભક્તિભાવા દેવતાઓના મનમાં ન જાગવાથી, બીજા જવાને કદાપિ તીર્થ કર નામકમ ના ઉદય ન હાવાથી, બીજા જવામાં તેવી લાકાત્તમ પાત્રતા ન હાવાથી અને બીજા જવાએ તેવું સર્વોત્તમ શુભકમ કરેલું ન હાવાથી, બીજા જવાને આ અતિશયામાંના એક પણ અતિશય કે પ્રાતિહાર્યમાંનું એક પણ પ્રાતિહાર્ય ત્રણે કાળમાં કદાપિ હાતું નથી.

'જેને આ અતિશયો કે આ પ્રાતિહાર્યો હાય તે જ ભગવાન; બીજા કાેઇ કદાપિ ભગવાન હાેઇશકે જ નહીં. આ સર્વોત્તમ સિદ્ધાંતનાં મૂર્ત્તિ માન સ્વરૂપ આ અતિશયા અને આ પ્રાતિહાર્યો છે. આવા ભગવાન સિવાયના બીજા કાેઇ ને પણ ભગવાન તરીકે માનવા આનું જ નામ અનેક ભવસંચિત મિથ્યાત્વના ઉદય છે. ખરી રીતે તાે આવા અતિશયા અને આવા પ્રાતિહાર્યા વિના અન્ય કાેઇ પણ ભગવાન ખનવા માટે લાયક જ નથી.

આ ધર્મ ચક્ર અતિશયનું વર્ણન કરતાં શ્રી સમવાયાંગ-સૂત્રમાં કહ્યુ છે કે—

आगासगय चक्की।

આકાશમાં દેદીપ્યમાન ચક હાય છે. લગવંત વિહાર કરતા હાય છે ત્યારે લગવંતની સાથે સાથે ઉપર આકાશમાં ધમચક ચાલે છે. આ અતિશય દેવકૃત હાવાથી આ ધમ<sup>૧</sup>ચકને દેવતાએા ઉપર ચલાવે છે.

આ ધર્મ ચક્ર અત્યંત પ્રકાશમાન આરાગે ગથી સમૃદ્ધ હાય છે અને આ ચક્રમાંથી ફેલાતુ તેજ અંતરિક્ષમાં દશે દિશાએ મે પ્રભાવિત કરે છે.

१ सत्र ३४

જેમ પ્રલયકાલીન સૂર્યની સામે લોકો પાતાની આખને એક લાલુ પણ સ્થિર ન કરી શકે, તેમ મિશ્ચાદિષ્ટ જવા લાલુ વાર પણ આ ધર્મચકાતિશયને જોઈ શકતા નથી, તેઓની આંખ આંબઈ જાય છે. આ જ ધર્મચક સમ્યગ્દિષ્ટ આત્માઓ માટે અમૃતમય આંજન ખની જાય છે. તેઓની દિષ્ટ તેના ઉપર સ્થિર થઈ જાય છે, અને તે વધુ ને વધુ સ્થિર થવા લાગે છે. એ ચકના મહાન્ પ્રભાવથી તેઓનાં કર્માન્ધકારના પડલ વિખરાઈ જાય છે. અને આત્મા સ્વપ્રકાશથી વધુ ને વધુ પ્રકાશિત થાય છે.

આ ધર્મચક તીર્થ કરલકમીના ભાલનું પ્રશસ્ત તિલક છે. ૧

આ ધમે ચક વિશે ત્રિષ છ શલાકાપુરુષ ચરિતમા<sup>ર</sup> કહ્યુ છે કે —

' આગળ ચાલતાં ચકથી જેમ ચકવર્તી શાલે તેમ આગળ ચા-તા અસાધારણ તેજવાળા ચકથી લગવાન ઋષભદેવ શાભી રહ્યા હતા.'

ચકલ્તી નુ ચક જેમ ખતાવે છે કે -- ' આ છ ખંડના વિજેતા છે.' તેમ અ ધમ ચક એ ખતાવે છે કે - ' આ દેવાધિદેવ ત્રણે ભુવનના વિજેતા છે.'

ચક્રવર્તીને જેમ ચક્ર હાય છે અને ઇન્દ્રને જેમ વજા, તેમ સર્વ જીવાના સમસ્ત કર્મશત્રુઓ પર વિજય મેળવવા ભગવતને ધર્મ ચક્ર હાય છે.

१ मिष्ट्यादृशा युगान्ताकं सुदृशाममृताञ्जनम् । तिलक तीर्थकृल्लक्षम्या, पुरश्चक तवैद्यते ॥

મિચ્યા દહિટઓ માટે પ્રલયકાલાન સૂર્વ, સમ્યગ્દહિટઓ માટે અમૃ-તમય અજન અને તીર્થ કરલક્ષ્માનુ નિલક, એવુ ધર્મચક્ર, હે પ્રભા! આપના આગળ ચાલે છે

વી સ્ત પ્ર. ૪ શ્લાક. ૧

ર પર્વ૧/૨ સગ<sup>°</sup> ૬, ૫ ૨૦૪/૫ દે સ મ ૧**૦** 

#### લોકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે —

'ભગવંત જયારે સમવસરણમાં ચતુમું ખપણે વિરાજમાન હાય ત્યારે દરેક સિંહાસનની આગળ સાનાના ક્રમળ પર પ્રતિષ્ઠિત એવું એકેક ધર્મચક હાય છે. તે તેજમાં સૂર્ય કરતાં પણ અધિક તેજસ્વી હાય છે. તે ધર્મચક એ ખતાવે છે કે – આ ભગવાન ત્રણે લુવનામાં સવેત્તમ ચક્રવર્તી (ધર્મચક્રવર્તી) છે. તેના પ્રકાશ ચારે દિશાઓમાં ફેલાયેલા હાય છે. ભગવંત જયારે વિહાર કરતા હાય છે, ત્યારે આ ધર્મચક ઉપર આકાશમાં ચાલે છે.'.'

ધર્મ વરચક વર્તી દેવા ધિદેવ ભગવાન શ્રીતીર્થ કરનું ધર્મ ચક્ર સદા અપ્રતિહત હાય છે. તે કદી પણ નિષ્ફળ ન જ જાય. ચક્ર વર્તીના ચક્રનું ફળ તે৷ અનેકાંતિક છે. એટલે કે તે સ્વકાર્ય સાધે અથવા ન પણ સાધે, જેમ ભરતચક્રીનું ચક્ર ખાહુખલિ ઉપર ન ચાલ્યું.

આ ધર્મ ચર્ક પર દૃષ્ટિ પડતાં જ વિરોધીએોના મદ એોગળી જાય છે. આ ધર્મ ચર્કનુ સ્મરણુ-ધ્યાન પણ શઝુએોના મદને દ્વર કરે છે.<sup>2</sup>

અનેક મહાન્ વિદ્યાઓમાં આ ધર્મ ચક્રનુ ધ્યાન હોય છે. તેનું વર્ણન કરતા મંત્રાક્ષરાથી તે ધ્યાન ગિલત હોય છે. આ ધર્મ ચર્કનું ધ્યાન મિથ્યાત્વને હરે છે, એટલું જ નહીં પણ તેનુ વિશિષ્ટ ધ્યાન કરનાર સાધક સર્વત્ર અપરાજિત થાય છે.

अग्हिण नमो સ્તોત્રમાં<sup>3</sup> કહ્યું છે કે – તે અહ<sup>°</sup>ત્ દેવેન્દ્રવંદિત મહાન ભગવાન મહાવીર સ્વામીને અમારા નમસ્કાર થાએ। કે –

૧ લાેક પ્ર સ ૩૦ લાે. ૨૦/૨૨

२ स्मृतमपि प्रतिपक्षमदापहम् ।

લાક પ્ર. સ. ૩૦ મ્લો. ૨૧

उ त. स्वा. प्रा. वि ५ २०४

જેઓનું આ શ્રેષ્ઠ વર ધર્મચક સૂર્યસમાન તેજસ્વી છે, તેજથી પ્રજવલિત એવું તે જેઓની આગળ ચાલી રહ્યુ છે, જે આકાશ, પાતાલ અને સકલ મહીમંડલને પ્રકાશિત કરી રહ્યુ છે અને જે ત્રણે લાકમાં રહેલ મિશ્ચાત્વ અધકારને દ્વર કરી રહ્યુ છે.

ઉપર જેના ભાવાર્થ કહેવામાં આવેલ છે, તે ગાથાએ આ રીતે છે:-

अह 'अरहक्षो भगवक्षो महइमहावीरवद्धमाणस्स पणयसुरेसरसेहर-वियलियकुसमिच्चियकमस्स ॥१८॥

जस्स वरधम्मचक्क दिणयरिवव व भासुरच्छाय । तेएण पज्जलत गच्छइ प्रिओ जिणिदस्स ॥१६॥ आयास पायाल सयल महिमडल पयासत । मिच्छत्तमोहितिमिर हरेइ तिण्हवि लोयाण ॥२०॥

— न स्वा प्रा. वि पु. २०७

આ ગાથાઓમાં વિદ્યા ગર્ભિત છે. તે વિદ્યા આ રીતે છે:-

ॐ नमो भगवओ महइ महाबीरबद्धमाणसामिस्स जस्म वरधम्मचक्क जलत गच्छइ आयास पायाल लोयाण भूयाण जृए वा रणे वा रायगणे वा वारणे बद्यणे माहुणे यभणे सव्वमत्ताण अपराजिओ भवामि स्वाहा १।

આવી જાતની ધર્મ ગ્રકને દર્શાવતી વિદ્યાઓનું ધ્યાન અનેક યંત્રા અને યુકામાં જોવામાં આવે છે, તે અધાં સ્થળાના નિદે શ અહીં કરવા આવયશ્ક નથી.

એટલી વાત સુનિશ્ચિત છે કે ધર્મ ચક્રનું ધ્યાન કરનાર સાધક સર્વત્ર અપરાજિત થાય છે

પૂર્વના કાળમાં આચાર્યા વગેરે જે મહાપ્રભાવશાળી હતા, તે આવી જાતની વિદ્યાઓના જ્ઞાતા હતા, તેથી.

૧ જાએ ન. સ્વા પ્રા વિ. પૃ ૨૧૨ પછાનુ શ્રી **પ્**ચ-નમસ્કારચકેનુ ચિત્ર, વલય ૩જ્

જેમ ધર્મ ચકના ધ્યાનના આવા મહિમા છે, તેમ દરેક પ્રાતિહાર્ય અને અતિશયની પાછળ ઘણુ ઘણું રહસ્ય રહેલું છે, પણ કાલાનુલાવથી તેવું સાહિત્ય આજે ઉપલબ્ધ નથી.

આ ખધા જ અતિશયા કે પ્રાતિહાર્યાનાં વર્ણનાની બીજી વિશેષતા એ છે કે લગભગ ખધા જવર્ણનામાં ક્રિયાપદા વર્ષમાન કાળમાં છે. ભક્તામર વગેરે સ્તાત્રાનું અધ્યયન એ સ્પષ્ટ ખતાવી આપે છે.

જયારે ભગવત વિરાજમાન હતા, ત્યારે તો આ બધા પ્રભાવ હતા જ પણ ત્યાર પછીના મહામુનિઓએ પણ આ પ્રાતિહાર્યા અને અતિશયાથી સહિત જ ભગવતનુ ધ્યાન કરેલું છે. તે અનેક સ્તાત્રોમા સ્પષ્ટ દેખાય છે. કેવળ ધ્યાન કર્યું છે એટલું જ નહીં, પણ તે ધ્યાનનાં ફળ પણ તે મહામુનિઓએ અનુભવ્યાં છે અને તે ઠારા શ્રી જિનશાસનની મહાન્ પ્રભાવના કરી છે.

ખધા જ વર્ત માનકાળવાચી કિચાપદામાં એ સંકેત નિહિત છે, કે ભગવન્તનું ધ્યાન જાણે કે ભગવાન સાક્ષાત વિદ્યમાન હોય તે સ્વરૂપમાં કરતું. આવી અસ્તિતાને ધ્યાનગમ્ય અસ્તિતા કહેવામાં આવે છે, તે શાધ્વત હાય છે. અતિશયો અને પ્રાતિહાર્યોથી સહિત એવા અદિ તીર્થ કર લ વાન શ્રીઋષભદેવ આજે પણ ભવ્ય- છવાને સહાય કરવા માટે રાદા તત્પર છ, એમ શું ભકતામર સ્તાત નથી કહેતુ શભદામર સ્તાત્ર માત્ર એટલુ જ કહે છે એમ નહીં, પરન્તુ ભક્તામર સ્તાત્રની તો આ ચિરંજયી પ્રતિના છે.

ખધા જ સ્તાત્રો વગેરેમા કયા કયા અતિશયોથી સહિત ભગવાન છે, તે વર્ણુન કરવા જતાં તાે એક સ્વત ત્ર મહાગ્રંથ તૈયાર થઈ જાય તેમ છે. કેવળ નમૂનારૂપે અહીં આ એક અવતરણ જુઓ — ततश्च उत्ताप्तसुवर्णवर्णसमवसरणस्य अष्टमहाप्रातिवार्यसमन्वित चतु स्त्रिशवतिशयोपेत अर्हद्भट्टारक द्वात्रिशन्तसुरेन्द्रैः पूज्यमान श्रीवर्धमानस्वा-मिन अभिसचिन्त्य गणधराह्वान कृत्वा वर्धमानमन्त्र अष्टोत्तरसहस्र जपेत्।

—પંચ નમસ્કાર ચકોદ્ધાર વિધિ, (પચ પરમેષ્ઠિ મહામત્ર યત્ર ચકે વૃત્તિ) ન. સ્વા. પ્રા. વિ પૃ. ૨૨૧

— તે પછી અત્યત તપાવેલ (દેદીપ્યમાન) સુવર્ણ સમાન વર્ણ વાળા, સમવસર્ગુમાં વિરાજમાન, આઠ મહાપ્રાતિહાર્યોથી સહિત. ચાત્રીશ અતિશયેાથી યુક્ત, ખત્રીશ દેવેન્દ્રોથી પૂજાતા, અરિહ ત લગવત શ્રીવર્ધમાન સ્વામીનુ એકાય લાવે ચિતન કરવુ, તે પછી ગળુધરાનુ આહુવાન કરવુ અને તે પછી વર્ધમાન મંત્રના ૧૦૦૮ જપ કરવા.

### દેવકૃત બીજો અતિશય ચામરા

खे चम । दे।

वं=आश्रासां चमरा =यासरे। है।य छे.

ભાગવન્ત જયારે ચાલતા હાય છે ત્યારે તેમની આગળ ઉપર આકાશમાં ચામરા ચાલે છે અને ભાગવંત જયારે બેસે, ત્યારે ભાગવતની ખ ને બાજુ દેવતાએા ચામરા વીઝતા હાય છે.

આ અતિરાયના વિશેષ વર્ણુન માટે જુએા ચતુર્થ મહા-પ્રાતિહાર્ય ચામર શ્રેણિનું વર્ણુન

> દેવકૃત ત્રીજો અતિશય સિહાસન

खे मपादपीठ मृगेन्द्रासनम्ज्ज्वलम् ।

૧ અ. ચિં. કા ૧, ^લેા. ધ્૧ ૨ અ. ચિંકા ૧ ગ્લાે ધા

खे=આકાશમાં सपादप'ठ=पाहपीठथी સહિત मृगेन्द्र मन=સિહાસન उच्जवल=ઉજજવલ.

ભગવંત જ્યારે વિહાર કરતા હાય ત્યારે પાદપીઠથી સહિત એવું નિમેલ સ્ફટિક રત્નનું બનાવેલું ઉજજવલ સિહાસન ભગ-વંતની આગળ ઉપર આકાશમા ચાલતું હાય છે અને ભગવંત બેસે ત્યારે તે સમુચિત સ્થાને નીચે ગાઠવાઈ જાય છે.

આ અતિશયના વિશેષ વર્ણન માટે જુએા પંચમ મહા-પ્રાતિહાર્ય સિહાસનનું વિર્ણન

દેવકૃત ચાેથા અતિશય

পতা ওপ

खे छत्रत्रयम् ।

खे=આકાશમાં. छत्रयणम=ત्र**ण છ**ત્ર હાય છે.

ભગવત જયારે ચાલતા હોય છે, ત્યારે ભગવંતની ઉપર આકાશમાં ત્રણ છત્ર ચાલે છે અને ભગવંત બેસે ત્યારે તે ત્રણ છત્ર ભગવંતના મસ્તકની ઉપર થાડેક દ્વર સમુચિત સ્થાને ગાઠવાઈ જાય છે.

આ અતિશયના વિશેષ વર્ણુ ન માટે જુએા અષ્ટમ મહા-પ્રાતિહાર્ય ત્રણુ છત્રનું વર્ણુ ન.

> દેવકૃત પાંચમા અતિશય રત્નધ્વજ (ઇન્દ્રધ્વજ, ધમ<sup>૧</sup>ધ્વજ)

खे रत्नमयो ध्वजः २।

૧ અ. ચિં. કા. ૧ <sup>2</sup>લેૃા ૬૧ ૨ અ. ચિ. કા ૧ <sup>2</sup>લેા. ૬૧

खं = आंधारामा रत्नमयो हन्ज रत्नमय ध्वेश छे.

ભગવંત જયારે વિહાર કરતા હાેય છે ત્યારે ભગવતની આગળ આકાશમાં (જમીનથી અહર) રતનમય ધ્વજ ચાલે છે. ભગવતના સમવસરણમાં તે ચાેગ્ય સ્થાને ગાેઠવાઈ જાય છે.

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં¹ કહ્યું છે કે -

आगासगओ कुडभीसहस्सपरिमडिआभिरामो इदज्झओ पुरओ गच्छइ।

ઉપર આકાશમા અત્યંત ઊચા હજારા નાની પતાકાએાથી સુશાભિત અને મનાહર એવા ઇન્દ્રધ્વજ ભગવંતની આગળ ચાલે છે.

તે ઇન્દ્રધ્વજ સુરા અને અસુરાથી સચારિત હાય છે. તે એક હજાર યોજન ઊંચો હાય છે તેને જોતાં જ એવું લાગે કે જાણે ઉજવલ દેવગ ગાના પ્રવાહ નીચે ઊતરતા ન હાય! તે ધ્વજને મણિઓની કિંકિણીઓ હાય છે. તે કિંકિણીઓના મંજુલ ધ્વનિ સાલળતાં એવુ લાગે છે કે જાણે દિશાએક પ દેવાગનાએ! મંજુલ ગીતા ગાઈ રહી ન હાય! આ ધ્વનિ પહું જ મધુર હાય છે.

આ ધ્વજ વિશે શ્રી વીતરાગસ્તવ માં કહ્યુ છે કે —

'જગતમાં આ એક જ સ્વામી છે,' એમ એકની સખ્યા ' ખતાવવા આ ઇન્દ્રધ્વજના ખહાનાથી ઇન્દ્રે પાતાની તર્જની આંગળી ઊંચી કરી છે.'

જગતમાં આ ઇન્દ્રધ્વજ જેવી ઊચી મનાહર અને ઉત્તમ ધજા બીજી હાતી નથી. આ ધજા જેવા રતના બીજે જોવા પણ ન મળે. બધા ધ્વજોમાં આ જ ધ્વજ આત મહાન્ હાવાથી એને ઇન્દ્રધ્વજ કહેવામાં આવે છે. જેમ દેવતાઓમા ઇન્દ્ર શ્રૃેષ્ઠ, તેમ ધ્વજોમાં આ ધ્વજ સર્વશ્રેષ્ઠ હાય છે.

१ सत्र ३४, स्पतिशव १०

ર પ્ર ૪ મલા.

આ <sup>દ</sup>વજને ધર્મ<sup>દ</sup>વજ પણ કહેવામાં આવે છે.

ત્રિપષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર' માં ભગવાન શ્રી ઋષભદેવના વિહારનું વર્ણુન કરતાં કહ્યુ છે કે—

' સર્વ' કર્મ ના જય કરવાથી ઊ ચા જયસ્તં ભ જેવા, નાની નાની હજારા પતાકાએાથી યુક્ત ધર્મ ધ્વજ તેઓની આગળ ચાલતા હતા.'

# દેવકૃત છકો અતિશય પગ મૂકવા માટે સાનાના કમળા

अहिन्यासे चामीकरणङ्काजानि<sup>२</sup>

अहिन्यामे= પગ મૂકવા માટે वामी करा द्वाजानि= से। નાનાં કમળા હાય છે.

જ્યા જયાં ભગવન્તના પગ પડે ત્યાં ત્યા દેવતાએ તે પગ પડે તે પૂર્વે જ સાનાનાં કમળા ગાઠવી દે છે.

કેવલગ્ઞાનની ઉત્પત્તિ પછી ભગવન્તના ચરણા ભૂમિને સ્પર્શતાં નથી. ભક્તિથી સભર—હૃદયવાળા દેવતાઓ ભગવન્તના પાદન્યાસ નિમિત્તે નવ સુવર્ણ કમળાની સતત કમળદ્ધ રચના કરે છે. આ કમળા સાનાનાં હાવા છતાં સ્પર્શમા માખણ જેવાં મૃદુ હાય છે. નવ કમળા કમળદ્ધ પક્તિમાં હાય છે. તેમાંના બે કમળા હપર ભગવાન પાતાનું ચરણ—યુગલ (બે પગ) મૂકતા મૂકતાં વિચરે છે. ખાકીનાં સાત કમળા પાછળ હાય છે. વે નવુ પગલું જયાં ભગવત મૂકે ત્યાં તે પૂર્વે જ પાછળનું છેલ્લું કમળ આગળ પગ નીચે ગાઠવાઈ જાય છે.

૧ ૫૦ ૧/૨ સર્ગ ૬ પૃ. ૨૦૪/૫

ર અ. ચિં.

उ दोहि पउमेहि पाया, मग्गेण य होइ मत्तऽन्ते ।
 — विशेषा. भा २ पृ ३३८

શ્રી વોતરાગ-સ્તવમાં સ્તુતિ કરતાં કહ્યું છે કે —

' હે નાથ! જ્યાં જ્યાં આપનાં પગલાં પડે છે ત્યાં દેવતાએ સોનાનાં કમળોની રચનાનાં બહાનાથી કમલવાસિની શ્રી (લક્ષ્મી ને વેરે છે.'

श्री वीतरागस्तव प्र. ४ रक्षेर. उना विवर्षमां ४ ह्यु छे डे-भवति च त्रिम्व लक्ष्मोनिवायस्य भगवतम्बरणस्यासादवने. सश्रीकतेति ।

— ત્રણે લુવનની લક્ષ્મીના નિવાસ એવા લગવન્તના પાદ-ન્યાસથી ભૂમિ શ્રીવાળી થાય છે.

ભક્તામરસ્તવમાં કહ્યુ છે કે —

(વકરવર એવા સુવર્ણના નવીન કમળોના પુંજ જેવી કાંતિવાળા અને સર્વ બાજુએ પર્યુલ્લાસ કરતી (ઊછળતી, જાણે નૃત્ય કરતી હોય તેવી) નખાનાં કિરણોની શિખ એ મ્અલાગો) વડે મનાહર એવા આપના પગ જયાં પગલા ધરે (મૂકે) છે, ત્યાં વિબુધા (દેવતાએ), હે જિનેન્દ્ર! સુવર્ણનાં નવ કમળો પરિકલ્પે (વિરચે) છે.

-- ભક્તા. ગા. ૩૨

ત્રિષ્ઠિટ શલાકા પુરુષચરિત્રમાં વિભાગવાન શ્રી ઋષભદેવના વિહારનું વર્ણુ ન કરતાં કહ્યુ છે કે —

' દેવતાઓએ સચાર કરેલા સુવર્ણ કમલાે ઉપર રાજહંસની જેમ લીલા સહિત તેએા ચરણ–ન્યાસ કરતા હતા.'

(મદાકાતા---) જ્યા જ્યાં તારા પદ પદ ધરે ત્યા સુરાસુરવૃન્દ, વેરે લક્ષ્મી કમલ છલથી પદ્મસદ્મા મુર્નીદ! ---કાવ્યાનુવાદ ૨ પર્વ ૧/૨ સર્ગ ૬, પૃ. ૨૦૪/પ

२ यत्र पादी पद धत्तस्तव तत्र सुरासुराः।
करन्ति पङ्कजन्याजान्छ्य पङ्कजनासिनीम्।।
— थी. २त. प्र. ४ १थे।. ३

આ નવે કમળામાંનુ દરેક કમળ અહું જ સુંદર અને મૂદ્યવાન હાય છે. આ નવ કમળા તે ફક્ત તીર્થ કર ભગવન્તને જ હાય છે. જગતમાં બીજા કાઈ ને પણ પગ મૂકવા માટે આવાં સાનાનાં કમળા કદાપિ મળતાં નથી. આવાં કમળા ફક્ત ભગવાનની હાજરીમા જ ભગવન્તના અતિશયરૂપે દેવતાએ રચી શકે છે. ભગવન્તની હાજરી ન હાય અને બધા જ દેવતાએ મળીને પણ આમાંના એક પણ કમળ જેવું કમળ કદાપિ ન બનાવી શકે. કદાચ બધા જ દેવતાએ મળીને પણ એક કમળ બનાવે તાપણ તે કમળ ભગવન્તના કમળની તુલનામાં કદાપિ ન જ આવી શકે. તે કમળના બધા જ ગુણા ભગવન્તના કમળ કરતાં અનન્તગુણ હીન હાય કારણ કે ભગવન્તનું કમળ તે અતિશય છે. અતિશય એટલે જ તત્સમાન વસ્તુ કરતાં અધી જ અપેક્ષાએ અનન્તગુણ અધિક ગુણવાન વસ્તુ. આ વ્યાપ્યા આપણે પૂર્વે જોઈ ગયા છીએ.

ભગવન્તના એક એક સુવર્ણ કમળનુ મૂલ્ય કેટલુ તે તમે જાણા છા ?

એક ખાજુ જગતનું બધુ જ સુવર્ણુ મૃકવામા આવે અને બીજી ખાજુ લગવન્તના પગનું એક જ કમળ મૃકવામાં આવે તો સર્વ સુવર્ણુની રાશિ કરતાં લગવન્તના એક જ કમળનું મૂલ્ય અનન્તગુષુ અધિક થાય. આ બધો જ પ્રભાવ લગવન્તનો છે, તેઓની લોકોત્તર પાત્રતાના છે અને મહત્તમ પુષ્યના ઉદ્દયના છે.

ભગવન્તની હાજરી વિના બધા જ દેવતાએ એક પણ સુવણે કમળ ન રચી શકે, જયારે ભગવન્તનો હાજરીમાં ભગવન્તના અતિ-રાયથી એક જ દેવતા નવેનવ કમળોની રચના કરી શકે. આ બધા પ્રભાવ પણ ભગવન્તના જ જાણવા.

કરાડા દેવતાએ ભગવન્તની સાથે હાય છે. બધા જ ભગવં-તને લાકાત્તમ પુરુષ તરીકે સાક્ષાત્ નિહાળતા હાય છે. બધા જ જાણતા હાય છે કે ભગવંત સર્વોત્તમ પૂજા માટે સર્વોત્તમ પાત્ર છે. આવી સ્થિતિમાં ભગવન્ત માટે દેવતાએ અતિભક્તિપૂર્વક આવાં કમળા બનાવે, એમાં જરા પણ આશ્ચર્ય નથી. ભક્તિમાન આત્માંઓ ભક્તિનાં પાત્ર માટે બધું જ કરી છૂટે છે. કોઈ સહેજ આગળ પડતા માળુસ ઘરે આવે તાય લાકા ગાલીચા વગેરે પાથરે છે, તા પછી ત્રણ જગતના અગ્રેસર ભગવાન માટે દેવતાઓ સુવર્ણ –કમળા બનાવે, તેમાં કશું જ આશ્ચર્ય નથી.

તે સર્વ જીવાને પણ ધન્ય છે કે જેઓએ સુવર્ણ કમળા પર પગ મૂકતા મૂકતા, ગણધરા, ઇન્દ્રો વગેરેથી સહિત એવા ભગવન્તના વિહાર જોયા હશે! આવાં દશ્યા ફક્ત ભગવતની વિદ્યમાનતામાં જ જોવા મળે અને તે માટે પણ મહાન્ સદ્ભાગ્ય જોઈએ.

શ્રી ભક્તામર ત્તાત્રમાં ૩૨મા પદ્ય રૂપે નવ સુવર્ણ કમળાને વર્ણવતી જે ગાથા છે, તે આ રીતે છે.

🚈 🖅 उन्निद्रहेमनवपकजपुजकाती ९

पर्युल्लसन्तखमयूखिशिखाभिरामी ।
पादी पदानि तव यत्र जिनेन्द्र । धत्तः,
पद्मानि तत्र विवुधाः परिकल्पयन्ति ॥३२॥

આ ગાથાના અર્થ પૂર્વે આ જ અતિશયના વર્ણનમાં આપેલ છે.

આ ગાથા મંત્રપદેાથી ગર્ભિત છે. તેની વિધિપૂર્વ ક આરાધના કરવાથી સુવર્ણુ વગેરે ધાતુના વેપારમાં અત્યંત લાસ થાય છે, રાજ-સન્માન મળે છે અને વચન આદેય થાય છે.

સુવર્ણુ કમળાથી ગર્ભિત ધ્યાનમાં જે જે શક્તિએ છે તેમાંની થાડીક જ શક્તિઓના અહીં ઉપર નિદે<sup>૧</sup>શ કરેલ છે.

સુવર્ણુ –કમળા પર નિહિત ભગવંતનાં ચરણ –યુગલનુ ધ્યાન અનેક ભયહર સ્તાત્રામા આવે છે, તે ધ્યાનથી ગમે તેવા માટામાં માટા ભયાતકાળ દૂર થઈ જાય છે. આ વસ્તુની વિશેષ સમજણ

ર અહી-પહલા ચરણમાં काती શબ્દમાં દીર્ધ ती છે અને પ્રથમ અર્રણ पादोन સ્વતત્ર વિશેષણ છે. જુએા ભક્તા. સ્તા. ગુણા. પૃ. ૩૪ ડિપ્પણી

માટે निमकण સ્તાત્રનું અધ્યયન બહુ જ જરૂરી છે. તેમાં ફરી ફરી ભગવન્તના ચરણ્યુગલનું જ ધ્યાન છે. આના પ્રભાવથી એ સ્તાત્રનુ નામ મહાભયહર સ્તાત્ર પણ કહેવાય છે.

મહાપ્રભાવિક નવ સ્મરણે।માંના निमकण, भक्तामर अने क्रवाणमिंदर એ ત્રણુ સ્તોત્રોના પ્રાર ભમાં જ ભગવન્તના ચરણુ યુગલનુ ધ્યાન છે.

युवण् क्रमणे पर निहित सगवन्तनां यरण्युगदाना प्रसावधी छवने ससारमां गमे तेवी आपित्तमांथी रक्षण् मणे छे, मेहिंध- क्षर हर थाय छे, पापाना नाश थाय छे, सयमां असय मणे छे, सपित्रोनी प्राप्ति स्वयं थाय छे अने छव अनुक्रमे मेहिन दक्ष्मीने वरे छे. अथी क सक्तामर—कारे से यरण्युगदाने बानबन भवजने पतता जनानाम् —' सवसमुद्रमां दूअतां प्राण्यिमा माटे आद अन-तरवानुं साधन क्षुं छे अने क्ष्याण्माहर—कारे 'सनारमागरितमज्बदणवजन्तुपोतायमानम् '— संसारसागरमां दूअता सर्व छवे। माटे नौक्ष समान क्षेत्र छे.

### દેવકૃત સાતમા અતિશય ત્રણ ગઢ

वप्रत्रय चारू<sup>3</sup>।

चारू = મનાહર वप्रत्रय = ત્રણ ગઢ હાેય છે.

સમવસરણમાં રત્નમય, સુવર્ણમય અને રજતમય એમ ત્રણ મનાહર ગઢ હાય છે.

ભગવંતની નજીકના સૌથી પ્રથમ રત્નાના ગઢ વૈમાનિક દેવ-તાએા બનાવે છે. તે પછીના બીજો ગઢ જયાતિષી દેવતાએા સુવર્ણના

૧ ગાથા ૧

ર ગાયા ૧

<sup>3-</sup> અ. ચિ. ડા. ૧ ધ્લા. ૬૨

ખનાવે છે. તે પછીના ત્રીજો ગઢ લુવનપતિ દેવતાએ રજત-ચાંદીના ખનાવે છે.

પ્રથમ ગઢમાં જેવાં રતના હાય છે, તેવાં રતના જગતમાં અન્યત્ર કચાંય પણ હાતાં નથી. આમાંનું એક એક રતન પાતાની કાંતિ આદિ ગુણા વડે જગતનાં સર્વ રતનાને જીતવા માટે સમર્થ હાય છે. એવી જ રીતે બીજા ગઢમાં જે સાનું હાય છે, તેના જેવું સાનું જગતમાં હોતું નથી. તે અત્યંત મનાહર હાય છે. એવી જ રીતે ત્રીજા ગઢમાં જે ચાંદી હાય છે, તે ઉત્તમ પ્રકારની શ્વેતતા આદિ અનેક ગુણાથી સહિત હાય છે. તેની કાંતિ પણ અદ્દલત હાય છે. તેની કાંતિ પણ અદ્દલત હાય છે. તેની ગાંદી જગતમા અન્યત્ર હાતી નથી. એક બાજુ જગતની બધી જ ચાંદી મૂકીએ અને બીજી બાજુ લગવંતના ત્રીજા ગઢની ચાંદી, તા લગવંતના ગઢની ચાંદીનું મૂત્ય બીજી બધી ચાંદી કરતાં અનંતગુણ અધિક થાય. આવા ઉત્તમ ત્રણ વપ્ર—પ્રાકાર—ગઢ દેવતાઓ લિક્તિવશ રચે છે.

શ્રી 'વીતરાગ સ્તવ 'માં કહ્યું છે કે 'હે દેવ! ત્રણે ભુવનને રાગ–દ્રષ–માહરૂપ ત્રણે દાેષાથી ખચાવવા આપ પ્રવૃત્ત થયા છા, એ જોઈને જાણે ત્રણ પ્રકારના દેવતાઓએ ત્રણ ગઢ ન ખનાવ્યા હાય'!'

શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર સૂ<sup>(</sup>રકૃત-કલ્વાણમ'દિન્માં કહ્યુ છે કે —

હે લગવન્! આપ મિશુએા, સુવર્ણ અને રજતથી સુન્દર રીતે બનાવાયેલા ત્રશુ ગઢ વડે સર્વ બાજુએથી શાભી રહ્યા છેા, જાશુે એ ત્રશુ ગઢ એટલે આપના વિશ્વવ્યાપી કાંતિ, પ્રતાપ અને યશના સંત્રય ન હાય<sup>3</sup>?

<sup>1 —</sup> પ્રવ સારાે. ટી. ગા. ૪૪૭, ઉપ પ્રા. ભાષા વ્યા ૧ અને વી. સ્ત. પ્ર ૪ શ્લાે ૫ અવ.

ર વી. સ્ત. પ્ર. ૪, શ્લાે. ૪

૩ ગા. ૨૭

ત્રણુ ગઢમાં ત્રણુ જગત છે: દેવજગત, મનુષ્યજગત અને તિયું ચજગત. છે સારાંશ કે દેવજગતના પ્રતિનિધિ દેવા સમન્ વસરણમાં છે. એવી જ રીતે મનુષ્યા અને તિર્ય ચા વિશે પણ જાણવું. મહાકવિએા કાતિને રતનાના વર્ણ વાળી, પ્રતાપને સુવર્ણના વર્ણ વાળા અને યશને રજતના વર્ણ વાળા વર્ણ વે છે. શ્રી સિદ્ધ સેન દિવાકર સૂરિની સ્વાભાવિક સર્વોત્તમ કાવ્યશક્તિ અહીં અળકી ઊઠે છે.

ખરેખર જ પછી થયેલા કવિએાએ જે કહ્યું છે કે — ' अनु मिद्धसेन कवयः ખધા જ કવિએા સિદ્ધસેનથી ઊતરતા છે,' તે તદ્દન યથાર્થ છે.

પહેલી બત્રીશીમા શ્રી સિદ્ધ<mark>સેન દિવાકર સૂરિ</mark>એ કહ્યું છે કે—

હે દેવ! મારામાં કાવ્યશક્તિ છે અથવા મને બીજા કવિઓને વિષે ઈ માં છે, માટે હું આપની સ્તૃતિ નથી કરતો, અથવા મારી કીર્તિ જગતમાં ફેલાય એટલા માટે પણ હું આપની સ્તૃતિ નથી કરતો અથવા આપના ઉપર કેવળ શ્રદ્ધા છે એટલા માટે પણ હું આપની સ્તૃતિ નથી કરતો, પણ મેં એ નિશ્ચિત રીતે જાણ્યું છે કે ગુણુના ગ્રાતા એવા મહાપુરુષાના પણ આપ પૂજનીય છા, માટે જ હું આપની સ્તૃતિ કરુ છું.

કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી **હેમચંદ્રાચાય**ે ભંગવાન પણ અચેાગ-વ્યચ્છેદ દ્વા ત્રેશિકામાં કહે છે કે —

१ न काव्यशक्तेर्न परस्परेष्यंया,
न वीर । कीर्तिप्रतिबोधनेच्छया।
न केवल श्राद्धतयैव नूयसे
गुणज्ञपूज्योऽसि यतोऽयमादर: ॥४॥

<sup>-</sup> S Dwa. 1, Stanza-4

क्व सिद्धसेन-स्तुतयो महार्थाः अशिक्षितालापकला क्व चैषारे।

કચાં મહાન અર્થ વાળી શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર સૃરિની સ્તુતિએ। અને કચાં આ અભણુની અડઅડ કરવાની કળા <sup>9</sup>

આથી બે વસ્તુએા સમજાય છે કે — શ્રી હિદ્ધસેનસૂરિનું સ્થાન તેમની પછીના મહાનમાં મહાન્ કવિએાનાં હૃદયમાં પણ કેવું ઉચ્ચ હતું અને ગુણુગ્રાહિતા પણ કેવી હતી?

એ જ કલિકાલસવ<sup>°</sup>જ્ઞ વીતરાગસ્તવમાં પાતાની જાત (સ્વવ્યક્તિત્વ) વિશે કહે છે કે ---

क्वाह पशोरपि पशुः

वीतरागस्तवः क्व च ? २।

કેચાં પશુ કરતાં પણ પશુ એવા હું અને કચાં આ વીતરાગની સ્તવના ?

આવી લઘુતા જયારે હૃદયમાં આવે ત્યારે જ ભગવાન સાયા અર્થમાં સમજાય છે અને ત્યારે જ સર્વ શાસ્ત્રોના રહસ્ય હૃદયમાં સ્વયં પ્રકાશિત થાય છે. શ્રી હિમચ દાચાર્ય જે કલિકાલસર્વ જ્ઞની પદવીને વર્યા, તે સરસ્વતીના પસાદથી તેા ખરું જ, કિન્તુ તે કરતાં પણ ભગવાન વીતરાગની કૃપા તેઓ અધિક પામ્યા હતા, તેનું એક જ કારણ હતું કે તેઓના હૃદયમાં શ્રી વીતરાગ ભગવ ત પ્રત્યે અસાધારણ ભક્તિ હતી, જે તેમના રચેલા વીતરાગસ્તવમાં સ્પષ્ટ દેખાય છે. આવી ભક્તિ આવે ત્યારે જ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યોની પ્રતીતિ થાય છે. આ પ્રતીતિ તીતરાગ—ત્વનના પ્રકાશ ર—3—૪—૫માં, ભક્તામર સ્તાત્રમાં, કલ્યાણમાંદર સ્તાત્રમાં અને ખીજા અનેક સ્તવામાં અંતર્ગભિત છે. તે વિના આવી રચનાઓ જ અશકય છે. શ્રી હેમચ'દ્રાચાર્યના હૃદયમાં ભગવંતના શૃણામાં

ર અયાગ વ્ય. ગા. ૩

૩ વી. સ્ત. પ્ર. ૧ કલાે. ૭

સૌથી અધિક મહત્ત્વ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યાનું જ હતું. તેથા જ વીતરાગ—સ્તવમાં સૌથી મહત્ત્વનાં ગુણા તરીકે અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યાને વર્ણુ વવા માટે પહેલા ર–૩–૪–૫ પ્રકાશ (Chapters), વીતરાગ—સ્તવના કુલ ૨૦ પ્રકાશમાંથી, તેઓએ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યાને આપી દીધા છે.

જેઓએ પાતાને જ આખા જગત કરતાં અધિક વિદ્વાન્ માની લીધા છે એવા કેટલાક તાર્કિકા આ વિષયમા પ્રશ્નોની ઝડીએા વરસાવે છે કે —

'જો ભગવંતને આવા અદ્ભુત અને મહાન્ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યો હાય, જો ભગવંત સાથે કરાડા દેવતાઓ વિચરતા હાય અને આવા અદ્ભુત ભગવંતના પ્રભાવ હાય, તા તે કાળમાં વિદ્યમાન બીજા ધર્મવાળાઓને તે કેમ ન દેખાયા ? તેઓએ પાતાના એક પણ ચથમાં તેનુ જરા પણ વર્ણન કેમ ન કર્યું ? ખધા જ લાકા જૈન કેમ ન થઈ ગયા ?' વગેરે વગેરે.

જો કે આવા પ્રશ્નોના ઉત્તર આપવાનુ આ સ્થળ નથી. છતાં એક ઉત્તર જરૂર આપીશ કે—

શ્રી સિકસેત દિવાકર સૂરિ, શ્રી હેમચંક્સૂરિ વગેરે મહાન્ લાર્કિકોએ આમાંના એક પણ લર્ક કર્યા નથી? શુ તેઓ તર્ક કરી શકતા ન હતા? શું તેમના કરતાં પણ આજના આ વિદ્વાનાની સુદ્ધિ દોઢી (દોઢડાદ્યા? છે? આવા સમર્થ આચાર્યોએ પણ પૂર્વ પર પરાથી જેવું વર્ણુન ચાલતું આવ્યું, તેવું જ વર્ણુન કર્યું છે. તેમા એક પણ અલર અધિક કે ઓછા નહીં. આ આચાર્યોની આવી શાસન પ્રત્યેની સમર્પિતતાના કારણે જ આજે આવા વિષમ કાળમાં પણ ભગવંતના આવા દિવ્યાતિદિવ્ય સ્વરૂપનું વર્ણુન આપણને ઉપલખ્ધ થાય છે. તેઓ જે તર્ક—વિતર્ક કરવા ગયા હોત, તા આવું ઉત્તમ ભગવાનનું સ્વરૂપ આપણી વચ્ચેથી અદશ્ય થઈ ગયું હોત, અને એક વાર શાસ્ત્રોમાથી ખુદ ભગવંતનું રૂપ જ જો હુપ્ત થાય, તો પછી બાકી રહે પણ શું?

એટલું નિશ્ચિત સમજં કે ખીજા ધર્મશાસ્ત્રકારાની જેમ જૈનાના ઇશ્વર મતિકલ્પિત નથી. જૈનાના ઇશ્વર ભગવાન તીર્થ કર તો જગતનું ત્રૈકાલિક અખાધિત શાશ્વત પરમાર્થ સત્ય છે. જેમ ભગવાન પરમાર્થ સત્ય છે, તેમ આ અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યા પણ પરમાર્થ સત્ય છે, કારણ કે આ અતિશય ગુણાના ભગવાન તીર્થ કરની સાથે અવિનાભાવ સંખ ધ છે, એટલે કે ભગવાન પ્રાતિહાર્યા વિનાના પણ કદાપિ હાતા નથી અને પ્રાતિહાર્યા ભગવાન વિનાના કદાપિ હાતા નથી.

આ ત્રણ ગઢરૂપ અતિશચના વર્ણુનમાં અભિધાન-ચિતા-મણિની સ્વાપત્ત ટીકામાં કહ્યુ છે કે तया समवमरणे रत्नसुवर्णरूप्यमय प्राकारस्रय मनोज्ञ भवतीति सप्तमः ।

સમવસરણમાં રતન–સુવર્ણ°–રજતમય ત્રણ મનાેહર ગઢ હાેય છે. એ સાતમાે દેવકૃત અતિશય છે.

આમાં સમવસર્ણના ઉલ્લેખ હાવાથી અને ત્રણ પ્રાકારને સમજવા માટે સમવસર્ણનું ગ્રાન જરૂરી હાવાથી અહીં સક્ષેપમાં સમવસર્ણનું વર્ણન આપીએ છીએ, તે આ રીતે:–

રજે સમયે લગવંતને કેવલગ્રાન ઉત્યન્ન થાય છે, તે જ સમયે પૂર્વના ત્રીજા લવમાં આંધેલું તીર્થ કર નામકર્મ ઉદયમાં આવે છે. એ જ ક્ષણે ચાસઠ ઈન્દ્રનાં આસન કપાયમાન થાય છે. ઉપયાગ મૂકીને જોતાં તેમને જણાય છે કે લગવંતને કેવલગ્રાન ઉત્પન્ન થયું છે. તેથી આન દિત મનવાળા તે ઈન્દ્રો પાતાના પરિવાર સાથે કેવલગ્રાનના સ્થળે આવે છે અને તે દેવતાએ સમવસરણની સ્થના આ રીતે કરે છે:—

વાયુકુમાર દેવતાએ। યાજન પ્રમાણુ ભૂમિમાંથી કચરા વગેરે દ્દર કરીને ભૂમિને શુદ્ધ કરે છે.

૧ અ. ચિં. કા. ૧ શ્લા. ૬૨ ટી

ર લાે. પ્ર. સ. ૩૦ પૃ. ૨૫૩/૨૬૭ના સારાશ.

દે ભ મ. ૧૧

તે પછી વ્યંતર દેવતાએ તે ભૂમિથી સવા કાેસ ઊ ચું એવું સુવર્ણ-રત્ન-મણિમય પીઠ ખનાવે છે.

તે પછી ભવનપતિ દેવતાએ ભૂમિથી દૃશ હજાર પગથિયા ઊંચા ચાંદીના પ્રાકાર (ગઢ) ખનાવે છે. એક એક પગથિયું એકેક હાથ ઊંચું અને પહેાળું હાય છે. આ રીતે આ ગઢ જમીનથી અઢી હજાર ધનુષ એટલે સવા ગાઉ ઊંચા હાય છે. આ ગઢની ભીંતા પાંચસા ધનુષ ઊંચી અને ૩૩ ધનુષ+૩૨ અ ગુલ પહાળી હાય છે. તે ગઢની ભીંતા ઉપર ઉત્તમ પ્રકારની કાંતિવાળા સાનાના કાંગરા હાય છે.

તે ગઢને રતના ચાર દરવાજા હાય છે. દરેક દરવાજા ઉપર સુંદર પૂતળીઓ હાય છે. દરેક દરવાજા ઉપર મગરના ચિહનવાળી ધજાઓથી અંક્તિ ત્રણુ મણિમય તાેરણા હાય છે. દરેક દ્વારે ધજાઓ, અપ્ટમ'ગલ, પુષ્પમાળાએા, કળશા અને વેદિકા હાય છે. દરેક દ્વારે ઉત્તમ પ્રકારના દિવ્યધૂપને વિસ્તારતી ધૂપ–ઘટીઓ હાય છે.

આ ગઢના ખૂણેખૂણે મીઠા પાણીવાળી મણિમય પગિથયાંવાળી વાવા હાય છે.

આ ગઢને પૂર્વ દારે તું ખરુ નામના દેવ, દક્ષિણ દારે ખર્વાગી નામના દેવ, પશ્ચિમ દારે કપાલી નામના દેવ અને ઉત્તર દારે જટામુક્ડ ારી નામના દેવ દારપાળ તરીકે હાય છે. તેમાં તું ખરુ નામના દેવ લગવંતના પ્રતીહાર કહેવાય છે, કારણ કે ભગવાન પૂર્વ તરફના દારથી ગઢ ઉપર ચઢે છે.

આ પહેલા ગઢમા ચારે બાજુ પ્રતર=સમતલ ભૂમિભાગ ૫૦ ધનુષ પ્રમાણ હાેય છે, આ ગઢમાં વાહના હાેય છે અને સમવસરણમા આવતાં અને સમવસરણમાંથી જતાં દેવતાએા, મનુષ્યા અને તિર્થયા પણ જતાં–આવતાં હાેય છે.

તે ૫૦ ધનુષ પ્રતરના અંતે બીજા ગઢના પગથિયાંની શરૂ-આત થાય છે. તે પગથિયાં એક હાથ ઊંચાં અને એક હાથ પહેાળાં હાય છે. તે પગથિયાં પાચ હજાર હાય છે. તેટલાં પગથિયાં ચડચા પછી બીજો સુદર આકારવાળો ગઢ આવે છે.

બીજો પ્રાકાર જયાતિથી દેવતાએ ઉત્તમાત્તમ સુવર્ણથી રચે છે. તેને અનેક પ્રકારનાં રતનમય દેદીપ્યમાન કાંગરાએ થી સુંદર બનાવે છે. ગઢની ઊંચાઈ વગેરે પ્રથમ ગઢની માફક જાણવાં. ચારે કારની રચના પણ તે મુજબ જ સમજી લેવી.

તે ગઢના પૂર્વ દ્વારે જયા નામની બે દેવીઓ દ્વારપાલિકા તરીકે હાય છે. તે શ્વેત વર્ણની જ હાય છે અને તેમના અંને હાય અભયમુદ્રા વડે શાભતા હાય છે. દક્ષિણ દ્વારે વિજયા નામની બે દેવીઓ દ્વારપાલિકા હાય છે. તેઓ રક્તવર્ણની હાય છે. તેમના હાથમાં અંકુશ હાય છે. પશ્ચિમ દ્વારે અજિતા નામની બે દેવીઓ હાય છે. તેઓ પીત વર્ણની હાય છે અને તેમના હાથમાં પાશ હાય છે. ઉત્તમ દ્વારે અપરાજિતા નામની બે દેવીઓ હાય છે. ઉત્તમ દ્વારે અપરાજિતા નામની બે દેવીઓ હાય છે. તેઓના વર્ણની હાથમા મકર (?) હાય છે.

બીજા ગઢના પ્રતર=સમતલ ભૂમિભાગ પાંચસાે ધનુષ હાેય છે. આ બીજા ગઢમાં સિંહ, વાઘ, હરણ, માેર વગેરે તિય°ચા (પશુપક્ષીએા) હાેય છે.

આ ગઢમા ઈશાન ખૂણે મનારમ દેવ છ દા દેવતાઆ રચે છે. પ્રથમ પહારે દેશના આપ્યા પછી દેવતાઓથી સેવાતા એવા લગં-વન્ત ત્યાં આવીને બેસે છે.

ખીજા ગઢના પ્રતરના અંતે ત્રીજા ગઢના પગથિયાંની શરૂઆત થાય છે. તે પગથિયાંઓ પાંચ હજાર હાય છે. તેનું માપ પણ પૂર્વની જેમ જ જાણુવુ. તે પગથિયા ચડચા પછી ત્રીજો ગઢ આવે છે.

ત્રીજો રત્નમય ગઢ વૈમાનિક દેવા ખનાવે છે. તેને ઉજ્જવલ મણુએાના કાંગરા હાય છે. આ ગઢની ઊચાઇ વગેરે પહેલા ગઢની

૧ 'ળીશા નહિ ' એમ હાથના વિશિષ્ટ આકાર વડે દર્શાવવુ, તે અભયમુદ્રા છે.

માફક જાણવા. આ ગઢના પૂર્વ દારે સામ નામના વૈમાનિક દેવતા દ્વારપાળ હાય છે. તેના શરીરની કાંતિ ઉત્તમ સુવર્ણ જેવી હાય છે. તેના હાથમા ધનુષ્ય હાય છે. દક્ષિણ દ્વારે યમ નામના વ્યાંતર દેવતા દ્વારપાળ હાય છે. તેના વર્ણ ગૌર હાય છે અને તેના હાથમાં દડ હાય છે. પશ્ચિમ દ્વારે વરુણ નામના જ્યાતિષી દેવતા દ્વારપાળ હાય છે. તેના વર્ણ રક્ત હાય છે અને તેના હાથમાં પાશ હાય છે. ઉત્તર દ્વારે ધનદ નામના ભવનપતિ નિકાયના દેવ હાય છે. તેના શરીરની કાંતિ શ્યામ હાય છે. તેના હાથમાં ગદા હાય છે.

ત્રીજા ગઢના મધ્યમાં સમભૂતલ (Plain એવુ પીઠ હાય છે. તે એક ગાઉ અને છસા ધનુષ લાંબુ –પહેાળુ હાય છે.

આ ગાળ (વર્તુલ) આકારના સમવસરણની વિગત જાણવી. આ ભૂમિથી અહર હાય છે. તે પગથિયાંની રચના વડે ચારે તરફથી ઊંચુ હાય છે. તેમાં રત્નના ગઢની પત્ધિ ૧ ચાજન અને ૪૩૩ ધનુષમાં કાંઇક ન્યૂન હાય છે. સાેનાના ગઢની પરિધિ ૨ ચાજન અને ૮૬૫ ધનુપ અને કાંઇક ન્યૂન એવા ૨ હાથ હાય છે. રૂપાના ગઢની પરિધિ ૩ ચાજન અને ૧૩૩૩ ધનુષ અને ૧ હાથ અને ૮ અંગુલ હાય છે.

આ ગાળાકાર સમવસરણની વિગત થઈ. એ જ રીતે ચારસ સમવસરણ પણ હાય છે. તેના માપ વગેરેની વિગત લાેકપ્રકાશ– કાલલાેક, સર્ગ ૩૦, પૃ. ૨૫૯/૨૬૨થી જાણી લેવી.

પૂર્વે જે ત્રીજા ગઢમાં સમભૂતલ પીઠ કહ્યુ છે, તેની મધ્યમાં ઉત્તમ એવું અશાકવૃક્ષ હાય છે. તે એક યાજન વિસ્તારવાળુ હાય છે. તેની છાયા ગાઢ હાય છે. તે વૃક્ષ ભગવંતના શરીરથી ખાર ગુહ્યું ઊંચું હાય છે. તે વૃક્ષ સર્વ ખાજુએ પુષ્પા, પતાકાઓ અને તારહ્યાથી શાભતું હાય છે. તેમાં ભગવંતના મસ્તક પર આવે એ રીતે ત્રહ્યુ છત્ર શાભતાં હાય છે.

તે અશાકવૃક્ષના મૂળમાં ભગવતના દેવચ્છ દાે–ઉપદેશ આપવા માટે બેસવાનું સ્થળ ઊંચી પીઠ જેવું હાય છે. ત્યાં ચાર દિશામાં પાદપીઠથી સહિત ચાર સિહાસન હાય છે. સિહાસના ઉત્તમ પ્રકારનાં સાનાથી અનાવેલા અને રત્નખચિત હાય છે એટલે કે તેને હીરા જહેલા હાય છે. પાદપીઠ પણ રતનમય હાય છે. દરેક સિંહાસન અને પાદપીઠની જ્યાતિ અપાર હાય છે. તેના ઉપર પરમથી પણ પરમ (પરમાતિપરમ) જ્યાતિસ્વરૂપ પ્રભુ વિરાજમાન હાય છે. દરેક સિંહાસન ઉપર ત્રણ રતનમય છત્ર હાય છે. તે માતીઓની શ્રેણિઓથી શાભતાં હાય છે.

દરેક સિહાસનની અંને ખાજુએ ઉજ્જવલ બે ગ્રામરાને ધારણ કરતા બે બે દેવતાએ હાય છે. તે દેવતાએ ઉત્તમમાં ઉત્તમ આભૂષણાથી શાભતા હાય છે. દરેક સિહાસનની આગળ સુવર્ણ કમળ પર પ્રતિષ્ઠિત એવું તેજોમય ધર્મ ચક્ર હાય છે.

ચારે દિશાઓમાં ચાર મહાધ્વજ હોય છે. તેમાંના દરેક એક હજાર યાજન ઊંચા હોય છે. દરેક ધ્વજ ઘંટાએ અને નાની પતાકાઓથી શાભતા હાય છે. આ ચાર મહાધ્વજોનાં નામા આ રીતે છે:—

૧ પૂર્વ દિશામાં – ધર્મ ધ્વજ

ર દક્ષિણુ દિશામાં–માનધ્વજ

૩ પશ્ચિમ દિશામાં-ગજધ્વજ

૪ ઉત્તર દિશામાં –સિહધ્વજ

અહીં મિણિપીઠ (સમવસરણના મધ્યભાગનું પીઠ), ચૈત્યવૃક્ષ (અશાકવૃક્ષ), સિંહાસન, છત્ર, ચામર, દેવર્જાદો વગેરે વ્યત્તર દેવતાએા રચે છે.

આ બધી વિગત સામાન્ય સમવસરણની જાણવી, બાકી તેા કાેઈ મહાન દેવતા ભક્તિવશ એકલાે પણ બધુ જ રચી શકે છે.

હર્ષ ના ઉત્કર્ષ માં ત્યા દેવતાએ સિહનાદ કરે છે. આકાશમાંથી ઊતરતાં ઊતરતા દું દુભિ વગાડે છે.

આવા દિવ્ય સમવસરણમાં અને વાતાવરણમાં દેવતાએાથી સહિત ભગવાન સૂર્યોદય સમયે સુવર્ણ કમળા પર પગ મૂકતાં મૂકતાં પધારે છે. ભગવંત પૂર્વ દ્વાર વડે સમવસરણમાં મંગલ પ્રવેશ કરે છે. અશાેકવૃક્ષની પાસે આવીને તે વૃક્ષને ફરતી ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરે છે. તે પછી ભગવંત પૂર્વ સિંહાસને બેસે છેેેેે. ભગ-વતનાં ખંને ચરણા પાદપીઠ ઉપર હોય છે.

ભગવત સર્વ પ્રથમ 'નમો તિત્વસ્મ ' કહીને તીથ ને નમસ્કાર કરે છે. તે પછી મેઘગ ભીર, મધુર અને સર્વોત્તમ ગુણે થી સમૃદ્ધ એવી વાણી વડે દેશના આપે છે.

ેતીર્થ એટલે ચતુર્વિધ સંઘ. ભગવાન સર્વપ્રથમ સઘને નમસ્કાર કરે છે. સ્વયં ભગવાન જેને નમસ્કાર કરે તેને લોકો પણ પૂજે. ભગવાન કૃત્યકૃત્ય હોવા છતા લોકને પૂજનીય વસ્તુની પૂજાના આદર્શ આપવા માટે એટલે તીર્થ—સંઘ પૂજનીય છે એ અતાવવા માટે સ્વયં સર્વપ્રથમ તીર્થને નમસ્કાર કરે છે, જેમ ભગવાન કૃતકૃત્ય હોવા છતાં ધર્મ કહે છે, તેમ તીર્થને નમસ્કાર પણ કરે છે. અથવા તીર્થ એટલે શ્રુતજ્ઞાન. ભગવાન શ્રુતજ્ઞાનને નમસ્કાર કરે છે. અથવા તીર્થ એટલે શ્રુતજ્ઞાન. ભગવાન શ્રુતજ્ઞાનને નમસ્કાર કરે છે—કૃતજ્ઞતા અતાવવા માટે; કારણ કે પૂર્વના તીર્થામાં આરાધેલ શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસથી તેઓએ આ અરિહંતપણું પ્રાપ્ત કર્યું છે.

શ્રી ભદ્ર<mark>ખાહુ</mark> સ્વામીએ કહ્યુ છે કે —

तप्पुव्विया अरहया पूडयपूआ य विणयकम्म च। कयिकच्चो वि जह कह कहए णमए तहा तित्थ ॥

આની વૃત્તિમાં કહ્યુ છે કે —

तीर्य- श्रुतज्ञान तत्पूर्विकाऽर्हत्ता तदभ्यासप्राप्तेरिति । ઉપર કહેલી નિર્સું ક્તિના પાઠના અને તેના પરની વૃત્તિના સાર એ છે કે —

૧ ભગવત પણ જેને પ્રદક્ષિણા આપે એવા અશાકવૃક્ષ એથી જ જાણે પ્રાતિહાર્યોમા પ્રથમ સ્થાન ન પાર્સો હોય !

ર લાેકપ્રકાશ, સર્ગ ૩, પૃ. ૨૬૭ને આધારે.

(૧) તતપૂર્વ ક અહિંત્તા છે: –

શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસથી અરિહ તપણું પ્રાપ્ત થતું હેાવાથી ્રુતજ્ઞાન તીર્થ છે. તેથી ભગવાન તેવા તીર્થ ને નમસ્કાર કરે છે.

(૨) પૂજિત પૂજા–ભગવાને પણ તીર્થ ને પૂજેલ છે, તેથી લાેક પણ આદરપૂર્વક તેની પૂજા કરે, એ માટે ભગવાન તીર્થને નમ-સ્કાર કરે છે.

આ બન્નેમાં વિનયકમ છે. પ્રથમ 'त्र्वृविका अर्हत्ता 'માં ભગવાન પાતાના હુદયમાં રહેલા પૂજ્યભાવ—નમસ્કારરૂપ વિનય દ્ધારા વ્યક્ત કરે છે. ' र्वाजतपूजा ' માં લાકોને વિનય શીખવવા ભગવાન નમન્સ્કાર કરે છે.

ઘણી વિદ્યાએામાં સમવસરણનુ ધ્યાન કરવામાં આવે છે. તેનાથી સાધકને અનેક લાભાે થાય છે.

શ્રી વર્ષ માન વિદ્યાની વિધિમાં કહ્યુ છે કે –

अमृतमृद्रया सजीविनापादन, समवनरणस्यमगवदूपव्यानम् १।

અમૃતમુદ્રા વડે સમમસરણનું વાતાવરણ સજવન કરવું. ર તે પછી સમવસરણમાં રહેલ ભગવંતના રૂપનુ ધ્યાન કરવું.

આવા ઉલ્લેખો અનેક વિદ્યાએા, મત્રો, યત્રો વગેરેનાં વિધા-નામાં મળે છે. અહીં ફકત ઉપરનુ એક જ વર્ણુન દેષ્ટાન્ત રૂપે આપેલ છે.

શ્રી વર્ધમાન વિદ્યા વગેરે અનેક વિદ્યાઓના પટોમા પણ ત્રણ ગઢનું આલેખન કરવામા આવે છે.3

ં આથી સ્પષ્ટ સમજાશે કે ત્રણ ગઢ વગેરે પ્રત્યેક અતિશયની પાછળ મહાન ધ્યાનપ્રક્રિયાએા રહેલી છે.

૧ ત રવા પ્રા વિ પૃ. ૧૦૭

ર વર્ધમાન વિદ્યાના પટને વિશે આ ભાવના કરવાતું વિધાન છે

<sup>3</sup> જુઓ ન સ્વા. પ્રા. વિ. પૃ. ૧૦૪ ની સામે દર્શાવેલ વર્ષમાન વિદ્યાના પટનું ચિત્ર

## દેવકૃત આઠમા અતિશય ચતુમુ ખાંગતા

चतुर्मुखाड्गता १।

સમવસરણમાં ભગવંત ચાર મુખ અને ચાર અંગવાળા હાેય<sup>ર</sup> છે.

સમવસરણમાં પૂર્વ દિશાના સિહાસને ભગવંત પાતે બેસે છે. બીજી ત્રણ દિશાઓમાં વ્યંતર દેવતાએ સિહાસન વગેરેથી સહિત ભગવંતના શરીરની ત્રણ પ્રતિકૃતિએ રચે છે. આ ત્રણ પ્રતિકૃતિએ રચે છે દેવતાએ, પણ તે થાય છે—ભગવતના પ્રભાવથી જ. ભગવંતના પ્રભાવથી જ દરેકને એમ લાગે છે કે સ્વયં ભગવંત જ અમને ધર્મ કહી રહ્યા છે. 3

શ્રી વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કહ્યુ છે કે–

जे ते देवेदि कया, तिदिसि पिडक्ष्वगा तस्स । तेसिपि तप्पभावा, तयाणुरूव हवइ रूव४ ॥

દેવાએ જે ત્રણ દિશામાં ભગવંતના ત્રણ પ્રતિરૂપ કર્યા છે, તે પ્રતિરૂપાને પણ ભગવંતના પ્રસાવથી જ ભગવંત જેવું રૂપ હાય છે.

શ્રી વીતરાગ સ્તવમાં અલંકારિક ભાષામાં કહ્યું છે કે – ' હે નાથ ! દાન–શીલ–તપ–ભાવરૂપ ચતુર્વિધ ધમ'પુરુષાથ'ની

૧ અ. ચિં. કાં. ૧ ક્લા. ૬૨

२ चत्वारि मुखानि अगानि गात्राणि च यस्य स तथा तद्भावण्चतुर्मुखांगता भवतीति । य्य. थिं ४।. १ १थे।. १२ १थे।. ८०.

૩ પ્ર સારાે. ગા. ૪૪૭ ટીકા

૪ વિશેષા. ભા. ૨ પૃ. ૩૩૮ ટિપ્પણી તથા આવ. મલય. ગા. ૫૫૭

એકી સાથે એક જ કાળમાં પ્રરૂપણા કરવા માટે જ જાણે આપ ચતુમું ખ ન થયા હાે!'

ભગવંતનું રૂપ જગતમાં સૌથી સુદર હાય છે. જગતના બીજા સૌન્દર્ય વાળા દેવતાઓ વગેરે સર્વ જીવાના સૌન્દર્ય વગેરેના એક પિંડ કરવામાં આવે તા પણુ તેના કરતાં અનંતગુણુ સૌન્દર્ય વગેરે ભગવંતના પગના અંગૂઠાના અગ્રભાગનું હાય છે. જેના પગના અંગૂઠાનું આવું સૌન્દર્ય છે, આવું તેજ છે, આવી કાંતિ છે, આવી દીપ્તિ અને લાવણ્ય વગેરે છે, તેનાં સર્વ અંગાનાં સૌન્દર્ય વગેરે કેવાં હશે!

ત્રણે કાળના બધા જ દેવતાઓ ભેગા થાય અને ભગવંત જેવું બીજું રૂપ પાતાની સર્વ શક્તિથી સર્જવા લાગે, તા પણ કદાપિ સર્જન શકે. ભગવંતની હાજરી વિના તે સર્જન ન જ થઈ શકે. જ્યારે ભગવંતની હાજરી માત્રથી ભગવંતના અતિશય રૂપે એક જ વ્યંતર દેવતા ભગવંતનાં ત્રણ રૂપ સર્જી શકે; એક જ દેવતામાં તે શક્તિ આવી જાય છે કે જે શક્તિ સર્વ દેવતાઓમા પણ હાતી નથી. આનું જ નામ દેવકૃત અતિશય. આ અતિશય—ચતુમું ખતા રચે છે દેવતાએા, પણ અતિશય છે ભગવંતના. આથી એ પણ સમજય છે કે ભગવંતના સનિધાન માત્રથી એક જ દેવતામાં તેવી શક્તિ આવી જાય છે કે જે શક્તિ ત્રણે કાળના સર્વ દેવતાઓ વગેરમાં પણ કદાપિ હાતી નથી.

આ બધા જ પ્રભાવ લગવતની શુદ્ધિ અને પુષ્ટિના છે. શુદ્ધિ એટલે ઘાતિકમેથી રહિત લગવંતનું શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ અને પુષ્ટિ એટલે મહાનમાં મહાન પુષ્યાનુઅંધિ પુષ્યરૂપ જે તીર્થ કર નામકર્મ, તેના લાેકાત્તર પુષ્યાશુઓના સંચય.

ભગવતના ઘાતિકર્મના ક્ષય જેવા ક્ષય બીજા જીવામાં હાતા નથી, કારણ કે ભગવતના ઘાતિકર્મના ક્ષય તે અતિરાય છે, જયારે બીજા કેવલીઓના ઘાતિકર્મ ક્ષય તે અતિરાય નથી. ઘાતિકર્મના ક્ષય થતાં જ ભગવંતને કર્મ ક્ષયજ અગિયાર અતિરાયા પ્રગટ થાય છે, જયારે બીજા કેવલીઓને તે હાતા નથી. એથી પણ ભગવતના ઘાતિકર્મ લય સર્વ જીવાના ઘાતિકર્મ ક્ષય કરતા વિલક્ષણુ છે. એથી ભગવંતના આત્માની શુદ્ધિ લાેકાતર છે, એવી જ રીતે પુષ્ટિ પણ લાેકાત્તર છે.

સમવસરાષુમાં ભગવંત ચતુમું ખ હાવા છતા દરેક જવને ભગવતનું એક જ મુખ દેખાય. કાઈ પણ જવને બે—ત્રણ કે ચાર મુખ ન દેખાય. આ પણ ભગવંતના અતિશય જ છે. પૂર્વ દિશા સિવાયના ત્રણ મુખ દેવકૃત હાવા છતાં કાઈ ને પણ એવા ભાસ ન થાય કે આ ભગવાન નથી, આ પણ ભગવંતના જ અતિશય છે. જે જે પ્રકારના ઉશ્યાર વગેરે પૂર્વ દિશાના મુખમાંથી નીકળતા દેખાય તેવા જ પ્રકારના સર્વ ભાવા ખાકીના દરેક મુખ સંખંધ હાય છે, આ પણ ભગવંતના જ અતિશય છે. તાત્પર્યક આને સર્વા ભિમુખત્વ પણ કહેવામા આવે છે, એટલે કે ભગવંત સૌને સદા અભિમુખ જ હાય છે, એટલે કે સામે મુખવાળા હાય છે, કાઈ ને પણ -પરાઇ મુખ હાતા નથી. એથી જ વાતરાગ સ્તવની અવચૃરિ—માં કહ્યું છે કે—

तीर्थकरा हि सर्वतः सम्मुखा एव, न तु पराङ्मुखाः ववावि ।

— તીર્થ કરાે સર્વ રીતે સંમુખ જ હાેય છે, પણ કચાંય પણ પરાડ મુખ હાેતા નથી.

સારાંશ કે ભગવતના આગળના ભાગ જ દેખાય, પણ પીઠ દેખાય નહિ.

લલે લગવન્તની સમ્મુખ અવસ્થાનાં અને ગારમાંથી એક જ શરીરનાં દર્શન સમવસરણમાં થાય, તો પણ જયારે જ્યારે લગવં-તનું રૂપસ્થ ધ્યાન કરવામાં આવે ત્યારે ત્યારે તે ગારે મુખનુ જ ધ્યાન કરવું જોઈ એ. યાેગવશાસ્ત્રગેરેમાં આ ધ્યાનના નિરૂપણમાં—

'चतुर्मुखस्य घ्यान<sup>२</sup> .......' એમ કહેલ છે.

૧ પ્ર. ૩. શ્લો. ૧ અવ.

ર યાગશા. પ્ર. ૯ શ્લા. ૧

સમવસરા વિરાજમાન ચતુમું ખ ભગવન્તના ધ્યાનથી અંતરાયકમાંનો ક્ષય વગેરે અનેક લાભા થાય છે. એ માટે શ્રી દેવભદ્રાચાર્ય વિરચિત મિત્તિવાનના हचित्यમાં શિવદત્ત મંત્રીના પુત્ર દેવપ્રસાદનુ દુષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યું છે. સ્ર ક્ષેપમા તે આ રીતે છે:—

<sup>૧</sup>શિવદત્ત નામના રાજમંત્રી છે. તે દારિદ્રચ અને રાજાના અપમાનથી પીડાય છે. મંત્રીનાં કુટુ ખમાં મત્રી પાતે, મંત્રીની પત્ની, પુત્ર દેવપ્રસાદ તથા તે પુત્રની પત્ની, એમ ચાર જણ છે.

શિવદત્તને એક વખત જ્ઞાની મુનિના યાગ થાય છે. તે પાતાનાં દારિદ્રિય વગેરેનાં કારણા તે મુનિને પૂછે છે અને મુનિ તેમનાં પૂર્વભવનું વૃત્તાન્ત જણાવતાં કહે છે કે—

'પૂર્વ'કૃત સાધારણ (સાથે કરેલાં) કર્માનાં કારણે તેમા ખધાને એક કુટુંખ મળ્યુ છે. તમારા ખધામાં દેવપ્રસાદનું અંતરા-યકર્મ બહુ ભારી છે. તેથી તેમા ખધાને આ દરિદ્રતા, રાજપમાન વગેરે પ્રાપ્ત થયાં છે.'

દેવપ્રસાદ મુનિનાં ચરણોમા પડે છે અને અતરાયકમ ને જલદીથી ખપાવવાના ઉપાયને પૂછે છે. તે વખતે મુનિ સમવસરણમા રહેલા ચતુમું ખ ભગવંતનુ ધ્યાન ખતાવે છે. કેવળ અંતરાય જ નહીં કિન્તુ સર્વ કર્મ વૃક્ષોને મૂળથી ઉખેડી નાખવા માટે આ ધ્યાન પ્રચંડ વાયુ સમાન છે, એમ મુનિ દેવપ્રસાદને સમજાવે છે.

મુનિની દેશના પછી દેવપ્રસાદ જેમાં ધ્યાન એ જ પરમાર્થ છે, એવા શ્રાવકઘર્મ ને સ્વીકારે છે. પ્રસ્તુત ધ્યાનના પ્રકર્ષના પ્રભાવથી દેવપ્રસાદનાં અતરાય વગેરે કર્મા લીણ થાય છે. તે રાજાનું બહુ-માન પામે છે અને સાથે સાથે ઉત્તમ સમૃદ્ધિને પણ પામે છે. ધ્યાનના પ્રભાવથી બીજી ધર્મારાધનામાં પણ તેના વિકાસ ઘણા જ થાય છે. તે વધુને વધુ ધર્મ આરાધે છે. તેનુ વૈરાપ્ય વધે છે, તે દીક્ષા લે છે. અને આરાધના દ્વારા ઉત્તમ સદ્ગતિને પામે છે.

૧ યાગશા. અષ્ટમ વિ. પૃ. ૨૧૮/૨૨૪

મુનિએ દેવપ્રસાદને કહેલી ધ્યાનવિધિ આ રીતે છે:—

શુત્રિ શરીર અને માનસિંક પ્રસન્નતાથી યુક્ત ધ્યાતા પવિત્ર સ્થાનમાં–

- ૧ સુખપૂર્વંક પૂર્વાલિમુખ કે ઉત્તરાલિમુખ બેસે.
- ર સમુચિત પર્યં કાસન વગેરે આસન દ્વારા શરીર સ્થિર કરે.
- ૩ ધ્યાનમાં અનુપયાગી એવા મન, વચન અને કાયાના યાગાના નિરાધ કરે.
- ૪ નેત્ર નિમીલિત (અંધ) રાખે અથવા નાસાગ્ર દૃષ્ટિ કરે.
- ૫ ઉચ્છ્વાસ અને નિશ્વાસને મંદ કરે.
- < પોતે પૂર્વે કરેલાં પાપોની ગહા કરે.
- ૭ સર્વ પ્રાણીઓને ખમાવે.
- ૮ પ્રમાદને દૂર કરે.
- ૯ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતના ધ્યાન માટે એકાગ્રચિત્તવાળા થાય.
- ૧૦ શ્રી ગણુધર ભગંવતાનું સ્મરણ કરે.
- ૧૧ શ્રી સદ્ગુરુએાનું સ્મરણ કરે.

#### તે પછી આ રીતે ચિતન કરે :—

- ૧ સમવસરણ માટેની ભૂમિ વાયુકુમાર દેવતાએા શુદ્ધ કરે છે.
- ર તે ભૂમિને મેઘકુમાર દેવતાએા ઉત્તમ સુગંધી પાણી વડે સીંચે છે.
- ૩ તે ભૂમિમાં ઋતુ દેવતાએ હીંચણ સુધી પુષ્પા વરસાવે છે.
- ૪ વૈમાનિક દેવતાએા ત્યાં મણિએાને। પહેલા પ્રાકાર (ગઢ) અનાવે છે.
- પ જ્યાતિષ્ક દેવતાએ સાનાના બીજા ગઢ ખનાવે છે.
- ૬ લવનપતિ દેવતાએ રૂપાના ત્રોને ગઢ અનાવે છે.

- ૭ મધ્ય ભાગમાં દેવતાએ અશાક વૃક્ષ, પાદપીઠથી યુક્ત ચાર સિંહાસન, ત્રણ છત્ર વગેરેની રચના કરે છે.
- ૮ દેવતાએ સમવસરણમાં તેારણે, વાપીએક, પતાકાએક, ધમ<sup>લ્</sup>વજ વગેરેની રચના કરે છે.
- તે પછી દેવાધિદેવ શ્રી જિનેન્દ્ર પરમાત્માનું આ રીતે ધ્યાન કરે:—
  - ૧ ભગવંત વ્યાંતર દેવતાએાએ રચેલાં સુવર્ણ કમળાની કર્ણું-કામાં પગ મૂકતાં મૂકતાં પધારી રહ્યા છે.
  - ર દેવતાએ લગવંતને ગ્રામર વીંઝી રહ્યા છે. અને 'જય જય' શષ્દની દેવાણા કરી રહ્યા છે.
  - ૩ ભગવંતની આગળ ત્રાલતા ઇન્દ્રો માગ<sup>૧</sup>માં રહેલા લાેકાેને ખાજુએ કરી રહ્યા છે.
  - ૪ ભગવંત પૂર્વદારથી સમવસરણુમાં પ્રવેશ કરી રહ્યા છે.
  - પ દેવતાએાનાં વાજિ ત્રાના નાદથી આકાશ ભરાઈ ગયું છે.

### તે પછી આ રીતે ધ્યાન કરે :—

- ૧ લગવંત સિહાસન ઉપર પૂર્વાલિમુખ બેસે છે.
- ર અન્ય ત્રણુ દિશાએામાં દેવતાએાએ રચેલાં ભગવ તનાં પ્રતિરૂપ છે.
- ૩ હર્ષથી પુલકિત ઈન્દ્રો રતના દંડવાળા અતિ શ્વેત ચામરા વીંઝી રહ્યા છે.
- ૪ ચારે દિશાએમાં લબ્ય જવા પાતપાતાને ઉચિત સ્થાને બેસી ગયા છે.
- પ અનેક પ્રકારનાં તિય<sup>લ્</sup>ચાના સમૂહા સમવસરણના બીજા વલયમાં છે. તે અધા પરસ્પર વૈરના ત્યાગ કરી, શાંત રસમાં તરબાળ અની ભગવંતની દેશના સાંભળી રહ્યા છે.
- તે પછી સમવસરણની મધ્યમાં કલ્પવૃક્ષ અને ત્રણ છત્ર નીચે સિહાસન પર વિરાજમાન ભગવતનું આ રીતે ધ્યાન કરેઃ—

- ૧ એકીસાથે એક જ સમયે ઉદયને પામેલા ખાર સૂર્યોના સમૂહ સમાન દેદીપ્યમાન શરીરવાળા.
- ૨ સર્વ સુદર છવા કરતા અનંતગુણુ અધિક રૂપવાળા.
- ૩ અનાદિ માહવૃશ્નના મૂળથી નાશ કરનારા.
- ૪ રાગરૂપ મહારાેગનાે નાશ કરનારા.
- પ ક્રાેધરૂપ અગ્નિને ખુઝવનારા.
- દ સર્વ દાષોનાં અવધ્ય ઔષધ.
- ૭ અનંત કેવલગ્રાન વડે સવ<sup>°</sup> વસ્તુએાના પરમાથ<sup>°</sup>ને જાણનારા.
- ૮ દુસ્તર ભવસમુદ્રમાં પડેલા જવાના ઉદ્ધાર કરવા માટે અચિન્ત્ય સામર્થ્ય વાળા.
- ૯ લાક પુરુષના મસ્તકમણિ.
- ૧૦ ત્રણે લાેકના પરમગુરુ.
- ૧૧ ત્રણે લાેકવડે નમન કરાએલા.
- ૧૨ ત્રણે લાકને તારનાર માહાત્મ્યવાળા.
- ૧૩ જીવાના ઉપકારમા તત્પર.
- ૧૪ વિશ્વોપકારક ધર્મને કહેતા.
- ૧૫ લાેકનાં સર્વ પાપાના નાશ કરતા.
- ૧૬ જીવાને માટે સર્વ સંપત્તિઓનાં મૂળ કારણ.
- ૧૭ સર્વ લક્ષણાથી સંપન્ન.
- ૧૮ સર્વોત્તમ પુષ્યાનુષ ધી પુષ્યથી નિર્મિત દેહવાળા.
- ૧૯ જવાનાં માક્ષનું પરમ સાધન.
- ૨૦ પરમ ચોગીએાનાં મનને પ્રસન્ન કરનારા.
- ૨૧ જન્મ, જરા, રાેગ વગેરેથી રહિત.
- રર સિદ્ધ હેાવા છતાં પણું જાણે ધમે માટે જ કાયામાં રહેલા.
- ૨૩ હિમ, હાર કે ગાયનાં દ્ધ જેવા નિર્મલ.

૨૪ કર્મ સમૂહાના નાશ કરનારા.

આ પ્રમાણે ધ્યાન નિશ્ચલ ચિત્તથી ત્યાં સુધી કરવું કે જ્યાં સુધી પરમાત્મા જાણે સાક્ષાત્ સામે હાેય તેવા ભાસે. તે પછી —

- ૧. ઘૂટણ ભૂમિ પર રાખી અત્યાંત ભકિતપૂર્વંક નમેલા શીર્ધ-વડે પરમાત્માના ચરણયુગલના સ્પર્શ કરવા અને પાતાના આત્મા પરમાત્માના શરણે છે, એમ ભાવવું.
- ર. વાસક્ષેપ આદિથી સામે ભાસતા પરમાત્માની ભાવનાથી સર્વાંગ પૂજા કરવી—પાતે વાસક્ષેપ વગેરેથી જાણે પૂજા કરતા હોય, તેમ ભાવતું.
  - 3. ચેત્યવંદન કરવું.

બાે ધિલાભ આદિ માટે પ્રાર્થ ના કરીને ધ્યાન સમા∿ત કરવું. આ રીતે ધ્યાનની પ્રક્રિયા ખતાવીને મુનિ દેવપ્રસાદને કહે છે કે—

આ પ્રમાણે નિત્ય ધ્યાનાભ્યાસ કરવાથી એકાગ્ર ચિત્તવાળા તે સાધકને—

- ૧ ભગવન્તનાં રૂપ વગેરે તથા તેમનાં ગુણાનુ અનુભવપૂર્ણ રાન થાય છે.
- ર સ વેગની વૃદ્ધિ વડે કર્મ ક્ષય થાય છે.
- ૩ ક્ષુદ્ર જેના કશું જ ખગાડી શકતા નથી.
- ૪ વચન સિદ્ધિ મળે છે.
- પ રાગા નાશ પામે છે.
- દ ધનને ઉપાર્જન કરવાના ઉપાયા અત્યંત સફળ થાય છે.
- ૭ સૌભાગ્ય વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે.

૮ મનુષ્યાે અને દેવતાએાનાં ઉત્તમ સુખાે તથા માેેેશનું સુખ અનુક્રમે વિના વિલ'બે પ્રાપ્ત થાય છે.

આ રીતે ધ્યાનવિધિ અને તેના ક્ળા બતાવ્યા પછી અંતે મુનિ દેવપ્રસાદને કહે છે કે —

' હે દેવાનુપ્રિય! જે કલ્યાણની કામના હાય તા પરમગુરુ-પ્રણીત આ ધ્યાન વિધિના તમે સારી રીતે આદરપૂર્વ ક અભ્યાસ કરા.'

> દેવકૃત નવમા અતિશય ચૈત્યવૃક્ષ (અશાકવૃક્ષ)

चैत्यद्रुम<sup>२</sup>: ।

चैत्याभिघानो द्रमोऽशोकवृक्षः स्यात् ।3

ચૈત્ય નામનાે વૃક્ષ, જે ચૈત્યવૃક્ષ કહેવાય છે, તે દેવતાએ। રચે છે. તે અશાકવૃક્ષ પણ કહેવાય છે.

આ અતિશયતું સંપૂર્ણ વર્ણન પ્રથમ મહાપ્રાતિહાર્ય અશાક્રિક્ષના વર્ણનમાં આપેલ છે.

> દેવકૃત દશમા અતિશય કાંટાએાનું અધોમુખ થવું

अधोवदना कण्टका: ।४

૧ ધ્યાનના કૃષાનુ આ વર્ણુન સામાન્ય છે, તાડી તા સમવસરણમા વિરાજમાન, જગતના સર્વ જીવાના યાગ અને ક્ષેમના વિધાયક શ્રી જિતેન્દ્ર પરમાત્માના આ ધ્યાનથી સર્વ દુ.ખા સ્વય ૮ેળ છે અને સર્વ પ્રશસ્ત સુખા પાતાની મેળે આવીને સાધકને પ્રાપ્ત થાય છે, એ વાત નિ.સંદેહ છે.

ર અ. ચિં. કા ૧ ગ્લાે. ક્ર

૩ અ. ચિં. કા ૧ શ્લા. કર સ્વા. દા.

૪ અ. ચિં. કાં. ૧ શ્લાેક. ક્ર

કાંટાએ નીચે મુખવાળા થઈ જાય છે.

જે માર્ગ થી ભગવંત વિહસ્તા હાય છે તે માર્ગ માં રહેલા કાંટાએ અધોમુખ એટલે કે નીચી અણીવાળા થઈ જાય છે, તેથી તે કાઈ ને પણ વાગતા નથી.

શ્રી વીતરાગસ્તવ માં કહ્યુ છે કે —

'હે સ્વામિન્! ભગ્ય સત્ત્વોને સસારથી મુક્ત કરવા માટે આપ જયારે પૃથ્વીતલ ઉપર વિચરતા હો ત્યારે સર્વ પ્રકારના કાંટાઓ અધોમુખ થઈ જાય છે, દુર્જનો નાં મુખ પણ નીચાં થઇ જાય છે. કાંટાઓ અને દુર્જનોની એ અધોમુખતા જેતાં એવું લાગે છે કે કષાયરૂપ કંટકથી રહિત આપનું મુખ જોતાં જ કાંટાઓ અને દુર્જનો પાતાનુ મુખ આપને અતાવી શકતા ન હાવાથી જાણે અધોમુખ—નીચા મુખવાળા ન થયા હોય અને પાતાલમાં ઊંડે અઠશ્ય થઈ જવા ન માગતા હોય! હે દેવ! આપ સર્વ દ્રાં હોવાથી દુર્જનોનાં સર્વ પાપાને સાક્ષાત્ જુઓ છો. તેથી આપની સામે આવતાં દુર્જનોને શરમ આવે છે. તેથી જ જાણે તેઓનુ મુખ નીચુ થયું ન હોય! હે નાથ! શુ પ્રખર તેજવાળા સૂર્યની સામે અધકારના સમૂહા અથવા ઘુવડ આદિ પક્ષીઓ આવી શકે?'

ત્રિષ્ષ્યિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર<sup>3</sup>મા ભગવાન શ્રીૠષભદેવના વિહારનું વર્ણુન કરતા કહ્યુ છે કે—

' જાણે ભયથી રસાતલમાં પેસી જવા માગતા ન હાય તેમ નીચા મુખવાળા થયેલા તીલ્ણ કાંટાએાથી ભગવતના પરિવાર આશ્લિષ્ટ થતા ન હતા.'

૧ વી સ્ત પ્ર ૮લાં. ૬ વીન. અવ.

ર સસ્કૃત ભાષામા *કંટક* શબ્દ **દુજિન**ના અર્થમા પણ વપરાય છે

૩ ૫૧ ૧/૨ સર્ગ ૬ ૫ ૨૦૪/૫

દે લ-મ ૧૨

## દેવકૃત અગિયારમા અતિશય વૃક્ષોનું નમવું

द्रमानतिः १।

ભગવંત જે માર્ગે વિહાર કરતા હાય તે માર્ગ ની અન્ને આજુનાં વૃક્ષો નમે છે. તે જેતા એવુ લાગે છે કે જાણે તેએ ભગવાનને પ્રણામ કરી રહ્યાં ન હાય!

શ્રીવીતરાગ સ્તવમાં કહ્યુ છે કે —

'હે જગતના શિરોમણિ! વિવેકી દેવતાએ અને મનુષ્યો આપને નમે એમા કાેઈ વિશેષતા નથી, પણ આપના વિહાર—માર્ગમાં રહેલા તરુઓ—વૃક્ષો પણ જાણે આપના લાેકાત્તમ માહાત્મ્યથી ગમત્કારને ન પામ્યાં હાેય તેમ મસ્તકવડે આપને નમન કરે છે. હે સ્વામિન્! આ નમન વડે તેએાનું મસ્તક કૃતાર્થ—સફળ છે, પણ મિશ્યામતિવાળા જે જવાે આપને નમતા નથી, તેએાનું મસ્તક બ્ચર્થ છે!'

ત્રિષપ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર<sup>રૂ</sup> માં ભગવાન શ્રી ઋષભદેવના વર્ણુ નમાં કહ્યુ છે કે —

' દૂરથી નીચા નમતા માર્ગ નાં વૃક્ષો, જો કે તેએ સંજ્ઞા રહિત છે, તેા પણ જાણે ભગવ તેને નમસ્કાર કરતાં હાય તેવાં જણાતાં હતાં.'

દેવકૂત ખારમા અતિશય

દું દુભિનાદ

दुन्दुभिनाद उच्चकै ४।

૧ અ. ચિં. કા.૧ શ્લાે. ૬૨

ર વી. સ્ત. પ્ર.૪ શ્લાે. ૧૩ વીવ. અવ.

૩ પવ ૧/૨ સર્ગ ૬, પૃ. ૨૦૪/૫

૪ અ. ચિં. કાં. ૧ કલાે કર

उच्चैर्भुवनव्यापी दुन्दुभिध्वान:। <sup>प्</sup>

દેવતાએ આકાશમાં ઊંચેથી દુંદુભિના નાદ કરે છે. તે નાદ સર્વ દિશાએમાં વ્યાપી જાય છે.

આ અતિશયનું સંપૂર્ણ વર્ણન સાતમું પ્રાતિહાર્ય જે દેવદું દુભિ. તેના વર્ણનમાં આપેલ છે

> દેવકૃત તેરમાે અતિશય વાયુનું અનુકૃલ થવું

वाताऽनुकृतः।

वात: सुखत्वाद् अनुकूलो भवति । 3

ભગવતના પ્રભાવથી પવન અનુકૃલ થાય છે, સોને સુખકારક લાગે તે રીતે વહે છે.

ભગવંત જ્યારે વિચરતા હાેચ છે, ત્યારે પવન ભગવંતની સામેથી વાતા નથી, કિન્તુ ભગવંતની પાછળથી વાય છે. તેથી તે અનુકૃલ કહેવાય છે.

શ્રી વીતરાગ સ્તવમાં<sup>૪</sup> કહ્યુ છે કે —

હે નિર્મલ ન્યાયના પરમાધાર! પુષ્યથી પાંચે ઇન્દ્રિયોને પામેલા એવા તિર્ય'ચા, મનુષ્યા અને દેવતાએા આપની સમીપતામાં દુઃશીલ–પ્રતિકૂળ કેવી રીતે થઈ શકે? ન જ થઈ શકે, કાર્ણુકે એકેન્દ્રિય એવા પવન પણ આપની હાજરીમાં પ્રતિકૂળતા (પ્રતિકૂળ વહેન)ના ત્યાગ કરે છે.

૧ અ ચિં. કા. ૧ ક્લાે. ૬૨ સ્વાે. ડી.

ર અ ચિંકા. ૧ કલાે કર સ્વા. ટી.

૩ અ. ચિં. કા. ૧ ક્લા. ૬૨

૪ વી. સ્ત. પ્ર. ૪ શ્લાે. ૧૨ વીવ. અવ.

' હે દેવ! આપ વિચરતા હા ત્યારે પવન આપની સામેથી ન વાય કિન્તુ પાછળથી જ વાય.

' હે લગવન! આપના પ્રભાવથી એકેન્દ્રિય જીવા પણ વિનયને ધારણ કરનારા થઈ જાય છે, તો પછી પચેન્દ્રિય જીવા વિનયને ધારણ કરે, એમા શું આશ્વર્ય છે?'

શ્રી સમવાયાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

सीयलेण सुहफासेण सुरहिणा मारुएण जोयणपरिमडल सन्वओ समता सपमज्जिह<sup>१</sup>।

સંવર્ત ક નામના શીતલ, સુખસ્પર્શ વાળા અને સુગંધિ પવનથી એક યાજનપ્રમાણ ભૂમિ સર્વ ખાજુએથી શુદ્ધ થાય છે.

આની વ્યાપ્યા કરતાં પ્રવચન–સારાેકાર³ની ટીકામાં અને ઉપદેશ–પ્રાસાદ³મા કહ્યુ છે કે—

સંવર્લક નામના પવન એક યાજનપ્રમાણભૂમિને શુદ્ધ કરતા હાવાથી અને સુગ ધિ, શીતલ અને માંદગતિવાળા હાવાથી અનુકૃલ–સુખકારક થાય છે.

ત્રિપષ્ટિક શલાકા પુ**રુ**ષચરિત મા લગવાન શ્રી ઋ પલ દેવના વિહારના વર્ણન વખતે પવનનું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કે —

' સુગાંધિ પંખાના વાયરાની માફક મૃદુ, શીતલ અને સુગાંધિ અનુકૃળ પવન ભગવંતની નિરતર સેવા કરતા હતા.'

> દેવકૃત ચૌદમા અતિશય પક્ષીએા પ્રદક્ષિણામાં ફરે

शकुनाः प्रदक्षिणा. ५।

૧ સુત્ર ૩૪, અતિશય ૧૬

ર પ્ર. સાગે. ગા. ૪૪૯ ટી.

૩ ઉપ. પ્રા ભાષા. વ્યા ૧

૪ પર્વ 1/૨ સર્ગ ૬ પૃ. ૨૦૪/૫

પ અ. ચિંકા. ૧ / લાે ફર

शकुनाः पक्षिण प्रदक्षिणगनय स्यु । १

ભગવંત જે રસ્તે વિહાર કરતા હાેય તે રસ્તે ઉપર આકાશમાં જતા ઉત્તમ પક્ષીએાની પંગતિ પ્રદક્ષિણાવાળી થાય છે.

પાપટ, ચાસ, માર વગેરે પક્ષીએા દક્ષિણાવર્ત માં પ્રદક્ષિણા આપે છે. શકુન શાસ્ત્રની દિષ્ટિએ આને ઉત્તમ શકુન કહેવામાં આવે છે.<sup>3</sup>

વીતરાગસ્તવધ્માં કહ્યુ છે કે – ' હે જગતપૂજ્ય! દેવો, દાનવો અને માનવો તો આપન પ્રદક્ષિણા કરે જ છે, પણ પાપટ આદિ પક્ષીએ પણ આપ જ્યારે વિહાર દ્વારા પૃથ્વીતલને પાવન કરતા હો ત્યારે ઉપર આકાશમાં પ્રદક્ષિણામા કરે છે. હે દેવાધિદેવ! તે પક્ષીએ દક્ષિણાવત્ત માં પ્રદક્ષિણામાં કરીને આપ માટે સર્વેત્તમ શકુનને સમુપ-સ્થિત કરે છે. અહીં કવિએ આલંકારરિક ભાષામાં કહે છે કે —

'તેઓ પશ્રીઓ અલ્પનાનવાળા હોવા છતાં પણ તેઓની આપની વિશે અનુકૂળ એવી દક્ષિણાવર્ત ગતિ હોય છે, પણ દુર્લ ભ માનવ-જન્મ, સંપૂર્ણ ઇન્દ્રયાદિ સામગ્રી અને વિશાળ ગ્રાનને પામવાનાં કારણે પક્ષીએ કરતાં મહાન્ હોવા છતાં પણ જેઓ જગદ્વત્સલ એવા આપને વિશે વામ વૃત્તિ—પ્રતિકૂલ આગરણ કરે તા તેઓની શી ગતિ થશે ?'

ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર<sup>પ</sup>માં ભગવાન શ્રી ઋષભદેવના વિહારનું વર્ણુ ન કરતા કહે છે—

'સ્વામીથી પ્રતિકૂળ (વામ) વર્ત નારાનું શુભ થાય નહીં, એમ જાણે જાણતા હાય તેમ પક્ષીએા આકાશમાં ઉપરથી નીચે ઊતરી સ્વામીને પ્રદક્ષિણા ક્રેરી જમણી ખાજુએ ચાલ્યાં જતાં હતાં.'

૧ અ ચિં. કા ૧ ધ્લાે. કર સ્વાે ટી

ર. પ્ર સાગે. ગા. ૪૪૯ ટી.

૩. વી. સ્ત. પ્ર. ૪ શ્લાે ૧૧ વીવ અવ

૪ વી સ્ત. પ્ર. ૪ શ્લાે ૧૧ વીવ નીવ

પ. પર્વ ૧-૨ સર્ગ ૬ પૃ. ૨૦૪-૫

### દેવકૃત પંદરમા અતિશય ગ**ં**ધાદકની વર્ષા

गन्धाम्बुवर्षम् । <sup>व</sup> गन्धोदकवृष्टिरिति<sup>३</sup> ।

જે સ્થળે ભગવંત વિરાજમાન હોય, તે સ્થળે ધૂળ (રજ)ને શમાવવા માટે ઘનસાર વગેરે ઊચાં સુગાંધિ દ્રબ્યોથી યુક્ત એવા જલની–ગધોદકની વૃષ્ટિ મેઘકુમાર દેવતાએા કરે છે.<sup>3</sup>

આ અતિશયનું વર્ણન કરતાં શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર $^{\vee}$ મા કહ્યુ છે કે—

जुत्तफुसिएण मेहेण य निहयरयरेणूय किज्जइ। प

ભગવંત જયાં જયાં વિચરતા હોય તેના આસપાસની યાજન પ્રમાણ ભૂમિ ઉચિત રીતે ઝરમર ઝરમર વરસતાં સુગંધ જલનાં વાદળાંઓમાંથી થતી સુગંધ જલની વૃષ્ટિ વડે રજ (પવનથી આકા-શમાં ઊડતા માટીના કણા) અને રેણુ (જમીન પર રહેલ ધૂળ)થી રહિત કરાય છે.

આ અતિશય વિશે શ્રી વીતરાગસ્તવમાં કહ્યું છે કે—

सुगन्ध्यूदकवर्षेण, दिव्यपुष्पोत्करेण च । भावित्वत्पादसस्पर्शां, पूजयन्ति भूव सुरा:।1<sup>६</sup>

૧ અ. ચિ. કા. ૧ ક્લાે. ૬૩

ર અ. ચિં. કાં. ૧ શ્લાે. ૬૩ સ્વાે ટા.

<sup>3</sup> ઉપપ્રા. ભાષા. વ્યા. ૧ દેવકૃત અતિશય ૧૫ માે અને. પ્ર. સારા ગા. ૪૪૯ ટીકા

૪ સ ૩૪, અતિશય ૧૭ માે.

પ સમવાય. સૂ ૩૪ ટીદા

ક પ્ર. ૪ ક્લા. ૧૦

' હે દેવાધિદેવ! આપનાં ચરણકમળના પવિત્ર સ્પર્શ' જે ભૂમિને ભાવિમા (નજીકના જ કાળમા ) થવાના હાય, તે ભૂમિને દેવતાએ સુગંધી જલની વર્ષાથી અને દિવ્ય પુષ્પાના સમૂહોની ઉત્તમ સ્થનાએાથી પૂજે છે.'

આ વિશે શ્રી વોતરાગ સ્તવના વિવરણમાં અને અવચૂરિમાં કહ્યું છે કે—

'હે જગતના પૃજય! દેવેન્દ્રોથી પરિપૂજિત એવા આપની તો દેવતાઓ પૂજા કરે જ છે, પણ સમવસરણની જે ભૂમિને ભાવિમાં આપનાં ચરણોના પવિત્ર સ્પર્શ થવાના હાય, તે ભૂમિની પણ પૂજા કરે છે. તે ભૂમિમાં દેવતાઓ સગંધ ઉદક( જલ)ની વર્ષા કરે છે અને કલ્પવૃક્ષ, પારિજાત વગેરે દિવ્ય પુષ્પાના પ્રકરાથી (સમ્-હાથી) સ્વસ્તિક, શ્રી વત્સ આદિની સ્થના કરીને ભૂમિની ભક્તિ કરે છે.

' હે જગતના પરમિયતા ! જે જે સમવસરણની ભૂમિ આપથી અધ્યાસિત — આપના દેશનાકાલીન નિવાસથી પવિત્રિત હોય, તે તે સર્વ ભૂમિ તીર્થ સ્વરૂપ છે, એમ માનીને દેવતાએ તે ભૂમિની અર્ચ ના કરે એમાં આશ્ચર્ય જ શુ છે?'

જેમ ધર્મ ચક વગેરે ભગવતના અતિશયો છે, તેમ ભગવતને વિશે પરમ ભક્તિ તે દેવતાઓના અતિશય કહી શકાય દેવતાઓ પ્રાતિહાર્યો વગેરેનું વિકુર્વ (સર્જન) કરીને જે ભક્તિ કરે છે તે બીજાઓ કેવી રીતે કરી શકે? દેવતાઓની આ ભક્તિદ્વારા ભગવતનો પરમ મહાન્ પાત્રતાને જોતાં જોતાં અનેક ભબ્ય જીવોના હૃદયમાં બાધિબીજ વવાઈ જાય છે.

શ્રી વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કહ્યુ છે કે શ્રી જિનપૂજા બે આશચોથી ઉત્તમ રીતે કરવી જોઈએ : (૧) આત્મકલ્યાણાર્થે અને (૨) તે લબ્ય પૂજાને જોનારાએ અનુમાદના કરીને બાધિ – સમ્યગ્દર્શન પામી જાય તે માટે.

# દેવકૃત સાળમા અતિશય

# બહુવર્ણ પુષ્પવૃષ્ઠિ

वहुवर्णपुष्पवृष्टिः ।

बहुबणीना पचवणीना जानत्मेधप्रमाणगुष्याणा वृष्टिः स्पाद्र।

અનેક રગાના એટલે કે પાંચ રંગાના પુર્ગાની વૃષ્ટિ દેવતાએ। કરે છે. તે પુષ્પાના હીંચણ સુધી ઊંચાઈવાળા થર ભૂમિ પર થઈ જાય છે.

દેવકૃત આ અતિશયનું સ પૂણ વર્ણન બીજા મહાપ્રાતિહાર્ય સુરપુષ્પવૃષ્ટિનાં વર્ણનમાં આપેલું છે.

# દેવકૃત સત્તરમાં અતિશય કેશ, રામ, હાઢી અને નખાેની અવસ્થિતતા

कचश्मश्रुनखाप्रवृद्धि 🤔 ।

कचाना केशानाम् व लक्षणत्यात् लोम्ना च एमश्रुणः क्चंस्य, नखाना पाणिपादजानामप्रवृद्धिग्वस्थितस्वभावत्यम् ८।

દીક્ષા સમયથી ભગવંતનાં કેશ, રામ, દાઢી અને હાથ-પગના નખ વધતા નથી, સદા એક્સરખા રહે છે.

શ્રી સમવાયાગ સૂત્રના એક નાનકડા સ્ત્રમાં આ અતિશયનું વર્ણુન આ રીતે કર્યું છે —

अवद्विए केसमसुरोमनहे । अयो · अवस्थित डेश-हाढी-राम- नणे।.

૧ અ. ચિં. કા ૧ ફ્લા. ૬૩

ર અ ચિંકા ૧ ક્લાે ૬૩ સ્વાેટી

૩ અ ચિંકા ૧ ફ્લા. ૬૩

૪ અ ચિં. કા ૧ શ્લા. ૬૩ સ્વા. ટા.

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં આ અતિશયને ચાત્રીશ અતિશયોમાં સૌથી પહેલું સ્થાન આપવામાં આવ્યુ છે. તે ઉપરથી એનું મહત્ત્વ સમજ શકાય તેવું છે.

ખીજા તેત્રીશ અતિશયામાથી ચાર જન્મસમયથી જ હાય છે અને ૨૯ કેવલગ્ગાન થતાં જ પ્રગટ થાય છે. જ્યારે આજ એક એવા અતિશય છે કે જે દીક્ષા સમયથી નિર્વાણ પર્યન્ત હાય છે.

દેવકૃત બે અતિશયો ભગવતના શરીર સંખંધી છે, બીજા બધા દેવકૃત અતિશયો ભગવતના શરીરથી બાદ્ય છે. એમાં ચતુમું ખતા અતિશય શરીર સંબધી હોવા છતાં ત્રણ પ્રતિશરીર દેવકૃત હોવાથી અપેક્ષાએ બાદ્ય કહેવાય પણ તે તે બાજુની પર્ષદાને તે જ ભગવતનું સાક્ષાત્ રૂપ ભાસતુ હોવાથી બાદ્ય ન પણ કહેવાય જ્યારે આ કેશ વગેરેની અવસ્થિતતાના સબધ તા સીધા જ ભગવતના શરીર સાથે જ છે. એ અપેક્ષાએ આ અતિશયનુ સ્થાન મહત્ત્વનું છે.

એ ખ્યાલમાં રહેવું જોઈ એ કે આ અતિશય દેવકૃત છે. એટલું કે જ નહિ પણ દેવેન્દ્રકૃત છે. એ વિશે વીતરાગસ્તવમાં અને તેનાં વિવરણ—અવચૂરિમાં અહું જ સુદર વર્ણન મળે છે. ત્યાં કહ્યું છે કે —

' ભગવ તની સવ' વિરતિ—સામાચિકની મહાપ્રતિજ્ઞાના અવસરે ઉપસ્થિત થયેલ દેવગણામાંથી દેવેન્દ્ર સ્વયં આગળ આવે છે અને તે દેવેન્દ્રથી પ્રેરિત વજ વડે નખાદિમાં જે વધવાની શક્તિ છે તેને કં ઠિત કરી દેવામાં આવે છે. તેથી તે નખ વગેરે વૃદ્ધિ કે હાનિ પામતા નથી. સદા એકસરખા રહે છે.'

ઉપર કહેલ વિવરણ અને અવચચૂરિના સારાંશ આ રીતે છે:

' હે સર્વાતિશાચી મહિમાને ધારણ કરનાર સ્વામિન્! એ સત્ય છે કે અન્ય શાસનોના સ્થાપકા અસર્વજ્ઞ હોવાથી આપના જેવા કેવલગ્ઞાનાદિ આંતરિક યાેગ મહિમા તાે નથી જ પામી શકયા,

૧ પ્ર. ૪ વ્લો ૭

પણ આપના જેવી કેશાદિની સદા અવસ્થિતતા રૂપ ખાદ્ય ચાેગ મહિ-માને પણ તેઓ પામી શકચા નથી.

- ' હે દેવાધિદેવ! આપ જયારથી સર્વ વિરતિ સામાચિકની મહા-પ્રતિજ્ઞાના ઉચ્ચાર (સ્વીકાર) કરાે છાે ત્યારથી જ આપના કેશ, રાેમ, નખ, દાહી અને મૂછ સદા એકસરખાં રહે છે. તે વધતાં પણ નથી અને ઘટતાં પણ નથી.
- ' હે નાથ! આપની સર્વ વિરતિની પ્રતિજ્ઞાના અવસરે ઇન્દ્રથી પ્રેરિત વજવડે આપના નખાદિની ઉદ્દગમ–શક્તિ પ્રતિહત થઇ જાય છે. તેથી તે વૃદ્ધિ કે હાનિને પામતાં નથી.
- ' હે દયાનિધે! કેશ આદિને વ્યવસ્થિત રાખવા એ કર્મ તો ખરી રીતે નાપિત—હજામનું છે, પણ ભકિતવશ નમ્ર ખનેલા દેવાના સ્વામી ઇન્દ્ર એ કર્મ સ્વયં કરે છે, એનાથી વધુ ભક્તિ ખીજ કર્ઇ હોઈ શકે? મહાન્ સમૃદ્ધિવાળા દેવતાએ પણ જેને સ્વામી માને છે, દેવેન્દ્ર પણ આ રીતે અતિ વિનમ્ર દાસભાવને ધારણ કરી આપની મહાન્ ભક્તિ કરે, એનાથી વધુ અતિશચિતા આપની કઈ હોઈ શકે?
- ' હે અહેત્! બીજા શાસનાના અધિપતિઓ તા કેશ, રામ, નખ, દાહી અને મૂછથી કદર્થિત (પીડિત) છે—આપના જેવા આ ખાદ્ય યાગમહિમા પણુ તેઓની પાસે નથી, તા પછી આપના જેવા આંતરિક યાગમહિમાથી તેઓ સર્વથા દરિદ્ર હાય, એમાં આશ્ચર્ય જ શું છે ?

'હે સ્વામિન્! દેવેન્દ્રો પણ આપની આવી ચાકરી કરે, એ જ આપના મહાન્ ચાગમહિમા છે.'

> દેવકૃત અઢારમાે અતિશય એાછામાં એાછા એક કરોડ દેવતાએાનું સદા સાથે હાેવું.

चतुर्विधाऽमर्त्यनिकायकोटि---

#### --- जंघन्यभावादपि प्राश्वंदेशे<sup>भ</sup> ।

भवनपत्यादिचतुर्विधदेवनिकायानां जधन्यतोऽपि तमीपे कोटिर्भवतीतिर। કેવલગ્રાન ઉત્પન્ન થતાંની સાથે જ ભગવંતની સાન્નિધ્યમાં એાછામાં એાછા એક કરાેડ દેવતાએા તો હાેય જ છે.

આ અતિશય વિશે એક સુંદર સ્પષ્ટતા શ્રી ૠિષ્ણિષિતસૂત્ર³-માં મળે છે, તે આ રીતે—

इतेहि जतेहि वोहिनिमित्त च ससयत्यीहि । अविरहिय देवेहि जिणपयमूल सयाकाल ॥

ખાધિ—સમ્યગ્દર્શ નની નિર્મ લતા માટે અને સંશયાના સમાધાન માટે આવતા જતા દેત્રતાએાથી ભગવંતનું પાદમૂલ સદા અવિરહિત હાય છે.

જઘન્યથી જે કરાેડ દેવતાએ કહ્યા તે તાે સેવામાં હાેય છે, તદુપરાંત ઉપરની હકીકત જાણવી.

ખાધ નિમિત્ત અને પ્રશ્નાનાં સમાધાન માટે કેવળ દેવતાઓ જ આવ-જ કરે છે, એવું નથી, પણ તે તે ક્ષેત્રમાં અનેક ખુદ્ધિશાળી અને લાકમાં ઊ ચા ગણાતા એવા અનેક પુરુષા પણ ભગવંતના વિહાર વખતે ભગવંતની પાસે સદા આવ-જ કરતા હાય છે. એમાંથી કેટલાક લદ્રિક મનુ યા તા સદા હાથ જેડીને ભગવંતની પયુ પાસનામાં તત્પર હાય છે.

૧ અ ચિં. કા. ૧ કલા. ૬૩

ર અ. ચિંકા. ૧ કલાે. ૬૩ સ્વાે ટી.

૩ આ સ્ત્રના મૂલ સદર્ભ પરિશિષ્ટમા આપેલા છે. તેમા જુઓ ગાથા ૧૧ મી.

૪ આ વિષયના સમાવેશ આપણે ત્યાં આ આતિશયમા કરવામા આવ્યા છે, જ્યારે દિગ બરા આ વિષયની ગણના ચતુર્થ મહાપ્રાતિહાર્ય તરીકે કરે છે. તે વિશે તિનોયપणित्त મા કહ્યું છે કે—

ગાઢ ભકિતમા આસકત, હાથ જોડેલા અને વિકસિત મુખકમલવાળા જનસમૂહા પ્રત્યેક તીથ કરને વીટળાઈ ને–ધેરીને રહેલા હોય છે.

આ વિશે શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર<sup>૧</sup>માં ત્રણ અ**લ**ગ અતિશયે৷ ગણાવવામાં આવ્યા છે. તે આ રીતે—

અતિશય ૨૪—

पुन्ववद्ववेरा वि य ण देवासुरनागसुवण्णजनखरमवमिनरिकपुरिसः
गरुलगधन्वमहोरगा अरहशो पायमूले पसतचित्तमाण माधम्म निसामति ।

અતિશય ૨૫---

अण्ण उत्थियपार्वाणपा वि य णमागया वदति ।

અતિશય ૨૬—

आगया समाणा अरहओ पायमूने निष्पलिवयणा ह्वति ।

ટીકામાં અર્થ આ રીતે કરેલ છે:— અતિશય ૨૪—

પૂર્વે આ જન્મમાં કે જન્માન્તરમાં બાધેલ કે નિકાચિત કરેલા વૈરને ધારણ કરનારા અથવા જન્મજાત વૈરવાળાં પ્રાણીઓ પણ લગવંતની પાસે પ્રશાંત મનવાળાં થઈને ધર્મ સાંભળે છે. બીજા પ્રાણીઓની વાત તો ખાજુએ મૂકીએ પણ પરસ્પર અતિતીવ્ર વૈરવાળા વૈમાનિક દેવા, અસુરા, નાગ નામના ભવનપતિ દેવા, સુંદર વર્ણ વાળા જ્યાતિષ્ક દેવા, યક્ષા, રાક્ષસા, કિનરા, કિપુરુષા, ગરુડ, લાંછનવાળા સુપણે કુમાર નામના ભવનપતિ દેવતાઓ, ગ ધર્વો અને મહારગ નામના વ્યંત્તર દેવતાઓ, પણ અત્યન્ત પ્રશાન્ત મનવાળા થઈ ને ખહુ જ વિનયપૂર્વક અને ભાવપૂર્વક ધર્મ સાંભળે છે.

<sup>(</sup> टिप्पण्न-पृ १८७ना, याक्ष-) हिंग णर मान्यताने असिप्रेत अतिश्योन सपूर् वर्ण्यन तिलोववण्णत्तिना आधारे परिशिष्टमा आवेस छे. ते अतिश्यान वर्ण्यन सगवत प्रत्येनी सिंहतमा दृद्धि हरनारु है।वाथी आराधह आत्माओओ तेना समुखित रीते समन्वय हरी सेवा कीईओ

૧ સમવાય સૃ. ૩૪

#### અતિશય ૨૫---

અન્ય ધર્મોમાં સંન્યસ્ત પ્રાવચનિકાે—સંન્યાસીએા પણ લગવંત પાસે આવીને લગવંતને નમન કરે છે.

### અતિશય ૨૬—

ભગવંતના પાદમૂલમા આવેલા તે પ્રાવચનિકા નિરુત્તર થઈ જાય છે.

આ અતિશયથી ગર્ભિત સ્તુતિ વડે શ્રી વીતરાગસ્તવ<sup>1</sup>મા કહ્યું છે કે—

' હે સ્વામિન્! ઊધ્વ' લાેક, અધાલાેક અને તિર્જાલાેકમાં રહેલા એાછામાં એાછા એક કરાેડ દેવતાએા આપની સદા ભક્તિપૂર્વ ક સેવા કરે છે. ઉત્કૃષ્ટથી આપની સમીપમાં કાેડાકાેડી સંખ્યાવાળા દેવતાએા આપની ઉપાસનામાં ભક્તિપૂર્વ ક સમુપસ્થિત થાય છે.

' હે નાથ! અગણિત પુષ્યસં ચયથી પ્રાપ્ત થતા પ્રયેાજનને વિશે મંદ્દેખુદ્ધિવાળા જેના પણ ઉદાસીન (પ્રયત્નરહિત) હેાતા નથી, તા પછી આ તા દેવતાએ છે, તેએા મહાન્ પુષ્યાનુખંધિ પુષ્યથી પ્રાપ્ત થયેલી આપની ભક્તિને વિશે ઉદાસીન કેમ હાય <sup>?</sup>'

દેવકૃત ઓગણીશમા અતિશય

ઋતુઓ અને ઇ ન્દ્રિયાર્થોનુ અનુક્લપણ

ऋत्नामिन्द्रियार्थानामनुकूलत्वम् ।

ऋतूना वसन्तादीना सर्वदापुष्पादिसामगीभिरिन्द्रियार्थाना स्पर्ण रसगन्ध-रूपणव्दानाममनाज्ञानामपकपे<sup>९</sup>ण मनाज्ञाना च प्रादुर्भावेनानुकूलत्व भवतीति एकेनिविश. (अतिशय.<sup>3</sup>)।

૧ પ્ર ૪ રહા ૧૪ વીવ અવ

ર અ. ચિકા ૧ લો ૬૪.

૩ અ ચિ. કા ૧ લો ધ્ય સ્વા. ટી

વસંત વગેરે છએ ઋતુઓ પાતપાતાની પુષ્પાદિ સામગીથી સવંદા અનુકૂલ થાય છે અને મનાહર સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દરૂપી ઇન્દ્રિયોના પ્રશસ્ત અર્થોનો પ્રાદુર્ભાવ અને મનને ન ગમતા અપ્રશસ્ત ઇ ન્દ્રિયાર્થીના અપકર્ષ–હીનતા થાય છે. આ અ દેવકૃત એાગણીશમાં અતિશય છે.

3 પ્રવચન સારાહાર વગેરે ગ્રથામા ઋતુએાની અનુકૂળતા અને ઇંદ્રિયાર્થીની અનુકૂળતા એમ અલગ અલગ ગણી ખે અતિશયા તરીકે ગણવામાં આવ્યા છે

પ્રવચન સારાહાર અને તેની ટીકામા આ દેવકૃત અતિશયોનુ વર્ણન આ રીતે થાય છે:—

અતિશય ૧૨: શખ્દ રસ, રૂપ, ગધ અને શખ્દરૂપી પાંચે ઇન્દ્રિ-યાર્થીમા જે અમનાહર હાય તેના અભાવ થાય છે અને મનાહર ઇન્દ્રિયાર્થીના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

અતિશય ૧૩: વસત વગેરે છએ ઋતુએ શરીરને સુખકર-અનુ-કૂલ સ્પર્શ ઉત્પન્ન કરવાથી તથા વિકસિત એવી પુષ્પાદિની સમૃદ્ધ સામગ્રીથી સદા અનુકૂળ બને છે.

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર અને તેની ટીકામા —

આ જ અતિશયના ત્રણ અલગ અલગ અતિશયા ગણાવ્યા છે. તે આ રીતે:—

અતિશય ૧૫ —

સર્ગ ઋતુએા સદા અનુકૃલ—મુખસ્પર્શાદિવાળી થાય છે. અતિશય ૧૯ —

ભગવંત જે પ્રદેશમા વિદ્યમાન હોય તે પ્રદેશમાં અમનાન-મનને ન ગમતા શખ્દ સ્પર્શ, રસ, અને ગધ એ પાંચે ઈન્દ્રિયાર્થીના અભાવ થાય છે.

अतिशय २० —

મનાન-મનગમતાં શખ્દાદિ ઇન્દ્રિયાર્થોના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

ઋતુએાની અનુકૂળતા વિશે શ્રા વીતરાગ રતવ, તેનું વિવરણ અને તેની અવચૂરિમાં ભગવંતની સ્તવના કરતા કહ્યુ છે કે–

' હે વિશ્વના ઉપાસનીય! આપનાં પવિત્ર ચરણુકમળાનાં શરણે આવીને વસંત આદિ છયે ઋતુઓ એકીસાથે સમકાલ આપના ચરણ-યુગલની ઉપાસના કરે છે.

' હે દેવ! આ ઋતુઓ આપનાં ચરણક્રમળને ભક્તિથી નહીં, કિન્તુ ભયથી સેવેર છે! તે ઋતુઓને એવા ભય છે કે:-

અમાએ અનાદિ કાલથી ભગવંતના નિષ્કારણ શત્ર એવા કામદેવને સહાય કરી છે, તેથી જેવી નિર્દયતાથી ભગવ તે કામદેવના પરાજય કર્યો, તેવી જ નિર્દયતાથી અમારા પણ નિગ્રહ કરી લેશે!

' હે સ્વામિન્! આ રીતે જાણે ભયભીત ન થએલી હાય તેમ સર્વ ઋતુઓ પાતાને સસુચિત એવાં પુષ્પા, ફળા વગેરેનાં ભેટણા નિજહસ્તમાં લઈ ને આપની એકીસાથે સમકાલ ઉપાસના કરે છે.'

પાંચે ઇન્દ્રયાના અર્થોની અનુકૂળતા વિશે વાતરા મસ્તવ તેનુ વિવરણ અને તેની અવચૂરિમાં કહ્યું છે કે—

<sup>(</sup>ટિપ્પણી પૃ. ૧૯૦થી ચાલુ) આ અતિશયોની ગણના વિશે 'અભિધાન ચિંતામણિ'ની સ્વાેષન્ન ટીકામા કહ્યું છે કે —

एते च यदन्यथाऽपि दृश्यन्ते तन्मतान्तरमवगम्यमिति । ( ४। ५ १ १ ६। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८। ६४ ८

સારાંશ કે આ અતિશયો ળીજા ગ્રથામાં જે બીજી રીતે પણ દેખાય છે, તે મતાંતર જાણવૃ.

૧ પ્ર. ૪ કલા. ૯

ર આ આલકારિક ભાષા છે.

<sup>3</sup> વસત આદિ ઋતુઓ તે તે પ્રકારના કામવિકારાનું ઉદ્દીપન કરે છે, તેથા.

૪ પ્ર. ૪ ફલાે. ૮

' હે વચનાતીત ચરિત્રવાળા સ્વામિન્! ત્રણે જગતના પરમ ગુરુ એવા આપ જયાં વિચરતા હેા તે પ્રદેશમાં પાંચેય ઇ ન્દ્રિયાના વિષયા પ્રતિકૂલ થતા જ નથી, એટલું જ નહિ, કિન્તુ તે અધાં આપને અનુકૂળ થઈ જાય છે.

'આપ જે પ્રદેશમાં વિચરતા હો તે પ્રદેશમાં વેણુ, મૃદંગ, મધુરગીત વગેરેના શખ્દો તથા 'જય પામા, જય પામા,' 'ઘણું છવા, ઘણું છવા,' વગેરે પ્રશસ્ત ઉચ્ચારા જ સંભળાય તે અધા જ શખ્દો કર્ણે ન્દ્રિયને સુખકર જ હાય છે. પરન્તુ રુદન વગેરેના કર્રુણ શખ્દો તથા ગધેડું, ઊટ, કાગડા વગેરેના કર્કશ શખ્દો, જે કર્ણ ઈન્દ્રિયને દુ:ખકારક હાય તે કદાપિ ન જ સભળાય.

'એવી જ રીતે તે પ્રદેશમાં સુદર સ્ત્રીઓ-પુરુષા, રાજાએા, દેવતાએા, દેવિવમાના, ઉત્તમ ફળાથી સહિત ઉદ્યાના, જલપૂર્ણ સરાવરા, સુદર કમલખંડા વગેરે પ્રશસ્ત નયનેન્દ્રિયના વિષયા જ આંખ સામે આવે, કિન્તુ મેલા શરીરવાળાં પ્રાણીએા, રાગીઓ, મૃતશરીરા વગેરે દિવ્ટપથમાં કદાપિ ન આવે.

'એવી જ રીતે સાકર, ખજૂર, નાળિયેર, શેરડી, આંખા, નાર ગી, કેળાં, દાડિમ વગેરે વસ્તુએા ઉત્તમ મધુર રસમા પરિણુત થાય છે, કિન્તુ અપ્રિય રસવાળી વનસ્પતિએા તે પ્રદેશમાં કદાપિ હાતી નથી.

'એવી જ રીતે તે પ્રદેશમા અત્યંત મૃદુ સ્પરા વાળાં અને ઉત્તમ વસ્ત્રોથી વિભૂષિત નર—નારીએ વગેરેજ વિદ્યમાન હાય, કિન્તુ કઠિન સ્પરા વાળાં પ્રાણીએા, પત્થરા વગેરે વિદ્યમાન ન હાય '

'એવી જ રીતે કસ્તૂરી, ચંદન, પારિજાત, કમલ વગેરેની સુગંધ જ ત્યાં હાેય, પણકલેવર વગેરેની દુર્ગ'ધ ત્યા કદાપિ ન હાેય.

'હે દેવ! જેમ બૌદ્ધ, સાંખ્ય, શૈવ, મીમાંસક, ચાર્વાક વગેરે મતાના તાર્કિકા આપની સમીપમાં આવતાં જ પ્રતિહતપ્રતિભાવાળા થઈ જવાથી પ્રતિકૂળતાના ત્યાગ કરે છે, તેમ પાચે ઈ ન્દ્રિયાના વિષયા આપની સમીપતામાં પ્રતિકૂળતાના ત્યાગ કરી અનુકૂલ થઈ જાય છે.' 

## य्यथ्त ४

૮ મહાપ્રાતિહાર્યો



# ૮ મહાપ્રાતિહાર્યો

किक्लि<sup>९</sup>-कुसमबृद्धी,<sup>२</sup> देवज्झ्णि<sup>३</sup>-चामरा<sup>४</sup>-ऽऽसणाइ<sup>५</sup> च । भावलय<sup>६</sup>-भेरि<sup>७</sup>-छत<sup>८</sup>, जयति जिणपाडिहेराइ ॥

૧ અશાક વૃક્ષ, ૨ પુષ્પવૃષ્ટિ, ૩ દિવ્યધ્વનિ, ૪ ગ્રામર, ૫ સિંહાસન, ૬ ભામ ડલ, ૭. દું દુભિ અને ૮ ત્રણ છત્ર એ જિન– પ્રાતિહાર્યો સદા જય પામે છે

— પ્રવચન સારાેેેહાર, ગાથા ૪૪૦

अशोकवृक्षः <sup>१</sup> सुरपुष्पवृष्टि<sup>३</sup>—

दिव्यो ध्वनि<sup>उ</sup>श्चामर<sup>४</sup>मासन<sup>५</sup> च । भामण्डल<sup>६</sup> दुन्दु<sup>७</sup>भिरातपत्र,<sup>८</sup>्

सत्प्रातिहान्यीणि जिनेश्वराणाम् ॥

श्री या किनी मહत्तरार्ध सूनु — શ્રી હરિભ इसूरि — સूत्रित – अनेका-न्तजयपताकाप्रकरण — ગાથા ૧ની સ્વાપિત વ્યાખ્યામા આપેલ પૂર્વાચાર્યોનુ અવતરણ

૧ અશાેકવૃક્ષ, ૨ સગ્યુષ્પવૃષ્ટિ, ૩ દિવ્યષ્વનિ, ૪ ચામર, ૫ સિહાસન, ૬ ભામાંડલ, ૭ દું દુભિ અને ૮ ત્રણ છત્ર – આ આઠ શ્રી જિનેશ્વરાના સત્પ્રાતિહાર્યાં છે.

सत् એટલે વિદ્યમાન, વાસ્તિવિક, સત્ય, પણ અવિદ્યમાન, અ– વાસ્તિવિક, અસત્ય કે કાલ્પનિક નહીં. પ્રાતિહાર્યો દેવનિર્મિત હાય છે. તે વિશે ઉપમિતિમાં કહ્યું છે કે-

इत्येवमादिभिर्देव । देवदानवनिर्मितै: । प्रातिहार्येर्महाभागः, स वरिष्ठो विराजते ॥

હે દેવ !૧ એવી રીતે દેવા અને અસુરાથી નિર્મિત આ પ્રાતિહાર્યો વડે તે મહાન ભાગ્યશાળી રાજધિરાજ વરિષ્ઠ (તીર્થ કર ભગવાન) શાભે છે.

### પ્રથમ મહાપ્રાતિહાય<sup>c</sup>

#### જ્યાક દુક્ષ

દેવતાઓ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત ઉપર સદા અશાક વૃક્ષની રચના કરે છે. ભગવંત જ્યારે સિહસન ઉપર વિરાજમાન હાય ત્યારે તે વૃક્ષ ઉચિત રીતે ઉપર ગાઠવાયેલા હાય છે અને જયારે ભગવંત ચાલતા હાય છે, ત્યારે તે વૃક્ષ ભગવંત અને ભગવંત સાથેનાં સર્વ જેના ઉપર છાયા કરતા આકાશમાં ચાલે છે. તાત્પર્ય કે આ વૃક્ષ ભગવંતની સાથે જ સદા હાય છે.

તે° અશાેકવૃક્ષ અત્યંત નજીક નજીક રહેલા, પવનથી અવિરત હાલતા,નવીન, કાેમળ અને રક્ત વર્ણુનાં પલ્લવાેના સમૂહથી શાેલે છે. તેના ઉપર સર્વ ઝતુએાનાં સુવિકસિત સર્વાત્તમ પુષ્પા હાેય

૧ ' હે દેવ !,' એ તે રાજાનુ સંખાધન છે કે જેને ઉદ્દેશીને આ વાક્ય કહેવાઇ રહ્યું છે, જાુઓ ઉપમિતિ પૃ, ૬૦૨, શ્લાે. કર્ય

२ उल्लसद्वहलपाटलपल्लवजालसर्वकालविकसदसमानकुसुमसमूह्विनि:सरद्विरलपरमपरिमलोद्भारभरममाकृष्यमाणभ्रमद्भ्रमरितकुरम्बरणरणारावणिणिरोकृतप्रणमद्भव्यजनिकरश्रवणविवरोऽतिमनोरम।कारशालिविशालशाल:
कञ्केलितरुः अशोकनरुर्जिनस्योपरि देवैविधीयते ।

<sup>—</sup> प्रव सारा. गा. ४४० वृत्ति.

છે. ૧ તે પુષ્પામાંથી સતત નીકળતા પરિમલથી ભમરાઓના સમૂહો દ્રર દ્રસ્થી ખેંચાઈ ને આવે છે. તે ભમરોના રહ્યુરહ્યુ અવાજ ત્યાં આવેલા ભવ્ય જીવાના કાનને મધુર સંગીત અપિત કરે છે. આવા મનારમ આકારવાળો, વિશાળ શાખાઓવાળા અને એક યાજન પ્રમાહ્ય વિસ્તારવાળા તે અશાક વૃક્ષ હાય છે.

શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે —

जत्य जत्य वि य ण अरहता भगवतो चिट्ठति वा निसीयति वा तत्य तत्य वि य ण जक्खा देवा सच्छन्नपत्तपुष्फपल्लवसमाउलो सच्छत्तो सज्झओ सघटो मपडागो असोगवरपायवो अभिसजायइ ।

જ્યાં જયાં પણ અરિહંત ભગવંતો ઊભા હોય છે અથવા ખેસે છે ત્યાં ત્યાં યક્ષ દેવતાએ પાંદડાઓથી સછજ્ઞ, પુષ્પા અને પલ્લવોથી સમાકુલ તથા છત્રો, ધજાએ, ઘટો અને પતાકાએથી સહિત એવા શ્રેષ્ઠ અશોક વૃક્ષની સ્થના કરે છે.

આ અશાકવૃક્ષની ઊ ચાઇ ભગવતની ઊંચાઇ કરતાં ખાર ગણી હોય છે. શાસ્ત્રામાં ચરમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર ભગવંતના અશાક વૃક્ષની ઊંચાઇ ૩૨ ધનુષ પ્રમાણ ખતાવવામાં આવી છે. લાકપ્રકાશમાં કહ્યુ છે કે—

> उसमस्स तिन्नि गाउ य, वत्तीस घण्णि वद्धमाणस्स ।

१ निच्चोउगो त्ति नित्य सर्वदा ऋतुरेव पुष्पादिकालो यस्य स नित्यर्त्तुक: ।

मा અશોકવૃક્ષને સદા ઋતુ-પુષ્પ વગેરેના કાળ હાય છે

<sup>—</sup> प्रव सारा. गा. ४४० वृत्ति

२ सूत्र उ४

३ असोगवरपायव जिणउच्चताओ वारसगुण सक्को विउन्वइ ।

<sup>—</sup> જિનેશ્વરની ઊચાઇથી ખાર ગુણો અશાકવૃક્ષ શકુ વિકુવે છે — આવશ્યક ચર્ણિ

### मेसजिणाणमसोओ सरीरओ बारसगुणो उ<sup>१</sup> ॥

શ્રી ઋષભદેવ ભગવંતના અશાકવૃક્ષ ૩ ગાઉ ઊચા, શ્રી વર્ધમાન સ્વામીના ૩૨ ધનુષ્ય અને બાકીના જિનેધ્વર ભગવતાના અશાકવૃક્ષ તે તે જિનેધ્વરાના શરીર કરતાં ખાર ગણા ઊંચા હાય છે.

#### લાેકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે—

શ્રી વર્ષ માન સ્વામીનુ શરીર ૭ હાથ હતું. તેને ૧૨ થી ગુણતાં ૮૪ હાથ એટલે ૨૧ ધનુષ અશાેકનૃક્ષની ઊંચાંઈ થાય. આ ૨૧ ધનુષવાળા અશાેકનૃક્ષ ઉપર ૧૧ ધનુષ ઊંચા સાલનૃક્ષ હાેય છે. એ ખન્નેની ઊંચાંઈ મળીને ૩૨ ધનુષ ગણવામાં આવે છે.

આ સાલવૃક્ષ તે વૃદ્ધ છે કે જેની નીચે શ્રી વધ માન સ્વામીને કેવલગ્રાન ઉત્પન્ન થયું હતુ. શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં આને ગૈત્યવૃક્ષ કહેવામાં આવે છે.

भा चैत्यवृक्षनी व्याण्या करतां से। क्षां के के के चैत्यावृक्षा ज्ञानोत्पत्तिवृक्षाः ।

ચૈત્યવૃક્ષો તે વૃક્ષો કહેવાય છે કે જેની નીચે શ્રી ઋષભાદિ જિનેશ્વરાને કેવલગ્રાનની ઉત્પત્તિ થાય છે.

દરેક તીર્થ કરને ઉત્તમ વૃક્ષની નીચે જ કેવલગ્રાન થાય છે. ચાવીસે વૃક્ષોના નામ સમવાયાંગસૂત્રમાં છે. તેનું અવતરણ લોક-પ્રકાશ<sup>3</sup>માં છે

૧ સર્ગ ૩૦, પૂ રફેડ

ર લાેક પ્ર સ. ૩૦ પૃ. ૨૬૩

**૩ લાે કપ્ર સ ૩૦ પૃર**ક્૩

દરેક તીર્થ કર ભગવંતને જે વૃક્ષની નીચે કેવલગ્રાન થાય છે, તે ચૈત્યવૃક્ષને દેવતાઓ દિબ્ય અશાકવૃક્ષ ઉપર સ્થાપિત કરે છે.

#### લોકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે-

न्यग्रोधाद्या अमी ज्ञानो — त्पत्तिवृक्षा यथायथम् । सर्वेपामह्ता भाव्या अभोकोपरिवर्त्तिनः १॥

આ ન્યગ્રોધ<sup>ર</sup> આદિ ગ્રાનાત્પત્તિ વૃક્ષો તે તે શ્રી ઋષભાદિ અરિહ તાેના અશાક વૃક્ષ ઉપર રહેલા જાણવા

તિલોયપણ્ણત્તિ માં કહ્યુ છે કે આ અશાક વૃક્ષ લટકતી માળા-એાથી સહિત, ઘંટાએાના સમૂહાથી રમણીય, પલ્લવા, પુષ્પા વગેરેથી નમી ગયેલી શાખાએાથી શાભે છે.

#### લોકપ્રકાશમાં<sup>૪</sup> કહ્યુ છે કે —

૧ લાેક. પ્ર. સ. ૩૦ પૃ. ૨૬૪

<sup>્</sup>ર ઋષભદેવ ભગવતને ન્યગ્રાધવૃક્ષ નીચે કેવલગ્રાન ઉત્પન્ન થયુ હતું.

શ્રી ઋષભાદિ ૨૪ તીર્થ કરાના ચૈત્યવક્ષોના નામા અનુક્રમે આ રીતે છે:-

૧. ન્યગ્રોધ, ૨. સપ્તપર્ણ, ૩. સાલ, ૪. પ્રિયક, ૫. પ્રિયંગુ, ૬. છત્રાધ, ૭. સરિસ, ૮. નાગવૃક્ષ, ૯. માલીક, ૧૦. પીલક્ષુ, ૧૧ તિંદુગ, ૧૨ પાડલ, ૧૩. જખૂ, ૧૪. અશ્વત્થ, ૧૫. દિધપર્ણ, ૧૬ નદી, ૧૭. તિલક, ૧૮. અળ, ૧૯. અશાેક, ૨૦. ચપક, ૨૧. ળકુલ, ૨૨. વેડસ, ૨૩ ધવ અને ૨૪. સાલ.

<sup>—</sup>લાેક પ્ર. સ ૩૦, પૃ. ૨૬૩

૩ ચતુર્થ મહાધિકાર

૪ લાેક પ્ર. સ. ૩૦ પૃ. ૨૬૪

સમવસરણની મધ્યપીઠની મધ્યમાં ઉત્તમ અશાકવૃક્ષ હોય છે. તેની શાખાઓ વિસ્તીણું અને છાયા નીર ધ—ગાઢ હોય છે. અશાક- વૃક્ષની નીચેથી કોઈ ઉપર જુએ તો તેને આકાશ જરા પણ ન દેખાય, સર્વત્ર આડનાં પાંદડાં વગેરે જ દેખાય. તેની નીચે ખેસનારને સૂર્યના તડકા જરા પણ ન લાગે. તે એક યાજન જેટલા વિસ્તૃત (ફેલાયેલા) હાય છે. તેની ઉપર સર્વત્ર પતાકાઓ, તારણા વગેરે હાય છે. તે વેદિકાથી સહિત હાય છે. તેમ જ તેના ઉપર ભગવંતના મસ્તક ઉપર આવે એ રીતે ત્રણ છત્ર ગાઠવાયેલાં હાય છે. તેની ઉપર સર્વત્ર સર્વદ્ર માર્વક લાય છે એટલે કે પુષ્પા વગેરે હાય છે. તે વૃક્ષની ઉપર ભગવંતનુ જ્ઞાનાત્પત્તિ—વૃક્ષ હાય છે, તે ચૈત્યવૃક્ષ દેવતાઓથી પૂજિત હાય છે. તે અશાકવૃક્ષના મૂલ પાસે અરિહંતોના દેવ છે દે (દેશના વખતે ખેસવાનું સ્થાન) હોય છે. ત્યાં ચાર દિશાઓમાં ચાર સિહાસન હોય છે.

જગતમાં સૌથી સુંદર વૃક્ષો ઈન્દ્રનાં ઉદ્યાનામાં હોય છે. તે સુંદર વૃક્ષો કરતાં પણ આ અશાકત્રક્ષ અનંતગુણ સુદર હાય છે આ અશાકત્રક્ષને અનાવનાર દેવતાએ હાય છે, છતાં તેમાં સૌંદર્ય આદિ ગુણાની જે પરાકાષ્ઠા આવે છે, તે ભગવંતના અતિશય છે.

ભગવંત જ્યારે સમવસરખુમાં અશાકવૃક્ષ પાસે પધારે છે, ત્યારે સૌથી પહેલાં ત્રખુ પ્રદક્ષિણા અશાકવૃક્ષને કરે છે. તે પછી જ ભગવંત સિંહાસન પર બેસે છે.

१ असुरसुरगरुलमहिया चेइयरूक्खा जिणवराण ।

શ્રી જિનવરાના ચૈત્યવૃક્ષા અસુરા, સુરા અને ગરુડ લાછનવાળા સુપર્ણકુમાર ભવનપતિ દેવતાએાથી પૂજિત હાય છે.

<sup>—</sup> લાેક પ્ર. સ. ૩૦ પૃ. **૨**૬૩

२ तिलोयपण्णति ( यतुर्थ भढाधिक्षर)मा क्ह्यु छे के —

આ અશાકવૃક્ષને જોઇને ઇન્દ્રનુ ચિત્ત પણું પાતાના ઉદ્યાનામા રમતુ નર્થા.

# ત્રિયબ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્રધ્માં કહ્યું છે કે —

'જગત્પતિએ ભગ્ય જનાનાં હૃદયની જેમ માે ક્ષદ્ધારરૂપ એ સમવસરણમાં પ્રવેશ કર્યા. અશાકવૃક્ષને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરી. તે પછી પૂર્વ દિશા તરફ આવી 'નમસ્તીર્થાય' એમ કહીને એટલે કે તીર્થને નમસ્કાર કરી રાજહંસ જેમ કમલ ઉપર બેસે તેમ સિંહાસન ઉપર વિરાજમાન થયા તે જ ક્ષણે બાકીની ત્રણ દિશાઓમાં વ્યતર દેવાએ ભગવંતનાં ત્રણ પ્રતિરૂપ વિકુર્ગ્યા.

શ્રી વીતરાગ સ્તવ<sup>ર</sup> ના વિવરણમા અને અવચરિમાં કહ્યું છે કે —

'હે દેવા ધિદેવ! આપની મહાપૂજા માટે દેવતાઓ અધ્ય મહાપ્રાતિહાર્યની સ્થના કરે છે. તેમાં અશાકવૃક્ષ સૌથી પ્રથમ હાય છે. જેમ જં ખૂદ્ધિપની મધ્યમાં જં ખૂ મહાવૃક્ષ છે તેમ સમવસરાણની મધ્યમાં અશાકવૃક્ષ હાય છે. હે નાથ! સર્વ જવાને અલય આપનાર આપનાં સમવસરાણમાં આપના શરીરની ઊંચાઈ કરતાં તે અશાકવૃક્ષ ખાર ગણા ઊંચા હોય છે. તે પરિમાં ડેલાકારે સં પૂર્ણ સમવસરાણ ઉપર એક યોજન સુધી વિસ્તરેલા હાય છે. હે સ્વામિન્! આપની સમવસત (સમવસરાણ) રૂપ મહાલક્ષ્મીનાં મસ્તકે તે મહાન સુંદર છત્રની જેમ શાલે છે. વ્યંતર દેવતાએ આપની મહાલકિત્ત નિમિત્ત પ્રથમ મહાપ્રાતિહાર્ય રૂપે તે અશાકવૃક્ષની રચના કરે છે.

'જગતના સર્વ' સત્ત્વાના શાકને દ્વર કરનાર હે સ્વામિન્! આપના મહાપ્રભાવથી દેવતાએા વડે વિરચિત આ અશાકવૃક્ષ પરમ આનંદને પામી રહેલ છે. આશાકવૃક્ષ એ વિચારથી પ્રમાદ પામી રહેલ છે કે—

' કથાચારૂપ દાવાનલથી પરિતપ્ત અને અતિકષ્ટે કરીને જેના પાર પામી શકાય એવી સંસાર–અટવીમાં અનાદિકાળથી પરિભ્રમણ

૧ ભાષા. પર્વ ૧, સર્ગ ૬ પૃ. ૨૦૭

ર પ્ર પશ્લા ૧ આ વર્ણન ભગવતની સ્તુતિરૂપે અહી આપ્યુ છે.

કરીને અહું જ થાંકી ગયેલા લવ્ય છવા માટે આ લગવંત જ મહા-વિશ્રામ આપનાર મહાવિશ્રામવૃક્ષ છે. હું તો અત્યંત ભાગ્યશાળી છું કે આ વિશ્રામવૃક્ષરૂપ લગવતના પણ હું વિશ્રામવૃક્ષ છું, કારણ કે આ લગવાન પણ પાતાના સર્વ ભક્તજના સાથે મારી છાયામા વિશ્રાંતિ પામે છે! આથી અધિક સૌલાગ્ય જગતમાં ખીજું કર્યું હાઈ શકે? સર્વ જગતનાં મસ્તકે રહેલ લગવંતનાં પણ મસ્તકે હું છું.'

- ' હે સ્વામિન્! આ અશાકવૃક્ષના પ્રમાદનાં ચિદ્ધો અમે જોયાં અને તેથી જ ઉપરનું અનુમાન કર્યું છે. ગીત, નૃત્ય, અને અનુ-રાગનું પ્રગટીકરણ એ પ્રમાદનાં ચિદ્ધો છે. તે સર્વ ચિદ્ધો અમે આ અશાકવૃક્ષમાં સ્પષ્ટ જોઈ એ છીએ. તે આ રીતે—
- ' હે દેવ! અશાેકવૃક્ષનાં પુષ્પાેની સુગધથી લુખ્ધ થઈ ને મસ્તીમા ભમતા આ ભમરાઓના જે ઝંકારનાદ છે, તે વડે તે આપના ગુણાેનુ આનંદથી ગાન કરી રહેલ છે.
- ' હે નાથ ! આ મૃદુ પવનની લહરીઓથી ગંગલ થયેલાં પાંદડાઓ વડે તે નૃત્ય કરી રહેલ છે.
- ' હે પ્રભા ! તે ત્રક્ત ( લાલ ) વર્ણુ વાળો એટલા માટે થયા છે કે—ત્રણે જગતના લવ્ય જવાના મનમાં રહેલા આપના પ્રત્યેના પ્રશસ્ત રાગની સંજવની રૂપે રહેલા આપના ગુણામાં તેને અહુ જ રાગ છે.
- 'ત્રણે જગતમાં સર્વથી ઉપર રહેલ આપ ભગવંતની પણ ઉપર જેને રહેવાનુ મળ્યુ તે પ્રેમાદથી મસ્ત કેમ ન હાય ? '

અશોકવૃક્ષ મહાપ્રાતિહાર્યની સાથે ભગવંત કેવા દેખાય છે, તેનુ રમણીય ચિત્ર અંતઃચક્ષુ સામે ઉપસ્થિત કરતા શ્રી ભક્તામર-સ્તવમાં કહ્યું છે કે—

૧ વીતરાગસ્તવની આ સ્તવના છે પ્ર ૫, શ્લાેક. ૧

उच्चैरशोकतरुसश्चितमुन्मयूख— मामाति रूपममल भवतो नितान्तम् । स्पष्टोल्लसित्करणमस्ततमोवितान, विम्व रवेरिव पयोधरपार्श्ववित ॥२८ ।।

જેવી રીતે પ્રકાશમાન કિરણાવાળુ અને અંધકારના સમૂહને નષ્ટ કરનારું સૂર્ય નું બિખ વાદળાંની સમીપે શાેભે છે, તેવી રીતે અશાેકવૃક્ષની નીચે ઊંચે જતાં કિરણાેવાળુ આપનું નિર્મળ રૂપ પણ અત્યંત શાેભે છે.

ભક્તામરસ્તવની આ ગાથામાં પ્રથમ પ્રાતિહાર્ય ગર્ભિત ભગ-વતનું ધ્યાન છે. એ ગાથાની વિધિપૂર્વકની આરાધનાથી સર્વપ્રકારનાં કોર્યો સિદ્ધ થાય છે, વ્યાપારમાં લાભ મળે છે, સુખ પ્રાપ્ત થાય છે અને વિજય મળે છે.

લાકપ્રકાશમાં અશાકવૃક્ષ પ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કરતાં કહ્યુ છે કે —

> चलत्किसलयो भव्यान् , कराग्रैराह्वयन्निव । <sup>3</sup>

હાલતાં પાંદડાવાળા તે જાણે ભવ્ય જવાને હાથમાં અગ્રભાગા વડે બાલાવતા ન હાય!

૧ સ્તુતિરૂપે અશાકવૃક્ષ પ્રાતિહાર્યનુ વર્ણન અનેક રતાત્રોમા મળે છે જુઓ--જૈનસ્તાત્ર – સદાહ ભા ૧૨ સ્થળ સકાચાદિ કારણે તે અહીં આપેલ નથી

ર. ભક્તામર—મત્ર–માહાત્મય પ્ર. ૧૮૩

૩. સર્ગ ૩૦ પ્ર ૩૧૨

# બીજું મહાપ્રાતિહાય<sup>c</sup> યુષ્યવૃષ્ટિ

દેવતાઓ જલમાં તથા ભૂમિ પર ઉત્પન્ન થતા અને વિકુવે લા પાત્ર વર્ણના વિકસ્વર સુગંધી પુષ્પાની સતત વૃષ્ટિ કરે છે. દેવતાઓ આ પુષ્પા એવી રીતે વરસાવે છે કે પુષ્પાનાં ડીંટિયા નીએ હાય અને વિકસિત મુખભાગ ઉપર હાય. આ વૃષ્ટિદ્વારા ભગવંતની ચારે ખાજુ ભૂમિ પર પુરુષના ઢીંત્રણ પ્રમાણ પુષ્પાનો થર થઈ જાય છે.

-—પ્રવ. સાગે. ગા. ૪૪૦, વૃત્તિ

विटठ्ठाइ सुरहि जलथलयदिव्वक्सुनीहारि । पयरिति समतेण दसद्धवन्त्र कुसुमवास ॥

— આવ. મલય ગા. ૫૪૬

નીયા ખિટવાળા, ઉપર વિકસિત દલોવાળા, પાય રગના, જલ અને ભૂમિને વિશે ઉત્પન્ન થયેલા, સુગ ધિ, મનાહર પુષ્પા તથા જેમાથી પ્રખલ સુગ ધ નીઠળી રહેલ છે એવા દેવકુર્વિત પુષ્પાની વૃષ્ટિ દેવતાએ ચાતરફ વિસ્તારે છે.

आ क गाथा विशेषावश्यक्ताष्यमा आ रीते छेः— विट्ठाइ सुरिम जलयलय दिव्वकुसमनीहारि । पयरति समतेण दसद्धवण्ण कुसुमवुर्द्वि ॥

— વિશેષા. ભા ૨, ગા ૧૯૭૯ **આવર**યક**સ્**ત્રની **હારિભદ્રીદીકા**મા આ ગાયામા નીફાર્તિ શબ્દના આ રીતે અર્થ કરેલ છે:—

नीहारि=निर्हारि=प्रवलो गम्धप्रसर: । અર્थાત્ એવી દિવ્ય પુષ્પવર્ષા કે જેમા થતા સુગધના પ્રસાર (ફેલાવા) ળહુ જ ઉત્કટ છે.

— આવ. હારિ. ગાયા ૫૪૬

१. तथा जलजस्थलजिवकुर्वणाविरिचतानां पचवर्णाना विकस्वराणामधःकृतवृन्तानामुपरिमुखाणां कृसुमाना पुरुषजान्तसेधसवृष्टिः कियते ।

સમવસરણભૂમિમાં આ પુષ્પવૃષ્ટિ એક યાજન સુધી સર્વત્ર હાય છે. તેમાં સ્થલજ અને જલજ પુષ્પો સચિત્ત હાય છે અને દેવિવકુર્વિત પુષ્પા અચિત્ત હાય છે. ગમે તેટલા લાકા તે પુષ્પા ઉપરથી જાય—આવે તા પણ તે પુષ્પાને ભગવંતના પ્રભાવથી લેશ પણ પીડા થતી નથી, એટલું જ નહીં, કિન્તુ ભગવતની દેશના દિના કારણે ગમનાગમન કરનારા તે લાકાના પગના સ્પર્શથી તે પુષ્પા જાણે અમૃતથી સિચાયાં હાય તેમ વધુ ઉલ્લાસવાળા થાય છે. આ પણ ભગવંતના જ અચિંત્ય અને અનુપમ પ્રભાવ છે. આ રીતે વસ્તુસ્થિતિ હાવાથી તે સચિત્ત પુષ્પા ઉપરથી ગમના-ગમન કરનારા મુનિ ભગવંતાને પણ વિરાધનાના દેષ લાગતા નથી.

શ્રી સમવાયાન સૂત્ર માં પુષ્પવૃષ્ટિને બદલે પુષ્પાપચાર શખ્દના પ્રયાન કરવામાં આવ્યા છે. પુષ્પાપચારના અર્થ ટીકામાં પુષ્પપ્રકર કરવામાં આવ્યા છે. તેના અર્થ પુષ્પની વ્યવસ્થિત રચના થાય છે. દેવતાઓ કેવળ પુષ્પો વરસાવે છે, એવુ નથી પણ સાથે સાથે તે પુષ્પાની વ્યવસ્થિત રચના પણ કરે છે. તેમાં સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ વગેરે પ્રશસ્ત આકૃતિઓની રચનાએ કરાય છે. જેમ આજે પણ લગવંતની લાખા પુષ્પોથી આગી રચવામા આવે છે, તેમાં લગલન માટા લાગનાં પુષ્પો લગવંતની આગળ વ્યવસ્થિત આકૃતિઓમાં (ડીઝાઈ નામાં) પાથરવામાં આવે છે, તેમ લગવંતની ચારે બાજુ ઢીંચણ પ્રમાણ પુષ્પરચના દેવતાએ કરે છે. 3

૧ આ પ્રવ. સારાે. ગા. ૪૪૦ વૃત્તિના સારાશ છે.

२ जाणुस्सेहपमाणिमत्ते पुष्कोवयारे किज्जइ।

ઢીચણ સુધીની ઊંચાઇવાળા પુષ્પાપચાર કરાય છે.

३ स्वस्तिकश्रीवत्सादिरचनाविशेषेणदेवैः रचितत्वाद्दिव्यः पचवर्ण पुष्पप्रकरः।

સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ વગેરે વિશેષ પ્રકારની રચના વહે દેવતાએ એ રચેલ દિવ્યપુષ્પપ્રકર

<sup>—</sup>વી. સ્ત પ્ર. ૪ અવ. ધ્લાે. ૧૦

આઠે મહાપ્રતિહાર્યોમાં પ્રથમ છે પ્રાતિહાર્યો દશ્યની અપેક્ષાએ વ્યાપક છે. ભગવતના મસ્તક ઉપર આકાશમાં ચારે ખાજુ લાલ પાંદડાંએા, પુષ્પા વગેરેવાળા એક યાજન વ્યાપી અશાકવૃક્ષ હાય છે, જ્યારે ભગવંતના પગની ચારે ખાજુ ભૂમિ ઉપર યાજન વ્યાપી પુષ્પ—પ્રકર હાય છે. અશાકવક્ષની ઉપરના વાતાવરણમાં લુવનવ્યાપી દું દુલિનાદ હાય છે, જયારે અશાકવૃક્ષની નીચેના વાતાવરણમાં યાજન વ્યાપી દિવ્યધ્વનિ હોય છે. પ્રકાશની અપેક્ષાએ સમવસરણમા ચાર રૂપવાળા ભગવંતના તેમજ ચાર લામ ડલના સૌમ્ય અને આંખને આનંદ આપનાર પ્રકાશ સવેત્ર હોય છે. સમવસરણની મધ્યમાં ભગવંતના, લામ ડલના, ચામરાના મણિમય દંડના, સિંહાસનના રતનાના અને ત્રણે છત્રોના પ્રકાશ હાય છે. આવા સસુદિત પ્રકાશ જગતમાં સમવસરણ સિવાય અન્યત્ર કચાંય કદી પણ જોવા મળે જ નહીં.

પુષ્પવૃષ્ટિમાં કલ્પવૃક્ષનાં પુષ્પા, પારિજાત પુષ્પા વગેરે દિવ્ય પુષ્પા હાય છે. તેમ જ મચકું દ્દ, કું દ કુમુદ્દ, કમલ, મુકું દ, માલતી વગેરે જલ-સ્થલજ પુષ્પા હાય છે. પ

ભગવતને પગ મૂકવા માટે દેવતાએ સુવર્ણ કમળા રચે છે. અને ભગવતની ભક્તિનિમિત્તે યુષ્યવૃષ્ટિ કરે છે. જેમ ભગવતના

९ उच्चैभुंवनव्यापी दुन्दुभिध्वान: स्याद्।

<sup>—</sup> અ. ચિં. કા-૧ શ્લા. કર ટીકા

ર વિશેષ માટે જુઓ ત્રીજા મહાપ્રાતિહાર્યનુ વર્ણન.

ર વી. સ્ત પ્ર. ૪ ટલાક. ૧૦ ટીકા

४ प्रव. सारा. गा ४४०, वृत्ति

પ તિલોચવण્णिતમા કહ્યું છે કે — 'શ્રી જિનેન્દ્રભગવતના ચરણ-કમળાનાં મૂલમા ભક્તિયુક્ત દેવીએ કરેલી ઉત્તમ પુષ્પવૃષ્ટિ થાય છે. તે પુષ્પા રણરણ કરતા ભમરાએાથી વ્યાપ્ત હાય છે.

<sup>—</sup>ચતુર્થ મહાધિકાર

પગ ભૂમિ પર હાતા નથી, સુવર્ણ કમળા પર હાય છે, તેમ ભગવત સાથે ચાલતા ગણુધરા વગેરે સોના પગ ભૂમિ ઉપર હાતા નથી, પુષ્પપ્રકરપર હાય છે. ભગવંતના પ્રભાવથી સાથે રહેલા જનાના પગને પણ કઠિન ભૂમિ સ્પર્શી શકતી નથી. વળી પુષ્પાનાં બિટ નીચે હાવાથી પુષ્પના બિટ જેવી સહેજ કઠણ વસ્તુ પણ ભગવંત સાથે ચાલનારાઓના પગને સ્પર્શી શકતી નથી. ગમે તેટલા લાકો તે પુષ્પા પરથી ચાલે તા પણ તે પુષ્પા નીચે દબાઈ જાય નહીં, તેથી પુષ્પાની સપાટી કાયમ એકસર બી જ રહે અને તેથી સ્વસ્તિક વગેરે રચનાએ પણ તેવી જ રહે છે.

આ પુષ્પોના વર્ણુંને (રંગને) ઉપમા વડે દર્શાવતા કલિકાલ-સર્વું રુ શ્રી હેમચ'દાચાર્ય મહારાજ ત્રિષબ્ટિશલાકા પુરુષચરિત્રિમાં કહે છે કે—

' વ્યંતર દેવતાએ એ ઈન્દ્રધનુષના ખ'ડના જેવી પ ચવર્ણી જાનુ-પ્રમાણુ પુષ્પવૃષ્ટિ કરી.'

આ યુષ્પવૃષ્ટિ મહાપ્રાતિહાર્યદ્વારા શ્રી યુરુષાદાનીય પાર્શ્વનાય ભગવંતની સ્તવના કરતાં શ્રી સિહસેન દિવાકરસૃરિ મહારાજા કલ્યાણમ'દિરસ્તાત્રમાં કહે છે કે—

> चित्र विभो ! कथ मवाड्म खवृन्तमेव, विष्वक् पतत्यविरला सुरपुष्पवृष्टि:। त्वद्गोचरे सुमनसा यदि वा मुनीश ! गच्छन्ति नूनमध एव हि बन्धानानि॥

હે વિભાે ! આપ જયાં જ્યાં વિચરાે છાે, ત્યાં ત્યાં અને સમવ સરણમાં ચારે તરફ દેવતાએા સુગંધીદાર પંચવર્ણી પુષ્પાની વૃષ્ટિ

૧ ૫. ૧, સ. ૬, પૃ. ૨૦૬

ર ગા. ૨૦ આ ગાથાની વિધિમા એક મત્ર કહ્યો છે, તે મત્રથી સકેદ ફૂલને ૧૦૮ વાર મર્ત્રાને રાજા વગેરેને સૂઘવા આપવાથી તે વશ થાય છે અને ગુના માક્ ક<sup>રે</sup> છે

કરે છે, તેમાં સર્વ પુષ્પાનાં ડી ટિયા નીચે રહે અને પાંખડીએ ઉપર રહે, એવી રીતે કેમ પડે છે, તે આશ્ચર્ય છે, અથવા હે મુનીશ! તે તે યોગ્ય જ છે કારણ કે આપ જ્યાં પ્રત્યક્ષ હા ત્યા સુમનસોનાં (સારા મનવાળા ભવ્ય પ્રાણીએ!નાં) બેડી વગેરે બાહ્ય બધના અને કમેં રૂપ આંતરિક બધના નીચે જ જાય છે—તૂટી પડે છે. ' સુમનસ્' એટલે પુષ્પા પણ કહેવાય છે. તેથી પુષ્પાના બધના એટલે ડી ટિયા પણ નીચે હાય છે. તે યાગ્ય જ છે. '

કેટલાક ચંચામા ભક્તામર સ્તાત્રની ૪૮ ગાથાએ મળે છે, તેમાં ગાથા ૩૩માં કહ્યુ છે કે —

मन्दारसुन्दरनमेरूसुपारिजात —
सन्तानकादिकुसुमोत्करवृष्टिरुद्धा ।
गन्धोदिबन्दुशुभमन्दमरूत्प्रपाता,
दिच्या दिवः पत्ति ते वचसा तिवाँ ॥

સુગ ધી જળનાં ખિંદુઓથી શુભ અને મંદ પવનથી સહિત એવી મંદાર, સુંદર નમેરુ, સારાં પારિજાત અને સતાનકાદિ વૃક્ષાનાં પુષ્પાની જે શ્રેષ્ઠ વૃષ્ટિ આકાશમાથી પડે છે, તે જાણે કે આપશ્રીના વચનાની દિવ્ય પક્તિ હાય નહિ, તેવી દેખાય છે.

ઉપમિતિમાં કહ્યું છે કે—

દેવતાએ અને અસુરા હાથ વડે પુષ્પવૃષ્ટિ કરી રહ્યા છે, ઝકાર કરતા ભમરાએાથી સહિત એવી તે પુષ્પવૃષ્ટિ લાંચેથી નીચે પડી રહી છે અને તેની સુગંધ વડે દિશાએા સુગધિત થઈ ગઈ છે.

१. आ पुष्पवृष्टि प्रातिकार्यद्वारा सगवंतना स्मरल् भाटे ४६थाण्-भ हिरस्तात्रना विधिविधानामा आ भत्र प्राप्त थाय छे:— ॐ हीं पुष्पवृष्टिप्रातिहार्योपशोभिताय श्रीजिनाय नमः।

<sup>—</sup> મહા. નવ પૃ. ૪૭૩

## ત્રીજું મહાપ્રાતિહાય<sup>°</sup>

#### દિવ્ય<sup>દ</sup>વનિ

બધી જ પ્રવૃત્તિઓ છોડીને એકદમ દોડી આવેલા એવા અને જેઓએ પોતાનુ મુખ ઊંચું કર્યું છે એવા હરિણાના સમૂહ વડે અત્યત આકુલતાપૂર્વક શ્રવણ કરાતા, સર્વજનાને આન દ-પ્રમાદ આપનારા અને અત્યંત સરસ અમૃતરસ–જેના દિવ્યધ્વનિ દેવા વડે કરાય છે. ૧

અહીં કેટલાક એ પ્રશ્ન કરે છે કે ઉત્તમ સાકર અને દ્રાક્ષ વગેરેના રસથી મિશ્રિત, સારી રીતે ઉકાળાયેલ સ્નિગ્ધ દ્રુધ જેવા અને સર્વ જનોને આહલાદદાયક જે તીર્થ કર ભગવંતના ધ્વિન તે પ્રાતિહાર્ય કેમ કહેવાય ?

આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પ્રવચનસારા દ્વારની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે શ્રી તીથ કર ભગવતની વાણી સર્વ મધુર અને મનારમ પદાર્થીના સમ્હો કરતાં અત્યંત મધુર શખ્દવાળી સ્વભાવથી જ હોય છે. જયારે માલ કાશ વગેરે રાગા વડે ભગ્ય જનાના ઉપકાર માટે ભગવાન દેશના આપે છે, ત્યારે ભગવતની અનને આજુ રહેલા દેવતાઓ વડે વેણુ, વીણા વગેરેના ધ્વનિ વડે તે જ ભગવતના શખ્દો વધારે કર્ણ પ્રિય કરાય છે. જેવી રીતે મધુર ગાયનમાં પ્રવૃત્ત અત્યંત તરૃણ ગાયિકા—સમ્હોનો ગીતધ્વનિ ઉચિત વાજિત્રોના ધ્વનિઓ વડે વધારે મધુર કરાય છે, તેમ અહીં પણ જાણવુ સગીતમાં વાજિત્રો વગેરેના ધ્વનિ ભળતાં તે વધુ આહ્લાદક થાય છે, એ તા સુવિદિત જ છે.

१ सग्सनग्सुधारमसे।दगः सरभसविविधदेशापहृतमुक्तव्यापार-प्रसारित-वदनैः कुरगकुलैराकुलाकुलैरुत्कणैराकण्यमानः सकलजनानन्द-प्रमोददायी दिव्यद्वतिवितन्यते।

<sup>—</sup> प्रव सारा. गा. ४४०, वृत्ति

ર પ્રવ સારા ગા. ૪૪૦, વૃત્તિ દે લા મ ૧૪

અહીં જેટલા અંશમાં દેવતાઓના ધ્વનિ (વાર્જિત્રનાદ) છે, તેટલા અંશમાં પ્રાતિહાર પણું જાણવું.

દિવ્યધ્વનિ પ્રાતિહાર્ય કેમ કહેવાય છે, તે પ્રવચનસારાે ફ્રારની વૃત્તિમાં દર્શાવેલી અપેલાને આપણે જોઈ ગયા. હવે વીતરાગસ્તવની ટીકામાં દર્શાવેલી બીજી અપેલાએ તે જોઈએ. તે આ રીતે છે—

तथा धर्मिषदेशावसरे हि भगवान् स्वभावसुभगभविष्णुना श्रोतृजनश्रोत्र-पुटविशत्पीयूषकुल्यातुल्येन निरायासप्रवृत्तेनैव स्वरेण देशना विधत्ते, किन्तु वृत्तिकृत इव सूत्र, सुरास्त्रमेव स्वरमायोजन विष्वग् विस्तारयन्ति, अतो देव-कृतत्वात् स दिन्यध्वनिरिभधीयते ।

ધર્મના ઉપદેશ આપતી વખતે લગવાન, સ્વાલાવિક સૌલા-ગ્યથી ઉત્પન્ન થતા, શ્રોતા જનાના કર્જુ વિવરામાં પેસતા અમૃતના નીક જેવા અને અનાયાસે બાલાતા સ્વર વડે દેશના આપે છે, પરન્તુ જેમ ટીકાકારા સૂત્રને ટીકા વડે વિસ્તૃત કરે છે, તેમ તે જ લગવંતના સ્વરને દેવતાઓ ચારે ખાજુ એક યાજન સુધી વિસ્તારે છે, તેથી પ્રસાસ્તિ ધ્વનિ દેવકૃત હાવાથી તે અપેક્ષાએ દિત્યધ્વનિ કહેવાય છે.

ग्गा हिन्यध्विति विशे सोक्ष्यकाशमां कह्युं छे हे — मालवकैशिकीमुख्यग्रामरागाचितोऽर्हताम् । आयोजन व्वनिद्विष्यद्वनिमिश्रः प्रसर्वति ।।

માલકોશ પ્રમુખ રાગામાં કહેવાતી ભગવંતની દેશનાના ધ્વનિ દિવ્યધ્વનિથી મિશ્ર થઈને એક ચાજન સુધીમાં ફેલાય છે.

આ પ્રાતિહાર્ય ને વિશે શ્રી વીતરાગસ્તવમાં તથા તેની ટીકા અને અવચૂરિમાં કહ્યું છે કે—

૧ વી. સ્ત. પ્ર. ૫ વ્લાક. ૩ ટીકાની અવતરણિકા

ર લાેઠ પ્ર સ. ૩૦ પૃ ૩૧૨

उप्रयम्भाः ४

' ક્ષીરાસવી, સર્પિરાસવી, મધ્વાસવી અને અમૃતાસવી મુનિ-વરામા ચૂડામણ સમાન હે જિનદેવ! મેરુપર્વત વડે મંથન કરાતા ક્ષીરસમુદ્રના ધ્વિને સમાન ગ ભીર નાદ વડે જયારે આપ દેશના આપા છા, ત્યારે માધુર્થ રસથી પરિપૂર્ણ એવા આપની વાણીના ધ્વિનિને અપૂર્વ આન દમાં નિમગ્ન મન વડે દેવગણા તા સાંભળ જ છે, કિન્તુ અનુપમ સહજ પરમ સુખના પ્રકર્ષથી જેઓનાં નેત્ર અર્ધન-મીલિત થયાં છે, એવાં મૃગલાં એ। પણ તેને તીવ સ્પૃહાથી સાંભળે છે.

' સર્વ જીવાના વચનથી અન તગુણ અધિક ઉપાદેચતાવાળા વચનના અધિપતિ હે સ્વામિન્! જ્યારે તે મૃગલાંએા આપના દિવ્ય-ધ્વનિને સાંભળે છે, ત્યારે તેઓની શ્રીવાએા હર્ષથી ઊચી થઈ જાય છે અને જાણે ચિત્રમાં આલિખિત તેવાં હાય અતિસ્થિર થઈ જાય છે.

'હે નાય! આપના તે લાેકાત્તમ ધ્વનિ માલવકૈશિક (માલ-કાેશ) પ્રમુખ ગ્રામરાગા વડે પવિત્રિત-સંવલિત હાેય છે. જગતના પરમગુરુ હે જિનેશ્વર દેવ! કવિએા અહીં ' મૃગૈ: पीत: —તે ધ્વનિનુ મૃગલાંએા વડે પાન કરાય છે,' એમં એટલા મ ટે કહે છે કે મૃગ-લાંએા ધ્વનિ–રસિક હાેય છે.

' સર્વ ગત્વને કારણે સંગીતના ગ્રામરાગાનાં સર્વ સ્વને જાણનાર હે કલાનાથ! આપ માલકાશ રાગમાં દેશના એટલા માટે આપા છા કે તે રાગ વૈરાગ્યરસ ઉત્પન્ન કરવા માટે અતિસરસ હાય છે. '

આ દિવ્યધ્વનિ પ્રાતિકાર્યથી ગર્ભિત ભગવંતની સ્તુતિ કરતાં શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિ મહાગજ કલ્યાણમ દિરસ્તાત્રમાં કહે છે કે—

૧ મુનિઓની આ ચાર લખ્ધિઓ (સિહિઓ) છે એ ચારમા અનુક્રમે વાણી જાણે ક્ષીર, ધૃત, મધુ અને મધના માધુર્ધને ન ઝરતી હાય તેવી હાય છે.

२ मालवकैशिकी वैराग्यव्यञ्जको अतिसरसो रागविशोषः।

<sup>--</sup>વી. સ્ત. પ્ર. ય ક્લોક ૩ અવ.

स्थाने गभीरहृदयोदिधिसम्भवायाः, पीयूषता तव गिरः समुदीरयन्ति । पीत्वा यतः परमसमदसङ्गभाजो, भन्या व्रजन्ति तरसाऽप्यजरामरत्वम् ।।

હે સ્વામિન્! ગંભીર હૃદયરૂપ સમુદ્રથી ઉત્પન્ન થયેલી તમારી વાણીને પંડિતા અમૃતરૂપ કહે છે, તે યાગ્ય જ છે. જેવી રીતે મનુષ્ય અમૃતનું પાન કરીને અજરામર થાય છે, તેવી જ રીતે તમારી વાણીનું શ્રોત્રે દ્રિય (કાન) વડે પાન કરીને – શ્રવણ કરીને ભવ્ય પ્રાણીઓ પરમાનંદના અનુભવને પામીને શીઘપણે અજરામરપણાને માસને પામે છે.

કેટલાક ગ્રંથામાં ૪૮ ગાથાવાળા ' ભકતામર સ્તાેત્ર 'માં આ પ્રાતિહાર્ય વિશે ૩૫ મી ગાથા નીચે મુજબ મળે છે· --

> स्वर्गापवर्गगममार्गविमार्गणेष्ट—, सद्धमंतत्त्वकथनैकपटुस्त्रिलाक्या:। दिव्यध्वनिर्भवति ते विशवार्थसर्व,— भापास्वभावपरिणामगुणप्रयोज्य<sup>5</sup>.॥

સ્વર્ગ અને માેક્ષ તરફ જનાર માગ ને શાેધનાર જે સર્જ મેં રૂપ સારભૂત તત્ત્વ, તેને ત્રણે લાેકને કહેવામાં અત્યત નિપુણુ એવા આપના દિવ્યધ્વનિ સ્પષ્ટ અર્થવાળા અને સર્વ ભાષાએાના સ્વભાવ-રૂપે પરિણમવારૂપ જે ગુણ તેનાથી પ્રસુક્ત હાેય છે.

૧ ગા. ૨૧

આ ગાથામા ગણિવિદ્યા ગર્ભિત છે. તે વિદ્યા સર્વ મનારેથાને પૂરનાર, સિક્ષ્ટિઓને આપનાર અને સર્વ ભયોને દૂર કરનારી છે. આ પ્રાતિહાર્ય વિશેના મત્ર આ રીતે મળે છે:-

अ हो अजरामरदिव्यध्वनिप्रातिहायेपिशोभिताय श्री जिनाय नमः।

<sup>—</sup>મહા. નવ. પૃ. ૪૭૩

આ જ ગાથા આ રીતે પણ મળે છે<sup>ર</sup>:—

भाषाविशेषपरिणामविधौ पटिष्ठो जीवादितत्त्वविशदीकरणे समर्थः। दिन्यध्वनिध्वनितदिग्वलयस्तवार्हन्।, आकर्षति प्रवरमोक्षपथे मनुष्यान्।।

હે અહિંન્! સર્વ લાષાઓમાં પરિષ્ણુમવામાં અત્યંત નિપુષ્ અને જીવ વગેરે તત્ત્વોને સ્પષ્ટ કરવામાં સમર્થ એવા તમારા દિવ્ય ધ્વનિ સર્વ દિશાઓને ધ્વનિત કરતા મનુષ્યાને શ્રેષ્ઠ માેક્ષપથને વિષે આકર્ષે છે.

દિવ્ય ધ્વિનિ વિશે ઉપમિતિ માં કહ્યું છે કે—ત્રણ પ્રાકારની વચ્ચે વિરાજમાન ભગવંત જયારે ધમ દેશના આપે છે, ત્યારે સતત આનંદ આપનાર એવા દિવ્ય ધ્વિનિ સંભળાયા કરે છે.

ચાયું મહાપ્રાતિહાય<sup>c</sup> ચામરા ( ચામર શ્રેણી )

खे चमरा:13

આકાશમાં ચામર વીંઝાતા હાય છે.

ભગવંત ચાલતા હોય છે ત્યારે ઉપર આકાશમાં ગામરા વીંઝાતા હોય છે અને જ્યારે દેશના વગેરે માટે બેસે છે, ત્યારે તેમની ખંને ખાજુ ગામરા વીંઝાય છે. ભગવત જ્યારે સમવસરણમાં ચતુર્મુખ હાય છે, ત્યારે ભગવંતની દરેક આકૃતિની ખન્ને ખાજુ દેવતાએા વડે ગામર વીંઝાતા હાય છે.

૧ મહા. નવ. પ્રસ્તાવના પૃ. ૯

ર પૃ. ૬૦૨ શ્લા. ક૧૯

૩ અ. ચિ. કા. ૧. રલો. ૬૧ ટીકા

સૂત્ર દ્વારા વર્ણું ન કરતાં શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે बागासगयां सेयवरचामरां ।

આકાશમાં અત્યંત દેદી પ્યમાન અને શ્વેત શ્રેષ્ઠ ચામરા વીંઝાય છે.

શ્રી સમવાયાંગ સ્ત્રની ટીકામાં અન્ય વાચનામાં મળતું એક મૂલ સૂત્ર આ રીતે આપેલું છે—

उभओ पासि च ण अरहताणं भगवताण दुवे जनखा कडतुडियथभिय-भ्या चामरुवखेवण करति र

શ્રી અરિહંત લગવંતની બન્ને ખાજુએ જેઓની લુજાએ ઉપર અત્યંત મૂલ્યવાન આલૂષણા છે, એવા બે યક્ષ દેવતાએ ચામર વીંઝે છે.

તિલાય પણણત્તિ મા કહ્યુ છે કે —

'મૃણાલ, કુ દપુષ્પ, ચંદ્રમા અને શંખસમાન શ્વેત અને નમેલા દેવતાએાના હાથા વડે વીંઝાતા ગ્રામરા વડે ભક્તિ કરાતા શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવંત જયવતા વતે છે.'

તે ચામરામાં રહેલા વાળ એટલા બધા શ્વેત અને તેજસ્વી હોય છે કે તેમાંથી ચારે બાજુ કિરણો નીકળતાં હોય છે. તે ચામરાને ઉત્તમ રતનાથી ખચિત એવા સાનાના દંડ (હાથા) હોય છે, તેમાંથી પણ રંગ – બેરંગી તેજસ્વી કિરણો નીકળતાં હોય છે. જે દેવતાએના હાથમાં તે ચામરો હોય છે, તે દેવતાએ અને તેએનાં આલ્ષણો પણ તેજસ્વી હોય છે. તે આલ્ષણોમાંથી પણ પ્રકાશ વહેતા હોય છે. આ બધાં કારણાથી જ્યારે તે ચામરા વીંઝાતા હોય છે ત્યારે તે ચામરાની ચારે બાજુએ તેજસ્વી કિરણો જાણે

૧ સ્ત્ર ૩૪, અતિશય ૮

ર વાચનાતર સૂત્રમા અતિશય ૨૦

उ यतुर्थ मढाधिधार

નૃત્ય ન કરતા હોય તેવા ભાસ થાય છે. જોનારને એવા આભાસ થાય છે કે જાણે અનેક ઇન્દ્રધનુષ્યો નૃત્ય ન કરી રહ્યાં હાય<sup>ા</sup>!

લોકપ્રકાશમાં કહ્યુ છે કે — ચન્દ્રમા સમાન ઉજ્જવલ ચામરાે વારંવાર નીચે અને ઊંચે થઈ રહ્યા હોય છે. તેઓ નમન (નીચે જવું)અને ઉજ્ઞમન (ઊંચે જવું) વડે સૂચવે છે કે — પ્રભુને નમસ્કાર કરવાથી સજ્જનો ઊચી ગતિને પામે છે.<sup>ર</sup>

આ પ્રાતિહાર્ય વિશે શ્રી વીતરાગસ્તવ અને તેની ટીકા તથા અવચૂરિમાં કહ્યું છે કે —

'હે લગવન્! આપ જ્યારે સમવસરાણમાં વિરાજમાન હો અથવા પૃથ્વીતલને વિહાર વડે પાવન કરતા હા ત્યારે આપ સુરો અને અસુરોના હાથમાં રહેલ ગ્રામરાની શ્રેણિથી નિરતર વીંઝાઓ છા. હે સ્વામિન્! શરદ ઋતુના ગ્રદ્રમાના કિરણાના સમૂહ જેવા ઉજ્જવલ એવા તે ગ્રામરા અહુ જ સુદર રીતે શાલે છે. આ દશ્ય જોતા જ એવું લાગે છે કે જાણે ગ્રામરા રૂપી હ સાની શ્રેણી આપના મુખકમલની પરિગ્ર્યા —સસુપાસનામાં પરાયણ—-તત્પર ન હાય ? 3

'હે દેવાધિદેવ! આપના મુખને કવિએા કમલની ઉપમા એટલા માટે આપે છે કે આપનું મુખકમલ કામલ કંઠરૂપ નાલથી સહિત છે, લાલિત્યથી પરિપૂર્ણ એવા અધર (ઓઠ) રૂપ દલાથી શાલે છે, દંતપંક્તિનાં કિરણારૂપ કેસરાની શ્રેણીથી વિરાજિત છે, તિલ આદિ શુભ ચિહ્નરૂપ ભ્રમરાથી પરિચું ખિત છે, સ્વભાવથી જ સુરભિ (સુગ ધી) છે અને કૈવલ્થરૂપ લક્ષ્મીનું નિવાસસ્થાન છે.'

કલ્યાબુમ દિર સ્તોત્રમાં આ પ્રાતિહાર્ય ગર્ભિત સ્તુતિ વડે કહ્યુ છે કે—

૧ આ પ્રવ. સારા. ગા. ૪૪૦ વૃત્તિનો ભાવાર્થ છે.

ર લાેક પ્ર સ. ૩૦ પૃ. ૩૧૨

ર વી. સ્ત. પ્ર. પ શ્લેા. ૪ ટીકા. અવ.

स्वामिन् । सुदूरमवनम्य समृत्पतन्तो, मन्द्ये वदन्ति शुचयः सुरचामरीधाः। येऽस्मै नित विद्यते मृनिपुगवाय, ते नूनमूर्घ्वगतयः खलृ शुद्धभावाः ॥२२॥<sup>५</sup>

હે સ્વામિન્! હું એમ માનું છું કે–દેવાથી વીંઝાતા પવિત્ર– ઉજ્જવલ ચામરાના સમૂહ અત્યત નીચા નમીને ઊંચે ઊછળે છે તેએા જાણે એમ કહેતા હાય કે—

જે પ્રાણીઓ મુનિઓને વિષે શ્રેષ્ઠ એવા આ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુને નીચે નમીને નમસ્કાર કરે છે, તેઓ શુદ્ધ ભાવવાળા થઈ ને ઊધ્વે ગતિમાં જાય છે—માેક્ષપદ્દને પામે છે.

આ પ્રાતિહાર વિશે ભક્તામર ત્તાત્રમાં કહ્યુ છે કે— कुन्दावदातचलचामरचारुशोभं

विश्राजते तव वपुः कलघौतकान्तम् । उद्यच्छशाद्भशुचिनिर्झरवारिधार—

मुच्चैस्तटसुरगिरेरिव शातकौम्भम् ॥३०॥

માગરાના યુષ્ય જેવા શ્વેત વીંઝાતા ચામરા વહે સુદર શાભાવાળું અને સુવર્ણ જેવી કાંતિવાળું તમારું શરીર ઉદય પામેલા ચંદ્રમાના જેવા નિર્મલ ઝરણાંના પાણીની ધારાઓથી સુશાભિત મેરુપર્વતની ઊંચી સુવર્ણમય ભૂમિ જેવું શાલે છે.

## પાંચમું મહાપ્રાતિહાય<sup>¢</sup>

#### સિહાસન

खे पादपीठेन सह मृगेन्द्रासन सिहासनमुज्ज्वल निर्मलमाकाशस्फिटिक-मयत्वाद्<sup>२</sup>।

१ व्या प्रातिक्षार्थथी गर्लित भत्र व्या रीते प्राप्त थाय छे: — व्यं ही चामरप्रातिहार्येशोभिताय श्री जिनाय नमः।

<sup>—</sup>મહા. નવ પૃ. ૪૭૪

આકાશમાં પાદપીઠથી સહિત સિહાસન હાેય છે. તે નિર્મલ આકાશ સ્ક્ટિકમય<sup>ા</sup> હોવાથી અત્યત ઉજ્જવલ હોય છે.

ભગવાન ચાલતા હાય છે. ત્યારે આ સિંહાસન (પાદપીઠથી સહિત) ઉપર આકાશમા ચાલે છે, ભગવંત બેસે ત્યારે તે ઉચિત સ્થાને નીચે ગાેઠવાઈ જાય છે અને સમવસરણમાં અશાેકવૃક્ષના મૂળમાં ચાર દિશામાં ચાર સિંહાસન હોય છે.

આ સિંહાસનના સ્કંધળંધ (પાછળના પીઠ ટેકવાના ભાગ) અત્યંત તેજસ્વી એવા રક્તવર્ણુંના હોય છે. આ સિંહાસન સ્પષ્ટ દેખાતી એવી વિકટ દાઢાઓથી કરાલ અને જાણે સજીવ હાય તેવા સિંહની આકૃતિ પર પ્રતિષ્ઠિત હોય છે, એ સિંહાસન અનેક ઉત્તમ સ્તેનાથી ખચિત હોય છે. તે રત્નામાંથી અનેક ર ગાનાં કિરણા નીકળતાં હોય છે. આવું સુદ્દર સિંહાસન દેવતાએ રચે છે.

#### લાકપ્રકાશમાં<sup>3</sup> કહ્યું છે કે —

અશાકવૃક્ષના મૂળલાગમાં ચાર દિશામાં ચાર સિહાસન હાય છે. તે સિહાસના સુવર્ણમય અને પ્રકાશમાન રત્નાની પકિતએાથી ખચિત હાય છે. તે રત્નપંકિતએાને જોતાં એવું લાગે છે કે જાણે સિહાસનાએ પાતે જ પાતાના ઉપર વિરાજમાન પુરુષસિંહ લગલગવાન તીર્થ કરને સાક્ષાત્ જોવા માટે લાખા ઉજ્જવળ વિકસિત નિર્નિમેષ નેત્રા ધારણ કર્યાં ન હાય! દરેક સિંહાસનની આગળ જેનાં રતનમાથી અત્યંત પ્રકાશમાન જયાતિસમૂહા નીકળી રહ્યા છે,

१ आगासफालियामय सपायपीठ सीहासण।

<sup>—</sup> શ્રી સમવાયાગ સૃત્ર ૩૪, અતિશય ૯

<sup>—-</sup>આકાશ સ્ક્ટિકમય સિંહાસન પાદપીઠથી સહિત હોય છે

<sup>—</sup> आडाश स्इटिड अत्यत स्वय्छ द्वीय छे.

ર આ પ્રવ સારા. ગા. ૪૪૦ વૃત્તિના ભાગર્થ છે.

૩ સ. ૩૦, પૃ. ૨૬૫

એવું પાદપીઠ હોય છે, તેના દિવ્ય પ્રકાશ જેતાં એવું લાગે છે કે તે જાણે લાગવંતના પાદસ્પર્શની પ્રાપ્તિથી ઉલ્લાસવાળું ન ખન્યું હોય!

દરેક સિહાસન ઉપર માતીઓની માળાઓથી શાલતાં ત્રણું છત્ર હોય છે. દરેક સિહાસનની ખાજુમાં ચંદ્ર સમાન ઉજ્જવલ ખેં ચામરાને ધારણ કરીને ઉલેલા અને ઉત્તમ અલંકારાથી તેજસ્વી એવા ખેં દેવતાઓ હોય છે. તેઓ ચામરા વીંઝતા હાય છે. દરેક સિહાસનની આગળ સુવર્ણ કમલ ઉપર પ્રતિષ્ઠિત એક એક ધર્મ ચક્ર હાય છે. તે તેજમાં સૂર્યને જતતું, સ્મરણ કરતાંની સાથે જ શત્રુઓના અભિમાનને હરનારું અને અરિહંતાના ધર્મ ચક્રવર્તિપણાને સૂચવનારું હાય છે. ચારે દિશાઓમાં એક એક મહાધ્વજ હાય છે. તે એક હજાર યાજન લોંચા હાય છે.

આ સિહાસન, ધર્મ ચક, ધ્વજ, ત્રણ છત્ર અને ચામરા જ્યારે ભગવંત વિહાર કરતા હાેય ત્યારે આકાશ માગે ઉપર ચાલતા હાેય છે.<sup>૧</sup>

શ્રો વીતરાગસ્તવ તથા તેની ટીકા અને અવચૂરિમાં કહ્યું છે કે—

'મદોન્મત્ત વાદીઓરૂપ હાથીઓની સામે સિંહસમાન, હે સ્વા-મિન્! આપ જ્યારે દેવનિર્મિત સિંહાસન ઉપર આરૂઢ થઈ ને ભવના વૈરાગ્યને અને પરમપદના અનુરાગને ઉત્પન્ન કરનારી ધર્મ દેશના આપતા હાે છો ત્યારે વિશુદ્ધ તત્ત્વજ્ઞાનથી સમૃદ્ધ મેધાવાળા—બુદ્ધિ-માન દેવતાઓ અને મનુષ્યા શ્રવણ કરવા સમુપસ્થિત થાય છે, તેમાં કાંઈ પણ આશ્રર્ય નથી; કિન્તુ બુદ્ધિવિહીન મૃગા—પશુઓ પણ તે

१ आगासगएण चक्केण, आगासगएण छतेणं, आगासगएण सपाय-पीढेण सिहासणेण, आगासगयाहि सेअवरचामराहिं.. ।

<sup>—</sup>લાકિપ્રકાશગત આગમપાઠ સ. ૩૦ પૃ. ૨૬૫

ર પ્ર. ૫ શ્લાે. ૫

દેશનાને સાંભળવા માટે અને જાણે મૃગેન્દ્રાસન (સિંહાસન) ઉપર વિરાજ - જમાન પાતાના રવામી મૃગેન્દ્ર (સિંહ) સમાન એવા આપની ઉપાસનામાં સમુપસ્થિત થાય છે, એ જ મહાન આશ્વર્ય છે અને એ જ આપના મહાન્ પ્રભાવ છે.'

ત્રિષષ્ટિશલાકા પુરુષચરિત°મા ભગવંત શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુના વિહારના વર્ણુનમાં કહ્યું છે કે:—

· જાણે પાતાના ચરા હાય તેવા આકાશમાં ચાલતા પાદપીઠથી સહિત સ્ક્ટિક રત્નનાં સિહાસનથી તેઓ શાભતા હતા.'

ગ્યા પ્રાતિહાર્યથી ગલિત સ્તુતિ કરતાં શ્રી કલ્યાણમ દિરસ્તાત્રમાં કહ્યું છે કે—

श्याम गभीरगिरमुज्ज्वलहेमरतन— सिंहासनस्थिमह भव्यशिखण्डिनस्त्वाम् ॥ आलोकयन्ति रभसेन नदन्तमुच्चै— श्चामीकराद्विशिरसीव नवाम्बुवाहम्॥२३॥

હે પ્રભુ! અહીં સમવસરાણને વિષે નીલા વર્ણ વાળા, ઉજજવલ, દેદીખ્યમાન રત્નજહિત સુવર્ણના સિહાસન પર બેઠેલા અને ગંભીર વાણીવાળા એવા તમાને ભવ્ય પ્રાણીએા રૂપી મારા મેરુ પર્વતના શિખર પર રહેલા અને માટી ગર્જના કરતા નવા મેઘની જેમ ઉત્સક્તાથી જુએ છે.

ગ્યા પ્રાતિહાર્થ વિશે ભક્તામર સ્તાત્રમાં કહ્યુ છે કે — सिहासने मणिमयूखणिखाविचित्रे,

विभ्राजते तव वपुः कनकावदातम् । विम्वं वियद्विलसदशुलतावितान

तुङ्गोदयाद्रि शिरसीव सहस्ररम्मे. ॥२६॥

હે ભગવન્ ! જેવી રીતે ઊંચા ઉદયાચલ પર્વાતના શિખર ઉપર ઉદ્યોતમાન કિરણોરૂપી લતામંડપ વડે સૂર્યાનું બિંબ શાહે છે

૧ પર્વ ૧-૨, સર્ગ ૬, પૃ. ૨૦૪-૨૦૫

તેવી જ રીતે મણિએાનાં કિરણેાના અગ્રભાગાથી વિચિત્ર (રંગ-બેરગી) સિહાસન ઉપર સુવર્ણ જેવું આપનું શરીર વિશેષે કરીને શાલે છે.

તિલાયપણ્ણત્તિ માં કહ્યું છે કે ' તે તીર્થ કરાનુ નિર્મ લ સ્ક્ટિક રત્નથી નિર્મિત અને ઉત્કૃષ્ટ રત્નાના સમ્હાથી ખચિત જે વિશાળ સિંહાસન હાય છે, તેનું વર્ણન કાેણ કરી શકે <sup>?</sup> '

### છ્<sup>કુ</sup> મહાપ્રાતિહાય<sup>c</sup> ભામ ંડલ

આ પ્રાતિહાર્યંનું વર્ણુન પૂર્વે કર્મા ક્ષયજ અતિશયોમાં તૃતીય કમે ક્ષયજ અતિશય ભામ હલના વર્ણુનમાં આપેલ છે.

## સાતમું મહાપ્રાતિહાય<sup>c</sup> દુંદુભિ

उच्चैर्भुवनव्यापी दुन्दूभिध्वानः स्याद् ।

ઊ ચે આકાશમાં ભુવનવ્યાપી દું દુલિધ્વનિ થાય છે.

દું દુભિના પર્યાયવાચી શખ્દાે 'ભેરી' અને 'મહાઢક્કા' પ્રવચનસારા દ્વારની વૃત્તિમાં મળે છે.

શ્રીવીતરાગસ્તવ, તેની ટીકા અને અવચૂરિ<sup>૪</sup>માં કહ્યું છે

' હે વિશ્વવિશ્વેશ! આપના આગળના ભાગમાં આકાશમાં દેવતાઓના હસ્તતલથી તાહિત–વગાહાતાં એવાં દુંદુભિ વાજિંત્રા

૧ ચતુર્થ મહાધિકાર

ર અ ચિ. કા ૧ શ્લાે. કર

उ प्रव सारा गा. ४४० वृत्ति

૪ પ્ર. ૫ શ્લા. ૭

પાતાના નાદવડે સમસ્ત અંતરાલ (આકાશભાગ) ને પ્રતિધ્વનિત કરે છે. તે દું દુભિ કહે છે કે — 'વિશ્વમાં આપના શાસનનું ઉદ્વલ્કન કરતા ગળુધરા વગેરે આપ્ત પુરુષોને વિષે પણ આપનુ જ પરિપૂર્ણ સામ્રાજ્ય છે. આપ જ ધર્મના ચકવર્તી છેા. નાથ! તે દું દુભિનાદ સાંભળતાં જ તે આપત જનોને અત્યત આનંદના અનુભવ થાય છે. હે દેવાધિદેવ! દું દુભિનાદ વિના સર્વ લોકોને એકી સાથે કેવી રીતે ખબર આપી શકાય કે સોના મનારથાને પૂર્ણ કરનાર જગતના સ્વામી પધારી રહ્યા છે.'

શ્રીઋષભદેવ ભગવંતના વિહાર વખતના આ પ્રાતિહાર્યનું વર્ણન કરતા ત્રિષ**િટ શલાકાપુરુષ ચરિત**ેમાં કહ્યુ છે કે—

' જાણે ભગવતનુ પ્રયાણે ચિત કલ્યાણમંગલ કરતા હાય તેવા પાતાની મેળે સતત શખ્દ કરતા દિવ્યદું દુભિ ભગવંતની આગળ વાગતા હતા '

તિલોયપણ્ણત્તિ<sup>ર</sup>માં કહ્યુ છે કે —

વિષયકપાયામાં અનાસકત અને માહથી રહિત થઇ ને શ્રી જિનપ્રભુના શરણે જાએ,' એમ ભવ્યજીવાને કહેવા માટે જ જાણે દું દુભિ વાદ્ય ગંભીર શખ્દ ન કરતુ હોય!

લોકપ્રકાશમા<sup>ટ</sup>માં કહ્યુ છે કે —

'ભગવાન વિદ્યમાન છતે પ્રાણીઓને કર્મ જન્ય કપ્ટ કચાંથી હોય!' એમ ગર્જના કરીને જાણે કહેતા હોય તેમ ભગવંતની આગળ આકાશમાં દેવદુ દુભિ વાગે છે.

શ્રી કલ્યાણમ'દિરસ્તાત્રમાં શ્રી સિદ્ધસેન 'દિવાકરસૂરિ મહા-રાજા આ પ્રાતિહાર્યથી ગર્ભિત ભગવન્તની સ્તુતિ કરતાં કહે છે કે--

૧ પર્વ ૧-૨, સર્ગ ૬, પૃ. ૨૦૪/૫

૨ ચતુર્થ મહાધિકારી

૩ સ. ૩૦ પૃ ૩૧૨

भो भो: प्रमादमवध्य भजध्वमेन —

मागत्य निर्वृतिपुरी प्रति सार्थवाहम्।

एतन्निवेदयति देव ! जगत्त्रयाय,

मन्ये नदन्नभिनम: सुरदुन्दुभिस्ते ।।२५॥

હે દેવ! હું એમ માનું છું કે — આકાશને વ્યાપીને શખ્દ કરતા એવા તમારા દેવદું દુભિ ત્રણ જગતને આ પ્રકારે નિવેદન કરે છે કે – હે ત્રણ જગતના લાકા તમે આળસના ત્યાગ કરીને અહીં આવીને માેશ્વનગરીના સાર્થવાહ એવા આ શ્રી પાર્શ્વપ્રભુને ભેજો.'

કેટલાક થયામાં ભકતામર સ્તાત્રની ૪૮ ગાથાએ મળે છે. તેમાં દુંદુભિ પ્રાતિહાર્ય ગર્ભિત ગાથા ૩૨ આ રીતે છે —

गम्भीरतारवपूरितदिग्विभाग —,

स्त्रैलाक्यलाकशुभसङ्गमभूतिदक्ष:।

सद्धर्मराजजयघोषणघोषक: सन्,

खे दुन्दुभिष्ठर्वनित ते यशसः प्रवादी ।।३२॥

ઊંચા અને ગંભીર ધ્વનિથી દશે દિશાઓને પૂરિત કરનારા અને ત્રણે લાેકના લાેકાેને શુભ સમાગમની વિભૂતિને દેનારા જે દું દુભિ વાગે છે, તે આપશ્રીના ધર્મરાજ્યની ઘાેષણા પ્રગટ કરે છે અને આકાશમાં આપના યશને જ કહે છે.

आ गाथा या रीते पण भणे छे<sup>ड</sup>. — विश्वैकजैत्रमटमोहमहानरेन्द्रं, सद्यो जिगाय भगवान् निगदन्तिवेत्यम्।

१ गा. २५ था गाथाने। भत्र था रीते भले छे: — ॐ ही दुन्दुभिप्रातिहार्यसिहताय श्रीजिनाय नम ।

<sup>—</sup>મહા. નવ. પૃ. ૪૭૬

૨ મહા. તવ. પૃ. ૩૭૩

૩ મહા નવ પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૦

सतर्जयन् युगपदेव भयानि पुसां, मन्द्रध्वनिर्नदति दुन्दुभिरूच्चकैस्ते ॥

'સંપૂર્ણ વિશ્વને જિતનાર મહાન ચાહા માહનરેન્દ્રને ભગ-વાને તરત જ જીતી લીધેલ છે.' એમ જાણે કહેતા હોય તેમ સર્વ જીવાના સર્વ ભયાની એકી સાથે સંપૂર્ણ રીતે તર્જના કરતા ' તમારા દું દુભિ આકાશમાં ગંભીર ધ્વનિ વડે નિનાદ કરી રહેલ છે.

# ચ્યાઠમુ**ં** મહાપ્રાતિહાય<sup>¢</sup> ત્રણ છત્ર

खे छत्रत्रयम्<sup>२</sup>।

આકાશમાં ત્રણ છત્ર હાેય છે.

ભગવંત જ્યારે વિહાર કરતા હાય છે ત્યારે ત્રણ છત્ર ભગ-વન્ત ઉપર આકાશમાં ચાલે છે. ભગવન્ત જ્યારે દેશના વગેરે માટે ખેસે ત્યારે આ ત્રણુ છત્ર ઉચિત સ્થાને અશાકવૃક્ષની નીચે ભગ-વન્તના મસ્તક ઉપર ગાેઠવાઈ જાય છે. સમવસરણમાં ભગવન્તની ચારે આકૃતિઓ ઉપર ત્રણ ત્રણુ છત્ર હાય છે.

પ્રવચનસારેા હારની વૃત્તિમાં કહ્યુ છે કે — પૃથ્વી, પાતાલ અને સ્વર્ગ એ ત્રણે ઉપર ક્ષર્વોપરિ સામ્રાજ્યને સૂચવતાં, શરદ્દ

૧ સર્વ છવાને જે ભયા હતા, તે તા મહામાહન રેન્દ્રના કારણે હતા હવે તા તે જિતાઈ ગયેલ છે, તેથી ભયા રહ્યા નથી, એ આશવ જાણવા

ર અ. ચિં. કા. ૧ કલા. ક૧ રુવા. શ.

ઋતુના ચંદ્રમા, કુંદ અને કુમુદ્દ જેવા અત્યંત શુભ્ર, લટકતી માતી-ઓની માળાઓની પંક્તિઓના કારણે અત્યંત મનારમ અને પવિત્ર એવાં ત્રણ છત્ર દેવતાએા વડે નિર્મિત કરાય છે.

श्री समवायांग सूत्रमां આ અતિશય વિષે કહ્યુ છે કે — बागासगय छत्त<sup>2</sup> ।

— આકાશમાં ત્રણ છત્ર હાેય છે.

લાેકપ્રકાશ³મા કહ્યુ છે કે --

ઉજ્જવલ માતીઓથી શાભતા એવા ઉપર ઉપર રહેલ ત્રણ છત્ર જગતને વંદનીય એવા ભગવન્તની ઉપર શાભે છે; વિહાર વખતે ભગવન્તની ઉપર રહીને ભગવતની સાથે સાથે ચાલે છે. જગતને વંદનીય એવા ભગવત ઉપર રહેવાના લાભ પાતાને મળ્યા છે, એથી જ જાણે એ છત્રોએ આનંદથી પાતાની શ્રીવા ઉપર ન કરી હાય!

આ પ્રાતિહાર્ય વિશે શ્રી વીતરાગસ્તવ<sup>૪</sup> અને તેની ટીકા તથા અવચૂરિમા સ્તુતિરૂપે કહ્યુ છે કે —

' લાકપુરુષરૂપી મહારાજાના મુગુટના માં છુ, હે દેવાધિદેવ! આપના મસ્તક ઉપર ત્રણ છત્ર શાલે છે. એક છત્ર ઉપર બીજું છત્ર અને બીજા ઉપર ત્રીજું છત્ર, એમ ઉપરાઉપરી રહેલાં આ ત્રણે છત્ર આપની જ પુષ્યસંપત્તિના પ્રવધ માન પ્રકર્ષ સમાન છે. એ ત્રણે છત્ર અતાવે છે કે આપની અ દર જ ત્રણે લુવનની પ્રલતાના પ્રકર્ષ સમાવિષ્ટ છે. શ્રી ભક્તામરસ્તવમાં કહ્યું છે કે.—

१. तथा भूर्भुव स्वस्त्रयैकमाम्राज्यसमूचक शरदिन्दुकुन्दकुमुदावदात प्रलम्बमानमुक्ताफलपटलावचूलमालामनोरम छत्रत्रयमितपवित्रमासूत्रयते ।

<sup>—</sup>પ્રવ. સાગે. ગા ૪૪૦ વૃત્તિ

ર. સૂત્ર ૩૪. અતિશય ૭ માે.

<sup>3.</sup> લાેક પ્ર. સ. ૩૦ પૃ. ૩૧૨

૪ પ્ર ૫ કલાે. ૮

छत्रत्रय तव विभाति शशाङ्ककान्त — मुच्चैः स्थित स्थगित भानुकरप्रतापम् ।

मुक्ताफलप्रकरजालविवृद्धशोभ, प्रख्यापयत्त्रिजगतः परमेश्वरत्वम् ॥३१॥

હે પ્રભા ! ચંદ્ર જેવા ઉજ્જવલ મનાહર, તમારા મસ્તકની ઉપર ઊ ચે ઉપરાઉપર ધારણ કરાયેલાં, સૂર્ય નાં કિરણાના પ્રતાપને હાંકી દેનારાં, માતીઓના સમૂહ વડે કરેલી રચનાવિશેષથી શાભતાં અને તમારું ત્રણ જગતનું સ્વામીપણું જગતને જાહેર કરતાં તમારાં ત્રણે છત્રો શાલે છે. ધ

આ પ્રાતિહાર્યથી ગર્ભિત ગાથા કલ્યાણમ દિર સ્તાત્રમાં આ રીતે મળે છે:—

उद्द्योतितेषु भवता भृवनेषु नाथ ।
तारान्वितो विद्युरय विह्ताधिकारः ।

मुक्ताकलापकलितोच्छ्वसितातपत्र —

व्याजात् त्रिधा धृततनुर्ध्वमभ्युपेतः ।।२६॥

૧ આ ગાથાના રહસ્યને સમજાવવા ટીકામાં આપેલી દષ્ટાન્તકથા પરિશિષ્ટમાં આપવામા આવી છે.

ર આ ગાથામા પ્રત્ય ગિરા મહાવિદ્યા ગર્ભિત છે. એ વિદ્યાને આ પ્રાતિહાર્ય ગર્ભિત ગાથા દ્વારા વિધિપૂર્વ અગરાધવાથી સર્વ પર વિદ્યાઓના ઉચ્છેદ થાય છે. સાધક ઉપર કાેઈએ પણ પ્રયુક્ત કરેલી કાેઈ પણ વિદ્યા નિષ્ફળ જાય છે. આ પ્રાતિહાર્યથી ગર્ભિત મત્ર આ રીતે છે:—

<sup>🕉</sup> ही अत्रत्रयप्रतिहार्यविराजिताय श्री जिनाय नम: । भढ़ा. नव ५. ४७७

હે નાય! તમારા વડે ત્રિભુવન પ્રકાશિત થયે છતે તારામંડળ સહિત ચંદ્રમાના (ભુવનને પ્રકાશિત કરવાના) અધિકાર સંપૂર્ણ નારા પાસી ગયા છે. તેથી જ તે માતીઓના સમૂહે કરીને સહિત અને ઉવાસ પામતા એવાં ત્રણ છત્રનાં મિષથી ત્રણ શરીર કરીને તમારી ચેવા કરવા આવ્યા હાય એમ નક્કી જણાય છે.

### અંતિમ મંગલ

હે દેવાધિદેવ ! આ રીતે જેવી ચાત્રીસ અતિશયા, આઠ પ્રાતિ-હાર્યા વગેરે મહાન વિભૃતિ (ઋદ્ધિ, ઐશ્વર્ય) ધર્માપદેશ કરતી વખતે આપને હાય છે, તેવી બીજા દેવાને કદાપિ હાતી નથીં. અધકારના નાશ કરનાર સૂર્યની જેવી પ્રભા હાય છે તેવી પ્રભા સ'પૂર્ણ વિકસિત (પ્રકાશિત) થયેલા શ્રહાના સમુદાયની કચાંથી હાય!

**ભકતામર સ્તે**ત્ર, ગાથા ૩७

- (૧) ચાત્રીશ અતિશયાને પ્રાપ્ત, આઠ પ્રાતિહાયોથી સંયુક્ત, ભવ્ય જીવાના માેક્ષને કરનારા અને ત્રણે ભુવનના નાથ એવા સવે તીર્થ કર ભગવંતાને હું નમસ્કાર કરું છું.
  - તિલાય પણ્ણત્તિ, મહાધિકાર ૪

# પરિશાષ્ટ ૧

શ્રી અરિહંત ભગવંતના ૩૪ અતિશયા શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર<sup>૧</sup> નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અલયદેવસૂરિ વિરચિત ટીકાસહિત.

(सूत्र ३४)

શ્રી સમવાયાંગ સ્ત્ર મૂલ અને નવાગી ટીકાકાર શ્રી અલય દેવ સૃરિ રચિત ટીકા—એ બન્નેના આધારે ૩૪ અતિશયો સ કલિત કરી અહીં ગુજરાતીમાં રજૂ કરવામાં આવ્યા છે.

[આ સૂત્ર પ્રતાકારે છપાએલ છે. પ્રકાશક: આગમાદય સમિતિ—મહેસાણા.

મુખઇ, દાદર ગ્રાનમ દિરના ગ્રાનભ ડારની પ્રત ન . ક ના આધા<sup>રે</sup> પ્રસ્તુત પદાર્થ રજૂ ક<sup>રે</sup>લ છે.]

૧ ગણધર ભગવાન શ્રી સુધમસ્વામી સૃત્રિત મૃલપાઠ તેએાના જ પવિત્ર શખ્દામાં અહીં રજૂ કરવામાં આવેલ છે.

# શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર (સૂત્ર ૩૪ : ૩૪ અતિશયેા)

चोत्तीस वृद्धाइसेसा पण्णत्ता, त जहा —

- १ अवठ्ठिए केसमसुरोमनहे।
- २ निरामया निरुवलेवा गायलट्ठी।
- ३ गोक्खीरपड्रे मससोणिए।
- ४ पडमुप्पलगधिए उस्सासनिस्सासे ।
- ५ पच्छन्ने आहारनीहारे अदिस्से ममचक्खुणा ।
- ६ आगासगय चक्क।
- ७ आगासगय छत्त ।
- जागासगयाओ सेयवरचामराओ ।
- ६ आगासफालिआमयं सपायपीढ सीहासण।
- १० आगासगओ कुडभीसहस्सपरिमडिआभिरामो इदज्झओ पुरओ गच्छइ।
- ११ जत्य जत्य वियण अरहता भगवतो चिट्ठंति वा निसीयति वा तत्य तत्य वियण जक्का देवा सछन्नपत्तपुष्फपल्लवसमाउलो सच्छत्तो सज्झको सघटो सपडागो असोगवरपायवो अभिसजायइ।
- १२ ईसि पिट्टुओ मउडढाणिम तेयमडल अभिसजायइ, अधकारे वियण दस दिसाओ पभासेइ।
  - १३ बहुसमरमणिज्जे भूमिभागे ।
  - १४ अहे।सिरा कटया जायति।

१५ उऊविवरीया सुहफासा भवति।

१६ सीयलेण सुहफासेण सुरिभणा मारूएण जोयणपमडल सन्वको समता सपमज्जिज्जइ ।

१७ जुत्तकुसिएण मेहेण य निहयरयरेणूय किज्जइ।

१८ जल थलयमासुरपभूतेण विटट्ठाइणा दसद्धकुसुवण्णेण कुसुमेण जाणु-स्सेहपमाणमित्ते पुष्फोवयारे किज्जइ।

१६ अमण्णुणाण सद्दफरिसरसरूवगद्याण अवकरिसो भवइ। <sup>५</sup>

[ १६ कालागुरुपवरकुदुरुक्कतुरूक्कघूवमघमघतगन्घुद्धुयाभिरामे भवइ ।

२० उभयो पासिं च ण अरहताणं भगवताण दुवे जक्खा कडयतुडिय-यभियभुया चामरुक्खेवण करति।

२० मण्णुणाण सद्दफरिसरसरूवगधाणपाउठभावा भवइ।

२१ पच्चाहरओ वि हिययगमणीओजोयणनीहारी सरो।

२२ भगवं च ण अद्धमागहीए धम्ममाइक्खइ।

२३ सावियण अद्धमागही भासा भासिज्जमाणी तेसि सन्वेसि आरि-यमणारियाण दुष्पयचउष्पयमियपसुपिक्खसरीसिवाणं अप्पणी हियसिवसुहय-मासत्ताए परिणमइ।

२४ पुव्वबद्धवेरा वि यण देवासुरनागसुवण्णजक्खरक्खसिकनरिकपुरिसगरूल• गधव्वमहारगा अरहओ पायमूले पसतिचत्तमाणसा धम्मं निसामंति।

२५ अण्णउत्थिय पावयणिया वि य णमागया वंदति ।

२६ आगया समाणा अरहओ पायमूले निष्पलिवयणा हवन्ति।

२७ जओ जओ वियण अरहते। भगवतो विहरंति तओ तओ वियण जोयणपणवीसाएण ईती न हवइ,

૧ ટીકામાં કાઇ અન્ય વાચનાના આધાર લઇને અતિશય ૧૯/૨૦ ના સ્થાને અન્ય ખે અતિશયા કહ્યા છે. તેના મૂલપાઠ ઉપર કસમાં આપવામા આવ્યા છે.

२८ मारी न भवइ

२६ सचक्क न भवइ,

३० परचक्क न भवइ,

३१ अइवृद्धी न भवइ,

३२ अणावृद्वी न भवइ,

३३ दुव्मिक्ख न भवइ,

३४ पुट्यूणपणा वि य ण उप्पाइया वाही खिप्पमिव उवसमति।

#### શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર

શ્રી તીથ<sup>ે</sup> કર ભગવાનના ૩૪ અતિશયા <sup>૧</sup>

- ૧. કેશ ( માથાના વાળ ) દાઢી, રાેમ અને નખ સદા અવસ્થિત ( વૃદ્ધિ વિનાના ) હાેય.
- ર. રાગ રહિત નિમલ શરીર.
- ૩. ગાયના દ્વધ જેવું સફેદ માંસ અને રક્ત.
- ૪. કમલસમાન સુગંધી વાસાેંગ્છ્વાસ.
- પ. આહાર અને નીહાર( મલમૂત્રત્યાગ ) ચર્મ ચક્ષુવાળા જીવા ન જોઈ શકે, અવધિજ્ઞાની જોઈ શકે.

(અતિશયે৷ ૨ થી ૫ જન્મપ્રત્યય એટલે કે જન્મથી જ સદા હાય છે.)

- આકાશમાં દેદી પ્યમાન ધર્મ ચક હોય
- આકાશમાં દેદીપ્યમાન ત્રણ છત્ર હાય.
- ૮. આકાશમાં દેદીપ્યમાન શ્વેત ચામર હાય.

૧ અભિધાન ચિંતામણિના વર્ણનથી જેટલુ વર્ણન જુદુ દેખાય, તેટલું મતાંતર જાણવું.

- ૯. આકાશમાં પાદપીઠથી સાહિત સ્વ<sup>7</sup>છ સ્ફટિકમય સિહાસન હાય.
- ૧૦. અત્યંત ઊચા, હજારા નાની પતાકાએાથી સુશાભિત અને રમણીય ઇન્દ્રધ્વજ ભગવાનની આગળ ચાલે.
- ૧૧. જ્યાં જયાં પણ શ્રી અરિહંત ભગવંતા ઉભા રહે અથવા એસે ત્યાં ત્યાં યક્ષ દેવતાએ પાદડાંએથી સંછન્ન, પુષ્પા અને પલ્વવાથી સમાકુલ, છત્રોથી સહિત, અને પતાકા<sup>ત</sup>-એથી સહિત એવા શ્રેષ્ઠ અશાકક્ષવૃક્ષની રચના કરે.
- ૧૨. ભગવંતના મસ્તકપ્રદેશના થાેડાક પાછળના ભાગમાં ભામાંડલની રચના થાય છે, તેનાથી અંધકારમાં પણ દશે દિશાએા પ્રભાસિત થાય છે.
- ૧૩. ભગવંત જે પ્રદેશમાં વિદ્યમાન હાય તે ભૂમિપ્રદેશ અત્યંત સમ અને રમણીય થાય છે.
- ૧૪. કાંટાએા અધામુખ થાય છે.
- ૧૫. સર્વ ઋતુએા અવિપરીત ( અનુકૂળ ) સુખકારક થાય છે.
- ૧૬. શીતલ સુખકર સ્પર્શવાળા અને સુગંધી સંવત્ત ક નામના પવનથી ભગવંતની આસપાસની એક યાજન-પ્રમાણ ભૂમિનું સપ્રમાર્જન થાય છે.
- ૧૭. તે જ ચેાજનપ્રમાણ ભૂમિ ઉચિત રીતે ઝરમર ઝરમર વરસતા સુગંધી જલના વાદળાંએામાંથી થતી વૃષ્ટિ વડે રજ અને રેણુથીર રહિત કરાય છે. 'ગંધાદરક વર્ષા' નામના આ સત્તરમા અતિશય છે.

૧ નાની નાની ધજાઓને પતાકા કહેવામા આવે છે.

ર રજ=પવનથી આકાશમાં ઊડતા માટીના કર્ણા. રેણુ=જમીન પર રહેલ ધૂળ.

- ૧૮. જલમાં (સરાવર આદિમાં) ઉત્પન્ન થતા, સ્થલ ( ભૂમિ) ઉપર ઉત્પન્ન થતા, સુંદર, ઉત્તમ શાભાવાળા, નીચે દીંઠ અને ઉપર વિકસિત ભાગવાળા, પાંચ વર્ણુનાં સુગંધી પુષ્પાની ઢીંચણ સુધી ઊંચાઈ વાળી રચના થાય છે. આ પુષ્પાપચાર (પુષ્પપ્રકર) નામના અઢારમાં અતિશય છે.
- ૧૯. ભગવંત જે પ્રદેશમાં વિદ્યમાન હાય તે પ્રદેશમાં અમ-નારૂ ( મનને ન ગમતા ) શખ્દ, સ્પર્શ, રસ, રૂપ અને ગ ધ એ પાંચ ઇ ન્દ્રિય વિષયાના અભાવ થાય છે.
- ૨૦. મના (મનગમતા) શખ્દાદિ વિષયાના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.
- ૧૯. [ ભગવંત જ્યાં બેસે તે સ્થાન કાલાગુરુ, કુન્દરુક્ક ( ચીડા ) તુરુક્ક ( શિલ્હક ) વગેરે નામના ઊ ચા અને અત્ય ત શ્રેષ્ઠ ધૂપાના મઘમઘાયમાન ( પ્રચુર સુગંધવાળો ) ઊંચે જતા જે સુવાસ, તેનાથી અત્ય ત રમણીય થાય છે.
- ર૦. શ્રી અરિહંત ભગવંતની અન્ને ખાજુ જેઓની લુજા ઉપર અત્યન્ત મૂલ્યવાન ઘણાં આભૂષણા છે, એવા બે યક્ષ દેવતાએા ચામર વીંઝે છે. ]ે
- ર૧. લગવન્તની દેશના–વાણી હુદય ગમ અને એક ચાેજન સુધી સાંભળી શકાય તેવી હાેય છે.
- રર. ભગવન્ત અર્ધ માગધી ભાષામાં ધર્મ દેશના આપે, કારણ કે આ જ ભાષા સૌથી અધિક કાેમળ હાેય છે.
- ર૩. ભગવન્ત જયારે અધ માગધી ભાષામાં ધર્મ દેશના આપતા હોય છે, ત્યારે તે ભાષા આર્ય અથવા અનાર્ય મનુષ્યો, હરણુ આદિ પશુઓ, પક્ષીઓ અને સર્પ આદિ સરીસૃપ પ્રાણીઓને પાતપાતાની ભાષામા પરિણમનારી થાય છે અને તે પ્રાણીઓને હિત—અભ્યુદય, શિવ—માંક અને સુખ શ્રવણના આનં દને આપનારી થાય છે.

આ ખે અતિશયનુ વર્જુન રૃત્રના મૂલપાઠમા નથી, પચુ ટીકામા
 છે, તેથી કૌ સમા મૂકેલ છે.

ર૪. પૂર્વે આ જન્મમાં કે જન્માન્તરમાં ખાંધેલ કે નિકાચિત કરેલ વૈરને ધારણ કરનારા અથવા જન્મજાત વૈરવાળાં પ્રાણીઓ પણ ભગવન્તની પર્ધ દામાં હાય ત્યારે પ્રશાંત મનવાળાં થઈ ને ધર્મ સાંભળે છે, બીજાં પ્રાણીઓની વાત તો બાજુએ મૂકીએ પણ પરસ્પર અતિતીવ વૈરવાળા વૈમાનિક દેવા, અસુરા, નાગ નામના ભવનપતિ દેવા, સુદર વર્ણ વાળા જ્યાતિષ્ક દેવા, ચક્ષાં, રાક્ષસા, કિનરા, કિંયુરુષા, ગરુડ લાંછનવાળા સુપર્ણ કુમાર નામના ભવનપતિ દેવા, ગંધવા અને મહારગ નામના વ્યંતર દેવતાએ પણ અત્યન્ત પ્રશાંત મનવાળા થઈ ને બહુ જ ભાવપૂર્વ ક ધર્મ દેશના સાંભળે છે.

૨૫. અન્ય ધર્મામાં સંન્યસ્ત પ્રાવચનિકા (સંન્યાસીએા) પણ ભગવન્ત પાસે આવીને ભગવન્તને નમન કરે છે.

ર૬. ભગવન્તના પાદમૂલમાં આવેલા તે પ્રાવચનિકા નિરુત્તર થઈ જાય છે. જ્યાં શ્રી અરિહેત ભગવન્તો વિચરતા હાય છે ત્યાં ત્યાં પચીસ ચાજનામાં —

રહ. ઇ તિ-ધાન્ય આદિને ઉપદ્રવ કરનાર ઉંદરા વગેરે પ્રાણિ-ગણ ન હાય.

- ર૮. મારી–ઘણા લાેકા જેમાં મરણ પામે એવા રાગ ન થાય.
- ૨૯. સ્વચક્ર–સ્વદેશમા રહેલ સૈન્યના ઉપદ્રવ ન હાય.
- ૩૦. પરચક્ર–પરદેશના સૈન્યના ઉપદ્રવ ન હાેય.
- 3૧. અતિવૃષ્ટિ—ધાન્યના પાક આદિને નુકસાન કરે એવા અધિક વરસાદ ન થાય.
- ૩૨. અનાવૃષ્ટિ–પાક આદિને જોઈ એ તે કરતાં એાછેા વરસાદ ન થાય.
  - ૩૩. દુર્ભિ°ક્ષ–દુષ્કાળ ન થાય.
- 3૪. પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ ઔત્પાદિકાે—અનિષ્ટસૂચક રુધિરવૃષ્ટિ વગેરે તથા તેનાથી થતાં અનિષ્ટાે અને તાવ આદિ વ્યાધિઓ શમી જાય છે.

## પરિશિષ્ટ ર

### इसिभासिआई १

[ चोत्तीसजिणवराइसयथवण ] ( जिनवरातिशय स्तवन )

પ્રસ્તુત ગાથાએ 'चतुस्त्रिमिजनातिमयस्तवनम् ' માથી અમાએ લીધી છે. ખરી રીતે આ ગાથાએ ઋ મિભા મિતની છે.

પુસ્તકનું નામ : જૈન સ્તાત્ર સ દાહ ભા. ૧, ૫. ૮૧

स पादकः श्री यतुरविषय भुनि

પ્રકાશક: સારાભાઈ મણિલાલ નવાળ,

અમદાવાદ

મુ બઈ, દાદર ગ્રાનમ દિર, પુસ્તક ન . ૩૬૮

૧ અતિશયોના વર્ણુન માટે શ્રીજિનેન્દ્ર પરમાત્માની આ સ્તવના પ્રાકૃતભાષામા ઋડપુ**ભાષિત**માં મળે છે.

### इसिभासिआइं

थोस्सामि जिणवरिदे अन्मुअभूएहि अइसयगुणेहि । ते तिविहा साहाविय कम्मक्खइआ सुरक्या य ॥ १॥ देह विमलसुगन्ध आमयपासेहि विज्जिस सरस । रुहिर गोक्खीराभ निन्विस्स पदुर मस ॥२॥ आहारा नीहारा अद्दिस्सा मस चक्खुणो सयय । नीसासी अ सुगन्धो जम्मप्पिभई गुणा एए ॥३॥ खित्ते जोयणिमत्ते ज जियकोडीसहस्सओ माण । सव्वसभासाणुगय वयण धम्मावबोहकर ॥४॥ पुन्वूप्पन्ना रोगा पसमन्ती ईइवयरमारीओ । अइवृद्धि – अणावृद्धी न होइ दृन्भिक्खडमरं वा ॥५॥ देहाणूमग्गलग्ग दीसइ भामण्डल दिणयराभं। एए कम्मक्खइया सुरभक्तिकया इमे अन्ने ॥६॥ चक्क छत्त रयणज्झको व सेयवरचामरा परमा । चउमुहपायारतिय सीहासण दुद्भि असोगो ॥७॥ कटयहिट्ठा हुत्ता ठायति अवट्टिय च नहरोम । पचेव इदियत्था मणोरमा हुति छप्पि रिक ॥ ॥ ॥ गन्घोदग च वास वासं कुसुमाण पंचवण्णाण । सउणा पयाहिणगई पवणणुकूलो नमति दुमा ॥६॥ भवणवइ वाणमतर जोइसवासी विमाणवासी अ। चिठ्ठन्ति समोसरणे जहण्णय कोडिमित्त तु ॥१०॥ इतिह्रं जतेहि वोहिनिमित्त च ससयत्थीहि। अविरिह्यं देवेहि जिणपयमूल सयाकाल ॥११॥ चडहा जम्मप्पिष्टे इक्कारस कम्मसखए जाए। नव दस य देवजणिए चडतीस अइसए वदे ॥१२॥ चडतीस जिणाइसया एए मे विण्णिक्षा समासेण। दिंतु मम जिणवसमा सुअनाण वोहिला भच ॥१३९॥

૧ આ તેર ગાથાઓ કઠેસ્થ કરવાથી ભગવતના ૩૪ અતિશયો સરલતાથી યાદ થઈ જાય છે. જેઓ પ્રાકૃત ગાથાઓ ન ગાખી શકે, તેઓએ અહીં ગુજરાતીમા સક્ષેપમા દર્શાવેલ અતિશયા મોઢે કરી લેવા ભગવતના આ ૩૪ અતિશયાનુ પ્રતિદિન પ્રાતઃકાળમા સ્મરણ મહા-મગલકારી છે.

### ઋષિભાષિત ૩૪ અતિશયા )

અદ્ભુત<sup>૧</sup> અતિરાય ગુણે વડે હું જિનવરેન્દ્રોને સ્તવીશ. તે અતિરાય ગુણે ત્રણ પ્રકારના છે: સ્વાભાવિક,<sup>૨</sup> કર્મ ક્ષચિક<sup>૩</sup> અને સુરકૃત<sup>૪</sup>.

આ ગુણા જન્મથી હાય છે:—

- ૧ દેહ વિમલ અને સુગ'ઘી તથા રાેગ અને પ્રસ્વેદથી<sup>પ</sup> રહિત.
- ર. રુધિર ગાયના દૂધ જેવું અને માંસ શ્વેત, અજીગુપ્સનીય. ધ
- ૩. માંસ ચક્ષુવાળા<sup>હ</sup> જીવાેને આહાર અને નીહાર સતત અક્ષ્ય.

૧. મૂલમાં જેટલું વર્ણન છે, તેટલુ જ અહી આપેલ છે.

ર. જન્મથી જ હાય.

<sup>3.</sup> ધાતિકર્મના ક્ષય થતાં જ ઉત્પન્ન થાય.

૪. દેવતાઓએ ભક્તિવશ કરેલ.

પ. પરસેવાથા રહિત.

૬. અખીભત્સ.

છ. માંસચક્ષુવાળા =સાદી આંખવાળા છવા ભગવન્તના આહાર અને નીંહાર (મલત્યાગ વગેરે ) ન જોઈ શકે, અવધિગ્રાનીને દેખાય.

#### આ અતિશય ગુણા કમધ્યયક છે:—

- એક ચાજન માત્ર ક્ષેત્રમાં હજારા કરાડા લાકોના ખાધારહિત સમાવેશ.
- ર. સૌને પાતપાતાની ભાષામાં સમજાતું ધમ છાયક વચન.
- રૂ. પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ રાગાના પ્રશમ.
- ૪. ઇ તિના પ્રશમ.
- પ. વૈરના પ્રશમ.
- ધ. મારીના પ્રશમ.
- ૭. અતિવૃષ્ટિ કે અનાવૃષ્ટિ ન થાય.
- ૮. દુર્ભિક્ષ ન હાય.
- ૯. સ્વગ્રક્કભય ન હાય.
- ૧૦. પરચક્રભય ન હાય.
- ૧૧. મસ્તકની સ્હેજ પાછળ સૂર્ય સમાન ભામાંડલ.

દેવતાઓએ ભક્તિથી કરેલા અતિશયગુણા આ રીતે છે.—

- ૧. ધમ<sup>°</sup>ચક્ર.
- সত্য গ্রস.
- 3. રત્નમય ઇન્દ્ર<sup>દ</sup>વજ.
- ૪. શ્રેષ્ઠ શ્વેત ચામર
- પ. પાદન્યાસાર્થે સુવર્ણમય કમળા.
- ચતુ મુખતા.
- ૭. ત્રણ ગઢ.
- ૮. સિંહાસન.
- ૯. દું દુભિ.
- ૧૦. અશાક વૃક્ષ.
- ૧૧. કાંટાએાનું અધામુખ થવું.

૧૨. નખ અને રામ અવસ્થિત (સદા એકસરખા રહેવા).

૧૩. પાંચે ઈ ન્દ્રિયવિષયા મનારમ થાય.

૧૪. છએ ઋતુએા મનાહર થાય.

૧૫. ગ ધાદકની વૃષ્ટિ અને પાંચ વર્ણનાં પુષ્પાની વૃષ્ટિ.

૧૬. પ્રદક્ષિણગતિવાળાં પક્ષીએા.

૧૭. પવન અનુકૃલ.

૧૮. વૃક્ષો નમે.

૧૯ લવનપતિ—ગ્યંતર—જયાતિષ્ક—વૈમાનિક દેવતાએ એછામા એછા એક કરાેડ તા સમવસરણમાં હાય જ. બાધિલાલ માટે અને સંશયને દૂર કરવા માટે આવતા અને જતા દેવતાઓથી લગવં-તના પાદમૂલ સદા અવિરહિત હાય ૧

ચાર જન્મથી, અગિયાર કમ<sup>°</sup>ક્ષયથી અને એાગણીશ દેવકૃત એમ ચાત્રીશ અતિશયાને હું વંદન કરું છું.

જિનના આ ચાત્રીશ અતિશયા મેં સક્ષેપથી વર્ણું બ્યા. જિનવૃષ્ભા<sup>ર</sup> મને શ્રુતજ્ઞાન અને બાેધિલાભ આપા.

૧ માધિલાભ અને સશયનાશ અર્થે આવતા જતા દેવતાઓ ભગવત પાસે સદા હાય.

ર તીર્થ કરાે. શાસ્ત્રોમા અવધિજ્ઞાનની લખ્ધિવાળા વગેરે મુનિઓને પણ 'જિન' કહ્યા છે; તે ખધામા વૃષભ=શ્રેષ્ટ

### પરિશિષ્ટ ૩

કલિકાલસર્વ જ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત અભિધાન ચિતામણિ<sup>૧</sup> (સ્વોપન્ન ટીકા સહિત) [૩૪ અતિશયા ]

દેવાધિદેવકાડ ?ક્ષાેક ૫૭/૬૪ પૃ ૧૯ ના આધારે સપાદક: ૫. હરગેર્વિદદાસ અને ૫ ખેચરદાસ પ્રકા નાથાલાલ લક્ષ્મીચદ વક્ષીલ. મુખઈ, દાદર, જ્ઞાનમ દિર, પુ. ન. ૪૮૫૮

૧ કલિકાલસવ<sup>િ</sup>ત્ર શ્રી હેમચ'દ્રાચાય<sup>િ</sup> વિરચિત આ શબ્દકાશ બહુ જ પ્રસિદ્ધ છે. તેના ઉપર તેઓની પાતાની જ ટીકા છે. મૂલ અને ટીકાના આધારે આ વિષય અમા અહીં રજૂ કરીએ છીએ.

### અભિધાનચિન્તામણ (મૂલ)

तेषा च देहोऽद्भुतरूपगन्धो, निरामय: स्वेदमलोज्झतश्च । श्वासोऽञ्जगन्धो रुधिरामिष तू, गोक्षीरघाराघवल ह्यविस्नम् ॥५७॥ आहारनीहारविधिस्त्वदृश्यः चत्वार एतेऽतिशयाः सहोत्थाः। स्थितियोजनमात्रकेऽपि. क्षेत्रे न्देवतियंग्जनकोटिकोटेः ॥५८॥ वाणी नृतिर्यवसुरलोकभाषा-सवादिनी योजनगामिनी च। चार च मौलिप्ष्ठे, भामण्डल विडम्बिताहपंतिमण्डलिश्र ॥५६॥ साग्रे च गन्युतिशतद्वये रुजा, बैरेतयो मार्यतिवृष्टचवृष्टयः। दिभक्षमन्यस्वचन्नतो भय, स्यान्नैत एकादश कर्मघातजाः ॥६०॥ धर्मचक चमरा: सपाद-पीठ मृगेन्द्रासनमुज्ज्वल च।

न्यासे च चामीकरपङ्कजानि ॥६१॥

छत्रत्रय रत्नमयध्वजोऽहि -

वप्रत्रय चार चतुर्मुखाङ्गता -,

चैत्यद्रुमोऽधोवदनाश्च कष्टकाः।

द्रुमानतिदुँदुभिनाद उच्चकै -,

वातोऽनुकूलः शकुनाः प्रदक्षिणाः ॥६२॥

गन्धाम्बुबर्षं बहुवर्णपुष्प -,

वृष्टि: कचश्मश्रुनखाप्रवृद्धि:।

चतुर्विद्याऽमर्त्यनिकायकोटि -,

जघन्यभावादिप पार्श्वदेशे ॥६३॥

ऋतनामिन्द्रियार्थानामनुकूलन्वमित्यमी । एकोनविंशतिर्देव्याश्चतुस्त्रिशच्च मीलिता. ॥६४॥

### અભિધાન ચિતામણિ

( स्वापन टीहा सिंदत )

तेषा च देहोऽद्भुतरूपगन्घो

निरामय: स्वेदमलोज्झतश्च ।

श्वासोऽञ्जगन्धो रुधिरामिष तु

गोक्षीरधाराधवल ह्यविस्नम् ॥५७॥

आहारनीहारविधिस्त्वदृश्य--

श्चत्वार एतेऽतिशयाः सहोत्था. ।

तेषामिति तीर्थंकराणा, देहः काय., अद्भूत नोकोत्तर रूप गन्धश्च यस्य म तथा, निरामयो नीरोगः, स्वेदेन अङ्गजनेन, मनेन च त्वगावार-किक्ट्रेनोज्झितः, स्वेदमलोज्झितः, एषः प्रथमः सहोत्थोऽतिशय.।

श्वास उच्छ्वासिन श्वास, अञ्ज पद्म, तस्येव गन्द्योऽस्याञ्जगन्धः इति द्वितीयः ।

रुधिर चामिषं च 'अप्राणिपश्वादे.' ॥३।१।१३६॥ इति समाहारे रुधिरामिष मासशोणित, गोक्षीरधारावद्धवल पाडुर, अविस्न अनामगन्धि इति तृतीय. ॥५७॥ आहारोऽभ्यवहरण नीहारो मूत्रपुरीषोत्सर्गस्तयोविधिः क्रिया न दृश्यते इति अदृश्य मांसचक्षुषा न पुनरवष्ट्यादि लोचनेन पुसा। यदाहुः —' पच्छन्ने आहारनीहारे अदिस्से मसचक्खुणा ' एष चतुर्थः ॥ एते चत्वारोऽपि जगतोऽप्यतिशेरते तीर्थंकरा एभिरित्यतिशयाः, सहोत्याः सहजन्मानः ॥

> अथ कर्मक्षयजानितशयानाह — क्षेत्रे स्थितियोंजनमात्रकेऽिप नृदेवितर्यग्जनकोटिकोटे: ।

वाणीनृतिर्यक्सुरलोकभाषा — सवादिनी योजनगामिनी च ।

भामण्डल चारु च मौलि**पृ**ष्ठे विडम्बिताहर्पतिमण्डलश्रि ॥५६॥

साग्रे च गव्यूतिशतद्वये रुजा, वैरेतयो मार्यतिवृष्टचवृष्टच: ।

दुभिक्षमन्यस्वचक्रतो भय, स्यान्नैत एकादश कर्मघातजाः ॥६०॥

योजनप्रमाणेऽपि क्षेत्रे समवसरणभुवि नृणा देवाना तिरक्वां च जनाना कोटीकोटिसख्यानां स्थितिरवस्थानमिति प्रथम: कर्मक्षयजोऽतिशय:।

वाणी भाषा अर्द्धमागघी नरितर्यक्सुरलोकभाषया सवदित तद् भाषा-भावेन परिणमतीत्येवशीला, योजनमेक गच्छित व्याप्नोतीत्येवशीला योजनगामिनी चेति द्वितीय:।

भाना प्रभाणा मण्डल भामण्डलम्, मौलिपृष्ठे शिर:पश्चिमभागे तच्च विडम्बित दिनकरविम्बलक्ष्मीकमित्यन एक चारु मनोहरमिति तृतीय:।

साग्ने पञ्चिविशयियोजनाधिके, गन्यूतिः क्रोशद्वयम्, गन्यूतीना शतद्वये योजनशत इत्यर्थः, रुजा रोगो ज्वरादिने स्यादिति चतुर्थः ॥

तथा वैरं परस्परविरोधो न स्यादिति पञ्चमः।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तथा ईतिर्धान्य। चुपद्रनकारी प्रचुरो मूषिकादिप्राणिगणो न स्यादिति पण्ठ: ।।

तथा मारिरौत्पातिक सर्वगत मरण न स्यादिति सप्तमः ।।
तथा अतिवृष्टिनिरन्तरं वर्षण न स्यादित्यष्टमः ।।
तथा अवृष्टिः सर्वथा वृष्टचमावो न स्यादिति नवमः ।
दुभिक्ष भिक्षाणामभावो न स्यादिति दशमः ।।
तथा स्वराष्ट्रात् परराष्ट्राच्च भय न स्यादित्येकादशः ।।

एवमेकादश अतिशयाः कर्मणां ज्ञानावरणीयादीना चतुर्णा घातात् क्षयात् जायत्ते इति ॥६०॥

> देवकृतानितशयानाह — खे धर्मचक्रं चमराः सपाद — पीढ मृगेन्द्रासनमुज्ज्वल च । छत्रत्रय रत्नमय ध्वजोऽहि — न्यासे च चामीकरपङ्कजानि ॥६१॥

वप्रत्रय चारु चतुर्मुखाङ्गता
चैत्यद्रुमोऽघोवदनाश्च कण्टकाः ।
द्रुमानतिर्दुन्दिभिनाद उच्चकै —
वितोऽनूकृलः शकुनाः प्रदक्षिणाः ॥६२॥

गन्धाम्बुवपं वहुवर्णपुष्प — वृष्टिः कचश्मश्रुनखाप्रवृद्धिः । चतुर्विधाऽमर्त्येनिकायकोटि — र्जधन्यभावादिप पार्श्वदेशे ॥६३॥

ऋतूनामिमिन्द्रियायीनामनुकूलत्विमत्यमी । एकोनविशतिर्देग्यारचतुस्त्रिंशच्च मीलिताः ॥६४॥

खे आकाशे धर्मप्रकाशक चक्र धर्मचक भवतीति देवकृतः प्रथमोऽतिशयः। तथा खे चमरा इति द्वितीयः। तथा खे पादपीठेन सह मृगेन्द्रामन सिहासनमुज्ज्वल निर्मलमाकाश-स्फटिकमयन्वादिति तृतीयः ॥

तथा खे छत्रयतमिति चतुर्थः ॥

तथा खे रन्तमयो ध्वज इति पञ्चमः ॥

तथा पादन्यासनिमित्त सुवर्णकमलानि भवन्तीति पष्ठः ॥

तथा समवसरणे रत्नमुवर्णरूष्यमय प्राकारत्रय मनोज्ञं भवतीति सप्तमः।

तथा चत्वारि मुखानि अङ्गानि गात्राणि च यस्य स तथा तद्भाव-ण्चतुर्मुखाङ्गता भवतीति अण्टमः ॥

तथा चैत्याभिधानो द्रुमोऽशोकवृक्षः स्यादिति नवमः ।।
तथा अधोमुखाः कण्टका भवन्तीति दशमः ।।
तथा द्रुमाणामानितर्नेम्नता स्यादिति एकादशः ॥
तथा उच्चैर्म्वनव्यापी दुन्द्भिध्वानः स्यादिति द्रादशः ॥

वातः सुखत्वादनुकूलो भवतीति त्रयोदशः ।।

तथाः शक्नाः पक्षिणः प्रदक्षिणगतयः स्युरिति चतुर्दशः ॥

तथा गन्धोदकवृष्टिरिति पञ्चदशः ॥

वहुवर्णाना पञ्चवर्णाना जान्त्सेधप्रमाणपुष्पाणा वृष्टिः स्यादिति पोडण. ॥

तथा कचाना केशानामुपलक्षणत्वात् लोम्ना च श्मश्रुणः कूर्चस्य, नखाना पाणिपादजानामप्रवृद्धिरवस्थितस्वभावत्विमिति सप्तदशः ॥

तथा भवनपत्यादिचतुर्विघदेवनिकायाना जधन्यतोऽपि समीपे कोटिर्भ-वर्ताति अष्टादशः ॥

तथा ऋतूना वसन्तादीना सर्वदा पुष्पादिसामग्रीभिरिन्द्रियार्थाना स्पर्श-रसगन्यरूपणव्दानाममनोज्ञानामपकर्षेण, मनोज्ञाना च प्रादुर्भावेनानुकूलत्वं भवतीत्येकोनविशः ॥ इति देनै: कृता एकोनिविशितिस्तीर्थंकृतामितशयाः। एते च यदन्यथाऽिप दृश्यन्ते तन्मतान्तरमवगम्यिमिति । ते च सहजैश्चतुर्भिः कर्मक्षयजैरेकादशिभः सह मीलिता एकत्र योजिताश्वतुस्त्रिशद्भवन्तीित ॥६४॥

### અભિધાન ચિતામણી

#### यार सहक अतिशये।:

- ૧. શ્રી તીર્થ કર લગવ તાની કાચા જન્મથી જ લાેકાત્તર અદ્ભલ રૂપવાળી, લાેકાત્તર અદ્ભુત સુગ ધવાળી, રાેગ-રહિત તથા પરસેવાથી અને મેલથી રહિત છે.
- ર. ધાસાેચ્છવાસ કમલસમાન સુગ ધિ હાેય છે.
- રક્ત અને માંસ ગાયના દ્વધની ધારા જેવું ધવલ (શ્વેત) અને દુગ ધથી રહિત હાય છે.
- આહાર અને નીહાર ચમ ચક્ષુવાળા પુરુષાથી અદસ્ય હાય
   છે, પણ અવધિ આદિ જ્ઞાનરૂપ ચક્ષુવાળા પુરુષા તે જોઈ શકે છે.
- પ. આ ઉપર કહેલ ગુણોવડે શ્રીતીથ<sup>લ્</sup>કર ભગવંતે। જગતના અધા જ જીવાે કરતા અતિશાયી ચઢિયાતા હાેય છે. તેથી આ ગુણાને અતિશય કહેવામાં આવે છે.૧

ઉપર કહેલ ચાર અતિશયા જન્મથી જ હાય છે, તેથી એ સહજાતિશયા કહેવાય છે.

१. जगतोऽप्यतिशेरते तीर्थंकरा एभिरित्यतिशया.।

<sup>–</sup> અભિધાન ચિંતામણિ ટીકા શ્લા. ૫૮

### અગિયાર કર્મ ક્ષયજ અતિશયા:

- ૧. એક યાજનમાત્ર ક્ષેત્રપ્રમાણ સમવસરણભૂમિમાં દેવતાએા, મનુષ્યા અને તિર્વ'ંચા કાેડાકાેડી<sup>૧</sup> સંખ્યામાં સમાઈ શકે.
- ર. ભગવંતની અર્ધ માગધી ભાષા મનુષ્યા, તિય ચાંચા અને દેવાને વિશે પાતપાતાની ભાષામાં પરિણામને પામે તથા એક યાજન સુધી સર્વત્ર વ્યાપી જાય છે.
- 3. સું દર, મનાહર અને તેજમાં સૂર્ય બિખની શાભાને છતતું એવુ ભામ ડેલ ભગવંતના મસ્તકની પાછળ હાય છે. ભા એટલે પ્રભા, તેજ. પ્રભાઓનું માંડલ તે ભામ ડેલ.
- ૪. ભગવંતની ચારે બાજુ સવાસા યાજનપ્રમાણુ ભૂમિમાં કાેઇ પણ પ્રકારના રાેગ ન હાેય.
- ૫. પરસ્પરના વિરાધરૂપ વૈર ન હાેય.
- ઇતિ ધાન્ય વગેરે ઉપદ્રવને કરનાર ઉંદર આદિ પ્રાણીઓના સમૂહા ન હાય.
- ખારી ચેપી રાગાના કારણે લાકામાં વિપુલ પ્રમાણમાં મરણ ન હાય.
- ૮. અતિવૃષ્ટિ નિરંતર વર્ષાન હાેય
- અવૃષ્ટિ સંપૂર્ણ રીતે વરસાદના અભાવ ન હાેય.
- ૧૦. દુર્ભિક્ષ ભિક્ષુએોને ભિક્ષાની અપ્રાપ્તિ દુષ્કાળ ન હાય.
- ૧૧. સ્વરાષ્ટ્રથી અને પરરાષ્ટ્રથી ભય ન હાેય.

એાગણીસ દેવકૃત અતિશયા:

૧. આકાશમાં ધર્મ ના પ્રકાશ કરનાર ધર્મ ચર્ક હાેય છે.

૧. કાડાકાડી = કરાડા કરાડ

- ર. આકાશમાં ચામરા હાય છે.
- 3. આકારામાં સ્ફટિકનું બનેલું નિર્મ'લ અને ઉજજવલ સિહાસન પાદપીઠથી સહિત હેાય છે.
- ૪. આકાશમાં ત્રણ છત્ર હોય છે
- પ. આકાશમા રત્નમય <sup>દ</sup>વજ હોય છે.
- પાદન્યાસ માટે સોનાનાં કમળા હોય છે.
- ૭. સમવસરણુમાં અનુક્રમે ૨તન, સુવર્ણ અને ૨જતના ત્રણ સુંદર ગઢ હેાય છે.
- ૮. ભગવ તનાં ચાર મુખ, અ ગાે અને અવયવાે હાેય છે.
- ચૈત્યવૃક્ષ નામના અશાકવૃક્ષ હાય છે.
- ૧૦. કાંટાએા અધામુખ થાય છે.
- ૧૧. વૃક્ષો નમે છે.
- ૧૨. સમસ્ત ભુવનને વ્યાપતા ઊંચા દું દું ભિનાદ હાય છે.
- ૧૩. સુખકારી અનુકૂલ પવન હાેય છે.
- ૧૪. પક્ષીએા પ્રદક્ષિણાવાળી ગતિવાળાં હાેય છે.
- ૧૫. ગન્ધોદકની વૃષ્ટિ થાય છે.
- ૧૬. અનેક વર્ણવાળાં પુષ્પાની વૃષ્ટિ જાનુપ્રમાણ થાય છે.
- ૧૭. કેશ, રાેમ, દાઢી, મૂછ અને નખાે વધતા નથી સદા એક-સરખાં રહે છે.
- ૧૮. ભવનપતિ આદિ ચારે નિકાયાના એાછામાં એાછા એક કરાડ દેવતાએા ભગવંતની સાથે ને સાથે જ હાય છે.

૧૯. વસત આદિ ઋતુએ ાપુષ્પ આદિ સામગ્રી વડે અનુકૂળ થાય છે. તે અનુકૂળતા અમનાેગ્ન (અપ્રીતિકારક) સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શખ્દરૂપ ઇ ન્દ્રિયાર્થોના અપકર્ષ (હાનિ)થવા વડે તથા મનાેગ્ર (મનાેહર) ઇન્દ્રિયાર્થીના પ્રાદુર્ભાવ વડે થાય છે.

આ રીતે શ્રીતીર્થ કર ભગવંતાના આ ઐાગણીશ અતિ-શચા દેવકૃત છે. બીજા ગ્રંથામાં આ અતિશચા બીજી રીતે પણ જેવામાં આવે છે, તે મતાંતર જાણવું.

આ એાગણીશમાં ચાર સહજ અતિશયા અને અગિયાર કર્મ ક્ષયજ અતિશયા મેળવીને એ બધાની એકત્ર યાજના કરવાથી ચાત્રીશ થાય છે.

### પરિશાષ્ટ ૪

# કલિકાલસર્વ જ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત શ્રી વીતરાગ સ્તવ<sup>૧</sup>

પ્રથમ મૂળ શ્લેહિ અને શખ્દાર્થ આપેલ છે. તે પછી વિસ્તૃત ભાવાર્થ આપેલ છે.

૧ પ્રસ્તુત લેખન શ્રી 'વીતરાગ સ્તવ ' પ્રકાશ ર-૩-૪-૫ મૃલ, શ્રી 'પ્રભાન દસરિકૃત વિવરણ ' અને શ્રી 'વિશાલસ્રિકૃત અવચૃૃર્ણિ'ના આધારે કરેલ છે. આ 'વીતરાગ સ્તાત્ર ' વિવરણ અને અવચૃૃર્ણિથી સહિત પ્રતાકારે કેસરળાઈ જ્ઞાનમ દિર પાટણ તરફથી પ્રકાશિત થએલ છે. સંપાદક પ. પુ. આ. દેવ શ્રીવિજયરામચ ક્રસ્રી શ્વરજ મ. સા. ના. શિષ્ય રતન મુનિ કાતિવિજયજી (પાછળથી સ્વ. પ પૂ. પં. શ્રી કાતિવિજયજી ગણિવર) છે. મુંબઈ, દાદર જ્ઞાનમ દિરની પ્રત ન . ૩૯૮ના આમા ઉપયાગ કરેલ છે.

# શ્રી વીતરાગ સ્તવ (મૂળ શ્લાેકા અને શખ્દાર્થ)

#### પ્રકાશ ર

#### સહજાતિશયસ્તવ

प्रियगुस्फटिकस्वर्णपद्मरागाञ्जनप्रभः। प्रभो। तवाधीतश्चिः, कायः कमिव नाक्षिपेत् ॥।॥

હે પ્રભુ ! પ્રિય ગુની જેમ નીલ, સ્ક્ટિકની જેમ ઉજ્જવલ, સુવર્ણુ ની જેમ પીળા, પદ્મરાગની જેમ રાતા અને અંજનની જેમ શ્યામ કાતિવાળા અને ધાયા વિના જ પવિત્ર એવા આપના દેહ, કાને આશ્ચર્ય ચકિત ન કરે?

मन्दारदामवन्तित्यमवासितसुगन्धिन । तवाङ्गे भुङ्गता यान्ति, नेत्राणि सूरयोषिताम् ॥२॥

કલ્પતરુનાં પુષ્પાની માલાની જેમ સર્વદા સ્વાભાવિક સુગન્ધિ એવા આપના શરીરને વિષે દેવાંગનાઓનાં નેત્રો ભ્રમરપણાને પામે છે.

दिग्यामृतरसास्वादपोषप्रतिहता इव। समाविशन्ति ते नाथ! नाङ्गे रागोरगव्रजा: ॥३॥

હે નાથ ! અલોકિક અમૃતરસના પાનની પુષ્ટિથી જાણે પરાલવ પામ્યા ન હાય તેમ ક્ષય વગેરે રાગરૂપી સર્પના સમૂહા આપના શરીરમાં પ્રવેશ કરી શકતા નથી. त्वय्यादर्शतलालीनप्रतिमाप्रतिरूपके । क्षरस्त्वेदविलीनत्वकथाऽपि वपुषः कृतः ॥४॥

દર્પણના મધ્યમાં પ્રતિબિબિત થયેલા પ્રતિબિંબની જેમ સ્વચ્છ એવા આપમાં, શરીરથી ઝરતા પરસેવાથી પીગળી જવાપણાની વાત પણ કચાંથી હાેઈ શકે?

न केवल रागमुक्त, वीतराग ! मनस्तव । वपु.स्थित रक्तमिष, क्षीरधारासहादरम्।।।।।

હે વીતરાગ! કેવલ આપનું મન રાગરહિત છે, એમ નથી. આપના શરીરમાં રહેલું રુધિર પણ દૂધની ધારા જેવું ઉજ્જવલ છે.

जगद्विलक्षण कि वा, तवान्यद्वक्तुमीश्महे। यदविस्नमवीभत्स, शुभ्र मासपि प्रभो ! ॥६॥

અથવા હે વિલા ' જગતથી વિલક્ષણ એવુ આપનુ બીજું કેટલું વર્ણુન કરવા અમે શક્તિમાન થઈ શકીએ ? કારણ કે આપનું માંસ પણ દુર્ગન્ધ વિનાનું, દુગંછા ન કરાવે તેવુ અને ઉજ્જ્વલ છે.

जलस्थलसमुदभ्ताः, सतज्य सुमनःस्त्रजः। तव निःश्वाससीरभ्यमनुयान्ति मधुन्नताः॥७॥

પાણી અને પૃથ્વી પર ઉત્પન્ન થયેલાં પુષ્પાની માળાના ત્યાગ કરીને ભ્રમરા આપના નિ.શ્વાસની સુગંધ લેવા માટે આપની પાછળ ભમે છે.

लाकेात्तरचमत्कारकरी तव भवस्यिति:। यतो नाहारनीहारी, गोचरश्चर्मचक्षुषाम्॥५॥

આપની ભવસ્થિતિ લાેકાત્તર ચમત્કાર (અપૂર્વ આશ્વય )ને પેદા કરનારી છે, કારણ કે આપના આહાર અને નીહાર ચર્મ ચક્ષુ-વાળાઓને દેખાતા નથી.

#### પ્રકાશ 3

### કમ<sup>°</sup>ક્ષચજાતિશયસ્તવ

सर्वाभिमुख्यतो नाथ ! तीर्थंकृन्नामकर्मजात् । सर्वथा सम्मुखीनस्त्वमानन्दयसि यत्प्रजाः ॥६॥

હે નાથ ' તીથે 'કર નામકર્મથી ઉત્પન્ન થએલ ' સર્ગાભિમુખ્ય ' નામના અતિશયથી સર્વથા સર્વ દિશાએ સન્મુખ રહેલા આપ દેવા, મનુષ્યા વગેરે સર્વ પ્રજાને સર્વ પ્રકારે સુખ પમાડા છાે.

यद्योजनप्रमाणेऽपि, धर्मदेशनसद्मनि । समान्ति केाटिशस्तिर्यग्नृदेवाः सपरिच्छदाः ॥२॥

એક યાજન પ્રમાણ એવી પણ ધર્મ દેશનાની ભૂમિમા પાત-પાતાના પરિવાર સહિત ક્રાંડો તિર્થ ચા, મનુષ્યા અને દેવતાઓ સમાઈ જાય છે.

तेषामेव स्वस्वभाषापरिणाममनाहरम्। अप्येकरूप वचन, यत्ते धर्माववोधकृत्।।३॥

પાતપાતાની (તિર્યાંચ, મનુષ્ય અને દેવતાએાની) ભાષામાં પરિણામ પામી જવાવાળું હાવાથી મનાહર તેમ જ એકસરખુ પણ આપનું વચન તેઓને ધર્માનું બાધ કરાવનારુ થાય છે.

साग्रेऽपि योजनशते, पूर्वेत्पित्राः गदाम्बुदाः। यदञ्जसा विलीयन्ते, त्वदिहारानिलामिभिः॥४॥

આપના વિહારરુપી પવનની લહરીએ વહે સવાસા જોજનમાં પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલા રાગરૂપી વાદળાંએ તતકાળ વિલય પામી જાય છે.

नाविर्भवन्ति यदमूमी, मूषकाः शलमाः शुकाः। क्षणेन क्षितिपक्षिप्ता, अनीतय इवेतयः ॥५॥ રાજાઓ વડે દ્વર કરાયેલી અનીતિઓની જેમ સવાસા યાજનમાં ઉંદર, તીડ અને પાપટ વગેરેના ધાન્ય વિશેના ઉપદ્રવા કાળુ વારમાં નાશ પામે છે અને નવા ઉત્પન્ન પણ થતા નથી.

> स्त्रीक्षेत्रपद्रादिभवो यद्वैराग्निः प्रशाम्यति। स्वत्कृपापुष्करावर्त्तवर्षादिव भुवस्तले ॥६॥

આપની કૃપારૂપી પુષ્કરાવર્તા મેઘની વૃષ્ટિથી જ જાણે નહિ, તેમ સવાસા ચાજનમાં સ્ત્રી, ક્ષેત્ર અને નગરાદિ નિમિત્તે ઉત્પન્ન થયેલ વૈરરૂપી અગ્નિ શમી જાય છે.

> त्वत्प्रभावे भुवि भ्राम्यत्यशिवोच्छेदडिण्डिभे। सम्भवन्ति न यन्नाथ ! मारयो भुवनारयः ॥७॥

હે નાથ! અકલ્યાણુના ઉચ્છેદ કરવા માટે ડિડિમનાદ સમાન આપના પ્રભાવ ભૂમિ ઉપર ફેલાયે છતે જગતના શત્રુ મારીમરકી વગેરે ઉપદ્રવા ઉત્પન્ન થતા નથી.

> कामवर्षिणि लोकानां, त्विय विश्वैकवत्सले । अतिवृष्टिरवृष्टिवां, भवेद्यन्नोपतापकृत् ॥८॥

લાકાના ઇચ્છિતને વરસાવનાર, વિશ્વમાં અદ્વિતીય વત્સલ એવા આપ વિદ્યમાન છતે ઉપતાપને કરનાર અતિવૃષ્ટિ કે અનાવૃષ્ટિ થતી નથી.

> स्वराष्ट्र-परराष्ट्रेभ्यो, यत्सुद्रोप्रदवा द्रुतम्। विद्रवन्ति त्वत्प्रभावात्, सिंहनादादिव द्विपा ॥॥॥

સિહનાદથી જેમ હાથીઓ ભાગી જાય છે તેમ સ્વરાજ્ય અને પરરાજ્યાથી ઉત્પન્ન થયેલ ક્ષુદ્ર ઉપદ્રવા આપના પ્રભાવથી તત્કાલ નાશ પામે છે.

> यत् क्षीयते च दुमिक्ष, क्षितो विहरति त्विध । सर्वादभूतप्रभावाढघे, जङ्गमे कल्पपादपे॥१०॥

સૌથી અદ્ભુત-પ્રભાવશાળી જંગમ કલ્પ વૃક્ષ સમાન આપ પૃથ્વીતલ ઉપર વિહાર કરતા હા ત્યારે દુર્ભિક્ષ નાશ પામી જાય છે. (દુષ્કાળ પડતા નથી).

> यन्मूर्ध्नः पश्चिमे भागे, जितमार्तण्डमण्डलम् । मा भूद्रपुर्दुरालोकमितीवोत्पिण्डित महः ॥११॥

આપના શરીરને જેવામાં લાેકાેને અડચણ ન આવે એ માટે જ જાણે દેવતાઓએ આપના મસ્તકની પાછળ એક સ્થાને લેેગું કરેલું આપના શરીરનું જ મહાતેજ જાણે ન હાેય તેવું અને સૂર્યના માંડળને પણ જીતી જનારું તેજનું માંડલ-ભામાંડલ શાભી રહ્યું છે.

य एष योगसाम्राज्यमहिमा विश्वविश्रुतः। कर्मक्षयोत्थो भगवन्। कस्य नाश्चर्यकारणम् ॥१२॥

હે ભગવન ! ઘાતિકર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલા તે આ [ પૂર્વે કહેલ ] વિશ્વવિખ્યાત એવા યાગસામ્રાત્યના મહિમા કાને આશ્ચર્ય કરનારા નથી !

अनन्तकालप्रचितमनन्तमपि सर्वथा।

त्वत्तो नान्यः कर्मकक्षमुन्मूलयति मूलतः ॥१३॥

અનન્તકાલથી ઉપાજેન કરેલ અને અન્ત વિનાના કર્મ વનને આપના સિવાય બીજો કાેઈ મૂલથી ઉખેડી નાખવાને સમર્થ નથી.

तथोपाये प्रवृत्तस्त्व, क्रियासमभिहारतः। यथानिच्छन्नुपेयस्य, परा श्रियमशिश्रियः ॥१४॥

હે પ્રસુ! ચારિત્રરૂપી ઉપાયમાં વારંવાર અભ્યાસથી આપ તેવા પ્રકારે પ્રવૃત્ત થયા છેા કે જેથી નહિ ઇચ્છવા છતા ઉપેય– માેક્ષની ઉત્કૃષ્ટ લક્ષ્મી આપને પ્રાપ્ત થઈ છે.

मैत्रीपवित्रपात्राय, मुदितामोदशालिने । कृपोपेक्षाप्रतीक्षाय, तुभ्य योगात्मने नम. ॥१५॥

મૈત્રીના પવિત્ર પાત્રરૂપ, પ્રમાદવડે શાભતા તથા કરુણા અને માધ્યસ્થ્યના કારણે પૂજનીય એવા યાગાતમા-યાગસ્વરૂપ આપને નમસ્કાર થાએા.

# પ્રકાશ ૪ દેવકૃતાતિશયસ્તવ

मिथ्यादशा युगान्तार्कः, सुदृशाममृतांजनम् । तिलक तीर्थकृल्लक्षम्याः, पुरश्वक तवैद्यते ।। १ ।।

મિશ્યાદિષ્ટિઓને પ્રલયકાલના સૂર્ય તુલ્ય, સમ્યગ્દેષ્ટિઓને અમૃતના અંજન તુલ્ય અને તીર્થ કરની લક્ષ્મીનુ તિલક એવું ધર્મ ચક્ર આપની આગળ શાભી રહ્યુ છે.

एकोऽयमेव जगित, स्वामीत्याख्यातुमुच्छ्ता । उचैरिन्द्रध्वजन्याजात्तर्जनी जम्मविद्विषा ॥ २ ॥ 'જગતમાં આ વીતરાગ જ એક સ્વામી છે' એમ કહેવાને માટે જાણે ઇન્દ્રે ઊ ચા એવા ઇન્દ્રધ્વજના ખડાને પાતાની તજેની (અંગૂઠા પાસેની આંગળી) ઊચી કરી ન હાય!

यत्र पादी पद धत्तस्तव तत्र सुरासुराः।

किरन्ति पङ्कजन्याजान्छ्रिय पङ्कजनासिनीम्।। ३।।

જ્યાં આપના બે યરશે પગ મૂકે છે, ત્યાં દેવ અને દાનવા સુવર્ણ કમળના મિષથી કમળમા નિવાસ કરનારી લક્ષ્મીને વેરે છે.

> दानशीलतपोभाव--, भेदाद्धमँ चतुर्विधम्। मन्ये युगपदाख्यानु, चतुर्वक्त्रोऽभवद्भवान्॥ ४॥

દાન, શીલ, તપ અને ભાવના ભેદથી ચાર પ્રકારના ધર્મને એકી સાથે કહેવા માટે જ જાણે આપ ચાર મુખવાળા થયા છેા, એમ હું માનું છું.

**ટે. લા. મ** ૧૭

त्विय दोषत्रयात् त्रातु, प्रवृत्ते भुवनत्रयीम् । प्राकारत्रितय चकुस्त्रयोऽपि त्रिदिवैकसः ॥ ५॥

ત્રણે ભુવનને રાગ-દ્વેષ અને માહરૂપ ત્રણે દોષોથી બચાવવાને માટે આપ પ્રવૃત્ત થવાથી જાણે વૈમાનિક, જયાતિષી અને ભવન-પતિ એમ ત્રણ પ્રકારના દેવાએ રત્નમય, સુવર્ણ મય અને રુખ્યમય એમ ત્રણ પ્રકારના કિલ્લાઓની રચના કરી ન હાય!

अद्योमुलाः कण्टकाः स्युद्यात्र्यां विहरतस्तव । भवेयः सम्मुलीनाः किं, तामसास्तिग्मरोचिषः १ ॥ ६ ॥ પૃથ્વીતલ પર આપ જયારે વિહાર કરાે છેંા ત્યારે કાંટાએા નીચે મુખવાળા થઈ જાય છે, સૂર્ય ઉદય પામે ત્યારે ઘુવડાે વગેરે અથવા અંધકારના સમૂહાે સામે થઈ શકે ખરા ?

केशरोमनखश्मश्रु, तवावस्थितमित्ययम् । वाह्योऽिष योगमिहमा, नाप्तस्तीर्थकरैः परैः ॥ ७ ॥ આપના કેશ, રાેમ, નખ, અને દાઢી-મૂછના વાળ દીક્ષા ચહેળુ કરતી વખતે જેટલા હાેય તેટલા જ રહે છે. આવા ખાદ્ય પણ ચાેગના મહિમા ( ખુદ્ધ વગેરે) અન્ય ધર્મના શાસકાેએ પ્રાપ્ત કર્યા નથી.

भव्दरूपरसपर्भगन्द्याख्याः पञ्च गोचराः।
भजन्ति प्रातिकूल्य न, त्वदग्ने तार्किक्ता इव ॥ ६ ॥
આપની આગળ બૌદ્ધ, નૈયાચિક વગેરે તાર્કિકોની જેમ શખ્દ, રૂપ, રસ, સ્પર્શ અને ગન્ધરૂપ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયો પ્રતિકૂલ પણાને ભજતા નથી (અનુકૂળતાને ધારણ કરે છે).

> त्वत्पादावृत्तवः सर्वे, युगपत्पर्युपासते । आकालकृतकन्दर्पे – साहायकभयादिव ॥ ६ ॥

અનાદિકાલથી કામદેવને કરેલી સહાયના ભયથી જ જાણે હાય નહિ તેમ સઘળી ઋતુઓ એકસાથે આવીને આપનાં ગરણોની સેવા કરે છે. सुगन्ध्युदकवर्षेण, दिव्यपुष्पोत्करेण च।
भावित्वत्पादसस्पर्शी, पूजयन्ति भुव सुराः ॥ २०॥
જે ભૂમિને ભ(વિષ્યમા આપના ચરણોનો સ્પર્શ થવાનો હોય તે ભૂમિને દેવતાએ સુગન્ધિ જલની વૃષ્ટિવડે અને દિવ્ય પુષ્પાની વૃષ્ટિ વડે પૂજે છે.

> जगरप्रतीक्ष्य । त्वा यान्ति, पक्षिणोऽपि प्रदक्षिणम् । का गतिर्महतां तेषा, त्विय ये वामवृत्तयः ? ॥ २२ ॥

હે જગત્પૂજ્ય! પક્ષીએ પણ આપને પ્રદક્ષિણા ( અનુકૂલ વૃત્તિમાં ) કરે છે, તો પછી આપના પ્રત્યે પ્રતિકૂલવૃત્તિ વર્ત ન રાખનારા માટા ગણાતા એવા મનુષ્યાની શી ગતિ થશે ?

पञ्चेन्द्रियाणादौः शील्य, क्व भवेद् भवदन्तिके ।
एकेन्द्रियोऽपि यन्मुञ्चत्यनिलः प्रतिकूलताम् ॥ २२ ॥
એકેન્દ્રિય વાયુ પણુ આપની આગળ અનુકૂળ થઇ ને વહે છે તો પચેન્દ્રિય જોવાનું આપની આગળ પ્રતિકૂળપણું હેાય જ કચાંથી ²

> मूर्घ्ना नमन्ति तरवस्त्वन्माहात्म्यचमत्कृताः । तत्कृतार्थं शिरस्तेषा व्यर्थं मिथ्यादृशा पुनः ॥ २३ ॥

હે પ્રભુ! આપના માહાત્મ્યથી ચમતકાર પામેલાં વૃક્ષો પણ આપને મસ્તક વડે નમસ્કાર કરે છે. તે કારણે તેઓનાં મસ્તક કૃતાર્થ છે, કિન્તુ આપને નહિ નમનારા મિથ્યાદિષ્ટિઓના મસ્તક નિરર્થક જ છે.

> जघन्यतः कोटिसख्यास्त्वा सेवन्ते सुरासुराः। भाग्यसम्भारलभ्येऽर्थे, न मन्दा अप्यृदासते॥ २४॥

હે પ્રભુ ! જઘન્યથી એક ક્રાેડ દેવા અને અસુરા આપની સેવા કરે છે. કારણ કે ભાગ્યના સમૂહથી પ્રાપ્ત થયેલ પદાર્થને વિષે મન્દ આત્માઓ પણ ઉદાગીનતા ધારણ કરતા નથી.

# પ્રકાશ પ

#### પ્રાતિહાય<sup>૧</sup>સ્તવ

गायन्निवालिविरुतै—र्नृत्यन्निव चलैर्दलैः । त्वद्गुणैरिव रक्तोसी, मोदते चैत्यपादपः ॥ २ ॥

હે નાથ ! ભ્રમરાના શખ્દેા વડે જાણે ગાયન કરતાે હાેય, ચંચલ પાંદડાંએા વડે જાણે નાચ કરતાે હાેય અને આપના ગુણા વડે જાણે રાગવાળા ( લાલ ) અન્યાે હાેય તેમ આ અશાેકવૃક્ષ હર્ષ પામે છે.

आयोजन सुमनसोऽधस्तान्निक्षिप्तवन्धनाः ।

जानुदघ्नी: सुमनसो देशनीव्यां किरन्ति ते ॥ २ ॥

હે નાથ ! એક યાજન સુધી જેના ડી રિયા નીચાં છે એવા જાનુ પ્રમાણ પુષ્પાને દેવતાએ આપની દેશના ભૂમિને વિષે વરસાવે છે

> मालवकैशिकीमुख्य-ग्रामरागपवित्रितः । तव दिव्यो ध्वनिः पोतो, हर्षोद्ग्रीवैमृगैरपि ॥ ३ ॥

આપના માલકોશ વગેરે ગ્રામરાગથી પવિત્ર થયેલ દિવ્યધ્વનિનું હર્ષ વડે ઊંચી ગ્રીવાવાળા અનેલા હરિણ્યાંએ દ્વારા પણ પાન કરાયુ છે.

> तवेन्दुधामधवला, चकास्ति चमरावली। हसालिरिव वक्त्राट्ज-परिचर्यापरायणाः ॥ ४ ॥

આપની ચંદ્રની કાંતિ સમાન ઉજ્જવલ ચામરાની શ્રેણી શાેેેલી રહી છે, જાેં આપના મુખકમલની સેવામાં તત્પર થયેેલી હંસની શ્રેણિ ન હાેય! मृगेन्द्रासनमारूढे, त्विय तन्विति देशनाम् । श्रोतु मृगास्समायान्नि, मृगेन्द्रिमव सेवितुम् ॥ ५ ॥

આપ જ્યારે મૃગેન્દ્રાસન–સિંહાસન પર આરૂઢ થઈ ને દેશના આપતા હાે છાે ત્યારે તે દેશના સાંભળવા માટે મૃગા–હરિણ્યાંએા આવે છે, જાણે તેઓ પાતાના સ્વામી–મૃગેન્દ્રની સેવા કરવા માટે આવ્યા ન હાેય!

> भासा चयैः परिवृतो, ज्योत्स्नाभिरिव चन्द्रमाः। चकोराणामिव दृशा, ददासि परमा मृदम्।। ६।।

જ્યાત્સ્તાવડે ચંદ્રમા જેમ ચકાર પક્ષિએાના નેત્રોને આનંદ આપે છે, તેમ તેજના પુંજસ્વરૂપ ભામડલવડે પરિવૃત–સહિત આપ સજ્જનાનાં ચક્ષુએાને પરમ આનંદ આપા છેા.

> दुन्दृभिर्विविश्वविश्वेश । पुरो व्योम्नि प्रतिष्वनन् । जगत्याप्तेषु ते प्राज्य, साम्राज्यमिव शसति ।। ७ ॥

હે સર્વ વિશ્વના ઇશ ! આકાશમાં આપની આગળ નિનાદ કરતો દેવદુન્દુભિ જાણે 'જગતને વિષે આપ્ત પુરુષામાં આપનું સર્વ'શ્રેષ્ઠ સામ્રાજ્ય છે,' એમ કહેતા ન હાય.

> तवोध्वमूध्वं पुर्ण्यद्धि-ऋमसब्रह्मचारिणी । छत्रत्रयो विभुवन-प्रभुत्वप्रौढिशसिनी ॥ ८ ॥

ઉત્તરાત્તર વધતી જતી એવી આપની પુષ્ય ઋદ્ધિના કમ સમાન ઉપરાઉપરી રહેલાં ત્રણુ છત્રો જાણે ત્રણ ભુવનને વિષે રહેલી આપની પ્રભુતાની પ્રોઢતાને કહી રહ્યાં છે.

> एता चमत्कारकरी, प्रातिहार्यंश्रिय तव । चित्रीयन्ते न के दृष्टवा, नाथ ! मिथ्यादृशोऽपि हि ।। ६ ।।

હે નાથ ગમત્કારને કરનારી આપની આ પ્રાતિહાર્ય લક્ષ્મીને જોઈને કથા મિશ્ચાદિષ્ટ આત્માંએ પણ આશ્ચર્ય નથી પામતા ? (સો કાઈ આશ્ચર્ય પામે છે.)

#### 

# શ્રી વીતરાગ સ્તવ

( વિસ્તૃત ભાવાર્થ) પ્રકાશ ૨—સહજાતિશયસ્તવ ચાર સહજ અતિશયા

૧ પ્રથમ સહજાતિશય—શરીરાતિશય

અ. પરમ અદ્ભુતરૂપ સહજ નિર્મલ શરીર આ. સહજ સુગ ધિ શરીર ઇ. નીરાેગી શરીર ઇ. પરસેવાથી રહિત શરીર

ર દ્વિતીય સહજાતિશય—રક્તમાંસાતિશય અ. શ્વેત સુગંધિ રક્ત આ. શ્વેત સુગંધિ માંસ

૩ તૃતીય સહજાતિશય—નિ.વાસની સુગંધિતા ૪ ચતુર્થ સહજાતિશય—આહાર–નીહાર ચર્મ ચક્ષુવાળાને અદેશ્ય

1000

2022.0

12.55

केंद्रवर्षे ।

## ૧ પ્રથમ સહજાતિશય •

હે પ્રભા ! જગતના સર્વ જવાનાં શરીરા કરતાં અત્ય ત જુદી જ જાતનાં સર્વલક્ષણસંપન્ન, અદ્ભુત અને અતિપવિત્ર શરીરને ધારણ કરનાર આપને હું સર્વ રીતે નમું છું.

૧. અ. પરમ અદ્ભુતરૂપ, સહજ નિર્મલ શરીર

હે પરમેષ્કિન્! આપના શરદ ઋતુના ચદ્રમાના કિરણા જેવા ઉજ્જવલ અન્ય ગુણા તો ખાજુએ રહા, પણ ત્રણે જગતના સર્વ જવાના શરીર કરતાં અત્યન્ત વિલશ્રણ, પરમ ઉત્તમ એવા આહેન્ત્યના સ્ત્રુચક લક્ષણાથી સહિત અને સમસ્ત આપદાઓના વિધ્વસ કરનાર આપના સહજ નિર્મલ શરીરનું રૂપ કાેને નથી આકર્ષતુ ?

હે વિભા ! આપમા સમાવિષ્ટ એવા પરમાત્મતત્ત્વને ભલે કાઈ ન પણ જાણતું હાય, તા પણ આપના સહજ નિર્મલ પરમ અદ્લુ-તરૂપવાળા પરમ આશ્ચર્યમય દેહ ઉપર દિષ્ટિ પડતાં જ કાેનુ અંત -કરણ અદ્ભુત રસથી વાસિત થતુ નથી ?

પ્રિયંગુ વૃક્ષસમાન નીલ¹ વર્ણુ'ની સહજ નિર્મલ કાયાને ધારણુ કરનાર હે સ્વામિન્! આપને મારાે સંપૂર્ણુ નમસ્કાર થાએા.

સ્ક્રિટિક રત્ન<sup>ર</sup> સમાન ઉજ્જવલ દેહને ધારણ કરનાર, દેવ! આપને મારા નમસ્કાર થાએા.

સુવર્ણ સમાન દેહવાળા હે નાથ! આપને મારા નમસ્કાર થાએા.

યદ્મરાગ મિણુ સમાન ૨ક્ત (લાલ) શરીરને ધારણ કરનાર, સર્વ મનારથાના પૂરક એવા પ્રભા! આપને મારા નમસ્કાર થાએા.

અંજન (કાજળ) સમાન શ્યામ વર્ણના સહજ નિમ<sup>°</sup>લ શરીર-વાળા હે પાપનાશક પ્રભાે! આપને મારા નમસ્કાર થાએા.

૧ કેટલાક તાર્થ કરાના શરીર નીલવર્ણના, કેટલાકના વ્વેત વર્ણનાં, કેટલાકના પીત વર્ણનાં, કેટલાંક રકત વર્ણના અને કેટલાકના સ્યામવર્ણના હાય છે

ર સ્ક્ટિકને સૂર્ય કાત અથવા ચદ્રકાતમણિ પણ કહેવામા આવે છે.

તેવા તેવા પ્રકારના વિચિત્ર નામકર્મના પ્રભાવથી ઉપર કહેલા તે તે વર્ણુ વાળા સર્વ તીર્થ કરોને હું નમું છું.

ખીજાઓનાં શરીર તો વારંવાર જલ આદિથી સાફ કરવા છતાં પણ અલ્પ કાળમાં જ મલિન થઈ જાય છે, જ્યારે હે સૌભાગ્યસિંધા! આપનું શરીર તો કાઈ પણ જાતના પ્રક્ષાલન વિના જ સદા સહજ નિમેલ છે. પ્રભા! આપના નિસર્ગાનિમેલ દેહને મારા ફરી ફરી નમસ્કાર હા.

શ્રેષ્ઠ સુવર્ણ, શંખ, વિદ્રમ (પ્રવાલ), મરકત મણિ અને મેઘ સમાન વર્ણુવાળા, માહરહિત અને સર્વ દેવતાઓથી પૃજિત એકસા સિત્તેર જિનેશ્વરાને હું વંદન કરું છું. '

# (૧) આ. સહજ સુગ ધિ શરીર

હે<sup>°</sup> જગતના અલ કાર પ્રભાે! જેના ઉપર દેવાગનાઓનાં નેત્રા ભ્રમરની જેમ વિભ્રમ (વિલાસનૃત્ય) ધારણ કરે છે, તે આપના સહજ સુગ ધિ શરીરને મારા નમસ્કાર હાે.

જેમ કલ્પવૃક્ષનાં પુષ્પાની માળાને વિશે ભ્રમરાની પક્તિએા આકૃષ્ટ થાય છે, તેમ વૈમાનિક દેવાંગનાએાનાં પણુ નેત્ર જેઓના સહજ સુગ ધિ પરમ સૌભાગ્યમય શરીર વિશે સંપૂણેરીતે આકૃષ્ટ થાય છે, એવા આપને દેવ! મારા નમસ્કાર થાએા.

બીજાઓનાં શરીર કસ્તૂરી, ચંદન આદિ સુગંધિ દ્રબ્યાેથી વારવાર વાસિત થવા છતાં પણ અલ્પકાળમા જ સુગન્ધહીન થઈ જાય છે, જ્યારે હે પ્રભાે! આપનું શરીર તાે સ્વભાવથી જ નિત્ય સુરભિ છે, સ્વભાવસુરભિ દેહવાળા આપને મારા સંપૂર્ણ નમસ્કાર ચાઓ.

१ वरकणयसखिवद्दुममरगयघणसिन्नहं विगयमोह । सत्तरिसय जिणाण, सव्वामरपूइस वदे ॥ — श्री विજयपष्टुत्तस्ते।त्र, शा. ११

ર 'લાે. ર.

હે સ્વામિન્! વૈમાનિક દેવાંગનાઓનાં નેત્ર પણ આપને જોઈ ને ક્ષેાભવાળા થઈ જાય છે, તો પછી મત્ય લાક અને પાતાલની લલના-ઓનાં નેત્ર આપને જોતાં જ ક્ષાભવાળા થાય એમાં આશ્ચર્ય જ શુ છે? આવી જાતની દેવાંગનાઓની દૃષ્ટિઓ પણ જેના આત્માના એક પ્રદેશમા પણ વિકારની એક નાનકડી રેખા પણ ઉત્પન્ન ન કરી શકે, એવા સદા સવદા નિવિધાર, હે પ્રભા! આપની નિવિધારતાનું મને શરણ હા.

#### (૧) ઇ. નીરાેગી શરીર

હે નાથ !° જેમાં રાેગરૂપ સર્પા પ્રવેશને પામતા નથી એવા નીરાેગી દેહવાળા આપને મારી વંદના હો.

લય આદિ રાગા સતત ભયના હેતુ હોવાથી અને દુઃખે કરીને દૂર કરી શકાય એવી દારુણ વેદનાને ઉત્પન્ન કરનારા હોવાથી તેઓને શાસમાં સર્પની ઉપમા આપવામાં આવે છે. આવા સર્પો કેવળ અમૃતથી પ્રતિહત (પરાજિત) થઈ જાય છે. અહીં કવિએા ઉત્પેક્ષા કરે છે:

' દિવ્ય અમૃતરસના પાનથી જે પુષ્ટિ, હે નાથ! આપના શરીરને પ્રાપ્ત થઈ છે, તેનાથી જાણે પ્રતિહત થયા હાય તેમ રાગરૂપ સપોના સમૂહો આપના જે શરીરમાં પ્રવેશ પામતા નથી, તે અતિશયસંપન્ન દેહને મારા નમસ્કાર થાએ!.'

સ્વભાવથી જ ભગવંતનુ શરીર સર્વ રાગાથી રહિત હાય છે, અહીં સ્તુતિકારા ઉત્પ્રેક્ષા કરે છે કે —

' હે ભગવંત! બાલ્યાવસ્થામાં આપ માતાના દુગ્ધનુ પાન કરતા નથી, પણુ સુરેન્દ્રો આપના હાથના અંગૂઠામાં અમૃતરસના સચાર કરે છે અને આપ તેનુ પાન કરા છા. તે અમૃતપાનથી થયેલ પુષ્ટિના કારણે જ જાણે પરાડ્મુખ થયા હાય એવા રાગરૂપ સંપાના સમૂહા આપના શરીરને વિશે પેસતા નથી.

१ अमररमणीनयनक्षोमभणनाच्च मर्त्यपाताल - ललनालोचनक्षोभः एव भगवद्देह इति ।

<sup>—</sup> શ્રી વિતરાગ સ્તાેત્ર ટીકા, પ્ર. ર, 'લાે, ર

૨ શ્લેા. ૩.

# (૧) ઈ. પરસેવાથી રહિત શરીર

હે નાથ! બીજાઓનાં શરીર ગરમીના કારણે પરસેવાથી રેબ-ઝેબ થઈ જાય છે, જ્યારે આપનું શરીર તો દર્પ શુમાં સંકાંત પ્રતિમા જેવું છે; જેમ દર્પ શુમા રહેલ રૂપ પરસેવાથી વ્યાપ્ત કદાપિ નથાય, તેમ આપનું શરીર નિસર્ગ થી જ પરસેવાથી રહિત છે. એવા આપના શરીરને મારા નમસ્કાર થાએ.

# ર દ્વિતીય સહજાતિશય : રક્તમાસાતિશય ૨ અ. ક્ષીરધારા સમાન રક્ત

હે વીતરાગ! આપના અન્વર્થ (ચથાર્થ) નામથી જ સુવિહિત છે કે આપનું મન રાગરહિત છે. હે ભગવાન્ કેવળ આપનું મન જ રાગ-વિષયાસક્તિથી રહિત છે, એવું નથી, પણ આપના દેહમાં રહેલ રક્ત પણ રાગ-લાલર ગથી રહિત છે, દ્રધની ધારાસમાન શ્વેત છે. હે દેવ! આપ જ્યારે રાગના નિગ્રહમાં આગ્રહવાળા હતા ત્યારે આપનું રક્ત (રુધિર) અંદરથી આશ્ચર્ય ચકિત થયું અને તે રક્તે રાગ (પાતાની લાલાશ)ના ત્યાગ કર્યા!

# ર **ખ. અદુગ<sup>લ</sup>ધી શુભ્ર** માંસ

હે સ્વામિન્ ! સર્વ જગતથી વિલક્ષણ અસામાન્ય અને લોકો-ત્તર એવા આપના રૂપ, ધ્યાન, જ્ઞાન, ત્રણ ગઢ, ત્રણ છત્ર, ચામર, ઇન્દ્રધ્વજ ઇન્દ્રોનું પણ પગમાં પડલું વગેરે ગુણાની રાશિને સ્તવવા માટે આખું જગત પણ સ્તુતિકાર અની જાય તો પણ તે કેવી રીતે સ્તવી શકે ! નાથ! બીજા ગુણાની તો વાત જ શી કરીએ ! પણ આપના દેહની ધાતુરૂપે રહેલ માંસ પણ જગતના સર્વ જીવાના માંસ કરતાં અત્યત વિલક્ષણ છે. બીજાઓનું માંસ તો દુર્ગ ધવાળુ, જોવું ન ગમે તેવું અને લાલ હાય છે, જ્યારે આપનુ માંસ તો સર્વ થા દુર્ગ ધ વિનાનું, ઉત્તમ પ્રકારના પરિમલથી સમૃદ્ધ, અબીલત્સ િ જોઈ ને જુગુપ્સા (નક્સ્ત) ન થાય તેવું ] અને સમુદ્રના ફીણ

૧ શ્લા. ૪

ર ક્લા. પ

૩ શ્લેા. ક

જેવું શુભ્ર (સફેદ) હાય છે. હે નાથ! આપના શરીરની સર્વ ધાતુ-ઓ પણ જગતનાં સર્વ જીવા કરતાં જુદી જ જાતની હાય છે, તા પછી આપની પ્રત્યેક બીજી વસ્તુ લાકાત્તર હાય એમાં આશ્ચર્ય જ શું છે?

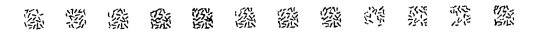
उ तृतीय सङ्जतिशय · नि.<sup>श्</sup>वाससीरक्य

ેસંપૂર્ણ જગત પણ જેના મહિમાને ન જાણી શકે એવા હે દેવ! સકલ જગતમાં કાઈ સુરિલ (સુગ ધી)માં સુરિલ વસ્તુ હાય તો તે આપના નિઃધાસ છે. તે નિઃધાસની દિવ્ય સુગ ધ ચારે દિશાઓમાં એટલી અધી ફેલાય છે કે લમરાએ જે જે પુષ્પા પર બેઠા હાય તે તે અધા જ પુષ્પાને છાડી છાડીને આપના નિ.ધાસની સુરિલતાને અનુસરે છે. જલમા ઉત્પન્ન થતાં પુંડરીક આદિ કમળા અને ભૂમિ પર ઉત્પન્ન થતા તિલક, ચંપક, અશાક, કેતકી, અકુલ, માલતી આદિ પુષ્પાના સંપૂર્ણ સમૂહની સુગ ધ કાઈ દિવ્ય શકિત વડે એકત્ર કરવામાં આવે તો પણ હે સ્વામિન્! તે સુગ ધ આપની નિ.ધાસ—સુરિલતાની તુલના કેવી રીતે કરી શકે! જગતમાં પરિમલના સાચા રસિક તો લમગઓ છે. તેઓ પણ જ્યારે બીજા પુષ્પાને તજી તજીને આપના નિ.ધાસને અત્યંત આકુલતાથી અનુસરે છે, ત્યારે હે સ્વામિન્! જગતમાં આપના નિ.ધાસ કરતાં ચિહ્યાતી સુગ ધ કઈ હાઈ શકે?

ચતુર્થ સહજાતિશય: આહાર-નીહાર ચર્મ ચક્ષુવાળા માટે અદસ્ય રજગતના સોથી અદ્ભુત નિધાન, હે પરમાત્મન્! સર્વ કલેશાની પરંપરાના સમૂળ નાશ થવાથી આપની અપુનર્ભવ સ્થિતિ (કરીથી જન્મ ન લેવાપણું) તા ચમતકારિક છે જ, કિન્તુ સર્વ લાકોને સાધારણ એવી આપની ભવસ્થિતિ પણ અલોકિક આર્સ્ચર્યને કરનાર છે, કારણ કે જન્મથી માંડીને નિર્વાણ સુધી આપના આહાર અને નીહાર (મલ વિસર્જન) કાેઈ પણ ચર્મ ચક્ષુવાળા વડે જોઈ શકાતા નથી (ભગવન્તના આહાર—નીહાર આંખથી દેખી શકાય નહીં, અવધિત્તાની જોઈ શકે.)

૧ શ્લેા. હ

ર ધ્લાે ૮



# પ્રકાશ ૩ : કર્મક્ષયજઅતિશયસ્તવ અગિયાર કર્માં સથજ અતિશયો

- ૧ સર્વાભિમુખ્યત્વ
- ૨ યેાજનપ્રમાણુ સમવસરણુ ભૂમિમાં કરાેડા દેવ–મનુષ્ય–તિય° ચાેના નિરાખાધ સમાવેશ
- ૩ સ્વસ્વભાષાપરિણામમનાહર વચન
- ૪ ૧૨૫ યાજન સુધી રાગાની વિલીનતા
- ૫ ઇ તિએાના અનાવિર્ભાવ
- ६ વૈરાગ્નિના પ્રશમ
- ૭ મારીના અસંભવ

繎

- ૮ અતિવૃષ્ટિ કે અનાવૃષ્ટિનું ન થવું.
- ૯ સ્વરાષ્ટ્રમાં અને પરરાષ્ટ્રથી થતા ઉપદ્રવાના અભાવ

經

缀

繆

窓

繆

繆

- ૧૦ દુર્ભિક્ષ ક્ષય
- ૧૧ ભામાંડલ

签

# અગિયાર કમ<sup>°</sup>ક્ષયજ અતિશયે।

સવ વિરતિના સ્વીકારની સાથે જ ભગવાન તી વ્રતમ તપને તપે છે. તે તપરૂપ પ્રચંડ પવનથી પ્રજવિલત થયેલ શુકલ ધ્યાન રૂપ દાવાનલ ઘાતિકમે વનને સ પૂર્ણ રીતે આળી નાખે છે. તે કમે વનમાં રહેલ ગ્રાનાવરણીયાદિ સવે કમે વૃક્ષા ભરમસાત થઈ જાય છે. એ રીતે ઘાતિકમેં ના ક્ષય થતાં જ ભગવંતને અગિયાર અતિશયા ઉત્પન્ન થતા હાવાથી એ કમે ક્ષયજ અતિશયા કહેવાય છે. આ અતિશયા કકત તીથે કરને જ હાય છે. શ્રી તીથે કર ભગવન્તના ગ્રાનદર્શન—ચારિત્ર રૂપ મહાયાગનું જગતમાં સામ્રાજય છે. તે સામ્રાજયના વિશ્વવિખ્યાત મહિમાના આ અતિશયા સૂચક છે.

# કમે ક્ષયજ પ્રથમ અતિશય : સર્વા ભિમુખ્યત્વ

હે ઇન્દ્રોના નાથ! શ્રીતીર્થ કર નામકર્મના મહાદયથી આપે પરમ આહેન્ય (અરિહ તપણુ ) પ્રાપ્ત કરેલ છે. તે પરમ આહે- ત્યના પ્રભાવથી આપ સૌને સદા સર્વ રીતે હાં મુખ દેખાઓ છેા. એ આપના સર્વાભિમુખ્યત્વ નામના પ્રથમ કર્મ લ્ર્યજ અતિશય છે. એ અતિશયના કારણે આપ કાઈ ને પણ કચાંય પણ કદાપિ પરાઇ- મુખ હાતા નથી. 1

જેમ પિતા પાતાના સંતાનાને આનંદ પમાડે છે, તેમ હે જગત્પિતા! આપ આપની સમીપમાં રહેલ કરોડો દેવતાઓ, મનુષ્યા અને તિર્થ ચાને આપના આ સર્વાભિમુખ્યત્વ અતિશચથી સર્વ પર સમદષ્ટિ ધારણ કરીને ચિરકાલીન આનદ પમાડા છા. આ આપની મહાન્ યાગ સમૃદ્ધિ છે.

१ तीर्थंकरा हि सर्वतः सम्मुखा एव, न तु पराड्मुखाः क्वापि— — पी. स्ता. प्र. ३ १ थे। १ अपयुरि

કર્મ ક્ષયજ દ્વિતીય અતિશય ચાજનપ્રમાણુ સમવસરણભૂમિમાં કરાેડા દેવ-મનુષ્ય-તિય<sup>દ</sup>ંચાેના નિરાળાધ સમાવેશ

હે દેવાધિદેવ! ત્રણે ભુવનના અલંકાર સમાન એવા આપના દેવનિર્મિત એક યાજન પ્રમાણ સમવસરણ (ધર્મ દેશના ભૃમિ) માં એકી સાથે કરાડા દેવ—મનુષ્ય તિય થા નિજ નિજ પરિવાર સાથે કાઈ પણ જાતની પીડા વિના સમાઈ જાય છે. એ ખરેખર આપની મહાન યાગમમૃદ્ધિ છે.

કર્મ ક્ષચજ તૃતીય અતિશય સ્વસ્વભાષાપરિણામમનાહર વચન

હે વાણીના અધિપતિ! સમવસરણમા સમુપસ્થિત થયેલા દેવ-તાએ, મનુષ્યા અને તિર્થ ચોને આપનું વચન અધ માગધી ભાષા મય, પાંત્રીશ ગુણાથી સહિત અને એક જ સ્વરૂપવાળું હાવા છતાં તિર્થ ચા, મનુષ્યા અને દેવતાએ માંની દરેક જાતિને પાતપાતાની ભાષામાં પરિણુમે છે, એટલું જનહીં કિન્તુ સાંભળનાર દરેક પ્રાણીનું હૃદય તે આકર્ષી લે છે. હે લાકાત્તર વચનના પ્રણેતા! આપની એક જ સ્વરૂપવાળી વાણીને દેવા દેવી વાણીમાં, મનુષ્યા માનુષી વાણીમાં, ભીલા તેઓની શાખરી વાણીમા અને તિર્થ ચા તિર્થ ચ સખંધી વાણીમાં સાંભળતા સાભળતા પરમાનંદને પામે છે.

> કર્મ ક્ષયજ ચતુર્થ અતિશય : ૧૨૫ યાજન સુધી રાગાની વિલાનતા

હે<sup>પ</sup> પરમાત્મન્! આ રીતે એક જ સ્વરૂપવાળું પાંત્રીશ ગુણેાથી સહિત અને અર્ધ°માગધી ભાષામય એવું આપનું અમાેઘ વ ન

<sup>.</sup> શ્લા ૨

ર. ૧ યાજન = ૪ ગાઉ

૩. રક્ષા. ૩

४. देवा देवी नरा नारी, शवराश्चापि शाबरीम्। नियं ञ्चोऽपि हि तैरश्ची, मेनिरे भगवद्गिरम्।। प १८। ४

સમવસરણમાં એક ચોજન સુધી સર્વત્ર ફેલાઈ જાય છે, એકી સાથે વિશ્વના પ્રત્યેક પ્રાણી માટે તેની પાતાની ભાષામાં પરિણત થાય છે અને તિર્વ'ચા, મનુષ્યા અને દેવતાએામાંના દરેકને એકી સાથે ધર્મ ના અવળાધ કરે છે. આ આપની મહાન યાગસમૃદ્ધિ છે. આવી આપની મહાન વચનસમૃદ્ધિને હું ભાવપૂર્વક નમસ્કાર કર્કું છું.

હૈ મહામંગલસ્વરૂપ દેવાધિદેવ! આપ જ્યાં જ્યાં વિચરા છા, ત્યાં ત્યાં સવાસા યોજનપ્રમાણુ ભૂમિમાં આપના વિહારની પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલા રાગરૂપ સ્થામ વાદળાંઓ આપના અપ્રતિબદ્ધવિહારરૂપ પવનની પ્રચંહ લહેરીઓ વહે સંપૂર્ણ રીતે તત્કાળ વિલયને પામે છે— વિખેરાઈ જાય છે. હે સર્વાતિશાયિ ભગવાન્! વાયુની જેમ અપ્રતિબદ્ધ (સર્વે ત્ર અસ્ખલિત અને અનાસક્ત) આપના વિહારથી છ માસ પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ બધા જ રાગા નાશ પામે છે અને છ મહિના સુધી નવા રાગા ઉત્પન્ન થતા નથી.

# કર્મ ક્ષયજ પંચમ અતિશય ઇતિએાના અનાર્વિભાવ

હે<sup>3</sup> વીતરાગ! આપ જયાં જયાં વિચરા છા ત્યા ત્યાં સવાસા યાજનપ્રમાણ ભૂમિમાં ઉદરો, તીડાે, પાપટા વગેરેના ધાન્ય ઉપર-ના ઉપદ્રવરૂપ ઇતાઓના આવિર્ભાવ પ્રગટભાવ) થતાે નથી. જેમ ધર્મ વાન રાજાનું રાજ્ય આવતાં જ અનીતિઓ તરત જ દ્ભર થઇ જાય છે, તેમ હે દેવ! આપ જયા જયાં વિચરતા હા ત્યાં ત્યાં ઇતીઓ તે જ ક્ષણે એક્દમ નિરુદ્ધ થઈ જાય છે. હે પ્રસા! આપની મહાન યોગસમૃદ્ધિનુ આ મહાન વિલસ્તિ છે.

૧. રલા ૪

ર. પૂર્વ આદિ ચાર દિશાઓામાના દરેક દિશામા પર્ચાસ પચાસ યાજન, ઉર્ધ્વ દિશામા સાડા ખાર યાજન અને અધાદિશામા સાડા ખાર યાજન, એમ કુલ સવાસા યાજન. ૧ યાજન = ચાર કેાશ

૩ ક્લા. પ

### કર્મ ક્ષયજ ષર્ષ્ઠ અતિશય વૈરાગ્નિના પ્રશમ

હે દેવ! આપ જે જે ભૂમિતલને વિષે વિહાર કરો છાં, તે તે સવાસા યોજનપ્રમાણ પ્રદેશમાં પ્રવર્તમાન વૈરરૂપ અગ્નિ આપની નિષ્કારણ કરુણારૂપ પુષ્કરાવર્ત મેઘની વર્ષાથી તતકાલ શમી જાય છે. હે લગવન! પુષ્કરાવર્ત મેઘ સર્વ પ્રકારના મેઘામાં સર્વ શ્રેષ્ઠ હોવા છતાં તે ફકત બાહ્ય આગને જ શમાવી શકે છે, જ્યારે સર્વસત્ત્વોને વિશે સમાન અને જગતનાં સર્વ પ્રાણીઓ માટે પરમ સંજવનીરૂપ એવી આપની નિષ્કારણ કરુણા બીજા કાઈ પણ સાધનથી ન શમે એવા ભવાલવ સુધી સદ્દા પ્રજવિત રહેનાર દુર્ઘર, સ્ત્રીસંખંધી, ભૂમિસંખંધી વગેરે વૈરાનુખધાને તત્કાલ પ્રશાંત કરે છે. હે સ્વામિન્! તે વૈરાગનુખંધા ગ્રામ, નગર આદિની માલિકી અંગે, કો ટુ બિક કારણા વગેરે કાઈ પણ જાતના હેતુથી થયા હાય, તે વૈરાનુખંધા કોરવ-પાડવ વગેરેની જેમ કુલના ઉચ્છેદના નિમિત્ત થતા હાય, તેા પણ આપના વિહાર માત્રથી તત્કાલ શમી જય છે.

કર્મ ક્ષચજ સખ્તમ અતિશય. મારીના અસંભવ હેર કરુણાસિન્ધા! આપ જ્યાં વિચરતા હાે તે પ્રદેશમાં સવાસા યાજન સુધીની ભૂમિમાં મારીએ!—રાગ આદિથી જનિત અકાલ મરણા થતાં નથી. હે નિષ્કારણ કરુણાવત ભગવત! અશિવનું ઉત્કેટન કરવામાં પટહેસમાન આપના સર્વાતિશાચી પ્રભાવ જે ભૂમિતલ ઉપર નિરંકુશ ફેલાતા હાેય તે ભૂમિતલને વિશે જગતની નિષ્કારણ શત્રુરુપ મારીએ! કેવી રીતે સંભવી શકે ?

કમ<sup>°</sup>ક્ષયજ અષ્ટમ અતિશય અતિવૃષ્ટિ કે અવૃષ્ટિનું ન થવુ.

હે<sup>ર</sup> વોતરાગ! આપ જ્યારે વિહારદ્વારા નિજગ્રરણુકમલ વડે ભૂમિને પવિત્ર કરતા હા ત્યારે સવાસા યાજનપ્રમાણ ભૂમિમાં

૧. સ્લા. ક

**<sup>∼.</sup> રક્ષા.** હ

૩. ગ્લેા. ૮

અતિવૃષ્ટિ—પાક આદિને નુકસાન કરનાર વધુ પડતા વરસાદ, અકાળે વરસાદ, અનાવૃષ્ટિ—યાગ્યકાળે વરસાદનું ન વરસવું, અરિષ્ટવૃષ્ટિ— અશુભસૂત્રક જીવકલેવરાદિનું આકાશમાંથી એકાએક પડવું વગેરે કદાપિ થતું નથી.

હે દેવ! ત્રણે જગતના પરમ ગુરુ, કામવધી નિસ્ત લાેકાેને જે ઇષ્ટ હાેય તેને પુસ્કરાવત મેઘની જેમ વરસાવનારા, અને વિશ્વ-વત્સલ એવા આપ જગત ઉપર વિચરતા હો ત્યારે લાેકને સંતાપ આપનાર અતિવૃષ્ટિ કે અનાવૃષ્ટિ કેવી રીતે થઈ શકે ?

### કમક્ષયજ નવમ અતિશય સ્વરાષ્ટ્ર અને પરરાષ્ટ્રથી થતા ઉપદ્રવાના અભાવ

હેર સકલમંગલોના મૂલ આધાર, સ્વામિન્! આપ જ્યારે લબ્ય જીવોના અનુગ્રહાર્થે પૃથ્વીતલ ઉપર વિહાર કરતા હા છો ત્યારે સવાસા યોજનપ્રમાણુ ભૂમિમાં સ્વરાષ્ટ્રલય તથા પરરાષ્ટ્રલય કેવી રીતે સંભવે! હે પ્રભા! આપ જ્યાં વિદ્યમાન હા, તે પ્રદેશમાં સ્વરાષ્ટ્રમાં આંતરવિગ્રહ, લાેકાનાં ધન આદિનું અપહરણ વગેરે ઉપદ્રવા સભવતા નથી, તેમજ પરરાષ્ટ્ર તે ભૂમિ ઉપર આક્રમણ કરી શકતુ નથી. હે દેવ! આપના આગમન પૃવે પણ આવા કાેઈ ઉપદ્રવા તે પ્રદેશમા વિદ્યમાન હાેય તાે તે આપના આગમન માત્રથી જેમ મદાન્મત્ત હાથીઓ સિંહનાદથી પલાયન થઈ જાય, તેમ નાશ પામી જાય છે. હે સ્વામિન્! આપના આ બધાે મહિમા લાેકાત્તમ યાેગસમૃ હિના છે.

૧. વિશુદ્ધ સ્નેહને ધારણ કરનાર ભક્તજનાના મનાસ કાર્પત અર્થને આપવામાં ક્શળ.

ર વ્લા. હ.

૩ ભાગકાેડ કરનારા લાેકાની આગ આદિ દ્વારા ભય કૈલાવવાની પ્રવૃત્તિએા આદિ સકલ ઉપદ્રવોના સમાવેશ સ્વરાષ્ટ્રભયમા થઈ જાય છે

દે. લ મ ૧૮

# પ્રકાશ ૪ : દેવકૃતાતિશયસ્તવ દેવકૃત ૧૯ અતિશયા

૧ ધર્મચક્ર ૨ સુરાસુરસંચારિત ઇન્દ્રધ્વજ ૩ વાદવિન્યાસાર્થે સુવર્ણકમલ ૪ ચતુમુ<sup>૧</sup>ખત્વ પ ત્રણ ગઢ **૬** કાંટાએાનું અધામુખ થવું ૭ કેરા, રાેમ, નખ, દાઢી અને મૂછની સદા એક સરખી અવસ્થિતતા. ૮ પાંચે ઈ ન્દ્રિયાના વિષયાની પ્રતિકૂળતા ન થવી તથા સર્વ ઋતુઓની એકીસાથે સુક્લદાયિતા ૯ સુગંધી જ**લની વ**ર્ષા ૧૦ પંચવણુંનાં પુષ્પાની રચના ૧૧ પક્ષીએાની પ્રદક્ષિણા १२ पवन द्वारा अतिकूण वहनने। त्याग ૧૩ માર્ગ સ્થિત વૃક્ષાનું નમન ૧૪ એાછામાં ઓછા એક કરાેડ દેવતાઓનું સેવા માટે સાથે જ હાવું. ૧૫ અશાક વૃક્ષ ( પ્રથમ પ્રાતિહાય<sup>૧</sup> ) ૧૬ ચામર ( ચતુર્થ પ્રાતિહાય ) ૧૭ સિંહાસન ( पंचम प्रातिक्षाय )

(સપ્તમ પ્રાતિહાર્ય)

( अष्टम प्रातिढाय )

૧૮ દું દુભિ

१६ त्रण छत्र

૧ પ્રાતિહાર્યોનુ વર્ણન પચમ પ્રકાશમાં છે.

#### (૧) દેવકૃત પ્રથમ અતિશય ધર્મચક

હે ધર્મ વરચકવર્તિ ! આપ જ્યારે સમવસરણમાં વિરાજમાન હાે અથવા ભવ્યલાેકના અનુગ્રહ માટે વિહાર કરતા હાે ત્યારે આપની આગળ આકાશમાં ધમ<sup>૧</sup>ચક્ર દેદી ખામાન હોય છે. હે સ્વામિન્! એ ચક્ર અત્યન્ત પ્રકાશમાન આરાએાથી સમૃદ્ધ હાય છે. અને એ ચક્રમાંથી ફેલાતું તેજ અંતરિક્ષમાં દશે દિશાઓને પ્રભાસિત કરે છે. હે દેવ! જેમ પ્રલયકાલીન સૂર્યની સામે લાેકા પાતાની આંખને એક ક્ષણ પણ સ્થિર ન કરી શકે તેમ મિથ્યાદ ષ્ટિવાળા લોકો આપના આ મહાન ધર્મ ચકાતિશયના તેજને જોઈ શકતા નથી. હે લાકાત્મન્ ! જે ધર્મ ચક્રથા મિથ્થાદાષ્ટ્રઓની આંખ અંજાઈ જાય છે, તે જ ધર્મ ચક્ર સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્માએાની ચક્ષુ માટે અમૃતનું અંજન ખની જાય છે. તે ધર્મ ચક ઉપર સમ્ચગ્દષ્ટિ આત્માઓની દર્ષ્ટિ પડતાં જ ત્યાં જ સ્થિર થઈ જાય છે અને દિષ્ટિ વધુ ને વધુ નિર્મળ થવા લાગે છે. એ ચર્કના પ્રભાવથી કર્માન્ધકારના પડલ વિખેરાઈ જાય છે અને આત્મા સ્વપ્રકારાથી અંદરથી વધુ ને વધુ પ્રકાશિત થાય છે. <sup>હે</sup> ધમ<sup>c</sup>તીથ<sup>ર</sup> કર! એ ધમ<sup>c</sup>ગર્ક આપની તીર્થ કર લક્ષ્મીના ભાલનું भशस्त तिस**क्ष** छे. व

હે દેવ! આ ધર્મ ચકાદિ અતિશયા જન્મથી જ હાતા નથી, તેમ જ કર્મ ક્ષયના કારણે પણ નથી પણ આપના મહાન પ્રભાવથી ભક્તિથી સભર હુદયવાળા થયેલ દેવતાએાથી વિરચિત હાય છે.

> ે દેવકૃત ફિતીય અતિશય સુરાસુરસ'ચારિત ઇન્દ્રધ્વજ

હે<sup>ર</sup> સ્વામિન્! આપના વિહારાદિમાં સદા સુરા અને અસુરા વડે સંચારિત એક હજાર યાજન ઊંચા ઇન્દ્રધ્વજ ચાલે છે. એ

૧. શ્લાે ૧

ર. શ્લાે ર

# કર્મ ક્ષયજ દશમ અતિશય: દુર્ભિક્ષ ક્ષય

હે જગત્પૃજનીય! આપ જે પૃથ્વીતલ ઉપર વિચરતા હો ત્યાં સવાસા યાજનપ્રમાણ ભૂમિમાં પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ દુર્ભિક્ષ (દુષ્કાળ) ના ક્ષય (નાશ) ધાય છે અને નવા દુષ્કાળ થતા નથી. સર્વ અદ્ભુત પ્રભાવાથી સમૃદ્ધ જંગમ કલ્પવૃક્ષરૂપ આપ જયાં વિચરતા હા ત્યાં આપના પ્રભાવથી દુષ્કાળના ક્ષય થાય એમાં આશ્ચર્ય જ શું છે? કલ્પવૃક્ષ તા સ્થાવર (એક સ્થાનમાં સ્થિર) હોય છે, તે ગમન—આગમન કરી શકે નહીં, જ્યારે સ્વામિન્! આપ તા લેલકહિત માટે ગમનાગમન કરા છા; તેથી આપ જંગમ કલ્પ-વૃક્ષ છા.

#### કર્મ ક્ષ્યજ એકાદશ અતિશય ભામાં ડલ

રહે મુનિજનશિરામણિ જિનદેવ! આપના મસ્તકની પાછળ સૂર્યમંડલને પણ તેજમાં પરાજિત કરતું એવું ભામંડલ—પ્રકાશનું મંડલ (વર્તુળ) દેદીપ્યમાન છે. સ્વામિન્! આ ભામંડલ એ આપના ઘાતિકર્મ ક્ષય—સહચરિત અતિશય છે, છતાં તે જેતાં એવું લાગે છે કે આપનુ અનંત તેજોમય, સકલજનનિરીક્ષણીય શરીર અતિતેજના કારણે અદશ્ય ન થઈ જાય, તે માટે જ જાણે દેવતાઓએ તે રચ્યુ ન હાય!

³હે ચાેગવરચક્રવર્તિ! આ જે અગિયાર અતિશયો પૂર્વે વર્ણુ-ગ્યા તે આપના દર્શનગ્રાનચરણરૂપ રત્નત્રયના પરમ એકીભાવરૂપ ચાેગસામાજ્યના મહાન વિલાસ છે. હે દેવ! આપની વિશુદ્ધ રત્નત્રયી જ સાચું સામ્રાજ્ય છે, કારણ કે તે ત્રણે ભુવનમાં સના-તન એવી સંપત્તિને ઉત્પન્ન કરનાર છે. હે સ્વામિન્! કાેઈ પણ ખુદ્ધિમાન પુરુષ આપના આ મહાન કર્મ ક્ષયજ અતિશ્યાને સ્વચક્ષુથી

१ १ थे। १०

ર લો ૧૧

૩ ધ્લાં. ૧૨

નીરખીને વિસ્મય પામ્યા વિના ન જ રહે. નાથ! આપના આ અતિ-શયા કેવળ હજાર બે હજાર માણુસાને જ વિદિત હાય એવા નથી, એ તા ચરાચર વિશ્વમાં સુવિખ્યાત છે.

હે દેવાધિદેવ! આપે લાેકાત્તમ ભવ્ય પુરુષાર્થ કરીને જે કમેં ક્ષય કર્યા તેના પ્રભાવથી આ યાેગમહાલક્ષ્મી આપને સ્વયંવરી છે.

[શ્રી વીતરાગ સ્તવ પ્રકાશ ૩ ના શ્લાેક ૧૩–૧૪–૧૫ અતિ-શયાે વિશે નથી, છતા સંપૂર્ણ પ્રકાશ ૩ તૂટે નહીં, એ અપેક્ષાએ મૂલ પાઠમાં સંગૃહીત કર્યા છે. એ શ્લાેકાેના ભાવ નીચે મુજબ છે.]

હે નિરુપમશક્તિસંપન્ન સ્વામિન્! કેવળ આપ જ અથવા આપથી અનુગ્રહીત (દેવાધિદેવની કૃપાને પામેલા) જેના જ જ્ઞાના-વરણીયાદિ કમે વનને મૂળથી ઉખેડે છે, બીજાઓ કદાપિ નહીં. પૂર્વના અનેક જન્મામાં પુષ્ટિને પામેલું કમે વન આપ વિના મૂળ-માંથી કેાણ ઉખેડી શકે ?

સર્વ સુંદર માે ક્ષસાધનાનાં ધામ! ભગવન્! સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાનચારિત્રરૂપ ઉપાયમાં (માે ક્ષના હેતુમા) આપ પવિત્ર કિયાના વારંવાર આસેવન વડે તેવી લાેકાત્તર રીતિથી પ્રવત્ત્યાં કે જેથી ઇશ્છા ન હાેવા છતાં ઉપેય-પરમ-પદની પરમ લક્ષ્મી-અરિંહંત પદવીને આપ પામ્યા.

મૈત્રીના પવિત્ર પાત્ર (આધાર), મુદિતા (પ્રમાેદ)થી સિદ્ધ થયેલ પરમાન દમાં વિરાજમાન, કૃપા (કરુણા) અને ઉપેક્ષા (માધ્ય સ્થ) વડે જગત્ને પૂજનીય અનેલા આપ ચાગાત્મા (મૂર્તિમાન ચાગ) ને મારા ત્રિકરણુયાગે નમસ્કાર હો. (ચાગતું મૂર્તિમાન પરમ સ્વરૂપ સર્વ અતિશ્યાથી સંપન્ન શ્રીતીથ'કર ભગવાન જ છે.) ઇન્દ્રધ્વજ મનોહર સુવર્ણના દંડ ઉપર આધારિત હોય છે, આકારામાંથી ઊતરતી દેવગ ગાના પ્રવાહ જેવા ઉજ્જવલ હોય છે અને મણુ-ઓની કિંકણીઓના સમૂહના મંજુલ ધ્વનિથી દશે દિશાઓને વાચાલ કરતા હાય છે. હે દેવ ! આપના આ ઇન્દ્રધ્વજને જેતા સ્તુતિકારા ઉત્પ્રેક્ષા કરે છે કે આ ઇન્દ્રધ્વજ નથી, કિન્તુ ઇન્દ્રધ્વજના મિષથી (અહાનાથી) ઇન્દ્રે ઊચી કરેલી આ તર્જની આંગળી છે. એ ઊંચી આંગળી વડે ઇન્દ્ર લોકોને કહેવા ઇચ્છે છે કે, "આ જગતમાં ઇન્દ્રો પણ જેને અત્યત લિક્તપૂર્વક નમે છે, એવા આ અર્હન લગવાન જ એક સ્વામી છે, બીજા કોઈ પણ સ્વામી નથી." એ ધ્વજરૂપ અંગુલી એક હજાર યોજન ઊંચી એટલા માટે છે કે અધા જ તેને જેઈ શકે.

# દેવકૃત તૃતીય અતિશય પાદ્દવિન્યાસથે સુવર્ણકમ**લ**

હે દેવાધિદેવ <sup>1૧</sup> કેવલગ્રાનની ઉત્પત્તિ પછી આપના ચરણુકમળ ભૂમિને સ્પર્શતા નથી. ભક્તિથી સસર હુદયવાળા દેવતાએ આપના નિમિત્તે નવ સુવર્ણુ કમળાની સતત ક્રમબદ્ધ રચના કરે છે. આવી સુવર્ણુ કમળની અદ્ભુત રચના જોઈ ને કવિએ ઉત્પ્રેક્ષા કરે છે કે—

"હે સ્વામિન્! એ સુવર્ણ કમળા તે કેવળ સુવર્ણ કમળા જ નથી, કિન્તુ એ સુવર્ણ કમળાના મિષથી દેવતાઓએ વેરેલી એ કમલ– નિલયા શ્રી (લક્ષ્મી કે છે.

હે ભગવન્ ! ત્રણે ભુવનની લક્ષ્મીના નિવાસરૂપ આપના પાદ-ન્યાસથી પૃ<sup>શ્</sup>ત્રી શ્રીવાળી ( શાભાવાળી, લક્ષ્મીવાળી, સુસમૃદ્ધ થાય) જ છે.

# हेपहृत यतुर्थ स्मतिशय: यतुर्भ भत्य

હે° જગતના આંધવ! આપ જ્યારે ધર્મ દેશના આપવા માટે સમવસરણુમાં સિહાસન ઉપર પૂર્વાભિમુખ વિરાજમાન થાએે। છેા

૧ રક્ષા ૩

ર રકોા 🗴

ત્યારે અન્ય ત્રણ દિશાએમાં બ્યતર દેવતાએ આપની પ્રતિકૃતિએ વિરચે છે. અહીં કવિએ કહે છેકે —

" હે નાથ! દાન-શીલ-તપ-ભાવરૂપ ચતુર્વિધ ધર્મ પુરુપાર્થની એકી સાથે એક જ કાળમા પ્રરૂપણા કરવા માટે જ જાણે આપ ચતુર્મુખ ન થયા હાે!"

#### देवडूत पंचम व्यतिशय त्रण प्राक्तर ( गढ )

હે<sup>લ</sup> જગતનાં શરખ્ય! આપ જ્યારે ત્રણે લુવનને રાગ-દ્રેષ– માહરૂપ ત્રણે દેષોથી અચાવવા ધર્મ'–દેશના દ્વારા પ્રવૃત્ત થાએો છેો ત્યારે વૈમાનિક જ્યાતિષી – લવનપતિ પ્રકારના દેવતાએા અનુકમે મણિ–સુવર્ણુ-રજતના ત્રણુ પ્રાકાર રચે છે. અહીં કવિએા કહે છે કે:--

" હે નાથ! રાગ-દ્વેષ-માહરૂપ ત્રણુ શત્રુઓને આપના વિના કાઇ પણ ન જ જતી શકે. અમે એમ માનીએ છીએ કે — આ ત્રણુ અતિ અળવાન શત્રુએાથી ત્રણે જગત્ એકી સાથે અચાવવા માટે જ આ ત્રણુ પ્રાકારની રચના થઇ છે, કારણ કે ગઢથી જ સુંદર રહ્મણ થઇ શકે!"

દેવકૃત ષષ્ઠ અતિશય : કાંટાએાનું અધામુખ થવું

હે રવામિન્! ભવ્ય સત્ત્વાને સંસારથી મુક્ત કરવા માટે આપ જ્યારે પૃથ્વીતલ ઉપર વિચરતા હા ત્યારે સર્વ પ્રકારના કાંટાએન અધામુખ થઈ જાય છે, દુર્જનાનું મુખ પણ નીચુ થઈ જાય છે. કાંટાએની અને દુર્જનાની એ અધામુખતા જેતાં એવું લાગે છે કે કમાયરૂપ કંટકથી રહિત આપનુ મુખ જેતાં જ કાંટાએન અને દુર્જના પાતાનું મુખ આપને ખતાવી શકતા ન હાવાથી જાણે અધામુખ ન થયા હાય અને પાતાલમાં ઊડે અદશ્ય થઈ જવા માગતા ન હાય!

૧ રક્ષા પ

ર. શ્લાે ક

૩ સસ્કૃતમા કટક શબ્દ દુર્જનના અર્થમા પણ વપરાય છે

હે દેવ! આપ સર્વત્ર હેાવાથી દુર્જનાનાં સર્વપાપાને સાક્ષાત્ જુઓ છા, તેથી આપની આગળ આવતાં દુર્જનાને શરમ લાગે છે. તેથી જ જાણે તેઓનું મુખનીચુ થયું ન હાય! હે નાથ! પ્રખર તેજવાળા સ્ત્ર્યની સામે અંધકારના સમ્હા અથવા ઘૂવડ આદિ પક્ષીએ કેવી રીતે આવી શકે ?

हेवहृत सप्तम अतिशय

કેશ, રામ, નખ, દાહી અને મૂછની સદા એક સરખી અવસ્થિતતા

હે<sup>વ</sup> સર્વાતિશાયી મહિમાને ધારણ કરનાર સ્વામિન્ એ સાચું છે કે આપના શાસનથી અન્ય બૌદ્ધાદિ શાસનના સ્થાપકા અસર્વ<sup>ર</sup>રૂ હાેવાથી આપના જેવા કેવલજ્ઞાનાદિ આંતરિક ચાેગમહિમા તાે નથી જ પામી શકચા, કિન્તુ આપના જેવી કેશાદિની સદા અવસ્થિતતા રૂપ બાહ્ય ચાેગમહિમાને પણ પામી શકચા નથી. હે દેવ! આપ જ્યારથી સર્વ વિરતિ સામાયિકની મહાપ્રતિજ્ઞાના ઉચ્ચાર (સ્વીકાર) કરાે છાે ત્યારથી જ આપના કેશ, રામ, નખ, દાઢી, અને મૂછ સદા એકસરખાં રહે છે. તે વધતાં પણ નથી અને ઘટતાં પણ નથી. હે દેવાધિદેવ ! આપની સર્વ વિરતિની પ્રતિજ્ઞાના અવસરે ઇન્દ્રથી<sup>ર</sup> <sup>પ્રે</sup>રિત વજ વડે આપના નખાદિની ઉદ્ગમશક્તિ પ્રતિહત થઈ જાય છે. તેથી તેઓ વૃદ્ધિ કે હાનિ પામતા નથી. હે નાથ! કેશ આદિને વ્યવસ્થિત રાખવા એ કમે ખરી રીતે ચાકરાનું છે, પણ ભક્તિવશ અતિ નમ્ર ખનેલા ઇન્દ્ર એ કમ નું આચરણ કરે છે. હે નાય ! દેવતાઓ पणु केने स्वाभी भाने छे, येवा धन्द्रो पणु या रीते अति विनम्र દાસ ભાવને ધારણ કરી આપની મહાન ભક્તિ કરે, એનાથી વધુ અતિશાચિતા આપની કઇ હોઇ શકે ? હે અહેન્ ! બીજા શાસના અધિપતિઓ તો કેશ, રામ, નખ, દાઢી અને મૂછની વૃદ્ધિથી ક્દર્થિત છે. આપના જેવા આ બાહ્ય ચાગમહિમા પણ તેઓની પાસે

૧ રલા છ

ર. આ રીતે આ અતિશય ઇન્દ્રપ્રેરિત હોવાથી એની ગણના દેવકૃત અતિશયામાં થાય છે.

નથી, તેા પછી આપના જેવા આંતરિક યાેગ મહિમાથી તેઓ દીરદ્ર હાેય, એમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવુ છે જ નહિ. હે સર્વાધિક પ્રભાવ-શાળી ભગવન્ ! દેવતાઓના સ્વામી—ઇદ્રો પણુ આપના ચાકર ખની જાય, એ જ આપના મહાન યાેગમહિમા છે.

> દેવકૃત અષ્ટમ અતિશય અ. પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયોની પ્રતિકૂલતા ન થવી.

ાહે વચનાતીત ચરિત્રવાળા સ્વામિન્ ! ત્રણે જગતના પરમગુરુ એવા આપ જ્યાં વિચરતા હેા ત્યાં પાંચેય ઈ ન્દ્રિયાના વિષયાે પ્રતિકૂળ થતા જ નથી, એટલું જ નહીં, કિન્તુ અનુકૂળ જ થાય છે.

હે સર્વોત્તમ કર્ણેન્દ્રિય અને સર્વોત્તમ શખ્દવાળા સ્વામિન્! આપ જે પ્રદેશમાં વિચરતા હા તે પ્રદેશમાં વેસ્, વીસા, મૃદંગ, મધુર ગીત, વગેરેના શખ્દા તથા 'જય પામા, જય પામા,' 'ઘસ જવા ઘસુ જવા' વગેરે પ્રશસ્ત જ્યારા જ સંભળાય. તે અધા શખ્દા કર્યું ઇન્દ્રિયન સુખકર જ હાય છે, પરન્તુ રુદન વગેરેના કર્યું શખ્દા, ગધેડું, ઊટ, કાગડા વગેરેના કર્યું શખ્દા, જે કર્યું ઇન્દ્રિયને દુ:ખદાયક હાય, કદાપિ ન જ સંભળાય.

હે સર્વોત્તમ ત્રક્ષુ ઇન્દ્રિય અને સર્વોત્તમરૂપવાળા સ્વામિન્! આપ જ્યાં વિચરતા હા ત્યા સુંદર સ્ત્રીએા, પુરુષા, રાજાઓ, દેવ-તાઓ, દેવવિમાના, ઉત્તમ કળાથી સહિત ઉદ્યાના, જલપૂર્ણ સરાવરા, સુ દર કમલખ ડા વગેરે પ્રશસ્ત નયનેન્દ્રિયના વિષયા જ નયનપથમાં આવે, ક્તિનુ મલિન શરીરવાળાં પ્રાણીઓ, રાગીઓ, મૃત શરીરા નેત્રપથમાં કદાપિ આવતાં નથી.

હે સર્વોત્તમ જિહ્ના ઇ દ્રિય અને સર્વોત્તમ રસવાળા સ્વામિન્! આપ જે ભૂમિતલને વિહાર દ્રારા પવિત્ર કરતા હેા છે। તે ભૂમિતલને

૧. શ્લાે. ૮

ર. કર્ણું ઇદ્રિયના વિષય શખ્દ છે, આંખ ઇદ્રિયના વિષય રૂપ છે, ઘાળુ ઇન્દ્રિયના વિષય ગ'ધ છે તથા સ્પર્શન ઇદ્રિયના વિષય સ્પર્શ છે.

વિશે સાકર, ખજૂર, નાળિયેર, શેરડી, આંબા, નારગી, કેળાં, દાઢમ વગેરે વસ્તુઓ અતિમધુર રસમાં જ પરિણુત થાય છે, કિન્તુ કડવા રસવાળી વનસ્પતિઓ વગેરે તે પ્રદેશમાં કદાપિ હાેતી નથી.

હ सर्वात्तम स्पर्शथी सर्वातिशायी शरीरने धारण असार स्वामिन! आप के प्रदेशमां विद्यमान है। ते प्रदेशमां अत्यंत मुझा-यम अने उत्तम वस्त्रोथी सुशाक्षित मनाहर स्पर्शवाणा स्त्रीपुरुषी वगेरे क विद्यमान है। य, डिन्तु डिंडन स्पर्शवाणां प्राणीकी, पथराकी, वगेरे विद्यमान न है। य.

હે સર્વોત્તમ ઘાણેન્દ્રિય, સર્વોત્તમ સુગ ધી શરીર અને સર્વોત્તમ દિવ્ય સુગ ધી શ્વાસોચ્છ્વાસને ધારણ કરનાર નાથ! આપજ્યાં વિચરતા હા ત્યાં કસ્તૂરી, ચંદન, પારિજાત, કમલ, ચંપક, અકુલ, માલતી વગેરેની સુગંધ જ હાેય, પણ કલેવર વગેરેની દુર્ગ ધ ન હાેય.

હે દેવ! જેમ બૌદ્ધ, સાખ્ય, શૈવ, મીમાંસક, ચાર્વાક વગેરે મતાના વાદિઓ આપની સમીપમાં આવતા જ પ્રતિહત પ્રતિભાવાળા થઈ જવાથી પ્રતિકૂળતાના ત્યાગ કરે છે, તેમ પાંચે ઈ ન્દ્રિય–વિષયા આપની સમીપતામાં પ્રતિકૂળતાને તજને અનુકૂળ થઈ જાય છે.

# દેવકૃત અ**ષ્ટમ અતિશય** <mark>ખ. સવ<sup>િ</sup> ઋતુએાની એકીસાથે સુક્લ</mark>હાયિતા

હે વિશ્વના ઉપાસનીય! આપના પવિત્ર ચરણુકમળાના શરણે આવીને વસંત આદિ છચે ઋતુઓ એકીસાથે સમકાલ આપના ચરણ-યુગલની ઉપાસના–સેવના કરે છે

અહીં કવિએા ઉત્પ્રેક્ષા કરે છે કે — '' હે દેવ! આ ઋતુએ આપના ચરણુકમળને ભક્તિથી નહીં પણ ભચથી સેવે છે. તે ઋતુએાને એવા ભય છે કે —

' અમાએ અનાદિ સંસાર કાલથી ભગવંતના નિષ્કારણ શત્રુ એવા કામદેવન ૧ સહાય કરી છે, તેથી જે નિર્દ યતાથી ભગવંતે કામ-

૧. વસત આદિ ઋતુઓ તે તે પ્રકારના કામવિકારાનુ ઉદ્દીપન કરે છે.

દેવનું પ્રમથન કરી નાગ્યું, તેવી જ નિદ્ધતાથી અમારા પણ નિગ્રહ કરી લેશે!'

હે સ્વામિન્! આ રીતે ભયભીત જાણે ન થયેલી હોય તેમ સર્વ ઋતુઓ પાતપાતાને સમુચિત એવાં પુષ્પા, ફળા વગેરેના ભેટણાં નિજહસ્તમાં લઈ ને આપની એકીસાથે સમકાલ ઉપાસના કરે છે. ૧

દેવકૃત નમન અને દેશમ અતિશય સુગ'ધી જલની વર્ષા અને પ'ચવર્ણનાં પુષ્પાની રચના

ં હે જગતના પૂજ્ય! દેવેન્દ્રોથી પરિપૂજિત એવા આપની તેં દેવતાએ પૂજ કરે જ છે, પણ સમવસરણની જે ભૂમિને ભાવિમાં આપનાં ચરણાના સ્પર્શ થવાના હાય, તે ભૂમિની પણ પૂજા કરે છે. તે ભૂમિમાં દેવતાએ સુગંધ ઉદક [ જલ ] ની વર્ષ કરે છે. અને કલ્પવૃક્ષ, પારિજાત વગેરે દિવ્ય પુષ્પાના પ્રકરાથી—સમૂહાથી, સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ આદિની રચના કરીને તે ભૂમિની લક્તિ કરે છે.

હે જગતના પરમ પિતા! જે જે સમવસરશુ—ભૂમિ આપથી અધ્યાસિત—આપના દેશનાકાલીન નિવાસથી પવિત્રિત હાય, તે તે સર્વ ભૂમિ તીથ સ્વરૂપ છે, એમ માનીને દેવતાઓ તે ભૂમિની અર્ચ ના કરે, એમાં આશ્ચર્ય જ શું છે?

હે દેવાધિદેવ! ધમ ચક આદિ જેમ આપના અતિશયે છે, તેમ આપના વિશે પરમ પરમ ભક્તિ એ દેવતાઓને અતિશય કેમ ન હાઇ શકે! હે દેવાધિદેવ! જેમ જગતમાં સૌથી અતિશાયી (ચિઠિ-યાતા) આપ છો, તેમ જગતમાં સૌથી ચિઠિયાતી—સર્વાતિશાયિની કાઇની ભક્તિ હાય, તો તે દેવતાઓની હાય છે.

દેવકૃત એકાદશ આતરાય : પક્ષીએાની પ્રદક્ષિણા

ેંહે જગત્પૃજ્યાં દેવા, દાનવા અને માનવા તા આપને પ્રદક્ષિણા કરે જ છે. પણ માર આદિ પક્ષીએા પણ આપ જ્યારે વિહાર દ્વારા

૧. રલા. હ

ર. શ્લેા. ૧૦

૩. શ્લેા. ૧૧

પૃથ્વીતલને પવિત્ર કરતા હા ત્યારે ઉપર આકાશમાં પ્રદક્ષિણા કરે છે. હે દેવાધિદેવ! તે પક્ષીએા દક્ષિણાવત્ત માં પ્રદક્ષિણામાં કરીને આપ માટે સર્વાત્તમ શકુનને સમુપસ્થિત કરે છે. અહીં કવિએા અલં-કારિક લાષામાં કહે છે કે—

"તેઓ અલ્પજ્ઞાનવાળાં પક્ષીઓ હોવા છતાં પણ તેઓની આપને વિશે અનુકૂળ એવી દક્ષિણાવર્તા પ્રદક્ષિણાવૃત્તિ હોય છે. પણ દુલભ માનવજન્મ, સંપૂર્ણ ઇ ન્દ્રિયાદિ અને ધ્વિશાળ જ્ઞાનને પામવાના કારણે પક્ષીઓ કરતાં મહાન હોવા છતાં પણ જેઓ જગદ્વત્સલ એવા આપને વિશે વામવૃત્તિ—પ્રતિકૃલ આચરણ ધારણ કરે તો તેઓની શી ગતિ થશે ?

### દેવકૃત દ્વાદશ અતિશય પવનદ્વારા પ્રતિકૂલ વહનના ત્યાગ

વહે નિર્મલ ન્યાયના પરમાધાર! પાંચે ઈ ન્દ્રિયોને પુષ્યથી પામેલા એવા તિર્થ ચા, મનુષ્યા અને દેવતાએ આપની સમીપતામાં દુઃશીલ-પ્રતિકૂળ કેવો રીતે થઈ શકે ? ન જ થઈ શકે કારણ કે એકેન્દ્રિય એવા પવન પણ આપની સમીપતામા પ્રતિકૂળતા (પ્રતિકૂળ વહન)ના ત્યાગ કરે છે. હે દેવ! આપ વિચરતા હા ત્યારે પવન આપની સામેથી ન વાય કિન્તુ પાછળથી જ વાય. હે લગવન્! આપના પ્રભાવથી એકેન્દ્રિયા પણ વિનયને ધારણ કરનારા થઈ જાય છે, તા પછી પંચે-ન્દ્રિયા વિનયને ધારણ કરે એમાં કશું જ આશ્વર્ય નથી.

# દેવકૃત ત્રયેાદશ અતિશય માર્ગ સ્થિત તરુઓનું નમન

હે° જગતના શિરામણુ ! વિવેકશીલ દેવતાએ અને મનુષ્યા આપને નમે એમાં કાેઇ વિશેષતા નથી, પણ આપના વિહારના માર્ગ-માં રહેલાં તરુએા–વૃક્ષા પણ જાણે આપના લાેકાત્તમ માહાત્મ્યથી

૧. રલેા. ૧૨

ર. શ્લાે. ૧૩

ચમતકારને ન પામ્યા હોય તેમ મસ્તક વડે આપને નમે છે. હે સ્વામિન્! આ નમન વડે તેઓનું મસ્તક કૃતાર્થ—સફળ છે, પણ મિશ્ચામિતવાળા જે જીવા આપને નમતા નથી તેઓનું મસ્તક બ્યર્થ છે.

દેવકૃત ચતુદ<sup>૧</sup>શ અતિશય એાછામાં એાછા એક કરોડ દેવતાએાનું સેવા માટે સાથે જ હાેવું

વહે સ્વામિન ! ઊર્ધ્વલોક, અધાલોક અને તિર્જાલોકમાં રહેલા ઓછામાં ઓછા એક કરોડ દેવતાએ આપની લક્તિપૂર્વક સેવા કરે છે. ઉત્કૃષ્ટથી એક કાેડાકાેડી–કરાેડ ગુણ્યા કરાેડની સ પ્યાવાળા દેવ-તાએા આપની ઉપાસનામાં લક્તિપૂર્વક સમુપસ્થિત હાેય છે.

અહીં અર્થાન્તરન્યાસ અલંકાર વડે કવિએા પ્રભુની સ્તુતિ કરે છે કે— હે સ્વામિન્! અગણિત પુષ્ટ્યપ્રચથથી પ્રાપ્ત થતા પ્રયાજનને વિશે મન્દ ખુદ્ધિવાળા જેના પણ ઉદ્દાસીન–પ્રયત્નશ્ન્ય હાતા નથી. તા પછી વિવેકશીલ દેવતાએા કચાથી ઉદાસીન હાય ?

આ રીતે અહીં દેવકૃત ચૌદ અતિશયોનું વર્ણન પૂરું થયું. શેષ પાંચ દેવકૃત અતિશયોનું વર્ણન અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યના વર્ણનમાં કર-વામાં આવેલ છે. ર તે શેષ દેવકૃત અતિશયા આ રીતે છે .–

૧૫. અશાેકવૃક્ષ—પ્રથમ પ્રાતિહાર

૧૬. ચામર—ચતુર્થ પ્રાતિહાર્ય

૧૭. સિંહાસન—પંચમ પ્રાતિહાર્ય

૧૮. દું દું લિ—સપ્તમ પ્રાતિહાર્ય

૧૯. છત્રત્રય—અષ્ટમ પ્રાતિહાર્ય

ખાકીના ત્રણુ પ્રાતિહાર્ય પૂર્વે કરેલ વર્ણનમાં આવી જાય છે.

૧. સ્લા. ૧૪

२. सुरकृतातिशर्यंकोनविंशतिमध्ये चतुर्दश व्याख्याय शेषा पञ्च प्रातिहार्यान्तर्भूता अतस्तान्येवाहुः।

<sup>—</sup> वी. स्तौ. प्र. ५, १**क्षे। १. અ**वयृहि

# પ્રકાશ ૫ પ્રાતિહાર્ય<sup>૧</sup>સ્તવ અષ્ટ (૮) મહાપ્રાતિહાર્ય

| પ્રથમ મ | નહાપ્રાતિહા | ાર્ય'—અશાેક વૃક્ષ     |
|---------|-------------|-----------------------|
| દ્વિતીય | "           | સુરપુષ્પવૃષ્ટિ        |
| તૃતીય   | "           | <u> </u> દિબ્યૃંધ્વનિ |
| ચતુર્થ  | "           | ચામર <sup>ગ્રે</sup>  |
| પ ચમ    | ,,          | સિંહાસન               |
| षा ठ    | "           | ભામ <b>ં</b> ડલ       |
| સપ્તમ   | "           | દુ દુભિ               |
| અષ્ટમ   | "           | છત્રત્રથી             |

#### પ્રથમ મહાપ્રાત્તહાર્ય અશાકવૃક્ષ

વહે દેવાધિદેવ! આપની મહાપૂજા માટે દેવતાઓ અષ્ટ મહા-પ્રાતિહાર્યની રચના કરે છે. તેમાં અશાકવૃક્ષ સર્વ પ્રથમ છે. જેમ જ બૂદ્ધીપની વચ્ચે જ બૂ મહાવૃક્ષ છે, તેમ સમવસરણની મધ્યમાં અશાકવૃક્ષ હાય છે. હે નાથ! સર્વ જવોને અભય આપનાર આપના સમવસરણમા આપની ઊંચાઈ કરતાં તે અશાકવૃક્ષ બાર ગણા ઊંચા હોય છે. તે પરિમ ડલાકારે સંપૂર્ણ સમવસરણ ઉપર એક યાજન સુધી વિસ્તરેલા હાય છે. હે સ્વામિન્! આપની સમવસતિ—સમવસરણ-રૂપ મહાલક્ષ્મીના મસ્તકે તે મહાન સુંદર છત્રની જેમ શાલે છે. વ્યંતર દેવતાએ આપની મહાભક્તિ નિમિતે પ્રથમ મહાપ્રાતિ-હાર્યરૂપે તેની રચના કરે છે.

જગતના સર્વ સત્ત્વાના શાકને દ્વર કરનાર હે સ્વા મન્! આપના મહાપ્રભાવથી દેવતાઓ વડે વિરચિત આ અશાક મહાવૃત પરમ આન-દને પામી રહેલ છે. એ અશાકવૃક્ષ એ વિચારથી પ્રમાદ પામી રહેલ છે કે—

**૧. ∞ેવા.** વ

"કષાયરૂપ દાવાનલથી પરિતપ્ત અને જેના પાર અતિકૃષ્ટે કરીને પામી શકાય એવી સસારઅટવીમાં અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કરી કરીને બહુ જ થાકી ગયેલા ભવ્ય જીવા માટે આ ભગવાન જ મહાવિશ્રામ આપનાર મહાવિશ્રામવૃક્ષ છે. તેથી હું તો અત્યત ભાગ્યશાળી છુ કે આ વિશ્રામવૃક્ષરૂપ ભગવંતના પણ વિશ્રામવૃક્ષ હું છુ, કારણ કે આ ભગવાન પણ પાતાના સર્વ ભક્ત જેના સાથે મારી છાયામાં વિશ્રાંતિને પામે છે! આથી અધિક સૌભાગ્ય જગતમાં બીજાં કયુ હોઈ શકે? સર્વ જગતના મસ્તકે રહેલ ભગવાનના પણ મસ્તકે હું છુ.'

હે સ્વામિન્! આ અશાકવૃક્ષના પ્રમાદનાં ચિક્ષો અમે જોયાં, અને તેથી જ ઉપરનું અનુમાન કર્યું છે. ગીત, નૃત્ય, અને અનુરાગનું પ્રગટીકરણુ એ પ્રમાદનાં ચિહ્નો છે. તે સર્વ ચિક્ષો અમે આ અશાક વૃક્ષમાં સ્પષ્ટ જોઈએ છીએ. તે આ રીતે—

'' હે દેવ! અશાેકવૃક્ષનાં પુષ્પાેની સુગંધથી લુખ્ધ થઈ ને મસ્તીમાં ભમતા આ ભમરાએોના જે ઝકાર નાદ છે, તે વડે તે આપના ગુણાનુ આનંદથી ગાન કરી રહેલ છે.

હે નાથ ! આ મૃદુ પવતની લહરીએાથી ગંગલ થયે<mark>લાં</mark> પાંદડાંઓ વડે તે નૃત્ય કરી રહેલ છે.

હે પ્રભાે! તે રક્ત–લાલ વર્ણુવાળા એટલા માટે છે કે — ત્રણે જગતના ભગ્ય જીવાના મનમાં રહેલ આપના પ્રત્યેના પ્રશસ્ત રાગની સજીવનીરૂપે રહેલા આપના ગુણામાં તેને બહુ જ રાગ છે."

ત્રણે જગતમાં સર્વ થી ઉપર રહેલ આપ લગવતની પણ ઉપર જેને રહેવાનું મળ્યુ તે પ્રમાદથી મસ્ત કેમ ન હોય ?

> કિતીય મહાપ્રાતિહાર્ય સુરપુષ્પવૃષ્ટિ

ત્રણે ' ભુવનના સર્વ' પુષ્પા વડે પૂજનીય હે પ્રભાે! આપની સમવસરણ ભૂમિમાં સુમનસાે?–દેવતાઓ સુમનસાે–પુષ્પાની મહાવૃષ્ટિ

૧ ક્લા. ૨

ર ' સુમનસ્ ' શળ્દના સ સ્કૃત ભાષામાં બે અર્થ છે . દેવતા અને પૃષ્પ

કરીને આપની મહાન પૂજા-ભક્તિ કરે છે. નાથ! એક ચાજન સુધીની સંપૂર્ણ સમવસરણ ભૂમિમાં દેવતાએ જાતુ ( ઢીં ચણુ ) પ્રમાણ પુષ્ય પ્રકર વેરે છે. દેવાધિદેવ! તે દેવતાએ આપના ભક્તજનાની પણ કેટલી અધી કાળજી રાખે છે. ભક્ત જનાના કામળ પગને પુષ્પના દી ઠના કઠણ ભાગ ન અડે એટલા માટે બધાં જ પુષ્પાના દીંઠ નીચે અને મુખ–વિકસિત કાેમળભાગ ઉપર હાેચ છે અને હે સ્વામિન્! આપના પણ કેવા મહાન અતિશય પ્રભાવ કે કરાેડા લાકા તે પુષ્પા ઉપરથી સ્વચ્છં દરીતે સંચરવા છતાં એક પણ પુષ્પને અલ્પ પણ કિલામણા-પીડા ન જ થાય. ત્રણે જગતને સંપૂર્ણ અલયદાન આપવા માટે સદા કટિઅન્દ્ર એવા આપની હાજરીમાં કાઈ પણ જીવને કિલામણા-પીડા થાય જ કેવી રીતે ? નાથ! તે ભવ્ય જવા ધન્ય જે કે જેઓએ સમવસરણમાં વિરાજમાન, ધર્મ-દેશના વડે સમગ્ર જગતનુ કલ્યાણ કરતા, દેવેન્દ્રો વડે પૂજાતા, ગણધરાદિવડે નમસ્કાર કરાતા, અને મૃગલા જેવાં નિદેષિ પ્રાણીઓ વડે એકીટરો જોવાતા આપને સગી આંખે નિહાત્યા હોય! નાથ! દેવતાઓ લહે આવી કલ્યાણી લક્તિ કરે, પણ એ અધા પ્રભાવ તા આપના જ ને ? એક યાજન સુધી વ્યવસ્થિત રીતે સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સાદિ અનેક વિરચનાએામા વરસેલાં તે સર્વ પુષ્પા પણ ધન્ય છે કે જેઓને આપના ભક્તોનાં ચરણાના સ્પર્શ મળ્યા!

#### તૃતીય મહાપ્રાતિહાર દિગ્યધ્વનિ

<sup>૧</sup> હે સર્વાતિશાયિ વચનના સ્વામિન્! સ્વાભાવિક સૌભાગ્યથી ઉત્પન્ન થતી, શ્રેાતાજનાના કર્ણુમાં પેસતી અમૃતની નીક સમાન અને શ્રમ વિના પ્રવર્તતી વાણી વડે જ્યારે સમવસરણમાં ભવ્યજનાના કલ્યાણ માટે આપ ધર્મ દેશના આપા છા, ત્યારે ભક્તિથી નિભ<sup>°</sup>ર હૃદયવાળા દેવતાઓ તે વાણીને સર્વ દિશાઓમા એક યાજન સુધી વિસ્તારે છે. એથી જ એ ધ્વનિ દેવતાઓ વડે વિસ્તારાતા હાવાથી દિવ્યધ્વનિ મહાપ્રાતિહાર્ય કહેવાય છે.

૧. રલા. ૩

લીરાસવી, સર્પિવાસવી, મધ્વાસવી અને અમૃતાસવી મુનિ ભગવંતામાં ચૂડામણુ સમાન હે જિનદેવ! મેરુપર્વત વડે મંથન કરાતા લીરસમુદ્રના ધ્વિન સમાન ગ લીર નાદ વડે જ્યારે આપ ધર્મ દેશના આપા છા, ત્યારે માધુર્ય રસના સ્વયં ભૂરમણુ સમુદ્ર સમાન આપના ધ્વિનિને અપૂર્વ આનંદથી સંવ્યાપ્ત મન વડે દેવ-ગણા તા સાંભળ જ છે, કિન્તુ અનુપમ, સહજ, પરમસુખના પ્રકર્ષથી જેઓનાં નેત્ર અર્ધ નિમીલિત થયાં છે, એવાં મૃગલાંઓ પણ તીલ સ્પૃહાથી સાંભળે છે.

સર્વ જિવાના વચનથી અનત ગુણ ઉપાદેયતાવાળા વચનના સ્વામિન્! જયારે તે મૃગલાંએ આપના દિવ્ય ધ્વનિને સાંભળે છે, ત્યારે તેઓની ચીવાએ હવેથી ઊંચી થઈ જાય છે અને જાણે ચિત્રમાં આલિખિત હાય તેવાં અતિસ્થિર થઈ જાય છે. હે નાથ! આપના તે લાકોત્તમ ધ્વનિ માલવકેશકી (માલકોશ) પ્રમુખ ચામરાગા વડે પવિત્રિત—સંવલિત હાય છે. જગતના પરમગુરુ હે જિનેશ્વર દેવ! કવિએ અહીં "મૃર્ય ધીવ:'' 'તે ધ્વનિનું મૃગલાંએ વડે પાન કરાયુ,' એવું એટલા માટે કહે છે કે મૃગલાંએ ધ્વનિ–પ્રિય હાય છે. સર્વ જ્રત્વના કારણે સંગીતના ચામરાગાના સર્વ સ્વને જાણનાર હે કલાનાથ! આપ માલવકેશિકી રાગમાં ધર્મ દેશના એટલા માટે આપા છે કે તે વૈરાગ્યરસને વ્યક્ત કરવા માટે અતિસરસ હાય છે.'

#### ચતુર્થ મહાપ્રાતિહાર્ય ચામરેથેણિ

ર્કેંહ ભગવન્! આપ જ્યારે સમવસરણમા વિરાજમાન હેા અથવા પૃથ્વીતલને વિહાર વડે પાવન કરતા હેા ત્યારે સુરા અને

૧. વાણીની આ ચાર મહાન લખ્ધિએ છે. લખ્ધિવાળા મહાત્મા-એાની વાણી જાણે ક્ષીર, ઘૃત, મધુ કે અમૃતને ન ઝરતી હોય, તેવી અતિ મધુર હોય છે.

२ मालवकैशिकी वैराग्यव्यज्जको अतिसरसो रागविशेषः।
—-वी स्ती. प्र. ५. १ थी. ३ अवस्थि

૩ શ્લા. ૪

દે. લ. મ. ૧૯

અસુરો વડે ચામરાની શ્રેષ્ણિથી નિરતર વી ઝાંઓ છો. હે સ્વામિન! શરદ ઋતુના ચન્દ્રમાનાં કિરણોના સમૂહ જેવા ઉજ્જવલ એવાં તે ચામરા ખહુ જ સુદર રીતે શાલે છે. આ દશ્ય જોતાં જ એવું લાગે છે કે જાણે ચામરારૂપ હંસાની શ્રેષ્ણી આપના મુખકમલની પરિચર્યા-સમુપાસનામાં પરાયણ — તત્પર ન હાય! હે દેવાધિદેવ! આપના મુખને કવિઓ કમલની ઉપમા એટલા માટે આપે છે કે આપનું મુખકમલ કામલ કંઠરૂપ નાલથી સહિત છે, લાલિત્યથી પરિપૂર્ષું એવા અધર (એઠ) રૂપ દલાથી શાલે છે, દંતપંક્તિનાં કિરણારૂપ કેસરાની શ્રેષ્ણિથી વિરાજિત છે, તિલ આદિ શુલ ચિદ્ધારૂપ ભ્રમરા વડે પરિચું ખિત છે, સ્વલાવથી જ સુગંધી છે અને કૈવલ્યરૂપ લક્ષ્મીનું નિવાસસ્થાન છે.

#### પંચમ મહાપ્રાતિહાય<sup>°</sup> સિ**ંહાસ**ન

'મદોન્મત્ત વાદીઓરૂપ હાથીઓની સામે સિંહસમાન હે સ્ત્રામિન્! આપ જેયારે દિવ્ય સિંહાસન ઉપર આર્ઢ થઈ ને ભવના વૈરાગ્યને અને પરમપદના અનુરાગને ઉત્પન્ન કરનારી ધર્મદેશના આપતા હો છો ત્યારે વિશુદ્ધ તત્ત્વન્નાનથી સમૃદ્ધ મેધા—ખુદ્ધિવાળા દેવતાઓ અને મનુષ્યા શ્રવણ કરવા સમુપસ્થિત થાય છે. તેમાં કાંઈ પણ આશ્ચર્ય નથી. કિન્તુ ખુદ્ધિવિહીન પશુઓ પણ તે દેશનાને સાંભળવા માટે અને જાણે મૃગેન્દ્રાસન (સિંહાસન) ઉપર વિરાજમાન પાતાના સ્વામી મૃગેન્દ્ર (સિંહ) ત્રમાન આપની ઉપાસનામા સમુપ-સ્થિત થાય છે, એ જ મહાન આશ્ચર્ય છે અને એ જ આપના મહાન પ્રભાવ છે.

# षष्ठ महाप्रातिहायः सामंडस

ુનિરુપમ લાવણ્યજલના મહાસાગર, હે રવામિન્! ભામ ડલથી સહિત એવા આપ દર્શન માત્રથી જ ત્રણે ભુવનનાં જેનાને

૧ ક્લાે. પ

र न्से। ६

વાણીને અગાગર અને કેવળ અનુભવથી જ ગમ્ય એવા પરમાનં દને આપા છા. નાથ! જેમ ચંદ્રમા પ્રતિક્ષણ સમુલ્લાસને પામતી જ્યાત્સ્નાલહરીએ વહે જ્યાત્સ્ના જ જેમનું જીવન છે એવાં ચકાર પક્ષીએને આનંદ આપે છે, તેમ ભામ ડલથી પરિવૃત અને લાવણ્યના મહાસાગરરૂપ આપ ભગ્ય જીવાને પરમ આનંદ આપો છા.

# સપ્તમ મહાપ્રાતિહાર્ય દુ દુ ભિ

ેહે વિશ્વવિશ્વેશ! આપના આગળના ભાગમાં આકાશમાં દેવતાઓના હસ્તતલથી તાડિત—વગાડાતા એવાં દું દુભિ વાજિંત્રો પોતાના નાદવડે સમસ્ત અતરાલ (આકાશ ભાગ)ને પ્રતિધ્વનિત કરે છે. તે દું દુભિ કહે છે કે—વિશ્વમાં આપના શાસનનું ઉદ્વહન કરતા ગણધર ભગવત આદિ આપ્ત મહાપુરુષોને વિશે પણ આપનું જ પરિપૂર્ણ સામ્રાજ્ય છે, આપ જ ધર્મના ચક્રવર્તી છો. નાથ! તે દું દુભિનાદ સાભળતાં જ તે આપ્તાને અમંદ એવા આનંદના અનુભવ થાય છે. હે દેવાધિદેવ! દું દુભિનાદ વિના સર્વલાકને એકી સાથે કેત્રી રીતે ખખર આપી શકાય કે ''સૌના મનારથને પરિપૂર્ણ' કરનાર જગતના સ્વામી પધારી રહ્યા છે."

## અષ્ટમ મહાપ્રાતિહાર્ય છત્રત્રથી

ર લાેકપુરુષરૂપ મહારાજાના મુગુટમાં હે દેવાધિદેવ! આપના મસ્તક ઉપર ત્રણ છત્ર શાેં છે. એક છત્ર ઉપર બીજું, અને બીજા ઉપર ત્રીજુ, એમ ઉપરઉપર રહેલ આ ત્રણ છત્ર આપની જ પુષ્યસ પત્તિના પ્રવર્ધમાન પ્રકર્ષ સમાન છે. તે ત્રણ છત્ર અતાવે છે કે આપની અદદ જ ત્રણે ભુવનની પ્રભુતાના પ્રકર્ષ સમાવિષ્ટ છે હે દેવાધિદેવ! આપની મહાપુષ્યસંપત્તિના ક્રમ આ રીતે છે. પ્રથમ સમ્યક્ત્વ પ્રતિપત્તિ, તે પછી દેશવિરતિ અને તે પછી સર્વ-વિરતિ અને તે પછી વીસ સ્થાનકની આરાધના વડે શ્રી તીર્થ કર નામ કર્મની નિકાચના અથવા છેલ્લા જન્મમા પ્રથમ સર્વધ્વરતિ

૧. ગ્મા. ૭

ર. શ્લા ૮

તે પછી ક્ષપક શ્રેણી, તેથી શુકલ ધ્યાન, તેથી ઘાતિકમ<sup>°</sup>ના ક્ષય, તેથી કેવલગ્રાનની પ્રાપ્તિ, તે પછી તીર્થ કરલક્ષ્મીના ઉપલાગ અને તે પછી સનાતનપદની પ્રાપ્તિ.

૧ હે કૈવલ્યલક્ષ્મીથી સહિત અલીકિક આશ્ચર્યને ઉત્પન્ન કરનારી આપની અશોકવૃક્ષ આદિરૂપ મહાપ્રાતિહાર્ય લક્ષ્મીને જોઇને કોણ આશ્ચર્ય પામતું નથી ? હે નાથ! સમ્યગ્દિષ્ટ આત્માઓ તો એ જોતાં જ આશ્ચર્યથી ચકિત થઈ ને પરમાનં દને પામે છે, કિન્તુ મિથ્યાદેષ્ટિ જોવા પણ પરમ આશ્ચર્યને પામે છે. હે જગતના સ્વામી! મિથ્યાદેષ્ટ જોવા અજ્ઞાની હોવાથી આપના વીતરાગતાદિ ગુણે 1રૂપ વાસ્તવિક રહસ્યને જાણતા નથી તા પણ સર્વલનમાં અદ્ભુત એવા મહાપ્રાતિહાર્યોના દર્શનથી અત્યંત વિસ્મયવાળા અને અલીકિક આન દામૃતનુ પાન થવાથી ઉપશાંત થયુ છે મિથ્યાત્વરૂપ વિષ જેઓનુ એવા તેઓ બાધિ—સમ્યગ્દર્શનને અલિમુખ થાય છે. હે દેવ! આ જ આપની સર્વાપકરિતા છે.

હે સ્વામિન્! આ મહાપ્રાતિહાર્ય લક્ષ્મી સૌને પ્રત્યક્ષ હાય છે, જેઓ આ લક્ષ્મીને જોઇને અત્યંત વિસ્મયવાળા થાય છે, તેઓ જ સર્વ છન્નસ્થાને અપ્રત્યક્ષ એવી કેવલગ્રાનાદિ ગુણસંપત્તિરૂપ મહાલક્ષ્મીને ભાવિમાં વસ્તારા થાય છે.

રઆ અધા જ મહાપ્રાતિહાર્યો પણ ભગવતના અતિશય જ છે. કેવળ ચાત્રીશ જ અતિશયા છે એવું નથી, ભગવંતના અતિશયા તા અનંત છે. ચાત્રીશની સંખ્યા તા આળજવાના અવળાધ માટે પ્રરૂપાય છે.

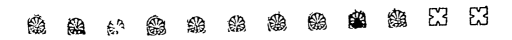
૧. વ્લા. હ

ર. વી. સ્તા. પ્ર. ૫ શ્લા. ૯ અવચૂરિ.

# 

# પરિશિષ્ટ પ

ક<mark>લિકાલસર્</mark>વગ્ર શ્રી હેમચદ્રાચાર્ય વિરચિત યાેગશાસ્ત્ર<sup>૧</sup> (સ્વાપન્ન ટીકા સહિત)



૧ પ્રકાશ ૧૧, આર્યા ૨૪/૪૭ મૃલપાઠ અનુવાદ સહિત અહી આપેલ છે. આ વર્ણન આર્યાછદમા હેાવાથી ળદુ જ ભાવવાહી અને ગેય છે

## યાગશાસ્ત્ર

# (અતિશયા)

अयोत्पन्नकेवलज्ञानस्य तीर्थकृतोऽतिशयान् चतुर्विशत्याऽऽयाभिराह — देवस्तदा स भगवान् सर्वज्ञः सर्वदश्येनन्तगुणः। विहरत्यवनीवलय सुरासुरनरोरगै: प्रणतः ॥ २४ ॥ वाग्ज्योत्स्नयाखिलान्यपि विवोधयति भव्यजन्तुकुम्दानि, उन्मुलयति क्षणतो मिष्यात्व द्रव्यभावगतम् ॥ २५ ॥ तन्नामग्रहमाजादनादिसंसारसभव दु:खम् । भन्यात्मनामशेष परिक्षय याति सहसैव ॥ २६ ॥ अपि कोटिशतसख्याः सम्पासितुमागताः सुरनराद्याः । क्षेत्रे योजनमात्रे मान्ति तदाऽस्य प्रभावेण ।। २७ ।। त्रिदिवौकसो मनुष्यास्तिर्यं १-चो ऽन्ये ऽप्यमुष्य बृध्यन्ते । निजनिजभाषानुगत वचन धर्मावबोधकरम् ॥ २८ ॥ आयोजनशतम् प्रारोगाः शास्यन्ति तत्प्रभावेण । उदियनि शीतमरीचाविव तापरूजः क्षितेः परितः ॥ २६ ॥ मारीतिदूर्भिक्षातिवृष्टचनावृष्टिडमरवैराणि । न भवन्त्यस्मिन् विहरति सहस्ररश्मौ तमासीव ।। ३० ।। मार्त्तण्डमण्डलश्रीविडम्बि भामण्डल विभोः परितः। माविभवत्यनुवपुः प्रकाशयत्सर्वतोऽपि दिशः ॥ ३१ ॥ सचारयन्ति विकचान्यनुपादन्यासमाश् कमलानि । भगवति विहरति तस्मिन् कल्याणीभक्तयो देवाः ।। ३२ ।। अनुकूलो वाति मरुत् प्रदक्षिण यान्त्यमुख्य शकुनाश्च । तरवीऽपि नमन्ति भवन्त्यद्योमुखाः कण्टकाश्च तदा ॥ ३३ ॥

#### आरक्तपल्ल वोऽशोकपादपः

स्मेरकुसुमगन्धाढचः ।

प्रकृतस्तुतिरिव मधुकर ---विरुतैर्विलसत्युपरि तस्य ।। ३४ ।। षडपि समकालमृतवो भगवन्त त तदोपतिष्ठन्ते । स्मरसाहाय्यककरणे प्रायर्धिचत ग्रहोत्मिव ॥ ३५ ॥ अस्य पुरस्तान्निनदन् विजृम्भते दुन्दुभिर्नभिस तारम् । क्वणि निर्वाणप्रयाणकल्याणमिव सद्य: प नापि चेन्द्रियार्थाः क्षणान्मनोजीभवन्ति तद्पान्ते । को वा न गुणोत्कर्षं सविधे महतामवाप्नोति ॥ ३७ ॥ अस्य नखा रोमाणि च वर्घिंष्णुन्यपि न हि प्रवर्घन्ते । भवशतसचितकर्मच्छेद दृष्ट्वेव भीतानि ॥ ३८ ॥ शमयन्ति तदभ्यर्णे रजांसि गन्घजलवृष्टिभिर्देशः। उन्निद्रिकुसुमवृष्टिभिरशेषतः सुरभयन्ति भुवम् ॥ ३६ ॥ छत्रत्रयी पवित्रा विभोरुगरि भक्तितस्त्रिदशराजैः । गङ्गाश्रोतस्तितयीव धार्यते मण्डलीकृत्य ॥ ४० ॥ अयमेक एव न. प्रभुरित्याख्यातु विडीजसोन्नमितः । अङ्गुलिदण्ड इवोच्चैश्चक।स्ति रत्नध्वजस्तस्य ॥ ४१ ॥ अस्यशर्दिन्दुदीधितिचारुणि च चामराणि ध्रयन्ते । वदनारविन्दसपातिराजहसभ्रम दधति ॥ ४२ ॥ प्राकारास्त्रय उच्चैविभान्ति समवसरणस्थितस्यास्य । कृतविग्रहाणि सम्यक्चारित्रज्ञानदर्शनानीव ॥ ४३ ॥ युगपदिवानुग्रहीतुकामस्य । चतुराशावतिजनान् चत्वारि भवन्ति मुखान्यङ्गानि च धर्ममुपदिशत: ।। ४४ ।। अभिवन्द्यमानपादः सुरासुरनरोरगैस्तदा भगवान् । सिंहासनमधितिष्ठति भास्वानिव पूर्वगिरिश्वङ्गम् ।। ४५ ॥ तेज पुञ्जप्रसरप्रकाशिताशेषदिक्कमस्य तदा । त्रैलोक्य चन्नवित्विचिह्निमग्रे भवति चन्नम् ॥ ४६ ॥ भवनपतिविमानपतिज्योतिःपतिवानमन्तराः सविधे । तिष्ठन्ति समवसरणे जघन्यतः कोटिपरिमाणाः ।। ४७ ।। स्पष्टा: ॥ २४–४७ ॥

तीर्थं करकेविलनोऽतिशयस्वरूपमुक्तम् ।

### યાેગશાસ્ત્ર

# [ પ્રકાશ ૧૧ : અતિશયા ]

જેમને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે, એવા ભગવાન તીર્થ કરના ચાત્રીશ અતિશયા ચાવીશ (૨૪ થી ૪૭ ) આર્યા છંદ વડે કહે છેઃ-આર્યા–૨૪.

તે વખતે સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, અનંતગુણનિધાન અને દેવા– અસુરા–મનુષ્યા તથા નાગકુમાર દેવા વડે પ્રણામ કરાતા તે ભગવાન તીર્થ કર દેવ પૃશ્વીમાંડલ પર વિહાર કરે છે.

### આર્યા–૨૫

તે ભગવાન જિનચંદ્ર વાજ્યોત્સ્ના વડે (વચનરૂપ ચાંદની વડે) સર્વ ભવ્ય જીવા રૂપ કુમુદાને (ચંદ્ર વિકાસી કમળાને) વિકસિત કરે છે અને જેમ ચંદ્રમા ક્ષણવારમાં અંધકારના નાશ કરે તેમ (તે ભગવાન જિનચંદ્ર) ક્ષણવારમાં દ્રવ્ય અને ભાવ મિથ્યાત્વના સમૂલ નાશ કરે છે.

### .આર્યા–૨૬

તેમનું નામ લેવા માત્રથી ભવ્ય જવાને અનાદિ સંસારમાં ઉત્પન્ન થયેલ પ્રવાહથી અનાદિ એવું) સઘળુંય દુઃખ તત્ર્રાણુ જ એકદમ સંપૂર્ણ રીતે નાશ પામી જાય છે. આર્યા—૨૭

ભક્તિ નિમિત્તે આવેલા સેંકડાે-કરાેડ દેવ-મનુષ્ય-તિયે ચાે તે લગવંતના પ્રભાવથી એક જ ચાેજનપ્રમાણુ સમવસરણુ ભૂમિમાં સુખપૂર્વક સમાઈ જાય છે.

### આર્ચા–૨૮

તે લગવંતના ધમ<sup>°</sup>બાેધક વચનને દેવ–મનુષ્ય–તિય° ચા પાેત-પાેતાની લાષામાં સમજે છે.

### આર્યા–૨૯

ચંદ્રમાના ઉદય થતાં જ જેમ પૃથ્વી પર ચારે ખાજુ તાપની પીડાએા શમી જાય છે, તેમ તે ભગવંતના પ્રભાવથી સાે યાજનમાં સર્વત્ર ઉચ રાેગા પણ શાંત થઈ જાય છે.

### આર્ચા-૬૦

જેમ સૂર્ય હાય ત્યાં અધકારના સમૂહ ન હાય, તેમ ભગવત વિચરતા હાય તે ક્ષેત્રમાં મારી, ઈ તિ, દુષ્કાળ, અતિવૃષ્ટિ, અનાવૃષ્ટિ સ્વપરચક્કભય, વૈર વગેરે ઉપદ્રવા ન હાય.

### આર્યા–૩૧

દિશાઓને સર્વ બાજુઓથી પ્રકાશિત કરતુ, અને સ્વધ્મ ડલની શ્રીને જીતતું એવું ભામાં ડલ ભગ વતના શરીરની (મસ્તકની) પાછળ પ્રગટ થાય છે.

#### આર્યા–૩૨

તે ભગવાન વિહાર કરતા હાેય ત્યારે કલ્યાણી ભક્તિવાળા દેવ-તાંઓ ભગવંતનાં પગલાં સાનાનાં વિકસિત ક્રમળા ઉપર જ પડતાં રહે, તે રીતે ક્મળાને ઝડપથી સંચારિત કરે છે.

#### આર્યા–૩૩

તે ભગવંત વિહાર કરતા હોય ત્યારે પવન અનુકૂલ વાય છે. આકાશમાં ગમનાગમન કરતાં પક્ષીએા ભગવંતને પ્રદક્ષિણા કરીને પાતપાતાના માગે ચાલ્યાં જાય છે. માર્ગની ખન્ને ખાજુનાં વૃક્ષા નમે છે અને માર્ગમાંના કાંટાએા નીચી અણીવાળા થઈ જાય છે. આર્યા—૩૪

અત્યાંત લાલકું પંળાવાળા વિકસિત પુષ્પાની સુગંધથી સમૃદ્ધ અને (પાતાનાં પુષ્પા પર ક્રીડા કરતા) ભમરાઓના ગુંજારવ વડે જાણે ભગવંતની સ્તુતિ ન કરતા હોય તેવા અશાકવૃક્ષ ભગવંત ઉપર શાલે છે. આર્યા–૩૫

ભગવંતના શત્રુ કામદેવને સહાય કરવાના અપરાધનું જાણે પ્રાયશ્ચિત્ત લેવા માટે આવી હાય તેમ, તે વખતે ભગવંતની સમુપાસના કરવા માટે છએ ઋતુઓ એક જ કાળે ઉપસ્થિત થઈ છે.

આર્યા---3૬

ભગવંતની આગળ આકાશમા ઊંચેથી નિનાદ કરતા દું દુિલ (પાતાના નિનાદ વડે) વિસ્તરી રહ્યો છે. જાણે ભગવંત–સાર્થ વાહના ભવ્ય જીવાના સાર્થના નિર્વાણપુરી તરફના તરત થનારા પ્રયાણની મંગલ ઉદ્દેશષણા ન કરતા હાય!

આર્યા—૩૭

પાચેય ઇ ન્દ્રિયાર્થો ભગવંતની સમીપમા ક્ષણુવારમાં મનાર થઈ જાય છે, માેટાએાની સમીપમાં કાેેેેેેે ગુણોત્કર્ષને પામતું નથી ? આર્યા—૩૮

વધવાના સ્વભાવવાળા નખ અને રામ પણ (ભગવન્તના) વધતા નથી, જાણે તેઓ (નખ અને રામ) સે કડા ભવામાં સંચિત કરેલા કર્મના ભગવન્તે કરેલ છેંદ્ર જોઈ ને ભચભીત ન થઈ ગયા હાય!

આર્ય'--- ૩૯

ભગવંતની સમીપમાં દેવતાએ સુગંધી જલની વર્ષાએ વડે રજ (ધૂળ)ને શાંત કરે છે અને ભૂમિને વિકસિત પુષ્પાની વૃષ્ટિએ વડે સંપૂર્ણ રીતે સુગંધિત કરે છે.

આર્ચા—-૪૦

ગંગા નદીના ત્રણુ પ્રવાહાને મંડલાકાર અનાવી ભગવન્ત ઉપર ધારણ કર્યા હાેય તેમ દેવેન્દ્રો પવિત્ર એવા ત્રણુ છત્ર ભગવત ઉપર ધારણ કરે છે.૧

૧ શંકરે પેતાના મસ્તક ઉપર ગગા નદીના એક જ પ્રવાહ ધારણ કર્યો હતા, જ્યારે આ ભગવત જ ખરા શકર (સુખ કરનારા) છે, એ ળતાવવા માટે દેવે-દ્રોએ ભગવન્ત પર ત્રણ ગંગાપ્રવાહ ન ધારણ કર્યા હોય!

### આર્ચા----૪૧

'આ એક જ અમારા સ્વામી છે,' એમ કહેવા માટે દેવેન્દ્રે જાણે પાતાના અંગુલી–દંડ (એક તર્જની) ઊંચા કર્યા ન હાય, તેમ ભગવંતની આગળ રત્નદ્વજ શાેલી રહ્યો છે.

### આર્ચા---૪૨

ભગવતની આગળ શરદઋતુના ચદ્રમાના કિરણાે જેવા મનાે-હર ચામરાે વીંઝાઈ રહ્યા છે, જાણે ભગવતના મુખકમળની પર્યું-પાસનામાં રાજહ સાે સમુપસ્થિત થયા ન હોય!

### આર્યા---૪૩

સમવસર્થુમાં વિરાજમાન લગવંતના ત્રથુ ઊંચા મનોહર ગઢ, વિશેષે કરીને શાેલી રહ્યા છે, જાેથે શરીરધારી (સાક્ષાત્) સમ્ચક્-ચારિત્ર–ગ્રાન–દર્શન ન હોય!

#### આર્યા—–૪૪

ચારે દિશાએમાં રહેલા લોકો પર એકી સાથે અનુગઢ કરવાની જાણે કામનાવાળા ભગવત હોય, તેમ ધર્મ ને ઉપદેશતા ભગવંતના ચાર રૂપ થઈ ગયાં છે!

### **આર્યા**—૪૫

તે વખતે સુર-અસુર-મનુષ્ય-નાગકુમારા-વડે લક્તિપૂર્વક વંદાઈ રહ્યા છે પદકમલ જેમના, એવા લગવાન ઉદયાચલના શિખર પર સૂર્યની જેમ, સિંહાસન પર અધિષ્ઠિત થાય છે.

### <sup>'</sup>આર્ચા—-૪૬

તે વખતે સર્વ દિગ્વલયને પાતાના તેજની રાશિના વિસ્તાર વડે પ્રકાશિત કરતા એવા તે ભગવંતની આગળ ત્રેલાકિયચકવર્તિત્વના ચિદ્ધરૂપ ધર્મ ચક્ર હોય છે.

### આર્યા—૪૭

ભગવન્તની પાસે સમવસરાયુમાં જઘન્યથી એક કરાેડ ભવન-પત્તિ-વૈમાનિક-જયાતિષી-વ્યતર દેવતાએ હાેય છે.



# પરિશાબ્ટ–૬

કલિકાલ સર્વગ્ર શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત ત્રિષ્ઠિશલાકા પુરુષચરિત્ર<sup>૧</sup> ગુજરાતી ભાષાતર (૩૪ અતિશયા) પ્રકા. જૈન ધર્મ પ્રસારક સલા, ભાવનગર

路 器 器 器 器 器 器 器 器

૧ પર્વ ૧–૨, સર્ગ –૬, પૃ ૨૦૪–૫ જૈ. સા. વિ. મડળ, વિલેપારલે, મુળઇના પુ. નં. ૧૨૩૯ ના અહી ઉપયોગ કરેલ છે.

### ત્રિષ્ટિ શલાકા પુરુષચરિત્ર

# (ભગવાન શ્રી ઋષભદેવના વિહારનુ વર્ણુન)

વિશ્વોપકારી શ્રીઋષભદેવજી ગ્રામ, ખાણુ, નગર, દ્રોણમુખ, કર્ભેટ, પત્તન, મંડળ, આશ્રમ અને ખેડાએાથી પરિપૂર્ણ પૃથ્વીમાં વિચરતા હતા.

વિહારસમયમાં પાતાની ચારે દિશાએ સવાસા યાજન સુધી લાકાના વ્યાધિનું નિવારણુ કરવાથી વર્ષાઋતુના મેઘની જેમ જગતના જીવાને શાંતિ પમાડતા હતા.

રાજા જેમ અનીતિના નિવારણથી પ્રજાને સુખ આપે તેમ ઉદ્દર, પાપટ વગેરે ધાન્યને ઉપદ્રવ કરનારા જવાની અપ્રવૃત્તિથી સર્વ નુ રક્ષણ કરતા હતા.

અ ધકારના ક્ષયથી સૂર્યની જેમ પ્રાણીઓનું નૈમિત્તિક અને શાશ્વત વૈર શાંત કરવાથી સર્વ ને પ્રસન્ન કરતા હતા.

પ્રથમ સર્વ રીતે સ્વસ્થ કરનારી વ્યવહારપ્રવૃત્તિથી જેમ લાેક-સમૂહને આનંદ પમાડચો હતાે તેમ હાલ વિહારની પ્રવૃત્તિથી સર્વ ને આનંદ પમાડતા હતા.

ઔષધ અજી અને અતિ ક્ષુધાના નાશ કરે તેમ અતિ-વૃષ્ટિ અને અનાવૃષ્ટિના ઉપદ્રવના નાશ કરતા હતા.

અંત.શલ્યની જેમ સ્વચક અને પરચક્રના લય દ્વર થવાથી તલ્કાળ પ્રસન્ન થયેલા લાેકા તેમના આગમનઉત્સવ કરતા હતા.

માંત્રિક પુરુષ જેમ ભૂત રાક્ષસથી રક્ષા કરે છે તેમ સંહારકારક દ્યાર દુર્ભિક્ષથી સર્વની રક્ષા કરતા હતા. આવા ઉપકારથી એ મહાત્માની સર્વ લોકો સ્તુતિ કરતા હતા.

જાણે અંદર ન સમાવાથી ખહાર આવેલી અનંત જયાતિ હાય તેવું અને સૂર્યમાં ડળને જિતનારું ભામ ડળ તેઓએ ધારણ કર્યું હતું.

આગળ ચાલતા ચક્રથી જેમ ચક્રવર્તી શાલે તેમ આકાશમાં આગળ ચાલતા અસાધારણ તેજવાળા ધમે ચક્રથી તેઓ શાલતા હતા.

સર્વ કર્મ નાે જય કરવાથી ઊ ચા જયસ્તં ભ જેવા, નાની નાની હજારાે ધ્વજાઓથી યુક્ત એક ધમ<sup>૧</sup>દ્વજ તેઓની આગળ ચા**લ**તાે હતાે.

જાણે તેમનુ પ્રયાણે ચિત કલ્યાણમ ગળ કરતા હાય તેવા પાતાની મેળ જ નિર્ભર શબ્દ કરતા દિગ્ય દું દુભિ તેમની આગળ વાગતા હતા.

આકાશમાં રહેલા, પાદપીઠ સહિત, અને જાણે પાતાના યશ હાય એવા સ્ક્ટિક રત્નનાં સિહાસનથી તેઓ શાભતા હતા.

દેવતાઓએ સચાર કરેલા સુવર્ણ કમલ ઉપર રાજહ સની જેમ લીલા સહિત તેઓ ચરણન્યાસ કરતા હતા.

જાણે તેમના ભયથી રસાતલમા પેસી જવાને ઇચ્છતા હાય તેમ નીચા મુખવાળા થયેલા તીક્ષ્ણુ કંટકાથી તેમના પરિવાર આશ્લિષ્ટ થતા નહાતા.

જાણે કામદેવને સહાય કરવાના પાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાને ઇન્છતી હાય તેમ છ ઋતુએા સમકાળે તેમની ઉપાયના કરતો હતી.

ચાતરક દૂરથી નીચા નમતા માર્ગ નાં વૃક્ષો, જો કે તેઓ સગ્ના-રહિત છે તાપણ જાણે તેમને નમસ્કાર કરતા હાય તેવા જણાતા હતા.

મૃદુ, શી તલ અને અનુકૂળ પવન પ'આના વાયરાની જેમ તેમની નિરંતર સેવા કરતા હતા. સ્વામીથી પ્રતિકૂળ (વામ) વત્ત નારાનું શુભ થાય નહીં એમ જાણે જાણતા હાય તેમ પક્ષીએા નીચે ઊતરી સ્વામીને પ્રદક્ષિણા કરી જમણી ખાજુએ ચાલ્યા જતા હતા.

ચપળ તરંગાથી જેમ સાગર શાેલે તેમ કરાેડાેની સ ખ્યાવાળા અને વાર વાર ગમનાગમન કરતા સુર—અસુરાથી તેઓ શાેલતા હતા.

જાણે ભક્તિવશ થઈ દિવસે પણ પ્રભાસહિત ચંદ્ર રહ્યો હાય તેમ આકાશમા રહેલા ત્રણ છત્રથી તેઓ શાભતા હતા.

જાણું ચંદ્રનાં જુદાં કરેલા કિરણોના કાેશ હાેય તેવા અથવા ગંગાના તરંગ જેવા શ્વેત ચામરા તેમની ઉપર દેવતાઓ વડે ઢાેળાતા હતા. તપથી પ્રદીપ્ત થયેલા અને સોમ્ય એવા લાખા ઉત્તમ શ્રમણાેથી તેઓ નક્ષત્રગણાેથી ચદ્રમાની જેમ વીંટાયેલા હતા.

જેમ સૂર્ય દરેક સરાવરમાં કમલને પ્રબાધ (પ્રકુલ્લિત) કરે, તેમ એ મહાત્મા દરેક ગામ અને શહેરમાં ભવ્યજનાને પ્રતિબાધ કરતા હતા.

આવી રીતે વિચરતા ભગવાન ઋષભદેવજી એકઢા અષ્ટાપદ પવ<sup>°</sup>તે આવ્યા.

# પરિશિષ્ટ ૭

શ્રી નેમિચ દ્રસૃરિ વિરચિત પ્રવચનસારાહાર<sup>૧</sup>

૧ આ ત્રથનુ મૂળ અનુવાદ સાથે અહી આપેલ છે, આ ત્રથ ઉપર શ્રી દેવભદ્રસૂરિશિષ્ય શ્રી સિદ્ધસેનસૂરિકૃત તત્ત્વત્તાનવિકાશિની નામની વિસ્તૃત ટીકા છે, તેના અધા જ પદાર્થ પૃવે આપેલ છે.

### પ્રવચનસારાહાર

8

3

ሂ

Ę

૭

3

१४

१५

१६

१७

हे स भ २०

माम्प्रत 'अट्रमहापाडिहेराइ' इति एकोनचत्वारिशत्तम द्वारमाह ककिल्लि क्सुमव्द्री, देवज्झणि चामराऽऽसणाइ च। भावलय भेरि छत्त, जयति जिणपाडिहेराइ ॥४४०॥ इदानी चउत्तीसातिसयाण' ति तत्त्वारिशत्तम द्वारमाह ---रयरोयसेयरहिओ देहो २ धवलाङ मसरुहिराइ । आहारा नीहारा अद्दिस्सा ४ सुरहिणो सासा ॥ ४४१॥ जम्माउ इमे चडरो, एक्कारस कम्मखयभवा इण्ति । खेत्ते जोयणमेत्ते तिजयजणो माड बहु अोऽवि ॥ ४४२॥ नियभासाए नरतिरिसुराण धम्माववोहिया वाणी । पुक्वभवा रोगा उवसमित ८ न य हुति वेराइ ॥ ४४३॥ द् िभक्ख १० डमर ११ दुम्ममारि १२ ईई १३ अइवृद्धि अणभिवुद्रीओ । हुति न जियवहुतरणी पसरइ भामडलुज्जोओ ।। ४४४।। सुररइया णिगुवीसा मणिमयसीहासण मपयपीढ।

छत्तत्य १८ इदद्धय १६ सियचामर २० घम्मचक्काइ ॥ ४४५॥

- २१ सह जगगुरुणा गयणिहुयाइ पचिव इमाइ वियरित ।
  पाउटभवइ असोओ २२ चिहुइ जत्यष्पहू तत्य । ४४६॥
  च उमृहमुत्तिच उक्क २३ मणिकचणतार रइयसालितिग ।
- २४ नवकणयपकयाइ २५ अहोमुहा कटया हुति । ४४७॥
- २६ निच्चमवद्वियमित्ता पहुणो चिट्ठन्ति केसरामनहा।
- २७ इदियसत्या पचिव मणोरमा २८ हुति छप्पि रिउ॥ ४४८॥
- २६ गधोदयस्स वृद्धी ३० वृद्धी सुसुमाण पचवन्नाण।
- ३१ दिति पयाहिण म उणा ३२ पहुणो पवणोऽवि अणुकूलो ॥ ४४६ ॥
- ३३ पणमति दुम्मा ३४ वज्जंति दुदुहिओ गहीरघोमाओ। चउतीसाइमया सन्वजिणिदाण हृति इमे ॥ ४५०॥

### પ્રવચનસારાદ્વાર

# આઠ જિન–પ્રાતિહાર્યો પ્રવચનસારાહાર ગાથા ૪૪૦:—

અશાકવૃક્ષ, પુષ્પવૃષ્ટિ, દિવ્યધ્વનિ, ચામરા, સિહાસન, ભામડલ, દું દુભિ અને ત્રણ છત્ર — એ આઠ જિન – પ્રાતિહાર્યા જય પામે છે.

> સર્વ જિનેશ્વર ભગવંતાના ૩૪ અતિશયા

પ્રવચનમારાહાર ગાથાએ ૪૪૧ થી ૪૫૦:—

- ૧. મેલ, રાગ અને પરસેવાથી રહિત શરીર.
- ર. ધવલ માંસ અને રૃધિર

- 3. આહાર—નીહાર અદસ્ય
- ૪. વ્હાસ સુરભિ આ ગ્રાર અતિશયા જન્મથી હાેય છે. હવે કમ<sup>°</sup>ક્ષયથી થતા અગિયાર અતિશયા કહે છે :
- પ એક ચાજન માત્ર ક્ષેત્રમાં ત્રણે જગતના બહુ જનાના સમાવેશ.
- પાતપાતાની ભાષામાં મનુષ્ય તિર્થ ચ દેવાને ધર્મના અવબાધ કરાવે તેવી વાણી.
- ૭. પૂર્વોત્પન્ન રાગા ઉપશમે
- ૮. વેર ન હાેચ
- ૯. દુર્ભિક્ષ ન હાેય
- ૧૦. યુદ્ધ વગેરે ન હાેય
- ૧૧. મારી ન હાેય
- ૧૨. ઈ તિ ન હાેય
- ૧૩. અતિવૃષ્ટિ ન હાેય
- .૧૪ અનાવૃષ્ટિ ન હોય
  - ૧૫. અનેક સૂર્યોના તેજને જીતતા ભામ ડલના ઉદ્યાત સવ° દિશાએામા ફેલા છે.

દેવકૃત ૧૯ અતિશયા આ રીતે છે .—

- ૧૬. પાદપીઠથી સહિત મણિમય સિહાસન
- ৭৩. রথ গুর
- १८. **ઇ**ન્દ્ર<sup>દે</sup>વજ

- ૧૯. શ્વેતચામરા
- ૨૦. ધર્મ ચર્ક જગદ્દ્ગુરુ ભગવાન તીર્થ કરની સાથે એ પાંચે આકાશમાં સ્થિત હાેય છે.
- ર૧. અશાેકવૃક્ષના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. તે પણ વિહાર વખતે ભગવંતની ઉપર આકાશમાં ચાલે છે અને ભગવંત સમવસરણમાં હાેય ત્યારે ભગવંતની પાછળ તેનું થડ હાેય છે.
- રર. લગવંતના ચાર રૂપ
- ૨૩. મણિ–કંચન–રજતમય ત્રણ ગઢ
- ૨૪. સાનાનાં નવ કમળા
- ૨૫. કંટકાે અધામુખ થાય
- ૨૬. ભગવંતના કેશ, રામ અને નખાે દીક્ષા પછી એકસરખા હાય.
- ૨૭. પાંચે ઇન્દ્રિયાર્થા મનારમ હાય.
- ૨૮. છએ ઋતુએા મનાેરમ હાેય
- ર૯. સુગંધી જલની વૃષ્ટિ
- ૩૦. પાંચ રંગનાં પુષ્પાની વૃષ્ટિ
- ૩૧. પક્ષીએા પ્રદક્ષિણા આપે
- ૩૨. પવન અનુકૂલ
- 33. વૃક્ષા નમે અને
- ૩૪. ગ ભીર ધ્વનિવાળી દું દુભિએા આકાશમાં વાગે સર્વ જિનેન્દ્રોને આ ચાત્રીસ અતિશયા હાય છે.
- (આ રીતે અહીં ફક્ત પ્રાકૃત મૂલ અને તેના અર્થ આપેલ છે.
- વિશેષાર્થીઓએ વિશેષાર્થ ટીકાથી જાણી લેવા. ટીકાના અધા જ ભાવ પૂર્વે કરેલ વિસ્તૃત વર્ણુનમાં આવી ગયેલ છે.)

# પરિશિષ્ટ ૮

શ્રી વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાય વિરચિત લાેકપ્રકાશ (ભાષાંતર સહિત)<sup>૧</sup> કાલલાેક, સર્ગ ૩૦ના આધારે પ્રકાશક : શ્રી જૈનધમ<sup>6</sup>પ્રસારક સભા, ભાવનગર

૧. આ ત્રથમાં જે અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યાનુ વર્ણન છે, તે અહીં આપેલ છે.

# લોકપ્રકાશ

# અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય

¹સમવસરણ ન હોય તેા પણ શ્રી અરિહ તાેને આઠ મહાપ્રાતિ-હાર્ય નિયત (અવશ્ય) હોય છે.

### ૧ અશાેક ટક્ષ

અત્યંત શાભાવાળા અશે કવૃત એક યાજન વિસ્તૃત હોય છે. તેનાં ચ ચલ ( હાલતાં ) નવકામળ પાંદડાં જોતાં એવું લાગે છે કે તે જાણે હાથના અગ્રભાગ વડે ભવ્ય જીવાને સમવસરણમા વિરાજમાન અગ્રવા વિહારાદિથી ભૂમિતલને પાત્રન કરતા શ્રી જિનેન્દ્રપરમાતમા પાસે આવવા માટે આમ ત્રણ ન આપતા હાય.

## ર સુરપુષ્યવૃષ્ટિ

શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતાના દેશનાભૂમિમાં દેવતાએા પાંચે વર્ણુનાં અને જેએાનું ડીંટનીચે છે એવાં પુષ્પા જાનુ (ઢીંચણુ ) પ્રમાણ વેરે છે.

### ૩ દિવ્યધ્વનિ

માલકોશ પ્રમુખ ગ્રામરાગાથી પવિત્રિત એવા શ્રી અહ<sup>°</sup>ન્તાના <sup>દ</sup>વનિ, દેવતાએાએ કરેલ ધ્વનિથી મિશ્રિત થઈ ને, એક ચાજન સુધી ગ્રારે ખાજુ ફેલાઈ જાય છે.

### ૪ ચામર

ચંદ્રમા સમાન ઉજજવલ ચામરાે વારંવાર નીચે અને ઊંચે થઈ રહ્યા હાય છે. તેઓ નમન (નીચે થવું) અને ઉજ્ઞમન (ઊંચે

૧. ધૃ. ૩૧૨-૩૧૩

જવું) વડે સૂચવે છે કે પ્રભુને નમસ્કાર કરવાથી સજ્જના ઊંચી ગતિને પામે છે.

### પ સિ'હાસન

રત્નાથી ખચિત અને પાદપીઠથી સહિત એવા સુવર્ણ –િસહા-સન ઉપર શ્રી જિનેશ્વર ભગવન્ત વિરાજમાન થાય છે. વિહાર વખતે એ સિહાસન ભગવન્તની આગળ ઉપર આકાશમાં ચાલે છે.

### ६ त्रशु छत्र

ઉજ્જવલ માતીઓથી શાલતા એવા ઉપર ઉપર રહેલ ત્રણ છત્ર જગતને વંદનીય એવા લગવતની ઉપર શાલે છે. વિહાર વખતે લગવંત ઉપર રહીને એ ત્રણ છત્ર લગવન્તની સાથે સાથે ચાલે છે. જગતને વંદનીય શ્રી લગવંત ઉપર રહેવાના લાલ પાતાને મળ્યા છે, તેથી જ જાણે પાતાની શ્રીવા એ છત્રાએ ઉપર ન કરી હાય, એમ કવિઓ ઉત્પ્રેક્ષા કરે છે.

### ૭ ભામ'ડલ

ભામ ડેલ ભગવન્તના મસ્તકની પાછળ દીપી રહ્યુ છે, જાણે રાજના નિયત, અવશ્યં ભાવી અસ્તથી કદર્થનાને પામેલ સૂર્ય મડલ ભગવંતના શરણે ન આવ્યુ હોય!

### ૮ ૬ંદુભિ

' હે લાેકા ! શ્રી જિનેશ્વર ભગવંત વિદ્યમાન છે, તાે કર્મ'-જન્ય કષ્ટા કચાથી હાેઈ શકે ! ' એમ જાણે કહેતી હોય તેમ દું દુભિ ભગવન્તની આગળ ઉપર આકાશમાં ગાજે છે.

આ રીતે (૧) અશાકવૃક્ષ, (૨) પુષ્પરાશિ, (૩) ઉત્તમ ધ્વનિ (૪) ગ્રામર, (૫) આસન, (૬) છત્ર, (૭) ભામંડલ અને ્૮) ભેરી, એમ પ્રાતિહાર —અષ્ટક છે.

### ૩૪ અતિશયાે

સ્વભાવથી જ ઉપકારી અને ચાત્રીશ અતિશયોથી સહિત એવા શ્રી તીર્થ કર ભગવન્તા સૂર્યની જેમ જગતને દીપાવે છે. તે અતિશયા આ રીતે છે:- અહીં 'અભિધાન ચિતામણિ 'ગત ચાત્રીશ અતિશયોના વર્ણુનનુ અવતરણ ટાંકેલ છે, તે પછી કહ્યું છે કે —

ષ્શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં કેટલાક અતિશયા બીજ રીતે વર્ણ વ્યા છે તે મતાતર જાણવું.

### यार अतिशय

<sup>2</sup>, ૧ પૂજા, (૨) જ્ઞાન, (૩) વચન અને (૪) અપાયાપગમ નામના ચાર બીજા મહાન્ અદ્ભુત અતિશયા તે વિશ્વોપકારી લગ-વન્તાને હાય છે.

આઠ પ્રાતિહાર્ય અને આ પૂજા અતિશય આદિ ચાર અતિ-શય એમ શ્રી અરિહ તોના ખાર ગુણ પ્રસિદ્ધ છે.

### અશાક વૃક્ષ

સમવસરણના મધ્યભાગમાં સર્વ વૃક્ષામાં શ્રેષ્ઠ એવા અશોક વૃક્ષ હોય છે. તેના વિસ્તાર એક યાજનના, શાખાએ વિસ્તીર્ણ અને છાયા ગાઢ હાય છે. શ્રી જિનેશ્વર ભગવન્તની કાયાના માનથી તે ખાર ગણા ઊ એ હાય છે. તે પુષ્પા, પતાકાએા, તારણા આદિથી સહિત હાય છે. શ્રી ભગવંતના ખરાખર મસ્તક ઉપર આવે એ રીતે ત્રણ છત્ર તે વૃક્ષમાં લટકતાં હાય છે.

³શ્રી સમવાયાગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે ચાવીશ તીર્થ કરોના અનુકમે ન્યગ્રાધ આદિ ચાવીશ ચૈત્યવૃક્ષા હોય છે. છેલ્લા તીર્થ કર શ્રીવર્ધ માન સ્વામીને 'સાલ 'નામનું ચેત્યવૃક્ષ હતું. શ્રીવર્ધ માન સ્વામીનો 'સાલ 'નામનું ચેત્યવૃક્ષ હતું. શ્રીવર્ધ માન સ્વામીના ચૈત્યવૃક્ષની ઊંચાઈ અત્રીશ ધનુષ્યની હતી. તેમાં ૨૧ ધનુષ પ્રમાણ અને સર્વ ઝતુઓના ફળવાળા અશાકવૃક્ષ નીચે હાય છે, એ રીતે

૧ પૃ. ૩૧૪

૨ પૃ, ૩૧૪ ધો. ૯૭/૯૮

उ ४ २६२/२६४

કુલ ખત્રીશ ધનુષની ઊંચાઈ જાણવી. પ્રથમ જિનેન્દ્રનાે ચૈત્યવૃક્ષ ત્રણ ગાઉના અને બાકીના જિનેન્દ્રોનાે તેઓના શરીરથી બાર ગણા જાણવા.

જિનેશ્વરાનાં આ ચેત્યવૃક્ષા છત્ર સહિત, પતાકા સહિત, વેદિકા સહિત, તારણા સહિત અને સુરા, અસુરા તથા વ્યતરાથી પૂજિત હાય છે.

ચૈત્યવૃક્ષ એટલે તે વૃક્ષ કે જેની નીચે તે તે તીર્થ કર લગ વ તોને કેવલ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું હાય.

સમવસરા ચૂર્ણિમાં કહ્યુ છે કે-તે અશાકવૃત્તને સર્વ ઋતુ-એાના પુષ્પાદિ એકીસાથે હાય છે.

(તાત્પર્ય કે નીચે જિનશરીર કરતાં દ્રાદશ ગુણ ઊંચો દેવવિરચિત અશાકવૃક્ષ હાય છે અને તેની ઉપર તે તે તીર્થ કરના ચૈત્યવૃક્ષ–જ્ઞાનાત્પત્તિ વૃક્ષ હાય છે.)

### દેવ<sup>ર</sup>છ દ

તે પશે માં કેવ લાગે નીચે અરિંહ તોના દેવ છે દ-ઉપદેશ આપ-વાનુ સ્થાન હોય છે એટલે કે ચાર દિશાઓમાં ચાર સાનાના સિંહાસન હોય છે. તે સિંહાસના દેદી પ્યમાન રતનાની પક્તિઓથી ખાંચત હાય છે. તે હીરાઓના મિષથી દેવતાઓએ જિનનાં દર્શન માટે જાણે લાખા આંખા ન કરી હાય!

દરેક સિહાસનની આગળ પ્રકાશમાન રતનજયાતિ—સમૂહાથી શાભતુ પાદપીઠ હાય છે. તે શ્રી અરિહતનાં ચરણાના સમાગમથી જાણે ઉલ્લાસવાળું ન થયું હાય!

પ્રત્યેક સિહાસનની ઉપર માતીઓની શ્રેણિઓથી શાેભતાં ત્રણ છત્ર હાેય છે. પ્રત્યેક સિહાસનની ખન્ને ખાજુ ચંદ્ર જેવા ઉજજ-વલ બે બે ચામરાને ધારણુ કરનારા અને સર્વ અલંકારાથો વિભૂષિત બે બે દેવતાઓ હાેય છે.

<sup>9. 4. 254/258</sup> 

સિંહાસનની આગળ દરેક દિશામાં સાનાના કમલ ઉપર સંસ્થિત એવું અને તેજમા સૂર્યને પણ જિતનારું એકેક ધમંચક હાય છે. તે ખતાવે છે કે—શ્રી અરિહંતા ત્રણે ભુવનના ધર્મચક-વર્તિ છે. સ્કુરાયમાન જ્યાતિવાળા તે ધર્મચકનું સ્મરણ કરતાંની સાથે જ તે વિરાધીઓના મદને હરનારું થાય છે.

સિંહાસન, ધર્મ ચક, ધ્વજ, છત્ર અને ચામર એ બધા શ્રી અરિહંત લગવંત વિહાર કરતા હોય ત્યારે આકાશમાંગે લગવંતની આગળ ઉપર ચાલે છે.

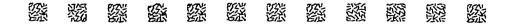
ચારે દિશાઓમાં એક હજાર યાજન ઊ ચા ચાર મહાધ્વજ હાય છે. તે ખધા ઘંટાઓ, નાની પતાકાએ આદિથી સહિત હાય છે.

# 蕊 添 添 器 器 器 器 器 器

# પરિશિષ્ટ–૯

શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિવિચિત

ઉપદેશપ્રાસાદ<sup>૧</sup> ( ભાષાંતર )



૧ પ્રસ્તુત ગ્રંથના વિભાગ ૧, વ્યાખ્યાન ૧, ૫. ૪/૧૨ માથી પ્રસ્તુત વિષય લીધેલ છે.

પ્રકા.: જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા, ભાવનગર. જૈન સાહિત્ય વિકાસમ ઢળ, વિલેપારલે, મુળઇના પુ. ન. ૫૬૧૨ ના અહીં ઉત્રયોગ કરેલ છે.

ऍन्द्रश्रेणिनत शान्ति—नाथमतिशयान्वितम् । नत्वोपदेशसद्मारच्य, ग्रन्थ वक्ष्ये प्रवोधदम् ।।

શખ્તાથ િ–ઇન્દ્રોના સમૂહ વડે વંદના કરાયેલા અને અતિશ**યાે**થી યુક્ત એવા શાંતિનાથ સ્વામીને નમસ્કાર કરીને હું પ્રબાેધને આપ-નારા આ ઉપદેશપ્રાસાદ નામના શ્રંથને કહું છું.

આ પ્રથમ શ્લાકમાં 'અતિશયાથી યુકત 'એવુ શાન્તિનાથનું વિશેષણ આપ્યું છે. તેમાં ભગવંતના ચાવીશ અતિશયા સૂચવ્યા છે. તે અતિશયા પૂર્વા યાર્ચની ગાથા વડે ખતાવે છે.

चउरो जन्म्मप्पिई, इक्कारस कम्मसंखए जाए। नवदस य देवजणिए, चउत्तीस अइसए वदे।।

ભાવાથ<sup>િ</sup> ન' તીર્થ કરોને જન્મથી આરંભીને ચાર અતિશયો, કર્મના સ ક્ષ્યથી ઉત્પન્ન થયેલા અગિયાર અતિશયો અને દેવતા-એાએ કરેલા એાગણીસ અતિશયો હોય છે. ચાત્રીશ અતિશયવાળા ભગવંતને હું વંદના કરું છું.'

તે અતિશયા આ પ્રમાણે છે:-

૧ તીર્થ કરાના દેહ સર્વ લાેક કરતાં શ્રેષ્ઠ (લાેકાત્તર, અદ્ભુત સ્વરૂપવાન, વ્યાધિરહિત અને સ્વેદ<sup>૧</sup> તથા મેલથી રહિત હાેય છે.

૧ પરસેવા

- ર તીથ"કરાના વાસાચ્છવાસ કમલના પરિમલ જેવા સુગન્ધી હાય છે.
- ૩ જિનેશ્વરાનુ માંસ અને ગુધિર ગાયના દૂધ જેવું ઉજજવલ (શ્વેત) હાય છે.

#### તથા ---

૪. લગવંતના આહાર અને નીહાર ચર્મ ચક્ષુવાળાં પ્રાણીઓને (મનુષ્યાદિકને) અદશ્ય હાય છે, પરંતુ અવધિ વગેરે ગ્રાનવાળા પુરુષા વગેરે તાે જોઈ શકે છે.

આ ચારે અતિશયાે ભગવાનને જન્મસમયથી જ હાેય છે.

હવે જ્ઞાનાવરણાદિક ચાર ઘાતિ કર્મોના ક્ષયથી ૧૧ અતિશયા ઉત્પન્ન થાય છે, તે ખતાવે છે .-

- ૧. ભગવતના સમવસરણની ભૂમિ માત્ર એક યાજન વિસ્તાર-વાળી હાેય છે, તાે પણ તેટલી ભૂમિમા કરાેડા દેવતાએા, મનુષ્યાે અને તિર્થ ચાના સમાવેશ થાય છે. તેઓ પરસ્પરના સકાેચની ખાધાથી રહિત સુખે બેસે છે.
- ર. ભગવતની પાત્રીસ ગુણાથી યુક્ત અર્ધમાગધી ભાષા દેવતાએ, મનુષ્યો અને તિર્થયોને પાતપાતાની ભાષામાં સમજ-વવાથી ધર્મના અવેબાધ કરનારી થાય છે. તે વાણી એક યાજનના સમવસરણમાં રહેલાં સર્વ પ્રાણીએ દ્વારા એક સરખી રીતે માંભળવામાં આવે છે. જો કે ભગવત તે એક જ ભાષામાં ઉપદેશ આપે છે, પરંતુ વરસાદના પાણીની જેમ તે ભાષા ભિન્ન ભિન્ન જવા રૂપ આશ્રયને પામીને તે તે જવાની ભાષાપણે પરિણામ પામે છે, તે વિષે કહ્યું છે કે —

देवा दैत्री नरा नारी, शवराश्चापि शावरीम् । तिर्यञ्चोऽपि हि तैरश्वी, मेनिरे भगवद्गिरम् ॥ १ ॥

ભગવાનની વાણીને દેવતાએ દેવી લાષા માને છે, મનુષ્યા માનુષો લાપા માને છે, લિલ્લ લાેકાે પાતાનો લાપા માને છે અને તિયે ચા પાતાની (પશુપક્ષીની) લાષા માને છે. આવા પ્રકારના અદ્ભુત અતિશય વિના સમકાલે અનેક પ્રાણીઓને ઉપકાર થઈ શકતા નથી. આ સંખંધમાં એક ભિલ્લનું દુષ્ટાન્ત છે. તે આ રીતે :–

सर: शरस्वरार्थेन, भिल्लेन युगपद्यथा। सरो नत्थीति वाक्येन, प्रियास्तिस्त्रोऽपि वोधिता: ।।

સરાવર, બાણ અને સારા કંઠ–એ ત્રણે અર્થ કહેવાની ઇચ્છાવાળા કાેઈ ભિલ્લે ' મરો નહ્યિ–સર નથી ' એ વાક્યે કરીને પાતાની ત્રણે સ્ત્રીઓને સમજાવી દીધી.

તે દેશન્ત આ પ્રમાણે છે ·

કાઈ એક ભિલ્લ જેઠ મહિનામાં પાતાની ત્રણ સ્ત્રીઓને સાથે લઈ ને કાઈ ગામ તરફ જતા હતા. માર્ગમાં એક સ્ત્રીએ કહ્યુ કે 'હે સ્વામી! તમે સું દર રાગથી ગાયન કરા કે જે સાંભળવાથી મને આ માર્ગના શ્રમ તથા સૂર્યના તાપ બહુ દુઃસહ ન થાય.' બીજી સ્ત્રીએ કહ્યું કે—'હે સ્વામી! તમે જળાશયમાંથી કમળની સુગ ધવાળું શીતલ જલ લાવી આપીને મારી તૃષાનુ નિવારણ કરા.' ત્રીજી બાલી કે—'હે સ્વામી! મને મૃગનું માંસ લાવી આપીને મારી શ્રુધાનું નિવારણ કરા.' આ પ્રમાણે તે ત્રણે સ્ત્રીઓનાં વાકચો સાંભળીને તે ભિલ્લે ' सरो નૃત્ય' એ એક જ વાકચથી તે ત્રણેને જવાબ આપ્યા. તેમાં પહેલી સ્ત્રી એમ સમજી કે 'મારા સ્વામી કહે છે કે મારા ' सरો ' એટલે સ્વર—કંઠ સારા નથી; તેથી શી રીતે ગાન કરું?' બીજીએ ધાર્યું કે ' सरો એટલે સરાવર આટલામાં નથી, એટલે કચાંથી પાણી લાવું?' ત્રીજી સમજી કે—' सરો એટલે શર—બાણ નથી તો શી રીતે મૃગને મારીને તેનું માંસ લાવી શકાય?'

આ પ્રમાણે ભિલ્લના એક જ વાકચથી તે ત્રણે સ્ત્રીએા પાતાના માટે ઉચિત ઉત્તર સાંભળીને સ્વસ્થ થઈ. ભગવાનની વાણી તાે ઉપમારહિત તથા વચનને અગાચર છે. તે વાણીથી અનેક પ્રાણીએા સમજે, તેમા શું આશ્વર્ય છે! કહ્યુ છે કે– नयसप्तशतीसप्त-भगीसगितसगतम् । शृण्वन्तो यग्दिर भग्या, जायन्ते श्रुतपारगाः ॥ २ ॥

સાતસા નચા એને સપ્તભંગીની સંગતિથી યુક્ત ભગવંતની વાણી સાભળીને અનેક ભવ્ય પ્રાણીએા શ્રૃતના પારગામો થાય છે.

3. ભગવાનના મસ્તકની પાછળ ખાર સૂચબિંબની કાંતિથી પણ અધિક તેજસ્વી અને મનુષ્યાને મનાહર લાગે તેવુ ભામાંડલએટલે કાર્તિના સમૂહના ઉદ્યોત પ્રસરેલાે છે. શ્રી વધ<sup>°</sup>માન દેશનામાં કહ્યુ છે કે–

> रूव पिच्छताण, अइदुल्लह जस्स होड मा विग्ध ॥ तो पिडिऊण तेंब, कुणति भामडल पिट्टे ॥ २ ॥

ભગવંતનું રૂપ જોનારાઓને તેનું અતિશય તેજસ્વીપણું હોવાથી સામું જોવું અત્યંત દુર્લ લ થઈ પડે છે. તેમ ન થાય તે માટે તે સર્વ તેજના એકત્રપિંડ થઈને ભગવંતના મસ્તકની પાછળ ભામંડલરૂપે રહે છે. તેથી ભગવંતનું રૂપ જોનારાઓ સુખે સુખે ભગવતની સામું જોઈ શકે છે.

૪. દયાના અદિતીય નિધિ સમાન ભગવાન જે જે સ્થળે વિહાર કરે છે તે તે સ્થળે સર્વ દિશાઓમાં પચીશ પચીશ યોજન અને ઊ ચે નીચે સાડાબાર સાડાબાર યોજન એમ સવાસા યોજન સુધીમાં ૧પૂર્વે થયેલા જવરાદિક રાગા નાશ પામે છે અને નવા રાગ ઉત્પન્ન થતા નથી.

પ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે લગવાનની સ્થિતિથી સવાસા યાજન સુધીમાં પ્રાણીઓએ પૂર્વ ભવમાં ખાંધેલા અને જાતિથી ઉત્પન્ન થયેલા (સ્વાભાવિક) વૈર પરસ્પર ખાધાકારી થતા નથી.

દ. ઉપર કહ્યા પ્રમાણેના સવાસા યાજન સુધીમાં ઈ તિએા (સાત પ્રકારના ઉપદ્રવ), તથા ધાન્યાદિકને નાશ કરનારા તીડા, સ્ડા અને ઉંદર વગેરે ઉત્પન્ન થતા નથી.

૧ આ પ્રમાણે અગિયારમા અતિશય મુધી સમજવુ.

- ૭. ઉપર કહી તેટલી ભૂમિમાં મારી (મરકી) દુષ્ટ દેવતાદિકે કરેલા ઉત્પાત (ઉપદ્રવ) અને અકાલ મૃત્યુ થતા નથી.
- ૮. તેટલી ભૂમિમાં અતિવૃષ્ટિ એટલે ઉપરાઉપર નિરંતર વરસાદ થતાે નથી, કે જેથી ધાન્ય માત્ર કાેહી જાય.
- ૯. તેટલા સ્થળમાં અનાવૃષ્ટિ—સર્વથા જળના અભાવ થતા નથી. તેટલા સ્થળે દુર્ભિક્ષ–દુષ્કાલ પડતા નથી.
- ૧૧. પાતાના રાજ્યના લક્ષ્કરના લય હિલ્લડ વગેરે) તથા બીજા રાજ્ય સાથે યુદ્ધ વગેરે થવાના ભય ઉત્પન્ન થતા નથી.

આ પ્રમાણે કર્મ ક્ષયજન્ય ૧૧ અતિશયા જાણવા.

હવે દેવતાઓએ કરેલા ઓગણીશ અતિશયા આ પ્રમાણે છે:-

પ્રભુ વિચરતા હાય ત્યારે આકાશમાં દેદી પ્યમાન કાંતિવાળું, ધર્મ ના પ્રકાશ કરનાર ધર્મ ચક આગળ ચાલે.

આકાશમા શ્વેત ચામર ખન્ને ખાજુ ચાલે.

આકાશમાં નિર્મલ સ્ફ્રેટિક મણિનુ રચેલું પાદપીઠ સહિત સિહાસન ચાલે.

૪. આકાશમાં ભગવાનના મસ્તક પર ત્રણ છત્ર રહે.

પ. આકાશમાં રત્નમય ધમ<sup>લ્</sup>વજ પ્રભુની આગળ ચાલે. સર્વ<sup>લ્</sup> ધ્વજની અપેક્ષાએ આ ધ્વજ અત્યત્ત માેટા હેાવાથી તે ઇન્દ્ર-ધ્<mark>વજ પ</mark>ણ કહેવાય છે

આ પાચે અતિશયો જયાં જયાં જગદ્ગુરુ ભગવાન વિહાર કરે ત્યાં ત્યાં આકારામાં ચાલ્યા કરે છે અને જયાં જયાં ભગવાન ખેસે ત્યાં ત્યાં યથાયોગ્ય ઉપયોગમાં આવે છે. એટલે કે—ધમ<sup>૧</sup>ચક તથા ધમ<sup>૧</sup>ધ્વજ આગળના ભાગમાં રહે છે, પાદપીઠ પગ તળે રહે છે, સિહાસન ઉપર પ્રભુ ખેસે છે, ચામરા વીંઝાય છે અને છત્રો મસ્તક પર રહે છે.

- દ. માખણ જેવાં કોમળ, સુવર્ણનાં નવ કમલાે દેવા રચે છે, તેમાં બે કમળ ઉપર તીર્થ કર ભગવંત પાતાના બે પગ રાખીને ચાલે છે. ખાકીનાં સાત કમળા ભગવાનની પાછળ રહે છે. તેમાંથી બે બે કમળો કમસર ભગવાનની આગળ આવ્યા કરે છે.
- 9. તીર્થ કરના સમવસરણ વખતે મણિના, સુવર્ણના અને રૂપાના એમ ત્રણ ગઢ દેવતાએ રચે છે. તેમાંના ભગવાનની પાસેના પહેલા ગઢ (પ્રાકાર) વિચિત્ર પ્રકારનાં રત્નાના વૈમાનિક દેવતાએ ખનાવે છે. બીજો એટલે મધ્ય પ્રાકાર સુવર્ણના જ્યાતિષી દેવા ખનાવે છે અને ત્રીજો એટલે ખહારના પ્રાકાર રૂપાના ભવન–પતિ દેવતાએ રચે છે.
- ૮. તીર્થ કર ભગવત જયારે સમવસરખુમાં સિહાસન પર ખીરાજે છે, ત્યારે તેંંઓનું મુખ ચારે દિશાઓમાં દેખાય છે. તેમાં પૂર્વ દિશા તરફ મુખ રાખીને પ્રભુ પાતે જ ખિરાજે છે. ખાકીની ત્રણ દિશામાં ભગવતના પ્રભાવથી ભગવંત જેવાં જ ત્રણ રૂપ દેવતાઓ વિકુવે છે. તે રચવાના હેતુ એ છે કે સર્વ દિશાઓમાં ખેઠેલા દેવા વગેરેને પ્રભુ પાતે જ અમારી સામે ખેસીને અમને ઉપદેશ આપે છે, એવા વિશ્વાસ આવે.
- ૯. જ્યાં જયાં પ્રભુ સ્થિતિ કરે છે તે તે સ્થળે ભગવતની ઉપર દેવતાએ અશાકવૃક્ષ રચે છે. તે અશાકવૃક્ષ ઋષભસ્વામીથી આરંભીને શ્રી પાર્શનાથ સ્વામી સુધી તેવીસ તીર્થ કરા ઉપર તેમના પાતાના શરીરના માનથી ખારગુણા ઊચા રચવામાં આવે છે અને મહાવીર સ્વામી ઉપર ખત્રીસ ધનુષ ઊચા રચવામાં આવે છે. કહ્યુ છે કે—

उममस्म तिन्नि गाउ य, बत्तोम घणुणि वद्धमाणस्स । सेसजिणाणममोओ, सरीरओ वारमगुणो ॥१॥

ઋષભસ્વામી ઉપર ત્રણ ગાઉ ઊંચા અશાેકવૃક્ષ હાેય છે, વર્દ્ધમાન (મહાવીર) સ્વામી ઉપર ખત્રીસ ધનુ ઊંચા હાેય છે, અને ખાકીના જિનેશ્વરા ઉપર તેમના શરીરથી આરગુણા ઊંચા હાય છે.

અહીં કાેઈ શકા કરે કે — 'આવશ્યક ચૂર્ણિમાં શ્રી મહાવીર સ્વામીના સમવસરણના પ્રસ્તાવમાં કહ્યું છે કે — ' बसोगवरपायव जिणउच्चत्ताओ बारसगृण सक्को विउव्वद्धति '— ઇન્દ્રે જિનેશ્વરની ઊંચા ઇથી ખારગુણા ઊંચા અશાક નામના શ્રેષ્ઠ વૃક્ષ વિકુર્વ્યા; ને અહીં તાે ખત્રીશ ધનુષ ઊંચા કહ્યો, તે કેમ સંભવે?'

આ પ્રશ્નનો ઉત્તર એ છે કે —' આવશ્યક ચૂિલું માં જે ખાર-ગણું ઊંચાઈનું પ્રમાણ કહ્યું છે તે કેવલ અશાકનૃક્ષનું કહ્યું છે, અને અહીં જે ખત્રીશ ધનુષનું માન કહ્યું છે તે સાલવૃક્ષ સહિત અશાક-વૃક્ષનું પ્રમાણ કહ્યું છે. અહીં પણ અશાકવૃક્ષ તા ખારગણા જ જ સમજવા. એટલે મહાવીર સ્વામીનું શરીર ઊચાઈમાં સાત હાથ છે. તેને ખારગણું કરવાથી ચારાશી હાથ એટલે એકવીસ ધનુષ ઊંચા અશાકવૃક્ષ અને તેના ઉપર અગિયાર ધનુષ ઊંચો સાલ-વૃક્ષ હાવાથી ખન્ને મળીને ખત્રીસ ધનુષનું માન સમજવું. આ પ્રમાણે પ્રવચનસારે હારની વૃત્તિમાં કહેલું છે.'

- ૧૦. જ્યાં જ્યાં તીર્થ કર વિચરે ત્યા ત્યાં કાટાઓ અધામુખ થઈ જાય છે, એટલે માર્ગમાં રહેલા કાંટાઓની અણીએ નીચી થઈ જાય છે.
- ૧૧. જ્યાં જયાં ભગવન્ત ચાલે છે ત્યાં ત્યાં વૃક્ષા ભગવાનને પ્રાથામ કરતાં હાેય તેમ નીચા નમે છે.
- ૧૨. ભગવાન લીલા સહિત જે સ્થલે વિચરે છે, ત્યાં આકા-શમા દેવદુ દુભિ વાગ્યા કરે છે.
- ૧૩. ભગવન્ત જયાં વિચરે ત્યાં સંવર્ત ક જાતિના વાચુ એક યાજનપ્રમાણ પૃથ્વીને શુદ્ધ કરીને (કચરા વગેરે દ્વર કરીને) સુગંધી, શીતલ અને મંદ મંદ તેમ જ અનુકૂળ વાય છે, તેથી

સર્વ પ્રાણીએ ને તે સુખકારી થાય છે. તે વિશે શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે —' सीयलेण सुहफासेण सुरिमणा मारुएण जोयणपरिमडलं सन्वस्रो समता सपमच्जिज्जिइ ॥ ધ

'શીતલ સુખસ્પરા વાળા અને સુગ ધયુક્ત એવા પવન સર્વ દિશાઓમાં ચોતરફ એક એક ચાજન સુધી ભૂમિનું પ્રમાર્જન કરે છે.'

૧૪. જગદ્ગુરુ જિનેશ્વર ભગવંત જ્યાં જ્યા સચાર કરે છે ત્યાં ત્યાં ચાસ, માર, પાપટ વગેરે પત્નીએા પ્રદક્ષિણા દે છે.

૧૫. જે સ્થળે પ્રભુ વિરાજે છે ત્યા ધૂળ (રજ)ને શમાવવા માટે ઘનસારાદિથી યુક્ત ગધાેદકની વૃષ્ટિ થાય છે. મેઘકુમાર દેવા આ વૃષ્ટિ કરે છે.

૧૬. સમવસરણની ભૂમિમાં ચ ૫ક વગેરે પાંચ ૨ગનાં પુષ્પાની જાનુ પ્રમાણ (ઢોંચણ સુધી ) વૃષ્ટિ થાય છે.

અહીં કાઇ શકા કરે કે – ' વિકસ્વર અને મનાહર પુષ્પાના સમૂહથી વ્યાપ્ત એવી ચાજનપ્રમાણુ સમવસરણની પૃથ્વી ઉપર જવદયામા રસિક ચિત્તવાળા મુનિઓનું રહેવું તથા જવું આવવુ શી રીતે ચાગ્ય કહેવાય? કેમકે તેથી તા જવાના વિદ્યાત થાય.'

આ શંકા ઉપર કેટલાએક એવું સમાધાન આપે છે કે— 'તે પુષ્પા દેવાએ વિકુવે'લા હાવાથી સચિત્ત જ હાતાં નથી.' પરંતુ આ મમાધાન યુક્ત નથી, કેમકે તે પુષ્પા માત્ર વિકુવે'લાં જ હાય છે એમ નથી, પરતુ જળમાં તથા સ્થલની ઉપર ઊપજેલા પુષ્પાની પણ દેવા કૃષ્ટિ કરે છે. તે વિષે આગમનમા પણ કહ્યું છે કે—

> विटहाइ वि सुरिम जलयलय दिव्वसुमनोहारि । पिकरित समैतेण दसद्धवण कुसुमवासित ।।

૧. સૂત્ર ૩૪, અતિશય ૧૬ મા

નીચાં ખીંટવાળાં, સુગધવાળાં, અને જળ-સ્થળમાં ઉત્પન્ન થયેલાં અને દિવ્ય એવાં પંચરંગી પુષ્પાની વૃષ્ટિ દેવતાએ ચાતરફ વિસ્તારે છે.

આ પ્રમાણેના સિદ્ધાન્તના પાઠ જોઈ કેટલાએક સ્વમતિકલ્પનાથી એવા ઉત્તર આપે છે કે-''જે સ્થળે મુનિઓ બેસે છે તે સ્થળે દેવતાઓ પુષ્પવૃષ્ટિ કરતા નથી," પણ આ ઉત્તર પણ સત્ય નથી, કેમકે મુનિઓ જે સ્થળે બેઠા હાય ત્યાં જ કાષ્ઠની જેમ સ્થિર તેઓએ બેસી જ રહેવું જોઈએ, એવા કાઈ નિયમ નથી. કારણવશે તેઓનું ગમન—આગમન પણ સંભવે છે. અહીં સર્વ ગીતાર્થોને માન્ય એવા ઉત્તર એ છે કે-''જેમ માત્ર એક ચાજન જેટલી અમવસરણભૂમિમાં અપરિમિત સુર, અસુર અને તિયે' ચાને કાંઈ પણ બાધા થતી નથી, તેમ જાનુ પ્રમાણ પુષ્પાના સમૂહ ઉપર મુનિ-ગણ વગેરે જનસમૂહના ચાલવાથી પણ તે પુષ્પાને કાંઈ પણ બાધા થતી નથી, એટલું જ નહીં કિન્તુ જાણે અમૃતરસથી સિચન કરાતાં હાય તેમ તે પુષ્પા ઊલટાં વિશેષ ઉલ્લાસ (વિકાસ) પામતાં જાય છે, કેમકે અનુપમ એવા તીર્થ કરોના પ્રભાવ અચિંત્ય છે."

૧૭. તીર્થ કરાના મસ્તકના કેશ, દાઢી, મૂછ તથા હાથપગના નખ વૃદ્ધિ પામતા નથી (નિરંતર એક જ સ્થિતિમાં રહે છે).

૧૮. તીર્થ કરોના સમીપે સર્વદા ઓછામાં ઓછા એક કરોડ ભવનપતિ વગેરે ચારે નિકાયના દેવા રહે છે.

૧૯. જિનેશ્વર ભગવત જે સ્થાને વિચરતા હાય ત્યાં નિરંતર વસંત વગેરે સર્વ ઋતુઓનાં મનાહર પુષ્પક્ળાદિકની સામગ્રી પ્રગટ થાય છે, એટલે ઋતુએ પણ બધી અનુકૂલ વતે છે

આ પ્રમાણે તીર્થ કરોના સર્વ મળીને ચાત્રીશ અતિશયોનું વર્ણન જાણવું. આ અતિશયોમાં કાેઈ ઠેકાણે સમવાયાંગની સાથે કાઈ કાંઈ ફેરફાર જેવામાં આવે છે, તે મતાંતર જાણવું. મતાંતરનુ કારણુ તાે ભગવાન સર્વ ત્ર જ જાણે.

મૂળ શ્લેહિમાં ' अतिशयान्वितम् ' અતિશયોએ કરીને યુક્ત એવું જે પદ કહેલું છે તેની આ વ્યાખ્યા કરવામાં આવી. એવા અતિ-શયોવાળા વિશ્વસેન રાજાના કુલમા તિલક સમાન અને અચિરા માતાની કુશ્ચિર્પી શુક્તિ (છીપ)ને વિષે મુક્તાફળ (માતી) સમાન સાળમાં તીથે કર શ્રી શાંતિનાથ સ્વામીને નમસ્કાર કરીને એટલે મન-વચન-કાચાની શુદ્ધિથી પ્રણામ કરીને અનેક શાસ્ત્રના અનુસારે આ ઉપદેશપ્રાસાદ થય રચુ છું.

# પરિશિષ્ટ ૧૦

શ્રી પ્રતિક્રમણસ્ત્ર–પ્રળાધટીકા

(ભાગ ૧)

લે. ધીરજલાલ ટાેકરશી શાહ પ્રકાશક જેન સાહિત્ય વિકાસમાંડળ વિલેપારલે, મુંબઇ. પૃ. ૧૩/૧૫

### પ્રતિક્રમણસૂત્ર–પ્રયાધિટીકા

#### ૩૪ અતિશયાે

- ૧. લાેકાેત્તર અદ્ભુત સ્વરૂપવાન દેહ
- ર. સુગંધિત વાસોચ્છ્વાસ
- ૩. માંસ અને રુધિરની દ્રધની માફક શ્વેતતા
- ૪. આહાર અને નીહારનું ચર્મ ચક્ષુએાવાળા માટે અદશ્યપણું
- પ. સમવસરણની રચના
- સ્થળ ભીર વાણી
- ૭. ભાષાની સર્વ દેશીયતા
- ૮. આસપાસના વિસ્તારમાંથી જવરાદિ રાેગાેના નારા
- ૯. પરસ્પરના વેરની શાંતિ
- ૧૦. પાકના નાશ કરનારી તીડ વગેરે ઇ તિના અભાવ
- ૧૧. ઉપદ્રવાના વિરમ
- ૧૨. અતિવૃષ્ટિની,
- ૧૩. અનાવૃષ્ટિનો અને
- ૧૪. દુષ્કાલની અનુત્પત્તિ

- ૧૫. સ્વચક્રભય અને પરચક્રભયના અસંભવ. આ અગિયાર અતિ-શયા જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મના ક્ષયને લીધે ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૧૬. ધર્મચકતું ફરવું
- ૧૭. ચામરનું વીંઝાલું
- ૧૮. પાદપીઠ સહિત સિંહાસનનું ચાલવું
- ૧૯. ત્રણ છત્રાનું ધારણ થવું
- ૨૦. રત્નમય ધમ<sup>૧</sup>દવજનું આગળ આગળ ચાલવું
- ૨૧. સ્વર્ણુ કમલની સ્થના થવી
- ૨૨. સમવસરણની આસપાસ ત્રણ પ્રકારના ગઢો રચવા
- ર૩. ઉપદેશ સમયે જુદી જુદી ચાર દિશામાં પ્રભુનાં ચાર મુખા દેખાવાં
- ૨૪. અશાેકવૃક્ષની રચના થવી
- ૨૫. માર્ગમાં રહેલા કાંટાએાનુ અધામુખ થવું
- ૨૬. વૃક્ષાેએ ડાળીએા ઝુકાવીને નમન કરવું
- ૨७. દેવદું દુભિનું વાગવું
- ર૮. સંવત્ત ક જાતિના પવનનું વહેવું (કે જે કચરા આદિ દ્વર કરીને સર્વ ને સુખદાયક થાય છે.)
- ર૯. પક્ષીએા વડે પ્રદક્ષિણા થવી
- ૩૦. ગ ધાેદકની વૃષ્ટિ ધવી
- ૩૧. પંચરંગી દિબ્ય પુષ્પાેની વૃષ્ટિ થવી

- ૩૨. શ્રી તીર્થ કરદેવના મસ્તકના કેશ, દાઢી, મૂછ તથા હાથ– પગના નખાની વૃદ્ધિ ન થવો
- ૩૩. કરાડા<sup>૧</sup> દેવાનું સમીપમાં રહેલું
- ૩૪. ઋતુએ અનુકૃલ મનાહર અનવી આ એાગણીશ અતિશયાે દેવતાકૃત હાેય છે.

(અતિશયોની આ ગણના શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય કૃત અભિધાન ચિતામણિના આધારે આપેલી છે.)

૧ જઘન્યથી એક કરાડ દેવતાએ ભગવતની સેવામાં સદા ભક્તિ-પૂર્વક સમુપસ્થિત હાેય છે

# પરિશિષ્ટ ૧૧

आयरियसिरिविमलसूरिविरइय

## पउमचरियं

हिदीअणुवायसिहय (प्रथम भाग पृ. १०-११)

સંપાદન – ડા. હર્મન જેકાેેેેેેોે

સંશોધક અને પુનઃ સંપાદક–મુનિ પુષ્યવિજય

હિંદી અનુવાદક-પ્રા. શાંતિલાલ મ. વારા, એમ. એ., શાસ્ત્રાચાર્ય.

પ્રકાશક—પ્રાકૃત ચંથ પરિષદ્, વારાણસી — પ

斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑

૧ આ ગ્રંથના પ્રાર ભમાં શ્રમણ ભાગવાન શ્રી મહાવીર પ્રભુના અતિશયોનુ વર્ણન છે. તે મૂળપાઠ સહિત અહીં ગુજરાતીમા રજૂ કરેલ છે.

#### पउमचरियं

रहिर खीरसवण्ण मलसेयविजिज्जिय सुरिभगन्छ ।
देह सलक्खणगुण, रिविष्पभ चेव अइविमल ।।३१॥
नयणा फन्दणरिह्या, नहकेसाऽविद्ध्या य निद्धाय ।
जोयणसय ममन्ता, मारीइ विविज्जिओ देसो ।।३२॥
जत्तो ठवेइ चलणे, तत्तो जायित सहसपत्ताइ ।
फलभरनिया य दुमा, साममिद्धा मही होइ ।।३३॥
सायिरसमा घरणी, जायइ इह अद्धमागही वाणी ।
सरए व निम्मलाओ, दिसाओ रयरेणुरिह्याओ ॥३४॥
ठायइ जत्य जिणिन्दो, तत्य य सीहासण रयणचित ।
जोयणघोसमणहर, दुन्दुहि सुरकुसुमवद्धी य ।।३५॥
एव सो मुणिवसहो अट्टमहापाहिहेरपरियरिओ ।

विहरइ जिणिन्द भाणू, वोहिन्तो भवियकमलाइ ॥३६॥

## પઉમચરિય**ં** (ભગવન્તના અતિશચેા )

२ु(धर - (२४त ) इध केवुं श्वेत छे. १

દેહ – મેલ અને પરસેવાથી રહિત, સુગંધવાળા, સર્વ ઉત્તમ લક્ષ્ણા અને ગુણાવાળા, સૂર્ય સમાન તેજસ્વી અને અતિ નિર્મલ છે.

આંખા - નિર્નિમેષ (સ્પંદ - પલક રહિત) છે.

નખા અને વાળ – અવસ્થિત અને સ્નિગ્ધ છે.

(ચારે ખાજુના સા ચાજન સુધીના પ્રદેશ ) મારી વગેરે રાગા — ઉપદ્રવાથી રહિત છે.

સહસાદલ કમળો – જ્યાં ભગવન્ત પગ મૂકે છે, ત્યાં પગ નીચે નિર્મિત થાય છે.

વૃક્ષા – ફળોના ભારથી નમેલ છે.

પૃથ્વી – ધાન્યથી પરિપૂર્ણ છે.

ભૂમિ – દર્પણ જેવી સ્વચ્છ થઈ જાય છે.

વાણી – અર્ધ માગધી છે.

ર અહીંથા શરૂ થતા વાકચ-રચનામાં જે વસ્તુ મુખ્ય છે, તેનુ નામ પ્રથમ લખલ છે

દિશાએ। – શરદઋતુની જેમ રજ અને રેણુથી રહિત છે.

રત્નખત્રિત સિહાસન – જયાં ભગવાન ખેસે છે, ત્યાં ગાેઠવાઈ જાય છે.

દુન્દુભિ – એક ચાજન સુધી મનાહર દેશ કરે છે. પુષ્પવૃષ્ટિ – દેવતાએા, કરે છે.

આ રીતે અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યોથી પરિકરિત ( યુક્ત ) તે મુનિવૃષભ જિનેન્દ્ર – દિવાકર ભવ્ય જનરૂપ કમળોને વિકસાવતા વિહરે છે.

# યરિશિષ્ટ : ૧ ર

100

શ્રી ચતિવૃષભાચાર્ય વિરચિત

तिलोयपणात्ती<sup>१</sup>

ચતુર્થ મહાધિકાર, ગાથા ૮૯૫/૯૨૮

૧. આ ગ્રથ **લાેકપ્રકાશ** જેવા સગ્રહ ગ્રંથ છે. દિગળર જૈન સંપ્રદાયને માન્ય અતિશયા અને પ્રાતિહાર્યોનું નિરૂપણ આ ગ્રથમા જે રીતે છે, તે રીતે અહી ગુજરાતીમા આપેલ છે.

### તિલાયપણ્ણત્તી ( ૩૪ અતિશયા)

જન્મથી જ સાથે રહેનારા ૧૦ અતિશયા :

- ૧. સ્વેદ્દ રહિતતા
- ર. નિર્મલ શરીરતા
- ૩. દ્રધ જેવું ધવલ રુધિર
- ૪. વજા ઋષભનારાચ સંહેનન
- ૫. સમચતુરસસંસ્થાન
- ६. અનુપમ રૂપ
- ७ नृपर्यं पष्टसभान ७त्तम गधनुं धारणु
- ૮. એક હુજાર આઠ લક્ષણે.
- ૯. અનત **ખલ**–વીય<sup>°</sup>
- ૧૦. હિત, મિત અને મધુર ભાષણ

ઘાતિકર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થતા અને કેવલગ્રાન પછી પ્રગટ થતા ૧૧ અતિશયા .

- ૧. પાતાની પાસેથી ચારે દિશાઓમાં સાે યાજન સુધી સુભિક્ષતા
- ર. આકાશગમન

- 3. હિસાના અભાવ
- ૪. ભાજનના અભાવ
- ૫. ઉપસર્ગ ના અભાવ
- સર્વ તરફ મુખ કરીને સ્થિત હોવું
- ૭. છાયા રહિતતા
- ૮. નિર્નિમેષ દૃષ્ટિ
- ૯. વિદ્યાંઓની ઈશતા
- ૧૦. સજવ હાેવા છતા પણ નખ રાેમાેનું ન વધવું
- ૧૧. ૧૮ મહાલાષાએા, ૭૦૦ ક્ષુદ્ર લાષાએ અને સંજ્ઞી જવાની સમસ્ત અક્ષર અનક્ષરાત્મક સર્વ લાષાએામાં તાલુ, દાંત, એાઠ અને કંઠના વ્યાપાર વિના એક જ કાળે ભવ્ય જવાને ઉપદેશ આપવા. લગવાન શ્રી જિનેન્દ્ર પરમાત્માના સ્વલાવથી અસ્ખલિત અને દિવ્યધ્વનિ ત્રણુ સંધ્યાએ નવ, મુહૂર્ત સુધી નીકળે છે અને એક ચાજન સુધી જાય છે. એ સિવાય શ્રી ગણુધર લગવન્ત, ઇન્દ્ર, ચક્રવર્તી વગેરેના પ્રશ્નને અનુરૂપ અર્થના નિરૂપણ માટે એ ધ્વનિ શેષકાળમા પણ નીકળે છે.

### દેવકૃત ૧૩ અતિશયા .

- ૧. શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાના માહાત્મ્યથી સંપ્યાતા યાજના સુધી વન અસમયમાં જ પાંદડાં, પુષ્પા અને ક્ળાેની વૃદ્ધિથી સંયુક્ત થાય છે.
- ર. કાટા, કાંકરા વગેરેને દ્વર કરતાે સુખદાયક પવન વહેતાે રહે છે.
- ૩. જીવાે વૈરભાવના ત્યાગ કરી મૈત્રીભાવથી રહે છે.
- ૪ તેટલી ભૂમિ દર્પણ જેવી સ્વચ્છ અને રતનમય અની જાય છે

- પ. સૌધર્મ ઇન્દ્રની આગાથી મેઘકુમાર દેવા સુગંધિ જલની વર્ષા કરે છે.
- ૬. દેવતાઓ વૈકિય શક્તિથી ફળાના ભારથી નમેલાં સુદર વૃક્ષા અને જવ આદિ સસ્યા (ખેતરમાં ઊગેલ ધાન્ય)ની રચના કરે છે.
- ૭. સર્વ જુવાને નિત્ય આનંદ ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૮. વાયુકુમાર દેવ વૈક્રિય શક્તિથી શીતલ પવન ચલાવે છે.
- e. કૃવાએા, તળાવા વગેરે નિર્મલ જલથી પરિપૂર્ણ થઈ જાય છે.
- ૧૦. આકાશ ધુમાડાે, ઉલ્કાપાત આદિથી રહિત થઈ જાય છે.
- ૧૧. સર્વ જીવાને રાગાદિની ખાધા થતી નથી.
- ૧૨ ચક્ષેન્દ્રોનાં મસ્તકો પર રહેલ અને કિરણે!થી ઉજ્જવલ એવાં ત્રાર દિવ્ય ધર્મચક્રેા જોઈ ને લેોકેા આશ્ચર્યચકિત થાય છે.
- ૧૩. શ્રી તીર્થ કર લગવંતની ચારે દિશાઓમાં (વિદિશાઓથી સહિત) છપ્પન સુવર્ણ કમલ, એક પાદપીઠ અને વિવિધ પ્રકા-રનાં પૂજનદ્રબ્યા હાય છે.

#### અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્ય

૧. અશાકવૃક્ષ-શ્રી ઋષભદેવ આદિ તીર્થ કર ભગવતાને જે વૃક્ષ નીચે કેવલગ્ગન થાય છે, તે જ વૃક્ષ તેઓના અશાકવૃક્ષ કહે-વાય છે. શ્રી ઋષભાદિના અશાકવૃક્ષા આ રીતે હતાં: 'ન્યચેષક, 'સપ્તવર્ણ, <sup>ક</sup>શાલ, 'સરલ પપ્રિયંગુ, 'પ્રિયગુ, હશિરીષ, 'નાગ, "અક્ષ, 'બધૂલી, ''પલાશ, ''તે દ્દ, લકતિલક, 'પ્રપીપળ, 'પદ્ધિપણ, ''નન્દી, હતિલક, ''આમ્ર, 'લક કેલિ, ''વ્ય પક, ''અકુલ, ''મેષશૃ ગ, ''ધવ અને ''શાલ.

આ અશોકવૃક્ષા લટકતી માળાએાથી સહિત ઘંટાઓના સમૂહાથી રમણીય અને પલ્લવ, પુષ્પ આદિથી નમી ગયેલી શાખાએાથી શાભતાં હાય છે. અશાકવૃક્ષ શ્રી તીર્થ કર ભગવંત કરતા ખાર ગણા ઊંચા હાય છે. આ અશાકવૃક્ષને જોઈ ને ઇન્દ્રનું ચિત્ત પણ પાતાના ઉદ્યાનવનામાં રમતું નથી.

- ર. છત્ર–સર્વ તીર્થ કરોને ચદ્રમંડલ જેવા ઉજ્જવલ અને મુક્રતા-કૃળાના (માતીઓના સમૂહના પ્રકાશથી સહિત ત્રણ છત્ર શાભતા હાય છે.
- 3. સિંહાસન–તે તીર્થ કરોનુ નિર્મલ સ્ફટિક રત્નથી નિર્મિત અને ઉત્કહ્ટ રત્નોના સમૂહથી ખચિત જે વિશાળ સિંહાસન હાય છે, તેનું વર્ણન કરવા માટે કાેેે સમર્થ છે ?
- ૪. ભક્તગણાથી વેષ્ટિતતા—ગાઢ ભક્તિમા આસક્ત, હાથ જોડેલા વિકસિત મુખ કમળવાળા ગણા (જનસમૂહા) પ્રત્યેક તીર્થ કરને વીંટળાઈ ને વેરીને) રહેલા હાય છે.
- પ. દેવદું દુભિ-'' વિષય કષાયામાં અનાસકત અને માહથી રહિત થઇ ને શ્રધ જિનપ્રભુના શરણે જાએા,'' એમ ભગ્ય જીવાને કહેવા માટે જ જાણે દું દુભિ વાદ્યા ગંભીર શખ્દ ન કરતું હાય!
- દ. યુષ્યવૃષ્ટિ—શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવાનનાં ચરાલુકમળોના મૂલમાં ઉત્તમ ભક્તિ યુક્ત દેવાએ કરેલ યુષ્યવૃષ્ટિ થાય છે. યુષ્પા યુણયુણ કરતા ભમરાએાથી વ્યાપ્ત હાય છે.
- છ. ભામાં ડલ—દર્શન માત્રની સાથે જ સર્વ લાેકાેને સેંકડાે ભવેતનુ ગ્રાન (જાતિસ્મરણ) કરાવનાર અને કરાેડાે સૂચાે સમાન ઉજજ્વલ શ્રી તીર્થ કર ભગવંતાનું પ્રભામ ડલ જયવંતું વર્તે છે.
- ૮. ચામર–મૃણાલ, કુદપુષ્પ, ચંદ્રમા અને શંખસામાન શ્વેત અને નમેલા દેવતાઓના હાથા વડે વીંઝાતા ચામરા વડે ભક્તિ કરાતા શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવત જયવતા વતે<sup>લ</sup> છે

ચાત્રીશ અતિશયાને પ્રાપ્ત, આઠ મહાપ્રાતિહાર્થથી સ યુક્ત, ભબ્ય જીવાના માેક્ષને કરનારા અને ત્રણે ભુવનના નાથ એવા ત્રા તીર્થ કર ભગવંતાને હું નમસ્કાર કર્ું છું.

### 张 郑 郑 郑 郑 郑 郑 郑 郑 郑

## પરિશાષ્ટ ૧૩

ઉद्योतनस्रि विश्चित

( કુવલયમાલા 1)

( ગુજેરાનુવાદ )

સમવસરણનુ વર્ણન

૧ આ ગ્રથ ( પૃ. ૧૬૧/૬૨ ) માર્થા એક જ દેવતાએ ભક્તિપૃર્વં ક રચેલ શ્રી ધર્મનાથ તીર્થ કર ભગવંતના સમવસરણનુ વર્ષ્યન અહીં આપેલ છે દેવનાઓ કેવા ઉત્સાહ અને આન દપૂર્વક ભગવત તરફ આવવા માટે નીકળે છે, તે વર્ષન અહી ખાસ વાચવા જેવુ છે. વિશેષાર્થીએ માટે મૂલ પ્રાકૃત ગ્રથ પણ જોવા જેવા છે

પ્રાકૃત ત્રથ (પ્રકાશક . સિંઘા સિરીઝ, ભારતીય વિદ્યાસવન, મુળઈ, • મુ પૃ. ૯૬ ૫ કિત ૧૦ થો પૃ ૯૭ ૫ ક્તિ ૨૪ સુધી )

ત્યારે ભરતક્ષેત્રમાં શ્રી ધર્મનાથ ભગવાનનું તીર્થ પ્રવર્તી રહ્યુ હતું.

### સમવસરણ સમયે દેવપ્રવૃત્તિ

એ સમયે દેવ સેનાપતિએ કરાવેલા ઘ ટનાદના પહેંઘા ઊછળ્યા. તે પડવાનાં પુદ્દગુલાે અથડાવાથી દેવઘટાે વાગવા લાગ્યા. ઘટાર-વથી ખાકીનાં દેવવાજિત્રો પણ વાગવાં શરૂ થયાં. તેના શખ્દથી દેવસુવતીએા હુંકાર શખ્દ કરવા લાગી. હુંકાર શખ્દના શ્રવણથી વિસ્મિત અતેલા દેવા પ્રિયાના મુખ ઉપર ચૂપળ દૃષ્ટિ સ્થાપન કરવા લાગ્યા. ચપળ નજરે જેવાથી ગંધર્વના ગીતરવમાં ભગ પડચો. ભાંગ પડવાથી અપ્સરાએાનાં નૃત્યના તાલ, લય, માગ<sup>૧</sup> વગેરે નાશ પામ્યા અને તેથી હોભાયમાન થયેલી અપ્સરાએાના કલરવ શખ્દથી આકાશ—મંડળ ભરાઈ ગયુ. એ પ્રમાણે દેવભવનામા અણધાર્યા આસનક પ થયા, કાલાહલ ઊછજ્યા અને તેના પડદા ફ્લાયા એટલે સુરવરાએ પૂછ્યું, "અરે આ શુ છે?" એટલે પ્રતિહારીએ વિનંતિ પૂર્વ કહ્યું, " હે દેવ! જં ખૂદ્ધીપના દક્ષિણુ ભરતખંડના મધ્યભાગમાં જેમને કેવળગ્રાન ઉત્પન્ન થયું છે તે શ્રી ધર્માનાથ તાથ કર વિચરી રહેલા છે. તેથી તેમના સમવસરણમાં ભક્તિથી નમેલા મસ્તકવાળા દેવસમૂહથી પરિવરેલા ઇન્દ્ર મહારાજની સાથે જવું જોઈએ." તે સાભળી સર્વ દેવાએ ' સુધર્મ છે જેમના એવા ધર્માજનેશ્વરને નમસ્કાર હા,' એમ કહી નમસ્કાર કર્યા. તેમ કરીને ઇન્દ્ર વગેરે દેવા तैयार थया. ते डेवी रीते केम डे-

એકદમ ઊંચે દોડતા શ્રેષ્ઠ રથા, બીજાં ઘણાં વાહના અને વિમાનાથી આકાશમાર્ગ રોકાઈ ગયા છે. અત્યંત આનં દવાળા દેવા કલરવ કરી રહ્યા છે અને હર્મવશ અની એકીસાથે ખૂમા પાડી રહ્યા છે. દેવાની પ્રૌઢ દેવાગનાઓ વિલાસપૂર્વ ક ધવલ મ ગલ ગીતા ગાઈ રહી છે. અને રતનાં અનાવેલાં નુપૂરની ઘૂઘરીઓના રણુકાર થઈ રહ્યા છે. ઉત્તમશ ખ, પડક, ભેરી, અલર વગેરેના મધુર શખ્દોના પડઘા સંભળાઈ રહેલા છે. નાસ્દ, તું ખરું, વીણા, વેણ

વગેરેના મધુર ધ્વનિએા થઈ રહેલા છે. ઉત્કૃષ્ટ સિંહનાદના શખ્દેા ઊછળી દિશામાંડળને પૂરી દે છે. આ પ્રમાણે કીડા અને શખ્દ કરતાં જેમનાં આંગમાં હર્ષનાદ સમાતા નથી તેવા દેવા પ્રભુના સમવસ-રણુ તરફ જઈ રહ્યા હતા. એ પ્રમાણે તેઓ ચંપાપુરીમાં પહાંચ્યા.

પદ્મસાર દેવે ઇન્દ્ર મહારાજને વિનંતી કરી કે—'' હે દેવ! જો આપની અનુત્રા હાય તાે હું એકલાે જ શ્રી ધનિનાય પ્રભુનું સમવસરણુ ખનાવુ.'' ઇન્દ્ર મહારાજે કહ્યું, '' ભલે, એમ હાે!'' આમ કહેતાની સાથે શુ થયું ? જેમ કે—

#### સમવસરણની રચના

એક ચાજનભૂમિમા ધમધમતાે વાચુ તીક્ષ્ણુ કાંકરા, તૃણુ, ધૂળ વગેરે નકામી વસ્તુએાના કચરા સાફ કરવા લાગ્યા. પવનથી ઊઠતી ધૂળને શાન્ત કરવા, સુગ ધી ગ ધયુક્ત, અને જેનાં વાદળાં દેખાતાં નથી એવા વસ્સાદ વરસવા લાગ્યે. ત્યાર પછી પુષ્પરસનાં બિન્દુમા લુખ્ધ ભ્રમસ્ત્રેણિએાના ગુંજારવ જેની ઉપર થઈ રહેલા છે, એવાં કલ્પવૃક્ષનાં કૂલના ઢગલા, દીટાં નીચેની ખાજુ રહે તેવી રીતે, પડવા લાગ્યાં. પછી તે દેવના પરિવારે વિવિધ પ્રકારનાં રંગવાળા મ**િ** રત્નનાં કિરણ એકત્ર થવાથી અનેલા મેઘધતુપ્યની શાેભાના દેખાવ આપતા સુંદર ગઢ બનાવ્યા. આ પ્રથમ ગઢની તરત બહાર ઉત્તમ દિવ્ય સુવર્ણથી અનાવેલા, સ્તનથી પ્રકાશિત શિખરવાળા બીજો ગઢ દેવતાએ રચ્ચાે. તેના દ્વંકા અંતરે સ્કુરાયમાન કાંતિવાળાં ઊ ચાં શિખરાથી શાભતા ત્રીને ગઢ રજતમય પણ જલદી બનાવ્યા. પછી ઊંચા સુવર્ણના તાેરણુવાળા શિખર ઉપર શ્રેષ્ઠ મણિના બનાવેલ વરાહ, હાથી, સિંહ, ઘાડા, સરભ, સસલાં, સાબર વગેરે જેમાં આલેખેલાં છે તેવી ક્રરકતી ધ્વજાઓથી ચુક્ત¹, મણિએાની ઘડેલી પૂતળીએાની શાેભાથી શાેભતાે,' જ્યાં ત્રામરા વીંઝાઈ રહેલા છે, સુગે ધી મહેક મારતા ધૂપ સળગી રહેલા છે, લાંખી પુષ્પની માળાંં લટકી રહેલી છે અને નાની ધ્વજા ક્રેરકી રહેલ છે એવા <sup>3</sup> તથા માતીઓની મનાહર માળાઓથી યુકત ′

૧-૨-૩-૪ આ ળધા દારસમૂહના વિશેષણા છે

દ્વારા સમૂહ તત્લુણ અનાવ્યા. ત્યાર પછી શ્રેષ્ઠ કનકપદ્મથી વિભૂષિત, વિકસિત નીલકમલ અને પુષ્પાથી સુશાભિત, અતિ નિર્મળ જળથી ભરેલી વાપિકાઓની દ્વારાની પાસે રચના કરી. તે પછી પવનથી કંપતાં પલ્લવાવાળા અને વિકસિત પુષ્પાની સુગંધવાળા ઉત્તમ આંખા, ચંપા, અશાક વગેરે સારી જાતનાં વૃક્ષાવાળાં વનના મધ્યભાગમાં તે દેવે ઊંચું, મેરુપર્વત જેવું સ્થિર, શ્રેષ્ઠ અને મણિમય એવું ભગવન્તનું સિંહાસન અનાવ્યું. ત્યાર પછી પ્રસરેલાં કિરણાવાળું ઝળહળતું પ્રભુનું ભામંડલ રચ્યુ. એટલામાં એકદમ દેવતાઓએ ઉત્તમ દુંદુભિ વગાડી. તે પછી કામળ નવપલ્લવની શ્રેણિયુક્ત, પવનથી કંપતા, ગુચ્છાએથી શાભતા, અને પ્રભુનાં શરીર કરતાં ખાર ગણા ઊંચા મનાહર અશાકવૃક્ષની રચના કરી. તે પછી ત્રિભુવનના સ્વામીપણાના ચિદ્ધરૂપ ચદ્રની શ્રેણિ માફક ઉજ્જવલ અને સ્ફટિકમય ત્રણ છત્રની રચના કરી.

બન્ને બાજુ શકેન્દ્ર અને ઇશાનેન્દ્ર બે ચામરા ઢાળવા લાગ્યા, ઉત્કૃષ્ટ સિંહનાદ થવા લાગ્યા, અને દિવ્યપુષ્પાની વૃષ્ટિ થઈ. એ વખતે ધર્મનાથ તીર્થ કર ભગવતે દેવનિર્મિત સુવર્ણ કમળા ઉપર પગ સ્થાપન કરતા કરતાં કિલ્લાના પૂર્વ દ્વારમાંથી પ્રવેશ કર્યો. તે પછી દેવતાઓ વડે સ્તવાતા ભગવંતે ચૈત્યવૃક્ષને ત્રણ પ્રદક્ષિણા આપી. ભગવંત પૂર્વા ભમુખ બેઠા. ત્રણ દિશામાં પ્રભુના રૂપ જેવાં ત્રણ રૂપા પ્રભુના પ્રભાવે ખની ગયાં.

#### યવ<sup>6</sup>દા

ત્યાર પછી ગણધરા પ્રભુને નમન કરી એમની જમણી ખાજુ છેઠા. તેમની પાછળ કેવળીએ અને બાકીના સાધુએ સમવસ-રણની પર્ષ દામાં છેઠા. પછી વૈમાનિક દેવી, સાધ્વી અને બીજાએ છેઠાં. કાેઈ જગ્યા પર વૈમાનિક દેવા, કાેઈ જગ્યા પર ભવનપતિ દેવા, કાેઈ જગ્યા પર જ્યાતિષ દેવા અને કાેઈ જગ્યા પર વ્યાતર દેવા હતા. કાેઈ જગ્યા પર વ્યતર દેવીએ, કાેઇ જગ્યા પર જ્યાતિષ દેવીએ, કાેઈ જગ્યા પર નગર લાેકાે અને કાેઈ જગ્યા પર રાજા અને ઇન્દ્રો હતા. જન્મથી પરસ્પર વેરિવરાધવાળાં સર્વ પ્રાણીએ કિલ્લાની અદર વૈરિવરાધ છાડીને નિર્ભયપણે બેઠાં હતાં. આ પ્રમાણે ધર્મનાથ ભગવાનના સમવસરણમાં એક યાજન સુધી નિયંત્રણ રહિત, વિકથા વગરનાં, વૈરમુક્ત અને ભય રહિત સવે બેઠાં હતાં. પછી ભગવાન યાજનગામિની વાણીથી 'નમો તિત્यस्म' એવું ગંભીર અને મધુર વચન બાલ્યા. ભગવન્ત આટલું બાલ્યા ત્યાં તા સુરેન્દ્રો, અસુરેન્દ્રો વગેરેએ હસ્તકમલની અંજલીની શાભા સાથે જિનેન્દ્રને નમસ્કાર કર્યા. સવે સંગ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવાને વિષે પ્રભુની એક જ ભાષા દરેકને પાતપાતાની ભાષામાં પરિણુમે છે. નાળિયા વગેરે પણ પ્રભુના ઉપદેશમા વિકલ્પ કે શંકારહિત અની જાય છે.

# 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑

# પરિશાષ્ટ ૧૪

૧૮ દેાષોથી રહિત તે જ ભગવાન

तपोगणगगनदिनमणि—न्यायांभोनिधि—श्रीमद्विजयानन्दसूरीश्वरजी प्रसिद्ध नाम श्रीआत्मारामजी महाराज विरचित

> जैन तत्त्वादश<sup>१</sup> (पूर्वीर्घ)

斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑

યુ ૯/૧૫ થી આ વર્ણન અક્ષરશ: ઉદ્ધૃત કરેલ છે, ભાષા પૂ. આત્મારામજી મની પાતાની છે

ए पूर्वोक्त चार मूलातिशय और आठ प्रातिहार्य एव वारा गुणो करी विराजमान अर्हन्त भगवन्त परमेश्वर है। और अठारह दूषण कर के रहित है। मो अठारह दूषणो के नाम दो श्लोक कर के लिखते हैं।

> अन्तराया दानलाभवीर्यभोगोपभोगगाः। हासो रत्यरती भीतिर्जुगुप्सा भोक एव च।। कामो मिथ्यात्वमज्ञान निद्रा चाविरतिस्तथा। रागो हैपश्च नो दोपास्तेषामण्टादशाप्यमी।।

> > (अभि. चि. का १, श्लो ७२-७३)

इन दोनो एलोको का अर्थ: १. 'दान देने में अन्तराय×' २ 'लाभगत अन्तराय ' ३. 'वीर्यगत अग्तराय ' ४. जो एक वेरी भोगिये सो भोग-पुण्पमालादि, तद्गत जो अतराय सो 'भोगान्तराय ' ५ जो वार वार भोगने में आवे सो उपभोग. स्त्री आदि, घर आदि, ककण कुण्डलादि, तद्गत जो अन्तराय सो 'उपभोगान्तराय '६. 'हास्य '-हसना, ७. 'रित'-

<sup>×</sup>जो कर्म आत्मा के दान, दान, वीर्य, भोग और उपभोग रूप शक्तियों का घात करता है उसे अन्तराय कर्म कहते हैं। उसके दानान्तराय, लाभान्तराय, वीर्यान्तराय, भोगान्तराय और उपभोगान्तराय ये पाच भेद है।

१. दान की सामग्री उपस्थित हो, गुणवान् पात्र का योग हो और दान का फल ज्ञात हो तो भी जिस कर्म के उदय से जीव को दान करने का उत्साह नहीं होता वह 'दानाम्तराय' है।

पदार्थों के ऊपर प्रीति, द. 'अरित '-रित से विपरीत सो अरित, ६ 'भय '- मद्त प्रकार का भय, १०. 'जुगुद्सा '-घृणा मलीन वस्तु को देखकर नाक चढाना. ११. 'शोक ' चित्त का विकलपना, १२. 'काम '-मन्मय. स्त्री-पुरुष-नपुसक इन तीनो का वेदिवकार, १३ 'मिथ्यात्व '-दर्शन मोह-विपरीत श्रद्धान. १४. 'अज्ञान '-मूढपना १५. 'निद्रा' सोना. १८ 'अविरित '-प्रत्याख्यान से रिहतपना. १७. 'राग'-पूर्व सुखो का स्मरण और पूर्व सुख व तिसके साधन में गृद्धिपना. १८. 'द्रेष '-पूर्वदु:खो का स्मरण और पूर्वदु:ख वा तिस के साधन विषय कोछ। यह अढारह दूषण जिन में नहीं सो अर्हन्त भगवन्त परमेश्वर हैं। इन अठारह दूषण में से एक भी दूषण जिम में होगा सो कभी भी अर्हत भगवत परमेश्वर नहीं हो सकता।

#### अठारह दोषो की मीमासा:

प्रश्न: दानान्तराय के नष्ट होने से क्या परमेश्वर दान देता है ? अरु लाभान्तराय के नष्ट होने से क्या परमेश्वर को भी लाभ होता है ?

२ दाता उदार हो दान की वस्तु उपस्थित हो याचना में कुशलता हो तो भी जिस कर्म के उदय से याचक को लाभ न हो सके वह लाभान्तराय हैं। अथवा योग्य सामग्री के रहते हुवे भी जिस कर्म उदय से जीव को अभीष्ट वस्तु की प्राप्ति नहीं होती, उसकी 'लाभान्तराय' कहते हैं।

३. वीर्य का अर्थ सामर्थ्य है। वलवान हो, नीरोग हो और युवा भी हो तथापि जिस कर्म उदय से जीव एक तृणको भी टेढा न कर सके वह 'वीर्यान्तराय' है।

४. भोग के साधन मौजूद हो, वैराग्य भी न हो, तो भी जिस कमं के उदय से जीव भोग्य वस्तुओं को भोग न सके वह भोगान्तराय 'है।

५ उपमोग की सामग्री मौजूद हो, विरितिरहित हो तथापि जिस कमं के उदय से जीव उपभोग्य पदार्थों का उपभोग न कर सके वह ' उपभोगान्तराय' है।

तथा वीर्यान्तराय के नष्ट होने से क्या परमेश्वर शक्ति दिखलाता है ? तथा भोगान्तराय के नष्ट होने मे क्या परमेश्वर भोग करता है ? उपभोगान्तराय के नष्ट होने से—क्षय होने से क्या परमेश्वर उपभोग करता है ?

उत्तर: पूर्वोक्त पाचो बिघ्नो के क्षय होने से मगवन्त में पूर्ण पाच शिक्तयाँ प्रकट होती है। जैसे—निर्मल चक्षु में पटलादिक बाधको के नष्ट होने से देखने की शिक्त प्रगट हो जाती है, चाहे देखे चाहे न देखे, परन्तु शिक्त विद्यमान है। जो पाच शिक्तयो से रहित होगा वह परमेश्वर कैसे हो सकता है है छठा दूषण 'हास्य'—जो हसना आता है सो अपूर्व वस्तु के देखने से वा अपूर्व वस्तु के सुनने से वा अपूर्व आश्चयं के अनुभव के स्मरण से आता है इत्यादिक हास्य के निमित्त कारण है तथा हास्यरूप मोहकर्म की प्रकृति उरादान कारण है। सो ए दोनो ही कारण अर्हन्त भगवन्त में नही है। प्रथम निमित्त कारण का मभव कैसे होवे है क्यों कि अर्हन्त भगवन्त सर्वज्ञ, मर्वदर्शी है, उनके ज्ञान मे कोई अपूर्व ऐसी वस्तु नही जिस के देखे, सुने, अनुभवे आश्चर्य होवे। इस में कोई भी हास्य का निमित्त कारण नही। और मोह कर्म तो अर्हन्त भगवन्तन सर्वथा क्षय कर दिया है सो उपादान कारण क्योकर संभवे हिस हेतु से अर्हन्त में हास्यरूप दूषण नही। और जो हसनशील होगा सो अवश्य अर्सर्वज्ञ, अर्सर्वदर्शी और मोह करी सयुक्त होगा। सो परमेश्वर कैसे होवे थे

सातवा दूषण 'रित ' हैं. जिसकी प्रीति पदार्थों के ऊपर होगी सो अवश्य सुन्दर शब्द, रूप, गध, रस, स्पर्श, स्त्री आदि के ऊपर प्रीतिमान होगा, सो अवश्य उस पदार्थं की लालसावाला होगा, अरु जो लालसावाला होगा सो अवश्य उस पदार्थं की अप्राप्ति से दु:खी होगा। वह अर्हन्त परमेश्वर कैसे हो सकता हैं ?

आठवा दूषण 'अरित ' हैं —िजिसकी पदार्थों के उपर अप्रोति होगी सो तो आप ही अप्रीतिरूप दु:ख करी दुखी हैं। सो अर्हन्त परमेश्वर कैसे हो सके ? नववां दूषण 'भय ' है—सो जिसने अपना ही भय दूर नहीं किया वह अर्हन्त परमेश्वर कैसे होवे ?

दसवा दूषण 'जुगुण्सा ' है—सो मलीन वस्तु को देख के घृणा करनी-नाक चढानी, सो परमेश्वर के ज्ञान में सर्व वस्तु का भासन होता है। जो परमेश्वर में जुगुण्सा होवे तो वडा दुःख होवे। इस कारण ते जुगुण्सामान अर्हन्त भगवत कैसे होवे ?

ग्यारवा दूषण 'शोक 'हुँ- सो जो आप ही शोकवाला है सो परमेश्वर नही।

वारर्वा दूषण 'काम 'है—सो जो आपही विषयी है, स्त्रियों के साथ भीग करता है, तिस विषयाभिलाषी को कौन वृद्धिमान पुरुष परमेश्वर मान सकता है ?

तेरवा दूषण 'मिथ्यात्व' है—सो जो दर्शनमोहकरी लिप्त है सो भगवन्त नही।

चौदवा दूषण 'अज्ञान 'है-सो जो आपही मूढ है सो अर्हन्त भगवन्त कैसे ?

पदरवां दूषण 'निद्रा' हैं—सो जो निद्रा में होता हे, सो निद्रा में कुछ नहीं जानता और अईन्त भगवान तो सदा सर्वज्ञ है, सो निद्रावान् कैसे होवे ?

सोलवा दूपणर्दे अप्रत्याख्यान ' है—सो जो प्रत्याख्यान रहित है वोह सर्वाभिलाषी है। सो तृष्णावाला कैसे अर्हन्त भगवन्त हो सके?

सतारवां और अढारवां—ए दोनो दूषण राग अह द्वेष है। सो रागवान् द्वेषवान् मध्यस्थ नहीं होता। अह जो रागी द्वेषी होता है तिसमें क्रोध, मान, माया का सभव है। भगवान तो वीतराग, समग्रत्रुमित्र, सर्व जीवो पर समवृद्धि, न किसी को दुःखी और न किसी को सुखी करे हैं। जेकर दुःखी करे तो वीतराग, कहणासमुद्ध कभी भी नहीं हो सकता। इस कारण तें रागद्वेषवाला अर्हन्त भगवन्त परमेश्वर नही। ए पूर्वोक्त अठारह× दूषण रहित अर्हन्त भगवन्त परमेश्वर है, अपर कोई परमेश्वर नही।

<sup>×</sup> अप्टादश दोप कर्मजन्य है, अतः जिस आत्मा में यह दोप उप-लब्ध होगे उम में कर्ममल अवश्य ही विद्यमान होगा। और कर्ममल से जो आत्मा लिप्त है वह जीव अथवा सामान्य आत्मा है, परमात्मा नही। ययो कि कर्ममल से सर्वथा रहित होना ही परमात्मा की प्राप्ति अथवा आत्मा का सपूर्ण विकास है। इस लिये जो आत्मा कर्ममल से सर्वथा रहित हो गया है परमात्मा है और उसमें यह दोष कभी नहीं रह मकते। अतः सामान्य आत्मा और परमात्मा की परीक्षा के लिए उक्त दोषो का जानना अत्यत आवश्यक है।

# પરિશિષ્ટ ૧૫

સમવસરણમાં સ્હેલા જીવાને થતી વેરની શાંતિ અને સમવસરણની રચના<sup>૧</sup>

શ્રી શીલાંકાચાર્ય વિરચિત

चउपन्नमहापुरिसचरियं

૧ ૫. ૭૩ અને ૮૩

斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑

વિશ્વાસુ મૃગ, સિહના કાનના મૂળમા કંઠપ્રદેશમાં પ્રગટ પ્રચંડ નાળીયેરના સરખા રંગવાળા કેસરાના સમૂહને ખંજવાળે છે દેવા અને અસુરાના નિમ<sup>લ</sup>લ મણિનાં કિરણાની પ્રભાથી ક્લેશ પામતા સુકુમાર સપ ને માર પાતાના શરીરનાં પીંછાં ઢાંકીને સ્વસ્થ કરે છે, તે જુએા. વિશ્વાસ પામેલા, બીડેલા આંખાવાળા અશ્વ, પાડાના તીકણ શિગડાના અગ્રભાગ સ્થાનમાં નેત્રના અંતભાગ ખણે છે. તીર્થ કર લગવતની વાણીમાં એકતાન ખનેલા, નિશ્ચલ ઊંચા કાન કરીને શ્રવણ કરતા ઉદર, પાતાની કાયાના એકભાગથી સર્પની ફ્રેણાને સંતાપ કરે છે, તે તમે દેખા. ધ્રમ કથા શ્રવણ કરવામાં તલ્લીન થયેલ, વેરાનુખંધ શાન્ત કરેલ ખિલાડા, કે જેના મુખાગમા રહેલ ઉંદર-ંષચ્ચું નિશ્ચલ અને શાતિથી ખેઠેલું છે, તેને તમે જીઓ. મૃગ ષચ્ચું, શ્વેત સ્તનવાળી વાઘણને ઓળખ્યા વગર ધાવે છે, અને તે પણ પાતાના ખાળકને એાળખ્યા વગર શ્રીરપાન કરાવે છે. હાથી ભૂરા ર ગવાળી કેસરાવાળા સિંહની ગરદન ઉપર પાતાની સું ઢરાખીને પાતાના કાન સ્થિર કરીને પ્રભુવાણી શ્રવણ કરે છે. જિનવચન શ્રવણ કરનાર હર્ષિત વૃષ્ભે મુખાગ્ર ભાગમાંથી ખહાર નીકળેલી ભય કર દાહવાળા સિહના દેહને દાખી રાખ્યા છે. તે દેખા. ગાયના વાડાના વ્યાન, ખાળામાં દેડકાને ખેસાડીને, દેવા, અસુરાવાળી સર્વ સભા સમજી શકે તેવી મનાહર પ્રભુની વાણીને શ્રવણ કરે છે. જેમના પ્રભાવથી આ પ્રમાણે છાડી દીધેલા વેરાનુમાં ધવાળા તિયું અ– ગણા પણ થાય છે, તેમનુ આ સર્વ ગુણુયુક્ત સમવસરણ જગતમાં જય પામે છે. આવા સમવસરણને જોતા લોકો અંદર આવ્યા. સિંહાસન પર વિરાજમાન, સંસાર અને માછમાર્ગને પ્રકાશિત કરતા

તીર્થ કર પરમાત્માને તેઓએ જેયા. અને પ્રણામ કરીને તેમના ચરણકમલ પાસે બેસી ધર્મ શ્રવણ કરવા લાગ્યા.

# સમ<mark>વસર</mark>ણની **ર**ચના

વાસુકુમાર દેવાએ એક યાજન ભૂમિ-પ્રદેશમાથી તાણખલાં, કાંકરા, કચરા દ્વર કર્યા. વળી મેઘકુમારાએ સુગંધી જળના છંટકાવ કર્યાં, જેથી ઊડતી રજ બેસી ગઈ. ડીંટાં નીચે રહે તેવી રીતે પંચવ-ર્ણનાં પુષ્પાની વૃષ્ટિ કરી. રજત, સુવર્ણ, રતનમય ત્રણ કિલ્લા ખનાવ્યા. અ દર ચતુર્મુ ખવાળું સિહાસન તૈયાર કર્યું. ખહાર માટા ધર્મ<sup>'દ</sup>વજ અને શ્રે'ઠ ધર્મ ચક્રની રચના કરી. દેવા, ઇન્દ્રો અને प्रतिद्वारे। वडे जयजयुक्तर क्षराता सगवंत पूर्व द्वारथी प्रवेश करे છે. સિહાસનને ત્રણ પ્રદક્ષિણા કરીને ' णमो तित्यस्म ' – ગતુર્વિધ સ ઘરૂપ તીર્થ ને નમસ્કાર થાએા, એમ કહીને પૂર્વ દિશા સન્મુખ ખિરાજ-માન થાય છે. બાકીની ત્રણ દિશાએોમાં પ્રભુનાં સરખાં ત્રણ પ્રતિબિબો થાય છે. એકસા બે ગણધરાને પ્રભુએ દીક્ષા આપી. તે પછી પૂર્વ-દ્વારથી પ્રવેશ કરીને અગ્નિદિશામાં પ્રથમ ગણુધરા, કેવળીએા, મનઃ-પર્ય વજ્ઞાનીઓ, અવધિજ્ઞાનીઓ, ચૌદ પૂર્વ ધરો, બાકી રહેલા સાધુએા, તેમની પાછળ કલ્પવાસી દેવીએા અને સાધ્વીએા ઉભા રહ્યાં. ફરી દક્ષિણ દ્વારથી પ્રવેશ કરીને નૈઋંત્ય દિશામાં ભવનપતિ, જયાતિષ અને વાનમતર દેવાની દેવીએા ધર્મ કથામાં મન પરાવીને ઉભી રહે છે. વળી પશ્ચિમદિશાના દ્વારથી પ્રવેશ કરીને ઈશાન ખૂણામાં કલ્પવાસી દેવા, મનુષ્યા અને નારીએા ધર્મ શ્રવણ નિમિત્તે સ્થાન પ્રાપ્ત કરે છે. આ પ્રમાણે ચારે વિદિશાએામાં ત્રણ પર્ષદાએાએ સ્થાન ગહુણ કર્યા.

出 出 出 出 出 出 出 出 出 出 出

# પરિશિષ્ટ ૧૬

અતિરાયા અને પ્રાતિહાયાંના વર્ણુ નથી ગભિત પ્રાચીન સ્તવના, સ્તુતિઓ વગેરે. અંતમાં માટા ટાઈપમાં છાપેલ નામા કર્તાનાં જાણવાં.

દેવવ**ં**દનમાલા<sup>૧</sup>

图图彩图图图图图图图图

१ ५ ७६, ७४, १०२, १०५, २७०, १३८

પ્રથમ જિનેશ્વર પ્રશ્વિમિયે, જાસ સુગંધી રે કાય; કલ્પવૃક્ષ પરે તાસ, ઇન્દ્રાણી નયન જે ભુંગ પરે લપટાય. ૧ રાગ ઉરગ તુજ નિવ નડે, અમૃત જે આસ્વાદ, તેહથી પ્રતિહત તેહ—માનું કાઈ નિવ કરે, જગમાં તુમ શું વાદ. ર

વગર ધાઇ તુજ નિરમલી. કાયા કંચન વાન; નહિ પ્રસ્વેદ લગાર, તારે તું તેહને, જેહ ધરે તાહરું ધ્યાન. ૩

રાગ ગયા તુજ મન થકી, તેહમાં ચિત્ર ન કાેય; રુધિર આમિષથી, રાગ ગયા તુજ જન્મથી; દ્ભધ સહાદર હાેય. ૪

ર્ધાસાશ્વાસ કમલ સમા, તુજ લાકાત્તર વાત, દેખે ન આહાર નિહાર, ચરમ ચક્ષુ ઘણી; એહવા તુજ અવદાત. પ

ચાર અતિશય મૂલથી, એાગણીશ દેવના કીધ, કર્મ ખપ્યાથી અગ્યાર, ચાત્રીશ એમ અતિશયા; સમવાયાંગે પ્રસિદ્ધ દ

જિન ઉત્તમ ગુણુ ગાવતાં, ગુણુ આવે નિજ અંગ; પદ્મવિજય કહે એહ સમય, પ્રભુ પાલેજો, જિમ થાઉં અક્ષય અભંગ. ૭ શ્રી શાંતિનાથ જિન સ્તવન (કર્મ ક્ષયજ અતિશયા) સાલમા શાંતિ જિનેશ્વર દેવ કે અચિરાના નંદરે ॥ જેહની સારે સુરપતિ સેવ કે-અ. તિરિ નુર સુર સહું સમુદાય કે—અ. એક ચાજન માંહેં સમાય કે—અ. ાા૧ા તેહને પ્રલુજની વાણી કે—અ. પરિણુમે સમજે લવિ પ્રાણી કે—અ. સહુ જીવના સંશય ભાંજે કે—અ. પ્રભુ મેઘધ્વનિ એમ ગાજે કે—અ. ાારાા જેહને જેયણ સવાસા માન કે—અ. જે પૂર્વના રાગ તેણે થાન કે—અ. સવિ નાશ થાયે નવા નાવે કે—અ. ષદ્દ માસ પ્રભુ પરભાવે કે કે—અ. ાાગા જિહા જિનજ વિચરે રંગ કે—અ. નિવ મૂષક શલભ પતંગ કે—અ. નિવ કાઈ ને વયર વિરાધ કે—અ. અતિવૃષ્ટિ અનાવૃષ્ટિ રાેધ કે—અ. ાાડાા નિજ પરચક લય નાસે કે—અ. વલી મરકી નાવે પાસે કે—અ. પ્રભુ વિચરે તિહાં ન દુકાલ કે—અ. જાર્યે ઉપદ્રવ સવિ તત કાલ કે—અ. ાાપા જસ મસ્તક પૂંઠે રાજે કે—અ. ભામ ડલ રવિ પરે છાજે કે—અ. કમ લયથી અતિશય અગિઆર કે—અ. માનું ચાેગ સામ્રાજ્ય પરિવાર કે—અ. ાા દાા કળ દેખુ ભાવ એ ભાવે કે—અ. એમ હાંશ ઘણી ચિત્ત આવે કે—અ.

શ્રી જિન ઉત્તમ પરભાવે કે—અ. કહે પદ્મવિજય અની આવે કે—અ. ાાળા

| 56 G                        | C-        |       |
|-----------------------------|-----------|-------|
| નેમિનાથ જિન સ્તવન (દેવકૃ    | ્ત આત     | રાવા) |
| નિરખ્યા નેમિ જિણ દને, અસ્હિ | ુ તાજી    |       |
| રાજિમતી કર્યા ત્યાગ, ભગવ    |           |       |
| પ્રહ્મચારી સંચમ ગ્રહ્યો     |           |       |
| અનુક્રમે થયા વીતરાગ         | ભગ,       | ٩     |
| -                           | C         |       |
| ચામર ચક સિંહાસન             | અરિ,      |       |
| પાદપીઠ <sub>્</sub> સ યુક્ત | ભગ.       |       |
|                             | અરિ.      |       |
| દેવદુ દુભિ <b>વ</b> ર ઉત્ત  | ભગ.       | ર     |
| સહસ જોયણ ધ્વજ સાહતા.        | અરિ.      |       |
| પ્રભુ આગળ ચાલંત             | ભુગ,      |       |
| કનક કમલ નવ ઉપરે             | અરિ,      |       |
| વિચરે પાય ઠવ ત              | ભગ.       | 3     |
| ł , ,                       | _         | r     |
| ચાર મુખે દિચે દેશના         | અરિ.      |       |
| ત્રણ ગઢ ઝાકઝમાલ             | ભુગ.      | ť     |
|                             | અરિ.      |       |
| વાધે નહિ કાેઈ કાલ           | ભુગ,      | 8 :   |
| કાંટા પણ ઊંધા હાેય          | અરિ.      |       |
| પંચ વિષય અનુકુ <b>લ</b>     |           |       |
| પંચાપલય અનુકૂલ              | ભુગ.<br>C |       |
| ષટ ઋતુ સમકાલે ફ્લે          | ચ્પરિ.    |       |
| વાયુ નહિ પ્રતિકૂ <b>લ</b>   | ભગ.       | ૈય    |
| પાણી સુગંધ સુર કુસુમની      | ચ્પરિ.    | 1     |
| વૃષ્ટિ હાેય સુરસાલ          | ભગ.       | J     |

| પંખી દીચે સુપ્રદક્ષિણા | અરિ.         |   |
|------------------------|--------------|---|
| વૃક્ષ નમે અસરાલ        | લગ.          | ۶ |
| જિન ઉત્તમ પદ પદ્મની    | <b>અ</b> (૨. |   |
| સેવા કરે સુર કાેડી     | ભગ.          |   |
| ચાર નિકાયના જઘન્યથી    | અરિ.         |   |
| ચૈત્યવૃક્ષ તેમ જોડી    | ભગ.          | ৩ |

પાર્શ્વનાથ જિન સ્તવન (પ્રાતિહાર્યો) જિન્છ ત્રેવીશમાં જિન પાસ. આશ મુજ પૂરવે લેા, માહરા નાથજી રે લેા. જિન. ઇહિલવ પરાલવ દુઃખ, દોહગ સવિ ચૂરવે લાે, માહ. જિન. આઠ પ્રાતિહાર્યાશુ, જગતમાં તુ જયારે લાે. માહ. જિન. તાહરા વૃક્ષ અશાકથી, શાક દ્વરે ગયા રે લાે. માહ. જિન. ૧ જાનુ પ્રમાણ ગીર્વાણ, કુસુમવૃષ્ટિ કરે રે લાે. માહ. જિન. દિવ્યધ્વનિ સુર પૂરે કે, વાંસલીયે સ્વરે રે લાે. માહ. જિન. ચામર કેરી હાર ચલતી, એમ કહે રે લાે. માહ. જિન. જે નમે અમ પરે તે ભાવિ, ઊર્ધ્વ ગતિ લહે રે લાે.

પાદપીઠ સિંહાસન, વ્યંતર વિરચિયે રે લાે. માહ. જિન.

માહ. જિન. ર

તિહાં ખેસી જિનરાજ, ભવિક દેશના દિચે રે લાે. માહ. જિન. ભામાંડળ શિર પૂંઠે, સૂર્ય પરે તપે રે લાે. માહ. જિન. નિરખી હરખે જેહ, તેહનાં પાતક ખપે રે લાે. માહ. જિન. ૩ દેવદું દુભિના નાદ, ગ ભીર ગાજે ઘણા રે લાે. માહ. જિને. ત્રણ છત્ર કહે તુજ કે, ત્રિભુવન પતિ પણે। રે લેા. માહ. જિને. એ ઠકુરાઈ તુજ કે, ખીજે નવિ ઘટે રે લાે. માહ. જિને. રાગી દ્વેષી દેવ કે, તે ભવમાં અટે રે લાે. માહ. જિને. ૪ પૂજક નિદ્દક હોય કે, તાહરે સમપણે રે લાે. માહ. જિને. કમઠ ધરણુપતિ ઉપર, સમચિત તું ગણે રે લાે. માહ. જિને. પણ ઉત્તમ તુજ પાદ, પદ્મ સેવા કરે રે લાે. માહ. જિને. તેહ સ્વભાવે ભવ્ય કે, ભવ સાયર તરે રે લેા. માહ. જિને. પ

શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુનું સ્તવન (મૂલાતિશયા) ગ્રાનચ્યણ રયણાયરુ રે, સ્વામી શ્રી ઋષભજિણું દે, ઉપગારી અસ્ડિંા પ્રભુ રે, લાેક લાેકાત્તરાનંદ રે; ભવિયા ભાવે ભજે ભગવન્ત, મહિમા અતુલ અનંતરે. ભ. ભા. ૧. એ આંકણી. તિગ તિગ આરક સાગરુ રે, કાેડા કાેડી અઢાર, યુગલાધર્મ નિવારીયા રે, ધર્મ પ્રવર્તનહાર રે. ભ. ર

જ્ઞાનાતિશયે ભવ્યનારે, સંશય છેદનહાર, દેવનરાતિરિ સમજ્યા રે, વચનાતિશય વિચાર રે. હ્ય. ૩

ચાર ઘને મઘવા સ્તવે રે, પૂજાતિશય મહંત; પાંચ ઘને યાજન ટલે રે, કષ્ટ એ તૂર્ય પ્રસંત રે. ભ. ૪

ચાેગણેમ કર જિનવર રે, ઉપશમ ગંગાનીર, પ્રીતિ ભક્તિ પણે કરી રે, નિત્ય નમે શભ વીર રે ભ. પ

#### નમિનાથ થાય

ચાત્રીશ અતિશય પાંત્રીશ જાણે! વાણીના ગુણ છાજે છ, આઠ પ્રાતિહાર જ નિરંતર તેહને પાસે બિરાજે છ,

જાસ વિહારે દશદિશિ કેરા ઇ તિ ઉપદ્રવ લાજે જી તે અરિહ ત સકલ ગુણુ ભરિયા, વાંછિત દેઈ નિવાજે જી. ર 

# પરિશિષ્ટ ૧૭

સમાેસરણનાં ઢાળિયાં સ્થયિતા . પૃ. મુનિ શ્રી અમૃતવિજયજ મ.

出品品品品品品品品品品品

#### કાળ-૧

શ્રીજિનશાસન નાયક નિમયે, વર્ષમાન જિનરાયા રે; દુષમકાળે જિનપદ સેવા, પુરણ પુન્યે પાયા રે, ભિવિજન ભાવે સમે વસરણમેં, ચાલા જિનવર નિમયે રે. ૧ કાંડાકાંડિ સુરવર મળી આવે, અહિનશ સારે સેવા રે, પ્રભુજની ભક્તિ કરે નિજશકતે, નિજ આતમ ઉદ્ધરવા રે. ભાવ. ર ભક્તિભાવ ઉલટ ઘણા આણી, રચના કરત મનાહારિ રે, ત્રિગડાની શાભા કરે ભારી, તે સાંભળા નરનારી રે. ભવિ. ૩ જેજન એક પ્રમાણે ભૂમિ, શાધન કરે ચિત્તલાઈ રે, લાવ. ૩ જેજન એક પ્રમાણે ભૂમિ, શાધન કરે ચિત્તલાઈ રે, લાવ. ૪ નિરમળ નીર સુગધ વરસાવે, મેઘકુમાર શુભ ભાવે રે, ભવા. ૪ નિરમળ નીર સુગધ વરસાવે, મેઘકુમાર શુભ ભાવે રે, ભવા. ૫ ખટ ઋતુના અધિષ્ઠાયક દેવા, પચવરણ પુષ્પ લેઈ રે, વિખેરે જેજન ભૂમિ લગે, પુંજ કરે વળી કેઈ રે. ભવિ. ૬ વાયુ મેઘ ખટઋતુના દેવતા, ભજ્તિ કરી પહેલી ઢાળે રે, કાન દયા ગુરુચરણ પ્રસાયે, અમૃત્ત સુખ માહે માલે રે. ભવિ. ૭

#### ઢાળ-ર

વાણુવ્યંતરના દેવતા રે, એ શક્તિ અપાર રે, સલુણા. મણુ કનકે રતને જહિ રે, મહિચલ શાેલા અપાર રે. સ. ત્રિગડાની શાેભા શી કહું રે, કહેતાં ન આવે પાર રે. સ. ૧ એ આંકણી.

ભુવનપતિના ત્રિદશા રે, એક જેજન પરિમાણે રે, સ. પ્રથમગઢ રૂપાતણા રે, નિર્મળ ચદ્ર સમાન રે સ. ત્રી. ર અલ્યન્તર જિત સાહેખી રે, શુકલ ધ્યાન નિધાન રે; સ. તિમ સાકાર જાણે થયા રે, ભૂતલ રહ્યા તજ શ્યામ રે. સ. ત્રી. ૩

પાંચસે ધનુષ્યે ઊચા કહ્યો રે, કાંગરા કનકના જાણ રે; સ. તેત્રીસ ધનુષ્ય પહેાળા વળી રે, અત્રીસ આંગુલ પરિણામ રે. સ. ત્રી. ૪

ચઉ અઠ વાવડી દીપતી રે, કનક રતન મઈ સાર રે; સ. શાભા તેહની અતિ ભલી રે, ખહુઝુતથી અવધાર રે. સ. ત્રી. પ

ચઉદિશ કેાટને ખારણે રે, પગથીયા દશ હજાર રે; સ. ઊ ગા પહેાળા એક હાથના રે, સજ્જન જન અવધાર રે. સ. ત્રી. ૬

તે ઉપર ગઢી ભાવ શું રે, દાન દયા ચિત્તધાર રે. સ. તવ મનવં છિત સવિ કળે રે, પામે અમૃત ભવપાર રે. સ. ત્રિ. ૭

#### હાળ ૩

રજતના કાટ સાહામણા રે, મનમાહનજ. દીસે ગઉ ખાર ઉદાર, મનડું માે હ્યું રે. મ. શાભા તેહની અતિ ઘણો રે મ. જાણે શિવપુરી પેસવા દ્વાર મ. ૧ રજ્ઞપાળ ચારે દિશે મ. લેઈ આયુધ ઉભા સાર. મ. તેહના નામ જ સાંભળા મ. સામ જમ વરુણ હુશિયાર મ. ર ધનદ જક્ષ ચાંચા કહ્યો મ. કર લેઈ સજ હથિયાર મ. ત્યાથી આગળ ચાલિયા મ. પડતર ભૂમિ રહી સાર મ. ૩ પ્યાસ ધનુધ્યનું જાણીએ મ. તેમાં રહે વાહન સાર, મ. મનુષ્ય વિદ્યાધરના ભલા મ. વિમાનિકના અવધાર મ. ૪

જ્યાતિષ ઇન્દ્ર આણું દશું મ. ગઢ ખીજો કરે મનાહાર મ. દાત દયા એક ચિત્તથી મ. સેવા કરે અમૃતસાર મ. પ

#### काण प्र

જી રે લાવ ભલેા મન આણીને, જીરે જિનગુણ સહું મળી ગાય રે, ગુણુવન્તા સજ્જન ભક્તિ કરા રે જિનરાજની.

છ રે ખીણુ ખીણુ પ્રભુ મુખ જોવતા,

જી રે સુરમન હરખ ન માય રે. ગુણ, ૧

છ રે અદુભુત સાનામઈ દીપતા,

જી રે સ્નિગ્ધ શાભા તે અપાર રે. ગુણ.

જી રે કાેશીસાં રત્નમચી ભલાં,

જી રે ચઉદીસે વ્યાર ચઉખાર રે યુ. ર

છ રે એક એક પાેળ માંહે મળી,

જી રે દેવીઓ હાય હાય સાર રે. ગુ.

જ રે જયા વિજયા અજિતા સલી,

જી રે અપરાજિતા મનાહાર રે શુ. ૩

જ રે ઉજજવલ વરણ રાતા વળી,

જી રે પીત નીલ અગધાર રે. ગુ.

જી રે કરમા અલય અકુશ લલા,

જી રે પાસ મહુર હિથિયાર રે. ગુ. ૪

જી રે ઉભી ઉભય નિરભયપણે,

છ રે જિનગુણ ગાવે સનેહ રે. ગુ.

જ રે પડતર પચાસ ધનુષના,

છ રે ત્રીજંગ (તિર્થ ચ) દેશના સુણેહ રે ગુ. પ

છ રે દેવછં દા રચે તેહમાં,

જુ રે પ્રભુ વિશ્રામને કાજ રે. ગુ.

| જી રે ઇશાન કેાણુ માં હે રચે,<br>જી રે કનક રતનમય સાજ રે.                | ગુ. | ۶ |
|------------------------------------------------------------------------|-----|---|
| જી રે વૈમાનિક મળી દેવતા,<br>જી રે ત્રીજો ગઢ રતન માંચ રે,               | ગુ. |   |
| છ રે મણિના કાેેેસીસા અતિ લલા,<br>છ રે સુર કરે ઘણે ઉછાંહ રે.            | ગુ. | હ |
| જી રે પૂર્વાદિક ચ્ચાર ખારણે,<br>જી રે છડીદાર અભિરામ રે.                | ગુ. |   |
| જ રે તુંબરુ ખડવાંગ સહી,<br>જ રે કપાલિક મુકુટધારી નામ રે.               | ગુ. | ۷ |
| જી રે કપાટ રત્નમચી શાેભતાં,<br>જી રે પાંચવરણ અવધાર રે.                 | ગુ. |   |
| જી રે સહેસ સહસ્ર પાંચની સંખ્યા સહી,<br>જી રે શિવ સાેપાન જયકાર રે.      | ગુ. | ج |
| છ રે ચઉદિશે સરવે સંખ્યા મળી,<br>છ રે પગથીઆ એ'શી હજાર રે. ગુ.           |     |   |
| છ રે મૂળ ગઢની રચના ઘણી,<br>છ રે જાણે ખહુશ્રુતધાર રે         ગુ. ૧      | 0   |   |
| છ રે પડતર ખારસેં ધનુષનું.<br>છ રે શાેભા તેહની અપાર રે.   ગુ.           |     |   |
| છ રે દાન <b>દયા</b> થકી જાણીને,<br>છ રે અમૃત લહે વિસ્તાર રે.     ગુ. ૧ | ્વ  |   |

#### ઢાળ પ

શ્રી જિનવરને ખીરાજવારે, પીઠિકા રચે મનાહાર, સાહેળ મન વસીયા. એ આંકણી કાંતિ મનાહર તેહનીરે, ઝગમગ જયોત અપાર સા. સહસ જેજન ઊંચો વળીરે. સ્વર્ગશું માંડે વાદ સા. ક્રેરકંતી વાયુ જોગથીરે, દિશાને પમાડે આલ્હાદ સા. ર સાહેતી ચાર ખારણેરે; ભિન્ન ભિન્ન તસ નામ, સા. ધમ<sup>ેદ</sup>વજ માનધ્વજારે, ગજધ્વજ સિંહ અભિરામ સા. દ્રાર દ્રાર પ્રતે ભલારે, મણિના તારણ ઉદાર પંચાલી કર ઝાલતીરે, કુસુમ માળા મનાેહાર, સા. ४ પૂર્વ દિશાને ખારણેરે, પ્રવેશ કરે જગભાણ ખેમા ખેમા સુરપતિ કરે રે, નવી લાપે કાઈ આણુ સા. ચરણ કમળ પીઠિકા ઠવિરે, એમ ઉગ્ચરે જિનરાજ સા. 'નમાં તિત્થસ્સ' સરવે જિનારે, નિજ મુખ વદે મહારાજ સા. ६ પૂર્વ સિહાસણ બેસતારે, કરવા ભવિ ઉપગાર 괷. ત્રણું છત્ર શિર ઉપરે રે, ઠકુરાઈ ત્રિસુવન સાર સા. 9 પ્રભુ સરિખી મુદ્રા ભલીરે, વૈક્રિય રૂપ અપાર સા. અમર ત્રણ દિશાને વિશેર, થાપે પ્રતિર્ણિખ સાર સા. પ્રભુ અતિરાય કરી દીપતીરે, સમસુદ્રા ચઉસુખ દાન દયા જિન નિરખતાંરે, અમૃત લહે શિવ સુખ સા.

#### ઢાળ ક

શ્રી જિનવર સરીખી રે કે જગ નહિ ઠકુરાઈ, ચઉદરાજ ભુવનમાં રે કે જેવા ચિત્તલાઈ; પ્રતિહાર જ આઠે રે કે જિનવરને સાહે, તે દેખી ભવિચણુ રે કે જગ સઘળા માહે. શ્રી. ૧ પ્રભુજને યું ઠે રે કે ભામ ડલ દીપે, અસંગ્યાત સૂરજના રે કે તેજે કરી જપે; અશાેક વૃક્ષની રે કે શાેભા છે ભારી, એક જોજન ઝાઝું રે કે રહ્યો વિસ્તારી. શ્રી. ર

વિબુધા મન હરખી રે કે યુષ્પની વૃષ્ટિ કરે, વિકસ્વર પાંખડી રે કે સરવે ઊધ્વ ધરે; જાનુ પરિમાણે રે કે જળથળના ઉપના, કુમતિ મન શંકા રે કે ક્દીએ નહિ કરના શ્રી. 3

દેવદું દુભિ રાજે રે કે વળી ચામર વીંઝે, દિવ્ય ધ્વનિ પુરે રે કે જિન વાણી રીઝે; ધર્મચક આગળ રે કે ચારે ચ્ચાર દિશા, ધર્મચક્રી માટે રે કે સાહે જગદીશા. શ્રી. ૪

તે સ્ફટિક રતનના રે કે ક્રમળ ઉપર રહ્યા, અષ્ટ મંગલિક આગે રે કે તે સમીચીન કહ્યા, ધૂપઘટિયા દ્વારે રે કે બહુલ સુગંધમચી, એ રચના વ્યંતર રે કે કરતાં ઉછાંહી. શ્રી. પ

હવે ભવિયણ ભાવે રે કે સુણવા જિનવાણી, દિશા દિશથી આવે રે કે ઉલટ અતિ આણી; દાન દયા હરખી રે કે જગગુરુને વંદે કહે અમૃત ભવનિધિ રે કે તરશે આણંદે. શ્રી. ૬

## ં ઢાળ છ

સમાવસરણમાં પરખદાજ, આવી મળે તિણીવાર, તેહના નામ જ સાંભળાજ, કહીશ સગુરુ આધાર, ગુણવંતા સજ્જન સાંભળા, પ્રભુ મુખ વાણુ. ૧ ગૌતમ આદે મુનિવરાજ, દેવી વિમાનિક સાર, સાધ્વી પૂરવ દ્રારમાંજ, પેસંતી હરખ અપાર. ગુ. ૨ ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેઈ કરીજી, વાંદે શ્રી વર્ધ માન; અગ્નિપુણમાં આવીનેજ, બેસે થઈ સાવધાન ગુ. ભુવનપતિ વળી જ્યાતિષીજી, વ્યાંતર દેવીયું સાર; દક્ષિણ બારણે પેસીનેજી, નૈઋતખુણે અવધાર શુ. ४ ભુવનપતિના નિજ રાજી, જયાતિષ વ્યાંતર દેવ, પશ્ચિમ પાળે પેસીનેજ, કરતા શ્રી જિનસેવ. ગુ. પ વાયબ્યખુણે નિવેશતાજી, વૈમાનિક દેવ મનુષ્ય; નર ને સ્ત્રી ઉત્તર થકીજી, આવતી મન ઘણી હેાંશ. ગુ. Ę શ્રી મહાવીરને વાંદીનેજી, ઈશાનખુણે રહી સાર; ખારે પરખદા ઈમ કહી છે, જોઈ જે શત્રું જઉ હાર. શુ. હ ચાસઠ ઇન્દ્ર સરવે મલોજી, સન્મુખ રહ્યા કર જોડ; પ્રભુ અતિશય મહીમા થકોજી, નહીં સંકડાઈની ઠાેડ. ગુ. ૮ દેવી વિમાનક સા<sup>દ</sup>વીજી, ઉભી સુણે જિનવાણ; આવશ્યક ચૂર્ણિમાં કહ્યુંજી, પેખને સુગુણ સુનાણ જગતારક જિન દેશનાજી, પુષ્કર મેઘ સમાન, મધુર ધ્વનિ વાણી વદેજી, સાંભરે પર્ષદા સુજાણ. ગુ. ૧૦ નિજ નિજ ભાષામાં સદાજી, સમજે બહુ ધરી પ્રેમ; પ્રભુ સન્મુખ એકાગ્રતાજી, નિરખત ફરી ૅફરી નેમ. ગુ. ૧૧ વચનામૃત રસ પીચનેજી, ટાળ્યા ભવતાણા તાપ; નિમેળ થઈ કેઈ પ્રાણીયાજ, શિવલુકતા થયા આપ. શુ. ૧૨ સમાવસરણની સાહીબીજી, તીથ કરને હાય; પુન્ય વગર ક્રિમ પામીએછ, દરસન દુરલભ જોય. ગુ. ૧૩ શ્રી સંઘને નિતનિત પ્રતેજી, સાંભરે ખિણુખિણ જેહ; કાન દયા સંતાેષવાજી, કહે અમૃત સુંથાે તેહ. ગુ. ૧૪

# 

# પરિશિષ્ટ ૧૮

ચૈત્યવૃક્ષ

### न्यग्रोधाद्या अमी ज्ञानो,-त्पत्तिवृक्षा यथायथम्। सर्वेषामहेता भाव्या अशोकोपरिवर्त्तिन:।

લા. પ્ર. સ. ૩૦, પૃ. ૨૬૪

ન્યગ્રોધ વગેરે ગ્રાનાત્યત્તિવૃક્ષા અનુકર્મ તે તે અરિહ તાના અશાકવૃક્ષ ઉપર જાણવાં.

દેવિવરચિત અશાકિવૃક્ષ ઉપર જે ગ્રૈત્યવૃક્ષ—ત્રાનાત્યત્તિવૃક્ષ હોય છે, તેની પાછળ કાંઈક રહસ્ય હોવું જોઈ એ. અશાકિવૃક્ષ તે પ્રથમ પ્રાતિહાર્ય છે, તેના મૂલ કારણમાં તેના ઉપર રહેલ જે ગ્રૈત્યવૃક્ષ છે, તે સમજાય છે. ભગવંત તા પૂજ્ય છે જ, પણ ભગવંતનું ગ્રૈત્યવૃક્ષ પણ પૂજ્ય છે. સામાન્યતઃ એવા નિયમ છે કે શ્રી ભગવંત સાથે સંકળાયેલી પ્રત્યેક વસ્તુને દેવતાએ પૂજ્ય માને છે. દા. ત. ભગવંતના નિર્વાણ પછી ભગવંતની અસ્થિઓ દેવતાએ દેવલોકમા લઈ જય છે અને તેની પૂજા કરે છે.

## કલ્પસૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

'' ભગવંતના નિર્વાણ પછી અંતિમ સંસ્કાર પછી શકેન્દ્ર ભગવતની ઉપરની જમણી દાઢા ચઢણ કરે છે, ઇશાનેન્દ્ર ઉપરની ડાળી દાઢા ચઢણ કરે છે, ચમરેન્દ્ર નીચેની જમણી દાઢા ચઢણ કરે છે અને બલીન્દ્ર નીચેની ડાળી દાઢા ચઢણ કરે છે. બીજા પણ દેવા બીજ અસ્થિએા ચઢણ કરે છે. તે પછી નદીધર દીપમાં અઠ્ઠાઈ મહાત્સવ કરીને પાતપાતાની સભાએામાં વજાના ડાલડામાં તે અસ્થિએા રાખીને તેની પુષ્પા, ધૂપ વગેરેથી પૂજા કરે છે."

–ક્રલ્પ. સુંબા. વ્યા. ૭, પ્રત, પૃ. ૧૮૨

પૂજનીયની પ્રત્યેક વસ્તુ પૂજકમાં ચાકકસ ભાવાને જગાડવા માટે સમર્થ હોય છે.

ભગવંત પણ જયારે જયારે સમવસરણમાં પ્રવેશ કરે ત્યારે ત્યારે અશાકવૃક્ષની પાસે આવતાં જ સર્વ પ્રથમ ત્રણ પ્રદક્ષિણા અશાક-વૃક્ષને કરે છે. ખરી રીતે તે પ્રદક્ષિણા ચૈત્યવૃક્ષને જ હાય છે, એમ સમજાય છે.

પૂર્વે જે કારણા 'नमो तित्यस्म ' માં દર્શાવવામાં આવ્યાં છે, તેમાંનાં કેટલાંક આ પ્રદક્ષિણાને પણ લાગુ પાડી શકાય તેવાં છે.

એમ સમજાય છે કે ક્ષપક શ્રેણીરૂપ મહાધ્યાન વખતે લગવંતે જે મનાવગ શુના પુદ્દગલા લીધા અને મૂક્યા તેનાથી આ ગ્રૈત્ય-વૃક્ષ વાસિત થઈ જાય છે અને લગવંતના સંનિધાનની જેમ જ એ વૃક્ષ પણ લબ્ય જીવોને શુલ ધ્યાનમાં સહાય કરે છે.

સમવસરણમાં મધ્યપીઠની મધ્યમાં આ અશાકવૃક્ષ હાય છે અને તેની ઉપર મધ્યમાં ગૈત્યવૃક્ષ હાય છે. ભગવંત ચાલતા હાય છે ત્યારે પણ આકાશમાં સૌથી ઉપર આ ગૈત્યવૃક્ષ હાય છે, તે એક મહાન કેવલજ્ઞાન—જય—પતાકા જેવું છે. તે સ્ત્ર્યવે છે કે કર્મરાજના પ્રખલ સેનાની જે ઘાતિકર્માં, તેના ઉપર વિજય આ ગૈત્યવૃક્ષની નીંચે જ યએલ છે. આ ગૈત્યવૃક્ષ જ કેવલી તીર્થ કર ભગવતના સંનિધાનમાં સૌથી પ્રથમ આવ્યું છે. તેથી તે મહાભાગ્યશાલી છે. કેવલ જ્ઞાન પ્રગટ થતાંની સાથે જ જે મહાન વિજ્ઞાનાનંદરૂપ પર પ્રક્ષ ભગવતના આત્મામાં પ્રગટ થયું, ત્યારે સર્વ પ્રથમ ક્ષણે આ વૃક્ષ જ ભગવંત પાસે હતું. દેવતાઓ તેા આસનકંપ પછી કેવલજ્ઞાન કલ્યાણક ઉજવવા આવે છે, જયા વૃક્ષ તો દેવતાઓ કરતાં પણ પૂર્વમાં ભગવંત પાસે હતું. આ વૃક્ષ કેવલજ્ઞાનકલ્યાણકનું પણ

ઘોતક છે. કેવલગ્રાનકલ્યાણક વખતે સંપૂર્ણ લાક (નારકીના જવા પણ) ક્ષણવાર આનંદમાં આવી જાય છે અને સર્વત્ર મહાન્ આહુ-લાદક ઉદ્યાત થાય છે. ભગવંતની અતિ નજીક રહીને અરે! ભગવંતને પાતાની પવિત્ર છાયામાં લઈ ને, આ એકેન્દ્રિય જવે (વૃશ્લે) આવા આનંદ અને ઉદ્યાતને અનુભગ્યા! કેવું ધન્ય એ વૃક્ષ!

આ ચૈત્યવૃક્ષની દેવતાએ પૂજા કરે છે. એ વિશે લાેકપ્રકાશ સર્ગ ૩૦ (પૃ. ૨૬૩)મા શ્રી સમવાયાગસૂત્રનુ અવતરા આપતાં કહ્યું છે કે —

असुरसुरगरुलमहिया चेइयरुवखा जिणवराण ।

શ્રી જિનવરાના ચૈત્યાત્રક્ષો અસુરા, સુરા અને ગરુડલાંછન-વાળા<sup>૧</sup> સુર્પણકુમાર નામના ભવનપતિ દેવતાઓથી પૂજિત હાય છે.

સારાંશ એ છે કે વૃક્ષ એ એક મહાન પ્રતીક છે. ર આપણી દિષ્ટિએ અશાકવૃક્ષ આદિ પ્રાતિહાર્યો અને અતિશયા એ શ્રીતીથ કર નામ-કમે રૂપ પુરુષપ્રકૃતિનું ઉદ્દેચાન્વિત મૂર્ત્ત સ્વરૂપ છે.

૧ ગરુડના અર્થ શ્રીસમવાયાં ગસૂત્ર, સૂત્ર ૩૪, અતિશય ૩૪ માની વૃત્તિના આધારે કરેલ છે.

ર ભગવદ્દગીતાના પુરુષોત્તમ ચાગ નામના પદરમા અધ્યાયના પ્રારંભ વૃક્ષના વર્ણનથી થાય છે. આ મહાન પ્રતીકના નિર્દેશ ઋગ્વેદ (૧–૨૪–૭) અને ઉપનિષદા (કઠાપનિષદ ६–૧) મા પણ છે. આ આ પ્રતીક ળધા જ પ્રાચીન લાકામાં જાણીત હતું. સ્કેન્ડીનેવિયાના લાકા એને પવિત્ર એશરૂક્ષ (Igitracil) તરીકે આળખાતા અને એના મૂળ મૃત્યુ રાજ્યમા અને શાખાઓ આકાશમા માનતા. નેતિ પ્રવેક્ષ્યનાજ દેવી હર્થાને ઉદ્દેશીને સ્વીનખર્ને નીચેની પ ક્તિઓ લખી છે:

<sup>&</sup>quot;અનેક મૂલ વૃક્ષ જે આકાશને આખે છે — રક્તક્લથી પરિપકવ જીવનવૃક્ષ હુ છુ; તમારા જીવનની કળીએમાં મારા પલ્લવાના રસ છે,

તમે અમર છા, તમારે મૃત્યુ નથી."

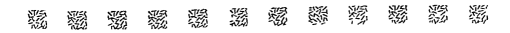
ળૌદ્ધધર્મ, છુદ્ધને જે વૃક્ષ નીચે જ્ઞાન થયું, તેને બાેધિવૃક્ષ કહે છે. તેની એક શાખા કાર્પીને બહુ જ માટા ઉત્સવપૂર્વક સિલાનમા લઈ જવામાં આવી હતી અને ત્યા તેનાથી વૃક્ષ રાપવામા આવ્યું હતું. તે વૃક્ષ પૂજ્ય મનાય છે તે સ્થળ તીર્થસ્થળ મનાય છે.

<sup>[</sup>આ વર્ણન ભગવદ્ગીતાના ચાેગ (મૂળ અગ્રેજમાં, લેખક શ્રીકૃષ્ણુ-પ્રેમ અને અનુવાદક શ્રી કિશનસિંહ ચાવડા) પૃ. ૧૨૫ના આધારે કરેલ છે. અધિક વર્ણન માટે જુઓ એ ગ્રંથ પૃ. ૧૨૫/૧૨૬. ]



# પરિશિષ્ટ ૧૯

દેવાધિદેવના પાંચ વર્ણ



કાઈ પણ તોર્થ કરના દેહ પાંચ વર્ષુ માંથી એક વર્ષુ નાં હાય છે. વર્ષ માન ચાવીશીમાં શ્રી ચંદ્ર પ્રભ સ્વામી અને સુવિધિનાથ સ્ક્ટિક સમાન શ્વેત વર્ષુ ના હતા. શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામી અને વાસુપૃજય સ્વામી પદ્મરાગ મણુ સમાન લાલ વર્ષુ ના હતા. શ્રી ઋષભદેવ, અજિતનાથ, સંભવનાથ, અભિનંદન સ્વામી, સુમતિનાથ, સુપાર્શ્વ નાથ, શીતલનાથ, શ્રેચાંસનાથ, વિમલનાથ, અનંત નાય, ધર્મ નાય, કું શુનાય, અસ્નાય, નિમનાય અને મહાવીર સ્વામી સુવર્ષુ સમાન પીળા વર્ષુ ના હતા. મિલનાય અને પાર્શ્વ નાય પ્રિય ગુવૃક્ષસમાન લીલા વર્ષુ ના હતા. શ્રી મુનિસુવ્રત સ્વામી અને નેમિનાય અંજનસમાન શ્રીમ વર્ષુ ના હતા.

તેવા તેવા વિચિત્ર પ્રકારના નામકર્મ ના ઉદયથી શ્રી તીર્થ કર ભગવંતને તેવા તેવા પ્રકારના વર્ણુ ના દેહ પ્રાપ્ત થાય છે.

ચાેગશાસ્ત્રો, મંત્રશાસ્ત્રો, તંત્રશાસ્ત્રો, ધ્યાનશાસ્ત્રોની દૃષ્ટિએ તે તે પ્રકારના વર્ણો તે તે પ્રયાજના માટે અગત્યના ગણાય છે.

મત્રશાસ્ત્રના મહાન જ્ઞાતા શ્રી માનતુંગ સુરાએ નમસ્કાર-સારસ્તવમાં× કહ્યુ છે કે —

શ્રી ચદ્રપ્રભ સ્વામી અને સુવિધિનાથનું શ્વેતવણુંમાં પ્રહ્મ-રંધ્રમાં શ્વેતધ્યાન આમ્નાયપૂર્વંક કરવામાં આવે તે৷ તે ધ્યાનના પ્રભાવથી સાધક આત્માને પાતાને કે બીજાઓને સર્વ પ્રકારનાં

<sup>×</sup>ળુઓ નમસ્કાર સ્વાધ્યાય, પ્રાકૃતવિસાગ, પૃ. ૨૬૮

ખ ધનાથી મુક્ત કરી શકે છે. વળી આકાશગામિની આદિ વિદ્યા-એાથી સંપન્ન થયેલ તે સાધક શાસનના મહાન પ્રભાવક થાય છે.

શ્રી પદ્મપ્રભ સ્વામી અને વાસુપૂજ્ય સ્વામીનું રક્તવર્ણમાં વિધિપૂર્વક કરાયેલ ધ્યાનના પ્રભાવથી સાધકને ત્રણે લાેક વશ થાય છે અને સર્વ લાેકા તેના ઉપર પ્રીતિવાળા થાય છે. તે ત્રણે ભુવનને પ્રિય થાય છે.

શ્રી ઋષભ – અજિત – સંભવ–અભિનંદન–સુમતિ–સુપાર્શ – શીતલ–શ્રેયાંસ–વિમલ–અનંત–ધર્મ–શાંતિ–કું શુ–અર – નિમ–વીર તીર્થ કરોના સુવર્ણ સમાન પીત ધ્યાનથી જલ, અગ્નિ, રાગ, વિષ, ચાર, શત્રુ, સિંહ, હાથી, સર્પ, યુદ્ધ, શાકિની, હાકિની, રાકિની, લાકિની, કાકિની અને હાકિની, આ ૧૬ પદાર્થા તત્કાલ સ્ત ભિત થઈ જાય છે.

શ્રી મક્ષિનાથ અને પાર્ધિનાથના લીલવર્ણના ધ્યાનથી આ લાેકમાં સર્વ પ્રકારના લાભ થાય છે અને સર્વ ભયાે દ્રર થાય છે.

શ્રી મુનિસુવ્રત અને નેમિનાથના અંજનસમાન શ્યામવર્ણના ધ્યાનના પ્રભાવથી શાસન પ્રભાવક મહાન આચાર્યો શાસનના વિદ્રોહીએમનું ઉચ્ચાટન આદિ કરી શકે છે. મત્રશાસ્ત્રની દિષ્ટિએ પીતવર્ણનું ધ્યાન સ્તંભન, રક્તવર્ણનું ધ્યાન વશો કરશ, શ્યામન વર્ણનું ધ્યાન પાપીએમનું ઉચ્ચાટન વગેરે, લીલાવર્ણનું ધ્યાન ઇહલોકિક લાભ અને શ્વેતવર્ણનું ધ્યાન શાંતિ અને કમેલ્યને કરનાર છે.

密 密 密 密 密 密 密 密 密 密

# પરિશાષ્ટ ૨૦

પ્રષ્ઠીર્ણ અવતરણા

斑 深 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑 斑

## પ્રકીર્ણ અવતરણા

(P)

દેવકૃત અતિશયામાં શ્રી સમવાયાંગ સૂત્રની ટીકામાં આપેલ અન્ય વાચનાના મૂલપાઠમાં એક નવા જ અતિશય પ્રાપ્ત થાય છે તે આ રીતે —

कालागृहपवरकुन्दु हनकत्रुहनकधूवमधमधतगनधुद्धयामिरामे भवइ। १

વિહાર વગેરેમાં ભગવંત જયાં બેસે તે સ્થાન અને સંપૂર્ણ સમવસરણનું વાતાવરણ કાલાગુરુ, કુન્દરુક્ક ( ચીડા ), તુરુક્ક ( શિલ્હક) વગેરે નામના ઊ ચા અને અત્યંત શ્રેષ્ઠ ધૂપાના મઘ-મઘતા પ્રચુર સુગંધ વડે અત્યંત અભિરામ ( રમણીય ) કરાય છે.

(২)

सीहासणो निस्नण्णो रत्तासोगस्स हेट्ठते। भगव । सक्को सहेमजाल सयमेव य गेण्हते छत्त ॥ १६८५ दो होन्ति चामराओ सेताओ मणिमएहि दण्डेहि । ईसाणचमरसहिता घरेंति ते णातेवच्छस्स ॥ १६८६

— વિશેષાવશ્યકભાષ્ય ભા. ૨, પૃ. ૩૪૧

૧. સૃત્ર ચાેત્રીસના ટીકામા આપેલ અન્યવાચનામા અતિશય ૧૯ દે ભ મ ૨૫

લાલવર્ષુ ના અશાકવૃક્ષ નીચે સિંહાસન પર ભગવાન વર્ષ માન સ્વામી (ગ્રાતવત્સ–ગ્રાતપુત્ર) બેઠા. શકેન્દ્ર પાતે ભગવંત પર સુવ-ર્ષ્યુની તારાની જાળીવાળું (તારણવાળું) છત્ર ધારણ કરે છે. ઇશાનેંદ્ર અને ચમરેંદ્ર (થી સહિત દેવા મિશુમય દંડવાળા બે શ્વેત ચામરા ધારણ કરે છે.

 $(\varepsilon)$ 

यथा निशियचूणौं भगवतां श्रीमदर्हतामष्टोत्तरसहस्त्रवाह्यलक्षणसंख्याया उपलक्षणत्वेनान्तरगलक्षणानां सत्त्वादीनामानत्यमुक्तम्, एवमतिशयानामधिकृत-परिगणनायोगेऽप्यतरिमितत्वमविरुद्धम् ।

જેવી રીતે શ્રી નિશિથચૂર્ણિમાં શ્રી અરિહંત ભગવંતાના ૧૦૦૮ ખાદ્ય લક્ષણોને ઉપલક્ષણ કહીને સત્ત્વ વગેરે અંતરંગ લક્ષણોને અનંત કદ્યા છે, એવી જ રીતે અતિશયાની આ ચાત્રીશ સંખ્યા પરિમિત હાવા છતાં, અતિશયા અપરિમિત—અનંત છે, એમ કહેવુ અવિરુદ્ધ છે.

— સ્યાદ્વાદ મંજરી, શ્લાેક ૧ ટીકા

(8)

पाडिहेर—પ્રાતિહાય<sup>°</sup>

जिनानामतिशयपरमपूज्यत्वख्यापकालकारविशेषे,

अष्टमहाप्रातिहायाणि जिनानाम् —

अशोकवृक्षाः सुरपुष्पवृष्टिः,

दिव्यध्वनिश्चामरमासन च

भामंडल दुद्भिरातपत्र

सत्प्रातिहार्याण जिनेश्वराणाम् ॥

—અભિધાનરાજેન્દ્ર, ભાગ ૫.

પ્રાતિહાર્ય એટલે શ્રી જનેશ્વર ભગવંતો અતિશય પરમ પૂજ્ય છે એમ ખતાવવા તેઓના ગુણા (અતિશય) રૂપ પરમ અલંકાર તે આઠ છે:— (૧) અશાેકવૃક્ષ, (૨) સુરપુષ્પવૃષ્ટિ, (૩) દિવ્ય<sup>દ</sup>વિન, (૪) ચામર, (૫) આસન, (૬)ભામ ંડલ, (૭) દુ દુભિ અને (૮) છત્ર.

#### (પ)

અતિશય સહજના ચાર, કમ<sup>°</sup> ખપ્યાથી અગિયાર; આજ હાે એાગણીશે કીધા, સુર ભાસુરેજ ...

--- ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજ મ. કૃત શ્રી સુપાર્શ્વજિન સ્તવન

### (\xi)

परचक्रदुभिक्षमारिप्रभृतयः सर्वं एवोपद्रवगजा अचिन्त्यपुण्यानुभावतो भगवद्विहारपवनगन्धादेव भज्यन्ते ।

— શ્રી હરિભદ્રસૂરિકૃત લલિતવિસ્તરા

પરચક્ર, દુર્ભિક્ષ, મારિ વગેરે ઉપદ્રવરૂપ હાથીએ ભગવંતના અચિંત્ય પુષ્યના અનુભાવથી ભગવંતના વિહારથી આદોલિત પવનના ગાંધથી જ નાશ પામે છે.

### (৩)

यस्य पुरस्ताद् विगलितमदा न प्रतितीर्ध्या भृवि विवदन्ते । —-आयार्थ श्री समंतलद्र

ભગવંતની આગળ મદરહિત થયેલા અન્ય દર્શનીએ વિવા-દને કરતા નથી.

#### (८)

પૂર્વના અનેક જન્મામાં ભાવિત કરેલ અનવઘ (નિષ્પાપ, સર્વધ્ હિતકર) ભાવનાઓના સમૃહ્લં નિરંતર સિચનને પામેલ પુષ્ય-રૂપ મહાવૃક્ષના ફ્લસ્વરૂપ અને પરમભિક્તમાં તત્પર દેવસમૂહોવડે વિરચિત અશાકવૃક્ષાદિ અષ્ટપ્રકારવાળી મહાપ્રાતિહાર્યરૂપ મહાપૂજાના જેઓ પાત્ર છે, તે અરિહંત કહેવાય છે.

— અ(લધાન રાજેન્દ્ર ભાગ ૧, અરિહંત શખ્દ.

(€)

શ્રી સિદ્ધાંતસારમુનિ વિરચિત શ્રી दर्शन रत्नरत्नाकर: (સંસ્કૃત પ્રત) પ્રકા. જૈન સાહિત્યવર્ધ ક સભા, અમદાવાદ (ભાગ ૧, પૃ. ૧૫૯/૬૧) (જૈ. સા. વિ. મંડળ—પ્રત નં. ૩૭૯૭) આમાં અતિશયા-પ્રાતિહાયેલું આલકારિક ભાષામાં વર્ણન છે (૧૦)

કલિકાલ સર્વ ज्ञ श्री हिमचंद्राचार्य विरचित अन्ययोगन्य वच्छेदहात्रिणिका नी श्री मिल्सिषे शुसूरिप्रश्नीत टीका स्याद्वादमं जरी (हिंदी अनुवाद साथे) संपा. शास्त्री જગદીશ ચંદ્ર એમ. એ. પ્રक्षा. परमश्रुतप्रकावक मंडल, मुं अर्ध (हाहर केन ज्ञानम हिर पु. नं. ४०६८) आमां प्रथम श्लोक-टीकामां चार मूलातिशये। नु वर्ष न छे.

(99)

श्री सिद्धर्षिप्रखीत उपमितिभवप्रयचाकथा (अत)

પ્રકા. શાહ નગીનભાઈ ઘેલાભાઈ ઝવેરી. મું બઈ આમાં ૬ઠા પ્રસ્તાવમાં પૃ. ૬૦૨ ઉપર અતિશયા અને પ્રાતિ-હાર્યોનું ભાવવાહી વર્ણુન છે.

( દાદર જૈન ગ્રાનમંદિર, પ્રત નં. ૯૪૨) (૧૨)

 त्वद्रूपमेव समवेक्ष्य निजस्वरूप ते योगिनस्तव पद भगवल्लभन्ते ॥२७॥

त्वद्गोत्रमन्त्रवरवर्णतिति स्वकीये
हृत्पङ्कजे प्रवरपत्रततौ निधाय ।
यो घ्यायति त्रिजगदीश्वर ! तस्य पुसो,
वश्या भवन्ति सकला अपि सिद्धयस्ताः ॥२८॥

सालत्रयान्तरितशुभ्रतरातपत्र
सिहासनस्थममरेश्वरसेव्यमानम्
त्वा भासुरातिशयमाशयदेशमध्ये
ध्यायन्नरो भवति भाजनमीशतायाः ॥२६॥

(१३)

भशोक : शोकाति हरति कुरुते चाभ्द्रुतसुख
सदा पौष्यी वृष्टिः किम् नु सुखसृष्टिस्त्रिजगतः ।
हवनिर्दिच्यः श्रोत्रेष्वमृतरसदानैकरसिकः
शरच्चन्द्रज्योत्स्नाधवलचमराली गतमला ॥३०॥

स्फुरद्रत्न सिंहासनमुरुख्चा मण्डलिमद जनाल्हादिप्रोद्यन्मधुरिमगुणो दुन्दुभिरव.। सितज्योतिच्छत्रत्रितयिमिति रम्या अतिशया — स्तव स्वामिन् ! ह्याता अपि विद्यते मङ्गलतितम्× ॥३१॥

\*मत्राधिराज-चिन्तामणि जैनस्तोत्रसदोहः-तस्य द्वितीयो विभागः तत्र श्रीभुवनसुन्दरसूरिप्रणीत श्रीजीराउलीमण्डलश्रीपाव्वंजिनस्तवनम् पृष्ठ - १४१ - ४२

<sup>×</sup>मन्त्राधिराजिन्तामणि जैनस्तोत्रसदोहः - तस्य द्वितीयो विभागः तत्र श्रीभुवनसुन्दरसूरि सदृब्ध श्रीपार्श्वनाथस्तवनम् । पृष्ठ-१५८

(88)

रुचिरचमरमाला वितरम्यातपत्र —
त्रितयमनुपमोऽय दुन्दुभीना निनाद: ।
विविधकुसुमवृष्टिश्चैत्यवृक्ष: सुगन्धो
मणिनिकरविनियँतकान्तिसिहासन च ॥१४॥

प्रसृतवहुलतेजः पिण्डभामण्डलश्रीः
श्रवणपरमसीख्यादायिदिव्यद्वनिष्ठच ।
इति जिनवर । वीक्ष्य प्रातिहार्यश्रिय ते
न भवति भुवनालङ्कार । कस्य प्रमोदः ।।१५॥
युग्मम् ।

(9U)

रत्नानि रोहणगिरेः कनकानि मेरो — रूप्यानि च प्रवररूप्यगिरेगुहीत्वा । सालत्रय प्रवरत्नमय तु यस्यां देवैंस्तवेश ! रचित निचितं महोभिः ॥१०॥

यस्यां नवोपरि परिस्फुटचन्द्रकान्त —
चन्द्रेशचन्द्रकरशुभ्रमदभ्रमूर्ति ।
छत्रत्रय प्रवरमौक्तिकरत्नराजि —
विभ्राजि राजित तवोज्ज्वलकीर्तितुल्यम् ॥१०॥

तापप्रचारशमनः सुमनोनिषेग्यः
पादपवित्रितघरो नृसुरप्रमोदी ।
स्कन्धित्रया प्रवरयाऽतिविराजमान —
श्वैन्यद्रुमस्त्विमिव देव । विभाति यस्याम् ॥११॥

<sup>1</sup> मन्त्राधिराजिन्तामणिः जैनस्तोत्रसदोहः —तस्य द्वितीयो विभागः तत्र श्रीभुवनमुन्दरसूरिप्रणीत श्रीकुल्पाकतीर्यालङ्कारश्रीऋषभजिन-स्तवनम् — पृष्ठ — १६०

भास्वन्मणीमयमुदारतरप्रभाम्भः

पद्मीभवत्प्रणतदेविकरीटकोटि ।

भाति स्वदीयवपुरांशुपुषा हि यस्यां

सिंहासनं स्फुटरुचा मणिनेव मौलि: ॥१२॥

सुरासुरैर्निमितदण्डमण्डितः

सच्चामरैः शुभ्रतरैः प्रवीजितः।

त्व राजसे यत्र जगत्पते । यथा

सौदामिनीदामविराजिताम्बुदः ॥१३॥

तेज: श्रिया निजितभानुमण्डल,

त्वद्रपलक्ष्म्याः किल कर्णकुण्डलम् ।

प्रमोदिताखण्डलमण्डल मुहुर् —

भामण्डल राजित यत्र ते विभो ! ॥१४॥

सुरनिकरकराग्रस्तस्रस्तमन्दारजाति ---

प्रमुखकुसुमवृष्टेर्दम्भतः सेवित् त्वाम् ।

उड्ततिरववीर्णा कि नु यत्र नवदीय —

स्फुरद्रुतरकीरयां स्फूर्तिमत्या जितेयम् ॥१५॥

अयमित्र जिनभर्ता दु.खहर्ता सुसम्प ---

न्मयशिवपदकर्ता वर्त्ततेऽन्यो न कश्चित् ।

इति वदति नमःस्थो दुन्दुभिस्ते पुरस्ता —

ज्जिन | जलधरगर्जि तर्जयन् यत्र नादैः ॥१६॥

बिलसदमृतधाराः कि पिवाम्येष हर्षा ---

न्मध्रतरपयो वा कामधेनुस्तनोत्यम् ।

इति जननिकरेण ध्यायताऽपायि यस्या

पुलिकततनुभाजा नाथ ! गौस्तावकीना ॥१७॥

मोहाह्वभूपतिरय जगतामसाध्यो —

ऽसाधि त्वया मद्नमुख्यभटैयुँतस्तत् ।

उत्तिम्भतस्तव पुरः सुरसेव्य ! यस्या —

मिन्द्रध्वजस्य मिषतो विजयध्वजोऽयम् ॥१८॥

द्यैर्येणाधरितेन मेरुगिरिणा सर्वसहत्वेन वा
पृथ्व्या निजितया स्वरत्निचयः प्रादायि यस्ते
विभो ।

तेज.श्रीभिरपाकृतैदिनकरैयँद्वा रुचा मण्डल तैरेतद् विदधे किमित्यविरत यत् तक्येते कोविदै: ॥१६॥

तद्धर्मचक भगवंस्तवाग्रे

देदीप्यते दीप्ति विराजि यत्र ।

श्रीतीर्थलक्ष्मीललनाललाटे

ललामशोमा प्रथयत् सदापि ॥२०॥ युग्मम् ॥

मणिमयकिषशीर्षकालिरुद्यत् —

किरणगणागुरुवप्रशीर्षसस्था।

मुकुरति गगनस्पृशा सुरीणां

वदनविलोकविधौ सदापि यत्र ॥२१॥

मणिमयभूविविम्वित निरीक्ष्या —

मरनिकर किमु नः पुरीजिघृक्षुः।

प्रचलति सुरसार्थ एष इत्या —

कुलहृदयोऽजनि यत्र दैत्यवर्गः ॥२२॥

यत्रेन्दुकान्तमयभूमिषु चन्द्रकान्त्या ---

श्लेपाद्रवामृतरसैर्वचनैश्च तेऽर्हन् !।

पद्भ्यो हृदोऽपि च चलनम्गलोचनाना

रागः प्रयात्यविकलो मलवज्जलेन ॥२३॥

द्वारेषु मौक्तिकमयी: प्रतिविम्बभाजो —

माला विलोक्य मणिभूषु सितेतरासु ।

स्नस्ता विमस्मदुरुहारलतेति यस्या ---

मत्याकुला मृगदृशो हृदयं स्पृशन्ति ॥२४॥

तोरणास्यशितिरुड्मणिमाला

बिम्बितां स्फटिकभूमिषु यत्र ।

वीक्ष वातचपलां चलतोऽहे — भींतितोऽतितरला महिला: स्यु: ॥२५॥

स्फटिककुट्टिमकोटितटीलुठद् —— विविधनीलमणीननणीयसः ।

समवलोक्य हरित्तृणवाञ्छया यदुपरि त्वरिता हरिणा न के ॥२६॥

हर्षोत्कर्षवशप्रक्रढरभसप्रारव्धनाटचिकिया — भ्रश्यिक्षमंलहारमौक्तिकगण य पातयाञ्चकुषी । पौलोमी पुलकोल्लसत्तनुलता विश्वेश्वर ! त्वत्पुर — स्तस्या यत्र स एव वीजित महानन्दद्रुमोद्भूतये ॥२७॥

भक्त्याविष्कृतभावभासुरनरस्वर्वासिनां सन्तते —
हद्गच्छत्पुलकप्रविद्यततनी चित्तेऽपि यस्या मृहुः ।
स्वामिस्तेड्घिनिविष्टविस्फुटनखप्रोद्यद्भुचा मण्डल
व्याहाराश्च मनोहराः सततमप्युद्द्योतमातन्वते ॥२८॥

इति विविधविकल्पास्तन्वती कोविदाना समवसरणभूमिः कस्य न स्यान्मुदे सा । जिनवर । तव यस्याः श्रीविशेषावलोकाद् भवति तदिप नूनं स्विविमानं विमानम् ॥२६॥

(9 8)

रम्योऽशोकतरुः स्फ्रुरत्परिमलाकृष्टालिमालाकुला वृष्टिः सौमनसी सुरैविरिचता दिन्यो ध्वनिर्वन्धुरः । चञ्चच्चामरमण्डल स्फुरदुरुश्वेतातपत्रत्रयी भास्वद्रत्नगणाऽनणुद्युतिभरैराभासि सिहासनम् ॥१९॥

<sup>1</sup> श्री भुवनसुन्दरसूरिप्रणीत श्री जीराउलिमण्डनपार्श्वनायस्तवनम् । पृष्ठ — १६२—६३—६४—६५

व्योमन्यब्द इवातिमन्द्रमघुरध्वानो नदन दुन्दुभि —

मर्तिण्डद्युतिमण्डलाभममल भामण्डल चाद्भुतम् ।

इत्येता भुवनेषु विस्मयकरी त्वत्प्रातिहार्यश्रिय

दृष्ट्वा कस्य जगन्नमस्य । न भवत् प्रौढप्रमोदोदयः

॥२०॥

<sup>1</sup> मंत्राधिराज - चिन्तामणि: जैनस्तोत्रसन्दोह: - तस्य द्वितीयो विभाग: - तत्र श्री भवनसुन्दरसूरिसूत्रित श्री शत्रुञ्जयस्तवनम् - पृष्ठ- १७१



# પરિશિષ્ટ ર૧

**યુદ્ધના પ્રાતિ**હાર્યી

### विनयपिटक



## **બુક્ષના પ્રાતિ**હાર્યો

णीद्धोमा पणु प्रातिद्धार्य शण्ह वपराते। द्वता. पादी लाषामां ते माटे पाटिहेर अने पाटहारिय स्थेवा शण्होनो प्रयेश करवामां स्थावते। द्वता. भौद्धभीना महान पिटक (स्थायम, शास्त्र) विनय-पिटका महावश्यमं उपवेलपाटिहारियक्या नामनुं प्रकर्ण के. तेमां भुद्धना १५ प्रातिद्धार्यन् वर्णुन के. दिंही लाषामां तेने। सनुवाह पं. राद्धस साकृत्यायने करेस के, सनुवाह प्रातिद्धार्य-पाटिहेर-पाटिहारिय माटे स्थायने प्रस्ति श्रीन शण्हने। प्रयेश करेस के.

આ उદ્દવેલવાદિहારિયજ્ઞયા ના સારી રીતે અભ્યાસ કર્યા પછી જણાઈ આવે છે કે એ કાળમાં પ્રાતિહાર્ય શખ્દ ઋદ્ધિના અર્થમાં વપરાતા હતા. એ કથામા કહ્યું છે કે —

इमिना इद्विपाटिहारियेन अभिष्पसन्नो....। णुद्धना આ ઋદ્ધિપ્રાતિહાય થી અત્યંત પ્રસન્ન થએલાે ઉદ્દેવેલ કાશ્યપ નામનાે જટાધારી તાપસ ...

```
१ विनयपिटके महावग्ग ( पासी )
प्रेक्षाः पाली पिटलफेशन बोर्ड
विहार राज्य
( शुओ महाखन्द्यक १४, ५, २५ )
```

२ विनयपिटक ( र्बिटी ) प्रधाः भढाणे। धि सला, सारनाथ ( लुटेंगे। पृ. ८७, उरुवेलामें चमत्कारप्रदर्शन )

ખુદ્ધે આ પ્રાતિહાર્યોના ઉપયોગ એ તાપસના પ્રતિબાધ માટે કરેલ છે.

ખુદે યાજેલા પંદર પ્રાતિહાર્યો સંક્ષેપમાં એ રીતે છે:—

- (૧) ખુદ્ધે ઋદ્ધિસંપન્ન ઘાર આશીવિષ ચંડ–નાગરાજના તેજને પાતાના તેજ વડે ખેંચી લીધુ.
  - (૨) ચાર મહારાજાએા ખુદ્ધ પાસે ધર્મ સાંભળવા આવે છે.
  - (૩) ઇદ્ર ધર્મ સાંભળવા આવે છે.
  - (૪) પ્રદ્મા ધર્મ સાંભળવા આવે છે
  - (૫) ખુદ્ધ પાતાના ચિત્ત વડે બીજાના ચિત્તને જાણી લે છે.
- (६) એક વખત ખુદ્ધના શરીર પર જૂના કપડાં× હતા. તે ધાવાના ખુદ્ધને વિચાર થયા. તે પ્રદેશમાં પાણી ન હતુ. ઇદ્રે પુષ્કરિણી (સુંદર સરાવર) અનાવી. પછી ખુદ્ધને વિચાર આવ્યા. 'કપડા શાના ઉપર ધાઉં?' ઇદ્રે શિલા ખનાવી. પછી તે શિલા ઉપર ખુદ્ધે કપડાં ધાયાં.
- (૭) ખુદ્ધને ભાજનની વિનંતિ કરવા તાપસ દ્વરથી આવે છે. જ્યાં ભાજન માટે જવાનું હતું તે સ્થળે જં ખુવૃષ્ય (જ ખુદ્ધીપ જેના કારણે જં ખુદ્ધીપ કહેવાય છે, તે જં ખુવૃષ્ય) ના કળ (જાં ખુ) ઋદિથી લઈ આવીને ખુદ્ધ તાપસ પહેલાં જ (ભાજન સ્થળે) પહેાંચી જાય છે.
- (૮–૯–૧૦) એ જ રીતે ખુદ્ધ જંખુવૃક્ષની ખાજુનાં બીજા ૩ વૃક્ષા પરથી આંખા વગેરે જાતનાં ફળા લાવે છે.
  - (૧૧) એ જ રીતે ખુદ્ધ દેવલાકમાંથી પારિજાત પુષ્પા લાવે છે.

<sup>×.</sup> રાહુલ સાકૃત્યાયન અનુવાદમા 'રસ્તા પર કેકાયેલા ચીથરા ' લખે છે.

- (૧૨) યજ્ઞ માટે લાકડાં ફાડવાનાં હતાં. લાકડાં કઠે હુ હતાં, તેથી તાપસા ફાડી શકતા ન હતા. ખુદ્ધના વચન માત્રથી બધાં લાકડાં તરત જ ફાડવાની શક્તિ તાપસામાં આવી ગઈ.
- (૧૩) ખુદ્ધે કહ્યું. 'અગ્નિ પ્રગટ થાએો.' અગ્નિ પ્રગટ થયેો. એકી સાથે પાંચસા લાકડાં ખળવા માડચાં.
- (૧૪) એક વખત હેમાંત ઋતુની હિમની વર્ષાવાળી રાતમાં ખુદ્ધે યાગળળથી પાંચસા તાપસા માટે અંગીઠીએા તૈયાર કરી.
- (૧૫) એક વખત અકાલ વર્ષા થઇ. આજુબાજુના બધા પ્રદેશ જળબબાકાર થઇ ગયા. ખુદ્ધને બચાવવા તાપસ નાવ લઇ ને આવે છે. ત્યાં ખુદ્ધને જમીન પર ચાલતા જુએ છે. તે પછી ખુદ્ધ આકા-શમાં ઊડીને નાવમાં આવે છે. ૧

[ આ પંદરમાંના દરેક ચમત્કારથી તાપસ પ્રભાવિત થાય છે, પણ દરેક ચમત્કારના અંતે તે એમ જ માને છે કે, ' બુદ્ધ મારા જેવા અર્હત્ નથી.' ખધા જ ચમત્કારા પછી પણ તાપસની એ માન્યતા કાયમ જ રહે છે.]

<sup>ો [</sup>અહીં યાગળળથી ચમતકારા છુદ્દે કર્યા છે, જ્યારે શ્રીતીર્થ કર ભગવાન વીતરાગ હાવાથી સ્વય ચમતકાર કરતા નથી. પણુ ભગવતના કર્મક્ષયના પ્રભાવથી ચમતકારો સ્વયં થાય છે–અથવા લક્તિથી પ્રેરાએલા દેવતાઓ જીવાને ધર્મમાં જોડવા નિમિત્તે ચમતકારા કરે છે ]

# પરિશિષ્ટ રર

થી ભક્તામર સ્તાેત્ર

પદ્ય ૩૧ અંગેની કથા<sup>૧</sup>

[અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્ય વગેરેનાં ધ્યાનનાં ફળા તા સર્વોત્તમ છે જ, પરંતુ સ્વપ્નમાં જોવાએલાં આ અષ્ટ મહાપ્રાતિહાર્યો રાજ્યપ્રાપ્તિ વગેરે ફળાને આપનારાં છે, એ આ કથામાં દર્શાવવામાં આવ્યુ છે. ગાપાળ (દેવદત્ત)ને અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્ય સહિત શ્રી ઋષભદેવના સ્વપ્નમાં દર્શન થવાથી તે રાજ્ય વગેરે સુખાને પામ્યા.]

૧ આ કથા ૫°. શ્રી ધીરજલાલ ટાકરશી શાહ કૃત ભક્તામર રહસ્યમાથી અહીં લેવામાં આવી છે.

આ મસ્કૃત પદ્મ ૩૧મું અને તેના અર્થ પૃ. ૨૨૫ ઉપર આપવામાં આવેલ છે.

સિંહપુર નગર ધનધાન્યથી સમૃદ્ધ હતું. તેમાં ગાપાળ નામના એક ક્ષત્રિય વસતા હતા. તે સ્વભાવે ઘણા સરલ હતા અને નિર્ધાનાવત્થાને લીધે લાકોની ગાયા ચરાવીને પાતાનું ગુજરાન ચલાવતા હતા. એક વખત તે ગામમાં પધારેલા જૈન મુનિનાં દર્શન કરવા ગયા. ત્યારે જૈન મુનિએ તેને 'ધર્મલાભ' કહ્યો.

ગોપાળે પાતાની ભદ્રિક પ્રકૃતિથી પૂછ્યું કે 'મહારાજ! ધર્મ લાભ એટલે શું? તમે ખધા ભક્તાને આ શખ્દ કેમ સંભળાવા છા ?' ત્યારે જૈન મુનિએ કહ્યું: ' હે ભદ્ર! મનુષ્યને ધર્મ ના લાભ થાય તા તે પાતાનું જીવન સર્વ રીતે સુખી અનાવી શકે, તેથી અમે લાકોને ' ધર્મ લાભ થાએા,' એવા આશીર્વાદ આપીએ છીએ.'

ગાયાળ કહ્યુ : 'તા ઘણુ સારું. પરંતુ હું ધર્મ વિષે કંઈ જાણતા નથી, માટે કૃયા કરીને મને તેનુ સ્વરૂપ સમજાવા.' એટલે મુનિએ તેને ધર્મ નું સ્વરૂપ સમજાવ્યું, તેમાં દઢ શ્રદ્ધા રાખવાનું કહ્યુ, પચપરમેષ્ઠી મંત્ર આપી તેના રાજ જાપ કરવાનું જાણાવ્યું. અને તેના નિત્યપાઠ કરવાના નિયમ આપ્યા. ગાપાળ તે પ્રમાણે તેના નિયમિત પાઠ કરવા લાગ્યા.

હવે એક દિવસ રાત્રિએ તેને સ્વપ્ન આવ્યું. તેમાં તેને ત્રણુ છત્ર આદિ પ્રાતિહાર્યોથી સહિત શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનનાં દર્શન થયાં. આથી તેને ઘણા જ આનંદ થયા. તેણે પાતાની જાતને ધન્ય માની.

સવારે તે ગાયા ચરાવવા ગયા, ત્યાં વરતાદથી ધાવાઈ ગયેલી જમીનની અંદર શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનનું ભિળ જોયું, એટલે અત્યંત આનંદ પામી તેને ઉઠાવી લીધું અને નદીકિનારે એક ઝૂંપડી ખાંધી તેમાં પધરાવ્યું. તે રાજ તેની સેવાભક્તિ કરવા લાગ્યા. એમ કરતાં છ મહિના વીતી ગયા, ત્યારે શ્રી ચક્રેશ્વરી દેવીએ પ્રસન્ન થઇને ગાપાળને રાજા થવાનું વરદાન આપ્યું અને તે અઠશ્ય થઇ ગયાં.

હવે ભવિતવ્યતાના યાગે સિંહપુરના રાજા અકસ્માત્ મરણ પામ્યા. તેને ગાદીવારસ જન્મ્યા ન હતા, એટલે રાજ્ય કાને સાંપલું? તે પ્રશ્ન થયા. મંત્રી. સામંતા વેગેરેએ સાથે મળીને વિચાર કરતાં એવું નક્કી થયું કે 'મહારાજીની એક હાથણી છે, તેની સુઢમાં પવિત્ર જળથી ભરેલા સાનો કળશ આપવા. એ કળશનું જગ હાથણી જેના પર ઢાળે તેને રાજગાદી સાંપવી.'

આ નિર્ણુય અનુસાર હાથણીને શણગારવામાં આવી અને તેની સંદમાં પવિત્ર જળથી ભરેલા સાનાના કળશ આપવામાં આવી. પછી એ હાથણીને પાતાની મેળ જવા દીધી અને મંત્રી વગેરે તેની પાછળ પાછળ ચાલવા લાગ્યા.

હાથણી ફરતી ફરતી નગર ખહાર નીકળી અને ખાગખગીચા તથા ખેતરા વગેરે વટાવતી જ્યાં ગાયાળ ગાયા ચરાવી રહ્યો હતા ત્યાં આવી અને ગાયાળ પર હાથણીએ કળશ ઢાજ્યા અને તેને સંઢ વડે ઊ ચકીને પાતાના કુંભસ્થળ પર બેસાડથો. એટલે મંત્રી, સામંતા તથા નગરજનાએ તેના રાજા તરીકે સ્વીકાર કર્યા અને તેની જય બાલાવી. પછી માટી ધામધ્મથી તેને નગરમાં લાવવામાં આવ્યા અને રાજ્યાભિષેક કર્યો.

આ રાજપદ દેવકૃપાથી મળેલું હાવાથી ગાપાળે પાતાનું નામ દેવદત્ત રાખ્યું અને તે મંદ્રીમંડળની સલાહ મુજબ રાજ્ય ચલાવવા લાગ્યા. સિંહપુરનું સમૃદ્ધ રાજ્ય આ રીતે એક ગાયા ચરાવનાર સામાન્ય વ્યક્તિના હાથમાં જાય, તે કેટલાક સામંતાને રુચ્યુ નહિ, તેથી તેમણે લશ્કર એકઠું કરીને નગર પર ચડાઈ કરવાના વિચાર કર્યો. તેમના મનમાં એમ કે આ નવા રાજા આપણા

બળવાન લશ્કર સામે શી રીતે ટકી શકવાના ? તેને સહેલાઇથી પદભ્રષ્ટ કરીને આપણે રાજ્યના કબજો લઇ લઇશું અને તેના ભાગવટા કરીશું.

એ યાજના અનુસાર સિંહપુર પર ચડાઈ થઇ. દેવદત્તને આ વસ્તુની ખબર પડતાં તેણે શ્રી ભકતામર સ્તાત્રની એકત્રીશમી ગાથાનું સ્મરણ કર્યું અને શ્રી ચક્રેશ્વરી દેવીની આરાધના કરી એટલે શ્રી ચક્રેશ્વરી દેવીએ પ્રકટ થઈને કહ્યું: 'હે વત્સ' તું હિંમતથી આક્રમણકારોના સામના કર. તને હું જરૂર વિજયી બનાવીશ'.

सवारे सिं હ पुर पर आड़ भणु थतां हेवहत्ते तेना सामने। डर्थां. के ज वणते शत्रुसैन्य स्तं िसत थर्ध गयुं. केटले हे तेनी सवं ि हिलयाल कटडी पड़ी कने सवं सैनि है। पूतणानी जेम निश्लेष्ट जनी गया का परिस्थिति केंडिने सामंता समल गया है हेवहत्त पर हेवना यारे हाथ छे अने आपणे तेने हाई रीते पहेंग्यी शड़ीशुं निह, केटले तेमणे हेवहत्तने प्रणाम हरी पातानी खुलनी क्षमा मागी अने तेनी आज्ञाना स्वीहार हथें।

પછી તો દેવદત્તે પાતાના ભુજાળળથી બીજા પણ કેટલાક રાજાઓને તાંબે કર્યા અને માંડલિકપદ પ્રાપ્ત કર્યું, વળી તેણે શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનનું એક ભબ્ય મંદિર અંધાવ્યું અને નિરંતર તેમની ભક્તિ કરી પાતાનું જીવન સાથે કર્યું.

# पूर्ति

### ચાર મુલાતિશયાનુ વર્ણન :—

- (૧) શ્રી મલ્લિયેણસુરિની સ્યાદ્વાદ મંજરીના પ્રારંભમાં છે.
- (૨) શ્રી રત્નશેખરસ્ટિ રચિત શ્રાદ્ધવિધિની પ્રારંભમા છે.

### ૩૪ અતિશયાન વર્ણન:--

- (૧) પ્રદ્યુમ્નરસ્રિકૃત વિચારસારમાં છે.
- (૨) ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીકૃત સુપાર્ધાજનરતવનમા છે.
- (૩) ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીકૃત પંચયરમેષ્ઠિગીતામા છે.
- (૪) શ્રી શાલનમુનિ રચિત સ્તુતિ ચનુર્વિ શતિકામા છે.
- (પ) ત્રિય િરાલાકા પુરુષચરિત્રના અ'ગ્રેજી અનુવાદમાં છે (અનુવાદક ઢા મિસ હેલેન જોન્સન, વાલ્યુમ ૧, પેજ પ/૬).

### આઠ પ્રાતિહાર્યોનું વર્ણન:—

- (૧) જૈન સ્તાત્ર સંદોહ ભાગ ૧. પૃ. ૨૩/૨૪ માં સ્તવનરુપે છે.
- (૨) શ્રી જિનપ્રભસ્રિના પાર્શ્વનાથપ્રાતિહાર્યસ્તવનમા છે.
- (૩) શ્રી જિનસુ દરસુરિકૃત સીમ ધર સ્વામિ–સ્તવન ્(શ્લાે.૨–૯)માં છે.
- (૪) શ્રી જિનપ્રસસ્વરિકૃત વીરપંચકલ્યાણકસ્તવન (શ્લેષ. ૧/૯–૨૬) માં છે.
- (પ) શ્રી જ્ઞાનસાગરસુરિકૃત પાર્શ્વજિનસ્તવ (શ્લાે. ७/૧૪) મા છે.
- (६) શ્રી સહજમ ડનગહાુકૃત સીમન્ધરસ્વામિસ્તાત્ર (७/૧૪) માં છે.
- (૭) મુનિ શ્રી ધુર ધરવિજયજી કૃત શ્રી ભટેવા પાર્શ્વનાથ ચિત્રસ્તાત્રમા છે.

### વાણીના ૩૫ ગુણાતુ વર્ણન :—

સ્તવન ૩૫ે જૈન સ્તાત્ર સ દાેહ ભા ૧ મા પણતીસજિણવાણી– ગુણુથવણુ માં છે. સર્વ સાધુ ભગવંતા, સાધ્યી ભગવંતા, શ્રાવકા અને શ્રાવિકા-એાએ આજ સુધી મને ધર્મમાં જે કાેઇ સહાય કરી હાેય તે બધી જ સહાયની હું કદર કરું છું.

શાસ્ત્રોમાં માતા, પિતા, શિક્ષકા, એ બધાનાં સંબંધીએ અને ધમે દાતા સદગુરુઓને વડીલ કહ્યા છે. ૧ એથી મારા સંસારી અવસ્થાના સ્વર્ગસ્થ માતુશ્રી સુશ્રાવિકા શ્રી ચંપાબાઇ તથા પિતાશ્રી ધમે નિષ્ઠ સુશ્રાવક જેઠાભાઇ પાસુભાઈ શાહ (કચ્છમાં સાંચરા ગામના) અને બીજા પણ પૂર્વાવસ્થાના સંબંધીએ, શિક્ષકા વગેરેએ મારા આત્માને ઉપયાગી એવી જે કાઇ સહાય કરી હાય, તે બધાના ઉપકારને પણ હું સ્મૃતિપથમાં લાઉં છું.

શ્રી જૈન સાહિત્ય વિકાસ મડળ (વિ નેપારલે-વેસ્ટ, મુંબઇ) ના પ્રમુખ સુ. અમૃતલાલ કાલીદાસ દાેશીના ફરી ફરી ઉપકાર માનું છુ કે તેઓએ મને નમસ્કાર સ્વાધ્યાય, તત્ત્વાનુશાશન, યાેગશાસ્ત્ર અબ્ટમ પ્રકાશ વિવરણ વગેરે થયાેનું સંપાદનાદિ કાર્ય સાંપીને મારામાં–મારા જીવનમાં સાહિત્યસજિનની એક નવીજ દિશા ઊભી કરી. તેઓનાં થંથાનું કાર્ય કરતાં કરતાં મને 'નવકાર' વિશે ઘણું ઘણું જાણવાનું મળ્યું અને 'યાેગ અંગે જૈન અને બીજા ધર્માના અને ક અમૃલ્ય થયાે પણ જોવા મન્યા.

આજ સુધી ધર્મ નાં જે કાઇ ઉપકરણા (રજોહરણાદિ) એ મને ધર્મમાં જે સહાય કરી છે તે પ્રત્યે મારા હુદયના અહાભાવ વ્યક્ત કરું છું.

જે પેના, પેન્સિયા, કાગમા, શાઇ, વગેરે સાધના શ્રીવીતરાગ ભગવંત વિશેના આ લખાણમાં કામ આવ્યા છે, તે બધાને હું મારા મસ્તકે ચઢાવું છું.

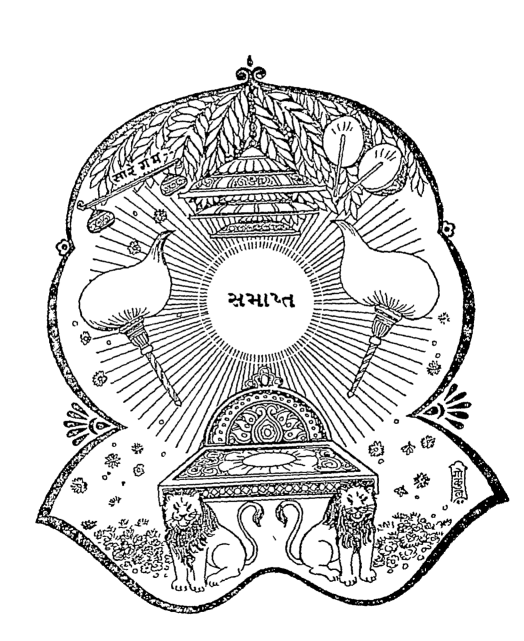
અંતમાં સર્વ ઉપકારક જવા અને વસ્તુઓને નમરકાર કરી આ ગ્રંથ સમાપ્ત કરૂં છું.

१ याहिनी महत्तरास्तु आयार्थ श्रा हिलदसूरि महाराजे यागिषांदु महाशास्त्रमा – मातापिता कलाचार्य एतेषां ज्ञाणयस्तथा — ओ १दी ६ वडे आ अपाने 'गुरु' (वडीस) इहा छे.

### અંતિમ અંતિમ મંગલ

મેં આ શ્રંથમાં સાકાર પરમાત્માનું જે સ્વરૂપ રજા કર્યું છે, તે તો કેવળ તે પરમાત્માના રૂપના નાનકડા અંશ માત્ર છે, સંપૂર્ણ રૂપ તો કેવળ કેવલજ્ઞાન વડે ગમ્ય છે. અનંત કેવલીઓએ સાકાર પરમાત્માના જે સ્વરૂપને સાક્ષાત્ નેયેલ છે, તે પરિપૂર્ણ સ્વરૂપને મારા, પવિત્ર ભાવથી સદા નમસ્કાર હા, તે દિબ્યાત્મરૂપ સર્વ જવાનું નિત્ય કલ્યાણ કરતું રહા.

—લેખક



|             |                   | શુદ્ધિ પત્રક           |                  |
|-------------|-------------------|------------------------|------------------|
| પૃ.         | યં.               | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ            |
| 12          | 1.                | २४                     | २८               |
| દ રૂ        | રર                | भगवंतो                 | भगवतो            |
| şa          | રપ                | मुख                    | मुख्य            |
| £8          | રપ                | कवला                   | केवला            |
| ८३          | ય                 | भयो                    | भ्यो             |
| ۷Y          | ૧ર                | भ                      | भा               |
| ८७          | १०                | समग्र                  | समभं             |
| ૯૫          | પ                 | શ્રુતિ                 | શ્રુત            |
| १०७         | ્ ૨૫              | पचेद्रिय               | पंचिदिय          |
| <b>१</b> ०७ | ે ૨૬              | <del>इन्दरं</del> ग    | <b>०</b> रंगं    |
| ૧૧७         | १६                | परिवुनो                | परित्रुतो        |
| <b>૧</b> ૧૭ | <b>૧</b> ७        | नगर्याँ                | नगर्यी           |
| ૧૧૯         | <b>१७</b>         | <b>उ</b> त्तम          | उत्तमा           |
| १२३         | १८                | दैश्चीं                | दैवीं            |
| ૧૩૩         | 10                | विभा                   | विभा             |
| १३४         | 4                 | <b>६</b> जात           | <b>रु</b> जा     |
| 135         | १८                | पुब्युब्युपण्णा        | पुब्दुप्पण्णा    |
| १४५         | <b>૨૧</b>         | युगान्तार्क.           | युगान्तार्क:     |
| १४७         | ૧૨                | ×यासं                  | आयासं            |
| १४७         | ૧૫                | चकक                    | चक्कं            |
| ૧૪७         | 9\$               | लोयाण                  | <b>स्टोया</b> णं |
| १४७         | <b>૧</b> ७        | माहणे                  | मोहणे            |
| १४७         | 1                 | <b>स्रुवर्णवर्णम</b> म | वर्णे सम०        |
| १४५         | २/३               | स्वामिन                | स्वामि <b>नं</b> |
| <b>१</b> ५० | 1                 | पाठ                    | पीठं             |
| ૧૫ર         | <i>િ પ્પ</i> ર્શી | दाद्दि                 | दोहि             |
| ૧૫૩         | ţ                 | त्रिमुच                | त्रिभुवन         |

| પૃ.          | ч.              | અશુદ્ધ          | શુદ્ધ            |
|--------------|-----------------|-----------------|------------------|
| ૧૫૬          | 12              | आलवन            | आलव <b>नं</b>    |
| ૧૫૬          | ૧૪              | ससार            | संसार            |
| ૧૫૬          | ૧૪              | दशष             | दशेष             |
| १६०          | २०              | ( દાેઢ ડાહ્યા ? | ( દાહ ડાહ્યા ટે) |
| १८२          | ٩٧              | स्पशॉ           | स्पर्शो          |
| 144          | ч               | माण साधम्मं     | माणसा धम्म       |
| 944          | હ               | पावणिपा         | पावणिया          |
| ૧૮૯          | २०              | सामगी           | ्सामग्री         |
| <b>२</b> १६  | १६              | तटंसुर          | तटं चुर०         |
| <b>२</b> १६  | <i>હિમ્</i> પણી | प्रातिहार्थे    | प्रतिहार्यो      |
| २३६          | ૧૩              | भक्ति           | भत्ति            |
| २४३          | 3               | वोहिला भच       | बोहिलामं च       |
| ર્ ૩७        | હ               | कष्टकाः         | कण्टकाः          |
| २४३          | ૨્૦             | भद्भतं          | अद्भुतं          |
| ૨૪૫          | ર               | <b>उपद्र</b> न  | <b>उपद्र</b> व्  |
| ર૪૫          | ૧૪              | हिं             | ह्रि             |
| ૨૫૯          | ૧૨              | शील्यं          | दौ:शील्यं        |
| २६०          | ۷               | व्याँ           | र्वी             |
| २६१          | ૧૫              | र्विविश्व       | र्विश्व          |
| २६४          | ટિપ્પણા         | વિજય            | તિજય             |
| રહપ          | ૧ ૦             | पचापि           | पंचापि           |
| રહપ          | ર્૮             | चिहिन           | चिह्न            |
| 3•4          | હ               | तत्त्वा         | चेत्वा           |
| <b>३०</b> ५  | १४              | दुम्ममारि       | दुम्मारी         |
| ૩ <b>૧</b> ૯ | 3               | यरिद्रं         | यद्गिरं          |
| ७७४          | ૧૨              | सीहामणो         | <b>मिंहासणे</b>  |
| रुण्ड        | ૧્ર             | निखण्णो         | निसण्गो          |
| રાઇ          | <b>૧</b> ૨      | भगव             | भगवं             |
| <i>છ</i> શક  | 14              | घरेति           | धरॅति            |

| પૃ.          | પ્', | અશુદ્ધ    | શુદ્ધ    |
|--------------|------|-----------|----------|
| દહ છ         | ૧૫   | णाते      | णात      |
| 3/3          | ૧૪   | स्तस्रस्त | स्रस्त   |
| <b>٤ /</b> 3 | 9.8  | खनीर्णा   | रवतीर्णा |
| <b>3 /</b> 3 | २०   | नम.स्थो   | नभ:स्थो  |
| 378          | ર્હ  | तोरणास्थ  | तोरणस्थ  |
| <b>૩૮</b> ૫  | ર    | वीक्ष     | वीक्य    |

આ સિવાય કેટલીક સ્વલ્પિનિરામ, પૂર્ણ વિરામ વગેરેની ભુલા રહી ગંએલ છે, તેમ કેટલીક ભુલો ટાઇપ ઉડી જવા વગેરે કારણાથી રહી ગંએલ છે, તે સુધારી લઇને વાચવા નિનંતિ છે.

# અગાઉથી નકલાે લખાવનાર સહાયકાે ના શુભ નામાવલા

| નકલ        | નામ                           | સ્થળ                |
|------------|-------------------------------|---------------------|
| २००        | શ્રી ગાેવાલિયા ટેંક જૈન સ ઘ   | ગાવાલિયાટે ક        |
| ૧૨૫        | શ્રી રતિલાલ મણિલાલ નાણાવટી    | <b>વિલે</b> પારલે   |
| १००        | શ્રી ભાેગીલાલ લહેરચંદ         | અ'ધેરી              |
| १००        | રવ. શ્રી નાગરદાસ મગનલાલ શાહ   | વિલેપારલે વેસ્ટ     |
| ५०         | શ્રીપાળનગર જ્ઞાનખાતુ          | વાલકેશ્વર           |
| νo         | શ્રી અમૃતલાલ રિખળચંદ          | ચાેપાડી             |
| γo         | શ્રી                          | વિલેપારલે વેસ્ટ     |
| યુ૦        | શ્રી જયસુખલાલ મોદ્દનલાલ શાહ   | 7>                  |
| ૫૦         | શ્રી બાહ્યુભાઇ ડી દેાશી       | <b>7&gt;</b>        |
| પૄ૰        | શ્રી દલીચંદ લક્ષ્મીચંદ કાઠારી | ઘાટકાપર             |
| 30         | શ્રી વસનજી હીરજી સાવલા        | જુહુ–સ્ક્રીમ        |
| રપ         | શ્રી અભેચંદ ગુલાખચંદ          | ચાેપાટી             |
| રપ         | શ્રી પદ્મમશી ખીમજી છેડા       | જુહુ–સ્કીમ          |
| રપ         | શ્રી સકરચંદ હરીલાલ શાહ        | વિલેપારલે વેસ્ટ     |
| <b>ર</b> પ | શ્રી કસ્તુરચંદ સસ્પયાંદ શાહ   | ",                  |
| રપ         | શ્રી કાતિલાલ ચીમનલાલ વખારિયા  | 1,                  |
| ર્પ        | શ્રી મનસુખલાઇ સાકરચંદ શાહ     | ,,                  |
| २५         | •                             | ચચ <sup>ર</sup> ગેટ |
| રપ         | શ્રી કાતિલાલ કાલીદાસ શાદ      | જૂહુ–સ્કીમ          |

|            |                                                  | <del></del>          |
|------------|--------------------------------------------------|----------------------|
| २५         | શ્રી ધેલાભાઇ કરમચંદ                              |                      |
|            | જૈન ચેરિટેખલ ટ્રસ્ટ                              | વિલેપારલે વેસ્ટ      |
| २०         | શ્રી જે. પી. ટ્રેડિંગ કુાં.                      | મરજીદબ દર            |
| २०         | શ્રી પ્રાચીન ટ્રેડર્સ                            | <b>&gt;</b> 1        |
| २०         | શ્રી ખેતમલછ ગ્રાનમલછ કાઠારી                      | અમલનેર               |
| २०         | શ્રી ચીતુભાઇ c/o. શાહ <b></b> ધધર્સ <sup>°</sup> |                      |
| २०         | શ્રી હસમુખલાલ ઐાધવજી શાહ                         | સાયન                 |
| २०         | શ્રી નંદલાલ રુપર્ચંદ શાહ                         | જુંહુ–સ્કીમ          |
| २०         | શ્રી મગનલાલ જેઠાભાઇ                              | ફાડ                  |
| ૧૫         | શ્રી જેસી ગભાઇ અમુલખભાઇ                          | જુહુ–સ્ક્રીમ         |
| ૧૫         | શ્રી શામળદાસ એન્ડ કુાં.                          | મારવાડી ખજાર, મું ખઇ |
| ૧૧         | શ્રી પ્રદીષભાઇ ચંદુલાલ ભાંખરિયા                  | વિલેપારલે વેસ્ટ      |
| ૧૦         | શ્રી ખાખુભાઇ કેશવલાલ શાહ                         | 2)                   |
| ૧૦         | વૈદરાજ ગાંગજભાઇ એ. શાહ                           | ચ્મેલ્ફિન્સ્ટન       |
| ૧૦         | શ્રી રાયચંદ કુંવરજી માતા                         | ઘાઢકાપર              |
| १०         | શ્રી પરિમલ એન. શાહ                               | ગારેગામ              |
| ૧૦         | શ્રી મૂલચ'દભાઇ વાડીલાલ શાહ                       | તાંબાકાંટા           |
| ૧૦         | શ્રી સામચંદ પુનમચંદ દાશી                         | કપડવ <b>ંજ</b>       |
| ૧૦         | શ્રીમતી સુશીલાખેન શાંતિલાલ ઝવેરી                 | અ ધેરી–વેસ્ટ         |
| ૧૦         | શ્રીમતી રમણુખેન અમૃતલાલ જસાણી                    | માલળાર હિલ           |
| ૧ ૦        | શ્રી ચીમનભાઇ ઝવેરી                               | _                    |
|            | c/o. મહેન્દ્રકુમાર ઝવેરી                         | અ'ધેરી–વેસ્ટ         |
| ૧ •        | શ્રી આર. હરગાવિંદની કુાં.                        | મુ. જે. મારકીટ       |
| ૧ •        | શ્રી અમૃતલાલ જેસી ગલાઇ શાહ                       | અ'ધેરી–વેસ્ટ         |
| ૧૦         | શ્રી કેસરીમલછ                                    | જુહુ–સ્ક્રીમ         |
| ૧૦         | શ્રી ભાગીલાલ ગિરધરલાલ                            | <b>થા</b> ઢકાપર      |
| ૧૦         | શ્રી રસિકલાલ ગાેપાળજી શાહ                        | માડું ગા             |
| ૧૦         | પ્રો. રોજેન્દ્ર અંખાલાલ શાહ                      | વિલેપારલે–વેસ્ટ      |
| <b>૧</b> ૦ | શ્રા મગનભાઇ નગીનભાઇ                              | ચાપાટી               |
| 10         | સ્વ શ્રી. સરુપર્ચંદ હેમચંદ શાહ                   | ચાટ રાેડ             |
| 90         | શ્રી પતાલાલ મા <b>હ</b> નલાલ શાહ                 | માહુંગા              |

| ૧૦         | શ્રી ધીરજલાલ કેસરીચ'દ શાહ            | માટુંગા           |
|------------|--------------------------------------|-------------------|
| <b>1</b> 0 | શ્રી યુળજી મહેતા                     | પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ |
| 10         | શ્રી અનાપચંદ બાઉચદ શાહ               | ખેતવાડી           |
| ૧૦         | ગ સ્ત્ર. ચંપાએન દલીચંદ ગાંધી         | વડગાદી            |
| ૧૦         | શ્રી <b>રમેશ</b> સાઇ નાનાલાલ કાેડારી | જુહુ–સ્કી મ       |
| ૧૦         | શ્રી ધનપાલ                           |                   |
|            | c/o. ચેજ પ્રાેઠકટસ્                  | અમદાવાદ           |
| 10         | શ્રી પનાલાલ માહનલાલ કાેેે હ          | વાલકેશ્વર         |
| 90         | શ્રી જયસુખલાલ જમનાદાસ શાહ            | સિહાર             |
| 10         | સ્વ. કુ. સરાજ                        |                   |
|            | જય તીલાલ શામછ શાહ                    | વિલેપારલે–વેસ્ટ   |



૧ બહાર ગામના નામા સિવાયનાં આ બધાં નામા મુંબઇના પરાંચા વગેરેના જાહ્યુવા.