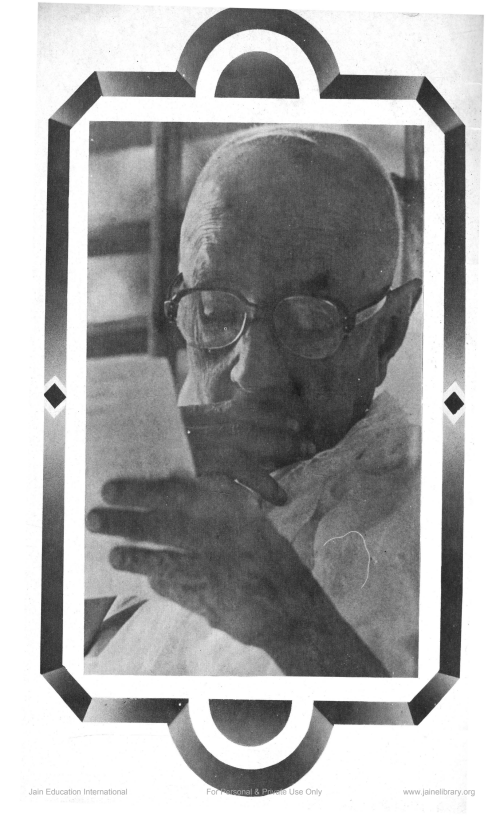
# દાગ્રૅલું રદ્સ્ટા

વ્યાખ્યાન વાચસ્પતિ પૂજયપાદ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્રસૂરી ઘરજી મહારાજા



તપસ્વીરત્ન પૂજ્ય મુનિરાજશ્રી ગુણયશવિજયજી મ.સા.ના શિષ્યરત્ન પૂજ્ય મુનિરાજશ્રી કીર્તિયશવિજયજી મ.સા.

∻ સંપાદક ∻



∻ પ્રવચનકાર ∻ સુવિશાળ ગચ્છાધિપતિ, વ્યાખ્યાન વાચસ્પતિ, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજચરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા

# ધર્મનું ૨હસ્ય

પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રીવિજયરામચન્દ્રસૂરિ સ્મૃતિ ગ્રંથમાળા... ૯

#### ઃ મૂલ્ય ઃ

#### એક પુસ્તકની કિંમત : રૂા. ૭-૦૦ ' ૨૧, પુસ્તકના પહેલાસેટની કિંમત : રૂા. ૧૨૫-૦૦ ૧૦૮ પુસ્તકના પુરા સેટની કિંમત : રૂા. ૬૨૫-૦૦

સબ્માર્ગ પ્રકાશન શેગ નાગળ જેન ગાગળ

શ્વે. મૂ. તપગચ્છ જૈન આરાધના ભવન, પાછીયાની પોળ, રીલીફ રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧

નકલ : ૩૦૦૦ વિ. સં. ૨૦૪૮ અષાઢ વદ ૧૩+૧૪ તા. ૨૮-૭-૯૨ મંગળવાર પૂજ્યપાદ ગચ્છાધિપતિ આ.શ્રી વિજયરામચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાનો પ્રથમ વાર્ષિક સ્વર્ગારોહણ દિન

સૌજન્ય : શ્રી જિનવાણી પ્રચારક ટ્રસ્ટ, મુંબઇ

ઃ સંપર્કસ્થાન-પ્રાપ્તિસ્થાન :

🔹 અમદાવાદ 💠

- (૧) બાબુલાલ કકલચંદ શાહ ટ્રસ્ટી ૮/૦. કીર્તિલાલ બાબુલાલ એન્ડ કું. રતનપોળ, ગોલવાડ, અમદાવાદ-૧ ફોન : ૩૫ ક ૩૮૦ , ૩૫૭ ક૪૮, ૩૫ ક૯૯૫
- (૨) શાહ હરિચંદભાઈ પ્રતાપચંદ ચેરમેન ૩૮, સહજીવન સોસાયટી, શાંતિનગર, અમદા-૧૪ ફોન : ૩૮૩૦૪ દ
- (૩) ડો. રમેશ શાંતિલાલ વોરા મંત્રી દેવસાના પાડા સામે, કાલુપુર, અમદાવાદ-૧ ફોન : ૩*૬૯*૩૦૩
- (૪) શાહ વાઘજીભાઈ ભુદરભાઈ સહમંત્રી સ્વામિનારાયલ મંદિર રોડ, કાલુપુર, અમદાવાદ-૧ ફોન : ૩૬૫૩૪૬
- (૫) નરેન્દ્રકુમાર પોપટલાલ વોરા સહમંત્રી જૈનનગર, પાલડી, અમદાવાદ ફોન : ૪૨૧૪૨૮
- (૬) શાહ બાબુલાલ રીખવચંદ પાલડી, દશાપોરવાડ, અમદાવાદ ફોન : ૭૯૬૨૬ \* સરત \*
- (૭) શાહ નવીનચંદ્ર તોરાચંદ મંત્રી દ∕∞ વિપુલ ડાયમંડ, ૨૦૫-૨૦૬, આનંદ, બીજેમાળ, જદાખાડી, મહીધરપુરા, સુરત. ફોન ઃ ૫૩૭૬૦
- (૮) શાહ ધીરેજકુમાર શાંતિલાલ કેલાસનગર, સુરત ફોન : ૩૮૮૪૯
- (૯) પરેશકુમાર વાડીલાલ સંઘવી નાણાવટ મેઈન રોડ, સુરત ફોન : ૩૫૬૨૪

∻ વડોદરા ∻ (૧૦)પ્રકાશચંદ્ર જયંતિલાલ ગાંધી

(૧૯)/ઝરાલ અ સાવાલ વાલ C/o. સુલસા ટ્રાવેલ્સ, લાલજી કુ ઈ, મસ્જીદ સામે, નાગરવાડા, વડોદરા-૩૯૦૦૦૧, કોન : ૬૬૪૪૧, ૫૪૧૩૯૬ ∻ દાવણગીરી (કર્ણાટક) ∻ (૧૧)વિજયકુમાર મણીલાલજી C/o. ઉત્તમકુ માર વિજયકુ માર

બલ્લુલી ગલી, દાવણગીરી (કર્ણાટક) પીન : પ૭૭૦૦૧, ફોન : ૨૪૭૫૧

∻ મુંબઈ ∻ (૧૨)મહેતા જયંતકુમાર શાંતિલાલ - મંત્રી C/o. શાંતિલાલ એન્ડ સન્સ, ર, પહેલેમાળ, કાચવાલા બિલ્ડીંગ. ૬૩, ધનજી સ્ટ્રીટ, મુંબઈ-૩ ક્રોન : ૩૪૪૪૪૧૧૭, ૩૪૪૬૩૩૬ (૧૩)વીરવાડીયા પ્રફલકમાર શાંતિલાલ ૪૦૧/સી, ચંદ્રપુરી, કેદારમલ રોડ, મલાડ (પૂર્વ), મુંબઈ-૭ ફોન : ૬૮૦૫૩૩૯-૬૮૦૩૯૨૯ (૧૪)જયંતિલાલ વીરચંદભાઈ ચંદનબાળાકલેટ્કોનઃ ૩૧૭૮૨૮-૩૬૨૯૧૪૦ (૧૫)કયવન્ન એમ. ઝવેરી સુલસા એ. વાલકેશ્વર ફોન : ૩૬૧૦૭૩૪ **૩**૬૨૫૫૨૭ 🤄 નવસારી 🔅 (૧૬)રાજુભાઈ વી. શાહ ૩/૩૦૪, રચના એપાર્ટમેન્ટ સ્ટેશન રોડ, નવસારી, ફોન : ૨૧૩૮, ૪૫૯૧ (૧૭)કિરીટ એચ. દોશી સતાપીર, ઝવેરી બજાર, ડાયમંડ હાઉસ, ૧૦૧, નવસારી ફોન : ૪૨૭૭ 🔅 નાસિક 🌣 (૧૮)ચંદ્રકાન્ત ચીનુભાઈ શાહ મેઈન રોડ, નાંસિક-૪૨૨૦૦૧ કોન : ૭૬૪૭૨ 🔹 વઢવાણ – સુરેન્દ્રનગર 🌣 (૧૯)પ્રવીણચંદ્ર નરસીદાસ શાહ ૧૭, ત્રંબકેશ્વર સોસાયટી, મહીલા કોલેજ પાછળ, વઢવાણ સીટી, કોન: ૨૩૩૧૨ ∻ સોલાપર∻

(૨૦)પ્રકાશચંદ્ર મોતીલાલ શાહ ૬૯૬, ચાટીગલી, સોલાપુર-૪૧૩ ૦૦૨

#### : પ્રકાશક :

# પ્રકાશકોના હૈયાની વા**ત**)

- પરમ શાસનપ્રભાવક વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ, સુવિશાળગચ્છાધિપતિ સંઘસ્થવિર, પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ **વિજચરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી** મહારાજાએ પોતાની અમોઘ દેશના શક્તિ દ્વારા સકળ શ્રીસંઘ ઉપર અને વર્તમાન વિશ્વ ઉપર કરેલા અગણિત ઉપકારોથી કોણ અજાણ્યું છે ?
- નશ્વર દેહે તેઓ શ્રીમદનું સાનિધ્ય આજે અલભ્ય બનવા છતાં પણ અક્ષર દેહે તો તે સાનિધ્ય આજે પણ એટલું જ સુલભ છે. આમ છતાં એને વધુને વધુ સર્વજન સુલભ બનાવવા અને એ દ્વારા જીવનભર તેઓ શ્રીમદે અવિરતપણે વહાવેલ ઉપકાર ભાગીરથીના નિર્મળ વહેણને અવિરતપણે વહેતું રાખવા સન્માર્ગ પ્રકાશને ગચ્છાધિપતિ પૂજ્યપાદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજચમહોદચસૂરીશ્વરજી મહારાજાના અંતરના આશિર્વાદ પામવા પૂર્વક પૂજ્યપાદ આચાર્ચ શ્રી વિજચરામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિ ગ્રંથમાળાના ઉપક્રમે દર વર્ષે તેઓશ્રીજીના વાર્ષિક સ્વર્ગારોહણ દિને ૨૧/૨૨ એમ કુલ પાંચ જ વર્ષના ટુંકા ગાળામાં ૧૦૮ પુસ્તકોનું પ્રકાશન કરવાનો નિર્ધાર કર્યો છે.
- પ્રસ્તુત ગ્રંથમાળાનાં પ્રત્યેક પુસ્તકોનું સંકલન/સંપાદન કરી આપવા અમે વર્ધમાન તપોનિધિ પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી ગુણચશવિજચજી મ.સા.ના વિદ્વાન શિષ્યરત્ન પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી કીર્તિચશવિજચજી મ.સા. ને વિનંતિ કરતાં અમારી તે વિનંતિને સહર્ષ સ્વીકારી અમને અત્યંત ઉપકૃત કર્યા છે.
- ૨૨ સ્મૃતિ ગ્રંથમાળાના 'ઘર્મનું રહસ્ય' પુસ્તકને પ્રકાશિત કરતાં અમે ખૂબ જ આનંદ અનુભવીએ છીએ.

અમને આશા છે કે પ્રસ્તુત પુસ્તકનું વાંચન આપના જીવનને સાચી દિશા અને સાચો પ્રકાશ આપશે. આપ એને માત્ર કબાટની શોભા ન બનાવતાં આપના જીવનની શોભા બનાવશો અને એને સરોવરના જળની જેમ એક જ જગ્યાએ સીમીત ન રાખતાં નિર્મળ સરિતાના વહેણની જેમ વહેતું જ રાખશો.

આપની અનુભૂતિ અમને જાણવા મળશે તો અમારો આનંદ અદકેરો બનશે.

- સન્માર્ગ પ્રકાશન

# આભાર

હાર્દિક અનુમોદન

સન્માર્ગ પ્રકાશન દારા આયોજિત પૂજ્યપાદ આચાર્ય શ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિ ગ્રંથમાળાના ઉપક્રમે પ્રકાશિત થતા

# ધર્મનું ૨૯સ્ય

પુસ્તકના પ્રકાશનનો લાભ લેનાર

બાબુ રાજેન્દ્રકુમાર દોલતચંદજી ઝવેરીના સ્મરણાર્થે તેમના પુત્રવધુ અંજનાબેન ભરતકુમાર ઝવેરી દોલતનિકેતન, ચોથેમાળે, ૩૭બી, રીજ રોડ, મલબાર હીલ, મુંબઈ-૪૦૦ ૦૦*૬* 

આપે કરેલી શ્રુતભક્તિની અમો હાર્દિક અનુમોદના કરીએ છીએ.

અને

ભવિષ્યમાં પણ આપ ઉત્તરોત્તર ઉત્તમ કક્ષાની શ્રુતભક્તિ કરતા રહો એવી શુભેચ્છા પાઠવીએ છીએ.

#### લિ.

#### સન્માર્ગ પ્રકાશન

#### : આધાર સ્થંભ :

સન્માર્ગ પ્રકાશનના શુભકાર્યમાં આત્મિય ભાવે પોતાનો અત્યંત મહત્વનો ફાળો આપી **સન્માર્ગપ્રકાશનના** આધારસ્થંભ બનનારા પુષ્ટયવાનોની શુભ નામાવલિ.

૧. ભોરોલતીર્થ નિવાસી મહેતા શાંતિલાલ હરીલાલ ૪૨, ભરતમહાલ, ચોથે માળે,૨૩-ડી, ડુંગ૨શી રોડ, વાલકેશ્વર, મુંબઈ - ૬. ફોન : ૩૬૨૩૮૫૩

- **૨. હસમુખલાલ ચુનીલાલ મોદી** ૧૨, કમલા નિકેતન, નારાયણ દાભોલકર રોડ, મુંબઈ - *૬*. ફોન : ૩૬૨૪૫૨૮
- ૨મીલાબેન મહેન્દ્રભાઈ ચીમનલાલ શાહ ૯૬, લેન્ડસ એન્ડ, ૨૯/ડી, ડુંગરશી ક્રોસ લેન, મુંબઈ - ૬. ફોન : ૩૬૭૧૭૮૪
- ૪. માણેક્લાલ મોઢોલાલ ઝવેરી ૧૪૦૩-૦૪, સુલસા એપાર્ટમેન્ટ, ૨૫૪, આર. આર. ઠક્કર માર્ગ, મલબાર હીલ, મુંબઈ • ૬. ફોન : ૩૬૨૫૫૨૭, ૩૬૧૦૭૨૪
- પ. ભોરોલતીર્થ નિવાસી સંઘવી સ્વરૂપચંદ મગનલાલ હ : વાડીલાલ
  - ૩-૦૧, હીરામોતી : નાશાવટ, સુરત ફોન : ૩૫૬૨૪
- **ક.** ભોરોલતીર્થ નિવાસી વોઢેરા જેવતલાલ સ્વરૂપચંદ C/o. શાહ કીર્તિલાલ બાબુલાલ એન્ડ કુંા. રતનપોળ ગોલવાડ, અમદાવાદ-૧ ફોન : ૩૫૭૬૪૮
- ૭. શાહ પ્રેમચંદભાઈ ઈશ્વરલાલ 'શીતલભુવન', બીજે માળ, શીતલબાગ, ૬૪, વાલકેશ્વરરોડ, મુંબઈ-૪૦૦ ૦૦૬ ટે. ને. : ૩૬૧૯૩૬૦, ૩૬૩૩૬૮૭ ઑ. ૩૬૧૨૩૨૪, ૩૬૨૫૧૮૦
   ૮. શ્રીમતિ કંચનબેન સારાભાઈ શાહ

**હસ્તે- વિરેન્દ્રભાઈ** સાયન્ટીફીક ડાયગ્નોસ્ટીક સેન્ટર જી/૧૪, વ્હાઇટ હાઉસ, એલીસબ્રીજ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૬ ફોન નં. ૪૬ ૪૪ ૩૩

Ĵ

- c. ઝવેરી કુમારપાળ બાલુભાઈ ૯૮, નેપીયન્સી રોડ, ૧૫૧/A, શાંતિનગર સોસાયટી, મુંબઈ-૪૦૦ ૦૦૬, ફોન નં. ૩૬૨૩૨૩૭
- ૧૦. શાહ જોઈતાલાલ ટોકરદાસ હસ્તે શાહ દિનેશભાઈ જોઈતાલાલ ૩૨/બી, 'સુધાકળશ', જમનાદાસ મહેતા માર્ગ, મુંબઈ-૪૦૦ ૦૦૬, ફોન નં. ૪૬૮૦૬૨૭
- **૧૧. શાહ છબીલદાસ સાં<del>ક</del>ળચંદ પરિવાર** બીજે માળે, ન્યૂ મહાવીર બિલ્ડીંગ, તેલંગ રોડ, માટુંગા, સેન્ટ્રલ રેલ્વે મુંબઈ-૪૦૦ ૦૧૯, ફોન નં. ૪૩૭*૬૯*૫૭ - ૯૮*૬*

#### \* 0 \*

#### : સઢચોગી :

સન્માર્ગ પ્રકાશનના શુભકાર્યને પોતાનું માની પોતાનો આગવો સહયોગ આપી સન્માર્ગ પ્રકાશનના સહયોગી બનનારા પુષ્ટયવાનોની શુભ નામાવલિ.

- દેમચંદભાઈ મોતીચંદભાઈ ઝવેરી
  ૧૬, જ્યંત મહલ, 'ડી' રોડ, ચર્ચગેટ, મુંબઈ-૨૦. ફોન : ૨૯૩૩૩૩
- અમુલખભાઈ પૂનમચંદભાઈ મહેતા પરિવાર તરફથી
  C/o. કુમારભાઈ એ. મહેતા
  બંગલા નં.-પ, લાલ બંગલા પાસે, પાંડવ બંગલા પાછળ,
  અઠવા લાઇન્સ, સુરત
- રમણિકભાઈ રેવચંદભાઈ શાહ ધાનેરાવાળા
  C/૦. અરવિંદભાઈ આર. શાહ
  ૪૦૧, સ્વાગત કૉમ્પ્લેક્ષ, સ્નેહ મિલન ગાર્ડન સામે,
  મજૂરા ગેટ, સુરત

# ધર્મનું ૨૯સ્ય

"ધર્મ તો જીવનમાં ઘણો કર્યો પણ કાંઈ મળ્યું નહીં અને અનુભૂતિ થઈ નહીં. જીવનમાં શાંતિ અનુભવાઈ નહીં. લાગે છે કે હવે ધર્મમાં કાંઈ રહ્યું નથી" – આવા આવા ઉદ્ગારો જ્યારે કોઈના મોઢે નીકળતા સાંભળીએ ત્યારે એ ધર્માત્મા તરીકે ઓળખાતા જીવની અજ્ઞાનતા જોઈ દયા આવ્યા વિના ન રહે.

ધર્મ આવે અને જીવન ખાલી લાગે, કોઇ અનુભૂતિ ન થાય, શાંતિનો અનુભવ ન થાય, તો સમજવું જ રહ્યું કે એ ખામી ધર્મની નહીં પણ ધર્માત્મા તરીકે ઓળખાતી વ્યક્તિની છે. કારણ કે એણે ધર્મને સાચી રીતે સમજવાની મહેનત કરી નહીં, ધર્મને સાચી રીતે ઓળખ્યો નહીં. વિધિપૂર્વક સેવ્યો નહીં. ધર્મના દેશક અરિહંતોને અને ધર્મોપદેશક સદ્ગુરુઓને ઓળખ્યા નહિ. એમની આજ્ઞા ઉપર લક્ષ આપ્યું નહીં. એનું પરિણામ એ આવ્યું કે ધર્મ કરવા છતાં ધર્મના સાચા ફળથી એ આત્મા વંચિત રહ્યો.

ં જો ધર્મ કરીને ધર્મના ફળથી વંચિત ન રહેવું હોય તો ધર્મના રહસ્યને સમજવું જ રહ્યું– ાાંચો એ માટે આ પ્રવચન.

# સુખનું અર્થીપશું :

"वचनाराधनया खलु, धर्मस्तद्बाधया त्वधर्म इति ।

इदमत्र धर्मगुहां, सर्वस्वं चैतदेवास्य ॥१॥

'ખરેખર, ધર્મ અનંતજ્ઞાનીઓના વચનની આરાધનાથી છે અને અનંતજ્ઞાનીઓના વચનના બાધથી તો અધર્મ છે. આ શાસનમાં ધર્મનું આ જ રહસ્ય છે. કારણ કે ધર્મનું સર્વસ્વ અનંતજ્ઞાનીઓના વચનની આરાધનામાં જ છે.'

સુખની અર્થી આ દુનિયાને સુખના સાધનની પૂર્તિ કરી આપવી, એ ઉપકારી મહાપુરુષોની સ્વાભાવિક પ્રકૃતિ હોય છે. ઉપકાર ત્યારે જ થઈ શકે છે કે દુનિયા જે વસ્તુની ઇચ્છા રાખે છે, તે ઇચ્છા સહેલાઈથી સાધી શકાય તેવાં સાધનોનું તેને પ્રદાન કરવામાં આવે. એ જ વસ્તુને આપણે ધર્મના રહસ્ય તરીકે ઓળખીએ છીએ. જેનાથી ઇષ્ટ વસ્તુ સહેલાઈથી સાધી શકાય, તે જ ધર્મની સારભૂત વસ્તુ છે. જેનાથી ઈષ્ટ સિદ્ધિ ન સધાય તેવી વસ્તુ મળી જાય, એથી મલકાઈ જવું એ તો મૂર્ખતા છે. ઉપકારી મહાપુરુષોનો એ સ્વભાવસિદ્ધ ધર્મ છે કે દુનિયા જે વસ્તુની ઝંખના કરી રહી છે, તે સહેલાઈથી પામી ત્શકે તેવી વસ્તુ સરળમાં સરળ રીતે બતાવી દેવી.

દુનિયા શું ઇચ્છે છે ? કહેવું જ પડશે કે સુખ ! એ સિવાય કાંઈ જ ઇચ્છતી નથી. ધર્મી જ સુખને ઇચ્છે એવું નથી. સુખને તો જેમ ધર્મી ઇચ્છે છે, તેમ ધર્મને નહિ સેવનારા, ધર્મની સામે ઊભા રહેનારા પણ ઇચ્છે છે. સુખની ઇચ્છા જગતના જીવો માટે સામાન્ય છે. એમાં કોઈનો પણ વિરોધ નથી. દુનિયાના ધર્મી, અધર્મી કે ધર્મવિરોધી કોઈને પણ પૂછો, તેને સુખ સિવાય બીજી ઇચ્છા નથી. એ ઇચ્છા પાછી સામાન્ય સુખની નહિ. સુખ તો એવું જ જોઈએ કે જેમાં દુઃખનો એક અંશ પણ ન હોય, તેની સાથે મળેલું સુખ અધૂરું પણ ન હોય, કેમ કે અધૂરામાંથી ઈપ્ય જિન્મે છે એટલે દુઃખ આવીને ઊભું રહે છે.

આજ્ઞે દુઃખ છે શેનું ? પૂરાની ઇચ્છા છે અને નથી મળતું એનું જ ને ? અને તે પણ કદી ન જાય એવું. ભલે પછી કોઈને આ

| 88 |          | 88  |    |     |    |         |       | ** | 88 | 8 | 88  | **  |   |       | 8  | - |       | 22 |      |      |     | 88   |   |    |    |      | 83 |      |    |   |   |     | 88 |      |     |     | ***  | * |      |      |
|----|----------|-----|----|-----|----|---------|-------|----|----|---|-----|-----|---|-------|----|---|-------|----|------|------|-----|------|---|----|----|------|----|------|----|---|---|-----|----|------|-----|-----|------|---|------|------|
|    | 2        |     | 33 |     |    |         |       |    |    |   |     |     |   |       | 22 |   | 93    |    |      |      | 0   |      | • |    |    |      |    |      |    |   | 5 |     |    | n    |     |     |      |   |      | 18   |
| 8  | ۲.       |     | 38 |     | 33 |         | 88    |    |    |   | 22  |     |   |       |    |   |       |    |      | ÷8   | 8.  |      |   | 1. | ળા | . •  | Ľ١ | ષ≺   | 19 | 4 | ι | ٠,  | ÷у | d    | પ્ર | ષ   | u    | ռ | -C   | : 8  |
| 88 | <br>2000 | 000 | 20 | ÷., |    |         |       |    |    |   | ÷., |     |   |       |    |   | <br>  |    |      |      | 8.4 | 2000 | œ | Ň  |    |      |    | 2000 |    |   |   | 000 | ~~ | 2000 |     |     | 2000 |   | 5000 | an M |
| 88 | <br>     |     |    |     |    | <br>*** | <br>- |    |    | - | -   | *** | ~ | <br>- |    |   | <br>~ |    | <br> | <br> | *** |      |   | ~~ | -  | **** |    |      | -  |   |   |     | -  | ~~~  | -   | *** |      |   |      |      |

સુખની વ્યાખ્યા બોલતાં આવડે યા ન આવડે, પણ સૌ કોઈના હૃદયમાં જોઈએ તો ભાવના આવા જ સુખની બેઠી છે. એ સુખની ઇચ્છાવાળી દુનિયા, એવાં તુચ્છ સાધનોની પાછળ પડી છે કે જે સાધનોમાં આ ઇચ્છિત સુખ આપવાની શક્તિ નથી ! એવો કોઈ પદાર્થ દુનિયામાં નથી કે જે આ સુખને આપી શકે. જે સુખના ભોગવટામાં દુઃખનો અંશ ન હોય, થોડું પણ ઓછાપણું ન હોય, પ્રાપ્તિ પછી જેનો કદી નાશ ન હોય, એવી જાતનું સુખ આપવાની શક્તિ દુનિયાના કોઈ પણ પદાર્થમાં નથી.

# ધર્મનું રહસ્ય :

ઉપકારી મહાપુરુષોનો એ સ્વભાવસિદ્ધ ધર્મ છે કે દુનિયા જે ઇચ્છે છે તે સહેલાઈથી સાધી શકે એવું સાધન સમર્પવું. પછી ભલે જેની ઇચ્છા હોય તે લે, ઇચ્છા હોય તે એને સેવે, પણ એ સાધન તો એવું જ હોય કે એના સેવનમાં બેદરકાર ન થાય–પરિપૂર્ણ રીતે સેવે, તો જરૂર એ આત્મા, ઇચ્છિત સુખની પ્રાપ્તિ કરી જાય. પણ દુનિયાએ સુખ કલ્પ્યું છે બીજે અને આ ઉપકારીઓની દૃષ્ટિએ સુખ છે બીજે ! એટલા માટે જ્ઞાનીઓએ ધર્મ વસ્તુ જ જુદી કહી છે. "આવા ઉપકારીઓની આજ્ઞા એ જ ધર્મ !" એ ઉપકારીઓની આજ્ઞામાં જ ધર્મનું રહસ્ય સમાયેલું છે, એવું ડાહ્યા માણસોનું મંતવ્ય છે. અને તેથી દુનિયાએ ન જોયેલું, દુનિયાને ન રૂચે એવું અને રૂચિ જાય છતાં સારીય દુનિયા એને આરાધવાને શક્તિસંપન્ન ન હોય એવું, એ જ્ઞાનીઓ કહે એ સંભવિત અને બનવાજોગ છે.

દુનિયામાં કર્યો એવો આત્મા છે કે જેને ધર્મ જોઈતો નથી ? પોતાની જાતને અધર્મી તરીકે ઓળખાવવા કેટલા તૈયાર છે ? એક પશ નહિ ને ? અધર્મીને પણ કોઈ જો અધર્મી કહે તો દુઃખ લાગે. કહેનારની સામે થઈ જાય. અધર્મી કહેવડાવવું કોઈને ગમતું નથી. 'મારે ધર્મ જોઈતો નથી' - એમ સ્પષ્ટ કહેનાર સહેલાઈથી દૃષ્ટિપથમાં આવી શકે તેમ નથી. સારીય દુનિયાને ધર્મી કહેવડાવવાની ઇચ્છા છે, છતાં ધર્મ જોઈએ તો શોધ્યો પણ જડતો નથી, એનું કારણ શું, એ આપણે શોધવું છે. એ શોધમાં જ ધર્મરહસ્ય છુપાયેલું છે.

# દુનિયાં કેમ ચાલે છે ?

સુખ જોઈએ છે. ધર્મી કહેવડાવવું એમાં વાંધો નથી. એટલું જ નહિ, કેટલાકને ધર્મનું અર્થીપણું પણ છે. નથી એમ નહિ, તે છતાં પણ ધર્મ જેવી વસ્તુ હાથમાં કેમ નથી આવતી ? તો કે દુનિયા ધર્મના મૂળભૂત ઉપાયથી છેટી છે.

જેમ વ્યવહારમાં જે જે વસ્તુનું અર્થીપણું થાય છે, તે તે જેની પાસે હોય તેની જ દુનિયામાં સેવા થાય છે ! વ્યવહારમાં આ ન્યાય સચવાય છે કે જે વસ્તુની ઇચ્છા થાય તેમાં જે હોશિયાર હોય, તેની સલાહ ને. આજ્ઞા માનવામાં આવે છે. તેમાં નાનપ કે માનહાનિ મનાતી નથી.

મોટો કોટ્યાધિપતિ કે કોઈ મોટી શહેનશાહતનો માલિક હોય, પગ્ન જો શરીરમાં કાંઈ બગાડો થાય, તો એ ડૉક્ટરની સલાહ માનવાની કે આજ્ઞા પાળવાની જરા પગ્ન આનાકાની નથી કરતો અથવા એમાં નાનપ નથી સમજતો. શરીરનો ચિકિત્સક કહે તેમ કરવા તૈયાર રહે છે. પોતાની ગમે તેટલી સારી બુદ્ધિ ત્યાં આઘી મૂકવાને હરકત નથી ગણતો. તે વખતે 'હું રાજતંત્ર ચલાવું છું, મારી આજ્ઞા ઉપર દુનિયા ચાલે છે, મારા હુકમને આધીન દુનિયાનાં પ્રાણી છે'—એમ ન બોલે, પગ્ન અત્યારે તો તારે જ આધીન મારા પ્રાણ છે—એમ કબૂલ કરી લેશે.

જે વિષયમાં જે નિષ્ણાત હોય, તેની જ આજ્ઞા મુજબ ચાલવું એનું જ નામ બુદ્ધિ ! એનું જ નામ ડહાપણ ! એનું જ નામ અક્કલ ! અને એનું જ નામ હોશિયારી મનાય છે ! દુનિયામાં આ વાતનો નિશ્ચય છે. વ્યવહારમાં એક શરીરની જ નહિ, પણ બધી જ બાબતોમાં આ જાતનો એકસરખો નિર્ણય છે. શરીરમાં ભેદ પડ્યો તો ચિકિત્સક, કાયદાની ચુંગાલમાં ફસાઈ જાય તો વકીલ, એમ દરેકેદરેક સાધનના જે જે અનુભવી હોય, તે કહે એ પ્રમાણે કરવા તૈયાર ! ઝવેરાત ખરીદવું હોય, કાપડ ખરીદવું હોય અને છેવટ કચરો કાઢવો હોય, તો તે તે વસ્તુના અનુભવીની સલાહ પ્રમાણે વર્તે તો જ દુનિયા ચાલે છે.

બધા જ સ્વતંત્ર બની જાય તો એક પણ કાર્યવાહી ચાલે ? નહિ જ. વ્યવહારમાં એ વસ્તુ માન્ય છે કે, તે તે વસ્તુના અનુભવી જે હોય,

૪ પ્ર.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

તેનું જે વચન તે જ પ્રમાણ. જ્યારે ઉલ્લંઠ અજ્ઞાનીઓ એક ધર્મની જ બાબતમાં કહે છે કે, 'મુંડે મુંડે મતિર્ભિન્ના' દરેક કહેશે,–'અમારો અભિપ્રાય જુદો છે. કોઈનું માનવું જ જોઈએ એવું કાંઈ બંધન નથી.' ધર્મની બાબત આવે ત્યાં આ તકરાર ચાલે. આવા આત્મા માટે એમ કહી દેવું જોઈએ કે તે બિચારા ધર્મના રહસ્યથી વંચિત છે.

## કઈ ચિંતામાં છો ?

શરીર પર આપત્તિ આવે તો ચિકિત્સકની અને કાયદાની બારીકી આવે તો કાયદાના જ્ઞાતાની સલાહ મુજબ ન ચાલે, તે અજ્ઞાન ખરો કે નહિ ? ખરો જ. વૈદ્યની સાથે–'શરીર કોનું ? મારું. તે વિષે હું વધારે જાણું કે બહારથી દેખીને તું વધારે જાણે ? સૂવું, બેસવું, ખાવું મારે–તેની આડે તું કેમ આવે ? જેના ઘરમાં અનાજ ન હોય એ મગના પાણી પર રહે, પણ મારે ત્યાં સારામાં સારી વસ્તુ ખાવા–પીવાની હોય, છતાં હું શું કામ રહું ?'–આ જાતની ચર્ચામાં શહેનશાહતના માલિકો પણ નથી ઊતરતા.

એ રીતની સ્થિતિ ધર્મની બાબતમાં કરવી છે. શરીર તો અમુક કાળ આપશી પાસે રહેવાનું છે. એક લાખ ને એક ડૉક્ટર ચોકી ભરે તો પણ અમુક કાળથી વધુ નથી જ રહેવાનું. એમાં શંકા છે ? હું કહું છું કે એમાં તમને શંકા પડી ગઈ છે ! પણ યાદ રાખવાનું છે કે આ બધી જ વસ્તુઓને ઇચ્છા ન હોવા છતાં પણ મૂકીને જવું પડશે. માટે મૂકીને જતી વખતે આગળની શું વ્યવસ્થા કરવી, એની મૂંઝવણ તમને જરાયે નથી, તે થવી જોઈએ.

સભા : સાહેબ ! ધર્મ તો કરીએ છીએ.

ધર્મ કેમ કરો છો એ વાત હાલ બાજુએ રાખો ! પહેલી વાત તો એ કે આ મૂંઝવણ છે કે કેમ ? ધર્મ અનેક રીતે થાય છે. મોટા શ્રીમાનને સલામ ભરો છો, એ હૃદયના પ્રેમથી કે બીજું પણ કાંઈ કારણ છે ? હૃદયના પ્રેમ વિના પણ એ ક્રિયા કરવી પડે છે ને ? શરીરાદિકના રક્ષણ માટે, ધાર્યા કરતાં વધુ પ્રયત્ન કરીએ તો પણ, એ બધું અમુક કાળથી વધુ રહેવાનું નથી, છતાં એની ચિંતા છે ! તમે આજકાલ કઈ

ધર્મનું રહસ્ય

ચિંતામાં સડો છો ? જેમ વ્યવહારમાં તમે અમૂક અમૂકના વચનને આધીન થયા છો. તેમ તમે ધર્મની બાબતમાં નથી. તેથી તમને તેવા કરવા માટે જ્ઞાનીઓનો પ્રયત્ન છે. ''ધર્મ એનું જ નામ છે કે યોગ્ય આત્માની સલાહ મુજબ ચાલવું." દરદીને નીરોગી થવાની ઇચ્છા છે, એમ ત્યારે જ મનાય કે જ્યારે નીરોગી કરનાર વ્યક્તિના વચન પર તેની નિર્ભરતા હોય. ડૉક્ટરોની સલાહ મુજબ ચાલ્યા, એશે સુવાડ્યા તેમ સતા. બેસાડ્યા તેમ બેઠા, એના વચન ખાતર સારી પણ વસ્તુ ખાવાનો ત્યાગ કર્યો. છતી ભોગસામગ્રી ન ભોગવી, હજારો ને લાખો આપીને પણ વારંવાર આજ્ઞા માની, તે છતાં આ શરીરાદિ વસ્તૂ રાખી રહેવાની નથી. એમ તમારી ખાતરી છે ને ? અને નથી રહેવાની, તો એને છોડીને કોઈ જગ્યાએ જવાનું છે. એ નક્કી છે ને ? તેમજ જો જવાનં છે તો સારી જગ્યાએ જવાની સલાહ આપનારને મેળવવાની ચિંતા તમારા હૃદયમાં લાગી છે કે કેમ એ મારો પ્રશ્ન છે. 'અમે ધર્મ કરીએ છીએ' –એ કાંઈ ઉત્તર નથી. જે રીતે નાશવંત વસ્તૂઓ માટે યોગ્યની સલાહ લેવા દોડી જાઓ છો. પૈસા આપીને સલાહ માંગો છો. એને પ્રેમપૂર્વક–બહુમાનપૂર્વક સાંભળો છો, એની બધી આજ્ઞા સ્વીકારવાની કબુલાત આપો છો, એવી જાતની ધર્મની બાબતમાં યોગ્યની સલાહ લેવા, યોગ્ય સ્થાને દોડી ગયાનો દાખલો છે ? નથી. અમને ધર્મ આપો, અમને ધર્મી કહો, પણ શી રીતે ? જ્યાં સુધી તમને આ બધા પદાર્થો મૂકવાના છે એવો નિર્ણય ન થાય, અહીંથી ગયા પછી સારી જગ્યાએ જવા માટે કોની આજ્ઞા માનવી-એની ચિંતા તમારા હૃદયમાં પેદા ન થાય. ત્યાં સધી ધર્મ આપવો શી રીતે ?

ે સભા : અનીતિ ન કરવી, નીતિથી ચાલવું, એ ધર્મ નહિ ?

'આ ભવમાંથી પરભવમાં જવું છે અને જવા માટે અનીતિ નુકસાનકારક છે, નીતિ લાભદાયી છે, અનીતિથી પરભવ બગડે છે, નીતિથી સુધરે છે, માટે અવસર આવ્યે બધું જાઓ પણ નીતિ ન જાઓ !' –એ બુદ્ધિ કેટલાની છે ? કેવળ દુનિયામાં નીતિમાન મનાવવાના આડંબર ખાતર પાળેલી નીતિ, એ વસ્તુતઃ ધર્મ નથી. પરલોકની ભીતિથી જો એ પળાતી હોય તો ધર્મનું રહસ્ય હૃદયમાં આવી ગયું છે,

પૂ.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

એમ માની શકાય. પણ એ આવે તો ! એની ખાતર કોઈ પણ વસ્તુનો ભોગ દેવો પડે તો દેવાય, પરન્તુ કોઈ વસ્તુ ખાતર એનો ભોગ ન જ દેવાય. તમારા આત્માને આજે અનેક જાતની ચિંતાઓ મૂંઝવી રહી છે. તે બધી ચિંતાઓમાં આ ચિંતાને સ્થાન છે કે કેમ ? એનો ઉત્તર જોઈએ છે.

#### સભા : મળેલાને ભોગવવું એમાં શું હરકત ?

કહે છે કે મળેલું ભોગવવું એ અમારી સત્તાની વાત છે. પણ એ ખબર નથી કે એ પણ સત્તાની વાત નથી ? કોઈ મળેલ છતાં ભોગવ્યા વિના સડી સડીને મરી ગયા. જેને મળ્યું છે એની પણ એમાં આસક્ત બનવાથી ખાનાખરાબી થઈ ગઈ. માટે ધર્મનું રહસ્ય જેનાં-તેનાં વચનોમાં નથી ! મતિકલ્પના કે ઇચ્છા મુજબ ચાલવામાં નથી ! જેના જીવનમાંથી દોષનો અણુ શોધ્યો ન જડે અને ગુણોના ઢેરના ઢેર દેખાય, તેના વચનના પાલનમાં જ ધર્મનું રહસ્ય છે.

'આ બધું મળ્યું છે તે અમારી બુદ્ધિનું ફળ છે'-એમ ઘણાનું માનવું છે. એવા અભિમાનમાં અને ગર્વમાં આવી જાય છે કે, 'આ બધું મેળવ્યું કોણે ? મેં ! અમે મેળવેલું અને અમે કેમ ન ભોગવીએ ?' જ્ઞાની કહે છે-ઊભો રહે ! મહેનત અને બુદ્ધિથી મળતું હોત, તો આજે મહેનતુ અને બુદ્ધિશાળીઓ, એદી અને અભણાને ઘેર નોકરી કરત ? બરાબર બાર કલાક ઊંઘનાર, બેઠા હોય ત્યાંથી ઉઠાવવા ભારે, એવા પણ એદીને ત્યાં મહેનતુ માણસ વેઠ કરીને મરી જાય, છતાં એદીને જેટલું મળે તેટલું મહેનતુને ન મળે. એ માનો છો કે નહિ ? કોટ્યાધિપતિને ત્યાં આજે જન્મેલો બાળક કોટ્યાધિપતિ કહેવાય ? પુરુષાર્થ સમે કર્યો કે આજે જન્મેલા બાળકે ? માટે હવે, મળેલું ભોગવવાનું છોડી દઈને, નહિ મળેલું મેળવવાની ચિંતા શું કામ કરીએ ?'-એવું ન બોલતા !

દુનિયાને જે નથી મળ્યું, દુનિયાએ જે નથી જોયું, તે મેળવી આપવું અને તે બતાવવું, એનું નામ ધર્મરહસ્ય છે. એટલા જ માટે એમાં ઘણી મહેનત છે. એ સમજવા ધીર બનવું પડશે. એકલી દલીલથી કામ ન ચાલે. ચર્ચા દલીલ કે યુક્તિ પણ સ્થાને હોય. એકલી દલીલો જ સાંભળ્યા કરે, તો કોઈ ન્યાયાધીશ કેસ નહિ ચલાવી શકે. વાદી–પ્રતિવાદી બેના બોલવામાંથી ન્યાય આપનારના હાથમાં સત્ય વસ્તુ ન આવી જાય ત્યાં સુધી બન્નેને બોલવા દેશે, પછી દલીલ ન કરવા દે, બોલે ત્યાં સુધી બોલવા દે તો અગડંબગડં યુક્તિઓ લાવીને જોડનારા કદી થાકવાના છે ?

#### મરણ યાદ છે ?

મળેલી વસ્તુને મારી માનું, એને જાનના જોખમે પણ સાચવું, તે છતાંય બધી વસ્તુ મને–કમને મૂકવાની છે, પછી જેમ, કોઈ સ્થાનથી આવ્યો તેમ જવાનું છે. એ ગયા પછી ક્યાં જઈશ, એની ચિંતા કેટલી વખત થાય છે ?

સભા : સાહેબ ! પરલોકની ચિંતા તો બધાને હોય.

એ એમ કહે છે-'બધાને પરલોકની ચિંતા હોય છે.' પણ એ ભ્રમણા છે. ઘણાને એમ લાગે કે, 'પરલોકની ચિંતા જરૂર બધાને હશે !' પણ હું કહું છું કે, 'સેંકડે પોણીસો ટકામાં એ નથી.' દાખલા તરીકે, જોસબંધ ચાલ્યા આવતા એવા પણ આપણને જોઈને, આપણા શરીર માટે કોઈ સહેજ એટલું જ કહે-'આપનું મોં કાંઈ ફીક્કું લાગે છે.' જેને આપણે આપણા માનતા હોઈએ તે એટલું જ કહે અને તે સાથે બીજો એક જણ સાક્ષી પૂરી દે કે, 'કાલના કરતાં કાંઈ ફેરફાર દેખાય છે.' –તો છે કાંઈ નહિ, છતાં એ આદમી પોતે અરીસો લઈને જુએ. અને એનેય એમ લાગે કે, 'કાંઈક છે ખરું !' એની અસર થયા પછી મિષ્ટાન્નના થાળ પર ખાવા બેસાડો, તો એ કહે કે, 'હાલ તો નહિ ખાઉં. કોઈને પૂછવું પડશે !' આ ચિંતા થઈ જાય છે !

સારામાં સારા વૈદ્ય કે ડૉક્ટરને જઈને પૂછે, એ પણ ઉપર ટપકે જોઈને કહે કે, 'કાંઈ નથી.' તો ન માને. 'બરાબર જુઓ !' એમ કહે અને પછી પાકી 'ના' કહે તો જ માને. વૈદ્યને કહે કે, 'મારા સાથી ને સ્નેહીઓ કહે છે ! કાલે જોયો હતો તે કહે છે ! મને પોતાને પણ લાગે છે !'

મારું એમ માનવું છે કે, 'શરીરના પ્રેમીને જે રીતની શરીરની ચિંતા છે એ રીતની પરલોકની ચિંતા સેંકડે પોણીસો ટકામાં નથી.' જે દિવસે

પૂ.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

એ ચિંતા આવશે, એ દિવસે ધર્મ તરફનું પ્રાણીમાત્રનું વલણ નવી ભાતનું રહેશે. પરલોકની ચિંતાવાળાનો આત્મા, દરેક પાપક્રિયામાં ડંખતો રહે છે. હજુ આજ્ઞાપાલનની વાત પછી. જેમ શરીરનો પ્રેમી છતાંય રસના ઈદ્રિયનો લોલુપી આત્મા બહુ ચરી આપનાર વૈદ્ય પાસે ન જાય, તેમ પરલોકની ચિંતા થયા પછી પણ, આજ્ઞા સારી છે એમ સમજાયા છતાં પણ, પૂરી નહિ પળાતાં અધૂરી પણ પળાય એ સંભવિત છે. પણ પળાય તો સારૂં, એ તો નિર્ણય હોય છે જ.

## રહસ્યની પ્રાપ્તિ :

જે દિવસે પરલોકની ચિંતા આત્મામાં દાખલ થઈ જાય, તે દિવસે આ લોકના જીવનનો રસ એને ઊડી જાય. કેમ કે નક્કી થઈ ગયું કે જવાનું ! પ્રેમી મહેમાનનો મેળાપ, પ્રેમીને ચિંતા કરાવનારો જ હોય છે. આવ્યો ત્યારથી હૈયામાં 'જશે'–'જશે' એમ બેઠું જ છે. જ્યાં સુધી એ રહે ત્યાં સુધી એ એક જ ખટકો રહે છે. તેમ પરલોકની ચિંતાવાળા આત્માને, જ્યારે જ્યારે દુનિયાના પદાર્થોનો સહવાસ થાય, ત્યારે ત્યારે 'એ મારું નથી'–'જવાનું છે' એવો ખટકો રહે છે.

બીજાની આગળ, કહેવા માટે તો આપશે બહુ ચતુર છીએ. 'શરીર અને આત્મા જુદા છે, શરીરની પીડા સાથે આત્માને કાંઈ સંબંધ નથી' –એવું વર્શન સારામાં સારું કરીએ, પશ વિચારીએ તો જશાઈ આવે કે શરીર એ જ આત્મા છે. એમ માનીને જ એની બધી કાર્યવાહી ચાલુ છે. શરીરના બગાડની ચિંતા ત્રીસે દિવસ છે–ચોવીસે કલાક છે અને આત્માની ચિંતા એક પશ દિવસ નથી, થોડી મિનિટ પશ નથી ! ધર્મને ધર્મ તરીકે સેવ્યો ત્યારે મનાય કે જ્યારે ધર્મ સિવાયની બીજી બધી વસ્તુ, ધર્મ આગળ તુચ્છ ભાસે ! અમુક વસ્તુ કરીએ છીએ, તેને તે તરીકે સમજીને કરવામાં આવે છે કે કેમ ! બતાવનાર ઉપર પરિપૂર્શ પ્રેમ જાગ્યો છે કે કેમ ? અને એની સલાહ મુજબ વર્તવામાં શ્રેય છે, એવી પ્રતીતિ થઈ છે કે કેમ ? એ તપાસો !

દુનિયાના વ્યવહારમાં વગર ભણ્યેગણ્યે પણ, અનાદિકાળના સહવાસથી, તે તે વ્યક્તિઓનાં વચન, આજ્ઞા અને સલાહને બધા આધીન થઈ ગયા છે. કોઈ એમ કહેતો હોય કે, 'હું કોઈની આજ્ઞા

|               |      | ~~~  |
|---------------|------|------|
| 🕅 ધર્મન રહસ્ય | × // | - 8  |
|               | M    | - 22 |
|               |      | 20   |
|               |      |      |

માનતો નથી, મરજી મુજબ ચાલું છું'–તો એ ખોટો છે, ઈરાદાપૂર્વક ખોટું બોલનારો છે. વ્યવહારમાં તો એ કોઈની ને કોઈની આજ્ઞા માનતો જ રહ્યો છે.

જ્ઞાનીઓ કહે છે કે, હવે નવો અભ્યાસ પાડો ! વ્યવહારમાં જેમ આજ્ઞા મુજબ ચાલતો રહ્યો, તેમ ધર્મની બાબતમાં ચાલતો થા ! 'અમુકની સલાહ વિના મારો વ્યવહાર રીતસર ચાલે જ નહિ' – એવું અહીં માનતો થા ! 'પરલોકને સુધારવા મહાપુરુષોની આજ્ઞા વિના મારે ચાલવું એ ઠીક નથી' આટલો નિર્ધાર થઈ જાય, તો ધર્મના રહસ્યની પ્રાપ્તિ થઈ ગઈ એમ કહેવાય.

ધર્મ આપતાં પહેલાં દુનિયાના માણસો જે જે પદાર્થોની આસક્તિમાં પડ્યા છે, તેની અસારતા પહેલી બતાવવી પડશે. એ અસારતા સમજાયા વિના જિજ્ઞાસાવૃત્તિ પેદા થશે નહિ. એ પેદા થયા વિના ધર્મના જ્ઞાતા પાસે જવાશે નહિ. એ વિના ધર્મ સંભળાશે નહિ અને ધર્મ સંભળાયા વિના–સમજાયા વિના યોગ્ય સમજાશે નહિ, પામવા યોગ્ય પમાશે નહિ અને આરાધવા યોગ્ય આરાધાશે પણ નહિ.

## કુગુરુ કોને ફસાવે ?

'મરવાનું છે'-એ કોને યાદ ન હોય ? સર્વને હોય એમ નથી. એ યાદ હોય એને ખાવાનું ભાવે કેમ ? ફાંસીની સજા થયા પછી જે મરવાનું ભાન થાય છે, તે પહેલાં આવે છે ? પહેલાં આવ્યું હોત તો એનાથી ખૂન થાત ? મરવાનું છે એમ બધા બોલશે, પણ એવી રીતે યાદ રહી જાય તો જેમ તેમ વર્તાય ? જ્યાં ત્યાં ફરવામાં કે મોજ અનુભવવામાં જરાયે અરેરાટી આવે છે ?

મોટરમાં બેઠા હો, ફુલ સ્પીડથી ચાલી જતી હોય, એ ઘડી મરવાનું છે એવું ભાન આવે છે ? મરવાનું ખ્યાલમાં તે દિવસ આવે છે કે, જ્યારે સખત તાવ આવે, પથારીમાં સૂવાનું આવે. ત્યારે પણ વિચાર આવે કે, 'આટલા તાવમાં હું મરી જાઉં ? કઈ એવી ભારે બીમારી આવી ગઈ છે ?' માંદો માંદો પણ તારટપાલ વાંચે. જ્યારે ખૂબ દમ ખેંચાઈ જાય, ડૉક્ટરો હાથ ખંખેરી દે, ત્યારે કાંઈક મરણ યાદ આવે. મરતાને

પૂ.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

10

જોઈને–'આ મરી ગયો'–એમ બધા કહે છે, પશ–'હું મરી જવાનો છું'–એમ કેટલા બોલ્યા ? મરી ગયાની પાછળ દુઃખી થાય છે તે કાર્ય કરનારો ગયો એથી, પણ હું મરી જવાનો છું એ યાદ આવે છે એથી નહિ !

આપણે એ સ્થિતિ લાવવી છે કે, 'મરણ માથા પર છે, કઈ મિનિટે આવે એ કલ્પી ન શકાય. એ આવ્યા પહેલાં આત્મા પરલોકમાં સાચો સુખી કે ઉન્નતગામી બને, એનો વારંવાર વિચાર આવે !' એ બનાવવા ખાતર ધર્મના જ્ઞાતાની આજ્ઞાને આધીન થવું જોઈએ. પરલોક છે, એમ શાસ્ત્રમાં વાંચવા છતાં, સાંભળવા છતાં, ગોખી રાખવા છતાં, ભુલાઈ જાય છે–યાદ નથી આવતું. ભણેલા–ગણેલા અને હૃદયથી સાચું કબૂલ કરનારા એવાને પણ, ચોવીસ કલાક એ વસ્તુ ખ્યાલમાં નથી રહેતી. એ રહેતી હોય તો હમણાં સ્વચ્છંદી પ્રવૃત્તિઓ બધી બંધ થઈ જાય. આ લોકની તુચ્છ વસ્તુ મેળવવાની ઇચ્છા મંદ થઈ જાય. જ્ઞાનીની પૂંઠે દોડવા માટે પ્રયત્ન કરે. પછી તો જ્ઞાની કહેવાતાઓ પણ જો એની પાસે આ લોકની વાત કરે, તો ચોંકી જાય. કહી દે કે, 'એ પદાર્થોની મમતામાંથી છૂટવા હું અહીં આવ્યો છું. વધારવા નહિ !' અને એવાને કુગુરુ ફસાવે કે કુધર્મ મૂંઝવે, એ બનવું અશક્ય છે.

#### બધા કરે તે ખર્ં ?

શાસ્ત્રે ધર્મનું લક્ષણ બાંધ્યું કે, 'દુર્ગતિમાં પડતા પ્રાણીને બચાવે તે ધર્મ.' પણ જેને દુર્ગતિનો ભય લાગ્યો હોય તેને ને ? હવે રોજ યાદ શું કરશો ? આ લોક કે પરલોક ?

સભા : સંસારમાં મોહ ઉત્પન્ન થાય એવી વસ્તુઓ બનાવી કેમ ?

આ એવો પ્રશ્ન છે કે, 'ઝેર જ્યારે મારનાર છે ત્યારે બનાવ્યું શું કામ ?' જાણે કોઈ કારીગર બધું ઘડવા ન બેઠો હોય ! જગતમાં કાંટા ઉત્પન્ન કેમ કર્યા ? એ કાંટાથી બચવા બૂટ કેમ પહેરો છો ? ત્યારે દુનિયામાં જે પદાર્થો બન્યા હોય, તે બધા ભોગવવા જ જોઈએ, એમ તો નહિ ને ? તમને એકલા કાંટા જ ભયંકર લાગ્યા. જ્ઞાનીને બધું જ ભયંકર લાગ્યું. કાંટા વાગે છે એટલે મૂર્ખ માણસોને ખબર પડે છે. પણ

ધર્મનું રહસ્ય

જે પહેલાં વાગે નહિ પણ પછી પ્રાણ લે, એનું જ્ઞાન, જ્ઞાનીઓને છે.

આ કાંટા તો સારા કે દેખતાં જ ભડકાવે. બહાર રહેલા સારા કે રેતીમાં ઘૂસીને ઊભા હોય તે સારા ? ભોગસુખ, એ છુપાયેલા કાંટા છે. અને એ એવા ભોંકાઈ જાય છે કે આત્મા સાથે એવાં ચોંટી જાય છે કે જેથી નીકળે એટલે કે છૂટી જાય અથવા તો છોડવા પડે તો પણ સડો તો મૂકતા જ જાય.

સભા : દુનિયાના ભોગો ખોટા છે તો બધાને કેમ ગમે છે ? બધા કરે તે ખોટું કેમ હોય ?

એટલે કે બધા જે ચીજને કરે એ ખોટું ન હોય એમ ને ? જૂઠું કેટલા બોલે છે ? જૂઠું બોલનારા ઘણા કે સાચું બોલનારા ? ચોરી કરનારા કેટલા અને શાહુકારી સાચવનારા કેટલા ? ઘર ફાડીને ચોરી થાય છે, તેમ ગાદી પર બેસીને પણ ચોરી થાય છે ને ? ઘણા જે કરે એ સારું હોય એવું અનુમાન બંધાય, એ હવે સાચું લાગે છે ? સારી વસ્તુનાં માપ, ઘણા કરે એના ઉપરથી ન થાય. હીરો છે એમ લોક કહે તો મનાય કે ઝવેરી કહે તો ? ઝવેરી કહે તો ! ઘણા કોણ ? લોક કે ઝવેરી ?

સભા : 'પંચ કહે તે પરમેશ્વર' એ કહેવત છે ને ?

જૈનશાસને સત્યની પરીક્ષામાં પંચ-બંચને માન્યું નથી. પંચે પશ શાના ઉપર ચાલનારું ? કલ્પના કે પુરાવા ઉપર જ ને ? ખોટો હોય તો કોણ જોખમદાર ? માટે તો કહીએ છીએ કે જે સત્ય હોય તે જોઈએ અને પંચ પણ કોનું નિમાય છે ? તે તે વસ્તુઓના જ્ઞાતાઓનું કે મૂર્ખાઓનું ? ધર્મની પરીક્ષા માટે દુનિયાના પદાર્થોના સ્વરૂપને જાણનારાઓનું પંચ નિમાય ? 'પંચ કહે એ પરમેશ્વર'-એમ માનવું છે ? દુનિયા સારી છે કે ખોટી, એને પુરવાર કરવા ત્યાગીઓનું પંચ નિમાય કે રાગીઓનું ? આ પ્રશ્નો કેમ ઊઠે છે ? કારણ કે આવા પ્રશ્ન જગતમાં આજે ચાલી રહ્યા છે !

'મરવું છે'–એમ જાણવા ને માનવા છતાં જગત બેદરકાર ને નચિંત બન્યું છે. કોઈ બહુ ભય બતાવી દે તો કહેશે કે, 'મરવું એમાં નવું શું છે ? જેમ બધા મર્યા તેમ મરીશું ! મરી જવાનું છે માટે કાંઈ મૂકી દઈએ ?' એટલા માટે કહીએ છીએ કે, 'પરલોક હજુ હૃદયમાં જે પ્રમાણમાં જચવો

પૂ.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

92

જોઈએ, તે પ્રમાણમાં જચ્યો નથી.' એવાઓને દુર્ગતિનો ભય બતાવવો નકામો છે. અને એ ભય ન લાગે ત્યાં સુધી–'ધર્મ એ આત્મકલ્યાણ માટે જરૂરી છે'–એમ લાગવાનું પણ નથી.

# બુદ્ધિનો ઉપયોગ :

દુનિયામાં માશસો દુનિયાના વ્યવહારને ટકાવી રાખવા જેવો માને છે. તે ખાતર તેના અનુભવીની સલાહ મુજબ ચાલે છે. પશ ધર્મની બાબતમાં કહેવાય નહિ કે, 'આ સાચું છે.' વળી 'અમે કહીએ તે ખોટું કેમ હોય ?'–એ જાતની પ્રશ્નપરંપરા ઊઠે છે.

વ્યવહારમાં એમ કોઈ કરતું નથી. કરે તો ચાલતું નથી ! ધારાશાસ્ત્રી બજારમાં કાયદાની દલીલો કરવા જાય તો કોઈ સાંભળે ? અને અહીં આવે ત્યાં આ તકરાર ઊભી થાય છે. 'અમને નથી રૂચતું'–'અમારી બુદ્ધિમાં નથી ઊતરી શકતું'–એટલે ધર્મ પ્રત્યે જે જાતની વૃત્તિ જાગવી જોઈએ તે જાગતી નથી. વ્યવહારમાં બુદ્ધિશાળી પણ તે તે જાતના અનુભવી પાસે જઈને એની સલાહ મુજબ વર્તે અને ધર્મની બાબતમાં –'ન ચાલે'–એમ કહે, એનું કારણ આપો ! એ જ કારણ કે ધર્મ એ આત્માના સુખને લાવી આપનાર છે, એમ હૃદયમાં ઊતર્યું નથી.

જ્ઞાનીઓ કહે છે કે, 'દુનિયામાં પણ અનુપમ સુખને લાવવું હોય, તો ધર્મ વિના શરણ નથી. તાર્કિક શિરોમણી આ. દેવ શ્રીમદ્ શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ કહે છે કે, 'વચનની આરાધના કરવાની તાકાત આવે, ત્યારે ધર્મની આરાધના થાય.' ધર્મ, મતિકલ્પનાએ ન થાય. તુચ્છ વસ્તુને સુધારવા આજ્ઞાની જરૂર, હુકમ કરે તે પાળવાની જરૂર અને આ વસ્તુ માટે કાંઈ જ નહિ ? એક વાર તો–'અમારા બધા 'વિચારો'–આ ભાવ દૂર કરીને એમ કબૂલ કરો કે, 'આની આજ્ઞા એ જ ધર્મ છે. એ સામે અવાય જ નહિ !' અને બુદ્ધિનો ઉપયોગ પણ એ આજ્ઞાને સમજવા માટે–આચરવા માટે કરો, પણ ડહોળવા માટે નહિ !!

## ધર્મની શોધ :

ધર્મની બાબતમાં પણ જ્ઞાનીની સલાહ વિના ચાલી શકે તેમ નથી જ. આવી જાતની આજ્ઞાના શરણે આવ્યા વિના કરાતો ધર્મ, એ પણ

| ધર્મનું રહસ્ય |  |         | ા ૧૩ |
|---------------|--|---------|------|
|               |  | <u></u> |      |

અધર્મ છે. માર્ગદર્શકની સલાહ મુજબ, એ જે દિશા બતાવે તે દિશાએ ચાલ્યા વિના, બધું જ ચાલવું પ્રાયઃ નકામું છે. એટલું જ નહિ પણ નુકસાનકર્તા છે.

'હું ચાલું છું, ચાલવાથી ઘેર પહોંચાય છે, બધા ચાલીને જ પહોંચ્યા એમ પુરવાર થાય છે, હું પણ ચાલીને ઘેર પહોંચીશ', કોઈની સલાહની શી જરૂર ?'–એવી બૂમો કામ ન આવે. માર્ગનો ભોમિયો – માર્ગદર્શક જોઈએ જ. તેમ અનંતજ્ઞાનીઓની આજ્ઞા મુજબ જે ક્રિયા થાય, તેનું જ નામ ધર્મ.

ધર્મનું રહસ્ય શું ? એ જ કે આજ્ઞાને આધીન થવું ! કોની ? તે પછી વિચારીશું, પણ એક વાર તો દુનિયાના વ્યવહારમાં જેમ તે તે વસ્તુના જ્ઞાતાઓની આજ્ઞા અને સલાહની જરૂર છે, તેમ ધર્મની બાબતમાં પણ કોઈ યોગ્ય જ્ઞાની અને માર્ગદર્શકની જરૂર છે, એ નક્કી થવું જોઈએ. પોતાની ઇચ્છા મુજબ ચાલવાથી ધર્મની આરાધના કરી શકીએ એમ નથી, એમ તમારા અંતરમાં બરાબર ઠસી જવું જોઈએ. એ ક્યારે ઠસે ? પરલોક છે, પરલોકમાં સદ્ગતિ અને દુર્ગતિ બન્ને છે અને લોકમાં ઇચ્છા મુજબ ચાલવાથી આત્માની દુર્ગતિ થવાનો પૂરેપૂરો સંભવ છે, એ ચિંતા આવી જશે ત્યારે ! અને પછી તો ધર્મની શોધ કરવા તમે જાતે નીકળશો.

## અર્થીપણાનો નાશ :

આજે તો–'ધર્મ દેવો હોય તેણે અમારી અનુકૂળતા પ્રમાણે ચાલવું, અમને રૂચે તે પ્રમાણે સંભળાવવું'–એમ કહેવાય છે. 'તે પણ જ્ઞવે તો ઠીક, નહિ તો 'હુરરે' પણ કરીએ !' આનું નામ ધર્મનું અર્થીપણું કહેવાય નહિ. ઉપકારીઓની જ્ઞરજ ધર્મ દેવાની ભલે રહી, પણ તમારી શી જ્ઞરજ ?

કેટલાએ ધર્મગુરુ પાસે જઈ કહ્યું–'સાહેબ ! પરલોક ન બગડી જાય એવું કાંઈ બતાવો !' એવા અહીં કેટલા છે ? બે હાથ જોડી, કરગરી, આંસુ લાવી–'આ લોકમાં મુંઝાયેલા અમારું શું થશે ? પરલોક કેમ સુધરે એ બતાવો !'–એવી જાતની માંગણી કેટલાએ કરી ?

પૂ.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

٩४

'ભૂખે મરીએ છીએ, કાંઈ બતાવો'-એવી માંગણી કરનારા તો છે, પણ પરલોક સુધારવાના ઉપાયની માગણી કેટલાએ કરી ? આ ચિંતા લગભગ નાબૂદ થઈ ગઈ છે. વર્તમાન કાળની બધી પ્રવૃત્તિઓ આ ભાવનાને દાબનારી ચાલી રહી છે.

દુનિયાનું લક્ષ્ય પરલોકમાંથી ખસી આ લોકમાં ચોંટી જાય, એવી પ્રવૃત્તિઓ ધમધોકાર ચાલુ છે. એ સ્થિતિમાં ધર્મ દુર્લભ બને, ધર્મીઓની સંખ્યા ઘટે અને ધર્મનો વિરોધ વધતો જાય, તો આશ્ચર્ય પામવા જેવું નથી. જ્યાં આ લોકની વાતમાં જ આનંદ હોય, ત્યાં પરલોકની વાત સાંભળતાં આંખ પણ ઊંચી થઈ જાય. આવા પ્રસંગે 'આખો દિવસ ધર્મની લવરી શી ?'-એમ પણ બોલનારા હોય, એમાં કાંઈ નવાઈ નથી.

#### ધર્મીને ત્યાં ધાડ ?

સભા : ધર્મીને ધેર ધાડ એનું કારણ શું ?

તમે ખાશો એથી અજીર્ણ નહિ થાય, એવું કોશે દીઠું છે ? ખાનારાઓમાંનાને રોજ અજીર્ણ થાય છે ! પૈસા કમાવાથી ગાંડા બની ગયાના અનેક દાખલા છે ! દુનિયામાં રંગરાગ મળ્યા પછી આદમી મટી હેવાન થાય છે, એવા દાખલા એક નહિ પણ ગણતાં થકાય એટલા મળે એમ છે !

હવે ધર્મ કરવાથી દુઃખી થયાના દાખલા તમે આપો ! જે ધર્મીને ઘેર ધાડ હોય એને પૂછો કે તે કહેવા તૈયાર છે કે દુઃખ દેખાય છે તે ધર્મ કરવાથી ? માથે સંકટ આવે છે એ કબૂલ, પણ એ ધર્મથી આવે છે કે કેમ ? એ નક્કી કરવાનું છે. નીતિ પાળનારને ખોટ પણ આવે, પણ એનું કારણ નીતિ છે ?

સાચું બોલવાથી રાજા હરિશ્વંદ્ર દુઃખી થયા. પણ સત્યના પ્રતાપે એ દુઃખી થયા એમ કોઈએ કહ્યું ? સત્યના પ્રતાપે તો એ નામાંકિત થઈ ગયા, ધર્માત્મા તરીકે પ્રસિદ્ધ થઈ ગયા, આપત્તિ વખતે ટકે, એનું જ નામ ધર્મી. આફ્રત વખતે ગભરાઈને ભાગી ન જતાં સહન કરી લે, ટકી રહે, તો એના એ કહેશે કે, ''એ ધર્મી હતો'' 'એવા ધર્મીઓ જગતમાં ન હોત તો દુનિયા કેમ ચાલત ?'--એમ કહી હાથ જોડશે. પણ દુનિયાના

૧પ

તુચ્છ પદાર્થોમાં રચી પડેલાને હાથ જોડવાનો સમય સાચા ધર્મીને આવ્યો, એવો કોઈ દાખલો છે ?

માટે દરેક સાંભળવા આવનારને એક જ ભલામણ કરું છું કે, "કુટુંબના માણસોને એક જ વસ્તુ સમજાવજો કે, દુનિયામાં જીવવા માટે માત્ર એકની નહિ, પણ અનેકની આજ્ઞા માનવી પડી, તો પછી જેમાં સેંકડો ભવોનું દુઃખ દફ્રનાવવાની તાકાત છે, તે ધર્મને પ્રાપ્ત કરવા માટે અનંત જ્ઞાનીની આજ્ઞા માનવામાં મક્કમ રહેજો અને એની ખાતર બીજા જે કોઈની પણ આજ્ઞાને ઉલ્લંઘવી પડે તેને ઉલ્લંઘજો !"

દીકરાને કહેવું કે, 'જો તેં અમારી આજ્ઞા માની તો આટલી ઉંમરે પહોંચ્યો, શિક્ષકની આજ્ઞા માની તો વાંચતો-લખતો ને બોલતો બન્યો, કુળની મર્યાદા અને તુચ્છ ઇજ્જત-આબરૂ ખાતર અનેક પરતંત્રતાઓ વેઠી અને વૈદ્યે કહ્યું તેમ પથ્ય પાળ્યું તો નીરોગી રહી શક્યો, એ રીતે હું ભલામણ કરું છું કે, "શું ભલામણ કરશો એ તમે બોલો !" એમાં જ ધર્મનું રહસ્ય છે.

અત્યાર સુધી પોતાનાં બાળબચ્ચાંઓને એ રીતનું શિક્ષણ આપનાર કેટલા મળ્યા ? કુટુંબને સત્ય વસ્તુ સમજાવવી જોઈએ,કે નહિ ? "કોણ ક્યાંથી આવ્યા એનો પત્તો નથી, ક્યાં સુધી ભેગા રહી શકીશું એ નિર્ણિત નથી, તમે પહેલાં જવાના કે અમે પહેલાં એ માલૂમ નથી, સાધવાની આટલી સામગ્રીઓ પામીને પણ એમ ને એમ ચાલ્યા જઈએ તો બેવકૂફ ઠરીએ. માટે અહીંથી ગયા પછી સારામાં સારા સ્થાને પહોંચી શકીએ, આત્માને વધુ યોગ્ય બનાવી શકીએ, આત્મામાં દિવ્ય દશા પેદા કરી શકીએ, એવી સ્થિતિમાં આવવા માટે અમારા કરતાં વધુ જ્ઞાની હોય એની આજ્ઞા માનવાની તમને છૂટ છે."

રોજ મીટિંગો મળે તો ધર્મ આઘો જાય ? પરન્તુ આજે તો 'આ ન મળ્યું.'–આ કેમ મેળવીએ ?' એની રોજ કમિટીઓ ભરાય છે. એના વિચાર થાય ! આના થાય છે ? ના, અને નથી થતા એથી જ આજની આ દશા અવનત છે.

## કોનું વચન માન્ય ?

જેના વચનની આધીનતા કેળવવાની, તે કેવા પ્રકારનું જીવન જીવતા

૧૬ પૂ.આ. રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિગ્રંથમાળા-૯

હોય ને કઈ કોટિના હોય, તે પશ વિચારવું પડશે. રાગી કે દ્વેષી હોય તે ચાલશે ? નહિ જ. નહિ રાગી, નહિ દ્વેષી કે નહિ મોહી, પશ જે પરમ શુદ્ધ બની ચૂકેલા વીતરાગ, કોઈ પશ પદાર્થ પ્રત્યે મમતા ન રહી હોય એવા ! આજ્ઞા માનવાની તે આવા નિર્મળ, સ્વચ્છ, ડાઘ વિનાના અરીસા જેવાની ! એને આપણે દેવ કહીએ છીએ. જેને જોવાથી આપણને આપણા દોષ દેખાય ! જેની સામે દેખવાથી આપણા દોષોનું ભાન થાય ! !

ભગવાનની મૂર્તિમાંથી પશ આજ્ઞા નીકળે છે. રોજ સવારના પહોરમાં ઈશ્વર પાસે એ જ કામ માટે જવાનું છે. સ્વચ્છ અને નિર્મળ અરીસા સમા ભગવાન સન્મુખ ઊભા રહી. પોતાના ડાઘ જોવા માટે અને જોતાંની સાથે એ ડાઘ કાઢવા માટે એમણે કહ્યું તે કરવાનું ! પશ જો કદી અરીસામાં ડાઘ હશે તો પંચાત થઈ જશે. માટે પહેલાં તે સ્વચ્છ છે કે કેમ એ સંભાળજો ! માટે જ ઉપકારી મહાપુરુષો કહે છે કે, 'તેની જ આજ્ઞા માનજો કે જેનામાં દોષનો છાંટો ન હોય અને જે ગુણથી પરિપૂર્ણ હોય.' એવા અરિહંત વીતરાગદેવો છે.

એમણે જગતના કલ્યાણની ખાતર જે આજ્ઞા કરી છે તેનું યથાર્થ પાલન કરજો ! પાલન ન થાય એટલી ત્રુટિ માનજો ! એ ત્રુટી પૂરવા પ્રયત્નશીલ રહેજો ! એમની આજ્ઞા કઈ ? પાપની કરણી, વિષયકષાયને પોષનારી કરણી, દુનિયાના તુચ્છ પદાર્થોને આધીન બનાવી ઉન્મત્ત બનાવનાર કરણી, પોતાની નહિ તેવી વસ્તુ મેળવવા માટે પાગલ બનાવનારી કરણી, એનો ત્યાગ કરવો એ જ એક એ મહાપુરુષોની આજ્ઞા છે. એ આજ્ઞાથી ઘડાયેલું વચન. એનું જ નામ ધર્મ છે. એનાથી વિરુદ્ધ વર્તાય એટલો અધર્મ માનજો !

# દેવ ને ગુરુની પિછાન :

હવે મંદિરમાં દેવમૂર્તિ પાસે જઈ શું જોશો ? એ તો નિર્મળ છે. એમાં દોષ એક પણ નથી. જે એની પાસે નથી તે આપણી પાસે છે, માટે એ બધા દોષ છે એ નક્કી કરજો ! એની પાસે શું શું નથી ? ઘરબાર, કુટુંબપરિવાર, લાડી, વાડી, ગાડી કાંઈ નથી. જે ઘડી આ બધું દોષરૂપ ભાસ્યું, એ ઘડી એમની આજ્ઞાનું રહસ્ય સમજાયા વિના રહેશે નહિ. હવે એ બધી વસ્તુઓ દોષમય છે, એ સમજવા માટે સાધુ પાસે આવવાનું રહ્યું, કેમ કે સાધુ એ એમના પ્રતિનિધિઓ છે. એ સાધુઓ અરીસાએ જે દોષ બતાવ્યા, તેને ગુણ બતાવનારા ન હોય. તમે જેમાં સુખ કલ્પો છો, એ બધું દોષરૂપ છે–દુઃખરૂપ છે, એ જ એમણે બતાવવાનું રહ્યું. અરિહંતનો આત્મા અરીસાભૂત છે. અરીસા જેવા એમની આજ્ઞાનું પાલન, એમાં જ ધર્મનું રહસ્ય છે. એ પરમ તારક પરમાત્માઓની આજ્ઞાનુસારે કહેનારા એ જ ગુરુઓ છે. એ દેવ અને એ ગુરુને ઓળખવા જેટલો પ્રયત્ન થાય એટલો જરૂરી છે. અને એમને ઓળખી એમની આજ્ઞા ખાતર સર્વસ્વ સમર્પી દેવાની વૃત્તિ જાગે, ત્યારે ધર્મના સાચા રહસ્યની પ્રાપ્તિ થશે.

 $\mathbf{O} \diamond \mathbf{O}$ 

| ધર્મમાં સહાયક કોણ ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ધર્મમાં સહાયક કોશ ? અનુકૂળતા કે પ્રતિકૂળતા ? આ બે<br>પરિસ્થિતિમાંથી કઈ પરિસ્થિતિ જીવને ધર્મમાં સહાયક છે ?                                                                                                                                                                                                                                 |
| આ પ્રશ્નના જવાબમાં, નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ કહી શકાય કે,<br>ધર્મ કરવામાં અનુકૂળતાય સહાયક નથી, પ્રતિકૂળતાય સહાયક<br>નથી. સહાયક હોય તો એક જીવના અધ્યવસાય જ છે ! આ<br>નિશ્ચયનયનો જવાબ છે.                                                                                                                                                        |
| વ્યવહારનય કહે છે : લાયક-જીવ માટે અનુકૂળતા વધુ સહાયક<br>કહી શકાય. જીવ સત્ત્વહીન હોય તો પ્રતિકૂળતામાં કોઈ વાર તેને<br>મુશ્કેલી પેદા થઈ જાય, માટે આવાઓ માટે અનુકૂળતા ધર્મમાં<br>સહાયક કહી શકાય. અનુકૂળતા હોય તો જ ધર્મ થઈ શકે, એવું<br>હોય તો ધર્મ માટે અનુકૂળતા ઇચ્છનારો ક્ષંતવ્ય છે.<br>બાકી જેને ધર્મ કરવો છે, એ જીવ તો ધર્મ કરવાનો જ છે. |
| આગળના મહાપુરૂષોએ પ્રતિકૂળતામાં તો સારામાં સારો ધર્મ કર્યો<br>છે, અને ઉપરથી અનુકૂળતાને લાત મારી છે.                                                                                                                                                                                                                                        |
| જેને સાધુપણું પાળવું હોય તે અનુકૂળતા છોડે, અને પ્રતિકૂળતા<br>વેઠે તો જ સાધુપણામાં એને ખરો સ્વાદ આવે. સાધુ તો<br>અનુકૂળતાઓનો વેરી હોય. એ જેટલી વધારે અનુકૂળતાઓ લેવા<br>જાય, તેટલા દોષો વધતા જાય. દોષો વધે એમ પાપ વધે.                                                                                                                      |

# પૂજયપાદ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજય રામચંદ્રસૂરિ સ્મૃતિ ગ્રંથમાળા

- \* માત્ર પાંચ જ વર્ષના ટુંકા ગાળામાં સન્માર્ગ પ્રકાશન રજુ કરે છે પૂજયપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રીજીનાં ૧૦૮ પુસ્તકો.
- \* સતત પાંચ વર્ષ સુધી ગચ્છાધિપતિશ્રીજીની વાર્ષિક સ્વર્ગારોહણ તિથિએ એકસાથે ૨૧, ૨૧ પુસ્તિકાઓની વિમોચન વિધિ થશે.
- \* પ્રથમ વાર્ષિક તિથિ... વિ.સં. ૨૦૪૮ અસાઢ વદ ૧૪ તા. ૨૮-૭-૯૨ મંગળવારે પ્રકાશિત થયેલાં એકવીસ પુસ્તકો.

| ۹.   | સુખની ચાવી              | ٩૨.          | સિદ્ધિસાધક સાધના                    |
|------|-------------------------|--------------|-------------------------------------|
|      | ઇષ્ટપ્રાપ્તિના ઉપાયો    | ٩ <b>3</b> . | બ્રહ્મચર્ય                          |
| з.   | સંતોષ એટલે શું ?        | ٩४.          | મમતા                                |
| γ.   | યુવાનીની સફળતાં         | ૧૫.          | આંધળાને આરસી (મોદીની વાર્તા)        |
| પ.   | ઉગતી પ્રજાના ઘડવૈયાઓને  | ٩٤.          | અરિહંત થનારા આત્માઓ                 |
| ξ.   | માનવનું કર્તવ્ય         | શ્રી ધ       | ન્ના સાર્થવાહ અને શ્રી નયસાર        |
| 9.   | માનવજીવનની સાર્થકતા     | 99.          | રાજર્ષિ કુમારપાળ                    |
| ٤    | જીવનમાં ધર્મની જરૂર     | ٩८.          | અશુમાંથી મેરૂ (શ્રીશાલીભદ્ર)        |
| Ċ.   | ધર્મનું રહસ્ય           | ٩૯.          | મેરૂમાંથી અશુ (શ્રીઝાંઝરીયા મુનિવર) |
| 90   | . સફળતાનો માર્ગ         | 20-7         | ૧. ઢળતા સૂરજનો                      |
| . 99 | . જૈન દર્શનની આછેરી ઝલક |              | સોનેરી પ્રકાશ ૧-૨                   |

**કિંમત** : એક પુસ્તક રૂા. ૭-૦૦ એકવીસ પુસ્તકનો પહેલો સેટ રૂા. ૧૨૫-૦૦ પૂરા એકસો આઠ પુસ્તકોનો સેટ રૂા. ૬૨૫-૦૦

#### ગ્રંથમાળા યોજના સહકાર

રૂપિયા ૧૫,૧૧૧ (પંદર હજાર એકસો અગ્યાર રૂપિયા) આપનાર દાતા તરફથી પૂજયપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રીજીના પ્રવચનોની ૧૦૮ પુસ્તિકાઓ પૈકી કોઇપણ એક પુસ્તિકાનું પ્રકાશન થશે અને તે પુસ્તિકામાં સંસ્થા તેમના નામોલ્લેખપૂર્વક તેમનો આભાર માનશે. વધુમાં સંસ્થા તરફથી પ્રકાશિત થનાર તમામ પુસ્તકોની એક એક નકલ તથા પ્રસ્તુત પૂજયપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રીજીના પ્રવચનોની ૧૦૮ પુસ્તિકાના ત્ર**ણ સેટ** ભેટ મળશે.

સ્મૃતિ ગ્રંથમાળા

વિજય રામચંદ્રસૂરિ

C

પૂજય આચાર્યશ્રી





કેટલીક ઈમારતોની રચના એવી રહસ્યમય હોય છે કે એમાં પ્રવેશ કર્યા વિના કે એનો પૂરો પરિચય કેળવ્યા વિના મોટ મોટા ઈજનેરો પણ એનું રહસ્ય ઉકેલી શકતા નથી. ધર્મ પણ એવો અદ્ભૂત રહસ્યમય છે કે ધર્મના ઘરમાં પ્રવેશ કર્યા વિના અને એનો પૂરો પરિચય કર્યા વિના એનું રહસ્ય પણ પામી શકાતું નથી. જે કોઈ ઘર્મગૃહમાં પ્રવેશ કરીને એનો પૂરો પરિચય કેળવે છે તેની સામે ઘર્મના રહસ્યો આપોઆપ ખૂલવા માંડે છે. અંતે ઘર્મનું રહસ્ય એને એટલું બધું આત્મસાત્ બની જાય છે કે એ પોતે જ સાક્ષાત્ ઘર્મરુપ બની જાય છે.