॥ श्री ॥

# ॥ ढूंढक हृदय नेत्रांजनं ॥

अथवा

॥ सत्यार्थ चंद्रोदयाऽस्तकं ॥

कर्सा

।। श्री मद्विजयानंद सूरीश्वर (प्रसिद्ध नाम आत्मारामजी) लघुशिष्येनाऽमर मुनिना संयोजितं॥ दुहा

शहयोद्धार ग्रुरुनेकिया, अंजनता करें हम । तो क्या दूंदक हृदयमें, अबीभी रहेगा भ्रम ?॥१॥

॥ छप्याके मसिद्ध करनार ॥ खानदेश आमलनेरा निवासी ॥ **शा. रतनचंद दगडुसा पटनी.**॥

प्रथमवार्-प्रति. १५०० ] अमदाबाद - श्री " सत्यविजय प्रिन्टिंग प्रेसमां द्याः सांकलचंद हरीलाले छाप्युंः संवत्ः १९६५ ॥ किंगतः रू १-४ काचा पुठाकी ॥

॥ किमतः रू १-८ पाका प्रठाकी ॥

#### ॥ इस ग्रंथ छपवानमं, प्रथम श्राश्रय दाता ॥

(खानदेश) आमलनेरा निवासी,धर्मात्मा सा वधूसा दगहुसाकी। भार्या पानाद्याइ, की तरफसें रूपैया चारसोंका, उत्तम आश्रय भिलनेसे, ते बाईका पोषक सार रतनचंद, दगहुसाके नामसें छपवा-नेका प्रबंध किया गयाथा।

परंतु अनेक कारणके योगसं, दूसरे भेसमें पुनः छपवानेका
प्रबंध करना पड़ा। और आगे ग्रंथका भी विस्तार हो जानेसं,
दुपट खरचका बोजा उठाना पड़ा। इसी कारणसं दूसरे भी सद्गृहस्थाका आश्रय छेनेकी विशेष आवश्यकता हुई। ते सद्गृहस्थोंकी,
और गाहकोकी भी, यादि पिछछे भागमें हमने दिवाई है। और
कितनेक संस्थाके नामकी भी यादि, मथमसे छपवाई दीइ है।
जिससें छोकोंको छेनेकी भी सुगमता हो जावें॥ इत्यछं।।

॥ लि. ग्रंथ कर्ता॥

॥ इस पुस्तकको छपवानेका अधिकार किसीकोभी नहिं हैं ॥

#### ॥ ॐ नमो जिनमूर्चये ॥

#### ॥ प्रस्तावना ॥

॥ सज्जन पुरुषो ! यह ढूंढनी पार्वतीजीने, प्रथए-ज्ञानदी-पिका, नामकी पुस्तक प्रगट करवाईथी, परंतु थोडेही दिनोंमें, मु-निराज श्रीबद्धभ विजयकी तरफसें-गप्प दीपिका समीरके. ज-पाटेमें सर्वथा प्रकारसें बृजगईथी,और वह कठोर प्रवनको, इटानेकी समर्थ नहीं होतीहुई, इस दूंढनीजीने, पुनः सत्यर्थ चंद्रोद्य जैन् नामका पुस्तकको पगट करवाया, परंतु यह विवार न किया कि-एक तो सात्रिका समय, दूसरा इन्हे विकारका भारी दोष, तोपिछे-एक चंद्रका उदय मात्र हैं सो, वस्त तत्त्वका बोध-यथावत, किस मकारसें करा सकेगा ?। चंद्रका उदय तो क्या, लेकिन सूर्य नारा-यणका उद्य होनेपरभी, दृष्टि दोषके विकारवाले पुरुषेको, कुछभी उपकार नहीं हो सकता है। इस वास्ते मथर-टाप्ट दोप दूर करनेकी ही, आवश्यकता है। जब दृष्टि दोष दूर होजायगा, तब उनके पिछे<sup>.</sup> सें, क्षयोपद्मवानुसारसें—चंद्रके उदयमेंभी, और सूर्यके उदयमें-भी-वस्तु तत्त्वका, यथावत् भान होंजायगा । हमारे ट्टकभाइयांका जिनमतिमाके विषयमें दृष्टि दोष दूर होनके वास्ते, हमनेभी यह अंज-नरूपग्रय, तैयार किया है। कदाच अंजन करती बखत, दृष्टि दोषका कारणसें किंचित्—कर्कशता, मालूप पडेगी, परंतु जो शिरको ठीकाने रखके, अंजन करते रहोंगे तो, दृष्टि दोपका विकार तो न ९इ सकेगा। और तो क्या लेकिन−कोइ भृत मेतादिककाभी दोष, हुवा होगा सोभी मार्ये न रह सकेगा ! हमारा अजनको इमको ऐसी खात्री है। परंतु विषरीन भवितव्यताबाळा- को, कदाच हमारा अंजन, फायदाकारक-न हुवा तो, कुछ अंजनका दाप, न गीना जायगा?॥

जबसें यह गुरु बिनाका पंथ प्रगट हुवा है, तबसे आजतक, इनके कितनेक पछत्र ग्राही दूंडकोंने, अपना मनःकल्पित मतको धः कानेके लिये, अन्य मतके, और जैनमतकेभी सर्व शास्त्रोंसें सम्मत, और जिनकी साक्षी यह धरती माताभी हजारी कोशी तकमें, हजा-रो वर्षोसं, गवाही दे रही हैं, वैसी श्रीवीतराग देवकी अलोकिक मू-र्त्तिका, और जैन मतके अनेक बुरंघर आचार्य महाराजाओंकाभी, अनादर करके, इमतो गणधर माषित सूत्रही मानेंगे, वैसा कहकर, मात्र. [ ३२ ] बत्रीश ही सूत्रोंको आगे धरके, अपना ढुंढक पंथको धकाये जातेथे,और अपनी सिद्धाइ प्रगट करनेको,सर्व यहापुरुषोंकी नियाके साथ, अगडंबगडं छिख भी मारतेथे, जैसे प्रथम ढूंढक जेडमलजीने—समकित सार,लिख गाराथा,और पिछे किसीने छप-वाके मसिद्ध करवायाथा, परंतु जब गुरुवर्य श्रीमद्विजयानंद सूरीश्वरजी ( प्रसिद्ध नाम आत्मारामजी ) की तरफर्से, उनका उत्तर रूप-स-म्यक्त्व शहयोद्धार, पगट हुवा, तब उनका उत्तर देनेकी शुद्धि न रहनेसें, थोडेदिन चुपके होके बैठ गयेथे । फिर इस दृंदनीजीने-ज्ञानदीपिकाका, धरंग खडा किया, उनका भी उ-त्तर हो जानेसे चुचके हो गयेथे, ऐसे वारंवार जूटे जूट लिखनेको जयत होते है।

परंतु मूर्चि पूजकोंकी तरफसें, सत्य स्वरूप मगट होनेसे, ढूं-ढकोंको, कोइ भी मकारसें उत्तर देनेकी जाग्या न रहनेसे, पुनः इस ढढ़नी पार्वतीजीने, मनः कल्पित जूठे जूठ चार निक्षेपका छक्षण छिखके, जो गणधर गूंथिन, श्री अनुयोगद्वार नामका महागंभीर, सर्व स्त्रोंका मूल सूत्र है, उनको भी घका पुहचानेका इरादा उ-ठाया है। और—स्थापना निच्चेपको, उठानेके लिये, कितनेक मूर्व ढूंढकोंने, जो जो कुतकों किइथी, उनका ही पुन जीवन करके, और वर्त्तमानमें पचलित कुतकोंसें, अपनी थोथी पोथी भरदेके,जैन मतके शत्रुभूत, आर्धसामाजिष्टके, दो चार पंडितोंकी पशंशा प-त्रिका, किसीभी प्रकारसें डलवायके, अजान वर्गको स्त्रमित करनेका उपाय किया है?

ते पंडितोंकी सम्मति, नीचे मुजय-

(१) वसता लवपुर मध्ये, छात्रान् शास्त्रं प्रवेशयता । संमतिरत्र सुविहिता, दुर्गादत्तेन सुविलोक्य ॥ १ ॥ पं० दुर्गादत्त कास्त्री० अध्यापक्कण आक्ष्का० लाहीर ॥

<sup>्</sup>र (२) मिथ्या तिमिर नाशक मेतत् — उपक्रमोप संहार पूर्वकं, सर्व मयाऽवलोकितम् । इति प्रमाणीकरोति । लाहौर डी० ए० वी० कालेज पोफेसर, पंडित राधात्रसाद शर्मा शास्त्री ॥

<sup>(</sup>३) दयानंदने एत लिखाथा, सत्यार्थ प्रकाशे ठीक ।
मृत्तिंपूनाके आरंभक हैं जैनी, या जगमें नीक ॥ पर अवलोकन
कर यह पुस्तक, संशय सकल भये अब छीन, तातें धन्यबाद तुहि
देवी, तूं पार्वती यथार्थ चीन । ३ । साधारण अवलामें ऐसी, होइ
न कब हूं उत्तम बुद्ध । तांते यह अवतार पछीनो, कह शिवनाथ
हृदय कर शुद्ध ॥ बार २ हम ईश्वरसे अव,यह मांगे हैं बर करजोर ।
चिरंजीवि रह पर्वत तनया,रचे ग्रंथ सिद्धांत निचोर ॥ शा इत्यादि ॥

#### ॥ दोहा. ॥

पंडित योगीनाथ शिव, लिखी सम्मति श्राप । लवपुर मांहि निवास जिह, शंकरके प्रताप ॥ १ ॥

(४) पार्वती रचितो ग्रंथो, जैनमत प्रदर्शकः । प्रीतयेऽस्तुसतां नित्यं, सत्यार्थ चंद्र सूचकः ॥ १॥ १॥५।१९०५ ो गोस्तामि रामरंग शास्त्री, ग्रुख्य संस्कृता ध्या-पक्र, राजकीय पाठशाला, लाहौर ॥

(५) सत्यार्थ चंद्रोदय जैन-इस पुस्तकमें, यह दिखलाया है कि, मूर्त्तिपूजा जैन सिद्धांतके विरुद्ध हैं। युक्तियें सबकी समजमें आने वाली हैं। और उत्तम हैं, दृष्टांतोंसें जगह २ समजाया गया है। और फिर जैनधर्मके सूत्रोंसे भी-इस सिद्धांतको पुष्ट किया है। जैनधर्म वालोंके लिये यह ग्रंथ अवस्य उपकारी है।। लाहीर-राजाराम पंडित० संपादक आर्थ ग्रंथावली।।

<sup>(</sup>६) अंग्रेजीमें — पो० तुस्रक्षीराम. वी० ए० लाहौर ॥

<sup>(</sup>७) गुरुमुखी अक्षरोंमें—

<sup>\*</sup> इनसातों पंडितोंको, न जाने किस कारणसें फसाये होंगे।

क्ष कितनेक पंडितोंने तो वडी २ उपमाओ देके, ढूंढनीजीकी, बढी ही जुडी पशंसा कीई है। सो सत्यार्थसें, अर्थके साथ विचार छेना।।

क्यों कि जैन धर्मका जंडाको लेके फिरने वाली, ढूंढनी पार्वतीजीको ही, जैन धर्मके तन्त्रोंकी समज नहीं हैं, तो पिछे जैन धर्मके तन्त्रों-की दिशा मात्रमें भी अइ, ते पंडितोंका इम क्या दूषण निकालें?॥ इसमें तो कोइ एकाद प्रकारकी चालाकी मध्त्र ही दीखती है। ते सिवाय नतो पंडितोंने किंचित् मात्रका भी विचार किया है। और नतो ढूंढनी पार्वतीजी भी जैन धर्मका तत्त्रका समजी है। मात्र भव्य माणियांको जैन धर्मसें सर्वथा प्रकारसें श्रष्ट करनेको प्रवृतमान हुई है॥

केवल इतना ही मात्र नहीं, परंतु अपनी स्त्री जातिकी तुलता कोभी मगट करके, जाति स्वभाव भी जगें जगेंपर दिखाया है, और परमापिय बीतराम देवकी शांत मूर्जिको पष्ट्यर, पहाड, आदि निय बचन लिखके तीक्ष्ण बाण वर्षाये हैं?। और इनक पूजने बाले श्रावकोंको, और उनके उपदेशक, गणधर महाराजादिक सर्व आचार्योंको, अनंत संसारी ही ठहरानेका प्रयत्न किया है?। और अपने आप पर्वत तनयाका स्वरूपका धारण करती हुई, और गणधर गूंथित सिद्धांतको भी तुल्पणे मानती हुई, और जूठे जूठ लिखती हुई भी, जगें जगें पर तीक्ष्ण वचनके ही बाण लोडती हुई चली गई है ?!!

परंतु हमने यह जमानाका विचार करके, और स्त्री जातिकी तुछताकी उपेक्षा करके, सर्वथा मकारसें भिय शब्दों तें है। लिखनेका विचार किया है, परंतु इस ढूंढनी जीका तीक्ष्ण वचनके आगे, हमारी. बुद्धि ऐसी अटक जातिथी कि, छेवटमें किसी किभी जमेंपर ढूंढ-नीजीका ही अनुकरण मात्र करादेतीथी, तो भी हमने हमारी तर-फसे, नमें स्वरूपसें ही लिखनेका मयत्न किया है। परंतु जिसने, दूंढनीजीका तदन जूडका पुंज, और केवल कपोल कल्पित, और अति तीक्ष्ण, वचनका लेख, नहीं वांचा होगा, उनको हमारा लेख किंचित् तीक्ष्ण खरूपसें मालूम होनेका संभव रहता है, इस वास्ते प्रथम इंडनीजीने—सत्यार्थ चंद्रोदयमें, जे जूड, और निय, और कड़क, शब्दो लिखे हैं, उसमेंसे किंचित् नमुना दाखल लिख दिखाता हुं, जिससें पाठक गणका ध्यान रहे॥ और विचार करणेमें मसगुल वने रहें।।

#### ।। देखो ढूंढनी पार्वतीजीकी चतुराइपणेका लेख ।।

(१) मस्तावनाका एष्ट. १ लेमें-इंडक सिवाय, सर्व पूर्वा-चार्योंको, सावधाचार्य टहरायके, हिंसा धर्मके ही कथन करनेवाले टरहाये है।। १।।

विचार करोकि, जैन मार्गमें जो पूर्वधर आचार्यों हो गये है, सो क्या हिंसामें धर्म कह गये हैं! अहो क्या ढूंढ़नीके लेखमें सत्यता है ? ॥ और मंदिर, मूर्त्तिका, लेख है सो तो, गणधर गूंथित सू-त्रोंमें ही है ?। तो क्या यह ढूंढनी गणधर महाराजाओंकों, हिंसा धर्मी ठहराती है ?॥

(२) आगे एष्ट. २१ में-चार निक्षेपका स्वरूपको समजे विना, ढूंढनीजी तो वन वैठी पंडितानी, और सर्व पूर्वीचार्योको कहती है कि हठवादीयोंकी मंडलीमें, तत्त्वका विचार कहां। इत्यादि॥२॥

पूर्वाचार्योकी महा गंभीर बुद्धिको पुरुचना तुमहम सर्वको महा कठीन है, परंतु हमारा किंचित् मात्रका छेखसे ही, विचार करना कि ढ्ढनीजीको, निक्षेत्रके विषयका, कितना ज्ञान है, सो पाठक गणको माळूम हो जायगा ॥ (२) प्रष्ट. ३६ में-बीतराग देवकी, अलोकिक शांत मूर्ति को, जैनके मूल सिद्धांतोंमें, वर्णन करके वंदना, नगरकार, कराने-वाले, गणधर महाराजा, सो तो सर्व भव्यात्माको मत [ मदिरा ] पीलानेवाले il

और वंदना, नमस्कार, करनेवारेको मूर्ख ठहराये । और अ-पना थोथा पोथामें जगें जगेंपर जूठे जूठ लिखनेवार्छी, और अ-भीतक ढूंढनेवाली ढूंढनीजी, सो तो बन बैठी पंडितानी ? ॥ ३ ॥

[४] एष्ट. ४३ में-बीतरागकी शांतमूर्त्तिको, वंदनादिक, करनेवाले, वाल अज्ञानी ॥ ४॥

ढूंढनीजीने, वीतरामकी मूर्तिके वैरीको तो, बनादिये झानी, क्या ! अपूर्व चातुरी मगट किई है ! ॥

[ ९ ] ष्टष्ट. ५२ में-सिद्धांतके अक्षरोंकी स्थापनासें,ज्ञान नहीं होता है, ऐसा जूटा आक्षेप करके भी, कहती है कि-तुम्हारी मित तो 'मिथ्यात्वने ' विगाड रख्ली है, इत्थादि ॥ ९ ॥

॥ इसका निर्णय, इमारा छेखसें, मालूप हो जायगा ॥

[६] एष्ट. ५७ में-बालककी लाठीकीतरां,अझानीने, पाषा णादिकका-चिंच, बनाके, भगवान् कल्प ररूखा है ॥ इत्यादि ॥६॥

॥ इस लेखमें, गंणधरादिक सर्व जैनधर्मीयोंको, अज्ञानी ठहरायके, अबीतकभी ढूंढकरनेवाली ढूंढनी ही ज्ञानिनी बन बैठी है ? ।।

[७] पृष्ट. ६३ में-मूर्तिपूजक, कभी ज्ञानी न होंगे इत्यादि ढूंढनीजीने लिखा है।। ७।।

[ ८ ] ष्टष्ट. ६४ में-मृ।र्त्तपूजना, गुडीयांका खेल ॥इत्यादि ८

। ढूंढकों, जो कुछ क्रिया करके दिखलाते है, सोभी तो ए-डीयांका ही खेल हो जागया क्योंकि ढूंढक लोको भावको ही मुख्य पणे बतलाते है, तो पिले दूसरी क्रियाओ करके, बतलानेकी भी क्या जरुरी है !

[ ९ ] एष्ट. ६७ में-पथ्थरकी मार्त्त धरके, श्रुति भी लगानी नहीं चाहीये॥ इत्यादि॥ ९ ॥

वीतरामी भव्य मूर्त्ति, ध्यानका मुख्य आलंबन है, परंतु ढं-ढमोजीको, कितना द्वेष प्रज्विलत हुवा है १॥

[ १० ] एष्ट. ६८ में-मूर्त्तिपूजक तो,सर्व सावद्याचार्यके, घोन् षेमें आये हुये है । इत्यादि ॥ १० ॥

॥ गुरु विनाका तत्व विमुख लोकाशा वणीयेका, मनः कल्पित मार्गको पकडके चलनेवाले, सो तो, धोषेमें आये हुये नहीं ? वाहरे ढूंढनीजी वाह ? ॥

[ ११ ] एष्ट. ६९ में-जिन मृत्तिका सूत्र पाठोंको, जूटा ठइ-रानेके छिये, पूर्वके महान् महान् सर्व आचायोंको, कथाकार कहकर, गपौडे छिखनेवाछे ठइराय दिये हैं ॥ इत्यादि ॥ ११ ॥

॥ इस दूंदनीने आचार्योंका नाम देके, सूत्रकार गणधर महाः राजाओंको ही, गपौढे लिखनेवाले ठहराये हैं ?

और स्वार्था दो चार पंडितोंकी पाससें, स्तुति करवायके दृंढनीजी अपने आप साक्षात् ईश्वरकी पार्वतीका, स्वरूपको धारण करके, और जैन सिद्धांतोंसें तदन विपरीतपणे लेखको लिखके, दृंढकोका, उद्धार करनेका, मनमें कल्पना कर बैठी है ? क्या अर्थ्व न्याय दिखाया है ? ॥

( १२ ) एष्ट. ७६ में — ढूंढनीजी शाश्वती जिन मतिमाओं-

का होना मूल सूत्रोंसंही लिख दिखाती है, और लिखती हैकि-पाषाणो पासक-चेइय, शब्दसें. मंदिर, मूर्तिको, उहरायके, अर्थ-का अनर्थ करते है. ॥

ऐसा लिखके-फिर एष्ट. ७७ में-उवाई सूत्रका पाटसें-चेड्नय, शब्दसं, मंदिर मूर्त्तिका अर्थ भी करनेकी, तैयार हुई है ? ॥

और एष्ट. १४३ में-स्वमके पाटसें-चेइयं ठयावेइ दव्व हारिगो मुनी भविस्सइ, लिखके मंदिर, मूर्त्तिका, अर्थको भी दिखलाती है ॥

और एष्ट. ८६ में-दूंढनीजी लिखती हैकि-पूर्तिका नाम--चेइया कहि नहीं लिखा है।।

ऐसा लिखके-एष्ट. १०० में-लिखती है कि-चेइया शब्दका अर्थ,-प्रातिमा पूर्वाचार्योने, पक्षपातसे लिखा है।!

ऐसा कह कर पृष्ट. ११४ में-सम्यक्त शहयोद्वारका, चैत्य शब्दसें प्रतिपाका अर्थको, निंदती है।

और एष्ट. ११८ में-चेइय, शब्दतें,-प्रतिमाका, अर्थ करने वालेको, हठनादी ठहराती है ॥ १२ ॥

कैसी ढंडनीजीके लेखमें चातुरी आई है ? ॥

( १३ ) एष्ट. १२९ में-दूंढनीजी लिखती हैकि, सावद्याचा-योंने, माल खानेको, निशीय भाष्यादिकमें, मनमाने गपौडे, लिख धरे हैं। इत्यादि ॥ १२ ॥

ढुंढनीजीने, एक सामान्य मात्र−चार निचेपका, स्वरूपका

समजे विना,- न्न्रा निच्चेप, निर्धक, और उपयोग विनाके, छि-ख मारा । तो पिछे गुरुज्ञान विनाकी ढूंढनीजीको, निशीथ भाष्यका पत्ता नहीं छगनेसें, गपौंडे कहें, उसमें क्या आश्चर्य ?।।

(१४) पृष्ट ११३ में-ढूंढनीजी लिखती हैकि-मंदिर, मूर्चि, मानने वाले आचार्योंने, सत्य दया धर्मका, नाश कर दिया है। इत्यादि॥ १४॥

पाठकवर्ग ! अलोकिक शांत मुद्रामय वीतराग भगवान्की भव्य मूर्त्तिका दर्शन होनेस, ढूंढनीजीका क्या सत्यानाश हो जाता है ? जो जूठा रुदन करती है ? ॥

( १५ ) पाठकवर्ग, चउद पूर्वके पाठक, श्रुत केवली, गिने जाते है। ऐसें जो भद्रवाहु स्वामीजी है, उनकी रची हुई— निर्युक्तियां, सोतो अनघाडित गरोडे, दुंडनीजी कहती है ? ॥१५॥

समजनेका यह है कि, निर्युक्तियां क्या वस्तु है, सोतो ढूंढनी जिको दर्शन मात्रभी हुये नहीं होंगे, परंतु अपनी जूटी पंडितानी पणाके छाकमें, चकचूर बनी हुई, चउदां पूर्वके पाटीकोंभी, कुछ छेखामें ही, गीनती नहीं है? । अहो हमारे ढुंढकोंमें, मूढताकी प्रवस्ताने क्या जोर कर रख्या है? ।

( १६ ) पृष्ट. १३६ में-पीतांबरी दंभ धारीने, जडमें, परमेश्वर बुद्धि, कर रख्खी है । इत्यादि ॥ १६ ॥

पाठकवर्ग !-इस ढ्ढनीजीने-पृष्टः १५४ में-ऐसा लिखाया कि-महावीर स्वापीजीके पहिले भी-मूर्त्ति, होगी तो उसमें क्या आश्चर्य है।

और पृष्ठ. १५८ में-लिखती हैकि, यह संवेग पीतांबर, ( छड़ापंथ ) अनुमान अढाई सौ वर्षसें निकला है।। तो पिछे पीतांवरीयोंने, मूर्तिमें परमेश्वरकी कल्पना किई है, यह कैसे सिद्ध करके दिखलाती है। क्योंकि मंदिर, मूर्तियोंतो, हजारो वर्षके बने हुये है। और चारोवर्ण (जाति) के लोक, अ-पना अपना उपादेयकी-मूर्त्तियोंको, मान दे रहे है, तो क्या ढूंट-नीजीको, एक पीतवस्त्र वालेही दिखलाई दिये?

(१७) एष्ट. १३९ में सूत्रका-अर्थ है, सोभी ढूंढ़नी। और निर्युक्तियां है, सोभी ढूंढ़नीही है। और सूत्रोंकी-भाष्य, है सोभी ढूंढ़नीजी। अपने आप बनी जाती हुई, कहती है कि-तु-म्हारे मदोन्मत्तोंकी तरह, मिथ्याडिंभके, सिद्ध करनेके छिये, उलटे किल्पत अर्थ रूप, गाले गरडानेके लिये, निर्युक्ति नामसें, बढेबडे पोथे, बनाररुखे है, क्या उन्हें धरके हम बांचे ?। इत्यादि॥ १०॥

पाठकगण ! चतुर्दश पूर्व धर, किनो श्रुत केवली भद्र बाहु स्वामीजी है उनकी रची हुई, नियंत्रित अर्थ वाली, निर्युक्तियां, सो तो कल्पित अर्थके गोले, ॥ और अगडं वगडं लिखके, मूढोंमें पंडि-तानी बनने वाली, आजकलकी जन्मी हुई, जो ढूंढ़नीजी है, उनके वचन, सो तो यथार्थ—निर्युक्तियां और यथार्थ—भाष्य अहो क्या अपूर्व चातुरी, मूढोंके आगे प्रगट करके दिखलाती है ?॥

(१८) ष्टष्ट. १४४ में — लिखती है कि — मूर्त्तिपूजाके, उपदेश-को, कुमार्गमें गेरनेवाले हैं !! १८ ॥

सूत्रार्थके अंतमें, यह अर्थ, जो ढूंढनी नीने लिखा है सो, केवल मनः कल्पित, जूट पणे लिखा है ॥

(१८) एष्ट. १९९ में--लिखती है कि-मूर्ति-पूजा, मिथ्या-त्व, और, अनंत संसारका हेतु ॥ १९॥ गुरु परंपराका ज्ञानसें राहत, हमारे ढूंढको, सूत्रका परमार्थको समजे बिना, जो मनेमें आता है सोही छिख मारते है। देखोकि, प्रथम ए.गृ. ७३ में—इस ढूंढनीने, पूर्णभद्र, यक्षादिकोंकी, पथ्थरकी, मूर्तियांकी पूजासें, धन, दोलत, पुत्रादिक माप्त होते है, ऐसा छि-खके, सब ढूंढकोंको, लालचमें डालेथे॥

और एष्ट. १२६ में—''क्य यबिल कम्मा'' के पार्टार्थमें—नित्य (दररोज) कर्तव्यक्ते छिये—वीर भगवानके भक्त श्रावकोंको, पितर, दादेयां, वाबे,भूत, यक्षादिककी मूर्त्तिके पूजनेवाले बताये है।। तो अव विचार करनेका यह है कि वीतराग देवकी मूर्त्तिको पूजे तो भिथ्यात्व, और अनंत संसारका हेतु, और पूजाका उपदेशक, कुमार्गमें गेरने वालें, ढूंढनीजीने लिख मारा। और भूतादिक, मिथ्यात्वी देवोंकी मूर्त्ति पूजा, दररोज श्रावकोंकी पास करवानेका, ढूंढनीजी तो उप-देशको देने वाली, और इनके भोंदू ढूंढको, भूतादिक मिथ्यात्वी देवकी मूर्त्तिको, दररोज पूजने वाले, कौनसें खडडेमें, और कितने काल तक रहेंगे, उनका प्रमाणभी तो, ढूंढनीजीने लिखके ही दि-खाना चाहीताया?। पाठक गण जो तदन मूढताको पाप्त होने जुठे जुठ लिखनेवाले है उनको हम क्या कहेंगे?॥

केवल जूट ही लिखने में, संतोषताको प्राप्त नहीं हुई है, परंतु आज तक शुधी जितने पूर्व घरादिक, महान् महान् आचार्यो हो गये है, उनका सर्वथा प्रकार में वारंवार तिरस्कार करनेको, जगें जगें पर राक्षसी कलम चलाई है।। क्योंकि—इस ढ्ंटनीजीने—जैन धर्मके नियमका, एक पुस्तक, भिन्न पणेभी छपवायके—उसका पृष्ट. १२ सें-इनका सत्यार्थ चंद्रोदयकी जाहीरान, भी छपवाई है। उसका पृष्ट. १४ सें-लिखती हैकि इस पुस्तकमें प्राचीन जैनधर्म दृदिये प्रतका—सूत्रोद्दारा मंडनही नहीं

किया, वरंच सूत्रप्राण, कथा, उदाहरण, तथा युक्ति, आदिसें इस्तामलक करानेमें-कुछ भी बाकी नहीं छोडी। वरंच द्रव्यानिक्षेप, भाव निक्षेप, मूर्त्तिपूजन निषेध, चेइय शब्द वर्णन, श्रास्त्रोक्त वर्णनके आतिरिक्त प्रश्लोचरकी रोति।

और पीतांबर धारियोंके-नवीन मार्गका मूलसूत्रों, माननीय जैन ऋषियोंके-मंतव्यों, पबल युक्तियोंमें खंडन किया है। और युक्तियोंमें ऐसी पबल दी हैकि-जिनको जैन धर्माहृढ-नवीन मता-वलंबियोंके सिवाय, अन्य संप्रदायिकभी, खंडन नहीं कर सकते। वरंच बड़े २ विद्वानोंनेभी श्लाघा (प्रसंसा) की है। इस पुस्तकमें विशेष करके श्री आत्माराम आनंदविजय संवेगीकृत, जैनमार्ग पदर्शक—नवीन करोल कल्पित ग्रंथोंको, पूर्ण अंदोलना की है। इत्यादि॥

पाठकवर्ग ? इस ढूंढनीजिका-जूटा गर्विष्ठपणेका लेखमें,जैन धर्मके नियमानुसार एकभी बात हैया नहीं ? सो हमारा लेखकी साथ एकैक बातका पुक्तपणे विचार करते चले जाना ॥

इमारे ढ्ंढकभाइयों १ माचीन है या-अर्वाचीन ? यह भी वि-चार करते चले जाना । ढूंढनीजीका लेख-२ सूत्रों द्वारा है कि-के-यल कपोल कल्पित ?

यह भी दूमरा विचार करना। और ३ युक्तिवाला है कि— केवल कुयुक्तिवाला? सोभी विचार करना। और ४ द्रव्य नि-क्षेप, ५ भाव निक्षेप, ६ मूर्क्तियूजन निषेध, ७ चेइय शब्दका वर्णन शास्त्रोक्त है कि-केवल दृंदकोका कपोल कल्पित है?

इस बातोंका भी पुक्तपणे विचार करते चलेनाना । फिर भी ढूंढनीजी लिखती है कि-पीतांबरधारियोंके-नवीन मार्गका, ८ मूल सूत्रों, और माननीय जैन ऋषियोंके-९ मंतव्योंका, पबल यु-क्तिसे खंडन किया है।

इस छेखतें भी विचार करनेका यह है कि-हमारे ढूंढक भा-इयों-बीतराग धर्मके अवलंबन करनेवाले है कि. जैन धर्मको एक करुंक रूपके है ? क्योंकि-जैनके तत्त्वरूप-सूत्रोंका, और पाचीन माननीय जैन धर्मके, महान् महान् ऋषियोंका-मंतव्योंका भी, खं-डन करनेको उद्यत हुये है ? तो अब हमारे ढ्ढंकोंको-किस मतमें गीनेंगे ? ।

फिर भी लिखती है कि-प्रवल युक्तियों से खंडन किया है। इस वातमें इम इतना ही कहते है कि ग्रुरुविनाकी दूंढनीजीमें प्रथम जैन तत्त्वोंको समजनेके ही ताकात नहीं है, तो पीछें जैन धर्मके-सूत्रोंको और जैन धर्म के महान् महान् ऋषियोंके-मंतव्योंको,खंडन ही क्या करनेवाली है ?।

फिर हिखती है कि−युक्ति भी ऐसी प्रवस्त्र दी है कि−कैन धर्मारूढ तो खंडन नहीं कर सकते है, परंतु अन्य संपदायिक भी र्खंडन नहीं कर सकतें । हे ढूंढनीजी ! थोडासा तो ख्यास्रकर कि-समाकित सारमें-जेठपलली ढुंढकने किइ हुइ-जुठी कुनकों, कितने दिन चलीथी ?।

और गप्प दीपिकार्मे-तेरी ही किइ हुइ-जूठी कुतकों भी, कि-तने दिन तक चलीथी ? तो अब तेरा सत्यार्थकी-जूटी कुनकीं भी कितने दिन चलेगी ?

किस बातपर जूटा ग्रुमान कर रही है ? सत्यके आगे जूट कहांतक टीक रहेगा ? ! ढूंढनीजी लिखती है कि-बडे बडे विद्वानोंने भी श्राघा ( पसंसा ) की है।

हे ढूंडनीजी ? इसमें भी ख्याल करना कि—जब तूंने जैनध-मंके तत्त्वोंसें—विपरीत लेखको लिखा, तब ही जैनधर्मसें विरोध रखनेवाले—ते पंढितोंने, तेरी भसंसा कीई ? इस बातसें तूंने क्या जंडा लगाया ?। पाठकगण ! इस जाहीरातमें—ढूंडनीजीने—प्रध्य यह लिखा है कि—सूत्रममाण, कथा, उदाहरण, युक्ति आदिसें, हस्तामलक करानेमें-कुल भी बाकी नहीं छोडी।

इसमें इतनाही विचार आता है कि—आजतक जो जो जैन धर्मके—धुरंधर महापुरुषों हो गये सो तो—सूत्रादिक भमाणोंसे हस्ता-मलक करानेमें सब कुछ बाकी ही छोड गये है। केवल्ल--साक्षात्पणे पर्वत तनयाका स्वरूपको धारण करके—इस ढ्ढंनीजीने ही-कुछ भी बाकी नहीं छोडा है?। इमको तो यही आश्चर्य होता है कि, इस ढ्ढंनीजीको—जूठा गर्वने, कितनी बे भान बनादी है?।

क्योंकि ढूंढनीजीने-जैनवर्भके तत्त्वकी व्यवस्थाका नियमानु-सार-एक भी बात, नहीं लिखी है। तो भी गर्व कितना किया है? सो हमारा लेखकी साथ विचार करनेसें-पाठक वर्गको भी-मालूम हो जायगा।

और इम भी उस विषयके तरफ वखतो वखत पाठक वर्गका किंचित् मात्र ध्यान खेचेंगे। और ढंढनीजीकी कुयुक्तियांको, तोड-नेके सिवाय, नतो अशुद्धियांकी तरफ छक्ष दिया है। और नतो पाठाडंबर करके-वांचनेवालेको कंटाला उत्पन्न करनेका निचार किया है। केवल श्री अनुयोग द्वार सूत्रके वचनानुसार-चार नि-क्षेपका, यत् किंचित् स्वरूपको ही-समजानेका विचार किया है। सो विचार करनेवाले-भव्य पुरुषोंको, हमारा यही कहना है कि-आजकालके नवीन पंथीयोंके विपरीत वचनपर आग्रह नहीं करके,

केवल गणधरादि महापुरुषोंके ही-वचनोंका आश्रय अंगीकार क-रना? यद्यपि ढूंढक पंथमें-बहुतेक साधु, और श्रावक, बडे २ बुद्धि-मान् भी हुये होंगे, और वर्त्तमान कालमें भी होंगे। परंतु गुरु प-रंपराका ज्ञानके अभावसें, आजतक नतो कोइ निश्लेपोंकी दिशा मात्रको समजा है। और नतो कोइ नयोंकी दिशा मात्रका भी विचार कर सक्या है। केवछ दया दया मात्रका जूटा पोकार क-रते हुये, और जैन धर्मके सर्व मुख्य ३ तत्त्वोंको विपरीतपणे ग्र-हण करते हुये, वीतराग देवकी परम भव्य मूर्त्तियांको, और जैन धर्मके धुरंधर सर्व महा पुरुषोंको, निंदते हुये । गुरुद्रोहीपणेका महा पायश्चित्तकोही उठाते रहे है। उनोंकी दयाकी खातर, और भच्य जीवोंके उपकारकी खातर, हमने दो ग्रंथ बनानेका परिश्रम ज्ञाया है सो-सत्यार्थ चंद्रोदय-और सत्यार्थ सागर-और धर्मना दरवाजा ॥ आदि ढूंढक ग्रंथोंमें लिखे हुये-चार निक्षेप, और-सात नयादिक, विचारके साथ, हमारा छेखको मिलाके देख लेना। और भवोभवमें आत्माका घातक, दुराग्रहको छोड करके, योग्य बातपर लक्ष लेना॥ इति अलम्धिक मपंचेन॥

सूचना—पाठकगण! हमारी मूलभाषा ग्रूजराती है परंतु पं-जाबी लोकोंकी असह मेरणासें, और हिंदी भाषाके लेखका उत्तर होनेसें, हमको भी हिंदी भाषामें ही लिखना पटा है, सो किसी स्थानमें यत् किंचित् भाषा दोष हुना हो तो—क्षमा करके, मात्र त-त्वका ही लक्षको करना। और छापानालेकी गफलत हुंई हो तो उनको भी समालके नाचना।।

> छि. मुनि अमरविजय, पुना । सं. १९६६ कार्त्तिक मास ११

# अनुक्रमाणिका.

~~><del>~</del>><del>~</del>><del>~</del>><del>~</del>

| विषय | <del>1</del> —                                             | वृष्ट. |
|------|------------------------------------------------------------|--------|
| ś    | पूर्वीचार्योक्तत तीर्थेकरोंकी महा मंगालिक, भव्य मू (त्तिकी |        |
|      | स्तुतिरूप, मंगलाचरणके २ काव्यार्थ—                         | \$     |
| ?    | हूंडनीजीका-ग्रंथ, शास्त्ररूप-नहीं है, किंतु भव्यजनोंको-    |        |
|      | शस्रुरूपही है, इति ग्रंथ करनेका-प्रयोजन खरूप, का-          |        |
|      | च्यार्थ-                                                   | ર      |
| ş    | वस्तुमें तीन प्रकारसें-(१) नामका निक्षेप, करनेरूप,         |        |
|      | पूर्वीचार्यकृत-लक्षण ज्ञापक आयी, उनका अर्थ, और             |        |
|      | उनके तात्पर्यका स्वरूप-                                    | 3      |
| 8    | पूर्वाचार्यकृत (२) स्थापना निक्षेप-छक्षण ज्ञापक आर्या,     |        |
|      | उनका अर्थ, और उनके तात्पर्यका स्वरूप-                      | 8      |
| ٩    | पूर्वीचार्यकृत (१) द्रव्य निसेष लक्षण ज्ञापक आर्था,        |        |
| •    | उनका अर्थ, और उनका तात्पर्यका स्वरूप-                      | ٩.     |
| Ę    | पूर्वीचार्यकृत (४) भाव निक्षेप छक्षण ज्ञापक आर्था,         | _      |
|      | उनका अर्थ, और उनका तात्पर्यका स्वरूप-                      | Ę      |
| ø    | सामान्यपणे-सर्व वस्तुका चार निश्लेपमें, सूचनारूपे-सि-      |        |
|      | द्धांतकी मूल गाथा, उनका अर्थ, और दृंदनीजीकी                |        |
|      | समजमें-फरकका विचार सहित स्वरूप                             | 3 8    |
| 4    | ग्रंथ कर्त्ताकी तर्फ्सें-पगट अर्थ स्वरूप, चार निक्षेपका    |        |
|      | लक्षणके -चार दुहे, अर्थ सहित-                              | 18     |
| ९    | आवश्यक (१) नाम निक्षेप सूत्र पाठ, उनका अर्थ, और            |        |
| •    | उनके तात्पर्यका स्व <b>रू</b> प∞                           | १७     |

|     | The state of the s | _    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ţо  | आवश्यक (२) स्थापना निक्षेप सूत्रपाट, उनका अर्थ,<br>और उनके तात्पर्यका स्वरूप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १८   |
| ११  | आवश्यक (३) द्रव्य निक्षेप सूत्रपाठ, उनका अर्थ, और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
|     | उनके ताल्पर्यका स्वरूप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २०   |
| १२  | आवश्यक (४) भाव निक्षेप सूत्रपाठ, उनका अर्थ, और<br>उनके तात्पर्यका स्वरूप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २४   |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|     | ढूंढनीजीके−मनः कल्पित, चार निक्षेपका छक्षण–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २६   |
| १४  | आवश्यक (१) नाम निक्षेप सूत्रपाट, अर्थ सहित,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
|     | ढृंढनीजीके तरफका–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | રહ   |
| १५  | आवश्यक (२) स्थापना निक्षेप सूत्रपाठ, अर्थ सहित,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
|     | ढूंढनीजीके तरफका-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २८   |
| १६  | आवश्यक (३) द्रव्य निक्षेप सूत्र पाठ, उनका अर्थ, नयों-<br>का विचार सहित, ट्ंढनीजीका—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २९   |
| १७  | आवश्यक (४) भाव निक्षेप, मूलाविनाका बुटक स्वरूप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
|     | अर्थ पाट, ढूंढेनोजाका—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३०   |
| • • |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| १८  | सूत्रपाठ, और ढूंढनीजीका कल्पित लक्षण, इन दोनोंका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • •  |
|     | मेळसें, (१) नाम निक्षेपमें, विपरीतपणेकी, समीक्षा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | \$ ? |
| १९  | नाम निक्षेपकीतरां-दोनों पाठोंका मेळसे, (२) स्थापना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
|     | निक्षेपों-विपरीतपणेकी, समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३३   |
| २०  | पूर्वीक्तकी रीति प्रमाणे-दोनों पाठोंका मेलसें,(३) द्रव्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
|     | निक्षेपमें, विपरीतपणेकी, समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३४   |

| २१ पूर्वीक्त रीति प्रमाणे−दोनों पाठोंका मेळसें,                                                                                                                                                                                                           |                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                           | (४) भाव                                                                     |
| निक्षेपमें-विपरीतपणेकी, समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                          | ३७                                                                          |
| २२ (१) नाम निक्षेपमें, विश्लेप समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                   | ७६                                                                          |
| २३ (२) स्थापना निक्षेपमें, विशेष समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                 | <b>३</b> ८                                                                  |
| २४ [३] द्रव्य निक्षेपमें, विश्लेष समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                | ३९                                                                          |
| २५ (४) भाव निक्षेपमें, विशेष सभीक्षा-                                                                                                                                                                                                                     | 80                                                                          |
| २६ सूत्रमें-निक्षेप चार, ढूंढनीजीका-विकल्प                                                                                                                                                                                                                | आठ । उन                                                                     |
| की समीक्षा-                                                                                                                                                                                                                                               | 88                                                                          |
| २७ (१) नाम निक्षेपमें-दृंढनीजीकी, कुतर्कका वि                                                                                                                                                                                                             | चार- ४१                                                                     |
| २८ (२) स्थापना निक्षेपमें - ढूंढनीजीकी, कुतर्कका                                                                                                                                                                                                          | विचार- ४३                                                                   |
| २९ (३) द्रव्य निक्षेपमें-ढूंढनीजीकी, कुतर्कका वि                                                                                                                                                                                                          | ोचार ४५                                                                     |
| ३० (४) भाव निशेषम्-दृदनीजीकी, कुतर्कका वि                                                                                                                                                                                                                 | चार- ४५                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                             |
| ा। इति दृंढनीजीके कल्पित आठ बिकल्पकी सामा                                                                                                                                                                                                                 | न्यपणे समीक्षा ॥                                                            |
| ।। इति ढूंढनीजीके कल्पित आठ विकल्पकी सामा                                                                                                                                                                                                                 | न्यपणे समीक्षा ॥                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                             |
| ३१ तीर्थकरमें                                                                                                                                                                                                                                             | स्थंभादिकमें                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                           | स्थंभादिकमें                                                                |
| ३१ तीर्थकरमें                                                                                                                                                                                                                                             | स्थंभादिकमें                                                                |
| ३१ तीर्थकरमें                                                                                                                                                                                                                                             | स्थंभादिकमें<br>जीकी जूठी<br>४७                                             |
| ३१ तीर्थकरमें                                                                                                                                                                                                                                             | स्थंभादिकमें<br>जीकी जूठी<br>४७<br>पॅ−ऋषभदेव                                |
| ३१ तीर्थकरमें                                                                                                                                                                                                                                             | स्थंभादिकमें<br>जीकी जूठी<br>४७<br>पॅ−ऋषभदेव                                |
| २१ तीर्थकरमें - ऋषभदेव नाम । और पुरुष, ऋषभदेव, नाम निक्षेप ।। इस प्रकारसें ढूंढनी कल्पनाकी, समीक्षा- १२ ऋषभदेवके-श्वरीरमें, स्थापना । और मूर्तिंग भगवानका, स्थापना निक्षेप ॥ इस प्रकारसें                                                                 | स्थंभादिकमें<br>जीकी जूठी<br>४७<br>रॅं−ऋषभदेव<br>ढूंढनीजीकी<br>४८           |
| २१ तीर्थकरमें - ऋषभदेव नाम । और पुरुष, ऋषभदेव, नाम निक्षेप ।। इस प्रकारमें ढूंढनी कल्पनाकी, समीक्षा- १२ ऋषभदेवके-शरीरमें, स्थापना । और मूर्तिंग भगवानका, स्थापना निक्षेप ॥ इस प्रकारमें जूठी कल्पनाकी, समीक्षा- १३ ऋषभदेव भगवानकी, पूर्व अवस्थामें-द्रव्य | स्थंभादिकमें<br>नीकी जूटी<br>४७<br>पॅ−ऋषभदेव<br>द्ंढनीजीकी<br>४८<br>। और उन |
| ३१ तीर्थकरमें - ऋषभदेव नाम । और पुरुष, ऋषभदेव, नाम निक्षेप ।। इस प्रकारसें ढूंढनी कल्पनाकी, समीक्षा- ३२ ऋषभदेवके-शरीरमें, स्थापना । और मूर्तिंग भगवानका, स्थापना निक्षेप ॥ इस प्रकारसें जूठी कल्पनाकी, समीक्षा-                                           | स्थंभादिकमें<br>नीकी जूटी<br>४७<br>पॅ−ऋषभदेव<br>द्ंढनीजीकी<br>४८<br>। और उन |

|          | तींर्थकर भगवानमें भाव निक्षेप ॥ इस प्रकारसें हुंढनी                  |       |
|----------|----------------------------------------------------------------------|-------|
|          | जीकी जुठी कल्पनाकी, समीक्षा                                          | ४९    |
| १५       | वस्तुका-नाम सो, नाम निक्षेप नहीं, ऐसा दूंटक जेठम-                    |       |
|          | लजीका-भ्रामितपणासें, ढंढनीजीकोभी भ्रमितपणा हुवा,                     |       |
|          | उनकी समक्षा—                                                         | 40    |
| ३६       | भगवान्में भगवान्का-नाम निक्षेप । परंतु भगवान्में,                    |       |
|          | भगवान्का-स्थापना निक्षेप, कैसा १ इस प्रकारसें ढूंढनी-                |       |
|          | जीका, भ्रमितपणेकी समीक्षा—                                           | ५१    |
| e ş      | आत्मारामजी, बूटेरायजी, संस्कृतपढे हुये नहींथे, सो                    |       |
|          | विथ्यावादी कहती है। उनकी समीक्षा—                                    | ५२    |
| 3/       | एक स्थापना निक्षेपका, स्वरूपकी मृत्तिमें, ढूंढनीजी ह-                |       |
| ~        | मारी पास-चार निक्षेप,मनानको तत्पर होती है। उनकी                      |       |
|          | समीक्षाः                                                             | G ३   |
| 30       | एक वस्तुमें-चार निक्षेप करनेका,दृंदनीजीने कहा । परंतु                | • • • |
| 7 3      | देवताका मालिक रूप वस्तुमें-इंद्र नामका, निक्षेप किये                 |       |
|          | विना, गूज्जरके पुत्रमें करके दिखाया। और-इंद्रमें, तीन                |       |
|          | निक्षेपही रहने दिया । उनकी समीक्षा-                                  | 93    |
| 0 6      | इक्षु रसका सार⊸िमश्ररी नामको वस्तुमें, ढूंढनीजीने एक                 |       |
| 80       | रुखापना निक्षेपही, घटाके दिखाया, परंतु तीन निक्षेपको                 |       |
|          | नहीं । उनकी समीक्षा—                                                 | ५५    |
| 4        | नहा । उनका सनासा<br>तीर्थकरमें दृंदनीजीनेअढाइ निक्षेप, करके दिखाया । | ` `   |
| 8 (      | दोढ निक्षेपको नहीं । उनकी समीक्षा-                                   | ६५    |
| <b>-</b> |                                                                      | 7,1   |
| ४२       | ठाणांग सूत्रका-मूल पाउसें, चारो निक्षेपकी सत्यता                     |       |
|          | हमेरा तरफर्से १ हेय, २ क्षेत्र, ३ और उपादेयके                        | ५६    |
|          | स्वरूपमें, दिखाई है—                                                 | 74    |

| <b>8</b> ≱  | निक्षेप चार, ढूंढनीजीका-विकल्प आठ, उसमेंशंका-<br>का समाधान                                                         | <b>५</b> ૭ |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|             | ॥ इति चार निक्षेपके विषयमें, ढूंढनीजीका ज्ञान ॥                                                                    |            |
| ४४          | (१) इंद्रमें, (२) गूज्जरके पुत्रमें, (३) खानेकी मिश्वरीमें,<br>(४) मिश्वरी नामकी कन्यामें, (५) मिट्टीका कूज्जामें, |            |
|             | इस पांच प्रकारकी वस्तुमें सिद्धांतका वचनके अनुसारसें,                                                              |            |
|             | चार २ निक्षेप, भिन्न २ पणे करके दिखाया है-                                                                         | 99         |
| ४५          | ऋषभदेव भगवानके, और ऋषभदेव नामका पुरुषके-                                                                           |            |
|             | चार चार निक्षेप, भिन्नरपण, करके दिखाया है—                                                                         | ६१         |
| ४६          | केवल मूर्चि स्वरूपकी बस्तुके-चार निक्षेप, सिद्धांतानुसा                                                            |            |
|             | रसें, करके दिखलाये है-                                                                                             | ६२         |
| 8.9         | दूंदनीजीको, केवल स्थापना स्वरूपकी मूर्त्तिमेही, वस्तुका                                                            | <b>ೆ</b> ಏ |
| 9/          | चार चार निक्षेपकी, भ्रांति हुईथी । उनका समाधान- ढूंढनीजीका (१) नाम । और (२) नाम निक्षेपकी । सि-                    | 44         |
| ••          | द्धांतके पाठका मेलसें, पुनः समीक्षा-                                                                               | ६३         |
| ४९          | ढुंढनीजीकी (३) स्थापना । और (४) स्थापना निक्षे-                                                                    | •          |
|             | पकी । सिद्धांतक-पाठका मेळसें, पुनः समिक्षा-                                                                        | ६५         |
| 90          | ढ्ढनीजीका (५) द्रव्य। (६) द्रव्य निक्षेपकी । सिद्धांतके                                                            |            |
|             | पाठका मेळसें, पुनः समीक्षा-                                                                                        | १६         |
| ५१          | ढ्ंढनीजीका (७) भाव । (८) भाव निक्षेपकी । सिद्धांतका                                                                |            |
|             | मेळसें, पुनः समीक्षा-                                                                                              | ६८         |
|             | ढुंडनीजीके आठ विकल्पका तात्पर्य-                                                                                   | 90         |
| <b>લ</b> રૂ | स्त्रीकी मृत्तिसं-काम जागे । भगवानकी मृत्तिसं-वैराः                                                                |            |
|             | ग्य नहीं । उनकी समीक्षा—                                                                                           | 98         |

| ५४ | मृ चिंसंज्यादा समज, होती है। परंतु वंदना करनेके              |            |
|----|--------------------------------------------------------------|------------|
|    | योग्य नहीं । उनकी समीक्षा-                                   | ૭૨         |
| ५५ | पशुको-मूर्त्तिका ज्ञान, होता है । उनको समीक्षा-              | ७३         |
| ५६ | बाप बावेकी-मूर्त्तियांको, कौन पूजता है ? इस वास्त-भ-         |            |
|    | गवानकी मूर्तिभी, पूजनिक नहीं । उनकी समीक्षा-                 | ७४         |
| و۹ | महादिन कुमारने, स्त्रीकी मूर्त्तिको देखके-लज्जा पाई,         |            |
|    | और अदबभी उठाया, परंतु हरएकने नहीं । उनकी                     |            |
|    | समीक्ष(-                                                     | ওৎ         |
| 96 | वज करण राजाने. अंगूटीमें-जिन मूर्त्तिको रखके, दर्शन          |            |
|    | किया । सोभी करनेके योग्य नहीं । उनकी समीक्षा-                | ७ <b>६</b> |
| ५९ | मूर्जिके आगे-मुकदमा, नहीं पेश होसकता है। उनकी                |            |
|    | समीक्षा                                                      | ૭૭         |
| Ęo | मित्रकी मूर्त्तिसें-त्रेम, जागे । भगवानकी मूर्त्तिसें-त्रेम, |            |
|    | न जागे। उनकी समीक्षा-                                        | ७८         |
| ६२ | भगवान्की-मूर्त्तिसें, कोई खुश हो जाय तो हो जाय ।             |            |
|    | नमस्कार कौन विद्वान करेगा ?। उनकी समीक्षा-                   | ৩८         |
| ६२ | मूर्त्ति मानते है, पूजन नहीं मानते है । उनके पर-शासु         |            |
|    | बहुका, दर्षात । उनकी समीक्षा-                                | <b>(</b> 0 |
| ६३ | भगवानका-नामभी, तुम्हारीसी समजकी तरह नहीं।                    |            |
|    | उनकी समीक्षा-                                                | ८२         |
| ६४ | जीवर नामका-महावीरके, पेरोंमें पडना । उनकी                    |            |
|    | समीक्षा—                                                     | <\$        |
| ६५ | भेषधारी, और मूर्त्तिका विवादकी, समीक्षा-                     | ८३         |
| ६६ |                                                              |            |
|    | र्चिको-आप गास्रो दे। उनकी समीक्षा-                           | ۲8         |

| Ęø        | अक्षरोंको-देखके, और मृचिको-देखके, ज्ञान होना-कि-            |     |
|-----------|-------------------------------------------------------------|-----|
|           | स भूछसें कहते हो ? । उनकी समीक्षा-                          | ८५  |
| ६८        | बालक का-लागीके घोडेकी, समीक्षा-                             | ८६  |
| ६९        | खांडके-हाथी घोडे, खानेसें पाप । मिटीकी गरै-तोडनेसें         |     |
|           | पाप । और वीतराग देवकी मूर्तिकी-नियाकरनेसें छाभ।             |     |
|           | उनकी समीक्षा─                                               | ८६  |
| ७०        | छोहेमें–सोनेका भाव, करछेनेकी । समीक्षा−                     | 66  |
| १९        | ढूंढनीजीने-पंडितोंसे सुनी हुई, मूर्ति पूना । और शा-         |     |
|           | स्त्रोंमें देखी हुई, मूर्त्तिपूजा। उनकी समीक्षा—            | 65  |
| ७२        | नमो सिद्धांणंके पाउसें सिद्धोंको । और नमोध्युणंके पा-       |     |
|           | ठसें, तीर्थकर, और तीर्थकर पदवी पाके मोक्ष गये उ-            |     |
|           | नको-नमस्कार, करनेकी समीक्षा-                                | ८९  |
| ७३        | मृक्तिको धरके-श्रुति, नहीं छगाना । उनकी समीक्षा-            | ९१  |
| ७४        | सूत्रोंमें-मृति पूजा, कहीं नहीं लिखी है, लिखी है तो-        |     |
|           | हर्मेभी दिखाओं। उनकी समीक्षा—                               | ९२  |
| હલ        | देवलोक्में-जिन प्रतिमाओंका पूजन, कूलकृष्टि । उनकी           |     |
|           | समीक्षा—                                                    | ९३  |
| ७६        | नमोध्युणं के पाउसे, देवताओने, जिन प्रतिमाओंको-न-            |     |
|           | मस्कार किया, सो तो ढुंडनीजीका परंपराके व्यवहासें।           |     |
|           | उनकी समीक्षा—                                               | ९६  |
| ્ર        | पूर्णभद्र यक्षादिकांकी-मूर्त्तियांकी पुत्रासें, दृंदनीजी-धन |     |
|           | पुत्रादिककी, प्राप्ति करा देती है। उनकी समीक्षा-            | ९९  |
| <b>૭૮</b> | गणधरोंके छेखमेंभी, सैकडो पृष्टोंकी-निरर्थकता। उनकी          |     |
|           | समीक्षा—                                                    | १०२ |

- ७९ बहवे अरिहंत चेइयमें पाठांतर आता है, उसको प्रक्षेपह्रप ठहराती है। उनकी समीक्षा—
- ८० अंबड श्रावकजीका-अरिहंत चेइय, के पाउसें-सम्यक् ज्ञान, त्रतादिक, हृंदनीजीका अर्थ । उनकी समीक्षा--- १०४
- ८१ आनंद श्रावकका-अरिहंत चेइय, का पाठको, प्रक्षेप रूप ठहरायके-लोप करनेकी, कोशीस कीई है। उनकी समीक्षा---
- ८२ द्रौपदीजी श्राविकाका-जिन प्रतिमाके पूजनमें, अनेक जूटी कुतकों करके, और सर्व जैनाचार्योंको निंदके, और छेवटमे कामदेवकी-मूर्तिका पूजनकी, जूटी सिद्धि करके, उसकी मूर्तिके आग-वीतराग देवकी स्तुति रूप-नमोध्यु- णंका, पाठको भी, पडानेको तत्पर हुइ है ? । उनकी समीक्षा-
- ८४ ठाणांगादिक सूत्रोंमें-मूळ पाठोंसें, सिद्ध रूप, नंदीश्वरा-दिक-दीपोंमें, रही हुई, शाश्वती जिन मतिमाओंको-वंदना करनेको जाते हुये,जंघाचारणादिक-महाम्रुनिओंकी पास, वहां पर-ज्ञानका ढेरकी स्तुति करनेकी, जूठे जूठे-सिद्धि करके दिखळाती है। जनकी समीक्षा--
- ८९ चमरेंद्रका पाठके विषयमें-देवताओं कोइ कारणसर, ऊर्ध्व लोकमें गमनकरेंतो १ अरिइंत । २ अरिइंतकी मितिमा ।

३ और कोइ महात्मा। इन तीनोंमें से एकादका शरणा छेके, जाते है। उसमें जो दूसरा शरण-जिन मितमाका है, उसके स्थानमें-अरिइंत पद, की जूठी सिद्धि करनेको देवयं चेइयं, के पाठका तात्पर्यको समने बिना, कुछका कुछ छिख मारा है। उनका भी खुछासाकी साथ। समीक्षा— १२१

- ८७ मूर्तिपूजनमें-१८ कायारंभ, और जडको चेतन मानकर मस्तक जुकाना, मिथ्यात्व कहती है । उनकी समीक्षा---१३०
- ८८ महा निशिथकी-गाथामें, लिखा हैकि-जिन मांदिरोंसें,
  पृथ्वीको मंडित करता हुवा, और दानादिक धर्मको
  करता हुवाभी श्रावक, बारमा देवलोक तकही, जा सकता है। इसमें दुंढनीजीने, मांदिरोंका अर्थको-लोप करनेका, प्रयत्न किया है। उनकी समीक्षा.
  १३२
- ८९ क्यबलिकम्माका, पाउके संकेतसें, वीर भगवानके
  श्रावकोंका—दररोज जिन मितमाका पूजन, सर्व जैनाचार्योंने किला है। उसके स्थानमें ढंढनीजी-मिथ्यात्वी
  पितर, दादेयां, भूत, यक्षादिकोंकी-भयंकर मूर्तियांको,
  दररोज पूजानेको तत्पर हुई है। उनकी समीक्षा— १२३
- ९० ढूंढनीजी-जैनके सब ग्रंथोंको, गर्पोंडे कहती है। और जैनके आजतक जितने आचार्यो हुये है, उस सबको-साबद्याचार्य कहकर, निंदती है। और-निर्युक्ति, भाष्य,

टीका, सब ढ्ंडनीजीही, बननेको चाहती है। और नंदी
सूत्रको मान्य करके, कहती हैकि-उसमें छिखे हुये सूत्र
है, परंतु प्रमाणिक नहीं। इत्यादिक जूठे जूठ छिखके
अपनी सफाइ दिखाई हैके, जूठ बोलना पाप है।
उनकी समीक्षाः
१३८

- ९१ ढूंढनीजोने, मूर्त्तिपूजा-पंडितोंसे सुनी, शास्त्रोंमेंभी देखी। और परम श्रावकोंको जिन मूर्त्तिके बदलेंमें-पितरादि-कोंकी, और धन पुत्रादिकके वास्ते-पूर्ण भद्रादिकोंकी, मू-त्तियांको पूजाती हुई, लिखती हैकि, सूत्रोंमें तो-मूर्त्तिपू-जाका जिकर ही नहीं। उनकी सामान्यपणे समीक्षा. १४८
- ९२ पंचम स्वप्नके पाठमें, साधुको मंदिर बनवानेका, लोभ करके माला रोहणादिक करणेका-निषेध किया है। उस पाठमें ढूंदनीजी, सर्वथा प्रकारसें, निषेध करके दि-खलाती हैं। उनकी समीक्षा
- ९३ महा निशीयके पाउमें, अरिहंत भगवंतकेही नामसें-प्रति-माकी, गौतम स्वामीजीने अपनी पूजाका, प्रश्न किया है। भगवंतने-उसका निषेध किया है। उस पाउसें दूंढनीजी-सर्वथा पकारसें, निषेध करके दिखळाती है। उनकी समीक्षाः
- ९४ विवाह चूलियाके पाठमें-तीनों चोवीसीकी जिन प्रतिमा-ओंको वांदनेकीभी, और पूजनेकीभी, पथम भगवंतने आज्ञा दीई है । और साधु पूजाके आञ्चयका दूसरा प्रश्नके उत्तरमें निषध किया है । उसमें ढूंढनीजी सर्वथा प्रकारसें निषेध करके दिखलाती है । उनकी समीक्षा, १६२

- ९५ दादाजी जिनदत्त सूरिजीने-अनेक जिन मंदिरोंकी में तिष्टाओं कराई है। उनोंने साधुजीकी पूजाका निषेध किया है। उस पाठसें दूंडनीजी-सर्वथा प्रकारसें निषेध करके दिखछाती है। उनकी समीक्षाः
- ९६ मूर्त्तिपूजाका चळन बारांवधीं दुकाळसें दिखळाती है। और भगवंतके पहिळेसेंभी होनेका कहती है। और घोषे आरेके साधुओंकोभी असंयमी ठहराती है। उनकी समीक्षा.
  १७२
- ९७ दृंढनीजी-जैन तत्त्वादशीदिक ग्रंथोंको निरर्थक ठहरायके, अपनी गप्प दीपिकासें-छोकोको प्रकाश दिखाती है। उनकी समीक्षा
- ९८ जैन तस्त्रसें विमुख ढूंढिये, सो तो सनातन जैन । और जैन तस्त्रानुकुछ जैनी, सो तो सब नकछ जैन । उनकी समीक्षा— १७८
- ९९ लोंकाशाहने, पुराने शास्त्रोंका—उद्धार किया। और दीक्षा गुरुजीसें, लडकर लवजीने, ढूंढियांका-उद्धार किया। ओर पीतांवरियांका — कल्पित नयामत निकला है। उनकी समीक्षा-
- १०० वेद न्यासके वखतमेंभी दृंदिये हीथे, और सब स-भाओंपें-जित मिछाते मिछाते,आजतक चछे आये है। इस वास्ते अढाई सो वर्षका-मत छिखने वाछे, मिथ्या वादी है। उनकी समीक्षा--- १८७
- १०१ दूंढनीजी-तीर्थकरोंकी, सब गुरुआंकी,जूटी निंदा लिखके, और अपना साध्वीपणा दिखाके, लिखती है कि-ऐसी

पुस्तको वांचने वालोंका, अंतःकरण मलीन होता है! लिखने वालोंको पाप होता है। उनकी समीक्षा— १९९ १०२ पूर्वाचार्यक्रत-जिनेश्वर देवकी, मंगलिक मृत्तिकी स्तुः तिरूप, ग्रंथका मथम विभागकी पूर्णीहृति॥ १९९

॥ इति दृंढक हृदय नेत्रांजनस्य मधम विभागस्य अनुक्र-मणिका समाप्ता ॥

## प्रथम भाग तात्पर्य प्रकाशक, दुहा बावनीकी, अनुक्रमाणिका, नीचे मुजब ॥

विषय

पृष्ट

- १ प्रथमके भागमें, जो दोनों तरफका सूत्र पाठका मेळसें, खंडन किया गयाथा, उसका तात्पर्थ (५) दुहामें, अर्थके साथ दिखाया गया है ॥
- मृत्तिके विषयमें, ढूंढनीजीने अनेक प्रकारकी जूटी कुतकों
   कीईथी, उसका खंडन प्रथम भागमें कियाथा। उसका ताल्पर्य [६) दुहासें (४१) मा दुहातक, अर्थके साथ
   दिखाया गया है।।
- सिद्धांतके पाठोंका, ढूंढनीजीने जो निपरीतार्थ कियाया।
   जसका खंडन प्रथमके भागमें कियाया। जसका तात्पर्य
  ( ४२ ) मा दुइासें ( ५१ ) मा दुइातक, अर्थके साथ
  दिखाया गया है।।
- ४ ढूंढनीजीने जूठ बेाळना पाप मानाथा । परंतु (५२) मा दुहाके अर्थमें, (२७) कळमके साथ, ढूंढनीजीका जूठ दिखाया गया है— २३६ ।। इति तात्पर्य प्रकाशक दुहा वावनीकी अनुक्रमणिका संपूर्ण ।।

।। मूडोंका विचारताकी निष्फलता कालेख ॥ १ इस लेखमें अनेक नकारके दृष्टांतोंके साथ मूढ प्राणियां काही विचार किया गया है— २४१

| ।।ढुं | ढंक हृदयनेत्रांजन द्वितीय विभागस्य <b>भनुक्रम</b> णिक       | ill     |
|-------|-------------------------------------------------------------|---------|
| विष   | <b>7</b> –                                                  | पृष्ठु. |
|       | हेय, क्षेय, और उपादेयके स्वरूपसें-शिव, विष्णु, मक्ता-       |         |
|       | दिकाश्रित, वस्तुके चार २ निक्षेपका स्वरूप-                  |         |
| ą     | अनादरणीय रूप, १ हेय वस्तुके चार निक्षेपमें, साधु            |         |
|       | पुरुषाश्रित-स्त्रीका दर्षात—                                | ₹       |
| 3     | ज्ञानपाप्ति करने योग्य, २ ज्ञेय बस्तुके चार निक्षेपमें-मेरु |         |
| Ī     | पर्वतादिक दृष्टांत-                                         | ٩       |
| ¥     | स्मरण, बंदन, पूजन, करनेके योग्य, ३ परमोपादेय व-             |         |
| •     | स्तुके चार निक्षेपमें-तीर्थंकर भगवानका दर्षात-              | Ę       |
| Ç.    | चार निक्षेपका-विषयमें, हूंडनीजीके काश्यत सक्षणका            | •       |
| ٦     | केल-                                                        | e       |
| E     | ढूंढनीजीका-कल्पित छक्षणमें, विपरीतपणेका किंचित्             |         |
| 4     | विचार-                                                      | <       |
| 10    | सिद्धांत शब्दसं, जैन सूत्रोंकी-अति गंभीरताका विचार-         | ٩       |
|       | सूत्रकार, और छक्षणकारके मतानुसार, ग्रंथकारके त-             | -       |
| (     | र्फ़सें-वस्तुके चार निक्षेपका छक्षण स्वक्रप                 | १०      |
|       | ग्रंथकारके तरफर्से, चार निक्षेपका विषयमें किंचित् स-        | , -     |
| ς,    | मजूति                                                       | şş      |
|       |                                                             | ` `     |
| १०    | ग्रंथकारके तरकसें, चार निक्षेपका विषयमें - दूसरा प्रका-     | • •     |
|       | रसें लक्षणद्वारा समजूति—                                    | 19      |
|       | चार निश्चेपका विषयमें-सार्थकता, निरर्थकताका विचार           | 83      |
| १२    | ढूंढनीजीके मतसें, ढूंढ्क जेठमछजीका राचेत-समाकित             |         |
|       | सार पुस्तकका, निरर्थक रूप चार निक्षेपका स्वरूप—             | 10      |

| ? \$ | ढ्ढनीजीके ही मतसें, ढूंढनी पार्वतीजीकी रची हुई-म्रान    |            |
|------|---------------------------------------------------------|------------|
|      | दीपिका पुस्तकके, निर्श्वक रूप चार निक्षेपका स्वरूप-     | २२         |
| १४   | चार निक्षेपकी सत्यतामें, ठाणांग सूत्रका मूळपाठ अ-       |            |
|      | र्थकी साथ-                                              | २३         |
| १५   | निक्षेप विषयका-उदाहरणमें १ शिव पार्वती । २ वेश्या       |            |
|      | पार्वती । और ३ ढूंढर्ना पार्वती । यह तीनों पार्वतीका    |            |
|      | (१) शिव भक्त आश्रित,पथम (१) नाम निश्लेपका स्वरूप-       | -₹₹        |
| १६   | यह तीनों पार्वतीका (१) शिव भक्ताश्रित, (१) स्था-        |            |
|      | पना निश्नपका स्वरूप-                                    | २५         |
| १७   | यह तीनों पार्वतीका (१) शिव भक्ताश्रित, (१)              |            |
|      | द्रव्य निसेपका स्वरूप                                   | २६         |
| 16   | यह तीनों पार्वतीका (१) शिव भक्ताश्रित, (४)              |            |
|      | भाव निक्षेपका स्वरूप                                    | २७         |
| १९   | यह तीनों पार्वतीका ( २ ) कामी पुरुषाश्रित, चार चार      |            |
|      | निक्षेपको स्वरूपे                                       | २९         |
|      |                                                         |            |
| २०   | यह तीनों पार्वतीका (२) ढूंढक भक्ताश्रित, मृत्ति पूज-    |            |
|      | कका संवाद पूर्वक (?) नाम निक्षेपका स्वरूप               | 18         |
| २१   | यह तीनों पार्वतीका (३) ढूंढक भक्ताश्रित, मूर्त्तिपूजकका |            |
|      | संवाद पूर्वक, (२) स्थापना निक्षेपका, सविस्तर स्व-       |            |
|      | रूप। इसमें दूंडनीजीका छैखके भी-अनेक उदाहरण              |            |
|      | दिये गये है—                                            | <b>3 5</b> |
| 22   | यह तिनों पार्वतीका (३) द्ंढक मक्ताश्रित, (३) द्रव्य     | •          |
| **   | निश्लेषका,सविस्तर स्वरूप-                               | R /        |
|      | गन्तपकाः,सापत्तर स्वरूप-                                | ٩८         |

| २ ३         | यह तीनों पार्वतीका (३) दूंढक भक्ताश्रित, (४) भाव<br>निक्षेपका स्वरूप—                                                                                       | ওং         |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ૨૪          | ढूंढक श्री-गोपाल स्वामीजीका, मृतक देहकी मूर्जि, श्रीर<br>उसका वर्णन                                                                                         | ૭૭         |
| રપ          | मूर्त्तिका खंडन करनेवाळी, ढूंढनी पार्वतीजीकी-मूर्त्ति,<br>और उसका वर्णन—                                                                                    | ৩৩         |
|             | र्वातरागी मूर्त्तिसं, विपरिणाम होनेर्मे-दिवाने पुरुषांका<br>दृष्टांत                                                                                        | <b>(</b> 0 |
| <b>ર્</b> ७ | ढूंढनी पार्वतीजीका ही लेखकी, (१९) कलमके स्व-<br>रूपसें, हमारे ढूंडक भाइयांके, संसार खातेका स्वरूप—<br>।। इति ढूंडक हृदय नेत्रांजनस्य द्वितीय विभागस्याऽनुक- | ٤3         |

माणका समाप्ता ॥

| Į     | । प्रतिमागंडन स्तवनावली       | संग्रहानु व            | माग्रिका     |
|-------|-------------------------------|------------------------|--------------|
|       | कत्तीकानाम-                   | गाथा                   | एष्ट.        |
| 8     | श्रीयशो विजय कृत स्तवन-       | <b>૧</b> ૯—            | Ą            |
| 3     | सोजतमें बन्याहुवा स्तवन-      | ३६—                    | ૪            |
| 3     | श्रीसोभःग्य विजय कृत स्तवन-   | · १५ <u>—</u>          | 4            |
|       | श्री जिनचंद्र सूरिकृत स्तवन-  |                        | ė,           |
| Ģ     | श्रीपरमानंद मुानिकृत स्तवन-   | २२                     | १०           |
| F     | संप्रतिराजाका,स्तवन कनक मुर्ग | ने-९—                  | १२           |
| ૭     | श्रीउदय रतन मुनिकृता चोपाई    | - 9                    | ₹ \$         |
| 6     | श्री छक्षीयछभ सुरिकृत स्तवन   | - <del>2</del> /9      | १४           |
| ९     | श्री लाल मुनि कृत स्तवन-      | <b>6</b>               | १६           |
| ٩o    | प्रतिमामंडन रास. जिनदास-      | <b>\$</b> \$—          | १७           |
| \$ \$ | जिनराज सेवक छत स्तवन-         | <b>\$</b>              | <b>ર</b> ૧   |
| १२    | प्रातिमा दिषये चिदानंदजीके उर | द् <b>गारो, अर्थ</b> ः | साहित        |
|       | तीन कवित-                     | <b>3</b>               | २ ९          |
| ₹ \$  | माधव दूंदक जिन प्रतिमा आहि    | की करेली वि            | नंदा         |
|       | ·                             | 1418                   | ३१           |
| \$ 8  | कुंदनमळ ढ्ंढके कपीलादासी      | का किया हुव            | <b>ा अ</b> - |
|       | नुकरण-                        | 9 <del></del>          | \$ 8         |
| १५    | जिन मतिमाके निदक दृंदकोंको    |                        |              |
|       | विजयकी तरफसे,ककादिकसे         | _                      |              |
| १६    | ग्रंथकार धुनिअमर विजयकी त     |                        | ढूं ह-       |
|       | कोंको-हित शिक्षाका स्तवन-     | ₹ <i>७</i>             | ४२           |
|       | ॥ इति श्रीमदिजयानंदसूरिशिष    | <br>य, मुनिअम          | र विजय       |
|       | कता, स्तवन संप्रदावलीकी,      | अनुक्रमाणिका,          | समाप्ता।     |

### साध्यो हो। त्रा मा भी नो तो । हु नि - अ हर विस्र हो तर को ने हर (१६) ने हर का र्या हु - लु-वा होती

#### ॥ दोनों कोन्फरन्सको-सूचना ॥

II पाठक गण! यह-नेत्रांजन पुस्तक, तीर्थकरोंका म्लत-च्वोंको, सत्यपणे पगट करनेके छियें, प्रेसमें छप रहाथा जब, बं-ध करानेके वास्ते, भंपकी हिमायती करती हुई ढूंढक कोन्फरनस. मृक्षिपूजक कोन्फरन्सको-अतिमेरणा कर रहीथी । ओर दोनों कोनफरन्सके अनेक पत्रो, हमारी उपर आते रहेथे! और हम योग्य उत्तर हिस्तेन रहेथे । ओर-जैन समाचार, दृदक पत्रभी, संपकी हिमावती करता हुवा, वारंवार पोकार उठाता रहाथा । सो बहुतेक छोकोंको मालूम होनेसें, सब छेख इम दरज नहीं करते है। परंतु सत्य संपकी, हिमायत करने वाळी-दोनों कोन्फरन्सको, हमारी यह सूचना हैकि-दृंढकोंके पुस्तकका, और इमारी तरफसं बहार पढे हुये दोनों प्रस्तकका, मुकाबलाके साथ, दो दो मध्यस्थ पंडितोंको बिटाके, निःपक्षपातसं-निर्णय करा छेवें। और-तीर्थकर, गणधरादिक, सर्व आचार्योंकी-जूठी निंदा करने वालोंको, योग्य शासन करें। अगर जो ऐसा न करेंगे तो, कोन्फरन्सो ईसो सत्य संपकी हिमायती करने वाछी है ऐसा, कोईभी न मानेंगे। किंतु-तींधिकर, गणधरादिक, सर्व महा पुरुषोंकी निंदा करने वाळोंकी ही-हिमायत करनेवाळी है। ऐसा खटका, सबके दिलमें, बना ही रहगा ॥ इत्यलं विस्तरेण ॥

# ॥ ढूंढक हृदय नेत्रांजनं॥

#### अथवा

# ।। सत्यार्थ चंद्रोदयाऽस्तकं ॥

#### 🔢 मंगलाचरण 🛭

ऐंद्र श्रेणिनता प्रतापभवनं भव्यांगिनेत्राऽमृतं, सिद्धां-तोपनिपद्विचार चतुरैः प्रीत्या प्रमाणीकृता ॥ मृर्तिः स्फूर्तिमती सदा विजयते जैनेश्वरी विस्फुर नमोहोन्माद धनप्रमाद मदिरा मत्तै रना लोकिता ॥ १ ॥

॥ अर्थः-इंद्रोकी श्रेणिसंभी नमन हुयेछी, और मतापका घर, और भव्य पुरुषोंके नेत्रोंको अमृतरूप, और सिद्धांतके रहस्य वि-चारी पुरुषोंने वही मीतिके साथ ममाण किई हुई, ऐसी श्री जिन्यर देवकी " मूर्ति " सदा ( सर्वकाल ) आ दुनीयामां जयवंती रहो. । और यह मूर्ति कैसी है कि, विस्फुरायमान जो मोह, ति-समें हुवा उन्माद, और अत्यंत ममाद, यही भई ' मदिरा ' उनके वश्में वने है मदोन्मत्त, उनोंसे नहीं देखी गई यह जिनमूर्त्ति है ॥ ॥ इति काव्यार्थः॥

शिं कर्पूरमयी सुचंदनमयी पीयूषतेजोमयी,
 किं चूर्णीकृतचंद्रमंडलमयी किं भद्रलक्ष्मीमयी ॥
 किंवा नंदमयी कपारसमयी, किं साधु मुद्रामयी,

त्यंतर्मे हृदि नाय मूर्त्ति रमला नो भावि कि किमयी ॥२॥

॥ अर्थः — हे भगवन तुमेरी " मूर्ति" क्या कर्पूरमय है ? अमृतका तेजरूप है ? क्या चूर्ण किया हुवा चंद्रका मंडलरूप है ? अथवा भद्रलक्षीरूप है ? अथवा केवल आनंदरूप है ? वा कृपा-के रसमय है ? वा साधुकी मुद्रामय है ? एसी निर्मल मूर्ति मेरे हृदयमे क्या क्या रूपको धारण नहीं करती है ? अर्थात् सर्व प्रका-रके जो जो उज्वल रूप पदार्थ है, उनकाही भावको, मेरे हृदयमें प्रकाशितपणे हो रही है ॥ २ ॥ ॥ इति मंगला चरणं ॥

॥ अब इस ग्रंथ करनेका प्रयोजन ॥

सत्यार्थ चंद्राऽर्थक नामधे यं, शस्त्रं जनानां न तु शास्त्रभावं ॥ इत्येव मत्वा मुनिनाऽमरेगा, क्रुप्ता समालोचन सामवार्त्ता १

। अर्थः-सत्यार्थ चंद्रोदय नामका " पुस्तक " शास्त्र रूप नहीं है, किंतु लोकोंको, केवल शस्त्रस्प ही है, वैशा समजकर "मुनि अमरविजयने " यह समालोचन करणे रूप, सम वार्चीकी रचना, किई है।। १।।

॥ प्रथम " चार निक्षेपका " लक्षण कहते है ॥
॥ " नाम निक्षेप " लक्षण ॥ आयीछंद ॥
यहस्तुनोऽभिधानं, स्थित मन्यार्थे तदर्थ निरपेचं ॥
पर्यायानऽनभिधेयं च नाम याद्यक्रिकं च तथा ॥ १॥

॥ अर्थः - "नाम " है सो 'तीन ' मकारसें रखा जाता है जो भाव वस्तुओं का (अर्थात् पदार्थों का) नाम चला आता है सो, मध्यम मकारका नाम है।। १॥ ते "नाम" अन्य वस्तुओं में स्थित हो के, उनके पर्यायवाची दूसरे नामको नहीं जनावें सो, दूसरा मकारका 'नाम दें।। २॥ अपणी इल्लापूर्वक हरकोई "नाम " रखलेना यह तिसरा मकारका "नाम " समजना ॥ ३॥ \*

शिष्यं—विमानके अधिपितओं में "इंद्र " नामका, ही "निक्षेप " होता रहेगा, और पुरंदर, शचीपित, मघवा, आदि, पर्याय-वाची नामको मष्टित्तमी किई जावेगी ॥ जैसें कि,—ऋष-भदेव, नाभि सुत, आदिनाथ, आदि प्रथम तीर्थकरमें, नामकी प्रवित्त होती है। यह प्रथम प्रकारके नामका ताल्पर्य ॥ १ ॥ यही पूर्वेक्त इंद्रादिक, ऋषभदेवादिक, नाम है सो, जब दूसरी वस्तुओं में दाखछ किये जावें तब, उनके पर्यायवाचक पुरंदरादिक, और नाभि सुतादिक, जो विशेष नाम है, उनकी प्रष्टित दूसरो वस्तुओं नहीं कि जावेगी। जेसै कि—गूज्जरके पुत्रका नाम "इंद्र " दिया है, परंतु इस गूज्जरके पुत्रमे—शचीपित, पुरंदर, आदि जो इंद्रके विशेष नाम है, उनकी प्रवित्त नहीं किई जावेगी। ॥ ऐसें ही दूसरा ऋषभदेवके नामवाछे पुरुषमे—आदिनाथ, नाभिस्रुत आदि पर्याय वाची, दूसरे नाम नहीं दिये जावेगे। यह दूसरा प्रकारके नामका तात्वर्य ॥ २ ॥ अब तिसरा प्रकारका रखा हुवा, नाम है सो, व्या-

<sup>\*</sup> संकेतित नामका उचारण, जिस 'वस्तुके' अभिमायसे किया, वह नाम श्रवण द्वारा होके, मनको जिस 'वस्तुका' बोध करा देवे, सोइ नाम, तिस वस्तुके नामनिक्षेपका, विषय समजना, इसमें तीनो मकारके नामका समावेश होता है ।।

करणादिकसें, सिद्ध हुये विनाके शब्दोका, समजना। जैसें कि-ाडिश्य, कविश्य, गोलमोल, आदि, अपणी इछा पूर्वक रखा गया सो समजना ॥ ३ ॥

॥ जो यह "तीन " मकारसें नाम रखें जाते है, उसको ही जैन सिद्धांतकारोंने, नामनिक्षेपके स्वरूपसें, वर्णन किये है।। प-रंतु दूसरा कोइ भिन्न स्वरूपवाला, "नाम निक्षेपका " मकार नहीं है।।

।। इति प्रथम " नभ्मनिक्षेपका " छक्षणादिक स्वरूप ॥

शब दूसरा " स्थापना निक्षेपका " रुक्षणादिक, कहते है ॥
 यत्तु तदऽर्थवियुक्तं, तदऽभिप्रायेगा यच तत्करिण ॥
 लेप्पादि कर्मं स्थापनेति, क्रियतेऽल्पकालं च ॥२॥

। अर्थः – जे वस्तुमें जो गुण है, उनके गुणोंसे तो रहित, और उसीके अभिपायसें, उनके ही सहश, जो कराणि, (अर्थात् सद् रूपा जो आकृति) जैसे – तीर्थकरादिककी मूर्ति, ॥१॥ "चकारसें "र अन्यथा प्रकारसेंमी (अर्थात् असद् रूपा "यह दोनो भेदवाली स्थापना, लेप्पादिक दश प्रकारमे करनेकी, सूत्रकार दिखावेंगे, उस विधिसें किई जो "स्थापना " उसका नाम "स्थापना निक्षेप "है, सो "स्थापना" अल्प कालकी, और चकारसें, यह ताल्पर्य है कि, यावत् कालतककी भी किई जाती है ॥ र ॥ ×

<sup>×</sup> जिस नामवाली वस्तुका, सदशरूपकी आकृतिसें, अथवा असदशरूपकी आकृतिसें, ने त्रादिक द्वारा होके, मनमें बोध हो-जाना, सोई उस वस्तुका, स्थापना निक्षेपका, विषय समजना ॥

इति श्लोकार्थः॥तात्पर्य-जे जे नाम निक्षेपका छक्षणसें, सिद्ध स्वरूपकी वस्तुओं है, ते ते वस्तुओंके गुणोंसें तो रहित, मात्र उन-के सदस्य आकृति, अथवा असदस्य आकृति, छेप्यादिक दश्च म-कारमें करके, उस वस्तुको समजना, सो सो "स्थापना निक्षेप" रूपसें, मानी जाती है ॥

जैसेंकि-तीर्थकरकी मूर्तियां, अथवा साधु आदिकी मूर्तियां, सदश आकृतिसें होती है। और आवश्यकादिक क्रिया रूप वस्तुओं को जाननेके लिये, अक्षरोकी स्थापना, अथवा कायोत्सर्गका स्व-रूप वाला साधु आदिकीभी स्थापना, किई जाती है, सो यह सर्व : "स्थापना निक्षेपका '' विषय रूप समजना ॥ २॥

॥ इति दूसरा " स्थापना निक्षेपका " लक्षणादि स्वरूप ॥

<sup>&</sup>quot; अब तिसरा " द्रव्य निक्षेपका " लक्षणादिक लिखते है ॥ भूतस्य भाविनो वा, भावस्य हि कारगां तु यङ्कोके ॥ तद् द्रव्यं तत्त्वज्ञैः, सचेतनाऽचेतनं कथितं ॥ ३ ॥

<sup>॥</sup> अर्थः-इस लोकमें जो अतीत, और अनागत कालकी भाव पर्यायका, श्रकारणरूप वस्तु है, उस वस्तुको " द्रव्य " स्व-रुपसे कहते है, सो द्रव्यरूप वस्तु, एक चेतनरूप, दूसरा अचेतन रूप, और तिसरा चेतनाऽचेतनरूप, ऐसे तीन प्रकारकी तत्त्वके जान पुरुषोंने कही है ॥ ॥ इति श्लोकार्थः ॥

<sup>\*</sup> जिसके बिना " भाववस्तु " भिन्नस्वरूप नही दिखती है, और नेत्र श्रवणादिकसें, जिसके स्वरुपका बोध, मनको होता है, सोई "द्रव्य निक्षेप" का विषय है ॥

तात्पर्य-जैसेंकि-इंद्र पदसें च्यवन होके, मनुष्यपणे प्राप्त हुये-को " इंद्र " कहना, यह भूतकालकी अपेक्षासें ॥ और मनुष्य पदसें च्यवन होके, इंद्रपणे उत्पन्न होने वाले मनुष्यकोभी " इंद्र " कहना, यह भावी कालकी अपेक्षासें । जैसेंकि-पुत्रको पट्टाभिषेक करके, राज कार्यसें निष्टत्त हुये राजाकोभी, " राजा " कहना । अथवा राज्य प्राप्त होने वाला कुमरको, " राजा " कहना । इहां ? चेतन वस्तु, कारण रूप द्रव्य है ॥ अब जो काष्टादिक वस्तु-सें, उत्पन्न हुयेली, डब्बी आदिक वस्तुमें, काष्टका आरोप करणा ॥ अथवा काष्टादिकसे, उत्पन्न होने वाली, डब्बी आदि वस्तु काष्टमें ही है वैसा मान लेना, सो इहां दोनो जो पर, २ अचेतन, काष्ट्र ही कारणक्रप द्रव्य है ॥ ऐसे ही जो चेतन अचेतनरूप वस्तुसें, उत्पन्न हुयेली, अथवा उत्पन्न होने वालीं, वस्तु होवें, उनका कारण, ३ चेतन अचेतनरूप, समजना ॥

यह जो १ चेतनरूप वस्तु । अथवा २ अचेतनरूप वस्तु । अथवा ३ चेतना चेतनरूप वस्तु है । उनका भूतकालमं, अथवा भविष्यकालमं, जो कारणरूप पदार्थ है, सोई "द्रव्य निक्षेप "का विषय है ।। क्योंकि कारण विना, कार्यकी उत्पत्ति, होती ही नहीं है । परम उपयोगी जो, "कारणवस्तु " है, वही कार्यभावको " प्राप्त होता है, उनको "द्रव्य निक्षेप " का विषय माना है सो निर्धिक स्वरूप कभीभी न होगा.।

।। इति तृतीय " द्रव्य निक्षेपका " लक्षणादि स्वरूप ।।

<sup>।।</sup> अथ चतुर्थ " भाव मिक्षेपका " छक्षणादि छिखते है।।।। भावो विवचित क्रियाऽनुभृतियुक्तो वे समाख्यातः।।

# सर्वज्ञै रिद्रादिव दिहें दनादि कियाऽनुभावत् ।। १ ॥

।। अर्थ -व्याकरणकी व्युत्पत्ति द्वारासं, अथवा शास्त्रका संकेतसं, अथवा लोकोंके अभिनायसं, जे जे शब्दोंमें जे जे क्रियाओ
मान्य किई हुई हो, ते ते क्रियाओंका, ते ते वस्तुओंमं, ( अर्थात्
पदार्थोंमं ) वर्त्तन होता हो, तब उस वस्तुको, " भाव रूप "
सर्वेद्र पुरुषोंने कहा है। जैसेंकि-परम ऐश्वर्य परिणामका भोगको,
वर्त्तन करता हुवा इंद्र है, सोई " भाव इंद्रका " विषय है। क्याँकि-तिस वर्त्तमान कालमें, साक्षात् रूप इंद्रमें, परम ऐश्वर्यकी कियाका, अनुभव हो रहा है। यही भावस्वरूपके वस्तुओंको, जैन
सिद्धांतकारोंने, " भाव निक्षेप " का विषयस्वरूपसेंही माने है॥

## ।। इति श्लोकार्थः

॥ तात्पर्य – जिस जिस \* भाव निक्षेपके विषयभूत वस्तुमें जे जे नाम दिये गये हैं, अथवा दीये जाते हैं, सो सो "नामनिक्षेप" ही है, ।सो सो
नाम निक्षेप है सो, संकेतके जाण पुरुषोंको, वह नामका श्रवण मात्र
है सोई उसी भावनिक्षेपरूप वस्तुकाही, बोधकी जागृति कराता है,
मत्यक्ष वस्तु होवें उसका मत्यक्षपणे, और परोक्ष वस्तु होवें उसका
परोक्षपणे ॥ १ ॥ परंतु जो पुरुष संकेतको नही जानता है और
परोक्ष वस्तुको देखीभी नहीं है वह, पुरुष उस भाव वस्तुका
बोधको नहीं माप्त हो सकता है, तब उस पुरुषके वास्ते, वही
नाम निक्षेपका परोक्ष पदार्थकी, " आकृति '' दिखाकेही, विशेषपणे
बोध करा सकते हैं, वह किई हुई आकृति हैसो, भावरूप पदार्थके

<sup>\*</sup> दुनीयामें जितने वस्तु, दृश्य, अदृश्य स्वरूपकी कही जाती है, वह सभी भी भावनिक्षेपके विषयभूतकी ही है।।

सद्य होनेसे, भाववस्तुका बोध करानेमें, नाम सेभी विशेषही कारणक्ष्य होती है, परंतु निरर्थक रूपकी नही है ।।२॥

। अब भाव पदार्थको जो पूर्व अवस्था है, अथवा अपर अव-स्था है, सोभी उस भाव पदार्थका " द्रव्य स्वरूप " परम कारण-रूप होनेसें, उसी भाव पदार्थकाही बोध कराने वाला है, इस वास्ते सर्व मकारसे ही उपयोग स्वरूपका है, परंतु निरर्थक रूप नही है ३॥ अब चतुर्थ निक्षेपका विषयभूत जो 'भावपदार्थ' है, सो तो उपयोग स्वरूपकाही है, ॥ इति चार निक्षेपका सामान्य मका-रसें तास्पर्य ॥

॥ विशेष समजूती—जिस जिस " नामका " आदर होता है, सो सो, केवल नाम मात्रका नहीं होता है, परंतु उस नामके संबंधवाला, " भाव पदार्थका " ही आदर होता है. । जैसें—ऋषभादिक नामका, आदर करनेसें, हम तीर्थकरोंकाही आदर करते हैं ॥ यद्यपि यह ऋषभादिक नाम, दूसरी वस्तुओंका होगा, तोभी हमको बाधक न होगा, क्योंकि—जिस जिस वस्तुके अभित्रायसें, नामका उद्यारण करेंगे, उस उस वस्तुकाही बोध करानेमें, नाम उपयोगवाला रहेगा, इस्सें अधिक नाम निक्षेपका प्रयोजन नहीं है ॥ १ ॥

अब यही " "ऋषभादिक " नाम है सो, अनेक वस्तुओं के साथ संबंधवाले हो चुके है, अथवा होते है, उस उस " भाववस्तु- का " दुर्लक्ष करके भी, इसीही ऋषभादिक के नामसें, हम हमारा जो इष्ट रूप तीर्थकरो है, उस वस्तुकाही लक्ष कर लेते हैं; और हमारा परम कल्याण हुवा, एसें नामके उच्चारण मात्रमें ही मानते हैं, तब जो खास वीतराग दशाका बोधको करानेवाली, और ती- धंकरों के ध्यानस्थ स्वरूपकी, और ऋषभादिक नाम निक्षेपकीतरां, दूसरी वस्तुओं सें, संबंधको नही रखनेवाली, जिनेश्वर भगवानकी

मृत्तियांका, आदर करनेसें, हमारा कल्याण क्यों न होगा ? अपितु निश्चय करकेही, हमारा कल्याण होगा. । जो हम एक प्रकारसें वि-चार करें तो, नामसेंभी, मूर्त्तियां है सो, विशेषपणेही "वस्तुका"बोध करानेवालीयां होती है. कारण यह है कि-ऋषभादिक नाम है सो, दूसरी वस्तुओंके साथ, मिश्रितपणेभी होते रहते है, परंतु वीतरागी मूर्त्तियां तो, किसीभी दूसरी वस्तुओंके साथ, संबंध नही रखतीयां है, यही मूर्त्तियांमें विशेषपणा है ॥ २ ॥ अब जो ऋषमादिक नाम, और उनकी मृत्तियां, हमारा कल्याणको करने वाली हो चूकी है, उस तीर्थकरोंकी-बाल्यावस्था, अथवा मृतक देहरूप अपर अवस्था है सो, देवताओंका चित्तको भी, भक्तिभाव करनेको द्रवित करती है, सो तीर्थंकर 'भावका' कारणरूप शरीरकी, भक्तिभाव करनेको, हमारा चित्त द्वीभूत क्यों न होगा ? अपितु अवस्यही होगा, परंतु इमारा भाग्यकी न्यून्यता होंनेसें, ऐसा संबंधही मिलनेका कठीन है ॥ ३ ॥ अब जे जे वस्तुओ साक्षात्पणे है, और उनकी प्रष्टति; अपणे अपणे कार्यमें हो रही है, सोई " भाव निचेपका " स्वरू-पकी है. ॥ जिसको जो वस्तु उपादेयरूप है, सो तो अवणा उपा-देयके स्वरूपसें मानताही है.। इस वास्ते साक्षात् तीर्थकरो है सो तो, हमारा उपादेय रूपही रहेंगे । इसमेंतो कुछ विवादका स्वरूप ही नहीं है। । ४।। इतिचार निक्षेपकी समजूती।।

॥ अब दूसरी प्रकारसेंभी किंचित समजूती करके दिखावते हैं अब जिस वस्तुके " नाम निच्चेपकी " अवज्ञा करेंगे, उससेंभी उस 'भाव' पदार्थकी ही अवज्ञा होती है, जैसें—अपने श्रृतके नामकी अवज्ञा छोक करते हैं. ॥ १ ॥ फिर उस श्रृतकी मूर्तिकोभी वि-कृत वदनसेंही देखते हैं ॥ २ ॥ और उनकी पूर्व अपरकी अवस्था- को अवण करकेभी आनंदित होते ही नहीं है, सोभी उस 'भाव' प-दार्थकीही अवज्ञा है ॥ ३ ॥ ऐसे सर्व पदार्थीके विषयमें विचारणे-का है ॥ इति द्वितीय प्रकार.

इसमें फिरभी विशेष यह है कि-जो 'भाव' पदार्थ, जिस पुरुषकों, अनिष्ट रूप है; उस पुरुषकों उसका नाम निक्षप ॥ १॥ उसकी स्थापना ॥ २॥ उनकी पूर्व अपर अवस्थाका स्वरूप भी ॥ ३॥ दिलगीरी ही करानेवाले होते है इत्यादिक समजूति, दूसरे भागमें, विशेषपणे करके इम दिखावेंगे.

एक दूढककी तर्क-जैन सूत्रोंमें,-चार निक्षेप कहे है, इसमें सिद्ध होता है कि, तीर्थकर भगवानने चार ही बातकी छुट, दोई हुई है, इसमेंसे कभी एक बात, हम न माने तो, क्या संसार सा-गर नहीं तरसकते हैं ? तुम चार निक्षेपको मानने वाले ही तरींगे इति अभिमायः ॥

उत्तर-तर्कवालेको, हम इतनाही पुछते है कि-नवतन्त्रमें एक तन्त्रका लोप, कोई पुरुष दुराग्रहसें करें, और उनका लोप विषयकाही उपदेश देवें, वह संसार सागर तरें के नहीं ? और ऐसेंही पर द्रव्यमेंसें, एक जोव द्रव्यका लोप, दुराग्रहसें करनेवाला, और छ जीवकी कायमेंसें-एक त्रस जीवकी कायका लोप, दुराग्रहसें करनेवाला, ! संसार सागर तरेंके नहीं ? !! ऐसेंहि तीर्थ-कर भाषित जे जे मूल स्वरूपके तन्त्रों है, उसमेंसें मात्र एकैक ही तन्त्रका लोप, दुराग्रहसें करनेवाला, संसार सागर तरेंके नहीं ? ! तुम कहोंगिकि-ऐसे तन्त्रका लोप, करने वाला नहीं तर सकाता है ! तबतो तुमेरे प्रश्नमें, तुमनेभी योग्य विचार कर लेना !! परंतु हमतो इस बातमें, ऐसा अनुमान करते है कि-गणधर गूंथित तन्त्रो-

मेसं-एक ही तत्त्वका छोप करनेवाला है, उनको, हजारो तो जैन प्रंथोंका, और हजारो ही महान पुरुषोंका, अनादर करके, अज्ञानां धपणेसें, महा प्रायिश्वत्तका, गठडा ही, शिर पर जठाना पडता है, कारण यह है कि-वह लोप किया हुवा तत्त्व हेसो प्रंथोंमें व्यापक, और, युक्ति प्रयुक्ति आदिसें सिद्धरूपही होता है, मात्र मूलरूप जैन सिद्धांतोंमें, वडी गंभीरताके स्वरूपसें, सूचितपणे होनेसें, वह एक तत्त्वका लोप करने वाला, नाम धारी उद्धत शिष्यकों, प्राटपणे माल्लम नहीं होनेसें ही, यह प्रकार खडा होता है, इसीही वास्ते उनके पिछें चलने वालोंकों, अनेक जृठ साच बातोंको खडी करनी पडती है, तब ऐसें जैन तत्त्वमें विपर्यास करने वालेके निस्तारका निणर्य कैसें करसकेंगे? सिद्धांतके अभिप्रायसें देखें तबतो तत्त्वोंके विपर्यास करने वालोंके अनंत संसारका भ्रमणहीं सिद्ध होता है। इत्यलं विस्तरेण. ॥

।। इहांतक लक्षणकार महाराजने, जो यह चारनिक्षेपके लक्षण बांधे है सो, श्री अनुयोगद्वार सूत्रकी, एक यूल गाथाका ही अर्थ प्रगट करनेके बास्ते बांधे है.। और उस लक्षण कारके अभिनायसें ही, हमने भी अर्थ करके दिखाया है, परंतु कुछ अधिकपणेसें नहीं, लिखा है ॥ सोई सूत्रकी गाथा, इहांपर लिखके भी बतावते है.

### ॥ तद्यया ॥

॥ जध्यय जं जागोजा, निख्वेवं निख्विवे निर वसेसं। जध्य विय न जागोजा, चउकागं निख्विवे तथ्य ॥ १ ॥

।। अर्थः-जिहां जिस वस्तुमें, जितने निक्षेपें करणेका जाने, षहां उस वस्तुमें उतने ही निक्षेपें करें । जिस वस्तुमें अधिक निक्षेपें करणेका नहीं जान सकें, उस वस्तुमें "चार निचेपें " तो अवश्य ही करें.॥ १॥

इसी ही गाथाको, ढूंढनी पार्वतीजीने, सत्यार्थ-पृष्ट-२० में लिखके, अर्थ भी किया है सो यह है कि-जिस जिस पदार्थके, विषयमें, जो जो निक्षेप जाने, सो सो निर्विशेष निक्षेपे। जिस विषयमें ज्यादा न जाने, तिस विषयमें चार निक्षेपे करे। अर्थात् वस्तुके स्वरूपके समजनेको, चार निक्षेप तो करे। नाम करके समजो। स्थापना (नकसा) नकल करके समजो। और ऐसे ही पूर्वोक्त द्रव्य, भाव, निक्षेप करके समजो। परंतु इस गाथामें ऐसा कहां लिखा है कि-चारो निक्षेपे, वस्तुत्वमें ही मिलाने, वा चारों निक्षेपे वंदनीय है। ऐसा तो कही नही। परंतु पक्षसें, इठसें, यथार्थपर निगाह नहीं जमती, मनमाने अर्थ पर दृष्टि पढती है। यथा हठ वादियांकी मंडलीमें, तत्त्वका विचार कहां, मनमानी कहें चाहे जुठ चाहे सच है।।

।। पाठक वर्ग इस गाथामें " ऋषी" इतना ही मात्र है कि —
दूनीयामें जो वस्तु मात्र है, उनकी समज विशेष प्रकारमें भी कर
सकते हैं, अगर विशेष प्रकारमें नहीं कर सकें तो, चार प्रकारमें
तो, अवस्य ही करनी चाहीयें। इस विषयको सिद्धांतकारोने — चार
निक्षेपकी, संज्ञासें वर्णन किया है। परंतु ढूंढनीजीने, सिद्धांतकारोंका अभिप्रायको समजे बिना, अधिक पणेसें छिनकाट किया है,
सो तो हमारा किया हुवा चार निक्षेपका छक्षणार्थसें ही, आप
छोकोंने समज छिया होगा, और आगे पर भी जिहां जिहां विचार करते चछेंगे, वहां वहां समजाते जावेंगे। इस वास्ते इहां विश्रापणों कुछ नहीं छिखते है.

परंतु इस चारनिक्षेपके विषयमें, पाठक वर्गको, प्रथम इतना ख्याल अवश्यही करके हृदयमें धारण कर लेना चाहिये कि, जिससे आगे आगे समजनेको बहुत ही सुगमता हो जावें, सो ख्यालमें कर लेनेकी बात यह है कि—

।। जे जे " भाव स्वरूपकी " वस्तुओं, उपादेय स्वरूपकी (अर्थात् प्रीति करनेके, अथवा परम प्रीति करनेके, स्वरूपकी ) होती है, उनके चारो ही निक्षेप, उपादेय स्वरूपके ही रहेंगे। इसमें किंचित् मात्रका भी फरक न समजेंगे. ।। १ ।।

और जे जे "भाव स्वरूपकी "वस्तुओं, क्षेय स्वरूपकी अर्थात् ज्ञानही प्राप्त करनेके स्वरूपकी ) होंगी, उस वस्तुके, चारो ही निक्षेप, ज्ञान ही प्राप्त करानेमें कारणरूप रहेंगे. । इसमें भी किंचित् मात्रका फरक न संगर्जेगे. ॥ २ ॥

परंतु इसमें भी विशेष रूथाल करनेका यह है कि-जिस समुदायने, अथवा एकाद पुरुषने, जिस भाव बस्तुको उपादेय के
स्वरूपसें, मानी है, उनको ही वह "भाव स्वरूप वस्तुके" चारों
निक्षेप, उपादेय स्वरूपके रहेंगे. । परंतु अन्यजनोंको, उपादेय स्वरूपके न रहेंगे. । जैसें कि-" तीर्थिकररूप भावबस्तुका"
चारों निक्षेपको, जैन लोक मान देते है, वैसें, अन्यमतवाले नही
देते हैं।

और " कृष्न च्रादि भावस्तुके " चारो निक्षपको मान, जैसे उसके उसके भक्त लोक देवेंगे, वैसे, दूसरे लोक, मान नहीं देवेंगे.। यह जग जाहिरपणे की ही बात है.॥

॥ अब इस "चार निचेपके ' सामान्य बोधक, दुहे कहेते है।।

## दुहा.

वस्तुके जो नाम है, सोई नाम निचेप ॥ वस्तु स्वरूप भिन्न देखके, मतकरो चित्त विचेप ॥१॥

अर्थ:-जिस जिस बस्तुका जो " नाम " दिया गया है, अथवा दिया जाता है, सोई " नाम निच्चेपका " विषय है, परंतु
एक नामकी, अनेक वस्तु देखके, चित्तमें विक्षोभ नहीं करना,। यद्याप एक नामकी, अनेक वस्तुओं होती है; तो भी संकेतके जाण
पुरुषों है सो, नाम मात्रका श्रवण करनेसें भी यथो चित्त योग्य
वस्तुका ही, बोधको माप्त होते हैं।। १ ।। इति नाम निक्षेप ॥
॥ किइ आकृति जिस वस्तुकि, वामे ताकाही बोध ।
सो स्थापन निच्चेपका करो सिद्धांतसें सोध ॥ २ ॥

॥ अर्थः - जिस वस्तुका, नाम मात्रका श्रवणसें, इम बोध क-रलेनेको चाहते है, उस वस्तुकी आकृतिसें, उनका बोध करनेको क्यों न चाहेंगे ? कारण यह है कि उस आकृतिमें तो, उसी व-स्तुका ही, विशेष प्रकारसें, बोध होता है। सोई स्थापना निश्लेपका विषय है, इस बातका सोध जैन सिद्धांतसें करके देखो, यथा योग्य साङ्क्षय हो जायगा ॥ २ ॥ इति स्थापना निश्लेप ॥ ।। कारणसें कारज सदा, सो नहीं त्याउप स्वरूप। द्रव्य निचेप तामें कहें, सर्व तीर्यंकर भूप ।। ३ ॥

॥ अर्थः न्वस्तु मात्रकी, पूर्व अवस्था, अथवा अपर अस्था है, सो है कारणक्प " द्रव्य " है, उस द्रव्य स्थरूपको, सिद्धांतका-रोंने, " द्रव्य निचिपका " विषयक्प माना है, सो कुछ त्या-गनेके योग्य, नही होता है, ऐसा सर्व तीर्थकरोंने कहा है ॥ और हम प्रत्यक्षपणे भी देखते है कि—भविष्यकालमें, पुत्रसें सुख पानेकी इछावाली माता, बालककी विष्टादिसें भी, घुणा ( अर्थात् बालकका तिरस्कार ) नहीं करती है । और अपणा पुत्रके मरण बाद भी, बडा विलाप ही करती है । अगर जो यह दोनों अवस्था, स्याज्यक्रपकी होती, तब पुत्रका प्रथम अवस्थामें काहेको विष्टादि उठाती ? और मरण वाद दिलगरी भी काहेको करती ?

परंतु कारणरूप द्रव्य है, सो भी उपयोग स्वरूपका है।।
इस वास्ते तीर्थंकरोंकी भी, पूर्व अपर अवस्था है सो भी हमारे पर्म पूजिनक स्वरूपकी ही है, परंतु त्याज स्वरूपकी नहीं है।
और तो क्या परंतु जो जो पुरुष, जिस जिस भाव वस्तुको चाहनेवाले हैं, सो सो पुरुष उस उस वस्तुका कारणरूप "द्रव्यकाभी" योग्यता नमाणे, आदर, सत्कार, करते हुये ही, हम देखते है। जैसेंकि—दीक्षा लेनेवालेका, और मृतक साधुकी देहका, जो तुम दूंदकभी, आदर करतेहो। सोभी, साधु भावका कारणरूप "द्रव्य वस्तुका" ही करते हो। तो पिले तीर्थंकर भगवानकी, पूर्व अपर अवस्था, आदरनीय क्यों न होगी? हमतो यही कहते है कि—मात्र भगवानके वैरी होंगे, वही तीर्थंकरोंकी

मूर्तिका। २ । और तीर्थकरोंकी पूर्व अपर अवस्थाका। ३ । अन्नादर करनेको प्रष्टत मान होगा, परंतु जो भन्यात्मा होगा सोतो, तीनकालमेंभी, अनादर करनेको, प्रष्टत मान न होगा। कितु शक्ति प्रमाणे, भक्ति ही करनेमें, तत्पर हो जावेगा॥ ३ ॥ इत्यल मधिकेन ॥ इति तृतीय " निचेपका " स्वरूप.

।। नाम त्राकृति त्रोर द्रव्यका, भावमें प्रत्यच योग । तिनको भाव निचेपर्से, कहत है गराधर लोग ॥४॥

॥ अर्थः " भाव वस्तुका " दूसरी जगेंपर श्रवण किया हुवा नाम। १। और उनकी देखी आकृति ( अर्थात् ) मूर्ति )। २। और पूर्व अपर कालमें, देख्या हुवा द्रव्य स्वरूप । ३। यह तीनोकोभी, प्रत्यक्षपणे जिस " भाव वस्तुमें " हम जाण लेवें, सोई " भाव निचेपका " विषयभूत पदार्थ है। ऐसा गणधर लोकोने ही, सिद्धांत रूपसे वर्णन किया है ॥ ४॥ इति चतुर्थ " भाव निचेपका " स्वरूप ॥

॥ इति चारों निक्षेपके विषयमें शिघ्र बोधक दूहे ॥

सूचना—दुहामें चार निक्षेपके लक्षण, हमारा तरफसें, शिष्ठ बोधके वास्ते लिखे हैं । अगर किसी वस्तुके निक्षेपमें, सिद्धांत कारके अभिनायसें, फरक मालूम हो जावे तो, सिद्धांतकारके ही वचनसें निर्वाह कर लेना, परंतु हमारा वचनपर आग्रह नहीं करना, कारण यह है कि—महापुरुषोंकी गंभीरताकों, हम नहीं पुद्दच सकते हैं।

।। इहांतक जो चार निक्षेपका विषय कहा है सो, सर्व वस्तुका सामान्यपणेसे, चार निक्षेपका बोध करानेवाली, श्री अनुयोग द्वार सूत्रकी, मूल गाथाका दी अभियायसें कहा है.।। ॥ परंतु अद्ध्यी (अर्थात् क्ष्यरिहत) ज्ञान गुणादिक, जो जो वस्तुओ है, उनका निक्षेप विशेष प्रकारसं, कोई आधार वस्तुके योगसेंही, समजनेके योग्य होते है ॥ इस वास्ते करुणा समुद्र गण्धर भगवान, ते ते अरूपी वस्तुओंके 'निक्षेपोंका' विशेष बोध करानेके वास्ते, प्रथम वीतराग भाषित तत्त्व समुद्रका एक अंश्ररूप, और इमारी नित्य क्रियाका प्रकाशक, जो 'आवश्यक' सूत्र है, उनकाही मुख्यत्वपणा करके, और विशेष प्रकारसें निक्षेपोंका बोध करानेके वास्ते, फिरभी विशेष सूत्रकी रचना करते है, उनका पाउ नीचे मुजव.

।। मधम उस आवदयंकका नाम निक्षेप सूत्रं ।।

|| से किंतं आवस्सयं, आवस्सयं चडिवहं पण्णाचं, तंजहा | नामा वस्सयं १ | ठवणा वस्सयं २ | दव्वा वस्सयं ३ | भावा वस्सयं. ४ | से किंतं नामा वस्स-यं २ जस्सणं जीवस्स वा, अजीवस्स वा, जीवाणं वा, अजीवाणं वा, तदुभयस्स वा, तदुभयाणं वा, आवस्स एति नामं कजइ सेतं नामा वस्सयं. || १ ||

अर्थ:—अवश्य करणे योग्य, अथवा आत्माने गुणोंके वश्य क-रें, अथवा गुणोसें वासित करें, सो क्रियाका वाचक, आवश्यक वस्तुका, चार निक्षेप करते हैं. ॥ नाम आवश्यकः १ । स्थापना आवश्यकः २ । द्रव्य आवश्यकः ३ । भाव आवश्यकः ४ । नाम आवश्यक क्या है कि—जिस जियका, मनुष्य आदिका । अजीवका, पुस्तक आदिका । अथवा बहुत जीवोंका अजीवोंका । दोनो भिले हुये आदिका, आवश्यक वैसा नाम किया सो " नाम आव-इयक " है.॥१॥

नाम निक्षेप सूत्रका तात्पर्यः-इहां जो " त्रावश्यक " श-ब्दका, निक्षेप करनेमें, सूत्रकारकी प्रदृत्ति है सो, तीर्थंकर भगवा-नके, अरूपी ज्ञान गुणका जो एक अंश, छ आवश्यक रूप "व्रस्तु है " उनकी मुख्यतासेही है। और प्रसंगसे जिहां जिहां इस ना-मका संभव होता है सोभी दिखाया है। परंतु हम तीर्थकरोंके भक्त तो, अनुपादेय वस्तुओंका दुर्छक्ष करके, जिहां इष्टरूप अवस्य क्रियाका, संभव है। उनकाही बोध, नाम मात्रसेभी कर छेते है। इस वास्ते उनका आधारभूत आवश्यक पुस्तक 'वस्तुका' अभिमाय-सं; तिरस्कार हम नाम मात्रसंभी, सहन न कर सकेंगे । जैसें-" क़ुरान " नाम मात्रका तिरस्कार मुसलमानो, और " वेद " नाम मात्रका तिरस्कार, ब्राह्मणो सहन नही कर सकते है। कोई पुछेंगे कि-उपादेय वस्तुके अभिपायसें, सूत्रकी रचना हुई है, ऐसा तुमने कैसे जाना । उत्तर-आत्माको गुणोसे वासित करें इत्यादिक अर्थसे ॥ और सत्यार्थ-पृष्ट २ में-पार्वतीजीनेभी छिखा है कि-अवस्य करनेके योग्य, सो आवस्यक इस लेखसेंभी, और आगेके सूत्रोंसेभी, सिद्धरूपही पड़ा है। मात्र विचार करनेवाला होना चाहीये ? ॥

॥ इति नाम निक्षेप सूत्रका तात्पर्यार्थ ॥ ॥ इति आवश्यक नाम निक्षेप सूत्रार्थः ॥

अथ आवश्यक स्थापना निक्षेप सूत्र. सेकितं ठवणावस्सयं २ जण्णां '१ कठकम्मेवा । २ चित्तकम्मेवा | ३ पोथकम्मेवा | ४ लिप्पकम्मेवा | ५ गंथिमेवा | ६ वेढिमेवा | ७ पूरिमेवा | ८ संघाइ-मेवा | ९ ऋरकेवा | १० वराडएवा | एगोवा, आगे गोवा, सम्भावठवणा वा, आसम्भावठवणा वा, आवस्स-एति ठवणाठ विजइ सेतं "ठवणावस्सयं" २ || नामठव-णाणं को पद्दविसेसो णामं आवकहिअं, ठवणा इत-रिआ वा, आवकहिया वा ॥

अर्थः स्थापना आवश्यक क्या है कि-? काष्टमें। २ चित्रमें। ३ पत्र आदिके छेदमें, अथवा लेख मात्रमें। ४ लेप कर्ममें। ५ गृंथ-निमें। ६ वेष्टनिक्रियामें। ७ घातुके रस पूरणेमें। ८ अनेक मणि-काके संघातमें। ९ चंद्राकार प्रापाणमें। १० कौडीमें।। यह दश प्रकारमें किसीभी प्रकारमें, क्रिया और क्रियावाले पुरुषका अभेद मानके, एक अथवा अनेक, आवश्यक कियायक साधुकी आकृतिरूपे, किसीमें अनाकृतिरूपेभी, जो स्थापित करना। अथवा आवश्यक सूत्रका पाठ लिखना। उसका नाम "स्यापना निच्चेप" है. २।। नाम, स्थापनामें, इतना विशेष है कि, नामयावत कालतक रहता है। स्थापना इतरकाल, वा पूर्णकालतकभी रहती है.

इति २ स्थापना निक्षेप सूत्रार्थ.

अब स्थापना निक्षेप सूत्रका तात्पर्य-भगवानके अरूपी ज्ञान गुणका, एक अंशरूप अक्षरोंकी स्थापनासें, क्या हमारी उपादेय रूप, छ आवश्यक क्रियाका, बोध, आवश्यक शब्दसें नहीं होता है? तुम कहोंगे कि होता है, तो पिछे स्थापनानिक्षेप निरर्थक केशा ? जब ते अरूपी ज्ञान सुणका, एक अंशका अक्षरोंकी स्थापना निक्षे-पको, निर्धक मानोंने, तब जैनके सर्व सिद्धांतभी, निर्धक, और उपयोग विना के ही, हो जायगे? ।। और आवश्यककी दूसरा प्रका-रकी स्थापनामें—इंट्रनीका सत्यार्थ पृष्ठ ४ का लेखमें जो "आवश्यक करने वालेका रूप, अर्थात् हाथ जोडे हुये, ध्यान लगाया हुआ ऐसा रूप " के अर्थसे लिखा है, उससेभी, जैन साधुकी मूर्तिही सिद्ध होती है, सो भी निर्धक कैसें होंगी? तुम कहोंगे कि—न-मस्कार नहीं करते है, तो पिल्ले इंट्रक साधुकी मूर्तियां किस वास्ते पड़ाव ते हो? और साधुका नाम मात्रसें भी नमस्कार क्यों करते हो? जैसें मूर्तिमें, साधु साक्षात्पणेसें नहीं है, तैसें नामका अक्ष-रोंमेभी क्षासात्पणे साधु वैटानहीं है? ॥ हम तो यही कहते हे कि— जो हमारी निय वस्तु है, उनके चारों निक्षेपही, निय रूप है। उसमेंभी वीतराग देवतो, हमारा परम निय रूपहीं है, उनका चार निक्षेप, हमको परम निय रूप क्यों न होगा? सो वारंवार ख्याल करते चले जाना.

इति स्थापना निक्षेप सूत्रका तात्पर्यार्थि.

॥ अथ ३ इच्य निक्षेप सूत्रं. ॥

१ त्रागमत्रो दव्वावस्सयं २ जस्सणं त्रावस्सएति पदं सिब्वित्रं ठितं, जितं, मितं, परिजितं, नामसमं, घो-ससमं, जावधम्म कहाए, नोत्रगुपेहाए, कम्हा त्रगुव-स्रोगो दव्वमिति कट्टु.॥

<sup>॥</sup> सेकितं द्वावस्सयं २ दुविहं पण्णात्तं तंजहा;

१ त्रागमत्रोत्र । २ नो त्रागमत्रोत्र । सेकिंतं-

॥ (मूल.) नैगमस्तगं-एगो अगुवउत्तो आगमओ, एगं दव्वावस्तयं। दोणिग अगुवउत्ता, दोणिग दव्वा
वस्तयाइं। तिणिग अगुवउत्ता आगमओ, तिणिग दव्वावस्तयाइं। एवंजावइआ, तावइयाइं दव्वावस्तआइं
१॥ एवमेव ववहारस्तवि २॥ संगहस्तगं-एगो
वा, अणेगो वा, अगुवउत्तो वा, अगुवउत्ता वा, आगमओ दव्वावस्तयं, दव्वावस्तआणि वा ३॥ उज्जुसुयस्त-एगो अगुवउत्तो, आगमतो, एगं दव्वावस्तयं,
पृहुत्तं नेक्कइ ४॥ तिएहं सद्दनयागं-जागए अगुवउत्ते अवथ्यु ७॥

। सेकितं २ नो त्रागमत्रो, दव्वावस्सयं २ ति-विहं पन्नत्तं, तं, जागाग सरीर १ । भवित्रसरीर २ । जागाग भवित्र वितिरत्तं ३ । वितिरत्तं तिविहं पन्नत्तं १ लोइश्रं । २ कुप्पावश्रिगिश्रं । ३ लोउत्तरिश्रं । इत्यादि ॥

अर्थः-द्रव्यावश्यक, ? आगम, २ नो आगमसं, दो प्रकारका है। ? आगमसं द्रव्यआवश्यक यह है कि-जिस साधुने आवश्यक सूत्र सिखा है, स्थिर किया है, जितलीया है, प्रमाण युक्त पढ़ा है, परिपक्वभी किया है, अपणा नाम प्रमाणेही याद किया है, गुरुने दिखाया वैसेही उच्चारणभी कर रहा है, और उनका अर्थभी पुछ गाछ करके यथावत समज लीया है, और छेक्टमें धर्म कथा भी कर रहा है, परंतु क्रियाकाले आगमका कारणरूप " जीवद्रव्य " उपयोग विनाका होनेसें, द्रव्य आवश्यकसें है.

इसमें विशेष यह है कि-नैगमनय-एक उपयोग विनाका होने तो, एक द्रव्यावश्यक मानता है। दो होने तो दो । तीन होनें तो तीन । ऐसे जितने उपयोग विनाका होवें, उतनाही "द्रव्यावश्यक" मानता है ? । ऐसेही व्यवहार नय मानता है. २ । संग्रह नय-एक वा अनेक, उपयोगवाला, वा उपयोगवालेंको, द्रव्यावश्यकवाला, द्रव्यावस्यकवालें, करके मानता है ३ । ऋजुसूत्रनय-एकई। अनुप-योंगवाला, एकही द्रव्यावस्थक मानता है, न्यारा नही मानता है ४ । शब्दादिक तीन नय है सो-आवश्यक सूत्रार्थमें उपयोगवालेकोही आव-इक रूप वस्तुसे मानता है. ७॥ २ नो आगमसें-द्रव्य आवश्यक तीन प्रकारसें है-१ आवश्यक सूत्रपठित साधुका पेत सो जाणग शरीर। २ नवदीक्षितादिक,के जो आवश्यक सूत्र पढेंगे सो,भविश्र शरीर ।३ यह दोनासें व्यतिरिक्त जाणग,भविअ सरीरसें,व्यतिरिक्त,अर्थात् उपादेय-रूप प्रचलित आवश्यकका विषयसें भिन्न स्वरूप, नाम प्रमाणे स्वरूप-को दिखानेवाली क्रिया, उनका यह तीन भेद समजना-मुख धावन, दंत घावन, आदि जो जो क्रियाओ लोको अवश्य करते है सो लो-किक है १ ॥ और चरकादिक साधुओंका, जो यक्षादिक पू-जन विगेरे अवस्य कर्त्तव्य है, सो कु पावचनिक स्वरूपके है २ ॥ अब जो जिनाज्ञाका लोप करके, स्वखंदपणे वर्त्तन करनेवाले, नाम धारी जैन साधु होके, छोक दिखावा पुरती क्रिया, करनेवाछे है, उनका यह आवश्य कर्त्तव्य है सो, लोकीत्तरिक स्वरूपका कहा है ३ [] मात्र इहां जैनागमका उचारण है, परंतु उपादेय रूप 'भाव' बस्तुसं, व्यतिरिक्तपणे काही है.

# इति ३ द्रव्य आवश्यकका सूत्रार्थ.

।। अब द्रव्यनिक्षेपका तात्पर्य-यह जो " निक्षेपके " वर्णनर्में सूत्रकारकी बढ़ित है सो, तीर्थकरोंके अरूपी ज्ञानगुणका, एकैक अंशकी, मुख्यतासे ही है । इस वास्ते जिनाज्ञाका पालन करनेवाले पुरुषोंकी, जो द्रव्यनिक्षेपका स्वरूपवाली, आवश्यककी 'द्रव्य क्रिया' है, सो भी, इमको आदरणीय स्वरूपकीही है ॥ और उस पुरुषोंकी पूर्व अवस्था, अर्थात् दीक्षा ग्रहण करनेकी इछ।रूप अवस्था। अपर अवस्था, उनकी मृतक शरीर रूप अवस्था, यह दोनो पकारसें द्रव्य-निक्षेपका विषयरूपकी अवस्था है सो भी, हमको आदरणीयरूप ही है। इसी वास्ते इम दीक्षा महोत्सव, और उनका मरण महोत्सव, करते है। मात्र जो जिनाज्ञासें विपरीत होके, लोक रंजन क्रि-याओ करते हैं, उस पुरुषोंका कर्चव्यको, उपादेयके स्वरूपसें व्यातिरिक्तपणे, ( अर्थात् अनुपादेयपणे ) लोकोत्तरिक नामका भे-दसें निषेधी दीई है।। परंतुं द्रव्यनिक्षपका अनादर, नहीं किया है। और जो नयोंका अवतरण करके दिखाया है, सोतो जिस २ नयकी जो जो मान्यता है। सोई दिखाई है। सो भी सर्व उपा-देशक स्वरूपकी ही है। परंतु निरर्थक रूपकी नही है ?। क्यों कि -जैनीयोंको तो, साते नयोंका स्वरूप मान्य रूप ही है। और जो स्वछंद चारीयांका कर्त्तव्य, व्यतिरिक्तके भेदमें, 'लोकोत्तरिक' स्वरूपसें दिखता है सो, नयोंका विषयमें दाखछ नहीं हो सकता है। परंतु नया भासके रूपसें ही रहेगा। इसी वास्ते भिन्न स्वरूपसें वर्णन किया है।। और विशेष यह है कि-श्रावकोकी, सम्यवत्वकी करणी आदिलेके, बारांत्रत तककी, जो जो पत्यक्षका विषयरूपकी करणी है, सो सो सर्वे करणी । और साधुकी पंच महात्रतादिक,

'आहार, 'विहार, 'व्याहार, 'व्यवहारादिक विगेरे, जो जो क्रियाओं प्रत्यक्षपणेसें दिखनेमें आती है। सो सो सर्व क्रियाओं, १ नैगम नय। २ व्यवहार नय। ३ संग्रहनय। और ४ ऋजुसूत्र नय। यह जो चार नयों है, इनकी मुख्यता-सेंदी, जैन सिद्धांतोंमें वर्णन किई हुई है?। और इस विषयकी क्रियाओंका, आदर करनेसेंदी, हम, लोकोमें, सिद्ध रूप हो के फिरते है!। और यही द्रव्य निक्षेपका विषयभूतकी क्रियाओं, परिणामकी धाराको वर्ष्टि करनेको, परम कारणभूतही है, इस वास्ते यह द्रव्य निक्षेपकी क्रियाओंभी, निर्धक रूपकी न रहेगी?। अगर जो निर्धक रूपकी मानेंगे तो, जैन सिद्धांतोंमें वर्णन किई हुई, सर्व क्रियाओंका निरर्थकपणा होनेसें, हम जैन मतकाही लोप करनेवाले सिद्ध हो जायगे?। इस वातको पाठक वर्गोने वारंवार विचार करनेतिही चलेजाना?॥ इत्यलं विस्तरेण॥

॥ इति द्रव्य निक्षेप सुत्रका तात्पर्य ॥

॥ अथ ४ चतुर्थ भाव निक्षेप सूत्र.॥

॥ सेकितं भावा वरसयं २ दुविहं पण्णात्तं, तंजहा । १ त्रागमत्रोत्रा २ नोत्रागमत्रोत्र । सेकितं १ त्रागम-त्रो भावा वस्सयं, जागए उव उत्ते, सेतं भावावस्सयं । सेकितं २ नेत्रागमत्रो भावावस्सयं २ तिविहं पण्णात्तं, तंजहा १ लोइश्रं। २ कुप्पाविशात्रां। ३ लोगुत्तरित्रं इत्यादि ॥

१ शुद्ध भोजन व्यवहार । २ शुद्ध यात्रा व्यवहार । ३ शुद्ध भाषा व्यवहार । ४ शुद्ध क्रिया व्यवहार.

॥ अर्थ:—भाष आवश्यकमी--१ आगम, २ नो आगम, दो मकारसे है ॥ १ आगमसे मान आवश्यक यह है कि-जी आवश्यक का जाण साधु पुरुषादि, सूत्रार्थमें उपयोग सहित वर्त रहा है, सी-आनना ॥ २ मो आगमसे तीन मकारका है- १ छोकिक जे-भा-रत रामायणादिकका अनण मनन आदि ते । २ कुमानचानिक जे-घरक आदि साधुओंका होम हनन आदि ते । २ छोकोत्तरिक जे-शुद्ध साधु आदिका दो टंककी मतिक्रमण किया ते । यह तीन मकारसे, नोआगम "मान आवश्यककी" किया, दिखाई है. ॥

इति ४ भावत्रावश्यकरूप निचेप सूत्रार्थ.

अब भावनिक्षेपका तात्पर्य-तीर्थकरों के अरूपी ज्ञान गुणका, एक अंशका आधारभुत, अजीवरूपी पुस्तकका नाम, आवश्यक सो, नामनिक्षेप ? । उसमें अक्षरोंकी रचना, अथवा पठित साधु-की मूर्त्ति, यह दोनो प्रकारसें, उसका स्थापना निक्षेप २ । अब वहीं सूत्रका पाठ, और अर्थ, गुरुमुखसें पढकर, उपयोग विनाका साधु उपदेश करनेकी छग रहा है, सो द्रव्य, द्रव्यनिक्षेप ३ । जब वहीं साधु उपयोगके घरमें आके, सूत्रार्थमें लीन हुवा, तब भाव हुवा, सो भाव निक्षेप ४ । यह चारो निक्षेप इमारी अवश्य क्रि-यारूप वस्तुके दिखाये हैं । इसमेंसे तीर्थकरोंके मक्तोंको-निर्थक रूप कीनसा निक्षेप हैं ? उनका विचार करना.

अब द्रव्य निक्षेपके विषयमें, मृतक साधुका शरीर सो, शजा-णग शरीर है। और दीक्षा लेनेकी इल्लावालेका शरीर है सो, शभ-विअ शरीर है। उनका आदर, योग्यता मृजव, क्या नहीं करते है ? करते ही है। सोभी द्रव्य निक्षेपका विषय, निर्धिक रूपका नहीं है। ।। अब जो द्रव्यनिक्षेपके विषयमें ज्यातिरिक्तके –त्रण भेद है सो तो, इमारा अनुपादेय पणेसें, सिद्धांतकारने स्वतः ही वर्णन किये हैं।।

।। अब आवश्यकके भाव निक्षेपके विषयमें, नोआगमके, त्रण भेदमेंसें-? लोकिक, २ जुमावचिनक । यह दोनो तो, नाम मात्रसं ही भिन्न स्वरूपके है । अब जो-नो आगमसें ३ लोकत्तारिक आवश्यकको, कहा है, उसका तात्पर्य यह है कि-मितिक्रमणमें-उटना, बैटना, विगरे करना पडता है, उनको द्रव्यार्थिक चार नयों ही, मान, देतीयां है, परंतु शब्दादिक त्रण नयो है सो, उस कियाओंको, जड स्वरूप कहकर, मान, नहीं देतीयां है । इसी वास्ते लोकोत्तरिक भाव आवश्यक, सर्वधा प्रकारसे, उपादेपक्ष्य हुये कोभी, नो आगमके, तिसरे भेदमें, दाखलकरना पडा है। इसमें तो केवल नयोकी ही विचित्रता है। परंतु हमतो, मुख्यतासें, द्रव्याधिक चारो नयोंको, मान देके, द्रव्य क्रियाका ही, आदर करनेवाले है। इसी वास्ते त्रत पञ्चलाण आदि करावते है, क्योंकि भावका विषय है सो तो, अतिशय ज्ञानीके ही गम्य है, परंतु हम नहीं समज सकते है। इत्यलं पलवित्रेन ।।

॥ इतिचतुर्थ भाव निक्षेपका तात्पर्य॥ दूंढनीजीके मनकल्पित चार निक्षेपका अर्थ-चंद्रोदय पृष्ट. १ में ॥ श्री अनुयोगद्वार सूत्रमें आदिहीमें "वस्तुके " स्वरूपके समजनेके लिए, वस्तुके सामान्य प्रकारसें, चार निचेपे, निचेपने (करने) कहें हैं । यथा—नामनिचेप- १ । स्थापनानिचेप २ । द्रव्यनिचेप ३ । भाव-निचेप ४ ।

॥ अस्यार्थः - \*\*नामनिक्षेप सो - वस्तुका आकार, और गुण-रहित, नाम, सो नामनिक्षेप १। स्थापनानिक्षेप सो - वस्तुका आ-कार, और नामसहित, गुणरहित, सो स्थापनानिक्षेप २। द्रव्यनि-क्षेपसो - वस्तुका वर्चमान गुणरहित, अतीत अथवा अनामत गुण-सहित, और आकार, नाम भी सहित, सो द्रव्यनिक्षेप ३। भावनि-क्षेप सो - वस्तुका नाम, आकार, और वर्चमान गुणसहित, सो भावनिक्षेप ४।

इति पार्वती हुंननीजीके मनकल्पित चार निक्षेपका अर्थ।। पाठक वर्गको एनः पुनः याद करानेके छिये इहांपर छिखके दिखाये है.।।

## अब सत्यार्थचंद्रोदय पृष्ट २ सें सूत्र.

| सेकिंतं त्रावस्सयं, त्रावस्सयं चउविहं पण्यात्तं,
 तंजहा—नामावस्सयं १ | ठवणावस्सयं २ | दव्वा वस्सयं ३ | भावावस्सयं ४ |

।। सेकितं नामावस्सयं, नामावस्सयं जस्सगं—जीव-स्स वा, अजीवस्स वा, जीवागं वा, अजीवागं वा, तदु-भयस्स वा, तदुभयागं वा, आवस्सएत्ति—नामं, कज्जइ सेतं नामावस्सयं, १

<sup>\*</sup> वस्तुमें-नामादि चार निक्षेप, भिन्न भिन्न स्वरूपसें, सम-जने है, (देखो निक्षेपके लक्षणोंमें ) तो भी नामके स्वरूपमें-आ-कार, और आकारके स्वरूपमें-नाम, इत्यादि, विपर्यासपणे लिखती है।

अस्यार्थः-प्रश्न-आवश्यक किसको कहिये-उत्तर-अवश्य करने योग्य यथाः आवश्यक नाम सूत्र, जिसको चार विधिसे समजना चाहिये, तद्यथा--जाम आवश्यक १। स्थापनाआवश्यक २ । द्रव्यआ-वश्यक २ । भावआवश्यक ४ ।

मश्र-नामआवश्यक वया-उत्तर-जिस जीवका, अर्थीत् मतु-ध्य, पशु, पक्षी, आदिकका। तथा अर्जीवका, अर्थीत् किसी मकानः काष्ट, पाषाणादिक। जिन जीवोंका। जिन अर्जीवोंका। उन्हें दोनोंका। नाम आवश्यक, रख दिया सो, नाम आवश्यक १। इति ढुंढनीजीका छिखा हुवा, प्रथम निक्षेप सूत्र.

और अर्थ.

सेकितं ठवणा वस्सयं, २ जण्णं, १ कठकम्मे वा, २ चित्तकम्मेवा, ३ पोथकम्मेवा, ४ लेपकम्मेवा, ५ गंठि-कम्मेवा, ६ वेढिकम्मेवा, ७ पुरिमेवा, ८ संघाइमेवा, ९ अख्लेवा, १० वराडए वा, ११ एगो वा, अणोगोवा, सम्भाव ठवणा ए वा, १२ असम्भाव ठवणाए वा, आ-वस्सएत्ति ठवणा कजइ सेतं ठवणावस्सयं २ ।

अस्यार्थः-प्रश्नस्थापना आवश्यक क्या--उत्तर--१काष्ट्रपैलिखा, २ चित्रोंमें लिखा, २,३ पोथीपै लिखा ४ अंगुलीसे लिखा, ९ गृंथ-

१ इमारी अवश्य क्रिया " वस्तुका" बाध करानेवाला, अजीव रूप पुस्तकमें, नाम निक्षेप, समजना ॥

२ इस स्थापना निक्षेप सूत्रमें-पोथी पे लिखा, आदिसें, तीन र्थकरोंका ज्ञान गुण वस्तुके,-अक्षरोंकी स्थापना ॥

िया, ६ छ्पेटलिया, ७ पुरलिया, ८ हेरीकरली, ६ कारखेंचली, १० कोडी रखली, ११ भावश्यक करनेवालेकारूप, अधीत हाक जोडे हुये, ध्यान लगाया हुवा, ऐसारूप उक्तभांति लिखा है। अथवा १२ अन्यथा प्रकार स्थापन करलिया कि, यह मेरा आन्वश्यक है, सो स्थापना आवश्यक है।

॥ मूल-नाम ठवणाणं को पइ विसेसो, सामं भाव कहियं, ठवणा इतरिया वा होजा, त्राव कहिया वा होजा॥

॥ अर्थ-प्रश्न-नाप, और स्थापनार्मे-क्या, भेद है.

उत्तर-नाम जावजीव तक रहता है, और स्थापना-थोडे काल तक रहती है, वा जावजीव तकभी रहती है।

॥ इति ढुंढनीजीका-दूसरा निक्षेप, सूत्र, अर्थ. ॥

॥ सेकितं दव्वावस्तयं २ हुविहा पण्यात्ता, तंज-हा-ग्रागमग्रो य, नो ग्रागमग्रो य २ । सेकितं श्राम-मग्रो दव्वावस्तयं २ जस्तगां ग्रावस्तएति पयं सिरिकयं, जाव नो ग्रागुपेहाए, कम्हा ग्रागुवउगो दव्वमिति कट्टु॥

अस्यार्थः-पश्च-द्रव्य आवश्यक क्या-उत्तर-द्रव्य आवश्यकके २ भेद, यथा षष्ट अध्ययन, आवश्यक सूत्र १ । आवश्यक के पड़-नेवाला आदि २ । प्रश्न-आगम द्रव्य आवश्यक क्या । उत्तर-आव-

१ हाथ जोडे हुये,ध्यान लगाया हुवा, आदिसें,आवश्यक क्रिया-करने वाला,साधुकी स्थापना, अर्थात् मूर्ति, सिद्धरूप है।।

इयक सूत्रके पदादिकका-यथाविधि सीखना, पढना, परंतु विना उपयोग, क्योंकि विना उपयोग द्रव्यही है। इति

इस द्रव्य आवश्यकके उपर ७ नय उतारी हैं, जिसमें तीन सत्य नय कहीं है.

॥ यथासूत्र-तिएह सद्दनयागां जागाए त्र्राणुवउत्ते त्रवध्यु ॥

अर्थ-तीन सत्यनय । अर्थात् सात नय, यर्थास्त्रोकः नैगमः संग्रहश्चेव व्यवहार ऋजु सृत्रकौ क्राब्दः समाभिरूढश्च १एवंभूति नयोऽमी । १ ।

अर्थ-१ नैगमनय, २ संग्रहनय, ३ व्यवहारनय, ४ ऋजु सूत्रनय, ५ शब्दनय, ६ समभिरूढनय, ७ एवं भूतनय ॥ इन सात नयोंमेंसे पहिली, ४ नय, द्रव्य अर्थको प्रमाण करती है। और पिछली ३ सत्यनय, यथार्थ अर्थको (वस्तुत्वको )प्रमाण करती हैं, अर्थात् वस्तुके गुणविना वस्तुको अवस्तु प्रकट करती हैं ॥

॥ नो आगम, द्रव्य-आवश्यकके भेदोंमें-जाणग शरीर, भविय शरीर, कहे हैं ॥ ३ ॥

।। इति ढूंढनीजीका-तिसरा निक्षेप, सूत्र, अर्थ।।

<sup>ै।।</sup> भाव आवश्यकमें-उपयोग सहित, आवश्यकका करना कहाँ है ४॥ इन उक्त निक्षेपोंका सूत्रमें-सविस्तार कथन है.॥

१. एवंभूतो नयाअमी ॥ इहां एसा पाठ चाहीये, एसा. बहुत जो पर फरक है इम छिख दिखावेंगे नहीं ॥

२ तिसरा निक्षेपके, और चोया निक्षपके, सूत्रादिकमें, गोटा-छा कर दिया है सो, हमारा लेखसें विचार लेना ॥

।। इ।ते ढूंढनीजीका लिखा हुवा-मूल सूत्र, और अर्थ, पाठक वर्गका ध्यान खेचनेके लिये लिखा है ॥

।। अब जो ढूंढनी पार्वतीजीने-मतिकल्पनासें, चार निक्षेपका अर्थ लिखके, सूत्रपाट दिखाया है, उनका परस्पर विरुद्ध, और हमने लिखे हुये सूत्र, और अर्थ, और निक्षेपोंका लक्षण, तरफ पाठक वर्गका ध्यान खैचते हैं.।।

ढूंढनीजीका लेख-अनुयोगद्वारका आदिहीमें "वस्तुके " स्व-रूपके समजनेके लिए, वस्तुके सामान्य प्रकारसे, चार निक्षेपे निक्षेपने (करने) कहे है ॥ वैसा लिखके-नाम निक्षेप सो "वस्तुका" आकार, और गुण रहित, नाम १॥

और सूत्र पाटसें-नाम आवश्यक १ | स्थापना आवश्यक २ | द्रव्य आवश्यक ३ | भाव आवश्यक ४ | छिखती है ||

समीचा-पाठक वर्ग ?-वस्तु कहनेसें, गुण कियावाली, कोई भी एक चिज माननी पडेगी, और उनमेंही चार निक्षेपे निक्षेपने (करने) होंगे, जब वस्तु, वस्तु रूपही न होंगे तब निक्षेपने किसमें करेंगे ? जब एक चिज रूपसें निश्चय हो गया, तब आकार रहित, गुण रहित, कैसें कह सकेंगे ? सूत्रकारने तो-एक आवश्यक वस्तु-का ही, चार निक्षेप करनेका कहकर, नाम निक्षेप-मात्र-जीव अ-जीवादिकमें-करनेका दिखाया है, जैसें-साधुपदका निक्षेप, नबदी-क्षितमें करते है, तैसें यह आवश्यक पदकाभी-नाम निक्षेप, पुस्त-कादि किसीभी वस्तुमे करणेका है. ।।

ढूंढनीजी-देखो सत्यार्थ पृष्ठ ७ ओ ९ से-किसी गूज्जरने अ-पने पुत्रकाँ नाम "इंद्र" रखा सो 'नामनिक्षेप' करा है. किर पृष्ट १२ ओ ६ से-कन्याका नाम " मिक्सी" रख दिया सो " नाम निक्षेप " है इत्यादिः

समीचा-पाठक वर्ग? नाम निक्षेप-तीन प्रकारसे होता है, देखों साम निक्षेपका लक्षणमें, तीन प्रकारमें यह दूसरा जो, इंद्र अधिये लक्ष्में अह दूसरे पर्याय नामका अन्डाभिष्ये, सो नाम निक्षेप, गुज्जरके पुत्रमें किया गया है। इस बास्ते यह वस्तुही दूसरी माननी पडेगी।। वैसं-कत्याका भी ''मिश्नरी'' नाम समजना। क्योंकि-किसी राज पुरुषमें-''राजन'' पदका। अथवा दीक्षित पुरुषमें-साधुपदका, जैसें-गुण क्रियावाची शब्दका अभिमायसें, नामका निक्षेप करते हैं, तैसें-गुज्जरके पुत्रमें, और कत्यामें-नाम निक्षेप, नहीं किया गया है। इस बास्ते गुज्जरका पुत्र इंद्र, और मिन श्वरी नामकी कत्या, यह दोनोभी पदार्थ, अपणे अपणे स्वरूपसे, भिन्न भिन्न वस्तुरूपे होनेसें, कार्य होगा जब दूसरेही चार निक्षेपे करने पढेंगे। चाहे एक नामसे अनेक वस्तु हो, परंतु जिस जिस अभिमायसें, निक्षेपे करेंगे, सोही माने जायगे.

जैसें-''हरि'' यह वर्ण तो दोई है, और संकेत अनेक व स्तुरूपमें है-कृष्ण, सूर्य, सिंह, वानर, अश्व, आदिमें, परंतु बस्तु-रूपे भिन्न भिन्न होनेसे, कृष्णके अभिषायसे किये हुयें निक्षेपमें-सूर्य, सिंह, वानर, आदि कभी न गूसड सकेंगे। ऐसें जो जो वर्ण स-मुद्दाय, अनेक वस्तुका वाचक है, उनका-चार चार निक्षेप, भिन्न भिन्नसे होगा। जसं-राजन कहनेसे-चंद्रमा भी होता है, परंतु पु-रुषमें जे राजनपदका निक्षेप किया है सो तो भूषिपालके अभि-प्रायसें किया गया, चंद्रमाका वाचक कभी न हो सकेगा। इश वास्ते वह दुंदनी दुंद दुंदकेभी यक्षी तोभी-निक्षेप शब्दका अर्थ ही समजी नहीं है। क्योंकि-सूत्र पाठसे तो-नाम, आकार, भिन्न भिन्न- पणे कहती है। और नाममें आकार, और आकारमें नामकोभी,
गूसडती जाती है। इनकी पंडितानीपणा तो देखों? ॥
॥ इति ' प्रथम निक्षेप ' समीक्षाः ॥

## अथ ' द्वितीय निक्षेप ' समीक्षा ॥

हूंदनीजी-स्थापना निक्षेप सो-वस्तुका आकार, और नाम सहित, ग्रण रहित, । स्त्रंत्रपाठसें-काष्ट्रपे लिखा, पोथीपे लिखा, इत्यादि, सदऽसदूपसे दश मकारकी, शास्त्रकारने मानी है, उनका बार्रा प्रकार करके लिखती है.

समीक्षा-पाठक वर्ग ? वस्तु है सो तो-गुण और आकार विना, कभी न होगी। और इहां-स्थापना निक्षेपमें तो, जो एक भिन्नरूपें वस्तु है उनको, दूसरी वस्तुमें स्थापित करना है। इसी ही वास्ते सूत्रकारनेभी, "स्थापना" दश प्रकारमें कही है। और आवश्यक सूत्रका, दूसरा निक्षेपभी, दश प्रकारमें ही किया है। और इंदनिभी-काष्ट्रपे छिखा, पोथीपे छिखा, और आवश्यक करनेवाछेका रूप-हाथ जोडे हुये, ध्यान छगाया हुवा, छिखती है। तो क्या-पोथीपे छिखा हुवा आवश्यक सूत्र, पुण्यात्माको अना दरणीय है शिंगर आवश्यक कियाका ध्यानवाछी, साधुकी मूर्ति, क्या-अप भ्राजना करने योग्य होती है ?। जो यह सूत्रमें सिद्ध, और सर्वथा प्रकारमें मान्य-स्थापना निक्षेपको, सत्यार्थ पृष्ट ९ में-निर्थक छिखती है। वाहरे पंडितानी ? यह सूत्रमें सिद्ध-स्थापना निक्षेपको, निर्थकपणे करनेको प्रयत्न करती है ? जैसें आवश्यक सूत्र, और किया युक्त साधुकी मूर्ति, अमान्य नहीं। तैसे ही-चीतराम देवकी मूर्ति, अनादरणीय कभी न होगी। है

ढूंढनी ? तूं नाम आवश्यक तो-भिन्न निक्षेपसें कह कर आई, और अब स्थापना निक्षेपमें भी-नाम निक्षेपको गूसडती है,?तो क्या कुछभी विचार नहीं करती है ? क्योंकि तूंही अपणी पोथीमें-ना-मका, और स्थापनाका, यावत् काल, और इतर कालसें-भेदभी कहती है। तो पीछे नाम, स्थापना, यह दोनो, एकही स्थानमें, कैसे लिखती है ?।।

इति ' द्वितीय निक्षेप ' समीक्षा ।।

## ॥ अथ तृतीय ' द्रव्य निशेष ' समीक्षा ॥

हूंढनी-वस्तुका-वर्तमान गुण रहित, अतीत अनागत गुण स-हित, आकार नामभी सहित-सो द्रव्य निक्षेपः ॥ सूत्रपाटार्थमें,-आ-षद्यकके २ भेद-षष्ट अध्ययन, आवश्यक सूत्र ॥ १ । आवश्यकके पढनेवाला आदि २ ।

समीचा-आगमसे 'द्रव्य निक्षेप 'यह है कि-जो साधु-उ-पयोग विना, आवश्यक सूत्रको पढ रहा है-सो, आगमसे-द्रव्य निक्षेप, माना है। और यह एकही भेदको-नैगमादि सातनयसे वि चारा है। सो देखो हमारा छिखा हुवा, द्रव्य निक्षेपके सूत्र पाठमें । और ढूंढनी हें सो सूत्रमें हुये विना, दो भेद करती है, उसमेंभी -पोथीप छिखा हुवा, षष्ट अध्ययन, आवश्यक सूत्ररूप, स्थापनाको, द्रव्य निक्षेपमें दिखाती है, और वस्तु जो होती है सो तो-गुण विना, वस्तुही न कही जायगी। तो पीछें वर्तमानमें गुण विना कैसें कहती है ? कहा है कि---

द्रव्यं पर्याय वियुक्तं, पर्याया द्रव्य विजिताः । किं कदा केन रूपेण, दृष्टा मानेन केन वा । १ ।

अर्थ:-द्रव्य है सो-अपणे गुणोसें रहित, और गुणों है सो-द्र

व्य विना, क्या ? किसी कालमें, अथवा किसी रूपसे, किसी पुरुष्ते, देखा ? । अगर देखा तो किस मत्यक्षादि ममाणसे देखा ? दिखादो ? १ । इस वास्ते वर्त्तमानमें गुणरहितपणे वस्तुको, कहना, सोई जूट है । और कारणमें कार्यका आरोप करणा, उसका नाम द्रव्यानिक्षेप है । सो नाम, और स्थापनासें, भिन्न रूपसे, वस्तुका तिसरा नव्य निक्षेप है । उसमें नामनिक्षेप, और स्थापनानिक्षेप, क्यों छिख दीखाती है ? क्योंकि -स्त्रपाटसेंही भिन्नक्षे सिद्ध हो चूका है । इस वास्ते ढंढनीजीका यह अगडंबगंड छिखनाई। निर्थक है. ।।

दंदनी-इस द्रव्य आवश्यकके ऊपर ७ नय उतारी है, जिसमें तीन सत्यनय कही है.

यथासूर्त्र-तिएई सद्दनयाणं जाणए अणुवउत्ते अवत्थ्युः अर्थः-तीन सत्यनय अर्थात् सातनयः

समीचा-हे पंडिते! तीन सत्यनय-इसीका फलितार्थमें क्या? सत्यशब्दका अर्थ, सात करके, सातनय, उहराती है? प्रथम तो यही पुछते है कि-सत्यनय, वैशा अर्थ, सूत्रमेंसे किस पदका निः काळा? क्योंकि सूत्रसें तो-शब्द, समभिस्टढ, और एवंभूत, यह तीन नय-अनुपयुक्तको, वस्तु नहि मानते हैं। इतनाही मात्र अर्थ है, तो पिछे-सत्य और सात, वैशा कहांसें लाके टेकती है? तुम नयोंका ज्ञान, गुरु विना-कैसे समजोंगें?।।

॥ पार्वतीजो फिर लिखती है फि-पहिली ४ नय, द्रव्य अ-र्थको ममाण करती है। पिछली ३ सत्य नय, यथार्थ अर्थको ममाण करती है। वस्तुके गुण विना वस्तुको-अवस्तु प्रकट करती है.॥

समीचा-है सुपतिनी। जब पिछली तीन नयको-सत्य, उहरा-ती है, तो क्या ? पहिली ४ नय जूडी है ? यह अर्थ किस सुरुके पास पढी ? तूं कहेंगी कि-जूठी तो नही है। तो हम पुछते है किं सत्यका विपरीत क्या ? तूंही दिखाव ? क्योंकि-जैनोंको तो साते नयों प्रमाणभूत है। परंतु तेरा कल्प्या हुवा द्रव्यनिक्षेपको-निर्धक उहरानेके लिये, यह प्रपंच करना पडा होगा ? परंतु हम तेराही लेखका निर्धकपणा, फिरभी दिखादेंगे.

इस वास्ते इहां पर, विशेष विवेचन छोडके, छक्षणादिकर्षे कहा हुवाभी, द्रव्य आवश्यकका स्वरूप, सुगमता के छियें, प्रगट करके दिखावते हैं. !!

जो वस्तु-पूर्व, किंवा अपर कालमें, कार्यस्वरूपका कारणक्षे निश्चय हो चुकी है, उसका नाम "द्रव्य" है. उस कार्यस्वरूपका, कारणस्वरूपमें, आरोप करणा, उसका नाम "द्रव्यनिक्षेप" कहा है। जैसें-मृतक साधु, अथवा साधु होनेवाला है, उसमें साधुपणा वर्तमान-कालमें नहीं होनेपरभी, साधुपणेका आरोप करके, साधु--कहते हैं सो-द्रव्य निक्षेपसें ही कहा जाता है. उनका नाम "द्रव्य निक्षेप" है। क्योंकि शास्त्रकारनेभी जीवादिक वस्तुमें— 'आवश्यक ' वैशी संज्ञा रखनी, उसका नाम—नाम निक्षेप, माना है रे ।। और काष्टादिक दश प्रकारमेंसे—किसीभी प्रकारमें, 'आवश्यक वस्तुको, स्थापित करणा, उसका नाम—स्थापना निक्षेप, माना है. रे ।। तैसे ही—आगामके भेदसे—वर्तमानमें जीवका उपयोगरूप, भाव विना, आवश्यक्षका पढनेवाला साधुको—कारण मानकेही 'द्रव्य निक्षेपमें ' कहा है । और नो आगमके भेदसे—शाणम सरीर—कहनेसें, मृतक साधुको । और 'रे भविअ सरीर' कहनेसें—साधु होनेवालेको, द्रव्य निक्षेपमें , कहा है । सोभी कारणेंम ही कार्यका आरोप किया है ।।

१ अवस्य क्रिया वोधक वस्तुको.

आवश्यक कियाका कारणरूप साधुमें, भाव आवश्यकका, आरोप करकेही, द्रव्य आवश्यक कहा है. ॥ परंतु ढूंढनीजीका कल्प्या हुवा-गुण रहित, नाम, आकार, सहित--द्रव्य निक्षेप, कैसें बन सकेगा?
इसीई। वास्ते--द्रव्य निक्षेप के पाठमें, अर्थभी करणा छोड दिया है।
केवल जूठा नयोंका डोल दिखाके--आडंबर किया है, इत्यलं विस्तरेण. ॥

इति तृतीय निश्लेष समीक्षा.

# ॥ अथ चतुर्थ निक्षेप समीक्षा. ॥

ढूंढनी-वस्तुका-नाम, आकार, और वर्त्तमान गुण सहित, सो--भावनिक्षेप ॥ सूत्रार्थसें--भाव आवश्यकमें--उपयोग सहित, आव-क्यकका करणा, कहा है ॥ ४ ॥

समीचा-पाठक वर्ग ! उपयोग सहित, आवश्यकका करणा, सो-भाव आवश्यक, । उस आवश्यककी किया मात्रमें-नाम, आ-कार, कैसें गूसड गया ! अगर नाम, और आकार, आवश्यक ब-स्तुका गूसडनाथा तो, सूत्रसे-नामावश्यक, स्थापना आवश्यकका निक्षेप, भिन्नपणे, कहकर कैसें आई ? विचार करोकि-गणधर महा-राजाओंसें विपरीतपणे जाती है कि नहीं ?

॥ इति चतुर्थ निक्षेप समीक्षा ॥ ४ ॥

पाठक वर्ग ! हम चारों निक्षेपोंकी समीक्षा, करकेभी आये है, तोभी सुगमताके छिये, किंचित् विशेष विचार दिखावते है

इसी ढ्ंडनीजीने-अपणे लक्षणमें, आकार और गुण रहित,

नाम, सो-नाम निक्षेप, छिखाया। और मूछ सूत्रकारने-जीवादिकमें-नाम निक्षेप, करना कहा। और शास्त्रकारके छक्षणतें-तीन
मकारका 'नाम निक्षेप 'है। सो अब विचार यह है कि-गूज्जरका
पुत्रमें जो 'इंद्रपदका निक्षेप है, सो। और मिशरी नामकी कन्यामें-मिशरी पदका निक्षेप है सो। क्या श कुछ आकारवाछे, और
मनुष्यपणका जीवके गुणवाले, नहीं है श जो आकार रहित, और
गुण रहितवाला, नाम निक्षेपमें डालती है श इस वास्त दूढनीजीका
मन कल्पित 'नाम निक्षेप 'ही निर्धिक है ॥ परंतु सूत्रकारका अ
मिमायसें-जीवादिकमें। और छक्षणकारके अभिमायसे-पर्यायका
अनभिषेयरूप, जो दूसरा मकारका नाम निक्षेप है, सो। गूज्जरके
पुत्रमें तो-इंद्रपदका, और मिशरी नामकी कन्यामें-मिशरीपदका
निक्षेप, सदाही सार्धकरूप ही है ॥ इसी वास्ते हम कहते कि-निक्षे
पोंका अर्थ क्या है, सो यह दूंढनी समजीही नही है.॥

॥ इति ' मथम निक्षेप ' विशेष समीक्षा ॥

#### ॥ अय ' द्वितीय निक्षेप ' विशेष समीक्षा. ॥

हूंदनीजी-अपण रुक्षणमें-वस्तुका आकार, और नाम सहित, और गुण रहित सो-स्थापना निक्षेप, छिखती है। और मूछ स्रश्निकारने काष्ट्रपै-पोथीपै, छिखा। आदि दश मकारकी वस्तुमें-आकृति, अनाकृतिकृषे-स्थापना निक्षेप, करना दिखाया है। और छक्षणकारने-वस्तुमें जे गुण है उस गुणोंसें तो रहित, और उसीके अभिप्रायसें, उनके सहश-आकृति, अथवा अनाकृतिकृषे, इछित वस्तुको स्थापित करना सो-स्थापना निक्षेप। तो अब इसमें-नामका समावेश कैसें होगा। ? अगर जो नामका समावेश करनेका

प्रयत्न करेंगें तो, सूत्रकारसंभी विरुद्ध होगा, नयोंकि सूत्रकारने नाम निक्षेपको, अलग दिखाके, भिन्नरूप दश मकारकी वस्तुमें स्थापना निक्षेप, करना दिखाया है ॥ इस वास्ते सूत्रकार, और लक्षणकारके अभिमायसें तो, मात्र मूल वस्तुको—आकृति, अना-कृतिसें, उस पदार्थको समजनेका है ॥ इस वास्ते सूत्रसे, और ल-क्षणकारसेभी, विपरीत, इस ढूंढनीजीकाही लेख, निरर्थक है। परंतु स्थापना निक्षेप, निरर्थक, कभी न ठहरेगा। ॥

इति द्वितीय 'स्थापना निक्षेप ' विशेष समीक्षाः ॥

॥ अथ वृतीय ' द्रव्य निक्षेपकी ' विशेष समीक्षा.

हूंद्रनीजी--अपणे लक्षणमें-लिखती है कि--बस्तुका वर्त्तमान गुण रहित, अतीत अथवा अनागत गुण सहित, और आकार ना-मभी सहित, सो--द्रव्य निक्षेप. ।। और सूत्रार्थमें-द्रव्य आवश्यक के रे भेद-यथा षष्ट अध्ययन आवश्यक सूत्र १ । आवश्यक के पढनेवाला आदि २ ।। इसमें विचार यह है कि-वर्त्तमानमें आवश्यक सूत्रका, गुण रहितपणा क्या हुवा ? क्या सूत्रका गुणथा सो, उडकर झा-डपर बैंड गया ? जो गुण रहितपणा हो गया ? ( और आवश्य-कका पढनेवालेमेंभी--गुण रहितपणा क्या है ? तूं कहेंगी कि--अप-योग नहीं है, सो तो जीवका नहीं है, परंतु आवश्यकमेंसे क्या चला गया? तूं कहेंगी कि--क्रिया,और क्रियावालेको,एक मान के कहते हैं । तब तो--उपयोग विनाकी करनेस्थ्य, क्रिया मात्रका नाम--द्रव्य आवश्यक 'हुवा। तो पीछे जो सूत्र पाउसें--नाम निक्षेप, और स्थाप-ना निक्षेप,भित्रपणे कहकर आइ,सो,इस द्रव्य निक्षेपमें,कैसें गूसडती हैं? , इस वास्ते यह तेरा लेख-सूत्रकारसें विपरीत हैं सो तो, आल्लाल

रूपही है। क्यों कि-सूत्रकारने तो-आगमसे, सुशिक्षित आवश्यक-क्रियाका करनेवाला उपयोग विनाके साधुमें 'द्रव्य निक्षेप 'कहा है। और नो आगमसे मृतक साधुमें-पूर्वकालकी, आवश्यक कि-याका आरोप, और साधु होनेवालेमें-भविष्यत्कालकी, आवश्यक क्रियाका आरोप करके वह आगमका कारणखळ्पमें 'द्रव्य आव-श्यक 'माना है, सोइ लक्षणकारने भी दिखाया है॥

इति 'द्रव्य निक्षेप ' विशेष समीक्षा समाप्ता ॥

### ॥ अब चतुर्थ ' भाव निक्षेप ' विशेष समीक्षा ॥

दूंदनीजी-अपणे लक्षणमें न्यस्तुका-नाम, आकार, और वर्त-मान गुण सहित, सो-भाव निक्षेप, लिखती है। और सूत्रार्थसें -उपयोग सहित, आवश्यकका, करणा कहा है, वैशा लिखती है। अब जो उपयोग सहित, आवश्यकका करना है सो तो-उपयोग सहित आवश्यककी किया हुइ, सो-भावनिक्षेप ॥ तो अब सूत्रसें-भित्रपणे नाम, और स्थापना निक्षेप, कहकर आई सो, इस भाव निक्षेपका विषयमात्रमें कैसें गूसडेगा ? अब देखो हमारा तरफ के-सूत्रपाठमें। और लक्षणमें ॥ सूत्रपाठमें - आगमसें तो - उपयोग स-हित, आवश्यक क्रियामें महत्ति कर रहा हुवा साधुमें - भाव निक्षेप। और नो आगमसे, - लोकिक, लोकोत्तर, और व्यतिरिक्त, के सबं-भवाले पुरुषों जो अवश्य क्रियामें महत्ति कर रहे है, उस पुरुषोंमें 'माव निक्षेप' माना है। और शास्त्रकारके लक्षणसें देखो कि - जे जे नामवाली वस्तुमें जो जो क्रियाओं सिद्ध है, उसी क्रियामें ब-स्तुका वर्त्तन होना, सो-'भावनिक्षेपका' लक्षण कहा है। सो, सूत्रकारका, और लक्षणकारका, एकदी अभिमाय मिलता है। इस वास्ते ढूंढनीजीने जो जुठी कल्पना किई है, सो तो सूत्रकारसें, और छक्षणकारसेभी, तदन विपरीत होनेसे निरर्थकही है.

इति चतुर्थ 'भाव निक्षेप ' विशेष समीक्षा समाप्ता ॥

अब सिद्धांतकारोसें, निरपेक्ष होके, हूंढनी, आठ, विकल्प, करती है,

दूंदनी-सत्यार्थ पृष्ट ११ ओ. ९ सें-अथ पदार्थका नाम १। और नाम निक्षेप २। स्थापना ३। और स्थापना निक्षेप ४। द्रव्य ५। और द्रव्य निक्षेप ६। भाव ७। और भाव निक्षेप ८। स्वरूप दृष्टांत साहित लिखते है इत्यादि.

समीक्षा-हे ढुंढनी ? तीर्थकरोका, और साथमं गणधरोंकाभी, अनाद्र करके यह ' आठ विकल्प ' कल्पित लिखनेके वस्त तेरी बुद्धि कैसे चल्ली ? गणधर महाराजाओने, जो चार चार निक्षेप, वस्तुका किया है, उनके पूर्वापरका विचार तूं देखतीही नही है ? । इम इतनाही कहते है कि—जो किसीभी जैन सिद्धांतमेंसें तेरे किये हुये आठ विकल्पका पाठ दिखांवगी, तबही तेरी गति होगी ? निहतर गित न होगी। आजतक तो तेरे ढूंढको परोक्षपणे गणधरींका, और मत्यक्षपणे महान् महान् आचार्योका-अनादर करनेसें अविवेकका होश पावतेरहें, अब मत्यक्षपणे गणधरींके वचनका-अनादर करनेसें, न जाने तुमेरी क्या दशा बनेगी !। वाचकवर्गको भी ढूंढनीने कियेली, अनादरपणेकी खातरी हो—जायगी।॥

।। अब नाममें-कुतर्कका विचार ॥ ढूंढनी-सत्यार्थ पृष्ट ११-१२ में-जो 'द्रव्य 'मिशरीनाम है सो, सार्थक है। और-मिश्वरी नामकी, कन्या है सो, नाम निक्षेप है, सो-निर्थक है।।

समीक्षा-दूंदनीजी-अपणे लक्षणमें लिखती है कि-आकार और गुण रहित, नाम सो, नाम निक्षेप, तो क्या-कन्या कुछ आकार रूप नही है ? और क्या मनुष्यपणेका गुणवाछीभी नहीं है ? जो आकार और गुणविना के लक्षणमें, डालती है ? पाठक वर्ग ! नाम निक्षेप, तीनमकारसें, किया जाता है, देखो मथम निक्षेप के छक्षणमें-यथार्थ गुणवाली, मिष्ट रूप, द्रव्य मिश्तरीमें, प्रथम मकारसें ' नाम नि-क्षेप 'है। और कन्या रूप वस्तुमें-दूसरा मकारका 'नाम निः क्षेप ' किया गया है, सो भी कन्यारूप वस्तुको जनानेवाला ही है: तो पिछे निरर्थक कैसें होगा ? वस्तु रूपे कन्या होनेसे, कन्याका दसरेही 'चार निक्षेप 'करने पडेंगें । इस वास्ते इम कहते हैं कि दूंढनीने, निक्षेपका अर्थ ही, कुछ समजा नही है।। जैसें-हरि, यह दो वर्ण ही है, परंतु कुष्णके वरुतमें, कृष्णका, भाव, मगट क-रेंगे । और-सूर्य, सिंह, के अभिषायके वरूतमें, सूर्य सिंहादि-कका 'भाव' मगट करेंगे । परंतु एकसें दूसरी वस्तुमें ' हरि ' ना-मका निक्षेप, निरर्थक केसे होगा ?जब नामवाली वस्तु, वस्तुरूपे न होवें, तबही निरर्थक होगा ।। और यह ढूंढनीभी-बस्तुके चार चार निक्षेप करना, वैसा कहकर, सूत्रसें-आवश्यक रूप, एक वस्तुका, दिखाके भी आई है, तब कन्यारूप वस्तुमें, निक्षेप निर्श्वक है, बै-सा कैशें कहती है ?

सोतो वाचकवर्ग ही विचार करें इति नाममें-कुतर्कका विचार ॥ दंढनी-सत्यार्थ पृष्ट ८ ओ १० सें-काष्ट पाषाणादिकी मूर्ति, कार्य साधक नही ॥ और पृष्ट ९ ओ ३ सें-दोनो निक्षेप अवस्तु है ॥ ओ १२ सें-इन दोनो निक्षेपोंको, सात नयोंमेंसे, ३ सत्य नय वाळोंने, अवस्तु माना है। क्योंकि, अनुयोग द्वार सूत्रमें-द्रव्य, और भाव निक्षेपो परतो, सात २ नय-उतारी है, परंतु नाम, और स्थापना पै, नही उतारी है इत्यर्थः

समीक्षा-पाठकवर्ग, ? लक्षणसें जो तीन प्रकारका नाम निक्षेप किया गया, सो तो, अपणी अपणी वस्तुपणाका, भाव-प्रकट कर-नेवाला ही, हो चुका है ॥ और स्थापनाभी-जिस वस्तु के अभि-भायसें, स्थापित किई जावे, उस वस्तुका भावको क्या नही जना-ती है ? जो ढूंढनी निरर्थकपणा, और अवस्तुपणा, कहती है शाऔर अपणा किया हुवा लक्षणमें-आकार, और नाम, सहितपणा कि खती है, तो अब स्थापनामें अवस्तुपणा कैसे होगा ? जो वस्तुपणा न होगा तो आकारपणाभी न होगा ।। और सूत्रकारने-पोथी पै किला आदि, अथवा आवश्यककी क्रियायुक्त साधुकी मूर्ति, कही है, सो क्या विचारवाले पुरुषको, आवश्यककी क्रियाका ' भाव ' मगट करनेवाली, स्थापना नही है ? जो ढूंढनी दोनो निक्षेपोंको, निरर्थक, कहती है।? और छिखती है कि-सूत्रमें, द्रव्य, और भाव निक्षेपों पर तो, सात २ नय उतारी हैं, परंतु नाम, और स्थापना पें, नहीं जतारी है इत्यर्थ:, और उपर लिखती है कि-इन दोनों नि क्षेपोंको, सातनयोंमेंसें, ३ सत्यनयवार्ळोंने, अवस्तु माना है।। पा-ठकवर्ग ! इस ढुंढनीने कुछभी विचार है ? कि में क्या वकवाद करती हुं, जब दोनों प्रथमके निक्षेपींपर, सातनय उतारीही नहीं है, तब सातनयोंमेंसे, ३ सत्यनयवालोंने, अवस्तु माना, वैसा क-हांसे लिखती हैं? अरे ढूंढनी ! यह विचारही कुछ और है, तेरे बढे

बढे ढूंढीये तो यूंढी कहत कहते चले गये, कि, यह अनुयोगद्वार सू-न्न-न जाने क्या है, कुछ समजा नही जाता है। ऐसा हमने गुरू-जीके मुखसे ही सुनाथा तो पिछे तूं क्या समजनेवाली है ! जब यह अनुयोगका विषय समजेगा, तब तुमेरा ढूंढकपणाही काहे छुं रहेगा ! और यह मेरा सामान्य छेखमात्रसंभी तुमको समजना क-ठीनही मालूम होता है ।।

ढूंढनी-सत्यार्थ पृष्ट १२ ओ ८२ सें-विश्वरीका कूजा सो स्थापना, ॥ पृष्ट १२ सें-विद्यी, कागजका,-आकार बनालिय<sup>ा</sup> सो, स्थापना निक्षेप है, सो-निरर्थक है. ॥

समीक्षा-पाठवर्ग, १ जे मिशरीका कूज्जामें, मिष्ट क्रिया रही हुइ है, सो तो 'भावरूप' है। उसमें-नाम, और स्थापना, कैसें गूसडती है ? जब वैसाही होता तो, शास्त्रकार-दश प्रकारकी भि-त्ररूप वस्तुमें, स्थापना, किस वास्ते कहते ?

दंदनी-स्थापना अलग है, और-स्थापना निक्षेप, हम तो अ-लंग २ मानते है.

समीक्षा—हे विचार शीले ! जो तूंने स्थापना, और स्थापना, निक्षेप, अलग र लिखके, जूटी मनः कल्पना किई है, सो तो, जैनियोंके करोड़ो पुस्तक लिखा गयेथे उसमेंसें, लाखो परतो विद्यमान है, उसमेंसें एकभी पुस्तकमेसे, न मिल सकेगी. I तेरी जूटी कल्पना तो तेरेही जैसे कोई होगे सो मले मानेगे। परंतु दूसरे जैनि हें सो न मानेगे।—इस वास्ते चारही निक्षेप के विना, जो तूंने कल्पना किई है, सो तो सर्व जैन सिद्धां तों काही विपर्यासपणा किया है।

#### ॥ इति स्थापनामें-कुतर्कका विचार ॥

 शब द्रव्य निक्षेपमें-कुतर्कका विचार ।।
 दूंढनी पृष्ट १३ ओ ६ सें,--द्रव्य, खांड, आदि, जिससे मि-शरी बने, सार्थक है, ॥ ओ ८ सें,--द्रव्य निक्षेप, मिशरी ढाळनेकें,
 मिट्टीके क्जो, इत्यादि. ।।

समीक्षा-पाठक वर्ग ! पूर्व कालमं, किंवा अपर कालमं, जो कार्य कारण रूप-एक वस्तु है, उस कारण रूप वस्तुमं-कार्यका आरोप करणा, उसका नाम-द्रव्य निक्षेप है । सो द्रव्य, और द्रव्य निक्षेप, अलग कैसें मानती है ?। खांड है सो क्या, वर्त्तमानमं मिश्ररी रूप है ? जो एकपणा कर देती है? मात्र आरोप करके मिश्ररी रूप है ? जो एकपणा कर देती है? मात्र आरोप करके मिश्ररी मानकी है? देखो-लक्षण-ओर सूत्रपाठार्थ। ढूंढनीजीकी माति तो अम चक्रमें गिरी हुई है। और ढूंढनीजी कहती है के, द्रव्य निक्षेप-मिश्ररी ढालनेके कूडने । और आपणे लक्षणमें लिखती है कि-व-स्तुका वर्त्तमान ग्रुण रहित, अतीत अनागत ग्रुण सहित, सो द्रव्य निक्षेप, । तो अब महीके कूडनेमें अतीत अनागत ग्रुण सहित, सो द्रव्य निक्षेप, । तो अब महीके कूडनेमें अतीत अनागत ग्रुण सहित, सो द्रव्य निक्षेप, । तो अब महीके कूडनेमें अतीत अनागत कालमं, मिश्ररीणोका ग्रुण, ढूंढनीजीने क्या देख्या ? जो द्रव्य निक्षेप करके दिखाती है ? और क्या मिहीके कूडनेको, अतीत अनागत कालमं, मिश्ररी करके खाये जायगें? जो मिश्ररी वस्तुका 'द्रव्य निक्षेप क्रकेमें करती है हु मतिनि? विचार कर ? । तेरी जूठी कल्पना कहांतक चल्रेगी. !

।। इति द्रव्यमें-कुतर्कका विचार ।।

॥ अब भावनिक्षेपमें कुतर्कका विचार॥ इंदनी-पृष्ट १३ ओ १५ से-भाव, मिशरीका मिठापण,॥ पृष्ट १४ ओ ३ से-मिटीके कूज्जेमें, मिशरी हुई सो भाव निक्षेप 'इत्यादि।

समीक्षा-पाठक वर्ग! पिक्षरी में-पिठापन है सो तो 'भाव निक्षेप' है। परंतु 'कूज्जा' जो पिट्टीका है, उसमें, पिठापणका 'भाव क्या है! जो ढंढनी पिक्षरी वस्तुका भाव निक्षेप पिट्टीके कूज्जेमं करती है? क्योंकि कूज्जा जो है सो तो, एक वस्तु ही अलग है, उनके तो 'चार निक्षेप' अलग ही करने पढ़ेंगे। और कूज्जों, पिक्टीका है सौ क्या खाया जायगा? जो पिट्टीके कूज्जेमें, पिक्षरीका भाव निक्षेप, करती है? और अपणा किया लक्षणसें, पिक्षरी वस्तुका 'भाव 'पिट्टीके कूज्जेमें, कैसे पिलावेगी? क्योंकि-वर्त्तमानमें गुण सहित, भाव निक्षेप, कहती है,। तो पिट्टीके कूज्जेमें, वर्त्तमानमें पिक्षरीपणेका भाव क्या है? सो दिखा देवें।।

दूंढनी-" इदं मधुकुंभं आसी?' उहां तो दिन्य 'निक्षेप' मानाथा, तो इहां मिश्तरी युक्त कूज्जेमें 'भाव निक्षेप'क्यों नहीं मानते हो ? क्यों कि 'निक्षेप नाम, डाल्डना. "

समीक्षा—है सुमितनी ? उहां तो—जो मधु भरणक्ष्य किया है, उस किया मात्रकोही, वस्तुरूप मानीथी, सो वर्त्तमानमें मधु भरणक्ष्य किया नहीं होनेसें, मात्र भरण कियारूप वस्तुका, आरीप मान के ' इंदं मधुकुंभं आसी,' ऐसा दष्टांत दियाथा। जैसें आवश्य- कके निक्षेपमें—ज्ञान वस्तुका, उपयोग विनाका साधुको 'द्रव्य निक्षेप' रूपसें मानाथा, तैसें इहांपर समजनेका है परंतु कुंभको—द्रव्य निक्षेप' करणा पढेगा जब तो, मिट्टीमेंही करणा पढेगा। इस वास्ते भाव निक्षेपमें मिश्वरी है, सोई है। कुछ मिट्टीके कूज्जेमे—मिश्वरीका भाव निक्षेप,

न होगा। कुञ्जेमें तो जो-कोइ--भरण क्रिया आदि--विशेष गुण है सोई 'भावरूप 'है. १॥

> इति ढूं<mark>ढनाजीके मनः कल्पित, आठ विकल्पकी,</mark> सामन्यपणे समीक्षाः

शृंदनीजीने तीर्थकरोंमें चार-निक्षपकी, जूठी कल्पना
 किंई है, उनका विचार दिखावते है ॥

दूंढनी-पृष्ट १४ ओ ८ से-नाभिराजा कुलचंद नंदन इत्यादि, सद्गुण सहित, ऋषभदेव, सो नाम ऋषभदेव, कार्य साधक है. इत्यादि ॥

पृष्ट १५ ओ. ६ सें-िकसी सामान्य पुरुषका नाम, स्थंभा-दिका नाम, ऋषभदेव, रख दिया सो,-नाम निक्षेप, निरर्थक है।।

समिक्षा—पाठक वर्ग ! हूंढनी—अपणा किया हुवा छक्षणमें, आकार और गुण रहित, नाम सा 'नाम निक्षेप ' लिखती है । तो क्या पुरुषमें—कुछ आकार नहीं है ? और क्या मनुष्यपणेका, गुणभी, कुछ नहीं होगा ? ॥ और तैसेंही, स्थंभामें--आकार, और भारण करणेरूप गुण क्या नहीं हैं. ? । जो आकार और गुण विनाका 'नाम निक्षेपमें, दिखाती है । हे सुमतिनी ! देख--हमारा लिखा हुवा छक्षणसूत्रमें, तीन मकारसे, नाम निक्षेप करना, दिखा या है। सो तो वर्णसमुदायमात्रपणेसे संकेत है, जिसने--जिस प्वस्तु

र प्ररुपों--स्थंभामें--और तीर्थंकरमें--ऋषभ--और देव यहदोनों शष्दोका, सर्वजगें एक सरीषा संयोग होनेसें 'नाम निक्षेप 'का फरक नहीं है, मात्र वस्तुओंका ही फरक सें ढूंढनी, भ्रम हुवा है।। में, किया, सो उस वस्तुको, समजता है, ।। क्यों कि-ऋषभदेव, कहनेसे कुछ, म्लेखोंको 'नाभिराजाका पुत्र ' याद न आवेगा। हां इतनाही मात्र विशेष है कि, दूसरे पुरुषमें-ऋषभदेव नाम हैं सो, नाभिराजाका पुत्रके गुण पर्यायका वाचक न होगा। । क्यों कि वह वस्तुही दूसरी है, इस वास्तेसो ऋषभदेव नाम है सो तो, अपणाही पुरुषपणेका भाव मगट करेगा। इस वास्ते जो दृंढनीने कल्पना किई है, सो जैनमतसें ( अर्थात् तीर्थकर गणधरोके मतसें ) तदन विपरित होनेसें महा मायश्वितकी माप्तिको देनेवाली है। देखो नाम निक्षेपका लक्षण सूत्रमें ।।

दूढनी-पृष्ट १५ ओ ९ सें-औदारिक श्वरीर, स्वर्ण वर्ण, पद्मा-सन सिहत, वैराग्य मुद्रा पिछाने जाय सो, स्थापना ऋषभदेव, कार्य साधक है ॥ ओ १५ सें-पाषाणिदकका विव, पद्मासनादि-कसे, स्थापन कर लिया सो,-स्थापना निक्षेप, निरर्थक है ॥

समीक्षा-पाठक वर्ग ? जब ऋषभदेव-पद्मासनादि सहित, साक्षात् होंगे, सो तो 'भाव ' रूपही है, उसको-स्थापना, कैसें कहती है ? । फिर स्थापना, और स्थापना निक्षेप, अलग है बैसा हे सुमातेनी। तुं कहांसे ढूंढकर लाई? शास्त्रकारने तो दश मकारकी ही स्थापना, भिचरूप वस्तुसें, मूलपदार्थकी करनी, दिखाई है। इस वास्ते-स्थापना निक्षेप, निर्थक, नहीं है किंतु ढूंढनीकी कल्पना ही निर्थक है.

ढूंढनी--पृष्ट १६ ओ ६ सें--संयम आदि केव्छ ज्ञान पर्यंत, गुण साहित शरीर सो 'द्रव्य ऋषभदेव 'कार्य साधक है। ओ १३ सें--निर्वाण हुए पीछे, यावत काल शरीरको दाह नहीं किया, ता-वत् काल शरीर रहा सो 'द्रव्य निशेष ' निर्थंक है.।

समीक्षा--दंढनीने सुत्रार्थमें-षष्ट अध्ययन सूत्र ? । और पढ- ् नेबाला २ । यह दो विकल्प 'द्रव्य निक्षेपमें 'कहाथा । इहां तीर्थंकर पद रूप भाव पाप्त होनेवाला प्रथम अवस्थारूप जीवतेको छोडके, एकीला मृतकमेंही द्रव्य निक्षेप कहती है। इस वास्ते यह कल्पनाही जूठ है। पाठकवर्ग ! द्रव्य, और द्रव्य निक्षेप, शास्त्रका-रने-कुछ अलग नहीं माने हैं; मात्र आगम, नोआगम के भेदसें, माने हैं। और-नो भागमके, तीन भेद किये है। १ जागाग स-रीर, अर्थात् भाव प्राप्त मतक शरीर । २ भवित्र सरीर, अ-र्थात् भावको प्राप्त होनेवाला शरीर । ३ व्यतिरिक्तके अनेक भेद है। अब इहां पर ढूंढनीजीने ऋषभदेवका-भविश्र शरीरको तो 'द्रव्य' बनाया । और जाणग शरीरको 'द्रव्यनिक्षेप' टहराया । विचार करो कि-गणधर पुरुषोंसे विपरीतता कितनी है! इसीही वास्ते ढूंढनीने, द्रव्यनिक्षेपमें सूत्र, और अर्थ, छोडकर, सात न-योंका जूटा भंडोरू दिखाके, अजान वर्गको अलानेका ही उपाय किया है। जिसको तीर्थकरोका, और गणधर महाराजाओका भी, भय नही है, उनको कहेंगे भी क्या ? ॥

दूंढनी—पृष्ट १७ ओ ६ सें-भगवान् औसे नाम कर्मवालाचे-तन, चतुष्ट्यगुण, प्रकाशरूपआत्मा, सो 'भाव ऋषभदेव ' कार्य साधक है ॥ ओ ९ से-शरीरस्थित, पूर्वोक्त चतुष्ट्यगुणसहित आत्मा, सो 'भावनिक्षेप यह भी कार्य साधक है। यथा धृतसाहित कुभ धृतकुंभ इत्पर्थः ॥

समीक्षा—पाठकवर्ग ? इस ढूंढनीने भी-अपने सूत्रार्थमें-आ-वश्यकिया और क्रियाकारक साधुरूप एक ही वस्तुमें, भाव निक्षेप किखा है। और इहां ' एक भावनिक्षेप ' है, उनके दो रूप कर के दिखाती है। परंतु भाव, ओर भाव निक्षेप, शास्त्राकारने, अलग नहीं माने है। तीर्थकरोकी विभूतिसिहत, उपदेशादि कि यायुक्तपणा है सोई भावनिक्षेप माना है, देखो हमारा लक्षण और पाठार्थ। और छत घटका दृष्टांत दिया है सो निरर्थक है, क्योंकि छतमें घटपणेका भाव नहीं आजाता है जो घट है सो छतका भाव रूप होजावे। क्योंकि घटरूप वस्तु अलग होनेसें घटका भाव, घटमेही रहेगा, कार्यमसंगे घटका चार निक्षेप अलग ही करने पढेंगे.

ढूंढनी-पृष्ट १८ ओ १ से-जेटमल ढूंढक साधुका पक्ष ले के िल्सती है के-वस्तुका नाम है सो नाम निक्षेप नही ॥ फिर ढूंढनी ओ १० से-सूत्रमें तो लिखा है कि-जीव, अजीवका नाम आवश्यक निक्षेप करे सो 'नाम निक्षेप । अर्थात् नाम आवश्यक है, कि, आवश्यकहीमें ' आवश्यक निक्षेप ' कर धरे.

समीक्षां-पाठकवर्ष? जो जो पदार्थ 'वस्तुरूपे ' एक चिजहै, उसकी 'संज्ञा' समजने के लिये, इछापूर्वक वर्ण समुदायका, निक्षेप करके समजना, उसका नाम, नामनिक्षेप है, इस वास्ते नाम, और नामनिक्षेप, अलग कभी न माने जायगे, सोइ विचार पिछ दिखाकेभी आये है, और जो इंढनी लिखती है कि-जीव अजीवादिकमें, आवश्यकिनक्षेप करें, सो नामनिक्षेप है कि, आवश्य कहींमें – आवश्यकि निक्षेप करघरे। हम प्रजिते है कि-पुस्तकरूपे जो वस्तु है सो क्या 'अजीवरूप वस्तु' नहींहै? जो इंडनी लिक्कितोहै। जब 'पुस्तक' अजीवरूप से वस्तु है तो, आवश्यक नामका निक्षेप, आवश्यकसूत्रमें करना युक्तही है। सो 'नामनिक्षेप' शब्दार्थयुक्त होनेसें, लक्षण कारकेमतसें प्रथमप्रकारका कहाजायगा। और दूसरी वस्तु श्रोमें वह नामका निक्षेप दूसरा प्रकारका कहा जावेगा। देखो नाम निक्षेपका लक्ष-ण सूत्रमें, इसवास्ते नाम, और नामनिक्षेप, अलग कभी न बनेगा.

ढूंढनीने-पृष्ट १९ से लेके-पृष्ट २१ तक, जो कुतर्क किई है सो तो, हमारा पूर्वका लेखसे, निरर्थक हो चुकीहै। तोमी ढूंढमी-की अक्षता दूरकरनेको किंचित् लिख दिखाते है.

हृंहनी-भगवान्में नामनिक्षेप किया 'महावीर' तो कोई मान्यमी छेवें। परंतु भगवान्में भगवान्का 'स्थापनानिक्षेप ' केसें होना,। एसा कहकर, गाथार्थके अंतमें, छिखतांहै कि-गाथामें ऐमा कहां छिखा है कि-चारों निक्षेप वस्तुत्वमें मिछाने, वा चारों निक्षेपे वंदनीय है.

समीक्षा-हे सुमतिनि! तुमेरे इंढकोंको 'निक्षेपोंका अर्थ, सम-ज्या होतातो, ऐसी दूरद्शा ही काहेको होती ? अब देखो सूत्र, और लक्षणकारके, अभिनायसे कि-तीर्थंकर नामकर्म उपार्जित 'जी-वरूप वस्तु' है, ते तीर्थकरका जीवसें अधिष्टित पुद्रलरूप भिन्नश-रीरमें 'महावीर' संज्ञा दिई, सो 'नामनिक्षेप' तीर्थकरमेंही दाखल हुवा. १ । और दशमकारकी भित्ररूप वस्तुमेंसें-जो पाषाणरूप एकभेदमें, उस तीर्थकरका शरीरकी ' आकृति ' किई गई सोभी 'स्थापना' उस तीर्थकरमेंही दाखल हुई २ । और जिस वर्त्तपान-कालमें, तीर्थकरकर्मका उपदेंशरूप कार्यकी मद्दत्ति करनेकी, योग्यता नहीं है. उनका अतीत, किंवा अनागत कालमें, आरोप करके 'ती-थकर' कहना सो 'द्रव्यनिक्षेपभी' उस तीर्थकरमेंही होता है. ३। जब उपदेशरूप कार्यकी मवृति करनेकी योग्यता मगटपणे विद्यमान रूपसेंहैं तब सो 'जीवरूपवस्तु' भाव तीर्थकरपणे, कहा जाता है, ४ । अब विचार करों कि, यह चारों निक्षेप, तीर्धकरका जीवरूप-वस्तुमें मिछें कि, कोई दूसरी वस्तुमें जाके मिछें ? जब एक निक्षेप, वंदनीय होगा, तब तो 'चारों निक्षेपभी 'वंदनीयरूपही होगा॥

और जिसका एक निक्षेप, बंदनीय न होगा, उनका चारों निक्षेप-भी 'बंदनीय' कभी न होगा, ॥ किस वास्ते खोटी कुतकों करके, अपणा, और अपणा अश्रितोंका, विगाडा करलेतेहो, ? सद्गुरुका शरणालियाविना कभी कल्याणका मागे हाथ नहीं लगेगा. इति पर्याप्त मधिकेन ॥

॥ और पृष्ट २१ ओ १० सें लिखा है कि-आत्मारामजी तो, विचारा पढ़ा हुआथा ही नहीं। ॥ यहभी ढूंढनीका छेख सत्य- ही है। क्योंकि, आत्मारामजी पढ़ा हुवा ही नहीं था, यह बात सारीआछम जानतीही है. मात्र हठीछे ढूंढकों के वास्ते तो तूंहीही साक्षात् पार्वतीका अवताररूपे हुई है, उनके वास्ते आत्मारामजी नहीथा, कहेवत है कि, अंधेमें काणा राजा, तैसा तूं आचरण करके जो महापुरुषोंको यहा तद्वा बंकती है सो तो तेरेकोही दुखदाई होगा.

ढूंढनी-पृष्ट २९ ओ १२ से-बूटेरायजी आदिक संस्कृत नहीं पढेंथे, वे सब मिथ्यावादी है, और असंयमी है, उनका इत-बार नहीं करना चाहीये.

समीक्षा-पाठक वर्ष ! संस्कृत पढे विना, वचनशुद्धि, नहीं होती है। यह बात तो सिद्धहीं है। और जो गुरु मुखसें धारण करके, उतनाहीं मात्र कहता है. उनको बाधकपणा कम होता है. । और गुरुका अनुयायीपणेही, संयममें महित करता है, उनका सं-यममें, कोइ मकारका बाधक नहीं होता है. ॥ परंतु सुम दूढकों तो, आजतक जो जो महा पुरुष होते आये उनका सबका, अना-दर करके, उलंडपणा करते हो इस बास्ते, तुमेरा सब निर्धक है. ॥ संवेगी तैसें नहीं है. ॥

#### ॥ इति आत्मारामजी बूटेरायजी ॥

#### ।। अब मूर्तिमेंचार निक्षेप ॥

ढूंडनी-पृष्ट २८ ओ. १५ से-मूर्तिमें-भगवानके 'चारों नि-क्षेपे ' उतारके दिखाओ. इत्यादि ॥

समीक्षा-हे सुमितिनि! अभीतक तेरेको निक्षेपका अर्थही स-मजा नहीं है, इसी वास्ते कुतकों कर रही है। जो निश्लेपोंका-अर्थ, समजी होनी तो, एसी एसी कुनकों करतीही किस वास्ते ? देख सूत्रपाठसे-निक्षेपोंका अर्थ कि,-वस्तुमें, भचलित वर्णसमुदायमात्र-सें, संज्ञापणाको, आरूढकरना, उसका नाम 'नामनिक्षेप 'है. १ ॥ और वस्तुको, दश मकारमेंसे किसीभी दूसरी मकारकी वस्तुमें-आकृति, अनाकृति रूपे, स्थापित करना उसका नाम 'स्थापना-निक्षेप' है. २ ॥ और जो वस्तु कार्यरूप है; उनका पूर्व अपरकाल-में जो कारणरूप स्वभाव है, उसमें कार्यरूप वस्तुका, आरोप कर-ना, उसका नाम 'द्रव्यनिक्षेप 'है. ३ ॥ और जो वस्तु, वस्तुरूपमें स्थित होके, अपणी कियामें प्रष्टित करती है सो भावनिक्षेप है. ४ ।। जब शासकारने निक्षेपींका अर्थ-ऊपर लिखे मुजब किया है; तव तूं इमारी पाससे ' मूर्तिमेंही, भगवान्का चारों निक्षेप, कैसें कराती है ? क्योंकि-मूर्तिमें तो, हमने, भगवान्का, केवल एक 'स्थापनानिक्षेप' ही किया है। तूं कहेगी कि-ऋषभदेव, आ-दिका ' नामभी ' देते हो, तो ' नामनिक्षेपभी ' तो मूर्तिमें रखतेही हो, हे विचार शीले ! नाम देते है सो तो, उस वस्तुकीही, यह मू-ति, स्थापित किई है, उनका पिछान करनेके वास्ते है। और 'ना-मनिक्षेप 'तो नाभिराजाका 'पुत्ररूप वस्तुमें 'यावत् कालतकका

हो चुका है. । मूर्तिमं तो पाषाणरूप वस्तुही अलग हैं. । अगर जो मूर्तिरूप वस्तु है, उनका 'चार निक्षेप ' कराना, चाहती होगी तो, तृंने अलग रूपसे करकंभी दिखा देवेंगे. । इस वास्ते जो तृंने पृष्ट ३१ तक-कुतर्क किई है सो तो, दृथाही मगज मारा है. ॥ और पृष्ट ३१ ओ. १२ सेलेके ३२ तक-दो मित्रका, दृष्टांत खडा किया है, सोभी निक्षेपोंका अर्थ समने विना, अजानको परचानेके लिये अपणी चातुरी दिखाई है ॥

॥ इति मूर्तिमें 'चार निक्षेप 'का विचारः ॥

॥ अब. चार निश्लेपके विषयमें, ढूंढनीजीको, जो ज्ञान हुवा है सो लिख दिखाते है.

॥ इंद्र १ । मिशारी २ । ऋषभदेव ३ । यह नाम रखनेके वर्ण समुदाय है । और देवताका मास्तिक १ । इक्षु रसकासार २ । और मथम तीर्थकरका शरीर ३ । यह तीन वस्तुमें नामको रखके उनका चार चार निक्षेप करणेको, ढूंढनीजीने मद्वत्ति किई है । परंतु, देवताके मास्तिकमें—इंद्र नामको रखके तीनही निक्षेप घटाके दिखाया, । और इक्षु रसकी सार वस्तुमें—मिश्नरी नाम रखके एक स्थापना निक्षेपही, घटाके दिखाया । और तीर्थकरका शरीरक्ष वस्तुमें—ऋगभदेव नाम रखके अढाई निक्षेप घटाके दिखाया ॥ कोई पुछेंगेकि, यह कैसे हुवा, सो दिखाते है ॥

दंदनीजीने, सत्यार्थके प्रथम पृष्टमं, यहलिखाँहै कि-"श्रीअदु-योगद्वार सूत्रमं-आदिहींमं, वस्तुके स्वरूपके समजनेके लिए,वस्तुके सामान्य प्रकारसे, चार निक्षेप निक्षेपने(करने) कहै है.'श्रीयह सूत्रका आभिपाय लेके, लिखा हुवा दंदनीजीका लेखमे सिद्ध हुवाके, एक वस्तुके ही, चारनिक्षेप, होने चाहीये ? सो दंदनीजीका लेखमें, एक भी जमें सिद्ध नहीं हो सकता है ? जैसे कि "इंद्र" यह दो-वर्णसें, नामका निशेष करनेकों लगी है, देवताके मालिकमें, और करके दिखाया केवल गूज्जरके पुत्रमें, इस वास्ते देवताका मालिक रूप वस्तुमें, प्रथम नाम निशेष, घटा सकी ही न ही है।। देखों, स-त्यार्थ पृष्ट. ७ सें. ११ तक. ।।

।। और इश्च रसकी सार वस्तुमें, केवल एक स्थापना निक्षेप ही घटा सकी है. । क्योंकि—कन्यारूप वस्तुमें, " मिशरी '' ऐसा नामका निक्षेप करके दिखाया । और-द्रव्य निक्षेप इश्च रसके सार वस्तुकी पूर्वी वस्थामें, किंवा, अपर अवस्थामें, करनेका था, सो नहीं किया, और केवल मिट्टीका कूडजारूप दूसरी ही वस्तुमें करके दिखाया. । और 'भाव निक्षेप' साक्षात्पणे जो इश्च रसकी सार वस्तुमें, करनेका था, सो नहीं करती हुई मिट्टीके कूडजेमें ही करके दिखाया, इस वास्ते जैन सिद्धांतके मुजब इस वस्तुमें एक ही निक्षेप घटा सकी है. ।।

॥ अब देखो तीर्थकरका शरीर रूप वस्तुमें, ढूंढनीने अढाई निक्षेप ही घटाया है. जैसें कि 'नाम निक्षेप ' करनेको लगी ती- धंकरकी शरीर रूप वस्तुका, और करके दिखाया दूसरा मनुष्यमें।। और द्रव्य निक्षेप, तीर्थकरकी बालकपणे रूप पूर्वाऽवस्थामें, और मृतक शरीर रूप अपर अवस्थामें, करणेका था, सो केवल अपर अवस्थामें ही, करके दिखाया, इस वास्ते तीर्थकर ऋषभदेवके, चार निक्षेपकी सिद्धिमें, अढाई निक्षेपकी ही सिद्धि करके दिखलाया. । देखो इसका विचार, सत्यार्थ पृष्ट. १२ सें लेके पृष्ट. १७ तक. ॥

॥ और. पृष्ट. ७ से छेके, पृष्ट. १७ तक, ऐसे मनः कल्पित छेख छिखके, प्रथमके तीन निक्षेपेको, निर्थकपणा भी कहती जाती है, परंतु चारनिक्षेपेमें एक भी निक्षेप, निरर्थक रूप नही है। मात्र विशेष यह है कि - जिस निक्षेपसें जो कार्यकी सिद्धि हो-नेवाली है, सोई सिद्धि होती है। । " जैसें कि " १ हेय पदार्थके चारनिक्षेप है सो तो त्याग पणेकी सिद्धिके करानेवाले है। और २ ग्रेय पदार्थके चार निक्षेप है सो ज्ञान प्राप्तिकी सिद्धिके करानेवाले है। । और नो परम ३ उपादेय रूप पदार्थ है उनके, चार निक्षेप है सो, आत्माकी शुद्धिकी सिद्धिके करानेवाले है।।

॥ देखोइस विषयमें, 'ठागाांग'सूत्रका चाया ठाणा छापाकी पोथी के पृष्ट २६८ में-यथा-१ नाम सद्धे, २ ठवगा स्चे, ३ दव्य सचे, ४ भाय सचे, ॥ इस पाठसें, चोरो ही नि-क्षेपको, सत्यक्षे ही ठहराये हैं । परंतु, निरर्थकरूपे नहीं कहे हैं॥ प्रश्र—यह चार प्रकारके सत्यमें, निक्षेप शब्द तो आयाही

नहीं है, तमने कहांसे लिखके दिखाया. ? ॥

ा उत्तर—जिस जिस जमें सिद्धांतमें, १ नाम, २ स्थापना, ३ द्रव्य, और १ भाव, इन चारोंका वर्णन होगा उहां पर चार निसेपोंका ही वर्णन समननेके है, परंतु भिन्नरूपतें तुमेरे किये हुये, आठ विकल्पतो, दिगंबर, श्वेतांबर, के लाखो पुस्तकमेंसे, एक भी पुस्तकमेंसे न निकलेगा, किस वास्ते तीर्थकरोंसे और गणधर महापुरुषोंसे, विपरीतपणे जाते हो ? कोइ तो एक बातका उलटपणा करें, अगर, दो चार बातांका, उलटपणा करके दिखांब, परंतु इस दूंढनीजीने तो, तीर्थकर, गणधरोंका भी, भय छोडके, स्वछंदपणासें, सर्व जैन सिद्धांतोका, तत्य पदार्थोंको ही, उलटपणा करके दिखाया है, न जाने इस दूंढनीजीको कौनसा निध्यात्वका उदय हुवा होगा ? ॥

मयम इस द्दनीजीने, द्रव्यार्थिक चार नयोंका विषय रूप पदार्थ को निर्धिक ठहराके, द्रव्यार्थिक चार नयका विषयरूप, तीन नि-क्षोपोंको भी, निर्धिक लिखती रही, परंतु इतना विचार न किया कि, साधु, साध्वीका वेश, आहार, विहारादिक जो जो सिद्धांतमें, विचार दिखाया है सो सर्व, बहु लतासें द्रव्यार्थिक चार नयोंका ही विचारसें, लिखा हुवा है. ।। और श्रावक, श्राविकाका सामायिक, पोषध, प्रतिक्रमण, अर्थात् सम्यक्त्व मूल बारावतादिकके जो जो आचार विचारका वर्णन हैं, सो भी सर्व पायें द्रव्यार्थिक चारनयोंका विषय रूपसे ही कहे गये हैं. इस वास्ते, द्रव्यार्थिक चारनयोंका विषय रूपसे ही कहे गये हैं. इस वास्ते, द्रव्यार्थिक चारनयोंका विषय रूपसे ही कहे गये हैं. इस वास्ते, द्रव्यार्थिक चारनयोंका विषयको निर्धकपणा, ठहरता है, और जैनमार्गकी किया विगरेका हो, निर्धकपणा, ठहरता है, और जैनमार्गकी कियाका निर्धकपणा ठहरनेसे, जैनमार्गकी कियाका निर्धकपणा ठहरनेसे, जैनमार्गकी क्रावक्त होता है, इस वास्ते, द्रवनीजीने, लेख लिखती वखते पुक्तपणेका एक भी विचार नहीं किया है? केवल थोथा पोथाको ही लिख दिखाया है॥

शे अगर जो ढूंढनीजीके मनमें, यह विचार रह जाता होगा कि, मेंने आठ विकल्प किये हैं, उसमें कोइ भी मकारका वाधक-पणा नही आता है, मात्र संवेगीलोको ही, जूठा आक्षेप करके, हमारा लेखको निरर्थकपणा ठहरा देते हैं. इस संकाको दूर कर नेके लिये, समजूति करके दिखाते हैं. !!

॥ ढूंढनीजिका कहना यह है कि नाम १ । स्थापना २ । द्रव्य ३ । और भाव ४ । यह चार विकल्प है सो, जो जो मू- छकी वस्तु होती है, उसमें पाया जाता है. "जैसे कि" इंद्र नाम है सो इंद्रमें, । और मिश्नरी नाम है सो साक्षात् रूपकी मिश्नरी

वस्तुमें, । तीर्थंकरोके नामादिक है सो तीर्थंकरोंमें, जब यहीनामा-दिक, चार विकल्प, पिछेसें दूसरी वस्तुमें दाखल किये जावें, तब ही निक्षेप रूपसें कहे जावें, यह जो ढूंढनीजीके मनमें, भूत भराया है, सो केवल सद्गुरुके पाससें सिद्धांतका पठन नही करनेसें ही भराया है, अगर जो सद्गुरुके पाससे, सिद्धांतका पठन किया होत तो, यह शंका होनेका कारण कुछ भी न रहता, क्यों कि, १'इंद्र' २ मिशरी, ३ ऋषभ, ४ देव, आदि जितने शब्द है, सो तो अनादिसें सिद्ध रूपही है, और वस्तुकी उत्पत्ति हुये वाद, योग्यता प्रमाणे, अथवा किसी वस्तुमें रूढिसें, नामका निक्षेप किया जाता है. 🗸 जिस वस्तुमें, गुण पूर्वक नामका निक्षेप किया जाता है उ-सको योगिक भी कहते हैं. । और दो शब्दका मिश्रण करके ना-मका निक्षेप किया जाता है उनको मिश्र कहते हैं, इसमें विशेष समज़ृति है सो देखो छक्षणकारका नामनिक्षेपका छक्षणके श्लोकमें, इस वास्ते इंद्ररूप वस्तुमें, इंद्र नामका निक्षेप है सो, व्याकरणादि-ककी ब्युत्पत्तिसें सिद्धरूप "योगिक " शब्द है। और--मिशरी रूपकी वस्तुभें मिशरी नामका निक्षेप है सो भी " योगिक " ही है. । और तीर्थकरमें, " ऋषभ " शब्द, और "देव" शब्द, यह दोनो शब्दोका मिश्रण करके नामका निक्षेप किया गया सो "मि-श्ररूप " समजनेका है. ॥ जब यही इंद्रादिक नामका निश्लेप, दू-सरी वस्तुमें किया जाता है, तब इंद्रकी पर्यायके वाचक जो-पुरंदर, वज धरादिक है, उसकी प्रष्टित दूसरी वस्तुमें, किई नही जाती है. परंतु दोनो ही वस्तुमें, कहा तो जावेंगा नामका ही निक्षेप । क्यों कि-दोनो ही वस्तुमें, जो इंद्र पदसें-नामका निक्षेप किया है, सो वस्तुकी उत्पत्तिके बाद ही किया गया है, इस निक्षेपके विषयमें कुछ भी फरक नहीं है ? मात्र विशेष यही रहेगा कि, गूज्जरके पु-

त्रमें, इंद्र पदका नामनिक्षेपसें, गूज्जरके पुत्रका ही बोधकी प्राप्ति होगी ? और पुरंदरादिक पर्याय वाची, दूसरा "नामोका " बो-धकी प्राप्ति न रहेगी. परंतु गूज्जरके पुत्रमें, इंद्र पदसें नामका मि-क्षेप, निरर्थक कभी न ठहरेंगा ? क्यों कि इंद्रपदके उच्चारण करनेके साथ, गूज्जरका पुत्र भी, हाजर होके, संकेतके जाननेवालेकों, बोध ही कराता है. इसवास्ते जो जो वस्तुका, जो जो नामादि चार निक्षय हैं, सां अपणी अपणी वस्तुका बोधका कारणका होने नेसे, सार्थक रूपही है, परंतु निरर्थक रूप नहीं है, इसी वास्ते सिद्धांतकारने भी "१ नाम सच्चे। २ ठवरा। सच्चे। ३ दव्य सच्चे। श्रीर ४ भाव सच्चे. "कहकर दिखाया है. ॥

॥ और जिस वस्तुका एक निक्षेप भी असत्य अथवा निर्ध्यक रूपसे मानेगे सो वस्तु वस्तु स्वरूपकी ही नही कही जावेगी। कारण यह है कि—वस्तु स्वरूपका जो पिछान होता है सो उनके चार निक्षेपके स्वरूपसे ही होता है इस वास्ते ढूंढनीजीका छिखना ही सर्व आछजाछ रूपका है.

॥ इति चार निक्षेपके विषयमें - दूंढनीजीका ज्ञान ॥

अब जो मथमके लेखमें - हूंढनीजीने इंद्रमें त्रण निक्षेप । भिश-रीमें एक निक्षेप । और ऋषभेद्वमें अढाई निक्षेप । घटायाथा सो अब सिद्धांतका अनुसरण करके चार चार निक्षेप पुरण करके दि-खलातें है ॥

।। इंद्रमें जो इंद्रनाम है, सोई नाम निक्षेष है १ । और पाषा-णादिकसें इंद्रकी जो आकृति बनाई है, सो स्थापना निक्षेप है २ । और इंद्रका भवकी जो पूर्वाऽपर अस्था है, सो द्रव्य निक्षेपका वि- षय है ३ । और साक्षात्पणे अपणी ठकुराईका भोग कर रहाहें सो भाव निक्षेपका विषय है ४ ॥

।। अब गूज्जरके पुत्रमें भी, चार निक्षेप घटाके दिखाते है ॥

जो गूज्जरके पुत्रमें, "इंद्र" नाम रखा है सो भी नाम नि-क्षेप ही है १ और उस गूज्जरके पुत्रकी, पाषाणादिकरों, आकृति बनाई, सो स्थापना निक्षेपका विषय है २। और गूज्जरपणाके ला यककी, पूर्वाऽपर अवस्था है सो, द्रच्य निक्षेपका विषय है ३। और साक्षात्पण गूज्जरका कार्यको कर रहा है सो, 'भावनिक्षेप' का विषय है ४।

अब मिशरी वस्तुमें, ढूंढनीने, एक स्थापना निक्षेप ही घटाया था, उनके भी चारो निक्षेप बतलाते हैं. जो मिशरी वस्तुका नाम है सोई, नाम निक्षेप है ? । और मिट्टीका, कागजका, आकार बनाना सो, मिशरी नामकी वस्तुका 'स्थापना निक्षेप'का विषय है २ । और मिशरीकी, पूर्वाऽवस्था खांडरूप, अपर अवस्था मिशरीका पानीरूप है सो, ' द्रव्य निक्षेप ' का विषय है ३ । और साक्षात् मिशरी है सो, ' भाव निक्षेप ' का विषय है ४ ।।

॥ अब ' मिशरी ' नामकी, कन्याका, चार निक्षेप, करके दि खाते है-कन्याका नाम मिशरी है सो, नाम निक्षेप है १ । और उस कन्याकी, पाषाणिदिकसें, आकृति बना छिई सो 'स्थापना निक्षेप ' का विषय है २ । और कन्याभाव माप्त होनेकी, पूर्वाऽपर अवस्था है सो, द्रव्य निक्षेप ' का विषय है ३ । और जो कन्या भावको, माप्त हो गई है सो ' भाव निक्षेप ' का विषय है ४ ॥ अब मिटीके कूजनेका, चार निक्षेप, करके दिखावते है-जो 'कूजना' ऐसा नाम है सो, कूजनेका, नाम निक्षेप ' है १ । कानद, कपडा

दिक, अथवा चित्रसें, कूजिकी आकृति ( मूर्ति ) करके समजाना सो, 'स्थापना निक्षेप' का विषय है २ । कूजिकी पूर्वीऽवस्था मि टीकापिंड रूप, अपर अवस्था दुकडे रूप है सो, 'द्रव्य निक्षेप' का बिषय है १ । और जो साक्षात्पणे मिटीका कूज्जा बन्या हुवा है सो, कूज्जाके 'भाव निक्षेप' का विषय है ४ । इति मिटींके कूज्जेका, चार निक्षेपका स्वरूप ।।

। अब ऋषभदेव के, चार निक्षेप दिखलाते है-जो नाभि राजा के पुत्रमें, 'ऋषभ देव ' नाम है सोई, नाम निक्षेप है ? । और जो पाषाणादिककी आकृति है सो 'स्थापना निक्षेप ' का विषय है २ । और जो पूर्वाऽपर बाल्यंअंत शरीर रूप अवस्था है सो, द्रव्य निक्षेपका विषय है ३ । और साक्षात् तीर्थंकर पदको माप्त हुये है सो भाव निक्षेपका विषय है ४ ।। अब पुरुषके, चार निक्षेप, दि खाते है-जो पुरुषका नाम, 'ऋषभ देव ' है सो, नाम निक्षेप है १ । उस पुरुषकी, पाषाणादिककी आकृति है सो 'स्थापना निक्षेप ' का विषय है २ और जो पुरुष भावकी, पूर्वाऽपर अवस्था है सो 'द्रव्यनिक्षेप ' का विषय है ३ । और जो पुरुषार्थ करनेके की, योग्यताको माप्त हो गया है सो 'भावनिक्षेप ' का विषय है ४ ॥ इसी मकारसं—चार चार निक्षेपका स्वरूप, सर्व मकारकी दृश्य व-स्तुओंमें, योग्यता ममाणे विचार लेना ॥

॥ इसी--दूढनीजीने -इंद्रमें त्रण, । मिशरीमें एक. । और ऋष-भदेवमें, अढाई निक्षेप करके दिखायाथा । उनके हमने चार चार निक्षेप, स्पष्ट पणे लिख दिखाया सो भ्रम तो पाठक वर्गका दूर हो गया होगा, परंतु मूर्ति नामकी वस्तुके, चार निक्षेपको दिखाये बिना, शंकाही रहजायगी, सो, शंका दूर करनेके लिये, मूर्ति ना-मकी वस्तुके भी 'चार निक्षेप' करके दिखलाता हुं ॥

पाषाणरूप दूसरी 'वस्तुसें ' तीर्थंकर स्वरूपकी 'आकृति ' बनायके, उनका नाम रख दिया 'मूत्ति ' सो पाषाणरूप वस्तुका नाम निक्षेप हुवा १ ॥ अब इसी मूर्त्तिकी आकृतिका, दूसरा उतारा करके, दूर देशमें, स्वरूपको समजना सो, मूर्ति नामकी वस्तुका-दूसरा 'स्थापना निलेप 'र ॥ ते मूर्ति रूपका घाट घडनेकी पूर्व अवस्था, अथवा खंडितरूप अपर अवस्था है सो, मृत्ति नामकी ' बस्तुका ' ' द्रव्यानिक्षेष ' ३ और साक्षात्ररूप जो मृत्ति दिखनेमें आ रही है सो मूर्ति नामकी 'वस्तुका ' भाव निक्षेप ४ ॥ इसमें विशेष समजनेका इतना हैकि-जिस महापुरुषकी आकृति वनाई है उनका 'स्थापना निक्षेप 'काही विषय है। और तें साक्षात स्व-रूपकी मूर्ति है सो अपणा स्वरूपको मगट करनेके वास्ते 'भावाने-क्षेप ' का विषय स्वरूपकी ही है ॥ क्योंकि साक्षात् रूप जो जो वस्तुओं है सो तो प्रगटपणे ही अपणा अपणा स्वरूपको प्रकाश-मान करती ही है ।। कारण यह हैं कि-वस्तु स्वरूपका जो साक्षात् पणा है सोई भाव निक्षेप के स्वरूपका है ।। इस वास्ते प्रत्यक्ष रूप जो मूर्त्ति नामकी वस्तु है सोई मूर्त्ति नामकी वस्तुका भावनिश्चेप है ॥ इति मूर्ति नामकी वस्तुके चार निक्षेप ॥

सत्यार्थ-पृष्ट. २८ सें-इंडनीजी-भगवान्की मूर्तिमेंही, भग-वानके चारो निक्षेप हमारी पाससें मनन कराती हुई, छिखती है कि-मूर्तिका-महाबीर नाम, सो नाम निक्षेप १। महावीरजीकी तरह आकृति सो 'स्थापनानि निक्षेप' २। अपणे आप कबूल क-रती हुई लिखती है कि-मूर्तिका द्रव्य है सो भगवानका द्रव्य नि-क्षेप है, ऐसा हमारी पाससें-मनन कराती हुई उत्तर प-क्षमे-हेमका कहती है कि-यहां तुम चुके। ऐसा उपहास्य करती

है । परंतु इस ढूंढनीको इतना विचार नही हुवा कि−मैं -मृत्ति के द्रव्यका, और भगवानके द्रव्यका, प्रश्न ही अ-लग अलग वस्तुका करती हुं तो, दोनोही भिन्नस्वरूपकी ' वस्तुका ' चार निक्षेप एक स्वरूपका कैसें हो जायगा ? हे ढूंढनी जी ! नतो सिद्धांतकार चूके है, और न तो हमारे गुरुवर्य चूके है, केवल गुरुज्ञानको लिये विना तृं, और तेरा जेटमल, आदि दृंडक साधुओं, इस चारनिक्षेपके विषयंमें-जर्गे जर्गे पर चूकते ही चले आये है, क्योंकि-मूर्ति यह नाम-पाषाणरूप वस्तुका है। और महाबीर यह नाम-सिद्धार्थ राजाका पुत्र तीर्थकर रूप वस्तुका है। इस वास्ते दोनो ही भिन्न भिन्न स्वरूपकी वस्तु होनेसें, चार चार निक्षेप भी अलग अलग स्वरूपसें ही करना उचित होगा ! किस वास्ते जूठा परिश्रमको उठा रही है ? न तो तुम निक्षेपका विषयको समजते हो ? और न तो नयोंका विषयको समजते हो ? एकंदर वारिक दृष्टिसें जो विचार करके तपास क-रोंगे तो, तुम लोक जैनधर्मका सर्व तत्त्वका विचारसें ही चुके हो ? इसी बास्ते ही तुमेरा विचारोंमें, इतनी विपरीतता हो रही है? नहीतर जैनधर्मके सिद्धांतोंमें-कोइ भी प्रकारका फरक नही है, किस वास्ते महापुरुषों की अवज्ञा करके-जैनधर्मसे अष्ट होते हो ?॥ इति अलम्धिक शीक्षणेन ॥

इति मूर्त्तिमं-भगवानके 'चारनिक्षेप ' का विचार ॥

इहां पर्यंत चारनिक्षेपके विषयमें, हंडनीजीका जूटा मंडन, और हमारा तरफका खंडन, और अनुयोगद्वार सूत्र पाटसे एकता देखके पाटकवर्ग अवश्य मेव गभराये होंगे, न जाने किसका कहना सस्य होगा ? सो इस शंकाको दूर होनेके छिये, किंचित पुनरादृति रूप, सिद्धांतसें मेलन करके दिखाते है, जिससें तिचार करनेका सुगम हो जानें । देखियेके-अनुयोग सूत्रकारने, चार
निक्षेपके निना, दूसरा एक भी निचार नही दिखाया है । तद्पि
दूंहनी, तीर्थकर और गणधर महाराजाओंसें-निपरीत हुई, पूर्वाऽपरके निरोधका-निचार किये निना, सत्यार्थ पृष्ट ११ में-अपणी मनः कल्पनासें--१ नाम, २ नाम निक्षेप, । ६ स्थापना, ४
स्थापना निक्षेप, । ५ द्रन्य, । ६ द्रन्य निक्षेप, । ७ भाव, । ८ भाव
निक्षेप, यह आठ निकल्प खडा करती है । परंतु इतना सोच न
किया के, तीर्थकरके सिद्धांतको धका पुहचाके में मेरी क्या गति
कर लडंगी ?

मथमं इस ढूंढनीने—यह लिखाथा के—श्री अनुयोग द्वार सूत्रमें आदिहीमें, वस्तके स्वरूपके समजनेके लिए, वस्तुके सामान्य
पकारसे चार निलेपे निलेपने (करने) कहै है, वैशालिखके फिर
सूत्रपाठका आडंबर दिखाया, फिर आठ विकल्प करके, मिश्ररी
नामकी वस्तुमें, और ऋपभदेव नामकी वस्तुमें, केवल मनः—कल्पनासे घटानेका मयत्न किया. क्यों कि निलेप तो करने लगी है इक्ष
स्सका सारभूत, मिश्ररी नामकी 'वस्तुका ' उसको 'नाम ' उद्द
राय के, कन्यारूप स्त्रीकी दूसरी वस्तुमें, 'नामनिलेप' वतलाती है
सो कौनसा सिद्धांतमें दिखाती है ? क्यों कि वस्तुक्तपे दोनोही
अलग अलग है. । और सूत्रकारने वस्तुमें ही, चार निलेप
करने, वैशा कद्दा है. । तो क्या इक्षु रसका 'सारभूत ' मिश्ररी
नामकी वस्तु कुछ वस्तुक्त्यसें नहीं है ? जो नामका निलेपको
उठाती है ? । मथम ढूंढनी इतनाही समजी नहीं है के, वस्तु

क्या समजेगी ?। तैसें ही तीर्थंकर गोत्र उपार्जन किया हुवा जीवने, नाभिराजाके कुलमें, शरीररूप वस्तुको धारण किये वाद, माता पिता विगरेने गुणपूर्वक, 'ऋषभ' नामका निक्षेप किया है, उनको ढूंढनी 'नाम' ठहरायके, पुरुषरूप दूसरी 'वस्तुमें' 'नाम-निक्षेप 'ठहराती हैं। तो क्या नाभिराजाके पुत्रका शरीर, कुछ वस्तुरूप नहीं हैं? जो ढूंढनी सूत्रको धका पुहचाके 'नाम' मात्रको ठहराती हैं ? सूत्रकारने तो वस्तुमें 'नाम निक्षेप' करना कहा हैं। इस वास्ते यह प्रथम निक्षेपके विषयमें, दो विकल्प ही, ढूंढनीका निर्धंक क्पतें हुवा है। क्यों कि, इक्षु रसका 'सारभूत ' वस्तु है उसमें, मिशरी नामका निक्षेप करके ही लोको समजते है.। तैसें, प्रथम तीर्थंकरका शरीररूप 'वस्तुमें, ऋषभ नामका 'निक्षेप' हुये बाद, जैनी लोकोने तीर्थंकरपणे ग्रहण किया है। इस वास्ते, नाम, और नाम निक्षेप, अलग अलग है, वैशा तीनकालमें भी नहीं होसकता है.॥

*इति प्रथम-नाम*, और नामनिसेप,का विचार.

अव 'स्थापना ' और 'स्थापना निक्षेप ' ढूंढकीनीने किया हैडनका विचार देखियें.॥

दूंढनीने—साक्षात्रूप मिशरीके क्ञजेका आकार मात्रको, 'स्थापना ' टहराई, । और, मिटीका, तथा कागजका, मिश्ररीके क्रजेका आकारको,—स्थापना निक्षेप, टहराया । परंतु इतना सोच न कियाके, जो साक्षात्रूप मिशरीका आकार है सो तो, भाव निक्षेपका विषयरूप वस्तु है, में स्थापना किस हिसाबसें टहराती हुं ? क्यों कि उस मिशरीका आकारमें, मिटापण विगरे सर्वग्रण 'मि-श्ररीका' विद्यमान है, सो तो भाव निक्षेपका विषय, दूंढनीके छ-

क्षणसें भी-सिद्धरूप है। इस वास्ते यह विकल्प ही जूटा है. । और स्थापना निक्षेप है सो, मूल वस्तुकी आकृति अनाकृति रूपे, दूर सरी 'दश' भकारकी वस्तुमें स्थापित करके, पिछान करनेका भा- स्नकारने दिखाया ही है. । इस वास्ते 'स्थापना, और 'स्थापना निक्षेप ' अलग अलग तीनकालमें भी नहीं बन सकते हैं। और न शासकारने दिखाया भी है. ।।

॥ अब देखिये, ऋषभदेवके विषयमें, ढंढनीका कहना-औ दारिक शरीर, स्वर्ण वर्ण, समचौरस संस्थान, दृषभ छक्षणादि १००८-छक्षण सहित, पद्मासन, वैराग्य मुद्रा, जिससें पहिचाने जायें कि-यह ऋषभदेव भगवान है, सो स्थापना ॥

पाठकवर्ग ? ढूंढनीजीकी धिठाई देखियेके जो तीर्थकर-पद्मासन युक्त, और वैराग्य मुद्रा सहित,सर्व छक्षण छिक्षित,साक्षात् भगवान्र्रूषे, भाव तीर्थकर पणाको माप्त हुयें है, जनको स्थापनारूपे कर दिखाती है? नतो सिद्धांत तरफ देखती है, और न तो अपणा किया हुवा छ- क्षणके तरफ भी देखती है, इनकी अज्ञता-कौनसें मकारकी समजनी, और साक्षात्पणे भगवान सो,-स्थापना, यह विचार किस ग्रुक्के पासमें पढकर आई ? । और, पाषाणादिकमें-स्थापना निश्चेप, करणा सो तो सूत्रके कहने मुजब योग्य ही है. । इस वास्ते 'स्थापना' और 'स्थापना निश्चेप, तीनकाछमें भी नही बन सकता है. ढ्ढं-नीजीकी तो अकछ ही ठिकानेपर नही है ।

इति स्थापना, और स्थापना निक्षेप,का विचार.

अब ढूंढनीजीका-द्रव्य, और द्रव्य निक्षेप,का विचार-करके दिखानते हैं।।

मिशरीका 'द्रव्य ' खांड आदिक, जिससे मिशरी वने सो ' द्रव्य ' ॥ और चासनी भरनेके पहिले, और मिश्ररी निकालनेके पिछे भी, भिश्वरीके कूज़ो कहते हैं सो 'द्रव्य निक्षेप '!॥

पाठकवर्ग अव विचार किजीये के, मिशरी नामकी वस्तुका कार-ण,-जो पूर्वावस्थारूप खांड है, उसमें मिशरी वस्तुका 'द्रव्य निक्षेप ' करनेका शास्त्रकारने कहा है, उसको ढुंढनी पिश्तरीका 'द्रव्य ' मात्र कहती है.। और जो मिटीका कूज्जामें,-मिशरी वस्तुका गुण, एक अंश मात्र भी नहीं हैं, उसमें मिशरी वस्तुका 'द्रव्य निक्षेप ' उहराती है. । अब देखो ढूंढनीका पोथा सें-द्रन्य निक्षेप कालक्षण-वस्तुका वर्त्तमान गुण रहित, अतीत अथवा अनागत गुण सहित, और नाम आकारभी सहित, सो, द्रव्यानिक्षेप, । यह ढूंढनीका लक्षण, मिटीके कूज्जेमें मिश्ररी वस्तुका क्या है ! क्या अतीत अनागतमें, मिदीका कूडजा है सो, मिशरी पणेका गुणको, अथवा भिशरी पणेका नाम-को, कुछ धारण करता है ? जो मिश्तरी वस्तुका 'द्रव्यनिक्षेप ' कर दिखाती है ? । और, ढूंढनी सूत्रसं, नो आगमके भेदमें, १ जाणग सरीर, और २ भविश्र सरीरमें,-द्रव्यनिक्षेप, करना कहती है, सो तो, वस्तुकी पूर्वकाल अवस्था, किंवा अपरकाल अवस्था सिद्ध होती है, तो पिछे मिशरी वस्तुका-द्रव्य निक्षेप, मिद्दीके कूक्जेमें करनेका, किस गुरुपाससे पदकर दिखाती है?

अब देखिये ऋषभदेवके विषयमें-दृंढनीका 'द्रव्य ' और ' द्रव्यनिक्षेप ' सत्यार्थ-पृष्ट. १६ सें-यथा भाव गुण सहित, पूर्वोक्त शरीर, अर्थात् संयम आदि केवल ज्ञान पर्यत, गुण सहित शरीर सो 'द्रव्य ' ऋषभदेव, ।। और पूर्वोक्त ' जाणगसरीर ' और ' भविअ सरीर, अर्थात् अतीत अनागत कारुमें, भाव गुण

सहित, वर्त्तमान कालमें भावगुण रहित शरीर, अर्थात् ऋषभदेवजी निर्वाण हुए पीछे, यावत्काल शरीरको दाह नहीं किया, तावत्काल जो मृतक शरीर रहाथा सो 'द्रव्यनिक्षेप?। ऋषभदेवजी वाले गुण करके रहित, कार्य साधक नहीं, ताते निरर्थक है।।

॥ इहांपर देखिये ढूंढनीजी की धिठाई, जो अषम देवका २ भिवेश शरीर, (अर्थात् भिवेष्य कालमें, तीर्थकरकी ऋ-दिका भोग करने वाला शरीर, सो तो ठहराया 'द्रव्य '। और 'जाणग सरीर '(अर्थात् ऋषभ देवजीका मृतक शरीर) सो तो ठहराया 'द्रव्य निक्षेप '। और सूत्रपाठसें,—नो आगमके भेदमें, १ जाणग सरीर, और २ भिवेअ सरीर, यह दोनो भेदको भी लिखती है 'द्रव्यनिक्षेप '। तो अब विचार किजीये—ढूंढनीके लेखमें, कितनी सत्यता है ?।। यह ढूंढनी अपणाही लेखमें पूर्वाऽपरका विचार किये बिना, विवेक रहितपणेका आचरण करती है या नहीं? सो पाठक वर्ग-लक्षणसें, और सूत्र पाठसें भी, वारंवार विचार करें.!। में कहां तक लिखके पत्रं भरुंगा ? यह ढूंढनीजी कभी द्सरेका लेख तरफ ध्यान न देती, परंतु अपणा लेख तरफ तो ध्यान देके लिखती ? तब भी हमको इतना परिश्रम नहीं करना पडता, परंतु जहां कुछ विचार ही नहीं है ऐसेंको हम कहेंभी क्या ?॥

इति दृंदनीजीका-द्रव्य और द्रव्यनिक्षेप,का विचार.

<sup>॥</sup> अब देखिये ढूंढनीका 'भाव 'और 'भावनिक्षेप 'का बिचार ॥

मिशरीका मिटापण, तथा स्निग्ध, ( शरदतर ) स्वभाव (ता-सीर ) सो भाव मिशरी ॥

और पूर्वोक्त मिर्टाके कुज्जेमें, मिश्तरी भरी हुई सो, भाव निक्षेप ॥

अब देखिये इसमें विचार-जो इश्चरसका सार, मिठापण वि-गरेसे, वस्तुका भाव निक्षेपपणाको माप्त हुवा है, उनको ढुंडनी 'भाव ' ठहराती है. । और जो मिटीके कूज्जेमें, मिश्ररीपणेका-एक अंशपात्र भी गुण नहीं है, उनको मिशरी नामकी वस्तुका 'भाव निक्षेप, टहराती है. ! और अपणा किया हुवा रुक्षणमें-वस्तुका नाम, आकार, और वर्त्तमान ग्रुग सहित, सो,-भाव निक्षेप, वै-शा लिख दिखाती है. । तो अब पिट्टीके कूडनेमें, मिशरी वस्तुका गुण क्या है ? और पिटीके कूज्जेको-मिश्तरी नामसें, कौन कहता है. ?। और यह ढुंढनी सूत्रसें तो, भाव आवश्यकमें, उपयोग सिंह आवश्यकका करणा, वैशा लिखके आवश्यकका भावनिक्षेप लिख दिखाती है, और इहां भिश्तरी वस्तुका 'भाव निक्षेपमें ' मिटीका कूज्जा दिखाती है. । भाव निक्षेप करने तो लगी है मिश्ररी व-स्तुका, और दिखाती है मिट्टीका कूज्जा, क्या मिट्टीका कूज्जेकी मिशरी करके, ढूंढनी खा जाती है ? । हे ढूंढनीजी हीरीके विवा-हमें, बीरीको कैसें घर देती है ? ।

अब देखिये ऋषभदेवके विषयमें, भाव, और भाव निर्राप हुंढनीजीकाः ॥

भगवान् ऐसे नाम कर्मवाला चेतन, चतुष्ट्य गुण, मकाशरूप आत्मा, सो 'भाव 'ऋषभदेव. ॥

और, शरीर स्थित, पूर्वीक चतुष्टय गुणसहित, 'आत्मा ' सो 'भावनिक्षेप ' है. ॥

अब देखिये इसमें विचार-जो भगवान ऐसे नाम कर्मवाला

चेतन है सो, तीर्थकरकी पूर्वकालकी अवस्था रूपे, ' द्रव्यनिक्षेपका' विषय है, उनको ढुंढनी 'भावरूपसें' छिखदीखाती है, और अपणी चातुरी मगट करती है, परंतु अपणा जूटा लिखा हुवा, द्रव्यनिक्षे-पका छक्षण तरफभी रूयाछ नहीं करती है. । देखो दृंढनीका द्रव्य-निक्षेपका लक्षण-यस्तुका वर्त्तमान गुणरहित, अतीत अथवा अना-गत गुणसहित, और आकार, नामभी सहित, सो द्रव्यनिक्षेप,। अ व इस जूटा छक्षणसे भी, पाटकवर्म विचार करेंकि, भगवान् ऐसे नाम कर्मवाला चेतन, तीर्थंकर पदके अतीत कालकी अवस्था रूपसे है या नहीं ? जब अतीत कालमें भगवान ऐसे नामकर्मको धारण किया तबतो अवस्य भेव द्रव्यनिक्षेपका विषय हुवा, उनको ढूंढनी भाव मात्र किस हिसाबसे दिखाती है ? सो पाठकवर्ग अछी तरांसें विचार करें।। जब तीर्थंकरकी ऋदिको माप्त होके, तीर्थंकर पदका भोग कर रहे है, उनको भावनिक्षप कहना सो तो युक्ति युक्तही है.! और आजतक जितने हुंडक होते आये सोभी, यूंही कहते आये हैं के, साक्षात् तीर्थंकर पदमें विराजते होते, उस 'भावनिक्षेप 'को इम मानते है, परंतु इस इंडनीने तो, कोई नवीन मकारकी चातुरी काही आचरण करके दिखाया है. ॥

इति भात्र, और भावनिक्षेप,का विचारः

देखिये इस विषयमें तात्पर्य-सूत्रकारने वस्तुमें ही 'चार नि-क्षेप 'का करणा निश्रयसें कहा है.

अब दूंडनी-निक्षेप तो करने लगीहें-इक्षुरसके सार वस्तुका, उनका निर्वाह किये विना, मिशरी वस्तुका 'नाम निक्षेप 'कन्या-रूप दूसरी वस्तुमें कर दिखायाः । तैसे ही ऋषभदेव वस्तुका 'ना-मनिक्षेप' प्रह्मरूप दूसरी वस्तुमें कर दिखायाः । और दोनो व- स्तुका 'स्थापना निक्षेप, शाह्यकारके कहने मुजब कर दिखायाः। अब 'द्रव्य निक्षेप, मिश्चरी वस्तुका, अपणा किया हुवा लक्षणसं भी विपरीतपणे, मिट्टीके कूडजेमें, कर दिखाया, जिस मिट्टीमें मिश्चरी पणेका भाव, न तो पूर्वकालमें हैं, और न तो अपरकालमें, है। और ऋषभदेव नामकी वस्तुका 'द्रव्य निक्षेप, केवल आतीतकालमें तीर्थंकर भाव वस्तुका कारणरूप मृतक शरीरमें, कर दिखायाः। और भविष्य कालका कारणरूप शरीरमें, केवल 'द्रव्य 'पणा ठहरायाः।

अब मिशरी नामकी वस्तुका 'भाव निक्षेप ' भिद्दींके कूडजेमें उहरायाः । और ऋषभदेव नामकी वस्तुका 'भाव निक्षेप, तीर्थंक-रमें उहरायाः । यह तो ठीकही है, परंतु मिशरी वस्तुका 'भाव निक्षेप ' मिद्दींके कूज्जेमें उहराया यह हिसाब कैसें मिलेगा ? । निक्षेप तो करने लगी है किसका,और करके दिखाती है किसमें,ढूंढ-नीकी इतनी चातुरी दिखानेके वास्ते, यह लेख फिर लिख दिखाया है। ॥ सो पाठकवर्ग पुनः पुनः विचार करें. ! ॥

# ॥ अव स्त्रीकी मूर्त्तिसें-काम जागे ॥

ढूंढ़नी-पृष्ट ३४ ओ. है सें-स्त्रीकी 'मृतियोंको 'देखके तो, सबी कामियोंको काम जागता होगा। परंतु भगवानकी 'मूर्तियों-को 'देखके, तुम सरीखे अद्धालुओंमेंसें, किस २ को बैराग्य हुवा, सो बताओ ?।। ओ. १२ से-अथवा किसोको किसी प्रकार 'मू-ियों 'देखनेसे, वैराग्य आभीजाय, तो क्या वंदनीय हो जायेंगी इत्यादि॥

समीक्षा-इहांपर हुढनीजीने, यह क्या चातुरी दिखादीई है

कि-सीयोकी मृतिसे तो काम जागे, परंतु भगवानकी मृति देखके भगवान पणेका भाव न जागे, परंतु सो किसके भाव न जागे कि-वीतराग देवकी मृतिपर देव करके, जिसको अधिकपणे संसार परिश्रमण करना होगा, उसके तो भले भाव न जागे, परंतु जिस भविक पुरुषको, भव श्रमणकाल अल्प रहा होगा सोतो वीतराग देवकी मृतिको देखके सदाही मृशदित रहेगा, यहतो निःसंशय बात है, ॥ जब वीतरागदेवकी मृति देखके भक्ति आजाभे, तब वंदनिक न होगी, तो क्या निंदनिक होगी शिक्स गुरुने तूंने यह चातुरी दिखाई कि-वीतराग देवकी 'मृति शिक्स गुरुने तूंने यह चातुरी

# ॥ अव मूर्त्तिसें ज्यादा समन ॥

दूंढनी-पृष्ट ३५ ओ १९ सें- हां हां सुननेकी अपेक्षा आकार (न कसा) देखनेसे, ज्यादा, और जल्दी, समज आजाती है, यह तो हमभी मानते हैं, परंतु उस आकारको 'वंदना 'नमस्कार करनी, यह मतबाल तुम्हें किसने पीलादी ॥

समीक्ष:—हे सुमातिनि ! जो हम, मेरु, छवणसमुद्र, भद्रशाछवन, गंगानदीरूप 'भाववस्तुको ' नमस्कार नहीं करते है, तो उनको 'स्थापनारूप 'नकसाको, कैसे नमस्कार करेंगे ? जिस वस्तुका 'भावको 'वंदनिक मानते होंगे, उनका 'नामादि तीनोभी नि-क्षेपको, वंदनिक मानेंगे, तूंहि समने विना, मतवाछी बनी हुई, ग-पढ सपड छिख देती है।।

दूंदनी-पृष्ट ३६ ओ १३ से-जो वंदने योग्य होंगें, उनकी मूर्तिभी वंदी जायगी, तो क्या जो चिज खानेके योग्य होगी, उ-

सकी-मूर्तिभी, लाई जायगी ॥ असवारीके योग्यकी-मूर्ति पेंभी, असवारी होगी, इल्यादि

समीक्षा—हे विचार शीले ! तूं ही लिखती है कि-मेरु. गंगानदी आदि, सुननेकी अपेक्षा, नकसा देखनेसें, जल्दी समज आजाती है।। तो क्या मेरुका—आकार पै चढाईभी तूं कर लेती है ?
और गंगानदी के आकारका—पाणीभी पीई लेती होगी ? जो खानेकी चिजका—आकारको, खानेका बतलाती है, ? और असवारीकी चिजकी आकृति पें-असवारी करनेका बतलाती है, ? ।। जिस
चिजकी 'मूर्ति' जितना कार्यके वास्ते बनाई होंगी, उनसें उतनाही
कार्य माप्त होंगे, ज्यादा फलकी माप्ति कैसें होगी ?। तूंने जो मिशरीका भावनिक्षेपमें—कल्पित ' मिट्टीका कूज्जा ' कहाथा, सो
क्या तूं ला गईथी ? जो इमको आकारमात्रको,—खानेका, दिखाती—
है ? बसकर तेरी चातुरी ।।

॥ इति मूर्त्तिसें ज्यादा समजका विचार ॥

#### ।। अब पशुका झान ॥

ढूंढनी-गृष्ट ३७ ओ १४ सें-असल और नकलका झान तो, पशु, पक्षीभी, रखते हैं ॥ यथा-सबैया, पृष्ट ३८ से.

जटही प्रवीन नर पटके बनाये 'कीर' ताइ कीर देखकर बिली हु न मार है, कागजंक कोर २ ठौर २ नाना रंग ताइ, फुल देख मधुकर दुरहीते छारे है, चित्रामका चीत्ता देख खान तासी डरेनाइ, बनावटका अंडा ताह पक्षी हु न पारे है, असल हुं नकलको जाने पशुपखी राम, मूट नर जाने नाह नकल कैसे तारे है.

समीक्षा-हे पंडिते ? हजारो जैनशास्त्रका झान छोडके, याही उत्तम ज्ञान, ढूंढ २ के लाई, १ कुछ विचार तो करणाया कि-जब बनायटकी चित्र पर, पशु, विगरे दोर नहीं करते हैं, कभी भ्रममें पडजावे तो, दोर करेभी, परंतु तेरें कहने मुजब निःफल होते । इमभी तेरी यह बात मान छेंगे ॥ परंतु कोइ पुरुष-बिर्छक्के आगे-पोपट पोपट । मबुकर आगे-फुल फुल । और श्वानके आगे-चित्ता चित्ता। पंखीके आगे-अंडा अंडा। वेशे वारंवार प्रकार करें, तो क्या ? पोपटके नाम पै विछी-दोड करेगी. ? तूं कहेंगी दोर न करें। तैयें फुछके नामसें -भमराभी न आयगा। विचाके नामसें-कुत्ताभी न डरेगा ॥ हां कभी 'आकृति देखनेसें ' तो ते पग्न, भूलभी खा जावें, परंतु-नाम मात्रका, उचारण सुनके तो, कभी न प्रदृति करें। तो पिछे भगवान भगवान ऐला 'नाम' लेने-संबी, तुमेरा तरणा कभी न होगा ? तो क्या होगा कि, तुमेरा नास्तिकपणा जाहेर होगा, इस वास्ते यह सर्वेयाका बनानेवालाभी, पंडितांकी पंक्तिसं-अलगही मालूम होता है, क्योंकि विचार पूर्वक नहीं है.॥

ं॥ इति पशु ज्ञानका विचार ॥

॥ अब बाप, बावेकी, मूर्त्तियां ॥

ढूंढ-ी-पृष्ट ३८ ओ १४ सें-इमने तो किसीको देखा नहीं कि-अपने वापकी, बावे ती, मूर्तियों बनाके, पून रहे हैं ॥ और उसकी नहुं (बेटेकी वहु ) उस स्वमुरकी-मूर्तिसें, छुंगढ, पछा, क-रती है ॥ हां किसीने कुलकड़ी करके, वा मोहके वस होकर-क्रोध करके, भूल करके, कल्पना करली तो, उसकी अझान अवस्था है.॥ जैसं ज्ञातासुत्रमें-मछिदिन कुपारन, चित्रशार्छीमें-माछि कुपारीकी 'मृत्तिको' देखके-लज्जा पाई, और अदब-उठाया, और चित्रकार पै-क्रोधिकया, ऐसा छिखा है ॥

समिक्षा—पाठकवर्ग ! बाप, बावेकी, मूर्कि ने, बनाके नहीं पूजते हैं सो सत्य है. तो वह विद्यमान हु में।, कौन पूजते हैं ! जब विद्यमान हु पेको निह पूजत है, तो भिछे उनोकी—मूर्किकी पुजा, हूं उनी कैसे—कराती है, यह तो केवल कुतर्क है।। और रामु-रक्ती मुर्कि ने देवती कैसे—कराती है, यह तो केवल कुतर्क है।। और रामु-रक्ती बातां करने के बख्त परभी—छूंघट न खेंचेगी। और जो बाप, बाबेकी 'मूर्चि' पै—अदब नहीं करता है. सो बाप बावेका—नामपैभी, अदब न करेंगा। तो उनोका नामभी निरर्थक हो जायगा।। जब वैसा हुवा तब तो तुपको,—भगवान्का—नामसेभी, कुछ लाभ न होगा, तेरी कुतर्क तेरेकुं ही—बाधक रूप है।। और तूं लिखती है कि—मछादिनकमारने, चित्रशालीमें—मालकुमारीकी—मूर्चिको, देखके—ल-जापाई, अदब, उठाया, इस्यादि.

जब मोहके वससेभी, महादिनकुमारने-माहिकुमारीकी मूर्त्तिकी लज्जा किई, और अदब उठाया, । तब अरिहंतदेवके-परमरागी, परम भक्त, जो होंगे सोतो, वीतरागदेवकी-मूर्त्तिको, देखतेकि साथ, आनंदितहोके अवस्य ही अदब उठावेगा, और रंगतानमें-मश्रमी हो-जायगा ।। और जिसको महामोहके उदयसे गाढ विश्यात्वकी माप्तिहुईहोंगी सो, और बहुतकालतक संसार परिश्वयण करना रहा होगा सो-निर्ल्ज होकेही वीतरागदेवकी 'मूर्तिकी ' वेअ-दबी करेगा. परंतु भव्यपुरुषतो कभीही-वेअदबी न करेगा. ॥

इंडनो-पृष्ठ. ३९ ओ. ९ सें-हरएकने-मूर्त्तिको देखके, ऐसा-नहिं किया, क्योंकि यहशास्त्राक्त कियानहीहै इत्यादि । भगवंतने उपदेश कियाहोकि-यहकिया इसविधिसे, ऐसे करनी योग्य है इत्यादि ॥

समिक्षा—पाउकवर्ग ? ढूंढनी लिखतीहै कि-हरएकने मृति देखके, ऐसा निंह किया. यहशास्त्रोक्ताक्रिया नहीं है। विचार यह हैकि-जे वीतरागदेवकी-मृत्तिकी स्थापना, हजारो वरससे होतीआई, और सारीपृथ्वीकोभी मंडित कररहीहै, और हजारो सास्त्रोमें लेखभी होच्चकाहै, तोभी ढूंढनी कहतीहीकि-यह शास्त्रोक्त विधि नहीं है. ।। यह कैसा न्याय हैकि-अंधेके आगे हजारो-दीपक, प्रगट करनेपरभी, और ऊलको सूर्यका-प्रकाश, दिखानेपरभी, कहदेवें कि दीपकका, और सूर्यका-प्रकाश तो है ही नहीं. उनको हम कैसें समजावेंगें ?

।। इति मछादिन कुमार ।।

॥ अब बज करणमें कुतर्क ॥

ढूंदनी—पृष्ट. ४० ओ. ९ सें-पद्मपुराण (रामचरित्र ) में-वज्रकरणने-अंगुठीमें 'मूर्ति' कराई, ॥ आगे ओ. १२ सें-यहसब उच्च, नीच, कर्म, मिध्यादि पुण्यपापका, स्वरूप दिखानेको, संबंधमें कथन, आजाता है, यहनहीं जानना कि-सूत्रमें कहें हैं तो-करने योग्य होगया ॥

समीक्षा—दूंढनीका हडतो देखो, कितना जबरजस्त है, कि, जिस बीतराग देवकी-मूर्तिका पुजनसे, श्रावकोंको-पुण्यकी माप्ति होती होवे सोभी, करनके योग्य नहीं । और वज्रकरणको परम

सम्यन्कधारी श्रावक जानके, रामलक्षमण दोनोभाईने पक्षमें होके, जय दिवाया । सो वज्र करणभी-वोतरागदेशकी मूर्जि शिशाय, दू-सरेको नमस्कार करनेवाला नहीथा, उसीही पुण्यके मबलसें, जय भी माप्त हुवा, ढ्ढनी लिखती है कि-करने के योग्य नहीं, हठकी मबलता तो देखों ?

जो कार्य दुखदाई होते, सो कार्य-करने के योग्य नहीं होता है। परंतु जो कार्य इस लोकमें, और परलोकमें, सदा सुखदाता है, सो भी कार्य-करने लायक नहीं ? ऐसा किस गुरुके पास पढ़ी ?

।। इति वज्र करणमें कुतर्कका विचार, ।।

# II अब मूर्त्तिके आगे मुकदमा II

दूंढनी-पृष्ट ४२ ओ ३ से-राजाकी मूर्त्तिको लावें तो, मुक-इमें, नकलें, कौन उस--मूर्त्तिके आगे, पेश करता है. ॥

समीक्षा-पाठक वर्ग ! राजाकी मूर्तिके आगे-मुक्हमें, नकलें, पेश नहीं होतें है, यह-मान, लिया । परंतु दूर देशमें जब राजा चला गया, तब उसके नाम मात्रसेंभी-मुक्हमें, नकलें, पेश न किई जायगी । तो पिछे तीर्थंकरोंके अभावमें-तार्थंकरोंके 'नामसें' यह ढ्ंढको, हे भगवन २ का-नाम, दे दे के, क्यों कुकवा करते हैं ? क्योंकि ढ्ंडनीके मानने मुजब-कुछ सिद्धि तो, होनेवाली है नहीं। यह ढूंढनी-कुतकोंसे थोथी पोथी भरके, अपणी पंडितानीपणा दि-खलाती है, परंतु विचार नहीं करती है कि, ऐसा लिखनेसे मेरी गितभी क्या होगी। ।।

### ।। इति रामार्श मूर्तिके आणे मुकुद्देषे ॥

## ॥ अत्र मित्रकी मूर्चिको देखनेसे भेम ॥

हूंडनी-पृष्ट ४२ ओ १० सें-इमभी मानते है की-मित्रकी मुर्त्तिको देखके-भेग, जागता है, परंतु यह तो मोह कर्मके रंग है।

सपीक्ष:—दूंढनीकी सूढना तो देखो कि, - मित्रको सूर्ति हो दे-खे होतो ' प्रेम ' जानना है. परंतु जे--वीतराम देव, हमाग परम त--रन तारन, संमार समुद्रसं पार उतारन, उनकी--मूर्ति, देखके 'प्रेम' न जामे, तो पिड़े दूर भव्य विना, अथवा अभव्य के बिना, यह छक्षण दूसरेमें कैसें होंगे ? हमभी यही समन ते है कि, जिसको संसार भ्रमण, करनेका रहा होगा, उसकीही बीतरामदेव पर बहुत ' भेष ' न जामेगा. ॥

## ॥ अव मूर्तिको बंदना नही ॥

दूंदनी-पृष्ट ४३ ओ. ९ सें-ऐसेही भगवान्की मूर्त्तिको देखा के, कोई खुश हो जाय तो हो जाय, परंतु नमस्कार, कौन विद्वान् करेगा. और दास्र चावस्रादि, कौन विद्वान् चढावेगा.॥

यथा गीन, " चाल " लूचेकी कूक पांडे सुनता नाही, राग-रंग क्या । आखो सेती देखे नाहीं, नाच तृत्य क्या, ॥ ताक यइया ताक थइया ताक थइया क्या, इकेंद्रि आगे पंचेंद्री नाचे, यह त-मासा क्या, १ । नामिकाके स्वर चाले नाहीं, धूप दीप क्या । सु-खमें जिल्हा हाले नाहीं, भोग पान क्या, ॥ ताक थइया २ । परम त्यागी परम वैरागी, हार श्रृंगार क्या । आगमचारी पवनविहारी, ताले जिंदे क्या, ॥ ताक थइया ३ । साधु श्रावक पूजी नाहीं, देव रीस क्या, । जीत विहारी कुल आचारी, धर्म रीत क्या, ॥ ताक यहया ४ ॥ इति.

समीक्षा-धर्मकी प्राप्तिको प्राप्त होनेवालें जीव, वीतराग भगवान्की मूर्तिको देखके तो, सभी खुन हो जाते हैं, केवल निर्भाग्य
शेखरोंकी हा खुशी होती न हागा। और वंदना, नमस्कारभी, करना
जिवत ही है. क्यों कि जब हम भगवान्का, नामके-वर्ण
पात्रको उचारण करके नमस्कार करते हैं. तो पिछे उनकी-वेराग्य
मुद्रामयी, परम शांत -मूर्तिको, देखके, नमस्कार करनेमें हमको क्या
हरकत आति है ? जो तूं कुतकों से पेट फूगानी है। जिनका-नाम
पात्र, हमारा-वंदनाय है, तो उनकी-मूर्ति, वंदनीय क्यों न होगी ?॥
और जो-फल फलादि चढाते हैं. मो तो उस भगवान् के
नामसें-वंराद करते हैं. ॥ जैसें-आगे राजा लोको, भगवान्का
नाम पात्रको सुणतकी साथ, सुकट विना सर्व अलंकार खेराद कर
देतथे.। तैसें हमभी हमार्रा शक्ति मुजब, प्रथम भेटके अवसरमें,
खेराद करते हैं,। और जिनको-खानेकी ही न होगा, तो वह खेराद भी क्या करेंगा ?

और तूं लिखती है कि-कूक पाडे सुनता नाही रागरंग क्या. इत्यादि. यहभी समज विनाका वकवाद है. । क्योंकि पृष्ट ४८ ओ. ३ सें- तूंडी लिखती है कि-गुणियोंके नाम, गुण सहित छेनेसे ( भजन करनेसे ) महा फल होता है, अर्थात् झानादिक कर्म अय होते है.

और ट्रिक छोकोभी वडा तडकेसें ( पिछली रातसे) उठकर--तवन, सज्जाय, पटकर क्का प डते हैं. तो पिछे कैसे कहती है, कि क्क पाडनेसे सुनसाही नहीं, जो ऐसाही है तो तुम-मौनकर, एक

## जगोपर बैठ क्यों नही रहते हो ?

और भगवानको, एकेंद्रिपणा कैसें कहती है ? तूं कहेगी. हम तो--सूर्त्तिको एकेंद्रि कहते है. ॥ हे सुमितनी ! उसमें एकेंद्रिपणा है कहां, सोतो वीतरागदेवकी -आकृति है ॥ और जो--भूपादिक, करते है सो तो--भक्तिका अंग है. क्योंकि भगवान साक्षात विराजतेये, तबभी भक्तजनो--भूपादिक, करतेही थें । और भोगभी कुछ भगवानको नहीं करते है, सोतो उनके नामपै- खेराद करते हैं । हार श्रृंगारादि करते हैं सोभी, हमारा भावकी--छद्धि के, वास्तेही करते हैं. कुछ भगवानके वास्ते नहीं करते हैं जैसें साक्षात भगवान विन्यतेथे, तबभी--समवसरणकी रचना, और भूमिकी पवित्रता, विन्यतेथे, तस्ते हमाराही कल्याणके वास्ते करते हैं तो पिछे भगवानके वास्ते किया, वैसा क्यों सोर मचाती है ? जो समवसर-णादिक, भगवानके वास्ते होताथा, वैसा कहेंगी तो, तूही कलंकित होगी. कुछ भगवान कलंकित न होंगे.

और साधु श्रावक पूजीनाही, यह जो कहा है सौभी अयोग्य पंगका ही है. क्योंकि साधुको-मूर्जि पूजनेका, अधिकारही नही है. और श्रावको तो-हजारा वरससे पूजते आते हैं. और पूजतेभी हैं. तुप अज्ञोंको दिखे नाही हमभी करे क्या. ॥

इति सूर्तिका-वंदना विचार ॥

!! अब मूर्तिको पूजन विचार ॥
 हंहनी-पृष्ट ४४ ओ. १४ से-इम-मूर्ति, मानते है, परंतु

'मूर्तिका पूजन ' नहीं मानते हैं. वैसा कहकर एक-इष्टांत दिया है कि-

दूंदनीवहुको, सासु-मंदिर, ले चली, उहां शेरको देखके बहु, सासुको समजानेके लिये-गिर पड़ी, और कहने लगी, यह मेरेको-खा लेंगे. सासुने कहा यह तो पत्थरका-आकार है, निह खा सक्ते, आगे वहु-एक गी पास वद्धा है, वैसी पत्थरकी गी देख-दोहने लगी. सासुने कहा, यह दुधकी-आशा पूरण न करेगी. आगे देवकी मृचिको जुक २ सीस निवाती सासु, बहुकोभी कहने लगी, तूं क्यों शीस नही निवाती-तब वहु.

छप्पा. कहकर, सामुको समजाने लगी.

पर्वतसे पाषाण फोडकर—सिला जो लाये, बनी गी, और सिंह, तीसरे हरी प्षराये; गी जो देवे दुध, सिंह जो जडकर मारे, दोनों बातें सत्य होय, तो हरी निस्तारे; तीनोका कारण एक है, फल कार्य कहे दोय; दोनों बातें जूठ है, तो एक सत्य किम होय.

सासु लाजबाव हुई, घरको आई, फिर-मंदिरको न गई.

समिक्षा-शेरकी मृति, उडकर मारती नही है. और गौकी
मृति, न दुध देती है, । तैसें-जिनमितिमा, न तार सकेगी। यह तेरी
बातभी मान छेंवे । तो क्या शेर २ ऐसा-नामका उच्चारण करतेके
साथ-शेर आके, तेरी और तेरे सेवकोकी-मिट्टीतो खराव करता
ही होगा ? और-गौ, गौका, पुकार करनेकेही साथ-दुधका मटका
भी, भरही जाता होगा ? तूं कहेंगी, कि, शेरका-नाम उच्चारण कर-

नेसे तो शेर कभी नही-मारता है, और गौका-नाम उचारण कर-नेसे, नतो-दुधका पटका भरता है । जब तो तुप हूंढको जे भगवा-नका-नाम, ले, लेके, एकार करते हो, सोभी तुमेरा-निरर्थक ही हो जायगा, तब तो तेरा दिया हुवा दृष्टांत तुमको ही-धर्मसें, भ्रष्ट क-रनेवाला होगा ।। हमको तो-नाम, स्थापना, दोनोही कल्याणंकारी है। पाठकवर्ग ! इस ढूंढनीने, मथम एक सबैया छिखा। फिर ता-कथइया ताकथइयासे, नाच कर दिखळाया । अव इस तिसरा दृष्टांत देके, भगवान्का−नाम स्मरण मात्रभी छुडवाके, न जाने उनके भोंटू सेवकोंको-कौनसें खड़ेमें गेरेंगी, ? ॥ और पृष्ट १६२ ओ. ६ से-हूंडक मतपणाको सनातनसे दावा बांधती है, तब तो आज इन जारो वरससे इनके पूर्वजो, मूर्तिपुजकोंके-खंडन करतेही आये होंगे, सो पुस्तके उनके पूर्वजों क्या-मरती बख्त साथ लेके चले गयेथें ? सो उनका कोइभी प्रमाण नहीं देती हुई, आजकालके मूढोंका प-माण देती है ? और साक्षात् पार्वतीरूपका अवतार छेके, क्या तूं-ही दुनीयामें उतर आई है ? जो परमपित्र रूप जिनमूर्तिका-खंड करनेको, इतना धांधल मचाया है. ?

दूंढ़नी-अजी मूर्ति तो इम मानते हैं, परंतु मूर्तिका-पूजन, नहीं मानते हैं।। इम पुछते हैं। कि, मूर्ति है सो-कोइभी जातकी कामना तो पूरी करनेवाछी है नहीं, तो तूं-मानतीही किस वास्ते हैं, ? क्या भोले जीवोंको भरमाती हैं.? जिनमूर्तिके बदल तेरी कुतकों है सो तो तेराही-घात करनेवाली होगी. धर्मात्मा पुरुषोंको तो, जिनमूर्ति-सदाही कल्याणदाता-बनी हुई है, तेरी कुतकोंसे क्या होनेवाला है ?

।। अब नाम भी तुमेरे जैसा नही ।। इंद्रनी-पृष्ट ४७ ओ ७ सें-इम तो-नामभी, तुम्हारीसी सम- जकी तरह—नहीं मानते हैं, क्यों कि हम जानते हैं कि—बिना गुणों के जाने, बिना गुणों के यादमें ब्रहें—नाम छेनेसे, कुछ छाभ नहीं. हम तो गुण सहित—नाम छेते हैं, सो तो—भावमें ही दाखल है.

समिक्षा—हे हुंडनी ! तूं क्या साक्षात्—पर्वत तनयाका, स्वरूप धारण करके आई है ? जो हमारी समज तूंने मालुम हो गई । तूं भगवान्का—नाम, गुणोंको याद करने के वास्ते लेती हैं. तो हम क्या—गालीयां देने के वास्ते, भगवान्का—नाम लेतें है ? वाहरे तेरी चतुराई. ?

॥ जीवर और भेषधारी ॥

ढूंढनी-पृष्ट ४८ ओ ८ से-िकसी जीवरका-नाम-महावीर है, तो तुम उसके पैरोंमे पडते होः!

समीक्षा—हे ढूंढनी! किसने तेरे आगे ऐसा कहा कि,—जीवरका नाम महावीर, सो, सिद्धार्थ राजाका—पुत्र है. क्योंकि—महावीर, यह नाम तो, अनादिका अनेक वीर पुरुषोंमें रखाता आया है. परंतु हमारा जो—महावीर नामका, संकेत है, सो तो—त्रिशला नंदनमें ही होनेसे, हम तो उनोंको ही याद करनेवालें है. जिसने जिस वस्तुमें जिनका संकेत किया है, सो तो उनकाही समजता है. दूसरे के अ-भित्रायमें—तिसरेकी जरूरी ही क्या है?

ढूंढनी-पृष्ट ४९ ओ. १ स्टीसें-भेषधारी, और मूर्तिके, विवा-दमें-कइती है कि, मूर्त्तिमें-ग्रुण अवग्रुण दोनोही नहीं, ताते-बंदना करना कदापि योग्य नहीं.

समीक्षा-हे ढूंढनी ? जो भ्रष्ट थयेलो भेषधारी ते, और जो सर्वगुणसंपन्न वीतरागदेवकी-आकृति ते, क्या एक प्रमाणमें करती है ? इहांपर थोडासा विचार कर कि, जिस तीर्थंकरोके साथ केवल संबंध हुयेंले वर्णका सम्रदायरूप-नाम मात्र हे,सोभी-कल्याणकारी है. और तिनकी आकृतिभी, भव्य पुरुषोंका—भावकी दृद्धि करनेवाछीही है. उनको क्या भेषधारीकी तरें—निषेध करती है. ? क्यों कि परम योगावस्थाकी—मूर्तिको देखके तो, सारी आलमभी खुस हो जायगी। परंतु तेरी जैसी—साध्वी, कोई पुरुष के संगम, चित्र निकाले ली देखे तो, सभीही निर्भेखना करेंगे, तो साक्षात्—श्रष्ट भेषधारीकी अपश्राजना सभी क्योंन करेंगे ? जब श्रष्टकी—मूर्ति होगी, तबही निद्निक होगी ? परंतु सर्वगुणसंपत्र बीतरागदेवकी—मूर्ति, यद्यपि वीतरागके गुणोंसे रहितभी है, तोभी महा पुरुष संबंधी होनेसे, अनादरणीय कभी न होगी. तुम ढूंढको ही—चेलेको शिक्षा देते हो. कि, गुरुके आसन पै—वैटना नही. पर लगाना नही. इत्यादि, ते तीस आसातना सिखाते हो, तो क्या आसनमें—गुरुजी, फस बैंटे है. हे ढूंढनी !तेरेको—लोकव्यवहार मात्रकीभी खबर नही, है तो शाक्ष-का गुज्यको क्या समजेगी. ?

### ॥ अब पार्श्व अवतार ॥

हंदनी-पृष्ट ५० ओ ६ से-तुम्हारा पार्श्व अवतार, ऐसे कहके गालो दे तो द्वेष आवे, कि देखो यह कैसा दुष्ट बुद्धि है.

समीक्षा-जब कोई-पार्श्व अवतार, ऐसे कहकर-गालो देवे, उनकेपर तो ढुंढ़नीको देव आ जावे. और जो लाखो महापुरुषो, भगवंत संबंधी मूर्ति बनायके, उनके आगे भजन बंदगी करते है, उस मूर्तिकी अवज्ञा करनेको-पत्थर आदि कहती है, इनका भग-वान पै भक्तानीपणा तो देखों ? कितना अधिकपणाका है. ?

#### ॥ अब अक्षरोंसे ज्ञान नही ॥

ढूंढनी-पृष्ट ५४ ओ ? से. ॥ जिसने गुरुमुखसे-श्रुतझान नहीं पाया, अर्थात् भगवान्को स्वरूप नहीं सुना, उसे मूर्तिको देखके कभी झान नहीं होगाकि, यह किसकी-मूर्त्ति है. जैसें अन-पद-अक्षर, कभी नहीं वाच सकता, फिर तुम-अक्षराकारको देखके, तथा-मूर्त्तिको देखके, ज्ञान होना किस भूछसे कहते हो, ज्ञान तो झानसे होता है. क्योंकि अङ्गानीको तो पूर्वोक्त-मूर्त्तिसे झान होता नहिं. और ज्ञानीको-मूर्त्तिकी गर्ज नहीं इत्यर्थ:-

समीक्षा-वाहरे ढूंढनी वाह! अक्षरोसे, और मूर्तिसे तो, ज्ञान होता ही नहीं है, यह बात तो तेरी निशानके जंडेपर चढानेवाली ही है। क्योंकि दूंढकों तो-जबसे माताके गर्भमें आये है, तबसे ही-तीन झान लेके आये होंगे, इस वास्त न तो-अक्षरोंकी जरुरी रहती है. और न तो-मूर्तिकी जरुरी रहती है. यह बात तो तेरे पास बैटनेवाले, ही मान लेवेंगे. दूसरे कोइभी मान्य न करेंगे॥ नयोंकि हमको तो-अक्षरीको, मास्तर दिखाके शिखाता है. जद पि-छेसे-त्रांचना, और पढना, आता है । तैसे ही इमारे माता पिता, अथवा गुरुजी, इमको पिछान करा देते है कि-यह बीतरागदेवकी मृतिं है. पिछेसे उनके गुणोकोभी समजाते है. तब ही-हमारी स-मजमें आता है. इस बास्त-अक्षरांकी स्थापना, और हमारे परमो-पकारी वीतरागदेवकी-मूर्त्तिकीभी स्थापना, हमारा तो निस्तारही करनेवाली होती है। और तुम ढूंढकों तो त्रण ज्ञान सहित जन्म लेते होंगे ? इस वास्ते न तो-अक्षरोकी स्थापनाकी, और न तो वीतरागदेवकी-मूर्त्तिकी स्थापनाकी, जरुरी रहती होगी । ? जब वेशाही था तो, पथम पृष्ट. ३६ में-आकार (नकसा) देखनेसें ज्यादा, और जल्दी समज आती है. यह तो हमभी मानते हैं, वेशा क्यों छिखाथा ? कुछ पूर्वोऽपरका विचार तो करणाथा ? हमको तो-नाम, और स्थापना, इन दोनोकीभी जरुरी रहती ही है।।

।। इति अक्षरोंसें ज्ञानका विचारः।।

#### ॥ अब लाई।को घोडा ॥

हूंदनी-पृष्ट ५६ ओ १३ सें-बालकने अज्ञानतासे उसकी (लाठीको ) घोडा कल्प रखा है, तार्त उस कल्पनाको ग्रहके, घोडा कह देते है, परंतु घास दानेका-टोकरा तो नही रख देते है। वैसे भगवानका-आकार, कह देते है, परंतु बंदना, नमस्कार तो नहीं करे। और लड़ पेंडे तो अगाडी नहीं घरें।

समिक्षा-भछा हमनेभी तेरा छिखा हुवा—मान छियाकि, भगवानका आकारको देखके—आकार कह देते हो, परंतु नमस्कार
नहीं करते हो। तो—नाम देके तो—नमस्कार, करतेही होंगे कि नहीं, ?
जो भगवानका—नाम, देके—नमस्कार, करते हो, तव तो घोडाका नाम
देकेभी—घास दानेका टोकरा रख देनेकी—सब क्रिया करनी पडेंगी?
तुम कहोंगे छडु पेंडे तो, भगवानका—नाम देके नही चढाते है ? हम
यह अनुमान करते हैं कि—जिसको खानेको नही मिछता होगा उनको, भगवानके—नामपै, खेराद करनेका कहांसे मिछगा ? इसमें मृढता तो देखों कि, जिस भगवानका—नाम देके, नमस्कार करें, उस
भगवानकी—मूर्ति देखके, नमस्कार करें तो हम डुब जावे यह किस
प्रकारके कर्मका उदय समजना ?

॥ इति लाठीका घोडा ॥

### ॥ अब खांडके खिलोने ॥

ढूंढनी-पृष्ट. ५७ ओ. १३ से-खांडके हाथी, घोडा, खानेसे दोष है ॥ पृष्ट. ५८ में-मिट्टीकी-गी, तोंडनेसें हिंसा लागे. परंतु मि ट्टीकी गौसे-दुध, न मिले, दोष तो हो जाय, परंतु लाभ न होय इत्यादि-पृष्ट. ५९ तक सुधि ॥

समीक्षा-जब कोइ मिटीकी गौ बनाके मारे, उसको तो हिंसा दोषकी पाप्ति होवे । वैसा तो दृंदनी मानती ही है. परंतु मि-द्यीकी गौको पूजे तो-लाभकी पाप्ति न होवे । वैसेही भगवान्की मुर्त्तिसे-प्रार्थना निःफल मानती है। हम पुछते है कि-कोइ पुरुष, है गौ माता ! हे गौ माता ! दुध दे, दुध दे, वैसा पुकार करनेवाळा है उनको-दुध मीलें के नहीं मिले ? तूं कहेंगी के उसकोभी-दुध काहेका मिल्ले ? तब तो तूं, भगवानका-नाम, जपना भी निःफल्रही मानती होगी ? क्योंकि उससें-लाभकी तो प्राप्ति मानती ही नहीं है। तूं कहेंगी के, भगवान्का-नाम देनेसे तो, हमको-लाभ होवें, तब तो गौ माताके-नामसेभी, तुमको-दुधकी माप्ति होनी चाहीये, तूं कहेंगी वैसा कैसे-बने, तो पिछे भगवान्के-नामसेभी, लाभ कैसें होवे. इस वास्ते तेरा मंतव्य मुजब--नतो तुमको भगवान्के--नामसेभी लाभ, और नतो भगवान्की-मूर्तिसेभी लाभ होगा, तो यह तुमको जो मतुष्यजन्म मिला है, सोभी निःफल रूप हो जायगाः और भगवानके साथ द्वेष करनेसे न जाने तुमेरे टूंटकोंको-क्या क्या गति करनी पडेगी ? हमको तो-भगवान्का, नाम देतेभी कल्याणकीं माप्ति होती है. और उनकी-मूर्त्ति देखनेसे, और उनके नामपै-खेरादभी करनेसे परम कल्याणकी प्राप्ति होती है।। और निर्भाग्य शेखरोंकों, भगवान्के--नामसे, और भगवान्की--मृत्तिसेभी, अकल्याणकी प्राप्ति होती होंगी तब इसमें दूसरेभी क्या करेंगे ?

और विशेष यह है कि, नतो हम-दुधके वास्ते, गौका नाम छेते है, और नतो उनकी--मूर्त्तिके पाससेभी, दुधकी माप्ति होनेकी इछा करें. मात्र जिस\* उद्देशसे (अर्थात् जिस-कार्यके वास्ते)

<sup>\*</sup> वीतरागसें मेम, और उनकी भक्तिसे-इमारा अधोर कर्मका नाशके वास्ते ॥

मगवानका-नाम जपते है, तिस उद्देशसेदी--मूर्तिकीभी उपासना करते है. तृं किस वास्ते-कृतकों करके, वीतरागकी--भक्तिसें दूर होती है. ?

दूंदनी-पृष्ट ५९ ओ. ११ सें-कोइ पुरुष-छोइमें, सोनेका भाव करले कि, यह हे तो--लोहेका दाम, परंतु में तो भावोंसे-सोना मानता हुं. इत्यादि

समीक्षा-तूंने जे पृष्ट. ४८ ओ. ८ में-जीवरमें, महाबीर ना-मका निक्षेप करके, पैरामें पडनेका किया है, उस जीवरके भावसे, तूं जो महाबीरका-नाम, जपती होगी, तब तो जरुर तेरा भाव-छो-हेमें सोनेका, रखने जैसा हो जायगा। परंतु हमतो जे परम त्यागी बीतरागदेव हें, उनकाही भाव करके-नामसेभी, और-आकृतिसेभी, जपते हैं, इस वास्ते-सोनेके भावमे ही-सोना समजते हैं। अगर जो तूं वीतरागदेवका भावको-छोहारूप टहराती होवें, तब तो, ते-रेकोही-दुखदाई होगा, हम तेरेको कुछभी नहीं कहते है.-

## ॥ अब पंडितोंसे सुनी हुई पूजा ॥

दूंढ़नी-पृष्ट ६२ ओ ६ सें-और हमने भी वह बहे पंहित, जो विशेषकर-भक्ति अंगको मुख्य रखते हैं, उन्होसें सुना है कि, या- बत् काल-झान नहीं, तावत् काल-मूर्ति पूजन है, और कई जगह लिखाभी-देखनेमें आया है.॥

समीक्षा-पाठक वर्ग ! विचार करो कि, यावत्काल-ज्ञान नहीं तावत्काल-मृतिपूजन है, वैज्ञा ढूंढनी पार्वतीजीने, कई जगइ-ज्ञा-स्निमें लिखा हुवा देखा है, और भक्ति अंगको मुख्य रखनेवाले पंडितोंसेभी--मुना है। इससें यह सिद्ध हुवा कि, तत्वरहित लो-कोकी, मूर्त्तपूजनभी, भगवानकी-भक्ति माप्त करनेको एक परम

साधन है ? वो पिछे जिसको-नीति रिति मात्रकीभी खबर नही है, वैसे-दृंढकोंकी पाससे, यह ढंढनी वीतरागदेवकी-मूर्त्तिकी भक्ति-मात्र छडवाती हुई, और अपना परमपूज्य वीतरामदेवकी-अवज्ञा करानेका प्रयत्न करती हुई, और यह जूटा थोथा पोथाकी रचना करती हुइ, अपर्णीभी क्या गति कर छेवेगी? और उनके सेवकोकोभी∽िकस गतिमें डालेगी ? क्योंकि जिसको परमतत्त्व प्राप्त हो गया है, अथवा परम-ज्ञानकी प्राप्तिमें ही, सर्व संगत्याग करके-लगा हुवा है, वैसा⊸साधुकी पाससे तो, शास्त्रकार भी-पूजन करानेका निषेध ही लिखते हैं, तो फिर किसवास्ते यह थोया पोथामें-कुतर्कोंका जालकी रचनाकरके, अपणा, और अपणे आश्रित हुयेछे भद्रिक सेवकोका-नाश करनेका पयत्न कर रही है ? । क्योंकि जब साधुपदको प्राप्त होके-परमतत्त्वकी प्राप्ति मि-छाछेबेगा, तब सभी क्रियाओं-आपोआप छुट जाती है। उस प्र-रुषको तरे जैसा, मर्चिपर-द्वेषभाव ही, काहेको करणा पडेगा ? अगर जो तूं तेरे मनमें अपणे आप-तत्त्वज्ञानका पुतलापणा मानती होवें, तब तो यह मेरा छोटासा लेख मात्रसे ही विचारकर ?। क्योंकि तेरा छेख यह शास्त्ररूपसे नही है. किंतु तेरे को और तेरे आश्रित सेवकोको-शस्त्र होनेवाला जानकरही, मेरेको कलम चलानी पडी ह. ॥

॥ इति पंडितोंसं-सुनी हुई, मूर्त्तिपूजाका विचार ॥

## ।। अब नमोत्धुणंका पाठ ॥

दूंढनी-पृष्ट. ६५ ओ. १४ से-ओ " नमोसिद्धाणं " पाठ पढना है इससे तो-सर्व सिद्ध पदको नमस्कार है. और जो " न-मोत्थुणंका " पाठ पढना है इससे जो-तीर्थकर, और तीर्थकर पदवी पाकर परोपकार करके-मोक्ष हुचे है, उन्हींको नमस्कार है. इत्यर्थ:-

समीक्षा-हे ढंढनी 'नमोत्युणंका 'पाउसे, वर्तमान तीर्थक-रोंको, और मोक्षमें पाप्त हुये तीर्थंकरोंकोभी, नमस्कार करना तुं मानती है ? परंतु मोक्समें प्राप्त हुयें तीर्थकरो तो, अपरकालकी अवस्थारूपसे 'द्रव्यानिक्षेपका ' विषय है। देखो सत्यार्थ पृष्ट. १६ में-'द्रव्य' संयमादि केवल ज्ञान पर्यंत, गुण सहित शरीर, सो मा-नाथा । और ' द्रव्यनिक्षेप'जो भगवानका-मृतक शरीर सो, तूने नि-रर्थकपणे मानाथा ।। अब इहांपर छिखती है कि, जो 'नमोत्थुणंका' पाठ पढना है इससे. तीर्थंकर, और तीर्थंकर पदवी पाकर परोप-कार करके-मोक्ष हुये हैं, उन्हींको-नमस्कार है। विचारना चाहीये कि, जो तीर्थकरपण २० विहरमान है, उनको तो नमस्कार करना युक्तियुक्त है। जायगा, परंतु जे ऋषभादि तीर्थकरो, हो गये है, उनको नमस्कार, किस ' निक्षेपाको ' मानके करेंगे ?। जो ' द्रव्य निक्षेपाको <sup>?</sup> मानके नमस्कार करें तो, ढूढनीने-मृतक शरीर पिछेसें निरर्थकपणा माना है। और दूसरा निर्लेपभी कोइ घटमान होई सकता नहीं । इस वास्ते 'नमोत्युणंका ' पाठ, और जे छोगस्स के पदमें-" अरिहंत कित्त इस्सं चडवीसंपि केवली '' यह पाठ पढनेका है सोभी-निरर्थक हो जायगा ? इस वास्ते ज्ञास्रकारने-जिस प्रमाणे निक्षेप माना है, उस प्रमाणे निक्षेपका स्वरूपको मानेंगे, तव ही ' अरिइंते कित्त इस्सं ' यह पाठ और ' नमोत्थुणंकामी ' पाठ, सार्थक होगा । परंतु इंढनीजीके मन किरपत-निक्षेपसें नम-स्कारका लाभकी सिद्धि न होगी॥

।। इति नमोत्थुणं पाठका विचार ।।

# मूर्चिमें श्रुति लगानी नहीं।। और सूत्र पाटमें-कुतकों. ( ९१ )

॥ अब मूर्त्तिको, धरके श्रुति छगानी नहि ॥

इंडनी-पृष्ट ६७ ओ ६ से-मूर्तिको धरके उसमें-श्रुति छगानी नहीं चाहीयेः

समीक्षा-पाठक वर्ग ! इस ढूंडनीको, कोई मिथ्यात्वके उदयसे, केवल वीतरागदेवपर ही-परमद्रेष हुवा मालूम होता है ? नहीं तो ध्यानके अनेक आलंबन है. उसमेंभी-नासाग्र दृष्टियुक्त, और प्रवासन साहत, परम योगावस्थाकी सूचक, वीतरागदेवकी-मूर्ति, पथमही ध्यानका आलंबनरूप है. तोभी ढूंडनी-लिखती है के, मूर्तिका घरके-श्वित लगानी नहीं चाहीये, कितना वीतरागदेव उपनेंकों देखनेसे भी-धर्म ध्यानकी माप्ति हुई।और पत्येक बुद्धियोंकों बेलादि देखके, धर्म ध्यानकी माप्ति हुई। यह सब तो ध्यानकी माप्तिके कारण हो जाय मात्र वीतराग देवकी- मूर्तिको देखनेसे ढूंढ-निके ध्यानका नाश हो जाय ? यह तो ढूंडनीको देखने एक है उसमें दूसरे क्या करे !

।। इति मूर्तिमें श्रुति छगानेका विचार ।।

।। अब सूत्रपाठकी--कुतकोंका, विचार करते है ॥

पाठक वर्ग ! दूंढनीने-इहां तक जो जो-कुतकों किईथी, उसका सामान्य मात्र तो-उत्तर छिख दिखाया है, उससे मालूम हो गया होगा कि, ढूंढनी के बचनमें सत्यता कितनी है ? और इसीही मकारसें आगे सूत्रकारोंका छेखपैंभी, जो जूठा आक्षेप किया है, सोभी, स्वजन पुरुष तो समज ही छेंगे. परंतु अजान वर्ग तो शं-

कितही रहेंगें ? वैसा समजकर, उनकी शंका दूर करनेके छिये, सू-त्रपाठका खोटा--आक्षेपों पै, किंचित् मात्र--समीक्षा करके भी दिख-छा देते हैं. इससे यहभी मालूम हो जायगा कि, ढूंढको जैनाभास होके केवल जैनधर्मको कलंकित करणेवालेही है!सुबेषु किमतिविस्तरेण.

# ॥ अब सूत्रोंमें मूर्त्तिपूजा नही ॥

दूंढनी-पृष्ट ६७ ओ ४ सें-सूत्रोंमें तो प्तिपूजा, कहीं नहीं लिखी है, । यदि लिखी है तो हमें भी दिखाओ.

समीक्षा-पाठक वर्ग ! स्वमत, परमतके, हजारो पुस्तकोपर, ' जिन मूर्त्तिका ' अधिकार--छिखा गया है. । और आज हजारो वरसोंसें, वेतांबर, दिगंबर, यह दोनोभी बडी शाखाके, छाखों आदमी, पूजभी रहें है, । और कोई अबजोंके अवजोंका खरचा लगाके, संपादन किई हुई, करोडो 'जिन मूर्तिके 'विद्यमान सहि॰ त, आजतक एकंदरके हिसाबसें-छत्रीशहजार ( ३६००० ) जिन मंदिरोंसे--पृथ्वीभी मंडित हो रही है। और यह ढुंढनीभी पृष्ट ६१ में छिखती है कि–हमनेभी बडे बडे पंडित, जो विशेषकर भक्ति अंगको मुख्य रखते हैं, उन्होंसें-मुना है कि,-यावद् काल ज्ञान नहीं, तावत् काल-पूर्तिपूजन हैं। और कई जगह-लिखाभी देख-नेमें आया है। वेसा मथमही छिखके आई, और इहांपै छिखती है कि-सूत्रोंमें तो मूर्त्तिपूजा कहीं नहीं छिखी हैं, यदि छिखी होवें तो हमेंभी बताओ ।। विचार करो अब इस ढूंढनीको हम क्या दि-खांबें ? क्योंकि जिसके इदयनेत्रोंमें वारंवार छाई-आजाती है, उ-नको दिखेगाभी क्या ? ॥ और जो मूछसूत्रोंमें-जिन प्रतिमा पूज-नके पगटपणे साक्षात् पाठ है, उनकोभी-कुतकों करके विगादनेको, प्रवृत हुई है, तो अब इसको, हम किसतरां समजावेंगे ? हमारी

समीक्षा तो उसके वास्ते होंगी कि, जिसका-भव्यत्व निकट होगा; सोई पुरुष तीर्थकरोंसे-विपरीत वचनपै, विश्वास न करें. और शुद्ध आचारण पै दृढ होवे.

इति सूत्रोंमें 'मृश्विपूजा नहीका विचार ॥

### ।। अब शाश्वती जिन प्रतिमाओंका विचार।।

ढूंढनी-पृष्ट ६९ ओ. ९ से-देव लोकोंमें तो, अक्रुत्रिम अर्थात् शास्त्रती, बिन बनाई मूँ त्त्रेंय, होती है, । और देवताओंका ' मूँ त्यू-जन ' करना-जीत व्यवहार, अर्थात्-व्यवहारिक कर्म होता है, । कुछ सम्यग्दृष्टि, और मिथ्पादृष्टियोंका-नियम नहीं है । कुल रू-ढिवत् । समदृष्टिभी पूजते है, मिथ्यादृष्टिभी पूजते है. ॥

समीक्षा—देवलाकमें जो इंद्रकी पदवीपर होते है सो तो, नियम करके—सम्यग् दृष्टिही होते है, वैसा शास्त्रकारने—नियम दिखाया
है, । और वही इंद्रो, अपणा हित, और कल्याणको समजकर,
शाश्वती जे ' जिन प्रतिमाओ ' ( अर्थात् अरिहंतकी प्रतिमाओ )
है, उनका—पूजन करते है। उसको ढूंढनी—कुल रूढीवत् व्यवहारिक
कर्म कहती है. । भला—दुर्जनास्तुष्यंतु इति न्यायेन, तेरा मान्या हुवा, व्यवहारिकही कर्म, रहने देते है। हम पुलते है कि—करनेके
योग्य व्यवहारिक कर्म, कुल्ल—हित, और कल्याणके वास्ते होंता है या
नहीं ? । तुं कहेगी कि—करनेके योग्य—व्यवहारिक कर्मसे, कुल्ल
हित और कल्याणकी प्राप्ति, नहीं होती है, । वैसा कहेगी, तबतो,
तुं जो मुखप मुहपत्ति बांघके, हाथमें ओघा लेके—फिरती है सो ।
और श्रावकके कूल्यमें—रात्रिभोजन नहीं करना सोभी, व्यवहारिकही

कर्म है, उनकोभी-छुडानेकाही उपदेश करती होगी !। और दो वल्त जो-आवश्यक कियादि, कर्तव्यको तुं करती है, सोभी नित्य कर्तव्य होनेसे-व्यवहारिकही कर्म रहेगा। और श्रावकोकों-जीव-हत्या नहीं करनी, यहभी तो श्रावकोकों कुलका-व्यवहारसेंही चली आती है. यह सब व्यवहारिक कार्यभी करनेके योग्य है, उसको क्या तुं-छुडानेका उपदेश करती है ? जो हमारा प्रम पूज-निक बीतरागदेवकी-मूर्त्तिका पूजनको, व्यवहारिक कर्म कहकर, भक्तजनोको भ्रममे गेरके-छुडानेके वास्ते शोर मचा रही है ?

तृं कहेगी कि-मुख पे मुहपत्तिका-बांधना, और हाथमें ओघा छेके-फिरना, यह तो आत्मिक धर्म है। और रात्रिभोजन श्राव-कोंको-नहीं करना, सोभी आत्मिक ध्रमीही है। वैसा कहेंगी तब तो, तेरा ही वचनसे-तेरेकु ही बाधक होता है. क्योंकि तूंही पृष्ट ६४ ओ. ४ से छिखती है कि-बहुत कहानी क्या, ज्ञानका कारण तो, ज्ञानका अभ्यासही है। इस प्रकारका तेरे लेखसे तो-तत्त्वज्ञानके पिछेसेही-आवि धर्मकी प्राप्ति होनी चाहिये, तो पिछे मुहपत्ति और ओघा ही, तेरेको-आत्मिक धर्म कैसे करादेगा ? यहमी तो तेरा गुडियोंकाही खेळ है ? तूंभी जबतक यह-व्यवहारिकरूप मुह-पत्ति, और ओघा-न छोडेगी तवतक कभीभी-ज्ञानिनी नहीं बनेगी? वैसे औरभी श्रावकोके-करणे योग्य-कर्त्तव्योका, विचारभी समज छेना । परंतु इस बातमें हम तो यह कहते हैं कि∽जबतक रात्रि भोजन त्याग व्यवहार आदि, श्रावक कुलका आचार रहेगा,तबतक यह-जिन मतिमाका-पुजनभी अवश्यही रहेगा ? सोई-हित, और कल्याणकारी है। और तुंभी कहती है कि-समद्देष्टिभी पुजते है, मिथ्या दृष्टिभी पुजते है । हमभी यही कहते है कि-मुहपत्ति, और औचा समद्देष्टिभी-रखते है. मिथ्यादृष्टिभी-रखते है । तुं क- हेगीक सोतो सब समदृष्टिही होते है, ऐसा-कहना, या ऐसा-मान छेना, सब-गछत है ॥ क्योंकि जैन धर्मकी क्रिया करनेवाछेमेंभी--निश्चयसें तो सेंकडोमें दो चार भी समदृष्टि मिछाना कठीन ही है ॥ वैसें श्रावकोंमैभी-रात्रिभोजन त्याग, आ-दि क्रियाओको, समदृष्टिभी करते है, मिथ्या दृष्टिभी करते हैं सो क्या सब छुडाने के योग्य है ? तूं कहेगी कि यह सब-व्यवहारिक क्रि-याओ-छुडाने के योग्य नहीं है. तो पिछे-जिनमतिमाका पूजनको, व्यवहारिकपणेका-आरोप रखके, छुडानेके वास्ते-द्वेषभाव कर रही है. सो तेरी-किस गतिके वास्ते होगा ? इत्यलं. विस्तरेण. ॥

# ॥ अब देवताओंका-नमो त्धुणंका, विचार ॥

दूढनी-पृष्ट ७० ओ, १३ सं-और नमोत्युणं के पाठ विषय-में-तर्क करोंगे तो, उत्तर यह ह कि, पूर्वक भावसे मालुम होता है कि, देवता-परंपरा व्यवहारसे कहते आते हैं।। भद्रवाहु स्वामी जीके पिछे, तथा वारावर्षी कालके पिछे-लिखने लिखानेमें-फरक पड़ा. हो। अतः (इसी कारण) जो हमने अपनी बनाई-ज्ञानदीपि-का नामकी पोभी-संवत् १९४६ की छपी पृष्ट ६८ में-लिखाथा कि, मूर्तिखंडनभी हठ है, (नोट) वह इस भ्रमसे लिखा गयाथा कि-जो शाश्वती मूर्तिये हैं वह २४ धम्मीवतारोंमेंकी हैं, उनका उ-त्थापकरूप-दोष लगनेके कारण, खंडनभी-हठ है, परंतु सोचकर देखा गया तो, पूर्वोक्त कारणसे-वह लेख ठीक नहीं। और प्रमा-णिक जैन सूत्रोंम-मूर्तिका पूजन, धर्म प्रष्टिनमें, अर्थात् श्रावकके सम्यक्त्व व्रतादिक अधिकारमें, कहींभी नहीं चला इत्यर्थः- में-देवताओंका मूर्तिपुजन-व्यवहारिक कर्म, कुछ रूढीवत्, कहकर दिखाया । और फिर कहाकि-सम्यग् दृष्टिभी पूजते है, मिथ्या द-ष्ट्रिभी पूजते है। अब इहां पै-नमोध्युणंका पाट, शास्त्रती निन-मूर्त्तियांके आगे, देवता-परंपरा व्यवहारसे कहते आते है, वैसा छिखके दिखाया । और इस लेखके-निचेका भागमें-जैन सूत्रोंमें मृत्तिका पूजन, धर्म मद्यत्तिमें, अर्थात् श्रावकके-सम्यक्त्व त्रतादिक अधिकारमें, कहींभी नहीं चला ॥ अब विचार यह है कि-समदृष्टि भी पूजते हैं, मिथ्या दृष्टिभी पूजते है। बैसा लेख दूंदनीही-अपणी पोथीमें लिखती है, यहभी तो सूत्रमेंसेही लिखा होगा?। तब कैसें कहती है कि-सम्यक्त्व ब्रतादि अधिकारमें-मूर्त्ति पूजन कहीभी नहीं चला ?। विशेषमें तूं इतनाही मात्र—कह सकेगी कि-व्रताधिः कारमें ' मूर्तिका पूजन ' कही नहीं चला है। परंतु है विमतिनी! सम्यक्त विनाके ट्रंडकोका, जो वत है सोतो, केवल पोकलस्प्रही है, और ब्रतादि मेहलका पायारूप सम्यक्तव है, उनकी दृढ माप्तिका कारण 'जिन मूर्तिका पुजनभी 'है। किस वास्ते विपरीत त-कीं करके भोंदू छोकोंको जिन मार्गसे श्रष्ट कर रही है ? हे ढूंढनी अपणे लेखमें-तृही लिखती है कि-मूर्तिको सम्यग दृष्टिभी पुत्रते है. तो पिछे " नमोत्थुणं अरिइंताणं. " इत्यादि यह उत्तम पाटभी पढनेका, उत्तम व्यवहारसेंही चला आया होगा ? तो यह पर्पराभी उत्तमही होगी ? जैसे श्रावकके कुलमें, रात्रिभोजन त्याग, सामा-यिक, पोसह, करनेका परिपाट है, और दो टंक आवश्यक क्रिया आदिक व्यवहारिक जो जो कर्म है, उनको, जबसे बालक अज्ञान पणेमें होता है, तबसेही उत्तमपणेका व्यवहारिक कर्तव्य जानके, सब प्रवृत्ति करनेको छग जाता है ! तूं कहेगी यह बालक तो सम्य क्त्वधारी है, तो अभी जिसको शरीर ढकनेकी तो खबरभी नही ही, कितने जन पुस्तको

और है लिखती है कि पूर्ति खंडनभी हुँ है, वह इस अ प्रसे-छिखा गयाथा कि, जो शाश्वती मूर्तिय हैं वह २४ धर्मीनत होंग की हैं उनका-उद्यापकरूप, दोष छगनेक बारण-खंडक्सी हुँ है, परंतु सी ब्यूटर देखागया तो, पूर्वोक्त कारणसे, वह लेख शैक नहीं ।

्र पोठकर्ग ! हुँढनी कहती है कि, शास्त्री मितेमा २४ अव-गरोंमें की जानकर खंडन करणा, हठ गीनाथा कितो अब रूप अ- वतारों में की नहीं है-इसका प्रमाण तो कुछ लिखा नहीं हैं ? और चोबीश अवतारोंकी " मूर्ति पूजनका " प्रमाण तो तेरा ही थोथा मोथामें-जुगे जगे पर सिद्ध रूपही पड़ा है। पथम देख-पूछ. १४७ का सूत्र पाठ ।। जिण पंडिमाणं भंते, बंदमाणे, अचमाणे। हेता गोयमा, बंदमाणे, अचमाणे, इत्यादि ।। पृष्ट. १४८ सें तेराही अर्थ देख-हे भगवन जिन पडिमाकी-चंदना करे, पूजा करे, हां गोतम-वांदे, पुजे ॥ यह तेरा ही लेखसे तीनो चोबीसीके-ध्मीव-बारोकी-मूर्तिका पूजन सिद्धरूप, ही है।।

और दूसरा प्रमाण भी देख- पृष्ट. ६१ में-तूंने ही छिखा है . कि--बडे बडे पंडितोंसे सुना है कि--यावत्काल ज्ञान नही तार्वत्-काँछ-मूर्ति पूजन है! और कइ जगह, 'छिखा भी देखनेमें आतो .है भ यह छेख भी तो तेरा हाथसें ही नतूंने छिखा है। केवल तूं विचार मृढ-हो गई है।। और इनके सिवाय १ महा निर्सीय सृ त्रका पाठ । २ उपाञ्चक दशा सूत्रसें-आनंद काम देवादिक महा श्रावकका पाठ । और ३ उवाइ सूत्रसें−अंबड परित्राजकका पाठ ॥ ४ ज्ञाता सूत्रसें-द्रोपदी महा सतीजीका पाठ । और ५ भगवती सूत्रसें 🕶 जंघा चारणादिका पाट ॥ इत्यादि । जगे जगे पर तूंने क्रिखा हुवा, तेरा ही थोथा पोथामें--जिनमृत्तिका अधिकारको, पगटपणे दिखा रहा है परंतु कोइ मिथ्यात्वरूप-कमछाका रोग होनेसें, अब तेरेको-विपरीतरूप ही हो गया है तो अब दोष के कारणंसे कैसे मिट जायगी ? हम अनुमान करते है कि, दृंढनीको उत्तम प्रवृत्ति उठानेका तो भय<del>ा हे</del>श मात्रभी नही है. परंत उसव-रुत श्री आत्मारामजी बाबाका भयसें-वैसा छिखा होगा ? अब बावाजीका भयभी छोडके, अनादि सिद्ध जिनमूर्त्तिका खंडन क-रनेको, पबल पापके उदयसें प्रदृति किई है. परंतु यह विचार न

किया कि, बावाजी तो चला गया है, परंतु बावाजीके मुंडे हुये-बावाजी तो बैठे है. सोभी यह मेरी कागजकी-गुडीयां, कैसें चलने देंगे ?

॥ इति मूर्त्तिपूजन-व्यवहारिक कर्मका, विचार ॥

।। अब पूर्ण भद्रादि यक्षोंका-पूजन विचार ।।

ढूंढनी—पृष्ट ७४ ओ. ८ से-वह जो सूत्रोंमें- पूर्णभद्रादि यक्षों के 'मंदिर' चले है सो, वह यक्षादि—सरागी देव, होते हैं। और विलवाकुल आदिककी-इला भी, रखते हैं। और रागद्वेषके प्रयोगसे—अपनी 'मृतिंकी' पूजाऽपूजा देखके, वर, शराफ, भी देते हैं। ताते हर एक नगरके वहार-इनके 'मंदिर' हमेशांसे—चले आते हैं, सांसारिक स्वार्थ होनेसें। परंतु मुक्तिके साधनमें—मूर्त्तिका पूजन, नहीं चला। यदि जिनमार्गमें—जिनमंदिरका पूजना, सम्यक्त्व धर्मका लक्षण होता तो, सुधर्म स्वामीजी अवस्य मविस्तार मकट सूत्रोंमें, सर्व कथनोंको छोड, मथम इसी कथनको लिखते.

र उच्चाईजीमें--पूर्णमद्र यक्ष के मंदिर, उसकी पूजाका, पु-जाके फलका, धन संपदादिकी प्राप्ति होना, सिवस्तर वर्णन चला है ॥ और अंतगढजीमें--मोगर पाणी यक्षके--मंदिर पूजाका, । हरि-णगमेषी देवकी--मूर्तिका पूजाका । और विपाक सूत्रमें--ऊंबर य-क्षकी--पूर्तिमंदिरका, और उसकी पूजाका फल-पुत्रादिका होना, सिवस्तर वर्णन चला है ॥ यहभी: ढुंढनीकाही लेख, पृष्ट ७३ सें लिखा है ॥ और यह सर्व मूर्तियोंको, और मंदिरोंकोभी, "चैत्य" शब्द करकेहि, प्रायं-सूत्रोंमें लिखा गया है. जैसें कि--पुण्णभद चेइए इत्यादि

समीक्षा--प्रथम इसं दृंदनीने--वैसा छिखाथा की, पथ्थरका-शेर, क्या मार लेता है ? और पथ्थरकी गौ क्या-दुध देती है ? वैसादृष्टांतोसे-मूर्त्तियोंका, सर्वथा प्रकारसें-निःफलपणा, प्रगट कि-याथा । अंब इहां पै " पूर्णभद्र यक्ष " और " मोगर पाणी यक्ष " आदिकी-पन्थरकी मूर्तियांका, पूजन करवानेका कहकर, अपणा सेवकोको, धन, दोलत, पुत्र, राज्य, आदि रिद्धि सिद्धिकी माप्ति करा देती है । मात्र बीतरागदेवकी मूर्त्तिका नजिक, इनके आश्रित जाते होंगे, तबही न जाने-विमार पडजाती होगी ? या **न जा**ने जिनप्रतिमाका पूजन अधिक हो जानेसे, जो पूर्णभद्रादि यक्षहै सोन अपणी पूजा, मानताका-कमीपणा देखके,इस दृंदनीके अंगमे-मवेश किया हो ? और तीर्थकरोंका, और गणधर महाराजाओंका, अना-दर करानेके छीये, यह जिनमृत्तिका निषेधरूप-छेख, इस ढूंढनीकी पास लिखवाया है। ! क्योंकि जो विचार पूर्वक लेख होता तबतो--यह ढूंढनी सामान्यपणेभी-इतना विचार तो, अवश्यही करती कि--जब पूर्णभद्रादि यक्षोंकी-पत्थररूप मूर्त्तियोकी-प्रार्थना, भक्तिसें--पुत्र, धन, दोलत, राज्य रिद्धि आदिक ते यक्षादिक देवताओ, दे देतेथे, वैसा शास्त्र सम्मत है, तब क्या वीतरागदेवकी मूर्तियोंका भक्तिभाव देखके; जो वीतराग देवके भक्त-सम्यन्क धारी देवता-ओहै सो, प्रसन्न हो के-हमारा इस लोकका दुःख, दालिद्रादि। तथा आधि, व्याधिभी, दूर करके अवश्य परलोकमेंभी--सुखकी प्राप्ति करानेके, कारणरूप होते । और परंपरासे अवश्यही-मोक्षकी पाप्तिभी इमको होजाती। क्यौंकि मनुष्यको दुखादिकमेंही-अकर्त्त-व्य करनेपर छक्ष हो जाता है ै उस अकर्त्तव्योकाही-नरकादिक फल भोगने पडते हैं। फिर बहुत कालतक-संसार परिश्रमणभी करना पडता है। जब हमको दुःख, दालिद्र, आधिव्याधि सर्वधा

पकारसे न रहेगी। तब हम∸दान, दया, शील, तप, भाव आदि मेभी-अधिक अधिक प्रदृति करके, हमारा आत्माको-अनंत दुःखकी जालमेंसेभी-छुडानेको समर्थ, हो जायमें । एक तो वीतरागदेवकी भक्तिकाभी-लाभ होजायगा, और इमारा आत्माभी-अनैत दुःखकी जालसे सहज छुट जायगा। इतना सामान्य मात्रभी विचार करके, ढूंढनी∽छेख लिखनेको प्रद्वत्ति करती तब तो, तीर्थंकर गणधर महाराजाओंका, अघोर पातक रूप-अनादर, कभी न करती, वैसा हम अनुमान करते है । परंतु क्या करेंकि--जिसके अंगमें-यक्ष रा-क्षसोका, अथवा मिथ्यात्वरूप भूतका, प्रवेश हो जाता है, तब परा धीनपणे--उस जीवके बशमें, कुछ नही रहता है, तो पिछे विचार ते कहांसे आवे ! क्योंकि जिस-' चैत्य 'शब्द करके-पूर्ण भद्र, मोगरपाणी, यक्षोंके विषयमें-मूर्त्ति मंदिरका अर्थ करती हैं, उसी ' चैत्य ' शब्दका अर्ध-अरिहंतके विषयमें-जब जिस जिस शासमें आता है, तब यह दृंढ पंथिनीढुंढनी प्रत्यक्षपणे लिखा हुवा मंदिर मूर्तिका अर्थको छुपानेके छिपे, अगडंवगडं-छिख मारती है. । इसी बास्ते हम अनुमान करते है कि, 'यक्ष 'या 'मिध्यात्वरूप ' महा भूतका प्रवेश हुये विना, ऐसा-अति विषरीत प्रणेका आचरण,क्यों करती, ? और देखोंकि-एक तो अपणा आत्माको, और अपणे आश्रित सेवकोका-आत्माको, वीतरागदेवकी भक्तिसे-दूर करके, और सेवर्कोंको धनादिककी लालच दिखाके, यक्षादि मिथ्यात्वदेवके वशमे करनेको, यह अघोर दुखका पायारूप-ग्रंथकी,रचनाभी क्यौं करती ? " अहो कर्मणो गहना गतिः " ॥ और यक्षादिकोंकी जो मूर्ति-पत्थररूपकी है, उनकी प्रार्थनासे, धन पुत्रादिककी पाप्ति हो-नेका छिखके, नीचेके भागमे यों छिखती है कि-जिन मंदिरका पूजना, सम्यन्क धर्मका-लक्षण होता तो, सुधर्मस्वामीजी-अवश्य

सविस्तार छिखते। अब इस बिषयमें दूंढनीको इम क्या छिसें-क्योंकि-जिन प्रतिमापूजनका छेख-दिगंबर, श्वतांबरके, छाखो शा-स्नोंमें हो चुका है, और पृथ्वीभी-हजारो वरसोसें, जिन मंदिरोसें-मंडितभी हौ रही है, तोभी यह ढूंढनी-अखीयां भींचके, छिखती है कि, सम्यस्क धर्मका छक्षण होता तो, सुधर्मस्वामीजी अवझ्य छिखते? अब ऐसें निकृष्ट आचरणबालेको, हम किसतरें समजा-नेको सामध्यपणा करेंगे? इत्यलंबिस्तरेण.

॥ अब गणधरोंका लेखमें भी-अधिकताका, विचार ॥

ढूंढनी—पृष्ट. ७५ ओ. ७ सें-हम देखते हैं कि, सूत्रोंमे ठाम २, जिन पदार्थोंसे-हमारा विशेष करके, आत्मीय-स्वार्थभी सिद्ध नहीं होता है, उनका विस्तार—सैंकडे पृष्टोंपर-लिखधरा है— पर्वत, पहाड, बन बागादि ॥ पुनः 'पृष्ट. ७६ से-परंतु-मंदिर मू-चिंका विस्तार, एक भी प्रमाणीक-मूलसूत्रमें, नहीं लिखा.॥

समीक्षा—पाठक वर्ग ! यह ढूंढनी क्या कहती है ! देखों कि-सूचनमात्र सूत्रकों, सूत्रका तो-मान देती है । फिर कहती है कि-आत्मीय स्वार्थभी-सिद्ध नहीं होता है, उनका-विस्तार, सैंकडे पृष्टों पर, गणधर महाराजाओंने लिखधरा है । वैसा कहकर-अपणी पंडितानीपणांके गमंडमें आके-तीर्थकरोंको, तथा गणधर महापुरुषोंकोभी-तिरस्कारकी नजरसे, अपमान करनेको-महत हुई है । वैसी ढूंढनीको-क्या कहेंगे ? क्योंकि मूत्रमें तो एक 'चकार, मात्रभी रखा गया होता है. सोभी अनेक अर्थोंकी सूचनांके लिये ही रखा जाता है वेसे महा गंभीरार्थवाले—जैन सूत्रोंका लेखको, सैंकडे पृष्टोंतक—निरर्थक ठहराती है ? अरे विना गुरुकी ढूंढनी ! गणधर महाराजाओंके लेखका रहस्य, तुजको समजमें आया होता तो—वैसा लिखतीही क्योंकि, हमारा स्वार्थकी सिद्धि

नहीं होती है ? इहांपरही तेरी-पंडितानीपणा, बाचकवर्ग समज लेवेंगे ? इम कुछ विशेष लिखते नहीं है । और जो तृं लिखती है कि-मंदिर मूर्तिका विस्तार एकभी-प्रमाणिक सूत्रमें, नहीं लिखा, सोतो तेराही लेखसें तेरी अज्ञता सिद्ध करके दिखा देवेंगे. ॥

॥ इति सूत्रोंका लेखमेंभी-अधिकताका, विचार ॥

#### ॥ अव बहवे अरिहंत चेइय प्रक्षेपका विचार ॥

ढूंढनी-पृष्ट. ७७ में. " वहवे अरिहंत चेईय. " (यह प्रश्नके उत्तरमें) लिखती है कि, यदि किसी २ प्रतिमें, यह पूर्वीक्त पा-ठभी है, तो वहां ऐसा लिखा है कि--पाठांतरे। अर्थात् कोई आ-चार्य ऐसे कहते है. एसा कहकर-प्रक्षेप, पणाकी सिद्धि कीई है.॥

समीक्षा—हे पंडितानी ! पाठांतरका अर्थ अतूंने मक्षेप रूपसें समजा ? क्योंकि—उवाई जीमे तो मथम—' आयारवंत चेइय ?, इनके बदलेमें यह '' वहवे अरिहंत चेइय २, पाठांतर करके लिखा है. परंतु के बल-पक्षेप रूप नहीं है. और दोनों पाठोंका अर्थभी एकही जमे आके मिलता है. ! मथम पाठका अर्थ यह है कि-आकारवाले अर्थात् सुंदर आकारवाले, वा आकार चित्र देवमंदिशाणि यह अर्थ होता है । और दूसरे पाठसे-बहुत अरिहंत के मंदिशों, वैसा खुला अर्थ होता है । उस पाठको तृं मक्षेप रूप कहती है ? परंतु

<sup>\*</sup> देख तेरी थोथीपोथिमिं-इतारिये (थोडा) पृष्ट ९ में ॥ मांडले (नकसा) पृष्ट ३९ में ॥ न्हु (वेटेकी वहु) ऐसा तूंने जगें २ पर लिखाहै सो पाठ क्या ' प्रक्षेप ' रूप के हैं ? ॥

मसेपपाठ किसको कहते है, और पाठांतर किसको कहते है, यहभी तेरी समजमें कहांसे आवेगा ? केवल मिथ्यात्वके उदयसे पगट-पण-मंदिरोका पाठोंको, उत्थापन करनेके लिये पयत्न करती है ॥ परंतु शोच नहीं करती है कि-इम ढूंढको सनातनपणेका तो दावा करनेको जाते है, और पितमापूजन निषेधका पाठ तो एकभी सुन्त्रसे दिखा—न सकते हैं, और मंदिरोंके जो जो पाठ सूत्रोंमें हैं. और जिस मंदिरोंकी सिद्धि रूप पाठोंके हजारो शास्त्रों तो साक्षीभूत हो चुके हैं. और पृथ्वी माताभी—जिनमंदिरोकों गोदमें विठाके, साक्षी दे रही है. उन पाठोंकी उत्थापना करनेको हम पयत्न करते हैं. सो तो वीतरम देवकी महा आज्ञातना करके अधिकही हमारा आल्माको संसारमें किरानेका पयत्न करते हैं. इतना विचार नहीं करती है. उनको अधिक–हम क्या कहेंगे ?

॥ इति प्रक्षेप पाठका विचार ॥

### ।। अब अंबडजी श्रावक्षके-पाठका विचार !।

ढ्ढनी—एष्ट. ७८। ७९ में-उवाईजीका पाठ-" अम्मड-स्सगा परिव्वायगस्स, गोकप्पई अगाउत्थिएवा, अगाउ-त्थिय देवयागि वा, अगाउत्थिय परिग्गाहियागि वा अ-रिहंते चेइयंवा, वंदित्तएवा, नमंसित्तएवा, जावपज्जुवा-सित्तएवा, गाण्गात्य अरिहंते वा, अरिहंत चेइयागिवा"

।। ढूंढनीकाही अर्थ. लिख दिखाते है--अम्बडनामा परिव्राज-कको (णोकप्पई) नहीं कल्पे. (अणुत्थिएवा) जैन मतके सि-वाय अन्ययुत्थिक शाक्घादि साधु १। (अणः) पूर्वोक्त अन्ययु- तिथकों के माने हुये देव, शिवशंकरादि २। (अण उतिथय परिगादि-हियाणिवा अरिहंतचेइय) अन्य उतिथकों में से किसीने (परिगादि-याणि) प्रहण किया (अरिहंतचेइय) अरिहंतका—सम्यक् क्षान, अर्थात् भेषतो है परिवानक, शाक्यादिका, और सम्यक्त्व व्रत, वा अणु व्रत, महाव्रत रूप, धर्म अंगीकार किया हुआ है जिना शानु-सार ३। इनकी (वंदित्तप्वा) वंदना (स्तुति) करनी (नमांसि-त्तप्वा) नमस्कार करनी, यावत् (पज्जुवासित्तप्वा) पर्श्रुपासना (सेवाभिक्तका करना) नहीं कल्पै ! पृष्ठ ७९ ओ. १४ में लिख-तीहै कि, नया क्या इस पाठका यही अर्थ यथार्थ है.

समीक्षा-पाठकवर्ग ! इस दूंढनीजीका इठ तो देखो कितना है कि-जो इसने अर्थ किया है, सो अर्थ नतो टीकामें है, और नतो टब्बार्थमें-कोइ आचार्यने किया है. ॥ और ( णण्णत्य अरि-हंतेचा, अरिहंत ( चेइयाणियां ) इस सूत्रका अर्थको छोडके, केवल मनोकल्पित अर्थ करके कहती है कि, नया क्या इस पाठका यही अर्थ यथार्थ है। ऐसा कहती हुई को कुछभी विचार माळूम होता है : हे सुमतिनी पगटपणे अनर्थ करनेको, ईश्वरने साक्षात् तेरेकुं भेजी है ? कि, जो आजतक हो गये हुयें भाष्यकार, टीकाकार, टब्बाकार, यह सर्व जैन आचार्योंसे निर्वेक्षहोके, अनर्ध करके क-हती है कि-इस पाठका यही अर्थ यथार्थ है, तेरेको क्या कोईभी पुछने वास्रा न रहा है, कि, हे दूंढनीजी यह अर्थ जो आप करते हो सो किस ममाणिक ग्रंथके आधारसे करतेही ? इनता मात्र भी कोई सुझ, संसार भ्रमनका भयसें, पुछने वाला होता तो, तेरी स्त्री जातीकी क्या ताकातथी जो मन कल्पितपणेसे इतना अनर्थ कर सकती ? परंतु कोई सुब पुछनेवाला ही हमको दिखता नहीं है ।। अब इस पाठका अर्थ सर्व जैन महा पुरुषोंकोसम्मत यथार्थ क्या

है, सो, और इस ढूंढनीका मरोड क्या है सो भी, किंचित् लिख कर दिखावतेहै—यथा पाटार्थ—अंवडपरित्राजकको न कल्पे, अन्यती-धींक (शाक्यादिक साधु) अन्यतं धींके देव (हरिहरादि) अन्यतीधींने प्रहण किये हुये अरिहंतचैत्य (जिनमितमा) को-वंदना, नमस्कार करना, परंतु अरिहंत और अरिहंतकी मितमाकों वंदना नमस्कार करना कल्पे इति पाटार्थ ॥ अव ढुंढनीका मरोड दिखा वते है कि—(अपणडिथ्य परिगाहियाणिवा अरिहंत चेइ्यंवा) इस पाटका अर्थ, अन्यतीथींने ग्रहण किई जिन मितमाका है उसका ढूंढनी अर्थ करती है कि—अन्य यूत्थिकोंमेंसे किसीने ग्रहण किया अरिहंतको सम्यक् ज्ञान, अर्थात् भेषतो है परित्रजाक, शाक्यादिक, और सम्यत्तव त्रतवा अनुत्रत रूप धर्म, अंगीकार किया हुवा है जिनाज्ञानुसार यह अर्थ करके. ! पाटके अंतपदका जो—अरिहंत, और अरिहंतकी मितमाको, वंदन, नमस्कार करना, कल्पे, इस मितजाकरने रूप पदका अर्थको छोडदेके, जिसका कुछ भी संबंधार्थ नहीं, है, वैसा अगढं बगढं लिखके अपणी सिद्धिक—

रनेको. ८० । ८१ । ८२ । ८३ । पृष्ट तक—कुतोकोंंसे फो-कटका पेट फुकाया है। इससें क्या विपरीतपणाकी सिद्धि होयगी! सिद्धि न होगी; परंतु तेरेको, और तेरा वचनको अंगीकार करने वालोंको, वीतराग देवके वचनका भंग रूपसें, संसारका भ्रमण रूप फल्ल्याप्तिकी, सिद्धि हो जावे तो हो जावो ! परन्तु जिनमाति-माका नास्तिक पणाकी सिद्धितो तेरा किया हुवा विपरीतार्थसे कभीभी न होगी।

ढूंढकीनी पृष्ट. ८१ ओ. १४ ( गण्णत्थ अरिहंतेवा अरिहंतचे-इयाणिवा ) पूर्व पक्षमें छिखके-पृष्ट. ८४ के उत्तर पक्षमें अर्थ छि-खती हैं । यथा-( गण्णत्थ ) इतना विशेष, इनके सिवाय और कीसीको नमस्कार नहीं करूंगा, किनके शिवाय (अरिहंतेवा) अरिहंतिको (अरिहंतचइयाणिया) पूर्वोक्त अरिहंत देवजोकी आज्ञानुकूल संयमको पालनेवाले, चैत्यालय, अर्थात् चैत्य नाम ज्ञान, आलय नाम घर, ज्ञानकाघर अर्थात् ज्ञानी, (ज्ञानबान साधु) गणधरादिकों को बंदना करूंगा, अर्थात् देव गुरुको। देव पदमें-अरिहंत, सिद्ध, गुरुपदमें, आचार्य, उपाध्याय, मुनि इत्यर्थः॥

फिर-पृष्ट ८५ ओ ५ से-अब समजनेकी बात है कि-आव-कन, अरिहंत, और अरिहंतकी मूर्तिको, बंदना करनी तो आगार ररकी । और इनके सिवा सबको बंदना करनेका त्याग किया। तो फिर-गणधरादि, आचार्य, उपाध्याय, ग्रुनियोंकों, बंदनाकरनी बंदहुई ॥ क्योंकि देवको तो-बंदना, नमस्कार, हुई, परंतु गुरुको वंदना नमस्कार करनेका त्याग हुआ । क्यों कि-अरिहंत भी देव, और अरिहंत की मूर्ति भी देव, तो गुरुको बंदना किस पाउसे हुई। ताते जो प्रथम हमने अर्थ किया है वही यथार्थ है।

समीक्षा—पाठक वर्ग ! आत्माराम तो विचारा संस्कृत पढा हुआथा ही नहीं. वैसा. पृष्ट २१ में-ढूंढनीने लिखाथा सो क्या सत्य होगा, ? क्योंकि सम्यक्त शह्योद्धारमें—( आरहंतेवा, अ-रिहंत चेइयाणिवा ) इसका अर्थ-अरिहंत, और अरिहंतकी पितमा, इतना किंचित् मात्रही अर्थ दिखाया । और, इस ढूंढनीने तो, ढूंढढूंढ कर अर्थात् मेंसेंभी अर्थात् निकाल निकालाकरके ग्रहार्थको दिखाया, कि-जो जैनमतमें आजतक लाखो आचार्य हो गये उस-मेंसे किसीनेभी नहीपाया । धन्यहे ढूंढनीकी 'धनगरी, माताको कि-जिसने ऐसी पुत्रीको जन्म देदिया। इसीबास्त कहती है, के-अरिहंत, और अरिहंतकी पितमाका—अर्थ करें तो, ग्रहको बंदना नमस्कार, करनेका त्याग हुआ। क्योंकि-अरिहंत भी देव, और

अरिहंतकी-मूर्तिभीदेव, तो गुरुको-वंदना किसपाउसे हुई। ताते हमने-अर्थ किया, वही यथार्थ है। हे सुमातिनी! तूं अपणे सेव-कोंमें-सर्वक्षपणेका, डोलतो दिखाती है, परंतु इतना विचारमी-नही करती है, कि-जब अन्ययूथिक शाक्यादिक-साधुको, वंदना, नमस्कार, करना-नही कर्ले तो, जैन के-साधुको तो, वंदना, नमस्कार, करनेका अर्थापात्तिसे ही-सिद्धरूप, पडाहै. इसवास्ते यह-तेरालेख, सर्व आचार्योसें-निरपेक्ष रूप होनेसें, तेरेकों, और तेरे आश्रितों को-बाधक रूप होगा, परंतु-साधक रूप, न होगा। इत्यलं॥

॥ इति अंबडजी श्रावकके, पाठका विचार ॥

॥ अब आनंद श्रावकजीके सूत्र पाठका विचार ॥

ढ्ढनी-पृष्ट ८७ सें—आनंद श्रावकके विषयका पाठ लिखके. पृष्ट ८९ ओ. ३ से लिखतीहै कि-संवत् ११८६ की लिखी हुई-उपाशक दशासूत्रकी, ताडपत्रकी प्रतिमें ऐसा पाठ सुना है (अण्णडिध्यय परिगाहियाई चेइया ) परंतु (अरिहंत चेइयाई) ऐसे नही है। यह पक्षपातीयों ने-प्रक्षेप, किया है।।

समीक्षा—हे दूंडनी ? यह ११८६ के सालका ताडपत्रका पु-स्तक है, वैसा—सुना है, परंतु तूंने—देखा तो, है नहीं, तो पिछे यह पाठका—फर्क कैसें लिख दिखाया ? तूं कहेगीके—ए. एफ हडौ-ल्फ हरनल साहिषके लेखके अनुमानसें—लिखती हुं। तो भी इस पुस्तकका अनुमान—उस पुस्तकपें, कभी नहीं होसकता है। खेर जो तूं—साहिषके लेखसे भी, विचार करेंगी तो भी—तेरी जूठी क-ल्पनाकी—सिद्धि तो, कभी भी होने वाली नहीं है। क्यों कि, जो तूं (अण्ण डिश्यिय परिगाहियाई, चेइयाई,) इतना पाठ मात्र कोभी मान्यरखेगी, तोभी-आनंद-काम देवादिक महान्-श्रावको होनेसे, प्रत्याख्यानके अवसरमें-न कर्ले अम्ययूथिका, (शाक्यादि साधु) और अन्य यूथिक-देवतानि, (हिर हरादि देवों) अब (अण्ण उत्थि यपरिगाहियाई, चेइयाई,) इसमें-अरिहंत शब्दको, न मानेगी, तोभी-हिर हरादि देवोंका प्रथमही निषेध हो जानेके संबधमें यह चेइयाई पाठसें, अन्ययूथिकोने-ग्रहण किई हुई-जिनप्रतिमाका ही-अर्थ, निकलेगा, और उसको ही-वंदना, नमस्कार, करनेका-नियम् म, ग्रहण किया है।। परंतु तेरा-मनः कल्पित जो, अन्य यूथिकोनेमंसे, किसीने-ग्रहण किया, अरिहंतका-सम्यक् झान, अर्थात् भेषतो है-परित्राजक, शाक्यादिकका,और सम्यक्त्वत्रतवा, अनुत्रतह्तप्थमें अंगीकार किया हुवा है-जिनाझानुसार, यह-वे संबंध, लंबलंबायमान, अगडं बगडं रूप अर्थकी, सिद्धि तो तीनकालमें भी-नहीं होती है।। काहेको फुकटका प्रयास लेके और वीतराग देवकी, आ शातना करके पापका-गठडाको, शिरपर-उठाती है?

॥ इति आनंद श्रावकनीके-सूत्रपाठका विचार ॥

# ॥ अव द्रौपदीके विषयमें- कुतकोंका, विचार ॥

ढूंडनी — पृष्ट ९१ ओ. ९ से—क्या जिनमंदिर के पूजने वालों-के घर--मद, मांसका--आहार, होता है, अपितु नहीं, तो सिद्ध हुवा कि-द्रोपदीने, जिनेश्वर का--मंदिर, नहीं पूजा, ॥

फिर पृष्ट. ९४ ओ. १५ से-बहुधा यह -मुनने, और, देख-नेमें भी -आया है कि, अनुमानसे ७।७०० सैवर्षों, के लिखितकी श्री ज्ञाता धर्मकथा, सूत्रको प्रतीहै, जिसमें--इतनाही पाठहै, यथा-तएणं सा दोवइ रायवर कन्ना, यावत जिनघर मग्रु प-विस इ २ त्ता, जिन पिडमाग्रां-- अच्चग्रं, करे इ २ त्ता ) बस इतनाही पाठहै । और नई प्रतियों में, विशेष करके तुमारे कहे मुजव-पाठहै, ताते सिद्धहोताहै कि-मिलाया गया है. इत्यादि ।।

फिर पृष्ट ९६ ओं. ३ सें-साबूतीयह है कि-प्रमाणिक सूत्रोंमें, तीर्थकर देवकी-मूर्ति प्जाका, पाठ नहीं आया. । द्रौपदीने भी धर्म पक्षमें-मूर्ति नहीं पूजी, ।। दूसरी साबूती-तुह्यारे माने हुये पाठमें-सूरयाभ देवकी-उपमा, दी है, परतु श्राविकाको श्राविकाकी-उ-पमा, नदी. ॥

फिर पृष्ट ९७ ओ. १ से-िकसी आवक, आविकाने-मूर्ति, पूजी होती तो-उपमा, देते॥ जैसें-देवते, पूर्वीक्त जीत व्यवहारसें-मूर्ति, पूजतेहै। ऐसेही-द्रौपदीने, संसार खातेमे-पूजीहोगी॥

े फिर पृष्ट ९८ ओ. ३ सें-यहां संबंध अर्थसे-जिनमतिमाका अर्थ-कामदेवका-मंदिर, मृतिं-संभव, होता है।।

ओ १० से--विवाह केवक्त--बरहेतु, कामदेवकी--मूर्ति, पूजी होगी॥

समीक्षा-हे ढूंढनी ! दौपदीने-मद, मांस-खाया, बैसा कहां-

खिसा है, जो तुं महासतीकों-जूठा कलंक देके, जिन मूर्तिका पूजन-निषेध, करती है ? । क्योंकि-पंजाबखात, वर्जमानमंभी, क्षत्रियोंमें-मांसादिककी, महात्त होतीहै, और स्त्रीयों तो-छूतीभी, नहीहै, उनके घरका आहार तेरेको और दूसरे ढूंडको भी छेनाही पडता है तोपीछे जैनमतको धारणकरके क्यों फिरते हो ? । इस-बातसे-द्रोपदिको कलंकित, न कर सकेगी और, सातसी वर्षके पिटलेकी-ज्ञाताधर्मकथा, लिखी हुईहै, वैसा-सुनकर, देखेविना उस कापाठ-केसे लिखदिखाया ? और सनातन धर्मका दावा करने-वाले-तेरे ढूंडको, ते ज्ञाता सूत्रकापाठ-लिखदिखानेको, कौनसी-निद्रामें पडेथें, जो लिखके-दिखाभी न गये? क्या तृंही उनोंका उद्धार करनेको-जन्मी पडीहै, जो हजारो 'ज्ञाता धर्मकथाके, पु-स्तकोंमें-मचलित पाठको, नया मिलाया गयाहै वैसा कहतीहै, ॥

हे दूंढनी ! ज्ञाताधर्म कथाका पाटतो, यह नया नही मिल्लाया गयाहै, परंतु तुम दूंढकोही-विना गुरुके मुंडेहुये, नदीन रूपसे-पे-दाहोगये हो, सो, थड मूलविना-यद्वातद्वा, वकवाद-करतेहो, परंतु

यह हद उपरांतका तेरा जूट, मूटविना दूसरा कौन मानेगा?।।
और--तूं साबूतीदेती हैिक--सूत्रोंमें, तीर्थंकर देवकी--मूर्तिपूजाका,
पाट नहीं आया, सो तो तुमको, कुछ--दिखताही नहीं तो दूसराकोई क्या करें ? क्याँकि, पुण्यात्मा पुरुषोतो--तुमेरे जैसेंको, दिखानेकेलिये--करोडो, बलकन अब्जो, रूपैयेका--व्ययकरके, सूत्रोंका
पाटकी--साबूनी करनेको, हजारो 'जिनमंदिरोंसे' यह पृथ्वी भी-मंडितकरके, चले गयहै। और धर्मात्मा--पूजतेभीहै। तोपिछे तृंकिस वास्ते पुकार करतीहै कि--द्रौपदीने, धर्मपक्षमें--मूर्ति नहीं पूजी,
तो क्या-अधर्मके वास्ते पृजिथी ह जोतूं ऐसा जूटा अनुमान कर
रही है ?

और दूसरी सावृतीमें-दूंदनी, कहती है । क-सूरवाभ देवने-पुत्राकरी, ऐसें-द्रोपदीने करी, वैसें देवकी- उपमा, दीहै,परंतु आ-विकाको आविकाकी उपमा - नहीं दीई है। हे सुमतिनी ! क्या इ-तनाभी भावार्थ तूं समजी नही ? देख इसका-भावार्थ, यह है कि-तुमेरे जैंसे जो शाश्वती-जिन पतिमाको, मानके-कार्त्रम, अर्थात्-भशाश्वती, जिनमतिमाका छोप करनेका--मयत्न कररहे है, उनका-हृदय नयन, खोलनेकेलिये, यह-सूर्याभ देवकी-उपमा दीई है । जैसें-देवताओं सदाकाल 'शाव्यती जिनमतिमाका ' पूजनसे, अ-पणा भवोभवका-हित, और कल्याणकी-प्राप्ति, करलेते है, तैसे ही--श्रावक श्राविकाओंकोभी--अरिहंतदेवकी-मूर्त्तिका, पूंजन, स-दाकाल करके, भवोभवका--हित, और कल्याणकी प्राप्ति, अवश्य ही करलेनी चाहिये, इस भावको-जनानेके लिये ही, यह सूरयाभ देवताकी-उपमा, दीहै । जैसं--दश्च बैकाछिककी, आद्य गाथामें कः हाहै कि-देवावि तं नमंस्संति जस्स धम्मे सया मणो देवनाभी तिसको-नगस्कार करतेहे, जिसका मन सदा धर्ममें होता है. तो मनुष्य नमस्कार करें उसमें-क्या बढ़ी बात है तैसें द्रौपटी-जीके-पाठमेंभी समजनेका है।। और देवताकी--उपमा, देनेका--दू-सरा प्रयोजन, यहहै कि-जितनी, देवता-भक्ति, करसकते है उ-तनी-मतुष्योंसें माये, नहीं हो सकतीहै, परंतु इस द्रौपदीजीने तो-मनुष्य रूप होके भी-सूरयाभ देवताकीतरां, सविस्तरबडा आडं-बरसे--अरिहंत प्रतिपाकी, पूजा किईहै। इसभावको भी, जनानेके ि छिये, यह सुरयाभ−देवताकी-उपमा, दीइ है. ॥ और जैसी~शा∙ अवी जिन प्रतिपाकी, भक्ति, करनेकी है, तैसी ही-अज्ञाश्वती जिन प्रतिमाकी, भक्ति, करनेकीहै । और यह दोनोंमकारकी-प्र-तिमाका पूजनसे, भावानु सार-एक सरस्वाही, फलकी माप्ति हो-

तीहै। यह भी विशेष प्रकार-बतानेके लिये, यह-उपमा, दीई सिद्ध होतीहै। परंतु वीतरागदेवकी मूर्तिके-निदकोकी, सिद्धिके छिये, यह सूर्याभ देवकी, उपमा नही दिई है। किसवास्ते जूठ की-सि-दि करनेको तरफडती हैं ? ।। और दूंढनी कहतीहै कि - जैसे -देवते, जीतव्यवहारसे-मूर्ति, पूनतेई, ऐसेही द्रोपदीने-संसार खातेमें, पू-जीहोगी । अब इसमें-पुछनेका, इतनाही है कि-शायतीजिन मति-माका पूजन-देवताओंका, जी जीत व्यवहारसे-कहतीहै सी क्या-अधम फलदाताहै कि-कोइ उत्तम फलका-दाताहै ?। तृंकहंगीकि-अधम फलदाताहै, तो पिछे शास्त्रती जिनमतिमाकी-भक्तिके साथ, यह अधमफलदाता-व्यवहारका, संबंध ही क्या ?। और जो यह जीतव्यवद्दार, उत्तम-फलका, दाताहै. तोविछे तुमेरे जैसे-विचार श्रृत्य ते-दूसरे कीन होंगे कि-जो उत्तम आचारसे-श्रष्ट-करनेको, थोयी पोथीयोंको-प्रगट करवार्वे ? और जीतव्यवहार, जीतव्यव-हार, शाश्वती जिनमतिमा-पूजनी, सोतो, जीतव्यवहार, यहजा तेरा बकवादहै, सोभी जिनमतिया पूजनका नास्तिकपणाकी-सिद्धिके वास्ते, कभीभी न होगा, किंतु आस्तिकपणाकीही-सिद्धिका, दा-ताहै ।। और तूं जो-जीतव्यवहार कहकर, उसकी-संसारखाता, कइतीहै सो तुमेरा क्या चिजरूप है ? अ और संसार खाताका, जो तुमेरा-जर्गे जगे वकवाद, सुननेमें आताहै, सो किस माननि-क-सूत्रमं, छिखाहै, जो फुकट छोकोको-भ्रममं, गेर ते हो ?। और ढूंढनी कहतीहै कि -संबंधार्थ सें -काम देवका -मंदिर, मृतिं, सं-भवहोता है, क्योंकि विवाहके वक्त, बरहेतु-काम देवकी-मूर्ति,

<sup>\*</sup> इपारे दूंढकोंमें-संसार खाता, जो-चलपडा है। उनका-किंचित् स्वरूप, अवसार पाके, कोइ अलग भागमें-लिखके, दिखावेंगे ॥

पूजी होगी ! अहो इस दूडनीने दूंढदूंढकर, काम देवकी—मूर्तिका, संवधार्थ तो खूबही निकाला । क्योंकि—द्रौपदीजीका जिनमितमाके पूजनको, शाश्वती जिनमितमाका सिवस्तारसे पूजनकरनेवाला जो सूर्याभदेव है जनकी—भलामण, शास्त्रकारने—दीईहै, इससे, काम देवके—मंदिर, मूर्तिकाही, संबंध, यथार्थ निकलनेवाला होताहोगा ? परंतु वीतराग देवकी—मूर्ति पूजनका, संबंध—योग्य नही होताहोगा ! और नमोत्थुणं, का पाठभी, जो पढाहोगा, सोभी, काम देवकी मूर्तिके—आगेही, पढाहोगा ? क्योंकि, यह दूंढनी जब संसारमें होगी, तब इसीनेभी सब विधि—काम देवकी मूर्तिके आगे, किई होगी ? इसी वास्तेही यह—संबंधार्थ, निकाल कर—दिखाती है ? दूसरे संसारसें अनिभन्न—आचार्योंकी, क्या ताकातहैकि—वैसा गूढ संबंधार्थ—हमको, निकालकर दिखादेवे ! यहतो दूंढनीही दूंढ-कर—निकाल सकतीहै, दूसरा क्यादिखा सकताहै ? ऐसा तदन वि-परीत—लिखने वालोंके साथ, क्या हम ज्यादाबातकरेंगे ? वाचक-वर्ग आपही—समजलेंवेंगे.

॥ इति द्रौपदीके विषयम-कुतकाँका विचार ॥

### ॥ अब चैत्यका अर्थ-प्रतिमा, नहिका विचार ॥

दूंढनी-पृष्ट. १०० ओ. १ से-चैत्य चैत्यानि (चइयाणि) शब्दका अर्थ ज्ञानवान्, यति, आदि-सिद्ध, होता है, मूर्ति (मर्निमा) नहीं ॥ ओ. १० सें-यदि कहीं-टीका, टब्बाकारोनें, चेइय शब्दका-अर्थ-प्रतिमा, लिखा भी है, तो, मूर्ति पूजक-पूर्वाचारोंने, पूर्वोक्त पक्षपातसे-लिखा है ॥

. समीक्षा—हे सुमातेनी ! इतना–जूट लिखतें तेरेको कुछ भी− शंका नहीं होतीहै ! क्योंकि नीतिंमे भी कहा है कि-"श्रादावऽस-त्यवचनं पश्चाउजाता हि कुस्त्रियः अर्थ-नीचह्वीयों होती है सो मथमसेही-असत्य बचनकी-जन्म देके, पिछेसेही आप-जन्म छे-तीयां है, इस नीतिका वचनको-सार्थक कियाहो, वैसा-सिद्धहाता है, नही तो इतना-जूट, क्यों छिखती ? । तृं 'चेइय' शब्दका अर्थ, ज्ञान, ज्ञानवान, यति, आदिविना-मंदिर, मृत्तिका, नही होता वैसा जो-छिखती है। तो क्या-उवाई सूत्रमें-चंपानगरीका जे वर्णन है, उनकी-आधर्मे ही-''पुण्णभद चें{ए हें।ध्या, " वैसा कहकर-सिव-स्तर पणासें 'चेइए' शब्दसे मंदिर, मूर्तिका-वर्णन किया है। सो क्या तुंने दिखा नही ? और--पृष्ट ७७ में--बहुवे अरिहंत चे-इय, ऐसा-उवाइ सूत्रका, पाठसें-जो तुने-चेइय, शब्दका अर्थ-मंदिर, मूर्तिका, करके, पार्ठांतरके बदलेमें-प्रक्षेप रूप, वहरानेका:-प्रयत्न, कियाथा, सो क्या-भूछ गई? इसका विचार-देख-इस ग्रं-थका पृष्ट. १०३ में।। और पृष्ट १४३ में-चैत्यस्थापना करवाने-लगजायमें, द्रव्य ग्रहणहार मुनि-हो जायमें॥ ऐसा लिखके " चैत्य स्थापना'' सें -मंदिर, मूर्तिकी, स्थापना दिखानेके वखत चैत्प श-

न्दका अर्थ-मंदिर,मृत्ति,रूप-तेरा लक्षमें क्या नही आया? जो चेइय श्चन्दका अर्थ-ज्ञान, और ज्ञानवान, यातिका कहकर-मंदिर, मूर्ति-का अर्थको निषेध करती है?। और झाता, उपाशकदशा, विपाक सुत्रोमें भी--( पुण्णभइचेइए ) के पाठसे--मंदिर, मृतिका अर्थको ही जनता है, ॥ और तूं भी पृष्ट. ७३ में-पूर्णभद्र यक्षका---मं-दिर, मूर्तिका अर्थपणे, लिखकेही आई है। तो पीछे तेरा-जूडा बकवाद, मूढविना-दूसरा कौन ग्रुनेगा? और ढूंढनी कहती है कि-यदि कही, टीका, टब्बा कारोने-चेइय, शब्दका अर्थ-प्रतिमा, लिखा भी है, तो पूर्वाचायाँने-पक्षपातसं, लिखा है।। हे समितिनी ! तुं तेरा दृंढकपणाको-सनातनपणेका तो दावाकरनेको जाती है, सो क्या आजतक तेरे ढूंढकोपेंसे, कोइ भी ढूंढक-टीका, अथवा टब्बार्थ, करनेको-जीवता, न रहाथा ंजो तेरेंको उनका-एक भी प्रमाण, हाथमें न आया ?। जिस आचार्योंका-टीका, टब्बार्थ, बांचके-गूजारा चलाती है. उनकोही निंदतीहै ? तुमेरे जैसे मंद चुद्धिवाले कौन होंगे कि-जिसडाळपर वैठना, उसीकोही-काटना, और जिसपात्रमें-जिमना ( अर्थात् खाना ) उसी पात्रमें-मूतना, अब इससे अधिक मंद बुद्धिवाले दूसरे कहांसे मिलेंगे ? इस बास्ते जो-टीकाकरोने-अर्थ, किया है, सोई प्रमाणक्य सिद्ध है। परंतु तेरी स्त्री जातिका तुछपणेका किया हुवा अर्थ तो, कोइ मृढ होगा सोइ मानेगा, परंतु सुज्ञ पुरुषो तो अवश्यही विचारकरेंगे और जो मृद्धपणेके दिनथे सो तो-चलेगये, अवतो सुज्ञ पुरुषोंकाही समय-मचलित है, काहेंकु फुकट-फजेता, कराती है ?

॥ इति चैत्यका अर्थ-प्रतिमा नहीका विचार ॥

### ॥ अब नंदी शादीपे-जंघाचार, गयेका, विचार ॥

दृंदनी—पृष्ट. १०२ ओ. २ सं-ठाणांगजी-सूत्रमं तथा जीवा-भिगम-सूत्रमं-नंदिश्वर द्वीपका, तथा पर्वतोंकी रचनाका, विशेष वर्णन-भगवंतने, किया है, और यहां-शाश्वती मूर्त्ति, मंदिरोंका-कथन भी है, परंतु वहां मूर्तिको-पडिमा नामसे ही, छिखा है इत्यादि॥

ओ. ८ सें. और भगवतीजीमें-जंघा चारणके, अधिकारमें-चेइयाइं चंद्द ऐसा-पाठ छिला है। इससे निश्रय हुआ कि-जंघा चारणने-मूर्ति, नहीं पूजी, अर्थात् -बंदना, नमस्कार, नहीकरी यदि करीहोती तो एसा पाठहोता कि-जिनपाडिमात्रो, वंदइ न-मंस्सइता, सिद्ध हुवा कि-भगवंतके झानकी, स्तुतिकरी। अर्थात् धन्य है केवछ झानकी शक्ति, जिसमें-सर्व पदार्थ, मस्यक्ष है।। यथा सूत्रं पृष्ट, १०३ से.

जंघाचारस्तां भंते-तिरियं, केवइए गइ विसए, पण्णाता, गोयमा तेणं इतो-एगेणं उप्पाएणं, रुमग-वरे दीवे-समोसरणं, करेइ, करेइत्ता, तहं-चेइयाइं, वंदइ, वंदइत्ता, ततो पिंडिनियत माणेवि-एगेणंउप्पाएणं, नंदीसरे दीवे-समोसरणं करेइ, तहं-चेइयाइं, वंदइ, वंदइत्ता, इह मागऊइ, इह चेइयाइं, वंदइ, इत्यादि॥

दूंदनीकाअर्थ — भगवन् जंघाचारण मुनिका—ितरछी गतिका विषय, कितना है, हे गौतम--एक पहिली छालमें--रुचकवर दीपपर विश्राम करता है, तहां- (चेइय बंदइ) अर्थात् पूर्वोक्त झानकी स्तुतिकरे अथवा इरिया वहीका--ध्यान करनेका अर्थ भी, संभव होताहै, वर्ष कि 'लोगस्स उज्जो यगरे ' कहा जाता है, उसमें--चौविस तीर्थकर, और केवलीयोंकी--स्तुति, होती है। फिर दूसरी छाल्नें--नंदीश्वर द्वीपमें, समवसरणकरे, तहां पूर्वोक्त--चैत्यवंदन, करे। फिर रहनेके--स्थान आवे, यहां पूर्वोक्त-ज्ञान स्तुति, अथवा-इरिवही, चौवीस तथा, करे॥

पृष्ट १०४ ओ १५ से एकवात औरभी समजनेकी है. ॥
पृष्ट १०५ ओ २ से चेइयाइं—वंदइ, नमंसइं ऐसापाठ-नहीं
आया ॥ ओ ६ सें-केवल-स्तुति, की गई है, नमस्कार-किसीको,
नहींकरी ॥ पृष्ट १०६ ओ ३ से-घातु पाठमें लिखाहै—विदि
ग्रिभिवादन स्तुत्योः अर्थात् "घदि" घातु, अभिवादन-स्तुतिकरनेके अर्थमें है ॥

समीक्षा—पाठकवर्ग ? देखियं दूंदनीजीका दूंदकपणा, छिखती हे कि, -ठाणांगजी सूत्रमें, और जीवाभिगम सूत्रमें, -नंदीश्वर द्वीपका, तथा पर्वतों की रचनाका, औरवहां-शाश्वती "मूर्ति मंदिरांका" कथनतो आताह ॥ वैसा कहकरभी, जंत्राचारणके पाठमें-अपणी चातुरी-मगठ करतीहै, और कहतीहै, कि-जंघाचारण-रुचक वर्द्वीपमें, पहिलीही छालमें जातेहै, परंतु उहां रहे हुयें-शाश्वतें मंदिर, मूतिको-वंदना, नमस्कार, नहीं करतेहै । और जो-वैत्यवंदना, कहीहै, सोतो वहां ज्ञानकी, स्तुतिकरी, अर्थात् धन्यहै केवल ज्ञानकी शक्ति-जिसमें सर्व पदार्थ मत्यक्षहै, अथवा इरियावहीका, ध्यान करनेका-अर्थभी, संभव होताहै, उसमें लोगस्स उज्जोयगरे कहा जाताहै. । हे दूंदपंथिनी ! चैत्य वंदनका अर्थ क्षानकी स्तुती होती है वैशा कौनसें सिद्धांतसें, और कोनसें गुरुके पाससे-तृने पढा ? और उहां नंदीश्वरादिक द्वीपोंमें कौनसा केवल क्षानका देर-कर

रखाथा, ? जो तूं कहती है कि,-ज्ञानकी स्तुति, करी, और इरि-वहीका ध्यानका नाय-चैत्य वंदन है ? और जो छोगस्स उज्जोय गरे का-ध्यानका नाम-चैत्य वंदन, कहती है सोभी तेरी समज विना काही है- नतो तुं पूजाका अर्थको समजतीहै, नतो-बंदनाका अर्थको समजतीहै, केवल योथापोथा की रचना करके, अज्ञानांधो कों-धर्मसे भ्रष्ट करती है. । नतो जंघाचारण मुनिन-पूजा किईहै । और न शास्त्रकारने भी-दिखाई है, । किसवास्ते पूजापूजाका पुका र करती है ? क्योंकि जिस मुनिको जंघाचारण की लब्धि होतीहै, सोही मुनि-नंदीलरादिक द्वीपोंमें, रही हुई-शालती प्रतिमाओकी, यात्रा करनेको, अपणी-लब्धिका, उपयोग करते है। इसीवास्तेही यहत्राख सम्मत पाठ है। इसका छोपतो तेरे बावेकेभी वावेसे-न-हीहो सकता है, किसवास्त महापुरुषंकि-वचनोका अनाद्र करके, अपणा अत्याको भवश्रमणमें जंपापात कराती है ! और--के-वल शानकी, जी-स्तृति करनी दिखाती है, सोतो एकवचन रूपसे है। और--चेइयाई, यहपाउ है सोतो--बहुबचन रूपहै। नतो तेरेको - एकवचनकी, खबर है, और नतो-वहुवचनकी खबर है, केवल वे भाग बनी हुइ, जुटाही पुकार करती है, इससें क्या--तेरी हितपणा की सिद्धि, हो जानेवासी है ।। और उन मुनियोंने रुचकवर द्वीपमें नंदी खर द्वीपमें -जानेका जो उपयोग किया है -सो भी वहां के, शाश्वतें - मंदिर मूर्तियोंकी, यात्रा करनेके लियेही, अपणी जं-घाचारणपणेकी छान्धिका उपयोग किया है। परंतु वहां-केवछ क्षानका, देर को-वंदना, करनेके वास्ते नहीं गये है।। और इहां-पर भी अर्थात्-भरतादिक क्षेत्रमें, जो अपणी जंघाचारणपणेकी लब्धिसे--फिरते है, सोभी--जोजो महान् महान् तीर्थोंमें--वीतराग देवकी--अशाध्वती मूर्तियां, स्थापित किइ गई है, उनकी--यात्रा कर-

नैको ही -फिरते है ॥ परंतु तेरा मान्य किया हुवा-ज्ञानका देरकी, वंदना करनेको, नही-फिरते हैं, ॥ और ढूंढनी कहती है कि--चेइयाइं वंदइ नमंसइ ऐसा पाठ नही अत्या, सो केवल-स्तृति कीगई है, नमस्कार किसीको-नहीं करी, ॥ बैसा छिखकर, धातुका अर्थ, दिखातीहै, कि-वदि अभि वादन स्तुत्योः अर्थात् 'वदि' धातु, अभिवादन-स्तुति करनेके अर्थमें है. । हे पंडिते ! तुने क्या ' वदि' धातुका अर्थ-एक स्तुति करने मात्रका ही दिखा? तो क्या अभिचादन, और स्तुति, यह-दोनो अर्थ, द्विवचनसे, दिखाइ न दिया ? जो स्तुतिमात्र-एकही अर्थ, करती है ? । देख आभिवादन शब्दका-अर्थ, शब्दस्तोम महानिधि कोशमें-अभिवादनं, स्वनामोचार पूर्वकं-नमने, अर्थात् नमन अर्थमें, अभिवादन शब्द होता है। इस वास्ते वदि घातुका प्रयोग करनेसे-वंदनाकाभी, और स्तुति करने कार्भी-यहहोनो अर्थकाही, समावेश किया गया है, किस वास्ते-स्तुति मात्र अर्थका जूटा पुकार करती है ?।। पाठक वर्ग ! इहां समजनेका यह है कि,-पथम अंबड परिवाजकके विषयमें-मारिहंत चेइयाइं, इसका अर्थ-इस ढूंढनीजीने-अरिहंतका सम्यक् ज्ञान, अर्थात् भेष तो हे परित्राजक, शाक्यादिकां,। और सम्यक्त्व व्रत, । वा अणुत्रत, । महात्रतरूप धर्म । अंगीकार किया हुआ जिनाइ।तुसार कियाया, । और-गागाध्य अरिहंतेवा अरिहंत चेइया शिवा इद्दांपर, अरिहंतजीको, और-अरिहंत देवजीकी आहानुकुल-संयमका पालनेवाले-चैलालय, अर्थात्-चैल्यनाम हान, आलय नाम घर, ज्ञानकाघर । वैसा अर्थ कियाया, । सो यह-वे संबंधार्थ तो इस दूंदनीको मिलगया ॥ और द्रौपदीजीके विषये-कुतकी पैभी कुतकों करके मगटरूप-जिनमतिमाका, अर्थको छोड

देके, और विवाहार्थका-संबंध जोड़के, कागदेवके मंदिरका अर्थ-बरनेका प्रयत्न किया। अब जंपाचारण मुनि-जो अपणी लिब्धके प्रयोगसे-कचकवर द्वीपमें, और नंदीश्वर द्वीपमें-कि जिहां शाश्वते मंदिरोंमें शाश्वती जिनमतिमाओको, वंदनाकरनेको जाते है, उसका खास जो संबंधार्थ है, उनको छोडके, इनके बावेने रखा हुआ झानका-देरको, बतलाती है ?। अब ऐसी यह-हठ हट टूंढपंथिनी ढूंढनीको, क्या उपमा देंगे ? क्यों कि जो कोइ आप नष्टरूप होके दूसरोंको भी-नाश करनेका प्रयत्न करें, उसकों क्या कहेंगे ?॥

॥ इति नंदीश्वर द्वीपमें जंघाचारण गयेका विचार ॥

### ।। अब चमरंद्रके-पाठका विचार ॥

दूंडनी—पृष्ट. १०६ ओ. १० से-चमर नामा-असुरेंद्र, जो-प्रथम स्वर्गमे, गया है।। पृष्ट १०८ ओ. १० से-तहां सकेंद्रने-वि-चार किया कि। यह-चमरेंद्र, ऊर्ध लोकमे आनेकी शक्ति तो, र-खता नहीं है, पंरंतु-२ मांहला किसी एकका-शरणा लेके आसक्ता है।।

पृष्ठ ६०९ यथा सूत्रं---णणत्थ अरिहंतेवा १ । अरिहंत चे-इयाणिवा २। अणगरिवा भाविषणाणो णीसाए उद्दं उपयांति ३।।

दूंढनीका अर्थ---३४ अतिशय, ३५ वाणी संयुक्त-अरिहंत १। अरिहंत चैत्यानि-अर्थात् चैत्यपद-अरिहंत छत्यब यति पद्में, क्योंकि अरिहंत देवको जबतक-केयल ज्ञान, नहीं होय, तबतक-पंचमपद्मे, होते है, जब केवल ज्ञान होवे तथ-अरिहंत पद्में होते है. २।

सामान्यसायु-भावितात्मा ३ । इनतीनॉर्पेसे किसीका शरण

लेके आवे ॥ पृष्ट. ११० ओ. ७ सं-आरिइंत-चैरैयपद । किसपाठसे निकाला है १ इ.के उत्तरमें लिखती है कि-जिसपाठसे तुम मूर्ति प्जकोंने-देवयं चेइयं, का अर्थ-पतिमादत् ऐसे निकाला है. ॥

पृष्ट. ११२ ओ. १२-वंदना तो करे प्रत्यक्ष-अश्हिंतको, और कहेकि-पतिमाकी तरह, तो अरिहंतजीसे मतिमा-जड, अछीरही।॥ समीक्षा-अब इहांपर-सर्व महाप्रक्षोंसे, निरपेक्ष होके ढूंढनी है सो उघडपर्णे घीठाईपणाको-पकट करतीहै ॥ देखोकि-म्नारि-हंत चेइयािंग, इस पदका अर्थ-अंबड परित्राजकके विषयमें सम्यक् ज्ञान, अर्थात् भेषतो है परिवाजक, शाक्यादिका । और सम्यत्क वत । वा अणुवत । महाव्रतक्ष्पधर्म । आदि कराथा ।। और, इसी पदका अर्थ-जंघाचारण मुनिके विषयमें-भगवानुका क्षानकी-स्तुति, दिखाईथी कि-धन्य है केवल ज्ञानकी शक्ति, जिसमें सर्व पदार्थ पत्यक्ष है ॥ और इस-चमरेंद्रके विषयमें-उसी चैत्य शब्दका अर्थ-चैत्यपद, करके-दिखाती है, अर्थात्-अरिहंत छबस्थ यितपदमें, करके दिखातिहै ॥ फिर प्रश्न उठाया है कि-चैत्यपद, यह किसपाउसे निकाला है, तब धि आईपणा दिखाके कहती है कि-जिस पाउमेंसे तुम मूर्तिंपूजकोने-देवयं चेइयं, का अर्थ-प-तिमावत् ॥ ऐसे निकाला है ॥ इसमें विचार करनेका यह है कि,जो अरिहंत चेइयागिं, शब्द इ सो, सर्वजगें पर-अरिहंतकी-प्रति-माओका, अर्थको-पगटवणे दिखारहा है, उसपदका अर्थ एकजगें ता-परिवानक । दूसरीजेंगे—केवल ज्ञान । और, तीसरीजेंगे-अ-िहंत-छमस्थ-यातिपद् । आदि भिन्न २ पणे-संबंध विनाका अ-र्थको पगट करती है. । जैसें कोई पुरुष, एकजगीं पर भूछ जाता

है, तव जगों जगों पर, गोतेंही खाता है. ॥ कहवतभी है कि-ता-

लोंसे चुकी डुमनी गावे आल पाताल, तैसे ही यह ढूंढनीभी जैसा मनमें आता है तैसे ही वक्ताद-करदिस्ताती है। और अपणा ढूंढक पंथको-सनातनपणेका, दाबाभी करनेको जाती है, परंतु एकभी जैन सिद्धांतका प्रमाणतो दिखाती ही नहीं है। केवल टीका-कार-महापुरुषोंको-निंदती हुई, सर्व पंडितोंमें अपणी ही पंडिताइपणेका-प्रमाणको, प्रगट करती है॥ परंतु इतना विचार भी-नहीं करती है, कि-टीका, टब्बाकार, मश्चपुरुषों ते कौन, और हुं ढूंढनी स्त्रीजाती मात्र ते कौन? परंतु हुछ हृदय बालोंको विचार-होता नहीं है।।

और-देवयं चेड्यं, पदका अर्थ-मितमाकी तरहका जो सम्यस्क श्रह्मयोद्दारमें किया है सो-यथार्थही किया गया है, क्यों कि
' जिनप्रतिमा ' है सो-जिनश्वर देवके—सहश्रही, सिद्धांतकारोने
-मानी है. । और जिन मितमाहै सो-तीनोही लोकमें बिराजमानहै
॥ देख तेराही थोथाका, पृष्ट १०२ में-ठाणांग सूत्रमें, तथा जीवा
भिगम सूत्रमें-नंदिश्वर द्वीपका, तथा-पर्वतोकी रचनाका, विशेष
वर्णन-भगवंतने, किया है । और वहां शाश्वती-जिन मूर्ति मंदिरींका, कथन भी है ॥ तुं कहेगी कि-यह शाश्वती जिन मितमाओ
तो जैन सिद्धांतोंमें है, और हम मानते भी है, परंतु-अशाश्वती मतिमाओ, सिद्धांतोंमें-नहीं है, यह भी तुमेरा कहना-विचार रहितपणेकाही है,

देख तेरीही पोथीका पृष्ट. १४७ में-िक-जोतेरे ढ्ंढकीने अंगी-कार कीया हुवा-नंदीसूत्रहै, उसी नंदीसूत्रमें, वर्तमान कालके कि तनेक-सूत्रोंकी, नोंध दीई है, उसीही नोंधकी गीनतीमें-आया हुआ, जो-विवाह चूलीया, सूत्रका तूं ने-पाठ, लिखा है सोई लिख दिखाताहुं-तथथा। कइ विहाणं भंते मनुस्स लोए-पिडमा, पण्णात्ता, गोयमा श्रणेग विहा पण्णात्ता-उसभादिय वद्धमाण प-रियंते, श्रतीत, श्रनागए, चोवीसंगाणं तिष्ययर पिडमा, इत्यादि ॥ पुन:-जिन पिडमाणं भंते-वंदमाणे, श्रञ्च-माणे, । हंता गोयमा-वंदमाणे, श्रचमाणे. ॥

पृष्ट. १४८ में, तेराही लिखा हुवा अर्थ देख-हे भगवान् मतु-ध्य लोकमें, कितने मकारकी मितमा ( मूर्ति ) कही, गौतम अनेक भकारकी कहीहैं। ऋषभादि महाबीर ( वर्द्धमान ) पर्यंत २४ ति-र्थकरोंकी । अतीत, अनागत-चौवीस तीर्थकरोंकी पिंडमा, इत्यादि ॥ हे भगवान् जिन पिंडमाकी, बंदना-करे, पूजाकरे, हां गौतम-चंदे, पूजे. ॥

यह तेराही छेखसे,-शाश्त्रती, तैसेही अशाश्त्रती, ऐसें दोनोही
प्रकारकी 'जिन प्रतिमात्रीको, मूल-सिद्धांतोंका-पाठही, अना
दि कालकी सिद्धिको दिखा रहा है, ॥ और जैन धर्मानुरागी है
सो-अपणी अपणी योग्यता प्रमाणे-बंदन, पूजन भी, करतेही चले
आते है,। और ते अनादि कालकी-जिन प्रतिमात्रो, जिनेश्वर
देवकेही सहश होनेसें, वर्तमान कालके तीर्धकरको-बंदन करनेवाले
भक्तजनो है सो, होगये हुयं, और होनेवालें, सर्व तीर्धकरोंकी प्रति
माओंका, और-देवलोकादिकमें रही हुई-शाश्वती जिनप्रतिमाओंका
आदर, सत्कार-पदिशत करनेके, बास्तेही-देवयंचेइयं, का पाठको
-पठन करतेहुये, विद्यमान तीर्धकरोंको बंदन करते है, नहीके मू
होंकीतरं-पूढनाको, भगट करते हैं.। इसवास्ते टीका, टब्बाकरोंने,
जो-अर्थ किया है सोई-यथार्थ है.। और अलंकारके ग्रंथोंके प्रमा

णसे, 'इवपद ' गिंसत होनेसे, यह अध-टीकी, और टब्बाकार, महापुरुषोंने, गुरु परंपरासे-चला आया हुवा, लिखा है। सोइ अध-सम्यक्त सहपोद्धारमें लिखा है। परंतु तुमेरी तर्रा-स्वकिपत अर्थ, नहीं लिखा है, जोतूं दृषितकर सकेगी ? किस वास्ते वीतराग देवकी आज्ञातना करके-मंसार भ्रमनका बोजा-उठाती हुई, लो कोंकोभी-देती है ?

और दूंढनी-पृष्ट. ५० ओ. ६ सें-छिखती है कि-कोइमी, तु ह्मारा "पार्श्व" अवतार, ऐसे कहके, गाडीदे तो-द्वेष आवे कि-. देखो यह कैसा दृष्ट बुद्धि है, जो इमारे-प्रमीवतारको, निंदनीय वचनसे बोछता है. ।। अब इस छेखसेंभी विचारकरोकि-गाछीदेने बाझा तो, पार्श्वनाथके नामसे-अवतार, समजता नहीं। अथवा, समजके भी-अवतार रूप, मानता नही है, । तोपिछे दृंदनीको-द्रेप, क्सिमवास्ते आता है? I इहांप्**र दृं**ढनी कहेंगी कि⊸वह पुरुष पार्श्व अवतार, नहीं मानता है, परंतु हमतो अवतार् मानतेहै, इसवास्ते द्वेष आ जाताहै। तो अत्र इहांपर थोडासा सोचकर देखोकि जि-सजिस, भव्य पुरुषोंने, परमशांत, पद्मासन आकृतिह्रप, स्थापनाके आगे बैठकरके, बीतराग देवके गुणोमें मन्नता होनेके लिये, जो यह वीतरागी भूत्तियोंकी रचना रची है, उस वीतरागदेवकी परमक्रांत मूर्तिको, कभी तो जड, कभी तो पाषाण, कभी तो अज्ञानरूप, कहकर जो अपभ्राजना करके उस भव्य पुरुषोंका चित्तको द्वेष उ-त्पन्न कराते हैं उनके जैसें दुष्ट बुद्धीवालें दूसरे कौन होंगे ? ॥ वीतराग देवकी सूर्तिकी तो अपभ्राजना, कभी होनेवाली नहीं है, परंतु ते निंदको ही वीतरागकी आशातनाके योगसे, अनेक भवोंमें, अपूणा आत्माको अपभ्राजनाका पात्र बनालेते है, उसका विचार क्यों नहीं फरती है ? ।।

॥ इति चमरेंद्रका पाठकी साथ, देवयं चेइयं, का विचार ॥

# ॥ अब ढूंढनीके चैत्य शब्दका विचार ॥

ढूंढनी--पृष्टः ११५ ओ. ६ से-चेति जानाति इति चितः ज्ञानवानित्पर्थःतस्यभावः चैत्यं ज्ञानमित्पर्थः ॥

पृष्ट. ११६ में चैत्यशब्दका दश अर्थ दिखाके, पृष्ट. ११७ में, श्होक, ॥ चैत्यः ११ पासाद विज्ञेय, चेइ १२ हरि रुच्येते । चैत्यं १३ चेतना नाम स्यात्, चेइ १४ सुधा समृता ॥१॥ चैत्यं १५ज्ञानं समाख्यातं, चेइ १६ मानस्य मानवं । चैत्यं १७ यति रुत्तमः स्यात् चेइ १८ भगवतुच्यते ॥ २ ॥ चैत्यं १९ जीव मवामोति, चेइ २० भोगस्यारंभनं । चैत्यं २१ भोग निवर्तस्य, चैत्यं २२ विनज नीचंड ॥ ३ ॥ चैत्यः २३ पूर्णिमाचंद्रः, चेई २४ गृहस्यारंभनं । चैत्य २५ गृह मगवाहं चेइ २६ गृहस्य छादनं श ४ ॥ चैत्यं २७ गृह स्तं-भोवापि, चेइ च २८ वनस्पतिः चैत्यं पर्वते २९ द्रक्षः चेइद्रक्ष स्थूलयोः ॥ ॥ १ ॥ चैत्यं ३१ द्रक्षसारस्य, चेइ ३२ चतुःकोणस्तथा । चैत्यं 33 विक्षान पुरुषः चेइ ३४ देहस्य उच्यते॥६॥ चैत्यं ३५ गुणक्को क्षेयः चेइच ३६ जिन शासनं ॥ इत्यादि ११२ ॥ पुनः नाम अलंकार सूरेश्वर वार्तिकादि वेदांते शब्द कल्पद्रुम प्रथम खंड पृष्ट ४६२-चैत्यं क्रीप्रं-आयतनं, यज्ञ स्थानं देवकुलं ॥ यज्ञायतनं यथा यत्र, युपामणि मयाश्रेत्या, श्रापि हिरण्मयाः चैत्य पुं करिभः कुंजरः। इत्यादि और ग्रंथोंमें चले हैं। अब हठवादियोका कथन कौनसे पा-तालमें गया 🔢

सभीक्षा—हमारे ढूंढक जैसे, अविचारी दूनीयामें दूसरे-होंगे या नहीं ! वयौंकि, आप जैन-मतको कलंकभूतहोके, व्याकर-णादिक कोभी दूषित कर देतेहैं ॥ देखो ढूंढनीने कीईहुई-चैत्य शब्दकी, व्युत्पत्ति-चेतित जानाति इतिचितः ज्ञानवानित्यर्थः । तस्यभात्र चैत्यं ज्ञान मित्यर्थुः । समजनेका यह है कि-जब "कः" मत्यय आके-चितः शब्द, सिद्धहुवा, तबतो ज्ञानवान, अर्थात् ज्ञा-नका आधारभूत जीवरूप अर्थ होगया । और फिर उसके भावमें "यण्" मत्यय आ गया तब जीवके बिना ज्ञान मध्वका-अर्थ, करती है । कैसी व्याकरण वालोंमें, अपणी पंडितानीपणा दिखा देती है ? ॥

अब आगे देखो-श्लोकी रचना,कि-जिपमें नतो वर्णनगण, नतो विभाक्तिका ठिकाना, नतो छंद भंगपणेका पत्ता, केवल जंगली भाषारूप किसी मुढने मनकरियत जूट लिखके-वेदांतका नामको भी, कलंकित फिया है. ॥ देखो श्लोकका लक्षण, अक्षर ८ के प-माणसे ॥ पांचमे लघुता तोलो, गुरु छठो लख्यो गमे ॥ बीजे चोथे पदे बोलो, श्लोकमां लघु सातमे ॥ १॥ दूंढनीके छेखका विचार—मृथम श्लोक,-पथम पादमें-पूसाद, और विक्रेय, शब्दम-विभक्ति ही नहीं है. ॥ दूसरे पदमे-वर्णही सातहै । और चैत्य शब्दका ' चेइ ' नती संस्कृत व्याकरणमे-सिद्ध होता है, और नती प्राकृत व्याकरणसें-सिद्ध होता है, और नती इनके आग-विभक्तिका भी विकाना है। ऐसे जिस जिस पदमें "चेइ" भव्द लिखा है, उहांपै सर्वथा मकारसे-निरर्थक पणे रखके, और वेदांतका सिद्धांतको कलंकित करके. अपणी ही पंडिताईपणेको मगट किई है, । तिसर पादम-पचमा अक्षर व्हस्त्रके स्थानमे-दीर्घ रख दिया है। और चौथे पादमें-चेइ शब्दभी निरर्थक, और अक्षर भी ८ के स्थानमें ६ ही रखा है. ॥

अब दूसरा श्लोक, दूसरा पादमें—'चेइ' निरर्धक, और वि-भक्तिभी नहीं है। तिसरे पादमें—पंचम अक्षर हस्व चाहिये सो दीर्घ है, और छठा दीर्घ चाहीये उहां हस्त्र है.। चौथे पादमें-'चेइ' शब्दही निरर्थक है॥ अब तीसरा श्लोक—इसरे पादमें-'चेइ' शब्द निरर्थक । और तिसरे पादमें-सातमा अक्षर हस्त्र चाहिये, उहां दीर्घ रखा है । चौथे पादमें-विनज्ज, नीचज, निरर्थक, संस्कृतसे सिद्ध होता ही नहीं है, और नतो विमक्ति भी कोई रखीहे, और अक्षर भी सात ही है।

। अब चौथा श्लोक—प्रथम पार्ने-अक्षर ही सात है, पंचम क्हस्त चाहिथे वहां दीर्घ रला है। दूसरे पार्ने-चेई, बन्दही संस्कृतमें सिद्ध नहीं होता है। तिसरे पार्ने-छठा अक्षर दीर्घ चाहिथे वहां व्हस्तिलेखा है। और चौथा पार्नेतो-'चेइ' बन्दही निर्धक, है। जब वाचक रूप बन्दही न रहा तब "वाच्य " पदार्थकी भी सिद्धि क्या होने वाली है, इसवास्ते जहां जहां "चेइ " बन्द रला है वहां सर्वथा प्रकारसे निर्धकपणा समजनेका है।

अत्र पंचम श्लोक—न्यथम पादमैं-पंचम अक्षर व्हस्व चाहिये दीर्घ रखा है। और दूसरे पादमें-'चेइ' शब्दका ही नीरर्धकपणा है। तिसरे पादमें-अक्षरही ८ केजमे सात है, सिद्धि ही क्या क-रेंगे ?। चौथापादमें-अक्षर भी सात है, और 'चेइ' शब्दभी निर-र्धक होनेसे सभी निरर्थकपणा है.।।

। अब छठा श्लोक, मथम पादमं-अक्षरही ८ केस्थान में, सात हीहै। दूसरे पादमं-'चेइ' शब्दही निरर्थक है, बाचक नही तो वा-च्यकी सिद्धि क्या होनी है ?। तिसरे पादमें-अक्षरहो सात है सिद्धि ही क्या करेंगे, और ' विज्ञान ' पदभी विभक्ति विनाका है। चौ-थापाद-चेइ, शब्दसेही सर्वथा निरर्थक है.॥

।। अब सातमा श्लेक-आधाही है, प्रथम पादमे-'चेइ' झटर हि निरर्भेक रूप है तो आगे सिद्धि किस बातकी करेंगे ?।। पाठक वर्ग ! यह हमारी किंचित्मात्रकी समीक्षासे आपही विश्वार किजीयेकि-यह ढूंढनी, इत्यादि कहकर ११२ अर्थ 'चैत्य ' ग्रब्दका कहती है, सो, और न्यम अर्थकार सुरेश्वर वार्तिकादि वेदां-सका-जूटा प्रमाण दाखल करती है,सो;सत्यरूप मालूम होता है ! \*

।। अब शब्द कल्पद्रूप प्रथम खंड पृष्ट. ४६२ का-जूटा प्रमा-णकी भी सत्याऽसत्य समीक्षा देखीये। प्रथम श्लोक-पहिछे पादमें-क्रीव शब्दका-वकारही उडादिया है, और विभक्तिकाभी-दिकाना नहीं है, पंचम अक्षर-व्हस्व चाहिये, उहांपर दीर्घ है, और छठा सातमा अक्षर-दीर्घ चाहिये, उहां दृस्य है। दृसरे पादमें-पंचम अक्षर-व्हस्व चाहिये, उहां दीर्घ है, और छठा दीर्घके ठिकाने व्ह-स्व है। तिसरा पादमें -अक्षरही ९ करदीये है, क्या सत्यपणा स-मजेगे । 'करिभः 'शब्दभी कोई कोशमे दिखता नही, तैसें 'हि-रणाय 'भी शब्दनही दिखता है, तो किस अर्थकी सिद्धि करेंगें, कितना स्त्रीकी जातिमें-जुटपणा, शास्त्रकारोंने वर्णन किया है, उ-तनाही जुटापणा, इसमें भी ढूंढलो, । ऐसा-महा जुटा लेखको, छिखके भी कहती है कि-हठवादियोंका कथन-कौनसे पाताछमें गया. है ढूंढनी अब इसमें थोडासा तो विचार कर कि-हठवादी इस है के तेरे दृंदको ? और यह तेरा छेखही-पातालर्में गुसडने जैसा है कि-सम्पन्क शह्योद्धारका। अछी तरांसें विचार कर। क्योंकि-सम्यक्त शहयोद्धारमें-चैत्यं जिनोंक स्तद् बिंबं, चै-त्यों जिन सभातरः यह जो मगाण दिया है सोतो-श्री कुमा-

\*।। इमारे गुरुकी महाराज-यह कल्पित अर्थका एक पत्रा, दूंदक पाससें देखा हुवा कहतेथे, सो हमने भी ग्रुनाथा। अब यह जुठा छेख, प्रत्यक्ष पणे भी देख छिया॥ रपाल राजाको मितवोध करनेवाले श्री हैमचंद्राचार्य महाराजका दिया है कि, जिस हैमचंद्राचार्यको, वर्त्तमान कालमें जो अंग्रजे लोको—बढे मबीन गीने जाते है, सोभी, सर्वज्ञपणेकीही जपमा देके बढामान दे रहे है, उस महापुरुषोंको यहातहा, लिखनेवाली तेरे जैसी—विचार शुन्याते दूसरी कीन बनेगी? । अगर जो तेरा दंढकपणेका पंथको —ढकके रखा होतातो, क्यों इतना फजेता होता!।।

॥ इति ढ्ंढनीके चैत्य शब्दका, विचार ॥

॥ अब मूर्त्तिपूजनमें-मिथ्यात्वादि दोषका, विचार ॥

ढूंढनी—पृष्ट. ११८ मेंसें-छिखती है कि-मूर्तिपूजनेमें, पर्-कायारंभादि दोष है, ॥ और पृष्ट १२० ओ. ७ सें-और दूसरा बढा दोष-मिथ्यात्वका है। क्यों कि-जडको चेतन मानकर मस्तक जूकाना, यह मिथ्या है.॥

समीक्षा—हमतो जैन सिद्धांतीका—अक्षरे अक्षर चिंतामणि रत्नके तुल्य, मान्यकरनेवाले हैं, परंतु तुमेरे ढूंढकों जैसे नही है कि, यह तो माने, और यह तो न माने, क्यों कि केवल मूर्तिपूजनमें ही— पदकायाका आरंभ दिखाके, जनका निषेध करनेके लिये यह थो-थापोथाकी रचना किई, । परंतु तेरे ढूंढक सेवको, जे—स्थानक बं-धाते हैं, । और दीक्षा महोत्सव, और मरण महोत्सव करते हैं, । संघ निकालकर तुमको—वंदना, करनेको आते हैं। उसमें तो पूर्ण— अविवेकसों, महा आरंभका कार्य करते हैं, उसका, और तूं ने लिखा हुवा सूत्रका पाठका—विचार, करती वखत—तुमेरे ढूंढकोकी मति, नजोन कीनसा—खेतचरणकों, जाति हैं? सो जनका विचार किये विना, केवल-मूर्ति पूजनमें ही, षटकायाका आरंभ दिखानेकों, थोथापोथा—लिख मारते हो, ? क्या उसमें तुमको—षदकायाका आ-

रंभ, नहीं लगता है! तुम कहोंगे कि-लगता तो है, तो तुमको कौनसी अधोगीतका दाता है? उनका भी तो विचार छि-खके, साथमेही दिखा देनाथा, जिससे तेरे ढूंडक श्रावकोको भी-ज्ञान हो जाता कि, इम तो सभी प्रकारसें—दुर्गातिके ही बंदे बननेवाले है ! हम तो सुनते हे किं-जिस गावमें, स्थानक नहीं होता है उहांपर, ढूंढक साधुको-रहनेकी विनती करते है तब, धम धमा-टसे पुकारकर उठते है कि-स्थानक तो बंधाते नहीं हो, काहैकी विनतीकरते हो। और उपदेश करके, पैसेकी वर्गनी कराने भी-सामील हो जाते है, उहां पर तुमेरी-दया माता, कहां जाती है? केवल जूटा बकवादही करतेहो कि, कुछ तत्त्वकाभी-विचार करते हो ! हमतो यही समजते है कि-जोकोइ तत्त्वका विचार करनेवाला होगा सोतो-तुमेरा इंडक पंथकी नजिकमें भी न खड़ा रहेगा। कारण उनको भी कलंकित ही होना पडेगा । और जो अजान होगे सो तुमेरा पकडाया हुवा–हठपणेका अनघड पथ्थरा छेके फगाता फिरेगा और बुद्धिमान होंगे सो, सूत्रका-पाठको, और अपणा∽ कर्त्तव्योंको, और साथही उनका-ताल्पर्यको, विचार करकेही अपणा पांउ घरेंगे, उनको कोइभी-दुर्गतिका कारण न रहेंगा. के-वल मुढोंकाही-फजेता होता है।। और तूं जो दूसरा, मिथ्यान्वका-दोष कहती है-सोतो तेरेको ही माप्तहोता है। क्योंकि -मृतिमारूप अजीव पदार्थको दूसरेका पास-जीवपणको, पुकार रही है ? और अपणा आत्माको मिथ्यात्वसे, मलीन कररही है। और हम है सोतो, योग्याऽयोग्यका विचार्—करणेमेंही तत्पर रहते है, किस वास्ते जुठा कलंक देके जडको - चेतनपणे, मनाती है ? इम कहते है कि –अबी भी विचार करों, और सद्गुरुका शरणाल्यो, आगे जैसी तुमेरी भवितन्यता, हम तो कहनेमें निमित्त मात्र है. ॥ ॥ इति मूर्त्तिपूजनमें मिथ्यात्वादि दोषका विचार ॥

#### ।। अब महा निर्शाध सूत्र के पाठका विचार ॥

द्दनी—पृष्ट. १२१ से—काउंपि जिगाययगोहिं, मंडिय सन्त्र मेयगाविहं। दाणाइ चउक्केगं, सद्दो गर्छेज अ-च्चुम्रं जाव ॥ १॥

समीक्षा-इस महानिज्ञीथ सूत्रकें पाउसें, केवल श्रावककी करणीसे गतिका प्रवंध, किया है कि-जिनमंदिरोंको, करवायके सर्व पृथ्वी भी मंडित करदेवे, और दानादि चार धर्मकोभी करें, तोभी-१२ मा देवलोकसे, अधिक गति-श्रावककी करनीसे न होवे।।

इसका अर्थ ढूंडनी छिखती है कि-संपूर्ण भूमंडछको मंदिरों करके भरदे, (रचदे) दानादिचार करके, अर्थात् दान, शीछ, तप, भावना, इनचारोंके करनेसे, श्रावक जाय अच्युत १२ में देव छोक तक. ॥ अव इहांपें यह ढूंडनी-मंदिरोंका अर्थको, गपड सपड कर देके, केवछ-दानादिकसे ही १२ में देवछोककी-गति, दिखाती है। परंतु बारमा देवछोककी गति कराणेमें-दूसरा कारण भूत-जिन मंदिरोंका धर्मको, साधमें क्यों नहीं छिखके-दिखाती है? यह वे संबंधा-तालर्थ दिखाना, किस गुरुकीपाससे पढी?॥ फिर. पृष्ट. १२२ ओ. २ से-छिखती है कि-इसगाथामें मंदिर बनवानेका, खंडन है कि, मंडन है। हाम पूछते है कि इस गाथामें मंदिर बनवानेका, खंडन है कि, मंडन है। हाम पूछते है कि इस गाथामें मंदिर बनवानेका खंडन है, वैसा किस गुरुने तूंने दिखा दिया?॥

फिर ओ ७ सं-कहती है कि-मंदिरको-उपमा वाची श-ब्द में लाके-ऐसें कहा है कि-मंदिरों करकें चाहे सारी पृथ्वी भर-देतोभी-क्या होगा, दानादि करके-श्रावक १२ में देवलोक तक जाते है। पाठक वर्ग १ इस ढंढनीका, उद्धत्तपणा तो देखोकि-मं-

दिरोंको, उपमा वाची, करती है, और मंदिर बनवानेका खंडनभी कहेती हे, और कुतकीं पैं, कुतकी करके-पृष्ट. १२३ ओ. ४ सें-छि-खती है कि-नतो सारी मेदिनी (पृथ्वी) मंदिरों करके-भरी जाय, न १२ मा-देवलोक भिल्ले॥ ऐसा जूटा सोच करके-मत्यक्षपणे जिन मंदिरोंका-पाठका, लोप करती हुई-फिर लिखती है कि-ताते भली भांतिसे सिद्ध हुवाकि-सूत्र कर्ताने-उपमा, दीहे ॥ परंतु इहांपर ढुंढनी-इतना विचार,नही करती है कि-हजारो जैन सिद्धांतों में-जिस मंदिरोंका पाठकी-साक्षी होचुकी है, और पृथ्वी माता भी-आपणी गोदमें लेके,साथमें-सिद्धि दिखा रही है, उनका स्रोप करनेको-में कैसें प्रदृत्ति करती हुं !।। फिर पृष्ट.१२४ ओ.३सें-छि-खती हैकि-दितीय यहभी प्रधाण हैं कि-मथम इसही, निशीथ के र अध्यायमें-मूर्त्तिपूजाका-खंडन, छिखा है, ताते निश्रय हुवाकि-पहांभी-खंडन नहीं है, सूत्रमें-दो बात तो, होही नहीं सकतीहै।। पाठकवर्ग । महानिश्चीयतिसरा अध्यायके-पाठका अर्थभी, विप-रीतही लिखाहै । सोहमारा लेखसें-ध्यान देके, विचार लेना, इस हुंढनीको तो-सर्व जगेंपर, पीछाही पीछा दिखताहै । न जाने क्या इनकी मतिमें--विषयीसपणा हो गया है जो वीतराग देवसेंही, इत-ना-द्वेषभावको मगट कर रही है ॥ इत्यलं पलवितेन ॥

॥ इति महा निशीय सूत्रके - पाठका, विचार॥

॥ अब कवयाळे कम्मा'में--कुतकाकों, विचार ॥

दूंढनी—पृष्ट. १२४ से-(कयविष्ठकम्मा) के पाठमें,-अनेक इतकों कर के-पृष्ट. १२६ ओ. ९ सें-लिखती है कि-कही २-टीका, टब्बामें, रूढिसें-कयवली कम्मा का अर्थ-घरका देव पूजा- लिखा है, फिर पक्षपाती-अर्थ करते है कि-आवकों का घरदेवतीर्थकर देव, होता है। ओ. ९ से-तीर्थकर देव-घरके देव,नहीं,
घरके देवतो-पितर, दादेयां, बाबे, भूत, यक्षादि होते हैं।। ओ. १५
से-कुल्ल-देवका मानना, संसार खातेमें, कुछ और होता है ॥ पृष्ट.
१२७ ओ. १ सें--तुम्हारेही ग्रंथोमे--२४ भगवान्के, शासन यक्ष,
यक्षनी, लिखे है, उन्हें कौन पूजताहै इत्यर्थः॥ ओ.७ से-रायमश्रीमें
--कित्याराने, वनमें--स्नान किया, वहां--बल्लिकमें पाठ, लिखा है।
समजनेकी बात है कि--उसकित्यारा पामरने तो--घर देवकी, वहां
उजाडमें--पूजाकरी, जहां घर ना, घरदेव, उत्तम राजायोंकी--देवपूजा--उडगई॥ पृष्ट. १२८. ओ.२ से--उक्तपाठ ओसकी--बंदे टटोल
२ के, मंदिर पूजाकी सिद्धिके--आसाक्ष्मि कुंभको, भरसकोंगे?
अपितु नहीं ओ. १६ सें--निशीधादिमें, साधुको--बहुत प्रकारके,
इयवहारकी विधि, लिख दी है, परंतु मूर्तिपूजाका न फल, न विधि,
नना पूजनेका दंड, लिखा है।॥

समीक्षा—पाठकवर्ग ! देखिये ढूंढनीजीकी चतुराई-'विक्रिकमीका ' अर्थ, अस्त व्यस्त हुई-कभी तो-खलदृद्धि । कभी तो-स्नानकी, पूर्णविधि । कभी तो-पंचयक्षोमेसे, भूतयक्ष । कभी तो-दानाथे । कभीतो-नवग्रह बलिका अर्थ-दिखाके, फिर-लिखती है कि
कहीं कहीं-टीका, टब्बाकारोंने, रूढीसें-' कयवलीकम्मा ' का
अर्थ, घरकादेव पूजा लिखा है, । फिर पक्षपातीओंने-आवकोंका
घरदेव-तीर्थकर देव, करदिया, सो ठिक नहीं ।। पाठकवर्ग ? जो
गुरुपरंपरासे, चला आया हुवा अर्थ-टीकाकार, और टब्बाकार
महापुरुषोने किया सोतो, रूढीका-ठीक. नहीं, तो क्या विनागुरु
की ढूंदनीका कियाहुवा, अगडं वगडं रूप अर्थ-ठिक होजायगा !
हे ढूंदनी तेरेको लिखतें-'कुछभी विचार, नहीं आता है ! ।।

फिर लिखती है कि-घरका देवतो-पितर, दादेगां, भूत, यसादि। तीर्थकर देवतो—ित्रलोकी नाथ, होते हैं। हे ढूंढनी तूं क्या नित्य कर्तव्यके लिये, ते परम श्रावकोको—िपतर, दादेगां, भूत, यसादिककी, पृजा दिखाती हैं?। पथमही देखिक, वर्त्तमानकारुके ढूंढको, मलीन रूप बने हुयें—िपतर, दादेगां, भूत, यसादि—िनत्य पूजते हैं? जो तूं उस उत्तम महा श्रावको कीपास—िपतर, भूत, यसादि, दररोज पूजाती हैं?!! फिर कहती है कि—तीर्थकर देवतो, त्रिलोकी नाथ, होते हैं, घरके देव नहीं।। है सुमतिनी! त्रिलोकी नाथ है जबीही ते परम श्रावको, अपणे घरमें, महा मंगल स्वरूप मूर्तिको—पधरायके, सदाही उनकी सेवामें—तत्पर रहते हैं, दूसरे देवोंकी उनकों-गर्जही क्या है? जोतूं अपणा पंडितानी पणा मगट करके बकवाद करती हैं?। फिर लिखती है कि—सहाय बांलना, कुछ और है, और कुलदेवका—पानना, संसार खातेमें—कुछ और होता हैं.।।

हे शुद्ध मितनी! तेरे दूंढक सेवकोंकी पाससें, तूं भूत, यक्षादि, नतो-स्वर्ग, मोक्षादिकके वास्ते-पूजाती है, और न तो-कोई कार्यकी सिद्धिके वास्ते, पूजाती है, तो फिर कौनसा तेरा—संसार खातांक वास्ते, पूजाती है? सो तो दिखानाथा? क्या अधोगितमें पटकनेके वास्ते -भूत यक्षादि, पूजाती है? जो-संकार खाता का, पुकार करती है? बसकर तेरा पंडितानी पणेका विचारको ॥ फिर लिखती है कि-तुमरे ही ग्रंथोमें--२४ भगवानके शासन यक्ष, यक्षनी, लिखे है, उन्हें कौन-पूजता है इत्पर्थः॥ हे सुमतिनी! तूं यह-बक्ष-वादही, क्या कररही है, इस लेखने तो, तेरीही कुतकोंका नास, हो जाता है। क्यों कि जब वर्तमान कालमें यत् किचित् अद्धावाले आवकों भी, सम्यकदृष्टि यक्ष, यक्षिनी, का, पूजन, विनाकारण,

दररोज नहीं करते है, तोफिर पवित्र कालके--ते महा श्रावको कि पाससें, मिथ्यादृष्टि-पितर, दादेयां भूत, यक्षादिक-तू कैसें पुजाती है ?। और टीका, टब्बाकार महा पुरुषोंका, किया हुवा अर्थसे—निर्पेक्ष होके, यह दृंढनी--ऐसा दकवाद, कर रही हैकि-जाने ते महा श्रद्धालु श्रावको थे सो-दररोज भूत यक्षादिको की ही--पूजना, करतेथे ? और उनकाही पूजनकी सिद्धि करनेको--यह थोथा पोथा छिखके, अपणी पंडितानीपणा करतीचली जातीहो! ।। और यही दृंढनी, राय मश्रीय संबंधी-किटयाराका न्वनमें 'ब-छिकर्मके ' पाठसे देवपूजा दिखाके, कहती हैकि – उत्तम राजाओंकी घरको देवपूजा--उडगई, ॥ हे शून्य मतिनी ! उत्तम राजाओंकी-देव पूजाकी, सिद्धिहुई कि--उडगई ? क्योंकि-जिसको जो इष्ट देव पूजनका, नित्य कत्तीव्यरूप है, उसका नाम-शास्त्र कारोंका संकेतसे-" बलिकर्म " कहा जाता है, सो-बलिकर्म, इस कठियारे ने—जंगलमेभी करकेही, भोजन किया ! अथीत् जोदेवसेवारूप--नित्यकर्तव्यथा सो, जंगलमेंभी -साथही रखाया, और उनकीही सेवा,पूजना, करके - भाजन किया तैसेही - उत्तम राराओ और ते श्रावको, आदि-परम श्रद्धालुओंनेभी-वीतराग देवकी-पृतिका पूजनरूप, अपणा नित्य कर्त्तव्यको, किये बादही, दूसरे कर्त्तव्योंमे--भट्टति किइ है। इसवास्ते ते परम श्रावकोकों, वीतराग देवकी--पूजा, नित्य कर्तव्य रूपहीथी उनकी सिद्धिही हुई है ?।। और इस लेखरूप-सूर्यकी किरणोका प्रसारसें, तेरीही--कुतकों रूप, ओसकी बुंदे−उइजानेपर भी, जोतूं कुतकीं रूप--ओसकी बुंदे,टटोलती टटो-छती, विपरीत पणेकी बुद्धि रूप कुंभको, भरनेकी इछा रखेगी सो अब न भरसकेगी ॥ और निशीयादिकसें, जोतूं साधुको पूजन विधि, और-पूजनका फल, आदिको हुंढती है, सोभी तेरी पंडिता नी पणाका एक-चिन्हही, मगट करती है, क्यों कि-साधको मृतिं पूजनेका अधिकारी ही, साझकारने-नही दिखाया है, तो पिछ-साधुको पूजनेकी विधि, और पूजनका फछ, किस वास्ते छि-संमे ? । हां विषेशमें, इतना जरुर है कि-साध, और आवक, मं-दिर हुये, मंदिरमें, दर्शन करनेको-जावे नहीं तो, उनको जरुर ही-मायछित, होता है, वैसा-श्री महाकल्प सूत्रमें छिखा है-यथा-

सेभयवं, तहारूवं समणं वा, माहणं वा चेइयघरे--गछेज्जा ? हंता मोयमा, दिणे दिणे--गछेज्जा, सेभयवं जस्स दिणे-ण गछेज्जा, तओकि पायच्छित्तं हवेज्जाः गोयमा--पमायं पहुच्च तहारूवं समणं वा, माहणवा, जो जिणघरं--न गछेज्जा, तओ छठं, अहबा दुवाछ-समं, पायछित्तं हवेज्जा. इत्यादि ॥

अर्थ हे भगवन ! तथा रूप श्रमण ( अर्थात् श्रावक ) अथवा माहण -तपस्वी, चैत्य घर, यानि जिनमंदिर जावे?,। भगवंत कहतेहैं, हे गौतम ! रोज रोज अर्थात् हमेशां जावे. फिर गौतम स्वामी पु-छते है. हे भगवन ! जिस दिन न जावे तो उस दिन क्या पाय-श्रिक होवे ! भगवंत कहतेहैं, है गौतम ! ममादके वशसे तथा रूप-श्रावक, अथवा-तपस्वी, जों जिनग्रहे न जावे तो छट्ट, अर्थात् बेस्रा, ( दो उपवास ) अथवा-पांच उपवासका, भाषश्रिक होवे. ।। वैसाही श्रावकके, पोषध विषयमंभी, सविस्तर मायश्रिक्त पाठ है सो विश्रेष देखना होवेसो नवीन छपा हुवा सम्यक्त श्रह्योद्धार पृष्ट, १९७ से देखलेने. ॥ इसवास्ते साधुकी पृजन विधि आदिका, लेख ही तेरा विचारश्रून्यपणेका है, किस वास्ते विपरीतपणे जूढी तकीं करती है ? ॥

॥ इति कयबलि कम्मा-में, कुतकींका विचार ॥

# ॥ अब सावद्याचार्य-और ग्रंथोंका, विचार, करते है ॥

दूढनी-पृष्ट १२९ से ग्रंथोंमें सिवस्तार-पूजा है ! इस मश्र के उत्तरमें लिखती है कि-इम ग्रंथोंके-गपौडे, नहीं मानते है, हां जो सूत्रसे मिलती बातहो, उसे मानभी लेते हैं, परंतु जो सावधा चार्योंने-मालखानेको, मनमोंन-गपौडे, लिख धरेहें, " निश्चीय-भाष्यवत्, " उन्हें विद्वान कभी नहीं ममाण करेंगें।

फिर. पृष्ट. १३० से-(३२) सूत्रको माननेमें-गणधर, प्रत्येक बुद्ध, दशपूर्व धारीयोंके रचे हुवे है, ऐसा-प्रमाण देके, दूसरे ग्रं-थोंको-सावद्याचार्यका, कहती है। और कहती है कि-जिन ग्रंथोंके माननेसे, श्री वीतरागभाषित-परम उत्तम, दया, क्षमा कप, धर्मको-हानि, पहुंचती है। पृष्ट. १३२ से-अथात् सत्यद्या धर्मका-नाश, कर दिया है। फिर निर्धुक्तिके, प्रश्नमें-छिखती हैं कि-तुम्हारीसी तरह-पूर्वोक्त आचार्योंकी वनाई, निर्धुक्तियांके पोथ, अनघ-डितकहानीये गपौडेसे भरे हुये-नहीं मानते हैं।

यथा-उत्तराध्ययनकी, निर्धक्तिमें-गौतम ऋषिजी-सूर्यकी कि-णौंको-पकडके, अष्टापद ्पाहाइपर-चढगये, लिखा है।। आवश्य-ककी, निर्धक्तिमें-सत्यकी सरीखे, महावीरजीके--भक्ता, लिखे है, इत्यादि

पृष्ट. १३५ सें-सूत्रके मूलमें, और सूत्रकत्तीके अभिमायसें, संबंधभी नहो-उसका कथन-टीका, निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णीमें-सिब-स्तर कर धरना. मूर्ति पूजक ग्रंथोंमे-गपाँडे लिखे है। ऐसा कहकर एक गाथा लिखी है-सेतुक्जे. पुंडरीओ सिद्धो, मुनिकोडि पंच सं-क्कुत्तो। चित्तस्स पूर्णीमाए, सो भणइ तेण पुंडरिओ. १॥ इसमें सो १०० पुत्रवालेका दृष्टांत-पृष्ट. १३६ से-दे के १३७ में लिखनी है कि, १०० मेसे सात परगये ९३ रहैतो-आनंद, और ९० मरजावे १० रहेतो बडा-अफ सोस, इत्यादि ॥ पृष्ट. १३८ सें-ऐसे मिथ्या वा-क्योंपर-मिथ्यातीही, श्रद्धा न करते है ॥ ओ. १० से-सूतथ्थो खलु पढमो, बीओ निज्जाति मिसिओ भणिओ। तहओए निरिवसेसो, एसविही होइ अनुयोगो. १ ॥

अर्थ—प्रथम 'स्त्रार्थ कहना । द्वितीय-निर्धक्तिके साथ कह-ना, अर्थात्-युक्ति, प्रामाण, उपमा, (द्रष्टांत)देकर-परमार्थको, प्रगट करना । तृतीय-निर्विशेष अर्थात्-भेदानुभेद खोलके, सूत्रके सा-थ-अर्थको मिला देना । इसपकार-निर्धक्ति माननेका अर्थ, सिद्ध है कि-तुम्हारें कल्पित अर्थ रूप, गोले-गरडानेका । वाचने लगे तो, प्रथम-स्त्रार्थ, कहलिया, । द्वितीय जो निर्युक्तियें नामसे-बडे र-पोथे, बना रखे हैं, उन्हें परके बांचे । तीसरे जो-निरिविशेष-अ-र्थात् 'टीका, चूर्णीं, भाष्य, आदि ग्रंथों बांचे । ऐसा तो होता नहीं है. ताते तुम्हारा-हर, मिथ्या है॥

१ सूत्र १ टीका २ निर्युक्ति ३ भाष्य ४ चूणि ५ यह पंचोंही
पकार 'त्रागम' स्वरूपही कहेजाते है। उसमेंसे एक ३२ सूत्रके
बिना, सर्वको जूटा टहरायकें, टूंढनीही-टीकादिक सर्व प्रकार-अपणे
आप वनवैटी है। परंतु सत्यार्थ-पृष्ट ३८ में-मूर्तिखंडनके वास्ते,
जिसका 'सवैया' लिखाहै-सो टूंढक-रामचंद-तेरापंथीका खंडनरूप एक स्तवनमें-लिखताहैकि-वत्रीश सूत्र मानां मेंतो, ते पण
मानां पाठ, आगम पंच प्रकार बरोबर, निर्दे गेहली ठाठ, इस कहनेसे श्रष्टी कहीये, ग्रही नरककीवाट ॥ इत्यादि। फिरभी लिखाहैकिटीका उत्थापेखरा ॥ यहस्तवन, अमोए इस ग्रंथके अंतमें, दाखल
कियाहै, उहांसे विचार करलेना ॥

पृष्ट. १४०—१४१ तकमें — नंदीजी वाले सूत्रोंके नामसें, त्रंथ है भी, तो वह-आचार्य कृत-साल संवत्, कर्त्ताका नाम, लिख्या है, इस कारण प्रमाणिक नहीं है।। पृष्ट. १४१ में हे आता-शिस र सूत्रोंमेसे — पूर्व पक्षी "चेइय" शब्दको ग्रहण करके — मूर्ति पुत्राका पक्ष करते हैं, उस र का, मैंने — सूत्रके संवंधसे — अर्थ लिख दिस्ताया। अपणी जूठी कुतकों का-लगाना, छित अछित निंदा-करना, गाली-योंका—देना, स्वीकार, नहीं किया है। जूठ बोलने वाले, और गालीयों देने वालेको, नीच बुद्धिवाला समजती हुं॥

समीक्षा-वाचक वर्ग ! रूपाछ करनेकी बात है कि-जो आज इजारो वर्षोंसे-इजारो ग्रंथोंकी साक्षी रूप, "जिन मतिमा "पू-जनका-पाट चला आता है उनको-जूटा टहरानेके लिये, दूंढनी कहती है कि-इम ग्रंथोंके-गपौडे, नहीं मानते है, तो पिछें अभी थोडे दिनोपै, जमें जमें पर अपमानके भाजन रूप, अझनी-जेट-मल आदि दृंदकोंके, बनाये हुये-छप्पे, सवैयेका-प्रमाण देनेबाले-को, क्या कहेंगे ? ॥ और ढूंढनी कहती है कि-जो सूत्रोंसे मिल-ती बात हो उसको-मानभी छेते है। इसमें कहनेका यह है कि-आजवक हजारो आचार्य. कि-जो सर्व सूत्रवाठी, धर्म धुरंधर, म-माणिक स्वरूप, महा शानकी मूर्ति रूप थे, उन महापुरुषोंका बच-नको, सूत्रसे अभिलित कहकर, अब अपणे आप, सूत्रसे मिलाने-का कहती है, सो क्या-यह ढूंडमतिनी, कि, नती जिसीको-वि-अक्तिका, नतो छंदका, और नतो शास्त्रके विषयका, भान है, सो सर्व महायुक्षोंसे-निरपेक्ष होके, सूत्रका मिलान करेगी ? । क्या कोई साक्षात्येण पर्वत तनयाका स्वरूपको धारण करके आई है? जो सर्व सूत्रोंकी मिलती जात हमको दिखादेगी ? । **हमतो य**ही कइते है कि-यहभी एक मृदोंका-मृद्दपनेकाही वकवाद है। क्या

**उस** महाचार्योको, तेरा जितनाभी विवेक नही था? और क्या तूंही विवेकिनी जन्मी पडी है! हे हूंढनी! इतना गुरुद्रोहीपणा वयों करती है ? फिर कहती है कि-माल खानेका मनमाने-गपौडे, लि स्वबरे है-निशीय भाष्यवत्, उन्हें विद्वान् कभी नहीं ममाण करेंगे॥ इस लेखसे मालूम होता है कि-इस ढूंढनीको, आज तक खा नेको कुछ माल-मिला न होगा, परंतु, गप्य दीपिका, निकालने पर, माल-बहुत मिलने लगा होगा, वैसा अनुमान होता है। उ-सीही माल खानेकी छालच करके-यहभी 'गपौडे, लिखकर, म-गट करवाया होगा? । नहीतो क्यों कहती कि-मालखानेको छि-लघरे है। और इस लेखमें, इतना अछा किया है कि-गणधर म-हाराजाओको, इस कलंक से-बचाये हैं, अगर कलंक दे देती तो, तुच्छरूप स्त्री जातीको,कहतेभी क्या ! और दृंदपंथिनी-निशीथ भा-ष्यको 'गपौडे. कहकर ' कहती है कि,-विद्धान् कभी नहीं-प्रमाण, करेंगे. । परंतु इस दूंढनीको यह मालूम नही है कि-विद्वान पुरुषो तो आजतक निशीय भाष्यका एकैक वचनको-शिरसा वंद्य करके, माबते आये हैं, और आगेभी-मानेगे, केवल तुम ढूंढको कोही, विभाताने इस पहा प्रंथका अधिकार नहीं देके, केवल मृहता इप पाषाण दिया है, सो इधर उधर फगाया करतेहो. ॥ फिर ३२ मुत्रके विना, दूसरे ग्रंथोंको-सावद्याचार्य राचित कहती है. ॥ हे दूं-दनी! जिस दूंदकोंका-फजिता मगटपणे, हो रहा है, सो तो-निर-बद्याचार्य, और आजतक जिनोने जैन शासनको सूर्यकी तरा मकाश्रमान किया. और जिनोंके गुणोंमें रंजित हुई " सरस्वती " देवी साक्षात्रपण वश हुई है, ऐसे अनेक महापुरुषों, सो तो-सा-बचाचार्य, ऐसा छिखती हुइ-तेरी गुरु द्रोहिणीकी, छेखनी स्तंभित नयों न हुई ? ।। फिर लिखती है कि-जिन ग्रंथोंके माननेसे, बीत-

रागभाषित-परम उत्तम दया क्षमा रूप, धर्मको-हानि पहुंचती है।। हे ढुंढनी! तुं सत्यरूप जैन धर्मका-वारसा, करती है किस वास्ते, क्यों कि, तूंही तेरी गण दोपिकामे, छिखती है कि-ढुंढत ढूंढत ढूंढछिया, सब वेद पुराण कुरानमे जोई।। ज्युंदही माहेसे म-खण ढूंढत, त्युं हम ढुढीयांका मत होई १।।

यही तेरा वाक्यका-विचार कर कि, इसमें सत्यक्रप जैन धर्म का, कोइ नाम मात्रभी है? केवल जैनाभास बनके, किस बास्ते जैन मतको-कलंकित करतीहै!। फिर लिखती है कि-सत्य दया धर्मका नाश कर दिया है ॥ हे ढूंढनी ! इहांपर थोडासा तो विचार करिक, उन महा आचारोंने--सत्य दया धर्मका,जंड लगाया हैकि,नाश कर दिया है ?। तेरी मति क्यों विगडी हुई है, जरा इतिहासीकी तरफ तो देख कि-मालवा, गारवाड, गूजरात, काठियाबाड,दक्षिण, आदि देशोमें, यह याझादिकमें--हजारा पशुआंका होम कियाजाताया, उ-नका प्रतिबंध-राजा, महाराजाओंको, प्रतिवोध करके-करवा दिया, सो उस महापुरुषोंने सत्य दया धर्मको-स्थापित किया कि,नाश कर दिया? हे इंडनीजी तेरेको !इतना गर्विकस करतृत सें-होगयाकि जो कु-छभी दिखता नही है।।फिर लिखती है कि-तुम्हारीसी तरह,पूर्वोक्त आ-चार्यों-की बनाई--निर्युक्तियोंके पाथे,गपौडेसे भरे हुये–नही मानते हैं ॥ हे ढूंढपंथिनी ! चउद पूर्व घारी भद्रवाहु स्वामिजीकी रची हुई-नि-र्युक्तियोंको, तूं गपौडेसे भरे कहती है, तो पिछे, कौनसे ते रे-बावे-की रची हुई-निर्युक्तियांको,निर्दोष मानती है, उनका नाम तो छि-खनाथा ?। और निर्धक्तियोंको-दूषित करनेको, तूंने गौतम स्वामि विषये-कुतर्क किई है,सोभी विचार श्रृन्यपणेसंही किई है,क्योंकि-जब जंघाचारण जंघाके बलसे—मंदिश्वर द्वीप तक जाते हैं, तो पिछे सूर्यकी किरणोका-अधारसे, गैतिम स्वामीजीका-अधापद उ-

पर चढ जानेकी लब्धिका, कोई पण आश्चर्यकारक नहीं है ॥ केवल मिथ्यात्वके उदयसेही ैतुमकोः−विपरीत दिखता है, नहीतर इसमें सूत्रतें अमिलितपणाही क्या है ॥ और " सत्यकी '' महावीरका भक्त नहीं, इसमें क्या तेरी पास-प्रमाण है, जो निर्श्वक्तियोको-जूठी ठहराती है ? । हमको तो-प्रमाण, इत-नाही दिखता है कि-जो भ्रष्ट होते है सो-सभी ही बातसे→ भ्रष्ट ही रहते है। फिर लिखती है कि—सूत्रके मूलमें, सूत्रके आभिपायसें - संबंधभी न हो, उसका कथन- -टीका, निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णीमें सविस्तार कर धरना ॥ हे गर्वि-ष्टिनी रतूंने इतनाभी विचार न आया किं-जिस मतमें-एकैक वचनकी, विपरीत-अद्धान करनेवाले, "जमाली " जैसे महान् साधुओको-निन्हव मानके, कोइभी आचार्योंने-मान दिया नही है, वैसा निर्मल जैन मतमें, लाखो पुस्तकोका-गोटाला,कहती हुईको-कुछभी लज्जा, नही आई ? इसमें शास्त्रीका-विपरीतपणा है कि, तेरी विषरीत मतिका ? और तेरा वचनपै-विश्वास करनेवालोंका ! फिर छिखती है कि-मृतिं पूजक-ग्रंथोमें गपौडे, छिखे है।। इसमें भी थोडीसी निया करके देखती-जैसे तूने, और जेठमछ ढुंढफने---गपौडे लिखे है वैसा तो कोइ भी गपौडे लिखने वाले--न मिलेंगे? क्योंकि जिस शास्त्रको मान्य करना-उसीसे ही विषरीतपणा । देख तेरी मध्य दीपिकाके गपौडे---गष्प टीपिका समीरमें ।। और तेरे जेटमलके--गपौडे, देख-सम्यस्क श-ह्योद्वारमें ॥ और यह तेरा-चंद्रोदयकेभी--अनुयोग द्वारसूत्रमें सर्वथा मकारसे विपरीत-गपौंडे, देख-यह हमारी किई हुई-समीक्षासें !! ऐतें अनेक दफें,गुरु विनाके तूम-जैन तत्वका रहस्यको समजे विना, मूहपणे-उपाधि तो कर वेठतेहो, फिर मूर्ति पूजकोकी तरफर्से प्रत्यु- त्तर हुयें बाद, जिसका उत्तरपै उत्तर देनेके वास्ते तुषको-कुछ भी जग्या नहीं रहती है, तो पीछे तुप किस वास्ते नवीन २ छपाधि करके वारंवार वहार आते हो ?

॥ और शत्रुंजय महाक्यकी-गाथा लिखके जो तुने चिकित्सा किई है, सोभी विचार शून्य पणेसे किई है। और इस गायाके विषयमें, १०० पुत्रवालेका दृष्टांत दिया है-सोभी निरर्थक है, क्यौं-कि-भगवानकी हवातीमें, मोक्ष गये, यह तो पूरण भाग्यशास्त्रीपण-का-सूचक है, सो १० पुत्र वालेके साथ-कभी न जुड सकता है, किसवास्ते अगडं वगडं लिखती हुई, पंडितानीपणा दिखाती है? ।। फिर छिखती है कि-ऐसे वाक्योंपर, मिथ्यातीही-श्रद्धान, क-रते है ॥ इसमेंभी देख तेरी चातुरी-कोइ तो सिद्धांतका एकवचन न माने उनकेपर, अथवा एकाद ग्रंथको-न माने उनके पर तो मिथ्यात्वका आरोप, करते हैं परंतु तूं दूंढनी तो, इजारो महान् आचायोकीं-अमान्य करके, और जैन मतके लाखी ग्रंथोकी-अ-मान्य करके, महा मिथ्यात्वनी-वनी हुई, जो जैनाचार्य महा पुरु-षोंको, और जैन मतके प्रमाणिक सर्व शास्त्रोंको, सर्वथा प्रकारसे आदर करनेवाले है उनको-मिध्यात्वी कहती है, क्या तेरी अपूर्व चातुरी है कि-अपणा महान्-दोषको, छुपानेके छिये, जो सर्दया मकारसे-अद्रषित है, उनको अछता-दोष देके, दूषित करनेको चा-इती है। परंतु जो-अटूपित है सो तो, कभीभी-दूपित, होई सकते ही-नहीं है। किय वास्ते अपणी वाचालताको मगट करती है ?॥

फिर ढुंढ़नी-सूत्तछोखलु पढमो, ॥ इस गाथाका मन कल्पित-अर्घ, करती है कि-प्रथम सूत्रार्थ कहना । द्वितीय-निर्धिक्तिके साथ कहना, अर्थात् युक्ति, प्रमाण, उपमा, ( दृष्टांत ) देके परमार्थको-मगढ करना । तृतीय--निर्विशेष अर्थात् भेदानुभेद खोलके, सूत्रके

सायः-अर्थको, मिला देना, इस प्रकार---निर्धुक्ति माननेका अर्थ सिद्ध है।

वाचक वर्ग ! देाखये इसमें-हंढनीजीका बेढंगापणा. कहती है कि-सूत्रार्थ कहकर-युक्ति, मनाण, उपमा, दृष्टांत देके, परमार्थको प्रगट करना। इसमें विचार यह है कि-जो टीकाकारोंने-अर्थ किया, सो तो सूत्रार्थ नहीं, परंतु जिस मृढके मर्नेम, जो आ जावे-सोही बकना, सो तो इंडनीका-सूत्रार्थ । और दूसरा-नि र्युक्तिका अर्थ, युक्ति, प्रवाण, उपमा, दृष्टांत, देके, परमार्थको-प-गट करना, कहती है, । अब इसमेंभी विचार देखियें कि-जो यु-क्ति नियमित हो, सो युक्ति प्रयाण होती है कि-जिस मूढके म-नमें जो आया सोही। बके, सो युक्ति-प्रमाण होगी! और प्रमाण भी शासकारका दिया सो तो अपमाण, और अपने आप जो। मनमें आ जावे सोही बकना, सो तो-प्रमाण । यहभी कैसा न्याय कहा जायगा ? ऐसेही, उपमा, दृष्टांतके विषयमेंभी-विचारनेका है, क्यौंकि-जो ह्यारेसे छाखांपट ज्ञानको धारण करनेवाछे-महान् २ आचार्यों है, उनोका किया हुवा-सूत्रार्थ, और उनोंकी दिई हुई-युक्ति, और उनोंने दिखाया हुवा-प्रमाण, दृष्टांतादि, सो तो-अप्रमाण, और हमारे मूढोंके मनमें-जो आया, सोही बकना, सो तो-प्रमाण, यह बात-पहामृढोंके विना दूसरें कौन-प्रमाण क रंगे ? ॥ प्रथम-यह अनर्थ करनेवाली ज्ञान गर्विष्टिनी जो-दूंढनी है, उनकाही विचार देखिये, यह हमारी बनाई हुई-समीक्षासें, कि-चैत्य शब्द्के; अर्थमें-विभक्तिका, छंदका, अर्थका-कितना भान है ? जो महापुरुषोंका किया हुवा-अर्थको, त्याग करके, अपने आप-सर्व सूत्रोंका अर्थ, और युक्ति, प्रमाण, उपमा, दृष्टांतोसें-सिद्ध करके, और भेदानुभेदसेंभी-सिद्ध करके, दिखला देगी ?॥

यह लिखना-उन्मत्तपणेका है कि, योग्य रितीका है ? सो तो-षाचक वर्गही, परीक्षा-कर लेवेंगे।।

फिर छिखती है कि-नंदीजीवाले, सूत्रोंके नामसे-ग्रंथ है भी, तो वह-आचार्य कृत-साल, संवत्, कर्त्ताका नाम-लिखा है, इस कारण-प्रमाणिक नहीं है।। यहभी विचारशुन्या ढूंढनीजीका छेख विचारने, जैसाही है, क्योंकि-प्रथम-जितने जैनके विशेष मकार करके-सूत्रों है, सोभी-भगवान महावीर स्वामीजीके पीछे-९८० वर्षे, "देवद्भिगणि क्षमाश्रमण" महाराजा वगैरह-अनेक आचा-योंने, एकत्र मिछकेही-छिखे हैं. तो साल, संवत्, तो सभी सूत्रों पें मगटपणे है, और उस वस्तही-अनेक आचार्याने, मिलकर-एक कोटी, पुस्तकोंको लिखवाके-उद्धार, कराया है. उन सबको जब-निरर्थक माने जावे, तब तो जैनमतकाही-निरर्थकपणा, हो जा-यगा. इसवास्ते यह छेखभी विचार ज्ञून्यपणेकाही है ? ॥ और अपना छेख जो-मृहपणे लिखा, सो तो-प्रमाण, और महा पुरुषों-का छेख-प्रपाण नहीं, वेसा छेख छिखनेवाछोंका छुटका कौनसी गतिमें होगा, जो महा पुरुषोंका अनादर, करके, सर्व जगेपर अप-नीही पंडितानीपणा दिखाती है ।। फिर छिखती है कि-जिस २ सूत्रमेंसे, पूर्वपक्षी-चेइय, शब्दको ग्रहण करके, मूर्त्ति पूजाका पक्ष-ग्रहण करते है, उस २ का मैंनै, सूत्रके संबंधसे-अर्थ, छिख दिखा-या ।। पाठक वर्ग ! यह इमारी किई हुई समीक्षासे-विचार किजीये कि, सूत्रसे संबंधवाला, ढूंढनीका किया हुवा-अर्थ है कि-सर्व महा पुरुषोंसे निरपेक्ष होके, केवल अप नीही पंडिताईकी-पगट किई है ? ।। फिर लिखती है कि-अपनी जूटी कुतकोंका-स्माना. और निंदा गाछियोंका-देना, नहीं किया है।। देखिये इसमेंभी ढूं-दनीका भरुाइपणा कितना है कि-वीतराग देवके तुल्य-वीतराग

देवकी मृत्तिंकी अवज्ञा करके-कभी तो स्रीखती है-जड पूजक. और कभी तो-पाषाणोपासक, और सर्व महापुरुषांका लेख तो-गपौढे, उइराकर, कहती है कि-मैंने निंदा गाछियां देना, नहीं स्वीकारा है, सो क्या इतने कहने मात्रसे-इनका भल्लेपणा हो जायगा ?।। किर लिखती है कि-जूठ बोलनेवाले, और गालियां देनेवालेकी, नीच बुद्धिवाला समजती हुं ॥ अब विचार करो कि-सर्व महा पु-रुषोंका वचनको-गपौडे गपौडे, कहकर-पुकारा यह तो सब दूंढ-नीने सत्वही कहा होगा! और सिद्धांतसे सर्वथा प्रकारसे विपरी-तपणे-कुछका कुछ लिख मारा, सो भी इस दूदनीकासत्यपणा ? और किल कालमें, शासनके आधार भूत-पहान् र आचार्यीको-हिंसा धर्मी छिखे, सोभी इस दृंढनीकाअमृत वचन ? और गणधर महा पुरुषोंनेभी-सूत्रोंमें ठाम ठाम-सैंकडो पृष्टोंपर, एसा लिखा है कि-जिससे दृंढनीका आत्मीय स्वार्थभी सिद्ध नहीं होता है, सोभी दूंदनीका--परम सत्य वचन १ इनका साध्वीपणा तो देखो ? । हम-कोतो यह मालुम होता है कि-दूंबनीने, जो बात नहीं करनेकी-लिखी है, सोही बात-करकेही दिखलाई है क्योंकि-नतो वीतराग देवकी, परम पिथ मूर्तिकी-अवज्ञा करनेसें इटती है । नतो गण-धरादिक, महा पुरुषोकी-अवशा करनेसें-हटती है ? मात्र कोइ एक प्रकारका उन्मरापणा हो जानेसें-वकवादही करती चली जाती है। सोतो-हमारा छेखसं, वाचकवर्ग आपही-विचार कर छेवेंगें. हम बारबार-क्या छिखके दिखावेंगे ? ॥

॥ इति सावद्याचार्य-और ग्रंथोंका विचार समाप्तः॥

॥ अब ढूंढनी-जिन् मूर्जिके निषेधमें, सूत्र पाठोंको-दि-खाती है ॥

दूंढनी—पृष्ट. १४२ से-छिखती है कि-सूत्रोंमे तो, धर्म प्रवृत्तिमें-मूर्तिपूजाका, जिकरही—नहीं। परंतु तुद्धारे माने हुये-ग्रंथोंमेही, निषेध है, परंतु तुद्धारे बंडे सावद्याचार्योंने—तुमको मूर्ति पूजाके
पक्षका, हठ रूपी—नशापिला रखा है। फिर. ओ. १० से, भद्रवाहु
स्वामीकृत-सोला स्वप्तके अधिकारसं—पंचम स्वप्नके फलमें—प्रथम
पाठ लिखा है, इति प्रथमः ॥ फिर. पृष्ट. १४४ ओ. ११ से-महानिशीध अध्ययन (३) तीसराका पाठ, इति द्वितीय।। फिर, पृष्ट. १४७ विवाह चूलिया सूत्र, ९ वां पाहुडा, ८ वां उदेशाका पाठ, इति
तृतीयः ॥ फिर. पृष्ट. १५० में-जिनद त्रसूरिकृत, संदेह दोलावली
मक्ररणकी गाथा पष्टी, सप्तमीका, पाठ. इतिचतुर्थः ॥ पृष्ट १५१
में, ढूंढनीका २४ अधिकारकी समाप्ति हुई. ॥

समीक्षा—हूंढनी लिखती है कि-सूत्रोमें तो, धर्म पर्रत्तिमंमूर्ति पूजाका जिकरही नहीं ॥ सोतो यहां तक किइ हुई हमारी
समीक्षातेही विचारलेना । और विशेष यह है कि-जो अब खुद्धिमान गिने जाते हे, सो अंग्रेजों तो, जगे जगेपर यही लिखते हैं
कि-अपना ईश्वरोंकी-मूर्तिपूजाका मान, जो-जैनोने, और बौद्धोंने
दियाहै, वैसा किसी भी मत वालोंने-नहीं दिया है । और आर्य
समाजका संस्थापक-जो द्यानंदजी है,सोभी-अपना पथम सत्यार्थ
प्रकाशमेंभी, लिख चुकेथे कि यह-मूर्तिपूजा, जैनोंसेही चली है,
और उनके मानने मुजब-उनकी मृत्तिं, सिद्धभी हो सकती है,
परंतु दूसरोंकी-सिद्ध, नहीं होती है ॥ वैसा हमने गुरुमुखसेहीसुनाथा । और यह ढूंढनी है सो-केवल अपना परम पूज्य, वीतराग देवसेंही देष भाव धारण करके-? श्री महानिशीथ, २ उवाई,

३ उपाशकदशा, ४ ज्ञाता,५ भगवती,आदि सूत्रोंके-जिनमंदिर,मूर्त्ति-का, संक्षिप्तरूप मुख्य पाठार्थका,तदन विपरीतार्थ-छिखतिहुई, किं-चित् मात्रभी विचार नहीं करतीहै कि-मैं अपना थोथा पोथामें, अपनेही हाथसें-पृष्ट. ६१ में-छिखती हुं कि-हमनेभी बडे बडे पंडित, जो विशेषकर-भक्ति अंगको, मुख्य रखते हैं, उन्होंसें-मुना है कि-यावत् काल-ज्ञान नहीं, तावत्काल-मृत्तिपूजन है । और कइ जगह छिखाभी देखनेम आया है ॥ तो अब--वीतराग देवकी, मुर्त्तिपूजनका विषरीतार्थ-में कैसे करती हुं ? क्या हमारे दूंटक आ-ईयोंके--हृदयमेंसं, बीतराग देवकी--भक्ति, नष्ट होगइ है ? जो ऐसें विपरीतार्थ करती है ? ॥ फिर घृष्टु. ७३ में--पूर्णभद्रादिक यक्षोंकी, पथ्थासें बनी हुई--मूर्त्तिपूजाको, सिद्ध करके-अपने, भोंदू ढूंढकों, को--धन, दोलत, पुत्र, राज्य ऋदि सिद्धिको---प्राप्त, देती है। तो पिछे जैनके मूल सिद्धांतोंकें—जिनपडिमा, श्ररिहंत चेइयाईं, बहवे श्ररिहंत चेइय, आदि पा-ठोंसे-तीर्थकरोंके मंदिर, मूर्जिका, शुद्ध अर्थ करके, तीर्थक-रोंके-यक्ष यक्षणीकेही पाससं-धन, दोलत, पुत्रादिक, की इछा-वाले ढूंढकोंको-बीतरामकी मूर्त्तिकी भक्ति करवायके, क्यौं नहीं दिलाई देती है ? क्या ढूंढनीको-तीर्थकरोंकी मूर्त्तिसें, कोई वैरभाव ष्ट्रवा है ? 🛮 🦿

और बीतराग देवके, परमभक्त श्रावकोंकी, नित्य-देवसेवा करनेका पाठ जो.—"क्यबालि कम्मा" केसंकेतसें, जैन सिद्धां तोंमें जगेंजों आता है, उसमें अनेक प्रकारकी कुतकों करके, छेव-टमें-भूत, यक्ष, पितर, दादेयांका-अर्थ, करती है, और ते पहा श्रावकोंकी पाससें भी, बीतराग देवकी मूर्ति पूजाकी भक्तिकों, छुडवायके, भूतादि पूजनेका कलंक भी चढाती है, और उन श्रा-वकोंके पर-मिथ्यात्वपणेका, आरोप रखती है, तो न जाने क्या इस ढूंढनीके-अंगमें, कोइ महामिथ्यात्व भूतका-पेवेश हुवा है ? अथवा भूत, यक्ष, पितरादिकोंमेंसं-िकसीने, प्रवेश किया है ? का-रण यह है कि-जैनके मूल सूत्रोंमें-जिनमृत्ति पूजनका पाठ, संक्षे-पर्से-किसी जगे-जिन पडिमा-किसी जगे-अरिहंत चेइयाणि ॥ के नामसे आता है उनका अर्थ, तहन विपरीत करके कोड़ जगे तो-झानका, उरको बतलाती है, और कोइ जगे परित्राजकका अर्थ करके दीखळाती है ॥ और कोइ जगे पर-कामदे-वकी मृत्तिकी—सिद्धि करके, दिखलाती है। और छेव-टमें---भगवानकी हैयातीके वरुतके, भगवानके परम श्रावकोंकी पाससें, वीतरागदेवकी-मृर्त्तिपूजारूप नित्य सेवा, छुडवायके, भू-तादिक देवोंकीही, नित्य पूजा करवाती है, इससे सिद्ध होता है कि-इंडनी है सो जरुरही किसी भूतादिकके वशमें हुई है ! इसी लियेही कुछ विचार नहीं कर सकी है।। फिर भी कहती है कि-मृत्ति पूजाका-जिकर ही सूत्रोंमें, नहीं सो अब इनको-कौनसे दरजेपर, गिर्नेगे कि-जिनको अपना घरकीभी खबर नहीं है॥ फिर छिखती है कि−तुद्धारे माने हुये ग्रंथोंभेंही निषेघ है, परंतु तुद्यारे बढे-सावद्याचार्योंने, तुद्धे मृत्ति पूजाका-नशा पिछा रखा है. ।। इसमें कहनेका इतनाही है कि-तुम दृंदको, जब सनातनप-णेका−दावा, करनेको जाते हो तव तुम्हारे बडे ढूंढकों कौनसी-को-टडीमें, छुपके बैठे थे, जो हमारे-बडेको निषेध करनेके छिये, ए-कभी खंडा न रहा । और जो आज थोडे दिनसे, जन्मा हुवा-जेड मछ इंद्रककी पिछाइ हुई नशामें चकचुर वनके, मनमें आवे सोही बकवाद कर उठते हो ? ॥ और जो-व्यवहार चूलिका सूत्र संबंधी भद्रभाहु स्वामीकृत, सोला स्वप्नमंसे—पंचम स्वप्नके पाठका अर्थ, लिखा है सो भी, उनका परमार्थ समजे बिना कुछका कुछही लिखा है, क्योंकि—चैत्य द्रव्यका आहारक, भेषधारीको तो-हम भी नालायकही गिनते हैं, । इसमें तुम-मूर्त्त पूजनका—निषेध, क्या दिखाते हो, ? जिसको जितना अधिकार शासकारने—दि-खाया होगा, सोही करना उचित होता है।। अब इसमें—तुम्हाराही लिखा हुवा—सूत्र पाठ, और उनका—अर्थ, लिखके, और इनकेपर समीक्षाभी करके, तुम्हारी—अज्ञानता दूर करते हैं, सो तुमको जो वीतराग देवके वचनका, विपरीत श्रद्धानसे—संसारका भय हो तो, विचार करके—शुद्ध श्रद्धानपर आजावेंगे, नहीं तो तुम्हरा किया हुवा कर्त्तव्यका फल, तुमही पावोगे, और हमको तो, सदाही—भग्यंत भक्तिसे, परम कल्याणकी मासिही होनेवाली है.

॥ इति मृत्तिं निषेधमें किंचित् विचार ॥

अब भद्रवाहु स्वामिकृत सोला स्वप्नमेंसे-पंचम स्वप्नका पाठ, और अर्थ, षृष्ट. १४२ से,-इंडनीकाही-पथम लिख दि-खाते हैं,॥

यथा-पंचमे दुवालस्स फणी संजुत्तो, कण्ह अहि, दिहो, तस्स फलं, तेणं दुवालस्स वास परिमाण-दुकालो, मविस्सइ, तत्थकालीय सुयपसुद्दा सुया, वोलिङ्जसांति, चेइपं ठयावेइ, दब्बा हारिणो मूणी भविस्सइ, लोभेन मालारोहण, देवल, उवहाण, उज्जमण, जिनविंव पड्टावण, विहिडमाएहिं, बहवे तव पभावा पयाइस्संति, अविदि पंथ पहिस्संति

ढूंढनीकाही- अर्थ--पांचवे स्वसमें-वाराफणी, काला सर्प देखा, विसका फल-बारा वर्षी दुःकाल पडेगा ! जिसमें कालिक सूत्र आ-दिमेंसे, और भी बहुतसे सूत्र विलेद जायेंगे, तिसके पिछे 'चैस्प १ स्थापना' करवाने लग जायेंगे, द्रव्य ग्रहणहार-मुनि हो जायेंगे, लोभ करके मूर्तिके गलेंमें-माला गेरकर, फिर उसका (मोल) करावेंगे, और-तप, उज्जमण, कराके-भन इकद्वा करेंगे, जिन बिंब (भगवानकी मूर्तिकी) प्रतिष्ठा करावेंगे, अर्थात् मूर्त्तिके कानमें-मंत्र सुनाके, उसे पूजने योग्य करेंगे, (परंतु मंत्र सुनाने वालोंको, पूजें तो ठीक है क्योंकि-मूर्तिको मंत्र सुनानेवाला-मूर्तिका गुरु हुआ, और चैतन्य है, इत्यादि ॥ और होम, जाप, संसार हेतु पूर् जाके-फल आदि बतावेंगे, उलटे पंथमें पहेंगे. ॥ इत्यादि कहकर, मध्यदीपिकामें, विस्तार लेखका ममाण दिया है.

॥ इति हृंदनीका लिखाहुवा सूत्र और पाठार्थ ॥

समीक्षा—यद्यपि इस लेखपै—गृष्पदीपिका समीरमं-उत्तर, हो गया है, तो भी-पाठक वर्गकी सुगमता के लिये, जो कुछ फरक है सो-लिख दिखाता हुं। देखिये कि-सिद्धांतमें जहां जहां "चैत्र" शब्द आता रहा उहां उहां तो, मंदिरका अर्थ-छोडनेके लिये दूंढनीने उल्लट पल्टट करके, बेसंबंध-बक्षवाद करना, सरु किया। और इहांपै बीघही "चैत्र" शब्दसें, मंदिरका अर्थ इनको भिल्ल गया, हमतो योग्यही—समजते हैं, परंतु दूंढनीजीका थिटाईपणा कितना है। खेर अब इस पाठमें, विचार यह है कि-मंदिर, मृत्तिको-बनवानेका, और पूजनेका-अधिकारी-केवल श्रावक वर्ग है। और साधु है सो-केवल भाव पूजाका अधिकारी है। परंतु यह निकृष्ट कालके प्रभावसें,अपनी साधुष्टत्तिको -छोडके,

१ ढूंढनीको — चैत्य शब्दका अर्थ, ११२ से भी अधिक, जूटा मिल गया। मात्र मंदिर मूर्तिका अर्थ नहीं मिला। परंतु यहां पर, चैत्य स्थापना कहनेसे "मंदिर स्थापना " ढूंढनीको — हम दिखा देते है, सो ख्यालकरके देख लेवें॥

कितनेक भेषधारी-पतित होके, यह नहीं करनेका भी काम-कर-नेको छग जायगे, सो कालकाही-प्रभाव दिखाया है। जब निः पक्षपात से-विचार करोंगे तबतो-ढढंकोमें क्या, और मंदिर मा-ार्गैयोंमें क्या-यह दोनोंही पक्षमें, अतित भेषधारी, जितने चाहते होंगे-इतनेही मिल-सकेंगे है मात्र फरक इतना है कि-इंडको को दुकानदारी, अथवा दूसरी दूसरी प्रकारकी-ठगाईयां करनी पडती है। और मांदिर मार्गीयोंमें, जो इस स्वमके पाठमें-कहा है सो, करना पडता है। परंतु जो सबके बास्ते कलंक देते हो सो तो तुम ढुंढको,केवछ महा प्रायश्चित्तकाही-अधिकारी बनते।हो ?।। अब पा-ठार्थसे भी कुछ तात्पर्य दिखाव ते हैं, देखो कि-यह पंचम स्वम,जो सर्वका हुवा है, इससे बारां वर्षी दुःकाल पडेगा, और कालिकादि सूर्वोमेंसे विछेद होंगे, और-चैत्यकी स्थापना, करवाके-द्रव्य ग्रह<sup>्</sup> णहार, मानि होंजायगे, और लोभ करके--मालारोहण, देवल, उ-पथान, जिज्जमण, जिन बिंव प्रति स्थापन, विधिओ आदि करके, बहुतसे भेष घारीओ-तप मभावोंको प्रकाशेंगे, और ऐसें-आबीध पंथमें, पड जायगे ॥

॥ अब इसमें विचार यह है कि-जो भेषधारी, छोभके वश होके-माछारोपण, देवल, उपधानादि-विधिओमें पढ़ेंगे, सो अ-विधि पंथमें पढ़े हुपे-गिने जायगे कि, सभीही दोषित गिने जा-यगे ? जैसेंकि-जो साधुपणासे श्रष्ट होंगे, सोई श्रष्ट गिने जायगे कि-सभी श्रष्ट गिने जायंगे ?॥ अब इस छेखसे ढुंडकोंकी-सिद्धि हुई के, ढूंडकपतका पोकल जाहिर हुवा । जरा अंखियां खो-लके देखो कि-जो मालारोपण, देवल, उपधान, उज्जमण, जिन विव ( मृतिं ) (प्रतिमा स्थापना,) विगरे-कार्योंका विधिसे करना चला आता है, उसको-स्रोभके वस होके,करनेकी-मना,किई है परंतु-धर्मकी बुद्धिसे तो करना उचितही दिखाया है। और विधिसे तो करना-शास्त्रसे सम्मतही है। केवछ तुम ढूंढकोही अपने आप जैन धर्मसें विपरीत होके विधिओं का भी विपरीतपणा करनेको चहाते हो परंतु यह सर्व पकारकी विधिमार्गका तो, तीन कालमेंभी वि-परीतपणा होनेवाला नहीं है, और वर्तमान कालमें भी, जब तक वीर भगवान्का शासन रहेगा, तब तक यह विधिमार्ग भी रहेगा। विशेष इतनाही है कि-जो भेषधारी-पतित होगा, सोही-पतित, गिना जायगा । इसी वास्ते मूलपाठमें भी-( बहवे ) अर्थात् बहु-तसे-पतित होंगे, वैसा कहा है, परंतु सभी ऐसा आवीधे पंथमें कभी न पहेंगे। अगर तुम ढूंढको-अपने आप मनमें मान छेते होंगे कि-सब विधिवाळे इमही रहें है, परंतु तुम तो मालारोषणही-नही समजतेहो, इसी वास्तेही मृर्चिके गर्छमें, गेरना छिखते हो ? ।। और न तुम्हारेमें-देवल है,न उज्जमण है,न जिन विंबकी स्थापना है,तो फिर तुम, विधिवाले कैसे वन सर्कोगे ? । केवल जैनाभास स्वरूपके बने हुये हो ? क्योंकि-जहां यह विधि करने वाले है, उ-हांही-अविधिवाले होते है, परंतु तुम ढूंढको तो-कोईभी, रीतिसें विधिवाले नहीं बनते हो, इसी बास्ते कहते हैं कि-तुम जैनाभास स्वरूपके बने हो ! ॥ और जो यह कुतर्क किई हैं कि-मंत्रका सुना-नेवाला-मूर्त्तिका गुरु, हुआ, सोभी अज्ञपणेही कीई है! क्योंकि-तुम ढूंढकोको, व्याकरण पढानेवाला ब्राह्मणभी होता है सो और सत्रादिक पढानेवाला श्रावकभी कभी होता है सो, तुम्हरा गुरु बन जायगा ! जत्रतो तुमको, और तुम्हारे सेवकोंकोभी, इछापि खपा-समणकी साथ, बंदना उनकोंही करनी पहेगी? तुमको किस बा-

स्ते करते हैं ? क्योंकि तुम्हारमें, ज्ञानकी योग्यता करानेवाला वही हुवा है,। ऐसी कुतकों करनेसे कुछ तुमेरी सिद्धि नहीं हो सकती है. जो जिसका अधिकार होगा, सोही व्यवहार योग्य रहेगा. इत्थलमधिकेन.

इति प्रथम पंचमस्त्रम सूत्रपाठार्थका विचार ॥

अथ दितीय, महा निशीथ तृतीय अध्ययन संबंधी, पृष्ट. १४४ सें, इंद्रनीका लिला हुना सूत्र, और अथ-यथा सूत्रं-तहािकल अम्हे, अरिहंताणं, भगवंताणं, गंध, मझ, पदीत्र, समद्याणेत्र लेतेण, तिचित्त तृत्थ बलि धुपाइ एहिं, पुजासकारेहिं, अशादियहं, 'पद्यवणं पकुत्रण, तित्थुप्पणं 'क्रेमि,! तंच गोणं तहित्त, गोयमा समग्यु जागोज्जा, । से भयवं केण अठेणं एतं वुच्चइ, जहाणं तंच गोणं तहित्त समग्यु जागोज्जा, । गोयमा तयत्याणु सारेणं, असंयम बाहुक्षेणंच, मूल कम्मासवं, मूलकम्मा सवाउय अडजवसायं पडुच बहुक्ष सुहा सुह कम्म पयडीबंधो, सब्ब सावडज विरियाणंच वयभंगो, वयभंगेणच आगाइकम्मं, आगाइकम्मेणंतु उभगा गामित्ते, उमगा गामित्तेणंच सुमग्ग पलायणं, उमगा गामित्ते, उमगा गामित्तेणंच सुमग्ग पलायणं, उन्

१ पज्जु वासणं पकुब्वमाणा ।। ऐसा पाठ होना चाहिये. ॥ २ करेमो ऐसा पाठ होना चाहिये.॥

मग्ग पवत्तगां. । सुमग्ग विष्यलोयणेगां च बहुइगां म-हित त्रासायगा, तेगा त्रगांत संसारय हिंडगां । ए एगां त्रठेगां गोयमा एवं वृच्चइ, तंच गोगां तहत्ति समगु जागोज्जा ॥

दूढनीकाहि अर्थ लिखते हैं-तिम निश्चय कोई कहे कि-मैं श्वारहत भगवतकी मूर्निका, गंध, माला, विलेपन, भूप, दीप, आ-दिक विचित्र वस्न, और फल, फूल, आदिसे, पूजा, सत्कार, आ-दिकरके-प्रभावना ककं तीर्थकी उन्नति करता हूं, ऐसा कहनेको-हे गौतम! सच नहीं जानना, भला नहीं जानना ॥ हे भगवंत किस लिये आप ऐसा फरमाते हो कि-उक्त कथनको, भला नहीं जानना, हे गौतम! उस उक्त अर्थके अनुसार, असंयमकी दृद्धि होय, मलीन कर्मकी दृद्धि होय, शुभा ३ शुभ कर्म प्रकृतियोंका वंध होय, शसर्व सावद्यका त्याग रूप, जो वत है उसका भंग होय,

<sup>?</sup> यहांपर रूयाल करनेका है कि-महावीर भगवंतके विद्य-मानमें भी, गंध मालादिकसें-अरिहंत भगवंतकी 'मूर्तिपूजाकी' म-ष्टिन-हे। रहनेपरही, गौतम स्वामीने-अपनी पूजाका (अर्थात् साधु पुरुषोंकी पूजाका) खुलासा कर लेनेके वास्ते, यह मक्ष पुला है। परंतु श्रावक तो सदा 'जिन पूजन' करते हैं। चलेआते हैं।

२ साधुओंकोही असंयमकी दृद्धि होय ॥

३ जिनमूर्तिपूर्जाम शुभकर्मका बंध विशेष रहा हुवा है।

४ सर्व सावद्यका त्यागी जो साधु है उनकाही त्रतका भंग-माना है परंतु श्रावकको निषेध नहीं।

त्रतके भंग है।नेसे तीर्थकरजीकी आज्ञा उलंघन होय, आज्ञा उलंघन नसे, उलटे मार्गके जानेसे, सुमार्गसे विमुख होय,उलटे मार्गके जानेसे, सुमार्ग विमुख होनेसे, महा आसातना बढे, तिससे अनंत सं-सारी होय। इस अर्थ करके गौतम ऐसा कहताहूं कि, तुम पूर्वोक्त कथनको सत्य नहीं जानना, भला नहीं जानना, इति। अब कहो पापाणोपासको-मृत्तिंपूजाके निषेध करनेमें, इस पाटमें कुल-कसर-भी लोडी है जिसके-उपदेशकोंकोभी, अनंत संसारी कह दिया है॥

समीक्षा—पाठक वर्ग ! हम यहांतक जितना । छिखान करके आये, उसमें अनेक मकारकी अशुद्धियांभी देखते आये, परंतु के-वल ताल्पर्य तरफ लक्ष देके, कुयुक्तियांकाही विचार किया है, परंतु इस जगोपर सूत्रका पाठ, और अर्थ, प्रथमसेही वेढंगा देखके, विचार करना पडता है सोभी ताल्पर्यकेही लिये करके दिखाताहुं, परंतु दोष दृष्टिसे विचार करनेको फुरसद नहीं लेताहुं.

तहाकिल ग्रम्हे, इहां-अम्हे, जो पद है सो अस्मद्का वहु वचन है। तथाच हैमसूत्रं-[अम्हे अम्हे अम्हे अम्हे भो वयं मे जसा. ] हितः-अस्मदो जसा सह-एते पहादेशा भवंति ।। पाकृत व्याकरणका तृतीय पादे, सूत्र १०६ नंबरका है॥ अब इस कत्तीकी क्रियाभी बहु वचनमेंही होनी चाहिये सो-करेमि, एक वचन रूपसे है, क्योंकि-अस्मद् प्रयोगका बहु वचनमें-करेमो, क्रिया होवें-तबही बाक्यार्थ हो सकता है। इसवास्ते-तित्थुपणंकरेमो, ऐसा पाठकी जहरी है, क्योंकि-अम्हे, यह कत्ती बहु वचन रूप होनेसे, इनकी कियाभी बहु वचन रूप-करेमो, ही होनी चाहिये। तो अब सूत्रार्थसे जो संबंध

१ तथाचसृत्रं---तृतीयस्य मो, मु, माः ।। त्यादीनां परस्मैपदा त्मने पदानां, तृतीयस्य त्रयस्य संबंधिनो, बहुधु वर्त्तमानस्य वचनस्य

लगता है, सो हम लिखके दिखावते हैं, 🛭 यहां गौतम स्वामी--भगवंतको पश्च करते हैं कि--हे भगवन् तथा, अ-थीत--जैसे गृहस्थ--श्रावक वर्ग, जिनपूत्रा करते हें तैसे, नि-श्रय करके हम-साधु है सो, अरिहंत भगवंतोंकी मूर्तिको-गंध,माला, पदीप, विलेपन, विचित्र वस्न, बलि, धूपादिकसे-पूजा, सस्कार, करके दिन दिन मतें पर्युपासना करते हुए-तीर्थ प्रभावना करें!। भगवंत जवाब देते हैं कि-हे गौतम ! यह बात साधुको योग्य नहीं समजनी । फिर गौतम स्वामी पुछते हैं कि हे भगवंत ! किस वास्ते यह वात योग्य नहीं ?। फिर भगवंत कहते हैं कि हे गौतम ! तदर्धानुसारमें असंयमकी वहुलता और उनकी बहुलता करके मूल कर्मका-आश्रव होता है, ? और मूल कर्मका आश्रवसे-और अध्यवसायके योग मिलनेसे, बहुत-शुभाऽशुभ कर्म मकृतिका वंध होता है. । तीनसें सर्व सावध-त्रतका भंग होय, अर्थात साधुपणे-के-ब्रतका भंग होय। और साबुपणेके व्रतका भंग होनेसे-आ-इक्ता अति क्रमण होय। और आइका अतिक्रमणसे उन्मार्गपणा हुवा । और सर्व सावद्यका त्यागरूप उन्मार्गपणेसे, सुमार्गका नाश होय । और ते साधु धर्मका उन्मार्ग प्रवर्त्तनसे, और ते साध् रूप-ग्रुमार्गका प्रलोपन करनेसें, महा आसातना वहें, तिससे अनंत संसार फिरना पडे. ।। इस वास्ते हे गौत्तम ? साधुओंको यह काम अञ्चा नहीं समजनाः ॥

इसमें विचार यह है कि-जहां-अम्हे का अर्थ, इस साधु करना था, उहां ढ़ंढनीन-कोइ कहे, यह विपरीत अर्थ किया है। परंतु ऐसा अर्थकरनेका है कि-है भगवन-हम साधुओं, गंधादिक-स्थाने, मो, मु, म, इत्येते आदेशा भवंति ॥ इस वास्ते " करेमि कभी न बनेगा.

से-अर्हित भगवंतोकी पर्श्वपासना करके ? तीर्थकी प्रभावना करें! (इस सूत्रमें-प्रतिपाका बोध अरिहंत भगवंतका शब्दसही कराया है परंतु पथ्थर पहाड कहकरके नहीं कराया है-देखो ख्याल करके) तब भगवंतने साधुओं कोही-यह कार्य करणेका निषेध किया है। क्योंकि-गंध, मालादिकसे, मूर्तिकी उपासना करनेसे, साधुओंको-असंय-मकी द्राद्धि होय । और जो सर्व त्रकारसं-प्राणातिपात विरमण व्रत-से मूछ कर्मका-त्याग किया है, उस मूछ कर्मका-आश्रवकीभी माप्ति होय । और यह मूल कर्मका आश्रवसें-और अध्यवसायके-योगसें (अर्थात परिणामकी धारासें ) बहुत प्रकारकी-शुभ प्रकृ. तियोंका, और अशुभ मकृतियोंकाभी वंध होय, इस बास्ते, सर्व सावद्यका त्यागीयोंको-व्रतका भंग होय । क्यौं कि-साधुओने, शुभ, और अशुभ, दोनों प्रकारकी, कर्म प्रकृतियांका नाश करनेको, व्रत लिया है, उस व्रतका भंग होता है । जैसे कि--अनेक प्रकारका दान धर्म-एइस्थ करते है तैसे साधु--नही करते है, इसी पकारसें साञ्चओंको पूजाका भी निषेष है ॥ और यह-सर्व मकारका त्याग रूप व्रतका भंग करनेसे-भगवंतकी आज्ञाकाभी, उलंघन होता है। और भगवंतकी आज्ञाका उलंघनसं — उल्टे मार्गमें जानेका होता है। क्यों कि-जो सर्व सावद्यका त्याग करके-साधु व्रत, अं-गांकार कियाया, उसको छोडके-फिर-देश दक्तिका, अधिकारको पकडना, यही-उलट मार्ग होता है। और यह-उलट मार्ग चला-नेसे, जो साधु व्रत रूप-सुमार्ग है, उसका नाज्ञ होता है, और जलटेही मार्गकी पष्टिच हो जाय । और सुमार्गका अर्थात् साधुमा-र्गका सर्वथा प्रकारसं - नाश होय, और यह साधु वत रूप-सु-मार्गका नाश करनेसे महा आशातना प्राप्त होय ! ऐसा उ-लट पार्ग चलानेसे साधुओंको अनंत संसार-भ्रमण करना पडें

इस वास्ते यह गंधमालादिसें, मूर्चिकी पूजा करनी साधुओंको उचित नहीं समजनी

पाठक वर्ग ! देखिये-इस सूत्र पाठसे-श्रावक वर्गकी पुनाकी सिद्धि हुइ के निषेध हुवा ? जो कभी श्रावक वर्गकी पूजाका--नि-षेध करना होता तो, सर्व सावयका व्रतवाळोकोही क्यों ग्रहण करते, ? और ग्रुभाग्रुभ कर्म प्रकृतिका-वंध है सो, सावुओंकोही इ-च्छित नहीं है, क्योंकि -ग्रुभ और अग्रुभ, यह दोनों प्रकारकी-क-र्भ मकृतियांका नाश करनेकोही साधु उद्यत हुवा है, इस वास्त-गंध, मालादिकसे, पूजाका अधिकारी-साधु नहीं वन सकता है॥ और गृहस्थ है सो-छकाय जीवोंका आरंभमेंही सदा रहा हुवा इै,इसकारणसें−सदा अधुन वंधनकोही वांध रहा है, उन श्रावकों-को-जिन मूर्ति पूजनसे, बहुत प्रकारकी-शुभ कर्मकी पाप्ति, करने काही मार्ग योग्य है। नेयाँ कि-इस जिन पूजासे शुभ कर्मकाही बंध अधिक होताहै, इस वास्तेही सूत्रमें -- प्रथम बहुत शुभ पदको रखके, पिछेसें-अञ्चभ पदको ब्रहण किया है। और जो गृहस्थाश्रममें रह करके-जिन मूर्त्ति पूजनका त्याग करता है,सो तो सर्वथा प्रकारसे पत्नीन रूप हुवा, जो कुछ वीतराग देवकी भक्ति करनेसे--ग्रुभ कर्मकी प्राप्ति होनेवालीथी, उसीकाही त्याग करता है।। और साधुओको--पुष्या-दिक पूजन करनेसे, जितना कर्मका बंध, अर्थात् संसारका भ्रमण रूप होता है, उतनीही श्रावक वर्गको, मृत्ति पूजाकी--अवज्ञा करनेसेही कर्म वंधकी अधिकता होगी, । क्यौंकि श्रावकका-र्धम, और साधुका धर्म, यह दोनों-भिन्न भिन्न प्रकारके हैं.। जैसे कि धरिके स्थानक वंधाने, समरावने, मृतक साधुको-गत करना, साधु द्वारी ग्रहण करनेवालेका-महोत्सव करना, साधगींक भाईयांका--खान पानसे आदर करना इत्यादि अनेक मकारके--ग्र-

हस्य संबंधी धर्मके कार्यमें-साधु अधिकारी नहीं है,और वह साधु अनेक प्रकारके आरंग समारंभवाले कार्यको करें तो-मार्ग अध्मी गिने जायगा। परंतु श्रावक है सो तो-शक्तियान हुवा ते कार्यको नहीं करने सें ही निद्याकापात्र गिना जाता है. ॥ इस वास्ते, जो जिसका अधिकारी होगा-सोई व्यवहार योग्य माना जायगा,और छाभकी पाप्तिभी-उसीसे ही होगी, परंतु विपरीत विचारसे तो कभीभी लाभकी पाप्ति हो सकती नहीं है. । शरीरकी शोभादायक गहना है सोभी, योग्य स्थानपै पहना हुवाही शोभादायक होगा, और अयोग स्थानपे पहन छेंगे सो तो, केवल सर्व न्यवहारसे अ-इ, हांसीकाही पात्र बनेगा, तैसें, तुम ढूंढको जिन मूर्चिको त्यागके इस भवमें, और परभवेंभी हांसीके पात्र मत बनो ।। और यह मृतिंपूजन-निषेधका पाठ, क्या इस ढूंढनीकोही हाथ छग गया है, ? क्या और किसी आचार्यने पढा नही होगा ?हां बेशक, पाठ तो पढाही होगा परंतु तुमेरे डूंढकोकी तरां विपरीत अर्थ नहीं स मजे होंगे ? इस वास्ते इस पाठको जूठा चर्ची अपना और अपने आश्रितोंके धर्मका नाश करनेका उद्यम नहीं किया है ? तुमने इतना विश्लेष किया है।। और निर्धक्तिका अर्थमें, जो दूंदनीने पृष्ट. १३५ से-मन कल्पित अर्थ करनेका दिखाया है, सोभी अपना, और अपने आश्रितोंके धर्मका नाश करनेकाही दिखाया है। इसी कारणेसेही बाबीस टोलेमें-अनेक प्रकारका तो प्रतिक्रमण, । और विचित्र प्रकारकी-क्रियाओ, । और विचित्र प्रकारकाही-उ-पदेश करनेकी पद्धतिओं, हो रही है । और कोइ पुछे तब-उत्तरमें, ्परंपरा बताना । और सूत्रसे भीछती २ बात हम मानते है वैसा कहकर, कोईभी प्रमाण बताना नहीं । और यद्वा तद्वा कहकर-छो-कोंको बहकाना । और मनः कल्पितही अर्थ-टोकते चले जाना ।

और सब पंडितोंको कुछ नही समजके-अपने आप पंडित मानी बन जाना । ऐसे विपरीत विचारवाळोको तो साक्षात तीर्थकरभी न समजा सकेंगे । कहा है कि-ज्ञान छव दुर्विदरयानां ब्रह्मापि तं-नरं न रंजयाति-तैसेंही इमारे ढूंढकोंके हाल हो रहे है।। और ढूंढ-नीने-इस पाठपेसें, उपदेशकोंको-अनंत संसारी ठहराया सो तो सूत्रमें-एक अक्षरका गंध मात्रसेंभी नही है, तो पीछे ढूंढनी कैसे छिखती है ! परंतु जिसनेजो मनमें आवे सोइ वकना. ऐसेंको क-हनाही क्या ? !!

॥ इति महा निजीयका-द्वितीय पाठः ॥

॥ अथ तृतीय विवाह चूलियाका, ९ वा पाहुडा, और ८ वां उद्देशाका, पाठ जो ढुंढनी पृष्ट. १४७ से-लिखती है, सोई इ-मभी छिखके दिखावते है-

॥ कइ विहार्ण भंते, मनुस्स लोए–पडिमा, प-ण्यात्ता, गोयमा श्रयोग विहा पण्याता । उसभा दिय वद्माण परियंते, ऋतीत, ऋणागए, चौवीसंगाणं ति-त्ययर पडिमा । रायपडिमा । जरक पडिमा । भूत प-डिमा । जाव धूमकेउ पडिमा, ॥ जि**न** पडिमाएां भंते— बंदमाणे, अचमाणे। हंता गोयमा वंदमाणे, अचमाणे॥ जइराां भंते जिरा पडिमारां-वंदमाराो, अचमाराो-सुय धम्मं,चरित्त धम्मं,लभेजा,गोयमा गाोगाठे समठे। से केगा-ठेएां भंते एवं वुचइ, जिन पडिमाएां-वंदमाएो ऋचमारो-सुय धम्मं, चरित्त धम्मं, नोलमेजा । गोयमा पुढविकाय

हिंसइ, जाव तस्सकाय हिंसइ, त्र्याउकम्म वज्जा सत्त-कम्म पगडीउ सहिल बंधराय निगड बंधरां करित्ता, जाव चाउरंत कंतार ऋगु परियदृयंति, ऋसाया वेयिगा उजं कम्मं भुज्जो २ बंधइ, । से तेगाठेगां गोयमा—जाव नोलभेजा ॥-

अब ढ़ंढनीकाही अर्थ-लिखते हैं-हे भगवन् पतुष्यछोकांमें, कि-तने प्रकारकी "पडिमा" ( मूर्चि ) कही हैं। गौतप अनेक प्रका-रकी कहीं हैं ऋषभादि महाबीर (बर्डमान) पर्यंत, २४ तीर्थंक-रोंकी । अतीत, अणागत, चौवीस तीर्थकरोंकी पहिमा । राजा-ओकी पडिमा। यक्षोकी पडिमा। भूतोंकी पडिमा। जाव शूमके-तुकी पडिमा ॥ हे भगवन जिन पडिमाकी-वंदना करे, पूजा करे, हां गौतम-बंदे, पूजे ॥ हे भगवन् जिन पडिमाकी-बंदना, पूजा, क-रते हुए-श्रुत धर्म, चारित्र धर्मकी, पाप्ति करें, गौतम नहीं, किस कारण ? हे भगवन् ऐसा फरमाते हो कि-जिन पडिमाकी वंदना पूजा करते हुये, श्रुतधर्म, चारित्रधर्मकी प्राप्ति नहीं करे । गौतम पृथ्वी काय आदिछः कायकी हिंसा होती है, विस हिंसासे, आयु कर्मवर्जके, सात कर्मकी पक्वतिके ढीले वंधनोंको, करडे बंधन करें, ता ते ४ गतिरूप संसारमं-परिश्रमण करे, असाता वेदनी वार-वार बांधे, तिस अर्थ करके हे गौतम-जिन पहिमाके पूजते हुए धर्म नहीं पाने. इति ॥ इसमेंभी " मूर्ति पूजा " मिथ्यात्व, और आरंभका कारण होनेसे-अनत संसारका हेतु कहा है. ॥

।।समीक्षा-पाठक वर्ग! यही ढूंढनी-वीतराग देवकी-वैरिणी बनी हुइ, अपनी थोथी पोथीमें-जो मर्नेम आया सोही छिखती चठी आई देखों. पृष्ट. ४८ में तो छिखा कि-मूर्तिको चंदना करना, कदापि योग्यही नहीं || फिर पृष्ट. ६९ में-लिखती है कि-सम्यन्क दृष्टिभी पूजतेहैं मिथ्या दृष्टि भी पूजते है।।फिर.पृष्ट. ७१में-लिखती है कि-सूत्रोंमें मूर्तिका पूजन-सम्यन्क ब्रतादिमें-कही नहीं चला।।फिर पृष्ट.७९ में-मंदिरका पूजन-सम्यन्क धर्मका लक्षण होतातो सुधर्मी स्वामी-अवश्यही लिखते || फिर पृष्ट ७६ में-देश, नगर, पुर, पाट-नमें-कित्रम प्रतिमाका अधिकारही नहीं || फिर पृष्ट ९६ में-तीर्थ-कर देवकी मूर्तिका-पाठही नहीं || फिर पृष्ट १२० में-जिन मू-तिको-मस्तक जूकाना, मिथ्यात्व है ||

फिर पृष्ट १२८ में-मस्त हुई छिखती है कि-क्या मंदिर, मूर्ति पूजा जैन सूत्रोंमें-सिद्ध हो जायगी ।। वैसें वैसें, जो मनमें आया सोई बकवादही करना सरु किया, परंतु एक छेशमात्रभी विचार करनेमें नहीं उतरी है। सो न जाने इनके आत्म प्रदेशमें मिथ्यात्व कैसें गाडपणे व्याप्त हुवा होगा? जो सिद्धांतका-एक अक्षर मान्त्रकाभी, विचार नहीं कर सकती है? ॥ खेर, जैनका सिद्धांत यह है कि-प्रथम-सम्यवत्वकी प्राप्ति होये वाद, पिछे ज्ञानकी प्राप्ति, और पीछे चारित्रकी प्राप्ति, उनके बाद जीवोंको-मोक्षकी प्राप्ति होती है.। यथाच सूत्रं,

सम्यक्दर्शन ज्ञान चारित्राणि मोच मार्गः इति त-च्वार्थ महा सूत्रं। इहां कहनेका प्रयोजन यह है कि-सम्यक्त्वधर्मकी प्राप्ति करानेका-निमित्त भूत, भव्य जीवोको-वीतराग देवकी म्-र्तिभी है? और अभयकुमारने अनार्यदेशमें मूर्त्तिको, भेजकरके-आ र्द्रकुमारको-सम्यक्त्वकी प्राप्ति करानेका छेखोभी है, सोई हे चार-स्नकार-जगें जगें दिखातेभी आते है। और यह इंद्रनीभी-छिख-ती ही है। परंतु विशेषमें यह है कि-बेभानमेही बकवाद करवी चछी जाती है देखो पृष्ट १३१ में-इंद्रनीभी छिखती है कि-मूर्त्ति पूजकोने-मंदिर, मूर्जिका-पूजना, सम्यक्त्वकी पुष्टि मानी है, और जिनाज्ञा मानी है। सोई बात इस विवाह चूलियाके पाठसे-संप्-र्णपणे सिद्ध है। परंतु हमारे ढूंढक भाईयोंकी मतिही मूट बन जाती हैं, सो विचार नहीं कर सकते हैं. ।।

अब सूत्र, और अर्थके साथ, विचार करके दिखावते हैं. ॥ यथम केवल मूर्तिके विषये ही-गौतम स्वामीजीने-भगवान्को पुछा कि-हे भगवन्'मूर्त्ति" कितने पकारकी होती है। उनके जूवा-वमें...भगवान् अनेक प्रकारकी मूर्त्ति कहकर...पथम, ऋषभदेव आदि २४ तीर्थकरोकी-मूर्त्तियां वर्त्तमानकाल आश्रित होके दिखाई । और अतीत काल आश्रितमी २४ तीर्थकरोंकी ''मूर्तियां'' दिखाई । और जो अनागत कालमें होनेवाले २४ तीर्थकरो है, उनकीभी " मूर्चि-यां '' दिखाई । पिछें राजादिककी-मित्तियांभी दिखाइ. ॥ अब विचार करो कि-तिनोही कालमें, वीतरागदेवकी " मूर्तियां " की-स्थापना सिद्ध हुई या नहीं !।। फिर, तीर्थकरोंकीही पतिमा ओंके वंदना, पूजाका, पश्च किया कि-हे भगवन्, जिन पडिमाका-वंदन, और पूजन, करना। उसके उत्तरमेभी भगवंतने-यही जू-बाब दिया कि-हंता गोयमा, वंदेंभी, श्रौर पूजेंभी । और दं-ढनीभी इसका अर्थ यही लिखती है, परंतु मिथ्यात्वके नशेमें वि-चार नही आया है. ॥ इसमें विचार यह है कि-जब भगवंतने, तीर्थकरोंकी मूर्तियोंको वंदना, करनेकी, और पूजन, करनेकी आ-बा फरमाई तो चतुर्विध संघके विना-वंदन, और पूनन, दूसरा कौन करेगा ? और पिछे श्रावकोंके विना, वीतराग देवकी मूर्ति-यांका " पूजन " भी दूसरा करनेवाला कौन होगा ? ॥ और द्रीपदीके पाठमें, " जिन मूर्तिको " उठानेके छिये जो मरहामरही करके-कामदेवकी मर्त्तिकी सिद्धि करनेको गई हैं सो, उन्मचपणा

किया है या नहीं ? क्यों कि-यह विवाह चूळीयाके पाउसे तो "जिन" अर्थात् ऋषभादिक चोर्वास तीर्थकरोके नामसे "मूर्तियां" का कथन होनेसे,दूसरा-कामदेवका अर्थ,कभी नहीं सिद्ध हो सकता है और सूत्रका अर्थके अंतमें, ढूंढनी छिखती है कि जिन पडिमाके पू-जते हुए-धर्म नहीं पावें, इति हसेंभी-मूर्त्तिपूजा, मिध्यात्व, और आरंभका, कारण-होनेसे,अनंत संसारका हेतु कहा है ॥ अव इसमें-भी देखीये-दृंढनीजीकी-पांडितानीपणा-जब-ऋषभादिक ७२तीर्थ-करोंकी-मतिमा होनेका, मश्र-गौतम स्वामीने किया तब तीर्थकर महावीर भगवतने,भी यही कहाके-हा गौतम होती है।। फिर तीर्थ-करोंकीही मतिमाको बंदन, पूजनका-दूसरा मक्ष किया, तबशी भगवंतने-यहा उत्तर दिया,िक -हा-गौतम-वंदें,और-पूजें । तोविके यह ढूंढनी-दिध्यात्व, और अनंत संसारका हेतु-कैसे कहती है ? ॥ क्योंकि, धर्म है सोतीन प्रकारका है-?सम्यक्त्व धर्म,र श्रुत धर्म, और ३ चारित्र धर्म ॥ इनतीनो धर्ममेसे,जो प्रथमका सम्यवस्व धर्म हे उनकी नाप्तिका हेतुमें मूर्त्तिका, वंदन, और पूजन, विषये प्रश्न करनेका प्रगटपणे माळूम होता है, उसकी तो भगवंतने हाही कही है, और जो तीसरा पश्च-अश्चतधर्म चारित्र धर्मकी प्राप्तिके विषयका था उसकी ही प्राप्ति होनेकी जिन मूर्तिका वंदन पूजनसे ना कही है, कारण-श्रुत धर्म, और चारित्र धर्मका, अधिकारी-साबु पुरुष है, और साधुको मूर्ति पूजनका-सर्वथा, निषेध है। वही इस पाउसे दिखाया है तो पिछे ढूंढको पिश्यात्वी है कि-मूर्तिको-वंदन, पूजन, करनेवाले पिथ्यात्वी हैं ? हे ढंढनी तूं अपनाही लेखका वि-

<sup>\*</sup> श्रुतधर्म-गुरुमुख सिद्धांतोंका पढन करनेसें, और चारित्र-धर्म-अनेक प्रकारकी इछा द्वत्तिको, रुक्षनेसे ही-पाप्त होता है, इस बास्ते इनका अधिकारी मुख्यत्वे-साधु पुरुष ही, होता है।।

चार कर कि-जब वीतराग देवकी प्रतिमाका वंदन, पूजन, मिथ्या त्वका हेतु होता तो,भगवंत बंदन पूजन करनेकी हा-किस वास्त कह-ते ? हां जो साधु पणासे भ्रष्ट हो के, यूं कहें कि-मैं तो इस मूर्त्तिका, वंदन, पूजनसे, मेरा-प्रुत धर्म, और चारित्र धर्म, की आराधना करता हुं, तब तो बेशक, सो साधु भवभवके आंटेमें पडसकता है। नहीं तो तुम दूंढकों ही,बीतराम देवकी,आज्ञाके भंगसें, और सम्यत्क धर्मकी प्राप्तिका हेतुक्ष वीतरागी मूर्चिकी अवज्ञा करनेसे अनंत संसारके भ्रमणमें पडे हुये है ॥ परंतु सम्यत्क धर्मकी प्राप्तिका कारण रूप अथवा आत्माकी निर्मलताका कारणरूप ''जिनमृर्त्तिका''वंदन, और पूजन, अपनी अपनी योग्यता मुजब, करनेवाला-चारो प्रका-रका संघ तो, संसार समुद्रके-किनारेपर ही, बैठा है। क्योंकि-जी वोंको मथम-सम्पत्क धर्मकी-माप्ति होनी, सोई संसार समुद्रका कि नारा, शास्त्रकारोंने-वर्णन कियाहै । जिसको सम्यन्की प्राप्ति नही, उनको-एकभी धर्मकी पाप्ति नहीं, और उनको मोक्षभी नहीं। क्योंकि-तीर्थकरोंका जीबोकोभी-जहांसें सम्यत्ककी पाप्ति हुइ, उहांसेंही भवोंकीभी गिनती हुईहै ॥ इस वास्ते हठवाद छोडके, तुंम तुमेराही छेखका विचारकरो और रस्तैपर आ जावों केवल कुतकोँ करके, और अपना जन्म जन्मका विगाडा करके, अपना आत्माको, अनंत दुःखकी जालमें, मत फसाओं, इत्यलं विस्तरेण ॥

॥ इति तृतीय विवाह चूलिया सृत्रपाठकी समीक्षा ॥

## ।। अब चतुर्थ जिनदत्त सूरिकृत

संदेह दोळावळी प्रकरण ग्रंथकी-पष्टी,सप्तमी, गाथाकाभी विचार करके दिखावते है ॥ प्रथम ट्ंडनीजीकाही लिखा हुवा'पाठ और अर्थ लिखते है पृष्ट. १४९ में सें---१५१ तक देखो-तद्यथा। भाडडरिय पव्वाहत्रो, जे एइ नयरं दीसए बहुजरोहिं॥ जिर्गागिह कारविगाइ ग्रुत्त विरुद्धो अग्रद्धोय,॥६॥ अस्यार्थः भेडवालमें, पढेहुये लोग, नगरोंमे-देखनमें आते हैं कि, (जिनगिह) मंदिरका बनवाना, आदि शब्दसे-फल, फूल, आदिक से पूजा करनी, यह सब सूत्रसे विरुद्धहै, अर्थात् जिनमतके नियमोंसे-बाहर है, और ज्ञानवानोके मतमें-अशुद्ध है॥ ६॥

सोहोई दव्यधम्मो, अपहाणो अनिव्युई जगाइ सदो धम्मो बीस्रो, महिस्रो पडिसोय गामीहिं.॥ ७॥

अर्थ:-द्रव्यधर्म, अर्थात् पुर्वोक्त द्रव्य एजा, सेप्रधान नहीं कस्मात् कारणात् किस छिये कि-मोक्षसे परांग मुख, अनुश्रोत्र गामी, संसारमें भ्रमाणे वालाहै, आंश्रवका कारणसे ॥ दूजा भा-वधर्म, अर्थात्-भावपूजा, सो शुद्ध मोटा धर्म है. कस्मात् कारणात्, भतिश्रोत्रगामी,अर्थात् संसारसे विम्रुख,संवर होनेते ॥ अव कहोजी, पहाड पूजको, जिनदत्त स्रारिने-स्रीत्तपूजाक, खंडनमें, कुच्छ बाकी छोडी है। इत्यादिः

समीत्वा\_पाठक वर्ग ! इस ढूंढनीजीको-जो कुच्छ दिखता है, सोई-उलटा दिखताहै, नजाने इनके इद्यपरभी, क्या पाटा चढ गया होगा! जो कुच्छभी दिखताही नहीं है।। क्योंकि-जो जिनदत्तस्रिजी महाराज, दादाजीके नामसे-सर्वजों प्रसिद्ध है, और अनेक स्थलमें, दादाजीकी वाडी, दादाजीकी वाडी, इस प्रसिद्ध नामसें, स्थानभी बने हुये हैं, और जिनकी पादुकाको अभीतक अनेक भक्तजन पूज रहे है, और जिनके पारवाड आदि अनेक देशोंमे फिरके और रजपुत आदि अनेक जातों को प्रतिबोध करके, लाखो मनु

१ इस गाथामें, अशुद्धपणाहै, जैसीहै वैसी लिख दिईहै

ष्योकों, श्रावक धर्ममें, दाखल किये हैं. । और अनेक जिन मंदिरों की, स्थापना करवाय के, प्रतिष्टाओं भी करवाई है सो, तैसे प्रभाविक जिनदत्तस्रिजी महाराजकों दो गाथा, लिखके, यह ढ्ढनीजी अपना ढ्ढंक धर्मको—स्थापित करनेको जाती है, सो यह कैसे बन सकेगा! क्यों कि, जो पिछे के, तीन पाठोमें विचार दिखाया, सोई विचार इस गाथामें दर्शाया है, तो अब इसमें टूंढनीजीकी सिद्धि कहांसे हो गई? जो पहाड पूजकोंका संबोध न देके—उपहास करती हुई, अपनी तुछताको दिखाती है? और छुछ भी अपनी मर्यादाको समालती नहीं है? क्योंकि—सिद्धि तो जो होनेवाली है सोइ होगी, कुछ तुमेरा निंदनिक मार्गकी सिद्धि—नहीं होनेवाली है, किस वास्ते जुठा, तरफडाट करती है ? ॥

।। अब जो गाथाका तात्पर्य है, सो हम लिख दिखावते हैं बहुत लोकोंकी साथ, भेड चालमें, जो चलनेवाले हैं-सो भी नगरमें दिखनेमें आते हैं। मंदिरका वनवाना आदि, सूत्र विरुद्ध और अशुद्ध हैं ॥ ६ ॥

॥ अब सप्तमी गायाका अर्थ-को मंदिरका बनवाना आदि है, सो-द्रव्यथर्भ है, अपधान है, निष्टेचि जो-प्रोल, उसका देने-वाला नहीं है ॥ और-कुद्धक्ष दूसराको-भाव धर्म है सो, प्रति श्रोत्रगामि भिः साधाभिः । अर्थात् द्रव्य धर्मसें उलटे जानेवाले, सा-धुआंने-सेवित किया है ॥ ७ १ ॥

॥ अत्र इसमें विशेष यह है कि-तीर्थंकर भगवानकी पूजा, दो

<sup>?</sup> इस गाथाके अर्थमें, ब्हर्ना, मित श्रोत्रगामिहिं, कची है, उनको, भाव धर्मक्ष कर्मका, विशेषण करके, विषशीत अर्थ करती है.

पकारसं, महानिशीथ सूत्रमं-दिलाई है। तथाच सूत्रं-ते सिय तिलोग महियागा, धम्मं, तिष्यंकरागां जग गुरुणां, १ भावच्चणा, २ दव्वच्चणा, भयेगा—दुहच्चणां, भिग्यं ! १ भावच्चणा चारित्तागुठागा, कठुगा घोर तव चरणा ।। २ दव्वच्चणा, विरयाविरय शील पूया सकारदाणाइ । तो गोयमा एसथ्ये परमध्ये । तंजहा, १ भावच्चणा मुग्गवि-हारयाय । २ दव्वच्चणा तु जिन पूया, । पढमा जईगा । दोन्निवि गिहीगा । पढमच्चिय पसध्या ॥

भावार्ध-तीनलोकसं पृजित ऐसे धर्मतीर्थकर, जगत् गुरुका
"अर्ज्जन" दो प्रकारका कहा है ।। एक-भावार्चन । दुसरा-द्रव्यार्चन ।। १ भावार्चन यह है कि-चारित्रानुष्टान, कष्ट, उग्र घोर
तप चरण । और २ द्रव्यार्चन यहहैकि-श्रावकपणा शील, पूजा,
सत्कार, दानादिक, इस हेतुसें, हे गौतम यही अर्थ परमार्थ है
कि सो १ भावार्चन-उग्र विहारियों के तांइं। अर्थात् कष्ट करनेवालोंके तांइ करणेका है २ द्रव्यार्चन-जिन पूजा है। प्रथमा अर्थात्
भावपूजा-जितको । दोनोंभी गृहीकों। पहिली प्रशस्त है।।

अब इस पाउसे, समजनेका यह है कि - जो द्रव्यार्चन - (अर्थात् द्रव्य पूजा) जिन मंदिरका - वनवाना और फल फूलादिकसे जिन मूर्त्तिको पूजना, और दानादिक धर्मको सेवन करना। यह सर्व कर्त्तव्य, ग्रुख्यतासे श्रावक धर्मको, अंगीकार करने वालेका है।। और चारित्रानुष्टान, कष्ट घोर तपसा, विगरे कर्त्तव्य है सो-भा-वार्चन रूप मुख्यतासें साधुका कर्त्तव्य है॥ और यह साधुका-

भावार्चन, रूप कर्त्तव्यको छोडके, जो गृहस्थका-द्रव्यार्चन, रूप िजनमंदिर आदि करवानेको छगजाय, उसका व्रतको घातक हो ता है. । इसवास्ते जिनमंदिरको वनाना-यह साधुको, अपग्रस्त है ॥ और इसी साधुकोही मूर्ति पूजा करनेका निषेध रूप, प्रथम, भद्रबाहु स्वामीजीका-पंचम स्वमकाभी पाट है, देखोंकि, चेइयं ठ यावेइ दव्वहारिगो मुग्गीभविस्सइ |लोभेन माला राहण, आदि कहा है ॥ और दूसरा महा निशीयका पाठ है-सोभी, सर्व सावद्य त्यागी साधु है, उनकोही मंदिरादिकका कराना-अतु-चितपणे दिखाया है।। और तिसरा विवाह चूछिया सूत्रका पा-ठमेंभी, श्रुतधर्म, चारित्रधर्म, का अधिकारी साधु है, उनकाही नि-षेथपणा किया है, परंतु सर्व श्रावकोके वास्ते जिनपूजाका निषेध पणा तो एकभी पाठमें नहीं हैं, ।। अब यह हमारी किई हुई समी क्षासे, ढूंढनीजीकाही छिखा हुवा पाठका विचारकरोंकि, हमारे ढूंढकोको जैनमतके एक अक्षरकाभी यथार्थ ज्ञान है! केवल आप जैन मतसें, और जैन के तत्त्वसें, सर्वथा प्रकारसे मूढ बने हुयें, औरभी भव्य जीबोको, भ्रष्ट करनेका दुध्यीन में ही कालको व्यतीत करते हैं. । परंतु जो धर्मका अभिलाषी जीव होगा, सोतो हमारी किई हुई समीक्षाको अमृत तुल्य मानके, अवस्य पान करेगा और जौ हठीले बने हुये हैं, उनकोतो असाध्य रोगके उपर जैसें कोईभी उपचार नहीं लगता है, तैसें यह हमारी किई हुई सभीक्षा-का, एकभी वचन गुणदायक न होगा । सो तो उनकी भवितब्यत काही मुख्य कारण रहेगा.

अबीभी इस विषयमें इमको, कहनेकातो बहुत कुछ है, परंतु पाठक वर्गको वाचन करतें कंटाला करनेको भयसे, केवल मुख्य बा- बतांकीही समिक्षा करके, अधिक लिखना तहकुवही करते चले आयेहै. । जिससे पाटक वर्गको वांचतेभी कंटाला रहेगा नही. इत्पलै बलवितेन.

ढूंढनी——पृष्ट १९१ से-मूर्ति पूजा कहांसे चली ऐसा प्रश्न उठाके उनकी हद, दिखानेको प्रष्टतमान हुई पृष्ट १५२ ओ, ४ से छिखती है कि—जो बारावर्षी कालसे—पीछे कहते हैं, सो तो प्रमाणोंसों—ठीक पालूप होता है। हम अभी ऊपर, मूर्ति पूजा निषेधा- थेमें—चार प्रथोंका पाठ, प्रमाणमें लिखजुके हैं, जिसमें—प्रथम स्वप्ना धिकारमें—१२ वर्ष ? काल पीछेही, मूर्तिपूजाका आरंभ, चलाया लिखा है। औरजो महावीर स्वामीजीके समयमं—कहते हैं, सोतो सिद्ध होती नहीं—वैसाकहकर, भगवती ज्ञतक १२, उद्देशा २ से ज्यंति श्रमणो पासकका, और ज्ञाता धर्म कथासे, नंदमणियारका उदाहरण दिया है। फिर पृष्ट १५३ ओ. १४ से—औरजो कहते हैं कि—पहिले हीसे, चली आती है, सो इसमें, कोइ पूर्वोक्त कारणोंसें, प्रमाण तो है नहीं। परंतु पहलेभी—मूर्ति पूजा, होगी तो आश्चर्य हीक्या है १ क्योंकि ऐसे हीं—जिन साधुओंसे, संयम नहीं पलाहोगा, उन परिगृहधारियोंन—अपना पोल, लुकानेको, और ज्ञानभंदारा नामसे—धन इकटा करनेको, थापली होगी।।

सम्चि —पाठक वर्ग ! इस इंडनीजीने —हृद्य उपरभी कोइ नवीन प्रकारका पाठा, चढालिया होगा, १ जो अपना लिखा-हुवाका विचार आपभी नहीं कर सकती है १ केवल मि-थ्यात्व के नक्षे में बकवाद ही करती हुई चलीजाती है, क्यों कि, १ भगवती सूत्र, २ ज्ञातासूत्र, २ राज प्रश्लीय सूत्र, ४ जंबुद्वीपपन्नती सूत्र, ९ उपाञ्चक दशा सूत्र, ६ उवाई सूत्र, ७ महा निशीय सूत्र, ८ जीवाभिगमसूत्र, आदि सूत्रोंका मूलपाठोंमें, जो साक्षात्पण, किसीजमें "शास्वती प्रतिमा " ओंका पाठ। किसीजमें न्यरिहंत चेइयाइं, करके पाठ। और किसीजमें, "जिन्मपिडिमा " करके पाठ-प्रगटपण शास्त्रकारों लिख गये है। और शास्त्रवी प्रतिमाओंका तो-अंगो अंगका, भिन्न भिन्नपण, स्विस्तर वर्णन, प्रमाण सहित-लिख गये है। और अशास्त्रवी प्रतिमाओंका भी-आकृति, उनके ही अनुसारसें बनाई गई है। सो जिनमूर्ति सिद्धांतसे भी—सम्मत, और यह धरतीमाताकी साक्षीसे भी-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-सम्मत, ते सिवाय परमतके शास्त्रोंसे भी, यह वीतराग देवकी मूर्ति-स्त्रोंमे-मूर्ति, चली ही नही है। कभी तो कहती है, मूर्तिका जिकरही नहीं है, ॥ तो हम दृंदकोंको, पुछते है कि-जब जिन मूर्तिका, सूर्त्रोंमे-जिकरही नहीं होता तो पीछे, ढूंदनीको, सूत्रोंका पाउको-लिख लिखके, जूडा खंडन करनेका-प्रयत्न ही, किस वास्ते करना पडा ॥

हे ढूंढकभाइयो । हृदय उपर अज्ञानका जो पाटा चढाया है उनको छोडके, विचार करो ? कि, हम लिखके क्या आते हैं, और पीछेसे क्या कहते हैं । केवल तुम अपना ही लिखा हुवाका-वि-चार करोकि-जिससे तुमको कल्याणका मार्ग हाथ लगजाय ? ॥

देखो सत्यार्थ पृष्ट. १४७ में - विवाह चूलियाका पाठमें, वर्त्त-मान २४ तीर्थकरोंकी सूर्तियां । और अतीकालकी २४ तीर्थकर रोंकी भी मतिमाओं । और अनागत २४ तीर्थकरोंकी भी मतिमाओं होती है । और वंदने, पूजने, भी योग्य है ॥ वैसा भगवंत महा-वीर स्वामी, गौतस्वामी महाराजको फरमा रहे है । तो भी छे तूं

## (१७४) ढूंढनीजीकी-मूर्त्तिपूजाका, विचार.

दूंढनेवाली ढूंढनी कैसे कह सकती है कि-बारां वर्षी कालके पीछे-से, जिनमूर्त्तिका-बंदन, पूजन, चला है. । और भगवती सूत्रका, और नंदमणियारका, उदाहरण देती है, सो किस उपयोग बास्ते होगा ? सो तो प्रसंगही दूसरा है, इस जिनमूर्त्तिका खंडनमें क्या उपयोग होनेवाला है ? ऐसे तो हजारो प्रसंग शास्त्रीमें आते है ॥

और फिरलिखती है कि-जो कहते हैं कि, जिनमृर्त्ति पहिले-से ही वली आती है, इसमें कोई प्रमाण तो हे नहीं,!!

तो अब इसमें कहने का-यह है कि, तुमेराही छिखाहुवा, बिबाह चूलिया सूत्र पाठका-प्रमाण, क्या तुमको दिखा नहीं,? जो कहती है कि--प्रमाण है नहीं.

फिर लिखती है कि-पहलेमी-मृत्ति पूजा, हे।गी तो आश्चर्यही क्याहै. ॥

इसमें आश्चर्य तो-इतनाही हुवा है कि, तुम ढूंढको-अपना और अपने आश्वितोंका, धर्मके विगाडा करनेवाले-अभीथोडे ही दिनोंसे-जन्म पडे

फिर छिखती है कि-जिन साधुओंसे, संयम नही पछा होगा-उन परिग्रह धारियों ने, अपना पोछ छुकानेको, और ज्ञानभंडारा नामसे-धन इकटा करनेको, थापछी होंगी-

हे ढूंढनी भद्रबाहु स्त्रामीसें पूर्वकें महाऋषियोंकोभी, कलंकित करनेका-प्रयत्न करती है कि-जिन साधुओंसे, संयम नहीं पला होगा, उन साधुओंन-मूर्त्तिपूजन, स्थापली होगी? परंतु इतना विचार नहीं करती है कि-जो भद्रबाहु स्त्रामी के पूर्वमें साधु वि-चरतेथे, सो सबीभी निस्कलंकितहीथे, और श्रावकोंमें मूर्त्तिका पु-जन भी चला आनाहीथा । परंतु चंद्रगुप्तने जबसे अनिष्ट स्वम हुवा, तबके पाँछेसे, कोइ कोइ भेव धारीमें, अनिष्ठ काछके प्रभावसे, पितिपना होनेका-सह हुवा, ऐसा तेरा छेखही दिखा रहा है परंतु सभी मुनिमें कुछ पात तमना नहीं हुवा है, जो तुमेरा कल्पित पंथकी सिद्धि हो जायगी? !! हे इंडको ! तूम आचारसे, और विचार आदिसे, भ्रष्ट होकर, पूर्वछे महान महान पुरुषोकोभी, दूषित करनेको जाते हो ?! और अपने आप निर्मेछ बननेको चाहते हो? क्या तो तुमेरी चातुरी, और क्या तो तुमेरी स्वजनता, हम भी तुमको शिक्षा कहां तक देंगे ? अब तो तुमेराही भाग्यको कोइ प्रकात होनी चाहिये, नहि तो हमारा योग्य कहना भी तुमको विष पनेही परिणमन होगा ? इस वास्ते अधिक कहना भी छोड देते हैं.!!

ढूंढ़ मी——९ष्ट. १५४ से-१ जैनतःवा दर्श । २ सम्धत्तक श्च-ह्योद्वार । ३ गण्पदी पिका सभीर । यहतीन ग्रंथोका प्रश्न उठाके क-हती है कि १ जैनतत्त्वा दर्शका स्वरूपतो भैं-ज्ञान दीपिका में,िल-ख चूकी हुं ।

और २ सम्यक्त शह्योद्वार, और ३ गप्प दीपिका समीरको तुमही देखलो, कैस अर्थके अनर्थ, हेतुके कुद्देतु, जूठ, और निंदा, और गालियें, अर्थात् दृंदियोंको किसीको दुर्गातेमें पडनेवाले, आ-दिकरके पुकारा है ॥ और पश्लोके उत्तर दिये है, और जो देते हैं, सो ऐसेहै कि-पूर्वकी पुछो तो, पश्चिमको दौडना, कुपत्ती रम (सु गाई) कीतरह, वातको-उलटी करके, लडना.

फिर पृष्ट १५६ ओ. ११ से-भ्राता ! साधु, और श्रावक, नाम धराकर-कुछ तो लाज, निवाहनीचाहिये, क्योंकि-जूठ बोल-ना, और गालियोंका देना, सदैव बुरा माना है, समीचा—पाठकवर्ष ! इंट्रनी लिखती है कि-! जैनतत्वाद-श्रीका स्वरूप तो भें-ज्ञान दीपिकामं, लिख चूकी हं, वैसा लिखती वस्तत कुछ भी विचार नहीं किया होगा ! क्योंकि-इनकी ज्ञान दीपिका तो, गण्य दीपिका समीरके (अर्थात् पवनके) जपाटेमं, सर्वथा प्रकारसे चुज गइ है कि, न तो रहीथी वत्ती, और न तो रहने दियाथा—तैछ, तो पिछे अपनी ज्ञानदीपिका—दिखाती ही कैसे है !। अगर जो उसमें, तैछ, और वत्ती. रह गई होती तो, क्या ! फिर जगाई न लेती ? परंतु जगावे क्या कि जिसमें कुछ रहा ही नहीं !।

॥ और छिखती है कि, अर्थके अनर्थ, हेतुके कुहेतु, कैसे किये हैं?। जब तेरेको उसमें अर्थके अनर्थ, और हेतुके कुहेतु दिखा-तबतो मथम ही हमको भी दिखा देती, जो हम भी देखा छेते। अगर जो यह तेरा कहना-ठीक ही ठीक, होता तो, प्रथम उनका उत्तर देके, पिछेसे ही यह नवान धत्तंग खड़ा करती, तो योग्य ही गिना जाता ? परंतु सो तो तूंने किया ही नहीं है। इस बास्ते सिद्ध है कि-मो जो उसमें छिखा है सो, सभी ही सत्यही सत्य छिखा गया है,। क्योंकि-जो जो तुमेरा जैन मतसें विपरीत कर्तव्य, और केवल जुड़ा बकवाद है, उनकाही उसमें केवल दिग्दर्शन मात्र किया गया है, ओर जुड़का फल दु-गैतिह्नप ही होता है, सोई कहा है, किस बास्ते जुड़ लिखते हो?

शि और तृंने जो उनका उत्तर देना छोड देके, यह नबीन जूटा वचनोका-पूंज इकटा किया है, सोई तेरा उदाहरण जैसा तृंने ही किया है। अगरजो सम्यक्क शहयोद्वारका, और गण दीपिका समीरका, लेख अनुचित्र होता तो तृं प्रथम उनकाही उत्तर देनेमें प्रदक्ति करती ? परंतु यह कुपत्ती रखके जैसा आचरण

कभी न करती ? !! और सम्यह्क शह्योद्वार, गण दीपिकासमीरके कर्त्तीने तो, तुम ढूंढकोंको, केवल हित शिक्षाके वास्तेही कहा है, परंतु उसवातकी जो रुची तुमको नहीं हुई है सो तो, तुमेरा आज्ञानपणेकी निशानी है, उसमें कर्त्तीका कुच्ल दोष नहीं है.

फिर लिखती है कि-भ्राता ! साधु और श्रावक नाम धरा-कर कुछतो लाज निवाहनी चाहीये॥ हे ढूंढकों ?तुमको साधुपणे-की, और श्रावकपणेकी लज्जा होती तो, अपना ही महान महान पु-रुषोंका अपवाद ही क्यों वकते ? और जीतराम देवकाही-महो-रसव देखके, मारामारीही किस वास्ते करते ? परंतु तुमतो आप ही जैनधमेंसे-विपरीत होके और दूसरांको भी विपरीत करनेकी चाहना कर रहे हो, तुमको साधु, और श्रावक, पणेकी लज्जाही कहां रही है ? जो अपना साधुपणा दिखाते हो ? । हां कभी, कुष्णका, महा देवका, पीरका, फकीरका, महोत्सव होवें, जब तो तुम राजी, और जीतरामदेवका-महोत्सव देखते ही तुमरा हृदय फिरजाय, तो पिछे तुम अपने आप साधु, और श्रावकका आ-भास कप बनेहुये हो.

॥ और नीचे छिखती है कि-जूठ बोछना, और गाछियां देना, सदैव बुरा माना है,॥

॥ अगर जो तुमको इतना ज्ञान होता तो, यह कैवल जूटका ही पूंजरूप, थोथा पोथा लिखनेकी प्रवृत्ति ही क्यों करते? तुमेरा दूंढक पंथमें ज्ञ विना तो, दूसरी गांते ही नहीं है ! तुमेरा कितना जूठपणा है, सो तुमको देखनेकी इन्ना होती होवें तो, देखों समिकत सारका, उत्तररूप "सम्यक्क शल्योद्धार " जिससे तुमको मालूम हो जावें.

॥ और यह भी तेरा किया हुवा, सत्यार्थ चंद्रोदय है कि, के-वल जूठार्थका उदय है, सोभी यह हमारी किई हुई समीक्षासे, वि-चार कर ?

। केवल मुखसे साधुपणा दिखानेसे तो कुछ साधु नही बन सकोंगे ? साधुपणा बनेगा तो आचरणसे ही बनेगा।

केवल कथनरूप तुमेरा सत्यवादीपणा है सो तो, तुमेरा आ-स्माका निस्तार करनेवाला कभी नहोगा॥

ढूंढनी—पृष्ट. १९७ ओ. ४ से. पश्चके विषयमें छिखती है कि-जैनियोंमें जो-सनातन ढूंढीये जैनी हैं, वह मूल सूत्रोंको ही मानते हैं, पुराणवत्-ग्रंथोंके गपौडे, नहीं मानते हैं, और जो यह-पीले कपडोंबाले, जैनी हैं, यह पुराणक्त्-ग्रंथोंके गपौडोंकों, मानते हैं, क्यों जी ऐसे ही हैं 11 उत्तर-और क्या ॥

समित्ता—पाठकवर्ग। दृष्टांत होता है सो, एक देशीय ही होता है। यह दूंढको नतो तीनमं, और न तो तेरमें, और नतो छ-पनके भी मेलें में, तो भी अपने आप सनातन वन बैठे हैं?। जैसे कि-एक मूढ । धनाढय, विचल्लण-वेदयाका, भावको समजे विना, अपनी मानके, और सर्व धन गमादेके, परदेशसे-मित्रकी साथ, धन भेजनेल्लगा। उस मित्रने उसी वेदयासे-प्यारेका, नाम पुछा सो वह मूढ धनाढय न तो तीनमें, न तो तेरमें, और न तो छपन के भी मेलें , तैसे ही यह दूंढको चोरासी गलमेंसे एक भी गलकी शाखा विनाके, एक गृहस्थते अभी सन्मूर्लन रूप उत्पन्न होके अपने आप जैनमतकी चातुरी समने विना सनातन बनने नको जाते हैं?

सो कैसें बन जायमें ! क्योंकि जिन ढूंढकोका भाचीनपणेका

एकभी निशान नहीं है । कभी दिगंबर बारसा करनेको जावे तब तो, कुछ विचारभी करना पहें, परंतु तुमेरा-न तो गाममें घर, और नतो सीममें-खेत, किस कर्तुतसे-सनातनपणेका, दावा क-रनेको जाते हो ? ॥

फिर लिखती क्या है कि-जूट बोलना तो-सदैव बुरा, माना है। बैसा साध्वीपणाभी दिखाना, और गड्डे के गड्डे भरजाते इ-तना तो जूटा गप्प मारना? तो क्या केवल वचन मात्रसें साध्वी-पणा होजाता है? ॥

किर लिखती है कि-हम पुराणवत्-ग्रंथोंके गर्पोडे, नहीं मा-नते ॥ हे ढूंढनी ? तूंने क्या जैनोंके ग्रंथोंको, पुराणवत् गपौंडे स-मजे ? जो जुटा वकवाद करके जैनके लाखो सिद्धांतोंको कलंकित करती है ? । तूंने इतनाभी ज्ञान नहीं है कि-जो सर्वज्ञ पुरुषोंका क्षान-अनंत रूपमें था, उनकाही वीजरूप खतवनीके प्रकारसे÷ सूत्रोंमें गूंधन करके, मेल आदि वहियांके प्रकारसे-प्रकरगा ग्रं**योंमें विस्तार किया गया है, उनको पुरा**णकी तरां गपौडे छि-खती हुई तेरेको जरासी भी छज्जान आई? जो सर्वेहोंका वचनीं को-अल्पन्नकी साथ जोड देती है ? । क्यों कि-द्रव्यानुयोगर्ने, जो कर्म प्रकृतियांका विस्तार, जैन यतका मूळ भूत है सो-यकरण ग्रंथोंके विना, मूळ सूत्रोंमे-कभी न मिल सकेगा, सो क्या पुरा-णकी तरां गपौडे हो जायगे ?। और कथान योगमें-२४ तीर्थकरो काचरित्र, और चक्रवर्त्तीयांका चरित्र, बलदेव, वासुदेव, आदिका चरित्रोंका विस्तार भी-मूल सूत्रोंमें, कभी न भिल सकेगा ॥ सो क्या गरीडे कहती है ? तो पिछे तेरेही इंडके जैन रामायण, दाल सागर, आदि वांचके किसवास्ते अपनी पेट भराई करते है ?। अ-

गर बांचते हैं तो-सर्वज्ञके अनुयायियांका वचनको, पूराणके-गर्पोंडे की साथ कैसें जोडदेते हो ? तुम ढूंढकोको हम कहां तक शिक्षा देंगे ?

और जिस ग्रंथोंके विना, तुमेरी भी पेट भराई होती नहीं है, तैसें अलोकिक तत्त्वरूप ग्रंथोंको गपौंडे कैसे कह देती हैं?। हम तो यही समजते हैं कि—तेरी तुछ स्त्री जातिको, कोई दो अक्षर-दूं-टां-कर ने मात्र आनेसे, उनका गर्व-तेरे हृद्यमे, नहीं समाता हुवा-महा पुरुषोंकोभी, यद्रा तद्रा करनेको, वहार निकल पडा होगा, नहीं तो इतना-असंमजस, क्यों बकती ?। अबीभी अपना आत्माका निस्तारका मार्गकी, दूढकर कि जिससें तेरेकुं, और तेरे आश्रितोंको, वीतराग देवका मार्गकी, अवज्ञा करने रूप, महा प्रायिवतसे, अनंत संसारका भ्रमण करनी-ज पडें?। हम तो तुमेरा हितकेदी वास्ते कहते हैं, आगे जैसी तुमेरी इच्छा॥ इत्यलं

ढूंढनी—-पृष्ट १५७ से-साढेचारसो, और अढाईसो वर्ष, १ लोंका, २ लवजीको, होनेका पश्च उठाके-। पृष्ट १५८ में, लिखती है कि-१ लोंकेने तो, पुराने शास्त्रोंका उद्धारिकया है, नतो नयामत निकाला है, न कोई नया कल्पित ग्रंथ-बनाया है.

और २ छवजीनेभी-स्थिछाचारी यतिगुरुको छोडके, शास्त्रोक्त क्रिया करनी-अंगीकार किई है। न कोई नया मत निकाला है, न कोई पीतांविरयांकी तरह, अपने पोछछकोनेको, चाछचछन के अनुकुछ, नये ग्रंथ-बनायें हैं।। हां यह संवेग पीतांवर, (छाच्छापंथ) अढाईसो वर्षसे निकछा है।। वैशा छिखके, चतुर्थ स्तुति निर्णय भाग २ के अंतिमकी, पृष्ट १५४ में-श्रीयशोविजयजी, और सत्य विजयजीने किसीकारणके वास्ते रंगे हैं, वैशा प्रमाण देती है।। फिर. पृष्ट, १६० ओ. २-सो कारण कोई वैसादी पुरुष दूर करेगा, एक

मैथुन वर्ज, कारणे करनेका निषेध नही है। उसमें तर्क करती है, कि, जूट बोछना, चौरी करना, कचापानी पीना,भी सिद्ध हो गया, धन्य निश्चीयभाष्य, धन्य आप 👭

फिर. पृष्टुः १६१ से-पीतांबरियोंका-कल्पित नया मत निक-ला है, जिसको २५० वर्षका अनुमान हुवा है, कई पीढियें एलि-यारंग वस्त्र धारी रहे है, कई कत्थेरंग वस्त्र धारी रहे है, मन माना जो पंथ हुवा ॥

फिर. पृष्ट. १६२ से-आत्मारामजी, पहिले सनातन दृढक म-तका, श्वेतांबरी साधुथा, जब सूत्रोंक्त किया ना सधाई, और रेख में चढनेको, दुशाले, धुस्से, ओढनेको, मोलदार औषधायेंकी डब्बि-यों मंगाकर खाछेनेको, माल असवाव रेलोमें मंगालेनेको, ढुंढकमत छोडके, गुजरात में जाके, रंगे वस्त्र धारे.

फिर. पृष्ट. १६३ तक-यही वातमें गप्पदीपिकासमीरका प्रमा-ण दिया है.

फिर धनविजयकी पोथीका प्रमाणसे। और बूटे रायजीका प्रमाण देके, सर्व गुरुओंको असंयमी टहराये है.

समीचा--हे ढूंढनीजी लोंकेने, पुराना शास्त्रोंका उद्धार कि-या है, ऐसा तुं कहती है, तो इमपुछते है कि-पुराना शास्त्रोंका उद्धार किसरीतिसे कियाथा ! क्या मच्छावतार धारणकर कुश्नजीने जैसें, समुद्रमेंसे वेदोंको ढूंढछाके, उद्धार कियाथा ने-शास्त्रोंका उद्धार कियाया ? १॥

अथवा तेरीही ज्ञानदीपिका के लेख प्रमाण जैसे कि-डूंडत २ ढूंढलिया, सब वेद पुराण कुरानमें जोई। ज्यू दही माहेंसे मखन ढूंढ-त, त्यूं हम ढूंढियोंका मत होई ? ॥ तैसें वेद, पुराण, कुरान, आदि वातोंका संग्रहकरके शास्त्रोंका उद्धार कियाथा ? २ !!

अथवा देवार्द्ध गणि क्षमाश्रमण महाराजने, जैसें सर्व मुनियों का मुखाप्रपाटका संग्रहकरके, शास्त्रोंका उद्धार कियाथा, तैसें यह-लोंकेने शास्त्रोंका उद्धार कियाथा ? 3 ॥

किसविधिसे शास्त्रोका उद्धार किया दिखाती है ? ।। न तो प्रथम प्रकार वनसकता है क्योंकि, जैन सिद्धांतको, कोई समुद्र में लेके नही गयाथा, जो प्रथम प्रकार वनसके ?

और न तो तिसरा प्रकारभी वनसकता है, क्योंकि-छोंका तो केवल गृहस्थही था, तो पिछे साधुके मुखाग्रका पाठका-संग्रहही कि सतरां करनेवालाही सकता है ?।

हां दूसरा जो, वेद, पुराण, क़ुरान, आदि वातोंका, संग्रह क-रके शास्त्रोंका उद्धार किया होगा तो, ते बात तो तूंही जानती होगी ! हमको तो मालूमही नहीं है ॥

।। फिर लिखती है कि-न तो नया मत निकाला है, न कोई नया कल्पित ग्रंथ बनाया है। जब लोंकेने, नयामत नहीं निकाला है तो, किस गुरुका पाउको पकड़ कर चलाथा? सो तो दिखानाथा?। इस बातमेंभी तूं क्या दिखा सकेगी? सो तो (लोंका) कोरा गुइस्थही था, और कोरा गुइस्थ होनेसे-उतना ज्ञान ही कहांथा, जो ग्रंथ बनासकें! इस बास्ते यह तेरा लेख ही विचारशून्यपणका है॥ और जो आत्मारामजी महाराजने-जिन प्रतिमाजीको उत्थापकका बीजरूप, लोंकेको हुये, साढाचारसो वर्षका अंदाज लिखा है, सो सत्यही लिखा हुवा है। देख काठियावाड तरफसे, मसिद्ध हुयेला तेरा ढूंडक मत दक्षमें। और देख जैनहिते छुपत्र बाला तेरा वाडीलाल ढूंडकनेभी सो पत्रिकाओ, गाम गाममें भेजके, ढूंडक मतकी हकीकत मंगवाके, चोकसपणे "स्थानकवासी डिरेकटरी" बहार पाडी है उसमें, और तेरें ढूंडकोकी

पटावलीमेंभी यही छिखा है । और पीछेसे लोंकेकीही परंपरामें-यह छवर्जाभी अंदान अटाईसोही वर्ष पहिले हुवा है, और यह मुखपर मुहपत्ति चढाना सरु किया है, सो तो तूंभी अपनी ज्ञान-दीपिकामे कयुल ही कर चूकी है, किस वास्ते अब अपनी पोलको छुकातो फिरती है ? और जो छवजीने, नयामत नही निकाला क<sup>्</sup> हती है सो ठीक है, क्योंकि लोंकेकीही परंपरामेथा, और क्रोधी होनेसे, गुरुके साथ लडपडा, और अलग होके,ग्रुखपर ग्रहपत्ति च-हाने मात्रकाही अधिकपणा किया है. ॥

और जो तुं कहती है कि-न कोइ पीतांबरियोंकी तरह, अपने पोल लकोनेके वास्ते, अपने चाल चलनके-अनुकुल, नये ग्रंथ बनाये है।। सो भी तेरा कहना ठीकही होगा क्योंकि क्रोधीला स्वभाववाले लबजीको, पथमते ही अयोग्य समजके उनको, उनके गुरुजीने प-हाया ही-नहीं होगा, तो पिक्ने नया ग्रंथ ही क्या बना सकनेवाला था ? यह तो तुमेरी परंपरा ही वैशी चली आती है। आज वर्त-मानकालमें भी देखलें तेरे इंडकोंने, तूं ही थोथा पाथाको मगट करवायके, पंडितानी पणाको दिखारही है ? और अपनी अनेक प्रकारकी पोलको भी, लुकानेका प्रयत्न कर रही है ? ॥ परंतु-अ-ढारे वस्याउंटना अंग वांका, कही ढांकीये तो रहे केप ढांक्यां । तैसं तुम दृढकोंके भी, सर्वे पकारके अंगोअंग वांके होनेसें, तूं एक स्त्री जाति मात्र होके, किस तरांसे डक सकेगी ? सोतो उघड पढे विना कबी भी नहीं रहनेवालें होंगे ? 16

॥ और छिखती है कि—यह संवेग, पीतांबर, ( लहा पंथ ) अहाईसो वर्षसं-निकला है ॥ अब इसमें दूंढनीको, न तो पंथकी, और नतो मतकी खबर है कि, पथ किसको कहते है, और मत भी किसको कहते है। क्यों कि, यह संवेगीयोंने तो, जो जो पूर्वमें म-

हान् महान् आचार्यां हुयें है, उन सभी आचार्योंका-वचनको, शिरसा वंद्य मानके, उनके ही अनुयायी हुये है, इस बास्ते मतवादी, या पंथी, कभी नहीं बन सकते हैं, और तुम ढूंढक है सो तो, म-नमें आबे सोई, एक वखत तो मानलेना, और वही बात दूसरी बखत नही मानना, वैशें ढोंगी होनेसे, मताप्रही, हठीछे, कुमार्गी. आपां पंथी, सभी प्रकारके रूपको धारण करनेवाले बने हुये हैं ? परंतु संवेगी तैसे नही है।। इस वास्ते लाहा पंथ विगरे कहकर जो उपहारयपणा करती है, सोतो अपना कछंक दूसरेको चढानेका ही प्रयत्न कररही है ? परंतु यह जृठा कलंक कभी न चढ सकेगा अगर जो तुं, एक पीतवस्न मात्रका कलंक देके-कलंकित करनेको चाइती होगी तो, उसको तो इम कह चुके है कि, कारण वास्ते किया हुवा है, जो कारणके लिये किया है सो दूर होजावे तो, अबीभी छोड देनेको तैयार है ॥ इस वास्ते नतो मत गिना जावेगा नतो इट भी कहा जावेगा।। अंगर जो हट या मत, कहती होंगी तो, तेरे दृंढकमें तो, सैंकडो ही मतकी, गिनती करनी पहेंगी, क्यों कि तेरे ढूंढक तो, केवल इट पूर्वक ही, कोई तो नील वस्न-भारी बना है, कोई तो अघोर पंथी बना है, और कोई तो महा अघोर पंथकारूप धारण करके फिरता है. । और प्रतिक्रमण क्रिया विगरेमे अनेक प्रकारका हठ ही प्रकडकर अपने आप मोक्षकी मू-र्त्तियां बन बैठे है, तैसें संवेगी कुछ हठकरके-पीतवस्रको, नहीधार ण करते हैं, जो तेरे ढूंढकोंके, सैंकडों मतकी साथ, संवेगीको भी, कलंकित कर सकेगी? ॥ क्यों कि-यह पीतवस्त्र किया है सो, आ-चार्योकी सम्मतीसे ही-किया गया है, और आचार्योकी सम्म-तांसे - दूरकरनेको भी, तैयार ही बैठे हैं। इस वास्ते तेरी खीचडी कुछ इसमें-नदी पकनेवाली होगी। और पीतवस्न वास्ते जो तुंने

प्रमाण दिये है, सोतो हमारा गुरु वर्धका छिखाहुवा हमकी मंतव्य है. इसमें तेरी सिद्धि क्या होगी ? ॥

और जो मैथून वर्जके, कारणसर-वस्नादि, रंगनेकी-आइ। दिखाई है, सो भी योग्य ही है, क्यों कि, जिसको-ब्रह्मव्रत, पक्का होगा, उनको दूसरा कोई भी अनुचित कार्य, करणेकी-जरुरही नहीं रहती है, इसी वास्ते शास्त्रकारने भी, उसवातकी ही सकताई दिखाई है, तुम ढूंढकों तस्वतो समजते है नहीं, और जूटा बकवाद ही करउठते हो १॥

अब इस बातमें, ज्यादा तपास करना होवें तो, तूं ही तेरा जन्मके आचरणको देखके, अनुभव करछे, हमारे मुखसे किसं बास्ते कहाती है ? और अधिक तपास करनेकी मरजी होंबे तो, मारवाड, मालवा, काठियावाड, दक्षिण, आदिमें फिरके देखले कि, मुखसे दया, दया, पुकारनेवाळे, इस चौथे त्रतमें, कितने पके हैं ॥ इसवास्ते जो जुठी कुतकों करनी है, सोई-कुपत्तीरत्रपणेका, स्व-भाव ही प्रगट करना है. ॥

।। और जो एछिया रंग दिखाती है, सो तो तेरे ही दुंदक मतमें हुये है, देखनेकी इछा होवें तो, देखलें मालवा, मार-वाड देशमें।।

और आत्माराजी महाराज-पथम दूंढियेईथि, सोतो तेरा कर-ना-ठीकही है, परंतु ढुंडियोंको-सनातनपण, नही समजा, केवड मृढ पणे का-मत, समजके, छोडदिया-किन तो जिसका सपदामूळ, और नतो सपडीडाल, विनामाबापके लडकेकी तरह, यह दूंदक मतभी विना गुरुका समजके ही छोडा है ?।। अगर तुमभीविचारपर आजावोंगे तो, तुम कोभी श्रृंग, और पुंछ, विनाकाही दूंटकमत-मालूम होजायगा ।।

और जो तृंबे, लिखा है कि-सूत्रोक्त क्रियाना संघाई, और रेलमें-चढनेको, दुशाले, बुस्ते-ओडनेको, मोलदार औषधियों-खा-नेको, दूंढकमत लोडके रंगेवस्त्र धारे ॥

अवइसलेखमें, तृंने केवल कुपत्तीपणे काही स्वभाव प्रगट किया है, प्रथम तुमेंरे ढ्ंढकोंमें—सूत्रोक्त क्रियातो एकभीनही है, जितना तुमेरा चालचलन है, सो केवल-मनकाल्पितही है, देखना होवे तो देखलो सम्यत्तकाल्ल्योद्धार पृष्ट. १८ सेंलेके २८ पृष्ट तक, यहजूठी चातुरी तुमेरी कहांतक चलेगी ?।। और रेलपर चढनेका जो कलंकिदया है सोभी तृंने, कुपत्ती रन्नपणे काही आचरण कि-या है, क्योंकि इस महात्माने नतो कभी रेलपर चढनेकी इच्छा कि-ई है, और नतो इच्छा पूर्वक कभी रेलपर चढनेकोभी गये है, तो पिले तेरा जूठा कलंक चडानेसे-कुछ कलंकित नहोसकेंगे.

और तूंने जो एकाद असंयमी कीटीका करके, सबको असं-यमी ठहरानेका प्रयत्न किया है, सो भी मूहपणाही किया है, क्योंकि तेरे ढूंढकोंमेशी असंयमी, तेरेको जितना चाहीताहोगा, उतनाही हमीनकाल देते है, प्रथम तो तेरीही चर्या तूं अपने आप निहाल कर देखलें, पीछें दूमरोंकों दूषितकरनेका प्रयत्नकर ? धन्य तो उनको है कि—अपने गुणमें मण्नहोके, दूसरोंकोशी गुण में वासितकरनेका प्रयत्न करें ? बाकी कुपत्ती रन्नपणाकरने वाले तो, बहुतही दूनीयामें पडे हुये है. इत्पल्लं प्रयंचेन.

ढुंढनी-पृष्टः १६४ से छेके, पृष्टः १६६ तक, वस्नकाही विचारमें, चातुरी दिखाई है कि -आचारांग सूत्र अध्ययन सातमे वस्नका रंगना, साफ मना है ॥

समीचा-आचारंगकी जो साली दीई है, उसमें तो न

धोयेजा, न रंगेजा, " दोनोकीही मनाई है, तो तुं घोयेछा वस पहेनके क्युं फिरती है ? केवल अपना छिद्र ढकना, और दूस-रमें नहीं होने उसमें छिद्र देखनेका मयत्न करना ? और पाडका अर्थ, और उनका तात्पर्य समजे बिना केवल जिनको तिनको, दूषित ही करना और अपना चलनको छुपाना, इसमें तुमेरी क्या सिद्धि, होनेवाली है ? ॥ इस विषयका विवेचन करके ही आये है, इसवास्ते पिष्टपेषण नहीं करते है.

ढूंढ़नी—पृष्ट. १६६ ओ ७ से सम्यक्त शहवौद्वारादि बनाने बाले, मिथ्यावादी है, क्योंकि—उसमें लिखा है कि–दूंढिया मत, अटाईसो वर्षसे निकला है, और चर्चामें सदा पराजय होते है.

परंतु हमने तो पंजाब हातेमें, एक नाभामें, संवत् १९६१ में चर्चा, देखी, उसमें तो पूजेरोंकीही-पराजय हुई ।। फिर. पृष्ट. १६९ से-लिखा है कि, शिवपुराण बनानेवाले, वेद व्यासको हुयें ९ हजार वर्ष कहते हैं, जब भी जैनी-इंडिये हीथे, क्योंकि, शिव पुराण-ज्ञान संहिता, अध्याय २१ के श्लोक २-३ में लिखा है-

> मुण्ड मिळन बस्नच, कुंडिपात्र समीन्वतं । दथानं पुञ्जिकहाळे, चालयंते पदेपदे । २ ।

अर्थ-सिर मुंडित, मैले (रज लगे हुये) वस्न, काठके पात्र, हाथमें-ओया, पग २ देखके चलें, अर्थात्-ओयेसे कीडी आदि जंतुओंको, हटाकर पग रखें ॥ २ ॥

> वस्त्र युक्तं तथा इस्तं, क्षिप्पमाणं सुखे सदा । धर्मेति व्याहर्रतं तं, नमस्कृत्य स्थितं हरे । ३ ।

अर्थ-मुख वस्तका ( ग्रुखपत्ती ) करके दकते हुए-सदा ग्रुखको, तथा किसीकारण ग्रुख पत्तीको-अलग करें तो, हाथ गुंहके अगा- दी देलें, परंतु उघाडे मुख न रहें ( न बोले ) इत्यादि ॥ लिखके-फिर. पृष्ट. १७१ ओ. १२ से-अब देखो जैन साधुका, वेद व्या-सके समयोंभी-यही भेष था। तो सिद्ध हुवा कि ढ्ंढक मत, मा-चीन है, २५० वर्षसे निकला, मिथ्यावादी-द्वेषसे, कहते है ॥

समीचा—अरे हठीछी, अभीतक अपना जूटा हठको भीछोडती नही है! तूंही तो तेरी, ज्ञान दीपिकामें—िलखती है कि,
मथम मुखपर मुहपत्तीको चढानेवाला, 'लवजी 'को हुये अढाईसो—वर्ष, हुये है, और पंजाबी हंढियें श्रावक व्याख्यान उठनेके अंतमें, भजनमें भी कहतेथे कि-मध्म साध लवजी भया, द्वितीय सोमगुरु भाय ॥ ऐसें कहनेका परिपाटहीथा, अव इहांपर,
अपना पोल लकोनेके वास्ते, सत्य शिरोमणि पणा—मकट करती
है ?। और सम्यत्तक शल्योद्धारवाले महात्माको,िमध्यावादी कहती
है ?। वाहरे तेरी चातुरी ? जमेंजमें पर स्त्रीजातिका, जूटा स्वभाबको ही दिखाती है ?

और दृंढिये, चर्चामें सदा पराजय होते हैं, वैशा जो-सम्यक्त शह्योद्वारमें लिखा है, उसमे भी क्या जूट लिखा है। जो तूं मर्हात्माको जूटपणेका कलंक देती है । क्योंकि—पांच सात जमें तो मेरी ही समक्ष, दृंढिये साधु, चर्चाके समयमें, भगजानेका बनाव बन चूका है, तो न जाने उस महात्माके वखतमें, क्या क्या बनाव हुवा होगा।। देख भयम, टांडा अहियापुरमें, तेराही—सोहनलाल कि जो आजकाल पूज्य पदवी लेके फिरता है, सो हमारें पूज्य-क-मल विजयजीके इस्तिहार निकालनेपर अपने इस्तिहारसें सभामें— आनेका कबुल होके, और अमृतसरसे—पंडितको भी बुलवाके, स-भाके समय—अनेक तेडे करने परभी, हाजर न हुवा, और खिड़

कीमेंसे—सभाकी कारवाई भी देखता रहा। जबमें भी उहां हा-जरहीथा, और एक हाजर कविने,

गजलमें कविता भी, सभाके अंतमें गान करके सुनाईथी सो नीचे छिख दिखाता हुं.

#### गजल.

अरे दुंढीयो तुम, गजब क्या किया; जो शास्त्र भूलाकर, बता क्या दिया तुमे अकलके डोर, नहि जानते: जो शास्त्र उस्तर. अर्थ पेछानते मुनि कमलविजकी, सभायी सोहनलालसं; एतकरार पायाथा, टांडेमें इस्तिहारसे । ३ । संवत १९४७ फाग, चडदशके दिनः सभा बीच बेठेथें. पंडित महासन मुनिजीने नोट बेठ सभामें दियाः सोहनलालने आनेसें, इनकार विलक्तल किया ।५। सभाका वियान, मुजसें होता नहीं: बडीबात है, मुख कहता नही १६ । मुनिने जो शास्त्र, अर्थथा कियाः ्डसी वरूत परवान, सभाने किया 191 सभामें न आये तो. समजा गयाः सबो पोल तुमरा, जहार हो गया 101 अपना अगर, कुशल चाते हो तूंम; श्री जिन प्रतिमाकी, लेखे शरण ो ९ । किसीके बकाने से, तुंप ना बकोः पत्ती खोलकर, हाथमें तूंप रखो 1 20 1

यथा योग शास्त्र, जब आचार हो;
तब उपदेश करनेको, अधिकार हो । ११ ।
भूले हो आप, भूलाते हो लोक;
भगवानको लोड, चाह ते हो मोख । १२ ।
महबत त्यों, शरण भगवानकी;
तो सोबत करो, साधु विद्वानकी । १३ ।

और सभाके हुयें बाद, दूसरे दिन-किसी पुरुषने, बजारमें एक इस्तिहार लगायाया, उसकी नकल नीचे. मुजब--

अरे ढूंढियों, क्यूं तडफ तेहो तूंम, तुमारा गुरु, सोन्हळाल हेजी कम, मुनिकमल विजयजीने, चर्चा करी, ईश्वस्की बरक-तर्से, महिमापरी १ ॥

" अलराकम हूसियार मरद. "

यहनीचे संकेतमे लिखके, अपना नामभी दिखायाथा || इति प्रथम बनाव.

अब दूसराभी बनाव सुनलों कि-सेहर हुत्यार पुरके पास जेजो गाममं—यही दृंदक साधु सोहनलालने, एक आत्मारामजी महाराज-जी काविश्वासी—ब्राह्मणकी साथ, आत्मारामजी महाराजजीका लेख-जूटा टहरानेको, प्रतिज्ञापत्र लिखाकि—में जूटा पहजाउं तों, साधु पणा—छोडद उं, नहीं तो मैं तेरेको—शिष्य बना लउं, अब ते जेजो गामसें उस ब्राह्मणकी पत्रिका, हुस्यारपुरमें हमारें गुरुजीकी पास आनेसे, गुरुजीकी ब्राह्मलेके, उद्योत विजयजी, कांतिबिजय-जी—बादि हम ५ साधु ते जेजो में गये, कई दिन तकरार चलतें २ छेवट, सभाकरनेका—मुकरर, हुवा, सभा के वरूत अनेक सभ्यके गुलानेपरभी—तेरा पूज्य न आया, तब हमारे बडे साधु सभा गुला-

ने विगेरेका मतलब सुनाके-स्थानपर आ गये जबभी में हाजर हीथा। इति दूसरा बनावः

॥ अब तिसरा वंगीयां सहरकाभी सुनलो कि-जिहां एक पास तक, यही पांच साधुओंकी-तेरा सोहनलाल पूज्यके साथ, तकरार चलीयी, उसमें-फोजदार, कलेकटर साहेबभी, देखनेको आये, और हस्यार पुरका संघभी आया, और सुद्तपर हाजर नहीं होनेबालेके दो, दो, हनार रूपेयेकी जामीनिगिरीके साथ, सरकारी रिटांपपर केल लिखनेकाभी सरु करायके, यही तेरा-सोह-नलालने, और उदयचंदने, रद करवाया, जबभी मैं हाजर हीया ॥

#### ॥ इति तिसरा बनाव ॥

। अब सुनलो चोथा बनाव--अमृतसर सहरका-संबत्. १९४८ काकि, जहां सोहनलालका, और हंसविजय आदि-हम चार साधुओंका, चौमासा था, उहां तेराही पूज्यने, एक दिन अपना व्याख्यानमें, आत्मारामजी महाराजजीको बकरा होम कराने का लेखका, जूटा कलंक देनेपर, सातसो सातसो इस्तिहार दिया गयाथा, और श्रद्धा हिंसा परमो धर्म: इस मथालका लेखसे, उत्तर देने पर, सर्व सहरके पंडितोंसे, फिट् फिट्के फटकारेसें लेख तोन कोशका, आंटा लेके, और मुख छुपा करके-भागनाही पदाया, जबभी में हाजर हीथा।

## ॥ इति चतुर्थ बनाव ॥

अव सुनलो, दक्षिण देश, अइंगद नगरमें-चंपालाल दूंदक

\* अहिंसा के स्थानमें, आहिंसा, अर्थात् हिंसामेंहिथमें ए-सा-मथालाका लेख, जाहिर करवायाथा. साधुके साथका पंचम, बनाव-िक, हम संवेगी साधुको-नवीन दे-खके, यहा तदा कहना सरु किया, छेवट निर्नामसें—संवेगीकी निंदा रूप ग्रुप्त पित्रकाओ—छपवाई, उनके उत्तरमें वारंवार, सभा करने-का आव्हान करनेपरभी, एकभी उत्तर न छपवाया, केवल ग्रुखसे— बक्तवाद, भेजता रहा िक, हम सभामें आवेंगे, छेवट हमने उनके कहने परही, दो चार पंडित बुलवाके—दोचार दफे, सभाओभी भरवाई, परंतु अपनी कोटडीसे बहार ही नहीं निकला, यह बनाव मेंराही अग्रेसर पणमे हुवा !!

### ॥ इति पंचम बनाव ॥

और प्रथम अमदावाद सहरमें सरकारी वंधोवसके साथ, जे उमल ढूंढिया आदि। और वीरविजयजी संत्रेगी आदिके मुख्यपणे। चर्चा हुईथी, जबभी ढूंढिये भगही गयेंथे।। और अमृतसर सहरमें, पृष्टीवाला पंडित, अमीचंद घिसटामल्लकी साथभी चर्चा हुई सुनते है, जबभी तेरे ढूंढिये, भगही गयेथे, फिर खानदेशके 'घूलिये' सहर मेंभी, यही अमीचंद पंडितकी साथ—चर्चा हुईथी, जब भी तेरे ढूंढिये, भगही गयेथे।। तो पिले सम्यक्त शल्योद्धारवाले महात्माके लेखकी, जूडा ठहरानेवाली, तृही जुडका पुतलारूप बनी हुई, कि सवास्ते महात्माको जूडा कलंक देती है श्रीर जो तृं लिखती है कि हमने तो नाभेमे ही एक चर्चा देखी है, तो हम पुछते है कि, जब पंजावम ही, तेरे पूज्य सोहनलालकी, पांच सातवारी खराबी हुईथी, तब तृं कौनसे पहाडकी गुफामें, बैटीथी हे जो तृंने कुछ मालूम ही न रहा क्या यूंही महात्माओंको, जूडा कलंक देनेसे, तुमेरा पाप लुपेगा किमी न लुपेगा।। और जो तृं लिखती है कि, नाभोमे तो, पुजरांकी ही पराजय हुई, सो भी कैसे समजेंगे,

मुनिश्री वल्लभीवजयजीने यथायोग्य लिखके दिखाभी दि-

या है, तोभी हम यह कहते है कि-जूटा पंथका जयतो, तीनकाछ मेंभी नहीं होसकने वाला है ? अगर फिरभी जो निश्चयकरनेकी इ-च्छा होतो, एक जगो मध्यकी नीयतकरके, चार मध्यस्थ पंढितोको बुलवाके, निर्णय करलो कि, तुमेरे ढूंढक पंथमे, सत्यपणा कितना है, सो मालूम होजायगा.

हमने तो यह भी-छोकोक मुखसे, सुनाथा कि-सोहनछाछको जब सायु, श्रावकोंने मिलकर पूज्य पदवी दिई, तब लेख करा लियाथा कि, पूजेरोंकी साथ चर्चा करनेको जावोंगे, तब तुमेरी पूज्य पदवी हम न रहनेदेंगे, सो तेरे लेखसे भी यही मालूम होता है कि, यह भी बात सत्यही होगी ? क्योंकि नाभाकी चर्चाके समयमें सोहनलाल पूज्य आप नही जाता हुवा पोते चेलेको भेजा अथवा, तुमेरी बात-तुमही जानो, हम निश्रयसें नही कह सकते है,

।। और विहारीलाल आदि ढूंढियें साधुओंको, में, में, करनेवालें लिखके, वकरें बनाये हैं, सोभी तेरी अत्यंत उन्मत्तता ही तूंने दिखाई है, इसमें केवल अनुचितपणा देखकेही लिखना पढ़ा है, नहीं तो हमारा कोई भी संबंध नहीं है, परंतु तेरी खी जातिमें तुछता कितनी आगई है ?

॥ फिर, छिखती है कि, वेद्वास हुयें जब भी-जैनी ढूंढिये ही थे, इम पुछते है कि-तुमेरा गाममें तो घर न था, और सीममें खेत न था, तो पीछे क्या तुम ढूंढियोंने-पातालके, विलमें-वास कियाथा ? जो वेदव्यासके समयमें भी तुमही थे ? लेखतो साध्वी-पणेका और चलन तो चोर चंचलोंका, जूट बोलना तो बुरा, और जूटका तो पारावार ही नहीं, तुमेरी गति क्या होगी ॥

॥ फिर, शिवपुराणका-श्लोक, छिखा है-सोभी जुटा, और

अर्थ किया है, सो भी-जूठा, जहां देखो उहां जूठ ही जूठ ॥ देखिये शिवपुराणके श्लोकोंकी हालत, और अर्थ करनेकी भी चातुरी

> मुंडं मिळिनवस्त्रंच, कुंडिपात्रसमन्वित । दथानं पुंजिकं हस्त चालयं ते पदे पदे ॥ २ ॥ ॥ वस्त्रयुक्तं तथा हस्तं, क्षिप्पमाणं मुखे सदा । धर्मेति व्याहरंतं तं, नमस्कृत्य स्थितं हरेः ॥ ३ ॥

अब देखिय इंडनीजीके श्लोकिक-मुंडं, चाहिये उहां तो किया है-मुंड । पुंजिकं हस्ते, चाहिये उहां तो किया है-पुंजिका हाले. ॥ २ ॥ । मुखके, स्थानपें-सुख ॥ ३ ॥

।। अब देखिये अर्थका हाछ-पगपग देखके चलें, अर्थात् ओ-घेसे-कीडी आदि जंतुओं को, हटाकर-पग रख्खे। पाठक वर्ग ! ऐसा कीन जैनका साधु देखां कि, जाहेर रस्ता पर, ओघेसें-पुंज पुंजके, पांडको-धरता है ? और कब एसी भगवंतने भी-आज्ञा दिई है ? कि जाहेर रस्तेपर-पुंज पुंजके, पग घरो ? क्यों कि-शास्त्रकी तो, यह आज्ञा है कि-युग प्रमाण जमीनको देखके-चलना, ( अर्थात् चार हाथ जमीन तक-निगा करके चलना ) तो पीछे यह दूंढनी, कहां सें दूंढके छाई कि, जाहिर रस्तेपर भी, ओघेसें-कीडी आदि जंतुओं को हटाकर, पग रख्ले ? यह क्या दया हुईके, दया मूढता ? सो पाठकवर्ग ही विचार करें ? !

अब तिसरा श्लोकके, अर्थमें-देखो-मुखबिक्षका करके-इकते हुए सदा ग्रुखको, यहतो ठिक है, परंतु तथा शब्दसें-किसीकारण ग्रुखपत्तीको, अलग करें तो, यह तथा शब्दका अर्थ-कैसेंहोगा? औ-र इहां जाहिर बातका-प्रतिपादनमें, किसीकारणका-प्रयोजनही, क्याहै, ? और आधाही श्लोकका अर्थ करके-धर्मित व्याहरंतं इसपदका अर्थतो-कियाही नहीं, क्योंकि-इंडक मतमें, धर्मछाभ, ही देनेके वास्ते नहीं है तो,फिर अर्थहीं करेंगे क्या ? तो भी दूंदनी, अपना दूंदक मतको-बेदव्यासतक, पुहचानेका प्रयत्न करती है ? हे दूंदनी ऐसे अधिटत प्रमाण देती वस्तते तूं कुच्छभी विचार कर ती नहीं है ? तुमजो बने हुये हैं सो बनेही है, किस वास्तें ऐसे जूठे प्रमाण दके, आपना उपहास्य करातेही ई जो सत्य है सोई सत्य रहेगा, कुच्छ पीतलका सोना नहीं होजाता है. ३॥

ढूंढनी—पृष्ठ. १७२ ओ. ५ से-निंदा, जूट,दुवर्चन, आ-दि सहित, पुस्तक छपनेमें, पाप छगता होगा ? वैशामश्र उटायके, उत्तरमें छिख़ती है।कि अवश्य छगता है, क्योंकि छिखने वालेका, और वांचने वालेका, अंतःकरण मलीन होनेसें॥

।। फिर. पृष्ठ. १७३ ओ. ६ से-अपने साधु स्वभावसे, वि-चारें कि-निरर्थक, निंदारूप, आत्माको-मछीन करने वाली, पुस्तक बनानेमें, व्यय करेंगे, उतना समय, तत्व के विचार, व, समाधिमें, छगायेंगे। जिससे पवित्रात्मा हो। मौनही श्रेष्टहै।।

दोहा-

मूर्खका मुख बंबहै, बोल्ले वचन भुजंग । ताकी दारू मौनहै, विष न व्यापे अंग । १ ।

यह समज कर-न लिखे, परंतु वांचतेही-क्रोध आनेसेभी तो, कर्मबंधे ॥

। फिर. पृष्ठ, १७४ ओ. २ सें-परंतु मेरी तो सब भाइयोंसे, प्रार्थना है कि-न तो ऐसे पुस्तकें छापो, न छपाओ, क्योंकि-जै-नकी निंदा करनेको तो-अन्यमतावर्छंबी ही, बहुत हैं, तुम जैनी ही-परस्पर निंदा, क्यों करते कराते हो ।। ॥ फिर. ओ. १३ से-विधिपूर्वक, धर्म मीतिसे, परस्पर मिल-के, श्वालार्थ किया करें। मनुष्य जन्मका यहही फल हैकि-सत्या सत्यका,निर्णय करे,इत्यादि। यदि इस पुस्तक के बनानेमें-जानते, अजानते, सूत्र कर्ताओं के-अभिमायसे, विपरीत लिखा गया हो तो-( मिच्छामि दुक्कं )

समीचा—पाटकवर्ग ! निंदा, जुट और दुर्वचन, सहित पुस्तक लिखने वालेको, और वांचने वोलेको—अंतःकरण मलीन होनेसें, पाप लगता है, यह बात तो सत्यही है, परंतु हमको तो इस लेखकी लिखने वाली ही, पथमयही कार्य करने वाली दि खती है, क्यों कि—जिस जिनेश्वर देवकी—प्रतिमा को, जिनेश्वर सरखी मानके, लाखोभक्त, अपना आत्माका मलीनपणा दूर करने को भक्तिभावसें पूजन कर रहे है, उन सर्व पुरुषों का—अंतःकरण मलीन करनेके वास्ते, इस इंडनीने जान बूजके, कई वर्षोतक, मथम अपना ही अंतःकरण महा मलीनस्य बनाके, यह महा पापका थो-था पोथा रूपकी—रचना किई,तो पिछे इनके जैसी ते दूसरी मलीन अंतःकरणवाली कौन ?

अगर जो यह दूंढनी-महा मलीन अंतःकरण करके जूटा थो-या पोथाकी रचना, करनेकी प्रद्वात्त न करती, तो हमकोभी-हमा-रा तत्त्वका विचार, और ध्यान समाधिको-छोडकर, इनका पाप, दूर करनेकी-कोईभी आवश्यकता नहीं रहती, परंतु यह ढूंढनीही पापको ढूंढती है और छोकोंको-उपदेश देके, अपना साध्वीपणा दिखा रही है ॥

अब इनका साध्वीपणा देखोंकि-प्रथम जिनमतिमाकोती-ज-ढ, पाषाण, पहाड,-आदि दुर्वचनसे तो, उचार करती है। और जिनशासनके आधारभूत महान् महान् आचायों कोतो, हिंसाधर्मी कभीतो मिध्यावादी । कभीतो कहतीहै कि--अनघटित गपौडे, मा-रनेवाले । और कभीतो-सावद्याचार्य । और कभीतो-स्थिलाचा-री । और कभीतो-लाटापंथी ॥ जो मनमें आवे सोही बकवाद क-रनेको अपना मुखको तो, वंबाही-बनारखा है, और दूसरोंको मूर्ख बनानेका, पयत्न करती है । क्या पर्वत तनयाका स्वरूपको धारणकरके, सब दुनीयाका-उद्धार करनेको, जन्मी पडी है ? जो सर्व आचार्योंकोभी, कुछ नही समजके-जो मनमें आवे सोही वक रही है ! अरे ढूंढनी बिचार करके,

जैनशासनके आधारभूत, महान् २ आचार्य ते कौन ? और तूं एक तुच्छ स्त्रीकीजाति मात्र ते कौन ? क्यों अत्यंत बहकी हुई अपना तुछपणाको मगटकर रही है ? तेरी स्त्रीजातिकी बुद्धि ते कितनी ? क्या उन महान् आचार्योंकी-बरोबरी करनेको जाती है? बसकर तेरी चातुरी।

फिर, लिखती है कि जिनकी निंदाकरने वालेतो, अन्यमता-वलंबी ही-बहुत है, तुम जैनीही परस्पर-निंदा क्यों-करते, कराते-हो ॥ अगर जो तुम ढूंढकों-अपने आप, जैनस्य समजते होतें तो, प्रथम तो यह पापका पोथाकोही मकट करवाते नहीं, अगर करवा या तोभी-जैनके महा शत्रुभूत बनके, जिस आर्यसमाजियोंने-जैन समीक्षा की पोथी प्रकटकरके, तीर्थकरोंकी, गणधरोंकी, और महान् आचार्योंकी, निंदा किईथी सो आर्य समाजियों, सरकार मारफते, दंडकापात्र भी बनचूके यें, और उनका पुस्तक भी रद करवाया गयाथा, सो तो जग जाहिरपणे ही जैनके बैरी हो चुके थें उनकी पाससे जुटी मशंसापत्रिकाओं लिखवाकर—कवीभी अपनी थोथी पोथीमें, प्रकट करवाते नहीं ? परंतु विना गुरुके तुम ढुंढकोंको, कोई भी बातकी लज्जाही नहीं है तो, हम तुमको कहेंगे ही क्या ?

।। फिर लिखती है कि विधिपूर्वक परस्पर मिछके, सत्याऽसत्यका निर्णय करें, यह तेरा कहना तो ठीक ही है परंतु जो मनमे
आवे सोही, आधार विना, बकवाद करनेको तो, तुमेरा मुख-वंबा
रूप बना हुवा है, तो पिछे निर्णय, किस विधिस करसकेंगे! अगर जो विधाताने — तुमको, सत्यासत्यका विचार करनेको, मित
दिई होवें तो, यह हमारी किई हुई, समीक्षासें भी, करसकोंगे!
और यह भी माळूम हो जायगा कि तुमको सूत्र सिद्धांतका भी
कितना ज्ञान है ? परंतु तुमको तो केवल हट ही प्यारा मालूम होता
है ? नही तो गणधरोका बचनसे विष्मीतही, क्यों लिखते ? ॥

॥ फिर छिखती है कि इस पुस्तकमें, जानते अजानते, सूत्र कर्ताओंके अभिपायसे—विपरीत छिखा गया हो तो, मिछापि दुक्कडं ॥
वाहरे तुमेरा मिछापि दुक्कडं वाह ! क्या जानके, जो तूने—१ नाम,
र स्थापना, रे द्रव्य, और ४ भाव, यह चार निक्षेप मात्र है—उनका सूत्रके अभिप्राय विना आठ रूपसे छिखा है उनका ? अथवा
चैत्य शब्दसे—जिनमंदिर, और जिनमातिमाका, साक्षात् पाठ है
उनको टीका, टब्बाकारों से भी विपरीत छिखा उनका ? अथवा—
द्रौपदी परम श्राविकाको जिन मितमाके स्थानमें-कामदेवकी मितमा
पूजनका कलंक दिया उनका ? अथवा महावीर स्वामीके परम
श्रावकोका-कयवाल कम्माके पाठसें, जिन मूर्त्तिकी मित्रको छुडवायके दररोज पितर—दादेगां-भूतादिक मिथ्यात्वी देवोंकी पूजाका
कलंक चढाया उनका ? अथवा—अंबड श्रावकका जिन मूर्त्तिक
वंदनादिकमें गपड सपड अर्थ करके दिखाया उनका ? अथवा

र्जधाचारण मुनियोंकी पाससें शाश्वती जिन पतिमाकी स्तुतिके स्थानमें नंदीश्वर द्वीपादिकमेभी ज्ञानना देरकी स्तुति करवाई उनका ? अविमेछामि दुक्कडं देती है तो क्या यह जानके किया हुवा सूत्रोंका उत्थापनारूप अधार पापसे, एक मिछाभि दुक्कड मात्रसे छुटसकेगी ! जो छिखती है कि, जानते किया हुवाकाभी मिछामि दुक्कडं ॥

हांत्रों कोई अजानपणे, दृष्टि दोष हुवा होतो, पश्चात्ताप करने सेभीछुटसके, परंतु तृंतो टीका, टब्बाकार, विगरे सर्वमहापुरुषोंसे, विपरीतपणे तो छेखछिखनेको तत्पर हुई है, तो पीछे एक मिछामि-दुक्कडदेने मात्रसे कैसे छुटसकेगी ?॥ और यह तेरा उत्सूत्र प्ररूपण-रूप छेखको, अनुपोदन देनेवाछेभी तेरेहीसाथी क्यौंन होंगे? क्यौं-िक सूत्रका एकभी अक्षरका छोषकरने वाछोको, अनंत संसारी कहा हुवा है, ऐना मुखसें तो तुमभी कहतेही और तुमतो सैकडें शास्त्रोंका, और सैंकडों पृष्टोपर-मूछ सूत्रोंका छेखकोभी, और हजरों महान जैनाचार्यीकाभी-अनादर करके, अपना मूढ पंथकी सिद्धि करनेके वास्ते-तत्पर हुयहो, तो पीछें कल्याणका मार्ग ते कहासें हाथ छमेगा ? हमने जो यह कहा है सोकुछ-द्वेषभावसें नहीं कहाहै, जो शास्त्रकारोंका अभिनायसें मालूम हुवा सोही कहा है ॥ इत्यलमधिकेन ॥

# ।। अब ग्रंथकी पूर्णा ह्रति ॥

। कि विश्वोपकृतिक्षमोद्यममंथी कि पुण्यपेटीमयी, कि वा-त्सल्यमयी किमुक्तवमयी पावित्रयपिंडीमयी। किं कल्पद्रुमयी म-रून्मणिमयी किं काम दोग्धीमथी, मृत्तिस्ते मम नाथ कां हृदि गता धत्ते न रूपश्चियं॥ १॥

त्र्रर्थ——हे नाथ यह तुमेरी अलोकिक भव्यस्वरूपकी—सांत मूर्त्ति हैसो, क्या विश्व जे जगतहै उनका उपकार करनेका साप-ध्रवीदाली है ? अथवा क्या जगतका पुण्यकी रक्षा करनेके वास्ते एक पेटीके स्ववरूपकी है ? अथवा क्या जगतकी सर्वे प्रकारमें वत्सल्यताके करणेका स्वरूपकी है ? अथवा क्या जगतको पवित्रता करनेका एक पिंडके स्वरूपको है ? अथवा क्या जगतका दाछिद्र दूर करनेके वास्ते कल्प द्वक्षके स्वम्हपकी है ? अथवा क्या जगत्का चिंतित अर्थकी संपत्तिको देनेके बास्ते चिंतामाण रत्नके स्वरूपकी है ? अथवा क्या जगत्को इछित वस्तुकी प्राप्ति करनेके वास्ते कामधेतुके स्वरूपकी है ? हे भगवन् मेरा हृदयमें मकाश्रमान हुई किस किस रूपकी छक्ष्मीको धारण नहीं करती है ? अर्थात् जग-तमें लोकोंकी कामनाको पूर्ण करनेवाली जो जो सिद्ध वस्तुओं है उनकाही स्वरूपसे प्रगटपणे भासमान हो रही है।। १ ॥

॥ इति श्री विजयानंद सूरीश्वर लघुशिष्येन अमरविजयेन सत्यार्थ चंद्रोदयजैने। तररूप, ढूंढक हृदयनेत्रांजन संयोजितं तस्य प्रथम विभाग स्वरूपं समाप्तं ॥

॥ इति ढ्ढक हृद्यनेत्रांजनस्य प्रथमो विभागः समाप्तः ॥

## ।। अथ ग्रंथका तात्पर्य प्रकाशक दुहा बावनी ।।

े लिख्यो लखगा निखेपको, फिर लिख्यो है पाठ। ढूंढनिने उस पाठमें, किइ हैं नाठा नाठ॥ १॥

तात्पर्य-हमने जो यह-नेत्रांजन ग्रंथ, बनाया है, उसमें मथम मंगळाचरण लिखा है। और ग्रंथ करनेका प्रयोजन लिखके, पिछे पृष्ट. २ सें १४ तक-चार निक्षेपका लक्षणके-चार श्लोक, लिखे है। पिछे पृष्ट. १७ सें २६ तक-श्री अनुयोगद्वार सूत्रका पाठ, लिखा है। पिछे पृष्ट. २६ सें ३० तक-दूंदनीजीके तरफका-ल-क्षण, और त्रुटक सूत्रका पाठ, लिखा है। १॥

त्ररस परस के मेलसें, किई समीचासार। जूठ कदाग्रह छोडकें, चतुर करोनि विचार ॥ २॥

तात्पर्य—हंटनीजीका लेख, और सिद्धांतकारोंका लेख, इन दोनोंका अरस परसके मेलसें—एउ. ३१ सें ४१ तक—चार नि क्षेपके विषयमें, विचार करके दिखलाया है। उसका विचार—हे च-तुर पुरुषो, तुम अपने आप करके देखों, तुमको भी यथा योग्य मालूम हो जायगा॥ २॥

चार निखेप हि सृत्रमें, कहें ढूंढनी त्राठ। केवल किई कुतर्क हैं, नहीं सृत्रमें पाठ॥ ३॥

तात्वर्य—एकैक वस्तुमें, चार चार निक्षेप, सामान्यपणेमें क रनेका, सिद्धांत कारोंने कहा है, परंतु उसका परमार्थको—समजे विना, ढूंढनीजीने स्व कल्पनासें, दो दो विभाग करके भाठ वि- कल्प, खड़े किये हैं। सो केवछ छतर्क ही किई है। परंतु जैन सिद्धांतोमें कोई ऐसा पाठ नहीं है। देखो इनका विचार एष्ट. ४१ सें ४७ तक 📙 🤻 ()

तीर्यंकर भगवानमें, कल्पित किया निखेप। उलट तस्व कथने करी, किया कर्मका लेप ॥ ४ ॥

तात्पर्य--दृंढनीजीने ऋषभदेव भगवानमें भी-चार निक्षेप, कल्पित दिखाके, प्रथमके त्रण निक्षेप-निरर्धक, और उपयोग बिना के ही ठहराये है। परंतु चार निक्षेपमें सें--एक भी निक्षेप निरर्थक नहीं है । यह तो विपरीत लेखको लिखके ढूंढनीजीने---अपना आ-त्माको, कर्मसें छेपित किया है। देखो इसका विचार नेत्रां एष्ट ४७ में ५२ तक ॥ ४॥

मूरतिमेंहि भगवानके, करावें चार निखेप । वस्तु भिन्न जानें बिना, भया हि चित्त विखेप ॥ ५ ॥

तारपर्य- इंडनी नी भगवानकी, आकृति मात्रमें ही, भगवा-नके—चारों निक्षेप, हमारी पाससें करानेको चाहती है, परंतु इ-तना विचार नहीं कर सकी है कि-मूर्त्तिमें, पाषाण रूपकी वस्तु ही-भिन्न पकारसें, दिख रही है ॥ तैसें ही इंद्रसें — गूजनरका पुत्र रूप वस्त भी, अलग स्वरूपकी ही है।। और खानेकी मिशरीसें-कन्यारूप वस्तु भी, अलग है ॥ इस बास्ते इन सब वस्तुओंका-चार चार निक्षेप भी, अलग २ स्वरूपसें ही, किये जाते है। देखों इस बातका विचार, नेत्रां. एष्ट. ५६ सें ७१ तक ॥ ५ ॥

मूर्चि स्त्रीकी देखके, जर्गे कामिको काम। जिन मूर्त्ति स्युं क्यौं नहीं, भक्तको भक्ति ठाम ॥ ६ ॥ तात्पर्य-जन स्त्रीकी मूर्तितें, कामी पुरुषोंको-काम जागता है, तो पिछे-तीर्थंकर देवके भक्तोंको, तीर्थंकरोंकी-मूर्तियांको दे-खके, भक्तिभाव, क्यों न होगा ? अपितु अवश्य मेव होनाही चा-हिये । देखो इस बातका विचार नेत्रां, एष्ट, ७१ से ७२ तक ॥६॥

मूर्त्ति स्युं ज्यादा समज, नामसें निह तादृश । तो तीर्यंकर मूर्त्तिसं, ढूंढकको क्यों रीस ॥ ७॥

तात्पर्य—ढूंढनीजीने लिखा है कि-नाम सुननेकी अपेक्षा, आकार देखनेसें-ज्यादा, और जल्दी, समज आती है। तो पिछे ती-र्थंकरोका-नाम मात्रको श्रवण करनेसें, आनंदित होनेवाले तीर्थंक-रोंके भक्तोंको, तीर्थंकरोंकी ही भव्य मूर्तियांको देखनेसें, क्यौं रीस आती है !। क्यौं कि-पशु, पंखी भी— आकार देखनेसें, विशेष-पण ही-समजुति, करलेते है। तो पिछे जो मनुष्यरूप होके, स-मजे नहीं, उनको क्या कहना !। देखो इसका विचार नेत्रां, एष्ट. ७२ सें ७४ तक ॥ ७॥

अपनी स्त्रीकी मूर्तिसं, लाज्यो मलादिन तेह ।

जिन मूर्तिसें हि ढूंढको, न धरें किंचित नेह ॥ ८॥
तात्पर्य—ढूंढनीजीने-छिखा है कि, महादिन कुमारने, चित्रशाछीमें मिंह कुमारीकी मूर्तिको देखके छज्जा पाई, और अदब उठाया। तो पिछे बीतराग देवके भक्त होके, जो बीतरागी मूर् तिसें-प्रेम, नहीं करते हैं, और अदबभी नहीं उठाते हैं, उनको तीर्थकरों के-भक्त, किस पकारसें कहेंगे ?। देखो इसका विचार. नेत्रां. पृ. ७४ सें ७६ तक ॥ ८॥

मुद्रिकामें जिन मूर्जिकु, राखी दरसन काज। करणी वज्रकरणतणी, ते तो कहैं श्रकाज॥ ९॥ तात्पर्य—सम्बद्ध धर्मका पालन करनेके वास्ते-बच्च करण राजा, अपनी अंगुठीमें-बारमा वासु पूज्य स्वामी तीर्धकरकी, मू-चिको रखके-हमेशां दर्शन करता रहा, उस वातमें ढूंढनीजी कहती है कि-करनेके योग्य नहीं। तो क्या ढूंढनीजीने-पितर, दा देयां, भूत, यक्षादिक मिध्यात्वी देवोंकी कर मूर्चियांकी पूजा कराके, तीर्धकर देवोंकी-निद्धा करनी, योग्य समजी ?। फिरमी एक कु-तर्क कीइ है कि-मूर्चिके आगे, मुकहमें-नहीं हो सकते है। तो पिछे ढूंढनीजी भगवानका-नाम मात्रके आगे, मुकहमें-केसें चलाती है? । क्या तीर्धकरोंका नामको जपनेका निरर्थक मानती है ?।। देखों, नेत्रां. ७६ सें ७७ तक ॥ ९॥

मूर्त्ति मित्रकी देखकर, ढूंढक जनको प्रेम । देखी प्रभुकी मूर्त्तिको, क्यों बंदनमें वेम ॥ १०॥

तात्पर्य— इंहनीजीने लिखा है कि-मित्रको मूर्त्तिको देखके-प्रेम, जागता है। परंतु भगवानकी-मूर्त्तिको देखके तो, कोइ खुश हो जाय तो हो जाय। परंतु भगवानकी पूजा कभी नहीं करनी-देखो नेत्रां ए ७८ से ८१ तक ॥ परंतु सत्यार्थ ए १२४ सें १२६ तक-क्रयब लिकम्मा, के पाठमें, वीर भगवानके परम श्रावकोंकी पाससें-कोइभी प्रकारका लाभ के कारण विना, तीर्थ-कर भगवानके बदलेंमें-पितर, भूतादिकोंकी क्रुर मूर्त्तियां पूजानेको तत्पर हुई ॥ और सत्यार्थ ए ७३ में-धन पुत्रादिककी लालच देके, यक्षादिकोंकी-भयंकर मूर्तियांको, पूजानेको तत्पर हुई ॥ कैसी कैसी अपूर्व चातुरी मगट करके दिखलाती है ? ॥ १० ॥

गों गों केहि पुकारसें, मिलावें दुध मलाइ । गौकी मूर्त्ति स्युं नहीं, ढूंढनीने कक्रुपाइ ॥ ११ ॥ तात्पर्य--- दुधकी इछा वालेको जैसे पथ्थरकी गौसें, दुध न मिलेगा। तैसें ही-गौ गौ के पुकार करने मात्रसें भी, दुध न मिलेगा। तो पिछे ढूंढनीजी भगवान् २ ऐसें, नाम मात्रका पुकार करनेसें भी-अपना कल्याण, किस पकारसें, कर सकेगी १॥ तर्क-अजी नामके अक्षरोंमें, हमारा-भाव, मिला लेते हैं। हम पुछते हैं कि-नामसेंभी विशेषपणे, तीर्थकरोंके स्वस्त्पका बोधको करानेबाली, बीतरागी मूर्तिमें सें-तुमेरा भाव, कहां भग जाता है ? क्या-पितर, दादेयां, भूत, यक्षादिकोंकी-भयंकर स्वस्त्पकी मूर्तिमें, फस जाता है ?। देखों. नेत्रां. पृ. ८१ सें ८४ तक ॥ ११॥

मानो किस विध भूलसें, ऋखरसें हुये ज्ञान । दूंढनी हमको कहत है, द्रेषसु बनी बेभान ॥ १२॥

तात्पर्य - ढूंढनीजीका मानना यह है कि-साक्षात् स्वरूपका बोधको करानेवाली, तीर्थंकरोंकी तो-मूर्त्तिसें। और ऋषभ देवा-दिक-नामके अक्षरों संभी, तीर्थकरोंका-बोध, होता नहीं है। तो क्या हमारे ढूंढक भाइयांको-तीर्थकर भगवान, साक्षात् आके मिल्लाते हैं। अथवा एक अपेक्षासें ढूंढनीजीका कथन कुछ सत्यभी मालूम होता है, क्योंकि-गुरुज्ञान विनाके, हमारे ढूंढक भाइयां को-अपने आप जैन सूत्रोंको वाचनेसें, विपरीत ही विपरीत-ज्ञान होता है। देखों. नेन्नां० पु. ८४ सें ८८ तक । १२॥

पंडितोंसें सुन लीई, देखि सूतर माही । तोभी ढूंढनी कहत है, मूर्त्ति पूजा ककु नाहि॥१३॥

तात्पर्य—ढूंढनीजीने ही-जिन मूर्तिका पूजन, पंडितोंसे सुना । और जैन सिद्धांतोंसें-लिखा हुवा भी, देखा । तोभी ढूंढनीजी कहती है कि-मूर्त्ति पूजाका, सूत्रों में जिकर ही नहीं। क्या झान-की खूबी है ? देखो नेत्रां० पृ. ८८ सें ८९ तक ॥ १३॥

दो त्रज्ञरके नाममें, दिखें प्रत्यच देव। नहीं तिनकी मूर्त्तिमें, कैसी पड़ी कुटेव॥ १४॥

तात्पर्य-सत्यार्थ. पृ. ५० में-भगवानके दो अक्षरका-नाम मात्रको, गुणा कर्ष कह करके, उसमें ढूंढनीजी-भात्रको मिलानेको-कहती है। तो पिछे तीर्थकरों के स्वरूपका-ताहग्र बोधको कराने बाली, तीर्थकरोंकी भव्य स्वरूपकी मूर्त्तियां, लाखोकी गिनतीसं, विद्यमान होतेहुयें भी उनको छोडकरके, ढूंढनीजीका-भाव, मिथ्या त्वी यक्षादिकोंकी-कूर स्वभावकी मूर्त्तियांमें क्यों फसजाता है ? । क्या तीर्थकरोके साथ, हमारे ढूंढक भाइयां को-कोइ पूर्वभवका वैर जाग्दा है ? । १४ ॥

श्रुति मात्र हि जिन मूर्तिमें, ढूंढनी करें निषेध । यचादिकमें आदरे, यही बड़ा हम खेद ॥ १५॥

ताल्पर्य—सत्यार्थ. पृ. ६७ में-इंडनीजी, मूर्तिमें-श्रुति मात्रभी लगानेका, निषेध करती है। और एष्ट. ७३ में-पूर्ण द यक्षादिकोंकी, मूर्ति भोंका। और पृष्ट. १२६ में-पितर, दादेयां, भूता-दिकोंकी-मूर्तिओं का, फल फूल्लादिक—महा आरंभसें, पूजा को कराती हुई, सब कुल करानेको तत्पर हुई है। ढूंढनीजीका इस लेखमें, हमको यह विचार आता है कि-भाजतक हमारे ढूंढकभा-इओ, जो जैनधर्मसें, आधेश्रष्ट हो गये है, उनको सर्वथा प्रकारसें-श्रष्ट करनेके वास्ते, ढूंढनीजीने—इस लेखको, लिखा है! क्योंकि जो पुरुष, जिस देवताकी मूर्तिका पूजन करेगा, सो पुरुष उस देवताका—१नामभी जयेगा, और उस २मूर्तिमें-अपनी ३श्रुतिभी,

लगाविगा, और साथमें — अपना ४भावभी, मिलावेगा। तबही अपना इछित फलको – मिलावेगा, यह बातनो अनुभवसे ।सिद्ध रूपही है ॥ हमारे ढूंढकभाइओ, जैनधर्मका सनातनपणेका तो दावा करनेको जाते है । और तीर्थकरोंकी भक्तिको — सर्वथा पकारसे छुडता यके, केवल यक्षादिकोक्ती ही सर्वप्रकारसे भक्ति करानेको,तत्पर होते है ? अहो चिंनामणि रत्न तुल्य, जो वीतराग देवकी भक्ति है, उनोंकी लुखक्य भक्तिमें, फसाकरके, भोले श्रावकोंको — जैन धर्मसे श्रष्ट करते है ? यही हमको बढाखेद होता है ॥ १५ ॥ धन पुत्रादिक कारगो, दिखे मूर्त्तिमें देव ॥ दिसे नहीं जिन मूर्त्तिमें. निंदे जिनवर सेव ॥ १६ ॥ दिसे नहीं जिन मूर्त्तिमें. निंदे जिनवर सेव ॥ १६ ॥

तात्पर्य-केवल संसारकी ही, दृद्धिका कारण रूप-जो धन पुर्वादिक है उसको लेनेके वास्ते तो हमारे दृंदकमाइयांको—मिध्याखी यक्षादिक देवोंकी, भयंकर स्वरूपकी-पूर्णियांमें, साक्षात्पणे देव दिखपडता है। इस वास्ते तो, उनोंकी पध्यरकी मूर्जियांकोभी-पूर्णानेको, तत्पर होजाते हैं? और वीर भगवानके परम श्रावकोंकी पाससें-पितर, दादेयां, भूतादिकोंकी, मूर्जियांकी-पयोजनविनाभी पूजा करानेको, तत्पर होजाते हैं । मात्र वीतरागी ही-मूर्जिको देखको, तन मनमे जलते हुये-निंदाही करनेको, तत्पर होजाते हैं । नज्जोने किस मकारका, अधोर पापका-उदय, हुवा होगा ? ॥ १६॥

भक्त बनें त्रिरहंतको, उसी मूर्त्तिसें द्वेष । यत्तादिककी पूजना, करत विचार न लेश ॥ १७ ॥

तात्पर्य-हवारे दृंढकभाइओ, तीर्थकरोंके तो परम भक्त बन-

नेको जाते है। और तीर्थकरोंकीही-मूर्त्तिसें, द्वेषभाव करते है। और जो मिथ्यात्वी देवताओं की क्र्र मूर्तियां है, उनकी पूजा-महा आरंभ के साथ, करते हुये, और करावते हुयेको, एक छेश मात्र-भी—विचार नहीं आता है। तो अब उनोंको ( अर्थात् हमारे ढूं-ढकभाइयांको ) किस मकारका—विपरीत बोध हुवा, समजना<sup>ै</sup>? सो कुछ समज्या नहीं जाता है ॥

नाम सु मूरतिमें कहें, ढूंढनी बोध बिशेष। भाव मिलावे नाममें, करत मूर्त्तिसें द्रेष॥ १८ ॥

तात्पर्य — सत्यार्थ. एष्ट. ३६ में, ढूंढनी नी लिखती है कि-नाम सुननेकी अपेक्षा, आकार ( मूर्ति ) देखनेसें-ज्यादा, और जल्दी. समज आती है। ऐसा पगटपणे लिखके, तीर्थकरोंका केवल नाम मात्रमें ही भाव मिलाके-नामको, जपाती है। और यक्षादिक मि-थ्यात्वी कर देवताओंका, नामको भी-भाव मिलाके जपाती है ?। और उनोंकी-मूर्त्तियां भी, भावके साथ, पूजाती है !। और उ-नोंकी-कर मूर्तियांगें, शृति लगानेका भी-सिद्ध करके दिखलाती है ? । केवल तीर्थंकरोंकी है।-भव्य मूचियांको, देखके, द्वेषसें-प्रज्य-लित हो जाती है। हमारे ढुंढक भाइयांको, हमने किसके-भक्त. समजने ? ।। १८ ।।

मूर्ति आगे न मुकदमें, कहत ढूंढनी एह । नाम मात्रसें मुकदमें, कैसें चलावें तेह ॥ १९॥

तात्पर्य-सत्यार्थः एः ४२ में, दृंढनीजीने, लिखा है कि-मृ-र्त्तिके आगे, मुकद्दें---नहीं हो सकते है ।अथीत् भगवानकी---मू-र्तिके आगे, अपना पापादिककी —आ छोचना, नहीं हो सकती है।

तो पिछे इमारें दूंदकम।इभो, तीर्थकरीका नामके—अक्षरीका, उ-चारण मात्रसें—अपने मुकद्दमें, कैसे चलाते हैं ?। अथीत अपना पापकी आलोचना कैसे करते हैं ?। जैसें-मूर्त्तिमें, साक्षात् तीर्थ-करो-नहीं है, तैसे ही-नामके दो अक्षर मात्रमें भी, साक्षात्पणे— तीर्थकरो, नहीं है ?।

जब नाम मात्रसें — मुकदमा चलानेका, सिद्ध होगा। तब तो उनकी — मूर्गिके आगे, विशेषपणे ही मुकदमा चलानेका, सिद्ध होगा। जैसें ढूंढनीजीने, यक्षादिकोंका नामकी — उपेक्षा करके, उनोंकी मूर्गियांकी आगे-मार्थना कराके, धन पुत्रा-दिक दिवायाथा। तैसें जिनमूर्गिके आगे, विशेषपणे - मुकदमा चलानेका, सिद्ध क्यों न होगा?।

इसमें तो हमारे ढूंडकभाइयांकी — मूढताके शिवाय, दूसरा कुछ भी विशेष नहीं है ।! १९ ॥

यचादिकने पूजतां, ढूंढक स्वारय सिद्ध । तीर्थकरकी पजना, करतां धर्म विरुद्ध ॥ २० ॥

तात्पर्य—सत्यार्थ. ए. ७३ में, हृंहनीजीने लिखा है कि-य-सादिकोंकी, जडरूप पथ्यरकी मूर्त्त पूजासें-स्वार्थकी सिद्धि होती है। तो पिछे जिस तार्थकरोंके-एक नाम मात्रका, अक्षरोंको उच्चारण करनेसें, हम हमारा—आत्माका, स्वार्थकी सिद्धि, मानते है। उनोंकी मूर्त्त पूजासें, हमारा आत्माका—स्वार्थकी सिद्धि, क्यों न होगी? तर्क—साधु पूजा क्यों नहीं करते है?। उत्तर-साधु भी तो सदा भाव पूजा, करते ही है। मात्र—द्रव्यका अभाव होनेसें ही, द्रव्य पूजा करनेकी, मना किई गई है। २०॥ मृत्तिको मृत्ति हम कहैं, नहि करें नमस्कार। तीर्थंकर तामें नहीं, ढूंढनी कहत विचार ॥ २१ ॥ नामके त्रचर मात्रसु, करत हो नम्स्कार । तीर्यंकर तामें दिसें, किस विध तुमको यार ? ॥२२॥

तात्पर्य—सत्यार्थ. ए. ५७ में, हुंदनीजी लिखती है कि-मू-चिमें, भगवान नहीं है, यह तो अज्ञानीयोंने भगवान कल्प रखा है, इम तो भगवानका-आकार, कहदेवे, परंतु-नमस्कार तो, नहीं करें, और लड्ड पेटे, नहीं धरें ॥ २१ ॥

इसमें हमारा प्रश्न-हे दंढकभाइओ ! ऋषभादिक नाम मा-त्रका, उचारण करके--तुम भी दररोज ही, नमस्कार करते हो। उस अक्षर मात्रमें -- तीर्थंकर भगवान, तुमको-किस प्रकारसें, दिख पडा ?।

जब तुमको — नाम मात्रमें ही, देव दिख पडते हैं, तो पिछे ढुंढनीजीने यक्षादिक देवोंका, नाम मात्रको-पढायके, हमारे ढुं-डकमाइयांको-धन पुत्रादिक, क्यों न दिवाये ? किस वास्ते यक्षा-दिकोंकी पथ्थरकी मूर्त्तियांके आगे, उनोंका मध्या-वारंवार, घि-साती हुई, और महारंभको करवाती हुई, धन पुत्रादिक लेनेका सिखाती है ? ॥ २२ ॥

नमस्कार करें नामसु, तासु मिलावे भाव । विशेष बोधकी मूर्तिसु क्यौं ? मगजावे भाव ॥ २३ ॥

तात्पर्य-सत्यार्थ. ए. ९० । ९१ में, ढूंढनीजी-तीर्थकरोंका, नाम मात्रमें ही-अपना भाव मिलानेका, कहकर-तीर्थकरोंको,

नमस्कार—कराती है। और सत्यार्थ ए. ३६ में, लिखती है कि हां हां नाम सुननेकी, अपेक्षा-आकार देखनेसें, ज्यादा—और जल्दी, समज आती है।

ऐसा लिखके परमपूज्य तीर्थंकरोंकी भव्य मूर्त्तिके साथ—द्रेष भाव करके, उनोंका केवल—नाम मात्रमें ही, भाव मिलानेको—तत्पर हुई। और यक्षादिक महा मिथ्यावी देवोंकी, भयंकर मूर्ति है उसमें ही-हमारे ढूंढकभाइयांको भाव मिलानेका दिखाके, पूजानेको—तत्पर हुई?। हे ढूंढकभाइओ ? अपना परमपूज्य तीर्थंकर भगवानकी, भव्य मूर्तिंमेंसें—तुमेरा भाव, क्यों भग जाता है? उस बातका थोडासा तो-ख्याल करके, देखो ?॥ २३॥ अमेक वस्तुका होत है, नाम तो एक प्रकार। स्थिर कहां मन होत है, ताको करो विचार ॥ २४॥

तात्पर्य-हे ढूंढक भाइओ, थोडासा एक क्षणभर विचार करो कि-ऋषभ देवादिक-नाम तो, एकही है, और-सत्यार्थ. पृ. १५ में, ढूंढनीजीने-पुरुष, पशु, पंखी, स्थंभ, आदि-अनेक वस्तुओंमे, रखनेका छिखा है। तो अब ऋषभ देवादिक-नाम मात्रका, उचारण करनेसें-तुमेरा मन, क्या पुरुषमें जाके, स्थिर होगा?। अथवा पशुमें, वा, पंखीमें, कहां जाके स्थिर होगा? उस बातका ख्याछ करो ?।। २४।।

समव सरगामें होत है, भाव तुम्हारा स्थिर। सोही त्राकृति मूर्त्तिमें, करो विचार तुम धीर?॥ २५॥

तात्पर्य-हें धीर पुरुषो! विचार करो कि, ऋषभ देवादिक-नामका, उचारण करनेसें, न तो-तुमेरा मन, पुरुषमें जाके-मिलेगा, और न तो-पशुंम, न तो-पंखीमं, और न तो-यंभादिकमं, जाके मिलेगा। सो तुमेरा मन है सो तीर्थकर भगवानकी इछाको करता हुवा तीर्थकरोंके समवसरणमें ही, जाके मिलेगा। उहांपर तो-जो यह विशेष बोधको करानेवाली, तीर्थकरोंकी-भन्य मूर्तियां है, सो ही तुमको-दिखनेवाली है। परंतु तीर्थकर भगवान के-नामका जाप करनेसें, तुमको तीर्थकरोंकी-भाकृति के शिवाय, दूसरा कुछ भी तुमेरे दिखनेमें आनेवाला नहीं है। किस वास्ते तीर्थकरों की-भन्य मूर्तिकी भक्तिको छोड के, और-मिध्यात्वी क्रूर देवताओंकी, भक्ति के वश्च हो के-अपना आत्माको, अधोर संसारका दुःख में डालते हो? अबी भी क्षणभर सोचो ।। २५॥ तीर्थंकर के भक्तको, तीर्थंकरका ज्ञान। नामको सुनते होत है, नहीं म्लेळको भान॥ २६॥ नामको सुनते होत है, नहीं म्लेळको भान॥ २६॥

तात्पर्य-देखो कि-ऋषभादिक नामका, श्रवण करनेसे, अथ-वा उचारण करनेसें, जो तीर्थंकरों के भक्त होंगे सोही, समवसरण-में रही हुई आकृतिका, (अर्थात् मूर्त्तिका) ज्ञान करेगा। परंतु म्छेछ होगा सो तो, समवसरणमें रही हुई-तीर्थंकरों की आकृति-का, विचार कवी भी न करेगा। सो तो ढ्ढनीजीने दिखाया हुवा -पुरुष, पशु, पंखी, स्थंभादिक-वस्तुओं में सें, जिसको जानता होगा, उसीकी ही-आकृतिमें, अपना भाव मिछावेगा?। किस वास्ते तीर्थंकर भगवानकी-भव्य मूर्त्ति के विषयमें, जूठी कुतकों करके-अपना नाश, कर छेते हो ?।। २६।।

नाम गोत्रका श्रवसासें, बडाहि लाभकी त्राश । भक्त करे भक्तिवसें, तो क्यों मूर्त्तिसें त्रास ॥ २७ ॥ तात्पर्य—देखो कि, सलार्थ ए. १५२-१५३ में, दूंदनीजी- ने-भगवती आदि अनेक-सूत्रोंकी, साक्षी दे के लिखा है कि-महावीर स्वामिजीका, नाम गौत्र-सुननेसें ही, महा फल्ल है। तो प्रत्यक्ष सेवा भक्ति करनेका जो फल्ल है सो, क्या वर्णन करु. ।।

हे ढूंढकभाइयो, इहांपर थोडासा ख्याल करोकि-तिर्धेकरों-का-जो नाम, और गोत्र हैसो, आजतक लाखो बलकन करोडो-ही—क्षत्रियां के कुलमें दाखल होताही आया है। तोभी तिर्धिकरोंके भक्त है सोतो उनोंका-नाम, और गोत्र, श्रवण मात्रसें ही, ती-र्धकरोंकी-आकृतिमें, भक्तिके बससें लीन होके, आनंदित हुवा— महाफलको ही माप्त कर लेता है। तो पिछे साक्षात्पणे-तीर्थकरों-की आकृतिका बोधकों कराने वाली, तीर्थकरोंकीही-भव्य मूर्ति-सं, हे दूंढकभाइओ-तुमको किस कारणसें त्रास होता है ?।

तुम कहोंगिकि-फल्र्फूलिदिककी पूजा देखके, त्रास होता है। सोभी तुमेरा कथन योग्य नहीं है। क्योंकि-तुमेरी स्वामिनीजी तो-वीर भगवानके परम श्रावकोंकी पाससेंभी, फल्र्फूलादिककी विधिसे-पितर, दादेयां, भूत, यक्षादिक जो मिथ्यात्वी देवो है, उनोंकी-पथ्थरसें बनी हुई मूर्तिका, पूजन-दररोज, कर नेको त-त्यर हुई है। देखो. सत्यार्थ. पृष्ट. १२६ में।। और-तुमको धन पुत्रादिककी लालचेदके, मोगरपाणी आदि यक्षोंकी-क्रूर मूर्तियां-की, फल्र्फूलादिकसें-पूजा करानेको तो, अलगपणेही-उद्यत हुई है। देखो. सत्यार्थ. पृ. ७३ में।। ते दोनों प्रकारकी-भयंकर मूर्तियां-का, पूजन करानेसें, न तो तुमेरी स्वामिनीजीको त्रास हुवा। और न तो तुमको-पूजनेसेंभी त्रास हुवा। तो पिछे-वीतराग देवकी भन्न मूर्तिका, पूजनसें तुमको-क्यों त्रास होता है १। क्वा कोइ संसारकी अधिकता रही हुई है १। योडासा तो सोच करो १ क्या केवल मृह बनजाते हो १।। २७॥

नामादिकसें वस्तुका, वस्तुहि तत्त्व विचार। नहीं नामादिक तत्त्वहै, ते तो भिन्न प्रकार ॥ २८ ॥

तात्पर्य-अब हम एक दुहामें, किंचित् तात्पर्य कहते है कि-न तो ऋषभादिक नामोंके, अक्षरोंमें साक्षात्पणे तीर्थकर भगवान् बैठे है, तोभी इहां परतो ढूंढनीजी⊸अपना भाव मिलानेका, कहती है। और तीर्थकरोंका-गुणादिकको याद कराती हुई, नमस्कारा-दिकभी कराती है।

और जो तीर्थकरोंका-विशेषपणे बोधको कराने वाली, ती-र्थकरोंकी-भन्य मूर्त्तियां है उहांसें, वीरभगवानके परमश्रावको हैं -उनोंकाभी भावको हटाती हुई, यह विचार शुन्या ढूंढनीजी--जो पितर, दादेयां, भूत, यक्षादिक मिथ्यात्वी देवोंकी, भयंकर-मूर्तियां है, उसमें-भाव मिलानेका, सिद्ध करके दिखलाती है। और त क्रूर देवताओंको-पूजानेकोभी, तत्पर हुई है ? । और तीर्थकरोंकी-भन्य मूर्तियां में, हमारे इंडकभाइयांको- श्रुति मात्रभी लगानेका, निषेध करती है।

सारी आलम दूनीया तो-जिस देवताका नाममें, अपना-भाव मिलाकरके. जिसका-नामको, स्मरण करते होंगे, उनोंकीही-मूर्त्त-में, अपना—भाव मिला करके, पूजन करेंगे ।परंतु इमारे ढूंढकभा-इओ-नाम तो जपाते है तीर्थकरोंका, और पूजन कराते है-मिध्या-त्वी देवताओंकी ऋर मूर्त्तियांका, कैसा अपूर्व धर्मका मार्गको टूंढ दंद करके निकाला है ? ॥

इहां पर थोडासा च्यालकरोकि-तीर्थकरहूप वस्तु-जैसें मृत्तिमें नहीं है, तैसेंही-उनोंके नाम मात्रमेंभी, नहीं है। तोभी दानोंभी प्रकारमें—तीर्थकर रूप वस्तुकाही विचारसें, नमस्कारादिक कर-

णा-योग्यपणे सेंही सिद्ध होता है। किस वास्ते तीर्थकरोंकी-अव-बाकरके, अपना संसारकी दृद्धि करले ते हो ? ।। २८ ॥ हित सुख मोच के कारगो, पूजे शाश्वत बिंब। व्यवहारिक कर्त्तव्य कही, रोपें कडवा नींच ॥ २९ ॥

तात्पर्य-देवलोकमें, शाध्वती जिन प्रतिमाओंका पूजन, दे-वताओ अपना−हित, सुख, और परंपरासें मोक्षका कारण समज के, सदा करते है। ते देवताओंका-जिन पूजनको, दूंढनीजी केय-ल-लाभ विनाका, व्यवहारिक कर्म कह करके-कडवा नींबका रोपा लगाती है। परंतु इतना मात्र भी त्रिचार नहीं करती है कि-सम्य-चक दृष्टि जीवोंकी करनीका छोप, मैं कैसें करती हुं ? देखी. नेत्रां० पु. ९३ सें ९४ तक ॥ २९ ॥

नमोध्युगां के पाठसें, करें बंदना देव ।

तामें कुतर्क करी कहैं, परंपराकी सेव ॥ ३० ॥

तात्पर्य—देवलोकमें, इंद्रादिक देवताओने-जे शाश्वती जिन प्रतिपाओंका पूजन, अरिहंतों की भक्ति के वास्ते, और अपना भवोभवका-हित, सुख, और मोक्षका-लाभ की आशा करके, किया ते । और अरिहंतोंकी-स्तुतिह्नप, नमोष्ट्युगां, का पाठको पठ्या ते । ढुंढनीजीने–छाभ विनाका, परंपराकी सेवारूप, सिद्ध करके– दिखलाया । और ते देवताओंकी तरां, अपना भवोभवका कल्याण कर छेने की इच्छावाली हुई–द्रौपदीजी परम श्राविका-ने, अञ्चाश्वती जिन प्रतिमाओंका-पूजन किया । और वही तीर्थंकरोंकी स्तृतिरूप-नमीष्णुगांका, पाठ तीर्थंकरोकी मूर्तियांके आगे पढ़ा ! उस पवित्र पाठमें-जूटी कुतकों करके,जिन प्रतिमाको

तो-काम देवकी मूर्त्ति टइराइ, और तीर्थकरोंकी स्तुतिस्त्प-नमी-थ्युणं, का पाठ, तदन अयोग्यपणे-पिथ्याःवी काम देवर्का, मूर्त्तिके आगे-पडानेको तत्पर हुई, ऐसी जगें जगें पर-जूठी कुतर्की करके, आप नष्ट होते हुये इमारे ढुंडकभाइओ, दूसरे भन्यजनींके धर्म-का भी नाश करनेको-उद्यत होते हैं ? कैसें २ निकृष्ट बुद्धिवाले-टुनीयार्भे, जन्म पडते हैं ? देवताओंकी समीक्षा देखों. नेत्रां. ए. ९५ सें ९९ तक ॥ द्रौपदीजीको-नेत्रां. ए.११० सें १४ तक॥३०॥ सैंकड पृष्टोंपर कहैं, सूत्रमें पाठ ऋधिक ।

ग्रुरु विना समजे कहां, परमारथको ठिक ॥ ३१ ॥

तात्पर्य — ढूंढनीजीने, सत्यार्थ. ए. ७५ में -लिखा है कि-हम देखते है कि, सूत्रोंमें ठाम २ जिन पदार्थांसें, इमारा विशेष करके -भात्मीय स्वार्थ भी, सिद्ध नहीं होता है-उनका विस्तार, सैंकडे प्रश्लोपर [ सुधर्म स्वामीजीने ] लिख धरा है ।

ऐसा लिखके ज्ञाता सूत्रका, जीवाभिगम सूत्रका, और राय पश्नी सूत्रका-सैंकडों एष्टों तकका, मूल पाठोंको-निरर्थक उहराया है । परंतु जिस सूत्रमें-एक चकार, अथवा-वकार, मात्र भी, गण-धर महापुरुषोंने-रखा हुवा होता है, सो भी सैंकडो अर्थोंके-सूर चक, होता है। ऐसें महा गंभीरार्थ-सूत्रोंका, मूल पाठोंको भी-सेंकडो पृष्टों तकका, निरर्थकपणा-उइराती है ? । परंतु इतना मात्र भी विचार नहीं करती है कि, जिस सूत्रका-एक अक्षर मात्र भी, कोइ पुरुष-भागा पाछा करें तो, उनको-अनंत संसार भ्रमण तकका, भाषश्चित होता है, तो पिछे ऐसे महा गंपीर सूत्रके मूछ पाठोंको सैंकडो पृष्टों पर-निरर्थक, कैसें कहे जावेंगे ? । परंतु-गुरु ज्ञान विनाके इमारे ढंढकभाइओ, गणधर महापुरुषोंका विचारको-ठीक २ कहांसे समजेंगे ?।। ३१ ॥

चैत्यसें जिनप्रतिमा कहें, जगें २ ग्रंथकार । ढूंढनी मन गमतो करें, अर्थ अनेक प्रकार ॥ ३२ ॥

तात्पर्य—चैत्य, पदका अर्थ—जिन प्रतिमा, जैन सिद्धांतकारों ने, जमें जमें पर-वर्णन किया हुवा है। परंतु हूं हुनी पार्वतीजीने, ते चैत्य पदका अर्थ, जैसें मनमें आया तैसें ही—भिन्न २ प्रकारसें, म-णधरादिक सर्व सिद्धांतकारों की—अवज्ञाके साथ, करके दिखलाया है। सो ही हम क्रमवार सूचना मात्रसें, पाठक वर्गको—याद कराते हैं, सो ख्याल पूर्वक विचार करतें चले जाना।। ३२॥

त्रंबडजीके पाठमें, कियो वतादिक त्रर्थ। लोपें त्रर्थ जिन मूर्तिका, कितना करें त्रमर्थ॥ ३३॥

तात्पर्य--अवंड श्रावकजीके अधिकारमें -श्रारिहंत चेइय, पाठका अर्थ-अरिहंत भगवानकी मूर्त्तिका, सर्व जैन सिद्धांतकारोंने जगें पर किया हुवा है। और ते अर्थ योग्यपणे ही होता है क्योंकि-श्रारिहंत, कहनेसें तीर्थंकर भगवान, और-चैत्य, कहनेंसें--प्रतिमा, अर्थात् अरिहंतकी प्रतिमा। इसका अर्थ दंढनीजीने सत्यार्थ. ए. ७८ सें ८६ तक, लंब लंबाय मान-सम्यक् ज्ञान, सम्यत्क त्रत, वा अनुत्रतादिक, वे संबंधका करके दिखाया। देखो इनकी समीक्षा. नेत्रां. पृ १०४ सें, पृ. १०८ तक ॥ ३३॥ रुचक नंदीश्वर द्वीपमें, मूर्त्ति वादे सु पर । जंघा चारण मुनिवरा, दिखावें ज्ञानकोढेर ॥३४॥

तात्पर्य-जंघा चारण विद्याचरणकी-छिन्ध, जिस मुनियांको हो जाती है, ते मुनिओ-रुच द्वीपमें, नंदीश्वर द्वीपमें जाके--चेड्ड- याइं, वंतइ, अर्थात् उहांपर रही हुई-शाश्वती जिन मितमाओं-को, वंदना करते है।

पिछे इस भरत क्षेत्रमें आके-बड़े बड़े तीथोंमें रहीहुई, अक्षात्रती जिन मितमाओंको-बांदते है। इस विषयमें ढूंढनीजी-सत्यार्थ. ए. १०१ सें १०६ तकमें, अनेक मकारकी जूठी कुतकों करके, और ए. १०२ में-रुचकादिक द्वीपमें रही हुई, शान्त्रती जिन मितमा-ओंको-मान्य करके भी, छेवटमें उहांपर-झानका ढेरकी स्तृति कर्ने कता, बतलाती है। ढूंढनीजीको-बीतरागीमूर्तिसें, कितना द्वेषभाव हो गया है। देखों, नेत्रां, ए. ११७ सें २१ तक ॥ ३४॥ चमरेंद्रके पाठमें, लिखा अरिहंत चैत । पद विशेष जोड़ी कहे, चैत्यपद यह विपरीत ॥ ३५॥

तात्पर्य—चमरेंद्र उर्द्ध लोकमें गया, तब शक्रेंद्रने विचार किया कि-१ आरिहतकी, २ अरिहतकी प्रतिमाका, अथवा ३ कोई महा-तमाका।

इस तीन शरणमें सें-एकाद शरण लेके, देवता उर्डलोकमें आस-कता है, ऐसा सकेंद्रने विचार किया है, इसमें दूसरा शरण-ग्रित्तंत चेड्यािग, अरिहंत सो तो तीर्थंकर भगवान, और चैत्य कहने सें-प्रतिमा, अर्थात् अरिहंतकी प्रतिमाका, शरण लेनेका विचारा है। और अंबड श्रावकका पाठकीतरां, सर्व जैनाचरों ने-एकही अर्थ करके दिखलाया है। तोभी ढूंडनीजी-सलार्थ. ए. १०९ सें १३ तकमें, अनेक-जूठी कुतकों करके, और पद शब्दको, विशेषपणे जोडके-ग्रिरहंत पद, का अर्थ करके दिखलाती है। अब ख्याल करोकि-इस ग्रिरहंत चेड्याइं, का अर्थ, अंबडजीके आधिकारमें -सम्यक् ज्ञानादिकका करके दिखलाया। और इस चमरेंद्रके विं-षयेंग-चैत्य पद, करके दिखलाया। ढूंढनीजी वीतराग देवकी बै-रिणी होके, जो मनमें आता है सो ही लिख मारती है या नहीं? देखो इनकी समीक्षा, नेत्रां, पृ. १२१ सें १२५ तक ॥ १५॥

बहवे श्ररिहंत चैतमें, पाठांतरसु विशेष । सिद्धि जिन प्रतिमा तग्गी, नहीं मीनने मेष ॥३६॥

तात्पर्य—सत्यार्थ पृ. ७७ में, ढूंढनीजीने, लिखा है कि-इ-वाईजी सूत्रके आदहीमें चंपाप्रीके वर्णनमें (बढ़ने अरिहंत चेड्य) ऐसा पाठ है, अर्थात् चंपाप्रीमें बहुत जिनमंदिर है ॥ इसके उ-त्तरमें लिखती है कि-यदि किसी २ मितमें, यह पूर्वीक्त पाठ है भी, तो वहां ऐसा लिखा है कि-'पाठांतरे ॥ ऐसा लिखके ते पाठको लोप करनेका ययत्न किया है। परंतु वहां-आयारवंत चेड्य, का दूसरा पाठमें भी-चैत्य शब्दसे, दूपटपणे-जिनमंदिरों-की सिद्धि होती है! तोभी ढूंढनीजीने-अंबडजीके विषयमें, इसी चैत्य शब्दका अर्थ-सम्यक् ज्ञानादिक करके दिखलाया। और चम-रेंद्रके विषयमें-चैत्य पद, अर्थ करके दिखलाया। और इहांपर स-वंथा प्रकारसें-लोप करनेको, तत्पर होती है ?।

परंतु चैत्यशब्द्रसें-जिनमतिमाकी सिद्धिमें, मीनराशिकी-मेष राशि होने वाली नहीं हैं। किस वास्ते वीतराग देवकी-आशातना

१ पाठांतरका अर्थ यह है कि, उसी अर्थका प्रकाशक, दूसरा पाठसें, स्पष्ट करना । जैसें सत्यार्थ. पृ. १ ले में, निक्षेपने (करने) । पृ. ७० में. स्मश्च ( दाडी मुछ) इत्यादिक देखो, विशेष प्रकाशक है कि-लोपक है ।।

करके, अघोर कर्मका बंधन करते हो ? देखोः नेत्रां ए. १०३ से ४ तक ॥ २६ ॥

म्रानंदके मधिकार्रमें, पाठ छिपावें मबुज्ज । गुरुविना समजे नहीं, जिनमारगका गुज्ज ॥ ३७ ॥

तात्पर्य—आनंद श्रावकजीके अधिकारमें, ढूंढनीजीने-सं. ११८६ के शास्त्रकी जूनीपरतमें, ऐसा देखाकि-(श्रण्णा उष्टियय परिगाहियाइ चेइया) परंतु (अरिहंत चेइयाई) ऐसा नहीं देखा, ऐसा सत्यार्थ. ए. ८९ में, लिखा।। और ए. ८८ में, इसी पाठको-प्रक्षेपरूप, ठहराया। परंतु जो इमारे ढूंढकभाइओं किंचित विचार करेंगेतो, इस आनंद श्रावकजीके-सर्व मकारके पाठोंमें, सर्व जगेंपर-चेइय शब्द आनेसें, उनका अर्थ-जिनमतिमाकाही होगा?! तोभी ढूंढनीजीने, अनेक मकारकी जूठी कुतकों करके, ते पाठका सर्वंधा मकारसें-लोपकरने काही, विचार किया। जब ढूंढनीजी, इतना सामान्य मात्रका विषयकोही-नहीं समजी सकती है, तोपि छे जैन मार्गका-विशेष गुज्जको, क्या समजने वाली है?।। देखो इनकी समीक्षा- नेत्रां. ए. १०८ सें ९ तक॥ ३७॥

जिनपडिमाकी पूजना, द्रोपदीकेरी खास । नमोघ्युगां के पाठसें, करी कुतर्क करें नाश ॥ ३८॥

तात्पर्ध-द्रौपदीजी परम श्राविकाने, खास जिनपडिमाको पूजी। और भक्तिके वस होके-यूपदीपादिकभी किया। और छेवटमें ती-र्थकरोंकी स्तुतिरूप-नमोध्धुणं, का पाउभी पढ्या। और विधि स-हित सत्तर प्रकारका भेदसे-शास्त्रती जिनम्रतिमाओंका पूजन करने वास्त्रा, जो समकित दृष्टि-सूर्याभ देवता है, उनकी उपमाभी दीई है। तोभी ढूंढनीजीने, सत्यार्थ. ए. ९० से ९९ तक-अनेक पका-रकी जूटी कुतकों करके, रूपका निधान, सोछ सतीयांमें प्रधान, ऐसी राजवर कन्या द्रौपदीजी परम श्राविकाको, वर नहीं मिलता-या ? सो पाप्त करा देनेके वास्ते, ढूंढनीजी, मिथ्यात्वी—काम देवकी पथ्थरकी मूर्त्ति पूजा करायके, पाप्त करादेनेको तत्पर हुई है ?! और बीतराग देवकी स्तुतिरूप—नमोध्युणं, का पाठभी—काम देवकी मू-क्तिंके आगे, पढानेको तत्पर होती है ?। परंतु ढूंढनीजी, इतनामात्र भी विचार नहीं करसकती है कि-कहां तो, वीतराग देव, और क-हां तो-मिथ्यात्वी कामदेव, उनके आगे तदन अयोग्य पणे—नमो-ध्युणं,का पाठ, मैं कैसें पढाती हुं ? परंतु श्चद्र बुद्धिवालोंको, योग्या योग्य का-विचारभी, कहांसें आवेगा ? ॥ देखो इनकी समीक्षा. नेत्रां. ए. ११० सें ११४ तक ॥ ३८॥

तीन निचेप नहि कामके, ढूंढनी कहें प्रत्यच । मूर्चि कुडावें जिनतगी, मूढ पूजावें यच ॥ ३९॥

तात्पर्य—वीतराग देवकी वैरिणी ढूंढनीजी, तीर्थंकर देवके— प्रमथंके तीन निक्षेप, निर्धंक, और उपयोग बिनाके-ठहरानेके छिये, सत्यार्थ पृ. ८ सें-प्रथम इंद्रका, स्थापना निक्षेप रूप-मृ-क्तिको, सर्वथा प्रकारसें-निर्धंक, ठहराई। और उनकी पूजा क-रके-धन पुत्रादिक मागनेवालोंको, और उनका-मेला, महोत्सव, करनेवालोंको, अज्ञानी ठहरायके, ए. १७ तकमें-जूठे ज्ठ लिखके, प्रथमके-तीन निक्षेप, निर्धंक, और-उपयोग बिनाके लिखके, सिद्ध करके दिखलाया।

हम पुछते है कि-जब मथमके तीन निक्षेप, सर्वथा मकारसें-निरर्थक दिखलाती है, तो पिछे सत्यार्थ ए. ७३ में-यक्षादिकोंका, मूर्त्तिकी स्थापना निक्षेपरूप, जड स्वरूपकी पूजा कराती हुई। और पूजा करनेवाळोंको-धन पुत्रादिक, दिवावती हुई। ते निरर्थकरूप दूसरा निक्षेपर्से-स्वार्थकी सिद्धि करानेको, क्यौं तत्पर हुई?।

जब स्वार्थकी सिद्धि कराती है तो पिछे-स्थापना निक्षेपरूप
मूर्ति, निरर्थ क्यूं ? । इहांपर-यक्षादिकोंकी मूर्त्ति पूजासें, धनपुत्रादिक-दिवाती हुई । और अपना भवोभवका कल्याणके वास्तेपूजा करनेवाली, परमश्राविका द्रौपदीजीक-जिन प्रतिमाका पूजनको छुडवायके, काम देवकी मूर्त्ति पूजाको कराती हुई । स्वार्थकी
सिद्धि करानेको तत्पर होती है ? ।

और जिस तीर्थकरोंके नामसं-पेट भराई करती है, उनोंकी भन्य मूर्त्तियांको-पथ्यर, पहाड करके, निंदती है ! । ऐसे निकृष्ट बुद्धिवाले ते दूसरे कौन होंगे ? । और हम भी कहांतक शिक्षा देवेगे ? ॥ ३९ ॥

कयबलिकम्मा पाठमें, पितर दादेयां भूत । तीर्थकरके भक्तको, नितपूजावें कपुत ॥ ४० ॥

तात्पर्य—सत्यार्थः १२४ मं, क्रयबलिकम्मा, का पाठ-ढूंढः नीजीने लिखा है, और इस पाठके संकेत सं, वीर भगवानके परम श्रावकों की — जिन मूर्त्तिपूजा, दररोज करनेका — मतल्ब, सर्व जैना चार्यों ने — दिखाया हुवा है। उस विषयमें ढूंढनीजी, अनेक प्रकारकी जूढी कुतकों करती हुई। और तीर्थकरों की — भव्य मूर्त्तिका, सर्वथा प्रकारसें — लोप करती हुई। ते परम श्रावकों की पाससें, सत्यार्थः ए. १२६ में — पितर, दादेयां, भूत, यक्षादिक — मिध्यात्वी देवताओं की, भयंकर मृत्तियांको — दररोज पूजानेको, तत्पर हुई है? कैसें २ जैन-

शासनमें-कपुत्त, पेदा हुये है ?। कदाच ते कपुत्तो-तीर्थंकरोंका उ-पकार, दूसरा प्रकारका न मानते, परंतु उनके नामसें रोटी खाते है, इतना मात्र तो उपकार मानते ?। और तीर्थंकरोंकी शांत मूर्त्तिकी पूजासें हटाके, यक्ष भूतादिकोंकी कूर मूर्त्तियांको तो न पूजाते ?। तो भी कुछ योग्यपणा रहता, परंतु तदन कपुत्तोंको हम कहांतक शिक्षा देते रहेंगे ?।। देखो इनकी समीक्षा, नेत्रां ए. १३६ सें १३७ तक ॥ ४०॥

भेजी त्रभय कुमारने, मूर्त्ति श्रीजिनराज । देखी त्राद्रकुमारने, पायो त्रातम राज ॥ ४१ ॥

तात्पर्य—सूयगडांग सूत्रकी टीकामें लिखा है कि-अनार्य देशवासी आद्र कुमारथा, उसने अभय कुमारकी साथ—मैत्रीभाव करनेकी इछासें, कुछ भेट भेनाई, ते भेट लिये बाद अभयकुमारने, बुदिवलसें विचार करके, उनको बोध करानेके वास्ते, भेटनेमें तीर्थकर देवकी मूर्त्ति भेजाई, और एकांत स्थलमें खोलनेकी सूचना
किई, ते देखके उद्दापोहकरनेसें जाति समरण ज्ञान माप्त हुवा, छेवटमें दीक्षा ले के अपना आत्माका राज्यभी माप्त करिलया ॥ ऐसें
अनेक भव्य माणियोंने, तीर्थकरोंकी मूर्त्तियांके दर्शनसें अपना कस्थाण किया हुना है। इस वास्ते तीर्थकरोंकी भव्य मूर्त्तियां—निंदनिक, नहीं है। यह प्रसंगिक बात लिखके दिखाई है। ४१।

शासन नायक मुनिवरा, ज्ञान तागा भंडार। निदी ढूंढनी कहत है, ते सावद्याचार ॥ ४२॥ निर्युक्ति ढूंढनी बनी, बनी ऋषिह भाष्य। टीकाभी ढूंढनी बनी, करें सब ग्रंथका नाश॥ ४३॥

तात्पर्य-सत्यार्थः पृ. १२९ सं-१४० तकमें, दूंदनीजीने-पूर्वके महान् २ सर्व जैनाचार्योकी, और उनके बनाये हुये-सब ग्रं-थोंकी, पेट भरकेही निंदा किई हुई है! कभी तो छिखती है कि-सावद्या चार्य । कभी तो छिखती है कि-भोड़े छोकोंको बहका कर, माळ खानेको-मन मानें गपौडे लिखके धरने वाले। कभी तो लिखती है कि-उत्तम दया, क्षमा रूप, धर्मको-हानि पहचाने वाले। कमी तो छिखती है कि-अन घटित कहानियेसें-पोथेको भरनेवाले । कभी तो लिखती है कि-जड पदार्थमें, परमेश्वरकी-बुद्धिको क-रानेवाले। इत्यादिक जैसा मनमें आया, तैसे ही निंदा करती हुई चळी गई है ।।४२॥और-निर्युक्तिभी, दृंढनी अपने आप बन बैठी । और-भाष्य है सोभी ढुंढनीही अपने आप वन बैठी। और टीका सोभी, ढुंढनीजी कहती है कि-मैं हुं, ऐसा छिखके अपना गर्वको हृदयमें नहीं धारण कर सकती हुई, सत्यार्थकी जाहीरातमें पगटपणे लिखके दिखाती है कि-पीतांबर धारियों के, नवीन मार्गका मूल सूत्रों, माननीय जैन ऋषियोंके मंतन्यों, तथा पबल युक्तियोंसें-खं-डन किया है। और युक्तियें भी ऐसी पवल दीहैं कि-जिनको जैन धर्मारूढ, नवीन पतावलंबियोंके सिवाय, अन्य सांप्रदायिकभी-खं-डन नहीं कर सकते । वरंच वडे २ विद्वानोंनेभी, श्लाघा (प्रसंसा) कीइै। इस पुस्तकमें विशेष करके, श्री आत्माराम आनंद विजय संवेगी कृत-जैन मार्ग प्रदर्शक, नवीन कपोल कल्पित ग्रंथोकी-पूर्ण आंदोलना कीहै ॥

इसका विशेष विचार मस्तावनामें में देख लेना । इहांपर हम विशेष कुछ नहीं लिखते हैं ॥

परंतु जैन तत्त्वरूप अगाध समुद्रका मार्गकी दिशा मात्र काभी श्रवण किये विना, इस ढूंढनीजीने, एक गंदी खाळकी भेडी (देडकी) की तरां, गर्व कितना किया है, यही हमकी आश्चर्य होता है। हे दृंदनीजी!

जैनतत्वके विषयमें आगे वहुत ही कुछ देखनेका रहा हुवा है, परंतु बुद्धिकी पवलता होते हुये भी, परंपराका योग्य गु-ककी सेवाम तत्पर हुये विना, एक दिशा मात्रका भी भान होना बडाही दुर्घट है, किस वास्ते इतना जुटा गर्वको करती है?॥ देखो इनकी समीक्षा, नेत्रां, ए १३८ सें १४७ तक ॥ ४२ । ४३ ॥

निषेध दिखावुं पाठसें, मूर्चि पजाके खास । कहैं ढूंढनी सिद्धिमें, फुकट करो क्यों त्राण ॥ ४४ ॥

तात्पर्य—इहां तक हूंढ़नीजी, यक्ष, भूतादिक-मिध्यात्वी देवताओंकी, भक्तानी होके, उनोंकी मूर्त्तियांका-पूजन,ढंढ़क श्रावकोंको
सिद्धि करके दिखळाती हुई । और तीर्थंकर देवकी वैरिणी होके,
तीर्थंकरोंकी-परम पवित्र, मूर्त्तिपूनाके-पाठोंका, अर्थको-जूढे जूढ
लिखती हुई । और जैन धर्मके धुरंधर-सर्व महान् २ आचार्योंकी,
निद्याको करती हुई । और जैन धर्मके मंडनस्त्र, तत्वके प्रंथोंका
लोपको, करती हुई । सत्यार्थ ए. १४२ मे, लिखती है कि-जिन
मूर्ति पूजाका पाठ, कोइ भी जैन सूत्रमें नहीं है। परंतु तुमेरे ही
प्रंथोंके पाठसें, जिनमूर्त्तिकी पूजाका-निषेधस्त्र पाठको, दिखलाती हुं । ऐसा उन्मत्तपणा करके, और महापुरुषोंके लेखका
आश्रयको समजे बिना, और अपनी जूठी पंडिताइके छाकमें आई हुई, जैन सिद्धांतोंसे-सर्वथा नकारसें, जिन मूर्त्ते पूजाको निषेध करने रूप, पाठ दिखानेको तत्पर होती है ?। ऐसें
निकुष्ट बुद्धिवालोंको, हम कहांतक समजावेंगे ?। देखो इनकी समीक्षा, नेत्रां, ए. १४८ सें १९१ तक।। ४४।।

यूं कही पंचम स्वप्नका, करें ऋषे विपरीत । लोभसें करनेकीमना, न समजे ऋवनीत ॥ ४५॥

तालर्थ-प्रथम ढूंढनीजीने यूं कहाथाकि, जिनमूर्ति पूजाका निषेध, पाटसें दिखाबुंगी । अब ते विषयमें मथम--पंचम स्वमका पाठ छिखके, अपनी अज्ञानता मगट की है। क्योंकि-ते पंचम स्वमके पाटमें, ऐसा छिखा है कि—दव्वा हारिगा। मुनी अवि-स्सइ, लोभेन माला रोह्मा देवल उवहासादि, कको, प-काश करेंगे। और ऐसे बहुतेक साधु पतित होके, आविधि पंथमें पड जावेंगे। इस लेखमें साधु मात्रका-लोभके वश होके, करनेका किया गया है । परंतु सर्वथा प्रकारसे करनेका अभाव नहीं दिखाया है। तो भी गुरुज्ञान विनाकी दृंदनीजी, स-र्वथा प्रकारसें-पंदिर मुर्त्तिका, निषेध करके दखलाती है ? परंतु एक बच्चे जितना भी विचार नहीं करती है कि जगजाहिर, जिन मंदिर मृत्तिका-पूजन, सर्वथा प्रकारसें निषेध में कैसें करती हुं? और ऐसी मेरी मूढता कैसी चलेगी?परंतु तुल्ल हृदयवालोंको विचार रहता नहीं है। देखों सत्यार्थ ए १४२ से १४४ तक ॥ देखो इनकी समीक्षा, नेत्रां, ए. १५१ से १५५ तक ॥ ४५ ॥ महानिशीयमें साधुको, द्रव्य पूजा नहि शुध। सर्व निरवद्य मार्गका, लोप करें नहि बुध ॥ ४६ ॥ <mark>त्र्ररिहंत भगवंत पाठसु, किया मूर्त्तिका बोध।</mark> इसी सूत्रके पाठमें, तेरा लिखा तूं सोध ॥ ४७ ॥

तात्पर्ध-पंच महात्रतको अंगीकार करनेवाले, द्रव्य रहित सायुको-द्रव्य पूजा करनी सो शुद्ध नहीं है। क्यौंकि-साधु हुये बाद, श्रावक धर्मकी करनीरूप-द्रव्य पूजा करें तो, सर्वथा प्रकार-सें जो निर्वचका मार्ग है, उसका छोप करनेसें, महा प्रायिवितका पात्र होता है। इस वास्ते बुद्धिमान पुरुषो, ते सर्व सावचके स्याग रूप-मार्गका छोप, कभी न करें इस । वास्ते साधु पुरुषोंको ही-द्रव्य पूजा करनेका, निषेध किया है। परंतु श्रावकोंको तो-क्रयचलिकम्मादिक, पाठोंसें, अनेक जगेपर-जिन मूर्तिकी पूजा करनेकी, हमेसां आज्ञाही दिखाई हुई है। किस वास्ते तीर्थकरोंकी अवज्ञा करके, अनंत संसार भ्रमणका बोजाको उठाते हो ? ॥४६॥

अब इसीही सूत्रके पाठमें, थोडासा ख्याल करके देखोकि-अरिहंताएं भगवंताएं, कह करके ही, तीर्धकरोंकी-अलोकिक परमशांत मूर्चिका बोध, गणधर महा पुरुषोंने कराया है। परंतु इस पाठमें-प्रतिमाका बोधको कराने वाला, नतो कोई-चैत्य, शब्द रखा हुवा है। और नतो कोई-प्रतिमा, शब्द भी लिखा हुवा है। केवल-अरिहंत भगवंत के ही पाटसं, तीर्थंकरोंकी-मृत्तिंका बोध, कराया हुवा है । और दृंढनीजीने भी-पतिमाका ही अर्थ, किया हुवा है। तो इहांपर थोडासा विचार करो कि-जिन मतिमा, जिन सारखी होती है या नहीं ?। और जिन प्रतिपाकी-अवहा करने वाले, तीर्थकरोंके वैरी है या नहीं ?। और जिन मूर्त्तिको-पथ्यर, पहाड, कहने बालोंका चित्त, पध्थर पहाडक्रप है या नहीं ?। और तीर्थकरोंकी-अवझा करके, अनंत संसारक्रप, महा समुद्रमें-जंपापात, करते है या नहीं ? । और अपनी कीइ हुई-सर्व कष्ट क्रियाको, निष्फलकृष उहराते है या नहीं ?। और पंडित नाम धरायके-अपनी चतुराइमें, बूड गरते है या नहीं ?। इस ब्रास्ते थोडासा ख्याल करके, पिछे योग्य मारगका विचार करो 🖰

देखा. सत्यार्थ. ए. १४४ सें १४६ तक-हूंडनीजीका लेख ॥ पिछे इनकी समीक्षा देखो. नेत्रां. पृ. १५५ सें १६२ तक ॥ ४०॥ इहांतक ढूंडनीजीने दूसरा पाटसें जो जिन मूर्त्तिका-निषेध दिखाया था ? उनका विचार किया गया ॥

॥ अब ढ्ढनीजीके तिसरा पाठका विचार करते है।। तीनों चोवीसी तर्गा, कही प्रतिमा बहुतेर। वंदन पूजन भी कहा, तोभी करें ग्रंधेर ॥ ४८॥

तात्पर्य—नंदी सूत्रमें, मूल सूत्रोंकी नोंध दिखाइ है, उस नोंधकी गिनतीमें आया हुवा, यह विवाह चृलियाका पाठ-सत्यार्थ. ए.१४७ सें, ढूंढनीजीने लिखा है। उसमें ऋषभ आदि (७२) तीर्थंकरोंकी मितमा आदि होनेका गौतम स्वामीजीने प्रश्न किया है, उसका उत्तरमें, वीर भगवंतने कहा है कि- सर्व देवताओंकी मितमा होती है। फिर गौतम स्वामीजीने, केवल तीर्थंकरोंकी ही-मितमाओंका, वंदन, पूजन, करनेके विषयें, प्रश्न किया है। इस दूसरा प्रश्नके उत्तरमें भी, वीर भगवानने यही कहा कि-हा गौतम, तीर्थंकरोंकी मितमाओंको, वांदे भी, और पूजे भी।

और दृंदनीजीने भी, सत्यार्थ ए १४८ में प्यही अर्थ लिखा हुवा है। परंतु आगे तिसरा मश्रीत्तरमें, महा नीश्रीयका पाठकी तरां, साधु पुरुषोंको ही प्रत्य पूजन करनेके निषेधका, परमार्थको नहीं समजती हुई, और दूसरा मश्रीत्तरमें दिखाया हुवा, जिन मूर्तियांका वंदन, पूजनरूप, बीर भगवानके उपदेशका भी छोप-को करती हुई, और तीर्थकरोंकी भक्तिमें जिन मूर्तिकी पूजा करने वाले, भव्य माणियोंको निध्यात्वी, अनंत संसारी, जूठे जूठ लिख मारती है ?। और वीर भगवानको भी साथमें कलंकित करती है। और इस विवाह चूछिया सूत्रका पाठमें दिखाई हुई, यक्ष, भूतादिकोंकी-मित्तपाओंको, बंदन करनेका, और पूजन करनेका-आदेश, बीर भगवानने नहीं दिखाया है। तोभी ढूंढनीजी अपने प्रंथमें जमें जमेंपर उनोंकी मित्तपाओंका, बंदन, और पूजन भी, करनेकी सिद्धि करके दिखलाती है। इतना ही मात्र नहीं, परंतु जैनके-सर्व आचायेंको, और जैनके-सर्व ग्रंथोंकों भी, मध्या खुला करके निंदती है!। और ढूंढनीजी अपने आप जैन धर्मसें भ्रष्ट होती हुई, दूसरे भव्य गाणियांको भी, जैन धर्मसें भ्रष्ट करनेका-उद्यम कर रही है। और अपना साध्वीपणा भी दिखाती है!। एसें मूडोंको, हम कहांतक शिक्षा देते रहेंगे!। देखो इनकी स-मीक्षा, नेत्रां. १६२ सें १६७ तक।। ४८॥

पिंडेसोयगामी साधु है, द्रव्य रहित विशुद्ध । फलफूलादिक द्रव्यसें, पूंजा सूत्र विरुध ॥ ४९॥

तात्पर्य-संसारिक सुखों से विमुख, सो पाडिसोय गामी, साधु पुरुषो कहें जाते हैं। सो सर्व प्रकारका द्रव्यसे रिष्टत होने से, उनों कां-फलफूल रिक्ट द्रव्यसें, द्रव्य पूजा करनी सो सुज के विक्द है। क्यों कि-द्रव्य रहित पुरुषों कों, द्रव्य पूजा करनी सो, कबी भी जित न गी नी जायगी । इसवास्त – साधु पुरुषों को, तीर्थ करों की जो दूस-री-भाव पूजा है, सोही करनी जिचत है। इसवातका परमार्थकों समजे विना, गुरु विनाकी दूंढनी जी, सर्वथा प्रकारसें – जिनमतिमाका पूजनको निषेषकरके, वीरभगवानके – परम श्रावकों को भी, पितर, दादेयां, भूत, यक्षादिक – भिष्यात्वी देवताओं की, कूर मूर्तियां – पूजानेकों, तत्पर होती है ?। अरे द्रौपदी श्राविका की पास, कामदे वक्षी – जड मूर्ति, पूजानेकों, तत्पर होती है ?। परंतु इतनाभी विन

चार, नहीं करती है कि-जिस जिनदत्त सूरिजी महाराजाने, अनेक जिनमंदिरोंकी प्रतिष्ठाओ-अपने हाथसें, कराई हुई है। और ते मं-दिरों, अवीभी विद्यमान है। उनकी झूटी साक्षी में देती हुं सो कैसें चछेगी ?। परंतु तदन शुद्र बुद्धिवालोंको-इतनाभी विचार कहां ?। देखी इनकी समीक्षा. नेत्रां. पृ. १६७ से १७१ तक ॥ ४९॥

तप जप संयम मुनिकिया, भाव पूजा लहिसार । महीं तीनको द्रव्य है, गृहीकों दोनों प्रकार ॥ ५० ॥

तात्पर्य—जिस महापुरुषने, धन पुत्रादिक सर्व संगका त्याग करके, तप जप संयमादिक, मुनिकियारूप भावपूजा करनेका-भंगीकार कर छिया है। उनके पास-नतो द्रव्य हैं, और न द्रव्य पूजा करनेकी-आज्ञा है। अगर साधुपणाछेके द्रव्यपूजा करें तो, द्रव्य संग्रहादिक सें, विपरीत मार्गको-चलाने वाला, सिद्ध होता है। इस वास्ते साधु पुरुषोंको, द्रव्य पूजा करनेका-निषेध, किया है। परंतु पृष्ठस्थ पुरुषोंको, द्रव्य पूजा करनेका-निषेध, किया है। परंतु पृष्ठस्थ पुरुषोंको, याग नहीं किया है। इसी वास्ते द्रव्यधर्मके साध-का-आरंभकाभी, त्याग नहीं किया है। इसी वास्ते द्रव्यधर्मके साध-ही, भावधर्मका अधिकारी, आवकोंको दिखलाया है। और साधु है सोतो-केवल भावधर्मकाही, अधिकारी है॥ देखोंकि—आवको है सो, अपना भाव धर्मकी माप्ति करलेनेके वास्ते १ इंदक साधु ऑको रहनेके वास्ते—स्थानक बंधवावते हैं?। २ प्दीक्षा महोत्सव करते हैं?। और ३ साधुओंका स्मरण महोत्सव भी, आवको ही करते हैं?। और संथारी साधुको—बंदना करनेको, गाडी घोडे

१ दीक्षा महोत्सव । २ मरण महोत्सव । यह दोनो मकारकी जो श्रावक भक्ति करते हैं सो-साधुका द्रव्य निक्षेपकी ही भक्ति है ॥

दोदाबते हुये, श्रावको दूर दूरतक जाते है श्रीर संघ निकास करके, ढूंढक साधुओंकी एक नवीन प्रकारसें, यात्रा करनेको- निकलते है श्रिट्यादिक अनेक प्रकारके-धर्मके कार्यमें, जिमना, जिमाबना, श्रादि-महा आरंभका कार्य, तुमेरे ढूंढक श्रावकों, किस हेतुके बास्ते करते है श्रुम छेवटमें-कहोंगे कि, संसार खाता । हम पुछते है कि, इसमें तुमेरा मन किश्यत, संसार खाताका-क्या संबंध है ? । क्या छडके छ-छडकीका-विवाह करनेको प्रदत्त मान होते हो ? । जो संसार खाता कह देते हो ? । अथवा मिथ्यात्वी यक्षादिक देवोंकी, पथ्य-रकी मूर्तिकी पास जैसे धन पुत्रादिक छेनेके वास्ते, ढूंढनीजीने मे- किथे, तैसे क्या धनपुत्रादिक छेनेके वास्ते, ढूंढनीजीने मे- किथे, तैसे क्या धनपुत्रादिक छेनेके वास्ते पूर्वमें दिखाये हुये सर्व कार्य कराते हो ? ।

श्रीर वीरभगवानके-परमश्रावकोंके, दररोनका जिनम् र्तिका पूजनको छुडवायके, क्रयञ्चलि काम्मा, के पाठसं-पितर, दादेगां, भूतादिक-मिध्यात्वी देवताओंकी मूर्तियां दररोज, विना कारण-पूजानेको तत्पर होते हो ?। तुभेरा यह संसार खाता है सो क्या किज है ?। तुभेरा संसार खाताका-स्वरूप, दिवीय भागमें, माळूप हो जायगा। किस वास्ते जैन कुळमें-अंगारारूप बनके, तीर्थकरोंकी भी आञ्चातना करते हो ? हमने तो तुभेरा हितके वास्ते छिखा है, आगे जैसी तुमेरी भवितव्यता। अगर तुभेरे कमेके योगसें, दूसरा विशेष धर्मकार्थ न बन सके, तोभी-तीर्थकर, गणधरींकी, निंदा मात्रसें तो बचो ?। हम भी कहांतक तुपको समजावेगे ?। और जे जे इंडनीजीने, मूर्तिपूजा निषेधके पांगे-दिखाये है, सो सो सर्व साध पुरुषोंके-द्रव्य पूजनका, निषेधके-वास्तेंही छिखे गये है। परंतु गृहस्थोका तो-इररोजके पद कमेरूप, द्रव्य धर्मसे-भाव धर्म

का, परम आलंबन स्वरूप काहा है। इसी वास्तेही-क्ययबिल कम्मा, का पाठके संकेतसें, श्रावकोंके वर्णनमें-जिन मूर्तिपूजारूप द्रव्य धर्म दिखाया गया है। नहीं के मिध्यात्वी-भूत, यक्षादिक, देवताओंकी-भक्तिकरानेके वास्ते, लिखके दिखाये है। किस वास्ते-द्या द्याका, जूठा पोकार करके, जैन धर्मसे-सर्वया मकारसें, श्रष्ट होते हो ?॥ ९०॥

द्रव्य रहित श्रावक नहीं, ताते द्रव्यने भाव । पूजा करणि गृहस्यको, भर दरियेंमें नाव ॥ ५१ ॥

तात्पर्य-श्रावक है सो, साधुकी तरां-द्रव्यविनाका नहीं है। और सर्व सावद्यका-त्यागीभी, नहीं हैं। सोतो सदाही महा आरंभमें फसा हुवा है। और साधुकी-वीस विश्वा दयाकी अपेक्षासें, मात्र-सवा विश्वा दया काही, पात्र है! इस वास्ते द्रव्य पूजाकी साथ ही, भाव पूजाका-अधिकारी दिखाया गया है। इसी वास्तेही वीरभगवानके श्रावकों, पथप-वीर्थकरोंकी मूर्ति पूजाको करके, पीछेसें भगवानकोभी-वंदना करनेको, गये है। और उस पूजाका वर्णन-क्यायिक कम्मा, का पाठके संकेतसें, जगें जगें पर-जैन सि-द्रांतकारोंने, लिखा हुवा है। नहींके सत्यार्थ ए- १२६ में, दंदनी-जीने दिखाये हुये, मिध्यात्वी-िवतर, दिदेयां, भूत, यक्षादिकोंकी भयंकर मूर्तियांको दररोज पूजानंके, वास्ते पाठको दिखाया है। यह वी-तराग देवकी भक्तिकी करिण है सो ती, सदा आरंभमें वंटे हुये, सं-सारी प्राणियोंको, भर दिखेमें-पह न जाजरूप है, नहींके संसारमें इवाने वाली है। यह तो सदगुरुका पंजाविनाके, हमारे दंदक भा-इयांकी-मितकाही, विपर्यासपणा हुवा है। ५१।।

जूठ बोलना पाप है, नहीं जूठका श्रंत । निद्या करें सब संतकी, श्रापही श्राप महंत ॥ ५२ ॥

तालर्थ-सत्यार्थ. ए. १७२ में, जूड बोलना पाप है, ऐसा लिखके-ए. १७५ तक, सम्यवस्य शहयोद्धारादिक ग्रंथ कर्ताओं की निद्या करके, अपना बड़ा ही साध्वीपणा दिखाया है। परंतु ढूंढनीजीने, अपना ग्रंथका नाम-सत्यार्थ चंद्रोद्ध, रखके भी, प्रायं एक बात भी सत्य नहीं लिखी है। क्यों कि ग्रंथका सब पाया ही उंधा रचा है, तो पिछे ढूंढनीका लेखमें सत्यपणा ते कहांस-आने वाला है? इस बातको पाठक वर्ग तो, हमारा पूर्वका लेखसें, अर्जीतरांसे समज भी लेवेंगें,तो भी उनोंकों-विचार करनेका, बोजा कमी होजाने के बास्ते, थोडिसी सृचनाओं करके-फिर भी याद दिलाता हुं, सो प्रथम ढूंढनीजीका सत्यार्थसें ही-विचार करलेना। पिछे परजी होवे तो, फिरसें हमारा नेत्रांजनमें भी, आप लोकोंने निघाको फिराना।

- (१) देखो सत्यार्थ. ए. ६ में-पिछली तीन नयोंको, सत्य-रूप उद्दरायके, प्रथमकी-भ्चार नयोंको, असत्यरूप, उद्दरानेका प्रयत्न किया। क्या ढूंढनीजीका यह जुठ नहीं है ?॥१॥
- (२) ए, ९ मे-नाम, स्थापना, यह दोनों निक्षेप, अवस्तु उहराया। और ए. ७३ में-पूर्ण भद्रादिक यक्षोंकी, स्थापनाम्हप-मूर्तियांसें, धन पुत्रादिककी माप्ति होनेका दिखाया। क्या ढंढनी-जीका यह जूठ नहीं है ? ॥ २ ॥
  - (४) और पृ. ९० सें, द्रौपदीर्जाके विषयमें-अनेक मकारकी
- १ जो प्रथमकी चार नयोंको-असत्य ठहरावेतो, साधु श्राव-ककी जितनी उत्तम करनी है, उनको सबको-असत्य ठहरानेका, महा प्रायश्वित होता है ॥ देखो, नेत्रां, पु. २१ । २४ में ॥

जूठी कुतकों करके, पृ. ९८ में-जिन मितमाके बदलेंमें, कामदेवकी स्थापनारूप मूर्तिसे, बरकी माप्ति करानेको तत्पर हुई ?। क्या बृंढनीजीका यह जूठ नहीं है ?॥ ३॥

- (४) और. पृ. १२४ में क्यबलिकम्मा, के पाठमें-अनेक
  प्रकारकी जूठी कुतकों करके, बीर भगवानके भक्त श्रावकोंका,
  जिन पूजनको छुडवायके, ृ. १२६ में मिध्यात्वी, पितर, भूतादिकोंका-स्थापना निक्षेपरूप, मूर्तियांको, दररोज पूजानेको तत्पर
  हुई?। क्य। ढूंढनीजीका यह जूठ नहीं है ?। जब मूर्तियां, कुछ वस्तु
  रूपकी ही नहीं है, तो पिछे ढूंढनीजी इनोंकी सबकी मूर्तियांको
  पूजानेको क्यों तत्पर हुई ? ॥ ४॥
- (५) निक्षेप चार (४) जैनासिद्धांतोमें-वर्णन किये हैं, तो भी ए. ११ में-आठ करके चतलाया ?। क्या ट्टनीजीका यह जूठ नहीं है ?।। ५॥
- (६) भगवानकी मूर्त्तिमें-एक स्थापना निक्षेप, प्रसिद्धरूप है। तो भी ए. २८ में-एक मूर्त्तिमें ही चारों निक्षेप हमारी पास मनानेको तत्पर हुई ?। क्या ढ्ंढनीजीका यह जूठ नहीं है ? ॥६॥
- (७) जब ए. २८ सें-भगवानकी मूर्तिमें ही, भगवानके चारों निक्षेप, हमारी पास-कबूल करानेकी तत्पर हुई है, तब तो इंडनीजीने भूत, यक्ष, काम देवादिकोंकी-मूर्तियांमें भी, भूतादिकोका चारों निक्षेप, अवश्य ही माने होंगे? जब तो हृदयसें भूतादिकोंकी भक्तानी बनके, उनोंकी मूर्तियांको, पूजानेको तत्पर होती है, और उपरसें तीर्थकरोंका-भक्तानी पणा दिखाती है। वया इंडनीजीका यह जूठ प्रपंच नहीं है?
  - (८) ए. ४० में-वज्र करण राजाने,अंगूठीमें-जिन मूर्तिको

दर्शन करनेके वास्ते रखी, उत्तका-गपड सपड, अर्थ लिखके दि-खाया ? । क्या ढूंढनीजीका यह जूठ नहीं है ? ॥ ८ ॥

- (९) ए. ४९ में, शासु वहुका दृष्टांतसें मूर्ति मात्रको, पा॰ पण ही ठहराया । तो भी ए. ५३ में -पूर्ण भद्र यक्षादिकोंकी, पा॰ पाणकी मूर्त्तिं -धन पुत्रादिक, दिवानेको तत्पर हुई ?। स्या दृंढनी-जीका यह जुठ नहीं है ? ॥ ९ ॥
- (१०) और द्रौपदीजीके विषयमें, प्रगट रूप जिनमूर्तिका अर्थको छोड करके, ए. ९८ में, कामदेवकी-पाषाणकी मूर्तिसें, द्रौर पजीको-बरकी प्राप्ति करानेको, तत्पर हुई १। क्या ढ्ढनीजीका यह जूठ नहीं है १॥१०॥

जब मूर्चि मात्रकों, जड पापाणरूप समजते हो, तो पिछे-तुम बड़े ज्ञानी होके, धन पुत्रादिक छेनेको वयौं दोडते हो ? क्या बी-तरागी परमशांत मूर्चि ही, तुमेरे नेत्रोंमें खुप रही है ? तब तो यह हमारा अंजन, बरोबर-करते रहींगे तो, तुमेरे नेत्रोंमें-आगेको मैल न रहेगा।

- (११) पृ ५१ मे-ढूंढनीजीने छिखाकि, अक्षरोंको देखके ज्ञान होता नहीं । तोभी तुम लोक जूडे जूड अक्षरोंको लिखके, लोको-को-ज्ञान माप्त करानेके वास्ते, पोथीयां छपवाते हों १। क्या यह तुमेरें ढूंढकोंका जुड नहीं है १ ॥ ११ ॥
- (१२) पृ. ३४ में-ढूंढनीजीने खीकी मूर्त्तिसें, काग जगाया ।
  पृ. ४२ में, िमत्रकी मूर्त्तिसें-प्रेम जगाया । और पृ. ३६ में आकार
  देखनेसें-ज्यादा, और जल्दी, समज होनेका दिखाया । और पृ.
  ६७ मे, भगवानकी मूर्त्तिमें, श्रुतिमात्रभी-लगानेका, निषेध करके
  दिखाया ? । क्या यह तुभेरे ढुंढकोंका, जुठ नहीं है ? ॥ १२ ॥

- (१३) पृ. ५७ में— आकार, वा नाम, धरके, उसको—वं-दने, पूजनेसें—लाभ नहीं होवे । एसा लिखके, ए. ७३ में, पूर्णभ-द्रादिकांका—आकार, और नामसें-धन पुत्रादिकका लाभ होने-का, दिखाया । और ए. ९८ में, काम देवका—आकार, और नामसें—द्रीपदीजीको, वरका लाभ दिवानेको तत्पर हुई । क्या यह तुमेरे इंटकोंका जूठ नहीं है ? ॥१३॥
- (१४) पृ. ६९ में—सम्यक् दृष्टि, मिथ्या दृष्टि, यह दोनों प्रकारका देवताओंकी पास, शाश्वितीजिन प्रतिमाओंको, व्यवहारिक कर्त्तव्यसें पूजाई । और पृ. ७० में, उबाई सूत्रसें—महावीर्
  स्वामीजीके, चुंचुवेंका वर्णन विना, शिखासें नखतकका वर्णन
  कत्रूल किया । और राय पश्चोजीसें, जिन पृष्टिपाका—दादी मुखां
  के बिना, नखसें शिखा तकका, वर्णन तूने दिखा, तोभी पृ. ६७ में,
  दृंदनीजी लिखती है कि—सूत्रोंमें तो—मूर्त्तिपूजा, कहीं नहीं
  लिखी है । यदि लिखी है तो हमें भी दिखाओं शक्या दृंदनीजीका
  यह लिखना जूट नहीं है ? ॥ १४॥
- (१५) पृ. ६१ में मूर्त्तियूजा, पंडीतोसें तो इंद्रनीजीने ही सुनी, और शास्त्रोमें भी लिखी हुई देखी, तोभी पृ. १४२ में, लिखती है कि — सूत्रोंमें, मूर्तियूजाका — जिकरही नहीं । परंतु इतना मात्रसें भी, संतोषको नहीं होती हुई, उल्टरपणे ते मूर्त्ति पूर् जाके पाठोंका अर्थ, जूटे जूठ लिखके — निषेध करनेको, तत्पर

१ देखो, सत्यार्थ. ए. १९ में, ढूंढनीजी,मूर्त्तिमें—नाम निक्षेप मान्य करकें, पिछेसें हमारी पासभी—मान्य करानेको तत्पर हुई है ? मूर्त्तिमेंभी चारों निक्षेपकी मान्यताके अभिनायसेंही, ढूंढनीजीने यह छेख छिखा है ॥

होती है ? । क्या यह जूठे जूठ, इंडनीजीके वेढंग।पणाका, धांघल नहीं है ? ॥ १५ ॥

- (१६) पृ. ७१ में, ढूंढनीजीने लिखाके, सुधर्मी स्वामीजी का लेख सैंकडो पृष्टों तकका ऐसा है कि, जिससे हमारा आत्माका स्वार्थकी सिद्धि नहीं होती है, तो क्या हमारे ढूंढक भाइओ, अपना जूठे जूठ—गंदा लेखोसें, अपना आत्माका स्वार्थकी सिद्ध, मानने को तत्पर हुये हैं ?। क्या ढूंढनीजीका यह जूठ नहीं है ?।। १६॥
- (१७) पृ. ७७ में—इंडनीजीने, बहने स्रिहित चेइय, के पाउसे, जिन मंदिरोंका अर्थको मान्य करकें, दूसरा (आयारवंत चेइय) का, पाउतिरका पाउको—मक्षेपस्तप, उहरानेका—पयत्न किया ?। क्या इंडनीजीका यह जूठ नहीं है ?॥ १७॥
- (१८) पृ. ७८ में ढूंडनीजीने अंबडजीका, पाठ लिखा है। और पृ. ७९ में, ग्रारिहंत चेइय, पाठका अर्थसम्यकक्षान, महात्रत, अनुत्रतादिकरूप, करके दिखलाया है ? ॥ १८॥
- (१९) और पृ. ८७ में, आनंद श्रावकका अधिकारमें, इसी ही—श्रिहित चेड्य, का पाठ, मगटपणे लिखके भी-सर्वथा प्रकारमें लोप करनेका, प्रयत्न किया है॥ १९॥
- (२०) और. ए. १०९ में, चमरेंद्रके पाठार्थमें, इसी ही-ग्रारिहंत चेइय, के पाठमें, पद शब्दको, अपना घरमेंसें-जोड करके, केवली छश्चस्थका अर्थ करके दिखलाया है ?॥२०॥

इस प्रकारसें-तीनों स्थानमें, द्यारिहंत चेइय, का एक ही पाठसें, जिन मूर्त्तिका प्रसिद्ध अर्थको-छोड करके, मनः कल्पनासें भिन्न भिन्न प्रकारसें, अर्थ करके-दिखलाया है। क्या यह ढूंडनी-जीका जुड़े जूड़ नहीं हैं?॥

- (२१) और चैत्य शब्दका अर्थ, दोचार मकारका ही-को भों में मिसद है। तो भी ढूंढनजीने, ए. १०६ सें-११२ अर्थ, जूठे जुठ छिखके दिखाया,। क्या ढूंढनीजीका यह जूठ नहीं है ?॥२१॥
- (२२) ए. १२१ में, महा निशीयकी गाथाके-जिन मंदि-रोंका अर्थको, उपमावाची करके दिखाया ?। क्या ढूंढनीजीका यह जूठ नहीं है ?॥ २२॥

जो कवी जिनेश्वर देवके, मंदिरों ही दूनीयामें विद्यामान न होते तो, ढूंढनीजी-उपमा ही, किसकी करके दिखळाती ?॥

- (२६) ए. १२९ सें १४० तक, सब आचार्योंकी निंदा, और सब जैन ग्रंथोंको भी निंदा, करके-टीका, चूर्णि, भाष्य, हूं ढनीजी अपने आप बन वैठी शिसो क्या ढूंडनीजीका यह जूठ नहीं है शी २३॥
- (२४) पृ. १४२ में, साधु पुरुषोंके-अयोग्य वर्त्तनका नि-षेघरूप, पंचम स्काके पाठसें, सर्वथा मकारसें-जिनमंदिरादिकोंका निषेध करके, द्दनीजीने दिखलाया ? । सो क्या दृंढनीजीका यह जूठ नहीं है ? ॥ २४ ॥
- (२५) पृ. १४४ में, महा निश्चीधके पाठमें भी, साधु पुरु-षोंकी-पूजाका हि, निषेध किया गया है। तो भी ढ़ंढनीजी, स-बंधा प्रकारसें, जिनमूर्त्ति पूजाका-निषेध करके, दिखलाती हैं। और दूसरी जगेंपर, पिथ्यात्वी मूर्त्तियांका, पूजनकी-सिद्धि करके, दिखलाती हैं। सो क्या ढ़ंढनीजीका यह जूठ नहीं हैं।। २५॥
- ( २६ ) पृ. १४७ सें, विवाह चूलियाका पाउमें, ७२ तीर्थंक-रोंकी प्रतिमाका-वंदन भी, और पूजन भी, करनेका-वीर भगवा-नने ही दिखलाया है, और पिछेसें तीमरा पश्चमें साधुकी पूजाका,

निषेध किया है। उसका सर्वथा प्रकारसें-निषेध करके, और दूसरा प्रश्नमें मूर्ति पूजाकी आज्ञाको देनेवाले वीरभगवानको भी, कलं-कित करके-दिखाया। क्या ढुंडनीजीका यह जूठ नहीं है ? ॥२६॥

(२७) जिनदत्त सूरिजी महाराजने, अपने हाथसे, अनेक मं-दिरोंकी—पतिष्टाओ, कराई है। परतु अपना छेखमें साधुकी पूजा-का निषेध करके दिखळाया, उस साधुकी पूजाका निषेधके बदलमें--ए. १५० सें, ढूंढनीजीने, सर्वथा प्रकारसें—निषेधकरके दिखळाया। क्या यह ढूंढनीका जूट नहीं हैं ?॥ २७॥

पाडक वर्ग ! यह सतावीस कलपके नमुनेसें, इंडनीजीका कि-तना सत्यपणा है सो, इसरा मात्रमें दिखाया है ?। इनकी दिशाके अनुसारसें, आपलोकोने—विचार करलेना, क्यौंकि सर्वथा प्रकार-के जूटा छेलकों–िकस किस प्रकारसें, इस छिलक दिलावेंगे ? । ढुंडनीजीने हद उपरांतका जूट लिखके, जो अपना—साध्वीजीपणा दिखाया है सोतो, गोले जीवोंको भ्रयानेके वास्तेही लिखा है, बाकी तो सब ग्रंथ, जुडे जूट लिखके, जैन धर्मके तत्त्वोंसें भ्रष्ट होती हुई ढूंढनीजी, दूसरे भव्य पाणियांकोभी, जैनधर्मके तत्त्रोंसे भ्रष्ट करनेकाही- उद्यमकर रही है। तें सिवाय नतो ढूंढनीजीके लेखमें कोई तत्त्र है, और न तो कोई सारभी है।। तोभी ढुंढनी-जीके पक्षकार, विचार चतुर, जैन समाचारके अधिपति बाडीलाल शाह, ढूंढनीजीका लेखकी बडी प्रसंसाकरके, सत्यतामें अपनी सहातु भूति देते रहे ? न जाने ऐसे मिसद्ध पत्रकार है।के, दृंदनीजीके छे-खका विचार किस मकारसें किया होगा?। सो कुछ हम समज-सक-ते नहीं है ॥ और जैन समाचारके अधिपतिनेभी-सम्यक्क, अथ-वा धर्मनो दरवाँजो, इस नामसे गृजराती भाषामें, एक

#### (२४०) तात्पर्थभकाशक दुहा चावनीः

मिसद कियाथा। उसग्रंथ बनानेमें दो तीन ढूंढक पंडितो सहाय भूतभी हुयेथे, तोभी सब जूटही जूट छिख माराथा। उसकाभी उत्तर हमारे तरफसें दिया गया है, सो पाठक वर्ग मंगवायके देख छेते। हमारे ढूंढकभाइओ, किसकिस मकारकी जूटी पंडिताई करके दिखाते है सो माळूप हो जायगा.

#### ॥ इत्यन्त्रं विस्तरेण ॥

॥ इति श्री विजयानंद सूरीश्वर, लघुशिष्येन अपर विजयेन, दूंडक हृदय नेत्रांजन पथम भाग, नात्पर्य प्रकाशक दुहाबाबनी संयोजिता, सा समाप्ता ॥

## ॥ मूढ पुरुषोंमें सिद्धांतके वचनोंकी निष्फलता ॥

॥ विचारसारा ऋषि शास्त्रवाचो, मूढे गृहिता विफलीभवंति। मितंपचग्राम्यदरिद्रदाराः,कुर्वत्युदारा ऋषि किं सुजात्यः॥१॥

अर्थ--शास्त्रके वचनो होते है सो तो, विचार करनेको, सदा स।रह्म ही होते हैं। परंतु मूढ पुरुषो-ते वचनोंको ग्रहण करते हुये, निष्फरुरूप ही कर देते हैं। जैसें कि-सुजातिकी स्नियो, बडी उदार भी होते, परंतु गामडाओका-दारुद्र और क्रुपण पुरु-षोंके घरमें गई हुई, ते उत्तम उदार स्त्रियां, उहांपर विशेष क्या कर सकतीयां है ! अपितु विशेष कुछभी नहीं कर सकतीयां है ॥ तैसें-ही--शास्त्रके वचन, बड़े गंभीर, और बड़े उदार, और अर्थसें भरे हूयेभी होते हैं। तोभी ते मृद्ध पुरुवें के हाथने गये हुये, कवीमी स-फलताको पाप्त नहीं होते हैं। किंतु ते भूट पुरुषो–शास्त्रके गंभीर वचनोंका, अर्थको नाश करते हुये, अपनाभी साथमें नाश ही-📙 इति कात्र्यार्थ ॥ १ ॥ कर छेते हैं.

अब इसकाव्यका, कुछ थोडासा तात्पर्य लिखते है, सो तात्पर्य

१ जैसेंकि-श्री अनुयोग द्वार सुत्रके वचनोंका नाश, सत्यार्थ चंद्रोदयमें, दृंढनी पार्वतीजीन किया-देखो इनका विचार-नेत्रांज-नमें ॥ और-धर्मना दरवाजा, नामका ग्रंथमें-बाह वाडीलालने किया। देखो इनका विचार-धर्मना दरवाजाने जोवानी दिशा, नामका ग्रंथमें ।! इन दोनोने कितनी मुख्ताकीई है सो मालूप होजायगा ।।

यह है कि—जैन सिद्धांतों के बचन सहस्र धारा रूप, अथवा छक्ष धारा रूप, महा गंभीर स्वरूपसें—गणधर महा पुरुषोंने, गूंधन किये हुये है। और—उस महा गंभीर वचनों में, रह्या हुवा अति सूक्ष्म विचार, कोइ र महा पुरुष, सद्गुरुकी कृपाका पात्र, और विचार चतु मुंख, होते है सोही—अपनी अपनी योग्यता ग्रुजब, बारिक दृष्टिसें देख छते हुये। ते महा पुरुषो उस सिद्धांतों का वचनके अनुसारसें, भव्य प्राणियों के हितके छिये—योग्य अर्थ, निर्युक्ति-यां में, और आगे उनकी टीकाओ आदि मकरण ग्रंथों में, छिखके दिखला गये है। और छेवटमें—ते महा पुरुषों भी कह ते गये है कि, एक क सूत्रमें—अनंत अनंत अर्थ, रह्या हुवा है। हम कहांतक छिख छिखके दिखावें गे?।।

इस वास्ते-नतो निर्युक्तियां, निरर्थक है। और नतो-भा-ध्यों, निरर्थक स्वरूपकी है। और नतो सिद्धांतोंकी-टीकाओ, निरर्थक है। और नतो जैन के-प्रकरणा ग्रंथो, निरर्थक रूपके है। महा पुरुषोंके किये हुये-ग्रंथोंमेंसे, एक भी ग्रंथ निरर्थक नहीं है।

और जो दूसरे साधारण मत बाले हैं उसमें भी-यह बात, प्रसिद्ध है कि - टीका गुरूसा गुरु: | अर्थात् टीका है सो - गुरुका भी गुरु है। उस टीका के विना, आज कलके-साधारण बोध वालेसे, कवी भी योग्य अर्थ नहीं हो सकता है। प्रथम देखों आज तक तुमरे ढूंढकों के ग्रंथोमें, कितनी सत्यता आइ है? तो पिछे उनके उपदेशमें सत्यता कहां से आने वाली है? सो प्रथमसें विचार करते चले आवी, पिछे महा पुरुषों को दूषित करों?। नाहक आप भवचक्रमें इबते हुंगे, दूसरे भव्य माणियांको-किस वास्ते डोवते

हो ?। पथम देखो- समक्त्व श्रुह्मघोद्धार, दूंढक जेठमलजीके समिकत सारका छेखमें, कितनी सत्यता आई है ? ।।

फिर देखो - गप्पदीपिका समीर । दूंढनी पार्वतीजीकी शान दीपिकामें, कितनी सत्यता आई हुई है ?॥

फिर देखो-धर्मना द्रवाजाने जोवानी दिशा, तुमेरे दोतीन-बडे बडे पंडितोने विलकर, बनाया हुवा-धर्मना द्रवाजा, नामका ग्रंथमें, कितनी सत्यता आई हुई है ?॥

किर देखो, यह−ढूंढक हद्य नेत्रांजन, ढूंढनी पार्वतीनी-का-सत्यार्थ चंद्रोदयमें, कितनी सत्यता आई हुई है ? !!

और श्री अतुयोग द्वार सूत्रके-मूळ पाठका अर्थको, किस भकारसें विपरीतपणे समज्या है ? । और इंडनीजीके जूटा गर्वकी सींगा, कहांतक पुहची है, सो अछीतरांसें रूपाल करो ?। केवल-तीर्थकरोंकी निया, गणधर महा पुरुषोंकी भी निया, और जैन ध-र्मकी रक्षा करने वाले-प्तर्व जैनाचार्योंकी भी निद्या, के सिवाय तुमेरे ढुंडकों के-हाथमें, कौनसा विशेष धर्म आया है ? ॥

और-नो दया दयाका जुटा पुकार करके, तीर्थकरोंके सहभ तीर्थकरोंकी भव्य मूर्त्तियांकी, अवज्ञा करनेको तत्पर हो जाते हो सोतो, तुमेरी एक जातकी, मूढता हैं । परंतु वास्तविक प्रकारकी-दया नहीं है ? ॥

क्योंकि जब तक-सम्यक् ज्ञान पूर्वक, दया धर्ममें-प्रदक्ति न-कीई जावे, तब तक-इया धर्म, बास्तेविक नहीं कहा जावेगा। किंतु-दया मुख्ता ही, कही जातेगी । क्योंकि-दीक्षा महोत्सव, मरण महोत्सन, साधकी संघ यात्रादि, साधके निभित्ते-आएंभवाले

कार्योंमें, तुमको तुमेरी दया माताका-ध्यान भी नहीं आता है। मात्र तीर्यकर देवकी भक्तिके वखतमें ही, तुमेरी जुटी कल्पी हुई दया माता-तुमको आके सताती है, और वीतराग देवकी भक्तिसें श्रष्ट करती है। और तीर्थकरोंकी भक्तिके सिवाय-दूसरी जगेंपर, ते जूटी कली हुई तुमेरी दया माता-तुमको कुछ भी आके कहती ही नहीं है. !!

तो इहांपर-थोडासा विचार करो। के, यह दया मूढता कही जावेगी कि, वास्तविक मकारकी-दया कही जावेगी ?। हमने जो शास्त्रों में अनेक मकारका, मूढताके भेद देखे हैं, उसमेंका यह भी एक भेद ही मालूम होता है। नहीं तो इतना विपरीतपणा-जगें जगेंपर, हमारे ट्ढंकभाइयांका क्यों आता ?। अर्थात् कवी भी नहीं आता। यह तो कोइ-एक मकारका, अघोर कमेकी ही विचिन्नता, मालूम होती है। अगर जो ऐसा न होता तो-तीर्थकरोंकी परम शांत मूर्त्तियांकी यूजाके स्थानमें, परम श्रावकोंकी पास-पि-तर, दादेयां, भूत, यक्षादिकोंकी—भयंकर मूर्तियां, दररोज यूजानेको—मयों तत्पर होते ?।।

और यह-मूडता, कोई ऐसी महा पापिनी है कि, जिसने पूर्व कालमें भी-अनेक मकारसें, अनेक माणिओंको, फसाये है। और इस लोक परलोकका स्वार्थसें भी, श्रष्ट ही किये है। परंतु सारा सारका—विचार करनेको, अवकाश नहीं दिया है.

॥ जैसेंकि-दुहा.

साराऽसार विचार विन, भोग इंद्रिमें लुद्ध । कागदकी हथनी विषे, फर्से हाथी हुय बुद्ध ॥ १ ॥ साराऽसार विचार विन, रसन विषयमें मूढ । धीवर केरी जालमें, फर्से मछ जइ गूढ ॥ २ ॥ साराऽसार विचार विन, घ्राण विषयमें मस्त । फर्से भमर ही कमलमें, सूर्य होय जब अस्त ॥ ३॥ साराऽसार विचार विन, चत्तु विषयमें अंध । पडें पतंग जइ दीपमें, सबल करमका बंध ॥ ४ ॥ साराऽसार विचार विन, श्रोत्र विषयमें लीन । पापी जनके हाथसुं, मोत बिन मरें हरिएा ॥ ५॥ मानवर्शे रावण थयो, कर्यों न सार विचार। श्रंते मरी नरके गयो, लोके कह्या गमार ॥ ६ ॥ मूढ बनी दुर्योधने, पांडवपर कियो क्रोध। सर्वनाश अपना कियो, लियो न कृष्णासु बोध॥ ७॥ लुंटे धन त्रौर धरमको, मनके महा मलीन। लिखें बकें जूटुं सदा, जागाो चतुर परवीगा ॥ ८ ॥ सहज वस्तुको निंदतां, बंधें पातक घोर । जिन मूरतिकी निंदना, सो संसार ऋघोर ॥ ९ ॥ दया मूढ के योगसें, मत निंदो जिन राज। मूरति भव समुद्रसें, पार उतारण जाज ॥ १० ॥ मित्र मूढ योगी हुवो, न कियो सार विचार । कंकण पीतलका लिया, किई ठगाई सुनार ॥ ११ ॥ तैसंही-बीतरागी मूर्त्तिकी भक्तिसें भडकने वाले, हगारे ढूंढक

भाइओके पंथमें, प्रामाणिक दया माताका राज्य तो नहीं है, किंतु

दया मूटताका ही राज्यकी मबलता मालूम होती है?। नहितर हमारा परमोपकारी तीर्थकरोंकी, परमक्षांत मूर्त्तिकी पूजाको-छुड-वायके, मिथ्यात्वी जो पितरादिक है, उनोंकी-क्रूर््रमूर्त्तियांकी, दररोज पूजा करानेको क्यों तत्पर होते?।

इस वास्ते माळूम होता है कि, हमारे ढूंढक भाइयोंके. अंतःक-रणमें, कोइ एक प्रकारकी मूढताका राज्यकी ही—प्रवस्रता हुई होगी.?।

इसी कारणसे ही, इमारे दूंढक भाइयांके हृदयमें-सारा सारका विचार नहीं आता होगा ?।

और इसी ही कारणसें, गणधरादिक सर्व जैन सिद्धांत कारों-का छेखसें भी, विपरीतपणे छेख छिखते है। हे डूंडक भाइओ ! तुम दया दयाका जूठा पोकार करके, और वीतराग देवकी भव्य मूर्त्तियांकी पूजाको छुडवायके, मिध्यात्वी देवोकी-भयंकर मूर्तियां, पूजानेको तत्पर होते हो

परंतु-थोडासा मध्यस्थ भावसें ख्याल करों कि, जैन तस्त्रकें विषयमें, आजतक दोनों तरफका लेख, जिनना वहार आया है, उसमें सें एक लेखभी, तुमेरे तरफका सत्य स्वरूपमें मगट हुवा है?। तुम अपने आप जैन सिद्धांतों सें भिलाके देखो, मालूम हो जायगा। किस वास्ते-जैन धर्मके निर्मल तस्त्रोंका, विगाडा करके, अपने आप जैन धर्मसें भ्रष्ट होते हो?।

हपने यह छेख तुमेरा हितके वास्ते छिखा है। तुपने कोरा कष्ट बहुत भी किया, तोभी जैन तस्वका विमुखपणासें, और तीर्थंकरोंकी भव्य मूर्तिकी निंदासें, और जैन धर्मके सर्व सद्गुरु ओकी निंदासें, और जैन धर्मके सर्व तस्त्र ग्रंथोंकी निंदासें, तुमेरा कष्टमें क्या सिद्धि होने वाली है ? उस वातका अर्छातरांसें विचार करो।

इसी वास्ते हम कहते हैं कि,यह तुमेरी दयामाता, विचारवाली नहीं है, किंतु दया मृदता ही है। इस मकारकी—दया मृदता सें, न तो तुम अपना कल्याण करसकोंगे, और न तो दूसरेका भी कल्याण कर सकोंगे, इसमें एक साथारण—उदाहरणा, देके में मेरा लेखकी भी समाप्ति करता हुं। जैसें कि—कोइ एक पुरुषथा, सो पर्म करनेकी तीत्र इल्लावाला होके, तापस त्रतको अंगीकार किया। उसने किसीसें श्रवण करके धर्मके स्वरूपका निश्चय किया कि—दया मूलों हि धर्मः। परंतु—ते नवीन तापस, सारा सारका विचार नहीं कर सकताथा। एकादिन भिक्षादिक कार्यके वास्ते, दूसरे तापस वस्तिमें जाते हुये, शीतज्वरसें पीडित एक तापसकी रक्षा करनेके वे.स्ते इस नवीन तापसको छोड गये। और कहते भी गये कि, इसको आहार, पानी, आदि कुल्ल देना नहीं। हम अभी आते हैं।

अब ते शीत ज्वरीने, दीनपणा धारण करके, शीतल जल मंग्या, उस नवीन तापसने-विचार कियाकि, अरेरे-दया मूलोहि धर्म:, एसा विचार करके, ते शीत ज्वरीको शीतल जल दीया।

अब ते जबरी, जल पीनेकी साथ-तिदोषमें आके, तरफडाट करनेको लगा। इतनेमें दूसरे तापसों भी आ गये। माहित होके पश्चात्ताप करते हुये, कहने लगेकि-स्रारे स्रज्ञानिनः किंन कुर्वीते। अर्थात् अज्ञानी पुरुषों क्या क्या अनर्थ नहीं करते हैं। अब इस क्यनको भी, ते नवीन तापसने धारण करके, वि- चार कियाकि-हुं अज्ञानी होगा? वास्ते कुछ ज्ञान पाप्त करना।
किर किसीसें सुनाकि-तपसा ज्ञाना वाप्तिः। अब इस बचनको
भी धारण करके, चले तपसा करके ज्ञानकी पाप्ति करनेको
पहाड उपर।

अव दूसरे तापसो थे सो, ढ्ढते ढ्ढते दिन पंदरा वीसमें, पु-इचे पहाड उपर-देखा भूष तृषासे पीडित,परण तुल्य दिशामें। ज्ञा-नतो क्या मात होनेवाला था ? लेकिन ते तापसो, मरण दशाकी माप्तिसे छुडायके अपना मउमें लेकर आगये।

फिर किसीसें सुनाकि-समाधि मूलोहि धर्मः । अर्थात् सक्की समाधि करना सोही धर्म है। अव-ते नवीन तापस, चला समाधि करनेको, चलते २ एक भाविक गाममें, बैठे समाधि लगायके। और धर्मका स्वरूप पुल्लेवाले लोकोंकों भी, कहता रहाकि-समा-धि मूलोहि धर्मः । लोक पूजासें कुल धनकी भी प्राप्ति हुई। परंतु-धुत्ताँको, धननाप्तिको स्वर पडनेसें, भक्तिपूर्वक ते धूर्च लोको भी धर्मका स्वरूप, पुल्लेको लगे। अव सारा सारका विचार शून्य, ते नवीन तापसने—दिखाया समाधि मूलक धर्म। धन लेनेका प्रपंचके वास्ते, ते धुत्तांने भेजी वेश्याको, जाके कहनेलगी, स्वामीनाथ मेरा कामज्वरकी समाधि करों?।

इघर स्वामीजी गये समाधि करनेको, उधरसें धूर्तीथे सो धनको छे गये, गामवाछे छोंकोंको माळूम होनेसें, स्वामीजीको-गामसें निकाल दिये । इस वास्ते-सारा सारका विचार विना के स्वामीजीको, नतो—द्या मुलक धर्मसें, कुछ कार्य सिद्ध हुवा। और स्वामीजीको, न तो तपसानें भी कुछ ज्ञानकी माप्ति हुई। और समाधि मूलक धर्मसें तो स्वामीजीका, दोनों भवका समाधा-नहीं हो गया। इस उदाहरणसें-विचार करोकि, जो पुरुष, साधारण मात्रका वचनमें भी,पारा सारका विचार—नहीं करता है सो. नतो
इस लोकका—कार्यकी सिद्धि, कर सकता है, और नतो परछोकका
भी--कार्यकी सिद्धि, कर सकता है। तो पिछे जो जैन तत्त्वका
मूळ सिद्धांत ? सात नयोसें गर्भित । २ चार निक्षेपादिकसें गभित । ३ मत्यक्ष परोक्ष वे मूळके प्रमाणसें गर्भित । ४ उत्सर्ग अपवादादिक षद भंगसें भी गर्भित है। उसका तत्त्व गुरुके विना मूळ
मात्रसें कैसें समजा जावेगा? कवी भी न समजा जावेगा। इसी कारणसें इसमेंसें एकैक विषयके साथ, नव तत्त्वादिक स्वरूप इजारो
स्थाकोंमें लिखके,महापुरुषो दिखा गये है। और ते ग्रंथो विद्यमान
पणे भी है। अगर कोइ महापुरुष फिरसें भी छाखो स्थोकोंमें,
लिखके दिखळावे, तो भी आगे काळ विशेषसें, और पुरुष विशेषके योगसें, समजनेकी, और समजावनेकी—अपेक्षा ही बनी रइती है! इसी वास्ते कारण पायके-पहापुरुषोंको, ग्रंथों बनानेकी
आवश्यकता पड जाती है।

परंतु--निर्युक्तिकार, भाष्यकार, और टीकाकार महापुरुषेकाआश्रयको अंगीकार किये बिना, और परंपराका सद्गुरुके पास
पढ़े बिना, हमारे जैसे आनकालके जन्मे हुये अरूप बुद्धिबालोंको,
जैन धर्मके तत्त्रके विषयमें--एक दिशा मात्रका भी भान होना वडा
दुर्गट है। तो पिछे उस महापुरुषोंकी अवज्ञा करके, और गुरु द्राहीपणाका महा पायश्चित्तका बोना, शिरपर उठायके, और मूल
सूत्र मात्रका---जूठा हठ पकड़के, जो कुळ--जैन तत्त्वके विषयमें
लिखेंगे, और दूसरोंको उपदेश देवेंगे, सो सभी जूठही जूठके शिवाय, नतो सत्य स्वरूपका लेखको लिख सकेंगे, और नतो दूसरोंको सत्य स्वरूपसे समजा सकेंगे॥

इस बातको-अनुभवतें सिद्धपणे, देखको दोनों तरफका ले-खको मिलायके, यथा योग्य मालूम हो जायगा। हाथमें कंगण, तो पिले---आरसाका, क्या काम है ? ॥

मथम देखो-सूत्रोंकी पारगामिनी, पंडिता ढूंढनी पार्वतीजीको एक दया मूढताके योगसें, सारा सारका-विचार, कितना कर सकी है ?।

तुमको-विचार करनेका, बोजा कभी हो जानेके वास्ते-इसारा मात्रसें, मैं भी दिखाता हुं। सो उनके अनुसारसें विचार करते चलेजाना, यथा योग्य मालूम हो जायगा॥

देखोकि—इंडनी पार्वतीजीने, सत्यार्थ. ए. १७२ में, हिखा-थाकि—जूड बोलना पाप है, इसलेखके विषयमें, हमने दमारा तर-फका बावनमा [ ५२ ] दुहामें, सूचना किईथीके—नहीं जूडका अंत, एसा लिखके, जो सताबीश कलमसें, इंडनीजीके जूड पणेका, इसा-रा करके—दिखायाथा, वह सभीही कलमके साथ, यथा योग्य पणे दयामूडताको जोडकरके, विचार करना ! इंडनीजीका लेख, द्या वाला है कि—द्या मूडताका है ? यथा योग्य मालूम हो जायगा !! जैसेंकि [१] इंडनीजीने—पिछली तीन नयोंको, सत्यह्म उहरायके, प्रथमकी चार नयोंको, असत्यह्म उहरानेका—प्रयत्न किया । सो इंडनाजीने—भट्य जीवोंके उपर दयाकीई है कि,द्या मृडता ? ॥१॥

[२ १ नाम, २ स्थापना, यह दोनों निक्षेप-अवस्तु ठहराया। और-पूर्णभद्र यसादिकोंकी, स्थापना रूप-मूर्त्तिकी पूजासें, धन प्रत्रादिककी माप्ति होनेका दिखाया। यह द्ढनीजीन-भन्य जीवोंके उप दया कीई है कि-दया मृहता ? ॥ २ ॥

[३] द्रौपदीजीके विषयमें, अनेक प्रकारकी जुटी कुतकीं

करके, जिनमीतिमाके बंदलेंगें-अवस्तुरूप काम देवकी, स्थापना रूप-पृत्तिंस, वरकी पाप्ति करानेको-तत्पर हुई? सो इंडनीजीने, भन्य जीवोंके उपर दया कीई है कि-दया मूटता ? ॥ ३ ॥

हमारा इस लेखके अनुसारमें, सतावीसें कलमकी साथ, दूंड-नीजीकी-दया, और दया मृढताका-विचार, करते चल्ले जाना ॥ मैं अवज्यादा कुछ नहीं लिखता हुं, मात्र इतनाही कहता हुं कि-महा पुरुषोंकी अवज्ञा करनेसें, न तो इसलोकमें कल्याणके पात्र वनोंगे, और न तो परस्रोक्समें भी कल्याणके पात्र वनोंगे, यह बात तो निसंशय पणे सेंही सिद्ध है।। इत्यलं अतिविस्तरेण.

॥ इति काव्यका तात्पर्यार्थ ॥

# ॥ मृद पुरुषो तत्त्व देखनेका उत्साह मात्र भी

## नहीं धरते हैं॥

।। केचिन्मूलानुकृलाः कतिचिदपिपुनः स्कंधसंबंधमाजः

छाया मायांति केचित् प्रतिपद मपरे पल्लवानुल्लवांति । पागोो पुष्पागि केचिद्दधति तदऽपरे गंधमात्रस्य पात्रं, वाग्वलेः किंतुमूढाः फल महह नहि द्रष्टु मप्युत्सहंते॥१॥

य्राय—िकतनेक मूढ पुरुषो हैसो, वाणीरूपी वेलडीका परमार्थको समजे बिना, मूल मात्रकोही—अनुक्ल होके, अपनी पंडिताईको प्रगट करते हैं। कितनेक पुरुषो हैसो, ते वेलडीका, एकाद स्कंधरूप, (अर्थात एकाद विभागरूप) पढ करके, उनका परमार्थको समजे बिनाही—अपनी पंडिताईको दूनीयामें मगट करते हैं। और कितनेक पुरुषो हैसो, ते वेलडीकी छाया मात्रका आश्रयको अंगीकार करते हुये, अपनी पंडिताईको प्रगट करते हैं। और कितनेक पुरुष हैसो, ते वेलडीका पल्लवोंकों—उचारण करते हुये, (अर्थात किसी जगेंका श्लोक तो, कीसी जगेंकी गाया, छंद, दुहादिकका—उचारण करते हुये ) अपनी पंडिताईको टूनीयामें प्रगट करते हैं। और कितनेक पुरुष हैसो, ते वेलडीके—पुष्पोंको, अपने हाथमें धारण करते हुये, (अर्थात वेलडीके—पुष्पोंको, अपने हाथमें धारण करते हुये, (अर्थात वेलडीके र पेथि अपने हाथमें केलके बैटते हुये ) अपनी पंडिताईको टूनीयामें प्रगट करते हैं। और कितनेक पुरुष हैसो, ते वेलडीका गंध मात्रकाही पात्र बनते

है, ( अर्थात् ग्रंथको उपर उपरसें ही देख लेते है ) और अपनी पंडिताईको मगट करते है। परंतु ते वाणीक्त्यी वेलडीका--तात्पर्य-रूप फल क्या है, उसकी तरफ देखनेका भी उत्साह, ते मृढ पुरुषो नहीं धारण करते है ॥ १ ॥ इति काव्यार्थः संपूर्णः ॥

इस काव्यमें तात्पर्व यह कहा गया है कि -- जो जो तत्रके मूल सिद्धांतो है, उनकी व्याख्याहर निर्युक्तियां, भाष्यों, टीकाओ, मकरण आदि ग्रंथो है, सोभी गुरु मुखसें पढ करके, उनका अर्थ पिछाया हुवा है, तोभी जब तक विशेष विचारमें नहीं **उतरता है,** तब तक ते ग्रंथोंके—तत्त्वका रहस्य, कवी भी नहीं मिला सकता है। तो पिछे टीका कारादिक सर्व महा पुरुषोंकी अवज्ञा करने वाळे, ते मृढ पुरुषो, गुरुज्ञान बिनाके, मृल मात्रका सिद्धांतोंसे-तस्वका रहस्य, कहांसें मिला सकने वाले है ?। आपितु तीन का-छपें भी न पिला सकेंगे ॥

#### ॥ इत्यस्त्रं विस्तरेण ॥

॥ इति श्रीमद्विजानंद सूरीश्वर शिष्येन मुनिनाऽपर विजयेन. ढूंढक हृदय नेत्रांजन पथम विभाग, विचार सार विवेकी दार्शितः स समाप्तः ॥

# ढूंढक हृदय नेत्रांजनस्य शाद्धि पत्रमिद्म्.

| अशुद्ध.              | गुद्ध-                | पृष्ट.             | पंक्ति.      | અશુદ્ધ.    | शुद्ध.              | वृष्ट्.     | पंकि.      |
|----------------------|-----------------------|--------------------|--------------|------------|---------------------|-------------|------------|
|                      | र-निषद्विचा           | मिश्ररपिणेका-मिशरी |              |            |                     |             |            |
| युक्तोर्वै           | युक्ताहिवै            | ج                  | २३           |            | पणेका               | ४९          | 14         |
| विश्वष-              | विशेष                 | १२                 | 38           | सौ_        | सो                  | ४६          |            |
| भावस्तु-             | भावबस्तु              | 18                 | 9            | ढूंढनी–    | हूं <b>ढ</b> नीजीको | ४७          | 42         |
| अस्था⊸               |                       | १५                 | 3            | ्<br>बिंव– | ू<br>बिंब           |             | <b>१</b> २ |
| संर्व-               | सर्व                  | १५                 | <b>ξ</b>     | निंक्षेप-  | निक्षेप             |             | २०         |
| कितु-                | किन्तु                | १६                 | 3            | कुभ        | कुंभ                |             | . २१       |
| निक्षेपर्से-         | निक्षेपसं             | १६                 | ૭            | शःस्त्रा-  | शास्त्र             | 90          | ş          |
| शिघ-                 | शीघ                   | १६                 | १५           | संका-      | शंका                | <b>લ્</b> હ | १९         |
| क्षासात्पणे          | <b>ा-साक्षात्</b> पणं | ो २०               | <b>₹१</b> .∃ | यो।गक-     | यौ।गेको             | 46          | ११         |
| वैठा नही-            | - बैठा नहीं           | २०                 | <b>१</b> १   |            |                     |             | १५         |
| तात्पर्यार्थ         | -तात्पर्यार्थ         | २०                 | १६           |            |                     | l           | १६         |
| भुत-                 | भूत                   | 29                 | 15           | वोधकी-     | बोधकी               | 96          | , 9        |
| <i>स्</i> रोकत्तारिक | ह,स्रोकोत्त <i>रि</i> | क२६                | ६            | निक्षेष-   | निक्षेप             | 96          | २१         |
| पलवितेन-             | - पछवितेन             | २६                 | १७           | अस्था-     | अवस्था              | ५९          | २३         |
| पड-                  | पढ                    | 99                 | १९           | भाव-       | भाव                 | ६०          | २२         |
| शुन्य-               | शून्य                 | ३२                 | 4            | जौ–        | जो                  | 8 9         | şo.        |
| भूमि-                | भूमि                  | <b>३</b> २         | વર્          | भावकी~     | भावकी               | ६१          | १५         |
|                      |                       | 80                 | १८           | मूर्चि-    | मृ।र्त्ते           | ६२          | १६         |
| सर्वध्-              | संबंध                 | So                 | 16           | हेमकर⊸     | हमको                | ६२          | ३५         |
| बुद्धिकैसे-          | बुद्धिकैसी            | 8 %                | <b>१</b> २ : |            |                     | ६३          | 16         |

| अगुद्ध.          | शुद्ध.            | पृष्ट. पंक्ति | . ગશુદ્ધ.      | शुद्ध.   | ष्टुः पंक्ति                                 |
|------------------|-------------------|---------------|----------------|----------|----------------------------------------------|
| धका-             | धका               | ६४ १०         | बैडना-         | बैठना    | ,, ?0                                        |
| वस्तके⊸          | <b>व</b> स्तुके   | ६४१३          | ढंढनी-         | ढ्ढनी    | ८९ २                                         |
| वेशा-            | वैसा              | ६४१४          | तरे–           | तेरे     | ,, ११                                        |
| वत_              | बत                | ६४१९          | मर्त्तिवर-     | मूर्तिव  | ार <b>,,</b> १४                              |
| वने-             | बने               | ६७ १          | अस्हित-        | अरिइंत   | १ ९०१७                                       |
| द्सरेका-         | दूसरेका           | ६८ १५         | देवलाक-        |          | ह ९३ ११                                      |
| सहि-             | साहित             | ६९११          | मृत्तियें हैं- |          | है ९५ १८                                     |
| मिद्वीकः।-       | मिहिका            | ६९ १५         | म्।त्तंका-     |          | <b>" २१</b>                                  |
|                  |                   | ७२ २०         | सगदायके-       |          |                                              |
| सुत्रमें-        | सूत्रमें          | ७५ १          | पंडिमाणं-      | •        | ९८ ४                                         |
| पुजा-            | पूजा (            | ,, s          | पूर्णमद्र-     | •        | ९९ १५                                        |
| मुर्ति_          | मूर्ति 🕻          | ,, ۲          | <b>₹सं</b> –   | इस       | 800 8                                        |
| इस्यादि-         | इत्योदि )         | ٠, ۶٩         | आर्द्धिकी-     | आदिकी    | ,,                                           |
| सास्रोर्मे-      | शस्त्रोमें        | ७६ ८          | वीतरग–         | वीतराग   | १०४ १०                                       |
| हढनो-            | हडतो              | ७६ १९         | _              |          | ૧૦૨ ૨૬                                       |
| पुजन             | पूजन              | ,, २० ∫       | परित्रजाक,     | परिवानक  | १०६ १०                                       |
| यःरनके-          | करनेके            | ,, २१         | अम्य_          | अन्य     | १०९ ३                                        |
| कुत <b>र्कका</b> | कुतक्का           | ,, 20         | तुह्यारे~      | तुझारे ' | ? to ? 8                                     |
| मुकहर्षे         | मुकद्रमें         | 8} ee         | श्रृत्य-       | शून्य १  | १३ १२                                        |
| बहुत             | <b>5)</b>         | ०१ २०         | थोर्या-        | योथी     | <b>,,                                   </b> |
| होगा-            | होगी              | ૭୧ ૬          | दूडनी-         |          |                                              |
| वंदनाय-          | वंदनीय            | ,, १०         | मर्दिमा-       |          | ११५ ४                                        |
| श्रृंगारादि-     | शृंगाराद <u>ि</u> | 20 6          | मृ∖तिंका⊸      |          | ११६ ४                                        |
| मू(नैका-         | मूर्तिका          | < ? ? !       | मू।तियां-      |          | ११९ २५                                       |

अशुद्धः शुद्धः पृष्टः पंक्तिः स्वनापोचारः स्वना-

मोचार १२०१० सहयोद्धार, शहयोद्धार १२५ ३ मुर्श्ति म्₁त्ति⊸ जीवपणको,जीवपणेको १३१ २३ हप हाम-पळवितेन-पऋवितेन १३३ १८ क्रवयस्त्रि- क्रयबस्त्रि तमेरे भूत भ्रत-है सुपतिनी-हे सुपतिनि " राजाओ १३६ १६ १४२ २३ ज्ञू-प श्रन् प्रमाणिक, मामाणिक १४३ १६ देखिये १४५ दोखये-छिखत हिंई-छिखती हुई १४८

भद्र भाडु- भद्रबाहु १५१ ७ ढंढकोमें- ढंढकोमें १९३ ३ तुम्हार- तुम्हारे १५५ १ इत्थलम- इत्यलम् ,, ४ उलंघन-उलंघन १५९ १६।२७ अयोग- अयोग्य १६ १९

ष्ट्र. पंक्तिः ययाच-यथाच सम्यक दर्शन,सम्य हसंभी- इसमेंभी-दूहनी- द्ंहनी सद्धो-सुद्धो भावित व्यत भावित १७१ २१ . च्यता इत्पलं- इत्पलं जैन धर्मसे, जैन धर्मसे १७७ १० १७९ १९ क्थ!-क्या **જ્રક્ષત્રીને, જ્રુદ્ધ**જીને ૧૮૨ ૧૬ পুন श्रंग\_ १८७ १६ वस्त्र-समन्त्रित, सम-हस्त.-Ę मयी स्ववस्पकी, स्वरूपकी २००

# ॥ ढूंढक हृदय नेत्रांजन भाग द्वितीय प्रारंभ ॥

॥ अथ १ हेय, २ ज्ञेय, और ३ उपादेयके, स्वरूपसें-चार नि-क्षेपोंका विचार लिख दिखावते है ॥

शब भव्य पुरुषोंके हितके छिये-चार निक्षेपके विषयमें,
 किंचित दूसरा भकारसें समजूति करके दिखावते हैं।।

।। इस दूनीयामें न्वस्तु, अर्थात् पदार्थ, सामान्यपणेसें, तीन मकारके कहे जाते हैं। कितनेक पदार्थ नेते म्हण्य होते हैं, अर्थात् त्याग करनेके योग्य होते हैं ?।। और कितनेक पदार्थ जेय हाते हैं ?।। और कितनेक पदार्थ जेय हाते हैं २।। और कितनेक पदार्थ उपादेय रूप होते हैं, अर्थात् अंगीकार करनेके योग्य होते हैं ३।।

।। जो पदार्थ-हेय तरीके होते है, उनके चारों निक्षेप भी, हेय रूप ही होते है ?। और जो पदार्थ-झेय तरीके होते है, उनके चारों निक्षेप भी, झेय रूप ही होते है २। और जो पदार्थ-उ-पादेय तरीके होते है, उनके-चारों निक्षेपभी-उपादेय रूप ही होते है ३।।

॥ यह तीनों प्रकारके पदार्थमें, मत मतांतरकी विचित्रतासें, अथवा जीवोंके कर्मकी विचित्रतासें, अथवा समाजकी प्रद्वित्तकी विचित्रतासें, हेय्, ज्ञेय, और उपादेय, यह तीनों पदार्थमें, सा- मान्य विशेषपणा भी देखनेमें आता है। और-हेय, झेयादिकमें, जलट पलट भी देखनेमें आता है। जिसेंके, किसीको सामान्यपणे हेय, झेय, और उपादेय रूप है, तो किसीको विशेष रूपसे भी हेय, झेयादि रूप है,। और किसीको एक पदार्थ-हेय रूप है, तो दूसरेको-झेय रूप भी, होजाता है। अथवा उपादेय रूप भी, हो जाता है। सौ मतांतरादिककी विचित्रतासें, एक ही पदार्थमें, उलट पलटपणे, अनेक मकारकी भावनाओ दिखनेमें आती है॥

॥ परंतु जिसने जो पदार्थको-हेय तरीके मान्या है, सोतो उस पदार्थका-चारों निक्षेपको, हेय तरीके ही, अंगीकार करता है?। और-ज्ञेय पदार्थका चारों निक्षेपको, ज्ञेय रूप ही, अंगीकार करता है र । और-उपादेय पदार्थका-चारों निक्षेपको, उपादेय तरिके ही, अंगीकार करता है २ । जैसेंके, शिवोपासक है सो, शिवको नाम, स्मरण करते है यह तो-नाम निक्षेप १ । पूजन भी शिवकी-मूर्त्तिका ही, करते है यह-स्थापना निक्षेप १ । और शिवकी मूर्त्तिका ही, करते है यह-स्थापना निक्षेप २ । और शिवकी ही पूर्वाऽपर अवस्थाको वडी प्रियपणे, मान्य रखते है यह-द्रव्य निक्षेप ३ । इस वास्ते परमोपादेय शिवजीको समजके, उनके-चारों निक्षेपको भी, उपादेयपणे, मान्य ही करले ते है ४ ।।

इसी प्रकारसे अब विष्णु भक्त है सो, विष्णुका ही-नाम, स्मरण करते हैं सो-नाम निक्षेप १। पूजन भी, विष्णुकी मूर्तिका ही करते हैं सो-स्थापना निक्षेप २। और विष्णुकी ही, पूर्वाऽपर अवस्थाको बडी पियतापणे, मान्य रखते ही है सो-द्रव्य निक्षेप ३। इस वास्ते परमोपादेय-विष्णुको ही समजके, उनके-चारों निक्षेपको भी उपादेयपणे, मान्य ही कर लेते हैं, ४॥

अब मुसलमान है सो, अल्लाकाही-नाम, स्मरण करते हैं
यह तो-नाम निक्षेप ? । और महज्जिदोमें गोलका आकारक्ष्ये,
असद्भावसें स्थापनाको स्थापित करके, विनयादिकभी करतेही हैं
यह-स्थापना निक्षेप २ । और, अल्लाकी, पूर्वाऽपर अवस्थाको,
याद करके, अनेक प्रकारका पश्चात्तापभी करतेही है, यह-द्रव्य निक्षेपका विषय है ३ । इस वास्ते परमोपादेय अल्लाको समजके उनके-चारों निक्षेपकोभी-उपादेयपणे, मान्यही कर लेते हैं ४ ॥

॥ अब क्रिश्चन है सो, इमुकाही-नाम, स्मरण करते हैं, यह भी-नाम निक्षेपही है ? । गिरजागर बनाके, असद् भावसे स्थाप्ताकोभी स्थापित करके, उहांपर अनेक प्रकारका विनयके साथ, भजन बंदगीभी करते हैं, अथवा कितनेक गिरजा घरमें, साक्षात् पणे इमुकी, ज्ञांत मूर्त्तिको स्थापित करके भी, अद्बक्ते साथ भजन वंदगी भी करते हैं यह-स्थापना निक्षेपका ही विषय है २ ॥ और इमुकी पूर्वाऽपर अवस्थाको स्मरण करके, बडा विल्लापभी करते हैं यह उनका-द्रव्य निक्षेपका, विषय है ३॥ इस वास्ते इमुको-परमो-पादेय समजके उनके, चारों निक्षेपकोभी, उपादेयपणे मान्यही राखते है ४ ॥

इसमें बिशेष यह है के, मतांतरके कारणसें, और भावनाका फरक होनेसें, जो कोइ एकाद वस्तु एक पुरुषको—उपादेय है, तो दूसरेको-हेयरूप, अथवा शेयरूप, भी होजाता है। इसवास्ते चार निक्षेपोंमेंभी, हेय, श्रेय और उपादेयपणा, उछट पछटपणे होजाता है

॥ इति उपादेयादिक-वस्तुके, चार चार-निक्षेप ॥

।। अब साधारणपणे-हेय रूप वस्तुको, दृष्टांतसें समर्थन करते हैं. जैसेंके, स्नी, अथवा पुरुषका, शरीररूप-एक वस्तु है, अर्थात् पदार्थ है। अब स्त्रीमं-माता, भिगनी, बेटी, बशू, आदिकी भावनी, समाजकी पटित्तिकी विचित्रतासें, होती है। एक कल्पनामें-भिक्त रागकी भावना, तो दूसरी कल्पनामें पीति रागकी भावना, रहती है। परंतु समाजकी पटित्तिको छोडके जो साधु पदको अंगीकार करता है, सो तो-स्त्रीरूप बस्तु मात्रका, त्याग ही करके, त्रतको अंगीकार करता है, इस वास्ते स्त्रीरूप बस्तुका-चारों निक्षेपको भी त्याग ही करता है।

अब देखोकि-स्त्रीरूप- वस्तुका, भावनिक्षेप-योवनत्व,अव-स्थामें कियाजाता है। क्योंकि,कामी पुरुषको,बीघपणे कामविकारकी माप्तिकरानेवाली अवस्था वही है,। सी स्त्री, साध-पुरुषोंको, सर्वथा पकारसे त्यागने के ही योग्य है । और उत्तम संन्यासी साधु, सामी-नारायण के साधु, जैनके साधु, विगेरे सर्वे साधुओं प्रत्यक्षपणे त्यागभी कर रहे है, ओर इस स्त्रीका-योवनव्यस्प, भावनिक्षेपका स्याग होनेसें उनका ? नाम निक्षेप । २ स्यापना निक्षेप । और ३ द्रव्यनिक्षेप काभी-त्याग करनेका,श्वास्त्रोंमें मसिद्धही है ॥ जै-सेंकि-साधु पुरुषोंने, स्रीकी श्रंगःर कथादिक करके, स्रीका वारं-वार स्मरण, नहीं करना, यह निषेधकरनेसे-नाम निच्चेपका स्मरण, करना निषेध किया गया है १। और स्त्री आदिकी चित्रशालामें साधु पुरुषोंको रहनेका निषेध होनेसें, स्त्रीके-स्यापना निचेप काभी, त्याग करनाही दिखाया है, और इस स्थापना निश्लेपका त्याग करानेके वास्ते, सिद्धांमेंभी पगटपणे पाठभी कहा है, देखी दश वैका-लिकका अष्रमाध्ययनकी ५५ मी गाथा, यथा,

।।चित्तभित्तिं न निजाए, नारिं वा सुत्रजंकिश्रं भल्खरं पिव दहूगां, दिठिं पडि समाहरे ५५ ॥ मर्थे स्समें प्रथमकी गाथामें एसा कहाथाकि, साधुओं को मृतक स्त्रीका, कलेवरसेभी भयहैं, इस बास्ते चित्रमें चित्रीहुई स्त्री को, वा, अलंकारवाली स्त्रीको, अथवा अलंकारविनाकी स्त्रिकोभी, ध्यानपूर्वक देखें नहीं, अगर, स्वभावसे दृष्टि पडजावे तो, सूर्यकी प्रति पडीहुई दृष्टिकीतरां संहारण करलेबे ५५,

इसगाथामं, चित्रकी स्रीकोभी, देखनेका, निषेध करनेसं, स्रीका-स्थापना निक्षेपकाभी, त्याग करणा ही दिखाया है र अब साधु पुरुषोंको स्रीका-द्राट्य निच्चेपभी, त्याग करने रूपही सिद्ध होता है, जैसेंकि, स्रीत्वभावकी पूर्व अवस्था, बालिकारूपका, संयहन करना, निषेध किया है, तैसें स्रीकी अपर अवस्थारूप, मृतक देहसेंभी, साधु पुरुषोंको, भयही दिखाया है, इसवास्ते स्रीका द्र-व्यनिच्चेपभी, त्याग करनाही योग्य हुवा ३ ॥ इस लेखसें यही सिद्ध हुवाके, साधु पुरुषोंको-स्रीरूप हेय वस्तुका, चारोंनिक्षेपभी हेयरूपही है। तैसें साध्वीको, पुरुषरूप वस्तुकामी, चारोंनिक्षेपभी त्यागहीकरना सिद्ध है.इसवास्ते हेयरूप वस्तुका,चारोनिक्षेपभी, त्याग करनेकेही योग्य है

इति हेयरूप वस्तुका-चारोंनिचेप, त्याग करणेरूप प्रथमो थिकार ॥

अब क्षेयरूप वस्तुका, चारनिक्षेपसं, ज्ञानमाप्ति करनेरूप, द्वि-तीय अधिकार छिख दिखावते हैं-जैसेकि-मेरुपर्वत, जंबूद्वीप, नदी द्रह, कुंड, भरतादिक्षेत्र, सिंह, हंस, भारंडपंखी, हाथी, घोडा, हिंदु-स्थान, ज़दी, बुटी, विगेरे नाना प्रकारकी क्षेय वस्तुका, नामदेके, वर्चाको (बालकोंको) समजाना, सो झेयरूप बस्तुका, नामनिक्षेप-सं, ज्ञानकी पाप्ति, समजनी

और उन पदार्थोंकी, आकृति खेंचके, उनके स्वरुपका-ज्ञान-की प्राप्ति करानी, अथवा जिस जिस दिशामें पदार्थ रहे हुवे हैं उसउस दिशाका-ज्ञानकी प्राप्ति करावनी, सो ज्ञेयरूप पदार्थका-स्थापना निक्षेपसें, ज्ञानकी प्राप्ति, हुई समजनी ॥ २ ॥

और उस ज्ञेयपदार्थोंकी, पूर्वरूप अवस्था,अथवा अपरकारुकी अवस्थाका, भिन्न भिन्नपणे समजूति करके दिखावना, सो ज्ञेयरूप वस्तुका-द्रव्य निक्षेपसे, ज्ञानकी माप्ति, हुई समजनी ॥ ३ ॥

॥ अब, जे जे ज्ञेय पदार्थका-? नाम निक्षेपसें, २ स्थापना निक्षेपसें, और 3 द्रव्य निक्षेपसें, वालकोंको ज्ञानकी प्राप्ति कराईयी, सो सो पदार्थ, प्रत्यक्षपणे हाजर होनेपर, इसारा करके दिखाना के, यह वस्तु क्या है, इतना कहने मात्रसें, ते चतुर बालक, कहदेवेगा कि, यह सिंहादिकका स्वरूप है। क्योंकि जिसको प्रथमके तीन निक्षेपोंका, यथावत ज्ञानहोजायगा, उनको चोथा-भाव निक्षेपका, ज्ञानकी प्राप्ति होनेमें, किंचित् मात्रभी देर न लगेगी! इस बास्ते वस्तुके चारों निक्षेपभी, सार्थक रूपही है, परंतु निर्धकरूप कभी न होंगे! हा विशेषमें इतना है के, १ हेय वस्तुके चारों निक्षेप हेय, और २ ज्ञेय वस्तुके चारों निक्षेप ज्ञेय, और ३ उपादेय वस्तुके चारों निक्षेप होंगे । हा विशेषमें इतना है के, १ हेय वस्तुके चारों निक्षेप हेय, और २ ज्ञेय वस्तुके चारों निक्षेप ज्ञेगीकार करने योग्य होते है। इसवास्ते वस्तुके-चारों निक्षेप ही, सार्थक रूप है, परंतु निर्धक रूप तीन कालमें भी न होंवेंगे॥ इति ज्ञेयरूप वस्तुका, चारों निक्षेपसें-ज्ञान प्राप्ति करणेरूप, दितीयोऽधिकारः

॥ अब जैनोंको, परमोपादेय जो तीर्थंकरों है, उनके चारों

निलेप भी, परमोपादेयस्वरूपके ही है । उनका विचार करके दिखावते है।

जैसें कि--वर्त्तमानकालके तीर्थकरोंका, जन्म हुये बाद, उनके माता पितादिकने, अनादि सिद्ध शब्दोंमेंसे, अनेक गुणोंको जनाने- बालें--त्रमृषभ आदि शब्दोंको लेके महाबीर पर्यंत, जो नामका निक्षेप किया है, सो जैनी नामधारी मात्र भी, उनका-स्मरण, भ-जन, सदा सर्वकालमें करते हो है, इस वास्ते यह तीर्थकरोंका, नाम निक्षेप भी, परमोपादेय रूप ही है ? !!

॥ और अपना परम पित्र रूप शरीरमें निरपेक्ष होके, ना-सिकाका अग्रभागमें दृष्टिका आरोप करके, परम वैराग्य मुद्रायुक्त, पर् रमध्याना रूढमें रहें हुयें, तीर्थकरोंकी, आकृतिका उतारा रुप, जिन मूर्त्ति है सोभी, स्थापना निक्षेपका विषय स्वरूपकी, भक्तजनोंको परम उपादेय रूप ही होगी २ ।

और जिस जिनेश्वर देवकी-बालकपणेके स्वरूपकी-पूर्व अ-वस्थाको,और मृतकशरीरस्प-अपर अवस्थाको,इंद्रादिकोनेभी,परम-सत्कारादिक किया है सो-द्रव्य निक्षेपका विषयभी, हमारेजैसं अ-ल्पपुण्यात्माको तो, अवश्यमेव परम उपादेयरूप हीहै॥ ३

और साक्षात् जो तीर्थंकरहै सो, भावनिक्षेपका स्वरूप है, सो-भावनिक्षेप पूज्यरूप होनेसें, उनके-जीनोनिक्षेपभी,अवज्यमेव पूज्यबु दिको उत्पन्न करानेवालेहीहै ॥ ४

॥ इति परमोपादेय, तथिंकरोंका, चार निक्षेपका स्वरूप. ॥

श्री अनुयोगद्वार सूत्रमें आदिहीमें-वस्तुके, स्वरुपके समज-नेके छिए-वस्तुके सामान्य मकारसें-चार निक्षेप, निक्षेपने, (करने)

<sup>।।</sup> अथ ढूंढनी पार्वतीजीका लेख।।

कहे है ।। यथा-नाम निक्षेप १ । स्थापना निक्षेप २ । द्रव्य निक्षेप १ । भाव निक्षेप ४ ।। अस्यार्थः-नाम निक्षेप-सो, वस्तुका-आकार और गुण रहित-नाम सो-नामानिक्षेप १ ।। स्थापना निक्षेप-सो-वस्तुका-आकार, और नाम सहित, गुण रहित सो-स्थापना निक्षेप २ ।। द्वव्यनिक्षेप-सो-वस्तुका वर्त्तमान गुण रहित, अतीत अथवा अनागत गुण सहित, और आकार नामभी सहित, सो-द्रव्य निक्षेप ३ ।। भाव निक्षेप-सो-वस्तुका नाम, आकार, और वर्त्तमान गुण सहित, सो-भावनिक्षेप ४ ॥

। यह चार निक्षेपका लक्षण-ढुंढनी पार्वतीजीने-सिद्धांतसं निरपेक्ष होके, सत्यार्थ चंद्रोदय पृष्ट पहिलेमेंहि, लिख दिखाया है, सो इहांपर फिरभी-पाठकगणको विचार करनेको, लिख दि-खाया है।।

#### ।। इति दृंढनीजीका स्रेख ।।

पाटकगण ? हम इंडनीजीके-- निक्षेपके विषयमें, बहुत कुछ कह करके भी आये हैं, तो भी इहांपर किंचित् सूचना करके दिखावते है ॥

यह दूंडनीजी—सिद्धांतसें-वस्तुका-१ नाम निक्षेप । २ स्था-पना निक्षेप । ३ द्रव्य निक्षेप । और ४ भाव निक्षेप । अलग अ-लग लिखती है । और अपना किया हुवा-नाम निक्षेपके अर्थमें-व-स्नुको-आकार, और गुण रहितपणा, दिखलाती है, परंतु आकार, और गुण विनाकी, वस्तुद्दी कैसें होगी ? १ ॥

और वस्तुका--स्थापना निक्षेपके अर्थमें--वस्तुको--गुण रहितपणा कहकर, नाम निक्षेपको भी--गूसडती है, सो यह कैसें बनेगा ? २ ॥ और वस्तुका-द्रव्य निक्षेपके अर्थमें-वस्तुको वर्त्तमानमें गुण रहितपणा दिखाके, फिर-नाम निक्षेपको, और स्थापना निक्षेपको भी, मिळाती है ॥ ३

और वस्तुका-भाव निक्षेपके अर्थमे-वर्त्तमानमें गुण सहित-पणा दिखाके, फिर वही-नाम निक्षेप, और स्थापना निक्षेपको भी साथमें ही-वर्णन करके दिखलाती है। सो क्या जरुरथी ? सो तो अल्लगपणे ही कहे गये हुये है। जब वस्तुका-द्रव्य निक्षेपके विष-यमें-वर्त्तमानमें गुण ही, नहींथा, तो पिछे अतीत अनागतमें भी, कहांसे प्राप्त होगा ? ४॥

े यह ढूंढनीजीका लिखना ही-अगडं वगडं रूप है, क्यौं कि बस्तु तो गुणविनाकी तीनोंकालपं-कभी रहती ही नहीं है।! ॥ इति-चार निक्षेप विषये, ढूंढनीजीका विपरीत झानका, विचार।।

।। अब हम जैन सिद्धांतका किंचित् स्वरुप, कहते है।।
किया है जिनेश्वर देवके—तत्त्वोंका, अंत, जिसमें सो—जैन
सिद्धात ।। अब स्म्य्र–अरुप अक्षरोंसेभी—किया है बहुत अर्थोंका
बेष्टन जिसमें सो-सूत्र, कहते है।। तिस ही सूत्रोंमें-एक अनुयोग
द्वार नामका भी सूत्र है, उसका अर्थ यह है कि—अनु जे किंचित्
मात्र सूत्र, उनकी साथ-महान् अर्थका योग, सो अनुयोग। जिस अनुयोगद्वार सूत्रमें-सर्व सिद्धांतकी कुंचिकारूप, चार अनुयोगकी, व्यास्वा किई गई है।इसी कारणसें महा गंभीरार्थ रूपमें होगया है, सो
सद्गु हके पास पढ़ें विना, कोइभी वाचालता करेगा, सो, हास्य
पदका पात्र बनेगा। हम अनुमान करते है कि—इस दुंढनी पार्वती-

जीने, इस अनुयोगद्वार सूत्रके पिछे, बहुत कालतक ही परिश्रम **बडाया होगा, परंतु सद्गुरुके वचनरूप−तात्पर्य रसायन भिस्राये** विना, द्या ही क्रेश उठाया है। परंतु हमारे दूंढक भाइयोंकी अ-तुकंपाके लिये, जो इमने परम सद्गुरु श्री मदानंद विजय सूरी-श्वरजी महाराजके-वचनरूप रसायन कुंपिकासें, प्राप्त किया है रसायनका बुंद, सो उनोंके मनरूप छोइ रसको, सुवर्णरूप बना देनेकी इछासें, जो-चार महा अतुयोग है, उसमेंसें-केवल एक नि-क्षेप नामका ही अनुयोगकी, सामान्य मात्रसे व्याख्या भी-महापु-रुवोंको आश्रित होके ही, में फिर भी करनेकी प्रवृत्ति करता हुं, सो सङ्जन पुरुषीं-अवश्य ही योग्यऽयोग्यका विचार करेंगे॥

॥ इति जैन सिद्धांत स्वरूपका विचार ॥

II सूत्र, और लक्षण कारके मतसें-चार निक्षेपका <mark>लक्षण</mark> ॥

जो क्रिया गुण वाचक-वर्ण, समुदाय है, उस वर्ण समुदाय मात्रका, अथवा अपनी इछा पूर्वक-वर्ण समुदायका, जीव, अ-जीव, आदि वस्तुमें-आरोप करना, अर्थात्-संज्ञा करलेनी, उसका नाम-नाम निक्षेप है ? ।

और उसीही-नापका निक्षेपवाली, जीवादिक वस्तुकी,सूत्रका रने दिखाई हुई दश प्रकारकी वस्तुमेंसे, किसीभी प्रकारकी वस्तुसें आकृति, अनाकृतिके स्वरूपसें, स्थापित करना, उसका नाम-स्था पना निक्षेप हे २ ॥ और उसीही-नामका निक्षेपवाळी वस्तुका, पु-विकालमें, अथवा अपरकालमें, जो कारणरूप दृश्यहै, उसमेंही ( अ र्थात् कारण रूप द्रव्यमें ही) उसका-आरोप करना, उसका नाम-द्रव्य निक्षेप है ३ ॥ उसीही नामका निक्षेप वास्त्री जीवादिक वस्तु- की-कियाका और उनके गुणोंका, जब अपना स्वरूपमें वर्त्तन होता होवें, अथवा वस्तु है सो-अपना स्वभावमें-स्थित होवें, तब उस वस्तुका नाम-भाव निक्षेप, कहते है ४ ॥

॥ इति चार निक्षेपका-लक्षण स्वह्रप ॥

॥ अब चार निक्षेपके विषयमें निक्षंचित् समजूति, छिखते है ॥

दूनीयामें अछी या बुरी जे जे बस्तु (अर्थात् पदार्थ) है, उसका कुछने कुछ-नाम, रखा हुवा होता है। सो-वस्तु, अपना अपना मसिद्ध-नामसें ही, अपना अपना-स्वरूपका पिछान, संकेत-के जानने वाले पुरुषोंको, करादेते है, सोही नाम-नाम निक्षेपका विषय है। १॥

फिर वही-नामका पदार्थकी-(अर्थात् वस्तुकी) आकृति [अथात् मृत्तिं ] है सोभी, उसी वस्तुका वोधको करानेमं, विशेष-पणे, कारणक्षे हो जाती है, सोही स्थापना-स्थापना निक्षेपका विषय है र ॥ और वही नाम, और आकृति के, स्वरूपका वस्तुकी-पूर्वकालकी अवस्था, अथवा अपरकालकी अवस्था है सोभी, उसी वस्तुका ही बोधको करानेमं कारणक्षे होजाती है, सोही द्रव्य-द्रव्य निक्षेपका, विषय है र ॥ जब वही-नामकी, और आकृतिकी, और पूर्व अपर अवस्थाका स्वरूपकी 'वस्तु ' [अर्थात् पदार्थ] साक्षात्पणे लोको देख लेते है, अथवा ज्ञान करलेते है तब उस, वस्तुका-यथावत् पिछान करलेते है कि-जिस वस्तुका-नाम, सुनाथा, पिछे उनकी-आकृति भी देखीथी, और पूर्व अपर अवस्थाका गुण या दोष सुनाथा, सोही वस्तु यह है ४ ॥ इस विषयका विचारको

### (१२) निक्षेपमें दूसरा प्रकारसें-समजुती.

जैन शास्त्रकारोने-चार निक्षेपके स्वरूपसं-वर्णन किये है। इनका विशेष विचार गुरु गमतासं-समजनेकी जरुर है।।

॥ इति चार निक्षेपकी समजूति ॥

चार निक्षेपके विषयमें दूसरा प्रकारकी-समजूति लक्षण द्वारा करा देते हैं.

जिस वस्तुका-बोध, जिस १वचनसें,२आकृतिसें,३गुणादिकके स्वरूपसें, श्रवण, नयन, मनः द्वारा, आत्माको होजावे, सो नामा-दिक-चारों निसेप, उसी वस्तुकाही है, वैसा समजना.

उदाहरण-भैसेंकि वर्ण समुदायरूप-नाम मात्रका, उचारणके क्रब्दो, श्रवण द्वारा हृदयमें प्रवेश होके, और पिछे मनकी तरंगांको उत्पन्न करके, जो−नाम, जिस वस्तुका बोध,आत्माको करादेवे,सो नाम उस वस्तुका-नाम निक्षेप, समजना १ ॥

अब जो आकृति अनाकृतिके स्वरूपसें (अर्थात् मृति अमृति के स्वरूपसें) नेत्रद्वारा होके, और पिछे अनेक प्रकारकी मनकी तरंगांको उन्पन्न करके, जिसवस्तुका बोध, आत्माको होजावे सो आकृति भ्यनाकृति रूप, वस्तुकी स्थापना—स्थापना निक्षेप, स-मजना ॥ २

अब जो बस्तु-पूर्वकालमें, अथवा अपर कालमें, कारण स्व-रूपमें रही हुईहै, उनका गुण दोवादिक श्रवणसे, अथवा तिनके

? ज्ञान, दर्शन, चारित्रात्मक 'वस्तु' (अर्थात् पदार्थ) अमूर्त स्वरूपकेमी है तोभी संकेतीत अक्षरोसें-नेत्रद्वाराहि, बोधके देनेवा छे होते है ! सोभी 'स्थापना निक्षेप'के स्वरूपकेही है. ॥ संबंधी वस्तुका दर्भनसें, पिछे अनेक मकारकी मनमें तरांगां उत्पक्ष होके, जब वही-कार्य स्वरूप, भाव वस्तुका बोध, आत्माको करादेवें तब सो कारणरूप द्रव्य वस्तु-द्रव्य निश्लेष, समजना ॥ ३

अव वहीतोहै-?नाम, और वहीतोहै-२आकृति, (मृत्ति)। और पूर्वकालमें-श्रावण कियेहुयें गुण दोषादिक स्वरूपकी ३ 'वस्तु' (अर्थात् दृश्य पदार्थ) श्रवणद्वारा, अथवा नयनद्वारा, मनका वि-चित्र परिणामको माप्त करके-साक्षात्पणे आत्माको-बोध, करादेवे, तब ते साक्षात् स्वरूप भावकी वस्तुको-भाव निक्षेप, समजना, ४॥

इति दूसरा प्रकारसे-लक्षणद्वारा-चार निक्षेपका स्वरूपकी-समजूति॥

सूचना—इसमें सूचना यह है कि-यह चार निक्षेपके विषय-में-जे जे हमने विशेष प्रकारसें, समजूति करके दिखाई है, उसमें किसीभी स्थानमें, किसीभी प्रकारका, यताकीचेत् फरक मालूम होजावें, तब हमारा विचारको त्याग करके, छक्षणकारके छक्षणसें ही-उसवस्तुका-चार निक्षेप, करनेका निर्वाह करछेना, परंतु हमारा दशीया हुवा विचारपर, आग्रह नही करना । महापुरुषोंकी गंभीर-ताको, हम नहीं पुहच सकतेंहैं ॥ इति ॥

अत्र चार निक्षेपके त्रिषयमं-सार्थकता निरर्थकताका, विचार, छिखते हैं॥

पाठकगण ? दूनीयामें जितनी-वस्तु, भिन्न भिन्न है [ अर्थात् भिन्न भिन्न पदार्थ है ] सो-अपना नाम १ । अपनी आकृति २ । अपना संपूर्ण ग्रुण दोष प्राप्तिकी-पूर्व अपर अवस्थाका स्वरूप, अ-र्थात् कारणरूप द्रव्य ३ । और ते पदार्थका साक्षात्कार स्वरूप भाव ४ । [ अर्थात् साक्षात् स्वरूप पदार्थ ] है सो, अपना अपना स्वरूपका-पिछान कराणेमें, अर्थात् ते-चार प्रकार, निज निज स्वरूपका पिछान कराणेमें ] परम उपयोगो स्वरूपके ही है। इसी कारणसें जैन सिद्धांतकारोने-ते चारो प्रकारको-चार निक्षेपकी, संज्ञासं-वर्णन करके, दिखळाये है। उनका विचार-श्री अनुयोग-द्वार सूत्रमें, महागंभीर आश्चयवाले गणधर महाराजाओने-सूचना तरीके दिखलाया हुवा है । परंतु गुरुज्ञान विनाकी ढूंढनी पार्वती-जीने-गणधर महाराजाओंका आशयको, समजे विना, पथमके-त्रण निक्षेप, निरर्थक, और उपयोग विनाके, क्यों कि कार्य साधक नहीं ऐसा जुटा हेतुके साथ-विपरीतपणे, लिख दिखाया है । और यह ढूंढनी जगें जगें विपरीतपणा करके—जैन धर्मके मूल तस्वोका, नाश करणेको, पष्टत हुई है । जबसं हमारे ढुंडकोने-यह पंथ पकडा है, तबसें जो कुछ जैन तत्त्वके विषयमें उनको दिः खा है सो-विभंग ज्ञानीयोंकी तरह-विपरीत ही विपरीत, दि-खता है। परंतु इम भार देके कहेते है कि-जो वस्तुका [ अर्थात् पदार्थका ] चार निक्षेप है, उसमेंसे-एकभी निक्षेप, निरर्थक, अ-थवा उपयोग विनाका, नहीं है। किंतु कार्य साधकमें-परम उप-योगी स्वरूपके ही है ॥

क्यों कि-जिस पदार्थका, [ अर्थात् वस्तुका ] अपनेको-पि छान करनेकी इछा होगी, उस वस्तुका मथम-नामसें ही पिछान करनेकी जरुर पडेगी, इसी-नामको, शास्त्रकारोंने-नाम निक्षेपके स्वरूपसें माना है १॥

और उस पदार्थका विशेष ज्ञानकी प्राप्तिकी इलासं-उनकी

आकृति [ मूर्ति ] भी, देखनेकी-स्वास जरुर ही पडती है । यह उस पदार्थका दूसरा--स्थापना निक्षेपका विषय है २ ॥

फिरमी उस पदार्थका विशेष ज्ञानकी माप्ति केलिये-गुण दोष रूप माप्तिके स्वरूपकी-पूर्व अवस्था, या अपर अवस्था है, उनसेंभी उस वस्तुका-बोध-प्राप्त करनेकी आवश्यकता ही है, और उसी पूर्व अपर अवस्थाका स्वरूपको, शास्त्रकारोंने-द्रव्य निक्षेपके स्वरूप पसं, माना है ३ ॥

अब देखो कि-वर्णन किये हुये जो-त्रण निक्षेप है, उस त्रण निक्षेपके स्वरूपका भी बोध, अपनेमें करानेवाला जो साक्षात् स्वरूप पदार्थ ( अर्थात् वस्तु ) है, उस पदार्थको शास्त्रकारोंने-भाव निक्षेपका विषय भूत माना है. ४ ॥

अब इस-चार निक्षेपके विषयमें, विचार यह है कि-जब को-ईभी पुरुष-वह भाव निक्षेपका विषय भूत साक्षात पदार्थको-देखेंगे अथवा उसने देखा हुवा होगा, तबभी पूर्वोक्त-त्रण निक्षेपका, ज्ञान पूर्वकही, उस भावनिक्षेपका विषयभूत साक्षात पदार्थकाभी-ज्ञान होगा, परंतु मथम के-त्रण निक्षेपके स्वरूपको जाने विना, केवल उस भाव वस्तुको देखने मात्रसें, कभीभी उनका यथावत ज्ञान न होगा, और उनका आदर भी न कर सकेगा ॥ क्योंकि हम क्रिंगलमें फि-रते हैं, और उहांपर रही हुई-अमूल्य अमूल्य वनस्पर्कता, कि को-भाव निक्षेपका विषय भूत हैं, उनको साक्षात्पणे देखतेगनानुंगे, प-रंतु उस-पदार्थोका, प्रथमके-त्रण निक्षेप विषयका, यथावत् ज्ञान, पिलाये विना, उनोंका कुछभी गौरव नहीं कर सकते हैं। कारण उनोंका प्रथमके-त्रण निक्षेप विषयका, हमको ज्ञान ही नहीं है, तो पिछे वह-भाव निक्षेपका विषयभूत साक्षात् पदार्थोंका, आदर कैसें करेंगे ! अथोत कर्मोभी आदर न कर सर्केंगे ॥

इस बास्ते पदार्थोंका जो प्रथमके जण निसेष है, सोही कार्य-की सिद्धि करानेमें-सार्थक, और परम उपयोग स्वरूपकेही है । परंतु दूंटकोंने दिखाये हुये निरर्थक स्वरूपके नही है । इस विषयमें दुंढनी पार्वतीजीकी, और ढुंडक बाडीलाल शाहकी, मतिही विपरीत पणे हो गई है ॥ फिरभी देखोकि-जिसको पदार्थोंका प्रथमके-त्रण निसेपके विषयका, यथार्थ ज्ञान नहीं होता है उसका-भाव निशेपका विषयकोभी-विषरीतपणेही ग्रहण करनेको छग जाता है। जैसेकि-भाव निक्षेपका विषयभूत, साक्षात्-जेरी, वस्तु है, परंतु उनका प्र-थमके-त्रण निक्षेपका, विषयको-नहीं जाननेवाला बालक है सो. उसी वखत उस–जेरी वस्तुको, मुखर्मे−डालनेको जाता है । और भावानिक्षेपका विषयभूत साक्षात्-जेरी सर्व, बस्तु है, उनको-पक-डनेकोभी जाता है। इसवास्ते दूनीयामें जो जो पदार्थों है उनका प्रथमके-त्रण निक्षेप विषयका ही बोध छेनेकी जरुरी है। और वह त्रण निक्षेप ही, कार्यके-साधक, वाधकमें, परमोपयोगी स्वरू-पके है। तो भी दृंढक, और दृंढनीजीने-त्रण निसेपको-निसर्थक, और उपयोग विनाके, लिख मारे हैं । इतनी मृटता करके भी-सं-तोषको नहीं प्राप्त हुयें है, किंतु सर्व गणधर महाराजाओंको, और सर्व आक्रुर्ण महाराजाओंकोभी-निंदित कर दिये है। ऐसे सर्वथा पक् 🦠 प्रेपेरीत विचारवार्छोंको-इम कहां तक शिक्षा देवेंगे ॥

इत्यलं विस्तरेण.

।। इति । चार निक्षेपकी-सार्थकता, निरर्थकताका, विचार ॥

। अब दृढकोके पुस्तकोंसे-चार निक्षेपका, विचार ।।
समिकत-सार, यह दो पदसे मिश्रित-नाम है। और समिकत गुण,
चेतनका है, उनका सार भी उहांपर ही-भिलना, चाहिये ? परंतु
जेठमलजी दृंदकने-जूठका पुंज, लिखके, उस पुस्तकका यह-समकित सार-नाम, रखा है । सो दृंदक, और दूंदनीजीके-मतसे भी, नाम निक्षेप, ही होगा ! और उनोंने-नाम निक्षेप है
सो, कार्यकी सिद्धिमें-निर्श्वक, और-उपयोग विनाका ही,
माना है । हमतो उस जुठको पुंजका-नाम समिकत सार,

मिलनेवाला है ।। ॥ इति जेटमलजीके पुस्तकका, निरर्थक रूप-नाम निक्षेपके, स्वरूपका विचार ॥

निर्यक ही, मानते हैं। परंतु ढुंढकोकी मान्यता मुजब-ढूंढकोको भी, उस पुस्तकका नाम-समिकतसार, निर्धक, और-समिकतका कार्यकी, सिद्धिमें-उपयोग विनाका ही, हुवा है।।इस वास्ते जेठम-छजीके पुस्तकमेंसें-समिकतकासार,तीनकालमें भी, किसीको-नही

शव जेठमल्लीके पुस्तकका-स्थापना निक्षेपका, स्वरूपको
 विचारते हैं ॥

अव दोखिये—समाकित सार-वस्तुका,स्थापना निक्षेपका स्वरूप— ज्ञान वस्तुका स्थापना निक्षेप-काष्ट्रपै लिखा, पोथी पै लिखा, आदि दश प्रकारसें करनेका सिद्धांतमें कहा है।सो तीर्थकरों के वचना नुसार-सत्य लेख रूप होवे, तब ही आदर करनेके योग्य होवे। परंतु हुं-दक जेटमलजीने-अक्षरोंकी जुडाई, जूठे-जूट करके, समाकितसें भ्रष्ट करनेका-लेखको, लिखा है। और दूंदक, ढूंदनीजीने-यह अ-क्षरकी जुडाई रूप-स्थापना निक्षेपको, समिकितका कार्यकी सिन दिमं-निर्थक, और उपयोग विनाका, मान्या है। और सम्यक्त झानियोंको तो जेठमल्लीके पुस्तकके, अक्षरोंकी संकलना-विपरीत ही दिखलाई देती है, उनके वास्ते तो निर्धक है, उसमें तो कोई आश्चर्यकी बात ही नहीं है, परंतु हूं दकोंके मंतव्य मुजब-हूं दकोंको भी-समिकतसार वस्तुका-कार्यकी सिद्धि, तीनकालमें भी होने वाली नहीं है। क्योंकि यह अक्षरोंकी जुडाइ रूप-स्थापना निक्षेषको, कार्यकी सिद्धिमं-निरर्थक, और उपयोग विनाका, मान्या है। तो पिछे कागद उपर लिखा हुवा, जेठमल ढूं दक्तनीका, जूठा लेखसं-समिकतका सार, कहांसे मिलानेवाले है ?॥

॥ इति ढूंढक जेठमलजीके-पुस्तकका, निरर्थकरूप दूसरा-स्थापना निक्षेपका, स्वरूप ॥

अव जेटमलभीके-पुस्तकका, तिसरा-द्रव्य निक्षेपके, स्वरूपका विचार, करके दिखावतै है ॥

अब देखिये-समिकितसार, वस्तुका, तिसरा-द्रव्यिनिसेपायथम दूढनीजीने-सत्यार्थ पृष्ट. ५ में-द्रव्य आवश्यकके २ भेद, यथा-पष्ट अध्ययन आवश्यक सूत्र १ । आवश्यकके पढनेवाला २ आदि । लिखके तीर्थकर-भापित,सिद्धांतकाभी-तिसरा द्रव्यिनिसेप, कार्यकी सिद्धिमें-निरर्थक, और उपयोग विनाके, टहरायके, पिछे तीर्थकरोंका भयमके त्रण निसेपभी, कार्यकी सिद्धिमें-निरर्थक, और उपयोग विनाके, लिख दिखायेथे । और शाह वाडीलालने गणधर भाषित-सूत्रके-चार निसेप, करती वस्त्रते-त्रण निसेप, निरर्थक-ठहरानेके लिये-" धर्मना दरवाजाना पृष्ठ. ६४ मे-श्री अनुयोगद्वार सूत्रकी-साक्षी देके, लिखा है, कि-पेहला त्रण निक्षेप-स्रत्रप्रद्वा, एटले उन्साक्षी देके, लिखा है, कि-पेहला त्रण निक्षेप-स्रत्रप्रद्वा, एटले उन्स्ति स्राक्षी देके, लिखा है, कि-पेहला त्रण निक्षेप-स्रत्रप्रद्वा, एटले उन्स्ति स्त्रकी स्ति स्त्रिक स्त्रप्रदेश स्त्रिप स्त्रप्रदेश स्त्रकी स्त्राक्षी स्त्रकी स्त्रिप स्त्रप्रदेश स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रिप स्त्र की-स्त्रप्रत्रिक स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रकी स्त्रिप स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रकी स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रके स्त्रप्रत्र स्त्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्रत्र स्त्रप्र स्त्र

पयोग विनाना, छेड़ो चोथोज आ छोकमां उपयोगी " ऐसा छिसक्ते ज्ञान वस्तुका-त्रण निक्षेप, कार्यकी सिद्धिमं-निर्धिक, और
उपयोग विना के, टहरायके, तीर्थकरके-त्रण निक्षेपभी, निर्धिक,
और उपयोग विनाके ही-छिख मारे है।। अब इसमें विचार करनेका यह है कि-जब तीर्थकरोंका—ज्ञान वस्तु स्वरूप पुस्तक पांनांका। और साक्षात् स्वरूप तीर्थकर भगवानका—त्रण निक्षेप,
कार्यकी सिद्धिमं-निर्धिक, और उपयोग विनाके-होजायगे, तब
जेठमछ ढूंडकजीने-छिखा हुवा, ज्उका पुंजरूप-समिकतसार नामज्ञान वस्तुका, संपूर्ण पुस्तकि जो-द्रव्य निक्षेपके विषय स्वरूपका
है सो, सम्यक्त ज्ञानीयोंके छिय-निर्धिक, और उपयोग विनाका,
होजाव उसमें तो-कोइ आश्चर्यकी वात ही नहीं है, परंतु ढूंडक, ढूंढनीजीके, मंतव्य मुजब तो ढूंडकोंकोभी-समिकत सार वस्तुकी,
कार्यकी सिद्धिमं-निर्धिक, और उपयोग विनाकाही, हुवा है। इस
वास्ते जेठमछका रचित-समिकतसार नामका, संपूर्ण पुस्तकिक-जो
द्रव्य निक्षपके स्वरूपका है, उसमेंसें-हमारे ढूंडकोंकोभी-समिकतसारक्षी वस्तु, तीन काछमेंभी न मिछ सकेगी।।

॥ इति ढ्ंदक जेटमललीके-पुस्तकका-निरर्थक रूप, तिसरा द्रव्य निक्षेपका, स्वरूप ॥

॥ अब जेउमरुजी के पुस्तकका, चतुर्थ 'भावानिक्षेपका 'स्व-रूप-दिखावते हैं ॥

अब देखिये-समिकतसार वस्तुका, चतुर्थ-भाव निक्षेप, ढूंढक जेडमळजीने-जो समिकतगुण चेऊनकाथा, उस-नामका निक्षेप, अप-ना छिखा हुवा-जड स्वरूप पुस्तकमें, किया है, सोतो ढूंडक, ढूं ढनीजीके-मंत्रुय मुजब-निरर्थक है ॥१॥ अब समिकतिसार वस्तुको-जनानेके लिये, जो उस पुस्तकं में-स्थापना निक्षेपका विषय स्वरूपकी-अक्षरोंकी जुडाई है,सोभी, जेडमलजीके पुस्तककी-निर्धक, रूपही है। क्योंकि-इंडक, इंड-नीजीने-दूसरा स्थापना निक्षेपभी, निर्धक, और कार्यकी सिद्धि-में-उपयोग विनाका मान्या हुवा है॥ २॥

अब देखो-समिकतसार-वस्तुका, तिसरा द्रव्य निक्षेप-पुस्तक पानांके स्वरूपसें है, सोभी दूंडक, ढूंडनीजीने-निरर्थक, और का-थंकी सिद्धिमें-उपयोग विनाके, मानेहुये है। तो अब, हे भव्य पु-रुषो-विचार करोकि, समिकत सार वस्तुका, प्रथमके-त्रण निक्षेप निरर्थक, और समिकतसार वस्तुका, कार्यकी सिद्धिमें-उपयोगिवना के हुये, तो पिछे जेडमलका दिखाया हुवा-द्रव्य निक्षेपका विषय-रूप पुस्तकसें, भावनिक्षेपका विषयभूत-समिकतसार वस्तुको, कहांसें मिलावोंगे?। हमतो यही कहतेहैं कि-भावनिक्षेपका विषय-भूत जो-वस्तु है, उनकी-सिद्धिकरानेमें, प्रथमके-त्रण निक्षेपही, परमोपयोगी है॥ यहवात-ढूंडक, ढूंडनीजीके-लेखसेंही, हम सिद्ध करके दिखलाते है॥

देखोकि—सत्यार्थ पृष्ट. १७ में-तीर्थकरका-भावनिक्षेपके, विषयमें-इंडनीजी लिखती है कि-शरीर स्थित, पूर्वोक्त चतुष्टय गुण सहित, आत्मा, सो-भावनिक्षेप हैं, यहभी कार्यसाधक है ॥

अबदेखो-धर्मना दरवाजा-पृष्ट. ६२--६३ में-बाडीळाळका लेख-केवलज्ञानादि सहि तवर्ते छे ते--भाव अरिहंत, खरेखरा-अरिहं सतो तेज, अने-नंदनिक पण तेज, वाकीतो अरिहंत नामनो-माण-स के, पथ्थर, कोईनुं-काल्याण, करी सके नहीं ॥

अब पृष्ट ६३ में, सूत्रका भावनिसंपूर्म-सूत्रमानां तत्त्वो ( वां-

## चनार ग्रहण करे छे ते ) ॥

अब हम प्रथम ढूंडनीजीको पुछते है कि-अरूपी गुणवाला, तीर्थकरका अरूपी आत्मा, तूंने किस निधिसें देख लिया ? क्यों कि अरूपी आत्माको तो,केवल ज्ञानी विना,दूसरा पुरुष देख सकता ही नहीं है ? हे ढूंडनी तूं इतना मात्र ही कह सकेगी कि-जैनके सिद्धांतसें हम-जान सकते है, तबतो जो तून सर्व पदार्थके प्रथमके-त्रण निक्षेप, निरर्थक, और कार्यकी सिद्धिमें—उपयोग विनाके, मानेथे, उसमेंसें जैनसिद्धांतका जो प्रथमके-त्रण निक्षेप है, सो ही तीर्थें-करका-अरूपी आत्माका, और सर्व पदार्थ मात्रका, ज्ञान माप्त करानेमें-परमोपयोगी स्वरूपके ही हुये है। तो पिछे तूने, और तेरा ढूंडकने-जैन तत्त्वोंको, और लोकोको, श्रष्ट करनेके वास्ते यह क्या प्रथम फेक मारा ? कि वस्तुके प्रथमका-त्रण निक्षेप, निरर्थक, और कार्यकी सिद्धिमें-उपयोग विनाके ? तुमको इतनी अन्ज्ञता कहांसें माप्त हो गइ कि-जैनमार्गका सर्व तक्त्वोंको, विपरीत ही विपरीतिणे देखते हो ? ।।

इम भार देके कहते है कि—जब यह अनुयोगका विषय, तुः मेरे ढूंढकोंको—दिशावलोकनका स्वरूप मात्रसें भी-यथा योग्य दिखनेको लगेगा, तब तुमको तीर्थकरकी 'मूर्त्तिका ' और सर्व आचार्योंकी 'निंदा ' करनेका-मसंग ही, काहेको रहेगा ? परंतु सुरु द्रोही पणासें-जबरजस्त अज्ञानने, तुमको घेर लिये है। सो इः समें किसीका-उपाय नहीं है।। इत्यलं विस्तरेण।।

॥ इति ट्ट्क जेडमलर्जाके पुस्तकका-निरर्थक रूप चतुर्थः भाव निर्भपका, स्वरूप ॥

 अव इम ढ्ढनी पार्वतीजीकी 'झान दीपिकाके, चार निः क्षेप 'सामान्य मात्रका स्वरूपसें—दिखळावते है।।

ज्ञान—दीपिका-यह दो शब्दोका, मिश्रण करके, अपना पुर स्तकमें, ढूंढनीजीने-नामका निशेष, किया है। ज्ञान है सो तो चेर तन गुण है, और-दीपिका है सो, जड चेतन स्वरूपकी है॥

यह दूसरी वस्तुओंका-नाम है सो, ढूंढनीजीने-अपनी रची हुइ पुस्तकमें, निरर्थक, और ज्ञानकी दीपिकारूप-कार्यकी सिद्धिमें, उपयोग विनाका, यह-नामनिक्षप, माना है। तो अब विचार क-रो कि-यह ढूंढनीजीका पुस्तकको बांचने बाले है उनोंको-ज्ञान दी-पक, कैसें जोगा ? अपितु तीन कालमेंभी-ज्ञानदीपक, जगनेवाला नहीं है। यह तो ढूंढनीजीका-नाम निक्षेपका विषय। ?।।

अब देखोकि, ढूंढनीजीने-अपनी थोथी पोथीमें, जो जूडे जूड अक्षरोकी जुडाई किई है, सो-स्थापना निसेपका, विषय है, सो स्थापना निसेप-निर्धक, और कार्यकी सिद्धिमें-उपयोग विनाका, माना है, वास्ते ऐसी जूडी अक्षरोंकी जुडाईसें-बांचने वालेको, तीन कालमेंभी-ज्ञान दीपक, न जगेगा । यह तो ढूंढनीजीका दूसरा स्थापना निक्षेपका, विषय २ ॥

अब देखोकि-ज्ञान दीपिका, ऐसा-नाम निक्षेप १ । अक्षरों की जुडाईरूप, दूसरा-स्थापना निक्षेप २ । यह दोनो निक्षेप-निरथक, और उपयोग विनाके, मानके-दृष्य निक्षेपका, विषय रू-प-संपूर्ण पुस्तक भी, गष्प दीपिका समीर ने तो-निरर्थक, और उपयोग विनाका, करके ही दिखायाथा, परंतु ढूंढनीजीने अपने आप-निर्धक, और उपयोग विनाकाही, मान लिया है । यहतो ढूंढनीजीका, तिसरा-द्रष्य निक्षेप ३ । अब देखोकि-दूंढनीजीने जो क्षान दीपिका जगानेका-भाव, मनमें धारण कियाथा, सो-भावः निक्षेपका विषय भूत-ज्ञानदीपिका, तीन कालमेभी-किसीके हृदयमें, न जगेगी ४ ॥

॥ इति दूंदनीजीकी-ज्ञानदीविकाके-चार निक्षेवका, स्वरूप. ॥

अवहम-ज्यादा उदाहरण देनेकावंघ करके, यह कहते हैं कि-जो जैन सिद्धांतकारोंने-वस्तुके चार निक्षेप, मानेहैं सोतो-सर् त्य स्वरूपसेंही माने हैं, परंतु-निर्धक, अथवा कार्यसिद्धिमें उपर् योग विनाके, नहीं माने हैं। देखों इस वातमें-उाणांग सूत्रका, चौथा ठाणा, छापेकी पोथीके पष्ट. २६८ में-तथाच.

# १नामसचे । २ठवगासचे । ३दव्वसचे । ४ भावसाचे।

अर्थ—पद्धिंका-१नाम है। सो,सत्य है २स्थापना है सोभी, सत्य है। ३द्रव्य है सोभी, सत्यही है। ४और भाव है सोभी, सर्यही है। ४और भाव है सोभी, सर्यही है। यह सत्यरूप चार निक्षेपका, विषयको नही समजते हु-ये, हमारे दृंदकभाईओं, जो मनमें आता है सोही-चकवादकर उठते है ? परंतु उनोंकी द्याकी खातर-दूसरी मकारके उदाहरणों सेभी, हम-इमारे दृंदकभाईओंको-समजूति करके दिखावते है। सो हमारे दिथहुये दृष्टांतमेंसें-न्यायपूर्वक वोध, ग्रहण करना, परंतु-विपरीत विचारमें, नहीं उतरणा॥

#### ॥ त्रण पार्वतीके-चारचार निक्षेप ॥

अब देखियेकि—१शिवस्त्री । २वेश्या । और २ ढूंढनीजी । यह तीन-'पार्वती' और तीनोंके-तीन भक्तके, उथाहरणसें-चार चार निक्षेपका स्वरूप, दिखावते । जैसंकि-महादवजीकी स्त्रीका नाम है-पार्वती, सो ढूंढनीजीके मंतव्य मुजब-नाम, होगा। और जैनसिद्धांतानु सारसे तो नाम निक्षेपही होगा। परंतु दूसारीक्षी में दिया। हुवा यह-पार्वतीजीका-नामतो, ढूंढनीजीके-मंतव्य मुजबभी-नाम निक्षेप ही, होगा। और यह पार्वतीजीका-नाम, हजारो स्त्रीयोंका देखने में भी आता है, तो भी एक-दो-स्त्रीयोंका, मुख्यत्वपणा करके, समजाते हैं। जैसे कि-कोई खुब सुरतकी वेद्या है, उसमें-नामका निक्षेप, किया है-पार्वती। और एक ढूंढनी साध्वीजीमें भी वही-नामका निक्षेप, किया गया है-पार्वती। अब-एक पुरुष है, महादेवजीका भक्त १। और दूसरा-एक पुरुष है, सो-केवल कामका विकारी २। और तिसरा-एक पुरुष है, सो ढूंडक धर्मकी ही मीतिवाला. ३।

॥ शिवमक्त आश्रित-त्रणे पार्वतीजीका, स्वरूपः ॥

इस विषयमें प्रथम-शिवका भक्त, आश्रित-न्त्रणें पार्वतीजीका, चार चार निक्षेप १ हेय, २ ज्ञेय, और ३ उपादेयके, स्वरूपर्से--विचार करके, दिखलावते हैं।

अब जो महादेवजीका--भक्त, है सोतो-वेश्या पार्वतीका-नाम निक्षेपको, केवल--१ हेय, रूपही जानता है। और- वेश्या पार्वती, एसा--नाम, सुनके, कबीभी उसकी तरफ ध्यान नहीं देता है। और दूसरा ढूंढनी पार्वतीजीका--नाम निक्षेपको, सुनके, उनको--२ होय, रूपसें, समजता है। और--साध्यी पार्वतीजी ऐसा नाम सुनके-नतो पीति धारण करता है, और न तो अपीति करता है। मात्र इतना ही विचार करता है कि, यह-पार्वतीजी भी कोई एक वस्तु रूपसें होंगी?।। और शिवजीकी-पार्वतीजीका-नाम निक्षेपको, ३ उपादेयके स्वरूपसें—मानता है । और अपना सुख दुःखादिकके प्रसंगमें-उसी ही पार्वतीजीका-नामको, स्परण करता है। और मुख्यें उच्चारण भी करता है कि है पार्वतीजी, हे पार्वतीजी, इत्यादि

और कुछ भी अपनी—शांति, मानता है। जैसें कि-कोइ
पुरुष अपनी—जनताका भेगी, माताकी-धेर हानारीमें, अथवा सवंधा प्रकारके अभावमें, सुख दु:खादिकके प्रसंगमें-हे अम्मा २
ऐसा तो-पंनाबी। हे मा २ ऐसा-गुजराती, अथवा मारवाडी।
और हे आई २ ऐसा तो-दक्षिणी, उचारण करके, अपना दु:खादिकके प्रसंगमें-विश्वांति, मानता है। तैसे ही सो शिवजीका—
भक्त, ईश्वर पार्वतीजीका—नाम निक्षेपकी, उचारण करके, अपना
दु:खादिककी कुछभी—विश्वांति, मान रहा है। सो केवल नाम
निक्षेपका, विषयसें ही, मान रहा है। इति शिव भक्त, आश्रित
त्रणें पार्वतीका, प्रथम—नाम निक्षिपका, स्वरूप।।

अब इस ही शिव—मक्त, आश्चित-त्रणे पार्वनीनीका, तमरा स्थापना निक्षेपका, स्वरूप दिखावते हैं—

सो ही शिवजीका भक्तने — शोछे श्रृंगारसें सज्ज किई हुई, और अखीयांके चालाका देखाव है जिसमें, ऐसी — वेश्या-पार्व-तीकी, आकृति (अर्थात् मृत्तिं) को-देखके, अपनी मुख नाशिका का-विभत्स पणा करके, कहता है कि-ऐसी पापिणीयां, जगतमें क्यों जन्म लेतीयां होगी ? ऐसा कहकर, उस-मृत्तिकी, अपन्ना-जना ही करता है। और फिर उनकी तरफ — हिष्टमी नहीं देता है, क्यों कि—उनको कामके तरफ — विलक्षल, लक्षही नहीं है। केवल शिवपार्वतीजीके, भजनमें ही-मीति लग रही है। इस वास्ते

उस वेदया पार्वतीकी—मूर्तिको, केवल हेय रूप समजके, निंद निक ही मानता है॥

और मुख उपर-मुहपत्तिका, चिन्ह चढाया हुवा है जिसने, ऐसी चंद्रनी पार्वतीजीकी, दूसरी—मूर्तिको, देखके, सो किय भक्त नतो हर्षित होके, मीतिको, हिखावता है, और नतो मुख नाशिकाको चढायके—अपभ्रानना, करता है। मात्र इतना ही मनमें ख्यास कर रहा है कि-ऐसा भी एक नवीन प्रकारका रूप, द्नीयांमें—होता है। केवस २ क्षेप रूपसें—समजता है॥

और शिव पार्वतीजीकी—मूर्त्तिको, देखके—बडा हर्षित होके, अ पनी रोम राजी तो करलेता है विकस्वर, और अपनी मुख ना-शिकाका दर्शाव तो कर लिया है-भव्य स्वरूप, और अपने नेत्रोंसें अमृत भावको वर्षावता हुवा, वारंवार-तृप्त निघासें देखके, और अपनी परम ३ उपादेय वस्तुकी—मूर्त्ति ( आकृति ) समजकर, अ-पना मस्तकको—जुका, रहा है। और दूसरे पुरुषोंको बोध करा-नेके लिये, मुखरें उचारण करके भी कहता है कि-देखो प्यारे यह जमेश्वरीकी—मूर्त्तिका, क्या अलोकिक स्वरूप है, इत्यादि।

ा इति शिवभक्त, आश्रित-त्रणे पार्वतीका, स्थापना निसेष् पक्षा, स्वरूप ॥

<sup>॥</sup> अब इस ही श्विवभक्त आश्वित—त्रणें पार्वतीका-तीसरा द्रव्य निसेपका स्वरूप—पदार्शित करते है ॥

अब सो शिवभक्त उसी-बेश्या पार्ततीकी काम विकारका स्व-क्रपको ही मकट करनेवाली-पूर्व अवस्थाको, अथवा अपर अव-स्थाको, (अर्थात् योवनत्वकी-पूर्व अपर अवस्थाको ) निधा क-

रके भी देखता नहीं है, अथवा किसीको वर्णन करते हुयेसें-अन्वण करके, ते भक्तने कहा कि:-अरे महा भाग--ऐसी महा पापिणी-यांका--चरित्र, हमको मत सुनावना । ऐसा कह करके--बेब्या पा-वैतीका- द्रव्य निक्षपके विषयको भी--हेय पणा, मानता हुवा--अभाव ही, पदिशैत करता है ॥

और ढूंढनी साध्वी पार्वतीजीकी-पूर्व अवस्था यह है कि-दी-क्षा छेनेकी इछा करके, किसी साध्वीके पास आई हुई, और अ-पनी गुरुनीजीकी पास-कई दिनतक रहकर, पठन पाठन करतीथी ते । अपर अवस्था यह है कि, जो ढूंढनी पार्वतीजी-अपदेशादिक करतीथी, और ग्रंथादिककी रचनाभी करतीथी ते, उनकी सपाप्ति हुई सुनते हैं, इत्यादिक-द्रव्य निक्षेपका-विषयकी वार्ता-सो शिव भक्त, किसीसें श्रवण करके-नते। हिषैत होता है, और नते। दिछ-गीरीकोभी पदिशत करता है, केवल-क्षेय स्वरूपका पदार्थको सम-ज करके-मध्यस्थ भावको। अंगीकार कर रहा है।

।। और सो शिवभक्त-शिव पार्वतीजीकी-अनेक मकारकी लीलावाली-पूर्व अवस्थाको, अथवा अपर अवस्थाको-श्रवण कर-नेके लिये, पंडित पुरुषोंको-संतुष्ट द्रव्यको,-अर्थण करके भी-द्रव्य निलेपका विषयस्प, अपना उपादेयकी-ते वार्ताओंको, वारंवार श्रवण करनेकी इन्ना करता है।।

॥ इति शिव भक्त आश्रित-त्रणें पार्वतीका-तिसरा द्रव्यनि-क्षेपके विषयका स्वरूप ॥

॥ अब उसही शिव भक्त आश्रित-त्रणे पार्वतीका. चतुर्थ-भाव निक्षेपका, स्वरूप-मदर्शित करते है ॥ मथम जो-वेश्या पार्वती है सो-शोलें शृंगार सज्जकरके, अपने नेश्रांका कटाक्ष-लोकोंके उपर, डाल रही है, और परपुरुषोंकी राह देखनेको—वेटी हुई है, सोही—भाव निक्षपका विषय स्वरूपकी है। परंतु सो शिवभक्ततो—हेय रूप गंदापात्र जाणके, उनकी त-रफ-थोडीसी निघा मात्र करके भी, देखता नहीं है।

और मुख उपर-पट्टी, चढायके साक्षात्पणे बेठी हुई, जो द्-ढनी पार्वतीजी है सो-अपनी आवश्यकादिक-नित्य क्रियामें, तत्पर, विद्यारादिकर्ग-उद्यत, उपदेश दानादिकमें-प्रश्नीण है, सोही-भाव निक्षेपका, विषय है। परंतु सो शिव भक्त-साक्षात्पणे देखकेभी-विचार करता है कि—ऐसीभी नवीन प्रकारकी—किया करनेवाले लोक, दूनीयामें फिरते है। ऐसा शोच करता हुवा-नतो हर्ष धा-रण करता है, और नतो कुछ—दिलगिरीपणाभी प्रगट करता है। मात्र एक नवीन प्रकारका-तेय पदार्थका स्वरूपको जाणकरके और विस्सित हुवा दगटगपणे देखकरके पिले अपना रस्ता पकड लिया है।

अब सोशित भक्त-एकांत स्थलमं, अपनी उपादेयरूप शिव-पार्वती जीकी-मृत्तिके, सामने-बेंटकरके, उसीही पार्वती जीके नाम-की अर्थात्-नाम निक्षेपका, विषयभूतकी मालाभी-इमेशां फिराता रहा, और उसीही पार्वती जीकी-पूर्व अपर अवस्थाका-अनेक गु-णगर्भित-भजनोंको पढके, उसमें लयली नभी-होता रहा। तब ते भक्तकी ऐसी अलोकिक भक्तिको देखके, ते मूर्तिका अधिष्टित एक देवताने, उस भक्तको, साक्षात्पणे पार्वती जीका-भावानिक्षेपके, स्व-क्ष्यसे-दर्शन करायाहै। उससाक्षात्-पार्वती जीका, स्वरूपको-दे-खके, सो शिवभक्त-विकन्दर रोमराजी पूर्वक, अत्यंत आल्हादित हुना, उस साक्षात् प्रार्विती जीके, चरणीमें पडके, अपना निस्ता- र पणाकी-भाजीजी करता है, और सर्वेपकारसं-निर्देषहोके, उस पार्वेतीजीका-दर्शन, भजन, आदिमही-पसगुळपणे रहता है ॥

और दूनीयादारीका विशेष-प्रयोजनही, नहीं रखता है, जैसें कि-काठियावाडमें-नरसिंह मेहताभक्तको, ऐसा बनाव, बन्या हुवा सुनते हैं॥

और दक्षिणमें-तुकाराम आदि भक्तोंकोभी-ऐसा बनाव, ब-न्या हुवा सुनते है ॥

और जैनोंकाता-संकडो पुरुषोंको जिन मितमाका अधिष्टायक देवताओंने-हाजरपणे दर्शनदेके, संकटका निवारण किया हुवा है जैसेंकि-श्रीपालराजाको, और सुद्युद्धिमंत्री आदिको । और परोक्ष-पणे तो-जिनमितमाका अधिष्टायकोंने-छाखो पुरुषोंको सहायता-कीई हुई है, और अबीभी केसरीयातीर्थ बाबाका, और भोयणी तीर्थ बाबाका-अधिष्टायक देवताओ-ते भक्तजनोंको, सहायता करतेही है। सो जिन मितमा (मूर्त्ति) की-भिक्तकाही फल है।। इतनी बात मसंगसं-हमने लिखदिखाई है।

॥ इति शिवभक्त आश्रित-त्रणे पार्वतीका-चार चार निक्षेपों-का, स्वरूप ॥

अब कामी पुरुष आश्रित-त्रणे पार्वतीका, चार चार-निक्षेपका स्वरूप, मदार्शित करते हैं ॥

अव जो वेश्याका पेमी-कामी पुरुष है सोतो, न शिवपार्वती-जीको-नामसें, जानता है। और न तो ढूंढनी पार्वतीजीको-नाम-सें, जानता है। केवल वैश्या पार्वतीका-नामनिक्षेपकोही-आपना उपादेय स्वरूपसें, जानता है। जब पार्वती-ऐसी नाम, सनता है अथवा-याद आता है, तब-वेश्या पार्वतीकी तरफही, उनका-ध्या-न, लगनाता है ॥

इति कामीपुरुषको त्रणे पार्वतीका नामनिक्षेपकी, मीतिका स्वरूप ॥

अब उस कामी पुरुषकी-किसीन-शिवपावितीनीकी-मूर्ति,
और ढूंडनी पार्वतीनिकी-मूर्ति, दिखाई है। परंतु सोकापी पुरुषने
सामान्यपणे देखके-नतो हर्षभाव दिखाया है, और नतो कुछ-परपश्चाननाभी किई है, परंतु विशेषमें-इतना विचार करनेको ते। लग
गयाकि, नैसी खुब सुरत वेदवा पार्वतीकी-मूर्तिको, देखके, मनका
प्रप्लितपणासं, और रोमरानिका विकथ्वरपणासं-आत्माको आनंद
होता है, तैसं आनंदको-पाप्त करानेमं, यह दोनो मूर्तियामेंसे-एकभी नहीं है। वैशा विचार करके, उस कामी पुरुषने-दिखानेवाला
पुरुषको, पिछं सुपरतही करदीई है, परंतु ते मूर्तियांवालाका आग्रह
सें-कामी पुरुष, खडाही रहा है॥

॥ इति कामी पुरुषको—त्रणं पार्वतीका—स्थापना निक्षेपकी श्रीतिका स्वरूप ॥

<sup>॥</sup> अव—वही दोंने। मूर्तियांवाला पुरुष—उसकामी पुरुष्मिनिश्वपार्वतीजीकी, और टूंडनी पार्वतीजीकी—क्रमसें-पूर्व अव-स्था, और अपर अवस्थाकि—जो पूर्वमें-वर्णन किईथी, सोही अवस्थाका—एस पूर्वक वर्णन करके सुनावता है, तो भी ध्यानपूर्वक नहीं सुनता है, और सुखतें कहता है कि—वसकर भाई वसकर, क्या ऐसी निकामी बातां—हमको सुनाता है। एसा कहकर, शि-

वपार्वती जीके वर्णनमें — कुछ कथन कर सक्या नहीं । परंतु इंडनी-जीके वर्णनमें कहता है कि — अरेरे फूकटका इतना कष्टको उठा करके, दूंढनी पार्वती जीने तो - हथा ही, जन्म गमाया है, ऐसा कद-कर बेरया पार्वती की ही — मोहोत्पादकी पूर्वा अवस्थाका - बर्णन करके, अपना आनंद, और दीलगीरी पणाभी, पद्धित करता है

ा। इति कामी पुरुषको—त्रणें पार्वतीका—द्रव्य निक्षेपर्ने— भीति अमीतिका स्वरूप ॥

॥ अत्र उस कामी पुरुषको-भाव निक्षेपका विषय भूत, साक्षात् भिव पार्वतीजीका-दर्शन होना तो, कठिन ही है। परंतु किसीने-ढूं-ढनी पार्वतीजीकि-जो साक्षात् पणे-भाव निक्षेपका विषयभूत है, उनका दर्शन करादिया है। परंतु उसकामी पुरुषने, मलीन वेशादिक देखतेकी साथ ही-मुखंप मरोडा देके, चलवरा है।

॥ अव-भाव निक्षेपका विषय रूप, साक्षात्-वेदया पार्वतीको, देखतेकी साथ, उसकामी पुरुषने-रोप राजितो कर छिई है खडी, और नेत्रोंसे वर्षाता रहा है अमृतभाव, और अत्यंत-आल्हादित पणे, मिळता हुवा-अपना जन्म, जीवतन्यका, साफल्यपणा ही मान रहा है ॥ इतिभाव निक्षेप ॥

॥ इति काशी पुरुष आश्रित-त्रणे पार्वतीजीका चार चार नि-क्षेत्रका, स्वरूष ॥

<sup>॥</sup> अव-इंडक भक्त आवक आश्रित-त्रणे पार्वतीनीका—चार चार निक्षेपका, स्वरूप-मूर्त्तिपूरक, और इंडक श्रावकका—संवाद पूर्वक, दिखावते है ॥

मृत्तिंपूजक—हे भाई टूंटक! अपनी टूंटनी पार्वतीजीके-मंतव्य मुजब-शिवजीकी स्त्रीमं-पार्वतीजी, नाम है, सो कभी-नामनिक्षेप, न होगा। क्योंकि-सोतो असलस्य-नाम है, तोभी अपनेको
तो ज्ञेय स्वरूपही मानना—ठीक होगा।। और ते अञ्चलस्य-श्चित्र
पार्वतीजीका-नामके, हिशाबसें वेश्यामं-पार्वती नाम है सो-नाम
निक्षेप, होगा। परंतु वह-कुल्लभी कार्य साधक, नहीं होनेसें-हेय
स्वप जानके, अपनेको-त्याग करना ही, अला है। चाहे किसी पुरुष
ने वेश्या पार्वतीके-नामसे, अप भ्राजनाभी किई, तोभी अपनेकोशीति या अपीति, होनेका कुल्लभी कारण नहीं है। क्योंकि-नेश्या
पार्वती तो अपनेको निर्थक स्वरी है।

अब अपनी साध्वी ढूंढनीमें-पार्क्तीजी-नाम है, सोभी-शिव पार्वतीजीके हिशाबसें, नाम मात्रतो, न कहा जावेगा--किंतु-नाम निक्षेपही, मानना- उचित्त होगा। उहां क्या विचार करेगें ? क्योंकि-अपनी ढूंढनी पार्वतीजीने ? नामनिक्षेप। र स्थापना निक्षेप। र द्रव्यनिक्षेप। यह-तीनों निक्षेप, कार्य साधक नहीं-ऐसा छिखके-निरर्थक रूप ही, ठहराये है। जो अपने ढूंढनी पार्वतीजीका-नामको, ब्रेगरूप, मानीयेतो-शिवपार्वतीजीके मान्यता तुल्य होजायगी। अगर जो-हेप रूप, मानीयेतो-वेश्या पार्वतीकी तुल्य-निरर्थकरूप, होजायगी, तब तो-ढूंढनी पार्वती-जीके-नामकी साथ, हमारा कुछ भी संबंध न रहेगा।

और इसी--नामसें, गालीयां देनेवाला--हमको कुछ भी, बोलनेको न देवेगा कि-हम तो मात्र--नामको, उचारण करके-गालीयां, देते है इसमें तुमेरा हम क्या लेते हैं ? ऐसा कहेगा। इस वास्ते दूंढनीजीके-नाम निक्षेपका, विचार ही करना पड़ेगा। ढूंढक—हे भाई मूर्त्तिपूजक—ढूंढनीजींगें पार्वती-नाम है सो-नामीनक्षेप, न मानेंगे-पात्र नामही, मान छेवेंगे तो पिक्वे-वेश्या पा-वैतीकी तुल्यता, न रहेगी ॥

मूर्तिपूजक—हे भाई ढूंढक शिवजीकी स्त्रीमे-पावतीजी नाम है, सोभी-जैन सिद्धांतकारोंने-नाम निक्षेप ही, माना है। अगर जो ढूंढनीजीकी जूटी कल्पना, मुजब-नाम ही, टहरायलेंबें तो भी ढूंढनीजीमें तो पार्वती ऐसा नाम है सो भी-नाम निक्षेप ही, टहरेगा॥

ढूंढक--हे भाई मूर्त्तिपूजक-इमारी ढूंढनीजीमें पार्वतीका-नाम निक्षेप,तूं क्या बेब्या पार्वतीका-नाम-निक्षेपकी,तुल्य समजता है ?।।

मूर्तिपूजक—हे भाई ढूंढक-हमतो जैन सिद्धांताऽनुसारसें—हेंय वस्तुमें—हेय रूप । और अप वस्तुमें—हेय रूप । और ज्ञयादेय रूप । और अप वस्तुमें—हेय रूप । और ज्ञयादेय रूप , यथा 'योग्य—नामका निक्षेप, मानते हैं । पर तो तुमेरी ढूं-ढनी पार्वतीजीने—सिद्धांतसें निरपेक्ष होके ! नाम भिन्न, । र नाम निक्षेप भिन्न । ऐसे स्थापना । द्रव्य । और भाव । इन चारों निर्क्षेप भिन्न भिन्नपणे लिखके, और जूटा आट विकल्प करके. मध्यमके—त्रण निक्षेप, निरर्थक, और उपयोग विनाके—टहराये हैं । ऐसी अपनी अपूर्व चातुरी मगट करके, वेश्या पार्वतीका—नाम निर्क्षेपकी—तुल्यता, अपनेमें टहराय लिई है ? ।।

ट्टंबन--हे भाई मूर्तिपूजक-वेश्या पार्वतीका-नाम निलेप तुल्य-निरर्थक, स्वामिनोजीका--नाम निलेप, हो जावें, सो तो बात अछी नहीं। इस वास्ते-में-तेरेको ही पुछताहुं कि-इस विष-यमें असल बात क्या है ?॥ और यह दूषण कैसें न रहें, ऐसा रस्ता-सिद्धांतातुं सार, इमको भी-दिखळाना चाहिये॥

मूर्तिपूजक—हे भाई ढूंढक-इस ग्रंथकारने-ढूंढनीजीकी सर्व कुर्यक्तियांकी-सिद्धांतके अनुसारसे सर्वथापणे विपरीत रूप दिखा-के-चार निक्षेपका विषयको, अनेक प्रकारकी युक्तियांसे-समनाया है, तो भी क्या तेरी समज-हुई नहीं है, खेर, देख दुक्में इहांपर भी-समना देते है।

यद्यपि-नाम-एक होके, अनेक वस्तुमें भी-नाम निक्षेप रूप, किया जाता है, परंतु इष्ट वस्तुमें किया हुवा ते-नामका निक्षेप, इष्ट रूप ही-मानना, उचित होता है। इसी बातकी सिद्धि-देखों सत्यार्थ पृष्ट. ५० में-दूंढनी भी करके ही दिखाती है कि-कोई-पार्श्व, नामसें-गाली दे तो, हमे कुछ नहीं, कई-पार्श्व नामवाले, फिरते हैं। तुमहारा-पार्श्व, अवतार, ऐसे कहके-गाली दे तो-देव आवे, इत्यादि॥

फिर भी देखो कि-जेंडेमल, इस-नामका निक्षेप, आजतक लाखो पुरुषोंमें होता आया है, तो भी-गतरूप हुवा, दूंडक सा-धुमें-जेंडमल, यह नामका निक्षेप है सो तो, तुमने भी-उपादेय कृप ही, माना है।।

ढ्ंडक हे भाई मूर्तियूनक-जेटमछ, इस नामका निक्षेपको, ह-मने कुछ-उपादेय रूपसें, नहीं माना है ॥

मृर्तिपूजक-हे भाई भोला दूंहक-दूंडक साधुमें रखा हुवा-जेठ-मल, नामका निक्षेपको तो, तुमने-ज्यादेय रूप ही, माना है। क्यों कि-इमारा गुरु वर्य-श्री आत्मा रामजी महाराजाने, जेठमलने ब-नाया हुवा-समिकत सार-ग्रंथका, खंडन रूप-सम्यक्त श्रह्यों- द्वारमं, जेटपल्रजीकी—अझानता, और मृह्या, देखके मात्र इतना ही लिखाथा कि-जेटा मूहमातने, जेटा अल्प मितने, जेटा अझानीने, जेटा निन्हवने, समजे विना-कुछ का कुछ, लिख मारा है। इतना लेख परतो अनेक हटीले ढूंढकोंने-अनेक प्रकारका उत्पात करनेका विचार कियाथा, और आत्मारामजी महाराजाकरे-परकारमें भी चहा देनेके विचार पर आ गयेथे। तो अत्र विचार करो कि-अ-हश्य रूप ढूंढक जेटमलजीका-नाम निक्षेप, तुमको जपादेय रूप, न होता तो इतना धांधल ही किस वास्ते मचा देते। सिद्ध हुवा है कि-इंडकमें-जेटमल नामका निक्षेप, तुमने भी-उपादेय रूप ही, माना है। तैसें ही इंडनीजीमें-पार्वती, यह-नामका निक्षेप, उपादेय स्वक्तिने निक्षेप, त्यादेय स्वक्तिने तो तस्ते ही इंडनीजीमें-पार्वती, यह-नामका निक्षेप, उपादेय स्वक्तिने तसे ही इंडनीजीमें-पार्वती, यह-नामका निक्षेप, उपादेय स्वक्तिने तसे ही इंडनीजीमें-पार्वतीकी तुल्यता न होगी। नहीं तो तुमको उत्तर देनेकी भी जगा न रहेगी॥

और जो-नाम है, सो ही-नाम निक्षेपका, विषय, है। दूसरी जो जो कल्पनाओं इंटर्नाने किई है सो तो-जैन सिद्धांतसें-निरपेस होके ही, किई है।।

दूंदक—हे भाई मूर्तिपूजक—इस मुजब तो-उपोदय वस्तुमेंजो नामका निक्षेप है, सो भी उपादेय रूप ही-पानना, उचित
मालूम होता है। क्यों कि-ऋषभादिक, महावीर, पर्यंत-नाम है सो
भी, बैल आदिपशुओंमें, और अनेक पुरुषादिकोंमें भी, रखा ही
जाता है, परंतु तीर्थंकर जीवाधिष्टित-शरिरोंमें, रखा हुवा-ऋषभादिक महावीर पर्यंत-नाम है सो, तीर्थंकरोंके अभिमायसें-परम उपादेय रूप, हम भी मानलेवेंगे। परंतु तुमलोक पथ्थरक?-मूर्तिमें,
तीर्थंकरोंका-स्थापना निक्षेप, करके—भगवान उहराय लेते हो, सो
तो हम -भगवान रूपसें, कभी न मानेंगे॥

## ( ३६ ) इंडक भक्ताश्रित-त्रणे पार्वतीका-२स्थापना निक्षेप.

।। इति दूंदक भक्त आश्रित संवाद पूर्वक-त्रणें पार्वतिका-नाम निक्षेपका, स्वरूप ।।

॥ अब दृंदक भक्त आश्रित-त्रणें पार्वतीका-स्थापना निक्षेप-का, स्वरूप-संवाद पूर्वक ही, दिखावते है ॥

मूर्त्तिपूजक-हे भाई ढ़ंढक-देखिक, उपादेय वस्तुका-पुतछा (अर्थात् आकृति) अथवा काछी स्याहीका-फोटो [ मूर्त्ति ] है सोभी, उपादेय रूपसें ही-माननी, उचित होगी, परंतु ना मुकर जानेमें-तुमकोभी, बहुत मकारका-शोचही, करना पडेगा,

दृंदक-मृतिंकोतो इम-मृतिं, मानते ही है, ना कौन पाडता है ? ॥

मूर्त्तिंपूजक—हे भाई ढ्ंढक-मं-तेरेको-पुछता हुं क्या, और तूं-उत्तर देता है क्या, में तेरेको यह पुछता हुं कि-जो अपना परम उपादेयरूप-तीर्थकरादिक संबंधीकी-मूर्त्ति है, सो तूं-परम उपादेयके स्वरूपसें, मानता है कि नहीं, इतने मात्रका-उत्तर, इमको दिखादे॥

दृंधक--वाहरे मृत्तिंपूजक भाई वाह, क्या-उपादेय वस्तुकी पथ्थर आदिकी आकृति [मृत्ति] भी,उपादेय रूपही, मानलेनी ?॥

मूर्तिपूजक—हा भाई ढूंढक हा, हमतो—तीर्थंकरादिक परम उपादेय वस्तुकी, मूर्जिकोभी-परम उपादेय रूपही, मानते है । जो तुमभी—उपादेय वस्तुकी, आकृतिको-उपादेय रूपसे, न मानोंगे हो-किसीके आगे, बात करने जोगेभी न रहोंगे । देखो प्रथम सामान्य मात्रसें, हमने-दिखाया हुवा, त्रणे पार्वतीकी-मूर्तिका विचारसं, उपादेयकी-मूर्ति हैसो, उपादेयपणे-सिद्ध होती है या नहीं ? पिछे-परमोपदेय तीर्थकरोंकी मूर्ति है सो, परमोपादेय रूप, अपने आप-सिद्ध, हो जायगी ।

देखोकि—शिवका भक्त थासो तो, अपना-उपादेय संबंधिनी, शिव पार्वतीजीकी-मूर्त्तिको, देखतेकी साथ, परम प्रीति को धारण करता हुवा-बडा हार्षत हुवा था ॥

और काम विकारसे भरी हुई-हेय वस्तु संबंधिनी, वेश्या पार्वतीकी-मूर्त्तिको, देखके-बडा दिलगिर हुवा था ॥

और मुख उपर पड़ीवाली, दूंढनी पार्वतीजीकी-क्षेय वस्तु संबंधिनी-मृत्तिको, देखके, नतो-हर्षित हुवा था, और नतो-दिल-गिरभी हुवा था, मात्र नवीन प्रकारका स्वरूपकी-आकृति, सम-जता हुवा, टगटगपणे-देखता ही रहाथा ॥

॥ अव दूसरा-कामी पुरुषथा सो, शिवपार्वतीजीकी-मूर्तिको, देखके, और दूंडनी पार्वतीजीकी-मूर्त्तिको, देखके, मात्र क्षेय वस्तु रूपका-स्वरूपको जानके, नतो-हार्पत हुवाथा, और नतो-कुछ दिलगीरभी हुवाथा, परंतु काम विकारकी-पेटीरूप, वेदया पार्वतीकी-मूर्तिको, देखके, और अपना-उपारेय वस्तु संबंधिनी, जानके, परम भीतिकी साथ, अंग प्रत्यंगको वारंवार देखता हुवा, और अपना शरीरकी रोम रागिको-विकश्वर, करता हुवा, कितनीक देरतक, देखनेमें मसगूलही बन रहाथा, क्योंकि-उस कामी पुरुषको, जो कुछ-उपादेय वस्तुथी सोतो, एक वेदया पार्वतीहीथी। इस वास्ते उनकी-मूर्तिको, देखके भी, उसमें ही उनको मग्रहूप होना युक्ति युक्त ही था।। परंतु हे ढुंढक भाई!

अब तेरेको ही इम पुछते हैं कि, एकतो है-शिव पार्वितिजीकी

मूर्ति । और दूसरी है वेश्या पार्वतीकी-मूर्ति । और तीसरी हैं दूढ़नी पार्वतीजीकी-मूर्ति । यह तीन स्वरूपकी, तीन मूर्ति में सें, तेरा हृदयमें-१ हेय । २ क्षेय । और ३ उपादेयका विषयह परें, विशेषपणे-बोधका, कारण हो , कोई भी-मूर्ति, है या नहीं १ मधम ही इसमें विचार करिक-वेश्या पार्वतीकी मूर्ति तुल्य, हृंढ़नी पार्वतीजीकी-मूर्तिको, मानना, यहतो कभी भी उचित न-गीना जायगा । जो कभी विशेषपण सें राहत, केवल क्षेय स्वरूपसें, दूंडनी पार्वतीजीकी-मूर्तिको, कहोंगे, तव तो-जैसें दूंडनी पार्वतीजीकी मूर्तिको, खिचवा के-घरमें रखते हो, तेसें हो किव पार्वतीजीकी मूर्तिभी खिचवा के तुमेरे दूंडकों को-घरमें रखनी ही चाहिये, सो शिव पार्वतीजीकी-मूर्तिको, खिचवाके-घरमें, क्यों नहीं रखते हो ?

ढुंडक—हे भाई मूर्तिपुनक-तूं बडा भोला है, इमने ढुंडनी पार्वतीजीकी-मूर्तियां, खिचवा के-घरमें रखियां है, सो तेरी वात सत्य है, परंतु उस मूर्तियां सें, कोइकार्यकी सिद्धि होती है, ऐसा नहीं मानते है ।

मृत्तिपूनक-हे भाई ढूंढक-ढूंढनी पार्वतीजीकी-मृत्तियांसं, तूं किस कार्यकी भिद्धि, करना चाहता है ? इस बातमें तूं विशेष-पणे, इतना मानही कहसकेगा कि-उपदेशकी पाप्तिरूप-कार्यकी सिद्धि, हमारी नहीं होती है । इनके शिवाय दूसरा विशेषमें कुछ भी न कह सकेगा, परंतु दूर देशमें रहे हुये-ढूंढकोंको, इस-मृतियांका दर्शनसें, ढूंढनी पार्वतीजीका स्वरूपकी-स्मृति, होती है या नहीं ? और उनकेवाद, जो ढूंढनीजीके-भक्त बने हुये है, उनोंको कुछ-पीति, अपीति, करानेमें वह-मृत्तियां, निमित्तभूत, है या नहीं? इसमें जो तेरा विचार हो सो, हमको बनलादे !!

दूंढक है भाई मूर्जियूजक नारंवार ऐसा क्या पुछता है, देख-मूर्जियांमें, नतो कोई-भीति रही है, और नतो कोई-अमीति भी रही है, सोता अपना आत्मामेंही रही हुई है, किसवास्ते ऐसी भूमितपणेकी वार्ता हमको सुनावता है ?॥

मूर्तिपूजक - हे भाई ढूंढक-तेंरा कहना यह सन्य है, परंतु उस-प्रीति अपीति होनेमें तुमको, ढूंढनीजीकी-मूर्त्ति, कुछ कारण रूप, होती है या नहीं ? इतना मात्रही में तेरेको पुछता हुं । जो तूं कदेगाकि-हमको पीति अपीति उत्पन्न होनेमें-मूर्ति, कारणरूपे कुछभी नहीं है,तो पिछे हप-पुछते है कि-काठीयाबाड देशका-छि-मडी सेहरमें, संवत १९४७ का-वैशाल मासमें, पूज्यश्री-गोपाल ऋषनी, अचानकपणे देहांत हुयेवाद, हाजारभक्त सेवकोने, मृतक श्वरीरको पट्टेडपर विटाके, और नीचेके भागमें-त्रण जीवते साधु-को बिठायके, उनका-फोटो प्राफ, किसवास्ते ख्रिन्नवाया ?। और पंजाबी ढूंडक श्रावकोने-जीवते हुये ढ्डक-सोइनछाल आदि सा धुओंका । और इंडनी पार्वतीनी आदि साध्वीयांका । और दक्षिण अहमदनगरमें-चंपालाल आदि, इंडक साधुओंका । और आगरा सेहरमें–पचीस त्रीसेक श्रावकोंकी साथमें वैठे हुये–पांच सात साधु-ओंका । इत्यादिक अनेक रैयलोंपे-इंडक श्रावकोंने, अपना अपना मान्धाहुवा-गुरुद्धप ढ्ंढक साधुओंका, और ढूंढनी साध्वीयांका, फोटोग्राफ, किसनास्ते खिचनाया ? और हमने यहभी छुना है कि कोड़ कोड़ अधिक भक्तोंने तो, अपने तालेजिंदेमेंभी कवज करके रखे है, सो किसशास्ते करते है ? उनका कारण तूं ही दिखलाव ? हमनेतो इस लेखसें, तिद्ध करके ही दिखलाया है कि-मो उपादेय बस्तुकी-मूर्तिहै, सो मूर्ति, तुमकोभी-मीति विशेषका, कारण होहै। इसीवास्ते तुमलोको-दूंढक साधु, साध्वीयांका-फोटोग्राफ, लिच-

वायके, अपने ताले जिंदेरें-कवजकरके रखतेहो, और इस लेखसें-यहभी सिद्ध हुवाकि, ढूंढक ढूंढनीजीने-स्थापना निश्लेपको,जो नि-रर्थकरूप-उदराया है सोभी जूडे जूड ही लिखमारा है। अगर जो तुम ढूंडको उपादेय रूप, वस्तुकी⊢म्,िक्तो, उपादेय के स्वरूपसें, न मानोंगे तो जैन धर्मका द्वेशीमें सें-कोइक बदमास, दृंढनी साध्वी जीकी-मृत्तिके, साथ-कुचेष्टा करता हुवा पुरुषकी मूर्तिको । और ढुंडक साधुकी मूर्त्तिके साथ-किसी रंडीकी मूर्त्तिको । वे अदबसें खिचवायके, अनेक प्रकारकी अपभ्राजना करता हुवा भी, तुमको कुछ भी बोलनेको न देवेगा, परंतु मूर्चिको भी–उपादेयपणे, मानने वाळे इम-उस बदमासको, हठासकेंगें, और ऐसे अत्याचार करने वालेको, हठानेकी, इपको भी जरुर ही है, नहीं तो तमासा देखनेवाले छोको भी बेठे हुये ही है। तो अब विचार करोंकि-तीर्थकरोंकी अपेक्षार्ते, आज कालके-नुछ पात्ररूप, साधुओंकी-मृत्तियां भी, उपादेयपणे के चिश्र करके ही, बदमास लोकोंको-हम हटासकेंगे. तो पिछे हमारा-परमानिय, परमपूज्य, परमोपदेश दाता, शासनके नायकरूप, तथिकरोंकी-मृत्तियांको, निरर्थकरूप मानके, हम ही जैन कुरुमें-अंगारापरू, बने हुये, अवज्ञा करनेवाले, तीर्धकरोंके भक्त, केंसे वनेंगे ? इस बातका दिचार, तीर्थकरोंके-भक्तोंको तो. अवश्य करनेके, योग्य ही है, बाकी रहे जो-महा मिध्या दृष्टि, और दुर्भवी, अथवा अभवी, उनोंकी पाससें इव कुछ भी विचार नहीं करा सकते है।

और देखोकि-सिद्धांत कारोंने तो, सर्व बस्तुका-स्थापना नि-सेपको, अपना अपना स्वरूपका-पिछान करानेषे, कारणरूप, मा-नके-सार्थक, और कार्यकी सिद्धिमें, उपयोगवाला द्वीमाना है, तो पिछे तीर्यकरोंका-स्थापना निक्षेप, निर्श्वक द्वीहै, ऐसा दूंदनी-कैसें- लिखती है ? और यही ढूंढनी पार्वती, दूसरी साधारण वस्तुका-स्थापना निक्षेपका, सार्थक, और कार्यकी सिद्धिमं उपयोगवाला-भी, जैन सूत्रोंका-मूल पाठसें ही, लिखके दिखाती है, परंतु विप-रीतमति हो जानेसें-कुल विचारही, नहीं कर सकी है ॥

देखो-सत्यार्थ पृष्ट ७३। ७४ में-यथा-सूत्र उवाईजीमें-पूर्ण-भद्र यक्षके, यक्षायतन, अर्थात्-मंदिर, मूर्त्तिका, और उसकी-पू-जाका, पूजाके फलका-धन, संपदादिकी, प्राप्ति होना, इत्यादि भलीभांत सविस्तार-वर्णन-चला है।।

और अंतगढ सूत्रमें-मागर पाणी, यक्षके-मंदिर, मूर्तिका । हरण गमेषी देवकी-मूर्तिपूजाका ॥ और विषाक सूत्रमें-उंबर य- क्षकी-मूर्ति, मंदिरका, और उसकी पूजाका फल-पुत्रादिका हो- ना, सिवस्तार पूर्वोक्त वर्णन चला है ॥ पृष्ट. ७४ओ ७से-हे भव्य इस पूर्वोक्त कथनका-ताल्पर्य यह है कि, वह जो सूत्रोंमें नगरियांके- वर्णनके आदमें, पूर्णभद्रादि यक्षोंके-मंदिर चलेहें सो,वह यक्षादि सरागी देव हे ते हैं, और वाल बाकुल आदिककी इला भी रखते हैं, और राग द्वेषके प्रयोगसें अपनी-मूर्तिकी पूजाऽपूजा देखके- वर, शराप भी-देतेहैं ताते हरएक नगरकी-रक्षारूप, नगरके बाहर इनके-मंदिर इमेशांसे चले आतेहै, संसारिक स्वार्थ होनेसें. ॥

पाठकवर्ग ! अब इसमें विचार किजीयेकि-मथम यही ढूंढनी-जी अपनी थोथीपोधीमें-नामनिक्षेप, स्थापना निक्षेप, और द्रव्य निक्षेप, । यह तीनों निक्षेपोंको-निर्धिक, और कार्य साधक नहीं, वैशा बारंबारं छिखके-पत्रेंके पत्रें, भरती चछी आई । और यह पूर्वोक्त सूत्रपाठका विचारसें-स्थापना निक्षेपका विषयरूप, यक्षा-दिकोंके-पथ्थरकी आकृतिरूपसें, अर्थात् मूर्णिके स्वरूपसें, उनके दृंदकोंको धनपुत्रादिक कार्यकी सिद्धिभी दिखला देती है ॥ तो अब विचार करोकि-यक्षादिक व्यंतरोंका स्थापना निक्षेपसें बनी हुई पथ्यरकी मूर्तिं, सार्थकरूप हुई कि, निरर्थकरूप ? दृंदनीजी तो केवल वीतरागी मूर्त्तिसें-द्रेष धारण करके, अपने लेखकाभी पूर्वाऽ परके विचार किये बिना, जो मनमें आया सोही-अगडं बगडं लि-खके, अपना और भद्रिक श्रावकोंके, धर्मका-नाश करनेकोही, उ-द्यत हुई है। ते सिवाय दूसरा मकारकी सिद्धितो-दृंदनीजीके ले-खमें, कुलभी दिखनेमें नहीं आती है।।

ढूंढक-हे भाई मूर्तिपूजक, हमारी ढूंढनीजीने स्थापना निक्षेप, कार्य साधक नहीं, ऐसा छिखके जो-निरर्थक ठहराया है सो, तीर्थकरोंका- जडहूप पथ्थरकी मूर्जि पूजासें-मुक्तिका कार्यकी सिद्धि नहीं, इस अभिषाय मात्रसें-स्थापनानिक्षेप, निरर्थकरूप छिखा है!

मृत्तिंपुत्रक-हे भाई ढूंढक, ढूंढनीजीने केवल ऐसा नहीं लिखा है, उसने तो-वीतरागी मूर्त्तिसें द्वेप धारण करके, और अपना लेखमें-पूर्ण भद्रादिक यक्षोंके संबंधी-जडरूप पथ्यरकी मूर्तिंसं, धन पुत्रादिक-कार्यकी सिद्धिरूप, सिद्धांतके पाठका विचार किये विना-सर्व वस्तुका स्थापनानिक्षेप [मूर्त्ति] को, निरर्थक ठइ-रायके, तीर्थकरोंका-स्थापना निक्षेप (मूर्त्ति) भी, सर्वथा प्रकारसें

१ जैसें-तीर्थंकरोका-नाम, स्वरण मात्रसें टूंढनीजी मोक्षको पहुचानेको चाहती है तैसेंही यक्षोका-नाम, स्मरण मात्रसें-धन, पुत्रादिक क्यों नहीं दिवा देती है ? काहेको फल फूलादिकसें जड पथ्थरकी मूर्चि पूजा कराती हुई ढूंढक भाइयांको-अनंत संसारमें गरती है ? ॥

निरर्थक उहरानेका, पयत्न किया है। देखो सत्यार्थ पृष्ट ८ में यथा-काष्ट, पीतल, पाषाणादिकी-मूर्त्ती, बनाके स्थापना करलीकि यह मेरा-इंद्र है, फिर उसको-वंदे, पूजे, उससें, धन, पुत्र, आदिक मांगे, मेला, महोत्सव करें। परंतु वह जड-कुछ जाने नहीं, ताते शून्य है। अज्ञानताके कारण उसें-इंद्र, मानलेते है। परंतु वह-इंद्र नहीं, अर्थात्-कार्यसाधक नहीं।

इस प्रकारसें इंढनीजी-पथम इंद्रकी सूर्त्तिको, निरर्थक-उ-रायके, पिछे-पृष्ट १५-१६ में-ऋषभ देवजीकी-मूर्त्तिको, जडपणा दिखळायके निरर्थकपणा, दिखळाया है ॥

और ७३।७४ में पूर्ण भद्रादिक यक्षोंके पथ्यरकी मूर्तिसं, दूंडक श्रावकोको भन, पुत्रादिककी, माप्ति कराती हुई स्थापना निक्षेपको, सार्थकरूप करके, दिखलाती है। तो अब दूंडनी नीको तीर्थकरोंकी भक्तानी समजनी, कि, यक्षोंकी ? उनका विचार वाचक वर्ग ही करें ? ॥

दूंदक—हे भाई मूर्तिपूजक-मन पूर्ण भद्रादिक यसंकि-प्रध्यसमें बना हुई, जडहूप मूर्तिकी पूजासें—धन, पुत्रादिककी, माप्ति होनेसें-सार्थकपणा है, तब तो-इंद्रादिकोंकी पाषाणादिकसें बनी हुई, जडहूप-मूर्त्तिकी पूजासें भी, अवश्य ही-कार्य सिद्ध होनाचाहिये, क्योंकि—सरागीपणा जैसा पूर्ण भद्रादिक यसोंमें है, तैसा ही सरागीपणा-इंद्रमें भी है, तो पिछे हमारी दूंढनीजीने—इंद्रकी मूर्तिको—जडहूप, कहकर, और निरर्थकपणा ठहराय करके, सर्व वस्तुका—स्थापना निक्षेप, निरर्थकरूपसें, क्यों ठहराया होगा? सो कुछ मेरी समजमें—आया नहीं है।

मृत्तिपूजक-हे भाई ढूंढक-ढ्ंडनीजीने तो वीतरागी मृत्तिसं-

द्वेषभाव करके, अपना छेखका भी पूर्वाऽपरके विचार किये विना, जो मनमें आया सो ही-छिख मारा है। परंतु हेय १। क्रेय २। और उपादेय १। के स्वरूपसें, पूर्वमें दिखाई हुई हमारी युक्तिके प्रमाणसें-जैन सिद्धांतकारों के मंतव्य मुजब, स्थापनानिक्षेप-निर्धिक रूपका नहीं है, सो तो अपनी अपनी वस्तु स्वभावका-ता- हम बे। धको कराता हुवा, आव्याको ते ते वस्तुओं का गुणोंकी तर्फ, विभेषपणे ही छक्ष कराता है

इस विषयमें-प्रमाण देखो-सत्यार्थ पृष्ट. ३५ में-इंडनी ही लिखती है कि-हां हां सुननेकी अपेक्षा (निसवत ) आकार (न-कसा ) देखनेसें-ज्यादा, और जल्दी, समज-आती है, यह तो-हम भी मानते है।

अब ढूंढनीजीका-इस छेखसें, विचार करनेका यह है कि-जब मूर्तिपूजनमें, कुछ विशेष ही नहीं था, तब तो पूर्ण भद्रादिक य-स्रोंका-नाम स्मरण मात्रसें ही, ढूंढकोंको-धन, पुत्रादिककी प्राप्ति, ढूंढनीजी--करा देती, किस वास्ते यक्षादिक मिण्यात्वी देवोंकी मूर्तिका पूजनमें-आरंभ, कराती हुई-धन, पुत्रादिक, माप्ति होने-का-छिखके, दिखाती है ?

और यह भी विचार करो कि इंडनीजीका ही छेखसें, मू-चिको-वंदना, नमस्कारादि-करनेका, सिद्ध हेता है कि नही ?

अगर जो यक्षादिकोंकी जड स्वरूप पूर्तिको-वंदना, नमस्का-रादिक, न करावेगी-तो पिछे, ढूंढकोंको-धन, पुत्रादिककी-प्राप्ति भी किस प्रकारसें करादेवेगी ?

जब ढूंढनीजी-यक्षादिक मिथ्यात्वी देवोंकी-मूर्त्तिका, आरंभ-वाला पूजन, और वंदना, नमस्कारादिक-करानेको जबत हुई हैन्रे तो पिछे, जिनश्वर देवकी मूर्तिके-भक्तोंको, सत्यार्थ पृष्ट. १७ मेंजड पूजक, पणेका, जूडा विशेषण-क्यों देती है ? क्यों कि, दूंढनी
ही-यक्षादिक मिध्यात्वी देवोंकी, पापाणादिकसें बनी हुई-जडरूप
मूर्तिका पूजन, कराती हुई, बेसक जड पूजक पणेका-विशेषणके
लायक, हो सकती है। परंतु हम जिन मूर्तिक भक्त-इस विशेषणके
योग्य, कैसे हो सकते है ?॥

और सत्यार्थ-पृष्ट ६७ में-इंडनीजीने लिखा है कि पथ्थरकी म्र्तिको धरके, श्रुति लगानी नहीं चाहिये।

इस छेखमें विचार यह आता है कि वह यक्षादिक देवोंकी मृत्तिं भी पथ्थरमें ही वनी हुई होती है, और उस मृत्तिंयांकी पूजामें, ढूंढनीजीने-धन पुत्रादिक माप्ति होनेका भी दिखाया है, जबतक ढूंढनीजी भोंटू ढूंढकोंकी पासमें उस मृत्तिंयांमें शुति मात्र भी छगानेको न देवेगी, तबतक धन, पुत्रादिक, वस्तुकी माप्ति भी किस मकारसें करा सकेगी ?॥

फिर पृष्ट ५७ में-लिखता है कि-उसको [ अर्थात् मूर्त्तिको ] हम भी भगवानका आकार कहरें, परंतु-त्रंदना, नमस्कार तो नहीं करें। और लडडु पेंडे तो अगाडी नहीं धरें॥

इस लेखरों भी विचार करनेका यह है कि-अह्झ्य स्वरूपके जो यक्षादिक देवताओं है, उनोंकी काल्पत पश्यस्की मूर्तियांको वंदना, नमस्कार, करना और लड्ड पेडे भी चढानेका हमारे ढूंडक भाईयांको सिद्ध करके दिखलाती है, और परम ध्यानमें लीनरूप तीर्थकरोंका साक्षात् स्वरूपका आकारको-वंदनादिक करनेका भी, ना पाडती हैं तो क्या तीर्थकरों के धर्मका सनातपणा इसी प्रकारसें चला आता है ?॥ और सत्यार्थ पृष्ट १६ में-दूंदनीजी लिखती है कि-उस आ-कार [ नकसे ] को-तंदना, नमस्कार, करना यह मतवाल तुम्हें किसने पीळादी ॥

यह जो छिखा है सो भी यक्षादिक मिथ्यात्वी देवोंका भयं-कर आकार को-वंदना, नमस्कार, और आरंभवाला पूजनसें-धन, पुत्रादिककी, पाप्ति करानेकी उद्यत हुई, यह ढूंढनी ही-मतवाल पीलाने वाली सिद्ध होगी के-जिनेश्वर देवका आकारकी भक्तिको दिखाने वाले, सिद्ध होंगे ?

उसका विचार तो—जैन धर्मका अभिलापियांको है। करनेका है ! अब इस दिग् मात्रका लेखसें ख्याल करनेका यह है कि मूर्चिं मात्रको निर्धक टहरानेके लिये दृंद्धनीजीने जो जो कुतकों किई है सो सो-हेय १, ज्ञेय २, और उपादेय २ । वस्तुओंकी मूर्चियांको विशेषपणेका विभागको समजे विना, अगडं बगडं लिखके, भोले जीवोंको वीतरागी मूर्चिकी भक्तिसे-श्रष्ट करनेको, जूठका पुंज भेगा किया है परंतु जैन सिद्धांतकारोंकी शैलीका अनुकरण किंचित् मात्र भी किया हुवा नहीं है ।

और इम वीतराग देवकानिर्मल सिद्धांतोके लेखसं, विचार करके देखते है तबतोयही मार्लूम होता है कि—अपना अपना जपा-देय वस्तुका, जो—नाम निक्षेप है, उसेंभी उसका—स्थापना निक्षेप (मृत्तिं ) है सो, सारी आलम दूनीयांका विशेषपणे ही-ध्यान खेंच रही है, और उस ममाणे दूनीयांको वर्त्तन करती हुईभी मगटपणे देखते हैं। मात्र मृहतांको धारण करके—कोई कोई समाज, मुखसे-ही ना मुकर जाता है। परंतु विचारशील समाज है सो तो-हेय १। क्षेप २। और उपादेय २की। वस्तुके स्वह्रपसें—नामनिक्षेपको,

और स्थापना निक्षेपकोभी, योग्यता मुजव--आदर, और सत्कार ही कर रहा है। परंतु मूडताको प्रगट नहीं करता है। यही विशेष पणा दिख रहा है।

। फिर भी देखो-सत्यार्थ-षृष्ट. १५२ ओ. १२ सें-दूंढनीजी लिखती है कि-भगवती शतक १२ मा, उद्देशा २ में-जयंती समणो पासका, अपनी भौजाई मृगावतीसे कहती भई कि—महावीर स्वा-मीजीका-नाम, गोत्र, सुणनेसे ही—महाफल है। तो प्रत्यक्ष सेवा भक्ति करनेका जो फल है सो-क्या वर्णन करुं। और भी पाठ ऐसें बहुत जगह आता है।।

दूंढनीजीका इस छेखसें, ख्याल करनेका यह है कि-नाम-और गोत्र, एक प्रकारका होके भी-अनेक पुरुषोमें, दाखल हुयेला देखनेमें आता है, तो भी भगवानके साथ संबंधवाला—नाम, और गोत्र, जडरूप अक्षरोंके आकारका, दूसरेके मुखसें प्रकाशमान हु-येला, श्रवणद्वारा—सुनने मात्रसें, भक्त जनोंकों—महाफलको प्राप्त करता है। ऐसा जैन सिद्धांतोसें सिद्ध है। तो पीले वीतराग देवके ही सहश्य, और अन्य वस्तुओंसें अमिलित, ऐसी अलोकिक—वीतरागी मूर्त्तिको, नेत्रोंसे साक्षातपण देखते हुये, हमारे दूंदकभाई-यांको—आल्हादितपणा वयों नहीं होता है ? क्या तीर्थकरोंकी भनित्रभावका बीज, जनोंके हृदयंवसें—नष्ट हो गया है ?।

क्योंकि जो तिर्थकरोंके-भक्त होंगे, सोही तिर्थकरोक्ते साथ संबंध वाळा-नाम, और गोत्र रूप अक्षरोंको, कर्णद्वारा श्रवण कर-नेसेंअल्हादित हो केही, महा फलको माप्त करलेवेगा । तो पीछे नेत्र द्वारा-ताह्य भगवान्की भव्य मूर्तिका, दर्शनको करता हुवा, सोभ व्यात्माभक्त--आल्हादित होके, महाफलकी माप्ति क्यों न कर छे- वेगा ? । क्यों कि-नामसें भी, मृत्तिं है सो-विशेषपणे ही बोधको माप्त करानेवाछी, सिद्ध हो चुकी है !!

देखो सत्यार्थ--पृष्ट. ३५ में--दूढनीजी भी लिखती ही है कि-हां हां सुननेकी अपेक्षा (निसवत ) आकार [नकसा ] देखनेसें-ज्यादा, और जल्दी, समज आती है। यह तो इम भी मानते है।

तो अब-नामसें भी विशेषपणे बोधको कराने वाली, बीतरा-गी मूर्तिको देखनेसें--आल्हादित न होना, सो तो कर्मकी बहुलता के सिवाय, दूसरा विशेषपणा क्या समजना ?।

इस वास्ते वीतराग देवके भक्तोंको विचार करनेकी भछामण विशेषपणे ही करता हुं ॥

फिर भी देखोकि-इमारे ढूंडक साधुओं, और साध्वीयां, मर्यादाको छोड करके अपनी मूर्त्तियां (अर्थात् काली स्याद्दीका फोटो) खिचवाते हैं, और अपने २ भक्तोंको दर्शन के लिये अपण भी करते हैं, तोपिछें जिस अरिइंतका--नाम, रात और दिन, ले ले के-वंदना, नमस्कार, करते हैं, खनकी परम पवित्र मूर्त्तिको-वंदना, नमस्कार, क्यों नही करना ? । अपितु अवस्यमेव करनेके योग्य ही है ॥

दृंढक—हे भाई मूर्तिपूजक देख सत्यार्थ पृष्ट. ५० सें-५१ तक—हमारी ढूंढनीजीने लिखा है कि—पार्थ नामसें—गाली, देतो, हमे कुछ द्रेष नहीं, तुम्हारा पार्थ अवतार ऐसे कहके गाली देतो, द्रेष आने, ताते वह—नामभी, भावमें हीहै। उसमें दृष्टांत यह दियाहैकि—राजाके पुत्रका नाम, इंद्रजित है, तैसेंही धोनीके पुत्रका नामभी, इंद्रजित है, सो धोनीका पुत्र मर गया, वह धोनी

हाय २ इंद्रजित्, हाय इंद्रजित्, कहकें रोता है, परंतु राजाने-श्रुरा, नहीं माना । ताते—नामतो, गुणा कर्षणही होता है, सो—भाव निक्षेपमें ही है।

मूर्तिपूजक—हे भाई ढूंडक, थोडासा रुवाल करके देखिक—जो
—नाम, अनेक वस्तुओं के साथ संबंधवाला होजाता है, उस नामके—दो चार अक्षर मात्रमें तो, ढूंडनोजीं को साक्षात् पणे—तीर्थं कर भग-वान, दिख पडता है। और वह—दो चार अक्षर मात्रको, अपना मुखसें उच्चारण करने मात्रसें—वंदना, नमस्कारादिक भी, करना मानती है तो पिछे—नामसें भी, विशेष पणे बोधको करानेवाली—वीतरागी मूर्तिमें, तीर्थं कर भगवान, हमारे ढूंडक भाईयां को—किस कारणसें निह दिखता है? वयों कि जो मिध्यात्वी लोको है सो भी, तीर्थं करों के—नामको सुननेसें, तीर्थं करों की—मूर्तिको देखनेसें, विशेषपणे ही तीर्थं करों का—वोधको, प्राप्त होते है। तो पिछे हमारा ढूंडक भाईयां को, तीर्थं करों को, तीर्थं करों को को है सो भी, तीर्थं करों को, तीर्थं करों को को है सो भी, तीर्थं करों को नहीं होता है, इसमें क्या कारण समजना? उसका विचार करनेका तो—वाचक वर्गको ही दे देता हुं।।

ढंढक—हे भाई मूर्तिपूजक, इमलोक-ढंढक साधुओंकी, और साध्वीयांकी-मूर्तियांको, खिचवायके घरमें रखते है, यह बात तेरी सत्य है, परंतु उस मूर्तियांको-बंदना, नस्कार तो—कभीभी नहीं करते है, तो पिछे-ऋषभादिक, तीर्थकरोंकी-मूर्तियांको, बंदना, नमस्कार, किस प्रकारसे करें ?

मृत्तिपूजक-हे भाई इंडक-जिस २ इंडक साधुको, जिस २ इंडक श्रावकोंने-अपना २ गुरुपणे मान छिया है, सो सो इंडक श्रावक, दूर देशमें रहा हुवा, अपना २ गुरुका नामको, स्मरण करता हुवा, वंदना, नमस्कार, करेगा या नहि ?

ढ्ढक--हे भाई मूर्त्तिपूजक-जिस ढ्ढक साधुको, गुरु करके मान छिया, उनका-नाम, स्मरण करके, वंदना, नमस्कार, नहीं करें तो पिछे किसका नाम छेके-वंदना, नमस्कार, करना ?

मृर्त्तिपूजक—हे भाई ढूंडक, जिस गुरुको तूंने मान्य किया है, उस नामके—अनेक पुरुष होते है, और ते नामके अक्षरोंमे को-तेरा गान्य किया हुना गुरुका, चिन्ह तो, कोइ प्रकारका भी दिखता नहीं है, सो-नामका, उच्चारण मात्र करनेसें ही तूने वंदना नगरकार करनेका भी कबुछ कर छिया, और उसी ही गुरुका स्वरूपको-साक्षातपणे बोध, करानेवाछी-पूर्ति है, उसको वंदना नगरकार करनेका भी ना पाडता है,सो किस प्रकारका तेरा विवेक समजना? अथवा किस प्रकारकी धिटाइ समजनी ?

ढूंढक -- हे भाई मृर्चियूनक हमारे ढूंढक गुरुजीने ऐसा फर-माया है कि गुरुजीका नाम देके तो,वंदना, नमस्कार, करना। परंतु उनकी मूर्चिको वंदना नमस्कार नहीं करना। क्यों कि-नाम तो, गु-णाकर्षण ही होता है, सो भाव निक्षेपमें ही है, ऐसा पृष्ट. ५१ में ह-मारी ढूंढनी पावती साध्वीजीने छिखा है। इस वास्ते गुरुजीका नाम देके-वंदना, नमस्कार, करते है, परंतु उनकी मूर्चिको देखके किस मकारसें करें?

मूर्तिपूजक—हे भाई दृंडक, इसमें थोडासा-विचार करके,जो नाम, अनेक वस्तुओं के साथ संबंध वाला हो के, पिछेसें ते-नाम, तेरा मान्य किया हुवा-गुरुके साथ, संबंध वाला हुवा है । जैसें कि-चंपालाल, सोहनलाल, आदि । अथवा-पार्वती, जीवी, आ- दि । उस नम्म मात्र-के दो चार अक्षर में तो, तेरा गुरुजीका सा-क्षात् स्वरूपवाला-भाव निक्षेप, गुसड गया, जिससें तूं-वंदना, नमस्कार, करनेको लग गया ।

और जो तेरा गुरुजीका ही साक्षात् स्वरूपको-बोध कराने वाळी, तेरा ही गुरुजीकी-मूर्चि है, उसमेंसें तेरा-भाव निक्षेप, कहां चळा जाता है ?। जो तूं तेरा ही गुरुगीकी, साक्षात् स्वरूप की-मूर्चिको, बंदना, नमस्कार करनेकी भी-ना पाडता है ?॥

क्योंकि—एक नामके तो, अनेक पुरुष, रहते है, उसमें तो गफलत, होनेका भी-संभव, रहता है। परंतु साक्षात् स्वरूपकी मूर्त्तिसें तो, इंछित पदार्थका-बोधके शिवाय, दूसरी वस्तुकी भ्रांति होनेका भी संभव नहीं है। इस बास्ते विचार कर ?॥

दृंढक—हे भाई सूर्तिपूजक, तेरा कहना सत्य हे कि-जिस वस्तुका—दो चार अक्षरके नाम मात्रको, उच्चारण करके-चंदना, नमस्कार, करते होवें, उनकी मूर्तिको, देखके-वंदना, नमस्कार, करना । सो भी-योग्य ही मालूम होता है । इसी वास्ते हमारे समुदायके लोक, ढूंढक गुरुओंकी-मूर्तियां, खिचवाते हैं । परंतु उस मूर्तियांपर-पाणी, गेरके, और-फल फूल चढायके, पापके वंधनमें पडना, उसका-विचार तो, तुम लोकोंको ही-करनेका है, हम तो ऐसी-वातको, नहीं चाहते हैं ।

मूर्त्तिपूजक-हे भाई ढूंढक, इहांपर थोडीसी निघा करके देख़ कि-हम-तीर्यंकर, गणधरादि, महा पुरुषों के, भक्त है। और हमको-उनकेपर, परम विश्वास भी है।

और जो कुछ उनोंने-कहा है, सो इपारा-हिन, और कल्याण के वास्ते ही-समन्ते हैं। और उनोंके-कहने मुजब ही, कार्य

करणेकी-श्रद्धा, हमेसां रखते है। और उस कार्यमें-विधि सहित पटात्त होनेसें, इपारा निस्तार होगा, यह भी-ानिश्रय करके ही, मानते है। इसी वास्ते हम-मूर्त्तिद्वारा, तीर्थकरोंकी-भक्ति, करते है। सो-जिन मूर्विका पूजन, जैन सिद्धांतोंमें-जों जो पर, दिखाया हुवा है। अगर जो तूं तेरी-स्वामिनी पार्वतीजीका छेख परसें भी-विचार, करेगा, तो भी तेरा हृदय नयनको-वडा प्रकाश द्दां, दिख पडेगा । तेरी स्वामिनीजी को-विपरीत विचारमें, कुछ समज-नहीं पड़ी है । इसी बास्ते ही-अगडं बगडं, लिखके दिखाया है । परंतु जो में–तेरेको फिर भी आगेको, सूचनाओ करके दि़-खाता हुं, उस तरफ रूयाल पूर्वक-विचार करेगा, तब तो बीतराग देवका-सत्यरूप मार्ग, अपने आप-तेरेको हाथ छग जायगा। अगर जो अज्ञताको, धारण करके, हठ पकडके-नायगा, तब तो साक्षात्-सर्व तीर्थकरो भी, तुमको-न समजा सकेंगे। तो पिछे मेरे जैसेंकी-क्या ताकात है, जो समजा सकेंगे ? तो भी भव्य पुर रुषों के-हित के लिये, ते सूचनाओं लिखके, दिखाता हुं, सो अ बश्यमेव-लाभदायक होंगी।

मथम देख<sup>्</sup>सत्यार्थ पृष्ट. ८ सें-इंडनीजीने, लिखाहै कि-का-ष्ट, पाषाणादिकी-इंद्रकी मृत्तिं, बनाके-बंदे, पूजे, धन, पुत्रादिक, मागे । वह-जड, कुछ जाने नहीं, ताते शून्यहै । अथीत्-कार्य सा-धक, नहीं । इत्यादि ॥

्र पुनः पृष्टः १५ सं-ऋषभदेव भगवानकी, मूर्त्तिकोभी जडपदा-र्थ कहकरके पृष्टः १६ में निधेक, ठहराई ॥

परंतु पृष्ट. ७३ में-पूर्ण भदादिक यक्षोंके, पथ्थरकी-मूर्त्तिपूजा सें, हमारेभोळे दृंदकभाईओंको धन, पुत्रादिककी-पाप्तिसें-सार्थकी- सिद्धिकरनेकी दिखाई । ते। अब विचार करोकि-पथ्थरसे बनीहुई, जटस्वरूपकी मृर्चि-सार्थक हुईके, निरर्थक ? ॥

हमकोतो-जडस्वभावकी, मूर्त्तिही-वाधक्रपणे, और-साधकपणे भी, ढंढनीजीका लेखसेंही, जगें जगें पर-दिख रहीहै। न जानें ढूं-ढनीजीको, तीर्थकर भगवानकीही--परमशांत मूर्त्ति, आत्माकी शां-तिका साधकपणे, क्यों नहीं दिखलाईदेती है ? जो जडपणा दिख-लाके निरर्थक उहराती है ?॥

देखो प्रथम, मूर्त्तिसं-बाधकपणा, सत्यार्थ १ष्ट. २४ में-दूंडनी-जीने, लिखाहै कि-स्नीकी मूर्त्तियां-देखके, सबीकामियोका-काम, जागता होगा ।। विचार करोकि-यह जडस्वरूपकी-मूर्त्तियां, कामी प्रक्षोंका-मनको विकार उत्पन्नकरनेसे बाधकरूप, हुई या नहीं!।

फिर पृष्ट. ५८ में देखो, इंडनीजीने छिखाहीके—गौकी मूर्त्ति, तोडे तो-घातक दोष, छागे ॥

अब यहभी-जड स्वरूपकी, मूर्त्ति-तोडने वालेका आत्माको बाधकरूपकी, हुई या नहीं हुई ?।।

तर्क-अजीइसीही पृष्ट में, हमारी स्वामिनीजीने, लिखा हैकि-मृत्तिको, तोडने, फोडनेसं-दोषतो छग जाय। परंतु पूननेसं-छाभ, न होय। जैसें मिटीकी गौको-पूजनेसें, दुध-न मिले ॥ इसीही वा-स्ते जडरूप इंद्रकी मृत्तिपूजनसं-धन, पुत्रादिक, मंगने वालेको, न-हीं मिलनेका-दिखलाकेही, आये है ॥ उत्तर-है भाई इंद्रक-तृं, और तेरी स्वामिनीजीभी, सर्वजगेंपर-एकही आंखसें, देखनेका-सिखे-हो। परंतु यह हमारा-अंजनकी, सहयतासें, दूसरी-आंखसेंभी, थोडासा ख्याल करके-तुम लोक देखोंगे, तोभी-ठीक ही ठीक, मा-लूग होजायगा। नयोंकि तेरी स्वामिनीजीने-जड स्वरूपकी मर्तिसें, केवल-दोपही, होनेका, मान्या है वैसा नहीं है। किंतु—स्त्रभकी माप्तिभी, मानी हुई है। इस वास्ते ही इमतुमको~दूसरी आंखसें, देखनेकी भलामण, करते है॥ सो-स्वाल पूर्वक, देखना ॥

भथम देखो, सत्यार्थ पृष्ट. ७३ में-पूर्ण भद्रादिक यशोकी, जड स्वरूपकी-पूर्तियांसें, धन, पुत्रादिकका-छाभको, करवाती हुई हूं इनीजी साधकपणाकी सिद्धि करके, दिखळाती है या नहीं ? ॥

और सत्यार्थ पृष्ट. ९० सं-द्रौपदीजीकी, जिन प्रतिपाका-पू-जनमें, अनेक प्रकारकी जूडी कुतकों करके, पृष्ट. ९८ में-स्त्रमति कल्पनासें वरका लाभके वास्ते, कामदेवकी-मूर्विपूजाको, दिखल्लाती हुई, यह दूंडनीजी-जड स्वरूपकी, मूर्तिको, वर प्राप्तिका साध्यकरूप, उद्दराती है या नहीं ?

फिर देखो पृष्ट. ४० में नम्न करण राजाने, अंगूडीमें नामु-पूज्य, तीर्थंकरकी मूर्त्तिको, रखीथी । उस मूर्त्तिसें छाभ, यह साध-कपणा, या हानि, यह बोधकपणा, दोनोंमेंसें-एक तो, ढूंडनीजिको भी-पान्य ही, करना पडेगा । जैनोंने तो छाभ के वास्ते ही, मानी हुई है ।।

फिर देखी पृष्ट. ३९ में-पहादिन कुपारने, पिछ-कुपारीकी-पूर्णिको, देखके--जज्जा पाई, अदब उठाया, वित्रकारके पर--क्रोध, किया ॥

इहां परमी-जड स्वरूपकी पूर्तिसें, छाम, और हानि, दोनों भी-इंडनीजीको भी, माननी ही पडेगी ।

फिर देखो पृष्ट ४२ में-मित्रकी मू।तैसें, भेम, जागता है। लडपडे तो, उसी ही मूर्तिसें-क्रोध, जागता है॥

इहां परभी, जड स्वरूपकी मूर्त्तिसे-लाभ, या हानि, दूंढनी-जीको भी-पाननी ही, पडेगी॥

अब पृष्ट. १२४ सें-क्यबलि कम्मा, के पाउसें, जिन म-तिमाका पूजन-दररोज, करनेका, वीर भगवानके परम श्रावकोंका-हित, और-कल्याण, होनेके वास्ते, जैन सिद्धांतकारीने, जर्गे जर्गे-पर-लिखा है ।

.उस विषयमें, पृष्ट. १२६ मे<del>ं - टी</del>काकार, टब्बाकार, सर्व जै-नाचायाँको-निद्ती हुई, ढूंढनीजी-ते परम श्रावकोंकी-पाससें, मिथ्यात्वी-पितर, दादेयां, भूतादिकोंकी-जड स्वरूपकी, मूर्तिका पूजन, दररोज, न जाने-किस लाभके वास्ते, कराती है इसबातका खुलासा दंदनीने लिखा हुवा नहीं है, सो दूंदनीजीकोही, पुछ लेना॥

ऐसे जगे जगे पर लाभकी माप्तिसे—साधकपणा, और हा-निसं-वाधकपणा, गपड सपड छिखके, दिखाती है। तोभी सत्या-र्थ पृष्ट. ९ में—दोनों निक्षेप, अवस्तु, कल्पना रूप-छिखती है। तो क्या यहसव, अपना हाथसे-व्यिती हुई, अनेक प्रकारकी मूर्ति-यां, अनेक प्रकार का-कार्यमें, साधक बाधक स्वइपकी ढूंडनीजीको दिखळाई दिई नहीं, जो-कल्पना स्वरूपकी ही, उहराती है ?

फिर-सत्यार्थ पृष्ट. ६१ सें-देखो, ढुंडनीजीने यह छिखा है कि-इपने भी-वडे वडे पंडित, जो विशेषकर भक्ति अंगको, मुख्य रखते है, उन्हों से सुना है कि-यावत्काल-ग्रान नहीं, तावत्काल मूर्ति पूजन है। और-कई जगह, छिला भी-देखनेमें, आया हैं॥

अब इस छेखसें भी-ख्याल करोकि, तीर्थकरोंकी भाक्ति कर-नेकी, इछ। वाले-श्रावकोंको, जिन मूर्तिकी-पूजा, जैन के सिद्धां-तोसें सिद्धरूप, है, या नहीं ?। जब तीर्थकरोंके मूर्तिकी पूजा, जैनके सिद्धांतोंसें, इंडनीजीके छेखसे ही-सिद्धरूप है, तो पिछे सत्यार्थ पृष्ट १२४ से कयबलिकम्मा, के पाठमें जिन सूर्तिका अर्थको-छोड करके, पृष्ट. १२६ में टाकाकार, और टब्बाकार सर्व महा पुरुषोंको-निद्ती हुई, यह टूंढनी, बीर भगवानके-भक्त श्रा-वकोका, नित्य (अर्थात् दर रोजके) पूजनमें पितर, दादेयां भूता-दिक की मतिमा, किस हेतु से पूजाती है ?। क्या वीरभगवानके ते परम श्रावको-निध्यात्त्री पितर, दादेयां, के भक्तथें कि-तीर्थकर देवके भक्तथे ? उसका विचार करोंगे तब पानी गेरके, और-फल, पूल, चढायके, तीर्थंकर देवकी-भक्ति करनेके वास्ते तीर्थंकरोंकी मूर्तिपूजा करनेकी अपने आप सिद्ध हो जायगी। जूठी कुतकोंं करनेसे-क्या सिद्ध होने वाला है ?।।

फिर भी ख्याल करोकि-द्रौपदीजी, परम श्राविकाने-जिन मित्रपाका पूजन, फल, फूल, धूप, दीप, आदि सर्व प्रकारसें-बडा विस्तार वाला, किया है। इसी ही बास्तें-शाश्वती जिन प्रतिमा-ओंका, सतर भेदकी-पूजाका निस्तारसें, पूजन करनेवाला, जो समिकित दृष्टि-सूर्याभ देवता है, उनकी-उपमा देके, छेवटमें द्रौपदी के, पाटमें-नमुध्धुणं, अरिइंताणं, भगवंताणं, आदि पाटको भी-पट-नेका, दिखाया है। तो भी-निपरीतार्थको दूंढने वाली, दूंढजीने अनेक प्रकारकी जुठी कुतकों करके, छे वटमें-कामदेवकी, मूर्त्तिपूजा-का-संभव, दिखाया है?।।

परंतु-हे भाई ढूंढक, हम तेरेकोही-सलाह, पुछते है कि-बीर भगवानके, परम श्रावकोंका—िनत्य कर्त्तव्यमें, (अथीत् दररोज के कर्त्तव्यमें) क्रयबिलिकम्मा, के पाठार्थसे टीकाकार, और टब्बा-कार—सर्व महाप्रक्षोंने, जिनमितमाका-पूजन, करनेका, दिखाया है। और ढूंढनजीने—इसीही-कैयबिलिकम्मा, के पाठार्थसे पितर,दा-

१ ढूंडक जेठमलने समाकितसारमें-पाणीकी कुर लियां, क-रनेका अर्थ किया है परस्परका ढंग तो देखो ॥

देयां, भूतादिक की-प्रतिमाका, पूजन-दररोजके लिये, ते परम श्रा-वकोंको करनेका-सिद्ध करके, दिखलाया है । इसलेखसें—सिद्ध होता है कि, श्रावक नामधारी मात्रको भी-दररोजके लिये मूर्चि पूजा, जैन सिद्धांतोसें—सिद्ध रूप ही है। हुंढनीजीके-कहने मुजब, चलेगा, तब तो-पितरादिक, मिध्यात्वी देवोंकी-पूर्चिके पर, पाणी गेरके, और फल पूलादिक चढायके, दररोज-उनोंकी ही पूजा, तेरेको करनी पडेगी।

अगर जो टीकाक(रॉके-कहने मुजब, जित मूर्त्तिकी-पूजा, करनेकी-मान छेवेगा, तब तीर्थेकर भगवान्की-भक्तिका, छाभ-उर ठावेगा । इस वातमें जो तेरा न्यायमें-आवें, सो ही बात ठीक है।।

हे ढूंढकभाई तूं इसमें, तर्क करेगा कि-धन, पुत्रादिककी-छा-छचके वास्ते, हम-संसार खातेमें, सब कुछ करते हैं, हमको क्या विचार करनेका है ? जब तो तेरी वडी ही-भूछ, होती है।

क्यों कि बीरभगवान है, परम श्रावकोंका-नित्य कर्तव्यके निषयमें ही, यह- क्यायलि कम्मा, का पाठ, आता है। उस-का—अर्थ, इंडनीजीने-जिन मूर्तिके बदलेंगे, मिथ्यात्वी देवजो-पितरादिक है, उनकी मूर्तिपूजा, करनेकी-दिखलाई है। और-धन, पुत्रादिकके, वास्ते तो-पूर्णभद्र, मोगरपाणी, आदि यक्षोंकी-पथ्य-रकी मूर्ति, तुमेरेको पूजनेके बास्ते-अलगरूपसें, दिखाई है।

इस वास्ते इस बातका-निकर, क्यबलि कम्मा,के पाटमें-कभी भी, नहीं समजना। इस बातका ख्याळ-इमारे छेखसें, और ढुंढनीजीके-छेखसें, अछी तरांवें करछेना। इम वारंबार कहांतक छिखेंगे ?॥ ख्याल करनेका यह है कि-जो तुम ढूंढको, सनातन मतका दावाकरनेकी—इन्ना, रखते हो, तब तो बीरभगवानके—ते उत्तम श्रावकोंकी, दररोजकी करनीके मुजब-मूर्त्तिपूजा, तुमेरे-गलेमें, अवस्य मेव पढेगी ?।

दूंढनीजीके कहने मुजब श्रावक धर्ममें प्रवृत्ति करनेकी इच्छा रखोंगे तब तो, मिध्यात्वी देव जो -िपतरादिक है, उनकी दररोज सेवा करनेमें, तत्पर होना पडेगा । अगर जो टीका करोंके, कहने मुजब-अर्थ कबूळ करके श्रावक धर्ममें प्रवृत्ति करोंगे, तब -तीर्थकर देवकी भाक्तिका, लाभ दररोज मिळावोंगे । परंतु मूर्जि पूजाको अंगीकार किये बिना, तुम है सो, कोइ भी मकारके-ढंग, घडेमें, नगीने जावोंगे । यह बात तो - इंडनीजी के लेखसें भी, चोकसपणे सें-ही सिद्ध, हो चुकी है ।।

और द्रौपदीजीकी-जिन मित्रमाका पूननमें, शास्त्रती-जिन मित्रमाओंका विस्तारसें पूजन करने वाला, जो समिक्ती सूर्याभदेव है, उनकी-उपमा, दीई है । और द्रौपदीजीने मूर्तिके आगे नमुष्ट्युगां, का पाठ भी-पड़ा हुवा है।

और टीका कारोंने-जिनेश्वर देवकी, मूर्त्तिका ही-अर्थ, किया हुवा है। तो पिछे ढूंढनीजी-कामदेवकी, मूर्त्तिका-अर्थ, करके, उनके आगे-नमुष्ट्युगां, का पाठ-किस प्रमाणसें, पढाती है?। क्योंकि नमुष्ट्युगां, के पाठमें तो, केवल बीतराग देवकी ही-स्तुति है, कुछ-कामदेवकी-स्तुति, नहीं है। जो ढूंढनीजीकी कुतकी, मान्य हो जायगी?। इस वास्ते-पाणी, गेरके, और-फल, फूल, चढायके भी, जो-श्रावक के विषयमें, मूर्तिंपुजाका सिद्धातोंमे-पाठ,

आता है सोतो श्रावकोंका-भवोभवमं, हित, और कल्याण के छिये जिनेश्वर देवकी-भक्ति, करनेके वास्ते ही-छिखा गया है। नहीं के भिथ्यात्वी देव जो-पितर, दादेयां, भूतादिक है, उनोंकी-निरंतर भक्तिके, वास्ते-श्राता है। किस वास्ते भव्य जीवोंको-जिन धर्भसें, भ्रष्ट, करते हो ? अपना जो-कल्याण, होने वाला है, सोतो-वीत-राग देवकी-सेवा, भक्तिसें ही, होने वाला है ?। कुछ मिथ्यात्वी पितरादिककी-सेवा, भक्तिसें, नहीं होने वाला है !।

फिरदेखो-सत्यार्थ पृष्ट. ७७ में जर्वाई सूत्रका पाठ-बहुने अरिहंतचेइय, इसपाठका, अर्थ-बहुत जिनमंदिर, ऐसा दृंबनी-जीनेभी-मान्यही किया है, मात्र इसी-अर्थका, प्रकाशक-स्त्रायार वंतचेइय, के पाउसे-दूसरा पाठ आता है, उनको-प्रक्षेपरूप ठह-रायके, लोप करेनका-मयटन, कियाहै ! परंतु इहांपर दोनोंमकारका पाठमें-चेइय, शब्दसें-जिनमंदिरोंका, अर्थकीसिद्धि, दुपटपणेसें होरही है!देखो इसका विचार-नेत्रांजनके प्रथम भागका पृष्ट १०३ में अव इसमें-फिरभी, ल्यालकरोंकि-इस उवाई सूत्रके-दोनों पकारके, पाठमें-चेइय, बब्दसें, जिनमंदिरोंकी-बहुलता, और श्रावकों कीभी-बहुलता, दिखाके ही, चंपानगरीकी-शोभामें, अधिकता दिखाई है। तोभी विपरीतार्थको ढुंढनेवाली-ढुंढनीजीने, सत्यार्थ पृष्टु, ७८--- ७९ में -- इसी सूत्रसें, दिखाया हुवा-अंवड परित्रामक, परम श्रावकका-"ग्रारिहंत चेइय" के पाउमें, अरिहंतकी-पति-माका, प्रगट अर्थको-छोडकरके, उनका अर्थ-सम्यत्कत्रत, वा-अनुव्रतादिक धर्मरूप, वे संबधका-करके, दिखाया है ॥

इसमें विचार करनेंका यह है कि-ते चंपानगरीके जिनमंदिरीं-

को तो, ते परम श्रावकोने ही-वनाये होंगे। और उसमें—स्थापित कीई हुई, जिन मूर्त्तिकी पूजा—फल, फूलादिकसें, ते परम श्राव-कोने ही—किई होंगी। ते।पिछे ढूंढनीजीको-वीतराग देवसें, वर्षें-वैरभाव, हो गया। जो जगें जगें विपरीत—अर्थ, करके आप बीतराग देवकी, भक्तिसें—भ्रष्ट होती हुई, श्रावकोंकोभी-तीर्थक रोंकी भक्तिका लाभेंस—भ्रष्ट करनेका, उद्यग-कर रही है ?

मेरा इसलेखपर, भोले श्रावकोंको-शंका, उत्पन्न होगीकि-ंहूद-नीजीका लेखमें, एक दो जगें पर ही-फरक,माळूम होता है। तोपि-छे जगें जगें पर-पिवसीत है, ऐसा किस हेतुसें लिखदिखाया हो-गा। इसवातकी-शंका, दूर होंनेके लिये, कितनीक-ग्रूचनाओ, क-रके दिखाता हुं, सो इस-नेत्रांजनका, प्रथमके भागसें-विचार, कर-लेना! इम विशेष विचार न लिखेंगे!

फिरभी देखो सत्यार्थ पृष्ट. ८० । ८८ में-आनंद आवकके-अधिकारमें, यही\_च्चिरहंत चेह्य, के पाउसे जिनमूर्तिका अर्थको लोप, करनेका,पपत्निक्या है । देखो इसकी समीक्षा-नेत्रांजनका, पृष्ट. १०८ । १०९ में ॥

पुनः देखो सत्यार्थ पृष्ठ, १०३।१०६ तक-जंघाचाराणादि मुनि-ओ, नंदीश्वरादिक द्वीपोंमें, और इस भरत क्षेत्रमें भी-शाश्वती, तथा अशास्त्रती, जिन प्रातिओंको-बंदना, नमस्कार, करनेको-फिरते है, उहां-चेइयाइं वंदइ, नमंस्सइ, के पाठसें, जिन पूर्तिको बंदना, नमस्कार, करनेका-सिद्धरूप, अर्थको छोड करके-उहां नंदीश्वर द्वीपादिकमें ज्ञानका हेरकी, स्तुति, करनेका-अर्थ, करके दिखलाती है। देखो इनकी समीक्षा-नेत्रांजनके प्रथम भागका पृष्ठ. ११७ सें १२१ तक, क्योंकि-मुनियोंको भी, जिन पूर्तिको वंदना, नमस्कार, करनेकी जरुर ही है, मात्र द्रव्य पूजा करणेकी, आज्ञा नहीं है ॥

फिर भी देखो सत्यार्थ पृष्ट. १०९ सं-चमरेंद्रके पाटमें-त्रण शरणमेंसे दूसरा-शरण अरिहंत चेइयािंग, के पाटसें-अरिहंतकी मूर्तिका, शरणा-छेनेका, दिखाया है। उसमें आरिहंतकी-मूर्तिका, अर्थको-छोडनेके छिये, अरिहंत पद, का नवीन प्रकारसे अर्थ करके, दिखाती है। देखो इसकी समीक्षा-नेत्रांजनके प्रथम भाग-का-पृष्ट, १२१ से १२५ तक।।

अव इसमें विशेष—ख्याल करनेका, यह है कि-श्रिरिहंत चेइ्य, का पाठ-जिस जिस जगेपर सिद्धांतमें आया है, उस उस जगेपर आज तकके—टीकाकार, टब्बाकार, सर्व महा पुरुषोंने अरिहंतकी मातिथा (मूर्ति) का ही अर्थ, मगटपणे-लिखा हुवा है, तो भी ढूंढनीजींने अपनी ही पंडितानीपणा मगट करके जबाइ सूत्रके पाठमें—बहुवे श्रिरिहंत चेइ्य, है उस पाठके विषयमें, जिन मांदिरोंका-अर्थ, करके भी, मक्षेपरूप, ठहरानेका-जूठा, भय-रन किया।।

और--अंबडजीके, अधिकारमें इसीही-म्रारिहंत चेइय का अर्थ, सम्यक्तवत, वा, अनुवतादिक धर्म, का करके-दिलाया॥

और--आनंद आवकके, अधिकारमें इसीही-च्रारिहंत चेड्य, के पाठको-लोप, करनेका-प्रयत्न किया ॥

और जंघाचारण मुनियोके-विषयमें इसी ही-चेह्य, के पाठका--अर्थमें, ज्ञानका-हेरकों, बतलाया ॥ और—चमरेंद्र के, विषयमें-इसही-ग्राहितंत चेइय, का अर्थ— ग्राहितंत पद, करके दिखळाया है।।

हमको विचार यही आता है कि-वीतराग देवकी, मूर्त्तियां-हजारो वर्षें से, जग जाहिरपणे-दिख रहीयां है, और जैन सिद्धां-तों में-जगे जगे पर, उनकी सिद्धिका, पाठ भी-छिखा गया है, तो भी-विशेष धर्मको, ढूंढनेवाले-हमारे ढूंढक भाई था, अपना ही त-रण तारण—तीर्थं करों की, मूर्तियां के-वैरी, बनके, सनातन धर्म-का—शिखर पर, वैठनेको जाते है। परंतु हम उनों को-तीर्थं क-रों के, भक्त मात्र ही-किस मकारसें, गिनेंगे ?।।

॥ तर्क-अजी, सत्यार्थ-पृष्ट. ११८ में-इमारी ढूंढनीजीने, मूर्तिपूजनमें-पट् काया रंभका, दोष,दिखाके--पृष्ट. १२०में-छिखा है कि-दूसरा वडा दोष-भिथ्यात्वका, है, उसमें हेतु यह दिखाया है कि-जडको, चेतन मानके, मस्तक-जुकाना, मिथ्या है ॥

इस लेखसें ह्यारी ढूंढनीजीने, यह सिद्ध करके-दिखलाया है, कि-श्रावकोंको कोइ भी मकारकी मूर्तिपुना करनी सो वडा-मिथ्यात्व है, और षट् कायारंभका—कारण, होनेसें, हम विशेष धर्मकी ढूंढ करनेवाले-ढूंढक धर्मी श्रावक है सो, कोई भी मकारकी मूर्तिकी पूजा करें तो-संसारमें, डुब जावें, क्यों कि—मिथ्यात्व है सो संसारमें डुबाता है इस वास्ते हम ढूंडको जिन मूर्तिकी-पूजा भी, नहीं करते है।

इसमें हमारा-शिचार, यह है कि-चीतरागी मूर्तिकी-पूजा क-रनी, सोतो तीर्थकरोंकी-भक्तिके वास्ते है । और इस मकारसें-भ-क्ति करनेका, गणधरादिक महा पुरुषोंने-जगें जगेंपर छिखके भी दिखाया है।। परंत-सत्यार्थ पृष्ट. ७३ में-खास पिथ्यात्वी देव कि,जो-पूर्णभद्र यक्ष, मोगरपाणी यक्ष, ऊंबर यक्षादिकोंको-पथ्थरसें बनी हुई, जहरूप-मूर्तियांके आगे, हवारे ढ्ंडक श्रावक भाईयांके पाससें मस्तकको, जुकावती हुई, और उस जहरूप मूर्तियांकी षट् का-याका आरंभसें-पूजाको भी, करावती हुई, और संसारकी दृद्धिका हेतु, जो-धन, पुत्रादिक है, उनको भी-दिवावती हुई, यह ढूंढनीजी हमारे भोले ढूंडक श्रावक भाईयांको, न जाने किस खडडेमें-गेरेगी? हमको तो उस बातका ही-बडा विचार, हो रहा है।।

और सत्यार्थ पृष्ट. १२४ सें-क्यबित्तिकम्मा,का पाठमें-भ-नेक मकारका, विपरीत विचारको-करती हुई, और पृष्ट. १२६ में-टीकाकार,टब्बाकारोंने-किया हुना, जिनमतिया पूजनका-अर्थको, निद्ती हुई, और ते वीरमगवानके परमश्रावकोका-नित्यकर्त्तव्यरूप जिनमतिमाका पूजनको-छुड्याती हुई, छेबटेंगे मिध्यात्वी—पितर, दादेयां, भूतादिकोंकी-जडरूप, पध्यरकी-मितमाका, दररोज पूज-नको-करावती हुई, यह ढ्ढनीजी, ते परमश्रावकोंको, नजाने किस-गतिमें-डाछनेका, विचार-करेगी ? अथवा ढ्ढनीही आप-किसगित-में, जावेगी ? उसवातकाभी-इमको, वडा-विचारही, हो रहा है ॥

क्योंकि जिनमितमाका पूजनकरनेवाले—शावकोंको, ओर उप पदेश करनेवाले—गणधरादिक, सर्वमहापुरुषोंकोभी, इंडनीजीने-स-त्यार्थ पृष्ट. १४७ में, और १४९ में—अनंत संसारीही लिखमारे है। देखो इनकी समीक्षा-नेत्रांजनके, प्रथमभागका-पृष्ट. १५७ में--१६७ तक ॥ परंतु जैनसिद्धांतोंमे तो--भक्तिसेंजिन प्रतिमा, पू-जनका-फल, हित, सुख, और छेवटमें-मोक्षकी प्राप्ति होने तकका, श्रीरायपसेनी सूत्रमें, गणधर महाराजाओने—हियाए सुहाए नि- स्तेसाए अनुगामित्ताए भविस्तइ | के पाउसे-पगटपणे, दि-खाया हुवा है ॥

और द्वीपदीजीने भी-इसी ही, फलकी-पाप्ति के, वास्ते-जिन प्रतिपाको, पूजी है । इस लिये ही-सूर्याभ देवकी, उपमा-दीई है॥

परंतु — वीर भगवानके, परम श्रावकोंको-दररोजकी सेवामें पितरादिकोंकी-मूर्तिपूजा करनेका पाठ, किसी भी जैनाचार्यने — छि-खके, दिखाया हुवा नहीं है ॥

तैसेंही खेतांबर, दिगंबर, संगदायके-छाखो आवको मेंसे, किसी भी आवककी—प्रदात्त; होती हुई, देखनेमें नहीं आती है। तो पिछ यह दंढनीजी ते परम आवकोंकी पाससें—पितरादिक, मिध्यात्वी देवोंकी—मूर्जियां, दररोज-किस हेतुसें, पूजाती है?। क्योंकि-जो परम आवको होते है सो, तो, जिनेश्वर देवकी-मूर्जिक विना, किसीको-नमस्कार मात्र भी, करनेकी-इच्छा, नहीं रखते है। देखो सत्यार्थ पृष्ट, ४५ में-प्रमाण, दंढनीजीने ही छिला है कि-नज़करणने, अंगुटीमें-मूर्जि, कराई ॥

इस छेखसं—ख्याल करोंकि, परम सम्यक्त धर्मका—पालन, करता हुवा—ो वज्रकरण राना, अपना-स्वामी रानाको भी, नमस्कार करनेकी वखते, अंगूठीमें—रखी हुई वारमा तीर्थंकर-श्री वासुपूच्य, स्वामीकी मूर्त्तिका ही—इर्शन करता रहा। परंतु ते सिंहोदर नामका स्वामी राजाको भी, नमस्कार—नहीं किया। तो पिछे—बीर भगवानके ही ते परम श्रावकी—पितरादिक, मिध्यात्वी देवोंकी—मूर्त्तिपूना, दररोज—कैंगे करेंगे ।।

बीतरागी मूर्तिके साथ ढ्ंडनीजीकी धिठाई तो देखोकि-एक

जगंपर तो—ते परम आवकोंको, मिश्यात्वी पितरादिकोंकी-मूर्तिको, दररोज, पूजाती है। और सत्यार्थ पुष्ट. ७३ में-धन,पुत्रादिककी ला-लच देके, स्वार्थकी सिद्धि होनेका दिलाती हुई, यक्षादिकोंकी भी-मूर्त्तिको, पूजाती है। और सत्यार्थ पृष्ट. ६० में-लिखती है कि-मूर्त्तिको धरके, उसमें-श्रुति, लगानी नहीं चाहिये। कैसी २ अपूर्व-चातुरी, करके, दिखलाती है। उसका विचार, पाठकवर्ग-आप ही, करलेंगे। हम वारंवार क्या लिखके दिलावेंगे?

फिर भी देखो—शत्यार्थ पृष्ट. १४ ओछी ३ सें, इंडनीजीने-छिखा है कि-स्त्रीकी मूर्चियांकी, देखके तो—सबी कामियांका, काम—जागता, होगा !

और पृष्ट. ४२ ओ. १० से. लिखा है कि-हां हां हम भी मानते है कि-मित्रकी, मूर्तिको—देखके, भेम, जागता है। यदि उसी मित्रसें-लड पडे तो, उसी-मूर्तिको, देखके—क्रोध, जागता है।

इस छेखसें-इमको विचार, यह आता है कि-मित्रता रखें जब तक तो-मित्रकी,मूर्तिसें-पेम,और-छड पडे तो,उसी ही, मूर्तिसें देव, तो क्या-इमारे ढूंढक भाइयो, महा मिथ्यात्वके साथ-गाड मीति करके, ते परम श्रावकोंके दररोजके कर्त्तव्यमें, मिथ्यात्वी-पितर, दादेयां, भूतादिकका मूर्त्तिपूजन। और तैसें ही धन पुत्रादिकको छाछच दि-खाके भी, मिथ्यात्वी काम देवादिक, और पूर्णभद्र यक्षादिक-दे-चोंकी, मूर्तिका-पूजन, करानेको-उद्यत, हुवे होंगे?

ऐसा-अनुमान, इर किसीके-हृदयमें भी,आये विना न रहेगा, क्यों कि-समकितकी प्राप्तिका-हेतु भूत, तीर्थकरोंकी-भक्तिलें, दूर होके, और-गुप्तपणे, तीर्थंकरोंके-साथ, हृदयमें-द्रेषकों, धारण करके । और-सत्य स्वरूपवाले, तीर्थंकरोंकी, मूर्त्तिपूजाके-पाठोंका, तदन-विपरीतार्थ, करते हुये ।

और-तीर्थकरोंके, भक्तोंको-पाषाणोपासक, पहाड पूज कोका, विशेषण-देके, उपहास्यको करते हुये । और तीर्थकरोंके, भक्तों-को ही-मिथ्यात्वी, अनंत-संसारी, टहरानेका-प्रयत्न, करते हुये ।

और छेक्टमें-उनके, उपदेशकोंको भी-अनंत संसारी ही, ठह-रानेका-प्रयत्न, किया है।

तो अब स्थाल करोकि-पितरादिक, जो मिथ्यात्वी-देवताओं है, उनोंकी-पथ्थरसें, वनी हुई-मूर्तियां है, उनकी-दररोज, पूजा, करनेकी-सिद्धि, करते हुये-हमारे ढूंडकभाईयो, तीर्थंकर भगवानसें ग्रप्तपणे, हृदयमें—द्वेषभावको, धारण करनेवाले—सिद्ध, होते है या नहीं ?

इस विषयमें--योग्याऽयोग्यका, विश्वार---त्राचकवर्ग ही, कर केवेंगे ॥

प्रथम इमको-जिस ट्टंकभाईने, ऐसा-कहाथा, कि-मूर्त्तियां पर, पाणी-गेरके, और-फल, फूल, चटायके-पाप बंधनमें, पहना-ऐसी बात, इम-नहीं, चाइते हैं।

उनको ह4-सूचना, करते है कि-हे इंडकभाई, जो तूं तेरी स्वामिनी—पार्वतिजिके, छेलसें-धर्म मार्गमें, मष्टिच करनेका-विचार करेगा, तब तो-मिध्यात्त्री जो-पितरादिक-देवो है, उन् नोंकी मूर्चियूजा-दररोज, वीरभगवानके-ध्रावकोंकी तरां, तेरेको भी करनी पडेगी ?।

क्यों कि दूंडनीजीने-क्यबलि कम्मा, के पाउसें, ते प-

रमं श्रावकोंके-नित्य कर्चन्यमें, तीर्थंकरोंकी-भक्ति करनेका, छुड-वायके-ते परम श्रावकोंकी पाससें भी, दररोज-पितरादिकोंकी ही मूर्कि, पूजाई है।

अगर जो तूं-जैन सिद्धांतकारोंके, कहने मुजब-शुद्ध जैन ध-मेकी भाषिकी इछासें, चलनेका-इरादा, करेगा, तबतो सिद्धांतका रोने-दिखाई हुई, तीर्थंकरोंकी-भक्तिपूर्वक मूर्तिपूजासें, तृं तेरा भवोभवका-हितकी ही, पासि कर लेवेगा ।

क्यों कि जैन ग्रंथकारोंने तो−ते परम श्रावकोंकी, दररोजकी~ पूजामें, तीर्थकरोंकी ही-पूर्त्तिपूजा, कही हुई है।

चाहें तो तृं\_तेरी स्त्रामिनीजीका, सत्यार्थ पृष्ट. १२६ में से--अपने आप,विचार करले, तेरेको यथा योग्य-मालूम,हो जायगा ॥

फिर भी-सत्यार्थ पृष्ट. ३४ का छेखसें, ख्याल करोकि, काम विकारी सीकी, मूर्तिको-देखनेसें, कामी पुरुषोंको काम, जागे। एसा ढूंढनीजीने छिखा॥

तो अब जो-मिध्यात्वी छोको होंगे, उन्होको ही मिध्यात्वी पितर, दादेयां, यक्षादिक-देवोंको, मूर्त्तियांको-देखनेसे, पेम उत्पन्न होनेका । और उनोंकी मूर्त्तियांको-पूजन, करनेकी-सिद्धि, करने-का-नियम, स्वभाविकपणे ही-छातु, पढेगा ॥

और—जिस भव्यात्मको, महा मिथ्यात्वका—उपश्रम, हुवा होगा, और समिकतकी पासि—कर लेनेकी, अभिरुची—उत्पन्न हुई होगी, एसा निर्मल शांत चित्त द्वाचि वाला—भव्यात्माकोतो, जग-तका उद्धार करने वाले—तीर्थकरोंकी, परम शांत मूर्तिको, देखतेकी साथ ही हृदयमेंसे—अमृतरसका जरणा झरेगा ? इसमें कोइ भी पकारसें शंकाका स्थान नहीं है।

अव आगे पाठक गणको, अधिक वाचनका-कंटाळासें, हठाता

हुना, मात्र-दो शब्दोंसे ही, उन्होका ध्यानको खेचताहुं कि जिस महा पुरुषोंका, नाम मात्रका-उचारण, करनेसे ही-बंदन, नमन, करके-हमारा पापका मलय, करनेको-चाहते होंगे, उनोंकी-विशेष बोधदायक अलोकिक, भव्य मूर्तियांका-दर्शन, नमन, पूजनसें भी, हमारा-कटोर हृदयको, दावित-किये बिना,

और आत्माको सम्यक्त धर्ममें-स्थापित किये विना, हमलोक विशेष धर्मकी माप्ति, तीन कालमें भी-न मिला सर्केंगे। यह हमारा कथन चारो तरफकी दृष्टिसें, हमारा सामान्य मात्रका भी लेखसें देखने वाले-सज्जन पुरुषोंको, योग्य ही-मालूम हो जायगा।

और ते सज्जन पुरुषो, इमारा-स्वछ हृदयका लेखको, सफल करते हुथे, तीर्थकरोंकी-भाक्तिभावका, लाभको-अवश्यमेव, उठावेंगे ?। और हमारा-अनुमोदनका, लाभकी आशाको, सफल करेंगे ?। इत्यलं विस्तरेण ॥

॥ इति ढ्ंडक भक्त आश्रित संवाद पूर्वक त्रणे पार्वतीका दूसरा स्थापना निक्षेपका स्वरूप ॥

अब ढुंढक भक्त आश्रित-त्रणे पार्वतीजीका, तिसरा-द्रव्य निक्षेपका, स्वरूप लिखते हैं !!

मूर्तिणूजक—हे भाइ ढूंढक, देखकि, शिव पार्वतीजीका-द्रव्य निक्षेप, यहथा कि-भाव निक्षेपका विषयभूत योवनत्वकी, पूर्व अ-वस्थाम, अथवा-अपर अवस्थाम, उनके-गुणोंका वर्णन, पांडतोंको संतुष्ठ द्रव्यका-अर्पण करके भी, सो शियका भक्त-श्रवण करता हुवा, और अपना-उपादेय वस्तुके संबंधपण, मानता हुवा, अपना छाभ, या-हानिको भी, मानता रहा था॥ और वेश्या पार्वतीका-द्रव्य निक्षेष, यह था कि-कामविकार-को जगाने वाली, भाव निक्षेषका विषयभूत योवनत्वकी-पूर्व अव-स्थारूप बालिकामें था। अथवा अपर अवस्था मृतक रूपकी अवस्था-मेंथा.। उनके गुणोंका, वर्णन-श्रवण करता हुवा, और अपना-उपा-देय वस्तुके संबंधपणे, मानता हुवा, सो कामी पुरुष, अपना-लाभ या—हानिको भी, मानता रहाथा।

और ढूंढनी पार्वतीजीका-द्रव्य निक्षेप, यह था कि-दीक्षा लेनेका भाव करके आई हुई, अपनी गुरुनीजीके पास पठन पाठनको करतीथी ते पूर्वकी अवस्थामें । अथवा जो ढूंढनी पार्वतीजी उपदेशिदक करतीथी, और ग्रंथादिकोंकी रचना भी करतीथी, उनकी समाप्ति हुई सुनते है, ऐसी अपर अवस्थामें—द्रव्य निक्षेप, किया गया था ।।

परंतु—ते शिवभक्तने, और-ते काभी पुरुषने तो, ढूंढनी पार्वतीजीका-इस द्रव्य निक्षपका विषयको, क्षेय वस्तुके संबंधपणे मानके, नतो अपना छाप, और नतो अपनी-हानीको, कुछ मानाथा।

परंतु-हे भाई ढ्ंढक, में तेरेको, पुछता हुं कि-१ शिव पार्व-तीजी । २ वेश्या पार्वती । और ३ ढूंढनी पार्वतीजी । यह तीनों पार्वतीका—द्रव्य निक्षेपकी, वार्त्ताको-श्रवण करके, किस पार्व-तीका द्रव्य निक्षेपका विषयसें-तूं अपना लाभ, और अपनी हा-निको, मानेगा ॥

क्योंकि-वेश्यापार्वतीका, द्रव्यानिक्षेपसे-लाभ, कामी पुरुषको ही होनेवालाया । और हानिभी, उसीकोही हुई है ॥

और शिवपार्वतीजीका, द्रव्यनिक्षेपसें-लाभ, शिवभक्तकोही पाप्त होनेवालाया । और हानिभी, उसीकोही हुई है ॥ परंतु हे भाई दूंढक, दूढनी पार्वतीजीका, द्रव्यनिक्षपर्से-छाभ, या हानि, क्या तेरंको मान्य नहीं करना पडेगा ?।

तो पिछे-अपना उपादेय, वस्तु संबंधीका-द्रव्यनिक्षेपभी निर-र्थक पणे, कैसे मान्या जायमा ? जैसोंकि भविष्य कालमे-अमृत क लको देने वाला, करपबृक्षका-अंकुराको, पाणीसे सिचन करके उन-की रक्षा कौन पुरुष, न करेगा ?।

अथवा अमृतफलको देता हुवा, कल्पष्टक्षका-त्राश, होनेसें, किसका चित्तमें-दुःख, उत्पन्न-न होगा १।

तेसही-तीर्थकर भगवानकी, बाछकद्धप पूर्व अवस्थाकोभी, ह-मारा कल्पाणकी करनेवाली जानके, उनकी भक्ति करनेको हम-वर्षे न चोहेंगे ? ।

और ह्यारा-सर्वस्वका नाश, मानते हुये, तीर्थकरोंका-मृतक श्रीररूप अपरअवस्थाकीभी-भाक्ति करनेको, क्यों न चाहेंगे ?

और उनोंके-दुःखोसें दुःखित, सुखोंसें चित्तमें सुखीभी, क्यों न होगे ? ।

इस वास्ते तीर्थकरोंका-\*द्रव्यानक्षेपकोभी, सार्थकरूपही मा-नते हैं। परंतु निर्म्थक स्वरूपका, नहीं मानते है।

यह निक्षेपके विषयमें, ढूंडनीजीकी-मतिकाही, विषयीत हुवा है, इस वास्ते-ज्ञण निक्षेपकी, निरर्थक रूपसें, छिख दीखाती है?।

\*जब हमारे ढ्ंडक भाईयो-द्रन्यनिक्षेप, निर्थकही कहते हैं, तो पिछे-दीक्षा छेने वालाका, और साधुके-मुख्दाका, ठाठपाठसें-व रघोडा, और दूबाला डालके, हजारो क्ष्पैयाका-विगाडा, किसवा-स्ते करते हैं ? डालंदेनेकी वस्तुका-आदर, कौन करता है ? परंतु अपनी अपनी योग्यता मुजव, सर्व वस्तुका-चार चार निक्षेप, सार्थक रूप ही मानते हैं, उसमें भी-परमोपादेय, वस्तुके तो-चारो निक्षेपको, परमोपादेयसें ही मानते हैं।

परंतु-चार निक्षेप,कोइ भी मकारसं-निरर्थक स्वरूपका,नहीं है। इत्यस्त्रं विस्तरेण ॥

॥ अब ढूंढक भक्ताश्रित—त्रणे पार्वतीका-चतुर्थ-भाव निक्षे-पका, स्वरूप छिखते है ॥

देख भाई ढूंढक—साक्षात् स्वरूपसें, पगटपणे-१ श्विच पार्व-तीजी । २ वेश्या पार्वती । और ३ ढूंडनी पार्वतीजी । विद्यमान होवे तब ही ते-त्रणे वस्तुओ, अपना अपना स्वरूपसें—भाव निषे-पका, विषय स्वरूपकी, कही जाती है ।

परंतु १ शिवभक्त हैं सो तो, शिव पार्वतीजीको ही-देखता हुवा, भक्तिके वस होके-मोहित, हो जायमा १ । २ कामी पुरुष है सो तो, वेश्या पार्वतीको ही-देखता हुवा कामके वस होके-मो हित, हो जायमा २ । तैसे ही ३ ढूंडक मतका भक्तको, ढूंडनी पार्वतीजीको ही-देखके, भक्तिके वस होके-मोहित, होना ही चाहिये ? ३ ॥

क्योंकि—? शिवभक्तथा सो-पावतीजी, ऐसा-नाम मात्रका, उचारण करता हुवा। अथवा किसीसें-अवण करता हुवाभी, अपनी श्रुति, शिवपावितीजीकी तरफही-लगाता हुवा, बंदना, नम-स्कार करकें-अपना आत्मानंदमें, मग्ररूपही, हो जाताथा १। और विशेष प्रकारसें-बोधको करानेवाली, शिवपावितीजीकी—मूर्तिको, देखके तो बडाही हवित होके, अपना-मस्तकको, शुकाता हुवा, और

दूसरेकोंनी ते-पूर्तिको, दिखाता हुवा, और उनोंकी पाससें-पस्तक, झुकाने कीमी-इछा, करता रहाथा २। और ते शिवभक्त, शिवपार्वती-जीकी-पूर्व अपर अवस्थाका, इतिहास, पंडितोको संतुष्ठ द्रव्यको, अर्पण करकेभी-अवण, करता रहाथा ३। तो अब साक्षात्पणे-शिवपार्वतीजीका, दर्शन करता हुवा—भक्तिके वस होके, मेहित हो जावे, इसमें क्या आश्चर्य जैसा है ? अपितु कोईभी आश्चर्य जैसा नहीं है ४।।

अब देखो २ कामी पुरुष-पार्वती, ऐसा नाम मात्रका-श्रवण करता हुवा, वेश्या पार्वतीकी तरफ ही-श्रपना चित्तको, लगा देवाथा १। और खास वेश्या पार्वतीकी, मूर्त्तिको-देखके, उसमें मोहित हा जावे, उसमें क्या आश्रपंकी बात है ? २ । तैसेंहि वह कामीपुरुष, वेश्या पार्वतीकी—पूर्व अपर अवस्थाका, वर्णन—सुनके भी, मस्त ही हो जाताथा ३ । तो अब साक्षात्, वेश्या पार्वतीको-देखाता हुवा, कामके बस होके, उसमें-मोहित हो जावे, इसमें क्या आश्रपंकी बात है ? ४ ॥

अब देख भाई ढूंडक, तूंभी, ढूंडनी साध्वी पार्वतीजीका-चारो निक्षेपको भी-उपादेषपणे ही, अंगीकार, कर रहा है। क्योंकि शिव पार्वतीजी के-हिसाबसें, ढूंडनीजीमें-पार्वती, नाम है सो, ढूंडनीजीके मानने मुगब भी-नाम निक्षेप ही, ठहर चुका है। और ढूंडनीजीने-निर्धिक भी, माना है। तो अब ढूंडनी पार्वतीजीके नाम मात्रसें, किसी पुरुषने यत् किंचित्पणे, अथवा अधिकपणे-अ-बहा कीई, अथवा छिखी, तो, भक्तजनोंको--गुःख माननेकी, क्या आवश्यकता रहेगी?

परंतु हे दृंदक भाईओ ! तुमतो दुःख मानतेही हो । जैसेंकि-सम्यत्कशङ्योद्धारमें, गतरूप जेडमल दृंदकके-नामसें, किंचित् मात्रकी अवशासि दुःल मानाथा । तो अव-ताम निर्मेष, सार्वक हुवाकि-।निर्मेक ? सो इहापर थोडासा फाँम करके,देखी ?। यहती दूंडनीजीका-नाम निर्मेष, हुवा ॥ १ ॥

अब दूसरा-स्थापना निक्षेपको, देखोकि-क्षिव और पार्वती-जीके जैसें, ढूंडनी पार्वतीजीकी साथ-बदामास पुरुषकी-मूर्तिको, दाखल कीई होवेतो, क्या भक्तजनोंको-दुःख, न होगा ह हमती इस बातमें, यह कहतेहिकि-जैन धर्मको, नाम मात्रसे धारण करने वालें, सर्व पुरुष मात्रकोही-दुःख, होजायगा, तोपिछे खास उनके भक्त जनोंको-दुःख, होजानेमें क्या आश्चर्य है ? तो अब विचार करो-कि-स्थापना निक्षेप, सार्थक हुवाकि निर्धिक ?॥

अब इहांपर यत्किचित् सूचनाओ, यह हैकि-जनै धर्मका सनातनपणेसे दावा करने वाले होके, ? टीकाकार, टब्बाकार वगैरेसर्व महान महान आचार्योका, अर्थकी निदाकरते है सो । और र तार्थकर भगवानकी परम पवित्र, शांत, और भव्य-मूर्त्तिको, पथ्यर, पहाड आदि-निध वचनसे, लिखते है सो । और २परम श्राविका-द्रौपदीजीका, जिनपूजनको-छुडवायके, काम देवकी मूर्तिपूजाकी-सिद्धि करनेका, पयतन करते है सो । और ४ जैधावारणा-दि मुनियोंका, जिनमूर्त्तिके-चंदनमें, ज्ञानका ढेरको-चंतलाते है सी।
और५ चमरेंद्रका पाठसें, जिनमूर्त्तिका शरणमें-अरिहतपदका,नवीन
पकारसे-अर्थ करके, बतलाते हैं सो । और ६ वीर भगवानके-परमश्रावकोका, नित्य पूजनरूप-जिनमतिमाका, लेपकरके-पितर,
दादेयां, भूतादिकोंकी, मूर्तिपूजाकी-सिद्धि करके, दिखलाते है सो ।
और ७यशादिक-देवोंकी, पथ्यरकी-मूर्त्तिपूजासें, स्वार्थकी सिद्धिमानने बाले है सो । सनातन जैनधर्मी, अथवा तीर्थकर देवके-भ- क्त, कहे जावेंगेकि-सर्वथा प्रकारसें, विपरीत विचारवाछे-कहे जा-वेंगे ? । सो इमारा, और ढूंढनी पार्वतीजीका-छेखको, भिलाकर-के-विचार, करलेना । यहता ढूंढनीजीके-स्थापना निक्षपका, वि-चार हुवा ॥ २ ॥ '

अब ढूंढनी पार्वतीजीका तिसरा-द्रव्य निक्षेप, देखोकि-नि-दोंषरूप, दीक्षा छेनेकी-पूर्व अवस्थाको, शीळभंगादिकका कोई पुरुष-जूठा ही, कळंक-दे देवे।

और निर्मल-चारित्रका पालन किये बाद, गत माणका श-रीरकी-मिटीका, खराबा करनेकी-प्रदात्ति, कोई पुरुष करेगा तो, क्या उनके भक्त जनोंका-चित्तको, खेद, उपन्न-न होगा ?।

अथवा ते पूर्व अवस्थासे हर्ष, और अपर अवस्थासें-दिलगिरीपणा, उनके भक्त जनोंको— न होगा?। जब ते—द्रव्य निक्षेपका विषयवाली, दोनो प्रकारकी—अवस्थासें, हर्ष, या दिल्लगीरी,
उत्पन्न होती है, तो पिल्ले-यह द्रव्य निक्षेप, उनके भक्त जनोंको
सार्थक हुवा कि निर्थक ?। जब ढूंढनी पार्वतीजीका द्रव्य निक्षेप,
सार्थक—मानके, सर्व प्रकारका दावा करनेको, तत्पर हो जाते हो,
तो पिल्ले जिस तीर्थकर भगवानका, नाम मात्रसें भी अवझाको,
सहन नहीं करते हुयें हम, हमारा—कल्याण मानते है, उनकी पूर्व
अपर अवस्थाको, उपयोग विनाकी—कह करके, तुल्ल बस्तुकीतरां
निर्श्वक, उहरानेवाले हम, तीर्थकरोंके भक्त कहे जावेंगे कि, वैरी
कहे जावेंगे ? उनका विचार, तीर्थकराके—भक्तोको ही करनेका है।।

अब इम फिर भी किंचित्—तात्पर्य कह करके, इस छेखकी समाप्ति करते हैं।

तात्पर्य यह है कि-जिस जिस पुरुषोंने, जो जो-वस्तु,

( अर्थात्—पदार्थ, ) जिस जिस-स्वरूपसें, मानी होगी, उस र वस्तुके चारो निक्षेप भी, उसी ही—भावकी, उत्पत्ति कराने वाले, होंगे।

जैसें कि—\* शत्रु भावकी वस्तु, होंगी उनके चारो निक्षेप भी, शत्रु भावकी ही—उत्पत्ति, कराने वाले-होंगे।

और—िमत्र भावकी, बस्तु होंगी, उनके-चारी निक्षेप भी, मित्र भावकी ही-उत्पत्ति, कराने वाछे-होंगे।

और जो कल्याण भावकी-वस्तु, होगी उनके-चारो निक्षेप भी, कल्याण भावकी ही-उत्पत्ति, कराने वाले होंगे !

और परम कल्याण भावकी—वस्तु, होंगी, उनके-चारो नि-क्षेप भी, परम कल्याण—भावकी ही, उत्पत्ति-कराने वाले, होंगे। परंतु—उपयोग विनाकी, निरर्थक खरूपकी-बस्तु न होंगी। इसी वास्ते सिद्धांतमें—१ नाम सचे। २ ठवण सचे। ३ दव्ब सचे। ४ भाव सचे।।

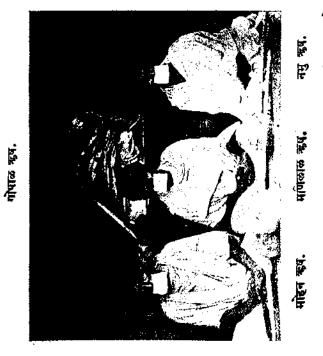
कह कर—चार निक्षेपको, सस्य रूपसे ही, कहे हैं। इस वास्ते ख्याल करनेका, यह है कि—जो हम मिध्यात्वी लोकोंकी तरां, तीर्थकरोंकी साथ—ग्रप्तपणे, हृदयमें—शञ्ज भावको, धारण करते—होंगे, तब तो तीर्थकरोंका-त्रण निक्षेप, उपयोग बिनाके होके—हमारा कल्याकी मानि होनमें, बेसक निरर्थक रूपही—हो जायगे,और हमारा जन्म जीवतव्य भी-निरर्थक रूप ही,हो जायगा!

<sup>\*</sup> देखो सत्यार्थ पृष्ट ४२ में—मित्रकी-मूर्त्तिको, देखके-मेम जागता है। लडपडे तो उसी ही—मूर्त्तिको, देखके--क्रोध, जागता है। विचार करोकि-हमारे हुंडक भाईयो इस वखते तीर्थ-कर भगवानके—वैरी, बने हुये है या नहीं ?।।

नहीं सो तीर्थकरोंका-- ? नाय, और २ स्थापना, यहदोनों निरुप, विद्यमान है-जनकी योग्यता मुजब, उपासना करनेसें-इ-मारा, कल्याणकी ही--प्राप्ति होगी। परंतु निरर्थक रूपकी तो कभी भी न होगी।

इति ढूंढक मक्त आश्रित-त्रणे पार्वतीका, चतुर्थ-भाव निक्षेप-पका, स्वरूप ।।

।। इति पार्वती वस्तुका-चार २ निचेपका स्वरूप संपूर्ण।।



ब. शा. पुर्णे.



**चिवीनामधी चेळी.** चि. शा. पुर्णे.

## ॥ दो प्रकारकी ढूंढक ' छवीयांका ' स्पष्टीकरण ॥

॥ हे दृंदक भाइयो ? यह दो प्रकारकी-छवीयां, हमने दाखल करवाई है उसमेंसें प्रथम एक तो है काठियावाडका-लीमडी सेहरके नामसें प्रसिद्ध, छींमडी संघाडेके दृंदक साधु समुदायका-पूज्य श्री ' गोपाल ' स्वामीजीकी । जब यह ऋषिजी-संवत् १९४० का वैः शाप मासमें-गत्यंतरको माप्त हुये, तव कितनेक हाजर भक्तोंने-पू-ज्यकी मृतक देहको-एक तखत (अर्थात परे) पर विठाके, और नीचेके भागमें तीन (३) जीवते साधुको विटाके दर्शनार्थे उनकी छवीको उत्तराई लीई है, और यह छवी है सो—योपाल स्वासीका-स्थापपना निक्षेप'का त्रिषय के, स्वरूपकी है-तो अब विचार करो-कि-गोपाल स्वामीका दुर्गधरूप मृतक देहकी ' मूर्ति ' तुमको द-र्जन करनेके योग्य हो गई ? और महा सुमंधमय, तीर्यकरोंके देह-की, चंद्रोज्वल पाषाणमय, अलोकिक भन्य मूर्ति 'हमारे दृंढक भाईयोंको-दर्भन करनेके, योग्य नहीं ? तो क्या जनोंको-तीर्थकर भगवानसें ही, कोई वैर भाव हो गया है? जो उनोंकीही निदा करनेको थोथा पोथा छिख मारते हैं ? हे ढुंढक भाईयो थोडासा क्षणभर विचार करो ? इसमें तीर्थकरोंका विमादा क्षेत्रा है कि तुम तुमेरा आत्माका त्रिगाडा करखेते हो ?

अब हम दूंढनी पार्वतीजीकी-छबीका, कुछ विशेष विवेचन कुरके दिखकाते है, क्योंकि-धर्मका दरवाजामें-दूंढक वाढीलालने, और इसी दूंढनी पार्वतीजीने भी-१ नामनिक्षेप ।२स्थापना निक्षेप । और १ द्रव्य निक्षेप ।यह त्रण निक्षेपको-श्री अनुयोग द्वार सूत्रकी जुठी साक्षी देके

सर्व वस्तुओंका-निरर्थक, और उपयोग विना के, ठइरायेंथे परंतु इम ने हमारा **लेखमें-सिद्धांतका वचनके अनुसारसे-अनेक प्रकारकी** युः क्तिओंके साथ-चारो निश्लेपकी सार्थकता, और उपयोगीपणा क-रके ही दिखलाइ दिया है, तोभी इहांपर किंचित उपयोग करानेके वास्ते-सूचना मात्र, लिख दिखाता हुं-अव विचार कीजीयेकि-म-हादेवजीकी पार्वतीकी अपेक्षासें-इसी ढूंढनी पार्वतीजीका-नाम है सो, तुमेरा ही मंतव्य मुजब-नाम निक्षेप ही, ठहर चुका है, और निरर्थकमी तुमेन माना है, तब तो ढूंढनी पार्वतीजीके नामसें दूर देशमें बैठकर किसीने–गाळीयांभी दीइ तो तुमको उदासी भाव होनेका. और उनके तरफ द्वेषभाव करनेका, अथवा उनको निवा-रण करनेका, कुछभी पयोजन न रहेगा । क्यौंकि-निरर्थहर और उपयोग विनाकी वस्तुका-चाहे कोइ कुछभी करें तोभी, उनका-शोक, संताप, कोईभी करता नहीं है। यह तो ढूंढनीजीका १ नाप निक्षेप हुवा ॥ अब दूंदनीजीका ३ द्रव्य निक्षेप, और ४ भाव नि-क्षेपमें-विशेष हम लिख चूके है मात्र इहांपर-२ स्थापना निक्षेपमें ही-सूचन।रूपे लिखके दिखाबते हैं । कारण यह है कि-ढूंडनीजीने स्थापना निक्षेपको ही-निर्द्य, और उपयोग विनाका, उद्दरानेके बास्ते ही-विशेष प्रयत्न किया है। और यह-जो छवी है सो, हूं-ढनीजीका-स्थापना निक्षेपका, विषयके स्वरूपकी ही है। अब इ-इमें देखीये कि-कोई बदमास पुरुष-काम चेष्टारूपका दिखाव कर-के, ओर इंढनीजीकी-छबीके साथमें, खडा होके, और इसरी-छ-बीका (अर्थात् मूर्त्तिका) उतारा करवायके, जमें जमें पर वे अदबी करता फिरेगा, तब-हे ढूंढक भाईयों-तुमको, और हमको-दोल्लगिरी, उत्पन्न होगी या नहीं ? कदाच तुम-हठ पकड करके ऐसा कहभी देवोंगे कि-इसमें-दीलगीरी करनेका, क्या मयोजन है ?

परंतु इम इस बातको-मंजूर न करेंगे, कारण यह है कि-ऐसी अनुचित बातसें-जैन धर्मकी ही-निंदा होती है ! यद्यपि वीतराग देवकी मृत्तिकी द्वेषिणी-दूंडनी सें-हम विशेष संबंध नहीं रखते हैं, परंतु जैन धर्मकी मीति होनेसे यह अनुचितपणा सहन न करसः केंगे ! यद्यपि जैनधर्मके तत्त्रोका-विपरीत बोधसें, ढूंडनी पार्वतीजी-न-वस्तुका-चार चार निक्षपमेंसें-त्रण त्रण निक्षप-निर्धक, और उपयोग विनाका, उहरायके-अपनी मृत्तिकप-स्थापनाकोभी-निर्धक उहराइ है,

परंतु इमतो तीर्थकरोंके वचनानुसार, इमारी उपादेय वस्तुका-चारोिनिक्षेप, योग्यता प्रमाणे, उपादेयपणे ही मानते है। जो कदाच हमारा छेखतें—किंचित् मात्रभी-विचार करोंगे तो, तुम ढूंढकोने-भी-अपनी उपादेयहूप वस्तुका-चारो निक्षेप, योग्यता प्रमाणे-उपा-देय हूपसें ही माने हुये हैं।

परंतु कोई विशेष प्रकारका-मिथ्यात्वके उदयसें, अथवा कोइ-विपरीत बोधके-कारणसें, अथवा कोई संसार अपणकी-बहुळता-सें, तुमछोक तीर्थकरोका-भक्तपणाको, जाहीर करकेभी केवल बी-तराग देवका-स्थापना निक्षेप रूप-भव्य मूर्ति कीही, अनेक प्रका-रसे-अवज्ञा करनेको, तत्पर होके-अपना संसार अपणमें ही अ-धिकपणा करलेतेहो, और दूसरे भव्य पुरुषोकोभी-विपरीत मार्गमें गेरनेका-बिपरीत रस्ताको ढूंढतेहो.

और इसीकारणसें अपनेंग-इंटक्रपणाकी सिद्धिभी करके दि-खळातेहो । और गण धरादिक महापुरुषोंको, और महान् महान् सर्व आचार्योको, और जैनके सर्व सिद्धांतोको-निदितकरके-अपने आप-तत्त्वज्ञानीपणाको, मगट करते हो ? क्या तुमही शानी ही गयहा ? कोई जैनाचार्यको-जैन तत्त्वका बीध, नहीया ! जो जमें जमें गणभरादि महान् महान् आबार्याको ही निदते हो ? हमतो यही कहते है कि-कोई जैन धर्मके तत्त्वीस विश्वल पुरक्ती वाणीरूप पानीका-पान करनसे, तुम दिवाने बने हुथे-ने गणधरादिक महापुरुपीकोभी-दिवाने रूप, छेखतेहो ?

परंतु जो यह किंचित् मात्र स्वछ वाणीरूप पानीका-पानकर-कें-विचारमें उत्तरींगेतो, अपने आप माळूम होजायगा कि-जैन त-त्त्वोके विषयमें-हमिकतनी पुहच धरावते है ?

और जी विचारमें न उतरोंगे तब तक तो तुन-अपने आप तक्ष्मानी बने हुये ही है। कारण कि-रूनीयांका ही यह एक कुदरती नियम, दिखनेमें आता है कि-जो पागल होता है सो भी सब दूनीयांको-पागल रूप समज कर-अपने आप वह पागल ही तक्ष्म ज्ञानकी मूर्तिरूप, बन बैठता है।

और अपनी जूठी बात भी-दूसरोंको मनानेको-जबरजासि-पणा भी करता है, और वह पागल उस जूठी बातको भी नहीं मानने वालोंकी-हेरानगति करनेको ही-तत्पर हो जाता है।।

अब इसमें एक सामान्य दृष्टांत देके-में--मेरा लेखकी भी, समाप्ति ही करता हुं॥

हश्रंत यह है कि किसी एक समये-एक निमित्तियेने राजाको जाहिर कियाकि-हे महाराज! जो यह महोंके योगमें वर्षा होने बाळी है, उसका पानी, जो कोइ पीई छेवेगा, सोही दिवाना बन जायगा-तव जो जो उत्तम छोक्ये उनोंने-अपना अपना बंदोबस्त कर छिया, परंतु जिस छोको के पास कुछ साधन ही नहीं था, वह छोक-अपना कुछ भी बंदोबस्त कर सके नहीं, और वह वर्षाका पानीको-पीनेके ही साय, दिवाने ही बनगयें ऐसें कोइ सेंकडो ही-नंग धडंग होके, वे अदवीसे ही फिरने लगे, और छेवटमें ते दिवानोंने, राजाको भी-दिवाना समजकर, राज्यग- हीपरसें-जटा देनेका ही, विचार किया। परंतु ते विपरीत पानीका-पानसें, पराधीन बने हुये दिवानोंने इतनाभी विचार नहीं किया कि-हमारी सर्व मकारसें परवस्ति करके, अनेक मकारके-संकटोसें रक्षण करनेवाला, हमारा परमोपकारी, राजाको, राज्य गद्दीपरसें उटादेके, हम हमारी ही गति क्या करलेंचेंगे?

परंतु ते विचारे-सर्वधा प्रकारसें, पराधीन हो जानेसें, उनके कुछ भी बसमें ही न रहाथा ? जब पीछेसें सुवर्धा हुये बाद, ते दीवाने छोकोने, सुवर्धा के पानीको पिया-तब ते होंसमें आके-वडा पश्चात्ताप ही करने छगेंकि-अहो हमने वडा ही अनुचितपणा किया कि-जो हमारा सर्व प्रकारसें--रक्षण करने वाछा, और हमारा परमोपकारी, हमारा शिरके-सुगट समान, हमारा माछिककाभी हम तिरस्कार करनेकी बुद्धिवाछ हो गये ? धिकार पडो हमारा जन्म जीवतरमें, इत्यादिक अनेक प्रकारका-पश्चात्तापसें, और ते उपकारी राजाकी-क्षमा चाहीने, और अपना परमोपकारी राजाकी साथ भीतिको-धारण करतें हुये, स्वछ, और सरछ-न्यायनीतिका मार्गको प्रकडकर, अपना श्रद्धन्यवहार मार्ग करनेको,तत्परहो गये। हेभव्यपुरुषो ?

यह दृष्टांत देनेका-यह तात्पर्य है कि, जिनेश्वर देवकेही सदश-यह जिनमूर्त्तिको, सिद्धांतकारोंने-जगें जगें पर वर्ण किई हुई है.

और ते तीर्थकरों है सो—हमारा परमोपकारी, राजाओं के भी महाराजाओं के सहश है। श्रीर हम अज्ञानांधोंको-सूर्यका प्रकाश सदश मोसमार्गके-अ-पूर्व सन्त्रोंको-दिखानेवाले होनेसें हमारा परमोपकारी हुये है। और हम अधोर संसारके महाभयमें पढे हुयेंको, ते तीर्थकरो सर्वप्रकारका उपद्रवसें रक्षणकरने वालेही है।

परंतु इपल्लोक अनंत संसारमें परिश्रमण करतेहुयें आजतक विपरीत पुरुषोंकी वाणीरूप-पार्नाका, पान करनेसें-दिवाने बने हुये, तीर्थकर महाराजाओंकी-अवज्ञाकरनेमें-कुछभी विचार नहीं करते आये है।

क्योंकि-कोई तेसी विपरीत वाणीरूप-पानीका, पानकरनेसें, तीर्थकरोंके वचनरूप अमृतका पानको-जेर तुलसमजतेथ ? जैसें शीत-ल पानीका स्पर्शको कोइपुरुष दाहतुल्य समजें, और सोनाको चिज-को पीतल्लानके, अंगीकारको न करे ? तैसेंहीहम वीतराग देवका-भी नतो श्नामलेके भाक्तिकरनेकी इल्लाकरतेथें, और नतो तेओंकी रमूर्त्तिकीभी भक्ति करनेकी इल्लाकरतेथें,

और नतो ते तीर्थकरोंकी ३वालकरूप पूर्व अवस्थाकी, और मृतक देहरूप अपर अवस्थाकीभी-भक्तिकरनेको, देवताओंकीतरां शिक्तको धरावतेथे, तो पिछे साक्षात्रूप ४तीर्थकरोंकी भक्तिकरनेको कहांसे भाग्यशाली बनने वाले थें ? इसीवास्तेही हम-चार गतिरूप संसारमें-परिश्रमण करते फिरतेथें।

परंतु जो कदाच हम मनुष्यका भवकोषाके, और जैनधर्मका आश्रयकोलेकेभी ते तीर्धकरोंकी भक्ति चार निक्षेपोंका विषयसें, योग्य-ता भमाणे, और हमारी शक्तिके प्रमाणसें । करनेको भाग्यशाली न बनेगें तो हम हमारा कल्याण अनंत संसारका पश्चिमण करनेसेभी-न करसकेंगे । इस वास्ते हेभव्य पुरुषो । यह अमूल्यहूप मनुष्यका जन्मको-माप्त होके, गणधरादि पुरुषोंने दिखाई हुई, तीर्धकरोकीमूर्णिकी मक्तिकरनेसें, कोई मकारसें मत खुको, उसमेंभी जो तस्वरहित संसारी पुरुषों है सो, सदाकाल-महा आरंभमें फर्से हुये होनेसें, तीर्धकरोंकी — मूर्णिकी मिक्तिसें, विमुख होते है सोतो, भवसमुद्रमें डुवते हुये समाकितकी माप्तिका कारणरूप जिनमूर्णिकी भक्ति
रूपका, महान् जाहजको छोडकरके-अपनी अजाओंको-दृशाही पछाडता है ? इहांपर इतनाही इसाराकरके — में-मेरा लेखकी समासि करता हुं। सुक्षेषुकि अधिक विस्तरेण॥

## हमारे ढूंडक भाइयांके-संसार खाताका

## स्वरूप, शिखते है ॥

पाठक वर्ग ! हमारे ढूंढक भाईओ, थोडा वखत पहिले, गण-धरादिक महा पुरुषोंके वचनसें-विपरीत होके, कोई ऐसी विलक्षण प्रकारकी गेर समजको पुरुचेथे कि-मूर्तिसे कुछ फायदा ही नहीं होता है।

परंतु अब यह नवीन प्रकारके जमानेमें, देश परदेशका अधिक व्यवहार है। जानेसें, चारों ही दिशामें मंदिर, मूर्तिका, पूजन करने बालोंका ही प्रचार विशेष देखके, अज्ञान वर्ग है सो भी मूर्तिसें कुछने कुछ, फायदा होनेका संभव है, ऐसा सामान्य प्रकारसेंभी समजनेको लगे है।

परंतु आश्रयं यही होता है कि-नैन धर्मका समातन पणेसें दावा करने वाली, पंडिता इंडनी पार्वतीजी, अपना सस्यार्थ ग्रंथका पृष्ट, ३४ में, लिखती है कि—? स्त्रीकी मूर्तिको देखके तो - पत्नी कामियांका काम जागता होगा ॥

ऐसा लिखके फिर इमको मश्र करती है कि-भगवानकी मू-त्तिको देखके, किस २ को वैराग्य हुवा, सो बताओ ?॥

विचार—इस लेखमें स्त्रीके नाम मात्रका, उचारण करनेसें, कामीयांकी काम नहीं जागे। इस प्रकारकी सिद्धि करके, मात्र स्त्रीकी मूर्त्तिको ही देखनेसें, कामियांको काम जागे। ऐसा लिखा।

और भगवानका तो नाम मात्रसं ही, हमारे टूंडक भाईपांका, वेराग्य निचूड जावे । मात्र भगवानकी मूर्तिको ही देखनेसे हमारे ढूंडक भाईपांका वैराग्य शुक्त जावे । यह जो ढूंडनीजीने विपरीत पणे लिखके दिखाया है, क्या उसका नाम संसार खाता मान्या है ? ।। यह संसारका खाता, हमको किस प्रकारसें समजना ? ।। १ ।।

फिर पृष्ट. ३८ में—इंडनीजी छिखती है कि, २ झाता सू-प्रमें—महादिन कुपारने, चित्र शालीमें—महिकुपारीकी मूर्तिको देखके, लज्जा पाई, अदब उठाया, और चित्रकार पै-क्रोध किया, लिखा है।

विचार—उस महादिन कुमारने, एक स्त्री मात्रकी-मूर्तिको देखके, लज्जा पाई, अदब भी उठाया। और हम तीर्थकरोंके ही भक्त होके, उनोंकी ही-मूर्तियांकी, वे अदबी करनेवाले, किस मकारके निर्लज्ज गिने जावेगे ?।

और उस महादिन कुमारने, कोई कारणसर-चित्रकार पर ही क्रोध किया, हम है सो हमारा परमोपकारी वीर्धकरोंकी मूर्तियां पर ही, कारण विना-क्रोध करके, हमारा आत्माको ही महा म-स्त्रीनरूप बनाते हैं। क्या ? हमारे ढूंढक भाईपांने इस प्रकारका संसार स्वाता मान्या है ? । किस प्रकारका झानकी खूर्वी समजनी ?॥२॥

फिर सत्यार्थ पृष्ट- ४० में, दूंढनीजी लिखती है कि र राम चिरित्रमें वज करणने, अंगूठीमें मूर्त्ति कराई । परंतु वह सब-उश्व नीच कर्म, मिध्यात्वादि, पुण्य पापका स्वरूप दिखानेके-संबंधमें, कथन आता है। इत्यादि ॥

विचार-राम लक्ष्मणके वारेमें, सो वज्जकरण राजा, अपना स्वामी सिंहोदर राजाको भी-नमस्कार नहीं करनेंकी इछासें, मात्र निर्मल समाकितका पालन करनेके वास्ते, बारमा श्री वासुपूज्य स्वामिकी मूर्तिको, अपनी अंगुठीमें रखके, हमेशां दरसन करता रहा, सो तो हमारे ढूंढकोंका, उंच नीच पुण्य पापादि गपड सपड॥

और वही तीर्थकरोंकी परम पवित्र मूर्त्तिसं-द्वेष भाव करके, हमारे दृंढक भाइओ--अपना आत्माको, महा मलीन करते रहे है, क्या उसका नाम संसार खाता मान्या है ? नजाने किस मकार के संसार खातेका स्वरूप है ? ।। ३ ॥

फिर सत्पार्थ, पृष्ट, ४२ में- इंडनीजी लिखती है कि, मित्रकी मूर्तिको देखके-मेम, जागता है, यह तो इम भी मानते है। यदि लडपडे तो-उसी मूर्तिको देखके, क्रोध-जागता है।। ४।।

विचार-जैसें भित्रकी मूर्त्तिसें प्रेम, तैसें इमारे ढूंडक भाईओने, मिध्यात्व के साथ-गाड प्रीति करके, पितरादिक मिध्यात्वी देवोंकी मूर्त्ति पूजासें, क्या अपना स्वार्थ, सिद्ध कर छेनेक:-पान छिया है? और छडपडे तो-उसी मूर्त्तिसें (मित्रकी मूर्त्तिसें) द्वेष, तैसेंडी तीर्थकरोंके साथ ग्रुप्तपणे, हृदयमें-द्वेषभाव रखके, उनोंकी मूर्तियां-की-त्रवज्ञा करनेको, तत्पर हुये है? क्या उसका नाम-संसार खाता, मान्या है? ह !!

ा किर सत्यार्थ पृष्ट ५१ में- टूंडनीजीने, लिखा है कि-५ स्थापनारूप अक्षरोंसें, ज्ञान होना, किस भूलसें कहते हो ?॥५॥

विचार-जन अक्षरोंसें, ज्ञान ही नहीं होता है, तो क्या हमारे ढूंढक माईओ, सर्वधा प्रकारसें-नास्तिक रूप होके, उनोंने मान्य किये हुये, बत्रीश सूत्रोंके-अक्षरोंसेभी, कुछ ज्ञान होनेका, नहीं मान् नके, तीर्थकरोंकी-सर्वधा प्रकारसें, अवज्ञा करनेको-तत्पर हुये है वया उसका नाम संसार खाता मान्या है ? ॥ ५॥

फिर, सत्यार्थ. पृष्ट. ६१ मे-ढूंढनीजीने लिखा है कि-६ ह-मने भी-वढे वढे पंडित, जो विशेषकर भक्ति अंगको-मुख्य रखते है, उन्होंसें सुना है कि यावत् काल-ज्ञान नहीं, तावत्काल-मूर्ति पूजन है। और कई जगह लिखाभी देखनेमें आया है।। ६।।

विचार—जिन मूर्त्तिको-पूजन करनेका, ढूंढनीजीने-नडे बर्ड पंडितोंसे तो सुना, और जैन सिद्धांतोंमें-छिखा हुवाभी देखा, तो भी ते सर्व बडे बडे पंडितोंकी, और ते सर्व शास्त्रोंकी—अवज्ञा करके, और अपना हो-परम पूज्य, तीर्थकरोंकी-मूर्त्तिकी, अवज्ञा करके, और-पितरादिक, मिध्यात्वी देवोंकी-मूर्त्तिका पूजनकी, सिद्धि करके, अपनाही छेखपर कुचा फिराते हो? क्या उनका नाम-संसार खाता है, कि-कोई दूसरा प्रकारका, संसार खाता है ।। ६ ।।

े ।। फिर. सत्यार्थ पृष्ट. ६९ में-ढूंढनीजीने लिखा है कि-७ देवलोकमें-जिन मतिमाओंको, समदृष्टि भी पूजते हैं, और मिध्या दृष्टिभी पूजते है, कुड समदृष्टियांका-नियम, नहीं है ॥ ७॥

विचार—समद्दष्टि जीवतो, इस पंचमालमें भी∹तीर्थकरोंकी

मूर्तिका पूजन किये बिना, रोटीभी नहीं खाते हैं। परंतु बीतराणी मूर्तिका अलोकिक भन्य स्वरूप देखके, निकट भनी मिन्या दृष्टि जीवों है, उनोंकाभी पूजन करनेका-भाव, हो जाता है। और बढ़े बढ़े तीथोंके उपर जाके सेंकड़ो लोक-पूजन भी करते है। सो तो उनोंका भव्यपणाका लक्षण है। तो क्या वही परम पवित्र-जिन मूर्तिके, निंदक बनाने, उनका नाम, संसार खाता है कि-कीई दूसरा मकारका, संसार खाता है ?॥ ७॥

।। फिर. सत्यार्थ-पृष्ट. ६८ में-इंडनीजीने लिखा है कि-८ मूर्तिको धरके, श्रुतिभी लगानी-नहीं चाहिये॥ ८॥

विचार—पितरादिक, और यक्षादिक, मिण्यात्वी देवोंक-इमारे ढूंढक श्रावक भाईयांको भक्त बनाके, उनोंकी मतिमाका पूजन, षद्-कायाका आरंभसेती फल फूलादिकसं-कराके, तीर्थंकर भगवानकी परम पवित्र मूर्तिमें, श्रुति मात्र लगानेका भी-निषेध करते हैं? सोही संसार खाते के-स्वरूप वाले है कि, कोई दूसरे हैं! यह भी एक विचार करने जैसा ही है।। ८॥

फिर. पृष्ट. ३७ में इंडनीजीने छिखा है कि-९ असल, और नकलका−ज्ञान तो, प्र्यु, पक्षीभी-रखते हैं। ऐसा हिखके-एक सबैया भी लिखा है ॥९॥

विचार-इमारे ट्टॅंक भाईओ, असल जो तिलोकीके नाथ-वीतराग देव है, उनकी परम पवित्र-मूर्तिका ज्ञान पशुकीतरां नहीं करते हुँदे, जो मिथ्यात्वी यक्षादिक-क्रूर देवताओ है, उनोंकी मु-त्वियांमें भूमित होके, वीर भगवानके परम श्रावकोंकोभी, पूजानेकी तत्वर हुँदे है ? क्या उनका नाम-संसार खांता मान्या है दी। ९॥ फिर. पृष्ट. ४३ में-दूंढनीकीने लिखा है कि-१० भगवानकी- मृश्तिको देखके, कोई खुश हो जाय तो हो जाय । परंतु-नमस्कार, कौन विद्वान करेगा ? और दाल चावलादि, कौन विद्वान्-चढावेगा ? ।) १०॥

बिचार—वीतराग देवकी-परम शांत मूर्तिको देखके, हमारे दृंदक भाईओ-खुशभी हो जाय, तोभी नमस्कार-नहीं करते हुयें, और यक्षादिकोंकी कर मूर्तिसें, खुश हुये विनाभी-उनके आगे पर कायाका आरंभादिक सर्व कुछ करोनेको तत्पर हुये है ? क्या उसका नाम संसार खाता मान्या है ? ॥ १०॥

ि भिर. पृष्ट. ४४ में. ढ्ंटनीजीने छिखा है कि−११ हम मूर्जि मानते है, परंतु मूर्जिका-पूजन, नहीं मानते है ॥ ११ ॥

विचार—हमारे ढूंढक भाईओ इस मकारसें, मूर्तिपूजनका-सर्वधा प्रकारसें—निषेधकरके, द्रौपदीजी परम श्राविकाके पाससें-जिन मूर्तिका पूजनको छुडवायकें, श्रावकोंको नहीं इछित ऐसा, मिध्यात्वी कामदेव है उनकी मूर्तिको-पूजानेको, तत्पर हुये? । और बीर भगवानके-परम श्रावकोंकी पाससें, दररोजका जिनेश्वर देवकी-मूर्तिका पूजन, छुडवायके, मिध्यात्वी पितर, दादेयां, भूतादिकोंकी -मितमा पूजानेको, तत्पर हुये?। क्या उसका नाम संसार खाता है? ॥ ११॥

फिर. पृष्ट. ६७ मे, इंडनीजीने लिखा है कि-सूत्रोंमे तो, मू-चिपूजा-कहीं नहीं लिखा है, यदि लिखा है तो हम भी दि-खाओ ॥ १२ ॥

विचार—इंडनीशिको, जिनेश्वर देवकी मूर्जिके बदछेमें-द्रौ-पदिजिकि पाठमें, काम देवकी-मूर्जिका भास हो गया ?। और अंबड जीके पाठमें-सम्यक्त धर्मादिक दिख पडा ?। और जंघाचा-रण के पाठमें-झानका हेर, दिख पडा ?। और चमरेंद्रके पाठमें-चैत्य के बदलेंमें चैत्यपद, दिख पडा ?। और वीरभगवान के-परमश्रावकों का, दररोजके जिनपूजनमें-पितर,दादेयां, भूत, यक्षादिक, देवताओ दिखपडे ?। और उवाईसूत्रका-बहनेत्र्यरिहंत चेइ्य, कापाठ तो दिखाही नहीं। ऐसे पंचम स्वमका, महानिशीयका, विवाह चूलिया सूत्रका, इत्यादिक जगें जगेंपर, विपरीतही विपरीत-लिखके, इमको पश्च प्रछती है ?। क्या इसका नाम-संसारखाता, मान रखा है?।। १२

फिर. पृष्ट. ७० में-ढूंडनीजीने लिखा है कि-१३ नमोष्टथुगां, के पाठमें तर्क करोंगे तो, उत्तर यह है कि-पूर्वक भावसे, मालूम होता है कि-देवता परंपरा व्यवहारसें, कहते आते है ॥१३॥

विचार—जैसें देवताओ, नमोध्युणं कापाट, परंपराके व्यव-हारसें—जिन प्रतिमाओं के आगे, पढते चल्ले आते है। तैसें ही आ-वकों के कूलमें भी—परंपरासें, आज तक-जिनप्रतिमाके आगे ही, नमोध्युगां, का पाठ पढचाजाता है। उस परंपराका अर्थको, उल-टाके—द्रौपदीजी आविकाके पास, काम देवकी मूर्त्तिके आगे, अयोग्यपणे—नमोध्युणंका पाठ,पढाना सरु करवाया? क्या उसका नाम—संसार खाता मान रखा है?॥१३॥

फिर. पृष्ट. १३८ में. ढूंढनीजीने लिखा है कि−१४ मूर्तिपूज-नमें पदकायारंभादि दोष है !!

और पृष्ट १२० में लिखा है कि-इसरा वडा दोष पिथ्यात्व-का है। क्योंकि जडको चेतन मान कर, मस्तक-जूकाना, यह मि-स्या है॥ १४॥ विचार-यह ढूंढनीजी इस प्रकारसें, अपना परमपूज्य तीर्थकः रोंकी ही-परम पवित्र, मूर्तिका पृजनको, निंदती हुई। और खास-जो मिध्यात्वी क्र्र देवोकि, यक्ष, भूतादिक है, उनकी जड स्वरूपकी मूर्तिमं-चेतनको, मनातीहुई। और षट् कायाका आरंभसें पृजाको-भी कराती हुई। और ते जड स्वरूपकी मूर्तियांके आगे, इमारे भोदू ढूंढक भाईयांका मस्तकभी धिसानेको तत्परहोती है ?। क्या उसका नाम-संसारखाता, मान्या है ?।।१४॥

॥ फिर. पृष्ट. ७५ में—हूं हनीजीने लिखा है कि, १५ हम देखते है कि, सूत्रोंमें—ठाम ठाम, जिन पदार्थों सें—हमारा विशेष करके, आत्मीय स्वार्थ भी—सिद्ध नहीं होता है, उनका विस्तार सैं कहे—पृष्टोंपर, (सुधम स्वामीजीने) लिख धरा है। ऐसा लिखके— ज्ञाता सूत्रका, जीवाभिगम सूत्रका, और रायपसेनी सूत्रका भी सेंकडो पृष्टोंका मूळपाठोकोही, निरर्थक—ठहराये है।। १५।।

विचार—हंडनीजी प्रथम सर्व आचार्योंका छेलको-निरर्थक रूप, गपौडे-टहरायके, अब जैन शासनके नायक भूत, सुधर्मा स्वा-मीजीका छेलसें भी, अपना—स्वार्थकी सिद्धिको, नहीं मानती हुई, केवल अपना ही शासनको प्रगट करके, ढूंढनीजी आप भव-चक्रमें गीरती हुई, हमारे भोटू ढूंडक आवक भाइयांको भी, डुवाने-को तत्पर हुई है ? । क्या इसका नाम संसार खातामान्या है ?।।

फिर. पृष्ट. १४४ में-दूंडनीजीने लिखा है कि-१६ तहा किल अम्हे—अरिइंताणं, भगवंताणं, गंधमल्लादि ॥

पृष्ट. १४५ में-अर्थ-तिम निश्चय कोई कहे कि मैं अरिहंत भ-गवंतकी मूर्त्तिका गंधि मालादि ॥ १६॥

विचार—इस महानिशीथ सुत्रका पाठमें, तीर्थकरोंकी मूर्ति

का-बोध, अरिहंत, भगवंत, का पाठ मात्रसें ही-कराया है । और ढूंढनीजीने भी-इस सूत्र पाठका अर्थ, जिनमूर्त्तिका ही करके दि-खाया है। और-जिन प्रतिमा जिन सारखी, ऐसा जो सिद्धांतीका छेख है, उनकी भी सिद्धि, ढूंढनीजीके छेखसें ही होती है।

तो भी ढूंढनीजी तीर्थकरोकी, मूर्तिको पथ्थर,पहाड, ब्लिके, अवज्ञा करती हुई, और यक्षादिकोंकी मूर्तिको पूजाती हुई, आप ही ढूंढनीजी भव समुद्रमें इवती हुई, और हमारे मोले ढूंढक आवक भाइयांको भी, भवसमुद्रमें लेजाती हैं ?।

क्या इसका नाम संसार खाता मान्या है ? ॥ १६ ॥

।। फिर सत्यार्थ पृष्ट. १४३ में, जो पंचम स्वप्तका पाठ है, जस पाठसें-साधुओंको ही मूर्त्तिपूजाका निषेध किया गया है। उस मूर्त्तिपूजाका सर्वथा मकारसें-निषेध करके, पृष्ट. १४४ में-पति कल्पनासें-मूर्तिपूजाके उपदेशकोंको, कुमार्गमें गेरनेवाले लिखे है॥१७ विचार-ढूंढनीजीने इस पंचम स्वप्तका पाठार्थमें, अपनी मित कल्पनासें-मूर्तिपूजाके उपदेशकोंको, कुमार्गमें-गेरनेवाले लिखे।

परंतु सत्यार्थ पृष्ट. १२६ में-वीरभगवानके परम आवकोंकी पाससं, तदन अयोग्यपणे, खास जो मिध्याबी-पितर, भूतादिक है, उनोंकी मूर्जिपूजा पद कायाका आरंभसं—कराती हुई, ते परम आवकोंको-कुमार्गमें गिरनेका, जूटा कलंक देके, ढूंढनी ही आप कुमार्गमें पहती है ?। क्या उसका नाम संसार—खाता, मान्या है? १७

फिर. सत्यार्थ पृष्ट. १४६ में-साधुओं को मूर्तिपूजाका निषेध रूप, महा निश्रीथका पाटार्थमें, ढूंढनिजी जिन मूर्तिपूजक आव-कोंको—पाषाणो पासकका, संबोधनसें-हास्य करती हुई, और अपनी मित कल्पनासें जिनमूर्तिपूजाके उपदेशकोंको, अनंत सं-सारी लिख मारे है ॥ १८ ॥ विचार—तीर्थंकरोंकी भक्तिसें श्रावक जिन मूर्तिपूजे, सो तो अनंत संसारी। और तीर्थंकरोंकी भक्ति करानेके वास्ते, उपदेश देनेवाले—गणधरादिक सर्व साधु, सो भी अनंत संसारी॥

परंतु जैनोंको पूजन करनेका वर्ज्य ऐसी-मिध्यात्वी कामदे-वकी, जह स्वरूप पध्यरकी मूर्त्ति,यक्षादिकोंकी जह स्वरूप पध्यरकी मूर्त्ति,और अहत्रय स्वरूप पितरादिकोंकी जहरूप मूर्त्ति, उनोंका पूजः नकी सिद्धि करके देनेवाली,और वीरभगवानके परम श्रावकोका-जिन पूजन छुडवायके, महा मिध्यात्वी-पितरादिकोंको पूजानेवाली, ऐसी यह विवेक शुन्या ढूंढनीजी,तीर्थकरोंके साथ-वैरभावके योगसें,अनंत संसारमें गीरती हुई, ते वीरभगवानके परम श्रावकोंको भी, गेरनेका रस्ता ढूंढ रही है! । क्या उसका नाम संसारखाता मान्या है? १८

।। फिर. पृष्ट. १४८ में, विवाह चूलिया सूत्रका पाटार्थमें, बृंडनीजी लिखती है कि-१९

हे भगवन् मनुष्य लोकमें, कितने भकारकी पांडेमा (मूर्ति) कही है, हे गौतम—अनेक भकारकी कहीं है, ऋषभादि महावीर (वर्द्धमान) पर्यंत २४ तीर्थंकरोंकी।

अतीत, अनागत चोवीस तीर्थं करोंकी, पहिमा । राजा-ओंकी पहिमा । यक्षोंको पहिमा । भूतोंकी पहिमा । जाव यूमके-तुकी पहिमा ॥ हे भगवन जिन पहिमाकी -वंदना करे, पूजा करे । हा गौतम वंदे, पूजे ॥ १९॥

विचार—नंदीसूत्रका मूळ पाठमें सूत्रोंकी गीनतीमें, आयाहुवा इस विवाह चूळिया, सूत्रका पाठार्थमें स्थादिकोंके प्रतिमाकी उपेक्षा करके, मात्र तीनोचोवीसीके ( ७२ ) वहुतेर तीर्थकरोंकी प्रतिमा-ओंका, वंदन, और पूजन, करणेके विषयमें गौतम स्वामीजीनें, प्र- श्रीकेया है।। इसमश्रके उत्तरमं-भगवान् महावीर स्वामीजीने, कहा है।कि-हे गौतम, तीर्धकरोंकी मितमाओंको-वांदेभी, और पूजेभी, ऐसीआज्ञा, खुदभगवान-अपने मुखसं, फरमा रहे है। और ढंढ़नी-जीभी—इसपाटका अर्थ, इसी प्रकारसें करती है। तोभी परमार्थ को समजे बिना, उस आज्ञाका छोपकरके, जिस यक्षादिकोंकी मितमा, श्रावकोंको पूजनेके योग्य नहीं है, उनोंकी-(अर्थात्यक्षादिकोंकी) मितमा पूजनकी सिद्धिकरके, जमें जमें पर-दिखाती हुई। और परमपूज्य तीर्धकरोंको प्रतिमाका-वंदन, पूजनसें, हटातीहुई। और तीर्थकरोंकी मितमाओका-वंदन, पूजनका, उपदेश देनेवाले श्री वीरभगवान है उनकोभी, अनंत संसारका-कलंक, मूढतापणे चढाती हुई। ऐसा विपरीत बोधसें यह दंढनीजी-महा भवचक्रमें, जंपापात करतीहुई। और दूसरे भव्य माणियोंकोभी—महा भवचक्रमें, गरनेको तत्पर हुई है ? क्या इसका नाम—संसारखाता, मान्या है ?। १९।।

हम हमारे इंडकभाईयांका, विपरीत विचार-कहांतक लिखरेके दिखावें, क्योंकि— १ सर्वलोक व्यवहारसंभी विपरीत । २ जैन धर्म संभी विपरीत । ३ जैनाचायोंसंभी विपरीत । ४ गणधर महाराजा-आंसंभी विपरीत । ५ जैनके सर्वसिद्धांतोंसंभी विपरीत । छेवडमें ६ सर्व तीर्थकरोंसंभी विपरीत । केवल माते हुये सांडकीतरां— मध्या उचाकरके, भिरना । नतो दिखाई हुई गुक्तिका विचारकरना, और नतो जैन सिद्धांतकारोकी तरफभी देखना, मात्र जो मनमें आजा-वे सोही-अनघढ पध्धर, फेंकमारना । क्योंकि—संसारखाता, यह अब्दका प्रचार, नतो कोई जैन सिद्धांतकारने लिखा है, और नतो कोई छीकिक सास्त्रोंमंभी प्रचलित है, केवल यह-कर्णकड़क, वाक्य है सोही हमारे इंडकभाईयांको-संसारमें भटकानेकी, सूचना कर

रहा है कि-शकुन पहिला शब्द आगला, | नयौंकि हरणहुयेली हौपदीकी लेनेको, जातेहुये पांडवोंने-कुश्रजीको, मात्र इतनाही कर हाथाकि, हम हार जावेतो,तुमने सहाय्यकरना । उसवखतही, कुश्रजीने कहाकि-तुम पहिलेही, हारजानेकाश्रव्ह निकालतेहो-तो पिछे, जयमिलाके कहांसे आनेवालेहो? ऐसा निश्चयिकया । और छेवटभें पद्मोत्तर राजाकी साथ, लडाई करतेहुये पांचे पांडवो हारगये, और कुश्चजीको ही जय मिलादेनी पडीयी ।

तैसें ही हमारे ढूंढकभाईओ, जैनमतका आश्रय हेके, सर्व प-रम गुरुओंकी निंदा। और तीर्थंकर गणधरोंकी भी अवज्ञा। और जैनके सर्व सिद्धांतांको जूठ ठहराना। देवताओंने तीर्थंक-रोंकी भक्तिभावसें, विधि साहत सत्तर भेदसें पूजा किई-सो भी संसारत्वाता। और ते जिन मूर्तिओंके आगे-नमोष्ट्युगां, का-पाठ पढ़ा सो भी संसारत्वाता।

इसी प्रकारसं -द्रौपदीजी परम श्राविकाने विधि सहित जिन प्रतिमाका पूजन करके नमोष्टेशुगांका, पाठ पड़ा, सो भी संसो-रखाता । वीरभगवानके-परमश्रावकोने, जो नित्य [ अर्थात् दर-रोज) तीर्थंकर देवोंकी-प्रतिमाओंकी भक्तिपूर्वक सेवा किई, सो भी संसारखाता । ट्ंडनीजीन-पक्षादिकोकी जड़रूप पथ्थरकी क्रूर मूर्तिकी पूजा कराई, सो तो ढूंडनीजीका स्वार्थकी सिद्धिको करनेवाली । मित्रकी मूर्त्तिसं प्रेम, लड पडे तो उसी मूर्तिसं देष, इत्यादिक सर्व जगेंपर-विपरीत ही विपरीत, समजायके जिनमूर्तिके साथ, ट्ंडनीजीन-इतना देष, पज्विल किया है कि-इस लोक पर-लोकका, महा फलकी प्राप्तिको देनोवाला, जिन मूर्तिका पूजनको, छड़वायके हमारे भोंदू ट्ंडक श्रावकभाइयांको, केवल तुछूक्तप धन पुत्रादिक है उनकी-छालच देके, मिथ्यात्वी पूर्ण भद्रादिक यसों-की-क्रुर मूर्चि, पूजानेको तत्पर हुई। और वीरभगवानके, परम श्रावकोंको-किंचित् मात्रका लाभके विना भी पितर, दादेयां, भू-तादिकोंकी-मूर्चियां, पट् कायाका आरंभसें पूजानेको तत्पर हुई। और द्रौपदीजीकी पास-भयोजनके विना ही, कामदेवकी मूर्चि-कापूजन, करानेको तत्पर हुई।

मात्र परम पूज्य तीर्थकरोंकी मूर्तिके वास्ते कहती है कि-जस-में श्रुतिमात्र भी मत लगाओं । वंदना नमस्कार भी मत करें। । और वंदना नमस्कार करनेका वतलानेवाले, तीर्थकर, गणधर, तुमको-मतवाल, पिलानेवाले हैं। इत्यादिक को जो मनमें आया, सो ही बकबाद करके, अपना संसारखाताकी दृद्धि करती हुई, भोदू लोकोको भी, यही संसारखाताका ही शब्दको सिखाती है।

और केवल अपना जो-परमोपकारी, तीर्थकर भगवान है, उनकीही परमञ्जात मृत्तिका पूजनसं, श्रावकोंको इटाती है। और-जो श्रावकोंके वास्ते तदन अयोग्य पितरादिक, यक्षादिक, मिध्या-त्वी क्रुर देवताओ है, उनकी मृत्तिका पूजनकी-सिद्धिकरके, दिख-लाती है॥

और सर्वपदार्थकी साथ-व्यापक स्वरूप, जो चार निक्षेप, जैन सिद्धांतोमें-सत्य स्वरूपसें कहे गये है, उस विषयका विचार-को-परंपराका गुरुके पास पढ़े बिना, और ते चार निक्षेपके विष यका हेय, ब्रेय, और उपादेयके स्वरूपसें, वस्तुभावका तात्पर्थको, समजे बिना-निर्ध, और उपयोग बिनाका, लिखके। और गणधरा-दिक-सर्वमहापुरुषोंको, गपौडेमारनेवाले ठहरायके, अपना महामृद पंथकी सिद्धिकरके दिखानी है ?।

और इस प्रकारमें प्रथमके त्रण निक्षेपको-निर्धक, टहरायके, जैनधर्मके रसर्व सिद्धांतोका, जैनधर्मकी रसर्वक्रियाओका, और जैन धर्मके रसर्व नियमोका, और जैनधर्मके-साधु, श्रावक संबंधी-जि-तने त्रतो, जितनी क्रियाओ, उस-सर्वका, छोपकरकेही दिखाती है॥

जैसे कि-? नाम निक्षेपका विषयभूत, आवश्यक, दश वैकाहिक, उत्तराध्ययन, आचारांग।दिक-सर्व जैन सिद्धांतोका, नाम
भी-निर्यक । १ । और २ उस पुस्तकोमें हिस्ती हुई-स्थापनानिक्षेपका विषयभूत, अक्षरोकी पंक्ति, सो भी उपयोग विनाकी
निर्यक्तरूप २ । और सामान्य मात्रसें-३ द्रव्य निक्षेपका विषयभूत
जैस धर्मके सर्व पुस्तको-सो भी निर्थक २ । जैसे कि दृंदनीजीका
जूडा आग्रयको, पकड करके-साह वाडी छाउने अपना बनाया
हुना-धर्मना द्रवाजा, नामके, पुस्तकका पृष्ट. ६३ में, प्रगटप्रणे हिस्तके दिखायाथा ।।

और पृष्ट. ५४ में, लिखाथा कि-आ चार निक्षेप, जैन मतमां उपयोगी भाग, भजने छे। एनी गेर समजधी-निरारंभी जैन व-र्मगां, एक मूर्तिपूजक पंथ, उभी थयो छे, के जेमां-हिंसा, मु-ख्यत्वे छे॥

इत्यादिक अने प्रकारका जुड़िश जूड आक्षेप करके, तदन हद उपरांतकी, मजलको पुहचकरके—दरवाजाका पृष्ट. ६८। ६९ में, खिला है कि—अरेरे भस्मग्रहना—भ्रमित आचार्योए, मात्र पेटना कारणे, दुधनांथी पौरा विणवा जेवुं काम करी—स्थापना निचेप, नो अवलो अर्थ लड़-मूर्तिपूजाना, अने ते अंगे थतां बीजां अग-णित पापोमां, भोली दूनीयाने—केदी डुवाबी दीधी छे ?। अने डुवे-ळा पाळा दड़वाज न पामे तेटला माटे—तेमना उपर, कपोल करियत ग्रंथोनी, केवी त्रासदायक पछेडी औढाडी दीधी छे। पृष्ट. ७० में-भत्मग्रहना संख्यावंध, भूखथी आकूल व्याकूल थयेला आचार्यो, ज्ञा-स्रतुं शस्त्र बनावी,ते वडे द्नीयानो शिकार करवामां,फतेह पांमे-एमां ग्रं आश्रये ?। परंतु जेओने अंतर्चक्ष छे, तेमने विचार करवा दो, अने पापलाइमां धकेली देनार सामे-पानसिक टकर, लेवादो॥ इत्यादिक जो मनमें आया सोही अतिनिध वचनसें लिख मारा है॥

परंतु इस दूंटकभाइको अंतरके चश्च खुळे करनेकी, और मानिसक टकर, छेनेकी, भछामण करके, इहांपर इम एकही बात पुछते है कि—हे भाई दूंढक ! तूने, और तेरी स्वामिनीजीने—स्थापना निसेपका विषयभूत, मूर्ति मात्रको—निर्धक, और उपयोग
बिनाकी, उहराईथी ? तो पिछे—मिध्यात्वी यसादिक देवोंकी, जडरूप—निर्धक,पध्यरकी क्रूर मूर्तिके आगे, तुमने मान्य कीई हुई जो
हिंसा है उसको कराके, पूजा करनेवाळोंको—धन, पुत्रादि, माप्ति
होनका—दिखाती वखते, तुमको कुछ भी विचार न आयाथा ? जो
केवल बीतराग देवके परम भक्त श्रावकोंको—हिंसा धर्मी लिख मारते हो ? ॥

हम तो यही समजते है कि, जैन धर्मका—विपरीत बोध होनेसें,
तुम दृंढको जूठे जूठ लिखते हो । और निर्मेछ जैन तन्त्रोंको भ्रष्टपणा करते हो । और अनाथ भव्यजीवोंको—जैन धर्मसें भ्रष्टकरते
हो । सोही तुमेरा—संसार खाता, हमको मगटपणे ही मालूम होता .
है, बाकी दूसरा भकारका—संसारखाता, न तो कोइ ग्रंथादिकमे,
लिखा हुवा देख्या है ।

और न तो किसी महापुरुषकी पाससें, श्रवण मात्र भी किया हुवा है ॥ किस वास्ते श्रावक धर्मका छोप करके-मंसारखाताका, जुटा पोकार उटाते हो ? ॥ पाठकवर्ग ? इमारे ढूंढकभाइओ, दरपणमें विपरीत विचारसें देखनेवाळा-अज्ञानी कुकुट (कुकडा) की तरां,अपनी भूछको-नहीं देखते हुये, महान महान पूर्वाचार्योंका-अपूर्व अर्थ रत्नके भंडारा रूप, ग्रंथोंको-गपाँडे गपाँडे, कहकर निंदते हैं ? । कभी तो हिंसा धर्मी लिख देते हैं ? कभी तो मतवाल पीलानेवाले लिख देते हैं ? परंतु जैन धर्मके तत्त्वोंसे विमुख होके तदन वेशुद्ध बने हुये-हमारे ढूंडकभाइओ, अपना अज्ञानका पडदा खोलके, जैन धर्मके शुद्ध तन्वोंकी तरफ-थोडीसी निघा मात्र करके भी, देखते नहीं हैं ? । मात्र अपना हृदयपर अज्ञानका महान पडदा लेके, वीतराग देवकी भी निंदा । परम गुरुयांकी भी निंदा करके, जैन धर्मके तत्त्वोंको भी-विपरीत लिखनेमे, अपनी पंडिताइ समजते हैं ?। न तो अपना पूर्वका लेखका विचार करते हैं, न तो पिछेके लेखका विचार करते हैं, और जो मनमें आता है, सोही लिख मारते हैं ? । ऐसे निकृष्ट विचारवालोंको, हम कहां तक शिक्षा देते रहेंगे ? ।

अब तो कोई उनोंका ही भाग्यकी प्रबळता होनी चाहिये. तब ही पार जावेगा ? इतना ही मात्र छिखके इस संसारखातेका स्व-रूपकी भी समाप्ति ही करता हुं ॥ इत्यछमति विस्तरेण ॥

॥ इति इमारे ढूंढकभाइयांका संसारखातेका स्वरूपकी समाप्ति ॥

## ॥ प्रतिमामंडन स्तवनसंग्रहः॥

अनेक महापुरुषों कृत.

॥ संग्रह कर्त्ता ॥

श्रीमद्भिजयानंद सूरिशिष्य मुनि अमरविजय.

छपवायके पसिद्ध कर्ताः

खर्गवासी द्या. छगनदास मगनदासके

स्मरणार्थे तेमणा पुत्र चुनीलाजी ॥ त्रामलनेरा (जिल्ला, खानदेश,)

अमदावाद.

श्री " सत्यविजय " मीन्टींग मेसमां. शा. सांकळचंद इरीलाले छाप्युं.

## 1) अब श्रीमधश्रीविजयज्ञीकृत हुंटकाशिक्षा ॥

ाजन, जिन प्रतिपा,वंदन दीसइ, समक्तितनई आस्त्राचइ । अंग उपासके प्रगट अरथए, मृरख मनमां नावहरे ॥ कुमती कां प्रति-मा उत्थापी, इपर्ते शुभ मातिका पीरे, कुमती. मारम छोपे पापीरे, कुपती कां मातिमा अधापी १॥ एइ अस्थ अवर्ड अधिकारें, जुओ उर्देग ऊदाइ । ए समाफितनो मारग मरडी, कहर दया सी माईरे। कु. । २ ॥ समाकित विन सुर दुर गति पाम्यो, अरस विरस आहारी। जूओ जगाली दयाई न तर्वी, हुओ बहुछ संसारीरे । कु. । ६ !। <sup>उ</sup>चारण मुनि जिन भातिमा धंदइ, मापिडं भगवई अंगें । चैत्यसापि आलोगणा भाषो, व्यवहारे मनरंगरे । कु. । ४ ॥ प्रातिमानति फळ काउस्सारिंगं, आ-वश्यकमां भाषितं । चैत्य अरुष वेयावच म्रानिनि, इसगर अगि दाखिउरे । कु. । ९ ॥ सूरयाभ सुरे पातिमा पूजी,राय पसेणी मां-हिं। समाकित विन भवजलमां पडतां, दया न साहइ बाहिरे। कु. । ६ ॥ <sup>४</sup>द्रौपदीं इं जिन मातिमा पूजी, छठइ अंगि वाचइ । तोस्युं एक दया पोकारी, आणाविन तुं माचईरे । कु. ७ ॥ एक जिन अतिमा बंदन देवि, सूत्र घणां तूं छोपई । नंदीमां जे आगम संख्या, ते जाप मति का गोषहरे । कु. ८।। "जिनपूजा फल दानादिक सम,

१ ॥ धरहंत चेइयाइं, पढ, आनंदादिक आक्कोंका समिकितके आछावेमें आता है। देखो नेत्रांजन १ भाग पृष्ट. १०८ में ॥ २ अंबरणीयें भी यही पाठ है। देखो नेत्रांजन १ माग. पृष्ट. १०४ में ८ सक ॥ ३ नेत्रांजन १ भाग. पृष्ट. १९७ सें १२१ सक ॥ ४ मेन्नांजन १ भाग. पृष्ट ११० सें ११४ सक ॥ ५ नेत्रांजन १ भाग. पृष्ट. १३२ सें १३३ तक ॥

महा निश्चीथं इं छहीइ । अंध परंपर कुमत वासना, तो किम मनमां बिहरे । कु. । ९ ॥ सिद्धारथराई जिनपूज्या, कल्प सूत्रमां देखी । आणा शुद्ध दया मानि धरतां, मिछइ सूत्रनो छेखोरे । कु. । १० ॥ स्थावर हिंसा जिन पूजामां, जो तुं देखी धृजइ । ते पापीने दूर देश्यी, जे तुज आवी पूजइरे । कु. । ११ ॥ पिककमणइ मुनि दान विहारइ, हिंसा दोष अशेष । छाभाछाभ विचारी जोतां, मतिमामां स्थो देषरे । कु. । १२ ॥ 'टीका, चूरणी, भाष्य, ऊवेष्यां, जवेखी, निर्श्वीक्त । मतिमा कारण सूत्र ऊवेष्यां, दूरी रही तुज मुगतीरे । कु. । १३ ॥ शुद्ध परंपर चाली आवी, मतिमा वंदन वाणी । संमू- छिंम जे मूढ न मानइ, तेह आदिठ कल्याणीरे । कु. । १४ ॥ जिन मतिमा जिन सरषी जाणइ, पंचांगीना जाण । वाचक जस विजय कहइ ते गिरुआ, किजई तास वषाणरे । कु. । १५ ॥

॥ इति ढूंडकाशिक्षा स्वाध्याय ।।

## ॥ अथ दूसरी शिक्षाभी लिखते है ॥

श्रीश्रुतदेवी तणइ सुपसाय, पणमी सदग्रह पाया। श्री सिद्धांत तणइ अनुसार इ, सीष कहुं सुखदायारे १।। कुमति कां प्रतिमा ऊथापें, सुग्धलोकनइ भ्रमें पाडी, तृंपिंडभरइ कां पापइरे । कु. । २।। सिद्धांत तणइपिंद अक्षर अक्षर, प्रतिमानो अधिकार । तुमें जिनप्रतिमा कांइ ऊथापो, तो जास्यो नरक मजारिरे । कु. । ३ ।। द्रव्य पूजानो फल श्रावकनइ, कहिउंछै फल मोटो । पूर्वाचारय प्रतिमा मानी, तो थाइ-रोमत षोटोरे कु.। ४।। देशविरतिथी होय देवगति, तिहां प्रतिमा पूजे-

<sup>्</sup>र १ देखो नेत्रांजन १ भागः पृ. १०४ में से १०८ तकः ॥ देखो नेत्रांजन

वी। ते तो चित्त तुमारं नावं,तो तुमं दूरगति छेवीरे । कु.19॥ १श्रा-वक अंबड मितमा वंदं,जूओ सूत्र ऊवाइ । सूत्र अरथना अक्षर मर-हो, ए मितथानें किम आईरे । कु. । ६ ॥ व्लंघाचारणा विधाचारण, प्रतिमावंदन चाल्या।आधिकार ए भगवती बोलें, थें मुरख सहु काल्छारे । कु. । ७॥ वश्रावक आनंदनें आलावें, प्रतिमा वंदइ करजोडी । उपासकें विचारी जोयो, थें कुमतें हियाथी छोडीरे । कु. । ८ ॥ श्री जिनवरना चार निक्षेपा, मानें ते जगसाचा । थापनानें ऊथाप करेंजे,बालबुद्धिनर काचारे । कु. । ९ ॥ लबाध प्रयोजन अवधिआव-इ, जिमगोचरीई इरिया । कुद्ध संयम आराधक बोल्या, गुणमणिकेरा दरियारे । कु. । १० ॥ ऋषभादिक जिन 'नाम' लिई शिव,ठवणा, जिन आकारें। इन्य' जिना ते अतीत अनागत, भावें विहरता साररे । कु. । ११॥ व्हच्य,थापना, जो नवी मानो,तो पोथी मतजालो । भावश्रत मुखकारण बोल्ये,तो थाहरो मुखकालेरे ।कु.।१२॥ जिनमतिमा जिन कहि बोलावें, सूत्र सिद्धांत विचारो । पजिनधर, सि-द्धायतन, ना कहियां, सत्यभाषी गणधारोरे । कु.। १३ ॥

१ भाग. पू, १०७ सें १२१ तका।

२ नेत्रांजन १ भागः पृष्ट. ११७ सें १२१ तक ॥

३ ने० १भा. पृष्टु. १०८ में ॥

४ जो स्थापना, और द्रव्य, निक्षेपको, न माने उनको जैन के सूत्रोंकोभी हाथमें छेना नहीं चाहियें, कारणिक-सूत्रोंमें अक्षरों है सो-स्थापना रूपसे हैं, और सर्व पुस्तक 'द्रव्यनिक्षेपका, विषय रूपका है !!

५ जिनघर, सिद्धायतन, यह दोनोंभी नाम,वीतरागका मंदि-रके ही गणधर भगवानने कहे है॥

भजनमति मत्येकि धूप ऊषेवइ. द्रौपदी सूर्याभदेवा । ज्ञाता रायपसेणीमांहि, ए अक्षर जो एहवारे । हु. । १४ ॥ ' नगु-थ्युर्ज 'कही क्षिव सुखमार्गे, नृत्य करी जिम आगि । सण-कित दृष्टिजिन गुणरागें, कां तुज कुमति न भागेरे। कुं.। १५॥ सूरवाभमुर नाटिक करतां, वचन विराधक न धयो। " अगुजाणह भयवं " इणि अक्षर, आणाराधक सदक्षीरे । कु. । १६॥ जलवर' थलवर' फूलनां पगरण, जातु प्रमाण समारे। जोय-णलगें ए पगष्ट अक्षर, समवायांग मजाररे । कु. । १७ ॥ पडिले हन करतां परमादि, कह्या छकाय विराधक। उत्तराध्ययनना अध्ययन छवीशमें, कुण द्या धरमनी साधक । कु. । १८ ॥ नदो नाहलां ऊतरी चालो,दया किहां नव राखे। थें दयानो मर्म न जाणो, रहस्यो समाकित पाखेरे । कु. १ १९ ।। साधु अर्ने साधवी बलीए, घडी छमांहिं न फिर्त्युं । सुषिम बरषा तिहां हो ए, भगवती सूत्र सहहबुंरे । कु. । २० ॥ परिपाटी जे धर्म देवाडें, ते कह्या धर्म आराधक । वसैं वरस पाहिलो धर्मविछेदें, ते जिनवचन विराधक । कु. । २१॥ अत्तागम अनंतरागम बली,परंपरागम जाणो। एतीनें मारगवली लोपें, ते तो मृढ अजाणरे । कु. । २२।। तुंगीया नगरीना श्रावक दाता, पुण्यवंत ने सौभागी। घरि घरिवें राधी विन मार्गे, ए कुपती किहांथी लागीरे कू.।२३॥ योग उपधान विना श्रुत भणतां, ए कुबुद्धि तिहां आई। तप जप संयम किरिया छांडें, पूर्व कमाई गमाईरे । कु. । २४ ॥ चडवीस दंडक भगवती भाष्यां, पनर दंडक भिन पूर्ते। शुभ दृष्टि शुभ भाविं शुभ फल, दे**षी कुन**त मत धूजैरे । कु. १९६॥ बेंद्री तेंद्री चउरेंद्रीय,पांच थावर नरक नियासी ।

१ नेनांजन १भाग पृ. ११० सें ११४ तक—द्रीपदीजीका विचार है।।

जे जिन विवतुं दरसन करें,ते दंडक नक्यां जासीरे ! कु. । २६ ।। ब्यंतर ज्योतिषने वैमानिक, तीर्यंच मनुष्य ए जाणी। अवनपतिना दश ए दंदक इहां जिनपूज गवाणीरे । कु 1२७11 श्रीजिन विव से-व्यां सुरुसंपति, इंद्रादिक पदरुढां। वंदन पूजन नाटिक करतां, पामे शिव मुख उढारे । कु.२८ ॥ कानो मात्र एक पद उथापें, ते कहा अनंत संसारी ! जेतो आखा खंधजलीपें, तिहारी गति छे भारीरे । कु, । २९॥ कूवा आवाडानां पाणी पीउं,कहें अम्हे दया अधिकारी। ए एकवीश पाणीमाहि कहां, थेंतो बहुल संसारीरे । कु. ।३०॥ श्री मद्द्विरना गणधर बेल्लि,पतिमा पूज्यां फलरूडां।वंदन'पूजन'नाटिक करतां,निंदा करें ते बूढेरे । (अथवा) जेते मुगति पुहचेरे) कु. 1३ १॥ आदियुगादि सें चछ आवें,देवस्रनां कमठाण । भरत उद्धार शर्नुजय कीथो,येळो सङ्क अनियमाणारे ।कु. ।३२।। आदकुमार शय्यंभवभटा, मतिमा देखी बूज्या । भद्रवाहु गणधर इणि परे वाले, कठिन कर्म स्युंजूज्योर । कु. । ३३ ।। आवकने ए सुकृत कमाई, प्रतिमा पूजा अधिकाई । जिन प्रतिमानी निंदा करतां,मति, बुद्धि, शुद्धि,गमाईरे । कु. । ६४ ॥ फाठोळ धान काचे गोरस जिम्यां,जीवद्या किम होई। बेंद्रीनी विराधन करतां, पूर्वकमाई तें खोई रे । कु.। ३५ ॥ सुविद्वित समाचारीकी टलीका, रति विना रहवडीका । कुमत कदाग्रह नाथे राता, धरमथकी ते पडीयोर कि.।३६॥ सोजत मंडन वीर जिनसरे,॥ आगे पद हमारे हाथ नहीं आनेसे छिखे नहीं हैं. ॥इति समाप्तं।

१ एक धानकी वे फाडी होषे, उसको-कठोल, कहते है। ग्रुंग, चणादि, उस वस्तुकी चिज छास. दही. दुध उष्ण किये विना भेला करें तो, उसमें तुरत जीवोत्पात्त होती है। इस वास्ते सानेकी मना है ॥

## ॥ पुनरपि स्तवनं लिख्यते ॥

क्यूं जिनमतियां अथापरे, कुपाति क्यूं जिनमतिमा अथापे । अभय कुमरि जिनमतिमा मेजी, आद्रकुमारे देखी । जातिस मरण ततिषण उपनी, सूयगडांम सूत्र छे साधीरे, पापी क्यूं जिनमतिमा जयापे । १ में सूत्र टाणांगे चौथे टाणे, चड निसेपा दारुया । श्री अनुयोग दुवारे ते विण, गौतम गणधरे भाष्यारे । पापी, वयुं, विश्वा भगवई अंगे शतक वीसमें, उद्देशे नवमें आनंदे। ेजंदाचारण विद्याचारण, जिन पडिमाजई बंदेरे । पापी, क्यूं 1शी <sup>2</sup> छट्टे अंगे द्रौपदी कुपरी, श्री जिनमतिमा पूजे । जिनहर सूत्रें मगट पाठए, कुमातिने नहीं सूजेरे विपापी क्यूं. । ४ ॥ उपासक अंगे <sup>3</sup>आनंद श्रावक, समाकितने आलावे। अन उत्थिया पगट पाठए, कुमति अरथ न पत्रिरे । पापी क्यूं । ५॥ दश्वमें अंगे प्रश्न व्याकरणे संवर तींजे भारूयो । निरजरा अर्थे चैत्य कह्यो हैं, सूत्रे इणिपरि द्राख्योरे । पापी क्यूं. । १ ॥ सूरयाभे जिनप्रतिमा पूजी,रायपसेणी उवंगे । विजय देवता जीवाभिगमें,सूत्र अर्थ जोवी रंगेरे । पापी क्यूं.। । ७ ॥ ४ अरिहंत चैत्य उवाई उपंगे,अंबडने अधिकारें । वंदइ करयइ पाठ तिहाली, कुमती कुमत निवारेरे । पापी वयूं. । ८ ॥ आवश्यक चूणी भरत नरेसर,अष्ठापद मिरी आचे । मानोपेत ममाणे जिननां, चौतीञ्च विन अक्षवेरे । पापी क्यूं । ९ ॥ शांति जिनेसर पडिमा देखी श्रयांभव पाडे बुने । दश वैकालिक सूत्र चूलिका, कुपति अस्थ न

१ देखो नेत्रांजन १ भा. पृष्ट ११७ सें. १२१ ॥ । २ ने-त्रांजन. १ भा. पृष्ट ११० सें ११४ तक ॥ ३ नेत्रांजन. १ भा. पृष्ट १०८ में ॥ । ४ नेत्रांजन. १ भा. पृष्ट १०४ सें १०८ तक ॥

सूजिरे । पापी क्यूं । १० ।। ज्ञुभ अनुबंध निरमरा कारण, द्रव्य पूजाफल दाख्यो । भाव पूजा फल सिद्धिना कारण, वीर जिनेसर भाख्योरे । पापी क्यूं । ११ ।। कुमति मंद मिथ्या मित भंडो, आगप अगलो बोले । जिन मितपासं, द्रेव धरीने, सूत्र अरथ नहीं खोलेरे । पापी क्यूं । १२ ।। जे जिन बिंग तणा कथापक, नवसंडकमांहि जावे । जेहने तेह सुं द्रेव ययो ते, किम तस संदिर ओवरे । पापी क्यूं । १३ ॥ सूत्र, निर्शक्ति, भाष्य, पयने, ठाम ठाम आलावें । जिन्मपेडिमा पूजे शुभ भावें, मुक्तिला फल पावेरे । पापी क्यूं । १४ ॥ संवेगी गीतारथ मुनिवर, जस बि- अय हिनकारी । सोभाग्य विजय मुनि इणिपरि पभणे, जिन पूजा सुक्तिकारी । पापी क्यूं । १५ ॥

इति कुपति निकंदन स्तवनं ३ सपाप्तं ॥

## ॥ अथ चितामाणि पार्श्वजिन ४ स्तवनं ॥

भविका श्री जिन बिन जुहारो, आतम परम आधारों रे । भ ।
श्री । एटेक, जिन मितमा जिनसररवी जाणो, न करो झंका कांड़ ।
आगमवाणीने अनुसारें राखो मीत सर्वाईरे । भ । श्री । १ ॥ के
जिन बिंव स्वरूप न जाणे, ते किहेंचे किम जाणे । गुरुतिह अझनें
भरिया, नहीं तिहां तत्त्व पिछाणेरे । भ । श्री । २ ॥ अंबड श्रावक
श्रेणिक राजा, रावण ममुख अनेक । विविध्यरें जिन भक्ति करंता,
पाम्या धरम विवेकरे । भ । श्री । ३ ॥ जिन मितमा बहु भगतें
जीतां, होय निश्चय उपगार । परमारथ गुण मगटे पूरण, जो जो
आह कुमाररे । भ । श्री । ४ ॥ जिन मितमा आकारें जरुवर, छे
बहु जरुत्रि मजार । ते देखी बहुरा मछादिक,पाम्या विरति मकान

ररे। भ। श्री। ५।। पांचमा अंगें जिन प्रतिमानो, मगटपणे अधिकार। सुरयाभ सुर जिनवर पूज्या, रायपसेणी मजाररे। भ। श्री। ६।। दशमें अंगें अहिंसा दाखी, जिन पूजा जिनराज। ए हवा आगम अरथमरोडी, करियें किम अकाजरे। भ। श्री। ७॥ समिकत धारी सतीय द्रौपदी, जिन पूज्या मनरंगें। जो जो एहनों अरथ विचारी, छठें झाता अंगेंरे। भ। श्री। ८॥ विजय सुरें जिम जिनवर पूजा, कीधी चित्त थिर राखी। द्रव्यभाव विहुं भेदें कीनी, जीवाभिगमते साखीरे। म। श्री। ९॥ इत्यादिक बहु आगम साखें, कोई शंका मित करजो। जिन प्रतिमा देखी नित नवलो, प्रेम घणो चित्त धरजोरे। भ। श्री। १०॥ चितामणि पश्च पास पसायें, सरधा होजो सवाई। श्री जिन लाभ सुगुरु उपदेशें, श्री जिनचंद्र सवाईरे, भ. श्री, ११॥

इति चिंतामाणि पार्श्व ४ स्तवन.

॥ अथ मिथ्यान्व खंडन स्वाध्याय ५ लिख्यते.

दूहा-पूर्वाचारज सम नहीं, तारण तरण जहाज । ते गुरुपद सेवा विना, सबही काज अकाज । १ ॥ टीकाकार विशेष जे, नियुक्ति करतार । भाष्य अवचुरी चूर्णिथी,सूत्र साथ मन धार । २ ॥
यहथी अरथ परंपरा, जाणग जे मुनिराज । सूत्र चौराशी वर्णव्या,
भवियण तारक जाज ! ३ ॥ निजमति करता कल्पना, मिध्यामति
केई जीव । कुमति रचीने भों छवे, नरके करसे रीव । ४ ॥ बाह्र
अजाणग जीवडा, मूरखने मति हीन । नुगराने गुरु मानसें, थास्थे
दुःखिया दीन । ५ ॥

ढाल-प्रणमी श्री गुरुना पदपंकज, शिखामण कहुं सारी।

सपिकत दृष्टि जीवने कार्जे, सुणज्यो नरनें नारी । भवियण सपनी हृदय मजारी । १ । ए टेक ॥ अत्तानम अरिहंतने होर्वे, अणंतर श्रुत गणधार । आचारजथी पूर्व परंपर, सो सहहें ते अणगाररे । भवियण समजो हृदय मजारी । २ ॥ भगवई पंचम अंगे भारूयो, श्री जिनवीर जिनेस । भेष धरीने अवलो भाखे, करी कुलिंगनी वेसरे । भवि । ३ ॥ बाहार व्यवहारे पिर्व्रह त्यागी, वगलानी परें जेह। सूत्रनो अर्थ जे अवलो मरडें, थिथ्या दृष्टि वह्यों तेह रे। भवि l ४ ।। आचारज अवजाय तणो जे, कुछ गछनो परिहार तेहना अवरणवाद छवंतो, होसें अनंत संसाररे। भवि । ५॥ महा मोहनी कर्मनी बंधक, समवायांगे भाष्यो । श्रुतदायक गुरुने हेळवती, अ-नंत संसारी ते दाख्योरे । भवि । ६ ॥ तप किरिया बहु विधनी कीधी, आगम अवलो बोल्यो । देवाकेलविषे ते थयो ' जमाली ' पंचम अंगे खोल्योरे । भवि । ७ ॥ ज्ञाता अंगे सेलग सुरिवर, पासथ्या थया जेह । पंथर्क मुनिवर नित नित नमतां, श्रुतदायंक गुण गेहरे । भवि । ८।। कुरुगण संघतणी वैयावच, करें निरूजरा काजें। दशमें अंगे जिनवर भाखें, करें चैत्यनी साइजेंरे। भवि। ९॥ आ-रंभ परिग्रहना परिहारी, किरिया कठोरने घारें। ज्ञान विराधक मिथ्या दृष्टि, लंदे नहीं भव पाररे । भवि । १० ॥ भगवती अंगे पंचम श्रतकें, गौतम गणधर साखें। समकित विन किरिया नहीं छेखें, बीर जिणंद इम भाषेरे । भवि । ११ ॥ पूर्व परंपरा आगम सार्खे, सहरणाकरो शुद्धी । परत संसारी तेहने कहिये, ग्रुण ग्रहवा जस बुद्धिरे । भवि । १२ ॥ नव सातना भेद छे बहुला, तेहना भंग न जांणें । कदाग्रहथी करी कल्पना, इठ मिश्यात्व वखाणेरे । भवि । १६ ॥ सम्यक् दृष्टि देवतणा जे, अवरण वाद न कहिये। ठाणा अंगे इणिवरी भाख्यो, दुरलभ बोधि लहियंरे । भनि । १४॥

देव वंदननी टीकाकारी, हरिभद्र सुरिराया । च्यार थुइ करी देवनी दिनें, दृद्ध वचन सुलदायारे । भिन । १९ ॥ वैयावच शांति सम्माधिना करता, सुर समिकत सुलकारी । मगट पाठ टीका निर्धायों, हरिभद्र सूरि गणधारीरे । भिन । १६ ॥ नारें अधिकारें चैत्य वंदननो, न क्यूं कही हवें तह । टीकाकार थुइ कही छे, सुर सम्यक्त्य गुण गेहरे । भिन । १७ ॥ खेत्र देव श्रय्यातर।दिक, कासमा कह्यो हरिभद्रें । निर्मुक्तिमें पगट पाठ ए, देखो करी मन भद्रेरे । भिन । १८ ॥ वेच कह्यो वंदे तृं, पूरवधर सानराय। बोध समाधि कारण वांछे, सुर समिकत सुलदायरे । भिन । १९ ॥ वेच शाला नगरीनो विनाशक, चैत्य थुभनो घाती । कुलवालुओ गुरुनो द्रोही, सातमी नरक संघातीरे । भिन । २० ॥ इत्यादिक अधिकार घणेरा, निरपक्षी थई देखो । दृष्टि रागनें दुर उवेखी, सुख कारण साविवेकरे । भिन । २१ ॥ पंडितराय शिरोमाण कहियं, अञ्चिकय गुरुराय। जसविजय गुरु सुपसाये, परमानंद सुखदायरें । भिन । २२॥ गुरुराय। जसविजय गुरु सुपसाये, परमानंद सुखदायरें । भिन । २२॥

इति मिथ्यात्य तिभिर निवारण स्वाध्याय ६ मी संपूर्णः

श श्री संप्रति राजाका ६ स्तवन । राग आशावरी ।
धन धन सपति साचो राजा, जेणे कीवां उत्तम कामरे ।
सवालाख पासाद करावी, विलयुग राल्युं नाम रे ॥ धन. १
बीर संवत्सर संवत् वीने, तेरोत्तर रिववार रे ।
महाशुदि आठमी विव भरावी, सफल कियो आवतार रे ॥धन. २
श्रीपद्म मसु मूरती थापी, सकल तीरथ अणगार रे ।
कल्यिग कल्प तरु ए प्रगट्यो, विलित फल दातार रे ॥ धन. ३
उपासरा वे द्वार कराज्या, दानशाला शय सात रे ॥

धर्म तणा आधार आरोपी, तित्रग हुओ विख्यात रे ॥ धन. ४ सबाह्यस प्रासाद कराव्या, छत्रीश सहस्त उद्धार रे । सवाकोडी संख्याये प्रतिमा,धातु पंचाणुं हजार रे ॥ धन. ४ एक प्रासाद नवो नीत नीपने, तो मुख शुद्धिल होय रे । एह अभिग्रह संप्रति कीधो, उत्तम करणी जोय रे ॥ धन. ६ आर्थ मुहस्ति गुरु उपदेशे, श्रावकनो आचार रे ॥ धन. ६ अमित पूछ बार त्रत पाछी, कीधो जग उपगार रे ॥ धन. ७ भिन शासन उद्योत करीने, पाछी त्रण खंड राज रे ॥ धन. ७ गंमाणी नयरीमां प्रगट्या, श्रीपश्चमभ देव रे । विश्वध कानजी शिष्य कनकने, देज्यो तुम प्रय सेव रे ॥ धन. ९

।। इति श्री संपति राजाका ६ स्तवन संपूर्ण ॥

॥ अथ जिन प्रतिमाके उपर ७ स्तवन । चोपाई ॥

जेहने जिनवरनो नहीं जाप, तेंहनुं पासु न मेलें पाप।
जेहने जिनवर सुं नहीं रंग, तेहनों कदी न की जे संग॥
पे जेहने नहीं वाहाला वीतराग, ते मुक्तिनों न लहे ताग।
जेहने भगवंत सुं नहीं भाव, तेहनी कुण सांभलशे राव॥
रे जेहने भतिमा शुं नहीं मेम, तेहनुं मुखडुं जोइये केम।
जेहने भतिमा शुं नहीं मीत, ते तो पामें नहीं समकित।
के नहीं भतिमा शुं छे वेर, तेहनीं कहों शी थासें पेर।
जेहने जिनमतिमा नहीं पूज्य,आगम बोले तेह अबूज्य ॥
पे साम, रस्थापना, हेद्रच्य, ने ४भाव, मस्रने पूजो सही पस्ताव।
के नर पूने जिननां विंब, ते लहें अविचल पद अविलंब॥
प

पूजा छे मुक्तिनो पंथ, नित नित भाषे इप भगवंत । साहे एक प्नरक बिना निरधार, प्रतिमा छे त्रिश्चवनपां सार ॥ ६ सत्तर अठाणुं आषाटी बीज, उज्जल कींचुं छे बोध बीज । इम कहे उदय रतन उवज्जाय, भेमे पूजो प्रभुना पाय ॥ ७

### इति जिन प्रतिमा ७ स्तवन ॥

जिन मतिमा विषये ८ स्तवनः ॥ चेतउरे चित माणी, ए देशी ॥ चरण नम्रं श्री वीरनारे, धरि मन भाव अभंग। पामी जे जसु सेवधी, ज्ञान दर्शनरे चारित्र ग्रुण चंगिक ॥ सुणज्योरे सु विचारी,तुम्हे तिन ज्योरे मन हृती शंकिक, सु ए टेका जिन मतिया जिन सारखीरे, भाषी श्री जिनराज । समिकत घर चित्त सरदहें, भवजलिधरे तरवाने काज कि ॥ सु० २ जेहतं नाम जवीये सदारे, धरीये जेहनी आण । मूरती तास उथापतां, सहु करणीरे थाई अपामणिक ॥ स० ३ वेदें पूजें भाव सुरे, समिकती अरिहंत देव । तिम अरिहंतना विंबनी, मन सुद्धेरे नित सारें सेवाकि ॥ १ नाम, २ टवण, ३ द्रव्य, ४ भाव सुरे, श्री अनुयोग दुवार । चार निक्षेपा जिन तणा.बंदें प्रजेरे ध्यावें समकित धाराक अस्त ५ भाव पूजा कही साधुनेरे, श्रायकने द्रव्य भाव । धर्म समिकत जिन सेवमें, शिव सुखनोरे एही उपावाके. ॥ सु० ६ दान शील तप दोहिलोरे, अहानिशि ए नवी थाय । भावें जिन विंव पूजतां,भव भवनोरे सहु पातक जायकि॥ सु० ७

१ एक नरक का स्थान छोडकरके, और सर्व जगें पर, शा-श्रोत, और अशाश्वते, जिनेश्वर देवके विव (मतिमा)विराजमान हे जनका पाठभी जैन सिद्धांतोंमें जगें जगें पर विद्यमान पणे है।।

नाम जपतां जिनतणुरे, रसना ज्यं निरमल थाय । त्यूं जिनविंच जुहारतां, निश्चे सुरे हुयें निरमल कायिक ॥ साध अर्ने श्रावक तणारे, कहा धर्म दोई मकार । श्री जिनवर अर्ने गणधरे,सर्व विरतीरे देश विरती विचाराके ॥ सु० ९ श्रावकने थावरतणीरे, न पलें द्या लगार। सना तिश्वा पार्ले सही, इयूं होवें वारह व्रत धाराकि ॥ मु० १० बीश विश्वा पालें जतीरे, रहते निज आचार । सरसव मेरुने अंतरे, गृह धरमेरे साधु धरम संभाराकि ॥ सु० ११ तिण कारण श्रावक भणीरे, समाकेत माप्ति काज। . पूजा श्री जिन विवनी, मुनि सेवारे बोछी जिनराजाके ।। सु० १२ पर्व दिवस पोसह बढ़ोरे, आवश्यक दुई वार । अवसर सीपाइक करें,भोजन करेंरे जिन मुनीने जुहारिका। सु० १३ १ घर करसण व्यापरनेरे, भाष्यों छे आरंभ । पूजा जिहां जिन बिंबनी,तिहां भाषीरे जिन भक्ति अदंभिक ॥ सु० १४ पुत्र कलत्र परिवारमेरे, सुद्ध न होय तप शीछ । दानयकी पूजाथकी, श्रावकनेरे थायें सुख छीलकि ॥ सु. निनवर बचन उथापीनेरे, निन मन कल्पना भेलि। जिन मूरति पूना तर्जे,ते जाणोरे विध्यातनी केलि कि ॥ सु. १६ जिन मुनि सेवा कारणें, आरंभ जे इहां थाय । अल्प करम बहु निर्नरा,भगवती सूत्ररे भाषे जिनराज कि ॥ सु. १७ सूत्र बचन जे ओलंबेरे, जे आणे संदेह। विथ्या **मतना उदय**थी, भारी करमारे जाणी नर तेह कि || सु. १८

१ घर-खेती-व्यापारादिक स्वार्थ कार्यमां मद्यति करतां जे काई सक्ष्मजीवोंनी विराधना थाय, तेनेज तीर्थकरों ने आरंभ कहेली छे; बाकी जिनपूजाने तो भक्तिज कहेली छे,

जिन मुरति निदी जिणेरे, तिणे निद्या जिनराज। प्रमाना अंतरावयी, जीव वंधेरे दश विध अंतराय कि ॥ छु. १९ १अंग, २डपांग, ६सिद्धांतमेरे, श्रावक्कने अधिकार । ्रहाया कप्रेकोले कस्मियां,पूजानारे ए अरथ विचार कि ॥ सु. 🤏० १जीवाभिगम, २उवाइयेरे, ३ज्ञाता, ४ भगवती अंग ८**९रायप**सेणीमें वं**ली**ः जिन पूजारे भाषी सतरह भंग कि ॥ सु. २१ श्री भगवंतें भाषियारे, पूजानां फल सार । ्रीहेत २ सुख ३ मोक्ष कारण सही,ए अक्षररे मनमें अवधाराकी।। सु० ३३ चित्र लिपित नारी तणोरे, रूप देव्यां काम राग । ्रिक्ष बैरार्यनी वासना,माने अपजेरे देष्यां बीतराग कि ॥ सु० २६ श्री सय्यंभव गणधरुरे,तिमवल्ली आद्र कुमार । अति बुज्या मतिमाथकी,तिणे पाम्यारे भवसामर पार कि॥ सु० २४ १ दानव २ मानव ३ देवतारे, जे धरें समाकेत धर्म । ते उत्तम करणी करें, ते न करें रे कोई कुल्सित कर्म कि ॥ सु० २५ तीन लोक मांहे अछेरे, जिनवर चैत्य जिके वि । ते पंचम आवश्यके, आराधेरे मुनि धावक बेवि कि ॥ सार सकल जिन धर्मनोरे, जिनवर भाव्यों एह । लक्ष्मी बल्लभ गणि कहें,जिन बचनेरे मत धरों संदेह कि॥ सु० २७

। अथ पतिमा विषय स्तवन ९ मा ॥

॥ इति श्री लक्ष्मी बल्लम सूरि कृत ८ स्तवन संपूर्ण ॥

जैनी है सो जिन प्रतिमा पूजनसे मनवंछित फल पावत है। ए टेक । रावण नाटक पूजा करके, गोत्र तीर्थकर पाया है । जैनी । १॥ सती द्रीपदीये प्रतिमा पूजी, झाना साख भरावत है। जैनी । २॥ चारण मुनिवर प्रतिमा वंदनको, रुचक नंदी बर जायत है। जैनी । स्मार्थ स्र्याभ देवको मित्रदेवने, हितसुख मोक्ष बताया है। जैनी । ४ ॥ अद्भाद कुमारे प्रतिमा देखी ते, जाति स्मरण पाया है। जैनी । ९ ॥ जीवाभिगममें छवण सुडिये, श्री जिनराजको पूज्या है। जैनी । ६ ॥ उाणांग सूत्रमें चार निक्षेपा, सत्यरूप बत्राया है। जैनी । ७ ॥ छाछ कहै जिन प्रतिमा पूजें, जन्म मरण मिट जावत है। जैनी । ८॥

### इति ९ स्तवन 🗓

# ॥ अथ जिन मतिमा स्थापन रास लिख्यते ॥

 **ंजिन प्रतिमा जिन अंतरो, जाणे जे जिनधी प्रति कूछके**। जिन प्रतिमा जिन सारखी, मानीजे ए समाकित मूळके । कु. 🛭 🕬। जिन पतिमा उपरि जिके, साची सददना धारंत के । ते नरनारी निस्तरे, चडगति भवनो आणे अंतके । कु. आज इण दसम आरे, मति श्रुत छे तेही पण हीनके । तो किम सूत्र उथापीये, इम जाणो तुमे चतुर प्रवीणके । कु. ॥ ९॥ मन पर्यव केवल अवधि, ज्ञान गयां तीन विलेदके । तो जिम सूत्रे भाषियो, तिम किजें मन धरिय उमेदके । कु. ॥१०॥ जे निज पन पान्यों करे, टीका दृत्ति न पाने जेह के । ते मूरख मंद बुद्धिया, परमार्थ किम पामें तेह के । कु. ।। ११ ॥ ए आगम मानुं अम्हे, एह न मानुं एह कहे हके। तेहने पुछो एहवो, ज्ञान किसो पगटयो तुम्हे देह के । कु. ॥१२॥ दश अठावीसमें, उत्तराध्यन कही छे जोय के । आणा रुचि वीतर:गनी,आगन्या ते परमाणांके होय के। कु.।।१३।। तप संयम दानादि सहं, आण सहित फलें ततकालके। धर्म सहुं विन आगन्या, कण विन जाणे घास पछाछके ।कु.।।१४।। तो साची जिन आगन्या, जो धरे प्रतिमासं रागके। सूत्रे जिन प्रतिमा कही, जेह न माने तेह अभाग के। कु. ॥ १५॥ दारु प्रमुख दश थापना, बोली किरियाने अधिकारके। ंकिरिया विण पिण थापना, इनही अनुयोग दुवारके। कु. ।।१६॥

१ जो तीर्थंकरकी मितमासें अंतर करनेवाले है सो तीर्थंकरों ही दूर रहनेवाले है।

२ आज्ञाविनाका-दान दयादिक धर्म है सो, धान्य विनाका घास, पलाल; जैसा है॥

३ काष्टादिक दश प्रकारकी स्थापना, तीर्थकरोंकी भी कर-नेकी कही है।।

भार संथारे गुरुतणे, वैसंतां आञ्चातना थाय के ।
ते केहनी आञ्चातना ? कहोने ए अर्थ समजायके । कु. ॥ १७ ॥
उंधी गित मित जेहनी, दीर्घ संसारी जे छे पीडके ।
समजाया समजे नहीं, जो समजावे श्री महावीरके । कु. ॥ १८ ॥
भिजन मितमा जिन अंतरों, कोई नहीं आगमनी साखीके ।
तिणही त्यां जिन हीलिये, तिण वंद्यो जिन वंद्यो दास्तिके । कु.॥१९॥
जिन मितमा दरसण थकी, मित बुज्यो श्री आद्रकुमारके ।
श्चयंभव श्रुत केवली, दश वैकालिनो करतारके । कु. ॥ २० ॥
स्वयंभू रमण समुद्रमें, मेछ निहाली मितमा रूपके ।
जाति समरण समिकते, सुरपदेवी पामी तेह अनुपके । कु. ॥ २१ ॥
सायपसेणी उपांगमें, सुरयाभे पूजा किथके ।
शकस्तवन आगल कह्यों, हित सुख मोक्ष तणा फल लीधके । कु.॥२२॥
लेठे अंगे द्रौपदी, विधिसुं पूज्या श्री जिन राजके ।
जिन मितमा आगल कह्यों, शक्र स्तव ते केहने काजके?। कु.॥२३॥

१ प्रतिमाको नहीं मानते हो तो-गुरुके पाटकी, आसनकी आशातनासें गुरुकी आश्वतना हुइ कैसें मानते हो ? इति पश्च ॥

२ देखो सत्यार्थ पृष्ट. १४४ में-महा निशीध सूत्रका पाठमें-अरिहंताणं, भगवंताणं । का पाठसें-मूर्तियांकाही बोध कराया है। इस वास्ते मूर्तिमें और तीर्थकरोंमें भेद भाव नहीं है। जिस्सने मितमाकी अवज्ञा कीई उसने तीर्थकरोंकी ही अवज्ञा करनेका दोष लगता है। बांदे उनको तीर्थकरोंकोही वंदनेका लाभ होता है।।

३ द्रौपदीको-नमोध्यंणका पाठ, कामदेवकी मूर्तिके आगे, ढूंढनी पढावती है ? ॥ देखो नेत्रांबंन प्रथम भाग पृष्ट ११० से ११४ तक ॥

जीवाभिगमें जोइज्यो, विजय देवतणे अधिकारके । सिद्धायतन आवी करी, पैसे पूरवतणे दुव।रके । कु. 11 88 11 देवछंदे आवे तिहां, जिन मतिमा देखी घरे रागके । करे प्रणाम नमाय ततुं,भगति युगति निज भाव अथागके। कु.।।२५॥ लोमहथ्य परमारजे, सुर्भि गंधोदक करें पलालके। अंग हुई अंगहुइणे, चंदन पूज करें सुविशालके । कु. 🔃 २६ ॥ फूल चढाँव प्रभुभणी, उखेवें कृष्णागर घूप के । शक्र स्तव आगल कहें, कवण हेत् ते कही सरूपके । कु. ॥ २७ ॥ ठाणा अंगे भाषियो, चौथे ठाणे एह विचारके । नंदीसर जिन शास्त्रता, वंदे सुरवर असुर कुमारके । कु. ॥ २८ ॥ पूजा प्रतिमा स्थापना, जंबूद्वीप पन्नती माहिके । बीजे अध्ययने अछे, सत्तम आस्रावें उछाहके। कुः ]] २९ ॥ पंचम अंगे भाषियो, जिन दाढा पूजे चमरेंद्रके । तेह टाले आञ्चातना, विषय न सेवें ते असुरेंद्रके । कु. ।। ३०॥ क्यां तेतो पुदगल हाडना, देहावयव विवर्जित जाणके । ेअधर्म अर्थ वल्ली कामने, कहै अर्थ कहो सुजाणके । कु. !। ३१ ।। <sup>र</sup>जंबा विद्या चारणा, तप शील लबधितणा भंडारके । एक डिगे मानुषोत्तरे, चैत्य जुहारे अणगारके । कु. ।। ३२ ॥ बीजे डिगे नंदीसरे, तिहां वली चैत्य जुहारण जायके । तीजे डिंगे आवे इहां, इहां ना पण प्रणमे जिनरायके । कु.॥ ३३ ॥ भगवती अंगे इम कहा, गोयम आगे श्री महावरिके । सदहणा मन आणीने, पूजो जिनवर गुण गंभीरके । कु. ॥ ३४ ॥

१ धन पुत्रादिकके वास्ते पूजा करनी अधर्म कही है, सोही दृंढनी करानेको तत्पर दुई है ॥

२ देखो नेत्रांजन प्रथम भाग पृष्ट ११७ सें १२१ तक ।।

ेअंबड परित्राजकतणो, आलावो श्री उवाई माहेंके।
अन्य ग्रहित ते परिहरुं, वांदु जिन मतिमा चित लायके. कि. 13.113411
सत्तम अंगे समाजिने, व्यानंदनो आलावो जोइके।
अन्य तीर्थ वांदु नहीं, सांमति जो जिन मतिमा होय के. 13.113411
व्वली उववाइने धुरे, चंपा नगरी वरणकी जोयके।
जिनमंदिर पाडा कहा, काह न मानो कुमति लोयके।
जिनमंदिर पाडा कहा, काह न मानो कुमति लोयके। कु. 113911
साधु करे चेय तणो, वेयावच ते केहै भायके।
व्यापद गिरि उपरे, चैत्य करायो भरते पुण्यने कामके।
आवश्यक चूर्णी कह्यं, देवलसिंह निषद्या नामके। कु. 113011
अष्टापद गिरि उपरे, चैत्य करायो भरते पुण्यने कामके।
आवश्यक चूर्णी कह्यं, देवलसिंह निषद्या नामके। कु. 113011
अत्रव्यक्त पूर्णी कह्यं, देवलसिंह निषद्या नामके। कु. 113011
अत्रव्यक्त चूर्णी कह्यं, देवलसिंह निषद्या नामके। कु. 113011
अत्रव्यक्ता अंगे उपदिशी, जिनवर पूजा सतर मकारके।
जीवाभिगम उपांगमें, तिहां पिण छे एहिज अधिकारके। कु. 113011
श्रीज्यवहार सिद्धांतमें, भथम उदेशे कह्यो शुद्धके।
श्रीजिन मतिमा आगले, अशलोयणा लीजे मन श्रुद्धके।कु. 113811
विद्युनमाली देवता, कीथी मतिमा बोध निमित्तके।

- १ देखो नेत्रांजन प्रथम भाग पृष्ट १०३ सें १०८ तक ॥
- २ देखो नेत्रांजन पथम भाग पृष्ट १०८ से १०९ तक ॥
- ् २ देखो इसका विचार—नेत्रांजन प्रथम भाग पृष्ट १०३ सें १०४॥
- क्ष्माधुभी चैत्य (मंदिर) की वैयावच करे, देखो प्रश्न व्याकरण।।
  - ५ ज्ञाता सूत्रमें-सतरभेदी पूजा करनेका उपदेश है।
- ६ प्रतिमाके आगे-साधुको दूषणकी आछोचना करनेका, व्य-वहा र सूत्रमें कहा है ॥

उपदेश अच्युत देवने, प्रभावती पूजी शुभ क्विक्तके । कु. ।। ४२ ॥ श्री आवश्यके दाखियो, वगुर शेठ तणो दिष्टांतके । मिल्लिस्वामी प्रतिमा तणी, इह लोकारथ सेव करतके। क्र.॥ ४३ ॥ गाथा भत्त पयत्रनी, जोवी श्रावक जन आलंबके । करावे जिन द्रव्यसुं, जिनवर देवल जिन विवके । कु. ।। ४४ ॥ चौबी सध्यो मानो तुम्हे, कीत्तिय, बंदिय, भ्महिया, पाठके i महियानो इयुं? अर्थ छे, साच कहो एकडो मांडके । कु. ।) ४५ ॥ नाम जिना ठवणा जिना, द्रव्य जिना भावजिना वखाणके । मानो कांइ न मृदमति, चारे निक्षेपा सूत्रां जाणके । कु. ॥ ४६ ॥ भ्रुवण पति वाण व्यंतरा, जोइसी वर्छी वेमाणिय देवके । ए सर चार निकायना, सारे जिन प्रतिमानी सेवके । कु.॥४७॥ नंदी अनुयोग दुवारमें, पूजाना सगले अधिकारके । सूत्रेही माने नहीं, तो जाणिये बहुल संसारके। कु. जो कहिस्यो पूजा विषे, थाय छे बहुलो २ आरंभके । तो दृष्टांत कहुं सांभलो, मत राखो मन मांहि दंभके । कु. ॥ ४९ ॥ ज्ञाता अंगे इम कह्यो. मतिबोध्या माछिनाथें छ मित्रके । प्रतिमा सोवनमें करी, दिन पति मूके कवल विचित्रके । कु. ॥ ५०॥ अजीव तणी उतपति थइ, क्रथित आहार तणी परमाणके। सावद्य आरंभ ये कियो, त्रिहुअस्थामें अस्थ वखाणके । कु.॥५१॥

१ महिया, शब्दका अर्थ-देखो सम्यत्क शहयोद्धारमें ॥

२ आरंभमें धर्म नहीं होता है, ऐसा कहने वालेको समजाते हैं।

३ छ मित्रको प्रतिबोंधनेके वास्ते-मिहनाथने, जीवोंकी उत्पत्ति कराईथी, सो धर्मके वास्तोकि, अधर्मके वास्ते ?।।

प्वली सुबुद्धि मंत्रांसरे, मातिबोधन जितशत्रु महाराजके ।
फरहोदक आरंभियो, ते आरंभ कही किण काजके । कु. ॥ ५२ ॥
व्यावचा पुत्रनो कियो, कुल्णे त्रत उछव अतिसारके ।
स्नान आदिक आरंभियों, काम धरमके अरथ विचारके । कु.॥५३॥
अस्रयाभे नाटक कियो, भगवंत आगल बहु विस्तारके ।
तिणे ठामे आरंभ थयो, किंवा न थयों करो विचारके । कु.॥ ५४॥
अमेर शिखर महिमा करे, जिन न्हवरावे मिल सुर रायके ।
आरंभ जइ बहुलो कियो, जाणी जै ले पुण्य उपायके । कु.॥ ५५॥
अशेणिक कोणिक वंदवा, चाल्या हय गय रथ परिवारके ।
तिहां कारण स्युं जाणिये, आरंभ विण नहि धरम लगारके।कु.॥५६॥
गुरु आव्या उछवकरो, नरनारी मिल सामा जाय के ।
ते आरंभ न लेखवो, तो जिन पूजा उल्यापों कांइके । कु.॥ ५७॥
पुहचें देवलोक बारमें, नवा मसाद करावन हारके ।
दीसें अक्षर एहवा, महा निसीथ सिद्धांत मजार के । कु. ॥ ५८॥

१ राजाको प्रतिबोधनेके वास्ते, गंदा पाणीको स्वच्छ किया, सो धर्मके बास्तेकि, अधर्मके वास्ते ?॥

२ थावचा पुत्रका त्रत ओछवर्षे, कृष्ण राजाने स्नाना-दिक अनेक आरंभ, धर्मके वास्ते कियाकि, अधर्मके वास्ते ?॥

३ सूर्योभ देवने-भगवंतकी भक्तिके वास्ते, नाटक किया, उ-समें-आरंभ हुवा कि नहीं ? ॥

४ भगवंतोंके जन्म महोत्सवमें-नदीयां चाले उतना पाणीका आरंभ, देवताओंने-पुण्यके वास्ते, किया कि नहीं ?॥

५ श्रेणिकादि, वडा आरं नके साथ-वंदना करनेको, धर्मके वास्ते-गये कि नहीं ? ॥

जिन प्रतिमा जिन देहरां, जेह करावे चतुर सुजाण के । लाभ अनंत गुणो हुवे, इम बोले आगमनी वाण के । कु. ॥५९ ॥ 'पूजे पितर करंडिये, पूजे देवीने क्षेत्रपालके। जिन प्रतिमा पूने नहीं, ए तो लागे सबल जंजालके। कु.॥ ६०॥ चित्र छिखित जे पुतर्छी, तेजोयां वाधे कामके । तो प्रतिमा जिनराजनी, देखतां शुभ परिणामके। कु. ⊪ ६१ ॥ इम ठामे ठामे कहा, जिन प्रतिमा पूजा अधिकारके। जे मानें नहीं मानवी. ते रुछसी संसार अपारके । कु. ा। ६२॥ आगम अर्थ सहुं कहे, तहत्ति करे जे आगम मांहिके। जिन प्रतिया माने नहि, <sup>२</sup>तेतो माहरी माने वीसके । कु. ॥ ६३ ॥ ः अस्थ आगमना ओलवें, नवा बनावे हिया जोरके । खोटाने थायें खरा, बेटो चोर तो वापही चोरके। कु मुज मन जिन प्रतिमा रमी, जिन प्रतिमा माहरे आधारके । सदहणा मुझ एहबी, जिन मतिमा जिनवर आकारके। कु.।। ६९ ।। सतरे पचीसी सालमें, कियो रास जिन प्रतिमा अधिकारके । विनवे दास जिन राजनो, करो झटपट प्रभु पारके। कु. ।। ६६॥

## इतिसंपूर्ण ॥

१ हमारे दूंढको तीर्थकरोंके भक्त होके, बीर भगवानके श्राव-कोंकोभी-मिध्यात्वी जे पितरादिक है, उनकी पूजा-दर रोज, करा-नेको उद्यत हुये है, उसमें-आरंभ नहीं, देखो सत्यार्थ पृष्ट. १२४ सें १२६ तक ॥

२ अदृश्यरूप यक्षादिक देवोकी-प्रतिमा, बने । मात्र साक्षा-तरूप तीर्थकरोंकी-प्रतिमा, न बने ।। यह है तो मारी-मा, पिण सो तो वांझनी ? हमारे दृंदक भाईयांकी अकल तो देखो ? ।।

#### ॥ अथ पातिमाकी भक्तिका स्तवन ॥

| जिन मंदिर दरसण जाना जीया,<br>जाना जीया सुख पानार्ज्या.<br>जिन मंदिर दरसण जानें ते, | नि॰         |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| कोध बीजका पानाजीयाः<br>केशर चंदन और अरगजाः                                         | जि० ए टेंक. |
| प्र <b>भुजीकी अंगीयां रचाना जीया</b> .                                             | जि०॥ १॥     |
| चंपा मस्त्रो गुलाब केतकी,<br>जिनजीके हार गुंधाना जिया                              | जि०॥२॥      |
| द्रौपदीये जिन मतिमा पूजी;<br>सूत्र झाताजी मानो जीया.                               | जि०॥३॥      |
| जिन पतिमा जिन सरखी जानो;<br>सूत्र उवाई मानो जीया.                                  | जि०॥४॥.     |
| रायणरुख समोसर्या त्रभुजी;<br>पूर्व नदाणुं वारा जीयाः                               | जि०    ५ ॥  |
| सेवक अरज करे करजोडी;<br>भव भव ताप भीटावना जीयाः                                    | जि०॥६॥      |
| ॥ इति संपूर्ण ॥                                                                    | • -         |

## ॥ जिन प्रतिमा विषये महात्माके उद्गारो ॥

जिनवर पतिमा जगमां जेह, भावे भवियण वंदो तेह, जिम भवनो हुयें छेह । नामादिक निक्षेषा भेय, आराधनाए सवि आ-राधेय, नहीं ए कोइ हेय । वाचक विणु कुण वाच्य कहेय, थाप्या विणु किम सो समरेय, द्रव्य विना न जाणेय । भाव विना किम साध्य सधेय, भाव अवस्था रोपें त्रणेय, भाव रूप सद्देय ॥ १॥

### ।। यह प्रथमके उद्गारमें चाली भिन्न है ॥

अर्थ—हे भव्यजनो जे आ जगतमां, जिन प्रतिमा है उनको तुम—बंदो, जिसें तुमेरा भवका छेह [ अर्थात् अंत ] आ जावें ! जे नामादिक निक्षेपके भेद है, ते सर्वे—आराधना करके, आराधन करनेके योग्य है । परंतु त्यागने लायक इसमेंसें एक भी नहीं है । क्यों कि नाम ( वाचक ) विनाके, [ वाच्य] तीर्थंकरो ही, नहीं होते है १ । और अनोंकी—आकृति [ मूर्ति ] का, विचार किये विना—स्मरण भी, नहीं होता है २ । और आकृति है सो—द्रव्य वस्तुके विना, नहीं होती है ३ । और तीर्थंकरोका—भाव, दिलमें लाये विना, अपना जो पापका नाश करने रूप साध्य है, सो भी सिद्ध होनेवाला नहीं है ।

और नामादिक जे त्रण निक्षेप है, सोही-भाव अस्थाको, जनानेवाळे हैं ! इस वास्ते ते पूर्वके त्रणें निक्षेपो ही, भाव रूपसें सदद्दना करनेके योग्य है ॥ १ ॥

<sup>\* ।</sup> रसना तुज गुण संस्तवे, दृष्टि तुज दरसानि, नव अंग पूजा समें, काया तुज फरसनि । तुज गुण श्रवणें दो श्रवण, म-स्तक प्रणिपातें, श्रुद्ध निमित्त सवे हुयां, शुभ परिणाति थातें । वि-

<sup>\*</sup> दूंढनीजीने सत्यार्थ पृष्ट. १७ में, लिखाथाकि-जिनपद नहीं शरीमें, जिनपद चेतन मांह । जिन वर्णन कछ और है, यह जिन वर्णन नांह ॥ १ ॥

इस महात्माका-दूसरा, तिसरा, उद्गारसें । ढूंढनीजी अपना लिखा दुवा दुहाका-तात्पर्य अछीतरां विचार लेवें ॥

विध निमित्त विछासधीए, विछसी मधु एकांत, अवतरिओ अभ्यं-तरे, निश्रल ध्येष महंत ॥ २ ॥

अर्थ-हे भगवन तेरा गुणोंकी स्तुति करने पात्रसें तो, रसना (जिन्हा), और मूर्त्तिद्वारा तेरा दरसणसें दृष्टि। और नव अंग-की पूजा करनेके समयमें मूर्तिद्वारा तेरा स्पर्श करके काया। और तेरा अनेक गुण गर्भित स्तुतिओंका-श्रवण करनेसें, दो श्रवण (कर्ण)। और मूर्तिद्वारा तेरेको नमस्कार करनेके अवसरमें-म-स्तक। यह सर्व प्रकारके, हमारे अंगके अवयवो, शुभ निभित्तमें जुडके, हमारी शुभ परिणति होते हुयें, ऐसे विविध निमित्तोंके योगसें, हमारा अभ्यंतरमें दाखल हुयेला प्रश्कों, एकांत स्थलमें विलसेंगे, तबही निश्चयसें ध्येयरूपे भगवान होगा।

इसमें तात्पर्य यह है कि-प्रथम प्रभुकी मूर्तिका शुभ निमत्तमें, हमारे अंगके-अवयवोको, व्यवहारसें जोडेगे, उनके पिछे ही-तीर्थकर भगवानका स्वरूप, निश्चयसें हमारी परिणतिमें दाखल होंगे ? परंतु तीर्थकरोंकी-आकृतिरूप, बाह्य स्वरूपका शुभ निमिन्तमें, हमारे अंगोके जोडे बिना, निश्चय । स्वरूपसें तीर्थकरोंका स्वरूपको तीन कालमें भी न मिलावेंगे ॥ २ ॥

<sup>।)</sup> भाव दृष्टिमां भावतां, व्यापक सविद्याभि, उदासीनता अव-रस्युं, र्लीनो तुज नामि । दिदा विणु पणि देखिये, सुतां पिण ज-गर्वे, अपर विषयथी छोडवें, इंद्रिय बुद्धि त्यजवें । पराधीनता मिट गए ए, भेदबुद्धि गइ दूर, अध्यात्म प्रभु प्रणमिओ, चिदानंद भरपुर ॥ ३ ॥

अर्थ--पूर्वके उद्गारका तात्पर्य दिखाने के वास्ते, यही महात्मा-अपना अभिषाय प्रगटपणे जाहिर करते है । सो यह है कि-भाव

दृष्टिमां भावतां व्यापक सर्वीठामि, इस वचनका तात्पर्य यह है कि-हे भगवन् जब इम इमारी जीव्हार्से ऋषभदेवादिक महावीर वर्षेत, दो चार अक्षरोंका उचारण करके-तुबेरा नाम मात्रको छेते है, उहां पर भी व्यापकपणे हमको-तूं ही दिखलाई देता है। और इमारी दृष्टि मात्रसें जब तेरी आकृति ( अर्थात् मूर्ति ) को देखते है, तब भी उहांपर, हे भगवन इमको-तूंही दिखलाई देता है। और तेरी वालक अवस्थाका, अथवा तेरी मृतकरूप शरीरकी अ-बस्थाका, विचार करते हैं उहांपर भी, हमको-तूंही दिख पडता है। और तेरा गुण ग्राम करने की स्तुतिओं को पढते हैं, उदांपर भी-इमको तूंही दिख पडता है। क्योंकि-जब इमारी भावदृष्टिमें, हम तेरेको भावते है; तब हे भगवन-सर्व जगेपर, हमको तूंही व्या-पक्रपणे, दिखता है। परंतु-उदासीनता अवरस्युंलीनो नामिं, तात्पर्य यह है कि-जब हम-ऋषभदेवादिक महाबीर पर्यंत, नाम के अक्षरोंका उचारण करते है, तब हम इन अक्षरोंसें, और इस नाम वाळी दूसरी वस्तुओं से भी, उदासीनता भाव करके, हे भगवन् इम तेरा ही नाम में लीन होके, तेरा ही, स्वरूपको भा-वते हैं। इस वास्ते हमको-दूसरी वस्तुओ, बाधक रूपकी नहीं हो सकती है। एसें ही-हे भगवन् तेरी आकृति ( अर्थात् मृत्ति ) को देखते है, उस वखत भी-काष्ट्र पाषाणादिक वस्तुओंसे भी, उदा-सीनता रखके ही, तेरा ही स्वरूपमें छीन होते है। एसें ही हे भगवन् तेरी पूर्व अपर अवस्थामें, जो जड स्वरूपका-शरीर है, उस वस्तुसें भी-उदासीनता धारण करके, इम तेरा ही स्वरूपमें छीन होते है । इसमें तात्पर्य यह कहा गया कि-१ नाम के अक्ष-रोंमें । और २ उनकी आकृतिमें । और ३ उनकी पूर्व अपर अव-

स्थामं भी, साक्षात् स्वस्त्यसं भगवान् नहीं है तो भी, हम भक्तजन है सो-भावदृष्टिसं, भगवान्को ही साक्षात्पणे भावनासं कर छेते है। इसवास्ते आगे कहते है कि- दिठाविग्रां पिता देखिये, तात्पर्य-हे भगवन् न तो हम तुमको-ऋषभादिक-नामके अक्षरोंमं, साक्षात्पणे देखते है। और नतो तेरेको-मूर्चि मात्रमं, साक्षात्पणे देखते है। और नतो तेरेको पूर्व अपर अवस्थाका अरीरमं भी, साक्षात्पणे देखते है। और नतो तेरा गुणग्रामकी स्तुतिओं में भी, तेरेको साक्षात्पणे देखते है। बार नतो तेरा गुणग्रामकी स्तुतिओं में भी, तेरेको साक्षात्पणे देखते है। तोभी हम तेरेको हमारी भावदृष्टि- सं- सर्व जगंपर ही देख रहै है।

और हे भगवन्! हम अनादिकालकें अज्ञानरूपी अघोर निंद्रामें सुते है, तोभी तूं अपना अपूर्व ज्ञानका-बोध देके, हमको जगावता है। इसी वास्ते महात्माने अपना उद्गारमें कहाहै कि सुतांपिता जरात्रें, अर्थात् एसी अंघोर निद्रा सेंभी, तूं इमको जगावता है। इतनाही मात्र नहीं परंत जब इप तेरी भक्तिमें — छीन होजायमें. तव जो हमारी इंद्रियोंमें-इंद्रियपणेकी बुद्धि हो रही है, सोभी तेरी भक्तिके वससें-छुट जायगी, हसीही वास्ते महात्माने कहा है कि-इंद्रिय बुद्धि त्यज्ञें,जब ऐसे इंद्रियमेंसे इंद्रिय बुद्धि हमारी लुट जायगी, तब इमारी जो पराधीनता है सोभी-भिट जायगी। इसी वास्ते कहा हैिक - पराधीनता मिटगए ए, जब एसी पराधीन-ता मिटजायगी-तव जो इसको तेरा स्वरूपमें, और हमारा स्वरूपमें भेदभाव मालूम होता है, सोभी दूर हो जायगा । इसीवास्ते महा-त्माने कहा हैकि-भेदबुद्धि गई दूर, जब ऐसे-भेदबुद्धि, न रहेगी तवही है भगवन्-तेरा साक्षात स्वरूपको हम नमस्कार करेगे। परंतु पूर्वमें दिखाइ हुई अवस्थोमें, तेरेको हम साक्षात्पणे-नमस्का- र, नहीं करसकतेहैं। जब ऐसा अनुक्रमसें दरजेपर जावेंगे तब तेरेको इम साक्षात्पणे नमस्कार करनेके योग्य होजावेंगे। तब तो इम इमारा आत्मामें ही मग्ररूप होजायगे। इसी हीवास्ते महात्माने कहा है कि—चिदानंद भरपुर, जब इम एसें चडजावेंगे तबही इम हमारा आत्मीके आनंदमें भरपुर मग्ररूप हो जायगे। तब हम-को कोईभी प्रकारको दूसरा साधनकी जरुरात न रहेगी। ३।।

अब हम इन महात्माके उद्गारोंका तात्पर्य कहते हे-जब हमको साक्षात्पणे—तीर्थकरोंको, नमस्कार करनेकी इच्छा होगी, तब हम इस महात्माने जो कम दिखलाया है, उस कम पूर्वक तीर्थकरोंकी सेवा करनेमें—तत्पर होंके, महात्माने दिखाई हुई हदको पृहचेंगे, तबही हमारा आत्माको—सालात्पणे तीर्थकरोंका दर्शन, करा सकेंगे। परंतु पूर्वकी अवस्थामें तो—इस माहात्माके कथन मुजब,१नाम समरण,२ मतिमाका पूजन, और ३तीर्थकरोंकी स्तुतिओंसे—गुणग्राम करकेही, हम हमारा आत्माको—यत्किचित्के दरजेपर, चढा सकेंगे। परंतु पूर्वके ग्रुभ निमित्तों मेंसे, एकभी निमित्तका त्याग करके—साक्षात्पणे तीर्थकरोंका दर्शन, तीनकालमेंभी न करसकेंगे १ नियांकि जबभी ऋषभदेवादिक—नामोंके अक्षरोंमें, तीर्थकरों नहीं है, तोभी हम उनको उचारण करके—बंदना, नमस्कार, करते हीहै। तो पिछे तीर्थकरोंका विकेष बीधको कराने वाली तीर्थकर भगवानकी—मुर्त्तिको, वंदका, नमस्कार, क्यों नहीं करना १ यह तो हमारी मूढनाके कुवाय, इसमें कोईभी प्रकारकी दूसरी बात नहीं है.

॥ इत्यलंबिस्तरेण ॥

# ॥ श्री भाषत्र अमें पदेश माधव मुनि विरचित ॥ स्तवन तरंगिणी दितीय तरंगः

साधुमार्गा जैन उद्योतनी सभा, मानुपाड़ा आगराने ज्ञान लाभार्थ मुद्दित कराया ॥

अथ स्यान सुमित संवाद पद् । राग रिसयाकीमें ॥
अजव गजबकी बात कुगुरु मिल, कैसो वेश बनायोरी ॥ टेर ॥
मानो पेत शेत पट ओडन, जिन सुनिको फरमायोरी. अ० ॥ १ ॥
कल्पसूत्र उत्तराध्ययनमें, मगटपण दरसायोरी. अ० ॥ २ ॥
तो क्यों पीत बसन केसिरया, कुगुरुने मन भायोरी. अ० ॥ ३ ॥
भिष्ठ भये निर्मल चारितसे, तासे पीत सुहायोरी. अ० ॥ ४ ॥
नही वीर शासन बरती हम,यों इन मगट जतायोरी अ० ॥ ४ ॥
तो भी यमूढ मित नहीं समजे, ताको कहा उपायोरी. अ० ॥ ६ ॥
रजोहरणको दंड अभेहित, सुनि पटमांहि लुकायोरी. अ० ॥ ७ ॥
तो क्यों आकरणांत दंड अति, दीरघ करमें सहोरी. अ० ॥ ८ ॥
महणंतग सुखपे धारे विन, अवश माणि वध यायोरी. अ० ॥ १ ॥
सहणंतग सुखपे धारे विन, अवश माणि वध यायोरी. अ० ॥ १ ॥
तो क्यों करमें करपाति धारी, हिंसा धरम चलायोरी. अ० ॥ १ ॥

१ जैन धर्मका-मुख किधर है, इतने मात्रकी तो—खेंबर भी नहीं है, तो भी जैन धर्मके-उपदेष्टा बन बैठे है १॥

२ सम्यक्त शहयोद्धार, और यह इमारा ग्रंथसें भी थोडासा विचार करो ? तुमेरेमें मूढता कितनी व्याप्त हो गई है ? ॥

ाविपत कालमें वेश बद्ल इन,मांग मांग कर खायोरी. अ० ॥१२॥ पढ़ी कुरीत कहो किम छुटे, पक्षपात मगटायोरी. अ० ॥१३॥ क्या अचरजकी बात अलीये,काल महातम छायोरी. अ० ॥१४॥ स्यान सुमात संवाद सुगुरु मुनि,मगन पसायें गायोरी. अ० ॥१५॥

॥ इति ॥

#### ॥ पुनः ॥

तीन खंडको नायक ताको, रूप बनावें जाली है।
देखो पंचम काल कलूकी, महिमां अजब निराली है। टिर्!।
प्यामर नीच अधम जन आगे, नाचैं दे दे ताली है. दे०॥२॥
पदमा पतिको रूप धारकें, मागैं फेरै थाली है. दे०॥३॥
बने मात पितु जिनजीके, ये बात अचंभे वाली है. दे०॥१॥
जंबूरुप बनाके नांचे, कैसी पड़ी मनाली है. दे०॥९॥

इत्यादिक निंदाकी पोथी विक्रम संवत् १९६५ में आगरे वालोने छपाई है।।

१ प्रथम देख आजीविका जुटनेसें विपत्तिमें आके-छोंकाशा , बनीयेने, मांग मांगके खाया १॥ पिछे गुरुजीके साथ छडाइ हो जानेसें-विपत्तिमें आके, छत्रजी ढूंढकने-मांग मांगके खाना सरु किया। तुम छोक भी मध्यां सप्यां मारके, उनोंका ही अनुकरण कर रहे हो १ दूररोंको जूटा दूषण क्यों देते हो १॥

२ तीर्थंकर भगवानके वैरी होके--पितर, भूत, यक्षादिकोंकी मातिपाको पूजाने वाले---नीच, अधम, कहे जावेंगे कि---तीर्थंकरोंके भक्त ? इसका थोडासा विचार करो ? ।।

पुनः पृष्ट. ३० में-छावणी बहर खडी ॥ भणी मुकरको जो न पिछाने, वो कैसा जोंहरी प्रधान । जो शठ जड चेतन नहीं जाने, ताको किम कहियै पतिमान।। टर्॥ जडमें चेतन भाव विचारे, चेवन भाव घरें। प्रगट यही मिथ्यास्य मृढ वो, भीम भवो ३थि केम तरें । मुक्त गये भगवंत तिन्होंका, फिर श्लाह्यानन मुख उचरे। करें विसर्जन पुन मभुजीका, यह अद्भुत अन्याय करें। दोऊ विध अपमान प्रभुका, करें कही कैसें अज्ञान. जो शठ.।। १।। श्चत इंद्री जाके नहीं ताकी, नाद बजाय सनावें गान । चक्षु नहीं नाटक दिखलावें, हाथ नचाय तोड करतान। जाके घाण न ताको मूरस्व, पुष्प चढावें वे परमान । रसना जाके मुखमें नाहीं, ताकी क्यों चांढें पकवान । फोगट भ्रम भक्तीमें हिंसा, करें वो कैसे हैं इन्सान. जो ० ॥ २ ॥ जब गोधूम चना आदिक सब, धान्य साचित जिनराज मने । भगट लिखा है पाठ सूत्र, सामायिक मांहीं वियक्तमने । दग्ध अन्न अंकुर नहीं देवे, देखा है परतक्षपणे । तो भी शठ इटसे बतलावे, अचिन कुहेतू लगा घणे। अभिनिवेश उउन्मत्त अइको, आवे नहीं श्रुद्ध श्रद्धान. जो. ॥ ३॥

१ जिन पूजन छुडवायके, पितरादिक पूजाते है उनको, मणि काचकी खबर नहीं है कि इमको ? विचार करो ?।।

२ मिष्टादिक कार्यमें आव्हान, और विसर्जन, इंद्रादिक देव-ताओंका किया जाता है। इस ढूंडकको खबर नहीं होनेसे, भगवानका छिखमारा है ? गुरु विना ज्ञान कहांसे होगा ? ॥

र यह ढूंढक-हमको उन्मत्त, और अज्ञान-ठहराता है। परंतु प-हिळेसें ख्याल करोकि, ढूंडनी पार्वतीजी-यक्षादिक, पितरादिक

श्रुद्ध श्रद्धान विना सब जप तप, किया कलाप होय निस्सार।
ेविन समाकित चउदह पूर्वके, धारी जांय नरक मंद्भार।
हे समिकत ही सार पाय, नरभव कीजै सत असत विचार।
सुगुरु मगन सुपसाय पाय मति, माधव कहैं सुनों नरनार।
तजके पक्ष लखो जड चेतन, व्यर्थ करो मत खेंचातान. जो. ॥शा

### ॥ इति 🔢

# ॥ प्रगट जैन पीतांबरी मूर्त्तिपूजकोका मिथ्यात्व ॥ ग्रंथ कर्ताः

गञ्जाधिपात श्रीमत्परमपूज्य श्री १००८ श्री रघुनाथजी म-इाराजके संपदायके महामानि श्री कुंदनमलजी, महाराज नाम धा-रक ढूंढक साधुने, कितनाक प्रयोजन विनाका-अगडं बगडं लिखके, छेबटमें एक स्तवन लिखा है.

देवांकी मूर्तियांकी-पूजा करानेको, तत्पर हुई है.। उस मूर्तियांको कौनसा चेतनपणा है ? और वह मूर्तियांकी कौनसी इंद्रियां काम कर रहियां है ? जो केवल अपना परम पूज्यकी, परम पवित्र मूर्तियांकी, अवज्ञा करके-अपना उन्मत्तपणा, और अपना अज्ञानपणा, जाहीर करते हो ?।।

१ जबसें तीर्थंकर देवकी मूर्तियांकी, और जैन सिद्धांतींकी, अवज्ञा करके-यक्षादिक, पितरादिक देवताओंकी-मूर्तियांके भक्त ब-ननेको, तत्पर हुये हो तबसें ही तुमेरा समकित तो, नष्ट ही होगया है। तुम समकित थारी बनते हो किस प्रकारसें १॥

## ॥ रागः भूंडीरे भूख अभागणी लालरे. एदेशी ॥

भन्यो हुलर इन लोकमें, खोटो हलाहल घार लालरे। सांच नहीं रंच तेहमें,मिध्यात्वी कियो पोकार लालरे। मन्यो ॥१॥ कुंदन मुनि, राजमुनि, निंदक जिन मतिमाका होय लालरे। तेपिण ठिकाणे आविया,लीजो पित्रिका जोय लालरे। मन्यो ॥२॥

? यह स्तवन उत्पत्ति होनेका कारण यह है कि-नागपुर-पास — हिंगनघाट गाममें, मंदिरकी मतिष्ठामें, दोनोपक्ष सामिलधें कंकु पत्रिकामें — संवेगी सुमतिसागरजीका, तथा मणिसागरजीका – नाम, दाखल कियाथा।।

इस ढूंडकने-खटपट करके, अपना-नाम भी,दाखल करवाया ॥ तब जैन पत्रमें, इस ढूंडककी-स्तुति, कीई गईथी, ते बदल कपीला दासीका, अनुकरण करके, यह पुकार किया है॥

और एक अमासंगिक व्यवहारिक विचारको समने बिना उ समें अपनी पंडिताई दिखाई है ? ऐसे विचार श्रून्योको हम वारं-वार क्या जुनाप देवें ? जो उनको समज होगी तब तो यह हमारा एकही ग्रंथ बस है ? ॥

श्री इस दूंडकने पृष्ट-१२ में लिला है कि, मुनी या श्रावक मः त्यक्ष मरणकी पर्वा न करके अन्यमतके धर्मका, देवका, ग्रहका, व ती-र्थका, शरण कदापि नहीं करेंगे, और नहीं श्रद्धेंगे ।।

इसमें कहनेका इतना ही है कि, ढूंढनीजी तो-वीर भगवानके, परम श्रावकोकी पाससें भी-पितर, दादेगां, भूतादिकोकी-मूर्क्ति, दर-रोज पूजानेको, तत्पर हुई है। हमारे ढूंढक भाईपांका ते मत किस प्रकारका समजना ?। एहवा विकाणे आविया, दूजाने आणो चाय छाछरे।
एहवा मिथ्या छेख मोकल्या, देश देशांतरमांय छाछरे। मच्यो॥३।१
तीन कर्ण तीन जोगमुं, भछो न सरदे मुनिरायरे।
छकायारा आरंभथी, उत्तम गति नहीं थाय छाछरे। मच्यो॥४॥
चतुर विचारो चित्तमां, कीजो निर्णय एह छाछरे।
तत्त्वातस्य विचारथी, कुगुरुने दीजो छेह छाछरे। मच्यो॥६॥
कुंदन नाहटारी ए विनती, मुणजो सारा छोक छाछरे।
दया पाछो छकायनी, तो पामो बंछित थोक छाछरे। मच्यो॥६॥
साछ पेंसट ओगणीसकी, ज्येष्ट शुक्त मजार छाछरे।
धर्मध्यान कर शोभतो,अमरावती शहर गुछजार छाछरे।मच्यो॥॥॥

### ॥ अथ जिन पतिमाके निंदक, इंडक शिक्षा बत्रोशी ॥

कका कर्म तणी गति देखो, ढूंढक नाम धराया है।
जिनके नामसे रोटीखाने, तिनका नाम भूलाया है।
जिन मारगका नाम विसारी, साध मारग निपजाया है।
सीखमान सद्गुरुकी ढूंढक, विरथा जनम गमाया है।।१॥ ए टेक॥ खख्वा खोजकर जैनधर्मकी, मारग तुम नहीं पाया है।
वासी विदलखाके तुमने, खरा धरम डुवाया है।
अंदरका मुख खुल्ला रखके, उपर पाटा खांच्या है। सीख०॥२॥
गगा गिंलचपणाकर गाढा, जैन धरम लजवाया है।
सूत्र निशीथ उदेशे चौथे, अशुची दंड गवाया है।।
गपड सपड कर जूट लगाने, सत्यसेती गभराया है। सीख०॥३॥
घट्या घरकी खबर करो तुम, क्या घरमें वतलाया है।

भ्बारगुणे अरिहंत बिराजे, पाठ कहां दरसाया है ॥ मनको भाया मानलिया, मनकाल्पितपंथ चलाया है। सीख०॥४॥ चचा चोरी देवगुरुकी, करके सर्व चुराया है । भाष्य चूर्णि निर्युक्ति टीका, अर्थसें चित्त चोराया है। चितकल्पित जुटे अर्थोसें, सचा अर्थ चुराया है। सीख०॥ ५ ॥ छच्छा छपछरीको चार्छोश, वीसचोमाते छांन्या है। <sup>र</sup>पक्खी बार छोगस्सका काउसग, पुछो किसमें गाया है ॥ मूल मात्र बत्ती सूत्रींका, खोटा हठकी छाया है।। सी० !। ६ ।। जज्जा जिनवर ठाणा अंगे, ठदणा सत्य ठराया है । प्रसु पडिमाको पथ्यर जाणे, जालम कैसा जाया है ॥ चार निखेपा जोग जनाया, जिन आगर्पो जोवा है। सी० ॥७॥ झझ्झा जूट बतावे केता, जेता जैनमें गाया है। तीर्थकर गणधर पूरवधर, सबको जेब लगाया है।। मुखपर पाटा कानमें डोरा, दैत्यसारूप बनाया है। सी० ॥ ८॥ टहा टरोल देख टॉटॉके, क्या गणधर फरमाया है। रायपसेनी सत्तर भेदें, जिन प्रतिमा पूजाया है ।। हितसुख मोक्ष तणा फल अर्थे, प्रगटवणे बतलाया है ॥ सी ०॥९॥

२ पंजाब तरफ एक अजीव पंथी ढूंढीय है, जिसको सत्यार्थ.
पृ. १६७ में ढूंढनीजीने में में करनेवाले लिखेथे, सो हमेश चारलोगसकाही काउसगकरते हैं। और जीव पंथी—छ मरीको ४०।
चोमासीको २०। पक्खीको १२ का करते हैं। परंतु बत्रीश सूत्रका
मूल पाठमें यह विधि नहीं है। ऐसी बहुतही बातें नहीं है।।

१ बत्रीश सूत्रोंके मूल पाठमें — अरिहंतके १२ गुण । और १८ दूषणका वर्णन नहीं है । तोपि छे हमारे ढूंटक भाईओ, कहांसें लाके पुकारते है, ते उनका मान्य ग्रंथ बतलावें ॥

उद्या ठिक नजर नहीं ठावे, सूत्र उवाई ठराया है । अंबड श्रावकके अधिकारे, अर्थ ते प्रतिमा ठाया है।। चैत्य शब्दका अर्थ मरोडी, जूटे जूट जताया है। सी०॥ १०॥ डड्डा डर नहीं ढाले डिलमें, डामही डोल चलाया है । आनंद श्रावक के अधिकारे, अरिहंत चैत्य दिखाया है।। गपड सपडका अर्थ करीने, जड भारती भडकाया है। सी० ॥ ११॥ ढढटा दृंदक नाम धराया, पिण तें जूटा ढूंढचा है ।। मूढ हडता माया ममता, गूढपणे गोपाया है 🕕 जूठ कपट शठ नाटक करके, जग सारा भरमाया है। सी० ॥१२॥ प्तत्ता तीर्थ भूलायेसारे, तालों सेती चुकाया है। अपने आप तीरथ बन बेंडे, मृढ लोक भरमाया है ।। माने वांदो माने पूजो, यह विपरात सिखलाया है । सी० ॥१३॥ थथ्या थोडी मान बडाई, खातर क्यों थडकाया है। थोथापोथा पगट कराके, परमारथ उलटाया है।। सूत्र अरथका भेद न जाने, पंडितराज कहाया है। सी० ॥ १४॥ य्दद्दा दंडा दशवैकालिक, प्रश्न व्याकरणदाया है।

हमारे दूंडकभाइओ-तीर्धकरोंकी निंदाकरके, अपने आप तीर्थ-रूप बन बेटे हैं !।

(४) बहुतही ढूंडिये लाठीलेके फिरते है तो पिछे माधव

<sup>(</sup>१) हूं हको ने – शतुंजय, गिरनारादिक, तीथों को भूलाके जिसको तीन तेरकीभी खबर नहीं है, उनके चरणांकी स्थापना करके, अथवा समाधि बनवा करके, पूजते हैं। जैसे पंजाब देशका – लूधीयानामें, मोतीराम पूज्यकी समाधि। जगरांवामें, तथा रायकोट में, रूपचंद ढुंढियेके चरण, तथा समाधि। अंबालेमें, चमार जातिका लालचंद ढुंढियाकी समाधि।।

आचारांग निशीथादिमे. भगवई पःठदिखाया है॥ हठ दृढ छोड देखे बिन तुमको, पाठ निजर नहीं आयाहै।सी०१५॥ धम्या धर्म जैन नहीं तेरा, धोक्का पंथ धकाया है। अपने आप बनाजो ढुंढा, लवजी आदि धराया है। बांधी मुखपर पट्टी सत्तरां, वीसर्वेपारो माथा है । सी० ॥ १६ ॥ नमानये कपडेको पसली, तीन रंग नंखाया है। [॰] सूत्र निर्शाथमें देख पाठ तूं, क्यों इतना गभराया है ॥ इसी सूत्रमें देखले बाबत,रजोहरण क्या गाया है। सी. पप्पा पंचकस्याणक जिनवर, जिन आगममें पाया है। इंद्र सुरासर मिलकर उत्सव, करके अतिहर्षाया है ॥ द्वीप नंदीश्वर भगवइ जंबू द्वीप पन्नती बताया है । सी० ॥ १८ ॥ फफ्फा फेर नहीं भगवतीमें, फांफा मार फिराया है। जंघा चारण विद्या चारण, म्रानियों सीस निवाया है ॥ नंदीश्वरमें कहांसे आया, जो ज्ञानका देर बताया है । सी० ॥१९॥ बब्बा बड़े बिबेकी देवा. दश वैकालिक गाया है। ग्रुद्ध मुनिको सीस निशवे, नर गिनती नहीं आया है ॥ तदपि ढूंढक ते देवनका, करना बोज बनाया है । सी० ॥ २० ॥ दृंदक क्यों निंदता है ? । तुम कहोंगेकि बूढा रक्ले, तबतो सविस्तर प्रभाण दिखातो ? नहीं तो तुमेरा बकताद मूढपणेका है ? ।।

(१) ढूंढनी पार्वताजीने, अपनीज्ञानदीपिकामें लिखा है कि— सं. १७२० में, लवनीने मुहपत्तीको मुखपर लगाई, और ढूंढा नामभी पडा ?॥

[२] निशीथ सूत्रमें — ममाण रहित रजोहरण [ओघ(] र-खनेवालोंको दंड लिखा है। हे भाई माधव ढूंडक ? तूं भी अपना र-जोहरणका ममाण ढूंड, किस वास्ते फोगट वकवाद करता है ?॥

भभ्भा भरम पडा है भारी, तत्त्वज्ञान नहीं भाया है। हिंसा हिंसा स्टकर मुखसें, आज्ञा धरम भूलाया है।। हिंसा दयाका भेद न जाने, भोछेंको भरमाया है। सी०॥ २१॥ मम्मा मुनि श्रावक दो भेदे, धरम आगममें मान्या है। सम्यग् दृष्टि सुरगण संघ, चतुरिवधे फरमाया है ॥ जिनके गुणगानेसे परभव, धरम गुरुभ बत्लाया है। सी० ॥२२॥ यय्वा यह है पाठ ठाणांगे, औरभी यह फत्माया है ! जो अवगुण बे।लें सुरगणका, दुर्लभ बोधि कहाया है ॥ अचरीज ऐसें पाठ योगसें, जरा न मनमें आया है । सी०॥२३॥ रर्श रोरो नहीं छुटेगा, राह बिना रमाया है। उन्पारमको मारम समजा, यहाँ रणेमें रोलाया है ॥ प्रभुपूजाका त्याग कराके, रामाराज चलाया है। सी० ॥ २४॥ ल्ला लक्ष द्रव्यसे पूजा, 'वीरमभु जन जाया है। कल्प सूत्रका लाभ न माने, अवज्ञाकरके लुराया है।। पिण तेतो प्रसिद्ध विलायत, लिख अंग्रेजो लुभाया है।सी०॥२५॥ बब्बा विधिसें काउसग वस्णाः २ आवश्यक विवसाया है। दक्षिण हाथ मुहपत्ति बोले, बामे ओघा बताया है।। लोकशास्त्र विरुद्धपणे ते, मुखपर पाठा बांध्या है। सी. ॥ २६॥

१-१४ पूर्व धरकी निर्युक्तिके पाठमें—यह काउसग कर-नेकी विधि दिखाइ है। इसको तुम प्रमाण नहीं करते हो, तो पीछे-मनःकल्पित मुखपर प'टा चढानेका ते कौन प्रमाण करेगा ?।। जो अपनी सिद्धि दिखानेको फिरते हो ?॥

२ यशोविजयजीभी कहते है कि-सिद्धारथ राई जिन पूज्या, कल्पसूत्रमां देखो । इत्यादि उनोंकी स्तवनकी दशमी गा-थामें देखो ॥

शक्या शरमाता नहीं सांढा, सासा सांग सनाया है। तोभी शठ शब्ता नहीं मुके, जोर जूळम दरसाया है ॥ एकको बांध अनेक को छोडा, क्या अज्ञान फपाया है। सी०॥२७॥ षष्या पष्टे अंगे पुजा, द्रौपदीका दरसाया है। श्रावकका पर्कर्म सज्या है, पुल्लेपुल्ला आया है ॥ भवंजय पुंडरिगरि ज्ञाता सूत्रका पाठ भूसाया है। सी. ॥ २८ ॥ मस्सा संघ तजाया प्रभुका, अपना संघ सजाया है। जैन धरमसे विपरीत करके, शुद्ध बुद्ध विसराया है ॥ कौशिक सम जिन सूरजेसेती, द्वेषभाव सरजाया है। सी ॥ २९ ॥ हहा हिया नहीं ढुंडक तुजको, हा तें जन्म हराया है। हलेवे हालें हलवें चालें, पिण हालाहल पाया है ॥ होंस हटाकर श्रावक चितको, चकर चाक चढाया है। सी.॥३०॥ ढुंढक जनको शिक्षादेके, योग्य मार्ग वतलाया है। जो जो निंदक ढूंडक मुरख, तिनके प्रति जतलाया है ॥ कथन नहीं ए द्वेषभावसुं, सिद्धांत वचनसें गाया है। सी. ॥ १॥ तीर्थंकर प्रतिमाका चितसें, भक्तिभाव दरसाया है। और भी बोध किया है इसमें, सूचन मात्र दरसाया है॥ तीर्थकरका वल्लभने तो, दिन २ अधिक सवाया है।सी. ॥ ३२ ॥

।। इति माधव ढुंढक उद्देशीने, केवल निंदक ढूंडकोंको, यह शि-क्षाकी बत्रीसीसें समजाये है।। संपूर्ण ।।

ा। अथ ढूंढक शिक्षा लघुस्तवन ॥ यत निंदो ढुंडक जिन मूरति । मत० ए टेक ॥ जिन मृरति निंदा करनेसें। नहीं छेखे होय तुम विरति। म०॥१॥ कष्ट करो पिण ते सुकृतमें । मुको जलती तुम बर्गि । म० ॥ २ ॥ प्रगट पाठका लोप करनको । मत करो तुम काठी छाती । म०॥३॥ जिनके बदले बीर श्रावकको । पूजावो न भूतादिक मुरति म शीक्षा वरकी खोट दिखाके द्रीपदीकी। पूजावी न कामकी मूरति।मणा।।।। सरगण इंद नरींद्र पूजी । ते निंदो कहीने अविरातिश म० ॥ ६ ॥ मित्रकी मुरातिसे भेम जगावो । जिन मुरतिमें ही मृहमति ।म०॥७॥ स्त्रीकी मूरतिसें काम जगावो । जिन मूरतिमें नहीं भक्तिमति।म० ।।८।। घोडा लाठीका नरम वचनसें । घोडा कहीने हटावे जाते ।म० ॥९॥ पहाड पाषाण जिन मूरितको केहतां।छाज न तुमको भ्रष्ट मित १० जिनके नामसें रोटी खावो । तीनकी निंद करो पापमति ।म०।।११॥ भूतादिक पूजावोभावे । उहां न बतावो तुम हिंसा राते । म०१२॥ हिंसा दयाका भेद जाने बिन । मत बनो तुम अत्तपधाति।म०।१३। तीर्थंकरकी निंदा करतां। नष्ट होय निश्चेंहि विभूति । म० ॥ १४॥ मुनि श्रावकका भेद न समजो। भ्रष्ट करो गृहीकी विरति।म०।।१५।। कही हित विक्षा यह छोटी । नहीं ईपीकी करी है मति।म०॥१६॥ अमर कहें निंदा जिनवरकी। तीक्ष्ण धाराकी काति । मणी १७ ॥ ॥ इति ढूंढक शिक्षा छघु स्तवनं समाप्तं ॥

॥ इति मुनिराजश्री अमरविजय कृता श्री जिनमतिमा मंडन स्तवन संग्रहावली समाप्ता ॥ ।। अब इम जे जे सज्जन पुरुषोंके नामकी यादि छिखते है उसमें कितनेक सहायता देने वाले है। और कितनेक गाइक त्-रीके है। और कितनेक वेचने वाली संस्थाके अधिपतिके भी नाम है सो नीचे मुजब ॥

. ( खानदेश ) आमळनेरा 🕕

९५ सा. भागचंद छगनदास ।

५ सा. ढायाभाई चुनीलाल।

९ सा. हीरजी घेळानी कंपना।

५ सा. विशनजी अर्जून।

१ सा. भागचंद चुनीलाल ।

१ सा. खेमचंद भाईचंद ।

१ सा. साकरचंद रंगीखदास ।

२ सा. इरसी देवराजा कडी

॥ बाधरपुर ॥ ९ सा. मोहनचंद माणेकचंद्॥

॥ सीरसाला ॥

**५ शेट. तीलोकचंद रूपचंद** ।

२ सा रामचंद्र मोहन॥

१ सा. ननुसा बनारसीदास।

१ सा. दगडुसा उत्तमचंद् ।

१ सा. किसोरदास छगनदास।

**१ सा. क**ल्याणचंद नथुभाइ

१ सा. पोपट नेमीदास ।

१ साः नथुसा

ा। जलगाम मेरु ॥

५ सा. बाधरभाइ माणेकचंद । मैलना मेनेजर ॥

२ सा. नाथाभाइ वेचादास।

१ सा. इरिचंद सखाराम ।

? डाकतर, देवजीमाई मूलजी।

॥ पारोछा ॥

१ सा. घेळाभाई शिवजी ।

॥ खानदेश, धूलीया ॥

५ सेट. सखाराम दुछनदास।

५ सा. रणसीभाइ भारमछ ।

५१ सा विज्ञनजीलालजी । रोक हस्ते देवसीमाई ॥ े डा

५ सा. करनीराम गुस्रावचंद्।

५ सा. श्रीमल पतापमलजी ।

५ सा. भाणजीभाइ देवजी ।

४० सा. भगवानजी कानजी. रोकडा. २ सा. राजमल हस्तिमलजी ५ साः भीमजी स्थामजी । इस्ते. उकाभाई. रोकडा ॥ १ सा. फोजमल मानमल । १ सा. पञ्चालाल मारवाडी । ? सा. गोंवींदजीभाई खोमजी! १ सा. उभयाभाइ राधवजी। ? सा. अर्जूनभाई स्रध्धा । १ सा. शिवजीभाई लध्धा । १ सा. अंबाईदास स्यामदास | १ सा. वेळजी चतुर्भुज रोकडो। १ साः खीमजी रतनसी । २ सा. खेतसीभाई लद्धा । १ सा. प्रेमचंद हीरजीभाई

॥ पांचोरा ॥ २ सा. भीखचंद दोछतराम ॥ २ सा. बास्रचंद गुलावचंद ॥

।। चार्छीस गाम ॥ ५ सा. धनजी गोर्वीदजी । २ सा. तेजपाल गोर्वीदजी ।

📙 दक्षिण पुना 🏗 १०० सा. हाथीभाइ जवेर ॥ भेट देनेके वास्ते ॥ ५० जवेरी मोतीचंद भगवान। ५० सा. छगनचंद बखतचंद । ३० सा. शिवनाथ छुवाजी । २५ मोतीजी कृष्णाजी ५ खासगी ३० सा. चुनीलाल **मृलचंद् ।** २५ सा. वालचंद लादाजी। २९ सा. बालुभाइ पानाचंद । १५ सा. जमणादास मोकम। २५ सा. मयाचंद गुलाबचंद चोरालंडीना १५ सा. सोभाग्यचंद् माणेकचंद। ११ साः गगलभाई हाथीभाई। १० सा. मोतीचंद जेताजी । १० सा. चेनाजी ख़ुमाजी । १० सा. पानाचंद दळछाराम। १० सा. पुंजाभाई खीमजी। १० सा. माणेलाल चनीलाल ! ५ सा. जवारमळ रतनचंद। ५ सा. मोइनछाल खुशाल । ५ सा. गणपत अमोछक। २१ सा. वीठल मानचंद ।

५ सा. भोगीलाल नगीनदास। १२ सा. डुंगरसी लखमीचंद । २ सा. भगवानजी वालाजी। २ सा. मानजी नगाजी। २ सा. हाथीभाइ बेचर । २ सा. जसराज फूआजी। **१ सा. छा**छुभाई नथुराम । १ सा. मोहनलाल सोभाग्वंदा १ सा. मगनलाल लखमीचंद्र । १ सा. देरचंद हर्षचंद । २ साः वेचरदास सीरचंद । २ सा. कंकुचंद रायचंद । २ सा. होर।चंद लोलाचंद । ५ सा. डायाभाइ वीरचंद । हडफसरना १ सा. हकमाभी चुनीलाल ५ सा. अमीचंद्र धनीलाल मदरासवाला

॥ मुंबाइ ॥

२५ सा. फकीरचंद भाइचंद ।
७५ बाबू. चुनीलाल पन्नालाल
इ. चिरंजीवी रतनलाल
२५ सा. धर्मसी गोवींद ।
२२ सा. लीलाधर कुवरजीनी
कंपनी ।

५ सा. हीरजी जेठानी कंपनी।
५ सा. जेतसी खीमजी.
इस्ते. देवसीमाई ।
५ सा. भीमसी खीमसी ।
२ दोसी. वल्लम जीवराज ।
२ जेवरी. भोगीलाल चुनीलाल
१ सा. सोभाग्यचंद कपूरचंद ।
१ सा. जीवराज नरसी मैसरी।
१ सा. जीवराज नरसी मैसरी।
१ सा. वर्गानचंद म्लचंद ।
१ सा. वर्गानचंद म्लचंद ।
१ सा. वर्गानचंद मनमुखभाई।
१ सा. खीमजीमाई हीरजी ।
१ महता. मूलचंद मारवाडी।
१ सा. भाणजी नागजी ।

कलकत्ता.

२५ वावू. पंजी लालजी बना स्सीदासः जौहरी मारफतें

॥ अमरावती ॥ ५० साः सोभागचंद फते**चंद** । २९ साः भीखुभाई फते<mark>चंद</mark> ।

॥ तेल्हारा ॥ १०० सेठ. हर्षचंद गुलावचंद ऑ॰ मॅ जि स्ट्रेट । ९५ ज्ञान खात ५ खासगीना

॥ अमदनगर ॥ १० सा. माणेकचंद मोतीचंद जवेरी ॥ २ सा. अभेचंद रायचंद । १ सा. मलुकचंद जेचंद ।

म ढंढेरा तल्लेग≢म ॥ १० सा₊ बालचंद स्यामदास ।

े।। एवत ॥ े १ सा. अमरचंद उजपसी ।

॥ जेजूरी ॥ ५ सा**ृहंसराज खेंगारजी** ।

॥ करमाला ॥ ५ सा. चंद्रभानजी खीवराज॥

> ॥ पंजाबदेश ॥ ॥ जोरा ॥

७ लाला. नधुरामकी मारफते॥

।। सिकंदरावाद ॥ ३ ळाळा.ज्वाहारिलाल जैनी।।

||समानाः जि. पटीयाला || २ सदाराम जैनीः आत्मा नं-दसभाका सक्रेटरी ॥

॥ सुद्धीयाना ॥ ४ बाबू. हुकमचंद जैनी ॥

॥ नीकोदर ॥

४ मास्तर दोलतराम मारफता

१ दोछतराम ।

१ कुलामल ।

१ मेमचंद !

१ रलामल ।

।। जंडीयाला ।। १० भावडा. फग्गुमल बागा मद्रकी मार्फते ।।

॥ मछेर कोटला ॥ ६ लाला गेंडेराय भगवान-

## दासकी मारफते ॥

।। दीह्री ।।

५ जौहरी.दलेलसिंह टीकमचंद

॥ सेहरः अंबाला ॥२ भावडाः भंगाराम बनारसीःदास ।

॥ अमृतसर् ॥ २ भावडाः महाराजमल रामचंद् ॥

॥ आगरा सेहर ॥५ उपाध्यायजी. वीरविजय-जीकी छायबेरी ॥

li लाहोर ॥ ५० आत्मानंद जैन सभा । जसनंतराय जैनी ॥

।। दोल्ली सेहर ।। ५० आत्मानंद जैन पुस्तक म-चार मंडल । ।) भावनगर ।।
 ५० जैन धर्म प्रसारक सभाः
 इ. क्वरंशी आनंदंशी ।

॥ म्रंबाइ. पायधूनी ॥ ५० मेघजी द्वीरजीनी कंपनी । जैन बुकसेळर ॥

॥ माळेगाम ॥

१० सा. सखाराय मोतीचंद् ।

२ सा. लाउचंद केवल ।

१ सा. बालचंद हीराचंद

॥ भोपाल जंक्षण॥ ३ सा- अमीचंद तसीलदार

बर्दा नागपुरलेन । ९ सा. किसनचंद हीरालाला

॥ पुलगाम ॥

२ सा. पुनमचं जुहारमछ

॥ आंकोला ॥

२ सा. एथ्वी राज रतनकाछ।

१ सा. रतनसी स्यामजी ।

। खामगाम ॥

२ सा. विश्वनजी ज्ञानचंद्रजी।

॥ प्रतापगढः मालवा ॥ २ बोठंः लखमीचंद्र घीया ॥

🛮 गवक 🖯

? सा. मेघजी पुंजाभाइ ॥

॥ अजमेर ॥

१ सा. नथमल धनराज. कांसठीया।

॥ जामनगर ॥ ? सा. कालीदास मुळजी पारेष।

॥ सवाइ जयपुर ॥ २ श्री. गुरुावचंद ढढढा ॥

मु. बडार्छा ॥ १ सेट. जादवजी हर्षचंद ।

॥ बारडोळी जिल्ला. सुरत ॥ १ सा. जीवनजी देवाजी । 🕕 कल्पसरा ॥

१ सा. हीरमल नथमलजी ।

गाय. उंजा 🛚

१ सा. भायचंद वखतचंद ।

१ सा. लहुभाइ माणचंद्र ।

१ सा. चुनीलाल छगनचंद्र ।

१ सा. हीरालाल वस्ताचंद ।

१ सा. छगनछाल रवचंद् ।

१ जैन पाठशाला खाते ।

॥ कुरडवाडी ॥

१ सा. रायमछ हीरजी।

॥ फतेप्रर ॥

१ सा. घनराज प्रतापमल ।

॥ मनमाङ ॥

१ साम्मणिलाल उत्तमचंद्र।

॥ संगमनेर ॥

१ सा. भवानदास सांऋछचंद।

१ सा. त्रिभोवनदास खुशाङ चंदजी ॥ ॥ पाछणपुर ॥ ४७ बुको ॥ ५ जैन विद्योतेजक सभा । १ सेठ.चमनलाल मंगलजीभाई १ कोठारी, चंद्रलाळ सोभा-गचंद । २ पारी. अमृत्रक्षचंद खुवचंद। १ पारी. रामचंद खुबचंद । १ पारि. स्वचंद उमेदचंद । १ पा. नगीनदास ललूभाइ। १ पा. प्रेमचंद केवलचंद । १ पा. मोतीलाल पानाचंद्र । १ सा भगवानदास छगनभाई। १ मेता.भायचंद लवजीभाई। १ भणसालीः दलला जोईता-राम । १ गांघी. कस्तुरचंद मंछाचंद। १ कोठारी जोइता नथुभाइ। १ सा. मंछाचंद उत्तमचंद । १ सा. कवरसिंग उमेद। १ सा. पुनमचंद भूषणभाडा १ मेता. हाथीभाइ रतनचंद। १ भणसाली रवचंद रायचंद। १ सा. बापुलाल चुनीलाल।

९ दोसीः नहालचंद खेमचंद।

१ पा. सुरजमल नहालचंद।

१ सा. मानचंद मगनलाला

- १ सा. गुलावचंद मगनलाल। १ गांधी, ग्रीगलाल त्रिभे।व-
- १ गोधी. गोणलाल त्रिभीव-नदास ।
- १ साः त्रिक्रमलाल भभूतभाइ।
- ५ दोसीः मगनभाइ ककलचं-द हस्ते जैनशाला खाते ।
- १ सा. नाथाभाइ छगनलाल ।
- १ सा. रतनचंद रामचंद । उपर छखेळी बुको ३७ पारीष मणिलाल खुशालचंद सभाना सक्रेडरीनी मारफते॥
- १० नीचे लखेली दश बुको कोठारी. धरमचंद वेल-जीनी मारफते
  - १ पा. सद्भपचंद पानाचंद्र ।
  - १ पा. भौगीलाल चतुरदास्र।
  - १ दो पानाचंद केवलचंद ।
  - १ दो. लखमीचंद केवलचंद।
  - २ वो. मगन ठाकरसीभाइ ।
  - १ वो. रवचंद मूळचंद ।
  - १ को. शांतीलाल धर्मचंद् ।
  - १ सेट. जीतमल नरसिंगदास।
  - १ मेता. हेंप भी केशवजी।
  - १ वो. हेमजी मुख्यंद् ।

| सहर. हमोई ॥ १५ बुको ॥
२ सा. चुनीलाल कस्तुरचंद।
२ सा. नेमचंद तलकचंद ।
२ सा. करमचंद मोतीचंद ।
१ सा. मगनलाल मोहनलाल।
१ सा. गुलावचंद हिरेलाल ।
होलारीया
१ सा. हरगोविंद वेणीदास ।
१ सा. अमीचंद वेणीदास ।
१ सा. नाथाभाई वीरचंद ।
१ सा. मगनलाल जीवचंद ।
१ सा. पीतांवर वाप्रभाई ।
१ सा. पीतांवर वाप्रभाई ।

॥ कोपरगाम॥ ९ सा. रूपचंद रामचंद्र॥

॥ करजत ॥ २ सा. देवचंद जेठीराम ।

।। राहोरी ॥ १ सा. माणेकचंद राजम्छ । १ सा. इंदुमल राजम्छ ।

> || पुना || चिमनलाल ड

५ सा. चिमनलाल डुगरसी.

१ सा. अमरचंद हजारीमल.

## ।। द्वितीय भाग शुद्धि पत्रिका ॥

| <b>अ</b> शुद्ध | शुद्ध            | वृष्ट          | पंक्ति     |
|----------------|------------------|----------------|------------|
| सिद्धामेंभी    | सिद्धांतोर्भेभी- | 8-             | ঽ৽         |
| अथात्          | अर्थात्-         | -۶۶            | १३         |
| याकिचित्-      | यत्।कॅवित्-      | ? ?—           | ? ३        |
| अव-            | अब               | १ ३—           | 16         |
| कार्यकी        | कार्यकी          | <b>~o</b> ~    | 6          |
| तीर्येकस्का—   | तीर्थकरका        | <b>₹</b> १—    | 6          |
| निर्देधहोके    | निर्देदहोके      | <b>૨</b> ९–    | \$         |
| पयोजन          | मये(जन्−         | २९             | ş          |
| परतु-          | परन्तु           | ₹ ₹            | १४         |
| पड्डी          | पट्टी            | -e <b></b>     | ો.         |
| <b>छिखत।</b>   | <b>छिखती</b> –   | ४५             | १५         |
| सनात           | सनातन            | 89             | <b>२</b> ३ |
| नस्कार-        | नमस्कार-         | <b>४९</b> –    | ? 9        |
| स्रीकी         | स्रीकी           | ५३–            | • 9        |
| स्रीकी-        | स्त्रीकी         | . ५३–          | ९          |
| गर्चिस−        | मृत्तिसं —       | 27             | २४         |
| म्रुतिपूजाको-  | मृर्तिपूजाको-    | ¢ 8-           | 9          |
| मूर्तिसें-     | मूर्तिसं         | E - 33         | <b>ર</b> ર |
| दूंढजीने-      | ढूंढनीजीने-      | ५६–            | १५         |
| नित्य—         | नित्य—           | ५६             | 2          |
| पिवरीत-        | विपरीत           | <b>€</b> 0−    | •          |
| अशास्त्रती-    | अशाश्वती−        | 77             | १९         |
| माति           | <b>मतिमा</b>     | <del>)</del> ) | 18         |

| ( | 93 | ) | द्वितीय मा | म हु | द्धि प | वित्र | KŢ. |
|---|----|---|------------|------|--------|-------|-----|
|   |    |   |            |      |        |       |     |

| <i>ব</i> ন্ধ–   | एष्ट्र-                   | <b>\$</b> <-   | <del>-</del> |  |  |  |  |
|-----------------|---------------------------|----------------|--------------|--|--|--|--|
| शत्यार्थ-       | सत्यार्थ                  | £ 9-           | <            |  |  |  |  |
| सिचन            | सिंचन—                    | <b>90</b>      | Q            |  |  |  |  |
| बदामांस—        | बर्गास-                   | <b>-</b> \$0   | ९            |  |  |  |  |
| उग्वन           | <b>उ</b> त्पन्न—          | 98-            | ?0           |  |  |  |  |
| कल्याकी-        | कल्याणकी-                 | ७६             | १९           |  |  |  |  |
| सत्यार्थ-       | सत्यार्थ                  | "              | २ १          |  |  |  |  |
| निक्षेपपका      | निक्षेपका~                | <b>ও</b> ६–    | ٤            |  |  |  |  |
| स्थापपना-       | स्थापना                   | <u> </u>       | १०           |  |  |  |  |
| सुमंधमय-        | सुगंधमय-                  | <b>77</b>      | १२           |  |  |  |  |
| इइमें           | इसमें                     | <b>9</b> <-    | २०           |  |  |  |  |
| दिखिगीरी −      | दीङगीरी−ं                 | 96             | २३           |  |  |  |  |
| करनसें—-        | करनेसं–                   | <- <del></del> | 8            |  |  |  |  |
| विचारे          | बिचारे                    | <b>८</b> १–    | 6            |  |  |  |  |
| श्रद्ध          | <u>शु</u> द्ध <del></del> | <del           | १९           |  |  |  |  |
| द्रौपद्गिक्कि—  | द्रौपदीजीके—              | 66-            | २ २          |  |  |  |  |
| <b>અને -</b>    | अनेक                      | ९६–            | १८           |  |  |  |  |
| त्रय स्तवनावली, |                           |                |              |  |  |  |  |
| <b>ગ</b> શુદ્ધ  | গ্ৰুৱ-                    | y.             | ઓ.           |  |  |  |  |
| चुनीलाजी        | चुनीछा <b>ळ</b> जी        | <b>९-</b> -    | . 9          |  |  |  |  |

## ॥ मुनिराज अमरविजय कृत ग्रंथोंकी यादि ॥

- १ धर्मना दरवाजाने जोवानी दिशा। शास्त्री अक्षरोंमे-कि. रू. ०---८---० आना
- २ ढूंढक हृदय नेत्रांजन-ाकी रू. १---४
- ३ तत्त्वार्थ महासूत्र, अर्थ रत्नमाल। भाषा टीका साहित, अध्याय ४ का प्रथम भाग, थोडे दिनोंमें बहार पडेगा ॥

## ॥ मीलनेका पत्ता ॥

- १ भावनगर-जैनधर्म पसारक सभा ॥
- २ दिल्ली-आत्मानंद जैन पुस्तक प्रचारक मंडल हे. नवघरेमें ॥
- २ लाहौर-भात्मानंद जैन सभा ॥
- धं मुंबाइ—मेघजी हीरजीकी कंपनी ठे. पायधोनी ॥