

# ध्यानः स्मेड परिशीसन

લેખિકાઃ સુનંદાબદેન વોદોરા

Jain Education International For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.ord

# <sup>ધ્</sup>યાનઃ એક પરિશાલન

લે. સુનંદાઅહેન વાેહાેરા

પ્રકાશક ગુણ ગુણાનુરાગી મુમુક્ષુજના

ધ્યાન કરનાર અંતરાત્મા છે. ધ્યાન કરવા યાગ્ય પરમાત્મા છે. ધ્યાન એકાગ્રતાની ભુદ્ધિ છે. ત્રણેની એકતા તે સમાધિ છે. જ્ઞાનસાર

#### પ્રકાશક :

ગુણુ ગુણાનુરાગી મુમુક્ષુજના

પ્રથમ આવૃત્તિ: ૧૯૮૩, અક્ષય તૃતીયા, વૈશાખ દ્વિતીય ઓવૃત્તિ: ૧૯૮૯, આસા વદ ૧૩

સૂલ્ય : રૂ. ૧૫-**૦**૦

#### પ્રાપ્તિસ્થાન :

૧ સુન'દાખેન વાેહાેરા ૫, મહાવાર સાેસાયટી, એલિસપ્રાજ અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૦૭

૨ શ્રી સત્શ્રુત સેવા સાધના કેન્દ્ર શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર કાેેેકા. ૩૮૨૦૦૯ જિ. ગાંધીનગર

૩ પ્રત્રાખેન દેસાઈ અમદાવાદ જિલ્લા સમાજકલ્યાણુ સ'ઘ ભદ્ર, અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૦૧

#### भुद्ध:

ભીખાભાઈ એસ. પટેલ ભાગવતી મુદ્રણાલય ૧૯, અજય એસ્ટેટ, દૂધેશ્વર રાંડ, અમદાવાદ-૪ ફાન ૩૮૬૨૯૪

# પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રાક્**ક**થન

# સૂમિકા :

સર્વ જ્ઞાની પુરુષોએ જેને આત્માના કલ્યાણ માટેનું સૌથી મહત્ત્વનું અંગ કહ્યું છે તેવા 'ધ્યાન'ના વિષયનું વિશદ વિવેચન કરનારા આ શ્ર'થનું આલેખન, સંપાદન અને પ્રકાશન થઈ રહ્યું છે તે ગુજરાતીભાષી સમસ્ત અધ્યાત્મપ્રેમી જનતાને માટે પ્રસન્નતાના વિષય છે.

આપણા જીવનનું ધ્યેય શાધ્યત અને સ્વાધીન આનંદની પ્રાપ્તિ કરવાનું છે. આવા આનંદ આત્મન્નાન પ્રાપ્ત કર્યા વિના સંભવી શકતા નથી અને આ આત્મન્નાનની પ્રાપ્તિ આત્મવિચારણા, આત્મભાવના અને આત્મધ્યાન દ્વારા જ થઇ શકે છે. માટે આત્મા, આત્માનું ન્નાન અને આત્માનું ધ્યાન — આ વિષયો શાધ્યત સત્યના સવે સંશાધકાને સ્પર્ધતા હોવાથી તે વિષેનુ સવે તામુખી ન્નાન ભોહિક અને પ્રાયોગિક સ્તરે પામવાની દરેક સાધકને અનિવાય તા છે. આ દિશામાં, આ કૃતિ સાધકાને થાડાધણા અંશે પણ ઉપકારી થશે તા તેના લેખન, સંપાદન અને પ્રકાશનના શ્રમ અમે સફળ ગણીશું.

#### ધ્યાનના વિષય બાબતનું વ્યજ્ઞાન :

છેલ્લા ત્રણ દાયકામાં વિવિધ કક્ષાના જિજ્ઞાસુ-સાધકાના પરિચયના જે અનુભવ થયા તેનું વિશ્લેષણ કરતાં એક વાત ભહુ સ્પષ્ટપણુ અનુ- ભવમાં આવી, અને તે એ છે કે વ્યક્તિગત ધ્યાનના અભ્યાસ કરનારાઓમાં તેમ જ સામૃહિક ધ્યાનસાધના કરાવનારાઓમાં પણ પાતાના વિષયનું સાંગાપાંગ અને યથાર્થ જ્ઞાન લગભગ નહીં વત્ જોવામાં આવે છે. આ પરિસ્થિતિ ખરેખર અકુશળ અને શાચનીય છે તથા યથાર્થ જ્ઞાનાજનના વિવિધ ઉપાયા દ્વારા તેમાં સુધારા થાય તે જોવાની ફરજ સાચા ધ્યાન- માર્ગના સૌ સાધકાની છે. ધ્યાન વિષેનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન ન હોય તા તેની સાધના પણ યથાર્થપણુ ન થઈ શકે.

આ ગ્રંથના લેખક-સંપાદકે મહાન યાગીધરા અને જ્ઞાની વિદ્વજ્જ-નાના પ્રાચીન અને અર્વાચીન અનેકવિધ ગ્રંથોના આશ્રય લઇ, સ્વયં સ્કુરણાથી આ લેખનકાય કરેલું છે. તેમાં તેમણે પાતાના દીર્ધકાલીન વૈરાગ્ય અને અલ્યાસ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલા વિવિધ અનુભવાને પણ જોડ્યા છે. યાગાનુયાંગે ઘટિત થયેલા એવા તેમના સ્ત્ર-પર-કશ્યાણકારી આ પ્રેમ- પરિશ્રમને સાધક-મુમુસુએા આવકારશે અને તેમાં રહેલાં સત્ત્ર, તત્ત્વ અને સત્યને ગ્રહણ કર્શે એવી ભાવના છે.

#### થ્ર'થની ઉપયાગિતા અને મર્યાદા **:**

આ પ્રંથ વિશાળ વાયકવર્ષને ઉપયોગી અની શકે તેવા છે. તેની શૈલી સરળ, સરસ અને ધારાપ્રવાહી હોવા ઉપરાંત રાજિંદા જીવનતા દુણાંતાદિથી પણ વિભૂષિત છે. તેથી સામાન્ય ધર્મપ્રેમી જનતા પણ તેના અમુક અંશે આસ્વાદ લઈ શકશે. ધ્યાનમાં રસ ધરાવનાર વાયકામાંથી પ્રારંભિક અને મધ્યમ કક્ષાના સાધેકાને માટે આ પ્રંથનું વાયન વિશેષ-પહેલું ઉપકારી નીવડશે.

આ પ્રથમાં આયોજન, વાચન અને મનન દરમ્યાન તેની કેટલીક વિશેષતાઓ લક્ષમાં આવી છે જે પ્રત્યે વાચકમિત્રાનું ધ્યાન દારવામાં આવે છે, કે જેથી તેઓને પણ વિષયને સમજવામાં, પ્રથમાં સ્વવવામાં આવેલ પ્રયોગાને જીવનમાં ઉતારવામાં અને પ્રથનું મૃલ્યાંકન કરતી વેળાએ યોગ્ય દષ્ટિ અપનાવવામાં સરળતા પડશે.

- (૧) ગ્ર**ંથનું મુ**ખ્ય પ્રયોજન મધ્યમકક્ષા સુધી પ**હે**ાંચેલા ધ્યાનના સાધ**કાને માર્ગદરા**'ન અને પ્રેરણા આપવાનું છે.
- (૨) વિષયની રજૂઆતમાં સૈદ્ધાંતિક દિષ્ટિને મુખ્ય ન કરતાં આધ્યા-ત્મિક દિષ્ટિને મુખ્ય કરી છે જેથી નાતજાતના ભેદ વિના વિશાળ વાચક-વર્ગને તે ઉપયોગી થઇ શકે.
- (૩) સામાન્ય જનસમૂહ પણ સમજ શકે અને તેના લાભ લઇ શકે તે આશયથી સાદી અને સરળ ભાષાના ઉપયાગ કરેલા છે.
- (૪) પૂર્વાચાર્યોએ પ્રણીત કરેલા સિહાતાને ભાષા ન આવે તેની સર્વ સાવધાની રાખી વિષયની રજૂઆત કરી છે. પરંતુ ધ્યાનમાર્ગના અને યાગસાધનાના વિષય અનેક ગૃઢ રહસ્યોથી ભરેલા છે. આવા વિષયને સરળ શૈલીમાં રજૂ કરવાનુ કાર્ય કપરું છે, જેથી કચાંક કાઈક ત્રુટિ રહેવાના સંભવ છે. ઉદાર દબ્ટિવાળા વિદ્વજ્જના આવી ત્રુટિ માટે પ્રકાશક સંસ્થાને લખશે તા સાભાર આગળની આવૃત્તિમાં તેને સુધારી લેવામાં આવશે.
- (૫) 'ધ્યાન' વિષે વર્ત માનકાળમાં અનેક ભ્રાંત માન્યતાએ પ્રવર્ત છે. આવી ભ્રાંત માન્યતાએ નું બીજા સ્વાધ્યાયમાં જે નિરસન કરેલું છે, તેમાં માત્ર સત્યના સ્થાપનની જ દૃષ્ટિ છે. જમાના પ્રમાણે લોકોને ધ્યાનની સિદ્ધિ 'મક્ત'માં જોઈએ છે તો તે ખની શકે નહીં, તેની યોગ્ય કિંમત ચૂકવવી જ પડે તેમ સ્પષ્ટપણે દર્શાવ્યું છે.

- (ક) 'યાગ' (yoga)ની ફેશનવાળા આ જમાનામાં ઘણા લાેકાને વિવિધ કારણાસર યાગસાધનામાં રસ છે. આ વિષયનાં વિવિધ પાસાં-ઓનું આલેખન અને સ્પષ્ટીકરણ સાતમા સ્વાધ્યાયમાં કરેલ છે. જેનું વાચન ઘણા વિશાળ જનસમૂહને ઉપયાગી, રસપ્રદ અને વિચારપ્રેરક હાેવાથી તે વાંચવા ખાસ ભલામણ છે.
- (૭) જેએ! સાચી ધ્યાનસાધના કરવા માગે છે તેમને માટે નવમા સ્વાધ્યાયમાં દર્શાવેલી સીધી, સચાટ અને પ્રાયોગિક સ્વનાએ ખૂબ જ સહાયક થાય એવી છે. વળી ધ્યાનનું માહાત્મ્ય અને તે માર્ગની સાધનામાં જે ઉત્સાહવર્ધ કે પ્રેરણા ઉપસંહારના સ્વાધ્યાયમાં આપી છે તે પણ નિખાલસ સાધકવર્ગના હૃદયને સ્પશી જાય તેવી છે.
- (૮) ધ્યાનમાર્ગની સાધનામાં જેઓ બહુ આગળ વધેલા હોય તેવા ત્રાની વિરક્ત સાધકાની સંખ્યા આ જમાનામાં ઘણી થાડી છે. આવા સાધકાને માટે જો કે આ ગ્રંથ મુખ્યપણે ઉપયોગી નથી છતાં, તેમને પણ પાતાની અધ્યાત્મદશાનું મૂલ્યાંકન કરવામાં સરળતા પડે તે માટે પ્રાચીન અને અર્વાચીન મહાપુરુષા દ્વારા પ્રણીત વિવિધ પ્રથામાંથી ચૂંટી કાઢેલું ઉત્તમ ધ્યાનવિષયક પાથય સમજી શકાય તેવી સરળ ભાષામાં પરિશિષ્ટામાં અવતરિત કરેલ છે. આ પરિશિષ્ટાને બે વિભાગમાં વહે ચ્યાં છે અર્વાચીન અને પ્રાચીન.

રાજ મજરાની સાધનામાં વિશેષપણે ઉપયોગી હોવાથી અને સરળપણે સમજ શકાય તેવા હોવાથી અર્વાચીન વિભાગ પહેલા મૂકવો છે. ગુણવત્તાની અને અધિકૃતતાની અપેક્ષાએ વિશેષ હોવા છતાં જિટલતાને લીધે તથા દૂરવતી કાળમાં લખાયેલ હોવાને લીધે પ્રાચીન વિભાગને પાછળ મૂકવો છે. વિવિધ કક્ષાના અભ્યાસીઓને અને સાધકાને આ પરિશિષ્ટામાંથી પાતાને યોગ્ય સારી એવી માહિતી, માર્જદર્શન, પ્રેરણા અને ચિત્તપ્રસન્નતા પ્રાપ્ત થશે એવી આશા છે.

પોતાના અભ્યાસપૂર્ણ, શિસ્તબહ અને ધર્મ-સાધનાથી રંગાયેલા સેવાપરાયણ અને વિદ્યાપરાયણ જીવનની ફળશ્રુતિના થોડા લાભ આ શ્રંથ દ્વારા લેખંક આધ્યાત્મિક સાહિત્યનું પ્રકાશન કરનારી આ સંસ્થાને આપ્યા તે બદલ સંસ્થાના સંચાલકા વતી તથા તેની સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ તરફથી તેમના અંતઃકરણપૂર્વ ક આભાર માનીએ છીએ અને તેમની સદ્- ભાવના સંસ્થાને ભવિષ્યમાં પણ મળતી રહેશે તેવી ભાવના ભાવીએ છીએ. ૐ શાંતિ:

# પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રાસંગિક નિવેદન

૧૯૮૨ના મે માસમાં આખુપવ તની પવિત્ર ભૂમિમાં એકાદ માસનું રાકાણ હતું. અનેક સંતાના ચરણસ્પશ થી પાવન થયેલી આ ભૂમિમાં પ્રભુકૃપાએ આત્મસાધનાના સુયાગ પ્રાપ્ત થતા, અને તથી સહેજે સહેજે સત્શાસ્ત્રોના અલ્પ-સ્વલ્પ અબ્યાસ, ચિંતન અને લેખનકાર્ય થતું રહેતું. એકાંત અને નિવૃત્તિના કારણે ધ્યાનમાળ ની જિત્તાસાને પાષણ મળતું તેમાં નિત્ય કંઈક નવીન ચિંતવનાએ આકાર લેતી.

એક સુપ્રભાતે નિત્યક્રમ મુજબ કરીને નખી તળાવના શાંત અને રમ્ય વાતાવરણમાં પાળ પર ખેઠાંખેઠાં અંતરમાં વિચારધારા ચાલી કે, અહા ધ્યાન! તમારું સામથ્ય અદ્દસ્ત અને અલોકિક છે. ધ્યાનદશાની એક પળનું પરિશીલન–અનુભવ, પણ કેવું નિરપેક્ષ સુખ આપે છે! ધ્યાનદશામાં સ્થિત આત્મા નિજન દની કેવી રમણતા માણે છે! આવા શુભભાવાના પરિણામે ધ્યાનદશાયુક્ત મુનીધરા અને યાગીધરાને ભક્તિભાવે વ'દન થઈ ગયાં, અને ચિત્તમાં નીચેની પંક્તિએ ગૂંજ ઊઠી:

"જ્ઞાન ધ્યાન વૈરાગ્યમય ઉત્તમ જહાં વિચાર, ેએ ભાવે શુભભાવના તે ઊતરે ભવપાર."

----**શ્રીમદ્ રાજચ**ંદ્ર

ત્યાર પછી ધ્યાન વિષેની વિચારધારા સઉલ્લાસ ચિત્તને પ્રેરહા આપતી રહી અને તે કલમ દારા આલેખાતી રહી. આ શ્રી સત્દેવગુરુધર્મની કૃપાપ્રસાદી હતી તેમ સમજું છું.

યાંગાનુયાંગ સત્યુત-સેવા-સાધના કેન્દ્ર દ્વારા આ લેખન પુસ્તકાકારે પ્રકાશિત કરવા આત્માથી શ્રી હરિલાઈની ભાવનાને શ્રદ્ધેય ડાં. શ્રી સાને જ સાહેખની અનુમાદના મળી. જો કે પ્રારંભમાં એમ લાગતું હતું કે ધ્યાન જેવા ગહન વિષય વિષે પ્રંથ લખવાની અલ્પમતિ સાધકની યાગ્યતા શું. અને અધિકાર શું ? પરંતુ તેમની નિર્મળ અંત:પ્રેરણાથી પ્રેરાઈને એક જિજ્ઞાસની ભૂમિકાએ તથા અભ્યાસની દિષ્ટિએ આ કાય કરવાનું સ્વીકાયું.

આ લખાણને વિસ્તૃત અને સુયોજિત કરવાના ગાળામાં જે જે ચિંતવનાએ થઈ, જે શુભભાવા આત્મભાવરૂપે પરિણુગ્યા, કંઈક સમજાયા, શ્રદ્ધાયા અને કંઈક અનુભવાયા તે અહીં સદ્દભાવપૂર્વક આલેખાયા છે.

તેમાં સ્વાધ્યાયના આનંદ અનુભવવા તથા શ્રી વીતરાગના પવિત્ર <mark>બાેધ</mark>-વચનામાં ચિત્તને સ્થાપિત કરવાના હે**તુ**એ અ**હીં ન**મ્ર પ્રયાસ થયા છે.

પ્રસ્તુત શ્રંથના પાછળના ભાગમાં આવાર ભગવંતા અને યોગીશ્વરા તથા અનુભવી પવિત્ર આત્માઓના ધ્યાનના ગઢન વિષય વિષેના આદર તથા અધિકાર લક્ષમાં ધારણ કરી, તેઓના શ્રંથામાંથી, આ વિષયનું સંકલન કરી, પરિશિષ્ટામાં તેને યથાવત્ રજૂ કરવા શુભાશયથી પ્રયત્ન કર્યો છે, જેથી વાચકવજેને તે તે શ્રંથાની આઇી રૂપરેખા મળી રહેશે.

ધ્યાનમાગ ના અભિલાષી સાધકને સરળતાથી સમજાય તેવા આશયથી કેટલાંક વિધાનામાં સૈદ્ધાંતિક ભાષા કે પારિભાષિક શબ્દોની મૂળ વસ્તુનો સંદર્ભ સાચવીને કંઇક હળવું કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે, તેથી કેવળ શબ્દને મામ્રહ ન રાખતાં પૂર્વાપર સંઅંધ અનુસાર તાત્પર્ય પ્રહેણ કરવા વિદ્યપ્તિ છે.

પંડિતા અને વિદ્વજ્જના તા કહિન અને વિશિષ્ટ શ્રંથામાંથી ત્રાન પ્રાપ્ત કરી શકશે, પરંતુ સામાન્ય સાધક કે જિત્તાસુગઢન વિષયાને સરળ-તાથી સમજે અને આત્મશ્રેયાથે અભ્યાસ કરી શકે તેવા શ્રંથાની ઘણી આવશ્યકતા છે. આ શ્રંથમાંથી સાધક પાતાની કક્ષા પ્રમાણુ અભ્યાસ કરી શકે તેવા હેતુથી યથામતિ અને યથાશક્તિ પ્રયત્ન કર્યા છે, તે સ્વ-પર કલ્યાણકારી સમજું છું.

પ્રસ્તુત શ્રંથ કેવળ જૈનદર્શનાવલં ખીએ માટે જ છે તેવું નથી, પણ સર્વ સામાન્ય સાધક-જિજ્ઞાસુઓ ધ્યાનનાં વિવિધ પાસાંઓને સમજે, તેઓને કેટલાક ક્રમ ઉપયોગી થાય તેવા શુભાશયથી આ લેખન થયું છે. જો કે એ સાચું છે કે જૈનદર્શનમાં ધ્યાન વિષેની ગહનતા અને સક્ષ્મતા કંઇક વધુ હાવાથી અને, વિશેષ તા લેખકને જૈન દર્શનના શ્રંથાના પરિચય વધુ હાવાથી લખાણમાં તથા પરિશિષ્ટામાં એ શ્રંથાનાં અવતરહ્યુંાના સવિશેષ ઉલ્લેખ થયા છે. છતાં મધ્યસ્થભાવે અલ્યાસ કરનારને શ્રેયરૂપ છે.

શાસ્ત્ર-સિદ્ધાંતાના અભ્યાસની મંદતાએ અથવા નિજપ્રમાદવશતાએ કરી આ લેખનમાં ક્ષતિએ રહેવાના કે વિષયાંતર થવાના સંભવ છે. વિશિષ્ટ સાધકા અને વિદ્યજ્ઞના એ ક્ષતિએ સુધારે અને ક્ષમા કરે, તથા અભ્યાસી આત્માર્થીજના તેને સાપેક્ષપણ વાંચે, વિચાર તેવી નમ્ર પ્રાથમાં છે.

ં આ ગ્રંથના લેખનમાં જે વિવિધ ગ્રંથાના આધાર લીધા છે તે તે ગ્રંથાના આચાર્યાના અને પ્રણેતાઓના અંતઃકરણપૂર્વક ઉપકાર માનું છું. પ્રસ્તુત શ્રંથના પ્રકાશનમાં શ્રુતાબ્યાસી, તત્ત્વચિંતક અને અનુભવી શ્રદ્ધે હૈં. શ્રી સાનેજ સાહેબે આ લખાણને પ્રારંભથી અંત સુધી શબ્દશઃ ખૂબ સફમતાથી તપાસી જોયું છે. કાઈ સિદ્ધાંતના પ્રકાર પ્રાયે દુભાય નહિ ઇસાદિ પ્રકારે આત્મીયતાથી જે સહયાગ અને માર્ગદશાન આપ્યાં છે તે કારણે ધ્યાન જેવા ગૂઢ વિષયના આ શ્રંથને પ્રસિદ્ધ કરવાના સાહસનું લેખકને સમર્થન મળ્યું છે. તેમની આ નિર્મળ અંતઃપ્રેરણાને હૃદયમાં ધારણ કરી આત્મભાવે તેમના આભાર માનું છું.

'દિવ્યધ્વનિ' માસિક માટે આપેલા લેખને પુસ્તકરૂપે પ્રકાશન કરવાની ભાવના અને સહકાર માટે આ સંસ્થાના સંચાલકાના તથા જે સજ્જન વડીલાએ આ કાય'માં પ્રેરણા આપી છે, તે સૌના આભાર માનું છું.

અંતમાં, સૌ જિજ્ઞાસુ સજ્જન મિત્રાને વીતરાગ સવ<sup>°</sup>જ્ઞપ્રણીત ધ્યાનના માર્ગ સરળ અને સુગમપણે સમજાય, તેની અંતરંગ શ્રદ્ધા થાય અને યથાશક્તિ સૌ એ સન્માર્ગમાં ઉદ્યમી થાય તેવી સ્વ-પરકલ્યાલુકારી પ્રાર્થના પરમાત્મા પ્રત્યે કરી વિરમું છું. ૐ શાંતિ.

વૈશાખ સુદ-૩ (અક્ષય તૃતીયા) સં. ૨૦૩૯

#### બીજી આવૃત્તિ વિષે

ખીજી આવૃત્તિ વિષે ખાસ કંઈ લખવા-કહેવાનું કે વિશેષ ઉમેરવાનું નથી. ધ્યાન જેવા સવલ્તામુખી વિકાસના વિષય જિજ્ઞાસુજનાને ઉપયોગી બને તે હેતુથી તથા સ્વ-અધ્યાય માટે આ પુસ્તકનું લેખન થયું છે. તેની પ્રથમ આવૃત્તિને સારા આવકાર મળતાં આ ખીજી આવૃત્તિ પ્રકાશિત કરવાનું સદ્ભાગ્ય સાંપડયું છે.

સંયોગવશાત ૧૯૮૯માં અમેરિકા જવાનું થયું હતું. ત્યાં સત્સંગ-પ્રેમીઓએ કેટલાંક સ્થળે કાય ક્રમ યોજ્યા હતા. તેમાં પ્રકાશિત સાહિ-ત્યને ઘણા આવકાર મળ્યા તે સૌના સહયોગને કારણે આ બીજી આવૃત્તિ પ્રકાશિત થઈ શકી છે. તે માટે તે સૌ સાહિત્યપ્રેમીઓને અભિવાદન છે. પ્રથમની આવૃત્તિમાં સૌ સહયોગકર્તાના તથા પ્રસ્તુત પ્રથમાં સહયોગ આપનાર તથા જે કાઈ એનું અધ્યયન કરશે તેમના સૌને આભાર માનું છું. આ ધ્યાનયાગરૂપી કલ્યાણુના માર્ગ સૌને સરળતાથી સમજ્ય અને શ્રદ્ધાય તેવી અલ્યથ'ના.

આસા વ**દ** ૧૩, સં. ૨૦૪૫ તા. ૨૭ **૧**૦*–૮૯*  ં વિનીત **સુન દાળ હૈન** 

# સંક્ષિપ્ત ત્રંથાવલાકન

# સ્વાધ્યાય : ૧ ધ્યાનમાગ<sup>ર</sup>નુ**ં સ**ંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ

ધ્યાન એ માનવજીવનની ઉચ્ચતમ ભૂમિકા છે, સર્વોચ્ચ કક્ષાની સાધના છે. માનવજીવનમાં તેના સ્રોત વહેતા થાય, માનવ દુઃખ અને કમ ક્લેશના ભારથી હળવા ખને કે મુક્ત થાય, તે માટે ધ્યાનમાર્ય નું જવનમાં અગત્યનું સ્થાન છે. તે કાઈ મનાર જન કે ગતાનુગતિક ક્રિયા નથી. અનાદિથી પ્રાપ્ત વિનશ્વર દેહ અને દુન્યવી સુખાથી, તૃષ્ણાથી ઉપર જાઠી માનવ આત્મલક્ષે દઢ સંસ્કારા શ્રહણ કરી પાવન ખને તે માટે ધ્યાન એ ઉત્તમ સાધન છે.

ધ્યાનમાર્ગની સાધનાને અસાધારણ ગણી પુરુષાર્થ હીને થઇ ઉપેક્ષા કરવા જેવું નથી, અને સાધારણપણે કાઇ કૃત્હલવશ કરવાની ક્રિયા છે તેમ માની, કે આથી કાઇ દુન્યવી લાભ થશે તેવી અપેક્ષા પણ કરવા જેવી નથી. ધ્યાન એ છવનસાધના છે, વાસ્તવિક રીતે એક અંતરયાત્રા છે. એને નિકાપૂર્વ ક અપ્રમાદપણે આદરવામાં આપણું સર્વોત્તમ શ્રેય છે.

વિવિધ વિષયો દ્વારા ધ્યાનમાર્ગના જુદા જુદા અભિગમાં પ્રસ્તુત પ્રથમાં રજૂ કરવામાં આવ્યા છે. આ પ્રથમાં એક વાર અભ્યાસ કરવાથી સંભવ છે કે, પ્રસ્તુત વિષય પ્રહેણુ થઈ ન શકે, પરંતુ વારંવાર વાંચવા-વિચારવાથી ચિત્તમાં તે વિષયના મર્મ 'રાસાયણિક' પ્રક્રિયાની જેમ પરિણામ પામે છે. તેથી આત્મા ધ્યાનમાર્ગમાં સહેજે પ્રેરાય છે. આ રીતે જીવનનું રૂપાંતર થવું તે એક 'ચમતકૃતિ' છે.

વર્ત માતકાળના સંઘર્ષોની આક્રાંત પરિસ્થિતિમાં માતવને રાાંતિ આ માર્ગે જ મળશે, એ બાબતમાં નિઃશંક થયું, અને મુનિઓનાં જીવતનું આ સત્ત્વ અંશે પણ પ્રહણ કરી માતવે અસાર અને કલેશમય જીવતથી મુક્ત થવા આ માર્ગે પ્રયાણ કરવું હિતાવહ છે.

આ માર્ગ અપરિચિત કે અઘરા લાગે તાપણ એક વાર સાહસ -કરીને તેમાં પ્ર**વે**શ કરવા, તે પછી અભ્યાસ વડે સમજાશે કે આ માર્ગ જ માનવ માટે તરણુંાયાય છે. વળી વિવેકપૂવ<sup>6</sup>ક યાગ્ય સદ્યુરુ કે અનુ-ભવીના માગ<sup>6</sup>દરા<sup>6</sup>ન સહિત સ્વ–પુરુષાથ<sup>6</sup> કરવાની અદમ્ય જિજ્ઞાસા રાખી આગળ વધવું. તે પછી એના રસાસ્વાદ જ એવા છે કે આ માગ<sup>6</sup>ના વિવિધ સ્તરા સાધકને આકર્ષા લે છે અને સાધક તેમાં વધુ ને વધુ જિડા ઊતરવા પ્રેરાય છે. તે માટે આ સ્વાધ્યાયના ચિંતનપૂવ<sup>6</sup>ક અભ્યાસ સહાયક થશે.

#### સ્વાધ્યાય : ર

#### ધ્યાનના સ્વરૂપની સરળ અને સાચી સમજ

આ દુનિયામાં વત માનકાળ અનેક જતના ધ્યાનસાધનાના પ્રવાહો અસ્તિત્વમાં આવ્યા છે, ત્યારે તેના સ્વરૂપની સરળ અને સાચી સમજ મેળવવી આવશ્યક છે. ધ્યાન વિશેના સ્થૂલ ખ્યાલા અને ચમત્કૃતિ કે લિખ્ધિ-સિદ્ધિની આકાંક્ષાએ આ માળના અવરાધા છે. જગતનાં તત્ત્વા સંખંધીનું યથાથ જ્ઞાન, સમત્વ, સંયમ, ત્યાગ, નિસ્વાર્થતા, સરળતા, મધ્યસ્થતા જેવા ચુણાની ભૂમિકા હોય તા આ માર્ગમાં સહજ સફળતા મળે છે. એ ચુણાના વિકાસ કેમ થાય તે આ સ્વાધ્યાયમાં પ્રસ્તુત કરેલા છે.

ધ્યાન એ જીવનની મૌલિક અને સહજદશા છે, શુહાત્માને સ્પશ<sup>દ</sup>-વાના પવિત્ર માર્ગ છે. તે માર્ગના આરાધનથી અનંત જન્માનું પરિ-બ્રમણ સમાપ્ત થાય તેવું તેનું સામથ્ય છે. જેમ અજ્ઞાત પ્રદેશમાં જતાં અગાઉ તે સ્થળની માહિતી મેળવવી જરૂરી છે તેમ ધ્યાનમાર્ગ જવા ગુરુગમે તે માર્ગથી પરિચિત થવું અગત્યનું છે.

ધ્યાનમાગ°ની સિહિ શું છે? તે માગ°માં કેવી રીતે પ્ર**વેશ** થાય અને સાધક સરળપ**ણે** સાધના કેવી રીતે કરી શકે તે અહીં સમજાવ્યું છે.

સંસારી જીવન જેવું છે તેવું જો વ્યસ્ત રહે, કે ચિત્તપ્રદેશા જેવા છે તેવા મલિન રહે, કે વર્તમાનમાં પ્રવર્તતા 'ધ્યાન' વિષે કાઈ ભ્રમદશા વર્તતી હોય તો આ માર્ગ આગળ વધી શકાય નહિ. તે માટે વાસ્તવિક ધ્યાનમાર્ગમાં કેમ પ્રવેશ કરવા તેની માહિતી પ્રાપ્ત કરવી જરૂરી છે. ધ્યાન કાઈ ખાહા, દૈહિક ક્રિયા કે કલ્પનાના વિષય નથી પણ આત્માની શુદ્ધદશાના અભ્યાસ અને અનુભવનું તત્ત્વ છે. તે સમજવા આ સ્વાધ્યાયમાંથી પ્રેરણા મળી રહેશે.

#### સ્વાધ્યાય ૩: જૈનદરા<sup>૧</sup>નમાં ધ્યાન

ધ્યાનમાર્ગની સક્ષમ પરિચર્યા સમજવા માટે જૈનદર્શનમાં ધ્યાનની શું સક્ષ્મતા અને ગૂઢતા ભતાવી છે તેના અભ્યાસ વિશેષપણે ઉપકારી છે. છેલ્લા કેટલાક સૈકાઓમાં પૂર્વચાર્યોએ ધ્યાન વિષે ઘણા પ્રકાશ પાડચો છે. જૈનદર્શનની એ એક વિશિષ્ટતા છે કે સંપ્રદાયરૂપે ઘણા ઉપવિભાગા હોવા છતાં મૂળ તત્ત્વામાં અને ધ્યાન જેવા અતિગૂઢ વિષયામાં ક્યાંય અંતર કે વિરાધાભાસ નથી, પણ તે તે વિષયામાં એકસ્ત્રતા જળવાઈ છે.

પ્રાચીન-અર્વાચીન પૂર્વાચાર્યા રચિત દરેક શ્રંથામાં ધ્યાનના પ્રકારાના વિશ્લેષણુ અને નિરૂપણમાં સમાનતા જણાય છે. તેથી પ્રસ્તુત સ્વાધ્યાયમાં કે પરિશિષ્ટામાં કચાંક પુનરાવર્તન થવા પામ્યું છે તે ક્ષમ્ય છે, અને આપણી અલ્પ સ્મૃતિ માટે તે સહેતુક છે. વળી ભિન્ન ભિન્ન આચાર્યોએ તે તે શ્રંથામાં આગવું રહસ્ય પ્રકટ કરી જે વ્યક્તિગત યાગદાન દીધેલ છે તે પણ સાધકને ઉપયાગી છે.

कैनहर्शनमां सभ्यण्दर्शननी प्राप्ति ते मानव-क्रन्मनुं ओड अत्यांत अगत्यनुं डार्य मनाधुं छे. सभ्यण्दिष्ट आत्मा धर्म ध्यानना याज्य अधि-डारी छे. तेमांय धर्म ध्याननी यरमसीमाओ ते। अप्रमत्त दशावान सुनिने क अधिडारी प्रख्वामां आव्या छे. ते पहेंद्वांनी सूमिडाओ साधड, यित्तनी स्थिरता, यितन, सावना, स्वाध्याय-ध्यान डे डायेत्सर्थ-ध्यानने येाज्य छे तेम डहेवामां आव्युं छे. आ डारख्यी धर्म ध्यानने इमिड अश्यास ओ विशिष्ट ध्यानसाधनानुं अगत्यनुं आंग ग्रद्युं छे. वणा कैनदर्शनमां, आंतरंग तपना विविध सेंदामां ध्यानने आंतर्भत डरेद छे.

જૈનદર્શનના ધ્યાનના મુખ્ય ચાર પ્રકારામાં અન્ય ઘણા પ્રકારના આત્માના શુભ-અશુભ ભાવા શુદ્ધાશુદ્ધદશા તથા પરમધ્યાનદશા વિષેની વિસ્તૃત વિચારણા આ સ્વાધ્યાયમાં આપવામાં આવી છે. તેથી ધ્યાન-માર્ગની સહમતાને પ્રહણ કરવામાં અને સાધ્ય કરવામાં આ સ્વાધ્યાયના અભ્યાસ ઉપયોગી થશે.

# સ્વાધ્યાય ૪ : સ**મ્યગ્દરા<sup>દ</sup>ન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ** ધ્યાન

'જૈનદરા'નમાં ધ્યાન' વિષેના અભ્યાસ પછી આ દરા'નમાં માક્ષ-માર્ગ' કેાને કહે છે તે જાણવું રસપ્રદ થઈ પડશે.

# '' સમ્યગ્દરા'નજ્ઞાન ચારિત્રાણિ માક્ષમાગ<sup>૯</sup>: ''

શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્ર ૧/૧.

જૈતદરા નમાં, "સમ્યગ્દરા ન-ત્રાન-ચારિત્રની એકતા એ માક્ષમાર્ગ છે" એમ કહ્યું છે.

વળી સમ્યગ્દશ'ન-જ્ઞાન-ચારિત્રને જ પરમાથ'થી આત્મા કે આત્મ-'ધ્યાન કહ્યું છે. તેને 'રત્નત્રય' પણ કહેવામાં આવે છે. એ શખ્દસં કેત વડે એતું રહસ્ય સમજશું.

સમ્યગ્તાનની પ્રાપ્તિ વિના તપ, જપ, સ્વાધ્યાય સર્વ કિયા શુભા-અવરૂપ ગણી છે. સમ્યગ્તાનની પ્રાપ્તિ પછીના જપ-તપાદિ સર્વ અનુષ્ટાન મુક્તિ પ્રત્યે લઇ જનારાં છે.

સમ્યગ્દરા ન એ માેક્ષમાર્ગ નું દ્વાર છે. તેમાં તત્ત્વની સમ્યગ્યદા એ મહત્ત્વનું અંગ મનાયું છે, તેની પ્રાપ્તિ જ્ઞાનીજનાએ દુર્લ ભ ગણીને પ્રકાશ્યું કે,

#### " सद्धा परम दुल्लहा"

આ વિકટકાળમાં માનવજીવન મહદ્દઅંશે બહિર્ગામી થતું ગયું છે અને સો બહારથી કંઈ મેળવવા માટે અહેારાત્ર દોડે છે. આવા સંજોગામાં આત્મા, પરમાતમા અને તત્ત્વની શ્રદ્ધા કચાંથી હોય? એ પ્રકારની શ્રદ્ધા થવી જ દુર્લભ છે. પૂર્વના યોગે આરાધ્રન કરતા સાધકને પણ જ્ઞાનીઓએ એતવણી આપી કે ચારિત્રથી (આચરણથી) વિચલિત સાધક કષાયાને જીતી પાછા આત્મધર્મમાં આવે તેવા સંભવ છે, પણ શ્રદ્ધાથી-સમ્યક્ષ્ત્વથી અયુત થયેલા સાધક આત્મધર્મમાં દીર્ધકાળે પણ પાછા વળતા નથી. વળા પાછા કાઈ સુયાગ મળા આવે તા આત્મધર્મ પામે ખરા, જૈનદર્શનમાં શ્રદ્ધાર્ય તત્ત્વની આવી એક નિરાળી પ્રરૂપણા છે તે આ સ્વાધ્યાય દ્વારા કંઈક સમજમાં આવશે.

અના દિકાળના મિશ્યાભાવના સોંપ્રથમ છેદ કરવા, કે ભેદત્રાન થવા, આ રત્નત્રયીનું પ્રથમ પદ સમ્યગ્દશ'ન એ બીજ સમાન છે. તે માટે ગુરુગમે રત્નત્રયીના અલ્યાસ, ચિંતન, મનન અને ભૂમિકા અનુસાર આરાધન કરવું સાધક માત્રને કલ્યાણકારી છે. તેનું સામર્થ્ય તા અનુભવે જ સમજાય તેવું છે. એક વાર એનું રસપાન થાય તા પછી અમૃત ત્યજીને કાેણ વિષપાન કરે?

સમ્યગ્દર્શન આત્મસુખની અનુભૃતિના પ્રથમ આસ્વાદ છે. તે પછી પાર્શિય પદાર્થોની તુચ્છતા અનાયાસે થઈ જાય છે, અને ઔદાસીન્ય ભાવ સહેજે ઉદ્દભવ પામે છે. એક ક્ષણની અંતર્ભેદ જાગૃતિ ક્રમે કરી શાધત સુખને આપે છે. રત્તત્રયીના આ પરમ રહસ્યને જાણીને સૌ ભવ્યાતમાંઓ વિનશ્વર પદાર્થોમાં રહેલા સુખાભાસને ત્યજીને આ માગ માં આગળ વધા તેમાં જ આ જન્મનું સાફલ્ય છે. તે વાત આ સ્વાધ્યાયમાં પ્રસ્તુત કરવામાં આવી છે.

# સ્વાધ્યાય ૫ : મન:શુદ્ધિ અને સ્વિનિરીક્ષણ

ધ્યાનમાર્ગમાં મનઃશુહિનું એક ઇમારતના પાયા જેવું સ્થાન છે. મનઃશુહિ વગર ધ્યાન એ કલ્પના કે વિડ ભના થઇ પડે છે. જૈનદર્શનમાં સમ્યગદર્શન-દિષ્ટિ વિનાની કાઇ પણ ક્રિયા છાર પર લીંપણ કરવા જેવી કહી છે; તેમ યાગીઓએ મનઃશુહિ કે ચિત્તનિરાધ વગરની ધ્યાનાદિ સર્વ ક્રિયાને નિરર્થક કહી છે, તેથી તેઓએ યમ નિહિત અહિંસાદિ પાંચ આચાર, અને નિયમ નિહિત ભક્તિ ઇત્યાદિ વડે મનઃશુહિના ઉપાયા દર્શાવ્યા છે, તેમાં ખાસ ચિત્તવૃત્તિનિરાધના સંદર્ભ પ્રરૂપ્યા છે.

ધ્યાનમાર્ગના યાત્રીએ સૌપ્રથમ મનઃશુદ્ધિ માટે ઉદ્યમી થવું. તે માટે ગૃહસ્થ સાધે સદાચાર, શુદ્ધવ્યવહાર, દાન-દયાદિ જેવા સત્કાર્યો, નિર્દોષ્પ્રેમ, ઉદારતા ઇત્યાદિ ગુણા અગત્યના છે. એ ગુણા વડે મનઃશુદ્ધિ થાય છે. તે પછી તપ સંયમ જેવાં અનુષ્ઠાનાથી વિશેષ શુદ્ધિ થતાં આ સાધના-માર્ગમાં ઘણા ત્વરિત વિકાસ થાય છે. એનાં ઉત્તમ પરિણામા જાણીને જીવન કૃતાર્થ થતું અનુભવાય છે, વ્યવહારશુદ્ધ જીવન સ્ત્રપરને આનંદ અને શાંતિદાયક થાય છે, વળી શુદ્ધ આચરણ વડે સાધક વૈરાગ્યભાવને, અનાસક્તભાવને દઢ કરી શકે છે. તે માટે મનઃશુદ્ધિ દ્યારા ચંચળતા શમે છે, સ્ત્રનિરીક્ષણ તટસ્થભાવે થાય છે અને ચિત્તસ્થિરતાની ક્ષમતા વધે છે, તેને માટે કેટલુંક દિશાસ્થન આ સ્ત્રાધ્યાયમાં કરવામાં આવ્યું છે.

ધ્યાનમાગ માં સ્વનિરીક્ષણ એ દાષોને દૂર કરવાની એક પ્રક્રિયા છે. આ નિરીક્ષણ મનઃશુક્ષિ પછી તટસ્થપણ થઈ શકે છે. મન કલેશદાષયુક્ત હાય ને સાધક સ્ત્રનિરીક્ષણ કે અવલાકન કરે તા ગિનપસ્પાતે અર્થાત્ સ્ત્રમચાવ રહિત તે થઈ શકે નહિ. જીવની પ્રકૃતિમાં ક્રોધ, કપટ, માન કે લાભ જેવા તીવ પ્રતિભાવા જીલા હોય અને નિરીક્ષણ થાય તા તે, એક ચાક્કસ ચાકઠાની પ્રતિક્રિયા હશે પણ તટસ્થ નિરીક્ષણ નહિ હાય. તેથી સ્વનિરીક્ષણ વડે સ્વદાય જોવા અને દૂર કરવા. પણ મુખ્યત્વે અહમ્ને કારણે તટસ્થ નિરીક્ષણ અની શકતું નથી. પણ જે કંઇ પ્રતિકૃળ અને તેમાં પરદાય જોવા અને અનુકૃળ અને તા સ્વાલિમાન પાયતું, આવી પ્રતિક્રિયા અહમ્ને કારણે થતા રહે છે. માટે એકાંતે સ્વનિરીક્ષણ કરતું અને મનની વૃત્તિઓને સમજ તેમાંથી દાષાને છાંડવા અને ગુણાની વૃદ્ધિ થાય તેવા ઉત્તમ જીવનકમ રાખવા. તેના સંદર્ભમાં આ સ્વાધ્યાયમાં અભ્યાસની દર્ષ્ટિએ કેટલીક રજૂઆત કરી છે.

#### स्वाध्याय ६ : चित्तस्थिरता

મનની શુદ્ધિ, સ્વ-નિરીક્ષણ અને ચિત્તવૃત્તિઓના ઉપશંમન પછી ચિત્તની સ્થિરતા આવે છે. મન, વચન અને કાયાના યોગોની પ્રવૃત્તિઓ શાંત થાય છે. વિષયાકુળ ચિત્ત વિનયાન્વિત થઈ અંતરમુખ થાય છે. અહીંથી સાક્ષાત્ ધ્યાનમાર્ગની પ્રવેશચિઠ્ઠી મળે છે.

ચિત્ત સ્થિરતા થયા પછી જપ, તપ, ભક્તિ, સ્વાધ્યાય અને સત્સંગ આદિ સવ અનુષ્ઠાનાની, કક્ષા અનુસાર, સાર્થકતા થાય છે; અને આત્માના સત્ના પ્રતિસાદ મળે છે.

આ કક્ષાએ આત્મત્વ શું કે આત્મવિચાર શું તે સમજાય છે, આત્મ-વિચાર ધારણ થાય છે અને લાંખા સમય તે સ્થિરતા પામે છે. ચિત્ત જ સ્વય' આત્મચિતનરૂપે રહે છે. સાધક જાણે કે સાધુ જેવી દશાના અનુભવ કરે છે.

ચિત્તની સ્થિરતા વડે પરિણામાની નિર્મળતા વધે છે. તેવી સ્થિરતા, નિર્મળતા કે ચિતનરૂપ પેળામાં કાઈ પળ ધ્યાનની અનુભૂતિરૂપે પ્રકટ થાય છે. તેની પ્રતીતિરૂપે આત્મા નિર્પેક્ષ આનંદ તથા નિરામય કલેશરહિત સ્થિતિ અનુભવે છે.

આવી ઉત્કૃષ્ટદશાની અને અનુભવની વિશાળ સંભાવના માનવજીવનમાં સવિશેષપણ અંતગલ રહેલી છે. તેને પ્રક્રટ થવા ચિત્તની સ્થિરતા ઉત્તમ અંગ છે. તે સ્થિરતા માટે અષ્ટાંગયાગના ક્રમિક વિકાસના પ્રકારાનું પ્રદાન ઘણું મહત્ત્વનું છે. પરંત્ર ગૃહસ્થદશામાં તે પૂણુલ્પણે શક્ય ન હાેવાથી ક્રક્ત પાત્રતા માટે ચિત્તની સ્થિરતા કેળવવા શ્વાસ કે કાય-અનુપ્રેક્ષા, આસન,

પ્રાહ્યાયામ, ધ્વનિઅતુપ્રેક્ષા કે મૌન જેવાં પ્રયોગાત્મક સાધનાના યથાયાગ્ય ઉપયોગ કરવા આવશ્યક છે.

ચિત્તની ચંચળ કે અશુદ્ધદશામાં ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ મળવા શકય નથી અને એવી દશામાં અટકોને ખેસી રહેવું પણ યાગ્ય નથી. જિજ્ઞાસુ આત્માએ તાત્કાલિક સુયાગ શાધીને શુભાર ભ કરી દેવા. આ સ્વાધ્યાયમાં ચિત્તની સ્થિરતા માટે કેટલીક વાસ્તવિક અને રસપ્રદ હકીકત પ્રસ્તુત થઈ છે તે ઉપયાગી નીવડશે. તે પછી ધ્યાનનું રહસ્ય લક્ષમાં આવશે અને ચિત્ત સહજપણ ધ્યાનમાર્ગ પ્રત્યે આકર્ષાયેલું રહેશે.

#### સ્વાધ્યાય ૭ : યાેગાભ્યાસની સમીક્ષા

અહીં પ્રશ્ન થાય કે યોગાલ્યાસ શા માટે? તા તેનું સમાધાન એ છે કે મનઃશુદ્ધિ સ્વનિરીક્ષણ, ચિત્તની સ્થિરતા કે ચિત્તવૃત્તિઓના નિરાધ વગર ધ્યાનમાં ની યાત્રા સંભવ નથી. આ માર્ગ સાધક માટે દુરારાધ્ય હાેવાથી તેને માટેની યાગ્ય ભૂમિકાનું સુંદર સ્ત્રભદ્ધ ગૂંથન યાગશાસ્ત્રોમાં યાગી-જનાએ કર્યું છે.

યોગાલ્યાસના પ્રખર યોગીઓ આજે પૃષ્ણું આ ભારતભૂમિ ઉપર કવચિત વિદ્યમાન છે. અલ્યાસથી કે તૈસર્ગિંક રીતે યોગારઢ થયેલા મહાત્માઓનાં દર્શન કચાંક કચાંક આજે પણ પ્રાપ્ત છે. તત્ત્વદર્શનના પ્રકારભેદે કંઈક ભેદ જણાય, તાપણ યોગાલ્યાસની દબ્ટિએ આસન, પ્રાણુજય, ધાસજય, ધારણા, ધ્યાન જેવી સૂક્ષ્મ વસ્તુનું આજે પણ ઘણું સંશોધન થતું રહ્યું છે, અને સાધના પણ થતી રહી છે.

આ સંશાધન કાઈ યંત્રથા નથા થતું, પરંતુ ચિત્તના સ્થિર દશા અને આત્માના પુરુષાર્થ વડે થાય છે. યોગાલ્યાસ દ્વારા અનેક પ્રકારની લિબ્ધિઓ અને સિહિઓ પ્રાપ્ત થાય છે, અને તેના પ્રયોગો પ્રસિદ્ધિ પામ્યા છે, જેમ કે અમિમાંથી પસાર થવું, ભૂમિથી અધ્ધર ચાલવું, પાણી પર ચાલવું, કે જમીનમાં દટાઈ રહેવું વગેરે. જો યોગસાધના આત્મલક્ષે ન હાય તા આવી લિબ્ધિઓ કે સિહિઓ સાધકને પ્રલાભનમાં ગૂંચવીને લાકનિદર્શનમાં જોડીને, લાકેપણાના ખાડામાં ઉતારી દે છે, પાણીમાં માછલાં પણ નાવ વગર તરી શકે છે. પક્ષી હવામાં અધ્ધર રહે છે અને જીડે છે, કાચળા ભૂમિમાં દિવસા સુધી દટાયેલા રહે છે. માનવને એ સિહિઓથી શું લાભ છે તે વિવેક્શ જેનાએ વિચારી લેવું અને લિબ્ધ-સિહિઓને આત્મલક્ષે ગુપ્ત કરી દેવી.

યોગાલ્યાસનું પ્રથમનું અને અંતનું લક્ષ એક આત્મપ્રાપ્તિ જ હોતું. જોઇએ, અને તેવી સાધનાના સમયના જે ગાળા છે, તેને અંતરયાત્રા જાણવી જોઈએ. કારણ કે યોગાલ્યાસના યથાય પુરુષાથ વડે આત્મા. પરમાત્માપદને યોગ્ય બને છે.

# યાેગ-માક્ષમાર્ગમાં પ્રવત<sup>્</sup>વુ તે યાેગ છે.

યાગશાસ્ત્રના પ્રણેતા મહર્ષિ શ્રી પત જલિના 'યાગદર્શ'નમ્' શ્રંથનું ઉપયાગી થાય તેવું સંક્ષિપ્ત સંકલન પરિશિષ્ટમાં આપ્યું છે. વળા આચાર્ય શ્રી હરિલદ્રવિરચિત યાગદષ્ટિ—સમુચ્યય શ્રંથમાં અષ્ટાંગયાગનું આઠ દષ્ટિ સાથે તુલનાત્મક વિવરણ આપવામાં આવ્યું છે તે પણ પરિશિષ્ટમાં ટુંકમાં રજૂ કયું છે.

આ સ્વાધ્યાયમાં યાગાભ્યાસ શા માટે તેનું સમાધાન મળી રહેવા. સંભવ છે.

#### સ્વાધ્યાય ૮: ધ્યાનનું રહસ્ય

આગળના સ્વાધ્યાયાના ક્રમમાં પ્યાન વિષે વિવિધ પ્રકારે સ્પાગ્ટતા અને ત્રાનવૃદ્ધિ થયા પછી સાધક આ માર્ગને પ્રયોગાત્મક રૂપ આપે તા ધ્યાનમાર્ગનું સત્ત્વ અને તત્ત્વ જીવનમાં પ્રતિસાદ આપે છે, તે પ્રતિસાદના આસ્વાદે જીવન પાણીના પ્રવાહની જેમ આ દિવ્ય માર્ગ આગળ ધપે છે. ધ્યાનમાર્ગના સાધકને પારંભિક ભૂમિકાએ નડતા – મનની અશુદ્ધિ, ચિત્તની ધંચળતા, ક્લેશિત પરિણામા, તત્ત્વની શંકા, અત્રાન કે વિપર્યાસણુદ્ધિ જેવા અવરોધા આગળની ભૂમિકાએ શમા જાય છે, કે નગ્ટપ્રાય થઈ જાય છે. જીવન પ્રશાંત બની સહેજે ઔદાસીન્યતા સેવે છે. તે પછી આત્મન સંવેદનનું ઉપજવું, સહજાનંદનું પ્રગટ થવું, નિર્મળદશાનું પરિણુમવું કે ચિત્તસ્થૈર્યનું સિદ્ધ થવું, આવી સહજ અવસ્થાઓના આવિર્ભાવ—એ ધ્યાનનું રહસ્ય છે. તેના અંશા ભૂમિકા અનુસાર પ્રગટતા જ રહે છે અને જીવન કૃતકૃત્ય થઈ જાય છે.

જેમ જેમ ગુરુકૃપાપ્રસાદે ધ્યાનનું રહસ્ય અને તેના અચિતા મહિમા સમજાતા જાય છે, તેમ તેમ જીવ પાર્થિવ વાસનાઓથી ઉપર ઊઠી અલૌ-કિક રહસ્યા પામવાના અધિકારી ખને છે અને પછી તા આમૂલ પરિ-વર્તાનનું સાહસ સહેજે થતું રહે છે. મિથ્યામતિ દૂર થાય છે અને સમકિત પ્રગટે છે, તે આ સાધનાનું હાદ**ે છે.** આત્માના અનંત ગુણાના મહિમા સમજાય **છે અને** તે પ્રત્યેની સન્મુખતા દઢ થતી રહે છે.

આ સ્વાધ્યાયમાં ધ્યાનનાં કેટલાંક રહસ્યો ઉદાહરણ સહિત પ્રસ્તુત કર્યા છે જેથી તે સરળપણે ગ્રહણ થઇ શકશે.

ધ્યાનના આવા પરમ રહસ્યને પામીને સો સાધકા પ્રભુકૃપાએ કૃતાર્થ ભના, આ માર્ગમાં પ્રવેશ પામી સોનાં જીવન ધન્ય ભના, એ ભાવના અખંડપણ વર્તા.

# "આતમભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે."

— શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

#### સ્વાધ્યાય ૯ : દૈનિક ધ્યાનના ઉપક્રમ

ધ્યાનમાર્ગની વિવિધ સ્તરાએ વિચારણા કર્યા પછી જો તે માર્ગમાં પ્રયાણ ન કરીએ તેા તે એક શુષ્ક અલ્યાસ થઈ પડે. સામાન્ય સાધેકાને આ સ્વાધ્યાયાના અલ્યાસ પછી સાધનાક્રમના આરંભ સરળતાથી થઈ શકે તે માટે આ સ્વાધ્યાયમાં કેટલાક ઉપયાગી દૈનિક ઉપક્રમ આપવામાં આવ્યા છે, તેમાં કક્ષા પ્રમાણીના પ્રકારા દર્શાવ્યા છે.

સંભવ છે કે વિસ્તૃત ઉપક્રમ પ્રારંભમાં અઘરા લાગે. પરંતુ આ માર્ગની સક્ષ્મતા અને ગંભીરતા જ એવી છે કે થાડી વિકટતા લાગવાની, પણ અભ્યાસ વડે તે એ છી થશે. વળી સાધક જીવનને આગળ વધારવા કેટલાક નિયમા અને દૈનિક જીવનના ફેરફારા પણ સ્થવ્યા છે, તે જોઈને પ્રારંભમાં ભળહીન ન થવું પરંતુ તે સ્થિ અને નિયમાનું બે-પાંચ વાર, (મારે માટે શ્રેયસ્કર છે તેમ નિર્ધાર કરીને) અવલાકન કરવું અને પછી તેમાંથી કેટલાક ક્રમ નક્કી કરી લેવા.

આ ઉપક્રમ કંઈ એક-બે દિવસ કે માસમાં પૂરા કરવાની ઉતાવળ ન કરવી. તેમાંના એકાદ ક્રમમાં સ્વસ્થતાપૂર્વ ક બે-પાંચ દિવસ જાય તા પણ તે કંઈ ને કંઈ ઉપયોગી થશે, કારણ કે તેમ થવું સાધનાની ગણનાને પાત્ર છે. જેમ જેમ અમુક ક્રમ સાધ્ય થતા જાય તેમ તેમ આનંદ અને ઉલ્લાસપૂર્વ ક આગળ વધવું. અમુક ક્રમ થયા પછી ચિત્તની સ્થિરતા અને શાંતિના અનુભવ અવસ્ય થશે. તેમાં વળી જ્ઞાની-અનુભવીના યાગ થતાં સાનાનું ઘડતર થવા જેવું થશે અને સ્વાનુભવના આનંદ મળશે. માટે ખૂબ ધીરજપૂર્વ ક મહ્કમતાથી આ ઉપક્રમનું સેવન કરવું.

આ સ્વાધ્યાયમાં આ પેલા છવતશુદ્ધિના કે પરિવર્ત નના નિયમાન

ખૂભ ઉપયોગી જાણી ભૂમિકા અને ક્ષમતા પ્રમાણે અવશ્ય ગ્રહેણુ કરવા. નિયમથી મનના સ્વચ્છંદ રાકાય છે અને વાસનાઓ શમે છે, ત્યાર પછી સફળતા સહેજ ભને છે.

પ્રસ્તુત ઉપક્રમમાં દર્શાવ્યા પ્રમાણનાં કેટલાંક શુભચિદ્ધો કે નિયમા, મુમુક્ષુ, જિજ્ઞાસુ કે સાધકમાં હોવાની ઘણી સંભવના છે. તેથી તો આ વિકટ માળની રૂચિ ઉદ્દીપ્ત થઈ હોય છે. છતાં તેમાં વૃદ્ધિ કરવા અથે આ નિયમાને જીવનમાં સ્થાપિત કરવા તે આ માર્ગમાં જરૂરી છે.

મનુષ્યજન્મ એ મનુષ્યત્વ, દેવત્વ અને છેવટે આત્મત્વ પ્રગટ કરવાના મહાન કાર્ય માટે છે. જ્ઞાનીપુરુષના આ કથનમાં પરિપૂર્ણ શ્રદ્ધા મૂકી સાધકે અનાદિની અસત શ્રું ખલાને તાડીને આત્મત્વ પ્રગટ કરવા દઢ પુરુષાથ કરવા. સાધક માત્રને માટે અંતે તા ધ્યેય એક જ છે કે...

#### "કર વિચાર તા પામ."

— શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર

#### થ્ર**ંથસા**મથ્રી

| સ્વાધ્યાય [૧] : ધ્યાનમાગ <sup>ર</sup> નુ સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ૧          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| and the second of the second o | r          |
| (૧) પૂર્વાચાર્યો પ્રરૂપિત ગંથામાં ધ્યાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ર          |
| (૨) પ્રસ્તુત સમ્યગ્દરા નની સંક્ષિપ્ત સમજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8          |
| (૩) ધ્યાનદશાયુક્ત મુનિએાનાં જીવનતું સત્ત્વ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | પ          |
| (૪) સાધકને ચેતવણી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ę          |
| (૫) વત <sup>ર</sup> માનમાં ધ્યાન પ્રત્યેના અભિગમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4          |
| (૬) સાચા ધ્યાનમાગ <sup>૧</sup> ની દુલ <sup>૧</sup> ભતા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧૦         |
| (૭) ધ્યાનસાધકનું અંતરંગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧૦         |
| (૮) શ્રી સદ્યુરુનું પ્રવચતરપી અંજન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ૧૨         |
| (૯) સાધનામાં વિવેકતું સ્થાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>૧</b> ૩ |
| (૧૦) જ્ઞાનીની અંતરંગ દશા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૧૫         |
| (૧૧) ધ્યાનમાગ°ના અભ્યાસની ફળશ્રુતિ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9          |
| (૧૨) અંતે અક્રમ, વિસજેલ થઈ આત્મા અક્રમ બને છે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9/         |

| સ્વાધ્યાય [ર] : ધ્યાન વિષેની સરળ અને સાચી સમજ                           | २०         |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| (૧) ધ્યાનસાધકે ભ્રમમુક્ત થવું                                           | २०         |
| (૨) એક દષ્ટાંત                                                          | ર૧         |
| (૩) સાધકનું અને શ્રી સદ્યુરુનું મિલન                                    | રર         |
| (૪) ધ્યાનની સમગ્રતા શું છે?                                             | 23         |
| (૫) ધ્યાન એ મુક્ત જીવનની કળા છે                                         | રપ         |
| (૬) સમતાનું અમૃત                                                        | 5 &        |
| (૭) એ પ્યાનમાર્ગ નથી                                                    | २८         |
| (૮) સાચા માર્ગ <b>ેની</b> પ્રતીક્ષા કરવી                                | २८         |
| (૯) દબ્ટિપરિવત'ન પછી શું બને છે?                                        | 30         |
| (૧૦) ધ્યાનની અદ્ભુત દશા                                                 | 32         |
| સ્વાધ્યાય [૩] : જૈનદર્શનમાં <sup>દ્</sup> યાન                           |            |
| (૧) જૈનદરા <sup>દ</sup> નમાં ધ્યાનના પ્રકારા અને તેતું અ <b>ય</b> વ્ઘટન | 38         |
| ૧ આત્ત ધ્યાન શું છે આ એક અશુક્ષ ધ્યાન છે                                | ૩૫         |
| ર રૌદ્રધ્યાન શું છે                                                     | 3 €        |
| ૩ ધર્મધ્યાનના પ્રકારા                                                   | 34         |
| ૪ શુકલધ્યાનના પ્રકારા                                                   | ४४         |
| (૨) પ્રાન્મીત યુગનું દર્શાંત                                            | ४२         |
| (૩) ધમ <sup>લ્</sup> ધ્યાતનું આરાધના સાક્લ્ય                            | ४१         |
| (૪) સૃષ્ટિની રચના અને ક્રમ સિદ્ધાંત                                     | ४५         |
| (પ) ઉપયોગ-પર્યાય શું છે?                                                | 80         |
| (૬) સાધકની જિજ્ઞાસા અને સમપ <sup>ર</sup> ણ                              | <u>የ</u> ራ |
| (૭) ધ્યાનની એક પળનું સામર્થ્ય                                           | પ૧         |
| (૮) આત્મદશાની ઉજ્જવળતા                                                  | પર         |
| સ્વાધ્યાય [૪] : સમ્યબ્દશ <sup>ર</sup> ન–જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ ધ્યાન          | પક         |
| ૦ સમ્યગ્દ <b>શ<sup>્</sup>ન</b> જ્ઞાનના મહિમા                           | યહ         |
| ૦ મિશ્યાત્વ શું છે? જાણી લેવું.                                         | ૫૮         |
| ૦ સમ્યગ્દશાનાં લક્ષણું                                                  | યહ         |
| ૦ સમક્રિતવંત આત્માનાં લક્ષણ                                             | કૃષ્ટ      |
| ૦ સમ્યગ્દર્શનનાં આઠ અંગા                                                | ६२         |
| ૦ છવતનં સપ્રભાત                                                         | 68         |

| •   | ભવ્યાત્માઓ ભાળચેષ્ટા ત્યજી દે છે.                     | ६८          |
|-----|-------------------------------------------------------|-------------|
| 0   | ''તત્ત્વાર્થ' શ્રદ્ધાન` સમ્યગ્દર્શ'નમ્''              | \$6         |
| •   | તત્ત્વશ્રહાના મહિમા                                   | ૭૧          |
| •   | સાધનાના સમય મહત્ત્વના છે                              | ૭૫          |
|     | સાચું જૈનત્વ શું છે?                                  | ७८          |
| . 0 | સમપ <sup>ર</sup> ણુનું દષ્ટાંત                        | ۷٥          |
| O   | રત્નત્રયીનું અપાર સામથ્ય <sup>ς</sup>                 | <b>८</b> २  |
| ø   | પરમાત્માને ધ્યાવવાથી પરમાત્મા થવાય છે. દષ્ટાંત        | <b>4</b> 3  |
|     | સ્વા <sup>દ</sup> યાય [પ] : મન:શુદ્ધિ અને સ્વનિરીક્ષણ |             |
| •   | મનની ગતિવિધિ                                          | 16          |
| •   | એ પળા પણ વહી જાય છે                                   | 60          |
| 0   | દાેષવિસજ <sup>ર</sup> ન પછીના આત્મભાવ                 | ુ<br>૯૧     |
| 0   | ધર્મની ધરા પર કેાણુ ટકશે ?                            | ૯૨          |
| •   | મનનું સ'શાધન                                          | ૯૩          |
| •   | ધ <b>મ°ની કળ</b> કુપતા માનવને સાચાે ધમ° પમાડશે ?      | ૯૫          |
| •   | અવ્યક્તને વ્યક્ત થવા દાે તાે ધર્મ પ્રક્રેટ થશે        | ૯૬          |
| •   | મૌત એ મતઃશુદ્ધિતું એક સાધત છે                         | ૯૭          |
| •   | મનના તરંગાની ખતરનાક લીલા                              | 9 o o       |
| •   | સાચા સુખનું ક્ષેત્ર                                   | <b>૧૦</b> ૧ |
| o   | મનનું પૃથક્કરહ્યુ                                     | ૧૦૧         |
| •   | મન એ વાહન છે                                          | ૧૦૨         |
| •   | માક્ષમાર્ગ'ની દીપિકા 'મનઃશુહિ'                        | ૧•૪         |
| •   | મનઃશુહિની કળશ્રુતિ                                    | ૧ <b>૦૫</b> |
|     | સ્વનિરીક્ષણ                                           |             |
| 0   | સ્વિનિરીક્ષણ કરતાં પહેલાં આત્માને જાણા                | <b>૧</b> ૦૬ |
| 0   | સ્વિનિરીક્ષણ એ અંતર ગ ક્રિયા છે                       | १०८         |
| •   | મનની ચ ચળતાનું સહજ શમન                                | ૧૧૦         |
| •   | પક્ષપાતી મનનું નિરીક્ષણ કેવું હાય છે?                 | 9 <b>99</b> |
| 0   | દેહાદિના વિસ્તારથી આત્મવિસ્મૃતિ થઈ છે                 | 113         |
| 0   | તટસ્થ-અપક્ષપાતી નિરીક્ષણ કેવું હશે ?                  | 118         |
| 0   | સ્વનિરીક્ષણની વિશાળતા અને સફળતા                       | <b>૧૧૫</b>  |
|     |                                                       |             |

|              | સ્વાધ્યાય [૬] : ચિત્તસ્થિરતા                                           |             |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ~ 0          | ધ્યાનમાગ°માં ચિત્તસ્થિરતા મહત્ત્વનું અંગ છે                            | 112         |
|              | દેહાધ્યાસના વિસ્તાર ચિત્તસ્થિરતાને ભાધક છે                             | ૧૨૦         |
| <b>, 6</b> . | ધ્યાનમાગ <sup>ર</sup> માં સ્વશિક્ષણનું અગત્યનું સ્થાન છે               | ૧૨૨         |
| 0            | મનતા સામ <sup>શ્</sup> ર્યના સમ્યગ્ ઉપયોગ                              | ૧૨૩         |
|              | સાધનામાં આંતરિક સંઘષ'થા દૂર રહેવું                                     | ૧૨૬         |
| 0            | પાપી પુણ્યવ તા ભાને છે                                                 | ૧૨૭         |
| 0            | 'સવિ જીવ કર્યું શાસન રસી'ના મંત્ર                                      | ૧૨૯         |
| •            | સાક્ષીભાવનું શિક્ષણ                                                    | १३०         |
| .0           | 'તું આત્મથી જો આત્મમાં'                                                | ૧૩૨         |
|              | સ્વા <sup>દ</sup> યાય [૭] : યાેગાભ્યાસની સમીક્ષા                       |             |
| . 0          | માક્ષ પ્રત્યે પ્રવર્તાન એ યાગ છે                                       | 138         |
| . 0          | યાગનું સામર્થ્ય                                                        | ૧૩૫         |
| . 0          | યાગાલ્યાસ વડે આત્મવિશુદ્ધિ                                             | ૧૩૫         |
| · O          | અષ્ટાંગ યાેગની સરળ અને સંક્ષિપ્ત સમજ                                   | १३७         |
| . 0          | ચિત્તવૃત્તિનિરાધનું પ્રયોજન                                            | <b>૧</b> ૩૮ |
| 0            | યાેગાભ્યાસીની જીવનચર્યા                                                | <b>૧</b> ૩૮ |
| 0            | પૂર્વ નું આરાધનભળ–એક દષ્ટાંત                                           | ૧૩૯         |
| • 0          | તો માનવજીવનની કિંમત કૂટી વદામની નહિ રહે-એક દષ્ટાંત                     | ૧૪૧         |
| . 0          | યોગસાધના દિવ્ય જીવ <b>ન જીવવાની</b> એક કળા છે                          | ૧૪૨         |
| ٠ ٥          | ગૃહસ્થ સાધકને માટે યાેગાભ્યાસનું ઔચિત્ય                                | १४३         |
|              | સ્વાધ્યાય [૮] : ધ્યાનતું <b>રહસ્</b> ય                                 |             |
| ·(૧)         | ધ્યાન અંતરાય ર <b>હિ</b> ત <sub>ે</sub> માક્ષના રાજમાગ <sup>દ</sup> છે | ૧૪૬         |
| (२)          | ધ્યાન પરમ સુ <b>ખ</b> શાંતિ <b>દા</b> તા છે                            | १४७         |
| ·(3)         | સાચું ધ્યાનએ આત્માની શુદ્ધ અવસ્થા છે                                   | १४८         |
| · (۶)        | ધ્યાન યાેગ-ઉપયાેગની સ્થિરતા છે                                         | ૧૪૯         |
| (ዣ)          | ધ્યાન એ શુદ્ધ ચેતનાની અનુભૂતિ છે                                       | ૧૫૦         |
| <b>(</b> })  | ધ્યાન એ ભવરાગ દૂર કરવાના રામભાણ ઇલાજ છે                                | ૧૫૧         |
| (৩)          | ધ્યાનના અનુભવની પળા અમૃતબિંદુ સમાન છે                                  | ૧૫૩         |
| (८)          | ધ્યાન એ ચિત્તની નિષ્કંપ દશા છે                                         | ૧૫૫         |

|            | સ્વાધ્યાય [૯] <sup>ાદ્</sup> યાનપ્રવેશની ભૂમિકા અને દૈનિક ઉપ        | <del>ાંક્ર</del> મ |  |
|------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------|--|
| 0          | ધ્યાનપ્રવેશની ભૂમિકા                                                | ૧૫ક્ર.             |  |
| o          | સાધકની મનાેબૂમિકા                                                   | ૧૫૮                |  |
| 0          | પ્રથમ કદમ સાચી દિશામાં ઉપાડવું                                      | ૧૫૯                |  |
| •          | દૈનિક જીવનમાં ધ્યા <b>નના</b> ઉપક્રમ * સમય                          | 9.50.              |  |
| 0          | દેહશુદ્ધિ અને હળવાપણું                                              | <b>૧</b> ૬૧        |  |
| 0          | <b>÷</b> शं0                                                        | ૧૬૨                |  |
| o          | <b>આસ</b> ત                                                         | ૧૬૩                |  |
| 0          | ધ્યાન માટે અવલ બનનાપ્રકારા * ધાસઅનુપ્રેક્ષા કે દીધ <sup>c</sup> વાસ | 1 983              |  |
| 0          | મનની શાંતિ                                                          | ૧૬૪                |  |
| 0          | મ ત્ર-જપ કે ધ્વનિરૂપ અવલ બન                                         | ૧૬૫                |  |
| o          | ભક્તિ <b>પદે</b> ા * દ <b>િટસ્થિ</b> રતા–ત્રાટક                     | ૧૬૬                |  |
| 0          | પરમાત્મા કે સદ્દ્ગુરુનાં ચિત્રપટ * પરમાત્મચિંતન                     | ૧૬૬                |  |
| 0          | સ્વરૂપચિ તન                                                         | ૧૬૭.               |  |
| 0          | એકતાનું સ્વરૂપ 🛊 સ્વનિરીક્ષણ                                        | 184                |  |
| 9          | સ્વાધ્યાય * સ્થૂલ મોન                                               | <b>৭</b> ৩০        |  |
| 0          | સૂક્ષ્મ મૌત * ધ્યાન                                                 | ૧૭૧                |  |
| 0          | સિહ્ચિએાના પ્રગટવા સમયનાં ભયસ્થાના                                  | ૧૭૧                |  |
| O          | તીર્થાટન                                                            | ૧૭૨                |  |
| 0          | ભૂમિકાયાગ્ય પ્રકારે                                                 | ૧૭૩                |  |
|            | પ્રથમ પ્રકાર: પ્રારંભના ગૃહેસ્થ માટે                                | <b>૧</b> ૭૪        |  |
|            | ખી <b>જો</b> પ્રકાર: મધ્યમ દશાના સાધક માટે                          | १७४                |  |
|            | ત્રીજો પ્રકાર: આગળની ભૂમિકાના સાધક માટે                             | ૧૭૪                |  |
| ઉપસ'હાર    |                                                                     |                    |  |
| 0          | શાધત સુખની શાધ                                                      | ૧૭૯                |  |
| <b>o</b> ` | આત્મા સ્વસ <b>ે</b> દા છે                                           | १८२                |  |
| 0          | ષ્યાનમા <b>ગ<sup>્</sup>થી</b> સહજ ઉપલબ્ધ <b>થતી આત્મપ્રસાદી</b>    | <b>૧૮</b> ૭ -      |  |
| 0          | ઉત્સાહ <b>પૂવ<sup>૧</sup>ક આ</b> ગળ વધવું                           | 216                |  |
| 0          | જૈનદશલના ધમલતત્ત્વનું પ્રાધાન્ય શા માટે ?                           | ૧૯૨                |  |
|            | અ'તમ'ગલ                                                             | ૧૯૬                |  |
|            | પરિશિષ્ટા                                                           | <b>୧୯</b> ୦        |  |

# સુન દાખહેન વાહોરા લિખિત શિષ્ટ-સાહિત્ય

|            | પુસ્તકનું નામ                     | વિષ્ય                             | કિ'મત                    |
|------------|-----------------------------------|-----------------------------------|--------------------------|
| · <b>ધ</b> | ગંગાસતી એમ બાલિયાં                | રે ૪૨ ભળ                          | ૪નાેના ભાવાથ° ૪          |
| ૨          | સુવિચાર પ્રેરક કથાએ।              |                                   | રપ બાેધકથાએ  ૪           |
| 3          | નારી જીવનના તડકા છાયા             | ( <mark>અપ્રાપ્ય) ૨૫</mark> સા    | માજિક કથાએ 🖁 🖇           |
| ¥          | મુમુક્ષુતાને પ <b>ેથ</b> આત્મ     | સિહિની ૧૩૮મી ગાય                  | યા પર પ્ર <b>વ</b> ચના ૪ |
|            | ૦ ધ્યાન: એક પરિશીલન               | -                                 |                          |
| 4          | ચેતના <b>ની</b> ભીતરમાં           | कैत धम <sup>९</sup> तत्त्व विष    | યક વિચારધારા ૧૨          |
|            | આઠે કાંઠે અજવાળાં અહિંસ           | · •                               | <del>-</del>             |
| 1          | પરાઢનાં પાંચ પગલાં                | જીવનદર્ષ્ટિ િ                     | ાષ્યકપ અ'ગા ૮            |
| ૯          | ૦ શાંતિપથ દશ ન ભાગ-૧              |                                   |                          |
|            | જીનેન્દ્ર વા                      | ચુી <sup>૧</sup> છ કૃત હિંદીનાે ચ | જરાતી અનુવાદ ૧૨          |
| ે છ        | ૦ શાંતિપથ દશ <sup>૯</sup> ન ભાગ–૨ | (જૈનદશ <sup>૯</sup> નનું તત્ત્વના | ાન,, ,, ૧૫               |
| 99         | ૦ કમ <sup>દ</sup> રહસ્ય           | 73 )                              | ,, ,, <u>\$</u>          |
| ૧ર         | ૦ અનંતના આનંદ                     | જૈનધમ <sup>c</sup> નું            |                          |
|            | હેમચ દ્રાય                        | ાય રચિત યાેગશાસ્ત્રને             | li સાર (લંડન <b>)</b> ૧૫ |
| ૧૩         | ૦ મનમ દિરની મહેલાતા               | વિવિધ વિષયાનાં પ્ર                | વચનાનું સંકલત 💡          |
| 48         | શું કરવાથી પાતે સુખી?             |                                   |                          |
| •          |                                   |                                   | લન (નાઇરાખી) ૧૦          |
| ૧૫         | ગુ <b>ણુ</b> –ગુંજત               | શ્રા                              | યકતાર૧ ગુણાં ૧           |
| ૧૬         | ऋषिदत्ता                          |                                   | lન સતી <b>ની</b> કથા ર   |
| <b>૧</b> ૭ | શ્રી કલ્પસૂત્ર કથાસાર             | પયુ'ષણું પવ'નાં પ્ર               | વચનાે <b>(</b> લંડન) ૧૫  |
| ٩٧         |                                   | જીવનશુદ્ધિના ૧૦૮ તિ               | તેયમાેનુ સ'કલન —         |
| ૧૯         | नवतत्त्वने। सरण परियय             | _                                 | તું સરળ સંકલ <b>ન</b> ૧૦ |
| २०         | ते अतरे सवपार                     |                                   | વેષ્યાનું સ'કલન ૧૦       |
| ર૧         | तत्त्वधारा                        | શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના                | विषयवार पत्रे। ४         |
| :⊃iક       | । • ग्रह्मावना आं) •००शी          | લઇ તકલની પારીદી                   | પર પ્રકાશક તરક્ષી        |

- ેનોધા: પ્રભાવના માટે ૧૦૦થી વધુ નકલની ખરીદી પર પ્રકાશક તરફથી ૨૦/૨૫ ટકા વળતર મળે છે.
  - ૦ કરેલાં પુસ્તકાનું પ્રાપ્તિસ્થાન : શ્રી સત્ય્રુત-સેવા-સાધના-કેન્દ્ર શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર, કાળા (જિ. ગાંધીનગર)
  - ∘ ધામિ°ક વિષયની કેસેટા મળી શકશે



#### શ્રી અહ<sup>લ</sup> નમઃ

હે પ્રભુ આનં દદાતા જ્ઞાન હમકે દી એ શીધ સારે દુર્યું છે કે દૂર હમશે કી ઇયે લી છ એ હમકે શરણમેં હમ સદાચારી ખને પ્રદાચારી ધર્મ રક્ષક વીર વ્રતધારી ખને પ્રેમસે હમ ગુરુજનાં કી નિત્ય હી સેવા કરે સત્ય બાલે ઝૂઠ ત્યાં મેળ આપસમેં કરે નિંદા કિસીકી હમ કિસીસે બૂલકર ભી ના કરે દિવ્ય જીવન હા હમારા તેરે ગુલ્ ગાયા કરે.

# સમપ<sup>ત</sup>્ણ

આ ગ્રંથમાં પ્રસ્તુત થયેલાં તથ્યા જેમણે શ્રદ્ધયાં જાણ્યાં અને અનુભવ્યાં, તેવા ધ્યાનમાર્ગના ધુર'ધરા, યાેગીશ્વરા અને યથાશક્તિ તે માર્ગ'ની સાચી આરાધના કરી રહેલા સર્વ' સાધક મહાનુભાવાને આ ગ્ર'થ આદરપૂર્વક સમર્પિત કરીને હું કુતાર્થ' થાઉં છું. હોપ્મક્રે

ARONA TALANDA TALANDA

1

ધ્યાનમાર્ગ નું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ ॐकार' बिन्दु संयुक्त', नित्य' ध्यायन्ति योगिनः। कामदं मोक्षदं चैव, ॐकाराय नमोनमः॥ 'थे। शिक्षे। બિंદુ सिंदत ॐडार प्रश्रुव मंत्रनुं नित्य ध्यान डरे छे. स्थे सर्व वांछित वस्तुने स्थान मे। क्षेने स्थान ॐडारने वारंवार नमस्डार.'

\*

मोक्षमार्गस्य नेतार' भेत्तार' कर्मभूभृताम् । ज्ञातार' विश्वतत्त्वानां व'दे तद्गुणलब्धये ॥ 'भेाक्षभार्शना नेता – भेाक्षे क्षष्ठ कनार, कर्भ-३५ पर्वतना लेता – लेहनार, सभश्र ज्ञाता – काणुनार, तेने ते शुखुनी प्राप्ति भाटे वंदु' छुं.'

\*

अज्ञानितिमिरांधानां ज्ञानांजनशलकया। चक्षुरुन्मीलितं येन, तस्मै श्री गुरुवे नमः॥ 'અજ્ઞાનરૂપી અંધકારથી અંધ ચક્ષુ જેણે જ્ઞાનરૂપી અંજનશલાકાથી – આંજવાની સળીથી ખોલ્યાં તે શ્રી સદ્યુરુને નમસ્કાર!

ઉપરના શ્લાેકામાં દર્શાવ્યા છે તેવા પરમાત્માને અને સદ્-ગુરુને પ્રશુમી સ્વાધ્યાય અર્થે પ્રસ્તુત ગ્રંથ લખવાના પ્રારંભ કરીએ છીએ.

٩.

# પૂર્વાચાર્યો દ્વારા પ્રરૂપિત શ્ર'થામાં ધ્યાન :

પ્રાચીન યુગ પ્રત્યે દિષ્ટ કરતાં એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે, 'ધ્યાનમાર્ગ' એ ભારતભૂમિનું સર્વોચ્ચ સર્જન છે. પૂર્વાચાર્યોએ અને ઋષિમુનિઓએ ધ્યાન વડે અવ્યાળાધ સુખની પ્રાપ્તિ કરી છે, આત્માને દેહદેવળમાં પ્રગટ કર્યો છે. ધ્યાન એ પરમતત્ત્વ સાથેની એકતાનું અંતિમ સાધન છે, ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકતા તે અનુભવગમ્ય, વચનાતીત, વર્ણનાતીત અવસ્થા છે તેમ, સૌ મહાતમાંઓએ નિરૂપણ કર્યું છે.

જૈનાગમમાં તપ, જપ અને સ્વાધ્યાયને ધ્યાનનું આશિક રૂપ આપવામાં આવ્યું છે, પરંતુ તેનું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ તો ધર્મધ્યાન અને શુક્રલધ્યાનની સૂક્ષ્મ કિયામાં સમાવિષ્ટ થયું છે. ધ્યાનની એ સૂક્ષ્મ ક્રિયામાં તપાદિ સમાઈ જય છે. તેથી ધ્યાનના મુખ્ય અધિકારી અપ્રમત્ત દશાવાન મુનિઓને કહ્યા છે. આથી જૈનસમાજમાં સામાન્ય-પણે શ્રાવક અને સાધુજના માટે "ધ્યાનધારા" જાણે કે મહદ્દ અંશે ગૌણ થતી જણાય છે. જવલ્લે જ સાધુજના ધ્યાનને જપ કે સ્વાધ્યાય સિવાય પ્રયાગાત્મક કે અનુભવાત્મક રૂપ આપી ગહન સાધના કરતા કે કરાવતા હશે. જપ એ ધ્યાનનું આંશિક અને પ્રારંભિક અનુષ્ઠાન છે, પરંતુ તે પણ એક નિત્યક્રમ જેવું થઈ પડ્યું છે.

કાયોત્સર્ગને ( દેહભાવથી ઉત્થાન ) કે કાઉસગ્ગધ્યાનને ( નવકાર મંત્રનું કે લાેગસ્સ સૂત્ર અર્થાત્ ચાવીશ જિનવંદનાનું ચિંતનરૂપ કે જપરૂપ ધ્યાન ) કે સ્વાધ્યાયને ધ્યાનના પ્રકારમાં સમાવિષ્ટ કર્યા છે. તે વાસ્તવિક રીતે ' ધર્મધ્યાન ' નથી, પરંતુ તે પહેલાની ચિત્ત સ્થિરતાની ભૂમિકા છે.

ધ્યાનમાર્ગ નું વિશદ, વૈજ્ઞાનિક અને સચાટ વર્ણન જૈનદર્શનના અનેક સમર્થ આચાર્યોએ કર્યું છે જેમાં શ્રી સ્વામી કાર્તિકેય મુનિ, શ્રી કુદકુદાચાર્ય, શ્રી ઉમાસ્વાતિઆચાર્ય, શ્રી પૂજ્યપાદસ્વામી, શ્રી હુસ્ભિદ્રસૂરિ, શ્રી શુભચન્દ્રાચાર્ય, શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય, શ્રી દેવસેના- ચાર્ય, શ્રી નાગસેનમુનિ તથા શ્રી યશાેવિજયજી, શ્રી ચિદાનંદજી અને શ્રી કેસરસૂરીજી વિગેરે મુખ્ય છે.

આમ તત્ત્વાર્થસ્ત્ર (ટીકાઓ સહિત), સમાધિશતક, યાગશાસ્ત્ર, યાગદિષ્ટસમુચ્ચય, ભગવતી આરાધના, સ્થાનાંગ, આદિપુરાશુ, ધવલા, જ્ઞાનાર્ણુવ, ધ્યાનશતક, તત્ત્વાનુશાસન, ધ્યાનદીપિકા વગેરે લેશામાં ધ્યાન વિષેના ચાર પ્રકારાના અલ્પાધિક વિસ્તાર જેવા મળે છે. તેમાં પ્રરૂપિત વિષયવસ્તુમાં વિશેષ અંતર જેવા મળતું નથી. જૈન-પરંપરાની આ શિસ્ત અને પ્રણાલિ રહી છે. પૂર્વાચાર્યાના લાંશી પ્રરૂપણાની પ્રણાલિને સન્માનપૂર્વક જાળવતા પણ, પાતપાતાની શક્તિ પ્રમાણે રોજ-ખરાજના જીવનમાં પ્રયાગમાં લાવી શકાય તેવી સાધના-પદ્ધતિનું સંશાધન ધ્યાનમાર્ગમાં કરવાની આ સમયે તાતી જરૂરિયાત લાબી થઇ છે; જેના વિના ભગવાન મહાવીરપ્રણીત ધર્મના હાઈ રૂપ સ્વાનુભ્તિરૂપ નિશ્ચય માક્ષમાર્ગની અવગણના થયા ખરાબર ગણાશે.

ધર્મધ્યાનના ઉત્તમ પ્રકારાના વિચાર-વિનિમય પ્રત્યે કે આરાધના જેવા પરમ ઉપયાગી વિષય પ્રત્યે સાધુજના અને શ્રાવકા હાલ પ્રાયે ઉદાસીન છે. ધર્મક્રિયાને ધર્મધ્યાનની માન્યતા આપી શ્રાવકાને તેવું સમજાવી સંતાષ માનવામાં આવે છે, તેથી ધ્યાન દ્વારા થવા યાગ્ય જીવનશુદ્ધિનું અને જીવનપરિવર્તનનું કાર્ય ક્વચિત્ જ થતું દેખવામાં આવે છે. ધર્મક્રિયાના પરિશ્રમ જાણે કે બાળચેષ્ટારૂપે થતા જાય છે, અને મૂળમાર્ગના આરાધનથી સાધકા પ્રાયે દૂર થતા હાય તેવું જણાય છે.

અન્ય આધ્યાત્મિક પ્રવાહામાં ધ્યાનની ક્રિયા સ્થૂળરૂપે અસ્તિ-ત્વમાં છે. અથવા યાગાભ્યાસના એક અંગરૂપે છે. તેના વિવિધ પ્રકારા પ્રકાશમાં આવ્યા છે. જૈનદર્શાનના થંથામાં ધ્યાન વિષે દઢ સિદ્ધાંત-નિષ્ઠા, સૂક્ષ્મતા, સંયમ-આરાધના અને ગંભીરતા સવિશેષપણું જેવા મળે છે, તેથી સંભવ છે કે, સાંપ્રત જૈનસમાજમાં ધ્યાન વિષેની સુનિર્દિષ્ટ સાધનાપદ્ધતિ પ્રયાગરૂપે અસ્તિત્વમાં જણાતી નથી, પણ આગળ જણાવ્યું તેમ તેની અત્યંત આવશ્યકતા છે. વર્તમાનયુગમાં, જૈનદર્શનના ધ્યાનના પ્રકારાથી ભિન્નપણે ધ્યાનમાર્ગની વિવિધ પહિતિઓ, અભ્યાસ, પ્રયોગા અને ગ્રંથા અસ્તિત્વ ધરાવે છે. ધ્યાન ક્રિયારૂપે કે અનુષ્ઠાનરૂપે સરળ અને જન-ભાગ્ય થતું જાય છે. યાગીજનાએ આ ક્ષેત્રમાં ઘણું ખેડાણ કર્યું છે અને કરતા રહ્યા છે. તેમાં અષ્ટાંગયાગ માટે 'યાગદર્શનમ્'ના અને વર્તમાનમાં અન્ય પ્રસિદ્ધ શ્રંથાના આધાર લેવામાં આવે છે.

અષ્ટાંગયાગ પ્રરૂપિત સમાધિ અવસ્થા વિષે જેતાં એમ જણાય છે કે, જૈનદર્શન અન્વયે પૂર્ણજ્ઞાન (કેવળજ્ઞાન) કે સર્વજ્ઞના ધ્યાનની તુલનાએ, એ સમાધિ અવસ્થા પૂર્ણ શુદ્ધધ્યાનાવસ્થા નથી. ધ્યાનના પ્રકારામાં જેને ચિત્તની એક પ્રતા, શૂન્યાવસ્થા કે સમાધિ કહે છે એ જૈન દર્શનની અપેક્ષાએ 'સમ્યગદર્શન'ની ભૂમિકા ગણી શકાય, એટલે કે શુદ્ધધ્યાનાવસ્થાના એક પ્રકારે પ્રારંભ છે. તે પછી ધ્યાનના વિશિષ્ટ અનુભવ તા નિર્ગ 'ચઅપ્રમત્ત મુનિપણામાં હાય છે અને પૂર્ણશુદ્ધધ્યાન તેથી આગળની દશામાં હાય છે.

# પ્રસ્તુત સમ્યગ્દર્શ નની સંક્ષિપ્ત સમજઃ

ઉપર કહેલા સમ્યગૃદર્શનની વ્યાખ્યા અંગે જૈનશાસ્ત્રોમાં નીચેની મહત્ત્વની સૂક્ષ્મરેખા અંકાઈ છે. જેના વિસ્તાર તે વિષયના સ્વાધ્યાયમાં જોઈશું.

સૃષ્ટિમાંડળની રચના જે તત્ત્વોને આધારે છે તે નવતત્ત્વની યથાર્થ અને નિઃશંક શ્રદ્ધા.

જડ-ચેતનનું અનુભવ સહિત ભેદજ્ઞાન.

સર્વત્ર-વીતરાગદેવ, નિર્ગ થમુનિ અને તેમના પ્રરૂપેલા ધર્મ; તેની શ્રદ્ધા, બાેધ અને આચરણ.

એક ક્ષણની પણ અંતભે દ સહિતની જાગૃતિ.

મિથ્યાત્વાદિ અમુક કર્મ-પ્રકૃતિએાના આત્મામાંથી છેદ.

વર્તમાનની એક સમયની પર્યાયમાં શુદ્ધાત્માના અનુભવ.

સમ્યગૃદર્શન એટલે આત્માનું સ્વરૂપદર્શન. તેની વિવિધ

વ્યાખ્યાએ છે. એ દર્શન સાથે જ્ઞાન સમ્યગ્રુર્પે પરિણુમે છે અને તે આત્મા સમકિતી કહેવાય છે. તેના ગુણા, આચાર, વિચાર વગેરે સર્વ પણ સમ્યગ્રુર્પ થાય છે. આ ચાથું ગુણસ્થાન છે, અને ખરું જોતાં મુક્તિમાર્ગ માટે પ્રથમ ગુણસ્થાન છે. અહીંથી 'ધર્મધ્યાન'ના યથાર્થ પ્રારંભ થાય છે.

વર્તમાનયુગમાં ધ્યાન અંગેના શુદ્ધ પ્રકારાની સાધના અત્યંત જરૂરી છે. કારણ કે સાચી દિશામાં ઉપાડેલું એક પગલું પણ આપણને ગંતવ્ય સ્થાને લઇ જાય છે.

સમ્યગ્દર્શન, કેવળજ્ઞાનની – પૂર્ણતાની અપેક્ષાએ બીજ સમાન છે. બીજ અને પૂનમમાં પ્રકાશની જ તરતમતા છે. બીજ, કમે કરી પૂનમે પૂર્ણ બીલી ઊઠે છે. તેમ સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત થયેલા આતમા કમે કરી પૂર્ણદર્શનને કેવળદર્શનને પામે છે; પૂર્ણધ્યાનદશાને પામે છે. આત્મલક્ષે, સમ્યક્દર્શનયુક્ત, શુદ્ધિપૂર્વક થતી ધ્યાન આરાધના સાધક માટે સર્વોત્તમ છે. દૈહિકભાવે થતી ક્રિયા કે બાલચ્ચેષ્ટારૂપ ક્રિયા એકડા વગરનાં મીંડાં જેવી છે. માટે જૈનદર્શનમાં સમ્યગ્દર્શનનું અત્યંત મહત્ત્વનું સ્થાન છે, કારણ કે તે મુક્તિનું કાર છે.

# ધ્યાનદશાયુકત મુનિએાનાં જીવનનું સત્ત્વ:

સર્વોત્કૃષ્ટ જ્ઞાની પુરુષોએ આત્મજ્ઞાન અને ધ્યાનના માર્ગને ચરમસીમાએ આરાધી પરમતત્ત્વને પ્રગટ કર્યું છે અને જગતના જીવા માટે એ કલ્યાણમાર્ગની વિશકતાથી પ્રરૂપણા કરી છે. એ માર્ગ અતિસૂક્ષ્મ અને અનુભવગમ્ય છે; છતાં સર્વ ક્લેશથી મુક્ત થવાના 'ધ્યાન' એકમાત્ર ઉપાય છે. સૂર્યના પ્રકાશ વડે જેમ પદાર્થો ચક્ષુગમ્ય થાય છે તેમ આત્મજ્ઞાન વડે આત્મા વિલેકરૂપી પ્રકાશ પામે છે અને પદાર્થનું સ્વરૂપ યથાર્થપણે સમજે છે. તે પછી સંસારથી વિરક્ત થઈ ધ્યાનમાર્ગને આરાધી સહજ સુખ પ્રાપ્ત કરે છે.

પ્રાચીન સમયમાં ધ્યાન એ યાેગીજનાે અને મુનિઓનાં જીવનનું સત્ત્વ હતું, તેઓ વિશિષ્ટ ધર્મધ્યાનના પ્રશસ્ત અધિકારી હતા અને છે.

પુરાષ્યુ કથાના ન્યાય પ્રમાણે જેમ ભગીરથ રાજાના મહાપ્રયત્નથી હિમાલયવાસિની ગંગાનું અવતરણ થયું અને ગંગા પૃથ્વી પર પ્રવાહિત થઈ; તેમ મુનિજનાના હૃદયકમળમાં સ્થિત થયેલી ધ્યાન-દશાનું સત્ત્વ આ કાળે કેટલાક સંતો, સાધકા, જ્ઞાનીઓના પવિત્ર પુરુષાર્થ અને ઉપદેશબળના માધ્યમ દ્વારા માનવજીવનમાં ધ્યાનમાર્ગ-રૂપે વત્તેઓછે અંશે પ્રવાહિત થયું છે.

# સાધકને ચેતવણી:

જ્ઞાનીપુરુષોએ પ્રકાશ્યું છે કે ધ્યાન એ કશું પ્રાપ્ત કરવાની ક્રિયા નથી, તેનું આત્મા સિવાય કોઈ ગંતવ્યસ્થાન નથી, કોઈ વિધિસૂચિત પ્રક્રિયા નથી, કે કંઈ થઈ જવાનું આયોજન નથી. ધ્યાનદશા એ આત્માનુભૂતિ છે-સમદશા છે. અંતની સહજાવસ્થામાં મન, ઇંદ્રિયા, વિચાર, વાણી વગેરે સર્વ ક્રિયાઓ શાંત થઇ જાય છે.

ચિત્તની શાંત અને સ્થિર દશા થાય તો ધ્યાનમાર્ગમાં સાચા પ્રવેશ સંભવ છે, અભ્યાસ અને વૈરાગ્યભાવ વડે મનશુદ્ધિ થયા પછી ચિત્ત સ્થિરતા પામે છે. તે પછી સહજ ધ્યાનની સ્થિતિ આવે છે. તે પહેલાંના સર્વ પ્રકારા (અનુષ્ઠાના કે આલંખના) એકાયતા કે સ્થિરતા માટે અત્યંતાવશ્યક છે. ચિત્તની સામાન્ય સ્થિરતાને કે એકાયતાને ધ્યાનદશા માની ન લેવી. ધ્યાનમાર્ગની એ પ્રવેશ-ભૂમિકા છે.

મુનિઓનાં હૃદયમાં સંસ્થાપિત ધ્યાનદશાના જિજ્ઞાસુ સાધકે પોતાની ભૂમિકા અનુસાર પ્રારંભ કરવા. સાધક શ્રાવક હા, (શુદ્ધ આચારવાળા) બ્રાહ્મણ હા, સાધુ હા, સંત હા કે યાગાભ્યાસી હા, સૌને માટે ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ કરવા પુરુષાર્થ કરવા આવશ્યક છે. વૈરાગ્ય – ઉદાસીનતા અને અભ્યાસ વડે કાળભેદે આ માર્ગમાં ઉમેદવારી જરૂર કરવી, સાધક માત્ર એ ઉમેદવારીને પાત્ર છે, અને

જ્ઞાન-ધ્યાનના અનુભવના અધિકારી છે. ભૂમિકા પ્રમાણે તે વિકાસ કરી શકે છે.

ચિત્ત સ્થિરતા માટે કરેલા દીર્ઘ કાળના યાગાભ્યાસના ફળરૂપે, ચિત્ત શુદ્ધિને પરિણામે, કે ઇંદ્રિયજયને પરિણામે જ્યારે જ્યાતિ, ધ્વિન, સુગંધ, દૈહિક સુખદ સ્પંદન કે મધુબિંદુ જેવા અનુભવા થાય ત્યારે તે ધ્યાનદશા છે તેમ માની ત્યાં અટકી પડવું નહિ, એ સર્વ પાર્થિક – દૈહિક સિદ્ધિએા છે, તેમ નિશ્ચય રાખી પ્રલાભનમાં ન પડવું પણ આગળ વધવું.

કાશ્મીરનું કુદરતી – નિર્દોષ સૃષ્ટિસૌ દર્ચ નિહાળવા નીકળેલાે યાત્રી માર્ગમાં દિલ્હીની રાજધાની અને તેની મહેલાતાે જોઈ ત્યાં જ રાેકાઈ જાય તાે કાશ્મીરના સૃષ્ટિસૌ દર્ચના અનુભવ પામી ન શકે. રાજધાનીનાં વૈભવયુક્ત સ્થાના જોવાના માહ ત્યજી યાત્રીએ કાશ્મીર ભણી જવું હિતાવહ છે, તેમ સાધકે દૈહિક સિદ્ધિઓ ગમે તેવી લાેભામણી હાેય તાેપણ તેમનાે માહ ત્યજી આગળ વધવું જરૂરી છે.

સાંસારિક પદાર્થોમાં સુખબુદ્ધિએ જીવનવ્યવહાર ચાલે છે, એમ ચાલે અને ધ્યાનમાર્ગે આગળ વધાય તે કોઈ પ્રકારે સંભવિત નથી. બાહ્યજીવનમાં સ્થાપિત કરેલાં મૂલ્યાનું વિસ્મરણ થયે, મન-વચન-કાયાની શુદ્ધિ વડે, ઇદ્રિયના વિષયાની મંદતા થયે, રાગાદિ ભાવા શિથિલ થયે, આ માર્ગે યાત્રા સંભવિત છે. મુક્તિ પ્રત્યે દોરી જતા ધ્યાનમાર્ગ, યાગાભ્યાસ વડે સુસાધ્ય થઈ શકે છે. જૈનદર્શનના કેટલાક પૂર્વાચાર્યાએ એ કારણથી અષ્ટાંગ યાગને સમર્થન આપ્યું છે. મુક્તિમાર્ગમાં યાજે તે 'યાગ' છે એમ પ્રકાશ્યું છે.

ધ્યાનમાર્ગમાં ભાવના, તપ, જપ, ઇત્યાદિ સહાયક તત્ત્વા છે; તે દ્વારા વીતરાગભાવની દહતા થતી રહે છે. સંસારી જીવ કશાય અવલંબન વગર આ માર્ગે સરળતાથી જઇ શકતો નથી. ક્વચિત્ એવી ક્રિયાઓનું સેવન કરીને તેને ધર્મધ્યાન માની લેવામાં આવે તો, તે બાળચેષ્ટારૂપ છે. વાસ્તવિક ધર્મની બાહ્યક્રિયા વડે શુભભાવ સુધી પહેાંચી શકાય, ધર્મધ્યાન તેની આગળની વિશુદ્ધિની ભૂમિકા છે. તે માર્ગના પ્રવેશની પ્રથમ શસ્ત 'વીતરાગતા' અર્થાત્ અના-સક્તિ છે. તે પછી અભ્યાસ અને સદ્ગુરુગમે જ્ઞાન-ધ્યાન સંભવ અને છે. મહાત્માંઓએ આત્મજ્ઞાન વડે આ માર્ગે કલ્યાણુ સાધ્યું છે.

#### વત<sup>લ</sup>માનમાં ધ્યાન પ્રત્યેના અભિગમ:

ભારતમાં અને પરદેશમાં લગભગ છેલ્લા એક–એ દસકામાં 'ધ્યાન'ના શખ્દરૂપે, સાધનારૂપે, ક્રિયારૂપે અને યાગાભ્યાસની રીતે પ્રચાર થયા છે. ભારતવર્ષના યાગીએ અને મુનિઓની અંતરંગ અવસ્થાનું સત્ત્વ ક્રિયારૂપે પ્રગટ થયું, અને સામાન્ય જનસમૂહ સુધી પહેાંચ્યું, તે ગાળામાં અનાજ સાથે ઘાસ ઊગી નીકળે છે તેમ, ધ્યાન સાથે ઘણાં સદ્-અસદ્ વિધિવિધાના પ્રગટ થયાં.

ધ્યાનની પ્રશસ્ત ઉપાસના વડે જ્ઞાની – અનુભવી જનાએ આત્મકલ્યાણ સાધ્યું, અને દૈહિક સુખની અપેક્ષાવાળા સાધકાએ, (કહેવાતા સંતો – યાગીઓએ) જનસમૂહને ચમત્કાર જેવાં પ્રલાભનામાં આકર્ષિત કરી અસત્ માર્ગે દોર્યા. વર્તમાનમાં હજી આવાં ઘણાં પ્રકારકાર્યો અસ્તિત્વ ધરાવે છે, છતાં સાચા જિજ્ઞાસુઓનાં હૃદયમાં એક વાત સમજાઈ કે:

# "तरति शोकं आत्मविद्"

''આત્મજ્ઞાની પુરુષ શાેકને તરે છે" આ હકીકતને લક્ષમાં રાખી સાધકાે ધ્યાનમાર્ગમાં આત્મશ્રેય સમજી સદ્ગુરુની નિશ્રામાં નિષ્ઠાપૂર્વક સાધના કરવા પ્રેરાય છે અને સત્ માર્ગે વળે છે.

વૈજ્ઞાનિકશુગનાં ઉપલખ્ધ સાધના દ્વારા દુનિયામાં માનવજાત નજીક આવતી જાય છે તેમ કહેવાય છે. બીજી દૃષ્ટિએ જોતાં એવું જણાય છે કે માનવજાત, માનવાચિત ગુણાની અપેક્ષાએ દૂર થતી જાય છે. આવા એક સંઘર્ષના કાળે ચિંતકોને, શાંણા સજ્જનાને એક વાત સમજાવા લાગી છે કે, 'ધ્યાન' એ ચિત્ત-શાંતિના અને સુખના માર્ગ છે.

પ્રારંભિક ભૂમિકાએ જનસમૂહ ગતાનુગતિક, કુતૃહલવશ,

પ્રક્ષેાભનવશ કે સાચી જિજ્ઞાસાવશ, કોઇ પણ પ્રકારે 'ધ્યાનમાર્ગ'ને સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલપણે, આંતરિક કે બાદ્ય પ્રકારે, દેહથી કે ભાવથી, શાખથી કે અંત:પ્રેરણા વડે ધ્યાન પ્રત્યે અભિમુખ થયા છે. અને ધ્યાનશિબિર, ધ્યાનકેન્દ્રો, ધ્યાનસાધના જેવા સામૂહિક કાર્યક્રમાનું આયોજન થતું રહે છે. જો એ સાધના ગંભીરપણે, જીવનના એક અંગ તરીકે કરવામાં આવે અને કાર્યક્રમ પૂર્ણ થયા પછી સ્વશિક્ષણ- રૂપે દીર્ધકાળ સુધી તેનું સેવન કરવામાં આવે તો સાધકની પ્રગતિ અવશ્ય થાય છે.

ભારતભૂમિનું આ સર્વોચ્ચ તત્ત્વ અમેરિકા જેવા દેશામાં પ્રવેશ પામ્યું છે. આ દેશ અદ્યતન સાધનાથી સંપન્ન છે, ભાગ-વિલાસનાં સાધનાથી ભરપૂર છે. સુખસામગ્રીના અતિરેકથી ત્યાંના માનવા કચારેક યુવાનવયમાં પણ કંટાળે છે. તેમને થાય છે કે હવે જીવનમાં સુખ કચાં મેળવવું? અને એ દેશમાં ધ્યાનમાર્ગનું કિરણ ભારતભૂમિના યાગીઓ દ્વારા પ્રવેશ પામ્યું.

અમેરિકા જેવા દેશમાં મૂલ્યવાન વિવિધ પ્રકારના ટી.વી.સેટ, ડીનરસેટ, સોફાસેટ, કૅસેટ, અને કોમ્પ્યુટર હોવા છતાં ત્યાંનો માનવી 'અપસેટ' છે. ધ્યાનમાર્ગના આછાપાતળા કિરણના પ્રકાશમાં કેટલાક માનવાને સમજાયું કે આ કોઈ 'સેટ' થવાનું ઉત્તમ સાધન છે, ચિત્તશાંતિનું સાધન છે.

આશ્ચર્યની વાત એ છે કે ભારતભૂમિમાં સુખનું આવું અમાઘ સાધન હોવા છતાં, અહીંના માનવાને પરદેશી વસ્તુઓનું ઘેલું લાગ્યું છે. ભારતના કાચા માલ પરદેશ જાય, ત્યાંથી રૂપાંતર થઇ પાછા આવે, લાેકા તેને સહર્ષ આવકારે અને તેના ઉપભાગમાં સુખ માને. ભારતભૂમિના ધ્યાનમાર્ગ પરમસુખદાયક હતા અને છે. કાળના પરિખળ તેમાં મંદતા આવી. ધ્યાન એક કિયારૂપે ફરતું ફરતું વિદેશ પહાંચ્યું. વળી છેલ્લા બે દાયકામાં આ દેશના સામાન્ય જનસમૂહને પણ તે પ્રત્યે વિશેષ આકર્ષણ થયું.

# સાચા ધ્યાનમાર્ગની દુર્લભતા:

ગંગાત્રીના મુખમાંથી નીકળેલા પવિત્ર જળપ્રવાહ ઘણું દૂર ગયા પછી કાદવ મિશ્રિત થઈ જાય છે, તેમ મુનિઓના અને યાેગીઓના હૃદયકમળમાંથી પ્રવાહિત થયેલા આ ધ્યાનપ્રવાહ સામાન્ય માનવ સુધી પહાંચીને મિશ્રિત થઈ ઘણું ભાગે વિકૃત થઈ ગયાે છે. તેથી વર્તમાનકાળમાં સાચા અને પવિત્ર ધ્યાની – યાેગીના સંપર્ક થવા અને આ માર્ગ પ્રશસ્ત સાધના થવી દુર્લભ થતી ગઈ છે. છતાં સત્યપુરુષાર્થ, આરિત્રશુદ્ધિ, તત્ત્વના સતત દીર્ધ કાલીન અભ્યાસ અને પ્રમાદરહિત નિષ્ઠા વડે ધર્મધ્યાનની ભૂમિકાની સાધના સુસાધ્ય અને છે. વૈજ્ઞાનિકયુગની દાેડમાં, ધ્યાન એ શાંતિનું મુખ્ય સાધન જેને સમજાશે તે આ માર્ગના પથિક થશે; અને તેને માર્ગદર્શક સદ્ગુરુની પ્રાપ્તિ વહેલી-માેડી પણ અવશ્ય થશે.

સાધકે ધ્યાનના શુદ્ધ પ્રકારાને વિવેકપૂર્વક જાણવા, જેવા અને સમજવા. ભળતી ક્રિયામાં પડીને ભ્રાંતિ સેવવી નહિ અને સાચી દિશા મળ્યે વિના વિલંબે કે વિના તકે યથાશક્તિ પ્રયત્ન-શીલ થવું.

આ ધ્યાનમાર્ગ જ્ઞાનીજનાએ પ્રાપ્ત કરેલા, પ્રગટપણે અનુ-ભવેલા, પવિત્રતાની પ્રસિદ્ધિ પામેલા, નિરપેક્ષ સુખ-શાંતિના આધારરૂપ તથા આત્મવિકાસની ચરમસીમારૂપ છે અને તેથી પ્રારંભના અને અંતના સૌ સાધકાએ પરમ પ્રેમે ઉપાસવા ચાેગ્ય છે. ઋષિઓએ, મુનિઓએ, સંતાએ કે અધિકૃત સાધકાએ મહાન મનાજથી થઈ આ દુર્લભ માર્ગને મહાપુરુષાર્થ વડે સુસાધ્ય કર્યો છે.

# ધ્યાનના સાધકેતું અંતરંગ:

ધ્યાન સાધકે દઢપણે સમજ લેવું કે ધ્યાનમાર્ગ માટે કોઇ રૃઢિ, કાલ્પનિક ક્રિયા, રંજનરૂપ માન્યતા, સામૂહિક કે ઉત્તેજિત આયોજના ઉપયોગી નથી. પ્રારંભમાં સામૂહિક સૌમ્ય આયોજન, પવિત્ર વાતાવરણ અને સદ્ગુરુની નિશ્રા સહાયક છે. આગળની

ભૂમિકાએ માર્ગદર્શન સાથે સન્માર્ગની તાત્ત્વિક શ્રદ્ધા, સ્વયંના પુરુષાર્થ, ચારિત્ર્યશુદ્ધિ અને એકાંતમાં મૌનસહિતના અભ્યાસ, આ સઘળાં તત્ત્વા આવશ્યક છે. આટલી ભૂમિકા પછી આ માર્ગે સહજ અને સરળપણે આગળ વધાય છે.

ધ્યાનના દીર્ઘ કાલીન અભ્યાસ પછી સાધકની ચિત્તધારાના પ્રવાહ જ પરિવર્તન પામે છે. જગતના પાર્થિવ પદાર્થો પ્રત્યેની દોડ શમી જાય છે, અને જ્ઞાનધારા આત્મા પ્રત્યે ઝૂકેલી રહે છે. અનંત-કાળની કર્મધારાની શૃં ખલા અહીં શિથિલ થાય છે. આવી દશાવાળા સાધક ખાય-પીએ, હરે-કરે, પહેરે-એહે, જાગે-સૂએ, દરેક ક્રિયામાં સમ્યગ્રભાવે કશા દખાવ કે તનાવ વગર સહજપણે જીવનનિર્વાહ કરે છે, તટસ્થતાપૂર્વક વર્તે છે, આત્મલક્ષને ભજે છે અને આત્મ-ભાવને માણે છે. તેથી જ કહ્યું:

અહા ! સમદ્દષ્ટિ આતમા, કરે કુડું બ પ્રતિપાળ; અ'તર્ગ'ત ન્યારા રહે, (જ્યું') ધાવ ખિલાવે બાળ. (શ્રી લાલા રહાજિતસિંહજીકૃત બૃહદ આલાેચનાપાઠ)

> ''હાવભાવ વિધવિધના કરતી, દબ્ડિ આડી અવળી કરતી. હેલ નજરથી યુવતિ જેમ ચૂકે નહિ રે. જ્ઞાની જ્ઞાનદશાના દાર કદી ચૂકે નહિ રે.'' (અજ્ઞાત)

''આસક્ત નહિ જે કચાંય, મળે કાંઈ શભાશભ, ન કરે હર્ષ કે શાક તેની પ્રજ્ઞા થઇ સ્થિર.'' ૪ (સ્થિતપ્રજ્ઞનાં લક્ષણ, શ્રી ભગવદ્ગીતા)

ધ્યાનમાર્ગના સાચા સાધક સમ્યગ્ દેષ્ટિવાન અને શીલવાન હાય છે. સમતારસથી તેનું અંતરંગ સભર હાય છે. વ્યવહારમાં વિવેકપૂર્વક સભાનપણે વર્તે છે. તેમાં અનુકૂળતા હા – પ્રતિકૂળતા હા, શુભયાગ હા – અશુભયાગ હા, સુખદ પરિસ્થિતિ હા – દુઃખદ પરિસ્થિતિ હા, આવા વિવિધ સંયાગામાં અંતર વિશુદ્ધિમાં સ્થિર રહેવું તે ધ્યાન-સાધકની અંતરદશા છે. આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિના ભયમુક્તસમી તે પ્રગટ સમાધિ છે.

ધ્યાન-સમાધિની આંશિક સ્વાનુભૂતિનું જ્ઞાનમય સામર્થ્ય પણ ભૂતકાળના સૃક્ષ્મ દોષોને, સત્તામાં રહેલી કર્મજન્ય પ્રકૃતિઓને અને પૂર્વ સંયોગાદિને કારણે વર્તમાનની અસદ્વાસનાએાના પ્રદ્ભષ્ણને પ્રાયે નષ્ટ કરે છે. ધ્યાનમાર્ગના આવા પરમ રહસ્યને જાણીને ભવ્યાત્માઓ આ માર્ગનું અવલંબન કરે છે.

ત્રાનીએાએ પ્રકાશ્યું છે કે, ભવસાગરરૂપી મહાસમુદ્રને તરવા માટે ધ્યાન નાવરૂપ છે.

સર્પના ફૂંફાડાથી જીવજંતુઓ કે માનવી દૂર નાસી જાય છે, તેમ આ માર્ગની આરાધનાના સામર્થ્ય વડે કર્મ, ક્લેશ, સંઘર્ષ, દ્વંદ્ર આદિ મહદ્દુઅંશે દૂર થાય છે. આત્મશ્રદ્ધાના રાષ્ટ્રકાર ફૂંફાડાની જેમ કર્મ આદિને પડકારતા રહે છે. સાધકના જીવનમાં ગુણરાશિ જામટે છે. અને જીવન આનંદ, મંગળ અને પ્રસન્નતાથી પુષ્પકળી-એમની જેમ ખીલી ઊઠે છે.

# શ્રી સદ્દ્ગુરુ પ્રવચનરૂપી અંજનઃ

ધ્યાનનું આવું પરમ સત્ત્વ જાણીને, નાણીને અને માણીને યાગીઓએ તેને જગત સમક્ષ પ્રગટ કર્યું. જગતનાં બાદ્ય પ્રલાભનાથી ગ્રસિત થયેલા જીવા આ માર્ગનું રહસ્ય સમજશે તા, અંતરમાં રહેલું અપ્રગટ સત્ ધ્યાન દ્વારા પ્રગટ થશે. એ પ્રગટ કરવું તે માનવનું સર્વોત્તમ શ્રેય છે.

> ''પ્રવચન અ'જન જો સદ્દગુરુ કરે દેખે પરમ નિધાન, જિનેશ્વર, હૃદયનયણ નિહાળે જગધણી મહિમા મેરુ સમાન જિનેશ્વર,''

(શ્રી આનંદઘનજી કૃત ધર્મ જિન-સ્તવન)

જીવમાત્રમાં આત્મસત્તા વિલસે છે. માનવદેહમાં તે પ્રગટ થવાની વિશેષ સંભાવના છે. પરંતુ વિરલ જીવાનું જ તે પ્રત્યે લક્ષ હાય છે. દેહદેવળમાં આવું પરમ નિધાન વિરાજમાન હાેવા છતાં જીવાે તેને બહાર શાેધવા પ્રયત્ન કરે છે:

આ જ સ્તવનમાં એ વાત સ્પષ્ટપણે કહી છે:

"પરમ નિધાન પ્રગઢ મુખ આગળે જગત ઉલ્લ'ઘી હેા જાય, જિનેશ્વર જ્યાતિ વિના જુએા જગદીશની અ'ઘા અ'ઘ પલાય જિનેશ્વર.''

એક પ્રગટેલા દીવા વડે અન્ય દીવાઓને પ્રગટાવી શકાય છે. આત્મશ્રદ્ધા વડે ક્રમથી પરમતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેને માટે એકાન્તમાં ધ્યાનાભિમુખ થવું જરૂરી છે.

પ્રારંભમાં સાધક જ્યારે એકાંતમાં બેસે છે, ત્યારે સંસ્કારવશ મનમાં વિકલ્પા અને વિચારાના ભારે કાલાહલ જણાય છે, પણ તેથી અકળાવું નહિ. એ વિકલ્પા કે વિચારા કેવળ અશુભ જ હાતા નથી. તેમાં આંશિક પ્રશસ્તધારા હાય છે; તેથી પ્રયત્નપૂર્વક શુભાશુભ વિચારાની ગૌણતા કરી જ્ઞાનની મુખ્યતા રહે તેવા પ્રયાસ કરવા. જ્ઞાનધારા વડે ચિત્ત, સ્થિરતા પામે છે. અને તેમાંથી કાઈ પળા ધ્યાનદશારૂપે પરિશુમે છે. તેવા અનુભવ અવશ્ય થાય છે. આ સાધકનું અંતરંગ છે. જો આત્મવિચાર કે તત્ત્વચિંતનના પ્રયાસ જ ન થાય તા ધ્યાનદશાના ક્રમના પ્રારંભ જ શક્ય નથી. સાધક આત્મલક્ષે પુરુષાર્થ વડે આગળ વધતા જાય છે.

સદ્ઉપદેશ તે ચક્ષુને અંજનના ઉપયોગ જેવા છે. અંજન વડે ચક્ષુના રાગ દૂર થાય છે તેમ સદ્ઉપદેશ વડે અંતરદર્ષિ ખૂલે છે. દોષા દૂર થાય છે.

### સાધનામાં વિવેકનું સ્થાન ઃ

પરમાર્થમાર્ગમાં વિવેકનું સ્થાન ઘણું મહત્ત્વનું છે. સત્યાસત્યની, આત્મા-અનાત્માની અથાત્ જડ-ચેતનની યથાર્થ સમજ તે વિવેક છે. જીવનસાધનામાં વિવેક વડે સાધક પરમાર્થમાર્ગને સરળતાથી સાધી. શકે છે.

મહાવીર પ્રભુના ઉપદેશ છે કે સાધુ (સાધક) વિવેકથી બેસે, વિવેકથી ઊઠે, વિવેકથી ચાલે, વિવેકથી બાલે, વિવેકથી આહાર લે, એમ સર્વ કિયા વિવેકપૂર્વક કરે. માનવ માટે કેવળ ખાવું, પીવું, હરવું કે કરવું તેમાં આત્માનું શ્રેય નથી, તેવા જીવનનું કંઈ મૂલ્ય નથી. વિવેકના અર્થ કેવળ 'આ કરવું અને આ ન કરવું,' તેટલા મર્યાદિત નથી. વિવેકના અર્થ વિશકતાથી વિચારતાં તેમાં સતત આત્મજાગૃતિ પણ આવી જાય છે. તે મુક્તિનું એક અમાઘ સાધન છે. દેહભાવથી અને મનાભાવથી ઉપર ઊઠી જવું તે અપ્રમાદ છે. તેને મન પૂર્વ પ્રારખ્ધયાગે જે કંઈ કિયા થાય છે તે સહજ છે, અને તેને જ્ઞાનીએ સહજ સમાધિ કહે છે.

આત્માની ચેતનાના પ્રકાશ વગર માેટા-માેટા તેજના ગાળાની ઉપસ્થિતિ હાેવા છતાં દશ્ય પદાર્થા ચક્કુગાેચર થતાં નથી, આવા નિમિત્ત – નૈમિત્તિક સંબંધ છે. ચેતનાના પ્રકાશ ચક્કુને સહાયક છે, પરંતુ આ ચક્કુદર્શન દેહજન્યભાવાથી આવરિત છે, વળી તે ભાવાની પાછળ મનની સ્મૃતિના ભૂતકાળ પડચો છે. તેથી બાહ્ય પદાર્થને સંસ્કારજન્ય વિષયાકારે જેવાથી ચેતનાની શક્તિના હાસ થાય છે. વિવેક દ્વારા બાહ્ય પદાર્થની સાથેનું સાધકનું તાદાત્મ્ય શમે, સુખ- બુદ્ધિ છૂટે તા ચેતનાશક્તિ સઘન થાય, જાગ્રત થાય.

જેમ સૂર્ય ના કિરણને કાચમાં સંગૃહીત કરવાથી અબ્નિ પેદા થઇ શકે છે, તેમ ચેતનાની શક્તિ સંગૃહીત થવાથી એક મહાન આત્મખળ પેદા થાય છે, તે સત્તામાં રહેલા દોષોના – કર્મોના નાશ કરે છે અને નવા દોષોને અટકાવે છે. સાધક આંતરબાદ્ય સમતુલા જાળવે છે. આ જ તેનું સામાયિક છે. સામાયિકની શુદ્ધ પ્રક્રિયાથી જીવન પરમવિશુદ્ધ થાય છે.

ધ્યાન સાધકને જીવનમાં કશું પ્રાપ્ત કરી લેવાની ઉત્કટતા થતી નથી. પાતાની અંતરઅવસ્થાને યથાર્થપણે એાળખી લે છે અને બાહ્ય સંયોગોને પણ પારખી લે છે. ધ્યાન-સાધકને માટે અનાસકતભાવ આવશ્યક અંગ છે. કેવળ બાહ્યત્યાગમાં જીવ સંયોગોને આધીન થઇ સમાધાન શોધી લે છે ત્યારે કવચિત્ આસક્તિમાં ખેંચાઇ જાય છે. માટે સાધકને ગ્રાનીઓનો સત્સંગ જરૂરી છે. ગ્રાનીજના પ્રત્યેના આદર અને વિનય વડે સાધક નિર્વિંદને આ માર્ગે આગળ વધે છે.

કેવળ દેહને દમવાથી કે મનને દખાવવાથી અંધનમુક્ત થઇ શકાતું નથી. સૂક્ષ્મ મન સક્રિય છે ત્યાં સુધી પ્રમાદવશ વાસના- વૃત્તિઓ ઊઠશે, પરંતુ ધ્યાન દ્વારા, ચિત્તની એકાગ્રતા દ્વારા સૂક્ષ્મ મનને જાણી શકાય છે અને તેને શાંત કરી શકાય છે. તે પછી નિર્વિકલ્પતાના કંઇક અંશ અનુભવાય છે. જ્ઞાનીને આ અનુભવ વારંવાર થાય છે. દીર્ઘ કાળના અભ્યાસ વડે સાધકને ક્વચિત્ કે અમિકા અનુસાર એવા અંશ અનુભવમાં આવે છે.

### ગ્રાનીની અંતરંગ દશા:

ગ્રાની સવિકલ્પદશામાં અને નિર્વિકલ્પદશામાં સ્વરૂપને જાણે છે. નિર્વિકલ્પદશામાં ગ્રાન દ્વારા સ્વરૂપને – શુ-દ્વાતમાને જાણે છે. અને સવિકલ્પદશામાં અહારના ગ્રેયરૂપ પદાર્થીને સહજપણે જાણે છે. સવિકલ્પદશામાં પણ તેને મુખ્યપણે શુભ પરિણામ હાય છે. નિર્વિકલ્પતામાં સમસ્ત ભાવાથી મુક્ત દશા હાય છે.

જેટલી વીતરાગતા તેટલું આત્મિકસુખ. એ સુખ જ્ઞાનીને સવિકલ્પદશામાં ગૌેેેેેેલુપેેે હોય છે અને નિર્વિકલ્પદશામાં પરમ સુખ હેાય છે.

ગ્રાનીને ચેતનારૂપ સ્કુરણા હાવાથી પાપ-ઉત્પાદક સંધાગાથી પ્રાયે તે દ્વર રહે છે, ક્વચિત્ તેના ઉદય હાય તાપણ ગ્રાની સમ્યગ્-ઉપયાગમાં રહે છે, જેથી તેવા સંયાગા પણ ગ્રાનને આવરણ કરતા નથી. નિજશક્તિ અનુસાર ગ્રાની વાર વર સ્વરૂપમાં લીન થતા રહે છે, તેથી સાંસારિક ક્લેશા ખરી પડે અને ચિંતનમાં આત્મસુખની ઝલક અનુભવાય છે.

# દેયાનમાર્ગના અલ્યાસની ફળશ્રુતિ:

ધ્યાનમાર્ગ એ શુદ્ધાત્માને પ્રગટ કરવાના અને નિજસ્વરૂપને અનુભવવાના માર્ગ છે. પ્રારંભમાં સાધકને પ્રશ્ન થાય કે આ સાધના દ્વારા શું પ્રાપ્ત થશે ? સાધના કરવાથી કશું બહારથી પ્રાપ્ત થશે તેવા બ્રમ ન સેવવા. સાધના એ આવરણ્યુક્ત વર્તમાન આત્માની દશાને નિરાવરણ કરવાના શુદ્ધિમાર્ગ છે. ત્રિકરણ્યાં શુદ્ધિ થવી તે સાધનાનું હાર્દ છે. આહારાદિ અને આસનાદિ વડે કાયાશુદ્ધિ, મૌન દ્વારા વચનશુદ્ધિ, સંયમ અને તપ દ્વારા મનશુદ્ધિ સધાય છે. સ્વદેષ્ધનિરીક્ષણ અને તેના છેદ તે પણ મનશુદ્ધિ પછી મનમુક્ત ચેતનસત્તા શું છે તે સમજાય છે અને અવશ્ય અનુભવાય, નિરપેક્ષ સુખના અનુભવ સંભવ અને છે.

જીવ માત્ર જ્ઞાનગુણ સહિત છે. વૃક્ષમાં બીજ તિરાહિત છે તેમ દરેક આત્મામાં શક્તિરૂપે પરમતત્ત્વ છુપાયેલું છે. આંતર-બાહ્ય અવરાયા દ્વર થતાં આત્મા જ્ઞાતરૂપે પ્રકાશે છે. બીજ જેમ જમીનમાં દટાઈને ત્યાં જ વિલીન થઇ પ્રકાશ-પાણી મળતાં અંકર-રૂપે કૂટી નીકળે છે અને ક્રમે કરી વૃક્ષરૂપે કાલે છે, તેમ બાહ્ય પદાર્થો સાથેની તન્મયતા શમે છે ત્યારે આત્મ-પરિણામ જ્ઞાનસ્વભાવમાં – આત્મભૂમિમાં વિલીન થઇ, પ્રજ્ઞારૂપે અંકુરિત થઇ, સમ્યગૃદર્શનરૂપે પ્રગટ થાય છે. અંતે પૂર્ણજ્ઞાનરૂપે વિકાસ પામે છે. ફોતરા સહિત વાવેલું બીજ જમીનમાં નાશ પામે છે પણ અંકુરિત થતું નથી, તેમ અહંકાર-મમકારના ફોતરા સહિતના પરિણામાં પ્રજ્ઞારૂપે અંકુરિત થતા નથી. અજ્ઞાનરૂપ તે પરિણામા આત્મગુણના ઘાત કરે છે.

હું અમુક છું, સંસારમાં માટો ગણાઉ છું, આવા નામધારી છું – એ ઇત્યાદિ ગ્રંથિ તૂટવાથી આત્મવિચાર જન્મે છે અને હું 'આત્મા' તેવું ભાન થાય છે. અહંકાર સહિતનું મૃત્યુ નવા દેહ ધારણ કરાવે છે અને 'હું'ને અવનવી ગતિમાં ભમાવે છે. તે પરિ-બ્રમણની સમાપ્તતાના આરંભ સમ્યગ્દર્શનરૂપ શ્રદ્ધા વડે થાય છે. એ શ્રદ્ધા યથાર્થ સમજની નીપજ છે.

કેદીને કારાગૃહ એ ગુનાત્મક સજાનું સ્થાન છે, તેમાં રહેવાથી ખદનામ થવાય છે, તેવું સમજાય છે તેથી તેમાંથી છૂટવાની પ્રતીક્ષા કરે છે. દેહાધ્યાસ અને પદાર્થી પ્રત્યેના માહ તે બંધન છે, સંતાપ છે અને સુખાભાસ છે એવી સમજ આવશે ત્યારે જીવ છૂટવાના યથાર્થ પ્રયાસ કરશે. દુ:ખ કે સંતાપને કષાયજન્ય ભાવાથી ટાળવા પ્રયત્ન કરે તા તે ટળતાં નથી, તે મિથ્યા ઉપાય છે. નિર્ધન ધનવાનની ઈર્ષા કરે તા તેનું દુ:ખ ન ટળે. પાતે ધન મેળવવા સાચી નિષ્ઠાપૂર્વક પ્રયત્ન કરે, જે મળે તેમાં સંતાષ માને તા દુ:ખ દૂર થવાની શકચતા છે.

અંધારામાં કે જંગલમાં ભૂલા પડેલા પથિક કાેઇ અવાજ સાંભળા તે દિશા પકડે છે અને તેને આધારે માર્ગ શાેધે છે. અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાં અટવાયેલા માનવ, જ્ઞાનીના વચનને સાંભ-ળીને અને સમજીને માર્ગ પકડી લે અને વિનય તથા શ્રદ્ધાપૂર્વક પગ ઉપાડે તાે જ્ઞાનમાર્ગ સંપ્રાપ્ય થાય છે. ધ્યાન શુદ્ધાત્માનું સીમા-ચિદ્ધ છે. તેથી આ માર્ગમાં પ્રેમપૂર્વક પ્રવેશ કરવાે તે માનવ-જીવનનું ઉત્તમ ધ્યેય છે.

યુવાચાર્ય મહાપ્રજ્ઞ રચિત 'अप्पाण' सरणं गच्छामि' શંથમાં કથન છે કે: ''શાંતિ અને સમાધિની ખાજ દરેક માનવની મંજિલ છે. તેને માટે પરમ સત્યના સાક્ષાત્કાર જરૂરી છે. આત્માને સ્વીકાર કરવાથી આત્મા–પરમાત્માનું એકથ સધાય છે. જે પાતાનું શર્ણ શાધતા નથી તે અન્યના શર્ણથી નિર્શ્ચિત થઈ શકતા નથી.

આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ – ત્રિવિધ તાપ સમાધિથી શમે છે. સાધક સમાધિમાં જઇ શકે છે, ધ્યાન તે દિશાના અભિગમ છે.

મનુષ્યનાં વાણી અને વર્તનમાં, કથનમાં અને આચારમાં અંતર રહેશે ત્યાં સુધી સંસાર ઊભાે છે. મનુષ્યની બે અવસ્થા છે : (૧) છદ્મસ્થતા (સંસારી), (૨) વીતરાગતા (પૂર્ણતા). મનુષ્યને જ્યાં સુધી જીવનના મૌલિક સિદ્ધાંતમાં કે આત્મશ્રદ્ધામાં રસ નથી ત્યાં સુધી સંસાર ટકે છે. મનુષ્યને પોતાના ઇંદ્રિયજન્ય સુખમાં, મનની કલ્પનાઓમાં, કંઇક થવામાં કે વ્યક્તિત્વમાં રસ છે, ત્યાં સુધી સંસારમાં આવાગમન છે. વ્યક્તિત્વની દોડ મનુષ્યને સાચા સુખથી વંચિત રાખે છે. ધાર્મિક ક્રિયાઓ એક સ્થૂલ વિશ્રામ જેવી થઇ પડી છે. નિદ્રા દેહ અને મનને વિશ્રામ આપે છે. ધર્મિકયાઓ પ્રવૃત્તિના રૂપાંતરરૂપે વિશ્રામ છે, જ્યારે ધ્યાન એ દુ:ખમાત્રથી વિશ્રામ છે.

મનુષ્ય જ કર્મથી અને અકર્મથી સમતુલા લાવી શકે છે. કર્મપ્રેરણાને શાંત કરી શકે છે. પશુમાં આ શક્તિ મુખ્યપણે નથી, માટે મનુષ્યે કર્મનું, કર્મવૃત્તિનું સંશોધન અગ્રિમતાએ કરવું જરૂરી છે. સંશોધન સાચી દિશાથી થાય તો જીવન નિર્ણેજ બને છે અને પ્રતિક્રિયાથી ભારે બને છે.

એક વ્યક્તિએ બીજી વ્યક્તિને એક ચૂંટી ભરી, બીજી વ્યક્તિએ ચૂંટી ભરનારને તમાચા લગાવ્યા. આમાં ગાલના, હાથના કે આંગળીઓના શું દેવ છે? હાથ અને આંગળીઓ વડે નમસ્કાર જેવી સદ્દક્ષિયા પણ થઇ શકે છે. તેથી હાથ, ગાલ કે આંગળી-એાનું સંશોધન જરૂરી નથી, પણ તે હાથને સક્રિય કરનાર વૃત્તિ-એાનું સંશોધન જરૂરી છે. મનુષ્ય હાથથી થતી ક્રિયાને જુએ છે અને હાથથી બદલા લેવા પ્રયત્ન કરે છે, તેમાંથી જ વેરાનુબંધ સંયોગોના જન્મ થાય છે. એમ પરંપરાએ કર્મની શૃંખલા પેદા થાય છે.

ધ્યાન જેવા અકર્મ માર્ગથી કર્મ તૂટે છે. વૃત્તિ પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ નહિ પરંતુ પ્રવૃત્તિ અને વૃત્તિનું સંશોધન થાય તો કર્મજન્ય શલ્યો શમે છે.

અ'તે અહમ્, વિસર્જન થઈ આત્મા અહિમ્ બને છે.

ધ્યાનમાર્ગની સિદ્ધિમાં પ્રારંભથી અંત સુધી આત્મસંશાેધન

અને આત્મચિતન-વિચાર એ ઉત્તમ સાધન છે. તેમાં આત્માર્થ સમાય છે."

આવે જ્યાં એવી દશા સદ્યુરુબાધ સુહાય, તે બાધે સુવિચારણા ત્યાં પ્રગટ સુખદાય. (ગાથા ૪૦) જ્યાં પ્રગટ સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટ નિજજ્ઞાન; જે જ્ઞાને ક્ષય માહ થઈ, પામ પદ નિર્વાણ. (ગાથા ૪૧) —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજી રચિત શ્રી આત્મસિદ્ધિ-શાસ્ત્ર. ધ્યાન વિધેની સરળ અને સાચી સમજ સાધકે સૌપ્રથમ એ વાત સ્પષ્ટપણે સમજી લેવી કે, ધર્મધ્યાન અને ધર્મક્રિયા વચ્ચે અંતર છે. સામાન્ય ભૂમિકાએ ધર્મઅનુષ્ઠાનામાં શુભભાવ સેવાય છે પણ તેમાં ચિત્તની સ્થિરતારૂપ ધ્યાનના પ્રયાગ કે અનુભવ હાતો નથી. વળી કેવળ કુત્હલવશ ધ્યાનની સીધી જ કાેઇ વિધિ કરી લેવાથી કે આસનસ્ય થઇ ચક્કુ બ'ધ કરીને બેસી જવાથી પણ ધ્યાન શું છે તેના અનુભવ થવાના સંભવ નથી.

ધ્યાનમાર્ગ ના જિજ્ઞાસુએ, પ્રથમ અધ્યાયમાં જણાવ્યું છે તેમ મનઃશુદ્ધિ, અંતરનિરીક્ષણ, વિવેક અને સ્વરૂપના જ્ઞાન જેવી ભૂમિકાનાં સેવન વડે ક્રમે કરીને અવરાધાને દ્વર કરવા, અને તે માટે પ્રામાણિક પ્રયાસ કરવા અત્યંત આવશ્યક છે. જીવનમાં વાસના-વૃત્તિઓની પ્રબળતા હાય અને સીધાં જ કુંડલિનીની જાગૃતિ કે શક્તિપાત જેવાં સાધના વડે 'ધ્યાનમાર્ગ'ના યથાર્થ અનુભવ શકય નથી. એ તા કાલ્પનિક સાધનાના ભ્રમમાં પડી મૂર્ખ બનવા જેવું છે; કારણ કે તેમ કરવાથી પરમાર્થસાધક ધ્યાન સિદ્ધ થઇ શકતું નથી, પણ પુરુષાર્થ પાછા પડે છે તે અહીં આપેલા દ્રષ્ટાંતથી સમજાશે.

#### દૃષ્ટાંત

ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના સમયના એક પ્રસંગ છે. ચાલુકચ એક વિચક્ષણ બ્રાહ્મણ હતો. તે એક મહાન રાજનીતિજ્ઞ તરીકે પંકાયા તે પહેલાંના આ પ્રસંગ છે. ચાલુકચે, ચંદ્રગુપ્તને, મગધની ગાદીએ બેસાડવાની દઢ પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી. સંયાગાધીન અંનેને પ્રારંભમાં ગુપ્તવેશે જંગલામાં રખડવું પડતું હતું. વળી તક મળે મગધ પર હુમલા કરવા છતાં પણ સફળતા પ્રાપ્ત થતી ન હતી.

આમ ગુપ્તવેશે જંગલમાં રખડતાં રખડતાં ચાલુકચ એક વાર એક વૃદ્ધા ખ્રાહ્મણીને ત્યાં ભાજનાર્થે જઇ ચઢચો. તે જ વખતે ખ્રાહ્મણીએ રસાઇમાં ખીચડી તૈયાર કરી હતી. વૃદ્ધા ચાલુક કર્યને આળખતી ન હતી. તે સમયમાં ખ્રહ્મદેવાને ભાજન આપતું તે ગૃહસ્ય માટે સુકૃત્ય મનાતું. વૃદ્ધાએ પ્રેમપૂર્વક ચાલુકચ માટે ભાજનની યાગ્ય વ્યવસ્થા કરી, ભ્દેવને આસન પર ખેસાડયા અને શાળીમાં ગરમ ગરમ ખીચડી પીરસી. ચાલુકચ તો ઉતાવળમાં હતો અને ક્ષુધા-તૃષાથી પીડિત હતો. જેવી ખીચડી થાળીમાં પીરસાલી કે તરત જ તેલે વચમાં હાથ નાખી ખીચડી ખાવાના પ્રયત્ન કર્યો, પહ્યુ ખીચડી ગરમ હાવાને કારલે તેલે તરત જ સિસકારા કર્યો અને હાથ પાછા ખેંચી લીધા.

સિસકારા સાંભળી વૃદ્ધા બાેલી કે, ''હે ભૂદેવ! તમે પણ ચાણકચ જેવા મહામૂર્ખ છાે!''

આ સાંભળી ચાણકથ આશ્ચર્ય પામ્યાે. તેથી તેણે પૂછ્યું કે, "માતાજી! તમે ચાણકથને મહામૂર્ખ કેમ કહ્યો ?"

વૃદ્ધા: "સાંભળ, ચાણુકેચ ચંદ્રગુપ્તને રાજગાદી અપાવવા ગુપ્તવેશે મગધ ઉપર સીધા નાના નાના હુમલા કરે છે અને એમાં એને નિષ્ફળતા મળે છે. તેને બદલે તે મગધનાં આજુબાજુનાં નાનાં રાજ્યોને વિધાસમાં લે કે જીતે, પછી લશ્કર ભેગું કરે, સૈનિકોને કેળવે અને એકઠા કરે, આમ તાકાત વધારી પછી મગધ પર હુમલા કરે તા સફળતા પ્રાપ્ત થાય. તેં ચાણકચની જેમ ખીચડી-માં સીધા વચમાં હાથ નાખ્યા અને દાઝવાથી હાથ પાછા પડયો, તેને બદલે આજુબાજુની ખીચડી ખા. તે દરમ્યાન વચ્ચેની ખીચડી કંડી થશે, તે તું નિસંતે ખાઇ શકીશ. તેં ખીચડીમાં વચ્ચે સીધા હાથ નાખ્યા તેથી મેં તને ચાણકચ જેવા મહામૂર્ખ કહ્યો."

વૃદ્ધાની વાર્તના મર્મ સમજી ચાણુકચે તે નીતિ અપનાવી, મગધની ગાદી મેળવી અને મહામૂર્ખાતાથી છૂટચો.

આ ઘટનાને સાર એ છે કે, ધ્યાન જેવા સૂક્ષ્મ માર્ગમાં જતાં પહેલાં આજુઆજુની ભૂમિકા તૈયાર કરવી. યથાર્થ ભૂમિકા વગર આ માર્ગે જવાથી પુરુષાર્થ પાછે પડે છે.

ધ્યાનની અનેકવિધ રહેસ્યમય વાતો સાંભળીને, જેવા કે શક્તિપાત, મુખરસ કે સ્પર્શથી સાક્ષાત્કાર થવા, તેવાં લલચાવનારાં સાધનાથી ધ્યાનદશા પ્રાપ્ત કરી લેવાની ઉતાવળ તે મૂર્ખતા છે, એક બ્રમ છે. આ માર્ગમાં અનુભવી જ્ઞાની, પવિત્ર સ્થળ, એકાંતવાસ, યથાર્થ માર્ગદર્શન વગેરે સહાયક સાધના છે, પરંતુ ધ્યાનદશાના કાંઈ ત્રણ દિવસમાં કે કાંઈ સાત દિવસમાં સાક્ષાત્કાર કરાવી દેવાના દાવા કરે છે. કુતૃહલવશ, બ્રમણાવશ કે અંધવિધાસને વશ થઈ અનેક લાકા તેવા કાર્યક્રમામાં ભાગ લઈ સંતાષ્ય માને છે, પણ આ રીતે અસદ્યુરુએ તેમને છેતરી લે છે તેની તેમને ખબર જ નથી હાતી.

# સાધકનું અને શ્રી સદ્દગુરુનું મિલન

વ્યવહારમાં જેમ ઝવેરાત લેવા ઝવેરીને ત્યાં જવું પડે, મીઠાઈ લેવા કંદાઈને ત્યાં જવું પડે, તેમ આત્મજ્ઞાન – ધ્યાનના માર્ગદર્શન માટે આત્મજ્ઞ કે સમદર્શી પુરુષના સંપર્ક અને સેવન જરૂરી છે. તેમના પવિત્ર પ્રેમ, કલ્યાણુની ભાવના, નિર્દોષ માર્ગદર્શન અને શુદ્ધ આચાર અધિકારીને પાત્ર થવા અને ધ્યાનમાર્ગના યાત્રી થવા શક્તિપાતરૂપ નીવડે છે. તેમના નિર્મળજ્ઞાનની એ રેખા છે. આ માર્ગ ઘણા વિશદ અને સૂક્ષ્મ હાવાથી તેમાં અનુભવસિદ્ધ જ્ઞાની

અને ધ્યાનમાર્ગના સાચા જિજ્ઞાસુ એમ ખંનેનું સુખદ અને સફળ મિલન જરૂરી છે; અને એ થાય તે પછી જિજ્ઞાસુ સ્વપુરુષાર્થ વડે આ માર્ગના જ્ઞાતા ખને છે.

શક્તિપાત ઇત્યાદિ સાધના દેહાશ્રિત છે, તે દ્વારા મન જડ-રૂપ શૂન્યતા અનુભવે છે, તે ધ્યાન નથી. અષ્ટાંગયાગની ક્રમિક સાધના દ્વારા પ્રાપ્ત થતી દૈહિક શક્તિ અને સિદ્ધિઓથી આગળ જતાં ઉપર ઊઠવું પડે છે. કાેઇ એક અંગ સાધ્ય કરે ધ્યાનદશા અનુભવાતી નથી. દૈહિક શક્તિઓનું વિકસવું તે સ્થિરતા માટે એક સાધન માત્ર છે, સાધ્ય નથી કે તે આત્મસાક્ષાત્કાર પણ નથી. જિજ્ઞાસુ સાધકને બાધ દ્વારા યથાર્થ ભૂમિકાએ આત્માનુભવ થાય છે.

''તે જિજ્ઞાસુ જીવને થાય સદ્દગુરુ બાધ; તો પામે સમક્તિને વતે<sup>િ</sup> અ'તર શાધ,'' ૧૦૯

્—શ્રી આત્મસિદ્ધિ–શાસ્ત્ર

# ધ્યાનની સમગતા શું છે?

ધ્યાન એ આત્માના અસ્તિત્વની–અનુભવની પ્રણુદ્ધ, આનંદ-મય અને નિષ્કંપદશા છે. ચૈતન્ય આત્મા એક પૂર્ણ, અચલ અસ્તિત્વ છે. સૂર્ય આડે વાદળ વડે પ્રકાશ આવરાઇ જાય છે, તેમ ત્રિકરણ યોગોનાં આવરણા વડે કે દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ અને ના-કર્મના ધ (શરીર, સ્ત્રી-પુત્રાદિ) આવરણ વડે પરમપદ અપ્રગટ રહ્યું છે. તે આવરણોના આત્યંતિક નાશ થતાં એ જ અસ્તિત્વ પૂર્ણ પરમાત્મા-રૂપે પ્રગટ થાય છે.

આહ્ય પદાર્થા વડે જ સુખ મળે છે, તેવી માન્યતાને કારણે તે મેળવવાની તૃષ્ણા, જગતમાં યશ-કીર્તિ મેળવવાની આકાંક્ષા, 'હું' કાેઈના પતિ, પિતા, પુત્ર, મિત્ર, ઉદ્યોગપતિ કે કરાેડપતિ વગેરે છું, અને તે મારી માેટાઇ છે તેવું ભાન, એથી પણ કંઈક

૧. નાકમ – કમ જેવાં

વિશેષ થવાની મહત્વાકાંક્ષા; અથવા હું સાધન-સંપત્તિ હીન છું, દુ:ખી છું કે રાગી છું, તેવી સતત વ્યાકુળતા; વળી કંઈક ધર્મ-માર્ગમાં પ્રવેશ થયા હોય તા 'હું' ધર્મી, ત્યાગી, સંયમી છું તેવું અભિમાન, અને તેમાં સુખ-દુ:ખની કલ્પના કરવી – આ ખધી અજ્ઞાન અને માહજન્ય દશા છે, પરભાવ અને પરચિંતન છે. તેમાં ચેતના ખંડિત હાય છે, ધ્યાનની સમગ્રતા કેળવવામાં આ માટા અંતરાયા છે.

પાતાની વૃત્તિઓ પરત્વે જાગૃતિ આવે તો વાસનાઓ શિથિલ થાય છે. જેમ જેમ વિશુદ્ધિ થતી જાય તેમ તેમ આત્મવિચારની સઘનતા વધતી જાય છે અને તેનું સાતત્ય ટકી રહે છે. તે પછી ધ્યાનની સમગ્રતા શું તેના અનુભવ થવા લાગે છે. એ અનુભવના રસાયણમાંથી જે વર્તન-વ્યવહાર થાય છે, તે નિર્દોષ અને નિર્મળ હાય છે. ધ્યાનમાર્ગમાં ચિત્તની સ્થિરતા જેટલું જ સ્થાન ચિત્તની નિર્દોષતા અને નિર્મળતાનું છે. ધર્મક્રિયા જીવન-સન્મુખ હાય તો તે ધર્મધ્યાનરૂપે પરિણુમે ખરી. જીવન-સન્મુખતા તે જ સાચી ધર્મક્રિયા છે, આત્મબાધ છે.

ધ્યાનમાર્ગ અતિ સૂક્ષ્મ છે. સમગ્ર ચેતનાના અનુભવનું એ સત્ય છે. સૂક્ષ્મ દાેષો કે વિભાવ દશા સાથે આ અખંડ માર્ગમાં પ્રવેશ થઇ શકતા નથી. માટે પ્રથમ પગલું સાચી દિશામાં ભરવા આત્મજ્ઞાન, 'સ્વ'નું જ્ઞાન, આત્મવિચાર, વિવેક, જાગૃતિ અને જીવન-વિશુદ્ધિ એ પાયાની અને મહત્ત્વની જરૂરિયાતા છે.

આત્મબાેધ વડે ધ્યાનના ધારીમાર્ગ શું છે તે સમજાય છે. તે માર્ગની યાત્રા માટે જીવનક્રમ સુવ્યવસ્થિત અને સુયાજિત હાેવા જરૂરી છે, ધ્યાન શુદ્ધ અસ્તિવના અનુભવ મેળવવા માટેની અંતસ્યાત્રા છે. સરળ ચિત્ત અને વિશાળ હૃદય એ સાધકના ઉત્તમ ગુણા છે. તે વડે જીવનમાં સહજતા આવે છે. તે પછી સાધક આ કલ્યાણ્યાત્રાને પાત્ર થાય છે, એ કેડીને કંડારવા જીવનચર્ચામાં પરિવર્તન અને શુદ્ધિ આવશ્યક છે. વિષયાની વિરક્તિ વગર અને

.આત્મગ્રાનના અભ્યાસ વગર આ સમગ્રતાની યાત્રા શકય **ન**થી.

ધ્યાન એ મનાભૂમિકાની ઉપરની દશા હોવાથી તે જ્ઞાનરૂપ અર્થાત્ પ્રકાશમય છે. આ માર્ગ ના સાધક પ્રજ્ઞાવંત હોય છે. તેથી ધ્યાનદશાની ઝલકના આંશિક અનુભવમાં પણ તેને સાચું સુખ અને પરમશાંતિ મળે છે અને તે અનુભવને માટે સાધક વાર વાર નિવૃત્તિમાં ધ્યાનના પ્રયાગ કરી લે છે. કંઇક પ્રાપ્ત થાય, કંઇક દેખાય એવી આશાલક્ષી કલ્પનાએ અહીં વિરામ પામે છે. અજ્ઞાન પ્રત્યે, તેના પ્રકારા પ્રત્યે, ચિત્રવિચિત્ર સંકલ્પ-વિકલ્પા પ્રત્યે, સંસ્કારયુક્ત મન પ્રત્યે સાધક જાગ્રત રહી સ્વાધીન થતા રહે છે.

આ માર્ગના દ્રષ્ટાએાએ આત્મકલ્યાણ અર્થે મનથી ઉપર ઊઠવા, સંઘર્ષ અને દ્રંદ્રોથી મુક્ત થવા, ધ્યાનમાર્ગની શોધ કરી છે. વાસ્ત-વિક ધ્યાન શું છે તેની સમજ આપતાં કહ્યું છે કે,

" ચૈતન્યનુ અત્ય ત સ્થિર થવુ તે ધ્યાન છે."

# ધ્યાન એ સુક્ત જીવનની કળા છે

જગતની કોઇ પણ કળાના ક્ષેત્ર કરતાં સિદ્ધ ધ્યાનયાગીના જીવનની કળાનું હાર્દ નિરાળું છે, તેમાં મુક્ત જીવનની સૌરભ છે. પૂર્વના કલ્પિત આગ્રહા કે મિશ્યા માન્યતાએાથી મુક્ત મનવાળા સાધક આ કળાને પાત્ર હાય છે. પૂર્વની સ્મૃતિ, પ્રવૃત્તિ કે મનના પ્રદેશામાં ઊઠતી ચિત્ર-વિચિત્ર આકૃતિઓાનું વિસર્જન થતાં ધ્યાન શું છે તે સમજાય છે.

જગતના વિધવિધ સંબંધા, પ્રસંગા, વાણી, વિચાર, ભાવ, વર્તન વગેરે કંઈ ને કંઈ સંસ્કાર ચિત્ત પર મૂકતાં જાય છે. તે સંસ્કારમાંથી સ્મૃતિ બને છે અને તેમાંથી પ્રકૃતિ બને છે. તે પ્રકૃતિના કારણે ગમા-અણુગમા, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ, સ્વીકાર-અસ્વીકાર અને સુખ-દુ:ખની લાગણીઓની મનમાં આકૃતિઓ રચાય છે. તે સંસ્કારરૂપે કાર્ય કરે છે. તેથી આત્મજ્ઞાનને મહાઅવરાધ ઉત્પન્ન થાય છે.

ધ્યાન દ્વારા અને ધ્યાનદશા પ્રાપ્ત થયે, જ્ઞાનની સિક્રિય મના-ભૂમિકા પર સ્થાપિત થયેલી સ્મૃતિ અર્થાત્ પ્રજ્ઞા, ઉપરાક્ત પ્રકૃતિ અને આકૃતિને દ્વર કરે છે. આત્મજ્ઞાનરૂપે પ્રાપ્ત થતી આ ફળશ્રુતિ અનંતને અજવાળે છે. આ માનવજીવનની એક મહાન ચમત્કૃતિ છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ ક્ષમાયનાના શિક્ષાયાઢ યક્માં કહ્યું છે: "જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ વિચારથી ઊંડાે ઊતરું છું તેમ તેમ તમારા તત્ત્વના ચમત્કારા મારા સ્વરૂપનાે પ્રકાશ કરે છે."

આત્મપ્રકાશની એાથે જીવનની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ, મનની ચંચળ ગતિ અને પૂર્વની મતિ (આગ્રહ) ત્યાં શાંત થઈ જાય છે, એટલે કે ધ્યાન સર્વ ક્લેશાથી મુક્ત થવાના સર્વાત્તમ ઉપાય છે.

#### કેવું આશ્ચર્ધ!

પરમસુખ-શાંતિનું ઉત્તમ સાધન આ દેહમાં ઉપલબ્ધ હોવા છતાં માનવ કંગાલ અને દરિદ્ર બન્યાે છે. એ દરિદ્રતા દ્વર કરવાના ઉપાયના ભાન, સાન અને જ્ઞાન વગર જગતમાંથી સમ્રાટા, માંધાતાએા કે અબુધ એવા માનવાે ખાલી હાથે ભવાંતર પામ્યા જ કરે છે.

પૂર્વભૂમિકા, ધ્યાનના અભ્યાસ અને અનાસક્તભાવ જેવી દશાવાળા સાધક આસનસ્થ થાય છે કે જીવનની તે ક્ષણા પુષ્પ જેવી નિર્દોષ અને હળવી ખની જાય છે, જીવન સમભાવરૂપી સમતારસથી મઘમઘી ઊઠે છે અને સાધક જીવનની ધન્યતા અનુભવે છે.

#### સમતાનું અમૃત

સૃક્ષ્મ વિચાર, સૃક્ષ્મ ઉપયોગ, સૃક્ષ્મ અવલોકન કે સૃક્ષ્મ ચિંતન વિના સમ્યગ્વિચાર કે સમભાવ ધારણ થતો નથી. લોક-લજ્જાએ, લોકભયે, લોકલાગણીએ કે લોકમાન્યતાએ જે સમતા રહે તે મિથ્યા સમતા છે. પ્રતિકૂળ સંયોગોમાં, પોતે નિર્ધારિત કરેલા પ્રસંગાની કે કાર્યોની નિષ્ફળતામાં, કે માનસિક માન્યતાઓથી વિપરીત વાતાવરણમાં, આત્મા એ સર્વને પ્રકૃતિજન્ય કે પૂર્વ પ્રારુષ્ધના સંયોગ સમજે અને સદ્ભાવ વડે સમભાવમાં ટકી રહે તે સાચી સમતા છે. આવા સમતાવાન સાધક ધ્યાનના સમયે સહેજે

શાંતિ અનુભવે છે. શાંતિ મેળવવા માટેના હઠપૂર્વકના પ્રયાસ ચિત્ત ઉપર તનાવ અને દબાણુ લાવે છે. કાેઇ વાર યંત્રવત્તા પણુ આવી જાય છે. તેથી મન કંટાળા અનુભવે છે. અને શરીર થાક અનુભવે છે. તેમાંથી કચારેક ખેદ અને નિરાશા ઊપજે છે. તેથી જીવનની દરેક કિયામાં સમભાવ એ સાધક માટે આવશ્યક અંગ મનાયું છે. તે માટે એકાંતે બેસી મનનું અવલાકન કરવું કે હજી મન શું ચાહે છે, તેને સ્વસ્થતાપૂર્વક કેમ આત્માભિમુખ કરવું ?—તેના યથાર્થ ઉપાય કરી તે પરિસ્થિતિમાંથી બહાર નીકળવું જોઈએ.

મનના મૂળ દ્ધષિત સંસ્કારાનું આમૂલ પરિવર્તન એ જ ધર્મ છે. તેમાં સ્થિર થવું તે ધ્યાન છે. સર્વથા મુક્ત થવું તે ધ્યેય છે. આવા માર્ગનું જે ચિંતન કરે છે તે ધ્યાતા છે.

ક્લેશાથી, પ્રપંચાથી કે ચંચળતાથી તાળાબંધી પામેલા મનને અનુષ્ઠાન કે આલંબનની કાેઇ ચાવી લાગતી નથી.

# " પ્રપ'ચે આવરેલું આત્મધન વહું જાય છે."

અંતર્મુખ પરિષ્ણામની ધારા વડે શુદ્ધ થયેલા ઉપયાગ અને અનુભવ એ ચાવી છે. એ અનુભવથી આત્મભાવ સમતાથી રસાયેલા રહે છે. એટલે સાધક આહાર લે છે ત્યારે આહારને જાણે છે તો ખરા, પણ એના સ્વાદને માણતા નથી; એ જ રીતે તે સ્પર્શને જાણે છે, પણ માણતા નથી; તે ગંધને જાણે છે, પણ માણતા નથી; ચક્ષુ વડે પદાર્થને જુએ છે, પણ વિકાર ઉત્પન્ન થવા દેતા નથી; અને મનની વૃત્તિઓને જુએ છે, પણ તેની પાછળ દાહતા નથી. કારણ કે સમતાનું અમૃત તેણે આસ્વાદ્યું છે.

''મનની કામના સવે<sup>ડ</sup> છાડીને આત્મમાં જ જે; રહે સંતુષ્ડ આત્માથી તે સ્થિતપ્રજ્ઞ જાણવા.'' ર વળી

ર્ધરાગ ને દ્વેષ છૂટેલી ઇકિયે વિષયા મહે. વશેન્દ્રિય સ્થિર આત્મા તે પામે છે પ્રસન્તતા.'' ૧૧ શ્રીમદ્દ ભગવદ્દગીતા : સ્થિતપ્રત્ર લક્ષણ...

#### એ ધ્યાનમાગ<sup>૧</sup> નથી

આપણું સ્થૂલ જીવન મન અને ઇંદ્રિયાની મર્યાદિત શક્તિ પર નિર્ભર છે. મનની માનેલી, ધારણ કરી રાખેલી કલ્પના વડે સુખદુ:ખનું વેદન આપણું કરીએ છીએ, તેથી વિશેષ આત્મસંવેદનને આપણું જાણતા નથી. ઇંદ્રિયાના વિષયા માણવા આપણું સ્પર્શ, રસ, શ્રાણ, રૂપ અને શ્રવણની સહાય લેવી પડે છે. માનસિક ભૂમિકાએ આપણું રાગદ્રેષની લાગણીઓના અનુભવ કરીએ છીએ અને તેમાં સુખ-દુ:ખના આરાપ કરીએ છીએ. આ રીતે સામાન્ય મનુષ્યનું જીવન દ્રંદ્રમાં જ પૂરું થાય છે.

મહદ્યુષ્યના યાંગે કાઇ જવને સદ્વૃત્તિઓ પ્રત્યે રુચિ થાય છે ત્યારે તેનામાં જવનવિકાસની કે મનશુદ્ધિની જિજ્ઞાસા જાગે છે. અસદ્ભાવમાંથી ઉપર ઊઠવું અને સદ્દભાવમાં જવું એ ગાળા આંત-રિક કટોકટીના હાય છે. તે સમયે જે યાંગ્ય માર્ગદર્શક ન મળે તા જિજ્ઞાસુ કાઇ ને કાઇ ભળતી બાહ્યકિયાના, લાકરૂઢિના કે પરંપરાએ પ્રાપ્ત સંસ્કારના આધાર પકડી લે છે. બાહ્ય ધર્મકિયાને ધર્મધ્યાન માની લે છે તેથી અધ્યાત્મમાર્ગમાં પ્રવેશ થતા નથી. ધર્મની બાહ્ય-કિયા એ આત્મધ્યાન કે જ્ઞાન નથી.

અસત્કિયા અને અસત્પ્રસંગ ત્યજીને ધર્મની રુચિ થવી તે .શુભચિદ્ધ છે; પરંતુ મનથી ઉપર ઊઠવાની કે મનના લય થવાની એ ક્રિયા નથી. તે ધ્યાનમાર્ગ પણ નથી.

## સાચા માર્ગ ની પ્રતીક્ષા કરવી

મુંબઇ જવા નીકળેલાે મુસાફર ગાડી બે કલાક માેડી હાય તાેય મુંબઇની ગાડીનું પ્લૅટફૉર્મ છાેડતાે નથી. અને અન્ય સ્થળે જતા ગાડીમાં બેસી જતાે નથી; બે કલાક માેડા પણ એ સાચી ગાડીમાં જ બેસે છે. તેમ વીતરાગમાર્ગના જિજ્ઞાસુએ માર્ગ દર્શક મળતાં વિલંબ થાય તાે ધીરજ રાખી અનાસક્તભાવને કેળવી, પાત્ર થવામાં સમય જાય તાેપણ, મૂળમાર્ગ ત્યજી અન્ય માર્ગે જવું નહિ. સ્થૂલ ક્રિયાઓથી મનની દિશા બદલાય છે, પણ મનના લય થતા નથી. એથી દાષના ઉપશમ થાય કે દાષ દબાય પણ સ્વત્વની અનુભૂતિ થતી નથી. વળી દબાયેલા દાેષાના મૂળમાંથી છેદ પણ થતા નથી, તેથી નિમિત્ત મળતાં તે દાેષા માથું ઊંચકે છે.

ક્રેાધને દબાવીને ક્ષમા ધારણ કરનારના, લાંભને દબાવીને ઉદારતા દર્શાવનારના, કામને દબાવીને પ્રદ્માચર્ય પાળનારના કે માયાને દબાવીને સરળતાના દેખાવ કરનારના દાંષા તે સમય પુરતા તો દબાઈ ગયેલા લાગે છે. પણ જે તેની અંતરંગ શ્રદ્ધા સાચા જ્ઞાન- વૈરાગ્યસહિત મૂળમાંથી બદલાતી નથી તો તે આત્મવંચના થાય છે; પાતે પાતાથી છેતરાય છે. અને એવા બ્રમમાં લાંબા સમય વહી જાય છે. એટલે જ્યાં સુધી મનને ઇંદ્રિયજન્ય સુખા ગમે છે અને તેની પ્રાપ્તિ માટે મનુષ્ય લાગ્યા રહે છે, ત્યાં સુધી તે મનને બદલવાને બદલે સાધન બદલે કે સાધનાથી દ્વર રહે તાપણ મનથી પાર નિજ ચેતના જાગ્રત થતી નથી. આવા સાધક ધ્યાનમાર્ગથી વંચિત રહી જાય છે.

સાધક જો પાતાના મનની વાસનાનું અને તૃષ્ણાનું યથાતથ્ય સ્વરૂપ સમજી લે કે તે અન્યભાવ છે, મારા માર્ગમાં અવરાધનું કારણ છે – તેને દૂર કરે, જ્ઞાનીના બાધને ગ્રહણ કરી સત્ય દિશા પકડે તા વિષય-કષાયા તરફની વાસના દબાવાને બદલે શાંત થઇ જાય છે.

જીવન પ્રપંચાથી આવરાષુયુક્ત હોય અને ધ્યાનમાર્ગની અભિલાષા રાખવી કે જીવનમુક્તિના માર્ગ મેળવવા મથવું તે આકાશ-પુષ્પવત્ છે. જીવનવ્યવહાર અહું અને મમત્વથી શ્રસિત હાય, મૈત્રી આદિ સદ્ભાવથી મનાભૂમિ ભીંજાયેલી ન હાય, આત્માના અસ્તિત્વની નિઃશંકતા ન હાય, આત્મા-અનાત્માના ભેદના બાધ પ્રાપ્ત થયા ન હાય, ત્યાં સુધી ધ્યાનમાર્ગમાં વાસ્તવિક પ્રગતિ થઇ શકતી નથી.

આજે માનવજીવન રેશમના દોરા જેવું લપસણું છે, તેમાં

વળી ગ્રંથિવાળું છે. રેશમના દોરાની ગાંઠ અને વળી તે ઉપર તેલ લાગ્યું હોય તો તે છેડવી દુઃસાધ્ય અને છે; તેમ જીવન મલિન હોય, પ્રપંચામાં રાચતું હોય, તે વડે મિથ્યાભાવની ગ્રંથિઓથી રૂંધાયેલું હોય તો તેમાંથી છૂટનું દુઃસાધ્ય અને છે. નિષ્પ્રપંચ અને નિર્મળ જીવન ધ્યાનમાર્ગને અનુરૂપ થાય છે. તેમાં નિષ્ઠાપૂર્વક વર્તવાનું કોઇ વિરલા સાધકોને જ સૂઝે છે. જેઓ પાત્રતા સહિત, સન્નિષ્ઠ થઇ, મહાન પ્રયત્ન દ્વારા અવકાશ મેળવે છે, તેમને જ્ઞાની મહાત્માના યાગ વહેલા-માડા કે ઓછા-વધતા, જરૂર મળી રહે છે.

# ·દૃષ્ટિ-પરિવત<sup>૧</sup>ન પછી શું બને છે?

સાચા ધ્યાનસાધક આત્મા સાવધાનપણે જીવવામાં પ્રયત્નશીલ હાય છે. નિદ્રા જેવી ક્રિયામાં પણ થાકીને ઘસઘસાટ નિદ્રાધીન થતા નથી કે જેથી ચેતના સુષુપ્ત થઇ જાય. તે સ્વપ્નમાં સ્વપ્નરૂપ થઇ જતો નથી કે સ્વપ્નના પદાર્થીને સત્ય માનવા જેવા બેહાશ રહેતા નથી. નિદ્રામાં અને સ્વપ્નમાં ચેતના સુષુપ્ત થતી નથી, પણ મુખ્યત્વે જાગ્રત રહે છે.

આવા સાધક વ્યાવહારિક પ્રસંગામાં, માનમાટાઇમાં અટવાતા નથી, અલોકિક આનંદમાં આતપાત થઇ જતા નથી, વ્યાવહારિક ક્રજને સભાનતાથી પૂરી કરે છે. જેમ કાઈ ગરીખ વ્યક્તિ શુભ-ચાંગે શ્રીમંત થાય ત્યારે તેનાં ઘર, ખહાર, ઊઠવા, બેસવા વગેરે સર્વકિયામાં પરિવર્તન આવે છે, તેમ ધ્યાનમાર્ગના ઉપાસકની ખાદ્ય અને અંતરંગદશામાં આમૂલ અને અપૂર્વ પરિવર્તન આવે છે, તે તેના અનુભવની પ્રતીતિનું કળ છે.

મનમાં રહેલા સૂક્ષ્મ દોષોને ધર્મની બાહ્ય કિયા વડે ઢાંકી શકાતા નથી. જેમ કે દાન આપીને માન મેળવવાની આકાંક્ષા વડે ધનવાંછના કે પરિગ્રહવૃત્તિના દોષ દ્વર થતા નથી. પગમાં વાગેલા કાંટાને સાય જેવા સાધન વડે કાઢી શકાય છે, ત્યાં કાતર કાર્યકારી થતી નથી; તેમ દોષોને કાઢવા ધર્મભાવ, જાગૃતિ, સમતા, પ્રેમ અને પરિવર્તન જેવાં સાધના ઉપયાગી થાય છે. કેવળ બાહ્ય ક્રિયા વડ દાેષા દૂર થઇ જતા નથી.

ગ્રાનીપુરુષાનું કથન છે કે, પ્રત્યેક પળ અજ્ઞાન અને અજાગૃતિને કારણે કર્મા પ્રવેશ કરી રહ્યાં છે. કર્મ એ જડનું રૂપ છે. વળી બીજી બાજુ દેહુવ્યાપી આત્મપ્રદેશે ચેતનસત્તા પ્રગટતી હાય છે. અસદ્વૃત્તિઓના જેરે બંનેનું સંમિશ્રણ થવા પામ્યું છે. એ સંમિશ્રણનું નિરીક્ષણ ચેતનના વહેતા નિર્દોષ સત્થી થાય તો બંનેનું યથાતથ્ય સ્વરૂપ સમજમાં આવે છે. તે સમજને બાધ કહા, સાક્ષિત્વ કહા કે યથાર્થ પરિવર્તન કહા, તે સ્થાપિત થતા જાય છે. તે પછી વિચાર અને આચારની ગુણવત્તા સહેજે પરિવર્તન પામે છે; આત્મા સંવેદનશીલતા અનુભવે છે; જેથી જીવનના સમગ્ર વ્યવહાર સમ્યક્રપે પરિણમે છે. તે પછી ધ્યાન શું છે તે સમજમાં આવે છે. પરિણામધારાનું—ઉપયાગનું—મનનું—આત્મા પ્રત્યે વળવું તે ધ્યાનમાર્ગનો પ્રવેશ છે. દિષ્ટિપરિવર્તનના — અંતર્સ ખતાના એ સુભગ સમય છે.

## ધ્યાનની અદ્ભુત દશા

''શુદ્ધ–ઉપયોગ અને સમતાધારી; ગ્રાનધ્યાન મનાહારી. કમ'કલ'કકુ દૂર નિવારી; 'જીવ' વરે શિવનારી આપ સ્વભાવમે રે અવધુ સદા મગનમે રહના.''

—-**આન** દધનજી કૃત સજઝાયમાંથી.

શુદ્ધ ઉપયોગની પળામાં મુનિજનાને ધ્યાનની ચરમસીમાએ સ્વરૂપદર્શન વિશેષપણે થાય છે અને અનુભવાય છે. ત્યાર પછી પરમ સમાધિદશા વર્તે છે. તે પરમસમાધિરૂપ મહાતમાઓને પ્રણુમી, તે શુભભાવને ધારણ કરી યથાશક્તિ અને નિર્મળમતિપૂર્વક આ માર્ગે આગળ વધવા પુરુષાર્થ કરવામાં માનવજીવનની સાર્થકતા છે. દેહ-મંદિરમાં વિરાજમાન સ્વસ્વરૂપમય પરમાત્માને પ્રગટ થવા દેવા અને તેનું દર્શન પામનું તેમાં જ જીવનની ખરી મહત્તા અને સફળતા છે.

આ વિષમકાળમાં અને સંઘર્ષાત્મક વાતાવરણમાં ધ્યાનાભિમુખતા શાંતિદાતા છે. કેવળ સંતાપ કે સંઘર્ષોથી બચવા ધ્યાનિક્રયામાં
જોડાવું તે સ્થૂલ અભ્યાસ છે. વાસ્તવિક ધ્યાનમાર્ગની ઉપાસના
વગર શાંતિ પ્રાપ્ત થતી નથી. દૂધના ઊભરાની જેમ શમી જય
તે સાચી ઉપાસના નથી. વિચારા અને વિકલ્પાનું શમી જવું તે
ધ્યાન છે. ધ્યાનના અલ્પ અનુભવ પણ સંવેદનશીલ હાય છે. દીર્ધકાલીન અભ્યાસ વડે ક્ષણના નીરવ અનુભવ જીવનને અજવાળે છે
અને સમગ્ર જીવનમાં પરિવર્તન લાવે છે. સ્વયં પાતે આશ્ચર્ય પામે
તેવું તે ક્ષણનું સામર્થ્ય છે. મનથી ઉપર ઊઠવાના આ ઉપાય છે.
પૂર્ણ શુદ્ધતત્ત્વનું દેહમાં પ્રગટવું, તે દેહ છતાં નિર્વાણ છે. નિર્વાણપદના સ્વામી સંતા સિદ્ધાત્માના પ્રતિનિધિ છે. તેઓની નિશ્નામાં,
તેમની જ્ઞાનદશાની શ્રદ્ધામાં આ માર્ગ સરળપણે સાધ્ય છે.

ધ્યાન એ સ્વયં અનુભવની દશા હોવાથી તેની કોઇ વ્યાખ્યા, અધ્યયન, ચિંતન કે સમીક્ષા કરવી તે ન્યૂન જ છે. તેથી એ દશાની સહજ ઉપલબ્ધિને પાત્ર થવા પ્રથમની ભૂમિકા માટે અભ્યાસ અને પુરુષાર્થ કરી દેવગુરૂની કૃપા વડે આત્માર્થનો શુદ્ધ સંસ્કાર દંદ કરવા. તે સંસ્કારને વર્ધમાન કરવા ચિત્તની એકાગ્રતા, વિકલ્પાનું શમન, મન અને ઇંદ્રિયાના સંયમ વગેરે ધ્યાનમાર્ગની યાત્રામાં પ્રેરણાદાયી છે. તેને યાગ્ય ભૂમિકા માટે અધ્યયન-સ્વાધ્યાય જરૂરી છે.

સહજ શુદ્ધ ધ્યાનદશા માટે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વચનામૃત પત્રાંક ૭૩૫માં પ્રકાશે છે કે, ''વિષમભાવના અળવાન નિમિત્તો પ્રાપ્ત થયાં છતાં જે જ્ઞાનીપુરુષ અવિષમ ઉપયોગે વર્ત્યા છે, વર્તે છે, અને ભવિષ્ય કાળે વર્તશે તે સર્વને વારંવાર નમસ્કાર.

ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ વ્રત, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ તપ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ નિયમ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ લિખ્ધ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ ઐશ્વર્ય, એ જેમાં સહેજે સમાય છે, એવા નિરપેક્ષ અવિષમ ઉપયોગને નમસ્કાર. એ જ ધ્યાન." ધ્યાનથી ઉત્પન્ન થતી નિશ્ચલતામાં જે અપૂર્વ રસવિસ્તાર પામે છે તેને તો કોઇ પ્રશસ્ત મનવાળા જ્ઞાની જ પામી શકે. તેવા મીઠા મધુર રસ નથી તા દ્રાક્ષમાં, નથી સાકરમાં, નથી સુધામાં, કે નથી લલનાના એાષ્ટ્રચૂંબનમાં. આ રીતે ક્ળમાં રહેલી મહત્તા મનથી જાણીને તેમાં જેને રતિ થાય છે તે પક્વ ધ્યાનથી ઉત્પન્ન થતાં ક્ળમાં રહેલી મહત્તા મનથી જાણીને તેમાં જેને રતિ થાય છે તે પ્રૌઢ તેજસ્વી મહાત્માને યશલક્ષ્મી શીઘ્ર પ્રાપ્ત થાય છે.

(શ્રી યશાવિજયજીકૃત અધ્યાત્મસારમાંથી

પ્રવર્તમાન કેટલાક આધ્યાત્મિક વર્તુ ળાની સરખામણીમાં જૈનદર્શનના ધ્યાનના પ્રકારામાં એક અલગ અને એક સ્ત્રાત્મક પ્રકારની પ્રણાલિકા છે, તે પ્રકારાનું નિરૂપણ ઘણું સ્ક્ષમ છે. જૈનદર્શનમાં મુખ્યત્વે ધ્યાનના ચાર પ્રકાર દર્શાવ્યા છે:

૧. આત<sup>લ્</sup>યાન∤ ૨. રોદ્રધ્યાન ∫ અશુભધ્યાન.

ે શુભધ્યાન (શુદ્ધિના અ'શાે ૩. ધમ<sup>લ્</sup>યાન∫ સહિત)

૪. શુકલધ્યાન } સ'પૂર્ણુ શુદ્ધ ધ્યાન

ધ્યાનના આ પ્રકારાે વિષે શાસ્ત્રોક્ત પદ્ધતિની વિગત, પાછળ પરિશિષ્ટમાં વિસ્તાર-પૂર્વક આપવામાં આપી છે. અહીં તાે માત્ર તે અંગેની સરળ અને સંક્ષિપ્ત રજૂઆત કરવામાં આવી છે. જેથી સામાન્ય સાધકને સમજવા માટે રુચિકર થઈ શકે.

પ્રથમના બે પ્રકારામાં અશુભ ધ્યાનના શખ્દો જ સૂચવે છે કે, તે પ્રકારા અશુભધ્યાન છે. અને પરિભ્રમણુનું કારણુ હેાવાથી છેાડવા ચાગ્ય છે. અંતનાં બે પ્રકારનાં ધ્યાન માક્ષમાર્ગમાં ઉપકારી હેાવાથી પુનઃ પુનઃ ઉપાસવા ચાગ્ય છે.

ધ્યાનના પ્રકારા

# ૧. આત<sup>્રદ</sup>યાન શું છે ? આ એક અશુભ ધ્યાન છે

આર્ત એટલે પીડિત, તેમાં શાક, ચિંતા, ભય, આકુળતા જેવાં દુઃખનાં કારણા સમાયેલાં છે.

આર્તધ્યાનના મુખ્ય ચાર પ્રકારા છે.

- ૧. પ્રિય વસ્તુના સંયોગમાં સુખબુદ્ધિ, તે મેળવવાની ઝંખના.
- ર. અપ્રિય વસ્તુના સંયાગમાં દ્રેષ્યુદ્ધિ, તેનાથી છૂટવાની આકુળતા.
- ૩. ભાગનાં સાધનામાં સુખબુદ્ધિ, તેની પ્રાપ્તિની આકાંક્ષા.
- ૪. રાેગમાં, તેનાથી છૂટી જવાની વ્યાકુળતા, શું થશે તેવાે <mark>લય</mark> અને ચિંતા.

સામાન્ય માનવ અને જીવનસૃષ્ટિ નિરંતર આવા આર્તધ્યાન વડે પીડિત છે. જગતના પદાર્થામાં અલ્પ પણ સુખબુદ્ધિ, કે તે પ્રત્યેની સુખદુ:ખની લાગણી, તેમાંથી ઊપજતા કષાયો, રાગાદિ ભાવા તે આર્તધ્યાન છે. સુખનાં ખાદ્ય સાધનાની પ્રાપ્તિ માટેની વૃત્તિ અને વ્યાપાર તે પણ આર્તધ્યાન છે. પોતાની ધારણા પ્રમાણે પ્રિય પદાર્થા ન મળે, પ્રતિકૂળ સંયોગા, અપ્રિય લાગે તેવા સંયોગા આવી મળે તે બધામાં પાતાના કર્મના દોષ છે, તેમ ચિતવવાને અદલે તેમાં દુ:ખ માની લેવું તે આર્તધ્યાન છે.

શરીરમાં રાગ થવા, અશાતા થવી તે પણ કર્મજન્ય પરિણામ છે. કાેઇ પ્રકારે તેમાંથી મુક્ત થવાની સતત ચિંતા, કે ધ્યાન તે આર્ત (અશુભ) ધ્યાન છે, ઇંદ્રિયાને મનગમતા વિષયા પૂરા પાડવા, મેળવવા, માણવા, તેમની સ્મૃતિ રક્ષવી, સુખ-દુઃખ કે પ્રીતિ-અપ્રીતિના ભાવ કરવા કે તેના વિકલ્પા કરવા દુધ્યાન છે.

જે જીવને જે જે પદાર્થની રુચિ છે તેનું ધ્યાન સામાન્યત: તે કર્યા કરે છે. વ્યાપારી માલ અને ગ્રાહકનું, ગૃહિણી વ્યવહારનું કે ગૃહકાર્યનું, કુભાર માટીનું કે ઘડાનું અને રખારી ભેંસનું. આવા રાગાદિ ભાવાની ઉત્પત્તિ થવી કે તેવા સંકલ્પ-વિકલ્પ કરવા તે બધાં અશુભધ્યાન જાણવાં. આવો આર્તધ્યાની પ્રાયે તિર્ધ ચયોનિમાં જન્મ લે છે. આવું આત ધ્યાનનું સ્વરૂપ વિચારી સાધક જે તેનાથી પાછા વળે તો તેને ધર્મ રુચિ થાય છે. આત ધ્યાનનું સ્વરૂપ સમજવાના હેતુ જ એ છે કે તેના વડે જીવ દાષાની પરંપરા સર્જે છે. તેમાંથી કર્મ- અંધનની હારમાળા ચાલે છે; અને એ જ પરિભ્રમણનું કારણ છે. તે માટે આત ધ્યાનરૂપી અશુભધ્યાનથી મુક્ત થઇ સત્ સાધના દ્વારા શુભધ્યાનમાં જવાના પ્રયત્ન સામાન્યતઃ ઉપયાગી થાય છે. શુભધ્યાન એ પણ એક ન્યાયે સંસારના હેતુ છે, પરંતુ પ્રારંભમાં આતમા તેનું અવલંબન લઈ અશુભધ્યાનથી ઉપર ઊઠે છે.

"શુભભાવ વડે મન શુદ્ધ કરો, નવકાર મહાપદને સમરો, નહિ એહ સમાન સુમ'ત્ર કહેો, ભજીને ભગવ'ત લહેો."

— શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર પદસ ગ્રહ

## ર. રૌદ્રધ્યાન શું છે?

કૂર, સ્વાથી હિંસકભાવા કરવા અને તેમાં આનંદ માનવા તે, રૌદ્રધ્યાન છે આ રૌદ્રધ્યાનના મુખ્યત્વે ચાર પ્રકાર છે:

- ૧. હિંસાભાવ : પાતાના સુખ માટે અન્યનાે ઘાત કરવાે, કરાવવાે કે કરનારને ઉત્તેજન આપવું, અને તેમાં આનંદ માણવાે. (હિંસાનંદી)
- મૃષાભાવ: સ્વાર્થ ખાતર અસત્ય બાેલવું, કાેઇને પાસે બાેલાવવું, અને તેવું બાેલનારને પ્રેરણા આપવી. તેની સફળતાના આનંદ માણવા. (મૃષાનંદી)
- ગ્રીર્યભાવ: અન્યની વસ્તુ ચારવી, ચારાવવી અને તેવા કાર્ય માટે ચારનારને અનુમાદન આપવું તેમાં આનંદ માણવા. (ચૌર્યાનંદી)
- ૪. પરિગ્રહભાવ : ધન–ધાન્યાદિક અનેક પ્રકારના પરિગ્રહ કરવા, કરાવવા અને કરનારને અનુમાદન આપવું. તેનું રક્ષણ કરવું, તેમાં આનંદ માણવા (સંરક્ષણાનંદી).

જૈનદર્શનમાં ધ્યાન ૭૭

ઉપર પ્રમાણેના પરિણામવાળું રૌદ્રધ્યાન મહા દુધ્યાન છે. તે વડે જીવા નરકગામી થાય છે. જ્યાં સુધી અજ્ઞાની જીવ શુભ ભાવ કે શુભધ્યાનમાં સ્થિર નથી હોતો ત્યાં સુધી તે નિરંતર આ બંને પ્રકારના દુધ્યાનમાં વર્ત્યા કરે છે. અજ્ઞાનવશ દુધ્યાનની હારમાળા ચાલ્યા જ કરે છે. તે ધર્મધ્યાનથી જ તોડી શકાય છે. રૌદ્રધ્યાનનું આવું ભયંકર સ્વરૂપ જાણી ભવ્યજીવા ધ્યાનમાર્ગની રુચિ કરી શુભ-ધ્યાનની ઉપાસના કરે છે.

આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન રાગ-દ્રેષની તીવ્રતાથી જન્મે છે. વળી તીવ્ર રાગ-દ્રેષાદિ તે અંને અશુભધ્યાન સ્વરૂપ હોય છે. આમાંથી અનેક ત્રંથિઓ, દ્રંદ્ર, સંઘર્ષ અને પૂર્વગ્રહા વગેરે માનવચિત્ત પર અંકિત થાય છે. વાસ્તવમાં તો અજ્ઞાની જીવમાત્ર એ અંને અશુભધ્યાનથી શ્રસિત છે. તેમાંથી વૃત્તિ અને પ્રકૃતિનું સર્જન થાય છે, વળી તેમાંથી સંસ્કાર ઘડાય છે. તે સંસ્કારોના સ્વકાળે – વિપાકકાળે સંગ્રહેલી વૃત્તિઓ ઉદયમાન થાય છે; નિમિત્તાધીન અની ઉત્તેજિત થાય છે. અને તેમાંથી અંધ-અનુઅંધની હારમાળા ચાલ્યા કરે છે. અનાદિકાળથી આમ અનતું આવ્યું છે.

ચિત્તપ્રદેશ પર અંકિત થયેલી વૃત્તિઓનું એક વર્તુળ બન્યું રહે છે. જેમ કે કોઈ વ્યક્તિના સંબંધમાં આવતાં, સંચાગાધીન દ્રેષ ઉત્પન્ન થયા, તેમાંથી કેટલાક વ્યક્ત થયા, કેટલાક દબાયા, છતાં વૃત્તિ તેના સંસ્કાર મૂકતી ગઈ. તે ચિત્તપ્રદેશ પર અંકાઈ ગઈ, તેના સંસ્કાર વડે જીવને પેલા જીવની સ્મૃતિ થતાં દ્રેષભાવ સતાવશે, દબાયેલા દ્રેષ ત્યાં ઉત્તેજિત થશે. તેમ વૃત્તિનું વર્તુળ રચાય છે. તે પ્રકારે કામાદિ દરેક વિષયા અને કષાયા માટે સમજવું. આવાં પરિણામા તે આર્ત-રીદ્રરૂપી અશુભધ્યાન છે.

દેહજનિત સુખબુદ્ધિથી, સ્વાર્થ જેવા વિભાવાથી કે સંઘર્ષોના પ્રતિભાવાથી પાછા વળી શુભકાર્યો, શુભક્રિયા, શુભચિંતન કે શુભ-ભાવમાં પ્રવૃત્ત રહેવું તે ધર્મધ્યાન પ્રત્યેનું વલણ છે, તે શુભધ્યાન છે. પ્રથમ આર્તરૌદ્રધ્યાનથી છૂટવા શુભધ્યાનની પ્રક્રિયામાં જવું જરૂરી છે, તેથી તે ઉપાસવા યોગ્ય છે. પરંતુ અંતે તેા શુભઅશુભ અંને ધ્યાનથી ઉપર ઊઠી આત્મભાવમાં સ્થિર થવાનું છે. સમ્યગ્- દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રમાં શુદ્ધપણે, અત્યંતપણે રમણ કરવું તે શુદ્ધ- ધ્યાન છે; જે ધ્યાનમાર્ગની અંતિમ અવસ્થા છે અને સાતિશય દેહાતીત દશા છે.

આર્તધ્યાન-અશુભધ્યાન સંસ્કારનું અળ જેટલું વધુ તેટલાં તેનાં મૂળ ઊડાં હાય છે, એટલે જ્ઞાનીપુરુષોએ એક ન્યાયે એમ કહ્યું છે કે સમ્યગૃદષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં પહેલાં સાધક ધર્મક્રિયા કરે ત્યારે પણ તે આર્તધ્યાનમાં ઊભા હાય છે. મિશ્યાત્વ જતાં સુધી આવું અને છે. શુભક્રિયામાં શુભભાવ હાય તા પણ તે મુક્તિનું કારણ નથી. કવચિત્ સુગતિનું કારણ હાઈ શકે, તેથી તેનાથી ઉપર ઊઢી આતમલક્ષે સાધના કરવી જરૂરી છે.

### 3. ધમ ધ્યાનના પ્રકારા

ધર્મધ્યાનના ઘણા પ્રકાર છે. વાસ્તવિકપણે ધર્મધ્યાનના અધિ-કારી સમ્યગ્**દષ્ટિ આત્મા છે**.

ધર્મધ્યાન પરંપરાએ માેક્ષનું કારણ હોવાથી આદરવા યાેગ્ય છે. તેના ૧. ચિંતનરૂપ, ૨. રુચિરૂપ, ૩. આલંબનરૂપ, ૪. અનુ-પ્રેક્ષારૂપ, ૫. ભાવનારૂપ વગેરે પ્રકારા શાસ્ત્રમાં વિસ્તારથી દર્શાવ્યા છે. સામાન્ય વાચકને સમજાય તેમ અહીં તેના સંક્ષિપ્ત પરિચય પ્રસ્તુત છે.

જૈનદર્શનમાં ધર્મધ્યાન એ કેવળ નિર્વિકલ્પ કે નિર્વિચાર-દશા નથી. અશુભધ્યાન, અશુભવિચાર, અશુભચિંતન કે અશુભ-ભાવથી મુક્ત થવા શુભધ્યાન, શુભવિચાર, શુભચિંતન કે શુભ-ભાવમાં મનને રાેકવા માટે, સ્થિર કરવા માટે આ ધર્મધ્યાનના વિવિધ પ્રકારા પ્રકારયા છે.

# ધમ<sup>્દ</sup>યાનના પ્રકારાેની સંક્ષિપ્ત સમજ

- ચિ'તનર્પ: ૦ સર્વજ્ઞ વીતરાગદેવ પ્રરૂપિત ધર્મને આજ્ઞારૂપ સમજ તેનું ચિંતન કરવું.
  - ૦ રાગાદિ કષાયા દુઃખનું મૂળ છે તે વિષે ચિતન કરવું.
  - પરાપૂર્વના દોષોને કારણે દુઃખ પ્રાપ્ત થાય
     છે તેનું ચિંતન.
  - o જીવ–અજીવરૂપી સૃષ્ટિમાં આ જીવ દીધ<sup>િ</sup>-કાળથી રખડ્યો છે તેનું ચિતન.
- ૦ **રુચિરૂપ :** ૦ વીતરાગના માર્ગ**ની** રુચિ.
  - ૦ સત્શાસ્ત્રાના અભ્યાસની રુચિ.
  - ૦ સહજ (નૈસર્ગિંક) રુચિ, પૂર્વની સાધનાના અનુસ'ધાને.
  - ૦ ઉપદેશરૂપ રૂચિ થવી.
- ૦ **ભાવનારૂપ**ઃ ૦ મૈત્રી, પ્રમાેદ, કરુણા અને મધ્યસ્થભાવાને વિકસિત કરવા ભાવનાએાનું ચિંતન.
  - ૦ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર અને વૈરાગ્યની <mark>ભાવના</mark> કરવી.
- o અનુપ્રેક્ષારૂપ: o એકત્વાનુપ્રેક્ષા, આત્મા એકલા આવ્યા છે અને એકલા જશે તે વિચારવું.

અનિત્યાનુપ્રેક્ષા: જગતના પદાર્થી, ધન ઇત્યાદિ અનિત્ય છે.

અશરણાનુપ્રેક્ષા: જગતમાં પૂર્વના અનુસંધાને થયે**લાં સ્ત્રી**-યુત્રાદિ મરણ સમયે કાેઈ ખચા**વી શકતું** નથી

સંસારાનુપ્રેક્ષા : આ સંસાર બંધનનું કારણ છે તેમાં જીવે અનંત જન્મ-મરણ ધારણ કર્યાં છે આ ઉપરાંત બીજી આઠ ભાવનાઓનું વિસ્તારથી વર્ણન ગ્રંથામાં આપ્યું છે. કુલ ખાર ભાવનાએા છે તેનું ચિંતવન કરવું.

"આ ચિંતવનાઓ વૈરાગ્યની માતા છે, સમસ્ત જીવાનું હિત કરવાવાળી છે, અનેક દુઃ ખાંથી વ્યાપ્ત સંસારી જીવાને આ ચિંતવનાઓ બહુ ઉત્તમ શરણ છે. દુઃ ખરૂપ અગ્નિથી તપ્તાયમાન થયેલા જીવાને શીતલ પદ્મવનની મધ્યમાં નિવાસ સમાન છે. પરમાર્થ માર્ગ દેખાડનારી છે. તત્ત્વના નિર્ણય કરાવનારી છે, સમ્કૃત્વ ઉત્પન્ન કરનારી છે. અશુભધ્યાનના નાશ કરનારી છે. દ્રાદશ ચિંતવના સમાન આ જીવનું હિત કરનાર બીજું કંઈ નથી. બાર અંગનું રહસ્ય છે."

—श्रीमद् राज्यंद्र रचित दादशानुप्रेक्षा.

ગ્રાલ અનર પ: વાંચના – સૂત્ર પાઠ ગુરુ સમક્ષ શીખવા. પૃચ્છના – શંકાનું સમાધાન શુદ્ધચિત્તે કરવું. પરાવર્તના – સૂત્ર પાઠોનું પુનરાવર્તન કરવું. ધર્મકથા – વીતરાગદેવે જે ઉપદેશ કર્યો હાેય તેને તે ભાવે કહેવા તે.

૦ **ધ્યાનરૂપ** : અંતમાં ચાર પ્રકારનાં ધ્યાન દર્શાવ્યાં છે.

પિંડસ્થ : પિંડ–દેહ, સ્થ–આત્મા. અંને ભિન્ન હેાવા છતાં નિકટ છે. શરીરના હુદયકમળ આદિ ચક્રો પર નિર્દોષ ભાવે મનને સ્થિર કરવું, સ્થિરતા માટે આ પ્રાથમિક ભૂમિકા છે.

પદસ્થ : ભક્તિવાળાં પદેાનું કે મંત્ર-જપ દ્વારા મનને સ્થિર કરવું તે પદસ્થધ્યાન.

રૂપસ્થ : અરિહુંતનું, તેમની પ્રતિમાનું ધ્યાન કરવું. તે પ્રત્યે દર્ષિને તન્મય કરવાથી સ્થિરતા થાય છે. જૈનદરશ્નિમાં ધ્યાન ૪૧

રૂપાતીત : સિદ્ધભગવંતાનું શુદ્ધ અંતઃકરષ્ઠુ દ્વારા ધ્યાન કરવું. તેમના રૂપાતીત જ્ઞાનસ્વરૂપના ગુણેનું ચિત્તમાં સ્થાપન કરવું. પાતાના સિદ્ધસ્વરૂપનું ચિંતન કરવું.

આ પ્રમાણે ધર્મધ્યાનના અભ્યાસ અને સેવન સદ્ગુરુગમે કરવાથી આત્મા અપ્રમત્તદશાની ભૂમિકાએ પહેાંચે છે, અનુક્રમે શુક્લધ્યાનને આરાધી બંધનમુક્ત થાય છે.

અનાસક્તભાવ–વૈરાગ્યભાવ વગર, ત્યાગ કે સંયમ વગર, પરમતત્ત્વની શ્રદ્ધા વગર આ માર્ગ સાધ્ય નથી. માટે સાધકે પાત્ર થવા સ્વપુરુષાર્થ કરવા, અને આ માર્ગે આગળ વધવા પ્રયાસ કરવા.

જ્ઞાનીપુરુષોએ પ્રકાશ્યું છે કે સમ્યગૃદષ્ટિ આત્મા ધર્મધ્યાનનો અધિકારી છે. વળી ભાવના ઇત્યાદિ ચિંતન વડે, શુદ્ધભાવે આલંબન લેવાથી સાધન ધર્મધ્યાનના પ્રકારાનું સેવન કરી શકે છે. પ્રાચીન સમયમાં રુચિવાળા અને શ્રદ્ધાવાન આત્માઓ પાતાના નિવાસમાં ધ્યાનારાધન માટે ઉત્તમ આયાજન કરતા. શ્રાવકા અને ધર્મબાધ પામેલા રાજાઓ પર્વના દિવસામાં એકાંતમાં ધ્યાનનું અવલંબન કરતા, તેવાં દષ્ટાંતા પ્રસિદ્ધ છે.

ધ્યાનમાર્ગમાં ગૃહત્યાગ કે એકાંતની કોઇ જરૂર નથી તેમ માનીને સાધક જીવનમાં કંઇ પરિવર્તન ન કરે તો આ માર્ગ સફળતા સંભવ નથી. સંસારમાં વ્યસ્ત રહેવું અને ધ્યાનમાર્ગનું અવલંબન લેવું દુષ્કર છે, તેમાં ઘણા દઢ પુરુષાર્થ અને જાગૃતિ જોઇએ છે. ઊતરતા આ કાળમાં નબળા મનવાળા ગૃહસ્થ સાધક માટે નિવૃત્તિની, આ માર્ગ માટે અત્યંત આવશ્યકતા છે. પોતાના નિવાસમાં નિત્યપ્રત્યે કે પર્વના દિવસોમાં એકાંતનું સેવન કરે અને ધર્મધ્યાનના પ્રકારાને ભૂમિકા પ્રમાણે સેવે તો પાત્રતા વધવાની શક્યતા છે. પાત્રતા થવાથી તેને યોગ્ય સાધના અને માર્ગદર્શક મળી રહે છે.

#### દર્શાત

ભગવાન શ્રી મહાવીરના યુગની એક કથા છે.

ચંદ્રાવસંતક નામે એક ધર્મપ્રિય અને પ્રજાપ્રિય રાજા હતો. રાજ્યકારભારની વ્યવસ્થા એવી કરતો કે નિવૃત્તિ લઇને કાર્યોત્સર્ગ-રૂપ ધ્યાનનું આરાધન કરી શાંતિ મેળવતો.

એક પર્વિદિને રાજા પાતાના મહેલના એક કક્ષમાં કાઉસગ્સ-ધ્યાન માટે પ્રવેશ્યા. તેની સેવામાં હાજર રહેનાર દાસી તેને અનુ-સરી તે કક્ષામાં ગઈ અને દીવા પેટાવ્યા. રાજા આસનસ્થ થઈ કાઉસગ્ગધ્યાનમાં એસે છે અને દીવા સામે જોઈ સંકલ્પ કરે છે કે આ દીવાની જ્યાત જલતી રહે ત્યાં સુધી ધ્યાનમાં રહેવું. દીવાની જ્યાત ત્રણ કલાક ચાલે તેટલું તેલ તેમાં હતું.

ત્રણ કલાક પૂરા થવા આવ્યા છે. રાજાની સેવામાં તત્પર દાસી બહાર ખડે પગે ઊભી છે. તેણે આવીને જોયું કે દીવામાં તેલ પૂરું થવા આવ્યું છે. રાજા તેા આત્મચિતન દ્વારા પ્રભુમય થયો છે. દાસીએ વિચાર્યું કે દીવા બંધ થતાં રાજાને ઊઠવામાં તકલીક થશે, એટલે બીજા ત્રણ કલાક ચાલે તેટલું તેલ પૂરે છે.

રાજાએ સંકલ્પ લીધા છે. ક્ષત્રિયના સંસ્કાર છે. ધર્મની પ્રીતિ છે. પ્રસુ પ્રત્યે સક્તિ છે. પ્રમાદ રહિત થઈ, એક ઝાેકું લીધા વગર જ્યાત પ્રત્યે એકાગ્ર ચિત્તે ધ્યાનાવસ્થામાં પ્રસન્નતા અનુભવે છે.

ત્રણ કલાક પછી વળી દાસીએ જોયું કે તેલ તો પૂ રું થવા આવ્યું છે. રાજાને ઊઠવામાં કંઈ પ્રતિકૂળતા ન થાય તેથી કરી તેલ પૂરે છે. રાજાનાં નેત્રાે તો ખુલ્લાં છે અને અંતરચક્ષુ તાે સ્વરૂપમાં ઢળેલાં છે. તેણે દાસીને કાેઈ ચિદ્ધ કે સંકેત પણ ન આપ્યાે, સંકેત આપવા જેટલી બાહ્ય ચેષ્ટા થાય તેવું ચિત્ત ચંચળ હતું નહિ અને દાસી તાે રાજાના સંકલ્પથી અજાણ હતી. ત્રીજા ત્રણ કલાક ધ્યાનના નક્કી થઈ ગયા. રાજાનું કાળ અને દેહ સાથેનું તાદાત્મ્ય છૂટી ગયું. છે. નવ કલાક પૂરા થયા. હવે સુપ્રભાતના પ્રકાશ થયાે. છે. દીવાની જયાેત બુઝાઈ છે. રાજા શાંત અને પ્રસન્નભાવે ઊઠે છે.

દાસીને તેણે આ બાબત વિષે કંઈ જ ઠપકો ન આપ્યા. અરે! તેને તા અણસાર પણ આવવા ન દીધા કે તેણે તેલ પૂર્યું. અને રાજાને આખી રાત્રિ આસનસ્થ બેસવું પડ્યું. રાજાએ તો પોતાના અંતરમાં તેને સહાયક માની કે પોતે ધર્મધ્યાનનું વધુ સમય આરાધન કરી શક્યો. ધ્યાનદશાના આનંદના અનુભવ વિનાનવ કલાક સ્થિરતા ટકવી દુર્લભ છે. વળી સંકલ્પમાં કાેઇ આંધ-છાેડ પણ ન કરી કે દાસી તો અબુધ છે, કે તેણે તેલ પૂર્યું ત્યારે પણ હુંકારા કરીને રાેકી નહિ. પરંતુ સંકલ્પને પૂર્ણ કરી, પ્રસન્નતા-પૂર્વક ધ્યાન-આરાધનમાં દઢ રહ્યો.

ગૃહસ્થ સાધક ચિંતન માટે આવું આયોજન યથાશક્તિ કરી શકે. પાતાના નિવાસમાં કે પવિત્ર સ્થાને કુદરતી વન-ઉપવનમાં એકાગ્રતા કેળવવાના અભ્યાસ એ ધ્યાનમાર્ગનું સાધન છે. આવા કાયાત્સર્ગધ્યાન વડે ગૃહસ્થ, દેહથી ઉત્થાન પામી, સ્વશક્તિપ્રમાણ દેહાધ્યાસથી મુક્ત થઈ, આત્માનુભવી થાય છે.

## ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાન આરાધનનું સાફલ્ય

ધમ દયાનની આ રાધના: સાધક આત્માને પૂર્વ આરા-ધનના સંસ્કારયોગે જીવનમાં પ્રશ્ન થાય છે કે આ જગતમાં માનવ-જન્મનું મુખ્ય પ્રયોજન શું છે? હું કોણ છું? મારું સ્વરૂપ શું છે? આવા આત્મવિચાર જાગે છે તે આત્મા સત્સાધન મેળવવાના પ્રયત્ન આદરે છે. સ્વદોષને જાણીને પાપથી દૂર થવા કાશિશ કરે છે. સત્સંગાદિ કારણાથી જીવનદૃષ્ટિ બદલાઈ જાય છે. જે દૃષ્ટિ જગતના પદાર્થીમાં સુખ શાધતી હતી તે દૃષ્ટિ હવે અંતમું મ્યતી જાય છે. અને તેને પાષણ મળે કે તે વૃદ્ધિ પામે તેવાં નિમિત્તોની શાધમાં સાધક લાગી જાય છે. આ ધર્મધ્યાનના પ્રારંભ છે.

ભગવાન શ્રી મહાવીરે ઉપદેશ્યું છે કે:

''જે જીવને પરમાત્મા પ્રત્યે, ધર્મ પ્રત્યે અનુરાગ થાય છે તે જીવને જગતના પદાર્થા પ્રત્યે ઔદાસીન્યતા આવે છે.''

ધર્મધ્યાનના સાધકને બાહ્ય પદાર્થમાં રુચિ થતી નથી, પ્રીતિ-અપ્રીતિ થતી નથી. આત્મજ્ઞાન વડે સ્વ-પરના ભેદ દઢ થાય છે. એવા જ્ઞાનીને પૂર્વપ્રારખ્ધ યાેગે સંસારના ઉદય હાેય તાે રાગાદિ મંદપણે હાેય ખરા, પરંતુ તે રાગને, તેના ઉદય, સત્તા વગેરેને જાણે છે, પણ તે તે રૂપે પરિણામ થઇ જતાં નથી. આવી ભેદજ્ઞાનની ધારાને કારણે વૈરાગ્ય-દશા વધતી જાય છે. અને ધ્યાનરૂપ અગ્નિ વડે ઉદયનાં અને સત્તાનાં કમેિને તે નષ્ટ કરે છે. આમ સંસારથી મુક્ત થવા માટે ધ્યાન એ શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે.

ત્રાની જે કંઈ બને તેને જાણે છે, જુએ છે, અને સમભાવે વર્તે છે. બાહ્ય પદાર્થો પ્રત્યે તન્મયતા ન થાય તેવી ચિત્તની ધારા સમભાવે ટકે છે. ધર્મધ્યાનના પ્રકારોના સેવન વડે સાધક એ ભૂમિકાએ પહેાંચે છે. માટે એ પ્રકારોનું શુદ્ધભાવ વડે અવલંબન લેવું.

## ૪. શુક્લધ્યાનના પ્રકારા

શુક્લધ્યાનના ચાર પ્રકારાની શાસ્ત્રોમાં પ્રરૂપણા છે. શુક્લધ્યાન કેવળીભગવંતા અને સર્વજ્ઞને હાય છે. અત્રે શુભભાવનાના હેતુએ ેતેની સંક્ષિપ્ત વિગત આપી છે.

- ૧. પૃથકુત્વવિતક વીચાર
- ર. એકત્વવિતર્ક અવીચાર
- ૩. સૂક્ષ્મક્રિયા પ્રતિપાતી
- ૪. વ્યુ<sup>ચ્</sup>છન્નક્રિયા અપ્રતિપાતી

શુકલધ્યાન એ શુદ્ધ નિર્વિકલ્પ ધ્યાનની ચરમસીમા છે. જેનો અનુભવ સર્વોચ્ચ કક્ષાના મુનીશ્વરાને જ થાય છે. આ ધ્યાન છજ્ઞસ્થ મનુષ્યના જ્ઞાનના વિષય નથી. વર્તમાન કાળે આ ક્ષેત્રે તેના અનુભવની સંભાવના જ્ઞાનીઓએ સ્વીકારી નથી. તેથી અત્રે તેના વિસ્તાર કરેલ નથી. આ વિષયના વિશેષ પરિજ્ઞાન માટે પૂર્વાચાર્યોકૃત શ્રે મું અવલોકન કરવા વાચકોને વિનંતી છે.

શુક્**લધ્યાનની પરમદશાનું વર્ણુન**્ગ્ઞાનીએા કરી શકચા નથી. ઃઅનંત ચતુષ્ટય ત્યાં પ્રગટપણે, સહજરૂપે વર્તે છે. અનંત અબ્યાબાધ સખનું ભાજન એવી એ દશા છે. શુભભાવ વડે એ દશાનું માહા-ત્મ્ય ભજીએ તાે આપણા આત્મા પણ પાલન થાય. તે માટે કેવળગ્રાનના મહિમા સમજવા અને શ્રદ્ધવા.

''રાઇમાત્ર ઘઠવધ નહી', દેખ્યાં કેવળજ્ઞાન, યહ નિશ્ચય કર જાનકે, ત્યજીએ પરથમ \* ધ્યાન.'' —લાલા રણજિતસિંહ કૃત બૃહદ આલેાચના ૨૧–૧૯.

# સૃષ્ટિની રચના અને કમ સિદ્ધાંત

એક અપેક્ષાએ એમ કહી શકાય કે આર્તરીદ્રધ્યાની-અશુભધ્યાની આત્મા બહિરાત્મા છે. ધર્મધ્યાની–શુભધ્યાની આત્મા અંતરાત્મા છે. શુકલધ્યાની–શુદ્ધધ્યાની આત્મા પરમાત્મા છે, આર્ત-રૌદ્રધ્યાન નિરંતર કર્મળધનું કારણુ છે. ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન મુક્તિનાં કારણ મનાયાં છે.

કર્મળંધનથી છૂટવા, મુક્તિરૂપ શુક્લધ્યાન સુધી પહેાંચવા ધર્મધ્યાન એ વિશ્રામસ્થાન જેવું છે. ત્યાંથી ક્રમે કરીને સાધક આગળ વધે છે.

સૃષ્ટિમંડળમાં રહેલા પ્રાણીમાત્રના વિકાસની ભૂમિકાએ વિચારીએ તાે આત્મા અને કર્મસિદ્ધાંત, તેનાં પરિણામાે એ અગત્યના મુદ્દાએા છે. આ તત્ત્વાને છાેડીને જગતના કાેઈ પણ તત્ત્વનું, પ્રાણીનું કે પ્રકૃતિનું અસ્તિત્વ વિચારવું કે સંશોધન કરવું શકય નથી.

જૈનાગમસૂત્રામાં છ સિદ્ધાંત વડે આત્મા, કર્મ અને મુક્તિનું તત્ત્વ નિરૂપણ કર્યું છે:

આત્મા છે. — શદ્ધતત્ત્વ-અસ્તિત્વ.

આત્મા નિત્ય છે.— શાશ્વત તત્ત્વ.

આત્મા કર્મના કર્તા છે,— વિભાવના કર્તાપણાના સ્વીકારથી. નિશ્ચયથી નિજસ્વરૂપના કર્તા સ્વીકાર્યો.

<sup>\*</sup> પ્રથમ આત<sup>િ ધ્</sup>યાન—ખાટું ધ્યાન.

આત્મા ભાકતા છે,— નિજ કર્મના કર્તા હાવાથી ભાકતા. નિશ્ચયથી નિજસ્વરૂપના ભાકતા છે. તેના માક્ષ છે,— મુક્તત્મા–શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ. વિભાવના કર્તાપણાથી અને કેર્મફળના ભાકતા-પણાથી સંપૂર્ણ મુક્તિ.

માક્ષના ઉપાય,— સમ્યગ્રજ્ઞાન દર્શન, ચારિત્રાદિ ઉપાયા છે.

આમ માેક્ષ અર્થાત્ શુદ્ધાત્મા અને અશુદ્ધાત્માની આડે આવે છે કર્મની પરંપરા. કર્મસંસ્કારયુક્ત આત્મા સંસારી છે અને તેનાથી મુક્ત આત્મા માેક્ષસ્વરૂપ છે. અશુદ્ધાત્માને શુદ્ધ થવા ધર્મધ્યાન અવલંબન છે. શુક્લધ્યાન તે માેક્ષરૂપ અવસ્થા છે.

મૂળ દ્રવ્યે શુદ્ધ એવા આત્મા અશુદ્ધ કેમ થયા ? કચારે થયા ? તેવા પ્રક્ષ કદાચ ઊઠે તા પ્રથમ વિચારલું કે આજે જીવની જે દશા છે તે કેવી છે ? શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ છે ? જીવને રાગાદિનાં પરિણામ થાય છે તે અશુદ્ધ દશા છે, તે સંસ્કારા પૂર્વના છે; એમ પૂર્વના, પૂર્વના વિચારતાં સમજાશે કે આત્મા અનાદિકાળથી અશુદ્ધ-પણે જગતમાં પરિભ્રમણ કરે છે. શાસ્ત્રના પ્રમાણથી તે વાત વધુ ઊડાણથી વિચારી લેવી જરૂરી છે.

આ જન્મના દાદાના દાદા કે તેમના પિતાનું નામ ભાગ્યે જ સ્મૃતિમાં છે, તેમ ભૂતકાળની સ્મૃતિ આજે નથી. જો કે ચિત્તની નિર્મળતા હોય અને આત્માને સ્વરૂપ વિષે ઊઢાપોહ ઘાય તો જાતિ-સ્મરણુત્તાન વડે અમુક જન્મનું ત્રાન થવા સંભવ છે. છતાં એક વાત સ્પષ્ટ છે કે ભૂતકાળના સંસ્કાર પ્રાણીમાત્રના મનમાં રહેલા છે; તેને વશ થઇ જવાથી વર્તમાનની પ્રવૃત્તિ બન્યા કરે છે. વળી કાેઇ દિષ્ટિએ વિચારીએ તાે દાષમય પ્રવૃત્તિ તે પૂર્વ કર્મ અને તેનું ફળ છે.

બીજી રીતે નોઈએ તો પ્રકૃતિજન્ય સંસ્કાર એટલે કર્મ, તે કર્મમાત્ર બંધન છે. કર્મપ્રકૃતિએા સૂક્ષ્મપણે ક્ષણે ક્ષણે ઉદયમાં આવે છે. પરિણામ પામે છે અને શમે છે, એટલે કે પૂર્વ કર્મ ખરે છે, અને વર્તમાન અશુદ્ધ પરિણામ વડે નવા અનુબંધ થયા કરે છે. શ્વાસ-પ્રશ્વાસની જેમ કર્મ આવે છે, જાય છે.

કષાયજન્ય અને રાગાદિરૂપ ભાવકર્મ, આઠ પ્રકૃતિરૂપ દ્રવ્યક્રમી અને દેહાદિ સ્થૂલ પદાર્થના સંયોગરૂપ ના-કર્મ (કર્મ જેવા) આ બધાં ચેતનના સંયોગમાં આવે છે. અને ચેતન તેમાં પાતાની વૃત્તિ તન્મય કરીને પાતાનું સ્વરૂપ ભૂલી જાય છે.

કર્મસંસ્કારાથી પ્રેરિત થયેલું મન તેના વિકારા વડે પ્રવૃત્તિ કરવાનું સતત યાજ્યા કરે છે, એટલે આ વિકારા મૂળમાંથી નાશ ન પામે ત્યાં સુધી કર્મની પ્રવૃત્તિરૂપ સંસાર ટકી રહે છે.

# ઉપયાેગ-પર્યાય શુ**ં** છે ? \*

કર્મપ્રવૃત્તિના કે બંધનના આધાર ચેતનાની ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી અશુદ્ધ પર્યાય (વૃત્તિ) છે. (તેને ઉપયાગ પણ કહેવાય છે) ઉપયાગ પદાર્થને ઇદ્રિયા દ્વારા જુએ છે કે જાણે છે, મનના વિકારા, સંસ્કારા પદાર્થ સાથે તાદાત્મ્ય ઉપજાની લે છે. એટલે ચેતનાના પાતાના સ્વરૂપ ઉપર એક અંધકારમય વાદળું પથરાઇ જાય છે. આ ઉપયાગની પળમાં જો વિકારા કે રાગાદિ ભાવા ન ભળે તો કર્મા મંદતા પામે છે. શાસ્ત્રોક્ત પદ્ધતિએ વિચારીએ તો કર્મના ઉદય વખતે જો આત્મા ઉપયાગ અને કર્મોદયની સૂક્ષ્મ સંધિ વચ્ચે પ્રજ્ઞાવંત રહે તો કર્મ-પ્રકૃતિએ મંદતા પામે છે. જાગૃત ચેતના અનુબંધને શિથિલ કરે છે, રાકે છે. તે પછી પરંપરાગત કર્મગ્ર'થિઓ શિથિલ થતી જાય છે. અંતે ક્ષય પામે છે.

જીવ માત્રને કોઇ પણ યાનિમાંથી જન્માંતર સમયે સંસ્કારરૂપી તેજસ અને કાર્મણશરીર સાથે રહે છે, અને તે તે સંસ્કારા તેના

<sup>\*</sup> ઉપયોગ-પર્યાય એ જૈનદર્શનના પારિભાષિક શબ્દપ્રયોગ છે. તેને પરિણામ-વૃત્તિ કહી શકાય. નવી નવી અવસ્થાઓનું ઊપજવું, જેમકે સોનામાંથી હાર, ખંગડી વગેરે થાય છે તેમ મૂળ વસ્તુ રહે અને અવસ્થા બદલાય છે તે પર્યાય છે.

ક્રમ પ્રમાણે વર્તમાનમાં ઉદયમાં આવે છે; તેથી શુભાશુભ સંચોગો પ્રાપ્ત થાય છે. એવા ક્રમને તોડવા જ ધ્યાન છે. ધ્યાન એ એવી નિર્મળ અને સ્થિર દશા છે કે જેના દ્વારા કર્મધારા તૂટે છે અને જ્ઞાનધારાના પ્રવાહ ઊમટે છે.

ધ્યાનના યથાર્થ પ્રારંભ આત્માના સમત્વથી અને સાક્ષીત્વથી થાય છે. સમત્વની પૂર્ણતા થયે જે અવિકારી સહજ દશા છે તે વીતરાગતા છે. આવા સમત્વના પ્રારંભ પ્રજ્ઞાથી થાય છે. સાક્ષીત્વ એ નિલે પતા છે. ઉપયાગ પદાર્થને જાણે છે પણ તન્મય થતા નથી તે સાક્ષીત્વ છે, તે નિર્વિકલ્પતા છે.

તત્ત્વ માત્રમાં આત્મતત્ત્વ અતિ સુક્ષ્મ છે. આત્માના બહિર્લક્ષી ઉપયોગમાં સદમતા નથી, કારણ કે તે સ્થલ સાથે સંલગ્ન છે. અંતરયાત્રામાં ઉપયાગ સૂક્ષ્મ અને છે. અર્થાત્ સૂક્ષ્મ ઉપયાગ વડે અંતરયાત્રા થાય છે; તેથી સ્વ-પરનું ભેદનાન સંભવિત ખને છે. અહીંથી ધ્યાનમાર્ગના યથાર્થ પ્રારંભ થાય છે. ચેતના પરનું કર્મ-પ્રકૃતિનું આવરણ દૂર થતું જાય છે. જેમ જેમ ઉપયોગની નિર્મળતા થતી જાય છે તેમ તેમ જોવા-જાણવાનું કાર્ય સજગતાપૂર્વક કે સાક્ષીલાવે થાય છે. નિર્મળ ચેતના આકાશતત્ત્વ જેવી છે. જ્યારે વાદળામાંથી મુશળધાર વર્ષા થાય છે ત્યારે એવું જણાય છે કે આકાશ જાણે વર્ષાથી છવાઈ ગયું છે, પણ જયારે વર્ષા બંધ થાય છે ત્યારે જણાય છે કે આકાશના રજ માત્ર ખૂણા ભિજાયા નથી; તેમ મનની મલિન વાસનાએા દૂર થતાં, અહંતા-મમતાયુક્ત આવેશાથી મન મુક્ત થઇ શાંત થાય છે ત્યારે ચેતનાનું શુભ અસ્તિત્ત્વ જેવું છે તેવું વિલસી રહે છે. તે આત્માનું નિજી સ્વરૂપ છે. સ્થુલ મનના આવેગા શમે છે, ત્યાર પછી સૂક્ષ્મ મનમાં સંસ્કારાને તપાદિ દ્વારા નષ્ટ કરવા પડે છે; નહિ તા એ સંસ્કારા અનાજની સાથે ઘાસ ઊગી નીકળે છે તેમ અજાગૃતદશામાં નિમિત્ત મળતાં પ્રગટ થઈ સાધકને સા<mark>ધનામાં અલ્પાધિક અંતરાય ઊ</mark><mark>લ</mark>ો

કરે છે. આ માર્ગ અંતિમ દશાની પ્રાપ્તિ સુ<mark>ધી સ</mark>જગતાનાે અને પુરુષાર્થનાે છે.

કર્મા બંધનું મુખ્ય કારણ મિશ્યાભાવ છે, વિપર્યાસ બુદ્ધિ છે. રાગાદિ તેની આડ પેદાશ છે. તે મિશ્યાત્વભાવ આત્મજ્ઞાન વડે દ્વર થઇ જાય છે.

આત્મન્નાન વડે સ્વ-પરના લેંદ દઢ થાય છે. જ્ઞાનીને પૂર્વ પ્રારુષ્ધયારો સંસારના ઉદય હાય ત્યારે રાગાદિના મંદભાવા હાય છે. પરંતુ સજગતાને કરાણું રાગાદિ ભાવા વડે જ્ઞાની લેપાતા નથી, તે જ્ઞાનધારાની વિશેષતા છે.

વૃત્તિઓનું વિષયાકાર થવું, ભાવ-પરિણામનું બહિર્મું ખ થવું કે યોગ-ઉપયોગનું અસ્થિર થવું, તે કર્મ છે. વૃત્તિઓનું આત્માકાર થવું તે અંતર્મું ખતા છે. ઉપયોગનું સ્થિર થવું તે ધર્મ છે. એ ધર્મરૂપ ધ્યાન તે સમીપ મુક્તિગામી આત્માને પ્રાપ્ત થાય છે. નિર્મળજ્ઞાનપ્રાપ્ત આત્મા પરિભ્રમણને સમાપ્ત થવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે. કર્મવશ સાતમા અનંત પરિભ્રમણ વધારે છે. જ્ઞાનીઓએ પ્રકાશ્યું છે કે:

> "જ્ઞાની દ્વાસા-જ્વાસમાં કરે કર્મના છેહ પૂર્વ કાેડી વર્ષા લગે અજ્ઞાની ન કરે તેહ."

### સાધકની જિજ્ઞાસા અને સમપ્રણ

અશુભધ્યાનના દુષ્પરિણામને જાણીને સાધકને ધ્યાનમાર્ગની જિજ્ઞાસા થાય છે, ત્યારે તે વિચારે છે કે મારે કેમ ધ્યાન કરવું અને કોનું ધ્યાન કરવું ? નિશ્ચયથી તો 'સ્વાત્મા' જ ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે. એટલે સ્વરૂપનું ધ્યાન કરવા તે પ્રેરાય તો પણ સ્વરૂપનું જ્ઞાન કે અનુભવ ન હોવાથી આરંભમાં તે આસન લગાવી આંખ બંધ કરીને બેસે ત્યારે તેને એકાએક સ્વરૂપ દર્શન થતું નથી. વર્તમાન અવસ્થા અશુદ્ધ હોવાથી, ચિત્તપ્રદેશા પર અંકિત થયેલા સંસ્કારામાંથી અનેક વિકલ્પાે અને વિચારા ઊઠે છે; તેથી સ્વરૂપધ્યાન તેને અનુભવમાં આવતું નથી. જે જિજ્ઞાસાના બળે તે ધર્મધ્યાનના અવલંબનને સેવે તાે પ્રયત્ન વડે ભૂમિકા બંધાય છે.

ગૃહસ્થ સાધકે પરમાતમાના શુદ્ધ સ્વરૂપનું અવલંબન લેતા પહેલાં ચિત્તની સ્થિરતાના, આત્મચિતનના અભ્યાસ કરવા જરૂરી છે. ધર્મધ્યાનમાં ચિતન, ભાવના આદિ વિવિધ પ્રકારા દર્શાવ્યા છે. તેમાં ભૂમિકા અનુસાર પ્રવેશ કરવા, જેથી ચિત્તની સ્થિરતા કેળવાતી જાય છે.

પરમાત્માનું ધ્યાન કરવા પ્રભુ પ્રત્યે શ્રહા પ્રોતિ અને ભક્તિ જોડવાં જરૂરી છે, દેહરાગ મટાડવા વૈદ્યમાં શ્રહા રાખવી પડે છે, ઔષધના ઉપયાગ જાણવા પડે છે, પથ્ય પાળવું પડે છે, તેમ ભવરાગથી મુક્ત થવા પરમાત્માના પ્રત્યે શ્રહા, તેમના સ્વરૂપનું જ્ઞાન અને ભવરાગ દ્વર કરવા ત્યાગ વૈરાગ્યાદિનું પથ્ય પાળવું જરૂરી છે.

પરમાત્મા પ્રત્યે આશ્રય, શ્રહા, નિશ્ચય કે લક્તિ એ કોઇ પરાધીનતા નથી. સદ્ગુરુની નિશ્રા અને સમર્પણ તે પરાધીનતા નથી; પરંતુ સાધક માટે દોષમુક્તિના, ગુણવૃદ્ધિના એ ઉપાય છે. સ્વ આત્મા નિશ્ચયથી પાતાના ગુરુ છે, છતાં તેની અશુદ્ધિ ટાળવા સદ્ગુરુની નિશ્રાએ અવલંબન છે.

''માનાદિક શત્રુ મહા નિજછ'દે ન મરાય, જાતાં સદ્યુરુ શરણમાં અલ્પ પ્રયાસે જાય.'' ૧૮

— શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર

જગતવ્યવહારનાં શિક્ષણ માટે શિક્ષક કે માર્ગદર્શકની જરૂર રહે છે. સારા વકીલ કે ડૉક્ટર થવા માટે તે પ્રકારના ઉત્તમ નિષ્ણાત પાસે શિક્ષણ લેવું જરૂરી છે; તેમ આ સૂક્ષ્મ માર્ગના બાેધ-શિક્ષણ માટે તે માર્ગને અનુરૂપ જ પરમાત્મા અને સદ્ગુરુની નિશ્રા જરૂરી છે. તેમના પ્રત્યેના આદર અને ભક્તિ ચિત્તને નિર્મળ કરે છે, જિજ્ઞાસાને તૃપ્ત કરે છે અને સાધક આગળ વધે છે. જૈનદર્શનસાં ધ્યાન પર

તત્ત્વની શ્રહા સહિત ધર્મધ્યાનના ચિંતન, રુચિ, અનુપ્રેક્ષા, આલંબન અને ભાવનાના પ્રકારાના સેવન પછી, દઢ પુરુષાર્થ વડે મિશ્યાત્વની ગ્રાંથિરૂપ સાત \* પ્રકૃતિઓ શિથિલ થઇ જાય છે. આત્મા સમ્યગ્દર્શનના અધિકારી બને છે.

વળી જેમ જેમ ધ્યાનમાં સ્થિરતા વધતી જાય છે, તેમ તેમ આત્મસ્વરૂપના અંશા અનુભવાય છે. એ અનુભવમાંથી નિષ્પન્ન થયેલું જ્ઞાન પ્રજ્ઞારૂપે રહી કર્મના ઉદ્દયને જાણી લે છે, અને તેનાથી પાતે જુદા છે તેમ સમજે છે; તેને વિષમ પરિસ્થિતિમાં પણ પરિણામની વ્યાકુળતા થતી નથી. સમતાની અપૂર્વતા અનુભવાય છે.

### ધ્યાનની એક પળનું સામ<sup>થ્</sup>ય

ચિત્ત-સ્થિરતાના દીર્ઘ કાલીન અભ્યાસથી ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ કરતાં કોઈ પળ નિર્વિકલ્પદશાના અંશે આત્માને અનુભવ થાય છે. આ અનુભવ વીજળીના ઝખકારા જેવા છે. ઘન અંધકારભર્યા આર-ડામાં વીજળીના ચમકાર વડે ત્યાં રહેલી વસ્તુ દષ્ટિગાચર થાય છે, તેમ એક પળના આવા અપૂર્વ દર્શનના અનુભવે સ્વરૂપના પૂર્ણ-દર્શનનો આસ્વાદ અનુભવમાં આવે છે. તે પળનું, અનુભવરૂપી દર્શન ગ્રાનરૂપ થાય છે, જ્ઞાનની પૂર્ણતા અને ચારિત્રની શુદ્ધતા પ્રગટેય અપ્રમત્ત દશાવાન મુનિજના ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયનું એકત્વ અનુભવે છે, અને ત્યાં કેવળ નિજાનંદમાં વર્તે છે. તેનું વર્ણન ગ્રાનીઓ પણ કરી શક્યા નથી, તે સહજાવસ્થા છે, ગ્રાનીગમ્ય છે.

"જે પદ શ્રી સવ<sup>ર્</sup>ગ્ને દીઠું જ્ઞાનમાં કહી શકચા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો, તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું' કહે અનુભવગાચર માત્ર રહું તે જ્ઞાન જો."

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રકૃત અપૂર્વ અવસર, ગાથા ૨૦

<sup>\*</sup> સાત પ્રકૃતિઓ—અનંતાનુબંધી ક્રોધ, માન, માયા, લાેેેેેલ એ ચાર કષાય અને મિથ્યાત્વ માેહનીય, મિશ્ર માેહનીય અને સમ્યકૃત્વ માેહનીય એ દર્શનમાેહની ત્રણ પ્રકૃતિઓ.

જગતના નૈસર્ગિક ક્રમમાં તિથિ અનુસાર જેમ પ્રકાશની તરતમતા વધે છે; આગળ ઉલ્લેખ કર્યો છે તેમ, બીજના ચંદ્ર ક્રમે ક્રમે પૂનમના ચંદ્ર થાય છે; તો પણ તે બીજના પ્રકાશને પ્રકાશ કહીએ છીએ, અંધકાર કહેતા નથી. ધ્યાનમાર્ગે દીર્ઘ કાલીન ચિત્તની સ્થિરતાની ક્ષણમાં સ્વરૂપદર્શનની ઝાંખી થાય છે તે બીજના પ્રકાશ સમાન છે. નિર્મળ ચારિત્ર વડે અને અભ્યાસ વડે આત્મા ક્રમે ક્રમે પૂર્ણ વિકાસ પામે છે પ્રારંભનું આ દર્શન અંતમાં પૂનમના ચંદ્રની માર્કક પૂર્ણ અને શાધ્વત બની જાય છે.

શ્રીમદ્ આનંદઘનજી અને ચિદાનંદજી જેવા યાગીજનાને પૂર્વ આરાધનાને ખળે ધ્યાનદશાના ઉદય થયા, તે પછી તેના પૂર્ણ અનુ-ભવ માટે તેઓએ ઘણું મૂલ્ય ચૂકવ્યું. લિખ્ધ આદિના માહ ત્યજી તેમણે આત્મસંશાધનને પૂર્ણ અવકાશ આપ્યા, સહજ દશા પ્રાપ્ત થયે કચારેય કેવળ જનકલ્યાણ માટે તેઓ ૃઉપદેશ કે લેખનની સત્પ્રવૃત્તિ કરતા, અને વળી ધ્યાનદશામાં સ્થિર થતા. ધ્યાનનું આવું અલીકિક સામર્થ્ય છે. તેનું પરિશીલન કરવું તે જીવનની ધન્ય પળા છે તેમ સમજવું અને આ માર્ગમાં ઉલ્લાસિત થઇ આગળ વધવું.

#### આત્મદશાની ઉજ્જવળતા:

સંસારનાં સાધનામાં સુખબુદ્ધિ થતી રહે કે સાધનાના વિસ્તાર થતા રહે, અને સહજ ધ્યાનદશાની ઉપલબ્ધિ થાય તેવી આ માર્ગમાં વ્યવસ્થા નથી. અપવાદરૂપ કાેઇ જ્ઞાની-ગૃહસ્થનાં દેષ્ટાંતા લઇ માયાથી છેતરવું નહિ. સામાન્ય સાધકે તાે અનુભવી જ્ઞાનીજનાના પ્રતિપાદિત માર્ગનું પદ્ધતિસર આરાધન કરવું. વ્યસ્ત ગૃહસ્થ સાધકે પાતાના નિવાસમાં પણ એકાંતસેવન સાથે સાધના કરવી, અવકાશ મળ્યે પવિત્ર સ્થળામાં જ્ઞાનીની નિશ્રામાં રહેવું.

સામાન્ય રીતે ગૃહસ્થ ભવ્યાત્મા રુચિવંત હાય તાે ઉદાસીનતા આવ્યે સંસાર પ્રત્યેની સુખબુદ્ધિ શમતી જાય છે. તેવા ભવ્યાત્માઓ ગૃહમાં કે વ્યાપારમાં રહે તાેય શક્ય તેટલી જાગૃતિ રાખે છે, અને નિવૃત્તિ મેળવી અંતર્મુખ થવાનું લક્ષ રાખે છે. બાહ્ય જગતના પરિચયના સંક્ષેપ કરી નિરહંકારીપણે અલ્પારંભી થઇ વર્તે છે. નિત્ય નિત્ય આત્મદશાને ઉજ્જવળ કરતા થકા તેઓ કઠિન ઉપદ્રવાને સહન કરી લે છે.

આજના ગૃહસ્થ સાધકને ધર્મધ્યાનપ્રેરક વાતાવરષ્યુ કે નિવૃત્તિ-સ્થાન જરૂરી છે. પાતાના નિવાસે એકાદ પૂષ્યુાને નિવૃત્તિનું સ્થાન બનાવી લે અને સમય મળ્યે આસનસ્થ થઇ ચિત્તની સ્થિરતા ધારષ્યુ કરે તો સાધનાની જ્યાત જલતી રહે. પાંચ-પચીસ એારડાના મકાનનું આયોજન કરનાર નિજ આત્મા માટે જો આવા ખંડ કે પૂષ્યુા ના રાખી શકે તો તેને પરિભ્રમષ્યુથી કાષ્યુ બચાવશે ? સદ્ધાપ્યે જો તે એવું આયોજન કરે, અને સાધનાના કમને સેવે તો તેને અનુભવે સમજાશે કે સાચા સુખ અને શાંતિના આ જ માર્ગ છે. એ ખંડની કે પૂષ્યુાની ભૂમિને ભાવિત કરવા પરમપ્રેમે પરમાતમાની કે સદ્યુરુની મૂર્તિની પ્રાષ્યુપ્રતિષ્ઠા કરવી જેથી ચિત્તની સ્થિરતાને સહાય મળશે અને અન્ય ઉપદ્રવા અલ્ય પ્રયાસે ખસી જશે.

પરમતત્ત્વને પ્રગટ કરવાની ઉપાસના એ કાંઇ એક-એ દિવસ, મહિના કે વર્ષ માં સિદ્ધ થતી નથી. પૂર્વજન્મની પ્રભળ આરાધનાના ઉદયે કાેઇ ભવ્યાત્મા અલ્પ સમયમાં કાર્ય સિદ્ધ કરી શકે; પરંતુ સામાન્ય સાધકે તો નિરંતર અભ્યાસની જિજ્ઞાસા રાખવી અને સત્સંગાદિના પ્રસંગામાં રહેવું.

આતમા અગાગર છે અર્ધાત્ અતિસૂક્ષ્મ તત્ત્વ છે, તેથી તેની અનુભવદશા પણ સૂક્ષ્મ છે. દેહમાં ચક્ષુ નાજુક ઇંદ્રિય છે, એટલે વધુ સંવેદનશીલ છે. એક સૂક્ષ્મ કણ તેમાં જીરવી શકાતું નથી. આત્માની શુદ્ધ અવસ્થા તો તેથી પણ અતિસૂક્ષ્મ છે, અને નિજ સંવેદન પણ અતિ સૂક્ષ્મ છે. તેમાં એક રજકણ જેટલા દાષ રહી શકતા નથી. અશુદ્ધતાના દાષ હાય તે સમયે તે સ્વરૂપનું દર્શન પ્રગટપણે અનુભવમાં આવતું નથી. જેટલી શુદ્ધતા તેટલી

મુક્તિ. સંપૂર્ણ શુદ્ધતા સંપૂર્ણ મુક્તિ. તેને નિર્વાણ કહેા, સ્વરૂપજ્ઞાન કહેા કે પરમાત્મપદ કહેા.

ગ્રાનીઓ તેને જિનપદ નિજપદની એકતા કહે છે. આત્મા જ પરમાત્મારૂપે પ્રગટ થઇ જાય છે. આવું પરમશુદ્ધ પદ કેવળ કેવળગ્રાનીના, સર્વગ્રના અને જીવન-મુક્તાત્માના ગ્રાનના અને અનુભવના વિષય છે. તે પદને, તે પદપ્રાપ્ત સર્વ પરમાત્માઓને પરમપ્રેમે નમસ્કાર હો.

માટે સજ્જના ! અશુભધ્યાનથી છૂટી ધર્મધ્યાનના મહિમા જાણી તેનું સેવન કરતાં કરતાં અને શુક્લધ્યાનની પરમદશાનું શ્રદ્ધાન કરીને આપણે સૌ ધ્યાનમાર્ગની પાત્રતા પ્રાપ્ત કરી શકીએ, તે માટે ધર્મધ્યાનના પ્રકારાને જાણવા અને ઉપાસવા.

'મતિ, શ્રુતિ, અવધિ, મન:, કૈવલ દેહ પર એક જ ખરે, આ જ્ઞાનપદ પરમાર્થ છે, જે પામી જીવ મુક્તિ લહે. ૨૦૪ બહુલાક જ્ઞાનગુણ રહિત, આ પદ નહીં પામી શકે, રે પ્રહણ કર તું નિયત આ, જો કમે માક્ષેચ્છા તને. ૨૦૫ આમાં સદા પ્રીતિવ'ત બન, આમાં સદા સંતુષ્ઠ ને, આનાથી બન તું તૃપ્ત, તુજને સુખ અહા ઉત્તમ થશે.' ૨૦૬—શીસમયસાર—પદ્યાનુવાદ નિર્જરા અધિકાર.

જૈનદર્શનમાં ધ્યાન સર્વોપરી સાધન મનાયું છે. કર્મક્ષયનું અંતિમ સાધન છે. જ્ઞાનનું કળ જેમ વિરતિ છે તેમ જ્ઞાન અને ધ્યાન અંને સહાદર છે. ધ્યાનમાર્ગની સાધના વગર કાેઇ આત્મા મુક્ત થયા નથી. ધ્યાન એ સહજ અવસ્થા છે. સાધકે પ્રથમ તેમાં પ્રીતિ જોડવી પડે છે. તે ભલે અભ્યાસરૂપ હાેય, પણ તે દ્રારા જ ધ્યેયસિદ્ધિ છે.

માક્ષ: કમ<sup>િ</sup>ક્ષયાદેવ, સભ્યગજ્ઞાનતા ભવેત્ ॥ ધ્યાનસાધ્ય' મત'તજિ, તસ્માત્તજ્જિતમાત્મન: ॥ શ્રી કેસરસૂરી રચિત ધ્યાનદીપિકા જૈનદર્શનમાં ધ્યાન ૫૫

માેક્ષ કર્મક્ષયથી થાય છે, કર્મક્ષય સમ્યગ્જ્ઞાનથી થાય છે, અને સમ્યગ્જ્ઞાન ધ્યાનથી સાધ્ય થાય છે. એમ જ્ઞાનીઓએ માન્યું છે માટે આત્માને ધ્યાન હિતકારી છે.

રાગદ્રેષના ત્યાગ કરી સમતામાં આવતું તે ધ્યાનના પ્રકાર છે. અંતર્મુહૂર્ત સુધી એક વિષયમાં એકાગ્રતા તે છજ્ઞસ્થાનું ધ્યાન છે અને યાગના નિરાધરૂપ ધ્યાન તે જિનાનું ધ્યાન છે.

ઇન્નસ્થને ધ્યાનરૂપ એકાગ્રતાના વિષયા આત્મસ્વરૂપને અવલંબતા હાેવા જરૂરી છે. તે વિષયા સાધક જેમ જેમ આગળ વધે તેમ સૂક્ષ્મ બનતા જાય છે. તે ધર્મધ્યનના પ્રકારમાં બતાવ્યા છે. તે આ પ્રકારે ગ્રહ્યુ થઇ શકે.

> મૈત્રી – સર્વ જીવ પ્રત્યે નિવે<sup>૧</sup>ર બુદ્ધિ વિષે ગહન ભાવના કરવી. પ્રમાદ – ગુણવાનના ગુણ ગ્રહણ કરવાની ઉદાત્ત ભાવના ભાવથી.

કરૂણા – દુઃખથી પીડિત સર્વ જીવાે ધર્મ પામે તેવી ઉત્તમ ભાવના કરવી.

માધ્યસ્થ – કુમાર્ગે ચાલતા જીવા પ્રત્યે દ્વેષ–રાષ ન કરતાં તેમના પ્રત્યે હિત બુદ્ધિ રાખવી.

આ ચાર ભાવના હુદયમાં અને આચારમાં ગ્રહણ થાય તે৷ જીવ ધર્મધ્યાનને યાગ્ય બને છે.

અનિત્યાદિ બાર ભાવના વડે જીવમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં. ચિત્ત શુદ્ધિ ધર્મધ્યાનમાં પ્રવેશ કરાવે છે.

જીવાજીવાદિ નવ તત્ત્વ વિષયક ચિંતન ધ્યાનની સ્થિરતા માટે સહાયક ખને છે.

વસ્તુના દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય વિષેનું સ્વરૂપ વિચારતા એકાગ્રતા વધે છે.

આમ વિષયની એકાગ્રતા ચિત્તશુદ્ધિનું કારણ બને છે. અને ચિત્તશુદ્ધિ ધર્મધ્યાન રૂપ થઇ આત્મના અનુભવને સંપાપ્ત થાય છે.

# ૪ સમ્યગ્દશ<sup>૧</sup>ન-જ્ઞાન–ચારિત્રરૂપ <sup>ધ્</sup>યાન

सम्यग्दर्श नज्ञानचारित्राणि मोक्षमाग ेः

—તત્ત્વાર્થસૂત્ર ૧/**૧** 

જૈનદર્શ નમાં સમ્યગ્દર્શ ન-જ્ઞાન-ચારિત્રની એકતાને મોક્ષમાર્ગ કહ્યો છે.

"વિદ્વાનાએ દર્શાન, જ્ઞાન, ચારિત્રની શુદ્ધતાપૂર્વક જ ધ્યાન કહેલું છે, તેથી એ ત્રણેની શુદ્ધતા વગર જીવાનું ધ્યાન વ્યર્થ છે."

ધ્યાનના હેતુ મુક્તિ છે અને તે સમ્યગ્-દર્શાનાદિ વડે જ સિદ્ધ થાય છે.

જયારે મિશ્યાત્વ આદિથી મુક્ત થઇ જીવ પ્રથમ સમ્યગ્દર્શન અને જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે ક્ષીર-નીરવત્ રહેલા ચેતન-અચેતનના ભેદનાનો તેને આંશિક અનુભવ થાય છે. એથી સાધકને સમજાય છે કે પુષ્પમાં જેમ સુવાસ વ્યાપ્ત છે, તેમ આત્મા શરીરપ્રમાણ વ્યાપ્ત હોવા છતાં સ્વભાવે તેનાથી ભિન્ન છે. દેહનું રૂપાંતર થાય કે જન્માંતર થાય તો પણ આત્મા નિત્ય રહે તેવા તેના સ્વભાવ છે. રાગાદિ વિભાવાના સંયાગ વડે આત્મા તે રૂપ થઇ જતા જણાય છે ખરા, પરંતુ જેમ પહેર્યા વસ્ત્રથી કે તેના સ્પર્શથી શરીર જુદું છે તેમ આત્મા દેહથી અલગ છે, કારણ કે

સમ્યગ્દર્શન જ્ઞાન–ચારિત્ર માક્ષમાર્ગનાં સાધન છે રાગાદિ આત્માના મૂળસ્વભાવ નથી, એવા પ્રતીતિયુક્ત અનુભવ સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માને હાેય છે.

### અજ્ઞાન ૮ળે – જ્ઞાન પ્રગટે

એક ફાનસના ગાળાને મેશ લાગી હાય તા તેમાં જયાત પ્રગટેલી હાવા છતાં તેના પ્રકાશ પ્રગટપણે જણાતા નથી, તેમ આત્માને ગ્રાનાવરણાદિ કર્મોનું આવરણ હાવાથી આત્મગ્રાનના પ્રકાશ પ્રગટપણે અનુભવમાં આવતા નથી; અને અગ્રાનવશ છવ સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે.

અજ્ઞાનને વશ થયેલા આત્મા, પૌદ્દગલિક પદાર્થાના સંયાગ– વિયાગથી થતું સુખદુ:ખ પાતાને થતું જાય છે તેમ અનુભવે છે. પણ આવરણ મંદ થવાનાં નિમિત્તો પ્રાપ્ત થતાં સાધકનું લક્ષ આત્મજ્ઞાન પ્રત્યે વળે છે, તેથી ક્રમે ક્રમે અજ્ઞાન દૂર થતું જાય છે સ્વયં આત્મા જ સ્વભાવે જ્યાતિસ્વરૂપ છે એવી અંતરંગ શ્રદ્ધા થતાં આત્મા પાતે જ બાધ પામે છે કે, અરે! આત્મા તે 'હુ" પાતે જ છું, હું પરમાર્થથી શુદ્ધખુદ્ધ, નિરંજન, નિરાકાર ચૈતન્યરૂપ છું, આવું સ્વ—જ્ઞાન થતાં હુંપણ મડીને પાતે જ્ઞાતા—દ્રષ્ટા ખની જાય છે અને કર્ત્યત્વભાકતૃત્વના ભાવ કે જે પરિભ્રમણનાં કારણા હતાં તે મંદતા પામે છે, અને ક્રમે કરીને તે નષ્ટ થાય છે, ત્યારે હું પાતે 'હું' મડી 'હરિ' રૂપે પ્રગટ થાય છે.

## સમ્યગ્દશ'ન–જ્ઞાનનાે મહિમા

કલિકાલસર્વત્ર શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યરચિત યાેગશાસ્ત્ર ગ્રંથમાં સમ્યગ્-દર્શનાદિના માહાત્મ્યની પ્રરૂપણા નીચે પ્રમાણે કરવામાં આવી છે કે—

રાજ્ય મળવું, ચક્રવર્તી થવું કે ઇંદ્રપણું મેળવવું દુર્લભ કહ્યું નથી, પણ, બાેધિરત્ન (સમ્યગ્દર્શન) પ્રાપ્ત કરવું દુર્લભ છે."

"જેવી રીતે તત્ત્વેાનું સ્વરૂપ કહેલું છે તેવી જ રીતે સંક્ષેપથી કે વિસ્તારથી તેના બાેધ થવા તેને વિદ્વાન પુરુષા સમ્યગ્જ્ઞાન કહે છે." ''કર્મક્ષયથી માેક્ષ થાય છે. તે કર્મક્ષય આત્મજ્ઞાનથી થાય છે. તે આત્મજ્ઞાન ધ્યાનથી થાય છે માટે ધ્યાનને હિતકારી માનેલું છે.

"વિષયોથી વિરામ પામેલા અને સમભાવથી વાસિત ચિત્ત-વાળા મનુષ્યોને ક્ષાયરૂપ અગ્નિ ઉપશમી જાય છે અને સમ્યક્ત્વ-રૂપ દીપક પ્રગટે છે."

"સમત્વનું અવલંબન કરીને યાેગીઓએ ધ્યાનના આશ્રય કરવા જોઇએ, સમભાવ સિવાય ધ્યાનના પ્રારંભ કરવામાં, ધ્યાનમાં પ્રવેશ ન થતાં, આત્મા વિડંબના પામે છે. છદ્મસ્થના મનની સ્થિરતાને ધ્યાન કહેવામાં આવે છે."

"સામ્યભાવ સિવાય ધ્યાન હેાતું નથી અને ધ્યાન સિવાય નિષ્કંપ સમત્વ આવતું નથી.

શાસ્ત્રકારાનું કથન છે કે, મુનિ મુખ્યપણે ધ્યાનના અધિકારી છે, છતાં ગૃહસ્થ સમકિત કે સમ્યગૃદર્શ નવાન હાય, અથવા તે દશાની નજીક હાય અને જો ધ્યાનમાર્ગના પુરુષાર્થ કરે તા મુનિદશાને યાગ્ય થવા માટેના વિકાસ સાધી શકે છે. માટે સમક્તિ કે સમ્યગૃદર્શન વિષેનું જ્ઞાન, તે ધ્યાનનું અંગ હાવાથી તેને વિષેનું જ્ઞાન આવશ્યક છે. શસ્ત્રોક્ત કથન ગ્રંથના પાછળના ભાગમાં પરિશિષ્ટોમાં આપવામાં આવ્યું છે, અહીં તો માત્ર સામાન્ય સમજ આપી છે.

સામાન્યતઃ ચારે ગતિમાં સમકિતપ્રાપ્તિની સંભાવના છે. આ વિષમ અને વિકટકાળમાં સંસારપરિભ્રમણુના કારણરૂપ મિશ્યાત્વ શું છે તે સમજાનું મનુષ્યને અઘરું છે; તેમજ સમકિતના સ્વરૂપની યથાર્થ શ્રદ્ધા થવી જ દુર્ઘટ છે તો પછી સમ્યગ્-દર્શન અને ગ્રાનની સાક્ષાત્ પ્રાપ્તિ દુર્લભ હેાય તેમાં આશ્ચર્ય શું ?

### ૦ મિથ્યાત્ત્ર શું છે તે જાણવાની આવશ્યકતા

સંસારમાં જીવેા પ્રાયે મિથ્યારૂપી ગ્ર'થિથી બંધાયેલા છે, આ મિથ્યાત્વ શું છે ?

- ૦ મિથ્યાત્વ એટલે વિપરીત માન્યતા કે વિપર્યાસબુદ્ધિ.
- ૦ અસત્ને સત્ સમજવું; સત્ને અસત્ સમજવું તે.

- ૦ દેહમાં આત્મખુદ્ધિ દેહ તે 'હું' છું તેવી માન્યતા.
- ૦ આત્મામાં દેહેબુદ્ધિ, રાગાદિ પર્યાયમાં પાતાપણું, સુખદુઃખાદિ-માં આત્મભાવ.
- ૦ અસત્ પદાર્થી કે દેહાદિમાં સુખબુદ્ધિ.
- ૦ સત્–આત્માથી વિમુખતા કે તેનું વિસ્મરણ.
- ૦ સત્દેવ, ગુરૂ અને ધર્મમાં અનાસ્થા કે અનાદર.
- ૦ અસત્દેવ, ગુરુ અને ધર્મમાં આસ્થા કે આદર.
- o તત્ત્વ-સંબંધી એકાંત માન્યતા, વગેરે અનેક પ્રકારે જાણુવું.
  (સત્દેવ સર્વત્ત વીતરાગ, સદ્ગુરુ નિર્ગ થમુનિ, સત્ધર્મ છે દ્રવ્ય તથા નવતત્ત્વની શ્રદ્ધા અને વીતરાગનાં વચનમાં ધર્મમય આજ્ઞાના આદર અને દયારૂપ મૂળ ધર્મ).

ઉપરના મિથ્યાત્વના પ્રકારાને જાણે–અજાણે પણ સેવવાથી સંસાર–પરિભ્રમણ વધે છે અને જીવ દુઃખ પામતા રહે છે.

### ૦ સમ્યગ્દર્શાનનાં લક્ષણેો

શાસ્ત્રમાં સમ્યગ્રદશાનાં પાંચ લક્ષણો છે જે આ પ્રમાણે છે: શમ, સંવેગ, નિવે દ, આસ્થા અને અનુકંપા. આ પાંચ પ્રકારે આત્મદશાને જાણવાનાં માપકયંત્રો જેવાં છે. તેના ભાવાર્થને સમજ- વાથી તેના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવશે. મિશ્યાત્વરૂપી મિશ્યામતિથી અને દિશામૃદતાથી પાછા વળેલા જીવમાં આ ગુણા પ્રગટ થાય છે અને તેથી જીવ સાચી દિશા તરફ વળે છે.

#### રામ

ક્રોધ, માન, માયા, લાેભરૂપી કષાયાનું માંદ થવું, રાગાદિ ભાવાનું માંદ થવું, અર્થાત્ બંધનાં કારણાનું શમાઇ જવું તે શમ છે.

જેમ જેમ કષાયા શાંત થતા જાય તેમ તેમ તેનું સ્થાન ક્ષમા, નમ્રતા, સરળતા અને સંતાેષ લે છે. રાગ–દ્રેષનું સ્થાન નિર્મળ પ્રેમ અને મધ્યસ્થતા લે છે, તેની ફળશ્રુતિ વૈરાગ્ય છે. કષાયનું શમન થવાથી સાધક કોઇને દુલવતાે નથી અને પાતે કાેઇથી દુલાતાે નથી. ક્ષમાદિ સ્વગુણા વડે હમેશાં પ્રસન્ન રહે છે.

#### સ'વેગ

જગતના આકર્ષક પદાર્થીને તથા દેવાદિ ગતિનાં સુખાને તુ<sup>ર</sup>છ માની કેવળ એક મુક્તિની અભિલાષા સેવવી તે સંવેગ છે.

આ ગુણ જેને પ્રાપ્ત થયેલા છે તે આત્માને સંસારનાં સુખ-દુઃખના કે સંયાગ-વિયાગના પ્રસંગે પ્રીતિ-અપ્રીતિ ઉદ્ભવતી નથી. તેવા પ્રસંગાથી વિરક્ત થઇ તે એક આત્માર્થને જ સાધે છે.

#### નિવે<sup>દ</sup>દ

સંસારનાં પરિભ્રમણોનાં કારણોનો બાધ પામી, આત્મા તે પ્રત્યે ચાકના અનુભવ કરે છે. પાતાના દેહ કે પરિવાર પ્રત્યે પણ તેને ઉદાસીનતા આવે છે, અંતરંગ રુચિ રહેતી નથી. જે કંઇ વ્યવહાર કરવા પડે છે તે ન છૂટકે થવા દે છે. વળી તે ઇંદ્રિયવિષયાથી લાભાતા નથી, પરંતુ આત્મસ્વરૂપમાં લીન રહેવાના દઢ પ્રયત્ન કરે છે. તે આત્મા વિચારે છે કે, આ જીવે સંસારમાં ઘણું ઘણું પરિ- ભ્રમણ કર્યું છે, તે હવે સમાપ્ત થાઓ અને સંસાર છૂટી જાઓ – આ ભાવના તે નિવેદ છે.

#### આસ્થા

આસ્થા – શ્રદ્ધા. સમકિતદશા પ્રાપ્ત થવામાં બાહ્ય નિમિત્ત પરમાત્મા છે. જેમણે આત્મા પ્રગટપણે જાણ્યા છે, અનુભવ્યા છે, તે આપ્તપુરુષા જ શ્રદ્ધા કરવા યાગ્ય છે. તેમના પ્રરૂપેલા માર્ગે ચાલવાથી આ આત્માનું કલ્યાણ છે તેવા દઢ નિશ્ચય તે શ્રદ્ધા છે.

સદ્ગુરુના યાગે તત્ત્વના યથાતથ્ય બાધ થયે સાચી શ્રદ્ધા ઊપજે છે. દરેક તત્ત્વને તેના સ્વરૂપે જાણવાથી જીવને વિદ્ધળતા થતી નથી, પણ તત્ત્વરૂપ શ્રદ્ધા રહે છે. આમ આપ્તપુરુષના વચનબાધમાં દેઢ શ્રદ્ધા તે આસ્થા છે.

#### અનુક પા

સંસારમાં આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિથી તપ્ત જીવાને તેમનાં દુ:ખા દ્વર કરવામાં સહાયક થવાની ભાવના તે અનુકંપા છે. દરેક આત્માને પાતાના આત્મા સમાન જાણવાથી અનુકંપાના ગુણ વિકસે છે. તે ગુણ જ્યારે ચરમ સીમાએ પહેાંચે છે ત્યારે તે કરુણાનું સ્વરૂપ ધારણ કરે છે. એવા આત્મા સ્વપરનું કલ્યાણ સહજભાવે થાય તેમ વર્તે છે. તે સવિશેષપણે પરમાર્થમાર્ગના અધિકારી થાય છે.

સમ્યગ્રદશાના આવા ગુણા પ્રગટવાથી આત્માની જવનદષ્ટિ વિશાળ બને છે. તેની દૃષ્ટિ પશુપક્ષીની જેમ પાતાનું કે પાતાના પરિવારના જીવનનિર્વાહ કરવા જેટલી મર્યાદિત દૃષ્ટિ નથી હોતી, પણ સર્વ જીવા પ્રત્યે સમદૃષ્ટિ રહે છે. બહારથી ગૃહસ્થ દાન-દયાદિ રૂપ સત્કાર્યો કરે છે અને અંતરમાં આત્મભાવે સૌનું શ્રેય ચાહે છે. આત્માના આ ગુણા તેના અંતરંગને પ્રગટ કરે છે. આ લક્ષણાની સાથે સાથે બીજા ઘણા સહાયક ગુણાના વિકાસ થાય છે. આવા જીવ માક્ષમાર્ગમાં ત્વરાથી આગળ વધે છે.

### ૦ સમક્તિવાત આત્માનાં લક્ષણાે

''સમક્તિ સાથે સગાઈ કીધી, સપરિવારશ' ગાઢી; મિઘ્યામતિ અપરાધણ જાણી, ઘરથી બહાર કાઢી, હૈા મલ્લિજિન! એ અબ શાભા સારી."

—શ્રી આનંદધનજીકૃત સ્તવન.

સમક્તિ-દષ્ટિ જીવમાં ઉત્તમ લક્ષણા પ્રગટ થાય છે અને આ માર્ગના નીચે કહેલા અતિચારા દ્વર થતા જાય છે.

शंकाकांक्षाविचिकित्सान्यदृष्टिप्रशंसास स्तवाः सम्यग्दृष्टेः अतिचाराः। —तत्त्वार्थसूत्र ७/२३

શ'કારહિત હોય છે: સર્વજ્ઞદેવ પ્રરૂપિત તત્ત્વદર્શન જેવું
 તેવું તે શ્રદ્ધે છે. પદાર્થીના સ્વભાવનું રહસ્ય સમજે છે તેમાં શ'કારહિત હોય છે. પ્રશ્ન ઉદ્ભવે તે વિનયાન્વિત થઇ સદ્ગુરુ પાસે સમાધાન મેળવે છે.

- ર. કાંક્ષા–ઇચ્છારહિત હાેય છે: સંસારના પદાર્થોથી મને સુખ મળશે તેની બ્રમણા ભાંગી જાય છે, તેથી તેના પ્રકારની અતરંગ ઇચ્છાએાથી દૂર રહે છે. કેનળ આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત હેા એની આકાંક્ષા રહે છે.
  - 3. વિચિકિત્સા–િન દાથી રહિત હાેય છે: નિ દા જેવા પાપ-ઉત્પાદક વ્યવહારથી તે દૂર રહે છે. ગુણીજના પ્રત્યે અંતરથી પ્રમાદભાવ રાખે છે.

અસ્તુતિ નિંદા દેાઊ ત્યાગે, ખાજે પદ નિવારના; ગુરુ નાનક યહ માર્ગ કઠિન હૈ, કાેેેેેેેેે શ ગુરુમુખ જાના.

- ૪. મિશ્યામતિની પ્રશંસાથી મુક્ત હોય છે: કાેઇ ચમત્કાર જેવાં પ્રલાેભનથી અંજાઇને કહેવાતા ત્યાગીઓની પ્રશંસા કરવાથી કે સંપર્કથી દ્વર રહે છે.
- પ. કુસંગીના સંગ અને સ્તુતિથી દ્વર રહે છે. અર્થાત્ આવા પાંચ અતિચારથી દ્વર રહે છે.

#### ∘૦ સ∓યગ્દરા°નનાં આઠે અ′ગ

"निस्संकिञ निक्कं खिञ्ज निवितिगिच्छा अमूददिदिठञः उववुह्थिरी-करणे वच्छल्छप्पभावणे अदठः"

—અતિચાર ગાથા. ૩

### નિઃશ'કિત અંગ

સત્દેવ, સદ્ગુરુ, સત્ધર્મ તથા સત્શાસ્ત્ર તે જ તત્ત્વભૂત છે. સત્યાર્થસ્વરૂપ છે તેમાં તથા સન્માર્ગમાં સંશયરહિત શ્રદ્ધા તે નિશંકિત ગુણુ છે. વળી આત્માની આત્મારૂપે શ્રદ્ધા હેાવાથી તે નીચેના સાત ભયથી રહિત હાય છે—

- ૦ આલેોકમાં આજીવિકાદિના નાશ થવાના ભયરહિત.
- ં પરલાેકમાં હવે પછી કેવી ગતિ થશે તેવા ભયરહિત.
- ૦ મરણુ થવાથી મારાે નાશ થશે તેવા ભયરહિત.
- ં રાગ થતાં વેદના ભાેગવવી પડશે તેવા ભયરહિત.
- ૦ અરક્ષા પાતાની અને પરિવારની રક્ષાથી ભયરહિત.

- ૦ અગુપ્ત પાેતાના ધનમાલ ચાેરાઇ જવાના ભયરહિત.
- ૦ અકસ્માત અચાનક અકસ્માત થતાં શું થશે તેવા ભયરહિત.

આવા સાત પ્રકારના ભયથી સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા નિઃશંક– નિશ્ચિંત હેાય છે.

પાતાના આત્મા આલાક છે, માક્ષ પરલાક છે, આવા અંતર-માં નિશ્ચય થવાથી તે આત્મા સંપૂર્ણપણે નિઃશંક બની જાય છે.

આતમાને મૃત્યુ નથી અને શરીરાદિ તો જડ છે, અનિત્ય છે. રાગાદિ તે પુદ્દગલના પર્યાય છે, તેથી તેને મૃત્યુના અને રાગના ભય સતાવતા નથી.

પરને પાતાનું માનતા નથી, પૂર્વના યાગે કર્મના ઉદય થાય છે અને તે ફળ આપીને જાય છે, તેથી તેને અરક્ષાના કે ચારીના લય સતાવતા નથી.

આત્માને વિભાવદશા સિવાય કોઇ અકસ્માત નડતા નથી, તેથી અકસ્માતના ભયે આત્મા વિદ્ધળ થતા નથી.

## નિ:કાંક્ષિત અ'ગ (આકાંક્ષારહિતપણું)

સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા ઇંદ્રિયજન્ય સુખાની આકાંક્ષાથી રહિત હાય છે. તેવાં સુખા પુષ્યયોગે પ્રાપ્ત હાવા છતાં અ'તે તે દુઃખનું મૂળ છે તે વાતના તેના નિર્ણય થયા હાવાથી સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માને નિરાકુળ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે.

## નિર્વિચિકિત્સા અંગ (જુગુપ્સારહિતપણું)

દેહ તેના સ્વભાવથી જ અશુચિમય છે. ત્વચા વગરના દેહના વિચાર કરવાથી તે વાત સ્પષ્ટ થશે. તે દેહમાં આત્માનું શુદ્ધસ્વરૂપ પ્રગટ થવાની કોઇ અપેક્ષાએ સંભાવના હાેવાથી તે પવિત્ર મનાય છે, તેથી જ્ઞાનીનું મલિન કે કૃશ શરીર જોઇ ગ્લાનિ કે તિરસ્કાર ન થાય તેમજ અન્યને વિષે પણ અસદ્ભાવ ન થાય તેવા સમ્યગ્રદેષ્ટિ આત્માના નિવિધ્યિકિત્સા ગુણ છે.

## અમૂહદપ્ટ અ'ગ (સ્વધમ શ્રહા)

મન, વચન અને કાયાથી અજ્ઞાનીની પ્રશાંસા કરે નહિ, તેમનાથી પરાભવ પામે નહિ, તે સમ્યગ્દષ્ટિ આત્માના અમૂદદષ્ટિ ગુણુ છે. પદાર્થના બાેધમાં વિચક્ષણુ હાેય છે.

### ઉપગૃહન આંગ (દાષાને ઢાંકવા)

સમ્યગ્રદિષ્ટ આત્મા કાેઇના દાેષાને પ્રગટ કરે નહિ, બીજાના દાેષ જુએ નહિ અને કદાચ જાણે તાેપણ તે પૂર્વના કર્મનાે વિપાક છે એમ માને અને તેની નિંદા ન કરે.

### સ્થિતિ કરણ આંગ (માર્ગમાં સ્થિર કરવાના ભાવ)

સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા કારણવશાત્ કાેઇ ધર્મી જીવને માર્ગથી. ચલિત થતાે દેખીને તેને માર્ગમાં લાવવા પ્રયત્ન કરે તે સ્થિતિ-કરણ ગુણ છે.

### वात्सहय आंग (निर्भण प्रेम)

રત્નત્રયના ધારકાે પ્રત્યે આદર-સત્કારપૂર્વક વર્તાવું અને સ્વાભાવિક પ્રીતિ રાખવી તે પરંપરાએ માેક્ષનું કારણ છે. આ ભાવને વાત્સલ્ય કહેવામાં આવે છે.

#### પ્રભાવના અંગ

વીતરાગ પરમાત્માના શાસનની શાેભા અને માહાત્મ્ય વધારવા વિશિષ્ટ દાન, શીલ, તપ, પૂજા જેવાં કાર્યો કરવાં તે પ્રભાવના ગુણું છે,

#### ૦ જીવનનું સુપ્રભાત

અનાદિકાળના પરિભ્રમણના કારણભૂત અજ્ઞાનરૂપી અધકારને દૂર કરવા સમ્યગૃદર્શન એ 'સુપ્રભાત' છે. પ્રભાત થતાં સૂર્યના પ્રકાશ વડે જેમ ધરા પ્રકાશી ઊઠે છે અને પ્રાણીમાત્રનું જીવન ગતિશીલ બને છે, તેમ સમ્યગૃદર્શન પ્રગટ થતાં જીવનનું ચૈતન્ય સમ્યગ્ જ્ઞાન-પ્રત્રારૂપે પ્રકાશી ઊઠે છે. તે પ્રકાશમાં જગતના પદાર્થોનું યથાર્થ વસ્તુ-સ્વરૂપ સમજાય છે, અનંતકાળની મિથ્યા ભ્રમણાએ માંગી જાય છે. અજવાળું થતાં જેમ અધકાર અદશ્ય થઇ જાય છે, તેમ સમ્યગ્ જ્ઞાને કરીને અધકાર દૂર થઇ જાય છે. ચિત્તની નિર્મળ-તાને કારણે તે આત્માના ગુણરાશિ પ્રગટતા જાય છે. તે દ્વારા સકામ નિર્જરા થઇ આત્મા અનુકમે શુદ્ધ જીવનના સ્વામી અને છે.

સમિકતી આત્માને જે નિજસુખ વર્તે છે, તે કોઇ ચક્રવતી ને પણ પ્રાપ્ત થતું નથી. જગતના મૃલ્યવાન ગણાતા બાહ્યપદાર્થો વડે તે સુખ સંભવિત નથી. જગતનાં બહુમૂલ્ય રતના કે સુખનાં સાધના વડે પ્રાપ્ત સુખ તે અનિત્ય છે, તેની પાછળ દુ:ખ ડાકાતું રહે છે: જેમ કે ધનસંપત્તિ વધતાં તે લૂંટાવાની ચિંતા, સુંદર સ્ત્રી મળે તે રક્ષણની ચિંતા, યૌવનમાં વૃદ્ધત્વ આવશે તેની ચિંતા, માન-કીર્તિ મળે તે ઝાંખાં પડવાની ચિંતા, ઇત્યાદિ. આમ સંસારી જવ સદા ભય અને ચિંતારૂપ અન્વિથી તપ્ત રહે છે. સમકિતી આત્મા આવા ભય ઇત્યાદિથી મુક્ત હોય છે. તે પ્રારખ્ધયાગે જે મળે તેમાં પણ મમત્વના ભાવ ન હાવાથી સદા સંતુષ્ટ રહે છે, તેથી નિરપેક્ષ સુખને અનુભવે છે.

સમ્યક્ષ્ત એટલે યથાર્થતા અને મિશ્યાત એટલે વિપરીતતા. પ્રથમ ભાવ જીવનનું સત્ય અને સત્ત્વ છે, તો દ્વિતીય ભાવ જીવનની અહિમું ખતા અને વિપર્યાસપણું છે. ગુરુગમે નિર્મળ ખુદ્ધિ, શ્રદ્ધા અને અનુભવની પ્રતીતિ તે સમ્યક્ષ્ત્વ છે. સમ્યગ્દેષ્ટિવંત આત્મા સ્વ-પરના ભેંદના અનુભવ કરે છે; અને સત્–ચિત્–આનંદરૂપ પાતાના સ્વરૂપના ભાનમાં વર્તે છે. આવા પ્રખુદ્ધ આત્માનાં વૃત્ત, તપ, જપરૂપ સર્વ ભાવા સાનયુક્ત હાવાથી ઘણાં કર્મોના નાશ કરે છે. સમય, સ્થાન, ખાદ્ય સંયાગા વગેરે તે આત્માને અંતરાય કરતાં નથી. ક્વચિત્ વિષમ પરિસ્થિતિ આવે તાપણુ તેમાં વ્યાકુળતા થતી નથી.

સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા સમ્યગ્જ્ઞાનના અધિકારી અને છે, અને તે આત્મા સમ્યક્ચારિત્ર પામે છે, અર્થાત્ મુનિદશા પ્રગટે છે અને ક્રમે કરીને મુક્ત થાય છે.

સંસારમાં કાેઈ મનુષ્યને ધનની પ્રાપ્તિ કરવી હાેય તે માટે તે પ્રયત્નશીલ બને છે, અને તે તે પ્રકારનાં સાધના યાજે છે; વળી સમય અને શક્તિને પણ કામે લગાઉ છે અને ધનની પ્રાપ્તિના ધ્યાનમાં નિમન્ન રહે છે; તેમ આત્મધન પામવા, સમ્યમ્દર્શન-ગ્રાનિ-ગ્રારિત્રરૂપ સ્ત્નત્રથી પામવા સદ્ભાગી જીવે તે માટે પુરુષાર્થ કરવા જોઈએ. તેને માટે એક કે વધુ જન્મા થાય તાેય તે સાચા માર્ગ જ હશે. માટે સત્સાધનના આશ્રય કરી આત્મશ્રેય સાધનું તે માનવદેહની સાચી સફળતા છે. તેના સંસ્કાર આ જન્મમાં જ હઢ થવા જોઈએ, એમ થાય તાે જીવનનું સાચું પ્રભાત ઊગે છે.

સદુગુરુગમે કે આગમે કરી સમજની નીપજ થયા બાદ સાધકને જે કાેઈ સંસ્કારમાં શ્રદ્ધા જન્મે કે વિકાસ થતા લાગે તે પ્રમાણે જપ, સ્મરણ, દીર્ઘ ધાસ, મૂર્તિ કે જ્યાત જેવી કાેઈ એક પ્રક્રિયાનું અવલંબન લઇ ચિત્તની સ્થિરતા કેળવવી. જેમ અમુક સ્થળે જતાં યાત્રીને અધકારમાં જેટલા અંતરે માર્ગ દેખાય તે પ્રમાણે આગળ ચાલે છે. વળી આગળના માર્ગ દેખાય અને આગળ ચાલે છે. તેમ સાધનામાર્ગમાં સાધકે સંસ્કારની દઢતા પ્રમાણે સમજ અને સુપ્રતીતિ આવતી જાય તેમ તેમ આગળ કદમ ઉદાવતાં જવું. વચમાં કાેઇ શિથિલતા કે મદતા આવે ત્યારે વળી ગુરનિશ્રાના કે સંતસમાગમના આધાર લઇ આગળ ચાલવું. સમ્યક્ દશાવાન આત્મા પળને – વહી જતા સમયને જાણે છે અને સત-સાધનમાં પ્રવૃત્તિ રહી દાેષાેથી – કર્મથી અચે છે. માનવદેહ મળવા છતાં જ્ઞાની અને અજ્ઞાની વચ્ચે આવડી માેટી ખાઇ છે. એક પાસે તત્ત્વની શ્રદ્ધા છે, બીજા પાસે ભાગી છૂટવાના તક છે. પ્રભાતમાં સૂર્યના તડકા થાય ત્યારે તેના પ્રકાશમાં કાેઇ અંતર નથી; છતાં જમીન પર પડેલું રત્ન એ પ્રકાશમાં પ્રકાશે છે અને કેાલસા

કાળા રહે છે, તેમ જે વર્તમાનમાં જાગ્રત છે તેને સત્સાધનના પ્રકાશ મળતા રહે છે; અને તેની જીવનજ્યાત પ્રકાશી ઊઠે છે. પણ જ્યાં અજ્ઞાન કે પ્રમાદાદિ છે ત્યાં કાલસાની જેમ જીવન ક્લેશમય રહે છે. અત્યાર સુધી થયું તે થયું, હવે જાગ્યા ત્યારથી સુપ્રભાત.

શ્રદ્ધા અને બાેધ દ્વારા, જાગ્રત આત્માના ઉપાદાનને જરા જેટલું નિમિત્ત મળે છે, ત્યારે સાધક જાગ્રત થઈ જાય છે અને કેટલાંય ડગલાં આગળ વધી જાય છે.

#### દષ્ટાંત

એક રાજા નામની વ્યક્તિ વહેલી સવારે માર્ગ પરથી પસાર થઇ રહી છે. કોઈ ઝૂંપડીમાંથી અવાજ સંભળાય છે કે "રાજા! બેટા! ઊઠ સવાર થઈ." માતા પોતાના પુત્રને જગાડી રહી છે. પુત્રનું લાડકું નામ રાજા છે અને માર્ગથી પસાર થતી વ્યક્તિનું નામ પણ 'રાજા' છે. તેણે કરી સાંભળ્યું—"રાજા બેટા ઊઠ." રસ્તા પરથી પસાર થતા રાજાના કાને આ શબ્દો પડ્યા, તે સાંભળીને તે રાજાના આત્મા જાગી ગયા, તેના જીવનનું પ્રભાત થયું. સત્સંગના સંસ્કાર હતા તે જાગી ઊઠયો અને એ "રાજા" નિવાસે જવાને બદલે ગુરુના આશ્રમની વાટે ચાલી નીકળ્યા. ગુરુના શરણે અને પ્રભુના ચરણે જીવન સમર્પિત કરી ધન્ય બન્યા.

માર્ગ પામવાની કે ધર્મપ્રાપ્તિની તીવ જિજ્ઞાસા આત્માને એક ટકોરે સત્તને આંગણે મૂકી દે છે. જિજ્ઞાસા વગર, સત્ની શ્રદ્ધા વગર શાસ્ત્રશ્રવણ, ગુરુચરણ કે પ્રભુશરણ રહિત જીવ ધર્મ કેવી રીતે પામી શકે? જીવ પામરતા અને પ્રમાદને ખંખેરીને જાગે તો આ સર્વસાધન નાવની સમાન છે, કિનારે પહેાંચાડે છે.

જે ભગ્યાતમાં કે મહાતમાં જન્મીને મરતા નથી તે મરીને જન્મતા નથી. તેમનું મૃત્યુ અમર – નિર્વાણ કહેવાય છે. એમના દેહને સ્પર્શીને સૌ પાવન થાય છે. નિર્વાણકદયાણક દેવાને પણ પ્રિય હોય છે. તેમાં ભાગ લઈને દેવા પણ ધન્ય બને છે. મુક્ત જીવનનું પ્રભાત આવું સોનેરી હોય છે.

#### ૦ લવ્યાત્માએ ખાળચેષ્ટા ત્યજ દે છે

મનુષ્યનું બાળપણ હીંગલા-હીંગલીની રમતમાં, કિશારવય ગિલ્લીદંડાની રમતમાં, કુમારવય કિકેટ જેવી રમતામાં, યુવાનવય લાગ-વિલાસ, વ્યાપાર આદિની રમતમાં, અને પ્રૌદવય પૌત્રાદિ પરિવારમાં વીત્યાં હાય, કચારેય ધર્મનું શરણ લીધું જ ન હાય તા વૃદ્ધાવસ્થામાં શું થાય? કેરીને સજા પૃરી થાય અને બહાર રહેવા કરતાં કદાચ તેને કેદમાં જ ગમી ગયું હાય તાપણ મુદ્દત પૂરી થયે તેને બહાર નીકળવું પડે; તેમ માનવને આ જિંદગીની – દેહમાં રહેવાની – મુદ્દત પૂરી થયે નીકળવું જ પડે છે. તે પછી દેહને અડીને સૌ અલડાય અંતિમિકિયામાં વિલંભ થાય તા સૌ વિચાર કે હજ કેટલી વાર! અને જો અંધારામાં કે સ્વમમાં તેની આકૃતિ દેખાય તા તેને ભૂત કે અપશુકન સમજને માણસ, પાતાની સ્વજન હાવા છતાં પણ, લડકી જાય છે. સંસારની પદ્ધતિ આવી છે, તેથી લવ્યા-તમાંઓ બાળચેષ્ટારૂપ અજ્ઞાનને ત્યજી જ્ઞાનમાર્ગને આરાધે છે.

સંસારીને વ્યવહાર જીવનમાં વય ખદલાતાં જેમજેમ સાધના ખદલાય અથવા તે વધતાં જાય તેમ તેમ તૃષ્ણા વધતી જાય છે, સાધક સાધન ખદલે છે પણ એના ખદલામાં સત્સાધન ગ્રહણ કરે છે. તે, સંસારનાં સાધનાનું, પલટાતાં પરિભળાનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણતા હાવાથી તેનું તૃષ્ણારૂપી ઝેર વધતું નથી. વળી કાઈ દાષને કારણે ઝેર પ્રવેશ્યું હાય તા તેના ઉપાય યાજ તેનું વમન કરે છે. અર્થાત્ સર્વાં રાગાદિના નાશના ઉપાય સમ્યગ્તાન છે. જે સમ્યગ્દાન સહિત હાય છે.

તરસ ન આવે હો મરણ જવન તણી, સીજે જો દરિશન કાજ, જેહને પિપાસા હો અમૃત પાનની કિમ ભાજે વિષપાન? અભિનંદન જિન દરશન તરસીયે.

—શ્રી આન દેધનજીકૃત અભિન દેન જિનસ્તવન.

## આત્માર્થી સાધકની સાધનાનું સૂત્ર છે:– ''तत्त्वार्थ श्रद्धान' सम्यग्दर्श'नम्''

—तत्त्वार्धसूत्र १/२.

જૈનદર્શન-સિદ્ધાંત અન્વયે નવ કે સાત તત્ત્વોમાં સૃષ્ટિની સમગ્ર રચના સમાઈ જાય છે. તેમાં મુખ્ય તત્ત્વ જીવ અને અજીવ છે, બીજાં તત્ત્વો તો તેના વિસ્તાર છે. સર્વજ્ઞપ્રરૂપિત આ તત્ત્વોના સ્વરૂપને યથાર્થપણે જાણવું અને માનવું તે સમ્યગ્ એટલે કે સાચી શ્રદ્ધા છે. એક પણ તત્ત્વ વત્તું—એાછું ગણે, એકને માને અને અન્યને છાંડે, તા તે તત્ત્વને જાણનાર પંડિત કે વિદ્વાન હાઈ શકે પણ માક્ષપંથી થઈ ન શકે. નવ તત્ત્વથી યથાર્થ સમજ અને શ્રદ્ધા વડે જીવને સ્વપરનું ભેદજ્ઞાન થાય છે, અને તે સમ્યગૃદર્શન છે.

### ૦ નવ તત્ત્વની સંક્ષિપ્ત સમજ

નવ તત્ત્વ : જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસવ, સંવર, નિર્જરા, બંધ અને માેક્ષ.

> (પુષ્ય–પાપને આસવમાં સમાવતાં સાત તત્ત્વ મનાય છે). આ તત્ત્વને નીચે પ્રમાણે જાણવા અને માનવામાં આવે છે–

### প্রব (येतनतत्त्व)

સ્વને જાણવા અર્થાત્ જીવના શુદ્ધ સ્વરૂપને અનેકાંતદૃષ્ટિ દ્વારા જાણવું, અને તેમાં શ્રદ્ધા કરવી.

## અજીવ (શરીરાદિ જહ પદાર્થી)

શરીરાદિ તમામ પુદ્દગલાે જડ છે તેમ જાણુવું અને માનવું. દેહમાં અને દેહાધીન પદાર્થામાં જે આત્મભાવ છે તે તાે અજ્ઞાન-જન્ય હાેવાથી તેના ત્યાગ કરવાે.

### પુષ્ય (શુભ યાેગ) શુભાસવ

શુભ સંયોગોને, સુખના અનુભવને પુષ્ય કહેવાય છે. તે પૂર્વે કરેલા શુભભાવ અને સત્કાર્યથી પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રાપ્ત પુષ્યયોગે સત્સાધન પ્રત્યે રુચિ ન કરે, અને જે જીવ ભાગ-વિલાસમાં પડી જાય તાે પુષ્ટયતત્ત્વ આત્મશ્રેયમાં અંતરાયરૂપ થાય. પુષ્ટયમાં બંધાય નહિ પણ તેથી છૂટે, તે જીવની યથાર્થ સમજ છે.

### પાપ (અશુભયાેગ) પાપાસ્રવ

પાપના – પ્રતિકૂળ સંયોગોના ઉદય સમયે તે પાતાના કર્મના જ દેાષ છે તેમ સ્વીકારે નહિ, અને દુઃખી થાય તા તે અજ્ઞાન છે. પાપના ઉદયને પાતાના કર્મના દાષ જાણવા તે આ તત્ત્વની યથાર્થ સમજ છે.

### આસ્ત્રવ (શુભાશુભ ભાવા)

પુષ્ય-પાપરૂપ શુભાશુભ આસવ છે, આસવ એટલે શુભાશુભ કર્માનું આવવું, જેમ બાગના દરવાજો ખુલ્લા હાય અને ત્યાંથી ઢાર પેસી જાય છે, તેમ શુભાશુભભાવ થતાં જ્ઞાનાવરણીય આદિકર્મા આત્માના સંધાગમાં આવે છે. આ તત્ત્વ ત્યાજ્ય છે.

### સંવર (આસ્રવાનું રાેકલું)

પુષ્યપાપરૂપી આશ્રવનાં કારણાને યથાર્થ સંયમાદિ વડે રાેકવાં તે સંવર છે, આ તત્ત્વ ઉપાદેય છે.

### નિજ<sup>િ</sup>રા (કર્મોનું અંશે ખરી પડવુ<sup>•</sup>)

સંવરભાવથી નવાં કર્મો રાેકાય છે, પણ પૂર્વ સંચિત કર્માના કંઈક અંશે નાશ કરવા તે નિર્જરા છે. જે કર્મ પરિપક્વ થઈ નિર્જરે છે, તે અકામ – એાઘ નિર્જરા છે, અને જ્ઞાનીની નિર્જરા સકામ – પ્રયાજનભૂત હાેવાથી તેમને પ્રાયે નવા કર્મળંધ થતા નથી. જ્ઞાનીને અસંખ્યાતગુણી નિર્જરા હાેય છ.

### બંધ (કેમ<sup>°</sup>બંધન)

સંસારમાં જીવમાત્રને દુઃખનું કારણુ કર્મબંધ છે. તે મિશ્યાત્વ (અજ્ઞાન), અસંયમ, પ્રમાદ, કષાય અને યાેગ વડે થાય છે. તેનું ભયકર સ્વરૂપ જાણી મુક્ત થવા પ્રયત્ન કરવાે તે અંધ તત્ત્વની સમજ છે.

#### માક્ષ

કર્મઅંધનના સર્વથા નાશ તે માેક્ષ છે. અર્થાત્ રાગાદિ ભાવાના આત્ય તિકપણ નાશ તે માેક્ષ છે.

આ તત્ત્વોના વધુ અભ્યાસ માટે સિદ્ધાંત શાસ્ત્રોનું અનુભવી પાસે અનુશીલન કરવું તત્ત્વોના અભ્યાસ સાધકને માટે જરૂરી છે, આવા અભ્યાસ વડે ઉપયોગની સ્થિરતા અને સૂક્ષ્મતા વધે છે, આ તત્ત્વોને હેય (ત્યાજ્ય) ઉપાદેય (આદરવાયાગ્ય) રૂપ (જાણવા) રૂપે જાણવાં અને માનવાં તે તત્ત્વનું શ્રદ્ધાન છે.

### તત્ત્વશ્રદ્ધાના મહિમા

તત્ત્વની શ્રહા, બાેધ, અને વિચાર આચારની સમીપતા આંધુ છે. મનુષ્યને ક્ષુધાનું ભાન થાય છે ત્યારે તે, વિચારને કાલ પર મુલત્વી રાખતા નથી. કાેઈ કહે, મને ધર્મબાેધ થયા છે પણ હવે આચરણ થતું નથી કે થાય ત્યારે ખરું, તાે સમજવું કે તે યથાર્થ બાેધ પામ્યા નથી, એવા નિઃસત્ત્વ બાેધ વડે કે કેવળ શખ્દબાેધ વડે જાણપણું સાર્થક થતું નથી. સાચી સમજ અને સત્ત્વ સહિતના બાેધ એ પરિવર્તનની ક્રિયા છે જે સમયે સમજ આવી તે સમયે અલ્પાધિક પણ આચરણ કરે, દાેધા પાતળા પાડે, ત્યારે અંતરાયા ટળી જાય છે. તેમાં તર્ક કરવા એ તત્ત્વશ્રહા નથી. તર્ક કે બુદ્ધિની ધાર આચરણમાં અંતરાય કરે છે. નિર્મળ બુદ્ધિ અને યથાર્થ શ્રહારૂપી બે પૈડા પર જીવનરથ ચાલે છે, ત્યારે આત્માર્થ ફળવાન થાય છે.

ભૂતકાળમાં જીવે જે કંઈ સારું-ખૂરું સર્જન કર્યું છે, તેના પરિપાક વર્તમાન છે, તેમાંય વર્તમાનની પળ માનવના હાથમાં છે. ભૂતકાળ સરી ગયા છે તેનું સ્મરણ એ વિકલ્પની જાળ છે; એક ભ્રમ છે. અને ભાવિ કે જેનું જીવન જ્ઞાન નથી, તેના સંકલ્પ તે આશાની મધલાળ છે. કેવળ વર્તમાનની પળ-પરિણામ પર્યાય કે કે ઉપયોગ જ સ્વાધીન છે. પરંતુ દેહાર્થનું ભાન, તત્ત્વનું અજ્ઞાન અને વિષયોનું રસપાન કે પ્રમાદ જેવા અવરાધાથી વર્તમાનની પળ વહી જાય છે, અને આત્મભાવરૂપી ધન લૂંટાઈ જાય છે.

સમ્યક્-પ્રજ્ઞાવંત આત્મા આંતર અને બાહ્ય ભાવની સમતુલા જાળવે છે અને નિર્મોજ જીવન જીવે છે. ભૂતકાળની સ્મૃતિ તેને સતાવતી નથી. ભવિષ્યની કલ્પનાઓ ઊઠે તેવા પ્રાયે આધાર રહેતા નથી. પૂર્વપ્રારખ્ધને સમભાવે પૂર્ણ કરી તે આત્મા કર્મભારથી હળવા ખની ક્રમે કરીને સત્ પુરુષાર્થ વડે આગળ વધતા જાય છે, અંતઃ-સ્કૃરણા વડે ઉપયાગપૂર્વક જીવનની પ્રક્રિયાઓને નિભાવે છે. તેમાં પ્રાયે પ્રતિઅંધ – અનુઅંધ થતા નથી. અનુક્રમે તે વીતરાગ થઈ, જ્ઞાતા દ્રષ્ટાની શુદ્ધાવસ્થાને પ્રગટ કરે છે. અને શુદ્ધ ચારિત્રને આરાધી સિદ્ધ પદને પામે છે.

દેહધારી જ્ઞાનીનું જીવન અત્યંત નિર્દોષ અને પવિત્ર હોય છે, તેમનું સાન્નિધ્ય જ જીવને પાવન કરે છે. તીલ જિજ્ઞાસા અને સત્ધર્મની નિષ્ઠા જ્ઞાની સદ્ગુરુનો મેળાપ કરાવી દે છે. તેમના પ્રત્યેની વિનય-ભક્તિને કારણે સાધક અલ્પ પરિશ્રમે આત્માપલિબ્ધ કરે છે. સાધક, તત્પરતા અને વિનય વડે જ્ઞાનીની સર્વ કિયામાંથી બાધ શ્રહણ કરે છે. જ્ઞાની-મહાત્માઓ જયાં જયાં વિચરે છે તે ભૂમિ પણ પવિત્ર થાય છે. તે પવિજ્ઞ સ્થળા પણ સાધન જીવને સહાય થાય છે. આ માર્ગમાં શ્રદ્ધા એ મહત્ત્વનું અંગ છે.

#### सद्धा परम हुल्लहा

જગતના વ્યવહારમાં મનુષ્ય વિશ્વાસનું સાહસ ખેડી લે છે. વિશ્વાસથી એ લાખાના વ્યાપાર ખેડી લે છે. કેટલાયે સ્વજનાને મૃત્યુને વર્યા જોવા છતાં પાતે એવા વિશ્વાસથી જીવે છે કે જાણે 'હું મરવાના નથી.' દેહ-દર્દના સમયે તળીળની આપેલી અપરિચિત ઔષધિમાં વિશ્વાસ રાખી તે તેનું સેવન કરે છે. એ વિશ્વાસના ગુણને શ્રદ્ધામાં પરિવર્તિત કરી આતમા અને પરમાત્માના અસ્તિત્વમાં

અખૂટ અને અતૂટ શ્રહા થઈ જાય તો આત્મા સમ્યગૃદર્શનની નજીક પહેાંચી જાય છે અને યથાર્થ શ્રહા વડે તે પદને પ્રાપ્ત કરી લે છે. આવી શ્રહાનું એક દર્શાત લઈએ.

નરેન્દ્ર (ભાવિ વિવેકાનંદ) જ્યારે કાેઇ પણ સંતને મળતો ત્યારે તેના એક જ પ્રશ્ન રહેતા કે, તમે ભગવાનને જોયા છે? કાલ્પનિક ખુલાસાથી તેને સંતાષ થતા નહિ. યાંગાનુયાંગ શ્રી રામ-કૃષ્ણ પરમહંસના તેને મેળાપ થયા, ત્યારે પણ નરેન્દ્રના એ જ પ્રશ્ન : ગુરૂજી! આપે ભગવાનને જોયા છે?

ગુરૂજીના પ્રત્યુત્તર હતા: "હું જેમ તને જોઉં છું, તેમ ભગવાનને જોઉં છું." નરેન્દ્રના તર્ક શમી ગયા. તે ગુરૂચરણે નમી રહ્યો. અન્યાન્ય દષ્ટિ મળી, નરેન્દ્રને ગુરૂજીમાં પ્રભુનાં દર્શન થયાં. ગુરૂજીએ પાત્રતા જાણી લીધી અને નરેન્દ્ર નામધારીનું વિસર્જન થયું, તેને સ્થાને 'સ્વામી વિવેકાનંદ' પ્રગટથયા. પૂર્વે સાધેલા કમ આમ નિમિત્ત મળતાં પ્રગટ થાય છે અને આત્મશ્રદ્ધા સહેજે સ્થાપિત થઇ જાય છે.

જે ખુદ્ધિમાન મનુષ્યો કેવળ તર્ક દ્વારા ધર્મ શાધે છે તે પાતે ખુદ્ધિમાન હોવા છતાં અંતે મૂર્ખ કરે છે; કારણ કે તેઓ ગાડીની પાછળ ઘાડાને જોડવા જેવી ભૂલ કરી ખેસે છે, અર્થાત્ તર્કની પાછળ ધર્મને જોડે છે. શંકાનું સમાધાન થઈ શકે છે, એટલા માટે જ્ઞાની-જનોએ ધર્મને સમજવાનાં અનેક સાધના યોજ્યાં છે. વાંચના 'શાસ્ત્રાભ્યાસ), પૃછના (શંકાસમાધાન), પરાવર્તના (પુનરાવર્તન), અનુપ્રેક્ષા (ચેંતન), ધર્મકથા (અન્યોન્ય વિચારણા) કે ઉપદેશાદિ સઘન અને વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કરવાની આ વિવધ પ્રક્રિયાઓ છે, જે વડે ખુદ્ધિ સ્પષ્ટ, શુદ્ધ અને તીક્ષણ થાય છે અને સાધક સત્યાસત્યના વિવેક પામે છે. કેવળ તર્ક વડે વ્યવહાર પણ ચાલતા નથી, તા પછી તેથી ધર્મની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થઈ શકે?

શ્રહા દેખતી હેા કે આંધળી હેા, પણ જે તે યેાગ્ય સ્થાને હશે તો યથાસમયે તે સાચું સ્વરૂપ જાણી લેશે. દરેક દર્શાને શ્રહાનું સ્વરૂપ સ્વીકાર્યું છે. પણ આધુનિક યુગના માનવી એમ સમજે છે કે સરિતા-સ્નાન એ અંધબ્રદ્ધા છે, અને માજમજ માટે સાગરસ્નાન એ જીવનમાં માણવા જેવું છે. સરિતા-સ્નાનવાળાની બ્રદ્ધા આંધળી હશે તાય પ્રભુભક્તિના ભાવે તેનું હૃદય કચારેક આર્દ્ર થવા સંભવ છે; પણ સાગરસ્નાનવાળા તરતાં આવડે તા ભલે સાગરમાં ન ડૂબે, પણ દેહસુખમાં રાચીને તે ભવસાગરમાં તા ડૂબશે.

જગતનાં સદોષ સાધનાના સુખની પાછળ દોડનાર તેમાંથી ઉત્પન્ન થતાં દુ: ખાને સહન કરવા છતાં બાધ પામતા નથી. અતિ ધનસંપત્તિ એકઠી કરીને તેના રક્ષણુ માટે પ્રપંચ, ભય અને ચિંતામાં વ્યસ્ત રહેવું તે શું દુ: ખ નથી ? અને તેના પ્રમાણમાં એનાથી મળતું સુખ કેટલું અને કેટલા સમય પ્રતું ? લોકો જાણે કે આ માણસ શ્રીમંત છે. સુખમાં ગણા તો પાટલે પચવાની ગાળી અને ખાટલે ઉધવાની ગાળી લેવી પડે છે, શુભયાગ હાય તો વળી તેમાંથી બચે છે; છતાં પાતાનાં પાત્રા ચાંદીનાં છે, અઘતન સાધના છે, મૂલ્યવાન વસ્તુઓ છે તેને વાગાળીને રાજી થાય છે. આમ છતાં જીવાદારી ત્ટતાં જીવને આ સર્વ ત્યજીને જવું પડે ત્યારે લાકો માં વકાસીને જોઇ રહે છે. અને પછી એ ઘટનાને ભૂલીને લોકો જે રીતે જીવતા હાય છે તે રીતે જ જીવ્યા કર્યા કરે છે! સમ્યગ્રદિષ્ટ આત્મા આવી બાળચેષ્ટાથી મુક્ત હોય છે.

ત્રાનીપુરુષોનું કથન છે કે, તૃષ્ણા આકાશની જેમ અનંત છે અને તે જ દુ:ખનું મૂળ છે. કાણાવાળી ચારણીમાં પાણી રહી શકતું નથી, એને કૂવામાં ડુબાડીને પાણી કાઢા તાપણ એ એમાં રહેવું શકય નથી. આવી જ સ્થિતિ તૃષ્ણાવાળા માનવના મનની છે. મન કાણાવાળા પાત્ર જેવું છે. ગમે તેટલાં સુખનાં સાધના મળે, તાપણ જીવને પંચેન્દ્રિયના વિષયા એાછા જ લાગે છે. આવા સુષ્ધ મનની આળચેષ્ટાને ત્યજીને મહાત્માઓએ આત્મજ્ઞાન વડે તેને તૃષ્ત કર્યું છે. તે સમ્યગ્જ્ઞાનવંત આત્માઓને પાતાના સહજસ્સુખની સમાધિ વર્તે છે પછી દોડવાનું, યાચવાનું, મેળવવાનું

સમાપ્ત થઇ જાય છે. તેઓને પુષ્યયોગે જે કંઈ સુખસાધન મળે છે તેને તેઓ જાણે છે ખરા, પણ માણતા નયી. વસ્તુના સદ્ઉપયોગ વડે આત્મજગૃતિપૂર્વક તૃષ્તિ અનુભવે છે.

જૈનદર્શનમાં શ્રહાનું સ્વરૂપ નિરાળું જ દર્શાવ્યું છે. જો તે યથાર્થ રીતે સમજાય તા માનવ, માનવ મટી દેવ બની જાય; એટલે કે દેવત્વના ગુણાને પામે અર્થાત્ સમ્યગ્દર્શનને પામી જાય છે. તેનું સૂત્ર ગૃહાર્થ સહિત છે.

#### ''તત્ત્વાથ<sup>ર</sup>શ્રद्धાન' સમ્યગ્દર્શ નમ્''

તત્ત્વાથ<sup>લ</sup>સૂત્ર ૧–૨.

આગળ જણાવ્યું તેમ, યથાર્થપણે જે નવતત્ત્વને જાણે, સમજે અને શ્રદ્ધે તે સમ્યગુદર્શનધારી છે.

વાસ્તિવિક રીતે તો ખેજ તત્ત્વ સમજી લે તો ખીજાં તત્ત્વો એમાં સમાહિત થઈ જાય છે. આત્મા અને અનાત્માનો લેદ સમજાયા પછી અનાત્માથી મુક્ત થવાની વૃત્તિ તે તત્ત્વશ્રદ્ધા છે, કોઈ મનુષ્ય કહે કે હું આત્માને જાણું છું, પણ તેના નિત્યત્વ આદિ કે જ્ઞાન દર્શનાદિ ગુણા વિષે જાણતા નથી, તો તેણે આત્માને જાણ્યા નથી, અને તેથી તે અનાત્માને જાણી શકતા નથી; અને તેથી અનાત્મા પ્રત્યેના આત્મભાવને ત્યજી શકતા નથી કે દેહભાવને ત્યજી શકતા નથી. માટે તત્ત્વના યથાર્થ અભ્યાસ ગુરુગમે કરવા. એ સાધના જીવનનું અગત્યનું અંગ છે, તે માટે નિવૃત્તિ અને વૈરાગ્યભાવની અશ્રિમતા હાવી જરૂરી છે.

### સાધનાના સમય મહત્ત્વના છે

કાઇ વકીલ કે ડાૅક્ટર પિતા પાતાના આળકને જ્યારે પહેલા ધારણમાં બેસાડે છે, ત્યારે એના મનમાં તો તે આળક અમુક વર્ષે વકીલ કે ડાૅક્ટર થાય તેવી આશા હાય છે, છતાં પ્રારંભ પહેલા ધારણથી કરે છે. જો તે એમ વિચારે કે પચીસ વર્ષે તેને સીધા જ વકીલ કે ડાૅક્ટર થાય તેવી કૉલેજમાં મૂકીશ તો કાેઈ પણ

કોલેજ તેને પ્રવેશ આપે જ નહિ, તેથી પ્રારંભ પહેલા ધારણથી કરે છે. બુદ્ધિપ્રતિભા સારી હેાય તાે તે અલ્પ પ્રયાસે આગળ વધે ખરા, પરંતુ અભ્યાસ કરવામાં જે પંદર–વીસ વર્ષના ગાળા વીત્યા તે નિરર્થક નથી ગયાે; પરંતુ તેટલાં વર્ષા આગળ વધવા માટે જરૂરી હતાં. તે નિરર્થક થયાં કચારે ગણાય કે જે વિદ્યાર્થી તે િવિષયમાં નિષ્ણાત ન થાય અને વચમાં રખડીને સમય વેડફી નાખે. . તે પ્રકારે મનુષ્યાત્મા અનાદિકાળનું અજ્ઞાન દ્વર કરવા જ્ઞાનાભ્યાસ કરવા અલ્પાધિક સમય માટે નિવૃત્તિ લે, કે અન્ય સાધનાને ઉપાસે ેતો તે સાર્થક છે. આત્મલક્ષમાં આગળ વધવું તેનું ત્યાં મૂલ્ય છે. મનુષ્ય ક્રમે ક્રમે સાધન વડે માનવ બને, મુમુક્ષ બને, અને અંતે પૂર્ણતાને પામે તે સાધનાના ગાળા સાધક જીવનનું આવશ્યક અંગ છે. તે પાતાની ભૂમિકા અનુસાર એકાંતમાં કે સમૂહમાં જ્યાં પણ ્સાધના કરે ત્યાં તેનું જીવન પરમાર્થ માર્ગમાં જ હોય છે. તુચ્છ, ્ક્ષદ્ર, ક્ષણભંગુર પદાર્થોના આકર્ષણથી તથા સ્વાર્થ અને માેહાંધતા જેવાં દ્વષણાથી ઉપર ઊઠવા માટે જ માનવજન્મ છે. જે ભૃમિમાં મહાત્માંએ પૂર્ણતા પ્રકટ કરી ગયા તે ભૂમિને આપણે ધન્ય ગણીએ છીએ. તેવા સંતા પાસે આક્રાંત અને સંતપ્ત જીવા સખ-શાંતિ મેળવે છે. નિવૃત્તિમય દિવ્ય જીવન વિતાવતા એવા સંતોના માનવ ઉપર મહાન ઉપકાર છે. આવા નિવૃત્તિમય દિવ્યજીવન દ્વારા ૈતેએા પવિત્રતા અને સમતા જેવા ગુણે પ્રાપ્ત કરવા જગતના જીવાને કલ્યાણના માર્ગ ચીંધે છે. કેવી રીતે ?

## સાધુજનાની ગુપ્ત શિક્ષા દર્શાત

કોઇ ગૃહસ્થે એક સંતને પ્રશ્ન પૂછ્યો કે, ગૃહસ્થ કુટુંબ-પરિવારને સંભાળે છે; વળી સમાજને ઉપયોગી સત્કાર્ય કરે છે, ત્યારે એક સાધુ નિવૃત્તિ લઇ અંગત સાધના કરે છે, સમાજ તેમને પાષે છે, તેમાં શ્રેષ્ઠ કોણ ? એને પ્રત્યુત્તર આપવાને બદલે એ સંત તે ગૃહસ્થને પાતાની સાથે લઇ ગામને છેડે એક ટેકરી પર મંદિર હતું ત્યાં ગયા. ટેકરીની નીચે ઊભા રહી તેમણે તાળી પાડી. તરત જ એક સંન્યાસી નીચે આવ્યા. સંતે તે સંન્યાસીને પૂછ્યું કે, ''તમે કેટલાં વર્ષ'થી આ મંદિરમાં છે ?" સંન્યાસી—: ''દસ વર્ષ'થી.'' ''વારૂ,'' સંન્યાસી ટેકરી પર પાછા ગયા.

સંતે કરી તાળી પાડી નીચે બાેલાવ્યા અને પૂછ્યું કે ''તમે કેટલાં વર્ષથી સંન્યાસ લીધા છે!'' ''બાર વર્ષથી'' ''વારુ.'' સંન્યાસી પાછા ગયા.

સંતે ફરી તાળી પાડી. સંન્યાસી નીચે આવ્યા, અને સંતે પૂછ્યું કે તમે ઉપર કેાણ કાેેેેણ છાે ? ''એક જ." ''વારુ."

આમ સંતે સંન્યાસીને ત્રણ વાર નીચે બાેલાવ્યા. ત્રણે વાર સંન્યાસીએ સમતાભાવે, કશાય વિકલ્પ વગર ગુરુવિનય સહિત દ્રુંકા જવાબ આપ્યા.

પેલા ગૃહસ્થ તેા અકળાઇ ઊઠ્યા કે, ''ત્રણુ પ્રશ્ન એક જ વાર પૂછવાને બદલે શા માટે સન્યાસીને ત્રણ વાર બાેલાવ્યા ?''

સંતે કહ્યું કે: "એમાં જ તારા પ્રશ્નના પ્રત્યુત્તર છે. સંન્યા-સીએ સાધના દ્વારા સમતા અને શાંતિ કેળવી છે. મનના આવેગાને શમાવ્યા છે, અને તૃષ્ણા રહિત થઇ એ જવે છે. તેમનું જીવન એ જ જગતને માટે માટું પ્રદાન છે. આટલાં વર્ષોના નિવૃત્તિના ગાળા સાર્થક છે. તેણે સમાજની સેવા લીધી છે, તે સમાજને માટે બાજરૂપ નથી. સાચા સંત જગત પાસેથી લે છે તેનાથી અનેક-ગણું પ્રદાન કરે છે. સંસારથી તૃષ્ત થયેલા જીવા સંતા પાસેથી શાંતિ મેળવે છે, મનુષ્યત્વના પાઢા શીખે છે અને જીવનને પવિત્ર કરે છે."

માનવી, ગુણેાથી સાધુ કહેવાય છે, અને દુર્ગુણાથી અસાધુ: કહેવાય છે. સમતાથી વ્યક્તિ સાધક કે સાધુ બની શકે છે. ખ્રહ્મવ્રતથી ખ્રાહ્મણ, જ્ઞાનથી જ્ઞાની અને સમ્યક્ તપથી તપસ્વી: બને છે. કુળ પરંપરાની છાપ મારીએ તેથી વ્યક્તિ સાધુતા પામતી નથી, સાચા સાધકસાધુ જ્ઞાન–ધ્યાનમાં લીન હોય છે અને પવિત્ર ચારિત્ર પાળે છે તે માેક્ષ પ્રત્યે ગમન કરે છે.

### સાચું જૈનત્વ શું છે ?

શ્રી શુભચંદ્રાચાર્યવિરચિત જ્ઞાનાર્ણુવમાં ઉલ્લેખ છે કે જીવાદિ પદાર્થોનું શ્રદ્ધાન કરવું તે નિયમથી સમ્યગૃદર્શન છે. તે સમ્યગૃદર્શન સ્વભાવથી (નિસર્ગ) અથવા અધિગમથી (પરાપદેશથી) ભવ્યજીવાને જિયનન હોય છે.

જૈન કુળમાં જન્મ થવા માત્રથી કે નવતત્ત્વના નામ મુખ-પાઠે કરવાથી સમ્યગૃદર્શન પ્રાપ્ત થયું તેમ ન માની લેવું. વળી કુળપરંપરાએ સત્દેવાદિના સામાન્ય યાગ મળી જાય તેને જ સમ્યક્ત્વ માની લેવું તે પણ યાગ્ય નથી. આ કાળે આવા યાગે જૈન કહેવડાવવું સત્યથી વેગળું જણાય છે. ખરેખર તા સમ્યગૃદર્શન, સાન અને ચારિત્રની આરાધના તે માેક્ષના અર્થાત્ 'જૈન' ના પંથ (માર્ગ) છે. એટલે કે તેમાં જૈનત્વ સમાય છે."

'જૈન' એ કાેઇ મત કે સંપ્રદાય નથી. રાગદ્રેષને છતે તે જિન કહેવાય છે. તે જિનની આજ્ઞાએ જે રાગદ્રેષ રહિત થવાના પુરુષાર્થ કરે તે જૈન કહેવાય છે. તેમાં નાતિ, જાતિ કે પાંતિના ભેદ નથી.

"જેમાં <mark>લીન થ</mark>ઇ જવાથી જીવા અનંત સંસારસાગરને પાર કરી જાય છે તથા જે સર્વ જીવા માટે શરણ સમાન છે, તે 'જિનશાસન છે."

(સમણસુત્તં)

સાધકની વર્તામાન દશા અશુદ્ધ છે. તેમાં ગુણુધર્મનાં બીજ વાવીને તેને વિકસિત કરવાની છે, બીજ વાવવા જમીનને જેમ કેળવવી પડે છે અને સ્વચ્છ કરવી પડે છે, તેમ અશુદ્ધ મનની ભૂમિને આત્મવિચાર વડે સાફ કરી કેળવવી પડે છે. એમ થાય ત્યાર પછી દર્શાન શું, ધર્મ શું કે વૈરાગ્ય શું છે તે અભ્યાસ વડે સમજાય છે અને ઉપશમ તથા વૈરાગ્ય વડે અભ્યાસ દઢ થઇ પરિણામ પામે છે. જેને આવા લાભ થાય છે તે સમ્યગ્રદર્શાનના અધિકારી બને છે.

સ્થૂલ મનના શુભાશુભભાવા વડે આત્મપરિણામાં તે રૂપે પરિણમે છે, પણ ખરી રીતે તે આત્માનું અસલ સ્વરૂપ નથી. શુભાશુભભાવાનું આત્ય તિકપણે લીણ થવું અને નિરાવરણ જ્ઞાનનું ઉત્પન્ન થવું તે આત્માનું અસલ સ્વરૂપ છે. જેમ સફેદ સ્ફટિકની પાછળ જે રંગના કાગળ મૂકીએ તેવા રંગનું સ્ફટિક દેખાય છે, પણ તેથી એની મૂળ સફેદાઇ નષ્ટ થતી નથી, તેમ આવરણ દ્વર થતાં અનાવરણ આત્મા અનુભવમાં આવે છે, તે અનુભવના અંશા પ્રકટપણે સમ્યગ્જ્ઞાનરૂપે પરિણમે છે; તે જ્ઞાનમય આત્મા સમકિતી કહેવાય છે.

એક વાર સમક્તિની સ્પર્શના થઇ કે આત્માના ગુણા સમ્યગ્ થતા જાય છે. સરળતા, શાંતિ, ક્ષમા, સમતા જેવા આત્મિક ગુણા સમ્યગ્ રૂપ ધારણ કરે છે. આવા સમક્તિી આત્મા શાંત, દાંત અને અભ્રાંત હાય છે, તે વિવેકપૂર્વક દેવગુરુને સમર્પિત થાય છે. પરમાત્મરૂપ થવા તે પરમાત્માને ધ્યાવે છે. તે આત્મામાં બ્રહા, ગ્રાન અને ભક્તિની સંવાદિતા હાય છે. તેનું ચિત્ત ઉદાત્ત ગુણાથી રસાયેલું હાય છે. આથી પૂર્વસંચિત કર્મોના ભાર અતિશય હળવા થઇ જાય છે; પાપપુષ્યરૂપી આશ્રવ દાર બંધ થતાં જાય છે; તે આત્મા સંયમમાર્ગને આરાધી, સંવરરૂપ થઇ, નિર્જરા તત્ત્વને પામે છે; અને માક્ષની નિકટતા અનુભવે છે. જૈનધર્મની આ સાચી આરાધના છે. અર્થાત્ જે ગ્રાન, દર્શન ચારિત્રની આવી શુદ્ધ આરાધના કરે છે તે જૈન છે. રત્નત્રયની શુદ્ધિ તે ધ્યાન છે, જે આત્મભાવની સ્થિરતારૂપ છે.

પરમાત્માની અને સદ્ગુરુની અનન્ય ભક્તિ, શ્રહા અને વિનય, સ્વયંશુદ્ધિ તથા જાગૃતિ – આ બધાં સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્રની પ્રાપ્તિના ઉત્તમ અંગભૂત સાધના છે. તેના આરાધક આત્મા, જન્મે જૈન હાે કે જે હાે તે, અલ્પભવી કે એકભવી થઇ જાય છે. આવું ઉત્તમ સુખ ત્યજી જીવ સંસારના માહિમાં પડે છે તે કેવું આવું આશ્ચર્ય ?

સંસારી જીવને બાહ્ય અપેક્ષાએ સ્ત્રી, પુત્ર, ધન માલ વગેરે નિમિત્તથી બંધનકર્તા છે; વાસ્તિવિક રીતે તો તે બધાં બિચારાં બહાર છે. તે પાતપાતાના કર્મને આધીન છે. પરમાર્થથી તો, જીવને પાતાના અંતરંગ વિભાવજન્ય દોષા જ બંધનું કારણ છે. ભાવથી ભવ અને ભવથી ભાવ એમ એક વર્તુળ ફર્યા કરે છે. સદ્ગુરુની નિશ્રામાં સમર્પણતા સહિત સત્ માર્ગના પુરુષાર્થ હોય તો એ વર્તુળ સમાપ્તતાને પામે છે.

### સદ્દુગુરુ પ્રત્યે સમપ શુનું દેષ્ટાંત

છત્રપતિ શિવાજ જેવા શૂરવીર હતા તેવા અનન્ય ગુરુભકતા પણ હતા. તેમના ગુરુ સ્વામી રામદાસજી હતા. શિવાજીની અન્યન્ય ભક્તિ અને સમર્પણની ભાવના ગુરુને સંતોષ આપતી, તેથી ગુરુનો પ્રેમ સહજપણે શિવાજીને પ્રાપ્ત હતો. કેટલાક શિષ્યોને આ જોઈને કંઈક ઈર્ષ્યા થતી. ગુરુજી અપક્ષપાતી હતા. શિષ્યોને દષ્ટિ અર્પવા તેમણે એક કસોડી કરી.

એક દિવસ પ્રભાતે તેમણે તેમની સેવામાં હાજર રહેલા અગ્યાર શિષ્યોને જણાવ્યું કે, દેહમાં સખત દાહજવર થયા છે. વાઘણના તાજા દ્વધ વગર તે શમશે નહિ. માટે શીઘ્રતાએ જંગલ માંથી વાઘણુનું તાજું દ્વધ લઈ આવાે.

આ સાંભળીને સમીપવર્તી શિષ્યા એકખીજાના મુખ સામે જોવા લાગ્યા. કાઈ જંગલ પ્રત્યે દાેડી ન ગયા. પરંતુ કાેઈ એક વિચક્ષણ શિષ્ય ગુરુજને શીખ આપવા લાગ્યા કે, "ગુરુજ! ગામનાં તમામ ઢાેરાના દ્વધ વડે માેટા હાેજ ભરીને આપના દેહને ઝબાળી દઈએ, તાે દાહજવર શમી જશે!"

ગુરૂજીએ તરત જ આજ્ઞા કરી કે શિવાજને બાલાવા. શિષ્યાને થયું કે હાશ! ગામનાં ઢારાનું દ્વધ મેળવવાની ગુરૂજ શિવાજને આજ્ઞા કરશે, એટલે જંગલમાં મૃત્યુના મુખમાં જવાનું ટળશે. જંગલ તરફ દાેડવાને અદલે એક નહિ પણ ત્રણ-ચાર શિષ્યા શિવાજને બાલાવવા દાેડચા.

શિવાજી સવારના દરખાર ભરી રાજ્યકારભારમાં તલ્લીન હતા. શિખ્યા ત્યાં પહોંચ્યા. તેમને જેઈને શિવાજી તા તરત જ ઊભા થઇ ગયા – જાણે ગુરૂજી જ પધાર્યા ન હાય! એમણે પૂછ્યું: "શી આગ્ના છે?" શિખ્યાએ પ્રસંગ કહી સંભળાવ્યા. રાજા તા એક ક્ષણ પણ રાકાયા સિવાય તરત જ મારતે ઘાડે ગુરૂજી સમક્ષ હાજર થઈ ગયા અને ગુરૂજીના મુખે હકીકત સાંભળી; તેમના હસ્તમાંથી પાત્ર લઇ, કાઇ પણ પ્રશ્નસ્ચક દેષ્ટિ કર્યા વગર મારતે ઘાડે જંગલ ભણી ઊપડી ગયા. શિખ્યા તા પાતાની દેષ્ટિ અનુસાર જેતા રહ્યા કે આ પણ મૂર્ખ લાગે છે!

શિવાજી જંગલમાંથી પસાર થાય છે. ગુરૂજીએ સ્ચિત કર્યા મુજબ તેને દ્વરથી તળાવ દેખાય છે, કે તરત જ તે ઘોડા પરથી ઊતરી જાય છે. થાડાં ડગલાં આગળ વધે છે અને જુએ છે કે વાઘણુ બે બચ્ચાં સાથે બેઠેલી છે. તે જોઈને શિવાજીએ પાતાની તલવાર દ્વર કરી, મુગટ ઉતારી નાખ્યા, રાજપાણું ત્યજી દીધું. બાળ-સુલભ મુખભાવ કરી આગળ વધ્યા. વીસ ડગલાં અંતર રહ્યું કે શિવાજી બાલ્યા, "હે! માતાજ! હે! વાઘે ધરી! આ પણ તમારા બાળક છે. ગુરૂજીના દાહજવરને શમાવવા અર્થે થાડા દૂધની ભિક્ષા માગે છે." વાઘણુ પણ સ્થિર થઇને માતાસ્વરૂપે બેઠી છે. શિવાજી જરૂર જેટલું દૂધ લે છે અને ગુરૂજી સમક્ષ નિરામય ચિત્તથી હાજર થઇ જાય છે.

અગ્યારે શિષ્યા શિવાજને નમી પડે છે. તેની શ્રદ્ધા, સમર્પણ અને ભક્તિને એાળખે છે અને ઇર્ષાને ત્યજી વિનયી બને છે. આ યુગમાં આવાં સમર્પ શુનાં દર્ષાતા આપશુને ઘણું ઘણું શીખવાડે છે. વ્યાપારી ખુદ્ધિ, અદલાની ખુદ્ધિ, કાયરતા કે શંકાશીલ વ્યક્તિ ગુરુકૃપાને પાત્ર થતી નથી. સમ્યગ્દશાભિમુખ આત્માને માટે વિનય એ મુખ્ય ગુણ છે. જ્ઞાનીઓએ સાચું કહ્યું છે કે—

રે જીવ માન ન કીજિયે, માને વિનય ન આવે રે, વિનય વિના વિદ્યા નહિ, તો કિમ સમક્તિ પાવે રે.

—શ્રી ઉદયરત્ન મહારાજકૃત સજ્ઝાય.

## ૦ રત્નત્રયીનું અપાર સામ<sup>થ્</sup>ય<sup>°</sup>

સમ્યગ્રદર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્રના ત્રિવેણીસંગમમાં ડૂબકી મારીને આત્મા પાવન થાય છે. આ રત્નત્રયી જૈનધર્મના પ્રાણુ છે. ખેતરની ખેડેલી જમીનમાં પ્રકાશ, પવન અને પાણી જેમ બીજને વિકસવામાં યાગ્ય સાધના છે, તેમ આ રત્નત્રયી, સાધક આત્માને પ્રારંભથી અંત સુધી શુદ્ધતાથી ક્રમમાં આગળ વધવાનું સર્વશ્રેષ્ઠ સાધન છે. તે જેમ ધર્મના પ્રાણુ છે તેમ આત્માના પણ પ્રાણુ છે, તેની એકતા વડે આત્મા માક્ષરૂપ થઈ જાય છે, આવું અપાર તેનું સામર્થ્ય છે.

રજમાત્ર પ્રતિઅંધ વગર શુદ્ધ સ્વભાવમાં સ્થિર રહેવું તે સ્વભાવદશા છે. તેનું ક્ષણિક દર્શન તે સમ્યગ્દર્શન છે, તેમાંથી નીપજતું જ્ઞાન તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે અને સ્થિરતા તે સમ્યક્ ચારિત્ર છે. તે ધ્યાનરૂપ છે. તે ત્રણેની પૂર્ણતા થવાથી મુક્તદશા પ્રગટે છે. તે આ રત્નત્રથીનું સામર્થ્ય છે.

સમ્યગ્દર્શન એ શુદ્ધાત્માની શક્તિનું પ્રકાશરૂપ કિરણ છે. દર્શન દ્વારા તત્ત્વાનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજમાં આવે છે, તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. તે વડે થતી અનુભૂતિ તે સમ્યક્ ચારિત્ર છે. સાધકને આવા ક્રમ હાય છે. ત્રણેની એકતારૂપ દશા જેની છે તે આત્મા માેક્ષસ્વરૂપ છે. દેહ છતાં નિર્વાણ છે. આ રત્નત્રયીનું આવું સામર્થ્ય છે.

### दसणमूलो धम्मा ।

—દર્શનપાહુડ, ગાથા ૨

જિનેશ્વરકથિત આ સૂત્ર દર્શાવે છે કે, ધર્મનું મૂળ સમ્યગ્-

દર્શાન છે, વીતરાગ ધર્મા પ્રત્યે દિવ્યવિચાર કે આત્મવિચાર વડે તેની નજીક પહેાંચાય છે.

"ચરણ નયણ કરી મારગ જોવતા રે, ભૂલ્યા સયલસ'સાર જેણે નયણે કરી મારગ જોઈએ રે, નયણ તે દિવ્ય વિચાર, પ'થડા નિહાળુ રે બીજા જિન તણા રે.'' —શ્રી આનંદલનજી કૃત અજિત જિનસ્તવન

ચરમનયણ તે અજ્ઞાનરૂપી અંધકાર છે, દિવ્યનયણ તે જ્ઞાન-પ્રકાશ છે, પ્રકાશ વડે પરમાત્માના માર્ગ સિદ્ધ થાય છે, રત્નત્રયીનું આ સામર્થ્ય છે. અર્થાત્ પરમાત્માને યથાર્થપણે ધ્યાવવાથી સાધક પરમાત્મા થઇ જાય છે.

#### દર્શાત

મહાવીરને ધ્યાવવાથી શ્રેણિક મહાવીરસમા અન્યા. કર્મગતિની વિચિત્રતા માટે શ્રેણિક રાજાની કથાનું રહસ્ય સમજવા જેવું છે. શ્રેણિકના જીવની કાઈ અશુભ ઘડી ઉદયમાં આવી અને તેના હાથે અશુભ ઘટના ઘટી. શિકારે નીકળેલા રાજાએ હિંસા કરી, તેમાં આનંદ માણ્યા. તે પળે ભાવિ ગતિના આયુષ્યનું બંધન નિયત થઈ ચૂક્યું. રાજા હજી અજ્ઞાનદશામાં છે, તે આની ભયંકરતાથી અપરિચિત છે, કારણ કે હજી તેને ગ્રાનીના સંગ થયા નથી.

વાષ્ટ્રથં ભેરા સમય પસાર થઇ રહ્યો છે. યાગાનુયાગ રાજા ભગવાન શ્રી મહાવીરના ચરાષ્ટ્રના ઉપાસક બને છે. ભક્તિના રંગે રંગાયેલા રાજા સત્સંગનું સુખ માણી રહ્યો છે, ત્યાં પ્રશ્ન ઉદ્દ્રભવે છે કે મને પરમાત્મા તા મળ્યા, પણ હવે પછીની મારી શું ગતિ છે તે તા જાણી લઉં!

ભગવાનને વંદન કરી વિનયાન્વિત થઇ રાજા પ્રક્ષ પૂછે છે: ''પ્રભુ ! હવે પછી મારી ગતિ શું છે?''

પ્રત્યુત્તર તેા કડવા હતા, પરંતુ રાજાનું કલ્યાણ તેમાં ચરિતાર્થ થવાનું હતું તેથી ભગવાને સહજ ભાવે પ્રત્યુત્તર આપ્યા : " હે રાજા! તમે હિંસાન દની ઘડીએ નરકના આયુષ્યના અંધ કર્યો છે."

એ શખ્દોનું શ્રવણ છતાં જ રાજાનું સમગ્ર અસ્તિત્વ હાલી ઊઠ્યું! "શું પ્રભુ આપના જેવા સમર્થ સ્વામીની છાયા પામ્યા છતાં આ જીવ નરકગામી થશે ? ના પ્રભુ, એમ ના હાય! કોઈ ઉપાય યોજો; કૃપા કરી આ અંધન દ્વર થવાના માર્ગ દર્શાવા પ્રભુ!"

ભગવાન તો સર્વજ્ઞ હતા. પ્રભુને રાજા સ્વયં બાધ પામે તેમ કરવું હતું. ભગવાને તેને ત્રણ ઉપાય અતાવ્યા અને કહ્યું કે જો એ ત્રણમાંથી એક પણ ઉપાય ફળીબૂત થશે તો તારી ગતિમાં પરિ-વર્તનની શકચતા છે.

"પ્રથમ ઉપાય તારી કપિલાદાસી જૈનમુનિને સદ્ભાવપૂર્વક ભિક્ષા આપે, બીજે ઉપાય કસાઈ કાલસૌરિક એક દિવસ હિંસાનું કાર્ય ત્રિયોગપૂર્વક બંધ રાખે અને ત્રીજે ઉપાય મહાશ્રાવક પૂ્ષિયાજ તેમના એક સામાયિકનું ફળ તને આપે. આ ત્રણમાંથી જે એક કાર્ય થાય તો તારા નરકબંધમાં ફેરફારની સંભાવના છે." આમ રાજાનાં અંતરચક્ષુ જાગ્રત કરવા ભગવાને એના ઉપાયા દર્શાવ્યા.

શ્રેષ્ણિકરાજા હજી ક્ષાયિક સમ્યક્તવ પામ્યા ન હતા. રાજા– પણાના ભાવમાં આ ત્રણે ઉપાય તેમને સાવ સહેલા લાગ્યા. તેમણે પ્રથમ કપિલાદાસીને આજ્ઞા કરી અને જૈન મુનિને તે સદ્ભાવપૂર્વક ભિક્ષા આપે તેવી સમજ આપી.

દાસીના ભાગ્યમાં સુપાત્રે દાનના પુષ્યયોગ થયા પણ દાસીને તેનું મૂલ્ય ન હતું. તેને તા થયું કે રાજાએ અન્ય કાર્યા બતાવવાને અદલે આ કેવું કાર્ય આપ્યું ? છતાં એ દાસી હતી એટલે રાજાની આજ્ઞા તા પાળવી રહી.

બીજા દિવસના પ્રભાતે મુનીશ્વર પધાર્યા છે. દાસી રાજાની આગ્ના પાળવા ખાતર ભિક્ષા આપે છે, પણ તે સમયે તેના અસદ્ભાવ દર્શિત થઇ જાય છે. રાજા સમજી ગયા કે પ્રભુના કથન પ્રમાણે આ કાર્ય સિદ્ધ થયું નથી. ખીજો ઉપાય યાજવા કાલસૌરિકને બાલાવે છે. દાસીની જેમ આ ઉપાય નિષ્ફળ ન જાય તે માટે તે પ્રથમથી જ કાલસૌરિકને એક દિવસના વ્યાપાર જેટલું ધન આપી દે છે, અને વળી સાંજે બીજું ધન મળશે તેવી આશા આપીને જણાવે છે કે, તારે એક દિવસના હિંસક વ્યાપાર અંધ કરવાના છે. અશુભના યાગ પામેલા તે જીવ અહિંસા શું તે કેવી રીતે જાણે? તેને આ વાત કપરી લાગી, છતાં રાજાજ્ઞા પાળવી રહી!

રાજાએ પૂરી સાવચેતીથી કાર્ય સિદ્ધ કરવા માટે ચાકી ગાઠવી. તેને એક અવાવરુ કૂવામાં ઉતારી દીધા. કાલસૌરિકને તો એક પળ પહાડ જેવી થઇ પડી. છેવટે સંસ્કાર બળે બુદ્ધિ લડાવી અને કૂવાની ભીંત પર તે પાડા ચીતરતા ગયા અને માનસિક વૃત્તિથી મારતા ગયા. રાજ જેટલી સંખ્યામાં પાડાની હિંસા થતી તેના કરતાં ચીતરીને વધ કરેલા પાડાની સંખ્યા, માનસિક હિંસા વડે, વિશેષ પ્રમાણમાં થઇ.

સાંજ પડેચે તેને હેમખેમ બહાર કાઢવામાં આવ્યા. કાર્યસિદ્ધિની આશામાં રાજા બેઠા છે. કાલસૌરિકને તેમની સમક્ષ હાજર કરવામાં આવ્યા. રાજાએ તેના ખબર પૂછ્યા કે, "કંઈ અસુખ થયું ન હતું ને ?" કાલસૌરિકે જવાબ આપ્યા :

''હે રાજા ! આપની કૃપાથી દુઃખ તો કંઈ ન હતું પણ કૂવામાં આખા દિવસ ભીંત પર પાડાઓને ચીતરી ચીતરીને મારતા ગયા ત્યારે જ દિવસ પૂરા થયા.''

રાજા ક્ષાલ પામી નિરાશ થયા. હવે ત્રીજે આખરી ઉપાય ખાકી હતા. ત્રીજા દિવસના પ્રભાતે રાજા પૃશ્ચિયાજીની ઝૂંપડીએ પહેાંચે છે. પૃશ્ચિયાજી ઉચિત સત્કાર કરી રાજાજીની પાસે બેસે છે. પૃશ્ચિયાજીની સમતારસભરપૂર મુખમુદ્રા નિહાળીને રાજા પ્રસન્ન થાય છે. ખૂબ વિનયપૂર્વક પાતે પ્રભુને દર્શાવેલા ઉપાયને જણાવે છે. અને કહે છે: "એક સામાયિકની આપ જે કિંમત કહેશા તે

ચૂકવી દઈશ. પૂરું રાજ્ય તમારે ચરણે ધરી દઈશ પણ એક સામાયિકનું ફળ મને આપા."

્ પૂર્ણિયાજીએ કહ્યું : ''સામાયિકની કિંમત કેવળ પ્રભુ જ જાણે છે. તેમને પૂછીને આવા.''

હસતાં આંધેલાં કર્મ રાતાં છૂટતાં નથી.

**બિચારા** શ્રેશિક!

સૌ સંસારી જીવની દશા આવી કર્માધીન છે.

શ્રેષ્ટ્રિક રાજા પૂષ્ટ્રિયાજના સાંનિધ્યથી વિચારમાં પડી ગયા. પ્રભુ પાસે પહેાંચતાં સુધીમાં તો આત્મવિચારે જન્મ લીધા. પાતાના અજ્ઞાનથી અંધાયેલી દુર્ગતિની એ નિયતિના સ્વીકાર થઇ ગયા. હવે બીજો કોઇ પ્રશ્ન ન હતો. પણ જીવન તલસતું હતું કે, "હે પ્રભુ! ગતિ જે થવાની હાે તે થાવ, મને ધર્મબાધ આપા ! મને આપના જેવા થવાનું સામર્થ્ય આપા."

વીતરાગ દેવની ભક્તિ જીવને સામર્થ્ય આપે છે, દર્શન શ્રદ્ધા આપે છે, બાધ જ્ઞાન આપે છે. શ્રેણિકે ત્રિયાગની સમગ્રતા અને એકાગ્રતા વડે જીવન પ્રભુભક્તિમાં લીન કરી દીધું.

પ્રભુ જે દિશામાં વિચરે તે દિશામાં રાજ અમુક ડગલાં ચાલી વંદન કરવું, રાજકાજમાં અમુક સમયને આંતરે આંખ બંધ કરી પ્રભુની મુદ્રાને નીરખી લેવી અને 'વીર….વીર'નું સ્મરણ કરવું. શ્રેણિક આવા ક્રમમાં જોડાઈ ગયા.

પ્રભુના આગમન સમયે પૂર્ણ ભક્તિ વડે બાધ પામી એમણે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કર્યું અને ભાવિ ચાવીશીના પદ્મનાભ નામે પ્રથમ તીર્થ કરપદનું ઉત્તમ નામકર્મ ઉપાર્જન થયું.

રાજા શ્રેણિક પરમાત્માને ધ્યાવવાથી ભાવિ પરમાત્મા થયા. પ્રભુ મહાવીર ચાવીશમા. પદ્મનાભ પ્રથમ તીર્થકર.

- ,, સાત હાથની કાયા. ,, સાત હાથની કાયા.
- ુ,, બાંતેર વર્ષ નું આયુષ્ય. ,, બાંતેર વર્ષ નું આયુષ્ય.

આ રીતે મહાવીરશાસનની પવિત્ર કડી પદ્મનાભ-શાસન સાથે ગુંથાઇ જશે.

શ્રેષ્ઠિક, વીરને ભજને વીર અન્યાે. નરકાયુષ્યને સમતાભાવે વીરતાપૂર્વક ક્ષીણ કરશેે. પરમાત્મપદને પામી, જગતના કલ્યાણ માટે તીર્થનું પ્રવર્તન કરશે અને તે જન્મ પણ નિર્વાણ માટે થશેે. સમ્ય-ગ્જ્ઞાનાદિને ક્રમે, ઊર્ધ્વશ્રેષ્ઠિની આ ચમત્કૃતિ છે.

સમ્યગૃદર્શનની પ્રાપ્તિ પછી સાચું જીવન પ્રારંભ થાય છે. સાચા સુખની દિશા સંપ્રાપ્ત થાય છે. સાચું સુખ એ કે જેમાં દુખની છાયા નથી. આવેા ધર્મ એ છે કે જેમાં અધર્મના અંશ નથી. સાચું જ્ઞાન એ છે કે જેમાં અજ્ઞાનના લેશ નથી. ઊર્ધ્વગતિ કે જેમાં આવાગમના સંદેહ નથી.

સંસારી જીવને જ્યાં સંકલેશ પરિણામ વર્તે છે ત્યાં સાચા સુખની શીતળ છાયા કેમ પ્રાપ્ત થાય! સંસારનું મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે. સંસારભાવ ત્યાગી પોતાના સિદ્ધ સ્વભાવની શ્રદ્ધા કરે સ્વરૂપનું અનુસંધાન થાય. ખેડૂત અનાજને વાવીને જપતા નથી. અનાજ ઘરભેગું કરીને સંતાષ માને છે તેમ સાધક નિર્મળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને સંતાષ માને છે. સમ્યગ્દર્શનના ધ્યાન દ્વારા માક્ષ પ્રગટે છે.

#### સાધકની આજવતા

"ભમતા મહાભવસાગરે પાત્ર્યા પસાયે આપના, જે જ્ઞાન દર્શાન ચરણરૂપી રતનત્રય દુષ્કર ઘણાં, તે પણ ગયા પ્રમાદના વશાથી પ્રભુ કહું છું ખરું, દાની કને કિરતાર આ પાકાર જઈ તે હું કરું?" —રતનાકરપચ્ચીસી (ગુજરાતી)

# શ્રમણની પૂણું'તા

દગ જ્ઞાન ને ચારિત્ર ત્રણમાં યુગપદે આરૂઢ જે, તેને કહ્યો ઐકાશયગત, શ્રામણ્ય ત્યાં પરિપૂર્ણ છે.

(ગાથા ૨૪૨)

—શ્રી પ્રવચનસાર પદ્યાનુવાદ.

(દગ = દર્શાન)

મન:શુહિ અને સ્વ–નિરીક્ષણ ભારતના સર્વદર્શનના આચાર્યોએ અને દ્રષ્ટાઓએ એક વાત કહી છે કે, સંસારનાં સુખદુ:ખાદિનું કારણ મનની અધામુખતા, બહિમું ખતા કે અશુદ્ધતા છે. એ મનને જીતવું અતિ દુષ્કર છે. માટે પ્રથમ મનને શુદ્ધ કરા, શાંત કરા કે સંયમમાં રાખા. તે પછી સાચા માનવજીવનના પ્રારંભ થાય છે. દ્રવ્ય મન, – સ્થૂલ મન – બાહ્ય મન જડ છે તે આત્માના ચેતનાના ઉપયાગ વડે સંચરિત થાય છે.

આતમા તો સ્વયં શુદ્ધ અને ચેતનગુષ્-વાળા છે. જડ મન આત્માનું શું બગાડી શકે? દ્રવ્યમન ભાવમનના – આત્મઉપયાગ વડે સંચારિત થાય છે. જો તે બાહ્ય વિષયામાં ભમે તા જીવને બંધનરૂપ છે અને અંતરમુખ થાય તા મુક્તિનું સાધન બને છે.

આત્મા તત્ત્વતઃ શુદ્ધ હેાવા છતાં વર્ત'-માનની અશુદ્ધદશાનું કારણ મન-વચન-કાયાના અશુદ્ધ યાેગા છે, તેમાં મનની કષાયરૂપ અશુદ્ધિની મુખ્યતા છે.

શ્રી આનંદઘનજીએ સત્તરમા શ્રી કુંથુ-નાથ ભગવાનના સ્તવનમાં મનની વિવિધ ચૈષ્ટાએા ખતાવી છે: મુક્તિ તથા અભિલાષી તપિયા, જ્ઞાન ને ધ્યાને અલ્યાસે;

વયરીકુ' ક'ઈ એહવું' ચિ'તે નાખે અવળે પાસે. હૈા કુંજીજિન મનકું કિમ હી ન બાજે.

મુક્તિની અભિલાષાથી તપ કરે, પણ અજગ્રત રહે તો તો કોધની ગર્તામાં છવ પડી જાય. જ્ઞાનારાધન કરવામાં આત્મભાન ભૂલે તો અહમ માથું ઊંચું કરે. ધ્યાનીને લિખ્ધિની લાલસા જગાડે જગાડે અને મુક્તિની અભિલાષાને ઊલટી કરી નાખે, આવું આ મન કેમે કરી હાથમાં રહે તેવું નથી. આવા મનની શુદ્ધિ વિષે કેટલીક વિગત જાણવી ખૂબ જરૂરી છે.

આગમ આગમધરને હાથે નાવે કિણ વિધ આંકું,

તિહાં કણે જો હઠ કરી હઠકું તા વ્યાલ તણી પરે વાંકું.—હા કુંધુજિન.

માટા આગમશાસ્ત્રોના અભ્યાસીઓ, શાસ્ત્રોને મુખપાઠે કરી લે તાય મન કાેઇથી સહજમાં હાથ આવતું નથી. હડયાંગ જેવી સાધના કરીને સિદ્ધિઓ પ્રગટે તેમાં રાચે, અથવા જે જવ એમ વિચારે કે હું તાે મનને પળમાં વશ કરીશ અને કંઇ સંકલ્પ કરે તાે માયાનું રૂપ ધરીને મન જીવને છેતરે છે અને (વ્યાલ) સર્પની જેમ વાંકુંચુંકુ થઇને હાથથી સરકી જાય છે, પણ હાથમાં, સંયમમાં આવતું નથી. વળી આગળ કહે છે કે,

મન સાધ્યું તેણે સઘળું સાધ્યું, એહ વાત નહિ ખાટી, એમ કહે સાધ્યું તે નવિ માનું, એ કહી વાત છે માટી.—હેા કુંયુજિન.

ચાગીને અંતમાં કહેવું પડ્યું કે હે પ્રભુ!

મનકું દુરારાધ્ય તે વશ આહ્યું આગમથી મતિ જાહું આન'દઘન પ્રભુ માહુરું આહેૃા તેા સાચું કરી માનું.—હેા કુંયુજિન.

આમ મુક્તિના ઉપાસક જ્ઞાનમાર્ગે ચાલીને જ્ઞાનસ્વરૂપ થાય તે પહેલાં તા અહંકાર તેને ઝડપી લે છે. ધ્યાનમાર્ગે જતાં ઉપાસક ઉપર દૈહિક અને માનસિક ઉપલબ્ધિએા ભરડા જમાવે છે. આમ મન જ્યારે વિપરીત ખુદ્ધિની રાહે ચાલે છે ત્યારે તે શત્રુ બની વિદ્રોહ ઉત્પન્ન કરી અવળે પાટે ચઢાવી દે છે.

મન, લિંગભેંદે નપુંસક હોવા છતાં રાવણ જેવાને પણ તેણે પછાડ્યા છે. તેવા મનના ભરાસે જીવનને ચલાવવું એટલે કે બ્રેક વગર ગાડી ચલાવવા જેવું જેખમ છે. મનને પવનવેગી કહ્યું છે. એક આત્મજ્ઞાન વડે જ તે જીતી શકાય છે. તેથી મનશુદ્ધિ સહિત જે આત્માને ઉપાસે છે તેની સર્વ ઉપાસના સાર્થક થાય છે.

#### ૦ એ પળા પણ વહી જાય છે

શાસ્ત્રોનાં કેવળ કથન શ્રવણથી આ મન શાંત થતું નથી. પુનર્જન્મની અને ભાવિજન્મની ચર્ચાએા કરે, કે મન આપણને શું કરવાનું હતું? તેવું જેર બતાવે પણ એક તીવ્ર વૃત્તિ ઊઢી કે જીવ પળ ચૂકચો જ સમજે. વર્તમાન પળ વિવેકના અભાવમાં કે ખાટા અભ્યાસને કારણે પસાર થઈ જાય છે અને મળેલા અવસર ચૂકી જાય છે. હાથમાં આવેલી પળા આમ વહી જાય છે.

સંસારમાં જીવા નાના પ્રકારનાં સુખામાં રાચે છે અને દુ:ખ આવે અકળાય છે. સુખદુ:ખાદિની લાગણીઓ, મન દ્વારા જીવે છે. મનમાં વિચાર, બુદ્ધિ, કલ્પના, અહમ્, મમત્વરૂપી સંસ્કારાના અઢળક ખજાના ભર્યો છે. બાહ્ય નિમિત્તો અને ભાવાની અંતરંગ ક્રિયા સામે એ ખજાનામાંથી તત્લુણ પ્રતિક્રિયા ઊઠે છે અને જીવ અનુખંધની – આગામી બંધની શૃંખલામાં જઈ પડે છે. ખસના દર્દી ખણે ત્યારે સારું લાગે પણ પછી બળે ત્યારે દુ:ખ અનુભવે છે. તેમ મનના માર્યા જીવવાથી તેવી દશા થાય છે. ભૂતકાળની સ્મૃતિ-ઓને વાગાળીને સુખ-દુઃખ અનુભવે છે. ભાવિ કલ્પનાની આશા સેવીને સ્વયં પાતાનું વિસ્મરષ્ણ કરે છે અને ક્ષુદ્ર પદ્મર્થીના સુખમાં રાજી થઇ વર્તમાનની પળા ગુમાવે છે, વહી જાય છે.

હે જીવ! વિરામ પામ, કારણ કે વીતેલા જન્મા, વીતેલા અવસર, સમય કે પળ પાછાં આવતાં નથી. શેષ રહે છે, માત્ર શુભાશુભ સંસ્કારે. માટે શુદ્ધાત્માનું લક્ષ્ય કર.

#### ૦ દાેષ વિસર્જન થતાં સાક્ષીભાવ કેળવાય છે

જગતમાં હું કંઇક છું, કંઇ થાઉં, એ આશામાં ધર્મી કહેવાતો મુમુક્ષુ પણ અસત્ વાસનાઓમાંથી કેટલા બહાર નીકળ્યા તે વિચાર-ણીય છે. કર્મક્ષેત્રે કે ધર્મક્ષેત્રે હજી આપણે માન ઇચ્છીએ અને અપમાન મળે ત્યારે વ્યાકળ થઈએ છીએ, સુખ ઇચ્છીએ અને દુઃખ મળે તા દુભાઈએ છીએ, અનુકૂળતા જોઈએ અને પ્રતિકૂળતા આવે તા મૂંઝાઈએ છીએ. તેથી 'હું'ની – મનની ભૂમિકાથી મુક્ત થતા નથી. મનથી મુક્ત થવાના, મનને શાંત કરવાના ઉપાય એક દાષ-વિસર્જન છે. બાહ્ય તપ, જપ કે ધાસજય જેવી ક્રિયાથી મનના સ્થૂળ નિરાધ થશે પણ દાષાનું વિસર્જન તા, સ્વરૂપના સાચા ગ્રાન્ધ્યાન વડે મુખ્યપણે સંભવે છે એવા દઢ નિશ્ચય કરવા.

જેમ કેાલસા કે લાકડા ખળી ગયા પછી રાખ થાય છે, તે રાખમાં હવે અગ્નિતત્ત્વ ન હાેવાથી અગ્નિરૂપ થવાની શકચતા નથી. તેમ જ્ઞાન-ધ્યાનના અગ્નિ વડે દાેષા દૂર થતાં નવું ખળતણ ન મળ-વાથી મન શાંત થાય છે. ત્યાર પછી સાક્ષીભાવ વડે વ્યવહાર નભે છે અને દ્રષ્ટાભાવ સ્થાપિત થાય છે. વિવેક અને અભ્યાસ દ્વારા દ્રષ્ટાને દશ્યનું આકર્ષણ પ્રાયે સમાપ્ત થતાં દશ્ય અને દ્રષ્ટાનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાય છે. તે આત્મા હવે મન દ્વારા બહારના પદાર્થોને જાણવા-જોવાની ઇચ્છા ત્યજી પોતાના સ્વરૂપને જોનારા-જાણનારા રહે છે. મનના દાેષા વિસર્જન થતાં આવા જ્ઞાવા-દ્રષ્ટાભાવ પ્રગટ થતા રહે છે.

સંસારના પ્રવાહમાં તાલાતા જીવને આવી વાતાનું રહસ્ય સમ-જાતું નથી. સિનેમા, નાટક જેવા જાય ત્યારે પાતે જેનારા અલગ છે અને ભજવનારા અલગ છે તે મનમાં સમજે છે, તેમ જ્ઞાની જગતનાં દશ્યા જુએ ત્યારે ભજવનારા 'હું'થી અલગ રહે છે. સરળ રીતે સમજાતું અને જિવાતું આ રહસ્ય સાક્ષીભાવે સમજી શકાય છે. દેહમાં અને બહારમાં 'હું'નું પ્રભુત્વ જમાવીને બેઠેલું અહમ્ એાગળે ત્યારે સાક્ષીભાવ શું તે સમજાય છે. ત્યાં સુધી તે શબ્દના કે ભાવના એક અંશ સમજાવા શક્ય નથી. મરજીવા થઇને જે અતલ સાગરમાં ઊંડે ડૂબકી મારે છે તે કીમતી માતી મેળવે છે. તેથી વિશેષ ઊંડાલ્યુવાળા આત્મરૂપી અમૃતસાગર છે. મલિન મન જેવાં તત્ત્વોને હટાવી મરજીવા બને છે તે અમૃતબિંદુ પામે છે.

#### ૦ ધર્મની ધરા પર કાેેેેે ડકરો ?

માનવજીવનના સંઘર્ષોને શમાવવા, મનના વિકારોને, આવેગોને અને આક્રમક વૃત્તિઓને શમાવવા કેવળ શાસ્ત્રનાં સૂત્રો કે બાહ્ય-કિયાઓ કેટલી ઉપયોગી નીવડશે ? કે પછી મન અને આત્માના સંશોધનની જરૂર છે? આને વિષે કોઇ પ્રકારે વિજ્ઞાનક્ષેત્રની જેમ ધર્મવિજ્ઞાનના દ્રષ્ટાઓએ અને નેતાઓએ બાહ્ય પ્રયોજનાને સંકેલી, સૌ પ્રથમ સ્વયંસંશોધન કરી, મનના રાગોની પીડાથી મુક્ત થવાનું વિચારવા જેવું છે.

ધાર્મિક કહેવાતા સંતો, ધુરંધુરો કે નેતાએ, મહત્ત્વાકાંક્ષા, સંપત્તિ, કામાદિ કષાયો, આત્મપ્રશંસા કે આત્મવંચના જેવા રાજ-રાગથી પીડાતા હોવા છતાં તેને રાજયોગ માનીને કે શાસનની – ધર્મની રખેવાળી માનીને લોકોની ભક્તિનો દુરુપયોગ કરશે, તો આ ધર્મની ધરા પર કેાલુ ટકશે ? સંપત્તિનો રખેવાળ સંત્રી જ જો ચારી કરે, ધર્મ વડે જ જો શાયાલુ થાય તો ધર્મ કથા સમાજમાં કે ધર્મ-સ્થાનામાં ટકશે ? અને તે સાધકામાં અને સમાજમાં કઇ અને કેવી શ્રદ્ધા પ્રગટાવશે ? છતાં આધુનિક વિજ્ઞાનયુગમાં અદ્યતન સાધનાથી ભરપૂર અમે-રિકાના તત્ત્વચિતકા અને પ્રભુશ્રદ્ધાવાળા વિચારવાનાની અધ્યાત્મ-પ્રાપ્તિની નજર ભારતભૂમિ પ્રત્યે આકર્ષાયેલી રહી છે; કારણ કે આજે પણ આ ભૂમિમાં પ્રભુને સમર્પિત નિસ્પૃહ ભક્તજના, પરમતત્ત્વના સાચા ઉપાસકા અને આત્માનુભવી સંતા અલ્પસંખ્યક હાેવા છતાં વિદ્યમાન છે અને તેઓ પરમતત્ત્વને આત્મસાત્ કરી પ્રગટ કરતા રહે છે, આત્મજયાતને જલતી રાખે છે. તેઓ સાધકને માટે સાચા માર્ગદર્શક છે. સાચા સાધકને તેમનું મિલન થાય છે. આમ આ ભૂમિની આધ્યાત્મિકતા જળવાઈ રહી છે.

### ૦ મનનું સ'શાેધન

ભારતભૂમિના સંતાનું સૂત્ર છે કે-

''मन: अवं मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयो: ।''

છેલ્લા દસકામાં ભારતભૂમિની તુલનાએ માનસિક દર્દોનું, મનના સ્તરાનું સંશાધન, સામાન્ય વિજ્ઞાનની દિષ્ટિએ પરદેશામાં વિશેષપણે થતું રહ્યું છે. ભારતભૂમિના તત્ત્વચિંતકા દ્વારા ઉપરના સૂત્રના સંદર્ભમાં મનનાં અને પાસાંઓના પ્રાચીન અને અર્વાચીન પદ્ધતિઓ અનુસાર ઘણા વિચાર-વિનિમય થયા છે, સાહિત્ય પણ પ્રગટ થયું છે અને હજ થઇ રહ્યું છે. વળી ત્રણસા વર્ષ અગાઉ શ્રી આનંદઘનજ જેવા યાગીએ સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ મનનાં વિવિધ વલણાને સ્પષ્ટપણે સ્તવનમાં દર્શાવ્યાં છે જેના ઉલ્લેખ આ અગાઉ કરવામાં આવ્યા છે.

વર્તમાનના તત્ત્વચિંતકાએ એ વાત તા સ્વીકારી જ છે કે મન એ દીર્ધ સમયના ભૂતકાળના સંસ્કારરાશિ છે. વળી આ જન્મમાં ઘણા પ્રકારે તેમાં મલિન સંસ્કારા જમા થતા જાય છે. મલિન સંસ્કારયુક્ત મન પવિત્ર વસ્તુને સ્વીકારી શકતું નથી. આ મલિનતા તે રાગ દ્વેષ, પ્રીતિ-અપ્રીતિ, ગમા-અણુગમા, સ્વાર્થ-માહ, વગેરે રૂપમાં હાય છે, તેની ઉત્પત્તિમાં અહારનાં કારણા નિમિત્ત માત્ર છે. રાગાદિ ભાવા દરેક જીવનું પાતાનું ઉપાર્જન છે, તે મનના મલિન ભાગ છે, અશુદ્ધ ઉપયોગ છે, તેને માહ કે મૂર્છા પણ કહી શકાય. મૂર્છાવશ મન માનવને પશુતામાં પરિવર્તિત કરી દે છે. મનનું આ એક પાસું છે. આ મનને જે મિત્ર બનાવે છે, શુદ્ધ બનાવે છે, તેને ધ્યાનમાર્ગમાં સફળતા મળે છે. જ્ઞાનસંસ્કાર વડે અંતરદષ્ટિશુક્ત યાગીજના અને મુનીશ્વરાએ આવા મનનું સંશાધન કરી, મેલની જડના મૂળમાંથી છેદ કરી, મનને વશ કર્શું છે અને મહાન મનાજથી થયા છે.

આમ પ્રાચીન કે અર્વાચીન કોઈ પણ કાળમાં માનવ માટે મનાનિગ્રહના પ્રશ્ન જટિલ જ રહ્યો છે. સૃષ્ટિમાં આજે માનવ વિશેષ અશાંત છે અને માનસિક દુ:ખ, દર્દ અને સંઘર્ષ થી પીડિત છે. પ્રાચીન યુગમાં માનવને મન તો હતું પણ તે કાળના માનવના જીવનમાં સરળતા, સાદું અને સંતાષી જીવન, ઉચ્ચતમ ધ્યેય પ્રત્યેની નિષ્ઠા અને આત્મા-પરમાતમા પ્રત્યેની શ્રહા જેવાં ઉત્તમ તત્ત્વોને કારણે માનસિક સંઘર્ષોનું અને દર્દીનું પ્રમાણ અલ્પ હતું, તેનું સમાધાન સહજ હતું.

કાઇને પ્રશ્ન થાય કે તો પછી એ કાળે રામાયણ અને મહાભારત કેમ ખેલાયાં ? મહદ્દઅંશે મહાકાવ્યામાં રાજનૈતિક અને સામાજિક ધર્મ સંબંધી વિશેષ વર્ણન જોવામાં આવે છે. વળી તે માનવમનના વિવિધ સ્તરાનું, ઊંચા-નીચા ભાવાનું પૃથક્ષરણ કરી શકાય તેવી રહસ્યકથાએથી સભર છે. તે કથાએમમાંથી આજના માનવને પણ ઘણા બાધપાઠ મળી શકે તેમ છે. તે કાળમાં સઘળા પ્રશ્નોનું નિરાકરણ મુખ્યત્વે ઋષિજના દ્વારા થતું તેથી તેમાં વિવેકનું પ્રાધાન્ય રહેતું અને દરેક પરિખળા ઉપર તે તે કળાના ધર્મ-સિદ્ધાંતાની છાયા રહેતી.

આજે વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યના નામે સ્વચ્છ દતાનું પ્રમાણ વધતું જાય છે. વ્યક્તિ માને છે કે તે સ્વાતંત્ર્ય ભાગવે છે, પણ એક ક્ષુદ્ર બીડી જેવું કે અન્ય વ્યસન ત્યજી દેવા જેવી જે મનુષ્યમાં તાકાત નથી તેને સ્વાધીનતા કે સ્વતંત્રતા શું તેના મર્મ હાથ નહિ આવે. પરિણામે તે સ્વચ્ઇ દતા તરફ જાણે-અજાણે ઘસડાતા જાય છે. ખ્રેક-રહિત ગાડી ચલાવે છે. એક ખાજુ સ્વચ્ઇ દતા અને બીજી ખાજુ પરાધીનતા—આ માનવજીવનના સંઘર્ષીનાં મહાન કારણા છે. તેને રાગ કહા તાપણ ચાલી શકે.

અમેરિકા જેવા સાધનસંપન્ન દેશમાં દર દસ માણુસે એક મનાચિકિત્સકની જરૂર ઊભી થઇ છે. આ મનની એક પ્રકારની સ્વચ્છં દતાનું પરિણામ છે. ત્યાંની ભૂમિના પાયામાં સંતાની છાયા મળી નથી. કમનસીએ પરદેશની ઘણી ઉચ્છિષ્ટ વસ્તુઓની જેમ સ્વતંત્રતા સાથે સ્વચ્છં દતાનું આ દુષ્ટ તત્ત્વ ભારતમાં પ્રવેશ પામ્યું છે. અને આ ભૂમિમાં સંતાના વાસ હોવા છતાં માનવમન વિકૃત થતું જાય છે. જો કે આના દોષ કેવળ પરદેશની સંસ્કૃતિને આપી શકાય નહિ. મૂળ દોષ આ દેશના માનવ વિવેક ચૂકી સ્વાર્થી અનતા જાય છે તે છે. તેમાં વળી ભારતને ધર્મનિરપેક્ષ (બિનસાંપ્રદાયિક) જાહેર કરીને તેના પુરસ્કર્તાઓ જાણે તેને ધર્મવિહીન કરવા પ્રેરાયા હાય તેવી દુ:ખદ સ્થિતિ દેખાય છે.

એક વાર એક મૂળાક્ષરના નકશામાં ગણપતિને બદલે ગધેડાના 'ગ' જોયા ત્યારે તા દુઃખદ આશ્ચર્ય થયું કે ભારતના ભાવિ માનવી શું હશે ? આ 'ગ' શીખીને તેના સંસ્કારા વડે તે કુદરતના પ્રકાે-પનાં ડફણાં ખાતા તા નહિ રહે ને ? તેવું થાય તે પહેલાં મનનું સંશોધન કરી તેને પવિત્ર બનાવવું માનવમાત્રનું કર્તવ્ય છે.

### ૦ ધમ'ની ફળદ્રુપતા માનવને સાચાે ધમ' પમાડશે ?

'ભારતભૂમિ એ અધ્યાત્મની જનની છે' એ સૂત્ર નવી પેઢીને કાને પડ્યું હશે ? કે એ ભૂતકાળની વાત સમજ વિસરાતી જાય છે ? જો કે છેલ્લાં પચીસ વર્ષમાં આ દેશમાં મંદિરા, આશ્રમા, ધ્યાન-કેન્દ્રો અને કેટલાંક ધર્મનામધારી ક્ષેત્રા વિપુલ પ્રમાણમાં વિકસ્યાં છે અને વિકસતાં જાય છે અને એ સર્વ સ્થળામાં માનવમેળા ઉભરાય છે. આમ માનવ, ધર્મ પામવા ખહારમાં પ્રયત્ન કરે છે.

જેમ રાસાયિષ્ઠ ખાતર દ્વારા હાઇ બ્રીજ બાજરીનું ઉત્પાદન વધ્યું છે તેમ આવાં સ્થાનામાં જનસંખ્યાનું પ્રમાણ વધ્યું છે. વડીલજના કહે છે કે હાઇ બ્રીડ બાજરીના રાટલામાં સત્ત્વ કે મીઠાશ નથી રહી. તેવું આ ક્ષેત્રનું બન્યું હાય એમ જણાય છે. ધર્મ અને ધર્મનાં સ્થાના વધવા છતાં માનવ ધર્મ વિમુખ કેમ દેખાય છે? અધ્યાત્મની જનનીના વારસ કયાં બૂલ્યા છે? ઋષિજનાએ તા માનવને 'अमृतस्य पुत्राः' કહ્યો છે, પરંતુ તે હડીકત માનવી વિસરતા જાય છે. તેથી ગયા સૈકાના તત્ત્વચિંતક શ્રીમદ્ રાજ્યં દ્રજ્એ માનવને ગંભીરપણે ચેતવી દીધા કે –

"સુખ પ્રાપ્ત કરતાં સુખ ટળે છે, લેશ એ લક્ષે લહેા; ક્ષણ ક્ષણ ભય'કર ભાવમરણે કાં અહેા! રાચી રહેા?'' ૦ અવ્યક્તને વ્યક્ત થવા દો તાે 'ધમ'' પ્રગઢ થશે.

અવ્યક્ત તે આત્મા છે. વ્યક્ત તે દેહ અને બહારનું જગત છે. અવ્યક્ત અને વ્યક્ત ક્ષીરનીરવત્ રહ્યાં છે, એકમેક થયાં જણાય છે, પરંતુ તત્ત્વદિષ્ટિએ જેતાં બંને જેટલાં નિકટ છે તેનાથી સવિશેષપણે ભિન્ન છે.

> "જડ તે ચૈતન્ય અન્તે ક્વ્યના સ્વભાવ ભિન્ન, સુપ્રતીતપણ અન્તે જેને સમજાય છે; સ્વરૂપ ચેતન નિજ જડ છે સ'બ'ધ માત્ર; અથવા તે ર્રોય પણ પરક્રવ્યમાંય છે;

એવા અનુભવના પ્રકાશ ઉલ્લાસિત થયા, જડથી ઉદાસી તેને આત્મવૃત્તિ થાય છે; કાયાની વિસારી માયા સ્વરૂપે શમાયા એવા નિય્ર જોના પૃથ્થ ભવ-અન્તના ઉપાય છે.

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત, જડ-ચૈતન્ય વિવેક₊

આ દેહમાં વિરાજિત પરમતત્ત્વ અપ્રગટપણે રહ્યું છે. જગતના પદાર્થી પ્રત્યેથી ઉદાસીનતા આવે, વૃત્તિ આત્મભાવમાં ઠરે તે. તત્ત્વના કંઈક અનુભવ થાય. જેને આત્મશ્રેયનું ભાન નથી, જે દિશા મૂઢ છે, તેની વિચારધારા દેહ અને દેહના સુખ સુધી જ મર્યાદિત રહે છે. એ દેહ તે 'હું' જ છું તેવી માન્યતા કરીને જવે છે અને કર્મ કરે છે. આ અજ્ઞાન તે સર્વ દુઃખનું મૂળ છે. આમ દેહને અને ચૈતન્યને એક માનવાથી 'હું'ના અહંકાર સાથે મમકારના વિસ્તાર થાય છે. રાગ દેષની જેમ આ અહંકાર અને મમકારના પૈડા પર સંસારીના જીવન રથ ચાલે છે. આથી આત્મસત્તા અપ્રગટપણે રહે છે. તેને વ્યક્ત થવા દેવા મનઃશુદ્ધિનું સ્થાન પ્રથમ છે.

"પરમનિધાન પ્રગટ મુખ આગળે" અવ્યક્ત રહેલું એલું પરમનિધાન આત્મા દેહદેવળમાં વિદ્યમાન છે. ચિત્તની સ્થિર અને શુદ્ધ ધરા પર તે વ્યક્ત થાય છે. જે મહાત્માઓએ આ પરમનિધાનને પ્રગટ કર્યું છે અને કરે છે તેઓ વ્યક્તમાંથી અવ્યક્તમાં પહોંચ્યા છે. શુદ્ધધ્યાન તે અવ્યક્તને આત્મસાત્ કરવાના માર્ગ છે. ચિતવેલા ભૌતિક પદાર્થીનું સુખ સચવાય અને આ તત્ત્વ સંપ્રાપ્ત થાય તે સંભવનથી. તેને માટે અહંકાર મમકારનું વિસર્જન જરૂરી છે. નિરામય ચિત્ત અપ્રગટને પ્રગટ કરવાના એક ઉપાય છે. તેમ થતાં અવ્યક્ત શુદ્ધપણ પ્રગટ થાય છે.

## ૦ મૌન એ મનઃશુદ્ધિનું એક સાધન છે

આત્મારૂપી સ્વદેશ સંસારી જીવને અજ્ઞાને પરદેશ જેવા થઇ ગયા છે. ઘર, વ્યાપાર, સ્ત્રી-પરિવાર વગેરે સંસારગત રૂચ પદાર્થીમાં ભ્રાંતિને કારણે જીવ, સ્વદેશરૂપ જ્ઞાનક્ષેત્રમાં (આત્મા તરફ) જતાં પ્રારંભમાં મૂંઝાય છે. અને શખ્દાદિ જેવાં ઇંદ્રિયજન્ય પરિચિત સાધના ત્યજીને મૌનના અભ્યાસમાં અકળાય છે. મૌનમાં બેસવા જેવી પ્રારંભની ક્રિયામાં જ મનમાં વિકલ્પાના કાલાહલ થતા જણાય છે. શરીર અકડઇને બાલે છે કે પગ દુઃખે છે, અને વાચાને થાય છે કે મૌન છૂટતાં આમ કહીશ ને તેમ કહીશ. આમ મૌન થવું અનાભ્યાસે અઘરું લાગે છે, છતાં પુનઃ પુનઃ અભ્યાસ વડે સુસાધ્ય છે.

આ મૌન શું છે?

"વક્તૃત્વ મહાન છે પણ મૌન તેથી પણ મહાન છે. મૌન આપણા દિવ્ય વિચારાનું પવિત્ર મંદિર છે. જો વાણી ચાંદી છે તે! મૌન સોનું છે; અને જો વાણી માનવીય છે તે! મૌન એક દિવ્ય પ્રેરક શક્તિ છે. મૌન એક મહાન સાધન છે. પરંતુ આપણામાંથી અહુ થાડાને તેના સંદુપયાગ આવડે છે."

ડાૅ. સાનેજી કૃત 'સાધકસાથી'માંથી, ''મૌનના મહિમા."

માનવનું જીવન જિટલ છે. વિચારવાન માનવ તેને કુટિલપ્રપંચી અનાવતા નથી પણ જિટલતા દ્વર કરવા પ્રયત્નશીલ રહે છે. જીવનના સંબંધા અને પ્રસંગાને તટસ્થભાવે યથાર્થપણે જાણે, સમજે અને વર્તે તા તેમાંથી અંત:પ્રેરણા જાગ્રત થાય છે. આત્મવંચના કે છલના તે કરી શકતા નથી. આવા દાયો જ ચેતનાને ખંડિત કરે છે તેથી જીવ સમગ્ર સત્તારૂપી આત્માના અનુભવ કરી શકતા નથી. એમ દીર્ઘકાળથી આત્મસ્વરૂપનું વિસ્મરણ થયું છે, અને જીવ અજ્ઞાનવશ જીવન હારી જાય છે. ઇંદ્રિયા અને મનને પરવશ થઇ બહુમૂલ્ય માનવજીવન નિરર્થક ખને છે.

મન પઢાવેલા પાપટ જેવું છે. તે પ્રગટ કે અપ્રગટ બાલ્યા જ કરે છે. તેને બાલવાના ખારાક પાંચ ઇંદ્રિયા સતત આપ્યા જ કરે છે. એટલે જો ઇંદ્રિયાના વ્યાપારના સંક્ષેપ થાય તા પ્રથમ સ્થૂલ મીન સાધ્ય થાય. આવશ્યક અને સમ્યગ્ વાણીના ઉપયાગ અંતરાયરૂપ નથી. સ્થૂલ મીન પછી સંકલ્પ-વિકલ્પ શાંત થવાની ક્ષમતા કેળવાય છે, તે પછી મનનું મીન સાધ્ય થાય છે.

કાઈ દર્દીના શરીર પર જ્યારે શસ્ત્રક્રિયા કરવામાં આવે છે, ત્યારે તેને ઔષધ દ્વારા બેહાેશ કરવામાં આવે છે; અને તે વખતે તેના ધાસ-પ્રાણ, નાડીના ધખકારા ચાલુ જ હાેય છે. ચેતનની જીપસ્થિતિ છે, પણ ઇંદ્રિયાના વ્યાપાર શાંત છે અને મન શાંત થયું છે; તેથી શરીર પર શસ્ત્રક્રિયા થવા છતાં મનુષ્ય એક ઉંહકારા કરતા નથી. ધ્યાનાભ્યાસીઓ અને યાેગીઓ જાગ્રત અવસ્થામાં મનને ચ્યાવું શાંત કરી દે છે. તેથી ધ્યાનાવસ્થામાં મુનિચ્યાને બાહ્ય વિષમ પરિસ્થિતિ પણ વિચલિત કરી શકતી નથી.

વર્તમાનકાળમાં આચાર્ચશ્રી શાંતિસાગરજને તથા શ્રી રમણ મહર્ષિને મંકાડા અને કીડીઓએ ફાેલી નાખ્યા, તાેય રુંવાડું ક્રક્યું નથી. એક દીવાનના મહેલમાં ચારા તેમની સામે ચારી કરી ગયા પણ દીવાન તાે પ્રભુભક્તિમાં લીન રહ્યા. સુદર્શન શેઠને ધ્યાનમુદ્રામાં જ ઉપાડી જવામાં આવ્યા પણ એક રામમાં તેની અસર થઈ ન હતી.

જાગ્રતદશામાં ઇંદ્રિયા અને મનના વ્યાપારનું આવું શાંત રહેવું તે મનનું મૌન છે. તે દશામાં થતા સમગ્ર વ્યવહાર તે મૌનની અભિવ્યક્તિ છે. વાણીનું મૌન સ્થૂલ છે; તે જરૂરી છે. પણ મનના મૌન વડે ઉપયાગની શુદ્ધતા થાય છે અને વચનસિદ્ધિ જેવા દિવ્યગુણા પ્રગટે છે.

પ્રારંભમાં મનને શાંત કરવું કે જીતવું દુષ્કર લાગે છે, કારણ કે અનાદિકાળની વાસનાએ વારંવાર ઊઠે છે. વાસનામાંથી તૃષ્ણા જન્મે છે, તેમાં લાભ ભળે છે અને અહંકાર પૂર્તિ કરે છે. તેથી મનુષ્ય અનેક કુકમે કરવા પ્રેરાય છે. વળી મિચ્યા વાસનાએ પાષાતી જાય છે. ત્યાં વિવેકજ્ઞાન અને અનાસકત ભાવ વડે જ મન શાંત થાય. મનુષ્ય કેટલાયે સદ્દગુણ ધરાવતા હાય પણ જો મનને આધીન થયા તા મન તે સઘળા ગુણાને ભૂલવી દે છે.

''મેં જાણ્યુ' એ લિંગ નપું સક સકલ મરદને ઠેલે બીજી વાતે સમરથ છે નર તેહને કાેઈ ન ઝેલે; હાે કું થુજિન મનકું કિમ હી ન ખાજે.'' —શ્રી આનંદઘનેજીકૃત સ્તવન.

મનની વૃત્તિઓની જડ, જ્યાં સુધી મૂળમાંથી નીકળી નથી હોતી ત્યાં સુધી તે સહેજ નિમિત્ત મળતાં સમગ્ર મનને આકર્ષી લે છે. રાવણ જેવા સમ્રાટને એક જ વૃત્તિએ કાળના કોળિયા અનાવી દીધા હતા તે સુવિદિત છે.

#### ૦ મનના તરંગાની ખતરનાક લીલા

માનવ પોતાના આત્માના શુદ્ધ અસ્તિત્વના અજ્ઞાન અને અસ્વીકારને કારણે અન્ય સૂક્ષ્મ જીવોનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી શકતો નથી, કે અન્યના આત્માને પોતાના જેવું સુખ પ્રિય છે તેવું વિચારી શકતો નથી. તેના પરિણામે જગતમાં અનેક પ્રકારની પ્રયોગાત્મક અને ધંધાકીય મહા સંહારલીલા ચાલી રહી છે. કેવળ ખુદ્ધિ પર રાચતા માનવે અણુશસ્ત્રો જેવી શોધ કરીને માનવને સદાય ભયમાં મૂક્યો છે. કતલખાનાં કરીને મૂંગાં નિર્દોષ પ્રાણીઓનાં જીવન હરી લીધાં છે. આ સઘળાં અમાનુષી કાર્યો માનવસર્જિત છે અને તે લીલાઓ ભારતભૂમિ પર ખેલાય છે. પશુઓ, સૂક્ષ્મજીવો તો નિઃસહાય છે, પણ માનવની સંવેદનશીલતા મરી પરવારી છે? કોઈ બે-પાંચ માનવની કુખુદ્ધિનું ફલક પરંપરાએ કેવું વિસ્તૃત થતું જાય છે! એવી ગર્તામાં દૂખેલા માનવને સુખપ્રાપ્તિના અધિકાર શું કુદરતા આપશે?

આવી સંકાંત પરિસ્થિતિમાં જે વિચારવાના મનનું સુખ, શાંતિ અને સ્વાસ્થ્ય શાંધશે, પ્રાપ્ત કરશે તે અન્યને માર્ગ ચીંધશે. ક્લેશિત કે વિકૃત મન દ્વારા માનવના વ્યવહાર ઈર્ષા, અસ્યા, અંધ અનુકરણ, સ્પર્ધા વગેરે દ્વષણા વડે ચાલતા હશે તો તે સ્વાર્થ અને માહરૂધી અંધકાર જીવને સંસારરૂપી વનમાં રખડાવી મારશે. સ્વાર્થ અને સ્પર્ધા જેવાં દ્વષણા સાથે માનવ સુખની શાધમાં નીકળ્યા છે તે કેવું આશ્ચર્ય છે! તેને અમિ વડે અમિ ઠારવા છે. ઝેર પીને અમર થવું છે. આવા માનસિક દર્દથી પીડાતી વ્યક્તિઓની ધૂન પાતાનું, કુટુંખનું, સમાજનું, વિશ્વના કરાડા મનુષ્યાનું સુખ છીનવી લેવાના કારણભૂત ખને છે. પાતાનાં અને અન્યનાં સાંસારિક સુખા માટે પણ અશુભવૃત્તિઓ, અસદ્વાસનાઓને ત્યજી શુભવૃત્તિ અને શુભનાવ કેળવવાની જરૂર પડે છે, તે પછી જીવને સાચા સુખની કંઇક સમજ અને ઝલક આવે છે અને તે પછી આગળની આધ્યાત્મિક દશામાં આત્મસુખ, પરમસુખની દશા કમશા પ્રાપ્ત થાય છે.

#### ૦ સાચા સુખનું ક્ષેત્ર

અધ્યાતમ એ સાચા સુખનું ક્ષેત્ર છે. અંતમું ખ થયા વિના તે સમજાય તેવું નથી. દિશામૂહતા કે મિશ્યાદિષ્ટના છેદ અંતદેષ્ટિ વડે શાય છે. તે દિષ્ટિ માનવને પોતાના શુદ્ધ અસ્તિત્વનું ભાન કરાવે છે. ખાદ્યા પદાર્થીમાં ભમતું મન મુક્ત થાય છે ત્યારે મનુષ્યનું અંતઃ કરણ જાગે છે. મન દ્વારા આત્માના અનુભવ કે આત્મસુખ પ્રાપ્ત થતાં નથી. અંતઃ કરણ દ્વારા તેના અંશા પ્રાપ્ત થાય છે. અંતદેષ્ટિ જાગતાં માનવજીવનમાં પરિવર્તનની એક અદ્ભુત 'ચમત્કૃતિ' સર્જાય છે. તે એ રીતે કે મિશ્યામિત સમકિતી થાય છે. વાલીઓ લૂંટારા વાલ્મીકિ ખની શકે છે. ત્યાં મનની ગુલામી અદશ્ય થતી જાય છે, સ્વચ્છં દતા ટળે છે અને સાધક સ્વાધીનતાના આનંદ માણે છે. અહીં મનનું અલ્પાધિક મૃત્યુ થાય છે અને સાચા સુખનું કરણ ફૂટે છે. ત્યારે ઇંદ્રિયજન્ય સુખા ઝાંખાં લાગે છે.

અંતરંગ સુખને અનુભવતા સાધકની સ્પર્શાઇદ્રિયને કાેમળ કે કઠણ સ્પર્શ મળા, રસનેન્દ્રિયને લૂખું મળા કે ચાપડેલું મળા, ઘાણું-ન્દ્રિયને સુગંધ મળા યા દુર્ગ ધ મળા, નેત્રને સુગ્ર મળા કે કુર્ય મળા, શ્રવણુંન્દ્રિયને મીઠાં વેણુ સાંભળવા મળા કે કડવાં વેણુ સાંભળવા મળા; ત્યારે અંતઃકરણ કહે છે કે ચાલશે, ભાવશે, ગમશે અને ફાવશે. આવા અભ્યાસ વડે જીવ સમ્યગ્ભાવમાં આવે છે. ગૃહસ્થદશાવાળા સાધક પણ અન્યભાવથી વિરામ પામી આત્મભાવનું સુખ અંશે અનુભવે છે, અને તેવા ભવ્યાત્માઓ અંતે 'જીવ મડી શિવ થાય છે,' પરમ સુખી થાય છે.

### ૦ મનનું પૃથક્કરણ

ધ્યાનની પ્રારંભિક કે મધ્યમ ભૂમિકાએ દરમ્યાન દીર્ઘ કાળની અસત્વાસનાએ અને અશુદ્ધિએ, મૌન, સ્થિરતા કે ધ્યાનના સમયે વિકલ્પોના ભારે હુમલા કરે છે. જો કે સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ મનના તરંગા સતત ઊઠે છે અને શમે છે, પરંતુ બહિમું ખતા તે તરંગાને

જાણી શકતી નથી. સાધક જ્યારે શાંત બેસીને મન પ્રત્યે દૃષ્ટિ કરે છે ત્યારે તે તરંગા તેના ખ્યાલમાં આવે છે. ચિત્તની એકાગ્રતા થવામાં ઘણા શ્રમ પડે છે, તેથી પ્રારંભમાં સાધક મૂંઝાય છે. કાેઇક વાર થાકીને આ ક્રિયા ત્યજી દેવાના વિચાર આવે, પરંતુ આવે સમયે ખરી ધીરજની જરૂર છે. જીવે પૂર્વે જે વાસનાએ સેવી છે તે જ્યારે જવા માંડે છે ત્યારે મનખુદ્ધિને તે પસંદ પડતું નથી. દીર્ઘ કાળની મિત્રતા છે ને ? તે વિકલ્પા અને વિચારા અજ્ઞાનદશામાં સેવેલા પુરાણા મિત્રા છે, એટલે મન નવરું પડે ત્યારે તે મિત્રતા કરવા દાેડી આવે છે. ધીરજ વડે અને દહતાપૂર્વક તેને દૂર કરતા જવું અને આગળ વધવું.

જો આપણ આપણા મનનું પૃથક્કરણ કરીશું તો સમજારો કે આપણે જગતના વિવિધ પદાર્થોનું ગાઢ ચિંતન અમર્યાદિતપણે અને પ્રાયે બિનજરૂરી કર્યું છે. એ જ અનાદિના અભ્યાસ છે. તેથી તેની ઇચ્છા હાય કે ન હાય તે વૃત્તિએ જોર કરી જાય છે; છતાં સાવધાનીપૂર્વક સાહસ કરીને ચિત્તને અંતરમું ખ કરવામાં પ્રથમ શુભસંયોગામાં જોડાવું, જેથી પેલા પુરાણા મિત્રાની સાબત ધીમે ધીમે છૂટી જશે અને પરમાત્માના ધ્યાનમાં ચિત્ત જોડવાની યાગ્યતા આવશે.

લાખંડના સઘન કાળા ગાળા પણ અગ્નિના સ્પર્શે અગ્નિર્પ થઇ લાલ થાય છે, તે પછી તેને જે આકાર આપવા હાય તે આપી શકાય છે; તેમ નિરંતર સદ્દૃૃૃૃત્તિઓના સેવનથી અને સંયોગાના પૃથક્કરણથી ચિત્ત સ્વયં સદ્દ્ભાવરૂપે પરિણમે છે.

#### ૦ મન એ વાહન છે

દરેક સાધકને કસોટીમાંથી પસાર થવું પડે છે. સત્તાગત પડેલા સંસ્કારા અજાગ્રતકાળમાં ડાેકિયું કરી લેશે. માટે શુભ અને શુદ્ધ વિચારાની વૃદ્ધિ કરતા જવું. આખરે મન એ સાધન છે, તેની શુદ્ધિ વડે જ અંતઃકરણ સુધી પહાેંચાય છે.

અશુદ્ધ મન એ સંસારનું વાહન છે અને શુલ કે શુદ્ધ ધ્યાન એ આત્માનું વાહન છે. મન દ્વાંદ્રોમાં જીવે છે, શુદ્ધ મન એકત્વમાં રહે છે. નિવિ ચાર ચેતના એ ધ્યાન છે. ધ્યાનની અનુભૂતિ સજગતા, સાક્ષીત્વ અને મમતા વડે સિદ્ધ થાય છે. સતત જાગૃતિ રહેવી દુર્લભ છે. કારણ કે જીવને પ્રમાદવશ જીવવાની આદત છે. જાગૃતિ વડે આદતો છૂટતી જાય છે. સાધકને પ્રારુપ્ધયોગે ખહારમાં વ્યસ્ત રહેવું પડે તો સજગતા વિશેષપણે રાખવી પડે છે. અંતર્મુખ વ્યક્તિને સાક્ષીત્વ સહજ હોય છે.

જીવનમાં મૌન કે ધ્યાનની શી આવશ્યકતા છે એવા પ્રશ્ન થાય ત્યારે વિચારવું કે જીવન શા માટે છે? આપણી પાસે તેના લાગ્યે જ જવાબ હાય છે. અને છે તો 'ધન, સંપત્તિ મેળવવા, પરિવાર અને સમૃદ્ધિ વધારવા, ઇચ્છાએા અને આકાંક્ષાએા પૂરી કરવા' એ છે. આનાથી વિશેષ પ્રત્યુત્તર માણસ પાસે ભાગ્યે જ હાય છે. ધ્યાનથી સંપત્તિ મળે, નાકરી મળે, સુંદર પદાર્થો મળે તે ઇષ્ટ નથી. જીવ જગતમાં જે કંઈ કરે છે તે સુખ કે શાંતિ માટે કરે છે, પરંતુ તેમાં નિદેષિતા ન હાવાથી સુખની પાછળ દુઃખ આવી મળે છે અને શાંતિની શાધમાં નીકળેલા માનવ અશાંતિમાં ઘેરાઈ જાય છે. કારણ કે એ અશાંત મનના વાહન પર વિરાજમાન થઈને શાંતિ શાેધે છે.

ંઆંખા મી'ચી ધ્યાન ધરુ' ત્યાં દુનિયા ખે'ચી લાવે રે, ચારે ચૌદ રસળી રઝળી અલખને ભુલાવે રે, મનકું મારું નાચતું, તે સમજાવ્યું ના સમજે રે, પળમાં સાધુ થઈ ને બેસે પળમાં માયા ઝ'ખે રે.''

માનવ શાંતિ ઇચ્છે છે પણ અશાંતિનાં કારણા તે ત્યજી શકતા નથી.

સમ્રાટસિકંદરે એક વાર એક ક્કીરને પૂછ્યું કે તમારા જેવી સુખ–શાંતિ મને કેમ મળે ? ક્કીરે કહ્યું કે તું કચારે ઇચ્છે છે?

સિકંદર : "થાડી પૃથ્વી બાકી છે તે જીતી લઉં પછી યુદ્ધ-વિરામ કરી શાંતિથી જીવવા ધારું છું."

ફકીર: ''થાડી પૃથ્વી પ્રાપ્ત કર્યા પછી પણ જો તું શાંતિ

ચાહે છે તો તે પહેલાં શું વાંધા છે? વળી તે પૃથ્વી મેળવતાં કેટલાય સમય જશે? પણ જે તારે આજે મારા જેવી શાંતિ જેઇતી હાય તો એક મિનિટનું જ કામ છે. મારી પાસે બીજી લંગોડી છે. તારાં રાજાપાઠનાં વસ્ત્રો અને શસ્ત્રો ત્યજીને લંગોડી પહેરીને મારી ઝૂંપડીમાં આવી જા. અહીં શાંતિ અને સુખ છે.

સિકંદરે શું જવાબ આપ્યા ? જે આપણા સૌ પાસે છે તે જવાબ – અત્યારે નહિ, પછી; આજે નહિ, કાલે. મન કાણા પાત્ર જેવું છે. ગમે તેટલી તૃષ્ણાથી ભરા પણ ખાલી ને ખાલી રહે છે. ધ્યાન આ મનને દેશનિકાલ કરે છે. દ્વંદ્રનાં કારણાને ટકવા જ દેતું નથી. મનનુ મૃત્યુ એટલે મન જેના વડે જવિત છે તે માહ-મૂદતાની અંતિમ ક્રિયા છે.

### ૦ માેક્ષમાગ<sup>ર</sup>ની દીપિકા – મનશુદ્ધિ

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય રચિત યાગશાસ્ત્રમાં મનશુદ્ધિ વિષે કથન છે કે, વિદ્વાન પુરુષાએ એક મનશુદ્ધિને જ માક્ષમાર્ગ દેખાડનારી દીપિકા કહી છે. જો મનશુદ્ધિ વિદ્યમાન હાય તો અવિદ્યમાન ગુણા પણ આવી મળે છે અને ગુણા હાય છતાં મનશુદ્ધિ ન હાય તો તે ગુણા આવરિત રહે છે. માટે મનશુદ્ધિ અવશ્ય કરવી. મનશુદ્ધિને ધારણ કર્યા સિવાય જેઓ માક્ષ મેળવવા તપશ્ચર્યા કરે છે તેઓ પાતાને મળેલી નાવના ત્યાગ કરીને ભૂજાઓ વડે મહાન સમુદ્ર તરવાને ઇચ્છે છે. આંધળા માણુસને દર્પણ દેખાડવું જેમ નિરર્થક છે, તેમ મનની શુદ્ધિ થયા વગર તપસ્વીનું ધ્યાન નિરર્થક છે. તે શુદ્ધિ સિવાય તપ, શ્રુત, પાંચ મહાવ્રતાદિ, કાયક્લેશ, સંસાર વધારવાના કારણ જેવાં છે. મનશુદ્ધિ માટે રાગદ્દેષના વિજય કરવા, જેથી આત્મા નિજ સ્વરૂપમાં સ્થિર થઈ શકે.

યાેગના સર્વ આધાર મન ઉપર છે. મનની અવસ્થાએા જાણ્યા વગર અને તેને ઉચ્ચ સ્થિતિમાં મૂક્યા વગર યાેગમાં પ્રવેશ થઇ શકતાે નથી. ચાેગાભ્યાસમાં મનના ભેંદાે આ પ્રમાણે છે: વિક્ષિપ્ત, ચાતાચાત, શ્લિષ્ટ, સુલીન.

- ૦ વિક્ષિપ્ત--ચંચળ, ચપળ.
- o યાતાયાત દુન્યવી સુખમાં અવરજવર, કંઈક આનંદ. આ બંને પ્રારંભની કક્ષા છે, તેમાં મન વિકલ્પને બ્રહણ કરે છે.
- o શ્લિષ્ટ વિક્ષિપ્ત દશા એાળંગ્યા પછી કંઈ સ્થિરતા આવવાથી યથાપદવી આનંદના અનુભવ થાય છે.
- ૦ સુલીન નિશ્ચલ, પરમાનંદવાળી દશા.

ત્રીજા ચાથા ભેદમાં મન શાંત થતાં તેના વિષય આનંદ અને પરમાનંદ છે.

આ પ્રમાણે મનને ઉચ્ચતા પ્રાપ્ત કરવાના ક્રમથી અભ્યાસની પ્રખળતા થતાં નિરાલ બન ધ્યાન થાય ત્યારે સમરસી ભાવને પામી આતમા પરમાનંદ અનુભવે છે.

#### ૦ મનઃશુદ્ધિની ફેળશ્રુતિ

અંતરદૃષ્ટિયુક્ત સાધકે ચૈતન્ય-વિકાસને અનુરૂપ જ પ્રસંગામાં અને સ્થાનામાં રહેવું ઉચિત છે. ગૃહસ્થને નિર્વાહનું પ્રારુધ્ધ હાય તાપણુ તેણું નિવૃત્તિના સમય રાખવા જોઈએ; કારણુ કે હજ પૂર્ણ વિકાસ થયા નથી. ઇમારત કાચી હાય ત્યારે તેને મજળૂત કરવાનાં સાધના યાજવાં જોઈએ, તેમ ચિત્તદૃશાને વિશેષપણું સ્થિર થવા સુધી તેને પાષક તત્ત્વાની આવશ્યકતા રહે છે. આવા પ્રયત્નથી મન શાત, સંતાષી અને સ્વસ્થ બને છે, ત્યારે તેના બાહ્ય વ્યવહાર શુદ્ધ થાય છે, જીવનનાં મૂલ્યા પરિવર્તિત થઇ જાય છે. તે વ્યક્તિ પાતાના સુખમાં રાચતી નથી. અન્યનું સુખ તેના ધ્યાનમાં છે. પાતાથી કોઇ દુ:ખી ન થાય તેની સલાનતા રાખીને આજ-વિકાદિ પ્રયોજન રાખે છે, પાતે કષ્ટ સહીને પણ અન્યનું સુખ હારછે છે.

વ્યવહારની કે જીવનની શુદ્ધિ વગર કેવળ કારી આત્મ-શુદ્ધિની વાત કરવી મનારંજન છે, શુષ્કજ્ઞાન છે. વ્યવહારશુદ્ધિ, આત્મશુદ્ધિને સહાયક વસ્તુ છે અને આત્મશુદ્ધિનું અળ વ્યવહારને શુદ્ધ રાખે છે. બંને માનવજીવનનાં મહાપ્રાણતત્ત્વા છે. માનવ બે પગ વડે ચાલે છે તેમ તેનું મનુષ્યત્વ આ બે અંગા વડે વિકાસ પામે છે. બંને પાસાંની શુદ્ધિ વગર માનવ, ધર્મ પામતા નથી. તે કેવળ વ્યવહારશુદ્ધિવાળા સદાચારી હશે; પરંતુ સાથે આત્મશુદ્ધિ હશે તા તેની આધ્યાત્મિકતા અંતરબાદ્ય અંને પ્રકારે પ્રગટ થશે.

સાચી અંતરદર્ષિમાં શુદ્ધતાના અંશો છે, તેથી જીવનના પ્રક્ષોનું સમાધાન સહજ બને છે, વળી સ્વાર્થ અને મોહજનિત અભિપ્રાયા અને પ્રતિક્રિયાથી મુક્ત અંતઃચેતના સક્રિય બને છે. તે મુક્ત ચેતનાના ઉપયાગ – વર્તના આત્મન્નાન પ્રાપ્તિના અણસાર આપે છે. તે ન્નાન વડે પદાર્થને જાણે, પણ તે પદાર્થ વિષેનાં ક્લેશિત પરિણામા ચિત્ત પર ઊપજતાં નથી કે તાદાત્મ્ય થતું નથી. આવ-શ્યકતા પ્રતો જ પદાર્થો પ્રત્યે ઉપયોગ જાય છે. આંતરદર્ષિ કર્મધાનો પાછી વાળે છે, તોડે છે. કદાચ નિમિત્ત મળતાં કષાય ઉત્પન્ન થાય તેવાં પરિણામા સૂક્ષ્મપણે રહ્યાં હાય ત્યારે પણ આ અંતઃચેતના તે પરિણામારૂપ થતી નથી, પણ સાક્ષીત્વને ટકાવે છે. તે મનઃશુદ્ધિનું સાક્લ્ય છે.

### ૦ સ્વનિરીક્ષણ કરતાં પહેલાં, આત્માને જાણા

'एग' जाणई से सब्वं जाणई.'

<sup>6</sup>'એક આત્મા જાણ્યાે તેણે સઘળુ' જાણ્યુ'.''

શ્રી આચારાંગ સૂત્ર.

વળી

<sup>66</sup>જ્યાં લગી સ્માતમા તત્ત્વ ચીન્યાે નહિ, ત્યાં લગી સાધના સર્વ જૂઠી.''

—શ્રી નરસિંહ મહેતા રચિત પદ.

"હે જીવ, તું ભ્રમ મા, તને હિત કહું છું, અંતરમાં સુખ છે; ખહાર શાધવાથી મળશે નહિ."

''અંતરનું સુખ અંતરની સમશ્રેણીમાં છે; સ્થિતિ થવા માટે બાહ્ય પદાર્થીનું વિસ્મરણ કર, આશ્ચર્ય ભૂલ.''

—શ્રીમદ્ રાજચ<sup>ે</sup>દ્રજી

મહાન આત્માઓનાં આવાં વચના જાણ્યા છતાં કેવું આશ્ચર્ય છે કે દેહદેવળમાં રહેલા આત્મતત્ત્વને, અંતરના સુખને શાેધવા માનવ દ્વર દ્વર નીકળી પડ્યો છે.

એક આત્માને જાણવાથી જગતના સઘળા પદાર્થી સહજ-પણે સમજાય છે તે વાતને વિસરીને તે આત્મભ્રાંતિ સેવે છે. બાહ્ય પદાર્થીને મન ઇંદ્રિયા દ્વારા તે જુએ છે. આત્મા ઇંદ્રિયાથી જણાય તેમ નથી. સૂક્ષ્મ ઉપયાગ-વિચારથી આત્માના તેના ગુણા વડે પ્રથમ પરિચય થાય છે.

પંચમકાળનું પરિષ્ળ કેવું ફાલ્યું છે? માટા ભાગના જન-સમૂહ આત્મતત્ત્વને શાેધવા મંદિર, મસ્જિદ, મઢ, પહાડ, ગુફા, સરિતા, શાસ્ત્ર જેવાં અનેક બાદ્ય સાધના કે જે નિમિત્તરૂપ પ્રાથ-મિક અવલં અન છે, તેને જ સાધ્ય માની ત્યાં રાેકાઈ રહે છે. જેને તે શાેધે છે તે આત્મતત્ત્ર સ્વયં પાતે છે. અતિ નિકટ છે તેવું. ભાન થવા માટે 'ધ્યાન' એ મુખ્ય સાધન છે. પ્રારંભની ભૂમિકાઓ આત્માના પરિચય માટે મનશુદ્ધિ થયે સ્વનિરીક્ષણ કરી ઉપયાગમાં સૂક્ષ્મતા લાવવી જરૂરી છે. તે માટે પાતાના નિવાસે કે અન્ય યાેચ્ય સ્થળે એકાંતે સ્વનિરીક્ષણ કરવું અને મનની ગતિને તથા વૃત્તિને સહજપણે નિહાળવી.

એકાંતમાં આસનસ્થ થઇ, ખહાર જતી તમામ વૃત્તિઓને સંક્ષેપી, કેવળ મનની ગતિ, વિકલ્પ અને વિચારનું સાક્ષીભાવે, તટસ્થપણે, નિરીક્ષણ – અવલાકન કરતું. તેમાં કાેઇ ભૂતકાળની સ્મૃતિ કે સંસ્કાર, અથવા ભાવિની કલ્પનાએ ભેળવવી નહિ. જેમ કે- ભૂતકાળમાં અમુક વ્યક્તિએ મારી સાથે અમુક વર્તન કર્યું હતું. તે કડવું હતું કે મીઠું હતું. હવે તે વ્યક્તિ મળશે તો હું આમ કહીશ અને આમ કરીશ; અથવા મારે ભવિષ્યમાં અમુક બનવું છે, થવું છે, વગેરે સ્મૃતિઓ અને કલ્પનાએ ઊઠે તો તેને સહજપણે જાણવી, પણ તેમાં તદાકાર થઈ વિચારને લંખાવવા નહિ. જાણીને આત્મા- ભિમુખ થઈ તેને ત્યજી દેવા. પ્રારંભમાં થાડી કઠિનતા લાગશે, પરંતુ અભ્યાસ વડે સહજ થશે.

જેમ જેમ નિરીક્ષણમાં -અવલાકનમાં સ્ક્ષ્મતા આવશે તેમ તેમ અભ્યાસ વડે નિરીક્ષણ સમયે સાક્ષીત્વ રહેશે. વિચારા – વિકલ્પા શ્વાસની જેમ આવશે અને જશે, પણ વૃત્તિ તેની સાથે સંલગ્ન નહિ થાય તા તે કશા સંસ્કાર છાડશે નહિ. કર્તા – ભાકતા-ભાવ શાંત થતા જશે, કારણ કે ત્યાં ઉપયાગની સાવધાનતા છે, છતાં અલ્પકાલીન અભ્યાસ હાવાથી સાક્ષીત્વનું સાતત્ય ટકતું નથી; જતું રહે અને આવે એમ વારંવાર બન્યા કરે છે. માટે આત્મ-શ્રદ્ધાપૂર્વક આત્માના જ પરિચય માટે આત્મલક્ષે દેઢ પુરુષાર્થ કરતા રહેવું.

### ૦ સ્વનિરીક્ષણ એ અંતરંગ ક્રિયા છે

મનઃશુદ્ધિ પછી સ્વનિરીક્ષણ ઘણું સરળ અને છે. છતાં પૂર્વ-સંસ્કારા સાધકને વિવશ અનાવે છે. આ સાધનામાં શું પ્રાપ્ત થશે? કોઇ લિખ્ધ, સિદ્ધિ કે અવનવું થશે કે નહિ? આવું મંઘન જાગે છે. સાધકે એક વાત સમજી લેવા જેવી છે કે મનશુદ્ધિ અને સ્વ-નિરીક્ષણ દ્વારા આત્મપરિચય સાધવાના છે. આ કાઈ સેવકમાંથી સ્વામી થઈ જવાની વાત નથી. અંતરપરિવર્તનની આ અંતરંગ કિયા છે. આ માર્ગમાં આગળ વધેલા સાધકની આંતરબાદ્ય કિયામાં એક સમતુલા આવે છે. મિથ્યા સમતારૂપ આંતરબાદ્ય ભેદ રહેતા નથી. જેવું અંતરંગ છે તેવું બાદ્ય વર્તન થઇ રહે છે અર્થાત્ વ્યવહાર અને વાણીનું સામ્ય પ્રગટે છે. તટસ્થતા અને સ્વસ્થતા નિરીક્ષણનાં અંગભૂત મૂલ્યાે છે. આવું નિરીક્ષણ અંતરના આનંદ અનુભવે છે. દાેષા જણાય ત્યારે તેને આધક જાણી સહજપણે વિસર્જન કરે છે અર્થાત્ દ્વર થઇ જાય છે અને ગુણાની વૃદ્ધિ થતી રહે છે, તેની સ્વસ્થતા અનુભવે છે. એ નિરીક્ષણના અનુભવ પ્રગટ જીવનના વ્યવહારમાં સૌમ્યતા લાવે છે.

''સુખ-દુ:ખમાં અરિમિત્રમાં સંધાગ કે વિયાગમાં, રખકું વને વા રાજભુવને; રાચતા સુખભાગમાં મમ સવ<sup>6</sup>કાળે સવ<sup>6</sup>જીવમાં આત્મવત્ છુદ્ધિ ખધી, તું આપજે મુજ માહ કાપી, આ દશા કરુણાનિધિ,'' (ગાથા ૩) —આચર્ય શ્રી અમિતગતિ સામાયિક પાઠ.

સાચા સાધકની આવી અંતરંગ રપૃહા છે અને બાદ્ય સંયોગામાં નિસ્પૃહા છે. વિવેકી મન જીવનશુદ્ધિને ભાગે ભીતિક સુખની પ્રાપ્તિ ચાહે નહિ. ધનાદિની જરૂર અપેક્ષિત છે. ગૃહસ્થ સાધકને જીવન-નિર્વાહ ચલાવવાના છે, તેથી ધનપ્રાપ્તિ કરે પણ ધનના સમ્યગ્ ઉપયાગ કરી જાણે છે, તેથી આસક્તિ રહિત, ઉપાર્જન કરી લે છે. શરીરનિર્વાહ માટે આહારની ઉપયોગિતા સમજે છે, પ્રાયે સ્વાદ માટે આહાર ન લે, ખાવા માટે જીવવાનું નથી તેમ સમજે છે, ક્ષુધા શરીરની પ્રાકૃતદશા છે, સ્વાદ તે દેહાધ્યાસ છે. તેમ નિશ્ચય છે. પદાર્થને જોવા તે ચેતનાનું લક્ષણ છે, ક્ષુધાને તે જાણે પણ દુ:ખી ન થાય. દુ:ખી થાય છે તે 'હું' છું, પણ આ દેહભાવ છે. તટસ્થ નિરીક્ષક આમ બધું જુએ છે, જાણે છે, પણ પદાર્થાકાર થઇ જતા નથી. વિચારાને દ્વર કરે છે અથવા ખસી જવા દે છે. તેમાં તે હર્ષવિષાદ કરતા નથી.

''મનની કામના સવે<sup>લ</sup> છાડીને આત્મામાં જ જે; રહે સ'તુષ્ટ આત્માથી સુનિ તે સ્થિરણહિના.''

—શ્રી ભગવદ્ગીતા, ગુજરાતી અનુવાદ-

#### ૦ મનની ચંચળતાનું સહજ શમન

દેહમાં પ્રાષ્ટ્ર છે ત્યાં સુધી ધાસપ્રધાસનું આવલું-જલું થાય છે. દેહમાં ચેતના છે ત્યાં સુધી મનમાં ઉપયોગ-વિચાર-વિકલ્પનું ઊઠલું અને શમલું થયા કરે છે. જેમ છૂટેલા તેના તે જ ધાસ પાછા નથી આવતા પણ નવા આવે છે, તેમ એના એ વિકલ્પ પાછા આવતા નથી. આપણે ધાસપ્રધાસના આવાગમનથી મૂંઝાતા નથી, અને વિકલ્પ-વિચારાના આવાગમનથી સાંસારિક ચિંતા જેવા પ્રસંગામાં અને સાધક મીન-નિરીક્ષણ જેવા પ્રસંગામાં કેમ મૂંઝાય છે? તેનું એક કારણ એ છે કે ધાસપ્રધાસના આવાગમન સાથે રાગાદિ ભાવા, ભય-ચિતા જેવી વ્યાકુળતા કે પ્રીતિ-અપ્રીતિ વગેરે કલ્પનાઓ હોતી નથી. જયારે મનના વિચારા અને વિકલ્પો સાથે આવા ભાવ-અભાવની તન્મયતા હોય છે, તેથી એમ જણાય છે કે મન ચંચળ છે અને એક કેમેરા જેવું છે. જે દશ્ય જોયું કે તેના સંરકારાને ઝડપી લે છે અને પછી વાગાળે છે. તેનું શમન એ નિરીક્ષકની સાધના છે.

નિરીક્ષણ વડે મનની ચંચળતા શમે છે. સામાન્ય રીતે તેને પવનવેગી કહ્યું છે. તેને જીતનું દુર્લંભ મનાયું છે. આત્મજ્ઞાન તેને જીતવાના સાચા ઉપાય છે. સામાન્ય રીતે એક વિચાર પર પણ તે ટકતું નથી માણસ જમતા હાય ત્યારે વ્યાપારના વિચાર આવે, કરવા નીકળે ત્યારે બાહ્ય દેશ્યાના કાજી થઈને કરે. વ્યાપાર કરતાં ઘરની સમૃતિ સતાવે અને ધર્મક્રિયા કરવા બેસે ત્યારે તા આખી દુનિયાના ભાર તેના માથે આવે. આમ વિચારા–વિકલ્પાની હારમાળા ચાલ્યા કરે છે અને વિચારાની અરાજકતા માનવને હતાબુદ્ધિ બનાવે છે, યંત્રવત્ બનાવે છે. આ સ્થિતિમાં એકાંત અને સ્વનિરીક્ષણની સાધના આત્માની ક્ષમતા વધારે છે.

સામાન્ય સંસારી જીવનું જીવન સ્વાર્થપરાયણ હાેય છે અને તેથી નિરીક્ષણમાં કહિનતા રહે છે અને વિવેકપૂર્ણ સાધના અનતી નથી. આવા જીવા ધર્મક્રિયાના અનુસ'ધાને કંઈક નિયમા લે તાપણ મન શાંત ન થાય. સાચી સમજ વડે, બાેધ વડે અને અલ્યાસ વડે, ક્રમે કરીને મન શાંત થાય છે. ગ્રાનીપુરૃષાએ મનને પાતાને અધીન કર્યું છે. એક આત્મતત્ત્વની લય લાગે તા મનનું શમન સહજ બને છે.

વિષયારસ વિષ સરિખા લાગે ચેન પઉ નહિ સ'સારે જીવન મરણ પણ સરખુ' લાગે, આતમ પદ ચિન્હે ત્યારે. અલખ નિરંજન આતમજ્યાતિ.

શ્રી યુદ્ધિસાગરજ કૃત.

આવાં પદો વડે પણ સ્વનિરીક્ષણના પાઠો શીખવાનું અને છે. આ પદા પાતાની જાત તપાસવાનાં માપકયંત્રા છે. શું વિષ અને શું અમૃત તેનું ભાન કરાવે છે.

### ૦ પક્ષપાતી મનનું નિરીક્ષણ કેવું હોય છે ?

સામાન્ય રીતે માનવ ચર્મચક્ષુ દ્વારા એટલે કે પૂર્વના અસત્ સંસ્કાર દ્વારા જગતના પદાર્થોને નિહાળ છે. અહીં સાધકે અંતર-ચક્ષુ વડે અંતરને નિહાળવાનું છે. સામાન્ય માનવને આવા નિરી-ક્ષણની ભૂમિકા જ હોતી નથી અને તેથી તે અન્યનું નિરીક્ષણ અને પરીક્ષણ કરશે, અન્યના દોષો જેશે, લઘુતા-ગુરુતા ગ્રંથિયી પીડાશે, પણ પોતાની જાતનું નિરીક્ષણ નહિ કરે. કેવળ કલ્પનાએ! કરશે કે હું કેવો ગુણવાન, કીર્તિવાન, ધનવાન, રૂપવાન કે અળવાન છું; અથવા જે સાધનસંપત્તિ રહિત હશે તે વિચારશે કે હું જગતમાં સૌથી દુ:ખી, હતભાગી, રાગી કે નખળા છું. તેથી ધર્મ-ક્ષેત્રમાં જશે તો ત્યાં હું કેવો ત્યાગી, દાની, ધર્મી કે સંયમી છું તેમ વિચારશે. આમ સર્વ પરિસ્થિતિમાં 'હું' ઊભા રહે છે, ત્યાં અપક્ષપાતી નિરીક્ષણ થતું નથી. ધ્યાનમાર્ગમાં આવું નિરીક્ષણ શાદ્ય નથી. પોતાની જાતને જેવી છે તેવી નિર્વસ્થપણે જોવી. સ્વ-અચાવ રહિત, ગુણોને સહીને, દોષોનો છેદ કરીને જોવી તે— બિનપક્ષ પાતી કે સાચું નિરીક્ષણ છે. બાકી પાતાની આત્મવંચના છે.

જયાં સુધી સૃક્ષ્મ કે સ્થૂલ મન કલેશિત કે કલુષિત છે ત્યાં સુધી જે કંઈ સ્વ-પરનું નિરીક્ષણ થશે તે મલિન હશે પક્ષપાતી મન ચિત્તની સ્થિરતા માટે તે અવરાધરૂપ બનશે. મલિન મનમાં વિકલ્પાની મહાજળ વ્યાપેલી હાય છે, તેમાંથી ગમા-અણુગમા, સ્વીકાર-અસ્વીકાર, સાર્યું-માંઠું, અભાવ-સદ્ભાવ, સુખ-દુઃખ જેવી દ્વંદાત્મક પ્રતિક્રિયાએ! ઊઠતી રહેશે, પ્રતિક્રિયાવશ મન કોઈ પ્રકારે સત્ય કે તટસ્થ તપાસ કરી નહિ શકે. નિરીક્ષણને સ્થાને તે પ્રતિક્રિયાએ! વડે કોઈ પણ પરિસ્થિતિમાં, સંબંધામાં, વ્યાપારમાં કે વ્યવહારમાં સુખદુઃખની લાગણીએ! કે ઉત્તેજના અનુભવશે અને આકળ-વ્યાકળ થયા કરશે. જ્યાં સુધી વસ્તુધર્મની, કર્મ જેવા સનાતન સિદ્ધાંતની સમજ નહિ કેળવે ત્યાં સુધી તે પાતાની જાતને સમજ શકશે નહિ અને બ્રમ-મુક્ત થશે નહિ. કહ્યું છે કે:

''આત્મભ્રાંતિ સમ રાેગ નહિ, સદ્યુરુ વૈદ્ય સુજાણ, ગુરુ આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ ઔષધ વિચાર ધ્યાન.'' —શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર.

પ્રભુપદ વળગ્યા તે રહ્યા તાજા અળગા અ'ગ ન સાજા રે વાચક યશ કહે અવર ન યાચું એ પ્રભુના ગુણુ ગાશું રે.'' શ્રી અરજિન ભવજલના તારુ રે. —શ્રી વાચક યશાવિજયજીરચિત સ્તવન.

બ્રાંતિ ટાળવી એ મુક્ત થવાના મુખ્ય ઉપાય છે. સ્વજ્ઞાન, સ્વિનિરીક્ષણ, વિચાર અને ધ્યાન તેનાં અંગા છે. પણ આ કાળમાં ગુરુ-આજ્ઞા અને પ્રભુપદની યથાર્થતા પ્રાપ્ત થાય અને સમજાય તા બ્રાંતિ સહેજે ટળે. પણ વિવેકરહિત માનવ પ્રતિક્રિયામાં જ સતત જીવે છે, કાેઈ દ્વારા થયેલું માન-અપમાન, પ્રીતિ-અપ્રીતિ જેવા ભાવા આપણા સ્મૃતિપટ પર અંકાઇ જાય છે. તે નિમિત્ત મળતાં કે સ્મરણ થતાં આપણે સુખદુ:ખની લાગણીઓમાં ધકેલાઇ જઇએ

છીએ અને દેષ આપી વૃત્તિને વળ ચઢાવીએ છીએ, આ સ્વખચાવ કે ઉન્માર્ગ છે.

#### ૦ દેહાદિના વિસ્તારથી આત્મવિસ્મૃતિ થઇ છે

દેહ અને મન અન્યોન્યથી પ્રભાવિત થતાં રહે છે. બાહ્ય મન સ્થૂલ છે. ચિત્તને સૂક્ષ્મ મન કહીશું. ચિત્ત મન કરતાં ઉપરની ભૂમિકાએ છે. સંવેદનશીલ છે. મનના પ્રકારા સ્મૃતિ, ભુદ્ધિ, સંકલ્પ, વિકલ્પ, વિચાર ઇત્યાદિ છે. ચિત્ત એ ચેતનાનું સૂક્ષ્મ પરિણુમન છે. સંસ્કારવશ ચિત્તમાં ઊઠતી પર્યાયો – પરિણુતિ, પદાર્થના આક-ર્ષણથી તે તે પદાર્થરૂપે થાય છે અર્થાત્ તેવી માન્યતા થાય છે. આમ વિવશતા અને વિભાવભાવાથી ચિત્તના પરિણુમા ચંચળ થયા કરે છે. આત્માનું મૂળ દ્રવ્ય (દશા) આવાં વિભાવ–પરિણુમોથી મુક્ત છે. આત્માનું લક્ષણ ચેતના છે, તેના બે ઉપયોગ છે. દર્શન(તેવું) અને ગ્રાન(જાણુનું). આ ઉપયોગ મન કે ચિત્ત દ્વારા વહન થાય છે. આત્મા, મૂળ દેષ્ટિએ જેતાં, એક શુદ્ધ અસ્તિત્વ છે. ઉપયોગપરિણુમ એ તેની અભિવ્યક્તિ છે, વિભાવજનિત ભાવા વડે મૂળ આત્મદ્રવ્યની વિસ્મૃતિ થઈ છે, એટલે વિકારી દશા થાય છે.

આત્માએ માનવદેહ ધારણ કર્યો, રૂપ ધારણ કર્યું તેને નામ મળ્યું. પછી એ નામધારી તે 'હું' તેવી માન્યતા પાકી થઇ ગઇ અને દેહનું કલક વિસ્તરતું ગયું. એના નામને કાઈ મહત્ત્વ આપે કે માન આપે તો ગમે છે, અને અપમાન થાય તા એકલા બેઠા પણ તે દુઃખ અનુભવે છે. એક નામને અચાવવા, વિસ્તારવા, માટું ગણાવવા એ કેટલા માટા ભાગ આપે છે. તે આત્મધન લૂંટાવી દે છે. આવા જડ અને ચેતનના એક ખેલ દીઈ કાળથી ચાલ્યા જ કરે છે.

આ દેહના નામ સાથે જોડાયેલા ધન, ધાન્ય, પરિવાર, વ્યાપાર, વ્યવહાર સૌમાં પાતાપણું એવું દઢ થયું છે કે તે મૃત્યુ કે અસાધ્ય રાગ જેવા પ્રસંગાને નિહાળે છે છતાં પાતે તા નિર્ભય થઇ કરે છે. દેહના આવા વિસ્તાર અને અધ્યાસથી ગ્રસિત મન જ્યારે નિરીક્ષણ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે ત્યારે પ્રારંભમાં તે તત્ત્વા તુમુલ યુદ્ધ કરશે. કચારેક નહિ જોયેલી એવી આહાર, કામ, આકાંક્ષા જેવી વૃત્તિઓ વેગ પકડશે. ચિત્રવિચિત્ર કલ્પનાએ ઊભી કરશે. ત્યારે ખૂબ ધીરજપૂર્વક સાહસિક બની તે વૃત્તિઓને શાંતિથી એક ધક્કો મારવા અને પછી મિત્રભાવે તેમને વિદાય આપવી.

અનાજની સફાઇ સમયે ફોતરાં સૂપડાના સાધન વડે ઉડાડી દઈએ છીએ અને અનાજને રક્ષણ માટે તેલ-દિવેલ લગાડીને પાત્રમાં ભરીએ છીએ, તેમ નિર્શ્યક વિચારોને, અસદ્વૃત્તિઓને કશાય દખાવ કે તનાવ વગર ત્યજી દેવી અને જે કંઇ સુસંસ્કાર ટકે તેને રક્ષણ માટે આત્મશક્તિને સહાયક સત્ પુરુષોના ગુણ-ચિતવન અને આજ્ઞા વડે રક્ષિત કરવા. સત્ પુરુષોના ઉત્તમ ગુણોને હૃદયરૂપી પાત્રમાં સદ્ભાવપૂર્વક ચહ્લ કરવા. સુરક્ષિત સંચહાયેલું અનાજ જેમ નિર્શ્ચિતપણે ઉપયોગમાં આવે છે, તેમ પેલા સદ્ભાવા, ગુણા જીવનવ્યવહારમાં સહજપણે કાર્યસાધક અને છે. આમ કમે કમે દેહાદિના વિસ્તાર સંક્ષિપ્ત થતા જાતા છે.

### ૦ તટસ્થ-અપક્ષપાતી નિરીક્ષણ કૈવું હશે ?

તટસ્થ કે અપક્ષપાતી નિરીક્ષણમાં નિર્દોષતા, નિર્મળતા અને નિષ્કપટતા ક્લિત થાય છે. મીણ પાયેલી દોરો જેમ ગૂંચવાતી નથી તેમ નિર્દોષતા આદિ ગુણા જીવનમાં વળ ચઢવા દેતા નથી. નિર્દોષ જીવન, નિર્દોષ વ્યવહાર, તે નિરીક્ષકના અપક્ષપાતી નિરી-ક્ષણનું પરિણામ છે.

ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ સાડા બાર વર્ષના મૌનના કાળમાં કેવું નિરીક્ષણ–પરીક્ષણ કર્યું હશે કે અંતે એક પણ વૃત્તિ ટકવા જ ન પામી. સર્વભાવા આત્યંતિકપણે ખરી પડ્યા અને પૂર્ણજ્ઞાન પ્રગટ થયું. મનાજયી હોવા છતાં પ્રભુએ એકાંત મૌન દ્વારા અંતર સાધનાનું મહાન તત્ત્વ આપ્યું છે. આત્મા અને પરમાત્માની (નિજરૂપ સ્વરૂપની) વચમાં મન (પૂર્વસંસ્કાર–પૂર્વકર્મો) એ એક રેખા છે. મન જે શુદ્ધ થાય તો તે, મન મટીને અંતરાત્મા થાય છે; અને અંતરાત્માની પરમશુદ્ધતા તે પરમાત્મપદ છે.

મનશુિલ માટે મનનું પરીક્ષણ પણ ખૂબ જરૂરી છે. નિરી-ક્ષણમાં તટસ્થતા અને પરીક્ષણમાં સજગતા જરૂરી છે. રાગાદિભાવા પળેપળે વર્તતા રહે, ચિંતનધારામાં વિક્ષેપ કરતા રહે, ભૂતકાળની સ્મૃતિઓ સતાવે કે ભાવિ કલ્પનાઓ પરિણામાને દ્વર—સુદ્ધ લઇ જાય, ત્યારે પરીક્ષણ કરીને તેનાથી મુક્ત થવું. પૂર્વના સંસ્કારા અને આ જન્મના ગૃહિત સંસ્કારા બળવત્તર થાય ત્યારે મનને એકવાર જે પદાર્થ રુચ્ચા હોય છે તેની માંગ તે વારંવાર કર્યા જ કરશે. તે માંગને વિવશ થવું તે આસક્તિ છે; છતાં નિરીક્ષણ અને પરીક્ષણના બળે, પૂર્વ આરાધનના સુસંસ્કારા વડે વિવેકપૂર્વક સાધક, પરાધીન દશામાંથી પાછા વળે છે. તેમ છતાં કોઈ વાર વિવશતા જોર કરી જાય ત્યારે આર્દ્રભાવે શ્રી આનંદઘનજના પદનું અનુસંધાન કરી પરમાત્માને પ્રાર્થના કરવી કે હે પ્રભુ! તમે જેમ તમાર્યું મન વશ કર્યું તેમ માર્યું મન કરા, જેથી હું તેના સત્યને માણી શકું.

## ૦ સ્વનિરીક્ષણની વિશાળતા અને સફ્જાતા

મન એ અનાદિકાળના-ભૂતકાળના શુભાશુભ સંસ્કારાના પુંજ છે, માટું સંગ્રહસ્થાન છે. તેમાંથી અનેક પ્રકારના સંસ્કારાને તે વહેતા મૂકે છે. પાતાનું મન હાેવા છતાં માનવ જવલ્લે જ તેનાથી પરિચિત હાેય છે. હું કંઇ જાણું છું, સમજું છું એમ પ્રસંગાપાત્ત એ કહે છે ત્યારે પણ તેમાં સંસ્કારરૂપ આવેગાનું તે પરિણામ હાય છે. વિવેકસહિત તટસ્થભાવે જો સૂક્ષ્મ અવલાેકન કરીએ તાે મનને સાચી રીતે સમજી શકાય છે.

તીવ ક્રેાધ–કપટ જેવા અશુદ્ધ ભાવાથી આવરિત, પ્રપંચાથી

કે ગૂંચવણાથી ભરેલું મન ધ્યાન જેવા અવલંબનમાં ગાંઠવાતું જ નથી. મનને સમજતાં પહેલાં સ્વજ્ઞાન અને સ્વરૂપના રહસ્યના, અનુભવી જ્ઞાની પાસે અભ્યાસ કરવા. જેથી સ્વનિરીક્ષણ સમયે મનની પૂર્વ સંસ્કારજન્ય વૃત્તિઓ શાંત રહે અને તેની જગ્યાએ સ્વજ્ઞાનનું વિચારબળ પ્રવતે. તથા મનને જાગ્રત રહેવાના અભ્યાસ વધે. તે પછી તેમાંથી ઘણા ગુણા પ્રગટ થતા રહેશે.

- ↓ आत्मज्ञान स्व३पज्ञान
- ♦ આત્મવિચાર જાગૃતિ
- ♦ સ્વનિરીક્ષણ તટસ્થ અવલાેકન
- ↓ નિદોષતા સહજતા
- ↓ પ્રેમ-મૈત્રી અનુકંપા
- → સમભાવ સમાધિ

ગ્રાની મહાત્માની નિશ્રામાં કે એકાંતે, દર્શાવેલ આત્માના ગુણોના ક્રમ કેળવાય છે તે સ્વનિરીક્ષણ અને પરીક્ષણનું સાકલ્ય છે. માનવ જાગ્રત થઇ જાય છે કે મારા જન્મ શા માટે છે? તે દરેક ક્રિયામાં સાવધાનપણે વર્તે છે. વળી એકાંતમાં સ્થિરતાપૂર્વક સ્વ-નિરીક્ષણ કરતા રહે છે. અને બાદ્ય સંયાગામાં (વ્યવહારમાં) જાગ્રત રહી વૃત્તિઓને નીરખતા રહે છે. આવી સહજ નિર્મળતા અને નિર્દોષતાનું ઝરણું મૈત્રી આદિ ભાવા રૂપે પરિશુમે છે.

સ્વજ્ઞાન-આત્મજ્ઞાન એટલે તેમાં શાશ્વત અસ્તિત્વની શ્રદ્ધા, પ્રતીતિ, નિ:શંકતા અને નિર્ભયતા હોય છે. તે જાણે છે કે ચરમચક્ષુ વડે થતું જગતનું દર્શન તે માહિતી છે, તે નિર્દોષ હાય જ તેવું નથી. તે પદાર્થીમાં સુખબુદ્ધિ તે અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાનને અજ્ઞાન સમજવું તે વિવેક છે. વિવેક થયા પછી શેષ રહેતા અનુભવ તે જ્ઞાન છે.

આત્મવિચારનું સેવન આત્મત્તાન પ્રત્યે લઇ જનારું છે. તે સમજે છે કે મનની કાેઈ એવી સર્વોપરિ સત્તા નથી કે તે આત્મજ્ઞાનને પ્રતિઅ'ધરૂપ થાય. મનમાં પડેલા સ'સ્કારોનો છેદ કરીને સ્વ-પરના ભેદ થઇ શકે છે. તેમ કરીને જ મિશ્યામતિ સમકિતી અને છે. દઢપ્રહારી નિઃસંગતા પામે છે. અર્જુન માળી મિશ્યાપદથી ઊઠી પરમપદને પામે છે. શુદ્ધ નિમિત્ત મળતાં ઉપાદાન કેવું જાગે છે? તેનાં આ ઉત્તમ દર્ષ્ટાંતા છે.

> સ્વામી દરિશન સમા નિમિત્ત લહી નિમ<sup>©</sup>ળા જો ઉપાદાન એ શચિ ન થાવે દાષ કા વસ્તુના અહવા ઉદ્યમ તણા સ્વામી સેવા લહી નિક્ટ લ્હાશે, તાર હો તાર પ્રસુ.....

—શ્રી દેવચ**ં**દ્રજી કૃત **સ્**તવ**ન.** 

શ્રી સમયસારમાં જ્ઞાનની ગુરુગમ દ્વારા સમજાય તેવી સૂક્ષ્મ વ્યાખ્યા કરી છે.

િઅણુમાત્ર પણ રાગાદિના સદ્ભાવ વર્ત જેહને, તે સર્વ આગમધર ભક્ષે પણ જાણતા નહીં આત્મને.'' (ગાથા ૨૦૧)

''જે ગુણ જીવ તણા, ખરે તે કાેઈ નહીં પરક્રવ્યમાં, તે કારણે વિષયા પ્રતિ, સુદ્દષ્ટિ જીવને રાગ ના,'' (ગાથા ૩૭૦)





ચિત્તસ્થિરતા એ ધ્યાનમાર્ગનું મહત્ત્વનું અંગ મનાયું છે.

"ચિત્તની જે સ્થિરતા થઇ હેાય તો તેવા સમય પરત્વે સત્પુરુષોના ગુણાનુ ચિંતન, તેમનાં વચનાનું મનન, તેમના ચારિત્રનું કથન, કીર્તન અને પ્રત્યેક ચેષ્ટાના ફરી ફરી નિદિધ્યાસન, એમ થઇ શકતું હાય તો મનના નિગ્રહ થઇ શકે ખરા; અને મન જીતવાની ખરેખરી કસાડી એ છે. એમ થવાથી ધ્યાન શું છે એ સમજાશે, પણ ઉદાસીન ભાવે ચિત્ત-સ્થિરતા સમય પરત્વે તેની ખૂળી માલૂમ પડે."

—શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્રજી વચનામૃત ૨૯૫.

ચિત્તસ્થિરતા વગરનું ધર્મઅનુષ્ઠાન કે શુભ અવલંબન ધર્મધ્યાનને અનુરૂપ નીવડતું નથી. ચિત્ત અનેકમાં ભમે અને મંત્રજપ, શાસ્ત્ર-અધ્યયન કે ભક્તિનાં પદોનું કીર્તન થાય તો તે શુષ્કકિયા છે તેમ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે. ચિત્તની સ્થિરતા કેળવવી, તે માટે તન્મયતાપૂર્વક વિવિધ પ્રકારનાં અવલંબના લેવાં, જો કે તે અવલંબના શુભક્રિયાઓ છે, તાપણ આત્મ-જાગૃતિ સહિત તે ક્રિયાઓ દ્વારા ચિત્તની શુદ્ધિ અને સ્થિરતા કેટલેક અંશે કેળવાય.

थित-स्थिरता

મન, વચન અને કાયાના યાગાના નિરાધ થવા, શાંત થવું, કે ચિત્તની સ્થિરતા થવી તે ધ્યાનમાર્ગની પ્રારંભિક ભૂમિકા છે. દીઈ કાળના સંસ્કારયાગે મન ચંચળ છે, તેથી કાઈ ને કાઈ રંગ. રસ, રૂપ, સ્પર્શ કે ગંધાદિના પદાર્થો પર ભ્રમરની જેમ ભમતું રહે છે, ધર્મકિયાઓના સમયે પણ એ આવી લીલા કરી લે છે. હાથમાં માળા હાય, આંગળી કરે, મણકા કરે અને મન પણ કરતું રહે. એટલે મંત્રસિદ્ધિ થઈ ચિત્તની ચંચળતાનું શમન થવું જોઈએ તે થતું નથી. આત્મશ્રદ્ધામાં સાધકનું સત્ત્વ પ્રગટ થાય છે, તે સાધક સ્વાધીન છે, દેહાધીન હાતો નથી.

મન, શ્રીમંતના દીકરા જેવું લાડકું છે. અનિત્ય અને અસ્થિર પદાર્થા તેના પુરાણા મિત્રા છે, તેની સાેબત છાડવા પવિત્રતાદાયક સ્થિર પદાર્થા પ્રત્યે ચિત્તનું અનુસંધાન કરવાનું છે, પ્રારંભમાં તે સહેજે માની લે તેમ નથી.

''જે જે કહું તે કાને ન ધારે આપ મતે રહે કાલાે, સુરનર પ'હિતજન સમજાવે સમજે ન માહરાે સાલાે, હાે કુંથુજિન મનકું કિમ હી ન બાજે.''

—-શ્રી આનંદધનજીકૃત સ્તવન.

સૌપ્રથમ ચિત્તને મિત્ર ખનાવી, સમજાવીને કોઇ અવલંબન પર સ્થિર કરવું. દાખલા તરીકે કે ધ્વિન, સ્થિર દીવાની જ્યાત, સ્ક્ષ્મિબિંદુ, સદ્ગુરુ કે પરમાત્માની મૂર્તિ ઇત્યાદિ સાધનાનું અવલંબન લેવું. વળી ધાસપ્રધાસ સાથે ચિત્તને જોડવું. સ્વદેહનાં હૃદયચક આદિ સઘન કેન્દ્રો પર ચિત્તને એકાચ કરવું. આવા ઉપાયા યોજવાથી ચિત્તની સ્થિરતા કેળવાય છે. તે પછી ભક્તિ, સ્વાધ્યાય કે મનન, ચિંતન જેવી કિયાઓમાં ચિત્ત સહેજે સ્થિર થાય છે. અલ્યાસ વધે તેમ તન્મયતા વધે છે.

શરીરમાં વ્યાધિ હેાય અને દવાની એક નાની સરખી ટીકડીના સેવનથી, ઉદરમાં પહેાંચેલી તે ટીકડી પાચક રસામાં ભળીને, લાેહીના ભ્રમણમાં ભળીને, શિરદર્દ મટાડે છે, તેમ ચિત્તની એકાગ્રતા થવાથી આત્મપ્રદેશા પર જાણું કે 'રાસાયણુક' અસર થાય છે. આત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે વ્યાપ્ત ચિત્તની ચંચળતાનું દર્દ ચિત્ત સ્થિર થતાં શમે છે મનની શુદ્ધિ થતી રહે છે. સ્થિર ચિત્ત ધ્યાનની અનુભૂતિ પામે છે.

#### ૦ દેહાધ્યાસનાે વિસ્તાર ચિત્તસ્થિરતાને બાધક છે

મનુષ્યને જેટલા દેહાધ્યાસ તેટલી ચંચળતા. જીવનના અમૂલ્ય સમય દેહના અને દેહના સહચારીઓના જ પરિચયમાં વીતે તા ચિત્તની સ્થિરતા થવી શકય નથી. સાધકે દેહાધ્યાસનું પ્રયાજન મંદ કરવું પડે છે અને દેહાધ્યાસ મંદ શાય તેવાં શુદ્ધ અવલંખનાના સહારા શ્રહ્ય કરવા પડે છે, તથા આંતરિક રાગાદિ પ્રવાહારૂપ દેહાધ્યાસનું સમજપૂર્વક શમન કરવું પડે છે. આમ બાહ્યાંતર અવરાધા ઘટે તેમ સ્થિરતા વધે છે. મુખ્ય અવરાધરૂપ મિથ્યાભાવ હાથાયા કે જીવ ધર્મમાર્ગમાં સહેજે પ્રેરાય છે.

રાગ-દ્રેષ, હર્ષ-શાેક, ભય-ચિંતા વગેરે દ્વન્દ્રભાવાેથી રહિત નિરાબાધ ઉપયાેગની અવસ્થામાં ટકવું તે એક મહાન ચમત્કૃતિ છે. એનાથી પદાર્થોને જોવાની તટસ્થતા આવે છે. અનુક્રમે તે પરમધર્મરૂપે પરિશુમે છે. ચિત્તસ્થિરતામાંથી આત્માનું વિશિષ્ટ સામર્થ્ય પ્રગટે છે. પંડિત હાય પશુ ચિત્ત અનેકાંગ્રે ભમે તાે શાસ્ત્રજ્ઞાન પાથીજ્ઞાન રહે છે. તેને જ્ઞાનીએા જ્ઞાનરૂપે સ્વીકારતા નથી. શાસ્ત્રાભ્યાસ વડે તત્વના સ્વરૂપને યથાર્થપણે જાણી, સમ્યપ્ ઉપયાેગ વડે જે આત્મા પ્રત્યે વળે છે તેની દેહાર્થની કલ્પના તૂટે છે.

ચિત્તને એકાથ થવામાં જપ, સ્વાધ્યાયાદિ ધાસજય વગેરે માત્ર પ્રાથમિક સાધનો છે. સાચા આત્મસાધક ચિત્તને એકાથ કરવા માત્ર બાહ્ય સાધના ચાજતા નથી, પરંતુ આવશ્યક ઉપયાગ કરી તેમાંથી આત્મા પ્રત્યે વળે છે. તે માત્ર બાહ્ય તપથી સંતુષ્ટ થતા નથી, સ્મૃતિ માટે સ્વાધ્યાય કરતા નથી, સ્પૃહાજન્ય ભક્તિ દર્શન કરતા નથી કે ધાસજયને કાઈ આત્મસિદ્ધિ માનતા નથી. તેનું લક્ષ એક જ છે કે આત્મભાવના દ્વારા સમતાની પ્રાપ્તિ અને મમતાના નાશ, અર્થાત્ દેહાધ્યાસનું વિસર્જન અને ભવરાગથી મુક્તિ.

મનેાભૂમિકાએ બહારના સ્થૂલ પદાર્થો પ્રત્યે નિરંતર જેવા ટેવાયેલું મન અલ્પ અભ્યાસ દ્વારા કાંઈ સૂક્ષ્મ ઉપયોગમાં સ્થિર થતું નથી. વિદ્રોહ કરીને, કરીકરી લાકમાં કરવા નીકળે છે. માટે પ્રથમ પાતાના જ ધાસ જેવા નિર્દોષ સાધનનું અવલંબન લય- બદ્ધ એકાગ્રતાના અભ્યાસ માટે પ્રારંભિક ભૂમિકાએ ઉપયાગી ખની શકે. કારણ કે ધાસપ્રધાસ એ સહજ નિર્દોષ દૈહિક ક્રિયા છે. તે પછી આગળ વધી નિયમિત થયેલા ઉપયાગને જ્ઞાનસ્વરૂપી આતમા પ્રત્યે વાળી ચિત્તમાં રહેલા મળને વિસર્જન કરવાનું છે. ચિત્ત ભમતું રહે તો આવી ક્રિયા થવી સહજ નથી, અને દેહભાવનું પ્રાધાન્ય વધતું રહે તો આતમભાવની વિસ્મૃતિ ચાલુ રહેશે.

જીવને જેટલી અબાધતા તેટલી આત્મવિસ્મૃતિ હાય છે. બાધ-પ્રાપ્ત સાધક હર્ષ-વિષાદના પ્રસંગે સમતુલા જાળવે છે. ગૃહસ્થ સાધકને સ્ત્રી, પુત્ર, પરિવાર, વ્યવહાર, વ્યવસાય અને પ્રસંગાચિત કાર્ય કરવાં પડે છે. તેમાં રાગદિભાવા વિષમ કે પ્રતિકૂળ સંયાગા ઊભા થાય તે સ્વાભાવિક છે. ધ્યાનના અભ્યાસી સાધક સામાન્ય સંસારી જીવ કરતાં આ સ્થાને જુદા પડે છે. તે જાગૃતિપૂર્વક પાતાના જ્ઞાન-બાધ દ્વારા સંયાગને સમતાથી નિભાવી લે છે.

"ગ્રાની નિર્ધન હેાય, અથવા ધનવાન હેાય, અગ્રાની નિર્ધન હેાય, અથવા ધનવાન હેાય, એવાે નિયમ નથી. પૃર્વ નિષ્પન્ન શુભ-અશુભકર્મ પ્રમાણે બંનેને ઉદય વર્તે છે. ગ્રાની ઉદયમાં સમ વર્તે છે. અગ્રાની હર્ષ વિષાદને પ્રાપ્ત થાય છે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી પત્રાંક ૬૦૩.

આમ સાધક સ્<mark>વાધીન છે અને</mark> સંસારી સંચાેગને આધીન -રહે છે

# ધ્યાનમાગ<sup>ર</sup>માં સ્વશિક્ષણતું અગત્યનું સ્થાન છે.

વર્તમાન સમયમાં શાંતિની અભિલાષાએ પણ કેટલાંક જન-સમૂહ ધ્યાનાભિમુખ થતા જેવામાં આવે છે. ધ્યાનમાર્ગના ઉપાસક પાતાની નિષ્ઠા, ભૂમિકા અને નિશ્ચય પ્રમાણે આ માર્ગનું તત્ત્વ પામે છે. જેમ કે, શાંતિચાહક શાંતિ મેળવે છે, આનંદના ચાહક આનંદ મેળવે છે, લિખ્ધ-સિદ્ધિના ચાહક તેવું કંઇક મેળવે છે અને મુક્તિના ચાહક કમે કરીને મુક્તિ મેળવે છે. જેમ માટી સર્ચલાઇટના પ્રકાશ તેની આગળ જેવા રંગના કાગળ મૂકા તેવા પ્રકારના પ્રકાશને જણાવે છે, તેમ ધ્યાનમાર્ગ અભીષ્સાના જે પ્રકાર હશે તે પ્રમાણે તેનું પરિણામ થશે.

ધ્યાનસાધકા માટે વર્તમાનયુગમાં ધ્યાન, સાધના-કેન્દ્રો, ધ્યાન-શિબિરા, ધ્યાનયાગ કેન્દ્રો, ધ્યાન શિક્ષણ જેવા વિવિધ પ્રકારા અસ્તિત્વમાં આવ્યા છે. તેમાં કચારેક શાખ, કુત્હુલ, ફેશન, રંજન કે ક્વચિત્ જીવનની તીવ્ર જિજ્ઞાસા કે સાચા સુખની અભિલાષાએ, 'આત્મલક્ષે' જનસમૂહ ધ્યાનની દિશા પ્રત્યે સન્મુખ થવા પ્રેરાયા છે. આ એક શુભચિદ્ધ તા છે જ. આ માર્ગે સફળ થવા ઇચ્છતા સાધકે જીવનને ધ્યાનમાર્ગની યોગ્ય ભૂમિકા માટે પરિવર્તત કરવું પડે છે, અને સ્વશિક્ષણના પરિશ્રમ ઉઠાવવા પડે છે.

ધ્યાનશિખિરા જેવા સામૂહિક કાર્યક્રમામાં ધાસ કે કાય અનુપ્રેક્ષા જેવાં અવલંખના અથવા સ્વ-અવલાકન કે જપ જેવા અભિગમાં દ્વારા પ્રાથમિક શિક્ષણ મળતું હાય છે. તેવાં અવ-લંખના સાધનામાં ચિત્તની સ્થિરતા માટે સહાયક ખને છે. પરંતુ સમૂહના કાર્યક્રમાં પછી જો સાધક પાતે તે શિક્ષણના પ્રકારાનું સેવન નિત્ય ન કરે તા આવા કાર્યક્રમાં રંજનરૂપ કે સ્થળાંતર દ્વારા હવાફેર જેવા થઇ પડે છે. સામૂહિક કાર્યક્રમ પછી જ સાધકની સ્વશિક્ષણરૂપ સાધનાના પ્રારંભ થાય છે, તે નિષ્ઠાપૂર્વંક થવા જોઇએ. અને તે દૈનિક જીવનનું એક અંગ છે તેમ સમજ એવું

આયોજન નિત્યપ્રતિ કરવું જોઈએ.

જેમ દેહને સ્વસ્થ અને પુષ્ટ રાખવા નિત્ય આસન, શયન, લોજન ઇત્યાદિની આવશ્યકતા છે તેમ જ અભ્યાસ માટે નિવૃત્તિમાં સ્વશિક્ષણની અગ્રિમતા હોવી જરૂરી છે. જો આ પ્રમાણે અભ્યાસની સળંગસ્ત્રતા ન જળવાય તો ધ્યાનનાં ઉપાસના–સ્થળામાં જવાનું પ્રયોજન નિષ્ફળ થાય છે, અથવા ધાર્મિક ક્રિયાયુક્ત સ્થાનાની જેમ એક પ્રણાલિકા જેવું જ તેનું પરિણામ આવે છે. આમ બનવાથી માનવ, ધર્મ કરવાનું માને છે છતાં જીવન ધર્મ મય પરિણામ પામતું નથી તે વિચારવા જેવું છે.

ધર્મના ઉત્સવા તે ધર્મ નથી. સાધન બદલવાથી ધર્મ ફળ-વાન થતા નથી. વિભાવ વિરમે વૃત્તિ સ્વભાવરૂપે પરિણુમે ત્યારે ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે.

માણસનું હરવું-ફરવું, ખાવું-પીવું, જાગવું-ઊઠવું, કે નિર્ધા-હાદિનાં સર્વ કાર્યો યંત્રવત્ કે યંત્રથી યોજાતાં જાય છે. તેમાંય સાધનસંપન્નતા વધી તો માનવ વધુ યંત્રાધીન થતા જાય છે. તે ટેવા એવી ગાઢ થતી જાય છે કે તે જ્યારે ધર્મ ક્રિયાના ઉત્સવા કરે છે ત્યારે પણ ખાદ્યાડં ખરમાં રાચી જાય છે, અને સર્વ ક્રિયા યંત્રવત્ થતી રહે છે. તેમાં ધર્મ ના અનુભવ શું? તા કહેશે: અરે ખહુ મજા આવી, ભાજન સમારંભ સારા ગયા. ઘણા લાકા આવ્યા. સૌએ વખાણ કર્યાં, રાત્રિજગા સુંદર થયા, ....સાહેખજીનાં પગલાં થયાં. અમુક લાખનું ખર્ચ થયું વગેરે....તેમાં પ્રારુષ્ધયાંગે વળી સંપત્તિયાગ વધુ થયા તા, માન્યતા થવાની કે આવું બધું કર્યું અને સુખી થયા. ધર્મ અને ધનને આવી રીતે જોડીને માનવ સાચા ધર્મથી દૂર થતા જાય છે.

# ૦ મનના સામ<sup>થ્</sup>ય<sup>ર</sup>ના સમ્યક્ ઉપયાગ

એક સર્જન જ્યારે દર્કી પર શસ્ત્રક્રિયા કરે છે ત્યારે પણ જગતના તમામ માનસિક સ્થૂલ વ્યાપારને ત્યજીને એકાગ્ર થઇ શસ્ત્રક્રિયા કરે છે ત્યારે તે સફળતા પામે છે તેમ સાધકને જો ચંચળતાની જડ ઉખેડવી હોય, તેનો છેદ કરવો હોય તો ચિત્તની સ્થિરતા અત્યંત આવશ્યક છે. જીવો એકાગ્રતા અનેક પ્રકારે કરે છે. ધ્યાન પણ જીવો અનેક પ્રકારે કરે છે. મોતી કે સાય પરાવવામાં, વ્યાપારમાં હિસાબ લખવામાં કે નાણાંની ગણતરી કરવામાં, વિકથાઓમાં મન એકાગ્ર થાય છે. વળી શિકારી શિકારના ધ્યાનમાં જતો હોય છે, માછીમાર માછલાં પ્રત્યે ધ્યાન રાખે છે, વસ્ત્રો ખરીદનાર વસ્ત્રાનું ધ્યાન રાખે છે. આ સર્વ મિશ્યા એકાગ્રતા અને મિશ્યા-અશુભ ધ્યાન છે. ભીતિક પદાર્થો પ્રત્યેની એકાગ્રતામાં રાગ દ્રેષ, ગમા-અણુગમાં જેવાં દ્રંદ્રોનું તત્ત્વ હાવાથી તે દુધ્યાન છે. ચિત્તનું અંતર્મુ ખ થવું, ઉપયોગનું સૂક્ષ્મ અને નિર્મળ થવું તે એકાગ્રતા કે શભ ધ્યાન છે.

એક શિક્ષકે વિદ્યાર્થી એને બાર્ડ પર એક લીઠી દોરી આપી અને કહ્યું કે આ લીઠીને સ્પર્શ્યા વગર નાની કરી દો. તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિ-વાળા એક વિદ્યાર્થી ઊભા થયા. તેણે ચાક લઈ પેલી લીઠીની નીચે એક માેઠી લીઠી દોરી, પેલી લીઠી આપાઆપ નાની થઈ ગઈ.

આ પ્રમાણું મનના-દેહના વિસ્તારની લીટીને નાની કરવી હોય તો તેને આત્મા પ્રત્યે વાળવા ચિત્ત-સ્થિરતાની લાંબી લીટી કરી દેવી જોઈએ. બહારના પદાર્થો પ્રત્યેથી જીવ અનાસકત થાય તો આત્માની લીટી સ્વયં માેટી થઇ જાય; અને જીવ તેના દર્શનાદિ ગુણોના અનુભવના સ્પર્શ પામે. મનને વશ કરવાના સૌથી શ્રેષ્ઠ ઉપાય આત્મજ્ઞાન છે; પણ આત્મજ્ઞાન આત્મચિતન વગર ઉપલબ્ધ નથી. આત્મચિંતન કે પરમતત્ત્વનું ચિંતન ચિત્તની સ્થિરતા વગર શક્ય નથી. આમ વિકાસના કમ સાધવા આવશ્યક છે. તેને માટે અભ્યાસ કે સામૃહિક આ પ્રકારનાં આયોજન સહાયક છે. તે કેવળ ગતાનુગતિક ન હોવાં જોઈએ.

तत्त्वज्ञान को शास्त्रीनी गृढ लाषा है हेवण अंधा प्रकारनी

કલ્પના–વિચારણા કે બુદ્ધિની રમત નથી. તર્કશાસ્ત્ર એ સત્યાેને અસત્ય ઠરાવવા માટે નથી. અસ્તિત્વના મૂળમાં કાર્ય કરી રહેલાં સત્યાેની શાેધ, તેના સ્વરૂપની સમજ તે સાચું તત્ત્વજ્ઞાન છે.

સત્યાના સમન્વય કરી, તત્ત્વાના સાપેક્ષતાએ વ્યવહારમાં અને અંતરમાં સાક્ષાત્કાર કરવા તે યાગશાસ્ત્ર છે. શુદ્ધ તર્ક દ્વારા યાગ્ય પૃથક્કરણથી સત્ય સમજાય છે અને અસત્ છૂટી જાય છે.

સામાન્ય રીતે માનવનું મન અનેક જન્મોથી વાસનામાં ઘેરાયેલું છે, તેના નિરાધ શાસ્ત્રકારાએ જણાવ્યા છે. ચિત્તસ્થિરતાના એ ઉપાય છે, તેથી પદાર્થ શું છે તે સમજાય છે. સ્થિર ચિત્તને એક જ વિષય પર રહેલું સરળ પડે છે, અને તે આત્મ-વિચારના સ્પર્શ પામી શકે છે, તે પછી વિકલ્પા શમતા જાય છે અને તે પછી આત્મ-અનુભવ પ્રાપ્ત થાય છે.

માનવનું મન ઘણા સામર્ધ્યાવાળું છે. તે પ્રાણના નિગ્રહ કરી શકે છે, વાસનાએા ઊભી કરે છે અને દખાવી પણ શકે છે, છતાં તે મન સત્ર્રપે થતું નથી. મનનું વિસર્જન થવાથી સત્ પ્રગટ થાય છે.

માટાભાગે મનુષ્ય, મનના દોષોને ઢાંકીને, વિકારાથી ભય-ભીત થઇ આત્મરતિને અવરાધી, આદતાથી જીવવા લાગ્યા છે; એટલે જડતા વ્યાપી ગઇ છે. જીવનનાં સર્વ કાર્યો યંત્રાથી કે યંત્રવત્ થવા લાગ્યા છે, અને માનવીની સંવેદના જડ થતી ચાલી છે. તેથી સ્વાર્થ, સંઘર્ષ, ક્લેશ અને માહની પ્રભળતા વધી પડી છે. ચેતના વિક્ષિપ્ત થતી ચાલી છે. આમ જીવનમાં અસત્ વધી પડ્યું છે.

હરિશ્ચંદ્રની કથા કરનાર અસત્યાચરણ કરી શકે? મહાવીરના ઉપાસક, કથાપ્રેમી હિંસાત્મક વ્યાપાર-ધંધા કરી શકે? શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના ઉપાસક દેહ ('હું')ના ઉપાસક હાેઈ શકે? જ્યાં સુધી કથાએા કે સત્પુરુષા શાસ્ત્રમાં રહેશે ત્યાં સુધી આત્મત્વ કે મનુષ્યત્વ પ્રગટ નહિ થાય. સત્ને જિવાશે નહિ તો કોઇ જ્ઞાની આપણુને ખચાવી નહિ શકે. સત્ અપ્રગટ જ રહેશે. મનના સામર્થ્યના સમ્યગ્ ઉપયોગ આ માર્ગને સહાયક છે.

#### ૦ સાધનામાં આંતરિક સંઘષંથી દૂર રહેવું

માનવમન સંકલ્પ-વિકલ્પરૂપ સંસ્કારાના એક અવ્યવસ્થિત હગલા છે. તેથી પ્રારંભમાં મીનમાં, એકાગ્રતામાં કે ધ્યાનમાં આંતરિક કાલાહલ પેદા થાય છે. માનવજન્મ ઉત્તમ હાવા છતાં મનની આ જટિલતાથી જીવન કુટિલ બન્યું છે. જેમ કાઈએ પાતાનું દીવાનખાનું સુંદર સાધનાથી સજાવ્યું હાય પણ ગાલીચા નીચે ધૂળ હાય, અદ્યતન કંમાટમાં વસ્તુઓ અસ્તવ્યસ્ત હાય, તેવું સામાન્ય માનવ-મનનું છે. મનનાં આવાં વિરાધાભાસી તત્ત્વાનું સામ્રાજ્ય હાય ત્યાં સ્વજ્ઞાન-સ્વરૂપજ્ઞાનની સંભાવના કેમ હાય? અશુદ્ધ સંસ્કારયુજ્ત મનના પ્રવર્તનમાં સમતુલા રહેતી નથી. સભાનતાના અભાવમાં માનવીની સંવેદનશીલતા જડતા ધારણ કરે છે, એટલે માનવને પાતાને જ પાતાનાં વિરાધાભાસી તત્ત્વાનું ભાન રહેતું નથી.

સંવેદનને કારણે દોષાચરણ સમયે સૂક્ષ્મ મન કંપી ઊઠે છે. કોઇના દુઃખ પ્રત્યેની ઉપેક્ષા, એ જડતા છે. અથવા તે સમયે ઊઠતી કોરી લાગણી તે પરિસ્થિતિના પ્રત્યાઘાત છે. તે સંવેદના નથી. સંવેદના માનવને સ્વાભાવિક અનાવે છે. તે સ્વાર્થ જેવા કુસંસ્કારા સહેજે વિરામ પામે છે, સંઘર્ષો શમે છે.

સામાન્યતઃ મનુષ્ય વિચારથી નહિ પણ પ્રતિકિયાથી વર્તે છે. જે ક્ષણે ઇંદ્રિયા દ્વારા જે વિષય ગ્રહણ થયા તે ક્ષણે મન દ્વારા સંસ્કારજનિત કિયા થઇ જાય છે તે પ્રતિક્રિયા છે. જેમ કે ક્રોધ પ્રત્યે ક્રોધ વ્યક્ત થઇ જાય છે. આપણે શરીરના હાથ-પગની ગતિ જોઇ શકીએ છીએ તેમ મનની ગતિને જોતાં શીખવું આવશ્યક છે. નિરાંતના સમયમાં નિરીક્ષણ કરવાથી સમજ વધે છે. તે પછી અંતરમન શું છે તેની સમજ આવે છે. અંતરમન એટલે વિવેકયુક્ત મન. તેમાંથી જે વિચાર ઊઠે છે તેમાં મલિનતા નથી પણ તટસ્થ-મધ્યસ્થભાવ હોય છે.

સાધનામાં ખહારથી કંઈ ગ્રહેણ કરવાનું નથી. જેમ જેમ જાગૃતિ વધે તેમ તેમ મનની દોડ શમે છે, પરંતુ મન જેવું છે તેવું રહે ને સાધના કરે તો જીવન બાજારૂપ થઈ પડે છે. સંસારના સંઘર્ષ સાધનાના સંઘર્ષ બને છે. મૌનમાં રહેનાર વ્યાપાર કે વ્યવહારમાં અસત્ય બાલે, અહિંસાના પાઠા ગાપનાર હિંસાયુક્ત વ્યાપાર કરે, ખાદીના પ્રચારક કેવળ વસ્ત્રો ખાદીનાં વાપરે, પણ અન્ય વસ્તુઓમાં પરદેશી વસ્તુના માહ રાખે; આ એક પ્રકારના સાધનાના સંઘર્ષ છે, દંભ છે. માટે સાધકે આવા અસત્યાચરણથી દ્વર રહેવું.

### ૦ પાપી પુંહયવ તા અને છે

ચિત્તસ્થિરતાની પ્રારંભિક ભૂમિકાએમાં સાધકે નિવૃત્તિ ક્ષેત્રોમાં અને એકાંતમાં વાંચન, ભક્તિ જેવાં સાધનામાં ચિત્તને પરાવેલું રાખવાના પ્રયત્ન કરવા. પલાટાયેલા ઘાડા જેમ માર્ગ પર એકધારા દાડી શકે છે, તેમ વાચન, ભક્તિ વડે પલાટાયેલું ચિત્ત, સ્થિરતાની ભૂમિ પર આત્મચિંતનના સહારે સરળપણે ટકે છે. છતાં સ્થિરતાન કેળવાય ત્યાં સુધી વિચારાની સામે સંઘર્ષ ન કરવા. તેમને પણ કહેવું કે હે મિત્રા! "શા માટે અંતરાય કરા છા, અનુગ્રહ કરીને શાંત થાએા, શાંત થાએા." અથવા રૂપાંતર થાએા. આમ કરવાથી મન આપણું મિત્ર ખને છે. તે નિવૃત્તિમાં સ્થિર રહે છે અને પ્રવૃત્તિમાં સૌમ્ય રહે છે.

ચિત્તમાં ઊઠતા વિચારા-વિકલ્પાે-વૃત્તિઓ લાંબા સમય ટકતા નથી, પરિવર્તિત થયા કરે છે, માટે અસદ્વિચાર આદિની રૂપાંતર થવાની ઘણી જ શકચતાઓ છે. યથાર્થ રૂપાંતર દ્વારા પાપી પુષ્યવંતો અને છે. માટે વિચારવાન પુરુષે સત્ના આશરા લેવા,

ધ્યાન : એક પરિશીલન

સત્નું ધ્યેય રાખ**ાં અને સત્**ને આરાધવું જેથી સત્ સત્**રૂપે પ્રગ**ટ થાય. તે સત્ નિકટવર્તી છે.

શાસ્ત્રોક્તિ છે કે—

''ભુ'ગી ઇલિકાને ચટકાવે તે ભુ'ગી જગ જોવે રે.''

દરમાં રહેલી ઇયળને ખહાર રહેલી ભમરી થાડી વારે દરમાં જઈને ઇયળને ચટકા મારે છે, થાડા દિવસ આવા ક્રમ ચાલે છે અને ઇયળ ભમરી રૂપે દરમાંથી ખહાર નીકળી આવે છે. તે દર્શાંતે સાધક વાર વાર પાતાની જાતનું અવલાકન કરી તે પાતે એક શુદ્ધ તત્ત્વ છે તેવા ચટકા રાખ્યા કરે તા ક્રમે આત્મત્વ પ્રગટ થઈ શકે છે.

જે વ્યક્તિ જાગ્રત થતી નથી તેને આ માર્ગ અપરિચિત લાગશે અને પ્રારંભ કરે ત્યારે પ્રથમ કંટાળા પણ લાગશે. વળી રહિગત કિયામાં સમૂહ વચ્ચે વ્યક્તિને એક જાતની સલામતી લાગવાથી, મિથ્યા સમતા કે શાંતિ લાગવાથી તે એમ માને છે કે પોતે ધર્મ કરે છે. આવી ભ્રમણાને કારણે ધર્મી કહેવાતા છતાં તે જીવા એક પ્રકારના કાચલામાંથી અહાર નીકળતા નથી. જો તેવા ધર્મવાં છુએા ધર્મના સાચા મર્મ સમજે, તો આત્મવિચાર પરિણામ પામી શકે. તે પછી ચિંતનરૂપી ભ્રમર, મનની શુદ્ધ થયેલી ભૂમિને વારંવાર ચટકા મારે તો સૂક્ષ્મ ચેતના જાગ્રત થાય, અને સત્ય શું છે તે સમજમાં આવે. એટલે વર્ત માનની અશુદ્ધ- દશાનું વાસ્તિવિક ભાન થતાં મિશ્યા માન્યતાના કાચલામાંથી બહાર નીકળવાનું સાહસ સહેજે થાય અને સાધક સાચા ધર્મના માર્ગમાં આવે. પછી મનના દાવા-વિભાવા સહેજે ખરી પડે. આવું મુક્ત મન એકાગ્ર થઇ સ્વરૂપમાં લય પામતું જાય છે ત્યારે તેના સ્વરૂપના અનુભવ થાય છે.

અનિત્ય પદાર્થ વડે નિત્ય પ્રગટ થતું નથી, અસત્ દ્વારા સત્ પ્રગટ થતું નથી, માત્ર મન દ્વારા આત્મા પ્રગટ થતો નથી. મન કે ચિત્ત જેવાં સાધનાની શુદ્ધિ થતાં સત્ પ્રગટ થાય છે, તેને પ્રગટ થવામાં અવરાધ, મનની અસદ્વાસનાઓના અને અબાધરૂપ જડતાના છે. 'હું' રાગી, કામી, કોધી, લાલચી કે કપટી મટી જાય તા જ્ઞાન સ્વતઃ પ્રગટતું રહે છે. સ્થિરતા અને અવલાકન વડે મનના આવેગા શમે છે. કામ કોધાદિ દ્ભર થાય છે. તે માટે ખૂબ અલ્યાસની અચિમતા અને અનિવાર્યતા છે.

#### ૦ સવિ જીવ કરું શાસનરસીનાે મંત્ર

ધર્મ એ અનુભવનું સ્વરૂપ છે. ધર્મ માનવને સુખ આપે છે. તે સુખ દિવ્યતારૂપે પરિણુમી જીવનને ધન્ય બનાવે છે. ધર્મથી પ્રાપ્ત થતું સુખ નિર્દોષ છે. તેમાં કોઇ જીવાને ત્રાસ કે દુ:ખનો પ્રાયે પ્રસંગ હાતો નથી. ઉદાત્તભાવના વડે જીવન ધર્મ મય બને છે. જીવનચર્યા સરળ અને મૈત્રીભાવપૂર્ણ હાય છે. જગતના જીવા પ્રત્યે મૈત્રીભાવ વ્યાપક થવા તે માનવનું મહાન કાર્ય છે. 'હું અને મારું' આવી સંકુચિત દેષ્ટિ માનવજીવનને વ્યર્થ બનાવે છે, સહિષ્ણુતા, ઉદારતા અને નમ્રતા સાથે વિશાળ મૈત્રીભાવના ઉદ્ભવ શક્ય બને છે. જગતના જીવા મારા જેવું જ સુખ ચાહે છે. તેમના કલ્યાણુમાં મારું કલ્યાણુ છે, તેવી ઉત્કટ ભાવના દઢ થઇ કરુણારૂપે વહે છે ત્યારે સહજ ભાવે ભાવનાના ઉદ્ગાર નીકળે છે કે—

"સવિ જીવ કરું શાસનરસી. ઇસી ભાવદયા મન ઉદલસી.''

—શ્રી દેવચંદ્રજીકૃત સ્નાત્રપૂજા

આવી ઉત્કૃષ્ટ ભાવનાના અળે તે આત્માએ સર્વજ્ઞપણું પામીને પરમ કરુણાશીલ થઈ જગતને સર્વોત્તમ કલ્યાણુના માર્ગ દર્શાવતા રહ્યા છે, રહે છે અને રહેશે.

આવા મહાત્માંઓએ ચેતનાની આવી પરમ અભિવ્યક્તિ માટે સંસારના મહા ઝંઝાવાતાને પણ પડકાર્યા. મનના આવેગાને અલ્પ સમયમાં શમાવી દઇ મહાન મનાજય કર્યા. પરાપૂર્વનું આરાધન એકતા પામ્યું. કોઈ પ્રયાસ કે કર્તબ્ય શેષ ન રહ્યું, ત્યારે તેઓ પૂર્ણતા પામીને ધન્ય બની ગયા. દેહનું આમૂલ વિસર્જન કરી અમર થઇ ગયા. આ બૂમિના માનવ આવા પરમસ્વરૂપને વિસ્મૃત કરશે તાે તેનું દારિદ્રય કાેણુ મિટાવશે ?

''અમૃત ઝરે તુજ મુખરૂપી, ચ'કથી તેા પણ વિભુ ! ભી'જાય નહીં મુજ મન અરેરે ! શું કરું હું તેા પ્રભુ ! પથ્થર થકી પણ કઠણ મારું મન ખરે ! કચાંથી કવે ! મક<sup>દ</sup>ે સમા આ મન થકી હું તેા પ્રભુ હાર્યો હવે.'' —શી રતનાકરપચ્ચીસી

ધ્યાનના અભ્યાસની કે અનુભવની જિજ્ઞાસા જાગે ત્યારે ધ્યાનસાધકે અણુખેડેલી કે અણુવિકસેલી ચિત્તની ભૂમિકાને ખેડીને વિકસિત અને સ્વચ્છ કરવી પડે છે. સુષુપ્ત પડેલી આત્મશક્તિઓ માત્ર દૈહિક ચેષ્ટા વડે જાગે તેવી કોઈ શકચતા નથી. આત્માની દિવ્ય શક્તિને પ્રગટ થવા શુન્દિસહિતની સ્થિરતા અને તે પછી ધ્યાનની અનુભૂતિ તે એક ઉત્તમ સાધન છે.

# ૦ સાક્ષીભાવનું શિક્ષણ

દેહ અનિત્ય છે. તે નાશ પામે છે. આત્મા નિત્ય છે, તે દ્રવ્ય નાશ પામે તેવી જગતમાં કોઈ વ્યવસ્થા નથી. સર્વ અવસ્થામાં તે કાયમ રહે છે. દેહ બદલાય છે, ભાવ બદલાય છે કે સ્થળ બદલાય છે, આત્માનું ચૈતન્યરૂપે ટકી રહેવું તે તેના સ્વભાવ છે. સર્વ અવસ્થામાં આત્મા ઉપયાગ વડે પદાર્થને જાણે છે અને જુએ છે. પરંતુ પરિષ્ણામ-ઉપયાગ બહારના પદાર્થીમાં હિત્યબૃદ્ધિએ કરીને સુખ-દુ:ખની લાગણીએ ઉત્પન્ન કરે છે અને પરિષ્ણામમાં અશુદ્ધિ ભળે છે. આમ અનંતકાળથી—દીર્ધ કાળથી ચાલ્યું આવે છે. જેમ જેમ આત્માના ગુષ્ણની વાત સમજમાં આવશે, કે આત્મા તો દર્પાષ્યુ જેવા છે, તે પ્રતિબિંબને ઝીલે છે, ચેતના ગુણે કરીને જાણે છે અને જુએ છે, અશુદ્ધ થવા રૂપ તેના સ્વભાવ નથી, તેમ તેમ

સાક્ષીભાવ વિકાસ પામે છે. પછી ખાદ્ય પદાર્થોનું આકર્ષણ શમતું જાય છે.

પ્રારંભમાં સંકલ્પ-વિકલ્પ, વિચારા ઊઠશો તેને જોવા અને જાણવા. પણ મનને તેની પાછળ દોડવા ન દેવું. વિચાર દોડે, તેાપણ દેહને તેની પાછળ સકિય થવા ન દેવા. જેમ કે ઘરમાં એક ડખ્યામાં મનગમતા પદાર્થ પડ્યો છે. વ્યક્તિ કંઈક વાચન કરે છે, તેને એકાએક પેલા પદાર્થની સ્મૃતિ થઈ આવે છે, મનમાં તેની આસક્તિ જન્મી, વિચાર-વિકલ્પ લંખાયા, વારંવાર વિકલ્પ ઊઠવા લાગ્યા. અને મને દેહને ત્યાં જવા કહ્યું. કસમયે પણ એ પદાર્થનું સેવન થયું. આવું અન્ય ઇંદ્રિયના વિષય વિશે પણ સમજવું. માટે ધ્યાનસાધકે કેટલાક સંચમ અને નિયમ સહેજે શ્રહણ કરવાની આવશ્યકતા છે. સમજપૂર્વક કરેલા સંચમાદિ આનંદદાયક હાય છે. કેઈ પણ વિચાર કે વિકલ્પથી વ્યાકળ ન થવું. તેને જોવા જાણવા અને દ્વર કરવા અથવા તેને સ્થાને સદ્વચારાને સ્થાપન કરવા.

સાક્ષીભાવનું શિક્ષણ એટલે અસ્તિત્વને વિકલ્પથી ભિન્ન જેવું. વિકલ્પ કે વિચાર એ સફ્ષમ દશ્ય છે. 'હું' દ્રષ્ટા છું, એવા બેદ સ્પષ્ટ થતા જશે અને દ્રષ્ટા પ્રત્યે ઢળતાં સાધકને પાતાના દ્રષ્ટાભાવમાં સ્થિર થયેલા આત્માના અનુભવ થશે. નિરંતર સંકલ્પવિકલ્પના ચાલતા પ્રવાહને રાકવાના, પરિવર્તન કરવાના આ ઉત્તમ ઉપાય છે. તટસ્થ અને સ્થિરતાપૂર્વકના અવલાકનથી પાતાના વિચારા, જેમ કાઈ વસ્ત્ર-વાસણ કે વ્યક્તિને દેખીએ તેટલા સ્પષ્ટ દેખાશે એટલું જ નહિ પરંતુ અન્યના વિકલ્પાદિ પણ આપણને સ્પષ્ટપણે જણાય છે એને જ્ઞાનના ક્ષ્યોપશમ (એક વિશેષ શક્તિ) કહી શકાય.

એક ક્ષેત્રાવગાહી દેહમાં આત્મા પ્રદેશે પ્રદેશે વ્યાપ્ત છે. તેમાં શુદ્ધ ચૈતન્ય અખંડપણે સમાયેલું છે. એમાં જાણવાની અસીમ શક્તિ છે. મન દ્વારા જોવા-જાણવાનું મર્યાદિત છે. વળી જ્ઞાન અને અંતરદૃષ્ટિ અશુદ્ધાવરણથી છવાયેલાં છે. રુચિ–અભિરુચિના ભાવા માહ અને અજ્ઞાનરૂપે આવરણ પેદા કરે છે. એથી જોવા-જાણવાની તટસ્થતા ટકી શકતી નથી. માટે સાક્ષીભાવ કેળવવા એ સાધકને માટે અનિવાર્થ છે.

### o "તું આત્મથી જો આત્મમાં "

સાક્ષી ભાવના શિક્ષણમાં અપ્રમાદ એ ખળવાન તત્ત્વ છે. જાગૃતિ—અપ્રમાદ અને સાક્ષીભાવ તે સહાદર ખંધુ જેવા છે. ચિત્તસ્થિરતા માટે આ ખંને તત્ત્વો આધારભૂત છે. અપ્રમાદની દશા જેટલી વિકસિત હાય તેટલી ધ્યાનારાધનમાં એકાગ્રતા સઘન થાય છે. તે પછી ચિત્તમાં નિરર્થંક તરંગા ઊપજતા નથી અને એક વિષય પર સાધક સહેજે એકાદ કલાકનું ચિંતન સ્થિરતાપૂર્વંક કરી શકે છે. આ પછી કમિક વિકાસ સાધકને, ધ્યાનની સ્થિતિમાંથી આગળ વધારીને સમાધિદશા સુધી લઇ જઇ શકે છે. આવું અદ્ભુત રહસ્ય આ માનવદેહમાં રહેલા ચૈતન્ય વડે પ્રાપ્ત છતાં વિલંબ થવાનું શું પ્રયોજન ? અથવા કેમ થાય છે તેવા ઊદ્યાપાદ વારંવાર કરવા તો સ્વન્દયા અને સ્વરૂપદયાનું રહસ્ય શું છે તે પણ સમજમાં આવશે.

અંતમાં સર્વ અવસ્થામાં જે જુએ છે, જાણે છે અને છતાં નિરાળા રહે છે, તે આત્માનું ત્રિકાળી અચળ અસ્તિત્વ છે, તેવા વિચાર અને શ્રદ્ધા તે પણ ઘણાં મહત્ત્વનાં છે. મનની શુદ્ધિ અને ચિત્તની સ્થિરતા થતાં અનુભૂતિ સહજ બને છે.

આત્મવિચારની ગહનતામાં મનના લય થતા જાય છે. મન જયાં આત્મચરણે બેસી ગયું કે ઇંદ્રિયા તેના વગર કશી જ ઊથલપાથલ કરી શકે તેમ નથી, મન અને ઇંદ્રિયાની આવી શાંત દશા તે મૌનની સિન્દિ છે. તે દિવ્યશક્તિના આવિર્ભાવ છે.

પ્રચંડ વાવાઝોડામાં પણ જે મ્હાર આંબાને છેાડતા નથી, વળગી રહે છે તાે તેના ફૂલમાંથી ફળ પાકે છે. તે પ્રમાણે ઇંદ્રિયજન્ય વૈષ્યિક ભૌતિક સુખના પ્રચંડવેગમાં પણ જે સાધક પાેતાના પથને સ્થિરતાથી ગ્રહણ કરી રાખે છે તે પાેતાના ધ્યેય સુધી પહેાંચે છે. બાહ્ય સંયાેગાથી ચિત્ત ચંચળ થાય પણ નિરંતર લક્ષ્ય પ્રતિ સાવધ સાધક સ્વયાં અકંપ રહે છે, તેને અવરાધા છાેડી દે છે.

આપણી પાસે અપરિમેય સંકલ્પાના સ્રોત છે. તેના ઉપયાગની દિશા હીનસત્ત્વવાળી છે. જેટલા ચિંતનના કે વિકલ્પાના પ્રવાહ વાસનાયુક્ત તેટલા નિમ્નગામી છે. તેમાંની થાડી પળાના પ્રવાહ જે ઊર્ધ્વગામી અને તા પણ આત્માનું ઊર્ધ્વગમન સક્રિય અને નહિ તા સંકલ્પશક્તિના હરેકપળ નાશ થાય છે. આજની ક્ષતિ એ કાલના પશ્ચાત્તાપ અને તે પહેલાં જાગા, વિચારા, સમ્યગ્રબળને કેળવા તા આ ચંચળતાના ક્રમ તૂટે.

- **↓ આત્મવિચાર આત્મભાવ**
- ♦ મન અને ઇંદ્રિયાનું શમન મૌન
- 👃 આત્માનુભૂતિ ભેદજ્ઞાનનું કુળ
- 👃 સમ્યગ્દર્શન સમદષ્ટિ

જે જ્ઞાનમય સહજ આત્મ, તે આત્મા થકી જોવાય છે, શુભ ચાગમાં સાધુ સકળને આમ અનુભવ થાય છે. નિજ આત્મમાં એકાગ્રતા, સ્થિરતા વળી નિજ આત્મમાં, સ'પૂર્ણ સુખને સાધવા તું આત્મથી જો આત્મમાં.

(ગાથા ૨૫)

---શ્રી અમિતગતિ-આચાર્યરચિત સામાયિક પાઠ



# ૭ માેક્ષ પ્રત્યે પ્રવત<sup>૧</sup>ન એ યાેગ છે

અષ્ટાંગયાેગશાસ્ત્રના પ્રણેતા શ્રી મહર્ષિ પતંજલિ રચિત્ ''યાેગદર્શનમ્'' ગ્ર'થમાં પ્રથમ પ્રરૂપણા કરી છે કે :

''ચિત્તવૃત્તિનિરેાધઃ"

ચિત્તવૃત્તિઓના નિરાધ કરવા તે યાગ છે.

આ અષ્ટાંગયાંગનું સમર્થન શ્રી હેમચંદ્રા-ચાર્ય રચિત યાગશાસ્ત્રમાં, શ્રી હરિભદ્રસૂરિ વિરચિત યાગદષ્ટિ સમુચ્ચય ઇત્યાદિ શ્રંથામાં પણ જોવા મળે છે. તેમાં યાગના અભ્યાસના કેટલાક ક્રમ અષ્ટાંગયાંગના આધાર સહિત દર્શાવવામાં આવ્યા છે. આ સ્વાધ્યાયમાં યાગા-ભ્યાસ વિષે કેટલીક સરળ સમજ આપવામાં આવી છે અને તેનું સંક્ષિપ્ત સંકલન શ્રંથનાં પાછળનાં પરિશિષ્ટામાં આપવામાં આવ્યું છે. યાગ વિષેની વધુ સાધના માટે તે તે શ્રંથાના વિશદતાથી અને ગંભીરતાથી અભ્યાસ કરવા જરૂરી છે.

ગૃહસ્થ સાધકને યાેગસાધના માટે તેવાં કેન્દ્રોમાં યાેગ્ય માર્ગદર્શન સહિત અભ્યાસ કરવાની સરળતા રહે છે. વળી પદ્ધતિસરનાે ક્રમ જળવાઈ રહે છે. યાેગાભ્યાસમાં સાધકનાે

યાેગાલ્યાસની સમીક્ષા જેવા હેતુ હાય છે તેવું તેનું પરિણામ આવે છે. છતાં નાડી-સંસ્થાનની શુદ્ધિ અને સ્થિરતા જેવા લાભની પ્રાપ્તિ થાય છે. આત્મલક્ષી સાધકે મૂળ હેતુને લક્ષમાં રાખી આવશ્યક અવલ'બન લેવું અને આગળ વધવાની ભાવના રાખવી; કારણ કે, યાેગાભ્યાસ ધ્યાનમાર્ગનું અગત્યનું અંગ છે.

#### ૦ યાેગનું સામ<sup>શ્</sup>ય

योगः सर्व विपद्वल्लीः विताने परशुः शितः अमूळं म'त्रतंत्रं च, कार्मणं निवृत्ति श्रियः ॥५॥

દુનિયાની નાના પ્રકારની વિપત્તિઓના સમૂહરૂપ વેલીઓને કાપવા માટે યેાગ એક તીક્ષ્ણ ધારવાળા કુહાડા સરખાે છે, અને માેક્ષલક્ષ્મીનું મૂળ, મંત્ર અને તંત્ર વિનાનું વશીકરણ છે.

> भू यासे।ऽपि हि पाप्मानः प्रत्ययं यांति योगतः चंडवाताद् घनघना, घनघनघटा इव ॥६॥

જેમાં પ્રચંડ પવનથી ઘણી ઘાટી પણ વાદળાંની ઘટા વિખરાઇ જાય છે (નાશ પામે છે), તેમ યાગના પ્રભાવથી ઘણાં પાપ હાય તાપણ તેના પ્રલય (નાશ) થઇ જાય છે.

क्षिणोति योगः पापानि, चिरकालार्जितान्यपि, प्राचितानि यथैधांसि, क्षणादेवाशुरूक्षणिः ॥७॥

ઘણા વખતથી એકઠાં કરેલાં ઇધણાને (લાકડાંઓને) પ્રબળ અગ્નિ એક ક્ષણુવારમાં બાળીને ભસ્મ કરી શકે છે, તેમ ઘણા કાળથી પેદા કરેલાં કર્મીના (પાપાના) પણ ચાગ ક્ષય કરે છે.

(કલિકાલસર્વ રા શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય રચિત યાેગશાસ્ત્રમાંથી)

# ૦ યાેગાલ્યાસ વડે આત્મવિશુદ્ધિ

વર્ત માન સમયમાં આત્માની દશા અશુદ્ધ હોવાને કારણે, સામાન્યપણે જીવને ધ્યાનમાર્ગમાં સ્વયં સહજ અંતઃસ્કુરણા પ્રગટ થતી નથી. આત્મા અનંત સામર્થ્યના સ્વામી હોવા છતાં દીર્ઘ-કાલીન અનેક પ્રકારની અસત્ ગ્રંથિએાથી, અન્યભાવાથી અને અજ્ઞાનથી ઘેરાયેલા છે. સાધકની આત્મશક્તિ અભ્યાસ કે અવ-લંખન વગર પ્રગટ થતી નથી. ઘણા સમયના અવાવરા મકાનમાં જાળાં કે ધૂળના સંગ્રહ કેવળ ચક્ષુ વડે જેવા માત્રથી કે નાક વડે સ્રુંઘવાથી દૂર થતા નથી, પરંતુ સાવરણી જેવા સાધન વડે, પરિશ્રમપૂર્વક દૂર થઈ શકે છે અને અવાવરુ મકાન સ્વચ્છ થતાં માણસાને રહેવા યાગ્ય બની જાય છે. તે પ્રમાણે ઘણા લાંબા સમયના દેહાધ્યાસથી આત્મા દોષા અને ક્લેશા વડે અશુદ્ધ થયા છે તેવું જાણવા માત્રથી દોષા દૂર થતા નથી, અથવા એમ માની લઇએ કે આત્મા સત્તાએ કરી શુદ્ધ છે, તાપણ દોષા દૂર થતા નથી.

મકાનને જેમ સાવરણી જેવા સાધન વડે અને પરિશ્રમપૂર્વક સાક કરવું પડે છે, તેમ આત્માનાં આવરણા દૂર કરવા, સદ્વગુરુના ચાગ, તેમના વિનય અને ચાગાભ્યાસ જેવા અવલંખન અને પુરુષાર્થ વડે આત્મા વિશુદ્ધ થઇ શકે છે. આત્મશુદ્ધિ એ માનવજીવનનું એક મહાન કાર્ય છે. જે મહાત્માઓએ આત્મજ્ઞાન અને ધ્યાન દ્વારા શુદ્ધ તત્ત્વને પ્રગટ કર્યું છે તેમના અવલંખન વડે જગતના જીવા સુખશાંતિના માર્ગ ચહુણ કરી શકે છે. ધ્યાનમાર્ગમાં યાગાભ્યાસ એક અંગ છે. તેના અભ્યાસ આવશ્યક છે.

અષ્ટાંગ–ચાેગદર્શનમ્ શ્ર'થમાં ધ્યાન અને સમાધિ વિષે ઉત્તમ પ્રકારે નિરૂપણ કરેલું છે. એમાં પ્રથમ જ જણાવ્યું છે કે ''સૃષ્ટિમાં જાણવા ચાેગ્ય 'આત્મા' છે, તે મનન કરવા ચાેગ્ય છે, એ નિરંજન છે, નિરાકાર છે અને તે જ આપણું મૂળ સ્વરૂપ છે."

અષ્ટાંગયાં મુખ્યત્વે આઠ અંગાની ક્રમિક સાધના દર્શાવી છે. કાેઇ યાેગીમહાત્માઓ આઠે અંગાની ક્રમિક સાધના કરે છે. બાકી ઘણા ભાગે યાેગના સામાન્ય અભ્યાસીઓ તાે 'યાેગ'ને એક અદ્યતન ફૅશન ગણીને કે સ્વાસ્થ્યના હેતુને પ્રાધાન્ય આપી, કેવળ આસન અર્થાત્ ત્રીજા અંગનાે અભ્યાસ કરે છે. તેથી સ્વાસ્થ્યને કાયદો થાય છે ખરા; વળી કોઇ આસન સાથે પ્રાણાયામ અર્થાત્ ચાથા અંગના સ્વીકાર કરે છે. રૃઢિગત રીતે પ્રથમ અંગ-(પાંચ આચારાદિ) યમ, બીજું અંગ – નિયમની (ભક્તિ આદિની) સાધના કરે છે. આમ આ પ્રથમનાં ચાર અંગાની ભિન્ન ભિન્નપણે કે એકાંગી સાધનાપદ્ધતિઓ જેવા મળે છે. પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ આ પાછળનાં ચાર અંગાને તો કેવળ યાગીઓ જ સિદ્ધ કરે છે. ગૃહસ્થ, ભૂમિકા પ્રમાણે નિવૃત્તિ અને રુચિ અનુસાર અષ્ટાંગયાગની અલ્પાધિક સાધના કરી શકે છે અને ધ્યાનમાર્ગમાં તે ઉપયાગી છે.

#### ૦ અષ્ટાંગયાેગની સરળ અને સંક્ષિપ્ત સમજ

- ૧ યમ : આ પહેલું અંગ છે, તેમાં જીવનશુદ્ધિના પાંચ આચાર કહ્યા છે. તે અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ વતા છે.
- ર નિયમ : પંચાચારની વિશુદ્ધિ અને દઢતા માટે પાંચ નિયમ છે. શૌચ, સંતાષ, તપ, સ્વાધ્યાય અને ઈશ્વરપ્રણિધાન (પ્રાર્થના).
- 3 આસન : આસનાે ઘણા પ્રકારનાં છે, તેમાં પદ્માસન ઉત્તમ છે. સાધકે નિશ્ચળ અને સુખકર આસન રાખવું.
- ૪ પ્રાણાયામ : પ્રાણાયામના વિવિધ પ્રકારા છે. ધાસપ્રધાસની ગતિના અને અન્ય પ્રાણના સંયમ પ્રાણાયામના અભ્યાસથી સિદ્ધ થાય છે.
- પ પ્રત્યાહાર : ઇંદ્રિયના વિષયોથી પાછું વળવું. તેના સંક્ષેપ કરવા કે ગાેપનવી તે પ્રત્યાહાર છે. અંતરમુખતારૂપ છે.
- ६ ધારણા : આંતર-બાહ્ય કાેઈ પદાર્થનું અવલ બન લઇ ચિત્તને સ્થિર કરવું.
- ૭ ધ્યાન : ધ્યેયને અવલંબિત ચિત્તને એકાગ્ર કરવું તે. તેના સગુણુ અને નિર્ગુણ એમ બે પ્રકા**ર** છે.

૮ સમાધિ : ધ્યાનના અભ્યાસ વડે આત્મસ્વરૂપમાં લીનતા થવી. તે સમાધિ, સવિકલ્પ અને નિર્વિકલ્પ એમ બે પ્રકારે છે. અષ્ટાંગયાગની સાધના યાગીમહાત્માની નિશ્રામાં કરવાથી. ધ્યાનમાર્ગમાં આગળ વધી શકાય છે.

### ૦ ચિત્તવૃત્તિનિરાેધનું પ્રયાેજન

યોગાભ્યાસના સાચા સાધક અષ્ટાંગયાગને આત્મલક્ષે સાધે. તો આત્મા સમાધિદશાને પ્રાપ્ત કરે છે. હઠયાંગ જેવા યાગા-ભ્યાસની સામાન્ય સાધકને જરૂર નથી. પરમતત્ત્વના પ્રેમી સાધક તેના યથાર્થ ઉપયાગ સમજ યાગાભ્યાસ કરે છે. એકાદ યાગને શાખ કે કૅશન ખાતર સાધવા તેનું કંઈ ખાસ પ્રયાજન કે ફળ નથી. યાગાભ્યાસના મૂળ હેતુ તા ચિત્તવૃત્તિઓના નિરાધ થવા તે છે.

ચિત્તવૃત્તિઓનો નિરાધ થતાં પાર્થિવ પદાર્થોના સુખની અભિલાષા પ્રત્યેથી જીવ પાંછા વળે છે. આમ થતાં ઉદાસીનતાના ક્રમ શરૂ થાય છે. સાધકની સમજમાં આવે છે કે દેહાદિમાં રાચનારા મૃત્યુને શરણ થયા છે. શૂરવીર ગણાતા માણસા સર્પ જેઈને ભયથી છળી ઊઠે છે, આત્મા અમર છે તેવું રટણ કરનારા વ્યાધિ થતાં મૃત્યુની ચિંતાથી પીડાય છે, આવી વિષમતા કે ભય યાગાલ્યાસીને સતાવતાં નથી તે યાગાલ્યાસનું ફળ છે.

#### ૦ ચાેગાલ્યાસીની છવનચર્યા

યાગના અભ્યાસીએ સંસારી જીવાના નિકટ પરિચયી ના થવું, કારણ કે, બન્નેની દિશા અલગ છે. રાજે સત્સંગ-સ્વાધ્યાય કરવા અને તેમાં જેને પ્રેમ હાય તેના પરિચય રાખવા. યાગા-ભ્યાસ કે સાધના એ કાઈ અલ્પકાલીન સાધન નથી. દીર્ધ કાળના, પૂર્વના અભ્યાસ હાય તા આ ધ્યાનમાર્ગે અભિલાષા જાગે છે, છતાં જો સંસ્કાર ન હાય તા સંસ્કાર ઘડવા પડે છે. તિજોરીમાં રાખેલી સાનાની લગડી જોવામાં સારી લાગે છે. તે કંઠે ધારણ થઈ શકતી નથી. તે માટે તેને આકાર આપવા પડે છે. તેમ યાગાભ્યાસ પૂર્વના સુસંસ્કારને દઢ કરે છે અને નવા સંસ્કાર ઘડે છે.

ગૃહસ્થ સંસારી, પૂર્ણપાં યોગાભ્યાસ ન કરી શકે તો તેણે થાેડી નિવૃત્તિ મેળવી પ્રારંભિક અભ્યાસ કરવા આવશ્યક છે. યાેગાભ્યાસીએ જીવનચર્યા સાત્ત્વિક રાખવી, સ્વભાવ મૃદુ રાખવા, પ્રેમાળ વર્તન રાખવું, નિસ્પૃહ પરાપકારની ભાવના રાખવી, નીતિ-મય જીવન પાળવું, યથાશક્તિ પ્રદ્મચર્ય પાલન કરવું. સદાચારી, શીલાચારી રહેવું. મિતાહારી, મિતભાષી રહેવું. આ સઘળું માનવજીવનનું સત્ત્વ છે.

યાેગાભ્યાસીનું મન જાગ્રત અને સૂક્ષ્મઅવલાેકા ખને છે. સંવેદનશક્તિ વિકસે છે. દેડકાની જેમ કૂદકા મારતું મન કે તાેફાની આખલાની જેમ રખડતું મન યાેગસાધનાથી નિયંત્રણમાં આવે છે. મનને સ્વસ્થ થવા માટે કાેઇ પણ અવલ અન પર કેન્દ્રિત કરવાના અભ્યાસ જરૂરી છે. મન પ્રથમ શાળાએ જતા આળક જેવું છે. શાળાએ જવાની ના પાડતા બાળકને પ્રથમ કાેઈ પ્રકારે આકર્ષણ આપવામાં આવે છે, તેમ છતાં ના માને તાે મા વાત્સલ્યભાવને અંતરમાં રાખી અહારથી ભય અતાવે છે; તેમ મનને આત્માની શાળાએ બેસાડવા અર્થે ત્યાં કેવાં સુખ-શાંતિ છે તેનું આકર્ષક રૂપ સમજાવવું જોઈએ. તેનાથી તે ન સમજે તેા સમભાવે તેને સંસારના પરિભ્રમણ અને તેમાં સહેવા પડતા અનેક પ્રકારના દ્વઃખાદિ ભયતું સ્વરૂપ સમજાવતું આવશ્યક છે. રાગાદિ ભાવા, અહંતા અને મમતા, ઇંદ્રિય વિષયાની લાેેેલપતા યાેગાભ્યાસી માટે જીવનમાં વ્યાપેલું પ્રદ્ભષ્ણુ છે. તેથી જ્ઞાનસહિતની ઉદાસીનતા, (વૈરાગ્ય) ત્યાગ અને સંયમ મનના નિયંત્રણ માટે ઉત્તમ: સાધનાે છે.

#### ૦ પૂર્વ નું આરાધનબળ – એક દર્ષાત

ગ્રાનીપુરુષાનું કથન છે કે, દરેક જીવ આ સૃષ્ટિમાં અનંત કાળથી જન્મ-મરણરૂપ આવાગમન કર્યા જ કરે છે; એટલે કે સ્થૂલ-સૂક્ષ્મ યાનિઓમાં દેહ ધારણ કર્યા જ કરે છે. દેહ ધારણ કરી દેહાધ્યાસ સેવી વળી પાછા દેહ ધારણ કરે છે. પ્રાણીસૃષ્ટિમાં એક માનવદેહમાં જ વિશિષ્ટ વિચારશક્તિવાળું મન હાવાથી તે વિચારી શકે છે, 'જીવનું (મારું) કલ્યાણ કેમ થાય?' છતાં દીઈ-કાળના દેહસુંખ અને રક્ષણુની ખુદ્ધિ કે સંજ્ઞાને કારણે દેહભાવ-દેહાધ્યાસ એટલા પ્રખળ છે કે આવા વિચાર જ કાઈ વિરલ જીવને આવે છે અને કવચિત જીવ દેહભાવથી છૂટવાના પ્રયાસ કરે છે. એ માટે પૂર્વ-પૂર્વનું આરાધનખળ કામ કરે છે.

આ યુગમાં એકાદ સદીના પહેલાના સમયમાં શ્રી રમણુ મહિષે સત્તર વર્ષની યુવાવયના પ્રારંભમાં જ દેહભાવથી ઉપર ઊઠી ગયા હતા, એ વાત લાેકપ્રસિદ્ધ છે. કેવળ 'હું' કાેશું ' એવા અંતરના અવાજે આત્માને જાગ્રત—જાગ્રત કરી દીધા. એ અવાજ કાેઇ કારણુથી, પ્રલાભનથી કે સમાજ-કુદું અના અંધનથી પ્રતિઅંધિત ન થયા. અવાજ ઊઠચો કે તત્ક્ષણુ તેના વિચારમાં ઊંડા ઊતરી ગયા કે 'હું' કાેશું ?' અને આ દેહ શું'? અને દેહને શખવત્ સાક્ષીભાવ જોઇ રહ્યા. કાેઇ તેને ફૂંકી દે તે પહેલાં પાતે જ તેને માનસચેતનામાં ફૂંકી દીધા; અને તેમના સંસાર સ્વપ્નવત્ થઇ ગયા. તેઓ સ્વયં સ્કુરણા સહિત પરમાતમાને સહારે એકાકી ચાલી નીકળ્યા. સત્તત્ત્વ આત્મતત્ત્વ એવું સઘન, શુદ્ધ અને સૂક્ષ્મ છે કે પ્રેપ્રું કસાેટીમાંથી પસાર થાય, પૂર્ણપણ સમર્પિત થવા તત્પર થાય ત્યારે પરમાતમા તેને સ્વીકારે છે અને પાતે જ પરમતત્ત્વને પામે છે. આ માર્ગની સહજ વ્યવસ્થા જ એવી છે.

શ્રી રમણ મહિષિં મંદિરના એાટલે દિવસો સુધી નિર્વસ, નિરાહારીપણે પ્રભુભાવમાં ખાવાયેલા રહ્યા. અણસમજું બાળકોએ પાગલ ગણી તેમના પર મળમૂત્ર ફેંક્યાં, પથ્થર માર્યા અને જવ જ તુઓએ ફાલ્યા, છતાં તેમનું દેહ પ્રત્યે લક્ષ ગયું નહિ. કારણ કે દેહને તાે તેઓ ફૂંકીને જ ઘરેથી નીકળ્યા હતા. હવે જે બચ્યું -હતું તે આત્મભાવ અને પરમાત્મભક્તિ હતાં. છતાં આવા ઉપસર્ગ ત્તાે ઘણા થયા. તેઓ સર્વ કસાેટી પાર કરી અંતે મહિષ પણે પ્રગટ થઈ ગયા. આ યુગના આવા મહાન યાેગી પુરુષાેનાં જીવન-ચરિત્રાેથી પૂર્વના આરાધનનું રહસ્ય સમજાય છે-

# ૦ તેા માનવજીવનની કિંમત ફ્ટી બદામની નહિ રહે – એક દર્શત

યાગાભ્યાસ દૈહિક શક્તિના પ્રદર્શન કે કાેઇ સિહિ પ્રાપ્ત કરવા માટે નથી. દેહાધ્યાસની પ્રખળતા તાેહવા માટે જ એ એક ક્રમ છે, નહિ તાે તેની કિંમત એક ફૂટી બદામની નહિ રહે.

સ્વામી વિવેકાન દ એક વાર એક નહી પાર કરવા નાવની પ્રતીક્ષામાં કિનારે ઊભા હતા. તે દરમ્યાન ત્યાં એક સંન્યાસીના મેળાપ થયા. સ્વામીની તેજસ્વી મુખમુદ્રા એઇ સંન્યાસીને આવા શિષ્ય મેળવવાની આકાંક્ષા થાય તે સ્વાભાવિક છે. તેથી તેણે સ્વામીજી સાથે પરિચય કર્યો અને જણાવ્યું કે, "નદીપાર કરવામાં નાવની પરાધીનતા શા માટે રાખે છે? બેટા, તું મારી પાસે સાત વર્ષ રહી, યાગસાધના કરે તો તું સ્વયં પગ વડે જ નદી પાર કરી શકે. તેને નાવની આવશ્યકતા નહિ રહે.

સ્વામી એ એક પણ ક્ષણના વિલંખ વગર વિનયપૂર્વક પ્રત્યુત્તર વાળ્યા કે, "જે કામ એક આનાથી ક્ષ્કત પંદર મિનિટમાં શક્ય છે તેને માટે સાત વર્ષ ગાળવાની મને જરૂર જણાતી નથી, વળી નાવના ઉપયાગથી નાવિકને રાજી મળવાની છે અને સાત વર્ષ હું પરમાત્માની ભક્તિ અને જનતાની સેવા કરીશ તા તેમાં કલ્યાણ છે."

યાગાભ્યાસ વગર જ જળચર પ્રાણીઓ પાણીમાં તરે છે. યાગાભ્યાસ જો માત્ર આવાં કાર્યો માટે હાેય તાે તે નિરર્થક છે. માટે યાગાભ્યાસીએ કેવળ આત્મશુદ્ધિ અને આત્મસમાધિને હાઢ્યે જ સાધના કરવી. સાધકે તાે પાત્રતાની વૃદ્ધિ થવા માટે આ સાધનાના સહારા હેવા. ધ્યાનમાર્ગમાં આગળ વધવા, યાગ્ય ભૂમિકા માટે યાગ્ય અધિકારી ગુરૂ, જ્ઞાની કે સંત પાસે નિષ્ઠા-પૂર્વક પ્રારંભની કેળવણી મેળવ્યા પછી નિત્ય અભ્યાસ ચાલુ રાખવા. આત્મવિશુદ્ધિના લક્ષ વગર કેવળ ''યાગ"ની ફેશન એ એક શ્રીમંતાઇનું લક્ષણ થશે, દેહને સ્વસ્થ રહેવામાં થાડી સહાયતા થશે. સાધકે તેનાથી આગળ વધવાનું છે. દેહાધ્યાસથી મુક્ત થવા માટે આ અભ્યાસ કરવા જરૂરી છે.

#### ં ચાેગસાધના દિવ્ય જીવન જીવવાની એક કળા છે

યોગાભ્યાસ વડે ચિત્તવૃત્તિઓ શાંત થાય છે. કેવળ દેહાર્થે જ યોગાભ્યાસ કરવા એ એક પ્રકારના વિલાસ છે. યાંગ દ્રારા કુંડલિની શક્તિ જાગ્રત થાય છે, તે કેટલેક અંશે દિવ્ય હાવા છતાં દૈહિક શક્તિ જ છે. શુદ્ધ ચિત્ત વડે તે શક્તિ પ્રગટ થાય તાં એકાગ્રતામાં સહાયક છે. કુંડલિની કેવળ શક્તિપાતથી પ્રગટ થાય છે તેવું નથી. જ્ઞાનમય તપ દ્રારા, જપની લીનતા દ્રારા, નિસ્પૃહ-ભક્તિ દ્રારા, શુદ્ધક્રિયા દ્રારા, શુદ્ધતત્ત્વોના ચિંતન દ્રારા, સત્ પુરુષોનાં જીવનચરિત્રો અને રહસ્યાનાં શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસન દ્રારા સાધક, જેમ જેમ દૈહિક વાસનાથી વિરક્ત થતા જાય છે તેમ તેમ આત્મ-ગુણબ્રેણીએ ચઢતા જાય છે. એવી આત્મવિશુદ્ધિના પરિપક્વ કાળે સ્વયં જે શક્તિ ઊમટે છે તે કુંડલિનીની સહજ જાગૃતિ છે. સાધકને પાતાને તેના કંઈ ખાસ ખ્યાલ પણ નથી હાતો. ત્યાં જીવન, પ્રસન્ન, સરળ, સમભાવ અને અનાસક્તભાવે નિર્બોજપણે જિવાય છે તે તેની પ્રતીતિ છે.

ચેતના શક્તિ જાગે છે ત્યારે સાધક સૂક્ષ્મ બાધ અને વિચારણાના અધિકારી થાય છે. અને તેની ક્રિયાએા સુબ્યવસ્થિત થતી જાય છે. ભાવિ ઘટનાએાનું અનુમાન કે સંકેત મળે છે. કાર્યો શુભ્યોગે પાર પડે છે. વિષમ કે ચિંતાજનક પ્રસંગામાં ધૈર્યવાન થઈ સમાધાન મેળવે છે. યાગ્યાયાગ્યના વિવેક ત્વરાથી પામે છે. અજ્ઞાન-વશ કે પરાધીનપણે જીવનવ્યવહાર કે સંબંધામાં વર્તવાનું થતું નથી.

સદ્ખુદ્ધિની તીક્ષ્ણુતા પ્રજ્ઞારૂપે કાર્ય કરી સંસારના સ્વરૂપને નિહાળી તટસ્થભાવે વર્તે છે. આવી અનેક પ્રકારની ગુણુરાશિ ઊમટે છે.

વળી દૈહિક ચમત્કૃતિઓના અનુભવ થાય છે, ત્યાં સાધકે અટકી ન જવું. તેનું અવલાકન કરી, મુક્ત થઇ આગળ વધવું. દેહ બાહ્ય સાધન છે. આત્મા સાધ્ય છે, માર્ગ સાધના છે. સાધન અને સાધના સહાયક તત્ત્વા છે તેને ગૌણ કરી સાધ્યને સિદ્ધ કરવું જરૂરી છે. યાગભ્યાસનું એ પ્રયોજન છે.

# ૦ ગૃહસ્થ સાધકને માટે ચાેગાલ્યાસનું ઔચિત્ય

અષ્ટાંગયાગના વિવિધ પ્રકારા જોઈને ગૃહસ્થ સાધકને કદાચિત્ તેના પ્રારંભમાં કહિનતા લાગવા સંભવ છે, આમાં સંસારી જીવનની વ્યસ્તતા, શક્તિઓની કેટલીક મર્યાદા અને અનાભ્યાસ ઇત્યાદિ કારણા છે. પરંતુ ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ કરવાના જિજ્ઞાસુએ હળવા મનથી હળવા પ્રયત્ન કરવા. જેમ જેમ તેમાં સફળતા મળશે તેમ તેમ ઉત્સાહ વધશે.

સામાન્ય સાધક જે આ માર્ગના યાત્રી થયા છે, તે અહિંસાદિ પાંચ આચારનું યથાશક્તિ પાલન કરતા હાય છે, અને વ્રતાદિના સંયમ વડે તેને સંતાષ જેવા ગુણા સંપાદન થયા હાય છે, તેથી પ્રભુ પ્રત્યેની ભક્તિની પ્રીતિ જગ્રત થાય તે સ્વાભાવિક છે. આ બે અંગાનું આ પ્રકારે યથાશક્તિ આચરણ થવાથી સાધક નિવૃત્તિમાં જ્યારે બેસે છે ત્યારે તેને સહજ સુખકર આસન સિદ્ધ થવાનું છે, તેમાં નિ:શંક રહેવું.

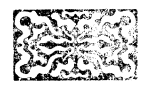
પ્રાણાયામ, તે તો ધાસઅનુપ્રેક્ષા જેવા આલંબનથી કે દીર્ઘ-ધાસથી ચિત્તસ્થિરતા જેવી પ્રક્રિયા માટે પૂરતા થઇ પડે છે. આસન પ્રાણાયામ વડે યથાશક્તિ સ્થિરતા પ્રાપ્ત થયા પછી અને એકાંત, મૌન જેવાં સાધનાના સેવન પછી ધારણા-શક્તિ એટલે કે એક વિષય પરની સ્થિરતા, ચિંતન વગેરે અલ્પ સમય માટે સિદ્ધ થઈ શકે છે. ધારણાના અભ્યાસ પછી ધ્યાન અર્થાત્ એક વિષય પર આંતરિક અવલંબનસહિત સવિશેષ સ્થિરતા પ્રાપ્ત થવા પામે છે. પ્રારંભમાં આંતર-બાહ્ય સ્થૂલ અવલંબન હાય છે. પરંતુ દીર્ઘ કાળના અભ્યાસ વડે ચિત્તની સ્થિરતા સવિશેષ થાય છે ત્યારે ચિંતનરૂપ કે કેવળ અંતરંગ સ્વરૂપનું અવલંબન સાધ્ય થાય છે. આવા અનુભવ સાધકને થાય છે તે નિઃસંશય છે.

ત્યાર પછી સમાધિની (ધ્યાન-ધ્યાતાની એકતારૂપ અવસ્થા) મહાત્માઓને પ્રાપ્ત હાય છે. સમ્યક્વંત આત્મા તેની ઝલક પામવાને યોગ્ય હાય છે.

આ પ્રમાણે અષ્ટાંગયાગની ઉપયાગિતાના સ્વીકાર કરી યથા-શક્તિ અને યથામતિ તેના અભ્યાસ કરવા. યાગનાં એક એક અંગ એ સીડી જેવાં છે, તે દરેક અંગાના આત્મલક્ષી અભ્યાસ પરમ-પદની પ્રાપ્તિમાં સહાયક છે.

પંચાચાર આદિ આઠે અંગાેનું શુદ્ધપણે પાલન તે રાજયાેગ છે. રાજયાેગના અન્ય પ્રકારાેનું સેવન તે ભ્રમ માત્ર <mark>છે. અહિંસા</mark>દિના પૂર્ણ આચારસહિતનાે રાજયાેગ, તે ધ્યાનમાર્ગને સહાયક છે.

અંતમાં ચિત્તવૃત્તિનિરોધ કરવાના ટ્રંકા માર્ગ શાે છે? શ્રીકૃષ્ણે અર્જુનને ઉપદેશમાં કહ્યું છે કે રખડતા આખલા જેવા મનને વશ કરવા માટે અભ્યાસ અને વૈરાગ્ય બે સાધન છે, તેમાં ભક્તિ આદિ અવલંબના સહાયક છે. જો પરમતત્ત્વ પ્રત્યે પ્રેમાર્પણ શાય તાે વૈરાગ્ય સહેજે પ્રગટે છે. સંતાની નિશ્રામાં મનને કેળવવાના અભ્યાસ વાસનાના જય કરે છે. અર્થાત ચિત્તની વૃત્તિઓનું શમાઇ જવું અને આત્મા આત્મભાવે વિલસે તે ધ્યાન છે.



- ૦ ધ્યાન, એ અંતરાયરહિત માેક્ષના રાજ-માર્ગ છે.
- ૦ ધ્યાન, એ પરમસુખ અને શાંતિદાતા છે.
- ૦ ધ્યાન, એ આત્માની શુદ્ધ અવસ્થા છે.
- ૦ ધ્યાન, એ યાેગ-ઉપયાેગની સ્થિરતા છે.
- ૦ ધ્યાન, એ શુદ્ધ ચેતનાની અનુભૂતિ છે.
- ૦ ધ્યાન, એ ભવરાગને દ્વર ફૂઁંકરવાના રામભાષ્ ઇલાજ છે.
- ૦ <sup>દ</sup>યાનના અનુભવની પળ અમૃતર્ભિદુ સમાન છે.
- ૦ ધ્યાન, એ ચિત્તની નિષ્કંપ દશા છે.

# <sup>દ</sup>યાન ગ છે?

### ૦ ધ્યાન, એ અ'તરાયરહિત માક્ષના રાજમાર્ગ છે

જયારે કોઇ મહાનગરના રાજમાર્ગને જોઇએ ત્યારે સમજાય છે કે, રાજા કે માનવંતા મહાજનાનાં વાહના જે માર્ગ આવે છે અને જાય છે તે માર્ગ કાંટા, કાંકરા, ખાડા, ટેકરા વગેરે અવરાધા થી રહિત હાય છે, અને તે રાજમાર્ગ કહેવાય છે. તેના પર વાહના શીધ્રતાથી અંતરાય વગર પસાર થાય છે, તેમ સંતા, મુનિઓ, પ્રજ્ઞાવંત સાધકા માટે 'ધ્યાનમાર્ગ' એ અંતરાયરહિત રાજમાર્ગ ગણાય છે.

જે કે મહાનગરના રાજમાર્ગ જતાં પહેલાં ઘણી ગલીગૂંચીએ વટાવવી પડે છે, તેમ ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ થતાં પહેલાં પૂર્વનાં સંસ્કારખળા, અસત્ વાસનાએા, મનની ચંચળતા વગેરે અંતરાયા આડે આવે છે. જો એક વાર ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ થઇ જાય તા પછી જગતના પાર્થિવ સુખદુ:ખાદિની લાગણીએા, તનાવ, દખાવ, વિષયાનું આકર્ષણ, દેહભાવ, અહમ્ કે મમત્વ જેવા અવરાયા શમતા જાય છે કે દૂર થતા જાય છે. તે પછી આગળની ભૂમિકાએ સાધક શીઘ્રતાથી ઉલ્લાસપૂર્વક આગળ વધે છે. આ આરાધનાના સમયમાં તેનું જીવન પૂર્ણપણે સંવાદિત ખની જાય છે.

ધ્યાનમાર્ગે અધિષ્ઠિત થયેલા સંતાને, યાગીઓને કે મુનિજનાને પાતાના અંતરંગ એ ધર્યનું, તપાદિ સંયમનું અને સમભાવનું સુખ વર્તે છે. ધ્યાનના રાજમાર્ગ પર આરૂઢ થયેલા પ્રારંભની ભૂમિકાના અધિકૃત સાધકને આત્મિક સમતાના, સુખના, આનંદના અને સમાધાનના અલ્પ અંશા અનુભવમાં આવી શકે છે. તે પછી તેને જગતનાં કર્મ કે ધર્મક્ષેત્રે કશું થવાની, અનવાની, વાસનાઓ શમી જાય છે. સ્પર્ધા, આડં બર, તુલના, માન, માટાઈ જેવાં દ્વંદ્વોમાંથી તે મહદ્અંશે મુક્ત થતા જાય છે અને તે અંતરંગ એ ધર્યને માણે છે. આવું મુક્તપાલું ધ્યાનમાર્ગના અભ્યાસ વડે પ્રાપ્ત થાય છે. વળી આગળના વિકાસક્રમે તેનું સાચું રહસ્ય સમજમાં આવતું જાય

<sup>\*</sup>ધ્યાનનું રહસ્ય **૧**૪૭

છે. મહાજના જે માર્ગ ગયા તે માર્ગ પ્રમાણ ગણાય છે, તેથી સાચું જ કહ્યું છે કે, ''મહાજના યેન ગતાઃ સ પન્થઃ''.

#### ૦ ધ્યાન પરમ સુખ-શાંતિદાતા છે

ધ્યાનરૂપ અતલ સાગરમાં ડૂબકી મારનાર પરમ સુખ-શાંતિના અનુભવ કરે છે, તેનું પૂર્ણ કથન કે લેખન કાેેેે કરી શક્યું છે? આવા સાધનાના માર્ગે ધ્યાન વિષેની સાચી સમજ પ્રાપ્ત કરવી જરૂરી છે.

સામાન્ય મનુષ્યાની જીવનચર્યા ઇંદ્રિયા અને મનના માધ્યમ વડે થાય છે. અને તેમાં પ્રાપ્ત થયેલ સંયાગ—વિયાગમાં સૌ સુખ— દુ:ખની લાગણીએ અનુભવે છે પરંતુ આપણે જ્યારે નિદ્રાને આધીન થઈએ છીએ ત્યારે સ્થૂલ મન ઇંદ્રિયાના વિષયામાંથી મુક્ત થઈ શાંત બને છે, અને એથી આપણે નિદ્રાનું સુખ લઈ શકીએ છીએ. ઇંદ્રિય—વિષયાની તન્મયતાના અભાવ મનને શાંત કરે છે. આંખ રૂપને જેતી રહે, કાનથી શ્રવણ થતું જ રહે કે કાઈ પણ ઇંદ્રિયા વિષયામાં તીવપણે તદાકાર રહે તો આપણને સુખેથી નિદ્રા આવતી નથી. બાદ્ય પદાર્થા સાથેની તદાકારતા શમે ત્યારે આપણને નિદ્રાનું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમ ધ્યાનદશામાં મનાદિ વ્યાપાર શાંત થતાં શાંતિના અનુભવ હાય છે.

ચાગીઓ જગૃતિમાં કે નિદ્રામાં ઇન્દ્રિયજન્ય વિષયામાં તન્મય હાતા નથી. તેથી તેઓ સંયાગિક સુખદુ:ખાદિનાં દ્રંદ્રોથી મુક્ત આત્માની પરમશાંતિ અને સુખ અનુભવે છે. અલ્પ સમય માટે નિદ્રા લે, તાપણ તેઓ જાગત હાય છે. આમ આત્મત્તાની, ધ્યાનના રહસ્યને પ્રાપ્ત કરી પરમશાંતિ અને સુખને પ્રાપ્ત કરે છે. ધ્યાનદશાની અલ્પ પળામાં પણ સાધકને સુખ-શાંતિ આપવાનું સામર્થ્ય રહેલું છે.

જગતના ક્ષણજીવી પદાર્થીમાં સુખ–પ્રાપ્તિના પ્રયતન કરવા કે દુ:ખ–નિવૃત્તિ માટે પણ જગતના જ પદાર્થીને કાર્યકારી ગણવા તે માહેનું સ્વરૂપ છે. સ્વપ્નમાં જાણેલા પેટના દર્દ ને જાગ્રત થયા પછી દૂર કરવા કોઇ પ્રયત્ન કરતું નથી, તેમ ધ્યાનસાધક-યાેગી-મુનિ સૌને સંસારથી પલટાતી પદાર્થાની અવસ્થાએ સ્વપ્નવત્ જણાય છે; તેથી તેનાથી મુક્ત થવા તેઓ ધ્યાન દ્વારા શાંતિ અને સુખના માર્ગને શ્રહ્યુ કરે છે.

ધ્યાનમાર્ગની પ્રાથમિક ચાગ્યતા કેળવવામાં થાેડી કઠિનાઇ લાગે છે. પરંતુ જ્યાં તેના આંશિક અનુભવ થયાે કે આત્મા પુલકિત થઈ તે માર્ગના પરમ ઉપાસક થઈ જાય છે અને આ માર્ગે પરમશાંતિ અને સુખ નિઃશંક પામે છે.

જગતમાં પ્રાણી માત્ર સૂક્ષ્મજંતુ કે વનસ્પતિથી માંડીને, પશુ પંખી મનુષ્યાદિ સર્વ જીવા સુખ ઇચ્છે છે. સામાન્યતઃ સૌ દૈહિક સુખની ચેષ્ટા સુધી પહેાંચે છે. સમ્યક્ વિચારવાનને સાચા સુખના વિચાર ઉદ્દલવે છે, કાેઈ વિરક્ષા જીવ તેવા સુખની પ્રાપ્તિ માટે ઉદ્યમી થાય છે. તેને માટે ધ્યાન સહજ સુખદાતા છે. શુદ્ધતાની પરંપરાએ ધ્યાન દ્વારા અવ્યાબાધ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે.

# ૦ સાચું ધ્યાન એ આત્માની શુદ્ધ અવસ્થા છે

આતમા શક્તિ—અપેક્ષાએ શુદ્ધ છે. અપધ્યાનમાં અર્થાત્ દુર્ધ્યાનમાં તેની અવસ્થા અશુદ્ધ હોય છે. ધ્યાનમાં શુદ્ધ અવસ્થા રૂપે આત્માના અનુભવ થઇ જાય છે. એક પાત્રમાં ડહાળાયેલું જળ છે. તે પાત્રને સ્થિર રાખી મૂકીએ તો કચરા નીચે ઠરી જાય છે અને નિર્મળ જળ ઉપર તરી આવે છે. કતકફળ દ્વારા કે તે પાણીને ખીજા પાત્રમાં સાવધાનીથી કાઢી લઇએ તો તે નિર્મળ થયેલું જળ ઉપયોગમાં આવે છે. પાત્રને હલાવ્યા કરીએ તો પાણી પાછું ડહાળાઇ જાય છે.

આત્માની વર્તમાન અવસ્થા ડહેાળાયેલા પાણી જેવી થઇ ગઇ છે. મલિન ચિત્ત સાથે જેડાયેલા આત્માના ઉપયોગને બાહ્ય જગતના સ્થૂલ વિષયા પ્રત્યેથી પાછા વાળવા. આમ, વિષયા પ્રત્યેથી પાછા વળેલા કે તારવેલા ઉપયોગ અંતમું ખ થવાથી ચિત્તની સ્થિરતા થાય

છે. તે ચિત્તની સ્થિરતામાં આત્માની નિર્મળતાના અનુભવ થાય છે. નિવૃત્તિ, સત્સંગ, ભક્તિ, સ્વાધ્યાય, મૌન જેવાં સહાયક અને પ્રેરક-અળાના સંચરણથી આત્મભાવની વિશુદ્ધિ થતી રહે છે. તે પછી ધ્યાનનાં અવલ બના દ્વારા શુદ્ધ અવસ્થાની અનુભૂતિ થાય છે.

ધ્યાનના અભ્યાસ સમયે નિર્વિકલ્પ પળાની આંશિક અનુભવની દશામાં પણ, જો સત્તામાં રહેલાં કોઈ કર્મોને નિમિત્ત મળી જાય તો સાધકને કવચિત્ અંતરાય આવી જાય છે અને સાધકની સ્થિરતા ખંડિત થઈ જાય છે. સત્તામાં રહેલા આ દુર્ભાવા અંતરાય ન કરી જાય તે માટે નિર્મળ જળને જેમ અન્ય પાત્રમાં તારવી લીધું તેમ ધ્યાનના અભ્યાસી અલ્પાધિક થયેલી ચિત્તશુદ્ધિનાં પરિ-શામોને શુદ્ધ અવલં અનેામાં સંલગ્ન રાખવા પ્રયત્નશીલ રહે છે. વળી વ્યાવહારિક પ્રસંગામાં ચિત્ત દુર્ભાવામાં ખેંચાઈ ન જાય તે માટે સાધક અંતરંગ જાગૃતિ અને સમતા રાખે છે. આમ આત્માની શુદ્ધ અવસ્થામય ગ્રાનધારાના પ્રવાહ વહેતા રહે છે. ધ્યાનમાર્ગની સાધનાનું ધ્યેય એ છે કે, આત્માની શુદ્ધ અવસ્થા પર અંકિત થયેલા દુર્ભાવાને નષ્ટ કરી સત્તાગત રહેલા શુદ્ધતત્ત્વને પ્રગટ કરવાનું છે. આ જન્મમાં તેના સુસંસ્કાર દઢ કરવાથી ઉત્તરાત્તર ઊધ્વંશ્રેણિ દ્વારા આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટતું જાય છે. ગ્રાનીઓનું કથન છે કે ધ્યાનમાર્ગ દ્વારા આ શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ સંભવ છે.

#### ૦ ધ્યાન ચાેેગ—ઉપચાેેેગની સ્થિરતા છે.

અહીં યાેગ અર્થાત્ મન વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિઓ અને ઉપયાેગ એટલે આત્માના પરિણામ-ભાવ.

મન, વચન અને કાયાના અહિમું ખ વ્યાપાર કે પ્રવૃત્તિઓ દ્વારા દેહ–પ્રમાણ વ્યાપ્ત આત્મ–પ્રદેશામાં કંપન થાય છે; અને તે કર્મખંધનનું એક કારણું છે. સૃષ્ટિમંડળની રચના જ એવી છે કે આત્માના શુભાશુભ વિચાર કે પરિણામની ધારા અનુસાર કર્મખંધન થયા કરે છે. આ વિચાર કે પરિણામધારા તે 'ઉપયોગ' છે. આમ યાગ અને ઉપયોગની તન્મયતાની ઊપજ તે કર્મધારા છે. કર્મધારા પલટીને જ્ઞાનધારારૂપે પ્રગટ થાય છે ત્યારે યાગ-ઉપયોગની બાહ્ય પ્રવૃત્તિઓના વિસ્તાર સંકાચાય છે. જેમ જેમ ઉપયાગ જ્ઞાનમય શુદ્ધ થતા જાય છે તેમ તેમ ચિત્તની સ્થિરતા વધતી જાય છે. ઉપયોગની સ્થિરતા થતાં યાગા પણ સ્થિર થઈ જાય છે. ધ્યાનના આ એક પ્રકાર છે.

ગ્રાનધારા વડે મનની સ્થિરતા થાય છે. મૌન વડે વચન-વિચારની સ્થિરતા થાય છે. અને પદ્માસન કે કાયાત્સર્ગની (ઊભા ઊભા શરીરની ક્ષમતા રાખી ચિંતનમાં જોડાવું) કાયાની સ્થિરતા થાય છે. ત્રણે યોગોની સ્થિરતા થવાથી ઉપયોગની સ્થિરતા થાય છે.

યાેગ-ઉપયાેગની સ્થિરતાના અભ્યાસ માટે ધ્યાનનાે ઉપક્રમ અને શુદ્ધ અવલ'બનાે સહાયક છે. દીઘે કાલીન અભ્યાસ વડે યાેગ–ઉપયાેગનું સ્થિર થવું તે ધ્યાનનું સત્ત્વ છે.

### ૦ ધ્યાન એ શુદ્ધ ચેતનાની અનુભૂતિ છે.

ધર્મધ્યાન એ આત્માના સત્સ્વરૂપને સ્પર્શવાના ઉપાય છે. ધ્યાનદશા એ સત્સ્વરૂપમય છે. ધ્યાન દ્વારા સાધક આત્માનાં પરિણામાં નિર્મળ જળ જેવાં કે સ્ક્ટિકશિલા જેવાં પારદર્શી થઇ જાય છે. સ્ક્ટિકશિલા સઘન છતાં પારદર્શી હાવાથી તેની આરપારના પદાર્થો ચક્ષુગાચર થાય છે તેમ ધ્યાનના અનુભવી સાધકનાં પરિણામાં નિર્મળ થવાને કારણે ધ્યાનસાધકની જ્ઞાનની અભિવ્યક્તિ પારદર્શી થઇ જાય છે, અને સ્વ-પરના ભેદને યથાર્થપણે જાણે છે, જુએ છે અને સમજે છે; છતાં પણ સાધકનાં પરિણામાં તે તે પદાર્થરૂપે કે ભાવરૂપે પરિણમતાં નથી. શુદ્ધ ચૈતન્યની જ્ઞાનધારાનું આ રહસ્ય છે.

સામાન્ય રીતે પ્રારંભમાં સાધકને મહાપુરુષાર્થ દ્વારા દુર્વૃત્તિ-એાના નિરાધ કરવા પડે છે. દુર્વૃત્તિએા દુષ્ટ મનનું–વિભાવભાવનું કારણુ છે તે સાચું છે. પરંતુ એક ગુલાબના છેાડ નજીક ગંદકી થઈ હાય તાય ગુલાબ તેની સુગધ અને સૌંદર્ય ત્યજી દેતું નથી, <sup>દ</sup>યાનતુ<sup>\*</sup> રહસ્ય ૧૫૧

કારણ કે તે ખંને તત્ત્વ ભિન્ન છે. ગુલાબ એ સુવાસિત પુષ્પ છે, વળી તેના સૌંદર્યનું દર્શન થાય તો ગંદકી આપણી દર્શમાં કે સ્મૃતિમાં રહેતી નથી. તેમ સંસારના પ્રવાહમાં રહેતો સાધક એક વાર સ્વરૂપ પ્રત્યે સભાન થઇ જાય તો તેની પવિત્રતા અને ગુણા ટકી રહે છે, અને દુર્ભાવો વિરામ પામે છે. આગળ આગળની ભૂમિકાએ આત્મા સ્વયં શુન્દ્ર સ્વરૂપે અભિવ્યક્ત થતો રહે છે. કમે કમે સત્-ચિત્-આનંદમય સ્વરૂપ પ્રગટ થતું રહે છે તે ચેતનાની શુદ્ધિનું રહસ્ય છે, જે ધ્યાન દ્વારા અનુભવમાં આવે છે.

ધ્યાનની એક પળ પણ શુદ્ધ પ્રકાશમય હેાવાથી, શુદ્ધ ચેતનારૂપે પ્રગટ થઇ જીવનને બાેધસ્વરૂપ કરી દે છે.

"વીજળીના ચમકારે માતી પરાવી લ્યા પાનબાઈ, નહિતર અચાનક અધકાર થાશે."

—ગંગાસતી-રચિત ભજનમાંથી.

વીજળીના ચમકારા આંખના પલકાર જેવા હાય છે. તેવી પળમાં માતી પરાવવા માટે સમગ્ર ધ્યાન પ્રકાશ, છિદ્ર અને દારામાં લીન થઇ જાય છે ત્યારે માતી પરાવી શકાય છે. તેમ ધ્યાનની એક ધન્ય પળે, મન વચન કાયાની પ્રવૃત્તિઓ અતિશય શાંત થઇ જાય છે, ત્યારે ધ્યાનદશામાં ઉપયાગ સ્થિરતા પામે છે. આત્મણ વડે વિધાયેલું મન અનંતકાળની અસત્ વાસનાઓને ત્યજી આત્મામાં પરાવાઇ જાય છે, અર્થાત્ આત્મજ્ઞાન વડે સ્થિરતા પામે છે. ધ્યાનદશાનું અનુભવરૂપી સંવેદન જ મનના સૂક્ષ્મ દોષોને મહદ્ અંશે દ્વર કરી નાખે છે. ધ્યાનરૂપ અગ્નિનું આનું રહસ્ય છે.

# ૦ ધ્યાન એ લવરાેગને દૂર કરવાનાે રામબાણુ ઇલાજ છે.

વૈજ્ઞાનિક યુગના તબીબી વિજ્ઞાને એવી ઔષધિઓનું સંશાધન કર્યું છે કે તેના ચાહકો તે તે ઔષધિઓને રામબાણ ઇલાજ માને છે અને મનાવે છે. દા. ત., તખીબ પાસે જઇને કાેઈ એક દર્દી કહે છે કે મને શિરદર્દ છે, બીજે કહે છે કે મને કમરમાં દર્દ છે, ત્રીજે કહે છે કે મને પગમાં દર્દ છે, ચાેથા કહે છે કે મને વાંસામાં દર્દ છે અને પાંચમા કહે છે કે મારા કાનમાં દર્દ છે. દરેકને દર્દ દુખાવાનું છે. અંગા અલગ અલગ છે. તખીખી દરેક દર્દી ને નાવાલજિન કે ડિસ્પ્રિન જેવી સરખી ટીકડીએા આપે છે અને દર્દ પ્રમાણે કેટલીક સ્ત્રાના આપે છે.

તબીબની સૂચના પ્રમાણું દર્દી ટીકડીનું સેવન કરે છે. ટીકડીનું રસાયણું હાજરીમાં અન્ય રસા સાથે એાગળીને દેહમાં રુધિર સાથે ભળે છે અને જ્યાં દર્દ હાય ત્યાં તેના અંશની અસર ચતાં દર્દ શાંત થાય છે. વળી તબીબની સૂચનાના દર્દી અમલ કરે છે અને રાગમુક્ત થાય છે. દેહમાં થતી રાસાયણુક પ્રક્રિયાનું આ સ્થૂલ દર્શાંત છે.

જે સાધકાને ભવરાગનું દર્દ પીડે છે, અને પરિભ્રમણનું સ્વરૂપ સમજાયું છે તેઓ જ્ઞાની સદ્ગુરુ પાસે જાય છે. એક સાધક કહે છે કે મને ઇંદ્રિયવિષયા પીડે છે. બીજો કહે છે કે, મને ક્રાેધાદિ કષાયા પીડે છે. ત્રીજો કહે છે કે, હું અજ્ઞાનરૂપી અંધાપાથી પિડાઉં છું. ચાથા કહે છે કે, મને અબાધતારૂપી બધિરતાના રાગ છે. પાંચમા કહે છે મને પ્રમાદરૂપી નખળાઇ વર્તાય છે.

જ્ઞાનીગુરુ તે સવે ને એક જ રામબાષ્યુ ઉપાય દર્શાવે છે:

''જ્ઞાન ધ્યાન વૈરાગ્યમય ઉત્તમ જહાં વિચાર, તે ભાવે શુભભાવના તે ઊતરે ભવપાર,''

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્રરચિત પદ.

ભવરાગ કે પરિભ્રમણના કારણભૂત ઇંદ્રિય-વિષયાદિ રાગો દ્વર કરવાના એક જ ઉપાય છે. તે વૈરાગ્યમય જ્ઞાન-ધ્યાન. સર્વ રાગનું મૂળ અજ્ઞાન છે. તે ધ્યાન વડે નાશ પામે છે. ધ્યાનમાં જ્ઞાન-સુધારસના અર્ક છે. તે જ્યાં જ્યાં જે જે પ્રકારાના વિષયાનાં દદી છે તેના નાશ કરે છે.

# ૦ ધ્યાનના અનુભવની પળા અમૃતબિંદુ સમાન છે.

ધ્યાનની એક એક પળ અમૃતિબંદુ જેવી છે. એ પળના અનુભવ કથન કે લેખનના વિષય નથી. શુદ્ધ અસ્તિત્વના અનુ-ભવની તે ઝલક માત્ર છે. તેને વિચાર કે વર્ણનની મર્યાદિત શક્તિથી સમજવાના પ્રયત્ન કેમ થઈ શકે? છતાં ધ્યાનમાર્ગના પ્રવાસીને નિર્વિચાર–નિર્વિકલ્પ ધ્યાનતત્ત્વની સમજ કથંચિત્ આવશ્યક છે. સાધકે આ વાત પ્રથમ જ સમજ લેવી કે સમ્યક્ સમજ કે ચિત્તની નિર્દોષતા વગર ધ્યાન એ કલ્પના માત્ર છે, અથવા ધ્યાનક્રિયાના જનસમૂહના પ્રવાહમાંથી ઉત્પન્ન થતું કૂતુહલ છે. તે માટે ધ્યાનદશાના અમૃતતત્ત્વનું રહસ્ય ગંભીરતાપૂર્વક સમજ લેવું જરૂરી છે.

સંસારની વાસનાઓથી ચિત્ત સંક્રાંત હાય અને વિવિધ પદાર્થોમાં સુખબુદ્ધિ વર્તતી હાય ત્યાં સુધી આ માર્ગની જિજ્ઞાસા થવી જ દુર્લભ છે. કદાચ ગતાનુગતિ જિજ્ઞાસા જાગે અને જો ભળતાં કે કાલ્પનિક સ્થાનાના સંયોગ થાય તાપણ ધ્યાનમાર્ગની સાચી ભૂમિકાની ઉપલબ્ધિ થવા સંભવ નથી. જ્ઞાની પાસે જ ધ્યાનમાર્ગની યથાર્થ ઉપલબ્ધિ સંભવ છે. જ્ઞાનીની યથાર્થ એાળખ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ આપી છે.

"આત્મજ્ઞાન સમદશિલા વિચરે ઉદય પ્રયાગ, અપૂર્વ વાણી પરમશ્રુત સદ્દગુરુ લક્ષણ યાગ્ય." આત્મસિદ્ધિ-શાસ્ત્ર ગાથા ૧૦.

"સમદર્શિતા હૈાય તેા અહિ'સાદિ વ્રત હૈાય. સમદર્શિતા ન હૈાય તેા અહિ'સાદિ વ્રત ન હૈાય."

વળી કહ્યું કે "જ્ઞાનીના જ્ઞાનના વિચાર કરતાં પણ મહા-નિર્જરા થાય એમાં સંશય નથી.

ગ્રાન બાલવાથી ગ્રાન પ્રગટ થઇ જતું નથી. સત્ બાલવાથી સત્ સમજાતું નથી. આત્મા બાલવાથી આત્મા અનુભવમાં આવતા નથી. સાકર બાેલવાથી ગળપાં ને સ્વાદ આવતા નથી. અનિ શખ્દથી વસ્તુને બાળી શકાતી નથી. જળ બાેલવાથી તૃષા છીપતી. નથી. લાડુની કલ્પનાથી ક્ષુધા શમતી નથી.

સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ દરેક પદાર્થના અનુભવ તે તેનું તત્ત્વ છે. સ્વાનુભવ તે આત્મતત્ત્વને પામવાનું રહસ્ય છે. સામાન્ય મનુષ્ય માટે ધ્યાન એ અપરિચિત માર્ગ છે, છતાં જેને આ માર્ગનું રહસ્ય પામનું છે તેને તેનું મૂલ્ય ચૂકવનું પડે છે. જીવનનું પરિ-વર્તન કરતું પડે છે.

આ માર્ગના સાધકને પ્રારંભમાં થાંડી મુશ્કેલીઓ જણાશે. પૂર્વના સંસ્કારા અને અસત્ વાસનાઓ ઊઠે ત્યારે સાધક જાગત રહીને તે સંખ'ધી તત્ત્વવિચાર કરે છે અને અસત્ વાસનાઓને સદ્વૃત્તિઓ દ્વારા પાછી વાળે છે. કર્મધારાના પ્રવાહને તત્ત્વધારા વડે શાંત કરે છે. તેમ જ પૂર્વે થયેલા જ્ઞાનીઓએ પ્રતિપાદિત કરેલા આ માર્ગને વિચાર-વિનિમય દ્વારા સમજવા કે અભ્યાસ કરવા પ્રયત્નશીલ થાય છે. તત્ત્વવિચારના ઉત્પન્ન થવાથી ચિત્તશુદ્ધિ થતી રહે છે. એ શુદ્ધિ પછી ધ્યાન પ્રત્યેની રુચિ અને સમરણ માત્ર સાધકને આનંદ આપે છે. ગમે તેવા જીવનના સંઘર્ષોને, રાગાદિનાં નિમિત્તોને ધ્યાનના અમૃતબિંદુ વડે દૂર કરવાનું સાધકને સામર્થ્ય આવે છે.

ધ્યાનમાર્ગના અભ્યાસથી પ્રગટેલું સામર્થ્ય આત્મતત્ત્વની આડે આવતા અંતરાયા દ્વર કરવાની ગુરુચાવી છે. અજ્ઞાન, ક્ષાય અને ક્લેશજનિત પરિણામા અંતરાયા છે. મલિન મન એ અંધકાર છે અને આત્મા એ જ્ઞાનજયાત છે. જ્યાં સુધી મન મલિન છે, બહિર્ગામી છે, ત્યાં સુધી અંતરાત્માની શક્તિએ અપ્રગટ રહે છે. મન મરે (શાંત થાય), કાયા ઠરે (સ્થિરતા પામે) વાચા શમે (મીન) આમ ત્રણે યાગા શાંત થતાં ધ્યાન શું છે તે સમજાય છે.

જ્યાં સુધી આપણી દુર્વ ત્તિએા, વિકલ્પા કે વિચારા અજ્ઞાન

ધ્યાનનું રહસ્ય ૧૫૫

જન્ય ભૂમિકામાં ઊઠતા રહે છે ત્યાં સુધી ચેતનાના પ્રદેશા ઉપર આવરણ આવે છે અને તે પ્રદેશા મનની ચંચળતા અનુસાર કંપતા રહે છે. એ કંપન તે બંધનનું કારણ છે. આવા ચંચળ મનને કાઈ વાર્જિત્રાના અવાજ સાથે કે ધાસ જેવા અવાજરહિત આલંબન સાથે સંલગ્ન કરવાથી કંઈક અંશે બાહ્યપણે સ્થિર કરી શકાય છે. વાસ્તવિક રીતે તેને પરાજિત કરવાના સાચા ઉપાય એક આત્મન્નાન છે.

અમૃતનું એક ટીપું જીવન અપે છે. ટીપે ટીપે સરાવર ભરાય છે તે વાત સુવિદિત છે. તેના અર્થ ઘણા ગંભીર અને સૂચક છે. ચારે દિશામાં વરસતી વર્ષાનાં ટીપાં જ્યારે સરાવરમાં પડે છે ત્યારે અન્યત્ર નાળાંઓમાંથી તે વર્ષાનું જળ ચારે દિશામાંથી સરાવરમાં ભળે છે અને રાતારાત સરાવર જળથી છલકાઈ જાય છે. તેમ ધ્યાનદશાની અનુભવની પળ પ્રગટે છે ત્યારે આત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે તેના આનંદ પ્રવાહિત થાય છે અને આત્મારૂપી અમૃતસરાવર સત્, ચિત્, આનંદરૂપી ગુણાથી છલકાઈ જાય છે.

ધ્યાનની આ સ'જીવની સમગ્ર જીવનમાં પરિવર્તન આણી દે છે અને અહમ આદિનું વિસર્જન થતું જાય છે. પૂર્ણ ધ્યાનદશા પ્રગટ ન થાય ત્યાં સુધી અંતરાય કરનારાં બળવાન નિમિત્તો પ્રાપ્ત થતાં, આત્મા બે–પાંચ ડગલાં પાછા પડી જાય તેવું વચ્ચેની બ્મિકામાં થવા સ'લવ છે. માટે આવી ઉપાસના જ્ઞાની પુરુષની નિશ્રામાં, શ્રદ્ધાપૂર્વક કરવી. એક વાર અંતરાત્મા જાગી ઊઠે પછી માર્ગ સરળ છે.

#### ૦ ધ્યાન એ ચિત્તની નિષ્કંપ દશા છે

ચિત્તસ્થિરતા થયા પછી ધ્યાનમાર્ગમાં સંકલ્પ-વિકલ્પના સહજ અંત થાય છે. સંકલ્પ-વિકલ્પ, કલ્પના કે પૂર્વ સંસ્કાર એ ભૂતકાળની સ્મૃતિમાંથી ઊઠતી એક પ્રકારની મનોદશા છે. તેમાં દીર્ઘ કાલીન સંસ્કારા આ જન્મના સંસ્કારા, રૂઢિઓ, મિથ્યાગ્રહા, શુભાશુભભાવા વગેરેનું મિશ્રણ હાય છે. આવા મિશ્રિત ભાવા વગરની જે સદ્ભાવ કે મધ્યસ્થતા છે તે ચૈતન્યભાવ–પ્રજ્ઞા છે. જે સંકલ્પ આદિ કે વિચારાની શ્રૃંખલા સંયોગો પ્રમાણે બદલાયા કરે છે તે આત્મ-વિચારની શ્રેણિ નથી, તેમાં સંયોગો અને કાળ આદિના પરિબળને કારણે અબાધતા હાય છે. કેવળ વિચારાથી કે સંયોગોથી મપાય તે 'સત્' નથી. સત્ એ શુદ્ધ અસ્તિત્વ છે. ધ્યાનની નિષ્કંપ દશામાં તેના અનુલવ થાય છે.

સામાન્યતઃ સ્થૂળ ભૂમિકાએ આપણી અભિવ્યક્તિ વિચાર અને વાણી દ્વારા થાય છે, આ પ્રવૃત્તિઓનું ચાલકબળ જો સ્વાર્થ, મમત્વ, અહમ્ કે આકાંક્ષાઓ પર આધારિત હોય તો અભિવ્યક્તિ પણ તેવા પ્રકારે થાય છે. આત્મપ્રદેશાનું તેના સંયોગે કંપન થતાં અંધ—અનુબંધ થયા કરે છે. જ્યાં સુધી આવી પ્રવૃત્તિઓ અને પ્રકૃતિઓનું શમન થાય નહિ ત્યાં સુધી સુખ-શાંતિના પ્રયત્ના નિર્શ્યક છે.

ધ્યાનના અભ્યાસ વડે યથાર્થ પુરુષાર્થ થાય તો મનની ચંચળતા શાંત થાય છે અને દુષ્ટ પ્રવૃત્તિઓ છૂટતી જાય છે. આગળની ભૂમિકાએ ચિત્ત પ્રશાંત થતું જાય છે. ધ્યાનમાં ચિત્તની દશા નિષ્કંપ રહે છે. ધ્યાનાંતર થયા પછી પણ જ્ઞાની જ્ઞાનની ઉપાસનામાં રત હાય છે. ધ્યાન અને જ્ઞાનરૂપ તે પરિણામાની અસર આત્મામાં સંવેદનરૂપે રહેતી હાવાથી સાધક-જ્ઞાનીના સમગ્ર વ્યવહાર વ્યગ્રતા-રહિત, સમ્યક્ પ્રકારે સહજપણે થતા રહે છે. જ્ઞાન ધારાની ચાકી જ એવી રહે છે કે ઉપયાગની શુદ્ધતા ટકી રહે છે, એ જ ચિત્તની સ્થિરતા છે; અને એના પ્રગાઢ અનુભવ એ ધ્યાનસમયની ચિત્તની નિષ્કંપ દશા છે, અને એ જ્ઞાનીજનાના જ્ઞાનના વિયષ છે. તેનું ચિંતન-મનન એ સાધકા માટે કલ્યાણકારી છે.



ધ્યાનમાર્ગના પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં આગળના સ્વાધ્યાયામાં સાધકની ભૂમિકા વિષે કેટલીક વિચારણા રજૂ થઇ છે. છતાં આ સ્વાધ્યાય પ્રયાગાત્મક અને પુરુષાર્થરૂપ હાેવાથી સાધક માટેની ઉચિત ભૂમિકાના અહીં વિસ્તૃતપણે હલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે.

અભ્યાસના ઊંડાષ્ટ્ર માટે કેટલીક જરૂરી વિગતાનું પુનરાવર્તન થયું છે, છતાં તેના મનનપૂર્વક અભ્યાસ કરવાથી તે રસપ્રદ નીવડશે અને હિતકારી થશે. માટે સાહસ કરીને પ્રયાગ—સાધક થવું, જેથી માનવજન્મ-રૂપી મેળેલા અવસર સફળ થાય, જીવ્યું સાર્થક થઇ જાય.

ધ્યાનમાર્ગના સાધક માટે આત્મતત્ત્વના નિર્ણય અને શ્રદ્ધા, પરમાત્મા પ્રત્યે પ્રીતિ અને લક્તિ, જગતના સંબંધા અને વ્યવ-હારામાં સમતા અને મૈત્રીભાવ, આ અગત્યનાં અંગા છે.

તત્ત્વના યથાર્થ બાધ અને આત્મવિશુદ્ધિ તે સાધનાના પાયા છે. વળી સદ્વિચાર, સદાચાર, સાત્ત્વિકતા, સત્યપ્રિયતા અને સૌ પ્રત્યે સદ્ભાવ આ સઘળાં પ્રેરકબળા છે.

ધ્યાનપ્રવેશની બૂમિકા અને દૈતિક ઉપક્રમ જ્યારે અંતમું ખતા, આત્મભાવના અને આધ્યાત્મરુચિ જેવા ભાવા તો ધ્યાનસાધનાના સાક્ષાત્ અંગરૂપ જ છે. જગતનાં પાર્થિવ સુખા પ્રત્યેથી યથાશક્તિ વિમુખતા તે સાધકના ઔદાસીન્યભાવ છે— અનાસક્તિ છે, તે વડે ધ્યાનાભ્યાસના સુખદ પ્રારંભ થાય છે અને સફળતા પણ પ્રાપ્ત થાય છે. જ્ઞાનીઓએ આ માર્ગ માટેની કેટલીક સીમાઓ આંકી છે તેનું યથાશક્તિ અને યથામતિ પાલન કરવું એ સાધક માટે જરૂરી છે.

### ૦ સાધકની મનાેભૂમિકા—પાત્રતા

- ધ્યાનમાર્ગ નાે સાધક સન્માર્ગ ને અનુસરનારા, સદાચારી અને નીતિમાન હશે.
- જીવનનિર્વાહનાં સાધનામાં વૃત્તિસ ક્ષેપી અને સંતાષી હશે.
- કદાગ્રહથી, કુટેવાેથી અને વ્યસનથી મુક્ત હશે.
- આહારવિહારની ક્રિયાએામાં જાગ્રત અને નિયમિત હશે.
- વિષયામાં અને કષાયામાં મંદપરિણામી હશે.
- આરંભ પરિગ્રહના સંક્ષેપી હશે, તેની નિવૃત્તિના અભિલાષી હશે.
- દેહભાવ અને આત્મભાવને ભિન્ન જાણનારા-વિચારનારા હશે.
- મૈત્રી, પ્રમાદ, કરુણા અને મધ્યસ્થભાવથી ભાવિત હશે.
- આત્મા પ્રત્યે જાગૃતિ, જગત પ્રત્યે મૈત્રી અને પરમાત્મા પ્રત્યે
   પ્રીતિ રાખવાવાળા હશે.
- 🗕 સત્સંગ અને સ્વાધ્યાયપ્રિય હશે.
- એકાંતના અને તીર્થપ્રવાસના ઉદ્યમી હશે.
- હિત, મિત અને અલ્પભાષી હશે.
- ગુણુવાન પ્રત્યે આદર–સન્માનવાળા હશે.
- <u>\_ ગૃહસ્થને યાેગ્ય દાન–દયાદિમાં પ્રવૃત્ત હશે.</u>
- પરિવાર સાથે સમતાભાવે વ્યવહાર કરતા હશે.
- 🗕 પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે અનુક પાના ભાવ રાખવા પ્રયત્નશીલ હશે.
- 🗕 મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિએામાં શુદ્ધિવાળા હશે.
- \_ સર્વત્ર કથિત તત્ત્વાની શ્રદ્ધાવાળા હશે.

- આત્માની ઉપાદેયતાની રૂચિવાળા હશે.
- અહમ્ અને મમત્વ પ્રત્યે ઉદાસીન હશે.
- આત્મકલ્યાણના અને મુક્તિના અભિલાષી હશે.

સા<mark>ધકનું જીવન આવા</mark> સદ્ગુણાથી સંપન્ન હશે, તો પછી ધ્યાનના અભ્યાસકાળમાં તેના ઘણા અંતરાયાે સહેલાઈથી દ્વર થઈ જશે.

### ૦ પ્રથમ કદમ સાચી દિશામાં ઉપાદવું

ઉપરનું કથન જોઈ કોઈને પ્રશ્ન થાય કે કદાચ મૂંઝવણ પણ થાય કે, આ તો કપરું કામ છે. જેમ લાડુ બનાવવા ઘી, ગળપણ, લાેટ ઇત્યાદિ સાધનસામગ્રીની જરૂર રહે છે તેમ દરેક કાર્ય સિદ્ધ થવા તેને યાગ્ય સામગ્રીની આવશ્યકતા રહે છે. લાેટને બદલે કાેઈ કશ્કીના લાડુ બનાવે તાે ગાળ અને ઘી બગડે, તેમ ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ પામવા હાેય, અને જો મન અશુદ્ધ, જીવન દંભી, વ્યવહાર અસમતાલ કે ચિત્ત ચંચળ હાેય તાે ધ્યાનના યથાર્થ અભ્યાસ સંભવનથી. અસંગતપણે કરેલા પરિશ્રમ કશ્કીના લાડુ જેવા થાય છે.

એક વાર આ માર્ગની જિજ્ઞાસા જાગે અને સાચી દિશામાં પ્રથમ કદમ ઊપડે તે પછી બીજાં કદમ ઉપાડવાં મુશ્કેલ નથી. આ માર્ગ જ એવો છે કે આત્માની સભાનતા થતાં યેાગ્ય વાતાવરણ, માર્ગ દર્શ ક સત્સંગ કે સત્પ્રસંગ જેવાં સાધના તેને આકર્ષી લે છે. એક વાર આત્મશક્તિના નિર્ણય, સાચા સુખની અભિલાષા અને સત્ પુરુષની શ્રદ્ધા થવી જોઈએ. પછી જેમ જેમ સાધક આગળ વધશે તેમ તેમ આત્મશક્તિ અનવસ્તપણે પ્રગટતી જશે અને સહેજે સહેજે ધ્યાનમાર્ગનું ક્રમિક આરાધન થતું રહેશે. એ આરાધન જ જવનના પ્રાણ બની રહેશે.

શરીરના પાષણ માટે જેમ આહારાદિના નિત્યક્રમ હાય છે તેમ અંતરંગના, જીવનશુન્દિના કે પરિભ્રમણસમાપ્તિના માર્ગે સાધનાના ઉપક્રમ તે નિત્યક્રમ બની જવા જરૂરી છે. હવે આપણે પ્રયોગાત્મક ઉપક્રમની વિચારણા નિષ્ઠાપૂર્વક અને ઉમંગથી કરીએ. લેખનમાં તે લાંબી લાગશે પણ અહીં આપેલી કેટલીક વિગત સમજવા માટે જરૂરી છે. ક્રમના પ્રારંભ થતાં જીવનમાં હળવાશ લાગશે અને આનંદની પ્રાપ્તિ થશે. એટલે જરા નિરાંત મળી કે ચિત્ત તે પ્રત્યે આકર્ષાયેલું રહેશે તેવા અનુભવ સાધકને થાય છે.

અનુભવી સદ્ગુરુ કે માગદર્શકથી પ્રેરણા પામી વિનયાન્વિત શઈ ઉમંગપૂર્વક શુભારંભ કરવા. સ્થળ વગેરે પણ પ્રેરણા મળે તેવાં પસંદ કરવાં.

પતિવ્રતા સ્ત્રી પાતાના પતિ પ્રત્યે જેવા ઉલ્લાસ, આનંદ, ગંભીરતા, પરમ પ્રેમ અને સમર્પ ણભાવ રાખે છે તેથી પણ સવિશેષ સમર્પ ણાદિ ભાવ વડે ધ્યાનમાર્ગ પ્રત્યે પ્રયાણ કરતું. તન મન ધનથી આ ઉપક્રમનું સેવન કરતું.

''પગે ઘૂંઘરું ખાંધ મીરાં નાચી રે"....

મન સાથે પૂર્ણભાવે કલાક એ કલાક ધ્યાનના અભ્યાસમાં તન્મય થઈ જવાથી આત્મા આનંદથી નાચી ઊઠશે અને મીરાંનું આ પદ આત્મસાત્ થતું અનુભવાશે, તેમાં નિઃશંક રહેવું. જો કે તેવા અનુભવ યથાપદવી થવાની સંભાવના છે.

શ્રદ્ધાળુ આત્માંએા શુભકાર્યમાં પરમાત્માનું કે ઇષ્ટમંત્રનું સ્મરણ કરી કાર્યના આરંભ કરે છે, તેમ આત્મકલ્યાણના આ માર્ગમાં પરમાત્માનું સ્મરણ કરી શુભારંભ કરવા.

આ યાત્રામાં વયની મર્યાદા નથી, લિંગના ભેદ નથી. જો કે યુવાવયમાં કરેલા પુરુષાર્થ શીઘ સાધ્ય ખને છે, છતાં કાેઈ પણ વયે પ્રારંભ થઈ શકે છે. તેમાં સ્ત્રી-પુરુષ, યુવાન-વૃદ્ધ, રંક-શ્રીમંત, સાધક-સાધુ ઇત્યાદિ સર્વને માટે યથાપદવી સ્થાન છે.

## ૦ દૈનિક જીવનમાં ધ્યાનનાે **ઉપક્રમ**

o સમય: બ્રાહ્મમુહૂર્તમાં ૩ થી ૪-૩૦ નાે સમય શ્રેષ્ઠ છે. આ સમયે જેટલી સ્થિરતા હાેય તેટલાે ક્રમ લેવાે. આ સમયે અત્યંત શાંતિ હોય છે. વાતાવરણમાં શુદ્ધતા હોવાથી ચિત્ત-સ્થિરતામાં શુદ્ધિ અને એકાગ્રતા સહજ થઇ શકે છે. છતાં સાધકે ભૂમિકા પ્રમાણે સમયનું આયોજન કરવું. તેમાં નિયત સમય અને નિયત ક્રમ રાખવા. આટલા વહેલા અનુકૂળ ન હાય તા સવારે પથી ૭ ની વચ્ચેના અને સાંજે ૯ થી ૧૦ ની વચ્ચેના સમય ગાંડવી લેવા. જેમ જેમ રૂચિ વધે તેમ તેમ સમય વધારતા જવું.

આ માર્ગની સાધનામાં જીવન પૂર્ણ થાય તાેપણ તે ન્યૂન છે. છતાં ગૃહસ્થ સાધકે નિત્ય એકથી ત્રણ કલાકના સમય ફાળવવાે.

"અનંત વાર દેહને અર્થે આત્મા ગાળ્યા છે, જે દેહ આત્માને અર્થે ગળાશે તે દેહે આત્મ-વિચાર જન્મ પામવા યાગ્ય જાણી, સર્વ દેહાર્થની કલ્પના છેાડી દઇ, એકમાત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપયાગ કરવા, એવા મુમુક્ષ જીવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઈએ."

—શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રજી

અહેના વહેલી સવારના અને અપારના સમય ગાઠવી શકે. મન વ્યાચ રહે કે શાંતિ ન હાય તા બેસવાના સમય ભારરૂપ લાગે છે. મનની સ્થિરતા રહે તેવા નિયત સમય ગાઠવવા. તે સમયે જાગ્રત રહેવું. પ્રમાદ અને સુસ્તી ત્યજવાં.

# ૦ દેહશુદ્ધિ અને હળવાપણું

દેહના બાહ્ય સાધન વડે આ પરમધ્યેય સાધ્ય કરવું છે, તેથી દેહની શુદ્ધિ માટે ગૃહસ્થે સ્નાન કરવું ઉચિત છે. છેવટે હાથ-પગ અને મુખની શુદ્ધિ કરી લેવી. વસ્ત્રો શુદ્ધ, ઢીલાં અને સફેદ રાખવાં. ધ્યાનમાં બેસતાં પહેલાં સુસ્તીથી મુક્ત થવા તથા શરીરની જડતા દૂર કરવા પાંચેક પંચાંગ નમસ્કાર કે સૂર્યનમસ્કાર અથવા હળવાં એક-બે આસના કરવાં, જેથી દેહ શિથિલ થતાં ધ્યાનની મુદ્રામાં સ્થિરતા રહેશે.

99.

૦ સ્થળ : ધ્યાનના અભ્યાસના આરંભ એકાંત સ્થળે, તીર્થ સ્થળે, ખુલ્લી જગામાં કે ઉદ્યાન જેવાં પવિત્ર સ્થળામાં કરવા ઉત્તમ છે.

ગૃહસ્થે શકય તેટલા દિવસ (સાતથી એકવીસ દિવસ) નિવૃ-ત્તિના સમય લઇ અભ્યાસના વર્ગોમાં કે માર્ગદર્શકની નિશ્રામાં વરસમાં બે વાર જરૂર જવાનું રાખવું.

#### અથવા

ગૃહસ્થને આવે અવકાશ ન હાય તો પોતાના નિવાસે શકય હાય તો નાની સરખી એક એારડીમાં મંદિર (પવિત્ર વાતાવરણ) જેવી ભાવનાથી આયોજન કરવું. તેમાં પરમાત્માનાં, સદ્ગુરુનાં, ૐ વગેરેનાં સુંદર અને સાદાં પ્રતિમા કે ચિત્રપટ રાખવાં, અને તેમની ભાવપૂર્વક પ્રાણુપ્રતિષ્ઠા કરવી. આ જગ્યાએ શ્રંથા, આસન, માળા જેવાં ઉપયોગી સાધન સિવાય કંઈ રાખવું નહિ. આ પવિત્ર સ્થાનમાં સંસાર-વ્યવહારની વાતા કરવી નહિ કે આહાર-પાણી ન લેવાં. ધ્યાન મીન, સ્વાધ્યાય કે સત્સંગ પૂરતા જ તેના ઉપયોગ મર્યાદિત રાખવા.

શકય હાય તા એ ખંડમાં લીલાં કે સફેદ પાથરણાં અને પડદા રાખવાં, જેથી ખંડમાં પ્રવેશ કરતાં સૌમ્ય અને શાંત વાતાવરણુના અનુભવ સહેજે થતા રહેશે. આ પછી આસનસ્થ થતાં ચિત્તની એકાગ્રતા સાધવામાં સરળતા રહેશે, આજુબાજુનું વાતાવરણુ શાંતિમય હાય તા ઘણું સહાયક થશે. ધૂપ દીપ વડે વાતાવરણુની શુદ્ધિ જાળવવી.

આવી શકયતા કે સગવડ ન હોય તો ઘરના એક ખૂણામાં શાંતિથી ચિત્રપટ સાંમે બેસી શકાય તેવું આયોજન કરવું. છેવટે અગાસી કે ખુલ્લી જગા પસંદ કરવી. તે પણ ન થઇ શકે તેા આસપાસમાં કોઇ સત્સંગી મિત્રને ત્યાં કે જ્યાં ધ્યાનને યોગ્ય વાતાવરણ મળે ત્યાં નિયત સમયે આ ક્રમના અભ્યાસ કરવા.

#### ૦ આસન:

બેસવા માટેનું આસન, ઋતુ પ્રમાણુ સુતરાઉ કે ગરમ રાખલું. લીલા કે સફેદ રંગ પસંદ કરવા. પદ્માસન, સ્વસ્તિકાસન કે સિદ્ધાસન જેવાં આસનામાં બેસી શકાય તેમ શરીરને કેળવવું. છેવટે સાદી પલાંઠી વાળીને, ધારેલા સમયે સ્થિરપણું બેસી શકાય તેવું સુખકર આસન પસંદ કરવું. કરાડના ભાગ ટકાર, ડાેક સીધી, પેટના ભાગ અંદર, છાતી જરાક બહાર, શરીરને જરાય દળાણુ કે ખેંચ ન પડે તેમ સ્થિર બેસવું.

પંચાંગ નમસ્કારથી શરીર હળવું અન્યું હશે. મૌનથી વાણી-વિચાર શાંત થયાં હશે. હવે ચિત્તને સ્થિર કરવા માટે ચિત્રપટ જેવા કોઇ એક સાધનનું અવલંબન લેવું અને શકચ તેટલા સમય એક જ આસનમાં સ્થિરતાથી બેસવું. આમ ત્રણે યાગની સ્થિરતાના અભ્યાસ થતા જશે અને ચિત્તમાં આનંદના અનુભવ થશે.

#### ૦ ધ્યાન માટેના આલ'બનના પ્રકારા

હે પ્રભુ આનં દદાતા જ્ઞાન હમકા દીજીયે, શીધ્ર સારે દુર્જુ છ્યાંકા દ્વર હમસે કીજીયે. લીજીયે હમકા શરાયુ મેં હમ સદાચારી ખને, પ્રદાચારી ધર્મરક્ષક વીર વ્રતધારી ખને. પ્રેમસે હમ ગુરૂજનાંકી નિત્ય હી સેવા કરે, સત્ય ખાલે ઝૂઠ ત્યાંગે મેળ આપસમે કરે. નિંદા કિસી કી હમ કીસીસે, બ્લકર ભી ના કરે, દિવ્ય જીવન હા હમારા, તેરે ગુયુ ગાયા કરે.

૦ **ધાસઅનુપ્રેક્ષા કે દીઘ<sup>િ</sup>ધાસ**: મનને પવનવેગી કહ્યું છે. તેથી યાગાઓ પ્રથમ પ્રાણાયામ વડે ધાસના જય કરી મનાજય કરે છે. વાસ્તવિક રીતે મન આત્મજ્ઞાન વડે વશ થઈ શકે છે. પરંતુ પાત્ર થવા માટે તથા સ્થિરતા માટે બાહ્ય અવલ બનની પણ કંઈક આવશ્યકતા રહે છે.

શ્વાસ એ તદ્દન નજીક શરીરમાં રહેલું પ્રાણતત્ત્વ છે. વળી શ્વાસ ઇંદ્રિયાદિના વિષયા કરતાં નિર્દોષ છે. તે સહજપણે આવે છે અને જાય છે.

દીઈ ધાસ કે ધાસઅનુપ્રેક્ષા તે, પ્રારંભિક અવલં બનરૂપ ઉપયોગી કિયા છે. નાભિમાંથી ઊંડા ધાસ લેવા, તેને મસ્તકની મધ્યમાં સહસારચક્રમાં લઇ જવાના ભાવ કરી પછી અતિ મંદ ગતિએ પાછા વાળી નાભિકમળમાં લાવવા. આમ પુનઃ પુનઃ ધાસપ્રધાસ સાથે ચિત્તને સંલગ્ન રાખતું. ધાસનું નિરીક્ષણ કરવું, આમ પાંચથી પંદર વખત કરવું. જેથી, મન કે જે બહાર ભમતું હાય છે તે ધાસ સાથે જોડાઈને મર્યાદામાં આવશે. વળી વચમાં વિચારની સાથે મન દાેડે ત્યારે પ્રયત્ન કરીને પુનઃ ધાસ સાથે તેને જોડતું અને ધાસના આવાગમનને નિહાળવું.

પ્રાણાયામ ઘણા પ્રકારના છે. સામાન્ય સાધકને આટલું પ્રયોજન પૂરતું થઇ પડશે. મનમાં ઊઠતા વિચારા અને ધાસને એક પ્રકારના તાલબદ્ધ સૂક્ષ્મ સંબંધ છે, તેથી મનને લયબદ્ધ કરવા પૂરતા ધાસના આધાર કેટલેક અંશે ઉપયાગી છે.

- o મનની શાંતિ: ધાસ સાથે કંઇક શાંત થયેલું મન હવે શાંતિથી એસવામાં સહયોગ આપશે, છતાં વચમાં જે જે વિચારા આવે તેને જોવા અને ધાસની જેમ શાંતિથી પસાર થવા દેવા. વળી મનની ચંચળતા થાય ત્યારે તેને પુનઃ ધાસ સાથે જેડવું. આમ મનને શાંત રાખલું. ધાસ સાથે જેડીને શાંત તથા તાલખદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરવા.
- **૦ મ ત્ર−જપ કે ધ્વનિરૂપ અવલ'બન**: બીજું અવ⊦ લંબન મ ત્રાદિનું લઈ શકાય. મ ત્રાક્ષર ટૂંકા રાખવા. જેમ કે ૐ સોહમ્ અહીમ્ નમઃ વગેરે પોતાના ઇષ્ટમંત્રના પ્રથમ પ્રગટ ઉચ્ચાર

**ભક્તિપદા:** ભક્તિનાં પદા દ્વારા સત્પુરુષાના ગુણાનું કીર્તન પ્રગટપણે ગુંજન કરીને કરવું. આવાં કીર્તનમાં ભાવને જોડવાથી મન શાંત થાય છે. પદસ્થધ્યાનના આ એક પ્રકાર છે.

દિખ્ટની સ્થિરતા – ત્રાટક: ૐ, જ્યાત, બિંદુ કે બાલ-સૂર્ય જેવા આલ બન પર દિષ્ટને ભૂમિકા અનુસાર પાંચથી ત્રીસ મિનિટ સુધી સ્થિર કરવી. પ્રારંભમાં એકથી પાંચ મિનિટ ચક્ષુ અપલક રહેશે. વળી વચમાં ચક્ષુ બંધ કરી જેના પર દિષ્ટ સ્થિર કરી હોય તે પદાર્થને દિષ્ટમાં સ્થાપન કરેલા રાખવા. અભ્યાસ વડે તે તે આકૃતિ સહજ ઉપસેલી રહેશે. વળી તે આકૃતિ અદશ્ય થાય ત્યારે કરી ચક્ષુ ખાલીને દિષ્ટ સ્થિર કરી પદાર્થને કે ચિત્રપટને દિષ્ટમાં સ્થાપન કરવું.

#### અથવા

પાતાના નાસાગ્રે, આજ્ઞાચક, સહસાર કે હૃદયચક જેવાં સઘનકેન્દ્રો પર મન અને દર્ષિને સ્થિર કરવાથી પ્રારંભમાં ચિત્તની ચંચળતા મદ થાય છે. અનેક પદાર્થી પ્રત્યે ભ્રમણ કરતું મન કંઈક સંકાેચ પામી સ્થિર થાય છે. આને પિંડસ્થ ધ્યાનના પ્રકાર કહી શકાય.

#### અથવા

પરમાત્મા કે સદ્દગુરુનાં ચિત્રપટ: તેમનાં ચક્ષુ, ભાલ, મુખકમળ કે હૃદયકમળ પર દર્ષિની સ્થિરતા થઇ શકે. તેમની સાક્ષાત્ ઉપસ્થિતિના ભાવ ધારણ કરવા. તેમના ગુણાની અનુમાદના કરવી, અને ઉપર મુજબ પુનઃ પુનઃ અભ્યાસ કરવા. આને રૂપસ્થ ધ્યાનના પ્રકાર કહી શકાય.

પરમાત્મચિતન: પ્રારંભમાં પરમાત્માને પ્રાર્થના કરવી. હે! પરમાત્મા, આ સંસારચક્રથી મુક્ત થવા મને તારાં ચરખુ-કમળને પાત્ર થવા કૃપા કર, તારા હૃદયકમળમાં માટું ચિત્ત સંલગ્ન રહેા. તારા શુદ્ધ સ્વરૂપનું દર્શન મને પ્રાપ્ત થાએા.

"તારાથી ન કાેઈ અન્ય સમર્જ દિનના ઉદ્ધારનારા પ્રભુ, મારાથી ન કાેઈ અન્ય પાત્ર જગતમાં જેતાં જડે હૈ વિભુ! મુક્તિ મ'ગળસ્થાન તાેય મુજને ન ઇચ્છા લક્ષ્મી માેક્ષ તણી આપા સમ્યગ્રત્ન શ્યામ જીવને તાે તૃપ્તિ થાયે ઘણા.'' —શ્રી રત્તાકરપચીસી.

વિવિધ પદો વડે અરજી કરવી અને પ્રભુમય થવા પ્રયત્ન કરવા. પદોના ગુંજરવ અહિનિશ ચિત્તમાં ગુંજયા કરે તેવા ભાવાથી મનને સભર રાખવું. અભ્યાસ વડે ગુંજારવ શાંત થઈ, આત્મા જ્ઞાનરૂપે પ્રગટ અનુભવમાં આવશે આવા. આશિક અનુભવ તે આનંદનું પ્રસ્કુટિત ઝરાશું છે. આત્માને પરમાત્મારૂપે પ્રગટ થવાની આ ઉત્તમ સમર્પા શુભાવના છે. પરમાત્માના સાતિશય ગુણા જ ચિત્તને આકર્ષી લે છે. આને રૂપસ્થ ધ્યાનના પ્રકાર કહી શકાય.

વન-ઉપવન, સરિતા, સાગર કે પવિત્રભૂમિ – પહાડ જેવાં સ્થળાએ એકાંતમાં સાધક નિરાકાર સિદ્ધ-પરમાત્માનું ધ્યાન કરી શકે. આ રૂપાતીત ધ્યાનના પ્રકાર છે. ચિત્તની વિશેષ સ્થિરતા પછી રૂપાતીત ધ્યાનની ભૂમિકા હેાય છે.

સામાન્ય સાધક આવા કુદરતી સ્થળે નિર્દોષ, શાંત અને પવિત્ર વાતાવરણમાં શાંત થવાના પ્રયત્ન કરે તાે સહેજે શાંતિ અને સ્થિરતા અનુભવી શકે છે.

સ્વરૂપચિંતન: ચિત્તના સ્વભાવ ચિંતન કરવાના છે, પણ સ્વરૂપચિંતનના અભ્યાસ ન હાવાથી તે પરરૂપનું ચિંતન કરે છે. પૂર્વના સંસ્કાર યાગે ચિત્ત જગતના પદાર્થી પ્રત્યે આકર્ષિત થઇ તે તે પદાર્થીનું ચિંતન સતત કર્યા જ કરે છે. તે પદાર્થીનું સ્વરૂપ અનિત્ય હાવાથી ચિત્ત સ્થિરતાને પામતું નથી. માટે નિત્ય એવા આતમારૂપી પદાર્થ પ્રત્યે મનને રૂપાંતર કરી સ્થિર કરવાનું છે.

પ્રથમ ચિત્તને સંકેત આપવા કે "હું" શુદ્ધ છું, બુદ્ધ છું. નિરંજન નિરાકાર છું. આમ સ્થિર પદાર્થ નું અવલંબન શ્રેષ્ઠ છે.

#### અથવા

'હું' દેહ નથી, જગતના કાઈ પદાર્થો મારા નથી. ઇંદ્રિયા કે મન હું નથી. અહમ, મમત્વ મારા સ્વભાવ નથી. સ્ત્રી, પુત્ર, પરિવાર, ધન, ધાન્ય સંયાગી પદાર્થો છે. સંયાગના સમય પૂરા થતાં આ સંબંધા પૂર્ણ થાય છે. નિશ્ચયથી હું તેમના સ્વામી, કર્તા કે લાકતા નથી. આવી લાવનાએાનું ચિતન કરતું તે એક પ્રકારનું અવલંબન છે. જેમાંથી નિરાલંબન પ્રત્યે જવાય છે.

આ પ્રકારના અવલંબનનું સેવન કરતાં કોઇ પણ પ્રકારની કિયામાં સ ઘર્ષ થવા ન દેવો. અનાગ્રહી થઇને અનુષ્ઠાના કરવાં. સહજપણે, સરળતાપૂર્વક, અનુકૂળતા પ્રમાણે પ્રસન્નભાવે ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ કરવા. આંતરબાદ્ય વાતાવરણ જ એવું રાખવું કે ચિત્ત સહેજે શાંત થઇ જાય. જે કિયામાં સહજપણે ન ટકાય ત્યાં કિયાનું રૂપાંતર કરવું; પણ રૂઢિગત કે કિયાના સમયના આગ્રહ રાખીને એક જ કિયાને શુષ્કપણે વળગી રહેવું નહિ. યથાસમયે સત્સાધનની મર્યાદામાં રહીને ફેરફાર કરવા.

## એકતાનું સ્વરૂપ

ધ્યેય – શુદ્ધાત્મા ધ્યાતા – મન ઉપયેાગ ધ્યાન – ચિત્તની સ્થિર થવાની ક્રિયા ધ્યાનદશા – ત્રણેનું એકત્વ.

સ્ત્રનિ**રીક્ષણ**ઃ સ્વ-નિરીક્ષણ એ દોષોને જાણવા અને દ્વર કરવા માટેના તથા ગુણાને જાણવા અને તેને સમૃદ્ધ કરવા માટેના ચિંતનરૂપે એક ઉત્તમ પ્રયાગાત્મક ઉપાય છે.

પરમાત્માના અને આત્મસ્વરૂપના ચિંતનરૂપ શુદ્ધ અવલંબન દ્વારા સાધકનું ચિત્ત તટસ્થ નિરીક્ષણ કરવા યાગ્ય થઇ જાય છે. તેથી વર્તમાનની દશા જેવી છે તેવી જાણી શકાય છે. તેમાં દોષ પ્રત્યે સ્વબચાવ અને ગુણ પ્રત્યે ગૌરવ પ્રાયે ઉત્પન્ન થતાં નથી. સ્વ-નિરીક્ષણની એ ખૂબી જ સાધકને નિર્દોષ, નિષ્કપટ અને સૌમ્ય થવામાં સહાયક થાય છે.

જે વર્તમાનમાં હું લાેલી, કામી, કપટી, કાેધી, દેેષી, રાગી કે કાેઇ પણ મલિન વૃત્તિવાળા હાેઉં, અથવા પૂર્વગ્રહવાળા કે આવેશવાળા હાઉં તાે દિનચર્યા એવા ભાવા વડે મલિનતા પામે છે, અને તેવી દશામાં સાધક શુદ્ધસ્વરૂપનું ધ્યાન કરવા જાય તાે તેને ધ્યાનની અનુભૂતિ થઈ શકતી નથી. 'હું શુદ્ધ આત્મા છું' તેવા શબ્દોચ્ચાર કેવળ કલ્પના જ રહે.

તટસ્થ સ્વનિરીક્ષણ દ્વારા સભાનતા આવે છે. સભાનતાના અભ્યાસ આ દેષોના છેદ કરવાનું એક ઉત્તમ શસ્ત્ર છે. દેષોના આત્યંતિકપણે છેદ થવા તે જ શુદ્ધ સ્વરૂપ છે. શુદ્ધ સ્વરૂપનું સહજ ભાન તે પણ એક પ્રકારનું ધ્યાન છે.

કામ, ક્રેાધાદિ કે અન્ય પ્રકારાના વિચારાથી સ્થૂળપણે મન મલિન જ હાેય ત્યાં સુધી અંતર્મુખતા સાધ્ય થઇ શકતી નથી, અને અંતરમાં ડૂબકી માર્યા વગર, અંતરભેંદ જાગૃતિ થયા વગર અખંડ શુદ્ધ ચેતનાના સ્પર્શ થતા નથી. મનની ક્ષુષ્ધ અને ચંચળ-વૃત્તિને કારણે શુદ્ધ ચેતનાના પ્રવાહ અખંડ હાેવા છતાં વ્યવહારમાં તે ખંડિતપણે — અશુદ્ધપણે પ્રગટ થાય છે તેથી આત્માનું સત્ પ્રગટપણે અનુભવમાં આવતું નથી.

અહિર્ગામી આત્મા અસદ્ભાવાથી ગ્રહાયેલા છે તેથી સામાન્ય સાધક સત્ નું દર્શન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. સાધનાના અળે, સ્વનિરીક્ષણ દ્વારા ચેતનપ્રવાહ રૂપાંતર પામે ત્યારે જીવ અંતરગામી થાય છે. ત્યાર પછી તે આત્મા પરમાતમારૂપે પ્રગટ થવાનું સત્ત્વ કમે કરીને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્રણ અવસ્થામાં આત્મા એ જ છે. પરંતુ શુદ્ધાશુદ્ધ ભાવાને કારણે તેની વર્તમાન અવસ્થામાં ભેદ પડે છે.

વર્તમાનની દશા દાષસુકત છે. સાક્ષીભાવ વડે નિરીક્ષણના અભ્યાસથી દોષોનો વિલય થાય છે. એકાંતમાં સ્વનિરીક્ષણ દ્રારા મનનું તટસ્થ સંશાધન એ એક પ્રકારની આત્મજગૃતિ છે. અનંતકાળના અસદ્સંસ્કારસુકત મનનું સંશાધન ઘણું સામર્થ્ય માગી લે છે. કારણ કે પુષ્ટ થયેલા પુરાણા દોષોને મન એકદમ સ્વીકારતું નથી. કંઈક છલના કરીને દોષ પ્રત્યે પક્ષપાત કરી લે છે. જેમ કે મન કહે છે કે મને અભિમાન નથી પણ સ્વમાન ખાતર આમ કરતું પડે છે. સ્ક્લમ ઉપયોગ અને ચિંતન વડે આવી છલનાનું સંશાધન થાય છે.

આ સંશાધન વડે સાધક શુદ્ધિની આડે આવતા અવરાધાને જાણી શકે છે; તે દૂર કરવામાં શું નખળાઇ છે તેને જાણી લે છે. તેથી મનની વિશુદ્ધિ થતી રહે છે. જે પરિસ્થિતિ છે તેમાંથી ખહાર નીકળતાં થાડા સમય લાગશે, પણ ધીરજપૂર્વક આ માર્ગમાં આગળ વધતું. સ્વનિરીક્ષણ જયારે સ્વજ્ઞાનરૂપે પરિણમે છે ત્યારે પવન ફૂંકાતાં જેમ કચરા ઊડી જાય છે તેમ દોષા દૂર જતા રહે છે.

"કાૈટિ વધ<sup>ર</sup>નું સ્વપ્ન પણ જાગ્રત થતાં શમાય, તેમ વિભાવ અનાદિના જ્ઞાન થતાં દૂર થાય,"

— श्रीमह राज्य ६०० रियत श्री आत्मसिदिशास्त्र,

સાધનાના ક્રમમાં જ દસેક મિનિટ સ્વનિરીક્ષણ કરવું. ચલ-ચિત્ર જેતા હાઇએ તેવું જણાશે. દોષોથી દ્વર થવાના ભાવ રાખવા,

ધ્યાન : એક પરિશીલન

કેવળ ખેદ ન રાખવા કે હું પામર છું, અજ્ઞાની છું. આવા હીનભાવ તે લઘુતાત્ર થિરૂપ અવરાધ છે. દોષ જાણવા, તેનાથી મુક્ત થવું અને તે પછી દોષમુક્તિના આનંદ માણવા. મારું આત્મસ્વરૂપ કેમ પ્રગટે તેવા ઉલ્લાસ રાખવા.

સ્વનિરીક્ષણના અંતે હળવા અને પ્રસન્ન ચિત્ત વડે તે કિયા પૂરી કરવી. દિનચર્યામાં સભાનતાપૂર્વક વર્તન કરવું. એટલે સ્વનિરી-ક્ષણનું કાર્ય અલ્પાધિકપણે રહ્યા કરશે. હું આત્મા છું, સર્વથી નિરાળા છું તેવા શખ્દોચ્ચાર મનનપૂર્વક કરવા અને તેવા ભાવ સેવવા. જેથી સ્પીડ પ્રેકર વડે જેમ ગાડીની ગતિ મંદ થાય છે તેમ આવા ભાવા વડે મનની અહિમું ખતાની ગતિ મંદ થાય છે. લાભાદિ કષાયો, આચહા અને આવેશાની ગતિ મંદ થાય છે. સ્વનિરીક્ષણનું આ પરિણામ છે. સભાનતાનું આ સત્ત્વ છે.

- ૦ સ્વાધ્યાય: સાધક-ગૃહસ્થે વ્યવસાયનું આયોજન જ એવું કરવું કે જેથી તેને સાધના માટે પૂરતો અવકાશ મળી રહે. આ માર્ગમાં સત્ શ્રુતનું વાચન કે મનન એ અગત્યનું અંગ છે. અવકાશે હંમેશાં સત્શાસ્ત્રના એકાંતમાં કે સમૃહમાં સ્વાધ્યાય કરવા. વીતરાગમાર્ગને કે સ્વરૂપચિંતનને પ્રેરક અને તેવા ગ્રંથાનું અધ્યયન કરવું. ધ્યાનમાં બેસતાં પહેલાં સ્વાધ્યાય કે પ્રાર્થના કરવાં જેથી તેમાંથી મનને ચિંતનયાગ્ય સામગ્રી મળી રહે. સ્થિરતા સહિતના સ્વાધ્યાય તે એક પ્રકારનું ધ્યાન છે.
- ૦ સ્થૂલ મોન: સાધકને માટે મીન પ્રાણવાયુ સમાન છે. નિત્યપ્રતિ એકાદ કલાકનું કે અવકાશ હોય તે પ્રમાણું મીન રાખવું. સપ્તાહમાં એક દિવસ કે અહારાત્ર મીન રાખવું. મીન વડે શક્તિના સંચય થાય છે, મીન સમયે જરૂરી દૈહિક ક્રિયા સિવાય અન્ય ક્રિયાઓ ત્યજવી. તેમાં સ્વાધ્યાય, ભક્તિ, વગેરે કરવા એકાંતમાં ધ્યાન, સ્વનિરીક્ષણ, ચિંતન કે લેખન જેવી પ્રવૃત્તિએ કરવી. મીનની ગહનતામાં આત્માના આનંદના સ્પર્શ થાય છે. મુનિઓને મીનના આવા અનુભવ હાય છે. આગળ વધતાં રાજે છૂટક કે સળંગ ત્રણ કલાકનું મીન લેવું.

૦ સૃક્ષ્મ મોન : ઇંદ્રિયાના વિષયાથી પાછા વળવું. પ્રત્યા-હારની નજીકનું આ સૃક્ષ્મ મૌન છે. મનના વિકલ્પા, વિચારા, વાસનાઓનું શમી જવું તે સૃક્ષ્મ મૌન છે. આ મૌન દ્વારા ધ્યાનનું દ્વાર ખૂલે છે અને ધ્યાનદશાની અનુભૂતિ થાય છે.

દેયાન : ઉપર મુજબના નિત્યના અભ્યાસ પછી 'ઘ્યાન' શું છે તેના વાસ્તવિક ખ્યાલ આવશે. એક જ વિષય પર અમુક સમયની ચિંતનરૂપ સ્થિરતાને ધ્યાન કહ્યું છે. આમ કરતાં બુદ્ધિપૂર્વકનું ચિંતન શાંત થયે કેવળ આનંદના અનુભવ રહે તે ધ્યાનદશાની સિદ્ધિ છે.

તે પછી ચિત્તમાં આનંદની ધારા વહેતી રહે તો તે ધ્યાનનું સત્ત્વદર્શન છે, તેમ સુપ્રતીતપણે જાણવું. ધ્યાન પહેલાં એકાગ્રતા જરૂરી છે. લક્ષ એકાગ્રતા સુધીનું નથી. પ્રારંભમાં અનુભવાતા આનંદમાં પણ અટકી ન પડવું. પરંતુ મનની ભૂમિકાઓને વટાવી જ્ઞાતાદ્રષ્ટાભાવમાં જવાના પુરુષાર્થ સેવવા. તે પછી ધ્યાનની અનુ- ભૂતિ સહજ છે.

"ધ્યાન" પ્રાથમિક ભૂમિકાએ મૌન કે એકાગ્રતાના અભિગમ રહેશે. દીઘ કાળના અભ્યાસે ધ્યાનદશાના અનુભવ થશે. ઉત્તમ સાધક-સાધુ જગત પ્રત્યે ઉદાસીન થઇ નિવૃત્તિ સાધી પવિત્ર સ્થળાએ ધીરજપૂર્વક અનુભવી જ્ઞાનીના સાન્નિધ્યમાં આ કાળે ધ્યાનમાર્ગે પ્રવેશ પામી શકે છે. તે કારણે આચાર્યીએ ધ્યાન વિષે વિસ્તારથી વર્ણન કરેલું છે, જેના અભ્યાસ વિશિષ્ટ સાધકાને પરિશિષ્ટો દ્વારા કે ગ્રંથા દ્વારા કરવા વિનંતી છે.

## ૦ સિક્ધિએાના પ્રગઢવા સમયનાં ભયસ્થાના

આત્માનું અનંત સામર્થ્ય છે તે ચૈતન્યમય છે. અસત્-જડને જડનું સામર્થ્ય છે. આત્મા જડભાવે – અસત્ભાવે પરિશુમે ત્યારે જડ-અસત્-માયા સર્વોપરિ રહે છે. જ્યારે સર્પ ગૂંચળું વાળી પડચો છે ત્યારે બાળકો તેને પથ્થર મારશે, પશુ જ્યાં સર્પ ફૂંકાડા કરશે ત્યાં સૌ બાળકો દ્વર નાસી જશે. તેમ આત્માનું સામર્થ્ય સત્તામાં ગૂંચળું વાળીને રહે તાેય તે શક્તિરૂપે છે. જ્યારે તે પ્રગટ થાય છે ત્યારે દાષા આઘાપાછા થઇ દ્વર ચાલ્યા જાય છે.

આત્માની શક્તિના પ્રગટ થવા સાથે વિવિધ પ્રકારનાં શુલ પુદ્ગલાના યાંગે દૈહિક એટલે ત્રણે યાંગની શક્તિ ખીલી ઊઠે છે. તેને આત્મશક્તિ સમજવી તે ગંભીર ભૂલ છે. દેહની શક્તિએ પ્રગટે ત્યારે લાંકામાં માન વધે છે. તે પરિસ્થિતિમાં લાંકેષણામાં – માન કે પૂજામાં પડી શક્તિનું પ્રદર્શન ન કરવું. આ માર્ગ એવા સૂક્ષ્મ છે કે સાધક અમુક સ્થાનેથી ચૂકે કે છેક નીચે ઊતરી પડે છે. મુંબઇ જતાં માર્ગમાં જે જે સ્ટેશના આવે તેને સૌ જુએ છે પણ વચમાં ઊતરી પડતા નથી, તેમ મુક્તિસ્થાને પહોંચવા યાત્રીને માર્ગમાં સિદ્ધિ-એાનાં, માનાદિનાં સ્થાના આવે, તે જોઇ કે જાણી લેવાં, પણ નીચા ઊતરીને માનાદિના પ્લૅટફાર્મ પર આંટા ન મારવા કે કાેઇ સિદ્ધિરૂપી આંકડા પર બેઠક ન લેવી. જો તેમ બન્યું તો ગાડી ઊપડી જશે. વળી કરી એવી દશા આવતાં વાર લાગે છે. તે માટે સતત સાવધાન રહી કેવળ લક્ષ પ્રત્યે જ ઝૂકેલા રહેવું.

એકાગ્રતા સાધ્ય થતાં સ્વયં દેહની ઉચ્ચ શક્તિએ મધુર ધ્વનિરૂપે, પ્રકાશરૂપે, સુગંધરૂપે, કેામળતારૂપે કે મુખરસરૂપે પ્રગટ થાય ત્યારે તેમને જાણી લેવી, પણ અગ્રિમતા ન આપવી કે પ્રસિદ્ધિ ન આપવી. ગુણોને સહન કરવાથી ગુણો વિકસે છે તેમ આ શક્તિ-એાનું છે. પ્રારંભ જ આત્મલક્ષે કરવા અને અંતિમ ધ્યેય પણ તે જ રાખવું.

મન અને શરીરનું જેવું ઉત્થાન, તેટલા પ્રમાણમાં ધ્યાનમાં પ્રગતિ થાય. આત્મદશા પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવાથી, નિદિધ્યાસન કરવાથી દેહભાવ ઘટે છે, માટે સતત સ્મરણમાં રાખવું કે હું દેહ નથી, હું શુદ્ધાત્મા સ્વરૂપ છું. એવા સતત રટણમાં કોઇક પળા એવી ≈આવશે કે સાધક શરીરથી મુક્ત છે, તેવી દશાના અનુભવ થશે.

તીર્થાટન : દરેક સાધકે વર્ષમાં એકાદ વાર અનુકૂળતાએ ∘તીર્થ કે પવિત્રસ્થાનમાં એકાંત મળે તેવાં સ્થળાએ નિવૃત્તિ માટે અવકાશ રાખવા. તે દિવસામાં જરૂરી દિનચર્યા સિવાય ભક્તિ, સ્વાધ્યાય અને મૌન રાખવાં.

ઉપર જણાવેલા ક્રમ એકસાથે કરવાના નથી. પરંતુ દીધ ધાસ પહેલાંની હકીકતનું યાગ્ય આયાજન કર્યા પછી દરેક ક્રમમાં પંદરથી વીસ દિવસના અભ્યાસ કરવા. જેમ કે દીધ ધાસ સાથે મનની એકાગ્રતા કરી મંત્રજપ કે પદા દ્વારા ભક્તિ કરવી, પંદર મિનિટ શાંત કે એકાગ્ર થવા પ્રયત્ન કરવા. દરેક ક્રમ પછી પંદર મિનિટ મૌનભાવે શાંતિથી બેસવું.

ખાળક પહેલા ધારામાંથી ખીજા ધારામાં આવે ત્યારે પહેલા ધારામાં પુસ્તકા મૂકીને ખીજા ધારામાં પુસ્તકોનો અભ્યાસ કરે છે અને આગળનાં ધારામાં પાછળનાં ધારાણાનાં પુસ્તકોનો ત્યાગ કરે છે. પરંતુ મૂળ વસ્તુનું વિસ્મરણ કરતા નથી; જેમ કે ૧ થી ૧૦ના આંક, ક થી માંડીને પૂરી ખારાખડીનું સ્મરણ રાખે છે. કારણ કે તે અંક અને શખ્દો તો તે પંડિત થાય ત્યારે પણ તે જ રહેવાના છે. તેમ આ ક્રમમાં આગળ જતાં સ્થૂલ અવલંખનાને ત્યજી એકા મતાના અભ્યાસને શ્રહાપૂર્વક દઢપણે ગ્રહી રાખવા. દેખીતી રીતે ક્રમ લાંબા લાગશે. પરંતુ અનંતકાળની બ્રમણા અને અસત્માંથી નીકળવા માટે ક્રમ લાંબા નથી. સાચી ક્રુધા પછી ભાજનથી તૃપ્તિ થાય છે, તેમ અનંતકાળના સંસારના થાક આત્માના અનુભવથી ઊતરે છે, જીવન નિર્ખોજ થતું જાય છે, નિર્દોષ થાય છે. આનંદ મંગળની સહજ ઉપલબ્ધિ થતી રહે છે. માટે ભૂમિકા પ્રમાણે આ ઉપક્રમનું સેવન કરવું તે આત્મહિત અર્થે છે.

# ૦ ભૂમિકા ચાેગ્ય પ્રકારા

ગૃહસ્થ સાધકે નીચેના પ્રકારોને અને ક્રમને સમજ વિચારી પાતાની શક્તિ અને મર્યાદા પ્રમાણે ગાઠવી **લેવા**.

પ્રથમ પ્રકાર : વ્યવસાયી–પ્રારંભિક સાધક માટે છે.

દ્વિતીય પ્રકાર : કંઇક નિવૃત્ત અને જિજ્ઞાસાવાળા સાધક માટે છે. ત્રીજો પ્રકાર : આત્મસાધનાની જ અચિમતાવાળા સાધક માટે છે

## કે આગળની ભૂમિકાવાળા સાધક માટે છે.

૦ પ્રથમ પ્રકારના સાધક માટેના ઉપક્રમ :

સાધનાના સમય રાજના ૧ થી ૨ કલાકના રાખવા. તેમાં સ્થૂલ મૌનના સમાવેશ થઈ શકે, અથવા રાજે એક કલાક મૌનના રાખી સત્યુતવાંચન કે લેખન કરવું.

ધ્યાનના અભ્યાસ : અનુકૂળ પણ નિયત સમય રાખવા. શાસ-અનુપ્રેક્ષા પ મિનિટ, ભક્તિપદ ૧૦ મિનિટ, મંત્રજપ કે કે ધ્વિનિ પ મિનિટ, સ્વનિરીક્ષણ-ચિંતન ૧૦ મિનિટ. સવારે અને સાંજે કે રાત્રે ૩૦ મિનિટના આ ક્રમ રાખવા. અવકાશ મળે પવિત્ર ભૂમિમાં અનુભવીની નિશ્રામાં અભ્યાસ વધારતા જવું અને નિત્ય સ્વાધ્યાયના નિયમ રાખવા. સત્કાર્યમાં ઉપયાગ રાખવા.

૦ ખીજા પ્રકારના સાધક માટેના ઉપક્રમ :

સાધનાના સમય નિત્ય માટે 3 થી ૪ કલાક. તેમાં સ્વાધ્યાય, મૌનના અને આસનાદિના સમાવેશ કરી શકાય. રાજે ત્રણ કલાક સળ'ગ કે મર્યાદિત કલાકનું મૌન રાખનું. સપ્તાહમાં એક દિવસ દ્ર થી ૧૨ કલાકનું મૌન રાખી શકાય તા ઉત્તમ છે.

દેયાનના અભ્યાસ: શાસઅનુપ્રેક્ષા કે આત્મઅનુપ્રેક્ષા (ચક્રા-માં સ્થિરતા) પ મિનિટ, ભક્તિભાવના ૧૫ મિનિટ, મંત્રજપ ધ્વનિ ૧૦ મિનિટ, સ્વનિરીક્ષણ ૧૦ મિનિટ, પરમાત્માનું ચિંતન ૧૦ મિનિટ, વિકલ્પ રહિત – સ્થિરતાના – સૂક્ષ્મમીનના – આત્મભાવના કે અનુભવમાં જવાની ભાવનામાં રહેવા પ્રયત્ન કરવા ૧૦ મિનિટ. આ પ્રમાણે સવારે રાત્રે એક એક કલાકના ક્રમ રાખવા. રાજે એક કલાક સ્વાધ્યાય, એક કલાક સત્સંગ અને એક કલાકનું મીન રાખવું.

દર છે કે ત્રણુ માસે પવિત્ર સ્થાનામાં જઇ સત્સંગ કરવા અને નિવૃત્તિમાં રહી અભ્યાસ વધારતા જવું.

૦ ત્રીજા પ્રકારના સાધક માટેના ઉપક્રમ :

સાંસારિક કાર્યોથી માેટે ભાગે નિવૃત્ત થવું; અથવા જરૂરી કુરજે બજાવવી અને વધુ સમય સાધનામાં રત રહેવું. નિત્ય માટે છ કલાક કે યથાશક્તિ પણ વ્યવસ્થિત આયોજન કરી સ્વયંપ્રેરણા વડે નિત્યક્રમ ગાઠવી લેવા. પવિત્ર સ્થાનમાં વધુ સમય ગાળવા અને એકાંત તથા મૌનનું અવલંખન વધુ દઢ કરતું. સપ્તાહમાં એક કે બે દિવસ, અથવા એક અહારાત્રનું મૌન રાખવું. શક્ય હાય તા રાજ ત્રણ કલાકનું મૌન રાખવું. જરૂરી દૈહિક ક્રિયા સિવાય આ સમયમાં સ્વાધ્યાય-લેખન કરતું. સવારે પ્રાહ્મમુહૂર્તમાં સદ્દેવગુરુની ભક્તિમાં ચિત્તને સ્થિર કરી સ્વસ્વરૂપનું સવિશેષ ચિંતન કરવું. કોઇ એક ગુણ્વિષયક ચિંતન કરવું. આ પ્રકારે સવારે અને સાંજે એક એક કલાક કે વધુ સમય ચિત્તસ્થિરતામાં રહેવા પ્રયાસ કરવા.

તત્ત્વના શ્ર'થાના સાની પાસે અભ્યાસ કરવા. ભક્તિ, સામાયિક, સ્વાધ્યાય, સુલેખન ઇત્યાદિ કરવાં. નિવૃત્તિનાં પવિત્ર સ્થાનામાં સમૂહભક્તિ અને સમૂહસત્સંગ દ્વારા આત્મભાવને અને સ્થિરતાને પુષ્ટ કરતા રહેવું. આવી ઉત્તમ સાધનાના પરિણામે આત્માની શુદ્ધતા પ્રગટતી રહેશે, અને ધ્યેય સિદ્ધ થતું અનુભવાશે. માટે ઉત્સાહપૂર્વક આ માર્ગમાં આગળ વધવું.

અંતમાં, આ ભૂમિકા અને ઉપક્રમને અનુભવીની નિશ્રામાં અને સ્વશિક્ષણના ક્રમમાં યોજવાથી સાધક આગળ વધતા જશે. જેમ જેમ આગળની ભૂમિકા આવે તેમ તેમ ધાસઅનુપ્રેક્ષા જેવાં સ્થૂલ અવલંખનાને ગૌણ કરી સૂક્ષ્મમૌન, વિકલ્પાનું શમન કરવું. આત્મચિતન, પરમાત્માનું ધ્યાવન અને સ્થિરતા જેવાં સૂક્ષ્મ અવલંખનાને શ્રહણ કરવાં. છેવટે પાતાના શુદ્ધાત્માની જ ચિંતવના અને ભાવના કરી, તે સ્વરૂપમાં જ સ્થિર થવા પ્રયત્નશીલ થવું.

ચિત્તની સ્થિરતા અને સૂક્ષ્મ ઉપયોગના વિકાસ સાથે અનુ-ભવની ક્ષમતા વધે છે. થાડા થાડા સમયને અંતરે આત્મસ્વરૂપના લક્ષ પ્રગટપણે વધતા જાય છે. અશુભધ્યાનના પ્રકારા અતિશય મ'દ થતા જાય છે અને ધર્મધ્યાનના પ્રકારા સહજપણે સાધ્ય થઇ જાય છે. ધર્મધ્યાનની કે શુભધ્યાનની સાધનાનું આ સાફ્લ્ય છે.

સત્ પુરુષનું ચાગળળ જગતનું કલ્યાણ કરા

#### ઉપસંહાર

# ૦ શાહ્યત સુખની શાધા:

જગતમાં પ્રાયે બહુસંખ્યજીવાની માન્યતા એવી છે કે, પાર્થિવ જગતનાં સાધના, સ'પત્તિ, વિપુલ સંગ્રહ, સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્ર, યશ-કીર્તિ તથા તે તે ક્ષેત્રોમાં અનુકૂળ સંયોગા અને સંબંધા આદિ સુખનું કારણ છે. કંઈક વિચારદપ્ટિવાળા જીવા તે તે સંયોગામાં પ્રતિકૂળતા આવે ત્યારે ક્ષણભર એમ માની લે છે કે, જગતમાં સુખ અને દુ:ખની એક ઘટમાળ ચાલ્યા કરે છે. વળી કંઈક અનુકૂળતા જણાતાં કે સમય પસાર થતાં તે વાત વિસરી જાય છે. કેવળ સમ્યગૃદપ્ર, સત્યાભિમુખ અને વિવેકશીલ આત્માઓ જ પૂર્વના આરાધનના ખળે, નૈસર્ગિક રુચિ વડે, સદ્દગુરુના ઉપદેશ દ્વારા, સત્યાસના અભ્યાસ વડે કે સત્સંગ જેવા સત્પસંગના પરિચય આદિ માટેના પુરુષાર્થથી જગતના સાંયોગિક અને વિયાગિક સુખ-દુ:ખના કાર્ય-કારણને સમજ સાચા અને શાશ્વત સુખની શાધમાં પ્રયત્નશીલ થાય છે.

જો આત્મારૂપ પદાર્થમાં સુખ નામક ગુણ ના હાત તો, પર પદાર્થોના નિમિત્તે ઇંદ્રિયા અને મન દ્વારા જે સુખના અનુભવ થાય છે તે સંભવિત ન હાત. સારાંશ કે અજ્ઞાની આત્માની વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિઓ સંયાગાધીન થઇ વિષયાકાર, અન્યભાવરૂપ કે વિભાવરૂપ થઇ જાય છે, તે સર્વ ક્રિયાઓ જ ખરેખર દુઃખનું મૂળ છે. ત્રાનસહિત વૈરાગ્યભાવનાને પાપક પુરુષાર્થ કરનાર જ્ઞાનીની વૃત્તિ સ્વભાવરૂપ થાય છે. આત્મભાવે વર્તના કરવી તે સ્વાધીનતાનું અને સુખનું કારણ છે. ત્યાં ઇંદ્રિયસુખ ગૌણ કે નિઃશેષ હાય છે

ઉપસ**ં**હાર ૧૭**૭** 

અને અતીન્દ્રિય સુખની અનુભૂતિ પ્રાપ્ત થાય છે. આવી આત્મ-તન્મયતાની પળામાં મનાવૃત્તિ કાર્મણવર્ગણાઓને ગ્રહણ કરતી નથી. એથી જ્ઞાનીને શરીરાકિ કે વ્યાપારાદિ વ્યવહારમાં પૂર્વના સંબંધા પૂર્ણ થાય છે અને પ્રાયે નવા પ્રતિઅંધ થતા નથી. ક્રમે કરીને તે આત્મા અનંત અવ્યાબાધ સુખને પામે છે.

આત્મસુખને માણવા કે આત્મતત્ત્વને પ્રગટ કરવા ધ્યાનના અભ્યાસ, ધ્યાનમાર્ગનું પરિજ્ઞાન અને પરિશીલન અત્યંત આવશ્યક છે. સર્વજ્ઞ વીતરાગ દેવા, પૂર્વાચાર્યા અને સદ્ગુરુઓ દ્વારા પ્રરૂપિત ધ્યાનમાર્ગ સુસ્પષ્ટ અને એક અખાધિત સત્ય છે. સંસ્કાર અને ભૂમિકા અનુસાર સાધક તેનું ક્રમશા સાચી શ્રદ્ધાપૂર્વક આરાધન કરે તો આ માર્ગે લક્ષ્ય સાધ્ય થઈ શકે છે.

જળસમુદ્રમાં ડૂખતા માનવના હાથમાં કાેઇ નાનું-માેડું કે કાળું-ધાેળું લાકડું આવે ત્યારે તે ડૂખતા માનવી કંઇ પણ વિકલ્પ કર્યા વગર, તે લાકડાને વળગી જ પડે છે અને કિનારે પહાંચે ત્યાર પછી જ તેને છાેડે છે. તેવું ધર્મના અવલંખન માટે સમજવાનું છે.

વળી કાેઇ ઘરમાં આગ લાગે છે ત્યારે માણુસા એ ઘરમાં રહેલી કીમતી વસ્તુઓના માહ ત્યજી પ્રાણુને જ અચાવવા પ્રયત્ન કરે છે. આવા દષ્ટાંતને લક્ષમાં રાખી વિચારવાન આત્માઓ સંસારને માહુરૂપી ભવસાગર જાણી ધર્મના અવલંખન વડે તરી જવા માટે સભાન રહે છે, અને સંસારના ત્રિવિધ તાપની પીડાથી દ્વર થવા ધ્યાનમાર્ગે શીઘતાએ પ્રયાણ કરે છે. પૂર્વના શુભયાં મળેલાં સાધન, સંપત્તિ અને સમયના સદ્ઉપયાગ કરી ભવસાગરરૂપ સંસારમાંથી ખહાર નીકળી જવા પ્રયત્નશીલ રહે છે. અશુભયાગના નિમિત્તે પ્રાપ્ત થયેલા દુ:ખજન્ય સંયાગોનું સ્વરૂપ વિચારી વૈરાગ્યવાન થાય છે અને તે શાધ્વત સુખને પામે છે.

સંસારના અનેકવિધ પ્રપંચાથી અને પાપ-વ્યાપારાથી મુક્ત ૧૨ થવા ધ્યાન એ અમાઘ તરણાપાય છે. પાતે ઉપાર્જન કરેલાં શુભા-શુભ કર્માથી કે સંસારથી ભાગી છૂટીને નિવૃત્તિ લેવાની આ કાેઈ નખળી વૃત્તિ છે તેમ ન માનવું. ધર્મવીરા આ માર્ગને આરાધે છે.

''હરિના મારગ છે શૂરાના નહિ કાયરનું કામ જોને.'' 🖊

સમુદ્રમાં જેમ યાગ્ય હવામાન જોઈને નાવિક નાવને વિના વિઘ્ને લક્ષ્યસ્થાને લઈ જાય છે, તેમ જે વિવેકશીલ મનુષ્ય સંસારમાં પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા પ્રારખ્ધમાં સમભાવે અને સૌની સાથે આત્મ-ભાવે વર્તી કમે કરીને પરભાવથી અને કર્મળંધથી સમગ્રતાએ છૂટી લક્ષ્યસ્થાને પહોંચવા ઇચ્છે છે અને તે માટે ધર્મધ્યાન– શુભધ્યાનનું અવલંબન લે છે.

સામાન્યતઃ સંસારી જીવા પળ પળ અનંત કર્મવર્ગણાઓને ગ્રહ્યુ કરે છે. તે કમને તોડવા શુભ અનુષ્ઠાનાનાં સેવન પછી, ચિત્તની સ્થિરતા થવાથી ધ્યાનની એકાદ પળ પણુ ઘણી ઉપયાગી થાય છે. ધ્યાનની શુદ્ધ પળામાં અનંત કર્મોની નિર્જરા થાય છે, તેથી આત્માને પરમસુખના અનુભવ થાય છે. તે પછી તે સાધકને સંસારનાં દુર્લભ ગણાતાં કે મનાતાં સુખનાં સંયાગા અને સાધના તુચ્છ લાગે છે. તેવા પદાર્થી પ્રત્યેની તન્મયતા છૂટી જાય છે અને વૈરાગ્યદશાના – ઔદાસીન્યતાના ભાવા યથાપદવી પ્રગટતા રહે છે.

માનવમાત્ર સુખની આકાંક્ષાએ જ પરિશ્રમ ઉઠાવે છે ને ? ક્યાં સુધી ? જન્માજન્મથી વર્તમાનજન્મ પર્ય ત ઉઠાવતા આવ્યા છે, છતાં તેને નિરાખાધ સુખ કચારે પ્રાપ્ત થયું છે ? અજ્ઞાનજન્ય મનાબૂમિકાએ આ પ્રશ્નનું સમાધાન થવું શકચ નથી. મનની કાઈ કલ્પના દ્વારા સત્ સુખના માર્ગસંખંધી પ્રત્યુત્તર મળવાની સંભાવના નથી, જેમ લીમડાના તીવ્ર રસનું એક જ ટીપું કડવું ઝેર જેવું લાગે છે, મુખને તે કડવાશથી ભરી દે છે, મીઠાની એક જ ગાંગડી જિદ્ધાને ખારી ઊસ લાગે છે, તેમ સંસારના રાગાદિ સંયાગામાં જીવને જ્યારે કડવાશ અને ખારાશ લાગે ત્યારે તે પ્રત્યે અભાવ

ઉપસંહાર **૭**૯૧

થઇ મનાવૃત્તિ અંતર્ગામી થાય છે. સંસારના પદાર્થીમાં અને પરિ-ચયમાં એવી ને એવી મીઠાશ વર્તે અને અંતરમુખવૃત્તિ થાય તેવું અને એવી આ માર્ગમાં વ્યવસ્થા નથી.

સંસારનાં કોઇ સાધના એવાં નથી કે જે જીવને એકાંત સુખ અને શાંતિ આપી શકે. બાહ્ય સર્વ પ્રકારે અનુકૂળતા હોવા છતાં જીવને મનમાં વ્યાપેલા ભય અને ચિંતા સતાવતાં જ રહે છે, કે કાલે શું થશે ? તેમાં એકાંત કે નિરાબાધ સુખ કે શાંતિ કચાંથી મળે ? સાચું સુખ સાચા ધર્મમાર્ગે પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. • આત્મા સ્વસ'વેદા છે

આતમા સ્વસંવેદ્ય છે, જ્ઞાનમય છે. એ જ્ઞાન ઉપયોગમાં તેને સુખદુ:ખાદિનું જે વેદન થાય છે, તે અન્ય પદાર્થોના નિમિત્તથી થતું હોવાથી વિભાવરૂપ છે. સ્વભાવમાં વર્તતું જ્ઞાનનું વેદન સ્વાધીન હોવાથી તે સ્વ-સ્વરૂપનું સંવેદન છે, તેમાં ધ્યાનદશાની અનુભૂતિ સમાહિત છે. એ અનુભૂતિની ક્ષણોમાં આત્મા શાશ્વતને જાણે છે. આવી જ્ઞાનમય પરિણામધારાના આનંદરૂપ સ્રોત તે ધ્યાનદશાનું પાદચિદ્ધ છે.

દા. ત., શરીર પર ગૂમડું થયું હોય ત્યારે તેનું વેદન આત્માના જ્ઞાન-ઉપયોગમાં થાય છે. તે સમયે દુઃખનું વેદન થવું તે અથવા તે દુઃખ સાથે તદાકારતા થવી તે પરભાવ છે કે વિભાવ છે. ગૂમડું તે પુદ્દગલના વિકાર છે, તેમ જાણે અને ઉપયાગ તેનાથી ભિન્નપણે વર્તી આત્મભાવમાં સ્થિર રહી શકે તા તે સ્વભાવરૂપ સ્વસંવેદન છે. ઉપયોગની આવી સ્થિરતા માટે સાધકે સ્વ-પરના ભેદ સમજવા, જાણવા જરૂરી છે.

ગૃહસ્થપણામાં રહેલા સાધકને દીર્ઘ કાળની સમ્યક્ષ્ સાધના પછી ક્વચિત ક્વચિત ધ્યાનદશાના કે નિરપેક્ષ આનંદના અનુભવ થાય છે, પણ જો તે પ્રારપ્ધયાગે પ્રાપ્તવ્યાપારામાં કે વ્યવહારમાં વધુ વ્યસ્ત રહે તો, પ્રમાદને વશ થતાં ધ્યાનદશાના પુનઃ અનુભવ દીર્ઘ કાળ સુધી વિલંબમાં પડે છે. જો સાધક સ્વરૂપ પ્રત્યે સાવધાન રહી, એકાંત સાધીને સત્સંગાદિ જેવાં સાધનાના પુરુષાર્થ કરતા જ રહે તા, તેને ધ્યાનદશાના અનુભવ થાડા થાડા સમયના અંતરે થતા રહે ખરા. વળી જો તે વિશેષ નિવૃત્તિના યાગ લઇ અભ્યાસ વધારતા રહે તા, એ દશા એને માટે સહજ બની જાય છે. અર્થાત્ એના ચિત્તની સ્થિરતા ટકી રહે છે. પ્રારંભમાં ભારે પુરુષાર્થ કરવા પડે છે. એમ કરવામાં આવે ત્યારે જ નિજપદના યથાર્થ આસ્વાદ પ્રાપ્ત થાય છે.

# ૦ નિજપદની યથાથ<sup>°</sup> શ્રહ્માવાળા ગૃહસ્થ સાધક કેવા હાય છે ?

સુદર્શન શેઠની જીવનકથા પ્રસિદ્ધ છે, તેમનું જીવન જ ધર્મમય હતું. તેઓ ધ્યાનમાર્ગના આરાધક હતા, તેમ નિજપદની પણ દઢ શ્રદ્ધાવાળા હતા. તેના પરિણામે જ જયારે તેમને રાજા દ્વારા શૂળીની સજા થઈ ત્યારે પણ તેઓ નિર્ભય રહી આત્મ-ચિતનમાં સ્થિર રહ્યા. નિજપદની શ્રદ્ધાથી તલભાર તેઓ ચલિત થયા નહિ. જે દેહના મમત્વથી પર હોય છે તે ભયમુક્ત હોય છે; તેઓ જાણે છે કે દેહ મરે છે, આત્મા મરે તેવી વ્યવસ્થા જગતમાં છે જ નહિ. સ્વરૂપના શ્રદ્ધાવાન આવા આત્માઓ દેહનું વિસર્જન થતાં અમર ખની જાય છે.

જાણુ રાજસિંહાસન પર આરૂઢ થવા જતા હાય તેવા પ્રસન્ન ભાવે સુદર્શન શેઠ શૂળી પાસે પહોંચે છે, અને સૌના આશ્ચર્ય વચ્ચે શૂળીને સિંહાસન થઈ જવું પડે છે. આત્માની નિર્મળ દશા પુદ્દગલપરમાણુઓને શુભમાં ફેરવી દે તેવું તેનું સહજ સામર્થ્ય છે. આત્મભાવની આવી નિર્મળ શ્રેણી એ ધ્યાનદશાના અનુભવની સિદ્ધિ છે. અંત:ચેતનાની પવિત્રતા બાહ્ય પરિણામાને પલડી શકે છે.

આજે પણ ચિત્તની નિર્મળતાની ચરમસીમાએ પહેાંચેલા ચાેગીઓને આવા અનુભવ થાય છે, પરંતુ વર્તમાનમાં માનવને પાતાની આત્મશક્તિમાં આવી અપ્રતિમ શ્રદ્ધા કર્યા છે? તેનું કારણ જીવનમાં નિર્દોષતા, નિઃશંકતા, નિર્ભયતા, નિર્મમત્વ, નિજરૂપતા જેવાં ઉત્તમ તત્ત્વાનું સ્થાન નથી કે અતિ અલ્પ છે, એ છે.

# ૦ સાચા ધમ માગ માં પ્રવેશ કેમ પામવા?

ક્યાનદશાના સુખની કે અપૂર્વ સ્થિરતાની પળાની અનુભૂતિ, પાપપ્રવૃત્તિઓમાં રાચતા, તૃષ્ણાના મહાસાગરમાં તણાતા, અજ્ઞાનરૂપી અંધકારમાં આવતા, બહિર્ગામી યાત્રામાં ભટકતા, અને અનેકવિધ પ્રપંચામાં ગૂંચવાતા મનુષ્યાને પ્રાપ્ત થવી અશક્ય છે. વળી તે પ્રત્યે લક્ષ થવાની સંભાવના પણ કચાંથી હોય?

એકેન્દ્રિયાદિથી માંડીને વિવિધ પ્રકારનાં હિંસાદિથી પ્રાપ્ત કરેલાં અદ્યતન સામગ્રીનાં સાધના વડે સુખ મેળવવાના વૃથા પ્રયત્ના આદરતા, વ્યવહારધર્મના કર્મક્ષેત્રે દુવ્યંહાર કે નિષ્પ્રયાજન વ્યવહાર અને વ્યાપાર કરતા, ધર્મક્ષેત્રે બાહ્ય ક્રિયા વડે કંઇક ભૌતિક લાભ મેળવવાની આકાંક્ષા સેવતા કાેઈ જીવને ધ્યાનસાધનના આ ક્ષેત્રમાં પ્રવેશપત્ર મળવાની સંભાવના નથી.

ધર્મક્ષેત્રમાં કંઇક પ્રવેશ પામીને અલ્પ અભ્યાસને અળે "હું શુદ્ધ-છુદ્ધ, સ્વ-સ્વરૂપમય છું" આવી કોરી અને નરી શાબ્દિક માન્યતાના ભ્રમ સેવતા, પાતાની જાતને લાભામણાં કે ઠગારાં આશ્વાસનાથી સંતાષ આપતા, અને સમાધિ અવસ્થામાં સમ્યક્ર-વ્યવહાર કરું છું તેવી કલ્પિત ભ્રમણામાં જીવતાં મનુષ્યાને ધ્યાનની-પરમઆનંદમય ધન્ય પળાની પ્રાપ્તિ થવી સંભવતી નથી.

અન્યભાવના, બાહ્યપ્રલાભનાના, અશુભ તત્ત્વાના સંક્ષેપ થયે, આત્મલક્ષપૂર્વકના ઉત્તમ શુભભાવના વિશિષ્ટ સેવનની ભૂમિકામાં કાેઇક નિર્દોષ પળાએ આત્મપરિણામ શુદ્ધભાવરૂપે ધ્યાનદશામાં સિદ્ધ થાય છે.

ત્યારે હું ધ્યાન કરું છું, મને કંઈક અનુભવમાં આવે છે એવા સર્વ વિકલ્પાે શમી જાય છે અને કેવળ પરમ શાંતદશાની એક આનંદદાયક ઝલક શેષ રહે છે. તે ધ્યાનદશા છે, એ અનુવલથી સિદ્ધ થઇ શકે છે, થાય છે. આ કાળમાં આવી શકચતા નથી કે ધ્યાનદશા ઉપલબ્ધ નથી એવી નિર્ખળ કલ્પના વડે આત્મવિકાસને રૂંધવા નહિ પણ પુરુષાર્થ વડે ગુરુગમે આગળ વધવું.

આવી ધન્ય પળા પહેલાં શું શું અને છે? તે જોઈએ : "હું આત્મા છું, સ્વ-સંવેઘરૂપ છું, દેહાદિથી ભિન્ન છું, હું ગ્રાયક સ્વરૂપ છું, જ્ઞાનદર્શનમય છું.'' આવી એક પવિત્ર અંતરયાત્રાના પ્રારંભ થાય છે. તે સમયથી પ્રપંચાનું આવરણ શમતું જાય છે. જગતના જીવા પ્રત્યે નિરપેક્ષ મૈત્રીભાવના પ્રારંભ થાય છે. પરમાત્મા પ્રત્યે અનન્ય પ્રીતિ અને ભક્તિ દઢ થતી જાય છે. સ્વરૂપ પ્રત્યેની અભીપ્સા વધતી જાય છે. આથી સહેજે જગતના પદાર્થી પ્રત્યેની પ્રીતિ– સુખબુદ્ધિ વિરામ પામવા લાગે છે. આવા સર્વભાવા નિરંતર ટકી રહે એવી સભાનતા સહિત વ્યવહાર થાય છે. એવા પવિત્ર ભાવામાં સ્ખલના થાય તાે સાધક એક પ્રકારની વેદના અનુભવે છે, અને નાની સરખી અસત્વૃત્તિ કે ક્ષતિથી એના દેહ કંપી જાય છે. તે સ્ખલના કે ક્ષતિ આંખના કણાની જેમ તેને ખુંચે છે. તેથી તેને દૂર કરવા તરત જ પ્રયત્નશીલ રહે છે. તે પછી વિકાસક્રમે ઉત્તરાે-ઉત્તર કર્મક્ષેત્રે કે ધર્મક્ષેત્રે પ્રારુષ્ધરૂપ અને પ્રયાજનભૂત ક્રિયા સ્વા-ભાવિકપણે થાય છે. તે પાતાની જાતને જેવી છે તેવી જાણે છે. લાભામણાં આશ્વાસન કે કલ્પિત માન્યતાએાથી એના અંતરના અવાજ દળાતા નથી કે મનાવૃત્તિ લાભાતી નથી. મિથ્યાને મિથ્યા જાણવાનું અને તેને ત્યજી દેવાનું સામર્થ્ય તેનામાં આવે છે. સત્ને સતુ જાણી અંગીકાર કરે છે. તે ધર્મમાર્ગમાં પ્રવેશ પામે છે.

દીર્ઘ કાળની ચિત્તની ચંચળતા ધ્યાનના અભ્યાસમાં અમુક સમય સુધી દૂર થતી નથી, કે ચિત્ત એકાગ્ર થતું નથી. કલાકો સુધી બેસવા છતાં એક પળ જેટલાેય શાંતિના કે આનંદના અનુ-ભવ થતાે નથી, ત્યારે સાધક મૂંઝાય છે અને શંકાશીલ થાય છે. તેવી વિકળતાવાળી પરિસ્થિતિમાં દેવ ગુરુ અને શાસ્ત્રની અસીમ **ઉપસં**હાર ૧૮૩

શ્રદ્ધાનું અને પૂર્વના આરાધનનું સંસ્કારભળ હાય તા સાધક ધીરજથી અને સાવધાનીથી એ વિકળતાવાળી પરિસ્થિતિને પાર કરી જાય છે. અને ધ્યાનદશાની ધન્ય પળાના અધિકારી થાય છે.

જેમ બહુમૂલ્ય રત્નમણિ આકારમાં નાનું હોવા છતાં ચક્ષુને આકર્ષવા સમર્થ હોય છે તેમ ધ્યાનાનુભૂતિની અલ્પ પંળા તથા સૂલ્મ અનુભવ પણ જીવનના સમગ્ર કિયાકલાપને ધ્યાનના સત્ત્વ પ્રત્યે આકર્ષી લે છે. અહા ! તેનું સામર્થ્ય, અહા તેના આહ્લાદ કેવા અદ્ભુત અને અપૂર્વ હાય છે! એથી પ્રદેશે-પ્રદેશે એને રામે- રામે રામાંચ જાગી ઊઠે છે. એ ધન્ય પળાનું સુખ અને આનંદ વર્ણનાતીત હાય છે તેવું જ્ઞાનીનું કથન છે તેમાં શું આશ્ચર્ય છે! તેના સત્યને સ્વીકારી શ્રદ્ધાપૂર્વક આગળ વધવું તે જ સાધકનું યથાર્થ લક્ષ્ય છે.

આ કાળે આ માર્ગમાં યથાર્થ માર્ગદર્શન મળવું કે સાચા માર્ગદર્શક મળવા એ મહાન પુષ્યના ઉદયથી બને છે. એવા યાેગ મળે ત્યારે સમગ્રપણે પ્રેમાર્પણ થઇ જીવનને હાેડમાં મૂકવાનું સામર્થ્ય પ્રગટવું તે એક કૃતકૃત્યતા છે. આટલું થયા પછી માર્ગ સરળ સુગ્રાહ્ય અને સુગમ બને છે.

ખાદ્યા જગત પ્રત્યેની રુચિમાં એાટ આવે છે ત્યારે અંતર-જગતના બીજે છેડે ભરતી ચઢે છે. જેમ પૃથ્લી પર એક જગાએ ખાડા પાડા કે બાજુમાં ટેકરા થઇ જાય છે. તે પ્રમાણે અનંત-વાસનાએાનું, દોષાનું કે અશુદ્ધિઓનું આત્મલક્ષે સંશાધન થાય છે ત્યારે દોષા દ્વર થઇ જાય છે અને ભેદત્તાન થાય છે, તેને પરિણામે ગુણુરાશિ પ્રગટે છે. આવા ક્રમ અનુભવગમ્ય છે. પણ કર્મની વિચિત્રતા એવી છે કે જવા આ માર્ગનું સેવન કરવાનું સાહુસ કરતા નથી. ભેદત્તાનનું માહાત્મ્ય જ એવું છે કે તે જીવનના સમગ્ર વ્યવહારાને સમ્યક્ કરી દે છે. મરજીવા થઈને જેઓ આ માર્ગ સાહુસ કરે છે તેઓ માર્ગને પામે છે.

#### ૦ ધ્યાનમાગ થી સહજ ઉપલબ્ધ થતી પ્રસાદી

સાધક આત્મસાધનામાં જેમ જેમ આગળ ગતિ કરે છે તેમ તેમ પ્રારંભનાં સાધના છૂટતાં જાય છે, જેમ કે પ્રારંભમાં એકાશ્રતા માટે સાધક શ્વાસ-પ્રશ્વાસનું અવલોકન કરતા હાય છે, વળી મંત્ર-જપનું અનુસંધાન કરતાે હાેય છે; તે પછી ચિંતન, સ્વ-નિરીક્ષણ કે દષ્ટિસ્થિરતા વગેરે. આવેા ક્રમ સાધનાકાળમાં વિકસતો જાય છે. ગતિ-પ્રગતિની સાથે જીવનશુદ્ધિ થતી રહે છે. એ શુદ્ધિના સત્ત્વમાં ચિત્ત સ્થિર થતું જાય છે: એકાંત સેવનમાં આનંદ મળે છે અસંગ-પણાના અનુભવની ઝાંખી થાય છે; જીવન ધન્ય થતું જણાય છે, અને કચારેય નહિ માણેલું એવું આહલાદકારી અનુભવનું અપૂર્વ ઝરાહું વહેવા માંડે છે. આથી પ્રારંભની સર્વ કઠણાઇએા સહેજે સમાપ્ત થાય છે, અને પાણીના પ્રવાહની જેમ જીવનપ્રવાહ સરળ-પણે વહે છે. જ્ઞાનીજનાની વાણી આત્મસાત્ થતી અનુભવાય છે કે આ માર્ગે મનુષ્ય-જન્મનું ખરું સાક્લ્ય છે. પરિભ્રમણ સમાપ્તતાની નજીક પહેાંચ્યું જણાતાં અલ્પભવી ભાવિના અણસાર મળે છે. અપ્રત્વક્ષ એવા પ્રભાવિક ગ્રાનીજનાના પ્રખળ સહારા નેપથ્યમાંથી અતુભવાય છે અને પ્રત્યક્ષ યાેગ પણ કુવચિત મળી રહે છે.

ધ્યાન એ આત્માના પ્રદેશે-પ્રદેશે વ્યાપ્ત શુદ્ધતાને સ્પર્શવાના ભાવાતીત માર્ગ છે. તે માર્ગને સમ્યક્ષ્પણે આરાધતાં પ્રગટતી શુદ્ધતાના અંશાના આવિર્ભાવા ઘણા ચમત્કારા સર્જે છે, તે દૈકિક નથી, તેનું સ્પષ્ટપણે ભાન રાખવું. એ વૈચારિક સ્પષ્ટતા અને સમાધાન છે, બાહ્ય સંયાગામાં નિરાકુળતા, લાેકપ્રિયતા, ભાવિ ઘટનાના સંકેતા, અદ્ભુત અનુભવના અંતઃચેતનામય આનંદ, સમભાવની અનેરી અભિવ્યક્તિ, જીવનની ધન્ય ઘડીઓની પ્રતીતિ, વાસ્તતિક પરિવર્તન, જીવનકાંતિનું વીર્ય-અળ અને અને ગૃહસ્થપણામાં મુનિભાવની ઉત્કટ અભીપ્સા, આવા અનેક પ્રકારના ઉત્તમ જીવનપ્રવાહા પ્રગટ થાય છે.

જ્યાં સુધી ધ્યાનની નિર્વિકલ્પ ક્ષણના અનુભવ ન થાય ત્યાં

સુધી તે દશા કેવળ વર્ષોનથી સમજવી સંભવ નથી. એક દર્ષાંતથી તે સ્થિતિને સમજવા પ્રયત્ન કરીએ. કોઇ માશ્રુસના શરીરમાં જ્યારે વીજળીના આંચકા લાગે છે; ત્યારે તે જ ક્ષણે શરીરમાં આત્માના પ્રદેશે પ્રદેશે અને રામે રામમાં ઝલુઝલાડી પ્રસરી જતી અનુભવાય છે, અને તેની અસર કે તેના અનુભવ રહી જાય છે, તેમ ચિત્તની સ્થિરતામાં વૃત્તિ, પરિણામ, પર્યાય કે ઉપયાગ શાંત થઇ જાય છે ત્યારે નિર્વિચાર–નિર્વિકલ્પ ક્ષણના ઝખકારા થઇ જાય છે. તેની અનુભૂતિ સમગ્ર પ્રદેશે પ્રદેશમાં પ્રસરી જાય છે. તે અનુભૂતિનું સત્ત્વ તે ગ્રાતાદ્રષ્ટાપણું છે. ત્યાર પછી શુભાશુભ સંસ્કારાના કે કર્મના ઉદય આવે તાપણ આત્મગ્રાનની ધારા જળવાઇ રહે છે. પરિપૂર્ણ પ્રતીતિભાવે, દીર્ઘ કાળના સેવનના ફળરૂપે કે તેના યથાર્થ કમના આરાધનથી ધ્યાનદશાના આવા અનુભવ આત્મગ્રાત્ થાય છે. એમ અનુભવીએાનું કહેવું છે અને તે અનુભવથી સમજાય તેવું છે.

સામાન્ય સાધકને અલ્પ પળાની મૂડી હાથ આવે તે પછી તેણે તેના રક્ષણ અને વૃદ્ધિ માટે સત્સંગમાં, સ્વાધ્યાયમાં ભૂમિકા અનુસાર શુભધ્યાનમાં વ્રતાદિકના ગ્રહણમાં, અને જિજ્ઞાસાની પ્રબળતા માટે સત્પ્રસંગામાં વધારે સમય ગાળવા અને વ્યવહારના ઉદયમાં સમ્યક્પ્રકારે કે સંક્ષેપ કરીને વર્તનું.

જો કે નિર્વિ ચાર કે નિર્વિ કલ્પ ધ્યાનની સાધનામાં ચિંતન, ભક્તિ, લેખન તથા સ્વાધ્યાય જેવી શુભક્રિયાઓ કથંચિત અવરાધ કે અસ્થિરતાનાં ઉત્પાદક તત્ત્વો બની જાય છે. છતાં અપ્રમત્તદશા-વાન મુનિઓ કે જ્ઞાનીઓ સિવાય સાધકને માટે તો એ શુભક્રિયાએ અવલંબનરૂપ છે. એ ખ્યાલમાં રાખતું કે ધ્યાનદશામાં વધુ સમય ટકી શકાય નહિ ત્યારે શુભભાવામાં પ્રયત્નશીલ રહેવામાં ન આવે તો પરિણામા તીવ અંચળતા પામી અશુભભાવામાં પડી અહિર્ગામી બને છે. ધ્યાનમાર્ગ ધાસપ્રધાસની જેમ અહિર્નિશ સેવવા માટે છે. હતું આવાં મહાન કાર્યો માટે જ જન્મ્યા છું, અને આ માનવદેહ

મને તેને માટે જ મળ્યાે છે તેવી પ્રારંભથી તીવ જિજ્ઞાસાં હાેય તાે આ માર્ગ સતત સુગ્રાહ્ય ખનતાે જાય છે.

# ૦ ઉત્સાહપૂર્વ<sup>૧</sup>ક આગળ વધલું

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં જણાવેલા ધ્યાનના વિવિધ પ્રકારા અને ભેદોથી મૂંઝાઈને પુરુષાર્થને પડતા ન મૂકવા. પ્રારંભ કરવાથી આગળના માર્ગ જરૂર મળે છે. વળી સાધકના ઉત્સાહ જળવાઈ રહે તે માટે જ કેટલાક રસપ્રદ અને પ્રયાગાત્મક ઉપક્રમ અત્રે દર્શાવ્યા છે. છતાં પ્રશ્ન થાય કે, આત્મા તદ્દન નિકટ હાવા છતાં માર્ગ આવા વિકટ કેમ? શું આ માર્ગ સરળ નહિ હાય? માર્ગ તા સરળ છે, પરંતુ આપણે લક્ષ્ય સ્થાનેથી ઘણા દૂર થઈ ગયા છીએ, તેથી તે વિકટ લાંગે છે.

ધ્યાન એ નિરંતર આત્મસન્મુખતાના અને સ્વપુરુષાર્થના માર્ગ છે, તેથી પ્રારંભમાં કઠિનાઇ લાગશે. પરંતુ સદ્ગુરુ–નિશ્રા, સત્સંગ અને ભક્તિ વડે તે સુલભ અને સરળ થશે, તે નક્કી સમજવું. શુદ્ધ અવલંખના દ્વારા ધ્યાનના અભ્યાસ કરીને આપણે શિખરની ટોગ પર પહેાંચવાનું છે.

કોઈ એક પર્વતની ટાંચ પર પહોંચવા માટે એક કેડીવાળા પર્વતને કરતા લાંબા માર્ગ છે. તે માર્ગ ટાંચે પહોંચાય છે ખરું. બીજો માર્ગ સીધા ચઢાણના છે. આછી પાતળી તેની કેડી છે અને પથરા ઠેકીને જવું પડે છે. આ માર્ગ પણ ટાંચે ચહાંચાય છે. એકસાથે નીકળેલા અંને યાત્રીઓમાંથી એક યાત્રી પ્રથમના માર્ગ ઘણા કલાકે અને કેટલાયે વિસામા લઈને પહોંચે છે, બીજો યાત્રી સીધા ચઢાણના માર્ગ હાંફી જાય છે છતાં, ત્રણ કલાકમાં ટાંચે પહોંચી જાય છે. આ દેષ્ટાંત પરથી સમજાયું કે અંને માર્ગ ટાંચે તો પહોંચાડે છે જ.

ધ્યાનમાર્ગ સીધી શ્રેણીના માર્ગ છે. થાડી હાંફ ચડે છે. અર્થાત્ વિકટતા લાગે છે, પરંતુ આ માર્ગે શીઘ્રતાથી પહેાંચાય છે. ઉપસં**હાર ૧૮૭**∍

વળી સત્સંગના યાેગમાં સ્વાધ્યાય, ચિંતન કે ભક્તિ આદિ જેવા અનુષ્ઠાનમાં શુભભાવ વડે મનની શુદ્ધિ થતાં ધ્યાન-સન્મુખ થવાય છે, અને તેના દ્વારા ધ્યાનમાર્ગમાં પ્રવેશ થઇ શકે છે. પણ એમાં સમય વધુ લાગે છે કે પુરુષાર્થ વધુ કરવા પડે છે. વળી થાેડા જન્માેના વિસામા પણ થઇ જવા પામે છે.

#### બીજુ<sup>ં</sup> દેષ્ટાંત **વિચારીએ** :

સમેતશિખર મહાતીર્થ જેવી યાત્રાએ જતાં માર્ગમાં વિવિધ સ્થળા આવે છે. તે સ્થળા જેવાં જેવાં કે દર્શન કરવા જેવાં પણ હોય છતાં તે સ્થાને યાત્રાળુઓ રાકાઇ જતા નથી, પણ હેતુ સર્યો કે આગળ વધે છે. સૌના ચિત્તમાં લક્ષ્યસ્થાને પહેાંચવાની ધારણા હોવાથી નિરંતર પ્રયાણ ચાલુ રહે છે. તેમ આ માર્ગની ભૂમિકાએ પહેાંચવા માટે પણ વચ્ચે આવતાં સાધનોના સહાયરૂપે જ ઉપયાગ કરવા અને આગળ વધતા જતું. જેમ જેમ આગળની ભૂમિકા સાધ્ય થાય તેમ તેમ સાધકે નિરાલંબન થઇ લક્ષ્યસ્થાને પહેાંચવાનું છે. કોઇ સાધનમાં અટકી પડતું નહિ. જેમ નાવના ઉપયાગ કિનારે પહેાંચવા પૂરતા જ હાય છે, તેમ સાધના કે અવલંબના માટે સમજતું.

સર્વશ્ન-વીતરાગ, અને નિર્જ થ જ્ઞાની મહાત્માઓ દ્વારા પ્રરૂપિત ધ્યાનમાર્ગથી એક પણ અંશ અલ્પદૃશાને સાચી કે ટેાચની ધ્યાનમાર્ગથી માની ન લેવી. ધીરજ રાખી સાચા માર્ગને જ વળગી રહેવું. સત્ અંશના અનુભવ થાય તો તેને વધારી લેવા, તેમાં નિઃશંક થવું; અને પામરતાને ખંખેરી નાખવી. એક વાતની સભાનતા રાખવી કે ઉચ્ચ અનુભવની દૃશા પ્રગટ થવા માટે કોઇ શક્તિ પ્રદૃશિત થાય ત્યારે માનાદિમાં, ચમતકારમાં કે પરકલ્યાણ અતિ ઉત્સાહમાં તાલાઇ ન જવાય. સમગ્ર વ્યવહારમાં નિરમાની થઇ, વિનયાન્વિત થઇ આત્મજાગૃતિપૂર્વક અંતરદૃશાને અંતરમાં શમાવવી છતાં યાગ્ય સત્સંગીએલ કે આત્માથી એનું સહજ મિલન કે સંપર્ક થાય તો

સહજભાવે, ગુરુઆજ્ઞાએ, મધ્યસ્થભાવે કે પ્રેરણારૂપ કેવળ આત્માના શુદ્ધભાવેાની વૃદ્ધિ અર્થે કે દઢ થવા અર્થે સત્સંગ સ્વાધ્યાય જેવો વિનિમય કરી શક્તિને સ્વાભાવિકપણે પ્રગટ થવા દેવી. તેમ થવામાં જો અંતરંગ નિર્મળતા, ચિંતનધારા વધુ ગંભીર અને રહસ્યમય થતી જાય અને વળી ઔદાસીન્યતા સબળ બનતી જાય તા સમજવું કે આત્મા ધ્યાનમાર્ગમાં સ્પષ્ટપણે આરૂઢ થતા જાય છે.

આવી સહજ અંતરયાત્રાની પ્રક્રિયા અધ્યાત્મજીવન જીવતાં ધ્યાનમાર્ગના પશ્ચિકને, ગુરુગમ દ્વારા, તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસ કરતાં કરતાં, પ્રભુકૃપાએ પ્રાપ્ત થાય છે. આવા સાધકને આત્માના યથાર્થ નિર્ણય થયા હોવાને કારણે કાેઈ સંયાગામાં, કવચિત વિકલ્પ ઊઠે ત્યારે તેનું સમાધાન તેની સામે આવીને પ્રત્યક્ષ થાય છે અને વિકલ્પ શમી જાય છે. જેમ ચક્ષુ જગતના સ્થૂલ પદાર્થીને જોઈ શકે છે તેમ નિર્દોષ ચિત્તવાળા સાધક આવા સમાધાનના સંકેતાને, પરિસ્થિતિને કચારેક અગાઉથી જાણી લે છે, અને પ્રારુપ્ધયાંગે પ્રાપ્ત સંયાગોથી અલ્પ પ્રયાસે મુક્ત થઈ જાય છે. આમ કમે કમે અશુભ્યાંગા કે આકુળવ્યાકુળ થવારૂપ સંયાગા દ્વર થતા રહે છે. જીવન આત્માનંદની પ્રસાદી વડે સરળપણે સ્વાધીનતા અને નિ:સંગતાના માર્ગે આગળ વધે છે.

જીવનની આવી ધન્યતા કંઈ બે-ચાર માસ કે વર્ષે પ્રાપ્ત થઈ જતી નથી. તે માટે પૂર્વની સાધનાનું દઢ બળ જોઈએ છે, અને આ જન્મમાં પણ તેનું મૂલ્ય ચૂકવવું પડે છે. દેહને જતો કરીને આત્માને આગળ કરવા પડે છે. એક વિચાર, એક આદત, કે એક આગ્રહ ન છાડી શકનાર દેહને જતા કરવાનું સામર્થ્ય કર્યાથી ધરાવે ?

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ યથાર્થ જ કહ્યું છે કે:

"અનંતવાર દેહને અર્થે આત્મા ગાળ્યો છે. જે દેહ આત્માને અર્થે ગળાશે તે દેહે આત્મવિચાર જન્મ પામવા યાગ્ય જાણી, સર્વ ઉપસ હાર ૧૮૯-

દેહાર્થની કલ્પના છેાડી દઇ, એકમાત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપયાગ કરવા. એવા મુમુક્ષુજીવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઇએ.''

### ૦ પ્રસ્તુત ગ્ર<sup>\*</sup>થમાં જૈનદર્શનના ધર્માતત્ત્વનું પ્રાધાન્ય - શા માટે ?

કેંાઈને પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે, પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સર્વજ્ઞ વીતરાગ દેવ અને નિર્ગ થ જ્ઞાની પ્રરૂપિત ધર્મધ્યાનના પ્રકારા અને સિદ્ધાંતાને શા માટે વિશેષ મહત્વ આપવામાં આવ્યું છે? તેનું સમાધાન આ પ્રકારે થઇ શકે કે, અન્ય આધ્યાત્મિક પ્રાચીન, અર્વાચીન વર્તુ ળામાં ધ્યાન વિષે જે માહિતી ઉપલબ્ધ છે તેનું કંઇક અવલાકન કરતાં ઉપરાક્ત મહત્વ યથાર્થ અને ઉપકારી જણાય છે. વળી તે વિષે ગઇ સદીમાં થયેલા પરમ–તત્ત્વજ્ઞ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી કે જેઓ જન્મે જૈન ન હતા, તેમણે મધ્યસ્થભાવે, પાતાનાં જ્ઞાન અને અનુભવના આધારે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કર્યા છે, તે પરથી પણ જૈન દર્શનમાં સર્વજ્ઞ–વીતરાગ પ્રરૂપિત ધ્યાનમાર્ગની સૂક્ષ્મતા સ્પષ્ટ થાય છે. એમનું એ કથન આ પ્રમાણે છે:

"જે જે હું કહી ગયા તે તે કંઈ કેવળ જૈનકળથી જન્મ પામેલા પુરુષને માટે નથી; પરંતુ સર્વને માટે છે, તેમ આ પણ નિઃશંક માનજે કે હું જે કહું છું તે અપક્ષપાતે અને પરમાર્થ બુદ્ધિથી કહું છું."

"તમને જે ધર્મતત્ત્વ કહેવાનું છે તે પક્ષપાત કે સ્વાર્થખુદ્ધિથી કહેવાનું મને કંઇ પ્રયોજન નથી. પક્ષપાત કે સ્વાર્થથી હું તમને અધર્મતત્ત્વ બાધી અધાગતિને શા માટે સાધું ? વારંવાર હું તમને નિર્ગ યના વચનામૃતો માટે કહું છું, તેનું કારણુ તે વચનામૃતો તત્ત્વમાં પરિપૂર્ણ છે તે છે. જિનેશ્વરોને એવું કોઇ પણ કારણુ નહોતું કે જે નિમિત્તે તેઓ મૃષા કે પક્ષપાતી બાધે; તેમ તેઓ અજ્ઞાની ન હતા કે એથી મૃષા બાધાઈ જવાય."

" પ્રિય ભવ્યા ! જૈન જેવું એક્કે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી; વીતરાગ જેવાે એક્કે દેવ નથી, તરીને અનંત દુઃખથી પાર પામનું હાય તાે એ સર્વજ્ઞ દર્શનરૂપ કલ્પવૃક્ષને સેવાે."

शिक्षापाठ-૯४, तत्त्वावणीध लाग-१3

"સર્વ કરતાં વીતરાગનાં વચનને સંપૂર્ણ પ્રતીતિનું સ્થાન કહેવું ઘટે છે, કેમ કે જ્યાં રાગાદિ દોષોના સંપૂર્ણ ક્ષય હાય ત્યાં સંપૂર્ણ જ્ઞાનસ્વભાવ પ્રગટવા યાગ્ય નિયમ ઘટે છે." (હાથનાંધ) ૧-૬૧

"જેમ ભગવાન જિને નિરૂપણ કર્યું છે તેમ જ સર્વ પદાર્થનું સ્વરૂપ છે. ભગવાન જિને ઉપદેશેલા આત્માના સમાધિમાર્ગ શ્રી ગુરુના અનુગ્રહ્થી જાણી પરમ પ્રયત્નથી ઉપાસના કરાે." (હાથનાંધ) ર–૨૧.

"જિનેશ્વરના કહેલા ધર્મતત્ત્વથી કોઇ પણ પ્રાણીને લેશ ખેદ ઉત્પન્ન થતા નથી. સર્વ આત્માની રક્ષા અને સર્વાત્મશક્તિના પ્રકાશ એમાં રહ્યો છે. એ લેદા વાંચવાથી, સમજવાથી અને તે પર અતિ અતિ સૂક્ષ્મ વિચાર કરવાથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામી જૈનદર્શનની સર્વજ્ઞતાની સર્વાત્કૃષ્ટપણાની હા કહેવરાવે છે, બહુ મનનથી સર્વ-ધર્મમત જાણી લીધા પછી તુલના કરનારને આ કથન અવશ્ય સિદ્ધ થશે." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી વચનામૃત

વળી જૈનદશનની એક વિશિષ્ટતા એ છે કે, દરેક જીવને શક્તિ અપેક્ષાએ, સ્વતંત્ર પરમાત્માપદ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. કાઈ એક-બે આત્માના તે પદપ્રાપ્તિ માટે અધિકાર મુકરર થતા નથી. સ્વપુરુષાર્થ ઉપર આધારિત, સૂક્ષ્મ અને સ્વાધીન હાવાથી જૈનદર્શનના ધ્યાનમાર્ગ કંઇક વિશેષ ગહન જણાય છે. વળી આ માર્ગ સર્વજ્ઞ-વીતરાગ પ્રરૂપિત શુદ્ધ, સુસ્પષ્ટ અને પરિપૂર્ણ છે, તેવું અભ્યાસ વડે સમજાય છે. જો કે આ કાળમાં આ ક્ષેત્રે તે પ્રકારના જ્ઞાનીઓ અને સ્થાનાની પ્રાપ્તિ ઘણી જ દુર્લ લ છે.

**પ્ઉપસં**હાર ૧૯૧

# ૦ જૈનદરા નમાં આજે વિધિવિધાનાનું સ્વરૂપ

જૈનદર્શાનમાં સમ્યગ્તાન દર્શન ચારિત્રના એકલને મોક્ષમાર્ગ કહ્યો છે. ખરેખર તો તે ધ્યાનની અવસ્થા જ છે. જો કે આરાધના ક્ષેત્રે તે પ્રકારા જવલ્લે જ જોવામાં આવે છે અને બાહ્ય આડં બરવાળા ક્રિયાકાંડા દષ્ટિગાચર થાય છે, શાસ્ત્રોમાં તા બાર પ્રકારના તપમાં ધ્યાનને શ્રેષ્ઠ તપ અર્થાત્ આભ્યંતર તપ લેખવામાં આવ્યું છે. પરંતુ બાહ્ય તપ સિવાય અન્ય પ્રકારા જાણે કે વિસ્મૃત થઇ રહ્યા હાય તેવું જણાય છે. ધર્મધ્યાનના વિવિધ પ્રકારાના સાળ \* ભેદાના તેના ક્રમમાં ભાગ્યે જ અનુભવપૂર્ણ અભ્યાસ થતા જોવામાં આવે છે. તો પછી તેની પ્રત્યક્ષ સાધના કચાંથી જોવા મળે? આવી હીનદશા થવાનું એક કારણ ગૃહસ્થામાં—સ્ત્રી-પુરુષામાં તત્ત્વના અભ્યાસ વિસારે પડ્યો છે, એ હાવા છતાં સંભવ છે. યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયે સાચું જ કહ્યું છે કે,

"ધામધૂમે ધમાધમ ચલી, મૂળ મારગ રહ્યો દ્વર રે."

વળી સામાયિક અને પ્રતિક્રમણનાં ષડાવશ્યક જેવાં અંગો, ભાવપૂજા કે જપ જેવાં અનુષ્ઠાનાનું ધ્યાનુમાર્ગમાં સહાયભૂત આય તેવું યથાર્થ માર્ગદર્શન ભાગ્યે જ જેવા મળે છે. અત્યારે અનેક પ્રકારનાં અનુષ્ઠાના થાય છે ખરાં, પણ તેમાં ધામધૂમ અને ખાદ્ય ક્રિયાનું પ્રાધાન્ય જ સવિશેષ જેવા મળે છે અને આત્માર્થ આદિ મૂળ પ્રયોજન ગૌણ થતું જેવા મળે છે.

ત્રાની પુરુષોએ આ કાળને પંચમકાળ અર્થાત્ ઊતરતો કાળ કહ્યો છે. તેથી સ્વાભાવિક છે કે આ ગહનમાર્ગના ઉપાસકો અતિ અલ્પ સંખ્યામાં હોય અને અષ્ટાંગયાંગ પ્રમાણે કે જૈનાચાર પ્રમાણે પંચમહાવતો કે આચારાનું યથાર્થપાલન પણ ભાગ્યે જ સંભવે. તો પછી આગળની ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિકાના યાગીઓનાં દર્શન દુર્લભ હોય તેમાં શું આશ્ચર્ય છે!

<sup>\*</sup> સાળ ભેંદા વિષે પરિશિષ્ટમાં જુઓ.

વળી યાગ અને ધ્યાન જેવા ક્ષેત્રમાં પશ્ચિમની હવાના કંઈક પ્રવેશથી કે અન્ય વિપરીત પ્રવાહાના કારણાથી સમાધિદશાની કલ્પનાએોમાં ન્યૂનતા અને બ્રામકતા પ્રવેશ પામતાં જણાય છે. સમાધિદશામાં વ્યવહાર અને સંસાર નભી શકે છે તેવી માન્યતા પ્રચારમાં આવવાથી કેટલાક બ્રમ પેદા થયા જણાય છે. ભારતભૂમિના માનવા મહદ્દઅંશે ભાવનાશીલ છે, ત્યાગના મહિમા જાણે છે, અને તેવાં સ્થાનામાં જવા પ્રેરાય છે. સત્ય માર્ગની અને તેવાં સ્થાનાની દુર્લભતા હેાવાથી મનુષ્યા આંછાપાતળાં સ્થાનામાં કાેઈ વાર ભૂલા પડે છે. છતાં સાચા સાધકને જિજ્ઞાસાને અનુરૂપ સત્સાધના મળવાની હુજી આ ભૂમિ પર શકચતાએા છે. જ્ઞાનીએાના કથનમાં કે શાસ્ત્રાની પ્રરૂપહ્યામાં દેષ નથી પણ જીવની સમજફેરથી અસત્ કલ્પનાએા ઉત્પન્ન થાય છે. માટે સાધકે ભળતાં સ્થાનામાં કુતૂહલવશ કે અન્ય પ્રલાભનથી આકર્ષાઈને માર્ગભેદ થવા ન દેવા. સમાધિદશા કે સમ્યક્ દિષ્ટિ એ આત્માના શુદ્ધસ્વરૂપનું સંચરણ છે. કૈવલ્યદશાનું, પૂર્ણ-જ્ઞાનદશાનું અને મુક્તિનું દ્વાર છે. હે ભવ્યાત્માં એ ! સદ્યુર્દેવના અનુગ્રહ વડે આ માર્ગમાં પ્રવેશ પામી દુઃખથી સર્વથા મુક્ત થાએ આવી જ્ઞાનીઓની મંગળમય વાણી આપણા સૌના જીવનના ગંત્ર અની રહેા.

Jain Education International

# પરિશિષ્ટોના ક્રમ

#### અર્વાચીન :

- (૧) શ્રી યશાેવિજયઉપાધ્યાયજી કૃત 'જ્ઞાનસાર'માંથી ધ્યાન અને યાેગ
- (૨) શ્રીમદુ રાજચંદ્રજી ધ્યાન વિષે
- (૩) શ્રી વિજયકેસરસૂરિજીકૃત 'ધ્યાનદીપિકા'માંથી સંકલન–ધ્યાનના પ્રકારાે
- (૪) મુનિશ્રી અમરેન્દ્રવિજયજીકૃત 'આત્મજ્ઞાન અને સાધનાપથ'માંથી ધ્યાનસાધના વિષે
- (પ) ડાૅ. શ્રી સાેનેજીકૃત 'સાધના સાેપાન'માંથી ધ્યાન વિષે

#### પ્રાચીન ઃ

- (६) પૂર્વાચાર્યીના ધ્યાનસાધના વિષયક ઉત્તમ બાધ.
- (૭) શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજીકૃત યાગસાધના વિષયક કાેઠાે
- (૮) મહર્ષિ પતંજલિકૃત 'યાગદર્શ'નમ્'માંથી અષ્ટાંગયાગ વિષે

# પરિશિષ્ટ **૧** ધ્યાન અને યાગ વિધે

શ્રી યશાવિજયઉપાધ્યાયછ કૃત 'જ્ઞાનસાર'માંથી ઉદ્દધૃત

#### દેયાન :

# શ્લાેક ર૩૩ (૧) અથ<sup>્</sup> :

જેને ધ્યાન કરનાર, ધ્યાન કરવા યેાગ્ય અને ધ્યાન આ ત્રણ એકપણાને પ્રાપ્ત થયેલ છે, જેનું ચિત્ત અન્ય સ્થળે નથી એવા તે મુનિને દુઃખ હેાતું નથી.

# શ્લાેક ર૩૪ (૨) અથ<sup>ે</sup> :

ધ્યાન કરનાર અંતરાત્મા છે, ધ્યાન કરવા યાગ્ય પરમાત્મા છે અને ધ્યાન એકાગ્રતાની ખુદ્ધિ છે. આ ત્રણેની એકતા તે સમાપત્તિ છે.

# શ્લાક ૨૩૫ (૩) અથ<sup>°</sup> :

મિંહુની જેમ ક્ષીહ્યુવૃત્તિવાળા શુદ્ધ અંતરાત્મામાં ધ્યાનથી પરમાત્માનું પ્રતિબિંબ હેાય – ૫૩ે તે તે સમાપત્તિ કહી છે.

# શ્લાક ૨૩૮ (**૬)** અથ<sup>ર</sup> :

જે જિતેન્દ્રિય છે, ધેર્યસહિત છે, અત્યંત શાંત છે, જેના આત્મા ચપળતારહિત છે, જે સુખકારી આસને રહેલ છે, જેણે નાસિકાના અગ્ર ભાગ ઉપર લાેચન સ્થાપ્યાં છે તે યાેગવાળા છે.

# શ્લાક ૨૩૯ (૭) અઘ<sup>ર</sup> :

ધ્યેય ચિત્તની સ્થિરતારૂપ ધારણાની ધારા વડે, વેગથી, જેણે આહ્ય ઇન્દ્રિયોને અનુસરનારી મનની વૃત્તિ રાેકી છે. જે પ્રસન્ન ચિત્તવાળા છે, પ્રમાદરહિત છે. જેઓ જ્ઞાનાન-દરૂપ આસ્વાદ લેનારા છે. જ્યાન અને યેાગ ૧૯૫

## <sup>ંશ્</sup>લાેક ૨૪૦ (૮) અથ<sup>૬</sup> :

જે અંતરમાં જ વિપક્ષરહિત ચક્રવર્તી પણું વિસ્તારતા ધ્યાન-વંતની દેવસહિત મનુષ્યલાેકમાં પણ ખરેખર ઉપમા નથી.

#### ચાેગ :

### શ્લાક ૨૦૯ (૧) અથ<sup>લ</sup> :

માક્ષની સાથે આત્માને જોડવાથી બધાય આચાર યાેગ કહેવાય છે. વિશેષ કરીને સ્થાન (આસનાદિ), વર્ણ (અક્ષર), અર્થ જ્ઞાન, આલંબન અને એકાગ્રતા વૈષયિક છે. (આ સર્વ ક્રિયાયાેગાેના તેમાં સમાવેશ થાય છે.)

### <sup>શ્</sup>લાેક ૨૧૦ (૨) અથ<sup>દ</sup> :

તેમાં પ્રથમના બે કર્મચાેગ છે. પાછળના ત્રણ જ્ઞાનચાેગ છે. તે વિરતિવંતમાં અવશ્ય હાય છે. બીજામાં પણ ચાેગના બીજરૂપ છે. શ્લાક ૨૧૧ (૩) અથ<sup>°</sup>:

અહીં પ્રત્યેક યાેગના ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ, સ્થિરતા અને સિદ્ધિ એ ચાર ભેદો છે. તે કૃપા, સંસારના ભય, માેક્ષની ઇચ્છા અને પ્રશામની ઉત્પત્તિ કરનારા છે.

### શ્લાક રશ્ય (૪) અર્થ:

યાગની કથામાં પ્રીતિ હોવી તે ઇચ્છાયાગ, ઉપયાગનું પાલન કરવું તે પ્રવૃત્તિયાગ, અતિચારના ભયાના ત્યાગ તે સ્થિરતાયાગ અને બીજાના અર્થનું સાધન કરવું તે સિદ્ધિયાગ છે. (અર્થનું પાલન એટલે અહિંસાદિ ગુણાનું સિદ્ધ થવું.)

### શ્લાક **૨૧૩ (૫)** અથ<sup>લ</sup>:

ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયામાં અર્થ અને અવલંખનનું સ્મરણ કરવું. અને સ્થાન તથા વર્ણમાં ઉદ્યમ જ યાગીતા કલ્યાણ માટે છે.

ધ્યાન : એક પરિશાલન

# શ્લાક ૨૧૪ (૬) અથ<sup>્</sup>:

અહીં આલંબન રૂપી અને અરૂપી બે પ્રકારે છે. તેમાં અરૂપી સિદ્ધના સ્વરૂપ સાથે તન્મયપણારૂપ યાેગ તે ઉત્કૃષ્ટ અનાલંબન યાેગ છે. શ્લાક ર૧૫ (૭) અર્થ:

પ્રીતિ, ભક્તિ, વચન અને અસંગ અનુષ્ઠાન વડે સ્થાનાદિ યાગ પણ ચાર પ્રકારે છે. તેથી યાગના નિરાધરૂપ યાગની પ્રાપ્તિ થવાથી અનુક્રમે માેક્ષયાગ પ્રાપ્ત થાય છે.

# પરિશિષ્ટ ર ધ્યાનનું બાેધમય સ્વરૂપ

# શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રજી પ્રણીત વચનામૃત મ્ર'થમાંથી ઉદ્દ્ધૃત

ધ્યાનના ઘણા ઘણા પ્રકાર છે. એ સર્વમાં શ્રેષ્ઠ એવું તો આત્મા જેમાં મુખ્યપણે વર્તે છે તે ધ્યાન કહેવાય છે. અને એ જ આત્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ, ઘણું કરીને આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વિના થતી નથી. એવું જે આત્મજ્ઞાન તે યથાર્થ બાધની પ્રાપ્તિ સિવાય ઉત્પન્ન થતું નથી. એ યથાર્થ બાધની પ્રાપ્તિ ઘણું કરીને, ક્રમે કરીને ઘણા જીવાને થાય છે. અને તેના મુખ્ય માર્ગ તે બાધસ્વરૂપ એવા જ્ઞાનીપુરુષના આશ્રય કે સંગ અને તેને વિષે બહુમાન પ્રેમ એ છે. જ્ઞાની પુરુષના તેવા તેવા સંગ જીવને અનંતકાળમાં ઘણી વાર થઈ ગયા છે તથાપિ આ પુરુષ જ્ઞાની છે, માટે હવે તેના આશ્રય ગ્રહણ કરવા એ જ કર્તવ્ય છે એમ જીવને આવ્યું નથી, અને તે જ કારણ જીવને પરિભ્રમણનું થવું છે, એમ અમને દેઢ કરીને લાગે છે. (પત્રાંક ૪૧૬)

ચિત્તની જે સ્થિરતા થઇ હાય તેા તેવા સમય પરત્વે સત્પુરુષાના ગુણાનું ચિતન, તેમનાં વચનાનું મનન, તેમના ચારિત્રનું કથન, કીર્તન અને પ્રત્યેક ચેષ્ટાનાં ફરી ફરી નિદિધ્યાસન, એમ થઇ શકતું હોય તો મનના નિગ્રહ થઇ શકે ખરાે; અને મન જીતવાની ખરેખરી કસોડી એ છે. એમ થવાથી ધ્યાન શું છે એ સમજાશે. પણ ઉદાસીનભાવે ચિત્ત-સ્થિરતા સમય પરત્વે તેની ખૂબી માલૂમ પડે. (પત્રાંક ૨૯૫)

વિષમભાવનાં નિમિત્તો અળવાનપણે પ્રાપ્ત થયાં છતાં જે જ્ઞાની-પુરુષ અવિષમ ઉપયોગે વર્ત્યા છે, વર્તે છે અને ભવિષ્યકાળ વર્તે તે સર્વને વારંવાર નમસ્કાર.

ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ વ્રત, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ તપ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ નિયમ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ લખ્ધિ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ ઐશ્વર્ય એ જેમાં સહેજે સમાય છે એવા નિરપેક્ષ અવિષમ ઉપયોગને નમસ્કાર. એ જ ધ્યાન. (પત્રાંક ૭૩૫)

રાગદ્રેષનાં પ્રત્યક્ષ અળવાન નિમિત્તો પ્રાપ્ત થયે પણ જેને આત્મભાવ કિંચિત્માત્ર પણ ક્ષાભ પામતા નથી, તે જ્ઞાનીના જ્ઞાનના વિચાર કરતાં પણ મહા નિર્જરા થાય, એમાં સંશય નથી. (પત્રાંક ૭૩૬)

પરમાત્માને ધ્યાવવાથી પરમાત્મા થવાય છે, પણ તે ધ્યાવન, આત્મા સત્પુરુષના ચરણકમળની વિનયોપાસના વિના પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી એ નિર્ધા થ ભગવાનનું સર્વોત્કૃષ્ટ વચનામૃત છે. આ કાળમાં શુક્લધ્યાનની મુખ્યતાના અનુભવ ભારતમાં અસંભવિત છે. તે ધ્યાનની પરાક્ષ કથારૂપ અમૃતતાના રસ કેટલાક પુરુષા પ્રાપ્ત કરી શકે છે; પણ માલના માર્ગની અનુકૂળતા ધારીવાટે પ્રથમ ધર્મધ્યાનથી છે.

આ કાળમાં રૂપાતીત સુધી ધર્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ કેટલાક સત્પુરુષાને સ્વભાવે, કેટલાકને સદ્દ્યુરુરૂપ નિરૂપમ નિમિત્તથી અને કેટલાકને સત્સંગાદિ લઇ અનેક સાધનાથી થઇ શકે છે. પણ તેવા પુરુષા – નિર્ગ થમતના – લાખામાં પણ કાેઇક જ નીકળી શકે છે. ઘણું ભાગે તે સત્પુરુષા ત્યાગી થઈ એકાંત ભૂમિકામાં વાસ કરે છે, કેટલાક ખાદ્ય અત્યાગને લીધે સંસારમાં રહ્યા છતાં સંસારીપશું જ દર્શાવે છે. પહેલા પુરુષનું મુખ્યાતકૃષ્ટ અને બીજાનું ગૌણાતકૃષ્ટ સાન પ્રાયે કરીને ગણી શકાય.

ચાથે ગુણસ્થાનકે આવેલા પુરુષ પાત્રતા પામ્યા ગણી શકાય, ત્યાં ધર્મધ્યાનની ગૌણતા છે. પાંચમે મધ્યમ ગૌણતા છે. છઠ્ઠે મુખ્યતા પણ મધ્યમ છે. સાતમે મુખ્યતા છે. આપણે ગૃહવાસમાં સામાન્ય વિધિએ પાંચમે ઉત્કૃષ્ટે તા આવી શકીએ. આ સિવાય ભાવની અપેક્ષા તા એક જ છે!

એ ધર્મધ્યાનમાં ચાર ભાવનાથી ભૂષિત થવું સંભવે છે:

- (૧) મૈત્રી-સર્વ જગતના જીવ લણી નિવે ર ખુદ્ધિ.
- (૨) પ્રમાેદ-અંશમાત્ર પણ કાેઇનાે ગુણ નીરખીને રામાંચિત હલ્લસવાં.
- (૩) કરુણા-જગતજીવનાં દુઃખ દેખીને અનુકંપિત થવું.
- (૪) માધ્યસ્થ કે ઉપેક્ષા શુદ્ધ સમદેષ્ટિના ખળવીર્યને યાગ્ય થતું.

ચાર તેનાં આલ'બન છે, ચાર તેની રુચિ છે. ચાર તેના પાયા છે. એમ અનેક ભેદે વહે'ચાયેલું ધર્મધ્યાન છે.

જે પવન(ધાસ)ના જય કરે છે તે મનના જય કરે છે.... ધાસના જય કરતાં છતાં સત્પુરુષની આજ્ઞાથી પરાષ્મુખતા છે, તો તે ધાસજય પરિણામે સંસાર જ વધારે છે. ધાસના જય ત્યાં છે કે જયાં વાસનાના જય છે. તેનાં બે સાધન છે, સદ્ગુરુ અને સત્સંગ. તેની બે શ્રેણી છે, પર્યુ પાસના અને પાત્રતા. તેની બે વર્ષ માનતા છે; પરિચય અને પુષ્યાનુઅંધી પુષ્યતા. સઘળાંનું મૂળ આત્માની સત્પાત્રતા છે.

[શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પત્રાંક કર]

ધર્મધ્યાન પૂર્વાચાર્યીએ અને આધુનિક મુની<sup>4</sup>ધરાએ પ**ણ** 

વિસ્તારપૂર્વક ખહુ સમજાવ્યું છે. એ ધ્યાન વડે કરીને આત્મા મુનિ-ત્વભાવમાં નિરંતર પ્રવેશ કરે છે.

જે જે નિયમાં એટલે લેદ, આલંખન અને અનુપ્રેક્ષા (આગળ) કહી તે બહુ મનન કરવા જેવી છે. અન્ય મુનીશ્વરાના કહેવા પ્રમાણે મેં સામાન્ય ભાષામાં તે તમને કહી. એ સાથે નિરંતર લક્ષ રાખવાની આવશ્યકતા છે કે એમાંથી આપણે કયા લેદ પામ્યા. અથવા કયા લેદ ભણી ભાવના રાખી છે? એ સાળ લેદમાંના ગમે તે લેદ હિતસ્વી અને ઉપયાગી છે. પરંતુ જેવા અનુક્રમથી લેવા જોઈએ તે અનુક્રમથી લેવાય તો તે વિશેષ આત્મલાભનું કારણ થઇ પડે.

સૂત્રસિદ્ધાંતનાં અધ્યયંના કેટલાક મુખપાઠ કરે છે, તેના અર્થ, તેમાં કહેલાં મૂળતત્ત્વો ભણી જો તેઓ લક્ષ પહેાંચાડે તો કંઇક સૂક્ષ્મભેદ પામી શકે. કેળના પત્રમાં, પત્રમાં પત્રની જેમ ચમત્કૃતિ છે, તેમ સૂત્રાર્થને માટે છે. એ ઉપર વિચાર કરતાં નિર્મળ અને કેવળ દયામય માર્ગના જે વીતરાગપ્રણીત તત્ત્વબાધ તેનું ખીજ અંતઃકરણમાં ઊગી નીકળશે. તે અનેક પ્રકારનાં શાસ્ત્રાવલાકનથી, પ્રશ્નોત્તરથી, વિચારથી અને સત્પુરુષના સમાગમથી પાષણ પામીને વૃદ્ધિ થઇ વૃક્ષરૂપે થશે. નિર્જરા અને આત્મપ્રકાશરૂપ પછી તે વૃક્ષ ફળ આપશે.

શ્રવણ, મનન અને નિકિધ્યાસનના પ્રકારા વેદાંતવાદીઓએ ખતાવ્યા છે, પણ જેવા આ ધર્મ ધ્યાનના પૃથક્ પૃથક્ સાળ ભેદ કહ્યા છે તેવા તત્ત્વપૂર્વક ભેદ કોઇ સ્થળે નથી, એ અપૂર્વ છે. એમાંથી શાસ્ત્રને શ્રવણ કરવાના, મનન કરવાના, વિચારવાના, અન્યને બાધ કરવાના, શંકાક ખા ટાળવાના, ધર્મકથા કરવાના, એકત્વ વિચાર-વાના, અનિત્યતા વિચારવાના, અશરણતા વિચારવાના, વૈરાગ્ય પામવાના, સંસારનાં અનંત દુ:ખ મનન કરવાના અને વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞા વડે કરીને આખા લાકાલાકના વિચાર કરવાના અપૂર્વ ઉત્સાહ મળે છે. ભેદે ભેદે કરીને એના પાછા અનેક ભાવ સમજાવ્યા છે.

એમાંના કેટલાક ભાવ સમજવાથી તપ, શાંતિ, ક્ષમા, દયા, વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનના બહુ બહુ ઉદય થશે.

તમે કદાપિ એ સાળ ભેદનું પઠન કરી ગયા હશા તાપણ ક્રી ક્રી તેનું પરાવર્તન કરજે.

(માક્ષમાળ પાઠ ૭૬)

- જે પ્રકારે અત્રે કહેવામાં આવ્યું હતું, તે પ્રકારથી પણ સુગમ એવું ધ્યાનનું સ્વરૂપ અહીં લખ્યું છે.
- નિર્મળ એવા કોઇ પદાર્થને વિષે દેષ્ટિનું સ્થાપન કરવાના અભ્યાસ કરીને પ્રથમ તેને અચપળ સ્થિતિમાં આણ્વી.
- ર. એવું કેટલુંક અચળપહ્યું પ્રાપ્ત થયા પછી જમણા ચક્રુને વિષે સૂર્ય અને ડાબા ચક્રુને વિષે ચંદ્ર સ્થિત છે, એવી ભાવના કરવી.
- એ ભાવના જ્યાં સુધી તે પદાર્થનાં આકારાદિનાં દર્શનને આપે નહીં ત્યાં સુધી સુદઢ કરવી.
- ૪. તેવી સુદઢતા થયા પછી ચંદ્રને જમણા ચક્રુને વિષે અને સૂર્યને વામ ચક્રુને વિષે સ્થાપન કરવા.
- પ. એ ભાવના જ્યાં સુધી તે પદાર્થનાં આકારાદિ દર્શાનને આપે નહીં ત્યાં સુધી સુદઢ કરવી. આ જે દર્શન કહ્યું છે, તે ભાસ્યમાનદર્શન સમજવું.
- સ્ં એ એ પ્રકારની ઊલટસૂલટ ભાવના સિદ્ધ થયે બ્ર્રાકુટીના મધ્ય-ભાગને વિષે તે બન્નેનું ચિંતન કરવું.
- **૭**. પ્રથમ તે ચિંતન દેષ્ટિ ઉઘાડી રાખી કરવું.
- ૮. ઘણા પ્રકારે તે ચિંતન દઢ થયા પછી દેષ્ટિ ખ'ઘ રાખવી. તે પદાર્થના દર્શનની ભાવના કરવી.
- તે ભાવનાથી દર્શન સુકઢ થયા પછી તે અંને પદાર્થો અનુ-

- ક્રમે હુદયને વિષે એક અષ્ટદલકમળનું ચિતન કરી સ્થાપિત કરવા.
- ૧૦. હૃદયને વિષે એવું એક અષ્ટદલકમળ માનવામાં આવ્યું છે, તથાપિ તે વિમુખ મુખે રહ્યું છે એમ માનવામાં આવ્યું છે, જેથી સન્મુખ મુખે તેને ચિંતવવું અર્થાત્ સૂલટું ચિંતવવું.
- ૧૧. તે અષ્ટદળકમળને વિષે પ્રથમ ચંદ્રના તેજને સ્થાપન કરવું, પછી સૂર્યના તેજને સ્થાપન કરવું અને પછી અખંડ દિવ્યા-કાર એવી અગ્નિની જ્યાતિનું સ્થાપન કરવું.
- ૧૨. તે ભાવ દઢ થયે પૂર્ણું છે જેનું જ્ઞાને, દર્શન અને આત્મ-ચારિત્ર એવા શ્રી વીતરાગદેવ તેની પ્રતિમા મહાતેજોમય સ્વરૂપે તેને વિષે ચિંતવવી.
- ૧૩. તે પરમ દિવ્ય પ્રતિમા નહીં બાળ, ચુવા અને વૃદ્ધ એવા દિવ્યસ્વરૂપે ચિંતવવી.
- ૧૪. સંપૂર્ણ જ્ઞાનદર્શન ઉત્પન્ન થવાથી સ્વરૂપસમાધિને વિષે શ્રી વીતરાગદેવ અત્ર છે, એમ ભાવલું.
- ૧૫. સ્વરૂપસમાધિને વિષે સ્થિત એવા તે વીતરાગ આત્માના સ્વરૂપમાં તદાકાર જ છે એમ ભાવવું.
- ૧૬. તેમનાં મૂર્ધસ્થાનને વિષેથી તે વખતે ૐકારના ધ્વનિ થયા જ કરે છે એમ માનવું.
- ૧૭. તે <mark>ભાવનાએ</mark>ા દઢ થયે તે ૐકાર સર્વ પ્રકારનાં વક્તવ્ય જ્ઞાનને ઉપદેશે છે, એમ ભાવવું.
- ૧૮. જે પ્રકારના સમ્યક્ષ્માર્ગે કરી વીતરાગદેવ વીતરાગ નિષ્પન્ન-તાને પામ્યા એવું જ્ઞાન તે ઉપદેશનું રહસ્ય છે એમ ચિંત-વતાં ચિંતવતાં તે જ્ઞાન તે શું ? એમ ભાવવું.
- ૧૯. તે ભાવના દઢ થયા પછી તેમણે જે દ્રવ્યાદિ પદાર્થો કહ્યા છે તેનું ભાવન કરી આત્માને સ્વસ્વરૂપમાં ચિંતવવા, સર્વાંગ ચિંતવવા. [પત્રાંક ૪૧૬]

#### પરિશિષ્ટ ૩

# ધર્મધ્યાનના પ્રકારોની વિસ્તૃત સમજ

શ્રી વિજયકૈસરસૂરિજીકૃત <sup>૧૬</sup>યાનદીપિકા'માંથી ઉદ્દ્રષ્ટત જૈનનદરા'નમાં નિદિ<sup>૧</sup>ષ્ટ ધ્યાન**યે**ાગઃ

ધ્યાન એ મન દ્વારા થતું ચિંતન છે. બાહ્યાંતર નિમિત્તોના સંયોગે વાસનારૂપે રહેલા સંસ્કારા જાગ્રત થઈ જાય છે. મનુષ્ય તેવા વિચારામાં લીન થઈ ઘસડાઈ જાય છે અને તેને તે તે પ્રકારનું ધ્યાન થાય છે.

ચાર પ્રકારનાં ધ્યાન શાસ્ત્રકાર ભગવંતાએ વર્જીવ્યાં છે. પહેલા બે પ્રકાર બાધક હેાવાથી છેાડવાલાયક છે. છેલ્લા બે પ્રકાર માેક્ષ-માર્ગમાં સહાયક હેાવાથી રુચિ કરવા યાેગ્ય, અભ્યાસવા યાેગ્ય અને આત્મસાત્ કરવા યાેગ્ય છે. આ ચાર પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે:

- ૧. આર્તધ્યાન
- ૨. રૌદ્રધ્યાન
- 3. ધર્મધ્યાન
- ૪. શુક્લધ્યાન

### આત<sup>્</sup>દયાન

#### ચાર પ્રકાર

- ૧. અનિષ્ટસંચાગિઃ મનને ન ગમે તેવી વસ્તુના સંચાગથી દુઃખના અનુભવ થવા, પાતાને ન ગમે તેવા મનુષ્યના સંબંધ થવા, તેનાથી દુઃખના અનુભવ થવા.
- ર. ઇષ્ટિવિયાગ : પાતાને પ્રિય વસ્તુના વિચાગ થવાથી દુ:ખની લાગણી થવી. સુખનાં સાધના ચાલ્યાં જવાથી શાેક કે માેહ ઉત્પન્ન થવાથી જીવ રાત-દિવસ તે પદાર્થનું ચિંતન કરે છે. મનમાં આવું ચિંતન થવું તે ઇષ્ટિવિયાગ આર્તધ્યાન છે.

- 3. રાગાર્ત-ધ્યાન : રાગના મને સ્વપ્ન વિષે પણ સમાગમ ન થાએ એ પ્રમાણેની ચિંતા. દેહ ઉપરનું મમત્વ એ માટામાં માટી ચિંતા છે. દેહ હાવાથી રાગ ઉત્પન્ન થવાના સંભવ છે. રાગ થયે તેની ચિંતામાં જ એકાકાર થવું તે રાગાર્ત ધ્યાન છે.
- ૪. ભાેગાર્ત-નિયાણા આર્તધ્યાન : રાજ્યાદિની પ્રાપ્તિ, સ્વામિત્વ, પુષ્યાદિ કરી ફળની આકાંક્ષા, પૂજા-સત્કારની યાચના વગેરે નિયાણાથી ઉત્પન્ન થનારું આર્તધ્યાન મનુષ્યાને દુઃખરૂપી દાવાનળ છે.

વિષયોના નિમિત્તે મનમાં ઉદ્દેગ થાય છે, તેથી દ્વેષ થાય છે, દ્વેષથી જીવ મલિન થાય છે. મલિનતા આત્માને કર્મથી દખાવી દે. છે, માટે તે દુધ્યાન છે. અનિષ્ટના યાગ, ઇષ્ટના વિયાગ એ પૂર્વ-કર્મને આધીન છે. ઉદય આવે સમભાવે ભાગવી લેવું તે વિચાર-વાનનું કર્તવ્ય છે.

રાગ સમયે ગમે તે પ્રકારે રાગ દ્વર થાય તેની ચિંતા કરવી,. તેના પ્રતિકાર માટે મન આકુલ-વ્યાકુલ કરવું તે રાગાર્તધ્યાન છે.

અજ્ઞાન વડે ચક્રવર્તી આદિના જેવી રિદ્ધિની પ્રાર્થના કરવી, ચિંતન કરવું તે અધમ વૃત્તિ છે.

રાગદ્રેષ માેહના ચિદ્ધવાળું આ ચાર પ્રકારનું આર્તધ્યાન જીવને. સંસાર વધારનારું છે અને તિર્ધ ચગતિનું કારણ છે.

# રૌદ્રધ્યાન

#### ચાર પ્રકાર

આ દુધ્યોનને જણાવવાના હેતુ તેનાથી મુક્ત થવાના છે. ૧. હિ<sup>:</sup>સા રીદ્રધ્યાન

પાતાના હાથે કે અન્યની પાસે જીવાના સમુદાયને પીડા કરવી, નાશ કરવા, તેમ કરીને હર્ષ પામવા તે હિંસાનુબંધી કર્મ છે. બીજાના જીવ લેવાથી કે હેરાન કરવાથી જ્યાં સુધી જીવ પાછે ન હઠે ત્યાં સુધી સુખી થવાની ઇચ્છા શા માટે રાખવી? રૌદ્રધ્યાનવાળા જીવ નિર્દય સ્વભાવના, ક્રાેધાદિ પ્રકૃતિના, મદથી ઉદ્ધત, પાપખુદ્ધિવાળા, કુશીલ અને નાસ્તિક હાેય છે અને આ દુર્ગુણા વડે રૌદ્રધ્યાનની ઉત્પત્તિ કરે છે.

#### ેર. અસત્યાનંદ રીદ્ર<sup>દ</sup>યાન

ઇંદ્રિયાના વિષયા અને મનની તૃષ્તિ કરવા અસત્ય વચના બાલી, કાવાદાવા કરી અન્ય જીવાના નાશ કરવા, તેમાં આનંદ માણુવા તે અસત્યાનંદ રૌદ્રધ્યાન છે.

#### ૩. ચૌર્યાનંદ રૌદ્રધ્યાન

અન્યનું પડાવી લેવાની વૃત્તિથી ચાેરી કરવા માટે અન્ય જીવના ઘાત કરવાનું ચિંતન તે ચીંર્યાનંદ રાૈદ્રધ્યાન છે.

## ૪. સંરક્ષણાનુબંધી રૌદ્રધ્યાન

ઘણા આરંભ પરિગ્રહ મેળવીને, યુદ્ધ ખેલીને જવાને ઘાત કરીને, તેના રક્ષણાર્થે થતું ચિંતન તે સંરક્ષણાનુગંધી રૌદ્રધ્યાન છે.

આ પ્રમાણે કોઇ પણ પ્રકારની હિંસા કરવી, કરાવવી કે અનુમાદના આપવી, તે તે વિષયાનું ચિંતન કરવું તે રૌદ્રધ્યાન છે. તે નરકગતિનું કારણ છે.

આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનના નિમિત્તોથી દ્વર થવા ઉત્તમ નિમિત્તરૂપ સદ્ગુરુ, સત્સંગનું સેવન કરવું અને ધર્મધ્યાનનું આરાધન કરવું.

# 'ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાન પહેલાંની ભૂમિકા

ધર્મધ્યાનનું આરાધન કરતાં પહેલાં મનની જડ ભૂમિને સંવેદનશીલ કરવા અનિત્યાદિ ખાર ભાવના, મૈત્રી આદિ ચાર ભાવના, જ્ઞાનાદિ ચાર ભાવનાએોના અભ્યાસ કરી તેની અનપ્રેક્ષા કરવી. ચિંતન, મનન, નિદિધ્યાસન કરવું.

વળી આત્મા છે, નિત્ય છે, કર્મનાે કર્તા છે, કર્મનાે ભાેકતા છે, માેક્ષ છે, માેક્ષનાે ઉપાય છે, આ છ પદનું વ્યવસ્થિત ચિંતન કરવું. તે પછી ધર્મધ્યાનના પ્રકારમાં પ્રવેશ કરવાથી આત્માનનિ થાય છે. સમ્યક્ષ્લવાન, સમ્યગ્દર્શી, શ્રુતજ્ઞાનના ઉપયોગવાળા, મજખૂત દેહધારી, ધીરજવાન, છ જીવની અહિંસા પાળનાર, સત્યવચની, પ્રદ્મચારી, નિઃસંગ પરિગ્રહ રહિત, મમત્વ રહિત, શુદ્ધ મનવાળા ધ્યાન કરવા માટે અધિકારી છે.

આવા ગુણાના અંશા હાય તા ધ્યાન વડે તે ગુણા સંપૂર્ણતા પામે અને જીવનું સ્વરૂપ પ્રગટ થાય.

ધ્યાન-આરાધન કરનારને અષ્ટાંગયાેગ સહકારી છે. તેના ક્રમથી આત્મા સ્થિર અને ત્વરિત ગતિએ વિકાસ કરી શકે છે. મનઃશુદ્ધિ વગર ધર્મધ્યાન સાધ્ય નથી, મનઃશુદ્ધિ માટે અષ્ટાંગયાેગ ઉત્તમ છે.

અષ્ટાંગયાગના અભ્યાસ સદ્ગુરુ સમીપે કરવાથી આત્મા નિર્મળ થાય છે.

ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન તે રાજયોગ છે. રાજમાર્ગ કાંટાકાંકરા વગરના હાય છે, ખાડાટેકરા રહિત હાય છે; તેમ ધર્મધ્યાન તથા શુકલધ્યાન શરીરે કષ્ટ કે દુઃખ વિના સાધી શકાય છે. કેવળ મનની નિર્મળતા કરવાથી આ માર્ગ સરળ બને છે. આ ઉત્તમ ધ્યાનમાં હૃદયને પરમ આર્દ્ર ખનાવી આત્મિક પ્રેમથી જોડતું. સર્વ જીવાને આત્મસ્વરૂપે અનુભવવા વિશુદ્ધ મન દ્વારા જ નિર્વાણ સાધી શકાય છે. ધર્મધ્યાન વડે મનને કેળવતું પડે છે. સદ્વિચારા અને સંકલ્પા દ્વારા મનને કેળવતાનું છે.

આ કાળે પૂર્વધર કે કેવળીના વિરહમાં શુક્લધ્યાન અગમ્ય છે તેમ કહ્યું છે. તે લલે અગમ્ય હાય પરંતુ ઉમેદવારી (ભાવના) કરવામાં નિરાશ ન થતું. શુક્લધ્યાનની ઉમેદવારી કરતાં ધર્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ જરૂર થશે. તે પણ આનંદદાયક જ છે. માટે યથાશક્તિ પ્રયત્નવાન થતું.

આલંબન વડે ધ્યાનના અભ્યાસ કરનાર તન્મયપણાને પામીને પાતાના આત્માને સર્વપણાને પામેલા પ્રગટપણે અનુભવે છે.

જે સર્વજ્ઞ ભગવાન છે તે હું નિશ્ચયથી છું. આવી તન્મયતા

પ્રાપ્ત થયેલા સર્વજ્ઞ મનાય છે. જમીનમાં જેવું બીજ વાવ્યું છે, હાય છે, તેવું વૃક્ષ ફાલે છે. તેમ આત્મશક્તિ પાતાની પાસે છે. વારંવાર આત્મા તે જ હું છું, તેમાં તન્મય થવાથી સર્વજ્ઞપણું પ્રગટ થાય છે. અહાનિશ તેવી ભાવના કરવી.

જે જે ભાવનાને આત્મા સાથે જોડવામાં આવે તેની સાથે ત્રકૃટિક મણિની જેમ આત્મા તન્મયતા પામે છે.

નિશ્ચયનયના અભિપ્રાયે આત્મા લેપાયેલા નથી, "હું જ્ઞાની છું, શુદ્ધ છું." એ ભાવના ભાવવાથી શુદ્ધ થાય છે અને વ્યવહાર-નયની અપેક્ષાએ "હું લેપાયેલા છું" એની ક્રિયાની મદદથી શુદ્ધ થાય છે. હલકી ભાવના સેવવી જ નહીં. આત્માનું સામર્થ્ય અનંત છે. તેની શક્તિ ધ્યાનથી પ્રગટ થાય છે.

# ધમ<sup>્</sup>ધ્યાનતું સ્વરૂપ

પ્રવિશ્યામ શમામ્ભાધિ યાગાષ્ટાંગાનિ ચિંતયેત્ દુષ્ટાનુષ્ટાનતા ભગ્ના મન:શુદ્ધિ કૃતે મુનિ:

દુઃખદાયી અનુષ્ઠાનથી વિરામ પામી મનની શુદ્ધિ કરવાને માટે મુનિએ સમભાવના સાગરમાં પ્રવેશ કરીને યાેગના આઠ અંગનાે વિચાર કરવાે.

ઉત્તમ ધ્યાનમાં મનઃશુદ્ધિની પૂર્ણ જરૂર છે, મન શુદ્ધ થયા વિના ધ્યાન થઇ શકતું નથી. અથવા મનઃશુદ્ધિ કરવા માટે ધ્યાનની જરૂર છે. મન શુદ્ધ હેાય તેા ધ્યાન થાય અને ધ્યાન હેાય તેા મનઃશુદ્ધિ થાય. આ પ્રમાણે ખન્ને અન્યોન્ય કારણ છે.

આર્તધ્યાન-રૌદ્રધ્યાનથી પાછા હઠવા સમભાવમાં પ્રવેશ કરવા પડશે. તે વિના ચપળ મન સ્થિરતા પામતું નથી.

શ્રીમાન યશાેવિજયજી પ્રકાશે છે કે, વિકલ્પાે એ જ વિષય છે, તેનાથી પાછા વળી આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવનું આલંખન કરવું. આ નની આવી મહાન પરિપાક દશા તે સમભાવ છે.

### ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાનનાં ચાર આલં બન

ધર્મધ્યાનના અધિકારી પ્રાયે મુનિ છે. સાધક તે માર્ગે યથા-શક્તિ જઇ શકે.

- ૧) વાચના શિષ્યાદિને ભણાવવા.
- ર) પૃચ્છના શંકાદિનું નિવારણ કરવું.
- परावर्तता वारंवार सूत्राहि केवा.
- ૪) અનુપ્રેક્ષા ચિંતન-ભાવના કરવી.

આ ચાર મનને સ્થિર કરવાના ધર્મધ્યાનના આલંબન છે, સ્વાધ્યાયરૂપ છે.

વિષમ – ઊચાં, નીચાં, દુ:ખે ચડલું-ઊતરવું થાય તેવાં સ્થાના-માં મજબૂત આલંબન (દારડું) રાખવાથી વિના ક્લેશે પહેંચી શકાય છે તેમ મનુષ્ય સૂત્રાદિનાં વાચનાદિથી ધર્મધ્યાનમાં જઇ શકે છે. શરૂઆતમાં ઉત્તમ આલંબનની જરૂર રહે છે. અનુક્રમે વિના આલં-બને આત્મસ્વરૂપમાં પ્રવેશ કરી શકાય છે.

### ધર્મધ્યાનના ચાર ભેદ

વસ્તુના સ્વભાવ તે ધર્મ છે. આત્મા પદાર્થ છે, તેના સ્વભાવ તે આત્મધર્મ કહેવાય છે. તેની વિચારણા-ધ્યાન તે ધર્મધ્યાન છે. આત્મસ્વરૂપમાં પ્રવેશવા જે વિચારા, નિર્ણુયા કરવા, તેના સંસ્કાર પાડવા તે ધર્મધ્યાન છે.

તે વિચાર અને સંસ્કારના અભ્યાસ માટે ચાર ભેંદ છે: (૧) આગ્રાવિચય: આગ્રાનું ચિંતન.

જૈન સિદ્ધાંતમાં પ્રસિદ્ધ વસ્તુતત્ત્વ છે તેના સર્વજ્ઞની આજ્ઞા-નુસાર વિચાર કરવા. વસ્તુના સ્વરૂપના વિચાર કરવા. તેમાં અનેકાંત શૈલી છે.

જેમ કે આત્મા દ્રવ્યથી નિત્ય છે, પરિણામથી અનિત્ય છે. આત્મબાધના સ્વરૂપમાં વિધ્નભૂત હોય તેના નિશ્ચય કરવા તે સર્વજ્ઞની આજ્ઞા છે. આતમા-—ચેતન અને જડ બે મુખ્ય તત્ત્વ છે. તેમાં જડ નિઃસાર છે. તેમાં આસક્તિ ના કરવી, આત્મસ્વરૂપમાં એકરસ થવું, તે સર્વજ્ઞની આજ્ઞા છે.

આ પ્રમાણે વિચારધારામાં તલ્લીન રહેવું તે પ્રથમ પ્રકારનું ધર્મધ્યાન છે.

# (૨) અપાયવિચય : કષ્ટાનું ચિંતન.

રાગદ્રેષાદિ કષાય અને આસવની ક્રિયામાં વર્તતા જીવાને ત સંસારમાં દુ:ખ પ્રાપ્ત થાય છે, તેના વિચાર કરવાે.

કોધાદિ કષાયા મહાદુઃખના કારણભૂત છે. કોધ પ્રીતિના નાશ કરે છે, માન વિનયના નાશ કરે છે, માયા મૈત્રીના નાશ કરે છે, લાભ સર્વ ગુણાના નાશ કરે છે.

મિશ્યાત્વ-અજ્ઞાન, અવિરતિ-અસંયમ, અશુદ્ધ યાેગ, દુઃખના કારણુરૂપ છે. ઇત્યાદિ વિવિધ પ્રકારે રાગાદિ ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરનાર જીવાને આવી પડતાં સંકટોના વિચાર કરવા તે અપાયવિચય-ક્રષ્ટવિચય ધર્મધ્યાન છે.

# (૩) વિપાકવિચય: કર્મના પરિણામના વિચાર.

શુભાશુભ કર્મબંધ વડે જીવાે કર્મના ફળને ભાેગવે છે તેના વિચાર કરવાે.

જીવના સારા–ખાેટા અધ્યવસાયવૃત્તિ–અનુસાર કર્મના સારા ખાેટા બંધ થાય છે. મન વચન કાયાના ચાેગની પ્રવૃત્તિ અને ક્રોધાદિ ક્ષાચાેનું મિશ્રણ થવાથી શુભાશુભ કર્મબંધન થાય છે.

કર્મળંધનના અનેક પ્રકાર છે, તેના કળના ઉદયના પ્રતિક્ષણે વિચાર કરવા તેને વિપાક-કર્મક્ળ-વિચય કહે છે.

## (૪) લાેકસંસ્થાનવિચયઃ સૃષ્ટિનું સ્વરૂપચિંતન.

અનંત આકાશ જેની સર્વ બાજુએ આવી રહેલું છે તે લાેક છે. સર્વત્તદેવે તે લાેકને પાતાના જ્ઞાનમાં 'નિત્ય' છે' તેમ જોયેલાે છે. આ લાેક, સ્થિતિ ઉત્પત્તિ અને વિનાશ પામનારા ચૈતન્ય અને જડ પદાર્થોથી ભરેલાે છે. તે અનાદિ સિદ્ધ છે. તે લાેકમાં ત્રણે જગત રહેલાં છે.

વિનાપ્રયોજને ઇચ્છા વિના પણ ઉત્પન્ન થતા વિકારાને હઠા-વવા માટે આ લાેકના સ્વરૂપના વિચાર કરવાના છે. વિચાર એ વિકારનું ઔષધ છે. તે વિચાર નિર્મળ હાેવા જોઈએ. મનને સમતાેલ રાખે તેવા વિચારા જોઈએ. આ લાેકમાં એક પણ પદાર્થ મનને આકર્ષણ કરી શકે તેવા નથી તેવા નિર્ણય તે ધ્યાનને ઉપયાગી છે.

લાકનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રમાંથી વિસ્તૃતપણે જાણી લેવું. આત્મભાવ-માં સ્થિર રહેવા વિચારધારાને કેમ વિસ્તૃત કરવી તે માટે લાેકસંસ્થાનનું ચિંતન જરૂરી છે. લાેક નિત્ય છે, શાધ્વત છે, કાેઈએ ઉપજાવ્યાે નથી તે પ્રમાણે લાેકનું સ્વરૂપ વિચારવું.

#### ધમ<sup>લ્</sup>ધ્યાનના ચાર ભેદ

(૧) પિંડસ્થ, (૨) પદસ્થ (૩) રૂપસ્થ અને (૪) રૂપાતીત. ધ્યાતા – ધ્યાન કરનાર

ધ્યેય – ધ્યાન કરવા લાયક અવલંખન

ધ્યાન – ધ્યાતાને ધ્યેય સાથે જેડનાર, ધ્યાતા તરફથી થતી સજાતીય પ્રવાહવાળી અખ'ડ ક્રિયા.

આલ'બનરૂપ ધ્યેય છે તેમાં અંતરદષ્ટિ કરી, બીજુ' કંઈ ચિંતન ન કરતાં એકરસ સતત તે વિચારની એક વૃત્તિના અખંડ પ્રવાહ.

પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ, રૂપાતીત – આ ચાર ધ્યાન કરવા લાયક આલ'બન – ધ્યેય છે.

(૧) પિંડ એટલે દેહ, તેમાં સ્થ-એટલે રહેનાર આત્મા, તેનું ધ્યાન કરવું તે પિંડસ્થ ધ્યાન છે—

વળી શરીરના અમુક અમુક ભાગામાં જુદી જુદી માનસિક કલ્પના કરી મનને તે તે આકારે જાગૃતિપૂર્વક પરિશુમાવલું, અથવા આત્મ-ઉપયાગને તેવા આકારે પરિશુમાવલું. વિકાર રહિત, રાગાદિ-ભાવ રહિત આત્મઉપયાગને સ્થિર કરવાે. (મન એકદમ સ્થિર ન થાય માટે શરીરના અવયવેા પર ઉપયાગ સ્થિર કરી પગથી માથા સુધી ફેરવવાે. શરીર વિપશ્યના)

રૂપાતીત ધ્યાનમાં જતાં પહેલાં સ્થૂલ ક્રિયા કરવી જરૂરી છે. તે માટે સૌપ્રથમ નજીક શરીર છે તેથી શરીરની ક્રિયાએાને નિર્વિકારપણે જેવી. પરિણામને ફેરવવાં.

#### (૨) પદસ્થ-સ્થાન :

યવિત્ર મંત્રાનું અથવા આગમના પદેાનું, જે બુદ્ધિમાના વડે નિરંતર ધ્યાન કરાય છે તેને વિદ્વાના પદસ્થ ધ્યાન કહે છે. વળી મંત્રાનું તથા પરમેષ્કી ઇત્યાદિ પદના સમૂહનું ચિંતન કરવું.

પદ એટલે અધિકાર. અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને મુનિ એ પાંચ પદ છે તે પદવીધરાનું ધ્યાન કરવું તે પદસ્થ ધ્યાન છે. તેમનાં નામનું સ્મરણ, નામસૂચક અક્ષરનું સ્મરણ વગેરે પદસ્થ ધ્યાન છે.

વધુ માર્ગદર્શન માટે ગ્રંથનાે અભ્યાસ કરવાે.

### (૩) રૂપસ્થ-ધ્યાન:

સર્વ અતિશયોથી યુક્ત કેવળજ્ઞાનના સૂર્યસ્વરૂપ રાગદ્રેષ-માહના વિકારા વડે નહિ કલંકિત એવા શાંત શાેભનીય વગેરે સર્વ લક્ષણેૃાથી યુક્ત અરિહંતના રૂપનું આલંબન-ધ્યાન તે રૂપસ્થ-ધ્યાન છે.

વિદ્યમાન તીર્થ કરના અભાવે તેમના સ્વરૂપની કલ્પના ન થઇ શકે તો તેમની પ્રતિમાનું ધ્યાન કરવું. પ્રતિમા સામે ખુલ્લી દષ્ટિથી જોયા કરવું. તેમના સ્વરૂપ સાથે એકાકાર થવું અને તેમ થતાં પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં પ્રવેશ કરવાે. આલંબન સાધનરૂપ છે.

### (૪) રૂપાતીત-ધ્યાન :

લાકના અગ્ર ભાગ ઉપર રહેલા અમૂર્ત, ક્લેશ રહિત, ચિદા-નંદમય સિદ્ધ અને અનંત આનંદને પ્રાપ્ત થયેલા પરમાત્માનું સ્મરણ કરવું તે રૂપાતીત ધ્યાન છે. આ ધ્યાન વડે જન્મમરણના ક્ષય ગ્રાય છે અને આત્મજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

સિંદ્ધના સ્વરૂપની કલ્પના કરી તેમાં પાતાના અંતઃકરણને

સ્થાપવું. વધારે વખત પરિશુમી રહેવું અને બીજા કોઇ આકારે મન પરિશુમાંતર ન પામે તેવી સ્થિતિને ધ્યાન કહે છે. રૂપી પદાર્થ કરતાં રૂપાતીત ધ્યાન કઠિન છે. રૂપી પદાર્થની નિરંતર ટેવ પડ્યા પછી મન બીજામાં પરિશુમ ન પામે તેની સાવધાની રાખવી.

રૂપ વિનાના જ્ઞાનાનંદ સ્વરૂપ વગેરે ગુણાનું અંતઃકરણમાં સ્થાપન કરવું, માનસિક વિચાર કરી મનને તેમાં જેડી દેવું. તે તે પછી મનને નિવિ'ચાર, નિવિ'કાર કરવું તે રૂપાતીત ધ્યાન છે.

પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપ વિના જેમને બીજું કોઇ આલંબન નથી તેવા યાગી સિદ્ધસ્વરૂપમાં લીન થાય છે. ધ્યાતા-ધ્યાનના લય થઇ ધ્યેયની સાથે એકભાવને પામે છે.

અંતમાં પાતાને પરમાત્મારૂપે અનુભવે છે. પ્રારંભમાં અપૂર્વ આનંદ અનુભવાય છે. વળી વિક્ષેપા આવે છે. જેમ જેમ આત્મ-ધ્યાનનું અળ વધતું જાય તેમ તેમ વિક્ષેપા ઘટતા જાય છે. વારંવાર આત્મધ્યાન, આત્મજ્ઞાન–વિચારના પ્રયત્ન કરવા.

આ રૂપાતીત ધ્યાનમાંથી ઊઠચા પછી પણ અનિત્ય-અશરણ આદિ ભાવનાઓના વિચાર કરવાે. જેથી અંતઃકરણ બીજે ખેંચાઈ ન જાય. આ ભાવનાએા છૂટેલા ધ્યાનના પ્રવાહને જોડેલાે રાખે છે.

આવા ધર્મધ્યાનની સ્થિતિ ૪૮ મિનિટ અંતર્ગત પ્રમાણ રહે છે, કારણ કે તેમાં ક્ષાયાપશમિક ભાવ હાય છે.

ધર્મધ્યાન કરવાથી શુભ આસવરૂપ પુષ્ય બંધાય છે, આવતાં કર્મ રાકાય છે, પૂર્વકર્મના નાશ થઇ નિર્જરા થાય છે.

ધર્મધ્યાનમાં સ્થિર ન રહેવાય ત્યારે મહાપુરુષોના ગુણે ગાવા, ભક્તિ કરવી, દાન-શીલ-તપ-ભાવના જેવાં કર્તવ્યા કરવાં. ધર્મધ્યાનીનું એ લક્ષણ છે.

રૂપાતીત ધર્મધ્યાનમાં શુક્લધ્યાનના આંશિક અનુભવ થાય છે. આ ઉપરાંત મૈત્રી, પ્રમાદ કરુણા, મધ્યસ્થ આદિ ભાવના,

તથા વૈરાગ્ય, જ્ઞાન, દર્શન, તપ આદિ ભાવના ચિંતવવી.

### ૦ ધ્રમ<sup>િદ્</sup>યાનનાે ઉપસંહાર

આ પ્રકારે ચાર પ્રકારના ધ્યાનરૂપ અમૃતમાં મગ્ન થયેલું મુનિનું મન જગતનાં તત્ત્વોના સાક્ષાત્કાર કરી આત્માની શુદ્ધિ કરે છે.

ધ્યાન કર્યા પછી જે મુનિ વિવિધ પ્રકારની અનિત્યાદિ ભાવ-નાનું નિરંતર ચિંતવન–વિચારણા કરે છે તે મહાધ્યાની છે.

અનુપ્રેક્ષા એ ધ્યાન પછીની ઉત્તમ વિચારણા છે.

ઉપસર્ગ આવ્યે જે ધ્યાનથી ચલાયમાન ન થાય, ઇંદ્રિયના વિષ્યોના, કામના નિરાધ કરે તેને ધ્યાની કહ્યો છે.

વૃક્ષની છાયા કચરાથી લેપાતી નથી તેમ યાેગી કર્મથી લેપાતાે નથી. માટે દરેક ક્રિયા અનાસક્રતભાવે કરવી.

પંચયરમેષ્ઠીની ભક્તિ કરવી, ગુણગાન ગાવાં. ધ્યાનના ઉપાસક જ્ઞાન-સંપન્ન, વૈરાગ્યવાન, મનને રાેકનાર, સ્થિર ચિત્તવાળા મંદ-કષાચી અને અપ્રમાદી હાેવા જોઈએ.

#### ૦ શુકલધ્યાન

શુકલ એટલે અત્યંત શુદ્ધ, નિર્મળ, આલંબન રહિત થઇ, તન્મયપણે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના વિચાર થાય તે શુક્લધ્યાન છે.

તેના ચાર પ્રકાર શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે.

- (૧) પૃથકત્વવિતક વિચાર
- (२) क्येडत्वितर्ड अवियार
- (૩) સૂક્ષ્મક્રિયા પ્રતિપાતિ
- (૪) વ્યુચ્છિન્નક્રિયા અપ્રતિપાતિ.

િઆ બધાય પ્રકારા માત્ર શ્રેણિમાં આરૂઢ થયેલા શુદ્ધોપયાગી મુનિને પ્રાપ્ત થતા હાવાથી, તેના અંત્રે વિસ્તાર કરેલ નથી.]

# પરિશિષ્ટ ૪ ધ્યાનસાધનાની વિવધિ શ્રેણિએા

# મુનિશ્રી અમરેન્દ્રવિજયજીકૃત 'આત્મજ્ઞાન અને સાધનાપઘ'માંથી ઉહૃત અનુભવ — સાધનાનુ' અ'તિમ ચરણ

કેટલાંક આધ્યાત્મિક વર્તુ ળાે 'અનુભવ'ની પ્રાપ્તિને આત્મ-વિકાસની ચરમ અવસ્થા માની લે છે અને તે અવસ્થામાં જો સ્થિતિ થઇ હેાય તેા એ વર્તું ળાે એને જીવનમુક્તિ સમજે છે. જૈન સિદ્ધાંત અનુસાર, ક્ષાચિક સમ્યક્ષ્ત્વચુક્ત ચાથાથી સાતમા ગુણસ્થાનક સુધીની એ દશા હાેઈ શકે. જ્યારે જીવનમુક્તિ માટે તા રાગ-દ્રેષના પૂર્ણ ક્ષય–વીતરાગતા અપેક્ષિત છે; ને એ દશા તા ડેઠ તેરમા ગુણસ્થાનકે આવે છે. ક્ષાયિક સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થતાં સાધકની જ્ઞાનધારા શુદ્ધ વહે છે. ચૈતન્ય સાથેનું તેનું અનુસંધાન અખંડ ખને છે, અંતરથી નિરાસક્ત રહી તે સર્વ પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે. કિંતુ જૈન સાધના પ્રણાલિ અનુસાર સાધનાનું તે અંતિમ ચરણ નથી. આવી વ્યક્તિ અંતરમાં આસક્તિરહિત હેાવા છતાં તેનું બાહ્યાચરણ પૂર્વસંસ્કાર કે ચારિત્ર માહનીયાદિ કર્મના આવરણના કારણે ઘણી વાર આસકત વ્યક્તિના આચરણ જેવું રહે છે. અર્થાત્ અંતર અનાસક્ત હોવા છતાં તેની પ્રવૃત્તિમાં – યાેગધારામાં થાેડી-ઘણી અશુદ્ધિ અને ચંચળતા રહે છે. તે દૂર કરવા દેશવિરતિ કે સર્વ વિરતિની તપ-ત્યાગમય સાધના પૂર્ણ યાેગેશ્વર શ્રી જિનેશ્વરદેવાેએ ચીંધી છે, એ સાધના દ્વારા યાગપ્રવૃત્તિની અને જ્ઞાનની અંને ધારાને પૂર્ણ શુદ્ધ કરવી એ જૈન સાધનાનું લક્ષ રહ્યું છે.

માત્ર એક વારના ક્ષણિક અપરાક્ષ દર્શનથી જીવનમુક્ત થઇ જવાતું નથી એ વાત યાગદર્શનના પ્રણેતા મહર્ષિ પતંજલિએ પણ કરી છે. 'યાગસૂત્ર'ના વિવેચનકારાએ એ વાતને સ્પષ્ટ કરી છે. સાધકને જ્યારે સાક્ષાત્કાર થાય કે દશ્યથી ચિત્ત જુદું છે અને ચિત્તથી પુરુષ અર્થાત્ પાતે જુદા છે, ત્યારે ભયશાકાદિની નિવૃત્તિ થાય છે. તે સાધક કૈવલ્યને અભિમુખ થાય છે, પણ તે જ ક્ષણે તેને કૈવલ્યની ઉપલબ્ધિ થઇ જતી નથી; એ વિવેકસાક્ષાત્કારમાં વચ્ચે વચ્ચે પૂર્વ સંસ્કારવત્ વૃત્તિઓનું વ્યુત્થાનસ્કુરણ થાય છે. તે સંસ્કારાના, અભ્યાસથી સમૂળોા નાશ થાય છે ત્યારે વૃત્તિઓ સ્કુરતી નથી. તેથી ઉત્પન્ન માત્ર વિવેકસાક્ષાત્કારવાળા યાગીએ પણ વ્યુત્થાન સંસ્કારાના નાશ કરવા માટે પ્રયત્ન કરવા જરૂરી છે. સમ્યગૃદર્શનો આધાર અનુભવ:

તત્ત્વાથ શ્રહ્માન સમ્યગ્દરાન મ્ આગમ ઉપરાંત યુક્તિ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલ બૌદ્ધિક સ્તરની તત્ત્વપ્રતીતિ અને શ્રદ્ધાના અહીં સમાવેશ થાય છે, પરંતુ શ્રદ્ધા અને પ્રતીતિ પૃરતાં નથી. તે થયા પછી આત્મા અને દેહના ભેદની અનુભૂતિ થતાં 'સમ્યગ્દર્શ'ન' થયું ગણાય. તે પહેલાં સમ્યક્ શ્રદ્ધા હાય છે, તેના આધાર આત્રવચન અને બૌદ્ધિક પ્રતીતિ છે. સમ્યગ્દર્શનના આધાર અનુભૂતિ છે. આગમન અને અનુભવ આ ત્રણના સુમેળથી વિશુદ્ધ તત્ત્વપ્રાપ્તિ થાય છે.

આપ્તવચન ઉપરના વિશ્વાસથી અને તર્ક દ્વારા મળેલું આત્મા અને પરના ભેદનું જ્ઞાન ગમે તેટલું ઊંડું હોય તોય તે બૌદ્ધિક સ્તરનું હોવાથી, તે એ ભેદની દઢ પ્રતીતિ જન્માવી શકતું નથી કે જેથી નિખિડ રાગદ્વેષની ગ્રંથિ ભેદાઈ જાય. એટલે જ સ્વ-પરના ભેદના સાક્ષાત્કાર કરાવતા અનુભવને સમ્યગ્દર્શનનું પ્રથમ સ્થાન કહ્યું. આત્મા અને કાયાના ભેદના સાક્ષાત્કાર તે સમ્યગ્દર્શન.

સ્વ-પરના ભેદની સ્વાનુભૂતિ દેહાત્મણુદ્ધિરૂપ રાગદ્વેષની જડને જ ઉખેડી ફેંકી દે છે, તેથી તેની સાથે માહનું આખુંય વિષવૃક્ષ તૃટીને ઢગલા થઇ નીચે પડે છે અને કમશઃ તે કરમાઇ સુકાઇને નષ્ટ થઇ જાય છે. આથી અનુભવ અર્થાત્ પારમાર્થિક સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ પછી જન્મમરણની પરંપરા અનિયત્ કાળ સુધી નભી શકતી નથી. અર્થાત્ ભવબ્રમણની સીમા અંકાઇ જાય છે.

જ્યાન વિષે રવ્ય

આત્મવિશુદ્ધિ સાથે જેને નિસ્બત નથી એવી કાેઇ શક્તિએ કે સાધનાપ્રણાલિએ અંગે કુતૃહલ રાખ્યા વિના આત્માર્થી વ્યક્તિએ આત્મસાધનામાં જ રત રહેવું શ્રેયસ્કર છે. સાચા આત્માર્થી સિદ્ધિએાની પ્રાપ્તિ માટે સભાન પ્રયત્ન કરતા નથી.

સ્વરૂપાનુસંધાન વિના કેવળ બાહ્યક્રિયાએ વડે સધાયેલી ચિત્તની એકાગ્રતા ઠગારી નીવડે છે. ધ્યાનાભ્યાસનું પ્રધાન પ્રયોજન એ છે કે, ચિત્તને અનેકમાંથી એકમાં લાવીને પછી એકમાંથી આત્મામાં લીન કરવું. સ્વરૂપ સાથે ચિત્તનું અનુસંધાન કર્યા વિના ચિત્તમાં પડેલા તૃષ્ણા, રાગ, દ્રેષ અને માહ અવિદ્યાના સંસ્કારાની જડ ઉખેડી શકાતી નથી. માટે સૌપ્રથમ આત્મજ્ઞાનને પ્રગટ કરવા પ્રખળ પુરુષાર્થ કરવા.

# પરિશિષ્ટ પ ધ્યાન વિધે

# ડૉ. શ્રી સાેનેજીકૃત 'સાધના–સાેપાન'માંથી સ'કલન **દેયાન–સાધકની પાત્ર**તા

સત્સંગ, સ્વાધ્યાય, ગુણજિજ્ઞાસા અને પ્રભુભક્તિ જેણે પાતાના જીવનની દૈનિકચર્યામાં ઉતારવાના મહાન પુરુષાર્થ આદર્થો છે તે સાધકને વિષે આત્મવિચાર કરવાની સાચી પાત્રતા પ્રગટ થાય છે.

આત્મવિચાર કહેતાં ચિંતન, મનન, નિદિધ્યાસન, ભાવના, ધ્યાન, સ્મરણ, અનુપ્રેક્ષણ, સુવિચાર, ધારણા, ભેદજ્ઞાનના અભ્યાસ વગેરે શખ્દા પરમાત્મતત્ત્વના અનુસંધાનની પ્રક્રિયાઓના વત્તેઓછે અંશે નિદેશિ કરે છે.

# ધ્યેયનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન ધ્યાનની પૂર્વભૂમિકા

૧. આપણા અંતઃકરણુની અંદર જે આપણે પરમાત્માનું દર્શન કરવું હેાય તેા આપણું અંતઃકર**ણ આપણે** સ્વચ્છ અ**ને** સ્થિર બનાવવું જોઈએ. સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવાના એક ઉપાય તે સદ્બાધ દ્વારા કરેલા પરમાત્મતત્ત્વના સ્વરૂપના નિર્ણય છે તે વાત ત્રિકાળ સત્ય છે.

### નિયમિત જીવન

૨. દૈનિકચર્યાના અમુક સમય સત્સંગ અને સત્શાસ્ત્રના પરિચયમાં નિયમિતપણે ગાળવા. ધીરજ રાખીને ચિત્તની સ્થિરતાના સફળતાપૂર્વક અભ્યાસ કરવા હાય તો પાતાના જીવનમાં અમુક સારા નિયમા પાળવા પડશે. જેથી મનને તે નિયમાની મર્યાદામાં રહેવાની ટેવ પડી જતાં સંકલ્પ-વિકલ્પની મંદતા થશે, અને ધ્યાનમાં અમુક અંશે શાંતિ અનુભવાશે.

### આહારવિષયક શિસ્ત

3. ખારાકના અને મનના ગાઢ સંબંધ છે. "જેવું ખાય અન્ન તેવું થાય મન, જેવું પીએ પાણી તેવી થાય વાણી." સાત્ત્વિક આહાર લેવા, તામસિક પ્રકૃતિને પાષક અને બિનશાકાહારી આહાર સાધકે બિલકુલ ન લેવા. સાધકના આહારને આચાર્યાએ યુક્તાહાર કહ્યો છે. સૂર્યાસ્ત પછી અને સૂર્યોદય પહેલાં આહાર લેવા સાધક માટે અહિતકર છે. સાંજનું ભાજન અલ્પ હાવાથી ધ્યાનાદિમાં સ્ફૂર્તિ રહે છે. વ્યસનાના સાધકે સર્વથા અપરિચય કરવા યાગ્ય છે.

## अन्य अवृत्ति

૪. જીવનનિર્વાહને માટે જરૂરી આવક ન્યાયસંપન્ન ઉદ્યમ દ્વારા ઉપાર્જન કરવી, કારણ વિનાનું રળવાના શાેખ ઘટાડી ચિત્તમાં સંતાષ ધારણ કરવાે. શરીર ખૂબ થાકી જાય તેવી રીતે ન પ્રવર્તનું, કારણ કે અતિશય શરીરશ્રમ લેવાથી ધ્યાન માટે સ્થિર આસનની જરૂર છે તેની સિદ્ધિ નહિ થાય. સાધનાના અંગરૂપ ન હાેય તેવી મુસાકરી ઘટાડવી. કારણ કે મુસાકરીમાં અનેક જાતની ચિંતા (આર્તધ્યાન) સતત રહ્યા કરે છે. સત્સંગ કે તીર્થયાત્રાના સાચા ધ્યેયપૂર્વક મુસાકરી કરવી. ધ્યાન વિષે ૨૧૭

મનોરંજન માટેનાં સાધનો જે દુર્જન પુરુષો વડે સેવવામાં આવે છે તેના સાધકે સર્વથા ત્યાગ કરવા ઇષ્ટ છે. કારણ કે તે પ્રવૃત્તિને કારણે ખરેખર આત્મસાધના થઈ શકતી નથી. જે ધર્મ ઇચ્છે તે મહાપાપસ્થાનકા ન સેવે તેવી સંતાની સજ્જનાને આજ્ઞા છે, જે વિચારે અને આચારે કરીને જોતાં પરમસત્યરૂપ છે. યકારાથ વિષયક શિસ્ત

પ. આત્માની શાંતિ અને આત્માના અતીન્દ્રિ આનંદને અિલનંદે તે ઇન્દ્રિયોના સુખને અિલનંદે નહિ. પાંચે ઇદ્રિયોમાં સૌથી વધારે વિસ્તારવાળી અને જીવની સાથે સૌથી વધારે લાંબા સમયથી સંકળાયેલી સ્પર્શેન્દ્રિય છે. તેથી તે વિષયના ત્યાગ પણુ ખૂબ વિકટ છે. એક મનુષ્યભવમાં જ મુખ્યપણે વિવેક વિકાસ પામી શકે છે. સ્વસ્ત્રીને વિષે પણ વિવેકપુરુષ મર્યાદાયુક્ત રહી સંતાષી રહે છે. અને કમે કરીને બ્રહ્મચર્યના અભ્યાસ કરે છે. આમ સાધકને માટે અમુક દિવસાનું નિયમપૂર્વકનું બ્રહ્મચર્યપાલન આવશ્યક છે અને કમે કરીને વત લેવું જરૂરી છે, જેથી વાડ બંધાઇ જાય છે અને સુખરૂપે સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્યનું પાલન બની શકે છે. "જે પરમાત્મતત્ત્વને પામવાની ઇચ્છાવાળા હાય તે બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરે છે."

#### દેયાનાલ્યાસ

શાંત સ્થળે, સ્થિર સુખાસને જાપ ધ્વનિ, શ્વાસાચ્છ્વાસ, પરમાત્મા સદ્ગુરુની મૂર્તિ ઇત્યાદિ અવલંખના દ્વારા ધ્યાન થઇ શકે. જયારે ધ્યાન દરમ્યાન સાધારણ રીતે સંકલ્પ-વિકલ્પ મંદતાને પામે છે ત્યારે સામાન્ય શાંતિના અનુભવ થાય છે. એ પ્રમાણેની સ્થિતિ થયા પછી જો ૨૦ થી ૩૦ મિનિટ ધ્યાન રહે તો એક પ્રકારના ખાસ સ્થિર શાંતિદાયક વાતાવરણના પટામાં જાણે કે આપણું આખું શરીર નિખદ્ધ થયું હોય તેવા અનુભવ થાય છે. જો આ સ્થિતિને થાડી વધુ મિનિટા સુધી જાળવી શકાય તા સ્થૂળ વૃત્તિનું જીત્થાન થતું અટકી જાય છે. ચિદાનંદની માજ સ્થિરતાના પ્રમાણમાં

ચાર-છ કે દસ સેકંડ સુધી પ્રગટે છે, તે પછી તેની અસર થાડી મિનિટા અથવા કલાકાે સુધી રહ્યા કરે છે, જે અતિશય ચિત્ત-પ્રસન્નતાને આપે છે અને સાધકને ઉલ્લસિત વીર્યથી ધ્યાનની આરાધનામાં આગળ વધવા પ્રેરે છે.

સ્થિરતાના આવા અનુભવ પછી જુદા જુદા અનુભવ થાય છે. વીજળીના કરન્ટ જેવા પ્રવાહ શરીરમાં અનુભવાય છે. રામાંચના અનુભવ, શરીરનું ઉપર ઊઠવું, ધાસની ગતિમાં મંદતા, ખાસ પ્રકારનું આનંદદાયક વાતાવરણ હાેઠ, દાઢી, ગાલ, નાકના નીચેના ભાગને આવરીને પ્રગટ થતું જણાય છે. ધ્યાનમાંથી ઊઠયા પછી. પણ આનંદના સંચાર થાેડા સમય રહ્યા કરે છે.

ધ્યાનની સફળતાના આધાર સાધકની પૂર્વસાધના, ધર્મજીવનની દુચિ, પાત્રતા, આત્મસ્વરૂપનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન, વૈરાગ્યની તીવ્રતા, આત્મસ્વરૂપનું સ્પષ્ટ પરિજ્ઞાન, વૈરાગ્યની તીવ્રતા, આત્મસાક્ષાત્કારની લગન, તિતિક્ષા, ધેર્ય, ખંત, નિયમિત સમય સાતત્ય, પરમાત્મતત્ત્વના અલૌકિક માહાત્મ્યની નિઃશંકતા અને આ ખધાં પાસાંઓને પુષ્ટ કરી સંવર્ધિત કરનારા એવા આત્મનિષ્ઠ ગુરુના સાવ્રિધ્ય, માર્ગદર્શન અને કૃપા ઉપર જ છે.

આ પ્રમાણે જયારે સાધનાના સમય વૃદ્ધિંગત થાય છે અને જામે છે ત્યારે કાેઈ એક મહાભાગ્યવાન સમયે ધ્યાનાવસ્થામાં ઇષ્ટદેવ, શ્રીસદ્ગુરુ મંત્ર સાધના વગેરે સર્વ વસ્તુઓ આત્મજાગ્રત દશામાં વિસ્મૃતિ પામે છે; અને ત્યારે જે રહી જાય છે તે અખંડ ચિન્માત્ર, પરમ શાંત, સર્વોપરી, નિવિધ્લપ, સહજ જ્ઞાનાનંદસ્વરૂપ સ્વાનુભવ છે, જે આપણું મૂળસ્વરૂપ છે.

જયારે આમ બંને છે ત્યારે સાધના જીવનમાં આમૂલ પરિ-વર્તન આવે છે. કર્તા ભાષ્ટતાપણાને વેદવાને બદલે હવે મુખ્યપણે તે સાક્ષીભાવે રહે છે. આમ હવે તે કાંઇક અન્ય છે. અને અદ્ભુત છે. સુખ-દુ:ખાદિ સર્વ દ્વંદ્રો-ભેદો તેની દષ્ટિમાંથી ગળી ગયા છે અને સર્વત્ર એકરૂપ અલૌકિક સર્વોત્કૃષ્ટ પરમાત્મદર્શનની જે તેના જીવનમાં મુખ્યતા થઇ જાય છે હવે પૂર્ણપદની પ્રાપ્તિમાં નિ:શંક છે. ષ્યાન વિષે ૨૧૯

માેક્ષમાર્ગમાં એક આત્મદર્શન–આત્મજ્ઞાન–આત્મસાક્ષાત્કાર થવાથી તે સાધક મુમુક્ષ–આત્માર્થી હતો તે સંત થઇ જાય છે.

[ડાૅં. સાનેજીકૃત 'સાધનાસાપાન'માંથી,]

#### દેયાન

ધ્યાન એટલે ચિત્તની એકાગ્રતા એવા તેના સામાન્ય અર્ધ થાય છે. મનુષ્યમાત્ર કાંઈક ને કાંઈક વિષય-વ્યક્તિ કે વસ્તુના ચિતનમાં રહ્યા જ કરે છે, કારણુ કે ચિત્તના સ્વભાવ ચંચળ છે. દુન્યવી વસ્તુઓના ચિંતનમાં લાગેલા ચિત્તની જે દશા તેને અપધ્યાન વસ્તુઓના ચિંતનમાં લાગેલા ચિત્તની જે દશા તેને અપધ્યાન અથવા કુધ્યાન કહે છે.

- ૦ અપધ્યાન તથા કુધ્યાનના પ્રકાર :
- (૧) ગમતી વસ્તુના વિયાગ થવાથી જે ધ્યાન થાય તે.
- (૨) અણગમતી વસ્તુના સંયાગ થવાથી જે ધ્યાન થાય તે.
- (3) શરીરમાં રાગાદિની ઉત્પત્તિથી જે વેદના ઊપજે તેનું ધ્યાન.
- (૪) ધર્મકરણીથી આલાેક કે પરલાેકની સુખસામગ્રીની પ્રાપ્તિનું ધ્યાન.
- (૫) હિંસાના ભાવ કરી તેમાં સુખ માનવું.
- (६) ચારી કરીને સુખ માનવું તે.
- (૭) અસત્ય બાેલીને સુખ માનવું તે.
- (૮) વિષયભાગની સામગ્રીના સંરક્ષણમાં ચિત્ત લગાવી રાખવું તે.

જે જે ધ્યાન વડે કરીને ઉપરાક્ત દોષા માળા પડે, ઉપશમ થાય, અને ચિત્તની સ્થિરતા <mark>ઊપજે અને</mark> વૃદ્ધિ પામે તે તે સર્વ પ્રકારનાં ધ્યાન સાધકને સહાયકારી છે.

કયા પ્રકારનું ધ્યાન કરીએ છીએ તે અગત્યનું નથી પણ ધ્યાન કરતી વખતે ચિત્તની કેટલી એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરીએ છીએ તે વધારે અગત્યનું છે. ધ્યાનાભ્યાસ દીર્ઘકાલીન છે. ધીરજથી, ખંતથી, વૈરાગ્યથી, તત્ત્વાભ્યાસથી અને સદ્ગુરુના માર્ગદર્શન પ્રમાણે શિસ્ત-અદ્ધ અભ્યાસ કરવાથી અચૂકપણે આત્માના આનંદની લહેરોના અનુભવ સ્વશક્તિ પ્રમાણ આજના જમાનામાં થઇ શકે છે તે નિવિવાદ છે.

### ધ્યાનનું ફળ :

ધ્યાન એ સર્વોત્તમ તપ છે. તેનું તત્કાળ ક્ળ ચિત્તપ્રસન્નતા આત્મશાંતિ અને અનુભવરસના આસ્વાદ છે. સાચા ધ્યાનથી વિકારાનું જોર નાશ પામે છે, કર્મખંધ તૂટે છે. સર્વ આત્મસાધનાનું કેળ સમાધિ છે. સમાધિની પ્રાપ્તિ ધ્યાનથી થાય છે. માટે દરેક સાધકે નિયમથી, થાડોક પણ ધ્યાનના અભ્યાસ અવશ્ય કરવા જોઈએ. સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર અને સદાચાર એ ત્રણેનું યથાયાગ્ય અવ-લંબન લેવાથી ધ્યાનમાં સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ જલ્દીથી અને સહેલાઈથી થાય છે એ વાત અનુભવસિદ્ધ છે.

[ડા. શ્રી સાેનેજીકૃત 'સાધકસાથી'ના પ્રકરણ ૨૫માંથી]

# પરિશિષ્ટ ૬ 'પ્રાચીન પૂર્વાચાર્યોના ધ્યાનસાધના વિષયક ઉત્તમ ભાધ ધ્યાનનું સ્વરૂપ

સાધુ કે શ્રાવકના બાહ્ય વેષ વાસ્તવિક રીતે માેક્ષમાર્ગને અનુસરતા નથી. સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્રાન તથા સમ્યક્ર્ચારિત્રને જિનેન્દ્રોએ માેક્ષમાર્ગ કહ્યો છે. તેથી સાધુએ કે શ્રાવકે ગ્રહણ કરેલા બાહ્ય વેષ વિષેની મમતા ત્યાગવી.

આચાર્યશ્રી કહે છે કે, તું સ્વાનુભવરૂપ નિશ્ચયમાેક્ષમાર્ગમાં 'સ્થિર થા, તેનું મનન કર, તેનું જ ધ્યાન કર અને તેમાં જ રમણતા કર. પાેતાના આત્માને છાેડીને અન્ય દ્રવ્યનું ચિંતન કર**વું** નહિ.

— શ્રી સમયસાર ૪૧૦, ૪૧૧, ૪૧૨

સંસારરૂપી અગ્નિથી ઉત્પન્ન થયેલા સંતાપને શાંત કરવાને ધીર અને વીર પુરુષા માટે ધ્યાનરૂપી સરાવરમાં સ્નાન કરવું તે ઉત્તમ છે.

ધર્મધ્યાનના ધ્યાતા સમ્યક્ત્રાન અને વૈરાગ્યસહિત હાય છે. ઇંદ્રિયા અને મનને વશ કરવાવાળા હાય છે. તેના વિચારામાં સ્થિરતા છે. તે ધ્યાતા, માેક્ષના અભિલાષી, પુરુષાર્થી તથા પ્રશાંત હાય છે.

––શ્રીજ્ઞાનાણ<sup>૧</sup>વ–૩/૨૫**–૨૭**∍

હે આત્મન! તું તારા આત્માર્થના જ આશ્રય કર. માહરૂપી વનના ત્યાગ કરી, ભેદવિજ્ઞાનને ગ્રહણ કર. વૈરાગ્યનું સેવન કર. નિશ્ચયરૂપથી શરીર અને આત્માના ભેદસ્વરૂપની ભાવના કર. આ પ્રકારે ધર્મધ્યાનરૂપી અમૃતના સમુદ્રની મધ્યમાં અવગાહન કરી, ઊંડા ઊતરી અનંત સુખ તથા પૂર્ણ મુક્તિના દર્શન કર.

—શ્રી ત્રાનાણ<sup>c</sup>વ–૨/૪૨

ક્રેાધાદિ ભાવાના નિગ્રહ, મન અને ઇંદ્રિયાના વિજય, અહિંસાદિ વ્રતાનું ધારણ અને લાેકસંગના ત્યાગ—આ ચાર ધ્યાનની સિદ્ધિ માટેની ઉત્તમ સામગ્રી છે.

શ્રી તત્ત્વાનુશાસન/૭૫

## ૦ ઉત્તમ ધ્યાતાનું સ્વરૂપ:

જે સાધુ યમનિયમમાં તત્પર છે, જે આંતર અને બાહ્ય બંને પ્રકારે શાંત છે, મમતા રહિત છે, વળી સમતા-ભાવને પ્રાપ્ત છે, સર્વ જીવા પ્રત્યે દયાવાન છે, શાસ્ત્રકથન અનુસાર મિતાહારી છે, નિદ્રા-પ્રમાદથી પાતે સ્વાધીન છે. આત્મસ્વભાવથી પરિચિત છે, તે જ ધ્યાનના સામર્થ્ય વડે સર્વ દુ: ખાના નાશ કરે છે. જેણે સર્વ શાસ્ત્રાનું રહસ્ય જાણ્યું છે, જે સર્વ પ્રકારનાં પાપાથી રહિત છે, આત્મકલ્યાણમાં રત છે, જેણે સર્વ ઇંદ્રિયાના વિષયાનું શમન કર્યું છે, જેની વાણી સ્વ-પર કલ્યાણકારી છે, જે સર્વ સંકલ્પાથી રહિત છે, એવા વિરક્ત સાધુ શાશ્વત સુખને અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે.

—આત્માનુશાસન, ૨૨૫–૨૨૬

# <sup>દ</sup>યાનની વિધિ અને તેનું સ્વરૂપ**ઃ**

હું કોઈ પર પદાર્થીના નથી, કોઈ પર પદાર્થી મારા નથી. હું એક જ્ઞાનમય છું, એમ જે ધ્યાતા ધ્યાન કરે છે, ને આત્મધ્યાની છે.

ખરેખર, હું પરભાવથી રહિત શુદ્ધ સ્વરૂપી છું. નિશ્ચયથી જ્ઞાન-દર્શાનમય છું. અતીન્દ્રિય સ્વભાવવાળા એક મહાન પદાર્થ છું અને પરાવલંબન રહિત છું. આવી આત્મભાવના કરવાથી સ્વાનુભવ ઊપજે છે.

—શ્રી પ્રવચનસાર/૧૯૧–૧૯૨

જે માહેરૂપી મળના નાશ કરીને ઇન્દ્રિય-વિષયાથી વિરક્ત થઇને, મનના સંયમ કરીને પાતાના નિજસ્વભાવમાં ઉત્તમ પ્રકારે સ્થિર થાય છે, તે આત્મધ્યાની બને છે.

-- શ્રી પ્રવચનસાર, ૧૯૬

જેનું ચિત્ત વિષયોથી વિરક્ત છે. જેનું સમ્યક્ત શુદ્ધ છે, ચારિત્ર દઢ છે અને જે આત્માને ધ્યાવે છે તે અવશ્ત નિર્વાહ્યુને પ્રાપ્ત કરે છે.

—શ્રી માેક્ષપાહુડ, ૬/૭૦

### ·ભાવનાનું સ્વરૂપ:

હું સર્વ જીવાને ક્ષમાહું છું. સર્વ જીવા, પણ મને ક્ષમા કરા. સર્વ જીવા પ્રત્યે મને મૈત્રીભાવ રહેા, કોઈ પ્રત્યેની મને વૈરભાવ ન હાે.

હું રાગ, દ્વેષ, ઇષ્યાં, દીન અને કપટ ભાવ તથા ઉત્કંઠા, ભય, શાેક, પ્રીતિ અને અપ્રીતિના ત્યાગ કર્યું છું.

— મૂલાચાર/અહત્-પ્રત્યાખ્યાન-અધિકાર, ૪૩--૪૪

જેના મનરૂપી જળને રાગાદિ વિભાવ ચંચળ કરતા નથી તે પોતાના આત્મતત્ત્વના અનુભવ પામે છે. જ્યારે સરાવરનું જળ સ્થિર હાય છે ત્યારે તેમાં પડેલું રતન સ્પષ્ટ દેખાય છે, તેમ નિર્મળ મનરૂપી જળમાં સ્થિર થવાથી આત્માનું દર્શન થાય છે.

---तत्त्वसार, ४०-४१

સ્વાધ્યાય કરતાં કરતાં ધ્યાનઅવસ્થામાં પ્રવેશ કરવા, અથવા

ધ્યાનમાં મન સ્થિર ન રહે ત્યારે સ્વાધ્યાય કરવા. આમ ધ્યાન અને સ્વાધ્યાયના અભ્યાસથી પરમાત્માનું સ્વરૂપ પ્રકાશિત થાય છે.

—તત્ત્વાનુશાસન, ૮૧

દઢ ચિત્તથી ચરિત્રનું પાલન કરનાર માક્ષાર્થી મહાત્માઓએ એવા સિહાંતનું સેવન કરવું કે હું સદા, શુદ્ધ ચૈતન્ય જ્યાતિસ્વરૂપ છું. રાગાદિ ભાવાનું ઉત્પન્ન થવું તે મારું સ્વરૂપ નથી, તે સર્વે પરદ્રવ્યો છે.

—શ્રી સમયસાર કળશ, ૧૮૫

હું મમત્વને પરિવર્જું છું અને નિર્મમત્વમાં સ્થિત રહું છું, ચ્માત્મા મારું આલંબન છે અને બાકીનું સર્વ હું તજું છું.

—શ્રી નિયમસાર, ૯૯

સૌ ભૂતમાં સમતા મને, કાે સાથ વેર મને નહિ, આશા ખરેખર છાેડીને, પ્રાપ્તિ કરું છું સમાધિની.

—શ્રી નિયમસાર, ૧૦૪

વધારે શું કહેલું ! નિર્દોષ ધ્યાનની સિહિને માટે કે વિચાર-વાન સાધક માટે કર્મજનિત રાગાદિના ભાવથી રહિત એક સમતા-ભાવને અ'ગીકાર સેવવા ઉચિત છે.

—૫મન દિપ ચિવ શતિ—સદ્યોધચ દ્રોદય અધિકાર, ૪૧

હે આત્મન! તું ચૈતન્યસ્વરૂપ શુદ્ધાત્માનું પ્રતિક્ષણ સ્મરણ કર, જેના વડે શીઘ કર્મક્ષય થાય છે.

—તત્ત્વજ્ઞા**ન**તર ગિણી, ૧૩/૨

જો કોઇ મહાત્મા ભયાનક સંસારરૂપી મહાન સમુદ્રથી નીકળવા -ચાહે છે તેણે કર્મરૂપી ઇંધનાના નાશ કરવા પાતાના શુદ્ધ -આત્માનું ધ્યાન કરવું તે ચારિત્ર છે.

મિથ્યાદર્શન, અજ્ઞાન, પુષ્ય કે પાય એ સઘળાં મન, વચન, કાયાથી ત્યજીને યાેગી યાેગમાં સ્થિર રહે, મૌનવ્રતની સાથે આત્માનું ધ્યાન ધરે.

—માક્ષપાહુડ, ૨૬–૨૮

કામ, ક્રોધ, વિષાદ, ઈર્લ્યા, મદ, દ્રેષ, પ્રમાદ ઇત્યાદિ દાેષાને કારણે શુદ્ધ આત્મધ્યાનને સહાયક મનની સ્થિરતા ટકતી નથી, તેથી જેમ તીલ માત્રા સહિત અગ્નિ વડે સુવર્ણ પીગળે છે તેમ આત્માનું ધ્યાન કરવાવાળા સાધકે કામાદિ વિકારોના નાશ કરવા.

—તત્ત્વભાવના, પ૩

શાસ્ત્રાભ્યાસથી, ગુરુગમે કે સાધમી ના સંસર્ગથી આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરવી, અને તેના જ સહારા લઇ ધ્યાન કરવું અને અન્ય સંગતિના ત્યાગ કરવા.

—તત્ત્વજ્ઞાનતર ગિણી, ૧૦–૧૫.

# દેયાન: સમતાનું માહાત્મ્ય અને ફળ

રહી ધ્યાનમાં તલ્લીન, છાઉ સાધુ દાષ સમસ્તને તે કારણે બસ ધ્યાન સૌ અતિચારનું પ્રતિક્રમણ છે. ૯૩ આત્મ સ્વરૂપ અવલ બનારા ભાવથી સૌ ભાવને, ત્યાગી શકે છે જીવ, તેથી ધ્યાન તે સવિસ્વ છે. ૧૧૯ —નિયમસાર, ૯૩–૧૧૯

આ જગતની કાે વસ્તુમાં તાે સ્વાર્થ છે નહિ મુજ જરી, વળી જગતની પર વસ્તુઓના, સ્વાર્થ મુજમાં છે નહિ; આ તત્ત્વને સમજ ભલા, તું માહ પરના છાડજે, શુભ માક્ષનાં ફળ ચાખવા, નિજ આત્મમાં સ્થિર તું થજે.

—શ્રી અમિતગતિ સામાર્યિકપાઠ, ૨૪

જેવી રીતે રત્નામાં હીરા મુખ્ય છે, સુગ'ધી પદાર્થોમાં ગાસીર ચંદન મુખ્ય છે, મણિએામાં વૈડૂર્યમણિ મુખ્ય છે, તેમ સાધુનાં સર્વવ્રત–તપામાં આત્મધ્યાન મુખ્ય છે. (૧૮૯૪)

જેમ પ્રબળ પવનની બાધા રાકવાને અનેક ઘરાની મધ્યમાં આવેલું ગર્ભગૃહ સમર્થ છે, તેમ કષાયરૂપી પ્રબળતાની બાધા દ્વર કરવાને ધ્યાનરૂપી ગર્ભગૃહ સમર્થ છે, જેમ ગરમીના દુ:ખને દ્વર કરવા છાયા શાંતિકારી છે તેમ કષાયરૂપી અગ્નિને નાશ કરવા આત્મધ્યાનની છાયા હિતકારી છે. (૧૮૯૫–૯૬)

કષાયરૂપી દાહને શાંત કરવા આત્માનું ધ્યાન ઉત્તમ સરા-વર છે, તથા કષાયરૂપી શીતને દૂર કરવા માટે આત્માનું ધ્યાન અગ્નિ સમાન ઉપકારી છે. (૧૮૯૭)

જેવી રીતે પરાજયના ભયથી અળવાન વાહન પર આરૂઠ રાજા, પ્રજાની રક્ષા કરે છે તેમ કષાયરૂપી પરાજયના ભયથી સમતાભાવરૂપી વાહન પર આરૂઢ થઈને આત્મધ્યાનરૂપી રાજા રક્ષા કરે છે. (૧૮૯૯)

જેમ ક્ષુધાની વેદના અન્નથી શાંત થાય છે તેમ વિષયાની આકાંક્ષારૂપી વેદના આત્મધ્યાન વડે શાંત થાય છે. તૃષાને જેમ શીતળ જળ શાંત કરે છે તેમ વિષય-તૃષ્ણાને આત્મધ્યાન શાંત કરે છે.

— શ્રી ભગવતી આરાધના, ૧૮૯૪ થી ૧૯૦૦

જે પદાર્થના ખુદ્ધિથી નિર્ણય થઈ શકે છે તે પદાર્થમાં જીવને શ્રદ્ધા થાય છે, તથા જે પદાર્થમાં શ્રદ્ધા થાય છે તેમાં ચિત્ત લય થાય છે. શ્રદ્ધા જ ધ્યાનનું બીજ છે.

—શ્રી સમાધિશતક, ૯૫

જે મહાત્મા સમભાવની ભાવના કરે છે, તેની તૃષ્ણાએા શીધ્ર નાશ થાય છે, અજ્ઞાન ક્ષણભરમાં દ્રર થાય છે, ચંચળ ચિત્ત-રૂપી સર્પ નાશ પામે છે.

—શ્રી જ્ઞાનાણ વ, ૧૧–૨૪

સર્વજ્ઞાએ સમતાભાવને જ ઉત્તમ ધ્યાન કહ્યું છે, તેને પ્રગટ થવા માટે જ સર્વ શાસ્ત્રોના વિસ્તાર છે,

—શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ, ૧૩–૨૪

વીતરાગ સાધુના ચિત્તમાં એક એવા અપૂર્વ પરમાનંદ પ્રગટે છે કે તેની સમક્ષ ત્રણલાકનું અચિત્ય એશ્વર્ય પણ તૃણ સમાન જણાય છે.

—શ્રી સારસમુચ્ચય**, ૧૮–**૨૩

પરિશિષ્ટ ૭ યાેગસાધના વિષયક કેાેઠાે

#### કાેપ્રક

|   | યાગદષ્ટિ    | યાગઅંગ     | हे।षत्याग     | ગુણસ્થાન   | બાેધની ઉપમા       | વિશેષતા                |
|---|-------------|------------|---------------|------------|-------------------|------------------------|
| ૧ | મિત્રા      | યમ         | ખેદ           | અદ્વેષ     | તૃણુઅગ્નિકણુ      | મિ <sup>શ્</sup> યાત્વ |
| ર | તારા        | નિયમ       | ઉદ્દેગ        | જિન્નાસા   | ગામયઅગ્નિકણ       | ,,                     |
| 3 | <b>બ</b> લા | આસન        | ક્ષેપ         | શુ શ્રુષા  | કાષ્ટઅગ્નિક્શ     | "                      |
| ૪ | દીપ્રા      | પ્રાણાયામ  | ઉત્થાન        | શ્રવણ      | દીપપ્રભા          | "                      |
| પ | સ્થિરા      | પ્રત્યાહાર | બ્રાંતિ       | બાધ        | રત્નપ્રભા         | સમ્યક્ત્વ              |
| ţ | કાંતા       | ધારણા      | અન્યમુદ્      | મીમાંસા    | તારા <b>ત્રભા</b> | >>                     |
| Q | પ્રભા       | ધ્યાન      | રુગ (રાેગ)    | પ્રતિપત્તિ | સૂર્ય પ્રભા       | ,,                     |
| 4 | પરા         | સમાધિ      | આસ <b>ં</b> ગ | પ્રવૃત્તિ  | ચ દ્રપ્રભા        | ,,                     |

श्रीमद् હરિભદ્રસૂરીશ્વરજીવિરચિત યેાગદષ્ટિસમુચ્ચયમાંથી ઉદ્દધૃત (વિવેચક ડાૅ. ભગવાનદાસ મહેતા)

આઠ યાગદષ્ટિ, આઠ યાગઅંગ, આઠ દાષત્યાગ ને આઠ ગુણસ્થાનના અનુક્રમે પરસ્પર સંબંધ છે. પહેલી દષ્ટિમાં પહેલું યાગઅંગ, પહેલા ચિત્તદાષના ત્યાગ, પહેલા ગુણની પ્રાપ્તિ હાય છે. એમ યાવત આઠેનું સમજવું. આમ આ ચાલંગી ઘટે છે. અહીં યમ આદિ, યાગના અંગરૂપ છે તેથી તેને 'યાગ' કહ્યા છે

# પરિશિષ્ટ ૮ યાગ વિશે મહુષિ<sup>૬</sup> પત**ં**જલિ

યે<sub>ાગ</sub> એટલે ચિત્તવૃત્તિના નિરાધ અથવા ચિત્તવૃત્તિની સંસ્કાર-રોષ અવસ્થા.

ચત્તવૃત્તિના નિરાધ થયે ચિત્તની સ્થિતિના હેતુરૂપ ત્રણ પ્રકાર થાય છે: અભ્યાસ, વૈરાગ્ય અને શ્રદ્ધા. ચિત્તને એક વિષય ઉપર સંયમિત કરવાના અભ્યાસ થયે અન્ય વિષયો પર પણ એકાગ્રતા કરવાની શક્તિ ચિત્તમાં ઊપજે છે. આ અભ્યાસના સામર્થ્યથી સ્મૃતિ તથા સમાધિરૂપ ઉપાયામાં સહાયક પ્રવૃત્તિ થઇ શકે છે. જે સાધકને સંયમને કારણે દિવ્ય ગંધ, રસ વગેરે વિષયા આવી મળે છે, તેને સંસારના દુ: ખમિશ્રિત તથા ક્ષુદ્ર વિષયા મેળ-વવાયાં આ લાગતા નથી. આમ વિષયા પ્રત્યે વિરક્ત થવાથી વૈરાગ્યની સિદ્ધિ થાય છે. શાસ્ત્રના એક ભાગમાં કહેલા તત્ત્વના સ્વાનુભવ થાય છે ત્યારે સાધકને શાસ્ત્રના અન્ય ભાગા પર અતિશય શ્રદ્ધા થાય છે. સદ્દ્યુરુના ઉપદેશ અને યુક્તિથી શાસ્ત્ર પર શ્રદ્ધા થાય છે. યાંગાનુષ્ઠાનમાં અતિઉત્સાહપૂર્વક સાધકની ચિત્તવૃત્તિ પ્રવેશ કરે છે. શ્રદ્ધા અને ઉત્સાહ ઉત્પન્ન કરનાર પ્રવૃત્તિ સ્થિતિપ્રયોજક છે.

## ચાેેેગનાં આઠે અંગા

યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ – આ આઠ ચાેગનાં અંગ છે.

### (૧) યમ:

અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ એ પાંચ યમ છે. આ પાંચેયમાં અહિંસા મુખ્ય છે. અહિંસાના અવિરાધથી જ અન્ય ચારનું અનુષ્ઠાન કરવાનું છે. અહિંસાને વિરાધીને બીજા ચારનું અનુષ્ઠાન કરવામાં આવે તો તે નિષ્ફળ છે. બાકી ચારનું અનુષ્ઠાન પણ અગત્યનું છે. જેમ જેમ ખ્રાહ્મણ (સાધક) નાનાવિધ વ્રતાનું ગ્રહણ કરે છે તેમ તેમ હિંસાનાં કારણાથી નિવૃત્ત થતા અહિંસાને નિર્મળ કરે છે.

(અ) અહિંસા: યાગના અંગભૂત એવી અહિંસાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે. આશ્રમવિહિત નિત્યકર્મના અવિરાધ કરીને સર્વ કાળે, સર્વ અવસ્થામાં તથા સર્વ દેશમાં સર્વ પ્રાણીને મન, વાણી અને કાયાએ કરીને દ્રઃખની ઉત્પત્તિ ન કરવી.

યાગસાધકે નિત્યકર્મ અવશ્ય કરવાનાં છે. ક્રિયામાત્રથી ક્ષુદ્ર-જ તુના નાશ થાય છે, અથવા તેમને પીડા થાય છે. તે પ્રકારની પીડા અનિચ્છાએ થતી હાેવાથી, તે હિંસાની નિવૃત્તિ અર્થે પ્રાય-શ્ચિત્ત કરતું. યાેગીમાં અહિંસાની સ્થિરતા હાેવાથી તેની પાસે હિંસ ભાવનાવાળાં પ્રાણીએા પણ વૈરના ત્યાગ કરે છે.

- (ब) સત્ય: અસત્યથી નિવૃત્તિ રાખવી. જે વાત ખાટી હોય તથાપિ જે વકતા સાચી માની અન્યને પ્રતિપાદન કરે તો તેમાં તેને અજ્ઞાનનિમિત્તક પાપ લાગે છે. વળી વિપરિત અર્થના બાધ કરવા તે સત્યરૂપ નથી. જે વાકચથી સાંભળનારનું કે લાેકનું વાસ્તવિક હિત થતું ન હાેય તે વાકચના પ્રયાગ સત્યરૂપ નથી. સત્યની સ્થિરતા થવાથી યાેગીને વચનસિદ્ધિ થાય છે અર્થાત્ તેના વચનમાં એવી અમાઘ શક્તિ આવે છે કે ધારેલા સંકલ્પ સિદ્ધ થાય છે. જે વસ્તુ જેવી છે તેવા બાધ કરવા જેથી તે તે વિષયમાં બ્રાંતિ ન થાય. વળી તે બાધ અપ્રસિદ્ધ શખ્દથી મિશ્રિત ન હાેય, અન્યને હિતકારી હાેય અને અન્યને દુ:ખની ઉત્પત્તિ ન કરે. આ પ્રકારે સાધકે વાણીના ઉપયાગ કરવા, અથવા મીન રહેવું. મીન ધારણ કરવું એ અસત્યની નિવૃત્તિરૂપ છે.
- (क) **અસ્તેય :** દેહ, મન તથા વાણી વડે અન્યનાં દ્રવ્યમાં અસ્પૃહ થઈને રહેવું તે જ તત્ત્વકરીિ ઋષિઓએ અસ્તેય ગણ્યું છે.

અસ્તેયની પ્રતિષ્ઠા થવાથી સર્વ દિશામાં રહેલાં રત્નાદિ દ્રવ્યા યાેગીની સત્તા નીચે આવે છે, પ્રાપ્ત થાય છે. (હ) **પ્રદ્વાચર્ય**: શાસ્ત્રમાં કહેલા આઠ અંગવાળા મૈશુનના ત્યાગરૂપ ઉપસ્થે દ્રિયના સંયમ. સ્ત્રીવિષયનું અથવા તત્સં ખંધી વાતાનું સ્મરણ, કથન, રહસ્યભાવા, રાગપૂર્વ ક અવલાકન, રહસ્ય-ભાષણ સંકલ્પ, અધ્યવસાય અને સંભાગની નિષ્પત્તિ એ આઠ અંગાવાળું મૈશુન છે. તેનાથી રહિત થવું તે પ્રદ્વાચર્ય છે. (દક્ષસંહિતા)

ખ્રદ્માચર્યથી યાેગાપુરુષના વાર્યના રક્ષા થાય છે. તે યાેગાએ યાેગયુક્તિપૂર્વક ખ્રદ્માચર્યને સિદ્ધ કર્યું હાેય છે, તેથી વૃદ્ધિ પામતું વાર્ય વિકારા થતું નથી. ખ્રદ્માચારાનું મન અધિક બળયુક્ત હાેય છે. જ્ઞાનશક્તિ અને ક્રિયાશક્તિરૂપ બળ અતિશયપણે વધે છે.

(इ) અપરિગ્રહ: વિષયોના અર્જન, રક્ષણ, ક્ષયાદિ થતાં દોષાના વિચારથી થતા, દેહયાત્રાના નિર્વાહથી અતિરિક્ત ભાગ-સાધનાના શાસ્ત્રવિધિ પ્રમાણે અસ્વીકાર કરવા તે અપરિગ્રહ છે. ભાગસાધનમાત્રના મમત્વબુદ્ધિથી સ્વીકાર ન કરવા તે અપરિગ્રહ છે.

અપરિગ્રહસ્થિતિવાળાને જન્મના પ્રકારના સાક્ષાત્કાર થાય છે. "હું હતા" એવી જિજ્ઞાસાથી પૂર્વજન્મના હસ્તકમલવત્ બાેધ ચાેગીને થાય છે. હવે "હું કાેણુ થવાના છું" વગેરે જિજ્ઞાસાથી વર્તમાન અને ભવિષ્યના જન્મના સાક્ષાત્કાર થાય છે.

જાતિ, દેશ, કાળ અને સમયથી અમર્યાદિત, સર્વથા કર્તવ્ય-રૂપ એવા આ યમ મહાવત કહેવાય છે. સર્વ અવસ્થામાં એમનું અનુષ્ઠાન કરવા યાગ્ય છે.

# (२) नियभ:

શૌચ, સંતોષ, તપ, સ્વાધ્યાય અને ઇશ્વરપ્રણિધાન એમ પાંચ નિયમ છે. તે, જન્મના હેતુભૂત કામ્યકર્મથી નિવૃત્તિ પમાડી મોક્ષના હેતુરૂપ નિષ્કામકર્મ વિષે પ્રેરે છે.

(૩) **શોચ**: શૌચ એટલે શુદ્ધિ. આ શુદ્ધિમાં સ્થૂળ શરીરની શુદ્ધિ અને મનઃશુદ્ધિ એમ બ'ને પ્રકારની શુદ્ધિનો સમા-વેશ થાય છે. શરીરશુદ્ધિ સ્નાન અને સાત્ત્વિક આહારથી કરવી. મનઃશુહિ કરવા માટે મદ, માન, અસૂચા, રાગ, દ્રેષ વગેરેને દ્રર કરવાં. મૈત્રી અને કરૂણા જેવાં અનુષ્ઠાન કરવાં.

શરીરના બાહ્ય શૌચથી પાતાના શરીરમાં અશુચિપણાના દાષ પ્રત્યક્ષ થાય છે, તેથી દેહાધ્યાસ ઘટે છે, અન્ય શરીરાથી ચાગી દ્વર રહે છે. શરીર અશુચિમય છે તેવા દઢ નિશ્ચય થાય છે.

મૈત્રી, કરુણા આદિના વારંવારના અનુષ્ઠાનથી રાગાદિ દોષો દ્વર થાય છે. રજસ્, તમસ્, ન્યૂનતા થવાથી અંતઃકરણમાં રહેલું સત્ત્વ પ્રખળ થાય છે. તેથી પ્રસન્નતા અને સૌમનસ્ય રહે છે. ચિત્ત એકાગ્ર થાય છે તેથી મનની શુદ્ધિ થાય છે. આમ મનનો નિરોધ થવાથી ઇન્દ્રિયજય થાય છે, તે ચિત્ત સ્ક્લમ વસ્તુને ગ્રહ્યણ કરવા સમર્થ થાય છે અને તેથી આત્માના સાક્ષાત્કાર કરવા યાગી સમર્થ ખને છે.

(ब) સંતાષ: અતિઆવશ્યક એવા જે પ્રાણ્યાત્રાને નિભાવ-નાર પદાર્થી, સિવાયના અન્ય પદાર્થી મેળવવાની અસ્પૃહા એટલે. સંતાષ.

સંતોષથી અત્યુત્તમ સુખના લાભ થાય છે. સંતાષના અર્થ તૃષ્ણાના ક્ષય છે. યાગીના અંતઃકરણમાં રજસ, તમસ્ અતિ-નિર્ખળ થઇ જાય છે. અર્થાત્ તમાગુણ, રજોગુણ દગ્ધબીજવત્ થાય છે. પરિણામે ચિત્તના સ્વભાવસિદ્ધ સત્ત્વગુણ નિર્બોધ આવિ-ભાવને પામે છે. તેથી શાંતિ, સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રદ્યાના આનંદ છે તેટલા આનંદ જ્ઞાનવાન અકામ પુરૂષના છે.

(क) તેપ: ક્ષુધા-પિપાસા, શીત-ઉષ્ણુ ઇત્યાદિ દ્રંદ્રોને સહન કરવાના અભ્યાસ તે તપ છે. કાષ્ઠમીન એટલે ચિહ્ન વડે પાતાના અભિષ્રાય દર્શાવવા નહિ, અને આકાર મૌન એટલે બાલવું નહિ તે. આ ઉપરાંત ઘણા પ્રકારે તપઃ કહેવાય છે. તપની પ્રતિષ્ઠાથી અશુદ્ધિના ક્ષય થાય છે. રજસ્-તમસ ગુણરૂપ અધર્મના ક્ષય થાય છે તેથી શરીર સંખંધી અણિમા - મહિમા (અનુક્રમે

શરીરને સૂક્ષ્મ કે માેટું કરવું) ઇન્દ્રિયાની સિદ્ધિ, જેમ કે દૂરશ્રવષ્

- (હ) સ્વાધ્યાય: વેદાધ્યયન (શાસ્ત્રાધ્યયન), ઇષ્ટમંત્રના જ્ઞપ, સ્વાધ્યાયને સાધનાર વાણીને તથા મનને નિયમિતરૂપે સ્થાપે છે, તથા મંત્રના અધિષ્ઠાતા ઈશ્વરનું અનુસંધાન કરે છે તેથી ઈશ્વરના અનુગ્રહ દ્વારા સહજમાં તત્ત્વજ્ઞાન થાય છે. ઉપરાંત સર્વદેવા, ઋષિઓ અને સિદ્ધો યાગીને આધીન રહે છે. આ સિદ્ધિની ખાતરી સ્વાનુભવથી થાય છે.
- (ફ) ઇશ્વરપ્રિણિધાન: સાધક નિરંતર ઇષ્ટરૂપે ઇશ્વર-તત્ત્વનું અનુસંધાન કરે છે. પાતે કર્તૃત્વથી રહિત છે તેવી ભાવના કરે છે. સર્વ કર્મોને પરમગુરુ પરમાત્મા વિષે અર્પણ કરે છે. ફળની ઇચ્છા રહિત નિષ્કામપણે, ધર્મ સમજીને કર્મો કરે છે.

યાગીને ઇશ્વર-અનુગ્રહ્યા સમાધિની સિદ્ધિ થય છે. તેથી યાગી શ્રવણ-મનન કાળ, સર્વ ધ્યેય-પદાર્થને યથાર્થ રીતે જાણે છે. તે પછી ઇશ્વરાનુગ્રહ્યા સાક્ષાત્કાર થાય ત્યારે તે યથાર્થ સ્વરૂપે તે વસ્તુને વિષય કરે છે. તેથી ઇશ્વરપ્રાણુધાન્ કે અનુગ્રહ વૈરાગ્ય દ્વારા, સંપ્રજ્ઞાત સમાધિની સિદ્ધિના હેતુ છે. તે પછી અસંપ્રજ્ઞાત સિદ્ધિ પરાવૈરાગ્ય દ્વારા થાય છે. અન્ય યાગાંગાની રૂડે પ્રકારે સિદ્ધિ ઇશ્વરપ્રાણુધાનથી થાય છે.

પરમાર્થથી, પ્રાહ્યુવાન યથાર્થ ઉચ્ચારહ્યુ સહિત, તેના વાચ્યાર્થ રૂપ ઈશ્વરનું ચિંતન તે ઈશ્વરપ્રહ્યિધાન. તેના સેવનથી સમાધિ અને તેના કળરૂપ માક્ષપ્રાપ્તિ થાય છે. વ્યાધિના અંતરાયના અભાવ તથા ચેતનાના સાક્ષાત્કાર થાય છે.

#### ૩. આસન :

સ્થૈર્યને-નિશ્ચલતાને સંપાદન કરનાર અને અવયવાને વ્યથા ન કરનાર જે આસન હોય તે યાેગના અંગરૂપ છે. આસના ઘણા પ્રકારનાં છે. તેમાં મુખ્ય ચાર છે: (૧) સિદ્ધાસન (૨) પદ્માસન (3) સ્વસ્તિકાસન (૪) ભદ્રાસન. – સદ્ગુરુની આજ્ઞાનુસાર આસને શહેણુ કરવાં. દેહના અતિવ્યાપાર થયા પછી આસનસ્થિતિ ટકતી નથી. માટે તેવા પ્રયત્નાને શિથિલ કરવા ચિત્તને અનંતનું ધ્યાન ધરવામાં લગાડવું, જેથી અભ્યાસે, ધ્યાતા ધ્યેયરૂપ થાય.

આસનજય થવાથી સાધકને ક્ષુધા–પિપાસા જેવાં દ્રવ્યા ખાધ કરતાં નથી.

## ૪. પ્રાણાયામ:

આસનસિહિ પછી શ્વાસ−પ્રશ્વાસની ગતિને રાેધવી તે પ્રાણાયામ છે. પ્રાણ = શ્વાસોચ્છ્વાસ + આયાન = રાેધ. આસન-સિહિ પછી પ્રાણાયામથી માંડી સર્વ સાધનાનું અનુષ્ઠાન કરવાનું છે. યમ–નિયમનું પૂર્વજન્મમાં અનુષ્ઠાન કર્યું હાેય તાે તે સહેજે થાય છે.

પ્રાણાયામ ઘણા પ્રકારના છે. ધાસ-પ્રધાસના રાધ કે અભાવ તે પ્રાણાયામ છે. તેથી એ લક્ષણ રેચક, પ્રક અને કુંભક એ ત્રણેયમાં અનુગત થયેલું હોવું જેઈએ. અંદરના વાયુને બહાર કાઢવા તે 'રેચક' છે. બહારના વાયુને નાસિકા દ્વારા અંતઃપ્રવેશ કરાવી રાધવા તે 'પ્રક' છે. વાયુને જ્યાંના ત્યાં રાધવા તે 'કુંભક' છે. (શરીરના અવયવા સ્થિર રાખવા). પ્રાણાયામ કરનારે અશનયાગ આહાર સાત્ત્વિક રાખવા, સ્થાન પવિત્ર રાખવું, વાતાવરણ શાંત રાખવું અને શ્રી સદ્યુરના આશ્રયે પ્રાણાયામ કરવા. પ્રાણાયામથી જ્ઞાનના અને યાગના પ્રતિબંધકરૂપ કલેશ અને પાપરૂપ મળના નાશ થાય છે. પ્રાણના નિરાધથી કુંડલિની શક્તિનું ચાલન થાય છે. અનાહત નાદ વગેરે બીજી શક્તિએ જાગત થાય છે. પ્રાણના વિલય થાય છે અને મનના વિલય થાય છે ત્યાં પ્રાણના વિલય થાય છે.

#### પ. પ્રત્યાહાર:

ચિત્તના વિષયરૂપ જે શખ્દાદિ પદાર્થો તેના વિયાગે ધ્યાન સમયે ઇન્દ્રિયાની જે સ્થિતિ, તે પ્રત્યાહાર છે. વૈરાગ્યના અળથી ચિત્ત વિષયા વિષે ધાવન (દાેડાદાેડ) ન કરે તથા ધ્યેયાકાર પરિ-ણામને પામવા જાય ત્યારે ઇન્દ્રિયા પણ ચિત્તને અનુસરે. ચિત્ત-નિરાધ સમયે ઇદ્રિયા બહિર્ગામી ન થતાં પાતે પણ નિરાધાભિમુખ થઇ રહે તેવા સિદ્ધ થયેલા ઇન્દ્રિયાના ધર્મ તે પ્રત્યાહાર કહેવાય છે.

જેમ એક ભ્રમર એક વિષય પ્રત્યે આકર્ષાય ત્યારે બીજી મધુમક્ષિકાઓની તદ્દનુસાર પ્રવૃત્તિ થાય છે, તેમ ચિત્તને અનુકૂળ ઇન્દ્રિયા થાય તે પ્રત્યાહાર છે.

પ્રત્યાહારની સિદ્ધિથી ઇન્દ્રિયોના પરમ જય થાય છે. ચિત્તની એકાગ્રતા થવા માત્રથી કોઈ પણ અન્ય પ્રયત્ન વિના જે ઇન્દ્રિયોની નિરુદ્ધ થઈ જવાની યાગ્યતા તે જ ઇન્દ્રિયોના પરમ જય છે. તે પ્રત્યાહારની સિદ્ધિ છે. આ પ્રકારના ઇન્દ્રિયજય યાગમાં અત્યાત આવશ્યક છે.

યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર એ પાંચ ખહિરંગા છે, તેથી મંદ્દાધિકારી માટે આવશ્ય અપેક્ષિત છે. ઉત્તર ત્રણ અંગો અંતરંગ છે. સર્વ (ઉત્તમ) અધિકારી માટે સાધારણ હાવાથી તથા યોગમાં શ્રદ્ધાતિશય ઉત્પન્ન કરનારા તથા અનેક સિદ્ધિઓ પ્રગટ કરનારા છે.

### ૧. ધારણાઃ

જે સ્થાને ધ્યેયનું ચિંતન કરવાનું છે તે ધ્યાનના આધાર-રૂપ વિષયમાં ચિત્તને સ્થાપન કરવું તે ધારણા છે. બાહ્ય અને આભ્યંતર પદાર્થી વિષે ચિત્તને સ્થિર કરી ધારણ કરવું તે ધારણા છે. બાહ્ય પદાર્થી તે સૂર્ય, ચંદ્ર, વિદ્યુત, મિણ, શુક્રના તારા, દેવ, સગુણ ઈશ્વરનું રૂપ, સદ્દગુરુ વગેરે છે. આભ્યંતર પ્રદેશમાં પૃથ્વી આદિ પાંચ, સપ્તચક્રા, હૃદયપદ્મ, શરીરનાં નાસિકા વગેરે વિવિધ સ્થાનાનું શ્રહેણ કરવામાં આવે છે. આ અંગે યાગીશ્વર સદ્ગુરુની નિષ્ઠામાં અભ્યાસ કરવા.

સાધકે પ્રથમ બા**દ્ય વિષયા અને ક્રમે ક્રમે આ**ભ્ય તર વિષય લેવા. ધારણાના પ્રયાગ રાજ એક જ વખત સળગ આઠ ઘટિકા કરવેા. આથી વિષયની સિદ્ધિ અલ્પકાળમાં થાય છે. અધિકારી પ્રમાણે ન્યૂનાધિક સમય રાખવાે. ધારણાની સિદ્ધિમાં લાેેેેલાઇને સ્વતઃપ્રવેશ કરવાે નહિ, તેમાં મહાહાનિ થવા સંભવે છે.

#### ૭. દેયાન :

ધારણાના દેશમાં ધ્યેય વિષયક પ્રત્યયની જે એકતાનતા તે ધ્યાન છે. ધ્યેય વસ્તુને આલંબન કરનાર જે વૃત્તિ તેની એકાગ્રતા પ્રાથમિક સર્વ યાગીઓને ધારણાના દેશમાં થાય છે. આથી ધ્યાનનું સ્વરૂપ એ થયું કે ધ્યેય વસ્તુમાં જે અંતરાય સહિત એકાકાર-વૃત્તિના પ્રવાહ થવા તો ધ્યાનપ્રવાહ સતત ધારારૂપ હાતા નથી, પણ મધ્યે વિચ્છેદવાળા હાય છે. તે દૂર થતાં અવિચ્છિન્ન (અંતરાય રહિત) પ્રવાહ સતત્રરૂપે ચાલ્યા કરે છે ત્યારે તે સમાધિ કહેવાય છે.

ધ્યાન અનેક પ્રકારનાં છે. તેમાં પરમાત્મા વિષયક સગુણ અને નિર્ગુણ ધ્યાન શ્રેષ્ઠ છે.

# ૮٠ સમાધિ ઃ

ધ્યાનના અતિશયને સમાધિ કહી છે. ધ્યાનમાં હું અમુક ધ્યેયનું ચિંતન કરું છું એ પ્રકારની વૃત્તિ હોય છે, તેમ જ અંતરાયસહિત વૃત્તિનો પ્રવાહ ધ્યેય પ્રતિ ચાલે છે. જ્યારે અભ્યાસે કરીને ધ્યેયાકાર વૃત્તિનો પ્રવાહ અખંડિત થાય છે ત્યારે તેને સમાધિ કહે છે.

ધ્યાનના અભ્યાસથી મન વડે સિદ્ધ થતું ધ્યેયથી ધ્યાનના લેદરૂપ કલ્પનાથી રહિત જે ધ્યેય વસ્તુનું ગ્રહણ, તે સમાધિ કહેવાય છે. જ્યારે ઇંદ્રિયા અને મન ખન્ને સમાનગતિક થાય છે અને જ્યારે છુદ્ધિ ગતિરૂપ ચેષ્ટાથી રહિત થાય છે, જ્યારે ધ્યેય સ્વરૂપના નિર્ભાસ (વૃત્તિરહિતવત્) થાય છે અને વાસનાના નાશ થાય છે ત્યારે જે અવસ્થા હાય છે તે સમાધિ છે. ધ્યાનમાં ધ્યેયનું અને વૃત્તિનું પૃથક્ ભાન હાય છે અથવા ધ્યાનમાં ધ્યેયાકાર વૃત્તિના પ્રવાહ વિશ્છિન્ન હાય છે, સમાધિમાં અખંડિત હાય છે.

એક જ ધ્યેયરૂપ વિષયમાં ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ એ ત્રણેય અંગા કરવામાં આવે છે. ત્યારે તેને સંયમ કહેવાય છે. જે તે ત્રણેનું એકીકરણ સૂચવે છે. આ સંયમ સાધના ભૂમિકાના આરોહ કમે કમે કરવા. અંતઃકરણની સ્થિરતા અર્થ યાગીએ પ્રારંભમાં સ્થૂલ સ્વરૂપનું ચિંતન કરતું તેમાં અચંચલભાવને પામે ત્યારે જ સૂક્ષ્મ સ્થિરતાને પામવા યાગ્ય હાય છે. આવા સંયમ સિદ્ધ થયા પછી ઘણા પ્રકારની સિદ્ધિઓ પ્રગટ થાય છે. અતીત અનાગત વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે. સર્વ પ્રાણીની વાણી સમજાય છે. પૂર્વ જન્માદિનું જ્ઞાન થાય છે. અન્યના ચિત્તવિષયક જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. અળવીર્યની વૃદ્ધિ થાય છે.

આમ યોગસાધનાનાં વિવિધ અંગાથી અનુષ્ઠાનના પરિપાકથી જે ચિત્તને આ સમાધિરૂપ યાગ થયા હાત તે ચિત્તમાં યાગ વડે તત્ત્વજ્ઞાનના ઉદય થાય છે. તેથી વિદ્યાદિ ક્લેશા નાશ પામે છે, પુષ્ય-પાપના સંબંધ રહેતા નથી અને તે માેલને યાગ્ય થાય છે.

#### ખાર ભાવના

જ્ઞાનીજનાએ ધ્યાન માટે ઉત્તમ ભાવનાઓનું નિરૂપણ કર્યું છે. આ ભાવનાઓનું દીર્ધ કાળ સુધી પુનઃ પુનઃ ચિંતન કરવામાં આવે તો આત્મશક્તિ વિકાસ પામે છે. ચિત્ત વૈરાગ્યમય થાય છે. અધ્યાતમપરાયણતા વૃદ્ધિ પામે છે. તેની ફળશ્રુતિમાં જીવ ધ્યાનના ધ્યાતા અની કર્મમળના નાશ કરે છે. આ ભાવનાઓનું ચિંતન તે ધ્યાનના—અનુપ્રેક્ષાના પ્રકાર છે. એકાંતમાં સ્થિર આસને, શાંત અને પ્રસન્ન-ચિત્તે ત્રણ નવકાર ગણી પ્રભુસ્તુતિ કરીને નીચેની ભાવનાઓના પ્રારંભ કરવા.

#### ૧. અનિત્યભાવના :

હે આત્મા! તને જે દશ્ય અને સ્પર્શ્ય કે ઇંદ્રિયગાેચર જણાય છે તે સર્વ પદાર્થી અનિત્ય, અસ્થિર અને ક્ષણિક છે. જે દેહાદિમાં તને મમત્વ થાય છે, તે સર્વ ક્ષિણુક છે. સંસારના સર્વ સંખંધા વિનશ્વર છે. હે જવ! તું વિચાર કર તને પ્યારા લાગતા આ દેહ, પ્રિય લાગતા વૈભવ, ધન અને માન પણ ટકવાના નથી. કુટુંખ પરિવાર સૌ સ્વપ્નવત્ છે. આજે ખીલેલાં પુષ્પા કાલે કરમાય છે. ભાજનાદિ વિષ્ટારૂપ ખને છે. યૌવન વૃદ્ધત્વને પામે છે. આયુષ્ય તા કૃષ્ણે ક્ષણે ઘટે છે. એવા અનિત્ય પદાર્થમાં હે જવ! તું કેમ રાચે છે! તું તા નિત્ય અને શાશ્વત છું અને કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ શુદ્ધ અચિત્ય તત્ત્વ છું. અને જગત! કેવું પરિવર્તનશીલ? જન્મ-મૃત્યુમાં, ભાગ-રાગમાં, દિવસ-રાત્રિમાં, મિષ્ટાન-વિષ્ટામાં પરિવર્તન પામે છે. ત્યાં શું રાચવું? માટે એક નિત્ય અને ધ્રુવ તત્ત્વમાં સ્થિર થા. એની જ ભાવના કર

## ર. અશરણુલાવના:

સંસારમાં જન્મ, જરા અને મરણના ભયથી સૌ પ્રાણીઓ ત્રસ્ત છે. રાગ, દુ:ખ અને ભયથી સૌ ઘેરાયેલા અને અશરણ છે. યમના સંકંજામાં સપડાયેલા દેવ, દાનવ કે માનવને આ વિશ્વમાં સર્વત્ર અશરણ છે. હું કાેઇને શરણ આપી શકું તેમ નથી. મને કાેઇ શરણ આપે તેમ નથી. વળી તું માને છે કે મને ધન, માન કે પરિવારનું શરણ છે પણ તે સૌ અશરણ છે. આવા અશરણરૂપ સમસ્ત સંસારમાં કેવળ શરણ આપનાર ધર્મ છે, માટે હે જવ! તું પરમાત્માના અને આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું શરણ લે, અથવા સાન, દર્શન, ચારિત્રનું શરણ લે, જેથી અશરણ પાસે પણ તું સમાધિ મરણરૂપ શરણને પામે.

સર્વ જ્ઞના ધર્મ શું શરણ જાણી, આરાધ્ય આરાધ્ય પ્રભાવ આણી. અનાથ એકાંત સનાથ થાશે, તેના વિના કોઇ ન ખ્હાંય સ્હાશે.

# ા સંસારભાવના :

હે જીવ! તું સંસારમાં ચારેબાજુ દષ્ટિ કર. સંસારમાં

માહજન્ય અને કર્માધીન પ્રાણીઓના દુ:ખદદ ની વિચિત્રતા જો. નરક, તિર્યં ચ, માનવ અને દેવગતિના પરિભ્રમણ અને તેમાં રહેલાં દુ:ખો કે જેનું જ્ઞાનીઓ વર્ણન કરી શકયા નથી તેવાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખો તે સહન કર્યા છે. સંસાર કેવળ દુ:ખમય છે. અગ્નિની જેમ જીવન આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિથી ખળે છે. હે જીવ! આવા સંસારથી વિરામ પામ. જાગૃત થા. પ્રમાદ છોડી માલના માર્ગને ચહણ કર. તે તારું સ્વરૂપ છે. સંસારનું કોઇ સાધન, ધન માન કે પાન સુખનું કારણ નથી. તેમાં ભ્રમ ઊભા થવાથી જીવ તેમાં અટકી ગયા છે.

જીવનભર સળગી રહ્યો સંસારના સંતાપમાં શાંતિભરી નિદ્રા મને તું આપજે છેલ્લી ઘડી.

### ૪. એકત્વભાવના ઃ

હે જવ! શું તું જાણતા નથી કે તું એકલા આવ્યા છું અને એકલા જવાના છું. આ લાકમાં, સ્વર્ગમાં કે નરકમાં કરેલાં સર્વ કર્મા તારે એકલાએ જ ભાગવવાનાં છે. મમત્વ કે અહમ્ને કારણે સ્રીપુત્રાદિને નિમિત્ત કરીને જે છળપ્રપંચ કરે છે તેનું ફળ પણ તારે એકલાએ જ ભાગવાનું છે. તારી અસહ્ય વેદનાના એક અંશ પણ કાઈ લઈ શકતું નથી. તા પછી કયા સુખ માટે તું અનેક સંબંધામાં સુખની અપેક્ષા રાખે છે, હે જવ! તું એક છું? અસંગ છું. દેહાદિથી ભિન્ન કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ છું. – હે જવ! તું જગતના સર્વ પદાર્થથી ભિન્ન છું. સર્વ દુનિયાના ક્ષેત્રથી એકપણે રહેલા છું. કાળથી અજર, અમર અને અજન્મા છું. આવું એકત્વ મળ્યા પછી જગતના અન્ય પદાર્થામાં તું શા માટે મમત્વ ધારણ કરે છે? એકત્વમાં જ સુખ છે.

#### પ. અન્યત્વભાવના:

હે જીવ! તું સ્વભાવથી જ દેહ, સ્ત્રી, પુત્ર, પરિવાર, મિત્ર, ધનાદિ સર્વ પદાર્થોથી ભિન્ન છું. દેહ સાથે તને એક્ચપણાના અભ્યાસ થઈ ગયા છે, તે કેવળ ભ્રમ છે. એ સર્વ સંખધામાં રાચલું તે પરભાવ હેાવાથી કેવળ દુ:ખનું કારણ છે. હે જીવ! તું સર્વ'થી ભિન્ન કેવળ સત્-ચિત્–આનંદમય છું. હે દેહધારી આત્મા! હવે સર્વ ભ્રમણાના ત્યાગ કર અને નિર્ણય કર કે હું કેવળ જ્ઞાન-સ્વરૂપ શુદ્ધાત્મા છું.

ના મારા તન રૂપ કાંતિ, યુવતી, ના પુત્ર કે ભ્રાતના ના મારા ભ્રુત સ્નેહીએા સ્વજન કે ના ગાત્ર કે ન્યાતના ના મારા ધન, ધામ, યૌવન ધરા, એ માહ અજ્ઞત્વના રે રે જીવ! વિચાર એમ જ સદા અન્યત્વદા ભાવના.

# ુક. અશુચિભાવના :

હે જવ! જે દેહ તને અનાદિકાળથી પ્રિય લાગ્યા છે; તેમાં રહેલા સર્વ પદાર્થીના વિચાર કરી જો. મલિન પદાર્થીથી ઉત્પન્ન થતા દેહમાં અનાદિથી પ્રીતિ કરી છે પણ આ દેહે તેના અદલામાં તને શું આપ્યું છે? કેવળ પરિભ્રમણ. વળી આ શરીરને ગમે તે પદાર્થીથી સ્વચ્છ કરા તા પણ તે અશુદ્ધિ પ્રગટ કર્યા વગર રહેતું નથી. તેની દરેક ઇંદ્રિયા પણ ચાવીશ કલાક અશુદ્ધિને અહાર કાઢે છે. આ શરીર પવિત્રને અપવિત્ર કરે, શુદ્ધને અશુદ્ધ કરે. વળી વિનાશી છે તેવા દેહ પ્રત્યે વિરાગ રાખી અનાસક્ત થઇ જ્યાં સુધી તેમાં આત્મા વર્તે છે ત્યાં સુધી એક આત્મસાધના કરીને કૃતાર્થ થઇ જા. કારણ કે ભલે દેહના ધર્મ સડવાના કે પડવાના હાય છતાં તે દેહ ધર્મનું સાધન હાવાથી ઉત્તમ મનાયા છે માટે તેના નિમિત્તથી હે જવ! તું આત્માની ઉપાસના કરી કૃતાર્થ થઇ જા. દેહ ગમે ત્યારે જવાના છે માટે તેનું મમત્વ છાંડી દે. આત્મભાવના કર

## ૭. આશ્રવભાવના :

હે જવ! તું જાણે છે કે શુદ્ધ એવા તારા આત્મસ્વરૂપમાં છિદ્ર પાડનાર આ આશ્રવ છે. તે પુષ્યરૂપે તને સંસારના માહમાં ક્સાવે છે અને પાપરૂપે અનેક પ્રકારનાં દુઃખ આપીને નવાં બંધના ઉત્પન્ન કરે છે. હે જીવ! તારા જીવનમાં કાચર મારનાર આ આશ્રવના પરિવાર મિથ્યાભાવ, અસંયમ, ક્રોધાદિ કષાયા, મન, વચન, કાયાના વ્યવહાર અને પ્રમાદ છે. ગ્રાનીનાં વચના દ્વારા

તે સર્વ ના ત્યાગ કરી આશ્રવથી ભિન્ન એવા તારા શુદ્ધ સ્વરૂપને અહેણુ કર. આત્મા અને આશ્રવનાે ભેદ જાણીને આશ્રવનાે ત્યાગ કર.

# ૮. સંવરભાવના :

હે જીવ! મન, વચન, કાયાની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ દ્વારા પુષ્યપાપનું શ્રહણ થાય છે. તે રાકાઈ જાય તેવી સંવરભાવના ધારણ કર. હે જીવ! જો તું સંવરભાવના શ્રહણ નહીં કરે તે તારા આત્મા સાથે કર્મોના પ્રચંડ પ્રવાહ આવ્યા જ કરશે અને ત્યાં સુધી તારા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિનું સુખ નહીં મળે. સંસારના કારણરૂપ ત્રિવિધ યાગની ક્રિયાથી વિરામ પામ, અને શુભાશુભ કર્મના પ્રવાહને રાકી લે અને જ્ઞાનધ્યાનમાં પ્રવૃત્ત થા. જેથી રાગાદિ રાકાતાં કર્મના પ્રવાહ રાકાઈ જશે. આ સંવર તત્ત્વની આરાધના વિષયા અને ક્ષાયાની મંદતાથી કરવી.

## **૯. નિજ**ેરાભાવના :

હે જવ! આવતાં કર્મોને રાકવાનુ સાહસ કર્યા પછી હવે આગળ જા. અનાદિથી અનંત કર્મોના જે સંગ્રહ થયા તેના નાશ કરવા તત્પર થા. બીજમાં વૃક્ષ થવાની શક્તિ છે તેમ સત્તામાં રહેલાં કર્મા ઉદયમાં આવતાં તેનું ફળ આપે છે. તેથી ઇચ્છાઓનો, વાસનાઓના ક્ષય કરી વિવિધ પ્રકારના તપ દ્વારા તે કર્મોના બીજને લસ્મ કરી નાંખ. હે જવ! પ્રારંભમાં કઠણ લાગતા સંયમ-તપ પરિણામે સંજવની જેવા છે માટે ક્રમે ક્રમે કર્મોના નાશ કરવા તૈયાર થા અને નિર્જરાને માર્ગ શ્રહણ કર. તે માટે ઇચ્છાઓને તપ દ્વારા તૃપ્ત કરી કર્મોના ક્રમે ક્રમે નાશ કરવા તત્પર થા.

# ૧૦. લાેકસ્વરૂપભાવના :

હે જવ! અનંત પદાર્થાથી ભરેલા આ લાેકમાં તું સર્વત્ર જનમ્યાે છું અને મર્યાે છું પણ કચાંય સુખ પામ્યાે નથી. આ લાેકમાં નરકાદિ ગતિઓમાં તેં અનેક વાર બ્રમણ કર્યું છે તેમાં તે કયા પદાર્થા ખાધા નથી કે પીધા નથી અને શું ભાેગવવાનું બાકી રાખ્યું છે? સિવાય કે તારું નિજસ્વરૂપ જ તેં જાણ્યું કે માણ્યું નથી, તેથી તને કચાંય સુખ–શાંતિ પ્રાપ્ત થયાં નથી. માટે નિર્ણય કર કે આ લાકમાં કચાંય બહાર સુખ નથી. મારું સુખ મારા અંતરમાં આત્મામાં રહ્યું છે. તે સર્વ ઇચ્છા કે વાસનાના શાંત થવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ લાક નવ પદાર્થોથી સ્વયંરચિત છે તેનું ચિંતન કરતું. ૧૧. બાધિદલ ભાવના :

હે જવ ! અનંતકાળના પરિભ્રમણમાં દુર્લભ એવા બાધિ-રત્નના અભાવે તું મહાદુ:ખ પામ્યા છું. તને મનુષ્ય દેહ, ઉત્તમ કુળ, સદ્ગુરુના બાધ મળવા છતાં બાધિરૂપ રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ કેમ થઇ નહિ તેના વિચાર કર. આ દેહાધ્યાસ અને પદાર્થમાં સુખની આકાંક્ષારૂપ મિથ્યાભાવને કારણે હે જવ ! બાધિબીજની પ્રાપ્તિ તું કરી શક્યો નથી. સર્વકાળને વિશે તેની દુર્લભતા મનાઇ છે. અનેક જન્માની આરાધનાના ખળે તેની પ્રાપ્તિ સુલભ ખને છે. હે જવ! સ્વરૂપ લક્ષ્યે તું સર્વજ્ઞના ધર્મમાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખી સદ્ગુરુની આગામાં વત્યા જા, તો તને બાધિ પ્રાપ્ત થતાં સર્વ દુ:ખના અંત આવશે. સંસારના પરિભ્રમણથી મુક્તિનું મૂળ સાધન બાધિરતન છે, માટે હે જવ! એની જ ઉપાસના કરવી.

૧૨. ધર્મ દુલ ભભાવના :

હે જવ! જગતમાં તને ધનસંપત્તિના જોરે કે પુષ્યખળે ઇચ્છિત પદાર્થી પ્રાપ્ત થશે પણ ધર્મ પ્રાપ્ત થવા અતિ દુર્લભ છે. જગતમાં રખડતા જીવને ધર્મ જ સાચા સન્મિત્ર છે. સર્વજ્ઞ ભગવાને જીવાને દુ:ખથી મુક્ત કરવા ધર્મમાર્ગ અતાવ્યા છે. સદ્ગુરુઓના ઉપદેશ શ્રવણ કરી તે માર્ગમાં પ્રવર્ત વું ઘણું દુર્લભ છે, છતાં હે જીવ! તને કેવા વીતરાગ ધર્મ પ્રાપ્ત થયા છે? તે તારું સૌભાગ્ય છે કે માનવદેહ ધારણ કરીને નિર્બાયના ધર્મ મળ્યા છે. માટે હવે પ્રમાદ છાડી જાગૃત થા અને સર્વ દુ:ખાથી મુક્ત થવા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિરૂપ શુદ્ધ ધર્મનું આરાધન કર, નહિ તો આ સ્તનિચંતામણ જેવા મનુષ્યભવ નિષ્ફળ જશે, માટે શાધત સુખના કારણરૂપ ધર્મમાર્ગમાં પ્રવર્તન કર.

