

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

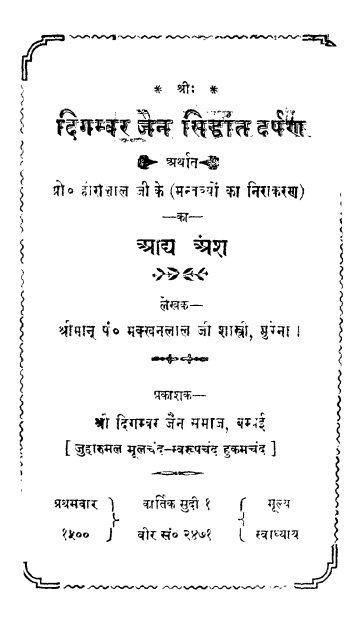


(अ द्य अश)



### लेखक— मक्खनलाल जी शास्त्री,







# ऋखिल भारतवर्षीय प्राच्य सम्मेलन

१२वां ऋधिवेशन, बनारस, हिन्दृ विश्वविद्यालय ।

''प्राकृत और जैनधर्म'' विभाग के सन्मुख विचारार्थ प्रस्तुत विषय

क्या दिगम्बर और श्वेताम्बर मम्प्रदायों के शासनों में कोई मौलिक भेद हैं ?

(ग्रध्यच्च-प्रो० हीरालाल जैन, एम. ए. एल एल. बी.)

जैन समाज के दिगम्बर और श्वेताम्बर ये दो सम्प्रदाय मुख्य हैं। इन सम्प्रदायों में शास्त्रीय मान्यता सम्बन्धा जो भेद है उनमें प्रधानतः तीन बातों में मतभेद पाये जाते हैं। एक स्त्रीमुक्ति के विषय पर, दूसरे संयमी मुनि के लिये नग्नता के विषय पर और तीसरे केवलज्ञानी को भूख ज्यास आदि वेदनाएं होती हैं या नहीं इस विषय पर। इन विषयों पर क्रमशः विचार करने की आवश्यकता है।

१-संःमुक्ति

श्वेताम्बर सम्प्रदाय की मान्यता है कि जिस प्रकार पुरुष मोच्च का ऋधिकारी है, उसी प्रकार स्त्री भी है। पर दिगम्बर सम्प्रदाय की कुन्दकुन्दाचाय द्वारा स्थापिन झाम्ताय में स्त्रियों को मोच्च की ऋधिकारिणी नहीं माना गया। इस बान का स्वयं दिगम्बर सम्प्रदाय द्वारा मान्य शास्त्रों से कहां उक़ समर्थन होता है यह बात विचारणीय है। कुन्दकुन्दाचाय ने अपने प्रंथों में स्त्रीमुक्ति का स्पष्टतः निषेध किया है। किन्तु उन्होंने व्यवस्था से न तो गुएास्थान चर्चा की है और न कर्मसिद्धान्त का विवेचन किया है, जिससे उक्त मान्यता से शास्त्रीय चिंतन रोष रह जाता है। शास्त्रीय व्यवस्था से इस विषय की परीचा गुएास्थान श्रोर कर्मसिद्धान्त के श्राधार पर ही की जा सकती है। तदनुसार जब हम विचार करते हैं तो निम्न परिस्थिति हमारे सन्मुख उपस्थित होती है---

१--दिगम्बर आम्नाय के प्राचीनतम प्रन्थ पट्खंडागम के सूत्रों में मनुष्य और मनुष्यनी अर्थान पुरुष और की होनों के आलग आलग चौदहों गुएास्थान बतलाये गये हैं। देखो सत्प्र. सूत्र ६३: द्रव्य प्र. ४६, १२४-१२६; चेत्र प्र. ४३, स्रश**ंन** प्र. ३४-३८, १०२-११०; वाल प्र. ६८-८२, २२७-२३५; आन्तर प्र. ४७-७७, १७८-१६२; भाव प्र. २२, ४१, ४३-८०, १४४-१६१)

२- १ ज्यपाद छन सर्वार्थसिद्धि टीका तथा नेमिचन्द्र छा गोम्मटसार प्रन्थ में भी तीनों वेदोंसे चौदहों गुरगम्थानों की प्राप्त स्वीकार की गई है। किन्तु इन प्रन्थों में सकत यह किया गया है कि यह बात केवल भाववेदकी अपेत्ता से घटित होती है। इसवा पूर्ण स्पष्टीकरण अमितगति वा गोम्मटमार के टीकाकारों ने यह किया है कि तीनों भाववेदों का नीनों द्रच्यवेदों के साथ प्रथक, प्रथक, संयोग हो सकता है जिससे नी प्रकार के प्राणी होते हैं। इसवा अभिप्राय यह है कि जो मनुष्य द्रव्यसे पुरुप होता है वही तीनों वेदों में से विस्थ भी वेट के साथ चपक श्रेणी चढ़ सकता है।

३- किन्तु यह व्याख्यान संतोषजनक नहीं है क्योंकि-

(१) सूत्रों में जो योनिनी शब्द का उपयोग किया गया है वह द्रव्य स्त्री को छोड़ ऋन्यत्र घटित ही नहीं हो सकता।

(२) जहां वेद मात्र की विवद्या से कथन किया गया **है** वहां व्वें गुग्गस्थान तक का ही कथन किया गया है, क्योंकि उससे ऊपर वेद रहता ही नहीं **है** ।

(३) कर्मोसिद्धान्तके अनुसार वेदवैपम्य सिद्ध नहीं होता। भिन्न इन्द्रिय संबंधी उपांगों की उत्पत्तिका यह नियम वतलाया गया है कि जीवके जिस प्रकार के इन्द्रिय झान का चयोपशम होगा उसीके अनुकूल वह पुद्रलरचना करके उसको उदयमें लाने योग्य उपांगकी प्राप्ति करेगा। चक्षुइन्द्रिय आवरणके चयोपशम मे कर्ण इन्द्रियकी उत्पत्ति कदापि नहीं होगी छौर न कभी उसके वारा रूपका ज्ञान हो सकेगा। इसी प्रकार जीवमें जिस वेदका बन्ध होगा उसी के अनुसार वह पुद्रलरचना करेगा और तउनुकूल ही उपांग उत्पन्न होगा। यदि ऐसा न हुआ तो वह वेद ही उदयमें नहीं जा सकेगा। उगी कारण तो जीवनभर वेद वदल नहीं सकता। यदि किसी भी उपांग सहित कोई भी वेद उदय में आ सकता तो कपायों व अन्य नोकपायों के समान वेदके भी जीवन में बदलने में कौनसी आपत्ति आ सकती है ?

(४) नौ प्रकार के जीवोंकी तो कोई संगति ही नहीं वैठती, क्योंकि द्रव्यमें पुरुष और स्नीलिंग के सिवाय तीसरा तो कोई प्रकार ही नहीं पाया जाता, जिससे द्रव्यनपुंसक के तीन अलग भेद बन सकें। पुरुष और स्त्री वेदमें भी द्रव्य और भाव के वैपम्य माननेमें ऊपर वतलाई हुई कठिनाई के अति-रिक्त और भी अनेक प्रश्न खड़े होते हैं। यदि वैपम्य हो सकता है तो वेद के द्रव्य और भाव भेद का तात्पर्य ही क्या रहा ? किसी भी उपांग विशेष को पुरुष या स्त्री कहा ही क्यां जाय ? अपने विशेष उपांगके विना अमुक वेद उदय में आवेगा ही किस प्रकार ? यदि आ सकता है तो इसी प्रकार पांचों इन्द्रियज्ञान भी पांचों द्रव्येन्द्रियोंके परम्पर संयोगले पच्चीस प्रकार क्यों नहीं हो जाने ? इत्यादि ।

इस प्रकार विचार करने में जान पड़ता है कि या तो स्त्री-वेद से ही चपक श्रेणी चढ़ना नहीं मानना चाहिये, और यदि माना जाय तो स्त्रीमुक्ति के प्रसंग से बचा नहीं जा सकता। उपलब्ध शास्त्रीय गुग्एस्थान विवेचन और कर्मीसढान्त में स्त्री-मुक्तिके निपेध की मान्यता नहीं बनती।

### २--मंयमा और वस्त्रत्याग

श्वेताम्बर सम्प्रदाय की मान्यतानुसार मनुष्य वस्त्र त्याग करके भी सत्र गुण्म्थान प्राप्त कर सकता है और वस्त्र का सर्वथा त्याग न करके भी मोत्तका ऋधिकारी हो सकता है। पर प्रचलित दिगम्बर मान्यतानुसार वस्त्र के सम्पूर्ण त्यागसे ही संयमी और मोत्तका ऋधिकारी हो सकता है। अतएव इस विषय का शास्त्रीय चिन्तन आवश्यक है।

१--दिगम्बर सम्प्रदाय के अत्यन्त प्राचीन प्रंथ भग-

वती त्राराधना में मुनि के उत्सर्ग और अपवाद मार्ग का विधान है, जिसके अनुसार मुनि वस्त्र धारए कर सकता है । देखो गाथा ( ७६–∽३ ) ।

२--तत्वार्थसत्र में पांच प्रकार के निर्प्रन्थों का निर्देश किया गया है जिनका विशेष स्वरूप सर्वार्थसिदि व राज-वार्तिक टीका में सममाया गया है। ( देखो अध्याय ६ सत्र ४६-४७)। इसके अनुसार कहीं भी वस्तत्याग अनिवार्य नहीं पाया जाता। बल्कि वक्कश निर्मन्थ तो शरीर संस्कार के विशेष अनुवर्ती कहे गये हैं। यद्यपि प्रतिसेवना कुशील के \* मल गुणों की विराधना न होने का उल्लेख किया गया है, तथापि द्रव्यलिंग से पांचों ही निर्मन्थों में विवल्प स्वीकार किया गया है ''भावलिगं प्रतीत्य पंच निम्नेन्था लिंगिनो भवन्ति द्रव्यलिंगं प्रतीत्य भाज्या :(तत्वार्थसृत्र अ० १ सू० ४७ स० स०) इसका टीकाकारों ने यही अर्थ किया है कि कभी कभी मुनि बस्त भी धारए कर सकते हैं। मुक्ति भी सम्रन्थ और निम्रंथ दोनों लिंगों से कही गही गई है। ''निर्मन्थलिंगेन समन्ध-लिगेन वा सिद्धिभू तपूबॅनयापेत्तया ।" ( तत्वार्थसूत्र ऋ० १०, सू० ६, स० सि०)। यहां भूतपूर्वनय वा ऋभिप्राय सिद्ध होने से अनन्तर पूर्व का है ।

३—धवलाकार ने प्रमत्त संयतों का स्वरूप बतलाते हुए जो संयम की परिभाषा दी है उसमें केवल पांच अत्रतों के पालन का ही उल्लेख है "संयमो नाम दिसानृतस्तेयाब्रह्मपरि– प्रहेभ्यो विरतिः।" इस प्रकार दिगम्बर शास्त्रानुसार भी मुनि के लिये एकान्ततः वस्त्र-त्याग का विधान नहीं पाया जाता। हां कुन्द-कुन्दाचार्य ने ऐसा विधान किया है, पर उसका उक्त प्रमाग्र-प्रन्थों से मेल नहीं बैठता है।

३--केवली के भूख--ण्यामादि की वेदना

कुन्दकुन्दाचार्यने केवलीक भूख प्यासादि की वेदनाका निपेध किया है। पर तत्वार्थसृत्रकारने सवलना मे कर्स सिढांत अनुसार यह सिद्ध किया है कि वेदनी योदय-जन्ध क्षधा-पिपासादि ग्यारह परीपह केवली के भी होते हैं (देखो अध्याय ६ सूत्र ज्न-१७)। सर्वार्थसिद्धिकार एवं राजवातिककार ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि मोहभीय कर्भादयके अभाव में वेदनीयका प्रभाव जर्जारत हो जाता है इससे वेदनाएं केवली के नहीं होती। पर कर्म सिद्धान्त से यह बान सिद्ध नहीं होती। मोहनीय के अभाव में रागढ़ेप परिएतिका अभाव अवश्य होगा पर वेदनीय-जन्य वेदना का अभाव नहीं हो सकेगा। यदि वैसा होता तो फिर मोहनीयकर्म के अभाव क पश्चात वेदनीयका उदय माना ही क्यों जाता ? वेदनीय का उदय सयोगी और अयोगी गुएस्थानमें भी आयुके अन्तिम समय तक बरावर बना रहता है। इसके मानते हुए तत्संबंधी वेदनाओं का अभाव मानना शास्त्र सम्मत नहीं टहरता।

दूसरे, समन्तभद्र स्वामीने आप्रभाग रहा ठट्रा । दूसरे, समन्तभद्र स्वामीने आप्रमीमांसामें वीतरागके भी सुख और दुःखका सद्भाव स्वीकार किया है यथा----पुरुषं ध्रुवं स्वतो दुःखात्पापं च सुखतो यदि । वीतरागा मुनिर्विद्वांस्ताभ्यां युञ्ज्यात्रिमित्ततः ।६३ः

सम्पादकीय-वक्तव्य 

श्रीमान प्रोफैंसर हीरालाल जी एम० ए०, एल एत० बी० नागपुर ने 'त्रखिल भारतवर्षीय प्राच्य सम्मेलन बनारस में' अपना लिखा हुआ वक्तव्य ''क्या दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदाय के शामनों में काई मौलिक भेद है ?" शीर्षक सुनाया था उस वक्तव्य को बम्बई दिगम्बर जैन पचायतने दिगम्बर जैनधर्म के लिये बहुत हानिकारक अनुभव किया क्योंकि उसमें दिगम्बरीय जैन सिद्धान्तों पर छुठाराघात है। अतः उस वक्तव्य का आगम तथा युक्तियों से उपयुक्त निराकरण कराने के लिये विद्यानों को प्रेरित किया।

प्रेरणा की आवश्यकता को अनुभव करते हुए अनेक पृज्य त्यागी महानुभाव (जिनमें पृज्य आचार्य महाराज, मुनि-राज, क्षुल्लक, भट्टारक, ब्रह्मचारी जी आदि हैं) तथा विद्वानों ने उक्त वक्तव्य के निराकरण में अपने लेख भेजे हैं और अनेक पंचायतों ने अपनी सम्मतियां भेजी हैं।

श्चाई हुई सम्मतियोंमें सब से प्रथम श्रीमान पं० लाला-राम जी शास्त्री मैनपुरी तथा पं० श्रीलाल जी शास्त्री श्वलीगढ़ की सम्मति अनेक विद्यानों की सहमति के साथ प्राप्त हुई । द्वेक्टों में प्रथम ट्रेक्ट श्रीमान पं० श्वजितकुमार जी शास्त्री मुलतान का आया जो कि उन्होंने मुलतान की विकट गर्मी में बढ़े परिश्रम से लिखा है और स्व-पर आगम और युक्तियों से निबद्ध है। तदनन्तर दूसरा ट्रेक्ट श्रीमान पं० मक्खनलाल जी शास्त्री मुरेना का आया। फिर श्रीमान पूच्य न्यायाचार्य पं० गर्ऐाशप्रसाद जी वर्गी के तत्वावधान में सागर के प्रमुख विद्वानों द्वारा लिखा हुआ ट्रेक्ट मिला। इसके पीछे अन्य लिखित ट्रेक्ट आते रहे।

प्राप्त लेखों में मुरेना विद्यालय के प्रधानाध्यापक, प्रसिद्ध विद्वान श्रीमान पं० मक्खनलाल जी शास्त्री न्यायालकार का प्रस्तुत ट्रेक्ट सब से अधिक बड़ा और ध्यागम प्रमाण तथा युक्तियों से पूर्ण है। धार्मिक सेवा के इस पुनीत कार्य के लिये उन्हें बहुत धन्यवाद है। ट्रेक्टके अनुरूप उसे प्रथम रक्खा है। पुस्तक का कलेवर बहुत वढ़ जाने से इससे आगे का अंश बड़े आवार में प्रकाशित हो रहा है जिसमें विभिन्न पूज्य त्यागी महानुआदोंके तथा विद्वानों के लिखित सुन्दर, पठनीय भिन्न भिन्न प्रकार की युक्तियों तथा स्व-पर शास्त्रीय प्रमाणों से युक्त लेख प्रकाशित हो रहे हैं। पाठक महानुआव उसकी प्रतीचा करें। यह ट्रेक्ट समय प्रंथ का आश-अंश है।

इस ग्रन्थ-सम्पादन में सबसे अधिक सहायता मुझे श्रीमान भाई निरंजनलाल जी खुर्जा वालों ने दी है। इस अखित कार्य-संचालन में आपका अथक परिश्रम बहुत प्रशंसनीय है। ट्रेक्ट प्रकाशन की समस्त सामग्री जुटाने में इनका ही मुख्य हाथ है। अपनी रुम्ए दशा का भी खयाल न करके श्रीमान भा० निरंजनलाल जी ने कठोर श्रम किया है। ये अपने कार्य में श्रीमान सेठ सुन्दरताल जी (प्रधान मुनीम-फर्म-सेठ जुहारुमल जी मुलचन्द जी), मुफ से तथा पं० उल्फतरायजी रोहतक, पं० उल्फतराय जी भिएड, सेठ फकीर-भाई जी, तथा ला० पोस्तीलाल जी आदि से सम्मति लेकर काय करते हैं। अतः इनको तथा इनके सहयोगियोंको जितना धन्यवाद दिया जावे थोड़ा है।

जिन महानुभावों ने इस प्रन्थ प्रकाशन में आर्थिक सहायता दी है वे धन्यवाद के पात्र हैं। एवं बम्बई दि० जैन पंचायत जिसकी छाया में यह कार्य-सम्पादन हुआ है विशेष धन्यवाद की पात्र है।

# भूल-सुधार

प्रष्ठ ३३ पंक्ति १४ में 'संयत' शब्द भूल से छप गया है जो कि वहां पर नहीं होना चाहिये। अन्नतः पाठक महानुभाव सुधार कर पढ़ें।



## विद्यावारिधि, वादीभकेसरी, न्यायालंकार धर्मवीर

# श्रीमान् पं०मक्खनलालजी शास्त्री

मोरेना ( ग्वालियर स्टेट )

# प्रस्तावना

श्रीमदिगम्बराम्नातो जैनधर्मः सनातनः । उद्भूतो जिनवीरस्य मुखतस्तन्नमाम्यहम् ॥ श्रीमन्तः कुन्दकुन्दाद्या श्राचार्याः मुनिपुक्नवाः । शान्तिसागरपर्यन्तास्तान् वन्दे भावतोऽधुना ॥ तपोनिष्ठं महाप्राज्ञं स्वैर्प्रन्थेर्धर्मवद्धंकम् । सुधर्मसागराचार्यं वन्देऽहं साधुपाठकम् ॥

शासन-भेद और नई खोज का विचित्र ढंग वर्तमान युग और इससे थोड़े समय पूर्व के युग में कई प्रकार से बहुत बड़ा परिवर्तन हो चुका है। आज से करीब ४०-६० वर्ष पहले समाज में इतनी शिल्ला का प्रचार नहीं था, जितना कि अब हो रहा है। आज अनेक विद्वान् उच्च कोटि का अध्ययन कर समाज में कार्य कर रहे हैं। पहले समय में इतने विद्वान् नहीं थे, परन्तु पहले के युरुष कम झानी होते हुए भी आगम एवं अपने ध्येय पर टढ़ रहते थे। आज के अनेक विद्वान् उक्त दोनों बातों में शिथिल पाये जाते हैं। इसके साथ आज-कल कर्मण्यता और नवीन र योजनाओं का वेग के साथ प्रसार हो रहा है। कोई भी नवीन स्कीम रची जानी चाहिये, कोई भी नई बात प्रकट करनी चाहिये, जिससे समाज में उत्तेजना पैदा हो, सामयिक प्रगति की श्रोर फ़ुकाव हो। चाहे इस प्रकार की उत्तेजना-पूर्ण कार्य-प्रणाली से श्रागम की मर्यादा नष्ट होती हो, चाहे सच्चे हित से समाज दूर होती हो; इसकी उन्हें चिन्ता नहीं है। ऐसे लोगों का ध्येय श्रौर कार्य-त्तेत्र पुरातन श्राचार्यों के मार्ग का श्रनुसरण करे, यह तो लम्बी बात है, किन्तु उनके प्रतिपादित मार्ग से सर्वथा विपरीत मार्ग का प्रदर्शक बनता है।

इसका कारए विचार-स्वातन्त्र्य एवं श्राद्धिक भावों की कमी है। इन सब बातों से कोई भी विचार-शील विद्वान यह परिएाम सहज निकाल सकता है कि पहले शित्ताकी कमी रहने पर भी समाज का सच्चा हित था। वर्तमान में शित्ता के आधिक्य में भी समाज का उतना हित नहीं है, प्रत्युत हानि है।

इसी प्रकार, वर्तमान का तत्वज्ञान-प्रसार अथवा साहित्य-प्रसार पुरातन महर्षियों के तत्वज्ञान एवं साहित्य-प्रसारसे सर्वथा जुदा है। उस समयका साहित्य जनताकी हित-कामना से रचा जाता था, उसे यथार्थ तत्व-बोध हो श्रीर वह सन्मार्ग पर आरूढ़ होकर अपने हित-साधन में लग जाय, इसी पवित्र उहेश्य एवं सद्रावना से महर्षियों ने शास्त-रचना की थी, आज वे ही शास्त्र लोक का कल्याण कर रहे हैं। परन्तु वर्तमान साहित्य-प्रसार एक ऐसी अद्भुत खोज है जो अन्वेषक स्रोजी विद्वान्का पाण्डित प्रदर्शन करनेके साथ समाज को भी समालोचक कोटिमें सींच ले जाती है। और वहां स्व-बुद्धि-गम्य तर्क-वितर्कों के प्रवाह में श्राद्धिक भावों की इति श्री हो जाती है। इस प्रकार की खोज से कोई भी व्यक्ति रत्नत्रय की साधना में लगा हो अथवा देव-शास्त, गुरू-भक्ति और उनकी पूजा आदि धार्मिक क्रिया-काण्ड में अधिक रुचिवान बना हो, ऐसा एक भी उदाहरए नहीं मिलेगा। प्रत्युत उससे रत्नत्रय की विराधना तथा जिन मन्दिर्रानर्माए, बिम्ब प्रतिष्ठा बिरोध, मुनियोंमें अश्रद्धा आदि अनेक उदाहरए उपस्थित हैं।

इतिहास की खोज और शासन-भेद का नया मिशन

वर्तमान में इतिहास-स्रोज का एक नया आविष्कार हो रहा है। वर्षो समय और बहु द्रव्य-साध्य सामग्री तथा शक्ति का उपयोग इसी ऐतिहासिक खोज में लगाया जा रहा है। यह खोज-विभाग, एक नया मिशन है। इस मिशनका उद्देश्य यही प्रतीत होता है कि जो आचार्य अथवा शास्त इनके मन्तव्य के विरोधी हों उन्हें अप्रमाण ठहरा कर अमान्य ठहराया जाय। इसी लत्त्य के आधार पर अनेक आचार्यों को अमान्य ठहराने की विफल चेष्टाएं भी की गई हैं। अमान्य ठहराने की यह नीति रक्सी गई है कि अमुक आचार्य अमुक के पीछे हुए हैं अथवा अमुक सदी में दुये हैं। इस लिये उसके पहले के ही प्रमाणभूत हैं, पीछे के नहीं। 'आचार्यों की अप्रामाणिकता से उनकी शास्त-रचना भी अप्रमाण है' यह फलतः सिद्ध है।

इस प्रकार की ऐतिहासिक खोज में वे लोग सहर्ष भाग लेते हैं जो विचार-स्वातन्त्र्य रखते हैं। परन्तु इस प्रकार की खोज में प्रमाणता की कोई कसौटी नहीं है। उसके हेतु-वाद में कोई समीचीनता नहीं है। केवल अन्वेषकों की आनुमानिक ( अंदाजिया ) बातें हैं। 'हमारी समफ से ऐसा मानना चाहिये। अमुक आचार्य अमुक समय के होने चाहिये" बस इसी प्रकार की संदिग्ध लेखनी द्वारा वे टटोलते फिरते हैं। कोई निश्चित बात न तो वे कह सकते हैं और न वर्तमान इतिहास की पद्धति किसी निश्चित सिद्धान्त तक पहुंच ही पाती है।

खोज किसी बात की बुरी नहीं है किन्तु आचार्य परम्परागत वस्तु-व्यत्रस्था के विरुद्ध स्वयुद्ध चनुसार स्वमन्तव्य की स्थापना और उसका प्रचार बुरा है। वर्तमान में यही हो रहा है। अन्यथा बताइये कि भगवान ऋषभदेव हुए हैं और उनके असंख्यात वर्षों पीछे अजितनाथ हुए हैं इत्यादि व्यवस्था की सिद्धि वर्तमान पद्धति के इतिहास से किस प्रकार सिद्ध की जा सकती है ? इसकी सिद्धि के लिये न तो कोई शिलालेख मिलेगा और न कोई ताम्रपत्र या पुरातन चिन्ह आदि ही मिलेगा ! इनकी सिद्धि के लिये हमारे यहां तो पुराए शास्त हैं। उनके त्राधार पर हम उन सब वातों को प्रमाए।भूत समफते हैं। दूसरे चरएाानुयोग, करएाानुयोग शास्त्र हैं दे सब उस प्रकार की वस्तु-व्यवस्था के परि-चायक हैं।

जहां वीतरागी आचार्यों ने अपनी अखन्त सरत-तिरभिमान कृति से स्वरचित गम्भीर से गम्भीर शास्त्रों में भी संवत् आदि का उल्लेख तक नहीं किया है, यहां तक कि किन्हीं किन्हीं ग्राचार्यों ने अपना नाम तक नहीं दिया है, वहां आज उस शास्त्र के तत्व सिद्धान्त को छोड़कर केवल उसके सम्वत् की आगे-पीछे की खोज बना कर उन शास्त्रों एवं उनके रचयिताओं को अप्रमाण ठहराया जाता है ? यह क्या तो खोज है ? और क्या पाण्डित्य है ? और क्या सदुपयोग रूप इसका फल है ? इन बातोंपर अनेक विद्वान नहीं सोचते हैं । गतानुगतिक बनकर वे भी एक नया आविष्कार समफकर उस की पुष्टि में अपनी भक्तिपूर्ण अद्धाञ्जलियां प्रगट करते हैं ।

प्रकरएवश इस प्रकार की साहित्य-खोज की रौली का एक नमना हम यहां पर उपस्थित करते हैं ---

दो वर्ष हुए हम कार्यंवश नागपुर गये थे। इमारे साथ श्री सेठ तनसुखलाल जी काला बम्बई भी थे। खंडेलवाल दि० जैन विद्यालय में श्री पं० शांतिराज जी न्याय काव्यतीर्थंके पास एक विद्वान् न्यायतीर्थं बैठे थे। परिचयमें उन्होंने कहा ''कि एक वर्षसे मैं सम्यग्दशॉनपर खोजपूर्एा इतिहास लिख रहा हूं कि किस समय पर और किस आचार्य ने सम्यग्दर्शन का क्या लच्च माना है।" इमने उनसे यह पूछा कि एक वर्ष की खोज में आपने सम्यग्दर्शन के लच्च में समय भेद और आचार्य भेद से कोई भेद पाया क्या ? वे बोले कि "अभी खोज समाप्त नहीं हुई है। अन्तमें निष्कर्ष निकल सकता है।"

इस प्रकार की खोज से यह परिएाम भी निकाला जा सकता है कि जो सम्यग्दर्शन का लच्च 'तत्वार्थ श्रद्धान रूप' है। उसके स्थान में तर्क-वितर्क एवं परीच्चापूर्वक वस्तु को प्रहए किया जाय ऐसा कोई लच्च भी मिल जाय तो फिर सम्यक मिथ्यात्व का विकल्प ही उठ जाय। वैसी अवस्था में आगम का बन्धन बाधक नहीं होकर विचार-स्वातन्त्र्य-द्वेत्र बहुत विस्तृत बन सकता है।

हमारे वीतराग महर्षियों ने सर्वज्ञ-प्रणीत, गणधर-कथित, आचार्य परम्परागत एवं स्वानुभव-सिद्ध तत्वों का ही विवेचन किया है। इस लिये उन्हें यदि परीच्चा की कसौटी पर रक्खा जाय तो वे और भी टढ़ता एवं मौलिकता को प्रगट करते हैं। परन्तु परीच्चा करने की पात्रता नहीं हो तो उन सिद्धांतों को शास्त्रों की आज्ञानुसार प्रहण करना ही बुद्धिमत्ता है। यथा---

> सूत्त्मं जिनोदितं तत्वं हेतुभिर्नेव हन्यते। श्राज्ञासिद्धञ्च तद्प्राह्यं नान्यथा-वादिनो जिनाः॥ श्रर्थात्---जिनेन्द्रदेव द्वारा कहे हुए तत्व सूत्त्म हें।

हेतुओं से उनका खण्डन नहीं हो सकता है। इस लिये उन्हें सर्वज्ञ-आज्ञा समफ कर प्रहण कर लेना चाहिये। क्योंकि वीतराग सर्वज्ञ के कथनमें अन्यथापना कभी नहीं आ सकता है।

श्वाजकल शासन-भेदके नाम से आचार्योंकी रचना में परस्पर मत-भेद सिद्ध करने का प्रयास किया जाता है। त्राज प्रन्थान्तरों में प्रन्थान्तरों के श्लोकों को देखकर उन्हें भट चेपक बताकर अमान्य ठहरा दिया जाता है, ऐसा करना भयंकर बात है। अनेक प्रन्थों में आचार्यों ने सरलता से प्रकरण के रलोक दूसरे प्रन्थों के लिये हैं, इसके अनेक प्रमाण हैं। गोम्मटसार में ही आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती ने श्रनेक गाथायें दूसरे श्राचार्योंकी रख दी हैं, तो क्या चेपक कहकर वे अमान्य ठहराई जा सकती हैं ? कभी नहीं। परन्त पाठकोंको यह बात ध्यानमें रखना चाहिये कि न तो वीर-शासनमें कोई भेद पाया जाता है और न आचार्योंकी रचनामें परस्पर कोई मत-भेद है। किन्तु झुठे एवं निराधार प्रमाणों से वे सब बातें सिद्ध की जाती हैं। वास्तवमें कोई बात जब रहस्यज्ञ एवं तत्व-मर्मज्ञ विद्वानों की विचारश्रेणी में आती है तो फिर वीर-शासन का भेद श्रौर झाचार्यों का मत-भेद निःसार एवं बाछ पर खड़ी की गई दीवाल के समान निराधार प्रतीत होता है।

इस बात पर भी विद्वानों को ध्यान देना चाहिये कि

इस प्रकार के शासन-भेद और आचार्यों के मत-भेद भी खोज या चर्चा किसी शास्त्र में भी पाई जाती है क्या ? किसी आचाय ने किसी आचार्य की समालोचना की हो , किसी ने किसी शास्त्र के श्लोकों को च्लेपक कहकर अप्रमाए बताया हो, किसी ने किसी के मत को अमान्य ठहराया हो, किसीने वीर-शासनमें भेद बताया हो तो प्रगट किया जाय ? शास्त्रोंमें तो सभी आचार्योंने अपने पूर्व के आचार्यों को शिरोधार्य कर उन की रचना को आधार मान कर ही अपनी रचना की है । इस बात के प्रमाए तो प्रत्येक शास्त्र में देखे जाते हैं । टष्टान्त के लिये एक श्लोक देना ही पर्याप्त है । यथा--

> प्रभेन्दु-वचनोदार-चन्द्रिका-प्रसरे सति । मादृशाः क नु गण्यन्ते ज्योतिरिंगण-सन्निभाः ॥

प्रमेय रत्नमाला के रचयिता आचार्य अनन्तवीर्य प्रमेय कमल-मार्तरु के रचयिता आचार्य प्रभाचन्द्र के लिये लिखते हैं कि "आचार्य प्रभाचन्द्र रूपी चन्द्रमाकी जहां उदार वचन रूपी चांदनी फैल रही है वहां खद्योत (जुगुनू) के समान चमकने वाले मेरे सरीखे की क्या गएना हो सकती है ?" कितनी लघुता और महती श्रद्धा-पूर्एा मान्यता का उल्लेख है ? बस इसी प्रकार की मान्यता उत्तरोत्तर सभी आचार्यों की है । आदि पुराए के रचयिता श्री भगवज्जिनसेनाचार्य ने अन्थ के आदि में सभी आचार्यों को श्रद्धाभक्ति के साथ स्मरएा और नमन किया है । यही प्रक्रिया सभी शास्त्रों में पाई जाती है। अस्तु। वीर-शासनभेद का ही यह परिएाम है कि आज कोई विद्वान सबेझ को समस्त पदार्थों का झाता नहीं बताते हैं। सर्वझ को ज्याख्या वे निराली ही करते हैं, इस प्रकरए पर यहां पर हम कुछ भी प्रकाश डालना नहीं चाहते हैं, वह एक विषयान्तर, एक स्वतन्त्र विस्तृतलेख का विषय है। परन्तु सर्वझ लत्त्रएा-प्रतिपादक समस्त शास्तों से विरुद्ध यह भी एक सैद्धान्तिक विचित्र खोज का नमूना है।

प्रो० मा० की, फ़्रुंकसे पहाड़ उड़ानेकी विफल चेष्टा

प्रो० हीरालाल जी ने जो अपने स्वतन्त्र मन्तव्य प्रगट किये हैं। वे भी उसी प्रकार की ऐतिहासिक, सैद्धान्कि खोज एवं शासनभेदकी-सामयिक लहरके ही परिणामस्वरूप हैं। उन के मन्तव्योंका हमने अपने इस ट्रैक्टमें विस्तृत रूपसे सहेतुक, सयुक्तिक एवं सप्रमाण प्रतिवाद किया है। यद्यपि हमारी यह इच्छा थी कि वे अपने मन्तव्यों का समच्च में बैठकर ही विचार कर लेवें क्योंकि लेख-प्रतिलेख में लंबा समय लगने के साथ साधारण जनता उलभन में पड़ जाती है। इसी लिये हमने श्री० कुंथलगिरि सिद्धच्तेत्र पर जगद्वन्द्य, चारित्र-चक्रवर्ती, परम पूज्य श्री १०८ आचार्य शिरोमणि शांतिसागर जी महाराज की नायकता में इन विषयों पर विचार करने की अनुमति प्रो० सा० को दी थी। हमने यह भी स्पष्ट कर दिया है कि समच्च में विचार बहुत शान्ति के साथ होगा, और श्री आचार्य चरण सान्निध्य शान्ति और विचार में पूर्ण सहायक

#### [ १२ ]

होगा। यह विषय समाचार पत्रों में श्रा चुका है। श्रस्तु

प्रो० सा० ने सिद्धांत शास्त्रों का सम्पादन किया है। हम सममते थे कि उनका शास्त्रीय एवं तात्विक बोध अच्छा होगा। परन्तु उनके वक्तव्यों को पढ़कर इमें निराशा हुई। उनकी लेखनी में भी हमें विचार एवं गम्भीरता का दिग्दर्शन नहीं हुन्त्रा। विद्वानों को जहां एक साधारण बात भी विचार-पूर्वेक प्रगट करना चाहिये, वहां मूल सिद्धान्तों के परिवर्तनकी वात तो बहुत विचार, मनन, खोज एवं अमाणों की यथार्थता की पर्एं जानकारी प्राप्त करके ही प्रगट करनी चाहिये । परन्तु खेदके साथ लिखना पड़ता है कि भगवत्कुन्दकुन्दाचार्य, आचाय नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती. श्राचार्यं अकलंक देव, श्राचार्यं पूज्यपाद जैसे दि० जैन धर्म के सूयॅ-सटरा प्रकाशक महान महान ज्राचायों को भी प्रो० सा० ने कमॅ-सिद्ध iत एवं गुएा-स्थान-चर्चा के अजानकार तथा अमान्य सहसा ठहरा दिया है। इसी प्रकार धवल सिद्धान्त आदि शास्त्रों के प्रमाणों को भी विपरीत रूप में प्रगट किया है। उन्होंने यह नहीं सोचा कि इतनी बड़ी बात बिना किसी श्राधार श्रौर विचार के प्रसिद्ध करने से समाज में उसका क्या मूल्य होगा ?

स्त्री-मुक्ति, सवस्त-मुक्ति और केवत्ती के क्षुधादि की वेदना ध्रथवा कवत्ताहार को सिद्ध करने का प्रयास प्रो० सा० का इसी उद्देश्य से किया गया प्रतीत होता है कि वे श्वेताम्बर और दिगम्बर सम्प्रदायों में एकीकरण करना चाहते हैं और डमी लद्त्य से उन्होंने अपने लेख का शीर्षक—''क्या दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायोंके शासनोंमें कोई मौलिक भेद है ?" यह दिया है।

इस शीर्षक से उन्होंने स्त्री-मुक्ति आदि बातों की रवेताम्बर मान्यता को दिगम्बर शास्त्रों से भी सिद्ध करने का प्रयास कर यह बात भी दिखला दी है कि जब दिगम्बर सम्प्रदाय में भी स्त्री-मुक्ति, सवस्त्र-मुक्ति और केवली-कवलाहार उस सम्प्रदाय के शास्त्रों द्वारा मान्य है। तब दोनों सम्प्रदायों में वास्तवमें कोई भेद नहीं है।

हमारी समफ से तो उन्होंने फूंक से पहाड़ उड़ाना चाहा है। नहीं तो ऐसा असम्भव प्रयास वे नहीं करते। दि० जैनधर्म आगम-प्रमाण के साथ हेतुवाद, युक्तिवाद एवं स्वानुभवगम्य भी है। उसके अकाट्य सिद्धान्त सर्वझ द्वारा प्रतिपादित हैं। यह बात कहने एवं समफने मात्र नहीं है, किन्तु वस्तु स्वरूप स्वयं उसी रूप में परिएात है। वह वस्तु-ज्यवस्था ही इस बात का परिचय कराती है कि दि० जैन धर्म यथार्थ है, अत एव वह सर्वज्ञ-प्रतिपादित है। दि० जैन धर्म को शास्त रूप में प्रएयन करने वाले गएधरदेव चार ज्ञान के धारी थे। इस लिये उन्होंने सर्वज्ञ प्रतिपादित वस्तु स्वरूप का स्वयं प्रत्यन्त अनुभव भी किया है। उसी को आचाय प्रत्याचार्य परम्परा ने कहा है। आजकल का विज्ञान-वाद (Science) भी वहीं तक सफल होता है जहां तक कि

दि० जैनधर्म के अनुसार गमन करता है। यदि वह वस्तु-स्वरूप से विरुद्ध-ग्रसम्भव को सम्भव बतलाने लगता है तो वहां वह विफल ही रहता है। दि० जैनधर्म ने जिस प्रकार पुदुगल को कियात्मक एवं ऋचिन्त्य शक्तिवाला माना है। साथ ही पृथ्वी, जल, तेज, वायू आदि उसकी श्रानेक रूप **परिएामन करने वाली मिश्रित पर्यायें बताई हैं। शब्द को** भी पौदुगलिक बताया है। उसी का फल आज वर्तमान विज्ञान द्वारा विद्युत शक्ति के विकाश रूप में वायुयान ( ऐरो-प्लेन ), वायरलेस ( बिना तार का तार ) आदि कार्य दिखाये जा रहे हैं। परन्तु मृत शरीर में पुनः जीव आ जाय या पैदा हो जाय यह असम्भव प्रयोग कोई विज्ञान न तो श्राज तक सिद्ध कर सका है और न कर सकेगा। यह निश्चित बात है। इसी प्रकार द्रव्य गुए पर्यायों की व्यवस्था, गुएा-रथान और मार्गेएाओं के आत्मीय भाव एवं अवस्थाओं के भेद, लोक-रचना रूप करणानुयोग, गृहस्थों व साधुत्र्यों का स्वरूप-भेद, ये सब बातें वस्तु-ग्थिति की परिचायक हैं। इनके सिवा श्रात्यन्त सूत्म एवं कालभेद, देशभेदसे परोत्त ऐसा श्रनन्त पदार्थ समूह है जिसका ज्ञान एवं विचार हमारी तुच्छ बुद्धि के सर्वथा श्रगम्य है। परन्तु जो स्थूल है वह हमारे स्वानुभवगम्य भी है। इसी से दि० जैनधर्म और जैनआगम की यथार्थता वस्तु-स्वरूप से सिद्ध होती है।

जब कि वस्तु-स्वभाव का प्रतिपादक यह धर्म है तब

वस्तत्रों की अनादिता से यह धर्म भी अनादि है। अनिधन है। क्योंकि द्रव्य सभी द्रव्य-दृष्टि से निख हैं। युग २ में तीर्थकर होते हैं। वे अपने उपदेश से सन्मागें का प्रसार कर भव्यात्मान्त्रों को मोत्तमार्गपर लगाते हैं । मोत्तमार्ग, मोच स्वरूप के समान सदैव एक रूप में नियत है, उसमें कभी कांई मौतिक परिवर्तन नहीं हो सकता है। अगुजत, महाबत, दशधर्म, समिति, गुप्ति, उपशम श्रेणी, त्तपक श्रेणी, मूल गुग आदि का जो स्वरूप आत्मीय विशुद्धि एवं कर्मों की बादर कृष्टि एवं सूदमकृष्टि रचना द्वारा श्रनंत गुग्गी हीन शक्ति का होना त्रादि सब सिद्धांत एक रूप में ही रहते हैं। केवल मान्यता पर वस्त-सिद्धि नहीं हो सकती है। किन्तु वस्तु की यथार्थ डयवस्था से वह होती है। इस लिये दि० जैनधर्म की मौलिकता अनादि निधन है। टंकोकीर्एवत अचल एवं समेरुवन हढ है। किन्तु पात्रता के अनुसार ही उसकी यथार्थ श्रद्धा पहचान और प्राप्ति हो सकती **है ।** अन्यथा नहीं ।

इस लिये स्त्री-मुक्ति, सवस्त-मुक्ति और केवली-कःलाहार आदि बातों से किसी प्रकार भी दि० जैनधर्म में रवेताम्बर मान्यता के समान कोई मौलिक परिवर्तन नहीं हो सकता है।

## दिगम्बर धर्म में खेताम्बरों की मौलिकताओं का समावेश असम्भव है। हां श्वेताम्बर सम्प्रदाय की मान्यताएँ और भी अनेक

हैं और वे बहुत ही विचित्र हैं जैसे---

भगवान महावीर स्वामी पहले देवानन्दा ब्राह्मणी के गर्भ में आये थे। इन्द्र ने उन्हें उसके गर्भ से निकलवा कर त्रिशला रानी के गर्भ में रक्खा। श्रौर त्रिशलारानी के गर्भ में जो पुत्री थी उसे देवानन्दा के पेट में रखवा दिया। यह गर्भस्थ बालकों के वदलने का कार्य गर्भ धारण के द्र दिन पीछे किया गया। कल्पसूत्र में इसका उल्लेख है।

पाठक विचार करें कि क्या यह सम्भव हो सकता है कि इस प्रकार गर्भस्थ बालक बदल दिये जावें ? यह बात तो कार्य-कारए-पद्धति, कर्म-व्यवस्था एवं वस्तु-व्यवस्था से सर्वथा विपरीत श्रतएव श्रसम्भव है ।

इसी प्रकार भगवान ऋषभदेव की माता मरुदेवी जब हाथी पर चढ़ कर भरत चकवर्ती के साथ भगवान ऋषभदेव के समवशरएएमें जा रही थीं तब दूरसे समवशरए की विभूति को देखकर वैराग्य भावों की जागृति से हाथी पर चढ़े हुए ही उन्हें केवलज्ञान हो गया और आयुत्तय होने से हाथी पर चढ़े हुए ही उन्हें मोत्त हो गई।

यह कथा कल्पसूत्र की है।

इस प्रकार का केवलज्ञान और मोच्च तो बहुत ही सम्ता सौदा है जो बिना किसी तपश्चरएा और त्याग के हाथी पर चढ़े चढ़े ही हो जाता है। तीसरी बिचित्र बात यह है कि भगवान महावीर स्वामी को छह महीना तक पेचिस का रोग हो गया और उस रोग से उन्हें नराबर दस्त होते रहे। पीछे उनके शिष्य सिंह मुनि ने महावीर खामी के कहने से रेवती के घर से बासा कुक्कुट मांस लाकर महावीर खामी को दिया। महावीर खामी ने उसे खा लिया, तब उनका पेचिस रोग भी दूर हो गया। यह सब वर्णन उस सम्प्रदाय के भगवती सूत्र में है।

जहां दिगम्बर धर्म में एक जघन्य आवक भी मांस-भत्तए नहीं कर सकता है। जहां मांस-भत्तए है, वहां दि० धर्म के अनुसार जैनत्व ही नहीं है, वहां दूसरा सम्प्रदाय तेरहवें गुएास्थानवर्ती श्रहतकेवली भगवान महावीर स्वामी के भी पेचिस का रोग श्रौर श्रभत्त्य-भत्त्तए बताता है।

क्या प्रो० सा० श्वेताम्बर सम्प्रदाय के उक्त शासन की मौलिकता को भी दिगम्बर सम्प्रदाय के शासन में समावेश करने का दिगम्बर शास्त्राधार से कोई उपाय बताते हैं ? यदि नहीं, तो फिर दोनों सम्प्रदायों के शासनों का आकाश पाताल के सामान अन्तर रखने वाला मौलिक भेंद, दोनों के एकी--करएा में किस प्रकार सफलता दिला सकता है ? अर्थात जब दोनों सम्प्रदायों की मान्यताएं सर्ध्या एक-दूसरे से विभिन्न हैं तब उन दोनों में सैद्धान्तिक टाष्ट से एकीकरएा सर्वथा आशक्य है।

हां व्यावहारिक दृष्टि से दोनों सम्प्रदायों में एक--दूसरे के प्रति सद्भावनाऐं, एवं परसरमें निरक्कल प्रेमभावका रखना श्रावश्यक है।

इस ट्रैक्ट में इमने श्वेताम्बर सम्प्रदायके शास्ताधार से किसी भी बिषय पर विचार कुछ नहीं किया है और न उस की आवश्यकता ही समभी है। किन्तु प्रोo साo ने जिन दिगम्बर शास्त्रों से स्त्री-मुक्ति आदि का बिधान समभा हुआ है, उन्हीं पर तिचार किया है और दिगम्बर शास्त्रों से ही उन मान्यताओं का प्रतिवाद किया है। श्वेताम्बर मान्य-तायें कुछ भी हों, हमें उनसे कोई प्रयोजन नहीं हैं। उपर तो उस सम्प्रदाय की कतिपय विचित्र मान्यताओं का उल्लेसभात्र किया गया है वह इसी बात के सिद्ध करने के स्निये किया गया है कि दोनों में सैढान्तिक दृष्टि से एकीकरण सर्वधा आसम्भव है, जिसे कि प्रोo सा9 करना चाहते हैं।

#### बम्बई पश्चायत की जागरूकता

धमॅपरायए दि० जैन पंचायत बम्बई तथा उसके सुयोग्य खाध्यन्न श्रीमान रा० ब० सेठ जुद्दारुमल मूलचन्द जी महोदय ने प्रो० सा० के मन्तव्यों के साथ पत्र 'भेजकर इस ट्रैक्ट के लिखने के लिये हमें प्रेरित किया है। साथ में 5 जिदित एवं प्रौढ़ विद्वान श्रीमान पं० रामप्रसादजी शाझी तथा श्री० सेठ निरंजनलाल जी ने भी अपने २ पत्रों द्वारा प्रेरित किया है। हम इस प्रकार की धार्मिक चिन्ता और लगन के लिये उन सबों को हार्दिक धन्यवाद देते हैं। क्योंकि यदि दे हमें प्रेरित नहीं करते तो सम्भव है अनेक अन्य कार्यों के बाहुल्य से इतनी जल्दी इस ट्रैक्ट के लिखने में हम तत्पर नहीं होते। प्रो० सा० के मन्तव्यों पर समाज के विद्वानों की ज्रागम व युक्तिपूर्णं निर्धायक सम्मतियों को छपाकर उस पुस्तक को सर्वत्र पंचायतों व भण्डारों को भेजा जाय ऐसा बम्बई पंचायत का विचार व कार्यं बहुत ही स्तुत्य एवं धर्म-रज्ञण का साधक है।

### धर्मगत्न जी की धर्म-चिन्ता

प्रो० सा० के मन्तव्यों को पढ़कर इमारे पूज्य आता श्रीमान धर्मरत्न पं० लालाराम जी शास्त्री को बहुत खेद और चिन्ता हुई, उन्होंने तत्काल ही हमें आझापित किया कि "इन मन्तव्यों का सप्रमाण एवं सयुक्तिक खण्डन बहुत शोध करो, यह कार्य धर्मरत्ता का है"। इस आज्ञा के साथ उन्हों ने इस ट्रैक्ट में महत्वपूर्ण सहायता देने वाले कुद्र मैद्धान्तिक फुटनोट भी हमारे पास भेज दिये।

उनसे इसी प्रकार श्राज्ञापूर्ण शुभाशीर्वाद की सर्वदा चाहना करते हैं।

श्री गो० दि० जैनसिद्धान्त विद्यालय, ) विनीत— मोरेना ( ग्वालियर ) **मक्खनलाल शास्त्री** भावणी १४ वी० नि० सं० २४७०





# त्रोफेसर साहिब के मन्तव्यों की ऋमामागिकता

# अरहन्त-भासियत्थं गएाधरदेवेहिं-गंथियं सब्वं। पएामामि भत्तिजुत्तो सुदर्णाएामहो वयं सिरसा।। दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायों में सैद्धान्तिक एकीकरणा असम्भव है।

प्रोफेसर हीराताल जी एम० ए०, एत एत० बी० ने अखिल भारत व प्राच्य-सम्मेलन, हिन्दू-विश्व-विद्यालय बनारस के १२वें अधिवेशन में दिये गये अपने मुद्रित वक्तव्य द्वारा ''क्या दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायों के शासनों में कोई मौतिक भेद है ?'' इस शीर्षक से स्त्री मुक्ति, सबस्त मुक्ति और केवली कवलाहार, इन तीन बातों को सिद्ध करने का प्रयास किया है। श्वेताम्बर सम्प्रदाय उक्त तीनों बातों को स्वीकार करता है। उसकी मान्यता के श्रनुसार स्त्री पर्याय से उसी भव से मुक्ति होती है, संयमी मुनि वस्त्र पहने हुए ही मोच को प्राप्त कर लेते हैं तथा श्री ऋईन्त परमेष्ठी केवली भगवान भी कवलाहार करते हैं, अर्थात्-भूख प्यास की बाधा उन्हें भी सताती है आतः उसे दूर करने के लिये वे भोजन करते हैं। दिगम्बर जैन धर्म इन तीनों बातों को सवया नहीं मानता है। यह दि० जैनधर्म, बीतराग धर्म है इस बीतराग धर्म में स्त्री-मक्ति, सवस्त्र मक्ति और केवली कवलाहार इन तीनों बातों को किख्रिन्मात्र भी स्थान नहीं है। कारण, गुए-स्थान रूप भावोंकी विशुद्धि और कमें सिद्धान्त रूप मार्गणाश्रों की रचना ही ऐसी है कि वह उक्त तीनों बातों को मोच प्राप्त के लिये सर्वथा ऋपात्र समभती है। उसका मूल कारण यही है कि इस धर्म में वीतरागता की ही प्रधानता है । बिना उसके संयम की प्राप्ति एवं आत्म विशुद्धि नहीं हो सकती है। मोच प्राप्ति के लिये परिपुर्ण विशुद्धि एवं परिपुर्ण वीतरागता का होना परमावश्यक है । स्त्री पर्याय और सवस्तावस्था में उस प्रकार की विशुद्धि तथा वीतरागता बन नहीं सकती, तथा केवली भगवान के कवलाहार यदि माना जाय तो वे भी बीत-रागी एवं परम विश्रद्ध नहीं बन सकते. कवलाहार अवस्था में उनके तेरहवां गुएस्थान तथा ऋईन्त परमेश्री का स्वरूप ही नहीं रह सकता है।

परन्तु प्रो॰ हीरालालजी उक्त तीनों बातों को सप्रमाख

सिद्ध करते हैं। इसके सिवा वे आचार्य शिरोमणि भगवान कुन्दकुन्द स्वामी को भी खमान्य ठहराते हैं। प्रोo साo अपने लेख में स्पष्ट रूप से लिखते हैं कि स्त्री-मुक्ति और केवजी कवलाहार आदि इन बातों का खण्डन कुन्दकुन्द स्वामी ते किया है परन्तु उनका यह खण्डन दूसरे उमा-स्वामी आदि आचार्यों से नहीं मिलता है अर्थात्-दूसरे उमाखामी आदि म्राचार्य उन तीनों बातों का विधान करते हैं। प्रो० सा० यह भी लिखते हैं कि गुएास्थान चर्चा और कर्म सिद्धान्त विवेचन की कोई व्यवस्था कुन्दकुन्दाचार्य ने नहीं की 🕏 इस लिये शास्त्रीय चिन्तन से उनका कथन अधूरा है। अर्थात् गुएस्थान और कर्म व्यवस्था के आधार पर शास्त्रीय प्रमाणों से सी-मुक्ति, सवस्त-मुक्ति और केवली कवलाहार ये तीनों ही बातें सिद्ध हो जाती हैं परन्त इन बातों का निषेध करने वाले कुन्दुकुन्दाचार्यं ने गुएस्थान श्रौर कर्म सिद्धान्त व्यवस्था का कोई विचार नहीं किया है प्रो० सा० के इस कथन से भगवान कुन्दकुन्द स्वामी की गुएास्थान श्रौर कर्म सिद्धान्त के विषय में अजानकारी सिद्ध होती है । अथवा उन्होंने गुएास्थान और कर्म सिद्धान्त के विरुद्ध तथा शास्त्रों के विरुद्ध अपने दारा स्थापित त्राम्नाय में स्ती−मुक्ति त्रधिकार त्रादि को नहीं माना है। इस बात की पुष्टि प्रो० सा० ने इन पंक्तियों में की है---

''दिगम्बर सम्प्रदाय की कुन्दकुन्दाचार्थ द्वारा स्थापित धाम्नाय में खियों को मोत्त की ऋधिकारिणी नहीं माना गया, इस बात का स्वयं दिगम्बर सम्प्रदाय द्वारा मान्य शास्तों से कहां तक समर्थन होता है यह बात विचारणीय है, कुन्दकुन्दा-चार्य ने श्रपने प्रन्थों में स्त्री-मुक्ति का स्पष्टतः निषेध किया है किन्तु उन्होंने व्यवस्था से न तो गुएास्थान चर्चा की है श्रौर न कर्म सिद्धांत का विवेचन किया है जिससे उक्त मान्यता का शास्त्रीय चिंतन शेष रह जाता है।"

केवली भगवान के कवलाहार सम्बन्ध में प्रो० सा० ने यह पंक्ति लिखी हैं—-

"कुन्दकुन्दाचार्यं ने केवली के भूख प्यासादि की वेदना का निषेध किया है पर तत्वार्थ-सूत्रकार ( त्र्याचार्य उमास्वामी) ने सबलता से कर्म सिद्धान्तानुसार यह सिद्ध किया है कि वेदनीयोदयजन्य क्षुधा पिपासादि ग्यारह परीषह केवली के भी होते हैं।"

इस सब कथन से प्रो० सा० ने यह बात सिद्ध करने का प्रयास किया है कि कुन्दकुन्दाचार्य का ऋाचार्य उमास्वामी से जुदा ही मत है। ऋाप केवली के भूूख प्यासादिकी वेदनाको तत्वार्थ सूत्र के आधार पर सबलता से सिद्ध ढोना बताते हैं।

प्रो० सा० ने स्री--मुक्ति, सवस्त--मुक्ति और केवली कवलाहार की सिद्धि के लिये तत्वार्थ सूत्र, सर्वार्थसिद्धि राज-वार्तिक तत्वार्थालंकार, गोम्मटसार, भगवती त्राराधना, त्राप्त-मीमांसा तथा षद्खण्डागम---धवल त्रादि सिद्धान्त शास्त्रों के प्रमाण भी दिये हैं। पाठकों का आश्चर्य के साथ यह शंका भी हो ज़कती है कि जब दिगम्बर जैन शास्त्रों के प्रमाण भी उन्होंने दिये हैं यहां तक कि धवल आदि सिद्धान्त शास्त्रों से भी स्त्री मुक्ति की सिद्धि बताई है तब तो दिगम्बर सम्प्रदाय की मान्यता भी स्त्री मुक्ति आदि के विषय में सिद्ध होती है।

पाठकों की इस आश्चर्यभरी शंका का समाधान हम बहुत ही खुलासा रूप में आगे करेंगे यहां पर संचेप में इतना लिख देना ही हम पर्याप्त समभते हैं कि जिन तत्वार्थ-सूत्र, गोम्मटसार, भगवती आराधना, धवल सिद्धांत आदि दि० शास्त्रों के प्रमाण प्रो० सा० ने स्त्री-मुक्ति आदि की सिद्धि के लिये दिये हैं वे प्रमाण उन्होंने अपनी समभ के अनुसार दिये हैं ! इससे जाना जाता है कि वे उक्त सभी शास्त्रों की या तो जानकारी नहीं रखते हैं अथवा दिगम्बर धर्म को रवेताम्बर धर्म में मिला देने की धुनमें दिगम्बर शास्त्रों के कथन को सर्वथा विपरीत रूप में रख कर समाज को भ्रम में डालना चाहते हैं ।

यदि प्रो० सा० शास्त्रों की जानकारी नहीं रखते हैं तो विशेषज्ञों से अपनी समफ का परिपूर्ण विचार-विमर्श कर लेना आवश्यक था, यदि वे विशेषज्ञों से उन शास्त्रोंके सिद्धांतों को अच्छी तरह समफ लेते तो उन्हें दिगम्बर धर्म के सिद्धांतों के विरुद्ध ऐसा स्वतन्त्र मन्तव्य रखने का प्रसंग नहीं छाती यदि वे उन शास्त्रों के रहस्य को भली भांति जानते हैं ती इन शास्तों में ही स्ती-मुक्ति, सवस्त-मुक्ति श्रादि का स्पष्ट रूप से खण्डन किया गया है। जैसा कि हम आगे स्पष्ट करने वाले हैं तब बैसी अवस्था में उनका उन शास्त्रों के विरुद्ध मत प्रसिद्ध करना और उसे उन शास्त्रों के प्रमाण देकर सिद्ध करने का प्रयास करना बहुत बड़ा प्रतारण एवं आगम विरुद्ध विप-रीत मार्ग का (मिध्या मार्ग का) प्रचार करना है। ऐसे प्रचार से अनेक भोले भाइयों का अकल्याण हो सकता है।

यहां पर हम यह प्रगट कर देना परमावश्यक समभने हैं कि स्त्री-मुक्ति, सवस्त-मुक्ति और केवली कवलाहार इन मन्तव्यों का किन्हीं दि० जैन शास्त्रों में विधान हो और किन्हीं में निषेध हो जैसा कि उपयुक्त शास्त्रों के प्रमाण देकर प्रो० सा० बताते हैं सो भी नहीं है, दिगम्बर शास्त्रों में चाहे वे प्राचीन हों चाहे अर्वाचीन हों कहीं भी स्त्री-मुक्ति आदि का विधान नहीं मिलेगा।

जितने भी दिगम्बर धर्म में आर्थ शास्त्र हैं उन सबों में स्त्री मुक्ति आदि का पूर्ण निषेध है।

इसी प्रकार भगवान कुन्दकुन्द स्वामी और आचार्य उमास्वामी इन दोनों आचार्यों में भी स्त्री-मुक्ति, सवस्त्र-मुक्ति, केवली कवलाहार इन बातों में कोई मतभेद नहीं है। इन दोनों में ही क्यों ? जिनने भी आज तक दिगम्बर जैनाचार्य हुये हैं उन प्राचीन और अर्वाचीन (नवीन) सभी आचार्यों में इन मन्तव्योंके विषयमें कोई मतभेद नहीं है, इन मन्तव्योंकी सिद्धि

#### [ २७ ]

किसी भी आचार्य के मत से सिद्ध नहीं हो सकती है।

प्रो० सा० ने जो भगवान कुन्दकुन्द स्वामी के विषय में उमास्वामी आचार्य से मतभेद प्रगट कर उमास्वामी आचाय के मत से सवस्त मुक्ति और केवली कवलाहार आदि की सिद्धि की है सो उनका ऐसा लिखना भी अमपर्श है क्योंकि उमारवामी विरचित तत्वार्थसूत्र द्वारा स्त्री-मुक्ति आदि की सिद्धि किसी प्रकार भी नहीं हो सकती है, उपर्युक्त तीनों मन्तत्र्यों का उसमें स्पष्ट खंडन है। भगवान कुन्दकुन्दके सम्बंध में जो प्रोफेसर सहबने यह लिखा है कि ''कुन्दकुन्दाचार्य ने जो अपने प्रन्थों में स्नो-मुक्ति आदि का खण्डन किया है वह उन्होंने गुएारथान-चर्चा श्रीर कर्मसिद्धान्त की व्यवस्था के अनुसार नहीं लिखा है।" प्रो० साहबका यह लिखना विद्वानों की दृष्टि में अविचारपूर्ण है । हमें आश्चर्य है कि भगवान कुन्दकुन्द के विषय में ऐसा लिखने का साहस प्रोफेसर साहब ने किस प्रकार कर डाला जिन त्राचार्य क्रन्दकुन्द को साम-यिक सभी त्राचार्य सर्वापरि एवं सिद्धान्त रहस्य के प्रधानवेत्ता मानते हैं। जो भगवत् कुन्दकुन्दाचार्य मूलसंघ के अनु प्रवर्तक नायक हैं, शास्त्र प्रवचन में सर्वत्र उनका नाम त्राचार्य परम्परा में प्रथम घोषित किया जाता है । यथा---

> मंगलं भगवान् वीरो मंगलं गौतमो गणिः मंगलं कुन्दकुन्दाद्यो जैनधर्मोऽस्तु मंगलम् ॥ इन सब बातों के ऋतिरिक्त ऋाचार्य कुन्दकुन्द का

स्थान आचार्यों की श्रेणी में असाधारणतापूर्ण वैशिष्टय रखता है। उसके अनेक कारए हैं, उनका अनुभव पूर्ए पांडित्य भी असाधारण कोटि में गिना जाता है। सिद्धांत रहस्य श्रौर कर्मसिद्धांत के वे कितने मर्मझ थे यह बात उनके महान प्रन्थों से सब विदित है। सबसे अधिक महत्वपूर्ण व्यक्तित्व उनका विदेह चेत्रस्थ स्वामी सीमंघर तीर्थंकर के साचात दर्शनों से प्रसिद्ध है। ऐसे महान ऋषि पुझव, उद्भट विद्वान् , आचार्यप्रधान भगवान कुन्दकुन्द् कर्म सिद्धान्त और गुएस्थान चर्चा की व्यवस्थित विवेचना से अनभिज्ञ हैं अथवा बिना उक्त विवेचना के उन्होंने यों ही स्त्री-मुक्ति आदि का खण्डन कर डाला है ये सब बातें सर्वथा निःसार एवं अप्राह्य हैं। आचार्य कुन्दकुन्द स्वामी के अगाध पारिडल एवं तात्विक गंभीरतापूर्ण शास्त्रों के मनन करने वाले आचार्य भी उन्हें महती श्रद्धा के साथ मस्तक मुकाते हैं। उन्हें इस युग के गएाधर तुल्य और दिगम्बर जैनधर्म के इस युग के मुख्य प्रवर्तक सममते हैं।

आचार्य कुंदकुंद स्वामी को जो प्रो० सा० आज कर्म-सिद्धान्त और गुएस्थान-चर्चा के अजानकार बताते हैं वे ही प्रो० सा० धवल सिद्धान्त मन्थ के सम्पादक के नाते उस मन्थ की भूमिका में स्वयं उक्त आचार्यवर्य के विषय में क्या लिख चुके हैं, यहां पर पाठकों की जानकारी के लिये हम उनकी पंक्तियां ही रख देते हें--- "कर्म प्राप्टत ( षट्खरुडागम और कषाय प्राप्टत) इन दोनों सिद्धान्तों का ज्ञान, गुरु परिपाटी से कुंदकुंद पुर के पद्मनन्दि मुनि को प्राप्त हुआ और उन्होंने सबसे पहले षट्-खरडागम के प्रथम तीन खरडों पर बारह हजार श्लोक प्रमाग एक टीका प्रन्थ रचा, जिसका नाम 'परिकर्म' था।

हम ऊपर बतला त्राये हैं कि इन्द्रनन्दिका कुंदकुंदपुरके पद्मनन्दि से हमारे उन्हीं प्रातः स्मरणीय कुन्दकुन्दाचार्य का ही श्रभिप्राय हो सकता है, जो दिगम्बर जैन सम्प्रदाय में सबसे बड़े त्राचार्य माने गये हैं और जिनके प्रवचनसार, समयसार, श्रादि प्रन्थ जैन-सिद्धान्त के सर्वोपरि प्रमाण माने जाते हैं।" ( षट्खएडागम प्रथम खण्ड की भूमिका प्रुष्ठ ४६ )

प्रोo साo की ऊपर की पंक्तियों से अधिक अब हम आचार्य शिरोमणि कुंदकुंद स्वामी के अथाध पारण्डल के विषय में कुछ भी कहना ज्यर्थ समफते हैं। ''जिन्होंने षट्-खण्डागम के प्रथम तीन खण्डों पर बारह हजार श्लोक प्रमाण टीका रची है। और जो दि० जैन-सिद्धान्त के सर्वोपरि प्रमाण माने जाते हैं और सबसे बड़े आचार्य गिने जाते हैं।"

जिन आचार्य कुंदकुंद स्वामी का परिचय प्रो० सा० ने अपनी भूमिका के उक्त शब्दों में दिया है, वे ही आज उन्हें कम-सिद्धान्त और गुएास्थान चर्चा के अजानकार बताबें ? ऐसा पूर्वापर विरोधी वचन कहने में उनका क्या अन्तरंग रहस्य है, सो वे ही जानें । अस्तु ।

## स्रो-मुक्ति विचार

सर्वोच्च महर्षि भगवत्कुंदकुंदाचार्य ने स्त्री-मुक्ति के सम्बन्ध में कितना सयुक्तिक, महत्वपूर्ण विवेचन किया है। सबसे प्रथम हम त्रपने लेख में उसी का दिग्दर्शन पाठकों को कराते हैं—

लिगंम्मि य इत्थीएं थएंतरे एाहिकक्खदेसेसु ।

भििश्चो सुहमो काश्चो तासं कह होइ पवज्जा ।। ( पट् प्राभृतादि संग्रह ६५ )

अर्थ---स्तियों की योनि में, दोनों स्तनों के बीच में नाभि ( टुढी ) के भीतर तथा उनके दोनों भुजात्रों के मूल में अर्थात्--कांखों में सूद्म जीव -- सूद्म पंचेन्द्रिय पर्यन्त उत्पन्न होते रहते हैं। इस लिये स्तियों के जिन-दीचा कैसे बन

सकती है अर्थात्—किसी प्रकार भी नहीं बन सकती । ऋौर भी भगवान् कुंदकुंद कहते हैं—

जइ दंसरोग सुद्धा उत्ता मग्गेण सावि संजुत्ता ।

घोरं चरियचरित्तं इत्थीसु ए पावया भएिया ॥

( षद् प्राभृतादि संग्रह १० ६९)

अर्थ — स्त्री सम्यग्दर्शन और एक देश रत्नत्रय खरूप मोच मार्ग को भी धारण कर निमेल एवं शुद्ध हो जाती है, घोर तपश्चरण भी (विशिल्या के समान) कर डालती है। तथापि स्ती-पर्याय में जिन-दीचा नहीं है। इसी गाथा की संस्कृत टीका में आचार्य श्रुतसागर लिखते हैं कि — पंचमगुणस्थानं प्राप्नोति स्नीलिंगं झित्वा स्वर्गाप्रे देवो

भवति ततश्च्युत्वा मनुष्यभवमुत्तमं प्राप्य मोत्तं लभते । ( षट् प्राभृतादि संप्रह पृष्ठ ६६ )

अर्थान- रत्नत्रय प्राप्त करके भी स्त्री पंचम गुए-म्धान को ही प्राप्त करती है। फिर उस एक देश चारित्र एव नपश्चरए द्वारा स्त्री लिंग का छेद करके स्वर्गों में देव पर्याय को पा लेती है, फिर देव पर्याय से च्युन होकर उत्तम मनुष्य भव को धारए कर मोत्त पा लेती है।

चित्ता सोहि ए तेसिं ढिल्लं भावं तहा सहावेए।

विङ्जदि मासा तेसिं इत्थीसु ए संकयामाएं ।। ( षट् प्राभृतादि **सं**प्रह **ष्टन्न** ६६ )

त्रर्थात्---स्तियों के हर महीने में रुधिर-स्नाव होता रहता है। इस लिये निःशंक रूप से उनके एकाम चिन्ता--निरोधरूप ध्यान नहीं हो पाता है। और यही कारए है कि उनके चित्त में परिपूर्ए रूप से विशुद्धि नहीं हो पाती है, परिएामों में शैथिल्य रहता है तथा व्रत पालने में आत्यन्त टढ़ता भी नहीं हो पाती है। इसका कारए यही है कि जब शरीर में कोई मलिनता हो जाती है तब भावों में भी पूर्ए विशुद्धि नहीं हो पाती है। परन्तु प्रो० सा० को आचार्य कुंदकुंद स्वामीका उपयुक्त कथन अपने मन्तव्य के विरुद्ध होने से सर्वथा नहीं रुचा है। अतः उन्होंने इस कथन को आचार्य परम्परा एवं कर्मसिढान्त के प्रतिकूल सिद्ध करने की चेष्टा की है। इसकी पुष्टिमें उन्हों ने स्वसम्पादित षट् खण्डागम के सूत्रों का भी निर्देश किया है। परन्तु हम इस प्रकरण में युक्ति और आगम दोनों ही प्रकार से यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं कि दि० जैनागममें कोई भी प्रन्थ प्रो० सा० की बातकी पुष्टि नहीं करता प्रत्युत विरोधमें सर्वत्र स्पष्ट निषेध किया गया है।

स्वयं प्रो० सा० ने जिन प्रन्थों का उल्लेख किया है एवं जिन सूत्रों के स्राधारपर उन्होंने ऋपनी चर्चा उठाई है वे सभी उन की बात का विरोध ही करते हैं स्रग्तु ।

प्रो० हीरालाल जी ने जिन शास्त्रों के प्रमाणों से स्त्री-मुक्ति सिद्ध की है अब उनपर हम विचार करते हैं। सबसे पहले उन्होंने स्त्री-मुक्ति के विधान में पट् खण्डागम-धवल-सिद्धान्त शास्त्र का प्रमाण दिया है। वे लिखते हैं--

"दिगम्बर आम्नाय के प्राचीतम प्रन्थ षट्ख़रूडागम के सूत्रों में मनुष्य और मनुष्यनी अर्थात पुरुष और स्त्री दोनों के खलग अलग चौदहों गुएस्थान बतलाये गये हैं।" इन पंक्तियों से प्रो० सा० ने यह बात सिद्ध की है कि जिस प्रकार मनुष्य के चौदहों गुएस्थान होते हैं उसी प्रकार मनुष्यनी (स्त्री) के भी चौदहों गुएस्थान होते हैं। इसके लिये उन्होंने धवला टीका के सत्प्ररूपणा सूत्र ६२ का प्रमाण दिया है। प्रोo साo यह समफ रहे हैं कि मनुष्यनी से द्रव्य स्त्री का महण है और मनुष्यनो के चौदह गुएास्थान बतलाये गये हैं तो द्रव्य स्त्रीके मोत्तकी प्राप्ति सहज सिद्ध है। परन्तु जिस सत्प्ररूपणा के ६३ दें सूत्र का प्रोo साo ने द्रव्यस्त्री की मोत्त प्राप्ति में प्रमाण दिया है उसी सूत्र में स्पष्ट रूप से द्रव्यस्त्री को मोत्त प्राप्ति का सर्वथा निषेध किया गया है। यहां पर उसी प्रकरण को पाठकों की जानकारी के लिये ज्यों का त्यों रख देते हैं---

सम्मामिच्झाइहि-ग्रसंजदसम्माइहिमंजदा-

संजद-ठ्ठाणे णियमा पज्जत्तियात्रो ॥ ( ६३ सूत्र सत्प्ररूपणा प्रथम खण्ड )

इस सूत्र का ऋर्थ पट् खण्डागम में यह लिखा गया है कि मनुष्य स्नियां सम्यङ्मिथ्यादृष्टि, ऋसंयत सम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और संयत गुण्स्थानों में नियम से पर्याप्तक होती हैं। इस सूत्रकी व्याख्या धवला टीका में इस प्रकार की गई है—

"हुण्डावसर्पिण्यां स्त्रीपु सम्यग्दष्टयः किन्नोत्पद्यन्त इति चेन्न, उत्पद्यन्ते । कुतो ऽ वसीयते ? ऋस्मादेवाऽऽर्थात् । ऋस्मादेवार्थाद् द्रव्य-स्त्रीणां निष्टुं त्तिः सिद्धन्ये दितिचेन्न, सवास-स्त्वादप्रत्याख्यान-गुर्णस्थितानां संयमानुपपत्तेः । भावसंयम-स्तासां सवाससामपि ऋविरुद्ध इतिचेत्त, न तासां भावसंयमोस्ति, भावाऽसंयमाऽक्निाभावि-वस्त्राद्यपादानान्यथानुपपत्तेः । कथं पुनः तासु चतुर्दंशगुएस्थानानि इति चेन्न, भावस्त्री-विशिष्ट मनुष्यगतौ तत्मत्वाविरोधात ।"

( षट्खरुडागम-प्रथम खंड-धवला टीका सूत्र ६३ प्रुष्ठ ३३२-३३३ )

इसका हिन्दी ऋर्थ इस प्रकार है---

शंका यह उठाई गई है कि हुण्डावसर्पिणी काल-सम्बन्धी सियों में सम्यग्दृष्टि जीव क्यों नहीं उत्पन्न होते हैं ? उत्तर में कहा गया है कि हुण्डाव-सर्पिणी काल-सम्बन्धी सियों में भी सम्यग्दृष्टि जीव उत्पन्न होते हैं। इसके लिये यह षद्खरडागम का त्रागम ही प्रमाण है।

फिर शंका की गई है कि यदि इस आगम से द्रव्य कियों को सम्यग्दरांन का होना सिद्ध होता है तो इसी आगम में द्रव्य कियों का मुक्ति जाना भी सिद्ध हो जायगा ? उत्तर में कहा गया है कि यह बात नहीं हो सकती है क्योंकि द्रव्य कियां वस्त्र सहित रहती हैं और वस्त्र सहित रहने से उनके संयतासंयत (पांचवां) गुएास्थान होता है, इस लिये उन द्रव्य-कियों के संयम ( छठे गुएास्थान ) की उत्पत्ति नहीं हो सकती है।

फिर शंका उठाई गई है कि वस्त्र सहित होते हुये भी उन द्रञ्य स्तियों के भाव संयम के होने में कोई विरोध नहीं त्राना चाहिये ? उत्तर में कहा गया है कि द्रव्य स्तियों के भाव संयम ( छठा गुएास्थान ) नहीं है, इसका कारए। यह है कि यदि द्रब्यस्तियों के भाव-संयम माना जायगा तो उनके वस्त-सहितपना नहीं बनेगा, क्योंकि बस्त का प्रहण ऋसंयम का ऋतिनाभावी है। श्रर्थान जहां वस्त-सहितपना है वहां ऋसंयम भाव है। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि तस्त रहित श्रवस्था में ही संयम भाव हो सकता है। द्रब्य स्त्रियोंकी वस्त्रसहित श्रवस्था है, इस लिये उनके संयम भाव नहीं हो सकता है।

फिर शंका उठाई गई है कि यदि द्रव्य स्त्रियोंको मोच्त प्राप्ति नहीं हो सकती है तो फिर उनमें चौदद गुएास्थान होते हैं यह कथन किस प्रकार सिद्ध होगा ?

इस शंका के उत्तर में धवलाकार समाधान करते हैं कि द्रव्य सियों के चौदह गुएस्थान नहीं बताये गये हैं किन्तु भावस्ती के चौदह गुएस्थान बताये गये हैं। अर्थात भावस्ती वेदयुक्त मनुष्य गति में चौदह गुएस्थान मानने में कोई विरोध नहीं त्राता है। जो द्रव्य-पुरुष-वेदी है और भावस्त्री-वेदी है उसके चौदह गुएस्थान होते हैं वैसा मानने में कोई आगम की बाधा नहीं है।

उपर लिखी हुई धवला टीका की पंक्तियों का यह हिन्दी अर्थ है और ऐसा ही हिन्दी अर्थ उस धवला टीका में छपा हुआ भी है, पाठक स्वयं देख सकते हैं। इस कथन से पट्खर्ण्डागम के धवलाकार आचार्य महाराजने यह बिलकुल खुलासा कर दिया है कि जो स्तीवेद की श्रपेत्ता चौदह गुएस्थान बताये गये हैं वे भावस्त्री-वेदयुक्त द्रव्य-पुरुष-वेदी के ही हो सकते हैं। द्रव्य छी के तो संयम ही नहीं हो सकता है क्योंकि द्रव्य छी वस्त सहित रहती है, और सवस्त्र अवस्था में संयम भाव ( छठा गुएास्थान ) नहीं हो सकता है। जब संयम भाव ( छठा गुएास्थान ) ही द्रव्य छीके नहीं बन सकता तब संयम की प्राप्ति के बिना मोत्त प्राप्ति किस प्रकार उनके हो सकती है ? अर्थात द्रव्य छी के संयम के अभाव में मोत्त कदापि सिद्ध नहीं हो सकती है। द्रव्य छी के संयमासंयम पांचवां गुएास्थान ही अधिक से अधिक हो सकता है। इतना खुलासा होने पर भी धवला टीकाकार इसी ६३ वें सूत्र की टीका में आगे और भी स्पष्ट करते हैं---

"भाववेदो बादरकषायात्रोपर्यस्तीति न तत्र चतुर्दश गुण्स्थानानां संभव इति चेन्न, ऋत्र वेदस्य प्राधान्याभावात् । गतिस्तु प्रधाना नसाऽऽराद्विनस्यति । वेदविशेषणायां गतौ न तानि संभवन्तीति चेन्न विनष्टेपि विशेषणे उपचारेण तव्र यपदेश-मादधानमनुष्यगतौ तत्सत्वाऽविरोधान् ।"

( षद् खण्डागम, सत्प्ररूपणा, प्रथम खण्ड, धवला टीका प्रष्ठ ३३३)

इसका हिन्दी ऋर्थ इस प्रकार है---

शंकाकार का यइ कहना है कि जब शास्त्रकार भाव-स्त्री वेद की अपेत्ता चौदह गुएस्थान बताते हैं तो भाववेद तो बादर कषाथ (नौवें गुएस्थान) तक ही रहता है, उसके ऊपर भाववेद नष्ट दो जाता है अर्थात नौवें गुएएस्थान के उपर भाव- वेद नहीं रहता है तब भाव स्त्रीवेद की अपेत्ता चौदह गुएस्थान बताये गये हैं वे किस प्रकार बन सकते हैं ?

इसके समाधान में धवलाकार आचार्य कहते हैं कि ऊपर जो शंका उठाई गई है वह ठीक नहीं है। क्योंकि वहां पर वेदों की प्रधानता नहीं है किन्तु गति की प्रधानता है। और वह पहले नष्ट नहीं होती है। अर्थात् मनुष्य गति चौदह गुएास्थान तक रहती है उसी की प्रधानता से चौदह गुएास्थान कहे गये हैं।

फिर भी शंकाकार कहता है कि जब भाववेद नौवें गुएास्थान के ऊपर नहीं रहता है, तब मनुष्य गति के रह जाने पर भी भाववेदकी अपेदा चौदह गुएास्थान कैसे हो सकेंगे ?

इसके उत्तरमें आचार्य स्पष्ट करते हैं कि मनुष्यगतिका भाववेद विशेषण है, इस लिये नौबें गुणस्थान तक तो भाव-स्त्रीवेदसहित मनुष्यगतिका सद्भाव रहता है। और नौबेंके ऊपर अर्थात दशवें आदि गुणस्थानों में भाववेद विशेषण नष्ट होने पर भी मनुष्य गति तो बनी रहती है, इस लिये उस मनुष्य गति की प्रधानता से और भाव-स्त्रीवेद के नष्ट हो जाने पर भी उसके साथ रहने वाली मनुष्य गति के सद्भाव में उपचार से भाव-स्त्रीवेद की अपेक्ता चौदह गुणस्थान कहे गये हैं।

इसका खुलासा लेश्या के दृष्टांत से समभ लेना चाहिये, शास्त्रकारों ने तेरहवें गुएस्थान तक शुक्ल लेश्या बताई है। परन्तु लेश्या कषायों के उदय सहित योग तृति में होती है, ऐसी अवस्था में यह शंका होती है कि तेरहबें गुएास्थान में अर्हत भगवान के जब कषाय नष्ट हो चुकी है तब बहां लेश्या कैसे सिद्ध हो सकती है। क्योंकि कषाय तो दशवें गुएास्थान के अन्त में ही सर्वथा नष्ट हो जाती है, इस लिये कषाय सहित योग प्रवृत्ति तेरहवें गुएास्थान में नहीं है। अतः वहां शुक्ल लेश्या का जो सद्भाव कहा गया है वह नहीं बन सकता है ?

इसके समाधान में आचार्यों ने सबंत्र यही उत्तर दिया है कि यद्यपि तेरहवें गुएास्थान में कषाय नहीं है। पहले गुएास्थान से लेकर दशवें गुएास्थान तक योगों के साथ रहने वाली कषाय का अभाव होने पर भी उस कपाय का साथी योग तो तेरहवें गुएास्थान में रहता है। इस लिये विशेषए भूत कषाय साथी के हट जाने पर भी विशेष्य भूत योगों के रहने से उपचार से वहां लेश्या मानी जाती है। उसी प्रकार नौवें गुएास्थान तक मनुष्य गति के साथ विशेषए रूप से रहने वाला भाव-स्त्रीवेद यद्यपि नौवें के उपर नहीं रहता है, परन्तु उसका विशेष्यभूत साथी मनुष्य गति तो रहती है। इस लिये चौदह गुएास्थान तक भाव-स्त्रीवेद का साथी मनुष्य गति रहने से उपचार से भाव-स्त्रीवेद की आपेज्ञा से चौदह गुएएस्थान कहे गये हैं।

ऐसा ही हिन्दी ऋर्थं धवला टीका में भी छपा हुआ है

#### [ ३६ ]

रांका समाधान के साथ किये गये इस बहुत खुलासा मे हिन्दी अर्थ को समफने वाला साधारए पुरुष भी अच्छी तरह जान लेगा कि भाववेद की अपेचा से ही चौदह गुएास्थान कहे गये हैं। अन्थकार ने मनुष्य गति की प्रधानता बताकर उपचार से ही भाववेद की अपेचा चौदह गुएास्थान बताये हैं। इस उपचार कथन से ट्रव्य स्त्री के चौदह गुएास्थानों की सम्भावना का प्रश्न ही खड़ा नहीं हो सकता है।

इस षट् खण्डागम-धवला टीका के मुख्य सम्पादक प्रोo हीरालाल जी हैं। जब वे मुख्य सम्पादक हैं तब इतना ग्वुलासा धवला टीकामें होने पर भी प्रोo साo षट् खण्डागमके उसी ६३ वें सूत्र का प्रमाण प्रगट कर उससे ट्रव्य स्त्री को मोच प्राप्ति होना किस प्रकार से सिद्ध करते हैं ? स्त्री मुक्ति में ६३ वें सूत्र का प्रमाण देने के पहले उन्हें उस सूत्रका संस्कृत या हिन्दी श्रथ तो जान लेना चाहिये था। सर्वझ-प्रणीत त्रादा सिद्ध दिगम्बर सिद्धान्तों का इस प्रकार अपलाप करना तो सर्वथा अनुचित है।

इसके आगे प्रो० सा० ने जो षट्खण्डागम की द्रव्य-प्ररूपणा, चेत्र-प्ररूपणा, स्पर्शन-प्ररूपणा, काल-प्ररूपणा, अन्तर-प्ररूपणा और भाव-प्ररूपणा के सूत्रों की केवल संख्या देकर यह बतलाया है कि इनसे भी स्त्री के चौदह गुएास्थान सिद्ध होते हैं। सो उनके इन उल्लिखित सभी सूत्रों को और उनपर की गई धवला टीकाको देखनेसे स्पष्ट प्रतीत हो जाता है कि कहीं भी द्रव्य स्त्री के चौदह गुएस्थान सिद्ध नहीं होते हैं, किन्तु भाव स्त्री की अपेत्ता ही चौदह गुएास्थान बताये गये हैं। स्त्रीवेद से संयत गुएास्थानों में भाव-वेदी स्त्री ही ली

गई है। अपगत वेद-स्थानों में भाववेदस्त्री के चौदह गुए-स्थान उपचार से कहे गये हैं। वहां मनुष्यगति की प्रधानता है जो कि ६ वें गुएास्थान तक भाववेदों की सहगामी रही है। यह बात सत्प्ररूपणामें प्रन्थकार बहुत खुलासा कर चुके हैं जैसा कि ऊपर हम सप्रमाएा लिख चुके हैं। इस लिये अब पिष्टपेपरए एवं पुनरुक्ति करना व्यर्थ है।

उन्होंने सर्वार्थ-सिद्धि श्रौर गोम्मटसार शास्त्रों के प्रमाणों से द्रव्य स्त्री के लिये मुक्ति प्राप्ति बताई है सो उन प्रन्थों के विषय में भी हम यहां पर विचार करते हैं।

प्रो० सा० ने लिखा है कि—

"पूज्यपाद रूत सर्वार्थ सिद्धि टीका तथा नेमिचन्द्रकृत गोम्मटसार प्रन्थमें भी तीनों वेदोंसे चौदहों गुएास्थानोंकी प्राप्ति स्वीकार की गई है, किन्तु इन प्रन्थों में संकेत यह किया गया है कि यह बात केवल भाववेद की अपेत्ता से घटित होती है इसका पूर्ए स्पष्टीकरएा अमितगति (?) वा गोम्मटसार के के टीकाकारों ने यह किया है कि तीनों भाववेदों का तीनों द्रव्य वेदों के साथ प्रथक् २ सम्बन्ध हो सकता है जिसके नौ प्रकार के प्राणी होते हैं। इसका अभिप्राय यह है कि जो मनुष्य द्रव्य से पुरुष होता है वही तीनों वेदों में से किसी भी Ÿ,

वेद के साथच्चपक श्रेणी चढ़ सकता है। किन्तु यह व्याख्यान सन्तोषजनक नहीं है।"

प्रोo साo की एपर्युक्त पंक्तियों से ही यह बात स्पष्ट हो जाती है कि जो तीनों वेदों से चांदहां गुएास्थानों की प्राप्ति सर्वार्थ-सिद्धि गोम्मटसारकार ने बताई है वह भाववेद से ही बताई है। जैसा कि वे स्वयं ऊपर की पंक्ति में लिखते हैं कि- "किन्तु इन मन्थों में संकेत यह किया गया है कि यह बात केवल भाव वेद की ऋपेत्ता से घटित होती है।" ऋव र्छाधक इस सम्बन्ध में और क्या स्पष्ट किया जाय। जब भाववेदसे ही चौदहों गुएास्थान होते हैं तब द्रव्यस्तीवेदसे चौदह गुएास्थान और मोत्त सर्वथा असम्भव है। यह बात इन मन्थों से सिद्ध हो जाती है।

सर्वार्थ-सिद्धि के प्रमाए से यह वात और भी स्पष्ट हो जातो है कि द्रव्य-स्त्री को चायिक सम्यग्दर्शन भी नहीं होता है, वह भाववेद की ऋपेचा से ही वताया गया है यथा---

मानुषीणां त्रितयमप्यस्ति पर्याप्तकानामेव,

नाऽपर्यात्रकानाम् , ज्ञायिकं पुनर्भाववेदेनैव ॥

( सर्वार्थ-सिद्धि प्रष्ठ ११ )

इसका अर्थ यह है कि सम्यग्दर्शन के प्रकरण में यह बात बताई गई है कि मनुष्यिणी के तीनों सम्यक्त्व पर्याप्त अवस्था में ही होते हैं, अपर्याप्त अवस्था में नहीं होते हैं। परन्तु इतनी विशेषता है कि चायिक सम्यग्दर्शन तो भाववेद- स्त्री को ही हो सकता है, द्रव्यवेद स्त्री को नहीं हो सकता। इस कथन से यह बात और भी स्पष्ट हो जाती है कि जब द्रव्य-स्त्री के चायिक सम्यग्दर्शन ही नहीं हो सकता तो फिर चौदह गुएास्थान और मोच्च का होना तो नितांत असम्भव है। क्यों--कि बिना चायिक सम्यक्त्व प्राप्त किये कोई जीव च्चपक श्रेणी नहीं माढ़ सकता है। इस लिये सर्वार्थ-सिद्धिकार ने स्त्री के जो नौ गुएास्थान अधवा उपचार से चौदह गुएास्थान कहे हैं वे भाववेद से ही कहे हैं। सर्वार्थ-सिद्धि में इसी विषय में और भी स्पष्ट किया गया है यथा---

कुतः मनुष्यः कर्मभूमिज एव दर्शनमोहत्तपण्प्रारंभको

भवति। द्रव्यवेदस्तीर्णां तासां त्तायिकाऽसंभवात् ॥ ( सर्वाथे-सिद्धि ष्टष्ठ ११ )

इसका अर्थ यह है कि कर्मभूमि का मनुष्य ही दर्शन-मोह कर्म का चय प्रारम्भ करता है। क्योंकि द्रव्यस्तीवेद के ज्ञायिक सम्यक्त्व नहीं होता है।

इसी बात की पुष्टि गोम्मटसार से होती है यथा---दंसमोहक्खवर्णा-पडवगो कम्मभूमिजादो हि, मखुसो केवलिमूले णिट्टवगो होदि सञ्चत्थ। दर्शनमोहत्तपणप्रारम्भकः कर्मभूमिज एव सोपि, मनुष्य एव तथापि केवलिश्रीपादमूले एव भवति॥

(गोम्मटसार संस्कृत टीका प्रष्ठ १०६८ गा० ६४८) अर्थ इसका यह है कि दर्शन-मोह-प्रकृति का चय प्रारम्भ करने वाला, कर्मभूमि वाला ही होता है, वह भी मनुष्य ही होता है और केवली के पारमूल में ही उसका प्रारम्भ करता है। यहां पर प्रन्थकार और टीकाकार दोनों ने "मनुष्य एव" पद देकर यह स्पष्ट कर दिया है कि द्रव्यवेदर्क्षा चायिक सम्यक्त्व का प्रारम्भ नहीं कर सकती है किन्तु पुरुष ही करता है। इस लिये जब चायिक सम्यक्त्व ही द्रव्यवेद की के नहीं होता है तब चौरह गुएस्थान व मोच की बात तो बहुत दूर एवं सर्वथा असम्भव है।

प्रोo साo ने जो यह बात लिखी है कि ''गोम्मटसारके टीकाकारों ने यह बताया हैं कि जो मनुष्य द्रव्य-पुरुष होता है वह तीनों वेदों में से किसी भी वेद के साथ च्चायिक श्रेणी चढ़ सकता है। किन्तु यह व्याख्यान सन्तोषजनक नहीं है।" उनके इस कथन से विदित होता है कि 'गोम्मटसार

उनक इस कथन सावादत होता हाक गाम्मटसार मूलमें तो द्रव्यपुरुष वेद के साथ तीनों भाववेद नहीं होते हैं। किन्तु टीकाकारों ने एक द्रव्यवेद के साथ तीनों भाववेद बता दिये हैं।' ऐसा प्रो० सा० समफ रहे हैं। परन्तु यह समफ भी उनकी मिथ्या है। कारए जो बात मूल गाथा में है उसी को टीकाकारों ने लिखा है। गोम्मटसार मूल गाथा में ही यह बात स्पष्ट लिखी हुई है कि द्रव्यवेद और भाववेद सम और विषम दोनों होते हैं यथा --

पुरिसिच्छिसंढवेदोदयेख पुरुसिच्छिसंढत्रो भावे । एामोदयेए दव्वे पाएए समा कहिं विसमा ॥ ( गोम्मटसार जीवकांड ष्टष्ठ ४६१ गा० २७१ ) इस गाथा में मूल में ''पाएएए समा कहिं विसमा'' ऐसा अन्तिम चरए है। उसका श्वर्थ यही है कि कहीं २ ट्रव्यवेद और भाववेद में विषमता भी पाई जाती है। प्रायः समता पाई जाती है। इसी का खुलासा टीकाकारने किया है। यथा—

ऐते द्रव्य-भाववेदाः प्रायेग प्रचुरवृत्या देवनारकेषु भोग-भूमि-सर्वतिर्यंग्मनुष्येषु च समाः, द्रव्यभावाभ्यां समवेदो-दयांकिता भवन्ति । कचित कर्मभूमि-मनुष्य-तिर्यग्ढये विषमाः-विसदृशा अपि भवन्ति तद्यथा - द्रव्यतः पुरुषे भावपुरुषः भावस्त्री भावनपुं सकं, द्रव्यस्त्रियां भावपुरुषः भावस्त्री भाव-नपुं सकं, द्रव्यनपुं सके भावपुरुषः भावस्त्री भावनपुं सकं इति विषमत्वं द्रव्यभावयोरनियमः कथितः । कृतः द्रव्यपुरुषस्य त्तपक-श्रेष्यारूढानिवृत्तिकरण-सवेदभागपर्यन्तं वेदत्रयस्य पर-मागमे 'सेसोदयेग् वि तहा भाग्रावजुत्ताय तेदु सिउर्भाव' इति प्रतिपादितत्वेन संभवात् ।"

इसका संचिप्त अर्थ यही है कि देवनारकी तथा भोगभूम के तिर्यमनुष्यों में जो द्रव्यवेद तथा भाववेद होता है वे दोनों समान ही होते हैं। परन्तु कर्मभूमिके मनुष्य तिर्यंचों में विषम भी होते हैं। जो द्रव्यपुरुष हैं उसके भावपुरुष वेद, भावस्त्री वेद, भाव नपु सकवेद तीनों हो सकते हैं। इसी प्रकार द्रव्यस्ती के और द्रव्यनपु सक के भी तीनों ही भाववेद हो सकते हैं। नीचे की पंक्तियों में तो और भी स्पष्ट कर दिया गया है कि प्रो० सा० ने गोम्मटसार तथा धवत्त सिद्धांत त्रादि शास्त्रों में स्त्रियों के चौदह गुएास्थानों का कथन देखा है उसे देखकर वे समफ रहे हैं कि स्त्री भी मोज्ञ जाती है। परन्तु दिगम्बर शास्त्रों के प्रमाएा जो उन्होंने दिये हैं वे सब उन शास्त्रों का त्र्याभिप्राय नहीं समफकर ही दे डाले हैं।

उपर के प्रमाणों से स्पष्ट सिद्ध है कि गोम्मटसार मूल में द्रव्यवेद, भाववेद को सम विषम दोनों रूप में बताया गया है और यह भी स्पष्ट किया गया है कि त्तपक श्रेणो ट्रव्यपुरुष-वेदी ही माढ़ सकता है। साथ ही साथ यह भी प्रन्थकार न स्पष्ट कर दिया है कि नौवें गुएास्थान तक जो स्त्रीवेद व नपुं-सकवेद बतलाये गये हैं वे द्रव्यवेदी पुरुष के ही भाववेद वतलाये गये हैं। इतना स्पष्ट कथन मूल गोम्मटसार का और उसी के अनुसार टीका का होने पर भी प्रो० सा० का यह कहना कि 'यह व्याख्यान सन्तोषजनक नहीं है', निःसार एवं गोम्मटसार प्रन्थ के सर्वथा विपरीत है। इसके सिवा ओ० सा० द्वारा सम्पादित घद खण्डागम सिद्धान्त शास्तों में भी यही बात लिखी है, यथा--

"जेसिं भावो इत्थिवेदो दव्वं पुरण पुरिसवेदो तेवि जीवा संजमं पडिव्रज्जंति । दव्वित्थिवेदा संजमं ए पडिवर्ज्जंति सचेलत्तादो । भावित्थिवेदाएां दव्वेएा पुंवेदाएांपि संजदाएां एाहाररिडी समुप्पजदि । दव्वभावेहि पुरिसवेदाएमेव समु-प्पजदि । तेणित्थिवेदेपि एिरुद्धे आहारदुगं एत्थि तेग् एपारह जोगा भणि्या । इत्थिवेदो अवगदचेदोवि आत्थि, एत्थ भाववेदेएा पयदं, ए दव्ववेदेएा । किं कारएां ? अवगदवेदोवि अत्थि, त्तिवयणादो ।"

( षट्खण्डागम, धवलटीका, सत्प्ररूपणा पृष्ठ ४१३)

इन पंक्तियों का ऋर्थ पट्खरुडागम की हिन्दी टीका में निम्न प्रकार है, वे पंक्तियां भी हम ज्यों की त्यों रख देते हैं पाठक ध्यान से पढ़ लेवें—

"यद्यपि जिनके भाव की अपेक्ता स्त्रीवेद और द्रव्यकी अपेक्ता पुरुपवेद होता है वे (भावस्त्री) जीव भी संयम को प्राप्त होते हैं, किन्तु द्रव्य की अपेक्ता स्त्रीवेद वाले जीव संयम को नहीं प्राप्त होते हैं। क्योंकि वे सचेल अर्थात् वस्त्र सहित होते हैं। फिर भी भाव की अपेक्ता स्त्रीवेदी और द्रव्य की अपेक्ता पुरुषवेदी संयमधारी जीवों के आहारक ऋढि उत्पन्न नहीं होती है, किन्तु द्रव्य और भाव इन दोनों ही वेदों की अपेक्ता से पुरुषवेद वाले जीवों के ही आहारक ऋढि उत्पन्न होती है। इस लिये स्त्रीवेद वाले मनुष्यों के आहारक ऋढि के बिना ग्यारह योग कहे गये हैं। योग आलाप के आगे स्त्रीवेंद तथा अपगत-वेदस्थान भी होता है। यहां भाववेद से प्रयोजन है, द्रव्यवेद से नहीं। इसका कारएए यह है कि यदि यहां द्रव्यवेद से प्रयोजन होता तो अपगतवेद रूप स्थान नहीं बन सकता था।

ऊपर लिखा हुआ यह हिन्दी अर्थ खयं प्रो० सा० ने किया है । धवला टीकाकी पंक्तियां ऊपर दी गई हैं । इस अर्थ से सभी बातें खुलासा हो जाती हैं एक तो यह कि 'जिसके द्रव्य-वेद पुरुषवेद होता है, उसके भाववेद स्त्रीवेद आदि भी होते हैं' इससे प्रो० सा० का यह कहना मिथ्या ठहरता है कि जो द्रव्य-वेद होता है वही भाववेद होता है ।

दूसरे इस उपर्यु क्त कथन से यह बात स्पष्ट शब्दों में खुलासा हो जाती है कि जो द्रव्यवेद पुरुष होगा वही भाववेद स्तीवेद होने पर भी संयम प्राप्त कर सकता है। जो द्रव्यवेद स्तीवेद होगा वह जीव संयम भाव प्राप्त नहीं कर सकता है। उसका कारए यही बताया है कि द्रव्यस्ती सवस्त रहती है और सवस्तावस्था में संयम भाव कभी नहीं हो सकता है इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि द्रव्य स्तीवेदी छठा गुएस्थान भी प्राप्त नहीं कर सकती। आगे के गुएस्थान तो नितान्त असंभव हैं।

एक बात यह भी बड़े महत्व और चोज की कही गई है कि जिस प्रकार द्रव्य पुरुष-नेंद वाले के चौदह गुएास्थान होते हैं वैसे यदि द्रव्य-स्त्री-वेदी श्रौर द्रव्य-नपुंसक-वेदी के भी चौंदह गुएास्थान होते तो फिर "त्रापगतवेद" कैसे बनता। क्योंकि द्रव्यवेद तो चौदहों तक ठहरते हैं। प्रो० सा० द्रव्य-वेद की श्रपेत्ता ही चौदह गुएास्थान बताते हैं। इतना खुलासा कथन षट्खण्डागम धवल शास्त्रों में पाया जाता है। इस कथन से इस सम्बन्ध में कोई शंका खड़ी नहीं रहती है।

प्रो० सा० ने अपने लेख में आगे दूसरी बात यह प्रगट की है कि—

''सूत्रों में जो योनिनी शब्द का प्रयोग किया गया है वह द्रव्य स्त्री को छोड़ अन्यत्र घटित ही नहीं हो सकता।" इसके उत्तर में हम श्रधिक श्रभी कुछ नहीं लिखकर उनसे यही प्रछना चाहते हैं कि वे मनुष्यगी के पांचवें गुग्रस्थान से उपर षदखएडागम आदि किन्हीं प्रन्थों में द्रव्य स्त्री के योनिनी शब्द का प्रयोग बतावें तो सही ? तभी उनकी ऊपर की पंक्ति पर विचार किया जा सकता है। जिस प्रकार उन्होंने प्रन्थों के श्रमिप्राय के विपरीत ऋथं को प्रमास कोटिमें रखने का प्रयास किया है। उसी प्रकार वे श्रपनी त्रोर से नवीन शब्दों का प्रयोग कर बिना किसी श्राधार के उन्हें भी प्रमाश कोटि में लाना चाहते हैं ? परन्तु केवल पंक्ति लिखने से वस्तुसिद्धि नहीं हो सकती, वे यह बात प्रगट करें कि अमुक शास्त्र में छठे सातवें आदि गुएस्थानोंमें मनुष्यिणीके लिये 'योनिनी' शब्द का प्रयोग आया है ? अन्यथा जो शब्द ही नहीं उसपर विचार भी क्या किया जाय ?

[ 38 ]

इसके श्रागे नं०२ में एक स्वतन्त्र पंक्ति लिखकर प्रो० सा० ने यह बताया है कि वेद त्राठ वें गुएास्थान तक ही रहता है, ऊपर नहीं। उनकी पंक्ति यह है—

''जहां वेदमात्र की विवत्ता से कथन किया गया है वहां ⊏ वें गुख़स्थान तक का ही कथन किया गया है, क्योंकि उससे ऊपर वेद रहता ही नहीं है ।"

हमें इस पंक्ति को पढ़कर आश्चर्य होता है कि प्रो० सा० ने यह पंक्ति क्या समफकर लिखी है। जब कि वे स्वयं लिखते हैं कि द्रव्यपुरुष के समान द्रव्यस्त्री के भी चौदह गुएए-स्थान होते हैं। तब = वें गुएास्थान तक ही वेद रहता है, आगे वेद रहता ही नहीं, ऐसा उनका लिखना स्ववचनबाधित हो जाता है। यदि वे भाववेद की दृष्टि से कहते हैं तो भी उनका कहना आगम से विपरीत पड़ता है। सर्वार्थ-सिद्धि, गोम्मटसार, पद्खर्प्डागम-धवल आदि सभी शास्त्रोंमें भाववेदों का सद्भाव ध वें गुएास्थान तक स्पष्ट रूप से लिखा हुआ है, इस बात की सिद्धि के लिये हम केवल दो प्रमाण ही देना पर्याप्त समफते हैं। यथा-

इत्थिवेदा पुरिसवेदा असरिएएमिच्छाइटिप्पहुदि जाव अगिएयट्टित्ति । एावुं सथवेदा एयिंदियप्पहुदि जाव अगिएयट्टित्ति।।

( षद्खण्डागम सिद्धान्त शास्त्र, सत्प्ररूपणा प्रष्ठ २४२-३४३ सूत्र १०२-१०३ )

अर्थ-सीवेद और पुरुषवेद वाले जीव असंज्ञी

मिथ्यादृष्टि से लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक होते हैं। तथा—

एकेन्द्रिय से लेकर अनिवृत्तिकरण गुएस्थान तक नपुंसकवेद वाले जीव पाये जाते हैं।

यह सब कथन भाववेद की अपेक्ता से है यह बात हम ऊपर स्पष्ट कर चुके हैं। इन सिद्धांत सूत्रों से यह स्पष्ट है कि भाववेद नौवें गुएास्थान तक रहते हैं।

इसके सिवा गोम्मटसार कमंकांडमें जहां सत्वव्युच्छत्ति का प्रकरए है वहां ६ वें गुएस्थान के सवेद भाग तक स्त्री नपुंसक पुंचेदों की व्युच्छित्ति बताई गई है। यथा--

षंढित्थि इक्कसाया पुरिसो कोहो य माए मायं च ।

थूले सुहमो लोहो उदयं वा होदि खीएाम्मि ॥ (गोम्मटसार कर्मचाएड गाथा ३३६)

अर्थात्--तीसरे सागमें नवुं सकवेद प्रकृति, चौथे भाग में स्त्रीवेद प्रकृति, पांचचें में हास्यादि छह नोकषाय और छठे सातवें, आठवें, नवमें भाग में कमसे पुरुषवेद संज्वलन कोध, मान, माया ये सब प्रकृतियां बादर कषाय—नवमें गुएास्थानमें व्युच्छिन्न होती हैं। यह तो सत्त्रव्युच्छित्ति है। उदयव्युच्छित्ति भी इस प्रकार है—

श्रणियट्टी भाग भागेषु---

वेदतिय कोहमाएं माया संजलए मेच सुहमंते ॥ ( गोम्मटसार कर्मकांड गाथा २६६-२६६ ) श्चर्थात् - अनिवृत्तिकरण्—नवमें गुण्स्थान के सवेद और अवेद भागों में कम से पुरुषवेदादि तीन तथा संज्वलन क्रोध, मान, माया ये तीन ऐसी छह प्रकृतियां उदयसे व्युच्छिन्न होती हैं।

इन सत्वव्युच्छित्ति और उदयव्युच्छित्ति के कथन से यह बात स्पष्ट होती है कि स्तीवेद, नपुं सकवेद और पुरुषवेद इन तीनों भाववेदोंका सद्भाव उदय और सत्व दोनों अपेत्ताओं से नवमें गुएास्थान तक रहता है। ऐसी अवस्था में प्रो० सा० का यह कहना कि वेद आठवें गुएास्थान तक ही रहते हैं, उससे ऊपर वेद नहीं रहता है, सर्वथा आगम बिरुद्ध है।

इस उदय और सत्व व्युच्छित्त के कथन से भी प्रो० सा० की इस बात का खण्डन हो जाता है कि आठवें, नवमें गुएास्थानों में जहां स्त्रीवेद का उल्लेख है वहां द्रव्यस्त्री से प्रयोजन है। यदि इन आठवें, नबमें गुएास्थानों में स्त्रीवेदसे द्रव्यस्त्री कार्य प्रहिएा किया जाय तो फिर नौवें गुएास्थान में इन तीनों वेदों की सत्वव्युच्छित्ति श्रौर उदयव्युच्छित्ति कैसे बताई गई है ? जब व्युच्छित्ति हो जाती है तब आगे के दशवें आदि गुएास्थानों में अपगत-वेद कहलाता है। प्रो० सा० के कहने के अनुसार यदि द्रव्यस्त्री मानी जाय तो द्रव्य-वेद तो चौदहवें गुएास्थानतक वहां तक ठहरता है जहां तक कि शरीर ठहरता है। द्रव्यवेद शरीर-रचना से जुदा तो नहीं है फिर डस की व्युच्छित्ति तो हो ही नहीं सकती। वैसी श्रवस्था में किसकी तो व्युच्छित्ति मानी जाय झौर क्या श्रप-गत-वेद माना जाय ? सो तो प्रो० सा० सोचें झौर विचार करें। श्रागम जिस बात का स्पष्ट रूप से बाधक डै उस बात को बिना किसी श्राधार श्रोर युक्तिवाद के लिखना श्रयुक्त है।

स्त्री-मुक्ति के सम्बन्ध में प्रो० सा० ने जो दिगम्वर जैन शास्त्रों के प्रमाण दिये हैं, उन सब प्रमाणों का खंडन उन्हीं शास्त्रों से हम ऊपर अच्छी तरह सिद्ध कर चुके हैं। अब स्त्री-मुक्ति के सम्बन्ध में जो उन्होंने अपने अनुभव के अनुसार दृष्टान्त एवं युक्तियां दी हैं उनपर भी हम यहां विचार करते हैं।

प्रो० सा० की युक्ति और दृष्टान्त इस प्रकार है-

"कर्म सिद्धान्त के अनुसार वेद-वैषम्य सिद्ध नहीं होता। भिन्न इन्द्रिय सम्बन्धी उपांगों की उत्पत्ति का यह नियम बतलाया गया है कि जीव के जिस प्रकार के इन्द्रिय ज्ञान का चयोपशम होगा उसी के अनुकूल वह पुद्गल रचना करके उसको उदय में लाने योग्य उपांग की प्राप्ति करेगा। चक्षुरिन्द्रिय आवरण के चयोपशम से कर्ण-इन्द्रियकी उत्पत्ति कदापि नहीं होती और न कभी उसके द्वारा रूप का झान हो सकेगा। इसी प्रकार जीव में जिस वेद का बन्ध होगा उसी के अनुसार वह पुद्गल-रचना करेगा और तदनुकूल ही उपांग उत्पन्न होगा। यदि ऐसा न हुआ तो वह वेद ही उदय में नहीं आ सकेगा। इसी कारण तो जीवन भर वेद बद्द नहीं सकता। यदि किसी भी उपांग सहित कोई भी वेद उदय में आ सकता तो कषायों व अन्य नो कषायों के समान वेद के भी जीवनमें बदलनेमें कौनसी आपत्ति आ सकती है।"

प्रो० सा० ने जो वेदों की विषमता का निषेध बताने में इन्द्रियों का दृष्टान्त दिया है वह आगम, हेतु और प्रत्यत्त तीनों बातों से विरुद्ध है। इसमें पहली बात तो यह है कि एक ही जीवके पांचों द्रव्येन्द्रियां तो भिन्न २ होती हैं, परन्तु वेदोंको पौदुगुलिक रचना एक जीव के भिन्न २ तीन संख्या में नहीं है एक जीव के शरीर में द्रव्यवेद एक ही होता है. इस लिये **ट्रव्येन्ट्रिय की रचना में इन्ट्रियों की और वेदों की कोई** समता नहीं चाती है। इसी प्रकार भावेन्द्रियों में और भाव-वेदों में भी समता नहीं है। क्योंकि ज्ञानावरण की उत्तर-प्रकृतियों में मतिज्ञानावरण आदि पांच भेद बताये गये हैं त्रीर पांचों भावेन्द्रियां मतिज्ञानावरण कर्मके त्त्योगशम में ही गर्भित हो जाती हैं। परन्तु चारित्र मोहनीय कर्म की उत्तर प्रकृतियों में तीनों भाववेदों का उल्लेख जुदा २ किया गया है. इस लिये इन्द्रियों स्त्रीर बेदों में द्रव्य श्रीर भाव दोनों प्रकार से विरुद्ध रचनायें हैं। यदि द्रव्येन्द्रियां जैसे एक शरीर में पांचों बनी हुई हैं, वैसे यदि एक शरीर में द्रव्यवेद भी तीनों होते तो समता श्रा सकती थी परन्तु वैसी समता तो नहीं है ।

इस लिये इन्द्रियों में तो यह बात है कि जैसा बाह्य निमित्त उपयोग के लिये मिलता है वही नाम और वैसा उप- योग उस भावेन्द्रिय का होता है। जिस इन्द्रिय का जो चयो-पशम होता है वह इन्द्रिय अपने बाह्य निमित्तभूत उसी द्रव्ये-न्द्रिय द्वारा उपयोगात्मक बन जाती है। वहां जुदे २ पांचों ही बाह्य निमित्त हैं। परन्तु वेदों में तो ऐसा नहीं है, वहां तो इन्द्रिय-विधान से सर्वथा विपरीत ही रूप है। वेदों में भाववेद तो तीन हैं परन्तु एक जीव के द्रव्यवेद एक ही है। इस लिये तीनों भाववेदों का उद्दय व्यक्तरूप अथवा कार्यरूप होगा तो उसी एक बाह्य निमित्त द्वारा ही होगा। वहां भी यदि द्रव्येन्द्रिय के समान तीनों बाह्य निमित्त-तीन द्रव्यवेद होते तो तीनों भाववेद भी द्रव्येन्द्र्यों की भिन्न २ रचना के समान अपने २ भाववेद का उद्दय अपने २ द्रव्यवेद द्वारा ही व्यक्त करते। परन्तु बाह्यवेद एक शरीर में एक हा है। इस लिये तीनों भाववेदों की व्यक्ति एक ही निमित्त द्वारा होती है।

इसी प्रकार यदि पांचों इन्द्रियों के स्थान में एक शरीर में यदि एक ही द्रव्येन्द्रिय होती तो पांचों भावेन्द्रियां उसी एक द्रव्येन्द्रिय निमित्त द्वारा ही उपयोग रूप हो जातीं परन्तु इन्द्रियां तो जुदी २ हैं। अ्रौर न्याय सिद्धान्त का प्रसिद्ध एवं श्रकाट्य नियम है कि प्रत्येक कार्य अन्तरंग और बहिरंग कारणों से ही साध्य होता है। भाव की व्यक्ति द्रव्य बिना नहीं हो सकती है। और द्रव्य का उपयोग बिना भाव के नहीं हो सकता है। जहां जैसा निमित्त होता है उसी के आधार पर उपादान शक्ति कार्य रूप परिएत हो जाती है। इस सब कथन से इन्द्रिय और वेदों का कोई दृष्टान्त दार्ष्टान्त-भाव सिद्ध नहीं हो पाता है। क्योंकि अन्तरंग और बहिरंग कार्य कलाप दोनों के सर्वथा विषम हैं।

दूसरी बात यह भी है कि जिस प्रकार भावेन्द्रिय के ज्ञयोपशम के अनुसार अंगोपांग आदि नामकर्मों के उदय से द्रव्येन्द्रिय की निवृत्ति होती है उस प्रकार वेदों की रचना नहीं है । भाववेद नो कषायके भेदरूप पुंवेद स्त्रीवेद नपुंसक वेद के उदय से होता है और द्रव्यवेद नामकर्म के शरीर, त्रंगोपांग तथा निर्माण आदि कर्मोदय से होता है। ऐसा नहीं है कि भाववेद के उदय के अनुसार ही द्रव्यवेद की रचना होती है। यदि ऐसा होता तो जैसे एक जीव के तीनों भाव वेद उदय में आते हैं तो उनके अनुसार द्रव्यवेद भी एक जीव के तीनों बन जाते। परन्तु यह प्रत्यक्त-बाधित बात है। आगम में भी ऐसा नहीं बताया गया है कि भाववेद के अनु– सार द्रव्यवेद की रचना होती है।

यही बात राजवार्तिक में स्पष्ट की गई है। यथा---

नामकर्म-चारित्रमोह-नोकषायोदयाद्वेदत्रय-सिद्धिः ।

नामकर्मणश्चारित्रमोहविकल्पस्य नोकषायस्य चोदयाहेद--त्रयस्य सिढिभैवति । वेद्यते इति वेदो लिङ्गमित्यर्थः । तल्लिगं द्विविधं द्रव्यलिंगं भावलिङ्गठ्चेति । नामकर्मोदया-द्योनिमेहनादि द्रव्यलिंगं भवति । नोकषायोदयाझात्र-

## [ x द ]

लिंगम् ।

( तत्वार्थ राजवार्तिक प्रुष्ठ ११० )

इसका अर्थ यही है कि लिंग दो प्रकार होते हैं-एक द्रव्यलिंग दूसरा भावलिंग। उनमें द्रव्यलिंग तो नाम कर्म के उदय से होता है, उसकी योनि मेहन आदि शरीर में नियत चिन्ह रूप रचना द्विती है। और चारित्र मोहनीय के भेद नोकषाय के उदय से तीन भाववेद होते हैं। यही कथन ज्यों का त्यों सर्वार्थ-सिद्धि आदि प्रंथों में भी है। अधिक प्रमाए देना व्यर्थ है। इतना ही पर्याप्त है। इन प्रमाणों में यह बात कहीं भी नहीं मिल सकती है कि भाववेद के उदय के अनुसार ही द्रव्यवेद की रचना होती है।

'इसी प्रकार जीव में जिस वेद का बन्ध होगा उसी के ऋनुसार वह पुद्गल रचना करेगा श्रौर तदनुकूल ही उपांग उत्पन्न होगा यदि ऐसा न हुन्ना तो वह वेद ही उदय में 'नहीं श्रा सकेगा।'

यह श्रो० सा० का लिखना ऊपर के हमारे बहुत ख़ुलासा कथन से सर्वथा खण्डित हो जाता है।

प्रोo साo ने अनुभव, युक्ति और आगमसे शून्य तथा प्रत्यच्च विरुद्ध अपनी बात को सिद्ध करने के लिये आगे और भी जो लिखा है वह ऐसा है जिसे पढ़कर हर कोई हंसे बिना नहीं रहेगा। और उनके कथन को प्रत्यच्च-विरुद्ध सर्वथा निराधार एवं निःसार समझेगा। पाठकों की जानका रो के

#### [ ४७ ]

लिये उनके लेख की पंक्तियां हम यहां देते हैं-

"नौ प्रकार के जीवों की तो कोई संगति ही नहीं बैठती, क्योंकि द्रव्य में पुरुप और स्त्रोलिंग के सिवाय तीसरा तो कोई प्रकार ही नहीं पाया जाता जिससे द्रव्य नपुंसक के तीन अलग भेद बन सकें। पुरुष और स्त्रीवेद में भी द्रव्य और भाव के वैंपम्य मानने में ऊपर बताई हुई कठिनाई के श्रात-रिक्त और भी अनेक प्रश्न खड़े होते हैं। यदि वैषम्य हो सकता है तो वेद के द्रव्य और भाव-भेद का तात्पर्य ही क्या रहा ? किसी भी उपांग त्रिरोप को पुरुप या स्त्री कहा ही क्यों जाय ? अपने त्रिरोष उपांग के बिना अमुक वेद उदय में आवेगा ही किस प्रकार ? यदि आ सकता है तो इसी प्रकार पांचों इन्द्रिय ज्ञान भी पांचों द्रव्येन्द्रियों के परस्पर संयोग से पच्चीस प्रकार क्यों नहीं हो जाते ? इत्यादि।"

पाठक ऊपर की प्रो० सा० की पंक्तियों को ध्यान से पढ़ लेवें। उनका कहना है कि स्तोवेद और पुरुषवेद तो ठीक है परन्तु नपुंसकवेद तो कोई द्रव्यवेद है ही नहीं। इस लिये द्रव्य नपुंसक के साथ जो अलग तीन भेद कहे गये हैं वे नहीं बन सकते हैं। प्रो० सा० स्त्री पुरुषों के सिवा किसी को नपुंसक नहीं समफते हैं तो वे यह बतावें कि हीजड़ा लोग जो सर्वत्र पाये जाते हैं, नाचना, गाना जिनका पेशा है। उन्हें वे पुरुष समफते हैं या स्त्री ? कन्या श्रथवा बालक का बाह्य चिन्द शरीर में देखकर छोटा बालक भी कह देता है कि यह कन्या है या बालक है। ऐसी दशा में हीजड़ा को क्या समभा जाय ? उसके तो कन्या के समान योनि रूप चिन्ह भी नहीं होता है और पुरुष के समान लिंग भी नहीं होता है, तब वह हीजड़ा प्रो० सा० की समभ के अनुसार कौन से लिंग में लिया जायगा ? जो बात बिलकुल प्रत्यन्न सिद्ध हे जिसके सर्वत्र हजारों टटान्त हैं उस प्रत्यन्त नपुंसक के रहते हुए भी प्रो० सा० कहते हैं कि 'द्रव्य स्त्री और द्रव्य पुरुष के सिवा कोई नपुंसक द्रव्य लिंग होता ही नहीं है।' बहुत आश्चर्य की बात है।

इसके सिवा यह भी प्रत्यच्च बात है कि जो ट्रव्यस्ती है वह ट्रव्यपुरुष के साथ रमए करना चाहती है, जो ट्रव्यपुरुष है वह ट्रव्यस्ती के साथ रमए करना चाहता है। तथा जो ट्रव्य नपुंसक है वह ट्रव्यस्ती और ट्रव्यपुरुष दोनों के साथ रमए करने की श्रभिलाषा रखता है। इसके सिवा इन तीनों ट्रव्यलिंग वालों की कामाग्नि का संतुलन शास्त्रकारों ने तीन प्रकार की श्रग्नि से किया है। यथा--

"ऐबित्थी ऐविपुमं एउंसओ उहयलिंगविदिरित्तो । इट्ठावग्गि समाएग वेदएएगुरुओ कलुसचित्तो । तिएकारिसिट्टपार्गागसरिसपरिएाम वेद**रएम्मुका" ।** ( गोम्मटसार जीवकाएड गाथा २०४-२०४ ) श्चर्थ—जो न तो स्त्री हो और न पुरुष हो ऐसे दोनों ६ी लिंगों से रहित जीव को नपुंसक कहते हैं । इस नपुंसक के भट्टा में पकती हुई ईंट की अगिन के समान तीव कषाय होती है। उसका चित्त सदैव कलुषित रहता है। पुरुष स्त्री अप्रौर नपुंसक तीनों की कामग्नि का तरतम भाव शास्त्रकारों ने कम से ऌएा की अग्नि, कण्डे की अग्नि और ईंट के भट्टे की अग्नि के समान बताया है।

इस कथन से और उसी के अनुसार प्रत्यत्तमें हीजड़ों के देखने से जब नपु सक ट्रव्यवेदी मनुष्य पाये जाते हैं। तब 'दो ही वेद हैं, तीसरा वेद कोई नहीं हो सकता है, उसके तीन भेद भी नहीं बन सकते' आदि बातें प्रो० सा० की अनौखी सूफ माॡम होती है। क्या उन्होंने कर्म-सिद्धान्त को इसी रूप में समफा है और इसी गहरी सूफ और खोज के आधार पर ही वे भगवत्कुन्दकुन्दाचार्य को कर्म-सिद्धान्त और गुएस्थान-चर्चा का जानकार एवं व्यवस्थित-विवेचक नहीं सममते हैं ?

नषु सकवेद नहीं मानने से संमूर्छन-जन्म भी

# सिद्ध नहीं होगा

र्णेरइया खलु संढा एरतिरिये तिष्णि होंति सम्मुच्छा ।

संढा सुरभोगभुमा पुरुसिच्छी वेदगा चेव ॥

( गोम्मटसार जीवकाण्ड गाथा ६३ )

इस गाथा के अनुसार नारकी सभी नपुंसक लिंग वाले ही होते हैं, मनुष्य तिर्यक्वोंमें तीनों वेद होते हैं, संमूर्छन जीव सभी नपुंसक लिंगी ही होते हैं। तथा देव श्रौर भोग-भूमि के जीव पुरुषवेदी श्रौर स्त्रीवेदी ही होते हैं। श्रर्थात--- देव-नारकी, भोग-भूमिया तथा संमूळेन जीव, इनका जो द्रब्यवेद होता है वही भाववेद होता है। किन्तु मनुष्य तिर्यछों में समता तथा विषमता है।

इस कथन से भी नपुंसक वेद और वेदों की विषमता दोनों बातें सिद्ध होती हैं।

प्रोo साo नपुं सकवेद नहीं मानते हैं। छी और पुरुष में दो ही वेद मानते हैं। तब क्या संमूर्छनोंकी उत्पत्ति वे गर्भ से सममते होंगे ? क्योंकि मनुप्य तिर्यक्रों में जो स्त्री पुरुष-वेदी होते हैं, उनकी उत्पत्ति गर्भ से ही होती है। संमूर्छन भी मनुष्य तियंक्रों में ही होते हैं। सिर तो समूर्छन जन्म भी उनके मतसे नहीं बनेगा ? शास्त्रकारोंने एकेंद्रियसे चौइन्द्री तक के जीवों को संमूर्छन ही बताया है। पंचेन्द्रियों में तीनों जन्म वाल होते हैं। यह भी देखा जाता है कि दो-इन्द्रिय आदि जीव वेसन-छाछ आदि के योगसे तत्माल उत्पन्न हो जाते हैं। यदि वे जीव स्त्री-पुरुषवेदी माने जावें तो फिर उनकी उत्पत्ति वेसन-छाछ आदि के संयोग से नहीं होनी चाहिये किन्तु गर्भ से ही होनी चाहिये। इन बातों का उत्तर प्रोo साo क्या देंगे ?

इसके सिवा वृत्त त्रादि बनस्पतियों में प्रो० सा० को स्त्रीवेद, पुरुववेद का कोई चिन्ह प्रतीत होता है क्या ? होता हो तो वे प्रगट करें ? नहीं तो उन्हें नपुंसकवेद का झस्तित्व स्वीकार करना ही पड़ेगा। यदि वे यह कहें कि वृत्त वनस्पति के कोई लिंग नहीं होता तो यह बात कर्म-सिद्धान्त से सवंथा 2. यित है, कर्म-सिद्धान्त के अनुसार वृत्त-वनस्पति आदि एकेंद्रिय जीवों के अनन्तानुबन्धी कपाय एवं नपुंसकवेद नो-कपाय का बन्ध उदय सत्व बताया गया है। यदि वे उन जी गंके भाववेद हा उदय स्वीकार करते हैं तो उन्हें उनके द्रव्य वेद भा स्वीकार करना आवश्यक होगा। जब कि स्त्रीवेद-पुरुरवेद दो ही वेद वे स्वीफार करते हैं तो वृत्त्-वनस्पतियों में उनका बाह्य चिन्ह बतावें क्या है? शास्त्राधार से द्रव्य-नपुंसक लिंग के तो स्त्री पुरुष दोनों के बाह्य चिन्हों से रहित अनेक चिन्ह वताये गये हैं। उनमें देह रूप भी चिन्ह है वही एकेन्द्रिय के होता है। जैसा कि गोम्मटसार की वेद-मार्गणा की गाधाओं से स्पष्ट है।

हमने ऊपर आचार्य नेमिचन्द्र-सिद्धान्त चक्रवर्ती की गाथाओं का प्रमाण दिया है परन्तु प्रो० सा० नपुं सकवेद का अभाव बताकर उससे सर्वथा विपरीत और प्रत्यत्त-बाधित बात कह रहे हैं तब उक्त सिद्धांत-चक्रवर्ती आचार्य भी भगवत्कुन्दकुन्दाचार्य के समान उनकी समभ में कर्म-सिद्धान्त के जानकार और व्यवस्थित-विवेचक नहीं ठहरे होंगे। हम पूछते हैं वैसा दिव्य गृढ़ तथा आगम एवं प्रत्यत्त-विरुद्ध कर्म-सिद्धान्त का रहस्य उन्होंने कौनसे शास्त्रों से जाना है ? सो तो प्रगट करें।

श्रब उनकी दो बातों का उत्तर भी इस प्रकार है—

पहली बात जो वे कहते हैं कि "यदि वैषम्य हो सकता है तो वेद के द्रव्य श्रौर भाववेद का तात्पर्य ही क्या रहा ?" तात्पर्य यही है कि एक द्रव्यवेद में श्रनेक भाववेद उदय में आ सकते हैं। इसी का नाम वैषम्य है श्रौर यह बान श्रागम से सिद्ध है। यह तो हम ऊपर धवलसिद्धान्त शास्त्र श्रौर गोम्मट-सारादि शास्त्रोंसे बहुत खुलासा कर चुके हैं। इसके सिवा इस द्रव्य श्रौर भाववेद के वैषम्य का परिझान प्रत्यक्त श्रनुभव से भी सर्व श्राबाल--गोपाल प्रसिद्ध है। श्रनेक पुरुष, स्त्रियों के वेष-भूषा तथा चाल-ढाल श्रादि कियायें करते हुए देखे जाते हैं। श्रनेक स्त्रियां भी पुरुषों के समान वेश-भूषा श्रौर हाव-भाव बनाती हुई पाई जाती हैं। यह सब क्या है ?

द्रव्यवेद श्रौर भाववेद का ज्वलंत प्रत्यत्त दृष्टान्त है। प्रो० सा० को विदित होना चाहिये कि इन भाववेदों के संस्कार-जनित वासनाश्रों के कारए असंख्यात भेद हो जाते हैं। महर्षियों ने संसारी जीवों की इन सब बातों को अपने दिव्य ज्ञान से अवधि एवं मनः-पर्यय ज्ञान से प्रत्यत्त भी किया है, तभी प्रन्थों में लिखा है श्रौर पूर्वाचार्यों के कथन का ही अनुसरए किया है। जिन आचार्यप्रवर नेभिचन्द्र सिढांत-चकवर्ती ने गोम्मटसार, लब्धिसार, त्तपएासार आदि प्रन्थों में कर्मों का उदय सत्व, बन्ध, उद्देलन, संक्रमए, भागद्वार, त्रिभंगी, क्रूट-रचना आदि के द्वारा अत्यन्त सूत्त्म एवं जटिल गम्भीर कर्म की गुल्थियों को सुलभाया है, वे कर्म-सिद्धान्त के कितने मर्मज्ञ थे यह बात क्या हम लोगों से वर्णनीय है ? बड़े बड़े महर्षिगए उसका महत्व बताते हैं।

इसके ऋागे श्रौर भी विचित्र बात उन्होंने लिखी **है**। वे लिखते हैं कि—

"किसी भी उपांग विशेष को पुरुष या स्त्री कहा ही क्यों जाय ?"

इस पंक्ति से उनका तात्पर्य यह है कि यदि पुरुष और स्त्री संज्ञा, भाववेद की अपेक्ता से ही लेते हो तो फिर स्त्रियों में चिन्ह विशेष (उपांग) द्वारा जो उनका नाम लिया जाता है वह व्यर्थ है ?

इसके उत्तर में उन्हें समफ लेना चाहिये कि गुएा-स्थान-चर्चा में भाववेदकी अपेत्ता कथन है और द्रव्य की अपेत्ता स्त्री-पुरुष संझा उपांग की पहचान से ही रक्खी जाती है।

यदि चिन्ह विशेष के देखते हुए भी किसी को पुरुष या स्नी नहीं कहा जाय तो फिर स्नी पुरुष का क्या तो लज्ञ् ए होगा ? और किस नाम से उनका व्यवहार होगा ? और स्ती-पुरुष ये नाम और व्यवहार ही तो सृष्टि का मूलभूत हैं। इस सम्बन्ध में अधिक लिखना अनुपयोगी है। उत्तर पर्याप्त है। आगे वे लिखते हैं कि--

''श्रपने त्रिशेष उपांग के बिना श्रमुक वेद उदय में त्राबेगा ही किस प्रकार ? यदि श्रा सकता है तो इसी प्रकार पांचों इन्द्रिय झान भी पांचों द्रव्यइन्द्रियों के परस्पर संयोग से पच्चीस प्रकार क्यों नहीं हो सकते ?"

इन पंक्तियोंका बहुत खुलासा उत्तर हम ऊपर सप्रमाग् एवं सयुक्तिक दे चुके हैं, इस लिये पुनर्राक्त अथवा पिष्ट-करना व्यर्थ है।

स्त्री-मुक्ति प्रकरए को समाप्त करते हुए प्रो० सा० ने फिर अपनी बात को ढुइराया है । वे लिखते हैं कि—

''इस प्रकार विचार करने से जान पड़ता है कि या तो स्त्रीवेद से ही च्लपक श्रेणी चढ़ना नहीं मानना चाहिये और यदि माना जाय तो स्त्री-मुक्ति के प्रसंग से वचा नहीं जा सकता है। उपलब्ध शास्त्रीय गुणस्थान-विवेचन और कर्म-सिद्धान्त में स्त्री-मुक्ति के निषेध की मान्यता नहीं बनती।"

इन पंक्तियों में कोई नई बात अथवा शास्त्रीय प्रमाग एवं युक्तिवाद नहीं है केवल अपनी बात को अन्त में दुधराया गया है। हम ऊपर इन सब बातों का सप्रमाग एवं सयुक्तिक उत्तर दे चुके हैं। और यह बात भली भांति सिद्ध कर चुके हैं कि भावबेदस्त्री तथा द्रव्य-पुरुप ही च्तपक श्रेगी चढ़ सकता है, द्रव्यस्त्री नहीं। इस सम्बन्धमें कर्म सिद्धान्त और गुएस्थानों का विवेचन भी हम कर चुके हैं। दिगम्बर शास्त्रों की मान्यता से स्त्री-मुक्ति किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं हो सकती।

प्रो० सा० उपर्युक्त हमारे लेख से अपना समाधान कर लेंगे ऐसी हम आशा करते हैं। स्नी-मुक्ति के सम्बन्ध में जो भी प्रमाएा और युक्तियां प्रो० सा० ने अपने लेखमें दी हैं उन सबों का खण्डन शास्त्राधार से हम कर चुके हैं।

श्रव कुड़ और भी ऐसे हेतुत्रोंको संत्तेपमें यहां प्रगट करते हैं जिनसे द्रव्यस्तीका मोत्त जाना श्रसंभव ठहरता है, वे हेतु इस प्रकार हें—

१-मोच उसी शरीरसे हो सकती है जो पूर्ण सामर्थ्य-शाली हो, क्योंकि चिना शुक्ल-ध्यान की प्राप्ति के चपक श्रेणी नहीं माढ़ी जा सकती है और बिना चपक श्रेणीके मोचकी प्राप्ति असंभव है। शुक्ल-ध्यानकी प्राप्तिका कारण-उत्तम संहनन है, यथा--

> उत्तमसंहननस्यैकाप्रचिन्तानिरोधो ध्यानमांतर्मुहूर्तात ( श्री तत्वार्थसूत्र )

उत्तम संहननों में त्रादि के तीन संहनन लिये जाते हैं परन्तु उनमें भी मोच्न प्राप्ति का साच्चात् कारण केवल वज्र– वृषभनाराच संहनन ही है । यथा—

वञ्रवृषभनाराचसंइननं, बञ्रनाराचसंइननं, नाराच-संइननमेतत्त्रितयं संइननमुत्तमं, कुतो ध्यानादि-विशेष-वृत्ति--द्देतुत्वात, तत्र मोत्तस्य कारएमाद्यमेकमेव ।

( तत्वार्थं राजवार्तिक प्रष्ठ ३४८ ) त्र्य्थात्—-त्र्यादि के तीन संहनन उत्तम हैं, क्योंकि वे ध्यान के साधन हैं। परन्तु मोत्त् का कारण केवल पहला संहनन ही है। उपर्यु क्त कथन से यह बात सिद्ध हो चुकी कि मोच्न का कारए। केवल पहला बऊव्रवभनाराच संहनन ही है तो जिसके वह पहला संहनन नहीं है वह उस शरीर से मोच्न जाने का सर्वथा ऋधिकारी नहीं है।

द्रव्यस्ती के आदि के तीनों संहननों में से एक भी नहीं होता है उसके अन्तिम तीन संहनन होते हैं। यथा— अन्तिम तिय संहएएएसपुत्त्रो पुएए कन्मभूमिमहिलाएं।

त्रादिम तिग संइएएं एत्थित्ति जिऐहिं एिहिट्ठं ॥ (गोम्मटसार कर्मकाण्ड गाथा ३२)

अर्थ-कर्म भूमि की खियों के अन्त के तीन संइननों का ही उदय होता है। आदि के तीन संहनन उनके नहीं होते हैं, ऐसा श्री जिनेन्द्रदेव ने कहा है।

इस गाथासे यह बात सिद्ध हो जाती है कि जब स्तियों के छादि के तीन संहननों में से कोई भी नहीं होता है, तब वह ध्यान की पात्र ही नहीं है। छौर बिना ध्यानके च्तपक श्रेगी नहीं हो सकती है। छतः स्त्री मुक्ति प्राप्त करने की सर्वथा पात्र नहीं है।

स्त्री के त्रादि के तीन संहनन नहीं होते यह बात जैसे शास्त्राधार से सिद्ध है उसी प्रकार युक्तिसे भी सिद्ध है। स्त्रियों के स्तन त्रादि होने के कारण शारीरिक रचना ही इतनी कोमल और शक्तिहीन होती है कि वह कठिन व्यायाम और कठोर ज्यासन त्रादि के करने में भी सर्वथा ज्यसमर्थ है। बालक की उत्पत्ति का कारए गर्भाशय का होना भी उसकी द्वीन राक्तिक शरीर रचना का द्वेतु है। इसके सिवा शक्ति का मूल कारए शरीर में वीर्य होता दै वह वीर्य ही प्रधान धातु माना गया है। परन्तु स्त्री के वीर्य बनता ही नहीं है किन्तु रज मात्र बनता है। इस लिये वीर्य-शक्ति का श्वभाव होने से वह पुरुषों के समान पुरुषार्थ करने में सर्वथा श्वसमर्थ है।

२---स्ती मोत्त की अधिकारिएी नहीं है इसका दूसरा हेतु यह है कि वह सामर्थ्य कम होने से अथवा शरीर-संहनन हीन होने से वह सोलहवें स्वर्ग से अपर नवप्रैंवेयिक अनुदिश और अनुत्तर विमानों में भी नहीं जा सकती है ऐसा नियम है। यथा--

सेवट्टे ए य गम्मदि आदीदो चदुसु कपजुगलोत्ति।

तत्तो दुजुगल जुगले खीलिय गाराय गढोत्ति ॥ (गोम्मटसार कर्मकाण्ड गाथा २६)

श्रथॅ—असंशाप्त-स्टर्पाटिका (सबसे हीन संहनन अन्तिम) संहनन वाले आदि के चार युगल तक ही स्वर्गों में जा सकते हैं। कीलक संहनन वाले आगे के दो युगलों में उत्पन्न हो सकते हैं तथा अर्धनाराच संहनन वाले जीव उनसे भी आगे के दो युगलों में उत्पन्न हो सकते हैं। इस आर्थ अमाण से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि स्त्री अधिक से अधिक अर्ध-नाराच संहनन होने के कारण सोलहर्वे स्वर्ग से ऊपर नहीं जा सकती है। जब कर्म सिद्धान्त की व्यवस्था उसे सोलहर्वे स्वर्ग से आगे जाने में भी बाधक है। क्योंकि उत्तम संहतन नहीं होने से वह सामर्थ्य हीन है तो फिर पूर्ण सामर्थ्य (केवल प्रथम संहतन) से प्रात होने वाली मोत्तकी अधिकारिएी वह किस प्रकार वन सकती है ? नहीं बन सकती।

जिस प्रकार स्त्री सामर्थ्यहीन होने से सोलहवें स्वर्गसें उत्पर नहीं जा सकती है उसी प्रकार वह छठं नरक से आगे सातवें में भी नहीं जा सकती है। यहां पर नरक जाने का और मोच्न जाने का कोई अविनामाव नहीं है, किन्तु सामर्थ्य का विचार है। पूर्ण सामर्थ्य वाला ही सातवें नरक जा सकता है। अतः स्त्री सामर्थ्यहीन होने से मोच्न की अधि-कारिएो नहीं है।

३---स्त्री-मुक्ति में बाधक तीसरा हेतु यह भी है कि स्त्री पर्याय को इतना निन्दा और हीन माना गया है कि फिर यदि किसी जीव के मनुष्यायु का बन्ध भी हो जाय परन्तु पीछे से उसको सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो जाय तो वह जीव भरकर मनुष्यपर्यायमें जाकर पुरुष ही होगा। सम्यग्दर्शन सहित स्त्री-पर्यायमें नहीं जा सकता है। ऐसा नियम है। यथा---

''मानुपोणां त्रितयमप्यस्ति पर्याप्तकानामेव, नापर्या-प्तकानाम्।''

(सर्वाथंसिद्धि पृष्ठ ११)

अर्थ-मानुषी के-द्रव्यस्ती के तीनों ही प्रकार का सम्यग्दर्शन हो सकता है, परन्तु पर्याप्त अवस्था में ही हो सकता है, अपर्यात अवस्था में नहीं । अर्थान्-स्नियों के अपर्यात अवस्था में कोई सम्यग्दर्शन नहीं हो सकता है ।

इस कथन से यह बान भली भांति सिद्ध हो जाती है कि स्त्री-पर्याय इतनी निन्दा पर्याय है जिसमें सम्यग्दृष्टि जीव मरकर जा नहीं सकता। तब वह पर्याय मोच्च के लिये तो नितांत त्रापात्र है।

8- स्वी-मुक्ति में वाधक चौथा हेतु यह है कि 'वह सकन संयम ( महाव्रत ) धारण करने में उस पर्याय में सर्वथा असमर्थ है। उसके कई कारण हैं एक तो यह कारण है कि वह हीन शक्तिक होने से उत्तम संयम धारण नहीं कर सकती है। दूसरा कारण यह है कि उसकी शरीरकी अशुद्धि संयम धारण करने में पूर्ण वाधक है, क्योंकि उसके मासिक रजसाव समय पर अथवा असमयमें भी सदैव होता रहता है उस अवस्था में वह नितान्त अशुद्ध वन जाती है। यहां तक कि वह मुखसे प्रगट रूपमें शास्त्रीय पाठों का उच्चारण भी नहीं कर सकती है वैसी अवस्था में उसकी संयम की विशुद्धि कैसे रह सकती है ? नहीं रह सकती । इसी लिये स्त्री को आर्थिका अर्थात् पंचम गुएस्थान तक पात्रता प्राप्त करने का ही आर्थकार है। वह छठे गुएएस्थान की महाव्रत की अधिका-रिग्री नहीं है। यथा -

> देशत्रनान्वितैस्तासारोप्यते बुधैग्ततः । महात्रनानि सञ्जातिज्ञप्यर्थमुपचारतः ॥ सं. व. वि.

#### [ 00 ]

तीसरे-स्त्रीको मासिक धर्म आदिकी प्राकृतिक शारी-रिक मलिनता ऐसी रहती है जिसके लिये वस्त्र धारण करना उसके लिये आवश्यक है। इन सब कारणों से जब स्त्री इच्छा-पूर्वक वस्त्र धारण करती है तब सवस्त्र अवस्थामें उसके महावत कैसे हो सकते हैं ? अर्थात् नहीं हो सकते हैं। तथा नग्नताके बिना स्त्री के छठा गुएस्थान भी नहीं हो सकता है, फिर चुएक अेणी एवं मोच्न की बात तो कोसों दूर है।

स्त्रीणां संयमो न मोच्न-हेतुः नियमेनर्द्धि-विशेषाहेतु-तत्वान्यथानुपपत्तेः । यत्र हि संयमः सांसारिक-लब्धीनामप्य-हेतुस्त्रासौ कथं निःशेषकर्म-विप्रमोत्त-लत्त्रणं मोच्त-हेतुः स्यात् । नियमेन च स्त्रीणामेव ऋद्विविशेषहेतुः संयमो नेष्यते । न तु पुरुषाणाम् ॥

( प्रमेय कमत मार्तण्ड ए० ६४ )

अर्थात्- खियों में इतना भी संयमभाव नहीं हो सकता है जो ऋदि विशेष को उनमें उत्पन्न कर सके तो फिर मोत्त-साधक संयमकी प्राप्ति तो सर्वथा असम्भव है। खियों में उस प्रकार के संयम की प्राप्तिका सर्वथा निषेध है। पुरुषों में निषेध नहीं है। आचार्य-धुरीए प्रभाचंद्र के कथन से भी खियों में संयम का अभाव और मोत्तका निपेध स्पष्ट सिद्ध है। स्त्री को वस्त्र धारए करने से मोत्त क्यों नहीं होती ? अथवा उसके महाव्रत क्यों नहीं हो सकते हैं ? इस बात का खण्डन हम आगे 'सवस्त अवस्था में मुक्तिकी प्राप्ति सर्वथा असम्भव है' इस प्रकरए में करेंगे।

इस लिये यहांपर इतना लिखना ही पर्याप्त है कि मोच्त की साधन-भूत रत्नत्रय-रूप सामप्री की पात्रता नहीं होने से स्त्री मोच्ताधिकारिग्री नहीं हो सकती है ।

एक बात यह भी स्त्री मुक्तिके निपेधमें बहुत महत्व-पूए एवं स्त्री-मुक्ति की जड़को ही उखाड़ देती है कि शास्त्रों में बताया गया है कि भावस्त्री के ही संयम एवं मोत्त प्राप्ति बताई गई है। द्रव्यस्त्री के नहीं। क्योंकि मोत्त के साधक संयम को प्राप्त करने वाला जीव स्त्रीलिंग का पहले ही छेद कर देता है। स्त्री-पर्याय ही सर्वथा नष्ट हो जाती है। संयमीके लिये ऐसा विधान है कि जो रत्नत्रयाराधक पुरुष है वह श्रधिकसे श्रधिक ७- म्लों में श्रीर जल्दी से जल्दी २-३ भवों में मुक्ति प्राप्त कर लेता है, परन्तु ऐसा रत्नत्रय का धारक पुरुष फिर स्ती [ ७२ ]

पर्याय में उत्पन्न ही नहीं होता है।

त्रर्थात् सम्यग्दर्शन सहित संयमी पुरुष मरकर स्त्री पर्याय में कभी उत्पन्न ही नहीं हो सकता है। इस अवस्था में जब मोच्चगामी पुरुष के स्त्री पर्याय का ही सबंधा अभाव हो जाता है तब स्त्री के मोच्च जाने की बात ही नहीं रहती है। जाता है तब स्त्री के मोच्च जाने की बात ही नहीं रहती है। जिसका बीज ही नहीं रहता उसका वृद्य कहांसे होगा ? अतः द्रव्यस्त्री के मोच्च की प्राप्ति सर्वथा असम्भव है। यह बात हेतुवाद, युक्तिवाद एवं आगम प्रमाणों से सुनिश्चित एव सुसिद्ध है। यह बात सभी चारित्र प्रन्थों में एवं पुराण शास्त्रों में सुप्रसिद्ध है कि स्त्री लिंग का पहले छेदन हो जाता है। स्त्रीलिंग का छेद हुए बिना संयम की प्राप्ति सर्वथा असम्भव है। इस सम्बन्ध में आचार्यवर्य प्रभाचन्द्र ने नोचे लिखे वाक्य बड़े महत्व के दिये हैं—

उदयश्च भावस्यैव न द्रव्यस्य स्रोत्वान्यथानुपपत्तेश्चासां न मुक्तिः । आगमे हि जघन्येन सप्ताष्टभिभवैरुत्कर्षेण द्वित्रैं-जीवस्य रत्नत्रयाराधकस्य मुक्तिरुक्ता । यदा चास्य सम्यग्दर्शना-राधकवं तत्प्रभृति सर्वासु स्त्रीष्ट्रपत्तिरेव न संभवतीति कथं स्त्री-मुक्ति सिद्धिः ?

( प्रमेयकमल मातँगड पृष्ठ ६४-६६ )

इसका ऋर्थ ऊपर स्पष्ट किया जा चुका है। इसी सम्बन्ध में भगवज्जिनसेनाचार्य ऋादि पुराणमें लिखते हैं :---

## [ ७३ ]

सद्ट डेः स्त्रीष्त्रनुत्पत्तिः ष्टथिवीष्वपि षद्ष्त्रधः । त्रिषु देवनिकायेषु नीचेःवन्येषु वांस्विके ॥ धिगिदं स्त्रैएामश्लाघ्यं नैर्मन्थ्यप्रतिबंधि यत् । वारीषाग्निनिभं तापं निराहुस्तत्र तद्विदः ॥ तदेतत्स्त्रैएामुत्सृज्य सम्यगाराष्य दर्शनम् । प्रातासि परमस्थान सप्तकं त्व-मनुक्रमात् ॥

( श्री आदिपुराए पर्व ६ प्रष्ठ ३१६ ) इन रलोकों की हिन्दी टीका जो श्रीमान धर्मरत्न

इन रक्षाका का हिन्दा टाका जा जानान वनरस बिद्वद्वर्य पं० लालाराम जी शास्त्री महोदय ने की है यह है--"हे मातः ! सम्यग्टष्टि जीव स्त्री पर्याय में उत्पन्न नहीं होता है तथा दृसरे से सातवें तक नीचे के छह नरकों में, भवनवासी, व्यंतर, ज्योतिष्क इन तोनों प्रकारोंके देवों में और एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, ज्योतिष्क इन तोनों प्रकारोंके देवों में और एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, ज्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, असैनी पंचेन्द्रिय आदि अन्य नीच कुलों में भी कभी उत्पन्न नहीं होता है । इस निन्द्य स्त्री पर्याय को धिक्कार हो । यह स्त्री-पर्याय निर्मन्थ मुनियों का धम पालन करने के लिये प्रतिबन्धक है और इस पर्याय में बिद्वानों ने कारीष जाति की ऋग्नि के (सूखे गोवर की अग्नि के ) समान तीन्न काम का सन्ताप निरूपण किया है । हे मात ! अव तू सम्यन्दर्शन का आराधन कर और इस निन्द्य स्त्री पर्याय को झोड़कर अनुक्रम से उत्क्रष्ट जाति आवक के न्नत, यति के न्नत, इन्द्रपद, चर्क्वांचर्ठीका पद, केवलज्ञान और निर्वासा इन सातों परम स्थानों को प्राप्त होगी ।"

## [ 98 ]

# संयमी स्रोर वस्त्रत्याग

प्रो० हीरालाल जी ने स्त्री-मुक्ति के पीछे 'संयमी और बस्त्रयाग' शीर्धक देकर यह बताया है—''वस्त्र पहने हुए भी भंयमी मोत्त को प्राप्त कर सकता है।" इस सम्बम्ध में उन्हों ने यह पंक्तियां जिस्ती हैं—

''श्वेताम्बर सम्प्रदाय की मान्यतानुसार मनुष्य वस्त-त्याग करके भी सब गुएस्थान प्रात कर सकता है और वस्त का सर्वथा त्याग नहीं करके भी मोत्त का श्रधिकारी हो सकता है। पर प्रचलित शिग्म्बर मान्यतानुसार वस्त्र के सम्पूर्ए त्याग से ही संयमी और मोत्त का श्रधिकारी हो सकता है। श्रतएव इत निषय वा शास्त्रीय चिंतन स्थावश्यक है।"

सव से पहले हम इस सवस संयम और सबस मोच

प्राप्ति के सम्बन्ध में श्री कुन्दकुन्दाचार्यका मत प्रगट करते हें---

निच्चेल पाएिपत्तं उवइट्ठं परम जिएवतिरेहिं । एक्कोवि मोक्खमगो सेसाय अमगया सब्वे ॥ बालग कोडिमत्तं परिगहगहएां ए होइ साइएां । मुंजेइ पाएिपत्ते दिएएएएएां इक्कटाएम्मि ॥ जहजायरूवसरिसो तिलतुसमेत्तं न गिहदि इत्थेसु । जद्द लेइ अप्प बहुयं तत्तो पुएा जाइ एिग्गोदं ॥ जस्स परिगहगहएां अप्पं बहुयं च हवइ लिंगस्स । सो गरहिउ जिएवयरेो परिगहरहित्रो निरायारो ॥ पंचमहब्बयजुत्तो तिहि गुत्तिहि जो स संजदो होदि । षिग्मांथ मोक्खमगो सो होदि हु वंदषिज्ञाय ॥ रएवि सिब्फइ बत्थधरो जिएसासरो जइ विहोइ तित्थयरो । एग्गो विमोक्ख मग्गो सेसा जम्ममाया सब्वे ॥

अर्थ---मुनि वस्त रहित ही होते हैं और वे पाणिपात्र में ही भोजन करते हैं ऐसा सर्वंज्ञ भगवान ने बराया है। मोत्तमार्ग एक निर्मन्थ लत्त्रण स्वरूप ही है। अर्थात नग्न दिगम्बर स्वरूप ही मोत्तमार्ग है। बाकी के सब मत संसार के ही कारण हैं।

बाल के श्रमभाग बरावर भी वस्तादि परिमद का महरण दिगम्बर साधुत्रों के नहीं होता है। और एक स्थान में दूसरों से दिया हुत्रा श्राहार अपने हाथ में लेकर ही वे महरण करते हैं। यथाजात रूप सर्वक्ष वीतराग भगवान हैं, उन्ही के समान दिगम्चर मुनि सर्वदा नम्न रहते हैं। बालकके समान भी नम्न कह सबते हैं। परन्तु नम्न रहने पर भी बालक वीतराग नहीं है। इस लिये वीतराग सर्वक्र भगवान के समान नम्न मुनियों को कहा गया है। वे अपने हाथों में तिल तुप पात्र परिमह भी महरा नहीं कर सकते हैं यदि थोड़ा भी महरा कर लयें तो निगोद के पात्र बन जाते हैं।

रवेताम्बरादि मतों का खण्डन करते हुए भगवान बुग्दकुन्द कहते हैं कि जिसके यहां थोड़ा बहुत परिप्रह का प्रहरण बताया गया है वह वेष महावीर भगवान के दिगम्बर शासन में निन्दनीय है। क्योंकि परिप्रह रहित ही अनगार मुनि होता है।

संयमी का लच्च वताते हुए भगवान कुन्दकुन्द कहते हैं कि जो पंच महाव्रतों से सहित है, तीन गुप्तियों को धारण करता है वही संयमी कहलाता है। ऐसा निर्मन्थ-नम वीतराग मुनि ही वन्दनीय है। क्योंकि मोन्तमार्ग निर्मन्थ ही होता है। इसी गाथा की संस्कृत टीका में श्रीमत् श्रुत-सागराचार्य लिखते हैं --

''यः सत्रन्धमोत्तमार्गं मन्यते स मिथ्यादृष्टिजैनाभास-आवन्दनीयो भवति।"

अर्थात्-जो परिव्रह सहित मोचमार्ग को मानता है बह मिथ्यादृष्टि और जैनाभास है, वह कभी वन्दनीय नहीं [ ••• ]

हो सकता है।

इस सब कथन से बढ़कर भगवान कुन्दकुन्द वस-सहित संयम अथवा मुनिपद मानने का घोर निषेध करते हुए यहां तक कहते हैं कि और साधारण मुनि केवली आदि की तो बात ही क्या है यदि पद्धकल्याएक प्राप्त करने वाले तीर्थ-कर भगवान भी वस्त्रधारी हों तो वे भी संयम और मोत्त-प्राप्ति कभी नहीं कर सकते हैं। ऐसा ही जैन शासन का सिद्धान्त है। क्योंकि मोत्तमार्ग सर्वथा नग्न है उसमें वस्त्र आभरए का सर्वथा त्याग है। बाकी जो सवस्त्र संयम और मोत्त मानते हैं वे सब उन्मार्ग-मिध्यामार्ग हैं।

भगवान कुन्दकुन्द के इस कथन से स्पष्ट सिद्ध है कि वस्त्र सहित अवस्था में संयम नहीं हो सकता है। फिर मोच्च की प्राप्ति तो सर्वथा असम्भव है। इसका कारण भी यही है कि परिष्रह को मूर्छा बताया गया है। अर्थात -- तिल मात्र भी परिष्रह करों न हो वह ममत्व-बुद्धि किरने वाला है और जहां ममत्वभाव है वहां वीतरागता नहीं आ सकती है। तथा विना वीतरागता के परम विशुद्धि आत्मा में नहीं हो सकती है। यदि वस्त्र सदित ही संयम हो जाता तो दिगम्बर जैन धर्म में यह एकांत सर्वथा नियम नहीं होता कि बिना सर्वथा वस्त्र त्याग किये जिनदीता नहीं हो सकती है। जब तक बस्तों का सर्वथा त्याग नहीं किया जाता है तब तक आत्मा में संयम की प्राप्ति अथवा छठा गुएस्थान नहीं हो सकता है। [ المح ]

भरत महाराज का वैराग्य घर में रहकर भी बहुत ही बढ़ा चढ़ा हो चुका था। परन्तु उन्होंने जब तक घर छोड़ कर वन में जाकर वख-त्याग नहीं किया, तब तक केवल-झान का साधक संथम भाव उनके जागृत नहीं हो पाया। वछ-त्याग करते ही फटपट संथम की प्राप्ति हो गई और अन्तर्मुहूर्त में ही उन्हें केवलझान उत्पन्न हो गया। वैराग्य की पराकष्ठा होने पर भी भरत महाराज को घर में ही सवस्व अवस्था में के वलझान क्यों नहीं हुआ ? इसका उत्तर यही है कि इच्छापूर्वक वस्त प्रहण होने से ममत्वभाव का पूर्ण त्याग तब तक नहीं हो सकता था।

दिगम्बर जैन धर्म में जहां तक एक कौपीन (लंगोटी) मात्र भी महए की जाती है वहांतक भी वीतराग मुनिपद नहीं, [ ٥٤ ]

हो पाता है, किन्तु वहां तक वह उत्कृष्ट श्रावक ही कहलाता है। वस्त्रों के विषय में श्री शुभचन्द्राचार्य ने एक श्लोक में ही बहुत कुछ खुलासा कर दिया है। वे लिखते हें—

> म्लाने चालयतः कुतः कृतजलाधारंभतः संयमः, नष्टे व्याकुलचित्तताथ मद्दतामप्यन्यतः प्रार्थनम् । कौपीनेपि हृते परैश्च फांटति कोधः समुत्पचते, तन्नित्यं शुचि रागहृत् शमवतां वस्तं ककुब्मण्डलम् ।।

त्रथांत-यदि मुनि कपड़ा रखने लगे तो अनेक प्रकार की आकुलतण्एं उसके चित्त में चंचलता पैदा करती रहेंगी जैसे वस्त्र यदि मैला हो जाय तो धोना पड़ेगा, उसके लिये जल का आरम्भ करना पड़ेगा। आरम्भ करने से जीव-हिंसा होगी, संयम नष्ट हो जायगा। यदि वस्त्र नष्ट हो जाय तो चित्त में चोभ होगा, फिर दूसरे वस्त्र नष्ट हो जाय तो चित्त में चोभ होगा, फिर दूसरे वस्त्र की चिन्ता होगी। आवकों से याचना करनी पड़ेगी। यदि कोई लंगोटी भी उठा ले जाय तो कट कोध उत्पन्न हो जायगा। चूहे काट डालें तो भी चित्त में खेद होगा। उस लंगोटीकी सम्हाल, रज्जा आदि सब बातों की चिन्ता करनी पड़ेगी। ऐसी दशा में क्हां निराकुल्लता, कहां संयम, कहां वीतरागता; सब बातें नष्ट हो जाती हैं। इस लिये साधु का जैसा निवृत्ति मार्ग है उसके लिये दिशारूपी वस्त्र ही (दिगम्बर नग्न रूप ही) उपर्युक्त सब आकुलताओं को एवं रागभाव को हटाने वाला है।

यह सब कथन कितना सुन्दर एवं युक्तिपूर्ण है। अस्तु।

श्वब इम यहां पर यह बता देना चाहते हैं कि जो बस्त-त्याग के सम्बन्ध में भगवान कुन्दकुन्द स्वामी ने कहा है वही कथन सभी दिगम्बराचार्यों ने कहा है वही सब कुछ शास्त्रों में पाया जाता है। जो वन्त्र-त्याग का सिद्धान्त भगवान कुन्दकुन्द ने कहा है वही दिगम्बर जैन धर्म का मोत्त-भगवान कुन्दकुन्द ने कहा है वही दिगम्बर जैन धर्म का मोत्त-प्रदायक मूल सिद्धान्त है ऋथवा जो दिगम्बर जैन धर्म का मृल सिद्धान्त है वही भगवान कुन्दकुन्द ने कहा है। भगवान कुन्दकुन्द का सिद्धान्त ही समस्त आचार्य और समस्त शास्त्रों का कथन है। किसी भी दिगम्बर जैनाचार्य के मत से सबस्न संयम एवं सबस्त मुक्ति सिद्ध नहीं हो सकती है।

दिगम्बर जैनधर्म में जिस प्रकार आवक का स्वरूप बिना अष्ट मूल गुएा के नहीं बन सकता उसी प्रकार मुनि का स्वरूप भी बिना अठ्ठाईस मूल गुएाों के नहीं बन सकता है। अठ्ठाईस मूल गुएाों में नम्नता प्रधान गुएा है। और वह अवश्यम्भावी अनिवार्य गुएा है। उसके बिना मुनिपद क्ही नहीं रह सकता है। यहां तक शास्त्रों में बताया गया है कि प्रमादादि कारएों से पुलाक जाति के मुनियों के कभी कदा-चित् इन मूल गुएाों में भी किसी गुएा की विराधना हो सकती है परन्तु नम्रत्व गुएा की विराधना नहीं हो सकती। जहां उसकी विराधना होगी वहां फिर मुनिपद ही नहीं रहेगा। इस कथन से यह बात स्पष्ट सिद्ध है कि दिगम्बर जैन सिद्धान्ता-नुसार साधु का स्वरूप बिना सर्वथा वस्त-त्याग किये नहीं बन संकर्तो है। इस लिये दिगम्बर जैनधम में वस्त सहित अवस्था में संयम भाव, साधुपद, बीतरागता एवं मोच्च प्राप्ति सर्वथा असम्भव है। साधुके अट्ठाईस मूल गुएगोंमें अचेलक (वस्त-रहिते) का स्वरूप आचार्य बट्टकेर ग्वाभी ने इस प्रकार कहा है---

वत्थाजिए वक्केएय ग्रहवा पत्तादिएा असंवरएं।

णिञ्मूसए एिमांथं श्ररुवेतक्कं जगदिपूब्जं ॥ ( मूलाचार प्रष्ठ १३ )

अपर्थ--कपास, रेशम, रोम के बने हुए वस्त म्याझाला आदि चर्म, बुद्धादि की झाल, सन, टाट अथवा पत्ता, ऌए आदि से शरीर को नहीं ढकना, कोई आभूषए नहीं पहनना, संयम के त्रिनाशक किसी भी परिष्रह को धारए नहीं करना ऐसा बस्ताभूषस आदि सबों से रहित अचेलक झत (नमता) दे। यह वीतराय नमता तीनों लोक के जीतों से पूज्य है। परम त्रिशुद्धता का साधक है। इस नमगुए से साधु पूर्ण जद्यचर्य में टढ़ रहता है, सिंहवृत्ति से रहता है, नम गुए के कारए आरम्भ, परिष्रह हिंसा, प्रद्वालन दोष, याचना दोष आदि कोई भी दोष नहीं होता है।

#### लिंगं वदं च सुद्धी ।

( मूलाचार प्रृष्ठ ३७)

इस गाथा की संस्तृत टीका में आचार्य वसुनंदि ने लिखा है---

"लिंगं निमेन्थरूपता, शरीर-सर्व-संस्काराभावोऽ चेलकत्वलोच-प्रतिलेखन-प्रद्रेण--दर्शनज्ञान-चारित्रतपोभावश्च व्रतान्यहिंसादीनि ।"

अर्थात----वस्नादि रहित निर्धन्थ जिंग, शरीर में सब संस्कारों का अभाव, अचेलकत्व, न्म्रता गुएा, केशलोच, मयूर पिच्छिका प्रहएा, सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप अहिंसादि पांच महाब्रन, ये सब दि० साधुओं के लत्तए हैं।

जिस बात को भगवान कुन्दकुन्द ने कहा है उसी को स्वामी बट्टकेर आचार्य ने कहा है। यथा---

सब्वारंभणियत्ता जुत्ता जिण्**देसिदम्मि धम्मम्मि ।** ण्**य इच्छति ममत्ति परिगाद्दे बालमित्तम्मि ।।** ( मूलाचार प्रष्ठ ४३ )

अर्थ-दिगम्बर जैनधर्म में साधुत्रों का यही स्वरूप हे कि वे समस्त आरम्भ, समस्त ५रिग्रह से रहित होते **हें औ**र

यालमात्र भी परिग्रह में उनका ममत्व नहीं होता है। वस्त-त्याग किये बिना मुनिपद नहीं हो सकता, इसके लिये संयम विधायक सभी प्रन्थ एकमत से प्रमाण हैं, उन सब अमाणों को देने से यह लेख एक बड़ा शास्त बन जायगा, इस लिये उन सब प्रन्थों वा प्रमाण देना आवश्यक नहीं हैं। ऊपर जो प्रमाण दिये गये हैं वे ही पर्याप्त हें पग्न्तु भगवान कुंदकुंद के वज्र-त्यान के भिडान्त कथन से टूमरे दिगम्बर जैनाचार्यों के कथन भिन्न हैं, वे सबस्न संयम भी बताते हैं। ऐसा जो प्रो० सा० कहने हैं, यहां पर हम उन्हीं के कथन पर विचार करते हैं।

प्रो० सा० सत्रस-संयम सिद्ध करने के लिये नीचे लिखे दिगम्बर शास्त्रों के प्रमाण देते हैं। वे लिखते हैं कि—

''दिगम्बर सम्प्रदाय के ऋत्यन्त प्राचीन प्रन्थ 'भगवती श्राराधनामें' मुनि के उत्सग और ऋपवाद मागे का विधान है जिसके श्रनुसार मुनि वस्त्र धारण कर सकता है। देखो गाथा ( ७६-८३ )।''

इन पंक्तियों से भगवती आरायना के आधार पर प्रोo साo ''साधु वस्त्र धारएकर सकता हे'' कहते हैं। परन्तु वे यदि भगवती आराधना की ७६-८३ गाथाओं का अर्थ अच्छी तरह समक लेते तो मुनि को वस्त्र धारएए करने की बात नहीं कहते। देखिये—

श्रावसघे वा त्रापाउमो जो वा महद्वित्रो हिरिमं।

मिच्छजर्णे सजर्णे वा तस्स होज्ज श्रववादियं लिंगं ॥ ( भगवती त्राराधना गाथा ७६ ) इस गाथा का श्रर्थं यह है कि जो पुरुष श्रपने ऐसे

इस गाया का अय यह हाक जा उपप जाम रत निवास स्थान में रहता है जो धनेक जनों से भरा हुआ है। ब्यर्थात् एकांत स्थान नहीं है। और जो स्वयं श्रीमान है घ्यर्थात् बड़ी हुई सम्पत्ति का स्वामी है तथा जो लज्जावान भी है। तथा जिसके बंधु-बांधव व कुटुम्बीजन सिथ्यादृष्टि हैं ऐसे गृहग्थ के अपवाद लिंग ही होता है। अर्थात् वैसा गृहस्थ सवस्त्र ही रहना है। उसके लिये उत्सर्गलिंग के धारण करने की शास्त्राज्ञा नहीं है।

इसका खुलासा अर्थ यह है कि लिंग दो प्रकार के होते हें एक उत्सर्ग, दूसरा अपवाद लिंग। जिस लिंग में सर्वथा तक्षों का त्याग है, नमावस्था है वह उत्सर्गलिंग कहा जाता है। तथा जो उसके विरुद्ध सवरूलिंग है उसे अपवादलिंग कहते हैं। मुनिगएा तो सदा उत्सर्ग में ही रहते हैं, वे यदि अप-वादलिंग धारएा कर लेवें तो मुनिपद का ही अपवाद हो जाता है। अर्थान् सवस्तावस्था में मुनिपद ही नहीं ठहरता है। परन्तु गृहस्थ, विशेष अवस्था में उत्सर्गलिंग भी धारएा कर सकता है और ऊपर कही हुई अवस्था में वह सवस्त्र ही रह सकता है।

यहां पर भक्त प्रत्याख्यान समाधिमरए का प्रकरए है। मुनिगए तो सदैव उत्सगेलिंग ( वस्त-रहित नप्ररूप ) में रहते ही हैं, इस लिये वे तो उत्सर्गलिंग वाले ही हैं । परन्तु जो गृदस्थ भक्त-प्रत्याख्यान-समाधिमरए धारए करता है तो उसके लिये यहां पर विचार है। उसी को ७६ वी गाँथा में भगवती श्राराधनाकार कहते हैं कि जो गृहस्थ श्वनेक मनुष्यों से भरे हुए श्रपने घर में ही रहता है श्रीर स्वयं वैभवशाली श्रीमान, लज्जावान भी है श्रीर जिसके बन्धु-आंधव मिध्याहह हें तो ऐसा गृहस्थ उत्सर्गलिंग, अर्थात् वस्त-रहित झवस्था, नग्नता को धारण कहीं कर सकता। उसके लिये सवस्व रहनेकी ही शास्त्राज्ञा है।

यहां पर इस गाथा में गृहस्थ का ही विधान है यह बात गाथा के पदों से ही खुलासा हो जाती है। वैभवशाली मुनि नहीं होते, अनेक मनुष्यों से भरे हुए अपने निवास-स्थान पर मुनि नहीं रहते हैं। सदा नम्न रहने वाले मुनि लब्जावान भी नहीं होते हैं। तथा जव मुनि सब कुटुम्ब को छोड़कर जंगल में रहते हैं तब उनके कुटुम्बी मिध्यादृष्टि हो और उनके बीच में वह समाधिमरए धारए करें यह बात भी सबंधा विपरीत है। इस लिये यह सब कथन भक्त-प्रत्या-ख्यान धारए करने वाले गृहस्थ के लिये है।

दूसरी बात यह भी समफ लेनी चाहिये कि जब यहां पर भक्त-प्रत्याख्यान समाधिमरए का प्रकरए है तब समाधि-मरए के समय जब गृहस्थ को भी वस्तादि का त्याग कराया जाता है, कुटुम्बादि से ममत्व छुड़ाया जाता है, जो एकांत स्थान में रहने वाला हो, धन कुटुम्ब से ममत्व नहीं रखता हो, लज्जाबान नहीं हो, वैसे गृहस्थ के लिये भी भक्त-प्रत्याख्यान समाधिमरए के समय वस्त-त्याग का, नम्न रहने का, अर्थात उस व्यवस्था विशेष में उत्सगॅलिंग ( सुनिवन् ) धारए करने की शास्ताझा है और वैसा ही उपदेश उसे निकटस्थ धार्मिक विद्यान देते हैं। जब गृहस्थ से भी वस्तों का त्याग कराया जाता है तब भक्त-प्रत्याख्यान समाधि के समय सना उत्सगँ-लिंग, नम रूप में रहने वाले मुनिराजों को वस्त्र धारएए करने की आज्ञा हो सकती है क्या ? गृहस्थ तो वस्त्र छोड़े, जो सदा पहने रहता है और मुनिराज जो सदा नम्न रहते हैं वे समा-धिमरए के त्यागमय समय में और ममत्वभाव सर्वथा छोड़ने के समय में उलटे वस्त्र धारएए करें ?

इतना स्पष्ट श्रर्थं होने पर भी प्रो० सा० ने जो मुनि का वस्त्र धारएए करना भी इस गाथा से प्रगट किया है सो इस गाथा के श्रर्थं से सर्वथा विपरीत है जैसा कि ऊपर स्पष्ट किया जा चुका है।

७६ वीं गाथा में सन्यास समय में गृहस्थ का ही अपवाद लिंग अर्थात् सवस्त वेष धारएा करने की आज्ञा है। सुनियों के लिये सर्वथा नहीं है, यह बात उसी गाथा के पदोंसे स्पष्ट हो जाती है। और वही बात ७७ वीं गाथा से भी स्पष्ट हो जाती है। पाठकों की जानकारी के लिये हम यहां पर ७७ वीं गाथा भी रख देते हैं—

उस्सम्गियलिंगकट्टस्स लिंगमुस्सम्गियं तयं चेव।

श्वववादियलिगस्सवि पसत्थ मुवसग्गियं लिंग ॥ ( भगवती श्राराधना गा० ७७ )

\* अर्थात्—समस्त वस्तादि परिमह के त्याग को ( नम रूप को ) उत्सर्गलिंग कहते हैं । मुनिगए उत्सर्गलिंगधारी ही होते हैं, जिस समय वे मुनिगए भक्त-प्रत्याख्यान सन्यास धारए करने हैं तत्र भी उत्सगेलिंग ही रहता है। इस गाथा की संस्कृत टीका में इसी भाव को यों स्पष्ट किया गया है। यथा---

डत्सर्गः सकलपरिप्रहत्यागः तत्र भवमौत्सर्गिकं तभ हर्ङ्रिगं च तत्र क्रुतः स्थितः तस्थयतेर्भक्तं त्यक्तमिच्छोस्तदेव प्राग्मद्दीतमेवभवेत् ॥

त्र्यात्--सकल परिष्मह त्याग रूप जो उत्सगेलिंग र्मुान के होता है। भक्त-प्रत्याख्यान सन्यास के समय में भी मुनि के वही उत्सर्ग लिंग रहता है।

परन्तु परिग्रह सहित लिंग को अपवादलिंग कहते हैं, अपवादलिंग आवक-आविकाओं के होता है। भक्त-प्रत्या-ख्यान सन्यास को यदि आवक-आविकाएं धारए करें तो दोष रहित अवस्था में वे भी उत्सर्गलिंग धारए कर सकती हैं। अर्थान सन्यास के समय वे भी नग्न होकर उत्सर्ग लिंग धारए कर सकते हैं। यदि गृहस्थ नग्नता के लिये अयोग्य हो तो वह उत्सर्गलिंग धारए नहीं कर सकता है। किंतु अपवादलिंग सवस्तलिंग ही धारए करेगा।

प्रोo साo जिस ७६ दीं गाथा का प्रमाए देकर मुनि को सबस्त्र सिद्ध करना चाहते हैं वह सबस्तता मुनि के लिये नहीं किंतु गृहस्थ के लिये ही है। यह बात उसी गाथा से स्पष्ट हो चुकी है और भी स्पष्टता के लिये हम नीचे लिखी गाथा देते हैं---

## [ == ]

इत्थीविय जं लिंगं दिहं उस्सग्गियं व इदरं वा। तं तह होदि हु जिंगं परित्त मुत्रधि करेंतीए॥

(भगवती आराधना गाथा =१)

इसका ऋथँ वही है जो प्रो० सा० की प्रमाण में दी हुई ७६ वीं गाया का है। अर्थात् जो आर्थिकाएं हैं वे तो एकांत स्थान में सन्यास मरए के समय मुनिवत नग्न रहकर उत्सर्ग लिंग धारेण कर सकती हैं। श्राविका भी सन्यास मरएए के समय एकांत स्थान आदि अनुकुल सामग्री मिलने से उत्सर्गलिंग अर्थात् नमता धारए कर सकती है। परन्तु जौ भाविका सम्पत्तिशाली हो, लज्जा वाली हो तथा जिसके बांधव मिथ्यादृष्टि हों तो वह श्राविका अपवादलिंग ही रक्खेगी। अर्थात सबस ही रहेगी। सम्पत्तिशाजी, लज्जा वाली, अनेक मनुष्यों के समुदाय में घर में रहने वाली तथा मिध्यादृष्टि बंधू-बांधव वाली श्राविका तथा ७६ वीं गाथा के त्रानुसार वैसा श्रावक गृहस्थ दोनों ही सन्यासमरण समय में भी उत्सर्गलिंग श्रर्थात नम दिगम्बर मुनि लिंग नहीं धारए कर सकते हैं किन्तु सन्यासमरए भी वे सवस्त रहकर ही करें ऐसी शास्त्राज्ञा है। इन ऊपर की गाथात्रों से यह बात .बहुत स्पष्ट हो चुकी कि जो मुनि की सवस्तता सिद्ध करने के लिये प्रो० सा० ने भगवती श्राराधना के ७६ वीं गाथा का प्रमास दिया है वह मिथ्या है। आगे उन्होंने ८३ वीं गाथा को भी मुनि की सत्रखता सिद्ध करने के लिये दिया है, वह भी उस गाथाके

मर्थ से सर्वथा विपरीत है। यथा-

गंधच्चान्त्रो लाघवमप्पडिलिइएं च गदभयत्तं च । सं सज्जणपरिहारो परिकम्म विवज्ज्णा चेव ॥ ( भगवती त्राराधना ¤३ गाथा )

इस गाथा का अर्थ यह है कि परिप्रह का त्याग करने से मुनीश्वरों में लघुता झाती है, अर्थात् जैसे परिष्रह वाले मनुष्य की छाती पर एक पवंत के समान बोफ सा बैठा रहता है वैसा बसादि रहित नग्न साध के कोई बोम, नहीं रहता है। जिस प्रकार सवस्त वाले को बस्तों का सोधना उन्हें खच्छ रखना आदि चिन्ता है, करनी पहती वैसी चिन्ता दिगम्बर मुनियों को नहीं करनी पड़ती, कारए उनके मयूरपिच्छिका मात्र रहती है। जिस प्रकार वस्त्रधारी को सदैव भय रहता है, उन की सम्हाल रत्ता करनी पड़ती है, वैसा भय नग्न साधु के नहीं होता है। सबस को जूएं लीक आदि जीवों का परिदार और बसों को धोना आदि आरम्भ करना पड़ता है, परन्त निर्मन्थ दिगम्बर मुनि को ये सब श्रारम्भ नहीं करने पढ़ते हैं। तथा बस धारण करने वालों को, उनके फट जाने पर या खो जाने पर दूसरे वस्तों की याचना करनी पड़ती है। उन्हें सीना, सुखाना, धोना आदि कियाओं में समय लगाना पड़ता है. साथ ही आरम्भादि-जनित प्रसाद व हिंसा का पात्र चनना पडता है. सामायिक झादि के धर्मसाधन में विचन, बाधा एवं आइतता हो जाती है, उस प्रकार की कोई बाधा दिगम्बर नम

मुनि के नहीं हो सकती।

इस गाथा की टीकामें रवेताम्बर साधुआंं का खरहन किया गया है अर्थात् रवेताम्बर सागु वस्त्र धारण करते हैं इस लिये उनको वस्त्र धारण करने से आने वाले सभी दोष लगते है, परन्तु दिगम्बर नम साथुओं के एक भी दोष नहीं लगता है। क्योंकि उनके पास कोई परिग्रह नहीं रहता है।

जिस प्रकार स्वामी कुन्दकुंदाचार्य की गाथा की टीका में झाचाय अंत सागर ने श्वेताम्बर मत का खण्डन किया है, उसी प्रकार यहां पर भी श्वेताम्बर-मान्यता का झथवा सवद्र-संयम की मान्यता का सहेतुक खण्डन किया गया है। परन्तु खेद है कि प्रो० सा० ने उसी द्व वीं गाथा का प्रमाण सवद्य-संयम सिद्ध करने के लिये देकर प्रन्थ का सर्वथा विपरीत झर्थ किया है।

भगवती आराधनामें सर्वत्र यही बात स्पष्ट की गई है कि वस्त त्याग ही मुक्ति प्राप्ति का उपाय है, उसके बिना संयम की प्राप्ति असम्भव है। मुक्ति के लिये तीर्थंकरों ने बस्तत्याग किया था, वही उपाय मोच के चाइने वाले सभी साधुओं को करना आवश्यक है। हानाचार, दर नाचार धारण करना जैसे परमावश्यक है। वैसे वस्तत्याग भी मुक्ति के लिये परमाव-श्यक है इत्यादि कथन आगे की द्र से लेकर अनेक गाथाओं में दिया है। पाठकगण भगवती आराधना के उस प्रकरण को देख लेवें। यहां पर अब इससे अधिक लिखना अनाव-

#### श्यक है। लेख बढ़ने का भय भी है।

दूसरा प्रमाए सक्तस संयम और सबज मुक्ति प्राप्ति के सिद्ध करने के लिये प्रो० सा० ने तत्वार्थमूत्र, सर्वार्थतिद्धि व राजवार्तिक प्रन्थों के दिये हैं। वे लिखते हैं कि ---

"तत्वार्थसूत्र में पांच प्रकार के निघॅन्थों का निर्देश किया गया है जिनका विशेष स्वरूप सर्वार्थसिद्धि व राज-वार्तिक टीका में समफाया गया है। ( देखो श्रध्याय ६ सूत्र ४६-४७) इसके श्रनुसार कहीं भी वस्त्रत्याग श्रनिवार्य नहीं पाया जाता, बल्कि बकुश निर्प्रन्थ तो शरीर-संस्कार के विशेष श्रनुवर्ती कहे गये हैं।"

प्रो० सा० की ऊपर की पंक्तियों को पाठक ध्यान म पढ़ लेवें। उन्होंने तत्वार्थ के उक्त सूत्रों का प्रमाख देकर यह बताया है कि इन सूत्रोंमें मुनिके वस्त्र-त्याग श्रनिवार्य (जरूरी) नहीं पाया जाता है। वे सर्वार्थसिद्धि, राजवार्तिक टीका वा भी प्रमाख इसी रूप में प्रगट करते हैं।

परन्तु उनका यह सब लिखना सर्वथा विपरीत है। मूल सूत्र —तत्वार्थसूत्र और उसकी टोका, सर्वार्थसिद्धि. राज-वार्तिक तथा श्लोकवार्तिक तोनों टीकाओंसे यह बात स्पष्ट सिद्ध है कि मुनि के लिये वस्तों का त्याग परमावश्यक है; विना वस्त-त्याग के उसे मुनिपद में प्रहण नहीं किया जा सकता है। इसी बात को हम नीचे तीनों प्रन्थों से स्तष्ट करते हैं---

पहले तो मूल सूत्र को ही ले लीजिये --

#### [ 22 ]

# पुलाकवकुशकुशीलनिर्घन्थस्नातमा निर्धन्थाः । ( तत्वार्थसूत्र ४६ )

इसका यह अर्थ स्पष्ट है कि मुनि पांच प्रकार के होते हैं। उनके ये पांच भेद हैं---पुलाक, बकुश, कुशील, निर्मन्थ, स्नातक। ये पांच प्रकार के मुनि निर्मन्थ ही होते हैं अर्थात उन पांचों के खन्य गुएगों में तथा कपाय के तरतम भेदों में तो भेद रहता है, परन्तु नमत्व की दृष्टि से कोई भेद उनमें नहीं है। पांचों ही अकार के मुनि निर्मन्थलिंग--धारी नम दिगम्बर होते हैं।

यह इस सूत्र का अर्थ है। अब सर्वार्थसिद्धि को देखिये---

''त एते पश्चापि निर्मन्थाः । चारित्र-परिसामस्य प्रकर्षाप्रकर्षभदे सत्यपि नैगमसंघहादिनयापेद्व्या सर्वेपि ते निर्मन्थाः इत्युच्यन्ते।"

( सर्वार्थ सिद्धि प्रष्ठ ३११ )

इन पंक्तियों का यह अर्थ है कि पुलाक, बकुश, कुशील, निर्मन्थ स्नातक ये पांचों प्रकार के मुनि सभी निर्मन्थ अर्थात बस्न-रहित नम दिगम्बर होते हैं। यद्यपि पांचों प्रकार के मुनिराजों में चारित्र की अपेक्ता विशुद्धि में तरतम भेद है। अर्थात उन मुनियों की विशुद्धि में परस्पर हीनाधिकता पाई बाती है फिर भी नैगम संग्रह आदि नयों की अपेक्ता से वे पांचों ही निर्मन्थ (नम) हैं।

#### [ [ ]

सर्वाथेसिदि की इस ४६ दें सूत्र की टीवा की ऊपर की पंक्तियों से यह बात खुलासा हो जाती है कि सभी मुनि नम ही होते हैं। गुएों में मुनियों में भेद है परन्तु नम्न सभी हैं। 'कोई सबस्न हो, कोई वस्त्र रहित हो' ऐसी बात किसी भी मन्ध में नहीं है।

प्रो० सा० का यह लिखना कि 'बान-त्याग आनिवाये नहीं पाया जाता'— मिथ्या है। सर्वार्थसिद्धि की इन पंक्तियों से वस्त्र-त्याग मुनिमात्र के लिये अनिवार्य एवं परमावश्यक है। बिना वस्त-त्याग किये पुलाक आदि पांचों मुनियों के भेदों में किसी का प्रहण नहीं हो सकता है और पांच भेदों के सिवा और छठा कोई मुनियों में भेद है नहीं। इन्हीं में सब मुनियों का प्रहण हो जाता है।

श्वब राजवार्तिक को देखिये--

प्रकृष्टाप्रकृष्टमध्यानां निर्प्रन्थाभावआदित्रभेदात् गृहस्थ-वत् ६-यथा गृहस्थआदित्रभेदान्निर्प्रन्थञ्चपदेशभाग् न भवति तथा पुलकादीनामपि प्रकृष्टमध्यमचारित्रभेदान्निर्प्रन्थत्वं नोप-पद्यते ? । न वा दृष्टत्वात् बाह्म शब्द शब्द ७ –न वैष दोषः कुतो बाह्म ग्-शब्दवत् यथा जात्या चारित्रध्ययनादिभेदन भिन्नेषु बाह्म ग्रान्द्वतेते तथा निर्प्रन्थ शब्दोपि, किंच । दृष्टिरूप-सामान्यात् ६-सम्यग्द शेनं निर्प्रन्थ-रूपश्च भूषावेशायुधविर हितं तत्सामान्ययोगात् सर्वेषु हि पुलाका शिषु निर्मन्थ शब्दो युक्तः ।" ( तत्वाथ राजवार्तिक सूत्र ४६ एष्ठ ३४६ )

# [ 28 ]

इन पंक्तियों में पुलाकादि पांचों मुनियों के विषय में रांका उठा कर समाधान किया गया है वह इस प्रकार है---

जिस प्रकार गृहस्थों में भिन्न भिन्न प्रकार का चारित्र भेद होने से वे निर्मन्थ नहीं कहे जाते हैं, उसी प्रकार पुलाक भादि पांचों प्रकार के मुनियों में भी उत्तम, मध्यम चारित्रभेद है, इस लिये वे भी सबण्निर्मन्थ नहीं होने चाहिये ?

इस शंका के उत्तर में आचार्य कहते हैं कि यह शंका ठीक नहीं है क्योंकि जिस प्रकार चारित्र, अध्ययन (पठन-पाठन) आदि बातों से समस्त ब्राह्मणों में परस्पर भेद भी है फिर भी वे सभी ब्राह्मण ही कहे जाते हैं। उसी प्रकार पांचों मुनियों में परस्पर चारित्रभेद रहने पर भी सभी मुनि निर्फ्रन्थ (नग्न) ही होते हैं।

इसी बात को आचाय रेपष्ट करते हुए और भी कहते हैं कि सम्यग्दर्शन सबों में पाया जाता है और वस्त, आभरण, भायुध आदि परिग्रह रहित निर्धन्थ लिग नग्नरूप समस्त मुनियों में समान रूप से पाया जाता है। अर्थात् पांचों ही पुलाकादि मुनि सम्यग्दृष्टि हैं और सभी नग्ररूपधारी हैं।

तत्वार्थ राजवार्तिक की इन पंक्तियों में यह बात खुलासा कर दी गई है कि दिगम्बर जैन सिद्धान्तानुमार मुनि मात्र के लिये वस्त-त्याग श्वनिवार्य एवं प्रमुख मूल रु. हैं। उसके बिना मुनि ही नहीं कहा जा सकता। प्रो० सा० का यह कहना कि 'बस्त-त्याग मुनियोंके लिये श्वनिवार्य नहीं है' सर्वथा ४६ वें सूत्र और राजवार्तिक, सर्वार्थसिद्धि आदि टीकाओं से विपरीत है।

श्राव तीसरा प्रमाण तत्वार्थ-सूत्र के ४६ वें सूत्र का श्रथे श्लोकवातिक द्वारा भी हम स्पष्ट करते हैं---

पुलाकाद्या मता पंच निर्मन्था व्यवहारतः । निश्चयाच्चापि नैमेन्थ्य-जामान्यस्याविरोधतः ॥ बस्तादिमन्थसम्पन्ना स्ततोन्ये नेति गम्यते । बाह्यमन्थस्य सद्भावे ह्यन्तर्प्रन्थो न नश्यति ॥ ये बस्तादि-प्रहेप्याहु निर्मन्थत्वं यथोदितम् । मूच्र्ज्जानुद्भूतितस्तेषां स्व्याद्यादानोपि किं न तत् ॥ विषयप्रहणं कार्यं मूच्र्र्जा स्यात्तास्य कारणम् । न च कारणविध्वंसे जातु कार्यस्य संमवः ॥ ( श्लोकवार्त्तिक सूत्र ४६ प्रष्ठ ४०७ )

श्रीमत् परवादिभयंकर आचाय विद्यानन्दि स्वामी ने मुनि के वस्त-त्याग का विधान अत्यावश्यक एवं अनिवार्य वताते हुए ऊपर की कारिकाएं लिखी हैं। इन कारिकाओं का अर्थ यह है---

व्यवहारनय से पांचों प्रकार के पुलाक आदि मुनि निर्धन्थ-नग्न माने गये हैं। निश्चयनय से भी सामान्य रूप से पांचों में निर्धन्थपना है इसमें कोई सन्देह नहीं है। औ बरू आदि परिग्रहयुक्त हैं वे किसी प्रकार के मुनि नहीं हो सकते हैं। अर्थात मुनिपद बिना-नमता के नहीं हो सकता **दै। बाह्य परिप्रह के रहते हुए अन्तरंग परिप**ह कभी नष्ट नहीं हो सकता है। अर्थान पहलं बाह्य परिग्रह दूरकर निर्मन्थ-अवस्था धारण की जायगी तभी अन्तरंग ५रिमह कषायभाव नष्ट हो सकते हैं। जो लोग यह कहते हैं कि वस्त्रादिके धार्ए करने पर भी मुच्छों के नहीं उत्पन्न होने से निर्मन्थभाव ही माना जाना चाहिये। अर्थात् कोई लोग चदि यह कहें कि मुनि वस्त्र भी धारणकर लें तो भी उनके ममत्वभाव नहीं होता है इस लिये उन वस्त्रधारी मुनि को भी निर्मन्थ ही कहना चगहिये ? ऐसी कोई शंका करे तो उसके उत्तर में आचार्य कहते हैं कि यदि वस्त्रं धारए करने पर भी ममत्वभाव (मूर्ड्रा) नहीं माना जाता तो फिर स्त्री आदि के प्रहरण करने पर भी ममत्वभाव मत मानो। अर्थात यदि स्त्री श्वादि के प्रहरण में प्रमाद एवं मूर्छा है तो इच्छा पूर्वक वस्त्र पहनने पर भी प्रमाद और मूच्छो क्यों नहीं मानी जायगी ? क्योंकि स्त्री और वस्त्र दोनों ही परिग्रह हैं। और यह नियम है कि वस्त्र आदि किसी भी परिष्ठह का ग्रहण जिना मूर्डाभाव (ममत्वभाव) के कभी नहीं हो सकता है। जिसके ममत्व लगा हुआ है, शरीर से और वह्तों से ममत्व है वही वह्न धारण करेगा श्रौर जिसने शरीर श्रौर उसकी रत्ता के साधन वस्नों से थोध भी ममत्वभाव नहीं रखा है वह उन वस्तों को क्यों प्रहण करेगा ? अर्थात निर्मोही मुनि वस्तों को सर्दथा छोड़ दते हैं। कारण का नाश होने पर कार्यका भी नाश हो जाता

है। ममत्वभाव ही वस्त्र आदि परिग्रह का कारए है जिसके ममत्वभाव नहीं रहता वह बखादि सभी परिग्रह का त्याग कर देता है। इस लिय बख्त सदित अवस्था में निर्मन्थ रूा मुनिपद कभी सिद्ध नहीं हो सकता है। अतः पांचों प्रकार के मुनि बखादि परिग्रह के पूर्ण त्यागी होते हैं।

श्लोकवार्तिककार स्वामी विद्यानन्दि ने वस्तत्याग के लिये ऊपर कितना जोरदार कथन किया है यह बात ऊपर के कथन से पाठकगएा ऋच्छी तग्ह समफ लेंगे।

पात्रकेसरी स्तोत्र में लिखा हे—

दिगम्बर धर्ममें वस्त-त्याग अथवा नमता का ही विधान है। इस बात को आचाय विद्यानन्दि ने कितना स्पष्ट-कहा है---

जिनेश्वर न ते मतं पटकवस्त्र रात्रप्रहो,

विम्रश्य सुखकारणं स्वयमशक्तकैः कल्पितः । स्रथायमपि सत्पथस्तव भवेद्वृथा नम्नता,

न इस्तसुलभे फले सति तरुः समारुहाते ॥

( पात्रकेसरी स्तोत्र ४१ )

पात्र का प्रहर्श करना श्रादि बातें; हे जिनेन्द्र भगवन् ! श्राप के मत में मान्य नहीं हैं। ये बातें तो दूसरे अशक्त मत वालों ने सुख का कारण समफ कर मान ली हैं। यदि वस्त्र धारण करना बादि आपके मत (दिगम्बर मत) में श्रेष्ठ मागं, मोच्चमार्ग माना जाय तो फिर नग्नताका जो मोच्चमार्ग विधायक सिद्धान्त है वह व्यर्थ ठहरेगा ? वयोंकि जब हाथ से ही फल तोड़ लिया जाय तो फिर वृत्तपर चढ़ने की किसको आव-श्यकता होगी ? इसी प्रकार जब वस्त्र धारए। किये हुए भी मोच्च मिल जाय तो फिर ट्याग करने की क्या आवश्यक्ता रहेगी ? इस कथन से स्पष्ट है कि बिना दस्त्र- ट्याग किये आथवा नग्रता धारए। किये बिना मोच्च-प्राप्ति आसम्भव है, यही दिगम्बर मत का सिद्धान्त है।

इसके आगे प्रो० सा० ने लिखा है---

"वकुरा निर्मन्थ तो शरीर संस्कार के विशेष अनुवर्ती कहे गये हैं, यद्यपि प्रतिसेवना कुशील के मूल गुणों की विरा-धना न होने का उल्लेख किया गया है। तथापि द्रव्यत्निंग से पांचों ही निर्मन्थों में विकल्प स्वीकार किया गया है।"

प्रोo साo की इन पंक्तियों से मुनि सवस्त भी रह सकते हैं --- यह बात कौन से राब्द या पद से सिद्ध होती है सो पाठकगए ही समफ लेवें। फिर पांचों ही निर्प्रन्थों में बिवल्प वहां से सिद्ध होता है ? अर्थात कहीं से भी नहीं होता। जबकि हम इन्हीं सूत्रों और सर्वार्थसिद्धि राजवार्तिक झादि प्रन्थों से पांचों क्रार के मुनियों के वस्त-त्याग झनि-वार्य और परमावश्यक सिद्ध कर चुके हैं तब 'सवस्त भी मुनि रह सकते हैं' इस विवल्प को कहीं भी स्थाननहीं है।

रही वकुश मुनि के शरीर-संस्थार की बात; सो यह

श्रात्मीय भावों के रागांश का परिणाम है। कर्मसिद्धान्त के अनुसार और तदनुकूल गुएास्थान रूप रचना के अनुसार छठे गुणस्थान में संज्वलन कषाय का तीब्रोदय रहता है। उसके कारण मुनिराजों के रागभाव का होना सहज है। इसी लिये छठे गुएास्थान को 'प्रमत्त' कहा गया है। वहां पर कषायोदय से प्रमाद रहता है। श्रत एव वक़श जाति के मुनि शरीर को स्वच्छ रखना चाहते हैं, यदि शरीर में धूल मिट्टी लग जाय तो वे उसे दूर कर देते हैं। उनकी ऐसी भी इच्छा रहती है कि कमण्डलु और पीछी भी उनकी नई हो, इस प्रकार का अनुराग उनके अभी कर्मोंदय-वश वना हुआ है। परन्त इस अनुराग के कारण 'वे वस्त्र भी धारण कर लेते हैं।' यह बात प्रो० सा० ने नहीं माऌम कैसे कह डाली १ वकुश मुनियों का लत्त्ए सर्वार्थ-सिद्धि, राजवार्तिक, श्लोक-बार्तिक तीनों प्रन्थों में लिखा हुआ है, कम से कम उन्हें एक बार इन प्रन्थों में उन वकुश मुनियों के लत्तुण को तो पहले देख लेना त्रावश्कक था, तभी उन मुनियों के वे वस्तविधानकी बात तिखते ।

पाठकों की जानकारी के लिये यहां पर हम उन बक्रश सुनियों का लच्चए प्रगट कर देते हैं—

नैर्मन्थ्यं प्रतिश्थिताः श्ररूषिडतन्नताः शरीरोपकरण-विभूपानुवर्तिनोऽविविक्तपरिच्छेदाः मोहरावलयुक्ताः बकुशाः । ( सर्वार्थसिद्धि सुत्र ४६ एष्ठ ३११ )

#### [ 800 ]

अर्थात्-जो पूर्श निर्मंथ (नम ) हों, जिनके जत रू ण्डित नहीं हों, अर्थान् जिनके अट्टाईस मृल गुणों में से किसी जत की जिराधना नहीं हो, जिन्तु शरीर और उपकरणों के सुन्दर रखने के अभिलाषी हों तथा परिवार से भी जिनका मम व पूर्ण रूप म दूर नहीं हुआ हो, इस प्रकार की लहरों से जो युक्त हों वे वकुशा मुनि कहलाते हैं। यहां पर सबसे पहले "नैर्मन्थ्यं प्रतिम्थिताः" यह पद दिया गया है, इसका अर्थ यही है कि वे वकुशा मुनि नम ही रहते हैं। जब उनके लज्ञण में नम्रता का ही विधान है तव शरीर-संस्कार के अनुवर्ती इहन से उन्हें प्रो० सा० का 'नस सहित' सम कना सूत्राशय से सर्वथा विपरीत है।

जो लत्त्रण ऊपर सवाथ सिद्धि में वकुश्रु मुनियों का कहा गया है वही लत्त्रण राजवार्तिक में कहा गया है। इस लिये उसे भी यहां लिखा जाय तो लेख बढ़ेगा। अतः पाठक वहां स्वयं देख सकते हैं।

म्रागे प्रो० सा० लिखते हैं—

''भावलिगं प्रतीत्य पंच निर्मन्थ-ितगिनो भवन्ति द्रव्य-लिगं प्रतीत्य भाज्याः ।

( तत्वार्थसूत्र श्र० १ सूत्र ४७ सर्वार्थसिदि )

इसका टीवाकारों ने यही अर्थ किया है कि कभी २ मुनि वस्त्र भी धारए कर सबते हैं,,।

उपर सर्वार्थ सिद्धि के दो वाक्य रखकर प्रो० सा० का

यंइ कहना कि ''टी काकारों ने इनका अयँ यही किया है कि मुनि कभी कभी वस्त्र भी धारए कर सकते हैं" सर्वथा मिथ्या है। सर्वार्थ सिद्धि, राजवार्तिक और श्लोकवार्तिक प्रन्थ की टीका पाठक देख लेजें।

उक्त दोनों वाक्यों का क्या ऋर्थ **है इस बात को हम** यहां पर स्पष्ट करते हैं—

पुलाक आदि पांचों अकार के मुनि भावलिंग की अपेता तो पांचों निमंन्थ-मुनि हैं। अर्थान सम्यग्दर्शन आर केवल संज्वलन कपाय के उदय, उपशम, चय, चयोग्शम-जनित सयम की दृष्टि से पांचों मुनि भावलिंगी हैं। क्योंकि पांचों के सम्यग्रांन और सयम रहता है। परन्तु द्रव्यर्जिंग को अपेता भेद हो जाता है, वह दो प्रकार से होता है एक शरीर रचना की दृष्टि से, दूसरा कर्मोंदय की दृष्टि से। शरीर रचना की दृष्टि से तो मुनिपद केवल द्रव्य पुरुषवेद से ही होता है। दूसरे स्त्री आदि द्रव्यर्लिंग से मुनिपद की पात्रना नहीं आती है।

कमंदिय की दृष्टि से यह भेद हो जाता है कि केई पुरुष मुनिपद तो धारण कर लेवे और वाह्य कियायें भी सब मुनिपद के समान करता रहे किंतु मिथ्यात्व कर्म के खदय म बह भावों की श्रपेत्ता मिथ्या दृष्टि हो तो वह द्रव्यलिंगी मुनि महा जायगा, भावलिंगी नहीं कहा जायगा। क्योंकि उसके सम्यादर्शन व संयम नहीं है। ऐसा द्रव्यलिंगी मुनि पुलाक

# [ १०२ ]

मादि पांचों भेदों में गर्भित नहीं हो सकता। क्योंकि पुलाक मादि पांचों प्रकार के मुनि तो सम्यग्दर्शन सदित और संवमी होने वाले भावर्लिगी मुनि हैं।

दूसरा ट्रव्यलिंगी मुनि वह भी होता है जो मुनिपदमें रहता है, उसके सम्यग्दर्शन भी होता है परन्तु प्रत्याख्याना-बरण कषाय का उदय रहने से उसके संयम भाव नहीं होता है, ऐसा भी मुनि कहा जाता है। क्योंकि भावलिंगी मुनि के तो केवल संज्वलन कषाय का ही उदय रहता है, अतएव वह संयमी होता है। बस यही "ट्रव्यलिंग प्रतीत्य भाज्याः" का खुलासा अर्थ है। बस यही "ट्रव्यलिंग प्रतीत्य भाज्याः" का खुलासा अर्थ है। बस यही मिथ्यात्व कर्म के उदय से अंत-रंग में मिथ्यादृष्टि हो, परन्तु वह भी नम दिगम्बर ही होता है। <sup>उ</sup> ट्रव्यलिंगी मुनि भी कसी वस्त्र धारण, नहीं कर सकता है। यदि वस्त धारण कर लेवे तो उसे ट्रव्यलिंगी भी मुनि नहीं वह सकते हैं। क्योंकि वस्त्र-त्याग किये बिना तो मुनि-लिंग ही नहीं कहा जाता है। इस लिये दिगम्बर जैन सिटा-न्तानुसार मुनि पद में वस्त्र-त्याग अनिवार्य है।

श्रागे प्रोफेसर सा० ने लिखा है कि-

''मुक्ति भी समन्थ और निर्मन्थ दोनों लिगों से कही गई है---

निर्मन्थलिंगेन संमन्थलिंगेन वा सिद्धिर्भू तपूर्वनया-पेत्तस्या। (तत्वार्थसृत्र श्र० १० सर्वार्थसिद्धि)

## [ १०३ ]

यहां भूतपूर्व का अभिप्राय सिद्ध होने से अनन्तर-पूर्व का है।"

प्रो० सा० ऊपर की पंक्ति लिखकर संग्रन्थलिंग ( वस्त सहित होने) से भी मुक्ति का होना बताते हैं और सर्वायंसिद्धि के १० वें आध्याय की पंक्ति को प्रमाश में प्रगट करते हैं। परन्तु उनका सवस्तलिंग से मोत्त की सिद्धि मानना भी सर्वथा मिथ्या है। माऌम होता है कि तत्वार्थसूत्र एवं सर्वाथंसिद्धि की पंक्तियों पर आपने यथेष्ठ ध्यान नहीं दिया है। आस्त्र

जिन पंक्तियों से वे वस्त्र सहित श्रवस्था में मोच बताते हैं उनका खुलासा ऋर्थ हम नीचे लिखते हैं---

१० वें अध्याय के ध वें सूत्र में आचाय उमःस्वाभी ने यह बतलाया है कि सिद्ध पद अथवा मोच्च प्राप्ति में साज़ात तो कोई भेद नहीं है, सभी सिद्ध अनन्त गुएएधारी, अमुर्त एवं पूर्ए बिग्रुद्ध हैं, सभी सनान हैं, सबोंके अप्र कर्म और शरीर नष्ट हो चुका है। इस लिये चायिक सम्यक्त्व, केवलज्ञान, यथाख्यात चारित्र, चायिकदशॉन, अगुरुलघु, अव्याबाध, सुदम अंवगाहन आदि अनन्त विशुद्ध गुएा सबों में बराबर हैं, उन में कोई भेद वर्तमान नय की अपेचा से नहीं है।

परन्तु भूतपूवं नयकी अपेत्ता से उनमें परस्पर भेद है जैसे कोई सिद्ध जम्बू वीप से मोत्त गये हैं, कोई धातकी खण्ड सें गये हैं। ज्ञान की अपेत्ता कोई दो ज्ञानों से मोत्त गये हैं, कोई तीन वा चार ज्ञानों से मोत्त गये हैं, अर्थात् किसी को

#### [ 808 ]

मति श्रुत दो झानों के बाद ही केवलझान होकर सिद्ध पद हो जाता है किसी को अवधि अथवा अवधि मनपर्यय होकर फि. केवलझान से सिउपद होता है। साजान तो केवलझान से ही सिउ पद होता है। परन्तु भूतपूर्व नय से मतिझानादि से भी परम्परा सिउपद होता है। इसी प्रकार साजान तो निर्प्रन्थ-लिंग (भावलिंग और नम दिगम्बर लिंग) से ही माज्ञ होती है। परन्तु भूतपूर्व नय की दृष्टि से सवस्तलिंग से भी मोज्ञ होती है। इसका अर्थ यही है कि निर्म्रन्थलिंग धारण करनेके पहले गृहस्थ सवस्त रहता है। परन्तु वर्तमान मोज्ञप्राप्ति निर्म्रथ लिंग से ही होती है। यदि वर्तमान में —साज्ञान भी सवस्त-लिंग से मोज्ञ मानी जाय तो बिना केवलज्ञान प्रात किये मति-ज्ञान, श्रुतज्ञान से भी मोज्ञ माननी पड़ेगी ?

इसी विषय को राजवार्तिककार श्रीमद्भटाकलंकदेव ने स्पष्ट किया है । यथा---

वर्तमानविषयविवत्तायां अवेदत्वेन सिद्धिर्भवति अतीत-गोचरनयापेत्त्तया अविरोषेण त्रिभ्यो वेदेभ्यः सिद्धिभवति, भावं प्रति, न तु द्रव्यं प्रति । द्रव्यापेत्त्तचा तु पुहिंगेनैव सिद्धिः । अपरः प्रकारः – लिगं द्विविधं निम्रन्थलिगं सम्रन्थलिगं चेति तत्र प्रन्युत्पन्नः नयाश्रयेण् निर्मन्थलिंगेन सिध्यति, भूर्तावषय– नयादेशेन तु भजनीयम् ।"

> ( राजवार्तिक एष्ठ ३३६ ) वर्तमान नय की अपेद्ता से तो अवेद से सिद्ध पद

#### [ tox ]

मित्र के प्राप्त नव की अपेत्ता से सामान्य रूप से तीनों कि महस भाववेद का है, द्रव्यवेद से तीनों वेद मोत्त के दिवाही है। द्रव्यवेद तो मुक्ति के लिये केवल पुंवेद है।

लिंग दो प्रकार है -- निर्मन्थर्जिंग और समन्थलिंग । वर्तमान नय की दृष्टि से तो निर्मन्थलिंग से ही मोच्च होती है मूतपूर्व नय की दृष्टि से भजनीय है । यहां पर यह बात भी भ्यान देने योग्य है कि यदि सवस्त्र अवस्था से भी मोच्च शक्ति होती तो वर्तमान नय की अपेचा (साच्चात्) से भी समन्थ-लिंग से भी मोच्च का विधान किया जाता परन्तु सवंत्र साच्चात मोच्च प्राप्ति तो निर्मन्थलिग से ही बताई गई है । और भूत्र व नय को अपेचा से तो चारों गतियों से मोच्च-प्राप्ति यताई गई है । यथा---

"तत्रानन्तर--गतौ मनुष्यगतौ सिध्यति, एश्वन्तरगतौ चतस्रुषु गांतपु जातः सिध्यति ।"

धर्थात--धनन्तर गति की अपेक्ता से तो मगुप्य गति से मोच्च होती दे और एकान्तर गति की अपेक्ता से चारों गातयों में उत्पन्न जीव मोच्च जा सकता है। जसे सवज्ञ मोच्च प्राप्ति प्रो० सा० बताते हैं वंस उन्हें तिर्युख, नरक और देवगति से भी साचात मोच्च प्राप्ति बतानी पड़ेगी। परन्तु यह सब कथन भूतपूर्व नय की अपेक्ता से हैं उसे नहीं सममकर ही प्रो० सा० ने सप्रन्थ लिंग से मोच्च प्राति बता दी है। परन्तु

<sup>( ্</sup>যা০ বা০ ২১৪)

## ( १०६ ]

उनका यह कहना और समफना सर्वाथेसिद्धि, राजवार्तिक आदि सभी प्रन्थों के सर्वथा विपरीन है।

श्रागे प्रो० सा० ने सवस्न मोत्त-सिद्धि के लिये धवल सिद्धान्त ग्रन्थ का प्रमाए दिया है। वे लिखते हैं—

"धवलाकार ने प्रमत्त संयतों का स्वरूप बतलाते हुए जो मंयम की परिभाषा दी है उसमें केवल पांच बतों के पालन वा ही उल्लेख है—"संयमो नाम हिराऽनृतस्तेयाब्रह्मपरिष्रहे– भ्यो दिर्रातः।"

पाठकगए उपर की पंक्तियों को पढ़ लेवें, प्रोo साo ने धवल सिटान्त प्रन्थ का कितना जबर्दस्त प्रमाए सबस्त मोच प्राप्त के लिये दिया है ? सोधारए जनता तो समझेगी कि धवल सिढांतकार भी समस्त मोच वताते होंगे परन्तु वास्तव में बात इसके सर्वथा थिपरीत है । उपर जो धवल की पंक्ति है उससे इतना ही सिद्ध होता है कि हिंसादि पांच पापों का त्याग करना संयम कहलाता है । इससे वस्त सहित भी मोच होती है यह बात उन्होन कौन से पद या बीजाकर से जान ली ? यदि वे यह समफते हों कि पांचों पापों का त्याग करने से ही मुनि के संयम हो जाता है, उसमें वस्त-त्याग का व्यथवा नम रहने का कोई विधान नहीं है तो इस प्रकार की समफ के उत्तर में हम यह पूछते हैं कि जब पांच पापों को होड़ना मात्र ही संयम है तब वह संयम मुनि का होगा या गृहस्थ का। क्योंकि पांच पापों का त्याग एक देशा गृहस्थ भी

#### [ 200 ]

करता है और सर्वदेश मुनि करता है। इस पंक्ति में सर्व-देश, एकदेश की कोई बात नहीं है। दूसरे मुनि केशलोंच करता है, भूमि-शयन करता है, एक बार खड़े होकर अन्तराय टाल कर नवधाभक्ति पूर्वक आहार लेता है, चौमासे में जगह जगह विहार नहीं करता है इत्यादि बातें भी मुनि के संयम में गर्भित हैं या नहीं ? यदि हैं तो वे किस आधार से या किस प्रमारण से मानी जांयगी ? जब कि संयम का स्वरूप केवल पांच पापों का त्याग मात्र है, इसका समाधान प्रो० सा० क्या करेंगे ? फिर मुनि का अठ्ठाईस मूल गुए धारए करना परमावश्यक एवं अनिवार्य लत्तुए है सो कैंसे बनेगा ? अट्ठाईस मूल गुणों में अचेलकत्व ( नमत्व ) गुण प्रधान माना गया है उसके लिये एक नहीं सभी शास्त्र जो मुनि स्वरूप-निरूपक हैं। इन सब बातों पर ध्यान नहीं देकर केवल धवला की एक पंक्ति पकड़ कर अपने मन्तव्य की सिद्धि की जाती है और धवल-सिद्धान्त ग्रन्थ का प्रमाण बताया जाता है यह बहुत बड़ा श्वाश्चयं है ।

प्रो० सा० को जानना चाहिये कि धवला के जिम १७६ पृष्ठ पर संयम का उल्लेख दै उसी के आगे १७७ वें प्रष्ठ में यह पंक्ति है—

''द्रव्य-संयमस्य नात्रोपादानमिति कुतोऽवगम्यते इति

चेत्सम्यग्ज्ञात्त्रा श्रद्धाय यतः संयम इति व्युत्पत्तित्तदवगतेः।" ( धवत्तसिद्धांत प्रष्ठ १७७ )

#### [ १०= ]

इन पंक्तियों का अर्थभी जो उसी घवला में झुआ हुआ है वह ही अर्थ यहां रख देते हें —

"यहां पर द्रव्य संयम का प्रहरण नहीं किया गया है। यह कैसे जाना जाय ?

समाधान—क्योंकि भले प्रकार जानकर और अद्धान-कर जो यम सहित है उसे संयत कहते हैं, संयत शब्द की इस प्रवर व्युत्पत्ति करने से यह जाना जाता है कि यहां पर द्रव्य संयम का महण नहीं किया गया है।"

इन पंक्तियों से जो कि धवला में ही छपी हुई हैं स्पष्ट सिद्ध है कि जो पांचों पापों वा त्याग रूप संयम है, वह भाव-है, द्रव्यमंयम दूसरा ही है। प्रो० सा० को इस कथन से वह समफ लेना चाहिये कि मुनि का वस्त्र-त्याग, नग्न रहना, पिच्छिका रखनी; कमण्डलु रखना यह सब द्रव्यसंयम का स्वरूप है। भावसंयम का उल्लेख करके यह कहना कि इसमें इस्त-त्याग कहां है एक ऋदुभुत बात है।

इसके सिवा जो भावसंयम धवर्लासद्धान्त से प्रो० सा० पांच पापों का छोड़ना मात्र बताते हैं सो भी नहीं है। देखिये—

''ख्रथवा वतसमितिकषायदण्डेद्रियाणां धारणानु-पालननिम्रहत्यागजथाः संयमः।''

( धवलसिद्धांत प्रष्ठ १४४ )

अथवा मतों का धारण करना, समितियों का पालन

## [ 308 ]

, *\** 

करंना, कषायों का निम्रह करना, मन--वचन-काय इन तीन इरडों का त्याग करना तथा पांचों इन्द्रियों पर विजय करना यह भी संयम है।

प्रोo साo केवल जतों का नाम ही संयम बताते थे किन्तु उसी धवल में दूसरे भी संयम के भेद हैं फिर इतना ही नहीं है, उत्तम त्तमा आदि दशा धर्म भी संयम हैं। परीषद जय भी मंयम है। सायायिक छेदोपस्थापना आदि चारित्र भी संयम हे। ये सभी संयम के स्वरूप हैं। परन्तु भो० साo न धवलसिद्धान्त का नाम देकर केवल जतों को संयम बता कर यह सिद्ध करना चाहा है कि वस्त-त्याग संयम में नहीं है सो उनका बैसा कथन विपरोत है। द्रव्यसंयम और भाव-संयम के अन्तर को उन्हें समकना चाहिये, साथ ही पांच वत मात्र ही भावसंयम नहीं है किंतु भावसंयम के आनेक भेद हैं। अठारह हजार शोल के भेद, लाखों उत्तर गुए ये सब भावसंयम के भेदों में गर्भित हैं।

बस जिन मन्थों क प्रमाणों से प्रो० सा० ने सवस्त संयम अरेर मवस्त्र मात्र- सिद्धि विधान बताया है उन सब प्रत्यों के वे ही प्रमाण उनके कथन के सर्वथा विपरोत---वस्त-र्याग क अनिवाय विधायक हैं उन सब प्रन्थों से यह बात ामढ़ हो जाती है कि बिना वस्त्र-त्याग किये संयम का होना एवं मुक्ति का पाना सबेथा असम्भव है।

त्रागे इस अकरण के अन्त में प्रो० सा० ज़िखते हैं ि --

# [ ११० ]

"इस प्रकार दिगम्बर शास्त्रानुसार भी मुनि के लिये एकान्ततः वस्त-त्याग का विधान नहीं पाया जाता, हां झुंदबुंदा-चार्य ने ऐसा विधान किया है पर उसका उक्त प्रमाए प्रन्थों से मेल नहीं बैठता।"

प्रोफेसर साहब ने अपने कथन की सिंद्र में जो प्रमाए दिये थे उनका वे अर्थ नहीं समझे हैं हमने उपर यह स्पष्ट बता दिया है। उन्होंने एक भी दिगम्बर प्रन्थका कोई प्रमाए ऐसा नहीं दिया है जिससे सवस्त-संयम और सवस्त्र मोच्च की सिद्धि होती हो। फिर एकान्ततः वस्त्र-त्याग का विधान नहीं पाया जाना ऐसा उनका लिखना व्यर्थ और निःसार है। भगवान कुन्दकुन्द स्वामी ने जो वस्त्र-त्याग का श्रान्त्राय विधान किया है वही विधान समरत दिगम्बर जैन शास्त्रों का और उनके पहिले तथा पीछे के समस्त आचार्यों का भी वही विधान है। इस लिये 'कुन्दकुन्दाचार्य के विधान का आन्द आचार्यों के प्रमाए प्रन्थों से मेल नहीं बैठता" यह प्रो० सा० का कहना भी सर्वथा भिथ्या है, यह चात इमारे उपर के प्रमाएों से भली भांति सिद्ध है। पाठक ध्यान से पढ़ लेवें।

धवलसिद्धान्त में वस्त-त्याग, संयम एवं मोच प्राप्ति के लिये ऋनिवार्य परमावश्यक कारण है यह बात स्पष्ट की गई है। स्नी-मुक्ति निराकरण में हम स्पष्ट कर चुके हैं। देखिये--''दब्वित्थिवेदा संजमं ए पडिवज्जंति-सचेलत्तादो" ( धवलसिद्धान्त सरप्ररूपणा पू० ४१३ ) श्रर्थात---द्रव्य-स्त्री के संयम नहीं हो सकता है, क्योंकि वह सचेल श्रर्थात् वस्त्र धारण किये हुए रहती है। श्रीर भी देखिये---

''द्रव्यस्त्रीणां निर्वृत्तिः सिद्धचे दितिचेत्र-सवासस्वाद-प्रत्याख्यान-गुण्स्थितानां संयमानुपपत्तेः भावसंयमस्तासां सवाससामप्यविरुद्ध इति चेन, न तासां भावसंयमोस्ति भावा-संयमाविनाभावि-वस्त्राद्युपादानान्यथानुपपत्तेः।"

( धवलसिद्धान्त सत्प्ररूपणा प्रष्ठ ३३३)

अथं--द्रव्य-हियों के मोत्त जाना भी सिद्ध होगा ?

शंकाके उत्तर में धवलसिद्धान्तकार कहते हैं कि नहीं; अर्थात द्रव्य-स्त्री मोच्च इस लिये नहीं जा सकती कि वह वस्त्र नहीं छ इ सकती है। आगे फिर भी शंका उठाते हैं कि वे यदि बस्त्र भी धारण किये रहें तो भाव संयम उनके (द्रव्य स्त्रियों के) हो जायगा, इस में क्या बाधा है ? आचार्य कहते है कि वस्त्रों का धारण करना असंयमभाव का अविनाभावी है। बस्त्र धारण करनेसे संयमभाव नदीं हो सकता है किंतु असंयम-भाव (एक देश संयम) ही रहता है।

इस धवलसिद्धान्त के कथनसे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि संयम प्राप्ति के लिये एवं मोच्न प्राप्ति के लिये वस्त्र-त्याग श्रनिवायं आवश्यक कारण है ।

मुनियों के क्षुधा-पिपासा आदि वावीस परीषहों का सहन करना बताया गया है उनमें एक नाम्न्य (नग्न रहना) परीषह भी है इसका स्वरूप इस प्रकार है-

जातरूपवत्रिक्कलंकजातरूपधारएमशक्यप्रार्थनीयं याचनरच्च हिंसादितं पविनिमुक्त निष्परिमहत्वानिव रिष्प्राप्ति-प्रत्येक साधनमनन्य बाधनं नाग्न्यं विश्वतः मनोविकिया-विलुप्तिविरहान स्त्रीरूपाएयन्त्यताशुचि-वुएएपरूपेए भावयतः रात्रि दिवं ब्रह्मचर्यमखएडमातिष्ठमानस्याऽचेत ब्रत-धारए मन-बद्यमवगन्तव्यम् ।

( सर्वार्थ-सिंड १० २८४ )

इसी प्रकार वस्तों की रत्ता, प्रत्नालन आदि में उसज उत्पन्न हिंसादि दोप भी नग्नता में नहीं आते हैं। नग्नता निष्परिमहता, परिमह-त्याग का स्वरूप दै और वह मोत-प्राप्ति के लिये एक मुख्य साधन है। किसी जीव को इसस बाधा भी नहीं आती है। इस नग्नता से मनमें कोई विवार भाव भी जागृत नहीं होता। नग्न मुनि स्तियों को अत्यन्त अप-वित्र एवं निद्य सममता है। और रात दिन अप्वरुड निर्दीष ब्रह्मचयं धारण करता है। ऐसा ही नग्न रहने वाला मुनि अचेल ब्रत्धारी सर्वधा निर्दोप और निष्परिमही कहलता है।

ऐसा ही कथन राजवार्तिक आदि प्रन्थों में है । इन सब शास्त्रीय प्रमाणी से यह निर्विचार सिद्ध है कि यस्त्र-त्याग संयम और मोच प्राप्ति के लिये मुख्य कारण है। दिगम्बर राज्द का यही अर्थ है कि जिसके दिशाएँ ही अम्बर-वस्त हों। अर्थात् जो वस्तादि सब परिष्रह का त्यागी नग्न हो- केवल जावां राप्रदेश पॅक्ति (दिशारूपी) वस्त्र ही धारण करता हो, वही दिगम्बर कहलाता है। इस लिये दिगम्बर जैनधम में सवस्त-संयम प्राप्ति एवं सवस्त्र मोच प्राप्ति के लिये किख्लिन्मात्र भी स्थान नहीं है। इसके लिये दिगम्बर सिद्धान्त के सैकड़ों मंथ अथवा मुनिधर्म स्वरूप निरूपक सभी प्रन्थ प्रमाण भूत हैं। इम यदि कतिपय और प्रन्थों का प्रमाण देते हैं तो यह लेख बदता है। फिर जो प्रमाण दिए गये हैं वे पर्याप्त हैं। इमारे लिये तो एक भगवान कुन्दकुन्द स्वामी का प्रमाण ही पर्यात है। जो उनकी मान्यता है बही समस्त दिगम्बर जैना-चार्यों की मान्यता है।

# 

प्रो॰ हीरालाल जी ने तीसरी बात यह लिखी है कि केवली भगवान को भूख प्यास की वेदना रहती है। अर्थात्-उन्हें भूख प्यास लगती है। इस विषय में उनकी पंक्तिथां इस प्रकार हैं—

## [ 838 ]

"कुन्दाकुन्दाचार्य ने केवली के भूख प्यासादि की वेदना का निपेध किया है पर तत्वार्थ-सूत्रकार ने सबलता से कर्म-सिखान्तानुसार यह सिख किया है कि वेदनीयोदय-जन्य क्षुधा पिपासादि ग्यारह परीषह केवली के भी होते हैं (देखो अध्याय ६ सूत्र द-१७) सर्वार्थ सिढिकार एवं राजवार्तिककार ने यह सिख करने का प्रयत्न किया है कि मोहनीय कर्मोदय के अभाव में वेदनीय का प्रभाव जर्जरित हो जाता है इससे वेदनाएें केवली के नहीं होतीं। पर कर्मसिढान्त से यह बात सिख नहीं होती।"

पाठक महोदय प्रो० सा० की इन पंक्तियों को ध्यान से ९ढ़ लेवें ! वे तत्वार्थ सूत्र से तो केवली भगवान के क्षुधा पिपासादि की वेदना सिद्ध करना चाहते हैं परन्तु साथ ही सर्वार्थ सिद्धि राजवार्तिक आदि प्रन्थों में जो आचार्य पृज्य-पाद और आचार्य अकलंक देव, आचार्य विद्यानंदि आदि ने उस तत्वार्थ सूत्र का खुलासा अर्थ किया है उस पर वे उन आचार्यों के लिये लिखते हैं कि 'उन्होंने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि केवली के क्षुधा पिपासादि को वेदना नहीं होती है परन्तु कर्मसिद्धांत से यह बात सिद्ध नहीं होती है।'

हमें इन पंक्तियों को पढ़ कर प्रो० सा० के अनुभव और उनके ऐसे लिखने पर बहुत खेद होता है। पहले वे स्री मुक्ति और सवस्त्र मुक्ति के प्रकरण में भगवान कुन्दकुन्द स्वामी के लिये लिख चुके हैं कि उन्होंने जो स्त्री मुक्ति और

## [ 88x ]

सवस्त मुक्ति का निषेध किया है वह कर्मसिद्धांत से वैसा सिद्ध नहीं होता और दूसरे आचार्यों के मत से भी मेल नहीं खाता। परन्तु इन सब बातों का खरडन हम अनेक प्रमाएों से कर चुके हैं और यह बात खुलासा कर चुके हैं कि कर्म सिद्धान्त के आधार पर तथा गुएस्थात-क्रम-रचना के आधार पर स्त्री-मुक्ति और सवस्त-संयम किसी प्रकार सिद्ध नहीं होता है। साथ ही यह भी बता चुके हैं कि भगवान कुन्दकुन्दाचार्य का शासन दि० जेनधर्म में प्रधान है। उनकी मान्यता सबंझ प्रएति आगम के आंधार पर है और किसी भी प्रंथ प्रऐता छाचार्य का उनके लिखान्त से मतभेद नहीं है।

''केवली को भूख प्यास लगती है अब इस दात की सिद्धि में वे भगवान अकलंकदेव विद्यानन्दि और पृष्यपाद इन महान् आचार्योंके लिये भी यह लिख रहे हैं कि 'इनका लिखना सिद्धान्त के अनुसार नहीं है।'

अब तो यह कहना चाहिये कि कर्मसिंडांत के रहस्य को प्रोo साo के सिवा कोई भी नहीं समफता होगा सिद्धान्त चकवर्ती नेमिचन्द्र श्राचार्य ने भी केवर्ला के क्षुधा प्यास लगने का पूर्ण खण्डन किया है। प्रोo साo उन्हें भी कर्म-सिद्धान्त के ज्ञाता नहीं समफते होंगे। दि० जैनधर्म में जितने भी त्राचार्य हुए हैं, उन सवों से प्रोo साo का मत विरुद्ध है। इस लिये उनके खयाल से वे शायद सभी कर्मसिद्धांत के बानकार नहीं होंगे।

समस्त घातिया कर्मों को नष्ट कर अनन्त सुख का अनु-भव करने वाले, परम विशुद्ध, इन्द्र, चक्रवर्ती, एवं गएधरादि महर्षियों द्वारा परमवन्दनीय परमात्माके क्षुधा प्यास की वेदना वताने का साहस करना और प्रकारान्तर से दिगम्बराचार्यों को कर्मसिद्धांतके अजानकार बताना यह आगम विरुद्ध एवं असहा बात है ? जहां भूख प्यासकी वेदना है । वहां क्या देवपना रह सकता है ? इस बात को तो हम आगे, अच्छी तरह सिउ करेंगे। परन्तु प्रो० सा० से यह पूछना चाहते हैं कि सर्वार्थ सिद्धि राजवार्तिक श्रौर श्लोकवार्तिककार ने जो तत्वार्थसूत्र का अय किया है, वह तो ठीक नहीं। क्योंकि उन्होंने तो केवली के अधादि बाधाओं का सर्वथा अभाव बताया है। वे सब तो प्रो० सा० की खयालसे कर्मसिद्धान्त के वेत्ता नहीं थे परन्त तत्वार्थसूत्र से केवली भगवान के क्षुधा प्यास की बाधा सिद्ध करने वाले प्रो० सा० ने उस तत्वार्थसूत्र का वही अर्थ है जो वे कहते हैं यह बात किस दिव्यक्षान से जानली ? या और कौन सी गुप्तटीका उन्हें मिली है जिसमें उनकी समझ के अनुकुल अर्थ मिल गया है। यदि हो तो वे प्रगट करें. यदि देंसी टीका कोई नहीं है तो तत्वार्थसूत्र की टीका करने वाले छौर उसी सिद्धान्तका प्रतिपादन करने वाले आचार्य पुज्यपाद, श्चाचार्य विद्यानन्दि. आचार्य अकलंकदेव इत्यादि सभी आचार्यों को तो कर्मसिद्धान्त का रहस्य तथा तत्वार्थसूत्र का ठीक २ अर्थ

समफ में नहीं आया और प्रो० सा० की समफ में आगया यह बात वे किस आधार से कहते हैं सो प्रगट करें ? जिससे कि उनके बतलाये गये अभिप्रायको निर्फ्रान्त माना जा सके। अब आगे हम उनके दिये गये प्रमाए और हेतुओं पर विचार कर उन्हें यह बात सप्रमाए एवं सहेतुक बता देना चाहते हैं कि उनका लिखना सर्वथा निराधार और मिथ्या है।

इस सूत्र का श्रर्थ सर्वार्थसिद्धिकार - आचार्य पूज्यपाद ने इस प्रकार किया **है**---

"निरस्त-घातिकर्म-चतुष्टये जिने वेदनीय-सद्भावान् तदा-श्रया एकादश परीपहाः सन्ति । ननु मोहनीयोदयसहायाभावान क्षुधादिवेदनाभावे परीषहव्यपदेशो न युक्तः ? सत्यमेवमेतत्-वेदनाभावेपि द्रव्यकर्मसद्भावापेत्तया परीषहोपचारः क्रियते"

सर्वाथसिद्धि २८६-२६०)

इसका भ्रर्थ यह है कि चारों घातिया कर्मों को नष्ट करने वाले जिनेन्द्र भगवान के मोहनीय कर्म नष्ट हो चुका है इस लिये मोहनीय कर्म के उदय की सहायता नहीं मिलने से क्षुधादि वेदना उनके नहीं हो सकती फिर उनके परीषह क्यों बताई गई हैं ? उत्तर में कहा जाता है कि यह बात ठीक है, यद्यपि जिनेन्द्र भगवान के वेदनीय कर्म का सद्भात होने से क्षुधा श्रादि परीषहों का उपचार मात्र किया जाता है। इस कथन की पुष्टि में सर्वार्थसिद्धिकार ने यह दृष्टान्त दिया है कि जिस प्रकार सर्वद्व भगवानके चिंता-निरोध लत्तु ज्यान नहीं है फिर भी कर्मों की निर्जरा होने के कार ए वहां पर भी ध्यान का उपचार माना गया है। उसी प्रकार वेदनीय कर्मोदय वश केवल उपचार से भगवान के परीषहें मानी गई हैं।

इस सर्वार्थसिद्धि टीका से यह अर्थ स्पष्ट होजाता है कि मईन्त भगवान के क्षुधादि वेदना सर्वथा नहीं है केवल वेदनीय कम का सद्भाव होनेसे उपचार मात्रसे वहां परीपह मानी गई हैं।

इसके आगे और भी स्पष्ट करते हुए सर्वार्थसिद्धिकार यहां तक लिखते हैं कि ''अथवा एकादश जिने न सन्ति इति वाक्य शेषः कल्पनीयः'' अथवा भगवान् केवली के ग्यारह परोषह नहीं होती हैं ऐसा भी अर्थ लगा लेना चाहिये । क्योंकि मोहनीय कम के उदय की सहायता वहां नहीं है। इसी बात की सिद्धि राजवार्तिककार अकलंकदेव ने भी की है। वे लिखते हैं—

वेदनीयोदयाभावात् क्षुधादि-प्रसंग इति चेत्र— घातिकर्मोदयसहायाभावात् तत्सामर्थ्यविरहात् ॥ (राजवार्तिक ३३८)

शंका डठाई गई है कि वेदनीय कर्म, का उदय होने से केवली भगवान के क्षुधादि का प्रसंग आवेगा ? उत्तर में

# [ 398 ]

श्राचार्यं कहते हैं कि घातिया कर्मों के नष्ट हो जाने से उनकी सहायता नहीं मिलने से वेदनीय कर्म की साथ्मर्यं नष्ट हो जाती है।

इसके आगे राजदार्तिककार ने उदाहरए यह दिया है कि जिस प्रकार विष द्रव्य में मनुष्य को मारने की सामर्थ्य है परन्तु यरि मन्त्र और औषधि का प्रयोग किया जाय तो उस विष में फिर मारने की सामर्थ्य नहीं रहती है। ठीक इसी प्रकार ध्यानाग्नि द्वारा घाति कर्मों का नाश होने से वेदनीय कर्म की सामर्थ्य ज्ञीए हो जाती है। वह (जली हुई रस्सी के समान) रह जाता है उसमें अपना फल देने की सामर्थ्य नहीं रहती है। केवल द्रव्यक्म का सद्वात्र होने से परीषह का ष्पचार किया गया है इस राजवार्तिक के कथन से भी वही बात सिद्ध होती है जो सर्वार्थसिद्धिकार ने कही है।

त्रान रलोक-वार्तिकवार क्या कहते हैं सो जरा ध्यान से पढ़ लीजिये—

लेश्यैकदेशयोगस्य सद्भात्रादुपचयंते । यथा लेश्या जिने तद्वद्वेदनीयस्य तत्वतः ॥ घाति इत्युपचर्यन्ते सत्ता-मात्रात्परीपद्दाः । छद्मस्थवीतरागस्य यथेति परिनिश्चितम् ॥ न क्षुदादेरभिव्यक्तिस्तत्र तद्वेतुभावतः । योग-शून्ये जिने यद्वदन्यथातिप्रसंगतः ॥ नेकं द्वेतुः क्षुदादीनां व्यक्तौ चेदं प्रतीयते ।

# [ १२० ]

तस्य मोहोदयाव यक्तेरसवेद्योदयेपि च ॥ इमिनेदरत्व-संपत्तौ मोहापाये न सेच्यते । सर्याहाराभिलाषेपि नासवेद्योदयाद्दते ॥ न भोजनोपयोगस्यासत्वेनाप्यनुदीरएा । इसिता वेदनीयस्य न चाहारे चर्णादिना ॥ क्षुदित्यरोषसामग्री-जन्याभिव्यंजते कथं । तद्वैकल्पे सयोगस्य पिपासादेरयोगतः ॥ क्षुदादि वेदनोद्भूतौ नाईतोऽनंतशर्मता । निराहारस्य चाराक्तौ स्थातुं नानंतशक्तिता ॥ नित्योपयुक्तवोधस्य न च संझास्ति भोजने । पाने चेति क्षुदादीनां नाभिव्यक्तिर्जनाधिपे ॥ (रत्नोकवार्त्तिक पू० ४६२)

इन कारिकश्रों में हेतुबाद पूर्वक केवली भगवान के क्षुधादि वेदना का अभाव वताया गया है। आचार्य विद्यानंदि कहते हैं कि जिस प्रकार भगवान अहॅन्त के कषायों का अभाव हो चुका है योगमात्र रहता है इस लिये वहां लेश्या उपचार से मानी जाती है, उसी प्रकार घातिया कर्मों का नाश होने पर मी वेदनीय कर्म का सद्भाव रहने से उन अहॅन्त के परीषह मी उपचार से मानी जाती हैं। जिस प्रकार अयोग केवली भगवान के क्षुधादि बाधा नहीं होती है उसी प्रकार आहॅन्त भगवान के भी नहीं होती है। क्षुधा पिपासा की बाधा नीचे लिखे कारणों से हो सकती है---

# [ १२१ ]

- १- मोइनीय कर्म का उदय होना चाहिये तभी क्षुधादि की बाधा हो सकती है।
- २- असाता वेदनीय का भी उदय होना चाहिये।
- ३- साथ में पेट खाली रहना चाहिये।

४- आहार करने की श्रभिलाषा-चाइना भी होना चाहिये।

परन्तु ये सब बातें बिना मोहनीय कर्म के साथ २ असाता वेदनीय कर्म के उदय से नहीं हो सकती हैं। तथा भोजन करने के लिये उपयोग नहीं होने पर तथा आहार सामग्री के नहीं देखने पर असाता कर्म की उदीरणा भी नहीं हो सकती है। जब क्षुधा आदि बाधा को पैदा करने वाली सामग्री ही नहीं है तब आहॅन्त भगवान के क्षुधादि की बाधा भी नहीं हो सकती है।

यदि भगवान ऋहँन्त के क्षुधादि की बाधा मानी जायगी तो उनके झनन्त सुख सिद्ध नहीं होता है। झौर यदि वे निरा– हार नहीं रह सकते हैं तो भगवान के झनन्त शक्ति मानी गई है बह कैसे सिद्ध होगी ? तथा भगवान सदैव झनन्त झान में उपयुक्त रहते हैं तब उनके भोजन झौर पान करने की संज्ञा (आहार संज्ञा) कैसे उत्पन्न हो सकती है ? नहीं हो सकती । इस तिये जिनेन्द्र भगवान के भोजन पान की बाधा बताना मिथ्या है ।

श्वव पाठक स्वयं विचार करें कि तत्वार्थसूत्र के ''एका-इश जिने" इस सूत्र का श्वर्थ सर्वार्थ-सिद्धि, राजवार्तिक तथा रलोक-वार्तिककार ने जो किया है उससे भगवान अर्हन्त के धुधादि की बाधा सिद्ध नहीं होती है। प्रो० सा० इस सूत्र से मगवान के क्षुधादि बाधा का होना किस आधार पर सिद्ध करते हैं ? सभी टीवाओं से और इतर सभी प्रन्थोंसे क्षुधादि बाधा का होना भगवान के असम्भव है।

लाभान्तरायस्या-शेषस्य निरासात् परित्यक्त-कवलाहार-क्रियाणां केवलिनां यतः शरीर-बलाधानहेतवोऽन्य-मनुजा-साधारणाः परमशुभाः सूत्त्माः घ्वनंताः प्रतिसमयं पुद्रलाः सम्बन्धमुपयान्ति स ज्ञायिको लाभः (सर्वार्धसिद्धिः षट० ६१)

अर्थात्—लाभान्तराय कर्म के चय होने से केवली भगवान के कवलाहार वर्जित होने से उनके शरीर के बला-धान के कारए-अूत जो अन्य मनुष्यों में नहीं पाये (जा सकें ऐसे परम शुभ, सूच्म, अनन्त पुद्रल परमाए प्रति समय सम्बन्ध करते रहते हैं यही उनके चायिक लाभ है।

इसके सिवा जो केवली भगवान के ३४ अप्रतिशय बताये गये हैं उनमें १० अतिशय केवलझान के हैं उनमें एक अति-शय कत्रलाहार का नहीं होना भी है।

त्रातः इम तो यहां तक कहते हैं कि केवल तत्वार्थसूत्र ही क्यों किसी भी दिगम्बर जैन शास्त्र एवं किसी भी दिगम्बर सैन श्राचार्य के मत से प्रो० सा० केवली भगवान के क्षुधादि बाधा सिद्ध नहीं कर सकते हैं।

इसके आगे वे लिखते हैं---

"मोइनीय के अभाव में रागद्वेष परिएति का अभाव अवश्य होगा पर वेदनीय-जन्य वेदना का अभाव नहीं हो सकेगा। यदि वैसा होता तो फिर मोइनीय कर्म के अभाव के पश्चात वेदनीय का उदय माना ही क्यों जाता ? वेदनीय का पद्य सयोगी और अयोगी गुएस्थान में भी आयु के अन्तिम समय तक बराबर बना रहता है। इसके मानते हुए तत्संबंधी बेदनाओं का अभाव मानना शास्त्र सम्मत नहीं ठहरता"

प्रो० सा० का कहना ऊपर की पंक्तियों से पाठक समभ लेवें। प्रो० सा० की मूल बात इतनी ही है कि वे मोहनीय के अभाव में रागद्वेष का अभाव भगवान के बताते हैं परन्तु वेदनीय कम का उदय रहने से उनके क्षुधादि की वेदना वाधा का सद्भाव बताते हैं।

परन्तु प्रोo साo को यह समफ लेना चाहिये कि वेदनीय कर्म अघाती प्रकृति है वह स्वयं आत्मीय गुणों का घात करने में सर्वथा असमर्थ है, उसकी सहायक मोहनीय प्रकृति का जब तक उदय नहीं होता तव तक केवल वेदनीय प्रकृति कुछ नहीं कर सकती। अनुभव भी यही बताता है कि सुख दुःख का अनुभव करना साता असाता वेदनीय का कार्य है परन्तु सुख दुःख का अनुभव भी आत्मा में तभी हो सकता है जब कि किसी बस्तु में इष्ट अनिष्ट बुद्धि हो, जिसमें इष्ट बुद्धि या अनुराग होगा उसकी प्राप्ति से सुख का अनुभव होगा, जिस बस्तु में अनिष्ट बुद्धि होगी उसकी प्राप्ति में दुःख का अनुभव

# [ १२४ ]

होगा । इसी लिये जहां पर मोहनीय कर्म का मंदोदय हो जाता है एवं तज्जन्य रागद्वेष की मात्रा कम होजाती है वहां वस्तुओं में अथवा इन्द्रिय विषयीभूत पदार्थों में इष्ट अनिष्ट बुद्धि नहीं रहती है वैसी अवस्था में उन वस्तुओं की प्राप्ति अप्राप्ति में आत्मा सुख दुःख भी नहीं मानता है किन्तु समताभाव रहने से माध्यस्थ भाव रहता है ।

दूसरी बात यह भी है कि वेदनीय कर्म साता श्रसाता रूप परिएमन करता है। श्रीर उसका फल सुख दुःख का श्रनुभव है। यह सुख दुःख कर्म का ही फल है इस लिये जैसे दुःख सांसारिक है वैसे साता-जन्य सुख भी सांसारिक सुख है यही मानना पड़ेगा। तो यदि भगवान झईन्त के वेदनीय के उदय से साता के उदय से सुख का सद्राव माना जाय तो वह सुख सांसारिक होगा, फिर जो श्रनन्त सुख श्राईन्त भगवान के माना गया है वह नहीं बनेगा। क्योंकि उस श्रनंत सुख को सांसारिक सुख से सर्वथा भिन्न श्रात्मीय सुख माना गया है।

भगवान ऋईन्त के जो अनन्त सुख माना गया है वइ ज्ञायिक सुख है, जैसा कि-

> श्चन्यत्र केवलज्ञानं चायिकं दर्शनं सुरूम् । वीर्यञ्चेति सुविख्यातं स्यादनंतचतुष्टयम् ।। (पद्धांध्यायी १४७ पृ०) श्चर्थात्---भगवान श्वहेन्त के चायिक ज्ञान, चायिक

## [ १२४ ]

दर्शन, चायिक सुख और चायिक वीर्यं गुएा यह अनंत चतुष्टय प्रगट हो जाता है। यदि उनके साता-जन्य सुख माना जायगा तो वह सुख साता कर्म के उदय से होगा इस लिये वह औद-यिक कहा जायगा। औदयिक होनेसे आत्मीय सुख नहीं होगा परन्तु भगवान के अनन्त सुख चायिक भाव माना गया है। यह शास्त्रीय विरोध भी भगवान के क्षुधादि वाधा का बाधक है। जब उनके अनन्त सुख चायिक हो चुका है तो वह सदैव रहेगा और वैसी श्रवस्था में क्षुधादि बाधा-जन्य दु:ख का उनके लेश भी कभी नहीं हो सकता है।

तीसरी बात यह है कि क्षुधादि बाधा का होना दुःख रूप कार्य है वह श्रसाता का फल हो सकता है, साता का नहीं हो सकता। परन्तु भगवान के श्रसाता का उदय साता रूप में ही परिएगत हो जाता है। यथा---

समर्थाट्टदिगो बंधो सादस्सुदयप्पिगो जदो तस्स । तेर्ण असादस्सुदश्चो सादसरूवेर्ग्य परिग्एमदि ।। (गोम्मटसार कर्मकाण्ड गाथा २७४)

अर्थात् — केवली भगवान के एक सातावेदनीयका ही बन्ध होता है सो भी एक समय मात्र स्थिति वाला होता है। इस कारए असाता का उदय भी साता रूप से ही परिएत हो जाता है। इसके लिये यह दृष्टान्त दिया गया है कि जैसे कहां मिष्ट जल का अथाह समुद्र भरा हुआ है, खारे जल की एक बूंद का कोई असर नहीं हो सकता है। इसके आगे एदेण कारणेण दु साइस्सेव हु णिरंतरो उदत्रो ।

ते**एासादगिमित्ता परीसहा ,जिएवरे ए**त्थि ॥ ( गोम्मटसार क्र्म० २७४ गाथा )

ऋर्थं ऊपर किया जा चुका है।

कर्मसिद्धान्त के प्रधान प्रतिपादक आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती जब यह कहते हैं कि क्षुधादि बाधा असा-तोदय में होती है। भगवान के असातोदय नहीं है, इस लिये उनके क्षुधादि परीषह नहीं हैं। तब प्रो० सा० भगवानके क्षुधादि बाधा किस कर्म के उदय से बताते हैं और किस आधार से बताते हैं सो स्पष्ट करें ? तब आगे विचार किया जा सकता है।

फिर भगवान के साताकर्म का उदय भी आत्मा में सुख पैदा करता हो यह भी नहीं है। वहां तो साता असाता-जन्य सुख दुःख का लेश भी नहीं है। यथा—

**गुटुय रायद्रोसा इं**दियएाएं च केवलिम्मि जदो।

तेख दु सादासादज सुख दुःखं र्णात्थ इंदियजं ॥ ( गो० क० २७३ )

मर्थात-केवली भगवान के रागदेष और इन्द्रिय बान नष्ट हो चुका है। इस जिये उनके साता श्रजाता से

## [ १२७ ]

होने वाला सुख दुःख दोनों ही नहीं हैं। क्योंकि साता--असाताजन्य सुख दुःख इन्द्रिय-जन्य हैं परन्तु भगवान के अतींद्रिय सुख और श्रतींद्रिय ज्ञान है।

इस कथन से चहुत स्पष्ट हो जाता है कि भगवान के श्रतींद्रिय, आत्मोत्थ, अनन्त, सुख ज्ञायिक है अतः उनके क्षुधादि वेदना का सद्भाव कभी नहीं हो सकता है।

फिर एक बात हम और भी बताते हैं वह यह है कि क्षुधा भिपासा की वेदना का अनुभव किसी भी जीव को तभी हो सकता है, जब कि उसके इच्छा का सद्भाव हो। मुझे भूख लगी है अथवा प्यास लगी है, यह लगनारूप कार्य बिना इच्छा के कभी नहीं हो सकता है भले ही कोई व्यक्ति उस क्षुधा प्यास की निवृत्ति नहीं करे, उसे सहन कर लेवे, परन्तु भूख का लगना या प्यास का लगना बिना इच्छा के अनुभव में कैसे आ सकता हे ? नहीं आ सकता।

हमें यह माऌम नहीं है कि प्रोo साo भगवान केवली के क्षुधादि बाधा का होना हो बताते हैं वा वे उनके कवलाहार भोजन करना भी मानते हैं। जो भी हो यह बात उन्होंने अपने लेख में प्रगट नहीं की है, परन्तु जहां क्षुधादि बाधा है बहां सातोदय से उसकी निष्टत्ति भी भोजनादि से माननी पड़ेगी। किर तो शरीर की स्थिति और शारीरिक प्राकृतिक आधार पर भगवान के और भी अनेक बातें स्वीकार करनी पड़ेंगी ? अस्तु, इन बातों पर हम कुछ भी विचार नहीं करना चाहते हैं, जितना प्रकृत विषय है उसी पर विचार करते हैं। जब क्षुधादि बाधा इच्छापूर्वक होती है तब इच्छा का सद्राव भी भगवान के मानना पड़ेगा और ''इच्छा च लोभ-पर्याय:'' इच्छा लोभ की पर्याय है खतः भगवान लोभ कषाय भी मानना पड़ेगा।

इस लिये शास्त्राधार से यह सिद्ध है कि भगवान के जो वेदनीय कर्म का उदय है वह मोहनीय की सहायता के विना कुछ नहीं कर सकता। फिर भी कर्मादय की अपेत्ता केवल उपचार से भगवान के ग्यारह परीषह कही गई हैं।

यह कथन उसी प्रकार का उपचार कथन है कि जिस प्रकार आठवें नौवें गुएास्थानों में पुंचेद, स्त्रीवेद और नपुंसक बेदों का उदय होने से भावपुरुष, भावस्त्री, भावनपुंसक माने जाते हैं। यदि वेदों का उदय होने मात्र से उन ८ वें ६ वें गुएास्थानों में भी उनका कार्य माना जाय तो वहां भी उन अप्रस्थानों में भी उनका कार्य माना जाय तो वहां भी उन अप्रमत्त, उपशम श्रेणी और त्तपक श्रेणी चढ़ने वाले वीतरागी शुक्त ध्यारारूढ़ मुनिराजों के भी काम-वासना का सद्भाव मानना पड़ेगा ? क्योंकि वेदों का उदय वहां पर है ही। तो क्या प्रोफेसर साहब शुक्तध्यानी त्तपक श्रेणी वालों के भी काम-वासना स्वीकार करते हैं ? बतावें। नहीं करते तो क्यों नहीं करते ? जब कि कर्मोंदय है। यदि वे भगवान के क्षुधादि बाधा के समान वहां भी काम-वासना मानते हैं तो फिर त्तपक श्रेणी चढ़ने एवं वादर-र्छाष्ट, सुत्तम-छष्टि भावों की श्वं खला द्वारा जो कर्म चय किया जाता है वैसी आत्मा विशुद्ध रह सकती है क्या ? नहीं रह सकती । और वहां फिर शुक्तध्यान नहीं रहकर ब्रह्मचर्यका घातक रौद्रध्यान ही ठहरेगा यदि वे कहें कि वहां केवल संज्वलन कषाय है सो भी अत्यन्त मन्द है, इस लिये वहां पर वेद कर्म का उदय कुछ कर नहीं सकता है तो फिर केवली भगवान के राग-द्वेष के अभाव में

वेदनीय का उदय क्षुधाादि बाधा क्यों पैदा कर सकता है ? च्रब र्ञ्ञाधक लिखना व्यथे है, यहां पर हम शास्त्रीय प्रमाए देकर यह बता देना चाहते हैं कि वेदनीय कर्म बिना मोहनीय की सहायता के कुछ भी नहीं कर सकता। यथा---

जग्गो कसाय विग्घ चडकाग्एवलेग साद पदुदीगं।

सुहृपयडीखुदयभवं इंदियतोसंहवे सोक्सं ॥ ( लब्धिसार गाथा ६११ )

अर्थ — नोकषाय और चार अन्तराय के उदय के बल से साता वेदनीय आदि शुभ प्रकृतियों के उदय से जो इन्द्रिय सन्तोष होता है उसका नाम इन्द्रिय-जनित सुख है। वह केवली के सम्भव नहीं है। क्योंकि उनके इन्द्रिय-जन्य सुख नहीं है।

इससे यह सिद्ध होता है कि केवल साता का उदय कुछ नहीं कर सकता, उसे नोकषाय, और चारों अन्तराय कर्मों का उदय सहायक होता है तभी वह सातोदय कार्य कर सकता है। विना मोहनीय की सहायता के वेदनीय कर्म कुछ नहीं कर सकता इसके लिये प्रमाण---

घादिंन्व वेयणीयं मोहस्स वलेख घाददे जीवं।

इदि घादीएं मज्झे मोहस्सादिम्मि पठिदं तु॥ (गोम्मटसार कर्म० १६ गाथा)

वेदनीय कर्म, मोइनीय कम के बल से ही चातियों के समान जीवों ना घात करता है। अर्थात बस्तु में रागद्वेष रूप मावों से इष्टानिष्ट दुढि होने से ही सुख-दुःख का अनुभव होता है। इस लिये मोहनीय की सहायता के बिना वेदनीय कर्म उदय मात्र रहता है। जैसे चपक श्रेगी चढ़ने वाले शुक्लध्यानी सुनियों के पुंचेद, छीवेद का उदय नाममात्र है। कार्यकारी नहीं है वैसे वेदनीय भी नाममात्र हे। वह क्षुधादि बाधा नहीं कर सकता है।

यदि प्रो० सा० के मन्तव्यानुसार सयोग केवली भगवान के आहार संज्ञा है तो वह चौदहवें गुएास्थान में भी रहेगी, क्योंकि वेदनीय का च्दय तो वहां भी है। फिर तो भोजन करते २ ही मोच्च हो जायगी। चौरहवें गुएास्थानमें भ्रुधादि बाधा वे मानते हैं या नहीं, सो भी प्रगट करें।

फिर क्षुधादि बाधा का नाम ही आहार संझा है। आहार संज्ञा ब्रुठे गुएास्थान में ही नष्ट हो जाती है फिर उससे ऊपर क्षुधादि बाघा किस प्रकार हो सकती है ? नहीं हो सकती। यथा---

## [ १३१ ]

रणहुपमाए पढमा सरुएा एहि तत्थ कारएाभावा। ( गो० जी० गाथा १३८ )

अर्थात् — प्रमत्त गुएस्थान से ऊपर पहली संज्ञा (आहार संज्ञा) नहीं है, क्योंकि वहां उसका कारए नहीं है। भगवान ऋईन्त के क्षुधादि बाधा और कवलाहार मानने में हेतुवाद भी पूर्ए बाधक है। यथा —

१--- भोजन करने से उनके बीतरागता भी नहीं रह सकती। चरण भोजन की श्रभिलाषा होगी श्रौर जहां श्रभिलाषा है वहां वीतरागता नहीं रद्द सकती।

२- केवली भगवान सर्वझ हैं, अतः जहां २ जो बधक मञ्जली को मार रहा है उसे तथा जो कोई मांसादि लिये बैठा है वह सब भी उन्हें प्रत्यत्त दीखता है वैसी अवस्था में उनके भित्ता-शुद्धि कैसे रह सकती है। और अन्तराय कैसे टाला जा सकेगा।

३—भोजन करने से भगवान के रसनेन्द्रिय का सद्भाव भी मानना पड़ेगा । फिर तो इन्द्रिय विषय-श्रभिलाषी वे ठहरोंगे ।

४--यदि कहा जाय कि बिना मोजन किये भगवान का शरीर कैसे ठहरेगा तो यह भी बात नहीं बनतो है क्योंकि आहार केवल कवलाहार ही नहीं है, कम आहार, नोकर्म आहार, कवलाहार, लेप्याहार, आज-आहार, मनसाहार ऐसे आहार के झह भेद हैं। यथा--

#### [ १३२ ]

एोकम्म कम्महारो कवलाहारो य लेप्पमाहारो । उज्फ मएोवि य कमसो आहारो छव्विइहो लोओ । ( सं० व० वि० )

त्र्यर्थ ऊपर किया जा चुका है। इन छह प्रकार के आहारों में किसके कौन होता है---

एोकम्मं तित्थयरे कम्मं ए।रेय माएसो अमरे।

कवलाहारो एरवसु उञ्मो पक्खीये इगिलेऊ । ( सं० व० वि० )

अर्थात्---तीर्थंकरों के तो नोकर्म वर्गणाओं का आहार होता है, कर्म वर्गणाओं का आहार नारकियों के होता है। मानसिक आहार समस्त देवों के होता है। कवलाहार मनुष्य और पशुओं के होता रहता है। क्रवलाहार पजुष्य और पशुओं के होता रहता है। क्रोजाहार (उष्णता रूप आहार) पत्तियों के होता है और लेपाहार एकेन्द्रियों के होता है, पत्तियों के होता है और लेपाहार एकेन्द्रियों के होता है, पत्तियों के क्रारा है और लेपाहार एकेन्द्रियों के होता है, पत्तियों के क्रारा है और लेपाहार एकेन्द्रियों के होता है, पत्तियों के क्रारा है आगत स्व पत्न्तु उसकी रत्ता और वृद्धि आज आहार से अर्थान माताके पंखों की गर्मी से होती है। वृद्धि भी होती है। इसी प्रकार केवली के नोकर्म परमाणुओं का ही आहार है। साथ ही उन-का परमौदारिक शरीर है, अतः वहां कवलाहार की आव-श्यकता भी नहीं है। जैसे देवों के केवल मार्नासक आहार माना गया है, उसीसे उनके शरीर की स्थिति आयुकर्म की प्रधानता से बनी रहती है, उसी प्रकार भगवान के नोकर्म का आहार सममन्ता चाहिये, यदि वेदनीय के उद्दय से भोजन की श्चाकांचा भगवान के मानी जायगी तो फिर वेदोदय से ध्यानारूढ मुनिके स्त्री आदि की आकांचा माननी पड़ेगी।

४—यदि वेदनीय कर्म्नु के उदय से भगवान के क्षुधा-वाधा मानी जायगी तो फिर उसी कर्म के उदय से उनके रोग बध आदि भी मानने पड़ेंगे । फिर तो भगवान के पेचिश आदि रोग का सद्भाव मी मानना पड़ेगा । क्योंकि वह भी वेदनीयोदय में होता है । रोग मानने पर फिर तो वैद्य तथा औषधि आदि सब साधनों की आवश्यकता होगी अत पब फिर तो भगवान में और संसारी मनुष्यों में कोई भेद न रहेगा । दूसरे भगवान का शरीर सप्त धातु-बर्जित तेजोमय होता है । इस लिये वहां पर कवलातार की आवश्यकता ही

नहीं है। यथा---

शुद्धस्पटिकसंकाशं तेजो मूर्तिमयं वपुः ।

जायते ज्ञीरणदोषस्य सप्तधातुविवर्जितम् ।

( सं० व० वि० पृ० ३२ )

त्रर्थात्—भगवान का शरीर शुद्ध स्फटिक के समान तेजरूप सप्तधातु रहित होता है। क्योंकि उनके शरीर में कोई दोष नहीं रहता है। आचार्यं प्रभाचन्द्र ने 'एकादश– जिने' इस सूत्र का अर्थं करते हुए भगवान के परीषहों का निषेध इस प्रकार किया है। यथा—

यच्चोपचारतोपि ऋस्यैकादश परीषहा न संभाव्यते तत्र तन्निषेधपरत्त्वात् सुत्रस्य—एकेन श्रधिका न दश परिषहा जिने !!

#### [ १३४ ]

क्षुधादि वेदना अथवा कवलाहार का निषेध करते हुए भगवत्कुन्दकुन्दाचार्यं भी कहते हैं --

जरवाहि दुःखरहियं आहारणिहारवज्जियं विमलं।

सिंहाण खेलसेश्रो एत्थि दुगंछा य दोसो य ॥ (पद्रप्राभृतादि संमह पृ० १०३)

अर्थात्—बुढ़ापा, व्याधि दुःखों से रहित, तथा आ-हार और मल-मूत्र की बाधा से रहित, निमॅल, नासिका का मल, कफ आदि से रहित, पसीना से रहित तथा अन्य सब प्रकार के ग्लानिमय दुःखों से रहित भगवान आईन्त होते हैं। इसी बात को भगवान समन्तभद्राचाय ने कहा है—

मानुषीं प्रकृतिमभ्यतीतवान् , देवतास्वपि च देवता यतः । तेन नाथ परमासि देवता, श्रेउसे जिन्दृष प्रसीद नः ॥ ( वृहत्स्वयंभू स्तोत्र )

जो मनुष्यों की प्रकृति है उससे भगवान सर्वथा दूर हैं। इसी बात को श्रौर भी स्पष्ट भगवान समन्तभद्र स्वामी ने रत्नकरण्ड श्रावकाचार में कहा---

क्षुत्पिपासाजरातङ्कजन्मातंकभयस्मयाः ।

न रागद्वेषमोहाश्च यस्याप्तः स प्रकीर्त्यते ॥

( रत्नकरण्ड श्रावकाचार )

अर्थात्-जिसके भूख, प्यास, बुढ़ापा, रोग, जन्म-बरण, भय, मद, रागद्वेष, मोह झादि कोई दोष नहीं दे वही झह्न्त परमेष्ठी देव कहलाता है।

इतना स्पष्ट सहेतुक और सप्रमाण निषेध दिगम्बर जैनाचार्यों का मिलने पर भी प्रो० सा० छाईन्त भगवान के किस प्रकार क्षुधादि की बाधा बताते हैं। सो आश्चर्य की बान है।

ु उन्होंने यह जो लिखा है कि यदि वैसा होता तो फिर मोहनीय कर्म के अभाव के पश्चान् वेदनीय का उदय माना ही क्यों जाता ?

यह तर्क उनकी वस्तुस्थिति, हेतुवाद और प्रमाएवाद से सर्वथा शून्य है। इस विषय में पहली बात तो यह है कि जो कुछ भी जैसा वस्तु का स्वरूप है वह उसी रूप में रहता है, ऐसा क्यों है यह तर्क व्यथे है। 'स्वभावोऽतर्क, गोचरः वस्तु स्वभाव तर्क से खण्डित नहीं होता है। नहीं तो कोई यह भी कह सकता है कि श्रग्नि उष्ण क्यों है? तो यही कहा जायगा कि वैसा उसका स्वभाव है। इसी प्रकार जब श्रघाती कर्म सयोगी श्रयोगी गुएस्थानों में रहते हैं और घाती कर्म उससे पहले ही नष्ट हो जाते हैं यह वस्तु स्थिति सबंज्ञ प्रत्यन्त है तब मोहनीय के अभाव में वेदनीय का उदय क्यों माना ? यह तर्क व्यर्थ है।

यदि तर्क बल ही ठीक माना जाय तो यह भी तर्क हो सकता है कि जब चौदहवें गुएास्थान में कर्म नोकर्म रूप कोई बर्गएा का आश्रय ही नहीं होता है तब नाम कर्म और गोव

#### [ १३६ ]

कर्म का उदय वहां क्या करता है ? आयुकर्म के साथ चारों गतियों का बंध क्यों होता है जबकि आयु की अविनाभाविनी गति का ही जीव के उदय होता है, जिसने नरकायु का बंध किया है उस जीव के देवगति, मनुष्य गति, तिर्यगातिओं का भी बंध क्यों होता है ? जबकि वह जीव केवल नरकगतिमें ही जाने वाला है । सिद्धों के भव्यत्व गुरा क्या करता है जब-कि अब उनकी सिद्धि हो चुकी है ? केवलज्ञान के साथ केवल दर्शानगुरा क्या कार्य करता है जबकि केवली भगवान साज्ञात ज्ञान द्वारा विशेष ज्ञान करते हैं तब सामान्य दर्शन का वहां क्या काम बाकी रह जाता है और क्या उपयोग है ? प्रो० सा० इन तकों का क्या समाधान करते हैं ?

हम तो कहते हैं वस्तुस्थिति को कहां ले जात्रोगे जबकि सभी सातों कर्म हर समय जीव के बंधते रहते हैं तव आयु कर्म अकेला त्रिभाग में ही क्यों बंधता है ? अथवा आठ अपकर्षकाल का समय आयु के त्रिभाग में ही क्यों पड़ता है ? इन बातों का बे उत्तर देंगे ?

हम तो इन सभी वातों को वस्तुस्थिति तो बताते ही हैं साथ ही सभी वातें आगम सिद्ध हैं, केवली के प्रत्यत्त झान-गम्य हैं। कर्म नो कर्म वर्गसाओं और जीव के उन भावों के अत्यत्त-दृष्टा चारज्ञानधारी गर्साधरदेव हैं तथा मनः ग्रयंय, अबधि-ज्ञानधारी आचार्य प्रत्याचार्यों द्वारा वे भाव वर्सित हैं। और देतुगम्य युक्तिपूर्स हैं।

#### [ १३७ ]

संद्तेप में थोड़ा सा दिग्दर्शन हेतुवाद का भी कर देना ठीक होगा, देखिये—

वेदनीय का उदय मोहनीय के श्रभाव के पीछे भी क्यों माना गया है इसका उत्तर कार्यकारण भाव से समफ लेना चाहिये। ज्ञपक श्रेणी चढ़ने वाले जीव के मोहनीय कर्म की स्थिति कितनी पड़ती है श्रौर वेदनीय की कितनी पड़ती है, जहां दशवें गुण्स्थान में सूच्म लोभ का उदय रहता है, वहां उसकी सत्ता कितने समय की रह जाती है—केवल अन्त-मुँहूर्तमात्र की, वह भी उसी दशवें के अन्तमें नष्ट हो जाती है, फिर मोहनीय कर्म आत्मा में लेशमात्र भी नहीं रहता है। परन्तु वेदनीय कर्म जा सत्ता में वेठा हुआ है और उदय में भी श्राता रहता है। इस लिये वह स्थिति श्रौर सत्ता रूप कारण के सद्भाव से मोहनीय कर्म के अभाव होने पर भी बना रहता है।

दूसरी बात यह भी समफ लेना चाहिये कि अघातिया कर्म सभी ऐसे हैं जो घातिया कर्मों के सदैव सहयोगी होकर कार्यकारी रहे हैं और जहां तक घातिया कर्मों का सहयोग बना हुआ रहता है, वहां तक उनका कार्य भी उदयानुसार होता रहता है, घातियों के अभाव से अघातिया कर्म उदय में ही रहते हैं, वहां उनका मुख्य कार्य नहीं रहता है। कदाचित् आयुकर्म के विषय में शंका उठाई जा सकती है, सो भी सूद्म विचार करने पर दूर हो जाती है, कारए आयुकर्म की स्थिति जितनी भी मोइनीय कर्म की सहायता से पड़ी थी उसी का सद्भाव मोइनीय के अभाव में रहता है। यदि आयुकर्म स्व-तन्त्र अथवा बिना मोइनीय की सहायता के अपना कार्य करता होता तो मोइनीय के अभाव होने पर आयुकर्म में थोड़ी सी भी स्थिति बढ़ जाती तब तो समभा जाता कि वह मोहनीयकी सहायता की अपेन्ना नहीं रखता है। यथा-

"ठिदि अगुभागा कसायदो होन्ति"

अर्थात् --- स्थिति और अनुभाग प्रत्येक कर्म में कषाय से ही पड़ते हैं। इस लिये घातियों के अभाव में अघातिया कर्म असमर्थ हो जाते हैं, फिर भी अपनी स्थिति को पूरा करने के लिये वे ठहरे रहते हैं। यदि आयुकर्म की स्थिति थोड़ी हो तो समुद्घात होने पर रोष कर्मोंकी स्थिति भी घट जाती है। इस कार्यकारण की परिस्थिति से कर्मसिद्धान्त की व्यवस्था के अनुसार मोहनीय कर्म के अभाव में भी वेदनीय का उदय मानना हेतुवादपूर्ण है।

भगवान श्रहन्त के क्षुधादि बाधाएँ सर्वथा नहीं हो सकती हैं, इस विषय में चार झान के धारी गौतम गएाधर जिसते हें--

''दुःसइपरीषहाख्यद्र ततररंगत्तरंगभंगुरनिकरम्"

(क्रियाकलाप पृ० २८६)

श्चर्थात्—श्रह्त भगवान के क्षुधा पिपासादि परीषद्दे सर्वथा नष्ट हो चुकी हैं।

#### [ १३६ ]

किया-कत्नाप के टीकाकार झाचार्य प्रभाचन्द्र चैत्य-भक्ति ऋादि को श्री० गौतम गएधर कृत बताते हैं। इस लिये यह प्रमाए ऋतीव महत्वपूर्ण है।

इसी चैल-भक्ति में आगे यह भी लिखा है --

''निरामिषसुतृप्तिमद्विविधवेदनानां चयात्"

( कियाकलाप पृ० २८६ )

यहां पर यह स्पष्ट किया गया है कि क्षुधादि विविध वेदनाओं का भगवान के च्तय हो चुका है। इस लिये निरा-मिष भोजन से होने वाली ऌप्ति से विलच्त्रण ऌप्ति–कवलाहार रहित ऌप्ति भगवान के रहती है।

त्र्याचार्यंवर्यं यशोनन्दि ने पद्घ परमेष्ठी पाट में अर्हन्त भगवान की नैवेद्य से पूजा बताते हुए लिखा **है**—

नानार्धचन्द्रशतरंध्रसुहासफेग्री।

श्रेग्रीरसोद्धकलमौदनमोदकाद्यैः ॥

संपूजयामि चरणांख्रहभिर्जिनेशां।

ध्वस्तक्षुधां भवदवञ्चमतापशान्त्यै । :

( पद्धपरमेष्ठि पूजा पृ० १७ )

अर्थात--फेणी लाडू भात र्थाद से उन भगवान के चरणों की पूजा करता हूं जिनकी क्षुधा सर्वथा नष्ट हो चुकी **दे**।

त्र्याचार्य शुभचंद्र ने त्रादि मंगल में ही भगवान भईन्त के निराहार विशेषए दिया है—

#### [ 980 ]

"निराहारं निरौपम्यं जिनं देवेन्द्रवंदितम्"

( सं० व० वि० पृ० १ )

अर्थात्-जिनेन्द्र भगवान आहार रहित होते हैं।

इस सम्बन्ध में ऋधिक प्रमाण देना व्यर्थ है। दि० सिद्धान्तानुसार किसी भी दि० जैन शास्त्र से भगवान ऋहँन्त के पिपासा क्षुधादि की बाधा सिद्ध नहीं हो सकती है। सभी शास्त्र उसके निषेधक हैं।

श्रागे प्रो० सा० ने त्राप्त-मीमांसा का श्लोक देकर यह सिद्ध करना चाहा है कि भगवान वीतराग होते हैं तो भी उनके सुख और दुःख का सद्वाव होता है। उनकी यह पंक्ति है—

"दूसरे समन्तभद्र स्वामी ने त्राप्त-मीमांसा में वीत-राग के भी सुख त्रौर दुःख का सद्भाव स्वीकार किया है। यथा—

> पुष्यं ध्रुवं स्वतो दुःखात्पापं च सुखतो यदि । बीतरागो मुनिर्विद्वान् ताभ्यां युञ्जात्रिमित्ततः ॥

इस आप्त-मीमांसा के प्रमाए को रखकर प्रो० सा० उससे भगवान के सुख और दुःख सिद्ध करने का जो प्रयत्न करते हैं उसे देखकर उनकी विचार-धारा, अन्वेषए-शक्ति, और खयाल पर बहुत भारी श्राश्चर्य होता है । जो कारिका आप्त मीमांसा की उन्होंने प्रमाए में दी है उसका अर्थ ही दूसरा है, जो बात वे कहते हैं उसका उससे कोई सम्बन्ध ही नहीं है त्र्याप्तमीमांसा की कारिका का ऋर्थ हम यहां पाठकों की जानकारी के लिये प्रगट किये देते हैं। वह इस प्रकार है—

श्राचार्य समन्तभद्र स्वामी ने दूसरे दर्शनों की उस मान्यता का खएडन इस कारिका में किया है जो यह मानते हैं कि अपने आप को दुःख देने से तो निश्चय से पुण्यबन्ध आत्मा में होता है। और आपने आपको सुखी बनाने से आत्मा में पापबन्ध होता है। इस विचित्र दर्शन एवं मान्यता के खरडन में त्राचार्य समन्तभद्र कहते हैं कि ऐसा मानना ठीक नहीं है। कारण यदि अपने आपको दुःख पहुंचाने से पुण्यबन्ध होता तो जो मुनिराज परम वीतरागी होते हैं वे भी काय क्लेशादि अनेक अकार के घोर तपश्चरण द्वारा दुःख साधनों को उत्पन्न करते हैं, सीन गर्मी के सन्तप्त पहाड़ पर तप करते हैं, तीब शीत में नदी के किनारे पर ध्यान लगाते हैं, यदि इस तपश्चरण रूप दुःखोत्पादन से पुण्यवन्ध ंही होता हो तो कोई भी वीतरागी मुनि पुण्यवन्ध ही करता रहेगा, वैसी त्रवस्था में वह पुण्य-पाप रूप समस्त कमों का नाश कर मोच को कभी नहीं जा सकेगा। परन्तु ऐसा नहीं है वीतरागी मुनि परीपहों को सहन करते हैं, उपसर्ग भी सहन करते हैं, समस्त कष्टों को सहन करते हैं, फिर भी वे पुएय बन्ध नहीं करते हैं, किन्तु कर्मों की निर्जरा करते हैं। इस लिये अपने को दुःख पहुंचाने से पुण्यबन्ध होता है, यह मानना विरुद्ध है। इसी प्रकार यदि अपने को सुख पहुंचाने से पापबन्ध होता हो तो फिर बिद्वान लोग अपने तत्वज्ञान से और शास्तों के रहस्य ज्ञान से पूर्ण सन्तोष लाभ करते हुए प्रसन्न और सुखी होते हैं सो उस तत्वज्ञानजन्य सुखसे उन तत्वज्ञानी विद्वानों को पापबन्ध होना चाहिये परन्तु यह भी विरुद्ध बात है। क्यों– कि जो विद्वान तत्व विचार में निमग्न है। किसी प्रकार का बैर-बिरोध, बिकार, पर-पीड़ा आदि नहीं कर रहा है, विना किसी दुर्भाव के वस्तु चिंतन एवं शास्त्राध्ययन में लगा हुआ है और तत्वज्ञानजन्य सन्तोष रूप सुख का अनुभव कर रहा हे तो वैसी अवस्था में उसको पापबन्ध क्यों होगा ? अर्थात नहीं होगा।

बस यही इस कारिका का स्पष्ट अर्थ है जो मूल कारि-का के पदों से स्पष्ट है। इस कारिका का उक्त यही अर्थ विद्यानन्दि ने अष्टसहस्ती में किया है।

परन्तु प्रो० सा० ने वीतराग भगवान के संसारी दुख सुख सिद्ध करने के लिये इस कारिका को प्रमाए में लिखा है। इस कारिका से तो वीतराग के सांसारिक सुख-दुख नहीं होते हैं, किन्तु पुण्य-पाप दोनों कर्मों का नाश होता है यह बात सिद्ध होती है। इस कारिका के अर्थ को वे समफ लेते तो फिर यह प्रमाए देकर अपने कथन की स्वयं विरुद्धता उन्हें स्वीकार नहीं करनी पड़ती। उनके इस प्रमाए से विदित होता है कि वे कम से कम आप्त मीमांसा को तो प्रमाए मानते हैं। तभी तो यह प्रमाए उन्होंने दिया है परन्तु उनके दिए हुए प्रमाए से ही वीतराग अहेत भगवान के सुख दुख का अभाव सिद्ध होता है।

# पुराख शास्त्रोंमें भी प्रो० सा० के मन्तव्योंका खण्डन ही पाया जाता है।

स्त्रीमुक्ति, सवस्त्रमुक्ति और केवली कवलाहार, इन तीनों वातों का खण्डन कर्मसिद्धांत एवं गुएास्थान चर्चा के आधार पर तो हम बहुत विस्तार के साथ कर चुके हैं। इसके सिवा प्रथमानुयोग शास्त्रों में मोत्त जाने वाले केवलियों का सर्वत्र वर्एन किया गया है।

पाएडवों को तातेर भूषण पहना कर उपसर्ग किया गया, देशभूषण कुलभूषण को व्यंतरों ने उपसर्ग किया, गजकमार मुनि के सिर पर जलती हुई सिगड़ी रक्खी गई, सुकौशल को सिंहनी ने भच्चण किया उन उपसर्गों को जीत कर उन्हें केवलज्ञान हुआ। इसके सिवा कोई अमुकस्थानमें पटके गये। संजयत मुनि को नदी में पटका गया और उसी समय उन्हें केवलज्ञान हुआ। कोई खड़गासन से मोच्च गये। कोई एक बर्ष तक घोर तपश्चरण करते रहे। आदिनाथ भगवान ने छहमास आहार का त्यागकर दिया पुनः छहमास अंतराय रहा बाहुबलि एक वर्ष तक ध्यान में लीन रहे। भरत भगवान को कपड़े उतारते २ केवलज्ञान अन्तर्मुहर्त में होगया। अमुक केवली भगवान ने अमुक २ स्थानों पर विहार किया। अमुक भमुक ने गिरनारि, चम्पापुर, पावापुर कैलास आदि से मोच्च

#### [ 888 ]

प्राप्त किया । समोसरए की रचना, भगवान का सिंहासन से चार अंगुल ऊ चे विराजमान रहना, चौंतीस अतिशयों का प्रगट होना, दिव्य ध्वनि का खिरना, अमुक २ तीर्थकरों के इतने गएधर थे । समोसरए में इतने मुनि, इतनी अर्जिकाएें आवक आविकाएें थी इत्यादि वातों का बहुत विशद वर्एन प्रथमानुयोग-पुराए शास्त्रों में सर्वत्र पाया जाता है । परन्तु अमुक स्त्री पर्याय से मोच्च गई । अमुक कपड़े पहने २ केवल-झान को प्राप्त हुआ । अमुक केवली ने कवलाहार किया, या अमुक केवली को भूख प्यास की बाधा हुई और वे अमुक के घर आहार को गये या उन्होंने समोसरए में ही आहार मगाया इत्यादि---

ऐसा वर्णन किसी भी दि० पुराण शास्त्र में नहीं पाया जाता है। यदि प्रो० सा० के मन्तव्यानुसार दिगम्बर शास्त्रोंके अनुसार भी स्त्री मुक्ति, सबस्त मुक्ति और केवली कवलाहार मान्य होते तो उनका वर्णन किसी भी तीर्थंकर के शासनकाल में किसी भी पुराण शास्त्र में अवश्य पाया जाता। परन्तु दिगम्बर शास्त्रों में तो भरत महाराज को घरमें भी परमोत्कृष्ट वैराग्य बताते हुए भी यही बताया है कि जब जंगल में गये और कपड़े उन्होंने उतार डाले वे नग्न दिगम्बर बन गये तभी उन्हें केवलज्ञान हुआ ।

स्त्री पर्याय को सभी शास्त्रों में निंद्य बताया है श्रौर स्त्री-लिंग का सबंथा छेद कर देव पर्याय पाने के पीछे पुरुषलिंग से ही अमुक २ ने मोत्त प्राप्त की, ऐसा ही सभी पुराएों में कथन पाया जाता है। आदिनाथ भयवान ने अपनी पुत्री बाह्यो और सुन्दरी से कहा था कि तुम इस स्त्री-पर्यायसे मोत्त नहीं पा सकती हो।

केवली भगवान के परम शुद्धि और दिव्य औदारिक शरीर, अनन्त अचिन्त्य गुर्गों का प्रगट होना, अनेक अतिशय प्राप्त होना आदि बातों का वर्ग्यन है।

इस लिये यदि प्रोफेसर साहब के तीनों मन्तव्य दिगम्बर शास्त्रोंसे भी सिद्ध होते तो उनका वर्णन पुराण शास्त्रों में भी कहीं नो पाया जाता, परन्तु वैसा वर्णन किसी भी प्रथमानुयोग शास्त्र में नहीं पाया जाता । प्रत्युत उन प्रथमानु-योग शास्त्रों में भी उक्त तीनों मन्तव्यों का सर्वत्र स्पष्ट खरुडन मिलता है । इस लिये दि० सिद्धान्तानुसार कर्मसिद्धांत और गुएास्थानों के आधार पर उक्त तीनों मन्तव्य किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं हो सकते हैं । और दिगम्बर शास्त्रों में सर्वन्न उन का खरुडन किया गया है ।

अधिक लिखना अनावश्यक सममकर प्रो० सा० से हम यह आशा करते हैं कि वे अपने मिथ्या मन्तव्यों को आगम, युक्ति एवं अनुभव विरुद्ध सममकर छोड़ देंगे। इतना ही नहीं किन्तु निष्पत्त एवं सरल भावों से अपने अमपूर्ण अभिप्रायों का परित्याग कर समाज के समत्त वैसी घोषणा कर देंगे।

> विकल्मषमनेकान्तं वस्तुतत्वप्रकाशकम् । श्वनाद्यनन्तसंसिद्धं जीयादैगम्बरं मतम् ॥ मक्खनलाल शास्त्री, सम्पादक-जैनबोधक, मेम्बर-श्रोकाफ कमेटी ग्वालियर राज्य

#### [ १४६ ]

# हमारी सम्मति

काल दोष से विगत २४ वर्षों में सर्वज्ञ-प्रशीत दि० जैन आगम पर उसी के अनुयायी महानुभावों द्वारा ऐसे ऐसे भीषण आद्वेप किये गये हैं जिनसे कि दि० जैनधर्म की मूल मान्यताश्रों को गहरी ठेस पहुंची है। यह समय बुद्धिवाद का है, अद्धा की उत्तरोत्तर हानि होती जा रही है, अतः कुमतिज्ञान के प्रभाव से लोग वुद्धि-विभ्रम में फंसकर किसी भी नये मार्ग को सहज अपना लेते हैं। यही कारण है कि आज दि० जैन धर्मानुयायी भी सत्यपन्थ को छोड़कर विभिन्न २ मान्यतात्रों के अनुयायी बन गये हैं और बनाये जा रहे हैं। नाना प्रकार की नई नई मान्यतायें और नई नई प्रकट होने लगी हैं। बा० अर्जनलालजी सेठी और पं० दरबारी ताल जी सत्यभक्त के आगम-विरोधी विचारों को तो अभी तक समाज भूला नहीं था कि धवलाके संपादन से प्रसिद्धि प्राप्त प्रो० हीरालाल जी ने दि० जैनधर्म के अस्तित्व का ही विलोप करना प्रारम्भ कर दिया है। उनकी समझ से श्वेताम्बरधर्म ही परातन और सर्वज्ञप्रणीत है।

यद्यपि इस प्रकार के स्वतन्त्र विचार प्रमाए सिद्ध दि० जैन ज्रागम को तो कुछ भी धक्का नहीं पहुंचा सकते परन्तु धवला टीका के सम्पादन से जिनके विचारमें प्रोफेसर साहब का सम्मान जम गया है और जो उनके सैद्धान्तिक ज्ञान से प्रभावित हो गये हैं जनके श्रद्धान में अवश्य अन्तर ज्ञा सकता

## [ १४७ ]

है । श्रतः ऐसे लोगों के स्थितिकररण के लिये बम्बई पंचायत का यह प्रयत्न श्रवश्य रलाधनीय है जो उसने सभी विद्वानोंको ट्रैक्ट लिखने को ज्ञामंत्रित किया है ।

श्रनेक ट्रैक्ट लिखने के बजाय जैनधर्म के मर्मझ एवं प्रकाण्ड विद्वानों द्वारा युक्ति और प्रमाण पूर्ण थोड़े से लेख ही पर्याप्त हैं। इसी सदाशय से हम लोग व्यलग २ न लिखकर श्रीमान सम्माननीय विद्यावारिधि. वादीभ केसरी, न्यायालं-कार, धर्मधीर पं० मक्खनलाल जी शास्त्री महोदय के इस ट्रैक्ट धर अपनी सम्मति प्रकट किये देते हैं कि हम इस ट्रैक्ट के विषय से पूर्ण सहमत हैं।

माननीय शास्त्री जी ने उक्त ट्रैक्ट बहुत शास्त्रीय खोज श्रम श्रौर विद्वत्तापूर्ए लिखा दे। इसमें प्रो० सा० की स्त्री-मुक्ति, सवस्त्र-संयम श्रौर केवली-कवलाहार इन तीनों मान्य-ताओं का सप्रमाए श्रौर सयुक्तिक खण्डन किया गया है।

हम समफते हैं कि यदि प्रो० सा० को वास्तव में तत्व-जिज्ञासा है तो वे इसे पढ़कर अपने विचार को अवश्य छोड़ देंगे और अपने विचार परिवर्तन को व्यक्त करेंगे ।

१- कुझोलाल शास्त्री न्याय काव्यतीर्थ,

- २- नाथूलाल शास्त्रो, काव्यरतन,
- ३- कविराज अजितर्रायं शास्त्री, आयुर्वेदाचार्य,

ज्योतिषतीर्थ, यंत्र-तंत्र-मंत्र विद्याविशारद श्री गोपाल दि० जैन सि० विद्यालय मोरेना ( ग्वालियर )

# [ १४= ]

# प्रोफेसर सा॰ के मन्तव्यों पर हमारा ऋमिमत

वर्तमान समय में इमारी समाज के कतिपय विद्वान ऋाचार्यों के वचनों को ऋप्रामाखिक सिद्ध करने में प्रवृत्ति करते हुए देखे जारहे हैं। इस जिये हमारे दि० जैन धर्म का माहात्म्य दिनों दिन घटता जा रहा है।

हमें दुःख है कि अभी हाल ही में प्रो० हीरालाल जी सा० ने दिगम्बर आम्ताय के मूलभूत सिद्धान्तों के विरुद्ध स्त्रीमुक्ति, सवस्त्रमुक्ति, केवली कवलाहार, इन बातों को दि० शास्त्रों से ही सिद्ध करने का विफल प्रयास किया है। यद्यपि प्रोफेसर सा० दिगम्बर धर्म के ही अनुयायी हैं साथ ही में उन्होंने दि० सिद्धान्तों के प्रधान प्रन्थ ''धवल सिद्धान्त" का सम्पादन भी किया है। ऐसे योग्य बिद्धान होते हुए भी दि० सिद्धान्त के विपरीत बातों को सिद्ध करने का प्रयास कैसे कर डाला यह एक आश्चर्य और खेद की बात है।

इसके उत्तर में समाज में अपनी अनुभवपूर्श लेखनी के लिये प्रसिद्ध एवं प्रतिष्ठित धुरन्धर विद्वान विद्यावारिधि वादीभ केसरी न्यायालंकार धर्मधीर पूज्य पं० मैक्खनलाल जी शास्त्रीने संप्रमार्ग संयुक्तिक ट्रेक्ट रूप में उपर्युक्त तीनों बातों बातों का अच्छी तरह से खण्डन कर मूलभूत दि० सिद्धान्तों को निःशक्ति कर दिया है। यह ट्रेक्ट दि० जैन समाज के लिये अत्युपयोगी है क्योंकि पं० जी ने पूर्ण विद्वत्ता द्वारा दि० जैन शास्त्रों के प्रमायों से एवं सुयुक्तियों से सरल रूप में उक्त सिद्धान्त को सर्व साधारण के लिये सुलभ कर दिया है। हमें विश्वास है कि समाज इस ट्रेक्ट को पढ़ कर प्रो० सा० के मन्तव्यों को सर्वथा विपरीत समफ कर दि० जैन सिद्धान्तों में निःशंकित और अटल प्रवृत्ति रखेगी।

श्वन्त में प्रो० सा० से इमारा निवेदन है कि वे इस ट्रेक्ट को पढ़ कर अपने मन्तव्यों को बदल कर यथाथ सिद्धान्त सर्वसाधारग्रा जनता में प्रगट करने की क्वपा करें।

> वालमुकुन्द शास्त्री, मल्तिनाथ जैन शास्त्री न्यायतीर्थ, सुमतिचन्द्र शास्त्री, मोरेना

#### \*\*\*\*

# यह पुस्तक केवल एक अंश है--इसका अग्रिम भाग तैयार हो रहा है।

श्रीमान मान्यवर शो० डाक्टर हीरालाल जी एम० ए० के जो मन्तव्य पुस्तक के प्रारम्भ में छुपे हुए हैं, उनके उत्तर में अनेक पूज्य त्यागियों के (जिनमें आचार्य, क्षुल्लक, ब्राचारी जी भी हैं) तथा अनेक ख्यातनामा विद्वानों के युक्ति आगमपूर्ण सुन्दर उत्तर प्राप्त हो चुक हैं और छप रहे हैं। पाठक महानुभाव उन सब उत्तरों को एक ही मन्थ में अवलो-कन करने की प्रतीज्ञा करें। मन्थ शीघ्र आपके समज्ञ आ बाबेगा। यह पुस्तक तो बस प्रन्थ का आदा एक छंश है।

--- प्रकाशक

#### **₹\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$**