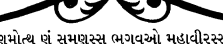
महोपाध्याय श्रीमध् यशोविष्यक्ष विरिधत

# पयांचा शस

(ભાગ-૧)



विवेचन : आधार्य विषय अलयशेजरसूरि



ણમોત્યુ ણં સમણસ્સ ભગવઓ મહાવીરસ્સ

ન્યાયવિશારદ-ન્યાયાચાર્ય-મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી ગણિવર વિરચિત સ્વોપજ્ઞ ટબાથી અલંકૃત

# દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ

ભાગ-૧ (ઢાળ ૧ થી ૮)

વિવેચન-સંપાદન તપાગચ્છીય શ્રી વિજય પ્રેમ-ભુવનભાનુ-ધર્મજિત્-જયશેખરસૂરિ શિષ્ય આચાર્ચ વિજય અભયશેખરસૂરિ



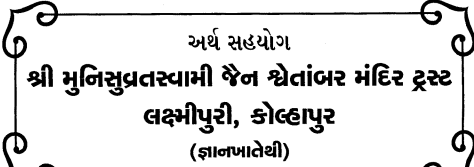
: પ્રકાશક :

हिव्यदर्शन ट्रस्ट

૩૯, કલિફંડ સોસાયટી, ધોળકા, ૩૮૭૮૧૦.



મુલ્ય: રૂા. ૧७૫-૦૦



# પ્રાપ્તિસ્થાન

**દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ** ૩૯, કલિકુંડ સોસાયટી, ધોળકા-૩૮૭૮૧૦. **ડૉ. હેમંતભાઈ હસમુખભાઈ પરીખ** ૨૧, તેજપાલ સોસા., ફતેહપુરા બસસ્ટેન્ડ સામે, પાલડી, અમદાવાદ-૭. ફોન : ૨૬૬૩૦૦૦૬

જગદીશભાઈ હીરાચંદ ઝવેરી ૪૦૩, ગિરિછાયા, મોતીપોળ, સુભાષચોક, ગોપીપુરા, સુરત-૩૯૫૦૦૧ A13

નીતિનભાઈ અ. ધામી એ-૬, શ્યામસર્જિત એપા., મથુરદાસ રોડ, ચવ્હાણ હાઈસ્કૂલની પાસે, કાંદીવલી (વેસ્ટ), મુંબઈ-૬૭. ફ્રોન : ૨૮૦૭૮૮૩૩

પ્રથમ પ્રકાશન વિ. સં. ૨૦૬૧

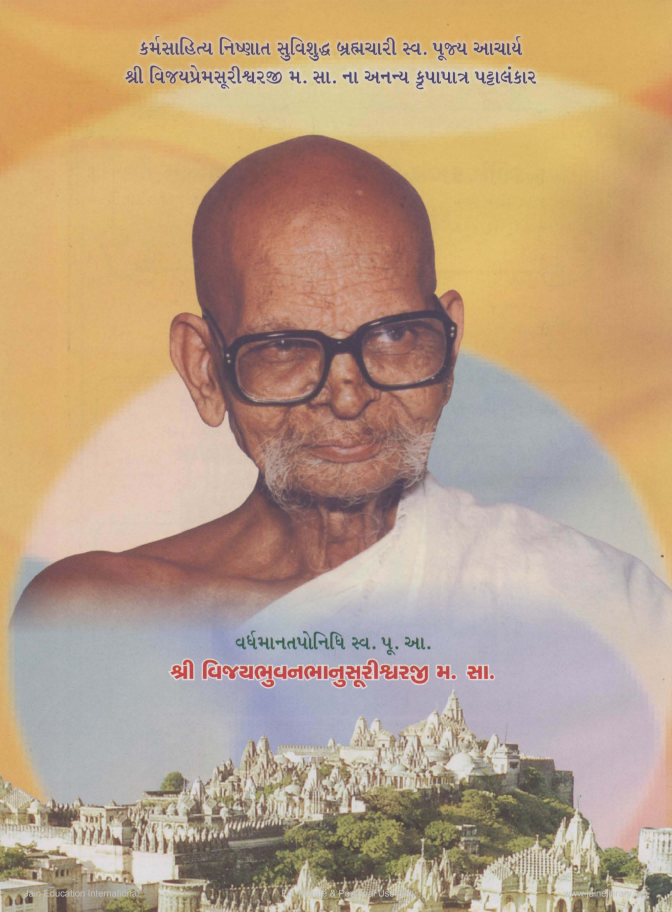
નોંધ : આ પુસ્તક જ્ઞાનખાતેથી છપાયું છે. માટે એનું મૂલ્ય જ્ઞાનખાતે ચૂકવ્યા વિના ગૃહસ્થે એની માલિકી કરવી નહીં.

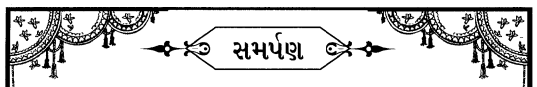
ભરત ગ્રાફીક્સ, ન્યુ માર્કેટ, પાંજરાપોળ, રીલીફ રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧. ફોન : ૦૭૯-૨૨૧૩૪૧૭૬, ૨૨૧૨૪૭૨૩

# કોલ્હાપુર-લક્ષ્મીપુરી સ્થિત શ્રી મનઃસંતુષ્ટ પ્રાસાદના મૂળનાયક શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામી ભગવાન



પ્રાણપ્રતિષ્ઠાચાર્ય : સિદ્ધાન્તમહોદધિ સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજયપ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સા.





વર્તમાનકાલીન હજારો બુદ્ધિપ્રધાન યુવાનોને શ્રી જિનોક્ત જ્ઞાન-ક્રિયામય મોક્ષમાર્ગની દ્રૈ શ્રદ્ધા પેદા કરીને એ માર્ગે પ્રવર્તાવનારા-યુવાજન પ્રતિબોધક… સ્વ. પૂજ્યપાદ ગુરુદેવ શ્રી વિજય દ્રૈ ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ. સા…

ગુરુદેવ ! આપશ્રીનું કેવું આરાધક-વિનીત વ્યક્તિત્વ ! કે આપશ્રીના ગુરુદેવ ત્રિશતાધિક શ્રમણ સાર્થાધિપતિ સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સા. નું આપશ્રીના દિલમાં તો અનન્ય સ્થાન હતું જ, પણ તેઓશ્રીના દિલમાં પણ આપશ્રીનું ઉચ્ચ સ્થાન હતું... એટલે જ તો,

- ★ પોતાના અનેક વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ શિષ્યો હોવા છતાં તેઓશ્રીએ પોતાના છેલ્લા ૩૫-૩૫ વર્ષ સુધી આપશ્રીને જ સાથે રાખ્યા...
- 🖈 આપશ્રીના 'દિવ્યદર્શન' સાપ્તાહિકને અનેરું પીઠબળ આપ્યું...
- ★ આપશ્રી દ્વારા શરૂ થયેલી શિબિરને કેટલાકનો વિરોધ હોવા છતાં જબરદસ્ત સમર્થન આપ્યું, જેના મીઠા ફળ સમસ્ત સંઘ અને એ વિરોધી વર્ગ પણ આજે ચાખી રહ્યો છે.
- ★ જ્યારે ૨૫ મેધાવી યુવાન્ નવા સાધુઓ તૈયાર કરવાનો તેઓશ્રીએ સંકલ્પ કર્યો ત્યારે આ સંકલ્પને સાકાર કરવા માટે તેઓશ્રીએ પસંદગીનો કળશ આપશ્રી પર જ ઢોળ્યો.

નીચેની બાબતોમાં આનાથી વધારે પ્રબળ બીજું કયું પ્રમાણ જોઈએ ?

આપશ્રીનું સંયમ નિર્મળ હતું...

આપશ્રીનો બોધ વિશદ હતો...

આપશ્રીનું નિરૂપણ શાસ્ત્રાનુસારી હતું...

આપશ્રી દ્વારા સંઘને અપાતું માર્ગદર્શન શાસનદેષ્ટિપૂર્વકનું હતું, નહીં કે અહંકાર-સ્વાર્થ-વ્યક્તિગત લાલસાઓ વગેરેના કારણે શાસનદ્રોહી...

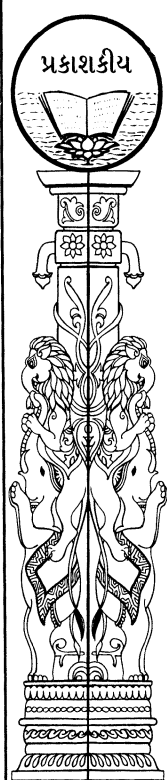
ગુરુદેવ ! આપશ્રીએ સંસારમાંથી ઉદ્ધાર કરીને સંયમ તો આપ્યું જ છે...

અપ્રમત્ત આરાધક વ્યક્તિત્વ કેવું હોય એનો અનુપમ આદર્શ પણ આપ્યો છે...

આપશ્રીના અનન્ય ઉપકારોની સ્મૃતિ સાથે,

આપશ્રીની અનરાધાર કૃપાવૃષ્ટિની આ નીપજ...

આપશ્રીના જ કરકમલમાં સમર્પિત કરીને ધન્યતા અનુભવું છું.



કોલ્હાપુર લક્ષ્મીપુરી સ્થિત મનઃસંતુષ્ટપ્રાસાદના મૂળનાયક દેવાધિદેવ શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામી ભગવાન્ આદિ જિનબિંબના પ્રાણપ્રતિષ્ઠાચાર્ય સુવિશાળગચ્છનિર્માતા સિદ્ધાન્તમહોદિધ સચ્ચારિત્રચૂડામણિ સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સાહેબ ના અનન્ય કૃપાપાત્ર આજીવન અંતેવાસી સકળસંઘહિતૈષી ન્યાયવિશારદ સ્વ. પૂ. આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજ સા. ના વરદહસ્તે દીક્ષા-શિક્ષા પામેલા વિદ્ધર્ય પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રી વિજય અભયશેખરસૂરીશ્વરજી મ. સા. ની તાર્કિક-સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી અનેક ગ્રન્થોના ઊંડાણપૂર્વકના અપૂર્વ રહસ્યોદ્ઘાટન કરતાં વિવેચનો શ્રીસંઘને પ્રાપ્ત થયા છે... આ ગ્રન્થવિવેચનશ્રેણિમાં એક નવો મણકો છે - મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી ઉપાધ્યાય વિરચિત 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ' ગ્રન્થનું વિવેચન…

તર્કાનુસારી ને છતાં પૂર્ણ શાસ્ત્રાનુસારી... આવી સૂક્ષ્મ ચિંતનપૂર્વકની અનુપ્રેક્ષા કેવા ઢગલાબંધ અપૂર્વ રહસ્યો ખોલી આપે... એ જાણવાનો ને માણવાનો શ્રી સંઘને અપૂર્વ લહાવો આ વિવેચન દ્વારા મળી રહેશે એવી નિ:શંક શ્રદ્ધા છે... શ્રી જૈનશાસને દ્રવ્યાદિના સ્વરૂપ અંગે પાથરેલા અપૂર્વ પ્રકાશને પુનઃ પ્રકાશમાં લાવનારા આવા અન્ય પણ વિવેચનોનો-ગ્રન્થોનો શ્રી સંઘને તેઓશ્રી તરફથી વારંવાર ઉપહાર મળતો રહે એવી નમ્ર છતાં આગ્રહપૂર્ણ પ્રાર્થના સાથે પૂજ્યશ્રીને કોટિ કોટિ વંદના.

આ ગ્રન્થના પ્રકાશનનો સંપૂર્ણ અર્થસહયોગ કોલ્હાપુર-લક્ષ્મીપુરી સ્થિત શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામી જૈન શ્વેતાંબર મંદિર ટ્રસ્ટ, સંઘે પોતાના જ્ઞાનનિધિમાંથી લઈને એક પ્રશસ્ય કાર્ય કર્યું છે એ બદલ એ સંઘને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ છે.

ગ્રન્થનું સુંદર મુદ્રશ કરવા બદલ ભરત ગ્રાફિક્સ-અમદાવાદ પ્રેસના માલિક શ્રી ભરતભાઈ તથા મહેન્દ્રભાઈને તેમજ પુરા સ્ટાફને અભિનંદન.

જિજ્ઞાસુઓ આ પ્રકાશનના સહારે પોતાના બોધને વિશદ કરે અને એના દ્વારા બોધિને નિર્મળ કરે એવી વિનંતી સાથે,

> દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ વતી કુમારપાળ વિ. શાહ

#### ઐં નમઃ સિદ્ધમ્

વિજય પ્રેમ-ભુવનભાનુ-જયઘોષ-ધર્મજિત-જયશેખર-અભયશેખરસૂરિભ્યો નમઃ



વરસાદમાં ભીના થવાથી શરદી થઈ. તેથી છગન વિચારમાં ચઢ્યો. મને શરદી કેમ થઈ? વિચારતા ખ્યાલ આવ્યો કે વરસાદમાં ભીના થવાથી શરદી થઈ. એના પર વિચાર્યું. હું ભીનો કેમ થયો ? હા, છત્રી લીધા વગર ગયો માટે. છત્રી કેમ ન લીધી ? ઓહો, પત્નીએ આપી નહીં તેથી. પત્નીએ મને બહાર જતા છત્રી કેમ ન આપી ? અરે ! મારે તો પત્ની જ નથી. કેમ નથી ? કારણ કે હું પરણ્યો જ નથી. કેમ પરણ્યો નથી ? કારણ કે પૈસા નથી. તો હવે આ બધા પ્રશ્નોનો સાર એ આવ્યો કે હવે મારે વહેલી તકે પૈસાદાર કન્યાને પરણી જવું જોઈએ અને છગન શરદીની નાની ચિંતામાંથી પૈસાદાર કન્યાની મોટી ચિંતામાં પડ્યો.

છગને એક મુદ્દા પરથી કેટલું બધું લાંબુ વિચારી લીધું ? છતાં આ ચિંતન નથી, ચિંતા છે. આ વિચારવામાં છગન એકાગ્ર થઈ ગયો હશે, પણ એ ધર્મધ્યાન નથી, આર્તધ્યાન છે. એકાગ્રતા એ ધ્યાન છે, પણ જે કલુષિત ચિત્તથી થાય અને જેના અંતે જીવની ચિંતામાં વધારો થાય એ અનંતકાળથી જીવને સિદ્ધ થયેલું આર્તધ્યાન છે. આ ધ્યાનના પરિણામે સંક્લિષ્ટ પરિણામવાળો થયેલો જીવ તત્કાલમાં સંક્લેશના કારણે ને ભવિષ્યમાં ખોટા બંધાયેલા કર્મોના કારણે દુઃખની પરંપરા પામે છે.

આની સામે પરમાત્માએ ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન બતાવ્યા છે. આ ધ્યાનથી જીવ પ્રસન્નતા, સમતા, સમાધિ પામે છે, ચિત્ત સ્વસ્થ બને છે. અનંતકર્મોની રાશિ ક્ષણવારમાં નાશ પામે છે. જેમ સોનાના ગઢાને મોટા, પછી તેથી નાના, પછી તેથી નાના... એમ વધુ ને વધુ નાના-સૂક્ષ્મ થતાં છિદ્રમાંથી પસાર કરતાં કરતાં છેવટે બારીક અને લાંબા તાર તૈયાર થાય છે. એમ જિનકથિત પદાર્થોને ગુરુગમથી પ્રાપ્ત કરવા એ સોનાના ગઢા સમાન છે. પછી પોતાની પ્રજ્ઞારૂપ વધુ ને વધુ સૂક્ષ્મ છિદ્રમાંથી એને તપાસવારૂપે - અલગ/અલગ સંદર્ભથી મૂલવવારૂપે તાવવામાં આવે, ત્યારે એ પદાર્થો અત્યંત સૂક્ષ્મ, અત્યંત દૂરના સ્વરૂપે પણ પ્રગટ થાય છે.

જૈનશાસનમાં આ રીતે ચિંતન-અનુપ્રેક્ષાના માધ્યમે ધ્યાન પર પહોંચવા માટે રોમિટિરિયલ રૂપે ઢગલાબંધ પદાર્થો પિરસવામાં આવ્યા છે. 'ચિંત' ધાતુ પરથી બનેલી ચિંતા ચિતા સમાન બાળનારી છે, જ્યારે એ જ ધાતુ પરથી બનેલું 'ચિંતન' અમૃતાંજન સમાન છે. સમગ્ર આત્મપ્રદેશોને અપૂર્વ શાતા-પ્રસન્નતા આપનાર બને છે. આવું ચિંતન એકવાર થાય એ અધ્યાત્મ છે. વારંવાર થાય, ત્યારે જીવ ભાવિત થતો હોવાથી ભાવના કહેવાય છે અને એમાં જ્યારે એકાગ્રતા-તીવ્રતા વધે છે ત્યારે એ ધ્યાનરૂપ બને છે.

આ માટે ચૌદપૂર્વધરો અને ક્ષપકશ્રેિષામાં ચડેલા શુક્લધ્યાનીઓ પણ જે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો આધાર લે છે એના આંશિક પણ આપણી અપેક્ષાએ સૂક્ષ્મ સ્વરૂપાદિનો નિર્દેશ અનન્ય પ્રતિભાસંપન્ન મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે ગુજરાતી ભાષામાં 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ' નામના ગ્રંથમાં કર્યો છે. એમણે જે રચના સરળતાથી-સહજતાથી કરી છે, તે સમજવા આપણી પ્રજ્ઞા ટૂંકી પડે. તેથી એના પર પોતે જ ગુજરાતીમાં ટબો રચ્યો છે. તો અન્ય મહાત્માએ સંસ્કૃતમાં ટીકા રચી છે.

વર્તમાનમાં ગુજરાતીમાં પણ ઘણા લેખકોએ વિવેચન લખ્યા છે. પણ ગ્રન્થની પંક્તિ-પંક્તિ અને શબ્દ-શબ્દને ન્યાય આપવો હોય તો,

- ★ જૈન-જૈનેતર દર્શનોનો તલસ્પર્શી અભ્યાસ જોઈએ.
- \star શ્વેતામ્બર-દિગંબર આમ્નાયોના અંતસ્તલ સુધી પહોંચવાની વેત જોઈએ.
- ★ આગમિક-પ્રાકરણિક પદાર્થોનો ગુરુગમથી ઊંડો બોધ જોઈએ.
- ★ સ્વયં તે-તે પદાર્થી અંગે સૂક્ષ્મતાથી ચિંતન-અનુપ્રેક્ષા કરેલા હોવા જોઈએ.
- ★ સૂક્ષ્મ પ્રજ્ઞા-ઉત્તમ પ્રતિભા, અદ્ભૂત ઉન્મેષોનો પ્રકાશ પાથરતી ગુરુકૃપા જોઈએ.

મારા પૂજ્યપાદ ગુરુદેવ આચાર્યદેવ શ્રી વિ. અભયશેખરસૂરીશ્વરજી મહારાજનું પ્રકાશિત થઈ રહેલું પ્રસ્તુત વિવેચન જોવાથી આ વાતની મહત્તા સમજાશે. પૂજ્યશ્રી જન્મજાત વિશિષ્ટ પ્રજ્ઞા-પ્રતિભાના સ્વામી છે. એન્જીનીયરીંગ સુધીનો વ્યાવહારિક અભ્યાસ, ગુરુસમર્પિત ભાવ સાથે ગુરુનિશ્રામાં જૈન-જૈનેતર ન્યાયગ્રન્થોનો તલસ્પર્શી અભ્યાસ, આગમ-પ્રકરણોમાં મેળવેલી માસ્ટરી, કર્મપદાર્થીના ચિંતનથી સતત અનુપ્રેક્ષામય બની ગયેલી જ્ઞાનપરિણતિ અને દરેક પદાર્થ-શબ્દનો ઊંડાણભર્યો સ્પષ્ટ બોધ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી અન્વેષણ કરવાની વૃત્તિ... આ બધાના સંમિશ્રણથી તેઓ સમગ્ર જૈનજગતમાં સૂક્ષ્મતત્ત્વચિંતક, દરેક જિનવચનના ઐદંપર્યાર્થ સુધી જનારા, અદ્ભુત પ્રતિભોન્મેષના સ્વામી તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

એમણે આ ગ્રંથપર વાચના આપવાના નિમિત્તે જબરદસ્ત મનન, મંથન, દોહન કર્યું છે. એના આધારે તૈયાર થયેલા નવનીતરૂપે આ વિવેચન આજે આપણને ઉપલબ્ધ થયું છે. સ્વયં અભ્રાન્ત ગીતાર્થ હોવા છતાં, પોતાના વિવેચનમાં જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ કશુંય ન આવી જાય એ માટેની ચીવટના કારણે જ આ ગ્રંથના જુદા-જુદા ભાગો તે-તે પ્રસિદ્ધ વિદ્વાન મહાત્માઓ પાસે સંશોધિત કરાવ્યાં છે. તેથી જ આ વિવેચિત ગ્રંથ પ્રમાણિત છે. અભ્યાસુ માટે અત્યંત ઉપાદેય છે, દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના જ્ઞાનથી ધ્યાનમાર્ગ આગળ વધનારા માટે ખાસ આદરણીય છે.

પૂજ્યશ્રીએ દરેક શબ્દના, દરેક વાક્યના, દરેક મુદ્દાના ઐદંપર્યાર્થ પ્રાપ્ત સંદર્ભને પામવા જે સફળ પરિશ્રમ કર્યો છે, તેના કારણે આ ગ્રંથ તત્ત્વોનો ખજાનો બની ગયો છે. પ્રાયઃ પ્રાચીન દરેક ગ્રંથમાં ઉપલબ્ધ થતાં મંગળ, વિષય, સંબંધ વગેરેમાં એક 'સંબંધ' અંગે પણ પૂજ્યશ્રીએ તલસ્પર્શી વિવેચન પીરસ્યું છે, તો અનિભલાપ્યતા-અવાચ્યતા વચ્ચે શું તાત્ત્વિક ફરક હોઈ શકે એની પણ ઊંડાણભરી ચર્ચા કરી છે.

તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં 'ગુણપર્યાયવદ્ દ્રવ્યમ્' સૂત્રમાં દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય... એમ ત્રણનો ઉલ્લેખ છે. પ્રસ્તુત રાસ પણ દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય ત્રદ્ગેને સ્પર્શીને છે. બીજી બાજુ, તત્ત્વાર્થમાં જ - તથા પ્રસિદ્ધ ત્રિપદીમાં દરેક સત્ વસ્તુને ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને ધ્રૌવ્યયુક્ત બતાવી છે. એમાં ઉત્પત્તિ અને વિનાશ પર્યાયને અપેક્ષીને છે ને ધ્રૌવ્ય મૂળદ્રવ્યને અપેક્ષીને. આમ સત્ વસ્તુના દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપ બે જ અંશ બતાવ્યા. આવા સ્થળોએ ગુણના અસ્તિત્વની નોંધ લીધી નથી.

શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિ મહારાજ, મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી ગણિવર વગેરે શ્વેતામ્બર આમ્નાયના પૂર્વાચાર્યો વાસ્તવમાં તો દ્રવ્ય અને તેના પર્યાયો એમ બે જ અંશને સ્વીકારે છે. પર્યાયોમાંથી જ 'જે સહભાવી છે' તે ગુણ તરીકેની વિશેષ ઓળખને પામે છે. જેમકે સાધુમાં જ 'રપ વિશેષ ગુણવાળા' ઉપાધ્યાય અને '૩૬ વિશેષ ગુણવાળા' 'આચાર્ય' તરીકેની વિશેષ ઓળખ પામે છે. આમ ગુણો પણ પર્યાયરૂપ જ છે. આ વાતની ઊંડાણથી રસભર ચર્ચા કરીને પૂજ્યશ્રીએ આ મહત્ત્વના મુદ્દાને સ્પષ્ટ કરી આપ્યો છે. વળી એક વાત એ પણ સમજવા જેવી છે કે ક્રમભાવી પર્યાયો તેવી-તેવી દ્રવ્યાદિ સામગ્રી પામી ઉત્પત્તિ-વિલય પામતા હોય છે. અર્થાત્ પર્યાયો ઉત્પત્તિ-વિનાશ યુક્ત છે. છતાં જૈનમતે તે ક્ષણિક જ હોય એવો નિયમ નથી. કેટલાક પર્યાયો દીર્ઘકાળ ટકનારા હોય છે. ત્યારે 'સ્થિરતા' રૂપ દ્રવ્યના લક્ષણને કથંચિત્ સ્પર્શતા હોવાથી આપેક્ષિક દ્રવ્યપણું પામે છે કે જેને અવલંબીને તેથી પણ અલ્પકાલીન પર્યાયો ઉદ્ભવ-વિનાશ પામે છે. જેમકે મનુષ્યત્વ પર્યાય અપેક્ષાએ દીર્ઘકાલીન હોવાથી કથંચિત્ દ્રવ્યપણું પામે છે ને 'બાળપણ' વગેરે અવસ્થાઓ એના પર્યાયરૂપે ઓળખાય છે. આ જ અનેકાંતવાદની ખૂબી છે.

પૂર્વના વિવેચનકારોએ પોતાને મળેલા પાઠોની શુદ્ધિ અંગે વિશેષ વિચાર્યા વિના એ પાઠોને સંગત કરવા આકાશમાં ખેતી કરવા જેવો જે પ્રયત્ન કર્યો છે, તેની સામે પૂજ્યશ્રીએ ગ્રંથકારના અભિપ્રાયને અનુકૂળ પાઠ કયો હોઈ શકે એ અંગે પૂર્વાપર સંબંધ, તેવા પ્રકારના આગળ-પાછળના પ્રયોગો વગેરેને ધ્યાનમાં લઈ પોતાની પ્રતિભાથી સાચો પાઠ વિચારી એ રીતે પદાર્થ બેસાડવામાં થતી સરળતા પણ બતાવી છે. જેમકે (૧) ઢાળ-૨, ગાથા-૩ ના ટબામાં પૂર્વના વિવેચનકારોએ 'યુક્તિ' શબ્દ લીધો છે. પૂજ્યશ્રીએ ત્યાં 'યુક્તિ' (સાનુસ્વાર) પ્રયોગ બતાવી તેની સાર્થકતા સિદ્ધ કરી છે. (૨) ઢાળ-૨, ગાથા-૭ ના ટબામાં 'અન્યકારણતા' શબ્દ પકડીને અન્ય વિવેચનકારોએ અન્યકારણતા જોઈએ ? કે અનન્યકારણતા જોઈએ ? વગેરે ઘણી મથામણ કરી છે… જ્યારે પૂજ્યશ્રીએ અન્ય અને કારણતા એ બે શબ્દોને અલગ કરીને અસંદિગ્ધ વાસ્તવિક અર્થ સૂચવ્યો છે. આ જ રીતે 'અંશજ્ઞાન ન નિષ્ઠ' નું સૂચવેલ સ્થાનાંતર, જ્ઞાનનિષ્ઠના સ્થાને સૂચવેલ જ્ઞાનનિરૂપિત…, णો आया ના સ્થાને સૂચવેલ एगે आया… વગેરે બાબતો જાણવી. આનંદની વાત એ છે કે પૂજ્યશ્રીએ સૂચવેલ કેટલાક સુધારા તો પાછળથી પ્રાપ્ત થયેલ સંશોધિત નકલમાં પણ એ જ પ્રમાણે જોવા મળ્યા છે.

નિરર્થક વિવેચનો કરી ગ્રંથગૌરવ કરવાના લોભથી મુક્ત પૂજ્યશ્રીએ દરેક આવશ્યક મુદ્દા અંગે પ્રશ્નો ઉઠાવી સારભૂત તત્ત્વ પર પ્રકાશ પાથર્યો છે. જેમકે દિગંબરમાન્ય તિર્યક્-ઊર્ધ્વ પ્રચય, સપ્તભંગી, દિગંબર દેવસેનાચાર્યની નય વિચારણાઓ વગેરે વગેરે...

આ સમગ્ર ગ્રંથમાં પૂજ્યશ્રીએ આગમ-ગુરુ પરંપરાથી પરિકર્મિત થયેલી પ્રજ્ઞાના-પ્રતિભાના ઉન્મેષો કેવા ભવ્ય હોય એનો આપણને સ્પષ્ટ અનુભવ કરાવ્યો છે. સપ્તભંગી અંગે, વાયુની સ્પર્શન્દ્રિય સિવાયની ઇંદ્રિયોથી પણ ગ્રાહ્યતા અંગે, અભેદની તાદાત્મ્ય અને સાદશ્ય એવી દ્વિવિધતા અંગે, વ્યવહારમાન્ય વિકલ્પ પણ તત્ત્વભૂત જ છે, ભવ્ય-અભવ્યમાં અચરમાવર્તમાં પણ ઓઘશક્તિના કારણે પડતો ફરક, ભેદને વ્યાપ્યવૃત્તિ માનતા નૈયાયિકવાદનું ખંડન, श्यामो न रक्तः અંગેની સૂક્ષ્મચર્ચા, દેવસેનાચાર્યની નયવિચારણાને પણ ન્યાય આપવા કરેલું વિશદ વિવેચન વગેરે વાતો... આ પૂર્વે આપણને આટલી સ્પષ્ટ રીતે બીજે ક્યાંય જોવા મળી નથી. એમાં પણ સપ્તભંગીની વિચારણા તો એટલી બધી ખીલી છે કે એક સ્વતંત્ર ગ્રંથરૂપ બની રહે છે.

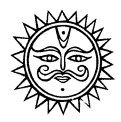
પૂજ્યશ્રીનું 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના રાસ' પરનું આ વિવેચન,

- ★ માત્ર ક્રિયારુચિવાળાને અવશ્ય જ્ઞાનરુચિ પેદા કરાવશે,
- ★ જ્ઞાનરુચિવાળાને એકાંતવાદ છોડાવશે,
- ★ તત્ત્વજિજ્ઞાસુને તત્ત્વામૃત ભોજનની પરમતૃપ્તિ આપશે.
- ★ વ્યવહારનયની પક્કડવાળાને નિશ્ચય તરફ જોવા પ્રેરશે,
- ★ તો માત્ર નિશ્ચયને જ આગળ કરનારને વ્યવહારનય પર પણ પ્રેમ ઊભો કરાવશે,
- ★ શુષ્ક અધ્યાત્મવાદીને આર્દ્ર ભક્તિયોગી પણ બનાવશે,
- ★ સર્વત્ર જિનવચનને જ આગળ કરવાની ભાવના બધામાં પ્રદીપ્ત કરશે,
- ★ તો જિનવચનને આગળ કરનારાઓને પણ એના ઐદંપર્યાર્થને પકડવાથી જ ખરેખર જિનવચન આગળ કર્યું કહેવાય એ વાતનો બોધ અપાવશે...

સમગ્ર વાંચન પછી અદ્ભુત-અદ્ભુતનો ઉદ્ગાર પ્રગટ કરાવતા આ ગ્રંથના વિવેચનકારને ભાવભરી વંદના. જિજ્ઞાસુવર્ગને વિનંતી કે દ્રવ્ય-ગુષ્ષ અંગે, વ્યવહાર-નિશ્ચય અંગે, ક્રિયા-અધ્યાત્મ અંગે કોઈપણ પ્રકારની પક્કડ પર આવતા પહેલાં આ વિવેચનનો તલસ્પર્શી અભ્યાસ કરવો, તથા પૂજ્યશ્રીને વિનંતી કે શ્રી સંઘને - જિજ્ઞાસુવર્ગને આપના વિવેચનોની જે અપેક્ષા રહે છે, તેને વારંવાર આવા પદાર્થો પર પ્રજ્ઞોન્મેષ પ્રેરિત કલમ ચલાવી સંતોષવાની કૃપા કરો.

જન્મવાંચન દિન સં. ૨૦૬૧ પાલિતાણા :

-પં. અજિતશેખર વિજય



#### શ્રી શંખેશ્વરપાર્શ્વનાથાય નમઃ

#### -પ્રસ્તાવના-

- ★ ન્યાયવિશારદ-ન્યાયાચાર્ય મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી ગણિવરના અનેક દુર્બોધ ગ્રન્થોમાંનો એક ગ્રન્થ એટલે **દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ...**
- ★ સૂક્ષ્મપદાર્થોથી અને દુરુહ ન્યાયપંક્તિઓથી ગહન હોય એવો કોઈ ગૂર્જર ગ્રન્થ એટલે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ...
- ★ મૂળ પ્રાકૃત-સંસ્કૃત ગ્રન્થના ગુજરાતી વિવેચન થયા હોય એવા તો ઢગલાબંધ ગ્રન્થો છે...
   પણ મૂળ ગુજરાતી ગ્રન્થ પર સંસ્કૃતિવૃત્તિ રચાયેલી હોય એવું સૌભાગ્ય પામેલ ગ્રન્થ એટલે
   દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ...
- ★ જેનું વિવેચન કરવા અનેક વિવેચનકારો લાલાયિત થયા હોય એવો ગૂર્જરભાષા નિબદ્ધ ગ્રન્થ એટલે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ...
- ★ અભ્રકને જેમ જેમ પુટ આપો... ઔષધીય ગુણો પ્રગટતા જાય... એમ જેમ જેમ અનુપ્રેક્ષા દ્વારા ઊંડા ઉતરો તેમ તેમ અપૂર્વ પ્રકાશ લાધતો જાય એવો ગ્રન્થ એટલે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ...

વિ.સં. ૨૦૬૦ નું ચોમાસુ અમદાવાદ-પાલડી ખાતે શ્રી વિશ્વનંદીકર જૈન સંઘમાં થયું. ચતુર્વિધસંઘ સમક્ષ કોઈક તાત્ત્વિક ગ્રન્થની વાચનાનો પ્રસ્તાવ આવ્યો. શ્રી ચતુર્વિધ સંઘમાં પણ મુખ્ય શ્રોતા તરીકે ન્યાયદર્શનના અભ્યાસી સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતો હતા. એટલે મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્યશોવિજયજી મહારાજની ગૂઢ રહસ્યોથી ભરેલી આ કૃતિ- દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ- પર પસંદગીનો કળશ ઢોળ્યો. એમાં અધ્યાપનની સાથે સાથે મારે પણ સૂક્ષ્મતાપૂર્વક આ ગ્રન્થનું અધ્યયન થઈ જાય એવી પણ ગણતરી હતી.

અલબત્, પૂર્વે કોઈક જિજ્ઞાસુ કોઈક પંક્તિ બેસતી ન હોય ને તેથી એ પંક્તિ બેસાડવા માટે પૂછવા આવેલ હોય તો એના પર વિચાર કરવા જેટલો આ ગ્રન્થનો પરિચય હતો. ને તેથી એની દુર્ગમતાનો કંઈક ખ્યાલ હતો. વિશેષ પરિચય નહોતો. પણ દેવ-ગુરુની અનરાધાર કૃપા... શ્રુતદેવી શ્રી સરસ્વતી ભગવતીનો પ્રસાદ... ને શ્રી જિનશાસનોક્ત જ્ઞાનપંચમીની નાની ઉંમરથી ચાલુ કરેલી-ચાલુ રાખેલી આરાધના... આ બધાના પ્રભાવે, જેમ જેમ ગ્રન્થ આગળ ચાલતો ગયો તેમ તેમ વધુ ને વધુ ઉઘાડ થતો ગયો... અમુક સ્ફુરણાઓ તો એવી થતી કે હું ખુદ આશ્ચર્યમાં ગરકાવ થઈ જતો. એમાં પણ સપ્તભંગી, અર્થપર્યાય... વ્યંજનપર્યાય અંગે જે પ્રકાશ લાધ્યો તે એકદમ અપૂર્વ જેવો ને છતાં સંપૂર્ણ તર્કસંગત જેવો ભાસતો હતો. એટલે અધ્યેતાવર્ગની વિનંતી થઈ ને મને પણ થયું કે આ પ્રકાશને કાગળ પર ઝીલી લેવો જોઈએ જેથી એ ચિરકાલીન બની જાય.

જો કે આ ગ્રન્થના અનેક વિવેચનો પૂર્વે પ્રકાશિત થયેલા છે... વર્તમાનમાં પણ એક નવું વિવેચન પ્રકાશિત થયું છે ને અન્ય થઈ રહ્યું છે... એટલે હવે ઓર એક વધારાના વિવેચનની શી જરૂર? આ પ્રશ્ન સ્વાભાવિક છે. પણ, આવો પ્રશ્ન મારું યોગવિંશિકાનું વિવેચન પ્રકાશિત થયું ત્યારે પણ હતો. એમ પાંચમા કર્મગ્રન્થના પદાર્થો + એના પર હેતુદર્શક વિશદ ટીપ્પણોવાળું પુસ્તક પ્રકાશન કરવાના પ્રસ્તાવ વખતે પણ હતો. છતાં, આ બન્ને પ્રકાશનો થયાં... ને અધ્યેતાઓને સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થયેલી છે કે જો આ પ્રકાશનો પ્રકાશિત થયા ન હોત તો ઘણાં ઘણાં રહસ્યો જિજ્ઞાસુવર્ગને જાણવા ન જ મળત. આવી જ પ્રતીતિ પ્રસ્તુત પ્રકાશન અંગે પણ અધ્યેતાઓને અવશ્ય થશે એવી મને પૂર્ણ શ્રદ્ધા છે. ને તેથી આ પ્રકાશન અવશ્ય કરવું એવો નિર્ણય કરીને લખાણ ચાલુ કર્યું. લખાણ દરમ્યાન ઓર વધુ સ્ફુરણાઓ ને વધુ સ્પષ્ટીકરણ થયા, ને એનાથી મારા આનંદ-ઉલ્લાસ ઓર વધ્યા.

આમાં ઘણી ઘણી સ્વકીય અનુપ્રેક્ષાઓ છે... એમાં પણ સપ્તભંગી, અર્થપર્યાય-વ્યંજનપર્યાય... આ અંગેનું બધું લખાણ લગભગ અપૂર્વ છે, કારણ કે વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ કોઈ જ ગ્રન્થોમાં આવું વર્ણન મળતું નથી. એટલે જ આ વિવરણના સંશોધકોના આવા હ્રદયોદ્ગાર સહજ રીતે પત્રમાં વ્યક્ત થયા છે-

- ★ તમારું વિવેચન વિચારવાથી મને ઘણી સ્પષ્ટતા થયેલ. ત્રણેક વખત તો વંચાયું-વિચારાયું.
   એમ લાગ્યું કે રાસના પદાર્થો એના આધારે સમજવા સ્યાદ્વાદશાસનની સમજ માટે અનિવાર્ય છે.
- ★ દરેક પદાર્થ તર્કબદ્ધ શૈલિથી ખૂબ સુંદર રીતે ખોલ્યા છે. ને વિશેષમાં તો જૈનજગત્ને આમાંની ઘણી વાત **પહેલાં કદી વિચારી નહીં હોય એવી પ્રાયઃ લાગશે**.
- ★ અતિસૂક્ષ્મતાથી વિવેચ્યું છે. ગજબ કરી છે આપશ્રીએ... ખૂબ જ સચોટ તર્કપુષ્ટ વિવેચન છે. નવી જ દિશા ખોલનારું છે એ વિશેષ.
- ★ મેટરનું લખાણ ખાસ્સું ઊંડાણવાળું અને વળી સાવ નવી જ ભાતનું હોવાથી ર-૩ વખત ધ્યાનથી વાંચી લઈએ પછી પદાર્થ પરિચિત બને.

ખરેખર આપશ્રીએ ગજબની કમાલ કરી છે. એક તો વિષય ગહન, એમાં પણ વણખેડાયેલા પદાર્થો, પૂર્વગ્રન્થોમાંથી દિગ્દર્શન પણ ઓછું મળે. તેમાં નવો જ આવિષ્કાર લાવતી તર્કપુષ્ટ અનુપ્રેક્ષા રજુ કરીને ખરેખર નવસર્જન કર્યું છે. સપ્તભંગી ને વ્યંજન-અર્થપર્યાયના પદાર્થો જાણે અપર્યાપ્તાવસ્થામાંથી હવે પર્યાપ્તાવસ્થામાં આવ્યા તેવું લાગે. (અલબત્ત પૂર્વ કોઈકે તેને સ્પષ્ટ કર્યા પણ હશે, જે સાહિત્ય ઉપલબ્ધ નથી.) ખરેખર વાંચતા વાંચતા એવી અનુભૂતિ થઈ કે જાણે કોઈ પૂર્વનો ગ્રન્થ ક્યાંકથી સજીવન થયો હોય.

દર્શનશાસ્ત્રોના ખરેખર અપ્રકાશિત રહી ગયેલા પ્રમેયોને જ પ્રકાશિત કર્યા છે તેથી સ-સ-સવિશેષ ઉપકારક બને એવું લખાણ છે. દિવસ-રાત આ જ લેશ્યામાં, તેના જ વિચારોમાં રમમાણ રહ્યા હશો તો જ અને ત્યારે જ આવું સ્પષ્ટતાપૂર્વકનું ઊંડાણ હાંસલ થાય. આપના માર્ગસ્થ ક્ષયોપશમ, તર્કશુદ્ધિ વગેરેનો ફરી એકવાર પ્રત્યક્ષ પરચો મળ્યો. શક્ય બને તો નવી અનુપ્રેક્ષાને અવગાહતી એક સ્વતંત્ર નાની પુસ્તિકા ખાસ કરવા જેવી છે જેથી રાસ ન વાંચનારા પણ આ પદાર્થોને સ્પષ્ટ રીતે સમજી શકે.

વાંચતા વાંચતા જે પ્રશ્નો થાય તે અલગ કાગળમાં ટપકાવતો હતો, પણ થોડા આગળ જતાં જ એનું સમાધાન આવી જાય ને પેલું લખાણ મારે કેન્સલ કરવું પડે. આ રીતે અનેકવાર અનુભવ્યું.

આપના લખાણને આ બહાને વાંચવાનો જે આનંદ આવ્યો તે ખરેખર અવર્શનીય છે.

\* સપ્તભંગી ઘણીવાર વાંચેલી, એક-બે વાર ભણાવેલી, પણ મને કદિ સંતોષ થયેલો નહિ. કંઈ જ સમજ પડી ન હતી. માત્ર ઉપર છલ્લો બોધ થયેલો. આજે આપશ્રીનું જે ચિંતન વાંચ્યું. એ માટે એની અનુમોદના કરવાના મારી પાસે કોઈ શબ્દો જ નથી. કોઈપણ વિશેષ આધાર વિના આવું સૂક્ષ્મ-ગૂઢ છતાં અત્યંત યુક્તિયુક્ત લખાણ કરવું મને તો અશક્ય જ લાગે છે. પણ એ આપશ્રીએ કર્યું જ છે.

'નય' ઉપર પણ આવું જ સૂક્ષ્મચિંતન કરીને આપશ્રી લખો એવી ભારભરી ભાવભરી વિનંતી, જેથી જિનશાસનના આ અણમોલ તત્ત્વોને સ્પર્શવાનું સૌભાગ્ય સાંપડે. ★★★

ઘણી ઘણી નવી અનુપ્રેક્ષાઓ હોય એટલે સંશોધન આવશ્યક જ નહીં, અતિઆવશ્યક... કર્મપ્રકૃતિ ત્રણ ભાગ, યોગવિંશિકા-પાંચમા કર્મગ્રન્થના પદાર્થો... દશવિધસામાચારી ત્રણ ભાગ... વગેરેનું સૂક્ષ્મતાપૂર્વક સંશોધનની કૃપા વરસાવનારા પૂજ્યપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રી વિજય જયઘોષ સૂરીશ્વરજી મ. સા. ને વિનંતી કરી... કાર્યોની અતિવ્યસ્તતા વચ્ચે પણ શ્રુતપ્રત્યેની ભક્તિના કારણે ને મારા પ્રત્યેની લાગણીના કારણે તેઓશ્રીએ યથાવકાશ પ્રથમ ઢાળનું વિવેચન જોયું... સૂક્ષ્મતાપૂર્વક સંશોધન કર્યું. અનેક બહુમૂલ્ય સૂચનો કર્યા અને બાકીનું મેટર અન્ય મહાત્માઓ પાસે સંશોધન કરાવવાનું સૂચન કર્યું.

પૂજ્યપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રીના એ સૂચન બાદ મેં સંપૂર્ણ મેટર પંન્યાસ શ્રી અજિતશેખર વિજયજી ગણિવર પાસે સંશોધન કરાવવું તેમજ થોડું થોડું લખાણ બીજા મહાત્માઓ પાસે પણ સંશોધન કરાવવું એમ નક્કી કર્યું. અન્ય મહાત્માઓના નામ પૂજ્યપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રીએ પણ સૂચવ્યા. તદનુસાર આ સંપૂર્ણ લખાણનું સંશોધન **પં. શ્રી અજિતશેખરવિજયજીએ** કાળજીપૂર્વક કર્યું છે તેમજ

પ્રથમ ઢાળ - પૂજ્યપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રી જયઘોષ સૂ. મ. સા. બીજી-ત્રીજી ઢાળ - મુનિરાજશ્રી ભવ્યસુંદરવિજયજી મ. ચોથી ઢાળ - મુનિરાજશ્રી ઉદયવલ્લભવિજયજી મ. પાંચમી-છક્કી ઢાળ - પ. પૂ. આ. શ્રી વિ. હેમચન્દ્રસૂ. મ. સા. સાતમી-આઠમી ઢાળ - પ. પૂ. આ. શ્રી વિ. જગચ્ચન્દ્ર સૂ. મ. સા. આ બધા મહાત્માઓએ પણ કાળજીપૂર્વક સંશોધન કરીને બહુમૂલ્ય સુધારા વધારા સૂચવ્યા છે... એ બદલ તેઓનો સર્વેનો ખૂબ ખૂબ આભારી છું.

આ લખાણમાં સપ્તભંગી-તેમજ અર્થપર્યાય-વ્યંજનપર્યાયનું જે વિવરણ છે તે હાલ ઉપલબ્ધ કોઈ જ ગ્રન્થમાં જોવા મળતું ન હોવાથી લગભગ અપૂર્વ જેવું છે. છતાં અત્યંત તર્કબદ્ધ પ્રતીત થવાથી, જેઓ રાસનું આખા ગ્રન્થનું અધ્યયન ન કરે તેઓને પણ સપ્તભંગીનો વિશદ પરિચય થઈ શકે એ માટે એનું સ્વતંત્ર લખાણ કરવાનો વિચાર કર્યો. એ મુજબ એ લખાણ કર્યું. પછી તો એનું સંસ્કૃત રૂપાંતર પણ કર્યું ને વીસ સ્વતંત્ર ગાથાઓ બનાવી સ્વોપજ્ઞ સપ્તભંગી વિશિકાગ્રન્થ તરીકે એનું અલગ પ્રકાશન પણ થઈ રહ્યું છે. આ બધી લગભગ અપૂર્વ વિચારણાઓ છે, એ વાત સાચી છે. છતાં સાવ નિર્મૂળ અને માત્ર સ્વકલ્પનાશિલ્પ નિર્મિત છે એવું નથી જ. સ્વદ્રવ્યાદિની વિવક્ષા, એ વખતના સ્યાદસ્ત્યેવ વગેરે ૭ ભંગ, અર્થપર્યાયમાં ભંગ સાત જ હોવાનો ને વ્યંજનપર્યાયમાં બે જ હોવાનો શ્રી સમ્મતિમાં કહેલો નિયમ, ઘટાદિપદવાચ્યતા એ વ્યંજનપર્યાય છે- એવી ગ્રન્થકારે રાસના ટબામાં આપેલી વ્યાખ્યા… મારી સંપૂર્ણ અનુપ્રેક્ષાના આ આધાર છે. આમાં ૭ અને બે ભંગ હોવાનો નિયમ શા માટે ? એના પર જે મનને સંતોષ થાય એવી અનુપ્રેક્ષા ચાલી… એને અનુસરીને પ્રસ્તુત વિવરણ તૈયાર થયું છે, એની બધાને નોંધ લેવા નમ્ર વિનંતી છે.

પૂર્વપ્રકાશિત મુદ્રણોને અનુસરીને યથાયોગ્ય પાઠ સ્વીકારી વિવેચન કર્યું છે. લખાણ પૂર્ણ થઈ ગયું... પ્રેસમાં કામ ચાલુ થઈ ગયું... ને બીજું પ્રૂફ્ષ સંશોધન દરમ્યાન, આ જ ગ્રન્થનું વિવેચન તૈયાર કરનારા મુનિરાજશ્રી **યશોવિજયજી ગણિવર** પાસેથી લગભગ ૬ જુદી જુદી હસ્તલિખિત પ્રતોના પાઠાંતર ઉમેરેલી નકલ મળી. એટલે જે શંકાસ્પદ સ્થાનો હતા તે અંગે પાઠાંતર જોવા માટે એનો ઉપયોગ કર્યો છે. પ્રેષક મહાત્માને ધન્યવાદ.

સિદ્ધાન્તમહોદિષ, સુવિશુદ્ધબ્રહ્મચર્યમૂર્તિ સ્વ. પૂ. આ. શ્રીમિદ્ધિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મ. સા. ન્યાયવિશારદ વર્ધમાનતપોનિષિ સ્વ. પૂ. આ. શ્રીમિદ્ધિજય (મુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ. સા. સહજાનંદી કર્મસાહિત્યમર્મજ્ઞ સ્વ. પૂ. આ. શ્રીમિદ્ધિજય ધર્મજિત્સૂરીશ્વરજી મ. સા. શ્રી સૂરિમંત્રારાધક દક્ષિણ મહારાષ્ટ્રપ્રભાવક સ્વ. પૂ. આ.શ્રીમદ્ધિજય જયશેખરસૂરીશ્વરજી મ. સા.

આ સુવિહિતગુરુપરંપરાની અનરાધાર કૃપાનો જ ચમત્કાર છે પ્રસ્તુત વિવેચન... માટે આ વિવેચનમાં જે કાંઈ સારું છે એ બધાનું શ્રેય વસ્તુતઃ આ ગુરુવર્યીને જ છે.

વાયના દરમ્યાન મુનિરાજશ્રી ચિત્શેખરિવજયજી મહારાજે તથા સાધ્વીશ્રી પુષ્પદંતાશ્રીજી મહારાજે ટપકાવેલી નોંધ પણ વિવેચનમાં કેટલાક સ્થળે સારી ઉપયોગી બની છે. તથા સહવર્તી તપસ્વી-ત્યાગી શિષ્ય-પ્રશિષ્યાદિ વૃન્દનો પણ લેખન-પ્રૂફરીડિંગ-પ્રકાશનાદિમાં સતત જે વિવિધ સહકાર મળ્યો છે તેને પણ કેમ ભૂલી શકાય ? સુંદર પ્રસ્તાવના દ્વારા ગ્રન્થને અલંકૃત કરનારા પં. શ્રી અજિતશેખરિવજયજી ગણિવરને પણ ધન્યવાદ.

દેવ-ગુરુની કૃપાને સિકય કરીને... ઘણી સાવધાની રાખીને... પૂર્વાપર અનુસંધાન કરીને... અને અનેક વિદ્વાનો પાસે સંશોધન કરાવીને પ્રસ્તુત પ્રકાશન પ્રકાશિત થઈ રહ્યું છે. તેમ છતાં છદ્મસ્થતાદિ કારણે ક્યાંય પણ કાંઈ પણ સ્ખલના થઈ હોય તો એનું અંતઃકરણપૂર્વક મિચ્છામિ દુક્કડં... તથા સંવિગ્ન ગીતાર્થ મહાત્માઓને સંશોધન કરવાની વિનંતી સાથે... અને,

શ્રી જિનશાસને પદાર્થના સ્વરૂપ અંગે પાથરેલા સૂક્ષ્મ બોધને પામવા માટે... એ બોધ પામીને શ્રી જિનશાસન પર ઓવારી જવા માટે... એ ઓવારી જવા દ્વારા સમ્યગૃદર્શનને નિર્મળ કરવા માટે... તથા, એ નિર્મળતા દ્વારા મોક્ષમાર્ગે હરણફાળ ભરવા માટે... ભાવુકોને પ્રસ્તુત વિવેચનનું અધ્યયન કરવાની વિનંતી સાથે...

જગદ્ગુરુશ્રી હીરસૂરિ સ્વર્ગારોહણ તિથિ વિ.સં. ૨૦૬૧, કોલ્હાપુર

ગુરુપાદપદ્મરેશુ **અભયશેખર**…



| વિષય                                | પૃષ્ઠ     |
|-------------------------------------|-----------|
| ટાળ પ્રથમ                           | .૧ થી ૩૪  |
| મંગળાચરણ                            | q         |
| બન્ને સંબંધ જરૂરી                   | ε         |
| આત્માર્થી = જ્ઞાનરુચિજીવ, શા માટે ? | પ         |
| ૪ પ્રકાર અનુયોગના કે સૂત્રના ?      | 9         |
| દ્રવ્યાનુયોગની મહત્તા : સમ્મતિમાં   | کد        |
| માષતુષમુનિને દ્રવ્યાનુયોગ હતો ?     | 1o        |
| વાસનાજનન અને વાસનાશમનનું            |           |
| મુખ્ય કારણ જ્ઞાન                    | ૧૫        |
| ઉપદેશપદની સાક્ષી                    | ૧૬        |
| પંચકલ્પભાષ્યનું કથન                 | ے ۹۔۔۔۔۔۔ |
| ઉપદેશમાળાનો ઉપદેશ                   | ૨૧        |
| પ્રવચનસારનો સાર                     |           |
| ગીતાર્થ-ગીતાર્થનિશ્રિત એ જ સાધુ     | २६        |

| વિષય                                | પૃષ્ઠ     |
|-------------------------------------|-----------|
| આજીવન ગુરુકુલવાસનો ઉપદેશ            |           |
| ટાળ બીજી                            | .૩૫ થી ૮૩ |
| દ્રવ્યની વ્યાખ્યા                   | 3પ        |
| પરમાશુ એ દ્રવ્ય કે પર્યાય ?         |           |
| દ્રવ્યત્વ આપેક્ષિક છે ?             | ٥٤        |
| ગુણ-પર્યાયનું લક્ષણ                 | 0لا       |
| ગ્રહણગુણ એટલે શું ?                 | ૪૧        |
| મોતીમાળા દેષ્ટાંત                   | ૪૫        |
| ઊર્ધ્વતાસામાન્ય શક્તિ               | ४৩        |
| પર-અપર ઊર્ધ્વતાસામાન્ય              | પ૦        |
| તિર્યક્સામાન્ય શક્તિ                | પર        |
| એકાકાર-અનુગતાકારબુદ્ધિનો તફાવત      | પ૩        |
| દિગંબરમાન્ય 'પ્રચય'                 | પ૪        |
| કૃષ્ણવર્ણાદિમાં તિર્યક્સામાન્ય છે ? |           |

| વિષય                                       | પૃષ્ઠ |
|--------------------------------------------|-------|
| ઓઘશક્તિ-સમુચિતશક્તિ                        | ૫૯    |
| અભવ્યમાં ધર્મની ઓઘશક્તિ પણ નથી             |       |
| કાર્યભેદે કારણભેદ ? નિશ્ચય-વ્યવહારદેષ્ટિએ. |       |
| કાર્ય-કારણ છે જ નહીં - શુદ્ધનિશ્ચય         | 5     |
| ગુણના પણ પર્યાય હોય - દિગંબરમત             |       |
| ગુણ એ પર્યાય જ છે                          |       |
| ગુણાર્થિક નય કહ્યો નથી                     |       |
| કૃષ્ણ-નીલાદિ વર્ણો ગુણના નહીં,             |       |
| દ્રવ્યના જ પર્યાય                          | 9£    |
| દ્રવ્ય અને ગુણ-પર્યાય વચ્ચેનો ભેદ          | 9८    |
| એક-અનેક ઇન્દ્રિયગોચરતા                     | 9८    |
| સંજ્ઞા-લક્ષણાદિભેદે દ્રવ્યાદિભેદ           | ८२    |
| રાળ ત્રીજીડ૪                               |       |
| એકાંતભેદમાં ગુણ-ગુણીભાવ ઉચ્છેદાવત્તિ       | ۷     |
| અનવસ્થાદોષ                                 |       |
| વજન બમણું થવાની આપત્તિ                     |       |
| નિયતવ્યવહાર અભેદના કારણે                   | LE    |
| અસત્ વસ્તુ ન નીપજે                         | ૯૧    |
| અસત્ની જ્ઞપ્તિની જેમ                       |       |
| ઉત્પત્તિ શક્ય - નૈયાયિક                    |       |
| અતીતવિષય સર્વથા અસત્ નથી - જૈન             | ૯૬    |
| યોગાચારમતપ્રવેશાપત્તિ                      |       |
| ધર્મી અછતે ધર્મ ન જણાય                     |       |
| ભેદ-અભેદનયના સ્વામી                        |       |
| ઢાળ ચોથી૧૦૫                                |       |
| ભેદ-અભેદ વચ્ચે વિરોધની શંકા                |       |
| પ્રત્યક્ષથી જ વિરોધનો પરિહાર               |       |
| ભેદ-અભેદ બન્ને તુલ્ય છે                    | ૧૦૭   |
| ધર્મભેદે ધર્મીભેદ માનવો જ પડે              | ११०   |
| श्यामो न रक्तः घटलेहने જણावे જ છे          |       |
| અભેદ બે પ્રકારે : તાદાત્મ્ય, સાદેશ્ય       | ٩٩૬   |
| ભેદ-અભેદ બન્ને એક જ ધર્મથી                 |       |
| રૂપાંતરથી ભેદ-અભેદ એ શતનયનો મૂળ હેતુ       | ૧૨૧   |
| દ્રવ્યાદિવિશેષણે સપ્તભંગી                  |       |
| સ્વત્રેવડી એટલે શું ?                      | ૧૨૪   |

| ાવષય                                             | પૃષ્ઠ |
|--------------------------------------------------|-------|
| પ્રથમ ભંગ                                        | .૧૨૫  |
| બીજો ભંગ                                         |       |
| ત્રીજો ભંગ                                       | .૧૨૭  |
| અર્થપર્યાય                                       | .१२८  |
| सर्वथाऽस्त्येव કोना भाटे ?                       | .૧૨૯  |
| વિશિષ્ટાભાવ ક્યારે કહેવો ઉચિત ?                  | .૧૩૧  |
| વિશિષ્ટં શુદ્ધાન્ના ન્યાય પણ અનુપયોગી            | .૧૩૩  |
| એક શબ્દે શક્તિથી બેનું કથન અશક્ય                 | .૧૩૪  |
| ચોથો ભંગ                                         | .૧૩૬  |
| અનેક 'સ્વ' રૂપોને ભેગા કરીને જવાબ                | .૧૩૬  |
| 'સ્વ'-'પર'રૂપને પ્રજ્ઞાપક ભેગા ન કરી શકે         | .૧૩૭  |
| પાંચમો ભંગ                                       | .૧૩૯  |
| છક્કો ભંગ                                        |       |
| સાતમો ભંગ                                        |       |
| સાતથી અધિકભંગોનો અસંભવ                           | .१४१  |
| ભેદાભેદ અંગે સપ્તભંગી                            |       |
| 'પુષ્પદંત' શબ્દ એકોક્તિથી સૂર્ય-ચંદ્રને જણાવે છે | १४३   |
| ઉભયત્વેન ઉપસ્થિત ભેદ-અભેદ એ                      |       |
| દ્રવ્યાપર્યાયા.નયના વિષય નથી                     |       |
| અવાચ્ય-અનભિલાપ્ય શબ્દો સમાનાર્થક છે ?            |       |
| અનભિલાપ્યમાં અનભિલાપ્યપદવાચ્યત્વ                 |       |
| અવાચ્યત્વ = સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ                   |       |
| કેવલી-કેવલી વચ્ચે વચનવ્યવહાર ન હોય               |       |
| અનભિલાપ્યનો સંકેત શક્ય છે                        |       |
| અવાચ્યનો સંકેત અશક્ય છે                          |       |
| વ્યંજનપર્યાય અંગે બે જ ભંગ                       |       |
| અર્થપર્યાય-વ્યંજનપર્યાયનો તફાવત                  |       |
| વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપના અંશભૂત નથી           |       |
| ત્રીજા વગેરે ભંગમાં કેવા પ્રશ્ન હોય ?            |       |
| વાચ્યતાઓનું મિશ્રણ અશક્ય છે                      | .૧૬૨  |
| વ્યંજનપર્યાયમાં ત્રીજા વગેરે ભંગનો અસંભવ         |       |
| 'અવાચ્ય' કહેવામાં પૂર્વાપરવિરોધ                  |       |
| અનેકાન્તવ્યવસ્થા પ્રકરણનો અધિકાર                 |       |
| ટાળ પાંચમી૧૭૧ ર્થ                                |       |
| પ્રમાણ-નયવિવેક                                   | .૧૭૧  |

| વિષય                                               | પૃષ્ઠ |
|----------------------------------------------------|-------|
| એકદા વૃત્તિદ્વયમાં વિરોધ નથી                       | ૧૭૨   |
| એકબોધ શાબ્દ, એક આર્થ                               |       |
| દ્રવ્યાર્થિક : શક્યાર્થ : અભેદ, લક્ષ્યાર્થ : ભેદ   |       |
| દ્રવ્યાર્થિકનય પણ આવશ્યક                           |       |
| પર્યાયાર્થિક : શક્યાર્થ : ભેદ, લક્ષ્યાર્થ : અભેદ . | ૧૮૨   |
| નય દ્વારા ભેદ, અભેદ, શક્તિ, લક્ષણા                 |       |
| બધું સંભવિત                                        | ૧૮૨   |
| નવ નય વગેરે દિગંબર કલ્પના                          |       |
| દ્રવ્યાર્થિકનયના ૧૦ ભેદ                            |       |
| 'શુદ્ધ' એ નયનું વિશેષણ કે દ્રવ્યનું ?              |       |
| નયમાં શુદ્ધાશુદ્ધત્વ શી રીતે ?                     |       |
| દ્રવ્યાર્થિકનો ત્રીજો ભેદ                          |       |
| ચોથો ભેદ                                           |       |
| નાશ-ઉત્પત્તિ એક જ સમયે                             | ૧૯૮   |
| છક્રો ભેદ                                          |       |
| સાતમો અન્વયદ્રવ્યાર્થિક                            |       |
| આઠમો-નવમો ભેદ                                      |       |
| દસમો પરમભાવગ્રાહકભેદ                               |       |
| નયચક્રની ગાથાઓ                                     |       |
| ଥାଉ ଋଞ୍ଚା୧୦୯                                       |       |
| પર્યાયાર્થિકના ૬ ભેદ                               | ૨૦૮   |
| શબ્દફેરમાત્ર જોઈને દિગંબરનું ખંડન ન કરવું.         | ૨૧૧   |
| સંસારીપણાના પર્યાયને જોનાર                         |       |
| નયપ્રકાર કેમ નહીં ?                                | ૨૧૩   |
| ચોથા પ્રકારમાં સત્તાનું ગ્રહણ                      |       |
| પ્રધાનપણે કે ગૌણપણે ?                              | ૨૧૫   |
| પાંચમા પ્રકારમાં શુદ્ધ-નિત્ય શબ્દનો વિચાર          | ૨૧૭   |
| દ્રવ્યાર્થિક ૧૦, તો પર્યાયાર્થિક ૬ જ કેમ ?         | ૨૧૯   |
| નયચક્ર-આલાપપદ્ધતિના પાઠ                            | ૨૨૧   |
| નૈગમનય : બહુમાનગ્રાહી                              | ૨૨૩   |
| ભૂતનૈગમ                                            | ૨૨૪   |
| ભાવીનૈગમ                                           | ૨૨૬   |
| વર્તમાનનૈગમ                                        |       |
| આરોપ કઈ રીતે થાય ?                                 | ૨૨૯   |
| સંગ્રહનય : બે પ્રકાર                               | ૨૩૧   |
|                                                    |       |

| ાવષય                                       | પૃષ્ઠ |
|--------------------------------------------|-------|
| યવહારનય : બે પ્રકાર                        | ૨૩૨   |
| <b>ૠજુસૂત્રનય</b> ઃ બે પ્રકાર              | ૨૩૨   |
| શબ્દનય                                     |       |
| સમભિરૂઢનય                                  | ૨૩૬   |
| બેવંભૂત <sup>ન</sup> ય                     | ૨૩૭   |
| નયચક્ર <sup>ે</sup> -આલાપપદ્ધતિના પાઠ      | ૨૩૮   |
| ઢાળ સાતમી૨૪૦ શ                             | ી ૨૫૩ |
| સદ્ભૂતવ્યવહાર ઉપનય                         | २४०   |
| ઉપનયત્વ શી રીતે ?                          |       |
| સદ્ભૂત વ્ય. <mark>અં</mark> ગે દ્રવ્યવિભાગ |       |
| અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય-નવવિધ ઉપચાર           |       |
| અસદ્. ના ત્રણ પ્રકાર                       | ૨૪૯   |
| ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય                |       |
| ટાળ આઠમી૨૫૪ શ                              |       |
| અધ્યાત્મનય : બે પ્રકાર                     |       |
| નિશ્ચયનય                                   |       |
| વ્યવહારનય                                  |       |
| સંશ્લેષિત યોગ એટલે ?                       |       |
| ઊલટી પરિભાષા દાઝે છે                       |       |
| અર્પિત-અનર્પિતનયને પણ અલગ પાડો             |       |
| ૠજુસૂત્રનો અન્તર્ભાવ શામાં ?               |       |
| ગ્રન્થકારકૃત સંગતિ                         |       |
| દ્રવ્યા.પર્યોયા.ના ૧૦-૬ ભેદોનો સમાવેશ      |       |
| નૈગમનો અનન્તર્ભાવ ઃ પ્રદેશ દેષ્ટાન્ત       |       |
| તત્ત્વ ૭ કે ૯ કહેવાનું પ્રયોજન             |       |
| નયવિભાજનમાં ઇતરવ્યાવૃત્તિ અભિપ્રેત છે      |       |
| દસ વગેરે ભેદ ઉપલક્ષણ છે                    |       |
| નેગમમાં શુદ્ધાશુદ્ધત્વ શું <sub>:</sub> ?  |       |
| નિશ્ચયમાં પણ ઉપચાર છે                      |       |
| 'અંશજ્ઞાન ન નિષ્ઠ' પંક્તિ ક્યાં જોઈએ ?     |       |
| વ્યવહાર પણ તત્ત્વાર્થગ્રાહી છે             |       |
| વ્યવહાર, નિશ્ચય, પ્રમાણ વ્યાખ્યા           |       |
| નિશ્ચયનયના ૩ ભેદ્                          |       |
| વ્યવહારનયના ૩ ભેદ                          |       |
| શુદ્ધનયાર્થ માટે શ્વેતાંબરગ્રન્થ ભણો       | ૨૯૬   |

# અધ્યેતાઓ માટે મધુર રસથાળ...

#### ★ શતકનામે પાંચમા કર્મગ્રન્થના પદાર્થો...

પાંચમો કર્મગ્રન્થ એટલે પદાર્થોનો ખજાનો...

અન્ય વિવેચનોમાં હેતુઓ ન મળે એવા ઢગલાબંધ તર્કપૂર્શ હેતુઓના ઉદ્ઘાટન (જેમકે ખગિતનામકર્મને જીવવિપાકી પ્રકૃતિ કેમ કહી ? વગેરે) કરનારી - ઊંડાણભર્યા રહસ્યોને વ્યક્ત કરનારી ટીપ્પણો જાણવા માટે - અલ્પ સમયમાં વિશદબોધ મેળવવા માટે આ પુસ્તકના આધારે ભણવા માટે ખાસ ભલામણ છે.

#### ★ કર્મપ્રકૃતિ પદાર્થો ભાગ - ૧, ભાગ - ૨, કર્મપ્રકૃતિ ભાગ - ૩ પ્રશ્નોત્તરી.

ગહન પદાર્થોને પણ ટૂંકમાં અને છતાં સરળતાપૂર્વક સમજવા માટે આ પુસ્તકોનો સહારો લેવો આવશ્યક છે. તથા અત્યંત ઊંડા રહસ્યોને ખોલી આપનાર પ્રશ્નોત્તરીના અધ્યયન વિનાનું કમ્મપયડી તથા પંચસંગ્રહનું અધ્યયન એટલે ઉપરછલ્લો બોધ. બોધને સૂક્ષ્મ અને તર્કપૂર્ણ બનાવવા માટે અવશ્ય આ પુસ્તકોને અવગાહવા.

#### ★ યોગવિંશિકા

આજ સુધીમાં પ્રકાશિત થયેલા અનેક વિવેચનોમાં સાવ અલગ તરી આવતું... શબ્દ-શબ્દને આરપાર વીંધીને યોગવિષયક અપૂર્વ રહસ્યોને પીરસતું... સૂરિપુરંદર શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજના યોગવિષયક વિચારોને વિશદ રીતે અને છતાં પૂર્વાપર વિરોધ વિના સ્પષ્ટ કરતું અદ્ભુત વિવેચન જાણવા-માણવા માટે પૂ. આ. શ્રી અભયશેખરસૂરિ મ. લિખિત વિવેચન ભણવું જ રહ્યું.

#### ⋆ સિદ્ધિનાં સોપાન...

પ્રિશિધાન - પ્રવૃત્તિ વગેરે પાંચ આશયોનું અત્યંત વિશદ-વિસ્તૃત વિવેચન...

#### \star ન્યાયસિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી ભાગ - ૧, ભાગ - ૨

ન્યાયદર્શનના પાયાના આ ગ્રન્થને બહુ જ સ્પષ્ટ રીતે સમજવા માટે... ન્યાયશૈલિની હથોટી પામવા માટે... પારિભાષિક શબ્દોનો સરળ પરિચય મેળવવા માટે... પૂ. આ. શ્રી લિખિત વિવેચનની સહાય લેવી ઘણી ઇચ્છનીય છે.

#### \star સત્પદાદિપ્રરૂપણા -

ગતિ, ઇન્દ્રિય, કાય.... વગેરે ૧૪ મૂળ માર્ગણાઓ...

ત્રીજાકર્મગ્રન્થમાં આવતી એની ૬૨ પેટા માર્ગણાઓ...

એના કરતાં પણ ઊંડા ઉતરીને કુલ ૧૭૪ માર્ગણાઓનો સત્પદ, દ્રવ્યપ્રમાણ, ક્ષેત્ર... વગેરે દ્વારો દ્વારા વિચાર. અનેક ગ્રન્થોના આધારે સંચિત થયેલા પદાર્થસમુદ્રને અવગાહવાનો આનંદ માણવા વિનંતી.

### ભવિષ્યમાં પ્રકાશિત કરવાની વિચારણા... અનુયોગદ્વાર ટીપ્પણ

શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથાય નમઃ શ્રી મહાવીરસ્વામિને નમઃ શ્રી અર્હ નમઃ શ્રી ગૌતમ-સુધર્માદિગણભૃદ્ભ્યો નમઃ શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર-હરિભદ્ર-હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરેભ્યો નમઃ મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયગણિવરેભ્યો નમઃ શ્રી પ્રેમ-ભુવનભાનુ-જયઘોષ-ધર્મજિત્-જયશેખરસૂરીશેભ્યો નમઃ

દ્રવ્ય-ગુણ-પર્ચાયનો રાસ

િંટાળ પહેલી

શ્રી ગુરુ જિતવિજય મન ધરી શ્રી નયવિજય સુગુરુ આદરી, આતમ અરથીનઇ ઉપકાર, કરું દ્રવ્ય અનુયોગ વિચાર ॥૧-૧॥ સ્વોપજ્ઞટબાનું મંગળાચરણ...

> ઐન્દ્રશ્રેણિનતં નત્વા જિનં તત્ત્વાર્થદેશિનમ્ । પ્રબન્ધે લોકવાચાઙત્ર લેશાર્થઃ કશ્ચિદ્વચ્યતે ॥ ૧ ॥

#### વિવેચન :

શ્રી દ્વાદશાંગીના અર્થથી ઉદ્ગાતા પ્રભુ મહાવીર જે, ને સૂત્રોના રચનારા ગૌતમ વળી સુધર્માસ્વામી જે; શ્રી સિદ્ધસેન-હરિભદ્ર-હેમાચાર્ય ને જસવિજય જે, ઉપકારી દેવ-ગુરુચરણમાં વંદના શત વંદના. કર્મસાહિત્યતણા વિશારદ પ્રેમસૂરિ તવ ચરણમાં, રહું ન્યાયવિશારદ ભુવનભાનુસૂરિ તવ શરણમાં; વળી છેદસૂત્ર વિશારદા જયઘોષ ધર્મજિત વરા, સૂરિ મંત્ર જાપી જયશેખરને વંદના શત વંદના.

આ બધા ઉપકારીઓની ચરણરજ એવો હું (અભયશેખર), ન્યાયવિશારદ - ન્યાયાચાર્ય મહોપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજયજી ગણિવર વિરચિત શ્રી દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના રાસનું અને તેના સ્વોપજ્ઞ ટબાનું શ્રુતજ્ઞાનની અધિષ્ઠાત્રી, શ્રુતદેવતા ભગવતી માતા સરસ્વતીદેવીનું સ્મરણ કરીને સ્વક્ષયોપશમાનુસાર કંઈક વિવેચન કરીશ.

#### ટબો-તિહાં પ્રથમ ગુરુનઇં નમસ્કાર કરીનઇં પ્રયોજન<sup>૧</sup> સહિત અભિધેય દેખાડઇ છઇ. શ્રીજિતવિજય પંડિત અનઇં શ્રી નયવિજય પંડિત એ બેહુ ગુરુનઇં ચિત્તમાંહિ સંભારીનઇં

ગાથાર્થ : ગુરુદેવ શ્રી જિતવિજય મહારાજને મનમાં સ્મરીને અને સુગુરુ શ્રી નયવિજય મહારાજનો આદર કરીને (બન્નેને નમસ્કાર કરીને) આત્માર્થી જીવોને ઉપકાર કરવા કાજે હું દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર કરું છું. ॥ ૧-૧ ॥

**ટબાના મંગળાચરણનો અર્થ** : ઇન્દ્રોની હારમાળા વડે નમસ્કાર કરાયેલા (પૂજાતિશય), તત્ત્વભૂત અર્થોની દેશના આપનારા (જ્ઞાનથી જાણીને દેશના આપે, માટે જ્ઞાનાતિશય અને વચનાતિશય), જિનને (રાગ-દ્વેષરૂપ અપાયોને જીતીને દૂર કરી દેનારા - અપાયાપગમાતિશય) નમસ્કાર કરીને લોકપ્રચલિત ગુજરાતી ભાષામાં આ પ્રબંધમાં કંઈક અર્થને હું કહીશ.

વિવેચન : બુદ્ધિમાન્ જીવો સ્વરચિત ગ્રન્થના પઠન-પાઠન-ચિંતન-મનન વગેરેમાં પ્રવૃત્ત થાય એ માટે ગ્રન્થકારો ગ્રન્થના પ્રારંભે ચાર બાબતો જણાવતા હોય છે. આને અનુબંધચતુષ્ટય કહે છે.

- (૧) મંગળ ગ્રન્થકાર મહોપાધ્યાય શ્રીયશોવિજયજી મ. ના શ્રી જીતવિજય મહારાજ એ વિદ્યાગુરુ છે અને શ્રીનયવિજય મહારાજ એ દીક્ષાગુરુ છે. એ બંનેને નમસ્કાર કરીને ગ્રન્થકારે મંગળાચરણ કર્યું છે. આમ મંગળ કરવાથી શિષ્ટાચારનું પાલન થાય છે, ગ્રન્થરચનામાં આવનારા વિઘ્નો દૂર થાય છે અને ગ્રન્થ સમાપ્તિ સુધી પહોંચે છે.
- (૨) વિષય : ગ્રન્થમાં કયા વિષયની પ્રરૂપજ્ઞા કરવાની છે એનો ઉલ્લેખ કરવાથી એ વિષયના જિજ્ઞાસુઓ ગ્રન્થના પઠન-પાઠન વગેરેમાં પ્રવૃત્ત થવા ઉત્સાહિત થાય છે. આને અભિધેય પજ્ઞ કહે છે. પ્રસ્તુત ગ્રન્થનો દ્રવ્યાનુયોગ એ વિષય છે એ વાત ખુદ ગ્રન્થકારે જ સ્પષ્ટ રીતે જજ્ઞાવી છે. આ વિષયનો ઉલ્લેખ થવાથી ઉપાય-ઉપેયભાવ સંબંધ પજ્ઞ જજ્ઞાઈ જાય છે. જે મેળવવું અભિપ્રેત હોય છે એને ઉપેય કહેવાય છે. એ જેના દ્વારા મેળવી શકાય એ ઉપાય કહેવાય છે. પ્રસ્તુતમાં, 'આ ગ્રન્થમાં દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર કરીશ' આ રીતે જે વિષય કથન કર્યું છે એના દ્વારા 'જેઓને દ્રવ્યાનુયોગનો બોધ (ઉપેય) મેળવવો હોય એમના માટે આ ગ્રન્થ ઉપાયભૂત છે' એવું સૂચિત કર્યું છે.. ને તેથી આ ગ્રન્થનો ઉપાય-ઉપેય સંબંધ ધ્વનિત થાય છે.
- (3) સંબંધ શ્રીજૈનશાસનમાં સર્વજ્ઞકથિતવચન કે સર્વજ્ઞમૂલકવચન જ પ્રમાણભૂત મનાયેલા છે. એટલે જ શ્રીગણધરદેવોએ રચેલી દ્વાદશાંગી પણ શ્રી સર્વજ્ઞપ્રભુની મહોરછાપ લાગ્યા પછી જ પ્રમાણ બને છે. અરે ખુદ તીર્થંકરભગવંતો પણ કેવલજ્ઞાન થયા બાદ જ દેશના આપે છે ને !

૧. ગ્રન્થકારે પોતે કરેલી ટિપ્પણી - પહેલઇ બિપદે મંગલાચરણ દેખાડ્યું, નમસ્કાર કર્યો તે. ૧. આત્માર્થી ઇહાં અધિકારી ૨. તેહનઇ અવબોધ થાસ્યઈ ઉપકારરૂપ પ્રયોજન ૩. દ્રવ્યનો અનુયોગ તે ઇહાં અધિકાર.

પ્રશ્ન : પાછળ - પાછળના તીર્થંકરભગવંતો છદ્મસ્થદશામાં પૂર્વ-પૂર્વના તીર્થની દ્વાદશાંગીના આધારે તો દેશના આપી શકે ને ? એ પણ સર્વજ્ઞમૂલક બનવાથી પ્રમાણભૂત બની જ શકે છે ને ?

ઉત્તર : પૂર્વના તીર્થંકરદેવે સ્થાપેલ તીર્થ અક્ષતપણે ચાલ્ હોય તો પછીના તીર્થંકરભગવંતે તીર્થ સ્થાપવાની જરૂર જ ન રહે. પણ તેઓ તીર્થ સ્થાપે છે એ જ જણાવે છે કે પૂર્વનું શાસન પરિપૂર્ણપણે હવે રહ્યું હોતું નથી. શ્રીકલ્પસૂત્રમાં યુગાન્તકૃદ્ભૂમિની જે વાત આવે છે એ પણ આનું જે સૂચન કરે છે.. પ્રભુ મોક્ષ પામ્યા. એમના પટ્ટધર ગણધરદેવ મોક્ષે પધાર્યા... એમના પણ શિષ્ય મોક્ષે સિધાવ્યા... આમ જેટલી શિષ્યપરંપરા સુધી ચાલ્યું એની એમાં વાત આવે છે.. આનો અર્થ સ્પષ્ટ છે કે એ પછી એ તીર્થના આલંબને કેવલજ્ઞાન પામવાની શક્યતા રહી નહોતી. અર્થાત્ એ તીર્થની અપેક્ષાએ કેવલજ્ઞાનનો વિચ્છેદ થયો. એટલે ફરીથી કેવલજ્ઞાનપ્રાપ્તિની પરંપરા ચાલે એ માટે તીર્થનું આલંબન મળી રહે એ પ્રયોજનથી શ્રીતીર્થંકરદેવો શાસનની સ્થાપના કરે છે. હવે શાસનની સ્થાપના થાય એટલે, એ શાસનની દ્વાદશાંગીની રચના પણ થાય જ છે. સામાન્યથી, ઉપદેશ અને વ્યવહાર ચાલુ શાસનની દ્વાદશાંગીને અનુસરીને થતા હોય છે. એટલે વિદ્યમાન દ્રાદશાંગીના અધ્યયન વગર વ્યાવહારિક દેશનાનો અધિકાર હોતો નથી. તેથી તો પ્રત્યેકબુદ્ધ અને સ્વયંબુદ્ધ ઉપદેશ આપતા હોતા નથી. એમ પરમાત્મા પણ કેવલજ્ઞાન પૂર્વે, કેવલજ્ઞાન છે નહીં, ને શ્રુતજ્ઞાનને અનુસરીને દેશના આપવા માટે તો વિદ્યમાન દ્વાદશાંગીનું અધ્યયન જોઈએ. જે છે નહીં... માટે દેશના આપતા નથી. બાકી તો તેવો કલ્પ હોવાથી છદ્મસ્થાવસ્થામાં દેશના આપતા નથી એ મુખ્ય હેતુ જાણવો. છદ્મસ્થજીવોની છદ્મસ્થતા અનાભોગ વગેરે દ્વારા નિરૂપણમાં વૈતથ્ય લાવી શકે છે માટે છદ્મસ્થગ્રન્થકારોને સ્વમતિકલ્પનાથી કશું જ નિરૂપણ કરવાનો અધિકાર હોતો નથી. એ રીતે કરાયેલું નિરૂપણ શિષ્ટપુરુષોને માન્ય બનતું નથી. એટલે પોતાનો ગ્રન્થ શિષ્ટપુરુષો માન્ય કરે ને તેથી એના પઠન વગેરેમાં પ્રવૃત્ત થાય એ માટે કોઈપણ ગ્રન્થકાર, 'પોતે પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં જે કાંઈ કહેશે એ સ્વમતિકલ્પનાથી નહીં કહે પણ જેના મુળ શ્રીતીર્થંકર ભગવાન સુધી પહોંચે છે એવી જ વાતો કહેશે' આવું સાબિત કરવા અને તે મુજબ વર્તવા પ્રયત્નશીલ હોય છે. હું જે કહી રહ્યો છું એ મેં મારા ગુરુભગવંતો દ્વારા કે પૂર્વાચાર્યના ગ્રન્થ દ્વારા જાણેલું છે. વળી એમણે પણ પોતાના ગુરુભગવંતો વગેરે દ્વારા એ જાણેલું હતું. વળી એમના ગુરુ.. એમના ગુરુ.. આમ કરતાં કરતાં આ પરંપરા ઠેઠ શ્રીતીર્થંકરભગવંત સુધી પહોંચે છે. અર્થાત્ પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં મારા દ્વારા કહેવાનારી વાતોનું મૂળ ગુરુપરંપરા દ્વારા ઠેઠ સર્વજ્ઞ સુધી પહોંચેલુ છે. આમ, પ્રસ્તુતગ્રન્થનો ગુરુપરંપરા દ્વારા સર્વજ્ઞ સુધી સંબંધ દર્શાવવો એ ગુરુપર્વક્રમ સંબંધ કહેવાય છે. એટલે આ ગુરુપર્વક્રમસંબંધ, આ ગ્રન્થ સ્વમતિકલ્પનામૂલક નથી, પણ સર્વજ્ઞમુલક છે એમ જણાવવા દ્વારા ગ્રન્થને પ્રમાણભૂત હોવો ઘોષિત કરે છે જેથી પ્રેક્ષાવાનુ પુરુષો એના અધ્યયનાદિમાં પ્રવૃત્ત થાય.

હવે જેમ, પ્રસ્તુતગ્રન્થ આ રીતે ગુરુપર્વક્રમસંબંધ દ્વારા પ્રમાણભૂત સાબિત થયો છે એમ અન્યાન્યવિષયક અન્ય ગ્રન્થો પણ એ સંબંધ દ્વારા પ્રમાણભૂત હોવા જણાયા હોય છે. એટલે, પ્રેક્ષાવાન્ પુરુષોને, 'આટલા બધા પ્રમાણભૂત ગ્રન્થોમાંથી મારે કયો ગ્રન્થ ભણવો ?' આ મૂંઝવણ ન થાય એ માટે ઉપાય ઉપેય ભાવ સંબંધ સહારે આવે છે.. 'તમારે ફલાણા વિષયનો બોધ મેળવવો છે તો આ ગ્રન્થ એના ઉપાયભૂત છે, માટે તમે એને ભણો…' ને તેથી પછી પ્રેક્ષાવાન્ પુરુષો એ ગ્રન્થને ભણવાનું શરુ કરે છે. આમ, પ્રેક્ષાવાન્ પુરુષોની પ્રવૃત્તિ થાય એ માટે ગુરુપર્વક્રમ સંબંધ અને ઉપાય-ઉપેયભાવ સંબંધ… આ બંને સંબંધ આવશ્યક હોય છે.

એમાંથી વિષયનિર્દેશ દ્વારા ગ્રન્થકાર ઉપાય-ઉપેયભાવ સંબંધ જણાવે છે (આને વાચ્ય-વાચકભાવ સંબંધ પણ કહે છે.) અને ગુરુપરંપરાનો નિર્દેશ વગેરે દ્વારા ગુરુપર્વક્રમ સંબંધ દર્શાવતા હોય છે. પ્રસ્તુતમાં પણ ગ્રન્થકારે પોતાના બે ગુરુભગવંતોને મનમાં ધરવાની જે વાત કરી છે એના દ્વારા મંગળાચરણ અને ગુરુપર્વક્રમસંબંધને જણાવ્યા છે. એમાં મનમાં ધરવાની વાતના આપણે બે અર્થ કરી શકીએ. ગુરુભગવંતને ખુદને મનમાં સ્મરણ કરવારૂપે ધાર્યા એ મંગળાચરણ.. અને ગુરુભગવંતના વચનોને-ઉપદેશને મનમાં ધારવા (ને એને અનુસરીને ગ્રન્થરચના કરવી) એ ગુરુપર્વક્રમ સંબંધને જણાવવારૂપ છે.

(૪) પ્રયોજન : આત્માર્થી જીવો પર ઉપકાર કરવાના પ્રયોજનથી ગ્રન્થકારે આ ગ્રન્થની રચના કરી છે. આ, ગ્રન્થકારનું સાક્ષાત્ પ્રયોજન છે. શ્રોતા જિજ્ઞાસુઓને દ્રવ્યાનુયોગનો બોધ મેળવવો એ અનંતરપ્રયોજન છે. આ બંને દ્વારા છેવટે બન્નેને મોક્ષ જોઈએ છે. માટે ગ્રન્થકારનું અને શ્રોતાઓનું પરંપર પ્રયોજન મોક્ષ છે.

અહીં આતમઅર્થીને ઉપકાર... એમ ગ્રન્થકારે જણાવ્યું છે. એટલે આ ગ્રન્થ ભણીને હું વિદ્વાન્ બનું... એના દ્વારા મને યશ-પ્રશંસા-(વિદ્યાદાન દ્વારા) ધન વગેરે મળે... એવી જ કામના -લક્ષ્ય રાખનારા જીવો આ ગ્રન્થ ભણવાના વાસ્તવિક અધિકારી નથી. ગ્રન્થકારને, પરંપરાએ મોક્ષ સુધી પહોંચાડી દે એવો ઉપકાર કરવો જે અભિપ્રેત છે, તે આવા જીવોને લક્ષ્ય ફરે નહીં તો થવો શક્ય નથી.

ટબામાં આત્માર્થી જીવ = જ્ઞાનરુચિજીવ આવો અર્થ કર્યો છે.

પ્રશ્ન : જેઓ ક્રિયારુચિવાળા છે અથવા જ્ઞાનક્રિયાઉભયરુચિવાળા છે તેઓ શું આત્માર્થી નહીં કહેવાય ?

ઉત્તર : ક્રિયારુચિ જીવોને શાસ્ત્રમાં શુક્લપાક્ષિક કહ્યા છે. સાધનાની પ્રાથમિક ભૂમિકામાં સત્ક્રિયાઓની રુચિ પણ જીવને ઉપકારક બને છે. તદ્દહેતુ અનુષ્ઠાન લાવી આપનારી બને છે. માટે 'એવા જીવો આત્માર્થી ન જ હોય' એમ નિષેધ શી રીતે કરી શકાય ? આતમાર્થી = જ્ઞાનરુચિ જીવના ઉપકારનઇં હેતઇં દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર કરું છું. અનુયોગ કહિઇં - સૂત્રાર્થવ્યાખ્યાન. તેહના ૪ ભેદ શાસ્ત્રઇં કહિયા.

વળી જ્ઞાન-ક્રિયાઉભયની રુચિવાળા જે જીવો છે, તેઓ આત્માર્થી હોવામાં તો કોઈ પ્રશ્ન છે જ નહીં. ઊલટું જેઓ માત્ર કોરા-શુષ્ક જ્ઞાનની રુચિવાળા છે... ક્રિયાને અનાવશ્યક માનવારૂપે કે ઉપરથી પ્રતિબંધક માનવારૂપે અવ્યક્ત કે વ્યક્તપણે ક્રિયાનો દ્વેષ ધરાવનારા છે... આવા (શુષ્ક) જ્ઞાનરુચિ જીવો આત્માર્થી હોતા નથી.

પ્રશ્ન : જ્ઞાનરુચિ વગરના ક્રિયારુચિ જીવો આત્માર્થી હોઈ શકે.. પણ ક્રિયારુચિ વગરના જ્ઞાનરુચિ જીવો આત્માર્થી ન હોઈ શકે આવું કેમ ?

ઉત્તર : આવું એટલા માટે છે કે આમાં ભૂમિકાનો ભેદ ભાગ ભજવી રહ્યો છે. સાધનાની બહુ પ્રારંભિક ભૂમિકા એવી સંભવે છે કે જ્ઞાનનો વ્યક્ત કે અવ્યક્ત દ્વેષ ન હોય તો પણ જ્ઞાનરુચિ ન હોય એવું બની શકે છે. (હા, જેને જ્ઞાનનો દ્વેષ હોય, એની તો ક્રિયારુચિ પણ વાસ્તવિક હોતી જ નથી.) પણ જેણે આત્માનું - મોક્ષમાર્ગનું જ્ઞાન મેળવ્યું છે - વધુ ને વધુ મેળવવા જે તલપાપડ છે એને ક્રિયારુચિ ન હોય એ ક્રિયાના દ્વેષ વિના સંભવિત નથી. સામગ્રી ન હોવાના કારણે કે સત્ત્વની કચાશના કારણે ક્રિયા ન હોય એ હજુ સંભવે. પણ ક્રિયાની રુચિ જ ન હોય.. (ક્રિયાને અનાવશ્યક માનવારૂપે) અરુચિ હોય આવું સંભવતું નથી. સાધનાનું પ્રથમ સોપાન ક્રિયારુચિ છે. માટે તો आचाર: પ્રથમો ધર્મ: કહેવાયું છે. આ ક્રિયારુચિ દ્વારા જીવ ક્રિયામાં જોડાય... વારંવાર ક્રિયા કરે.. એટલે રોહિણીતપ વગેરે માટે પંચાશકજીમાં કહ્યું છે તેમ આ વિષયાભ્યાસ અનુષ્ઠાન વારંવાર કરવાથી કર્મોનો ક્ષયોપશમ થાય છે. જીવની ભૂમિકા આગળ વધે છે અને જીવને જ્ઞાનરુચિ પણ જાગે છે. આમ જીવમાં ક્રિયારુચિ તો હતી જ. હવે એમાં જ્ઞાનરુચિ ભળી. તેથી જીવ ઉભયરુચિ બને છે. એટલે નિશ્ચિત થાય છે કે જે જીવ મોક્ષમાર્ગ પર છે એ બહુ પ્રારંભિક અવસ્થામાં ક્રિયારુચિ હોઈ શકે ને પછી ઉભયરુચિ હોઈ શકે.. પણ ક્રિયારુચિ વગરનો માત્ર જ્ઞાનરુચિ હોઈ ન શકે.

પ્રશ્ન : પણ તો પછી ટબામાં આત્માર્થીનો અર્થ જ્ઞાનરુચિ કેમ કર્યો ?

ઉત્તર : પ્રસ્તુતગ્રન્થમાં ગ્રન્થકાર ક્રિયામાર્ગની પ્રશંસા-મહત્તા દર્શાવવાના નથી.. કે વિવિધ ધર્મક્રિયાઓનું સૂક્ષ્મવિધિ પ્રદર્શનપૂર્વક નિરૂપણ વગેરે કરવાના નથી.. એટલે ક્રિયારુચિ જીવને આ ગ્રન્થથી ઉપકાર થવો સંભવિત નથી. જે ઉભયરુચિ જીવ છે એની પણ ક્રિયારુચિનું આ ગ્રન્થથી સાક્ષાત્ કોઈ પોષણ નથી. માત્ર જ્ઞાનરુચિનું પોષણ-સંવર્ધન વગેરે સાક્ષાત્ છે. આમ જીવની જ્ઞાનરુચિ પર જ સાક્ષાત્ ઉપકાર સંભવિત હોવાથી ગ્રન્થકારે એ રીતે ઉલ્લેખ કર્યો છે, એમ માનવું યોગ્ય લાગે છે.

હવે, 'દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર કરું છું' એવો વિષયનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. માટે 'અનુયોગ' શું છે ? એ ગ્રન્થકાર જણાવે છે. અનુયોગ એટલે સૂત્રાર્થ વ્યાખ્યાન. સૂત્રની સંહિતા ચ પદં

- ૧. ચરણકરણાનુયોગ આચારવચન, આચારાંગ પ્રમુખ.
- ૨. ગણિતાનુયોગ સંખ્યાશાસ્ત્ર, ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ પ્રમુખ.
- ૩. ધર્મકથાનુયોગ આખ્યાયિકાવચન, જ્ઞાતાપ્રમુખ.
- ૪. દ્રવ્યાનુયોગ ષડ્દ્રવ્યવિચાર, સૂત્ર મધ્યે સૂત્રકૃતાંગ.

પ્રકરણમધ્યે - સમ્મતિ - તત્ત્વાર્થ પ્રમુખ મહાશાસ્ત્ર.

તે માટે એહ પ્રબંધ કીજઇ છઇ, તિહાં પણ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય વિચાર છઈ, તેણે એ દ્રવ્યાનુયોગ જાણવો. ॥ ૧-૧ ॥

ચૈવ... વગેરે ક્રમે વ્યાખ્યા કરવી કે પદાર્થ, વાક્યાર્થ, મહાવાક્યાર્થ અને ઐદંપર્યાર્થક્રમે વ્યાખ્યા કરવી એ અનુયોગ કહેવાય છે. શાસ્ત્રોમાં વિષયભેદે અનુયોગના ચાર પ્રકાર કહ્યા છે.

- ૧. ચરણકરણાનુયોગ... ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરીરૂપ આચારને જણાવનારા આચારાંગ વગેરે સૂત્રોનો અનુયોગ એ ચરણકરણાનુયોગ કહેવાય છે. એ જ રીતે માર્ગાનુસારી, સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ વગેરેના આચારોનું વર્ણન જેમાં હોય તથા અસત્ આચરણોનું અનાચારનું હેયરૂપે જેમાં વર્ણન હોય એ બધું પણ આમાં આવે.
- **૨. ગણિતાનુયોગ...** જેમાં ગણિતની-સંખ્યાઓ વગેરેની વાતો આવે છે એવા ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ-સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરે ગ્રન્થોનો અનુયોગ એ ગણિતાનુયોગ કહેવાય છે.
- 3. ધર્મકથાનુયોગ... સામાન્યથી જીવો કથાના રિસયા હોય છે. એમના આ કથારસનો ઉપયોગ કરીને એમને ધર્મમાં જોડવા... આગળ વધારવા માટે ધર્મકથાઓથી ગૂંથાયેલો ઉપદેશ આપવો જ્ઞાનીઓને માન્ય છે. જ્ઞાતાધર્મકથા વગેરેમાં આવી ધર્મકથાઓના ભંડાર છે. એનો અનુયોગ એ ધર્મકથાનુયોગ. ધર્મ અને પુષ્યના લાભ તથા અધર્મ અને પાપનાં નુકશાન સૂચવનારાં દેષ્ટાંતો દ્વારા ઉપદેશદાન જેમાં આવે તે ધર્મકથાનુયોગ. એટલે ધર્મકથાનુયોગમાં પૂર્વશ્રુતમાં આવતો પ્રથમાનુયોગ-ગંડિકાનુયોગ, અનુત્તરોપપાતિકસૂત્ર, ઉપાસકદસા, અંતકૃદ્દસા, વિપાકશ્રુત વગેરે પણ આવે એ જાણવું.
- ૪. દ્રવ્યાનુયોગ... જીવ વગેરે દ્રવ્યના (એના ગુણ-પર્યાયના) સ્વરૂપનું જેમાં સૂક્ષ્મતાથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે તે સૂત્રકૃતાંગ વગેરે તેમજ શ્રીસમ્મતિતર્ક પ્રકરણ વગેરે ગ્રન્થોનો અનુયોગ એ દ્રવ્યાનુયોગ. આમ જોવા જઈએ તો દ્રવ્યાનુયોગમાં બે વિભાગ છે. પ્રમેયવિભાગ અને પ્રમાણવિભાગ. પ્રમેયવિભાગમાં લોકપ્રકાશ, પ્રવચનસારોદ્ધાર, પન્નવણા, ભગવતીસૂત્ર, સૂયગડાંગ વગેરે આવે છે. પ્રમાણ વિભાગમાં જેમાં તર્કપ્રધાનતાથી પ્રમેયની સિદ્ધિ કરી દેખાડેલી હોય એવા સમ્મતિતર્કપ્રકરણ, શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્યય વગેરે ગ્રન્થો આવે છે.
- **પ્રશ્ન**: આ તો સૂત્રના ચારભેદ થયા.. જે સૂત્ર ચરણકરણને સંલગ્ન છે તેનો અનુયોગ એ ચરણકરણાનુયોગ... જે સૂત્ર ગણિતને આવરનારું છે એનો અનુયોગ એ ગણિતાનુયોગ.. વગેરે.

આમ સૂત્રના **ચાર ભેદ થયા.. તો અનુયોગ**ના ચાર ભેદ છે એમ કેમ કહો છો ? અનુયોગના ચાર ભેદ તો ત્યારે કહેવાય **કે જો તે તે દરેક** સૂત્રનો ચારે પ્રકારે અનુયોગ થઈ શકતો હોય.

ઉત્તર : શ્રી આર્યરિક્ષતસૂરિ મહારાજે દુર્બલિકા પુષ્યમિત્રના નિમિત્તે પંચમકાળના પ્રભાવે ધૃતિ-મેઘા વગેરેનો હ્રાસ જોઈને અનુયોગને પૃથક્ કર્યા. એ પહેલાં અનુયોગ પૃથક્ નહોતો. અર્થાત્ દરેક સૂત્રનો ચાર પ્રકારે અનુયોગ થતો. જેમ શ્રીયોગશાસ્ત્રના પ્રથમ શ્લોક નમો દુર્વારરાગાદિ... ના ૧૦૮ અર્થ થયેલા છે. વિવિક્ષિત અક્ષરને પહેલાં પૂર્વના શબ્દનો ઘટક માની એક અર્થ કર્યો... પછી એ શબ્દમાંથી અલગ કરીને એને પાછળના શબ્દનો ઘટક બનાવીને નવો અર્થ મેળવવામાં આવ્યો. એમ સંધિ વગેરે જુદી રીતે કરીને અર્થ તદ્દન જુદો મેળવાય. આવું જ પૂર્વના કાળમાં થતું.. દા.ત. આચારાંગજીનું એક સૂત્ર લીધું... એનો એક અર્થ એવો કરવામાં આવ્યો કે જેથી ચરણસિત્તરિનું સમર્થન થાય.. સૂક્ષ્મ માર્ગદર્શન મળે... આને ચરણકરણાનુયોગ કહેવાય. પછી એ જ સૂત્રનો અર્થ એવી રીતે કરવામાં આવતો કે જેથી ગણિત-સંખ્યા વગેરેની મુખ્યતા થાય... આ ગણિતાનુયોગ થયો. એ જ રીતે એ જ સૂત્રનો જુદી જુદી રીતે અર્થ એવી રીતે કરાતો કે જેથી ધર્મકથા-ઉપદેશ ધ્વનિત થાય અને દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ થાય. આ જ રીતે પ્રત્યેક સૂત્રની ચાર-ચાર વ્યાખ્યા થતી. એટલે કે સૂત્રે સૂત્રે ચારે અનુયોગ સાથે ચાલતા.

આમાં તે તે શબ્દોના અતિપરિચિત જે અર્થ હોય તે અર્થ દ્વારા મળતો અનુયોગ સમજવામાં ને સમજયા પછી યાદ રાખવામાં સરળ રહેતો. પણ બાકીના ત્રણ અનુયોગ મેળવવા માટે ભલે વ્યાકરણના નિયમોને કે ભાષાની મર્યાદાને ચાતરવાનું નહોતું.. છતાં તે તે શબ્દોનાં અલ્પપરિચિત કે અપરિચિત અર્થો કરવા પડતા.. ને એના કારણે સૂત્રે સૂત્રે એને ગ્રહણ કરવા અને ગ્રહણ કર્યા પછી ધારી રાખવા એ અતિ-અતિ મુશ્કેલ કાર્ય હતું.. એટલે પંચમકાળના પ્રભાવે બુદ્ધિ-ધારણાશક્તિમાં જ્યારે ઘણો ઘણો દ્વાસ થઈ ગયો ત્યારે આ કાર્ય અશક્ય જેવું બની ગયું. ચારે અનુયોગને સમજવા-ધારવાની મથામણમાં એક પણ અનુયોગને વ્યવસ્થિત રીતે સમજવો-ધારવો મુશ્કેલ બની ગયો. એટલે શ્રીઆર્યરિક્ષિતસૂરિ મહારાજે ભાવીના જીવો પર કરુણા કરીને અનુયોગને પૃથક્ કર્યો. 'તે તે સૂત્રગત શબ્દોના પ્રચલિત અર્થ પરથી જે અનુયોગ મળે એ જ એક અનુયોગ તે તે સૂત્રનો કરવો. બાકીના ત્રણ અનુયોગ કરવા નહીં.' આવું તેઓએ ઠેરવ્યું.. આ રીતે વ્યાખ્યા કરવાથી શ્રીઆચારાંગ વગેરે સૂત્રો પરથી ચરણકરણાનુયોગ મળ્યો. શ્રીચન્દ્રપ્રજ્ઞિપ્ત વગેરે પરથી ગણિતાનુયોગ મળ્યો. એમ, શ્રી જ્ઞાતાધર્મકથા વગેરે પરથી તથા શ્રીસૂત્રકૃતાંગ વગેરે પરથી કમશઃ ધર્મકથાનુયોગ અને દ્રવ્યાનુયોગ મળ્યા.

આમ, વર્તમાન આવી વ્યાખ્યાપદ્ધતિને આશ્રીને વિચારીએ તો, તે તે સૂત્રનો તો એક એક પ્રકારનો જ અનુયોગ છે, પણ સૂત્રના ચરણકરણ-વિષયક સૂત્ર, ગણિતવિષયક સૂત્ર આમ ચાર પ્રકાર થઈ ગયા હોવાથી અનુયોગ પણ ચાર પ્રકારનો બને છે. બાકી મૂળમાં તો, પૂર્વકાળની દરેક સૂત્રનો ચાર-ચાર રીતે અનુયોગ કરવાની જે પરંપરા હતી તેને અનુસરીને 'અનુયોગ ચાર પ્રકારે છે' એ વાત પ્રસિદ્ધ થયેલી છે એ જાણવું.

# વિના દ્રવ્ય અનુયોગ વિચાર, ચરણ કરણનો નહીં કો સાર । સમ્મતિ ગ્રંથે ભાષિઉં ઈસ્યૂં, તે તો બુધ જન મનમાં વસ્યૂં ॥૧-૨॥

ટબો-એહનો મહિમા કહઇં છઇં. "દ્રવ્ય-અનુયોગ-વિચાર વિના કેવલ ચરણસિત્તરી-કરણસિત્તરીનો સાર કોઈ નહીં." એહવું સમ્મતિ ગ્રંથનઇં વિષઇં કહિઉં, તે તો બુધજનના મનમાંહિ વસિઉં. પણિ બાહ્યદેષ્ટિના ચિત્તમાં ન વસઇં. યથા-

આ ચારે અનુયોગ આત્મહિત માટે ઘણા ઉપયોગી છે. એટલે ગ્રન્થકાર શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ પણ ભવ્યજીવો પર અનુગ્રહ કરવાની ભાવનાથી આ 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ' નામનો ગ્રન્થ કરી રહ્યા છે. એમાં દ્રવ્ય-ગુણ અને પર્યાયનો વિચાર હોવાથી આ દ્રવ્યાનુયોગ છે એમ જાણવું. II ૧ II પોતે દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર કરી રહ્યા છે, માટે એનો મહિમા હવે પછીની ગાથાઓમાં જણાવે છે.

ગાથાર્થ : ''દ્રવ્યાનુયોગના વિચાર વિના ચરણ-કરણનું સારભૂત કોઈ ફળ મળતું નથી'' આવું સમ્મતિતર્કપ્રકરણ ગ્રન્થમાં જે કહ્યું છે તે પંડિતજનોના મનમાં સારી રીતે સમજાય છે. II ૧-૨ II

વિવેચન : એહનો = દ્રવ્યાનુયોગનો મહિમા કહે છે. ''દ્રવ્યાનુયોગના વિચાર વિના કેવલ ચરણસિત્તરી - કરણસિત્તરીનો સાર કોઈ નહીં'' આવું સમ્મતિગ્રન્થમાં કહ્યું છે. તે વાત બુધ=પંડિત જનના મનમાં તર્કસંગત રીતે સમજાય છે, પણ બાહ્યદેષ્ટિના ચિત્તમાં એ રીતે એ સમજાતી નથી.

માત્ર લિંગને અને બાહ્ય સ્થૂળ દેખાવને જ જોનારા બાળજીવો અને સૂક્ષ્મ રીતે ક્રિયાઓને - આચરણને જોનારા મધ્યમજીવો.. આ બંને બાહ્યદેષ્ટિ જીવો છે, કારણ કે લિંગ અને આચરણ આ બંને બાહ્યદેષ્ટિના વિષય છે. આ જીવો આ બાહ્ય વિષયને જ પરખનારા ને મહત્ત્વ આપનારા હોવાથી જેઓ આ બે ધરાવતા હોય એને ખૂબ મહાન અને શ્રેષ્ઠ ફળ પામનારા માનતા હોય છે. એટલે, 'જો દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર ન હોય તો ચરણકરણનો વેશાદિ દેખાવ કે સૂક્ષ્મ કાળજીપૂર્વકનું પાલન પણ અસાર છે - તુચ્છ છે - સમુચિત ફળથી શૂન્ય છે' આવી વાત એમની બુદ્ધમાં બેસી શકતી નથી... બેસી શકે નહીં એ સ્પષ્ટ છે.

પણ પંડિતજીવો અંતસ્તત્ત્વને પરખનારા હોય છે, એને મહત્ત્વ આપનારા હોય છે. એટલે અંતસ્તત્ત્વની એટલી વિશુદ્ધિ જોવા ન મળે તો બાહ્ય નિર્દોષ અને કઠોર આચરણ પણ એમને સારભૂત લાગતું નથી. त्यागात् कञ्चकमात्रस्य भुजगो न हि निर्विष: અંદરથી નિર્વિષ નહીં થયેલો સાપ બહારથી કાંચળી ઉતારી દે એટલા માત્રથી શું હરખાઈ જવાનું ? આ પંડિતજીવોની વિચારધારા હોય છે.

પ્રશ્ન : દ્રવ્યાનુયોગનું અધ્યયન-ચિંતન-મનન વગેરે ન હોય તો આંતરિક પરિણતિ એટલી નિર્મળ થયેલી ન જ હોય ને તેથી બાહ્ય કઠોર પણ આચરણ અસાર જ બની રહે... આવો નિર્ણય શી રીતે થાય ?

ઉત્તર : હું વિદ્વાન.. હું તપસ્વી.. હું ગુરુ.. હું શિષ્ય.. હું પિતા.. હું પુત્ર.. હું શ્રીમંત.. હં સત્તાધીશ.. હું મનુષ્ય.. આવું બધું જે કાંઈ સંવેદન આપણી અનુભૃતિમાં આવે છે એ બધું જ સોપાધિક છે.. ને સોપાધિક છે માટે ભ્રાન્ત છે.. આત્માના શુદ્ધ-સમ્યગ્ દર્શનરૂપ નથી. દ્રવ્યાનુયોગના અધ્યયનાદિથી જાણકારી મળે છે કે આ બધા સદ્ભૂત વ્યવહાર - અસદ્ભૂત વ્યવહાર વગેરે નયગ્રસ્ત દેષ્ટિના સંવેદનો છે, માટે ભ્રાન્ત છે.. વાસ્તવિક દર્શન તો એ જ છે જે શુદ્ધનિશ્ચયનયની દષ્ટિ જુએ છે.. એટલે સાધક આત્મા આ બધા સંવેદનોમાંથી ઉપાધિઓ ખરી પડે ને આત્માનું = પોતાનું બધી જ ઉપાધિઓથી મુક્ત નિરુપાધિક સંવેદન-દર્શન થાય એ માટે, હું મનુષ્ય ? નહીં.. હું સત્તાધીશ ? નહીં.. હું ગુરુ ? નહીં.. આમ બધા જ સોપાધિક દર્શનોને નકારતો રહે છે.. વારંવાર નકારતો રહે છે.. એ દ્વારા આ નકારને પોતાની ઠેઠ ઊંડી-અંતસ્તલની સંવેદનામાં ઉતારે છે. ને સાથે સાથે શુદ્ધનિશ્ચયનયને આત્માનું જેવું નિરુપાધિક સ્વરૂપ અભિપ્રેત છે એવું સંવેદવા પ્રયત્નશીલ બને છે. (અર્થાત્ પહેલાં નેતિ નેતિ.. ને પછી સોકહં સોકહં... ની ભાવના કરે છે એટલે કે ના, હું મનુષ્ય નહીં... ના, હું વિદ્વાન્ નહીં.. આવું બધું મારું કોઈ સ્વરૂપ નથી... હું તો સિદ્ધાત્મા જેવો શુદ્ધ આત્મા છું.. વગેરે વાતોને વારંવાર ઘુંટતો રહે છે.) આના પ્રભાવે એક ક્ષણ એવી આવે છે કે હું ની સંવેદનામાંથી બધી જ ઉપાધિઓ ખરી પડે છે, ને નિરુપાધિક હું ની સંવેદના થાય છે. આ આત્મસાક્ષાત્કાર છે. આને (આત્માનું) સમ્યગૃદર્શન (=સમ્યક્ત્વ) કહી શકાય.

એટલે દ્રવ્યાનુયોગ વિના સમ્યક્ત્વ જ સંભવિત ન હોવાથી, સમ્યક્ત્વ વિનાના ગમે એટલા કઠોર - સૂક્ષ્મ આચરણોની પણ શું કિંમત ? કારણ કે સમ્યક્ત્વ તો પાયો છે. કહ્યું જ છે ને કે -

> તપ જપ સંયમ કિરિયા કરો, ચિત્ત રાખો ઠામ; સમકીત વિણ નિષ્ફળ હુએ, જિમ વ્યોમ ચિત્રામ.. જબ લગ સમકીત..

સાવધાની : અહીં દ્રવ્યાનુયોગના જ્ઞાનને ખૂબ-ખૂબ પ્રધાનતા અપાઈ રહી છે.. એ એક-નયની દેશનાતુલ્ય જાણવું.. આશય એ છે કે દ્રવ્યાનુયોગનો મુખ્ય વિષય જ્ઞાન છે, ક્રિયા નથી. માટે જ ગ્રન્થકારે અધિકારી તરીકે આત્માર્થીજીવ = જ્ઞાનરુચિજીવ એમ જણાવ્યું છે.. જ્ઞાન એ પ્રધાન છે, અપ્રતિપાતી છે, સાધ્ય છે.. જ્યારે ક્રિયા અપેક્ષાએ અપ્રધાન છે, પ્રતિપાતી છે ને સાધનભૂત છે. ક્રિયામાં ઉત્સર્ગ-અપવાદ હોય છે. જ્ઞાનમાં હોતા નથી. ક્રિયા એ વ્યવહાર છે.. જ્યારે જ્ઞાન એ અધ્યાત્મ છે, નિશ્ચય છે, કે નિશ્ચયના સાધનભૂત ગુણ છે. એકલી ક્રિયાવાળા અપ્રધાન આત્માર્થી છે. ક્રિયાને = શીલને દેશઆરાધક કહી છે.. (= માત્ર એક નાનાઅંશ જેટલી આરાધનારૂપ કહી છે..) શ્રુતને = જ્ઞાનને દેશવિરાધક = માત્ર એક બહુ નાના અંશની જ

વિરાધના - બાકી બહુલતાએ આરાધનારૂપ કહ્યું છે.. ક્રિયાને આગીયા જેવી ને જ્ઞાનને સૂર્યસમાન કહ્યું છે.. એમ મંડુકચૂર્શ - તથા સુવર્શઘટના દેષ્ટાંત દ્વારા પણ જ્ઞાન-ક્રિયાનો તફાવત શાસ્ત્રોમાં દર્શાવ્યો છે.. ક્રિયા પણ જ્ઞાનને સાપેક્ષ હોય તો હિતકર કહી છે. ઉદ્યતક્રિયાવાળા અગીતાર્થોને (અજ્ઞાન જીવોને) બાળતપસ્વી કહ્યા છે જ્યારે આચારહીન-પણ જ્ઞાની-ગીતાર્થને સંવિગ્નપાક્ષિક કહ્યા છે... પ્રધાનતયા આત્માર્થીપશું જ્ઞાનરુચિ વગર આવતું નથી...

શાસ્ત્રોની આવી બધી વાતોથી જ્ઞાનની મહત્તા જણાય છે.. ને એ જ્ઞાન આ દ્રવ્યાનુયોગથી વિશદ થાય છે. માટે દ્રવ્યાનુયોગની મહત્તા ગાવા માટે પ્રસ્તુત વાતો છે.

બાકી ઘણા જીવો અલ્પ ભણેલા હોય તો પણ ભદ્રક પરિણામના પ્રભાવે-ગુરુસમર્પણાદિના પ્રભાવે સમ્યક્ત્વ પામે છે.. ચારિત્ર પામે છે.. ને પાળે છે.. નેતિ નેતિ.. કે સોક્હં સોક્હંની ભાવના વિના પણ, સદ્ભૂત વ્યવહાર-અસદ્ભૂત વ્યવહાર-શુદ્ધનિશ્ચયનય.. આ બધું જાણ્યા વિના પણ, ભાવનાથી ઠેઠ કેવલજ્ઞાન સુધી પણ પહોંચે છે.. નેતિ નેતિ.. વગેરે ભાવના ન હોય ને પ્રબળ વૈરાગ્ય હોય.. તો એ પ્રબળ વૈરાગ્યથી પણ, અંતસ્તલના સંવેદનમાંથી બધી ઉપાધિઓ ખરી જાય છે.. સંવેદન એ બધાથી મુક્ત થાય છે ને શુદ્ધ આત્માની ઝાંખી - અનુભૂતિ થાય છે. એટલે દ્રવ્યાનુયોગ વિના સમ્યક્ત્વ સંભવિત નથી.. વગેરે વાતો નયપ્રરૂપણારૂપ જાણવી - પણ પ્રમાણપ્રરૂપણારૂપ નહીં. દ્રવ્યાનુયોગનું પરિશીલન સમ્યક્ત્વાદિની પ્રાપ્તિ-સ્થિરતા માટે ખૂબ જ સહાયક બને છે. એ પ્રાપ્તિ-સ્થિરતાને સહજ-સરળ બનાવે છે. ને વિપરીત ભાવો - માન્યતા વગેરેનું દઢતાપૂર્વક વારણ કરે છે. તેથી પંડિત જીવો માટે એની ખૂબ મહત્તા છે. પણ એ સિવાયના જીવો દ્રવ્યાનુયોગનું વિશેષજ્ઞાન-અનુભવ ન હોય તો પણ ભદ્રિક પરિણામ - તીદ્રવૈરાગ્યના પ્રભાવે, આત્મા, શુદ્ધાત્મા, કર્મોપાધિજન્યભાવો વગેરેને સંવેદે છે.. અને એ સોપાધિકભાવોથી મુક્ત થવાની પ્રામાણિક ઇચ્છા અને તદનુરૂપ પ્રયત્ન વગેરે બધું જ એમને સંભવે છે. આવા જીવોને ફળતઃ દ્રવ્યાનુયોગ હોવાની સંભાવના આગળ માયતુષમુનિના દેષ્ટાંત દ્વારા દર્શાવાશે. અસ્તુ.

આત્મદ્રવ્ય અને એના શુદ્ધ ગુણ-પર્યાયોને જાણનાર, સદહનાર, વારવાર ભાવિત કરનાર જ શુદ્ધસ્વરૂપાત્મક મુખ્ય સાધ્યને સતત નજરમાં રાખી શકે છે.. ને આ બધી જાણકારી-શ્રદ્ધા-ભાવના વગેરે દ્રવ્યાનુયોગથી સુશક્ય બને છે એ સ્પષ્ટ છે. જેણે દ્રવ્યાનુયોગનું અધ્યયન-પરિશીલન વગેરે કર્યા નથી ને માત્ર બાહ્ય આચરણમાં જ ઇતિશ્રી માની લીધી છે એને આ સાધ્ય નજરમાં સ્ફુરાયમાણ રહેતું નથી અને તેથી એ અભિમાન વગેરેનો ભોગ બન્યા વિના પ્રાયઃ રહેતો નથી. ને એનો ભોગ બને એટલે તરત જ, જે કાંઈ પ્રગતિ સાધેલી એનાથી જોરદાર પછડાટ અનુભવે છે. માટે દ્રવ્યાનુયોગ વિના ચરણકરણનો કોઈ સાર રહેતો નથી એ વાત અત્યંત સુસંગત છે.

**પ્રશ્ન**: માષતુષમુનિ તો દ્રવ્યાનુયોગ પામ્યા નહોતા. ને છતાં ચરણકરણના સારભૂત વીતરાગતા-કેવલજ્ઞાન તો પામ્યા જ. પછી તમારી વાત ક્યાં રહી ?

#### चरणकरणप्पहाणा, ससमय-परसमयमुक्कवावारा । चरणकरणस्स सारं, निच्छयसुद्धं न जाणंति ॥ 3 काण्डे ६७ ગाथा सम्मतौ ॥1-2॥

ઉત્તર : માષતુષમુનિ શબ્દથી દ્રવ્યાનુયોગ ભલે પામ્યા નહોતા.. પણ ફળતઃ તો એ પામ્યા જ હતા, માટે કોઈ પ્રશ્ન નથી.

પ્રશ્ન : ફળતઃ દ્રવ્યાનુયોગ પામ્યા હતા.. એનો શું અર્થ ?

ઉત્તર : દ્રવ્યાનુયોગ પામવાનું જે ફળ છે કે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનો બોધ, એની શ્રદ્ધા, મુખ્ય સાધ્ય તરીકે એની સતત સ્ફુરણા.. વગેરે, આ ફળ, દ્રવ્યાનુયોગના ગ્રન્થના અધ્યયન-પરિશીલન-ભાવન વગેરે વિના પણ ક્યારેક કોઈકને ગુરુપારતંત્ર્ય વગેરેના પ્રભાવે (અને પૂર્વભવની એવી કોઈક સાધના વિશેષથી) પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. આને ફળતઃ દ્રવ્યાનુયોગની પ્રાપ્તિ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન : માષતુષમુનિને આવી ફળતઃ પ્રાપ્તિ થઈ હતી એવું શાના આધારે કહો છો ?

ઉત્તર : કોઈ એક વ્યક્તિએ એક ભૂલ કરી.. કોઈએ સુધારી.. છતાં બીજી વાર ભૂલ... કરીથી સુધારી.. કરી પાછી ત્રીજી વાર એ જ ભૂલ.. ભૂલ સુધારવાની એની રીતમાં ઉત્તરોત્તર કર્કશતા-તિરસ્કાર વગેરે વધતા રહે એ સહજ છે... 'તમે તો સાવ જડ છો.. પથ્થર જેવા છો.. કાંઈ યાદ જ રાખતા નથી...' આવા બધા શબ્દો-કર્કશતા એક દ્વારા.. બીજા દ્વારા.. ત્રીજા દ્વારા.. વારંવાર.. પછી એ વ્યક્તિ પણ અકળાયા વિના રહે નહીં, એ પણ સહજ છે. ને અકળાઈ જાય.. તો 'તમે તમારું સંભાળો, મારી ભૂલ કાઢવી નહીં..' વગેરે કહ્યા વિના રહે નહીં.. ને પછી બધા ભૂલ સુધારવાનું છોડી દીધા વિના પણ રહે નહીં. માષતુષમુનિના કેસમાં આવું બન્યું નથી.. એ જણાવે છે કે સામેથી ગમે એટલી કર્કશતા-તિરસ્કાર થવા છતાં પોતે કોઈ અણગમો કર્યો નથી. માત્ર ને માત્ર ઉપકાર જ માન્યો છે. સામી વ્યક્તિને ફરી ફરી કહેવાનું મન થાય એવો જ વ્યવહાર રાખ્યો છે. આ બધું આત્માની કર્મોપાધિજન્ય અજ્ઞાનમય અવસ્થા, શુદ્ધસ્વરૂપ, એની પ્રાપ્તિના ઉપાયો વગેરેની સતત સ્ફુરણા વિના શક્ય જણાતી નથી. માટે આપણે નિર્ણય કરી શકીએ છીએ કે માષતુષમુનિને પણ દ્રવ્યાનુયોગની ફળતઃ પ્રાપ્તિ હતી. ભલે દ્રવ્યાનુયોગનું અધ્યયન - પરિશીલન સાક્ષાત્ નહોતું, પણ તીદ્રવૈરાગ્ય, ગુરુસમર્પણ વગેરે દ્વારા આ બધું (=દ્રવ્યાનુયોગનું ફળ) એમને પ્રાપ્ત હતું.

આમ નિશ્ચિત થયું કે દ્રવ્યાનુયોગ વિના ચરણકરણનો કોઈ સાર નથી. આ જ વાતને શ્રીસમ્મતિગ્રન્થમાં આ રીતે જણાવી છે -

અર્થ : ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરીની સૂક્ષ્મકાળજીવાળી નિરતિચાર બાહ્ય સાધનાને જ જેઓ પ્રધાન માને છે, પણ સ્વસમય = જૈન સિદ્ધાન્ત અને પરસમય = અન્ય બૌદ્ધદર્શન વગેરેના સિદ્ધાન્તના અધ્યયનાદિની પ્રવૃત્તિ (અને એ દ્વારા આત્માનું સોપાધિક સ્વરૂપ, ઉપાધિનું સ્વરૂપ, આત્માનું નિરુપાધિક શુદ્ધ સ્વરૂપ આ બધાનો વાસ્તવિક નિશ્ચય) જેઓ કરતા નથી, એની

સરાસર ઉપેક્ષાવાળા છે... તેઓ ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરીની આરાધનાનો સાર=ફળ જાણતા નથી. (અને તેથી પામતા નથી).

અહીં ક્રિયાધર્મને વખોડવાનો આશય નથી. પણ જ્ઞાનધર્મની જે ધરાર ઉપેક્ષા છે, જ્ઞાનધર્મની આવશ્યકતાનો અહેસાસ કરવાની જે બિલકુલ તૈયારી નથી... એને વખોડવાનો આશય છે. કારણ કે જ્ઞાનમાર્ગ ચઢ્યા પછી પણ ક્રિયામાર્ગની જરૂર તો પડવાની જ છે. તરણકલા શીખી ગયા પછી પણ હાથ-પગને હલાવવાની ક્રિયા કરનારો તરવૈયો જ સમુદ્રને તરી શકે છે. સોય (જ્ઞાન) દોરાને (ક્રિયાને) દોરનાર છે. ને દોરો (ક્રિયા) સોયને (જ્ઞાનને) (ખોવાઈ ન જાય એ રીતે) રક્ષનાર છે. સોય વગર દોરો કપડામાં અંદર જઈ શકતો નથી ને દોસ વગર, જે સાંધો કરવો છે તે ચિરકાલીન બની શક્તો નથી. એમ જ્ઞાન વગર ક્રિયા અંતઃકરણ સુધી પહોંચી શકતી નથી, અને ક્રિયા વગર જ્ઞાનજન્ય દોષશુદ્ધિ ચિરકાલીન બની શકતી નથી. માટે બંને જરૂરી છે.

છતાં જ્ઞાનની ખૂબ જ મહત્તા છે, કારણ કે આત્માના શુદ્ધિકરણમાં સિંહફાળો એનો જ છે. જ્ઞાની શ્વાસોશ્વાસમાં કરે કર્મનો છેહ... વગેરે વાક્યો દ્વારા જ્ઞાનની મહત્તા ગાવામાં આવેલી જ છે. આશય એ છે કે પ્રવૃત્તિ અને વૃત્તિમાં જે દોષો રહેલા છે તે બધાનું મૂળ કારણ છે મોહવાસિત અંતઃકરણ. એ જ જીવને હંમેશ માટે ઉધી જ પ્રેરણા કરતું રહે છે ને પરિણામે જીવ એવી મોહજન્ય વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિનો ભોગ બન્યા કરે છે. એટલે સાધકની મુખ્ય સાધના આ જ છે કે અંતઃકરણમાંથી મોહની વાસનાઓ દૂર કરતા રહેવું. આ કાર્ય ભાવિત થયેલું જ્ઞાન કરે છે. એટલે જ્ઞાન એ જ મુખ્ય ઔષધ છે, ને ક્રિયા એ અનુપાન છે.

- વિષયપ્રવૃત્તિ દરમ્યાન રાગ-દ્વેષ... આ જીવનો અનાદિકાલીન અભ્યાસ છે. એટલે, વિષયપ્રવૃત્તિ કરવી અને છતાં રાગ-દ્વેષથી પર રહેવું એ સાધક માટે પ્રારંભે બિલકુલ અશક્ય હોય છે... તેથી જો વિષયપ્રવૃત્તિ ચાલુ હોય તો તો રાગ-દ્વેષનું પોષણ જ થતું હોવાથી જ્ઞાન રાગ-દ્વેષને ઘટાડવાનું સ્વકાર્ય કરી જ શી રીતે શકે ? ધર્મ ક્રિયાઓ ધનમૂર્ચ્છા-દેહમમત્વ-વિષયપ્રવૃત્તિ આ બધાને રોકી રાખે છે. ને તેથી જ્ઞાનને અંત:કરણમાં એવું વાતાવરણ સાંપડી શકે છે કે જેથી એ શુદ્ધિ કરી શકે. પણ, આમ શુદ્ધિનું મુખ્ય કાર્ય જ્ઞાન જ કરતું હોવાથી એની મહત્તા છે.
- અનાદિકાળથી જીવ રાગાદિ દ્વારા સંસાર તરફ જ ધસી રહ્યો છે. એટલે કે વૈરાગ્ય અને વીતરાગતા દ્વારા મોક્ષ તરફ કરવાની ગતિ કરતાં બિલકુલ વિપરીત દિશામાં દોડી રહ્યો છે. વિપરીત દિશામાં ધસી રહેલી ગાડીને બ્રેક મારવી જરૂરી હોય છે ને પછી યુટર્ન લેવાનો હોય છે. આ બ્રેક મારવાનું કામ એટલે રાગ-દેષજનક પ્રવૃત્તિઓ અટકાવી દેવી.. આ કામ ધર્મક્રિયાઓમાં જોડાઈ જવાથી સહેજે થઈ શકે છે.
- વળી ક્રિયા બાહ્ય પરિવર્તન કરે છે, જ્યારે જ્ઞાન આંતરિક પરિવર્તન કરે છે. હંમેશા બાહ્ય પરિવર્તન સરળ હોય છે, અંદરનું પરિવર્તન જ કઠિન હોય છે. (એટલે તો દાન દેવા છતાં મૂચ્છા કપાય નહીં.. બ્રહ્મચર્ય પાળવા છતાં વાસના ઘટે નહીં.. વગેરે જોવા મળે છે.) માટે

ક્રિયામાર્ગે જોડાવું સરળ હોય છે, જ્ઞાનમાર્ગે જોડાવું કઠિન.

- ક્રિયા બાહ્ય છે, દશ્ય છે... એટલે બીજાઓની ક્રિયા જોઈને પ્રેરણા મળવી... વગેરે શક્ય હોવાથી જીવ ક્રિયામાર્ગે સહેલાઈથી જોડાય છે.. જ્યારે જ્ઞાન અતીન્દ્રિય હોવાથી આવી પ્રેરણા લઈને એમાં જોડાવું એટલું સરળ નથી હોતું.
- બીજાની ભૂલ-ક્ષતિ પકડવી.. અનૌચિત્યને-દોષને પરખવો... આ બધું જીવને અનાદિસિદ્ધ છે. બીજાની પ્રવૃત્તિ દેખાય છે, માટે એમાં રહેલ અનૌચિત્ય... ત્યાજયતા પણ દેખાય છે. ને તેથી થોડી પણ સહદયતા હોય તો પોતાની પણ એવી પ્રવૃત્તિને જીવ ત્યાજય તરીકે પરખી શકે છે. માટે પાપપ્રવૃત્તિઓનો ત્યાગ (અને તેથી ધર્મક્રિયામાં જોડાવું) સરળ હોય છે. પણ વૃત્તિની બાબતમાં આવું નથી. બીજાની વૃત્તિઓ પોતાને દેખાતી નથી ને પોતાની વૃત્તિ અનુભવસિદ્ધ હોવા છતાં એમાં રહેલી ત્યાજયતા પિછાણાતી નથી, કારણકે પોતાની ભૂલ જોવાની એને ટેવ જ નથી. ઊલટું પોતાનું તો બધું બરાબર જ છે એવું અભિમાન જ અનાદિસિદ્ધ છે. માટે અસદ્વૃત્તિઓની પિછાણ અને ત્યાગ કઠિન છે. એટલે કે પ્રવૃત્તિપરિવર્તનરૂપ ક્રિયામાર્ગ સરળ છે, વૃત્તિપરિવર્તનરૂપ જ્ઞાનમાર્ગ કઠિન છે.
- નવમા ગ્રૈવેયક સુધી જઈ શકાય એવો ઉત્તમ ક્રિયામાર્ગ પણ અભવ્ય પણ પામી શકે છે એ જણાવે છે કે ક્રિયામાર્ગ માટે મોહનીયનો ક્ષયોપશમ આવશ્યક નથી.. જ્યારે જ્ઞાનમાર્ગ તો મોહનીયના ક્ષયોપશમ વિના શક્ય જ નથી. એટલે જેમને મોહનીયનો એવો કોઈ વિશેષ ક્ષયોપશમ થયો નથી, એવા જીવો પણ ક્રિયામાર્ગ જોડાઈ શકે છે અને જો તીવ્રભવાભિષ્વંગ વગેરે રૂપ પ્રતિબંધક ન હોય તો આ ક્રિયામાર્ગ પણ મોહનીયનો ક્ષયોપશમ કરાવી જીવને જ્ઞાનમાર્ગ જોડી શકે છે.

આવી બધી જે વાસ્તવિકતા છે એને નજરમાં રાખીને જ જ્ઞાનીઓએ आचारः प्रथमो धर्म: એમ કહ્યું છે.

પ્રશ્ન : પણ ભરતચક્રવર્તી - પૃથ્વીચન્દ્ર ગુણસાગર વગેરે ઢગલાબંધ એવા દષ્ટાન્તો મળે છે જેઓએ ક્રિયામાર્ગે જોડાયા વિના જ જ્ઞાનમાર્ગે વૃત્તિઓનું પરિશોધન કરી દીધું હોય..

ઉત્તર : આ નરી ભ્રમણા છે. ચરમભવમાં ભલે ક્રિયામાર્ગે જોડાણ નથી દેખાતું..... પણ પૂર્વના કેટલાય ભવોમાં ક્રિયામાર્ગની પણ શ્રેષ્ઠ આરાધના કરતાં કરતાં જ તેઓ એવી ભૂમિકા પર પહોંચ્યા હોય છે કે ક્યારેક બાહ્યક્રિયામાર્ગ ન હોવા છતાં અંદર જ્ઞાનમાર્ગ જાજવલ્યમાન હોય. આ સિવાય (ક્રિયામાર્ગ સિવાય) જ્ઞાનમાર્ગની કોઈ શક્યતા જ નથી.

આશય એ છે કે આહારસંજ્ઞા જીવને અનાદિકાળથી વળગેલી છે. એટલે પ્રારંભે ઉપવાસ કરવા છતાં ખાવાના વિચારો આવ્યા કરવા... સ્વપ્નમાં પારણું થઈ જવું.. આવી બધા જ જીવોની પરિસ્થિતિ હોય છે, કોઈ આમાંથી બાકાત નથી. એટલે છતે ઉપવાસે પણ મન ખાવામાં રમ્યા કરે છે તો વગર ઉપવાસે - ખાધે-પીધે મન આહારમાં અનાસક્ત બની જાય એ

સ્વપ્નમાં પણ શક્ય નથી જ. પણ ભલે ખાવાના વિચાર આવ્યા કરે.. મારે ઉપવાસ કરવા જ.. આ રીતે ઉપવાસ કરવા જ માંડે એને પછી ખાવાના વિચારો આવતા બંધ થઈ જાય છે.. અને ઉપવાસ કરવાની સાથે સાથે 'અણાહારીપણું એ મારો સ્વભાવ છે' વગેરે રીતે મનને ભાવિત કરતો રહે તો આહારસંજ્ઞા પણ તૂટવા માંડે છે.. આ રીતે ઘણી ઘણી નોંધપાત્ર માત્રામાં આહારસંજ્ઞા તૂટી જાય તો પછી એક એવી અવસ્થા આવે છે કે જેથી પરિસ્થિતિવશાત્ ખાવું પડે તો પણ અંદરથી અણાહારીપણાનું જ સંવેદન હોય.. ખાવામાં કોઈ જ આસક્તિ ન હોય. આવું જ વિષયપ્રવૃત્તિ વગેરે દરેક અંગે છે.

ચરમભવમાં બાહ્ય કોઈ વિશેષ સાધના વિના જ સીધું કેવલજ્ઞાન પામી જનારા ભરતચક્રવર્તી વગેરે જેવા જે કોઈ દષ્ટાન્તો મળે એ દરેકના પૂર્વભવો જાણવા જોઈએ. અપ્રમત્ત ક્રિયામાર્ગ વિના આ રીતે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્તિ શક્ય નથી જ.

પ્રશ્ન : મરુદેવા માતાએ તો પૂર્વભવમાં પણ ક્યાં ક્રિયામાર્ગ સેવ્યો છે ?

ઉત્તર: એ અત્યંત અત્યંત અત્યંત વિરલ અચ્છેરા જેવો કેસ છે. પણ એમનું દેશન્ત કોઈપણ સાધકને ઉપયોગી બને એવું નથી, કારણ કે દેવ-નરકાદિ કોઈ જ ગતિ કર્યા વિના કેવલજ્ઞાન પામી જવાની એમની ચેનલ જ સાવ નિરાલી છે, સામાન્યથી આપણા જેવા તો દરેક સાધકો અનંતીવાર દેવાદિભવ કરી આવ્યા છીએ. એટલે નિશ્ચિત જાણવું કે પ્રથમ ક્રિયામાર્ગ છે ને એ જ જ્ઞાનમાર્ગની ભૂમિકા રચી આપે છે.. ને એ રચાઈ જાય પછી ક્રિયામાર્ગ અને જ્ઞાનમાર્ગ બંને સાથે ચાલે છે. હજારો લાખો કિસ્સામાંથી કોઈ એકાદ કિસ્સો જ એવો બને છે કે ચરમભવમાં બાહ્યદેષ્ટિનો ક્રિયામાર્ગ કોઈ એવા પ્રતિબંધકના કારણે ન હોય ને છતાં જીવ જ્ઞાનમાર્ગના બળે કેવલજ્ઞાન સુધી પહોંચ્યો હોય. પણ એવા જીવ પણ પૂર્વભવમાં તો ક્રિયામાર્ગના પણ અચ્છા સાધક હોય જ છે.

વળી, નવા નવા જીવોને મોક્ષમાર્ગે ચડાવવા માટે અને એ રીતે મોક્ષમાર્ગને વહેતો રાખવા માટે પણ ક્રિયામાર્ગ જ મુખ્ય આલંબન છે. માટે સ્વસ્થાને ક્રિયામાર્ગ પણ મહત્ત્વનો છે જ.

પ્રશ્ન : ક્રિયામાર્ગ જો મહત્ત્વનો છે તો ગ્રન્થકાર દ્રવ્યાનુયોગના ને એના દ્વારા પ્રાપ્ય જ્ઞાનમાર્ગના ગુણ કેમ ગાયા કરે છે ?

ઉત્તર : એનાં અનેક કારણો છે.

જીવોને નવા નવા ધર્મમાર્ગમાં જોડવાના હોય તો ક્રિયામાર્ગના ગુણ ગાવાના હોય, કારણ કે એના દ્વારા જ એનું જોડાણ શક્ય બનવાનું હોય છે. પણ જેઓ ક્રિયામાર્ગમાં જોડાઈ ગયા છે, જોડાઈ ગયા છે એટલું જ નહીં પણ એવા સ્થિર થઈ ગયા છે કે (દ્રવ્યાનુયોગના અભાવમાં) ચરણકરણની અસારતા કહેવામાં આવે તો પણ એમને ચરણકરણ છોડી દેવાનો વિચાર સુધ્ધાં ન આવે. આવા જીવો જ દ્રવ્યાનુયોગના=જ્ઞાનમાર્ગ સંલગ્ન ગ્રન્થના અધિકારી છે. પણ, આ જીવોને અત્યાર સુધી દ્રવ્યાનુયોગ આપવામાં આવ્યો નથી, કારણ કે અધિકાર જ નહોતો. એમને તો, ચરણકરણમાં જોડાય ને વધુ ને વધુ સ્થિર થાય એ માટે ચરણકરણની મહત્તા ગાનારા - એનું જ સૂક્ષ્મ નિરૂપણ કરનારા ગ્રન્થો ભણાવાયા છે. માટે એમાં જરા પણ દોષ લગાડાય નહીં.. નાનો નાનો દોષ પણ જીવને ખૂબ નુકશાન કરે.. ચરણકરણના પરિપૂર્ણપાલન વિના આત્મકલ્યાણ શક્ય નથી... આવી બધી વાતો એના દિલમાં આગ્રહપૂર્વક બંધાઈ ગયેલી હોવી પણ શક્ય છે ને આવી ભૂમિકા અત્યાર સુધી એના લાભમાં જ હતી. પણ હવે એને જ્ઞાનમાર્ગે જોડવો જરૂરી બન્યો છે, કારણ કે જેમ ક્રિયામાર્ગ વિના મોક્ષમાર્ગનો પ્રારંભ નથી, એમ જ્ઞાનમાર્ગ વિના એની પૂર્ણાહૂતિ નથી.

એટલે જ્ઞાનમાર્ગની મહત્તા એના દિલમાં અંકાય એ માટે જ્ઞાનમાર્ગના ગુણ ગાવામાં આવી રહ્યા છે. વળી ચરણકરણને અસાર કહેવા છતાં એ એને છોડી દેવાનો નથી... એવી ભૂમિકા છે. માટે, જ્ઞાનમાર્ગની જિજ્ઞાસા જ ન થવા દે, આવશ્યકતા જ ન ભાસવા દે, ક્રિયામાર્ગમાં જ સંપૂર્ણ ઇતિ શ્રી મનાવી દે.. ક્રિયામાર્ગનો આવો બધો જે વધારે પડતો આગ્રહ બંધાઈ ગયો હોય એને તોડવા માટે 'ક્રિયામાર્ગ અસાર-નિષ્ફળ છે' વગેરે કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન : તમે કહ્યું કે મોક્ષ્માર્ગના પ્રારંભે ક્રિયામાર્ગ હોય છે. વસ્તુતઃ અંતે પણ ક્રિયામાર્ગ જ હોય છે. શૈલેશીકરણે સર્વસંવરરૂપ ચારિત્રથી જ છેવટે જીવનો મોક્ષ થાય છે ને?

ઉત્તર : વીતરાગતા આવી ગયા પછી કેવલજ્ઞાન, યોગનિરોધ, સર્વકર્મક્ષય, મોક્ષ.. આ બધું તો ગાયની પાછળ વાછરડાની જેમ આવી જ જાય છે. એ માટે કોઈ વિશેષ સાધના કરવાની હોતી નથી. સાધના તો વીતરાગતા મેળવવાની જ હોય છે. એ માટે અંતઃકરણમાં મોહની જે ઘેરી વાસનાઓ પડેલી છે એને દૂર કર્યા સિવાય કોઈ આરો નથી. એને દૂર કરવાનું મુખ્ય સામર્થ્ય જ્ઞાનમાં જ છે. તે પણ એટલા માટે કે એ વાસનાઓને ઘેરી કરવામાં પણ મુખ્ય ફાળો વિપરીતજ્ઞાનનો જ છે. વિપરીતક્રિયાનો (પાપક્રિયાનો) નહીં.

આશય એ છે કે, ધારો કે આહારસંજ્ઞાનો વિચાર કરવો છે... તો ખાવાની ક્રિયા કેટલી વાર કરી ? અને વિચારો કેટલીવાર કર્યા ? આ વિચારો તથા ખાદ્યપદાર્થો જોઈને કે બીજાને ખાતા જોઈને ખાવાની ઇચ્છા કરવી... ખાવાનું આકર્ષણ-મહત્ત્વ સાંભળવું-વાંચવું-વિચારવું-વાનગીઓની સરસતાના- એ સરસતા કઈ રીતે આવે એના.. વિચારો કર્યા કરવા.. ભક્ત કથા કરવી.. આ બધું વિપરીતજ્ઞાનરૂપ છે... એ બધું આહારસંજ્ઞાને પોષે છે. આજ સુધીમાં આહારસંજ્ઞા જે અતિપુષ્ટ થયેલી છે એમાં આ જ્ઞાનનો જ મુખ્ય ફાળો છે. ક્રિયા તો એનાથી સોમા ભાગમી વાર પણ થઈ નથી. ને જ્યારે જ્યારે થઈ છે ત્યારે ત્યારે પણ ખાવામાં રમમાણતા વગેરેરૂપે વિપરીત જ્ઞાન એમાં ભળે તો જ એ આહારસંજ્ઞાનું પોષણ કરી શકી છે, એ સિવાય નહીં. માટે આહારસંજ્ઞાની પુષ્ટિમાં ક્રિયાનો ફાળો અલ્પ છે.

# શુદ્ધ આહારાદિક તનુયોગ, મોટો કહીઓ દ્રવ્ય અનુયોગ **।** એ ઉપદેશપદાદિક ગ્રંથિ, સાખી લહી ચાલો શુભપંથિ ॥૧-૩॥

ટબો : એ કહિઉં તેહ જ દેઢઇં છઇ. શુદ્ધાહાર=૪૨ દોષરહિત આહાર, ઇત્યાદિક યોગ છઇં. તે તનુ કહેતાં-નાન્હા કહીઇ. દ્રવ્યાનુયોગ- જે સ્વસમય પરસમય પરિજ્ઞાન, તે મોટો યોગ કહીઓ. જે માટઇ-શુદ્ધાહારાદિક સાધન સ્વાધ્યાયનું જ છઇં. એ સાખિ ઉપદેશપદાદિક

આમ આ વાસનાઓ જો મુખ્યતયા વિપરીત જ્ઞાનની જ પેદાશ છે, તો એનો નાશ પણ મુખ્યતયા સમ્યગ્જ્ઞાનથી જ થાય છે. એમાં પણ એક કારણ તો આ જ છે કે મોહની વાસનાઓને તોડવા (તપ વગેરેરૂપ) સમ્યગ્ ક્રિયા તો કરી કરીને પણ કેટલી કરી શકાય ? વળી એ કરીએ ત્યારે પણ જો અણાહારીપદની ભાવના વગેરેરૂપ સમ્યગ્જ્ઞાન ન ભળે તો માત્ર એ ક્રિયા મોહની વાસનાને (આહારસંજ્ઞા વગેરેને) કેટલી તોડી શકે ? જ્યારે અણાહારીપદની ભાવના, ખાદ્યપદાર્થોની અસારતા, વિષ્ઠામાં પરિણમનશીલતા, જીભ ક્યારેય ધરાતી નથી આ વાસ્તવિકતા.. આ બધાનું વારંવાર ચિંતન-મનન.. તપ વખતે તો ખરું જ, પણ એ સિવાય પણ સતત આ ચિંતનાદિરૂપ જ્ઞાન ભાવિત કર્યા કરાય.. તો એ આહારસંજ્ઞા પર કુઠારા ઘા માર્યા જ કરે છે, ને મોહની વાસનાને તોડ્યા જ કરે છે, જેથી એક દિવસ એનો સંપૂર્ણ નાશ થઈ જાય છે.

આમ, સર્વ પાપોનું ને સર્વ દોષોનું જે મૂળ છે, અંતઃકરણમાં પડેલી તે અસદ્વૃત્તિઓના-વાસનાઓના નાશનું અતિ મહત્ત્વનું મુખ્ય સાધન જ્ઞાન હોવાથી જ્ઞાનમાર્ગને ખૂબ ખૂબ મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે તે જાણવું. ને આ જ્ઞાનમાર્ગ દ્રવ્યાનુયોગથી લાધે છે, માટે દ્રવ્યાનુયોગની મહત્તા ગવાય છે. હવે પછીની ગાથાઓમાં પણ આ જ ક્રમ જે છે તેનું રહસ્ય આ બીજી ગાથાના વિવેચનને અનુસરીને સમજી લેવું. ॥ ૨ ॥

ગાથાર્થ : આહારાદિની શુદ્ધિ સાધવી એ નાનો યોગ છે ને દ્રવ્યાનુયોગ સાધવો એ મોટો યોગ છે. આ વાતમાં શ્રી ઉપદેશપદ વગેરે ગ્રન્થોની સાક્ષી છે. (એ સાક્ષી દ્વારા આ નિર્ણયને નિશ્ચિત કરીને દ્રવ્યાનુયોગના) શુભપંથે ચાલો. ॥ उ ॥

વિવેચન : દ્રવ્યાનુયોગની આ મહત્તા જે કહી તેને જ ઉપદેશપદાદિની સાક્ષી દારા દઢ કરે છે. ગોચરીની નિર્દોષતા, વિધિવિધાનનું ઝીણવટપૂર્વક પાલન થાય એ રીતે પ્રતિક્રમણ-પડિલેહણ વગેરે આલય-વિહારાદિ સંબંધી ક્રિયાઓ.. આ બધો જ ધર્મવ્યાપાર જીવને મોક્ષ સાથે જોડી આપનાર હોવાથી 'યોગ' છે. આ ચરણકરણ છે. બીજી બાજુ સ્વસમય-પરસમયના પરિજ્ઞાનરૂપ દ્રવ્યાનુયોગ પણ જીવને મોક્ષ સુધી પહોંચાડનાર હોવાથી 'યોગ' સ્વરૂપ છે. આ બે યોગમાં આહારશુદ્ધિ આદિરૂપ પ્રથમયોગ નાનો છે અને દ્રવ્યાનુયોગરૂપ બીજો યોગ મોટો છે, કારણ કે છેવટે શુદ્ધ આહાર વગેરે પણ સ્વાધ્યાયનું જ સાધન છે, અર્થાત્ એનાથી પણ સ્વાધ્યાયમાં-જ્ઞાનમાર્ગમાં જ રમમાણ બનવાનું

ગ્રંથઇં લહીનઇં શુભપંથિ=ઉત્તમમાર્ગિ ચાલો. બાહ્યવ્યવહાર પ્રધાન કરીનઇં જ્ઞાનની ગૌણતા કરવી, તે અશુભ માર્ગ. જ્ઞાનપ્રધાનતા રાખવી, તે ઉત્તમ માર્ગ. અત एव જ્ઞાનાદિકગુણહેતુ-ગુરુકુલવાસ છાંડી શુદ્ધાહારાદિક યતનાવંતનઇ મહાદોષઇં ચારિત્રહાનિ કહી છઇં.

છે. આ વાતમાં શ્રીઉપદેશપદ ગ્રન્થનો ૬૭૭ થી ૬૮૨ ગાથા સુધીનો અધિકાર સાક્ષી છે. એ અધિકાર પરથી યોગ્ય નિર્ણય કરીને શુભપંથે=ઉત્તમ માર્ગે ચાલવું જોઈએ.

સૌ પ્રથમ જયં ચરે જયં ચિટ્ઠે.. વગેરે રૂપ ચરણકરણને અત્યંત આત્મસાત્ કરવું જોઈએ. એનાથી જીવ પ્રમાદ પર વિજય મેળવીને અત્યંત અપ્રમત્ત બને છે. છેવટે હવે તો દ્રવ્યાનુયોગ એમાં ભળવો જ જોઈએ. કારણ કે એ ચરણકરણની ક્રિયાઓને યોગ્ય લક્ષ્ય-માર્ગ આપનાર છે. દેહ-આત્મભેદ જો પૂરેપૂરો સ્પષ્ટ થયો ન હોય તો આત્માની શુદ્ધ અવસ્થાની પ્રાપ્તિનું લક્ષ્ય પણ એટલું સ્પષ્ટ અને દઢ રહેતું નથી. આ દેહાત્મભેદવિજ્ઞાનની સ્પષ્ટતા દ્રવ્યાનુયોગના વધુ ને વધુ ઊંડા સૂક્ષ્મ ચિંતન-પરિશીલનાદિથી થાય છે.

એકબાજુ ચરણકરણનું પરિપાલન અને બીજી બાજુ દ્રવ્યાનુયોગના અધ્યયનાદિ... આ બંને સાથે ચાલે તો તો સોનામાં સુગંધ ભળે. પણ ક્યારેક કોઈકને એવી પરિસ્થિતિ હોય છે કે જેથી બેમાંથી એકને જ પરિપૂર્ણ રીતે પકડી શકે. તો એ વખતે કોને પૂરેપૂરો પકડવો ને કોનામાં (કયા યોગમાં) કંઈક પણ ઢીલાશ ચલાવી લેવી ? આવી મૂંઝવણ ઊભી થાય છે. એ વખતે ઉપદેશપદ વગેરે ગ્રન્થો આપણી સહાયે આવે છે. આ ગ્રન્થો એકસૂરથી નિઃશંકપણે કહે છે કે ચરણકરણમાં કદાચ થોડી ઢીલ મૂકવી પડે તો પણ મૂકવી, પણ દ્રવ્યાનુયોગને તો સાધવો જ. આનું કારણ સ્પષ્ટ છે કે છેવટે તો પરિણતિ જ મુખ્ય છે. જેમ ગ્લાનાદિકારણે અશુદ્ધ આહારગ્રહણાદિ કરવામાં આવે તો પણ પરિણતિને તો અક્ષત રાખી શકાય છે એમ દ્રવ્યાનુયોગના ગ્રહણાદિ કારણે પણ ગોચરી વગેરેમાં થોડી ઢીલ મૂકવા છતાં પરિણતિને અક્ષત રાખી શકાય છે. એટલે એના કારણે આંતરિક દષ્ટિએ નુકસાન કોઈ નથી. પણ દ્રવ્યાનુયોગને જો સાધવામાં ન આવે તો તો પરિણતિ ઘડાવી જ અશક્યશી બની જાય છે, કારણકે દ્રવ્યાનુયોગ-જ્ઞાનમાર્ગ જ પરિણતિને ઘડનાર મુખ્ય પરિબળ છે.

એટલે ચરણકરણના બાહ્યવ્યવહારને પ્રધાન કરી જ્ઞાનમાર્ગને ગૌણ કરવો એ અશુભમાર્ગ છે. જ્યારે જ્ઞાનને પ્રધાન કરવું એ ઉત્તમમાર્ગ છે. માટે જ્ઞાનમાર્ગ ચાલી આશયને શુદ્ધ કરતા રહેવું એમાં આત્મકલ્યાણ છે. એટલે જ જે જ્ઞાનાદિક ગુણોમાં કારણભૂત છે એવા ગુરુકુલવાસને છોડી દેવો અને શુદ્ધ આહારાદિની જ પ્રધાનતા કરવી.. આવું કરનારને મહાદોષે ચારિત્રહાનિ થાય છે એમ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે.

૧. જ્ઞાનમાર્ગની અરુચિ જગાડે એવી બાહ્યવ્યવહારની પ્રધાનતા તો અશુભમાર્ગ જ છે. પણ, જ્ઞાનમાર્ગની અરુચિ ન જગાડે, પણ થોડી ઉપેક્ષા કરાવે એવી પ્રધાનતા અશુભમાર્ગ તરીકે અહીં જે જણાય છે તે જ્ઞાનની પ્રધાનતાવાળા ઉત્તમમાર્ગની અપેક્ષાએ જ, અન્યથા તે પણ શુભ છે જ. જેમ, શ્રી મહાનિશીયસૂત્રમાં દ્રવ્યસ્તવને અપ્રશસ્ત જે કહેલ છે તે ભાવસ્તવની અપેક્ષાએ જ, અન્યથા એ પ્રશસ્ત જ છે. એમ પ્રસ્તુતમાં જાણવું.

गुरुदोषारम्भितया लघ्वकरणयत्नतो निपुणधीभिः । सन्निन्दादेश्च तथा ज्ञायते एतन्नियोगेन ।। १-७ घोऽशङे ॥ १-७ ॥

# એ યોગિ જો લાગઇ રંગ, આધાકર્માદિક નહી ભંગ ! પંચકલ્પભાષ્યઇ ઇમ ભણિઉં, સદ્ગુરુ પાસ ઇસ્યું મેં સુણિઉં !!૧-૪!!

આશય એ છે કે ગુરુકુલવાસમાં રહેવું હોય તો ગચ્છ મોટો હોવાના કારણે, બાળવૃદ્ધ-ગ્લાનાદિ સાધુઓના કારણે ગોચરી વગેરેમાં સંપૂર્ણ નિર્દોષતા જાળવવી કઠિન હોય છે. બીજી બાજુ ગુરુકુલવાસમાં રહેવાથી જ્ઞાનાદિગુણોની નિર્મળતા થાય છે. તો કોને મહત્ત્વ આપવું ? જે નિર્દોષતાને મહત્ત્વ આપીને ગુરુકુલવાસને છોડી દે છે એ ક્રમશઃ ચારિત્રશૂન્ય બન્યા વગર પ્રાયઃ રહેતો નથી. કારણકે સ્વચ્છંદતા વગેરે ગુરુદોષોનો એ ભોગ બને છે. તથા, એના મનમાં ગોચરીની નિર્દોષતા વગેરેની જ મહત્તા બેસેલી હોવાથી, આ બાબતમાં કંઈક ન્યૂન, પણ જ્ઞાનમાર્ગના કારણે ઘણા ઊંચા એવા ગુરુકુલવાસી સંયમીઓને એ નીચા જ માને છે ને તેથી એમની નિંદા વગેરે પણ કરે છે. આના કારણે એ મોહરાજાનો શિકાર બન્યા વગર રહેતો નથી, ને તેથી ચારિત્રભ્રષ્ટ થયા વિના પણ રહેતો નથી.

ષોડશક(૧-૯)માં કહ્યું છે કે લઘુ=ગોચરીના દોષ વગેરે નાના દોષો.. એ સેવાઈ ન જાય એવા પ્રયત્નના કારણે (ગુરુકુલવાસને છોડવો ને એથી સ્વચ્છંદતાનું પોષણ, બ્રહ્મચર્યનું જોખમ વગેરે) ગુરુદોષને સેવનારો હોવાથી તેમજ સુસંયમીઓની નિન્દા વગેરે કરતો હોવાથી એવો જીવ સંયમની હાનિ પામે છે. માટે નિપુણબુદ્ધિ ધરાવનારા જ્ઞાનીઓએ આ વાતને નિશ્ચયપૂર્વક જાણી છે કે ગુરુકુલવાસને છોડવા દ્વારા દ્રવ્યાનુયોગને-જ્ઞાનમાર્ગને ગૌણ કરવો અને નિર્દોષ ગોચરી વગેરેનો જ આગ્રહ રાખવો એ અશુભમાર્ગ છે.

ગુરુકુલવાસના કેટલા કેટલા મહાન લાભો છે ને ગુરુકુલવાસને છોડવામાં કેવા કેવા ભારે નુકશાનો છે એનું વર્ણન શ્રીઉપદેશમાળા વગેરેમાં કરેલું છે. ગ્રન્થકાર શ્રીઉપાધ્યાયજી મહારાજે પણ સાડાત્રણસો ગાથાના સ્તવનની પાંચમી ઢાળની એકથી ત્રેવીશ સુધીની ગાથામાં એનું સુંદર વર્ણન કરેલ છે.

ટૂંકમાં, ગોચરી વગેરેમાં દોષ લાગતા ન હોય, તો તો નહીં જ, પણ લાગતા હોય તો પણ, ગુરુકુલવાસને ન જ છોડવો. અને ગુરુકુલવાસમાં રહીને દ્રવ્યાનુયોગને અવશ્ય સાધવો. આ ઉત્તમમાર્ગ છે. હે આત્માર્થીઓ ! તમે આ ઉત્તમમાર્ગ ચાલો. II ૩ II

ગાથાર્થ : આ દ્રવ્યાનુયોગરૂપ મોટા યોગમાં જો રંગ લાગે તો આધાકર્મ વગેરે ગોચરીના દોષ ચારિત્રના ભંગરૂપ બનતા નથી એવું શ્રી પંચકલ્પભાષ્યમાં કહ્યું છે ને મેં સદ્ગુરુ પાસે સાંભળ્યું છે. ॥ ૧-૪ ॥ ટબો : એ યોગિં-દ્રવ્યાનુયોગવિચારરૂપ જ્ઞાનયોગઇં, જો રંગ-અસંગસેવારૂપ લાગઇં, સમુદાયમધ્યે જ્ઞાનાભ્યાસ કરતાં કદાચિત્ આધાકર્માદિ દોષ લાગઇં, તો હિ ચારિત્રભંગ ન હોઈ, ભાવશુદ્ધિ બળવંત છઇ, તેણઇ, ઇમ પંચકલ્પભાષ્યઇં ભણિઉ તથા સદ્ગુરુ પાસઇ સાંભલિઉં. અત एव કલ્પ્યાકલ્પ્યનો અનેકાન્ત શાસ્ત્રઇં કહિઓ છઇં.

अहागडाइं भुंजंति, अण्णमण्णे सकम्मुणा । उवलित्ते वियाणिज्जा, अणुवलित्ते त्ति वा पुणो । २-५-८ ।

વિવેચન : शरीरं खलु आद्यं धर्मसाधनम् ધર્મસાધના માટે સૌથી પ્રથમ સાધન શરીર છે. માટે શરીરને ટકાવવું તો છે જ. એમ તો ગૃહસ્થો પણ શરીરને ટકાવે જ છે. પણ એ શરીરની મમતા ને રસનાની લંપટતા વધતી જાય એ રીતે ને એમાં ઢગલાબંધ ત્રસ-સ્થાવર જીવોનો કચ્ચરઘાણ નીકળે એ રીતે. સાધુઓ પણ જો આ રીતે જ શરીરને ટકાવવા માગે તો આહારની અસર મન પર પડતી હોવાથી સંયમ દૂષિત થયા વિના રહે જ નહીં. માટે આવું કોઈ જોખમ ઊભું ન થાય એ રીતે આહારગ્રહણ કરવો જોઈએ. ૪૨ દોષરહિત આહાર ગ્રહણ કરવાથી આ બધું પ્રયોજન સધાય છે. માટે શ્રીદશવૈકાલિકસૂત્ર વગેરેમાં આહારની નિર્દોષતા પર ખૂબ જ ભાર મૂકાયો છે. પણ આ ઉત્સર્ગમાર્ગ છે. છેવટે તો આહાર પણ સંયમપાલન માટે જ છે ને સંયમપાલન પણ પરિણતિની વિશુદ્ધિ માટે છે. એટલે આ વિશુદ્ધિની જાળવણી-વૃદ્ધિ માટે ક્યારેક આહારાદિની અશુદ્ધિ ચલાવવી પડતી હોય તો એ પણ ચલાવવાની જ્ઞાનીઓએ અનુજ્ઞા આપી છે. આ દોષિત લેવામાં બાહાદષ્ટિએ જે વિરાધના દેખાય છે તે પણ અધ્યાત્મવિશુદ્ધિયુક્ત અપ્રમત્ત જીવને નિર્જરાફલક બને છે, ચારિત્રભંગ થવાનો તો પ્રશ્ર જ રહેતો નથી, કારણ કે છેવટે ભાવશુદ્ધિ એ બળવાન્ છે.

'અસંગસેવારૂપ રંગ' નો આવો અર્થ કરી શકાય છે. જેમ ચન્દનગન્ધન્યાયે આત્મસાત્ થયેલું અનુષ્ઠાન અસંગાનુષ્ઠાન કહેવાય છે.. એમ દ્રવ્યાનુયોગ વિચારરૂપ જ્ઞાનયોગનો રંગ એવો લાગી જાય કે જેથી એ ચંદનગંધન્યાયે આત્મસાત્ થઈ જાય.. અથવા દ્રવ્યાનુયોગનો એવો રંગ લાગે કે જેથી ઉપયોગ પુદ્ગલથી વિમુખ થઈને અંતર્મુખદશાવાળો બની આત્મસ્વભાવમાં રમતો થઈ જાય એને અસંગસેવારૂપ રંગ લાગ્યો કહેવાય.

પણ આ રીતે એને અસંગસેવારૂપ બનાવવા માટે કદાચ આધાકર્માદિક દોષ લગાડવા પડે તો પણ ભાવશુદ્ધિ બળવાન્ હોવાથી ચારિત્રભંગ થતો નથી એમ પંચકલ્પભાષ્યમાં કહ્યું છે અને સદ્ગુરુ પાસે મેં સાંભળ્યું છે.

એટલે જ, આહાર વગેરે અંગે 'આવો આહાર કલ્પ્ય જ છે,' 'આવો આહાર અકલ્પ્ય જ છે' આવો કોઈ એકાન્ત નથી, પણ એમાં અનેકાન્ત છે એમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. કલ્પ્ય આહાર પણ જો સંયમપરિણતિની શુદ્ધિનો નાશક કે એ શુદ્ધિની વૃદ્ધિનો બાધક બનતો હોય તો અકલ્પ્ય બની જાય છે. અને એમ અકલ્પ્ય આહાર પણ જો પરિણામશુદ્ધિનો સાધક બનતો હોય તો કલ્પ્ય બની જાય છે.

एएहिं दोहिं ठाणेहिं, ववहारो न विज्ञइ ।
एएहिं दोहिं ठाणेहिं, अणायारं तुं जाणए ।। २-९ ।। (सूयगडांग-२ अंगे) २१ अध्ययने किञ्चिच्छुद्धं कल्प्यमकल्प्यं स्यात्, स्यादकल्प्यमिं कल्प्यम् ।
पिण्डः शय्या वस्त्रं पात्रं <sup>१</sup> औषधं भेषजाद्यं वा ।।१४५॥
देशं कालं पुरुषमवस्थामुपयोगशुद्धिपरिणामान् ।
प्रसमीक्ष्य भवति कल्प्यं, नैकान्तात् कल्प्यते कल्प्यम् ।। १४६॥॥ १-४॥

શ્રી સૂયગડાંગના ૨૧ મા અધ્યયનમાં કહ્યું છે કે -આધાકર્માદિ દોષવાળો આહાર લેનાર અને આપનાર કર્મોથી લેપાય પણ ખરા કે ન પણ લેપાય. (પ્રબળ કારણ વગેરે હોય તો ન લેપાય.. નહીંતર લેપાય). એટલે 'લેપાય જ' કે 'ન જ લેપાય' આ બંને રીતે વ્યવહાર થઈ શકતો નથી. જો કોઈ આવો વ્યવહાર કરે તો અનાચાર જાણવો.

શંકા : ગ્રન્થોમાં તો દોષિત લેનારને કર્મબંધ થાય વગેરે નિરૂપણ આવતું હોય છે.

સમાધાન : એ એક નયની દેશનારૂપ સમજવું. એ વખતે એ નય પર જ ભાર આપવાનો અભિપ્રાય હોય તો 'કર્મબંધ ન પણ થાય' આવી બીજી વાત ન પણ કરે. છતાં ગર્ભિત રીતે એ પડેલું જ હોય. જો ગર્ભિત રીતે પણ એ ન પડેલું હોય તો એનું નિરૂપણ અનાચાર = ઉત્સૂત્રભાષણરૂપ બને જ. એટલે નિરૂપણાવસરે શ્રોતાની ભૂમિકા જોઈને એક જ નયની વાત ભારપૂર્વક હોય પણ ખરી, છતાં એમાં એકાન્ત ન હોય. ગર્ભિત રીતે તો અનેકાન્ત જ જોઈએ.

અથવા, 'ફલાણાએ દોષિત લીધું છે, એ કર્મબંધથી લેપાયો છે કે નથી લેપાયો ?' એનો વ્યવહાર કરવાનો છે (ચુકાદો આપવાનો છે). તો 'એણે દોષિત લીધું છે, તો એ કર્મબંધથી લેપાયો જ છે' એવો કે 'નથી જ લેપાયો' એવો… આ બેમાંથી એકપણ વ્યવહાર એકાન્તે કરી શકાતો નથી, પણ દેશ-કાળાદિની પરિસ્થિતિ વિચારીને યોગ્ય વ્યવહાર કરવાનો હોય છે. 'લેપાયો જ હોય' કે 'ન જ લેપાયો હોય' આ બેમાંથી કોઈપણ એક જ લાકડીએ જે બધાને હાંકવા માગતો હોય તે અનાચાર કરી રહ્યો છે.

વાચકવર શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજે પ્રશમરતિ પ્રકરણમાં પણ કહ્યું છે કે- આહાર, શય્યા, વસ્ત્ર, પાત્ર, ઔષધ કે ભેષજ.. આમાંનું કાંઈ પણ શુદ્ધ હોય તો સામાન્યથી કલ્પ્ય બને, પણ એ પણ અકલ્પ્ય પણ બની શકે છે. એમ સામાન્યથી અકલ્પ્ય હોય એવી પણ વસ્તુ ક્યારેક કલ્પ્ય બની જાય છે.. એટલે શુદ્ધ વસ્તુ પણ દેશ, કાળ, પુરુષ, અવસ્થા, ઉપયોગશુદ્ધિ, ભાવી પરિણામો વગેરે વિચારીને જ કલ્પ્ય બને છે. સામાન્ય પરિસ્થિતિમાં જે કલ્પ્ય હોય તે બધી જ પરિસ્થિતિમાં કલ્પ્ય હોય એવો એકાન્ત નથી. (૧૪૫-૧૪૬) (જે દવાને મુખેથી લઈને અંદર ઉતારવાની હોય છે એ ઔષધ કહેવાય છે અને જેનો લેપ વગેરેરૂપે માત્ર બાહ્ય ઉપયોગ જ કરવાનો હોય છે એ ભેષજ કહેવાય છે.) ॥ ૪ ॥

१. प्रशमरितमां औषध ना स्थाने वा शબ्द छे. प्रशमरतौ ।।१-४।।

# બાહ્યક્રિયા છઇ બાહિરયોગ, અંતરક્રિયા દ્રવ્ય અનુયોગ I બાહ્યહીન પણિ જ્ઞાનવિશાલ, ભલો કહિયો મુનિ ઉપદેશમાલ II૧-૫II

ટબો - બાહ્યયોગ, આવશ્યકાદિરૂપ બાહ્યયોગ છઇં, દ્રવ્ય-અનુયોગ=સ્વસમય પરિજ્ઞાન, તે અંતરંગક્રિયા છઇં. બાહ્યક્રિયાઇં હીન, પણિ જે જ્ઞાનવિશાલમુનીશ્વર, તે ઉપદેશમાલા મધ્યે ભલો કહિયો છઇ. यतઃ

नाणाहिओ वरतरं, हीणो वि हु पवयणं पभावंतो । ण य दुक्करं करंतो, सुट्ठ वि अप्पागमो पुरिसो ।।४२३॥ तथा

हीणस्सवि सुद्धपरूवगस्स, नाणाहिअस्स कायव्वं । (जण-चित्तग्गहणत्थं, करंति लिंगावसेसे वि) ।।३४८॥

તે માટે ક્રિયાહીનતા દેખીનઇ પણિ જ્ઞાનવંતની અવજ્ઞા ન કરવી. તે જ્ઞાનયોગઇ કરી પ્રભાવક જાણવો. ॥૧-૫ ॥

ગાથાર્થ : આલય-વિહાર સંબંધી બાહ્યકિયારૂપ ચરણકરણ એ બાહ્યયોગ છે. દેહાત્મભેદ વિજ્ઞાન-શુદ્ધઆત્મસ્વરૂપનું સ્ફુરણ વગેરેરૂપ દ્રવ્યાનુયોગ એ અંતરક્રિયા = અંતર્યોગ છે. બાહ્ય આચરણમાં હીન (=થોડા શિથિલ) હોય એવા પણ મુનિ જ્ઞાનમાર્ગમાં વિશાલ = અધિક હોય તો ભલો = શ્રેષ્ઠ છે એમ ઉપદેશમાળામાં કહ્યું છે ॥ ૧-૫ ॥

વિવેચન : પડ્આવશ્યક વગેરે બાહ્યયોગ છે. શ્રી તીર્થંકરપ્રભુના વચનો અને એને અનુસરીને પૂર્વાચાર્યોએ રચેલા ગ્રન્થો.. આ બધું સ્વસમય છે. આ સ્વસમયનું પરિજ્ઞાન એ અંતરંગક્રિયા છે. જેમ આંબલીને ચાખી હોય એને આંબાની મહત્તા વધારે સમજાય છે, એમ પરસમયને પણ જાણ્યા હોય તો સ્વસમયની મહત્તા-સ્પષ્ટતા વિશેષ પ્રકારે થાય છે. માટે અહીં સ્વસમયના ઉપલક્ષણથી પરસમયનું પરિજ્ઞાન પણ લઈ લેવું. જેઓ સ્વસમયના શ્રવણ-ચિંતન-મનન-પરિશીલન અને પરિણમન દ્વારા જ્ઞાન માર્ગમાં ખૂબ આગળ વધ્યા છે... ને વધુ ને વધુ એમાં રમમાણ રહે છે તેઓ કદાચ બાહ્ય ક્રિયામાર્ગમાં એટલા ચુસ્ત ન હોય તો પણ સારા છે એમ ઉપદેશમાલા (૪૨૩) માં કહ્યું છે. ત્યાં કહ્યું છે કે -

જે જ્ઞાનમાં અધિક છે તે પ્રવયનની પ્રભાવના કરે છે.. તેથી કદાય બાહ્ય ક્રિયામાર્ગમાં થોડા હીન હોય તો પણ, બહુ સારી રીતે બાહ્ય કઠોર આચારોનું પાલન કરનાર અલ્પજ્ઞાની કરતાં અધિક શ્રેષ્ઠ છે.

તથા એ જ ગ્રન્થની ૩૪૮ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે - ચારત્રિપાલનમાં થોડા ઊણા ઉતરતા હોવા છતાં જે જ્ઞાનાધિક મહાત્મા શુદ્ધ પ્રરૂપણા દેનારા છે એમની વૈયાવચ્ચ અવશ્ય કરવી. (લોકો શાસનની નિંદા ન કરે અને પ્રીતિ બહુમાનવાળા રહે એ માટે માત્રવેશધારી સાધુની પણ આત્મહિતેચ્છુઓ સેવા કરે છે.) (જ્ઞાન અને ક્રિયા ઉભયગુણને જે સાધનારો છે તે તો, બેશક સર્વશ્રેષ્ઠ છે.. એના કરતાં ક્રિયાહીનજ્ઞાની-શુદ્ધપ્રરૂપક ન્યૂન જ છે.. પણ એ ક્રિયાશીલ અજ્ઞાની કરતાં સારો છે - એવું જણાવવાનો અહીં આશય છે.)

જે ખુદ પથ્યા-પથ્યની કાળજીવાળો છે અને વૈદકશાસ્ત્રનો જાણકાર છે એ તો નિઃશંક સારો જ છે. પણ ગામમાં બે માનવીઓ છે. એક પથ્યાપથ્યની કાળજીમાં થોડી કચાશવાળો છે, પણ વૈદકશાસ્ત્રનો અચ્છો જ્ઞાતા છે, અને બીજો પથ્યાપથ્યની સંપૂર્ણ કાળજીવાળો છે, પણ વૈદકશાસ્ત્રનો અજાણ છે. આ બેમાંથી સારું કોણ ? બિમારીમાં યોગ્ય દવા-માર્ગદર્શન વગેરે આપી આરોગ્ય અપાવનાર હોવાથી ગ્રામ્યલોકો માટે તો પ્રથમ જ સારો છે. પણ ખદને માટે પણ બીજા કરતાં પ્રથમ જ સારો છે. કારણકે બીજો તો વૈદકશાસ્ત્રનો અજાણ હોવાથી, પરિસ્થિતિ બદલાવા પર પથ્યાપથ્ય બદલાઈ ગયા હશે (ક્યારેક સાવ વિપરીત થઈ ગયા હશે) તો પણ (એ જાણતો ન હોવાથી) પથ્યાપથ્યની જુની ઘરેડને જ મજબૂત રીતે વળગેલો રહેશે ને પરિણામે રોગનો વધુ ભોગ બનશે. જ્યારે પ્રથમ માનવી તો, પથ્યાપથ્યમાં ભલે થોડી ગરબડ કરે છે. પણ જાણકાર હોવાથી મોટી ગરબડ તો નહીં જ કરે ને તેથી આરોગ્યથી સર્વથા ભ્રષ્ટ તો નહીં જ થાય. ને જેટલી કાળજી રાખે છે તથા ઔષધપ્રયોગ કરે છે એના પ્રભાવે આરોગ્ય તરફ આગળ તો વધતો જ રહેશે. જેવું શરીરની બાબતમાં છે, એવું જ આત્માની બાબતમાં છે. જેઓ ગીતાર્થ છે ને ચારિત્રપાલનમાં પણ ચુસ્ત છે તેઓ તો અતિશ્રેષ્ઠ છે જ. પણ એક મહાત્મા ગીતાર્થ છે ને ચારિત્રપાલનમાં થોડા ઢીલા છે.. બીજા મહાત્મા ચારિત્રપાલનમાં ચુસ્ત છે પણ અગીતાર્થ છે. તો આ બેમાં પ્રથમ ગીતાર્થ મહાત્મા જ શ્રેષ્ઠ છે. બીજા અગીતાર્થ નહીં. આ વાત એકદમ તર્કસંગત છે એ આપણે ઉપર કહેલા વૈદકના દૃષ્ટાન્તથી સમજી શકીએ છીએ.

વળી પથ્યાપથ્યની કાળજીવાળો બીજો જે અજાણ માનવી છે તે જો કોઈ જાણકાર વૈદની નિશ્રા સ્વીકારી લે તો તો એ પથ્યાપથ્યની કચાશવાળા પ્રથમ માનવી કરતાં આરોગ્યપ્રાપ્તિની બાબતમાં આગળ વધી જ જાય. એમ એક જ્ઞાની છતાં શિથિલાચારી છે અને બીજો અગીતાર્થ-આચારસંપન્ન છે ને ગીતાર્થનિશ્રિત છે, તો બેશક બીજો જ વધારે સારો છે.

એટલે ગ્રન્થકારશ્રી આત્માર્થીજીવોને હિતશિક્ષા આપે છે કે - થોડી ક્રિયાહીનતા હોય તો પણ જ્ઞાનીની અવજ્ઞા ન કરવી, કારણ કે એ મહાત્મા પોતાના જ્ઞાનયોગે શાસનના પ્રભાવક છે. સમ્યક્ત્વસપ્તતિકા અને સમ્યક્ત્વની ૬૭ બોલની સજ્ઝાય વગેરેમાં શાસનના ૮ પ્રભાવકો કહ્યા છે. પ્રાવચનિક, ધર્મકથી, વાદી, નૈમિત્તિક, તપ, વિદ્યા, (અંજન-ચૂર્ણ) સિદ્ધ અને કવિ. તે તે કાળમાં વિદ્યમાન શાસ્ત્રોના પારગામી બહુશ્રુત ગીતાર્થ એ પ્રાવચનિક છે. 'પાવયણી ધૃરિ જાણ' શબ્દો દ્વારા એને આઠે પ્રભાવકોમાં અગ્રણી કહ્યા છે. જયારે ક્રિયાચુસ્ત સાધકને તો આ આઠમાંના કોઈ જ પ્રભાવક ન હોય ત્યારે જ પ્રભાવક કહ્યા છે. એટલે આના પરથી પણ આ બેનું અંતર જાણી શકાય છે.

# દ્રવ્યાદિક ચિંતાઇ સાર, શુક્લધ્યાન પણિ <mark>લ</mark>હિઇ પાર । તે માટિં એહિ જ આદરો, સદ્**ગુરુ વિ**ણ મત ભૂલા ફરો ॥૧-૬॥

ટબો - કોઈ કહસ્યઇં, જે "ક્રિયાહીન જ્ઞાનવંતનઇં ભલો કહિયો, તે દીપકસમ્યક્ત્વની અપેક્ષાઇં, પણિ ક્રિયાની હીનતાઇં જ્ઞાનથી પોતાનો ઉપકાર ન હોઈ" તે શંકા ટાલવાનઇં દ્રવ્યાદિ જ્ઞાન જ શુક્લધ્યાન દ્વારઇં મોક્ષકારણ, માટિં ઉપાદેય છઇ-ઇમ, કહઇ છઇ.-

#### જબ નવિ હોવે પ્રભાવક એહવા, તબવિધિપૂર્વ અનેક, યાત્રાપૂજાદિક કરણી કરે, તેહ પ્રભાવક છેક...

આ રાસની પંદરમી ઢાળમાં ખુદ ગ્રન્થકાર પણ ક્રિયાહીન જ્ઞાનાધિકને સૂર્યસમાન અન ક્રિયાચુસ્ત જ્ઞાનહીનને આગીયા સમાન કહી આ બે વચ્ચેનું અંતર જણાવવાના છે. ॥ ૫ ॥

**ગાથાર્થ** : દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનું ચિંતન કરનારો સાધક, સાધનાના સારભૂત શુક્લધ્યાનનો પણ પાર પામે છે. તે માટે આ દ્રવ્યાનુયોગને જ આદરો. સદ્ગુરુ વિના ભૂલા ન ફરો. II૧-૬II

વિવેચન : કોઈ આવી શંકા કરે કે - ઉપદેશમાળામાં ક્રિયાહીનજ્ઞાનીને જે ભલો કહ્યો છે તે દીપકસમ્યક્ત્વની અપેક્ષાએ કહ્યો છે. અર્થાત્, 'દીવાતળે અંધારું' ન્યાયે પોતાની નીચે ભલે અંધારું હોય, પણ બીજાઓને તો પ્રકાશ મળતો હોવાથી બીજાઓ પ્રશંસે જ. એમ જ્ઞાનને જો પોતાના તરફ વાળવામાં આવે તો જ્ઞાનસ્ય ફલં વિરતિઃ ન્યાયે પાપ-દોષ-અતિચારથી વિરમવાનું આવે જ. ક્રિયાહીન જ્ઞાની દોષથી વિરમતા નથી એ જ સૂચવે છે કે જ્ઞાનપ્રકાશ માત્ર બહાર ફેલાઈ રહ્યો છે, અંદર તરફ વળતો નથી.. આનો અર્થ એ થયો કે આવો જ્ઞાની દીપક તુલ્ય છે. એટલે કે દીપકસમ્યક્ત્વી છે. એના પ્રકાશમાં બીજાઓ જુએ છે અને એ રીતે એના જ્ઞાનનું ફળ બીજાઓ મેળવે છે. એટલે બીજાઓની અપેક્ષાએ ભલે એ પ્રશંસનીય છે.. પણ પોતાને તો જ્ઞાનનું ફળ મળતું નથી.. માટે પોતાની અપેક્ષાએ તો એ 'ભલો' શી રીતે ? કોઈ આવી શંકા કરે તો એને ટાળવા માટે ગ્રન્થકાર કહે છે કે દ્રવ્યાદિનું જ્ઞાન જ શુક્લધ્યાન દ્વારા મોક્ષનું કારણ બને છે. માટે એ ઉપાદેય છે.

[સમ્યક્ત્વ ૩ પ્રકારનાં કહેવાયેલાં છે (૧) કારકસમ્યક્ત્વ : વિરતિધરનું સમ્યક્ત્વ કારકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે, કારણ કે પાપવિરામ કરાવે છે. (૨) રોચકસમ્યક્ત્વ : અવિરતસમ્યક્ત્વીનું સમ્યક્ત્વ રોચકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે, કારણ કે પાપવિરામની રુચિ કરાવે છે. (અલબત્ અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયનો ઉદય વગેરે કારણે પાપવિરામ થતો નથી, એ એક અલગ વાત છે.) (૩) દીપકસમ્યક્ત્વ : પોતે મિથ્યાત્વી છે.. છતાં શાસ્ત્રબોધ-વાક્છટા વગેરેના પ્રભાવે બીજાઓમાં સમ્યક્ત્વનો પ્રકાશ ફેલાવે છે. માટે એને દીપકસમ્યક્ત્વ કહેવાય છે.]

અલબત્ રોચકસમ્યક્ત્વી પણ ક્રિયાહીન છે, છતાં શંકાકારે એનો ઉલ્લેખ ન કરતાં દીપકસમ્યક્ત્વીનો ઉલ્લેખ એટલા માટે કર્યો છે કે રોચકસમ્યક્ત્વીને જ્ઞાનની સંવેદના છે. અર્થાત દ્રવ્યાદિકની ચિંતાઇ શુક્લધ્યાનનો પણિ પાર પામિઇ, જે માટિં-આત્મદ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયભેદચિંતાઇ શુક્લધ્યાનનો પ્રથમ ભેદ હોઈ, અનઇ તેહની અભેદચિંતાઇ દ્વિતીય પાદ હોઇ, તથા શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયની ભાવનાઇ "સિદ્ધસમાપત્તિ" હોઈ તે તો શુક્લધ્યાનનું ફલ છઇ.

#### प्रवचनसारेऽप्युक्तम्-जो जाणदि अरिहंते दव्वत्त गुणत्त पज्जयंतेहिं । सो जाणदि अप्पाणं मोहो खलु जादि तस्स लयं ॥१-८०॥

હેય-ઉપાદેયની સંવેદના છે જે પાપવિરામની રુચિ-ઝંખના કરાવે છે... આ રુચિ ક્રમશઃ અંતરાય તોડીને નિવૃત્તિ-પ્રવૃત્તિરૂપ ક્રિયા-આચાર લાવી આપે છે. એટલે એનું જ્ઞાન તો એને ઉપકાર કરે જ છે, ઉપકારશૂન્ય નથી. એમ ભલે સમ્યક્ત્વ પણ ન હોય, છતાં મિથ્યાત્વ મંદ હોય તો અષ્ટપ્રવચનમાતાના જ્ઞાનથી માંડીને ૯ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન સમ્યક્ત્વને પ્રગટાવી શકે છે. ક્રમશઃ સંયમ પણ લાવી આપે છે... માટે એ પણ ઉપકારશૂન્ય નથી. તેથી અહીં અભવ્ય-દુર્ભવ્ય જેવા ગાઢ મિથ્યાત્વીના જ્ઞાનને જ ઉપકારશૂન્ય માનવું. આવા દીપકસમ્યક્ત્વીનો શંકાકારે ઉલ્લેખ કર્યો છે, એમ જાણવું.

શંકાકારે જે શંકા કરી છે એનો જવાબ આપતાં ગ્રન્થકારે જે કહ્યું છે કે - દ્રવ્યાદિનું ચિંતન કરતાં કરતાં જીવ શુક્લધ્યાનનો પણ પાર પામે છે, તેમાં કારણ આ છે કે આત્મદ્રવ્યનો એના ગુણ-પર્યાયથી જે ભેદ છે એની સૂક્ષ-સૂક્ષ્મતર એકાગ્રતાવાળી વિચારણા એ શુક્લધ્યાનનો પૃથક્ત્વવિતર્ક સવિચાર નામનો પહેલો પાયો છે. અને જ્યારે દ્રવ્યથી ગુણ-પર્યાયના અભેદની પ્રધાનતાવાળી એકાગ્ર વિચારણા કરે છે ત્યારે શુક્લધ્યાનનો બીજો પાયો પ્રાપ્ત થાય છે. આ બંને પાયા કેવલજ્ઞાનનું પ્રધાનતમ કારણ છે.

ક્રિયાચુસ્તતાનો આગ્રહ રાખીને દ્રવ્યાનુયોગથી જે વંચિત રહે છે એ આવા લાભથી પણ વંચિત રહે છે. દ્રવ્યાનુયોગ વિનાની માત્ર ક્રિયાચુસ્તતાથી તો આવું સારભૂતફળ મળી શકતું નથી. એ વાત આગળ આવી ગઈ છે. દ્રવ્યાનુયોગધર પરિણામમાં કાંઈ ઊણા નથી, બાહ્ય સંયમમાં કદાચ થોડા ઊણા છે. પણ એટલા માત્રથી કાંઈ સર્વથા અસંયમી અને સમ્યક્ત્વશૂન્ય ગાઢ મિથ્યાત્વી નથી કે જેથી એમના સમ્યક્ત્વને 'દીપકસમ્યક્ત્વ' કહી શકાય, અને સ્વની અપેક્ષાએ બિલકુલ નિષ્ફળ કહી શકાય. ઉપદેશમાળામાં દીપકસમ્યક્ત્વીની નહીં, પણ આવા ક્રિયાહીનની વાત છે. ને એ તો સારો છે જ.

તથા, શુદ્ધ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયની ભાવનામાં આગળ વધતાં જે સિદ્ધસમાપત્તિ થાય છે તે તો શુક્લધ્યાનનું ફળ છે. શ્રી કુંદકુંદાચાર્યપ્રણીત પ્રવચનસાર (૧-૮૦) માં પણ કહ્યું છે કે - જે સાધક અરિહંત પરમાત્માને દ્રવ્યત્વ-ગુણત્વ અને પર્યાયત્વ વડે જાણે છે તે પોતાના આત્માને જાણે છે. તે આત્માનો મોહ અવશ્ય લય = વિલય પામે છે. ગ્રન્થકાર શ્રીયશોવિજયજી મહારાજે પણ નવપદજીની પૂજામાં કહ્યું છે કે -

## અરિહંતપદ ધ્યાતો થકો, દવ્વહ ગુણ પજ્જાય રે, ભેદ છેદ કરી આતમા અરિહંતરૂપી થાય રે.

આ બે ગ્રન્થોમાં મોહવિલય અને ભેદછેદ જે કહ્યા છે એને સમજવાનો આપણે પ્રયાસ કરીએ. જીવને સુખ મેળવવાના બે સ્થાન છે. પુદ્ગલના રૂપ-રસ વગેરે ગુણો અને આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણો. ધર્માસ્તિકાય વગેરેનો ગતિ વગેરે માટે જીવ ઉપયોગ કરી લે છે, પણ સુખ માટે એના ગુણોનો ઉપભોગ ક્યારેય કરતો નથી. એટલે પુદ્દગલગુણો અને આત્મગુણો.. આ બે જ બાકી રહ્યા.. 'સુખ તો પૌદ્ગલિક જ હોય.. સુખ પુદ્ગલમાંથી જ મળે.. પુદ્ગલ સિવાય અન્ય ક્યાંયથી સુખ મળી શકે જ નહીં...' આવી બધી કલ્પના જીવમાં અનાદિકાળથી અત્યંત ગાઢ રીતે આત્મસાત્ થયેલી હોય છે. કોઈ જ પુદ્ગલ નહીં... રૂપ-રસ વગેરે કોઈ જ વિષય નહીં.. અને છતાં સુખ હોય.. આ વાત કોઈપણ રીતે એના દિલમાં જામી શકતી જ નથી.. આ વાત એના માટે શશશંગ જેવી હોય છે. માટે તો આવી ભૂમિકામાં રહેલા જીવોને પુદ્ગલાનંદી કહેવાય છે. આવી માન્યતાના કારણે એને પુદ્ગલનું અતિ-અતિ ગાઢ વળગણ હોય છે. અને એટલે જ એને આત્મતત્ત્વની કાંઈ જ પડી હોતી નથી. બીજાના આત્માની તો કોઈ ચિંતા-કાળજી એને હોતા જ નથી.. પણ જો પુદ્ગલ મળતું હોય તો પોતાના આત્માની પણ એને કોઈ જ ચિંતા હોતી નથી. એને મન પુદ્ગલ એ જ સર્વસ્વ હોય છે. પુદ્ગલરસિકતાના કારણે એ ખુદના આત્માને ઘોર નુકશાન કર્યા જ કરતો હોય છે. એટલે આત્માની ઘોર નકરી ઉપેક્ષા.. અને પુદ્ગલનું ગાઢ-ગાઢ-અતિગાઢ આકર્ષણ.. આ સંસારી જીવોની પરિસ્થિતિ હોય છે. ટૂંકમાં આત્મપરા મુખતા અને પુદ્ગલાભિમુખતા.. આ પરિસ્થિતિ હોય છે. એને ઊલટાવવી એ સાધના છે.

પૌદ્ગલિક સુખ મોહોદયજન્ય હોય છે, ક્ષણિક હોય છે, અસાર હોય છે, તૃપ્તિને નહીં-અતૃપ્તિને વધારનાર હોય છે, પરાધીન હોય છે (ને તેથી એને મેળવવાની લ્હાયમાં ડગલે ને પગલે પાપ કરવા પડતા હોય છે), રાગ-દ્વેષ કરાવનાર હોય છે, ચીકણાં કર્મો બંધાવનાર હોય છે ને પરિણામે દુર્ગતિમાં ભટકાવી જીવને દુઃખી દુઃખી કરી દેનાર હોય છે. આવી બધી જે વાસ્તવિકતા છે તે પુદ્ગલાનંદી જીવને સ્વપ્નમાં પણ એક ક્ષણ માટે પણ દિલમાં જામતી નથી.

આની સામે આત્મિક સુખ મોહનીયના ક્ષય-ઉપશમ કે ક્ષયોપશમજન્ય હોય છે, અક્ષણિક હોય છે, સારભૂત હોય છે, પરમતૃપ્તિને આપનાર હોય છે, બિલકુલ સ્વાધીન હોય છે, (ને તેથી એને મેળવવા કોઈ જ પાપ કરવું પડતું નથી), રાગ-દ્વેષને મારનાર હોય છે, ચીકણાં કર્મોની નિર્જરા કરાવનાર હોય છે. ને પરિણામે જીવને સદ્ગતિની પરંપરા દ્વારા શિવગતિના શાશ્વતસુખ સુધી પહોંચાડનાર હોય છે. પણ ગાઢ પુદ્ગલાકર્ષણ આ સુખ તરફ જીવની નજર જ જવા દેતું નથી. સર્વોચ્ચ આત્મગુણોનો સરવાળો એટલે અરિહંત પરમાત્મા.. એટલે રસપૂર્વક જે અરિહંતના સ્વરૂપમાં ડૂબકીઓ મારે છે ને એમાં આનંદ માણે છે એને આત્માનું - આત્મગુણોનું આકર્ષણ વધવા માંડે છે ને પુદ્ગલગુણોનું આકર્ષણ ઘટવા માંડે છે.. પુદ્ગલરસિકતા તૂટતી જાય છે ને આત્મરસિકતા વધતી જાય છે. આ જ મોહનો વિલય છે. જેમ જેમ એ અરિહંતના સ્વરૂપમાં વધુ ને વધુ ઊંડો

## તે માર્ટિ એહ જ દ્રવ્યાનુયોગ આદરો, પણિ સદ્ગુરુ વિના સ્વમતિકલ્પનાઇ ભૂલા મ ફિરસ્યો. ॥૬॥

ઊતરતો જાય છે તેમ તેમ મોહનો વધુ ને વધુ વિલય થતો જાય છે ને તેથી એને પોતાના આત્મામાં પણ એવું જ શુદ્ધસ્વરૂપ પડેલું હોવાનું સંવેદન થાય છે. માટે પ્રવચનસારમાં 'સો जाणदि अप्पाणं' તે પોતાના આત્માને જાણે છે' એમ કહ્યું છે. સિદ્ધ પરમાત્માઓના શુદ્ધસ્વરૂપની પોતાના આત્મામાં પણ આવી સમાનતા થવી એ સિદ્ધસમાપત્તિ કહેવાય છે. એ શુક્લધ્યાનનું ફળ છે.

આમ જ્ઞાનમાર્ગ, ક્રિયામાર્ગ કરતા સેંકડો-હજારો ગણો વધારે ઉપકારક હોવાથી અને જીવને ઠેઠ અંતિમફળ મોક્ષ સુધી પહોંચાડનાર હોવાથી જ્ઞાનમાર્ગના પ્રબળ ઉપાયરૂપ દ્રવ્યાનુયોગને અવશ્ય આદરો, એમ ગ્રન્થકાર કહે છે. પણ સદ્ગુરુ વિના સ્વમતિકલ્પનાથી ભૂલા ન ભટકશો.

આશય એ છે કે સાધના માટે ઉદ્યમશીલ બનેલા સાધકોમાંથી પણ બહુ થોડા જીવો જ પંડિત હોય છે, બાકીના જીવો તો ક્યાં તો મધ્યમ ને ક્યાં તો બાળ જ હોય છે. એમાંથી બાળજીવોની તો સમજવા માટેની કોઈ વિશેષ કક્ષા જ નથી. પણ મધ્યમજીવો પણ, વૃત્તને=સૂક્ષ્મકાળજી ભરેલા ચરણકરણના પાલનને જ મહાન્ માનતા હોવાથી દ્રવ્યાનુયોગને ગૌણ માનનારા હોય છે. એમની મિત, 'દ્રવ્યાનુયોગ ન સાધીએ તો ચાલે, પણ ચરણકરણ તો એકદમ નિર્દોષ જ રાખવાના' આવું જ સૂઝાડતી હોય છે. એટલે તેઓ જો સદ્દગુરુનું શરણ ન લે અને સ્વમતિકલ્પના મુજબ જ સાધના કરવા ચાહે તો, શુક્લધ્યાન દ્વારા પરમાનંદને પમાડનારા દ્રવ્યાનુયોગ સાધવાના શુભપથને છોડી, આવા મહિમાવંતા દ્રવ્યાનુયોગની પણ ઉપેક્ષા અવહીલના કરવાના અશુભપથે જ જઈ ચડે છે. ને પછી સાધ્યથી તો ક્યાંય ના ક્યાંય દૂર ફેંકાઈ જાય છે. એટલે ગ્રન્થકાર સાધકોને સલાહ આપે છે કે સદ્દગુરુની નિશ્રામાં રહેજો.. પણ સ્વમતિકલ્પનાથી ભૂલા ના ભટકશો.

'પણ સદ્ગુરુ વિના..' આ પંક્તિનો આવો અર્થ પણ થઈ શકે છે કે - ''આ દ્રવ્યાનુયોગ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયની સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મ નયોની વિચારણાથી ગૂંથાયેલો હોવાથી સદ્ગુરુની નિશ્રાએ જ ભણવો. પણ સ્વમતિકલ્પનાથી એનો અર્થ કરવા ગયા તો ક્યાંય ભૂલા ભટકાઈ જશો. માટે એ રીતે ભૂલા ના ભટકશો'' પણ આ વાત આગળ આ જ ઢાળની નવમી ગાથામાં કહેવાના છે.

યાવજ્જીવ માટે ગુરુકુલવાસ છોડવો ન જોઈએ. એને ન છોડનારા ધન્ય છે... ગુરુકુલવાસમાં રહેલાને શું શું લાભ થાય છે ? એનું સુંદર માર્ગદર્શન શ્રીઉપદેશમાળામાં, ગ્રન્થકારશ્રીના સાડાત્રણસો ગાથાના સ્તવન વગેરેમાં આપેલું છે.

ગુર્વાજ્ઞાપારતંત્ર્ય એ જ સંયમ છે, ગુર્વાજ્ઞા ભળેલી હોય તો જ આપણી ધર્મક્રિયાઓ 'આરાધના' રૂપ બને છે. શાસ્ત્રવચન (=શબ્દાત્મક જિનાજ્ઞા) કરતાં ગુરુવચન (ગુર્વાજ્ઞા કે જેમાં એદંપર્યાર્થરૂપ જિનાજ્ઞા ભળેલી જ હોય છે) બળવાન્ છે.. આ બધી વાતો મેં મારા દશવિધસામાચારી

## 'એહનો જેણઇં પામિઓ તાગ, ઓઘઇં એહનો જેહનઇં રાગ । એ બે વિન ત્રીજો નહીં સાધ' ભાષિઓ સમ્મતિ અરથ અગાધ ॥-૧-૭॥

ટબો - જ્ઞાન વિના ચારિત્રમાત્રિં જે સંતુષ્ટ થાઈ છઇં, તેહનઇં શિક્ષા કહઇ છઇઃ-

"એહનો-દ્રવ્યાનુયોગનો, જેણઇ તાગ પામિઓ, સમ્મતિ પ્રમુખ તર્કશાસ્ત્ર ભણીનઇ જે ગીતાર્થ થયો તેહ, તથા ઓઘઇં=સામાન્ય પ્રકારઇં, એહનો=દ્રવ્યાનુયોગનો જેહનઇં રાગ છઇં તે ગીતાર્થનિશ્રિત. એ બે વિના ત્રીજો સાધુ (સાધક) નહીં." એહવો અગાધ અર્થ સમ્મતિ મધ્યે ભાષિઓ છઇ. તે માટઇં જ્ઞાનવિના ચારિત્ર જ ન હોઈ.

## उक्तं च - गीयत्थो य विहारो, बीओ गीयत्थिनिस्सिओ भणिओ । इत्तो तइयविहारो, नाणुण्णाओ जिणवरेहिं ॥ व्यवसारभूत्र २-३० ॥

ભાગ-૨ પુસ્તકમાં તથાકાર સમાચારીના વિવરણમાં વિચારેલી છે (ત્યાંથી જોઈ લેવી.) પણ ગુરુનિશ્રા ન હોય તો આ બધા લાભ શી રીતે મળે ? માટે ગુરુનિશ્રા ક્યારેય છોડવી નહીં, એ અહીં ઉપદેશ જાણવો. ॥ ૬ ॥

ગાથાર્થ : જે આત્માઓ આ દ્રવ્યાનુયોગનો તાગ=ઊંડો રહસ્યાર્થ પામ્યા છે, અને ઓઘે=સામાન્યથી જે આત્માઓને આ દ્રવ્યાનુયોગ પામવાનો રાગ= પ્રબળ ઇચ્છા છે (ને તેથી એ ભણવા માટે ગુરુનિશ્રામાં જ રહેવાનો નિશ્ચય છે).. આ બે પ્રકારના જીવો સિવાયના ત્રીજા કોઈ જીવો સાચા સાધક=સાધુ નથી એવો અગાધ અર્થ શ્રી સમ્મતિમાં કહ્યો છે. ॥ ૧-૭ ॥

વિવેચન : પ્રથમ ક્રિયાયોગ પમાય છે, વળી અપેક્ષાએ ક્રિયાયોગ સરળ છે, આવા બધા કારણે તથા પોતાની મધ્યમકક્ષાના કારણે જેઓ જ્ઞાનયોગની ઉપેક્ષા કરી માત્ર ચારિત્રપાલનથી જાતને કૃતકૃત્ય માની લે છે તેવા સાધકોને ગ્રન્થકાર ચેતવણી આપે છે કે -

સમ્મતિ વગેરે દર્શનશાસ્ત્રો ભણીને જે ગીતાર્થ બન્યો છે - ને એના દ્વારા જે દ્રવ્યાનુયોગનો તાગ=ઊંડા રહસ્ય પામ્યો છે તે પ્રથમ સાધક છે. તથા ઓઘે=સામાન્ય પ્રકારે જેમને દ્રવ્યાનુયોગ પામવાનો તલસાટ છે ને એ માટે ગુરુનિશ્રામાં જે રહ્યો છે એ બીજો સાધક છે. આમ આ ગીતાર્થ અને ગીતાર્થ નિશ્ચિત વિના ત્રીજો કોઈ સાચો સાધુ હોતો નથી. અર્થાત્ જે ગીતાર્થ નથી - ગીતાર્થ નિશ્ચિત પણ નથી એમાં સાચું સાધુપણું હોતું નથી. આવો અગાધ અર્થ સમ્મતિતર્ક ગ્રન્થમાં કહેલો છે.

શ્રી વ્યવહાર સૂત્ર (૨-૩૦) માં પણ કહ્યું છે કે - પહેલો ગીતાર્થ વિહાર કહ્યો છે અને બીજો ગીતાર્થ નિશ્ચિત વિહાર કહ્યો છે. આ સિવાયના (એકલા અગીતાર્થોના) ત્રીજા વિહારની શ્રી જિનેશ્વરભગવંતોએ અનુજ્ઞા આપી નથી. (અને જેમાં શ્રીજિનેશ્વરદેવોની અનુજ્ઞા-આજ્ઞા ભળેલી ન હોય એ તો આત્મહિતકર બની શકતું જ નથી એ વાત પ્રસિદ્ધ છે.)

માટે હે મધ્યમજીવો ! તમારે સાધનામાર્ગથી જો બહાર ફેંકાઈ જવું ન હોય તો તમે દ્રવ્યાનુયોગ ભણી સ્વયં ગીતાર્થ બનો અને એ બનવા માટે ગીતાર્થ ગુરુની નિશ્રામાં રહો. એટલો વિશેષ - જે ચરણકરણાનુયોગદેષ્ટિં નિશિથ-કલ્પ-વ્યવહાર-દેષ્ટિવાદાધ્યયનઇ જઘન્યમધ્યમોત્કૃષ્ટ ગીતાર્થ જાણવા. દ્રવ્યાનુયોગદેષ્ટિં તે સમ્મત્યાદિ તર્કશાસ્ત્રપારગામી જ ગીતાર્થ જાણવો. તેહની નિશ્રાઇ જ અગીતાર્થનઇ ચારિત્ર કહિયું. ॥૧-૭॥

શંકા : શાસ્ત્રોમાં તો નિશીય વગેરેના અધ્યયનથી ગીતાર્થ બનાય એમ કહ્યું છે, તો તમે કેમ સમ્મતિ વગેરેના અધ્યયનથી ગીતાર્થ બનાય એમ કહો છો ?

સમાધાન - સાધનામાં બે માર્ગ છે-આચારમાર્ગ (ક્રિયામાર્ગ-ચરણકરણ) અને વિચારમાર્ગ (જ્ઞાનમાર્ગ-દ્રવ્યાનુયોગ). બંનેમાં ગીતાર્થનું માર્ગદર્શન અતિઆવશ્યક છે, એ વિના સાચી સાધના નથી. એમાં પ્રથમ જે ચરણકરણાનુયોગ છે એની અપેક્ષાએ - નિશીથસૂત્રના જાણકાર મહાત્માઓ જઘન્ય ગીતાર્થ છે, કલ્પ-વ્યવહાર સૂત્રના જાણકાર મહાત્માઓ મધ્યમગીતાર્થ છે અને દષ્ટિવાદના જાણકાર મહાત્માઓ ઉત્કૃષ્ટ ગીતાર્થ છે.

આમાં એ જાણવા જેવું છે કે માત્ર તે તે ગ્રન્થ વાંચી - સાંભળી લેવાથી ગીતાર્થ બની જવાતું નથી. પણ એના પદાર્થો ઉપસ્થિત કર્યા હોય - અનુપ્રેક્ષા વગેરે દ્વારા પરિશીલન કર્યું હોય, દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિને પરખવાની ક્ષમતા કેળવેલી હોય, અને એ પરખીને નિશીથ વગેરે ગ્રન્થાનુસારે ઉત્સર્ગ અપવાદનો નિર્ણય કરવાનો ક્ષયોપશમ પ્રગટાવ્યો હોય એ જ ગીતાર્થ છે.

દ્રવ્યાનુયોગની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો - સમ્મતિ વગેરે તર્કશાસ્ત્રોનો જે પારગામી છે (તે તે દર્શનોમાં આત્મા વગેરેનું કેવું સ્વરૂપ કહ્યું છે ? એમાં કયા દર્શનની કઈ નયદેષ્ટિ છે? બધાનો સમન્વય કરીને પ્રમાણદેષ્ટિએ આત્મા વગેરેનું સ્વરૂપ શું છે ? આ બધામાં જે નિષ્ણાત બન્યા છે) તે ગીતાર્થ છે.

એટલે ગીતાર્થ મહાત્માઓમાં આ બે પ્રકારની વિશેષતાઓ જાણવી.

**શંકા** - શ્રીદશવૈકાલિકસૂત્ર વગેરેમાં તો જણાવ્યું છે કે -

ण या लभेजा निउणं सहायं गुणाहियं वा गुणओ समं वा । इक्कोवि पावाइं विवज्जयंतो विहरिज्ज कामेसु असज्जमाणो ॥

અર્થ : પોતાના કરતાં અધિક ગુણવાળા કે સમાનગુણવાળા સાધકો નિપુણ સંઘાટક તરીકે ન મળે તો પાપને વર્જવાપૂર્વક અને વિષયોમાં આસક્ત થયા વિના એકાકી પણ વિહરવું..

એટલે, ગચ્છમાં તો અનેક દોષ લાગતા હોવાથી બધા મહાત્માઓ નિર્દોષ ચર્યાવાળા મહાત્મા કરતાં અધિક કે સમાન ગુણવાળા હોતા નથી એ સ્પષ્ટ છે. તો એમને છોડીને એકલા વિહરવાની અહીં વાત કરી જ છે ને ?

**સમાધાન** - પોતે નિર્દોષચર્યા ગુણમાં અધિક છે તો જ્ઞાનગુણમાં હીન છે. ગચ્છમાં રહેલા ગીતાર્થો કદાચ નિર્દોષચર્યામાં થોડા ન્યૂન છે તો જ્ઞાનગુણમાં અધિક છે. એટલે બન્નેમાં

# 

ટબો - એ દ્રવ્યાનુયોગની લેશથી પ્રાપ્તિં પોતાના આત્માનઇં કૃતકૃત્યતા કહઇ છઇ-તે કારિણ = દ્રવ્યાનુયોગની બળવત્તાનઇં હેતઇં ગુરુચરણનઇં અધીન થકા, એણઇં કરી મતિકલ્પના પરિહરી-સમય સમય ઇણિ યોગઇ દ્રવ્યાનુયોગઇં, લીન=આસક્ત થકા, જે ક્રિયાવ્યવહાર સાધું છું તેહિ જ અમ્હનઇં મોટો આધાર છઇં, જે માર્ટિ-ઇમ ઇચ્છાનુયોગ સંપજઇં. तल्लक्षणम्

એક-એક વાતનું આધિક્ય ને એક-એક વાતનું હીનત્વ આવ્યું. પણ ક્રિયાશૂન્યજ્ઞાન સૂર્યસમાન છે ને જ્ઞાનશૂન્યક્રિયા આગિયા જેવી છે એવું જ્ઞાનીઓનું વચન જણાવે છે કે ક્રિયાની અપેક્ષાએ જ્ઞાન એ ખૂબ જ ખૂબ મોટો ગુણ છે અને તેથી, ક્રિયામાં કંઈક ન્યૂન એવા પણ ગીતાર્થ, જ્ઞાનશૂન્ય (અગીતાર્થ) ક્રિયાચુસ્ત સાધક કરતાં અત્યધિક ગુણવાન્ હોવાથી અગીતાર્થે તો એમની નિશ્રામાં જ રહેવું પડે. માટે આ ગાથા અગીતાર્થ માટે નથી.

હવે, ગીતાર્થ માટે વિચારીએ તો - પોતે કોઈ પરિસ્થિતિવશાત્ એકલા પડી ગયા છે.. તો સ્થવિરકલ્પીને એકલા વિચરવાની અનુજ્ઞા ન હોવાથી અધિકગુણી કે સમાનગુણી ગીતાર્થો સાથે જોડાઈ જવાનું હોય. (આમાં પણ, ગચ્છવાસ વગેરેના કારણે તે તે કાળે જે દોષ ક્ષન્તવ્ય ગણાતા હોય એવા દોષ હોય તો પણ એ ગીતાર્થોને છેવટે સમાનગુણી તો ગણવાના જ). પણ આવા ગીતાર્થો હાલ દૂરના પ્રદેશમાં વિચરી રહ્યા છે.. ને પોતે ત્યાં પહોંચતા કેટલોક કાળ લાગે એવો છે.. તો એમને ભેગા થવા માટે જે વિહાર કરવો પડે, એમાં કોઈક શિથિલ પાસત્થા વગેરેનો સાથ મળતો હોય તો એમની પણ સાથે જવું, પણ એકલા વિહાર ન કરવો. માત્ર એ પાસત્થા વગેરેનો અત્યંત કુસંગ હોય કે પરિસ્થિતિ જ એવી હોય કે સામાન્ય પાસત્થા વગેરેની પણ સોબત શક્ય ન હોય તો જ એકાકી વિહાર કરવો અને યથાશક્ય ઝડપથી સમાનગુણી ગીતાર્થોને ભેગા થઈ જવું.. પણ વધારે કાળ એકલા ન રહેવું.. એવો એ ગાથાનો રહસ્યાર્થ છે. ॥૭॥

ગાથાર્થ : એ કારણે સદ્ગુરુના ચરણોને આધીન રહીને, હંમેશ માટે આ જ્ઞાનયોગમાં તલ્લીન રહીને હું જે ક્રિયાવ્યવહાર સાધું છું તે જ અમારા જેવા સાધકો માટે મોટો આધાર છે. ॥ ૧-૮ ॥

**વિવેચન :** આ દ્રવ્યાનુયોગની પોતાને લેશથી પણ જે પ્રાપ્તિ થઈ છે તેનાથી પોતાના આત્માને કૃતકૃત્યતા અનુભવાય છે એ વાત આ આઠમી ગાથામાં ગ્રન્થકાર કહી રહ્યા છે.

એ કારણે = દ્રવ્યાનુયોગ ચરણકરણાનુયોગાદિ કરતાં બળવાન્ હોવાથી (અથવા પ્રબળ એવા મોહરાજા કરતાં પણ બળવાન્ હોવાથી.. અને તેથી આત્મામાં રહેલા મોહને મોળો પાડતો હોવાથી) હું સમય-સમય દ્રવ્યાનુયોગમાં લીન રહું છું. પણ એમાં ય જો સ્વમતિકલ્પના ઘુસી જાય कर्तुमिच्छोः श्रुतार्थस्य, ज्ञानिनोऽपि प्रमादिनः ।

विकलो धर्मयोगो यः, इच्छायोग उदाहृतः ।। श्री योगर्देष्टि समुख्यय ।। उ।।

ઇમ ઇચ્છાયોગઇ રહી અમ્હે પરઉપકારનઇ અર્થિ દ્રવ્યાનુયોગ વિચાર કહું છું. પણિં એતલઇ જ સંતુષ્ટિ ન કરવી. ાા૧-૮ાા "વિશેષાર્થીઇ ગુરુસેવા ન મૂકવી" ઇમ હિતશિક્ષા કહઇ છઇ -

# સમ્મતિ તત્ત્વારથ મુખ ગ્રન્થ, મોટા જે પ્રવચન નિર્ગ્રન્થ । તેહનો લેશમાત્ર એ લહો, પરમારથ ગુરુ વયણે લહો ।। ૧-૯ ।।

તો તો ભૂલા જ ભટકવાનું થાય, એટલે એવું ન થાય એ માટે સ્વમતિકલ્પનાનો પરિહાર કરવો પડે.. અને એ પરિહાર કરવો છે, એ માટે હું દ્રવ્યાનુયોગમાં જે લીન રહું છું તે ગુરુચરણોમાં અધીન રહીને (=ગુરુપારતન્ત્ર્ય સ્વીકારીને) રહું છું. એટલે દ્રવ્યાનુયોગમાં રહેલી મારી આ લીનતા જ્ઞાનયોગરૂપ બને છે. વળી આ રીતે લીન રહેતાં રહેતાં શક્તિ-સંયોગ-ભાવના વગેરેને અનુસરીને હું જે કંઈ ક્રિયા વ્યવહાર સાધું છું - એ મારા માટે ક્રિયાયોગરૂપ બને છે.. આમ આ બન્નેના સમન્વય સાધવાથી જે સર્વઆરાધકપશું મળે છે એથી હું કૃતકૃત્ય છું.. અને એ જ અમારે મોટા આધારરૂપ છે, કારણકે આ રીતે ઇચ્છાયોગ સંપન્ન થાય છે.

શ્રીયોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચયની ત્રીજી ગાથામાં ઇચ્છાયોગનું લક્ષણ આવું આપ્યું છે કે - જે જીવ ધર્મક્રિયા કરવાની ઇચ્છાવાળો છે, જેણે એ ધર્મક્રિયાના નિરૂપક શાસ્ત્રો ગીતાર્થ ગુરુભગવંત પાસે સાંભળેલા છે, અને એના કારણે જે તે તે ધર્મક્રિયાના સૂક્ષ્મ વિધિવિધાનનો જાણકાર બન્યો છે, છતાં પ્રમાદને પરવશ બની વિધિ-વિધાનની કચાશવાળી જે ધર્મક્રિયા કરે છે તે ક્રિયા ઇચ્છાનુયોગરૂપ જાણવી. (આનાથી ઊંચી કક્ષાના બીજા બે શાસ્ત્રયોગ-સામર્થ્યયોગ છે તે જાણવું.)

અહોભાવથી આપશું માથું ઝુકી જાય એવી પ્રન્થકારની આ લઘુતા છે કે પોતાના કાળમાં અને પછીના આજ સુધીના કાળમાં સર્વમાન્ય ગીતાર્થ હોવા છતાં તથા અપેક્ષાએ સર્વાધિક જ્ઞાની હોવા છતાં પોતે દ્રવ્યાનુયોગનો લેશમાત્ર જ પામ્યા છે એમ તેઓ કહે છે. વળી તેઓ ક્રિયોદ્ધારમાં સહાયક જે બન્યા હતા, તે એમની કંઈક પણ અપ્રમત્તતાને જણાવે છે. છતાં તેઓ પોતાને ઇચ્છાયોગી જણાવી રહ્યા છે. (શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજે પણ પોતાને શ્રીલલિતવિસ્તરામાં ઇચ્છાયોગી જણાવ્યા છે.) પ્રન્થકારની આ નમ્રતા તેઓશ્રીએ દ્રવ્યાનુયોગનું કોરું જ્ઞાન જ નથી મેળવ્યું પણ એને આત્મામાં પરિણામ પમાડીને અહંકારાદિરૂપ મોહને મોળો પાડવારૂપે એનું ફળ પણ મેળવ્યું છે, એનું સૂચન કરે છે.

આમ, ઇચ્છાયોગમાં રહીને હું પરોપકાર કરવા માટે દ્રવ્યાનુયોગનો વિચાર કરું છું.. (એ વિચારને જણાવનાર દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ નામના ગ્રન્થને રચું છું.) હે અધિકારી જીવો! તમે ટબો - સમ્મતિ-તત્ત્વાર્થ પ્રમુખ જે મોટા નિર્ગ્રન્થ-પ્રવચનરૂપ છઇં, તેહનો લવલેશમાત્ર એ લહો જે એ પ્રબંધમાંહિં બાંધ્યો છઇ. પશિ-પરમારથઇં ગુરુવચનઇં રહ્યો. થોડું જાણીનઇ ગર્વ મ કરસ્યો. अधनेन धनं प्राप्तं, तृणवत् मन्यते जगत् । એ દેષ્ટાન્તઇં. અત એવ

પણ આ ગ્રન્થને ભણો ને દ્રવ્યાનુયોગનો લેશ પામો. પણ એ પામવા માત્રથી સંતોષ નહીં પામી જતાં, કારણકે છેવટે એ પણ 'લેશ' રૂપ જ છે. વળી એ લેશથી અધિક મળવાની કદાચ સંભાવના ન હોય તો પણ, 'હવે તો ભણવાનું બધું ભણાઈ ગયું.. નવું કશું ભણવા મળવાનું નથી' એમ સંતોષ માનીને પણ ગુરુકુલવાસ ન છોડી દેવો, કારણકે એમાં સંયમનો મોટો જુગાર છે. 11 ૮11 એટલે વિશેષાર્થીએ = દ્રવ્યાનુયોગ વગેરેના વિશેષ જ્ઞાનના અર્થીએ કે સંયમની વિશેષ નિર્મળતાના અર્થીએ ગુરુસેવા મૂકી દેવી નહીં - આવી હિતશિક્ષા ગ્રન્થકાર હવે પછીની ગાથામાં આપે છે -

ગાથાર્થ : શ્રીસમ્મતિપ્રકરણ, તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર વગેરે ગ્રન્થરૂપ જે જે મોટું નિર્ગ્રન્થ પ્રવચન (=જૈનશાસ્ત્ર) છે તેનો આ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ તો એક અંશ માત્ર છે, એ ગ્રન્થોનો અને આ ગ્રન્થનો પરમાર્થ ગુરુવચનથી મેળવો. ॥ ૧-૯ ॥

વિવેચન : ગીતાર્થનિશ્રા - ગુરુનિશ્રા વગેરે પર ખૂબ ભાર આપ્યા પછી આ ગાથામાં ઢાળનો ઉપસંહાર કરતા ગ્રન્થકાર કહે છે- પ્રભુએ આપેલો બોધ દ્વાદશાંગીમાં ગૂંથાયો. પંચમકાળ-પડતાકાળને નજરમાં રાખીને જ્ઞાની પુરુષોએ કાળે-કાળે, દ્વાદશાંગીને અનુસારે તે તે ગ્રન્થોની રચના કરી છે. આવા ગ્રન્થોમાં શ્રીસમ્મતિ૦શ્રીતત્ત્વાર્થ૦ વગેરે ગ્રન્થો પણ મહાર્થવાળા છે.. દ્રવ્યાનુયોગનું સચોટ નિરૂપણ કરનારા છે. એને અનુસરીને એના અંશરૂપ મેં આ દ્રવ્યગુણપર્યાયનો રાસ રચ્યો છે. પણ એ ગ્રન્થો કે આ ગ્રન્થને સ્વયં વાંચી લેવાથી માત્ર શબ્દાર્થ મળી શકે - પરમાર્થ નહીં. પરમાર્થ તો ગુરુભગવંતની નિશ્રામાં રહીને, વિનય-શ્રદ્ધા-ભક્તિપૂર્વક ગુરુમુખે આ ગ્રન્થો સાંભળવામાં-ભણવામાં આવે તો જ મળી શકે છે. આશય એ છે કે ભાષાની અમુક મર્યાદા હોય છે. સીધો અર્થ અલગ મળતો હોય ને આગળ પાછળના અનુસંધાનથી અર્થ અલગ મળતો હોય એવું બનવું પુરેપુરું શક્ય છે. જેમકે - 'થર્મોમીટર મુક્યું.. ને બે ડીગ્રી બતાવી.. તો એ ખુશીથી ઝુમી ઊઠ્યો...' આટલું વાક્ય સાંભળવા પર સીધો અર્થ તો એવો જ મળે કે - બે ડીગ્રી તાવ એ ખુશીનું કારણ છે. આ અર્થ ખોટો છે એ સ્પષ્ટ છે. આ વાક્યની પૂર્વે બોલાયેલા 'અડધો કલાક પહેલાં તાવ માપેલો ત્યારે ચાર ડીગ્રી હતો' આવા વાક્યના અર્થનું અનુસંધાન કરવામાં આવે તો જ રહસ્યાર્થ પામી શકાય કે બે ડીગ્રી તાવનો આનંદ નથી, પણ બે ડીગ્રી જેટલો તાવ જે ઉતરી ગયો છે એનો આનંદ છે. આવું જ શાસ્ત્રવચનો અંગે છે. અન્ય-અન્ય શાસ્ત્રોમાં આગળ-પાછળ જે વાતો કરી હોય એના અનુસંધાન વિના તે તે શાસ્ત્રોના પરમાર્થ પામી શકાતા નથી. શિષ્ય તો હજુ નવં નવું ભણી રહ્યો છે.. બધા શાસ્ત્રાર્થીનો જાણકાર પણ નથી, એ અનુસંધાન શી રીતે કરે? ગુરુભગવંત શાસ્ત્રાર્થોના જાણ હોવાથી અનુસંધાન કરીને ચાલના-પ્રત્યવસ્થાન વગેરે દ્વારા પરમાર્થ આપી શકે. માટે ગુરુનિશ્રાએ જ ભણવું હિતકર છે.

## ઉપરિલ્યા ચ્યાર નય અતિગંભીર ઘણાનઇં ન પરિણમઇ, ઇમ જાણીનઇં સિદ્ધાન્તઇં પહિલા દેખાડિયા નથી. અનઇં ગંભીર ગુરુઅધીનતાઇં જ લેવા-દેવા કહિયા છઇં. ॥ ૧-૯ ॥

હું પણ ભાષાનો ને જૈનશાસનની પરિભાષાનો જાણકાર છું.. શાસ્ત્રવયનો પરથી પંક્તિઓ બેસાડીને અર્થ કરી શકું છું.. પછી મારે ગુરુભગવંત પાસે જ ભણવું એવી શી જરૂર છે ? હું તો મારી મેળે ભણી ગણીને તૈયાર થઈ શકું એવો છું.. આવો બધો ગર્વ કરશો નહીં.. નિર્ધન માણસ થોડું ધન પામી જવા પર અભિમાની બની જાય અને જગતને તણખલાં જેવું 'કુછ નહી' માને એના જેવું આ છે. શાસ્ત્રવયનો પરથી થોડો બોધ - યથાશ્રુત અર્થ કરીને મેળવી લીધો ને એવું ઘમંડ આવે કે બીજાઓ તો કાંઈ નથી.. હું જ અર્થબોધ કરી શકું છું.. વગેરે.

આત્માર્થીએ આવો ગર્વ કરવો ન જોઈએ, કારણકે એમ કરવામાં પરમાર્થથી વંચિત રહેવાય છે. ક્યારેક ઉંધો જ અર્થ પકડાઈ જાય છે.. વળી, જ્ઞાન પણ પરિણત થાય તો જ ઉપયોગી. વિનય-ભક્તિપૂર્વક લીધેલું જ્ઞાન પરિણત થવાની શક્યતા વધુ હોય છે, અભિમાનીનું જ્ઞાન તો કોરૂં ધાક રહી જવાની જ સંભાવના વિશેષ હોય છે. વળી ગુરુભગવંત પણ શબ્દો દ્વારા આપી આપીને કેટલું આપી શકે ? જો શિષ્ય સમર્પિત હોય - માર્ગસ્થ હોય - વિનીત હોય તો વિનય-સમર્પણના પ્રભાવે ગુરુભગવંત આપે એના કરતાં બોધ અનેક ગણો થાય (વૈનયિકી બુદ્ધિ). માટે પણ ગુરુગમથી જ પરમાર્થ મેળવવા એ હિતકર છે.

આ જ કારણ છે કે ૠજુસૂત્ર-શબ્દ-સમભિરૂઢ અને એવંભૂત આ ઉપરના ચાર નયો વિશેષ યોગ્યતાવાળા શિષ્યોએ સદ્ગુરુ પાસેથી સમજવા એમ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે. આશય એ છે કે પ્રથમના ત્રણ નયો સમજવામાં સરળ છે. વળી એ નયોને અનુસરીને જ્યારે સમજાવવામાં આવતું હોય ત્યારે વિપરીત અર્થબોધ થવાની શક્યતા ખાસ હોતી નથી. માટે એ ત્રણ નયોને, એવી વિશેષ ભૂમિકા ન હોય એવા પણ શિષ્યોને આપી શકાય છે. પણ પાછળના ચાર નયો અર્થગંભીર છે, જલ્દી સમજાય એવા નથી, ને ક્યારેક વિપરીત અર્થ પકડાઈ જાય એવી પણ એમાં શક્યતા રહેલી હોય છે. (નિશ્ચયનયની વાતો સાંભળીને ક્રિયાને બિલકુલ નકામી માનનારો વર્ગ પણ જોવા મળે છે ને ! આ વગરભમિકાએ અને અયોગ્ય વક્તા પાસે ઉપરના નયોની વાતો સાંભળવાનં કટ પરિણામ છે.) માટે, વિશેષ ભમિકાવાળા શિષ્યોને જ ગીતાર્થ સદ્ગુરુ પાસેથી જ ઉપરના ચાર નયોની વાતો સાંભળવા-ભણવાનો અધિકાર જ્ઞાનીઓએ આપ્યો છે. આ વિશેષભિકા પ્રારંભે હોતી નથી. માટે પ્રારંભે આ ચાર નયો આપવાનો નિષેધ છે. ઘણાને સમજાય નહીં - ઘણાને યોગ્ય રીતે પરિણમે નહીં. (અપરિણામ કે અતિપરિણામ થાય). પણ પ્રથમ, પ્રથમના ત્રણ નયો આપે... સમજાવે.. એ પરિણમવા સરળ હોવાથી પરિણમે.. એ પરિણમવાના કારણે તથા ગુરુચરણને આધીન રહેવાના પ્રભાવે (=સ્વમતિકલ્પનાનો સદંતર ત્યાગ કરીને ગુરુભગવંત કહે તે તહત્તિ.. આવી તથાકાર સામાચારીને કેળવવાના પ્રભાવે) શિષ્યની ભમિકા વિકસે છે. એ પછી પાછળના ચાર નયો આપવાથી એ પણ પરિણમે છે. ॥ ૯ ॥

આમ પ્રથમ ઢાળ પૂરી થઈ. એમાં પ્રથમ ચાર અનુયોગ કહીને પરસ્પર વિચારણા ચરણકરણાનુયોગ અને દ્રવ્યાનુયોગની જ કરી એ સૂચવે છે કે ચારમાં પણ આ બે વધારે મહત્ત્વના છે. આમ તો આ બંને પોતપોતાના સ્થાનમાં બળવાન્ છે. જેમ ચા બનાવવી હોય તો દૂધ, સાકર, ચાની ભૂકી વગેરે બધા જ પ્રધાન છે, કારણકે આમાંનું કાંઈપણ ન હોય તો ચા બનતી જ નથી. છતાં જેના મગજમાં એવું બેસી ગયું હોય કે ચા બનાવવા ચાની ભૂકી જ જોઈએ, માટે ભૂકી નાખ નાખ કરે, પણ દૂધ નાખે જ નહીં તો એને એમ પણ કહેવું પડે કે ચા દૂધથી જ બને. વળી બીજો કોઈ દૂધને જ આવશ્યક માની દૂધ જ નાખ્યા કરે છે, ભૂકી નાખતો જ નથી. તો એને સમજાવવા એમ પણ કહેવાય કે ચા બનાવવા ચાની ભૂકી જ જોઈએ. આમ બન્ને પોતપોતાના સ્થાનમાં મુખ્ય છે. બધાની પોતપોતાની રીતે પ્રધાનતા છે. બેશક, અલગ-અલગ બે કરતાં બેનો સમુદાય જ વધારે મહાન્ છે, કારણકે છેવટે કાર્ય સમુદાયથી જ થાય છે. આવું જ પ્રસ્તુતમાં પણ જાણવું.

તેમ છતાં, દ્રવ્યાનુયોગને વિશેષરૂપે મહાન્ કહેવામાં અનેક કારણો છે -

- (૧) ચારે અનુયોગનું બીજ દ્રવ્યાનુયોગ છે. આશય એ છે કે ચારે અનુયોગ દ્વાદશાંગીને આધીન છે.. અને દ્વાદશાંગી ઉપ્પન્નેઇ વા વિગમે ઇ વા ધુવેઇ વા આ ત્રિપદીમાંથી ઉદ્ભવ પામી છે. આ ત્રિપદી દ્રવ્યાનુયોગનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે એ તો સ્પષ્ટ છે જ.
- (૨) ગણધરદેવો દ્વાદશાંગીની રચના કરે છે. પછી શ્રી તીર્થંકરભગવંતો 'દવ્વ-ગુણ-પજ્જવેહિં તિત્થં અણુજાણામિ' એમ આખી દ્વાદશાંગી અને ચારે અનુયોગની અનુજ્ઞા જે આપે છે તે દ્રવ્યાનુયોગના મુખ્ય વિષયભૂત દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ઉલ્લેખપૂર્વક આપે છે.
- (૩) દ્રવ્યાનુયોગ ચરણકરણાનુયોગને યોગ્ય દિશામાં વાળે છે અને સ્થિરતા આપે છે. આશય એ છે કે સંયમ શા માટે પાળો છો ? 'મોક્ષ માટે' આમ હોઠથી જવાબ આપી દેવો સહેલો છે. પણ અંતઃકરણના સંવેદનપૂર્વકનો આવો જવાબ ખૂબ દુષ્કર છે. દ્રવ્યાનુયોગથી આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, શુદ્ધ પર્યાયો, દેહાદિ અશુદ્ધ ઉપચરિત પર્યાયો.. દેહાદિ સાથેનો ભેદ.. અહં-મમ વગેરેની નિર્યકતા.. આ બધું દ્રવ્યાનુયોગનું શ્રવણ-ચિંતન-મનન-પરિશીલન કરતાં કરતાં ખૂબ સ્પષ્ટ થાય છે... સંવેદનમાં ઉતરે છે.. ને તેથી લક્ષ્ય નિશ્ચિત બને છે. પછી ચરણકરણનું પાલન જીવને શુદ્ધસ્વરૂપ તરફ આગળ વધારવા સિકય બને છે તથા આ શુદ્ધસ્વરૂપ મેળવવાનું પ્રણિધાન પણ સ્થિર થાય છે. દુનિયાને જે માન અપમાનના પ્રબળ નિમિત્તરૂપ લાગે એવા પ્રસંગે પણ પછી માન અપમાન અસર કરતા નથી, કારણકે આમાં મને કશું લાગતું નથી-જે કાંઈ થઈ રહ્યું છે તે બધું ઉપાધિને થઈ રહ્યું છે. જેમ શ્રીગજસુકુમાલમુનિની વિચારધારા આવે છે કે 'જે બળે છે તે મારું નથી ને મારું છે તે બળતું નથી..' આવી વિચારધારાઓ દેઢ બનીને જીવને સમતામાં રમતો રાખે છે, જેથી માર્ગભ્રષ્ટતા અટકે છે. દેહાધ્યાસ, મમત્વ, વાતવાતમાં ઓછું આવી જવું, અસહિષ્ણુતા, ઈર્ષ્યા, અભિમાન વગેરે જે કોઈ ચરણકરણના પરિપૂર્ણ પાલનના પ્રતિબંધકો છે તે બધા દ્રવ્યાનુયોગના પૃનઃ પૃનઃ પરિશીલનથી દૃર થાય છે ને તેથી ચરણકરણની નિર્મળતા થાય છે.

(૪) પૂર્વે જણાવી ગયો તેમ, સર્વદોષોનું ને સર્વ પાપપ્રવૃત્તિઓનું મૂળ જ ક્લિષ્ટ ચિત્તવૃત્તિઓ છે. એનું પ્રધાન રીતે શોધન કરનાર જ્ઞાનમાર્ગ દ્રવ્યાનુયોગથી પ્રાપ્ત થાય છે.

આવા બધા અનેક કારણોએ દ્રવ્યાનુયોગ પ્રધાન છે.. માટે જ સમ્મતિ પ્રકરણ વગેરેમાં એની મહત્તા ગાયેલી છે ને એને અનુસરીને ગ્રન્થકારશ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજે પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં પણ એ મહત્તા દર્શાવેલી છે, એ જાણવું.

- (૫) દ્રવ્યાનુયોગના પરિશીલન દ્વારા આત્માનું જે શુદ્ધસ્વરૂપ સંવેદનમાં સ્કુરાયમાણ થાય છે, એ જ ચરણકરણાનુયોગનું પણ અંતિમ સાધ્ય છે.. એટલે જેમ છેવટે વેપાર પણ પૈસા માટે જ છે. તેથી પૈસાનું નુકશાન પહોંચતું હોય તો એ વેપાર પણ છોડી દેવાય છે - બીજો વેપાર અપનાવાય છે.. એમ પ્રસ્તુતમાં જાણવું.. માટે દ્રવ્યાનુયોગ મહત્ત્વનો છે.
- (૬) દ્રવ્યાનુયોગના ગ્રન્થમાં દ્રવ્યાનુયોગની મહત્તા ગાઈ હોય.. ચરણકરણાનુયોગના ગ્રન્થમાં ચરણકરણાનુયોગની મહત્તા હોય એ તો સમજાય છે... પણ શ્રી ઓઘનિર્યુક્તિ ગ્રન્થ તો ચરણકરણાનુયોગનો ગ્રન્થ છે. ને છતાં એમાં પણ ચારે અનુયોગનો ક્રમશઃ ઉલ્લેખ કરી છેલ્લો દ્રવ્યાનુયોગ કહ્યો છે ને યથાક્રમ તે અનુયોગોને મહર્દ્ધિક કહીને દ્રવ્યાનુયોગને સૌથી વિશેષ મહર્દ્ધિક કહ્યો છે. (અલબત્ ત્યાં દ્રવ્યાનુયોગથી સમ્યગ્દર્શનની નિર્મળતા થાય છે.. ને એ નિર્મળતાથી ચરણકરણ વધુ નિરતિચાર બને છે.. એટલે દ્રવ્યાનુયોગ પણ ચરણકરણની નિર્મળતા માટે હોવાથી ચરણકરણાનુયોગની મહત્તા પણ બતાવી છે.)

# 2000

#### સ્યાદાદ એટલે ?

એક જ પદાર્થમાં પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મો રહ્યા છે એવું જણાવનાર વચન નહિ... પણ, સામાન્યથી પરસ્પર વિરુદ્ધ ભાસતા ધર્મો વચ્ચે પણ અન્ય અપેક્ષાથી વિરોધ હોતો નથી એવું જણાવનાર 'સ્યાત્' પદથી અલંકૃત વચન એ સ્યાદ્ધાદ.





# ગુણ પર્યાયતણું જે ભાજન, એકરૂપ ત્રિહું કાલિં રે । તેહ દ્રવ્ય નિજ જાતિં કહીઇં, જસ નહી ભેદ વિચાલઇં રે ॥ જિનવાણી રંગઇં મનિ ધરિઇં ॥ ૨-૧ ॥

ટબો-ગુણ નઇ પર્યાયનું ભાજન કહતાં સ્થાનક, જે ત્રિહું કાલિં અતીત-અનાગત-વર્તમાન કાલિં એક સ્વરૂપ હોઇ, પણિં-પર્યાયની પરિ ફિરઇં નહીં તેહ દ્રવ્ય કહિઇં. નિજ જાતિં કહતાં પોતાની

પ્રથમ ઢાળમાં દ્રવ્યાનુયોગની મહત્તા દર્શાવી. આ દ્રવ્યાનુયોગનો જે મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય વિષય છે તે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને આ બીજી ઢાળમાં દર્શાવે છે. આ ત્રણમાં પણ ગુણ-પર્યાય કરતાં દ્રવ્ય પ્રધાન છે, કારણ કે દ્રવ્ય જ આ બંનેના આધારભૂત છે, ઉપાદાન કારણભૂત છે, ત્રૈકાલિક છે, એક છે. જ્યારે ગુણ-પર્યાય આધેય છે, કાર્યભૂત છે, અનિત્ય છે, અનેક છે. આમ દ્રવ્ય પ્રધાન છે... અભ્યર્હિત છે, માટે જ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય આ ઇતરેતરદ્વન્દ્વ સમાસમાં દ્રવ્યનો સહુ પ્રથમ ઉલ્લેખ (પૂર્વનિપાત) છે. અને એટલે જ અનુયોગ પણ દ્રવ્યાનુયોગ કહેવાય છે. ગુણાનુયોગ કે પર્યાયાનુયોગ નહીં. આમ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમાં દ્રવ્ય પ્રધાન હોવાથી સહુ પ્રથમ દ્રવ્યનું જ નિરૂપણ ગ્રન્થકાર કરે છે.

ગાથાર્થ : જે ગુણ અને પર્યાયનું ભાજન = આધાર છે, જે ત્રણે કાળમાં એક્સ્વરૂપ જ રહે છે, જેનો વચલી વચલી અવસ્થામાં ભેદ થતો નથી... આવો પદાર્થ પોતાની જાતિની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય કહેવાય છે. હે ભવ્યજીવો ! શ્રી જિનવાણીને રંગથી = શ્રદ્ધા-રુચિપૂર્વક મનમાં ધારો. II ર-૧ II

વિવેચન: ભાજન = સ્થાનક = આધાર. જે ગુણ અને પર્યાયનું ભાજન છે, જે અતીત, અનાગત અને વર્તમાન આ ત્રણે કાંળમાં એકસ્વરૂપ જ રહે છે. પણ પર્યાયની જેમ ફરતું નથી, જેનો વચલી-વચલી સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ વગેરે અવસ્થાઓમાં ભેદ (= ભિન્નતા = અન્યોન્યાભાવ) થતો નથી... એ દ્રવ્ય છે.

એકરૂપ ત્રિહું કાલિં રે : ત્રણે કાળમાં એક જ સ્વરૂપવાળું-સ્વરૂપમાં જરા પણ ફેરફાર ન અનુભવનારું-નિત્ય દ્રવ્ય છે. કોઈપણ વસ્તુ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાત્મક છે. એના દ્રવ્યાંશનો આપણે વિચાર કરવો છે. આ દ્રવ્યાંશ બિલકુલ ફેરફાર વિનાનો છે. એનો અર્થ થયો એ કૂટસ્થનિત્ય છે. આવું કૂટસ્થનિત્ય દ્રવ્ય શું છે? ઘડો એ દ્રવ્ય છે? ના, એ તો નાશ પામવાના સ્વભાવવાળો છે... પહેલાં પિંડરૂપ હતો... પછી ઠીકરા (કપાલ)રૂપ બનવાનો છે. તો શું માટી એ દ્રવ્ય છે? ના, એ પણ પાર્થિવ હોવાથી આગળ-પાછળ સ્વરૂપ બદલે છે. એટલે કે ઔદારિકવર્ગણારૂપ હોવાથી જળ-તેજ-વાયુ વગેરે સ્વરૂપ પણ ધારણ કરે છે. માટે નિત્ય ન હોવાથી દ્રવ્ય ન કહેવાય.

જે પોતાના સ્વરૂપને છોડી દે-બદલાઈ જાય તેને દ્રવ્ય શી રીતે કહી શકાય? જેમ પાણીનો

## જાતિં, જિમ જ્ઞાનાદિક ગુણ-પર્યાયનું ભાજન જીવદ્રવ્ય, રૂપાદિક ગુણપર્યાયનું ભાજન પુદ્ગલ દ્રવ્ય,

આકાર, વર્શ, સ્વાદ વગેરે બદલાયા કરે છે માટે આકાર વગેરે દ્રવ્ય નથી, તો પાણી પણ પૃથ્વી-તેજ વગેરે રૂપે પરિણમે છે (સ્વરૂપ બદલે છે) માટે દ્રવ્ય ન કહેવાય. નૈયાયિકના મતે પાર્થિવ પરમાણ ક્યારેય જલીયપરમાણુરૂપ બનતો નથી. પણ આપણા જૈન મતે આવું નથી. આજે જે દ્રવ્ય જલીયસ્કંધરૂપે છે. તે કાલે પાર્થિવસ્કંધરૂપ પણ બની શકે છે. એમ એ જ અગ્નિ-વાયુ વગેરે સ્કંધરૂપ પણ બની શકે છે. તો દ્રવ્ય તરીકે શું લેવું? ઔદારિક વર્ગણા? ના, કેમ કે જે પુદ્ગલો આજે ઔદારિકવર્ગણારૂપે છે એ જ કાળાન્તરે વૈકિયવર્ગણા વગેરે સ્વરૂપે બની શકે છે.

પ્રશ્ન : તો પરમાણુને જ 'દ્રવ્ય' રૂપે કહી શકાશે ને?

ઉત્તર : ના, કારણ કે એ પણ કાળાન્તરે દ્વ્યણુકાદિસ્કંધરૂપતાને ધારણ કરે છે.

પ્રશ્ન : દ્વચશુકાદિમાં પણ પરમાણુ તો પરમાણુ તરીકે રહ્યો જ છે ને?

ઉત્તર : ના, કારણ કે આપણે ત્યાં પરમાણુ નિત્ય મનાયો નથી.

પ્રશ્ન : એ શી રીતે?

ઉત્તર: (૧) શ્રી અનુયોગદ્વાર વગેરે શાસ્ત્રોમાં પરમાણુનો અવસ્થાનકાળ અને અંતરકાળ બતાવેલા છે (બંને અસંખ્યકાળ છે.) જો પરમાણુ નિત્ય હોય તો અવસ્થાનકાળ અનાદિ-અનંત આવે અને અંતરકાળ તો આવે જ નહીં. (૨) પુદ્ગલાસ્તિકાયના ચાર ભેદ શાસ્ત્રોમાં દર્શાવ્યા છે. સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશ અને પરમાણુ. જો સ્કંધગત પરમાણુ-'પરમાણુ' સ્વરૂપને જાળવી રાખતો હોય તો એનો 'પ્રદેશ' તરીકે સ્વતંત્ર ભેદ અને ભિન્ન નામોલ્લેખ થાય નહીં. જેમ છૂટા તંતુનો તંતુ રૂપે વ્યવહાર થાય છે એમ પટરૂપે પરિણમેલા-પટમાં રહેલાં તંતુનો પણ તંતુ તરીકે જ ઉલ્લેખ થાય છે, એનો કાંઈ અન્ય નામથી ઉલ્લેખ થતો નથી. એમ છૂટા પરમાણુનો 'પરમાણુ' શબ્દથી જેમ વ્યવહાર થાય છે તેમ સ્કંધમાં પણ એ પરમાણુ સ્વરૂપને જાળવી રાખતો હોય તો એનો 'પરમાણુ' શબ્દથી જ વ્યવહાર થવો જોઈએ અને તો પછી 'પ્રદેશ' એવી સંજ્ઞાવાળો અલગ ભેદ કહેવો ન જોઈએ. પણ એ કહ્યો છે એ જણાવે છે કે એનું પરમાણુસ્વરૂપ હવે રહ્યું નથી, માટે પરમાણુ પણ નિત્ય ન હોવાથી 'દ્રવ્ય'રૂપે લઈ શકાય નહીં. પર્યાયરૂપે જ લેવો પડે.

અલબત્ શ્રી ભગવતીસૂત્ર વગેરેમાં પરમાણુને શાશ્વત કહેલ છે. ગ્રન્થકારે પણ ૧૪મી ઢાળની આઠમી ગાથાના ટબામાં 'તે પરમાણુનો કહિઇ નાશ નથી' એમ કહીને પરમાણુને નિત્ય તરીકે પણ કહેલ છે. એટલે પરમાણુ અંગે નિત્યતા અને અનિત્યતા... બન્ને જાણવા મળે છે. વળી પરમાણુ રૂપે જ તે બન્ને જણાય છે... પરમાણુ દ્રવ્યરૂપે નિત્ય અને એના વર્ણાદિ પર્યાયરૂપે અનિત્ય... એમ નહીં... આની સંગતિ એ ૧૪ મી ઢાળના વિવેચન વખતે જ જોઈશું. પણ, 'પરમાણુ' અને 'પુદ્ગલ' એ પર્યાયવાચી શબ્દો નથી તથા સ્કંધો પુદ્ગલના જ પર્યાય કહેવાય છે, પરમાણુના નહીં. એટલે પ્રધાનતયા તેા પરમાણુ પણ દ્વરાશુકાદિની જેમે પુદ્ગલની એક અવસ્થારૂપ હોવાથી પર્યાયરૂપ જ છે, દ્રવ્યરૂપ નહીં. ૧૪ મી ઢાળની ૧૬ મી ગાથાના ટબામાં પરમાણુને પર્યાયરૂપે કહેલ જ છે.

રક્તત્વાદિ-ઘટાદિ-ગુણપર્યાયનું ભાજન મૃદ્દ્રવ્ય. તંતુ પટની અપેક્ષાઇં દ્રવ્ય, તંતુ (સ્વ) અવયવની અપેક્ષાઇં પર્યાય, જે માટઇં પટનઇં વિચાલઇં = પટાવસ્થામધ્યઇં તંતુનો ભેદ નથી. તંતુ અવયવ

માટે, દ્રવ્ય તરીકે પુદ્ગલત્વેન પુદ્ગલને જ લઈ શકાય. કારણ કે પરમાણ, દ્રયણકાદિ...ઔદારિકવર્ગણાદિ...પૃથ્વી-જલ-તેજ વગેરે.... ઘટ-પટ વગેરે દરેક અવસ્થામાં પુદ્ગલત્વ અખંડ રહે છે. એ જરા પણ બદલાતું નથી. એટલે કે પુદ્ગલ ક્યારેય જીવરૂપ કે ધર્માસ્તિકાયાદિરૂપ બનતું નથી. માટે જ છએ દ્રવ્યોને ઇતરાપ્રવેશી કહ્યા છે. એ જ રીતે જીવત્વેન જીવને જ, ધર્માસ્તિ-કાયત્વેન ધર્માસ્તિકાયને જ દ્રવ્યરૂપે કહેલ છે. એમ જે ઇતરાપ્રવેશી હોય... પોતાનું સ્વરૂપ ક્યારેય બદલતા ન હોય એવા ૬ જ દ્રવ્યો છે. માટે શાસ્ત્રોમાં મૂળભૂત ૬ જ દ્રવ્યો કહ્યા છે. ઘટ-પટ વગેરે તો પોતાનું સ્વરૂપ બદલીને પટ-ઘટ વગેરે રૂપે બની શકતા હોવાથી ઇતર પ્રવેશી છે....ત્રિહું કાળ એકરૂપ વાળા નથી. માટે 'દ્રવ્ય' રૂપ નથી. પર્યાયરૂપ છે.

પ્રશ્ન : અહીં અતીતાદિ ત્રણે કાળમાં એકરૂપ કહેલ છે, પણ સર્વ અતીતકાળમાં અને સર્વઅનાગતકાળમાં એકરૂપ જોઈએ એમ કહેલ નથી. એટલે, પિંડ-સ્થાસ-કોશ-કુશૂલરૂપ અતીત અવસ્થામાં, ઘટરૂપ વર્તમાન અવસ્થામાં અને કપાલરૂપ અનાગત અવસ્થામાં મૃદ્ તરીકે મૃદ્દ્રવ્ય એક જ સ્વરૂપે રહેતું હોવાથી એને પણ દ્રવ્ય કેમ ન કહેવાય?

ઉત્તર: જરૂર કહેવાય... ને તેથી જ ગ્રન્થકાર આગળ એને દ્રવ્ય તરીકે કહેવાના જ છે. લોકવ્યવહારમાં પણ મૃદ્દ્રવ્ય એમ કહેવાય જ છે. પણ એ આપેક્ષિક છે. પિંડાદિની અપેક્ષાએ જ 'દ્રવ્ય' રૂપ છે, પાર્થિવદ્રવ્યની અપેક્ષાએ કે ઔદારિક વર્ગણાદિની અપેક્ષાએ તો એ 'પર્યાય'રૂપ બની જ જશે. જેમ નૈયાયિકને મતે 'દ્રવ્યત્વ' એ સત્તાની અપેક્ષાએ 'અપર,' પૃથ્વીત્વ વગેરેની અપેક્ષાએ 'પર...' પૃથ્વીત્વ પણ દ્રવ્યત્વની અપેક્ષાએ અપર, ઘટત્વની અપેક્ષાએ પર... પણ જે માત્ર પરજાતિ જ હોય... 'અપર' ન જ હોય, આવી જાતિ તો માત્ર સત્તા જ છે. એમ માટી એ પિંડાદિની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય, પણ પાર્થિવની અપેક્ષાએ પર્યાય... પાર્થિવ પણ માટીની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય, પણ ઔદારિકવર્ગણાની અપેક્ષાએ પર્યાય... આમ માટી વગેરે દ્રવ્યરૂપ છે ખરા...પણ પાછા પર્યાયરૂપ પણ છે જ. અને એટલે જ એમનું દ્રવ્યત્વ આપેક્ષિક બની જાય છે. જે માત્ર 'દ્રવ્ય'રૂપ હોય, અન્ય કોઈ જ દ્રવ્યના 'પર્યાય'રૂપ ન જ હોય... આવાં દ્રવ્યો તરીકે તો ધર્માસ્તિકાય વગેરે છ જ કહેવા પડે.

નિજ જાતિં કહીઇં: પોતાની જાતિથી તે તે દ્રવ્ય ઓળખાય છે = શબ્દો દ્વારા કહેવાય છે. જેમ કે દેવ, મનુષ્ય... એ બધામાં જીવત્વ જાતિ તો છે જ, માટે બધું જીવદ્રવ્ય કહેવાય.... પરમાશુ, સ્કંધો, ઔદારિકાદિવર્ગણા, ઘટ,પટ, વગેરે બધામાં પુદ્ગલત્વ જાતિ છે જ. માટે આ જાતિને આગળ કરીને એ પુદ્ગલદ્રવ્ય કહેવાય છે. આપેક્ષિક દ્રવ્ય માટે કહેવું હોય તો પિંડ-સ્થાસ વગેરે બધામાં મૃત્ત્વ જાતિ તો છે જ, માટે એ બધું મૃદ્દ્રવ્ય કહેવાય. બાળ, યુવાન, વૃદ્ધ.... એ બધામાં મનુષ્યત્વજાતિ તો છે જ.... માટે એ બધું મનુષ્યદ્રવ્ય કહેવાય...

જિમ જ્ઞાનાદિકગુણ : જ્ઞાન, દર્શન, વીર્ય વગેરે ગુણોનું અને મનુષ્ય-દેવ વગેરે પર્યાયોનું

અવસ્થા મધ્યઇ અન્યત્વરૂપ ભેદ છઇ. તે માટઇ પુદ્ગલસ્કંધમાંહિ દ્રવ્યપર્યાયપણું અપેક્ષાઇ જાણવું. આત્મતત્ત્વવિચારઇ પણિ-દેવાદિક આદિષ્ટ દ્રવ્ય, સંસારિ દ્રવ્યની અપેક્ષાઇ પર્યાય થાઇ.

કોઇ કહસ્યઇં, જે ''ઇમ દ્રવ્યત્વ સ્વાભાવિક ન થયું. આપેક્ષિક થયું'' તો કહિઇં જે ''શબલ વસ્તુનો અપેક્ષાઇં જ વ્યવહાર હોઈ, ઇહાં દોષ નથી.'' જે સમવાયિકારણત્વ પ્રમુખ દ્રવ્યલક્ષણ માનઇં

જે ભાજન છે તે જીવદ્રવ્ય છે. રૂપ-રસ વગેરે ગુણોનું અને પરમાણુ-સ્કંધ વગેરે પર્યાયોનું જે ભાજન છે તે પૃદ્દ્રવ્ય. તંતુ પટની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય છે, પણ સ્વ અવયવોની અપેક્ષાએ પર્યાય છે, કારણ કે પટનઇ વિચાલઇ = પટાવસ્થામધ્યઇ તંતુનો ભેદ નથી. આશય એ છે કે તંતુમાંથી પટ બને ત્યારે તંતુ કાંઈ પોતાનું સ્વરૂપ છોડીને અતંતુ બની જતા નથી. માટે પટની અપેક્ષાએ તંતુ એ દ્રવ્ય છે. પણ તંતુના જે અવયવો છે, તે અવયવો જયારે તંતુરૂપ નહોતા બન્યા ત્યારે તંતુઓ તંતુસ્વરૂપવાળા હતા જ નહીં... એ અતંતુ જ હતા. માટે અવયવોની અપેક્ષાએ તંતુ એ પર્યાય છે. એટલે પુદ્ગલસ્કંધોમાં દ્રવ્ય-પર્યાયપણું આપેક્ષિક જાણવું. 'આત્મતત્ત્વ'નો વિચાર કરવામાં આવે તો અપર્યાપ્તાવસ્થ દેવ, પર્યાપ્તાવસ્થદેવ, ચ્યવનાભિમુખ દેવ... વગેરે અપેક્ષાએ 'દેવ' એ આદિષ્દદ્રવ્ય... (અહીં આદિષ્દદ્રવ્ય એટલે આ બધી જુદીજુદી અવસ્થાઓને નજરમાં રાખીને આદિષ્ટ = ઉલ્લેખાયેલ દ્રવ્ય). પણ સંસારી જીવની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો 'દેવ' એ પર્યાય છે અને સંસારીજીવ એ દ્રવ્ય છે.

પુદ્ગલદ્રવ્ય અને જીવદ્રવ્યની જુદીજુદી અવસ્થાઓ આપણા જ્ઞાનનો અને વ્યવહારનો વિષય બને છે. પણ આ રીતે ધર્માસ્તિકાય વગેરેની જુદી જુદી અલ્પાધિકકાલીન અવસ્થાઓ આપણા જ્ઞાનનો કે વ્યવહારનો વિષય બનતી નથી. માટે એમાં આપેક્ષિક દ્રવ્ય-પર્યાયપણાની વાત ગ્રન્થકારે કરી નથી.

કોઈ કહસ્યઇં..... કોઈ શંકા કરે છે - ઘટ-મૃદ્ વગેરેને અને દેવ-મનુષ્ય વગેરેને આ રીતે દ્રવ્યરૂપે કહેવાથી દ્રવ્યત્વ આપેક્ષિક થયું... કાચો ઘડો-પાકો ઘડો વગેરે અપેક્ષાએ ઘડો એ દ્રવ્ય અને માટીની અપેક્ષાએ પર્યાય. એટલે દ્રવ્યત્વ એ સ્વાભાવિક ન થયું.

સમાધાન : જે વસ્તુ શબલ હોય એનો અપેક્ષાથી જ વ્યવહાર થાય એમાં કોઈ દોષ નથી.. શબલ = જેમાં પ્રથમ નજરે વિરુદ્ધ જણાતા અનેક ધર્મોનો સમાવેશ હોય તે. જેમકે અનામિકામાં દ્રસ્વત્વ અને દીર્ઘત્વ બન્ને છે... માટે એ શબલ છે, તો મધ્યમાની અપેક્ષાએ જ એ દ્રસ્વ કહેવાય અને કનિષ્ઠાની અપેક્ષાએ જ એ દીર્ઘ કહેવાય... તો આમાં કોઈ દોષ નથી.

નૈયાયિક: એમ તો અમે પણ સસંબંધિક (સાપેક્ષ) અને અસંબંધિક (નિરપેક્ષ) એમ બે પ્રકારના પદાર્થો માન્યા છે. એમાં હ્રસ્વત્વ-દીર્ઘત્વ સાપેક્ષ હોવાથી કોઈકની અપેક્ષાએ જ એનો વ્યવહાર છે... પણ એનું અંગુલિત્વ તો નિરપેક્ષ જ છે ને !

જૈન : એમ તો ઘડામાં ઘટત્વ પણ નિરપેક્ષ જ છે, દ્રવ્યત્વ જ સાપેક્ષ છે.

**નૈયાયિક :** અમે તો દ્રવ્યત્વને પણ નિરપેક્ષ પદાર્થ માન્યો છે.

છઇં, તેહનઇં પણિં અપેક્ષા અવશ્ય અનુસરવી. "કુણનું સમવાયિકારણ?" ઇમ આકાંક્ષા હોઈ… તો કુણનું દ્રવ્ય ? એ આકાંક્ષા કિમ ન હોઈ ?

જૈન : તમે પર્યાયત્વને જાણતા-સમજતા જ નથી એનો આ પ્રભાવ છે. એટલે કે દ્રવ્યત્વ જેની સાથે શબલિત થવાનું છે એને જ જાણતા નથી. માટે તમને એ અશબલ લાગવાથી નિરપેક્ષ લાગે છે. બાકી તો અમે તમને દ્રવ્યત્વની વ્યાખ્યા પૂછશું કે द्रव्यत्वं किम् ? તો તમે શું જવાબ આપશો ? गुणवत्त्वं કહી નહીં શકો, કારણ કે આદ્યક્ષણાવચ્છિન્ન ઘટાદિ દ્રવ્યને તમે નિર્ગુણ માનેલ છે. (કોઈપણ દ્રવ્ય ઉત્પન્ન થાય એ પ્રથમ ક્ષણે નિર્ગુણ હોય એવી નૈયાયિકની માન્યતા છે). पर्यायवत्त्वं તમે કહી શકતા નથી, કારણ કે પર્યાય જેવી કોઈ ચીજ જ તમે માની નથી. માટે તમારે समवायिकारणत्वं द्रव्यत्वम् એમ જ કહેવું પડશે.

હવે ઘટમાં દ્રવ્યત્વ છે... એ 'સમવાયિકારણત્વ' રૂપ છે. પણ જેટલાં સમવેત કાર્યો છે એ બધાનું કાંઈ સમવાયિકારણત્વ ઘડામાં રહ્યું નથી..... પટીયવર્ણાદિનું ઘડો એ થોડું સમવાયિકારણ છે? એટલે તરત પ્રશ્ન થશે કે કોનું સમવાયિકારણત્વ? એટલે ઘડામાં સમવાયિકારણત્વસ્વરૂપ જે દ્રવ્યત્વ રહ્યું છે એ પણ આપેક્ષિક બની જ ગયું ને.... એટલે, કોનું સમવાયિકારણ? એમ દ્રવ્ય આપેક્ષિક બન્યું તો કોનું દ્રવ્ય? એમ આપેક્ષિક બને એમાં શું વાંધો છે?

અહીં આ ધ્યાનમાં રાખવું કે પુદ્ગલ સ્કંધોમાં ને દેવાદિ આદિષ્ટ દ્રવ્યોમાં જ દ્રવ્યત્વ આપેક્ષિક છે, માટે જ ગ્રન્થકારે ટબામાં પુદ્ગલસ્કંધમાહિં… અને દેવાદિક આદિષ્ટ દ્રવ્ય… એમ ઉલ્લેખ કર્યો છે. બાકી પુદ્ગલદ્રવ્યનું અને જીવદ્રવ્યનું દ્રવ્યત્વ તો સ્વાભાવિક છે, આપેક્ષિક નથી, કારણ કે એમાં દ્રવ્યત્વ અને પર્યાયત્વ એ બંને ધર્મો રહ્યા છે એવું નથી… માત્ર દ્રવ્યત્વ જ છે. ને તેથી એ 'શબલ' નથી. પણ ગ્રન્થકારે એનો ઉલ્લેખ કર્યો નથી. તે એટલા માટે કે એવું દ્રવ્ય આપણા જ્ઞાનનો વિષય બની શકતું નથી.

આશય એ છે કે द्रवित = तांस्तान् पर्यायान् गच्छतीति द्रव्यम् આવી 'द्रव्य' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે. તે તે પર્યાયોને જે પામે તે દ્રવ્ય. આમાં દ્રવ એટલે પ્રવાહી.... તો દ્રવ્યને પ્રવાહી જેવું કેમ કહ્યું? ઘન જેવું કેમ નહીં? તો એનો જવાબ છે કે પ્રવાહીને અવસ્થાન્તર પામવું બહું સહેલું છે. ધારો કે પાણી... ચોરસ વાસણમાં તરત ચોરસ આકારનું બની જશે... ગોળ વાસણમાં તરત વૃત્તાકાર.. ત્રિકોણ આકારમાં તરત ત્રિકોણ આકારને ધારી લેશે.. આવું કાષ્ઠ પથ્થર વગેરે ઘન પદાર્થો માટે સંભવિત નથી. આવું જ જીવાદિદ્રવ્યો માટે છે. કોધાકારરૂપે પરિણમેલો આત્મા તરત જ ક્ષમાકારને ધારણ કરી શકે છે. એક જ સમયમાં મનુષ્ય દેવ બની શકે છે. પરમાણુ દ્વચણુકાદિ સ્કંધરૂપતાને ધારી લે છે...અથવા દ્રવ=વહેવું... ઘન પદાર્થ સ્વયં વહેતો નથી. પ્રવાહી સ્વયં વહીને દેશાન્તર પામે છે... દ્રવ્ય પણ સ્વયં પણ વહીને (રૂપાંતર પામીને) દશાન્તર પામતું રહે છે... માટે પ્રવાહી જેવું કહ્યું છે.

હવે, પાણીના જે વૃત્ત-ત્રિકોણાદિ આકાર આધારવશાત્ થાય છે તે તો પર્યાય છે. જે આવા આવા આકારને ધારણ કરે છે એ પાણી કેવું હશે? એ વિચારમાં ચઢીએ તો આપણી બુદ્ધિ કુંઠિત થઈ જાય ''गुणपर्यायवद् द्रव्यम्'' तत्त्वार्थे (અ. ૫, સૂત્ર ૩૭). એ જિનવાણી રંગઇ=વિશ્વાસઇ મનમાહિં ધરિઇ ॥२-૧॥

# ધરમ કહીજઈ ગુણ-સહભાવી, ક્રમભાવી પર્યાયો રે I ભિન્ન અભિન્ન ત્રિવિધિ ત્રિયલક્ષણ, એક પદારથ પાયો રે II જિન II ૨-૨II

ટબો - સહભાવી કહતાં -યાવદ્દ્રવ્યભાવી જે ધર્મ, તે ગુણ કહિઇં. જિમ જીવનો ઉપયોગ ગુણ, પુદ્દગલનો ગ્રહણ ગુણ, ધર્માસ્તિકાયનો ગતિહેતુત્વ, અધર્માસ્તિકાયનો સ્થિતિહેતુત્વ, આકાશનો અવગાહનાહેતુત્વ, કાલનો વર્તનાહેતુત્વ. ક્રમભાવી કહતાં અયાવદ્દ્રવ્યભાવી, તે પર્યાય કહિઇં.

છે - કલ્પના અટકી પડે છે... કારણ કે જે આપણા જ્ઞાનનો વિષય બને છે તે તો આકાર વર્ણાદિ અવસ્થા જ બને છે... જે એ રૂપે પરિણમ્યું છે એ કેવું હશે? એ આપણી કલ્પનાનો વિષય બની શકતું જ નથી.

આવું જ જીવ અને પુદ્દગલ માટે છે. આપણા જ્ઞાનનો જે કાંઈ વિષય બને છે એ આ બેના ગુણ-પર્યાય જ બને છે. જે આ ગુણ-પર્યાયરૂપે પરિણમે છે એ મૂળભૂત દ્રવ્ય (જીવ-પુદ્દગલ) કેવું હશે? એની આપણને કોઈ કલ્પના જ આવી શકતી નથી. એટલે, આમ મૂળભૂત જીવ-પુદ્દગલ દ્રવ્ય આપણા જ્ઞાનનો-વ્યવહારનો વિષય ન હોવાથી ગ્રન્થકારે એનો ઉલ્લેખ કર્યો નથી.

અથવા, આપેક્ષિકદ્રવ્યત્વ અંગે જ અન્યો સાથે મતભેદ હોવાથી એનો ઉલ્લેખ કરી સમાધાન કર્યું. મૂળભૂત જીવાદિ દ્રવ્યોના નિરપેક્ષદ્રવ્યત્વ અંગે કોઈ શંકા ન હોવાથી એનો ઉલ્લેખ કે સમાધાન કર્યાં નથી, એમ પણ સમજી શકાય છે.

'જે સમવાયિકારણ હોય તે દ્રવ્ય' આવી વ્યાખ્યા ન આપતાં ગ્રન્થકારે 'ગુણપર્યાયનું ભાજન એ દ્રવ્ય' આવી વ્યાખ્યા આપી છે એનું કારણ આવું વિચારી શકાય છે કે કારણતાનું પેટ બહુ મોટું હોવાથી ઘણું ગૌરવ થાય. જેમ નૈયાયિકે शब्दसमवायिकारणत्वं आकाशत्वं છોડીને शब्दाश्रयत्वमा–काशत्वम् કહ્યું છે. તેમ गुण-पर्यायसमवायिकारणत्वं द्रव्यत्वम् ના બદલે गुणपर्यायाश्रयत्वं द्रव्यत्वम् કહેવામાં લાઘવ છે. આમ આવી વ્યાખ્યા કરવામાં તર્કસંગતિ તો છે જ, શાસ્ત્ર સંગતિ પણ છે એ દર્શાવવા માટે ગ્રન્થકારે તત્ત્વાર્થ સૂત્રોક્ત – गुणपर्यायवद् द्रव्यम् સૂત્રનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. અહીં એ ધ્યાન રાખવું કે આ પણ દ્રવ્યનું સ્વરૂપકથન છે. બાકી લક્ષણ તરીકે તો गुणवद् द्रव्यम् કે पर्यायवद् द्रव्यम् આટલું જ આવશ્યક છે, કારણ કે એમાં લાઘવ છે અને અતિવ્યાપ્તિ થતી નથી. અથવા, છેવટે ગુણો પણ પર્યાય જ છે. માટે પર્યાયવद् द्रव्यम् આટલું જ લક્ષણ માનવામાં કોઈ દોષ નથી.

દ્રવ્યનું આવું સ્વરૂપ દર્શાવનાર શ્રી જિનવાણીને રંગથી = વિશ્વાસથી મનમાં ધારો એવો ગ્રન્થકારનો આ ઢાળમાં ધ્રુવ ઉપદેશ છે. ॥ ૧૦ ॥

ગાથાર્થ : દ્રવ્યમાં સહભાવી જે ધર્મ હોય તે 'ગુણ' કહેવાય છે અને ક્રમભાવી જે ધર્મો હોય છે તે પર્યાય કહેવાય છે. આ ગુણ-પર્યાયો દ્રવ્યથી ભિન્ન પણ છે અને અભિન્ન પણ છે. જગતમાં રહેલો તે તે કોઈપણ પદાર્થ આમ ત્રિવિધ છે અને ત્રિલક્ષણ છે એવું મેં શ્રી જૈનદર્શનમાં પામ્યું = જાણ્યું છે. II ૨-૨ II

વિવેચન : પહેલી ગાથામાં દ્રવ્યનું લક્ષણ જણાવ્યું. હવે આ ગાથામાં પ્રથમપાદથી ગુણનું અને બીજા પાદથી પર્યાયનું લક્ષણ કહે છે. તથા ત્રીજા-ચોથા પાદમાં, દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય અંગે જે જે દ્વારોથી વિચારણા કરવાની છે એનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

સહભાવી કહતાં : જ્યારથી દ્રવ્ય હતું અને જ્યાં સુધી રહેશે ત્યારથી અને ત્યાં સુધી રહેનાર ધર્મ એ સહભાવી ધર્મ હોવાથી 'ગુશ' છે, જેમ કે જીવનો ઉપયોગ ગુશ, પુદ્ગલનો ગ્રહશ ગુશ, ધર્માસ્તિકાયનો ગતિહેતુત્વ, અધર્માસ્તિકાયનો સ્થિતિહેતુત્વ, આકાશનો અવગાહનાહેતુત્વ અને કાળનો વર્તનાહેતુત્વ.

આમાં જીવનો ઉપયોગ ગુણ તો સ્પષ્ટ જ છે. પુદ્દગલનો ગ્રહણગુણ કહ્યો છે. આ ગ્રહણગુણ એટલે શું ?

શંકા : આમાં પ્રશ્ન કયાં છે? જેનું પૂરણ-ગલન થાય તે 'પુદ્દગલ' આવી પુદ્દગલ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે. આમાં પૂરણ એટલે મૂળ સ્કંધ દ્વારા નવા પુદ્દગલોનું ગ્રહણ… અને ગલન એટલે સ્કંધોમાંથી પુદ્દગલોનું ગલી જવું-મોચન થવું… એટલે ગ્રહણ…મોચન (=પૂરણ-ગલન) એ પુદ્દગલનો ગુણ છે. એ સ્પષ્ટ છે.

સમાધાન : જે સહભાવી ધર્મો હોય તે 'ગુણ' કહેવાય છે. પૂરણ-ગલન કાંઈ સહભાવી=યાવદ્દ્રવ્યભાવી નથી... ક્યારેક હોય, ક્યારેક ન હોય એવા છે. જેમ કે પરમાશુમાંથી ગલન નથી હોતું.... ઉત્કૃષ્ટ સ્કંધમાં પૂરણ નથી હોતું... વળી પરમાશુ કે સ્કંધોનો એની એ જ અવસ્થામાં ઉત્કૃષ્ટ અવસ્થાનકાળ અસંખ્યકાળ બતાવ્યો છે. એનો મતલબ આટલા કાળ સુધી એમાં પૂરણ-ગલન હોતું જ નથી... આમ પૂરણ-ગલન યાવદ્ દ્રવ્યભાવી ન હોવાથી એ 'ગુણ' શી રીતે કહેવાય ?

શંકા : જો એ અવસ્થા દરમ્યાન પૂરણ-ગલન નથી, તો એ 'પુદ્ગલ' પણ શી રીતે કહેવાશે? કારણ કે જેનું પૂરણ-ગલન થાય એ 'પુદ્ગલ' આવી વ્યાખ્યા છે.

સમાધાન : પૂરણ-ગલન એ પુદ્ગલનું પ્રવૃત્તિનિમિત્ત નથી, પણ વ્યુત્પત્તિનિમિત્ત છે. જેમ ગાયને જણાવનાર ગો શબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે 'गच्छतीति गौ:' એટલે કે 'ગમન' એ વ્યુત્પત્તિનિમિત્ત છે. પણ એનો અર્થ એ નથી કે ગાય ગમન ન કરતી હોય, બેઠી હોય ત્યારે એ 'ગાય' ન કહેવાય. એમ, પૂરણ-ગલન તો 'પુદ્ગલ' શબ્દ કેવી રીતે બન્યો છે એને જણાવે છે....એટલે કે એ વ્યુત્પત્તિનિમિત્ત છે. તેથી એ ન હોય ત્યારે 'પુદ્ગલ' ન કહેવાય એવું નથી, કારણ કે એ વખતે પણ પ્રવૃત્તિનિમિત્ત તો હાજર છે જ.

વળી, એક દશાશુક સ્કંધ છે, એમાંથી એક પરમાશુ છૂટો પડી ગયો-અર્થાત્ ગલન થયું ને એક નવાશુક સ્કંધ અને એક સ્વતંત્ર પરમાશુ એમ બે દ્રવ્ય બન્યા. હવે આ આ 'ગલન'ને કોનો ગુશ કહેવો? શંકા : કેમ ? જુના દશાણુક સ્કંધનો ગુણ કહેશું.

**સમાધાન** : જ્યાં સુધી ગલન થયું નથી, ત્યાં સુધી તો એ 'ગલન' એનો ગુણ કહી નહીં જ શકાય… ને જ્યારે ગલન થઈ ગયું ત્યારે તો પછી દશાણુક સ્કંધ હાજર જ નથી.. દ્રવ્ય જ નથી રહ્યું તો એનો ગુણ શી રીતે કહેવો?

શંકા : તો પછી નવા બનતા નવાશુકસ્કંધનો કે પરમાશુનો ગુણ કહેશું ?

સમાધાન : એ પણ નહીં કહેવાય, કારણ કે એમાંથી તો કોઈ ગલન થયું જ નથી.

આ જ રીતે એક નવાશુક સ્કંધ અને પરમાશુ જોડાઈને દશાશુક સ્કંધ બને ત્યારે 'પૂરણ' ને કોનો ગુણ કહેવો? કારણ કે પૂરણ થવા પર નવાશુક સ્કંધ અને પરમાશુ તો નષ્ટ થઈ ગયા છે.. અને દશાશુકમાં તો કોઈ પૂરણ થયું નથી.

વળી આ નિરૂપણ ટબામાં છે... પૂરણ-ગલન જ જો ગન્થકારના મનમાં હોત તો તેઓશ્રીએ એ જ શબ્દો વાપર્યા હોત, કારણ કે એ શબ્દો ખૂબ પ્રચલિત છે. ને ટબામાં છે માટે છંદોભંગ વગેરેનો કોઈ પ્રશ્ન નહોતો. તથા, કદાચ 'ગ્રહણ' શબ્દ પૂરણ માટે વાપર્યો તો 'મોચન' શબ્દનો પણ ઉલ્લેખ તેઓશ્રી કરત જ. ગ્રહણ-મોચનને ગુણ તરીકે કહેવો હોય ને છતાં 'મોચન' શબ્દનો ઉલ્લેખ જ ન કરે... એમ શી રીતે મનાય?

શંકા : તો પછી તમે જ કહો કે 'ગ્રહણ' એટલે કયો ગુણ?

समाधान : बिहिरिन्द्रियैर्गृह्यते इति ग्रहणं... એમ કર્મ અર્થમાં અન્ટ્ પ્રત્યય લાગીને આ 'ગ્રહણ' શબ્દ બન્યો છે. અર્થાત્ બહિરિન્દ્રિય વડે જેનું ગ્રહણ (=જ્ઞાન) થાય એવા ગુણ એ ગ્રહણગુણ..... વર્ણ-ગંધ-રસ અને સ્પર્શ આવા ગુણો છે. માટે આ વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ એ પુદ્દગલગુણો છે એમ સમજવું.

શંકા : ટબામાં આગળ ગ્રન્થકાર કહેવાના છે કે પુદ્ગલને રૂપરસાદિક પરાવૃત્તિ એ પર્યાય છે... એટલે પરાવર્તન પામીને કૃષ્ણ-નીલાદિ વર્શો, મધુર-અમ્લાદિરસો જે ઉત્પન્ન થાય છે એ તો પર્યાયરૂપે કહેવા છે... વળી આ વાત બરાબર પણ છે જ. કારણ કે કૃષ્ણ-નીલાદિ કોઈપણ વર્ણ પુદ્ગલ માટે યાવદ્દ્રવ્યભાવી હોતો નથી. બધા જ વર્શ-રસાદિ કાળેકાળે બદલાયા જ કરતાં હોય છે. માટે એ બધાને 'ગુણ' તરીકે શી રીતે લઈ શકાય?

સમાધાન : એમ વિચારશો તો મતિજ્ઞાન વગેરે પણ જીવના ગુણ નહીં કહી શકાય.... કારણ કે ક્યારેક મતિજ્ઞાન હોય.... ક્યારેક શ્રુતજ્ઞાન હોય... ક્યારેક ચક્ષુદર્શન હોય... આમ પરિવર્તન થયા જ કરે છે. મતિજ્ઞાન વગેરેમાંનો તો કોઈપણ ઉપયોગ યાવદ્દદ્રવ્યભાવી હોતો નથી જ.

શંકા : મતિજ્ઞાન વગેરે તો ઉપયોગના અવાંતરભેદો છે. એ અવાંતરભેદો ભલે બદલાયા કરે.. પણ એ બધા ઉપયોગત્વેન તો ઉપયોગરૂપ છે જ... ને માટે 'ગુણ'રૂપ પણ છે જ. એટલે જ ગ્રન્થકારે જીવગુણ તરીકે ઉપયોગનો જ ઉલ્લેખ કર્યો છે. મતિજ્ઞાનાદિનો નહીં.

સમાધાન : ભલા આદમી! આ સમાધાન કૃષ્ણ-નીલાદિ વર્ણ માટે તમે કેમ નથી કરી લેતાં?

કૃષ્ણ-નીલ વગેરે વર્શના અવાંતર ભેદો છે. એ અવાંતરભેદો ભલે બદલાયા કરે, પણ એ બધા વર્શત્વેન 'વર્શ' તરીકે તો યાવદ્દ્રવ્યભાવી હોય જ. આવું જ મધુરરસ વગેરે બધા માટે જાણી લેવું. વિવિક્ષિત કાલે મધુરાદિમાંનો ભલે ને કોઈ પણ રસ હોય.... એ રસત્વેન રસ તો છે જ... ને માટે 'ગુણ' રૂપ કેમ નહીં ? જેમ જીવ-પુદ્દગલ વગેરે ઇતર અપ્રવેશી છે. અર્થાત્ કોઈપણ જીવ ક્યારેય પુદ્દગલરૂપ બની જતો નથી. એમ આ વર્શ-રસ-ગંધ સ્પર્શ પણ ઇતર અપ્રવેશી છે. અર્થાત્ પુદ્દગલના વર્શની ધારામાં કૃષ્ણ-નીલાદિ રૂપો ભલે આવ્યા કરે. પણ એ ધારામાં ક્યારેય, કૃષ્ણાદિ પાંચમાંનો કોઈ વર્શન આવ્યો પણ મધુરાદિરસ આવી ગયો એવું બનતું નથી. એ જ રીતે રસધારામાં ક્યારેય વર્શ-ગંધાદિ આવી શકતા નથી. નહીંતર તો ક્યારેક વર્શ ધારામાં રસ આવ્યો, રસધારામાં પણ રસ આવ્યો, તો વર્શશૂન્ય પુદ્દગલ મળવાની આપત્તિ આવે. એટલે માનવું જ પડે કે દરેક પુદ્દગલમાં વર્શ-ગંધ-રસ અને સ્પર્શ આ ચાર ધારાઓ ચાલે છે... અને એ ચારે યાવદ્ દ્રવ્યભાવી છે... માટે 'ગુણ'રૂપ છે.

શંકા : જો વર્શાદિ ચાર 'ગુજ્ઞ' તરીકે અભિપ્રેત હતા... તો એનો જ પ્રન્થકારે કેમ ઉલ્લેખ ન કર્યો? સમાધાન : એક જ શબ્દથી ચારેનો ઉલ્લેખ થઈ જાય એવી ગજ્ઞતરીથી એ ચારનો અલગ-

અલગ ઉલ્લેખ ન કરતાં માત્ર 'ગ્રહણ' શબ્દનો ઉલ્લેખ કર્યો હોય એવી આપણે કલ્પના કરી શકીએ.

શંકા : હજુ એક શંકા રહી જાય છે.... ક્રમભાવી પર્યાયોનું ઉદાહરણ આપતાં ગ્રન્થકારે 'પુદગલનઇ' રૂપરસાદિકપરાવૃત્તિ એમ કહ્યું છે. આનો અર્થ તો એવો જ સમજાય છે કે રૂપરસાદિ પરાવૃત્તિ પામીને નવા કૃષ્ણાદિરૂપ જે ઊભા થાય એ ક્રમભાવી હોવાથી 'પર્યાય'રૂપ છે. આમ કૃષ્ણાદિ વર્ણોને પર્યાયરૂપે કહ્યા છે... તો એને જ ગુણરૂપે શી રીતે કહેવાય ?

સમાધાન : ટબામાં 'પરાવૃત્તિં' એમ તિ પર માથે અનુસ્વાર છે. આવા અનુસ્વારનો અર્થ જુની ગૂજરાતીમાં તૃતીયા વિભક્તિ થતો હતો. જેમ કે પહેલી ઢાળની આઠમી ગાથાના ટબામાં આવી પંક્તિ છે - એ દ્રવ્યાનુયોગની લેશથી પ્રાપ્તિં પોતાના આત્માનઇ કૃતકૃત્યતા કહઇં છઇ… આમાં પ્રાપ્તિં આવો અનુસ્વારવાળો જે શબ્દ છે એ તૃતીયાન્ત હોવો સ્પષ્ટ છે. ને તેથી ત્યાં, 'એ દ્રવ્યાનુયોગની લેશથી પ્રાપ્તિથી પોતાના આત્માને કૃતકૃત્યતા કહે છે…' વગેરે અર્થ સમજાય છે. એટલે પ્રસ્તુતમાં અર્થ આવો મળે છે કે રૂપરસાદિની પરાવૃત્તિથી જે નવી નવી અવસ્થાઓ ઊભી થાય એ પર્યાય છે.

**શંકા**: આવો અર્થ કરવામાં તો 'જે નવી નવી અવસ્થાઓ…' વગેરે કેટલો બધો અધ્યાહાર કરવો પડે છે.

સમાધાન : અધ્યાહાર વિના તો તમારે પણ ક્યાં છૂટકો છે? તમે અનુસ્વાર વિનાનો 'પરાવૃત્તિ' શબ્દ લો છો.. જેનો સીધો અર્થ થાય છે કે રૂપ રસાદિકનું પરાવર્તન.. આ પરાવર્તન પોતે તો પર્યાય નથી.. માટે તમારે પણ અર્થ કરવો પડશે કે રૂપ-રસાદિકના પરાવર્તનથી પેદા થતા કૃષ્ણાદિવર્શો...' આ બધો તમારે પણ અધ્યાહાર કરવો પડ્યો ને! બાકી સૌથી મહત્ત્વની વાત એ છે કે આગળ ઉપર ગ્રન્થમાં પુદ્દગલના ગુણ તરીકે ક્યાંય પૂરણ-ગલનનો ઉલ્લેખ નથી. પણ કૃષ્ણ-ગૌર વગેરે વર્શાદિનો જ છે..

જિમ-જીવનઇ નર-નારકાદિક, પુદ્ગલનઇ રૂપરસાદિક પરાવૃત્તિં. ઇમ દ્રવ્યાદિક ૩ ભિન્ન છઇ-લક્ષણથી, અભિન્ન છઇ-પ્રદેશના અવિભાગથી, ત્રિવિધ છઇ, નવવિધ ઉપચારઇ, એક એકમાં ૩ ભેદ આવઇ તેહથી. તથા ત્રિલક્ષણ-ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય સ્વરૂપ છઇ. એહવો એક પદાર્થ જૈન પ્રમાણઇ પામ્યો. એ દ્વારરૂપ પદ જાણવાં. ॥ ૨-૨ ॥

અરે! આ જ ઢાળની પ્રથમ ગાથાના ટબામાં 'રક્તત્વાદિ-ઘટાદિ ગુણ-પર્યાયનું ભાજન મૃદ્દ્રવ્ય' આવી પંક્તિ દ્વારા રક્ત વર્શને ગુણરૂપે કહ્યો જ છે ને! આ બાબત પણ નિશ્ચિત કરે છે કે કૃષ્ણાદિવર્શો જ ગુણરૂપે અભિપ્રેત છે. ને વર્શાદિમાં ફેરફાર થવાથી પુદ્દગલની જે જુદી જુદી અવસ્થાઓ થાય છે એ પર્યાય છે.

ધર્માસ્તિકાય વગેરેના ગતિહેત્ત્વ વગેરે ગુણો તો સ્પષ્ટ છે જ.

क्रमभावी कहतां : જે ક્રમભાવી છે. અર્થાત્ કાળક્રમે બદલાયા કરે છે પણ યાવદ્દ્રવ્યભાવી નથી... અયાવદ્દ્રવ્યભાવી છે... તે પર્યાયો છે. જેમ કે મનુષ્ય-નરક વગેરે જીવના પર્યાયો છે. રૂપરસાદિકની પરાવૃત્તિ થવાથી થતી જુદી જુદી અવસ્થાઓ એ પુદ્ગલના પર્યાયો છે. આ જ રીતે ધર્માસ્તિકાય વગેરેમાં આ રીતે વિચારી શકાય... ધારો કે વિવિક્ષિત સમયે ૧૦૦૦ પુદ્ગલોને એ ગિતસહાયક બની રહ્યો છે. પછીના સમયે ૧૧૦૦ પુદ્ગલો ગિતશીલ બનવાથી એ ૧૧૦૦ પુદ્ગલોને ગિતસહાયક બની રહ્યો છે.... આના કારણે એની અવસ્થામાં જે કાંઈ ફેરફાર થાય ને નવી અવસ્થા બને તે પર્યાય છે. આમાં ખ્યાલ રાખવો કે ૧૦૦૦ પુદ્ગલ ગિતસહાયકત્વ... ૧૧૦૦ પુદ્ગલગતિસહાયકત્વ.... આ તો એક ગુણ કૃષ્ણ.... બે ગુણ કૃષ્ણ.... વગેરેની જેમ 'ગુણ' જ છે... પણ એક ગુણ કૃષ્ણ વગેરે થવાથી થયેલી પુદ્ગલની અવસ્થા જેમ એનો પર્યાય છે. એમ ૧૦૦૦ પુદ્ગલગતિસહાયકત્વ વગેરે થવાથી ધર્માસ્તિકાયની જે અવસ્થાવિશેષ થાય એ એનો પર્યાય છે. આ જ રીતે અધર્માસ્તિકાય વગેરે અંગે પણ જાણવું.

ઇમ દ્રવ્યાદિક ૩ ભિન્ન.. આમ પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય એમ ત્રણ અંશમય બન્યો. આ ત્રણે અંશો પરસ્પર ભિન્ન પણ છે અને અભિન્ન પણ છે. ત્રણેના લક્ષણ ભિન્ન છે માટે ત્રણે પરસ્પર ભિન્ન છે. જેમ કે ગુણ પર્યાયનું ભાજન એ દ્રવ્ય... સહભાવી ધર્મ એ ગુણ... ક્રમભાવી ધર્મ એ પર્યાય... આમ ત્રણેનો લક્ષણભેદે ભેદ છે... વળી પ્રદેશનો અવિભાગ છે. માટે ત્રણે વચ્ચે અભેદ પણ છે. અર્થાત્ દ્રવ્યથી ગુણને કે પર્યાયને ક્યારેય અલગ કરી શકાતા નથી. જે પ્રદેશમાં દ્રવ્ય રહ્યું હોય છે એ જ પ્રદેશમાં એના ગુણ-પર્યાય રહ્યા હોય છે, વિભક્ત (=ભિન્ન) પ્રદેશોમાં નહીં...

પ્રશ્ન : અહીં પ્રદેશ એટલે કોના પ્રદેશ?

ઉત્તર : દ્રવ્યના પોતાના પ્રદેશ અને આકાશના પ્રદેશ એમ બંને લઈ શકાય છે. ધારો કે દશાશુક સ્કંધ છે... તો એનું દ્રવ્ય જે દશ પરમાશુપ્રદેશમાં રહ્યું છે એમાં જ એના ગુશ-પર્યાય પશ રહ્યા છે. અલગ પરમાશુપ્રદેશોમાં નહીં. એમ જે આકાશપ્રદેશોને અવગાહીને આ સ્કંધનું દ્રવ્ય રહ્યું છે એ જ આકાશપ્રદેશોમાં એના ગુશ-પર્યાય પશ રહ્યા છે. અલગ આકાશપ્રદેશોમાં નહીં... સ્કંધ

## જિમ મોતી ઉજ્જ્વલતાદિકથી, મોતીમાલા અલગી રે । ગુણ-પર્યાયવ્યક્તિથી જાણો, દ્રવ્યશક્તિ તિમ વલગી રે ॥ જિન૦ ॥ ૨-૩ ॥

ટબો-તિહાં પ્રથમ એ ઢાલમાંહિ દ્રવ્ય-ગુણ પર્યાયનો ભેદ યુક્તિં દેખાડઇં છઇં. જિમ-મોતીની માલા, મોતી-થકી તથા મોતીના ઉજ્જ્વલતાદિક ધર્મથી અળગી છઇં, તિમ દ્રવ્યશક્તિ ગુણ-પર્યાયવ્યક્તિથી અળગી છઇં. તથા એક પ્રદેશ સંબંધઇ વલગી છઇ, ઇમ જાણો. મોતી

સમભૂતલાગત આકાશપ્રદેશોમાં રહ્યો છે અને એના ગુણ પર્યાય એની નીચેની પ્રતરમાં રહેલા છે આવું ક્યારેય બની શકતું નથી.

ત્રિવિધ છઇં: આમ દરેક પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાત્મક ત્રિવિધ છે. દ્રવ્ય રહિતના ગુણ-પર્યાય ક્યારેક સ્વતંત્ર મળે કે ગુણ-પર્યાય શૂન્ય એકલું દ્રવ્ય ક્યાંક ક્યારેક મળે.... એ ત્રણે કાળમાં ક્યારેય પણ ક્યાંય પણ સંભવિત નથી. માત્ર કલ્પનાનો વિષય બનનાર એવું દ્રવ્ય કે એવા ગુણ-પર્યાય શશશૃંગની જેમ અવસ્તુ છે.

જો ઉપચાર કરવામાં આવે તો તે પદાર્થ નવિધ છે... અર્થાત્ દ્રવ્યમાં અન્ય દ્રવ્યનો ઉપચાર, ગુણનો ઉપચાર અને પર્યાયનો ઉપચાર એમ ગુણમાં દ્રવ્યનો, અન્ય ગુણનો, પર્યાયનો, ઉપચાર... એમ પર્યાયમાં દ્રવ્યનો-ગુણનો અને અન્ય પર્યાયનો ઉપચાર... આના ઉદાહરણો ૭મી ઢાળની દ્રથી૧૧ મી ગાથામાં આવશે. એટલે આ રીતે ઉપચારથી વિચારીએ તો, વિવક્ષિત તે પદાર્થનું દ્રવ્ય દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમય બન્યો. તે પદાર્થનો પર્યાય દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમય બન્યો. આમ એ પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમય બન્યો. આમ એ પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમય છે.

તથા દરેક પદાર્થ ઉત્પાદ (= ઉત્પત્તિ), વ્યય (= નાશ), ધ્રૌવ્ય (= સ્થિરતા = ન નાશ, ન ઉત્પત્તિ) આમ ત્રણ લક્ષણવાળો છે. અર્થાત્ દીવાથી લઈને આકાશ સુધીના બધા પદાર્થો પ્રતિક્ષણ ઉત્પન્ન થાય છે, વિનાશ પામે છે અને જેવા છે એવા રહે છે (નથી નાશ પામતા - નથી ઉત્પન્ન થતા).. આમ શ્રી જૈનદર્શનમાં દરેક પદાર્થ પરસ્પર ભિન્નાભિન્ન એવા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાત્મક ત્રિવિધ છે, ઉપચારથી નવવિધ છે અને ઉત્પાદાદિ ત્રિલક્ષણ છે. આ ગાથાનાં આ સર્વપદો દ્વારરૂપ સમજવાના છે. એટલે કે હવે પછી આ દ્વારોથી વિચારણા કરવામાં આવશે. ॥ ૧૧ ॥

ગાથાર્થ : જેમ મોતીની માળા મોતીથી અને મોતીના ઉજ્જ્વલતા વગેરે ધર્મોથી અળગી છે તેમ દ્રવ્યશક્તિ ગુણ-પર્યાય વ્યક્તિથી અલગી = ભિન્ન છે. તથા, પ્રદેશના અવિભાગથી વળગી પણ છે = અભિન્ન પણ છે. ॥ ૨-૩ ॥

વિવેચન : તિહાં પ્રથમ એ..... પૂર્વની ગાથામાં જે જુદા જુદા દ્વારનો ઉલ્લેખ કર્યો હતો તેમાંથી પ્રથમ ભેદદ્વારને સમજાવે છે. એટલે કે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદ યુક્તિથી સમજાવે છે. (પૂર્વ સંસ્કરણોમાં યુક્તિ એવો અનુસ્વાર શૂન્ય શબ્દ છપાયો છે. પણ તો 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો

પર્યાયનઇં ઠામિં, ઉજ્જ્વલતાદિક ગુણનઇં ઠામિ, માલા દ્રવ્યનઇં ઠામિ, ઇમ દેષ્ટાન્ત જોડવો. ઘટાદિ દ્રવ્ય પ્રત્યક્ષ પ્રમાણઇં સામાન્યવિશેષરૂપ અનુભવિઇં છઇં. તે સામાન્ય ઉપયોગઇં મૃત્તિકાદિ સામાન્ય જ ભાસઇં છઇં. વિશેષ ઉપયોગઇં ઘટાદિ વિશેષ જ ભાસઇં છઇં. તિહાં સામાન્ય તે દ્રવ્યરૂપ જાણવું. વિશેષ, તે ગુણ-પર્યાય રૂપ જાણવાં. ॥૨-૩॥

ભેદ યુક્તિ દેખાડઇ છઇ આવો વાક્યપ્રયોગ અસંગત થાય છે. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદ.. એમ અન્વય કર્યા પછી એ ભેદ શબ્દનો યુક્તિ શબ્દ સાથે ષષ્ઠી તત્પુરુષ સમાસ કરવો ઉચિત નથી અને 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદની યુક્તિ...' આવું જે ફલિત થાય છે એ પણ અસંગત છે. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ભેદની યુક્તિ.. આવું સંગત ઠરે... આવી અસંગતિઓ ટાળવા મેં 'યુક્તિ'ના સ્થાને અનુસ્વારવાળો 'યુક્તિ' શબ્દ લીધો છે. જે તૃતીયાન્ત હોવાથી દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદ યુક્તિથી દેખાડે છે.. આવો અર્થ મળે છે.) (છેલ્લા પ્રૂફ સંશોધન દરમ્યાન 'યુક્તિં' આવો સાનુસ્વાર પાઠ પણ મળ્યો છે).

માળા અને મણકા..... આ બન્ને અલગ છે જ. નહીંતર તો છૂટાછવાયા મણકાને પણ માળા કહેવી પડે. ને મણકો એ જો માળા જ હોય તો મણકા ૧૦૮ હોવાથી માળા પણ ૧૦૮ કહેવી પડે. પણ માળા તો એક જ કહેવાય છે. માટે મણકાં કરતાં માળા જુદી છે.

એમ ઉજ્જવલતા, સુંવાળો સ્પર્શ, ચમક, વગેરે ગુણો ઘણા છે. જ્યારે માળા તો એક જ છે. માટે ઉજ્જવલતા વગેરે ગુણો કરતાં પણ માળા અલગ છે. તેમ છતાં, માળા જમણા હાથમાં હોય ત્યારે મણકા - ઉજ્જવલતા વગેરે ડાબા હાથમાં હોય એવું સંભવતું નથી. અર્થાત્ જ્યાં માળા છે ત્યાં જ મણકા - ઉજ્જવલતા વગેરે છે. માટે એ ત્રણ વળગેલા છે = કથંચિદ્દ્ અભિન્ન છે.

આવું જ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય માટે છે. માટી એ દ્રવ્ય છે. શ્યામવર્ણ એ ગુણ છે. સ્થાસ-કોશ… વગેરે અવસ્થા એ પર્યાય છે. આમાં શ્યામવર્ણ વગેરે ગુણ આધેય છે. માટી આધાર છે… માટે બંને ભિન્ન છે. સ્થાસ-કોશ વગેરે પર્યાયો નાશ પામે છે. માટી નાશ પામતી નથી. માટે ભિન્ન છે. આ રીતે બધા જ પદાર્થોની દ્રવ્યશક્તિ તેના ગુણ-પર્યાય વ્યક્તિથી ભિન્ન હોય છે. વળી તેમ છતાં માટી અને શ્યામાદિ વર્ણ કે સ્થાસાદિ પર્યાય એ અલગ-અલગ ભાસતા નથી… એક જ આકાશપ્રદેશોમાં રહેલા ભાસે છે. માટે દ્રવ્યશક્તિ ગુણ-પર્યાય વ્યક્તિને વળગેલી પણ છે જ (અભિન્ન પણ છે જ).

ઉપરના ઉદાહરણમાં મોતી=પર્યાય... ઉજ્જવલતાદિ = ગુણ અને માળા = દ્રવ્ય આમ ઘટના કરવી. માળા ફેરવતી વખતે મણકા ક્રમશઃ બદલાતા જાય છે. પણ માળા બદલાતી નથી. એમ પર્યાયો ફરતા રહે છે... દ્રવ્ય ફરતું નથી.

**ઘટાદિ દ્રવ્ય પ્રત્યક્ષ**ઃ ઘટાદિ દ્રવ્ય પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સામાન્ય-વિશેષ ઉભય રૂપે જણાય છે - અનુભવાય છે. એક સામાન્ય ઉપયોગથી જ જોઈએ તો માટી વગેરે સામાન્ય જ ભાસે છે.. ને એના આકારાદિ તરફ ધ્યાન નાખવા રૂપ વિશેષ ઉપયોગથી જોવામાં આવે તો ઘટાદિ વિશેષ જ ભાસે છે.

## ઉરધતા સામાન્ય શક્તિ તે, પૂરવ અપર ગુણ કરતી રે । પિંડ કુશૂલાદિક આકારિં, જિમ માટી અણફિરતી રે ॥ જિન૦ ॥ ૨-૪ ॥

ટબો - સામાન્ય તે દ્રવ્ય કહિઉં. તે સામાન્ય ૨ પ્રકારઇ છઇં, તે દેખાડઇ છઇં-

ઊર્ધ્વતાસામાન્યરૂપ દ્રવ્યશક્તિ તે કહીઇ, જે પૂર્વ કહિઇ - પહિલા, અપર ક. - (કહેતા) આગિલાં, ગુણ ક. વિશેષ, તેહનઇ કરતી, તે સર્વમાંહિ એકરૂપ રહઇ. જિમ-પિંડ-ક. માટીનો પિંડ,

આમાં સામાન્ય ઉપયોગથી ભાસતું સામાન્ય એ દ્રવ્ય છે અને વિશેષ ઉપયોગથી ભાસતો વિશેષ એ ગુણ-પર્યાય છે.

એક સામાન્ય દેષ્ટિ નાખીએ તો માત્ર 'માળા' જણાય છે.. ને સૂક્ષ્મતાથી જોઈએ તો કોઈ નાનો મણકો... કોઈ મોટો મણકો.... કોઈ વધારે પાણીદાર મોતી.... કોઈ ઓછું પાણીદાર મોતી... આવી બધી ઘણી વિશેષતાઓ જોવા મળે છે. માટે માળા એ સામાન્ય છે... એ દ્રવ્ય છે. મોતી-મણકા તથા ઉજ્જવલતા વગેરે વિશેષ છે... ગુણ-પર્યાય છે. ॥ ૧૨ ॥

ગાથાર્થ : પિંડ વગેરે પૂર્વ અને સ્થાસ વગેરે અપર પર્યાયોને કરતી જે સામાન્ય શક્તિ છે તે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. જેમ કે પિંડ-કુશૂલ વગેરે આકારોને કરતી.. ને છતાં એ આકારોમાં માટી અણફિરતી = નહીં બદલાતી છે. તે ઊર્ધ્વતા સામાન્ય છે. (૨.૪)

વિવેચન : આગળની ગાથામાં જે સામાન્ય તે દ્રવ્ય એમ કહેલું હતું. આ સામાન્ય ઊર્ધ્વતાસામાન્ય અને તિર્યક્સામાન્ય એમ બે પ્રકારે છે. એક સરખી બુદ્ધિ કરાવવાની શક્તિ એ સામાન્ય છે. એ બે રીતે સમાનબુદ્ધિ કરાવે છે. માટે શક્તિ બે પ્રકારની છે. એટલે કે દ્રવ્યશક્તિ ઊર્ધ્વતાસામાન્ય શક્તિ અને તિર્યક્સામાન્યશક્તિ એમ બે પ્રકારે છે.

આમાંથી ઊર્ધ્વતાસામાન્યરૂપ દ્રવ્યશક્તિ તે છે જે પૂર્વાપર ગુણ = વિશેષોને કરે છે અને છતાં એ સર્વવિશેષોમાં એકરૂપ રહે છે... જેમ કે માટીમાંથી ઘડો બનાવતી વખતે મૃત્પિંડ-સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ.... આવી વિશેષ અવસ્થાઓ થાય છે. (માટીને પાણી નાખી મસલીને પિંડો બનાવી ચાકડા પર મૂકવામાં આવે.... દંડ દ્વારા ચાકડો ઘુમાવવામાં આવે.... કુંભાર પિંડાને ટીપીને પહેલાં રકાબી જેવો આકાર આપે.. એ સ્થાસ કહેવાય છે... પછી બોર્ડર પરથી દિવાલ ઊભી કરતો જાય છે તે કોશ, પછી વધારે ઊંચી દિવાલો બનીને કોઠી જેવું થાય એ કુશૂલ... અને છેવટે નીચે બેઠક... પહોળું પેટ.... ઉપર કાંઠો-મુખ... આવો આકાર સંપન્ન થાય એટલે ઘડો બન્યો કહેવાય.) આમ આ પિંડ-સ્થાસ વગેરે વિશેષો પૂર્વોત્તરકાળમાં બને છે.. પણ આ બધા જ આકાર દરમ્યાન 'માટી'ની બુદ્ધિ તો થાય જ છે. એ પ્રામાણિક બુદ્ધિ ક્યારેય અશક્ય બનતી નથી.. માટે જણાય છે કે માટી તો દરેકમાં પૂર્વવત્ એકરૂપે જ રહે છે... અવિચલિત રહે છે.

આમાં ખાલી આકાર જ બદલાય છે.. એવું નથી... કાર્યભેદ વગેરે પણ થાય છે. જેમ કે

## કુશૂલ-ક. કોઠી, તે પ્રમુખ અનેક મૃત્તિકાના આકાર ફિરઈ છઇ, પણિં તેહમાંહિં માટી ફિરતી નથી. તે પિંડ કુશૂલાદિક આકારનું ઊર્ધ્વતાસામાન્ય કહિઇ. ''જો પિંડ-કુશૂલાદિક પર્યાયમાંહિ અનુગત એક

સોનાની વીંટી હતી ત્યારે આંગળીને શોભાવવાનું કામ કરતી હતી.. પણ બંગડી બનાવી તો હાથને શોભાવશે..... વળી હાર બનાવ્યો.. તો ગળું શોભાવશે.... તેથી વીંટી-બંગડી વગેરે અલગ-અલગ જ છે. પણ સોનું બધામાં સોનારૂપે એકસ્વરૂપ છે... સાપ જ્યારે કણા ફેલાવીને બેઠો હોય ત્યારે એની પાસેથી જતાં ડર લાગે. પણ ગોળ કૂંડાળું વાળીને માથુ નીચે રાખીને પડ્યો હોય ત્યારે સૂતો હશે એવી કલ્પના આવવાથી ડર ઓછો લાગે.. આમ આકારભેદ સાથે ક્યાંક કાર્યભેદ... ક્યાંક લક્ષણભેદ વગેરે અનેક પ્રકારે ભેદ પડે છે. પણ માટી, સોનું કે સર્પ વગેરે પોતાના સ્વરૂપને બદલતા નથી. આ જ ઊર્ધ્વતાસામાન્યશક્તિ છે.

પ્રશ્ન : દ્રવ્યમાં રહેલી ઊર્ધ્વતાસામાન્ય નામની આ શક્તિ દ્રવ્યથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન?

ઉત્તર : કથંચિત્ અભિન્ન છે. વસ્તુતઃ ઊંડાણથી વિચારતાં એવું લાગે છે કે જુદા જુદા આકારો-અવસ્થાઓ ધારવા.. અને છતાં પોતાનું અમુક સ્વરૂપ અક્ષતપણે જાળવી રાખવું આવી પદાર્થમાં જે શક્તિ છે એ જ ઊર્ધ્વતાસામાન્યશક્તિ છે, એ જ 'દ્રવ્ય' છે. આનાં સૂચક ઉલ્લેખ ગ્રન્થકારે પણ અનેકશઃ કર્યા છે. એમ પાંચમી ગાથાના ટબામાં 'દ્રવ્યની શક્તિ' આવો જે ઉલ્લેખ છે તે તથા, દ્રવ્ય એક છે-શક્તિ બે પ્રકારની છે- આ વાસ્તવિકતા... આ બન્ને દ્રવ્ય અને શક્તિના કથંચિદ્ ભેદને પણ જણાવે છે.

પ્રશ્ન : જ્યારે પિંડ સ્થાસ વગેરેનો આકાર સ્પષ્ટરૂપે અલગ ભાસે છે.. કાર્ય પણ અલગ-અલગ છે... તો એ બધામાં અનુગત એવું ઊર્ધ્વતાસામાન્ય માનવાની જરૂર શી છે? જેમ ઘટ-પટના આકારભેદ-કાર્યભેદ વગેરે છે તો એમાં ઊર્ધ્વતાસામાન્ય ક્યાં માનો છો? એમ આમાં પણ માનવાની શી જરૂર છે?

ઉત્તર : ઘટ-પટમાં કાંઈ 'આ એ જ માટી' 'આ એ જ દ્રવ્ય' આવી બુદ્ધિ થતી નથી. પિંડ વગેરેમાં એ થાય છે.. માટે પિંડ વગેરેમાં કંઈક અનુગત વસ્તુ માનવી પડે છે, જે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય શક્તિ છે. નહીંતર તો એક ઘડાની પણ જે ભિન્ન ભિન્ન (કાચો ઘડો, પાકો ઘડો.... કાળો ઘડો, લાલ ઘડો.. નવો ઘડો, જુનો ઘડો..) અવસ્થાઓ ભાસે છે એ દરેકને સર્વથા સ્વતંત્ર માનવી પડશે.. એક જ ઘડાની જુદી જુદી અવસ્થાઓ છે એવું માની નહીં શકાય... પણ, 'આ એ જ ઘડો છે' આવી પ્રત્યભિજ્ઞા એ દરેક અવસ્થામાં થતી હોવાથી ત્યાં જેમ એક ઘડો અનુગત મનાય છે તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ એક જ માટી દ્રવ્યની આ પિંડ વગેરે જુદી જુદી અવસ્થાઓ છે, એમ માનવું જ જોઈએ, કારણ કે 'આ એ જ માટી છે' એવી પ્રત્યભિજ્ઞા એ દરેક અવસ્થામાં થાય જ છે.

પ્રશ્ન : જેમ નદીમાં પ્રતિક્ષણ પ્રવાહ બદલાય છે. ક્ષણ પૂર્વેના પાણીમાં, વર્તમાન પાણીમાં અને ક્ષણ પછીના પાણીમાં વચ્ચે અનુસ્યુત એક દ્રવ્ય કોઈ જ હોવા ન છતાં 'આ એ જ પ્રવાહ છે'

મૃદ્દ્રવ્ય ન કહિઇં, તો ઘટાદિ પર્યાયમાંહિ અનુગત ઘટાદિ દ્રવ્ય પણિં ન કહવાઇં." તિ વારઇં- સર્વ વિશેષ રૂપ થાતાં ક્ષણિકવાદી બૌદ્ધનું મત આવઇં. અથવા સર્વ દ્રવ્યમાંહિ એક જ દ્રવ્ય આવઇં.

એમ બુદ્ધિ થાય છે, એમ પ્રસ્તુતમાં જાણવું જોઈએ.

ઉત્તર: જો આમ કહેશો તો ક્ષિણિકવાદી બૌદ્ધના મતમાં તમારે બેસી જવું પડશે. કારણ કે... એ જ પ્રતિક્ષણ જુદા જુદા વિશેષને સર્વથા સ્વતંત્ર માને છે, એમાં અનુસ્યૂત કશું માનતો નથી. પણ એ ક્ષિણિકવાદી મત પણ કાંઈ નિર્દોષ તો નથી જ. કારણ કે પ્રત્યભિજ્ઞા જ સર્વથા ક્ષિણિકવાદનો વિરોધ કરે છે.. 'આ એ જ જળપ્રવાહ છે' આમાં વસ્તુ એક નથી. એ બરાબર.. પણ સદેશ તો છે જ. અર્થાત્ સાદશ્ય દેખીને સાદશ્ય વિષયક પ્રત્યભિજ્ઞા થાય છે. પ્રસ્તુતમાં પિંડ-સ્થાસ.. વગેરે કે શ્યામઘટ-રક્તઘટ વગેરેમાં સાદશ્ય તો છે નહીં.. ને છતાં 'આ એ જ' આવી બુદ્ધિ તો થાય જ છે. માટે એને એકત્વવિષયક જ માનવાની હોવાથી ત્યાં કશુંક અનુસ્યૂત માનવું જ પડે જે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય શક્તિ છે.

અથવા સર્વદ્રવ્યમાહિં.... પિંડ-સ્થાસ વગેરે ભિન્ન આકારવાળી વસ્તુઓમાં કોઈ જ ઊર્ધ્વતા સામાન્ય માનીએ નહીં, અને છતાં બૌદ્ધમત ન આવી જાય એ માટે એ બધામાં એકત્વ માની લઈએ તો શું વાંધો છે? આવી શંકા નિવારવા ગ્રન્થકારે અથવા સર્વ... આ પંક્તિ કહી છે. કશા જ અનુસ્યૂત પદાર્થ વિના પણ જો ભિન્નાકાર વસ્તુઓ એક માની શકાતી હોય તો તો ઘટ-પટ-મઠ વગેરે બધાં દ્રવ્યો એક માની શકાતા હોવાથી બધાં દ્રવ્યો એક જ દ્રવ્ય બની જવાની આપત્તિ આવે. અથવા આ જ પંક્તિને સ્પષ્ટ કરવા બીજી રીતે વિચારીએ....

અથવા સર્વદ્રવ્યમાંહિ..... અથવા બધું દ્રવ્ય એક્દ્રવ્ય રૂપ જ બની જવાની આપત્તિ આવે. આશય એ છે કે દરેક પદાર્થ સામાન્ય-વિશેષ ઉભયાત્મક છે. 'આ ઘડો....' 'આ ઘડો....' આવા સમાન આકારવાળી = અનુગતાકાર બુદ્ધિ આમાંથી સામાન્યને વિષય બનાવે છે અને 'આ ઘટ', 'આ પટ', આવા અસમાન આકારવાળી = વ્યાવૃત્તાકાર બુદ્ધિ વિશેષને વિષય બનાવે છે. આ બંને પ્રકારની બુદ્ધિઓ પ્રામાણિક છે અને સર્વજન અનુભવસિદ્ધ છે. આ બંનેને અનુસરીને જ પદાર્થને સામાન્ય-વિશેષોભયાત્મક માનવામાં આવે છે.

પિંડ-स्थास-કોશ-કુશૂલ-ઘટ-કપાલ.... આ હારમાળાના પૂર્વોત્તરકાલીન પદાર્થોમાં अयं पिंडः, अयं स्थासः... આવી બધી વ્યાવૃત્તાકાર બુદ્ધિને બૌદ્ધ સ્વીકારે છે ને તદનુસાર વિશેષને સ્વીકારે છે.. ને તેથી પ્રતિક્ષણ પદાર્થોમાં વિશેષ = ભેદ માને છે.. ને તેથી ક્ષણિકતા માને છે. પણ આ જ હારમાળામાં પિંડ વગેરે અંગે इयं मृत्तिका... इयं मृत्तिका.. इयं मृत्तिका.. આવી અનુગતાકાર વાળી જે બુદ્ધિ થાય છે એ માનવા એ તૈયાર નથી.. અને તેથી સામાન્યને નકારે છે. તેથી દરેક પદાર્થોમાં માત્ર વિશેષરૂપતાને (પરસ્પર સર્વથા ભિન્નપણાને) એ માને છે. અર્થાત્ માત્ર ક્ષણિક પર્યાયોને સ્વીકારે છે.

તો આની સામે બીજો નિત્યવાદી-સામાન્યવાદી (અદૈતવાદી) એમ કહે છે કે તમે અનુગતાકારબુદ્ધિને નકારો છો તો અમે વ્યાવૃત્તાકારબુદ્ધિને નકારીએ છીએ. આશય એ છે કે 'वक्रेयं'

## તે માટિં ઘટાદિદ્રવ્ય, અનઇં-તેહનાં સામાન્ય મૃદાદિ દ્રવ્ય, અનુભવનઇં અનુસારઇં પરાપર ઊર્ધ્વતાસામાન્ય અવશ્ય માનવા, ઘટાદિ દ્રવ્ય થોડા પર્યાયનઇં વ્યાપઇં છઇં, અનઇં

'सरलेयं' આવી ભિન્ન ભિન્ન આકારવાળી બુદ્ધિ એની એ જ આંગળી અંગે વક્કતા અને સરળતાની અવસ્થામાં થાય છે.. આ બે અવસ્થામાં આંગળી કાંઈ બદલાઈ જતી નથી એ સર્વાનુભવસિદ્ધ છે. એટલે આવી વ્યાવૃત્તાકાર બુદ્ધિ કે જે પદાર્થનો ભેદ સૂચવતી હોય છે તે પ્રમાણભૂત હોતી નથી. 'अङ्गु– लिरियम्...' 'अङ्गुलिरियम्...' એવી અનુગતાકારવાળી બુદ્ધિ જ પ્રમાણભૂત હોય છે. માટે અમે તો માત્ર એને જ સ્વીકારીએ છીએ અને એનો વિષય તો સામાન્ય (= દ્રવ્ય) જ છે જે ત્રૈકાલિક છે. પિંડ-સ્થાસ વગેરે અંગે પણ અમે इयं मृत्तिका... इयं मृत्तिका.. એવી અનુગતાકાર બુદ્ધિને જ માનીએ છીએ, अयं पिण्डः.... अयं स्थासः... વગેરે વ્યાવૃત્તાકાર બુદ્ધિને નહીં..

ગ્રન્થકાર આવા માત્ર અનુગતાકારબુદ્ધિને જ સ્વીકારનારા વાદીને નજરમાં રાખીને કહે છે કે અથવા સર્વદ્રવ્યમાં એક જ દ્રવ્ય માનવાનું રહેશે.. આશય એ છે કે વ્યાવૃત્તાકાર બુદ્ધિ માનવાની નથી ને માત્ર અનુગતાકાર બુદ્ધિ જ માનવાની છે તો इदं पुद्गलं.... अयं जीवः આવી પણ બુદ્ધિ માનવાની જ નથી.. ને તેને અનુસરીને જીવ-પુદ્ગલ ભિન્ન ભિન્ન પણ માનવાના જ નથી.. માત્ર इदं द्रव्यं... એમ અનુગતાકાર બુદ્ધિને જ માનીને બધાને દ્રવ્યત્વેન એક દ્રવ્યરૂપે જ માનવાના રહેશે. એટલે કે આખા વિશ્વમાં એક જ દ્રવ્ય માનવાનું રહ્યું.

ते **માટિં**... આમ સર્વથા દ્વૈતવાદ કે સર્વથા અદ્વૈતવાદ ન આવી પડે એ માટે પદાર્થનો નિર્ણય અનુભવના આધારે જ કરવો જોઈએ. અને અનુભવ તો પિંડ-સ્થાસ-વગેરે પૂર્વાપરભાવી અવસ્થાઓમાં પણ इयं मृत्तिका... એવી અનુગતાકાર બુદ્ધિ રૂપ પણ છે જ, માટે એ બધામાં ઊર્ધ્વતાસામાન્ય અવશ્ય માનવું. પણ બૌદ્ધની જેમ માત્ર ક્ષણિક પર્યાયો ન માનવા.

શંકા :- ઘડાની પૂર્વાપર અવસ્થાઓ - કાચો ઘડો, પાકો ઘડો... વગેરે છે. આ દરેકમાં अयं घट: अयं घट: એવી અનુગતાકાર બુદ્ધિ પણ થાય છે ને 'इयं मृत्तिका' 'इयं मृत्तिका' એવી અનુગતાકાર બુદ્ધિ પણ થાય છે. તો શું આ બંનેના વિષય તરીકે એક જ ઊર્ધ્વતાસામાન્ય માનવું?

સમાધાન : ના, આમાં પ્રથમબુદ્ધિનો વિષય છે ઘટદ્રવ્યસામાન્ય... અને બીજીનો વિષય છે મૃદ્દ્રવ્યસામાન્ય... આ બંને અલગ અલગ ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. આમાંથી પ્રથમ ઊર્ધ્વતાસામાન્ય ઘડાની જુદી જુદી અવસ્થાઓમાં રહ્યું છે, પણ ઘડાની આગળ પાછળની પિંડાદિ કે કપાલાદિ અવસ્થાઓમાં નથી રહ્યું. અર્થાત્ એ થોડા પર્યાયોને – થોડી અવસ્થાઓને જ વ્યાપે છે. માટે એ અપરઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. જ્યારે બીજું ઊર્ધ્વતાસામાન્ય તો ઘડાની દરેક અવસ્થાઓ ઉપરાંત આગળ પાછળની પિંડાદિ અવસ્થાઓને પણ વ્યાપીને રહ્યું છે. માટે એ પરઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. અલ્પપર્યાયોને વ્યાપે એ અપરઊર્ધ્વતાસામાન્ય અને અધિક પર્યાયોને વ્યાપે એ પરઊર્ધ્વતાસામાન્ય... આમ સર્વત્ર અનુભવને અનુસરીને પર-અપરઊર્ધ્વતાસામાન્ય માનવા જોઈએ.

પુદ્ગલદ્રવ્ય અંગે આ જેવી વિચારણા કરી એવી જ જીવદ્રવ્ય અંગે પણ થઈ શકે છે. બાળ-

એ મૃદાદિ દ્રવ્ય ઘણા પર્યાય નઇ. ઇમ નર-નારકાદિક દ્રવ્ય-જીવદ્રવ્યનો પણિ વિશેષ જાણવો.' એ સર્વ નૈગમનયનું મત. શુદ્ધસંગ્રહનયનઇ મતઇ તો સદદ્વૈતવાદઇ એક જ દ્રવ્ય આવઇ, તે જાણવું. ॥ ૨-૪ ॥

યુવાન્-વૃદ્ધ... આ દરેક અવસ્થાઓમાં अयं मनुष्य:.... अयं मनुष्य: એવી અનુગતાકારવાળી બુદ્ધિ તો થાય જ છે. માટે એ દરેકમાં મનુષ્ય દ્રવ્ય છે- મનુષ્યત્વ નામે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. પણ ભવ પૂર્ણ થયા બાદ ધારો કે એ નારક બન્યો તો ત્યાં अयं मनुष्य:... એવી બુદ્ધિ થતી નથી. પણ અયં जीव:... એવી બુદ્ધિ તો થાય જ છે કે જે બુદ્ધિ બાળ-યુવા વગેરે અવસ્થાઓમાં પણ થતી હતી. એટલે જણાય છે કે બાળાદિ અવસ્થાઓની અપેક્ષાએ મનુષ્ય એ દ્રવ્ય છે. પણ જીવદ્રવ્યની અપેક્ષાએ મનુષ્ય એ 'વિશેષ'રૂપ હોવાથી જીવદ્રવ્યનો પર્યાય છે.

શંકા :- એક બાજુ તમે કહો છો કે માત્ર બાળ-તરુણાદિ અલ્પઅવસ્થાઓને જ વ્યાપતું હોવાથી મનુષ્યત્વ એ અપર ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે ને જીવત્વ એ એની અપેક્ષાએ નારકાદિ અધિક પર્યાયોને વ્યાપતું હોવાથી પર ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. બીજી બાજુ તમે મનુષ્ય એ પર્યાય છે ને જીવ એ દ્રવ્ય છે એમ કહો છો... તો આમાં પૂર્વાપર વિરોધ કેમ ન થાય? જીવની અપેક્ષાએ જ એને પર્યાયરૂપ પણ કહેવો છે ને વળી (અપર) ઊર્ધ્વતાસામાન્યરૂપ (એટલે કે દ્રવ્યરૂપ) પણ કહેવો છે. માટે આ પૂર્વાપર વિરોધ કેમ નહીં?

समाधान : अयं मनुष्यः... अयं नारकः... આવી બધી વ્યાવૃત્તાકારબુદ્ધિનો જ્યારે વિષય બને ત્યારે મનુષ્ય એ પર્યાય છે. બાળ-તરુણાદિ અવસ્થાઓને નજરમાં રાખીને अयं मनुष्यः, अयं मनुष्यः.... આવી બધી અનુગતાકાર બુદ્ધિનો જ્યારે વિષય બને ત્યારે એ 'દ્રવ્ય' છે, ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે.... ને વળી એ જ વખતે अयं जीवः अयं जीवः... આવી અનુગતાકારબુદ્ધિનું પણ અનુસંધાન થાય તો મનુષ્ય એ અપરઉર્ધ્વતાસામાન્ય છે એમ જાણવું. યૌવનની વિવિધ અવસ્થાઓમાં યૌવનને ઊર્ધ્વતાસામાન્ય તરીકે લઈએ તો એ વખતે મનુષ્ય પરઊર્ધ્વતાસામાન્ય પણ બની શકે છે. આમ, મનુષ્ય એ પર્યાય પણ છે... પરઊર્ધ્વતાસામાન્ય પણ છે. નૈગમનયને આ બધું જ માન્ય છે... કારણ કે એ અનેકદર્ષ્ટિકોણથી જોનાર છે.

શુદ્ધ સંગ્રહ...પણ શુદ્ધ સંગ્રહનયની દેષ્ટિએ વિચારવાનું હોય તો એ નય બધાનો એક જ રૂપે સંગ્રહ કરતો હોવાથી (સત્તા મહાસામાન્યનો જ સ્વીકાર કરતો હોવાથી) માત્ર પરસામાન્યને જ માને છે. અપર- સામાન્યને કે પર-અપર બંને સ્વરૂપ બનતા સામાન્યને માનતો નથી.. માટે એ સદ્ અહૈતવાદી બનેલો છે. અર્થાત્ આ દુનિયામાં જે કાંઈ છે એ 'સત્' (સત્તામહાસામાન્ય) છે.. 'સત્' સિવાય આ દુનિયામાં બીજું કશું છે નહીં... એક જ પદાર્થ માનવો.... બીજું કશું માનવું નહીં... આને અહૈતવાદ કહેવાય છે.. માત્ર બ્રહ્મ માનવું.. બીજું કશું ન માનવું એ બ્રહ્મઅહૈતવાદ કહેવાય છે. માત્ર શબ્દ જ માને - એ સિવાય કશું નહીં એ શબ્દાહૈતવાદ કહેવાય છે.. એમ શુદ્ધ સંગ્રહનય માત્ર 'સત્' માને છે- બીજું કશું નહીં.. એટલે એ સત્ અહૈત (સદહૈત) વાદ કહેવાય છે.

ભિન્ન વિગતિમાં રૂપ એક જે, દ્રવ્યશક્તિ જગિ દાખઇ રે । તે તિર્યક્સામાન્ય કહિજઇ, જિમ ઘટ ઘટ પણ રાખઇ રે ॥ જિન৹ ॥ ૨-૫ ॥

ટેબો- ભિન્ન વિગતિમાં-ભિન્ન પ્રદેશી વિશેષમાં જે દ્રવ્યની શક્તિ એકરૂપ=એકાકાર દેખાડઇ છઇ, તેહનઇ તિર્યક્સામાન્ય કહિઇ, જિમ ઘટ, ઘટપણું = ઘટત્વ રાખઇ છઇ.

હિવઇ કોઈ ઇમ કહસ્યઇ જે "ઘટાદિકભિન્ન વ્યક્તિમાં જિમ ઘટત્વાદિક એક સામાન્ય છઇ, તિમ પિંડ-કુશૂલાદિક ભિન્ન વ્યક્તિમાં મૃદાદિક એક સામાન્ય છઇ. તો તિર્યક્**સામાન્ય-ઊર્ધ્વ**તા

'પટ' એ ઘટ છે? નથી... માટે પટમાં ઘટત્વાવચ્છિન્ન પ્રતિયોગિતાક ભેદ છે...

'પટ' એ પટ છે? છે... માટે પટમાં પટત્વાવચ્છિન્ન પ્રતિયોગિતાક ભેદ નથી... અભેદ છે.

'જીવ' એ સત્ છે? છે... માટે જીવમાં સત્ત્વાવચ્છિન્ન પ્રતિયોગિતાક ભેદ નથી.... અભેદ છે.

'પુદ્ગલ' એ સત્ છે? છે... માટે પુદ્ગલમાં સત્ત્વાવચ્છિન્ન પ્રતિયોગિતાક ભેદ નથી.... અભેદ છે.

આમ જીવ-પુદ્ગલ-ધર્માસ્તિકાય... વગેરે દરેકમાં 'સત્'નો ભેદ નથી. અભેદ છે.. એટલે કે બધું જ 'સત્' થી અભિન્ન છે.. ભિન્ન નથી... અર્થાત્ આપણે જેને જીવ-પુદ્ગલ વગેરે કહીએ છીએ એ બધું જ સંગ્રહનયની દષ્ટિએ સત્ છે. સત્ સિવાય-સત્થી જુદું આ દુનિયામાં કશું છે જ નહીં.. માટે સદદ્વૈત છે.. આ પરસામાન્ય છે. વળી આ મતે જીવ-પુદ્ગલ વગેરે સત્થી ભિન્ન (જુદી) કોઈ ચીજ જ નથી. જેને અપરસામાન્ય કહી શકાય... માટે અપરસામાન્ય જેવું કાંઈ છે નહીં. (પરસામાન્ય... આ પણ આપણા વ્યવહારની અપેક્ષાએ નામ છે.. બાકી તો 'અપર' જેવું કશું છે જ નહીં, તેથી 'પર' પણ નથી.. અને વિશેષ જેવું કાંઈ છે જ નહીં.. માટે 'સામાન્ય' પણ નથી. જે કાંઈ છે એ 'સત્' છે, 'સત્' સિવાય કશું જ નથી.) આ સર્વશુદ્ધ સંગ્રહનય છે. ॥ ૧૩ ॥

ગાથાર્થ : ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિમાં એક સ્વરૂપ જે દ્રવ્યશક્તિ જગત્માં દેખાય છે તેને તિર્યક્સામાન્ય કહેવું. જેમ કે ઘડો ઘટપશું રાખે છે (આ ઘટપશું એ તિર્યક્-સામાન્ય છે.) ॥ ૨-૫॥

વિવેચન : ભિન્ન વિગતિમાં = ભિન્ન પ્રદેશી વિશેષમાં.... ભિન્ન પ્રદેશી વ્યક્તિઓમાં=વિશેષ પદાર્થમાં દ્રવ્યની જે શક્તિ એકરૂપતા = એકાકારપણું દેખાડે છે તે શક્તિને તિર્ધક્સામાન્ય કહેવું... જેમ કે ભોંય પર, વેદિકા પર, શિકા પર જે ઘડા પડેલા છે તે દરેકમાં ઘટત્વ છે... ને એ બધાની 'આ ઘડો' 'આ ઘડો' એમ એકાકાર પ્રતીતિ કરાવે છે. એટલે આ ઘટત્વ એ ઘટદ્રવ્યની તિર્ધક્સામાન્ય શક્તિ છે. (તિર્ધક્ સામાન્ય છે).

આમાં ભિન્ન પ્રદેશી જે કહેલ છે તેનો અર્થ જેના પોતાના અવયવભૂત પ્રદેશો ભિન્ન ભિન્ન છે એવી 'ભિન્ન પ્રદેશી વ્યક્તિઓ' આમ પણ કરી શકાય, જેથી એની એ અવગાહનામાં રહેલાં જુદા જુદા સ્કંધોમાં પણ સ્કંધત્વ વગેરે તિર્યક્સામાન્ય અસંગત ન બને. બાકી ભિન્ન ભિન્ન આક્રશ- સામાન્યનો સ્યો વિશેષ?" તેહનઈ કહિઇ જે-''દેશભેદઇ જિહાં એકાકાર પ્રતીતિ ઉપજઇ, તિહાં તિર્યક્સામાન્ય કહિઇ. જિહાં કાલભેદકઇ-અનુગતાકાર પ્રતીતિ ઉપજઇ, તિહાં ઊર્ધ્વતા સામાન્ય કહિઇ."

પ્રદેશોમાં (ક્ષેત્રમાં) રહેલ ઘડા વગેરે ભિન્નપ્રદેશી હોવા તો વ્યવહારસિદ્ધ પણ છે જ.

હિવઈ કોઈ ઇમ... કોઈ એમ શંકા કરે છે... શંકા- દરેક ઘડામાં જેમ ઘટત્વ એ તિર્યક્સામાન્ય છે. એમ પિંડ-સ્થાસ વગેરેમાં મૃદ્દ્રવ્ય અ સામાન્ય છે. બન્ને અનુગતાકાર પ્રતીતિ કરાવે છે. અર્થાત્ બન્નેનું સ્વરૂપ 'સમાનતા' છે અને બન્નેનું કાર્ય અનુગતાકાર પ્રતીતિ છે. તો પછી આ બેમાં વિશેષ = ભેદ શું રહ્યો ? એનાં કરતાં એક જ સામાન્ય કહો ને !

ગ્રન્થકાર આ શંકાનો જવાબ આપે છે સમાધાન - તેહનઇં કહિઇં જે - જેનાથી દેશભેદે એકાકાર પ્રતીતિ થાય તેને તિર્યક્સામાન્ય કહેવાય અને જેનાથી કાળભેદે અનુગતાકાર પ્રતીતિ થાય તેને તિર્યક્સામાન્ય કહેવાય અને જેનાથી કાળભેદે અનુગતાકાર પ્રતીતિ થાય તેને ઊર્ધ્વતાસામાન્ય કહેવાય. અર્થાત્ એક જ કાળે ભોંય-વેદિકા-શીકું-વગેરે જુદા જુદા સ્થાનમાં રહેલા પદાર્થોમાં પણ જે દ્રવ્યશક્તિ આ ઘડો-આ ઘડો.. આવી એકાકારવાળી બુદ્ધિ કરાવે છે એ તિર્યક્સામાન્ય છે. પણ જ્યાં દેશભેદ નથી... કાળભેદ છે.. કુંભારના ચાકડા પર જ ભિન્ન ભિન્ન કાળે પિંડ-સ્થાસ... વગેરે વિશેષ પદાર્થો રહ્યા છે... એટલે અહીં દેશભેદ નથી... કાળભેદ છે... છતાં આ બધામાં પણ 'આ પણ મૃન્મય' 'આ પણ મૃન્મય' આવી અનુગત આકારવાળી બુદ્ધિ જે કરાવે છે તે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય છે. (ઘડાને ઘડા તરીકે જે બોધ કરી શકે છે - કરે છે... એ ભેગો ભેગો જ ઘટત્વને પણ જાણી જ લે છે. એ જાણવું એને બિલકુલ કઠિન રહેતું નથી. પણ આવું ઊર્ધ્વતાસામાન્ય માટે નથી. પિંડ-સ્થાસ... વગેરેને તતકાળ બનતા જોનારને હજુ કદાચ તરત ખ્યાલ આવી શકે કે બધું માટીમાંથી બની રહ્યું છે. પણ જે વસ્તુ બનીને પડેલી છે એ જોઈને એની પૂર્વાવસ્થા કે ઉત્તરાવસ્થા કે એ શેમાંથી બની છે? આ બધું બધાને ખ્યાલ આવી જ જાય એવું હોતું નથી. વસ્તુ શું છે એ ખબર પડી જવા છતાં 'આ શેમાંથી બન્યું હશે? કશો ખ્યાલ આવતો નથી...' આવી પ્રતીતિ આપણને પણ ઘણીવાર થતી જ હોય છે ને! માટે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય જાણવું એટલું સરળ હોતું નથી.)

પ્રશ્ન : પ્રન્થકારે તિર્યક્સામાન્ય માટે 'એકાકારપ્રતીતિ' કહી છે જ્યારે ઊર્ધ્વતાસામાન્ય માટે 'અનુગતાકાર બુદ્ધિ' કહી છે. અલબત્ત બન્નેમાં સમાનતાની બુદ્ધિ હોય છે. જેમ કે જુદા જુદા ઘડાઓમાં બધામાં ઘટોડયં… ઘટોડયં… વગેરે ને પિંડ-સ્થાસાદિમાં મૃત્મયોડયં… મૃત્મયોડયં… એમ બુદ્ધિ થાય છે. એટલે કે ક્રમશઃ ઘટત્વ ને મૃન્મયત્વ સમાનતા રૂપે ભાસે છે…. એટલે કે સમાનાકારક બુદ્ધિ કહેવાથી પતી જતું હતું… છતાં ગ્રન્થકારે એકાકાર અને અનુગતાકાર એમ અલગ અલગ શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે. તો એ શા માટે?

ઉત્તર : તિર્યક્સામાન્યના આધારભૂત બધા પદાર્થો એક જ આકારરૂપે પરિણમ્યા છે ને એ જ આકાર ભાસે છે... (જેમ કે બધા જ ઘટાકાર રૂપે પરિણમ્યા છે ને બધાનો ઘટાકાર જ ભાસી રહ્યો છે...) માટે ત્યાં એકાકાર પ્રતીતિ કહેવાય છે... પણ ઊર્ધ્વતાસામાન્ય માટે એવું નથી... એમાં તો એક પિંડાકાર રૂપે તો બીજો સ્થાસાકારરૂપે.. વળી ત્રીજો કોશાકાર તો ચોથો કુશૂલાકાર.... વળી ઘટાકાર....

કોઈક દિગંબરાનુસારી ઇમ કહઇ છઇ, જે ''ષટ્ દ્રવ્યનઇ કાલપર્યાય રૂપ ઊર્ધ્વતાસામાન્યપ્રચય છઇ. કાલ વિના પાંચ દ્રવ્યનઇ અવયવસંઘાતરૂપ તિર્યક્ષ્પ્રચય છઇ'' તેહનઇ મતઇ તિર્યક્ષ્પ્રચયનો આધાર ઘટાદિક તિર્યક્ષ્મામાન્ય થાઇ. તથા પરમાણુરૂપ અપ્રચયપર્યાયનું કપાલાકાર….. આમ બધાના આકાર તો અલગ-અલગ છે.. છતાં આ બધાંમાં અનુવૃત્ત થતો - સંકળાઈને રહેતો - અનુગત એવો એક મૃન્મયત્વઆકાર છે.. પહેલી સ્થૂલ દેષ્ટિએ તો પિંડાદિ આકાર જ ભાસે છે.. પણ પછી થોડા વધારે પટુ ક્ષયોપશમનો ઉપયોગ કરીને જોવામાં આવે તો બધામાં અનુગત એવો મૃન્મયત્વ આકાર પણ ભાસે છે ને તેથી અનુગતાકાર બુદ્ધિ થાય છે. એટલે જ તો ઉપર જણાવ્યું કે તિર્યક્સામાન્ય જાણવું સહેલું છે. ઊર્ધ્વતાસામાન્ય જાણવું કઠિન છે.

પ્રશ્ન : એમ તો ઘડાની પણ નવી-જુની વગેરે અવસ્થાઓ હોય છે... એમ છતાં એ અવસ્થાઓને ગૌણ કરીને બધું ઘડા રૂપે જ જોવાય છે ને પછી એકાકાર પ્રતીતિ કહેવાય છે... એમ પિંડાદિ અવસ્થા ભલે જુદી જુદી છે. પણ એને ગૌણ કરીને બધું મૃન્મયત્વરૂપે જ જોવાય તો એ પણ એકાકાર પ્રતીતિ જ બની જાય ને?

ઉત્તર : સામાન્યથી લોક વ્યવહારનયને આગળ કરનારો હોય છે... અને વ્યવહારનય વસ્તુનું બહુલતાએ રહેલું પ્રયોજન એના જે સ્વરૂપને આગળ કરીને રહેલું હોય, તે સ્વરૂપને આગળ કરીને વસ્તુને જુએ છે. માટીનું પણ કંઈક પ્રયોજન અવશ્ય છે જ. પણ એ જ પ્રયોજનને સારવા માટે કંઈ પિંડ-સ્થાસ વગેરે બનાવાતા નથી... પોચાશ આવે.. ધારેલો આકાર આપી શકાય... ચાકડા પર ગોઠવી ફેરવવામાં સરળતા રહે... આ બધા પ્રયોજનથી માટીને પિંડાકાર બનાવાય છે... આ બધું પ્રયોજન એ પદાર્થમાં મૃન્મયત્વેન નથી હોતું (નહીંતર તો મૃન્મયત્વ તો પહેલાં પણ હતું જ, પિંડો બનાવવાની જરૂર જ ન રહે..) પણ પિંડત્વેન હોય છે. માટે વ્યવહારનય એને પિંડ તરીકે જુએ છે, મૃન્મય તરીકે નહીં... એમ કોશાકાર આપવાના પ્રયોજનથી સ્થાસ બનાવવામાં આવે છે... આ પ્રયોજન એમાં સ્થાસત્વેન જ હોય છે. પિંડત્વેન કે મૃન્મયત્વેન નહીં... માટે પ્રથમદૃષ્ટિએ એની પ્રતીતિ 'સ્થાસ' તરીકે જ થાય છે. આ જ રીતે કોશાદિ અંગે જાણવું. એટલે પ્રતીતિઓ તો પિण્હોડયં... સ્થાસોડયં... कोશોડયં... વગેરે જ થાય છે. જે એકાકાર નથી.. છતાં થોડી સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિએ જોવામાં આવે તો પિંડાદિ દરેકમાં મૃન્મયત્વ અનુગત=સંકળાયેલું હોવું તો ભાસે જ છે. માટે એ અનુગતાકાર બૃદ્ધિ કહેવાય છે.

પણ જુદા જુદા ઘડાઓ માટે આવું નથી.. ઘડો ચાહે જુનો હોય યા નવો હોય.. રક્ત હોય આ શ્યામ હોય... બધાનું મુખ્ય પ્રયોજન જળાહરણ છે ને એ ઘટત્વેન જ છે.. માટે જ બધાની પ્રથમદષ્ટિએ घटोऽयं... घटोऽयं... એવી એકાકાર બુદ્ધિ જ થાય છે.

એટલે તિર્યક્સામાન્ય અંગે એકાકાર બુદ્ધિ અને ઊર્ધ્વતાસામાન્ય અંગે અનુગતાકાર બુદ્ધિ... આવો અલગ-અલગ શબ્દ પ્રયોગ સપ્રયોજન છે એ જાણવું.

કોઈક દિગંબરાનુસારી... દિગંબરોમાં ઊર્ધ્વતાસામાન્યપ્રચય અને તિર્યક્પ્રચય એવા બે નામો પ્રચલિત છે. શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય રચિત પ્રવચનસારની ૧૪૧-૧૪૨મી ગાથામાં અને એની શ્રી

#### આધાર ભિન્ન દ્રવ્ય જોઈઇ, તે માટિં-૫ દ્રવ્યનઇ ખંધ દેશ પ્રદેશ ભાવઇ એકાનેક વ્યવહાર

અમૃતચન્દ્રાચાર્યે રચેલી તત્ત્વદીપિકા વૃત્તિમાં આ અંગેની વાત આવે છે. ટૂંકમાં એમનો અભિપ્રાય આવો છે - છ એ દ્રવ્યો ત્રણે કાળમાં રહેનારા છે. ધારો કે કોઈ એક 'અ' નામના જીવની આપણે વાત કરવી છે. તો, ગઈકાલ વિશિષ્ટ અ, આજ વિશિષ્ટ અ, આવતીકાલ વિશિષ્ટ અ... આવા બધા અ ના ઢગલાબંધ (અનંતકાળમાં અનંત) કાળપર્યાયો થયેલા છે. આ બધા પર્યાયોનો પ્રચય = સમૂહ ક્યારેય પણ એક સમયમાં તો મળી શકે નહીં (કારણ કે એકકાળમાં એક જ પર્યાય હોય). માટે એનો તિર્યક્ષ્પ્રચય કહી શકાતો નથી. પણ ત્રણે કાળને નજરમાં રાખીને તો સમૂહની વાત થઈ શકે છે.. માટે આવા પર્યાયોનો સમૂહ એ ઊર્ધ્વતાસામાન્યપ્રચય કહેવાય છે અને એ છ એ છ દ્રવ્યોમાં મળે છે, કારણ કે છ એ દ્રવ્યો ત્રિકાળ વર્તી છે. એક જ કાળમાં અવયવોનો સંઘાત-સમૂહ હોવો એ તિર્યક્ષ્પ્રચય છે. કાળ તો માત્ર એક સમયરૂપ છે. જેમ અનેક પરમાણુ ભેગા થઈને સ્કંધ બનેલા હોય છે એમ અનેક કાલાણુ ભેગા થઈને કોઈ કાળસ્કંધ ક્યારેય બનતો નથી. કાળ માત્ર એક - એક સમયરૂપ જ હોય છે.. માટે કાળનો તિર્યક્ષ્પ્રચય હોતો નથી. કાળ સિવાયના પાંચ દ્રવ્યોનો તિર્યક્ષ્પ્રચય પણ હોય છે. કારણ કે બધા અનેક પ્રદેશી છે.

દિગંબરોની આવી પ્રરૂપણામાં ક્ષતિ દર્શાવવા ગ્રન્થકાર કહે છે - તેહનઇ મતઇ... દિગંબરના મતે, અનેક પ્રદેશ નિષ્પન્ન જે ઘટ વગેરે છે તેમાં તો તિર્યક્પ્રચય રહેશે... અને પુદ્ગલત્વ તિર્યક્-સામાન્ય પણ રહેશે.... અર્થાત્ તિર્યક્પ્રચયના આધારભૂત જે ઘટાદિ છે તે બધાનો પુદ્ગલદ્રવ્યમાં અન્તર્ભાવ થઈ જશે... પણ જેના અનેક પ્રદેશ નથી તે પરમાણુ રૂપ જે અપ્રચયપદાર્થ તેનો અન્તર્ભાવ કયા દ્રવ્યમાં કરશો? આશય એ છે કે પુદ્ગલાસ્તિકાય તો એમના મતે તિર્યક્પ્રચયના આધારભૂત દ્રવ્ય છે. એટલે અપ્રચય એવા પરમાણુનો એમાં અન્તર્ભાવ માની શકાય નહીં.... એટલે એના આધાર તરીકે એક નવું જ દ્રવ્ય માનવાની આપત્તિ આવશે...

પ્રશ્ન : એક સાતમું દ્રવ્ય માની લ્યો ને? શું વાંધો છે?

ઉત્તર: તો પણ છૂટકો નથી.. કારણ કે જ્ઞાનીઓએ પોતાના જ્ઞાનમાં બધા દ્રવ્યોને ઇતરઅપ્રવેશી જોયા છે અને તેથી એવા કહ્યા છે.. હવે સાતમું દ્રવ્ય આ રીતે માનશો તો આ ઇતર- અપ્રવેશી વાત ઊભી નહીં રહે. આશય એ છે કે પરમાણુ અપ્રચયપર્યાય હોવાથી એનો સમાવેશ સાતમા દ્રવ્યમાં કર્યો. પણ એ જ પરમાણુ અન્ય પરમાણુઓનો સહયોગ મળતા સ્કંધરૂપ બને છે. હવે એ તિર્યક્પ્રચયનો આધાર બની જવાથી પુદ્ગલાસ્તિકાયમાં એનો સમાવેશ થઈ જશે. આમ અપ્રચયપર્યાયના આધારભૂત સાતમા દ્રવ્યનો પુદ્ગલાસ્તિકાયમાં પ્રવેશ થઈ જવાથી ઇતરઅપ્રવેશિત્વનો વિરોધ થવાનો દોષ આવશે. માટે, પ્રચય શબ્દ જોડવાની વાત બરાબર નથી.

શંકા :- પણ જો પ્રચય ન માનીએ તો ઘટાદિમાં એક-અનેકત્વ વ્યવહાર જે થાય છે એની

#### ઉપપાદવો, પણિ તિર્યક્પ્રચય નામાન્તર ન કહવું. ॥ ૨-૫ ॥

સંગતિ શી રીતે કરશો?

સમાધાન : એ વ્યવહાર સ્કંધ-દેશ-પ્રદેશ દ્વારા કરવો. અર્થાત્ સ્કંધ તરીકે વિચારીએ તો ધર્માસ્તિકાય આખું અખંડ એક દ્રવ્ય છે. એના દેશ-પ્રદેશની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો એ અનેક છે. આ જ રીતે દરેક દ્રવ્યોમાં સમજવું. પણ એ માટે તિર્યક્પ્રચય એવું નામાન્તર જોડવાની જરૂર નથી.

ટૂંકમાં, અવયવસંઘાતરૂપ તિર્યક્પ્રચય માનવાની જરૂર નથી. જેનાથી એકાકાર પ્રતીતિ થાય છે એવી દ્રવ્યશક્તિ-તિર્યક્સામાન્ય જ માનવું.

આ અધિકારમાં દિગંબર સાથેની જે ચર્ચા આવી તેને થોડી આગળ ચલાવીએ -દિગંબર હજુ પોતાનો બગાવ કરી શકે છે કે -

જયાં પ્રદેશસંઘાત હોય ત્યાં તિર્યક્પ્રચય હોય... માત્ર આટલી જ વ્યાખ્યા અમે નથી કરતા... પણ જયાં પ્રદેશસંઘાતની યોગ્યતા હોય.. ત્યાં પણ તિર્યક્પ્રચય કહીએ છીએ. ટૂંકમાં શક્તિથી (=યોગ્યતારૂપે) કે વ્યક્તિથી (પ્રગટરૂપે) જયાં પ્રદેશસંઘાત હોય ત્યાં તિર્યક્પ્રચય હોય. પરમાણુમાં વ્યક્તિથી પ્રદેશસંઘાત ન હોવા છતાં શક્તિથી તો એ હોય જ છે ને તેથી પુદ્ગલત્વ તિર્યક્પ્રચય એમાં પણ અક્ષત હોવાથી અલગ દ્રવ્ય માનવાની આપત્તિ આવતી નથી. જયારે કાળ તો શક્તિથી અને વ્યક્તિથી બંને રીતે એકપ્રદેશરૂપ જ હોવાથી - પ્રદેશસંઘાતરૂપ ન જ હોવાથી એમાં તિર્યક્પ્રચય નથી. (એટલે જ તત્ત્વદીપિકાવૃત્તિમાં આવી પંક્તિ છે કે पुद्गलस्य द्रव्येणानेकप्रदेशत्वशक्तियुक्तैक-प्रदेशत्वात्, पर्यायेण द्विबहुप्रदेशत्वाचास्ति तिर्यक्प्रचयः, न पुनः कालस्य, शक्त्या व्यक्त्या चैकप्रदेशत्वात्। અર્થ: દ્રવ્યરૂપે પુદ્ગલ પરમાણુ એક પ્રદેશી હોવા છતાં શક્તિથી અનેકપ્રદેશી (સ્કંધ) બનવાની યોગ્યતા હોવાથી અને પર્યાયરૂપે પુદ્ગલ દ્વાણુક કે બહુપ્રદેશી સ્કંધરૂપ હોવાથી પુદ્ગલમાં તિર્યક્પ્રચય હોય છે. પણ એ રીતે કાળમાં તિર્યક્પ્રચય હોતો નથી, કારણ કે કાળ શક્તિથી અને વ્યક્તિથી એક પ્રદેશરૂપ જ હોય છે.)

એટલે, ગ્રન્થકારે આપેલી 'અલગદ્રવ્ય માનવું પડવાની' આપત્તિ આમ ઊભી રહી શકતી નથી.. છતાં ગ્રન્થકાર અહીં જવાબ આપી શકે છે કે - તિર્યક્પ્રચયનો આવો અર્થ તમને જે અભિપ્રેત છે એ તો અમને પણ માન્ય જ છે.. ને એ અર્થ અમે 'અસ્તિકાય' શબ્દથી મેળવીએ છીએ. અમે પણ કાળ સિવાયના પાંચ દ્રવ્યોને જ 'અસ્તિકાય' કહીએ છીએ. એટલે તમે તિર્યક્પ્રચય કહો છો અમે અસ્તિકાય કહીએ છીએ. એટલે માત્ર શબ્દભેદ છે, અર્થભેદ નથી.. પણ એકાકારપ્રતીતિ કરાવનાર દ્રવ્યશક્તિ કે જેને અમે તિર્યક્સામાન્ય કહીએ છીએ એનું તમારે પ્રતિપાદન ન રહેવાથી એટલી ન્યૃનતા થશે.

(શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્યની તત્ત્વદીપિકાવૃત્તિના અધિકાર જોતાં એક વસ્તુ એ જણાય છે કે એમને 'પરમાણુ' એ દ્રવ્ય તરીકે અભિપ્રેત છે અને દ્વચણુક વગેરે પર્યાય તરીકે.. એ શી રીતે ? આ રીતે - (૧) ઉપર કહેલા અધિકારમાં પરમાણું માટે द्रव्येणानेकप्रदेशत्व......એમ 'દ્રવ્ય' શબ્દ વાપર્યો છે જયારે દ્વિપ્રદેશી-બહુપ્રદેશીસ્કંધો માટે पर्यायेण द्विबहु..... એમ ઉલ્લેખ કર્યો છે તથા (૨) આગળ આ જ બીજી ઢાળની ૧૦ મી ગાથાના ટબામાં, ગુણના પણ પર્યાય હોવાની દિગંબરોની જે વાત છે તેને જણાવનાર શ્રીઅમૃતચંદ્રાચાર્યની પ્રવચનસારની ૯૩ મી ગાથાની વૃત્તિમાં આવો અધિકાર આવે છે કે तत्रानेकद्रव्यात्मकैक्यप्रतिपत्तिनिबन्धनो द्रव्यपर्यायः । स द्विविधः समानजातीयोऽसमानजातीयश्च। तत्र समानजातीयो नाम यथाऽनेकपुद्रलात्मको द्व्यणुकस्त्र्यणुक इत्यादि। આનો સાર એ છે કે - અનેક પરમાણુ સ્વરૂપ અનેક દ્રવ્યાત્મક (જે સ્કંધ, તેમાં) એકત્વની બુદ્ધિ કરાવનાર જે છે તે દ્રવ્યપર્યાય છે. એ બે પ્રકારે હોય છે. સમાનજાતીય અને અસમાનજાતીય... એમાં અનેક પુદ્ગલાત્મક દ્વ્યણુક-ત્ર્યણુક વગેરે સમાનજાતીય દ્રવ્યપર્યાય છે. - આટલો અધિકાર સ્પષ્ટ જણાવે છે કે તેઓને 'પરમાણુ' એ પર્યાય તરીકે અભિપ્રેત નથી. પણ માત્ર દ્રવ્ય તરીકે જ માન્ય છે... આપણને પણ જો એવું જ માન્ય હોય તો પૂર્વ જણાવ્યા મુજબ આ પ્રશ્નોના જવાબ વિચારી કાઢવાના રહે કે - તો પછી સ્કંધમાં પણ પરમાણુ તરીકે અક્ષત રહેવાથી 'પ્રદેશ' એવો અલગ ભેદ શા માટે ? તથા પરમાણુનો 'પરમાણુ' તરીકેનો અવસ્થાનકાળ અસંખ્યકાળ જ જે બતાવ્યો છે તે પણ શા માટે ? બાકી આમ તો જેમ દ્વયણુક વગેરે પુદ્દગલદ્રવ્યની અવસ્થાવિશેષ જ છે.. એમ પરમાણુ પણ એની અવસ્થાવિશેષરૂપ જ હોવાથી પર્યાયરૂપે જ પ્રતીત થાય છે. પૃ૦ ૩૬ ઉપર આની વિચારણા આવી ગઈ છે.

તત્ત્વદીપિકાનો તિર્યક્પ્રચય અને ઊર્ધ્વપ્રચયને જણાવનાર ૧૪૧ મી ગાથાની વૃત્તિનો અધિકાર જોતાં બીજી આ વસ્તુ પ્રતીત થાય છે કે ઘટાદિની પ્રથમસમયવૃત્તિતા, દ્વિતીયસમયવૃત્તિતા.., તૃતીયસમયવૃત્તિતા.. આવી બધી વૃત્તિતાઓનો પ્રચય એ ઊર્ધ્વપ્રચય.. અને એની અવગાહનાભૂત જે આકાશપ્રદેશો છે તેમાંના પ્રથમ આકાશપ્રદેશમાં પણ ઘટ વૃત્તિ છે, દ્વિતીય આકાશપ્રદેશમાં પણ એ વૃત્તિ છે. એમ યાવત્ અન્તિમ આકાશપ્રદેશમાં વૃત્તિ છે. એટલે કે ઘટમાં પ્રથમ આકાશપ્રદેશવૃત્તિતા પણ છે. એમ યાવત્ અન્તિમ જે આકાશપ્રદેશમાં ઘટનો અવગાહ હોય તત્પ્રદેશવૃત્તિતા પણ છે. આ વૃત્તિતાઓનો સમૂહ એ તિર્યક્પ્રચય છે... પરમાણુમાં જો કે એકાકાશપ્રદેશવૃત્તિતા જ છે.. એટલે કે વૃત્તિતાઓનો સમૂહ નથી.. છતાં અન્ય પરમાણુઓ સાથે જોડાઈને સ્કંધરૂપે પરિણમીને અનેકાકાશપ્રદેશવૃત્તિ બનવાની યોગ્યતા છે. શક્તિ પડેલી છે. માટે તિર્યક્પ્રચય છે.

પ્રશ્ન: પણ જ્યારે અનેકપ્રદેશીસ્કંધ બને ત્યારે તો એ 'પરમાણુ' સ્વરૂપ રહેતો જ નથી. 'પ્રદેશ' રૂપ બની જાય છે. એટલે પ્રદેશમાં ભલે તમે અનેકપ્રદેશવૃત્તિતાના સમૂહ રૂપ તિર્યક્પ્રચય કહો, પણ પરમાણુમાં શી રીતે કહેવાય ? કારણ કે ત્રણે કાળમાં ક્યારેય પણ પરમાણુમાં એવો સમૂહ આવવાનો નથી.

ઉત્તર: આવી જ કોઈ કલ્પનાથી ગ્રન્થકારે પરમાણુમાં તિર્યક્પ્રચયના અભાવની અને તેથી નવું દ્રવ્ય માનવાની આપત્તિ આપી હોય એમ આપણે સમજી શકીએ છીએ.

પણ દિગંબરો જો પરમાણુને ઉપર જણાવ્યા મુજબ દ્રવ્યરૂપે જ માનતા હોય (પર્યાયરૂપે

## શક્તિમાત્ર તે દ્રવ્ય સર્વની, ગુણ પર્યાયની લીજઇ રે । કારયરૂપ નિકટ દેખીનઇ, સમુચિત શક્તિ કહીજઇ રે ॥ જિન૦ ॥૨-૬॥

ટબો- હિવઇં ઊર્ધ્વતાસામાન્યશક્તિના ૨ ભેદ દેખાડઇ છઇ, દ્રવ્ય સર્વની= આપ આપણાં ગુણ-પર્યાયની શક્તિમાત્ર લીજઇ, તે ઓઘ શક્તિ કહીઇં. અનઇ જે કાર્યનું રૂપ નિકટ

નહીં) તો દિગંબરો આવો જવાબ આપી શકે છે એ જાણવું કે - સ્કંધરૂપ ધારણ કર્યા પછી પણ પરમાણુ પરમાણુત્વને પકડી જ રાખે છે (કારણ કે એ મૂળભૂત પુદ્ગલદ્રવ્યરૂપ જ છે) ને તેથી સ્કંધગત પરમાણુમાં જો અનેકપ્રદેશવૃત્તિતા છે તો સ્વતંત્ર પરમાણુમાં પણ એ છે જ.

પ્રશ્ન : દિગંબરોની તિર્યક્પ્રચયની આ જે વાત છે એમાં પોતાના જ અનેક પ્રદેશની વાતના બદલે અવગાહનાભૂત આકાશના અનેક પ્રદેશની વાત તમે કેમ કરો છો ?

ઉत्तर : तत्त्वदीपिडावृत्तिना अक्षरो એવी वात समक्षवे છे - आ अक्षरो आ प्रमाण्ने छे-तत्राकाशस्यावस्थितानन्तप्रदेशत्वाद् धर्माधर्मयोरवस्थितासंख्येयप्रदेशत्वाद् जीवस्यानवस्थितासंख्येयप्रदेशत्वात् पुद्गलस्य द्रव्येणा... आमां आडाशना अने धर्म-अधर्मास्तिडायना अवस्थित प्रदेश डह्या छे क्यारे छवना अनवस्थितप्रदेश डह्या छे.. छवना आत्मप्रदेशोनी को वात होत तो એ तो त्रण्ने डाणमां अवस्थित क होवाथी अनवस्थित डहेवानी क्षर न रहे. पण्न अनवस्थितप्रदेश डह्या छे.. माटे अवगाहनालूत आडाशप्रदेश देवाना छे से निर्णय थाय छे, डारण्न डे से क ओछावत्ता थता होवाथी अनवस्थित होय छे.

એટલે દિગંબર પ્રક્રિયાનુસારે ઘટાદિની પ્રથમઆકાશપ્રદેશવૃત્તિતા, દ્વિતીયાકાશપ્રદેશવૃત્તિતા.. આવી બધી અનેક આકાશપ્રદેશવૃત્તિતાઓનો સમૂહ ઘટાદિમાં જે રહ્યો છે તે તિર્યક્પ્રચય છે.. વળી, ઘટાદિમાં પ્રથમસમયવૃત્તિતા, દ્વિતીયસમયવૃત્તિતા.. આવી બધી અનેક સમય વિશિષ્ટ વૃત્તિતાઓનો જે સમૂહ છે તે ઊર્ધ્વતાપ્રચય છે.. એટલે આમ જોવા જઈએ તો તિર્યક્સામાન્ય-ઊર્ધ્વતાસામાન્ય... અને આ તિર્યક્પ્રચય-ઊર્ધ્વતાપ્રચય... એ બેનો વિષય જ સાવ અલગ છે એ જણાય છે.)

હવે આપણા તિર્યક્સામાન્ય અંગે ઊઠતા એક પ્રશ્નને વિચારીએ -

પ્રશ્ન : એકાકારપ્રતીતિ કરાવનાર શક્તિ એ જો તિર્યક્સામાન્ય છે તો આવી શક્તિ અને તિર્યક્સામાન્ય કૃષ્ણાદિ વર્ણો વગેરે ગુણમાં પણ માનવાં પડશે, કારણ કે अयं कृष्ण:, अयं कृष्ण: આવી એકાકાર પ્રતીતિ ત્યાં પણ થાય છે.

ઉત્તર : વર્શ-રસાદિના વાચક કૃષ્ણ-નીલ-મધુર વગેરે શબ્દો ગુણવાચક પણ હોય છે ને ગુણીવાચક પણ હોય છે.. એમાંથી ગુણવાચક કૃષ્ણ વગેરે શબ્દોનો પ્રયોગ घटस्य कृष्णो वर्णः, पटस्य कृष्णो वर्णः, मोदकस्य मधुरो रसः वगेरे ३५ थाय छे पण अयं कृष्णः, अयं नीलः, अयं मधुरः... वगेरे ३५ ક્યારેય થતો નથી.. अयं कृष्णः, अयं नीलः वगेरे प्रयोगमां वपराता કૃष्ण-नीલ-મધુરાદિ શબ્દો ગુણીવાચક જ હોય છે. અર્થાત્ દ્રવ્યવાચક જ હોય છે. અને દ્રવ્યમાં રહેલ

કહતાં-વહિલું ઉપજતું દેખીઇં, તે કાર્યની અપેક્ષાઇં તેહની સમુચિત શક્તિ કહિઇં, સમુચિત કહતાં-વ્યવહાર યોગ્ય. ॥૨-૬॥

કૃષ્ણત્વાદિ તિર્યક્ સામાન્ય अयं कृष्णः, अयं कृष्णः વગેરે એકાકાર પ્રતીતિ કરાવે છે... શિષ્ટપુરુષોના શબ્દપ્રયોગોનું સૂક્ષ્મતાથી અવલોકન કરવાથી આ વાત નિઃશંક પ્રતીત થશે. માટે આવી એકાકાર પ્રતીતિ દ્વારા પણ ગુણમાં તિર્યક્સામાન્ય સિદ્ધ થઈ શકતું નથી, એ નિશ્ચિત છે. ॥૧૪॥

ગાથાર્થ: પોતાના સર્વ ગુણ-પર્યાયો પામવાની દ્રવ્યમાં જે યોગ્યતા રહેલી છે તે તેની ઓઘ શક્તિ છે અને કાર્યના સ્વરૂપની નજીકનું સ્વરૂપ દ્રવ્યમાં આવવા પર જે વિશેષપ્રકારની શક્તિ હોય તેને સમુચિત શક્તિ કહેવી. ॥૨-૬॥

**વિવેચન : હિવઇં ઊર્ધ્વતા...** હવે ઊર્ધ્વતાસામાન્યશક્તિના બે ભેદ આ ગાથામાં દર્શાવવામાં આવે છે.

કોઈ ગમે એટલી મહેનત કરે... પણ એ,

તંતુઓમાંથી ઘડો બનાવી શકતો નથી.

બાવળ વાવીને આંબા પામી શકતો નથી.

રેતીના પાંચ-પચ્ચીશ નહીં.. કરોડો ક્શ પીસી નાખે તો પણ એક ટીપુંય તેલ મેળવી શકતો નથી.

ગમે એટલો કાળ પસાર થાય ધર્માસ્તિકાય ક્યારેય એકાદ પરમાણુમાત્રને પણ સ્થિતિમાં સહાય બની શકતું નથી.

આ બધી વાસ્તવિકતા જણાવે છે કે ગમે એટલી મહેનત કરવામાં આવે કે ગમે એટલો કાળ પસાર થાય તો પણ જેમાં જે કાર્યની યોગ્યતા નથી એમાં એ કાર્ય પરિણમી શકતું નથી.. આનો અર્થ એ થાય છે કે સહજ રીતે કે મહેનત દ્વારા... આજે કે કાલે... સંખ્યાતકાળે, અસંખ્યાતકાળે કે અનંતકાળે જે દ્રવ્ય જે કાર્યરૂપે પરિણમવાનું હોય છે તે દ્રવ્યમાં તે કાર્યરૂપે પરિણમવાની યોગ્યતા હોય જ છે. આ યોગ્યતાને શક્તિ કહેવાય છે. [અર્થાત્ તે તે કાર્યને ઉત્પન્ન કરવાની (તે તે કાર્યરૂપે પરિણમવાની) શક્તિ.] કોઈ પણ દ્રવ્ય જે-જે કાર્ય ઉત્પન્ન કરે છે તે તે કાર્ય ક્યાં તો ગુણરૂપ હોય છે ને ક્યાં તો પર્યાયરૂપ હોય છે, આ સિવાયનું કોઈ કાર્ય હોતું નથી. માટે ગ્રન્થકારે કહ્યું છે કે - પોતાના જે કોઈ ગુણ-પર્યાયો સંભવિત હોય તે દરેક રૂપે પરિણમવાની પોતાની યોગ્યતા એ શક્તિ છે.

હવે આ શક્તિ બે પ્રકારે છે.. સુષુપ્તશક્તિ અને જાગૃતશક્તિ. જે દ્રવ્ય પોતાના ગુણ-પર્યાયાત્મક જે કાર્યને અલ્પકાળે કે / અને અલ્પપ્રયાસે કરી શકે એમ હોય તે કાર્યની તે દ્રવ્યમાં જાગૃતશક્તિ કહેવાય અને આ સિવાયની બધી શક્તિઓ સુષુપ્તશક્તિ કહેવાય. આ સુષુપ્ત અને જાગૃત એવા બે નામો આપણા કલ્પેલા છે. ગ્રન્થકારે એના બે નામો જે જણાવ્યા છે તે ક્રમશઃ

#### ઘૂતની શક્તિ યથા તૃણભાવઇં, જાણી પિણ ન કહાઇં રે ા દુગ્ધાદિકભાવઇ તે જનનઇં, ભાષી ચિત્ત સુહાઈ રે ા જિન૦ ા ૨-૭ ા ટબો - ઇહાં દેષ્ટાન્ત કહઇં છઇં - જિમ ઘૃતની શક્તિ તૃણભાવઇં-પુદ્ગલમાંહિ છઇં નહીં તો તૃણ આહારથી ધેનુ દુધ દિઇ છઇ, તે દુધમાંહિ ઘૃતશક્તિ કિહાંથી આવી ? ઇમ

ઓઘશક્તિ અને સમુચિતશક્તિ છે. એમાં ઓઘશક્તિ એટલે સામાન્ય રીતે જેનું અસ્તિત્વ માનવું પડે એમ છે, બાકી કાર્ય કરવા માટે મૂળ દ્રવ્યે ખુદ ઘણા પરિવર્તન પામવાની જરૂર છે.. એવી શક્તિ એ ઓઘશક્તિ. કાર્યના કાળ કરતાં ઘણા દૂરના કાળમાં આ શક્તિ રહેલી હોય છે. વળી કાર્યના સ્વરૂપ કરતાં પણ ઘણા જ અંશે વિલક્ષણસ્વરૂપ હોય ત્યારે દ્રવ્યમાં રહેલી હોય છે.. માટે સામાન્યથી શિષ્ટલોક પણ એને પરખી શકતું નથી... કે ક્યારેક પરખ થઈ શકતી હોય તો પણ એનો વ્યવહાર કરતું નથી.

પણ કાળક્રમે એ દ્રવ્ય એવી અવસ્થા પામ્યું કે જેથી પોતાના વિવક્ષિત ગુણપર્યાયાત્મક કાર્યથી એ કાળની દષ્ટિએ કે/ અને સ્વરૂપની દષ્ટિએ એવું નિકટ આવેલું હોય કે જેથી હવે એમાં રહેલી તે કાર્ય કરવાની શક્તિને શિષ્ટલોક પરખી પણ શકે છે અને વ્યવહાર પણ કરે છે.. તો હવે આવી શક્તિને સમુચિતશક્તિ કહેવાય છે.

ગાય ઘાસ ખાય છે તો દૂધ આપે છે જેમાંથી ક્રમશઃ ઘી મળે છે… પ્લાસ્ટીકની થેલી ખાઈ જાય તો કાંઈ દૂધ આપતી નથી. શિષ્ટલોક આ વાત જાણે જ છે ને તેથી ઘાસમાં કાળાન્તરે ઘી આપવાની શક્તિ પરખે પણ છે. (માટે જ તો ગાયને ઘાસ ખવડાવે છે.) છતાં, કોઈને ઘી બનાવવું છે.. તો શિષ્ટલોક એને માખણ-છાશ કે છેવટે દૂધ લાવવાનું કહેશે… પણ 'તારે ઘી બનાવવું છે ? તો જા ઘાસ લઈ આવ…' એમ કહેતું નથી.. એટલે સમજાય છે કે શિષ્ટલોક ઘાસમાં ઘીની શક્તિનો વ્યવહાર કરતું નથી. માટે ઘાસમાં એની ઓઘશક્તિ છે… દૂધ વગેરેમાં એવો વ્યવહાર કરે છે… માટે એમાં ઘીની સમુચિતશક્તિ છે… માટે જ ગ્રન્થકારે સમુચિતશક્તિ એટલે વ્યવહારયોગ્યશક્તિ એવો અર્થ કર્યો છે. ॥ ૧૫ ॥

ગાથાર્થ: જેમ ઘાસઅવસ્થામાં ઘીની શક્તિ જાણવા છતાં કહેવાતી નથી (કહીએ તો એ. વાત લોકોને જચતી નથી.) પણ દૂધ વગેરે અવસ્થામાં એ શક્તિ હોવી કહેવામાં આવે તો એ વાત લોકોને રુચે છે. ॥ ૨-૭ ॥

વિવેચન : ઓઘશક્તિ અને સમુચિતશક્તિને સમજાવવા માટે ગ્રન્થકાર લૌકિક દેષ્ટાન્ત આપે છે. જેમ તૃણરૂપે પરિણમેલા પુદ્ગલોમાં ઘીની શક્તિ છે. નહીંતર તો ઘાસ ખાઈને ગાય જે દૂધ આપે છે એમાં પણ ઘીની શક્તિ ક્યાંથી આવે ? એટલે, तृणानि घृतशक्तिमन्ति, घृतशक्तिमद्द्रव्यजनकत्वात् यथा नवनीतजनकं तक्रं, यद्वा यत्रैवं तत्रैवं यथाऽश्म – આવા અનુમાન પ્રમાણથી તણખલામાં પણ ઘૃતની શક્તિ જણાય છે. છતાં એ કહેવાતી નથી, (આ વાત આગળ આવી ગઈ છે.) માટે તે

અનુમાન પ્રમાણઇ તૃણમાંહિ જાણી, પિણ ઘૃતશક્તિ કહવાઇ નહી. તે માર્ટિ- તે ઓઘશક્તિ કહિઇ, અનઇ-તૃણનઇ દુગ્ધાદિક ભાવઇ=દુગ્ધ દિધ પ્રમુખ પરિણામઇ ઘૃતશક્તિ કહીઇ. તે ભાષી થકી જનનઇ=લોકનઇ- ચિત્તિં સુહાઇ, તે માર્ટિ તે સમુચિતશક્તિ કહિઇ, અનંતર કારણમાંહિ સમુચિત શક્તિ, પરંપરકારણમાંહિ ઓઘશક્તિ એ વિવેક.

ઓઘશક્તિ કહેવાય છે.. પણ જ્યારે એ જ તૃણદ્રવ્ય ગાયનો ખોરાક બનીને દૂધરૂપે પરિણમે છે ત્યારે એ દૂધ વગેરેમાં ઘીની શક્તિ છે એમ કહેવામાં આવે તો લોકોને રુચે છે. એટલે દૂધ વગેરેમાં એની સમુચિત શક્તિ કહેવાય છે.

એટલે આવો વિવેક જાણવો કે અનંતર કારણમાં સમુચિતશક્તિ છે અને પરંપર કારણમાં ઓઘશક્તિ છે. આમાં અનંતરકારણ એટલે એકદમ અવ્યવહિત પૂર્વવર્તી કારણ એવો અર્થ નહીં કરવો.. કારણ કે તો તો દૂધ વગેરેમાં પણ સમુચિતશક્તિ કહી નહીં શકાય... પણ કાર્યનું નિકટનું કારણ એ અનંતરકારણ એવો અર્થ કરવો. વળી કારણમાં કાર્યની નિકટતા જે કહેવાની છે તે પણ મુખ્યત્વે સ્વરૂપકૃતનૈકટ્ય જાણવું.. એટલે કે કાર્યનું જેવું સ્વરૂપ હોય.. એવા સ્વરૂપને ઘણું ખરું મળતું આવે એવું સ્વરૂપ દ્રવ્યમાં આવ્યું હોય ત્યારથી નિકટતા કહેવાય. ઘી માં પણ ગોરસત્વ - સ્નિગ્ધત્વ - શક્તિપ્રદત્વ વગેરે જે મુખ્યસ્વરૂપ છે તે ઘણે ખરે અંશે દૂધમાં પણ સમાન રીતે છે. પણ તૃણમાં એ નથી. માટે દૂધમાં કાર્યનૈકટ્ય છે.

પ્રશ્ન : છક્રી ગાથામાં તો ગ્રન્થકારે નિકટ કહતાં = વહિલું ઉપજતું દેખીઈ.. એમ કરીને કાળકૃત નૈકટ્ય કહ્યું છે ને ?

ઉત્તર : સ્વરૂપકૃતનૈકટ્યવાળું કારણ ઘણું ખરું નિકટકાળમાં જ કાર્ય કરી આપતું હોય છે. એટલે કે એમાં કાળકૃતનૈકટ્ય હોય જ છે. વળી કાળકૃત નૈકટ્ય સમજવું સરળ હોય છે. માટે ગ્રન્થકારે એનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. બાકી એ કાળકૃતનૈકટ્યથી પણ ગ્રન્થકારને સ્વરૂપકૃતનૈકટ્ય જ માન્ય છે, એ જાણવું.. નહીંતર તો જે દૂધમાંથી ઘી બન્યું જ નહીં.. અથવા આજના ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિવેકની કચાશવાળા યાંત્રિક યુગમાં દૂધમાંથી દહીં - માખણ બનાવીને ડીપ ફ્રીઝમાં મૂકી દીધું.... છ - બાર મહિના બાદ ઘી બનાવ્યું .. તો એ દૂધમાં સમુચિતશક્તિ શું ન કહેવાય ? એમ, શ્રી અધ્યાત્મકલ્પદ્રમના ૧૩ મા અધિકારમાં કહ્યું છે કે - 'જે સાધુઓનું મન વિષયોમાં રમતું નથી ને કષાયોથી બળતું નથી તે સાધુઓ સંસાર તરી ગયા છે.' આમાં એ સાધુઓની સાધનાને મોક્ષનું એકદમ અનંતર કારણ કહી એમાં મોક્ષનો ઉપચાર કરી દીધો છે, એ જણાય છે.. છતાં આવી સાધના કરનાર પણ ક્યારેક અનંતકાળ ભવભ્રમણ કર્યા બાદ મોક્ષે જાય એવું પણ અસંભવિત તો નથી જ. એટલે કાળકૃત નૈકટ્ય નથી.. પણ સંસારતરણનું સ્વરૂપકૃત નૈકટ્ય તો છે જ, ને તેથી અનંતરકારણ તરીકે માન્ય છે.

ટબામાં હવે પછીની પંક્તિ આ પ્રમાણે છે - એહ ૨ નું જ અન્ય કારણતા, પ્રયોજકતા એ બિ બીજાં નામ કહઇ છઇ, તે જાણવું. ટબાની આ પંક્તિનો વાસ્તવિક અર્થ આવો છે કે - આ સમુચિતશક્તિ અને ઓઘશક્તિ.. આ બેનાં જ અન્ય = નૈયાયિક વગેરે કારણતા અને પ્રયોજકતા એહ ૨ નું જ અન્ય કારણતા, પ્રયોજકતા એ બિ બીજાં નામ કહઇ છઇ તે જાણવું. ॥૨-૭ ॥

# ધરમ શક્તિ પ્રાણીનઇં, પૂરવ પુદ્ગલનઇં આવર્તઇં રે । ઓઘઇં, સમુચિત જિમ વલી કહિઇં, છેહલિં આવર્તઇં રે ॥ જિન૦ ૨-૮॥

ટબો - આત્મદ્રવ્યમાંહિં એ બે શક્તિ ફલાવઇં છઇં-જિમ-પ્રાણીનઇં-ભવ્ય જીવનઇં પૂર્વ કહેતાં પહિલા પુદ્દગલપરાવર્તન અનંત વીત્યાં, તેહમાં પણિં ઓઘઇં-સામાન્યઇં, નહી તો છેહલઇં પુદ્દગલપરાવર્તનઇ તે શક્તિ ન આવઇં, ''નાસતો विद्यते भावः इत्यादिवचनात्'' અનઇં છેહલઇં પુદ્દગલપરાવર્તઇં ધર્મની સમુચિત શક્તિ કહિઇં, अत एव – અચરમ પુદ્દલપરાવર્ત ભવ-

એવાં બે બીજાં નામ કહે છે એ જાણવું... એટલે કે નૈયાયિક વગેરે સમુચિતશક્તિ (અનંતર કારણતા)ને કારણતા કહે છે.. અને ઓઘશક્તિને (પરંપર કારણતાને) પ્રયોજકતા કહે છે. આ અર્થ એકદમ સ્પષ્ટ છે.. સત્ય છે... સરળ છે..

પણ કોઈપણ કારણવશાત્ પૂર્વના વિવેચનકારોએ ટબાના આ વાક્યમાં રહેલા 'અન્ય' શબ્દને કારણતા શબ્દની સાથે જોડી દીધો… અન્યકારણતા શબ્દ બનાવી દીધો… પછી સમુચિત શક્તિનું અન્યકારણતા આવું નામ શી રીતે ઘટે એની ઘણી મથામણ કરી છે ને અહીં અનન્યકારણતા શબ્દ હોવો જોઈએ વગેરે કલ્પના કરી છે. પણ આ કશું આવશ્યક નથી એ જાણવું. ॥૧૬॥

ગાથાર્થ : પ્રાણીને પૂર્વ = અચરમ પુદ્દગલપરાવર્તમાં ઓઘથી ધર્મશક્તિ હોય છે અને છેલ્લા આવર્તમાં સમુચિતશક્તિ હોય છે એમ કહેવું. ॥૨-૮॥

વિવેચન : આત્મદ્રવ્યમાંહિં... ઓઘશક્તિનું અને સમુચિતશક્તિનું લૌકિક (અથવા પૌદ્દ્રગલિક) દેષ્ટાન્ત આપીને હવે અલૌકિક (અથવા આધ્યાત્મિક) દેષ્ટાન્ત આપવું છે, માટે હવે એ બંને શક્તિઓને આત્મદ્રવ્યમાં ઘટાવે છે -

ગાથામાં જે 'પ્રાણીનઇં' શબ્દ છે એનો ટબામાં 'ભવ્યજીવનઇં' એવો અર્થ કર્યો છે.. અર્થાત્ અભવ્યમાં ધર્મની ઓઘશક્તિ પણ માન્ય નથી એ જાણવું.

**શંકા** - અભવ્યજીવ પણ ઠેઠ નવમા ગ્રૈવેયકમાં લઈ જાય એવા નિરતિચાર સંયમધર્મની સાધના કરે છે. તો એનામાં શક્તિનો નિષેધ શા માટે ?

સમાધાન - એ માત્ર બાહ્યદેષ્ટિનો ધર્મ હોય છે, વાસ્તવિક નહીં, માટે.

શંકા - દુર્ગતિમાં પડતા જીવને ધારી રાખે (બચાવે) તે ધર્મ.. આવી ધર્મની વ્યાખ્યા છે.. નવમા શ્રૈવેયક વગેરેમાં જનારા અભવ્યની દુર્ગતિ પણ ટળે જ છે.. આમ ધર્મ પોતાનું કાર્ય પણ કરી જ રહ્યો છે, પછી એને માત્ર દેખાવનો - બહારનો શી રીતે કહેવાય ?

સમાધાન - છતાં એ દુર્ગતિનું ટળવું કામચલાઉ હોય છે, હંમેશનું નહીં.. અથવા તો 'ધર્મ'

બાલ્યકાલ કહિઓ છઇ. અનઇ છેહલો પુદ્ગલપરાવર્ત ધર્મ યૌવનકાલ કહિઓ છઇ.

अचरमपरिअट्टेसुं, कालो भवबालकालमो भणिओ । चरमो उ धम्मजुव्वणकालो, तहचित्तभेओ त्ति ।। चतुर्थविंशतिविंशिकामध्ये ।।४-१९।। ।।२-८।।

## ''કારયભેદઇં શક્તિભેદ'' ઇમ વ્યવહારિં વ્યવહરિઇં રે । નિશ્ચય ''નાના કારય-કારણ એકરૂપ'' તે ધરિઇં રે ॥ જિન૦ ॥ ૨-૯ ॥

ટબો - ઇમ એકેક કાર્યની ઓઘ-સમુચિત રૂપ અનેક શક્તિ એક દ્રવ્યની પામિઇં. તે વ્યવહારનયઇં કરીનઇં વ્યવહા(હ)રિઇ. તે નય કાર્ય કારણ ભેદ માનઇં છઇં. નિશ્ચયનયથી

શબ્દનો એક અર્થ સ્વભાવ થાય છે.. આત્માના સ્વભાવને પ્રગટાવનારો કે સ્વભાવભૂત બનનારો ધર્મ અભવ્યના આત્મામાં ક્યારેય પ્રગટતો નથી.. માટે એ આત્માઓમાં ધર્મની ઓઘશક્તિ પણ હોતી જ નથી. તેથી એની બાદબાકી કરવા અહીં 'ભવ્યજીવને' એમ 'ભવ્ય' એવું વિશેષણ જોડ્યું છે.

ભવ્યજીવને અચરમાવર્તમાં પણ ધર્મની ઓઘશક્તિ તો હોય જ છે, નહીંતર ચરમાવર્તમાં સમુચિતશક્તિ આવી શકે નહીં.. કારણકે જે બિલકુલ અસત્ હોય એ શશશૃંગ વગેરેની જેમ કયારેય આવિર્ભાવ પામતું નથી. પૂર્વે વીતેલા અનંતા અચરમાવર્તોમાં રહેલી આ ઓઘશક્તિ જ ચરમાવર્તમાં સમુચિતશક્તિમાં રૂપાંતરિત થાય છે. એટલે જ અચરમ પુદ્દગલપરાવર્તને ભવબાલ્યકાળ કહ્યો છે અને છેલ્લા પુદ્દગલપરાવર્તને ધર્મયૌવનકાળ કહ્યો છે. સૂરિપુરંદર શ્રીહરિભદ્ર સૂરીશ્વરજી મહારાજે વિંશતિવિંશિકાની ચોથી વિંશિકાના ૧૯ માં શ્લોકમાં કહ્યું છે કે -

અચરમાવર્તમાં કાળ સંસારના બાલ્યકાળ સમાન કહેવાયેલો છે. (સહજમળનો બિલકુલ દ્રાસ થયેલો ન હોવાથી ભવરોગ અસાધ્યકક્ષામાં હોવાના કારણે ધર્મઔષધ અકિંચિત્કર બની રહે એવો કાળ છે.) અને ચરમાવર્ત એ ધર્મયૌવનકાળ કહેવાયેલો છે, કારણકે પહેલાં જે ગાઢમિથ્યાત્વવાસિતચિત્ત હતું તે હવે ભેદાયેલું હોય છે. ॥૧૭॥

ગાથાર્થ : કાર્યભેદે કારણભેદ હોય છે એમ વ્યવહારનય વ્યવહાર કરે છે = કહે છે. જ્યારે નિશ્ચયનય તો કાર્ય નાના=અનેક છે, પણ એનું કારણ એક છે, એમ કહે છે, તે ધારો = જાણો-સમજો. ॥૨-૯॥

વિવેચન : ચાનો સ્વાદ રોજ કરતાં જુદા પ્રકારનો આવે તો આદમી તરત પૂછશે 'આજે ચા કોને બનાવી છે ?' બનાવનાર વ્યક્તિ એ જ હશે તો પૂછશે કે 'ચાની ભૂકી વગેરે કશું બદલાઈ ગયું ?' આનો સૂચિતાર્થ સ્પષ્ટ છે કે કાર્યમાં ભેદ (જુદાઈ) પ્રતીત થતો હોય તો લોક કારણમાં પણ ભેદ માને જ છે. અર્થાત્ કાર્યભેદે કારણભેદ માને છે. વ્યવહારનય લોકને અનુસરનારો દ્રવ્ય-નાનાકાર્ય કારણ એકશક્તિસ્વભાવ જ હૃદયમાંહિ ધરિઇં. નહીં તો સ્વભાવભેદઇં દ્રવ્યભેદ થાઇં. તે તે દેશ કાલાદિકની અપેક્ષાઇં-એકનઇં અનેકકાર્યકારણ સ્વભાવ માનતાં કોઈ દોષ

છે. માટે એ પણ કાર્યભેદે કારણભેદ માને છે.

એટલે તે તે દ્રવ્યમાં કાળાન્તરે જે ગુણ-પર્યાયાત્મક કાર્યો સર્જાવાના છે એ બધાની ઓઘ-સમુચિત શક્તિઓ (કારણતાઓ) વ્યવહારનય અલગ-અલગ માને છે. એટલે વ્યવહારનયની માન્યતા મુજબ દરેક દ્રવ્ય પોતાના આવા સંભવિત જેટલાં કાર્યો હોય એટલી અલગ-અલગ શક્તિઓ પોતાના પેટમાં સંઘરીને રહેલું હોય છે.

નિશ્ચયનયથી....પણ નિશ્ચયનયની માન્યતા એવી છે કે કાર્ય ભલે અનેક હોય.. દ્રવ્યે પોતાના હૃદયમાં આ અનેક કાર્યના કારણભૂત શક્તિઓ અલગ-અલગ અનેક ધારી હોતી નથી, પણ એક જ ધારી હોય છે. કારણ કે આ શક્તિ એ દ્રવ્યના સ્વભાવરૂપ છે.. અને એક દ્રવ્યનો એક જ સ્વભાવ હોય શકે, અનેક નહીં.. તે પણ એટલા માટે કે સ્વભાવભેદે વસ્તુભેદ થતો હોય છે. આશય એ છે કે જળનો સ્વભાવ અલગ છે.. અગ્નિનો સ્વભાવ અલગ છે.. ને માટે બન્ને વસ્તુ અલગ છે.. તેથી જણાય છે કે સ્વભાવભેદે વસ્તુભેદ થતો હોય છે. સ્વભાવભેદ થયા છતાં પણ જો વસ્તુભેદ થતો ન હોય તો આખી દુનિયામાં પછી એક જ વસ્તુ માનવાની રહે.. અહૈત માનવાની આપત્તિ આવે. માટે સ્વભાવભેદે વસ્તુભેદ માનવો. એટલે દ્રવ્યમાં અલગ-અલગ શક્તિરૂપ અલગ-અલગ સ્વભાવ માનવામાં આવે તો તો પછી એ દ્રવ્ય એક રહી જ ન શકે.. જેટલી શક્તિઓ માનો એટલા અલગ-અલગ દ્રવ્ય માનવા પડે. પણ દ્રવ્ય તો એક જ માનવું છે.. માટે શક્તિ પણ એક જ માનવી જોઈએ.

શંકા - એકની એક શક્તિએ પહેલાં અ કાર્ય કર્યું.. ને પછી ब કાર્ય કર્યું.. આવું શી રીતે માની શકાય ? જો એ અ કાર્યકરણશીલ છે તો હંમેશા અ કાર્ય જ કરવું જોઈએ. જો એ ब કાર્યકરણશીલ છે તો હંમેશા ब કાર્ય જ કરવું જોઈએ... ને જો ઉભયકાર્યકરણશીલ છે તો હંમેશા ઉભયકાર્ય જ કરવા જોઈએ. પણ ક્યારેક અ કાર્ય કરે.. ક્યારેક ब કાર્ય કરે.. આવું શી રીતે માની શકાય ?

સમાધાન - જેવા દેશ-કાળાદિ સહકારી કારણો મળે એ પ્રમાણે એ કાર્ય કરે છે. અમુક પ્રકારના સહકારી મળે તો ઝ કાર્ય કરે.. અમુક પ્રકારના મળે તો **ब** કાર્ય કરે..

શંકા - તો પણ, અમુક સહકારી મળે તો અ કાર્ય કરવું.. બીજાં અમુક સહકારી મળે તો ब કાર્ય કરવું.. આમ બે સ્વભાવ થવાથી વસ્તુભેદ થઈ જ જશે ને ?

સમાધાન - ના આવા બે સ્વભાવ માનેલા નથી.. પણ આ બંનેના સરવાળારૂપ એક સ્વભાવ માનેલો છે. અર્થાત્ અમુક સહકારી મળે ઍ કાર્ય.. બીજાં સહકારી મળે ૅ કાર્ય.. આવો આખો એક અખંડ સ્વભાવ માનેલો છે. માટે કોઈ દોષ નથી.

નથી. કારણાંતરની અપેક્ષા પણિ સ્વભાવમાંહિં જ અંતર્ભૂત છઇ. તેણઇ-તેહનું પણિ વિફલપણું ન હોઇ.

શંકા - તમે જે સહકારી કારણ કહો છો તે સહકારીકારણ આ ઉપાદાનકારણભૂત દ્રવ્ય પર કોઈ ઉપકાર કરે છે ? જો 'કરે છે' એમ કહેશો તો વસ્તુભેદ થઈ જવાની આપત્તિ, કારણ કે પહેલાં એ દ્રવ્ય ઉપકારશૂન્ય હતું.. ને પછી ઉપકારવાળું બન્યું.. 'કશો ઉપકાર કરતું નથી' એમ જો કહેશો તો એની જરૂર જ શી છે ?

સમાધાન - સહકારી કારણ ઉપકાર તો કશો કરતું નથી.. તેથી વસ્તુભેદ થઈ જવાની આપત્તિ નથી.. છતાં મૂળભૂત વસ્તુનો સ્વભાવ જ એવો છે (એની શક્તિ જ એવી છે) કે અમુક સહકારી મળે તો જ અમુક કાર્ય કરવું.. (અર્થાત્ એને એવી અપેક્ષા છે કે એ સહકારીકારણ જોડાય તો જ કાર્ય કરવું.) માટે સહકારીકારણ પણ વિફળ=.નિષ્ફળ નથી. આમ, અમુક સહકારીકારણની અપેક્ષા-એ કારણ મળે ત્યારે અ કાર્ય કરવું + બીજા સહકારીકારણની અપેક્ષા-એ કારણ મળે ત્યારે અ કાર્ય કરવું. આવો બધો એક જ સ્વભાવ (=આ બધાના સરવાળા જેવો એક જ સ્વભાવ) દ્રવ્યનો છે.. ને આ એક જ સ્વભાવભૂત શક્તિથી એ, જેવું સહકારીકારણ મળે એ મુજબ અ કે અ કાર્ય કરે છે. આવી નિશ્ચયનયની માન્યતા છે.

હવે, આ વ્યવહાર અને નિશ્ચય.. બંનેની માન્યતાને દેષ્ટાન્ત દ્વારા સમજીએ...

કર્મસાહિત્યમાં સ્થિતિબંધના અધ્યવસાય, રસબંધના અધ્યવસાય, સ્થિતિસંક્રમના અધ્યવસાય. રસસંક્રમ... સ્થિતિ ઉદીરણા.. રસઉદીરણા.. એમ ઉપશ્રમ.. નિધેત્તિ.. નિકાચના.. આ બધાના અધ્યવસાયો અલગ-અલગ બતાવેલા છે.. વળી પ્રત્યેક સમયે સામાન્યથી આ બધી પ્રક્રિયાઓ થતી હોય છે. અર્થાત્ આ બધા જુદા જુદા અધ્યવસાયો હોય છે. ને વળી એક સમયે એક જીવને એક જ અધ્યવસાય હોવો પણ કહેવાય છે.. તો એ શી રીતે ? આ પ્રશ્નનું સમાધાન આ બે નયથી કરવું જોઈએ. વ્યવહારનય સ્થિતિબંધ વગેરેના કારણભૂત અધ્યવસાયોને અલગ-અલગ કહે છે ને એને નજરમાં રાખીને અલગ-અલગ અધ્યવસાયોનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. (પણ એના મતે સ્વભાવભેદે વસ્તુભેદનો નિયમ ન હોવાથી જીવ અનેક થઈ જવાની આપત્તિ નથી.) અને 'આ બધા અધ્યવસાયોથી સંવલિત થઈને બનેલો એક પરિણામ આ એક જ અધ્યવસાય છે...ને એ એક જ પરિણામ આ બધાં કાર્યો કરે છે..' એવું નિશ્ચયનય માને છે..

આશય એ છે કે - સૂતરના પાંચ રેસાઓ વર્શીને એક પાતળી દોરી બનાવી.. આવી ચાર દોરીઓ વર્શીને એક દોરડી બનાવી.. એવી પાંચ દોરડીઓ ભેગી કરીને એક જાડું મજબુત દોરડું બનાવ્યું.. એટલે કે એક દોરડામાં પાંચ દોરડી.. ૨૦ દોરી.. ૧૦૦ રેસા છે. આ દોરડાની જે ૨૦ દોરીઓ છે એ દરેકને છેડે એક-એક વસ્તુ બાંધી છે ને દોરડું ઊંચકવા દ્વારા બધી વસ્તુઓ ઊંચકાયેલી છે.. આમાંથી વ્યવહારનય એમ કહે છે કે દોરડામાં ૨૦ અલગ-અલગ દોરીઓ છે

તથા શુદ્ધનિશ્ચયનયનઇં મતઇં કાર્ય મિથ્યા છઇ. "आदावन्ते च यन्नास्ति, वर्तमानेऽपि तत्त्रथा इति वचनात् કાર્ય-કારણકલ્પનારહિત શુદ્ધ અવિચલિતરૂપ દ્રવ્ય જ છઇ, તે જાણવું. ॥२-૯॥

ને એ દરેકે એક-એક વસ્તુ ઊંચકેલી છે.. એટલે કે જુદી જુદી વસ્તુઓને ઊંચકવાનું કામ જુદી જુદી દોરીથી થઈ રહ્યું છે.. નિશ્ચયનય તો દોરડાને એક જ અખંડ વસ્તુરૂપે જોઈ રહ્યો છે.. એ કહે છે કે જો અલગ-અલગ દોરીઓ દેખાતી હોય તો એ અલગ-અલગ વસ્તુ જ થઈ જાય ને તો એક અખંડ દોરડું રહી શકે જ નહીં. માટે એક જ દોરડું છે ને એને જ વીસે વીસ વસ્તુઓને ઊંચકેલી છે.

એટલે જ અધ્યાત્મમત પરીક્ષા ગ્રન્થમાં મોક્ષના અનંતરકારણની ચર્ચામાં ૠજુસૂત્રનય કેવલજ્ઞાન અને સર્વસંવરરૂપ ચારિત્ર આ બંનેને સ્વતંત્ર કારણરૂપે ન કહેતાં આ બંનેથી સંવલિત પરિણામરૂપ પરિણત થયેલ એક અખંડ ચરમક્ષણને કારણ કહે છે એમ દર્શાવ્યું છે. ૠજુસૂત્ર એ નિશ્ચયનય છે જ.

પુદ્ગલમાં વિચારીએ તો... ઉત્તરક્ષણીય પુદ્ગલમાં રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ આ ચાર જે ઉત્પન્ન થયેલા છે એ બધા પ્રત્યે વ્યવહારનય અલગ-અલગ કારણ માને છે. અર્થાત્ ઉત્તરક્ષણીયરૂપ પ્રત્યે પૂર્વક્ષણીય રૂપ કારણ છે.. ઉત્તરક્ષણીય રસ પ્રત્યે પૂર્વક્ષણીય રસ કારણ છે.. આમ કાર્ય પણ અનેક ને કારણ પણ અનેક એમ માને છે. નિશ્ચયનય એમ કહે છે કે પૂર્વક્ષણીય રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ.. આ ચારેથી સંવલિત જે એક પર્યાય છે તે જ ઉત્તરક્ષણીય આ ચારેને ઉત્પન્ન કરે છે. એટલે કે કાર્ય અનેક છે, કારણ એક છે.

અલબત્ આ નિશ્ચયનય ખરો.. પણ અશુદ્ધ છે. હજુ થોડા શુદ્ધ નિશ્ચયનયની વાત કરવી હોય તો, પૂર્વક્ષણની જેમ ઉત્તરક્ષણને પણ રૂપ-રસાદિ ચારેથી સંવલિત એક જ પરિણામરૂપે પરિણમેલ પર્યાયરૂપ માનશે.. ને એ એક કાર્ય વારેશ એ એક કારણ એમ કહેશે..

અત્યંત શુદ્ધ નિશ્ચયનયની વિચારણા કરતાં ગ્રન્થકાર કહે છે કે - તથા શુદ્ધનિશ્ચયનય.. શુદ્ધ નિશ્ચયનયના મતે કાર્ય મિથ્યા છે, કારણ કે આગળ-પાછળ જે ન હોય તે મધ્યકાળમાં પણ ન જ હોય એવો નિયમ છે. અર્થાત્ માટીકાળે ઘડો નથી, કપાલકાળે ઘડો નથી.. તો વચલાકાળમાં પણ ન જ હોવો જોઈએ.

શંકા - પણ વચલાકાળમાં તો એ ઘડારૂપે દેખાય છે ને !

સમાધાન - દષ્ટિને જરા સૂક્ષ્મ બનાવો. માટી ઊભી છે કે નહીં ? જો ઊભી છે તો પછી ઘડો શી રીતે બને ? ૧૦૦ ગ્રામ માટી ને ૧૦૦ ગ્રામ ઘડો.. એમ ૨૦૦ ગ્રામ વજન શું થાય ? વજન તો ૧૦૦ ગ્રામ જ થાય છે.. એટલે ક્યાં તો માટી છે ને ક્યાં તો ઘડો છે.. બંને દેખાતા હોવા છતાં બંને હોય તો ન જ શકે.. તો હવે કોનું અસ્તિત્વ માનવું ? એટલે आदावन्તે च यन्नास्ति... ન્યાય કહે છે કે તો પછી માટીનું જ અસ્તિત્વ માનવું જોઈએ.. કારણ કે આગળ-પાછળની અવસ્થામાં તો

માટીને માનવાની જ છે.. એટલે વચલી અવસ્થામાં એને ન માનવી ને ઘડાને માનવો એમાં ગૌરવ છે. તે આ રીતે-વચલી અવસ્થાના પ્રારંભે ઘટોત્પત્તિ, માટીનાશ, અને અંતે ઘટનાશ, માટી ઉત્પત્તિ.. આ બધું માનવું પડે છે.. વચલી અવસ્થામાં પણ માટી જ માનવામાં આમાંનું કશું માનવાનું ન રહેવાથી લાઘવ છે.. માટે મધ્યમાં પણ માટી જ માનવી જોઈએ.

આમ, આગળ-પાછળ ઘડો નથી.. તો વચ્ચે પણ નથી.. એ ન્યાયે ઘડા જેવા કાર્ય માત્રનો અભાવ સિદ્ધ થઈ ગયો.. હવે માટીનો વિચાર કરીએ તો એ પણ પૂર્વે ઔદારિકવર્ગણા હતી.. ને કાળાન્તરે ઔદારિકવર્ગણામાં જ ભળી જવાની છે. એટલે કે માટી પણ પોતાના અવસ્થાનકાળની આગળ-પાછળ હોતી નથી.. તો મધ્યકાળમાં પણ એને માનવાની જરૂર નથી જ, માત્ર ઔદારિકવર્ગણા જ માનવાની.. કારણકે એમાં લાઘવ છે.. એ જ રીતે ઔદારિકવર્ગણા પણ શાશ્વત તો નથી જ... માટે આગળ-પાછળ હોતી નથી.. હોય છે માત્ર પુદ્ગલ.. પુદ્ગલત્વેન શાશ્વત.. એ નથી ઉત્પન્ન થતું.. નથી નાશ પામતું.. નથી એમાં હોતો આગળ-પાછળ કે મધ્ય જેવો કાળ વિભાગ.. પૂર્વે જેવું પુદ્ગલરૂપે હતું.. એવું જ વર્તમાનમાં છે ને ભવિષ્યમાં પણ એવું જ રહેવાનું છે.. એમાં કોઈ જ ફેરફાર ક્યારેય પણ થતો નથી.. (કારણ કે થાય તો એ ફેરફાર મધ્યકાલીન બનવાથી ઉપર જણાવ્યા મુજબ आदावन્તે.. ન્યાયથી એને નાસ્તિ કહેવો જ ઉચિત રહે.) આમ ફેરફાર નથી એનો અર્થ કાર્ય નથી.. કાર્ય જ નથી.. તો કારણ કોનું ? માટે કારણ પણ નથી.. એટલે કાર્યકારણકલ્યનારહિત શુદ્ધ અવિચલિત સ્વરૂપવાળુ (=કૂટસ્થનિત્ય) દ્રવ્ય જ છે, એ સિવાય કોઈ કાર્યકારણ છે નહીં, એમ શુદ્ધનિશ્ચયનય કહે છે.

આ જ વાતને આત્મદ્રવ્યમાં પણ આ રીતે લાગુ પાડી શકાય છે - જીવ નિગોદાદિમાં પરિભ્રમણ કરી રહ્યો હોય છે ત્યારે એની ભીતરમાં - અંતસ્તલમાં કેવલજ્ઞાન અક્ષત હોય છે કે નાશ પામી ગયું હોય છે ? આ વિચારીએ.. કાર્યને જે મહદંશે અનુરૂપ હોય એને જ કારણ માની શકાય.. આગિયાએ સૂર્ય પેદા કર્યો આવું ક્યારેય સંભવી શકે નહીં. કેવલજ્ઞાન એક એવું અચિત્ત્ય-મહિમાશાળી-(આપણા માટે) કલ્પનાતીત મહાસામર્થ્યવાળું તત્ત્વ છે કે એને ઉત્પન્ન કરવું હોય તો એને અનુરૂપ કારણ આખા વિશ્વમાંથી મળે જ શી રીતે ? મતિજ્ઞાનાદિ ચારે સંભવિત સર્વોત્કૃષ્ટ માત્રામાં હોય ને ભેગા થાય તો પણ સૂર્યની સામે આગિયા જેવા છે.. એ કેવલજ્ઞાનને પેદા કરી શકે એવી કોઈ સંભાવના જ નથી.. એનો અર્થ જ કે કેવલજ્ઞાન ક્યારેય ઉત્પન્ન થઈ શકે એવી વસ્તુ નથી.. પણ સર્વજ્ઞના આત્મામાં એ હોય તો છે જ. માટે માનવું પડે કે એ પહેલાં પણ એવું અક્ષત જ હતું.. નવું ઉત્પન્ન થયેલું હોતું નથી.

આને જ બીજી રીતે કહીએ તો.. એક લેમ્પ ઝળહળી રહ્યો છે.. એના પર ગ્લાસ મૂક્યો.. ગ્લાસ પર તપેલી.. તપેલી પર બાલ્દી.. બાલ્દી પર ડબ્બો.. ડબ્બા પર કોઠી.. હવે એનો બહાર લગભગ કોઈ જ પ્રકાશ જણાતો નથી.. એકાદ કિરણ પણ પ્રતીત થતું નથી. છતાં અંદર તો એ લેમ્પ એવો જ ઝળહળી રહ્યો છે.. આ જ રીતે ગમે એટલાં ગાઢ આવારક કર્મો આવે તો પણ કેવલજ્ઞાન તો આત્માના ભીતરીસ્તરમાં એવું ને એવું ઝળહળી રહ્યું હોય છે.. કર્મોની એને કોઈ

## ગુણ પર્યાય વિગતિ બહુ ભેદઇ, નિજ નિજ જાતિં વરતઇં રે । શક્તિરૂપ ગુણ કોઈક ભાષઇ, તે નહી મારગી નિરતઇ રે ॥ જિન૦॥ ૨-૧૦॥

ટબો-ઇમ શક્તિરૂપઇં દ્રવ્ય વખાણિઉં. હવઇ-વ્યક્તિરૂપ ગુણપર્યાય વખાણઇં છઇં. ગુણ પર્યાય વ્યક્તિ બહુ ભેદઇં=અનેક પ્રકારિ, નિજ નિજ જાર્તિ-સહભાવી, ક્રમભાવી, કલ્પનાકૃત આપ આપણઇં સ્વભાવઇં વર્તઇં છઇં.

અસર હોતી નથી.. વળી કેવળજ્ઞાનની સાથે મતિજ્ઞાન વગેરે છાદ્મસ્થિકજ્ઞાન તો સંભવતા જ નથી.. એટલે, બહાર કેવો ને કેટલો જ્ઞાનપ્રકાશ રેલાય છે ? એ ગૌણ છે.. અંદર તો માત્ર ને માત્ર.. અક્ષત.. શુદ્ધ એકસમાન કેવલજ્ઞાનનો જ ઝળહળાટ હોય છે.. આવું જ આત્માના અન્ય બધા જ વિશુદ્ધ ગુણો માટે છે.. માટે આત્માના ભીતરીસ્તરમાં તો હંમેશા એનું શુદ્ધ અવિચલિત સ્વરૂપ જ સ્ફ્રુરાયમાણ હોય છે.

હવે x-ray જેમ ઉપરનાં વસ્ત્રો.. ઉપરની ચામડી... અંદરની ચામડી.. આ બધાને વીંધીને સીધું અંદરના દશ્યને જ જુએ છે.. એવી શુદ્ધ નિશ્ચયનયની દૃષ્ટિ છે.. એટલે બહારની ગમે તેવી વિવિધ-વિષમ પરિસ્થિતિઓ હોય.. એને એ લક્ષ્યમાં લેતો જ નથી. એ બધાને આરપાર વીંધી અંદરના શુદ્ધસ્વરૂપને જ જુએ છે.. ને એ તો જીવ બાહાદૃષ્ટિએ નિગોદમાં હોય.. પૃથ્વીકાયાદિમાં હોય.. વિકલેન્દ્રિયમાં હોય.. પંચેન્દ્રિયમાં હોય.. ક્રોધી હોય કે ઉપશાંત હોય.. જ્ઞાની હોય કે મૂરખ હોય.. એકથી ચૌદમાંના કોઈપણ ગુણઠાણે હોય કે સિદ્ધાવસ્થામાં હોય.. અંદરનું એ શુદ્ધ સ્વરૂપ તો એવું ને એવું અક્ષત ઝળહળાટ ભરેલું સ્ફુરાયમાણ જ હોય છે. એમાં ત્રણેકાળમાં ક્યારેય પણ કોઈપણ ફેરફાર = વિચલન થતો જ નથી.. ફેરફાર નથી એનો અર્થ જ કાર્ય નથી.. કાર્ય નથી.. માટે કારણ નથી.. એટલે કાર્ય કારણ કલ્પનારહિત શુદ્ધ અવિચલિત દ્રવ્ય જ આ વિશ્વમાં છે.. એ સિવાય કશું નથી.. એમ આ શુદ્ધ નિશ્ચયનય કહે છે. ॥ ૧૮ ॥

ગાથાર્થ : ગુણ-પર્યાય વ્યક્તિઓ અનેક પ્રકારે વર્તે છે.. પણ પોતપોતાની જાતિને અનુસરીને વર્તે છે. કોઈક વિદ્વાન શક્તિરૂપ ગુણ કહે છે તે રૂડે માર્ગે નથી. II ૨-૧૦ II

વિવેચન : આમ શક્તિરૂપ દ્રવ્ય જણાવ્યું.. એમાં વ્યવહારનયે જેટલાં ગુણ-પર્યાયાત્મક કાર્ય એટલી કારણભૂત શક્તિઓ.. અશુદ્ધ નિશ્ચયનયે જેટલા ગુણ-પર્યાય એટલા કાર્ય પણ કારણભૂત શક્તિ એક. કંઈક શુદ્ધ નિશ્ચયનયે કાર્ય પણ એક, કારણ પણ એક. અને સર્વશુદ્ધનિશ્ચયનયે કાર્ય-કારણભાવ છે જ નહીં.. માત્ર શુદ્ધ અવિચલિત સ્વરૂપવાળું દ્રવ્ય જ છે. આ રીતે દ્રવ્યનું નિરૂપણ કર્યા પછી હવે વ્યક્તિરૂપ ગુણ-પર્યાયનું નિરૂપણ કરે છે.

ભિન્ન ભિન્ન આકારરૂપ પર્યાયને ધારણ કરવાની શક્તિ એ જ દ્રવ્ય છે. પાણીમાં કેટલા આકાર ધારણ કરવાની શક્તિ પડી છે ? જેવું પાત્ર મળે એવા બધા આકાર ધારણ કરી શકે. અરે ! પાણી જમીન પર ઢોળાયેલું હોય ત્યારે, આપણી નજરે પણ ન ચડે એવું જમીનનું જે કોઈક દિગંબરાનુસારી શક્તિરૂપ ગુણ ભાષઇ છઇ. જે માટઇં તે ઇમ કહઇ છઇ જે - જિમ-દ્રવ્યપર્યાયનું કારણ દ્રવ્ય, તિન્ન ગુણપર્યાયનું કારણ ગુણ. દ્રવ્યપર્યાય = દ્રવ્યનો અન્યથા ભાવ. જિમ નર-નારકાદિક. અથવા દ્વચણુક-ત્ર્યણુકાદિક. ગુણપર્યાય=ગુણનો અન્યથાભાવ. જિમ

ઊંચા-નીચાપશું હોય એને આધીન અમુક આકારને પાણી ધારણ કરી જ લેશે.. આકાર વિનાના પાણીને જોઈ શકાય ? જાણી શકાય ? કલ્પી શકાય ? આપણા જ્ઞાનનો એ વિષય જ બની શકતું નથી.. અર્થાત્ એ અવ્યક્ત બની જાય છે. કોઈ પણ આકાર ધારણ કરીને જ એ આપણા જ્ઞાનનો વિષય બની શકે છે.. અર્થાત્ વ્યક્ત થાય છે.. માટે આકાર એ પાણીની વ્યક્તિ (અભિવ્યક્તિ) છે. આવું જ દ્રવ્ય માટે છે. પિંડ-સ્થાસાદિરૂપે જ મૃદ્દ્રવ્ય વ્યક્ત થઈ શકે છે.. એ સિવાય નહીં.. માટે પિંડ વગેરે વ્યક્તિ છે (અને મૃદ્દ્રવ્ય શક્તિ છે).

જેમ આકારવિના દ્રવ્યની અભિવ્યક્તિ નથી.. એમ વર્ણાદિ વિના પણ દ્રવ્યની અભિવ્યક્તિ નથી.. રક્તવર્ણ વિગેરે સિવાય ઘટદ્રવ્યનું પ્રત્યક્ષ શું છે ? વર્ણાદિ પ્રત્યક્ષને કાઢી નાખો તો પછી ઘટપ્રત્યક્ષ તરીકે કશું બાકી રહેશે જ નહીં.. અર્થાત્ ઘટાદિ પોતાના રક્તવર્ણ વગેરે ગુણો દ્વારા જ વ્યક્ત થાય છે એટલે વર્ણાદિગુણો પણ દ્રવ્યની વ્યક્તિ (અભિવ્યક્તિ) છે.

એક-એક દ્રવ્યની અભિવ્યક્તિ અનેકરૂપે થઈ શકતી હોવાથી ગુણ-પર્યાયરૂપ વ્યક્તિ બહુભેદે =અનેકપ્રકારે હોય છે. આમાં જે ગુણો હોય છે તે સહભાવી હોય છે.. જે પર્યાય હોય છે તે ક્રમભાવી હોય છે.. ગુણ-પર્યાય પોતાની જાતિને = આવા જાતસ્વભાવને અનુસરીને જ વર્તે છે. અલબત્ મૂળમાં તો બન્ને પર્યાયસ્વરૂપ જ છે.. માત્ર કલ્પના દ્વારા જ એના બે ભેદ કરવામાં આવ્યા છે. જેમકે, જે કાંઈ ચારિત્ર છે તે બધું મૂળમાં તો સામાયિક જ છે.. પણ પછી ઉપાધિવશાત્ એના છેદોપસ્થાપનીય વગેરે વિશેષો=ભેદો કલ્પેલા છે.. એટલે છેદ+ઉપસ્થાપના વિશિષ્ટ સામાયિક એ છેદોપસ્થાપનીયચારિત્ર.. પરિહારવિશુદ્ધિ વિશિષ્ટ સામાયિક એ પરિહારવિશુદ્ધિચારિત્ર.. એમ સૂક્ષ્મસંપરાય તથા યથાખ્યાત માટે જાણવું.. અને આ બધા સિવાય બાકી રહી ગયેલું સંયમ એ સામાયિકચારિત્ર.. એમ પ્રસ્તુતમાં જે સહભાવી પર્યાયો છે તે બધા ગુણ કહેવાય.. અને બાકીના (=ક્રમભાવી) પર્યાયોને પર્યાય કહેવાના... આમ એક વિશિષ્ટ કલ્પના દ્વારા એ બેનો અલગ-અલગ સ્વભાવ-ભેદ કરવામાં આવ્યો છે એ જાણવું.

કોઇક દિગંબરાનુસારી ... જેમ પિંડ-સ્થાસ વગેરે અનેક આકાર ધારણ કરવાની શક્તિ એ મૃદ્દ્રવ્ય છે અને આ પિંડ વગેરે એના પર્યાય છે.. એમ કૃષ્ણ-નીલ વગેરે તથા એક ગુણકૃષ્ણ.. દિગુણકૃષ્ણ.. શતગુણકૃષ્ણ.. વગેરે રૂપ અનેક અવસ્થાઓને ધારણ કરવાની શક્તિ એ વર્ણ ગુણ છે અને આ કૃષ્ણ-નીલાદિ એના પર્યાય છે. એમ મધુર-તિક્તાદિ અવસ્થાઓને ધારણ કરવાની શક્તિ એ રસગુણ છે અને મધુર-તિક્તાદિ એના પર્યાય છે. આવું જ ગંધાદિ માટે જાણવું.. એમ, મિતજ્ઞાન-શ્રુતજ્ઞાન વગેરે અવસ્થાઓને ધારણ કરવાની શક્તિ એ જ્ઞાનગુણ છે અને મિતજ્ઞાનાદિ અવસ્થાઓ એના પર્યાય છે. આ વર્ણ-રસાદિ શક્તિઓ કે જ્ઞાનાદિશક્તિઓ પણ ઇતર અપ્રવેશી છે. માટે વર્ણશક્તિ ક્યારેય મધુરરસાદિરૂપે પરિણમતી નથી. અનંતાનંત કાળ પસાર થઈ જાય તો

મતિ-શ્રુતાદિ વિશેષ. અથવા સિદ્ધાદિ કેવલજ્ઞાન વિશેષ. ઇમ દ્રવ્ય ૧, ગુણ ૨, એ જાતિં શાશ્વત, અનઇ-પર્યાયથી અશાશ્વત, ઇમ આવ્યું.

એહવું કહઇ છઇ, તે નિરતઇ-રૂડઇ માર્ગઇ નહીં. જે માટિં એ કલ્પના શાસ્ત્રિં તથા યુક્તિં ન મિલઇ. ॥ ૨-૧૦ ॥

પર્યાયથી ગુણ ભિન્ન ન ભાખીઓ, સમ્મતિ ગ્રંથિં વિગતિં રે । જેહનો ભેદ વિવક્ષાવશથી, તે કિમ કહિઇ શક્તિ રે ॥ જિન૦ ॥ ૨-૧૧॥

ટબો - પર્યાયથી ગુણ ભિન્ન કહતાં - જુદો ભાખીઓ નથી. સમ્મતિ ગ્રંથિં, વ્યક્તિં=પ્રગટ અક્ષરઇં. તથાહિ-

પણ કોઈપણ પુદ્દગલ ક્યારેય પણ વર્ણાદિ ચારમાંથી એકથી પણ શૂન્ય બનતું નથી.. કૃષ્ણાદિ કોઈક ને કોઈક વર્ણ.. મધુરાદિ કોઈક ને કોઈક રસ.. વગેરે હોય.. હોય.. ને હોય જ. એટલે વર્ણશક્તિરૂપે ગુણ શાશ્વત છે ને કૃષ્ણાદિ પર્યાયરૂપે અશાશ્વત છે.. રસશક્તિરૂપે ગુણ શાશ્વત છે.. ને મધુરાદિપર્યાયરૂપે અશાશ્વત છે...

આ જ રીતે ઉપયોગશક્તિરૂપે ગુણ શાશ્વત છે અને મતિજ્ઞાનાદિ પર્યાયરૂપે અશાશ્વત છે.. કેવલજ્ઞાન થયા પછી પણ ભવસ્થકેવલજ્ઞાન - સિદ્ધસ્થ કેવલજ્ઞાન વગેરે ભેદો જાણવા.. સિદ્ધાવસ્થામાં પણ પ્રથમસમયસિદ્ધસ્થ કેવલજ્ઞાન.. દ્વિતીયસમયસિદ્ધસ્થ-કેવલજ્ઞાન વગેરે ક્ષણિક અવસ્થાઓરૂપ અશાશ્વત પર્યાય સંભવે છે. આ બધા ગુણરૂપ શક્તિના પર્યાયો છે.. અર્થાત્ ગુણના પર્યાયો છે.

એટલે, નર-નારકાદિરૂપે જીવ દ્રવ્યનો થતો અન્યથાભાવ એ જીવદ્રવ્યના પર્યાય છે.. દ્વાલુક-ત્ર્યણુકાદિરૂપે થતો પુદ્ગલદ્રવ્યનો અન્યથાભાવ એ પુદ્ગલદ્રવ્યના પર્યાય છે. એમ, કૃષ્ણ-નીલાદિરૂપે થતો વર્લગુણનો અન્યથાભાવ એ વર્લગુણના પર્યાય છે.. મતિજ્ઞાન વગેરે રૂપે થતો ઉપયોગગુણનો અન્યથાભાવ એ ઉપયોગગુણના પર્યાય છે.. આમ શક્તિ બે પ્રકારની છે - દ્રવ્યપર્યાય અને ગુણપર્યાય.

આ દિગંબરનો મત કહ્યો. ગ્રન્થકાર આ અંગે કહે છે કે આવું કહેનાર દિગંબર રૂડે=યોગ્ય માર્ગે નથી.. કારણકે આ વાત શાસ્ત્રસંમત નથી.. ને યુક્તિસંગત નથી. II ૧૯ II

ગાથાર્થ : સમ્મતિગ્રંથમાં વિગતિં = વ્યક્તપણે = સ્પષ્ટ અક્ષરો દ્વારા પર્યાયથી ગુણ ભિન્ન ન હોવો ભાખીયો = કહ્યો છે. એવા પ્રકારની ચોક્ક્સ વિવક્ષાવશાત્ જ જેનો ભેદ છે તેને શક્તિરૂપે શી રીતે કહેવાય ? ॥ ૨-૧૧ ॥

વિવેચન : ગુણના પણ પર્યાય માનનારો દિગંબર રૂડે માર્ગે નથી એ હવે ગ્રન્થકાર દર્શાવી રહ્યા છે.

સમ્મતિગ્રન્થમાં પર્યાયથી ગુણ ભિન્ન હોતા નથી... ( પર્યાય અને ગુણ ભિન્ન ભિન્ન

#### परिगमणं पज्जाओ, अणेगकरणं गुणित्त एगट्टा । तह वि ण गुणि ति भण्णाई, पज्जवणयदेसणा जम्हा ।। ३-१२ ।।

જિમ ક્રમભાવિષણું પર્યાયનું લક્ષણ છઇ, તિમ અનેક કરવું તે પણિ-પર્યાયનું લક્ષણ છઇ. દ્રવ્ય તો એક જ છઇ. જ્ઞાન-દર્શનાદિક ભેદ કહઇ છઇ તે પર્યાય જ છઇ, પણિ ગુણ ન કહિઇ. જે માર્ટિ-દ્રવ્ય-પર્યાયની દેશના ભગવંતની છઇ. પણિ-દ્રવ્ય-ગુણની દેશના નથી એ ગાથાર્થ.

નથી... પણ એક જ છે) આવું સ્પષ્ટ અક્ષરો દ્વારા કહ્યું છે. ત્યાં ૩-૧૨ મી ગાથામાં કહ્યું છે કે -પરિગમન, પર્યાય, અનેકકરણ અને ગુણ... આ ચારે શબ્દો એકાર્થક છે.

(અથવા પરિગમન = ચારે બાજુથી-સર્વથા પિંડાદિ અવસ્થાને પામવું એ પર્યાય છે.. ગુણન = અનેકકરણ એ ગુણ છે.. આમ વ્યુત્પત્તિ અલગ-અલગ હોવા છતાં, આ ગુણ અને પર્યાય એ બન્ને શબ્દો એકાર્થક છે.) પર્યાયવાચી છે. જેમ મૃદ્દ્રવ્ય પિંડ-સ્થાસ વગેરે જે આકારને ધારણ કરે છે તે સર્વથા કરે છે... અમુકભાગ પિંડાકાર અમુક સ્થાસાકાર... આમ નથી હોતું...એમ પરમાણુ કે દ્વરાણુકાદિ સ્કંધ જે રક્તાદિ વર્ણને ધારણ કરે છે તે સર્વથા કરે છે...અંશતઃ નહીં...બન્નેના મિશ્રણવાળી અવસ્થા પણ જે મળતી હોય છે, તે 'મિશ્રણ' (ચિત્રરૂપ)... આ પણ એક સ્વતંત્ર અલગ જ પ્રકાર છે...ને એને દ્રવ્યે સર્વથા અપનાવ્યો હોય છે... આત્મા પણ મતિ-શ્રુતજ્ઞાનાદિરૂપે સર્વથા જ પરિણમે છે. એટલે પર્યાયનું પરિગમન=સર્વતો વ્યાપ્તિ એવું જે લક્ષણ છે તે ગુણમાં પણ હોય જ છે. માટે 'ગુણ' પણ મૂળમાં તો પર્યાય છે જ.

શંકા - તો પછી ક્રમભાવીપર્યાયરૂપ પિંડસ્થાસાદિને પણ 'ગુણ' જ કહો ને ?

સમાધાન - ના, પિંડાદિને 'ગુણ' કહેવાતા નથી, કારણ કે ભગવાન્ની દેશના પણ ગુણનયદેશના એવું નામ ધારણ કરતી નથી, પણ પર્યાયનયદેશના એવું જ નામ ધારણ કરે છે... (અર્થાત્ 'પર્યાય' શબ્દ જ મુખ્ય છે.. 'ગુણ' શબ્દ ગૌણ છે.) (તે પણ એટલા માટે કે પર્યાય શબ્દથી ગણ પકડાઈ જાય છે.. ગુણ શબ્દથી પર્યાયો પકડાતા નથી.)

સમ્મતિગ્રન્થના આ અધિકારથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ગુણ કાંઈ પર્યાયથી અલગ નથી.. પોતે જ પર્યાયસ્વરૂપ છે. માટે એના પણ પર્યાય હોવાની વાત ઊભી રહી શકતી નથી. આ જ ગાથાને ટબામાં કંઈક ખોલે છે. જિમ કમભાવિપણું... જેમ કમભાવિત્વ એ પર્યાયનું લક્ષણ છે એમ અનેકકરણ એ પણ પર્યાયનું જ લક્ષણ છે. દ્રવ્ય તો એક જ છે. એના એ જ જીવના જ્ઞાનાદિગુણો જ્ઞાનાત્મા, દર્શનાત્મા, ચારિત્રાત્મા.. વગેરે અનેક ભેદ કરે છે. એટલે જ્ઞાનાદિમાં અનેકકરણત્વ છે જ જે પર્યાયનું લક્ષણ હોવાથી જ્ઞાનાદિ પણ પર્યાયરૂપ જ છે. એટલે જો બેમાંથી એક જ શબ્દ વાપરવાનો હોય તો એને 'પર્યાય' જ કહેવા. 'ગુણ' ન કહેવા. કારણકે શાસ્ત્રકારોને 'પર્યાય' શબ્દ જ અધિક માન્ય છે.. એટલે જ પ્રભુની પર્યાયોને પ્રધાન કરનાર દેશના પર્યાયદેશના કહેવાય છે, પણ ગુણદેશના કહેવાતી નથી.

જો ઇમ ગુણ.. શંકા - જો આ રીતે ગુણ પર્યાયથી ભિત્ર નથી તો દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય એમ

"જો ઇમ-ગુણ, પર્યાયથી ભિન્ન નથી, તો દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય એ उ નામ કિમ કહો છો?" ઇમ કોઇ કહઇ, તેહનઇ કહિઇ જે વિવક્ષા કહિઇ ભેદનયની કલ્પના, તેહથી. જિમ तैलस्य धारा ઇહાં તેલ નઇ ધારા ભિન્ન કહી દેખાડ્યાં, પણિ ભિન્ન નથી. તિમ સહભાવી કમભાવી કહીનઇ ગુણ-પર્યાય ભિન્ન કહી દેખાડ્યાં, પણિ પરમાર્થઇ ભિન્ન નથી. ઇમ જેહનો ભેદ ઉપચરિત છઇ, તે શક્તિ કિમ કહિઇ ? જિમ ઉપચરિત ગાય દુઝેઇ નહીં, તિમ ઉપચરિત ગુણ શક્તિ ન ધરઇ. ॥ ૨-૧૧ ॥

### જો ગુણ ત્રીજો હોઈ પદારથ, તો ત્રીજો નય લહિઇ રે । દ્રવ્યારથ પર્યાયારથ નય, દોઇ જ સૂત્રિં કહિઇ રે ॥ જિન૦ ॥ ૨-૧૨ ॥

ટબો - હવઇ જે ગુણ, પર્યાયથી ભિન્ન માનઇ છઇ, તેહનઇં દૂષણ દિઇ છઇં - જો ગુણ, ત્રીજો પદાર્થ-દ્રવ્ય પર્યાયથી જુદો ભાવ હોઈ, તો ત્રીજો નય લહીઇ=પામિઇં, અનઇં સૂત્રઇં તો દ્રવ્યાર્થ પર્યાયાર્થ એ બિહુ જ નય કહિયા છઇ. ગુણ હોઇ, તો ગુણાર્થ નય પણિ કહિઓ જોઇઇ. उक्तं च सम्मतौ :

#### ત્રણ નામ કેમ કહો છો ?

સમાધાન : ભેદનયની કલ્પનારૂપ વિવક્ષાથી ગુણ અને પર્યાયનો અલગ ઉલ્લેખ કરી એ ત્રણ નામ કહેવાય છે. જેમ તેલની ધાર પડે છે.. આવા વાક્યમાં તેલ કરતાં ધારનો ભેદ દર્શાવાઈ રહ્યો છે.. પણ જે તેલ છે એ જ ધારરૂપે પડે છે. ધાર કાંઈ તેલ કરતાં અલગ નથી.. તેમ છતાં જથ્થાને તેલ કહેવું અને ધારને ધાર.. આવી વિવક્ષાથી ભેદ કહેવાય છે. એમ, સહભાવીને ગુણ કહેવા.. ક્રમભાવીને પર્યાય કહેવા.. આવી વિવક્ષાથી બંનેને ભિન્ન કહેવાય છે.. બાકી પરમાર્થથી એ બે કાંઈ ભિન્ન નથી.

આમ જેનો ભેદ વાસ્તવિક નથી.. ઉપચરિત છે... તેને શક્તિ શી રીતે કહેવાય ? આશય એ છે કે ધાર કાંઈ તેલથી જુદી નથી. માત્ર ઉપચારથી જુદી કહેવાય છે.. તો આવા ઉપચરિત ભેદવાળી ધારમાં તેલને ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ હોતી નથી જ . છેવટે ધાર પોતે પણ તેલ જ છે ને.. પોતે જ પોતાને ઉત્પન્ન શી રીતે કરી શકે ? એમ છેવટે ગુણ પોતે 'પર્યાય' જ છે.. તો પોતે પોતાને ઉત્પન્ન શી રીતે કરી શકે ? માટે ગુણને શક્તિરૂપ કહી શકાય નહીં. જેમ ઉપચરિત ગાય દૂઝતી નથી એમ ઉપચરિત ગુણ શક્તિને ધારી શકતા નથી. !! ૨૦ !!

ગાથાર્થ : જો ગુણ એ સ્વતંત્ર ત્રીજો પદાર્થ હોત તો ત્રીજો નય પણ શાસ્ત્રોમાં કહેલો મળત. પણ સૂત્રમાં તો દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક એમ બે જ નય કહેલા છે. ॥ ૨-૧૨ ॥

વિવેચન : હવઇ જે ગુણ.. જે દિગંબર ગુણને પર્યાયથી ભિન્ન માને છે એને ગ્રન્થકાર દૂષણ આપે છે - જો ગુણ એ દ્રવ્ય અને પર્યાય આ બન્નેથી અલગ સ્વતંત્ર એક ત્રીજો પદાર્થ હોત તો ત્રીજો નય પણ મળવો જોઈએ.. પણ સૂત્રમાં તો દ્રવ્યાર્થ અને પર્યાયાર્થ એમ બે જ નય કહ્યા છે. દ્રવ્યને

दो उण नया भगवया, दव्विट्टय पज्जविट्टया णियया । जइ च पुण गुणो वि हुंतो, गुणिट्टअ-नओवि जुज्जंतो ।। ३-१० ।। (स.प्र.) जं च पुण भगवया, तेसु तेसु सुत्तेसु गोयमाईणं । पज्जवसण्णा णियया, वागरिया तेण पज्जाया ।। ३-११ ।। (स.प्र.)

રૂપાદિકનઇં ગુણ કહી સૂત્રિ બોલ્યા નથી. પણિ 'वण्णपज्जवा गंधपज्जवા' ઇત્યાદિક પર્યાય શબ્દઇં બોલાવ્યા છઇં. તે માહિં તે પર્યાય કહિઇં, પણિ ગુણ ન કહિઇં. અનઇં 'एकगुणकालए' ઇત્યાદિક ઠામિ જે ગુણ શબ્દ છઇં, તે ગણિત શાસ્ત્રસિદ્ધ પર્યાયવિશેષ સંખ્યાવાચી છઇં, પણિ તે વચન ગુણાસ્તિકનયનો વિષયવાચી નથી.

उक्तं च सम्मतौ-

जंपंति अत्थि समये, एगगुणो दसगुणो अणंतगुणो । क्तवाई परिणामो, भण्णइ तम्हा गुणिवसेसो ।। ३-१३ ।। (स.प्र.) गुणसद्दमंतरेणिव, तं तु पज्जविशेषसंखाणं । सिन्झइ णवरं, संखाण सत्थधम्मो ण य गुणोत्ति ।। ३-१४ ।। (स.प्र.) जह दससु दसगुणिम्म य, एगिम्म दसत्तणं समं चेव । अहियिम्म गुणसद्दे, तहेव एयं पि दहुव्वं ।। ३-१५ ॥ (स.प्र.)

ઇમ ગુણ, પર્યાયથી પરમાર્થદર્ષ્ટિં ભિન્ન નથી. તો તે દ્રવ્યની પરિ શક્તિરૂપ કિમ કહિઇં ? ॥૨-૧૨॥

મુખ્ય કરનાર નય એ દ્રવ્યાર્થિકનય.. પર્યાયને મુખ્ય કરનાર નય એ પર્યાયાર્થિક.. હવે ગુણ પણ જો સ્વતંત્ર પદાર્થ હોય તો એને મુખ્ય કરનાર દેષ્ટિકોણ પણ હોય તો ખરો જ. માટે એનો ગુણાર્થિક નય.. પણ કહેલો હોવો જોઈએ. શ્રી સમ્મતિપ્રકરણમાં કહ્યું છે કે - ભગવાન્ વડે નિયત રીતે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક એમ બે જ નય કહેવાયા છે. જો ગુણ પણ સ્વતંત્ર પદાર્થ હોત તો ગુણાર્થિક નય હોવો પણ યુક્ત હોત. વળી ભગવાન્ વડે શ્રી ગૌતમગણધર વગેરેને તે તે સૂત્રોમાં રૂપાદિ ગુણોની 'પર્યાય' સંજ્ઞા જ કહેવાયેલી છે.. માટે પણ રૂપાદિ ગુણો એ પર્યાયો જ છે.

શ્રી ભગવતી વગેરે સૂત્રોમાં શ્રીગૌતમ ગણધર વગેરે વડે પ્રશ્નો પૂછાયા.. અને ભગવાન્ વડે જવાબ અપાયા.. આમાં રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ વગેરેને ગુણ કહીને નથી કહ્યા.. પણ વણ્ણપજ્જવા.. ગંધપજ્જવા.. આમ 'પર્યાય' શબ્દથી જ કહ્યા છે, માટે એને પર્યાય કહેવા જોઈએ, પણ ગુણ નહીં..

**શંકા** - સૂત્રમાં તો ગુણ શબ્દ પણ વાપરેલો જોવા મળે છે.. જેમકે એક ગુણકાળો.. દિગુણ કાળો વગેરે...

સમાધાન - આમાં જે 'ગુણ' શબ્દ છે તે તમે કહો છો એ રૂપાદિ ગુણોને જણાવનાર 'ગુણ' શબ્દ નથી… પણ જે ગણિતશાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે અને પર્યાયવિશેષરૂપ છે એવી સંખ્યાને જણાવનાર 'ગુણ' શબ્દ છે. એટલે કે તે 'ગુણ' શબ્દ ગુણાસ્તિક નયનો જે વિષય બને એવા ગુણને જણાવનાર નથી. શ્રી સમ્મતિગ્રન્થમાં કહ્યું જ છે કે – ગુણને સર્વથા સ્વતંત્ર માનનાર કેટલાક એમ કહે છે કે

# જો ગુણ દલ પર્યવનું હોવઇં, તો દ્રવ્યઇ સ્યૂં કીજઇ રે । ગુણ-પરિણામ પટંતર કેવલ, ગુણ-પર્યાય કહીજઇં રે ।। જિન૦ ।।૨-૧૩।।

ટબો- પર્યાયદલ, માટિં ગુણનઇ શક્તિરુપ કહઇ છઇ, તેહનઇ દૂષણ દિઇ છઇ- જો ગુણ, પર્યાયનું દલ કહિતાં-ઉપાદાન કારણ હોઇ, તો દ્રવ્યઇ સ્યૂં કીજઇ ? દ્રવ્યનું કામ ગુણઇ જ કીધઉં, તિ વારઇ, ગુણ ૧, પર્યાય ૨, જ પદાર્થ કહો, પણિ ત્રીજો ન હોઇ.

#### કોઇ કહસ્યઇં "દ્રવ્યપર્યાય ગુણપર્યાય રૂપ કારય ભિન્ન છઇ, તે માર્ટિ દ્રવ્ય ૧, ગુણ

- શાસ્ત્રમાં એકગુણકાળો, દસગુણકાળો... અનંતગુણકાળો... વગેરે ઉલ્લેખ દ્વારા રૂપાદિ વિશે ગુણ શબ્દ કહેવાય જ છે ને ? તેથી રૂપાદિપરિણામ એ ગુણિવશેષ જ છે... અને તેથી ભગવાને ગુણાર્થિકનય પણ ઉપદેશ્યો જ છે, એ સાબિત થાય છે. સિદ્ધાન્તવાદી હવે એનો જવાબ આપે છે गुणसद्दमन्तरेण... એકગુણકાળો વગેરે શબ્દ, રૂપાદિને જણાવનાર 'ગુણ' શબ્દ વિના પણ 'અમુક માત્રાની કાળાશ' વગેરે રૂપ વિશેષ પ્રકારની સંખ્યાના વાચક તરીકે સિદ્ધ થાય છે. પણ અતિરિક્ત ગુણાર્થિકનયનું પ્રતિપાદન કરવાના તાત્પર્યવાળો નથી. કારણ કે એ 'ગુણ' શબ્દ પ્રસ્તુત ભાવ કેટલો ન્યૂન યા અધિક છે એને જણાવે છે... જેમ દશ દ્રવ્યો હોય અથવા એક દ્રવ્યને દશ ગુણ કર્યું હોય તો બંનેમાં દશત્વ સમાન છે...એટલે કે દશગુણએક...એમ 'ગુણ' શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો હોય એને 'ગુણ' શબ્દના પ્રયોગ વિના 'દશ' એટલા શબ્દથી જેમ જણાવી શકાય છે (અને પછી એ ગુણ શબ્દ વધારાનો બની જાય છે) એમ પ્રસ્તુતમાં પણ 'દસગુણકાળો'ના સ્થાને 'દસમાત્રાની કાળાશવાળો' એમ ગુણ શબ્દ વિના પણ અભિપ્રેત અર્થ જણાવી શકાય છે. આમ ગુણ એ પર્યાયથી પરમાર્થદિષ્ટિએ ભિન્ન નથી. તેથી પર્યાયની જેમ એ પણ શક્તિ3પ નથી. ॥ ૨૧ ॥

ગાથાર્થ: જો ગુણ એ પર્યાયનું દલ (=ઉપાદાનકારણ) હોય તો પછી દ્રવ્યે શું કરવાનું રહે ? તેથી ગુણનો પરિણામ એ ગુણપર્યાય... એ વાત માત્ર પટંતર = ભેદની કલ્પનારૂપ જ છે. વાસ્તવિક નથી. 11 ૨-૧૩ 11

વિવેચન - 'ગુક્યો' એ પર્યાયનું ઉપાદાન કારણ છે... અર્થાત્ વર્જાગુણ કૃષ્ણ-નીલાદિ પર્યાયોનું ઉપાદાનકારણ છે... રસગુણ મધુર-અમ્લાદિ પર્યાયોનું ઉપાદાનકારણ છે... ઉપયોગગુણ મિતિજ્ઞાનાદિનું ઉપાદાનકારણ છે... આમ ગુણો એ પર્યાયનું ઉપાદાન કારણ હોવાથી ગુણને પણ શક્તિરૂપ માનવા જોઇએ એવું જે દિગંબરો કહે છે તેને ગ્રન્થકાર દૂષણ દેખાડે છે -

જો કૃષ્ણ-નીલાદિ પર્યાયોને વર્જાાદિ ગુણ જ ઉત્પન્ન કરી દેતા હોય તો પછી દ્રવ્યે કશું કરવાનું રહ્યું જ નહીં… આવા બધા જુદા જુદા પર્યાયો ઉત્પન્ન કરવાનું કામ દ્રવ્યનું હતું. એ તો ગુણે કરી દીધું… તો હવે દ્રવ્યે કશું કરવાનું રહ્યું જ નહીં ને ! અને તો પછી દ્રવ્યને માનવાની જરૂર જ ન રહેવાથી ગુણ અને પર્યાય એ બે પદાર્થો જ માનવાના રહે… ત્રીજો દ્રવ્ય પદાર્થ નહીં.

કોઇ કહસ્યઇં... શંકા - પર્યાય એ કાર્યરૂપ છે. કારણ કે ઉત્પન્ન થાય છે. આ પર્યાયો બે પ્રકારના છે...પિંડ-સ્થાસ વગેરે રૂપ અને નર-નારકાદિક વગેરે રૂપ દ્રવ્યપર્યાય અને કૃષ્ણ- ૨, રૂપ કારણ ભિન્ન કલ્પિઇ" તે જૂઠું. જે માટિં-કાર્યમાંહિ કારય શબ્દનો પ્રયોગ છઇં. તેણઇં કારણભેદઇં કાર્યભેદ સિદ્ધ થાઇ. અનઇં કાર્યભેદ સિદ્ધ થયો હોઇ, તો કારણભેદ સિદ્ધ થાઇ. એ અન્યોન્યાશ્રય નામઇં દૂષણ ઉપજઇ. તે માટઇં ગુણ-પર્યાય જે કહિઇ, તે ગુણ-પરિણામનો

નીલાદિરૂપ કે મતિજ્ઞાનાદિરૂપ ગુણપર્યાય...કાર્યભેદે કારણભેદ હોય એ તમે પણ માનો જ છો. એટલે બન્નેના કારણરૂપ શક્તિ પણ અલગ-અલગ હોવી જ જોઇએ. તેથી પિંડ-સ્થાસાદિ કે નર-નારકાદિક પર્યાયના કારણ તરીકે દ્રવ્યશક્તિ સિદ્ધ થશે... (અને તેથી તમે જે કહ્યું હતું કે દ્રવ્યે કશું જ કરવાનું ન રહેવાથી દ્રવ્યને માનવાની જરૂર જ નહીં રહે... વગેરે, તે પ્રશ્ન હવે રહેશે નહીં.) અને કૃષ્ણ-નીલાદિ કે મતિજ્ઞાનાદિ પર્યાયના કારણ તરીકે ગુણશક્તિ સિદ્ધ થશે.

સમાધાન - આ વાત જૂઠી છે = બરાબર નથી. કારણ કે આમાં અન્યોન્યાશ્રય દોષ આવે છે. તે આ રીતે - કાર્યનો તમે જે ઉલ્લેખ કરો છો એમાં 'કારણ' શબ્દનો પ્રવેશ છે... આશય એ છે કે કાર્ય શું છે ? આના જવાબમાં તમે દ્રવ્યપર્યાય અને ગુણપર્યાય... આમ જે કહો છો એનો તમને દ્રવ્યજન્યપર્યાય અને ગુણજન્યપર્યાય આવો અર્થ અભિપ્રેત છે... એટલે કે આમાં કારણભત દ્રવ્ય અને ગુણનો સમાવેશ છે. આમાં પર્યાયના કારણ તરીકે દ્રવ્ય તો સિદ્ધ જ છે અને ઉભયમાન્ય છે... પણ પર્યાયના કારણ તરીકે ગુણ હજુ સિદ્ધ થયેલ નથી... (ઊલટું અમને તો એ પર્યાયના કારણ તરીકે પણ દ્રવ્ય જ સિદ્ધ છે.) એટલે જ્યાં સુધી 'ગુણ' પણ પર્યાયના કારણ છે એ સિદ્ધ નહીં થાય ત્યાં સુધી ગુણજન્યપર્યાય જેવી ચીજ જ અસિદ્ધ હોવાથી પર્યાયાત્મક જે કાર્ય છે એનો ગણપર્યાય અને દ્રવ્યપર્યાય એવો ભેદ જ સિદ્ધ નહીં થાય અને જ્યાં સુધી આ રીતે કાર્યભેદ સિદ્ધ નહીં થાય ત્યાં સુધી કારણભેદ સિદ્ધ ન થવાથી દ્રવ્યાત્મક કારણ કરતાં અલગ ગુણાત્મક કારણ પણ સિદ્ધ નહીં થાય. કારણ કે તમે કાર્યભેદે કારણભેદ સિદ્ધ કરવા મથી રહ્યા છો. આમ કાર્યભેદ સિદ્ધ થાય તો કારણભેદ સિદ્ધ થાય... અને કારણભેદ સિદ્ધ થાય તો કાર્યભેદ સિદ્ધ થાય. એટલે અન્યોન્યાશ્રયદોષ આવતો હોવાથી ગુણ, પર્યાયના કારણ તરીકે સિદ્ધ થઈ શકતા નથી. એટલે 'વર્શાદિ ગુણનો કૃષ્ણાદિ પરિણામ જે થાય છે તે ગુણપર્યાય છે' આ વાત માત્ર કલ્પનારૂપ છે, પરમાર્થથી નથી... અર્થાત્ વર્શાદિ ગુણ એ પરિણામી છે ને કૃષ્ણાદિ ગુણ એના પરિણામરૂપ છે વગેરે વાત પારમાર્થિક નથી... પણ કાલ્પનિક છે એમ જાણવું. અને તેથી કૃષ્ણાદિ ગણ પણ પર્યાયાત્મક જ હોવાથી દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય આમ ૩ નામ જે કહેવાય છે તે ગુણ-પર્યાયનો ભેદોપચાર કરીને જ કહેવાય છે એમ જાણવું.

આમ, ગ્રન્થકારે અન્યોન્યાશ્રય દોષ આપીને ગુણજન્યપર્યાયની વાતનું નિરાકરણ કર્યું એ એકદમ સ્પષ્ટ છે... (પણ માનો કે દિગંબર આના પર એવી શંકા કરે કે - દ્રવ્યજન્ય પર્યાય એ દ્રવ્યપર્યાય... ગુણજન્ય પર્યાય એ ગુણપર્યાય... આવી દ્રવ્યપર્યાય-ગુણપર્યાયની વ્યાખ્યા કરવામાં આવે તો તો તમે આપેલો અન્યોન્યાશ્રય દોષ બરાબર છે... પણ અમે ધારો કે આવી વ્યાખ્યા કરીએ છીએ કે - પિંડ-સ્થાસાદિ કે નર-નારકાદિ દ્રવ્યાત્મક પર્યાય એ દ્રવ્યપર્યાય અને કૃષ્ણ - નીલાદિ કે મતિજ્ઞાનાદિ ગુણાત્મક પર્યાય એ ગુણપર્યાય... એટલે કાર્યભેદ આ રીતે કારણના પ્રવેશ

જે પટંતર-ભેદ કલ્પનારૂપ, તેહથી જ કેવલ સંભવઇ, પણિ પરમાર્થઇ નહીં. અનઇ એ उ નામ કહઇ છઇ તે પણિ-ભેદોપચારઇ જ, ઇમ જાણવું. ।। २-૧૩ ।।

વિના પણ સિદ્ધ થઈ જશે... ને તેથી કાર્યભેદે કારણભેદ ન્યાયે દ્રવ્યાત્મકકારણ કરતાં અલગ પ્રકારના કારણ તરીકે ગુણ પણ સિદ્ધ થઇ જશે.

તો આવી શંકાનું ગ્રન્થકાર આ રીતે સમાધાન કરી શકે છે -

સમાધાન - કાર્યભેદ સિદ્ધ થયો એ વાત બરાબર... અને તેથી કારણભેદ સિદ્ધ થશે એ પણ બરાબર... છતાં એ દ્રવ્યભિત્ર ગુણાત્મક જ હશે એ શી રીતે સિદ્ધ થશે ? આશય એ છે કે વ્યવહારનયને અનુસરીને પૂર્વે અમે કહી જ ગયા છીએ કે દ્રવ્યના પર્યાયાત્મક કાર્યો અનેક છે... અને જેટલાં કાર્ય છે એટલી કારણભૂત શક્તિઓ દ્રવ્યમાં રહેલી છે... આ શક્તિઓ કાર્યભેદે અલગ અલગ હોવા છતાં એ દરેક કાર્યના કારણ તરીકે દ્રવ્ય જ આવીને ઊભું રહે છે... દ્રવ્યભિત્ર ગુણ નહીં... જેમકે પરમાણુમાં દ્રાયણુકજનિકા શક્તિ પણ છે અને ત્ર્યણુકજનિકા શક્તિ પણ છે...આ બંને શક્તિઓ અલગ-અલગ છે. (કારણ કે કાર્યભેદ છે.) પણ એટલા માત્રથી, દ્રાયણુકજનિકા શક્તિ જો દ્રવ્ય છે તો ત્ર્યણુકજનિકા શક્તિ ગુણાત્મક હોય એવું કાંઈ કહી શકાતું નથી...

એમ, પિંડ-સ્થાસાદિજિનિકા શક્તિ કરતાં કૃષ્ણ-નીલાદિજિનિકા શક્તિ અલગ છે એટલું ભલે સિદ્ધ થાય... પણ એટલા માત્રથી કૃષ્ણ-નીલાદિજિનિકા શક્તિ ગુણમાં રહી છે એમ કાંઈ સાબિત થઈ જતું નથી... એ સાબિત થવા માટે તો કૃષ્ણ-નીલાદિ પર્યાયોમાં ગુણજન્યતા સાબિત કરવી જ પડે... ને તો પછી પૂર્વવત્ અન્યોન્યાશ્રયદોષ ઊભો જ રહે.

શંકા - મૃદ્દ્રવ્ય ત્રૈકાલિક છે... પિંડ-સ્થાસાદિ અવસ્થાઓની ધારા ચાલે છે... આ અવસ્થાથી ભિન્ન મૃદ્દ્રવ્ય ક્યારેય જોવા મળતું નથી... એમ આમાંની કોઈપણ અવસ્થા ન હોય... સર્વેઅવસ્થાશૂન્ય હોય એવું મૃદ્દ્રવ્ય પણ ક્યારેય હોતું નથી. આવું બધું વર્ણ માટે પણ સમાન છે. વર્ણ ત્રૈકાલિક છે... કૃષ્ણ-નીલાદિ અવસ્થાઓની ધારા ચાલે છે... આ અવસ્થાથી ભિન્ન વર્ણ ક્યારેય જોવા મળતો નથી... એમ, કૃષ્ણાદિમાંની કોઈપણ અવસ્થા ન હોય... કૃષ્ણ-નીલાદિ સર્વ અવસ્થાઓથી શૂન્ય હોય એવો વર્ણ પણ ક્યારેય હોતો નથી... (અર્થાત્ કૃષ્ણ-નીલ-પીત વગેરેમાંનો કોઈ વર્ણ ન હોય... ને છતાં વર્ણ હોય આવું ક્યારેય બનતું નથી...) મૃદ્દ્રવ્ય એક છે, પિંડાદિ અવસ્થાઓ અનેક છે... વર્ણગુણ એક છે... કૃષ્ણ-નીલાદિ અવસ્થાઓ અનેક છે. આમ એકબાજુ મૃદ્દ્રવ્ય ને પિંડાદિધારા છે... તો બીજી બાજુ વર્ણગુણ અને કૃષ્ણાદિધારા છે... બન્ને વચ્ચે બધી રીતે સમાનતા છે... તેથી, પિંડાદિ અવસ્થાઓ જો મૃદ્દ્રવ્યજન્ય છે... તો કૃષ્ણાદિ અવસ્થાઓ વર્ણગુણજન્ય હોવી માની જ શકાય છે ને !

સમાધાન - તમે બધી સમાનતા જુઓ છો…પણ એમ ઘણાં ઘણાં વૈષમ્ય પણ છે તે જોતાં નથી… માટે કૃષ્ણ-નીલાદિ વર્ણો વર્ણજન્ય છે એવો આગ્રહ છોડી શકતા નથી… એ વૈષમ્ય આવાં જાણવા.

(૧) પિંડ-સ્થાસ વગેરે આધેય છે ને એના આધાર તરીકે મૃદ્દ્રવ્ય કહેવાય છે... એમ કૃષ્ણ-નીલ વગેરે આધેય છે... પણ એના આધાર તરીકે 'વર્ણ' નથી કહેવાતો, ઘટાદિદ્રવ્ય જ કહેવાય છે. કારણ કે વર્ણ ખુદ ગુણ હોવાથી, દ્રવ્યાશ્રયાઃ નિર્गુणાઃ गुणाः સૂત્રાનુસારે સ્વયં નિર્ગુણ

# એક અનેક રૂપથી ઇણિ પરિ, ભેદ પરસ્પર ભાવો રે । આધારાધેયાદિકભાવિં, ઇમજ ભેદ મનિ લ્યાવો રે ।। જિન૦ ।। ૨-૧૪ ।।

હોય છે. તેથી સ્વયં કૃષ્ણાદિ વર્ણવાન્ બની શકે નહીં.

- (૨) માટી પિંડ રૂપે પરિણમી... વગેરે વ્યવહાર થાય છે... એટલે મૃદ્દ્રવ્ય પરિણામી અને પિંડ એનો પરિણામ કહેવાય છે.. પણ એ રીતે વર્ણ 'કૃષ્ણ' રૂપે પરિણમ્યો એવો વ્યવહાર ક્યારેય થતો નથી... એટલે વર્ણ પરિણામી છે... ને કૃષ્ણ એનો પરિણામ છે એમ કહી શકાતું નથી... આ જ જણાવે છે કે કૃષ્ણ-નીલાદિ વર્ણજન્ય નથી...
- (3) પિંડ સ્થાસ બની ગયો... સ્થાસ કોશ બની ગયો... આવો બધો પણ વ્યવહાર થાય છે... પણ એ રીતે કાળો વર્ણ રક્તવર્ણ બની ગયો... વગેરે વ્યવહાર ક્યારેય થતો નથી... હા કાળો ઘડો લાલ બની ગયો... એવો વ્યવહાર થાય છે... એટલે કે ઘડામાં શ્યામપરિણામ હતો તે હવે રક્તપરિણામ બન્યો... અર્થાત્ અલગ-અલગ કૃષ્ણ-રક્તાદિ પરિણામના આધાર તરીકે ઘટાદિદ્રવ્ય જ ભાસે છે, વર્ણાદેગુણ નહીં... એનો અર્થ એ બધા પરિણામનો પરિણામી દ્રવ્ય છે, પણ વર્ણગુણ નહીં... અર્થાત્ કૃષ્ણ-રક્તાદિ પરિણામો દ્રવ્યજન્ય છે, વર્ણજન્ય નહીં.
- (૪) શ્યામઘટ રક્ત બન્યો હોય ત્યારે પણ स अंवायं घट: એવી પ્રત્યભિજ્ઞા થાય છે, પણ સ अंवायं वर्ण: એવી પ્રત્યભિજ્ઞા થતી નથી... આ જણાવે છે કે પ્રત્યભિજ્ઞાના વિષયભૂત એકત્વ ઘટમાં છે પણ વર્ણમાં નથી... અર્થાત્ શ્યામ અને રક્ત... આ બંને પરિણામોનો આધાર જે એક છે તે ઘટ છે, પણ વર્ણ નથી... એનો અર્થ જ એ કે શ્યામાદિ અવસ્થાઓ ઘડાની છે, પણ વર્ણની નથી.
- (૫) अयं कृष्णः... अयं कृष्णः... આવી એકાકાર પ્રતીતિ હોવા છતાં તિર્યક્ સામાન્ય ગુણમાં નથી હોતું, પણ દ્રવ્યમાં જ હોય છે એ આપણે પૂર્વે જોઈ ગયા છીએ... એમ મૃદ્દ્રવ્ય... પિંડાદિધારા તથા વર્ણગુણ... કૃષ્ણાદિધારા... આ બંને વચ્ચે અમુક સમાનતા હોવા છતાં એ કૃષ્ણાદિધારાને દ્રવ્યની જ માનવાની, વર્ણની નહીં... ને તેથી ઊર્ધ્વતા સામાન્ય પણ દ્રવ્યમાં જ માનવાનું વર્ણમાં નહીં... એ નિશ્ચિત થાય છે. એટલે જો ઊર્ધ્વતા સામાન્ય વર્ણાદિગુણમાં નથી... તો એમાં કૃષ્ણ-નીલાદિજનન શક્તિ પણ નથી જ એ સાબિત થઈ જ ગયું, કારણ કે એ શક્તિ હોત તો મૃદ્દ્રવ્ય વગેરેની જેમ ઊર્ધ્વતા સામાન્યરૂપ જ હોત.

આમ, ગુણપર્યાયોની શક્તિ ગુણમાં માનવાની દિગંબરોની વાત જુઠી છે એ નિઃશંક નિશ્ચિત થાય છે. !! ૨૨ !!

ગાથાર્થ - આ પ્રમાણે એક-અનેક રૂપથી દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાય સાથે પરસ્પર ભેદ વિચારવો. એમ આધાર-આધેયભાવ વગેરે રૂપે પણ એ ભેદને મનમાં વિચારવો. II ૨-૧૪ II

વિવેચન - આમ, દ્રવ્ય-ગુણ અને પર્યાયની વ્યાખ્યા કહી... પ્રાસંગિક દિગંબર સાથેની ચર્ચા વિચારી... હવે, દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાયથી જે (કથંચિદ્) ભેદ છે તે સમજાવે છે -

આમ, મૃદ્દ્રવ્ય એક છે એમાં વર્ષ-ગંધ વગેરે અનેક ગુણો છે... એમ પિંડ-સ્થાસ વગેરે

ટબો- એણિં પરિ દ્રવ્ય એક, ગુણ-પર્યાય અનેક, એ રૂપઇ પરસ્પર ક. માંહોમાંહિં ભેદ ભાવો=વિચારો, ઇમ જ આધાર આધેય પ્રમુખ ભાવ ક.-સ્વભાવ, તેણઇ કરી મનમાંહિં લ્યાવો, જે માર્ટિ પરસ્પરઅવૃત્તિ ધર્મ પરસ્પરમાંહિ ભેદ જણાવઇ. ।। ૨-૧૪ ।।

દ્રવ્ય આધાર ઘટાદિક દીસઇ, ગુણ પર્યાય આધેયો રે । રૂપાદિક એકેન્દ્રિયગોચર, દોહિં ઘટાદિક વેઓ રે ।। જિન૦ ।। ૨-૧૫ ।।

ટબો- તેહિ જ વિવરી દેખાડઇ છઇ- દ્રવ્ય ઘટાદિક આધાર દીસઇ છઇ, જે માટઇ 'એ ઘટઇ રૂપાદિક' ઇમ જાણીઇ છઇ. ગુણ - પર્યાય રૂપ-રસાદિક, નીલ - પીતાદિક આધેય = દ્રવ્ય ઉપરિ રહિયાં. ઇમ આધારાધેયભાવઇ દ્રવ્યથી ગુણપર્યાયનઇ ભેદ છઇ, તથા રૂપાદિક

અનેક પર્યાય છે... એકનો અભેદ હોય તો એકની સાથે જ હોય શકે, અનેકની સાથે નહીં... એ સ્પષ્ટ છે... માટે એક એવા દ્રવ્યથી અનેક એવા ગુણ-પર્યાય ભિન્ન છે એ સાબિત થાય છે.

એમ દ્રવ્ય આધાર છે... ગુણ-પર્યાય આધેય છે...તેથી જેમ આધારભૂત ભૂતલ અને આધેય ઘટનો ભેદ છે તેમ આધારભૂત દ્રવ્ય અને આધેયભૂત ગુણ-પર્યાયનો ભેદ છે... આદિ શબ્દથી એકેન્દ્રિયગોચરતા... અનેકેન્દ્રિયગોચરતા વગેરે રૂપે પણ ભેદ જાણવો... કારણ કે પરસ્પર અવૃત્તિ ધર્મ પરસ્પરનો ભેદ જણાવે છે... અર્થાત્ અ માં જે ધર્મ છે તે ब માં નથી... અને ब માં જે ધર્મ છે તે અ માં નથી... અને વ માં જે ધર્મ છે તે અ માં નથી... તો સ્પષ્ટ છે કે અ અને ब એક ન હોય શકે... જુદા જ હોય... દ્રવ્યમાં જે આધારતા ધર્મ છે તે ગુણ-પર્યાયમાં નથી... ગુણ-પર્યાયમાં જે આધેયતા ધર્મ છે તે દ્રવ્યમાં નથી... માટે આ પરસ્પરઅવૃત્તિ આધારતા વગેરે ધર્મ દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાય સાથેનો ભેદ જણાવે છે. 11 ૨૩ 11

ગાથાર્થ - ઘટ વગેરે દ્રવ્ય આધારરૂપે દીસે છે... રૂપ વગેરે ગુણો અને નવાજુનાપણું વગેરે પર્યાય આધેયરૂપે ભાસે છે... રૂપાદિક ગુણ એકેન્દ્રિય ગોચર છે, ઘટાદિ દ્રવ્ય બેઇન્દ્રિયથી જણાય છે. માટે દ્રવ્યથી ગુણ-પર્યાયનો ભેદ જાણવો. ।। ૨-૧૫ ।।

વિવેચન - પૂર્વ ગાથામાં જે આધાર-આધયાદિક ભાવે ભેદને મનમાં વિચારવાનું કહેલું તેહિ જ વિવરી... તેનું જ વિવરણ કરીને દેખાડે છે - ઘટ વગેરે દ્રવ્ય આધારરૂપે દીસે છે, કારણ કે 'આ ઘડામાં રૂપ વગેરે છે' એમ આપણને જણાય છે. રૂપ-રસાદિક તથા નીલ-પીતાદિક ગુણ-પર્યાય આધય=દ્રવ્યમાં રહ્યા હોવા જણાય છે... આમ આધાર-આધયભાવે દ્રવ્યથી ગુણ-પર્યાયનો ભેદ છે તથા રૂપ વગેરે ગુણ-પર્યાય એક ઇન્દ્રિયના વિષય બને છે... (જેમ કે રૂપ આંખનો વિષય છે, કાન વગેરેનો નહીં... એમ બધા વિષય જાણવા.) જયારે ઘટાદિ દ્રવ્ય બે ઇન્દ્રિયનો (ચક્ષુ અને સ્પર્શનો...) વિષય છે... અંધારામાં હાથથી સ્પર્શ કરીને પણ ઘડાનું અસ્તિત્વ જાણી શકાય છે... આ વાત નૈયાયિકના મતને અનુસરીને કહી છે, એ જાણવું... સ્વમતે = જૈન મતે તો ગંધ વગેરે પર્યાય દ્વારા ઘ્રાણેન્દ્રિય વગેરેથી પણ દ્રવ્ય પ્રત્યક્ષ થઈ શકે છે, નહીંતર 'ફૂલ સુંઘું છું' એવી

ગુણ-પર્યાય એક ઇન્દ્રિય-ગોચર ક. વિષય છઇ. જિમ રૂપ ચક્ષુરિન્દ્રિયઇં જ જણાઇં, રસ તે રસનેન્દ્રિયઇં જ, ઇત્યાદિક. અનઇં ઘટાદિક દ્રવ્ય છઇ, તે દોહિં-ચક્ષુરિન્દ્રિય અનઇં સ્પર્શનેન્દ્રિય એ ૨ ઇન્દ્રિયઇં કરીનઇં જાણો છો. એ નઇયાયિકમત અનુસરીનઇં કહિઉં. સ્વમતઇં ગંધાદિક પર્યાય દ્વારઇં ઘ્રાણેન્દ્રિયાદિકઇં પણિ દ્રવ્ય પ્રત્યક્ષ છઇં. નહી તો- 'કુસુમ ગંધું છું' ઇત્યાદિ

પ્રતીતિને ભ્રમણારૂપ માનવાની આપત્તિ આવે.

નૈયાયિક એમ કહે છે કે ઘ્રાણેન્દ્રિય દ્વારા તો ફૂલની ગંધનું જ પ્રત્યક્ષ થયું છે... પણ એ ગંધ પરથી ગંધવાન્ એવા ફૂલદ્રવ્યનું અનુમાન થાય છે.

જૈન - 'ફૂલદ્રવ્યનું જે જ્ઞાન થાય છે તે અનુમાન છે, પ્રત્યક્ષ નથી.' એમ શાના આધારે કહો છો ?

નૈયાયિક - સ્પષ્ટં પ્રત્યક્ષમ્... વસ્તુનો પ્રત્યક્ષબોધ ઘણો વિશદ હોય છે... પરોક્ષ જ્ઞાન એટલું વિશદ હોતું નથી... જેમકે ધૂમાડો જોઇને વિક્ષનું અનુમાન થાય છે. ત્યારે માત્ર વિક્ષનો જ બોધ હોય છે... એનો વર્ણ... આકૃતિ... પરિમાણ વગેરે કશાનો બોધ થતો નથી... જ્યારે વિક્ષનું પ્રત્યક્ષ હોય તો ભૂરો-લાલ કે પીળો છે ? જવાલાઓ નીકળે છે કે શાંત છે ? જવાલાઓ કેટલી ઊંચી છે ? વગેરે ઘણું ઘણું જણાય છે... આ પ્રત્યક્ષ બોધ છે.

એમ ફૂલ જો પ્રત્યક્ષ હોય તો એની સાઇઝ... કલર... પાંખડીઓ... વગેરે ઘણું ઘણું દેખાય છે... આ પ્રત્યક્ષ બોધ છે. પણ અંધકારની અંદર ફૂલને સુંઘતા હોઈએ ત્યારે ઘ્રાણેન્દ્રિયથી માત્ર ગંધનું પ્રત્યક્ષ થાય છે... કયું ફૂલ છે ? કેવા રંગનું છે ? કેટલી-કેવી પાંખડીઓ છે ? વગેરે કશું જણાતું નથી... (અનુમાનથી કલ્પના કરીએ એ વાત જુદી...) માટે ઘ્રાણેન્દ્રિયથી માત્ર ગંધનું જ પ્રત્યક્ષ માની શકાય... ફૂલનું નહીં... કારણ કે ફૂલનો વિશદ બોધ નથી.

જૈન - સ્પર્શનેન્દ્રિયથી તો તમે ઘટાદિનું પ્રત્યક્ષ માન્યું છે... તો સ્પર્શનેન્દ્રિયથી ઘડાનો રંગ દેખાય કે નહીં ?

નૈયાયિક - ના, ન જ દેખાય...

જૈન - ઘડો લાલ છે કે કાળો ? એ જણાતું ન હોય તો પણ સ્પર્શનેન્દ્રિયથી થતા ઘડાના જ્ઞાનને વિશદ માનીને પ્રત્યક્ષરૂપ કહો છો ?

નૈયાયિક - એ તો રંગ સ્પર્શનેન્દ્રિયનો વિષય નથી, માટે શી રીતે જણાય ? જે સ્પર્શનેન્દ્રિયના વિષય હોય એ તો સ્પષ્ટ જણાય જ છે, માટે એને પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે.

જૈન - ભલા આદમી ! આ વાત ઘ્રાણેન્દ્રિય માટે પણ કેમ નથી લગાવતો ? ઘ્રાણેન્દ્રિયનો જેટલો વિષય હોય એટલા અંશમાં ગંધ દ્વારા ફૂલ પણ વિશદરૂપે ભાસે જ છે... બાકી ફૂલ લાલ છે કે પીળું ? નાનું છે કે મોટું ? વગેરે જે નથી ભાસતું એ બોધ અસ્પષ્ટ છે એ કારણે નહીં, પણ એ બધું ઘ્રાણેન્દ્રિયનો વિષય નથી, એ કારણે... બસો-ત્રણસો ડગલાં દૂર ઊભેલા માણસે ફૂલ

જ્ઞાનનઇં ભ્રાન્તપણું થાઇ, તે જાણવું. ઇમ - એક - અનેક ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યપણઇં દ્રવ્યથી ગુણ-પર્યાયનો ભેદ જાણવો. ગુણ - પર્યાયનઇં માંહોમાંહિ ભેદ, તે સહભાવી ક્રમભાવી એ કલ્પનાથી જ. ।। ૨-૧૫ ।।

સુંઘ્યું... ચહેરો ખીલી ઊઠ્યો... એ ખીલવટ પરથી સુગંધી ફૂલનું જે અનુમાન થાય... એની અપેક્ષાએ પોતે જ ફૂલને સુંઘી રહ્યો હોય ત્યારે સુગંધી ફૂલનું જે જ્ઞાન થાય એ ઘણું વિશદ હોય જ છે... પછી એને પ્રત્યક્ષ શા માટે નહીં કહેવાનું ? નહીંતર 'હું ફૂલ સૂંઘું છું...' આવા જ્ઞાનને શી રીતે ઘટાવશો ?

**નૈયાયિક** - વસ્તુતઃ એ ફૂલની ગંધને જ સૂંઘી રહ્યો છે... ને પછી એનો ગંધવાન્ એવા ફૂલમાં ઉપચાર કરે છે.

જૈન - अग्निर्माणवक:... માણવક (નામનો માણસ) અગ્નિ છે... આવો વાક્યપ્રયોગ થયો હોય ત્યાં વાસ્તવિક અગ્નિ અસંભવિત હોવાથી ઉપચરિત લેવાય છે... પણ 'ચૂલામાં અગ્નિ છે' આમ કહ્યું હોય ત્યાં મૌલિક અગ્નિ સંભવિત છે તો કાંઈ ઔપચારિક અગ્નિ લઈ ન શકાય... અર્થાત્ મૌલિક વાત સંભવતી હોય ત્યાં ઉપચાર કરવો અયોગ્ય છે... એટલે પ્રસ્તુતમાં, 'હું ફૂલ સૂંઘું છું...' આ વાત મૌલિક રીતે સંભવિત છે... તો એને ઉપચરિત માનવી યોગ્ય નથી. એટલે નક્કી થયું કે દ્રવ્યનું ઘાણોન્દ્રિય વગેરે દ્વારા પણ પ્રત્યક્ષ થાય જ છે.

નહીંતર, 'હું ઘડો જોઉં છું' આવી પ્રતીતિ અંગે પણ 'ઘડાનું રૂપ (લાલવર્ણ) જ એ જોઈ રહ્યો છે ને પછી રૂપવાન્ એવા ઘડામાં ઉપચાર કરે છે' એમ કહેવું પડશે...એટલે સામાન્યથી જેમ, ઘડાના રૂપ વગેરે ગુણના પ્રત્યક્ષ દ્વારા જ ગુણીદ્રવ્યનું પ્રત્યક્ષ થાય છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ સુગંધના પ્રત્યક્ષ દ્વારા સુગંધી ફૂલનું પ્રત્યક્ષ આ ક્રમ હોવાથી...'હું ફૂલ સૂંઘું છું' આ પ્રતીતિને ફલના પ્રત્યક્ષરૂપે માનવામાં કોઈ વાંધો નથી.

આમ, દ્રવ્ય અનેક ઇન્દ્રિયનો વિષય છે જ્યારે ગુણ-પર્યાય એક-એક ઇન્દ્રિયના વિષય છે... માટે પણ પરસ્પર ભેદ છે.

**શંકા** : સ્થાસ-કોશ વગેરે તો અનેક ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે. માટે પર્યાય પણ અનેક ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે જ ને ?

समाधान : અહીં 'ગુણપર્યાય' શબ્દ જે રહેલો છે તેનો ગુણ અને પર્યાય એવો ઇતરેતરદ્વન્દ્વ સમાસ કરવાનો નથી પણ गुणा एव पर्याया: એમ કર્મધારય સમાસ કરવાનો છે. માટે ગુણાત્મકપર્યાયો જ લેવાના છે. તદ્ધિન્ન પર્યાયો નહીં. સ્થાસાદિ કાંઈ ગુણાત્મક પર્યાય નથી.

શંકા : કયા પર્યાયો ગુણાત્મક છે અને કયા તદ્ધિન્ન છે ?

સમાધાન : કેમ કહ્યું જ છે ને - સહભાવી ધર્મો એ ગુણ છે, અને ક્રમભાવી ધર્મો એ તિદ્ધિન્ન પર્યાયો છે.

શંકા : કૃષ્ણ-નીલાદિ વર્ણો ક્રમભાવી હોય છે... તિક્ત-કટુ વગેરે રસો ક્રમભાવી હોય છે... તો શું આ કૃષ્ણાદિ વર્ણો કે તિક્તાદિ રસો વગેરે ગુણાત્મક નથી ?

સમાધાન : ના, એ બધા પણ ગુણાત્મક તો છે જ. એટલે જ તો એકેન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે.

શંકા : પણ તો ગુણાત્મક પર્યાયને અલગ શી રીતે પાડશો ?

સમાધાન : द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणा: આ સૂત્રનો સહારો લઈશું... જે આશ્રિત હોય પણ આશ્રયભૂત ન હોય તે ગુણાત્મક પર્યાયો છે... અથવા, જે નિર્ગુણ છે તે ગુણાત્મક પર્યાયો છે... આવી વ્યાખ્યા કરવાથી કોઈ વાંધો નહીં આવે. સ્થાસાદિ તો વર્ણાદિગુણોના આશ્રયભૂત છે, સગુણ છે...

શંકા : પણ તો પછી ગ્રન્થકારે કેમ ક્રમભાવી-સહભાવી... એ રીતે વ્યાખ્યા કરી ?

સમાધાન : ગુણભિન્ન પર્યાયો ક્રમિક જ હોય છે... તેથી એક સાથે એક જ હોય છે એવો નિયમ છે... ગુણાત્મક પર્યાયો તો એક કાળે અનેક સહભાવી જ હોય છે. કૃષ્ણ નીલાદિવર્ણો ભલે પરસ્પર સહભાવી નથી. ક્રમિક છે, પણ રસાદિને તો સહભાવી છે જ. આ ક્રમભાવી જ હોવું ને સહભાવી જ હોવું... આવા નિયમને જણાવવા માટે ગ્રન્થકારે એવી વ્યાખ્યા આપી છે, એમ વિચારી શકાય છે.

શંકા : એમ તો પાર્થિવદ્રવ્યની અપેક્ષાએ માટી પણ પર્યાય છે ને ઘડો પણ પર્યાય છે... આ બન્ને તો સાથે હોય છે ને !

સમાધાન : ઘડાને જ્યારે પર્યાય તરીકે લેવામાં આવે ત્યારે માટીને દ્રવ્ય જ કહેવાય છે, પર્યાય નહીં... એટલે આ દ્રવ્ય અને પર્યાય ભેગા થયા કહેવાય, બે પર્યાયો નહીં... એટલે, જે સહભાવી જ હોય તે ગુણાત્મક પર્યાય અને ક્રમભાવી જ હોય તે તદ્ધિન્ન પર્યાય એવો અર્થ સમજવો જોઈએ. આમાંથી એકેન્દ્રિયગ્રાહ્યત્વનું જ જે નિયંત્રણ કરવું છે તે ગુણાત્મક પર્યાય માટે જ કરવું છે એ સમજાય છે. અથવા સ્થાસાદિ જે ક્રમભાવી પર્યાય છે તે પોતાની અવાંતર અવસ્થાઓની અપેક્ષાએ તો દ્રવ્યાત્મક છે જ, માટે અનેકેન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે. માત્ર એક-એક સમયભાવી જે ક્રમિક અવસ્થાઓ હોય છે તેની અવાન્તર અવસ્થાઓ અશક્ય હોવાથી એ દ્રવ્યાત્મક હોતી નથી... પણ એ તો છદ્મસ્થનો વિષય જ ન હોવાથી - ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય જ ન હોવાથી કોઈ આપત્તિ આવતી નથી.

શંકા : વાયુ દ્રવ્ય પણ એકેન્દ્રિયગ્રાહ્ય જ છે ને !

સમાધાન : ના, વાયુ સ્પર્શેન્દ્રિય ઉપરાંત ઘ્રાણેન્દ્રિયગ્રાહ્ય પણ છે જ.

શંકા : ઘ્રાણેન્દ્રિયથી જે ગંધપ્રત્યક્ષ થાય છે તે વાયુ સાથે આવેલા સૂક્ષ્મપાર્થિવ અંશોનું હોય છે, વાયુનું નહીં...

સમાધાન : નૈયાયિકે વાયુમાં શીતસ્પર્શ, ઉષ્ણસ્પર્શ, ગંધ વગેરે માન્યા નથી, માટે એણે

## સંજ્ઞા સંખ્યા લક્ષણથી પણિ, ભેદ એહોનો જાણી રે । સુ-જસકારિણી શુભમતિધારો, દુરમતિ વેલી કૃપાણી રે ।। જિન૦ ।। ૨-૧૬ ।।

આ બધા ગુણો ઔપાધિક માનવા પડે છે... આપણા જૈન મતે તો વાયુ એ બાદરસ્કંધ (ઔદારિક સ્કંધ) રૂપ હોવાથી બધા જ વર્શ-સ્પર્શાદિ એમાં સંભવે છે. એટલે ગંધાદિ પણ સંભવિત હોવાથી ફૂલની જેમ વાયુનું પણ ઘ્રાણપ્રત્યક્ષ શક્ય છે. નહીંતર શિયાળામાં ઠંડોગાર વાયુ જે વાય છે તેના શીતસ્પર્શની સંગતિ માટે જો એમાં જલીય અંશો ભેગા માનવામાં આવે તો ભેજનું પ્રમાણ વધારે માનવું પડવાથી કપડાં જલ્દી સૂકાય નહીં... અને અમુક પદાર્થો ચોમાસામાં જેમ ભેજ પકડી લે છે એમ શિયાળામાં પણ પકડવા માંડવા જોઈએ. અને તો પછી શિયાળામાં પણ એ પદાર્થો જલ્દી બગડી જવા જોઈએ. પણ એ બગડતા નથી... ઉપરથી વધારે દીર્ઘકાળ ટકે છે... માટે ઠંડા પવનમાં પાણીનો અંશ હોતો નથી એ માનવું આવશ્યક છે ને તેથી ઠંડો સ્પર્શ વાયુનો પોતાનો જ છે ઔપાધિક નથી, એ પણ માનવું જરૂરી છે. એ જ રીતે ગંધ પણ વાયુની પોતાની છે, ઔપાધિક નથી ને તેથી વાયુનું ઘ્રાણેન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ પણ શક્ય છે જ. એમ અન્ય અમુક વાયુ રસનેન્દ્રિયગ્રાહ્ય પણ હોય છે.

શંકા : ધર્માસ્તિકાયનો ગતિસહાયકત્વ ગુણ કઈ ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય છે ?

**સમાધાન** : એક પણ ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય નથી... જે દ્રવ્ય અનેકેન્દ્રિયગ્રાહ્ય હોય એના જ ગુણાત્મકપર્યાયની અહીં વાત છે...ને એના પણ ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યગુણાત્મક પર્યાયની જ અહીં વાત છે.

એટલે, જો ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યત્વ હોય તો, દ્રવ્ય અનેકેન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે... અને અદ્રવ્યાત્મકપર્યાય એકેન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે... આવો ભેદ નિશ્ચિત કરી શકાય છે. (બધા જ દ્રવ્ય અને અદ્રવ્યાત્મક-ગુણાત્મક પર્યાયના ભેદને વણી લેવો હોય તો નૈયાયિક જેમ અવ્યાપ્તિના વારણ માટે લક્ષણને જાતિઘટિત બનાવી દે છે એમ પ્રસ્તુતમાં બનાવી શકાય છે.)

અહીં જે આધાર-આધેયભાવે ભેદ કહ્યો એમાં ધારો કે કોઈ શંકા કરે કે... 'એવંભૂત નયે તો એમ કહેવાય છે કે હું મારા આત્મામાં (આત્મપ્રદેશોમાં) જ રહું છું... તો આધેય હું એ પણ આત્મા... અને આધાર પણ આત્મા... એટલે કે આધાર-આધેયભાવ હોવા છતાં ભેદ નથી...' તો એને જવાબ આપવો કે શિષ્ટલોકની આધાર-આધેયની પ્રતીતિની અહીં વાત છે. અને શિષ્ટલોક વ્યવહારનયને અનુસરનારો હોવાથી હાલ 'હું આસન પર છું...' વગેરે કહેશે, પણ 'મારામાં છું' એમ નહીં જ. આસન કરતાં તો 'હું' જુદો છે જ. માટે ભેદ સિદ્ધ થાય છે જ.

ગુણ અને પર્યાયનો પરસ્પર જે ભેદ છે તે પરમાર્થથી નથી… પણ સહભાવી હોય તે ગુણ અને ક્રમભાવી હોય તે પર્યાય… આવી કલ્પનાથી છે એ જાણવું. II ૨૪ II

ગાયાર્થ - વળી, દ્રવ્યથી ગુણ-પર્યાયનો ભેદ સંજ્ઞા, સંખ્યા અને લક્ષણથી પણ જાણવો.

ટબો- તથા સંજ્ઞા ક. નામ, તેહથી ભેદ, 'દ્રવ્ય' નામ ૧, 'ગુણ' નામ ૨, 'પર્યાય' નામ ૩. સંખ્યા - ગણના, તેહથી ભેદ, દ્રવ્ય ૬, ગુણ અનેક, પર્યાય અનેક. લક્ષણથી ભેદ - દ્રવણ = અનેકપર્યાયગમન દ્રવ્યલક્ષણ, ગુણન = એકથી અન્યનઇ ભિન્નકરણ તે ગુણલક્ષણ, પરિગમન = સર્વતો વ્યાપ્તિ તે પર્યાય લક્ષણ, ઇમ એહોનો = દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયનો, માંહોમાંહિ ભેદ જાણીનઇ, ઉત્તમ યશની કરણહાર ભલી મતિ ધરો. કેહવી છઇ ? જે દુરમતિ કહિઇ - જે દ્રવ્યાદૈતપક્ષની માઠી મતિ, તે રૂપિણી જે વેલી, તેહનઇ વિષઇ કૃપાણી = કુહાડી.

એ ઢાલઇ - દ્રવ્ય - ગુણ - પર્યાયનો ભેદ દેખાડ્યો. હિવઇ - ત્રીજઇ ઢાલઇ એકાંતિ જે ભેદ માનઇ છઇ તેહનઇ અભેદપક્ષ અનુસરીનઇ દૂષણ દિઇ છઇ. ।। ૨-૧૬ ।।

એ જાણીને સારો યશ ફેલાવનારી, દુર્મતિરૂપ વેલડી માટે કુહાડી સમાન શુભમતિને ધારણ કરો. II ૨-૧૬ II

વિવેચન - સંજ્ઞા એટલે નામ... નામભેદે વસ્તુભેદ હોય છે... જેમકે ઘટ નામ વાળી વસ્તુ કરતાં પટ નામવાળી વસ્તુ જુદી છે... માત્ર પર્યાયવાચી શબ્દો હોય ત્યાં જ નામભેદે વસ્તુભેદ હોતો નથી... (જેમકે ઘટ-કુંભ-કળશ... વગેરે નામભેદ છે, પણ વસ્તુભેદ નથી...) દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય... આ પર્યાયવાચી-એકાર્થક શબ્દો નથી...અને છતાં નામભેદ છે...માટે પરસ્પર વસ્તુભેદ છે.

સંખ્યાનો ભેદ છે... દ્રવ્ય ૬ છે... ગુણ અનેક છે... પર્યાય અનેક છે... માટે દ્રવ્ય - ગુણ - પર્યાયનો ભેદ છે.

લક્ષણભેદે ભેદ છે... (ક્રમશઃ) અનેક પર્યાયોને પામવું... આવું દ્રવણ એ દ્રવ્યનું લક્ષણ છે. ગુણન = એકથી અન્યને ભિન્ન કરવું એ... આવું ગુણન એ ગુણનું લક્ષણ છે... (લાલ રંગ... શ્યામઘટથી રક્તઘટને અલગ પાડે છે... વગેરે). પરિગમન = સર્વતો વ્યાપ્તિ એ પર્યાયનું લક્ષણ છે. અર્થાત્ આખા દ્રવ્યની અવસ્થાંતરપ્રાપ્તિ... આખું દ્રવ્ય નવા સ્વરૂપને વ્યાપ્ત રહે... એ સર્વતો વ્યાપ્તિ કહેવાય છે. આ પર્યાયનું લક્ષણ છે... આમ દ્રવ્યાદિ ત્રણેના લક્ષણ અલગ-અલગ હોવાથી ત્રણેનો પરસ્પર ભેદ છે.

આમ એકત્વ-અનેકત્વ... આધાર-આધેયભાવ... એકઇન્દ્રિય ગોચરતા-અનેકઇન્દ્રિય ગોચરતા, નામભેદ, સંખ્યાભેદ, લક્ષણભેદ... વગેરે દ્વારા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો પરસ્પર ભેદ જાણીને શુભમતિ ધારો... જે શુભમતિ ઉત્તમ યશને ફેલાવનાર છે, તથા (ગુણ-પર્યાય દ્રવ્યથી સર્વથા અભિન્ન હોવાથી વસ્તુતઃ દ્રવ્યરૂપ જ છે ને તેથી આ વિશ્વમાં દ્રવ્ય સિવાય બીજું કશું નથી એવી) દ્રવ્યાદૈત પક્ષની જે માઠી = દુષ્ટ મતિ = બુદ્ધિ... એ દુર્બુદ્ધિ રૂપી વેલડી માટે આ શુભમતિ કુહાડી જેવી છે... અર્થાત્ આ કુહાડી એ દુર્બુદ્ધિનો નાશ કરનાર છે.

આમ આ ઢાળમાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદ બતાડ્યો છે. હવે આગળની ત્રીજી ઢાળમાં, દ્રવ્યાદિનો પરસ્પર જે એકાંતે ભેદ માને છે તેને, અભેદ પક્ષની દલીલો દ્વારા દૂષણ દેખાડશે. ।।૨૫।।

# ्हीं हिल्ला काड<sup>ू</sup>

## એકાંતિં જો ભાષિઇજી, દ્રવ્યાદિકનો રે ભેદ । તો પરદ્રવ્ય પરિં હુઇજી, ગુણ-ગુણિભાવ ઉચ્છેદ રે ।। ભવિકા, ધારો ગુરુ ઉપદેશ ।। ૩-૧ ।।

ટબો- દ્રવ્યાદિકનો - દ્રવ્ય - ગુણ પર્યાયનો જો એકાંતઇ ભેદ ભાષિઇ, તો પરદ્રવ્યનઇ પરિ સ્વદ્રવ્યનઇ વિષે પણિ ગુણ - ગુણિભાવનો ઉચ્છેદ થઈ જાઇ. જીવ દ્રવ્યના ગુણ જ્ઞાનાદિક, તેહનો ગુણી જીવદ્રવ્ય, પુદ્દગલ દ્રવ્યના ગુણ રૂપાદિક, ગુણી પુદ્દગલદ્રવ્ય, એ વ્યવસ્થા છઇ, શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ. ભેદ માનતાં તે લોપાઇ, જીવદ્રવ્યનઇ પુદ્દગલ ગુણસ્યું જિમ ભેદ છઇ તિમ નિજ ગુણસ્યું પણિ ભેદ છઇ, તો 'એહનો એહ ગુણી, એહના એહ ગુણ' એ વ્યવહારનો વિલોપ થઈ આવઇ. તે માટઇ દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયનો અભેદ જ સંભવઇ. એહવો અભેદનયનો ગુરુનો ઉપદેશ ભણીનઇ ભવ્ય પ્રાણી ધારો. 11 ૩-૧ 11

દ્રવ્યાદિકનો = દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો જો એકાંતે = સર્વથા = અભેદિનિરપેક્ષ એવો ભેદ કહેવામાં આવે તો પરદ્રવ્યની જેમ સ્વદ્રવ્ય સાથે પણ ગુણ-ગુણીભાવ ઊભો રહી શકે નહીં. આશય એ છે કે જીવદ્રવ્યના જ્ઞાન વગેરે ગુણ છે અને એ જ્ઞાનાદિકગુણોનો ગુણી જીવદ્રવ્ય છે... પુદ્દગલદ્રવ્યના ગુણ રૂપ વગેરે છે અને એ રૂપ વગેરેનો ગુણી પુદ્દગલદ્રવ્ય છે... આવી વ્યવસ્થા શાસ્ત્રમાં કહેલી છે. પણ જો ગુણ-ગુણી (દ્રવ્ય)નો એકાંતે ભેદ માનવામાં આવે તો આ વ્યવસ્થા લોપાઈ જાય છે. જીવદ્રવ્ય પુદ્દગલના ગુણભૂત રૂપાદિથી જેમ સર્વથા ભિન્ન છે, માટે 'જીવદ્રવ્યના રૂપાદિ ગુણ... ને રૂપાદિ ગુણનો જીવદ્રવ્ય એ ગુણી' એમ જેમ નથી કહેવાતું તેમ 'જીવદ્રવ્યના જ્ઞાનાદિ ગુણ... ને જ્ઞાનાદિગુણનો જીવદ્રવ્ય એ ગુણી' એમ પણ કહી નહીં શકાય, કારણ કે જીવદ્રવ્યને જ્ઞાનાદિથી પણ સર્વથા ભિન્ન માન્યું છે. એ જ રીતે રૂપાદિથી પુદ્દગલદ્રવ્યનો સર્વથા ભેદ જો હોય તો તો જીવની જેમ પુદ્દગલ સાથે પણ રૂપાદિનો ગુણ-ગુણીભાવ કહી નહીં શકાય... કારણ કે એકાંત ભેદ બંનેની સાથે એક સમાન રીતે રહ્યો છે.

**ગાથાર્થ -** જો દ્રવ્યાદિકનો એકાંતે ભેદ કહેવામાં આવે તો પરદ્રવ્યની જેમ ગુણ -ગુણીભાવનો ઉચ્છેદ થઈ જાય. હે ભવ્યજીવો ! ગુરુના ઉપદેશને હૃદયમાં ધારો. ।। ૩-૧ ।।

વિવેચન - દ્રવ્ય કરતાં ગુણ-પર્યાયનો ભેદ છે એ વાત બીજી ઢાળમાં ઘણી દલીલો સાથે સમજાવી... પણ આટલા માત્રથી જો એકાંતે ભેદ માની લેવામાં આવે તો ઘણી અસંગતિઓ ઊભી થાય છે. માટે હવે આ ઢાળમાં એ અસંગતિઓનું વર્ણન કરીને એકાંતભેદનો નિષેધ કરવા દ્વારા કથંચિદ્દ ભેદાભેદનું સ્થાપન કરવામાં આવશે.

#### દ્રવ્યઇ ગુણ પર્યાયનો જી ાઇ અભેદ સંબંધ । ભિન્ન તેહ જો કલ્પિઇ જી, તો અનવસ્થા બંધ રે ।। ભવિકાટ । । સ્ટાટન । ।

ટબો- વળી અભેદ ઉપરિ યુક્તિ-કહઇ છઇ - દ્રવ્યઇં ક. દ્રવ્યનઇં વિષઇં, ગુણ -પર્યાયનો અભેદ સંબંધ છઇ. જો દ્રવ્યનઇં વિષઇં ગુણ - પર્યાયનો સમવાય નામઇં ભિન્ન સંબંધ કલ્પીઇં, તો અનવસ્થા દોષનું બંધન થાઇં. જે માટઇં ગુણ - ગુણીથી અલગો સમવાય સંબંધ

જે બે પદાર્થીને પરસ્પર કશું લાગતું વળગતું જ ન હોય... સર્વથા જુદા હોય એ બે પદાર્થી વચ્ચે સંબંધ હોવો શક્ય જ શી રીતે બને ? એટલે જીવનો રૂપાદિ સાથે જેવો સર્વથા ભેદ છે... એના કરતાં જ્ઞાનાદિ સાથે કંઈક વિલક્ષણતા તો હોવી જ જોઈએ... અન્યથા જ્ઞાનાદિ પણ રૂપાદિની પંક્તિમાં જ બેસવાથી રૂપાદિની જેમ જીવના હોવા સંભવી જ ન શકે. આ વિલક્ષણતા એટલે જ કથંચિદ્ અભેદ. તેથી જીવદ્રવ્યના જ્ઞાનાદિ ગુણો... પુદ્ગલદ્રવ્યના રૂપાદિગુણો... આવા બધા વ્યવહારની સંગતિ માટે ગુણ-ગુણી વચ્ચે અભેદ માનવો પણ આવશ્યક છે. આવો અભેદનયનો ગુરુનો ઉપદેશ સાંભળીને હે ભવ્યજીવો! હૃદયમાં ધારો. 11 ર૬ 11

**ગાથાર્થ** - દ્રવ્યમાં ગુણ અને પર્યાયનો અભેદ સંબંધ છે. એને જો ભિન્ન કલ્પીએ તો અનવસ્થા દોષનું બંધન આવે છે. ।। ૩-૨ ।।

**વિવેચન** - વળી અભેદ સંબંધને દર્શાવવા માટે યુક્તિ દર્શાવે છે... દ્રવ્યમાં ગુણ -પર્યાયનો અભેદ સંબંધ છે.

નૈયાયિક - ગુણ-ગુણી ભાવની સંગતિ કરવા માટે બંને વચ્ચે સંબંધ હોવો જોઈએ... એટલી વાત બરાબર છે.. કારણ કે કોઈપણ પદાર્થ બીજા પદાર્થમાં વગર સંબંધ રહી શકતો નથી. પણ આ સંબંધ અભેદ સંબંધ જ જોઈએ એવો નિયમ નથી. ભેદસંબંધથી પણ કામ ચાલી શકે છે. જેમ કે અમે નિત્ય એવા સમવાય સંબંધથી બધી સંગતિ કરીએ છીએ. જીવથી જ્ઞાન રૂપાદિકની જેમ જ સર્વથા ભિન્ન હોવા છતાં જીવનું જ્ઞાન કહેવાય છે, રૂપાદિક નથી કહેવાતા એમાં કારણ એ છે કે જ્ઞાનનો સમવાય સંબંધ જીવમાં રહ્યો છે, રૂપાદિકનો નથી રહ્યો.

જૈન - જ્ઞાનનો સમવાય જીવમાં રહ્યો છે, એમ તમે માનો છો... પણ સમવાય પણ તમારા મતે એક સ્વતંત્ર પદાર્થ હોવાથી વગર સંબંધે જીવમાં રહી શકશે નહીં... માટે એનો अ नામનો સંબંધ માનવો પડશે. વળી એ अ ને પણ જીવમાં રહેવું પડશે, કારણ કે તો જ એ સંબંધનું કામ કરી શકે... એટલે એને રહેવા માટે ब નામનો સંબંધ માનવો પડશે. વળી ब ને જીવમાં રહેવું પડશે. એ માટે क સંબંધ જોઈએ... આમ અનવસ્થા ચાલશે... નવો નવો સંબંધ માન્યા જ કરવો પડશે... ક્યાંય અટકી નહીં શકાય.

નૈયાયિક - અમે સમવાયને જીવમાં રહેવાનો જે સંબંધ માનીએ છીએ તે સ્વરૂપસંબંધ છે... અર્થાત્ જીવનું એક સ્વરૂપ જ સમવાયને રહેવાના સંબંધનું કામ કરે છે... અને આ સ્વરૂપ કહિઇં તો તે સમવાયનઇ પણિ અનેરો સંબંધ જોઇઇ. તેહનઇ પણ અનેરો, ઇમ કરતાં કિહાંઇ ઠઇરાવ ન થાઇ. અનઇં જો સમવાયનો સ્વરૂપ સંબંધ જ અભિન્ન માનો તો ગુણ-ગુણીનઇં સ્વરૂપસંબંધ માનતાં સ્યૂં વિઘટઇ છઇ ? જે ફોક નવો સંબંધ માનો છો. ।। ૩-૨ ।।

#### 'સ્વર્જ઼ કુંડલાદિક હુઉં જી,' 'ઘટ ૨ક્તાદિક ભાવ' । એ વ્યવહાર ન સંભવઇજી, જો ન અભેદસ્વભાવ રે ।।ભવિકા૦।। ૩-૩ ।।

ટબો- વળી અભેદ ન માનઇ, તેહનઇ બાધક કહઇ છઇ- 'સોનું તેહ જ કુંડલ થયું' 'ઘડો પહિલાં શ્યામ હુતો, તેહ જ રાતો વર્ણઇ થયો' એહવો સર્વલોકાનુભવસિદ્ધ વ્યવહાર ન ઘટઇં, જો અભેદસ્વભાવ દ્રવ્યાદિક ૩ નઇં ન હુઇ તો. ।। ૩-૩ ।।

તો જીવનું પોતાનું સ્વરૂપ હોવાથી અભિન્ન હોય છે. માટે એને રહેવાનો કોઈ નવો સંબંધ માનવો જરુરી ન હોવાથી અનવસ્થા આવતી નથી...

જૈન - સમવાયનો જો જીવમાં અભિન્ન એવો સ્વરૂપ સંબંધ માનો છો તો એના કરતાં જ્ઞાનાદિ ગુણનો જ અભેદ સંબંધ માની લ્યો ને... એ માનવામાં તમને શું તકલીફ પડે છે ? નાહકનું સમવાય નામનો નવો પદાર્થ-સંબંધ માનવાનું ગૌરવ કરવું. માટે ગુણ-ગુણીનો અભેદ સંબંધ માનવો જરુરી છે.

ટૂંકમાં ઘડાનું પાણી પણ બોલાય છે ને ઘડાનું રૂપ પણ બોલાય છે... પણ પાણી ઘડાનું મટીને તપેલીનું થઈ શકે છે... રૂપ ઘડાનું મટીને અન્યનું થઈ શકતું નથી. તેથી જળ-ઘટ વચ્ચેના સંબંધ કરતાં રૂપ-ઘટ વચ્ચેનો સંબંધ ઘણો જ વિલક્ષણ હોવો જ જોઈએ... ને એટલે એ અભેદ સંબંધ છે. 11 ૨૭ 11

**ગાથાર્થ -** જો દ્રવ્ય અને ગુણ-પર્યાયનો અભેદ સ્વભાવ ન હોય, તો 'સોનું કુંડલ વગેરે બન્યું' 'ઘડો લાલ વગેરે બન્યો' આવો વિશ્વપ્રસિદ્ધ વ્યવહાર સંગત નહીં થાય. ।। ૩-૩ ।।

વિવેચન - આ ગાથામાં દ્રવ્ય-પર્યાયનો અને દ્રવ્ય-ગુણનો અભેદ ન માનનારને બાધક આપવામાં આવે છે. સોનાના કુંડલ-કંકણ વગેરે પર્યાયો છે. ઘડાના શ્યામરૂપ-રક્તરૂપ વગેરે ગુણો છે. જો સોનું-કુંડલ વચ્ચે અભેદ ન હોય તો સર્વલોકને જે અનુભવસિદ્ધ છે કે 'સોનું કુંડલ બન્યું' તે ઘટી શકશે નહીં. એમ ઘડા અને રૂપ વચ્ચે અભેદ નહીં હોય તો, 'પહેલાં જે ઘડો શ્યામ હતો તે હવે (પાક આપ્યા પછી) લાલ બન્યો' આવો શિષ્ટજન વ્યવહાર પણ ઘટી શકશે નહીં, કારણ કે એમાં ઘડાને જ શ્યામ-લાલ કહેવાઈ રહ્યો છે.

નૈયાયિક - 'સોનું કુંડલ બન્યું…' આવા વ્યવહારની સંગતિ માટે અમે કુંડલ શબ્દની લક્ષણા કુંડલઆકારવાળામાં કરીએ છીએ. એટલે અર્થ આવો મળશે કે 'સોનું કુંડલ આકારવાળું બન્યું…' એમ લાલ = લાલરંગવાળો એવી લક્ષણા કરીને 'ઘડો લાલરંગવાળો બન્યો' આવો અર્થ કરીએ છીએ… માટે કોઈ અસંગતિ રહેતી નથી.

## ખંધ દેશ ભેદઇ હુઇ જી, બિમણી ગુરુતા રે ખંધિ । પ્રદેશ ગુરુતા પરિણમઇજી, ખંધ અભેદહ બંધ રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૪ ।।

ટબો- વળી બીજું બાધક કહઇ છઇ- ખંધ - કહિઇ - અવયવી, દેશ કહિઇ અવયવ, એહોનઇ જો ભેદ માનઇ તો બિમણો ભાર ખંધમાંહિ થયો જોઈઇ, જે માટિં શત તંતુના પટમાંહિ - શતતંતુનો જેટલો ભાર, તેટલો પટમાંહિં પણિ જોઈઇ.

અનઇં જે કોઇ નવા નઇયાયિક ઇમ કહઇ છઇ જે અવયવના ભારથી અવયવીનો ભાર અત્યન્ત હીન છઇ, તે માટઇં તેહનઇં મતઇં 'દ્વિપ્રદેશાદિક ખંધમાંહિં કિહાંઇં ઉત્કૃષ્ટ

જૈન - એક તો લક્ષણા કરવાનું ગૌરવ થાય છે... બીજું, લક્ષણા ત્યારે જ થાય જ્યારે અસંગતિ ઊભી થતી હોય... અભેદ માનવામાં કોઈ અસંગતિ રહેતી જ નથી, પછી લક્ષણા શા માટે ? ભેદસંબંધ માની સમવાય નામનો નવો પદાર્થ કલ્પવાનું ગૌરવ... ને પાછું આ લક્ષણાનું ગૌરવ... આમ બમણું ગૌરવ વહોરી લેવામાં ડહાપણ તો નથી જ. 11 ૨૮ 11

ગાથાર્થ - સ્કંધ=અવયવી અને દેશ=અવયવ... આ બંનેનો જો સર્વથા ભેદ હોય તો સ્કંધમાં બમણું વજન આવવું જોઈએ. પણ આવતું નથી. પ્રદેશ=અવયવોનું જે વજન હોય છે તે જ અવયવીનું વજન બની જાય છે... માટે અવયવ - અવયવીનો અભેદ સંબંધ માનવો જોઈએ.

વિવેચન - સર્વથા ભેદ માનનારને બીજો બાધક આપે છે - જો સ્કંધ=અવયવી અને દેશ=અવયવ… એનો એકાંતે ભેદ કહીએ તો સ્કંધમાં બમણું વજન થવું જોઈએ. આશય એ છે કે ૧૦૦ તંતુનો પટ બન્યો. એ વખતે ૧૦૦ તંતુ તો ઊભા જ છે ને તેથી એનું વજન તો ઊભું જ છે. હવે પટ જે પેદા થયો તે જો તંતુથી સર્વથા ભિન્ન છે… તો એનું વજન પણ સર્વથા ભિન્ન રહેવાથી કુલ બમણું વજન થવું જ જોઈએ.

અનઇં જે કોઇ... નવ્યનૈયાયિક - અવયવના ભાર કરતાં અવયવીનો ભાર અત્યંત અલ્પ (નહીવત્ - શૂન્ય જેવો) જ હોય છે. એટલે અવયવીને જ્યારે તોલવામાં આવે ત્યારે અવયવોનો ભાર જ જણાય છે... પણ બમણો ભાર જણાતો નથી.

ગ્રન્થકાર - તો પછી ઉત્કૃષ્ટ ગુરુતા દ્વાશુક - ત્ર્યશુક વગેરે કોઈપણ સ્કંધમાં ક્યારેય નહીં મળે... પરમાશુમાં જ મળવી જોઈએ... કારણ કે છેવટે દ્વાશુક પણ પરમાશુના અવયવી છે ને પરમાશુ એનો અવયવ છે.

**નૈયાયિક** - તમારી વાત બરાબર છે... ઉત્કૃષ્ટ ગુરુતા પરમાણુમાં જ હોય છે, એમ અમે માની લઇશું.

**ગ્રન્થકાર** - તો તો પછી વિશેષ પ્રકારના રૂપ વગેરે પણ પરમાણુમાં જ હોય છે, એમ

ગુરુતા ન થઇ જોઇઇ, જે માટઇ દિપ્રદેશાદિક ખંધ એકપ્રદેશાદિકની અપેક્ષાઇ અવયવી છઇ. અનઇ પરમાણુમાંહિં જ ઉત્કૃષ્ટ ગુરુત્વ માનિંઇ તો રૂપાદિક વિશેષ પણિ પરમાણુમાંહિં માન્યા જોઇઇ, દિપ્રદેશાદિકમાંહિ ન માન્યાં જોઇઇ. અભેદનયનો બંધ માનઇ-તો પ્રદેશનો ભાર તેહ જ ખંધભારપણઇ પરિણમઇ, જિમ-તંતુરૂપ પટરૂપપણઇ, તિવારઇ ગુરુતાવૃદ્ધિનો દોષ કહિઓ, તે ન લાગઇ. 11 3-૪ 11

# ભિન્ન દ્રવ્યપર્યાયનઇ જી, ભવનાદિક નઇ રે એક । ભાષઇ, કિમ દાખઇ નહીજી, એક દ્રવ્યમાં વિવેક રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૫ ।।

પશ માની લ્યો ને ! આશય એ છે કે અવયવીને તોલવાથી જણાતું વજન જો અવયવોનું જ છે... અવયવીનું નથી... તો એ રીતે તો અવયવીને જોવાથી જોવા મળતું રૂપ પણ અવયવોનું જ માનવું જોઈએ... એમ અવયવીને ચાખવાથી માણવા મળતો સ્વાદ પણ અવયવોનો જ માનવો જોઈએ... અને દ્વાશુક સુધીના તો બધા અવયવી જ છે... એટલે જે કાંઈ સારા-સારા વિશેષ પ્રકારના રૂપ-રસ વગેરે લોક અનુભવમાં આવે છે એ બધાને પરમાણુના જ માનવા જોઈએ, એ સિવાય કશાના નહીં... પણ આવું મનાતું નથી... કારણ એ અનુભવ વિરુદ્ધ છે... યુક્તિ વિરુદ્ધ છે... એટલે જેમ ઉત્કૃષ્ટ રૂપ વગેરે પરમાણુના નહીં પણ સ્કંધના જ હોય છે એમ ઉત્કૃષ્ટ ગુરુતા પણ પરમાણુમાં નહીં, પણ સ્કંધમાં જ માનવી જોઈએ. ને તેથી બમણાવજનની આપત્તિ ઊભી જ રહેશે...

પણ જો અભેદનયનો સંબંધ માનવામાં આવે તો અવયવોનો ભાર જ અવયવીના ભારરૂપે પરિશમતો હોવાથી બમણાવજનનો જે દોષ કહ્યો છે તે લાગતો નથી. આશય એ છે કે જેમ તંતુનું રૂપ જ પટના રૂપ રૂપે પરિશમે છે તેમ તંતુનું વજન જ પટના વજન તરીકે પરિશમે છે. એમ માનવામાં કોઈ દોષ રહેતો નથી. પણ એવું તો જ માની શકાય છે જો તંતુ અને પટ વચ્ચે અભેદ સંબંધ મનાયો હોય. 11 ૨૯ 11

**ગાથાર્થ -** જુદા જુદા દ્રવ્યોના પર્યાયરૂપે બનેલા ભવન વગેરેને તું એક કહે છે, તો એક જ દ્રવ્યના પર્યાયમાં આવો વિવેક કેમ દાખવતો નથી ? ।। ૩-૫ ।।

વિવેચન - દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો જે અભેદ માનતો નથી એને ઉપાલંભ આપે છે કે -પાષાણ, કાષ્ઠ, પૃથ્વી-જળ વગેરે ભિન્ન દ્રવ્યો મળીને ઘર વગેરે જે પર્યાય નિર્માણ પામ્યા છે તેને 'આ એક ઘર છે' આવા લોકવ્યવહારને અનુસરીને તું પણ 'એક' તરીકે સ્વીકારે છે. તો એક દ્રવ્યમાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો અભેદ હોય છે એવો વિવેક તું કેમ નથી દાખવતો? કારણ કે આત્મદ્રવ્ય…એ જ આત્મગુણ… એ જ આત્મપર્યાય… આવો વ્યવહાર અનાદિ સિદ્ધ છે.

અલબત્ નૈયાયિકના મતે પાર્થિવ અવયવો અને જલીય અવયવો (પરમાણુ વગેરે) સાથે મળીને કોઈ અવયવી બની શકતો નથી... નહીંતર તો એ એક અવયવીના સમવાયિકારણ ટબો- દ્રવ્યાદિકનઇ અભેદ ન માનઇ છઇ, તેહનઇ ઉપાલંભ દિઇ છઇ - ભિન્ન દ્રવ્ય - જે પાષાણ, કાષ્ઠ, પૃથિવી, જલાદિક. તેહનો પર્યાય જે ભવનાદિક - ઘરપ્રમુખ, તેહનઇ તુ 'એક' કહઇ છઇ. 'એક ઘર એ' ઇત્યાદિ લોકવ્યવહાર માટઇ. તો એક દ્રવ્યમાં - દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયનઇ અભેદ હોઈ, એહવો વિવેક કાં નથી કહિતો ? જે માટઇ - આત્મદ્રવ્ય, તેહ જ આત્મગુણ, તેહ જ આત્મપર્યાય, એહવો વ્યવહાર અનાદિસિદ્ધ છઇ. 11 ૩-૫ 11

ગુણ પર્યાય અભેદથી જી, દ્રવ્ય નિયત વ્યવહાર । પરિણતિ જે છઇ એકતા જી, તેણિં તે એક પ્રકાર રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૬ ।।

ટબો- જીવદ્રવ્ય, અજીવદ્રવ્ય, ઇત્યાદિ જે નિયત કહતાં વ્યવસ્થા સહિત વ્યવહાર થાઇ

તરીકે પૃથ્વી - જળ બંને દ્રવ્યોને માનવાની આપત્તિ આવે. પરંતુ પાર્થિવ સાથે પાર્થિવ મળીને... જલીય સાથે જલીય મળીને... એ જ રીતે અવયવી બને છે. માટે જ તેઓ આપણા શરીરને પાર્થિવ જ માને છે. અર્થાત્ શરીરનું ઉપાદાનકારણ તો પાર્થિવ પરમાણુ જ... જળાદિનો જે અંશ છે તે બધું નિમિત્તકારણ. એટલે તેમના મતે તો પાષાણ-કાષ્ઠ-જળ વગેરે મળીને કોઈ એક અવયવી બની શકે નહીં... તેથી ટબામાં 'એ એક ઘર છે' એવો લોકવ્યવહાર હોવાથી... એમ જણાવ્યું છે...

શિષ્ટજનપ્રસિદ્ધ આવા જે કોઈ વ્યવહારો હોય તે કોઈક ને કોઈક નયથી તો સંગત હોય જ. અર્થાત્ કોઈક નયથી એને સંગત કરવો જ પડે. માટે તો કહ્યું છે કે જેટલા વચનપ્રયોગો છે તેટલા નય છે.

બૌદ્ધ આત્માને ક્ષિણિક માને છે તો એ પણ સંગત ઠરી શકે છે... ને સાંખ્ય આત્માને પુષ્કરપલાશવત્ નિર્લેપ કહે છે તો એ પણ સંગત ઠરી શકે છે... નય શોધી કાઢવો જોઈએ... જેમકે પૂર્વે વિશુદ્ધ નિશ્ચયનયની વાત કરી ગયા... જાત્યરત્ન પર ગમે એટલો મેલ જામી ગયો હોય... અને બહાર કોઈ જ ચમક ન દેખાતી હોય... તો પણ તેનું અંદરનું તેજ-મહિમા વગેરે બધું અક્ષત જ હોય છે. એ જ રીતે નિગોદના જીવમાં પણ અંદર કેવલજ્ઞાન તો એવું જ અક્ષત હોય છે. એ જ રીતે અન્ય પણ બધા ગુણો એવા ને એવા અક્ષત હોય છે. એમાં જરા પણ ફેરફાર થતો નથી. (બહારથી ભલે આવરાઈ ગયેલા દેખાય) આને જ કહેવાય.. અંદરખાને આત્મા પુષ્કરપલાશવિદ્યર્લિપ છે. 11 30 11

ગાથાર્થ - દ્રવ્યોનો જે નિયત વ્યવહાર થાય છે તે ગુણ-પર્યાયના અભેદના કારણે થાય છે. દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયની એકતા પરિણતિ જે થઈ છે તેથી તે ત્રણે પ્રકાર એક કહેવાય છે. 11 ૩-૬ 11

વિવેચન - આ જીવદ્રવ્ય... આ અજીવદ્રવ્ય... આવો ચોક્કસ વ્યવસ્થાવાળો જે નિયત વ્યવહાર થાય છે તે ગુણ-પર્યાયનો દ્રવ્ય સાથે જે અભેદ છે એના કારણે થાય છે. એટલે છઇં, તે ગુણ પર્યાયના અભેદથી. જ્ઞાનાદિક ગુણ પર્યાયથી અભિન્ન દ્રવ્ય તે જીવદ્રવ્ય, રૂપાદિક - ગુણપર્યાયથી અભિન્ન તે અજીવદ્રવ્ય. નહી તો દ્રવ્ય સામાન્યથી વિશેષસંજ્ઞા ન થાઇ. દ્રવ્ય ગુણ પર્યાય એ ૩ નામ છઇ. પણિં સ્વજાતિં ૩ નઇં એકત્વ પરિણામ છઇં, તે માટિ - તે ૩ પ્રકાર એક કહઇ (હિઇં), જિમ આત્મદ્રવ્ય, જ્ઞાનાદિક ગુણ, તત્પર્યાય એ સર્વ એક જ કહિઇં, જિમ રત્ન ૧, કાન્તિ ૨, જ્વરાપહાર શક્તિ ૩, પર્યાયનઇં, એ ૩ નઇં એક જ પરિણામ છઇ, તિમ - દ્રવ્ય - ગુણ - પર્યાયનઇં ઇમ જાણવું. 11 ૩-૬ 11

જ્ઞાનાદિથી કે નરનારકાદિકથી જે અભિન્ન છે તે જીવદ્રવ્ય... રૂપાદિકથી કે પિંડ-સ્થાસાદિથી જે અભિન્ન છે તે પુદ્ગલદ્રવ્ય... નહીંતર = ગુણ-પર્યાયનો જો અભેદ ન હોય... જ્ઞાનાદિ કે રૂપાદિ બધા જ ગુણપર્યાયોનો જીવ-પુદ્ગલ વગેરે બધા દ્રવ્યો સાથે સમાન રીતે ભેદ હોય તો બધા દ્રવ્ય સમાન રીતે દ્રવ્ય સામાન્ય રૂપ જ બની જવાથી 'દ્રવ્ય' તરીકે ઓળખાઈ શકાશે પણ 'આ જીવ' 'આ પુદ્ગલ' વગેરે વિશેષ સંજ્ઞાથી નહીં બોલાવી શકાય. આશય એ છે કે સંજ્ઞાઓ આડેધડ નથી હોતી. જેનો ઉલ્લેખ કરવો છે એ પદાર્થના ધર્મને નજરમાં રાખીને બોલાય છે. જેમ કે ધન જોઈને ધનવાન્... રૂપ જોઈને રૂપવાન્... જ્ઞાન જોઈને જ્ઞાની... વગેરે સંજ્ઞાઓ વપરાય છે. જીવ-પુદ્ગલાદિ દ્રવ્યો કરતાં જ્ઞાન-રૂપાદિ સર્વથા ભિન્ન હોય... તો આ જ્ઞાનવાન્ જીવ... આ રૂપવાન્ પુદ્ગલ વગેરે બોલી જ શી રીતે શકાય ?

જે દ્રવણશીલ = પર્યાયપ્રાપણશીલ છે તે દ્રવ્ય, સહભાવીધર્મ તે ગુણ અને ક્રમભાવી ધર્મ તે પર્યાય... આવી પોતપોતાની જાતિને આગળ કરીને દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાય એવા ૩ નામ છે અને કથંચિદ્ ભેદ હોવાથી એ ત્રણ પદાર્થ પણ છે. છતાં એ ત્રણેનો કથંચિદ્ એકત્વ પરિણામ = અભેદ પણ છે જ... જ્ઞાનાદિ ગુણો અને નરનારકાદિક પર્યાયો જીવની સાથે અભિન્ન છે, પણ પુદ્ગલની સાથે નહીં... રૂપાદિ ગુણો અને પિંડ-સ્થાસાદિ પર્યાયો પુદ્ગલ સાથે એકમેક છે, જીવ સાથે નહીં..

આ સમજાવવાને દેષ્ટાંત આપે છે - જેમ રત્ન (દ્રવ્ય), એની કાન્તિ (ગુણ) અને એની જવરાપહાર શક્તિ (= તાવને દૂર કરવાનું સામર્થ્ય-પર્યાય) આ ત્રણે બાબતો કથંચિદ્ ભિન્ન હોવા છતાં, ત્રણેનો એકત્વ પરિણામ પણ છે જ એમ પ્રસ્તુતમાં જાણવું જોઈએ.

**શંકા** - જ્વરાપહાર શક્તિ તો રત્નને સહભાવી છે, તો એને પર્યાયના સ્થાને કેમ કહી?

સમાધાન - કોઈ રત્ન વ્યાધિને દૂર કરે... કોઈ રત્ન વિજય અપાવે... કોઈ રત્ન ધન અપાવે... આવી જાતજાતની શક્તિઓ હોય છે. એ શક્તિઓ એના લક્ષણને આધીન હોય છે... રત્નની ચમક, વર્ણ, અમુક સ્થળે કાળું ટપકું... આવું બધું ચોક્ક્સ પ્રકારનું અવસ્થાન એ લક્ષણ છે... માટે લક્ષણ એ પર્યાયરૂપ હોવું સ્પષ્ટ હોવાથી એને આધીન શક્તિને અહીં પર્યાય તરીકે કહેલ છે. 11 39 11

## જો અભેદ નહીં એહોનો જી, તો કારય કિમ હોઇ ? । અછતી વસ્તુ ન નીપજઇજી, શશવિષાણ પરિ જોઇ રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૭ ।।

ટબો- વળી અભેદ ન માનઇં, તેહનઇં દોષ દેખાડઇ છઇ - જો એહનઇં - દ્રવ્ય -ગુણ પર્યાયનઇં અભેદ નથી, તો કારણ કારયનઇં પણિ અભેદ ન હોઇ, તિ વારઇં મૃત્તિકાદિક કારણથી ઘટાદિકાર્ય કિમ નીપજઇં ? કારણમાંહિ કાર્યની શક્તિ હોઇ તો જ કાર્ય નીપજઇં,

ગાથાર્થ - આ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો જો અભેદ ન હોય તો કાર્ય શી રીતે થશે? કારણ કે શશવિષાણની જેમ સર્વથા અસત્ વસ્તુ ક્યારેય ઉત્પન્ન થતી નથી. ।। ૩-૭ ।।

વિવેચન - વળી- દ્રવ્યાદિનો અભેદ ન માનનારને નવું દૂષણ આપે છે - કારણ એ દ્રવ્ય છે અને કાર્ય એ પર્યાય છે. એટલે જો દ્રવ્ય-પર્યાયનો અભેદ ન હોય તો કારણ-કાર્ય વચ્ચે પણ અભેદ નહીં જ માની શકાય, અને તો પછી માટી-તંતુ વગેરે કારણથી ઘટ-પટ વગેરે કાર્ય શી રીતે ઉત્પન્ન થશે ? કારણમાં કાર્યની શક્તિ = યોગ્યતા હોય તો જ કાર્ય નીપજે... કારણમાં જે જે કાર્ય વસ્તુની શક્તિ = યોગ્યતા નથી એ કાર્ય પરિણામ પામતું જ નથી, જેમ કે શશિવષાણ. અને જો આ રીતે કારણમાં કાર્યસત્તા માનીએ તો કારણ-કાર્ય (દ્રવ્ય - પર્યાય) વચ્ચે અભેદ સહજ રીતે જ આવી ગયો. આશય એ છે કે કુંભાર માટી જ કેમ લાવે છે ? ને વણકર તાંતણા જ કેમ શોધે છે ? જો માટી-ઘટને કશું લાગતું વળગતું ન હોય તો માટીનો જ આગ્રહ શા માટે ? કોઈપણ સુજ્ઞે કહેવું જ પડે કે માટીમાં જ ઘડાની યોગ્યતા છે... તંતુમાં જ પટની યોગ્યતા છે. માટીમાં આ ઘડાની યોગ્યતા છે એનો મતલબ જ છે કે ઘડો માટીમાં યોગ્યતા રૂપે હાજર છે... જેમ, ઇડામાં મોરની યોગ્યતાનો મતલબ જ છે કે મોર ઇડામાં યોગ્યતારૂપે હાજર છે અને 'હાજર છે' એનો અર્થ જ 'સત્' છે. એટલે માટીમાં ઘડો સત્ છે... ને કારણસામગ્રીથી એ ઉત્પન્ન થાય છે. માટીમાં પટ હાજર નથી માટે લાખ પ્રયત્ને પણ ઉત્પન્ન થતો નથી... માટીમાં શશિવષાણ હાજર નથી... એટલે કરોડો પ્રયત્ને પણ ઉત્પન્ન થઈ શકે જ નહીં.

શંકા - ગ્રન્થકારે, માટીમાં પટની યોગ્યતા જ નથી... માટે પટ ઉત્પન્ન થાય જ નહીં... એમ પટનું દેષ્ટાન્ત ન આપતા ઠેઠ શશવિષાણ સુધી કેમ ગયા ?

સમાધાન - ગાથામાં ગ્રન્થકારે કારણ તરીકે કશાનો ઉલ્લેખ કર્યો નથી... એટલે કારણ તરીકે તંતુ વગેરે પણ લઈ શકાય જેમાં પટની યોગ્યતા છે જ. શશવિષાણની યોગ્યતા તો કશામાં જ નથી... માટે એનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

ઘડામાં જેમ ઘટત્વ ધર્મ છે, એમ મૃન્મયત્વ ધર્મ પણ છે... એટલે, ઘટત્વાવચ્છિત્ર - પ્રતિયોગિતાક ઘટભેદ જેમ વિચારી શકાય એમ મૃન્મયત્વાવચ્છિત્રપ્રતિયોગિતાક ઘટભેદ પણ વિચારી શકાય છે. પિંડ-સ્થાસ વગેરેમાં ઘટત્વાવચ્છિત્રપ્રતિયોગિતાક ઘટભેદ હોવા છતાં મૃન્મયત્વાવચ્છિત્ર-પ્રતિયોગિતાક ઘટભેદ તો નથી જ... ઘટભેદ નથી... એનો અર્થ જ ઘટનો અભેદ છે... એટલે કે

કારણમાંહિ અછતી કાર્યની પરિણતિ ન નીપજઇ જ જિમ શશવિષાણ. જો કારણમાંહિં કાર્યસત્તા માનિઇ, તિવારઇં અભેદ સહજિ જ આવ્યો. ।। ૩-૭॥

#### દ્રવ્યરૂપ છતી કાર્યની જી, તિરોભાવની રે શક્તિ । આવિર્ભાવઇ નીપજઇજી, ગુણપર્યાયની વ્યક્તિ રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૮ ।।

ટબો- કારણમાંહિં કાર્ય ઉપના પહિલાઇં જો કાર્યની સત્તા છઇં, તો કાર્યદર્શન કાં નથી થાતું ? એ શંકા ઉપરિ કહઇ છઇ - કાર્ય નથી ઉપનું તિ વારઇં કારણમાંહિ કાર્યની દ્રવ્યરૂપઇં

પિંડ વગેરેમાં પણ માટીરૂપે ઘડો હાજર જ છે... સત્ છે... ને પછી એ જ ઘડારૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. 11 ૩૨ 11

ગાથાર્થ - કારણમાં કાર્યની દ્રવ્યરૂપે - તિરોભાવે શક્તિ રહેલી હોય છે. જ્યારે કારણસામગ્રી મળે છે ત્યારે એ શક્તિ આવિર્ભાવે નીપજે છે ને તેથી ગુણ-પર્યાયની વ્યક્તિ-અભિવ્યક્તિ થાય છે. ।। ૩-૮ ।।

વિવેચન - કાર્યોત્પત્તિ પૂર્વે પણ જો કારણમાં કાર્ય હાજર છે, તો એ દેખાતું કેમ નથી? આવી શંકાને ટાળવા માટે ગ્રન્થકાર કહે છે - કારણકાળે કારણમાં કાર્ય હાજર છે જ... પણ તિરોભાવની શક્તિએ રહેલ છે... અર્થાત્ તિરોભૂત છે... અંધારામાં ઘડો જણાતો નથી... જણાતો નથી એનો અર્થ એ નથી કે એનો અભાવ જ હોય... જેમ અભાવ હોય તો ન જણાય એમ તિરોભૂત હોય તો પણ ન જણાય.

**શંકા** - અંધારામાં તો અંધકારથી જ તિરોભૂત હોવાના કારણે ઘડો ન જણાય એ બરાબર છે.. પણ પિંડાવસ્થામાં અંધકાર વગેરે તો કશું નથી... તો ઘડો શાનાથી તિરોભૂત છે ?

સમાધાન - માટીમાં પિંડ-સ્થાસ... ઘડો વગેરે બધું જ હાજર હોય છે... પણ જ્યારે પિંડાકાર પ્રગટ હોય છે... ત્યારે એ જ બાકીના બધા આકારોને તિરોભૂત કરી દે છે... એમ જ્યારે સ્થાસાકાર પ્રગટ થાય છે ત્યારે એ જ પિંડાકાર કે કોશાકાર વગેરે દરેકને તિરોભૂત કરી દે છે... એટલે પિંડ વગેરે અવસ્થા દરમ્યાન પણ ઘડો હાજર જ હોય છે. માત્ર તિરોભૂત હોવાથી દેખાતો નથી. પણ જ્યારે કારણસામગ્રી હાજર થાય છે ત્યારે એ આવિર્ભૂત થાય છે. કારણ કે એના ગુણ-પર્યાય વ્યક્ત થયા હોય છે... અને કાર્ય આવિર્ભૂત થાય છે, માટે દેખાય છે.

શંકા - આનો અર્થ એ થયો કે કાર્યનો તિરોભાવ હોય ત્યારે ન દેખાય.. આવિર્ભાવ થાય ત્યારે દેખાય... તો આ તમારો આવિર્ભાવ, કાર્ય થયા પૂર્વે સત્ હતો કે અસત્ ? જો અસત્ કહેશો તો, એ ક્યારેય ઉત્પન્ન જ નહીં થાય... કારણ કે જે અસત્ હોય તે શશવિષાણની જેમ ક્યારેય પેદા થતું નથી... અને છતાં અસત્ એવો પણ આવિર્ભાવ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે એમ જો કહેશો તો એની જેમ કારણકાળમાં અસત્ એવા ઘટને પણ ઉત્પન્ન થવામાં શું તકલીફ છે ? એટલે પૂર્વકાળમાં આવિર્ભાવને અસત્ માની શકાતો નથી. એટલે એને સત્ માનવો પડશે... હવે

- તિરોભાવની શક્તિ છઇ, તેણઇ કરી છઇ, પણિ - કાર્ય જણાતું નથી, સામગ્રી મિલઇ, તિ વારઇ - ગુણ પર્યાયની - વ્યક્તિથી આવિર્ભાવ થાઇ છઇ, તેણઇ કરી - કાર્ય દીસઇ છઇ.

ઘટોત્પત્તિ પૂર્વ સત્ એવો એ આવિર્ભાવ પોતે આવિર્ભૂત છે કે તિરોભૂત? જો આવિર્ભાવ આવિર્ભૂત હોય તો તો ઘટોત્પત્તિ પૂર્વે ઘટ પણ દેખાવો જ જોઈએ. કારણ કે એ આવિર્ભાવ પોતે જ તો ઘટના દર્શનનો નિયામક છે. એટલે એને જો તિરોભૂત માનશો તો અનવસ્થા આવી પડશે. કારણ કે હવે આવિર્ભાવનો આવિર્ભાવ માનવો પડશે...ને એના માટે આ બધા વિકલ્પો ઊભા થશે...

આમ આવિર્ભાવને સત્ કહો કે અસત્... દૂષણ જ દૂષણ છે... માટે આવિર્ભાવ કહીને તમે છૂટી શકતા નથી...

સમાધાન - આવિર્ભાવ-તિરોભાવ એ કાર્યના દર્શન-અદર્શનના નિયામક છે... પણ એ કાર્યના અમુક ચોક્કસ પ્રકારના પર્યાયરૂપ જ છે... જેમ ઘડાનું રૂપ... ઘડાનો આકાર... આ બધા જ ઘડાના પર્યાય છે... એમ ઘડાનો આવિર્ભાવ... ઘડાનો તિરોભાવ... આ પણ ઘડાના જ પર્યાયો છે... એટલે ઘડાના રૂપ વગેરે પર્યાયો જેમ પિંડાદિરૂપે સત્ હોવા છતાં તિરોભૂત હતા... અને ઘટકાળે આવિર્ભૂત થાય છે... એ જ પ્રમાણે આવિર્ભાવ માટે પણ જાણવું...

**શંકા** - આ તો અમે પૂર્વે જણાવ્યું એમ તમે આવિર્ભાવનો આવિર્ભાવ માન્યો... ને તેથી, અમે જણાવ્યા મુજબ એમાં અનવસ્થા આવશે જ.

સમાધાન - ના, આવી અનવસ્થાની કોઈ આપત્તિ નથી... કારણ કે પર્યાયોની કલ્પના અનુભવને અનુસારે થાય છે... આડેધડ થતી નથી... 'ઘડાનો આવિર્ભાવ થયો...' આવો અનુભવ થાય છે... એટલે આવિર્ભાવ થવો તો માનવો જ પડે... વળી એને પૂર્વે સર્વથા અસત્ તો માની શકાતો નથી... (નહીંતર તો શશવિષાણની જેમ એનું થવું અશક્ય બની જાય.) માટે એનો પણ પૂર્વે તિરોભાવ માનીને કાર્યકાળે આવિર્ભાવ માની શકાય. પણ આ રીતે 'આવિર્ભાવનો આવિર્ભાવ થયો' 'આવિર્ભાવના આવિર્ભાવનો આવિર્ભાવ થયો' આવા બધા અનુભવો કાંઈ થતા નથી કે જેથી એ બધા માનવા પડે ને તેથી અનવસ્થા ચાલે...

શંકા - આવી બધી વિચારણામાં અનુભવના આધારે ચાલવાનું હોતું નથી... પણ તર્કના આધારે ચાલવાનું હોય છે... કારણ કે અનુભવ તો આપણો ક્યારેક ભ્રાન્ત પણ સંભવે છે (જેમ કે રેલવેના બે પાટા ભેગા થતા દેખાય છે, વગેરે). ને તર્ક તો ઘડાને જે દલીલ લાગુ પડે છે એ જ એના આવિર્ભાવને લાગુ પડતી જણાવે છે... વળી એ આવિર્ભાવના આવિર્ભાવને... વળી પણ એના આવિર્ભાવને... બધે સમાન રીતે લાગુ પડતી હોવાથી અનવસ્થા તો આવશે જ.

સમાધાન - આમ તર્કને આટલો બધો વહાલો કરવા જશો તો તમે પણ ફસાઈ જશો. તે આ રીતે - અમે તમને પૂછીએ છીએ કે - ઘટ એ કાર્ય છે... એની ઉત્પત્તિ જ્યારે થાય છે... એ પહેલાં એ ઉત્પત્તિ હતી કે નહીં ? જો હતી એમ કહેશો તો ઘડો પહેલેથી જ ઉત્પન્ન હતો.. પછી દંડ-ચકાદિએ શું કર્યું ? જો નહોતી... તો એનો અર્થ એ થયો કે એ ઉત્પત્તિ પણ ઉત્પન્ન

'આવિર્ભાવ - તિરોભાવ પણિ દર્શન - અદર્શન નિયામક કાર્યના પર્યાય વિશેષ જ જાણવા.' તેણઇ કરી આવિર્ભાવનઇ સત્, અસત્ વિકલ્પઇ દૂષણ ન હોઇ, જે માટઇ અનુભવનઇ અનુસારઇ પર્યાય કલ્પિઇ. ।। ૩-૮ ।।

## નઇયાયિક ભાષઇ ઇસ્યું જી, 'જિમ અછતાનું રે જ્ઞાન । હોવઇ વિષય અતીતનું જી, તિમ કારય સહી નાણ રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૯ ।।

થાય છે... અર્થાત્ ઘટોત્પત્તિ એ પણ કાર્ય છે.. વળી ઘટ તો કાર્ય છે જ.. હવે, માટી-દંડ-ચક્ર-કુંભાર વગેરે ઘટની સામગ્રી છે ? ઘટોત્પત્તિની સામગ્રી છે ? કે તે બંનેની સામગ્રી છે? બંનેની સામગ્રી છે, એમ કહી શકાતું નથી, કારણ કે કાર્યભેદે કારણભેદ જોઈએ જ. એટલે જ ઘટોત્પત્તિની એ સામગ્રી છે, એવું પણ નથી, કારણ કે ઘટની સામગ્રી તરીકે પ્રસિદ્ધ છે... તો ઘટોત્પત્તિની સામગ્રી શું છે ? એ કહો.. વળી, ઘટ એ કાર્ય છે... તો એની ઉત્પત્તિ થાય છે... એમ ઘટોત્પત્તિ એ પણ કાર્ય છે... તો ઘટોત્પત્તિની પણ ઉત્પત્તિ માનવી પડશે... વળી એ (બીજા નંબરની) ઉત્પત્તિ પણ પહેલાં નહોતી... ને પછી થાય છે, માટે એ પણ કાર્ય છે... એટલે ઘટોત્પત્તિની એ ઉત્પત્તિની પણ ઉત્પત્તિ ... આમ ઉત્પત્તિની ઉત્પત્તિ... વળી એની પણ ઉત્પત્તિ... આમ ક્યાંય પાર જ નહીં આવવાથી અનવસ્થા પણ આવશે. એ ટાળવા માટે તમારે તર્કનું પૂછ્યું છોડીને અનુભવનું શરણ લેવા સિવાય છૂટકો જ નથી.

અને અનુભવને અનુસરશો એટલે અનુભવ તો 'ઘટોત્પત્તિ થઈ' આટલો થાય છે... પછી 'ઘટોત્પત્તિની ઉત્પત્તિ થઈ...' વગેરે અનુભવો કોઈપણ ડાહ્યા માણસને તો ક્યારેય થતા નથી... માટે એની પંચાતમાં પડવાનું હોતું નથી... ને તેથી અનવસ્થા આવતી નથી.

આ જ વાત આવિર્ભાવને લાગુ પાડવાથી પૂર્વે જણાવ્યું એમ આવિર્ભાવ અંગે પણ કોઈ દૂષણ રહેતું નથી. (અહીં ટબામાં 'આવિર્ભાવનઇ સત્ અસત્… એમ કહ્યું છે, આવિર્ભાવાદિનઇ સત્ અસત્… એમ નહીં… એટલે આવિર્ભાવ અંગેના દૂષણ અને એના વારણ જ વિવક્ષિત છે. તિરોભાવ અંગેના નહીં… અને આવશ્યકતા પણ આવિર્ભાવ અંગે જ છે… તિરોભાવ અંગેની વિચારણા તો જ જરુરી બને… જો 'નાશ' પ્રસ્તુત હોય.) 11 33 11

ગાથાર્થ - અહીં, નૈયાયિક આ પ્રમાણે કહે છે કે - અતીત વિષય અસત્ થઈ ગયો છે, તેમ છતાં જેમ એનું જ્ઞાન થાય છે... તો અસત્ કાર્ય જ ઉત્પન્ન થાય છે, એમ હે સખિ ! તું જાણ. ૩-૯

વિવેચન - ઉત્પત્તિપૂર્વે પણ કાર્ય સર્વથા સત્ હોય છે... આવું સર્વથા સત્ કાર્ય જ ઉત્પન્ન થાય છે. આવું માનનારા દાર્શનિકો સત્કાર્યવાદી કહેવાય છે... કાર્ય, ઉત્પત્તિ પૂર્વે સર્વથા અસત્ હોય છે... આવું માનનારા દાર્શનિકો અસત્કાર્યવાદી કહેવાય છે. આવું માનનારા દાર્શનિકો અસત્કાર્યવાદી કહેવાય છે. આપણે જૈનો સદસત્કાર્યવાદી છીએ... અર્થાત્ ઉત્પત્તિપૂર્વે જે કાર્ય કથેચિદ્ સત્ હોય

ટબો- ઇહાં નૈયાયિક એહવું ભાષઇ છઇ 'જિમ - અતીત વિષય જે ઘટાદિક, અછતા છઇ, તેહનું જિમ જ્ઞાન હોઇ, તિમ - ઘટાદિક કાર્ય અછતાં જ, મૃત્તિકાદિક દલથકી સામગ્રી મિલ્યઇ નીપજસ્યઇ. અછતાની જ્ઞપ્તિ હોઇ, તો અછતાની ઉત્પત્તિ કિમ ન હોઇ ? ઘટનું કારણ

છે, કથંચિદ્ અસત્ હોય છે એવું સદસત્ કાર્ય ઉત્પન્ન થાય છે. જેમકે ઘડો ઉત્પત્તિપૂર્વે ઘડારૂપે અસત્ હોય છે... પણ માટીરૂપે-યોગ્યતારૂપે તો સત્ હોય જ છે... આમ સદસત્ હોય છે.

નૈયાયિક અસત્કાર્યવાદી છે. જે પૂર્વે સર્વથા અસત્ હોય તે શશવિષાણની જેમ ક્યારેય ઉત્પન્ન થઈ શકે નહીં... થાય નહીં... આવી આપણે અસત્કાર્યવાદીને જે આપત્તિ આપેલી, એનું વારણ કરવા નૈયાયિક દલીલ કરી રહ્યો છે કે સર્વથા અસત્ની જો જ્ઞપ્તિ થાય છે, તો એ રીતે ઉત્પત્તિ પણ થઈ શકે છે.

નૈયાયિક - જે ઘટાદિ વિષય અતીત થઈ ગયો હોવાથી = નાશ પામી ગયો હોવાથી વર્તમાનમાં અસત્ છે, છતાં તેનું સ્મરણાદિ જ્ઞાન થાય છે... અર્થાત્ અસત્ની જ્ઞપ્તિ થાય છે તો એ રીતે પૂર્વે અસત્ એવા ઘટાદિ કાર્ય માટી વગેરે ઉપાદાનકરણમાંથી દંડ-ચક્ર વગેરે સામગ્રી મળે ત્યારે ઉપજશે... ટુંકમાં અછતાની જ્ઞપ્તિ થાય છે તો અછતાની ઉત્પત્તિ કેમ ન થાય ?

વળી, ઘટને પહેલાં પણ સત્ માનો છો એટલે તમને બીજી પણ એક આપત્તિ આવે છે... તે આ રીતે - ઘડો પહેલાં પણ સત્ છે... (પણ તિરોભૂત છે, માટે તો દેખાતો નથી.) એટલે દંડાદિ સામગ્રીએ એને તો ઉત્પન્ન કરવાનો રહે નહીં... સત્ને શું ઉત્પન્ન કરવાનો ? નહીંતર તો એને ફરી ફરી ઉત્પન્ન કર્યા જ કરવો પડે. પણ ઘડો પહેલાં તિરોભૂત છે, એને આવિર્ભૂત કરવાનો છે... માટે, તમારે દંડાદિ સામગ્રીને ઘટનું નહીં, પણ ઘટાભિવ્યક્તિનું કારણ માનવું પડશે, જેમાં ગૌરવ સ્પષ્ટ છે. ઘટત્વાવચ્છિત્રકાર્યતાનિરૂપિતદંડત્વાવચ્છિત્રકારણતા... આવો કાર્યકારણભાવ માનવામાં બદલે ઘટાભિવ્યક્તિત્વાવચ્છિત્રકાર્યતાનિરૂપિતદંડત્વાવચ્છિત્રકારણતા...આ રીતે કાર્યકારણભાવ માનવામાં ગૌરવ છે એ સ્પષ્ટ જ છે.

અંધારામાં રહેલા ઘડાને વ્યક્ત કરવા માટે દીવો કરવો... આંખ ખોલવી (એ તરફ નજર નાખવી...) વગેરે જ લોકો કરે છે... દંડ-ચક્ર વગેરે કાંઈ ભેગું કરતા નથી, એટલે જણાય છે કે અભિવ્યક્તિના કારણ તરીકે ચક્ષુ વગેરે પ્રસિદ્ધ છે... પણ દંડ-ચક્રાદિ કાંઈ એના પ્રમુખ કારણ તરીકે કહેવાતા નથી. તેથી ભેદપક્ષ જ માનવો યોગ્ય છે... એટલે કે દંડ-ચક્રાદિ ઘટને જ ઉત્પન્ન કરે છે... ઘટાભિવ્યક્તિને નહીં. એટલે જ ઉત્પત્તિ પૂર્વે ઘડાને અસત્ માનવાનો જ રહે છે... વળી એ વખતે કારણ તો હાજર (સત્) હોય છે... માટે કારણ કરતાં કાર્ય ભિન્ન જ હોય છે, એમ ભેદપક્ષ માનવો ઉચિત છે. કારણ કે અસત્ અને સત્નો અભેદ ન હોય શકે.

તમે જૈનો કદાચ જો એમ કહો કે દ્રવ્યઘટાભિવ્યક્તિનું કારણ દંડ વગેરે અને ભાવઘટાભિવ્યક્તિનું કારણ ચક્ષુ... તો એમાં ગૌરવ હોવાથી એ પણ ઘટતું નથી... આશય એ છે કે દ્રવ્યરૂપે ઘટને અભિવ્યક્ત થવા માટે=આવિર્ભૂત થવા માટે દંડ વગેરે કારણ છે... અને ભાવરૂપે દંડાદિક અમ્હે કહું છું, તિહાં લાઘવ છઇ, તુમ્હારિ મર્તિ ઘટાભિવ્યક્તિનું દંડાદિક કારણ કહવું તિહાં ગૌરવ હોઇ. બીજુ અભિવ્યક્તિનું કારણ ચક્ષુઃપ્રમુખ છઇ, પણિ દંડાદિક નથી. તે માટિં ભેદ પક્ષ જ. દ્રવ્યઘટાભિવ્યક્તિનું કારણ દંડ, ભાવઘટાભિવ્યક્તિનું કારણ ચક્ષુઃ, તિહાં ગૌરવ છઇ, તે ન ઘટઇ. 11 ૩-૯ 11

તે મિથ્યા, નહીં સર્વથાજી, અછતો વિષય અતીત । પર્યાયારથ તે નહીં જી, દ્રવ્યારથ છઇ નિત્ય રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૧૦ ।।

ટબો- હવઇ એ મત દૂષઇ છઇ- 'અછતાની જ્ઞપ્તિની પરિ અછતાની ઉત્પત્તિ હોઇ' ઇમ

=જ્ઞાનરૂપે ઘટને અભિવ્યક્ત થવા માટે ચક્ષુ વગેરે કારણ છે. 'અર્થાભિધાનપ્રત્યયાઃ તુલ્યનામધયાઃ' [અર્થ : પદાર્થ(ઘડો), અભિધાન (ઘડો એવો શબ્દ), તથા પ્રત્યય(= જ્ઞાન) આ ત્રણેનું નામ તુલ્ય હોય છે... એટલે કે ત્રણે માટે 'ઘડો' શબ્દ વપરાય છે.] એટલે ઘડાનું જ્ઞાન પણ ઘડો કહેવાતું હોવાથી 'ઘટ' છે... વળી એ જ્ઞાન છે, તેથી ભાવાત્મક હોવાથી 'ભાવરૂપે ઘડો આવિર્ભૂત થયો' એમ કહી શકાય છે. (ઘડાનું જ્ઞાન થયું હોય ત્યારે.) (અહીં દ્રવ્યઘટ એટલે ઘડાનો દ્રવ્યનિક્ષેપો... અર્થાત્ ઘડાના કારણભૂત મૃત્પિંડ... અને ભાવઘટ એટલે ભાવનિક્ષેપો... એટલે કે કંબુપ્રીવાદિમાન્ પદાર્થ... આવો અર્થ સંગત નથી એ એકદમ સ્પષ્ટ છે, કારણ કે દ્રવ્યઘટની = મૃત્પિંડની કોઈપણ પ્રકારની અભિવ્યક્તિ માટે દંડ કારણ નથી એ નાનું બાળક પણ સમજે છે.)

જૈનો કદાચ આ રીતે દંડ અને ચક્ષુરૂપ કારણના કાર્યનો વિભાગ કરી નાખે છે તો પણ એ બરાબર નથી, કારણ કે કાર્ય-કારણભાવમાં ગૌરવ જે ઉપર દોષરૂપે અમે (નૈયાયિકો) કહી ગયા છીએ એ ગૌરવ ઊભું જ છે. ાા ૩૪ ાા

ગાથાર્થ - નૈયાયિકની આ વાત મિથ્યા છે, કારણ કે અતીતવિષય સર્વથા અસત્ હોતો નથી. માત્ર પર્યાયરૂપે તે નથી=તે અતીત થયો છે... દ્રવ્યરૂપે તો એ નિત્ય છે. (તેથી સત્ પણ છે જ.) ।। ૩-૧૦ ।।

વિવેચન - અતીત પદાર્થ અસત્ છે... અને છતાં એનું જ્ઞાન થાય છે. એટલે, અસત્ની જો જ્ઞપ્તિ થાય છે તો અસત્ની ઉત્પત્તિ કેમ ન થાય ? અર્થાત્ થાય જ... આવી નૈયાયિકે જે વાત કરી છે એને દૂષિત ઠેરવવા ગ્રન્થકાર કહે છે કે અતીત વિષય પણ સર્વથા અસત્ થયો હોતો નથી... માત્ર પર્યાયાર્થિક નયથી જ તે ત્યાં નથી... દ્રવ્યાર્થિક નયથી તો નિત્ય હોવાથી તે ત્યાં છે જ. નષ્ટ ઘટ પણ સર્વથા નષ્ટ થઈ ગયો હોતો નથી... માટીરૂપે તો હાજર જ રહે છે. જો એનો સર્વથા અભાવ થઈ જતો હોય તો એ શશશૃંગ જેવો તુચ્છ બની જાય. પણ નૈયાયિકોએ પણ ઘટધ્વંસને શશશૃંગકલ્ય નથી માન્યો... કિન્તુ સાતમા પદાર્થરૂપે માન્યો છે જેમાં જ્ઞેયત્વાદિ ધર્મો પણ માન્યા છે... શશશૃંગમાં તો જ્ઞેયત્વ પણ હોતું નથી. એટલે જણાય છે કે ઘડો નાશ પામી જાય તો પણ શશશૃંગ જેવો સર્વથા અસત્ થઈ જતો નથી. સર્વથા અસત્ થયો નથી, એનો

www.jainelibrary.org

કહિઉં, તે મત મિથ્યા, જે માટઇ - અતીત વિષય ઘટાદિક સર્વથા અછતો નથી, તે પર્યાયારથથી નથી, દ્રવ્યારથથી નિત્ય છઇ, નષ્ટ ઘટ પણિ મૃત્તિકારૂપઇ છઇ, સર્વથા ન હોઇ તે શશશ્રૃંગ સરખો થાઇ. ।। ૩-૧૦ ।।

## અછતૂં ભાસઇ જ્ઞાનનઇ જી, જો 'સ્વભાવિ સંસાર । કહતો જ્ઞાનાકાર' તો જી, જીપઇ યોગાચાર રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૧૧ ।।

ટબો- 'સર્વથા અછતો અર્થ જ્ઞાનમાંહિ ભાસઇ છઇ' એહવું કહઇ છઇ, તેહને બાધક દેખાડઇ છઇ = જો 'જ્ઞાનનઇં સ્વભાવઇ, અછતો અર્થ અતીત ઘટ પ્રમુખ ભાસઇ' એહવું માનઇં, તો 'સારો સંસાર જ્ઞાનાકાર જ છઇ, બાહ્ય આકાર અનાદિ અવિદ્યા વાસનાઇં અછતા જ ભાસઇ છઇ, જિમ - સ્વપ્રમાંહિ અછતા પદાર્થ ભાસઇ છઇં, બાહ્યાકાર રહિત શુદ્ધ જ્ઞાન,

મતલબ જ કથંચિત્ સત્ છે જ. વળી કંબુગ્રીવાદિમાન્ આકાર વગેરે રૂપ પર્યાયરૂપે નથી... અને માટીરૂપે છે એ પ્રત્યક્ષથી જણાય છે. એટલે સાબિત થાય છે કે પર્યાયાર્થથી જ તે અસત્ થયો છે... દ્રવ્યાર્થથી તો સત્ જ છે.

એટલે અતીતવિષયની જે જ્ઞપ્તિ થાય છે તે સર્વથા અસત્ની નથી હોતી... પણ (કથંચિત્) સત્ની જ હોય છે. એટલે અમે કહીશું કે જ્ઞપ્તિ જો સત્ની જ હોય છે તો ઉત્પત્તિ પણ સત્ની જ હોય... અસત્ની નહીં... હવે, સત્ની જ જો ઉત્પત્તિ માનવાની છે તો એને અભિવ્યક્તિરૂપ જ તમારે પણ માનવી પડશે... અને તો પછી તમારા કાર્યકારણભાવમાં પણ અભિવ્યક્તિનો સમાવેશ તમારે કરવો આવશ્યક બનવાથી (એ સિવાયનો કાર્યકારણભાવ સંભવિત ન હોવાથી) ગૌરવદોષ રહેતો નથી. !! ૩૫ !!

ગાથાર્થ - જ્ઞાનને સ્વભાવે કરીને જ અસત્ પદાર્થ ભાસે છે. એમ જો કહેશો સંસાર માત્ર જ્ઞાનાકારરૂપ જ છે એવું કહેતો યોગાચાર જીતી જશે. II ૩-૧૧ II

વિવેચન - સર્વથા અસત્ પદાર્થનું પણ જ્ઞાન થાય છે એવું કહેતા નૈયાયિકને બાધક દેખાડે છે... એનો ભાવાર્થ આવો છે - સામે ઘડો પડ્યો હોય ત્યારે 'अयं घटः' જ્ઞાન થાય છે... સામે કપડું પડ્યું હોય ત્યારે 'अयं पटः' એવું જ્ઞાન થાય છે. જ્ઞાનનો આવો આવો આકાર વિષયને આધીન હોય છે... જેવો વિષય હોય એવું જ્ઞાન થાય છે... જેવો જ્ઞેયાકાર હોય એવો જ્ઞાનાકાર થાય... પણ વિષય જો સર્વથા અસત્ છે... શશશૃંગ જેવો છે... તો વિષયનો તો કોઈ જ આકાર ન હોવાથી એ તો જ્ઞાનને આકાર આપતો નથી, એ સ્પષ્ટ છે... પણ તે તે જ્ઞાનમાં ચોક્કસ આકાર તો હોય જ છે... ઠીકરાને જોઈને થતાં (સ્મૃત્યાદિ) જ્ઞાનમાં ઘટાકાર જ હોય છે, પટાકાર કે કટાકાર નહીં... તંતુમાં વણકરને પટ જ દેખાય છે, ઘટ કે કટ નહીં... તો સર્વથા અસત્ વિષયના જ્ઞાનમાં આ આ ચોક્કસ આકાર કોના પ્રભાવે આવે છે ? વિષય તો છે જ નહીં, માટે વિષયના પ્રભાવે આવે છે એમ તો કહી શકાતું નથી... એટલે ન છૂટકે પણ તમારે માનવું જ પડશે કે

જ્ઞાનના જ તેવા તેવા સ્વભાવના પ્રભાવે આ - આ આકાર ઊભા થાય છે... હવે, અસદ્વિષયક જ્ઞાનમાં જ્ઞાનના જ તેવા સ્વભાવથી જ જો આકાર ઊભા થાય છે, તો તમે જેને સદ્વિષયક જ્ઞાન કહો છો ને તેથી વિષયના પ્રભાવે જ્ઞાનાકાર માનો છો તે માનવાની પણ શી જરૂર છે ? ત્યાં જ્ઞાનનો સ્વભાવ ક્યાં ભાગી ગયો ? જ્યાં અસદ્વિષય હોય ત્યાં જ્ઞાનનો સ્વભાવ... ને જ્યાં સદ્વિષય હોય ત્યાં વિષયનો પ્રભાવ... આવું અલગ-અલગ માનવાનું ગૌરવ શા માટે ? બધે જ, જ્ઞાનને તેવા તેવા આકાર માટે બાહ્ય કોઈ જ વિષયની જરૂર નથી.. જ્ઞાનના તેવા પ્રકારના સ્વભાવે જ - વગર વિષયે જ તેવો તેવો આકાર ભાસે છે.

**શંકા** - પણ, બાહ્યવિષયનો કોઈ પ્રભાવ ન હોય, તો ક્યારેક ઘટાકાર ને ક્યારેક પટાકાર કેમ ભાસે છે ?

સમાધાન - અનાદિકાલીન અવિદ્યા - વાસનાના કારણે એવું થાય છે... જીવને અનાદિકાળથી અવિદ્યા વળગેલી છે... એના કારણે જ્ઞાનના આકારોની હારમાળા પણ નિશ્ચિત થયેલી છે... પ્રથમક્ષણે ઘટાકાર, દ્વિતીયક્ષણે પટાકાર... વગેરે વગેરે... બાહ્યવિષયની તો આકાર માટે કોઈ જ જરૂર નથી. નહીંતર તમારે પણ સર્વથા અસત્ વિષય અંગે પ્રશ્ન આવશે જ કે ક્યારેક (= ઠીકરાની ઉપસ્થિતિમાં) ઘટાકાર ને ક્યારેક (=ચીંથરાની ઉપસ્થિતિમાં) પટાકાર આવું શા માટે ? એટલે જેમ સ્વપ્નમાં વગર બાહ્ય વિષયે પણ ક્યારેક બગીચો તો ક્યારેક ઉકરડો... ક્યારેક મહેલ... તો ક્યારેક ઝૂંપડું... તેવી તેવી વાસનાવશાત્ ભાસે છે... એમ બાહ્ય ઘટ-પટાદિ વિના જ અનાદિવાસનાવશાત્ જ્ઞાનમાં ઘટાકાર-પટાકાર ભાસે છે... અને વસ્તુ તો એ જ માની શકાય જે જ્ઞાનમાં ભાસતી હોય... (જે જ્ઞાનમાં ભાસતી ન હોય એવી પણ વસ્તુ માનવાની હોય તો તો શશશૃંગ પણ માનવું પડે...) હવે જ્ઞાનમાં તો માત્ર પોતાના આકાર જ ભાસે છે.. બાહ્ય ઘટ-પટાદિ ક્યારેય ભાસતા જ નથી... માટે ઘટ-પટાદિ કોઈ જ વસ્તુ આ સંસારમાં છે જ નહીં... જે છે એ માત્ર જ્ઞાનાકાર જ છે... માટે આખો સંસાર માત્ર જ્ઞાનાકાર છે... એ સિવાય કશું નથી...

બીજી રીતે કહીએ તો... બારીની સામી ભીંતે દર્પણ છે... એમાં જોનારને દર્પણમાં અંદર - અંદર વૃક્ષ દેખાય છે... એની પાછળ નદી... એની પાછળ પર્વત... હકીકતમાં આ કશું દર્પણમાં છે જ નહીં... કારણ કે દર્પણની તો લંબાઇ - પહોળાઇ જ છે... જાડાઇ નથી.. ને એની પાછળ તો ભીંત છે.. જોનાર ભલે... 'આ વૃક્ષ છે... એની પાછળ આ નદી દેખાય છે...' વગેરે બોલતો હોય... પણ હકીકતમાં એ વૃક્ષ - નદી વગેરેને જોતો જ નથી... એ તો દર્પણમાં જે જે આકાર ઉપસેલા છે (પ્રતિબિંબિત થયેલા છે) એને જ જોઈ રહ્યો છે અને એનો જ ઉલ્લેખ કરી રહેલો છે... આપણું જ્ઞાન પણ દર્પણ જેવું છે.. એમાં જે આકારો ઉપસે છે એ જ આપણે જોઈ શકીએ છીએ... ને એનું જ આપણે વર્ણન કરીએ છીએ... (વળી જ્ઞાનમાં તો આકાર ઉપસવા માટે પણ બાહ્ય કોઈ પદાર્થની જરૂર જ નથી, એ આપણે ઉપર વિચારી ગયા છીએ.) માટે જે કાંઈ છે તે જ્ઞાનના જ આકારો છે... બીજું કશું નથી... કોઈ જ આકાર ઉપસેલો ન હોય... એવું દર્પણ કેવું દેખાય ? આપણી કલ્પના જ પહોંચી શકતી નથી... કારણ કે છેવટે આકાશનું પ્રતિબિંબ તો

તે બુદ્ધનઇં જ હોઇ. ઇમ કહતો યોગાચાર નામઇં ત્રીજો બૌદ્ધ જ જીપઇ, તે માટઇં = અછતાનું જ્ઞાન ન હોઇ. ાા ૩-૧૧ ાા

'હમણાં જાણ્યો અર્થ તે જી,' ઇમ અતીત જે જણાઇ । વર્તમાન પર્યાયથી જી, વર્તમાનતા થાઇ રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૧૨ ।।

ટબો- 'જો અછતાનું જ્ઞાન ન હોઇ, તો હમણાં મઇં અતીત ઘટ જાણ્યો' ઇમ ક્રિમ

પડતું જ હોય છે. એમ કોઈપણ આકાર વિનાનું જ્ઞાન કેવું હોય ? એ આપણા માટે કલ્પનાતીત છે... પણ જ્યારે અવિદ્યાનો સર્વથા ઉચ્છેદ થઈ જાય છે, ત્યારે બાહ્યાકાર વિનાનું શુદ્ધજ્ઞાન થાય છે, (કારણ કે આકાર ઊભો કરનાર અવિદ્યા હતી... ને એ તો હવે વિચ્છિત્ર થઈ ગયેલી છે...) આવું બાહ્યાકાર વિનાનું શુદ્ધ જ્ઞાન બુદ્ધને જ હોય છે...

એટલે હે નૈયાયિક ! અતીત - અનાગત વિષય સર્વથા અસત્ હોવા છતાં જ્ઞાનમાં ભાસે છે... આટલી આંગળી જો તું બૌદ્ધના ત્રીજા ભેદ યોગાચારને આપીશ, તો એ આખું પોંચું પકડી લેશે... ને તું જેને વર્તમાન - સત્ વિષય કહે છે... એને પણ અસત્ કહી દેશે... જ્ઞાન થાય છે, એટલા જ માત્રથી એની સત્તા માની શકાય નહીં, એમ કહીને બાહ્ય બધા પદાર્થોને અસત્ જાહેર કરી દેશે.. જો આવી ઉપાધિ વ્હોરી લેવી ન હોય તો 'અછતાનું પણ જ્ઞાન થાય' આવી દુર્બુદ્ધિને છોડી દે... ને જો જ્ઞાન થાય છે તો વિષય કોઈ ને કોઈ રૂપે તો વિદ્યમાન છે જ... એવી સદ્બુદ્ધિને સ્વીકારી લે... 11 ૩૬ 11

**ગાથાર્થ** - 'તે અતીત અર્થ હમણાં જાણ્યો' આ રીતે અતીત પદાર્થ જે જણાય છે... ત્યાં વર્તમાનપર્યાયથી વર્તમાનતા થાય છે, એમ જાણવું. ।। ૩-૧૨ ।।

વિવેચન - જો અસત્ પદાર્થનું જ્ઞાન થતું ન હોય... સત્નું જ જ્ઞાન થતું હોય... તો હમણાં મેં અતીત ઘટ જાણ્યો... એમ જે કહેવાય છે તે શી રીતે કહેવાય ? એમ નૈયાયિક પૂછી રહ્યો છે... એનો આશય એવો છે કે - 'તે ઘડો ફૂટી ગયેલો છે એની મને હમણાં ખબર પડી...' આવું જે કહેવાય છે એમાં સ્પષ્ટ રીતે બોલાય જ છે કે ઘડો ફૂટી ગયેલો છે ને તેથી અસત્ થયેલો છે... ને છતાં હમણાં એનું જ્ઞાન થઈ રહ્યું છે... એટલે જ્ઞાન સત્નું જ થાય એવો નિયમ નથી... નૈયાયિકની આવી દલીલ અંગે ગ્રન્થકાર કહે છે - 'તે અતીત ઘટ મેં હમણાં જાણ્યો...' આમ જે જણાય છે તે દ્રવ્યથી સત્ એવા જ અસત્ ઘટને વિષે વર્તમાનજ્ઞેયાકારરૂપ પર્યાયથી હમણાં જ્ઞાન થાય છે. આશય એ છે કે સામે જે ઠીકરા પડેલા છે ને એ જોઈને ઘડો ફૂટી ગયો છે એની જેને ખબર પડી છે એ બોલે છે કે સ નષ્ટો ઘટોડધુના મયા જ્ઞાતઃ... અને ક્યારેક તો આ રીતે પણ બોલાય છે કે... ઓહોહો ! આ ઘડો ફૂટી ગયો... મને તો હમણાં જ (= આ ઠીકરા જોવા પર જ) ખબર પડી...

આમાં નષ્ટ ઘટ એ વિષય = વિષયતાવાન્ ધર્મી છે... અને વિષયતા એ ધર્મ છે. જો

કહવાઇ છઇ ? તે ઉપરિ કહઇ છઇ- 'તે અતીત ઘટ મઇં હમણાં જાણ્યો' ઇમ જે જણાઇ છઇં, તિહાં દ્રવ્યથી છતા અતીત ઘટનઇ વિષઇ વર્તમાનજ્ઞેયાકારરૂપ પર્યાયથી 'હમણાં અતીત

ઘટ સર્વથા નથી... તો એનો અર્થ ધર્મી નથી... અને ધર્મી ન હોય તો ધર્મ શી રીતે હોય?

વળી, આ ઠીકરા જોઈને થતું જ્ઞાન છે... માટે ચાક્ષુષપ્રત્યક્ષ છે... હવે ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષ માટે ચક્ષુસંનિકર્ષ જોઈશે... જે ઠીકરાં સાથે છે... માટે ઠીકરામાં પણ કથંચિત્ સત્ર્રેપે ઘડો છે ને એની સાથે સંનિકર્ષ છે એમ તમારે માનવું જ પડશે.

नैयायिક - આવા સ્થળે અમે અલૌકિક સંનિકર્ષ માનીએ છીએ. જેમ સુક્તિમાં રજતનું જ્ઞાન થાય છે... ત્યારે ચક્ષુસંનિકર્ષ સુક્તિ સાથે છે... રજત સાથે નથી... પણ ચાકચીક્યાદિ જોઈને રજતનું સ્મરણ થાય છે... ને પછી અલૌકિક સંનિકર્ષ દ્વારા રજતને સુક્તિમાં જોડી इदं रजतम् જ્ઞાન થાય છે... એમ પ્રસ્તુતમાં ઠીકરાને જોઈને ઘટનું સ્મરણ થાય છે... પણ અલૌકિક સંનિકર્ષથી એ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનમાં ભાસે છે.

ગ્રન્થકાર - પ્રભાકર ભ્રમને નથી માનતો, પણ ભેદાગ્રહ માને છે. અર્થાત્ સુક્તિ પ્રત્યક્ષથી ઉપસ્થિત થયેલ છે... રજત સ્મરણથી ઉપસ્થિત થયેલ છે... આ બંને ભિન્ન ભિન્ન છે.. પણ બે વચ્ચેના ભેદનું જ્ઞાન થતું ન હોવાથી (ભેદાગ્રહ હોવાથી इदं અને रजतं વચ્ચેનો ભેદ ખ્યાલમાં ન આવવાથી) इदं रजतम् જ્ઞાન થાય છે. બાકી સુક્તિ ક્યારેય રજત તરીકે પ્રતીત ન થઈ શકે. આવું કહેતાં પ્રભાકરને તમે (નૈયાયિક) કહો છો કે 'રજત રજત તરીકે જ ભાસ્યું છે ને સુક્તિ इदં તરીકે ભાસી છે... પણ સુક્તિ કાંઈ રજત તરીકે ભાસતી નથી' આવી તમારી (પ્રભાકરની) વાત ખોટી છે, કારણ કે પાછળથી ભ્રમ દૂર થવા પર આવી પ્રત્યભિજ્ઞા થાય છે કે 'આ સુક્તિને મેં રજત તરીકે જાણી હતી.'

આમ પાછળથી થતા અનુભવને આગળ કરીને પૂર્વની પ્રતીતિ શું જણાવે છે ? એનો તમે નિર્ણય કરો છો... તો એ જ રીતે પ્રસ્તુતમાં પણ વિચારવું જોઈએ. શિષ્ટપુરુષોને એવી અભ્રાન્ત પ્રતીતિ થાય જ છે કે 'ઘડો ઠીકરું થઈ ગયો...' આ પ્રતીતિ જણાવે જ છે કે ઠીકરાં એ ઘટનું જ સ્વરૂપ છે. આશય એ છે કે 'ઘડો રીઢો થઈ ગયો...' 'ઘડો જુનો થઈ ગયો...' વગેરે પ્રતીતિ પરથી રીઢાપણું કે જુનાપણું જેમ ઘડાના સ્વરૂપ તરીકે જણાય છે.. તેમ 'ઘડો ઠીકરું થઈ ગયો' એવી અભ્રાન્તપ્રતીતિ પરથી આ પણ જણાય જ છે કે ઠીકરાં એ પણ ઘડાનું સ્વરૂપ જ છે. જો એ ઘડાનું સ્વરૂપ નથી... ને સાવ સ્વતંત્ર પદાર્થ જ છે... ઘડાએ પોતાનો કોઈ અંશ છોડ્યો જ નથી... આવું બધું માનવાનું હોય તો પ્રતીતિ 'ઘડો ઠીકરું થઈ ગયો' એવી ન થવી જોઈએ, પણ 'ઘડો શશશૃંગ બની ગયો...' એવી થવી જોઈએ.... પણ એવી થતી નથી... એટલે જણાય છે કે ઘડો સર્વથા અસત્ – શશશૃંગ જેવો તુચ્છ બની ગયો નથી ને ઠીકરાં એ ઘડાનું જ સ્વરૂપ છે. હવે, સ્વરૂપવાન્ વિના તો સ્વરૂપ ક્યારેય રહી જ શકતું નથી, એ બધાને માન્ય છે... માટે માનવું પડે કે ફૂટી ગયા પછી પણ ઘડો ઠીકરા સ્વરૂપે વિદ્યમાન છે જ... સાવ અસત્ બની ગયો નથી.

ઘટ જાણ્યો જાઇ છઇ. અથવા નૈગમનયથી અતીતનઇં વિષઇં વર્તમાનતાનો આરોપ કીજઇ છઇ. પણિ સર્વથા અછતી વસ્તુનું જ્ઞાન ન થાઇ. ।। ૩-૧૨ ।।

ધર્મી અછતઇં, ધર્મ જો જી, અછતઇં કાલિં સુહાઇં । સર્વકાલિં નિર્ભયપણઇં જી, તો શશશૃંગ જણાઇં રે ।। ભવિકા૦ ।। ૩-૧૩ ।।

ટબો- 'ધર્મી = અતીત ઘટ અછતઇં, ધર્મ-ઘટત્વ, અછતઇં કાલિં = ઘટનઇં અભાવ કાલઇં ભાસઇં છઇં. અથવા ધર્મી = અતીત ઘટ, અછતઇં - ધર્મ - જ્ઞેયાકાર, અછતઇં કાલઇં

અને 'ઘડો ઠીકરું બની ગયો' એવા સર્વશિષ્ટજનને થતા અભ્રાન્ત અનુભવનો પણ જો અપલાપ કરશો તો તો પ્રભાકર પણ 'સુક્તિને મેં રજત તરીકે જાણી હતી…' એ અનુભવનો અપલાપ કરશે ને પોતાની અનુભવિરુદ્ધ એવી પણ વાતને પકડી રાખશે તો શું કરશો ? એટલે એક સ્થળે અનુભવને અનુસરવું અને બીજા સ્થળે ન અનુસરવું… (ઉપરથી એનો અપલાપ કરવો) આવો અર્દ્ધજરતીયન્યાય ન અપનાવવો જોઈએ… પણ 'ઘડો ઠીકરું બની ગયો…' એવા અનુભવને અનુસરીને ઠીકરાં એ ઘડાનું જ સ્વરૂપ છે અને સ્વરૂપ જો હાજર છે તો સ્વરૂપવાન એવો ઘડો પણ હાજર જ છે… સાવ અસત્ નથી… એ પણ સ્વીકારવું જ જોઈએ…

એટલે, 'હમણાં મેં અતીત ઘટને જાણ્યો…' વગેરે પ્રતીતિ પણ ઘટનો જે વર્તમાનજ્ઞેયાકાર પર્યાય (= ઠીકરાં સ્વરૂપ) છે તે અંગે હોવાથી 'હમણાં' (વર્તમાનતા) પણ અસંગત રહેતી નથી… અથવા નૈગમનય અતીત અંગે પણ વર્તમાનતાનો આરોપ કરે છે (આ વાત આગળ આવશે.) એટલે અતીત ઘટ અંગે પણ એ વર્તમાન હોય એમ ઉપચાર કરીને વર્તમાનજ્ઞાનનો વિષય બને એમ સંગતિ કરી શકાય છે. પણ એ આરોપ પણ, સર્વથા અસત્ પદાર્થમાં થઈ શકતો નથી. કિન્તુ સત્માં જ થાય છે. માટે સત્ પદાર્થનું જ જ્ઞાન થાય છે… પણ સર્વથા અસત્ વસ્તુનું જ્ઞાન થઈ શકતું નથી. ા ૩૭ ા

**ગાથાર્થ** - ધર્મી અછતે પણ-અછતાપણાના કાળમાં પણ ધર્મ જો જણાતો હોય તો સર્વકાળમાં નિર્ભયપણે શશશુંગ પણ જણાવું જોઈએ. ।। ૩-૧૩ ।।

**વિવેચન - ધર્મી** = અતીત ઘટ... એ અછતે = એનો સર્વથા અભાવ હોય તો... એના આ સર્વથા અભાવવાળા કાળમાં પણ જો એનો ધર્મ ઘટત્વ ભાસતો હોય તો શશશૃંગ પણ ત્રણેકાળમાં નિઃશંકપણે ભાસવું જોઈએ.

આશય એ <sup>\*</sup>લાગે છે કે - अतीतो (નષ્ટો) घटોડધુના ज्ञात: વગેરે પ્રતીતિમાં ઘટનો ઘટત્વ ધર્મને આગળ કરીને ઉલ્લેખ થયેલો છે. ઘટત્વ ધર્મ આગળ તો જ થઈ શકે જો એ જણાયેલો

<sup>\(\</sup>pi\) 'લાગે છે કે' એમ એટલા માટે લખ્યું છે કે ટબાના શબ્દો પરથી નિ:શંકપણે અર્થ મને સ્પષ્ટ થયો નથી... એટલે સંભાવના છે... આમાં ફેરફાર પણ હોય શકે છે. અન્યત્ર પણ વિવેચનમાં જ્યાં જ્યાં 'લાગે છે' જેવા શબ્દો વાપર્યા હોય ત્યાં આવી સંભાવના જાણવી.

છઇં, ઇમ જો તુજને ચિત્તમાંહિ સુહાઇ, તો સર્વ-અતીત અનાગત વર્તમાન કાલઇ નિર્ભયપણઇ અદેષ્ટશંકારહિતપણઇ શશશૃંગ પણિ જણાણું જોઇઇ. ।। ૩-૧૩ ।।

તે માટઇ અછતા તણોજી, બોધ ન, જનમ ન હોઇ । કારય કારણનઇ સહીજી, છઇ અભેદ ઇમ જોઇ રે ।। ભવિકા૦ ।।૩-૧૪ ।।

ટબો- 'ઇમ નથી' તે માટઇં અછતા અર્થનો બોધ ન હોઇ, જન્મ પણિ ન હોઇ, ઇમ નિર્ધાર, કાર્ય-કારણનો અભેદ છઇ, તે દેષ્ટાન્તઇ દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયનો પણિ અભેદ છઇ, ઇમ સદ્દહવું. ।। ૩-૧૪ ।।

હોય... એટલે ઘટત્વનું જ્ઞાન થયું છે એ નક્કી છે... અલબત્ નૈયાયિકના હિસાબે ઘટત્વ એ જાતિ હોવાથી નિત્ય હોવાના કારણે ઘટનાશે પણ નાશ પામ્યું નથી... છતાં, ઘટત્વનું જ્ઞાન તે તે ઘટવ્યક્તિને આગળ કરીને જ થાય છે, એ વિના નહીં... નહીંતર તો આકાશમાં નજર નાખતાં જ ઘટત્વ, પટત્વ, કટત્વ, ગોત્વ વગેરે બધા સામાન્યનું જ્ઞાન (ઘટાદિ વ્યક્તિ વિના જ) થઈ જવું જોઈએ, પણ થતું નથી. એટલે જણાય છે કે ઘટ સર્વથા અસત્ હોય ત્યારે એનો ધર્મ ઘટત્વ જણાઈ શકે નહીં... અને છતાં એ જો જણાઈ શકે છે તો આકાશપૃષ્યનો ધર્મ એવું શશશૃંગ પણ હંમેશાં ભાસવું જોઈએ.

અથવા, ધર્મી = અતીતઘટ અછતે = એ સર્વથા અસત્ હોય ત્યારે પણ જો એનો જ્ઞેયાકારધર્મ = વિષયતારૂપ ધર્મ અછતેકાળે = સર્વથા અભાવના કાળમાં છઇં = અસ્તિત્વ ધરાવે છે, એમ જો તારા મનમાં બેસે છે તો શશશૃંગનું પણ ત્રણે કાળમાં અસ્તિત્વ હોવું જોઈએ (અને તેથી એ નિઃશંકપણે જણાવું જોઈએ.) આશય એ છે કે अतीतો घटोऽधुना ज्ञातः વગેરે રૂપે જે જ્ઞાન થાય છે એની વિષયતા એ અતીત ઘટમાં છે જ એ સ્પષ્ટ છે. હવે જો એ ઘટ વર્તમાનમાં સર્વથા અસત્ હોય તો એનો વિષયતા ધર્મ પણ સર્વથા અસત્ જ હોય અને છતાં એ 'છે' અર્થાત્ એનું અસ્તિત્વ છે એવું જો તમને સૂઝે છે તો તમારે ત્રણેકાળમાં અસત્ એવા પણ શશશૃંગનું ત્રણે કાળમાં અસ્તિત્વ માનવું જ પડે… ને તેથી એ નિઃશંકપણે જણાવું જ જોઈએ. 11 ૩૮ 11

ગાથાર્થ - તે માટે સર્વથા અસત્નો ન બોધ થાય... ન જન્મ થાય... એ જોઈને = વિચારીને કાર્ય-કરણને અભેદ છે, એમ શ્રદ્ધા કરવી. II ૩-૧૪ II

વિવેચન - ઇમ નથી = એ પ્રમાણે છે નહીં = સર્વથા અસત્ પદાર્થ એવા શશશૃંગનું નથી જ્ઞાન થતું કે નથી અસ્તિત્વ હોતું. માટે ઘટાદિ પદાર્થો પણ જો કારણકાળ વગેરેમાં સર્વથા અસત્ હોય તો ન એનો બોધ થાય કે ન એનું અસ્તિત્વ થાય = ન એની ઉત્પત્તિ થાય. પણ ઘટનો બોધ ને જન્મ બંને થાય તો છે જ. માટે એને મૃત્પિંડાદિકાળે પણ કથંચિત્ સત્ માનવો જ પડે... ને એ મૃત્પિંડરૂપે જ સત્ માનવો પડે છે... માટે ઘટ (= કાર્ય) અને કારણનો (મૃત્પિંડનો)

આ ભેદના ઢાળ ઉપરિ અભેદનો ઢાળ કહિયો. જે માટઇ ભેદનય પક્ષનો અભિમાન અભેદનય ટાલઇ. હવઇ એ બિહુ નયના સ્વામી દેખાડીનઇ સ્થિતપક્ષ કહઇ છઇ-

#### ભેદ ભણઇ નઇયાયિકોજી, સાંખ્ય અભેદ પ્રકાશ । જઇન ઉભય વિસ્તારતોજી, પામઇ સુજસ વિલાસ રે ।।ભવિકા૦ ।। ૩-૧૫ ।।

ટબો- ભેદ, તે નૈયાયિક ભાસઇ, જે માટઇં તે અસત્કાર્યવાદી છઇ. સાંખ્ય, તે અભેદનય પ્રકાશઇ છઇ. જઇન, તે બેહુનય સ્યાદ્વાદઇં કરીનઇં વિસ્તારતો ભલા યશનો વિલાસ પામઇ.

અભેદ છે એમ માનવું જ જોઈએ. વળી માટી એ દ્રવ્ય છે અને ઘડો એ પર્યાય છે... માટે આ દેષ્ટાન્તે દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો પણ અભેદ હોય છે એમ શ્રદ્ધા કરવી જોઈએ. ા ૩૯ ા

એ ભેદના ઢાળ... બીજી ઢાળમાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ભેદની વાત કરેલી... એના પર આ ત્રીજી એ ત્રણના પરસ્પરના અભેદને જણાવનાર ઢાળ કહી... કારણ કે ભેદનયપક્ષના અભિમાનને = દ્રવ્યાદિનો પરસ્પર ભેદ જ છે એવા આગ્રહને અભેદ જણાવનાર અભેદનય જ ટાળે છે. અર્થાત્ અભેદનયની દલીલો ભેદનો આગ્રહ બંધાવા દેતી નથી.

પણ આ એકાન્તે ભેદ માનનાર કોણ છે ? અને અભેદ માનનાર કોણ છે ? એ સ્વામી હવે દેખાડીને પછી સ્થિતપક્ષ કહે છે... ભેદની વાતો સાંભળવા પર મનમાં એની શ્રદ્ધા જાગે છે... પણ જેવી અભેદની વાતો જાણવા મળે એટલે ભેદની વાતો મનમાં ઢીલી પડવા માંડે છે... એમ ભેદની વાતો જાણવાથી અભેદનો નિર્ણય પણ સ્થિર થઈ શકતો નથી.. આ બંને અસ્થિર થયા છે... તો સ્થિર થાય એવી જે વાત હોય એને સ્થિતપક્ષ કહેવાય છે.

ગાથાર્થ - કાર્ય-કારણનો ભેદ નૈયાયિક કહે છે... અભેદ સાંખ્ય કહે છે. જૈનમત ભેદ -અભેદ બંનેને કહે છે ને માટે સુજશવિલાસ પામે છે. 11 ૩-૧૫ 11

વિવેચન - ભેદ તે નૈયાયિક... નૈયાયિક અસત્કાર્યવાદી છે... એટલે કારણકાળે કારણ છે પણ કાર્ય છે જ નહીં... જે બેનો અભેદ હોય એ બેમાં 'હોય તો બંને હોય...' 'ન હોય તો બંને ન હોય' આવું જ મળે... 'એક હોય ને એક ન હોય' આવું મળી શકે નહીં... પણ કારણ - કાર્ય અંગે તો આવું મળે છે. માટે નૈયાયિક કારણ-કાર્ય વચ્ચે ભેદ માનનાર છે અને તેથી દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય વચ્ચે ભેદ માનનાર છે, એમ સાબિત થાય છે.

સાંખ્ય તે અભેદનય... સાંખ્ય સત્કાર્યવાદી છે... કારણકાળે પણ કાર્ય, કારણરૂપે હાજર જ હોય છે, માટે કારણ-કાર્યનો અભેદ હોવો સ્પષ્ટ છે ને એથી દ્રવ્યાદિ ત્રણનો અભેદ પણ સ્પષ્ટ જ છે. આમ સાંખ્ય અભેદનયને પ્રકાશે છે.

જઇન... જૈનમત આ બન્ને મતોને સ્યાદ્વાદથી સાંકળીને વિસ્તારે છે. કારણકાળમાં કાર્યને સર્વથા અસત્ માનવામાં આવતા દોષોને કથંચિત્ સત્ માનીને દૂર કરે છે... કાર્યને સર્વથા સત્

જે માર્ટિ-પક્ષપાતી બિહુનય માંહોમાંહિ ઘસાતાં, સ્થિતપક્ષ અપક્ષપાતી સ્યાદ્વાદીનો જ દીપઇ. उक्तं च-

अन्योन्यपक्षप्रतिपक्षभावाद् यथा परे मत्सरिणः प्रवादाः । नयानशेषानविशेषमिच्छन् न पक्षपाती समयस्तथा ते ।। ३० ।।

तथा - य एव दोषाः किल नित्यवादे, विनाशिवादेऽपि समास्त एव । परस्परध्वंसिषु कण्टकेषु, जयत्यधृष्यं जिन ! शासनं ते ।। २६ ।। (कलिकालसर्वज्ञश्री हेमचन्द्राचार्यकृत - अन्ययोगव्यवच्छेदिका) ।। ३-१५ ।।

માનવામાં જે દોષો આવે છે (કે સત્ જો છે તો એને કરવાનું કશું રહે જ નહીં. તો દંડાદિ સામગ્રી નિષ્ફળ જાય... તેમજ પિંડો સર્વથા ઘટ રૂપે તો ભાસતો નથી જ... એટલે પ્રત્યક્ષ વિરોધ થાય... વગેરે) એ દોષોને કથંચિત્ અસત્ માનીને દૂર કરે છે... (ઘડો, પિંડાદિ અવસ્થામાં માટીરૂપે ભલે સત્ છે... પણ ઘડારૂપે તો અસત્ છે જ ને એટલે દંડાદિ એને એ રૂપે ઉત્પન્ન કરે છે... વળી એટલે જ ઘડારૂપે પિંડો નથી ભાસતો એમાં પ્રત્યક્ષવિરોધ પણ નથી... આ રીતે એ દોષોને દૂર કરે છે...)

પણ આ બે નયો (મતો) તો એકાંતપક્ષવાળા હોવાથી એમને દોષો લાગુ પડે જ છે... જૈનમત સ્યાદ્વાદ દ્વારા બધા દોષોને દૂર કરીને નિર્દોષ સાબિત થાય છે.. માટે એનો ભલો યશ વિલસે છે. બે નય એકબીજા પર દોષારોપણ કર્યા કરે... ઘસાતું બોલ્યા કરે... ત્યારે અપક્ષપાતી - સ્થિતપક્ષ એવો જૈનમત દીપી જ ઊઠે એ સ્પષ્ટ છે. કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય અન્યયોગવ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિંશિકામાં કહ્યું જ છે કે -

બીજા નૈયાયિક વગેરેના પ્રવાદો પરસ્પર પક્ષ-પ્રતિપક્ષભાવને વરેલા હોવાથી પરસ્પર માત્સર્યવાળા હોય છે... પણ હે પ્રભુ ! બધા જ નયોને સમાન રીતે ઇચ્છતો એવો તારો સ્યાદ્વાદ - અનેકાન્તવાદ સિદ્ધાંત પક્ષપાતી નથી. તથા,

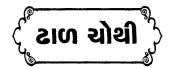
એકાન્તનિત્ય વાદમાં જે દોષો છે તે એકાન્ત ક્ષિણિકવાદમાં પણ સમાન રીતે લાગુ પડે જ છે... માટે પરસ્પરનો ધ્વંસ=પરસ્પર દોષોદ્ભાવન કરનાર કંટક જેવા એ વાદો છે... એ બધા વાદોની વચમાં હે જિનેશ્વર પ્રભુ ! તારું અધૃષ્ય શાસન જય પામે છે... 11 ૪૦ 11

والمرافق

द्रव्याश्रयाः विधिनिषेधकृताश्च भङ्गाः, कृत्स्नैकदेशविधया प्रभवन्ति सप्त । आत्माऽपि सप्तविध इत्यनुमानमुद्रा त्वच्छासनेऽस्ति विशदव्यवहारहेतोः ।। ६९ ।।

-महावीरस्तवे श्रीमन्त उपाध्यायाः।





ટબો- હવઇ ચઉથી ઢાલમાંહિ ભેદાભેદનો વિરોધ આશંકીનઇ ટાલઇ છઇ - પરવાદી કહઇ છઇ. 'દ્રવ્યાદિકનઇં ભેદ - અભેદ બેહુ ધર્મ કિમ માનો છો ? જિહાં વિરોધ નિર્ધાર છઇ, ભેદ હોઇ તિહાં અભેદ ન હોઇ, અભેદ હોઇ તિહાં ભેદ ન હોઇ, એ બેહુ ભાવાભાવ

ગાથાર્થ - દ્રવ્યાદિનો પરસ્પર ભેદ અને અભેદ… એમ બંને કેમ માનો છો ? કારણ કે બે વચ્ચે વિરોધ હોવો નિશ્ચિત છે. એક જ સ્થાનમાં પ્રકાશ અને અંધકાર એ બે સાથે શી રીતે રહે ? (આવી શંકા અંગે કહે છે -) શ્રુતધર્મમાં મનને દઢ કરીને રાખો જેથી શિવસુખફ્લ ચાખનારા બનો… 11 ૪-૧ 11

વિવેચન - બીજી ઢાળમાં દ્રવ્યાદિ ત્રણનો પરસ્પર ભેદ સમજાવ્યો. ત્રીજી ઢાળમાં અભેદ સમજાવ્યો... બન્ને પક્ષની દલીલોમાં તથ્ય પણ છે જ... માટે જ બન્ને માનવા આવશ્યક હોવાથી બેમાંથી એકનો પણ એકાન્તઆગ્રહ નિર્દોષ નથી.. એટલે એ બંને માનવાનો (ભેદાનુવિદ્ધ અભેદ માનવાનો) સ્થિતપક્ષ છે... આટલી વાત ત્રીજી ઢાળની છેલ્લી ગાંથામાં કરેલી હતી.. જેઓમાં પરસ્પર ભેદ છે... તેઓમાં જ પરસ્પર અભેદ પણ છે... આવી વાત એકાન્તવાદીના દિલમાં જામી શકતી જ નથી. માટે એ પ્રશ્ન ઊઠાવી રહ્યો છે...

હવર્ઇ ચઉથી... હવે ચોથી ઢાળમાં ભેદ-અભેદનો વિરોધ આશંકીને ટાળે છે. એમાં પરવાદી (એકાન્તવાદી) પહેલાં પ્રશ્ન ઊઠાવે છે -

પરવાદી - દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાય સાથે ભેદ પણ છે ને અભેદ પણ છે એમ બન્ને ધર્મ કેમ માનો છો ? કારણ કે એ બેમાં પરસ્પર વિરોધ છે એ વાત નિશ્ચિત છે. ભેદ અને અભેદ એ ભાવ અને અભાવરૂપ છે ને તેથી ભાવ-અભાવરૂપે પરસ્પર વિરોધી છે... જેમ ઘટ અને ઘટાભાવ ભાવ-અભાવરૂપ હોવાથી પરસ્પર વિરોધી છે અને તેથી એક સ્થાને રહેતા નથી... જયાં ઘડો છે ત્યાં ઘટાભાવ નથી... જયાં ઘટાભાવ છે ત્યાં ઘડો નથી... એમ ભેદ અને અભેદ એ બે પણ એકસ્થાને રહી શકતા નથી. અર્થાત્ ગુણમાં (કે પર્યાયમાં) જો દ્રવ્યનો ભેદ છે... તો દ્રવ્યનો અભેદ રહી શકતો નથી... અને જો દ્રવ્યનો અભેદ છે તો ભેદ રહી શકતો નથી.. બેમાંથી એક રહી શકે, પણ બન્ને રહી શકતા નથી. જેમ જયાં આતપ = પ્રકાશ છે ત્યાં અંધારું ન હોય... જયાં અંધારું હોય ત્યાં

રૂપઇ વિરોધી છઇ, વિરોધી બેહુ એક ઠામિ ન રહઇ. જિમ આતપ હોઇ, તિહાં અંધારો ન રહઇ. અંધારો હોઇ, તિહાં આતપ ન રહઇ. તિમ ભેદાભેદ એકત્ર ન હોઇ.'

ઇહાં-શ્રુતધર્મઇं=સ્યાદ્વાદ પ્રવચનમાંહિ, મન દ્રઢ વિશ્વાસવંત કરી રાખો. જિમ-શાસનશ્રદ્ધા દ્રઢપણઇ મોક્ષરૂપ-કલ્પવૃક્ષનાં ફળો સુખરૂપ ચાખો. શ્રુતધર્મ વિના ચારિત્રધર્મ ફળવંત ન હોઇ, જે માટિ શંકા સહિત ચારિત્રીઓ પણિ સમાધિ ન પામઇ. उक्तं च-वितिगिच्छसमावन्नेणं अप्पाणेणं णो लभित समाहि प-प આચારાંગે ।। ४-१ ।।

## ઇસી શિષ્યની શંકા જાણી, પરમારથ ગુરુ બોલઇ રે । અવિરોધઇ સવિ ઠામઇ દીસઇ, દોઇ ધર્મ એક તોલઇ રે ।। ૪-૨ ।।

પ્રકાશ ન હોય... એમ ભેદ અને અભેદ એક સ્થળે રહી શકતા નથી. (જો પરસ્પર વિરોધી ચીજ પણ એક સ્થળે રહી જતી હોય તો તો દુનિયામાંથી 'વિરોધ' જેવી વાત જ ઊડી જશે.)

પરવાદીની આવી દલીલો સાંભળવા મળે તો પણ, ગ્રન્થકાર કહે છે કે અહીં શ્ર્તધર્મમાં = શ્રી જિનપ્રણીત સ્યાદ્વાદસિદ્ધાન્તમય પ્રવચનમાં મનને દઢ રીતે વિશ્વાસયુક્ત રાખવું... અર્થાત્ ભગવાને સર્વત્ર સ્યાદ્વાદ જે કહેલો છે એની શ્રદ્ધાને વિચલિત ન થવા દેતાં વધુ ને વધુ દઢ કરવી... જિમ = જે રીતે. શાસન પરની = પ્રવચન પરની આ શ્રદ્ધાના દેઢપણે જ (શ્રદ્ધાની દઢતાથી જ) મોક્ષરૂપ કલ્પવૃક્ષના સુખરૂપ ફળ ચાખો. અર્થાત્ જે રીતે શાસનશ્રદ્ધા દઢ કરવાથી મોક્ષફળ મળે એ રીતે એને દઢ કરો અને એની આવી શ્રદ્ધા શ્રુતધર્મ વિના સંભવિત નથી. માટે જ જણાય છે કે શ્રુતધર્મ વિના (પ્રવચનના પરિશીલન વિના) અને તેથી શ્રદ્ધાની દઢતા વિના ચારિત્રધર્મ ફળવંત=સફળ બનતો નથી. માટે જ શ્રી આચારાંગજીમાં કહ્યું છે કે - શંકાસહિત ચારિત્રીઓ પણ સમાધિ ન પામે. તે આ રીતે - વિતિગિચ્છા=શંકાશીલ આત્મા સમાધિને પામતો નથી. ચારિત્રના આચારોનું પાલન બરાબર કરતો હોય... પણ અંદર શંકાનો કીડો કોર્યા જ કરતો હોય – શં સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાન્ત સાચો હશે ? શું એનું પ્રતિપાદન કરનાર જૈન પ્રવચન સાચું હશે ? એ જો સાચું નહીં હોય તો એમાં દર્શાવેલાં આ બધા આચારોનું પાલને તો કરું છું... પણ મને એનું ફળ મળશે ? એનાથી મારું આત્મકલ્યાણ થશે ? આવા બધા અનેક શંકારૂપ કીડા ખદબદ્યા કરતાં હોય એ ચિત્તમાં ખળભળાટ-ક્ષોભ જ હોય... સ્વસ્થતા-શાંતિ-સમાધિ ન જ હોય એ સ્પષ્ટ છે અને સમાધિ જ જો નથી... તો મોક્ષફળની આશા પણ ક્યાંથી ? આવા બધા નકશાનોને ટાળવા હોય તો પ્રવચનમાં - શ્રુતધર્મમાં મનને દઢ કરી રાખવું. 11 ૪૧ 11 પણ આ મન = આ શ્રદ્ધા એમ કહેવા માત્રથી થોડાં દઢ બની જાય છે ? માટે ગ્રન્થકાર હવે પછીની ગાથાઓમાં પરવાદીઓની શંકાનું નિરાકરણ કરતી દલીલો જણાવશે -

ગાથાર્થ - શિષ્યની આવા પ્રકારની શંકા જાણીને ગુરુ પરમાર્થ કહે છે. સર્વસ્થાનોમાં આ બન્ને ધર્મ સમાન રીતે વિના વિરોધ (રહેલા હોવા) દેખાય જ છે. 11 ૪-૨ 11

વિવેચન - શિષ્યની = પરવાદીની આવી શંકા જાણીને કરુણાસાગર ગુરુ = સ્યાદ્વાદી

ટબો- એહવી શિષ્યની શંકા જાણી કરી, ગુરુ-સ્યાદ્વાદી, પરમાર્થ બોલઇ છઇ, જે ઘટ-ઘટાભાવાદિક નઇ યદ્યપિ વિરોધ છઇ, તો પણિ ભેદાભેદનઇ વિરોધ નથી, જે માટઇ સર્વ ઠામઇ, દોઇ ધર્મ = ભેદ - અભેદ અવિરોધઇ = એકાશ્રયવૃત્તિપણઇ જ, દીસઇ છઇ, ઇક તોલઇ પણિ. 'અભેદ સ્વાભાવિક સાચો, ભેદ ઔપાધિક જૂઠો' ઇમ કોઇ કહઇ છઇ, તે

પરમાર્થ કહે છે... એટલે કે હકીકતમાં ભેદ-અભેદ વચ્ચે વિરોધ છે કે નહીં ? એ કહે છે અને એ પરમાર્થ આ છે કે - આ ભેદ-અભેદ વચ્ચે વિરોધ નથી, બન્ને પરસ્પર અવિરોધી છે. ઘડો અને ઘડાનો અત્યન્તાભાવ (ઘટ-ઘટાભાવ) વચ્ચે જો કે વિરોધ છે... એટલે જ્યાં ઘટ છે ત્યાં ઘટાભાવ નથી હોતો... જ્યાં ઘટાભાવ હોય છે ત્યાં ઘટ નથી હોતો... પણ આવું ભેદ - અભેદ માટે નથી... (ઘડાના) શ્યામવર્જીમાં ઘડાનો ભેદ પણ છે (કારણ કે માટે તો 'ઘડાનો શ્યામવર્જી' એમ ભેદાર્થક ષષ્ઠીવિભક્તિથી બોલાય છે તથા ઘડાનો નાશ ન થવા છતાં શ્યામવર્જીનો નાશ થઈ શકે છે...) અને ઘડાનો અભેદ પણ છે જ (કારણ કે માટે તો શ્યામવર્જી ઘડાથી અલગ જોવા મળતો નથી... અને શ્યામ વર્જી સાથેના ઘડાના સંબંધની અનવસ્થા નથી ચાલતી...) એમ (ઘડાની) નવાપણાની અવસ્થા-જુનાપણાની અવસ્થા વગેરેમાં ઘડાનો ભેદ પણ છે ને અભેદ પણ છે જ. માટે ભેદ-અભેદને વિરોધ નથી એ સ્પષ્ટ છે.

શંકા - ઘડામાં ઘટત્વેન ઘટનો અભેદ છે, તો ભેદ નથી... ને પટમાં ભેદ છે તો અભેદ નથી... જો બે વચ્ચે વિરોધ નથી તો આવું શા માટે ?

સમાધાન - ઘટ અને પટને વિરોધ નથી એ વાત તો બધાને માન્ય છે... પણ એનો અર્થ એ નથી કે જ્યાં જ્યાં ઘટ હોય ત્યાં ત્યાં સર્વત્ર પટ જોઈએ જ. એક સ્થળે પણ જો બન્ને સાથે જોવા મળી ગયા, તો વિરોધ નથી એમ સાબિત થઈ જ ગયું... એમ એક શ્યામવર્ણ માત્રમાં પણ જો ઘટનો ભેદ અને અભેદ બન્ને જોવા મળી ગયા... તો બેને વિરોધ નથી એ સાબિત થઈ જ ગયું... પછી પટમાં ભલે ને ઘટભેદ અને ઘટઅભેદ એ બન્ને સાથે જોવા મળતા ન હોય...

શંકા - પણ તમે તો કહ્યું છે ને કે સર્વ ઠામે બન્ને ધર્મ અવિરોધપણે જોવા મળે છે. તો પટમાં ઘટનો ભેદ અને અભેદ બન્ને કેમ જોવા મળતા નથી ?

સમાધાન - અહીં સર્વ ઠામેનો અર્થ સર્વસ્મિન્ નથી, પણ પ્રત્યેકસ્મિન્ છે. અર્થાત્ 'ઘટ-પટાદિ પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં' એવો અર્થ છે. એટલે કે 'દ્રવ્યનો, સ્વકીયગુણ-પર્યાયમાં ભેદ અને અભેદ બન્ને છે' આ વાત જેમ ઘટદ્રવ્યમાં જોવા મળે છે, એમ પટ-કટ વગેરે બીજાં પણ બધા જ દ્રવ્યમાં જોવા મળે છે. કોઈજ દ્રવ્ય એવું બાકી નથી જેનો ભેદ અને અભેદ… એ બંને પોતાના ગુણ-પર્યાયમાં ના રહ્યા હોય. આમ ભેદ અને અભેદ બન્ને સર્વત્ર અવિરોધપણે = એક આશ્રયમાં રહેવા રૂપે દેખાય જ છે… વળી બન્ને રહ્યા હોય છે એટલું જ નહીં. બન્ને તુલ્યપણે રહ્યા હોય છે. અર્થાત્ ભેદ મુખ્યપણે હોય છે ને અભેદ ગૌણપણે હોય છે… અથવા અભેદ મુખ્યરૂપે હોય છે ને ભેદ ગૌણપણે હોય છે… આવું નથી હોતું… પણ બન્ને સમાન પ્રાધાન્ય સાથે રહ્યા હોય છે.

અહીં ભેદ-અભેદ બંનેની તુલ્યતા જે કહી એ અંગે કોઈ શંકા ઊઠાવે છે -

# એક ઠામિ સવિ જનની સાખિં, પ્રત્યક્ષઇ જે લહીઇ રે । રૂપ રસાદિકની પરિ તેહનો, કહો વિરોધ કિમ કહિઇ રે ।। ૪-૩ ।।

શંકા - અભેદ સ્વાભાવિક હોવાથી સાચો છે... ભેદ ઔપાધિક હોવાથી જુઠો છે... આશય એ છે કે અભેદ એટલે તાદાત્મ્ય... એ તો પોતાનું જ પોતાની સાથે હોવાથી એમાં બીજા કોઈની અપેક્ષા નથી... માટે એ ઔપાધિક = પરાપેક્ષ નથી... અને તેથી સ્વાભાવિક છે. (જેમકે અંગુલિમાં અંગુલિત્વ હોવા માટે બીજા કોઈની અપેક્ષા નથી... એ સ્વાભાવિક હોય છે.) પણ ભેદ માટે તો 'કોનો ભેદ ?' એ પ્રશ્ન ઊભો થાય જ... એને પ્રતિયોગીની અપેક્ષા હોય જ... એટલે એ પરાપેક્ષ હોવાથી સ્વાભાવિક નથી, પણ ઔપાધિક છે. (જેમકે અનામિકા અંગુલિમાં હ્રસ્વત્વ... એને મધ્યમાની અપેક્ષા છે... મધ્યમાની અપેક્ષાએ જ હ્રસ્વત્વ છે... જો મધ્યમાનું અનુસંધાન ન હોય, માત્ર અનામિકા જ નજરમાં હોય તો હ્રસ્વત્વ કહી શકાતું નથી... માટે એ પરાપેક્ષ હોવાથી ઔપાધિક છે. વળી આ તો ઔપાધિક છે. એટલે, ઉપાધિ બદલાય તો હ્રસ્વત્વ ઊડી પણ જાય... જેમકે કનિષ્ઠાનું અનુસંધાન કરવામાં આવે તો અનામિકામાં હ્રસ્વત્વ નહીં, પણ દીર્ઘત્વ આવી જાય છે. એટલે જ જણાય છે કે જે ઔપાધિક હોય છે તે વાસ્તવિક નથી હોતું... જૂઠું - ગલત હોય છે.) એટલે પ્રસ્તુતમાં ભેદ ઔપાધિક હોવાથી જૂઠો છે... અભેદ સ્વાભાવિક હોવાથી સાચો છે - સબળ છે... માટે 'ભેદ અને અભેદ બન્ને તુલ્યપ્રાધાન્યવાળા છે' આ વાત બરાબર નથી... પણ ભેદ નિર્બળ છે-ગૌણ છે... અને અભેદ જ બળવાન્ છે, મુખ્ય છે.

समाधान - ते अनुભવતા नथी... જેઓ આવું અભેદ-ભેદનું સાચા-જૂઠાપશું કહે છે તેઓ અનુભવતા નથી = અભેદ-ભેદના પરમાર્થને અનુભવતા નથી, માટે આમ કહે છે... એ પરમાર્થ આ છે કે વ્યવહાર કરવા માટે અભેદ અને ભેદ એ બન્નેને પરાપેક્ષા છે જ. અભેદને પરાપેક્ષા નથી અને ભેદને છે... એવું નથી. એટલે કે અભેદ માટે પણ કોનો અભેદ ? એવી અપેક્ષા છે જ. આશય એ છે કે घटघटयोरभेदः આવો વ્યવહાર ક્યારેય કોઈ કરતું નથી... नीलघटयोरभेदः એવો વ્યવહાર કરે છે... तैलतैलयोरभेदः આવો વ્યવહાર કોઈ ક્યારેય કરતું નથી... तैलधारयोरभेदः આવો વ્યવહાર કરે છે... એટલે અભેદ વ્યવહાર માટે પણ નીલ... ધારા વગેરેની અપેક્ષા છે જ. અર્થાત્ નીલનો ભેદ... નીલનો અભેદ... ધારાનો ભેદ... ધારાનો અભેદ... આમ બન્નેને પરાપેક્ષા છે જ... એટલે જ આવું શાસ્ત્રવચન છે જ કે (દ્રવ્યમાં) ગુણાદિકનો ભેદ... ગુણાદિકનો અભેદ...' માટે આ વચનથી બંનેને પરાપેક્ષા જણાતી હોવાથી બન્ને તુલ્યબળી છે એ સ્પષ્ટ છે. 11 ૪૨ 11

ગાથાર્થ - સર્વ જનની સાક્ષીએ એક જ સ્થાનમાં જે પ્રત્યક્ષથી જોવા મળે છે તે ભેદ -અભેદનો, રૂપરસાદિકની જેમ વિરોધ કેમ કહેવાય ? એ, હે પરવાદીઓ ! (અથવા હે શિષ્યો!) તમે કહો. (અર્થાત્ ન જ કહેવાય...) ।। ૪-૩ ।।

**વિવેચન - એક ઠામિ**... એક સ્થાનમાં≔ઘટાદિ દ્રવ્યને વિષે સર્વલોકની સાક્ષીએ પ્રત્યક્ષપ્રમાણથી

ટબો- એક ઠામિ, ઘટાદિક દ્રવ્યનઇ વિષઇ, સર્વલોકની સાખી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણઇ, રક્તત્વાદિક ગુણ - પર્યાયનો ભેદાભેદ જે લહિઇ છઇ, તેહનો વિરોધ કહો કિમ કહિઇ ? જિમ - રૂપ - રસાદિકનો એકાશ્રયવૃત્તિત્વાનુભવથી વિરોધ ન કહિઇ, તિમ ભેદાભેદનો પણ જાણવો. उक्तं च- न हि प्रत्यक्षदृष्टेऽर्थे विरोधो नाम । तथा-प्रत्यक्षदृष्ट અર્થઇ દેષ્ટાન્તનું પણિ કાર્ય નથી.

उक्तं च-क्वेदमन्यत्र दूष्टत्वमहो ! निपुणता तव । दूष्टान्तं याचसे यत्त्वं, प्रत्यक्षेप्यनुमानवत् ।। १ ।। ४-३ ।।

રક્તત્વાદિક ગુણપર્યાયનો ભેદ- અભેદ જે જોવા મળે છે તેનો વિરોધ=તે બેનો પરસ્પર વિરોધ છે એવું કહો, શી રીતે કહેવાય ? અર્થાત્ ન જ કહેવાય. જેમકે રૂપ-રસ વગેરેનો એકાશ્રયવૃત્તિત્વાનુભવથી=રૂપ-રસ વગેરે એક આશ્રયમાં રહેલા છે એવો સ્પષ્ટ અનુભવ છે તો જેમ આપણે રૂપ-રસાદિકનો પરસ્પર વિરોધ હોવો કહેતા નથી, તેમ ભેદ-અભેદનો પણ ન કહેવો જોઈએ.

કહ્યું જ છે કે (અબાધિત) પ્રત્યક્ષથી જોયેલા પદાર્થમાં વિરોધ હોતો નથી... અર્થાત્ અબાધિત પ્રત્યક્ષથી જે જેવું દેખાયું હોય એ કદાચ એવું નહીં હોય... ને બીજા પ્રકારનું હોય... આવા વિરોધનું ઉદ્ભાવન કરી શકાતું નથી.

વળી, જે બાબત પ્રત્યક્ષથી દેખાતી હોય ત્યાં દેષ્ટાન્તની પણ જરુર હોતી નથી... આશય એ છે કે 'તમે સર્વત્ર ભેદ-અભેદ સાથે રહ્યા હોવાથી એ બેનો પરસ્પર વિરોધ નથી... આવું સાબિત કરવા માગો છો... પણ આવો વિરોધ ન હોય એનું ઉભયમાન્ય હોય એવું એકાદ દેષ્ટાન્ત તો આપો કે જેથી અમને પણ એની પ્રતીતિ થાય...' આવું કોઈ પરવાદી કહે તો એનો જવાબ આપવા ગ્રન્થકાર કહે છે કે અનુમાનથી સિદ્ધિ કરવાની હોય ત્યાં દેષ્ટાન્તની જરુર પડે... જેમકે ધૂમાડો જોઈને અગ્નિની સિદ્ધિ કરવાની હોય તો જ્યાં જ્યાં ધૂમ ત્યાં ત્યાં અગ્નિ, જેમકે રસોડામાં... એમ દેષ્ટાન્ત આપવું પડે. પણ પર્વત પર અગ્નિ પ્રત્યક્ષ જ દેખાતો હોય તો પછી કાંઈ કોઈ દેષ્ટાન્ત આપવાની જરુર હોતી નથી.

પ્રસ્તુતમાં પણ ભેદ-અભેદ બન્ને સાથે રહેલા હોવા પ્રત્યક્ષથી જ દેખાય છે... પછી દષ્ટાન્તની ક્યાં જરુર છે ? કહ્યું જ છે કે -

**પ્રશ્ન** - તમે આ જે સાબિત કરવા ઇચ્છો છો તે અન્યત્ર ક્યાં = કયા દેષ્ટાન્તમાં જોવા મળે છે, તે કહો.

ઉત્તર - અહો તત્ત્વનિર્ણય કરવાની તારી નિપુણતા ! કે જેથી તું પ્રત્યક્ષમાં પણ અનુમાનની જેમ દેષ્ટાન્ત માગે છે...

એટલે ભેદ-અભેદનો પરસ્પર વિરોધ નથી એ જો પ્રત્યક્ષથી જ દેખાય છે તો એમાં કોઈ દેખાત્તની પણ જરુર નથી... !! ૪૩ !!

#### શ્યામભાવ જે ઘટ છઇ પહિલાં, પછઇ ભિન્ન તે રાતો રે । ઘટભાવઇ નવિ ભિન્ન જણાઇ, સી વિરોધની વાતો રે ।। ૪-૪ ।।

ટબો- ભેદાભેદનો પ્રત્યક્ષનો અભિલાપ પુદ્દગલ દ્રવ્યઇ દેખાડઇ છઇ- જે ઘટ પહિલાં - શ્યામભાવ છઇં, તે પછઇ - રાતો ભિન્ન જણાઇ છઇં, અનઇ બિહું કાલિં ઘટભાવઇ અભિન્ન જ જણાઇ છઇં, શ્યામ ૨ક્ત અવસ્થાભેદઇ ઘટ એક જ છઇં. તો ઇહાં વિરોધની વાત સી કહેવી ? 11 ૪-૪ 11

#### બાલભાવ જે પ્રાણી દીસઇ, તરુણ ભાવ તે ન્યારો રે । દેવદત્ત ભાવઇં તે એક જ, અવિરોધઇ નિરધારો રે ।। ૪-૫ ।।

ટબો- હવઇ આત્મદ્રવ્યમાંહિં ભેદાભેદનો અનુભવ દેખાડઇ છઇ. બાલભાવઇં = બાલકપણે, જે પ્રાણી દીસઇ છઇં, તે તરુણ ભાવે ન્યારો કહતાં - ભિન્ન છઇં. અનઇં દેવદત્તભાવઇં તે મનુષ્યપણાનઇં પર્યાયઇં તે એક જ છઇં. તો એકનઇં વિષઇં બાલતરુણભાવઇં ભેદ, દેવદત્તભાવઇં અભેદ એ અવિરોધે નિર્ધારો. उक्तं च-

ગાથાર્થ - જે ઘડો પહેલાં શ્યામભાવવાળો છે એ પછી ભિન્ન એવા રક્તભાવવાળો થાય છે અને ઘટપણાંથી તો ભિન્ન જણાતો નથી. માટે વિરોધની શી વાતો છે ? 11 ૪-૪ 11

विवेचन - ભેદ અને અભેદ... બન્ને પ્રત્યક્ષથી જણાય છે એ વાત પહેલાં પુદ્ગલદ્રવ્યમાં જણાવે છે... જે ઘડો પહેલાં શ્યામભાવ છે (= કાળો છે) તેને પાક આપવાથી એ રક્ત બને છે અને श्यामो न रक्तः એવું સ્પષ્ટ પ્રત્યક્ષ થાય જ છે, જે ભેદને જણાવે છે. વળી બન્ને કાળમાં ઘટ તરીકે એ અભિન્ન જ જણાય છે. એટલે જ તો स एवायं घटः એવી પ્રત્યભિજ્ઞા થાય છે. જો ઘડો બદલાઈ ગયો હોય તો રક્ત ઘટને જોઈને स एव એવી અભેદને જણાવનાર પ્રતીતિ થાય જ નહીં. પણ થાય છે એટલે એ જ ઘટરૂપે એના અભેદને પણ જણાવે છે. આમ શ્યામ-રક્તપણામાં ઘડો એક જ છે. એટલે કે અભેદ પણ છે જ. તો પછી ભેદ-અભેદમાં વિરોધ હોવાની વાત ક્યાં રહી ? 11 ૪૪ 11

ગાથાર્થ - બાળભાવે પ્રાણી જે (= જેવો) દેખાય છે. એના કરતાં તરુણભાવે તે ન્યારો જણાય છે. વળી દેવદત્ત તરીકે તો અવિરોધપણે તે એક જ હોવો નિરધાર થાય છે. ા ૪-૫ !!

વિવેચન - હવે, આત્મદ્રવ્યમાં ભેદ અને અભેદનો પ્રત્યક્ષ અનુભવ દેખાડે છે - બાળભાવે જે જીવ જણાય છે તે તરુણભાવે જુદો જ હોય છે... નિર્દોષતા-કુતૂહલવૃત્તિ વગેરેથી સભર બાલ્યાવસ્થા કરતાં તરુણાવસ્થા અત્યંત ન્યારી હોય છે એ સર્વજનપ્રસિદ્ધ છે અને છતાં, આ એ જ દેવદત્ત છે... વગેરે રૂપે મનુષ્યપણાંના પર્યાયથી તે એક જ છે. આમ એક જ વસ્તુમાં બાળ

पुरिसम्मि पुरिससद्दो, जम्माई मरणकालपज्जंतो ।

तस्स उ बालाईया, पज्जवभेया बहुवियप्पा ।। सम्मतौ ।। १,३२ ।। ४-५ ।। ધર્મભેદ જો અનુભવભાસઇં, ધર્મિભેદ નવિ કહિઇ રે । ભિત્રધર્મનો એક જ ધર્મી, જડ ચેતન પણિ લહિઇ રે ।। ૪-૬ ।।

ટબો- 'ભેદ હોઇ, તિહાં અભેદ ન હોઇ જ. ભેદ વ્યાપ્યવૃત્તિ છઇ. તે માટિં' એહવી પ્રાચીન નૈયાયિકની શંકા ટાલઇં છઇ- 'श्यामो न रक्तः' ઇહાં શ્યામત્વ રક્તત્વ ધર્મનો ભેદ

- તરુણભાવે ભેદ અને દેવદત્તભાવે અભેદ છે. આ વાત વિના વિરોધ નિશ્ચિત કરો. કહ્યું જ છે કે - પુરુષ અંગે પુરુષ શબ્દ જન્મથી લઇને મરણકાલ પર્યંત સમાન રીતે વપરાય છે. (માટે દરેક અવસ્થામાં અભેદ છે.) અને તે પુરુષના બાળ વગેરે પર્યાયોના ભેદો ઘણા વિકલ્પવાળા હોય છે. ।। ૪૫ ।।

**ગાથાર્થ** - જ્યાં અનુભવથી ધર્મભેદ ભાસતો હોય ત્યાં પણ જો ધર્મીનો ભેદ ન જ કહીએ તો અને તેથી ભિન્ન ધર્મનો પણ એક જ ધર્મી કહીએ તો જડને ચેતનપણે પણ કહેવો પડે. ।। ૪-૬ ।।

विवेयन - આ ઢાળની ચોથી ગાથામાં પુદ્ગલ અંગેના ભેદાભેદના અનુભવ અંગે श्यामो न रक्तः प्रतीति परथी श्यामघट કરતાં રક્તઘટનો ભેદ બતાવેલો... ને પાછો ઘટરૂપે અભેદ બતાવેલો... ને એ રીતે ભેદ-અભેદ પુદ્ગલદ્રવ્યમાં અવિરોધ એકસાથે રહે છે એ પ્રત્યક્ષસિદ્ધ દર્શાવેલું... એ અંગે ભેદને વ્યાપ્યવૃત્તિ માનનાર પ્રાચીન નૈયાયિકની શંકા ટાળવા માટે આ ગાથા ગ્રન્થકારે કહેલ છે. પ્રાચીન નૈયાયિક સાથેની આ ચર્ચા જોઈએ.

પ્રા.ને. - જ્યાં ભેદ રહ્યો હોય ત્યાં અભેદ ન જ રહ્યો હોય... કારણ કે ભેદ વ્યાપ્યવૃત્તિ છે... અર્થાત્ પોતાના આધારને વ્યાપીને રહેનારો છે... પછી એ આધારમાં અભેદને રહેવાની જગ્યા જ છોડતો નથી... માટે ત્યાં અભેદ ન જ હોય.

જૈન - પણ એકબાજુ श्यामो न रक्तः બુદ્ધિ થાય છે. અર્થાત્ શ્યામઘટમાં રક્તઘટનો ભેદ જણાય છે...ને બીજી બાજુ स एवायं घटः (પહેલાં જે શ્યામ હતો) તે જ આ (હાલ લાલ) ઘડો છે એવી પ્રત્યભિજ્ઞાથી બન્નેનો અભેદ પણ જણાય છે. માટે ભેદ-અભેદ બન્ને સાથે રહ્યા જ ને!

प्रा.ने. - तमे જે प्रत्यिश्वा કહો છો ने એને અનુસરીને બન્ને વચ્ચેનો અભેદ કહો છો એ તો અમને પણ માન્ય જ છે... પણ श्यामो न रक्तः द्वारा श्यामघट અને રક્તઘટ વચ્ચેનો ભેદ જે કહો છો તે બરાબર નથી. કારણ કે એ પ્રતીતિ रक्तघटभेदवान् श्यामघटः (કાળોઘડો રક્તઘડાના ભેદવાળો છે) એવો અર્થ નથી જણાવતી. પણ श्यामत्वं रक्तत्वभेदवत् (श्यामपण्डं = શ્યામવર્ણ રક્તપણાંના = રક્તવર્ણના ભેદવાળું છે.) એવો અર્થ જણાવે છે... અર્થાત્ એ પ્રતીતિ ધર્મી એવા ઘટનો ભેદ નથી જણાવતી... પણ (ઘટના ભિન્નકાલીન) બે ધર્મીનો = શ્યામત્વ - રક્તત્વનો ભેદ જણાવે છે. એટલે કે श्यामो न रक्तः આવા પ્રયોગમાં અર્થ श्यामत्वं न रक्तत्वं

ભાસઇ છઇ, પણિ ધર્મિ ઘટનો ભેદ ન ભાસઇ' ઇમ જો કહિઇં, તો જડ ચેતનનો ભેદ ભાસઇં છઇં, તિહાં જડત્વ ચેતનત્વ ધર્મનો જ ભેદ, પણિ - જડ - ચેતન દ્રવ્યનો ભેદ નહીં. ઇમ - અવ્યવસ્થા થાઇ. ધર્મીનો પ્રતિયોગિપણઇં ઉલ્લેખ તો બિહુ ઠામે સરખો છઇ. અનઇં પ્રત્યક્ષસિદ્ધ - અર્થઇં બાધક તો અવતરઇં જ નહીં. 11 ૪-૬ 11

એવો કરવાનો હોય છે. એટલે શ્યામઘટમાં રક્તઘટનો ભેદ છે જ નહીં, માત્ર અભેદ જ છે. માટે ભેદ-અભેદ બન્ને એક જ સ્થાને રહે છે એ વાત બરાબર નથી.

જૈન - આ રીતે, ધર્મી વાચક શબ્દ સાથે બોલાયેલ નગ્થી (નકારથી) પણ જો ધર્મીનો ભેદ ન માનતા માત્ર ધર્મનો ભેદ માનવાનો હોય તો तो जड़ो न चेतनः આવી પ્રતીતિ પણ ધર્મી જડમાં ધર્મી ચેતનનો ભેદ નહીં જણાવે, માત્ર ધર્મ જડત્વમાં ચેતનત્વના ભેદને જ જણાવશે. એ જ રીતે 'ધર્મો નાધર્મઃ' આવી પ્રતીતિપણ ધર્મી ધર્માસ્તિકાયમાં ધર્મી અધર્માસ્તિકાયનો ભેદ નહીં દર્શાવે, માત્ર ધર્માસ્તિકાયત્વધર્મમાં અધર્માસ્તિકાયત્વધર્મનો જ ભેદ દર્શાવશે. આ રીતે સર્વત્ર જયાં જયાં ધર્મી સાથે નકાર બોલાયેલો હશે એ ધર્મનો જ ભેદ દર્શાવશે, ધર્મીનો ભેદ તો દર્શાવશે જ નહીં… અને તો પછી ધર્મીમાં ક્યાંય ભેદ પ્રતીત જ ન થવાથી જડ ચેતન જુદા જુદા છે એમ કહી જ નહીં શકાય… અને श्यामो न रक्तः પ્રતીતિ હોવા છતાં શ્યામઘટ અને રક્તઘટ જેમ એક જ છે એમ જડ અને ચેતન પણ એક જ થઈ જશે… એટલે કે જડને પણ ચેતનરૂપે સ્વીકારવો પડવાથી દ્રવ્યવ્યવસ્થા જ ઊડી જશે.

नैयायिક - जडो, न चेतनः પ્રતીતિમાં ચેતનધર્મીનો જ પ્રતિયોગી તરીકે ઉલ્લેખ છે. આશય એ છે કે पटो न घटः માં જેમ, ઘટ પ્રતિયોગીરૂપે ભાસે છે... ને તેથી પટમાં ઘટપ્રતિયોગિક ભેદ (ઘટનો ભેદ) ભાસે છે... એમ પ્રસ્તુતમાં પણ જડમાં ચેતનપ્રતિયોગિક ભેદ જણાય છે... ને તેથી જડ-ચેતન અલગ હોવાથી દ્રવ્યવ્યવસ્થાને કોઈ વાંધો નથી...

જૈન - તો પછી એ રીતે श्यामो न रक्तः मां पश રક્તઘટનો પ્રતિયોગી તરીકે સમાન રીતે ઉલ્લેખ છે. એટલે જડ-ચેતનની જેમ આ પ્રતીતિ પશ ધર્મીના ભેદને જણાવે જ છે, નથી જણાવતી એમ નહીં, એ તમારે માનવું જ પડશે. (નહીંતર તો पटो न घटः नું તમે જે દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે એ પણ તમે આપી શકવાના નથી જ... કારણ કે અમારો એ પ્રતીતિ માટે પણ તમને પ્રશ્ન છે જ કે ત્યાં પણ श्यामो न रक्तः ની જેમ માત્ર ધર્મભેદ જ પ્રતીત થાય છે, ધર્મીભેદ નહીં... એવું જ તમારે માનવું પડશે...) એટલે આવી બધી પ્રતીતિઓમાં સમાન રીતે ધર્મીનો ભેદ ભાસે છે એમ તમારે સ્વીકારવું જ પડશે ને આ રીતે પ્રત્યક્ષથી જ જે વાત (પરસ્પર ભેદ) સિદ્ધ થાય છે એમાં પછી બાધક તો અવતરતો જ નથી. કારણ કે પ્રત્યક્ષસિદ્ધ વાતમાં પણ બાધક સંભવતો હોય તો દુનિયાનો કોઈ વ્યવહાર જ ઊભો નહીં રહી શકે. પ્રત્યક્ષથી જ અથં घटः એમ જોઈને કહેવા પર કોઈ કહી શકે છે કે આમાં કોઈ બાધક હશે તો ? માટે આવો નિર્ણય નહીં કરી શકાય... અને તો પછી કોઈ નિર્ણય કે તદનુસાર વ્યવહાર ઊભા જ શી રીતે રહી શકશે ? માટે પ્રત્યક્ષસિદ્ધ ભેદ સ્વીકારવો જોઈએ.

नैयायिક - પ્રત્યક્ષથી જણાતી પણ બધી વાતો કાંઈ સ્વીકારાતી નથી... જેમકે રેલના બે પાટા ભેગા થતા દેખાતા હોવા છતાં એમાં પાછળનું પ્રત્યક્ષ જ બાધક હોવાથી એને ભેગા મનાતા નથી. એમ श्यामो न रक्तः પ્રતીતિ, जडो न चेतनः ની પ્રતીતિને સમાન હોવા છતાં, બન્નેના અર્થ અલગ-અલગ કરવા પડે છે. જડધર્મીમાં ચેતનનો ભેદ માની લેવામાં કોઈ બાધક ન હોવાથી ત્યાં ધર્મીભેદ માનવાનો..પણ શ્યામધર્મીમાં રક્તધર્મીનો ભેદ માનવામાં બાધક હોવાથી ત્યાં ધર્મીભેદ નહીં માનવાનો.

#### જૈન - એ બાધક કોણ છે ?

नैयायिક - स अवायं घटः આવી પ્રત્યભિજ્ઞા જ એમાં બાધક છે. આ પ્રત્યભિજ્ઞા ધર્મીના અભેદને જજ્ઞાવે છે... પછી એનો ભેદ શી રીતે માની શકાય ? जड़ो न चेतनः, पटो न घटः આ બધામાં પાછળથી કોઈ પ્રત્યભિજ્ઞા થતી નથી કે જે અભેદને જજ્ઞાવીને ભેદને બાધિત કરે. માટે ત્યાં ધર્મીનો ભેદ માનવાનો. પણ श्यामो न रक्तः માં, પ્રત્યભિજ્ઞા ભેદને બાધિત કરતી હોવાથી ધર્મીનો ભેદ માનવાનો નહીં.

જૈન - श्यामो न रक्तः પ્રત્યક્ષ ભેદને જણાવે છે. स अेवायं घटः પ્રત્યભિજ્ઞા અભેદને જણાવે છે... तमे કહો છો કે પ્રત્યભિજ્ઞાથી જણાતા અભેદને માનવાનો... અને પ્રત્યક્ષથી જણાતા ભેદને (પ્રત્યભિજ્ઞાથી બાધિત થતો હોવાથી) નહીં માનવાનો... તો કોઈ આનાથી ઊંધું પણ કહી શકે છે ને કે પ્રત્યક્ષથી જણાતા ભેદને માનવાનો ને એનાથી બાધિત થતો હોવાથી, પ્રત્યભિજ્ઞાથી જણાતા અભેદને નહીં માનવાનો... તો હવે આમાં વિનિગમક કોણ ? અર્થાત્ તમારી જ વાત સાચી છે ને તમારાથી ઊંધું જે કહી રહ્યો છે એની વાત ખોટી છે... એવો નિર્ણય કરાવી આપે એવી યુક્તિ શું છે ?

नैयायिक - स अंवायं घटः આવી પ્રત્યભિજ્ઞા બધા જ શિષ્ટોને સમાન રીતે થાય છે... ને પાછળથી પણ કોઈ એવી પ્રતીતિ થતી નથી કે જે આ પ્રત્યભિજ્ઞાને ભ્રમણારૂપ ઠેરવી દે... માટે એના વિષયભૃત અભેદને તો માનવો જ પડે.

જૈન - श्यामो न रक्तः એવું પ્રત્યક્ષ પણ બધા જ શિષ્ટોને સમાન રીતે થાય છે. (અલબત્ બે પાટા ભેગા થતાં પણ બધા શિષ્ટોને સમાન રીતે દેખાય છે... પણ એમાં તો પાછળથી બધાને - જ્યાં એ ભેગા થતા દેખાય ત્યાં પહોંચવા પર અલગ દેખાવા સ્પષ્ટ હોય છે... માટે ભેગા થતા જે દેખાય છે તે પ્રત્યક્ષ ભ્રાન્ત હોવાનો નિર્ણય છે... પણ) श्यामो न रक्तः માં એવી કોઈ પ્રતીતિ તો પાછળથી પણ થતી નથી જ કે જે આ પ્રત્યક્ષને ભ્રાન્ત ઠેરવે... માટે એના વિષયભૂત ભેદને પણ માનવો જ પડે ને...

नैयायिક -श्यामो न रक्त: પ્રત્યક્ષને અમે કાંઈ ભ્રાન્ત કહેતા નથી... પણ એની સંગતિ તો श्यामत्वं रक्तत्विभन्नम् એવો અર્થ કરીને થઈ શકે છે... પછી ધર્મીનો ભેદ માનવો જરુરી રહેતો નથી.

જૈન - એમ તો ભેદવાદી પણ તમને કહી શકે છે કે स अवायं घटः એવી પ્રત્યભિજ્ઞાને અમે કાંઈ ભ્રાન્ત કહેતા નથી... પણ કાપ્યા પછી ફરીથી ઊગેલો નખ જુદો જ હોવા છતાં 'આ એ જ નખ છે' એવી જે પ્રત્યભિજ્ઞા થાય છે એને અભેદવિષયક ન માનતા સાદેશ્યવિષયક માની સંગતિ કરાય છે. એમ स अेवायं घटः એવી પ્રત્યભિજ્ઞાની પણ તેને સાદેશ્યવિષયક માની સંગતિ કરી શકાય છે... ને તેથી અભેદ માનવાની જરુર નથી. વળી પરિમાણ-આકાર વગેરેનું સાદશ્ય તો છે જ, એટલે સાદશ્ય કાંઈ અસંગત નથી...

**નૈયાયિક** - નખમાં તો પ્રત્યક્ષ જ અભેદબાધક છે. માટે સાદેશ્ય મનાય છે...

જૈન - ભેદવાદી પણ તમને કહેશે કે श्यामो न रक्तः પ્રત્યક્ષ જ ભેદસાધક હોવાથી અભેદબાધક છે, માટે स अेवायं घटः પ્રત્યભિજ્ઞાના વિષય તરીકે સાદશ્ય જ માનવું પડશે...

**નૈયાયિક** - પણ श्यामो न रक्तः પ્રત્યક્ષના વિષયભૂત ભેદ ખુદ જ બાધિત હોવાથી એ પ્રત્યભિજ્ઞાના વિષયભૂત અભેદને શી રીતે બાધિત કરશે ?

જૈન - પણ ભેદ બાધિત છે એ ક્યાં હજુ સિદ્ધ થયું છે ? એટલે પાછી એ જ વાત આવીને ઊભી રહી કે પ્રત્યક્ષ પ્રત્યભિજ્ઞાના વિષયભત અભેદને બાધિત કરશે ? કે પ્રત્યભિજ્ઞા પ્રત્યક્ષના વિષયભૂત ભેદને બાધિત કરશે ? એનો નિર્ણય કરાવનાર કોઈ વિનિગમક નથી... માટે કોઈ કોઈને બાધિત કરી ન શકવાથી ભેદ અને અભેદ બન્ને માનવા જ પડશે.

હવે, બીજી રીતે આ જ વાત વિચારીએ...

જૈન - તમે કહો છો... स એवायं घट: આવી પ્રત્યભિજ્ઞા અભેદને જણાવે છે... તો એ અમને માન્ય જ છે.. પણ એ ભલે અભેદને જણાવે... એમાં ભેદને ત્યાંથી ભાગી જવાની શી જરુર છે ?

**નૈયાયિક** - પણ અભેદ અને ભેદને વિરોધ છે, માટે ભેદ ત્યાં શી રીતે રહી શકે ? **જૈન** - પણ, श्यामो न रक्तः પ્રતીતિ ભેદને જણાવે જ છે ને...

**નૈયાયિક** - એ પ્રતીતિ ધર્મીભેદને નથી જણાવતી... (પણ ધર્મભેદને જણાવે છે.)

જૈન - એવં શા માટે ?

**નૈયાયિક** - એટલા માટે કે ભેદ-અભેદને વિરોધ છે... ને અભેદ પ્રત્યભિજ્ઞાથી સિદ્ધ થયેલ છે

જૈન - તો પછી અન્યોન્યાશ્રયદોષ આવશે... ભેદ-અભેદને વિરોધ છે એ સિદ્ધ થાય તો સિદ્ધ થાય કે श्यामो न रक्त: એ પ્રતીતિ ધર્મીભેદને જણાવતી નથી... અને એ પ્રતીતિ ધર્મીભેદને જણાવતી નથી એ સિદ્ધ થાય તો ભેદ-અભેદને વિરોધ હોવો સિદ્ધ થાય છે.

આમ, ભેદ-અભેદને વિરોધ છે નહીં... ને તેથી દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો પરસ્પર ભેદ-અભેદ બન્ને હોવામાં કોઈ વાંધો નથી. 11 ૪૬ 11

#### ભેદાભેદ તિહાં પણિ કહતાં, વિજય જઇન મત પાવઇ રે । ભિન્નરૂપમાં રૂપાંતરથી, જગિ અભેદ પણિ આવઇ રે ।। ૪-૭ ।।

ટબો- તિહાં = જડ - ચેતનમાંહિ, પણિ ભેદાભેદ કહતાં જૈનનું મત વિજય પામઇ, જે માટઇં - ભિન્ન રૂપ જે જીવાજીવાદિક તેહમાં, રૂપાન્તર દ્રવ્યત્વ - પદાર્થત્વાદિક, તેહથી જગમાંહિ અભેદ પણિ આવઇ. એટલઇ-ભેદાભેદનઇં સર્વત્ર વ્યાપકપણું કહિઉં. ।। ૪-૭ ।।

ગાથાર્થ - ત્યાં પણ ભેદાભેદ કહેતાં જૈનમત વિજય પામે છે. આ જગત્માં ભિન્ન રૂપવાળા પદાર્થોમાં પણ અન્યરૂપે અભેદ પણ આવે છે. II ૪-૭ II

વિવેચન - જડ-ચેતનમાં પણ ભેદ-અભેદ જો કહેશો તો જૈનમતનો જ વિજય થવાનો છે. કારણ કે જૈનો જ, સાવ ભિન્ન જેવા દેખાતા પદાર્થીમાં પણ કથંચિદ્ અભેદ પણ માને જ છે.

આશય એ છે કે, જડ અને ચેતન ભિન્ન ભિન્ન છે... એ તો વિશ્વપ્રસિદ્ધ છે... હવે श्यामो न रक्तः मां नैयायिકને જેમ માત્ર ધર્મભેદ માન્ય છે, ધર્મીભેદ નહીં... તો એને સમાન રીતે જ થતી जड़ो न चेतनः એવી પ્રતીતિથી પણ ધર્મભેદ જ માનવાનો રહે, ધર્મીભેદ માની શકાય નહીં અને તેથી જડ-ચેતન વચ્ચે પણ અભેદ માનવાનો રહે... એટલે જડ-ચેતન વચ્ચે ભેદ અને અભેદ બન્ને જ માનવામાં આવે તો જૈનમતનો વિજય સિદ્ધ થઈ જ ગયો.

શંકા - જે અત્યંત ભિન્ન સ્વરૂપવાળાં જડ-ચેતન દ્રવ્યો છે એમાં ભેદ હોવો તો સમજાય જ છે. પણ અભેદ શી રીતે માની શકાય ?

સમાધાન - જે પ્રસિદ્ધ સ્વરૂપે પરસ્પર બિલકુલ ભિન્નરૂપવાળા છે એવા પણ જીવ-અજીવ વગેરે પદાર્થોમાં રૂપાંતરથી=એ પ્રસિદ્ધ સ્વરૂપ કરતાં અલગ દ્રવ્યત્વ-પદાર્થત્વ સ્વરૂપથી અભેદ પણ આવે જ છે. આશય એ છે કે જડમાં જીવત્વ ધર્મને આગળ કરીને તો જીવનો ભેદ છે જ... અર્થાત્ જીવત્વાવચ્છિન્નપ્રતિયોગિતાકજીવભેદ તો જડમાં રહ્યો જ છે... પણ દ્રવ્યત્વ ધર્મને આગળ કરીને જીવનો ભેદ જડમાં રહ્યો છે ? આવો પ્રશ્ન પૂછવામાં આવે તો ના જ પાડવી પડે, કારણ કે જડદ્રવ્યમાં પણ દ્રવ્યત્વાવચ્છિન્નભેદ તો રહ્યો હોતો નથી જ, એ સ્પષ્ટ છે. એમ જડમાં પદાર્થત્વ રહ્યું હોવાથી પદાર્થત્વાવચ્છિન્ન હોય એવો કોઈ પણ ભેદ એમાં રહી શકતો નથી... એટલે કે પદાર્થત્વેન રૂપેણ જીવનો ભેદ પણ જડમાં રહ્યો નથી.. ભેદ નથી રહ્યો એનો અર્થ જ કે અભેદ રહ્યો છે

આ જ રીતે પટમાં ઘટત્વેન ઘટભેદ રહ્યો છે, પણ દ્રવ્યત્વેન તો ઘટભેદ રહ્યો નથી જ, માટે અભેદ રહ્યો છે. એમ શ્યામઘટમાં પણ રક્તઘટનો રક્તત્વેન ભેદ રહ્યો છે, પણ ઘટત્વેન અભેદ રહ્યો છે. આમ ભેદ અને અભેદ સર્વત્ર સાથે રહ્યા હોવાથી એ બે વચ્ચે વિરોધ નથી...અને એ સર્વત્ર વ્યાપક છે.

શંકા - આ ઢાળની બીજી ગાથાના વિવેચનમાં શંકા-સમાધાન દરમ્યાન તમે પટમાં ઘટનો ભેદ છે-અભેદ નથી... (અર્થાત્ ભેદ-અભેદ બન્ને છે એવું નથી) એવું 'પછી પટમાં ભલે ને ઘટભેદ અને ઘટઅભેદ એ બન્ને સાથે જોવા મળતા ન હોય...' આવા વાક્ય દ્વારા જણાવ્યું છે (પૃ. ૧૦૭) અને હવે અહીં પટમાં પણ ઘટના ભેદ-અભેદ બન્ને રહ્યા છે એમ જણાવી રહ્યા છો... તો તમારા આ વિવેચનમાં પૂર્વાપરવિરોધ નથી ?

સમાધાન - નથી.

શંકા - કઈ રીતે નથી ?

સમાધાન - આ રીતે - 'અભેદ' શબ્દનો અર્થ વિચારવો જોઈએ. 'અભેદ' શબ્દના બે અર્થ છે - તાદાત્મ્ય અને સાદશ્ય... વિવિક્ષિતઘડાનો પોતાનામાં જ જે અભેદ કહેવાય છે એ તાદાત્મ્યરૂપ (= ઐક્યરૂપ) અભેદ છે... પણ અન્યઘડામાં જે અભેદ કહેવાય છે એ તાદાત્મ્યરૂપ નથી... પણ સાદશ્યરૂપ અભેદ છે. આશય એ છે કે અન્ય ઘડો પણ 'ઘટ' છે જ. માટે એમાં ઘટત્વાવચ્છિત્રપ્રતિયોગિતાકઘટભેદ છે નહીં... ભેદ નથી એનો મતલબ જ કે અભેદ છે. એટલે કે વિવિક્ષિતઘટનો એ અન્યઘટમાં અભેદ છે... પણ એ વિવિક્ષિતઘટનું તાદાત્મ્ય તો એમાં નથી જ એ, બન્ને ઘડા જુદા જુદા સ્પષ્ટ દેખાતા હોવાથી જણાય જ છે. તો આ અભેદ શાને જણાવે છે ? ઘટત્વરૂપે એ અન્યઘડામાં વિવિક્ષિતઘટનું જે સાદશ્ય છે એને જણાવે છે... પટમાં એ સાદશ્ય પણ ન હોવાથી ઘટભેદ કહેવાય છે. પણ અભેદ નથી કહેવાતો. છતાં પટમાં પણ, વિવિક્ષિતઘટનું દ્રવ્યત્વરૂપે તો સાદશ્ય છે જ. માટે પટમાં દ્રવ્યત્વાવચ્છિત્ર ઘટભેદ નથી... અર્થાત્ ઘટઅભેદ છે.

શંકા - અભેદ સાદેશ્યરૂપ છે આ વાત સાવ અપૂર્વ જેવી નથી લાગતી ?

સમાધાન - ના, નૈયાયિકને પણ એ માન્ય છે. તે આ રીતે - આપણે જોયું કે પટમાં ઘટઅભેદ દ્રવ્યત્વાવચ્છિત્રઘટભેદાભાવરૂપ છે. વળી ભેદનો અભાવ એ પ્રતિયોગિતાવચ્છેદકરૂપ હોય છે. (આ વાત વ્યાપ્તિપંચકમાં આવે છે.) એટલે ઘટઅભેદ = ઘટભેદાભાવ એ પ્રતિયોગિતાવચ્છેદક દ્રવ્યત્વરૂપ છે. વળી નૈયાયિકના મતે સાદશ્ય એ તદ્દભિત્રત્વે સિત તદ્ગતભૂયોધર્મ રૂપ છે. એટલે પટમાં ઘટનું સાદશ્ય ઘટભિત્રત્વ + ઘડામાં રહેલા દ્રવ્યત્વ, પૃથ્વીત્વ, પદાર્થત્વ વગેરે ધર્મરૂપ જ છે. આમ, પટમાં રહેલો ઘટઅભેદ, ઘટભેદના અભાવરૂપ છે, માટે દ્રવ્યત્વરૂપ છે ને તેથી સાદશ્યરૂપ છે, એમ નૈયાયિકને પણ માન્ય છે જ. ને તેથી આ કોઈ સાવ નવી અપૂર્વ (=કાલ્પનિક) વાત નથી.

એટલે નિશ્ચિત થયું કે 'અભેદ' શબ્દના બે અર્થ છે, સાદશ્ય અને તાદાત્મ્ય...

ગ્રન્થકારે આ ગાથામાં જડમાં પણ ચૈતન્યનો જે અભેદ કહ્યો છે એ સાદશ્યરૂપ અભેદ છે એ સ્પષ્ટ છે. કારણ કે જડ વસ્તુ કાંઈ પોતે ચેતનાત્મક હોતી નથી... અર્થાત્ ચેતનનું તાદાત્મ્ય એમાં હોતું નથી. પણ દ્રવ્યત્વેન સાદશ્ય તો છે જ. એમ, પટ પોતે કાંઈ ઘટાત્મક નથી... અર્થાત્ એમાં ઘટનું તાદાત્મ્ય નથી એ સ્પષ્ટ જ છે... છતાં પટમાં દ્રવ્યત્વેન ઘટનું સાદશ્ય છે... ને માટે દ્રવ્યત્વેન ઘટનો ભેદ રહ્યો ન હોવાથી અભેદ રહ્યો છે... એટલે પ્રસ્તુતગાથાના વિવેચનમાં પટમાં ઘટનો અભેદ જે કહ્યો છે તે સાદશ્યરૂપ અભેદ કહ્યો છે.

પણ પૂર્વે આ ઢાળની બીજી ગાથાના વિવેચનમાં તમે કહ્યું એ મુજબ શંકા-સમાધાન દરમ્યાન મેં પટમાં ઘટનો અભેદ નથી... એમ જે નિષેધ કહેલો છે તે તાદાત્મ્યરૂપ અભેદનો નિષેધ કહેલો છે... માટે કોઈ વિરોધ નથી... (અથવા 'સાદશ્ય' અર્થ લેવો હોય તો પણ કશો વાંધો નથી... કારણ કે પટમાં ઘટત્વેન ઘટનો ભેદ છે, અભેદ નથી એમ કહ્યું છે... ને એ તો સ્પષ્ટ છે જ કે વિવક્ષિત ઘટનું અન્યઘટમાં ઘટત્વેન જેમ સાદશ્ય હોય છે, એમ પટમાં હોતું નથી. એટલે પટમાં 'સાદશ્ય' નથી, માટે અભેદ નથી.)

પ્રન્થકાર દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય વચ્ચે જે અભેદ કહેવા માગે છે તે તાદાત્મ્યરૂપ અભેદ છે, એમ સમજવું. એટલે કે ઘડાનો પોતાના શ્યામવર્ણ સાથે જે અભેદ છે તે તાદાત્મ્યરૂપ અભેદ છે.. એમ ઘડાનો પોતાની નવી અવસ્થા, જુની અવસ્થારૂપ પર્યાય સાથે જે અભેદ છે તે પણ તાદાત્મ્યરૂપ અભેદ છે... એટલે જ ગુણ કે પર્યાય ક્યારેય દ્રવ્યથી અલગ જોવા મળતા નથી. નહીંતર તો જેમ એક ઘડામાં બીજા ઘડાનો સાદશ્યરૂપ અભેદ હોવા છતાં એ બંને અલગ-અલગ જોવા મળે છે... એમ દ્રવ્ય કરતાં ગુણ-પર્યાય પણ અલગ જોવા મળત.

વળી, દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાયમાં જે ભેદ પણ કહેવો છે... તે પણ તાદાત્મ્યરૂપ અભેદથી ભિન્ન એવો ભેદ જ કહેવો અભિપ્રેત છે... એટલે કે ઘડાનું શ્યામવર્જીમાં તાદાત્મ્ય જેમ છે, (માટે શ્યામવર્જી અલગ જોવા મળતો નથી), એમ તાદાત્મ્ય નથી પણ ખરું, એટલે જ પાક આપવા પર શ્યામવર્જી નાશ પામવા પર પણ ઘડો નાશ પામતો નથી. એમ 'નવાપણાંની' અવસ્થા નાશ પામીને 'જુનાપણાંની' અવસ્થા આવવા છતાં ઘડો નાશ પામતો નથી.

જો અભેદ તાદાત્ય્યરૂપ અને સાદશ્યરૂપ એમ બે પ્રકારે છે, તો ભેદ પણ તાદાત્ય્યાભાવરૂપ અને સાદશ્યાભાવરૂપ એમ બે પ્રકારે ઘટી શકે છે. વિવિક્ષિતઘટનો અન્યઘટમાં જે ભેદ છે તે તાદાત્યાભાવરૂપ છે અને પટમાં જે ભેદ છે તે સાદશ્યાભાવરૂપ છે. (અલબત્ પટમાં ઘટનો તાદાત્ય્યાભાવરૂપ ભેદ પણ છે જ. પણ ઘટત્વાવચ્છિન્નપ્રતિયોગિતાક ભેદ જે કહેવાય છે તે સાદશ્યાભાવરૂપ ભેદને નજરમાં રાખીને...નહીંતર એ ભેદ અન્યઘટમાં પણ કહી શકાત...કારણ કે એમાં પણ તાદાત્ય્યાભાવ તો છે જ.)

પ્રસ્તુતમાં, ગુણ-પર્યાયમાં દ્રવ્યનું સાદશ્ય નથી જ. કારણ કે દ્રવ્યના દ્રવ્યત્વ-આધારતા વગેરે ધર્મો નથી. તો સાદશ્યાભાવરૂપ ભેદ ઘટાવવો જોઈએ ને ?

સમાધાન- એ જરૂર ઘટાવી શકાય છે. પણ આ રીતે સાદશ્યસંલગ્ન અભેદ ઘટાવી શકાતો નથી, કારણ કે ગુણ-પર્યાયમાં દ્રવ્યનું સાદશ્ય નથી. જ્યારે તાદાત્મ્ય સંલગ્ન વિચાર કરવામાં આવે તો ઉપર જણાવ્યા મુજબ ગુણ-પર્યાયમાં દ્રવ્યનો ભેદ અને અભેદ બન્ને ઘટાવી શકાય છે... માટે એ રીતે અહીં ઘટાવ્યા છે, એમ જાણવું.

આમ, ગ્રન્થકાર દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદ અને અભેદ સર્વત્ર ઠામે દીસે છે... વગેરે જે કહી રહ્યા હતા તે તાદાત્મ્ય સંલગ્ન ભેદ-અભેદ માટે કહી રહ્યા હતા... એ સંદર્ભમાં તો પટમાં ઘટનું તાદાત્મ્ય ન હોવાથી અભેદ નથી જ, માત્ર ભેદ જ છે... માટે મેં પણ એ રીતે કહ્યું હતું... અને પ્રસ્તુત ગાથામાં, જડમાં ચેતનનો દ્રવ્યત્વેન અભેદ હોવો ગ્રન્થકાર જે કહી રહ્યા છે તે સાદશ્યરૂપ અભેદ છે એ આપણે જોઈ ગયા છીએ. માટે પ્રસ્તુતગાથામાં સાદશ્યરૂપ અભેદનો સંદર્ભ હોવાથી ને એ તો પટમાં પણ દ્રવ્યત્વેન રૂપેણ ઘટનો અભેદ અક્ષત હોવાથી મેં પણ અભેદ હોવો કહ્યો છે.

હવે, એક બીજી વાત પણ વિચારી લઇએ... જડમાં ચેતનનો ભેદ જે છે તે ચેતનત્વેન છે ને અભેદ જે છે તે દ્રવ્યત્વેન છે... અર્થાત્ અલગ-અલગ ધર્મને આગળ કરીને છે... પણ, વર્ણાદિ ગુણોમાં કે ભિન્ન-ભિન્ન અવસ્થાઓ રૂપ પર્યાયોમાં ઘટદ્રવ્યનો અભેદ જે છે તે પણ ઘટત્વેન જ છે ને ભેદ જે છે તે પણ ઘટત્વેન જ છે... ભેદ અને અભેદ... બન્ને અલગ-અલગ ધર્મને આગળ કરીને છે, એવું નથી.

શંકા - પણ જેમ જડમાં ચેતનનો ભેદ-અભેદ ક્રમશઃ ચેતનત્વેન અને દ્રવ્યત્વેન એમ જુદા જુદા ધર્મોથી છે, એમ ઘટનો શ્યામવર્ણરૂપ ગુણમાં જે ભેદ અને અભેદ છે તે પણ જુદા જુદા ધર્મોથી છે એમ જ માનો ને !

સમાધાન - એ જુદા જુદા ધર્મો કયા માનવાના ?

શંકા - કેમ ? ઘટત્વેન ભેદ માનવાનો અને શ્યામત્વેન અભેદ માનવાનો...

સમાધાન - તમે જે જડ-ચેતનનું દષ્ટાન્ત આપ્યું છે એમાં જડમાં ચેતનત્વ નથી અને દ્રવ્યત્વ છે... માટે ચેતનત્વેન ભેદ અને દ્રવ્યત્વેન અભેદ છે... એટલે એને અનુસરવાનું હોય તો શ્યામમાં જો ઘટત્વ ન હોય તો જ ઘટત્વેન એમાં ભેદ કહી શકાય. પણ એવું તો નથી... કારણ કે જે શ્યામ છે એ જ ઘટ છે... શ્યામ અને ઘટ કાંઈ અલગ-અલગ નથી... માટે શ્યામમાં ઘટત્વ છે જ... ને તેથી પછી ઘટત્વેન ઘટભેદ એમાં શી રીતે કહી શકાય ?

**શંકા** - તમે ઘટ-શ્યામના અભેદને અનુસરીને આ કહી રહ્યા છો... અમે તો ઘટથી સ્વતંત્ર શ્યામવર્જ્યમાં ભેદ-અભેદની વિચારણા કરી રહ્યા છીએ.

સમાધાન - દ્રવ્યવિયુક્ત ગુણ-પર્યાય તો શશશુંગકલ્પ છે.. પછી એમાં વિચારણા શું કરવાની?

**શંકા** - છતાં બુદ્ધિથી તો દ્રવ્ય કરતાં ગુણને અળગા કરી શકાય છે ને ! ને એ રીતે બુદ્ધિથી અલગા કલ્પેલા ગુણમાં ભેદ-અભેદનો વિચાર કરી શકાય છે ને!

**સમાધાન** - એ રીતે વિચાર કરશો તો ઘટત્વેન ઘટભેદ શ્યામવર્શમાં આવશે. પણ પછી શ્યામત્વેન ઘટનો અભેદ શ્યામવર્શમાં નહીં આવે...

શંકા - એ શી રીતે ?

**સમાધાન** - આ રીતે - તમે દ્રવ્ય-ગુણને બુદ્ધિથી સર્વથા અલગા કરીને વિચાર કરી રહ્યા છો... એટલે શ્યામવર્ણમાં જેમ ઘટત્વ નથી... એમ ઘટમાં શ્યામત્વ પણ નથી જ, કારણ કે શ્યામવર્ણ તો ઘટથી સર્વથા અળગો છે... હવે, ભેદ-અભેદનો વિચાર કરવા માટે આ નિયમ છે કે જે વસ્તુના ભેદ-અભેદનો વિચાર કરવાનો હોય એ, એ વસ્તુમાં રહેલા ધર્મને આગળ કરીને જ કરવાનો હોય છે. જેમ કે ચેતનના ભેદ - અભેદનો જડમાં વિચાર કરવાનો હોય તો ચેતનત્વ- દ્રવ્યત્વ વગેરે ચેતનમાં રહેલા ધર્મને આગળ કરીને જ કરવાનો હોય છે... જે ધર્મ ચેતનમાં રહ્યો જ નથી, જેમ કે આકાશત્વ... તે ધર્મને આગળ કરીને ચેતનનો ભેદ-અભેદ અપ્રસિદ્ધ વસ્તુ છે... અર્થાત્ આકાશત્વાવચ્છિત્રચેતનભેદ-અભેદ અપ્રસિદ્ધ છે.

#### શંકા - એ શી રીતે ?

સમાધાન - આ રીતે – આકાશત્વ ધર્મને આગળ કરીને ભેદ-અભેદનો વિચાર એટલે જેમાં આકાશત્વ હોય એમાં અભેદ… અને જેમાં ન હોય એમાં ભેદ… આમ માનવાનું રહે. આકાશમાં આકાશત્વ છે… માટે એમાં ચેતનનો અભેદ માનવાનો રહે… પણ એ માની શકાય એમ નથી, કારણ કે આવા અભેદનો અર્થ સાદશ્ય છે… અને આકાશત્વેનરૂપેણ ચેતન-આકાશમાં સાદશ્ય તો છે નહીં… (કારણ કે ચેતનમાં આકાશત્વ નથી…) એટલે આકાશમાં અભેદ માની શકાતો નથી… વળી આકાશ સિવાયના ઘટ-પટ-ધર્માસ્તિકાયાદિમાં તો આકાશત્વ છે જ નહીં… માટે એમાં પણ અભેદ માની શકાતો નથી, માટે અભેદ અપ્રસિદ્ધ છે… એમ, ભેદ માટે પણ, જ્યાં જ્યાં આકાશત્વ ન હોય ત્યાં ત્યાં આકાશત્વેન રૂપેણ ભેદ માનવાનો હોય… પણ આ પણ શક્ય નથી, કારણ કે આકાશત્વ તો ચેતનમાં પણ નથી, જ્યાં ચેતનનો ભેદ નથી, પણ અભેદ છે.

શંકા - પણ, ઘટ-પટ-ધર્માસ્તિકાયાદિમાં તો ભેદ આવશે ને ?

સમાધાન - ના, એ પણ નહીં આવે, કારણ કે પ્રસ્તુતમાં અભેદ એટલે સાદશ્ય છે એનો અર્થ ભેદ એટલે વૈસાદશ્ય...જેમકે જડમાં ચેતનત્વેન ચેતનનો ભેદ છે એનો અર્થ જ ચેતનમાં ચેતનત્વ છે, પણ જડમાં નથી... અર્થાત્ ચેતનત્વ ધર્મને આગળ કરીને જડમાં ચેતનનું વૈસાદશ્ય છે, માટે ચેતનનો ભેદ છે. પણ એવું પ્રસ્તુતમાં નથી...આકાશત્વ ધર્મને આગળ કરીને ઘટ-પટ-ધર્માસ્તિકાયાદિમાં ચેતનનું વૈસાદશ્ય નથી, પણ સાદશ્ય છે... કારણ કે જેમ ચેતન આકાશત્વાભાવવાન્ છે, એમ ઘટ-પટાદિ પણ આકાશત્વાભાવવાન્ જ છે... એટલે આકાશત્વની દષ્ટિએ બન્ને સરખા જ છે... પછી ભેદ શી રીતે કહી શકાય ? એટલે આકાશત્વેન ચેતનનો ભેદ પણ અપ્રસિદ્ધ છે.

આમ, જે આકાશત્વાદિધર્મ ચેતનમાં નથી રહ્યા, એ ધર્મથી ચેતનના ભેદ-અભેદ બન્ને અપ્રસિદ્ધ છે... એટલે નિશ્ચિત થયું કે જે વસ્તુના ભેદ-અભેદનો વિચાર કરવાનો હોય એ, એ વસ્તુમાં રહેલા ધર્મને આગળ કરીને જ કરવાનો હોય છે, નહીં રહેલા ધર્મને આગળ કરીને નહીં...

એટલે પ્રસ્તુતમાં, પણ, બુદ્ધિથી ગુણથી અળગો થયેલો જે ઘટ છે એમાં શ્યામત્વધર્મ રહ્યો નથી, માટે શ્યામત્વ ધર્મને આગળ કરીને એના ભેદ-અભેદનો વિચાર કરી શકાય જ નહીં... અને તેથી શ્યામત્વેન ઘટનો શ્યામવર્ણમાં અભેદ છે એમ કહી શકાતું નથી.

માટે, ઘટત્વેન ભેદ ને શ્યામત્વેન અભેદ એમ કહી શકાતું નથી...

**શંકા** - તો ઊંધું કહો...ઘટનો શ્યામવર્જીમાં શ્યામત્વેન ભેદ છે અને ઘટત્વેન અભેદ છે...

સમાધાન - આમાં તો ભેદ અને અભેદ બન્ને જ અસંગત છે.. બુદ્ધિથી અલગ કલ્પેલા ઘટમાં શ્યામત્વ ન હોવાથી શ્યામત્વેન ઘટભેદ અપ્રસિદ્ધ હોવાથી શ્યામવર્જીમાં કહી શકાતો નથી...અને 'ઘટત્વ' ધર્મ શ્યામવર્જીમાં ન હોવાથી ઘટત્વેન અભેદ પણ કહી શકાતો નથી.

દ્રવ્યત્વ-ગુણત્વ વગેરેરૂપ જુદા-જુદા ધર્મો લઇને ભેદ-અભેદ કહેવામાં પણ આવી જ આપત્તિ જાણવી... માટે, દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાયમાં જે ભેદ અને અભેદ છે તે જુદા-જુદા ધર્મોથી નથી, પણ દ્રવ્યત્વેન જ છે, એ નિર્ણીત થાય છે.

શંકા - તર્કથી એવું નિર્ણીત તો થાય છે.... પણ... હજુ મન માનતું નથી.

સમાધાન - સૂક્ષ્મ બુદ્ધિથી વિચારવાથી આ વાત મનમાં જચી જશે.. માટે ખૂબ સાવધાની પૂર્વક સૂક્ષ્મતાથી વિચારવું.

તે વિચારણા આવી પણ કરી શકાય. ઘડાએ શ્યામત્વ જે અપનાવ્યું છે (અર્થાત્ એ શ્યામ જે છે) તે ઘટત્વ ધર્મને આગળ કરીને જ (અર્થાત્ ઘડા સ્વરૂપે જ). માટે અભેદ ઘટત્વેન જ છે.. એમ પાક આપવા પર ઘડો શ્યામત્વને જે છોડી દે છે (ને રક્ત બની જાય છે) તે પણ ઘટત્વધર્મને આગળ કરીને જ (અર્થાત્ ઘડા સ્વરૂપે જ..), પોતે ઘડાસ્વરૂપે મટી જઈ કપાલાદિ સ્વરૂપ અપનાવીને પછી શ્યામત્વ ધર્મને છોડે છે એવું નથી.) માટે ભેદ પણ ઘટત્વેન જ છે.

શંકા - વૈશેષિકે તો માન્યું છે કે ઘડો પરમાણુશઃ નષ્ટ થઈને પછી જ શ્યામવર્શને છોડે છે (ને રક્તવર્શને અપનાવે છે.) અર્થાત્ ઘડો પરમાણુરૂપે બનીને પછી શ્યામવર્શને છોડે છે, ઘટત્વેન નહીં... માટે ભેદ ઘટત્વેન ન કહેવો જોઈએ.

સમાધાન - વૈશેષિકની આ માન્યતાનું ખંડન એના મિત્ર જેવા નૈયાયિકે જ કર્યું છે, માટે એને બહુ મહત્ત્વ આપવા જેવું રહેતું નથી. વળી પરમાણુ જો પરમાણુત્વને જાળવી રાખીને શ્યામ મટી રક્ત બની શકે છે તો ઘડો ઘટત્વને જાળવી રાખીને શ્યામ મટી રક્ત બની શકે એમાં કોઈ વિરોધ માની શકાતો નથી.

એટલે ભેદ અને અભેદ બન્ને ઘટત્વેન છે એ નિ:શંકપણે ભાસે છે.

એના એ જ ધર્મથી આ જે ભેદ-અભેદ કહ્યા તે દ્રવ્યના ગુણ-પર્યાયમાં જાણવા.... પણ ગુણનો ગુણાન્તરમાં કે પર્યાયમાં... ને એમ પર્યાયનો ગુણમાં કે પર્યાયાન્તરમાં જે ભેદ-અભેદ હોય છે એ જુદા-જુદા ધર્મોથી હોય છે. જેમ કે ઘટના શ્યામવર્ણનો ઘટની ગંધમાં શ્યામત્વેન ભેદ અને ઘટત્વેન અભેદ... શ્યામઘટને પાક આપવાથી રક્તઘટ બન્યો... આમાં શ્યામઘટ અને રક્તઘટ આ બંનેને પર્યાયરૂપે લઈએ તો શ્યામઘટનો રક્તઘટમાં શ્યામત્વેન ભેદ છે ને ઘટત્વેન અભેદ છે.

બીજી એક વાત જાણવા જેવી એ છે કે... નૈયાયિકે કપિસંયોગ અને કપિસંયોગાભાવ બન્નેને ભેગા વૃક્ષમાં માન્યા છે... ને માટે એને અવ્યાપ્યવૃત્તિ કહેલ છે. પણ આ બન્ને જુદા-જુદા અવયવાપેક્ષયા છે.. અર્થાત્ વૃક્ષમાં શાખાની અપેક્ષાએ (શાખાવચ્છેદેન) કપિસંયોગ છે અને

# જેહનો ભેદ અભેદ જ તેહનો, રૂપાન્તર સંયુતનો રે I રૂપાન્તરથી ભેદ જ તેહનો, મૂલ હેતુ નય શતનો રે II ૪-૮ II

ટબો- હિવઇ એહ જ વિવરીનઇં દેખાડઇં છઇં- જેહનો ભેદ, તેહનો જ રૂપાન્તરસહિતનો અભેદ હોઈ, જિમ-સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ આદિકનો ભેદ છઇ, અનઇં તેહ જ મૃદ્દ્રવ્યત્વવિશિષ્ટ અનર્પિતસ્વપર્યાયનો અભેદ છઇ. તેહનો જ રૂપાન્તરથી ભેદ હોઈ, જિમ-સ્થાસ કોશ કુશૂલાદિક વિશિષ્ટ-મૃદ્દ્રવ્યપણઇં તેહનો જ ભેદ હોઈ.

મૂળની અપેક્ષાએ (મૂલાવચ્છેદેન) કપિસંયોગાભાવ છે... પણ આપણે દ્રવ્યનો ગુણ-પર્યાયમાં જે ભેદ-અભેદ બન્ને કહીએ છીએ તે આમ જુદા–જુદા અવયવાપેક્ષયા નથી કહેતા. અર્થાત્ કાંઠાની અપેક્ષાએ ભેદ છે ને બેઠકની અપેક્ષાએ અભેદ છે આવું કાંઈ કહેતા નથી... આખા ઘડામાં જ દ્રવ્ય–ગુણ-પર્યાયના ભેદ-અભેદ બન્ને વ્યાપીને જ રહ્યા છે... ॥ ૪૭ ॥

ગાથાર્થ :- જેનો ભેદ હોય છે તેનો જ રૂપાંતરસંયુક્તનો અભેદ હોય છે, અને એનો જ અન્યરૂપે આગળ કરીને ભેદ હોય છે. આ ભેદ અને અભેદ જ પ્રત્યેકનયના જે ૧૦૦-૧૦૦ ભેદ થાય છે એનો મૂળહેતુ છે. ॥ ૪-૮ ॥

વિવેચન :- હિવઇ... પૂર્વની ગાથામાં, જડમાં ચેતનનો ભેદ પણ છે અને અભેદ પણ છે વગેરે જે વાત કરી, એનું જ વિવરણ આ ગાથામાં ગ્રન્થકાર કરી દેખાડે છે. જેનો ભેદ હોય છે એનો જ રૂપાન્તરથી અભેદ પણ હોય છે. જેમ કે સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ આદિકનો ભેદ છે. એટલે કે સ્થાસાદિનો કોશાદિમાં ભેદ છે એ, આકૃતિભેદ-પરિમાણભેદ-અર્થકિયાકારિત્વભેદ વગેરેથી પ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે... એટલે કે કોશત્વને આગળ કરીને-અર્થાત્ કોશત્વને મુખ્ય કરીને.. અર્થાત્, કોશપર્યાયની અર્પણા કરીને-જો વિચારવામાં આવે તો સ્થાસ: ન कोશ: = 'સ્થાસ: कोशिमः' (કારણકે સ્થાસમાં કોશત્વ નથી) એમ જણાય છે. અર્થાત્ કોશમાં મૃદ્દદ્રવ્યત્વ જે છે તેને આગળ કર્યા વગર=ગૌણ કરીને=અનર્પિત કરીને અને કોશપર્યાયને અર્પિત કરીને વિચારીએ તો સ્થાસમાં કોશભેદ છે. અને કોશમાં રહેલ કોશત્વપર્યાયને ગૌણ=અનર્પિત કરીને અને મૃદ્દદ્રવ્યત્વને અર્પિત કરીને (અર્થાત્ કોશત્વવિશિષ્ટકોશનો વિચાર નથી કરવાનો પણ મૃદ્દદ્રવ્યત્વવિશિષ્ટકોશનો વિચાર કરીએ તો) સ્થાસ પણ મૃદ્દદ્રવ્યત્વવિશિષ્ટ હોવાથી અભેદ છે. અને એ જ કોશનો કોશવિશિષ્ટ મૃદ્દદ્રવ્યરૂપે ભેદ છે. (આ આપણે હમણાં જ આગળ વિચારી ગયા છીએ કે કોશપર્યાયને અર્પિત કરીને અને મૃદદ્દવ્યત્વે અનર્પિત કરીને વિચારતાં સ્થાસમાં કોશનો ભેદ છે.)

આ જ રીતે સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ.. આ બધાનો પરસ્પર, પર્યાયની અર્પણા હોય તો ભેદ છે.. ને દ્રવ્યની અર્પણા હોય તો અભેદ છે.

શંકા:- આમાં તો ઘટનો પણ સ્થાસાદિમાં ઘટત્વેન ભેદ... મૃદદ્રવ્યત્વેન અભેદ.. એમ સાબિત થયું... તમે તો ઘટદ્રવ્યનો ભેદ-અભેદ બંને એક જ ધર્મથી હોવા કહ્યા હતા.. એટલે વિરોધ નહીં થાય? એ ભેદ નઇં અભેદ છઇ, તે સઇગમે નયનો મૂળહેતુ છઇ... સાત નયના જે સાતસઇં ભેદ છઇ, તે એ રીતે = દ્રવ્ય-પર્યાયની અર્પણા-અનર્પણાઇં થાઇ. તે शतारनयचक्राध्ययन માંહિ પૂર્વિ-હુંતા, હવણાં-દ્રાદશારનયચક્રમાંહિં વિધિઃ, વિધિવિધિઃ, ઇત્યાદિ રીતિં એકેક નયમાંહિ ૧૨-૧૨ ભેદ ઉપજતા કહિયા છઇ. ॥ ૪-૮ ॥

ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવાદિક યોગઇ, થાઇ ભંગની કોડી રે। સંખેપઇ એ ઠામિ કહિઇ, સપ્તભંગની જોડી રે ॥ ૪-૯ ॥

ટબો-દ્રવ્યાદિક વિશેષણઇં ભંગ થાઇ, તિમ-ક્ષેત્રાદિક વિશેષણઇં પણિ અનેક ભંગ

સમાધાનઃ- શ્યામાદિવર્શ.. કે જૂનાપણાંની અવસ્થા વગેરે પર્યાય.. એની અપેક્ષાએ ઘટ એ દ્રવ્ય છે અને આ શ્યામાદિ ગુણ-પર્યાય છે... મેં આમ ઘટનો પોતાના ગુણ-પર્યાય સાથે વિચાર કરેલો... અર્થાત્ ઘટને દ્રવ્ય તરીકે લીધેલું..

જ્યારે પ્રસ્તુતમાં ગ્રન્થકાર ઘટનો સ્થાસાદિ સાથે વિચાર કરી રહ્યા છે. એટલે દ્રવ્ય તરીકે મૃદ્દ્ છે અને ઘટ તો સ્થાસાદિની જેમ એક પર્યાય જ છે. તેથી ઘટનો સ્થાસાદિ સાથે વિચાર એ એક પર્યાયનો પર્યાયાન્તર સાથે વિચાર કરવારૂપ છે. અને એમાં તો મેં જણાવેલું જ છે કે એ ભેદ-અભેદ જુદા-જુદા ધર્મોથી હોય છે માટે કોઈ વિરોધ નથી.

આ ભેદ અને અભેદ એ પ્રત્યેક નયના ૧૦૦-૧૦૦ ભેદ જે થાય છે એનો મૂળ હેતુ-મુખ્ય કારણ છે. આશય છે કે સાતમૂળનયના સાતસો ભેદ જે કહેવાય છે તે આ રીતે દ્રવ્ય-પર્યાયને અર્પણા-અનર્પણા (મુખ્ય-ગૌણ) કરવાથી થાય છે. તે પૂર્વે શતારનયચક્ર અધ્યયનમાં નિરૂપાયેલા હતા. પણ હાલ એ અધ્યયન મળતું નથી. હાલ તો દ્વાદશારનયચક્રમાં વિધિ, વિધિર્વિધિ.. વગેરે રૂપે એક-એક નયના ૧૨-૧૨ ભેદ ઉપજે છે એમ કહેલું મળે છે. ॥ ૪૮ ॥

ગાથાર્થઃ- ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવાદિના યોગે કરોડો ભાંગા (= નયના કરોડો પ્રકાર) થાય છે. આ સ્થાનમાં સંક્ષેપથી સપ્તભંગની જોડી = બે સપ્તભંગીઓ કહીએ છીએ. II ૪-૯ II

વિવેચન :- દ્રવ્યાદિક વિશેષણઇં... જેમ દ્રવ્યાદિક વિશેષણે નયના ભંગ=પ્રકાર થાય છે તેમ ક્ષેત્રાદિક વિશેષણે પણ અનેક ભંગ=અનેક પ્રકાર થાય છે. આશય છે કે આગલી ગાથામાં આ જણાવ્યું હતું કે સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટનો સ્થાસાદિરૂપે નહીં, પણ મૃદ્દ્રવ્યત્વિશિષ્ટરૂપે વિચાર કરીએ તો પરસ્પર અભેદ છે...અને સ્થાસાદિ પર્યાયને જ મુખ્ય કરીને મૃદ્દ્રવ્યનો વિચાર કરવામાં આવે (મૃદ્દ્રવ્યને ગૌણ કરીને..અર્થાત્ મૃદ્દ્રવ્યનો મૃદ્દ્રવ્યરૂપે નહીં, પણ સ્થાસપર્યાયવિશિષ્ટરૂપે, કોશપર્યાય-વિશિષ્ટરૂપે..વિચાર કરવામાં આવે) તો પરસ્પર ભેદ છે. આ અભેદ-ભેદના કારણે નૈગમાદિનયના ૧૦૦-૧૦૦ પ્રકાર થાય છે. આમાં દ્રવ્યને વિશેષણરૂપે લીધું ત્યારે અભેદ આવ્યો ને પર્યાયને વિશેષણ તરીકે લીધું ત્યારે ભેદ આવ્યો...ને આ અભેદ-ભેદના પ્રભાવે નયના પ્રકારો પડ્યા.

હવે ગ્રન્થકાર કહે છે કે આ રીતે ક્ષેત્રાદિકને વિશેષણ તરીકે લઈએ તો પણ નયના

થાઇ. તથા દ્રવ્યઘટઃ સ્વ કરી વિવક્ષિઇં, તિવરાઇં-ક્ષેત્રાદિક ઘટ પર થાઇ, ઇમ પ્રત્યેકઇં-સપ્તભંગી પણિ કોડીગમઇં નીપજઇં, તથાપિ લોકપ્રસિદ્ધ જે કંબુ-ગ્રીવાદિપર્યાયોપેત ઘટ છઇ,

પ્રકારો પડે છે. ધારો કે અમદાવાદી માટીમાં આ બધી પ્રક્રિયા થઈ છે ને છેવટે અમદાવાદી ઘડો બન્યો છે.. તો સ્થાસાદિપણ અમદાવાદી જ હોય.... એટલે અમદાવાદીત્વિવિશિષ્ટ સ્થાસ, અમદાવાદીત્વિવિશિષ્ટકોશ... આ રીતે અમદાવાદીત્વને વિશેષણ બનાવીને=મુખ્ય કરીને (ક્ષેત્રને અર્પિત કરીને) સ્થાસાદિ પર્યાયને ગૌણ કરીને (અર્થાત્ સ્થાસાદિનો સ્થાસાદિરૂપે નહીં, પણ અમદાવાદીત્વિવિશિષ્ટરૂપે વિચાર કરવામાં આવે તો) બધાનો અભેદ ભાસે છે... ને અમદાવાદીત્વને ગૌણરૂપે=અનર્પિત કરીને-સ્થાસાદિપર્યાયને મુખ્ય કરીને વિચાર કરવામાં આવે તો- અર્થાત્ સ્થાસવિશિષ્ટઅમદાવાદીત્વ... કોશવિશિષ્ટ અમદાવાદીત્વ.... આ રીતે પર્યાયને વિશેષણ બનાવીને= મુખ્ય કરીને વિચાર કરવામાં આવે તો ભેદ ભાસે છે.. આમ ક્ષેત્રને વિશેષણ બનાવ્યું તો અભેદ આવ્યો અને સ્થાસાદિ પર્યાયને વિશેષણ તરીકે લીધા તો ભેદ આવ્યો.. આ ભેદ-અભેદના કારણે પણ એક-એક નયના અનેક ભંગ = અનેક પ્રકાર થાય છે.

આ જ રીતે ધારો કે શિશિરૠતુજન્ય ઘડો છે. તો શિશિરજત્વવિશિષ્ટ સ્થાસાદિનો વિચાર કરવામાં આવે ત્યારે અભેદ જણાશે અને સ્થાસાદિવિશિષ્ટશિશિરજન્યત્વનો વિચાર કરતાં ભેદ જણાશે. આ ભેદ-અભેદથી પણ પ્રત્યેકનયના અનેકભંગ થાય છે.

એમ ધારો કે સ્થાસાદિનો શ્યામવર્ણ છે. તો શ્યામત્વવિશિષ્ટરૂપે સ્થાસાદિનો વિચાર કરતાં અભેદ જણાશે ને સ્થાસાદિવિશિષ્ટરૂપે શ્યામવર્ણનો વિચાર કરતાં ભેદ જણાશે. આમ ભાવને વિશેષણરૂપે ને પર્યાયને વિશેષણરૂપે વિચારતાં ક્રમશઃ અભેદ-ભેદ જણાય છે. આ અભેદ-ભેદના કારણે પણ પ્રત્યેકના અનેક ભંગ થાય છે.

તથા દ્રવ્યઘટઃ સ્વ કરી... આ અધિકારમાં દ્રવ્યઘટનો અર્થ શું કરવો? ક્ષેત્રઘટનો અર્થ શું કરવો ? આ ગૃઢ છે.... દ્રવ્યઘટ એટલે ઘટનું દ્રવ્ય મૃદ્દ્રવ્ય લઈએ.. અથવા ઘટને પોતાને જ દ્રવ્ય લઈએ.. તો ક્ષેત્રઘટ એટલે ઘટનું ક્ષેત્ર સંબંધી સ્વરૂપ જેમ કે અમદાવાદીપશું (અથવા ભૂમિસ્થત્વ), કાળઘટ એટલે ઘટનું શિશિરજન્યત્વ... વગેરે લેવું પડે... પણ એ તો ઘટ માટે 'સ્વ' જ છે. 'પર' શી રીતે થાય ? અમદાવાદી ઘડા માટે સુરતજન્યત્વ વગેરે રૂપે પરક્ષેત્ર વગેરે લેવાના હોય તો એનો વિચાર તો તથાપિ લોકપ્રસિદ્ધ વગેરે પંક્તિ દ્વારા પ્રન્થકાર ખુદ કરવાના જ છે... વળી આપણાં અનુભવનાં વિષયભૂત જે કંબુપ્રીદ્રાદિમાન ઘટ છે... એની તો લોકપ્રસિદ્ધ જે કંબુપ્રીવાદિ.. વગેરે પંક્તિ દ્વારા પ્રન્થકારે વિચારણા કરી છે. એટલે આ દ્રવ્યઘટ અને ક્ષેત્રઘટ વગેરે.... અપ્રસિદ્ધ વસ્તુઓ છે.. જયાં સુધી એની સ્પષ્ટ કલ્પના ન આવે ત્યાં સુધી વિવેચન શી રીતે થાય? જે આકાશપ્રદેશોને અવગાહીને ઘડો રહ્યો છે, તે આકાશપ્રદેશોના સમૂહનો આકાર પણ ઘડા જેવો જ થવાનો છે... માટે એને ઘટાકાશ કહેવાય છે.... એને જ ક્ષેત્રઘટ તરીકે લઈએ... તો એ દ્રવ્યઘટ માટે 'પર' બનશે... કારણ કે દ્રવ્યઘટ મૃન્મય છે. ક્ષેત્રઘટ આકાશપ્રદેશમય છે. એટલે આ બે ઘટને નજરમાં રાખીને સ્વાદ્વસ્ત્વેવ... સ્વાન્નાસ્ત્વેવ... વગેરે સપ્તભંગી થઈ શકે છે.

શંકા :- स्यान्नास्त्येव... ભંગ શી રીતે આવશે? કારણ કે 'પર' તરીકે તમે જે ક્ષેત્રઘટ લીધો છે તે પણ દ્રવ્યઘટ જ્યાં રહ્યો છે ત્યાં રહ્યો જ છે ને..

समाधान :- દ્રવ્યઘટ જયાં (= જે આકાશપ્રદેશમાં) રહ્યો છે ત્યાં ક્ષેત્રઘટ છે એવું નથી પણ તે (આકાશપ્રદેશો) પોતે જ ક્ષેત્રઘટ છે... પણ એ દ્રવ્યઘટથી તો ભિન્ન જ છે. માટે ક્ષેત્રઘટરૂપે દ્રવ્યઘટ તો રહ્યો નથી જ.. અને તેથી स्यान्नास्त्येव... વગેરે ભંગ મળશે જ.

એમ જે કાળખંડમાં (સમય-આવલિકાના સમૂહરૂપ કાળમાં) ઘડાનું અસ્તિત્વ છે એ કાળખંડને કાળઘટ કહીએ તો એ પણ દ્રવ્યઘટ માટે 'પર' બનશે, કારણ કે કાળ એ છઠ્ઠું સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે.. એટલે દ્રવ્ય-ઘટ-કાળઘટની વિચારણામાં પણ સપ્તભંગી મળશે.

પણ, હવે 'ભાવઘટ' તરીકે શું લેવાનું? એ પ્રશ્ન ઊભો થાય છે. કારણ કે ભાવ= સ્વભાવ=સ્વરૂપ.. ઘડાના ગુણ-પર્યાય એ જ ઘડાનો ભાવ છે... ને તેથી જેમ ઘડાનું ક્ષેત્ર એ ક્ષેત્રઘટ તરીકે લીધું. તો ઘડાના ગુણ-પર્યાયરૂપ ભાવને જ ભાવઘટ તરીકે લેવો પડે. અને એ તો ઘડા માટે 'સ્વ' જ છે, 'પર' નથી. એટલે બીજા ભંગ માટે 'શ્યામ' રૂપે ઘડો છે? વૃત્તાકારરૂપે ઘડો છે? વગેરે પ્રશ્નોનો જવાબ 'स्यादस्त्येव'... મળશે, ને તેથી બીજો 'स्यान्नास्त्येव'... વગેરે ભંગ ન મળવાથી સપ્તભંગી શી રીતે થાય?

એટલે ઘડાનો ભાવ એ ભાવઘટ તરીકે લઈ શકાતો નથી. તેથી, ઘડાનો ભાવ એ 'ભાવઘટ' તરીકે જો અભિપ્રેત ન હોય તો ઘડાનું ક્ષેત્ર એ ક્ષેત્રઘટ... વગેરે પણ અભિપ્રેત હશે કે કેમ? એ પ્રશ્ન ઊભો રહે છે. અથવા ટબામાં 'ક્ષેત્રાદિક-ઘટ પર થાઈ' આવી જે પંક્તિ છે તેમાં રહેલા 'આદિ' શબ્દથી માત્ર કાળઘટ-લેવાનો હોય, ભાવઘટ લેવાનો ન હોય તો વાંધો ન આવે. અથવા શાસ્ત્રોમાં પ્રજ્ઞાપકની અપેક્ષાએ પણ વિવક્ષા આવતી હોય છે. ઘટની પ્રજ્ઞાપના=પ્રરૂપણા કરનારા પ્રજ્ઞાપકનું ક્ષેત્ર એ ક્ષેત્રઘટ, પ્રજ્ઞાપકનો (એ પ્રજ્ઞાપના કરવાનો) કાળ એ કાળઘટ...અને પ્રજ્ઞાપકનો ઘટવિષયક ઉપયોગ એ ભાવઘટ. આવા ક્ષેત્રઘટ વગેરેને 'પર' તરીકે લઈને સપ્તભંગી સંભવી શકે છે.

છતાં આવાં દ્રવ્યઘટ-ક્ષેત્રઘટ-કાળઘટ અપ્રસિદ્ધ હોવાથી... અને એની અપેક્ષાએ દ્રવ્યઘટની (ઘટદ્રવ્યની) વિચારણાના પ્રશ્નો ઊઠવા વગેરે પણ અસંભવિત જેવું હોવાથી એની સપ્તભંગીની વાત ન કરતાં ગ્રન્થકાર, લોકમાં ઘડા તરીકે કંબુગ્રીવાદિપર્યાયોપેત = નીચે બેઠક.. વચ્ચે મોટું પેટ... ઉપર કાંઠો... આવા આકારયુક્ત જે પદાર્થ પ્રસિદ્ધ છે તેની વિચારણા કરીને જ સપ્તભંગીનુ વિવરણ કરે છે.

શંકા :- અહીં 'લોકપ્રસિદ્ધ જે ઘટ છે...' એટલું જ ન કહેતાં 'કંબુગ્રીવાદિપર્યાયોપેત' એવું વિશેષણ લગાડીને કેમ કહ્યું છે?

સમાધાન :- આ વિશેષણ અહીં મૂક્યું છે એના પરથી પૂર્વે દ્રવ્યઘટની જે વાત કરી છે તે આવા પર્યાયરહિતના-બુદ્ધિથી અલગ કલ્પેલા- ઘટદ્રવ્યની (= મૃદ્દ્રવ્યની... ઔદારિક વર્ગણાની.. યાવત્ ઘટરૂપે પરિણમેલા પુદ્ગલોની) વાત કરવાનો ગ્રન્થકારનો અભિપ્રાય હશે એમ કલ્પી શકાય તેહનઇં જ- સ્વત્રેવડીનઇં સ્વરૂપઇં - અસ્તિત્વ, પરરૂપઇં-નાસ્તિત્વ, ઇમ લેઇ સપ્તભંગી દેખાડિઇં. તથાહિઃ

#### ૧. સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવાપેક્ષાઇ ઘટ છઇ જ.

છે.... અર્થાત્ આવા કંબુગ્રીવાદિ પર્યાયને બુદ્ધિથી અળગો કરીને એ પુદ્દગલદ્રવ્યને દ્રવ્યઘટ તરીકે જણાવવાનો ગ્રન્થકારનો અભિપ્રાય છે, એમ સમજાય છે.. આવો અભિપ્રાય માનવો એ ઉચિત પણ લાગે છે, કારણ કે કંબુગ્રીવાદિપર્યાયોપેત ઘટને લોકપ્રસિદ્ધ ઘટ તરીકે કહેવા દ્વારા ગ્રન્થકારે આ દ્રવ્યઘટ-ક્ષેત્રઘટ વગેરે તરીકે એવા ઘટ કહેવા છે જે લોકમાં 'ઘટ' તરીકે અપ્રસિદ્ધ હોય... તો આ મૃદ્દદ્રવ્યથી લઈને પુદ્દગલ સુધીનું દ્રવ્ય લોકને તો ઘટ તરીકે પ્રસિદ્ધ નથી જ.

(આ જ વિચારણાને આગળ વધારીએ તો આગળ'તિવારઇં ક્ષેત્રાદિક ઘટ પર થાઇ' આવી પંક્તિના આદિ શબ્દથી માત્ર કાળઘટ લેવો-ભાવઘટ નહીં લેવો.. એવી જે વિચારણા આપણે કરેલી છે.. તેમાં ભાવઘટ લેવો પણ શક્ય બની શકે.. કારણ કે દ્રવ્યઘટ તરીકે પર્યાયમુક્ત-બુદ્ધિથી કલ્પેલ મૃદ્દ્રવ્ય લીધેલ છે.. તો એનો પર્યાય, દ્રવ્યમુક્ત-બુદ્ધિથી કલ્પેલ કંબુગ્રીવાદિઆકાર વગેરેરૂપે સ્વતંત્ર 'ભાવ' તરીકે મળી શકે. અને એ તો બુદ્ધિકલ્પિત દ્રવ્યઘટ=મૃદ્દ્રવ્ય માટે 'પર' છે જ. આમ, આ દ્રવ્યઘટ-ક્ષેત્રઘટ.. વગેરે ચારમાં દ્રવ્યઘટ અને ભાવઘટ કાલ્પનિક આવશે. ક્ષેત્રઘટ-કાળઘટ વાસ્તવિક આવશે... દ્રવ્યઘટ માટે શેષ ત્રણે 'પર' રૂપ બની શકે છે. પણ મૂળમાં પર્યાયવિયુક્ત દ્રવ્યઘટ બુદ્ધિકલ્પિત હોવાથી લોકપ્રસિદ્ધ ન હોવાથી... પર એવા ક્ષેત્રાદિઘટ સાથેની વિચારણા પણ અપ્રસ્તુત જેવી રહે છે ને માટે ગ્રન્થકારે એ સપ્તભંગીઓનું કોઈ વિવરણ કર્યું નથી...)

હવે, પ્રસ્તુતમાં આવીએ... લોકપ્રસિદ્ધ જે કંબુગ્રીવાદિપર્યાયોપેત ઘડો.. તેને કેન્દ્રમાં રાખીને ગ્રન્થકાર સપ્તભંગી દેખાડવા ચાહે છે. એ માટે ગ્રન્થકારે પંક્તિ લખી છે- સ્વત્રેવડીનઇ સ્વરૂપઇ... અહીં 'સ્વત્રેવડી' એટલે શું લેવું? મને, સ્વ દ્રવ્ય-ગુષ્ય-પર્યાય એવો અર્થ યોગ્ય લાગે છે... એટલે આખા વાક્યનો અર્થ આવો મળશે કે સ્વ દ્રવ્ય-ગુષ્ય-પર્યાયના સ્વરૂપે અસ્તિત્વ છે, અને સ્વદ્રવ્ય-ગુષ્ય-પર્યાયની અપેક્ષાએ જે 'પર' છે.. અર્થાત્ પર દ્રવ્ય-ગુષ્ય-પર્યાયરૂપ છે એ 'પરરૂપ' છે. એવા પરરૂપે નાસ્તિત્વ છે... આમ પાયાના બે ભાંગા લઈ આખી સપ્તભંગી દેખાડાય છે. તે આ રીતે-

1. સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર...:- ઘડો સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાળ અને સ્વભાવની અપેક્ષાએ છે જ. ધારો કે આપણો વિવક્ષિત ઘડો માટીનો છે, અમદાવાદી છે, શિશિરૠતુજન્ય છે અને વૃત્તાકાર છે. ત્તો મૃત્મયત્વેન घटોऽस्ति न वा..? આવો ઊઠેલો પ્રશ્ન એ સ્વદ્રવ્યને-માટીને નજરમાં રાખીને ઊઠેલો પ્રશ્ન છે.. ને તેથી સ્યાદસ્ત્યેવ ઘટ: એવો જ જવાબ આપવો પડે છે, એ સ્પષ્ટ છે. આ જવાબમાં સ્યાદ્દ, અસ્તિ અને એવકાર એમ ત્રણ અંશ છે. આમાં એવકાર જે છે તે ક્રિયાપદ સાથે જોડાયેલો હોવાથી અત્યન્તઅયોગનો વ્યવચ્છેદ કરે છે. એટલે કે જેમ શશશ્રૃંગમાં ક્યારેય પણ-કોઈપણ રીતે અસ્તિત્વનો યોગ હોતો નથી. (અર્થાત્ અસ્તિત્વ હોતું નથી) એમ, ઘડામાં નથી.. અર્થાત્ ઘડામાં અસ્તિત્વનો અત્યંત અયોગ છે એવું નથી. અમુકકાળે અમુકરૂપે ઘટમાં અસ્તિત્વ હોય છે પણ

ખરું... 'અસ્તિ' શબ્દ અસ્તિત્વ=સત્ત્વને (=અર્થક્રિયાકારિત્વને) જણાવે છે. એટલે પ્રસ્તુતમાં સત્ત્વાસત્ત્વ સંબંધી સપ્તભંગી મળશે, પણ ભેદાભેદ સંલગ્ન સપ્તભંગી નહીં. 'સ્યાદ્' શબ્દ સ્યાદ્વાદને જણાવે છે.. ઘડામાં જેમ અસ્તિત્વ છે એમ 'નાસ્તિત્વ' પણ છે જ, માત્ર-સર્વથા અસ્તિત્વ જ છે એવું નથી...એ રીતે ગર્ભિતપણે એ અસ્તિત્વની નાસ્તિત્વસાપેક્ષતાને સૂચિત કરે છે...

આ જ રીતે ક્ષેત્ર અંગે જાણવું... સામાન્યથી શિષ્ટલોકમાં ક્ષેત્ર તરીકે ઉત્પત્તિક્ષેત્ર કે સ્થિતિક્ષેત્ર એ બંનેનો પણ ઉલ્લેખ થતો હોય છે... જેમ કે અમદાવાદમાં બનેલો ઘડો અમદાવાદી ઘડો કહેવાય છે. (પછી ભલે વિવિક્ષિતકાળે એ સુરત કે મુંબઇમાં પણ રહ્યો હોય.) એમ ભૂમિ પર રહેલો ઘડો ભૂમિસ્થ કહેવાય ને વેદિકા પર રહેલો ઘડો વેદિકાસ્થ કહેવાય છે.

કાળ અંગે પણ ઉત્પત્તિકાળ-સ્થિતિકાળ વગેરેનો શિષ્ટ પુરુષોમાં વ્યવહાર છે... જેમ કે આ ઘડો શિશિરૠતુજન્ય છે.. ચાર મહિના જૂનો છે.. વગેરે... ભાવમાં તો વર્ણ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ-સંસ્થાન... વગેરે બધું જ આવે છે... વિવક્ષિત ઘડાના જે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ હોય તે એના 'સ્વ'રૂપ કહેવાય છે...અને એ સિવાયના જે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ હોય તે એના 'પર'રૂપ કહેવાય છે..

એટલે, ઘડો મૃન્મય છે, અમદાવાદી છે, (ભૂમિસ્થ છે), શિશિરૠતુજન્ય છે (ચાર મહિનાથી છે) શ્યામ છે, સુગંધી છે, લીસી સપાટીવાળો છે, વૃત્તાકાર છે.. આવું બધું જે કાંઈ વિવિક્ષિત ઘડાનું 'સ્વરૂપ' છે એ બધાં સ્વરૂપોનો સરવાળો એ ઘડાનું પૂર્ણ 'સ્વ'રૂપ છે..

આ 'સ્વ'રૂપ સિવાયનાં સુવર્ણમયત્વ-તામ્રમયત્વાદિ, વાપીયાપશું વગેરે, (વેદિકાસ્થત્વાદિ), ગ્રીષ્માદિૠતુજન્યત્વાદિ, ન્યૂનાધિકકાલીનત્વ, રક્તત્વાદિ, કર્કશસ્પર્શાદિ, વૃત્તભિન્નાકારાદિ જે જે કાંઈ આ વિવક્ષિત ઘડામાં છે નહીં, તે બધું વિવક્ષિત ઘડાનું 'પર'રૂપ છે...

સપ્તભંગીના પ્રથમભંગમાં સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની અપેક્ષાએ વિચારવાનું છે. એટલે કે આમાં ઘડાના 'સ્વ'રૂપ માત્રની અપેક્ષાએ પ્રશ્ન છે ને એના ઉત્તરરૂપે વિવક્ષિત ભંગ છે.. અર્થાત્ આ ઘડો માટીનો-અમદાવાદી-શિશિરૠતુજન્ય-શ્યામ-સુગંધી-લીસી સપાટીવાળો વૃત્તાકાર છે?' આવો પ્રશ્ન છે.. ને એના જવાબમાં स्यादस्त्येव... કહેવું એ સપ્તભંગીનો પ્રથમ ભંગ છે.

આમાં ધ્યાન રાખવા જેવી વાત એ છે કે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની અપેક્ષાએ ઘડાનાં જેમ મૃન્મયત્વાદિ 'સ્વ'રૂપ છે એમ પાર્થિવત્વ-ઔદારિકત્વ-પુદ્ગલમયત્વાદિ, અમુકમાસજન્યત્વ-અમુકતિથિજન્યત્વ-અમુકનક્ષત્રજન્યત્વ... લઘુત્વ-મહત્ત્વ... આવા બધાં સેંકડો 'સ્વ'રૂપ છે... આ બધાને જ સાંકળીને પ્રશ્ન પૂછવો એ શક્ય નથી... એટલે જેવી-જેટલી જિજ્ઞાસા હોય એ પ્રમાણે પ્રશ્ન પૂછાતો હોય છે... એમાં દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ ચારે સંકળાયેલા પણ હોઈ શકે... ચારમાંથી કોઈપણ ત્રણ જ સંકળાયેલા હોય એવું પણ બની શકે... ક્યારેક કોઈપણ બે જ કે ક્યારેક કોઈપણ એક જ સંકળાયેલ હોય એવું પણ બની શકે છે... (જેમકે घટોડચં મૃન્મચોડિસ્ત ન वा? આટલી જ જિજ્ઞાસા હોય ત્યારે આટલો જ માત્ર દ્રવ્યસંલગ્ન પ્રશ્ન હોય...) પણ દરેક વખતે જવાબ તો સ્યાદસ્ત્યેવ આટલો જ હોય છે. એટલે જણાય છે કે આ પ્રથમભંગના પ્રશ્નમાં ઉલ્લેખ

#### ર. પર દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવાપેક્ષાઇ નથી જ.

# ૩. એક વારઇ-ઉભય વિવક્ષાઇ અવક્તવ્ય જ, ૨ પર્યાય એક શબ્દઇ મુખ્યરૂપઇ ન કહવાઇ જ.

ભલે જિજ્ઞાસાનુસાર એક-બે-પાંચ-સાત ગમે એટલા 'સ્વ'રૂપોનો હોય… પણ એ બધો માત્ર 'સ્વ'રૂપોનો જ હોય છે… એક પણ 'પર'રૂપનો પ્રશ્નમાં સમાવેશ હોતો નથી… અર્થાત્ હાલ આપણા વિચારણાધીન ઘડા અંગે, એ માટીનો-અમદાવાદી-શિશિરૠતુજન્ય-શ્યામસુગંધી-લીસી સપાટીવાળો-ચતુષ્કોણાકાર છે ? આવો પ્રશ્ન પ્રથમભંગમાં આવી શકતો નથી. કારણ કે માટીનો… વગેરે 'સ્વ'રૂપ હોવા છતાં 'ચતુષ્કોણાકાર' એ અધિકૃતઘડા માટે 'પર'રૂપ છે. ને એ 'પર'રૂપ છે, માટે 'स्यादस्त्येव' એવો જવાબ મળી શકતો નથી.

એટલે, નિશ્ચિત થાય છે કે પ્રથમભંગ માટે, દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિ અપેક્ષાએ જે જે 'સ્વ'રૂપ હોય એના જ જિજ્ઞાસાનુસારે ઓછા-વત્તા ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન જોઈએ… પણ એમાં એકાદ પણ 'પર'રૂપનો ઉલ્લેખ ન જોઈએ… (અર્થાત્ આવા પ્રકારની જિજ્ઞાસા… ને તદનુસાર પ્રશ્ન હોય તો જ જવાબ તરીકે પ્રથમભંગ મળે છે.)

શંકા : તમે તો 'સ્વત્રેવડીનઇં' નો અર્થ સ્વદ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય કર્યો છે... ને અહીં તો દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ... એ ચારની અપેક્ષાએ 'સ્વ'રૂપ-'પર'રૂપનો વિચાર કર્યો છે... તો અસંગતિ નહીં થાય ?

**સમાધાન :** ના... ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ... આ ત્રણેની અપેક્ષાએ જે 'સ્વ'-'પર'રૂપ હોય છે એનો જ ગુણ-પર્યાયની અપેક્ષાએ જે 'સ્વ'-'પર'રૂપ હોય એમાં અન્તર્ભાવ થઈ જતો હોય છે... આ સિવાય અલગ કાંઈ હોતું નથી... માટે કોઈ અસંગતિ નથી.

#### હવે બીજો ભંગ... પરદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર...

દ્રવ્ય-ક્ષેત્રાદિની અપેક્ષાએ જે જે પરરૂપ હોય, જેમકે અધિકૃત ઘટ માટે સુવર્શમયત્વ, વાપીયાપશું, રક્તત્વ વગેરે... જિજ્ઞાસાનુસાર આવા એક-બે-પાંચ-સાત વગેરે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો જયારે પ્રશ્ન હોય... ત્યારે જવાબ તરીકે स्यान्नास्त्येव એવો બીજો ભંગ મળે છે... કારણ કે અધિકૃતઘટ સુવર્શમય નથી જ, વાપીયો નથી જ, રક્ત નથી જ... પ્રથમભંગના પ્રશ્નમાં જેમ માત્ર 'સ્વ'રૂપનો જ ઉલ્લેખ જોઈએ એમ બીજાભંગના પ્રશ્નમાં માત્ર 'પર'રૂપનો જ ઉલ્લેખ જોઈએ. એકપણ 'સ્વ'રૂપનો ઉલ્લેખ હોવો ન જોઈએ... તો જ स्यान्नास्त्येव એવો બીજો ભંગ ઉત્તર તરીકે મળી શકે... નહીંતર નહીં... આ વાત પ્રથમભંગના કરેલા વિવેચનને અનુસરીને સમજાય એવી છે.

#### હવે ત્રીજો ભંગ... એક વારઇં ઉભયવિવક્ષાઇં...

આ ભંગને સમજતા પહેલાં પદાર્થના સ્વરૂપને બરાબર સમજીએ...

यो यस्तस्मिंस्तत्त्वम्... જે, જે હોય, તેમાં તેપશું હોય... જેમકે ઘડો મૃન્મય છે, શ્યામ છે, વૃત્ત છે... તો ઘડામાં મૃન્મયત્વ છે, શ્યામત્વ (= શ્યામવર્શ) છે, વૃત્તત્વ (= વૃત્તાકાર) છે...

દ્રવ્યમાં આવા જે કોઈ ધર્મો રહ્યા હોય છે એ બધા એના 'પર્યાય' હોય છે... (ગણો પણ મૂળભૂત રીતે તો પર્યાય જ છે.) વળી આ મૃન્મયત્વ, શ્યામત્વ વગેરે એનું સ્વરૂપ પણ કહેવાય છે... આ દરેક સ્વરૂપ ઘડાને કંઈક ને કંઈક અર્થક્રિયાકારિત્વ બક્ષે છે... જેમકે મુન્મયત્વના કારણે ઘડો પાણીને અમુક ચોક્કસ પ્રકારની શીતલતા બક્ષે છે... પાણીમાં કોઈક વિશેષ પ્રકારની મીઠાશ ભેળવે છે... સોનાના કે પિત્તળના ઘડાથી આવું પ્રયોજન સરી શકતું નથી... ઘડો શ્યામ છે... આ શ્યામત્વના કારણે હાથ-કપડાંને ઘડો કાળાં કરી શકે છે... પાણીમાં અમુક ચોક્કસ પ્રકારની ઠંડક જાળવી શકે છે... કાળાશના આવા જે કાંઈ લાભ-નુક્શાનો હોય એ, એનાં અર્થક્રિયાકારિત્વરૂપ છે. ઘડો વૃત્ત છે... માટે એનાથી વર્તુળ દોરી શકાય છે... એને ગબડાવી શકાય છે... ઘડો અમદાવાદી છે... માટે વજનમાં હલકો હોય છે... ને પાણીને જલ્દી ઠારે છે... (એમ જલ્દી રીઢા થઈ જવું, જલ્દીથી ફટી જવં... આ બધો પણ એના અમદાવાદીપણાંનો પ્રભાવ છે...) ઘડો જૂનો થાય છે - એટલે કે રીઢો થાય છે... તો એ પાણીને ઠરવા દેતો નથી... અર્થાત કંઈક ઊંચા ઉષ્ણતામાનને અપેક્ષાએ દીર્ઘકાળ જાળવી રાખવાનું એ કામ કરે છે... સામાન્ય ટક્કર લાગે તો એની સામે ટકી રહેવાનું કામ કરે છે. (નવો ઘડો સામાન્ય ટક્કરથી પણ ફૂટી જાય છે...) ઘડાનું નવાપણું કપડાંને રંગ લગાડવો... પાણીને જલ્દી ઠારવું વગેરે કામ કરે છે... ઘડાનું નાનું-મોટું પરિમાણ એવા ઓછા-વધારે પાણીને ધારી રાખવાનું કામ કરે છે... પાક આપતી વખતે આખો ઘડો લાલ થઈ ગયો... પણ અમુક જગ્યાએ વધારે પાક થવાથી કાળો ડાઘ પડી ગયો છે... આટલો આ કાળો ભાગ પણ પાણીને ઠારવા વગેરે કાર્યમાં પોતાનો ચોક્કસ ભાગ ભજવતો જ હોય છે... ભલે આપણે એની નોંધ લઈ શકીએ કે નહીં... એ એક અલગ વાત છે...

આમ ઘડાના જે કાંઈ સેંકડો 'સ્વ'રૂપ છે એ દરેક 'સ્વ'રૂપનું પોતપોતાનું કંઈક ને કંઈક કામ તો હોય જ છે... જેનું કશું જ કામ (પ્રયોજન) ન હોય એવું કોઈ જ 'સ્વ'રૂપ ઘડાનું હોતું નથી... આ વાત યોગ્ય પણ છે જ... નહીંતર તો (અર્થાત્ જેનું કોઈ જ પ્રયોજન ન હોય એવા નિષ્પ્રયોજન 'સ્વ'રૂપ પણ સંભવિત હોય તો તો) એવા 'સ્વ'રૂપ શશશૃંગમાં પણ માનવાની આપત્તિ આવે. બીજી રીતે કહીએ તો, કાળાશનું જે પ્રયોજન છે તે સારનારો હોય તો જ ઘડાને 'કાળો' કહી શકાય ને! અમદાવાદીપણાંના પ્રયોજનને સારનાર ન હોય એ ઘડાને પણ જો 'અમદાવાદી' માનવાનો હોય તો તો દેશીયા ઘડાને પણ અમદાવાદી ઘડો માનવો પડે એ આપત્તિ સ્પષ્ટ છે જ.

આમ નક્કી થયું કે ઘડાના જે જે 'સ્વ'રૂપ છે... ધર્મો છે... પર્યાય છે એ દરેક પ્રયોજનવાળા છે - પ્રયોજનને = અર્થને સારનારા છે, (સ્વરૂપ-સ્વરૂપવાન્નો અભેદ પણ હોવાથી 'સ્વ'રૂપ પણ અર્થક્રિયાકારી છે.) માટે આ દરેક 'સ્વ'રૂપ 'અર્થપર્યાય' કહેવાય છે.

ઘડો વૃત્તાકાર હોય તો જેમ એનું ચોક્કસ પ્રયોજન હોય છે... એમ અન્ય ઘડો ચતુષ્કોંશાકાર હોય તો એનું પણ (એનાથી ચોરસ દોરવો... વગેરે રૂપ) ચોક્કસ પ્રયોજન હોય છે... જે આ અધિકૃત 'વૃત્ત' ઘડાથી સરી શકતું નથી... માટે આ ચતુષ્કોણાકાર એ અધિકૃતઘડાનો 'પર'પર્યાય. કહેવાય છે... 'પર'રૂપ કહેવાય છે... એમ વાપીયા ઘડાનું પણ કંઈક વિશેષ પ્રયોજન હોય છે... એ વિશેષ પ્રયોજનને ઘડાનું વાપીયાપણું સારે છે... માટે વાપીયાપણું એ 'અર્થપર્યાય' તો છે જ. પણ અધિકૃતઘડાથી એ પ્રયોજન સરી શકતું નથી... માટે 'વાપીયાપણું' એ અધિકૃતઘડાનું 'પર'રૂપ છે. આ રીતે જે જે પ્રયોજન વિશ્વમાં સંભવિત છે, અન્ય ચીજોથી સરી શકે છે... પણ અધિકૃતઘડા ઘડાથી સરી શકતા નથી... તે તે પ્રયોજનને સારનાર તે તે ચીજના તે તે 'સ્વ'રૂપ એ અધિકૃતઘડા માટે 'પર'રૂપ છે-'પર'પર્યાય છે.

એક આદમીને વાપીયાઘડાનાં જે પ્રયોજન છે (અમદાવાદી ઘડા કરતાં કંઈક વજન વધારે હોવા છતાં – અન્ય ઘડાની અપેક્ષાએ ઓછું વજન… ને તેથી વહન કરવામાં સરળતા… ને અમદાવાદી ઘડા કરતાં ટકાઉપણું વધારે… વગેરે) એવા પ્રયોજનની અપેક્ષા છે… એ ઘડાની શોધમાં નીકળ્યો છે… એને અધિકૃત અમદાવાદી ઘડો દેખાયો… પણ એનાથી એને કોઈ હરખ થવાનો નથી કે એની શોધ અટકી જવાની નથી… આનો અર્થ એ જ થાય કે અધિકૃતઘડો એના માટે ન હોવા તુલ્ય જ છે… માટે એની અપેક્ષાએ અધિકૃતઘડો स्यान्नास्त्येव… રૂપ બની રહે છે… આ રીતે જે જે પ્રયોજનને અધિકૃતઘડો સારી શકતો નથી તે તે દરેક પ્રયોજનની અપેક્ષાના સંદર્ભમાં અધિકૃત ઘડો ન હોવા બરાબર જ છે… માટે स्यान्नास्त्येव જ કહેવાય છે.

વિશ્વમાં એવો કોઈ પદાર્થ છે નહીં, જે વિશ્વમાં સંભવિત સર્વ અર્થપ્રયોજનોને સારી શકતો હોય... પણ ધારોકે આવો કોઈ પદાર્થ અસ્તિત્વ ધરાવતો હોય... તો એના માટે स्यादस्त्येव કહેવાનું ન રહેત... પણ सर्वथाऽस्त्येव એમ જ કહેવાનું રહેત... કારણ કે કોઈપણ પ્રયોજનના અર્થીનું કામ એનાથી સરી જ જવાનું છે... કોઈ પ્રયોજન એવું બચ્યું જ નથી કે જેની અપેક્ષાએ એ પદાર્થ માટે स्यान्नास्त्येव કહેવાનું ઊભું રહે... બીજી રીતે કહીએ તો તે તે સર્વપ્રયોજનોને અનુકળ તે તે સર્વધર્મો એ પદાર્થમાં રહ્યા જ છે. (નહીંતર તો = અર્થાત્ અમુક ધર્મ પણ જો ન રહ્યા હોય તો, એ ધર્મસાધ્ય પ્રયોજન એનાથી સરી શકે એવું સંભવે જ નહીં...) આ સિવાય તો કોઈ ધર્મ વિશ્વમાં ક્યાંય છે જ નહીં, કારણ કે જેનું કોઈ પ્રયોજન જ ન હોય એવો કોઈ ધર્મ વિશ્વમાં હોવો સંભવિત નથી... આપણે છદ્મસ્થો પણ આ નિર્ણય કરી શકીએ છીએ. કારણ કે આવો ધર્મ માનવામાં કોઈ પ્રમાણ જ નથી... <u>દ</u>નિયાની કોઈ ઘટના એવી છે જ નહીં કે જે, આવા ધર્મને ન માનવામાં અસંગત ઠરી જતી હોય... ને તેથી પછી એને સંગત ઠેરવવા માટે એ ધર્મને માનવો આવશ્યક બની જતો હોય. એટલે નિષ્પ્રયોજન કોઈ ધર્મ છે નહીં... ને સપ્રયોજન જે કોઈ ધર્મો છે એ બધા તો એ ધારેલા સર્વાર્થસાધક પદાર્થમાં માનવા જ પડે છે... એટલે સર્વપ્રયોજનોનો સંપાદક હોય એવો જો કોઈ પદાર્થ હોય તો સર્વધર્મો એના માટે 'સ્વ'રૂપ જ બની જશે... 'પર'રૂપ બની શકે એવો કોઈ ધર્મ છે જ નહીં... 'પર'રૂપ નથી, માટે નાસ્તિત્વ કહેવાનો અવસર જ નથી... અને કોઈ જ પ્રકારનું નાસ્તિત્વ છે નહીં, એટલે અસ્તિત્વ જે કહેવાનું છે એને स्यात् લગાડવાની જરૂર રહે નહીં, કારણ કે કથંચિદ્નાસ્તિત્વ હોય તો જ એનું

સંકલન-સૂચન કરવા 'સ્યાદ્' પદ વાપરવાનું હોય છે. માટે, ધારો કે એવો કોઈ પદાર્થ વિશ્વમાં હોય કે જે સર્વપ્રયોજનોને સારનાર હોય... તો એ પદાર્થનું અસ્તિત્વ 'સ્યાદ્અસ્તિત્વ' ન રહેતા 'સર્વથા અસ્તિત્વ' બની જાય... એટલે કે એના માટે સર્વથાઽસ્ત્યેવ કહેવાનું રહે...

પણ આવો કોઈ પદાર્થ છે નહીં, માટે सर्वथाऽस्त्येव એમ કહી શકાતું નથી... અને જે પદાર્થો છે તે બધા અમુક-અમુક પ્રયોજનના જ સંપાદક છે... શેષ પ્રયોજનના સંપાદક નથી... માટે દરેક પદાર્થો માટે અમુક ધર્મો 'સ્વ'રૂપ છે, અમુક ધર્મો 'પર'રૂપ છે... ને તેથી દરેક પદાર્થો માટે स्यादस्त्येव અને स्यान्नास्त्येव... આ બન્ને ભંગ કહેવા જ પડે છે. (જે કોઈ જ પ્રયોજનને સારતો ન હોય, અર્થાત્ કોઈ જ ધર્મ જેના 'સ્વ'રૂપ ન હોય આવો કોઈ પદાર્થ પણ આ વિશ્વમાં છે જ નહીં... માટે सर्वथा नास्त्येव આવું પણ કોઈ જ પદાર્થ માટે કહી શકાતું નથી... ખપુષ્પ વગેરે માટે કહી શકાય છે... પણ એ કોઈ પદાર્થ નથી, માત્ર કલ્પના છે.)

આ બધી વિચારણાથી ટૂંકમાં આટલું નિશ્ચિત થયું કે - અધિકૃત ઘડા માટે મૃન્મયત્વ, વૃત્તાકાર વગેરે 'સ્વ'રૂપ છે, એની અપેક્ષાએ स्याद्सत्येव… એવો પ્રથમભંગ અને સુવર્ણમયત્વ, યતુષ્કોણાકાર વગેરે 'પર'રૂપ છે, એની અપેક્ષાએ સ્યાન્નાસ્ત્યેવ… એવો બીજો ભંગ આવે છે. અને આ મૃન્મયત્વ-સુવર્ણમયત્વ વગેરે બધા અર્થપર્યાય છે. (અલબત્ ઘડાની અપેક્ષાએ માટી એ દ્રવ્ય છે - પર્યાય નથી - પણ મૃન્મયત્વ એ ઘડાનો ધર્મ હોવાથી - ઘડામાં રહેલો ધર્મ હોવાથી એ એનો પર્યાય છે એમ અહીં જણાવ્યું છે, એ જાણવું.)

(જે અર્થપર્યાયરૂપ નથી હોતા એવા પણ વ્યંજનપર્યાયરૂપ જે ધર્મો પદાર્થોમાં હોય છે એની વાત આગળ આ જ ઢાળની ૧૩ મી ગાથાના ટબાના વિવેચન વખતે કરીશું.)

હવે. ઘટ અંગેની વિચારણાને આગળ ચલાવીએ...

ઘડો કયા દ્રવ્યથી બનેલો છે ? અર્થાત્ એ મૃન્મય છે કે સુવર્ણમય છે કે પિત્તળમય છે...? આમાંનું જે હોય એ, ઘડાના પૂર્ણ 'સ્વ'રૂપનો એક અંશ છે...

એમ ઘડાનું કયું ક્ષેત્ર છે ? ઉત્પત્તિક્ષેત્ર અને સ્થિતિક્ષેત્ર... આ પણ એક-એક અંશ છે. જેમ ઉત્પત્તિક્ષેત્રના કારણે આવતા અમદાવાદીપણું... વાપીયાપણું... વગેરે 'સ્વ'રૂપ હોય છે. એમ સ્થિતિક્ષેત્રના કારણે આવતા ધર્મ પણ અર્થપર્યાયરૂપ બનીને 'સ્વ'રૂપ બનતા હોય છે. જેમકે ગુજરાત-મહારાષ્ટ્રમાં અમદાવાદી ઘડો પાણીને ઠંડુ કરીને શાતાપ્રદ બને છે, પણ એ જ ઘડો કાશ્મીરમાં પાણીને ખૂબ ઠંડુ કરીને શરદી દ્વારા અશાતાપ્રદ પણ બની શકે... અથવા ભૂમિ પર રહેલો ઘડો પાણીમાં સામાન્ય ઠંડક લાવે અને બારી પાસે ટેબલ પર રહેલો ઘડો પાણીમાં વિશેષ ઠંડક લાવે...

એમ શિશિરજન્યત્વ વગેરે રૂપ કાળસંલગ્ન ધર્મ પણ, ઘડાના 'સ્વ'રૂપનો એક અંશ છે... એ જ રીતે વર્શ-રસ-ગંધ-સ્પર્શ-આકાર... વગેરે સંલગ્ન ધર્મો પણ એક એક અંશરૂપ હોય છે... આવા સેંકડો અંશોથી ઘડાનું પરિપૂર્શ 'સ્વ'રૂપ બનેલું હોય છે. આ જુદા-જુદા અંશસંલગ્ન જુદા-જુદા ધર્મોમાંથી ક્યારેક કોઈક ધર્મસાધ્ય પ્રયોજનનો જીવ અર્થી બન્યો હોય છે તો ક્યારેક અન્ય ધર્મસાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી બન્યો હોય છે.

મૃન્મય, અમદાવાદી, વૃત્તાકાર જે ઘડો આપણી વિચારણાધીન છે... તેની અપેક્ષાએ વિચારીએ તો -

અમદાવાદી-માટીના ગોળાકાર ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય ત્યારે તો પૂર્વે જણાવ્યા મુજબ એની જિજ્ઞાસાના જવાબમાં स्यादस्त्येव આવો પ્રથમભંગ જ આવવાનો છે... વાપીયા-પિત્તળના-ચોરસ ઘડાથી... (આવા બધા ધર્મયુક્ત ઘડાથી) સાધ્ય પ્રયોજનનો અર્થી હોય ત્યારે એની જિજ્ઞાસાના જવાબમાં स्यान्नास्त्येव આવો બીજો ભંગ જ આવવાનો છે.

પણ કોઈક વ્યક્તિને ક્યારેક અમદાવાદી ઘડાનું કામ હોય છે ને વળી ચોરસ ઘડાનું કામ હોય છે... આવા વખતે એને અધિકૃત ઘડો स्यादस्त्येव પણ જણાય છે ને સ્યાન્નાસ્ત્યેવ પણ જણાય છે. એટલે પ્રસ્તુતમાં ગ્રન્થકારે દર્શાવેલો ચોથો ભંગ એની જિજ્ઞાસાને સંતોષવા માટેના ઉત્તરરૂપે પ્રવર્તે છે.

પણ જ્યારે કોઈક વ્યક્તિને અમદાવાદી ચોરસ ઘડાથી સાધ્ય પ્રયોજન ઊભું થયું છે... (અમદાવાદીપણું અને ચતુષ્કોણાકાર... આ બન્ને ધર્મો ભેગા થઈને જે પ્રયોજન સાધી આપે એવું એક વિશિષ્ટ પ્રયોજન ઊભું થયું છે...) એટલે એ તદનુરૂપ જિજ્ઞાસાથી જ્યારે અધિકૃતઘડાને વિચારશે ત્યારે स्यादस्त्येव કે स्यान्नास्त्येव એ બેમાંનો તો એક પણ જવાબ નહીં ઊઠે... પણ स्यादस्त्येव-स्यान्नास्त्येव એવો ઉપર કહેલો ચોથો ભંગ પણ જવાબમાં આવતો નથી... કારણ કે ચોરસ નથી, માટે स्यादस्त्येव કહી શકાતું નથી... અમદાવાદી છે, માટે स्यान्नास्त्येव કહી શકાતું નથી... અને આ બંને જવાબ નથી કહી શકાતા માટે એ બેના સરવાળારૂપ ચોથો ભંગ પણ કહી શકાતો નથી... માટે આવી જિજ્ઞાસાના સંદર્ભમાં स्यादवक्तव्य એવ... એવો જ જવાબ આપવો પડે છે જે પ્રસ્તુતમાં સપ્તભંગીનો ત્રીજો ભંગ છે.

શંકા : જેમ ખાલી ઘડો હોય ત્યારે પણ, પાણીવાળો ઘડો છે ? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં 'નથી' (जलवान् घटो नास्ति) એમ જવાબ અપાય છે... એમ પ્રસ્તુતમાં પણ ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ અમદાવાદીપણાની જિજ્ઞાસા છે... ને અધિકૃતઘડામાં અમદાવાદીપણું ભલે છે... પણ ચતુષ્કોણાકાર નથી... માટે ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ અમદાવાદીપણું પણ નથી જ... માટે 'નથી જ' એવો (અર્થાત્ स्यान्नास्त्येव घट: એવો બીજો ભંગ જણાવનાર) જવાબ આપી જ શકાય છે ને?

સમાધાન : ખાલી ઘડો હોય ત્યારે પણ 'પાણીવાળો ઘડો છે ?' એવા પ્રશ્નના જવાબમાં, લોકવ્યવહારમાં 'નથી' એમ કહેવાય છે... ને નૈયાયિકને પણ આ જવાબ માન્ય છે... પણ સૂક્ષ્મતાથી વિચારીએ તો જણાય છે કે આ જવાબ બરાબર નથી.

નૈયાયિકની પરિભાષામાં આને 'વિશિષ્ટાભાવ' કહે છે... આવો વિશિષ્ટાભાવ ત્રણ રીતે મળે છે... માત્ર વિશેષણ (જળ) હાજર હોય ત્યારે વિશેષ્યાભાવપ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવ, માત્ર વિશેષ્ય (ઘટ) હાજર હોય ત્યારે (ખાલી ઘડો હોય ત્યારે) વિશેષણાભાવપ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવ... અને વિશેષણ-વિશેષ્ય... બેમાંથી એકે ન હોય ત્યારે ઉભયાભાવપ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવ...

અર્થાત્ માત્ર વિશેષ્ય ન હોય... માત્ર વિશેષણ ન હોય... અને બન્ને ન હોય... આ ત્રણે પરિસ્થિતિનો ઉલ્લેખ जलवद्घटो नास्ति... આ જ વાક્ય દ્વારા થાય છે. એટલે જેને જલવદ્ઘટની અપેક્ષા છે ને તેથી પ્રશ્ન પૂછી રહ્યો છે, એને जलवद्घटो नास्तિ કહેવા પર ખરેખર આ ત્રણમાંથી કઈ પરિસ્થિતિ છે ? એનો ખ્યાલ આવી શકે જ નહીં... ત્રણેની સંભાવના રહેશે... પણ વાસ્તિવકતા શું છે ? એનો નિર્ણય નહીં જ થાય... ને એ નહીં થાય એટલે પોતાની જલવદ્ઘટની અપેક્ષાની પૂર્તિ માટે પોતે, માત્ર જળ લાવવાની જરૂર છે ? કે માત્ર ઘડો લાવવાની જરૂર છે ? કે બન્ને લાવવાની જરૂર છે ? એનો પણ એને નિર્ણય નહીં થાય...

શંકા : પાણી અને ઘડો બન્ને જ લાવે... એટલે અપેક્ષાની પૂર્તિ થઈ જ જશે...

**સમાધાન** : પણ જો ત્યાં ખાલી ઘડો એમ પણ હાજર જ છે, તો વળી નવો એક વધારાનો ઘડો લાવવાનું ગૌરવ શા માટે ? આમ તો નૈયાયિક અત્યંત લાઘવપ્રિય છે. પ્રસ્તુતમાં પણ આવું જ છે.

અમદાવાદીવૃત્ત ઘડો એ અધિકૃત ઘડો છે.

ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ અમદાવાદી ઘડો છે ? આવો પ્રશ્ન ઊઠ્યો છે...

स्यान्नास्त्येव આ જવાબ જો આપવામાં આવે તો શ્રોતાને ત્રણમાંથી કઈ પરિસ્થિતિ હોવાનો નિર્ણય થાય ? માત્ર ચતુષ્કોણાકાર અહીં હાજર નથી એનો... માત્ર અમદાવાદીપણું નથી એનો કે બન્ને નથી એનો ?

આમ તો, ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ વાપીયો ઘડો છે ? આવું પૂર્વે પૂછાયેલું હોય... ને એના જવાબમાં स्यान्नास्त्येव આવું સાંભળવા મળવા પર ચતુષ્કોણાકાર અને વાપીયાપશું... એ બન્ને અધિકૃત ઘડા માટે 'પર'રૂપ છે. અધિકૃતઘડામાં રહેલ નથી... એમ નિર્ણય થયેલ હતો... એટલે હવે, ચતુષ્કોણાકાર વિશિષ્ટ અમદાવાદી ઘડો છે ? આવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પણ જો स्यान्नास्त्येव સાંભળવા મળે તો શ્રોતાને, અધિકૃત ઘટમાં ચતુષ્કોણાકાર અને અમદાવાદીપશું... આ બન્ને નથી એવી જ પ્રતીતિ થાય... આ બન્ને એના માટે 'પર'રૂપ છે... એવી જ પ્રતીતિ થાય... જે પ્રતીતિ ખોટી હોવી સ્પષ્ટ છે.

ચોરસ વાપીયો ઘડો છે ? આવા પ્રશ્નના ઉત્તર તરીકે કહેવાયેલ स्यान्नास्त्येव એવા જવાબને સાંભળીને ચોરસાકાર અને વાપીયાપણું... બંનેને 'પર'રૂપ તરીકે સમજનાર શ્રોતાને, ચોરસ અમદાવાદી ઘડો છે ? એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પણ અન્યૂનાધિકપણે-સમાન રીતે स्यान्नास्त्येव એમ સાંભળવા મળે, ને છતાં અહીં બેમાંથી એક જ 'પર'રૂપ છે, બીજું 'સ્વ'રૂપ જ છે... આવું એને જાણવા મળી જાય એવું માનવામાં કોઈ પ્રમાણ નથી... વળી કદાય એ જાણવા મળી જાય

તો પણ કોઈ વિનિગમક ન હોવાથી કયું 'સ્વ'રૂપ ને કયું 'પર'રૂપ એ પણ શી રીતે ખબર પડે? એટલે વિનિગમકાભાવ હોવાથી ક્યાં તો બંનેને 'સ્વ'રૂપ માનવા પડે ને ક્યાં તો બંનેને 'પર'રૂપ માનવા પડે... જે બંને ગલત છે.

શંકા : નૈયાયિકે એક નિયમ માનેલો છે - विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यते... વિશિષ્ટ (= विशेष ध्युक्त पदार्थ) શુદ્ધ (= વિશેષ હાશૂન્ય માત્ર વિશેષ્ય) પદાર્થથી ભિન્ન હોતો નથી. (જેમકે તર્જની આંગળી પર લાલ પટ્ટી લગાવવામાં આવે તો લાલ પટ્ટીવાળી તર્જની આંગળી થાય... પણ એટલા માત્રથી એ કાંઈ તર્જની આંગળી કરતાં અલગ થઈ જતી નથી...) એમ પ્રસ્તુતમાં ચતુષ્કો હાકાર વિશિષ્ટ અમદાવાદી પણું એ શુદ્ધ અમદાવાદી પણાં રૂપ જ હોવાથી स्यादस्त्येव એવો જ જવાબ આપી દઈએ તો ?

सभाधान - તો તો ઘણા પ્રશ્નો નિર્માણ થશે. વૃત્તાકારવિશિષ્ટ અમદાવાદી ઘડો છે? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादस्त्येव કહેવાયેલું... ને ત્યારે વૃત્તાકાર તથા અમદાવાદીપણું બન્ને 'સ્વ'રૂપે સમજાયેલા... એટલે પ્રસ્તુતમાં ચતુષ્કોણાકાર તથા અમદાવાદીપણું... બન્ને 'સ્વ'રૂપે સમજાશે, જે ગલત છે.

અને જો કોઈ અમદાવાદીપણાં વિશિષ્ટ ચતુષ્કોણ ઘડો છે ? એમ પ્રશ્ન પૂછશે ત્યારે, અમદાવાદીપણાં વિશિષ્ટ ચતુષ્કોણાકાર એ શુદ્ધ ચતુષ્કોણાકાર રૂપ જ બનવાથી स्यात्रास्त्येव જવાબ આપવાનો રહેશે. જે સાંભળીને શ્રોતાને અમદાવાદીપણું અને ચતુષ્કોણાકાર એ બન્ને 'પર'રૂપે પ્રતીત થવાની આપત્તિ આવશે, કારણ કે વાપીયાપણાં વિશિષ્ટ ચતુષ્કોણ ઘડો છે? એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यात्रास्त्येव સાંભળીને વાપીયાપણું અને ચતુષ્કોણાકાર... એ બન્ને 'પર'રૂપે પ્રતીત થયેલા હતા...

આમ, પ્રસ્તુત અમદાવાદીવૃત્ત ઘડા અંગે, આ અમદાવાદી ચોરસ ઘડો છે ? એવો પ્રશ્ન પૂછાયો હોય (અર્થાત્ એક 'સ્વ'રૂપ અને બીજું 'પર'રૂપ... એ બે સંવલિત હોય એ રીતે પ્રશ્ન પૂછાયો હોય) ત્યારે स्यादस्त्येव... કે स्याज्ञास्त्येव... આ બેમાંથી તો કોઈપણ જવાબ કોઈપણ રીતે ઉચિત ઠરતો જ નથી. ને એ બે ઉચિત ઠરતા નથી. માટે જ એ બેના સરવાળારૂપ 'છે ને નથી' એવા ચોથા ભંગને જણાવનાર स्यादस्त्येव-स्याज्ञास्त्येव એવો જવાબ પણ ઉચિત નથી... કારણ કે એવો જવાબ તો 'પ્રસ્તુત ઘડો અમદાવાદી છે ? ને ચોરસ છે ?' આ રીતે કમશઃ બે પ્રશ્નોનો ઉલ્લેખ હોય ત્યારનો છે. (જો પ્રશ્ન આ રીતે પૂછવામાં આવ્યો હોય કે 'પ્રસ્તુત ઘડો ચોરસ છે ? ને અમદાવાદી છે ? તો જવાબ स्याज्ञास्त्येव... स्यादस्त्येव – એ રીતે અપાય... પણ આવા જવાબમાં, પ્રશ્નગત કમને અનુસરીને अस्ति – नास्तિ ના ક્રમનો જ તફાવત છે, બીજો કોઈ તફાવત નથી... માટે એનો પણ ચોથા ભંગમાં જ સમાવેશ હોય છે... નવો સ્વતંત્રભંગ હોતો નથી... નહીંતર તો આગળ પાંચમા વગેરે ભંગમાં પણ ક્રમના ફેરફાર દ્વારા અનેક નવા ભંગ થવાથી સપ્તભંગી ઊભી રહી શકે નહીં...)

પ્રસ્તુતમાં 'પ્રસ્તુત ઘડો અમદાવાદી છે ? ને ચોરસ છે ?' એમ બે પ્રશ્નના ક્રમિક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નથી, પણ 'પ્રસ્તુત ઘડો અમદાવાદીચોરસઘડો છે ?' એમ એક જ અખંડ ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન છે... ને એટલે જવાબ પણ ક્રમિક ન આપતા એક જ અખંડ આપવો જોઈએ. પણ એ માટે अस्ति કે नास्ति એ બેમાંથી કોઈ શબ્દ ઉચિત ઠરતો નથી. એ આપણે વિચારી ગયા છીએ... માટે પ્રશ્નને પૂરેપૂરો ન્યાય આપે એવો કોઈ શબ્દ જવાબ તરીકે કહી શકાતો ન હોવાથી स्यादवक्तव्य एव... એમ જ કહેવાનું રહે છે. અર્થાત્ અમદાવાદી ચોરસ ઘડો છે? (કે ચોરસ અમદાવાદી ઘડો છે?) આવા પ્રશ્નના સંદર્ભમાં અધિકૃત ઘડાને જણાવી શકે એવો કોઈ એક શબ્દ છે નહીં... માટે એ અવાચ્ય છે. અર્થાત્ અધિકૃતઘડા અંગે 'આ ઘડો અમદાવાદી ચોરસ ઘડો છે? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં નથી હા પાડી શકાતી... નથી ના પાડી શકાતી... કે નથી અન્ય કોઈ શબ્દ કહી શકાતો... માટે સ્યાદ્ અવા એવ... એમ જ કહેવાનું બાકી રહે છે.

શંકા - પ્રસ્તુત ભંગમાં પ્રશ્ન એવો છે કે જેમાં એક 'સ્વ'રૂપ છે ને અન્ય 'પર'રૂપ છે... એકની અપેક્ષાએ અધિકૃતઘટમાં અસ્તિત્વ છે, અન્યની અપેક્ષાએ નાસ્તિત્વ છે. ક્રમશઃ આ બન્નેનો ઉલ્લેખ તો ચોથા ભંગમાં છે જ. એક જ શબ્દથી આ બન્નેને એક જ વારમાં કહેવાનો આ ત્રીજા ભંગમાં અભિપ્રાય છે ને એવો એક શબ્દ કોઈ મળતો ન હોવાથી 'અવાચ્ય' તમે કહો છો... પણ જેમ આગળ પાંચમી ઢાળની પ્રથમ ગાથામાં જ ગ્રન્થકાર શક્તિ અને લક્ષણા... એમ વૃત્તિદ્વયથી એક જ શબ્દના બે અર્થ (ભેદ અને અભેદ વગેરે) જણાવવાના છે, તો એમ અહીં પણ એક જ શબ્દ દ્વારા અસ્તિત્વ અને નાસ્તિત્વ એમ બન્ને અર્થ મળી શકે છે ને ?

समाधान - २ पर्याय એક શબ્દઇ... આ 'સ્વ'-'પર' રૂપ બન્ને પર્યાય એક જ શબ્દ દ્વારા મુખ્યરૂપે (= શક્તિ સંબંધથી) કહી શકાતા નથી જ. આશય એ છે કે અમે स्यादवाच्य अव... એમ જે કહ્યું છે તે શક્તિસંબંધને નજરમાં રાખીને જ... એવો કોઈ શબ્દ છે જ નહીં જે મુખ્યવૃત્તિએ = શક્તિ દ્વારા આ બન્ને પર્યાયોને જણાવતો હોય... (અસ્તિત્વ - નાસ્તિત્વને જણાવતો હોય...)

શંકા - શક્તિ સંબંધનો આવો આગ્રહ રાખવાની શી જરુર છે ? એવો આગ્રહ રાખીને સાવ અવાચ્ય કહેવું એના કરતાં લક્ષણા તો લક્ષણા સહી... શબ્દવાચ્ય કહેવું જ સારું કહેવાય ને?

સમાધાન - એક જ શબ્દ દ્વારા શક્તિથી એકનો અને લક્ષણાથી અન્યનો ઉલ્લેખ થાય એમ તમે કહેવા માગો છો... પણ તો પ્રશ્ન આવશે કે શક્તિથી કોણ જણાશે ? સ્વપર્યાય કે પરપર્યાય ? આમાં કોઈ વિનિગમક ન હોવાથી ક્યાં તો બન્ને જણાશે કે ક્યાં તો બેમાંથી એકે નહીં જણાય... બન્ને તો જણાઈ શકતા નથી... એ આપણે વિચારી ગયા છીએ... એટલે બેમાંથી એકે જણાતા નથી એમ જ માનવું પડે... એ જ રીતે લક્ષણાથી પણ જણાશે નહીં... કારણ કે લક્ષણા તો શક્યાર્થસંબંધરૂપ છે. તથા શક્તિથી એકે પર્યાય જણાતો નથી... એટલે એક **શક્તિથી** જણાય ને એક લક્ષણાથી આ અભિગમ ઊભો જ રહી શકતો નથી.

શંકા - જે મુખ્ય હોય તે શક્તિથી જણાય અને ગૌણ હોય તે લક્ષણાથી જણાય આમ વિનિગમક માનીએ તો ?

**સમાધાન** - સ્વ-સ્વસ્થાને 'સ્વ' ને 'પર' બન્ને પર્યાય મુખ્ય જ છે… એ બેમાં ગૌણ-.મુખ્યભાવ નથી… માટે વિનિગમકાભાવ યથાવસ્થિત જ છે.

શંકા - જે 'સ્વ'પર્યાય હોય એને શક્તિથી જાણવાનો… જે 'પર'પર્યાય હોય એને લક્ષણાથી જાણવાનો… આ રીતે લેવામાં શું વાંધો છે ?

समाधान - અધિકૃતઘડા માટે 'સ્વ'પર્યાય શું છે ? ને 'પર'પર્યાય શું છે ? એ ખબર જ स्यादस्त्येव... વગેરે જવાબ પરથી પડવાની હોય છે. જો એ ખબર હોય (અર્થાત્ અમદાવાદીપશું એ અધિકૃતઘડાનો સ્વપર્યાય છે એમ ખબર હોય... એટલે કે અધિકૃત ઘડો અમદાવાદી છે... એમ શ્રોતાને પહેલેથી ખબર જ હોય) તો તો 'અધિકૃત ઘડો અમદાવાદી છે કે નહીં ?' વગેરે જિજ્ઞાસા કે પ્રશ્ન ઉદ્ભવે જ શી રીતે ? એટલે શ્રોતાને સ્વ-પર પર્યાયની ખબર ન હોવાથી એને શક્તિથી સ્વપર્યાય જણાશે... ને લક્ષણાથી પરપર્યાય જણાશે... વગેરે કહી શકાતું નથી... ને એટલે આમ વૃત્તિહ્રયથી એક જ શબ્દથી બન્ને જણાઈ જાય એમ કહી ન શકાવાથી 'અવાચ્ય' એવો જવાબ જ ઉચિત ઠરે છે.

એટલે નિશ્વિત થયું કે જ્યારે પ્રશ્ન એવી રીતે ઉદ્ભવે કે જેથી એમાં એક સ્વપર્યાય ને એક પરપર્યાય... એમ બન્ને સંવિત થયેલ હોય ત્યારે જવાબમાં स्यादवाच्य अंव... એમ ત્રીજો ભંગ જ કહેવાનો રહે છે... (અહીં એ ધ્યાનમાં રાખવું કે એક સ્વપર્યાય ને એક પરપર્યાય... આવો જે ઉલ્લેખ છે તે પ્રજ્ઞાપકની અપેક્ષાએ છે... જેમ શ્રીનન્દીસૂત્રમાં અર્યાવગ્રહના નિરૂપણમાં સુપ્તપ્રબોધ દેષ્ટાન્તમાં હે અમુક! હે અમુક! એમ જગાડવામાં આવે ત્યારે કેટલીક વાર પછી 'હું' એમ એ જવાબ આપે છે. એટલે જણાય છે કે એને શબ્દને જાણ્યો... આમાં એ સૂતેલા માણસે શબ્દને જાણ્યો છે... પણ 'મને શબ્દ જણાઈ રહ્યો છે' એવી એને કાંઈ ખબર હોતી નથી... માત્ર પ્રજ્ઞાપક જણાવે છે કે એને શબ્દને જાણ્યો... એવું પ્રસ્તુતમાં છે. એક સ્વપર્યાય... એક પરપર્યાય... વગેરે ઉલ્લેખ પ્રજ્ઞાપક કરે છે... જિજ્ઞાસુને=પ્રશ્નકર્તાને તો કશી ખબર જ નથી... માટે જ એ પૂછી રહ્યો છે કે 'આ અમદાવાદી ચોરસ ઘડો છે ?' ઉત્તરદાતા પ્રજ્ઞાપકને ખબર છે કે અધિકૃતઘડામાં અમદાવાદીપણું રહ્યું છે, ચોરસ આકાર છે નહીં... એટલે કે એક સ્વપર્યાય છે ને એક પરપર્યાય છે. ને તેથી પછી એ સ્થાવવાच્ય એવ... એમ જવાબ આપે છે.)

આમ, ત્રીજા ભંગનું વિવેચન પૂર્ણ થયું.

### ૪. એક અંશ સ્વરૂપઇં, એક અંશ પરરૂપઇં, તિવારઇં - છઇં-નથી.

હવે 'છે ને નથી' એવો ચોથો ભંગ...

એક અંશ સ્વરૂપઇં... અમદાવાદી ઘડાથી સરી શકે એવું એક પ્રયોજન અને ચોરસ ઘડાથી સરી શકે એવું એક પ્રયોજન... આવા બે પ્રયોજનો ઊભા થયા હોય ત્યારે 'આ ઘડો અમદાવાદી છે ? આ ઘડો ચોરસ છે ?' આવો એક 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો અને એક 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થાય છે... આનો જવાબ 'છે અને નથી' स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव... (ઘડો અમદાવાદી છે ને ચોરસ નથી...) આવો હોવો સ્પષ્ટ છે...

આમાં 'આ ઘડો ચોરસ છે ? અમદાવાદી છે ?' આ રીતે વિપરીતક્રમે પ્રશ્ન ઊઠ્યો હોય અને તેથી 'નથી અને છે' આ ક્રમે જવાબ આપવામાં આવે તો પણ એનો આ જ ભંગમાં સમાવેશ જાણવો...

એમ ઘડો શ્યામ છે ? અમદાવાદી છે ? ચોરસ છે ? આવા બે 'સ્વ'રૂપના અને એક 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થયો હોય… ક્યારેક ઘડો અમદાવાદી છે ? કર્કશ સપાટીવાળો છે ? ચોરસ છે ? આવા એક 'સ્વ'રૂપના ને બે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન નિર્માણ થયો હોય… ક્યારેક ઘડો શ્યામ છે ? અમદાવાદી છે ? કર્કશ સપાટીવાળો છે ? ચોરસ છે ? આવો બે 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો ને બે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન ઊભો થયો હોય… આવા બધા પ્રશ્નોને ક્રમશઃ 'સ્વ'રૂપના ને 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો સમજીને 'છે અને નથી' એવો જ, આ જ ભંગવાળો ઉત્તર જાણવો…

આમ માત્ર બબ્બે 'સ્વ'રૂપના ને 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો જ નહીં… ગમે એટલા 'સ્વ'રૂપના અને ગમે એટલા 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય… જવાબ 'છે અને નથી' આ જ જાણવો… કારણ કે છે-છે-છે… આવું અનેકવાર બોલવાનો કે નથી-નથી-નથી… આવું અનેકવાર બોલવાનો કશો મતલબ નથી… 'છે અને નથી' આટલા ઉત્તરમાં જ બધું આવી જાય છે… એટલે આપણે કલ્પના કરી શકીએ છીએ કે પ્રજ્ઞાપક આવા સ્થળોમાં જેટલા 'સ્વ'રૂપનો ઉલ્લેખ થયો હોય એ બધાને ભેગા કરીને એક 'સ્વ'રૂપ તરીકે અને એમ જેટલા 'પર'રૂપોનો ઉલ્લેખ થયો હોય એ બધાને ભેગા કરીને એક 'પર'રૂપ તરીકે ઉલ્લેખ સમજી લે છે ને પછી 'છે અને નથી' એમ જવાબ આપે છે. જેમકે ઘડો મૃન્મય છે ? અમદાવાદી છે ? શ્યામ છે ? કર્કશસપાટીવાળો છે ? ચોરસ છે ? આવો પ્રશ્ન ઊઠ્યો હોય તો આમાના પ્રથમ ત્રણ 'સ્વ'રૂપો છે ને છેલ્લા બે 'પર'રૂપો છે… તો પ્રજ્ઞાપક ઘડો મૃન્મય-અમદાવાદી-શ્યામ છે ? કર્કશ સપાટીવાળો ચોરસ છે ? આ રીતે પ્રશ્ન સમજી બધાનો જવાબ આવી જાય એ રીતે 'છે અને નથી' એમ જવાબ આપે છે… અર્થાત્ 'મૃન્મય-અમદાવાદી-શ્યામ છે જ અને કર્કશ સપાટીવાળો ચોરસ નથી જ' એમ જવાબ આપે… આ રીતે સર્વત્ર જાણવું…

શંકા - પ્રશ્નકર્તાને તો અધિકૃત ઘડાના 'સ્વ'રૂપ કયા કયા છે ? ને 'પર'રૂપ કયા કયા છે ? એ ખબર નથી... ને તેથી એ તો પોતાના પ્રશ્નમાં 'સ્વ'-'પર' રૂપોનો આડો- અવળો પણ ઉલ્લેખ કરી શકે છે... જેમકે પ્રસ્તુતમાં 'ઘડો મૃન્મય છે ? ચોરસ છે ? શ્યામ છે ? કર્કશ સપાટીવાળો છે ? અમદાવાદી છે ? આવો પ્રશ્ન ઊઠાવ્યો હોય (અર્થાત્ સ્વ-પર-સ્વ-પર-સ્વ રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય...) તો પ્રજ્ઞાપક શું કરશે?

સમાધાન - તો પણ, પ્રજ્ઞાપક બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરીને ને 'પર'રૂપોને ભેગા કરીને ઉપર મુજબનો જ 'ઘડો મૃન્મય-અમદાવાદી-શ્યામ છે ? કર્કશસપાટીવાળો ચોરસ છે?' આવો જ પ્રશ્ન બનાવીને 'છે અને નથી' એમ જ જવાબ આપશે.

આવું માનવું આવશ્યક છે, કારણ કે આપણા વ્યવહારમાં આવતાં પણ, (તે તે ઘટાદિ પદાર્થના) ઢગલાબંધ 'સ્વ'રૂપો હોય છે ને ઢગલાબંધ 'પર'રૂપો હોય છે... એના આડાઅવળા ક્રમે હજારો સંવેધ થાય... છે-નથી, નથી-છે, છે-છે-નથી, છે-નથી- છે, છે-નથી-નથી-છે... આવા કેટલા ભંગ માનવાના ? કોઈ આરો જ ન આવે...

વળી, આ રીતે જો બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરવાની ને 'પર'રૂપોને ભેગા કરવાની વાત માનવામાં ન આવે તો તો, પ્રથમ ભંગના પણ સેંકડો ભંગ બની જાય... કોઈ પૂછે કે ઘડો અમદાવાદી છે ? મૃન્મય છે ? તો 'છે-છે' જવાબ આપવો પડે... કોઈ પૂછે કે ઘડો અમદાવાદી છે ? મૃન્મય છે ? વૃત્તાકાર છે ? તો 'છે-છે-છે' જવાબ આપવો પડે... આમ પ્રથમભંગના ઢગલાબંધ અલગ-અલગ ભંગ થઈ જાય... આ જ રીતે બીજા 'નથી જ' ભંગના પણ 'નથી-નથી', 'નથી-નથી-નથી' વગેરે ઢગલાબંધ ભંગ થઈ જવાની આપત્તિ આવે... આવું જ ત્રીજા વગેરે દરેક ભંગો માટે માનવાનું ઊભું થાય... ને તો પછી 'સપ્તભંગી' જેવું કાંઈ રહે જ નહીં.

શાસ્ત્રકારોને પણ આવું જ માન્ય છે... એટલે જ આગળના ભાંગાઓમાં એક અંશ સ્વરૂપે... એક અંશ પરરૂપે વગેરે જણાવ્યું છે... પણ અનેક અંશની વાત કરી નથી... એટલે જણાય છે કે જ્યારે પ્રશ્નમાં 'સ્વ'રૂપના અનેક અંશનો ઉલ્લેખ હોય તો એ બધાને ભેગા કરી એક (મોટો) અંશ બનાવી દેવો અભિપ્રેત છે... આવું જ 'પર'રૂપ માટે છે.

એટલે, બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરીને એક ઉલ્લેખ… તથા બધા 'પર'રૂપોને ભેગા કરીને એક ઉલ્લેખ… આવું માનવું આવશ્યક છે ને પછી ઉત્તર 'છે અને નથી' આટલો જ જાણવો…

પ્રશ્ન - તો આ રીતે, 'સ્વ' ને 'પર' બધા જ રૂપોને ભેગા કરીને એક ઉલ્લેખ કરી નાખવામાં આવે તો?

ઉત્તર - પ્રશ્નકર્તાનો એવો અભિપ્રાય હોય તો એણે જ બધાને ભેગા કરીને પૂછ્યું હોય... જેમ કે ઘડો અમદાવાદી ચોરસ છે? આવા પ્રશ્નમાં... પણ તો પછી ઉત્તર स्यादवक्तव्यमेव એવો ત્રીજા ભંગનો આવી જાય, ચોથો ભંગ ન રહી શકે.

પ્રશ્ન - પ્રશ્નકર્તાનો બધા 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કરવાનો અભિપ્રાય ન હોય… ને તેથી એણે બધાને અલગ - અલગ જ પૂછ્યા હોય (જેમ કે ઘડો મૃન્મય છે ? અમદાવાદી છે?) તો પણ એનો ભેગો ઉલ્લેખ કરી શકાય… એમ 'પર'રૂપોને પણ, પ્રશ્નકર્તાએ અલગ-અલગ ઉલ્લેખ કર્યો હોય છતાં ભેગા કરી શકાય… તો, ભલે ને પ્રશ્નકર્તાએ પ્રશ્નમાં 'સ્વ'-'પર'રૂપોને ભેગા કર્યા ન હોય… પ્રજ્ઞાપક ભેગા કરીને જવાબ આપે તો શું વાંધો છે ?

ઉત્તર - ઉત્તર બદલાઈ જવો ને તેથી પ્રશ્નકર્તાની જિજ્ઞાસા યથાર્થ રીતે ન સંતોષાવી એ વાંધો છે... ઘડો મૃન્મય છે? અમદાવાદી છે? આ બે 'સ્વ'રૂપોને ભેગા કર્યા વગર અલગ અલગ છે-છે જવાબ આપવામાં આવે કે 'ઘડો મૃન્મય અમદાવાદી છે ?' એમ ભેગો ઉલ્લેખ કરી 'છે' એટલો જ જવાબ આપવામાં આવે તો પ્રશ્નકર્તાને કશો ફરક પડતો નથી... ઘડો મૃન્મય પણ છે ને અમદાવાદી પણ છે... ને તેથી મૃન્મયઘડાનું પ્રયોજન અને અમદાવાદી ઘડાનું પ્રયોજન અધિકૃત ઘડાથી સરી શકે છે... આવો બોધ બન્ને રીતે (બે સ્વરૂપોને ભેગા કરીને કે ભેગા કર્યા વગર...) અન્યૂનાધિકપણે મળી જ શકે છે... એ જ રીતે ઘડો વાપીયો છે? ચોરસ છે? આ બે 'પર'રૂપોને ભેગા કર્યા વગર અલગ-અલગ 'નથી-નથી' જવાબ આપવામાં આવે કે 'ઘડો વાપીયો ચોરસ છે?' -એમ ભેગો ઉલ્લેખ કરીને 'નથી' એટલો જ જવાબ આપવામાં આવે તો પ્રશ્નકર્તાને કશો ફરક પડતો નથી...બન્ને રીતમાં, ઘડો વાપીયો પણ નથી ને ચોરસ પણ નથી...ને તેથી વાપીયા ઘડાનું પ્રયોજન અને ચોરસ ઘડાનું પ્રયોજન અધિકૃતઘડાથી સરી શકવાનું નથી, આવો બોધ અન્યૂનાધિકપણે થઈ જ શકે છે.

પણ આવું સ્વરૂપ-પરરૂપને ભેગા કરવામાં થઈ શકતું નથી. આશય એ છે કે પ્રશ્નકર્તાને બે પ્રયોજન ઊભા થયા છે... એક અમદાવાદી ઘડાનું પ્રયોજન ઊભું થયું છે ને બીજું ચોરસ ઘડાનું... ને તેથી પોતે, ઘડો અમદાવાદી છે? ચોરસ છે? એમ બે અલગ-અલગ ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન પૂછ્યો છે... પ્રજ્ઞાપક આના જવાબમાં જો 'છે અને નથી' એમ કહે તો (અર્થાત્ પ્રશ્નમાં રહેલા સ્વ-પરરૂપને ભેગા કર્યા વગર અલગ-અલગ રાખીને જ તદનુસાર જવાબ આપે તો) પ્રશ્નકર્તાને 'ઘડો અમદાવાદી છે પણ ચોરસ નથી...' એવો બોધ ને તેથી 'અધિકૃતઘડાથી અમદાવાદી ઘડાનું પ્રયોજન સરી શકશે પણ ચોરસ ઘડાનું પ્રયોજન નહીં સરી શકે' એવો બોધ થાય છે, જે એની જિજ્ઞાસાને યથાર્થ રીતે સંતોષી શકે છે.

પરંતુ જો આવા સ્થળે પ્રજ્ઞાપક પોતે સ્વ-પરરૂપના ઉલ્લેખને ભેગા કરીને 'ઘડો અમદાવાદી ચોરસ છે ?' એ રીતે પ્રશ્નને સમજે તો જવાબમાં 'स्यादवक्तव्यमेव' એમ જ કહેવું પડે... જવાબમાં આવું સાંભળવા મળે તો પ્રશ્નકર્તાને... ઘડો અમદાવાદી છે પણ ચોરસ નથી... એનાથી અમદાવાદી ઘડાનું પ્રયોજન સરી શકશે, પણ ચોરસ ઘડાનું પ્રયોજન નહીં સરી શકે...' આવો કશો બોધ થઈ શકે નહીં, એ સ્પષ્ટ છે. એ તો એમ જ સમજી બેસશે કે આમાં કશું કહેવાય એવું નથી...આ બોધ એની જિજ્ઞાસાને ખોટી રીતે સંતોષે છે...

# પ. એક અંશ સ્વરૂપઈ, એક અંશ-યુગપત્-ઉભયરૂપઇ વિવક્ષીઇ, તિ વારઇ-છઇ, અનઇ અવાચ્યઃ દ. એક અંશ પરરૂપઇ, એક અંશ-યુગપત્-ઉભયરૂપઇ વિવક્ષીઇ, તિ વારઇ-નથી નઇ અવાચ્યઃ

માટે, પ્રશ્નકર્તાએ જો 'સ્વ'રૂપ અને 'પર'રૂપનો અલગ-અલગ ઉલ્લેખ કર્યો હોય તો પ્રજ્ઞાપક એ બેનો ભેગો ઉલ્લેખ કરીને જવાબ આપે એ ઉચિત નથી... ને તેથી બજ્ઞેને અલગ-અલગ રાખવા જ યોગ્ય હોવાથી જવાબમાં ચોથો 'છે અને નથી' એવો ભંગ મળે છે, એ નિઃશંક છે.

## હવે, **પાંચમો ભંગ** છે અને અવાચ્યઃ એક અંશ સ્વરૂપઇં...

એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે કે જે મૃન્મયઘડાથી સરી શકે અને એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે અમદાવાદી ચોરસ ઘડાથી સરી શકે... એટલે એવો પ્રશ્ન નિર્માણ થાય છે જેમાં એક 'સ્વ'રૂપનો ઉલ્લેખ છે ને બીજો 'સ્વ-પર'રૂપનો ભેગો=યુગપત્ ઉલ્લેખ છે... અર્થાત્ 'ઘડો મૃન્મય છે? અમદાવાદી ચોરસ છે?' આવો પ્રશ્ન નિર્માણ થયો છે... એટલે પ્રજ્ઞાપક स्यादस्त्येव-स्यादवाच्य अेव ('ઘડો મૃન્મય છે અને અવાચ્ય છે') આવો જવાબ આપે છે...

આ ભંગમાં પણ જુદા-જુદા અનેક 'સ્વ'રૂપોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ હોય તો પ્રજ્ઞાપક એ બધાનો ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે... તથા યુગપત્ ઉભયરૂપના અનેક ઉલ્લેખ હોય તો એ બધાનો પણ ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે... (જેમકે ઘડો મૃન્મય છે? શ્યામ છે? અમદાવાદી ચોરસ છે? લીસી સપાટીવાળો ગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવો પ્રશ્ન છે... અર્થાત્ સ્વ-સ્વ-સ્વપર ઉભય-સ્વપરઉભયરૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન છે...) તો પ્રજ્ઞાપક આ પ્રશ્નને ઘડો મૃન્મયશ્યામ છે? અમદાવાદી ચોરસ લીસીસપાટીવાળો ગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવા પ્રશ્નરૂપે બનાવીને 'છે અને અવાચ્ય' આવો જ જવાબ આપે છે. કારણ કે આટલા જ જવાબથી પ્રશ્નકર્તાને યથાર્થ બોધ થઈ જાય છે અને નહીંતર આના પણ પાર વિનાના ભંગ ઊભા થઈ શકે છે.

### હવે 'નથી અને અવાચ્ય' એવો **છકો ભંગ - એક અંશ પરરૂપઇં...**

એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે રક્તઘડાથી સરી શકે એવું છે ને એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે કે જે અમદાવાદી ચોરસ ઘડાથી સરી શકે એવું છે... આવા અવસરે 'ઘડો રક્ત છે ?' અનદાવાદી ચોરસ છે ?' આવો પ્રશ્ન ઊભો થાય છે જેમાં એક 'પર'રૂપનો ઉલ્લેખ છે ને બીજો 'સ્વ-પર' રૂપનો ભેગો-યુગપત્ ઉલ્લેખ છે. એટલે પ્રજ્ઞાપક स्यान्नास्त्येव-स्यादवाच्य अेव (ઘડો રક્ત નથી અને અવાચ્ય છે) આવો જવાબ આપે છે.

આ ભંગમાં પણ જુદા-જુદા અનેક 'પર'રૂપોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ હોય તો પ્રજ્ઞાપક એ બધાનો ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે... તથા યુગપત્ ઉભયરૂપના અનેક ઉલ્લેખ હોય તો એ બધાનો પણ ભેગો ઉલ્લેખ સમજી લે છે... (જેમ કે ઘડો રક્ત છે? સુવર્ણમય છે? અમદાવાદી ચોરસ છે? લીસી સપાટીવાળો ગ્રીષ્મઋતુજ છે? આવો પ્રશ્ન છે... અર્થાત્ પર-

9. એક અંશ સ્વરૂપઇ, એક (અંશ) પરરૂપઇ, એક (અંશ) યુગપત્ ઉભયરૂપઇ વિવક્ષીઇ. તિવારઇ-છઇ, નથી, નંઇ અવાચ્યઃ ॥ ૪-૯ ॥

પર-સ્વપરઉભય-સ્વપરઉભયરૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન છે...) તો પ્રજ્ઞાપક આ પ્રશ્નને ઘડો રક્ત-સુવર્ણમય છે? અમદાવાદી ચોરસ લીસીસપાટીવાળો ગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવા પ્રશ્નરૂપે બનાવીને 'નથી અને અવાચ્ય' આવો જ જવાબ આપે છે, કારણ કે આટલા જ જવાબથી પ્રશ્નકર્તાને યથાર્થ બોધ થઇ જાય છે... અને નહીંતર આના પણ પાર વિનાના ભંગ ઊભા થઇ શકે છે...

હવે 'છે-નથી અને અવાચ્ય' એવો છેલ્લો સાતમો ભંગ...

એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે મૃન્મયઘડાથી સરી શકે એવું છે, બીજું એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે રક્તઘડાથી સરી શકે એવું છે... ને ત્રીજું એક પ્રયોજન એવું ઊભું થયું છે જે અમદાવાદી ચોરસઘડાથી સરી શકે એવું છે... આવા અવસરે 'ઘડો મૃન્મય છે? રક્ત છે? અમદાવાદી ચોરસ છે?' આવો પ્રશ્ન ઊભો થાય છે. જેમાં એક 'સ્વ'રૂપનો, એક 'પર'રૂપનો અને એક સ્વ-પર ઉભયરૂપનો ઉલ્લેખ છે. એટલે પ્રજ્ઞાપક 'સ્યાदस्त्येव, स्यात्रास्त्येव, स्यादवाच्य अव' (ઘડો મૃન્મય છે, રક્ત નથી અને અવાચ્ય છે) આવો જવાબ આપે છે.

આ ભંગમાં પણ જુદા-જુદા અનેક સ્વરૂપોનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ હોય તો પ્રજ્ઞાપક એનો ભેગો એક ઉલ્લેખ કરી દે છે... એ રીતે પરરૂપોનો એક ભેગો ઉલ્લેખ અને યુગપત્ ઉભયરૂપોનો એક ભેગો ઉલ્લેખ કરીને પ્રશ્ન બનાવે છે. જેમ કે ઘડો મૃન્મય છે? ભૂમિસ્થ છે? રક્ત છે? બહુ નાનો છે? અમદાવાદી ચોરસ છે? લીસી સપાટીવાળો ગ્રીષ્મૠતુજ છે? આવો પ્રશ્ન હોય... અર્થાત્ સ્વ-સ્વ-પર-પર-સ્વપરઉભય-સ્વપરઉભયરૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય... તો પ્રજ્ઞાપક એને 'ઘડો મૃન્મયભૂમિસ્થ છે? બહુ નાનો રક્ત છે? અમદાવાદી ચોરસ લીસીસપાટીવાળો ગ્રીષ્મૠતુજ છે?' આવો બનાવીને 'છે-નથી ને અવાચ્ય' આટલો જ જવાબ આપે છે. કારણ કે આટલા જ જવાબથી પ્રશ્નકર્તાને આવશ્યક યથાર્થ બોધ થઈ જ જાય છે. નહીંતર, આ ભંગમાં પણ અનેક ભંગ થઈ જવાની આપત્તિ આવે.

આમ સાત ભંગનું નિરૂપણ જોયું. આમાં આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે કોઈપણ પદાર્થના અસ્તિત્વ અંગે જ્યારે પ્રશ્ન ઉઠે ત્યારે એ 'આ ઘડો છે?' 'એ માટીનો છે?' 'એ રક્ત છે?' આવા બધા 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય અથવા 'એ સુવર્ણનો છે?' 'શ્યામ છે?' વગેરે રૂપે 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય કે 'એ મૃન્મયશ્યામ છે?' 'વેદિકાસ્થવૃત્ત છે?' વગેરે રૂપે સ્વ-પર ઉભયરૂપના ઉલ્લેખવાળો હોય… આમ, સ્વ-પર કે ઉભયરૂપના ઉલ્લેખ સિવાયનો અન્ય કોઈ જ ઉલ્લેખ ક્યારેય પણ શક્ય હોતો જ નથી. હવે, આ સ્વ, પર અને ઉભય… આ ત્રણ પદના એક સંયોગી ત્રણ ભંગ, દિક સંયોગી ત્રણ ભંગ અને ત્રિકસંયોગી

એક ભંગ થાય છે. એટલે કુલ ૭ ભંગ થાય છે. આમાં એક-'સ્વ'રૂપનો પ્રશ્ર... બે 'સ્વ'રૂપનો પ્રશ્ર... વગેરે કે એક 'પર'રૂપનો પ્રશ્ર... બે 'પર'રૂપનો પ્રશ્ર... વગેરે રૂપે પ્રશ્નોની વિવિધતા વધી શકે છે, પણ આપણે જોઈ ગયા છીએ કે પ્રજ્ઞાપક તો બધા 'સ્વ'રૂપોને, બધા 'પર'રૂપોને અને બધા 'ઉભય'રૂપોને ભેગા કરીને એક-એક સ્વ-પર કે ઉભયરૂપ જ સમજીને જવાબ આપે છે... ને તેથી એક-અનેકના કારણે ભંગ વધી શકતા નથી... એમ, ક્રમ-ઉત્ક્રમાદિના કારણે પણ ભંગ વધતા નથી, કારણ કે ચોથા વગેરે ભંગની વિવક્ષામાં ક્રમ-ઉત્ક્રમાદિની વિવક્ષા નથી. અર્થાત્ ઘડો મૃન્મય છે? શ્યામ છે? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં 'છે અને નથી' એમ જે કહેવાય છે અને 'ઘડો શ્યામ છે? મૃન્મય છે?'એવા પ્રશ્નના જવાબમાં 'નથી અને છે' એમ જે કહેવાય છે એનો એક જ ભંગ ગણાય છે, અલગ-અલગ નહીં... અથવા, પ્રશ્નકારે ભલે ગમે તે ક્રમે પ્રશ્ન પૂછ્યો હોય, પ્રજ્ઞાપક એને સ્વ-પર-ઉભય... આ ક્રમને કલ્પીને એ જ ક્રમે ઉત્તર આપે છે. એટલે કે ધારો કે ઘડો શ્યામ છે? મૃન્મય ચોરસ છે? ભૂમિસ્થ છે? આ ક્રમે પૂછાયો હોય તો પણ પ્રજ્ઞાપક 'સ્યાત્ ભૂમિસ્થ છે જ, શ્યામ નથી જ, અવાચ્ય જ' આ જ ક્રમે જવાબ આપે છે. માટે ક્રમોત્ક્રમાદિના કારણે પણ ભંગ સંખ્યા વધતી નથી. આમ,

- એક કે અનેક માત્ર 'સ્વ'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય... તો **પ્રથમ ભંગ...**
- એક કે અનેક માત્ર 'પર'રૂપના ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય... તો **બીજો ભંગ...**
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ અને એક કે અનેક 'પર'રૂપના યુગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો ત્રીજો ભંગ…
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો અને એક કે અનેક 'પર'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો **ચોથો ભંગ...**
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો તથા એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ + એક કે અનેક 'પર'રૂપના યુગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો પાંચમો ભંગ.
- એક કે અનેક 'પર'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો તથા એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ + એક કે અનેક 'પર'રૂપના યગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો **છકો ભંગ**.
- એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો, એક કે અનેક 'પર'રૂપના સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળો તથા એક કે અનેક 'સ્વ'રૂપ + એક કે અનેક 'પર'રૂપના યુગપત્ એક કે અનેક ઉલ્લેખવાળો પ્રશ્ન હોય તો સાતમો ભંગ.

ટૂંકમાં, સ્વ, પર, ઉભય... આ એક સંયોગી પ્રથમ ત્રણ ભંગ છે. સ્વ-પર, સ્વ-ઉભય, પર-ઉભય... આ દ્વિકસંયોગી પછીના ત્રણ ભંગ છે... અને સ્વ-પર-ઉભય... આ ત્રિકસંયોગી છેલ્લો એક ભંગ છે.

પ્રયોજનને અનુસરીને થતી જિજ્ઞાસાઓ(પ્રશ્નો)નો વિચાર કરવામાં આવે તો એ દરેકનો આ સાતમાંથી જ કોઈક ને કોઈક ભંગમાં સમાવેશ થતો હોય છે... આમાંના

## પર્યાયરથ ભિન્ન વસ્તુ છઇ, દ્રવ્યારથઇ અભિન્નો રે, ક્રમઇ ઉભય નય જો અપીંજઇ, તો ભિન્ન નઇ અભિન્નો રે ॥ ૪-૧૦ ॥

ટબો – હવઇ એ સપ્તભંગી ભેદાભેદમાં જોડીઇ છઇ - પર્યાયાર્થ નયથી સર્વ વસ્તુ દ્રવ્ય ગુણ પર્યાય, લક્ષણઇં કથંચિદ્ ભિન્ન જ છઇં ૧. દ્રવ્યાર્થ નયથી કથંચિદ્ અભિન્ન જ છઇં. જે માટિં ગુણ પર્યાય દ્રવ્યના જ આવિર્ભાવ તિરોભાવ છઇં ૨. અનુક્રમઇ જો ૨ નય દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિક અપીંઇ, તો કથંચિદ્ ભિન્ન કથંચિદ્ અભિન્ન કહિઇં ૩. ॥ ૪-૧૦ ॥

# જો એકદા ઉભય નય ગહિઇં, તો અવાચ્ય તે લહિઇં રે ॥ એકઇં શબ્દઇં એક જ વારઇં, દોઇ અર્થ નવિ કહિઇં રે ॥ ૪-૧૧ ॥

એકપણ ભંગમાં સમાવેશ ન પામતો હોય એવો પ્રશ્ન ક્યારેય કોઈને પણ ઉઠવાની સંભાવના જ નથી... આમ પ્રશ્નો સાત પ્રકારના હોય છે, માટે ઉત્તર પણ સાત પ્રકારના હોય છે... માટે સપ્તભંગી જ હોય છે... ન્યૂનાધિક ભંગ હોતા નથી... એવું જ્ઞાનીઓ નિઃશંકપણે કહે છે. ॥ ૪૯ ॥

ગા<mark>થાર્થ – પર્યા</mark>યાર્થિકનયાનુસારે વસ્તુ ભિન્ન છે... દ્રવ્યાર્થિકનયાનુસારે અભિન્ન છે. જો બન્ને નયને ક્રમશઃ અર્પિત કરવામાં આવે તો ભિન્ન ને અભિન્ન છે. !! ૪-૧૦ !!

વિવેચન – હવઇ એ સપ્તભંગી... પૂર્વની ગાથામાં અસ્તિ-નાસ્તિની સપ્તભંગી કહી... હવે ભેદ-અભેદની સપ્તભંગી કહેવી છે. એમાંના પ્રથમ ત્રણ ભંગ આ ગાથામાં દર્શાવ્યા છે.

સર્વપદાર્થો દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમય છે. એ આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ. આ દ્રવ્ય-ગુણ અને પર્યાયના લક્ષણ અલગ અલગ છે... માટે આ ત્રણે પરસ્પર કથંચિદ્ (સ્યાદ્) ભિન્ન જ છે એમ પર્યાયાર્થિક નય કહે છે... જ્યારે દ્રવ્યાર્થિકનય એમ કહે છે કે આ ત્રણે પરસ્પર કથંચિદ્ અભિન્ન જ છે. કારણ કે ગુણ-પર્યાય એ કોઈ નવી ઉત્પન્ન થનાર વસ્તુ નથી... પૂર્વે એ યોગ્યતારૂપે-તિરોભૂતપણે દ્રવ્યમાં રહેલ.. ને પછી આવિર્ભૂત થાય છે... આમ દ્રવ્યના જ આવિર્ભાવ-તિરોભાવરૂપ હોવાથી એ દ્રવ્યસ્વરૂપ જ છે. જેમ સાપનું કુંડલાકારપણું કે વિસ્તૃતફેણવાળાપણું સાપથી કાંઈ અલગ-અલગ નથી.

ટૂંકમાં પર્યાયાર્થિકનયે દ્રવ્યાદિ ત્રણ પરસ્પર ભિન્ન છે, દ્રવ્યાર્થિકનયે પરસ્પર અભિન્ન છે એટલે ભેદ-અભેદની સપ્તભંગી થાય છે.

પર્યાયાર્થિકનયની અર્પણા કરવામાં આવે તો स्याद्भित्रमेव... દ્રવ્યાર્થિકનયની અર્પણા કરવામાં આવે તો स्यादिभित्रमेव... બન્ને નયની ક્રમશઃ અર્પણા કરવામાં આવે તો स्याद्भित्रमेव-स्यादिभित्रमेव... ॥ ૫૦ ॥ ટબો - જો એકવાર ૨ નયના અર્થ વિવક્ષિઇ. તો તે અવાચ્ય લહિઇ. જે માર્ટિ-એક શબ્દઇ એક વારઇ ૨ અર્થ ન કહીયા જાઇ. ''સંકેતિત શબ્દ પણિ એક જ સંકેતિત રૂપ (અર્થ) કહઇ. પણિ ૨ રૂપ (અર્થ) સ્પષ્ટ ન કહી શકઇ'' પુષ્પદંતાદિક શબ્દ પણિ

**ગાથાર્થ** - જો એક સાથે બન્ને નયને ગ્રહણ કરવામાં આવે તો તે અવાચ્ય જણાય છે, કારણ કે એક શબ્દથી એક જ વારમાં બે અર્થ કહી શકાતા નથી. II ૪-૧૧ II

વિવેચન - જો બન્ને નયની એક સાથે અર્પણા કરવામાં આવે... અર્થાત્ બન્ને નયની દેષ્ટિથી એકસાથે જોવામાં આવે તો દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને પરસ્પર ભિન્ન પણ કહી શકાતા નથી ને પરસ્પર અભિન્ન પણ કહી શકાતા નથી... કારણ કે પરસ્પર ભિન્ન કહીએ તો દ્રવ્યાર્થિકનયને અન્યાય થાય છે ને પરસ્પર અભિન્ન કહીએ તો પર્યાયાર્થિકનયની ગૌણતા થઈ જાય છે...

**શંકા** - પણ બન્ને જ કહીએ તો=પરસ્પર ભિન્ન પણ છે ને અભિન્ન પણ છે... એમ જ કહીએ તો ?

સમાધાન - તો એમાં ક્રમશઃ ઉલ્લેખ થતો હોવાથી ત્રીજા ભંગમાં સમાવેશ થઈ જશે... આપણે તો બન્ને એક સાથે ઉલ્લેખ થઈ જાય એ રીતે કથન કરવું છે... ને એ રીતે એકસાથે જ એક જ શબ્દથી બન્ને જણાઈ જાય એવો કોઈ શબ્દ મળતો નથી... માટે 'અવાચ્ય' કહેવા સિવાય છૂટકો નથી.

શંકા - પણ એના કરતાં કોઈપણ એક શબ્દ લઈને એનો સંકેતિવશેષ દ્વારા ભેદ અને અભેદ એવો અર્થ નિશ્ચિત કરીએ તો એ એક જ શબ્દ એક જ વાર બોલવા છતાં બન્ને અર્થ જણાવી દેશે ને !

**સમાધાન - સંકેતિત શબ્દ પણિ...** સંકેત કરાયેલો શબ્દ પણ એનો જેમાં સંકેત હોય એને ઉપસ્થિત કરશે, પણ બન્ને અર્થને સ્પષ્ટરૂપે કહી શકતો નથી.

શંકા - પણ જેમ 'પુષ્પદંત' વગેરે શબ્દોની ચન્દ્ર-સૂર્યમાં શક્તિ હોવાથી એ બન્નેને આ શબ્દ ઉપસ્થિત કરે છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ કોઈ (ધારો કે अ નામનો) શબ્દ લીધો, એનો સંકેત કર્યો તો એ પણ ભેદ-અભેદ બન્નેને જણાવી શકશે જ ને.

સમાધાન - પુષ્પદંત વગેરે શબ્દો સૂર્ય-ચન્દ્રને જણાવે છે... પણ એ એકોક્તિં જણાવે છે, પણ ભિશોક્તિં જણાવતા નથી... અર્થાત્ એક શક્તિથી જણાવે છે... પણ બે શક્તિથી બન્નેને સ્વતંત્રરૂપે જણાવતા નથી. આશય એ છે કે જેમ 'હરિ' શબ્દ કૃષ્ણત્વેન કૃષ્ણને જણાવે છે... પણ એકવાર જો 'હરિ' શબ્દ વપરાયો હોય તો એ પ્રકરણને અનુસરીને ક્યાં તો કૃષ્ણને જણાવશે ને ક્યાં તો ઇન્દ્રને જણાવશે... પણ બન્નેને જણાવી શકતો નથી. એ જ રીતે 'પુષ્પદંત' શબ્દની શક્તિ સૂર્ય અને ચન્દ્ર બન્નેમાં છે. પણ જો એ શક્તિ અલગ-અલગ હોય... ને તેથી 'પુષ્પદંત' શબ્દ

એકોક્તિં ચંદ્ર સૂર્ય કહઇ, પણ ભિન્નોક્તિં ન કહી શકઇ. અનઇં ૨ નયના અર્થ મુખ્યપણઇં તો ભિન્નોક્તિં જ કહવા ઘટઇ. ઇત્યાદિક યુક્તિ શાસ્ત્રાન્તરથી જાણવી. ॥ ૪-૧૧ ॥

એક શક્તિથી સૂર્યત્વેન સૂર્યને અને બીજી શક્તિથી ચન્દ્રત્વેન ચન્દ્રને જણાવતો હોય તો તો એકવાર ઉચ્ચારાયેલો 'પુષ્પદંત' શબ્દ પ્રકરણાનુસારે ક્યાં તો સૂર્યને જણાવી શકશે ને ક્યાં તો ચન્દ્રને જણાવી શકશે... પણ બન્નેને જણાવી નહીં શકે...

**શંકા** - પણ પ્રકરણ વગેરે એવા હોય કે જેથી બન્નેની સંભાવના સંભવિત હોય તો તો બન્નેને જણાવી શકે ને ?

સમાધાન - તો તો બેમાંથી એકેયનો નિર્ણયાત્મક બોધ નહીં થઈ શકે... મન ડોલાયમાન જ રહે... જેમ કે 'હરિ' શબ્દ વાપર્યો હોય... અને પ્રકરણ વગેરે એવા હોય કે જેથી કૃષ્ણની ને ઇન્દ્રની... બન્નેની સંભાવના રહ્યા કરતી હોય... એવો કોઈ વિનિગમક મળે જ નહીં કે જે બેમાંથી એકનો અસંદિગ્ધ નિર્ણય કરાવી શકે... તો અહીં કૃષ્ણની વાત હશે કે ઇન્દ્રની ? આ સંદેહ રહ્યા જ કરે છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ અહીં ચંદ્રની વાત હશે કે સૂર્યની ? એમ સંદેહ જ રહેશે, સૂર્ય - ચન્દ્ર બન્નેનો નિર્ણય નહીં જ થાય.

પણ અનુભવ તો એવો છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દ સાંભળવાથી સૂર્ય-ચન્દ્ર બન્નેનો અસંદિગ્ધ બોધ જ થાય છે. માટે જણાય છે કે એ શબ્દ બે અલગ-અલગ શક્તિથી સૂર્ય-ચન્દ્રને જણાવતો નથી, પણ એક જ શક્તિથી બોધ કરાવે છે... અને એક જ શક્તિથી બોધ માનવાનો છે એટલે સૂર્યત્વેન સૂર્યનો બોધ માની શકાતો નથી, કારણ કે તો ચન્દ્રની ઉપસ્થિતિ થઈ ન શકે... એમ ચન્દ્રત્વેન પણ ન માની શકાય, કારણ કે તો સૂર્યની ઉપસ્થિતિ થઈ ન શકે... એટલે એવું માનવું પડે છે કે 'પુષ્પદંત' શબ્દની સૂર્ય-ચન્દ્ર ઉભયત્વેન સૂર્ય-ચન્દ્રને જે જણાવે છે તે સૂર્યત્વેન કે ચન્દ્રત્વેન નહીં... પણ સૂર્ય-ચન્દ્ર ઉભયત્વેન...

એમ પ્રસ્તુતમાં ધારો કે આપણે 'अ' શબ્દનો સંકેત ભેદ-અભેદ બન્નેમાં કરીએ તો એ શબ્દ એક જ વારમાં બન્નેને ઉપસ્થિત કરાવી શકશે… પણ એ ભેદત્વેન કે અભેદત્વેન નહીં, પણ ભેદ-અભેદઉભયત્વેન, અને તો પછી એ ઉપસ્થિત થયેલો ભેદ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય છે... અને અભેદ દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય છે, એમ કહી નહીં શકાય. કારણ કે પર્યાયાર્થિકનય તો ભેદત્વેન જ ભેદને જુએ છે, ભેદ-અભેદઉભયત્વેન નહીં… તે પણ એટલા માટે કે પર્યાયાર્થિકનયની દૃષ્ટિથી મુખ્યરૂપે અભેદ ક્યારેય જણાતો જ નથી… તો ભેદ-અભેદઉભયત્વ પણ જણાઈ શકતું નથી જ. ને એ જણાઈ શકતું નથી તો એને આગળ કરીને કોઈ જ પદાર્થ ઉપસ્થિત થઈ શકે નહીં. જેમ કે જે, ઘડામાં રહેલા મૃન્મયત્વને જાણે છે પણ ઘટત્વને જાણતો નથી એ માણસ ઘડાનો મૃન્મયત્વેન બોધ કરી શકશે… પણ ઘટત્વેન નહીં કરી શકે. અજ્ઞાત-અપ્રસિદ્ધ ધર્મથી પણ જો પદાર્થનો બોધ થઈ શકતો હોય તો તો આપણે સર્વજ્ઞ જ બની જઈએ. એ શી રીતે ? આ રીતે - ઘટત્વ, મૃન્મયત્વ,

## 

ટબો - પ્રથમ પયાયાર્થકલ્પના, પછઇ એકદા ઉભયનયાર્પણા કરિઇં, તિ વારઇં ભિન્ન અવક્તવ્ય કથંચિદ્ ઇમ કહઇ પ. II ૪-૧૨ II

કંબુગ્રીવાદિમત્ત્વ વગેરે પ્રસિદ્ધધર્મીથી તો આપશે ઘડાને જાણી જ શકીએ છીએ... એટલે અપ્રસિદ્ધધર્મીથી પણ જો જાણી શકીએ છીએ તો ઘડાનું પ્રસિદ્ધ - અપ્રસિદ્ધ બધા જ ધર્મોથી જ્ઞાન થઈ જશે અને તો પછી જે સર્વ ધર્મથી એક પદાર્થને જાણે છે તે સર્વધર્મોથી સર્વપદાર્થને જાણે છે' આવું જણાવનાર 'जो अगं जाणइ सो सळ्वं जाणइ' વચન મુજબ સર્વજ્ઞતા આવે જ. માટે નિશ્ચિત થાય છે કે અજ્ઞાત ધર્મથી કોઈ પણ ચીજને જાણી શકાતી નથી. એટલે પર્યાયાર્થિકનયને ભેદ-અભેદઉભયત્વ જ અપ્રસિદ્ધ હોવાથી જે કાંઈ એ ધર્મને આગળ કરીને ઉપસ્થિત કરવાનું હોય એ એના વિષયરૂપ હોય શકે જ નહીં, એ સ્પષ્ટ છે. માટે 'અ' શબ્દથી ભેદ-અભેદઉભયત્વેન જે ભેદ ઉપસ્થિત થશે એ પર્યાયાર્થિકનયના વિષયભૂત નહીં હોય, એ સ્પષ્ટ છે. એ જ રીતે 'અ' શબ્દથી ભેદ-અભેદઉભયત્વેન જે અભેદ ઉપસ્થિત થશે એ દ્રવ્યાર્થિકના વિષયભૂત પણ નહીં હોય… કારણ કે દ્રવ્યાર્થિકનયનો મુખ્યરૂપે ભેદ એ વિષયભૂત જ ન હોવાથી ઉભયત્વ એને અપ્રસિદ્ધ છે.

આમ નિશ્ચિત થયું કે કોઈ એક શબ્દનો ભેદ-અભેદ બન્નેમાં સંકેત કરવામાં આવે તો એનાથી ભેદ-અભેદ બન્ને ઉપસ્થિત થઈ શકશે... પણ પર્યાયાર્થિક અને દ્રવ્યાર્થિકના વિષયભૂત જે ભેદ અને અભેદ છે એ એનાથી ઉપસ્થિત થઈ શકતા નથી. એ ભેદ અને અભેદ તો ભેદત્વેન અને અભેદત્વેન જે ઉપસ્થિત થયા હોય એ જ સંભવી શકે... અર્થાત્ અલગ-અલગ શક્તિથી જે ઉપસ્થિત થયા હોય તે જ સંભવી શકે... આવા અભિપ્રાયથી જ ગ્રંથકારે ટબામાં 'અનઇ ર નયના અર્થ મુખ્યપણઇ તો ભિન્નોક્તિં જ કહવા ઘટઇ' ઇત્યાદિ કહ્યું છે...

આ અંગેની યુક્તિઓ શાસ્ત્રાન્તરથી જાણવી. આમ યુગપત્ ઉભયનયની અર્પણાથી વિચારીએ તો કોઈપણ શબ્દ ભેદ-અભેદ બન્નેને મુખ્યવૃત્તિથી એક જ વારમાં જણાવી શકે એવો ન હોવાથી स्यादवाच्य अेव... એ જ કહેવાનું રહે છે.

શંકા - ગ્રન્થકારે પહેલાં અસ્તિ-નાસ્તિની સપ્તભંગી કહી એમાં स्यादवाच्य अेव એ ત્રીજાભંગ તરીકે કહેલ, તો અહીં કેમ ચોથાભંગ તરીકે કહેલ છે ?

सभाधान - स्यादवाच्य अेव આ ભંગ સમ્મતિતર્કમાં ત્રીજો કહેલ છે અને પ્રમાણનયતત્ત્વાલોકાલંકાર વગેરેમાં ચોથો કહેલ છે. આ બન્ને આમ્નાય માન્ય છે એવું સૂચિત કરવા માટે આમ કહેલ છે, એમ વિચારી શકાય છે. ॥ ૫૧ ॥

**ગાથાર્થ** - પ્રથમ પર્યાયાર્થની કલ્પના... ને ઉત્તર=પછી યુગપત્ ઉભયની વિવક્ષા કરવામાં આવે ત્યારે સ્યાત્કાર લગાવીને 'ભિન્ન-અવાચ્ય' તે વસ્તુ કહેવી જોઈએ. ॥૪-૧૨॥

# દ્રવ્યારથ નઇ ઉભય ગ્રહિયાથી, અભિન્ન તેહ અવાચ્યો રે । ક્રમ યુગપત્ નય ઉભય ગ્રહિયાથી, ભિન્ન અભિન્ન અવાચ્યો રે ॥ ૪-૧૩॥

ટબો - પ્રથમ દ્રવ્યાર્થકલ્પના, પછઇ-એકદા ઉભયનયાર્પણા કરિઇં, તિ વારઇં કથંચિત્ અભિન્ન અવક્તવ્ય ઇમ કહિઇં, ૬. અનુક્રમઇં ૨ નયની પ્રથમ અર્પણા, પછઇ ૨ નયની એકવાર અર્પણા કરિઇં, તિ વારઇં કથંચિત્ ભિન્ન અભિન્ન અવક્તવ્ય ઇમ કહિઇં (૭). એ ભેદાભેદ પર્યાયમાંહિ સપ્તભંગી જોડી, ઇમ સર્વત્ર જોડવી.

વિવેચન - આ ગાથામાં ભેદ-અભેદની સપ્તભંગીનો પાંચમો ભંગ કહ્યો છે. પહેલાં સ્વતંત્ર રીતે પર્યાયાર્થિકનયની અર્પણા કરવામાં આવી હોય ને પછી યુગપત્ ઉભયનયની અર્પણા કરવામાં આવી હોય તો स्याद्भित्र अेव, स्यादवाच्य अेव... આવો, પાંચમો ભંગ આવે છે. ॥ ૫૨ ॥

ગાથાર્થ - પ્રથમ દ્રવ્યાર્થનયની અર્પણા... ને પછી ઉભયનયની યુગપત્ અર્પણા... આ રીતે લેવાથી પદાર્થ 'અભિન્ન-અવાચ્ય' ભાસે છે... ને ક્રમથી બન્ને નયની અર્પણા તથા પછી યુગપત્ બન્ને નયની અર્પણા કરવાથી પદાર્થ ભિન્ન-અભિન્ન-અવાચ્ય ભાસે છે. ॥૪-૧૩॥

विवेयन - આ ગાથામાં ભેદ-અભેદની સપ્તભંગીના છેલ્લા બે ભંગ સમજાવ્યા છે. એમાં પ્રથમ દ્રવ્યાર્થકલ્પના અને પછી એકસાથે ઉભયનય અર્પણા કરવામાં આવે તો ત્યારે कथंचिद्(स्याद्)अभिन्न-अवक्तव्य अेव એમ કહેવું જોઈએ. આ છક્કો ભંગ છે.

અનુક્રમે બે નયની પ્રથમ અર્પણા... અર્થાત્ પર્યાયાર્થનયની અર્પણા... ને પછી દ્રવ્યાર્થનયની અર્પણા... આમ બન્નેની સ્વતંત્ર અર્પણા... તથા પછી બન્ને નયની એકસાથે અર્પણા કરવામાં આવે તો कथंचिद् भिन्न-अभिन्न-अवक्तव्य (अेव) એવો સાતમો ભંગ આવે છે.

આમ ભેદ-અભેદ પર્યાયમાં સપ્તભંગી જોડી... આ જ રીતે સર્વત્ર જોડવી... અર્થાત્ એક-અનેક... સામાન્ય-વિશેષ... નિત્ય-અનિત્ય... વગેરે બધા પર્યાયોમાં સપ્તભંગી લગાડવી.

ઘડા કરતાં એના શ્યામવર્ણ વગેરે ગુણ-પર્યાય પરસ્પર ભિન્ન છે કે અભિન્ન ? આવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આ સાત જવાબો જાણવા. એટલે કે જો પર્યાયાર્થિકનયથી વિચારીએ તો स्याद्भित्र अेव, જો દ્રવ્યાર્થિકનયથી વિચારીએ તો स्यादिभन्न अेव... વગેરે રીતે સપ્તભંગી થાય છે.

શંકા - આ સપ્તભંગીમાં स्यादवाच्यः કહ્યું છે. આ અવાચ્ય શબ્દ અને અનિભલાપ્ય શબ્દ… એ બે શબ્દો સમાનાર્થક છે… એટલે કે અવાચ્યના બદલે અનિભલાપ્ય પણ કહી શકાય છે… વળી શાસ્ત્રોમાં અનંતા પદાર્થોને અભિલાપ્ય હોવા કહ્યા છે અને એના કરતાં અનંતગુણા પદાર્થોને અનિભલાપ્ય હોવા કહ્યા છે… એટલે શું એમ કહી શકાય કે ત્રીજા વગેરે જે જે ભંગમાં 'અવાચ્ય' છે ત્યાં ત્યાં સર્વત્ર વિવક્ષિત પદાર્થ આ અનંતાનંત અનિભલાપ્ય પદાર્થોનો જે રાશિ છે, એમાં ભળી જાય છે ?

સમાધાન - ના. એમાં ભળી જતો નથી, કારણ કે સપ્તભંગીમાં રહેલ अवाच्य શબ્દ અને અનિભલાપ્ય પદાર્થીને જણાવનાર જે શાસ્ત્રોક્ત अनिभलाप्य શબ્દ... આ બન્ને શબ્દો સમાનાર્થક નથી... તે પણ એટલા માટે કે સપ્તભંગીમાં રહેલ अवाच्य શબ્દ सर्वपदवाच्यत्वाभाव ને જણાવે છે જયારે શાસ્ત્રોક્ત अनिभलाप्य શબ્દ अनिभलाप्यपदवाच्यत्व ને જણાવે છે. તે આ રીતે-જે અનંતાનંત પદાર્થીને અભિલાપ્ય પદાર્થીથી જદા પાડ્યા છે તે પદાર્થીમાં જો વાચ્યતા હોય જ નહીં. તો એ પદાર્થોનો अनिभलाप्य પદથી પણ ઉલ્લેખ થઈ શકે જ નહીં, ને આપણને પણ એ પદ સાંભળવા છતાં, એ પદાર્થીની ઉપસ્થિતિ થઈ શકે જ નહીં. આશય એ છે કે જેમ આપણને 'ઘટ' પદ સાંભળતા પટની કંઈ ઉપસ્થિતિ થતી નથી, કારણ કે પટમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા નથી... એમ અનભિલાપ્યત્વેન અભિમત જે અનંતાનંત પદાર્થો છે તેમાં જો અનભિલાપ્યપદવાચ્યતા ન હોય તો તો એ પદાર્થોની પણ 'અનભિલાપ્ય' પદથી ઉપસ્થિતિ થઈ શકે જ નહીં... પણ એ થાય તો છે... માટે એ બધામાં અનભિલાપ્યપદવાચ્યત્વ છે એ નિશ્ચિત છે... આમાં પ્રથમ નજરે. અનભિલાપ્ય કહ્યા પછી એ જ પદાર્થને (વાચ્ય=) અભિલાપ્ય કહેવામાં વદતોવ્યાઘાત-વિરોધ દોષ ભાસે છે. એનો પરિહાર કરવો જરૂરી છે, કારણ કે અભિલાપ્યત્વ અને અનભિલાપ્યત્વ બન્ને માન્ય છે. એટલે, 'કોઈપણ પદથી અભિલાપ્ય હોય તે અભિલાપ્ય' આવી સામાન્યપરિભાષાને તિલાંજલિ આપીને કોઈ વિશેષ પરિભાષા માનવી જરૂરી છે. એ આ રીતે માની શકાય છે. પદવિશેષથી (=વિશેષપદથી) જે અભિલાપ્ય હોય તે 'અભિલાપ્ય' અને પદવિશેષથી જે અભિલાપ્ય ન હોય, માત્ર પદસામાન્યથી અભિલાપ્ય હોય તે, અભિલાપ્યપદાર્થથી ભિન્ન હોવાથી 'અનભિલાપ્ય.' શાસ્ત્રોમાં જે અનભિલાપ્યભાવો કહ્યા છે તેમાં 'ઘટ'પદ. 'પટ'પદ વગેરેરૂપ પદવિશેષના અભિલાપ્યત્વનો અભાવ છે, ને છતાં 'અનભિલાપ્ય' એવા પદસામાન્યના અભિલાપ્યત્વનો અભાવ નથી...માટે કોઈ વિરોધ રહેતો નથી.

શંકા - એમ તો अनिभलाप्य એ પણ 'પદવિશેષ' જ છે ને ! ને તદ્વાચ્યત્વ તો આ પદાર્થોમાં તમે કહો છો જ !

સમાધાન - જેમ કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થના વાચક તરીકે 'ઘટ' એવું એક ચોક્કસ પદ છે... તાણાવાણાવાળા પદાર્થના વાચક તરીકે 'પટ' એવું એક ચોક્કસ પદ (પદવિશેષ) છે... આવું આ અનંતાનંત પદાર્થી માટે નથી... અર્થાત્ બધા માટે અલગ - અલગ પદ (પદવિશેષ) નથી... પણ બધા માટે વાચક તરીકે એક સામાન્ય (Common) अनिभलाप्य એવું એક જ પદ છે - માટે આ પદવિશેષ નથી, પણ પદસામાન્ય છે અને આવા પદસામાન્યનું અભિલાપ્યત્વ એ અનંતાનંત પદાર્થીમાં છે, માટે अનિભાપ્ય પદથી એ બધા વાચ્ય બને છે... અને તેથી એ અનંતાનંત પદાર્થીમાં अનિભાપ્ય વાચ્યત્વ જણાય છે, પણ सर्वपदवाच्यत्वाभाव નહીં.

શંકા - એમ તો સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગમાં, ચાહે ઘટ હોય કે ચાહે પટ હોય-બધા માટે स्यादवाच्य अेव એ જ જવાબ હોય છે. એટલે કે अवाच्य એ પણ પદસામાન્ય છે... ને તદ્વાચ્યતા ઘટ-પટ વગેરેમાં છે... માટે એ પણ अनिभलाप्य પદને સમાનાર્થક કેમ નહીં?

સમાધાન - અરે ભલા આદમી. મેં કહ્યું ને કે अनिभलाप्य પદ તો अनिभलाप्य-पदवाच्यत्व એ અનંતાનંત પદાર્થીમાં હોવું જણાવે છે. માત્ર પદવિશેષવાચ્યત્વાભાવ હોવાથી જ अनिभलाप्य કહેવાય છે. જયારે પ્રસ્તુત अवाच्य પદ તો સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને જણાવે છે. એટલે કે પદવિશેષવાચ્યત્વાભાવ તો છે જ, પદસામાન્યવાચ્યત્વાભાવ પણ છે જ.

શંકા - પણ, ઘટાદિમાં अवाच्यपदवाच्यत्व તો છે જ, પછી પદસામાન્યવાચ્યત્વાભાવ કેમ કહો છો ?

સમાધાન - ના, अवाच्यपदवाच्यत्व પણ છે જ નહીं...

શંકા - જો એ ન હોય, તો તો ઘટાદિનો अवाच्य પદથી ઉલ્લેખ પણ ન જ થવો જોઇએ.

सभाधान - તે નથી જ થતો ને... કોણે કહ્યું કે अवाच्य પદથી ઘટાદિનો ઉલ્લેખ થાય છે ?

शंडा - स्यादवाच्य डोश छे ?

સમાધાન - કેમ આવો પ્રશ્ન કરો છો ? જે ઘટાદિ અંગે સપ્તભંગી પ્રવર્તી રહી છે, તે ઘટાદિ જ.

શંકા - અનિધलाप्य કોણ છે ?

સમાધાન - એ જ અભિલાપ્યભિત્ર અનંતાનંત પદાર્થો...

શંકા - બરાબર... જો આ અનંતાનંત પદાર્થીનો अनिभलाप्य પદથી ઉલ્લેખ થાય છે, તો ઘટાદિનો अवाच्य પદથી ઉલ્લેખ કેમ ન થાય ?

સમાધાન - ઘટાદિનો તો 'ઘટાદિ'પદથી જ ઉલ્લેખ થઈ જાય છે, પછી એનો 'અવાચ્ય'પદથી ઉલ્લેખ માનવાની શી જરૂર છે? ને છતાં ઘટનો 'અવાચ્ય'પદથી પણ ઉલ્લેખ થાય છે, એમ માનીએ તો પણ એમાં, 'ઘટ'પદાભિલાપ્યત્વ તો છે જ, પછી એનો અનિભલાપ્યપદાર્થોની રાશિમાં પ્રવેશ થઈ જવાની તો શંકા જ ક્યાં ઊભી રહે? વસ્તુતઃ, 'અનિભલાપ્ય'પદ 'અનિભલાપ્ય'પદવાચ્યત્વને જેમ જણાવે છે, એમ 'અવાચ્ય'પદ 'અવાચ્ય'પદ વાચ્યત્વને જણાવતું નથી. તે પણ એટલા માટે કે એનો અર્થ આવો થાય છે કે આ 'અવાચ્ય'પદ એ વાચક છે, પણ આ અર્થ નીચે પ્રમાણે બાધિત છે. ગ્રંથકારે કહ્યું છે ને આપણે પણ તર્કથી વિચારી ગયા છીએ કે કોઈ એક 'અ' કે એવો કોઈપણ નવો શબ્દ સંકેતિત કરવામાં આવે તો પણ એ, મુખ્યવૃત્તિએ યુગપત્ ઉભયધર્મને જણાવવા સમર્થ નથી. એટલે જો अवाच્य કે अનિમભાપ્ય… એવો કોઈ શબ્દ વાચક તરીકે શક્ય હોય તો તો એનો જ સંકેત કરી દેવામાં ન આવે ? એટલે अवाच्यपदवाच्यत्व પણ નથી જ, એ સ્પષ્ટ છે.

શંકા - તો પછી घटोडवाच्यः એમ શા માટે કહેવાય છે?

સમાધાન - જ્યારે સ્વ-પર ઉભયધર્મોથી યુગપત્ વિચારવામાં આવે છે ત્યારે घટોડ-

अवाच्य अेव એનો અર્થ घटोऽवाच्यपदवाच्य એव એવો સૂચિત થતો નથી, પણ घट: (सर्वपद)वाच्यत्वाभाववान् अेव એવો સૂચિત થાય છે...

શંકા - તો 'અનંતાનંત પદાર્થો અનિભલાપ્ય છે' આમાં પણ આવો જ અર્થ સૂચિત થવો કહો ને ? અર્થાત્ अनिभलाप्यपदवाच्यत्व નહીં, પણ सर्वपदवाच्यत्वाभाव જ કહો ને!

સમાધાન - આ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ ક્યાં રહેશે ?

શંકા - કેમ ? એ અનભિલાપ્યપદાર્થોમાં...

સમાધાન - એટલે અર્થ આવો મળશે કે सर्वपदवाच्यत्वाभाववान् अनिभलाप्यः पदार्थः...આમાં, घटाभाववद् भूतलम् માં જેમ भूतल નું જ્ઞાન જરૂરી છે...તો જ એના ધર્મ તરીકે घटाभाव ભાસી શકે છે. એમ પ્રસ્તુતમાં અનિભલાપ્ય પદાર્થરૂપ ધર્મીનું જ્ઞાન પણ જોઈશે જ, તો જ એના ધર્મ તરીકે સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ ભાસી શકે. તો આ જ્ઞાન શી રીતે કરશો?

શંકા - તો તમે ઘડાનું જ્ઞાન શી રીતે કરશો ?

સમાધાન - ભલા આદમી!... એ તો ચાક્ષુષપ્રત્યક્ષસિદ્ધ છે... એટલે પ્રત્યક્ષથી ઉપસ્થિત છે.. પછી એમાં વાચ્યત્વાભાવ જણાઈ શકે છે. અનિભલાપ્ય પદાર્થો તો શાસ્ત્રગત અનિભલાપ્ય શબ્દથી જ જાણી શકાય એવા છે, એ સિવાય આપણા માટે એ જાણવાનો કોઈ ઉપાય જ નથી... એટલે, 'અનિભલાપ્ય' એવા શબ્દથી પણ એ ઉપસ્થિત થતા નથી... પણ સર્વપદાભિલાપ્યત્વાભાવ જ એનાથી ઉપસ્થિત થાય છે... એવું જો માનશો તો એ પદાર્થો કશાથી ઉપસ્થિત જ નહીં થઈ શકે... ને એ જો ઉપસ્થિત નહીં થાય તો એમાં સર્વપદાભિલાપ્યત્વાભાવ પણ જાણી નહીં જ શકાય. એટલે નક્કી થાય છે કે 'અનિભલાપ્ય'પદ અનિભલાપ્યપદવાચ્યત્વને સૂચવે છે અને 'અવાચ્ય'પદ સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને સૂચવે છે, માટે એ બન્ને પદ સમાનાર્થક નથી.

શંકા - ત્રીજા ભંગમાં ઉત્તર स्यादवाच्य अेव છે. આમાં સ્યાત્કાર પડેલો છે. એટલે કથંચિત્ અવાચ્યત્વ જ માનવાનું છે. સર્વથા અવાચ્યત્વ નહીં. એટલે અવાચ્યપદવાચ્યત્વ તો માનવું જ જોઈએ. નહીંતર સ્યાત્કારની સંગતિ કઈ રીતે કરશો ?

સમાધાન - સ્વરૂપ-પરરૂપની ક્રમિક અપેક્ષા હોય ત્યારે અસ્તિ-નાસ્તિ પદનું વાચ્યત્વ તેમાં છે જ. સ્યાત્કાર કથંચિદ્ વાચ્યત્વ તરીકે આ વાચ્યત્વને ખેંચી લાવે છે. એટલે સ્યાત્કારની સંગતિ માટે અવાચ્યપદવાચ્યત્વ માનવું જરૂરી નથી...

**શંકા** - આ તો અપેક્ષા બદલીને કથંચિદ્વાચ્યત્વ આવ્યું... યુગપદ્ અપેક્ષાને ઊભી રાખીને તો ન આવ્યું ને ?

सभाधान - સ્યાત્કાર વિરુદ્ધધર્મને કથંચિદ્ જે ખેંચી લાવે છે તે અપેક્ષા બદલીને જ, અપેક્ષા બદલ્યા વગર કાંઈ નહીં... જેમ કે પ્રથમ ભંગમાં સ્વરૂપની (મૃન્મયત્વની) અપેક્ષાએ स्यादस्त्येव જે કહેવાય છે તેમાં રહેલો સ્યાત્કાર કથંચિદ્ નાસ્તિત્વને જે ખેંચી લાવે છે તે સ્વરૂપની અપેક્ષાને ઊભી રાખીને નહીં, પણ પરરૂપની અપેક્ષાને અપેક્ષિત કરીને જ. સ્વરૂપની અપેક્ષાને જ વળગી રહેવામાં આવે તો નાસ્તિત્વ કહી શકાય જ નહીં, કારણ કે મૃન્મયત્વેન ઘડામાં નાસ્તિત્વ છે જ નહીં.

આમ અવાચ્યપદવાચ્યત્વ માન્યા વિના પણ, અપેક્ષા બદલીને વાચ્યત્વ આવી જ શકે છે. માટે અવાચ્યપદવાચ્યત્વ માનવાની જરૂર નથી. ને તેથી સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ માનવામાં કશો વાંધો નથી. તથા, આમાં આવું પણ વિચારવું જોઈએ કે, ઘટમાં ઘટપદવાચ્યત્વ તો છે જ. તેથી સીધે સીધો સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ કહેવો તો યોગ્ય નથી જ. તો પછી આનો વિશેષ અર્થ હોવો જોઈએ. તે આવો જણાય છે. જ્યારે સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહક નયે જોવામાં આવે ત્યારે 'અસ્તિત્વ' જણાય છે, ને એને જણાવવા માટે स्यादस्त्येव એમ 'अस्ति' શબ્દ વપરાય છે. જ્યારે પરદ્રવ્યાદિગ્રાહકનયે જોવામાં આવે છે ત્યારે 'નાસ્તિત્વ' જણાય છે...ને એને જણાવવા માટે 'स्यान्नास्त्येव' એમ 'नास्ति' શબ્દ વપરાય છે. જ્યારે આ બન્ને નયની અર્પણા કરવામાં આવે છે ત્યારે જે દેખાય એને જણાવવા માટે अवाच्य શબ્દ વપરાય છે. એટલે જેમ, अस्ति-नास्ति શબ્દ મુખ્યતયા ઘટને જણાવવા માટે નથી, પણ अस्तित्व-नास्तित्वने જशाववा माटे છે, એમ अवाच्य शબ्द सर्वपदवाव्यत्वालावने के જशावे છે તે મુખ્યતયા ઘટ અંગે નથી, પણ ઉભયનયની અર્પણા વખતે બનતા વિષય અંગે છે. એટલે કે અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ સિવાય કંઈક છે જેમાં સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ છે. ને સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ છે માટે કોઈ પણ પદથી એ (કંઈક) વાચ્ય ન હોવાથી એનો ઉલ્લેખ શક્ય ન હોવાના કારણે स्यादवाच्य एव घट: એમ કહેવાય છે. વળી ઉભયનયઅર્પણા વખતે બનતા વિષયનો અહીં મેં 'કંઈક' તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો છે. પણ કદાચ એવં જ હોય કે ઉભયનયઅર્પણા કરીને જોવામાં આવે તો કશું જણાય જ નહીં... એટલે વિષય તરીકે 'કંઈક' કહ્યું છે, પણ વસ્તુતઃ એ કશું હોય જ નહિ...એટલે જ સમ્મતિતત્ત્વસોપાનમાં तथाभूतस्य वस्तुनोऽभावात् એમ પણ કહ્યું છે. એટલે ઉભયનયઅર્પણાએ જોતાં કોઈ ધર્મ-કોઈ પર્યાય-કોઈ વસ્તુ...કશું કહેતાં કશું જણાતું જ નથી...માટે स्यादवाच्य एव કહેવાય છે. ને કોઈ ધર્મ વગેરે કશું છે જ નહિ, માટે સર્વપદવાચ્યત્વાભાવ જ સ્ચિત થતો માનવો પડે. કારણ કે અવાચ્યપદવાચ્યતા કહેવા માટે પણ કશુંક તો જોઈએ જ ને ! આમ મને લાગે છે. આ અંગે મેં થોડી વિશેષ વિચારણા સપ્તભંગીવિંશિકા ગ્રન્થમાં કરી છે. તૃતીયાદિભંગગત 'અવાચ્ય'પદનો સૂચિતાર્થ શું છે ? એ માટે ખૂબ જ ઊહાપોહ કરીને...અનેક વિદ્વાનો સાથે પત્ર-વ્યવહાર કરીને આ એક અનુપ્રેક્ષા શ્રી સંઘ સમક્ષ મૂકી છે. બહુશુતગીતાર્થોને આ અંગે વિશેષ વિચારણા કરીને યોગ્ય નિર્ણય પર આવવા વિનંતી છે

છતાં જો 'અવાચ્યપદવાચ્યત્વ' તો માનવું જ, એમ જ દિલ કહ્યા કરતું હોય તો પણ અવાચ્યપદ અનિભલાપ્યપદને સમાનાર્થક તો બની જવાનું નથી જ, કારણ કે જે રીતે અભિપ્રેત છે એ રીતે જણાવનાર કોઈ શબ્દ (કે સંકેત) શક્ય જ નથી, માટે અવાચ્યત્વ છે. જ્યારે અનિભલાપ્યપદાર્થો માટે એવું નથી. ત્યાં શબ્દ (કે સંકેત) સાવ અશક્ય છે એવું

નથી... સંકેત્યમાનનું જ્ઞાન ન હોવાથી છદ્મસ્થોને ઉદ્દેશીને સંકેત કરાતો નથી. પ્રયોજન ન હોવાથી કેવલીને ઉદ્દેશીને પણ સંકેત કરાતો નથી. અર્થાત્ શબ્દ કે સંકેત અશક્ય જ છે એવું નથી...પણ કરાતા નથી...માટે અનભિલાપ્યત્વ છે. આ વાત આગળ વધારે સ્પષ્ટ થશે.

આ જ વાતને હવે બીજી રીતે વિચારીએ.

- સ્વગત કે અન્યગત મનના અભિપ્રાયને જાણવા કે જણાવવા માટે વચન-વ્યવહાર હોય છે. જ્યાં આવું પ્રયોજન ન હોય એવા વચનપ્રયોગો એ બકવાસરૂપ છે ને એ શિષ્ટપુરુષોને સંભવતા નથી.
- એટલે, વચનવ્યવહાર છદ્મસ્થ-છદ્મસ્થ વચ્ચે, છદ્મસ્થ-કેવલી વચ્ચે અને કેવલી-છદ્મસ્થ વચ્ચે હોય શકે છે, પણ કેવલી-કેવલી વચ્ચે હોવો સંભવતો નથી... કારણ કે શ્રોતા અને વક્તા બન્ને કેવલી હોવાથી બન્ને બધું જ જાણે છે. કશું અજ્ઞાત છે જ નહીં જેને જણાવવા વચન વ્યવહાર આવશ્યક બને... અને કેવલી ભગવંતો તો મહાશિષ્ટ પુરુષો છે... બકવાસની તો ગંધ સુદ્ધાં સંભવતી નથી જ.
- સંકેત જાણવા-જણાવવા માટે જ જે વચનપ્રયોગ થાય છે એમાં વક્તા શ્રોતા બેમાંથી એક સંકેતનો જાણકાર હોય છે અને બીજો અજાણ હોય છે... જેમ કે બાળક બાપને પૂછે છે આ સામા પદાર્થને શું કહેવાય ? આમાં વક્તા બાળક અજાણ છે ને શ્રોતા બાપ જાણકાર છે. પછી બાપ જવાબ આપે કે 'આ સામા પદાર્થને 'ઘટ' કહેવાય... ત્યારે વક્તા જાણકાર છે ને શ્રોતા અજાણ છે, ને હવે જાણકાર બને છે. સંકેતને જાણવા જણાવવા માટેના આ વચનપ્રયોગો સિવાયના તો બધા વચનપ્રયોગો માટે શ્રોતા અને વક્તા બન્ને સંકેતના જાણકાર જોઈએ... અન્યથા બોધ થાય નહીં.
- જ્યારે સંકેત કરવામાં આવે છે, ત્યારે જે સંકેત કરી રહ્યો છે તેને આપણે સંકેત કરનાર કહીશું... અને જે સંકેતનું ગ્રહણ કરનાર છે એને આપણે સંકેત ઝીલનાર કહીશું... આમાંથી જે સંકેત કરનાર હોય છે એ વાચ્યાર્થનો વિવિક્ષતપદવાચ્યત્વેન પણ જાણકાર હોય છે ને એ સિવાય અન્ય રીતે પણ જાણકાર હોય છે... જે સંકેત ઝીલનાર છે એ વાચ્યાર્થનો અન્ય રીતે જાણકાર હોય છે... (અથવા પહેલાં કલ્પના આપવા વગેરે દ્વારા એને જાણકાર બનાવવો પડે છે) પણ વિવિક્ષતપદવાચ્યત્વેન જાણકાર હોતો નથી... (એનો સંકેત ઝીલવાથી એ જાણકાર બનવાનો છે). જેમકે-સંકેત કરનાર વાચ્યાર્થ ઘટનો કંબુગ્રીવાદિમત્ત્વેન ચાક્ષુષ-પ્રત્યક્ષાદિથી જાણકાર છે અને ઘટપદવાચ્યત્વેન પણ (પોતે જ્યારે સૌપ્રથમ સંકેત અન્ય પાસેથી ઝીલ્યો હતો ત્યારથી) જાણકાર છે. સંકેત ઝીલનારો પણ ચાક્ષુષપ્રત્યક્ષાદિથી વાચ્યાર્થ ઘટનો જાણકાર છે, ક્યારેક ચાક્ષુષાદિ પ્રત્યક્ષ ન હોય ત્યારે 'જેની પહોળી બેઠક હોય... મોટું પેટ હોય.. ઉપર કાંઠો હોય...' વગેરે રૂપે એને કલ્પના આપીને જાણકાર બનાવાતો હોય છે... પણ આમ સંકેત કરતાં પૂર્વે એ વાચ્યાર્થનો જાણકાર બનેલો હોવો જ જોઈએ...

તો જ સંકેતને એ સમજી શકે છે... અને ઘટપદવાચ્યત્વેન વાચ્યાર્થનો એ જાણકાર નથી... પણ સંકેત દ્વારા જાણકાર બનવાનો છે. પરમાણુ જેવા અતીન્દ્રિય પદાર્થનો સંકેત કરવાનો હોય ત્યારે પણ પ્રથમ પરમાણુની કલ્પના તો આપવી જ પડે છે... જેમ કે - ઘટ-કપાલ-કપાલિકા-ઠીકરી-નાની ઠીકરી-એનાથી પણ નાની ઠીકરી... આમ વિભાગ કરતાં કરતાં જે અવયવધારા મળે છે એ ક્યાંક અટકે છે... અર્થાત્ આ અવયવધારામાં છેલ્લે એવું દ્રવ્ય આવે છે જે અવિભાજય (નિરવયવ) હોય છે... આ રીતે વાચ્યાર્થને સંકેત ઝીલનારની બુદ્ધિમાં નિરવયવત્વેન ઉપસ્થિત કરવામાં આવે છે ને પછી એનો સંકેત થાય છે કે આવું જે નિરવયવદ્રવ્ય છે એને 'પરમાણુ' કહેવાય છે. એટલે નિશ્વિત થયું કે સંકેત ઝીલનારને પણ વાચ્યાર્થની કોઈક ને કોઈક રીતે જાણકારી હોવી જ જોઈએ.

આટલી પાયાની વિચારણા બાદ હવે પ્રસ્તુતમાં આવીએ...

જે અનિભલાપ્ય પદાર્થો છે એને કેવલીભગવાન્ પોતાના કેવલજ્ઞાનથી સાક્ષાત્ જાણે છે. બીજા કેવલી ભગવાન્ પણ એ રીતે જાણે છે... એટલે એક કેવલી ભગવાન્ ધારે તો અન્ય કેવલી પ્રતિ 'આ વિવક્ષિત પદાર્થને 'અ' કહેવો' એમ સંકેત કરી શકે છે... પણ પ્રયોજન ન હોવાથી ક્યારેય સંકેત કરતા નથી... સંકેત ઝીલનાર છદ્મસ્થ હોય તો એને સંકેત કહેવો એ કેવલીને પણ સપ્રયોજન બની શકે છે ને તેથી કેવલી ભગવંતો એવા કેટલાય સંકેત કરતાં જ હોય છે.પણ પ્રસ્તુતમાં અનિભલાપ્ય પદાર્થો છદ્મસ્થના જ્ઞાનનો અન્ય કોઈ રીતે વિષય બની જ શકતા નથી... એટલે કેવલી ભગવંતો પણ, 'જો આ પદાર્થને અ કહેવાય... આને ब કહેવાય...' આવો કોઈ સંકેત કરી શકતા નથી. એટલે છદ્મસ્થને તો અન્ય રીતે પણ જાણકારી નથી... ને અમુકપદવાચ્યત્વેન પણ જાણકારી નથી... માટે છદ્મસ્થો વચ્ચે પણ અનિભલાપ્ય પદાર્થી સંકેતનો વિષય બની શકતા નથી...

**શંકા** - એ પદાર્થોમાં અનિભલાપ્યપદવાચ્યત્વ છે એ તો તમે જ કહી ગયા છો. તો એમાં 'અનિભલાપ્ય' પદનો સંકેત થયેલો જ છે ને ?

સમાધાન - ના, એ પદાર્થીમાં અમે માત્ર વાચ્યત્વ જ કહેલું છે... સંકેત નથી કહ્યો... કારણ કે સંકેત માનવામાં એ પદાર્થીનું અનિભલાપ્યત્વ જ હણાઈ જાય છે... તે આ રીતે... આ પદાર્થીમાં પણ જ્ઞેયત્વ - સત્ત્વ હોવાથી જ્ઞેયપદાભિલાપ્યત્વ અને સત્પદાભિલાપ્યત્વ માનવું જ પડે છે. એટલે અનિભલાપ્યત્વ જ ઊડી ન જાય એ માટે નીચેમાંનો કોઈપણ નિયમ (કે વિશેષ પ્રકારની પરિભાષા) માનવો જ પડે છે. (૧) પૂર્વે કહ્યા મુજબ પદવિશેષાભિલાપ્યત્વ જ 'અભિલાપ્યત્વ' કહેવાય... આ પદાર્થીમાં તે ન હોવાથી અનિભલાપ્યત્વ છે... અથવા (૨) અર્થપર્યાયપ્રવૃત્તિનિમિત્તક પદથી અભિલાપ્ય જે ન હોય તે અનિભલાપ્ય. (પરિભાષાના અજાણ પાઠકો માટે - વાચ્યાર્થમાં રહેલ જે ધર્મને નજરમાં રાખીને સંકેત કરવામાં આવે છે ને તેથી પછી તે તે શબ્દની-પદની એ વાચ્યાર્થને જણાવવા માટે પ્રવૃત્તિ(=પ્રયોગ) કરવામાં આવે છે તે ધર્મને પદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત કહેવાય છે. જેમકે

ઘટત્વને નજરમાં રાખીને ઘટ શબ્દ બોલાય છે. તો ઘટત્વ એ ઘટપદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે. એમ લાલાશ એ રક્તપદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત છે, શ્રીમંતાઇ એ શ્રીમંતપદપ્રવૃત્તિનિમિત્તક છે... આવા ઘટ, રક્ત વગેરે જે શબ્દો વ્યવહારમાં વપરાયા કરે છે એ બધાના પદપ્રવૃત્તિનિમિત્તભૂત ઘટત્વ-રક્તત્વ વગેરે ધર્મો અર્થપર્યાયરૂપ જ હોય છે ને તેથી આ પદાર્થો અભિલાપ્ય જ છે.) અનભિલાપ્ય પદાર્થોમાં પણ અર્થપર્યાય હોય તો છે જ. પણ આપણે એને કોઈપણ રીતે જાણી શકતા જ નથી. તેથી એને આગળ કરીને સંકેત થઈ શકતો નથી. એટલે કે એના અર્થપર્યાયો પદપ્રવૃત્તિનિમિત્ત બનતા નથી. એ સિવાય જ્ઞેયત્વ-સત્ત્વવગેરે ધર્મોને નજરમાં રાખીને એ પદાર્થોને જ્ઞેય-સત્ કહેવાય છે. પણ એ જ્ઞેયત્વ વગેરે અર્થપર્યાયરૂપ નથી. વાચ્યત્વ એ અર્થપર્યાય નથી, આ વાત આગળ સવિસ્તર કહેવાશે. એ જ રીતે જ્ઞેયત્વ પણ અર્થ પર્યાય નથી એ જાણી લેવું.

શંકા - પણ સત્ત્વ તો ખુદ જ અર્થક્રિયાકારિત્વરૂપ છે...તો એ તો અર્થપર્યાય છે જ ને?

સમાધાન - ના, અર્થક્રિયાકારિત્વ પોતે અર્થપર્યાય નથી, પણ જે ધર્મને કારણે પદાર્થમાં અર્થક્રિયાકારિત્વ આવે છે તે ધર્મ અર્થપર્યાય છે, માટે સત્ત્વ એ પણ અર્થપર્યાય નથી. એટલે અર્થપર્યાયપ્રવૃત્તિનિમિત્તકપદથી વાચ્ય ન હોવાના કારણે અનભિલાપ્ય પદાર્થોમાં અભિલાપ્યત્વ નથી.) અથવા

(3) સંકેતિતપદાભિલાપ્યત્વ એ જ વાસ્તવિક અભિલાપ્યત્વ છે... અનિભલાપ્ય પદાર્થોમાં એ ન હોવાથી અભિલાપ્યત્વ નથી... એ પદાર્થો અનિભલાપ્ય પદથી બોલાય છે ખરા, પણ 'અનિભલાપ્ય' એ સંકેતિત પદ નથી, કારણ કે વાચ્યાર્થભૂત અનિભલાપ્ય પદાર્થોનું સંકેતકરણપૂર્વે જ્ઞાન સંભવિત નથી. વળી, વચનવ્યવહારનો અવિષય હોવાથી પણ એ સંકેતિત નથી. આશય એ છે કે - 'પરમાણુ' એ સંકેતિત પદ છે. માટે તેનાથી વાચ્ય પરમાણુઓ, અતીન્દ્રિય હોવા છતાં 'બે પરમાણુ મળીને દ્વ્યશુક બને છે' 'પરમાણુમાં બે અવિરુદ્ધ સ્પર્શ, એક રસ, એક ગંધ અને એક વર્શ હોય છે' 'અધોલોકની સર્વાન્તિમ પ્રતરમાંથી ઊર્ધ્વલોકની સહુથી ઉપરની પ્રતરમાં પરમાણુ એક જ સમયમાં પહોંચી જાય છે' આવી બધી રીતે વચનવ્યવહારનો વિષય બને છે. પણ અનિભલાપ્ય પદાર્થો અંગે આવો કશો વ્યવહાર ક્યારેય થતો નથી. 'વિશ્વમાં અભિલાપ્ય કરતાં અનન્તગુણ અનિભલાપ્ય પદાર્થો છે' આટલો બોધ કે વચનવ્યવહાર શાસ્ત્રમાં તેઓની જે વાત કરી છે, તદ્ભૂપે મળે છે. આ સિવાય કશું જ નહીં.

સંકેત કર્યા પછી જે ક્યારેય પણ કોઈના પણ કશા પણ વચનવ્યવહારનો વિષય બનતા જ નથી... એનો સંકેત થયેલો કહેવાય જ શી રીતે ? કારણ કે છેવટે સંકેત પણ વચનવ્યવહાર માટે જ હોય છે, એ જ જો ક્યારેય પણ ક્યાંય પણ શક્ય બનતો જ ન હોય તો સંકેત કર્યો છે એમ કહેવાનો મતલબ જ શું?

## શિષ્ય પુછઇ છઇં - 'જિહાં ૨ જ નયના વિષયની વિચારણા હોઇ, તિહાં એક એક ગૌણ મુખ્યભાવઇ સપ્તભંગી થાઓ. પણિ-જિહાં પ્રદેશ પ્રસ્થકાદિ વિચારઇ સાત છ

એટલે, નિશ્ચિત થયું કે છદ્મસ્થોનો અન્ય કોઈ રીતે વિષય બની શકતા ન હોવાથી અનભિલાપ્ય પદાર્થો અંગે સંકેત હોતો નથી... પણ આ સંકેત ન હોવામાં 'કોઈ શબ્દ એનો વાચક મળી શકતો નથી...' એ કારણ નથી... પણ છદ્મસ્થોના જ્ઞાનનો અન્ય રીતે એ વિષય બની શકતા નથી... એ કારણ છે... એટલે જ કેવલીઓ ધારે તો પરસ્પર સંકેત કરી શકે છે... (એનો અર્થ જ એ કે એના વાચક શબ્દો તો મળી જ શકે છે...) પણ તેઓને પ્રયોજન ન હોવાથી સંકેત કરતા નથી.

શંકા - ઘણા પદાર્થો આપણા જ્ઞાનનો વિષય બનતા હોય છે, છતાં આપણે શબ્દ દ્વારા એને વ્યક્ત કરી શકતા હોતા નથી... એટલે ઘણીવાર ડૉક્ટરને કહેતા હોઈએ છીએ કે મને વેદના થાય છે... પણ કેવા પ્રકારની થાય છે ? એ કહી શકતો નથી... અથવા ગોળની મિઠાશ અને સાકરની મિઠાશના તફાવતને પકડી શકીએ છીએ, પણ શબ્દ દ્વારા આપણે વ્યક્ત કરી શકતા નથી... તો આમ કેમ?

સમાધાન - એમ તો, આપણે જે તફાવત અનુભવ્યો છે... એને 3 કહેવો એમ આપણે સંકેત કરી શકીએ છીએ... એમ આપણને જે વિલક્ષણ પીડા અનુભવાઈ રહી છે... એનો આપણે 'આ પીડાને પ કહેવી...' એમ સંકેત કરી શકીએ છીએ... ને સામે જો સર્વજ્ઞ હોય તો તેઓ આપણા સંકેતને પકડી શકે છે... ને તેથી આપણે પૂછીએ કે 'પ્રભુ! આ મારી પ નામની પીડા પૂર્વના કયા કર્મના કારણે આવી છે?' તો તેઓ જવાબ પણ આપી જ શકે છે.. પણ સામો જો છદ્મસ્થ હોય તો એને વાચ્યાર્થનો બોધ આપણે અન્ય રીતે કરાવી શકતા નથી... માટે સંકેત શક્ય બનતો નથી...

**શંકા -** જે સાકર-ગોળ આપણે ચાખ્યા છે એ જ સાકર-ગોળના અન્ય અંશ સામી વ્યક્તિને ચાખવા આપીએ તો એ પણ તફાવત અનુભવી શકે ને !

સમાધાન - તો પણ આપણે જેવો તફાવત પકડ્યો છે એવો જ એ પકડશે એ નિશ્ચિત નથી... કારણ કે સાકર-ગોળના કિણયા બદલાયા એટલે સ્વાદ અલગ હોય શકે... મુખમાંથી ઝરતા રસોમાં તરતમતા હોવાથી સ્વાદના અનુભવમાં ફેર પડી શકે... તથા મતિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમની તરતમતાના પ્રભાવે પણ ફેર પડી શકે. (એટલે તો શાસ્ત્રોમાં મતિજ્ઞાનના બહુ-અબહુ-બહુવિધ-અબહુવિધ વગેરે ભેદો દર્શાવેલા છે.) છતાં જેટલા અંશે શ્રોતા અન્ય રીતે જાણકારી મેળવી શકે એટલા અંશે સંકેત થવામાં કોઈ પ્રશ્ન જ નથી... પણ જે અનંતાનંત પદાર્થો આપણા જ્ઞાનનો વિષય જ બનતા નથી એ અનભિલાપ્ય પદાર્થો અંગે તો સંકેત શક્ય બનતો જ નથી... પણ, એમાં આગળ જણાવ્યું એમ શબ્દોની અક્ષમતા કારણ નથી... પણ આપણી એનું જ્ઞાન કરી-કરાવી ન શકવાની અક્ષમતા એ કારણ છે...

પાંચ પ્રમુખ નયના ભિન્ન ભિન્ન વિચાર હોઇ, તિહાં અધિક ભંગ થાઇ, તિવારઇ સપ્તભંગીનો નિયમ કિમ રહઇ ?' ગુરુ કહઇ છઇ - 'તિહાં પણ એક નયાર્થનો મુખ્યપણઇ વિધિ, બીજા સર્વનો નિષેધ, ઇમ લેઇ પ્રત્યેકિં અનેક સપ્તભંગી કીજઇ'

અમ્હે તો ઇમ જાણું છું, 'सकलनयार्थप्रतिपादकतात्पर्यादधिकरणवाक्यं प्रमाण-वाक्यम्' એ લક્ષણ લેઇનઇ, તેહવે ઠામે-સ્યાત્કારલાંછિત સકલનયાર્થ - સમૂહાલંબન એક

હવે સપ્તભંગીના તૃતીયભંગમાં જે 'અવાચ્ય' શબ્દ છે એનો વિચાર કરીએ… અહીં પૂર્વે જણાવ્યું એમ, કોઈ શબ્દ જ એવો મળી શકતો નથી જે મુખ્યવૃત્તિએ, બન્ને ધર્મોને નજરમાં રાખીને યુગપત્ ઉલ્લેખ કરી શકે. એનો અર્થ, અહીં શબ્દની જ અક્ષમતા છે કે આવી બાબતનો ઉલ્લેખ કરવાનું એનામાં (કોઈ પણ શબ્દમાં) સામર્થ્ય જ નથી… એટલે જ કેવલી ધારે તો પણ એવા કોઈ શબ્દનો ઉલ્લેખ અન્ય કેવલી પ્રત્યે પણ કરી શકતા નથી જ.

આમ, અનિભલાપ્યતા આપણી અક્ષમતાના કારણે છે, જ્યારે અવાચ્યતા શબ્દની અક્ષમતાના કારણે છે... માટે, અનિભલાપ્ય અને અવાચ્ય એ સમાનાર્થક શબ્દો નથી.

શિષ્ય પૂછઇ છઇ. શંકા - જ્યાં બે જ નયના વિષય અલગ-અલગ પડતા હોય.. જેમ કે - પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય ભેદ છે અને દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય અભેદ છે... અહીં બે જ નય છે ને બે જ વિષય છે... એટલે એકને મુખ્ય કરીએ... બીજાને ગૌણ કરીએ... તો સપ્તભંગી મળે છે. દ્રવ્યાર્થિકને ગૌણ-પર્યાયાર્થિકને મુખ્ય કરીએ ત્યારે સ્યાદ્ધિશ્વમેવ એવો પ્રથમ ભંગ.. પર્યાયાર્થિકને ગૌણ-દ્રવ્યાર્થિકને મુખ્ય કરીએ ત્યારે સ્યાદ્ધિશ્વમેવ એવો બીજો ભંગ... ને પછી ક્રમશઃ બાકીના ભંગ... એમ સપ્તભંગી મળે છે, એ તો બરોબર છે... પણ જ્યારે પ્રદેશ-પ્રસ્થકાદિનો વિચાર હોય છે ત્યારે કોઈકમાં સાતે નયોનો વિષય અલગ - અલગ પડતો હોય છે... ક્યાંક બે નય ભેગા થતા હોય (= સમાન માન્યતાવાળા હોય) ને બાકીના અલગ - અલગ માન્યતા ધરાવતા હોવાથી કુલ ૬ વિષયો બનતા હોય... એમ ક્યાંક પાંચ વિષય... ક્યાંક ચાર વિષય વગેરે મળતા હોય... ત્યારે અધિક ભંગ પણ થઈ શકે છે... પછી સપ્તભંગીનો નિયમ ક્યાં રહે ? અર્થાત્ સાત પ્રકારની જ જિજ્ઞાસા... ને સાત પ્રકારના જ ઉત્તરના ભંગ... આવો નિયમ ક્યાં રહ્યો ?

પ્રશ્નકારનો આશય એ છે કે - પહેલાં પ્રથમનય મુખ્ય, બીજો ગૌણ... એક ભંગ... પછી પ્રથમનય મુખ્ય, ત્રીજો નય ગૌણ... બીજો ભંગ... એમ ચોથા વગેરે નયને ગૌણ તરીકે લઈને ત્રીજો, ચોથો, પાંચમો અને છકો ભંગ મળશે...પછી પ્રથમ ગૌણ, બીજો મુખ્ય... ૭મો ભંગ... પ્રથમ ગૌણ-ત્રીજો મુખ્ય...૮મો ભંગ...આ રીતે ઢગલાબંધ ભંગ કેમ નહીં આવે?

ગુરુ કહઇ છઇ. સમાધાન - આવા અનેક ભિન્ન વિષયવાળા સ્થળે એક બાજુ એક નય લેવો... ને બીજી બાજુ બાકીના બધા નય ભેગા લેવા... જે એક નય લીધો હોય એનો મુખ્યરૂપે વિધિ (= વિધાન) ને અન્ય સર્વનો નિષેધ... આ રીતે એક સપ્તભંગી ભંગઇ પણિ નિષેધ નથી. જે માર્ટિ - વ્યંજનપર્યાયનઇ ઠામિ - ૨ ભંગઇ પણિ અર્થસિદ્ધિ સમ્મતિનઇ વિષઇ દેખાડી છઇ. तथा च तद्गाथा -

एवं सत्तविअप्यो, वयणपहो होइ अत्थपज्जाए । वंजणपज्जाए पुण, सविअप्यो णिव्विअप्यो य ।। प्रथमकाष्ट्र ४१ ।।

એહનો અર્થ - એવં=પૂર્વોક્ત પ્રકારઇં, સપ્ત વિકલ્પ=સપ્તપ્રકાર વચનપથ, કરવી... પછી બીજા નયને મુખ્યરૂપે લઇ વિધાન અને પ્રથમ તથા તૃતીય વગેરે બધા નયનો નિષેધ... આ બીજી સપ્તભંગી... આમ અનેક અલગ - અલગ સપ્તભંગી કરવી... પણ બધા ભંગને ભેગા કરીને સાત કરતાં અધિક ભંગ ન માનવા...

ગ્રંથકાર શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ પોતાનો અભિપ્રાય આપે છે કે અમ્હે તો ઇમ... સકળ નયને માન્ય અર્થનું પ્રતિપાદન કરવાના તાત્પર્યથી એ બધા અર્થનો સમાવેશ કરતું એવું જે અધિકરણભૂત - આધારભૂત વાક્ય હોય છે તે પ્રમાણવાક્ય છે... આવી પ્રમાણવાક્યની વ્યાખ્યા છે. આ વ્યાખ્યાને અનુસરીને તેહવે ઠામે = જ્યાં અનેકનયના અનેક અલગ-અલગ વિષય હોય ત્યાં એક જ ભંગ બનાવવો... જે સમૂહાલંબન જ્ઞાનનો પ્રતિપાદક હોય. અને આ સમૂહાલંબનજ્ઞાન શાનું હોય ? સકળનયના અર્થોનું હોય.. ને એકાન્ત ન પકડાય એ માટે દરેક અર્થને સ્યાત્ લગાડેલો હોય... અર્થાત્ જુદા-જુદા બધા નયના વિષયનો સ્યાત્ પદની સાથે ઉલ્લેખ ધરાવતું એક મહાવાક્ય... એ જ એક ભંગ... ને એ જ બધા નયના અર્થનું પ્રતિપાદન કરી દેનાર હોવાથી અન્ય ભંગની જરુર પણ રહેતી નથી...

શંકા - પણ આ રીતે એક જ ભંગવાક્યથી, જે પદાર્થ જેવો છે એવો પ્રસિદ્ધ કરી શકાય એવું શક્ય છે ? કારણ કે પદાર્થને સંપૂર્ણ રીતે જણાવવા માટે તો સાત ભંગ જોઈએ જ એવો નિયમ છે ને ?

સમાધાન - જે માટિં... ના, એવો નિયમ છે નહીં. કારણ કે શ્રી સમ્મતિગ્રંથમાં વ્યંજનપર્યાય અંગે માત્ર બે ભંગથી જ અર્થસિદ્ધિ થાય છે એમ દેખાડ્યું જ છે. એટલે ત્યાં જો સપ્તભંગીનો નિયમ નથી... બે જ ભંગથી પણ પદાર્થને જણાવી શકાય છે, તો આવા સ્થળે આવા એક પ્રમાણવાક્યરૂપ એક ભંગથી એ જણાવી શકાય એવું માનવામાં કોઈ વાંધો નથી.

સમ્મતિગ્રંથનો એ અધિકાર આવો છે - **ગાથાર્થ** - આમ અર્થપર્યાય અંગે વચનમાર્ગ સાત વિકલ્પ (ભંગ)વાળો હોય છે. પણ વ્યંજનપર્યાય અંગે તો એ સવિકલ્પ અને નિર્વિકલ્પ એમ બે જ ભંગવાળો હોય છે.

ટબામાં આ ગાથાનો ગ્રંથકારે આપેલો અર્થ આવો છે -

સપ્તભંગીરૂપ વચનમાર્ગ તે અર્થપર્યાય, અસ્તિત્વ - નાસ્તિત્વાદિકનઇ વિષઇ હોઇ. વ્યંજન પર્યાય જે ઘટકુંભાદિશબ્દવાચ્યતા, તેહનઇ વિપઇ - સવિકલ્પ - વિધિરૂપ, નિર્વિકલ્પ નિષેધરૂપ એ ૨ જ ભાંગા હોઇ, પણિ અવક્તવ્યાદિ ભંગ ન હોઇ, જે માર્ટિ અવક્તવ્ય શબ્દવિષય કહિઇ તો વિરોધ થાઇ.

એહનો અર્થ - એવં=પૂર્વીક્ત પ્રકારે=स्यादस्त्येव વગેરે પ્રકારે પૂર્વે જે કહી ગયા છીએ એ રીતે અર્થપર્યાયને વિષે=અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વાદિને વિષે સપ્તવિકલ્પ=સાત પ્રકારવાળો= સાત ભંગવાળો વચનપથ=વચનમાર્ગ=વચનવ્યવહાર હોય છે. જયારે ઘટ- કુંભાદિશબ્દવાચ્યતા-રૂપ જે વ્યંજનપર્યાય હોય છે, તેને વિષે સવિકલ્પ=વિધિરૂપ અને નિર્વિકલ્પ=નિષેધરૂપ... એમ બે જ ભંગ હોય છે. પણ અવક્તવ્ય વગેરે ભંગ હોતા નથી, કારણ કે અવક્તવ્ય કહેવું અને પાછો શબ્દનો વિષય કહેવો... તો એમાં વિરોધ થાય એ સ્પષ્ટ છે.

'વ્યંજનપર્યાય અંગે બે જ ભંગ હોય છે' આ વાતનો જરા ઊંડાણથી વિચાર કરવો છે. એ વિચાર કરવા માટે વ્યંજનપર્યાય શું છે ? એ બરાબર સ્પષ્ટ થવું જોઈએ. પૂર્વે આપણે વિચારી ગયા છીએ કે પદાર્થમાં રહેલા ધર્મોનું કંઈક ને કંઈક અર્થકિયાકારિત્વ હોય છે… કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં ઘટપણું છે, માટે એ જલાહરણાદિ કરે છે… શ્યામત્વ છે, માટે હાથ-કપડાં વગેરેને કાળાં કરે છે… અમદાવાદીપણું છે, માટે ઊંચકીને વહન કરવામાં સરળતા-કષ્ટદ્રાસ કરે છે…મૃન્મયત્વ છે, માટે પાણીને ઠંડું કરે છે…વૃત્તાકાર છે, માટે આમ-તેમ દડી શકે છે…આમ જે-જે ધર્મો છે એ બધાનું કંઈક ને કંઈક અર્થકિયાકારિત્વ=અર્થ=પ્રયોજન છે… માટે આ બધા અર્થપર્યાય છે. આ બધા એના 'સ્વ'રૂપ છે…અસ્તિત્વેન રહ્યા છે…એમ એ કંબૂગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં પટપણું નથી, માટે એનાથી પ્રાવરણ થઈ શકતું નથી…આવા તાણા-વાણા-પટત્વ વગેરેરૂપ અર્થપર્યાય એનાં 'પર'રૂપ છે… નાસ્તિત્વેન રહ્યા છે…

હવે, કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં જેમ ઘટપશું છે... અથવા અધિકૃતઘટમાં જેમ શ્યામત્વાદિ ધર્મો છે... એમ, ઘટપદવાચ્યતા, શ્યામપદવાચ્યતા વગેરે ધર્મો પણ છે... અને જે કોઈ ધર્મ રહ્યા હોય તે 'પર્યાય'રૂપ હોય જ છે... એટલે કે આ ઘટપદવાચ્યતા, શ્યામપદવાચ્યતા વગેરે પણ અધિકૃતઘડાના પર્યાયરૂપ છે જ. પણ આ બધા ધર્મોથી ઘડામાં કયું અર્થક્રિયાકારિત્વ આવે છે? અર્થાત્ આ તે તે વાચ્યતારૂપ ધર્મ હોવાના કારણે ઘડો કયા અર્થને = પ્રયોજનને સારવાનું સામર્થ્ય પામે છે? એ જો વિચારવામાં આવે તો જણાય છે કે એના કારણે ઘડો કોઈ જ પ્રયોજન સારી શકતો નથી... અર્થાત્ એ ધર્મો અર્થ = પ્રયોજનવાળા નથી... માટે આ ધર્મોને અર્થપર્યાય કહી શકાતા નથી.

શંકા - ઘટપદવાચ્યતા છે, માટે 'ઘટ' એવા શબ્દથી કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થનો ઉલ્લેખ થઈ શકે છે ને શ્રોતાને એ શબ્દ સાંભળીને એ પદાર્થનો બોધ થઈ શકે છે... એટલે આ દેષ્ટિએ એ પર્યાય પણ સાવ નિષ્પ્રયોજન નથી જ, સપ્રયોજન જ છે... તો એને પણ અર્થપર્યાય જ કહેવો જોઈએ ને !

सभाधान - તમારી વાત સાચી છે... ઘટપદવાચ્યતા છે માટે જ 'ઘટ' શબ્દથી એ પદાર્થ વ્યક્ત થાય છે. આમ એ ઘટપદવાચ્યતા નામનો ધર્મ-પર્યાય, ઘટની અભિવ્યક્તિ = વ્યંજન કરે છે, માટે એને વ્યંજનપર્યાય કહેવાય છે. व्यज्यते = प्रकटीक्रियते = बोध्यतेऽर्थोऽनेन पर्यायेणेति व्यञ्जनपर्याय: ।

શંકા - પણ ઘટપદવાચ્યતા વગેરે ધર્મરૂપ પર્યાયો પણ જો સપ્રયોજન છે, તો એને 'વ્યંજનપર્યાય' એવું અલગ નામ આપીને અર્થપર્યાયથી અલગ પાડવાની શી જરુર છે ?

**સમાધાન -** વ્યંજનપર્યાય અર્થપર્યાયથી અનેક રીતે સાવ અલગ પડી જાય છે, માટે એને અલગ પાડવામાં આવ્યા છે. જેમ કે -

- ઘટ-પટ વગેરે સર્વ પદાર્થોમાં યોગ્યતારૂપે સર્વપદવાચ્યતા રહી હોય છે... અર્થાત્ સર્વવ્યંજનપર્યાયો યોગ્યતારૂપે રહ્યા હોય છે... પણ અર્થપર્યાય માટે એવું નથી, કોઈ એક પણ પદાર્થ એવો નથી જેમાં યોગ્યતારૂપે સર્વ અર્થપર્યાયો રહ્યા હોય... જેમ કે પુદ્દગલદ્રવ્યમાં પુદ્દગલ સંબંધી અર્થપર્યાયો યોગ્યતારૂપે રહ્યા હોય તો પણ જીવસંબંધી અર્થપર્યાયો યોગ્યતારૂપે પણ રહ્યા હોતા નથી જ. અરે ! અભવ્ય પણ જીવ હોવા છતાં સમ્યક્ત્વાદિની પ્રાપ્તિ કરાવી આપે એવા જીવસંબંધી અર્થપર્યાયો એનામાં યોગ્યતારૂપે પણ રહ્યા હોતા નથી.
- પદાર્થના સ્વરૂપમાં બિલકુલ ફેરફાર ન થાય ને છતાં યોગ્યતારૂપે રહેલો વ્યંજનપર્યાય વ્યક્તરૂપે બની શકે છે. જેમ કે ઘડો એવો ને એવો જ રહ્યો હોવા છતાં કોઈ જો એવો સંકેત કરે કે આ પદાર્થને હવેથી 'પટ' કહેવો... તો એમાં પટપદવાચ્યતા નામનો વ્યંજનપર્યાય, જે હાલ સુધી યોગ્યતારૂપે હતો, તે વ્યક્ત બની જાય છે અને તેથી હવે 'પટ' શબ્દ બોલવા દ્વારા એનો ઉલ્લેખ થઈ શકે છે ને શ્રોતાને 'પટ' શબ્દ સાંભળવા દ્વારા એનો બોધ થઈ શકે છે. અર્થપર્યાય માટે આવું હોતું નથી. વસ્તુનું વ્યક્ત સ્વરૂપ બદલાયા વિના એમાં નવા અર્થપર્યાય પેદા થઈ શકતા નથી... પાક આપીને ઘડાના કણ-કણ પક્વ થાય નહીં ત્યાં સુધી રક્તપર્યાય આવી શકતો નથી.

શંકા - ઘડો ફૂટીને ઠીકરારૂપ બની જાય… પછી જ એમાં 'કપાલ'પદવાચ્યતા આવે છે… એટલે વ્યંજનપર્યાયને પેદા થવા માટે પણ વસ્તુસ્વરૂપમાં ફેરફાર આવશ્યક છે જ ને?

સમાધાન - કપાલપદવાચ્યતા મેળવવા માટે ઘડાને ફૂટવાની જરુર નથી.. કપાલરૂપ બનવા માટે જ ઘડો તો ફૂટે છે... બાકી ઘડો અખંડ હોય ને એવો સંકેત કરવાામાં આવે કે હવેથી આને 'કપાલ' કહેવો...તો એમાં કપાલપદવાચ્યતા વિના વિરોધ આવી જ શકે છે.

એટલે નિશ્ચિત થયું કે પદાર્થમાં કોઈ જ ફેરફાર થયા વિના પણ વ્યંજનપર્યાય પેદા થઈ શકે છે. આનાથી એ પણ સાબિત થાય છે કે -

વ્યંજનપર્યાયને પેદા કરવા માટે (સંકેત સિવાય બીજી) કોઈ જ કારણસામગ્રીની જરૂર હોતી નથી. જ્યારે અર્થપર્યાય માટે તો જાતજાતની કારણસામગ્રી જોઈતી હોય છે. (જેમ કે માટીમાં ઘટપર્યાય પેદા કરવા માટે દંડ, ચક્ર, ચીવર, કુલાલ વગેરે.)

- તથા આ વાતો પરથી એ પણ સાબિત થાય છે કે વ્યંજનપર્યાય માટે વસ્તુનું સ્વરૂપ કેવું છે ? એની કોઈ વિશેષ અપેક્ષા હોતી નથી... જ્યારે અર્થપર્યાય માટે વસ્તુનું સ્વરૂપ જ મુખ્ય ભાગ ભજવતું હોય છે. જો આવું ન હોત તો, (૧) તે તે પદાર્થમાં યોગ્યતારૂપે સર્વવ્યંજનપર્યાયોની જેમ સર્વઅર્થપર્યાય પણ રહ્યા હોત... (૨) પદાર્થના સ્વરૂપમાં ફેરફાર થયા વિના પણ નવા નવા અર્થપર્યાય, વ્યંજનપર્યાયની જેમ પેદા થઈ શકતા હોત... (૩) કોઈ જ વિશેષ પ્રકારની કારણસામગ્રીની, અર્થપર્યાયની ઉત્પત્તિ માટે પણ જરૂર ન હોત.
- કારણભેદે કાર્યભેદ હોય છે... વ્યંજનપર્યાય માટે કારણભેદ હોતો નથી. ઉપાદાનકારણ (= વ્યંજનપર્યાયના આધારભૂત પદાર્થ) તરીકે માત્ર વસ્તુરૂપે વસ્તુ જોઈએ છે (પછી એ જડ હોય કે ચેતન... કોઈ જ ફરક હોતો નથી...) અને વસ્તુ તરીકે તો બધી જ વસ્તુઓ એક સરખી હોવાથી ઉપાદાનકારણનો ભેદ નથી... તથા નિમિત્તકારણ તરીકે સર્વ વ્યંજનપર્યાયો માટે સંકેતની જ જરુર હોય છે... એટલે નિમિત્તકારણનો પણ ભેદ નથી. એટલે કારણભેદ ન હોવાથી કાર્યભેદ પણ હોતો નથી... એટલે કે બધા જ વ્યંજનપર્યાયો એકસરખા જ હોય છે... અલગ-અલગ અનેક પ્રકારના હોતા નથી... પણ અર્થપર્યાય માટે આવું નથી... જીવ, જીવ તરીકે જ જીવસંબંધી અર્થપર્યાયોનું કારણ છે ને પુદ્દગલ તરીકે જ પુદ્દગલસંબંધી અર્થપર્યાયોનું કારણ છે ને પુદ્દગલ તરીકે જ પુદ્દગલસંબંધી અર્થપર્યાયોનું કારણ છે... બન્ને વસ્તુ તરીકે જ ઉપાદાનકારણ છે એવું નથી, નહીંતર તો વસ્તુત્વેન બન્ને સરખા હોવાથી બન્નેમાં બન્ને પ્રકારના અર્થપર્યાયો પેદા થઈ શકતા હોવા જોઈએ... એટલે ઉપાદાનકારણનો ભેદ છે... એમ નિમિત્તકારણોનો પણ ભેદ છે... ઘડા માટે દંડ-ચક્ર વગેરે જોઈએ છે જયારે પટ માટે તુરી-સાલ-વણકર વગેરે જોઈએ છે.. એટલે નિમિત્તકારણનો પણ ભેદ છે..આમ અર્થપર્યાય પણ અનેકવિધ-જુદા જુદા હોય છે.
- જળ અને અગ્નિ... બન્ને પુદ્ગલના પર્યાય છે... પણ પરસ્પર અત્યંતિવરુદ્ધ છે ને તેથી એના એ જ પદાર્થમાં આ બન્ને એકસાથે હોઈ શકતા નથી... વ્યંજનપર્યાય માટે આવું નથી... જ્યારે જળપદવાચ્યતા છે ત્યારે જ બીજાઓએ એ જ પદાર્થ માટે 'અગ્નિ' પદનો સંકેત કર્યો હોય તો ભેગી અગ્નિપદવાચ્યતા પણ આવી જ શકે છે... આનાથી જણાય છે કે કોઈપણ વ્યંજનપર્યાયો વચ્ચે પરસ્પરિવરોધ ક્યારેય હોતો નથી.. જ્યારે અર્થપર્યાયો વચ્ચે તો ઢગલાબંધ વિરોધો પણ હોઈ શકે છે.. જળપર્યાય હોય તો અગ્નિપર્યાય ન હોય... શ્યામવર્શ હોય તો રક્તવર્શ ન હોય... વૃત્તાકાર હોય તો ચતુષ્કોણાકાર ન હોય...
- સામાન્યથી અર્થપર્યાય અજ્ઞાત રહીને પણ સ્વકાર્ય કરે છે... ઝેરને જાણ્યું ન હોય તો પણ મૃત્યુ થાય જ છે... પણ વ્યંજનપર્યાય માટે આવું નથી... કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં ઘટપદવાચ્યતા રહેલી છે... છતાં એ વાચ્યતા, જે આદમીને એનો બોધ નથી (કારણ કે સંકેતને જાણતો નથી) એ આદમીને 'ઘટ' શબ્દનું શ્રવણ હોવા છતાં 'ઘટ' પદાર્થનો બોધ કરાવતી નથી.

■ અર્થપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપના નિર્માણમાં ભાગ ભજવતા હોય છે... વ્યંજનપર્યાયોનો એમાં કોઈ હિસ્સો હોતો નથી... આશય એ છે કે મૃન્મયત્વ, શ્યામવર્ણ, વૃત્તાકાર, અમુક પરિમાણ.. આવા બધા અર્થપર્યાયો ભેગા થઈને જ ઘટનું સ્વરૂપ પરિપૂર્ણ નિર્માણ થતું હોય છે... કોઈ પણ અર્થપર્યાય નાશ પામે કે નવો ઉમેરાય... તો એ ઘડાના સ્વરૂપને અસર કરે જ છે. માટે જ તે તે અર્થપર્યાય ઘડાના પરિપૂર્ણસ્વરૂપના એક-એક અંશભૂત હોય છે.. પણ આવું વ્યંજનપર્યાય માટે નથી. નવા નવા સંકેત દ્વારા વ્યંજનપર્યાયો વધારો કે જુના જુના સંકેતને રદ કરવા દ્વારા વ્યંજનપર્યાય ઘટાડો... ઘડાના સ્વરૂપમાં કોઈ વધ-ઘટ થતી નથી. એટલે જણાય છે કે વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુના અર્થક્રિયાકારી સ્વરૂપમાં કોઈ ફાળો હોતો નથી અને તેથી જ વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપના અંશરૂપે કહેવાતા નથી.

ટૂંકમાં, અર્થપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપને અસર કરનારા છે... વસ્તુસ્વરૂપના અંશભૂત છે.. અને વસ્તુસ્વરૂપને આધીન છે. જયારે વ્યંજનપર્યાયો આવા નથી... ને માત્ર સંકેતને આધીન છે... માટે વ્યંજનપર્યાયો અર્થપર્યાયથી સાવ અલગ છે.

શંકા - વ્યંજનપર્યાયો માત્ર સંકેતને આધીન છે... વસ્તુસ્વરૂપને આધીન નથી... આવું તમે જે કહો છો તે બરાબર નથી... જેમ કે નૈગમનય, પ્રસ્થક માટે છેદાતા લાકડામાં પણ પ્રસ્થકપદવાચ્યતા માને છે... વ્યવહારનય એમાં નથી માનતો... પણ પ્રસ્થક તૈયાર થઈ જાય-પ્રસ્થકાકાર ધારણ થાય ત્યારે માને છે... જ્યારે એની પણ ઉપરના નયો ધાન્ય મપાતું હોય વગેરે અવસ્થામાં માને છે... આમ વસ્તુના સ્વરૂપને નજરમાં લેવામાં આવે જ છે ને... એ વગર ક્યાં પ્રસ્થકપદવાચ્યતા મનાય છે ?

સમાધાન - તે તે નયોએ, કેવા પદાર્થમાં કયો સંકેત કરવો એ માટે પોતપોતાની દૃષ્ટિ નક્કી કરી છે... ને એટલે તે તે સંકેત કરવા માટે વસ્તુનું અમુક ચોક્કસ સ્વરૂપ થયું છે કે નહીં ? તે તેઓ જુએ છે... જેમ કે એવંભૂતનય કહે છે કે घटनात् = जलाहरणात् घट: જે જળાહરણ કરતો હોય એમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા છે. આમાં ઘટન = જળાહરણ આવો જે સંકેત છે તેને ધારો કે બદલીને પટન = જળાહરણ... આવો સંકેત કરી દેવામાં આવે તો પછી पटनात् = जलाहरणात् पट: એમ વ્યુત્પત્તિ કરીને જળાહરણમાં વ્યાપૃત એ જ કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થમાં 'પટ'પદવાચ્યતા પણ એ કહી શકે છે... ઘ્ અ ટ્ અ... આવી વર્ણાવલિથી નિષ્પન્ન 'ઘટ'પદની વાચ્યતા કરતાં પ્ અ ટ્ અ... આવી વર્ણાવલિથી નિષ્પન્ન 'ઘટ'પદની વાચ્યતા કરતાં પ્ અ ટ્ અ... આવી વર્ણાવલીથી નિષ્પન્ન 'પટ'પદની વાચ્યતા અલગ હોય જ, છે જ એ સ્પષ્ટ છે. એટલે વસ્તુસ્વરૂપમાં ફેરફાર વિના પણ સંકેત બદલીને તત્પદવાચ્યતાને બદલી શકાય છે, જુની કેન્સલ કરી શકાય છે. આવી બધી અન્ય પણ જે પૂર્વે કહી ગયો છું - તેવી તેવી વાસ્તવિકતા હોવાથી, નિશ્ચિત છે કે વ્યંજનપર્યાય મુખ્ય રીતે વસ્તુસ્વરૂપને આધીન નથી.

વ્યંજનપર્યાય અંગેની આટલી સ્પષ્ટતાને સ્થિર કર્યા પછી હવે શ્રી સમ્મતિગ્રંથમાં જે કહ્યું છે કે વ્યંજનપર્યાય અંગે પ્રથમ અને દ્વિતીય આ બે ભંગ જ સંભવે છે... એનો વિચાર

કરીએ... એ માટે સહુપ્રથમ અર્થપર્યાયના ત્રીજા વગેરે ભંગોનો વિચાર જરૂરી છે.. આ વિચાર કરતાં કેટલીક વાતો ખ્યાલમાં આવે છે તે નીચે મુજબ છે -

- (૧) નયવિશારદ ગુરુભગવંત હોય... ને શિષ્ય પણ નયોનું યથાયોગ્ય વિનિયોજન કરવાની પ્રતિભા ધરાવતો હોય... તો જ સૂક્ષ્મ રીતે નયો દ્વારા વિચારણા કરવી જોઈએ... આમ 'શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે... કારણ કે નહીંતર અપરિણામ-અતિપરિણામ વગેરે દોષો થવાની સંભાવના ઊભી થાય છે... જેમ નયોની વિચારણા સૂક્ષ્મબુદ્ધિ માગે છે... એમ સપ્તભંગીની વિચારણા પણ સૂક્ષ્મબુદ્ધિની-જ્ઞાનાવરણ કર્મના વિશેષ પ્રકારના ક્ષયોપશમની અપેક્ષા રાખે છે... નહીંતર સાત ભાંગાઓનો માત્ર પોપટપાઠ જેવું થાય.. એના સૂક્ષ્મ રહસ્ય જાણવામાં આવતા નથી... ને તેથી વિપરીત બોધ-વિપરીત નિરૂપણ-વિપરીત વિવેચન બધાં જ દોષોની સંભાવના ઊભી થાય છે. એટલે પહેલી શરત આ સ્વીકારવા જેવી છે કે સપ્તભંગીના સંલગ્ન પ્રશ્નો-જિજ્ઞાસા ઊઠાવનાર શિષ્ય વગેરે પણ મેધાવી છે, જડબુદ્ધિ-અલ્પબુદ્ધિ નથી.
- (૨) પ્રશ્નકર્તા મંદબુદ્ધિ નથી, એટલે નક્કી છે કે 'ઘડો ક્રમશઃ શ્યામ અને ૨ક્ત છે?' 'ઘડો યુગપત્ શ્યામ અને ૨ક્ત છે ?' 'ઘડો વૃત્ત અને ચતુષ્કોણ છે ?' 'ઘડો (ક્રમશઃ કે યુગપત્) અમદાવાદી અને વાપીયો છે ?' આવા બધા પ્રશ્ન એને ઊઠે જ નહીં, કારણ કે એ જાણતો જ હોય છે કે ઘડો જો શ્યામ હોય તો ૨ક્ત ન જ હોય… વૃત્ત હોય તો ચતુષ્કોણ ન જ હોય… એમ અમદાવાદી હોય તો વાપીયો ન જ હોય..

#### શંકા - તો પછી ત્રીજા-ચોથા વગેરે ભંગમાં કેવા પ્રશ્ન હોય ?

સમાધાન - એક આકાર અંગેનો પ્રશ્ન હોય તો એક વર્ણ અંગેનો હોય... (ને એ બેમાં એક 'સ્વ'રૂપ હોય, એક 'પર'રૂપ હોય... જો બન્ને 'સ્વ'રૂપ હોય તો પ્રથમ ભંગમાં જ આવી જાય... બન્ને 'પર'રૂપ હોય તો બીજા ભંગમાં જ આવી જાય...) અથવા એક દ્રવ્ય અંગેનો હોય ને એક ક્ષેત્ર અંગેનો હોય... (જેમ કે ઘડો મૃન્મય છે ? અને અમદાવાદી છે ?) અથવા એક દ્રવ્ય અંગેનો હોય ને એક કાળ અંગેનો હોય... (જેમ કે ઘડો અમદાવાદી છે ? ગ્રીષ્મૠતુજન્ય છે ?)

ટૂંકમાં, ઘડામાં દ્રવ્યકૃતધર્મ, ક્ષેત્રકૃતધર્મ (તે પણ ઉત્પત્તિક્ષેત્રકૃતધર્મ, સ્થિતિક્ષેત્રકૃતધર્મ), કાળકૃતધર્મ (તે પણ ઉત્પત્તિકાળકૃતધર્મ, સ્થિતિકાળકૃતધર્મ), વર્ણકૃતધર્મ-રસકૃતધર્મ... સંસ્થાનકૃતધર્મ-પરિણામકૃતધર્મ વગેરે રૂપ ભાવકૃતધર્મ... આવા ઢગલાબંધ ધર્મો હોય છે... આ દરેક ધર્મ, તે વસ્તુના એક-એક અંશભૂત હોય છે. એમાં પણ દ્રવ્યકૃતધર્મરૂપ અંશ માટે અનેક વિકલ્પ સંભવિત હોય છે, જેમ કે મૃન્મયત્વ-સુવર્ણમયત્વ વગેરે... એમ ક્ષેત્રાદિકૃતધર્મ રૂપ અંશ માટે પણ અમદાવાદીપશું-વાપીયાપશું વગેરે અનેક વિકલ્પો હોય છે.. તે તે અનેક

१. नित्थ नञेहिं विहूणं सुत्तं, अत्थो य जिणमओ किंचि । आसज्ज उ सोयारं, नञे नयविसारओ बूया ॥ वि.आ.भा. २२७७ ।।

વિકલ્પોમાંથી એક 'સ્વ'રૂપ હોય છે ને શેષ 'પર'રૂપ હોય છે. મેધાવી શિષ્ય એક જ અંશના અનેક વિકલ્પોમાંથી બે વિકલ્પો ક્રમશઃ કે યુગપત્ સંભવી શકે નહીં... આ સ્વયં જાણી લેવાની પ્રતિભા ધરાવતો હોય છે... ને તેથી એવો - 'ઘડો (ક્રમશઃ કે યુગપત્) મૃન્મય અને સુવર્ણમય છે ?' આવા બધા આકારવાળો પ્રશ્ન એને ક્યારેય ઊઠતો નથી... બે જુદા જુદા અંશસંલગ્ન પ્રશ્ન એને ઊઠી શકે છે.. ભલે એ જાણતો નથી કે હું જે પૂછી રહ્યો છું તે 'સ્વ'રૂપ છે કે 'પર'રૂપ ? એટલે પ્રયોજનવશાત્ ઊઠેલી જિજ્ઞાસા ને તજ્જન્ય પ્રશ્નમાં જાતજાતની સંભાવના હોય છે.. બન્ને અંશ 'સ્વ'રૂપ હોય તો જવાબ પ્રથમ ભંગમાં ચાલ્યો જાય છે... બન્ને અંશ 'પર'રૂપ હોય તો જવાબ બીજા ભંગનો હોય છે. પણ બેમાંથી એક અંશ 'સ્વ'રૂપ ને બીજો 'પર'રૂપ હોય તો જવાબ બીજા ભંગનો હોય છે. પણ બેમાંથી એક અંશ 'સ્વ'રૂપ ને બીજો 'પર'રૂપ હોય તો ત્રીજો–ચોથો ભંગ આવે છે. યુગપત્ હોય (= બન્ને અંશને ભેગા કરીને એક જ પ્રશ્ન પૂછવામાં આવ્યો હોય-જેમ કે 'ઘડો મૃન્મયરક્ત છે ?' એવો પ્રશ્ન હોય) તો ત્રીજો ભંગ આવે છે અને ક્રમશઃ હોય (= બન્ને અંશના અલગ-અલગ સ્વતંત્ર ઉલ્લેખવાળા બે પ્રશ્ન ભેગા કર્યા હોય - જેમ કે 'ઘડો મૃન્મય છે ? રક્ત છે ?') તો ચોથો ભંગ આવે છે. આને અનુસરીને જ પાંચમો, છક્રો ને સાતમો ભંગ પણ સમજી શકાય છે. (આપણે આ વિચારણા પૂર્વે સવિસ્તર કરી ગયા છીએ.)

એટલે નક્કી થાય છે કે સપ્તભંગીના ત્રીજાથી સાતમા ભંગ માટે વસ્તુના પરિપૂર્ણસ્વરૂપના વિવિધ અંશાત્મક અનેક ધર્મો જોઈએ છે. એટલે જ ચોથા ભંગમાં એક અંશ 'સ્વ'રૂપે ને એક અંશ 'પર'રૂપે… એમ કહ્યું છે… પણ એક અંશ 'સ્વ'રૂપે ને એ જ અંશ 'પર'રૂપે એમ નથી કહ્યું… માટે સ્પષ્ટ છે કે એ બન્ને અંશ અલગ-અલગ પ્રકારના હોવા જોઈએ. ક્રમશઃની વિવક્ષાવાળા ચોથા ભંગમાં જો આમ કહ્યું છે તો યુગપત્ની વિવક્ષાવાળા ત્રીજા વગેરે ભંગમાં પણ એવું જ હોવું જોઈએ એ સ્પષ્ટ છે. વળી, ઉપર કહ્યા મુજબ અર્થપર્યાય રૂપે ધર્મો તો અનેક અંશરૂપે સંભવિત હોય છે જ ને તેથી એ અંગે સપ્તભંગી સંભવિત છે જ. પણ વ્યંજનપર્યાય અનેક = વિવિધ અંશરૂપ હોતા જ નથી.. માત્ર સંકેતકૃતવાચ્યતા… આ એક જ સ્વરૂપના વ્યંજનપર્યાયો હોય છે. તેથી દ્રવ્યકૃતધર્મ, ક્ષેત્રકૃતધર્મ… વગેરે રૂપ જુદા-જુદા અંશ જેવું કશું છે જ નહીં. માટે એક અંશ 'સ્વ'રૂપે ને એક (= બીજો) અંશ 'પર'રૂપે… આવું કશું સંભવિત જ ન હોવાથી ત્રીજા વગેરે ભંગ વ્યંજનપર્યાય અંગે મળી શકતા નથી.

અથવા બીજી રીતે કહીએ તો, અર્થપર્યાયો અલગ-અલગ પ્રયોજન સારે છે... તેમજ ભેગા થઈને વસ્તુનું સ્વરૂપ ઘડે છે... એટલે ઘડાના અમદાવાદીપણાંનું પણ પ્રયોજન હોય ને ચોરસપણાંનું પણ પ્રયોજન હોય... આવું સંભવિત હોવાથી બન્નેની અપેક્ષા નિર્માણ થાય છે ને તેથી ક્રમશઃ વાળો ભંગ અસ્તિત્વમાં આવે છે... તેમજ ઘડામાં અમદાવાદીપણું ને ચોરસપણું બન્ને ભેગા થાય તો કોઈક નવી વિશેષતા પણ આવે છે. જેના કારણે, અમદાવાદીપણાનું ને ચોરસપણાનું જે જે સ્વતંત્ર પ્રયોજન હોય છે તે વિશેષરૂપે સરે છે... અથવા ક્યારેક એ બે સિવાય ત્રીજું પણ કોઈક નવું જ પ્રયોજન સારવાનું સામર્થ્ય પણ

ઘડામાં પેદા થાય છે... ને તેથી આ બન્ને ભેગા હોય એવી અપેક્ષા પણ ઊભી થતી હોય છે... ને એના કારણે યુગપત્વાળા ભંગો અસ્તિત્વમાં આવે છે.

પણ વ્યંજનપર્યાયોમાં આવું કશું સંભવિત હોતું નથી... પદાર્થને શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત કરવો... આ એક માત્ર પ્રયોજન સિવાય એનું કોઈ જ પ્રયોજન હોતું નથી. એટલે બે અલગ-અલગ પ્રયોજનથી બેની જિજ્ઞાસા નિર્માણ થાય.. વગેરે સંભવિત જ નથી. વળી વ્યંજનપર્યાયો પરસ્પર એકદમ નિરપેક્ષ હોય છે... એટલે બે પર્યાય ભેગા થઈને ત્રીજું કોઈ નવું જ પ્રયોજન સારે એવી કશી પણ એમાં સંભાવના હોતી નથી...

**શંકા** - 'નીલ'પદવાચ્યતા ને 'ઘટ'પદવાચ્યતા ભેગી થઈને 'નીલઘટ'પદવાચ્યતા ઊભી કરે છે ને ! આ જ એક નવું પ્રયોજન ન કહી શકાય ?

સમાધાન - ના, આવું પણ કહેવું આવશ્યક નથી, કારણ કે વાચ્યતાત્વેન બધી વાચ્યતાઓ એક સમાન હોય છે... ને શબ્દ દ્વારા પદાર્થનું અભિવ્યંજન કરવું એ રૂપે બધાનું પ્રયોજન પણ એકસરખું જ હોય છે... એમાં કોઈ વિશેષ વિશેષતા સંભવિત જ નથી... એમ નવા-નવા સંકેત કરવામાં આવે તો એકલો 'ઘટ' શબ્દ પણ નીલઘટને જણાવી શકે છે. ને ખાલી 'ઘ'વર્શ પણ નીલઘટને જણાવી શકે છે. અર્થાત્ નીલઘટમાં માત્ર 'ઘટ'પદવાચ્યતા પણ સંભવી શકે છે ને માત્ર 'ઘ'પદવાચ્યતા પણ સંભવી શકે છે... અને એ માટે 'નીલ'પદવાચ્યતા અને 'ઘટ'પદવાચ્યતા કશો જ ભાગ ભજવતી હોતી નથી... એટલે બે વાચ્યતાઓ ભેગી થઈને કોઈ વિશિષ્ટ પ્રયોજન સારે છે એવું પણ કશું છે નહીં... માટે પણ એવી કોઈ જિજ્ઞાસાઓ કે તદનુરૂપ પ્રશ્ન નિર્માણ થતા ન હોવાથી ત્રીજો વગેરે ભંગ વ્યંજનપર્યાય અંગે હોતો નથી.

હવે એક બીજો વિચાર કરીએ...

ઘડાને 'ઘટ' જે કહેવાય છે તે, એ કંબુગ્રીવાદિમાન્ છે ને જળાહરણ કરે છે... માત્ર આટલા કારણે જ નહીં... પણ એમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા છે એ કારણે પણ... નહીંતર ધારો કે સંકેત બદલી નાખવામાં આવે કે કંબુગ્રીવાદિમાન્ પદાર્થને 'પટ' કહેવો... તો એ કંબુગ્રીવાદિમાન્ વગેરે રહેવા છતાં 'ઘટ' નહીં જ કહેવાય... એ વખતે ઘટોકિસ્તિ ન વા? એવા પ્રશ્નનો જવાબ स्यात्रास्त्येव એવો જ આપવો પડે.

એમ કાળાશ હોવા માત્રથી ઘડાને 'શ્યામ' નથી કહેવાતો, પણ 'શ્યામ'પદવાચ્યતા પણ એમાં રહેલી છે, માટે એને 'શ્યામ' કહેવાય છે... અન્યથા સંકેત બદલી નાખવામાં આવે ને કાળાશને 'શ્વેત' શબ્દથી બોલાવવાનો સંકેત કરવામાં આવે તો એ જ ઘડાને ઉદ્દેશીને श्वेतोडस्ति न वा ? પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादस्त्येव કહેવું પડે ને श्यामोडस्ति न वा? प्रश्नना જવાબમાં स्यादस्त्येव કહેવું પડે.

એટલે, श्यामोऽस्ति न वा એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादस्त्येव श्यामः જે કહેવાય છે ते घડानी કાળાશરૂપ અર્થપર્યાયને પણ જણાવી શકે છે ને 'શ્યામ'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયને પણ જણાવી શકે છે... એમ रक्तोऽस्ति न वा એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यात्रास्त्येव रक्तः જे કહેવાય છે ते घડામાં લાલાશરૂપ અર્થપર્યાયના નિષેધને પણ જણાવી શકે છે ને 'રક્ત'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયના નિષેધને પણ જણાવી શકે છે.

શંકા - શ્યામ-વૃત્ત ઘડા અંગે જયારે ઘડો વૃત્ત છે ? રક્ત છે ? આ રીતે પ્રશ્ન પૂછવામાં આવે છે ત્યારે स्यादस्त्येव वृत्तः (અથવા स्याद् वृत्त एव) स्यात्रास्त्येव रक्तः (અથવા स्यादरक्त अव) આવો જવાબ આપવામાં આવે છે જે અર્થપર્યાયસંલગ્ન સપ્તભંગીના ચોથા ભંગ તરીકે લેવાયેલ છે... તો ઉપર જણાવ્યા મુજબ આ જવાબ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયને પણ જણાવી શકે છે અને 'રક્ત'પદવાચ્યતારૂપ વ્યંજનપર્યાયના નિષેધને પણ જણાવી શકે છે... તો વ્યંજનપર્યાય અંગે પણ ક્રમશઃ વિધિ-નિષેધવાળો ચોથો ભંગ સંભવિત છે જ ને ?

समाधान - ना, કારણ કે આ જવાબમાં स्यादस्त्येव वृत्तः જવાબનો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં જે અર્થ છે કે स्यादस्त्येव 'वृत्त'पदवाच्यता... તેનો પ્રથમ ભંગમાં સમાવેશ થઈ જાય છે ને स्यात्रास्त्येव रक्तः જવાબનો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં જે स्यात्रास्त्येव रक्तपदवाच्यता એવો અર્થ છે તેનો દિતીયભંગમાં સમાવેશ થઈ જાય છે... માટે સ્વતંત્ર ચોથા ભંગ જેવું કશું રહેતું જ નથી.

શંકા - તો પછી અર્થપર્યાય અંગે પણ એ જવાબનો ક્રમશઃ પ્રથમ અને દ્વિતીયભંગમાં જ સમાવેશ કરી દ્યો ને... ત્યાં પણ સ્વતંત્ર ચોથો ભંગ માનવાની શી જરૂર છે ?

समाधान - જયારે वृत्तघटनुं प्रयोशन ઊભું થયું હોય ત્યારે 'ઘડો વૃત્ત છે ?' આટલો પ્રશ્ન ઊઠે છે ने प्रथमलंगनो स्यादस्त्येव જવાબ અપાય છે... જયારે રક્તઘટનું પ્રયોજન ઊભું થયું હોય છે ત્યારે 'ઘડો રક્ત છે ?' પ્રશ્ન ઊભો થાય છે અને स्याज्ञास्त्येव એવા બીજા ભંગનો જવાબ અપાય છે.. પણ જયારે વૃત્તઘડાનું પણ પ્રયોજન ઊભું થયું છે ને રક્તઘડાનું પણ પ્રયોજન ઊભું થયું છે... એટલે કે બે પ્રયોજન ઊભા થયા છે... ને અધિકૃત એક જ ઘડાથી આ બન્ને પ્રયોજન સરી જાય એવી અપેક્ષા ઊભી થઈ છે... માટે એ એક જ ઘડા અંગે બન્નેના ભેગા ઉલ્લેખવાળો એક 'ઘડો વૃત્ત છે ?' અને રક્ત છે ?' એવો પ્રશ્ન પૂછાયો છે... માટે એનો જવાબ પણ स्यादस्त्येव-स्याज्ञास्त्येव આવો વિધિ-નિષેધ બન્નેના ઉલ્લેખવાળો એક જ અપાય છે. એટલે એના ટુકડા કરીને બે અલગ-અલગ જવાબ બનાવી પ્રથમ-દ્વિતીયભંગમાં એનો સમાવેશ કરાતો નથી.

પણ વ્યંજનપર્યાય માટે એવું નથી.. પદ દ્વારા પદાર્થનું અભિવ્યંજન કરવું એ એનું પ્રયોજન છે. એક પદ દ્વારા બે પદાર્થીનું અભિવ્યંજન કરવાનો અહીં પ્રસ્તાવ નથી... બે

અલગ-અલગ પદ છે.. ને એનાથી વિવક્ષિત પ્રયોજન સરી શકે એમ છે કે નહીં? એનો વિચાર છે... 'वृत्त'पदवाच्योऽस्ति? 'रक्त'पदवाच्योऽस्ति ? માટે બન્નેને સ્વતંત્ર પ્રશ્ન તરીકે લઈ શકાય છે ને તેથી પ્રથમ-દ્વિતીય ભંગમાં એનો સમાવેશ થઈ જતો હોવાથી નવો સ્વતંત્ર ભંગ માનવાનો રહેતો નથી.

શંકા - છતાં, અર્થપર્યાયમાં જેમ ત્રીજા ભંગમાં વૃત્તરક્તઘટનો અખંડ વિચાર યુગપત્ છે અને ઘડો વૃતરક્ત છે ? એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादवाच्य अेव એમ કહેવાય છે... એમ વ્યંજનપર્યાયમાં પણ 'वृत्तरक्त' પદ એક જ લેવાથી (વૃત્ત અને રક્ત પદને અલગ-અલગ ન લેવાથી) પ્રશ્ન આવો બનશે કે वृत्तरक्तपदवाच्योऽस्ति न वा ?... ને એના જવાબનો કાંઈ પ્રથમ-બીજા ભંગમાં સમાવેશ કરી શકાવાનો નથી, કારણ કે બે પદ અલગ - અલગ નથી, એક અખંડપદ છે... એટલે, વૃત્તત્વ હોવાથી ને રક્તત્વ ન હોવાથી-યુગપત્ કહેવા માટે અર્થપર્યાયમાં જેમ સત્ત્વ-અસત્ત્વ કશું કહી શકાતું ન હોવાથી स्यादवाच्य अेव કહેવું પડેલું એમ પ્રસ્તુતમાં પણ અધિકૃત ઘડો 'વૃત્ત'પદવાચ્ય છે, 'રક્ત'પદવાચ્ય નથી... માટે 'એ વૃત્તરક્તપદવાચ્ય છે કે નહીં ?' એ પ્રશ્નના જવાબમાં स्यादवाच्य अेव એમ કહેવું જ પડશે ને? ને તો પછી ત્રીજો ભંગ કેમ નહીં મળે?

समाधान - ગ્રંથકાર ઉપાધ્યાયજી મહારાજે આમાં વિરોધ દર્શાવ્યો છે. કારણ કે એક બાજુ અવક્તવ્ય = અવાચ્ય કહેવું... ને એને જ શબ્દવિષય = વાચ્ય કહેવું એમાં વિરોધ હોવો સ્પષ્ટ છે જ. આમાં આશય એ છે કે જે ઘડો વૃત્તરક્ત છે જ એ અંગે આ પ્રશ્ન પૂછાયો હોય કે वृत्तरक्तोऽस्ति न वा ? તો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં એ પ્રશ્ન वृत्तरक्तपद-वाच्योऽस्ति न वा ? આવો બને, ને એનો જવાબ स्यादस्त्येव वृत्तरक्तपदवाच्यः આવો આવે. એમ ધારો કે ચોરસ શ્યામઘટ અંગે આ પ્રશ્ન હોય તો વ્યંજનપર્યાયના સંદર્ભમાં એનો જવાબ स्यान्नास्त्येव वृत्तरक्तपदवाच्यः એવો આવે, કારણ કે ચોરસશ્યામઘડા માટે એ 'પર'પર્યાયરૂપ છે. હવે આ જ રીતે વૃત્તશ્યામ ઘડા અંગે પ્રશ્ન હોય ત્યારે એનો જવાબ 'स्यादवाच्य अंव वृत्तरक्तपदवाच्यः' આવો જ આપવો પડે. એટલે કે પહેલાં 'અવાચ્ય' કહેવું પડે જેમાં વિરોધ હોવો સ્પષ્ટ છે જ.

શંકા - આમાં વિરોધ નથી. કારણ કે શાસ્ત્રોમાં ભાવો બે પ્રકારના જે કહ્યા છે-અભિલાપ્ય અને અનભિલાપ્ય... આમાં જે ભાવોને અનભિલાપ્ય કહ્યા છે તે પણ છેવટે 'અનભિલાપ્ય' શબ્દથી અભિલાપ્ય છે જ ને. એવું જ પ્રસ્તુતમાં છે. स्यादवाच्य अेव નો અર્થ स्याद्'अवाच्य'पदवाच्य એव એવો છે. એટલે 'અવાચ્ય' પણ વાચ્ય હોવામાં કોઈ વિરોધ નથી...

समाधान - स्याद्अवाच्य अेव આવા ભંગમાં અવાય્ય પદ છે એનો અર્થ શું છે? એ વિચારવાથી આ શંકા ઊભી નહીં રહે... 'અવાય્ય' પદ 'અવાય્ય'પદવાય્યતાને પણ જણાવી શકે છે ને સર્વપદવાચ્યત્વાભાવને પણ જણાવી શકે છે... અર્થપર્યાયઅંગેની સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગમાં આ શબ્દ છે જ.. ને ત્યાં એનો અર્થ 'અવાચ્યપદવાચ્યતા' આવો લઈ શકાતો નથી. તે પણ એટલા માટે કે કોઈપણ એક પદ મુખ્યવૃત્તિએ એક સાથે અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વને જણાવી શકે એમ નથી એ આપણે વિચારી ગયા છીએ... એટલે જો અવાચ્યપદવાચ્યતાને જણાવનારો આ 'અવાચ્ય' શબ્દ હોય તો તો એ શબ્દની વાચ્યતા જ યુગપત્ અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વમાં આવી જવાથી કોઈપણ એક શબ્દ એ જણાવી શકતો નથી... વગેરે વાત ઊભી જ ન રહી શકે. પણ એ વાત તો સિદ્ધ થયેલી જ છે. માટે स्यादवाच्य अव દ્વારા યુગપત્ અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વમાં 'અવાચ્ય'પદવાચ્યતા જણાવવાનો અભિપ્રાય નથી જ એ સ્પષ્ટ છે. તેથી ત્યાં 'ઘટ' 'પટ' વગેરે સંભવિત સર્વપદોથી અવાચ્ય છે-એવું જ જણાવવાનો આશય છે એ સ્પષ્ટ છે.

એટલે પ્રસ્તુતમાં વ્યંજનપર્યાય અંગે જો 'स्यादवाच्य अेव वृत्तरक्तपदवाच्यः' આવો ભંગ લઈએ તો એમાં પૂર્વાપરિવિરોધ આવે જ, કારણ કે આનો અર્થ આવો થાય છે કે - 'વૃત્તરક્ત'પદથી વાચ્ય જે પદાર્થ છે તે અવાચ્ય છે... જેને વાચ્ય કહ્યો એને જ અવાચ્ય કહેવો એમાં વિરોધ સ્પષ્ટ છે.

માટે વ્યંજનપર્યાય અંગે 'અવાચ્ય'પદના ઉલ્લેખવાળા ભંગ સંભવિત નથી.

પ્રશ્ન - પણ જો આ રીતે स्यादवाच्य अेव એવો ભંગ વ્યંજનપર્યાયમાં સંભવતો નથી, તો અધિકૃતઘડા વિશે, વ્યંજનપર્યાય અંગે 'આ ઘડો વૃત્તરક્ત છે?' (અર્થાત્ આ ઘડો 'વૃત્તરક્ત'પદવાચ્ય છે?) આવા પ્રશ્નનો જવાબ શું આપશો?

ઉત્તર - स्यात्रास्त्येव એવા બીજા ભંગનો જ જવાબ અહીં પણ સમજવો....

પ્રશ્ન - તો પછી અર્થપર્યાયમાં પણ આવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આ બીજા ભંગનો જ જવાબ સમજી લેવો જોઈએ... ત્રીજા વગેરે ભંગની શી જરૂર છે?

ઉત્તર - ત્યાં એવો અર્થ સમજવામાં એ આપત્તિ આવે છે કે - અધિકૃત વૃત્તશ્યામઘડા અંગે 'આ ચોરસરક્ત ઘડો છે?' આવા પ્રશ્નના જવાબમાં સ્યાત્રાસ્ત્યેવ એવો જે જવાબ અપાય છે ને એનાથી, અધિકૃતઘડામાં ચોરસપણાંનો ને રક્તપણાંનો બન્નેનો નિષેધ જણાય છે તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ એ જ જવાબ આપવામાં આવે તો એનાથી અધિકૃતઘડામાં વૃત્તપણાંનો અને શ્યામપણાંનો... બન્નેનો અભાવ (નિષેધ) જણાશે, જે ગલત છે, કારણ કે અધિકૃતઘડામાં વૃત્તપણું તો રહેલું જ છે.

प्रश्न - તો પછી વ્યંજનપર્યાયમાં પણ આ આપત્તિ નહીં આવે ? અર્થાત્ स्यान्नास्त्येव... આવો જવાબ તમે આપશો તો 'વૃત્ત'પદવાચ્યતાનો અને 'રક્ત'પદવાચ્યતાનો... બન્નેનો અધિકૃત ઘડામાં નિષેધ જણાશે, જે ગલત છે જ, કારણ કે અધિકૃતઘડામાં 'રક્ત'પદવાચ્યતા ભલે નથી... 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા તો છે જ. ઉત્તર - ના, વ્યંજનપર્યાયમાં આવી આપત્તિ આવતી નથી...

પ્રશ્ન - એ શી રીતે ?

ઉત્તર - આ રીતે -આપણે વિચારી ગયા છીએ કે અર્થપર્યાયો વસ્તુના પરિપૂર્ણસ્વરૂપના એક-એક અંશભૂત છે... એનો અર્થ જ કે અર્થપર્યાયો પરસ્પર મળી શકે છે... ને પરસ્પર ભેગા થઈને વસ્તુના પરિપૂર્ણ સ્વરૂપને ઘડે છે... એટલે અર્થપર્યાયની દષ્ટિએ વિચારીએ તો 'વૃત્તરક્ત' એટલે વૃત્તપણું + રક્તપણું.. ને તેથી જવાબમાં સ્યાત્રાસ્ત્યેવ કહેવાથી બન્નેનો નિષેધ થઈ જાય છે, જેમ 'ચોરસરક્ત' અંગેના જવાબમાં એ કહેવાથી ચોરસપણું અને રક્તપણું... એ બન્નેનો નિષેધ થઈ જાય છે, તેમ. પણ અધિકૃતઘડામાં વૃત્તપણું તો છે જ, માટે સ્યાત્રાસ્ત્યેવ જવાબ સાચો ઠરી શકતો નથી.

પણ વ્યંજનપર્યાયમાં આવું નથી. આપણે વિચારી ગયા છીએ કે વ્યંજનપર્યાયો વસ્તુસ્વરૂપને ઘડતા નથી... વસ્તુસ્વરૂપને અસર કરતા નથી... પરસ્પર સાવ નિરપેક્ષ હોય છે... એક બીજા વ્યંજનપર્યાયો ભેગા મળતા નથી... એટલે 'વૃત્તરક્ત' પદવાચ્યતા એ એક સ્વતંત્ર વાચ્યતા છે... એ કાંઈ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા + 'રક્ત'પદવાચ્યતા... એમ બે વાચ્યતાઓ ભેગી મળીને બનેલી-બંનેના મિશ્રણરૂપ વાચ્યતા નથી, અર્થાત્ એ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા વિશિષ્ટ 'રક્ત'પદવાચ્યતારૂપ કે 'રક્ત'પદવાચ્યતાવિશિષ્ટ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતારૂપ નથી. આમ માનવું આવશ્યક પણ છે જ, કારણ કે -

- (૧) 'હરિણૈગમેષી' પદવાચ્યતા હરિણૈગમેષી દેવમાં છે, પણ 'હરિ'પદવાચ્યતા નથી.
  - (૨) ઉપકુમ્ભં નરં પશ્ય...માં નરમાં 'ઉપકુંભ'પદવાચ્યતા છે, પણ 'કુંભ'પદવાચ્યતા નથી...
- (3) ધારો કે વાચ્યતાઓ પણ ભેગી થતી હોય... એટલે કે એક વાચ્યતા વિશિષ્ટ અપરવાચ્યતા બની શકતી હોય તો નીલઘટમાં 'ઘટનીલ'પદવાચ્યતા પણ આવવી જોઈએ. આશય એ છે કે 'ઘટ' શબ્દ 'ઘટત્વ'જાતિમાન્ને જણાવે છે જયારે 'નીલ' શબ્દ નીલવર્ણાત્મક ગુણવાન્ને જણાવે છે. એવો નિયમ છે કે આવી પરિસ્થિતિઓમાં જાતિમાન્ને જણાવનાર જ વિશેષ્ય બને.. એટલે 'નીલઘટ' એવો જ સમાસ થઈ શકે છે, પણ 'ઘટનીલ' એવો સમાસ નહીં. પણ વાચ્યતાઓમાં તો આવો કોઈ ભેદ નથી. બધી વાચ્યતાઓ સરખી જ છે. એટલે 'નીલ'પદવાચ્યતા વિશિષ્ટ 'ઘટ'પદવાચ્યતા જેમ બની શકે એમ 'ઘટ'પદવાચ્યતા વિશિષ્ટ 'વીલ'પદવાચ્યતા પણ બની શકવી જ જોઈએ. અને તો પછી નીલઘટમાં 'ઘટનીલ'પદવાચ્યતા પણ આવવી જોઈએ. પણ એ મનાતી નથી. આ બધી હકીકતો તથા પૂર્વે કરેલી વિચારણાઓ સાબિત કરે છે કે વાચ્યતાઓ ભેગી થતી નથી... બધી સ્વતંત્ર જ રહે છે... અને તેથી 'વૃત્તરક્ત'પદવાચ્યતા એ કાંઈ 'વૃત્ત'પદવાચ્યતા વિશિષ્ટ (+) 'રક્ત'પદવાચ્યતા સ્વરૂપ નથી કે જેથી એના અંગે स्यान्नास्त्येव એવો જવાબ આપવામાં 'વૃત્ત'પદવાચ્યતાનો પણ નિષેધ થઈ જાય, જે ગલત હોવાથી स્यान्नास्त्येव જવાબ ખોટો ઠરી

અથવા સવિકલ્પ શબ્દ - સમભિરૂઢ નયમતઇં, અનઇં નિર્વિકલ્પ એવંભૂતનયમતઇં, ઇમ ૨ ભંગ જાણવા. અર્થનય પ્રથમ ૪ તો વ્યંજનપર્યાય માનઇ નહીં. તે માટઇં - તે નયની ઇહાં પ્રવૃત્તિ નથી. અધિકું અનેકાન્ત વ્યવસ્થાથી જાણવું -

तदेवमेकत्र विषये प्रतिस्वमनेकनयप्रतिपत्तिस्थले स्यात्कारलाञ्छिततावन्नयार्थ-प्रकारकसमूहालम्बनबोधजनक एक एव भङ्ग एष्टव्यः, व्यञ्जनपर्यायस्थले भङ्गद्वयवद् । यदि च सर्वत्र सप्तभङ्गीनियम एव आश्वासः, तदा – चालनीयन्यायेन तावन्नयार्थनिषेध-बोधको द्वितीयोऽपि भङ्गः तन्मूलकाश्चान्येऽपि तावत्कोटिकाः पंच भङ्गाश्च कल्पनीयाः, इत्थमेव निराकाङ्क्षसकलभङ्गनिर्वाहाद् इति युक्तं पश्यामः ।

શકે... 'वृत्तरક्त' पદવाय्यता એ 'वृत्त'पदवाय्यता કे 'रક्त'पदवाय्यताथी सर्वथा भिन्न એવી એક स्वतंत्रवाय्यता છે. (જેમ કે वृत्तरક्तघटने 'ક' કહેવો આવો સંકેત કર્યો હોય તો એમાં 'ક' પદવાય્યતા આવે જે 'વૃત્ત'પદવાય્યતા કે 'રક્ત'પદવાય્યતાથી સર્વથા ભિન્ન છે, તેમ). આવી સર્વથા અલગ એવી 'વૃત્તરક્ત'પદવાય્યતા અધિકૃત વૃત્તશ્યામઘટમાં છે જ નહીં (અર્થાત્ એનું માત્ર નાસ્તિત્વ જ છે... 'અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ' બન્ને છે એવું નથી...) માટે એવા પ્રશ્નના જવાબમાં स्यान्नास्त्येव જ કહેવાનું રહે છે, જે બીજા ભંગ રૂપ હોવાથી સ્વતંત્ર ત્રીજો ભંગ માનવાનો હોતો નથી.

આ બધી વિચારણાઓથી નક્કી થાય છે કે અર્થપર્યાય અંગે સાતે ભંગ હોય છે ને વ્યંજનપર્યાય અંગે માત્ર પ્રથમ બે ભંગ હોય છે.

અથવા સવિકલ્પ શબ્દ... 'વ્યંજનપર્યાય અંગે તો સવિકલ્પ અને નિર્વિકલ્પ એમ બે જ હોય છે' આવું સમ્મતિતર્કપ્રકરણની ગાથામાં જે કહ્યું છે એની ગ્રંથકાર શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજ અથવા કહીને જુદી રીતે વ્યાખ્યા કહે છે. અથવા સવિકલ્પ=શબ્દ અને સમભિરૂઢનયમતે... અને નિર્વિકલ્પ = એવંભૂતનયમતે... (શબ્દનય ઘટમાં 'ઘટ'પદવાચ્યતાની જેમ 'કળશ'પદવાચ્યતા-'કુંભ'પદવાચ્યતા વગેરે વિકલ્પો પણ માને છે. સમભિરૂઢનય ઘટન= જળાહરણક્રિયામાં જોડાયેલા અને નહીં જોડાયેલા એવા બન્ને વિકલ્પવાળા ઘડામાં 'ઘટ'પદવાચ્યતા માને છે. આમ આ બન્ને નયો વિકલ્પવાળા હોવાથી 'સવિકલ્પ' શબ્દથી ગૃહીત થાય છે. જયારે એવંભૂતનય તો ઘટનક્રિયામાં જોડાયેલા ઘટમાં જ 'ઘટ'પદવાચ્યતા માને છે, એ સિવાયના ઘડામાં પણ માનતો નથી... માટે એને કોઈ વિકલ્પ ન હોવાથી એ 'નિર્વિકલ્પ' છે.)

એટલે અર્થ આવો મળશે કે વ્યંજનપર્યાયમાં સવિકલ્પ = શબ્દ-સમિભિરૂઢ આ બે નયમતે અને નિર્વિકલ્પ=એવંભૂતનયમતે જ વિચારણા હોય છે અને તેથી બે ભંગ જ મળે છે. નૈગમ વગેરે પ્રથમ ચાર નયો તો અર્થનય છે, તેઓ વ્યંજનપર્યાય માનતા નથી... તેથી તે નયોની ઇહાં = વ્યંજનપર્યાયમાં પ્રવૃત્તિ હોતી નથી (= વ્યંજનપર્યાય અંગે વિચારણા હોતી નથી). આ અંગેની અધિક વિચારણા અનેકાન્તવ્યવસ્થા ગ્રંથથી જાણવી.

#### એ વિચાર સ્યાદ્વાદ પંડિતઇ સૂક્ષ્મ બુદ્ધિં ચિત્તમાંહિ ધારવો. ॥ ૪-૧૩ ॥

ત્યાં જણાવ્યું છે કે- તે આ પ્રમાણે : એક જ વિષયમાં (પ્રસ્થક - વસતિ - પ્રદેશાદિ અંગે) જયાં દરેક નયની પોતપોતાની માન્યતા અલગ હોય ત્યાં, સ્યાત્કાર લગાડેલો, તે બધા નયમાન્ય અર્થ જેમાં પ્રકારરૂપે ભાસે એવા સમૂહાલંબન બોધનો જનક એક જ ભંગ માનવો જોઈએ. અર્થાત્ આવા એક જ ભંગથી પણ જુદા-જુદા નયમાન્ય સ્વરૂપોની સંક્લના થઈ જવાથી વસ્તુનો નિરાકાંક્ષ બોધ થઈ જાય છે.

શંકા - પદાર્થના સંપૂર્ણ બોધ માટે સાતે ભંગ જોઈએ જ એવો નિયમ નહીં ?

સમાધાન - ના, જેમ વ્યંજનપર્યાયમાં બે જ ભંગથી નિરાકાંક્ષ બોધ થઈ જાય છે, એમ પ્રસ્તુતમાં એક ભંગથી પણ એ થઈ જવામાં કોઈ વાંધો જણાતો નથી...

શંકા - વ્યંજનપર્યાયમાં તો ત્રીજા વગેરે ભંગ સંભવતા જ નથી, માટે માત્ર બે ભંગ છે... અર્થપર્યાયમાં તો સાતે ભંગ સંભવે છે... માટે સાતે ભંગ ન જોઈએ ?

सभाधान - જો આ રીતે સાતે ભંગ હોવા જ જોઈએ એવા નિયમમાં જ શ્રદ્ધા છે, તો ચાલનીન્યાયથી, વિવિક્ષિતનયભિન્ન બધા નયને માન્ય અર્થનો નિષેધ જણાવનાર બીજો ભંગ સમજવો. આશય એ છે કે પહેલા નૈગમનયમાન્ય અર્થનો વિધિ (स्यादस्त्येव) લેવો... પછી બાકીના બધા નયને માન્ય અર્થનો નિષેધ (स्यात्रास्त्येव) એવો બીજો ભંગ લેવો... ને પછી આ બન્ને ભંગને અનુસરીને બાકીના પાંચ ભંગ પણ સમજી લેવા... આ એક સપ્તભંગી થઈ.

હવે, સંગ્રહમાન્ય અર્થનો વિધિ... અને બાકીના નૈગમ વ્યવહાર વગેરે બધા નયને માન્ય અર્થનો નિષેધ.. આને અનુસરીને સાતભંગ કરવા...

ત્યારબાદ વ્યવહારનયમાન્ય અર્થનો વિધિ જણાવતો પ્રથમ ભંગ... અને બાકીના નૈગમ-સંગ્રહ-ૠજુસૂત્ર વગેરે બધા નયને માન્ય અર્થનો નિષેધ જણાવતો બીજો ભંગ... અને પછી એને અનુસરીને ત્રીજી સપ્તભંગી...

આમ ચાલનીયન્યાયથી નૈગમ વગેરે બધા એક-એક નયને વિધિપક્ષમાં રાખી-શેષનયોને નિષેધપક્ષે રાખી જેટલા નયોનો વિષય અલગ પડતો હોય એટલી સાત-છ-પાંચ વગેરે સપ્તભંગીઓ માનવી. આ રીતે જ નિરાકાંક્ષપણે સકલ ભંગનો નિર્વાહ શક્ય બને છે... એમ અમને (ગ્રંથકાર શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજને) યુક્ત લાગે છે.

સપ્તભંગી અંગેનો આ વિચાર ઘણો સૂક્ષ્મ છે... માટે સ્યાદ્વાદને પરિણમાવનાર પંડિતે સૂક્ષ્મબુદ્ધિ દ્વારા એને ચિત્તમાં ધરવો જોઈએ. II પઉ II

#### સપ્તભંગ એ દઢ અભ્યાસી, જે પરમારથ દેખઇ રે ! જસ કીરંતિ જગિ વાધઇ તેહની, જઇન ભાવ તસ લેખઇ રે !! ૪-૧૪ !!

ટબો - ફલિતાર્થ કહઇ છઇ - એ કહિયા જે સપ્તભંગ, તે દેઢ અભ્યાસ સકલાદેશ વિકલાદેશ નયસપ્તભંગ પ્રમાણસપ્તભંગ ઇત્યાદિ ભેદઇ ઘણો અભ્યાસ કરી, જે પરમાર્થ દેખઇ, જીવાજીવાદિ પરમાર્થ રહસ્ય સમજઇ, તેહની યશકીર્તિ વાધઇ. જે માટઇ સ્યાદ્વાદપરિજ્ઞાનઇ જ જૈનનઇ તર્કવાદનો યશ છઇ. અનઇ જૈનભાવ પણિ તેહનો જ લેખઇ. જે માટિં નિશ્ચયથી સમ્યક્ત્વ સ્યાદ્વાદપરિજ્ઞાને જ છઇ.

उक्तं च सम्मतौ -चरणकरणप्यहाणा, ससमयपरसमयमुक्कवावारा । चरणकरणस्स सारं, निच्छयसुद्धं ण याणंति ।। ३-६७ ।। (२० ५०)

ગાથાર્થ - આ સપ્તભંગીના દઢ અભ્યાસ દ્વારા જે પરમાર્થને દેખે છે તેના યશ અને કીર્તિ વિશ્વમાં ખૂબ વધે છે... તેને મળેલું જૈનપશું લેખે છે. II ૪-૧૪ II

**વિવેચન - ફલિતાર્થ કહઇ છઇ...**સપ્તભંગીનું નિરૂપણ વગેરેનો ફલિતાર્થ કહે છે -અર્થાત્ એનો મહિમા દર્શાવે છે-આ જે સાત ભંગ કહ્યા તેનો પૂર્વાપરવિરોધ ન થાય...એવા ઊંડા પરિશીલન પૂર્વક જ્યારે દઢ અભ્યાસ કરવામાં આવે છે. ત્યારે સકલાદેશ, વિકલાદેશ, નયસપ્તભંગ, પ્રમાણ સપ્તભંગ....વગેરે ભેદો સ્પષ્ટ થાય છે. આ રીતે આ બધા ભેદોની સ્પષ્ટતા થાય એ રીતે જે દઢ અભ્યાસ કરે છે તે પરમાર્થને દેખે છે = જીવ-અજીવ વગેરે પારમાર્થિક સ્વરૂપને - એના ઊંડા રહસ્યભૂત સ્વરૂપને સમજે છે... ને તેની યશ-કીર્તિ વધે છે. કારણ કે સ્યાદ્વાદના ઊંડા રહસ્યો પામવા પૂર્વકના પરિજ્ઞાનથી જ જૈનો તર્કવાદમાં (= અન્યદર્શનો સાથેની તત્ત્વવિચારણા-ચર્ચામાં) વિજય પામી શકે છે ને એ રીતે એનો યશ ફેલાય છે. વળી આ રીતે વાદવિજેતા બનવા જ આનું ઊંડું જ્ઞાન આવશ્યક છે એવું નથી. પોતાને જૈનત્વ જે મળ્યું છે તે સફળ કરવા માટે પણ સ્યાદ્વાદનો સૂક્ષ્મબોધ જરુરી છે... કારણ કે નિશ્ચયનયાનુસારે સમ્યક્ત્વ સ્યાદ્વાદના પરિજ્ઞાન દ્વારા જ સંભવે છે. શ્રી સમ્મતિગ્રંથમાં કહ્યું છે કે - ચરણસિત્તરી અને કરણસિત્તરીને જ પ્રધાન કરનારા (= એના સુક્ષ્મકાળજીવાળા પાલનમાં જ ઇતિશ્રી માની લેનારા... ને તેથી) સ્વસમય = જૈનશાસ્ત્રોમાં તત્ત્વનું સ્વરૂપ કેવું દર્શાવ્યું છે? પરસમયમાં = જૈનેતરદર્શનોના ગ્રંથમાં જીવાદિ તત્ત્વનું સ્વરૂપ કેવું કહ્યું છે ? આ બધું સૂક્ષ્મતાથી જાણવું... કષ-છેદ-તાપ પરીક્ષાથી પરીક્ષવું... તત્ત્વના યર્થાથ સ્વરૂપનો નિર્ણય કરવો... ને એની શ્રદ્ધા કરવી... અયથાર્થ સ્વરૂપનું નિરાકરણ કરવું... નયદેષ્ટિથી બધા દર્શનોને વિચારવા... બધાને સ્યાત્કારલાંછિત કરી સુનય બનાવવા... આવો બધો વ્યાપાર જેઓ કરતા નથી, તેઓ ચરણ-કરણના પાલનનો જે નિશ્ચયશુદ્ધ સાર≕નિશ્ચયનયમાન્ય શુભ-શુદ્ધ પરિણતિ, તેને જાણતા નથી-પામતા નથી.. આવી પરિણતિનો પ્રારંભ પ્રધાનપણે સમ્યક્ત્વ પરિણામથી થાય છે.

#### એ ચોથઇં ઢાલઇ ભેદાભેદ દેખાડ્યો. અનઇ સપ્તભંગીનું સ્થાપન કરિઉં. ॥ ૪-૧૪ ॥

જૈનપણું પામવા દ્વારા સમ્યક્ત્વ-દેશવિરતિ-સર્વવિરતિ વગેરે ક્રમે આગળ વધવાનું છે... જે પાયામાં સમ્યક્ત્વ પણ પામી શકતા નથી... એ આગળ-આગળના ગુણો તો પામવાના જ નથી... પછી એમને મળેલું જૈનપણું સફળ શી રીતે ગણાય ?

એટલે મહાદુર્લભ એવું જૈનત્વ જે મળ્યું છે એને સફળ બનાવવા અને વાદમાં સફળતા મેળવી જૈનશાસનનો જયજયકાર કરવા માટે પણ આ સપ્તભંગીનું ખૂબ ઊંડાણથી અધ્યયન-ચિંતન-મનન કરવું જોઈએ.

આમ આ ચોથી ઢાળમાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો ભેદાભેદ દેખાડ્યો અને સપ્તભંગીનું સ્થાપન કર્યું. II ૫૪ II

આ ઢાળના વિવેચનમાં સપ્તભંગીનું-અર્થપર્યાય-વ્યંજનપર્યાયનું જે સવિસ્તર વિવેચન કર્યું છે તે શાસ્ત્રસાપેક્ષ રહીને તર્કપૂર્ણ અનુપ્રેક્ષા દ્વારા કર્યું છે... છતાં વિદ્વાનોને એ અપૂર્વ લાગે એવી પૂર્ણ શક્યતા છે.. પૂર્વાચાર્યકૃત વિવરણ કરતાં ઘણી જ ઘણી વાતો નવી જેવી લાગે એને નકારી શકાય એમ નથી... છતાં હું બધાને વિનંતી કરવા માગું છું કે આ મારી અનુપ્રેક્ષા છે, એ વાત સાચી છે. હાલ ઉપલબ્ધ પૂર્વગ્રંથોમાં એ મળતી નથી એ વાત પણ સાચી છે... પણ એટલા માત્રથી એને ગલત કહી ન દેવાની બહુશ્રુતગીતાર્થોને પુનઃ પુનઃ નમ્રવિનંતી છે. કાંઈપણ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ કે તર્કવિરુદ્ધ ભાસે તો એ મને જણાવવાની પણ કરી કરી નમ્ર વિનંતી છે જ. સપ્તભંગીનું આવું જ વિસ્તૃત નિરૂપણ કરતા મારા સ્વોપજ્ઞવૃત્તિથી અલંકૃત સપ્તભંગીવિંશિકા ગ્રન્થનું અધ્યયન કરવા પણ નમ્ર વિનંતી છે.

#### کشینی م

या प्रश्नाद् विधिपर्युदासभिदया बाधच्युता सप्तधा, धर्मं धर्ममपेक्ष्य वाक्यरचना नैकात्मके वस्तुनि । निर्दोषा निरदेशि देव ! भवता सा सप्तभङ्गी यया, जल्पन् जल्परणांगणे विजयते वादी विपक्षं क्षणात् ।। ॥ रत्नाकरअवतारिका ॥



# િૄંઢાળ પાંચમી ે

ટબો - હિવઇ પાંચમઇં ઢાળઇં નય-પ્રમાણ વિવેક કરઇં છઇં - એક અર્થ ઘટ પટાદિક, જીવ અજીવાદિક, ત્રય રૂપ કહતાં, દ્રવ્ય - ગુણ - પર્યાય રૂપ છઇ. જે માટિં ઘટાદિક મૃત્તિકાદિરૂપઇં દ્રવ્ય, ઘટાદિરૂપઇં સજાતીય દ્રવ્ય પર્યાય, રૂપ-રસાદ્યાત્મકપણઇં ગુણ. ઇમ જીવાદિકમાં જાણવું. એહવું પ્રમાણઇ=સ્યાદ્વાદવચનઇં દેખ્યું, જે માટિં પ્રમાણઇ સપ્તભંગાત્મકઇં ત્રયરૂપપણું મુખ્યરીતિં જાણઇં.

ઉત્તર - એવું પ્રમાણથી = સ્યાદ્વાદગર્ભિત વચનથી અમે જાણ્યું છે... કારણ કે સપ્તભંગાત્મક પ્રમાણથી દરેક પદાર્થનું ત્રણરૂપપણું મુખ્ય રીતિએ = મુખ્યવૃત્તિએ જણાય છે.

ગાથાર્થ - કોઈપણ પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય એમ ત્રણ રૂપવાળો છે... આવું નિર્દોષ પ્રમાણ વડે જણાય છે. નયવાદી પણ આ ત્રણરૂપવાળા પદાર્થને જાણે છે... પણ એમાંથી એકરૂપ મુખ્યવૃત્તિથી જાણે છે... ને અન્ય બે રૂપ ઉપચારથી જાણે છે. જ્ઞાનદૃષ્ટિથી જગતને દેખો... !! પ-૧ !!

વિવેચન - હિવઇં પાંચમઇં ઢાળઇં... બીજી ઢાલમાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો પરસ્પર લેદ દેખાડ્યો... ત્રીજી ઢાળમાં પરસ્પર અલેદ જણાવ્યો... ચોથી ઢાળમાં લેદાલેદ દર્શાવ્યા... હવે પાંચમી ઢાળમાં આ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનું જ્ઞાન પ્રમાણ શી રીતે કરે છે અને નય શી રીતે કરે છે? એ દર્શાવે છે... ને એ દર્શાવવા દ્વારા પ્રમાણ - નયનો વિવેક કરે છે=બેનો લેદ દર્શાવે છે...

ઘટ-પટ વગેરે લૌકિક... કે જીવ-અજીવ વગેરે લોકોત્તર... કોઈપણ પણ પદાર્થ દ્રવ્યાત્મક છે, ગુણાત્મક છે અને પર્યાયાત્મક છે... આમ ત્રણરૂપ છે. કારણ કે ઘડો માટીથી અભિન્ન હોવાથી માટીરૂપ દ્રવ્યાત્મક છે... એમ ઘટરૂપે (એ માટી દ્રવ્યના) સજાતીય પર્યાયાત્મક છે... ને રૂપ-રસાદિ ગુણોથી અભિન્ન હોવાથી રૂપ-રસાદિરૂપે ગુણાત્મક છે... એ જ રીતે જીવાદિકમાં પણ જાણવું... અર્થાત્ જીવ, જીવદ્રવ્યાત્મક છે, મનુષ્યાદિ પર્યાયાત્મક છે... અને જ્ઞાનાદિ ગુણાત્મક છે...

પ્રશ્ન - દરેક પદાર્થ આમ દ્રવ્યાદિત્રયાત્મક છે, એવું શી રીતે જાણ્યું?

અહીં જે સપ્તભંગીની વાત કરી છે તે પ્રમાણની-સકલાદેશની સપ્તભંગી જાણવી. આ સપ્તભંગી પરથી, પદાર્થ ત્રયાત્મક હોય છે એનો નિર્ણય શી રીતે થાય છે? એ ખોળી કાઢવા જેવું છે...

અલબત् अयं श्यामो घटो मृद्द्रव्यं न वा ? स्यादस्त्येव अयं श्यामो घटो मृद्द्रव्यम् अथवा

घटो मृद्द्रव्यं न वा ? स्यादस्त्येव मृद्द्रव्यम् घटो श्यामो न वा ? स्यादस्त्येव श्यामः

अयं घटो न वा ? स्यादस्त्येव घट:

આવા ભંગથી વિવક્ષિત પદાર્થ - શ્યામ (વર્શાત્મક ગુણમય) છે, ઘટ (પર્યાયાત્મક) છે અને મૃદ્દ્રવ્ય (દ્રવ્યાત્મક) છે એમ જણાય છે... પણ આ તો સપ્તભંગીનો માત્ર પ્રથમ ભંગ જ છે. સાતે ભંગોના સમૂહરૂપ સપ્તભંગ્યાત્મક પ્રમાણથી આ નિશ્ચય થાય છે... એવું આનાથી સિદ્ધ થઈ શકતું નથી... બહુશ્રુત ગીતાર્થ મહાત્માઓએ આ રહસ્ય શોધી કાઢવા પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

જે નયવાદી હોય છે તે એકાંશગ્રાહી હોય છે. જેમકે દ્રવ્યાર્થિકનય પદાર્થને દ્રવ્યાત્મક માને છે. પર્યાયાર્થિકનય પદાર્થને પર્યાયાત્મક માને છે. પણ તેઓની આ માન્યતા મુખ્યવૃત્તિએ હોય છે. ગૌણવૃત્તિએ તો તેઓ પણ પદાર્થના શેષ અંશને માને જ છે. જો ન માને ને ઉપરથી ઇતરાંશનું ખંડન કરે તો એ નય સુનય ન રહેતાં દુર્નય બની જાય છે. (અલબત્ત સુનય પણ સ્વાભિપ્રેત અંશથી ભિન્ન અંશનું ખંડન કરતો હોય છે, પણ એ સ્વાભિપ્રેતઅંશની દઢ સિદ્ધિ કરવા માટે હોય છે. નહીં કે 'ઇતરાંશ પદાર્થમાં છે જ નહીં' એ રીતે ઇતરાંશનો નિષેધ કરવા માટે… એ જાણવું.) એટલે જણાય છે કે નયવાદીને પણ બન્ને અંશ માન્ય હોય છે… (ગુણ-પર્યાયને અલગ ગણીએ તો ત્રણે અંશ…)

**શંકા** - પ્રમાણને પણ બન્ને (કે ત્રણે) અંશ માન્ય છે. નયને પણ એ માન્ય છે... તો બેમાં ફરક શું રહ્યો ?

સમાધાન - પ્રમાણને બન્ને અંશ મુખ્યવૃત્તિથી = શક્તિસંબંધથી માન્ય છે. અર્થાત્ પ્રમાણ ઘટાદિપદની શક્તિ ગુણપર્યાયથી અભિન્ન મૃદ્દ્રવ્ય અંગે માને છે... જ્યારે નય એક અંશમાં શક્તિ માને છે અને અન્ય અંશમાં લક્ષણા માને છે... માટે બન્નેમાં ફરક સ્પષ્ટ છે.

શંકા - તમે સપ્તભંગીના ત્રીજા ભંગના વિવરણમાં જણાવેલું છે કે સંકેતિત શબ્દથી પણ (ધારો કે 'ઝ' એવા શબ્દથી પણ) અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ એક સાથે જણાઈ શકતા નથી... એમાં એકનો શક્તિથી અને એકનો લક્ષણાથી બોધ કરવાની શંકામાં જણાવેલું કે શાનો શક્તિથી ને શાનો લક્ષણાથી બોધ કરવો ? એમાં વિનિગમકાભાવ છે (જુઓ પૃષ્ઠ નંબર ૧૩૪). તો અહીં પ્રસ્તુતમાં પણ વિનિગમકાભાવ નહીં આવે ? અને વિનિગમકાભાવ આવવાથી ક્યાં તો બન્નેમાં શક્તિ જ માનવી પડશે (ને તો પછી પ્રમાણથી કોઈ ભેદ નહીં

નયવાદી જે એકાંશવાદી, તે પણિ મુખ્યવૃત્તિં અનઇ ઉપચારઇ એક અર્થનઇ વિષઇં ત્રયરૂપપણું જાણઇ. યદ્યપિ નયવાદીનઇ એકાંશ વચનઇ શક્તિં એક જ અર્થ કહિઇ. તો પણિ લક્ષણારૂપ ઉપચારઇ બીજા ૨ અર્થ પણિ જાણઇ.

'એકદા વૃત્તિદ્વય ન હોઇ' એ પણિ તંત નથી. 'गङ्गायां मत्स्यघोषी' ઇત્યાદિ

રહે..) ને ક્યાં તો એકેમાં શક્તિ માની નહીં શકાય.. ને તેથી પછી લક્ષણા પણ માની નહીં શકાય...

સમાધાન - ના. અહીં આવી શંકા ઉચિત નથી... કારણ કે દ્રવ્યાર્થિકનયની વિચારણા ચાલતી હોય તો એનું દ્રવ્યાર્થિકપણું જ વિનિગમક બની દ્રવ્યાંશમાં શક્તિ અને પર્યાયાંશમાં લક્ષણા... એવો વિવેક કરી આપે છે... એમ પર્યાયાર્થિકનયની વિચારણા ચાલતી હોય તો એનું પર્યાયાર્થિકપણું જ વિનિગમક બની પર્યાયાંશમાં શક્તિ અને દ્રવ્યાંશમાં લક્ષણા... એવો વિભાગ કરી આપે છે.

અહીં ગ્રંથકારે ટબામાં 'લક્ષણારૂપ ઉપચારઇં' એમ જણાવીને લક્ષણાને ઉપચાર તરીકે જણાવેલ છે... આમાં આશય એ છે કે गंगायાં घोष: આવો વાક્યપ્રયોગ થયેલો છે... 'ગંગા'નો શક્તિથી મળતો અર્થ છે ગંગાનદી... ગંગાપ્રવાહ... પણ એમાં ઘોષ = ગાયોનો વાડો હોવો સંભવિત નથી... એટલે 'ગંગા' પદની લક્ષણા કરીને એનો અર્થ ગંગાતીર કરવામાં આવે છે. તેથી 'ગંગા નદીના કાંઠે ગાયોનો વાડો છે' એવો અર્થ મળે છે. એટલે જણાય છે કે 'ગંગા' શબ્દના શક્યાર્થરૂપ ગંગાપ્રવાહનો ગંગાતીરમાં ઉપચાર કરીને 'ગંગા' શબ્દના અર્થ તરીકે ગંગાતીર લેવામાં આવે છે.

આ જ રીતે દ્રવ્યાર્થિકનય, લક્ષણારૂપ ઉપચારથી પર્યાયાંશને અને પર્યાયાર્થિક નય લક્ષણારૂપ ઉપચારથી દ્રવ્યાંશને પણ અર્થ તરીકે સ્વીકારે છે.

શંકા - એક શબ્દનો અર્થ જ્યારે લેવાનો હોય ત્યારે મુખ્યતયા શક્તિથી લેવાનો હોય છે... કોઈક અસંગતિ થતી હોય તો પછી લક્ષણાથી લેવાય છે... પણ જ્યારે લક્ષણા લારા મળતો લક્ષ્યાર્થ લેવાય છે ત્યારે પછી શક્તિ દ્વારા મળતો શક્યાર્થ લેવાતો નથી... એટલે કે શબ્દનો ક્યાં તો શક્તિરૂપ વૃત્તિથી મળતો અર્થ લેવાય છે ને ક્યાં તો લક્ષણારૂપવૃત્તિથી મળતો અર્થ લેવાય છે. પણ આ બન્ને વૃત્તિથી મળતા અર્થો એકસાથે ક્યારેય લેવાતા નથી... તો પ્રસ્તુતમાં પણ શી રીતે લેવાય ?

(વાચક એવા શબ્દનો વાચ્યાર્થ સાથેનો સબંધ એ વૃત્તિ છે... નૈયાયિકોએ વૃત્તિના બે પ્રકાર શક્તિ અને લક્ષણા માન્યા છે.. ત્રીજો 'વ્યંજના' નામનો સંબંધ પણ અન્યોએ માનેલો છે.. પણ નૈયાયિકો એનો લક્ષણામાં જ અન્તર્ભાવ કરી દે છે.)

સમાધાન - 'એકદા વૃત્તિદ્વય ન હોઇ' એ પણિ તંત નથી... 'એક શબ્દના બન્ને

સ્થાનિં જે માટિં ર વૃત્તિ પણ માની છઇ. ઇહાં પણિ મુખ્ય અમુખ્યપણઇં, અનંતધર્માત્મક વસ્તુ જણાવવાનઇં પ્રયોજનઇં એક નય, શબ્દની ૨ વૃત્તિ માનતાં વિરોધ નથી. અથવા નયાત્મકશાસ્ત્રઇં ક્રમિકવાક્યદ્વયઇં પણિ એ અર્થ જણાવિઇં અથવા 'एकबोधणाब्द एकबोध

વૃત્તિથી અર્થ લઈ શકાય નહીં...' આવો કોઈ નિયમ નથી... કારણ કે गङ्गायां मत्स्यघोषौ (= ગંગામાં માછલો અને વાડો છે) આવા વાક્યપ્રયોગ વખતે ગંગાપદના બન્ને વૃત્તિથી મળતા અર્થ લેવામાં આવે છે. આશય એ છે કે ગંગા પદનો માત્ર શક્યાર્થ ગંગાપ્રવાહ લઈએ તો એમાં ગાયોનો વાડો હોવો અસંભવિત છે.. જો માત્ર લક્ષ્યાર્થ ગંગાતીર લઈએ તો એમાં માછલો ન સંભવી શકે. એટલે આવા વાક્યનો અર્થ 'ગંગાનદીમાં માછલો છે અને ગંગાકાંઠે ગાયોનો વાડો છે' એવો અર્થ કરાય છે... અર્થાત્ 'गङ्गा' શબ્દનો શક્તિથી ગંગાનદી અર્થ પણ લેવાય છે અને લક્ષણાથી ગંગાતીર અર્થ પણ લેવાય છે. આમ બન્ને વૃત્તિથી મળતા અર્થ લેવાય છે... માટે 'એકદા વૃત્તિદ્ધય ન હોય' આવો નિયમ ઊભો રહી શકતો નથી...

પ્રસ્તુતમાં પણ, મુખ્ય અને અમુખ્ય (= ગૌણ) પણે અનંતધર્માત્મક વસ્તુને જણાવવાનું પ્રયોજન હોવાથી એક નય શબ્દની બન્ને વૃત્તિ માને તો વિરોધ નથી = કોઈ દોષ નથી.

શંકા - सकृदुच्चिरतः शब्दः सकृदेवार्थं गमयित... (અર્થાત્ એક વાર બોલાયેલો શબ્દ એક જ વાર અર્થને જણાવે છે) આવો નિયમ છે... એટલે, 'ઘટાદિ' પદ એકવાર બોલાયેલું હોય ને એ એના દ્રવ્યને શક્તિથી જણાવી દે તો પછી બીજીવાર 'પર્યાય'રૂપ અર્થને એ જણાવી શકતો નથી.

सभाधान - તો પછી गङ्गायां मत्स्यघोषौ વાક્યપ્રયોગ સ્થળે શું કરશો...? કારણ કે ત્યાં પણ ગંગા શબ્દ એક જ વાર બોલાયેલો છે, એટલે જો એ મત્સ્ય માટે ગંગાનદી એવો અર્થ જણાવી દેશે તો પછી ઘોષ માટે ગંગાતીર એવો અર્થ જણાવી નહીં શકે.

શંકા - गङ्गायां मत्स्यघोषौ આવા સ્થળે અમે 'ગંગા'પદની અનુવૃત્તિ કરીશું અને તેથી 'गङ्गायां मत्स्यः गङ्गायां घोषः' આ રીતે બે વાક્ય બનાવીને, બે વાર 'ગંગા' પદ લઈને એકવાર ગંગાપ્રવાહ અને બીજીવાર ગંગાતીર એવો અર્થ લઈશું… માટે કોઈ નિયમભંગ નહીં થાય…

समाधान - અથવા नयात्मકशास्त्रઇ... અમે પણ ક્રમિક બે વાક્ય લઈશું. નયાત્મક શાસ્ત્રે ક્રમિક બે વાક્ય પણ એ અર્થને જણાવે છે.. અર્થાત્ અમે પણ 'ઘટાદિ' પદની અનુવૃત્તિ કરીશું... અર્થાત્ घटः किम् ? घटो गुणपर्यायाभिन्नं मृद्द्रव्यम्... આમ એક વાક્ય કહીશું... ને પછી લક્ષણાથી घटो द्रव्यभिन्नकंबुग्रीवादिपर्यायमयः એમ બીજું વાક્ય કહીશું - પર્યાયાર્થિકનયનો વિચાર હોય ત્યારે, શક્તિથી घटो द्रव्यभिन्नकंबुग्रीवादिपर्यायमयः આવો અર્થ લઈશું... ને પછી બીજું વાક્ય લક્ષણાથી घटो गुणपर्यायाभिन्नमृद्द्रव्यरूपः આવો અર્થ જણાવશે...

છતાં કોઈ એમ કહે કે આવા ક્રમિક બે વાક્યો અનુભવાતા નથી... તો ગ્રંથકાર કહે છે : અથવા એક બોધ શાબ્દે.. અહીં 'શાબ્દે' શબ્દ અશુદ્ધ લાગે છે... શાબ્દ શબ્દ હોવો જોઈએ. એટલે एकबोध: शाब्द: एकबोध आર્થ: આવું વાક્ય મળશે... એનો અર્થ આવો છે કે - ધારો કે આપણે દ્રવ્યાર્થિકનયે વિચારી રહ્યા છીએ... તો 'ઘડો ગુણ-પર્યાયથી અભિન્ન મૃદ્દ્રવ્યરૂપ છે...' આવો અર્થ તો શબ્દ પરથી જ મળી જશે... માટે એ 'શાબ્દ' બોધ છે.

अंक बोध आर्थ: 'ઘડો મૃદ્દ્રવ્યભિત્ર કંબુગ્રીવાદિપર્યાયમય છે...' આવો પર્યાયાંશનો બોધ આર્થ હોય છે = અર્થાપત્તિથી ગમ્ય હોય છે. આશય એ છે કે શબ્દ દ્વારા તો ગુણ-પર્યાયથી અભિત્ર મૃદ્દ્રવ્યનો બોધ થયો... પણ એ સર્વથા અભિત્ર હોવો અસંગત છે... કારણ કે કંબુગ્રીવાદિપર્યાય નાશ પામે તો પણ મૃદ્દ્રવ્ય નાશ પામતું નથી.. કંબુગ્રીવાદિપર્યાય જે જળાહરણાદિ કરી શકે છે તે પિંડાદિરૂપે રહેલ મૃદ્દ્રવ્ય કરી શકતું નથી... ભેદપક્ષની આવી બધી દલીલો અહીં સમજી લેવી... એટલે કંબુગ્રીવાદિપર્યાયનો મૃદ્દ્રવ્ય સાથે જે અભેદ છે, તે એ બે વચ્ચે કથંચિદ્ ભેદ માન્યા વિના અનુપપત્ર (= અસંગત) રહે છે. માટે એને સંગત કરવા માટે અર્થાપત્તિ દ્વારા (અન્યથા અનુપપત્તિ દ્વારા) આવો નિર્ણય થાય છે કે બન્ને વચ્ચે કથંચિદ્ભેદ પણ છે... એટલે 'ઘડો મૃદ્દ્રવ્યભિત્ર કંબુગ્રીવાદિપર્યાયમય છે' આવો બોધ અર્થાપત્તિથી થયેલો હોવાથી એને આર્થ કહેવાય છે. પર્યાયાર્થિકનયના મતે 'ઘડો મૃદ્દ્રવ્યભિત્ર કંબુગ્રીવાદિપર્યાયમય છે' આવો બોધ શાબ્દ બોધ હોય છે... અને 'ઘડો ગુણપર્યાયાભિત્રમૃદ્દ્રવ્યમય છે' આવો બોધ આર્થ જાણવો.)

આમ નયવાદી પણ બર્સ અંશનો બોધ કરે છે એ નિશ્ચિત છે, પછી ભલે એ વૃત્તિદ્વયથી હોય કે ક્રમિક બે વાક્યો દ્વારા હોય કે શાબ્દ અને આર્થ એમ બે બોધ દ્વારા હોય...

ત્રંથકારે આ ઢાળની ધ્રુવપંક્તિ - જ્ઞાનદૃષ્ટિં જગ દેખિઇં... એમ રાખેલી છે. પૂ. ઉપાધ્યાયજી મ. હિતશિક્ષા આપે છે... જગત્માં રહ્યા છીએ માટે જગત્ દેખાવાનું તો છે જ. પણ એને કેવી રીતે જોવું? જે રીતે જોવાથી રાગ-દેષ-મોહ વધતા જાય છે ને તેથી જીવ વિષય-કષાયના કળણમાં વધુ ને વધુ ખૂંપતો જાય છે એ રીતે જોવું એ મોહદૃષ્ટિથી જગત્ને જોયું કહેવાય... જગત્ના બધા જીવોનો અનાદિકાળથી આ જગત્ને મોહદૃષ્ટિથી જોવાનો જ અભ્યાસ છે... હવે એ અભ્યાસને તોડવાનો છે... ને જે રીતે જોવાથી રાગ-દેષાદિ વધવાના બદલે સંવેગ-વૈરાગ્યાદિ વધતા જાય એ રીતે જોવાનો અભ્યાસ વધારવાનો છે... આ રીતે જોવું એ જ્ઞાનદૃષ્ટિએ જોયું કહેવાય... આમાં, પ્રમાણાત્મકજ્ઞાનથી જોવાનો પણ સમાવેશ છે, ને યથાયોગ્ય વિનિયોજન હોય એ રીતે નયાત્મક જ્ઞાનથી જોવાનો પણ સમાવેશ છે.

आर्थः' ઇમ અનેક ભંગ જાણવા. ઇમ જ્ઞાન દર્ષ્ટિં જગના ભાવ દેખિઇ ॥ ૫-૧ ॥ મુખ્યવૃત્તિં દ્રવ્યારથો, તાસ અભેદ વખાણઇં રે । ભેદ પરસ્પર એહનો, તે ઉપચારઇં જાણઇં રે જ્ઞાન૦ ॥ ૫-૨ ॥

ટબો - કહિયો અર્થ તેહ જ સ્પષ્ટપણઇં જણાવઇં છઇં- મુખ્યવૃત્તિં કહતાં શક્તિં શબ્દાર્થ કહતો, જે દ્રવ્યાર્થનય, તે તાસ કહતાં દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનઇ અભેદ વખાણઇં, જે માટઇં ગુણપર્યાયાભિશ્નમૃદ્દ્રવ્યાદિકનઇ વિષયઇ ઘટાદિપદની શક્તિ છઇ. એહનો પરસ્પર કહતાં માંહોમાંહીં ભેદ છઇ, તે ઉપચાર કહિતાં લક્ષણાઇ જાણઇં, જે માટઇ દ્રવ્યભિશ્ન કંબુગ્રીવાદિપર્યાયનઇ વિષઇ તે ઘટાદિપદની લક્ષણા માનઇ. મુખ્યાર્થબાધઇ મુખ્યાર્થસંબંધઇ તથાવિધવ્યવહારપ્રયોજન અનુસરી, તિહાં લક્ષણાપ્રવૃત્તિ દુર્ઘટ નથી. ॥ પ-૨ ॥

એમાં દ્રવ્યાર્થિકનયથી આત્મદ્રવ્યને જોતાં એ સચ્ચિદાનંદમય... શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ દેખાય છે... જીવને એનું આકર્ષણ થાય છે... એના કારણે સંવેગ (= મોક્ષાભિલાષ) વધે છે... અને પર્યાયાર્થિકનયથી આત્મદ્રવ્યને જોતાં પ્રતિ ક્ષણ બદલાતા રહેતાં ભાવો - અનિત્યતા દેખાવાથી વૈરાગ્ય (=ભવનિર્વેદ) વધે છે... માટે જ્ઞાનદેષ્ટિથી જગત્ને જોવું જોઈએ. ॥પપ॥

ગાથાર્થ - દ્રવ્યાર્થિકનય મુખ્યવૃત્તિં = શક્તિથી તાસ = દ્રવ્ય - ગુણ - પર્યાયનો પરસ્પર અભેદ છે એમ વખાણે છે... અને ઉપચારથી = લક્ષણાથી તેઓનો પરસ્પર ભેદ હોવો જાણે છે. II પ-૨ II

વિવેચન - કહિયો અર્થ... પહેલી ગાથામાં જે અર્થ કહ્યો હતો એને જ હવે સ્પષ્ટપણે ગ્રંથકાર જણાવે છે... દ્રવ્યાર્થિકનય જયારે શક્તિથી શબ્દાર્થ લેતો હોય છે ત્યારે એ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો પરસ્પર અભેદ હોવો કહે છે, કારણ એ 'ઘટ' પદની શક્તિ ગુણ-પર્યાયાભિન્ન મૃદ્દ્રવ્ય વગેરેમાં માને છે. એટલે મૃદ્દ્રવ્ય અને તેનો ગુણ-પર્યાય સાથેનો અભેદ... આ બન્ને વાતો એને 'ઘટ' શબ્દના શ્રવણથી-શક્તિસંબંધ દ્વારા જણાઈ જાય છે... વળી દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો પરસ્પર ભેદ જે છે તે ઉપચારથી = લક્ષણાથી જાણે છે. કારણ કે એ દ્રવ્યભિન્ન કંબુગ્રીવાદિપર્યાયમાં 'ઘટ' પદની લક્ષણા માને છે.

શંકા - गङ्गायां मत्स्यः (ગંગાનદીમાં માછલો છે) આવા વાક્યપ્રયોગમાં શક્તિથી ગંગાનદી એવો અર્થ જો લેવામાં આવે છે તો પછી એની લક્ષણા કાંઈ કરવામાં આવતી નથી. એમ, 'ઘટ' પદનો શક્તિથી અર્થ લઇ લીધો તો પછી લક્ષણા શા માટે કરવાની?

સમાધાન - गङ्गायां घोष: માં શા માટે લક્ષણા કરો છો?

**શંકા** - ત્યાં તો 'ગંગાપ્રવાહ' એવો મુખ્યાર્થ = શક્યાર્થ બાધિત છે, માટે લક્ષણા કરવામાં આવે છે. સમાધાન - મુખ્યાર્થ બાધઇ - પ્રસ્તુતમાં પણ, જો 'ઘટ' પદની લક્ષણા કરવામાં ન આવે તો મુખ્યાર્થ બાધિત રહે છે. શક્તિથી, પરસ્પર અભેદ હોવો તો જાણી લીધો... હવે ભેદ જો જાણવામાં ન આવે તો એ અભેદ એકાન્તે માનવો પડે જે બાધિત છે તે વાત આપણે ભેદ પક્ષની દલીલોથી જોઈ ગયા છીએ. એટલે લક્ષણાથી 'ભેદ' અર્થને ન લેવામાં શક્યાર્થ અભેદ બાધિત થતો હોવાથી લક્ષ્યાર્થ 'ભેદ' લેવો આવશ્યક છે.

શંકા - शक्यार्थसम्बन्धो लक्षणा... તે તે પદનો જે શક્યાર્થ = મુખ્યાર્થ હોય તેની સાથેનો સંબંધ એ લક્ષણા છે... એટલે લક્ષ્યાર્થ તરીકે આડેધડ ગમે તે પદાર્થ નથી લઈ શકાતો, પણ શક્યાર્થ સાથે સંબદ્ધ હોય એવો જ પદાર્થ લેવાનો હોય છે... ગંગાપ્રવાહને સંબદ્ધ ગંગાતીર છે... માટે લક્ષ્યાર્થ તરીકે તીર લઇ શકાય છે. એમ પ્રસ્તુતમાં અભેદને ભેદ કયા સંબંધથી સંબદ્ધ છે? કે જેથી ભેદને લક્ષ્યાર્થ તરીકે લઈ શકાય?

સમાધાન - મુખ્યાર્થ સંબંધઇ - અભેદનો ભેદ એ પ્રતિયોગી હોવાથી સ્વપ્રતિયોગિત્વ સંબંધ લઈ શકાય... અથવા દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ભેદ અને અભેદ પરસ્પર ક્ષીરનીરવત્ અત્યંત અનુવિદ્ધ છે. એટલે આવો અનુવિદ્ધત્વ (પરસ્પર અત્યંત સંકળાયેલાપણું) સંબંધ લઈ શકાય... એ સંબંધથી ભેદ, શક્યાર્થ એવા અભેદને સંબદ્ધ હોવાથી લક્ષ્યાર્થ તરીકે લઈ શકાય છે.

શંકા - જ્યારે શ્લોક બોલવાનો હોય ત્યારે તો છંદ વગેરેના કારણે શબ્દપ્રયોગો પર નિયંત્રણ હોય... પણ એ સિવાય તો વક્તા પર કોઈ એવું નિયંત્રણ હોતું નથી કે અમુક શબ્દ જ વાપરવો ને અમુક નહીં વાપરવાનો. તો ગંગાતીર પર ઘોષ છે આવું તાત્પર્ય હોય ત્યારે વક્તાએ गंगातीरे घोष: આવો જ વાક્યપ્રયોગ કરવો જોઈએ ને... 'गंगायां घोष:' બોલવામાં તો ઘણા પ્રશ્નો છે... શ્રોતા સાંભળે... અસંગતિ વિચારે... ને પછી સંગતિ માટે લક્ષણા કરે... આવી ક્લિષ્ટ કલ્પનાઓનું વક્તાએ ગૌરવ કરવાની શી જરુર છે? શું गंगातीरे घोष: એવો વચનપ્રયોગ પોતાના તાત્પર્યને જણાવવા માટે સમર્થ નથી?

આવો પ્રશ્ન ઊઠે છે ને એનો જવાબ છે... વક્તાએ ગંગાના કાંઠે વાડો છે એટલું જ નથી જણાવવું... પણ જેમ ગંગાપ્રવાહમાં શૈત્ય અને પાવનત્વ છે એમ આ વાડામાં પણ એ છે... આવું પણ ભેગું જણાવવું છે... गंगातीरे घोष: કહેવાથી એ જણાઈ શકતું નથી... માટે એ गङ्गायां घोष: એવો પ્રયોગ કરે છે. આમ અહીં જેમ ચોક્કસ પ્રયોજન છે, એમ પ્રસ્તુતમાં પણ 'ભેદ'ને શક્તિથી જણાય છે એમ ન લેતાં લક્ષણાથી જણાય છે-એવું લેવામાં શું પ્રયોજન છે?

સમાધાન - તથાવિધ વ્યવહાર પ્રયોજન... પ્રસ્તુતમાં પણ ભેદને લક્ષ્યાર્થ તરીકે જ લેવામાં પ્રયોજન છે જ. ધારો કે ભેદને શક્યાર્થ તરીકે લેવામાં આવે... અને અભેદને લક્ષ્યાર્થ તરીકે લેવામાં આવે તો એ દ્રવ્યાર્થિકની દેષ્ટિ ન રહેતાં પર્યાયાર્થિકની બની જાય...

તથા એ વંખતે અભેદને લક્ષ્યાર્થ તરીકે લેવાનું પ્રયોજન શું? એ પ્રશ્ન ઊભો થાય જ.. એટલે હવે જો બન્નેને શક્યાર્થ તરીકે લેવામાં આવે તો એ દ્રવ્યાર્થિકનય ન રહેતાં પ્રમાણાત્મક જ બની જાય...

શંકા - તો બની જવા દો ને... એને દ્રવ્યાર્થિકનય તરીકે ઊભો રાખવાની શી જરૂર છે?

સમાધાન - દ્રવ્યાર્થિકનય શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યને જોઈ સંવેગ વધારે છે... વગેરે પ્રયોજન આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ... એમ પુદ્ગલદ્રવ્ય અંગે પણ દ્રવ્યાર્થિકનયની દૃષ્ટિ જીવને રાગ-દ્રેષના તોફાનોથી બચવા ઉપયોગી બની શકે છે... સુબુદ્ધિ મંત્રીની વાત આવે છે ને... ખાળની ભયંકર દુર્ગંધથી રાજા સહિત બધાના નાક ફાટી રહ્યા હતા.. ને ભારે અણગમો થઈ રહ્યો હતો ત્યારે પણ 'સબ પુદ્ગલકી બાજી...' સૂત્ર દ્વારા મંત્રી સ્વસ્થ હતો... ને જમણવાર પ્રસંગે પાણીની મીઠાશ-શીતલતા પર બધા આફરીન-આફરીન પોકારી રહ્યા હતા ત્યારે પણ મંત્રી 'સબ પુદ્ગલકી બાજી' આ જ સૂત્રના આલંબને રાગના હુમલાને ખાળી સ્વસ્થ રહી શક્યા હતા ને... પુદ્ગલની વર્તમાન સારી કે નરસી અવસ્થારૂપ પર્યાયને ગૌણ કર્યા વગર આવી સ્વસ્થતા શી રીતે આવે? એટલે પર્યાયને ગૌણ કરનાર દ્રવ્યાર્થિકનયની દૃષ્ટિ પણ આવશ્યક છે... માટે, દ્રવ્યાર્થિકનય પણ ઊભો તો રહેવો જ જોઈએ, એ પ્રમાણાત્મક બની જાય એ ઇચ્છનીય નથી... તેથી ભેદને શક્યાર્થ તરીકે લઈ ન શકાય... માટે લક્ષ્યાર્થ તરીકે લેવાય છે.

આશય એ છે કે - નૈયાયિકે જાતિ-આકૃતિવિશિષ્ટવ્યક્તિમાં શક્તિ માની છે અર્થાત્ 'ઘટ' પદ દ્વારા શક્તિથી જ આ બધુ ઉપસ્થિત થઈ જાય છે. આમાં જાતિ = ઘટત્વ = ઘટપણું એ પર્યાય છે... 'આકૃતિ'થી માત્ર આકાર નથી લેવાનો, પણ વર્ણાદિ જે કાંઈ ઉપસ્થિત થાય એ બધું લેવાનું છે.. માટે 'આકૃતિ'થી ગુણ લઈ શકાય છે... અને 'વ્યક્તિ'થી દ્રવ્ય લઈ શકાય છે... એટલે જણાય છે કે 'ઘટ'પદથી ગુણ-પર્યાયવિશિષ્ટદ્રવ્ય જણાય છે. આમાં ગુણ-પર્યાયવિશિષ્ટ... એમ વિશિષ્ટ જે કહ્યું છે એનાથી જણાય છે કે ગુણ -પર્યાયનો દ્રવ્ય સાથેનો સંબંધ પણ જણાય છે. આ સંબંધ કયો છે ? ભેદાભેદ સંબંધ છે... (અર્થાત્ ભેદસંબંધ પણ છે ને અભેદસંબંધ પણ છે.... આમ તો આપણા જૈનમતે ભેદાભેદ = ભેદાનવિદ્ધઅભેદ... એ ભેદ અને અભેદ બન્નેના સરવાળારૂપ નહીં પણ ત્રીજો જ એક વિલક્ષણસંબંધ છે એવું વધારે પ્રસિદ્ધ છે. પણ બે નયની વિચારણામાં ભેદ-અભેદને અલગ કરવા પડે છે. માટે એ વિલક્ષણ સંબંધની વાત અહીં કરવી નથી, પણ ભેદ-અભેદ બન્ને માનવાની વાત કરી છે. અથવા એ વિલક્ષણસંબંધના ઘટક એવા ભેદ અને અભેદ... એમ પણ સમજી શકાય...) (એકલો ભેદ સંબંધ માનવામાં - જેમ કે નૈયાયિકે 'સમવાય' માનેલો છે તે માનવામાં - અનવસ્થા દોષ આવવાથી અંતે તે બાધિત થાય છે... એકાંતે અભેદ સંબંધ માનવામાં ગણ કે પર્યાયનાશે દ્રવ્યનો પણ નાશ માનવાની આપત્તિ આવે છે... માટે ભેદ-અભેદ સંબંધ છે.) એટલે જળવાન્ ઘટઃમાં જેમ જળ, ઘટ અને બે વચ્ચેનો સંયોગ

સંબંધ... આ ત્રણે જણાય છે... એમ પ્રસ્તુતમાં 'ગુણ-પર્યાય વિશિષ્ટ દ્રવ્ય' જણાય છે એનો મતલબ, ગુણ, પર્યાય, દ્રવ્ય તથા સંબંધ તરીકે ભેદ અને અભેદ... આ પાંચે વસ્તુ જણાય છે... આમાંથી પ્રમાણ ગુણ, પર્યાય અને દ્રવ્ય... ત્રણે શક્તિથી ઉપસ્થિત થાય છે એમ તેમજ ત્રણે વચ્ચે પરસ્પર ભેદાભેદ સંબંધ જે છે તે પણ શક્તિથી ઉપસ્થિત થાય છે એમ માને છે... અર્થાત્ પાંચે ચીજ શક્તિથી જ ઉપસ્થિત થાય છે. દ્રવ્યાર્થિકનયની દૃષ્ટિ એવી છે કે આ પાંચમાંથી દ્રવ્ય અને ત્રણેનો પરસ્પર અભેદ આ બન્ને મુખ્યવૃત્તિથી (શક્તિથી) જણાય છે.. ગુણ-પર્યાય તેમજ પરસ્પર ભેદ સંબંધ લક્ષણાથી જણાય છે. પર્યાયાર્થિકનયનો મત એવો છે કે આ પાંચમાંથી ગુણ-પર્યાય તેમજ પરસ્પરનો ભેદ સંબંધ શક્તિથી જણાય છે ને દ્રવ્ય તેમજ અભેદ સંબંધ લક્ષણાથી જણાય છે.

આમાં પ્રમાણ માટે તો કોઈ પ્રશ્ન નથી... બે નય અંગે વિચાર કરવાનો રહે છે. દ્રવ્ય નિત્ય છે, અવિચલિતસ્વરૂપ છે.. આધારભૂત છે... પર્યાય અનિત્ય છે... પરિવર્તનશીલ છે, અધ્ય છે... આવી બધી અનેક - પરસ્પર અત્યંત વિરુદ્ધ જણાય એવી વિલક્ષણતા દ્રવ્ય-પર્યાય વચ્ચે છે... એટલે, એનો એ ઘટાદિ પદાર્થ દ્રવ્યાત્મક પણ છે ને દ્રવ્યથી અત્યંત વિલક્ષણ એવા ગુણ-પર્યાયત્મક પણ છે... આ વાત બુદ્ધિને જચવી એ સહેલી વાત નથી... ને છતાં બુદ્ધિમાં એ નિઃશંકપણે બેસી જાય એ આવશ્યક તો છે જ, કારણ કે પદાર્થનું એ જ વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે... વળી બુદ્ધિને જેવું વાતાવરણ-જેવી કેળવણી મળ્યા હોય એ તરફ ઢળવું એના માટે એકદમ સહેલું હોય છે. એટલે કેળવણી અનુસાર કેટલાકને પદાર્થ દ્રવ્યાત્મક લાગતો હોય છે. તો કેટલાકને પર્યાયાત્મક... અન્ય અંશને સ્વીકારવા એમની બુદ્ધિ સહજ રીતે તૈયાર થઈ શકતી નથી.. એ અંશને પણ એ સ્વીકારે એ માટે, સ્વીકૃત અંશનું ક્યારેક ભારપૂર્વક ખંડન કરવું પણ આવશ્યક બનતું હોય છે ને સાથે અન્ય અંશનું આગ્રહ સાથે મંડન કરવું પણ જરૂરી બનતું હોય છે. આ ખંડન-મંડન પ્રમાણ કરી શકતું નથી, કારણ કે એ તો બન્ને અંશને સમાનદષ્ટિએ જોનાર છે. માટે નયની જરૂર પડે છે. દ્રવ્ય તરફ ઢળેલી બુદ્ધિને મધ્યસ્થ કરવા માટે પર્યાયાર્થકનય જોઈએ છે અને પર્યાય તરફ ઢળેલી બુદ્ધિને મધ્યસ્થ કરવા માટે દ્રવ્યાર્થિકનય જોઈએ છે.

દ્રવ્યાર્થિકનયે બધું દ્રવ્યરૂપે જોવાનું છે... એટલે એ ગુણ-પર્યાયનું પ્રધાન અસ્તિત્વ માની શકે એમ નથી. એટલે એ એમ કહે છે કે માટી જ ઘડા રૂપે પરિણમી. ઘડો કાંઈ માટીથી અલગ ચીજ નથી... વળી આમ કહે છે, માટે સ્પષ્ટ છે કે એ માટી (દ્રવ્ય) અને ઘડો (પર્યાય) વચ્ચે અભેદ સંબંધને સ્વીકારે છે.. એટલે દ્રવ્યાર્થિકનય 'ઘટ' પદના શક્યાર્થ તરીકે મૃદ્દદ્રવ્ય અને અભેદ સંબંધને ઉપસ્થિત થતા માને છે. આને જ એ પ્રધાન કરે છે... આને જ એ મુખ્યાર્થ માને છે.

પણ, એ પણ સુનય છે... એટલે સમજે છે કે 'घटमानय' એમ કહેવામાં આવ્યું હોય તો શ્રોતા કાંઈ માટીનો પિંડો લઈને આવતો નથી... પણ કંબુગ્રીવાદિમાન્ અમુક વર્ણાદિવાળા પદાર્થને જ લાવે છે... આ શિષ્ટવ્યવહારનો દ્રવ્યાર્થિકનય પણ માથે ભાર રાખે છે.. ને તેથી સ્વીકારે છે કે કંબુગ્રીવાદિપર્યાય-વર્શાદિગુણ શ્રોતાને ઉપસ્થિત થયા હોવા જ જોઈએ... આ ઉપસ્થિતિ કે આ શિષ્ટવ્યવહાર અસંગત ન ઠરે એ પ્રયોજનથી એ આ ગુણ-પર્યાયની ગૌણભાવે લક્ષ્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ માને છે. તથા પોતાને દ્રવ્યનો અભેદ પણ ઉપસ્થિત થયો છે. આ અભેદ કોની સાથે? એ માટે પણ ગુણ-પર્યાય ઉપસ્થિત થયેલા માનવા તો પડે જ. ગુણ-પર્યાય ઉપસ્થિત જ થયેલા ન હોય તો 'ગુણ-પર્યાય સાથે દ્રવ્યનો અભેદ સંબંધ છે' આવું બધું જાણી ન જ શકાય એ સ્પષ્ટ છે... વળી ગુણ-પર્યાયની શક્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ માનવામાં તો 'પ્રમાણ' આવી જાય… માટે લક્ષ્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ માને છે. વળી, માટી 'માટી'રૂપે પરિણમી... આવો પ્રયોગ ક્યારેય થતો નથી... માટી 'ઘડા'રૂપે પરિણમી... આવો બધો જ પ્રયોગ થાય છે... એટલે જણાય છે કે માટી અને ઘડા વચ્ચે સર્વથા-એકાન્તે અભેદ નથી... અર્થાત્ ભેદ પણ છે જ... એમ 'માટીનો ઘડો' આવો વ્યવહાર થાય છે, 'માટીની માટી' આવો વ્યવહાર થતો નથી... આ પણ જણાવે છે કે માટી અને ઘડા વચ્ચે ભેદ પણ હોવો જ જોઈએ... એટલે આ ભેદ સંબંધની ઉપસ્થિતિ આવશ્યક છે. એ શક્યાર્થરૂપે લઈ શકાતી નથી. કારણ કે તો તો એ 'પ્રમાણ'રૂપ બની જાય, દ્રવ્યાર્થિકનય ન રહે... તેથી લક્ષ્યાર્થરૂપે માને છે.

પર્યાયાર્થિકનય એમ કહે છે કે घटमानय આ સાંભળવા પર શ્રોતાને શ્યામત્વ - કંબુગ્રીવાદિમત્ત્વ-વૃત્તાકાર(પાંચેક લીટરનું)પરિમાણ... આવો બધો પદાર્થ જ ઉપસ્થિત થાય છે... આ બધું તો ગુણ-પર્યાય છે... ને આ સિવાય તો કશું ઉપસ્થિત થતું જ નથી જેને માટીદ્રવ્ય કહી શકાય... માટે 'ઘટ' પદની શક્તિ ગુણ-પર્યાયમાં છે, દ્રવ્યમાં નથી... એમ એ, ભેદ સંબંધ પણ 'ઘટ' પદની શક્તિથી ઉપસ્થિત થાય છે, એમ માને છે, કારણ કે 'ઘડાનું પાણી' આવો વ્યવહાર ઘડા-પાણી વચ્ચેના ભેદ સંબંધને જણાવે છે... એમ 'માટીનો ઘડો' વગેરે વ્યવહાર પણ ભેદસંબંધને જ જણાવે છે.

પણ, છેવટે આ પર્યાયાર્થિકનયને પણ સુનય બન્યા રહેવું છે.. દુર્નય નથી બની જવું... એટલે શિષ્ટવ્યવહારનો એ પણ આદર કરે છે... ને તેથી 'માટી ઘડારૂપે પરિણમી...' આવા વ્યવહારનો કે પિંડ-સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ અંગે થતી 'આ એ જ માટી છે' આવી પ્રત્યભિજ્ઞાનો એ અપલાપ કરતો નથી.. સામાન્ય સંયોગોમાં, घटमानय સાંભળીને શ્રોતા માટીનો જ ઘડો લાવે છે... સુવર્શકળશાદિ લાવતો નથી. આ વાસ્તવિકતાને પણ એ નજરઅંદાજ કરતો નથી. એટલે એ સ્વીકારે છે કે 'ઘટ' પદથી માટી પણ ઉપસ્થિત થાય તો છે જ. વળી, માટીની ઉપસ્થિતિ હોય જ નહીં, તો ગુણ-પર્યાયનો ભેદસંબંધ જે ઉપસ્થિત થયો છે, તે પણ કોની સાથે ? તેથી, પણ 'માટી પણ ઉપસ્થિત થાય છે' એમ માનવું પડે છે. પણ શક્યાર્થરૂપે માને તો તો પોતે પ્રમાણાત્મક બની જાય... માટે લક્ષ્યાર્થરૂપે એની ઉપસ્થિતિ માને છે... પદાર્થને માત્ર દ્રવ્યાત્મક માનનાર વ્યક્તિને એની પર્યાયાત્મકતા પણ જણાવવા માટે પર્યાયઅંશ પર જોર આપવું છે... એના પર જોર તો જ અપાય જો દ્રવ્યાંશને

ગૌણ કરવામાં આવે... એટલે દ્રવ્યાંશને માનવો છે... ને છતાં ગૌણ રાખવો છે... આવા પ્રયોજનને અનુસરીને પર્યાયાર્થિકનય એની લક્ષ્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ માને છે. (અર્થાત્ ગંગાતીરની... गंगातीરે... એવો પ્રયોગ કરીને શક્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ શક્ય હોવા છતાં શૈત્ય - પાવનત્વની પ્રતીતિરૂપ પ્રયોજને જેમ એની गंगायાં... એવો પ્રયોગ કરીને લક્ષ્યાર્થરૂપે જ ઉપસ્થિતિ કરવામાં આવે છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં) દ્રવ્યાંશની શક્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ શક્ય હોવા છતાં ઉપરોક્ત જોર આપવાના પ્રયોજને લક્ષ્યાર્થરૂપે જ ઉપસ્થિતિ માને છે.

ષષ્ઠીવિભક્તિ ભેદમાં આવે છે... જેમ કે દેવદત્તનો ઘડો... આને જ અનુસરીને માટીનો ઘડો... ઘડાનો નીલવર્શ... વગેરેમાં પણ ષષ્ઠી વિભક્તિ હોવાથી ભેદસંબંધ તો એ સ્વીકારે જ છે. છતાં દેવદત્ત અને ઘડાનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ પણ જણાય છે... એવું માટી અને ઘડાનું કે ઘડાનું અને એના વર્ણાદિનું અનુભવાતું નથી... શિષ્ટ પુરુષોના આવા અનુભવને પણ નકારી તો ન જ શકાય... એટલે દેવદત્તનો ઘડો ને માટીનો ઘડો... ઘડાનું પાણી ને ઘડાનો વર્શ... આ બધામાં ભાસતા ભેદ સંબંધમાં વિલક્ષણતા માનવી જ પડે છે... જ્યાં બંને સંબંધીઓ સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ પણ ધરાવી શકતા હોય ત્યાં એક્ય-તાદાત્મ્ય વિનાનો ભેદ સંબંધ હોય છે... ને જ્યાં સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ શક્ય ન હોય ત્યાં એક્ય (અભેદ)થી સંવિત ભેદ સંબંધ હોય છે. એ વિલક્ષણતા, આ સિવાય બીજા કોઈ પ્રકારની માની શકાતી નથી... એટલે, માટીનો ઘડો, ઘડાનો વર્શ... વગેરેમાં ઘડો, વર્શ... સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ ધરાવી શકતા ન હોવાથી અભેદ સંવિત ભેદ સંબંધ માનવો આવશ્યક બને છે... વળી સર્વથા ભેદ સંબંધ અંતે જઈને બાધિત બને છે... માટે પણ 'અભેદ' માનવો જરૂરી છે. ને પોતે પ્રમાણાત્મક ન બની જાય એ પ્રયોજન તો છે જ. માટે પર્યાયાર્થિકનય ભેદની શક્યાર્થરૂપે અને અભેદ સંબંધની લક્ષ્યાર્થરૂપે ઉપસ્થિતિ માને છે.

આમ પ્રસ્તુતમાં દ્રવ્યાર્થિકનયમતે દ્રવ્યાંશ અને અભેદ એ મુખ્યાર્થ છે... પણ જો એ મત, ગુણ-પર્યાયાંશ અને ભેદ ન માને તો આ મુખ્યાર્થ બાધિત થાય છે. વળી, આ ગુણ-પર્યાયાંશ અને ભેદ સાથે મુખ્યાર્થનો ભેદાભેદ સંબંધ તથા ક્ષીરનીરવત્ અત્યંત સંકળાયેલાપણું - અનુવિદ્ધત્વ સંબંધ પણ છે... ને માટીનો ઘડો વગેરે વ્યવહારને સંગત કરવાનું તથા પોતાના દ્રવ્યાર્થિકનયપણાને જાળવી રાખવાનું પ્રયોજન પણ છે... માટે દ્રવ્યાર્થિકનય ગુણપર્યાયાંશ તથા ભેદમાં લક્ષણા માને છે. આ વાત દુર્ઘટ નથી, પણ ઘટી જાય (= સંગત થાય) એવી છે.

એમ, પર્યાયાર્થિકનયમતે ગુણ-પર્યાયાંશ અને ભેદ એ મુખ્યાર્થ છે... પણ જો એ મત, દ્રવ્યાંશ અને અભેદ ન માને તો આ મુખ્યાર્થ બાધિત થાય છે. વળી, આ દ્રવ્યાંશ અને અભેદ સાથે મુખ્યાર્થનો ભેદાભેદ અને અનુવિદ્ધત્વ સંબંધ પણ છે... ને માટી ઘડારૂપે પરિણમી વગેરે વ્યવહારને સંગત કરવાનું તથા પોતાના પર્યાયાર્થિકનયપણાને જાળવી રાખવાનું પ્રયોજન પણ છે. માટે પર્યાયાર્થિકનય દ્રવ્યાંશમાં અને અભેદમાં લક્ષણા માને એ દુર્ઘટ નથી. ॥ પદ ॥

#### મુખ્યવૃત્તિં સવિ લેખવર્ઇ, પર્યાયારથ ભેદઇં રે । ઉપચારઇં અનુભવબલઇં, માનઇં તેહ અભેદઇં રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૩ ॥

ટબો - ઇમ પર્યાયાર્થનય મુખ્યવૃત્તિ થકો સર્વ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય ભેદઇં લેખવઇં, જે માટઇં એ નયનઇં મતઇં મૃદાદિપદનો દ્રવ્ય અર્થ, રૂપાદિપદનો ગુણ જ, ઘટાદિપદનો કંબુગ્રીવાદિપર્યાય જ. તથા ઉપચારઇં=લક્ષણાઇં કરી અનુભવનઇં બલઇં તે અભેદઇં માનઇં. 'ઘટાદિ મૃદ્દદ્રવ્યાદ્યભિન્ન જ છઇં' એ પ્રતીતિં ઘટાદિપદની મૃદાદિદ્રવ્યનઇં વિષઇં લક્ષણા માનિઇં, એ પરમાર્થ. ॥ પ-૩ ॥

### દોઇ ધર્મ નય જે ગ્રહઇં, મુખ્ય અમુખ્ય પ્રકારો રે I તે અનુસારઇં કલ્પઇં, તાસ વૃત્તિ ઉપચારો રે II જ્ઞાન૦ II પ-૪ II

ગાથાર્થ - પર્યાયાર્થિકનય સર્વને=દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને પરસ્પર ભેદ સંબંધથી મુખ્યવૃત્તિએ જાણે છે અને અનુભવબળે ઉપચાર કરીને તેને પરસ્પર અભેદ સંબંધથી પણ માને છે. ાાપ-૩ા

વિવેચન - ઇમ પર્યાયાર્થ... એમ પર્યાયાર્થિક નય મુખ્યવૃત્તિએ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયને ભેદસંબંધથી જુએ છે. (અર્થાત્ એ સર્વનો પરસ્પરભેદ માને છે.) કારણ કે આ નયના મતે 'મૃદ્' વગેરે પદનો અર્થ દ્રવ્ય જ થાય છે... 'રૂપ' વગેરે પદનો અર્થ ગુણ જ થાય છે અને 'ઘટ' વગેરે પદનો અર્થ કંબુગ્રીવાદિપર્યાય જ થાય છે. આશય એ છે કે 'મૃદ્' 'તંતુ' વગેરે પદનો અર્થ ક્યારેય રૂપ વગેરે કે ઘટ-પટ વગેરે થતો નથી.. એમ 'રૂપ' વગેરે પદનો અર્થ ક્યારેય મૃદ્-તંતુ વગેરે કે ઘટ-પટ વગેરે થતો નથી... એમ 'ઘટ' 'પટ' વગેરે પદનો અર્થ ક્યારેય મૃદ્-તંતુ વગેરે કે રૂપ વગેરે થતો નથી. એટલે જણાય છે કે મૃદ્-તંતુ વગેરે દ્રવ્ય, રૂપ વગેરે ગુણ કે ઘટ-પટ વગેરે પર્યાય કરતાં ભિન્ન જ છે... જો અભિન્ન હોત તો જેમ ઘટ-કુંભનો અભેદ હોવાથી 'ઘટ' પદનો અર્થ કુંભ થાય છે, ને 'કુંભ' પદનો અર્થ ઘટ થાય છે, એમ પ્રસ્તુતમાં 'મૃદ્' વગેરે પદનો અર્થ રૂપાદિ કે ઘટાદિ થાત. એટલે આ અનુભવને નજરમાં રાખીને પર્યાયાર્થિકનય મૃદાદિદ્રવ્ય, રૂપાદિગુણ અને ઘટાદિપર્યાયનો પરસ્પર ભેદ મુખ્યવૃત્તિએ જણાય છે, એમ કહે છે.

પણ બીજી બાજુ, માટી ઘડા રૂપે પરિણમી... ઘડો અને રૂપ પૃથક્ પૃથક્ જણાતા નથી... આવા બધા જે અનુભવ થાય છે એના બળ પર = એને અનુસરીને ઉપચારથી = લક્ષણાથી દ્રવ્યાદિનો પરસ્પર અભેદ સંબંધ પણ માને છે. એમ 'ઘટાદિ મૃદ્ વગેરે દ્રવ્યથી અભિત્ર જ છે' આવી પ્રતીતિના બળે 'ઘટ' પદની મૃદ્દ્રવ્યમાં પણ એ લક્ષણા માને છે. આ પરમાર્થ છે. આની સમજણ બીજી ગાથાના વિવેચનમાં આપણે જોઈ ગયા છીએ.

ગાથાર્થ - આમ, બે ધર્મમાંથી જે નય જે ધર્મને મુખ્ય-અમુખ્ય પ્રકારે સ્વીકારે છે તેને અનુસારે એની વૃત્તિ=શક્તિ અને ઉપચાર=લક્ષણા કલ્પવી. II પ-૪ II ટબો - બેહુ ધર્મ = ભેદ-અભેદ પ્રમુખ, જે નય દ્રવ્યાર્થિક અથવા પર્યાયાર્થિક ગ્રહઇ = ઊહાખ્યપ્રમાણઇ ધારઇ, મુખ્ય-અમુખ્ય પ્રકારઇ = સાક્ષાત્ સંકેતઇ તથા વ્યવહિત સંકેતઇ, તે નયની વૃત્તિ અનઇ તે નયનો ઉપચાર કલ્પિઇ. જિમ - ગંગા પદનો સાક્ષાત્ સંકેત પ્રવાહરૂપ અર્થનઇ વિષયઇ છઇ, તે માટઇ પ્રવાહઇ શક્તિ તથા ગંગાતીરઇ ગંગાસંકેત વ્યવહિત સંકેત છઇ, તે માટઇ ઉપચાર. તિમ દ્રવ્યાર્થિકનયનો સાક્ષાત્ સંકેત અભેદઇ છઇ, તે માટઇ તિહાં શક્તિ, ભેદઇ વ્યવહિત સંકેત છઇ, તે માટે ઉપચાર. ઇમ પર્યાયાર્થિકનયની પણ શક્તિ-ઉપચાર ભેદ અભેદનઇ વિષયઇ જોડવા. ॥ પ-૪ ॥

#### ભિન્ન વિષય નયજ્ઞાનમાં જો સર્વથા ન ભાસઇ રે I તો સ્વતંત્ર ભાવઇ રહઇ મિથ્યાદેષ્ટિ પાસઇ રે II જ્ઞાન૦ II પ-પ II

વિવેચન - બેહુ ધર્મ... બે ધર્મ = ભેદ-અભેદ વગેરે... (પ્રમુખ = આદિ શબ્દથી દ્રવ્યાંશ-પર્યાયાંશ વગેરે...) આ બે ધર્મને જે દ્રવ્યાર્થિક કે પર્યાયાર્થિક જે નય 'ઊહ' નામના પ્રમાણ દ્વારા મુખ્ય કે અમુખ્ય પ્રકારે ધારે તેને અનુસરીને તે નયની શક્તિ અને લક્ષણા કલ્પવી જોઈએ. આમાં ઊહ નામનું પ્રમાણ એટલે 'તર્ક' પ્રમાણ. (અન્વય-વ્યતિરેક દ્વારા અવિનાભાવનો = વ્યાપ્તિનો નિર્ણય કરાવે તે તર્ક પ્રમાણ... આવી એની સામાન્ય વ્યાખ્યા જાણવી.) મુખ્ય-અમુખ્ય પ્રકારે... સાક્ષાત્ સંકેતે (= શક્તિથી) જે જણાય તે મુખ્ય પ્રકારે જણાયેલું કહેવાય... વ્યવહિત સંકેત દ્વારા જે જણાય તે અમુખ્ય પ્રકારે જણાયેલું ગણાય. જેમ કે 'ગંગા'પદનો સાક્ષાત્ સંકેત ગંગાપ્રવાહમાં છે. માટે 'ગંગા'પદથી ગંગાપ્રવાહ મુખ્ય પ્રકારે જણાય છે. ગંગાતીર આ શક્યાર્થભૂત ગંગાપ્રવાહને સંબદ્ધ છે. એ 'ગંગા'પદને સાક્ષાત્ સમ્બદ્ધ નથી. માટે 'ગંગા'પદનો ગંગાતીરમાં જે સંકેત છે તે વ્યવહિતસંકેત કહેવાય છે....એ લક્ષણા છે... એટલે 'ગંગા'પદ દ્વારા ગંગાતીરની ઉપસ્થિતિ અમુખ્ય પ્રકારે થાય છે.

એમ દ્રવ્યાર્થિકનય પોતાની દૃષ્ટિથી તર્ક કરે છે... અને એને અનુસારે એ, દ્રવ્યાંશને અને અભેદને મુખ્યપણે જુએ છે... માટે એમાં એ શક્તિ (મુખ્ય વૃત્તિ) માને છે... અને ગુણ - પર્યાયાંશને તથા ભેદને અમુખ્યપણે જુએ છે. માટે એમાં એ ઉપચાર-લક્ષણા માને છે.

પર્યાયાર્થિકનય પોતાની દરિથી તર્ક કરે છે... અને તદનુસાર એ ગુણ-પર્યાયાંશને અને ભેદને મુખ્યપણે જુએ છે... માટે એમાં એ મુખ્ય વૃત્તિ-શક્તિ માને છે અને દ્રવ્યાંશને તથા અભેદને અમુખ્યપણે જુએ છે... માટે એમાં એ ઉપચાર=લક્ષણા માને છે. !! ૫૮ !!

**ગાથાર્થ** - જો નયજ્ઞાનમાં ભિન્ન વિષય સર્વથા ન ભાસે તો એ નય સ્વતંત્ર ભાવે મિથ્યાદષ્ટિ પાસે રહે છે. ॥ ૫-૫ ॥

વિવેચન - જો નયજ્ઞાનમાંહિં... જો દ્રવ્યાર્થિક કે પર્યાયાર્થિક નયના જ્ઞાનમાં સ્વમાન્ય મુખ્યાર્થ કરતાં ભિન્ન વિષય=અન્યનયનો મુખ્યાર્થ સર્વથા ન ભાસે=અમુખ્યપણે=લક્ષણાથી= ઉપચારથી પણ ન ભાસે તો એવું નયજ્ઞાન એ સ્વતંત્રભાવે રહેનારું=અન્યનયથી સર્વથા

ટબો - જો નયજ્ઞાનમાંહિં, ભિન્ન વિષય કહતાં-નયાંતરનો મુખ્યાર્થ, સર્વથા કહતાં- અમુખ્યપણઇ પણિ, ન ભાસઇ, તો સ્વતંત્ર ભાવઇ-સર્વથા નયાંતરવિમુખપણઇ, મિથ્યાદેષ્ટિ પાસઇ રહઇ, એટલઇ-દુર્નય થાઇ. પણિ સુનય ન થાઇ, ઇમ જાણવું. II પ-પ II એહ વિશેષાવશ્યકઇ, સમ્મતિમાં પણિ ધારો રે II જ્ઞાન૦ IIપ-૬II

टंभी - એહ અર्थ विशेषावश्यं हुं , तथा सम्भितमां हिं छुं , ईम धारो. गाथा -दोहिं वि णयेहिं णीअं, सत्थमुलूएण तह वि मिच्छत्तं । जं सविसयप्पहाणत्त्रणेण, अण्णुण्णनिरवेक्खा ।। २१९५ ।।

વિમુખપણે રહેનારું બની જાય છે. ને તેથી એવું જ્ઞાન એકાંતવાદી બનવાથી... સર્વશિષ્ટજનના અભ્રાન્ત અનુભવનો અપલાપ કરનારું હોવાથી સમ્યગ્દેષ્ટિ પાસે નહીં, પણ મિથ્યાદેષ્ટિ પાસે રહે છે. એટલે એ દુર્નયરૂપ બની જાય છે... સુનયરૂપે રહેતું નથી, એ જાણવું... ૫૯ ૫ ગાથાર્થ - આ વાત શ્રી વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં તેમજ શ્રી સમ્મતિ પ્રકરણમાં કહેલી છે તે ધારો. આમ નયથી ભેદ-અભેદ-મુખ્યવૃત્તિ-ઉપચાર.. બધું સંભવે છે. ॥ પ-૬ ॥

વિવેચન - એહ અર્થ... આ અર્થ શ્રીવિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં તથા શ્રીસમ્મતિતર્કપ્રકરણમાં કહેલ છે તે જાણો... શ્રી વિશેષાવશ્યકભાષ્યની ૨૧૯૫મી ગાથામાં તથા શ્રીસમ્મતિ.ની ત્રીજા કાંડની ૪૯મી ગાથામાં જણાવ્યું છે કે-

જો કે ન્યાય-વૈશેષિક દર્શનકારોએ નિત્યત્વ-અનિત્યત્વ... સામાન્ય-વિશેષ... વગેરે માનીને પોતાનું શાસ્ત્ર બન્ને નયોની વિચારધારાને અનુસરીને રચ્યું છે... તો પણ એ મિથ્યા છે... કારણ કે એમણે માનેલ નિત્યત્વ-અનિત્યત્વ પોત-પોતાના વિષયની પ્રધાનતાવાળા છે અને અન્યોન્ય નિરપેક્ષ છે. આશય એ છે કે આ દર્શનકારો આકાશ-પરમાણુ વગેરેમાં નિત્યત્વ માને છે... પણ ત્યાં અનિત્યત્વ બિલકુલ માનતા નથી... અર્થાત્ નિત્યત્વ, અનિત્યત્વથી સર્વથા નિરપેક્ષ છે... એમ ઘટ-પટ વગેરેમાં અનિત્યત્વ માન્યું છે. પણ ત્યાં નિત્યત્વ કોઈ જ રીતે માનવા તૈયાર નથી... આમ અનિત્યત્વ પણ, નિત્યત્વથી બિલકુલ નિરપેક્ષ છે... પણ વાસ્તવિકતા તો આવી નથી... દીવાથી લઈને આકાશ સુધીના બધા પદાર્થોમાં નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ પરસ્પર સંકળાઈને જ રહેલા છે. માટે એ દર્શનોમાં સમ્યકત્વ નથી, મિથ્યાત્વ છે. આ જ રીતે સામાન્ય-વિશેષને પણ સર્વથા નિરપેક્ષ માનનાર હોવાથી એ મિથ્યા છે.

અને એ મિથ્યા છે માટે જ એના દૃષ્ટિકોણો દુર્નયરૂપ છે, પણ સુનય નથી... શંકા - આ દુર્નય-સુનય કોને કહેવાય ? સમાધાન - એકાંશગ્રાહી બોધ એ નય છે.

## स्वार्थग्राही इतरांशाप्रतिक्षेपी सुनयः, इति सुनयलक्षणम् । स्वार्थग्राही इतरांशप्रतिक्षेपी दुर्नयः, इति दुर्नयलक्षणम् ।।

ઇમ નયથી = નયવિચારથી, ભેદ-અભેદ ગ્રાહ્ય વ્યવહાર સંભવઇ. તથા નયસંકેત-વિશેષથી ગ્રાહકવૃત્તિવિશેષરૂપ ઉપચાર પણિ સંભવઇ. તે માટઇ ભેદ-અભેદ તે મુખ્યપણઇ પ્રત્યેકનયવિષય, મુખ્યામુખ્યપણઇ ઉભયનયવિષય. ઉપચાર તે મુખ્યવૃત્તિની પરિં નયપરિકર, પણિ વિષય નહીં. એ સમો માર્ગ શ્વેતાંબર પ્રમાણ-શાસ્ત્રસિદ્ધ જાણવો. !! પ-૬ !!

સ્વાર્થગ્રાહી ઇતરાંશાપ્રતિક્ષેપી બોધ એ સુનય છે.

સ્વાર્થગ્રાહી ઇતરાંશપ્રતિક્ષેપી બોધ એ દુર્નય છે.

સ્વાભિપ્રેત જે અંશ હોય એનું ગ્રહણ કરે... અને ઇતરાંશ = સ્વને અનભિપ્રેત અંશ... એનું ખંડન ન કરે એ સુનય છે... (પૂર્વે જણાવી ગયો છું એમ, સ્વમાન્ય અંશની દઢ પ્રતિષ્ઠા માટે ખંડન કરે પણ ખરો... પણ પદાર્થમાં એ ઇતરાંશ છે જ નહીં... એ રીતે એનો સદંતર ઇનકાર કરવા ખંડન ન કરે... તો પણ એ સુનય છે.) સ્વાભિપ્રેતઅંશનું ગ્રહણ કરે... ને ઇતરાંશનું ખંડન કરે.. એ દુર્નય છે.

આમ, નયવિચારથી ભેદ-અભેદ ગ્રાહ્ય વ્યવહાર સંભવે છે. અર્થાત્ દ્રવ્યાર્થિકનયને અભેદ ગ્રાહ્ય છે. પર્યાયાર્થિકનયને ભેદ ગ્રાહ્ય છે. આવો વ્યવહાર થઈ શકે છે. આશય એ છે કે ઘટ-પટાદિ પદાર્થ એ ગ્રાહ્ય છે. એ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાત્મક છે. વળી આ દ્રવ્યાદિ વચ્ચે ભેદ-અભેદ બન્ને છે. માટે ભેદ-અભેદ બન્નેનો વ્યવહાર થવો જોઈએ. એ વ્યવહાર, ઉપર બતાવી ગયો એમ, દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિક નયથી સંભવિત બને છે.

તથા નયસંકેતિવશેષથી ગ્રાહકવૃત્તિવિશેષરૂપ ઉપચાર પણ સંભવે છે. ભાવાર્થ એ છે કે... શબ્દનું શ્રવણ થવા માત્રથી સીધો અર્થબોધ થઈ જતો નથી... પણ વાચક શબ્દ અને વાચ્ય પદાર્થ વચ્ચેના સંબંધરૂપ વૃત્તિ દ્વારા એ થાય છે. માટે આ વૃત્તિ પણ ગ્રાહ્ય એવા પદાર્થનો બોધ કરાવનાર હોવાથી 'ગ્રાહક' કહેવાય છે. વળી આ વૃત્તિ બે પ્રકારે છે... મુખ્ય (શક્તિ) અને ઉપચાર (લક્ષણા). એટલે ઉપચાર એ ગ્રાહકવૃત્તિવિશેષરૂપ = એક ચોક્ક્સ પ્રકારની ગ્રાહકવૃત્તિરૂપ છે, ટૂંકમાં એ લક્ષણારૂપ છે... આ લક્ષણારૂપ ઉપચાર સીધેસીધો સંભવતો નથી, પણ ચોક્ક્સ પ્રકારના નયસંકેતથી સંભવે છે. દ્રવ્યાર્થિકનયે આવો ચોક્ક્સ સંકેત એવો કર્યો છે કે જેથી ઉપચારથી ભેદ જણાય છે ને પર્યાયાર્થિકન્ત્યે એવો સંકેત કર્યો છે કે જેથી ઉપચારથી અભેદ જણાય છે. આમ ઉપચાર પણ સંભવિત છે.

તે માટઇ ભેદ - અભેદ… તેથી, મુખ્યપણે ભેદ એ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય… અને અભેદ એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય છે… આમ ભેદ-અભેદ મુખ્યપણે એક-એક નયના વિષય છે. મુખ્યામુખ્યપણે બન્ને નયના વિષય છે. (દ્રવ્યાર્થિક-મુખ્યપણે અભેદ, અમુખ્યપણે ભેદ.. પર્યાયાર્થિક-મુખ્યપણે ભેદ, અમુખ્યપણે અભેદ…)

#### છાંડી મારગ એ સમો, ઉપનયમુખ જે કલ્પઇં રે । તેહ પ્રપંચ, પણિ જાણવા, કહઇં તે જિમ જલ્પઇં રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ ૫-૭ ॥

ટબો - એ સમો માર્ગ છાંડી કરીનઇં, જે દિગંબર બાલ, ઉપચારાદિ ગ્રહવાનઇં કાજિ ઉપનય પ્રમુખ કલ્પઇં છઇં, તે પ્રપંચ=શિષ્યબુદ્ધિધંધનમાત્ર. પણિ સમાનતંત્રસિદ્ધાન્ત છઇં, તે માટઇં જાણવાનઇં કાજિ કહિઇં, જિમ-તે જલ્પઇં છઇં=સ્વપ્રક્રિયાઇ બોલઇ છઇં. ॥ પ-૭ ॥

ઉપચાર - તે... ઉપચાર એ મુખ્યવૃત્તિની જેમ નયના પરિકરભૂત = પરિવારભૂત છે, પણ વિષયભૂત નથી... આશય એ છે કે ગાથામાં, 'ભેદ-અભેદ અને ઉપચાર આ બધુ નયવિચારથી સંભવે છે' એમ જણાવ્યું છે... અર્થાત્ ઉપચારનો ઉલ્લેખ ભેદ અને અભેદની સાથે થયો છે... અને આ ભેદ અને અભેદ તો નયના (મુખ્ય-અમુખ્યપણે) વિષયભૂત છે.. વિષયરૂપે સંભવે છે... એટલે એની સાથે ઉલ્લેખ પામેલ ઉપચારને પણ કોઈ નયના વિષયભૂત ન સમજી લે એ માટે ગ્રંથકાર આ ખુલાસો કરે છે કે 'ઉપચાર' એ નયના વિષયભૂત નથી...

શંકા - ઉપચાર એ નયના વિષયભૂત નથી, તો શું છે?

સમાધાન - મુખ્યવૃત્તિની પરે=શક્તિની જેમ એ પણ નયના પરિવારભૂત છે. આશય એ છે કે નય દ્વારા ભેદ-અભેદનો બોધ કરવો છે... આ બોધ કરાવવામાં મુખ્યવૃત્તિ (શક્તિ) જેમ નયને સહકાર આપતી હોવાથી નયના પરિવારમાં ગણાય છે એમ ઉપચાર (લક્ષણા) પણ નયને (ઇતરાંશનો બોધ કરાવવામાં) સહકાર આપે છે... માટે એ પણ એના પરિકરભૂત છે.

આવા પ્રકારનો દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિક નય વગેરે અંગેનો અભિપ્રેત માર્ગ સમો છે = ખાડા-ટેકરા વિનાનો સમતલ છે... જેથી પદાર્થબોધની ગાડી અસ્ખલિતપણે ગતિ કરે છે... આ માર્ગ શ્વેતાંબરોને માન્ય-પ્રમાણભૂત જે શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્ર, સમ્મતિતર્કપ્રકરણ, શ્રી વિશેષા-વશ્યકભાષ્ય, શ્રી પ્રમાણનયતત્ત્વાલોક વગેરે શાસ્ત્રોથી સિદ્ધ થયેલો છે. ॥ ૬૦ ॥

ગાથાર્થ - પૂર્વોક્ત ગાથાઓમાં કહ્યો એવો આ સરળ માર્ગને છોડીને ઉપનય વગેરેની જે કલ્પના કરે છે તે ઉપનય વગેરેના વિસ્તારને જાણવા માટે હવે તે કલ્પના કરનાર જે રીતે કહે છે તે અમે કહીએ છીએ. II પ-૭ II

વિવેચન - એ સમો માર્ગ... આ સરળ માર્ગ છોડીને જે દિગંબરબાળ ઉપચાર વગેરેનું ગ્રહણ કરવા માટે ઉપનય વગેરેની કલ્પના કરે છે તેની તે કલ્પના શિષ્યબુદ્ધિમાં અંધાપો ફેલાવવા જેવી જ છે. કારણ કે એ નિરૂપણથી શિષ્યની બુદ્ધિમાં, નય ૭ હશે કે ૯ ? વગેરેરૂપે વિખવાદ પેદા થઈ શકે છે. છતાં જેમ અમને જિનવચનો માન્ય છે એમ એમને પણ માન્ય છે... જેમ અનેકાન્તવાદ-સ્યાદ્ધાદ અમારો મુખ્ય સિદ્ધાંત છે એમ એમનો પણ એ મુખ્ય સિદ્ધાંત છે.. ને એની સિદ્ધિ માટે જ મુખ્યતયા ઉભયપક્ષે દાર્શનિકવિચારણાઓ

#### નવ નય, ઉપનય તીન છઇ, તર્કશાસ્ત્ર અનુસારો રે । અધ્યાત્મ વાચઇ વલી, નિશ્ચય નઇ વ્યવહારો રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ ૫-૮ ॥

ટબો - તેહનઇ મતઇ - તર્કશાસ્ત્રનઇ અનુસારઇ, નવ નય અનઇ ત્રણિ ઉપનય છઇ તથા અધ્યાત્મવાચઇ = અધ્યાત્મશૈલીઇ - નિશ્ચયનય વ્યવહારનય ઇમ ૨ - જ નય કહિઇ. ॥ પ-૮ ॥

થયેલી છે. આમ દિગંબરનો આ સિદ્ધાંત પણ સમાનતંત્રસિદ્ધાંતરૂપ હોવાથી જાણવા યોગ્ય છે... અને તેથી એની જાણકારી મળે એ માટે શ્રીદેવસેન આચાર્ય નયચક્ર અને આલાપ પદ્ધતિ નામના ગ્રંથમાં અને શ્રી માઇલ્લ ધવલે પ્રાકૃતગાથાબદ્ધ નયચક્રમાં સ્વપ્રક્રિયાનુસાર જે રીતે કહ્યું છે તે રીતે અમે કહીએ છીએ.

અહીં દિગંબરને 'બાળ' તરીકે કહેવામાં બે કારણો વિચારી શકાય. (૧) સામાન્યથી બાળક નગ્ન હોય છે... એટલે દિગંબર પણ નગ્ન હોવાથી 'બાળ' છે. (૨) સારો - સુંદર - અસ્ખલિત ગતિ કરાવે એવો માર્ગ છોડીને આડા - અવળા થવાનું મન બાળકને જ થતું હોય છે. આ દેવસેનાદિને પણ એવું મન થઈ રહ્યું છે, માટે એ બાળ છે. ॥ ૬૧ ॥

ગાથાર્થ - તર્કશાસ્ત્રને અનુસારે નવ નય છે અને ત્રણ ઉપનય છે. અધ્યાત્મ શાસ્ત્રને અનુસારે નિશ્ચય અને વ્યવહાર એમ બે જ નય છે. ॥ ૫-૮ ॥

વિવેચન - હવેથી લઈને આઠમી ઢાળની પાંચમી ગાથા સુધી ગ્રંથકાર દિગંબરમાન્ય પ્રક્રિયા બતાવી રહ્યા છે... એટલે આ બધું જ ગ્રંથકારને માન્ય છે એમ સમજી ન લેવું... જેટલું યુક્તિસંગત લાગે એટલું માનવાનું, બાકીનું છોડી દેવાનું...' એમ ગ્રંથકાર ખુદ કહેવાના છે.

તેહનઇં મતઇં... દિગંબરના મતે તર્કશાસ્ત્રને અનુસરીને - દ્રવ્યાર્થિકનય, પર્યાયાર્થિકનય, નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ૠજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત... એમ ૯ નયો છે. તેમજ સદ્દ્ભૂતવ્યવહાર, અસદ્ભૂતવ્યવહાર અને ઉપચરિત અસદ્ભૂતવ્યવહાર... એમ ૩ ઉપનય છે.

તથા અધ્યાત્મશૈલીએ નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય એમ બે નય છે. 'નયચક્ર' ગ્રંથમાં નવ નયો અને ત્રણ ઉપનયો વગેરેને જણાવનારી ગાથાઓ ૧૮૩ થી ૧૮૯ આ પ્રમાણે છે-

दो चेव य मूलणया, भिणया दव्बत्थपज्जयत्थगया । अण्णे असंखसंखा, ते तब्भेया मुणेयव्वा ।। १८३ ।। णइगम संगह ववहार, तह रिउसूत्तसद्अभिरूढा । एवंभूदा णव णया वि, तह उवणया तिण्णि ।। १८४ ।। दव्बत्थो दहभेयं, छब्भेयं पज्जयत्थियं णेयं । तिविहं च णइगमं तह, दुविहं पुण संगहं तत्थ ।। १८५ ।। પહિલો દ્રવ્યારથ નયો, દસ પ્રકાર તસ જાણો રે । શુદ્ધ અકર્મોપાધિથી, દ્રવ્યાર્થિકધુરિ આણો રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૯ ॥ જિમ સંસારી પ્રાણીયા, સિદ્ધ સમોવડિ ગણીઇ રે । સહજભાવ આગલિં કરી, ભવપર્યાય ન ગણીઇ રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૧૦ ॥

ટબો - દ્રવ્યાર્થનય ૧, પર્યાયાર્થનય ૨, નૈગમનય ૩, સંગ્રહનય ૪, વ્યવહારનય

ववहारं रिउसूत्तं, दुवियप्पं सेसमाहु एक्केका ।
उत्ता इह णयभेया, उवणयभेया वि पभणामो ।। १८६ ।।
सब्भूदमसब्भूदं, उवयरियं चेव दुविहसब्भूदं ।
तिविहं पि असब्भूदं, उवयरियं जाण तिविहं पि ।। १८७ ।।
दव्वत्थिएसु, दव्वं, पज्जायं पज्जत्थिए विसयं ।
सब्भूदासब्भूदे, उवयरियं च दु णव - तियत्थं ।। १८८ ।।
पज्जयं गउणं किच्चा, दव्वं पि य जो हु गिण्हइ लोए ।
सो दव्वत्थिय भणिओ, विवरीओ पज्जयत्थिणओ ।। १८९ ॥

ગાથાર્થ - પહેલો દ્રવ્યાર્થિકનય છે. એના ૧૦ પ્રકાર જાણો. કર્મઉપાધિથી રહિત શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનયને એમાં ધુરિ-અગ્રણી-પ્રથમ જાણવો. જેમકે સંસારી જીવો પણ, એના ભવ = સંસારપર્યાયને ન ગણીએ = ગૌણ કરીએ અને સહજ ભાવને = સાહજિક શુદ્ધ સ્વરૂપને આગળ કરીને=મુખ્ય કરીને જોઈએ તો સિદ્ધ જીવોને સમાન છે. !! ૫-૯,૧૦ !!

વિવેચન - દ્રવ્યાર્થનય... દ્રવ્યાર્થનય ૧, પર્યાયાર્થનય ૨, નૈગમનય ૩, સંગ્રહનય ૪, વ્યવહારનય ૫, ૠજુસૂત્રનય ૬, શબ્દનય ૭, સમભિરૂઢનય ૮ અને એવંભૂતનય ૯... આ નવ નયના નામ છે. તેમાં પહેલો દ્રવ્યાર્થિકનય છે... એના ૧૦ પ્રકાર છે. તે નીચે મુજબ-

- ૧. કર્મોપાધિનિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૨. ઉત્પાદવ્યયનિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૩. ભેદકલ્પનાનિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૪. કર્મોપાધિસાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય.
- પ. ઉત્પાદવ્યયસાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૬. ભેદકલ્પનાસાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૭. અન્વય દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૮. સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૯. પરદ્રવ્યાદિગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય.
- ૧૦. પરમભાવગ્રાહી દ્રવ્યાર્થિકનય.

પ, ૠજુસૂત્રનય ૬, શબ્દનય ૭, સમભિરૂઢનય ૮, એવંભૂતનય ૯, એ નવ નયનાં નામ. તિહાં પહેલો દ્રવ્યાર્થિકનય, તેહના દસ પ્રકાર જાણવા. તે દ્રવ્યાર્થિકનયના દસ ભેદમાંહિ ધુરિ કહતાં પહિલાં, 'અકર્મોપાધિથી શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય' મનમાંહિ આણો. 'કર્મોપાધિરહિત શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય' એ પ્રથમભેદ. ॥ પ-૯ ॥

એહનો વિષય દેખાડઇં છઇં, જિમ સંસારી પ્રાણીયા સર્વ સિદ્ધસમાન ગણિઇં. સહજભાવ જે શુદ્ધાત્મસ્વરૂપ, તે આગલિં કરીનઇં, તિહાં ભવપર્યાય = જે સંસારના ભાવ, તે ન ગણિઇં=તેહની વિવક્ષા ન કરિઇં, એ અભિપ્રાયઇં દ્રવ્યસંગ્રહઇં કહિઉં છઇં.

मग्गणगुणठाणेहिं य, चउ-दसिंहं हवंति तह असुद्धणया । विण्णेया संसारी, सब्बे सुद्धा हु सुद्धणया ।। १३ ।। ५-१० ।। ઉત્પાદ ૧ નઇં વ્યય ૨ની ગૌણતાઇ, અનઇ સત્તા મુખ્યતાઇ બીજો ભેદ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થનો જાણવો. 'उत्पादव्ययगौणत्वेन सत्ताग्राहकः शुद्धद्रव्यार्थिकः' એ બીજો ભેદ.

પર્યાયોને ગૌણ કરીને દ્રવ્યને જ મુખ્ય કરનારી દૃષ્ટિ એ દ્રવ્યાર્થિકનય છે. એના દસ ભેદમાં સહુપ્રથમ છે કર્મોપાધિરહિત શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક નય.. અર્થાત્ કર્મઉપાધિ અને તેની અનેકિવિધ અસરો હોવા છતાં એ બધાને ગૌણ કરીને, આત્મા જાણે કે કર્મઉપાધિથી શૂન્ય = અકર્મોપાધિ હોય... અને અકર્મોપાધિથી શુદ્ધ હોય એ રીતે એને જોવો એ આ 'અકર્મોપાધિથી શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય' નામનો પ્રથમ ભેદ છે.... કર્મને કે કર્મજન્ય અસરોને જોવાની જ નથી... એટલે આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ જ આ દૃષ્ટિથી જોવા મળે છે.

જાત્યરત્ન પર ગમે એટલો મેલ જામે તો પણ અંદર તો એની નિર્મળતા - સ્કુરદ્રૂપતા એવી ને એવી અક્ષત હોય છે... એમ આત્મા પર ગમે તેવા ગાઢ ચીકણાં કર્મો ચોંટેલા હોય તો પણ અંદર એના કેવલજ્ઞાન વગેરે ગુણો તો રહેલા જ હોય છે... જો એ વખતે એ રહેલા ન હોય... સર્વથા અસત્ હોય... તો ક્યારેય ઉત્પન્ન થઈ શકે જ નહીં... કારણ કે સર્વથા અસત્ વસ્તુ ખપુષ્પાદિની જેમ ક્યારેય પેદા થતી નથી. એટલે જેમ એક્સ રે, વસ્ત્ર પરના મેલને, વસ્ત્રને, ચામડીના વિવિધ સ્તરોને... આ બધાને નજરમાં લીધા વિના સીધો અંદરના હાડકાંને જ જુએ છે... એમ આ દ્રવ્યાર્થિકનય, કર્મજન્ય ઉપાધિઓને વીધીને સીધુ અંદરના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને જુએ છે... એટલે જ આ નયનો વિષય, 'સંસારી જીવને પણ સિદ્ધ સમાન જોવા'એ છે. આમાં ભવપર્યાયને = કર્મજન્ય સંસારના ભાવોને નજરમાં લેવામાં આવ્યા નથી અને એ બધાની અંદર આત્માનું સાહજિક જે શુદ્ધ સ્વરૂપ છે એને જ મુખ્ય કરીને - 'આ (સંસારીજીવ પણ) આવો જ શુદ્ધસ્વરૂપ છે...' એ રીતે આ નય જુએ છે. આ જ અભિપ્રાયથી શ્રી નેમિચન્દ્રાચાર્ય દ્રવ્યસંગ્રહમાં કહ્યું છે કે - અશુદ્ધનયની દેષ્ટિએ, જીવ - માર્ગણાસ્થાનને અને ગુણસ્થાનને આશ્રીને ૧૪ ભેદવાળો છે. (અર્થાત્ જીવના અલગ-અલગ ૧૪-૧૪ પ્રકાર છે.) પણ શુદ્ધનયની દેષ્ટિએ તો સર્વ સંસારી જીવો શુદ્ધ જ છે (અને તેથી એકસરખા જ છે.)

#### ઉત્પાદવ્યય ગૌણતા, સત્તા મુખ્ય જ બીજઇં રે । ભેદ શુદ્ધ દ્રવ્યારથિં, દ્રવ્ય નિત્ય જિમ લીજઇં રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ ૫-૧૧ ॥

એહનઇં મતિં - દ્રવ્ય નિત્ય લીજઇં, નિત્ય તે ત્રિકાલઇં અવિચલિત રૂપ, સત્તા મુખ્ય લેતાં એ ભાવ સંભવઇ. પર્યાય પ્રતિક્ષણ પરિણામી છઇ, તો પણિ જીવ-પુદ્ગલાદિ દ્રવ્યસત્તા કદાપિ ચલતી નથી. ॥ પ-૧૧ ॥

આ નયનું કર્મોપાધિરહિતશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય... આવું જે નામ છે એમાં 'શુદ્ધ' એ દ્રવ્યનું વિશેષણ છે પણ નયનું નહીં... એટલે કર્મોપાધિરહિતશુદ્ધદ્રવ્ય છે અર્થ જેનો એવો નય તે કર્મોપાધિરહિતશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય... આમ અર્થ કરવો... ॥ ૬૩-૬૪ ॥

**ગાથાર્થ** - શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકના બીજે ભેદે ઉત્પાદવ્યયની ગૌણતા અને સત્તાની મુખ્યતા હોય છે... જેમ કે 'દ્રવ્ય નિત્ય છે' એમ જોવું એ. ॥ ૫-૧૧ ॥

विवेशन - ઉત્પાદ ૧... ઉત્પાદ અને વ્યય... આ બેને ગૌણ કરીને-સત્તાને મુખ્યતા આપવાથી શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનો બીજો ભેદ આવે છે. એટલે આનું નામ उत्पादव्ययगौणत्वेन सत्ताग्राहक: शुद्धद्रव्यार्थिक: આવું જાણવું.

આ નયના મતે દ્રવ્યને નિત્ય જાણવું... અર્થાત્ ત્રણે કાળમાં અવિચલિત સ્વરૂપવાળું જાણવું. સત્તાને = ધ્રૌવ્યને મુખ્ય કરવામાં આવે એટલે આવો ભાવ સંભવે છે. ત્રણે કાળમાં દ્રવ્યસત્તા વિચલિત થતી નથી.

અલબત્ પર્યાયો પ્રતિક્ષણ પરિણામ પામે છે - પરિવર્તનશીલ છે... ને તેથી પર્યાયરૂપે દ્રવ્યનાં પ્રતિક્ષણ ઉત્પાદ-વિનાશ થયા જ કરે છે. પણ આ ઉત્પાદ-વિનાશ તરફ નજર નાખવાની નથી... પિંડ-સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ વગેરે રૂપે થતા ઉત્પાદ-વિનાશ જોવાના જ ન હોય તો પછી માત્ર મૃદ્દદ્રવ્ય જ એવું ને એવું જોવા મળ્યા કરે... અલબત્ મૃદ્દ્ પણ પુદ્દ્રવ્યની એક અવસ્થારૂપ છે... માટે એ પણ ઉત્પાદ-વિનાશશીલ છે... માટે એને પણ નહીં જોવાની. આમ કોઈપણ અવસ્થાઓને જોવાની નહીં જ. એટલે માત્ર દ્રવ્યસત્તા જ દેખાય છે... જે આ નયનો વિષય છે.

આમાં કેટલીક વિશેષ વાતો જાણવા જેવી છે...

(૧) અહીં 'સત્તા'નો અર્થ મહાસત્તા સામાન્ય નથી લેવાનો... કારણ કે એ તો જીવ, પુદ્ગલ વગેરે દરેક દ્રવ્યમાં સાધારણ હોય છે. અહીં તો ઉત્પાદ-વિનાશ અંશને બુદ્ધિથી અલગ કરીને બાકીનું તે તે દ્રવ્યનું જે સ્વરૂપ રહે એ જોવાનું છે... એ છે ધ્રૌવ્ય=ધ્રુવ અસ્તિત્વ=અવિચલિત અસ્તિત્વ. એટલે 'સત્તા'નો અર્થ કરવાનો છે તે તે દ્રવ્યનું અવિચલિત અસ્તિત્વ... જે જીવ-પુદ્ગલ વગેરે માટે અલગ - અલગ છે.

(૨) અહીં શુદ્ધ એ દ્રવ્યનું નહીં, પણ દ્રવ્યાર્થિકનયનું વિશેષણ છે... આશય એ છે કે પ્રથમ પ્રકારમાં કર્મોપાધિરહિત જીવદ્રવ્યને શુદ્ધ કહ્યું... આવું શુદ્ધદ્રવ્ય સિદ્ધાવસ્થામાં સંભિવિત છે... સંસારી અવસ્થામાં કર્મોપાધિસહિત હોવાથી દ્રવ્ય અશુદ્ધ હોવા છતાં, બુદ્ધિથી એ અશુદ્ધિને દૂર કરી દેવામાં આવે તો એમાં પણ શુદ્ધસ્વરૂપ જોઈ શકાય છે... પણ આવું આ બીજા પ્રકારમાં નથી... કર્મોપાધિ રહિત જીવદ્રવ્ય મળવું સંભિવિત છે... ઉત્પાદ-વ્યય રહિત કોઈપણ દ્રવ્ય વાસ્તવિક રીતે ક્યારેય મળતું નથી જેને શુદ્ધ દ્રવ્ય કહી શકાય... એટલે 'ઉત્પાદ-વ્યયરહિત હોય તે શુદ્ધ, સહિત હોય તે અશુદ્ધ... એ અશુદ્ધમાં પણ યોગ્યતારૂપે શુદ્ધતા પડેલી હોય છે...' આવું બધું કશું કહી શકાતું નથી, માટે શુદ્ધ એ દ્રવ્યનું વિશેષણ નથી એ સ્પષ્ટ છે.

હવે. દ્રવ્યાર્થિકનય એ ધ્રૌવ્યાંશને જોનાર છે. પર્યાયાર્થિકનય ઉત્પાદ-વિનાશ અંશને જોનાર છે... એટલે જેટલી જેટલી દેખાતી ધ્રુવતા વધે એટલી એટલી દષ્ટિ દ્રવ્યાર્થિકપણાં તરફ વધારે ઢળેલી છે ને પર્યાયાર્થિક તરફ ઓછી ઢળેલી છે. નય દ્રવ્યાર્થિક હોય ને છતાં એ પર્યાયાર્થિક તરફના ઢળાણવાળો હોય તો એ એની દેષ્ટિમાં-દ્રવ્યાર્થિકપણામાં અશુદ્ધિ છે. પર્યાય તરફનું આ ઢળાણ જેમ જેમ ઘટે તેમ તેમ અશુદ્ધિ ઘટતી જાય છે ને શુદ્ધિ વધતી જાય છે... એટલે ઘટને દ્રવ્ય તરીકે જોનાર દ્રવ્યાર્થિક કરતાં મૃદ્દ્રવ્યને દ્રવ્ય તરીકે જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનય વધારે શુદ્ધ છે. કારણ સ્પષ્ટ છે કે ઘટ કરતાં મૃદ્દદ્રવ્યનું અવિચલિતસ્વરૂપ-ધ્રુવતા દીર્ઘકાલીન હોય છે. એમ, મૃદ્દ્રવ્યને દ્રવ્ય તરીકે જોનાર દેષ્ટિ કરતાં પૃથ્વીદ્રવ્યને દ્રવ્ય તરીકે જોનાર દષ્ટિ વધારે શુદ્ધ છે. ને એના કરતાં પણ ક્રમશઃ ઔદારિકવર્ગણાને અને પદ્ગલદ્રવ્યને દ્રવ્ય તરીકે જોનાર દેષ્ટિ-દ્રવ્યાર્થિકનય ઉત્તરોત્તર વધુ-વધુ શુદ્ધ છે. પુદ્ગલ ઔદારિકવર્ગણા રૂપે ઉત્પન્ન પણ થાય છે ને નાશ પણ પામે છે. માટે એટલા અંશે એમાં પણ ઉત્પાદ-વિનાશ ભળેલા છે... ને એ પણ અવસ્થાવિશેષરૂપ બનવાથી એટલા અંશે 'પર્યાય'રૂપ છે... માટે દ્રવ્યાર્થિકનયની એને 'દ્રવ્ય' તરીકે જોવામાં-એને 'ધ્રુવ' તરીકે જોવામાં એટલી અશુદ્ધિ કહેવાય. પણ, પુદ્ગલ તરીકે કોઈપણ પુદ્ગલ ક્યારેય ઉત્પન્ન થતું નથી કે નાશ પામતું નથી... 'પુદ્ગલ' તરીકેની એની ધ્રુવતા ત્રણે કાલમાં અવિચલિતસ્વરૂપવાળી હોય છે, ઉત્પાદ-વિનાશશૂન્ય હોય છે. એટલે એની આવી ધ્રુવતાને જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનય 'શુદ્ધ' હોય છે, એમાં અંશમાત્ર પણ અશુદ્ધિ હોતી નથી... એ જ રીતે જીવ તરીકેની જીવની ધ્રુવતા ત્રણે કાળમાં અવિચલિતસ્વરૂપવાળી ઉત્પાદ-વિનાશશૂન્ય હોવાથી એ જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનય 'શુદ્ધ' હોય છે. જીવને મનુષ્યરૂપે-પંચેન્દ્રિયરૂપે-ત્રસરૂપે કે સંસારીરૂપે જોવામાં પણ ઉત્પાદ-વિનાશ અંશ રહેલ જ છે... પણ જીવરૂપે જોવામાં-'જીવ' તરીકેની ધ્રુવતા જોવામાં એ આંશિક પણ ન હોવાથી નયદેષ્ટિ 'શુદ્ધ' છે. (પર્યાયાર્થિકનય માટે આનાથી બિલકુલ વિપરીત સમજવું... એ ઉત્પાદ-વિનાશને જોનાર છે-અનિત્યતાને જોનાર છે... એટલે દષ્ટિ જેટલી જેટલી નિત્યતાવિષયક બનતી જાય એટલી એટલી અશુદ્ધ કહેવાય... દેષ્ટિનો વિષય બનતી આ નિત્યતા-ધ્રવતા જેટલી જેટલી અલ્પકાલીન બનતી જાય (ને તેથી ઉત્પાદ-વિનાશ વધતા જાય... અલ્પ-અલ્પતર કાળે બનતા જાય...) તેટલી તેટલી પર્યાયાર્થિકની શુદ્ધિ વધતી જાય છે. 'જીવ'રૂપે જીવ તો પર્યાયાર્થિકનો ક્યારેય વિષય બની શકે જ નહીં, કારણ કે એમાં ઉત્પાદ-વિનાશ અંશ બિલકુલ રહ્યા જ નથી... પણ, સંસારીઅવસ્થા-ત્રસપણું પંચેન્દ્રિયપણું-મનુષ્યપણું-બાળપણું-સ્તનંધયપણું-પ્રથમદિનસ્તનંધયપણું... આ ક્રમે જોનાર પર્યાયાર્થિકનયદૃષ્ટિઓમાં ઉત્તરોત્તર અશુદ્ધિ ઘટતી જાય છે ને શુદ્ધિ વધતી જાય છે. કારણ કે તે તે અવસ્થાનો અવસ્થાનકાળ-ધ્રુવતા ઉત્તરોત્તર ઘટતા જાય છે, ને ઉત્પાદ-વિનાશ વધતા જાય છે. અલ્પ-અલ્પતર કાળમાં થતા જાય છે. એમ આગળ અલ્પ-અલ્પતરકાલીન અવસ્થાઓને જોતાં જોતાં જે દૃષ્ટિ માત્ર ક્ષિણકપર્યાયોને જ જુએ છે... સમય બદલાયો નથી... ને અવસ્થાન્તર દેખાઈ નથી... આવું જોનાર દૃષ્ટ ધ્રુવતાને અંશમાત્ર પણ જોતી નથી... માત્ર પ્રતિસમય થતાં ઉત્પાદ-વિનાશને જ જુએ છે... માટે એ પૂર્ણરૂપે 'શુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનય છે.)

એટલે નિશ્ચિત થયું કે આ બીજા પ્રકારમાં દ્રવ્યને શુદ્ધ કહેવાનો અભિપ્રાય નથી, પણ દ્રવ્યાર્થિકનયને શુદ્ધ કહેવાનો અભિપ્રાય છે. જ્યારે પ્રથમ પ્રકારમાં 'શુદ્ધ' એ દ્રવ્યનું જ વિશેષણ છે.

શંકા - પ્રથમ પ્રકારમાં પણ એને દ્રવ્યાર્થિકનયનું જ વિશેષણ માનો ને ?

સમાધાન-ના, એ માની શકાય એમ નથી....કારણ કે દ્રવ્યાર્થિકનયદૃષ્ટિમાં પર્યાયાર્થિકનો વિષય ઘુસે એ અશુદ્ધિ કહેવાય છે...એ જેમ ઘટે તેમ શુદ્ધિ વધે છે...ને એ બિલકુલ ન રહે તો દ્રવ્યાર્થિકદૃષ્ટિ બિલકુલ 'શુદ્ધ' બને છે...આ આપણે ઉપર વિચારી ગયા છીએ... એટલે જેમ ઉત્પાદ-વ્યય એ પર્યાયાર્થિકનો વિષય છે ને ધ્રુવતા એ દ્રવ્યાર્થિકનો વિષય છે... માટે દૃષ્ટિના વિષયમાંથી ઉત્પાદ-વ્યય ઘટતા જાય એ શુદ્ધિ ગણાય છે...પણ આવું પ્રથમ પ્રકાર માટે કહી શકાતું નથી... 'કર્મઉપાધિસહિતપણું એ પર્યાયાર્થિકનો વિષય છે ને કર્મઉપાધિરહિતપણું એ દ્રવ્યાર્થિકનો વિષય છે' આવો વિભાગ છે નહીં...એટલે, 'સંપૂર્ણ રીતે કર્મઉપાધિરહિતપણામાં પર્યાયનો અંશ માત્ર પણ જોવાનો ન હોવાથી દ્રવ્યાર્થિકનય બિલકુલ શુદ્ધ છે' એવું કહી શકાતું નથી...ઊલટું જીવ પહેલાં કર્મઉપાધિસહિત હતો...પછી રહિત બન્યો. એટલે કર્મઉપાધિરહિતપણું પણ ઉત્પાદશીલ હોવાથી...તથા કર્મઉપાધિરહિતપણામાં= સિદ્ધાવસ્થામાં પણ પ્રતિક્ષણ અગુરુલઘુપર્યાયના ઉત્પાદ-વિનાશ હોવાથી એ દૃષ્ટિએ ત્યાં પણ પર્યાયાર્થિકનયની વિષયતા છે જ. માટે દ્રવ્યાર્થિકનય શુદ્ધ છે એમ, આ દૃષ્ટિએ કહી શકાતું નથી.

એટલે આ નિશ્ચિત થયું કે પ્રથમ પ્રકારમાં 'શુદ્ધ' એ દ્રવ્યનું વિશેષણ છે ને બીજા પ્રકારમાં દ્રવ્યાર્થિકનયનું વિશેષણ છે.

(૩) પ્રથમ પ્રકારમાં માત્ર શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય એ જ વિષય છે.. બીજા પ્રકારમાં બધા દ્રવ્યો વિષય છે તથા આત્મદ્રવ્ય પણ પ્રથમ પ્રકારમાં સિદ્ધપર્યાયને (શુદ્ધ સ્વરૂપને) આગળ કરીને જ વિષય છે, બીજા પ્રકારમાં (જીવ પોતે સંસારી હોય કે સિદ્ધ હોય) નિત્યત્વ ધર્મને આગળ કરીને વિષય છે...

શંકા - પ્રથમ પ્રકારમાં બીજાં દ્રવ્યો કેમ વિષય નથી ?

સમાધાન - બીજાં દ્રવ્યોમાં, કર્મોપાધિસહિતપણું સંભવિત જ નથી...માટે રહિતપણું પણ વ્યપદેશાતું નથી...જે કોઈ નયથી વિચારવામાં આવે...કર્મોપાધિરહિત જ દ્રવ્ય દેખાવાનું છે...માટે 'શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક' એવો વ્યપદેશ નિરર્થક બની રહે.

શંકા - બીજાં દ્રવ્યોમાં કર્મરૂપ ઉપાધિ નથી સંભવતી...અન્ય ઉપાધિ તો સંભવે ને?

સમાધાન - ના, ધર્માસ્તિકાયાદિમાં કોઈ પણ ઉપાધિ ક્યારેય પણ સંભવતી નથી... કોઈપણ દ્રવ્યમાં અન્ય દ્રવ્ય ક્ષીર-નીરવત્ એકમેક થઈ પોતાની અસર છોડે તો જ એ અન્ય દ્રવ્ય એમાં ઉપાધિરૂપે ભળ્યું કહેવાય અને મૂળ દ્રવ્ય સોપાધિક બન્યું કહેવાય. ધર્માસ્તિકાય વગેરેમાં પુદ્દ્ગલ વગેરે અન્ય કોઈ દ્રવ્ય આ રીતે એકમેક થઈ પોતાની અસર બતાવતું નથી... માટે ધર્માસ્તિકાયાદિ ક્યારેય સોપાધિક બનતા નથી.

શંકા - છતાં, જીવ અને પુદ્દગલ ક્ષીર-નીરવત્ એકમેક થાય છે, માટે જીવની જેમ પુદ્દગલ પણ સોપાધિક બને જ છે ને !

**સમાધાન** - જીવ એક-મેક થાય છે એ વાત બરાબર…પણ જીવની પુદ્ગલના સ્વરૂપ પર કોઈ અસર હોતી નથી ને !

શંકા - ના, એવું નથી...જીવની અસર પુદ્ગલ પર હોય છે...પુદ્ગલમાં સચિત્તપણું જે આવે છે તે જીવના પ્રભાવે જ આવે છે ને... જીવ નીકળી ગયા પછી રહી ગયેલ પૃથ્વી વગેરે પુદ્ગલ અચિત્ત કહેવાય છે. વળી માટી-ધૂળ વગેરેની એકાદ રજકણ...પાણીનું એકાદ બિંદુ કે ઘઉં વગેરેનો એકાદ દાણો પણ એવો નહીં મળે જે આજે ભલે સચિત્ત નથી... પણ પહેલાં પણ ક્યારેય સચિત્ત નહોતો... આશય એ છે કે, ઔદારિકવર્ગણારૂપે રહેલ પુદ્ગલ ક્યારેય પણ, જીવ સાથે એકમેક થયા વિના-જીવની અસર ઝીલ્યા વિના-રજકણ-જળબિંદુ-ઘઉં વગેરે રૂપે પરિણમી શકતું નથી. ઔદારિક વગેરે વર્ગણારૂપે પુદ્ગલ પોતાની મેળે જ(જીવસહકૃત થયા વિના જ)પરમાણુ-દ્વ્યણકાદિરૂપે કે વૈકિયાદિવર્ગણારૂપે પરિણમી શકે છે..પણ રજકણ વગેરે રૂપે પરિણમી શકતું નથી જ...એટલે પુદ્ગલનું રજકણ વગેરે સ્વરૂપ જીવની અસરરૂપે જ આવે છે ને...માટે પુદ્ગલમાં તો સોપાધિક-નિરૂપાધિક અવસ્થા આવી જ શકે છે ને! એટલે નિરૂપાધિક પુદ્ગલદ્રવ્યને જોનાર નયદરિનો ક્યાં તો પ્રથમ પ્રકારમાં સમાવેશ કરવો જોઈએ ને ક્યાં તો એક સ્વતંત્ર પ્રકાર કહી દેવો જોઈએ ને!

સમાધાન - તમારી વાત સાચી છે... છતાં, આવો નયપ્રકાર કહેવાયો નથી... એ એક હકીકત છે... માટે આપણે એનાં કારણો વિચારી કાઢવા જોઈએ... મને આવાં કારણો ભાસે છે...

#### ત્રીજો શુદ્ધ દ્રવ્યારથો, ભેદ કલ્પનાહીનો રે । જિમ નિજગુણ પર્યાયથી, કહિઇ દ્રવ્ય અભિન્નો રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૧૨ ॥

■ આજે કર્મઉપાધિસહિત એવા આપણા જેવા સંસારી જીવો પુરુષાર્થ દ્વારા કર્મઉપાધિરહિત એવી સિદ્ધાવસ્થા પામી શકે છે... એ પુરુષાર્થ માટે દ્રવ્યાનુયોગ સહાયક બને છે... ને દ્રવ્યાનુયોગમાં આવી કર્મઉપાધિરહિતશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનયની દૃષ્ટિ ઉપકારક બને છે. આપણે આપણા આત્માને આ દૃષ્ટિથી જોઈએ.. જોતા રહીએ... તો મોહ વિલીન થતો જાય છે ને સંવેગ વધતો જાય છે...

પણ પુદ્ગલ માટે આવું કશું છે નહીં.. પુરુષાર્થ એ એનો ગુણ નથી... માટે પુરુષાર્થથી નિરુપાધિક અવસ્થા મેળવવાની છે, એવી વાત જ નથી. પછી ઉપાયની જરુર જ ક્યાં છે ? ને વળી બોધ પણ એને ક્યાં સંભવિત હોય છે ? કે જેથી નયદષ્ટિ ઉપકારક બને.

- જીવ કર્મઉપાધિરહિત બને એ જ ક્ષણથી સોપાધિકઅવસ્થાને સંપૂર્ણ રીતે છોડીને નિરુપાધિકઅવસ્થા પામી જાય છે... પુદ્ગલ માટે આવું નથી... જીવ ચ્યવી ગયા પછી પણ કેટલાયકાળ સુધી રજક્ષપશું... જળપશું... વગેરે જળવાઈ રહે છે.
- જીવ નિરુપાધિક બન્યા પછી ક્યારેય સોપાધિક બનતો નથી... ને માટે જ એની નિરુપાધિક અવસ્થાનું મહત્ત્વ છે, એ ઉપાદેય છે... પુદ્ગલ માટે આવું નથી. એ તો પુનઃ પુનઃ સચિત્ત-અચિત્ત બની શકે છે.
- નિરુપાધિક અવસ્થા (સિદ્ધાવસ્થા) બધા જીવોની એકસરખી છે. માટે સોપાધિક અવસ્થામાં પણ એનું દર્શન શક્ય-સરળ બને છે. જીવમુક્ત પુદ્દ્ગલોની તો અનંત પ્રકારની ભિન્ન અવસ્થાઓ હોય છે... નિરુપાધિકપણે એને જોવા માટે આમાંની કઈ અવસ્થા જોવી?

આ અને આવાં અન્ય કારણોએ પુદ્દગલમાં નિરુપાધિક અવસ્થાના વિચાર વ્યવહાર થતા નથી... એની આવશ્યકતા મનાતી નથી... ને તેથી એવા કોઈ દષ્ટિકોણ ન હોવાથી નયદષ્ટિ હોતી નથી. અલબત્ સોપાધિક અવસ્થા તો ડગલે ને પગલે આપણા વ્યવહારમાં આવે જ છે. છતાં એનો નયભેદ દેવસેને જે દર્શાવ્યો નથી તેને એની ન્યૂનતારૂપે ગ્રંથકાર આગળ આઠમી ઢાળમાં કહેવાના જ છે.

એટલે, અંતિમ નિષ્કર્ષ આ આવ્યો કે પ્રથમપ્રકાર માત્ર જીવદ્રવ્ય અંગે છે ને એમાં 'શુદ્ધ' એ દ્રવ્યનું વિશેષણ છે. બીજો પ્રકાર સર્વ દ્રવ્યો માટે છે... ને એમાં 'શુદ્ધ' એ દ્રવ્યાર્થિકનયનું વિશેષણ છે. II ૬૫ II

ગાથાર્થ - ભેદકલ્પનારહિત શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય એ ત્રીજો ભેદ જાણવો. જેમ કે પોતાના ગુણ-પર્યાયથી દ્રવ્યને અભિન્ન જાણવું-કહેવું. II પ-૧૨ II ત્રીજો ભેદ, ભેદકલ્પનાઇ હીન-શુદ્ધદ્રવ્યાર્થ. 'भेदकल्पनारहितशुद्धद्रव्यार्थिकः' इति तृतीयो भेदः જિમ એક જીવ-પુદ્ગલાદિક દ્રવ્ય નિજગુણ પર્યાયથી અભિન્ન કહિઇ. ભિન્ન છઇ પણિ તેહની અર્પણા ન કરી, અભેદની અર્પણા કરી, તે માર્ટિ અભિન્ન. એ ૩ ભેદ શુદ્ધ. ॥ પ-૧૨ ॥

વિવેચન - ત્રીજો ભેદ...ભેદકલ્પનારહિત શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય...એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો ત્રીજો પ્રકાર છે. જીવ-પુદ્ગલ વગેરે કોઈપણ દ્રવ્ય પોતાના ગુણ-પર્યાયથી ભિન્નાભિન્ન છે...એમાંથી ભેદઅંશને ગૌણ કરીને અભેદ અંશને જ જોવો...અભેદ અંશની અર્પણા કરવી, અને જ્ઞાનાભિન્નો જીવઃ, રૂપાભિન્નં પુદ્ગલં...આ પ્રમાણે કહેવું એ આ ત્રીજો ભેદ છે...આ પ્રથમ ત્રણ પ્રકાર શુદ્ધ છે.

શંકા - અહીં ગ્રંથકારે દ્રવ્યાર્થિકનયના આ પ્રથમ ત્રણે પ્રકારને એકસાથે શુદ્ધ હોવા જે કહ્યા છે, એ જણાવે છે કે બીજા-ત્રીજાની જેમ પ્રથમ પ્રકારમાં પણ દ્રવ્યાર્થિકનય પોતે જ શુદ્ધ છે..એટલે તમે જે કહ્યું છે કે 'પ્રથમ પ્રકારમાં દ્રવ્યાર્થિકનયને શુદ્ધ કહેવાનો આશય નથી...માત્ર દ્રવ્યને શુદ્ધ કહેવાનો આશય છે..' એ બરાબર નથી...

સમાધાન - બીજા પ્રકારમાં, ઉત્પાદ-વ્યયશૂન્ય કોઈ દ્રવ્ય ક્યારેય હોતું જ નથી... એટલે ઉત્પાદ-વ્યયથી રહિત હોય એ દ્રવ્ય શુદ્ધ... વગેરે કહેવાનો કોઈ મતલબ નથી... માટે 'શુદ્ધ દ્રવ્ય' એમ નથી... પણ 'શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય...' એમ છે. આ વાત આપણે જોઈ ગયા છીએ... આવું જ ત્રીજા પ્રકારમાં છે... નિજગુણપર્યાયથી સર્વથા ભેદરહિત જ હોય એવું કોઈ દ્રવ્ય હોતું જ નથી... એટલે એવું રહિત દ્રવ્ય એ શુદ્ધ દ્રવ્ય એમ કહી શકાતું નથી... તેથી 'શુદ્ધ' એ દ્રવ્યાનું વિશેષણ હોવું સંભવતું નથી... માટે એ દ્રવ્યાર્થિકનયનું વિશેષણ છે... વળી, ભેદ એ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય છે.. અભેદ એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય છે... તેથી, ભેદને સંપૂર્ણ રીતે અનર્પિત કરીને માત્ર અભેદને જોવામાં આવે તો પર્યાયાર્થિકનો વિષય અંશતઃ પણ એમાં ઘુસેલો ન હોવાથી દ્રવ્યાર્થિકનયને 'શુદ્ધ' કહી શકાય છે.. માટે આ ત્રીજા પ્રકારમાં પણ 'દ્રવ્ય' શુદ્ધ નથી, પણ 'દ્રવ્યાર્થિકનય' શુદ્ધ છે... એટલે બીજા-ત્રીજા પ્રકાર માટે કહી શકાય કે પર્યાયાર્થિકનયના વિષયભૂત ઉત્પાદ-વ્યયની તથા ભેદની સંપૂર્ણ અનર્પણા હોવાથી અને દ્રવ્યાર્થિકનયના વિષયભૂત ધ્રુવતાની તથા અભેદની અર્પણા હોવાથી, તે તેના ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય શુદ્ધ છે.. પણ આવું પ્રથમ પ્રકાર માટે કહી શકાતું નથી...

શંકા - કર્મોપાધિજન્ય મનુષ્યત્વાદિ, ક્રોધાદિ વગેરે બધા પર્યાયોની અનર્પણા (= ગૌણતા=ઉદાસીનતા) કરીને જ પ્રથમ પ્રકાર શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યને જુએ છે... એટલે બીજા-ત્રીજાની જેમ એમાં પણ નયને શુદ્ધ કહેવો જ જોઈએ ને !

સમાધાન - ભાઇ મારા ! ત્યાં કર્મોપાધિજન્ય પર્યાયોની જ, અનર્પણા કરી છે, સહજ પર્યાયોની નહીં... એટલે જ ત્યાં ટબામાં પંક્તિ આવી છે કે- 'તિહાં ભવપર્યાય જે સંસારના ભાવ તે ન ગણિઇં...' સહજભાવ જે શુદ્ધાત્મસ્વરૂપ... (કેવલજ્ઞાનાદિ...) એને તો આગળ કરીને સંસારી જીવોને સિદ્ધ સમોવડિયા જાણવાના છે... એટલે પર્યાયનો વિષય પણ એ દેષ્ટિમાં સમાવિષ્ટ હોવાથી 'દ્રવ્યાર્થિકનય' તરીકે તો એને 'શુદ્ધ' શી રીતે કહી શકાય?

આ જ વાતને બીજી રીતે પણ સમજીએ… स्यात्सदेव-स्यादसदेव… આ સદસત્ની એક સપ્તભંગી… स्यात्रित्य एव-स्यादिनत्य एव… આ નિત્યાનિત્યની એક સપ્તભંગી… स्याद्धित्र एव-स्यादिभित्र एव... આ ભેદાભેદની એક સપ્તભંગી… स्यादेक एव-स्यादिनेक एव... આ એકાનેકની સપ્તભંગી… स्यात् सामान्यमेव-स्याद्विशेष एव... આ સામાન્ય-વિશેષની સપ્તભંગી… (આમાંથી એકાનેકની સપ્તભંગીનો ભેદાભેદની કે સામાન્ય-વિશેષની સપ્તભંગીમાં સમાવેશ હોવો જોઈએ.) આ બધી સપ્તભંગીઓ પ્રચલિત છે…

આમાં સદસત્ની જે સપ્તભંગી છે... એમાં સત્ત્વ એ દ્રવ્યાર્થિકનો વિષય છે અને અસત્ત્વ એ પર્યાયાર્થિકનો વિષય છે... એવું છે નહીં... અને એટલે જ અસત્ત્વની અનર્પણા અને સત્ત્વની અર્પણા કરીને જોનાર દૃષ્ટિ એ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય... એમ ભેદ શક્ય નથી, ને તેથી દેખાડ્યો નથી... પણ, શુદ્ધ-અશુદ્ધ એવા વિશેષણ વગર સ્વતંત્ર આઠમા પ્રકાર તરીકે કહ્યો છે. (તથા, સત્ત્વની અનર્પણા અને અસત્ત્વની અર્પણા કરનાર નયને સ્વતંત્ર નવમા પ્રકાર તરીકે કહ્યો છે. એમ સામાન્ય-વિશેષની જે સપ્તભંગી છે એમાં પણ... સામાન્ય એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય... ને વિશેષ એ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય.. આવું છે નહીં... (સામાન્ય એ સંગ્રહનો વિષય છે ને વિશેષ એ વ્યવહારનો વિષય છે... પણ આ બન્ને દ્રવ્યાર્થિકનયો જ છે... એક દ્રવ્યાર્થિક અને એક પર્યાયાર્થિક એવું નથી...) એટલે પર્યાયાર્થિકના વિષયની સંપૂર્ણ અનર્પણા કરીને જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનય એ શુદ્ધ... આવો વિભાગ વિશેષની અનર્પણા કરી દેવા માત્રથી થઈ શકતો નથી... અને તેથી વિશેષની અનર્પણા કરીને જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનયને પણ અહીં 'શુદ્ધ' તરીકે નથી કહ્યો, પણ સાતમા સ્વતંત્ર પ્રકાર તરીકે - અન્વયદ્મવ્યાર્થિકનય કહ્યો છે.

પણ નિત્ય(ધ્રુવતા) એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય છે અને અનિત્યતા (ઉત્પાદ-વ્યય) એ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય છે...એમ અભેદ એ દ્રવ્યાર્થિકનો વિષય છે અને ભેદ એ પર્યાયાર્થિકનો વિષય છે... આ વાસ્તવિકતા છે માટે અનિત્યતાની અનર્પણા અને ભેદની અનર્પણા કરીને જોનાર નયદૃષ્ટિઓને અહીં શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય તરીકે બીજા-ત્રીજા પ્રકારમાં કહ્યા છે.

આ વિચારણા પરથી સ્પષ્ટ છે કે કર્મોપાધિરહિતપણું... એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય અને કર્મોપાધિસહિતપણું એ પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય... આવો વિભાગ હોય તો જ, કર્મોપાધિસહિતપણાની અનર્પણા કરીને કર્મોપાધિરહિતપણાની અર્પણા કરનાર નયદ્દષ્ટિને શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય કહી શકાય... પણ એવું છે નહીં... માટે, કર્મોપાધિરહિત અવસ્થાને જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનય 'શુદ્ધ' છે એમ કહી શકાતું નથી... એ વાત નિઃશંક જાણવી.

## અશુદ્ધ કર્મોપાધિથી, ચોથો એહનો ભેદો રે । કર્મભાવમય આતમા, જિમ ક્રોધાદિક વેદો રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૧૩ ॥

ટબો - ચોથો એહનો-દ્રવ્યાર્થિકનો ભેદ કર્મોપાધિથી અશુદ્ધ કહેવો. कर्मोपाधि-सापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिकः इति चतुर्थो भेदः । જિમ ક્રોધાદિક-કર્મભાવમય આતમા વેદો છો=જાણો છો. જિવારઇ જે દ્રવ્ય જે ભાવઇ પરિણમઇ, તિવારઇ તે દ્રવ્ય તન્મય કરિ જાણવું. જિમ લોહ અગ્નિપણઇ પરિણમિઉ, તે કાલિં-લોહ અગ્નિર્પ કરી જાણવું. ઇમ ક્રોધમોહનીયાદિ કર્મોદયનઇ અવસરઇ ક્રોધાદિભાવપરિણત આત્મા ક્રોધાદિરૂપ કરી જાણવો.. અત એવ આત્માના ૮ ભેદ સિદ્ધાંતમાં પ્રસિદ્ધ છઇ. ॥ પ-૧૩ ॥

શંકા - પણ જો એ (પ્રથમ પ્રકારનો નય) બીજા-ત્રીજાની જેમ શુદ્ધ નથી, તો ત્રણેને એક સાથે 'એ ૩ ભેદ શુદ્ધ' એમ કેમ કહ્યું ?

समाधान - ત્રણેમાં શબ્દસામ્ય હોવાથી એમ કહ્યું હોય, એમ માનવું યોગ્ય લાગે છે... આશય એ છે કે - પ્રથમ પ્રકારમાં शुद्धं च तद् द्रव्यं चेति शुद्धद्रव्यम्... शुद्धद्रव्यमर्थो यस्य स शुद्धद्रव्यार्थिकः... આવો સમાસ છે... ને બીજા - ત્રીજામાં શુદ્ધश्रासौ द्रव्यार्थिकनयश्च આ રીતે કર્મધારયસમાસ છે. પણ ત્રણેમાં શબ્દ બન્યો शुद्धद्रव्यार्थिकनयः આમ શબ્દસામ્ય થવાથી ત્રણેને એકસાથે શુદ્ધ હોવા કહ્યા છે એવું માનવું મને યોગ્ય લાગે છે.

પ્રશ્ન - બીજા પ્રકાર અને ત્રીજા પ્રકારમાં શું તફાવત છે ?

ઉત્તર - બીજા પ્રકારમાં દ્રવ્ય નિત્યત્વેન વિષય છે, ત્રીજા પ્રકારમાં અભિન્નત્વેન... બીજા પ્રકારમાં ગુણ-પર્યાય વિષયભૂત બનતા જ નથી... ત્રીજા પ્રકારમાં બને છે, પણ દ્રવ્યથી અભિન્નરૂપે... આમ ત્રીજા પ્રકારનું વિવેચન પૂર્ણ થયું... ॥ ૬૬ ॥

**ગાથાર્થ -** કર્મોપાધિથી અશુદ્ધ એ આનો = દ્રવ્યાર્થિકનયનો ચોથો ભેદ છે... જેમ કે કર્મભાવમય આત્મા ક્રોધાત્મા તરીકે વેદાય છે. ॥ ૫-૧૩ ॥

**વિવેચન - ચોથો એહનો...** દ્રવ્યાર્થિકનો ચોથો ભેદ કર્મોપાધિથી અશુદ્ધ કહેવો. એટલે કે કર્મોપાધિસાપેક્ષઅશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક એ દ્રવ્યાર્થિકનયનો ચોથો ભેદ છે.

જિમ ક્રોધાદિક... કર્મોદયજન્ય જે ભાવ હોય તે અહીં 'કર્મભાવ' તરીકે અભિપ્રેત છે. એટલે ક્રોધમોહનીયકર્મના ઉદયથી થતો ક્રોધાત્મકભાવ એ કર્મભાવ... આ રીતે બીજા કર્મભાવો પણ જાણવા... જે દ્રવ્ય જયારે જે ભાવે પરિણમે છે ત્યારે તે દ્રવ્યને તન્મય તરીકે જાણવું એ આ નયદૃષ્ટિ છે. જેમ કે લોખંડ જયારે અગ્નિપણે પરિણમે છે ત્યારે તેને અગ્નિરૂપે જાણવું... એટલે જ એ વખતે લોખંડના ગોળાને અગનગોળો કહેવાય છે. એમ ક્રોધમોહનીય વગેરે કર્મોદયના અવસરે ક્રોધાદિ ભાવરૂપે પરિણત થયેલો આત્મા પોતે જ ક્રોધાદિરૂપે કહેવાય છે. એટલે જ એ વખતે આત્માને ક્રોધાત્મા કહેવાય છે... શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના ૧૨મા શતકના

## તે અશુદ્ધ વલી પાંચમો, વ્યય ઉત્પત્તિ સાપેખો રે । ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવ એકઇ સમઇ દ્રવ્ય જિમ પેખો રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૧૪ ॥

ટબો - તે = દ્રવ્યાર્થિકભેદ પાંચમો વ્યય-ઉત્પત્તિસાપેક્ષ જાણવો.

'उत्पादव्ययसापेक्षसत्ताग्राहकोऽशुद्धद्रव्यार्थिकः' पञ्चमः ।

જિમ - એક સમયઇં દ્રવ્ય ઉત્પાદ - વ્યય - ધ્રૌવ્ય રૂપ કહિઇં. જે કટકાદ્યુત્પાદસમય, તેહ જ કેયુરાદિવિનાશસમય, અનઇં કનકસત્તા તો અવર્જનીય જ છઇં.

'एवं सित-त्रैलक्षण्यग्राहकत्वेनेदं ग्रमाणवचनमेव स्यात्, न तु नयवचनम्' इति चेत् ? न, मुख्यगौणभावेनैवानेन नयेन त्रैलक्षण्यग्रहणात्, मुख्यतया स्वस्वार्थग्रहणे नयानां सप्तभङ्गीमुखेनैव व्यापारात् ।। ५-१४ ।।

૧૦મા ઉદેશામાં તથા પ્રશમરતિપ્રકરણમાં આત્માના દ્રવ્યાત્મા, કષાયાત્મા, યોગાત્મા, ઉપયોગાત્મા, જ્ઞાનાત્મા, દર્શનાત્મા, ચારિત્રાત્મા અને વીર્યાત્મા. આમ આઠ ભેદ દર્શાવ્યા છે... એમાંથી કષાયાત્માના ક્રોધાત્મા વગેરે પેટાભેદ જાણવા. ॥ ૬૭ ॥

ગાથાર્થ - જે દ્રવ્યાર્થિકનય ઉત્પત્તિ-વ્યયને સાપેક્ષ રહીને પદાર્થને જુએ છે તે અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક પાંચમો ભેદ છે. જેમ કે એક સમયમાં ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવરૂપે દ્રવ્યને જોવું. ॥૫-૧૪॥

વિવેચન : તે દ્રવ્યાર્થિક... ઉત્પાદ-વ્યય સાપેક્ષ સત્તાનો ગ્રાહક અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક એ પાંચમો ભેદ જાણવો... જેમ કે-એક સમયમાં દ્રવ્યને ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવરૂપ કહેવું. જે કટકાદિઉત્પત્તિસમય છે એ જ કેયુરાદિવિનાશ સમય છે અને એ જ સમયમાં કનકની સત્તા તો અવર્જનીય છે જ. (સોનાના કેયુરને ભાંગીને કટક બનાવ્યું હોય ત્યારનું આ દષ્ટાન્ત છે.) એટલે કે એ વિવક્ષિત સમયને ધ્યાનમાં રાખીને આ નય, સુવર્ણદ્રવ્યને કટકાદિઉત્પાદરૂપ માને છે, કેયુરાદિવિનાશરૂપ માને છે ને કનકસત્તારૂપ માને છે.

શંકા - આ નય જો આ રીતે ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવતા એમ ત્રણે લક્ષણ માનશે તો એ 'પ્રમાણ'રૂપ જ બની જશે, નયવચન નહીં રહે…

સમાધાન - ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રુવતા... ત્રણેને મુખ્યરૂપે જાણે એ પ્રમાણ છે... ઉત્પાદ-વ્યયને ગૌણરૂપે ને ધ્રુવતાને મુખ્યરૂપે જાણે એ દ્રવ્યાર્થિકનય છે. ઉત્પાદ-વ્યયને મુખ્યરૂપે ને ધ્રુવતાને ગૌણરૂપે જાણે એ પર્યાયાર્થિકનય છે. પ્રસ્તુતનય પણ, ઉત્પાદ-વ્યયને ગૌણરૂપે ને ધ્રુવતાને મુખ્યરૂપે જાણે છે... અર્થાત્ ગૌણ-મુખ્યભાવે જ ત્રણેને વિષય બનાવે છે... માટે એ 'પ્રમાણ'રૂપ નથી, પણ દ્રવ્યાર્થિકનયરૂપ જ છે.

**શંકા** - પ્રસ્તુત નય, ઉત્પાદ-વ્યયને મુખ્યરૂપે નહીં, ગૌણરૂપે જ જાણે છે, આવું શાના આધારે કહો છો?

સમાધાન - પોત-પોતાના વિષયનો મુખ્યરૂપે બોધ કરવા માટે નયો સપ્તભંગી દ્વારા જ પ્રવૃત્ત થાય છે. અર્થાત્ જે વિષય અંગે નય સપ્તભંગી પ્રવર્તાવે છે એ, એનો મુખ્ય વિષય હોય છે અને બાકીનો ગૌણ વિષય હોય છે.

ગ્રંથકારે આવો જે હેત આપ્યો છે એના પરથી એ જણાય છે કે આ પાંચમો પ્રકાર, નિત્યત્વને સપ્તભંગી દ્વારા જાણે છે, માટે નિત્યત્વ (ધ્રુવતા) એ એનો મુખ્ય વિષય છે... ને ઉત્પાદવ્યયને (અનિત્યત્વને) વગર સપ્તભંગીએ જાણે છે, માટે એ એનો ગૌણ વિષય છે... આમાં 'સપ્તભંગી દ્વારા બોધ કરવો અને વગર સપ્તભંગીએ બોધ કરવો...' એટલે શું ? એનું રહસ્ય ગીતાર્થ બહુશ્રુતોએ ખોળી કાઢવું જોઈએ. કારણ કે આમ તો, નિત્યાનિત્યની સપ્તભંગીમાં.. પ્રથમભંગ स्यात्रित्य एव... અને બીજો ભંગ स्यादिनत्य एव... આવો હોવાથી નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ... બન્ને અંગે સપ્તભંગીનો વ્યાપાર છે જ. શું એવું હશે કે આ પ્રમાણની સપ્તભંગી છે... ને દ્રવ્યાર્થિકનયની સપ્તભંગી આ પ્રકારે હોય કે - स्यान्नित्य (ધ્રુવ) अेव... આ પ્રથમભંગ... स्यात्रित्यत्वाभाववान् (धूवत्वाभाववान्) એव... આ બીજો ભંગ... અલબત્ નિત્યત્વાભાવ અનિત્યત્વરૂપ જ છે... છતાં બીજા ભંગમાં એ નિત્યત્વના નિષેધમાત્રને જણાવનાર હોય... અનિત્યત્વનું (ઉત્પાદ-વિનાશનું) વિધાન કરવાનું તાત્પર્ય ન હોય... આ બે ભંગના આધારે બાકીના પાંચ ભંગ જાણી લેવા... એમ, પર્યાયાર્થિકનયની સપ્તભંગી આ પ્રકારે હોય કે - स्यादिनत्य (उत्पादिवनाशशील) એव... આ પ્રથમ ભંગ स्यादिनत्यत्वाभाववान् अेव (उत्पादिवनाशाभाववान् एव) આ બીજો ભંગ... પણ એમાં અનિત્યત્વનો (ઉત્પાદ -વિનાશનો) નિષેધ કરવાનં જ તાત્પર્ય હોય.. નિત્યત્વનું વિધાન કરવાનું નહીં... અર્થાત્ દ્રવ્યાર્થિકની સપ્તભંગી નિત્યત્વના વિધિ-નિષેધ અંગે છે, પણ અનિત્યત્વ અંગે નથી... અને પર્યાયાર્થિકની સપ્તભંગી અનિત્યત્વના વિધિ-નિષેધ અંગે છે, પણ નિત્યત્વ અંગે નથી... અને તેથી, દ્રવ્યાર્થિકને અનિત્યત્વ અને પર્યાયાર્થિકને નિત્યત્વ, સપ્તભંગી દ્વારા નહીં, પણ એ વગર જ જાણવાના રહે છે, માટે એ તેઓનો ગૌણ વિષય છે. અહીં આવું રહસ્ય છે કે અન્ય કાંઈ? એ નિર્ણય કરવા યોગ્ય બાબત છે.

બીજો પ્રકાર - उत्पादव्ययगौणत्वेन सत्ताग्राहकः शुद्धद्रव्यार्थिकः આમ કહેલો છે. એટલે ત્યાં પણ ઉત્પાદ-વ્યયની ગૌણતા કહેલી… છતાં ત્યાં, ઉત્પાદ-વ્યયને નજરમાં લેવાના જ નહીં… એ રીતે એની ગૌણતા છે… ને અહીં… એને નજરમાં લેવાના…પણ ગૌણરૂપે… મુખ્યરૂપે નહીં… આ રીતે એની ગૌણતા છે… માટે બન્ને પ્રકાર અલગ-સ્વતંત્ર રહી શકે છે.

પ્રશ્ન - અહીં એક સમયે... એવું કેમ લખ્યું છે ?

ઉત્તર - સુવર્ણમાં કેયૂરપર્યાયનો નાશ અને કટકપર્યાયની ઉત્પત્તિ કહેવી છે. એમ તો નૈયાયિક પણ ઘડામાં શ્યામરૂપનાશ, રક્તરૂપઉત્પત્તિ માને છે. પણ, આ નાશ ઉત્પત્તિને ભિત્રકાળે માને છે... પહેલાં નાશ... પછી કાળાન્તરે ઉત્પત્તિ... ને તેથી એણે વચ્ચે ઘડાને નીરૂપ(=રૂપશૂન્ય) માનવો પડે છે... એમ એ ઠીકરાંને ઘટધ્વંસજન્ય માને છે... એટલે કે ધારો કે ચોથા સમયે ઘટધ્વંસ થયો... તો પાંચમા સમયે ઠીકરાની ઉત્પત્તિ માને છે. એટલે કે બન્નેના ઉપાદાનકારણભૂત માટી (પાર્થિવ દ્રવ્ય) ચોથી ક્ષણે નિરાકાર છે, કારણ કે ઘડો

## ગહત ભેદની કલ્પના, છકો તેહ અશુદ્ધો રે । જિમ આતમાના બોલિઇ, જ્ઞાનાદિક ગુણ શુદ્ધો રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૧૫ ॥

ટબો - ભેદની કલ્પના ગ્રહતો છકો અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક જાણવો. જિમ જ્ઞાનાદિક શુદ્ધગુણ આત્માના બોલિઇં. ઇહાં ષષ્ઠી વિભક્તિ ભેદ કહિઇ છઇ. 'भिक्षोः पात्रम्' इतिवत् અનઇ ભેદ તો ગુણ-ગુણિનઇં છઇ નહીં, भेदकल्पनासापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिकः षष्ठः ॥ प-१प ॥

નાશ પામી ગયો છે ને ઠીકરા હજુ ઉત્પન્ન થયા નથી. રૂપશૂન્ય ઘડો કે આકાર (પર્યાય - અવસ્થા)શૂન્ય માટી હોવી શક્ય જ નથી, માટે નૈયાયિકની આ માન્યતા ગલત છે. પ્રસ્તુતમાં પણ આવી આપત્તિ ન આવે એ માટે ટબામાં એક સમયઇં… એમ લખ્યું છે. જે સમયે વિનાશ છે એ જ સમયે ઉત્પાદ છે… સમયાન્તરે નથી… માટે દ્રવ્ય નિષ્પર્યાય (પર્યાયશૂન્ય) બની જવાની આપત્તિ આવતી નથી. !! ૬૮ !!

**ગાથાર્થ -** છકો તેહ=દ્રવ્યાર્થિકનય ભેદની કલ્પના ગ્રહણ કરે છે માટે અશુદ્ધ છે. જેમ કે 'આત્માના જ્ઞાનાદિ શુદ્ધ ગુણ છે' આવું બોલવું એ આ છકો પ્રકાર છે. ॥ પ-૧૫ ॥

વિવેચન - ભેદની કલ્પના... ભેદની કલ્પના ગ્રહણ કરતો નય એ છકો અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય છે... જેમ કે 'આત્માના જ્ઞાનાદિ શુદ્ધ ગુણ છે' એમ બોલીએ. આમાં 'આત્માના' એમ ષષ્ઠી વિભક્તિ જે છે તે ભેદને જણાવે છે. જેમ કે 'ભિક્ષુનું પાત્ર.' આમાં ભિક્ષુને લાગેલી છકી વિભક્તિ ભિક્ષુ અને પાત્ર વચ્ચેના ભેદસંબંધને જણાવે છે. અનઇ ભેદ... ભિક્ષુ અને પાત્ર... એ બન્ને તો અલગ-અલગ જોવા મળે જ છે... પણ એમ આત્મા અને જ્ઞાન અલગ-અલગ જોવા મળતા નથી... માટે જણાય છે કે ભિક્ષુ અને પાત્ર વચ્ચે જેવો ભેદ છે (= મુખ્યવૃત્તિએ ભેદ છે) એવો આત્મા અને જ્ઞાન વચ્ચે મુખ્યવૃત્તિએ ભેદ છે નહીં, માટે આ ભેદ - કલ્પનાસાપેક્ષ અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય છે....

પ્રશ્ન - અહીં ભેદનો બોધ પ્રધાનપણે છે કે ગૌણપણે ?

ઉત્તર - ગૌણપણે છે... એમ સમજી જ લેવાનું.

પ્રશ્ન - તો પછી પ્રધાનપણે કોનો બોધ છે ?

ઉત્તર - અભેદનો... એમાં પૂછવાનું શું છે ?

**પ્રશ્ન** - આ છકા પ્રકારના નામમાં કે એને સમજાવવા માટે આપેલા દેશાન્તમાં અભેદનો ક્યાંય ઉલ્લેખ નથી...ભેદની જ વાત છે...માટે ભેદનો પ્રધાનપણે જ બોધ હોવો જોઈએ ને?

ઉત્તર - જો ભેદનો પ્રધાનપણે બોધ હોય તો આ દ્રવ્યાર્થિકનય ન રહે, પણ પર્યાયાર્થિકનય જ બની જાય... કારણ કે પ્રધાનપણે ભેદ એ પર્યાયાર્થિકનો જ વિષય છે. એટલે, પાંચમા પ્રકારનું નામ, उत्पादव्ययसापेक्षसत्ताग्राहकोऽशुद्धद्रव्यार्थिक એવું જેમ કહ્યું

# અન્વય દ્રવ્યાર્થિક કહિઓ, સપ્તમ એક સ્વભાવો રે I દ્રવ્ય એક જિમ ભાખિઇ, ગુણપર્યાયસ્વભાવો રે II જ્ઞાન૦ II પ-૧૬ II

છે... અર્થાત્ એમાં પર્યાયાર્થિકના વિષયભૂત ઉત્પાદ - વ્યયની અપેક્ષા જરૂર છે, પણ એ મુખ્યરૂપે તો સત્તાનો જ ગ્રાહક છે. તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ, ભેદકલ્પનાની અપેક્ષા જરૂર છે, પણ મુખ્યરૂપે તો એ અભેદનો જ ગ્રાહક છે એમ માનવું જોઈએ... તેથી આ પ્રકારનું સંપૂર્ણનામ भेदकल्पनासापेक्षाभेदग्राहकोऽशुद्धद्रव्यार्थिक: આવું હોવું જોઈએ... ને દેષ્ટાન્ત પણ આવું હોવું જોઈએ કે - 'આત્માના શુદ્ધગુણ જ્ઞાનાદિથી આત્મા અભિન્ન છે' આવું બોધવું કે આવું બોલવું એ આ છક્કો પ્રકાર છે. અભેદનો પ્રધાનપણે ગ્રાહક હોવાથી એ દ્વ્યાર્થિક તો છે જ. પણ ભેગો ભેગો પર્યાયાર્થિકના વિષયભૂત ભેદને પણ ગૌણપણે નજરમાં લે છે... એટલે, એટલા અંશે પર્યાયાર્થિકનો વિષય ભળવાથી એ 'અશુદ્ધ' છે.

આમ, પાંચમા અને છકા પ્રકારમાં, બીજા અને ત્રીજા પ્રકારની જેમ મુખ્ય વિષય તો ક્રમશઃ સત્તા અને અભેદ જ છે. ફરક એટલો છે કે બીજા-ત્રીજા પ્રકારમાં પર્યાયના વિષયનો ગૌણપણે પણ સમાવેશ નથી.. માટે એ બન્ને શુદ્ધ છે... જયારે પાંચમા-છકા પ્રકારમાં પર્યાયના વિષયનો ગૌણપણે સમાવેશ છે... માટે એ બન્ને અશુદ્ધ છે. હવે, પહેલા અને ચોથા પ્રકારનો વિચાર કરીએ તો એમાં વિલક્ષણતા છે... પહેલા પ્રકારમાં કર્મોપાધિ-રહિતઆત્મદ્રવ્ય વિષય છે... ચોથા પ્રકારમાં 'કર્મોપાધિસહિતઆત્મદ્રવ્ય' જ વિષયરૂપે છે... એટલે બીજા-ત્રીજા કરતાં પ્રથમ પ્રકારમાં અને પાંચમા-છકા કરતાં ચોથા પ્રકારમાં વિલક્ષણતા છે એ સ્પષ્ટ છે... ને એ વિલક્ષણતા પૂર્વે જણાવી ગયો તેમ, બીજા-ત્રીજામાં અને પાંચમા- છકામાં નય પોતે જ શુદ્ધ અને અશુદ્ધ છે. જયારે પ્રથમમાં અને ચોથામાં નય નહીં, પણ દ્રવ્ય શુદ્ધ અને અશુદ્ધ છે.

શંકા - તમે પહેલા અને ચોથા પ્રકારમાં શુદ્ધિ અને અશુદ્ધિ દ્રવ્યમાં છે, નયમાં નહીં, આના પર ભાર આપો છો... પણ આ બરાબર નથી, કારણ કે ચોથા પ્રકારના ટબામાં 'ચોથો એહનો-દ્રવ્યાર્થિકનો ભેદ કર્મોપાધિથી અશુદ્ધ કહેવો...' આવી પંક્તિમાં ચોથા ભેદને જ અશુદ્ધ કહ્યો હોવો સ્પષ્ટ છે.

સમાધાન - તો પછી વિષયીમાં વિષયના ઉપચારથી એવો ઉલ્લેખ થયેલો છે, એમ માનવું. આશય એ છે કે પ્રથમ પ્રકારમાં શુદ્ધ દ્રવ્ય એ વિષય છે ને નય એનો વિષયી છે... ચોથા પ્રકારમાં અશુદ્ધ દ્રવ્ય એ વિષય છે ને ચોથા પ્રકારનો નય એનો વિષયી છે. એટલે વિષય શુદ્ધ - અશુદ્ધ હોવાથી વિષયી એવા પહેલા અને ચોથા પ્રકારવાળા નયને શુદ્ધ -અશુદ્ધ કહ્યા છે, એમ સમજવું. ॥ ૬૯ ॥

ગાથાર્થ - સાતમો અન્વયદ્રવ્યાર્થિકનય કહ્યો છે, જે એકસ્વભાવ કહે છે... જેમ કે એકદ્રવ્ય ગુણ-પર્યાયસ્વભાવવાળું છે. II ૫-૧૬ II ટબો - સાતમો અન્વય દ્રવ્યાર્થિક કહિઓ, જે એક સ્વભાવ બોલઇ, જિમ એક જ દ્રવ્ય, ગુણપર્યાય સ્વભાવ કહિઇં. ગુણ-પર્યાયનઇ વિષયઇ દ્રવ્યનો અન્વય છઇં, अत एव દ્રવ્ય જાણાં દ્રવ્યાર્થાદેશઇં, 'તદનુગત સર્વ ગુણ પર્યાય જાણ્યા' કહિઇં. જિમ સામાન્ય પ્રત્યાસત્તિં પરવાદી 'સર્વ વ્યક્તિ જાણી' કહઇ, તિમ ઇહાં જાણવું. અન્વય દ્રવ્યાર્થિકનયઃ સપ્તમઃ ॥ પ-૧૬ ॥

વિવેચન - સાતમો અન્વય... દ્રવ્યાર્થિકનયનો સાતમો પ્રકાર છે અન્વયદ્રવ્યાર્થિકનય... જે દ્રવ્યને એક્સ્વભાવવાળું કહે છે. ગુણ-પર્યાયસ્વભાવવાળું કહે છે...આશય એ છે કે પિંડ-સ્થાસ-કોશ-કુશૂલ-ઘટ-કપાલ... બધી અવસ્થાઓ બદલાય છે, પણ મૃદ્દ્રવ્ય બધામાં અનુસ્યૂત હોય છે... મૃદ્દ્રવ્યનો અન્વય ચાલે છે. ગુણ-પર્યાય બદલાવા છતાં એ બધામાં એનું એ દ્રવ્ય અન્વયરૂપે ચાલ્યા કરવાનો જે સ્વભાવ ધરાવે છે... ને તેથી એ બધા ગુણ-પર્યાયોનો તે દ્રવ્યરૂપે ઉલ્લેખ થવો એ આ નયનો વિષય છે. જેમ કે પિંડ સ્થાસ વગેરેને ઉદ્દેશીને 'આ બધું માટી છે' એમ કહેવું તે. અથવા બાળક માટીની જુદી જુદી વસ્તુઓ બનાવે છે ને એ રીતે રમ્યા કરે છે તો એ વખતે જે કહેવાય છે કે 'બાળક માટી સાથે રમે છે' ત્યાં આ નય જાણવો...

એટલે જ 'જે દ્રવ્યને જાણે છે તે દ્રવ્યાર્થાદેશે, એ દ્રવ્યના સર્વ ગુણ-પર્યાયને જાણે છે' એમ કહેવાય છે. આશય એ છે કે કોઈ પણ વસ્તુને એના સર્વ વિશેષોને જાણવામાં આવે તો જ 'એ વસ્તુને જાણી એમ કહેવાય…' એવું છે નહીં… કારણ કે તો પછી છદ્મસ્થ કોઈ જ વસ્તુને જાણી જ નહીં શકે… એટલે તે તે વસ્તુના જેટલા ધર્મને એ જાણે છે તે તે ધર્મને આગળ કરીને તે તે વસ્તુને એ જાણે છે એમ કહેવાય છે. એટલે માટીને જાણનાર વ્યક્તિ, હાલ ભલે પિંડાવસ્થા છે ને તેથી સ્થાસાદિ વિદ્યમાન નથી… તો પણ માટીરૂપે સ્થાસાદિને જાણે છે…

શંકા - પણ સ્થાસાદિ જોડે ઇન્દ્રિયસિંગકર્ષ છે જ નહીં, તો એને જાણી શી રીતે શકે ?

સમાધાન - જિમ સામાન્ય... જેમ પરવાદી=નૈયાયિકવગેરે 'સામાન્યલક્ષણા પ્રત્યાસત્તિથી સર્વવ્યક્તિ જણાય છે' એમ કહે છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં જાણવું...આશય એ છે કે જયાં જયાં ધૂમ ત્યાં ત્યાં વિક્ષ...આવો વ્યાપ્તિનિર્ણય કરવાનો છે...પણ 'જયાં જયાં ધૂમ'નો અર્થ થાય છે ત્રણે કાળના સર્વ ક્ષેત્રમાં રહેલ ધૂમ...તો અતીત-અનાગત ને અન્યક્ષેત્રીય ધૂમ સાથે ઇન્દ્રિયસંનિકર્ષ છે નહીં...એટલે 'જયાં જયાં ધૂમ' તરીકે એ બધા ધૂમ શી રીતે ઉપસ્થિત થાય? આવા પ્રશ્નના જવાબમાં પરવાદી કહે છે કે બધા ધૂમમાં ધૂમત્વ એક છે... એટલે ઇન્દ્રિયસમ્બદ્ધ જે સન્મુખધૂમ, એમાં રહેલ ધૂમત્વ બધા ધૂમમાં રહ્યું હોવાથી એ ધૂમત્વ દારા બધા ધૂમ સમ્બદ્ધ થઈ શકે છે, ને તેથી બધા ધૂમની ધૂમત્વેન ઉપસ્થિતિ થઈ શકે છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પણ, સન્મુખ જે પિંડ છે એમાં અન્સ્યુત મૃદદ્ભવ્ય જ આગળ ઉપર

થનારા સ્થાસાદિપર્યાયોમાં પણ રહેવાનું જ છે, એટલે એ મૃદ્દ્રવ્ય દ્વારા (ઊર્ધ્વતા સામાન્યદ્વારા) સ્થાસાદિ પણ સમ્બદ્ધ બનવાથી એ બધાનું પણ જ્ઞાન થઈ શકે છે. ટૂંકમાં પરવાદીએ તિર્યક્સામાન્યદ્વારા, એ તિર્યક્સામાન્યના આશ્રયનું જ્ઞાન માન્યું છે.. તો એ રીતે પ્રસ્તુતમાં (અન્વયદ્રવ્યાર્થિકનય)ઊર્ધ્વતાસામાન્યદ્વારા, એ ઊર્ધ્વતાસામાન્યના (મૃન્મયત્વના)આશ્રયભૂત સ્થાસાદિનું જ્ઞાન થઈ શકે છે, એમ કહે છે.

**શંકા** - એટલે શું સ્થાસાદિનું સ્થાસત્વ, આકાર, વર્ણ, પરિમાણ... વગેરે બધાનું જ્ઞાન થશે?

**સમાધાન** - ધૂમત્વેન બધા ધૂમની જે ઉપસ્થિતિ માની છે તેમાં શું તે તે દરેક ધૂમના પોતાની કાળાશ, ગાઢતા, પર્વતાદિ આધાર.. આ બધાની ઉપસ્થિતિ માની છે?

**શંકા** - ના, એ તો માત્ર ધૂમત્વેન જ બધા ધૂમ જણાય... બાકીના કોઈ વિશેષધર્મ ન જણાય.

સમાધાન - તો પ્રસ્તુતમાં પણ માટીરૂપે (મૃન્મયત્વેન) સ્થાસાદિ જણાય, બાકીના સ્થાસત્વાદિ વિશેષ કોઈ ધર્મ ન જણાય... એ સ્પષ્ટ છે.

શંકા - સદસત્ની, ભેદાભેદની, નિત્યાનિત્યની અને સામાન્યવિશેષની સપ્તભંગીઓ પ્રસિદ્ધ છે. આમાંથી ભેદ અને અનિત્યત્વ એ મુખ્યરૂપે પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય હોવાથી તદ્યાહી દ્રવ્યાર્થિકનય ન હોય એ તો સમજાય છે... નિત્યત્વગ્રાહી દ્રવ્યાર્થિકનય તરીકે શુદ્ધ - અશુદ્ધ એમ બે ભેદ કરી બીજો અને પાંચમો પ્રકાર કહ્યો. અભેદ-ગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકનય તરીકે પણ શુદ્ધ-અશુદ્ધ એમ બે ભેદ કરી ત્રીજો અને છકો પ્રકાર કહ્યો... સત્ત્વ અને અસત્ત્વ... આ તો બન્ને દ્રવ્યાર્થિકનયના વિષય છે જ. ને તેથી તેમાં શુદ્ધ-અશુદ્ધ ભેદ થઈ શકતા નથી.. એટલે સદંશ(સત્ત્વ)ગ્રાહી તરીકે સ્વતંત્ર આઠમો પ્રકાર અને અસદંશ(અસત્ત્વ)ગ્રાહી તરીકે સ્વતંત્ર નવમો પ્રકાર આગળ કહેવાશે. એટલે બાકી રહ્યા સામાન્ય અને વિશેષ… આ બન્ને પણ સત્ત્વ-અસત્ત્વની જેમ દ્રવ્યાર્થિકનયના વિષય છે જ. એમાં સામાન્યના તિર્યક્સામાન્ય અને ઊર્ધ્વતાસામાન્ય એમ બે ભેદ છે... એમાંથી ઊર્ધ્વતાસામાન્યગ્રાહી તરીકે આ સદ્ભામો અન્વયદ્ભવ્યાર્થિકનય કહ્યો છે. તો આ રીતે તિર્યક્સામાન્યગ્રાહી અને વિશેષગ્રાહી… એમ બે દ્રવ્યાર્થિકનય પણ કહેવા જોઈએ ને !

સમાધાન - પ્રસ્તુત ઘટાદિપદાર્થમાં ઘટત્વ, મૃત્ત્વ, પૃથ્વીત્વ વગેરે જે તિર્યક્સામાન્ય રહેલા છે તે બધાનું આઠમા સદંશગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકનયથી ગ્રહણ થઈ જાય છે, માટે સ્વતંત્ર પ્રકાર કહેવાની જરૂર રહેતી નથી. વિશેષગ્રાહીનો પણ એમાં જ સમાવેશ હોવો જોઈએ અથવા દસમા પરમભાવગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકમાં સમાવેશ કરવાનો અભિપ્રાય હોય શકે. મૃદદ્રવ્ય વગેરે રૂપ ઊર્ધ્વતા-સામાન્ય સંબંધી પિંડ-કોશ-કુશૂલ-સ્થાસ વગેરે જે વિશેષ (વ્યક્તિ) છે તે તો પર્યાયરૂપ હોવાથી પર્યાયાર્થિક નયના વિષય બને. આમ, આ સાતમો અન્વયદ્રવ્યાર્થિકનય થયો... ॥ ૭૦ ॥

### સ્વદ્રવ્યાદિક ગ્રાહકો, ભેદ આઠમો ભાખ્યો રે ! સ્વદ્રવ્યાદિક ચ્યારથી, છતો અર્થ જિમ દાખ્યો રે !! જ્ઞાન૦ !! પ-૧૭ !!

ટબો - સ્વદ્રવ્યાદિ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક આઠમો ભેદ ભાખિઓ, જિમ અરથ = ઘટાદિક, સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાળ, સ્વભાવ એ ૪થી છતો કહીઓ, સ્વદ્રવ્યથી-મૃત્તિકાઇ, સ્વક્ષેત્રથી પાટલિપુત્રાદિકઇ, સ્વકાલથી વિવક્ષિતકાલઇ, સ્વભાવથી રક્તતાદિક ભાવઇ જ ઘટાદિકની સત્તા પ્રમાણસિદ્ધ છઇ. 'स्वद्रव्यादिग्राहको अष्टमः' ॥ ૫-૧૭ ॥

## પરદ્રવ્યાદિક ગ્રાહકો, નવમ ભેદ તેમાંહી રે । પરદ્રવ્યાદિક ચ્યારથી, અર્થ છતો જિમ નાંહી રે ॥ જ્ઞાન૦ ॥ પ-૧૮ ॥

તે માંહિ-દ્રવ્યાર્થિકમાંહિ, પરદ્રવ્યાદિગ્રાહક નવમો ભેદ કહિઓ છઇ, જિમ-અર્થ -ઘટાદિક, પરદ્રવ્યાદિક જથી છતો નહીં, પરદ્રવ્ય-તંતુ પ્રમુખ, તેહથી ઘટ અસત્ કહીઇં, પરક્ષેત્ર જે કાશીપ્રમુખ તેહથી, પરકાલ-અતીત-અનાગતકાલ, તેહથી, પરભાવથી કાલાદિકભાવઇ વિવક્ષિત વિષયઇ અછતા પર્યાય તેહથી. 'परद्रव्यादिग्राहको द्रव्यार्थिको नवमः' ॥ પ-૧૮ ॥

**ગાથાર્થ** - સ્વદ્મવ્યાદિનો ગ્રાહક આઠમો પ્રકાર કહ્યો છે. જેમ કે અર્થ=પ**દાર્થ સ્વદ્મવ્યાદિક** ચારથી સત્ હોય છે. ॥ પ-૧૭ ॥

વિવેચન - સ્વદ્રવ્યાદિકગ્રાહક... સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહકદ્રવ્યાર્થિકનય એ આઠમો ભેદ કહ્યો છે. જેમ કે ઘટાદિક પદાર્થ સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાળ અને સ્વભાવ... એ ચારની અપેક્ષાએ સત્ કહેવાય છે. આમાં સ્વદ્રવ્યથી=માટીરૂપે... સ્વક્ષેત્રથી=પાટલિપુત્રાદિ (ઉત્પન્ન-સ્થિતરૂપે, સ્વકાળથી=વિવક્ષિતકાળે, સ્વભાવથી=રક્તતા વગેરે ભાવથી જ ઘટાદિની સત્તા પ્રમાણસિદ્ધ છે. આ સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહક આઠમો દ્રવ્યાર્થિકનય છે... આને જ આપણે સદંશગ્રાહી અથવા સત્ત્વગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકનય એવું નામ આપી શકીએ. ॥ ૭૧ ॥

**ગાથાર્થ** - તેમાંહી = દ્રવ્યાર્થિકનયના પ્રકારમાં પરદ્રવ્યાદિનો ગ્રાહક નવમો ભેદ છે. જેમ કે પરદ્રવ્યાદિ ૪થી અર્થ સત્ નથી... એમ કહેવું. ॥ પ-૧૮ ॥

વિવેચન - તે માંહિ = દ્રવ્યાર્થિકનયોમાં પરદ્રવ્યાદિગ્રાહકનયને નવમો ભેદ કહ્યો છે. જેમકે ઘટાદિ પદાર્થ પરદ્રવ્યાદિ ૪થી સત્ નથી-અસત્ છે. પરદ્રવ્ય=તંતુ વગેરે, તંતુરૂપે (એમ ઘડો જો માટીનો હોય તો સુવર્શાદિરૂપે) ઘડો અસત્ છે. એમ, પરક્ષેત્ર=કાશી વગેરે, પરકાલ=અતીત-અનાગતકાળ અને પરભાવ=વિવક્ષિત ઘટાદિ વિષયમાં જે પર્યાયો ન હોય તે કાલાદિકભાવે=શ્યામત્વાદિ રૂપે ઘડો અસત્ કહેવાય છે... આ પરદ્રવ્યાદિગ્રાહકદ્રવ્યાર્થિકનય એ નવમો ભેદ છે. (આને જ આપણે અસદંશગ્રાહી કે અસત્ત્વગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકનય એવું પણ નામ આપી શકીએ.) ॥ ૭૨ ॥

## પરમભાવગ્રાહક કહિઓ, દસમો જસ અનુસારો રે | જ્ઞાનસ્વરૂપી આતમા, જ્ઞાન સર્વમાં સારો રે || જ્ઞાન૦ || પ-૧૯ ||

ટબો - દસમો દ્રવ્યાર્થિક પરમભાવગ્રાહક કહિઓ, જે નયનઇં અનુસારઇં આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ કહિઇં છઇં. દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય, લેશ્યાદિક આત્માના અનંતગુણ છઇં. પણિ સર્વમાં જ્ઞાન સાર=ઉત્કૃષ્ટ છઇ. અન્યદ્રવ્યથી આત્માનઇ ભેદ જ્ઞાનગુણઇં દેખાડિઇં છઇં, તે માટે શીઘ્રોપસ્થિતિક પણઇં આત્માનો જ્ઞાન તે પરમભાવ છઇં. ઇમ બીજાઇં દ્રવ્યના પરમભાવ=અસાધારણ ગુણ લેવા. 'परमभावग्राहको द्रव्यार्थिकः' दशमः ॥ પ-૧૯ ॥

ગાથાર્થ - દ્રવ્યાર્થિકનયનો દસમો ભેદ પરમભાવગ્રાહક કહ્યો છે... જેને અનુસરીને, 'જ્ઞાનસ્વરૂપી આત્મા' એમ કહેવાય છે. કારણ કે સર્વગુણોમાં જ્ઞાન સારભૂત છે. IIપ-૧૯II

વિવેચન - દસમો દ્રવ્યાર્થિક... 'આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે' આમ કહેવું એ દ્રવ્યાર્થિકનો દસમો પરમભાવગ્રાહક ભેદ છે. અલબત્ દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય, લેશ્યા... વગેરે આત્માના અનંતગુણ છે... પણ આ બધામાં જ્ઞાન એ સાર=ઉત્કૃષ્ટ છે.

શંકા - જ્ઞાન જ સારભૂત ગુણ છે અને દર્શનાદિ નહીં, એવું શાના આધારે ?

સમાધાન - આત્માને જ્યારે અન્યદ્રવ્યોથી અલગ દર્શાવવાનો હોય ત્યારે 'જેમાં જ્ઞાન હોય તે આત્મા...' 'જેમાં જ્ઞાન ન હોય તે પુદ્ગલ વગેરે' આ રીતે જ્ઞાનગુણને આગળ કરીને દેખાડાય છે...

શંકા - જ્ઞાનથી જ આ ભેદ દેખાડાય છે, એવું શા માટે ?

સમાધાન - કારણ કે દર્શન વગેરે ગુણો કરતાં જ્ઞાન જ શીઘ્રઉપસ્થિત થઈ જાય છે, માટે એના દ્વારા ભેદ દેખાડાય છે. એટલે જ શાસ્ત્રોમાં અક્ષરના અનંતમા ભાગ જેટલા જ્ઞાનને હંમેશા ખુલ્લું કહ્યું છે... આશય એ છે કે સૂક્ષ્મ નિગોદીયા જીવને ગમે એટલો ગાઢજ્ઞાનાવરણનો ઉદય હોય તો પણ એક અક્ષરના અનંતમા ભાગ જેટલું જ્ઞાન તો એ વખતે પણ અનાવૃત જ હોય છે... જો એટલું જ્ઞાન પણ ચાલ્યું જાય તો જીવ જડ જ બની જાય... આ રીતે શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે... હવે, જેવું જ્ઞાન માટે છે, એવું જ દર્શન-વીર્ય વગેરે માટે પણ છે જ. એક અનંતમા ભાગનું દર્શન કે વીર્ય વગેરે પણ હંમેશા સ્ફુરાયમાણ રહે જ છે... સર્વથા નષ્ટ થઈ જતા નથી... એ જો નષ્ટ થઈ જાય તો જીવ અને જડનો ભેદ રહે જ નહીં... આવી પણ વાસ્તવિકતા છે જ. છતાં, શાસ્ત્રોમાં જીવ જીવરૂપે જ રહે, ને જડ ન બની જાય એ માટે વાત અનંતમા ભાગના જ્ઞાનની જ કરી છે. દર્શન-વીર્ય વગેરેની નહીં... આ પણ જણાવે છે કે જ્ઞાન જ ઉત્કૃષ્ટ-સારભૂત-અસાધારણગુણ છે... ને તેથી એ જ પરમભાવ છે.

આ જ રીતે બીજા દ્રવ્યોના પણ પરમભાવ=અસાધારણગુણ લેવા... તત્સ્વરૂપ તે તે દ્રવ્યને કહેવું એ દ્રવ્યાર્થિક નયનો દસમો પરમભાવગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય બદ છે. ધારો કે આપણે પુદ્ગલવિશેષ અંગે વિચાર કરીએ તો સાકરમાં મિઠાશની સાથે શ્વેતવર્ણ વગેરે ભાવો પણ રહેલા છે. છતાં એની ઓળખાણ જે મીઠી હોય તે સાકર... એમ અપાય છે... એમ આ સાકર છે, કારણ કે મીઠી છે, આ સાકર નથી, કારણ કે મીઠી નથી.. એમ સાકરને અન્યથી જુદી પડાય છે... એ જ રીતે બરફ માટે શીત સ્પર્શને આગળ કરાય છે. (આ બરફ છે, કારણ કે ઠંડો છે... આ બરફ નથી, કારણ કે ઠંડો નથી...) એટલે મિઠાશને સાકરનો, શીતસ્પર્શને બરફનો પરમભાવ કહી શકાય... તેથી મધુરરસ સ્વરૂપ સાકર... શીતસ્પર્શસ્વરૂપ બરફ... આવું કહેનાર નય એ આ દસમો પ્રકાર છે.

શંકા - દ્રવ્યાર્થિકનો ત્રીજો પ્રકાર ભેદકલ્પનાનિરપેક્ષશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય-ज्ञानाभिन्नो जीव: કહે છે... આ દસમો ભેદ ज्ञानमयो जीव: કહે છે... આ બેમાં તફાવત શું રહ્યો ?

**સમાધાન** - ત્યાં જ્ઞાનને માત્ર આત્માના ગુણ તરીકે જોવાયું છે, અહીં સ્વરૂપ તરીકે જોવાયું છે.

શંકા - એમાં શું ફેર પડ્યો ?

समाधान - ગુણ તરીકે જોવામાં તો જ્ઞાનની જેમ દર્શન, સુખ, વીર્ય વગેરે આત્મગુણો પણ આવે ને તેથી ત્રીજા પ્રકારમાં दर्शनाभिन्नो जीवः, वीर्याभिन्नो जीवः વગેરે પણ કહી શકાય છે. પણ આ ૧૦મા પ્રકારમાં તો સ્વરૂપ તરીકે=પરમભાવ તરીકે જોવાનું હોવાથી માત્ર 'જ્ઞાન' જ પકડી શકાય છે, દર્શન વગેરે નહીં… એટલે દસમા પ્રકારનો નય, ज्ञानमयो – ज्ञानस्वरूपो जीवः એમ કહેશે. પણ दर्शनमयो जीवः વગેરે કહેશે નહીં.

આમ, દિગંબર આચાર્યદેવસેનકૃત નયચક્રમાં દર્શાવેલા દ્રવ્યાર્થિકનયના દસ પ્રકાર કહ્યા. એ ગ્રંથમાં આને જણાવનાર ૧૯૦ થી ૧૯૮ સુધીની ગાથાઓ નીચે મુજબ છે -

कम्माणं मज्झगयं जीवं, जो गहइ सिद्धसंकासं ।
भण्णइ सो सुद्धणओ, खलु कम्मोवाहिणिरवेक्खो ।। १९० ।।
उप्पादवयं गउणं, किच्चा जो गहइ केवलं सत्ता ।
भण्णइ सो सुद्धणओ, इह सत्तागाहओ समये ।। १९१ ।।
गुणगुणियाइचउक्के, अत्थे जो णो करेइ खलु भेयं ।
सुद्धो सो दव्वत्थो, भेयवियप्पेण णिरवेक्खो ।। १९२ ।।
भावे सरायमादो सव्वे, जीविमह जो दु जंपेदि ।
सो हु असुद्धो उत्तो, कम्माणउवाहिसावेक्खो ।। १९३ ।।
उप्पादवयविमिस्सा, सत्ता गहिउण भणइ तिदयत्तं ।
दव्यस्स एयसमए जो सो, हु असुद्धओ विदिओ ।। १९४ ।।

भेए सादि संबंधं, गुणगुणियाईहिं कुणइ जो दव्वे ।
सो वि असुद्धो दिट्ठो, सिहयो सो भेय कप्पेण ।। १९५ ।।
णिस्सेससहावाणं, अण्णयरूवेण सव्वदव्वेहिं ।
विवहावं णिह जो सो अण्णयदव्वित्थओ भिणओ ।। १९६ ।।
सहव्वादिचउके, संतं दव्वं खु गेण्हए जो हु ।
णियदव्वादिसु गाही, से इयरो होइ विवरीओ ।। १९७ ।।
गेण्हइ दव्वसहावं, असुद्धसुद्धोवयारपरिचत्तं ।
सो परमभावगाही, णायव्वो सिद्धिकामेण ।। १९८ ।। ७३ ।।
पांथभी ढाण पूर्ध थिं

#### کشکری م

શબ્દનય...કાલાદિભેદે અર્થભેદ જે માને છે તે નીચે મુજબ-

- (૧) કાળભેદ : बभूव भवित भिवष्यित सुमेरुः। મેરુપર્વત હતો, છે અને રહેશે. આવા વાક્યપ્રયોગમાં, ભૂતકાલીન-વર્તમાન અને ભાવી મેરુ અલગ અલગ છે.
- (२) કારકભેદ : करोति कुम्भं, क्रियते कुम्भः। આ બેમાં, પ્રથમવાક્યમાં દ્વિતીયાન્ત 'કુંભ'પદવાચ્યપદાર્થ અને બીજાવાક્યમાં પ્રથમાન્ત 'કુંભ'પદવાચ્ય પદાર્થ ભિન્ન-ભિન્ન છે.
- (૩) લિંગભેદ : तटः, तटी, तटं આ ત્રણે ભિન્ન-ભિન્ન લિંગી તટ શબ્દના વાચ્યાર્થ જુદા-જુદા છે.
- (४) **વચનભેદ : दारा: कलत्रम् ।** બહુવચનાન્ત 'દારા'પદવાચ્યપદાર્થ અને એકવચનાન્ત ક્લત્રપદવાચ્યપદાર્થ એક નથી.
- (૫) પુરુષભેદ : यास्यिस त्वम्, यास्यित भवान् । પુરુષભેદ હોવાથી દિતીયપુરુષકર્તા અને તૃતીયપુરુષકર્તા એક ન હોય શકે.
- (६) ઉપસર્ગભેદ : सन्तिष्ठते-अवितष्ठते । આ બે ક્રિયાપદ જુદા-જુદા અર્થને ધ્વનિત કરે છે, કારણ કે ઉપસર્ગ જુદા-જુદા લાગ્યા છે.



# ്ക്രീട്ട വാട്ടു

ષડ્ ભેદ નય પર્યાય અરથો, પહિલો અનાદિક નિત્ય રે । પુદ્ગલતણા પર્યાય કહિઇં, જિમ મેરુગિરિમુખ નિત્ય રે ॥ ૬-૧ ॥ બહુભાંતિ ફઇલી જઇન શઇલી, સાચલૂં મનિ ધારિ રે । ખોટડું જે કાંઇ જાણઇં, તિહાં ચિત્ત નિવારિ રે. (બહુ)૦ ॥ ૬-૨ ॥

ટબો - પર્યાયાર્થનય છ ભેદે જાણવો. તિહાં પહિલો અનાદિ નિત્ય (શુદ્ધ) પર્યાયાર્થિક કહિઇ. જિમ પુદ્દગલનો પર્યાય મેરુપ્રમુખ. પ્રવાહથી અનાદિ નઇ નિત્ય છઇ.

ગાથાર્થ - પર્યાયાર્થિકનયના ૬ ભેદ છે. તેમાં પ્રથમ અનાદિ-નિત્ય છે. જેમ કે મેરુપર્વત વગેરે પુદ્દગલના નિત્ય પર્યાય છે. જૈનશૈલી બહુ રીતે ફેલાયેલી છે. એમાંથી જે સાચું લાગે તેને મનમાં ધારવું... જે ખોટું જજ્ઞાય, ત્યાંથી ચિત્તને નિવારવું... ॥ ૬-૧,૨॥

વિવેચન - પર્યાયાર્થનય... દિગંબર આચાર્ય શ્રીદેવસેનના નયચક્ર ગ્રંથમાં પર્યાયાર્થિકનયના ૬ ભેદ દર્શાવ્યા છે. પ્રસ્તુત દ્રવ્યગુણપર્યાયનો રાસ ગ્રંથમાં એનો જે ઉલ્લેખ છે એમાં થોડો ફરક ક્યાંક પડે છે... માટે બન્નેમાં જણાવેલા નામો પહેલાં જોઈ લઈએ...

દ્રવ્યગુણ રાસમાં નામ

- ૧. અનાદિ નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયા.
- ર. સાદિ નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયા.
- ૩. અનિત્ય શુદ્ધ પર્યાયા.
- ૪. નિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયા.
- ૫. નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયા.
- ૬. અનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયા.

નયચક્રમાં નામ

અનાદિ નિત્ય પર્યાયા.

સાદિ નિત્ય પર્યાયા.

અનિત્ય શુદ્ધ પર્યાયા.

અનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયા.

અનિત્ય શુદ્ધ પર્યાયા.

અનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયા.

અને કાન્તવ્યવસ્થાપ્રકરણની મુદ્રિતપ્રતમાં, પ્રથમ ત્રણ પ્રકારના નામ નયચક્ર પ્રમાણે આપેલા છે... ચોથા-પાંચમાનું નામ દ્રવ્ય-ગુણ. રાસ પ્રમાણે આપેલ છે અને છકાનું નામ 'નિત્યઅશુદ્ધપર્યાયા.' આપેલું છે. ત્યાં એનો ઉલ્લેખ षष्ठ: कर्मोपाधिसापेक्षोनित्याशुद्ध-पर्यायार्थिक: આ રીતે છે... અને ઉદાહરણ તરીકે यथा संसारिणामृत्पत्तिमरणे स्तः એમ જણાવ્યું છે... ઉત્પત્તિ-મરણ નિત્ય તો નથી જ. માટે આમાં તો 'અનિત્ય' પાઠ જ બરાબર છે... અને કાન્તવ્યવસ્થાના પાઠમાં પણ... सापेक्षो नित्य... આમ જે પાઠ છે એમાં વચ્ચે

અવગ્રહ મૂકીને... सापेक्षोऽनित्या... આ રીતે લેવાથી અનિત્યઅશુદ્ધ એવું ત્રણેનું એકસરખું નામ મળી જાય છે. આલાપપદ્ધતિમાં પણ નયચક્ર મુજબ જ નામો છે.

ત્રીજા-ચોથામાં સત્તાની નિરપેક્ષતા-સાપેક્ષતા છે ને પાંચમા-છઢામાં કર્મોપાધિની નિરપેક્ષતા-સાપેક્ષતા છે, એ જાણવું.

હવે પ્રથમભેદને વિચારીએ... તિહાં પહિલો... છ ભેદમાં પહેલો અનાદિ નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનય કહીએ... જેમ કે પુદ્દગલનો 'મેરુ' વગેરે પર્યાય. એ પ્રવાહથી અનાદિ ને નિત્ય છે... અલબત્ કોઈપણ પુદ્દગલ વધુમાં વધુ અસંખ્યાતકાળે અવસ્થાન્તર કરે જ છે... એટલે મેરુપર્વતના પુદ્દગલો પણ બદલાયા જ કરે છે... જુના જાય છે... નવા આવે છે... પણ સંસ્થાન એ જ છે (એમ સ્થાન, વર્ણાદિ, પરિમાણ... વગેરે પણ શિષ્ટ પુરુષોના વ્યવહાર મુજબ એના એ જ રહે છે...) માટે એ અનાદિ નિત્ય કહેવાય છે. આ જ પ્રમાણે રત્નપ્રભા વગેરે પૃથ્વી પર્યાય પણ જાણવા. એમ શાશ્વત પ્રતિમા વગેરે જે કાંઈ શાશ્વત પદાર્થો છે એ બધા પણ જાણવા.

શંકા - તમે દ્રવ્યાર્થિકનયોના વિવેચન વખતે (પૃ. ૧૯૨) કહેલું કે દ્રવ્યાર્થિકનય જેટલા અંશે અનિત્યતા જુએ એટલા અંશે અશુદ્ધ છે અને પર્યાયાર્થિકનય જેટલા અંશે નિત્યતા જુએ એટલા અંશે અશુદ્ધ છે. તો અહીં તો અનાદિનિત્ય પર્યાયને પર્યાયાર્થિકનય જોઈ રહ્યો છે... પછી એ શુદ્ધ શી રીતે કહેવાય ?

સમાધાન - આપણે જોઈ ગયા છીએ કે નયચક્રમાં કે આલાપપદ્ધતિમાં 'શુદ્ધ' શબ્દ રહેલો નથી... અરે, ખુદ પ્રસ્તુત દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના રાસની મૂળગાથામાં પણ આ શબ્દ છે નહીં... માત્ર ટબામાં જોવા મળે છે. એટલે લહીયા વગેરેની ભૂલથી આવી ગયો છે, એમ માની લઈએ તો તો કોઈ પ્રશ્ન નથી... ટબાકાર પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજે જ એ શબ્દ પ્રયોજેલો છે, એમ માનીએ તો આ 'શુદ્ધ'ને નયનું જ વિશેષણ બનાવવું પડે છે. મેરુ તરીકે પરિણમેલા પુદ્ગલપર્યાયોને શુદ્ધ કહેવાનો તો કોઈ મતલબ નથી... (ઉપરથી એ સચિત્ત હોવાથી જીવમિશ્રિત હોવાના કારણે અશુદ્ધ કહી શકાય) હવે, પર્યાયાર્થિકનય 'શુદ્ધ' તો, તો જ કહેવાય જો એ માત્ર ક્ષણિકત્વ જોતો હોય... અંશમાત્ર પણ નિત્યત્વ જોતો ન હોય. એટલે આના વિષય તરીકે તો ક્ષણે ક્ષણે 'મેરુ' તરીકે પરિણમતા ક્ષણિક પુદ્ગલપર્યાયો જ છે.. દ્વિક્ષણસ્થાયી તરીકે પણ તે તે પર્યાયને જોવાના નથી... એટલે બે ક્ષણ જેટલું પણ અવસ્થાન જોવાનું નથી... માટે એ 'શુદ્ધ' કહી શકાય છે.

શંકા - પણ જો ક્ષણિકપર્યાયો જ જોવાના છે તો 'અનાદિનિત્ય' શી રીતે કહેવાય? સમાધાન - આ શંકાના સમાધાન માટે ગ્રંથકારે પ્રવાહથી… વગેરે કહ્યું છે…. આ નયના વિષયભૂત પર્યાયો છે તો ક્ષણિક જ… પણ શાસ્ત્રોની દૃષ્ટિએ અને શિષ્ટોની દૃષ્ટિએ આ પર્યાયો એકસરખા જ હોય છે… આવા છદ્મસ્થદૃષ્ટિએ એકસરખા જણાય તેવા પર્યાયોનો અસંખ્યાતકાલઇ - અન્યાન્યપુદ્ગલસંક્રમઇં, પણિ સંસ્થાન તેહજ છઇ. ઇમ રત્નપ્રભાદિક પૃથ્વીપર્યાય પણિ જાણવા.

પ્રવાહ અનાદિકાળથી ચાલ્યો આવ્યો છે અને ક્યારેય અંત ન આવે એ રીતે ચાલ્યા કરવાનો છે. અર્થાત્ એ પ્રવાહ અનાદિ અને નિત્ય છે. માટે અનાદિનિત્ય તરીકે ઓળખાય છે.

શંકા - નયચક વગેરેમાં તો શુદ્ધ એવું વિશેષણ પડેલું નથી... એટલે ત્યાં તો પર્યાયાર્થિકનય અશુદ્ધ હોય તો પણ વાંધો નથી... અને તેથી અનાદિનિત્ય પર્યાય છે અર્થ (= વિષય) જેનો એ 'અનાદિનિત્યપર્યાયાર્થિકનય' આવો સમાસ થશે. એટલે મેરુ વગેરેને 'અનાદિનિત્ય' પર્યાયરૂપે જોનારો આ નય છે, એમ માનવાનું રહે છે. માટે પ્રશ્ન ઊભો થાય છે કે અનાદિનિત્ય તો દ્રવ્ય હોય, પર્યાય થોડો હોય ?

સમાધાન - પુદ્ગલનો પુદ્ગલરૂપે ઉલ્લેખ થાય તો 'દ્રવ્ય' પકડાય. કારણ કે 'પુદ્ગલ' એ દ્રવ્ય છે. કોઈ અવસ્થાવિશેષરૂપ નથી... પણ 'પુદ્ગલ' સિવાયનો 'ઔદારિકવર્ગણા'-'ઔદારિકશરીર' 'મેરુપર્વત' વગેરે કોઈપણ રૂપે ઉલ્લેખ થાય તો એ તે તે પુદ્ગલની ચોક્કસ અવસ્થારૂપ હોવાથી 'પર્યાય' છે. એટલે મેરુપર્વત પણ એ રૂપે પરિણમેલા પુદ્ગલોની એક અવસ્થા જ હોવાથી 'પર્યાય'રૂપ છે અને આ અવસ્થા અનાદિનિત્ય હોવાથી એ પર્યાય પણ 'અનાદિનિત્ય' કહેવાય છે.

**શંકા** - ધર્માસ્તિકાય વગેરેનું પણ સંસ્થાન-સ્થાન-પરિમાણ વગેરે એનું એ જ છે ને અનાદિનિત્ય છે.. તો એ પણ આ નયનો વિષય બનશે ને ?

સમાધાન - 'ધર્માસ્તિકાય' આ ખુદ દ્રવ્ય છે, કોઈ અન્ય દ્રવ્યની અવસ્થારૂપ નથી... માટે એને વિષય કરનાર નય પર્યાયાર્થિક ન હોઈ શકે, દ્રવ્યાર્થિક જ હોય... માટે એ બધા આ નયનો વિષય નથી. ટબામાં રહેલા 'શુદ્ધ' વિશેષણને સંગત કરવા માટે આપણે જે ક્ષણિક પર્યાયોને જ જોવાની વાત વિચારી ને પછી પ્રવાહથી એને અનાદિનિત્ય કહ્યા... એ રીતે ધર્માસ્તિકાય વગેરેના પણ ક્ષણિક પર્યાયોને આ નય જુએ... ને પછી એ બધા ક્ષણિક પર્યાયો પણ છદ્મસ્થદેષ્ટિએ એક સમાન હોવાથી એને પ્રવાહથી અનાદિ-નિત્ય કહે તો આ નયનો વિષય બની શકે. પણ તો પછી એનો સમાવેશ, સત્તાને ગૌણ કરી ઉત્પાદ-વ્યયમાત્રને ગ્રહણ કરનાર ત્રીજા અનિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનયમાં જ થઈ જાય એ જાણવું.

શંકા - તો તો 'શુદ્ધ' એવા વિશેષણની સંગતિ માટે મેરુ વગેરેના પણ ક્ષણિક પર્યાયો જ જોવાની જે વાત કરી, એ પણ આ ત્રીજા પ્રકારમાં જ સમાવિષ્ટ થઈ જવાથી પ્રથમ પ્રકાર જેવું કશું રહેશે જ નહીં.

**સમાધાન** - એટલે જ ટબામાં રહેલો 'શુદ્ધ' એવો શબ્દ લહિયાની ભૂલથી આવી ગયેલો છે, એમ માનવું વધારે યોગ્ય લાગે છે. ઘણઇં પ્રકારઇં જૈનશઇલી ફઇલી છઇ. દિગંબરમત પણિ જૈન દર્શન નામ ધરાવી એહવી નયની અનેક શૈલી પ્રવર્તાવઇ છઇ. તેહમાંહિં વિચારતાં જે સાચું હોઇ, તે

**શંકા** - પણ તો પછી ટબામાં **'પ્રવાહથી અનાદિ નઇં નિત્ય છઇં'** એવું જે કહ્યું છે તે શા માટે ?

સમાધાન - 'મેરુ કે રત્નપ્રભા વગેરે, સંસ્થાન-સ્થાન-પરિમાણાદિરૂપ પર્યાયદિષ્ટએ અનાદિ-નિત્ય છે... પણ દ્રવ્યની દિષ્ટિએ જો વિચારવામાં આવે તો, પુદ્દગલોના ચય-અપચય ચાલુ હોવાથી એ માત્ર પ્રવાહથી જ અનાદિ-નિત્ય છે' આવા સ્પષ્ટીકરણ માટે એ કહ્યું છે, એમ સમજી શકાય છે. માટે જ ટબામાં આગળ 'અસંખ્યાતકાલઇ અન્યાન્યપુદ્દગલસંક્રમઇં, પણ સંસ્થાન તેહજ છઇં' એમ જણાવ્યું છે.

**શંકા** - આવા બધા જાતજાતના સમાધાન શોધવા... એના કરતાં દિગંબરાચાર્ય દેવસેને આ બધું ગરબડીયું જ કહ્યું છે... એમ કહી દો ને... આમે આ બધું દિગંબરોનું નિરૂપણ છે... એને સંગત કરવું જ જોઈએ એવું થોડું છે ?

સમાધાન - ખુદ ગ્રંથકારે જ કહ્યું છે કે 'દિગંબરે કહ્યું છે... એટલા માત્રથી એનો દ્રેષ ન કરવો... પૂર્વાપર વિચાર કરતાં જેટલું સાચું લાગે એનો સ્વીકાર કરવો... બાકીનાને જ ખોટું માનવું...' એટલે જેટલી સંગતિ શક્ય હોય એટલી કરવી એ આપણી ફરજ છે.

એટલે નિશ્ચિત લાગે છે કે 'શુદ્ધ' એવો શબ્દ કોકની પણ ગફલતથી આવી ગયો છે... ને જે 'અવસ્થા'રૂપ હોવાથી 'પર્યાય'રૂપ છે ને છતાં અનાદિનિત્ય છે, તે જ આ પ્રથમ પ્રકારનો વિષય છે. આવા પર્યાય તરીકે માત્ર પુદ્દગલના જ મેરુ વગેરે પર્યાયો આવવાથી એ જ આનો વિષય છે, બીજા ધર્માસ્તિકાયાદિના પર્યાયો નહીં.

ઘણઇં પ્રકારઇં... જૈનશૈલી ઘણા પ્રકારે ફેલાયેલી છે. અર્થાત્ 'જૈન' નામ ધરાવીને જે પ્રરૂપણાઓ થયેલી છે એ અનેક પ્રકારે થયેલી છે. દિગંબર મત પણ જૈનદર્શન એવા નામ હેઠળ નય અંગેની આવી અનેક પ્રરૂપણાઓ પ્રચલિત કરે છે. તેમાં વિચાર કરતાં જે જે સાચું લાગે તે મનમાં ધારી રાખવું... ને જે કાંઈ ખોટું જણાય તે ચિત્તમાં ન ધરવું... પણ શબ્દનો ફેર હોય... (દિગંબરોએ આપણાં કરતાં કંઈક જુદું નામ આપેલું હોય) તો એટલા માત્રથી એનો દેષ નહીં કરવો... અર્થાત્ એટલામાત્રથી એને ખોટું નહીં માની લેવું કે એનું આડેધડ યેન કેન પ્રકારેશ પણ ખંડન કરવા બેસી જવું એવું નહીં કરવું.

આશય એ છે કે-સંયમીના વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપકરણ, સ્ત્રીમુક્તિ, કેવલિભુક્તિ... વગેરે અંગે દિગંબરોની માન્યતા આપણા કરતાં અલગ છે અને તેથી એ અંગેનું નિરૂપણ કરવાનો પ્રસંગ આવે ત્યારે દિગંબર ગ્રંથકારોની બુદ્ધિ પર સંપ્રદાયવાદ છવાઈ જાય... ને તેથી સાચું કદાચ જાણતાં હોય તો પણ પોતાની ખોટી વાતને સાચી ઠેરવવા તેઓ અભિનિવેશ પૂર્વક ગલતનિરૂપણ કરે એ સંભવિત છે. પણ સ્યાદ્વાદ-સપ્તભંગી-નય વગેરે કે (સ્ત્રીને ક્ષપકશ્રેણિ... વગેરે થોડીક બાબતોને છોડીને બાકીનું) કર્મસાહિત્ય વગેરે... કે જેમાં આપણો ને એમનો

મનમાંહિં ધારિઇં. તિહાં - જે કાંઇ ખોટું જાણઇ, તે ચિત્તમાંહિ ન ધરઇ, પણિ શબ્દ ફેર માત્રઇં દેષ ન કરવો, અર્થ જ પ્રમાણ છઇ. ॥ ૬-૧,૨ ॥

## સાદિ નિત્ય પર્યાય અરથો, જિમ સિદ્ધનો પજ્જાઉ રે । ગહઇ શુદ્ધ અનિત્ય સત્તા, ગૌણ વ્યય ઉપ્પાઉ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૩ ॥

કોઈ પ્રસિદ્ધ-મહત્ત્વનો મતભેદ નથી... ઉપરથી અન્ય દર્શનો સમક્ષ, તેઓ પણ આપણી જેમ જ સ્યાદ્વાદ વગેરેની પ્રતિષ્ઠા માટે પ્રયત્નશીલ છે.. એ બાબતમાં જાણી બૂઝીને તેઓએ - અભિનિવેશપૂર્વક ગલત નિરૂપણ કર્યું હોય એવું માનવાની કોઈ જ જરૂર નથી... પોતાને સંપ્રદાયદ્વારા જે મળ્યું હોય ને પોતાની બુદ્ધિ-પ્રતિભા વગેરે દ્વારા, શાસ્ત્રવચનોથી જે સ્ફુરે... એને વફાદાર રહીને જ એમણે નિરૂપણ કર્યું હોય એવું માનવામાં કશો વાંધો આપણને હોવો જોઈએ નહીં...ને તેથી જ એમના દાર્શનિક ગ્રંથો અને આપણા દાર્શનિકગ્રંથો... એમનું વિપુલ કર્મસાહિત્ય અને આપણું વિપુલ કર્મસાહિત્ય... આ બધામાં અમુક બાબતોને છોડીને બાકીનું બહુ મોટાભાગનું નિરૂપણ લગભગ એકસમાન આપણને પણ માન્ય હોય એવું જ આવે છે.

ગ્રંથકારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં નયચક્રના આ અધિકારને જે વિસ્તારથી સ્થાન આપ્યું છે ને જે રીતે નિરૂપણ કર્યું છે... 'શબ્દફેર હોવામાત્રથી દ્વેષ ધરવો નહીં' વગેરે સૂચન જે કર્યા છે એ બધા પરથી પણ આ સૂચન મળે છે કે દિગંબરે સાતના નવ નય કર્યા.. વગેરે વાતો જ ગ્રંથકારને મુખ્યતયા ખટકે છે... બાકી મોટા ભાગના નિરૂપણ સામે બહુ વાંધો નથી... (નહીંતર તો ગ્રંથકારે દ્રવ્યાર્થિકના ને પછી પર્યાયાર્થિકના એક - એક પ્રકારના નિરૂપણની સાથે સાથે જ એ બધાનું ખંડન પણ કર્યું હોત. માત્ર છેલ્લે જ અમુક દૂષણપ્રદર્શન જે કર્યું છે-એ રીતે ન કર્યું હોત. તથા આ જ ઢાળની દસમી ગાથામાં નૈયાયિકનું ખંડન કરી, દિગંબરમાન્ય વર્તમાનારોપનૈગમનું સમર્થન 'તે માટિં એ વર્તમાનારોપ નૈગમ ભેદ જ ભલો જાણવો...' વગેરે પંક્તિ દારા જે કર્યું છે, તે કર્યું ન હોત.) સહ્દયતાપૂર્વક પૂર્વાપર વિચાર કરનારને આ પ્રતીત થયા વિના નહીં રહે.

એટલે નક્કી થયું કે શબ્દફેર માત્ર જોઈને દિગંબરના નિરૂપણનું ખંડન ન કરવું. કારણ કે છેવટે, શબ્દ નહીં પણ અર્થ જ પ્રમાણ છે... એટલે કે શબ્દ કદાચ ક્યાંક જુદો હોય તો પણ એટલા માત્રથી અર્થ કાંઈ જુદો થઈ જતો નથી કે જેથી એ વાસ્તવિકતાથી અલગ પ્રકારનો થઈ જવાથી ગલત બની જાય. આપણે ઘડાને વૃત્તાકાર કહીએ અને બીજો કોઈ એને ગોળાકાર કહે તો એટલા માત્રથી કાંઈ એને જુકો ન કહી દેવાનો હોય, કારણ કે અર્થ તો સમાન જ છે. ॥ ૭૪-૭૫ ॥

ગાથાર્થ - પર્યાયાર્થિકનયનો બીજો ભેદ છે સાદિ નિત્ય પર્યાયાર્થિકનય. જેમ કે સિદ્ધનો પર્યાય... અને સત્તાને ગૌણ કરીને ઉત્પાદ-વ્યયને ગ્રહણ કરે એ ત્રીજો અનિત્યશુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનય છે. ॥ ૬-૩ ॥

ટબો - સાદિ - નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થનય બીજો ભેદ ૨, જિમ સિદ્ધનો પર્યાય, તેહની આદિ છઇ, કર્મક્ષય સર્વ થયો, તિવારઇ - સિદ્ધ પર્યાય ઉપનો, તે વતી. પણિ તેહનો અંત નથી, જે માટિં સિદ્ધભાવ સદાકાલ છઇ. એ રાજપર્યાય સરખો સિદ્ધ દ્રવ્યપર્યાય ભાવવો. સત્તા ગૌણત્વઇ ઉત્પાદ-વ્યયગ્રાહક અનિત્ય શુદ્ધપર્યાયાર્થિક કહિઇ. ॥ ૬-૩ ॥

વિવેચન - સાદિ નિત્ય... સાદિનિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનય એ બીજો ભેદ છે. જેમ કે સિદ્ધનો પર્યાય... એનો આદિ=પ્રારંભ છે, કારણ કે જ્યારે સર્વકર્મક્ષય થયો ત્યારે એ પર્યાય ઉત્પન્ન થયો હોય છે. પણ તેનો અંત નથી, કારણ કે સિદ્ધપણું હવે સદાકાળ રહેવાનું છે. આ સિદ્ધદ્રવ્યપર્યાયને રાજપર્યાયતુલ્ય જાણવો. (આ રાજપર્યાયતુલ્યતા કઈ રીતે ? એ એકદમ સ્પષ્ટ થતું નથી. છતાં આવું વિચારી શકાય છે કે) રાજકુમાર એકવાર રાજા બની જાય પછી પાછો રાજકુમાર રૂપે ક્યારેય બનતો નથી... એમ સંસારીજીવ એકવાર સિદ્ધ બની જાય, પછી પાછો સંસારી ક્યારેય બનતો નથી.

આ બીજા પ્રકારમાં પણ માત્ર ટબામાં જ 'શુદ્ધ' શબ્દ રહેલો છે... અન્યત્ર ક્યાંય કહેલો નથી... છતાં, સિદ્ધાવસ્થા એ જીવદ્રવ્યની એક અવસ્થારૂપ હોવાથી 'પર્યાય' છે અને વળી જીવદ્રવ્યની શુદ્ધ અવસ્થા હોવાથી એ શુદ્ધપર્યાય છે... તેથી 'શુદ્ધ'ને પર્યાયનું વિશેષણ બનાવી 'સાદિનિત્ય શુદ્ધપર્યાય છે અર્થ જેનો એ સાદિનિત્યશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય...' આ રીતે સમાસ કરી શકાય છે. પણ 'શુદ્ધ' એ પર્યાયાર્થિકનયનું વિશેષણ તો બની શકવાનું જ નથી. કારણ કે નિત્યતાને જોનાર પર્યાયાર્થિકનય શુદ્ધ હોઈ શકે નહીં.

શંકા - શુદ્ધ એવું વિશેષણ માનીએ કે ન માનીએ... બીજા કોઈ દ્રવ્યનો પર્યાય આ બીજા પ્રકારનો વિષય બનશે ?

**સમાધાન** - ના, નહીં બને... કારણ કે સિદ્ધાવસ્થાને છોડીને અન્ય કોઈપણ દ્રવ્યની કોઈપણ અવસ્થા સાદિનિત્ય હોતી નથી... ક્યાં તો અનાદિનિત્ય હોય ને ક્યાં તો સાદિસાન્ત હોય... પણ સાદિનિત્ય હોતી નથી... માટે આ પ્રકારનો વિષય બનતી નથી...

શંકા - વ્યવહારરાશિપણું તો સાદિ નિત્ય છે ને ?

સમાધાન - ના, જીવનો મોક્ષ થવા પર એ પણ સાન્ત થઈ જાય છે.

શંકા - સિદ્ધાવસ્થા એ જીવદ્રવ્યની એક અવસ્થારૂપ હોવાથી પર્યાય છે... તો એ રીતે સંસારી અવસ્થા પણ એક અવસ્થારૂપ હોવાથી પર્યાય છે, જે અનાદિ સાન્ત છે. તો જીવના, સંસારીપણારૂપ પર્યાયને જોનાર અનાદિ અનિત્ય પર્યાયાર્થિકનય નામનો એક સ્વતંત્ર પ્રકાર કેમ નથી કહ્યો ?

સમાધાન - સિદ્ધાવસ્થામાં પણ એમ તો પ્રતિક્ષણ અગુરુલઘુપર્યાય વગેરેની અપેક્ષાએ

# જિમ સમયમઇ પર્યાય નાશી, છતિં ગહત નિત્ય અશુદ્ધ રે । એક સમઇ યથા પર્યય, ત્રિતયરૂપઇ રુદ્ધ રે ॥ બહુ૦ ॥ ६-४ ॥

ટબો - જિમ એક સમયમધ્યે પર્યાય વિનાશી છઇ. ઇમ કહિઇં. ઇહાં નાશ કહતાં ઉત્પાદઇં આવ્યો, પણિ ધ્રુવતા તે ગૌણ કરી, દેખાડઇં નહીં.

કંઈક ને કંઈક ઉત્પાદ-વ્યય થતાં જ હોય છે. (નહીંતર તો ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય એ ત્રૈલક્ષણ્ય ન રહેવાથી સિદ્ધાવસ્થા પણ શશશૃંગવત્ અસત્ જ બની જાય). પણ એ છદ્મસ્થના વિષય હોતા નથી... કે મુખ્ય-મહત્ત્વના સ્વરૂપમાં ફેરફારરૂપ હોતા નથી... (આવું જ પ્રથમ પ્રકારમાં મેરુ અંગે જાણવું.) એટલે જણાય છે કે પ્રથમ અને દ્વિતીય પ્રકારમાં નિત્ય તરીકે જે કહેવું છે તે છદ્મસ્થના વિષયભૂત બની શકે... જે મુખ્ય-મહત્ત્વના હોય એવા પર્યાય અંગે જ કહેવું છે અને આવા પર્યાયની દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો સંસારીપણામાં સ્થાન, અવગાહના, સંસ્થાન, મનુષ્યાદિ ગતિ... વગેરે બધું જ બદલાયા જ કરતું હોય છે. આમાંની કોઈ અવસ્થા અનાદિ ન હોવાથી અનાદિસાન્ત નથી હોતી... પણ સાદિ-સાન્ત જ હોય છે. માટે 'અનાદિસાન્ત-પર્યાયાર્થિકનય' એવો પ્રકાર બતાવવાની જરૂર રહેતી નથી...

#### શંકા - ભવ્યત્વ તો અનાદિ-સાન્ત છે ને !

સમાધાન - એમાં પણ ઉપર મુજબ ભવ્યજીવની મુખ્ય અવસ્થાઓ (ગતિ વગેરે) બદલાયા કરે છે એ કારણે અથવા તથાભવ્યત્વનો પરિપાક વગેરે રૂપે એમાં ફેરફાર થાય છે એવું માનીને સ્વતંત્રપ્રકાર બતાવ્યો નથી... એમ માનવાનું રહે. અથવા તો આગળ ગ્રંથકાર કહેવાના છે એમ આવા વિભાગ બધાનો જ સંગ્રહ કરનાર નથી. માટે એ ક્ષતિરૂપ છે જ. અથવા ભવ્યત્વ એ જીવત્વની જેમ એક પરિણામરૂપ છે, અવસ્થારૂપ નથી... માટે એની પર્યાય તરીકે વિવક્ષા ન કરી હોય, એમ સંગતિ કરવાની રહે.

હવે ત્રીજો પ્રકાર, સત્તાને ગૌણ કરીને ઉત્પાદ-વ્યયનું ગ્રહણ કરે એ અનિત્યશુદ્ધ -પર્યાયાર્થિક નય છે. આનું ઉદાહરણ ચોથી ગાથામાં દર્શાવશે. II ૭૬ II

ગાથાર્થ - જેમકે એક સમયમાં સર્વ પર્યાય નાશ પામવાના સ્વભાવવાળા છે. તથા સત્તાને પણ ગ્રહણ કરનાર પર્યાયાર્થિકનય નિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયાર્થિક છે. જેમ કે એક સમયમાં પર્યાય ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય ત્રણે લક્ષણથી યુક્ત હોય છે. Ⅱ ૬-૪ Ⅱ

વિવેચન - જિમ એક સમય... જે પર્યાય જે સમયે ઉત્પન્ન થાય છે તે એક સમય માટે જ એ ટકે છે... ને બીજા સમયે નાશ પામી જાય છે... આમ પર્યાયોનો નાશ પ્રતિક્ષણ જોવો એ આ નય છે... વળી, વગર ઉત્પાદે નાશ તો થાય નહીં... એટલે જણાય છે કે પ્રતિક્ષણ ઉત્પાદને પણ આ નય જુએ છે.. અર્થાત્ પ્રતિક્ષણ પૂર્વપર્યાયનાશ, ઉત્તરપર્યાયઉત્પાદને જોવા, પણ સત્તાને જોવી નહીં. એ આ પર્યાયાર્થિકનયનો ત્રીજો પ્રકાર છે.

#### છતિં કહતાં-સત્તા, તે ગ્રહતો નિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયાર્થિક કહિઇં. જિમ 'એક સમય મધ્યે પર્યાય ત્રિતયરૂપઇં-ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય લક્ષણઇં રુદ્ધ છઇં' એહવું બોલિઇં. પર્યાયનું

આમાં પ્રતિક્ષણ ઉત્પાદ-વિનાશને જ જોવાના છે, પણ સત્તાને જોવાની નથી... માટે આ પર્યાયાર્થિકનયનો શુદ્ધદિષ્કોણ છે, માટે આ શુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય છે. વળી ક્ષણિક-અનિત્ય પર્યાયોને જોનારો છે... માટે આ અનિત્યશુદ્ધપર્યાયાર્થિક નય છે. બધાં જ દ્રવ્યોમાં પ્રતિક્ષણ ઉત્પાદ-વિનાશ થતા જ હોય છે. માટે બધા જ દ્રવ્યોના આવા ઉત્પાદવિનાશશીલ પર્યાયો આ નયના વિષય છે, એ જાણવું. એટલે મેરુમાં કે સિદ્ધાવસ્થામાં પણ જે સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મત-સૂક્ષ્મતમ ફેરફારો પ્રતિક્ષણ થયા કરતા હોય છે એને નજરમાં લેનાર દષ્ટિકોણ આ ત્રીજા પ્રકારમાં આવે છે... અને એને નજરમાં નહીં લઈને સંસ્થાન વગેરે બાહ્ય મુખ્યરૂપને જ નજરમાં લેનાર દષ્ટિકોણ પહેલા-બીજા પ્રકારમાં આવે છે, એ જાણવું.

હવે ચોથો પ્રકાર - નિત્યઅશુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનય... છિતં કહતાં... છિતં = સત્તા. ત્રીજા પ્રકારમાં સત્તાનું = ધ્રૌવ્યાંશનું ગ્રહણ નહોતું... માત્ર ઉત્પાદ-વિનાશનું ગ્રહણ હતું... ચોથા પ્રકારમાં સત્તાનું પણ ગ્રહણ છે... અર્થાત્ ત્રણે અંશોનું ગ્રહણ છે... એટલે કે તે તે સમયમાં રહેલા પર્યાયને ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્ય... આ ત્રણેથી સંકળાયેલો માનવો-જોવો એ પર્યાયાર્થિકનો આ ચોથો પ્રકાર છે. આ અશુદ્ધપર્યાયાર્થિક નય છે. કારણ કે પર્યાયાર્થિકનય સત્તાને ન જુએ એ એનું શુદ્ધરૂપ છે. એટલે ત્રીજો પ્રકાર શુદ્ધ હતો... પણ અહીં સત્તાને પણ જુએ છે, માટે આ અશુદ્ધ નય છે.

શંકા - આ નય, સત્તાને પ્રધાનપણે ગ્રહણ કરે કે ગૌણ પણે ?

સમાધાન - ધારો કે સત્તાને પ્રધાનપણે ગ્રહણ કરે છે, એમ માનીએ... તો ઉત્પાદ - વ્યયને કઈ રીતે ગ્રહણ કરે? પ્રધાનપણે કે ગૌણપણે? જો પ્રધાનપણે ગ્રહણ કરે તો એ દિષ્ટિકોણ 'નય'રૂપ ન રહેતાં 'પ્રમાણ'રૂપ જ બની જાય. કારણ કે ઉત્પાદ-વ્યય અને ધ્રૌવ્ય... આ ત્રણે અંશોને પ્રધાનપણે જોનાર પ્રમાણ હોય છે, નય નહીં. ઉત્પાદ-વ્યયને ગૌણપણે ગ્રહણ કરે છે, એમ જો કહેવામાં આવે તો આ નય પર્યાયાર્થિક ન રહેતાં દ્રવ્યાર્થિક બની જાય... કારણ કે સત્તાને પ્રધાનપણે જોવી અને ઉત્પાદ-વ્યયને ગૌણપણે જોવાં એ (અશુદ્ધ) દ્રવ્યાર્થિકનયનું લક્ષણ છે (જુઓ દ્રવ્યાર્થિકનયનો પાંચમો પ્રકાર પૃષ્ઠાંક ૧૯૯). એટલે સત્તાને પ્રધાનપણે ગ્રહણ કરે... આ વાત તો ખોટી જ છે... માટે માનવાનું રહે છે કે સત્તાને ગૌણપણે ગ્રહણ કરે છે.

શંકા - सत्ताने ગૌણપણે ગ્રહણ કરવાની વાત તો ત્રીજા પ્રકારમાં હતી... જુઓ આ ઢાળની ત્રીજી ગાથાના ટબામાં ત્રીજા પ્રકારના વિવેચન માટે સત્તાગૌણત્વઇં ઉત્પાદ-વ્યય ગ્રાહક અનિત્ય શુદ્ધપર્યાયાર્થિક કહિઇં એમ જણાવ્યું છે. આલાપપદ્ધતિમાં પણ सत्तागौणत्वेनोत्पाद... એમ જણાવ્યું છે... માટે આ ચોથા પ્રકારમાં તો સત્તાને પ્રધાનપણે

શુદ્ધ રૂપ તે જે સત્તા ન દેખાવવી, ઇહાં - સત્તા દેખાવી, તે માટિં અશુદ્ધ ભેદ થયો. ॥ ૬-૪ ॥

## પર્યાય અરથો નિત્ય શુદ્ધો, રહિત કર્મોપાધિ રે । જિમ સિદ્ધના પર્યાય સરિખા, ભવજંતુના નિરુપાધિ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૫ ॥

ગ્રહણ કરે છે, એમ જ લેવું જોઈએ ને !

સમાધાન - ત્રીજા પ્રકારમાં સત્તાને ગૌણ કરવાની જે વાત છે તેનો અર્થ સત્તાને નજરમાં લેવાની જ નથી... સત્તાને જોવાની જ નથી... એટલે જ ત્રીજા પ્રકારના વિવેચન વખતે ટબામાં 'પણિ ધ્રુવતા તે ગૌણ કરી, દેખાડઇં નહીં...' એમ જણાવ્યું છે. જ્યારે ચોથા પ્રકારના વિવેચન વખતે 'ઇહાં સત્તા દેખાડવી' એમ જણાવ્યું છે. એટલે ત્રીજા પ્રકારનો નય સત્તાને જોતો જ નથી (તો જ એ શુદ્ધ રહી શકે) અને ચોથા પ્રકારનો નય સત્તાને જુએ છે ખરો, પણ ગૌણપણે... (તો જ એ પર્યાયાર્થિક રહી શકે) આ વાત નિઃશંક જાણવી.

દ્રવ્યાર્થિકનયમાં બીજો પ્રકાર ઉત્પાદવ્યયનિરપેક્ષ શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય અને પાંચમો પ્રકાર ઉત્પાદવ્યયસાપેક્ષઅશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય... આમ છે... એને અનુસરીને અહીં પણ ત્રીજો પ્રકાર સત્તાનિરપેક્ષ શુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય અને ચોથો પ્રકાર સત્તાસાપેક્ષ અશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય... એમ નામ રાખવાથી અને બંનેમાં સાપેક્ષત્વ = ગૌણપણે ગ્રાહકત્વ... આવો અર્થ લેવાથી કોઈ પ્રશ્ન ઊભો નહીં થાય... (અને બંનેમાં તે તે અંશ પર નજર જ ન નાખવી એ તે તે અંશની નિરપેક્ષતા જાણવી.)

એક જ સમયમાં, સત્તાથી ગૌણપણે સંકળાયેલા... ને ઉત્પાદ-વ્યયથી પ્રધાનપણે સંકળાયેલા પર્યાયને નજરમાં લેનાર દેષ્ટિકોણ એ પર્યાયાર્થિકનયનો ચોથો પ્રકાર છે.

**શંકા** - આ નય પણ એક-એક સમય રહેનાર ક્ષણિક પર્યાયોને જ જુએ.છે. તો ત્રીજા પ્રકારની જેમ આને પણ 'અનિત્ય' જ કહેવો જોઈએ ને... 'નિત્ય' કેમ કહ્યો છે ?

સમાધાન - નયચક્ર-આલાપપદ્ધતિ વગેરેમાં તો આ ચોથા પ્રકારનું નામ 'અનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયાર્થિક' નય એવું જ છે. એટલે ગ્રંથકારે 'અનિત્ય'ના સ્થાને 'નિત્ય' શબ્દ કેમ પ્રયોજ્યો છે ? એ સ્પષ્ટ થતું નથી... કદાચ સત્તાને=ધ્રૌવ્યાંશને (ભલે ગૌણપણે પણ) જોવામાં આવી રહ્યો છે, એ અપેક્ષાએ 'નિત્ય' કહ્યું હોય એમ સંભવી શકે. ॥ ૭૭ ॥

**ગાથાર્થ** - કર્મોપાધિરહિત નિત્ય શુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય એ પાંચમો પ્રકાર છે. જેમ કે સંસારી જીવોમાં નિરુપાધિ પર્યાયો સિદ્ધના પર્યાય જેવા જ હોય છે. ॥ ૬-૫ ॥

વિવેચન - સંસારીજીવના પર્યાયોને પણ સિદ્ધાત્માના પર્યાય જેવા જોવા-કહેવા એ

ટબો - કર્મોપાધિરહિત નિત્યશુદ્ધ પર્યાયાર્થિક પાંચમો ભેદ, જિમ - ભવજંતુના = સંસારીજીવના પર્યાય સિદ્ધજીવના સરખા કહિઇં. કર્મોપાધિભાવ છતાં છઇ, તેહની વિવક્ષા ન કરી, જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર શુદ્ધપર્યાયની જ વિવક્ષા કરી. ॥ ६-૫ ॥

કર્મોપાધિરહિત નિત્ય શુદ્ધપર્યાયાર્થિક નય નામે પાંચમો પ્રકાર છે. અલબત્ સંસારીજીવને કર્મ ઉપાધિ છે જ ને એની અસર પણ છે જ... પણ એની વિવક્ષા ન કરી=એ તરફ નજર જ ન નાખી... ને આત્મામાં અંદર અખંડપણે સ્ફુરાયમાણ કેવલજ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર વગેરે શુદ્ધપર્યાયની જ વિવક્ષા કરી... એને જ જોયા...

શંકા - દ્રવ્યાર્થિકના પ્રથમ ભેદમાં પણ સંસારીજીવને કર્મોપાધિનિરપેક્ષપણે સિદ્ધસમોવડ જોવાનો હતો... આમાં પણ એવું જ છે... તો બન્ને એક નહીં થઈ જાય?

સમાધાન - ના. દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય દ્રવ્ય છે... એટલે ત્યાં સિદ્ધાત્મા જેવો સંસારીઆત્મા જોવાનો હતો... પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય પર્યાય છે. એટલે અહીં, સિદ્ધાત્માના પર્યાયને તુલ્ય સંસારીજીવના પર્યાયોને જોવાના છે. માટે બન્ને નય જુદા છે.

શંકા - તો પછી પર્યાયાર્થિકના પ્રથમ પ્રકારમાં તેનો સમાવેશ નહીં થઈ જાય? કારણ કે જીવ સંસારી છે ત્યાં સુધી પણ નજરમાં તો સિદ્ધાત્માના જ પર્યાયો રાખવાના છે, ને સિદ્ધ થયા પછી તો સદાકાળ માટે એ પર્યાય છે જ. એટલે અનાદિનિત્ય પર્યાય થવાથી પ્રથમ પ્રકારમાં શા માટે નહીં ?

સમાધાન - પ્રથમ પ્રકારમાં કાંઈ, ઝટ કરીને-ફટ દઈને નજરે ચઢી જાય એવી વિલક્ષણતાઓને નજરઅંદાજ કરવાની નથી... ત્યાં તો એવું છે જ નહીં... ને એક સરખી અવસ્થા અનાદિ નિત્ય છે એને જ જોવાની છે... અહીં તો સંસારી અવસ્થામાં કર્મોપાધિવશાત્ ડગલે ને પગલે ધરખમ ફેરફારો થયા જ કરે છે... એક સરખી અવસ્થા જેવું છે જ નહીં... માત્ર એ ફેરફારોને નજરમાં લેવાના નથી... માટે આનો પ્રથમ પ્રકારમાં સમાવેશ થઈ શકતો નથી.

શંકા - અહીં 'શુદ્ધ' એ કોનું વિશેષણ છે ?

સમાધાન - ગ્રંથકારે આને 'નિત્યશુદ્ધપર્યાયાર્થિક' એવું નામ આપ્યું છે... એટલે જણાય છે કે 'શુદ્ધ' એ પર્યાયનું વિશેષણ છે, પણ 'પર્યાયાર્થિકનય'નું નહીં, કારણ કે નિત્યત્વને જોનાર પર્યાયાર્થિકનય શુદ્ધ હોઈ શકે નહીં... અને આમાં પર્યાય તો શુદ્ધ છે જ, કારણ કે સિદ્ધાત્માના પર્યાયો શુદ્ધ હોય છે. પણ નયચક વગેરેમાં આનું નામ 'અનિત્યશુદ્ધપર્યાયાર્થિક' આપ્યું છે... એટલે જણાય છે કે નયચક વગેરેના અભિપ્રાય અનુસાર આ નય, કર્મોપાધિનિરપેક્ષપણે સંસારી આત્માના ક્ષિણિકપર્યાયોને સિદ્ધાત્માના ક્ષિણિકપર્યાય તુલ્ય જુએ છે. એટલે નિત્યત્વ અંશ જોવાનો ન હોવાથી 'નય' પોતે જ શુદ્ધ છે... વળી પર્યાય પણ શુદ્ધ જ છે... માટે નયચકાનુસાર 'શુદ્ધ' એ પર્યાય અને નય... એ બંનેનું વિશેષણ બની શકે છે.

**શંકા** - તો પછી ગ્રંથકારે 'શુદ્ધ' એ નયનું વિશેષણ ન બને એ રીતે 'નિત્ય' શબ્દ કેમ પ્રયોજયો ?

સમાધાન - દ્રવ્યાર્થિકનયમાં કર્મોપાધિનિરપેક્ષ શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય જે છે એમાં 'શુદ્ધ' એ નયનું નહીં, પણ દ્રવ્યનું જ વિશેષણ છે. આ વાત આપણે પૂર્વે અનેક રીતે નિર્ણીત કરી છે. એટલે પર્યાયાર્થિકમાં પણ એનું સાદશ્ય જાળવી રાખવા માટે 'શુદ્ધ'ને નયનું નહીં, પણ પર્યાયનું જ વિશેષણ રાખવું અભિપ્રેત હોય… ને તેથી 'નિત્ય' શબ્દ પ્રયોજયો હોય એવું સંભવી શકે. બાકી તત્ત્વં કેવલિગમ્યમ્…

શંકા - સિદ્ધાવસ્થામાં સાદિનિત્ય એકસરખી અવસ્થા છે જ. વળી સંસારી અવસ્થામાં જુદી-જુદી અવસ્થાઓ કર્મોપાધિજન્ય હોવા છતાં એના પર નજર નાખવાની નથી... અને તેથી એ વખતે પણ માત્ર સિદ્ધાવસ્થા જ જોયા કરવાની છે. એટલે આત્મદ્રવ્યમાં એની એ જ અવસ્થાને અનાદિ નિત્ય જોવાની છે.. (આ રીતે જોવામાં આવે તો જ 'નિત્ય' શબ્દ જે પ્રયોજયો છે તે સંગત ઠરે). હવે જો અવસ્થાન્તર થવાનું જ નથી... ત્રણે કાળમાં અવિચલિત સ્વરૂપ રહેવાનું છે.. તો તો એ 'દ્રવ્ય'રૂપ જ બની જાય... પર્યાયરૂપ રહે જ નહીં... ને તેથી પર્યાયાર્થિકનયનો વિષય જ ન રહે.

**સમાધાન** - આ પ્રશ્ન, પ્રથમ પ્રકારમાં અનાદિ નિત્ય મેરુ વગેરે પર્યાય કહ્યા તેમાં નહીં આવે ?

શંકા - ના, નહીં આવે... કારણ કે ત્યાં મેરુ વગેરે પુદ્દગલદ્રવ્યની અવસ્થારૂપે ભલે શાશ્વત છે, પુદ્દગલો-બદલાયા કરે છે... એ પુદ્દગલોની પૂર્વે અન્ય અવસ્થા હતી... પછી મેરુરૂપે ગોઠવાયા, પાછા છૂટા પડી જુદી અવસ્થામાં આવી ગયા... માટે ત્યાં મેરુ વગેરેને પુદ્દગલના પર્યાયરૂપે લઈ શકાય છે... પ્રસ્તુતમાં એવું નથી... એના એ જ જીવદ્રવ્યની વાત છે, જેમાં એક પણ આત્મપ્રદેશના ચયા-પચય થતા નથી. એનું એ જ દ્રવ્ય... ને ત્રણે કાળમાં અવિચલિતસ્વરૂપ... પછી એને 'પર્યાય'રૂપે શી રીતે કહેવાય ?

સમાધાન - મેરુમાં તો સંસ્થાન-સ્થાન વગેરે કશું બદલાતું નથી... અહીં તો સંસ્થાન, સ્થાન, અવગાહના વગેરે બધું બદલાય છે...

શંકા - આ બધું તો કર્મોપાધિજન્ય છે... ને એને તો નજરમાં લેવાનું જ નથી... પછી તો જે સ્વરૂપ બાકી રહે છે... તે ત્રણે કાલમાં અવિચલિત છે જ. માટે દ્રવ્યાત્મક શા માટે નહીં ?

સમાધાન - તો પછી નયચક્રમાં કહ્યા પ્રમાણે અહીં નિત્યના બદલે અનિત્ય શબ્દ જ જોઈએ. એટલે સિદ્ધના જેવા ક્ષણિક પર્યાયો છે એવા જ પર્યાયો સંસારી આત્મામાં પણ કર્મોપાધિને નિરપેક્ષપણે જોનાર નય એ આ પાંચમો પ્રકાર છે.

શંકા-તો પછી ગ્રન્થકાર શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે કેમ 'નિત્ય' શબ્દનો ઉલ્લેખ કર્યો હશે?

## પર્યાય અર્થો અનિત્ય અશુદ્ધો, સાપેક્ષ કર્મોપાધિ રે I સંસારવાસી જીવનઇ જિમ, જનમ-મરણહ વ્યાધિ રે II બહુ૦ II ૬-૬ II

ટબો - કર્મોપાધિસાપેક્ષ અનિત્યઅશુદ્ધપર્યાયાર્થિક એ છકો ભેદ. જિમ 'સંસારવાસી જીવનઇં જનમ મરણ વ્યાધિ છઇ' ઇમ કહિઇં. ઇહાં જન્માદિક પર્યાય જીવના કર્મ સંયોગજનિત અશુદ્ધ છઇ. તે કહિયા તે જન્માદિક પર્યાય છઇ તો તેહના નાશનઇં અર્થઇં મોક્ષાર્થઇં જીવ પ્રવર્તઇ છઇ. ॥ ६-६ ॥

સમાધાન - તેઓશ્રીને નયચક્રની જે હસ્તપ્રત મળી હશે એમાં લહિયાની ભૂલથી 'અનિત્ય'ના સ્થાને 'નિત્ય' શબ્દ આવી ગયો હોય… ને એને અનુસરીને… તેઓશ્રીએ પણ 'નિત્ય' શબ્દ રાખ્યો હોય… આ કે આવું કાંઈપણ અન્ય કારણ સંભવી શકે છે. ॥ ૭૮॥

ગાથાર્થ - કર્મોપાધિસાપેક્ષ અનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયાર્થિકનય એ છકો ભેદ છે. જેમકે 'સંસારવાસી જીવને જન્મ-મરણ-વ્યાધિ હોય છે' આવું બોલનાર નય. II ૬-૬ II

વિવેચન - 'સંસારવાસીજીવને જન્મ-મરણ-વ્યાધિ છે' આવું જે કહીએ છીએ એમાં જીવના જન્મ વગેરે પર્યાય કર્મસંયોગજન્ય છે ને કર્મથી સોપાધિક છે, માટે જ અશુદ્ધ છે... વળી કર્મના ઉદય પ્રતિક્ષણ બદલાતા રહેતા હોય છે... એટલે કર્મોપાધિજન્ય પર્યાયો પણ પ્રતિક્ષણ પરિવર્તનશીલ હોય છે.. ને તેથી ક્ષણિક-અનિત્ય હોય છે. એટલે આ જન્માદિ પર્યાયો કર્મોપાધિસાપેક્ષ છે, અનિત્ય છે અને અશુદ્ધ છે... તેથી એને જોનાર નય, કર્મોપાધિસાપેક્ષ-અનિત્ય-અશુદ્ધ પર્યાય છે અર્થ (=વિષય)જેનો એવો કર્મોપાધિસાપેક્ષઅનિત્ય-અશુદ્ધ-પર્યાયાર્થિકનય છે. અહીં ક્ષણિક-અનિત્યપર્યાય જ વિષય તરીકે છે, માટે આ પર્યાયાર્થિકનય પોતે અશુદ્ધ નથી... પણ એના વિષયભૂત પર્યાય જ અશુદ્ધ છે. માટે 'અશુદ્ધ' એ નયનું નહીં, પણ પર્યાયનું વિશેષણ છે.

પાંચમા પ્રકારના નયથી જોવાથી.. 'ઓહો હો.. મારા પણ જાજવલ્યમાન કેવલજ્ઞાન વગેરે પર્યાયો છે...' એ ખ્યાલમાં-સંવેદનમાં આવે છે... ને છકા પ્રકારના નયથી જોવાથી, વર્તમાનમાં કર્મોએ મારાં જન્મ-મરણ-અજ્ઞાન-ક્રોધ-દુઃખ વગેરે કેવા ઉપાધિરૂપ-કદર્થના-નાલેશીભર્યા પર્યાયો કર્યા છે એ ખ્યાલમાં આવે છે ને તેથી પછી આ સોપાધિક-દર્દભર્યા પર્યાયોના નાશ માટે ને શુદ્ધપર્યાયની-મોક્ષની પ્રાપ્તિ માટે જીવ ઉદ્યમશીલ બને છે.

આમ નયચક્ર વગેરેમાં કહેલા પર્યાયાર્થિકનયના દિગંબરમાન્ય ૬ પ્રકારો કહ્યા.

પ્રશ્ન - દ્રવ્યાર્થિકનયના દસ ભેદ કર્યા તો પર્યાયાર્થિકનયના કેમ માત્ર ૬ જ ભેદ કર્યા?

ઉત્તર - આ પ્રશ્નનો સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી વિચારણા કરીને જવાબ આપવો જોઈએ. મને એ વિચારણા નીચે મુજબ લાગે છે - સૌપ્રથમ આપણે એ વિચારી લઈએ કે દ્રવ્યાર્થિકનય દ્રવ્યને, ધ્રૌવ્યાંશને, દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના અભેદને અને અન્વયને (= ઉાર્ધ્વતાસામાન્યને) જોનાર છે... જયારે પર્યાયાર્થિકનય પર્યાયને, ઉત્પાદ-વ્યયાંશને, દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના ભેદને અને અન્વયશૂન્યતાને (= પૂર્વોત્તરક્ષણભાવી પર્યાયોને બિલકુલ સ્વતંત્ર-એકદમ ક્ષણિક) માનનારો છે... એટલે જે દ્રવ્યાર્થિકનય ધ્રૌવ્યાંશને માનતો હોય એને સમકક્ષ પર્યાયાર્થિકનય એને જ કહેવાય જે ઉત્પાદ-વ્યયાંશને (અનિત્યત્વાંશને) માનતો હોય. એમ અભેદને જોનાર દ્રવ્યાર્થિકનો સમકક્ષ પર્યાયાર્થિકનય એ જ બની શકે જે ભેદને જોતો હોય. આ પાયાના સિદ્ધાંતને નજરમાં રાખીને નીચેની વિચારણા છે. એ પણ અહીં જાણી લેવા જેવું છે કે, ભેદ-અભેદની બાબતમાં દ્રવ્યાર્થિકનય અને પર્યાયાર્થિકનય જેમ પરસ્પરવિરુદ્ધ જેવા છે (દ્રવ્યાર્થિક અભેદગ્રાહી છે તો પર્યાયાર્થિક ભેદગ્રાહી છે.) એવું કર્મોપાધિસાપેક્ષ-નિરપેક્ષ બાબતમાં નથી... અર્થાત્ બેમાંથી એક કર્મોપાધિસાપેક્ષતાને ગ્રહણ કરનાર છે ને બીજો નિરપેક્ષતાને ગ્રહણ કરનાર છે, એવું નથી... બન્ને બન્ને હોય છે અને એની અવસ્થા3પ પર્યાયો પણ બન્ને પ્રકારે સંભવે છે.

- (૧) કર્મો પાધિનિરપેક્ષ શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય.. આ પ્રથમ પ્રકારનો સમકક્ષ છે કર્મો પાધિ-નિરપેક્ષ અનિત્યશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય... એવો પર્યાયાર્થિકનો પાંચમો ભેદ. આ વાત એકદમ સ્પષ્ટ છે જ.
- (૨) ઉત્પાદવ્યયનિરપેક્ષશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનયને સમકક્ષ છે સત્તાનિરપેક્ષ ઉત્પાદવ્યયગ્રાહી-અનિત્યશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય એવો ત્રીજો ભેદ. આ પણ સ્પષ્ટ જ છે.
- (૩) ભેદકલ્પનાનિરપેક્ષ શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનયને સમકક્ષ અભેદકલ્પનાનિરપેક્ષ ભેદગ્રાહી શુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય કહેવો પડે, પણ આવો નય સંભવિત નથી, એ વાત આગળ ઉપનયની વિચારણામાં જોઈશું.
- (૪) કર્મો પાધિસાપેક્ષ અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય.. આ ચોથા પ્રકારને સમકક્ષ છે કર્મોપાધિસાપેક્ષઅનિત્યઅશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય.. એવો છક્કો ભેદ. ચોથા દ્રવ્યાર્થિકમાં ક્રોધાત્મા... વગેરે ઉદાહરણ હતા... તો છક્કા પર્યાયાર્થિકમાં आत्मनः क्रोधः એ ઉદાહરણ બની શકે છે... આ વાત સ્પષ્ટ છે.
- (૫) ઉત્પાદવ્યયસાપેક્ષસત્તાગ્રાહી અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય... આ પાંચમા પ્રકારને સમકક્ષ છે સત્તાસાપેક્ષ (ઉત્પાદવ્યયગ્રાહી) અનિત્યઅશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય એવો ચોથો ભેદ... આ વાત સ્પષ્ટ છે, કારણ કે દ્રવ્યાર્થિકનયમાં એક સમયમાં દ્રવ્યને ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્યરૂપ કહેલું. ચોથા પર્યાયાર્થિકમાં એક સમયમાં પર્યાયને ત્રયાત્મક કહેલો છે.
- (૬) ભેદકલ્પનાસાપેક્ષ (અભેદગ્રાહી) અશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય... આને સમકક્ષ પર્યાયાર્થિક નય મળી શકે નહીં... કારણ કે અહીં અભેદકલ્પનાસાપેક્ષ ભેદગ્રાહી અશુદ્ધપર્યાયાર્થિક નય લેવો પડે. પણ આવો નય સંભવતો નથી... આ વાત આગળ ઉપનયની વિચારણામાં જોઈશું.

- (૭) અન્વયદ્રવ્યાર્થિકનય-આ નય મૃદ્દ્રવ્ય વગેરે રૂપ ઊર્ધ્વતાસામાન્યને જુએ છે. એટલે પર્યાયાર્થિક નયે પિંડ-સ્થાસઆદિ વ્યક્તિઓને જોવી પડે...એટલે એનો સમાવેશ પર્યાયાર્થિકના ત્રીજા સત્તાનિરપેક્ષ ઉત્પાદ-વ્યયગ્રાહી અનિત્ય શુદ્ધપર્યાયાર્થિકનયમાં થઈ જાય છે.
- (૮-૯) સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક અને પરદ્રવ્યાદિગ્રાહકદ્રવ્યાર્થિક... આ બન્નેને સમકક્ષ બને એવો પર્યાયાર્થિક નય સંભવે નહીં... સ્વદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનું ગ્રહણ કરવું એટલે ઘટમાં મૃન્મયત્વ, અમદાવાદીપણું, શિશિરજન્યત્વ, શ્યામવર્ણાદિ જોવા.. પરદ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવનું ગ્રહણ કરવું એટલે ઘટમાં સુવર્ણમયત્વ, વાપીયાપણું, ગ્રીષ્મજન્યત્વ, રક્તવર્ણાદિને નાસ્તિત્વેન જોવા... આ મૃન્યમત્વ, અમદાવાદીપણું વગેરે કે સુવર્ણમયત્વ વાપીયાપણું વગેરે.. બધું પર્યાયસ્વરૂપ છે અને પર્યાય તો દ્રવ્યના જ હોય છે, પર્યાયના હોતા નથી... એટલે ઘટદ્રવ્યના મૃન્મયત્વાદિ સ્વપર્યાય અને સુવર્ણમયત્વાદિ પરપર્યાય... એમ કહી શકાય છે, ને એને આગળ કરીને અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વ કહી શકાય છે... પણ એ રીતે મૃન્મયત્વાદિ પર્યાય માટે કહી શકાતું નથી... મૃન્મયત્વ એ મૃન્મયત્વ જ છે... એને માટે સ્વ-પરપર્યાય જેવું કાંઈ હોતું નથી... એટલે એ અપેક્ષાએ અસ્તિત્વ-નાસ્તિત્વનો પણ વિચાર ન હોવાથી એવા પર્યાયાર્થિકનય મળી શકતા નથી.
- (૧૦) પરમભાવગ્રાહકદ્રવ્યાર્થિકનય... દ્રવ્યમાં અનેક ભાવો હોય છે. એટલે એમાં કોઈક પરમભાવ હોય ને એને ગ્રહણ કરનાર દ્રવ્યાર્થિકનય સંભવી શકે. પર્યાય તો ઉપર કહ્યા મુજબ પોતે પર્યાયરૂપ જ છે. એમાં અનેક ભાવો હોય અને એ અનેકભાવોમાંથી કોઈ એક પરમભાવ હોય... આવું બધું સંભવિત જ ન હોવાથી દ્રવ્યાર્થિકના આ દસમા પ્રકારને સમકક્ષ કોઈ ભેદ પર્યાયાર્થિકનો મળી શકે નહીં, એ જણાય છે.

આમ, દ્રવ્યાર્થિકના ત્રીજા-છકા-આઠમા-નવમા-દસમા ભેદને સમકક્ષ પર્યાયાર્થિક કોઈ નય મળી શકતા નથી અને બાકીના ભેદને સમકક્ષ પર્યાયાર્થિકના ૩ થી ૬ પ્રકારો છે એ આપણે જોયું... પર્યાયાર્થિકના પ્રથમ બે નય અનાદિનિત્યપર્યાયાર્થિક અને સાદિનિત્ય-પર્યાયાર્થિક... આ બે નયમાં કોઈ દ્રવ્યાર્થિકનયના સમકક્ષ પ્રકારનો સમાવેશ થતો નથી... એટલે માનવું પડે કે આ બેનો પણ કોઈ દ્રવ્યાર્થિકનયના સમકક્ષ પ્રકારમાં સમાવેશ થતો ન હોવો જોઈએ. ॥ ૭૯ ॥

'નયચક્ર' ગ્રંથમાં પર્યાયાર્થિકનયના છ ભેદને સમજાવનારી ગાથાઓ ૧૯૯ થી ૨૦૪ છે. તે આ પ્રમાણે છે -

अिक्किट्टिमा अणिहणा, सिससूराईण पज्जया गाही । जो सो अणाइणिच्चो, जिणभणिओ पज्जयित्थ णओ ।। १९९ । कम्मखयादुप्पण्णो, अविणासी जो हु कारणाभावे । इदमेवमुच्चरंतो भण्णइ सो साइणिच्च णओ ।। २०० ।।

```
सत्ता अमुक्खरूवे, उप्पायवयं हि गिण्हए जो हु ।
सो हु सहावाणिच्चो, गाही खलु सुद्धपज्जाओ ।। २०१ ।।
जो गहइ एयसमये, उप्पादव्वयधुवत्तसंजुत्तं ।
सो सब्भावाणिच्चो, असुद्ध पज्जयत्थिओ णेओ ।। २०२ ।।
देहीणं पज्जाया सुद्धा, सिद्धाण भणइ सारिच्छा ।
जो सो अणिच्चसुद्धो, पज्जयगाही हवे स णओ ।। २०३ ।।
भण्णइ अणिच्चासुद्धा, चउगइजीवाण पज्जया जो हु ।
होइ विभावअणिच्चो असुद्धओ पज्जयत्थि णओ ।। २०४ ।।
```

તથા દિગંબરામ્નાયમાં દેવસેન 'આચાર્યકૃત આલાપ પદ્ધતિમાં' પણ દ્રવ્યાર્થિકનયના ૧૦ અને પર્યાયાર્થિકનયના છ ભેદ જણાવેલા છે. તે પાઠ આ પ્રમાણે છે -

नयभेदा उच्यन्ते -

```
णिच्छयववहारणया, मुलिमभेया णयाण सव्वाणं ।
णिच्छयसाहणहेऊ, दव्वपज्जत्थिया मुणह ।। ३ ।।
```

द्रव्यार्थिकः, पर्यायार्थिकः, नैगमः, संग्रहः, व्यवहारः ऋजुसूत्रः, शब्दः, समिभिरूढः एवम्भूत इति नव नयाः स्मृताः । उपनयाश्च कथ्यन्ते । नयानां समीपा उपनयाः । सद्भूतव्यवहारः, असद्भूत-व्यवहारः, उपचितितासद्भूतव्यवहारश्चेत्युपनयास्त्रेधा ।

इदानीमेतेषां भेदा उच्यन्ते । द्रव्यार्थिकस्य दश भेदाः कर्मोपाधिनिरपेक्षः शुद्धद्रव्यार्थिको यथा संसारी जीवः सिद्धसदृक् शुद्धात्मा । उत्पादव्ययगौणत्वेन सत्ताग्राहकः शुद्धः द्रव्यार्थिको यथा द्रव्यं नित्यम् । भेदकल्पनानिरपेक्षः शुद्धद्रव्यार्थिको यथा निजगुणपर्यायस्वभावाद् द्रव्यमनित्यम् । कर्मोपाधिसापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिको यथा, क्रोधादिकर्मजभाव आत्मा । उत्पादव्ययसापेक्षोऽशुद्ध-द्रव्यार्थिको यथैकस्मिन् समये द्रव्यमुत्पादव्ययधौव्यात्मकम् । भेदकल्पनासापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिको यथा आत्मनो ज्ञानदर्शनादयो गुणाः । अन्वयद्रव्यार्थिको यथा गुणपर्यायस्वभावं द्रव्यम् । स्वद्रव्यादिग्राहकद्रव्यार्थिको यथा स्वद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षया द्रव्यमस्ति। परद्रव्यादिग्राहकद्रव्यार्थिको यथा परद्रव्यादिचतुष्टयापेक्षया द्रव्यं नास्ति । परमभावग्राहकद्रव्यार्थिको यथा ज्ञानस्वरूप आत्मा। अत्रानेकस्वभावानां मध्ये ज्ञानाख्यः परमस्वभावो गृहीतः। इति द्रव्यार्थिकस्य दश भेदाः ।

अथ पर्यायार्थिकस्य षड्भेदा उच्यन्ते -

अनादिनित्यपर्यायार्थिको यथा पुद्गलपर्यायो नित्यो मेर्वादिः । सादिनित्यपर्यायार्थिको यथा सिद्धपर्यायो नित्यः । सत्तागौणत्वेनोत्पादव्ययग्राहिकस्वभावोऽनित्यशुद्धपर्यायार्थिको यथा समयं तमयं प्रति पर्याया विनिशनः । सत्तासापेक्षस्वभावोऽनित्यशुद्धपर्यायार्थिको यथा एकस्मिन् समये त्रयात्मकः पर्यायः। कर्मोपाधिनिरपेक्षस्वभावोऽनित्यशुद्धपर्यायार्थिको यथा सिद्धपर्यायसदृशाः शुद्धाः संसारिणां पर्यायाः। कर्मोपाधिसापेक्षस्वभावोऽनित्याशुद्धपर्यायार्थिको यथा-संसारिणा-मुत्पत्तिमरणे स्तः। इति पर्यायार्थिकस्य षड्भेदाः। ७९।।

### બહુમાનગ્રાહી કહિઓ નૈગમ, ભેદ તસ છઇ તીન રે I વર્તમાનારોપ કરવા, ભૂત અર્થઇ લીન રે II બહુ૦ II ૬-૭ II

ટબો - બહુમાન કહતાં ઘણાં પ્રમાણ 'સામાન્ય વિશેષ જ્ઞાન રૂપ' તેહનો ગ્રાહી નૈગમનય કહિઇ, 'नैकैर्मानैर्मिनोति' इति नैकगमः, ककारलोपात् नैगमः इति व्युत्त्पत्तिः।

અહ્ય દિગંબર પ્રક્રિયાનુસારે દ્રવ્યાર્થિકના ૧૦ અને પર્યાયાર્થિકના ૬ ભેદ જોયા... હવે એમના જ મત મુજબ નૈગમાદિ ૭ નયોનું નિરૂપણ કરે છે -

ગાથાર્થ - નૈગમનય પદાર્થનો અનેક રીતે બોધ કરનાર છે. તેના ૩ ભેદ છે. એમાં ભૂતકાલીન પદાર્થમાં વર્તમાનનો આરોપ કરવો એ પ્રથમ ભેદ છે.

विवेयन - બહુમાન કહતાં.. સામાન્ય-વિશેષ જ્ઞાનરૂપ અનેક પ્રમાણથી જે વસ્તુને જુએ છે તે નૈગમનય છે. 'नैकैर्मानैर्मिनोति' इति नैकगमः અનેક પ્રમાણથી વસ્તુને જાણે - જુએ તે નૈકગમ... પછી 'ક'નો લોપ થવાથી નૈગમ શબ્દ બન્યો છે.

અથવા નિગમ એટલે દેશ... જુદા-જુદા દેશમાં જે શબ્દ પ્રયોગો-વ્યવહાર થાય છે... એને સંગત કરનાર નય એ નૈગમનય...

**શંકા** - લોકમાં થતા વ્યવહારને તો વ્યવહારનય અનુસરે છે... પછી નૈગમનયની શી જરૂર છે?

સમાધાન - લોકમાં જેનો જેવો વ્યવહાર રૂઢ થયેલો હોય એને અનુસરનાર તો વ્યવહારનય છે જ. પણ આ વ્યવહારથી જુદી રીતે પણ ક્યારેક કોઈક પરિસ્થિતિવશાત્ કે એવા ચોક્કસપ્રકારના અભિપ્રાયવશાત્ શબ્દપ્રયોગો થતા હોય છે. ને એ વખતે એવા શબ્દપ્રયોગોને શિષ્ટો પણ માન્ય કરતા હોય છે... 'તું જુઠું બોલે છે...' એ રીતે નકારતા નથી... એટલે એ પ્રયોગની સંગતિ તો કરવી જ પડે. એ વ્યવહારનયથી થઈ શકતી નથી... માટે નૈગમનયથી થાય છે.

જેમકે પ્રસ્થક બનાવનાર કારીગર... એના જ વિચારમાં રમમાણ હોય... અથવા એકદમ તત્કાળ ઝડપથી પ્રસ્થક બનાવવાનો પ્રસ્તાવ હોય... આવા બધા અવસરે હજુ જંગલમાં કાષ્ઠ લેવા જઈ રહ્યો ત્યારે પણ મનના વિચારવશાત્ એ પ્રસ્થક લેવા જાઉં છું... એમ બોલે છે... ને શિષ્ટ શ્રોતાઓ એનો અભિપ્રાય સમજી જાય છે.. આ વાક્યપ્રયોગને નિષેધતા નથી... વ્યવહારનયથી તો આની સંગતિ થઈ શકતી નથી... કારણ કે પ્રસ્થક બરાબર તૈયાર થયા પછી જ વ્યવહારનય એનો પ્રસ્થક તરીકે વ્યવહાર કરે છે. ને વાત પણ બરાબર છે. એ કારીગર કાષ્ઠ લાવ્યા પછી જરા આઘોપાછો ગયો હોય ને કાષ્ઠ પડ્યું હોય તો ત્યાં આવી ચડેલ કોઈ શિષ્ટ પુરુષ એને પ્રસ્થક તરીકે ઓળખી શકતો પણ નથી કે કહેતો પણ નથી. એમ લાકડું માપ પ્રમાણે કાપવું – છોલવું – કોરવું વગેરે... અવસ્થામાં

નૈગમનયના ૩ ભેદ છઇ, પ્રથમ નૈગમ ભૂતાર્થઇ વર્તમાનનો આરોપ કરવાનઇ લીન કહતાં તત્પર છઇ. ॥ ૬-૭ ॥

ટબો - તે પ્રથમભેદનું ઉદાહરણ દેખાડઇ છઇ - જિમ કહિઇ - 'આજ દીવાલી દિનનઇ વિષઇ શ્રી મહાવીર શિવપુરનું રાજ્ય પામ્યા.' ઇહાં - અતીત દીવાલી દિનનઇ

પણ એનો પ્રસ્થક તરીકે વ્યવહારનય વ્યવહાર કરતો નથી... પણ ક્યારેક કોઈક વ્યક્તિ દ્વારા એવો વ્યવહાર થતો હોય છે... આ બધાની સંગતિ નૈગમનય કરે છે.

જે કાષ્ઠખંડનો નૈંગમ પ્રસ્થક તરીકે ઉલ્લેખ કરે છે, બરાબર એ જ સાઈઝનો, એ જ વર્શનો - એ જ જાતિના કાષ્ઠનો અન્ય ટુકડો કે જેમાંથી પ્રસ્થક બનાવવાનો વિચાર નથી પણ બીજું કંઈક બનાવવાનું છે. તો બધી રીતે તુલ્ય એવા પણ એ કાષ્ઠ ટુકડાનો 'પ્રસ્થક' તરીકે વ્યવહાર કરાતો નથી... હવે બીજી જે કાંઈ ચીજ બનાવવાની છે એની પણ પ્રક્રિયાના પ્રથમ ત્રણ - ચાર ચરણ પ્રસ્થક બનાવવાની પ્રક્રિયાને સમાન જ છે.. ને પછી પ્રક્રિયા બદલાઈ જાય છે... આવું હોય ને એ ત્રણ - ચાર ચરણની પ્રક્રિયા એ બીજા ટુકડા પર થઈ ગઈ છે.. તો હવે એની જે નવી અવસ્થા હશે તે પ્રસ્થકની નજીકની અવસ્થા છે... ને પ્રથમ ટુકડો તો હજુ એમ જ પડ્યો હોવાથી એ પ્રસ્થકની દૂરની અવસ્થામાં છે... છતાં પ્રથમ ટુકડાનો પ્રસ્થક તરીકે ઉલ્લેખ કરશે.. પણ બીજા ફક્ત ૩ - ૪ પ્રક્રિયા સંપન્ન કાષ્ઠનો નહીં... એટલે જણાય છે કે અનેક પ્રકારના ધારાધોરણ એ ધરાવે છે.

આ નૈગમના ૩ પ્રકાર છે. ભૂતનૈગમ, ભાવીનૈગમ, વર્તમાનનૈગમ.

(૧) ભૂતનૈગમ - આ પ્રથમ પ્રકાર ભૂતકાલીન પદાર્થમાં વર્તમાનનો આરોપ કરવા માટે તત્પર છે. આનું ઉદાહરણ આગળની ગાથામાં આવે છે. II ૮૦ II

ગાથાર્થ - ભૂતનૈગમ એ પ્રથમ ભેદ છે. જેમકે વર્તમાનમાં દિવાળીના દિવસે એમ કહેવાય છે કે - આજે શ્રીવીરપરમાત્મા શિવપુરરાજ્ય પામ્યા. II ૬-૮ II

વિવેચન - તે પ્રથમભેદનું.. નૈગમનયના પ્રથમભેદ ભૂતનૈગમનું ઉદાહરણ દેખાડે છે - ધારો કે આજે દિવાળીનો દિવસ છે. તો લોકમાં એવો ઉલ્લેખ થાય છે કે 'આજે દિવાળીએ શ્રીમહાવીરપ્રભુ શિવપુરરાજય પામ્યા...' વસ્તુતઃ આજથી લગભગ ૨૫૩૧ વર્ષ પૂર્વે જે દિવાળીદિન હતો તે દિવસે પ્રભુ મોક્ષ પામ્યા છે. બોલનાર અને સાંભળનાર બન્ને આ હકીકત જાણે છે. છતાં, બોલનાર બોલે છે કે 'આજે શ્રીવીરપ્રભુ મોક્ષ પામ્યા...' ને સાંભળનાર આ વાતને સ્વીકારે છે. એટલે સ્પષ્ટ છે કે વર્તમાન દિવાળીના દિવસમાં ભૂતકાલીન દિવાળીનો આરોપ કરવામાં આવ્યો છે.

## વિષઇં વર્તમાન દીવાલી દિનનો આરોપ કરિઇં છઇં, વર્તમાન દિનનઇં વિષયઇં ભૂતદિનનો આરોપ કરિઇં, દેવાગમનાદિમહાકલ્યાણભાજનત્વપ્રતીતિપ્રયોજનનઇં અર્થિ, જિમ

પ્રશ્ન - અહીં ટબામાં-'અતીત દિવાલી દિનનઇ વિષઇ વર્તમાનદિવાલી દિનનો આરોપ કરિઇ છઇ...' આવું જે વાક્ય છે તેનો અર્થ આ છે કે, 'અતીતદિવાળીદિનમાં વર્તમાનદિવાળીદિનનો આરોપ કરાય છે' વળી, પછીનું વાક્ય છે 'વર્તમાનદિનનઇ વિષયઇ ભૂતદિનનો આરોપ કરિઇ' આનો અર્થ છે-વર્તમાન (દિવાળીના) દિનમાં ભૂતદિનનો (૨૫૩૧ વર્ષ પૂર્વની દિવાળીનો) આરોપ કરાય છે... અને ૬-૭મી ગાથાની ટબાની છેલ્લી પંક્તિ હતી 'પ્રથમ નૈગમ ભૂતાર્થઈ વર્તમાનનો આરોપ કરવાનઈ લીન કહતાં તત્પર છઈ...' આનો અર્થ છે : પ્રથમનૈગમનય ભૂતકાલીન પદાર્થમાં (ઘટનામાં) વર્તમાનનો આરોપ કરવામાં તત્પર છે.

અર્થાત્ અતીતકાળમાં વર્તમાનકાળનો આરોપ, વર્તમાનકાળમાં અતીતકાળનો આરોપ અને અતીતપદાર્થમાં વર્તમાનતાનો આરોપ... આમ ત્રણ અર્થ મળ્યા. તો પ્રસ્તુતમાં કયો અર્થ અભિપ્રેત છે ? અથવા ત્રણે અર્થ અભિપ્રેત છે ?

- ઉત્તર અહીં ત્રણે અર્થ અભિપ્રેત છે... અર્થાત્ ત્રણે રીતનો આરોપ થઈ શકે છે ને શિષ્ટ પુરુષોને માન્ય બને છે. નીચે મુજબ વાક્યપ્રયોગોમાં એ આરોપ જાણવા...
- (૧) આજે દિવાળીએ પ્રભુવીર મોક્ષ પામ્યા. પ્રભુવીર આજે મોક્ષ પામ્યા... આવા બધા વાક્યમાં પ્રભુના નિર્વાણગમનરૂપ અતીત પદાર્થમાં વર્તમાનતાનો આરોપ છે.
- (૨) આજનો દિવસ એટલે ? પ્રભુવીરનો નિર્વાણગમન દિવસ... આવા વાક્યમાં વર્તમાનકાળમાં (વર્તમાન દિવાળી દિનમાં) અતીતકાળનો (અતીત દિવાળી દિનનો) આરોપ છે.
- (૩) પ્રભુવીર જે દિવસે નિર્વાણ પામ્યા... તે આજનો (દિવાળી) દિન હતો... આવા વાક્યમાં અતીતકાળમાં (અતીત દિવાળી દિનમાં) વર્તમાનકાળનો (વર્તમાન દિવાળી દિનનો) આરોપ છે.

આવા બધા વાક્યપ્રયોગો ભૂતનૈગમને માન્ય છે.

- પ્રશ્ન 'પ્રભુવીર આજથી લગભગ ૨૫૩૧ વર્ષ પૂર્વના દિવાળી દિને નિર્વાણ પામ્યા…' આમ સીધેસીધું કહી દેવું જોઈએ ને ! આવા આરોપવાળા વાક્યપ્રયોગની શી જરૂર છે ?
- પ્રશ્ન गंगातीरे घोष: આમ વક્તા બોલી જ શકે છે... છતાં गंगायां घोष: એવું બોલીને પછી ગંગાતીરમાં ગંગાનો ઉપચાર શા માટે કરે છે ?
- ઉત્તર ગંગા નદીમાં જેવી શીતલતા પવિત્રતા છે એવી શીતલતા પવિત્રતાની ઘોષમાં પણ પ્રતીતિ થાય એ માટે એવો પ્રયોગ કરે છે.

'गङ्गायां घोषः' ઇહાં ગંગાતટનઇં વિષયઇં ગંગાનો આરોપ કીજઇ છઇ, શૈત્યપાવનત્વાદિ પ્રત્યાયન પ્રયોજન ભણી, તો ઇ ઘટમાન છઇં. જો વીરસિદ્ધિગમનનો અન્વય ભક્તિભણી પ્રાતીતિક માનિઇં. એ અલંકારના જાણ પંડિત હોઇ, તે વિચારજો. ॥ ૬-૮ ॥

ભૂતવત્ કહઇં ભાવિ નૈગમ, ભાવિ જિમ જિન સિદ્ધ રે । સિદ્ધવત્ છઇં વર્તમાનઇં, કાંઇ સિદ્ધ અસિદ્ધ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૯ ॥ ભાષિઇ જિમ 'ભક્ત પચિઇં' વર્તમાનારોપ રે । કરઇ કિરિયા ભૂત લેઇ, ભૂત વચન વિલોપ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૧૦ ॥

ઉત્તર - પ્રસ્તુતમાં પણ દેવાગમન વગેરે મહાકલ્યાણના ભાજનત્વની = પાત્રતાની પ્રતીતિ થાય એ માટે આવો પ્રયોગ કરાય છે. આશય એ છે કે તમે કહ્યું એ મુજબ જ જો કહેવામાં આવે કે આજથી લગભગ ૨૫૩૧ વર્ષ પૂવે દિવાળીએ પ્રભુ મોક્ષ પામ્યા... તો તો 'આજનો દિવાળીનો દિન (= વીરપ્રભુના નિર્વાણકલ્યાણકનો દિન) પણ મહાકલ્યાણનું ભાજન છે' વગેરે પ્રતીતિ થઈ શકતી નથી... એના બદલે 'આજનો દિવસ એટલે ? પ્રભુવીરનો નિર્વાણગમન દિવસ !' આ રીતે બોલવામાં આવે તો આજના દિવસ માટે દિલમાં ઊંચા ભાવો ઉછળે જ... 'આજે પ્રભુનું નિર્વાણ થયું ! દેવલોકમાંથી ઇન્દ્રો ઉતરી આવ્યા... દેવો દોડી આવ્યા... મહા ઉદ્યોત થયો... પ્રભુના દર્શન કર્યા... સ્તુતિઓ થઈ... ખૂબ ભક્તિપૂર્વક નિર્વાણકલ્યાણકની ઉજવણી કરી... આ હા હા... આજનો દિવસ કેવો મહિમાવંતો દિવસ... લાવ.. હું પણ પ્રભુના નિર્વાણકલ્યાણકની આરાધના કરું... દેવવંદન કરું... જાપ કરું...' પ્રભુ પ્રત્યે અનેરો ભક્તિભાવ ઉછળે જ.

પ્રભુ પ્રત્યે ભક્તિ ધરાવનાર દિલમાં તો... જાણે કે સાક્ષાત્ આજે જ પ્રભુ નિર્વાણ પામ્યા છે... દેવો-ઇન્દ્રો ઉતરી પડ્યા છે... નિર્વાણકલ્યાણક ઉજવી રહ્યા છે... વગેરે પ્રતીતિ (ભક્તિના પ્રભાવે) ઊભી થાય જ છે.. જે એ આત્માને ન્યાલ કરી દે છે...

આવી બધી આરોપિતભાષા... કાવ્યાનુશાસનની પરિભાષામાં વિવિધ પ્રકારના અલંકાર કહેવાય છે... સાદી ભાષાથી દિલમાં જે ઊર્મિઓ નથી ઊઠતી એ અલંકારિકભાષાથી ઊઠે છે... સહજતાથી ઊઠે છે.. ને વિશિષ્ટ રીતે ઊઠે છે... આ વાત અલંકારના જાણકાર જે પંડિત હોય તેઓ વિચારજો. !! ૮૧ !!

ગાથાર્થ - ભાવી ઘટનાને ભૂતકાલીન ઘટનાની જેમ કહેનાર ભાવી નૈગમનય છે. જેમ કે ભવિષ્યમાં સિદ્ધ થનાર કેવલીને 'સિદ્ધ' થઈ ગયા હોય એમ કહેવું… કંઈક સિદ્ધ હોય અને કંઈક અસિદ્ધ હોય… એને વર્તમાનથી કહેવું એ વર્તમાનઆરોપ છે જેમ કે 'ભોજન રાંધે છે' એવો વચનપ્રયોગ… અહીં, કેટલાક અંશમાં ક્રિયા અતીત થયેલી છે… અર્થાત્ ભૂતક્રિયા છે… એને નજરમાં લઈને ભૂતકાળનો પ્રયોગ થઈ શકે, પણ કરાતો નથી - આ ભૂતપ્રત્યયનો વિલોપ થાય છે. ॥ ૬-૯,૧૦ ॥

ટબો - 'માવિનિ મૂતવદુપचારઃ' એ બીજો નૈગમ, જિમ-જિનનઇ સિદ્ધ કહિઇં, કેવલીનઇ સિદ્ધપણું અવશ્યંભાવી છઇ, તે માટિં. કાંઇ સિદ્ધ અનઇ કાંઇ અસિદ્ધનઇં વર્તમાન કહઇં તે વર્તમાનનૈગમ ભાષિઇં. II ૬-૯ II

જિમ કહિઇ - 'ભક્ત રાંધિઇ છઇ' ઇહાં ભક્તના કેતલાઇક અવયવ સિદ્ધ થયા છઇ, અનઇ કેતલાઇક (અવયવ) સાધ્યમાન છઇ. પણિ પૂર્વાપરિભૂતાવયવ ક્રિયાસંતાન એક બુદ્ધિં આરોપીનઇ તેહનઇ વર્તમાન કહિઇ છઇ, એ આરોપ સામગ્રી મહિમાઇ કોઇ અવયવની ભૂતક્રિયા લેઇ. पचित એ ઠામઇ अपाक्षीત્ એ પ્રયોગ નથી કરતા. જે નૈયાયિકાદિક ઇમ કહઇ છઇ જે ચરમક્રિયાધ્વંસ અતીતપ્રત્યય વિષયઃ

વિવેચન - भाविनि भूतवदुपचार: આ બીજો નૈગમનય છે. જેમ કે જિનને સિદ્ધ કહેવા... જે ભવસ્થકેવલી છે તે હજુ સિદ્ધ થયા નથી... પણ અવશ્ય સિદ્ધ થવાના જ છે... આ જ ભવના અંતે થવાના છે... એટલે જાણે કે તેઓ સિદ્ધ થઈ ગયા જ ન હોય, એમ એમને સિદ્ધ કહેવા એ આ બીજા પ્રકારનો ભાવીનૈગમ છે. અધ્યાત્મકલ્પદ્ગમના તેરમા યતિશિક્ષોપદેશાધિકારના પ્રથમ શ્લોકમાં તે तीर्णा भववारिधिं मुनिवरा... જેઓનું ચિત્ત વિષય-કષાયમાં રમતું નથી તે મુનિઓ ભવસમુદ્રને તરી ગયેલા છે... આમ ઉલ્લેખ કર્યો છે એ પણ આ નૈગમનું વચન જાણવું...

એનાથી વિષય-કષાયોને પરાક્ષ્મુખ મુનિવરો પ્રત્યે વિશેષ પ્રકારની ભક્તિ બહુમાનભાવ ઉભરાય છે અને વિષય-કષાયો પ્રત્યે સ્વયં પણ પરાક્ષ્મુખ બનવાના મનોરથ વધુ પ્રબળ બને છે. આવા પ્રયોજનથી આવો આરોપ થાય છે એ જાણવું.

કાંઇ સિદ્ધ અનઇં... હવે નૈગમનો ત્રીજો ભેદ સમજાવે છે. કંઈક અંશે જે સિદ્ધ થઈ ગયું છે (અર્થાત્ કંઈક અંશે ક્રિયા પૂરી થઈ ગઈ છે) અને કંઈક અંશે જે હજુ અસિદ્ધ છે... આવી પરિસ્થિતિમાં વર્તમાનનો ઉલ્લેખ કરવો એ વર્તમાનનેગમ છે. જેમકે 'ભાત રાંધે છે' આવો વાક્યપ્રયોગ. આમાં ભાતના કેટલાક અવયવ સિદ્ધ થયા છે = સીઝી ગયા છે અને કેટલાક હજુ સાધ્યમાન છે = સીઝી રહ્યા છે. એટલે કે જે સીઝી ગયા છે એને સીઝવવાની ક્રિયા પૂરી થઈ ગઈ હોવાથી ભૂતકાલીન બની ગઈ છે. બીજાની ચાલુ છે... પણ ઉલ્લેખ તો ओदनं पचित એમ વર્તમાનકાળનો જ થાય છે. જુદા જુદા અવયવોની અપેક્ષાએ આમ ભૂતકાલીન ક્રિયા.. વર્તમાનક્રિયા... આ રીતે ક્રિયાનો સંતાન = પરંપરા ચાલે છે.. આ પૂર્વાપરીભૂત જે અવયવક્રિયાઓની પરંપરા... એ પરંપરાને એક બુદ્ધિમાં આરોપીને એ આરોપસામગ્રીના મહિમાર્ઇ = પ્રભાવે માત્ર વર્તમાનકાળનો પचિત એમ પ્રયોગ થાય છે. પણ જે અવયવ સીઝી ગયા છે એ અવયવની અતીતક્રિયાને નજરમાં રાખીને પचિત ના સ્થાને अપાક્ષીત્ ('રાંધે છે'ના સ્થાને 'રાંધ્યા') એવો પ્રયોગ થતો નથી. આમ, સિદ્ધ અને સાધ્યમાન... આ બધાને નજરમાં રાખીને માત્ર વર્તમાનપ્રયોગ કરવો એ આ વર્તમાનનૈગમ છે.

## તેહનઇં - किञ्चित्पक्रम्, किञ्चित्पच्यते એ પ્રયોગ ન થયો જોઇઇં, તે માટિં એ વર્તમાનારોપ નૈગમ ભેદ જ ભલો જાણવો. ॥ ६-१० ॥

અહીં કેટલાક અવયવ જે લખ્યું છે તેનો અર્થ કેટલાક દાણા એવો ન કરવો. કારણ કે બે-ચાર દાણા પણ જો સીઝી ગયા હોય તો બધા જ સીઝી ગયા હોય… થોડા દાણા સીઝેલા છે ને થોડા બાકી છે… એવું હોતું નથી.. માટે તે તે પ્રત્યેક દાણાનો કેટલોક ભાગ સીઝેલો છે ને કેટલોક હજુ સીઝી રહ્યો છે એવો અર્થ કરવો. માટે જ 'અવયવ' શબ્દ વાપરેલો છે. દાણાનો છેડાનો ભાગ પાતળો હોવાથી જલ્દી સીઝતો હોય ને વચલો ભાગ જાડો હોવાથી મોડો સીઝે… આ શક્ય છે.

નૈયાયિક - તમે જે કહો છો કે વર્તમાનનૈગમના પ્રભાવે આંશિક સીઝેલું હોય ત્યાં ભૂતકાળનો પ્રયોગ થતો નથી... આ બરાબર નથી... આશય એ છે કે ધારો કે એક દાણાને સીઝતા દસ ક્ષણ લાગે છે... દરેક ક્ષણે એ થોડો થોડો સીઝતાં દસ ક્ષણમાં આખો સીઝી જાય છે. એટલે કે દસ ક્ષણમાં દસ ક્રિયા દ્વારા એ સંપૂર્ણ સીઝે છે. હવે ધારો કે છકી ક્ષણ આવી છે. પાંચ ક્ષણની પાંચ ક્રિયાઓ અતીત થઈ ગઈ છે. એનાથી અમુક અંશ રંધાઈ ગયો છે... બાકીનો અંશ હજુ રંધાઈ રહ્યો છે... આ ક્ષણાક ક્રિયાઓની પરંપરા એક જ છે. બુદ્ધિમાં આ આખી પરંપરાનો એક ક્રિયા તરીકે આરોપ કરવામાં આવ્યો છે. હવે વર્તમાનકાળ વાપરવો કે ભૂતકાળ? તો તમારો નૈગમનય કહે છે કે ભૂતકાલીન ક્રિયામાં પણ વર્તમાનનો આરોપ કરીને બધી જ ક્રિયાને વર્તમાન માની વર્તમાનકાળનો पचित એમ પ્રયોગ કરવો. પણ આવા આરોપની કોઈ જરૂર નથી.

**નૈગમનય** - પણ જો આરોપ કરવામાં નહીં આવે તો ભૂતકાલીન ક્રિયાને નજરમાં લઈને अपाक्षीत् એવો પ્રયોગ પણ થવો જોઈએ ને...

નૈયાયિક - ભૂતકાળના પ્રત્યયનો અર્થ છે ચરમક્રિયાધ્વંસ. એટલે દસક્ષણીય પ્રક્રિયાની દસમી ક્ષણિક ક્રિયા એ ચરમક્રિયા બનશે...એનો અગ્યારમી ક્ષણે ધ્વંસ થશે... એ ધ્વંસ થાય તો જ ભૂતકાળનો પ્રયોગ થઈ શકે. એ વગર નહીં. છટ્ટી ક્ષણે આ ચરમક્રિયાધ્વંસ થયો નથી, માટે ભૂતકાળનો પ્રયોગ થઈ શકતો નથી. એટલે એકથી દસમાંની કોઈપણ ક્ષણ હશે... બધો વર્તમાનકાળ જ છે ને સર્વત્ર વર્તમાનકાળનો જ પ્રયોગ થશે... અગ્યારમી ક્ષણથી જ ભૂતકાળનો પ્રયોગ થઈ શકે.

नैगमनय - છઠી ક્ષણે કોઈ પૂછે કે ભાત રંધાઈ ગયા ? તો આવો પણ જવાબ અપાય છે કે किञ्चित्पक्रम् किञ्चित्पच्यते... तमे आनी સંગતિ શી રીતે કરશો ? કારણ કે पक्वम् એ ભૂતકૃદન્ત હોવાથી એમાં ભૂતકાલીન પ્રત્યય વપરાયો છે, અને ચરમિક્રિયાધ્વંસ તો હજુ થયો નથી.

**નૈયાયિક** - ચરમક્રિયાધ્વંસ ભલે નથી થયો... તત્તત્ક્ષણીયક્રિયાધ્વંસ તો થયો જ છે ને ! એને નજરમાં રાખીને એ ભૂતપ્રત્યય વપરાયો છે, એમ સંગતિ કરીશું...

नैगमनय - એટલે ચરમિકિયાધ્વંસને ભૂતપ્રત્યય જણાવે છે, એ વાત તો ન જ રહી ને ! અને છક્રી ક્ષણે પંચમક્ષણીયિકિયાધ્વંસને નજરમાં રાખીને ભૂતપ્રત્યય વપરાતો હોય તો એને નજરમાં રાખીને अपाक्षीत् એવો પણ પ્રયોગ થવો જોઈએ ને !

એટલે આ બધી વાતો બરાબર નથી... વર્તમાન આરોપ નૈગમનય માનવો જ ભલો = ઉચિત = તર્કસંગત છે.

શંકા - 'થોડા રંધાઈ ગયા છે... ને થોડા રંધાઈ રહ્યા છે...' આ પરિસ્થિતિ છે.... એમાં જે અંશે રંધાઈ ગયા છે... અર્થાત્ રંધાવાની ક્રિયા અતીત થઈ ગઈ છે... એ ક્રિયાને પણ જાણે કે હજુ થઈ રહી હોય એમ વર્તમાનતાનો આરોપ કરીને (અર્થાત્ થોડા રંધાઈ રહ્યા છે.. એને મહત્ત્વ આપી... રંધાઈ ગયા છે એમાં પણ રંધાઈ રહ્યા છે એ રીતે આરોપ કરી) બધા માટે સાધારણ રીતે पचित 'રંધાઈ રહ્યા છે' એમ વાક્યપ્રયોગ કરો છો... તો એના બદલે ઊંધું કરો ને... રંધાઈ રહ્યા છે એનો પણ 'રંધાઈ ગયા છે' એમાં જ આરોપ કરી બધા માટે अपाक्षीત્ રંધાઈ ગયા છે... આવો જ પ્રયોગ કરો ને! આવો પ્રયોગ કેમ નથી થતો ?

**સમાધાન** - આરોપ આડેધડ થતા હોતા નથી... પણ જેવી આરોપસામગ્રી હોય એ પ્રમાણે આરોપ થાય છે...

શંકા - આ આરોપ સામગ્રી શું છે ?

सभाधान - કંઈક વિશેષ અર્થની પ્રતીતિ કરાવવાનો અભિપ્રાય એ આરોપ સામગ્રી છે. જેમકે શૈત્ય-પાવનત્વની પ્રતીતિ કરાવવાનો અભિપ્રાય હોવાથી ગંગાતીરમાં ગંગાપ્રવાહનો આરોપ કરાય છે... મહાકલ્યાણભાજનત્વની પ્રતીતિ કરાવવા માટે આજના દિવાળી દિનમાં અતીત દિવાળી દિનનો આરોપ કરાય છે. પ્રસ્તુતમાં ભાત થોડે ઘણે અંશે રંધાઈ ગયા છે... પણ એટલા માત્રથી કાંઈ ખાવા યોગ્ય બની ગયા નથી... એટલે બુભુક્ષુને - 'ભાઈ! ધીરજ રાખ... હજુ તો ભાત રાંધે છે...' આવું જણાવવાનો અભિપ્રાય છે... એટલે, 'રંધાઈ રહ્યા છે'નો 'રંધાઈ ગયા છે'માં આરોપ કરવાના બદલે ઊંધો આરોપ કરીને अपाक्षीત્ રંધાઈ ગયા છે એમ કહેવામાં આવે તો તો એ તરત ખાવા માંગી જ લે... ને ધીરજ રખાવવાનો અભિપ્રાય સફળ ન થઈ શકે... માટે ઊંધો આરોપ કરીને अपाक्षીત્ પ્રયોગ થઈ શકતો નથી, पचित એવો જ પ્રયોગ થાય છે.

શંકા - તમે કહો છો કે અતીતક્રિયામાં વર્તમાનનો આરોપ થઈ શકે છે, પણ વર્તમાનક્રિયામાં અતીતનો આરોપ થઈ શકતો નથી, ને તેથી ભૂતપ્રત્યવાળો अपाक्षीत् પ્રયોગ થઈ શકતો નથી. પણ क्रियमाणं कृतम्, જમાલિના દેષ્ટાંતમાં संस्तीर्यमाणं संस्तृतम्... આ

## સંગ્રહઇ નય સંગ્રહો તે, દ્વિવિધ ઓઘ વિશેષ રે । 'દ્રવ્ય સબ અવિરોધિયાં' જિમ, તથા 'જીવ અશેષ રે' ॥ બહુ૦ ॥૬-૧૧॥

બધામાં તો વર્તમાન ક્રિયામાં અતીતનો આરોપ થયેલો જ છે ને ? આશય એ છે કે સંથારો અમુક અંશે થઈ ગયો છે.. અમુક અંશે થઈ રહ્યો છે... તો આવા સ્થળે, 'થઈ રહ્યો છે' એવી વર્તમાનક્રિયામાં પણ અતીતનો આરોપ કરીને સંપૂર્ણ થઈ જ ગયો ન હોય એમ संस्तृतम् બોલાય છે. પછી વર્તમાનક્રિયામાં અતીતનો આરોપ ન થઈ શકે એવું ક્યાં રહ્યું?

સમાધાન - વર્તમાનક્રિયામાં અતીતનો આરોપ થઈ ન શકે... આવો કાંઈ અમે નિયમ બાંધતા નથી... અમે તો 'જેવી આરોપસામગ્રી મળે તદનુસાર આરોપ થાય... એ સિવાય આડેધડ નહીં...' આટલો જ નિયમ બાંધીએ છીએ.

શંકા - संस्तीर्यमाणं संस्तृतम् માં શું આરોપ સામગ્રી છે?

સમાધાન - પીડાની આકૂળતાના કારણે-'હજુ સંથારો થયો નથી?' એવી અધીરાઈ થયેલી છે.. એને ધરપત આપવી છે કે સંથારો થઈ જ ગયેલો સમજ. હવે વાર નહીં લાગે... આવો ધરપત આપવાનો અભિપ્રાય એ અહીં આરોપસામગ્રી છે... ને એ અભિપ્રાય વર્તમાનક્રિયામાં અતીતનો આરોપ કરવાથી જ સફળ થઈ શકે એમ છે, અતીતક્રિયામાં વર્તમાનનો આરોપ કરવાથી નહીં...

શંકા - આરોપ કરવા માટે આવા નિયંત્રણની શી જરૂર છે? ઇચ્છા મુજબ કરી શકાય એવું માનવામાં શું વાંધો છે?

સમાધાન - તો પછી વર્તમાનકાળનો પ્રયોગ વગેરેમાં કોઈ નિયંત્રણ જ નહીં રહે... જે કાળ વગેરેનો પ્રયોગ કરવો હોય તે કરી શકાય... ને તેથી શ્રોતા પણ વક્તાના અભિપ્રાયને પકડી જ નહીં શકે. કારણ કે એને પણ યથેચ્છ જ અર્થ કરવાનો રહે અને તો પછી વચનવ્યવહારનું કશું પ્રયોજન જ ન રહે... પ્રયોજન સરી જ ન શકે...

એટલે નિશ્ચિત થયું કે આરોપસામગ્રીને અનુરૂપ જ આરોપ થઈ શકે છે અને તેથી સિદ્ધ અને સાધ્યમાન… એવી અવસ્થામાં पचित એવો જ પ્રયોગ થાય છે. अपाक्षीत् એવો નહીં… अपाक्षीत् એવો પ્રયોગ કરવામાં બુભુક્ષુ ખાવા માગી લે એ જેમ આપત્તિરૂપ છે, એમ રાંધનારો રાંધવાની ક્રિયા જ બંધ કરી દે… એ પણ આપત્તિરૂપ છે, એ જાણવું…

આમ ત્રણ પ્રકારે આરોપ થતા હોવાથી આરોપ કરનાર નૈગમનયના પણ ત્રણ પ્રકાર છે... એ આપણે જોયું. II ૮૨-૮૩ II

ગાથાર્થ - ઘણા પદાર્થોને સંગ્રહે તે સંગ્રહનય... તે બે પ્રકારે છે... ઓઘસંગ્રહ અને વિશેષસંગ્રહ. જેમકે 'બધા દ્રવ્યો અવિરોધી છે' તથા 'બધા જીવ અવિરોધી છે'. !! ૬-૧૧॥

ટબો - જે સંગ્રહઇ, તે સંગ્રહનય કહિઇ. તેહના ૨ ભેદ, ઓઘ-વિશેષથી. ઓઘ કહિઇ સામાન્ય, એતલઇ એક સામાન્યસંગ્રહ, એક વિશેષસંગ્રહ, એવં ૨ ભેદ. 'द्रव्याणि सर्वाणि अविरोधीनि' એ પ્રથમભેદનું ઉદાહરણ, તથા जीवाः सर्वेऽविरोधिनः એ દ્વિતીયભેદનું ઉદાહરણ. ॥ ૬-૧૧ ॥

વ્યવહાર સંગ્રહ વિષયભેદક, તિમજ દ્વિવિધ પ્રસિદ્ધ રે । દ્રવ્ય જીવાજીવ ભાષઇં, જીવ ભવિયા સિદ્ધ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૧૨ ॥

ટબો - સંગ્રહનયનો જે વિષય તેહના ભેદનો દેખાડણહાર, તે વ્યવહારનય કહિઇ, તે તિમજ=સંગ્રહનયની પરિ દ્વિવિધ કહિઇ. એક સામાન્ય સંગ્રહભેદક વ્યવહાર ૧, એક

વિવેચન - નૈગમનયના ત્રણ ભેદ કહી હવે સંગ્રહનય અને તેના પ્રકાર જણાવે છે. જે સર્વ સમાન પદાર્થોનો સંગ્રહ કરે તે સંગ્રહનય કહેવાય છે. કોઈપણ પદાર્થ અન્ય પદાર્થ કરતાં સર્વથા વિલક્ષણ હોતો નથી... કંઈક ને કંઈક સાદશ્ય = સમાનધર્મ = સામાન્ય દરેક પદાર્થમાં હોય જ છે... એટલે આ સામાન્યને નજરમાં રાખીને જોવામાં આવે તો દરેક પદાર્થ એક સમાન દેખાય છે... એ પદાર્થોમાં પરસ્પર કોઈ વિરોધ-વિલક્ષણતા રહેતા નથી... એટલે સામાન્યરૂપે બધા પદાર્થોનો સંગ્રહ થઈ જાય છે... જેમકે ઘટત્વને આગળ કરીને જોવામાં આવે તો કોઈ ઘડો એવો રહી નહીં જાય જે એ જ્ઞાનનો વિષય ન હોય... એટલે બધા ઘડાઓનો એક જ જ્ઞાન દ્વારા સંગ્રહ થઈ ગયો...માટે આવું જ્ઞાન સંગ્રહનય કહેવાય છે.

આ સંગ્રહનયના બે પ્રકાર છે... ઓઘસંગ્રહ અને વિશેષસંગ્રહ... ઓઘ એટલે સામાન્ય... द्रव्याणि सर्वाणि अविरोधीनि... સર્વદ્રવ્યો પરસ્પર અવિરુદ્ધ છે... આ પ્રથમભેદનું ઉદાહરણ છે.... આમાં સર્વદ્રવ્યોનો સંગ્રહ થઈ જાય છે... કોઈ જ દ્રવ્ય, 'દ્રવ્ય'રૂપે જ્ઞાનનો વિષય ન બનતું હોય એવું સંભવિત નથી... આમ સામાન્યથી સર્વદ્રવ્યોનો-દ્રવ્યસામાન્યનો સંગ્રહ કરનાર હોવાથી આ સામાન્યસંગ્રહનય છે...

તથા બધા જીવો અવિરોધી છે... અર્થાત્ જીવત્વેન બધા જીવોનો સંગ્રહ કરનાર નય એ સંગ્રહનયનો બીજો પ્રકાર છે... એ દ્રવ્યવિશેષ રૂપ જીવોનો સંગ્રહ કરનાર છે... માટે એને વિશેષસંગ્રહનય કહે છે. એમ પુદ્ગલત્વેન બધા પુદ્ગલોનો સંગ્રહ કરનાર સંગ્રહનય પણ વિશેષસંગ્રહનય છે... કારણ કે એના વિષયભૂત પુદ્ગલ પણ દ્રવ્યવિશેષરૂપ છે. ॥ ૮૪ ॥

ગાથાર્થ - સંગ્રહનયના વિષયનો ભેદ કરનાર જે નય છે તે વ્યવહારનય છે. એ પણ સંગ્રહની જેમ જ બે પ્રકારનો છે. દ્રવ્યોને જીવ અને અજીવરૂપે કહે છે... જીવોને સંસારી અને સિદ્ધ એમ બે પ્રકારના કહે છે. II દ-૧૨ II

વિવેચન - સંગ્રહનયનો... સંગ્રહનયના સમાનરૂપ વિષયનો ભેદ દેખાડનારો નય તે વ્યવહારનય કહીએ... આશય એ છે કે દરેક પદાર્થો જેમ સામાન્યરૂપ છે એમ દરેક પદાર્થો વિશેષરૂપ પણ છે જ... સામાન્યરૂપતા, પદાર્થીને સમાન બનાવે છે, તો વિશેષસંગ્રહભેદક વ્યવહાર ૨, એવં ૨ ભેદ જાણવા. 'द्रव्यं जीवाजीवौ' એ સામાન્યસંગ્રહભેદક વ્યવહાર, जीवाः संसारिणः सिद्धाश्च એ વિશેષસંગ્રહભેદક વ્યવહાર. ઇમ ઉત્તરોત્તર વિવક્ષાઇ સામાન્ય વિશેષપશું ભાવવું. ॥ ૬-૧૨ ॥

વર્તતો ૠજુસૂત્ર ભાસઇ, અર્થ નિજ અનુકૂલ રે । ક્ષણિક પર્યાય કહઇં સૂષિમ, મનુષ્યાદિક થૂલ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૧૩ ॥

ટબો - ૠજુસૂત્રનય વર્તતો અર્થ ભાસઇ, પણિ-અતીત અનાગત અર્થ ન માનઇ. વર્તમાન પણિ નિજ અનુકૂળ-આપણા કામનો અર્થ માનઇ, પણિ પરકીય ન માનઇ, તે ઋજુસૂત્ર નય દ્વિભેદ કહેવો, એક સૂક્ષ્મ, બીજો સ્થૂલ. સૂક્ષ્મ તે ક્ષણિકપર્યાય માનઇ,

વિશેષરૂપતા પદાર્થોને અસમાન બનાવે છે... અર્થાત્ પરસ્પર જુદા પાડે છે.. એટલે કે પદાર્થોમાં ભેદ-પ્રકાર ઊભા થાય છે. સંગ્રહનય સામાન્યને જોનાર હોવાથી એને બધા પદાર્થો સમાન ભાસે છે... માટે કોઈ ભેદ રહેતો નથી...પણ વ્યવહારનય વિશેષને જુએ છે...માટે પદાર્થોમાં ભેદને જુએ છે.

એટલે જ વ્યવહારનય પણ સંગ્રહનયની જેમ જ બે પ્રકારનો છે. (૧) સામાન્ય સંગ્રહનયનો ભેદક વ્યવહારનય અને (૨) વિશેષસંગ્રહનયનો ભેદક વ્યવહારનય. સામાન્યસંગ્રહનય 'બધા દ્રવ્યો એક સમાન છે' એમ જોનારો હતો... એટલે 'દ્રવ્યના બે પ્રકાર છે... (૧) જીવ અને (૨) અજીવ... આવું જોનારો વ્યવહારનય, આ સામાન્યસંગ્રહનો ભેદક છે... 'બધા જીવો એક સમાન છે' આવું જોનારા વિશેષસંગ્રહનયનો 'જીવો બે પ્રકારના છે - સંસારી અને સિદ્ધ' આવું જોનારો વ્યવહારનય એ ભેદક છે. આ જ પ્રમાણે ઉત્તરોત્તર વિવક્ષાએ સામાન્ય-વિશેષપણું ભાવવું.

આશય એ છે કે દ્રવ્ય એ સામાન્ય છે તો જીવ-અજીવ એ વિશેષ છે. પછી જીવ એ સામાન્ય છે તો સંસારી અને સિદ્ધ એ વિશેષ છે... સંસારી એ સામાન્ય છે તો ત્રસ અને સ્થાવર એ વિશેષ છે... એટલે સંસારીજીવરૂપે બધા સંસારીજીવોને એક સમાન જોનાર સંગ્રહનયનો, સંસારીજીવો બે પ્રકારના છે, ત્રસ અને સ્થાવર... એમ ભેદ કરનાર વ્યવહારનય, સંસારીજીવસંગ્રહકસંગ્રહનયનો ભેદક છે... આમ ઉત્તરોત્તર જાણવું. ॥ ૮૫ ॥

ગાથાર્થ - ૠજુસૂત્રનય વર્તતા (= વર્તમાન) અને પોતાને અનુકૂળ એવા જ અર્થને તે તે પદાર્થ તરીકે કહે છે. એના બે પ્રકાર છે. સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ. ક્ષણિક પર્યાયોને કહેનારો ૠજુસૂત્રનય એ સૂક્ષ્મ છે અને મનુષ્યાદિ પર્યાયોને કહેનારો ૠજુસૂત્ર એ સ્થૂલ છે. IIદ-૧૩II

વિવેચન - ૠજુસૂત્રનય વર્તતા અર્થને જ પદાર્થ તરીકે કહે છે... જે પદાર્થ અતીત થઈ ગયો (તે નષ્ટ થઈ ગયો હોવાથી) અને જે પદાર્થ અનાગત છે (તે હજુ અનુત્પન્ન

### સ્થૂલ તે મનુષ્યાદિ પર્યાય માનઇ, પણિ કાલત્રયવર્તી પર્યાય ન માનઇ. વ્યવહાર નય

હોવાથી) અર્થક્રિયાકારિત્વ ધરાવતો નથી... પછી એને 'પદાર્થ' તરીકે શી રીતે કહી શકાય? જેનાથી કશું જ પ્રયોજન સરતું નથી, એને પણ પદાર્થનો દરજ્જો આપવાનો હોય, તો તો શશશૃંગને પણ પદાર્થ કહેવો પડે.

વર્તમાન પણ જે પદાર્થ પરાયો છે, એ પોતાનું પ્રયોજન સારી શકતો નથી... માટે પોતાના માટે તો એ નહીં હોવા બરાબર જ છે. મહેતાજી પાસ શેઠના ભલે ને પાંચ લાખ રૂપિયા પડ્યા હોય... એનાથી એ પોતાને રહેવાનું ઘર તો નથી લઈ શકતો... પણ બે-પાંચ રૂપિયાની કિંમતનું શાક પણ નથી લઈ શકતો... એટલે મહેતાજી માટે એ 'ધન'રૂપ છે જ નહીં... કહ્યું જ છે ને કે પરધન પત્થર માનીએ...

ટૂંકમાં, પોતાનો વર્તમાન પદાર્થ જ પોતાનું કામ કરી આપનાર છે... તેથી એ જ પોતાના માટે પદાર્થરૂપ છે, અન્ય નહીં... આવું ૠજુસ્ત્રનય કહે છે...

આમાં વર્તમાનપદાર્થ એટલે વર્તમાનકાળમાં રહેલો પદાર્થ... પણ વર્તમાનકાળ કોને કહેવો ? આમ તો કાળ માત્ર એક વર્તમાન 'સમય'રૂપ જ છે... એટલે તે સમયને જ 'વર્તમાન' કહી શકાય... વિવિધતકાળે જે સમય વર્તી રહ્યો છે એની પૂર્વનો સમય તો નષ્ટ થઈ ગયો હોવાથી 'અતીત' બની ગયો છે... પછીનો સમય તો હજુ અનુત્પન્ન હોવાથી 'અનાગત' છે... માટે વર્તમાનકાળ તો માત્ર એક સમયરૂપ જ છે... આવા એક સમયને જ વર્તમાનકાળ તરીકે સ્વીકારી એમાં રહેલા ક્ષણિકપર્યાયને જ પદાર્થરૂપે માનનારો જે ઋજુસૂત્રનય છે તે સૂક્ષ્મઋજુસૂત્રનય કહેવાય છે. કારણ કે ખૂબ જ સૂક્ષ્મ વર્તમાનકાળને જોનારો છે. પણ આ એક સમય એ એટલો સૂક્ષ્મતમ કાળ છે કે સામાન્યથી છપ્તસ્થના વ્યવહારનો વિષય બની જ શકતો નથી, 'આ ઘડો છે' આટલું બોલવા જાય એટલામાં તો અસંખ્ય સમય પસાર થઈ જાય છે.

એટલે, પદાર્થ-પ્રસંગ વગેરેને અનુસરીને અસંખ્યસમયમય અન્તર્મુહૂર્તને પણ 'વર્તમાન'કાળ કહેવાય છે.. એમ કલાકને, દિવસને, પખવાડિયાને, મહિનાને, વર્ષને, ભવને... પણ વર્તમાન તરીકે કહેવાય છે... આ સ્થૂલવર્તમાનકાળ છે. આવા સ્થૂલવર્તમાનકાળને નજરમાં લેનારો ૠજુસૂત્રનય એ સ્થૂલઋજુસૂત્ર છે.

શંકા - આખા વર્ષને વર્તમાનકાળ તરીકે જોનારા ૠજુસૂત્રની આપણે વાત કરીએ… ધારો કે વર્ષનો ચોથો મહિનો ચાલે છે… તો પ્રથમ ત્રણ મહિના અતીત થઈ ગયા છે. ને પાંચમાંથી આઠ મહિના હજુ અનાગત છે… અને છતાં વિવક્ષિત ૠજુસૂત્રનય આખા વર્ષને જોનાર હોવાથી અતીત ને અનાગત મહિનાને પણ જોઈ જ રહ્યો છે.. તો આ સ્થૂલૠજુસૂત્રનય અને વ્યવહારનયમાં ફરક ક્યાં રહ્યો ? તે ત્રિકાલ પર્યાય માનઇં, તે માટિં સ્થૂલ ૠજુસૂત્ર - વ્યવહારનયનઇં સંકર ન જાણવો. ॥ ૬-૧૩ ॥

# શબ્દ પ્રકૃતિ પ્રત્યયાદિક, સિદ્ધ માનઇ શબ્દ રે । સમભિરૂઢ વિભિન્ન અર્થક, કહઇ ભિન્ન જ શબ્દ રે ॥ બહુ૦ ॥ ૬-૧૪ ॥

ટબો - શબ્દનય તે પ્રકૃતિ પ્રત્યયાદિક વ્યાકરણવ્યુત્પત્તિસિદ્ધ શબ્દ માનઇં. પણિ

**સમાધાન** - વ્યવહારનય ત્રણકાળવર્તી પર્યાયને માને છે. ૠજસ્ત્રત્ર માત્ર વર્તમાન પર્યાયને માને છે.. ત્રિકાળવર્તી પર્યાયને માનતો નથી.. આ ફરક જાણવો.. આશય એ છે કે.. જો મહિનાનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો હોય તો વર્તમાન મહિનો એ જ વર્તમાનકાળ... પર્વના ૩ મહિના એ અતીતકાળ... ને પાછળના આઠ મહિના એ અનાગતકાળ.. પણ જો વર્ષનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલો હોય તો બારે મહિના વર્તમાનકાળ જ છે... એટલે ધારો કે કોઈ તપસ્વીએ પહેલા ૩ મહિનામાં ૩૦ ઉપવાસ કર્યા... વર્તમાન મહિનામાં ૧૦ ઉપવાસ કર્યા-કરવાના છે.. અને પછીના ૮ મહિનામાં ૮૦ ઉપવાસ કરવાના છે... એ તપસ્વી જો એમ કહે કે ગયા ત્રણ મહિનાના ૩૦, આ મહિનાના ૧૦ અને આગામી આઠ મહિનાના ૮૦-એમ બાર મહિનાના મારા ૧૨૦ ઉપવાસ થશે... તો વ્યવહારનય આ માન્ય કરે છે... પણ સ્થૂળૠજુસૂત્રનય કહેશે કે-આ મહિનાના ૧૦ ઉપવાસ જ વાસ્તવિક કહેવાય... બાકી તો અતીત-અનાગત છે... માટે ઉપવાસરૂપ નથી.. પણ જો એ તપસ્વી એમ કહે કે આ વર્ષમાં મારા ૧૨૦ ઉપવાસ... તો એ સ્થ્લૠજુસૂત્રનયને માન્ય છે... વ્યવહારનય એ વખતે આગલા અને પાછલા વર્ષોના ઉપવાસનો પણ સરવાળો માંડીને 'હું આટલા ઉપવાસનો તપસ્વી છું' એમ ઉલ્લેખ કરશે... પણ આ જ સરવાળાનો એ તપસ્વી જો આમ ઉલ્લેખ કરે કે 'આ ભવમાં મારા આટલા ઉપવાસ...' તો સ્થૂલૠજુસૂત્રનયને એ માન્ય છે... આમાં કારણ સ્પષ્ટ છે કે 'ભવ' તરીકે તો આખો ભવ... (૭૦, ૮૦... ૮૫ વર્ષ... જેટલું આયુ હોય તે બધુ) વર્તમાન જ છે... એમાં ભવ તરીકે અતીત-અનાગત જેવું કશું નથી... ને તેથી એ સ્થુલઋજુસૂત્રનયનો વિષય બની શકે છે.... પણ વર્ષ તરીકે વિચારવાનું હોય તો એ વિવક્ષિત વર્ષ જ વર્તમાનકાળ છે.. આગળ-પાછળના વર્ષો તો અતીત-અનાગત હોવાથી સ્થૂલૠજુસૂત્રનયનો વિષય બની શકતા નથી.. પણ છતાં એ વ્યવહારનયનો વિષય તો બને જ છે. કારણ કે વ્યવહારનય તો ત્રિકાળવર્તી પર્યાયને પણ સ્વીકારે છે.

આમ સ્થૂલૠજુસૂત્રનય અને વ્યવહારનયનું સાંકર્ય થતું નથી, એ સ્પષ્ટ છે. II ૮૬ II ગાથાર્થ - શબ્દનય પ્રકૃતિ-પ્રત્યય આદિથી સિદ્ધ થયેલા શબ્દને માને છે. સમભિરૂઢનય એમ કહે છે કે ભિન્ન શબ્દ ભિન્નાર્થક જ હોય છે. II ૬-૧૪ II

વિવેચન - શબ્દનય... પ્રકૃતિ - પ્રત્યય વગેરે દ્વારા વ્યાકરણના નિયમોને અનુસરીને

લિંગ વચનાદિ ભેદઇં અર્થનો ભેદ માનઇં. જિમ 'तटः तटी तटम्' એ उ લિંગભેદઇં અર્થભેદ, તથા 'आपः जलम्' ઇહાં એકવચન બહુવચન ભેદઇં અર્થભેદ.

ઋજુસૂત્ર નયનઇં એ ઇમ કહઇં જે 'કાલભેદઇં અર્થભેદ તું માનઇં છઇ, તો બનેલા વ્યુત્પત્તિસિદ્ધ શબ્દોને જ શબ્દનય સ્વીકારે છે. પણ લિંગભેદે અને વચનાદિભેદે અર્થભેદ માને છે. એટલે તટ:-તટી-તટમ્ આ ત્રણેમાં લિંગભેદ હોવાથી ત્રણેના વાચ્યાર્થ પણ જુદા જુદા છે. તથા आप:-जलम્ આમાં વચનભેદ (એકવચન-બહુવચન) હોવાથી અર્થભેદ છે. આશય એ છે કે કોઈપણ શબ્દનો વાચ્યાર્થ પકડવો હોય તો એની મૂળપ્રકૃતિ (કિયાવાચક કે નામવાચક મૂળશબ્દ) કઈ છે ? કયો પ્રત્યય કયા અર્થમાં લાગ્યો છે ? વગેરે વિચારીને નિર્ણય કરવામાં આવે છે... વળી આ પ્રત્યય પણ આડેધડ લાગતા હોતા નથી... વ્યાકરણના નિયમને અનુસરીને લાગતા હોય છે... એટલે આ રીતે બનેલા શબ્દને વ્યાકરણવ્યુત્પત્તિસિદ્ધ શબ્દ કહેવાય છે... અને એનો તો પ્રકૃતિ-પ્રત્યય-વ્યાકરણના નિયમ... બધાને અનુસરીને ચોક્કસ વાચ્યાર્થ હોય જ છે... પણ જે શબ્દો આ રીતે વ્યુત્પત્તિસિદ્ધ નથી, એનો વાચ્યાર્થ શું લેવો? કારણ કે પ્રકૃતિ-પ્રત્યય કે વ્યાકરણના નિયમો... આ બધામાં કે આ બધામાંથી કોઈકમાં વ્યાકરણના નિયમોનું છડેચોક ઉલ્લંઘન કરાયું હોય તો એવા શબ્દનો અર્થ મળી ન જ શકે એ સ્પષ્ટ છે.

હવે, આવા વ્યુત્પત્તિસિદ્ધ શબ્દને લિંગ અર્થમાં પણ પ્રત્યય લાગતો હોય છે. જેમ કે पाचक-पाचिका આમાં पच् એ પ્રકૃતિ છે, જેનો અર્થ છે રાંધવું... अक એ પ્રત્યય છે. જેનો અર્થ છે કર્તા... એટલે पाचक શબ્દનો અર્થ મળે છે પાકકર્તા. વળી, સ્ત્રીલિંગમાં તો इका પ્રત્યય લાગે છે... જેમાંથી 'સ્ત્રીલિંગ' પણ જણાય છે એટલે पाचक: શબ્દ પરથી પાકકર્તૃત્વ-પુંલિંગ જણાય છે. पाचिका શબ્દ પરથી પાકકર્તૃત્વ-સ્ત્રીલિંગ જણાય છે. જયાં પુંસ્ત્વ હોય ત્યાં સ્ત્રીત્વ ન હોય... જયાં સ્ત્રીત્વ હોય ત્યાં પુંસ્ત્વ ન હોય. આ સ્પષ્ટ છે... માટે પાચક અને પાચિકા શબ્દના વાચ્યાર્થ જુદા જુદા છે... એમ तट:ના વાચ્યાર્થમાં પુંસ્ત્વ છે, तटी ના વાચ્યાર્થમાં સ્ત્રીત્વ છે... तटम्ના વાચ્યાર્થમાં નપુંસકત્વ છે... માટે આ બધા વાચ્યાર્થ એક ન હોય શકે... જુદા-જુદા જ હોય શકે... એટલે કે લિંગભેદે અર્થભેદ હોય છે.

એમ એકવચનના પ્રત્યયનો અર્થ એકત્વ છે... દિવચનના પ્રત્યયનો અર્થ દિત્વ છે... બહુવચનના પ્રત્યયનો અર્થ બહુત્વ છે... આ એકત્વ-દિત્વ-બહુત્વ... પરસ્પર વિરોધી છે. જ્યાં એકત્વ હોય ત્યાં દિત્વ - બહુત્વ ન જ હોય... વગેરે વાત સુગમ છે. એટલે એકવચનાન્ત શબ્દ, કે જે એકત્વને પણ જણાવે છે... અર્થાત્ એકત્વયુક્ત વાચ્યાર્થને જણાવે છે તેનાં કરતાં બહુવચનાન્ત શબ્દ ભિન્નવાચ્યાર્થવાળો જ હોય છે, કારણ કે બહુવચનાન્ત શબ્દના વાચ્યાર્થમાં તો બહુત્વ રહ્યું હોય છે. તેથી आપ: એવા બહુવચનાન્ત શબ્દના વાચ્યાર્થ કરતાં जलम્ એવા એકવચનાન્ત શબ્દનો વાચ્યાર્થ અલગ જ હોય. આ વાત સ્પષ્ટ છે... આ વચનભેદે અર્થભેદ થયો. આ શબ્દનય, ઋજુસૂત્રનયને એમ કહે છે કે - જો તું

લિંગાદિભેદઇં ભેદ કાં ન માનઇં ?' સમભિરૂઢ નય ઇમ કહઇ જે 'ભિન્નશબ્દ ભિન્નાર્થક જ હોઇ.' શબ્દનયનઇં એ ઇમ કહઇં જે 'જો તું લિંગાદિભેદઇં અર્થભેદ માનઇં છઇં, તો શબ્દભેદઇં અર્થભેદ કાં ન માનઇં ?' તે માટિં ઘટશબ્દાર્થ ભિન્ન, કુંભશબ્દાર્થ ભિન્ન, ઇમ એ માનઇં, એકાર્થપણું પ્રસિદ્ધ છઇ તે શબ્દાદિનયની વાસના થકી. Ⅱ ૬-૧૪ Ⅱ ક્રિયાપરિણત અર્થ માનઇં સર્વ એવમ્ભૂત રે Ⅰ નવઇં નયના ભેદ ઇણિ પરિ અઝાવીસ પ્રભૂત રે Ⅱ બહુ૦ Ⅱ ૬-૧૫ Ⅱ

ટબો - એવંભૂત નય-સર્વ અર્થ, ક્રિયાપરિણત - ક્રિયાવેલાઇ માનઇં, અન્યદા ન

કાળભેદે અર્થભેદ માને છે. (એટલે જ માત્ર વર્તમાનઅર્થને સ્વીકારે છે... અતીત-અનાગત અર્થને સ્વીકારતો નથી) તો લિંગભેદે અને વચનભેદે અર્થભેદ કેમ નથી માનતો? 'જેમાં અતીતત્વ કે અનાગતત્વ હોય એમાં વર્તમાનત્વ ન જ હોય' આ જો તને સમજાય છે તો જેમાં પુંસ્ત્વ હોય ત્યાં સ્ત્રીત્વ કે નપુંસકત્વ ન જ હોય… એમ જેમાં એકત્વ હોય ત્યાં દ્વિત્વ -બહુત્વ ન જ હોય… આ તને કેમ સમજાતું નથી ?

સમભિરઢનય... સમભિરઢનય એમ કહે છે કે ભિન્ન શબ્દ ભિન્નાર્થક જ હોય છે... અર્થાત્ શબ્દભેદે અર્થભેદ હોય જ. 'ઘટ' પદ કરતાં 'પટ' પદ ભિન્ન છે તો 'ઘટ'પદના વાચ્યાર્થ કરતાં 'પટ'પદનો વાચ્યાર્થ જેમ અલગ છે... એમ 'કુંભ'પદ પણ 'ઘટ'પદથી ભિન્ન હોવાથી એનો વાચ્યાર્થ પણ અલગ જ હોય... એક ન હોઈ શકે... શબ્દભેદ હોવા છતાં 'ઘટ'પદ-'કુંભ'પદનો વાચ્યાર્થ જો એક હોય તો તો 'ઘટ'પદ-'પટ'પદનો વાચ્યાર્થ પણ એક હોવાની આપત્તિ આવે...

આ સમભિરૂઢ નય શબ્દનયને કહે છે કે જો તું લિંગાદિભેદે અર્થભેદ માને છે તો શબ્દભેદે અર્થભેદ કેમ નથી માનતો? માટે ઘટશબ્દનો અર્થ ભિન્ન છે અને કુંભશબ્દનો અર્થ ભિન્ન છે...

શંકા - घटमानय બોલવામાં આવ્યું હોય કે कुम्भमानय બોલવામાં આવ્યું હોય, શ્રોતા એના એ જ પદાર્થને લાવે છે... આથી જણાય છે કે 'ઘટ' શબ્દ અને 'કુંભ' શબ્દ... બન્ને એકાર્થક જ છે....

સમાધાન - તમારી વાત સાચી છે... બન્ને એકાર્થક તરીકે પ્રસિદ્ધ છે... પણ એનું કારણ છે શબ્દાદિનયની વાસના... અર્થાત્ શબ્દ, ૠજુસૂત્ર, વ્યવહાર વગેરે નયો આ બન્ને શબ્દોને એકાર્થક જે કહે છે.. એના કારણે એ બન્ને એકાર્થક હોવારૂપે લોકમાનસમાં ખૂબ રૂઢ થઈ ગયા છે. માટે... બાકી સમભિરૂઢનયની દેષ્ટિએ જોવામાં આવે તો બન્ને ભિન્નાર્થક જ છે. II ૮૭ II

ગાથાર્થ - એવંભૂતનય સર્વ અર્થને એ ક્રિયાપરિણત હોય ત્યારે જ માને છે. આમ નવે નયના કુલ પેટાભેદ ૨૮ છે. અર્થાત્ પ્રભૂત=ઘણા છે. II ૬-૧૫ II માનઇં, જિમ 'રાજઇ = છત્રચામરાદિકઇં શોભઇં તે રાજા' તિં પર્ષદામાંહિં બઇઠાં ચામર ઢલાઇં, તિવારઇં, સ્નાનાદિકવેલાઇં તે અર્થ વિના રાજા ન કહિઇં. ઇમ નવઇં નયના અટ્ટાવીસ ભેદ પ્રભૂત કહેતાં ઘણા થયા. ॥ ૬-૧૫ ॥

## નવઇ નય ઇમ કહિયા, ઉપનય તીન કહિઇ સાર રે । સાચલો શ્રુત અરથ પરખી, લહો જસ વિસ્તાર રે ॥ ૬-૧૬ ॥

ટબો - ઇમ નવર્ઇ નય કહિયા, હિવઇ-૩ ઉપનય દિગંબર પ્રક્રિયાઇ કહિઇ છઇં. એહમાંહિં - સાચો શ્રુતનો અર્થ પરખી કરીનઇં, બહુશ્રુતપણાના યશનો વિસ્તાર પામો. 'नयानां समीपे उपनयाः' ॥ इ-१६ ॥

વિવેચન - એવંભૂત... કોઈપણ સાર્થક શબ્દ કોઈક ને કોઈક ક્રિયાને ધ્વનિત કરતો હોય છે. ધ્વનિત થતી તે તે ક્રિયાથી સમુચિત રીતે સંવલિત પદાર્થ એ, તે શબ્દનો વાચ્યાર્થ બનતો હોય છે. જે પદાર્થ આ ક્રિયાથી ક્યારેક પણ સંવલિત થતો હોય... થવાનો હોય કે થવાની યોગ્યતા ધરાવતો હોય એ બધાને સમિભિરૂઢ સુધીના નયો એ શબ્દના વાચ્યાર્થ તરીકે સ્વીકારે છે... પણ એવંભૂતનય તો એમ કહે છે કે જે વખતે એ ક્રિયાયુક્ત હોય એ જ વખતે એને તે શબ્દના વાચ્યાર્થ તરીકે લઈ શકાય... એની આગળ-પાછળના કાળમાં નહીં... જેમ કે 'જે રાજે છે=છત્ર-ચામર વગેરે વડે શોભે છે તે રાજા...' આવી વ્યુત્પત્તિ હોવાથી, જ્યારે પર્ષદામાં બેઠા હોય-ચામર ઢળાતા હોય ત્યારે જ એને રાજા કહેવાય છે... પણ જ્યારે એ સ્નાનાદિ કરી રહ્યો હોય (અર્થાત્ છત્ર-ચામરાદિ ન હોય) ત્યારે એ રાજા ન કહેવાય... છત્ર -ચામરાદિ શોભા ન હોવા છતાં જો 'રાજા' કહેવાતો હોય તો તો એક સામાન્ય માનવીને પણ રાજા કહેવાની આપત્તિ આવે. પણ એ કહેવાતો નથી... માટે નિશ્ચિત થાય છે કે ક્રિયાપરિણતિકાળે જ તે તે પદાર્થ તે તે શબ્દનો વાચ્યાર્થ છે. છતી આંખે ખાડામાં પડનારને લોકો કહે છે - અલ્યા આંધળો છે! દેખતો નથી ? તે પડ્યો... આ એવંભૂતનયમાન્ય વાક્ય છે. જે જુએ નહીં એને આંખ શી રીતે કહેવાય ? એવો એમાં અભિપ્રાય છે.

આમ, દ્રવ્યાર્થિક ૧૦ + પર્યાયાર્થિક  $\varepsilon$  + નૈગમનય ૩ + સંગ્રહનય ૨ + વ્યવહારનય ૨ + ઋજુસૂત્રનય ૨ + શબ્દનય + સમભિરૂઢનય + એવંભૂતનય = કુલ ૨૮ ભેદો નવે નયના મળીને થાય છે. | | | | | | | |

ગાથાર્થ - આમ, નવે નય કહ્યા... હવે ત્રણ ઉપનયનો સાર કહીશું.... એમાંથી શ્રુતનો સાચો અર્થ પરખીને યશનો વિસ્તાર પામો... ॥ ૬-૧૬ ॥

વિવેચન - ઇમ નવઇં... આમ નવે નય કહ્યા... હવે દિગંબરની પ્રક્રિયાને અનુસરીને ત્રણ ઉપનય કહેવામાં આવશે. આ બધામાંથી શ્રુતનો = શાસ્ત્રોનો અર્થ પરખીને = વાસ્તવિક રીતે શાસ્ત્રીય શું છે ? એવા ભાવ પરખીને એ રીતે પદાર્થી માનવા જોઈએ જેથી બહુશ્રુતપણાનો યશ વિસ્તાર પામો. ॥ ૮૯ ॥

'નયચક્ર'માં સાતે નયોના અર્થને અને તેના ઉપરોક્ત ભેદને સૂચવનારી ૨૦૫ થી ૨૧૫ સુધીની ગાથાઓ આ પ્રમાણે છે -

णिप्पण्णमिव पयंपदि, भाविपदत्थं खु जो अणिप्पण्णं । अप्पत्थे जह पत्थं, भण्णइ सो भावि णइगमुत्ति णओ ।। २०५ ।। णिव्वत्तत्थिकिरिया, वट्टणकाले तु जं समायरणं । जं भूदणइगमणयं, जह जदिणं णिळ्वुओ वीरो ।। २०६ ।। पारद्धा जा किरिया, पचणविहाणादि कहइ जो सिद्धा । लोएस् पुच्छमाणो, भण्णइ तं वट्टमाणणयं ।। २०७ ।। अवरोप्परमविरोहे, सव्वं अत्थित्ति सुद्धसंगहणे । होइ तमेव अस्द्धं, इगिजाइ विसेसगहणेण ।। २०८ ।। जं संगहेण गहियं, भेयइ अत्थं असुद्धं सुद्धं वा । सो ववहारो दुविहो, असुद्धसुद्धत्थभेयकरो ।। २०९ ।। जो एयसमयवट्टी, गेण्हइ दब्बे ध्वत्तपज्जायं । सो रिउसूत्तो सुहुमो, सळांपि सद्दं जहा खणियं ।। २१० ।। मण्याइयपज्जाओ, मण्सोत्ति सगद्विदीस् वट्टंतो । सो भणइ तावकालं, सो थूलो होइ रिउसूत्तो ।। २११ ।। जो वट्टणं ण भण्णइ, एयत्थे भिण्णलिंगआईणं । सो सद्दणओ भणिओ, णेओ प्रंसाइआण जहा ।। २१२ ।। अहवा सिद्धे सदे, कीरइ जं किंपि अत्थववहारं । तं खलु सद्दे विसयं, देवो सद्देण जह देवो ।। २१३ ।। सद्दारूढो अत्थो, अत्थारूढो तहेव पुण सद्दो । भणइ इह समभिरूढो, जह इंद पुरंदरो सक्को ।। २१४ ।। जं जं करेइ कम्मं, देही मणवयणकायचेट्टादो । तं तं खु णामजुत्तो, एवंभूदो हवे स णओ ।। २१५ ।। તથા દેવસેન આચાર્યકૃત આલાપપદ્ધતિમાં પણ આ પ્રમાણે કહેલ છે -

नैगमस्त्रेधा-भूतभाविवर्तमानकालभेदात् । अतीते वर्तमानारोपणं यत्र स भूतनैगमो, यथा - अद्य दिपोत्सवदिने श्रीवर्धमानस्वामी मोक्षं गतः । भाविनि भूतवत् कथनं यत्र स भाविनैगमो, यथा- अर्हन् सिद्ध एव । कर्तुमारब्धमीषित्रिष्पन्नमिनष्पन्नं वा वस्तु निष्पन्नवत्कथ्यते यत्र स वर्तमाननैगमो, यथा- ओदनः पच्यते । इति नैगमस्त्रेधा । संग्रहो द्विविध: । सामान्यसंग्रहो यथा सर्वाणि द्रव्याणि परस्परमिवरोधीनि । विशेषसंग्रहो यथा-सर्वे जीवा: परस्परमिवरोधिन: । इति संग्रहोऽपि द्वेधा । व्यवहारोऽपि द्वेधा । सामान्य-संग्रहभेदकव्यवहारो यथा। - द्रव्याणि जीवाजीवा: । विशेषसंग्रहभेदकव्यवहारो यथा - जीवा: संसारिणो मुक्ताश्च । इति व्यवहारोऽपि द्वेधा ।

ऋजुसूत्रो द्विविधः । सूक्ष्मर्जुसूत्रो यथा - एकसमयावस्थायी पर्यायः । स्थूलर्जुसूत्रो यथा-मनुष्यादिपर्यायास्तदायुःप्रमाणकालं तिष्ठन्ति । इति ऋजुसूत्रोऽपि द्वेधा । शब्दसमिष-रूढैवम्भूताः प्रत्येकमैकैके नयाः। शब्दनयो यथा-दारा भार्या कलत्रम्, जलमापः। समिष्ररूढनयो यथा-गौः पशुः। एवम्भूतो नयो यथा-इन्दतीति इन्द्रः । उक्ता अष्टाविंशतिर्नयभेदाः।

છકી ઢાળ પૂરી.

# Shirt.

#### अनेकान्तवादो विजयतेतराम्

विज्ञानस्यैकमाकारं नानाकारकरिम्बतम् । इच्छंस्तथागतः प्राज्ञो नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ।। ८ ।।

चित्रमेकमनेकं च रूपं प्रामाणिकं वदन् । योगो वैशेषिको वाऽपि नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ।। ९ ।।

इच्छन्प्रधानं सत्त्वाद्यैर्विरुद्धैर्गुम्फितं गुणैः ।

साङ्ख्यः सङ्ख्यावतां मुख्यो नानेकान्तं प्रतिक्षिपेत् ।। १० ।।

वीतरागस्तोत्रेङष्टमप्रकाशे । श्रीहेमाचार्याः ।।

સમૂહાલંબનાત્મક વિજ્ઞાનનો અનેક આકારથી સંવલિત એક આકાર માનતો પ્રાજ્ઞ બૌદ્ધ, ચિત્રરૂપને એક અને અનેકરૂપ તરીકે પ્રામાણિક કહેતો યોગ (=નૈયાયિક) અને વૈશેષિક, પરસ્પર વિરુદ્ધ એવા સત્ત્વ, રજસ્ અને તમસ્... એ ત્રણ ગુણોથી ગૂંથાયેલા પ્રધાન તત્ત્વને એક માનનારો સાંખ્ય અનેકાન્તવાદને નિષેધી શકે નહીં.

सांख्यः प्रधानमुपयंस्त्रिगुणं विचित्रां, बौद्धो धियं विशदयन्नथ गौतमीयः।। वैशेषिकश्च भुवि चित्रमनेकमेकं वाञ्छन् मतं न तव निन्दित चेत् सलजाः।।४४।॥ श्रीमहावीरस्तवे महोपाध्यायाः ।



# ર્િઢાળ સાતમી

સદ્ભૂત વ્યવહાર, ભેદ પ્રથમ તિહાં, ધર્મ ધર્મીના ભેદથી એ. ॥ ૭-૧ ॥ શુદ્ધ અશુદ્ધ દ્વિભેદ, શુદ્ધ અશુદ્ધના, તેહ અરથના ભેદથી એ. ॥ ૭-૨ ॥ જિમ જગિ કેવલજ્ઞાન, આતમદ્રવ્યનું, મઇનાણાદિક તેહનું એ. ॥ ૭-૩ ॥ ગુણ-પર્યાય સ્વભાવ, કારક તન્મયનો, ભેદ અરથ છઇ એહનો એ. ॥ ૭-૪ ॥

नयानां समीपे उपनयाः જे नयनी सभीपमां रह्या છે ते ઉપનય કહેવાય છે.

ગાથાર્થ : ધર્મ-ધર્મીનો ભેદ દેખાડનાર સદ્દ્ભૂતવ્યવહાર એ ઉપનયનો પ્રથમ ભેદ છે. એના બે ભેદ છે. શુદ્ધ અને અશુદ્ધ. અર્થના ભેદથી બે ભેદ પડે છે. જેમકે જગત્માં આત્મદ્રવ્યનું કેવલજ્ઞાન... આ શુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહાર છે અને 'તેહનું મતિજ્ઞાન' આ અશુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહાર છે. ગુણ-ગુણી, પર્યાય-પર્યાયવાન્, સ્વભાવ-સ્વભાવવાન્ અને કારક-કારકી... આ બધાનો ભેદ એ એહનો = આ નયનો અરથ = વિષય છે. ॥ ૭-૧, ૨, ૩, ૪ ॥

વિવેચન : દિગંબરાચાર્યશ્રી દેવસેને આને 'નય' તરીકે ન કહેતાં 'ઉપનય' કહ્યા છે...એટલે આ વાક્યપ્રયોગોમાં એવું તે શું છે કે જેથી એ 'નય' તરીકે માન્ય નથી...અને છતાં એવું તે શું છે કે જેથી એમાં નયનું સામીપ્ય છે (ને તેથી એ 'ઉપનય' છે)? નયચક્ર વગેરેમાં તો આનું કોઈ સ્પષ્ટીકરણ આપ્યું નથી... એટલે આપણે જ પૂર્વાપર વિચારણા કરીને કલ્પના કરવાની રહી...

એ વિચારણા આવી સૂઝે છે - પૂર્વે દ્રવ્યાર્થિકનયના દસ પ્રકારમાં ઉત્પાદ-વ્યય-નિરપેક્ષસત્તાગ્રાહી દ્રવ્યાર્થિક અને ઉત્પાદ-વ્યયસાપેક્ષસત્તાગ્રાહી દ્રવ્યાર્થિક એવા બે પ્રકાર જે હતા એની સામે પર્યાયાર્થિકમાં પણ સત્તાનિરપેક્ષઉત્પાદ-વ્યયગ્રાહી પર્યાયાર્થિક અને સત્તાસાપેક્ષઉત્પાદ-વ્યયગ્રાહી પર્યાયાર્થિક એવા બે પ્રકાર બતાવેલા હતા... પણ, ભેદનિરપેક્ષ અભેદગ્રાહી દ્રવ્યાર્થિક અને ભેદસાપેક્ષઅભેદગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિક... આવા દ્રવ્યાર્થિકના બે ભેદની સામે પર્યાયાર્થિકનયમાં અભેદનિરપેક્ષભેદગ્રાહીપર્યાયાર્થિકનય અને અભેદસાપેક્ષભેદગ્રાહીપર્યાયાર્થિકનય... આવા બે પ્રકાર દર્શાવ્યા નથી... એ શા માટે દર્શાવ્યા નથી?

આમાં પણ સાપેક્ષના ભેદ છોડી માત્ર નિરપેક્ષ ભેદોનો વિચાર કરીએ તો... ઉત્પાદ-વ્યયનિરપેક્ષસત્તાગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકનય ત્રિકાળ અવિચલિત નિત્યદ્રવ્યને જોનાર છે... અર્થાત્ એ ઘટાદિને નિત્ય પુદ્ગલદ્રવ્યરૂપ જુએ છે... એની સામે, સત્તાનિરપેક્ષ ઉત્પાદ-વ્યયગ્રાહીપર્યાયાર્થિકનય સમયે-સમયે વિનશ્વર એવા પર્યાયને જોનાર છે... અર્થાત્ એ ઘટાદિને ક્ષણિકપર્યાયરૂપ જુએ છે. ભેદનિરપેક્ષ અભેદગ્રાહીદ્રવ્યાર્થિકનય નિજગુણપર્યાયાભિન્નદ્રવ્યને જુએ છે. અર્થાત્ ઘટાદિને ટબો ઃ તિહાં-સદ્ભૂત વ્યવહાર, પ્રથમ ઉપનયનો ભેદ. તે ધર્મ અનઇં-ધર્મી, તેહના ભેદ દેખાડવાથી હોઇ. ॥ ૭-૧ ॥

રૂપાદિઅભિન્નદ્રવ્યરૂપે જુએ છે... હવે આની સામે જો કોઈ પર્યાયાર્થિકનય હોય તો એ અભેદિનિરપેક્ષભેદગ્રાહીપર્યાર્થીક હોવો જોઈએ જે घटस्य रूपादयः એમ ઘડાનો પોતાના રૂપાદિગુણ-પર્યાયો સાથે ભેદ જોનાર હોય છે... પણ घटस्य रूपम् વગેરે પ્રયોગોને શ્રીદેવસેનાચાર્ય પર્યાયાર્થિકનયના ભેદ તરીકે ન કહેતાં 'સદ્ભૂતવ્યવહારઉપનય' રૂપે ઉપનયના ભેદ તરીકે કહેલ છે. આમ કહેવામાં એમનો શો અભિપ્રાય હશે ? એ આપણે વિચારી રહ્યા છીએ.

એ અભિપ્રાય શોધવા માટે આપણે આવો વિચાર કરી શકીએ -

घटस्य रूपम्, आत्मनो ज्ञानम्... આવા પ્રયોગોને જો 'નય'રૂપે કહેવા હોય તો કયા 'નય'રૂપે આપણે કહી શકીએ ?

શંકા : આપણે તેને દ્રવ્યાર્થિકનય કહીએ તો? કારણ કે ઘટનું ને આત્મદ્રવ્યનું એમાં જ્ઞાન છે.

સમાધાન : હા, ઘટનું ને આત્મદ્રવ્યનું એમાં જ્ઞાન છે એ વાત સાચી... પણ ભેગું રૂપ-જ્ઞાન વગેરે ગુણાત્મક પર્યાયનું પણ જ્ઞાન હોવાથી એને દ્રવ્યાર્થિક કેમ કહેવાય?

શંકા : અહીં घटस्य रूपम्, आत्मनो ज्ञानम् એમ ભેદાર્થક ષષ્ઠી હોવાથી નિજગુણપર્યાયથી અભિન્ન દ્રવ્યને જોનાર 'ભેદકલ્પનારહિતશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક' નામનો દ્રવ્યાર્થિકનો ત્રીજો ભેદ તો જાણે કે સંભવતો નથી. પણ, 'ભેદકલ્પનાસાપેક્ષઅશુદ્ધદ્રવ્યાર્થિક' નામનો છક્કો ભેદ તો સંભવે ને? કારણ કે એમાં 'જિમ જ્ઞાનાદિક શુદ્ધગુણ આત્માના બોલિઇ' એવી ટબાની પંક્તિ દ્વારા 'આત્માનું જ્ઞાન' વગેરે પ્રયોગને જ ઉદાહરણ તરીકે દર્શાવેલા છે...

સમાધાન : ના, એ છક્ઠો દ્રવ્યાર્થિક પણ કહી શકાતો નથી... કારણ કે એ છક્ઠા ભેદમાં, ભેદકલ્પનાસાપેક્ષઅભેદનું ગ્રહણ છે... અર્થાત્ ભેદનું ગૌણપણે અને અભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ છે... જ્યારે આપણે જે વિચારી રહ્યા છીએ તેમાં અભેદનિરપેક્ષભેદનું ગ્રહણ છે... અર્થાત્ અભેદનું ગ્રહણ જ નથી... ને ભેદનું જ (પ્રધાનપણે) ગ્રહણ છે. (અભેદસાપેક્ષભેદગ્રાહી લેવો હોય તો પણ અભેદનું ગૌણપણે ગ્રહણ ને ભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ હોવાથી, દ્રવ્યાર્થિકનો છક્ઠો ભેદ તો આવે જ નહીં...)

શંકા : ભેદનું જો પ્રધાનપણે ગ્રહણ છે, તો આને પર્યાયાર્થિકનય જ કહી દો ને ! કારણ કે એ જ ભેદને પ્રધાનપણે ગ્રહે છે.

સમાધાન : શ્રીદેવસેનાચાર્યને જો એ પર્યાયાર્થિક તરીકે માન્ય હોત તો તો તેઓએ અભેદનિરપેક્ષભેદગ્રાહી શુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય અને અભેદસાપેક્ષભેદગ્રાહી અશુદ્ધપર્યાયાર્થિકનય... એવા પર્યાયાર્થિકના બે ભેદ કહ્યા જ હોત... પણ કહ્યા નથી...

શંકા : તો એ કેમ કહ્યા નથી ?

તે વળી, ૨ પ્રકારિ હોઈ-૧ શુદ્ધ, બીજો-અશુદ્ધ ૨. શુદ્ધ ધર્મ-ધર્મીના ભેદથી શુદ્ધસદ્ભૂત વ્યવહાર, અશુદ્ધ ધર્મ-ધર્મીના ભેદથી અશુદ્ધ સદ્ભૂત વ્યવહાર. સદ્ભૂત તે માટિં, જે-એક દ્રવ્ય

**સમાધાન :** એમનો અભિપ્રાય એવો હોય કે અભેદનિરપેક્ષપણે કે અભેદસાપેક્ષપણે ભેદનો બોધ થઈ શકે જ નહીં... અને બોધ જ જો થઈ શકતો ન હોય, તો પછી વચનપ્રયોગ પણ ન જ થઈ શકે... એટલે 'નય' કહેવાની જરૂર જ ન રહે.

શંકા : ભેદનિરપેક્ષપણે અને ભેદસાપેક્ષપણે અભેદનો જો બોધ થઈ શકે છે (ને તેથી દ્રવ્યાર્થિકનો ત્રીજો-છટ્ટો ભેદ મળે છે) તો અભેદનિરપેક્ષપણે અને અભેદસાપેક્ષપણે ભેદનો બોધ કેમ ન થઈ શકે ?

સમાધાન : रूपाद्यभिन्नो घटः કे ज्ञानाद्यभिन्न आत्मा... વગેરેમાં રૂપ-જ્ઞાન વગેરેનો ઉલ્લેખ છે. પણ એનો અભેદ કહ્યો હોવાથી છેવટે બોધ મુખ્યરૂપે દેખાતા ઘટદ્રવ્યનો કે આત્મદ્રવ્યનો જ છે... ને તેથી એનં દ્રવ્યાર્થિકપશું જળવાઈ રહે છે. પણ જ્યારે મુખ્યરૂપે ભેદને ગ્રહણ કરવાનો હોય ત્યારે જે બેના ભેદનું ગ્રહણ કરવાનું હોય એ બન્નેને મુખ્યરૂપે ગ્રહણ કરવા પડે. એટલે કે શ્રીદેવસેનાચાર્યનો અભિપ્રાય એવો લાગે છે કે घटस्य रूपम्–आत्मनो ज्ञानम्... આવા બધા બોધમાં ભેદ પ્રધાનપણે તો જ ભાસે જો ઘટદ્રવ્ય અને રૂપ... આત્મદ્રવ્ય અને જ્ઞાન... આ બધું પ્રધાનપણે ભાસતું હોય. પણ બોધને પર્યાયાર્થિકનયરૂપ બનવું હોય તો ક્યાં તો દ્રવ્ય ભાસવું ન જોઈએ ને ક્યાં તો ગૌણરૂપે ભાસવું જોઈએ. અહીં તો પ્રધાનપણે ભાસી રહ્યું છે... માટે આ પર્યાયાર્થિકનયરૂપ નથી. ટંકમાં શ્રીદેવસેનાચાર્યનો આવો અભિપ્રાય હોવો જોઈએ કે - ''બોધ પર્યાયાર્થિકનયરૂપ તો જ બની શકે જો એમાં દ્રવ્ય પ્રધાનરૂપે ભાસતું ન હોય... અને જેમાં દ્રવ્ય પ્રધાનરૂપે ભાસતું ન હોય ને છતાં દ્રવ્ય અને ગુણ-પર્યાયનો ભેદ પ્રધાનરૂપે ભાસતો હોય આવો બોધ ક્યારેય સંભવિત નથી..." માટે અભેદનિરપેક્ષ કે અભેદસાપેક્ષ એવો ભેદગ્રાહી પર્યાયાર્થિક નય સંભવતો નથી... અને તેથી आत्मनो ज्ञानम्, घटस्य रूपम्... આવા ધર્મ અને ધર્મીના ભેદને મખ્યપણે જણાવનારા બોધને પર્યાયાર્થિકનયરૂપે કહી શકાતો નથી. વળી એને દ્રવ્યાર્થિકનયરૂપે પણ કહી શકાતો નથી એ આપણે હાલ જ પૂર્વે વિચારી ગયા છીએ. માટે આવો બોધ અને આવો વચનપ્રયોગ 'નય' રૂપ બની શકતો નથી, કારણ કે જે નયરૂપ હોય એનો આ બેમાંથી એકમાં સમાવેશ થવો જ જોઈએ. આમ, નયરૂપ બની શકતો ન હોવાથી શ્રીદેવસેનાચાર્યે એને ઉપનય કહ્યો હોય એમ માનવું યોગ્ય લાગે છે.

શંકા : आत्मनो ज्ञानम्... વગેરેમાં જો આત્મદ્રવ્ય અને જ્ઞાનાદિ ગુણ-પર્યાય... આ બંનેનું મુખ્યરૂપે ગ્રહણ છે, ને તેથી એ બોધ 'નય'રૂપ બની શક્તો નથી... તો એને 'પ્રમાણ' રૂપ જ કહી દો ને... 'ઉપનય' રૂપે કહેવાની શી જરૂર છે ? કારણ કે પ્રમાણમાં બન્નેનું પ્રધાનરૂપે ગ્રહણ હોય છે જ...

સમાધાન : ના, વિવક્ષિત બોધને પ્રમાણરૂપે પણ કહી શકાતો નથી, કારણ કે પ્રમાણમાં તો ભેદની જેમ અભેદનું પણ પ્રધાનપણે ગ્રહણ હોય છે, જ્યારે આમાં અભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ નથી.

## જ છઇ, ભિન્નદ્રવ્યસંયોગાપેક્ષા નથી. વ્યવહાર તે માટિં જે-ભેદ દેખાડિઇ છઇં. ॥ ૭-૨॥ જિમ-જગમાંહિ "આત્મદ્રવ્યનું કેવલજ્ઞાન" ઇમ-ષષ્ઠીઇં પ્રયોગ કીજઇ, તથા "મતિજ્ઞાનાદિક

ટૂંકમાં, શ્રી દેવસેનાચાર્યનો અભિપ્રાય આવો હોવો સંભવે છે કે -

જેમાં અભેદનું ગ્રહણ જ નથી, અથવા હોય તો પણ ગૌણપણે ગ્રહણ છે તેવા, ભેદનું મુખ્યપણે ગ્રહણ કરનાર, आत्मनो ज्ञानम्, घटस्य रूपम् વગેરે બોધ અને વચનપ્રયોગ,

ભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ કરનાર હોવાથી દ્રવ્યાર્થિકનય નથી, દ્રવ્યનું પણ પ્રધાનપણે ગ્રહણ કરનાર હોવાથી પર્યાયાર્થિકનય નથી, અને અભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ ન કરનાર હોવાથી પ્રમાણ નથી...

વળી, દ્રવ્યનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ એને (પર્યાયાર્થિક) નયરૂપે બનવા દેતું નથી એ વાત સાચી, છતાં, પર્યાયનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ, ભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ અને અભેદની ગૌણતા... આ બધું એને નયની સમીપ તો લાવીને મૂકી જ દે છે... માટે નયનું સામીપ્ય હોવાથી આ **ઉપનય** છે.

શ્રીદેવસેનાચાર્યે જો આવા અભિપ્રાયથી જ આને ઉપનયરૂપે કહેલ હોય તો આમાં નીચે મુજબની આપત્તિ સંભવી શકે છે -

- (૧) ઉપર જે રીતે આવા બોધમાં નયનું સામીપ્ય કહ્યું એ રીતે તો એમાં પ્રમાણનું સામીપ્ય પણ કહી જ શકાય છે... અર્થાત્ આવું કહી જ શકાય છે કે અભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ આટલો અંશ ન હોવાથી આવો બોધ પ્રમાણરૂપ નથી એ વાત સાચી, છતાં, દ્રવ્યનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ, પર્યાયનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ, ભેદનું પ્રધાનપણે ગ્રહણ... આ બધા અંશો આવા બોધને પ્રમાણપણાંની નજીક તો લાવી જ દે છે. એટલે પ્રમાણનું સામીપ્ય હોવાથી આવો બોધ ઉપપ્રમાણ છે આવું પણ કહેવાની આપત્તિ આવે. ગ્રન્થકારે આવી આપત્તિ આગળ આઠમી ઢાળની ઓગણીશમી ગાથામાં દર્શાવેલી છે.
- (२) શ્રી સિદ્ધસેનિદવાકરસૂરિનું जावइया वयणपहा तावइया चेव हुंति णयवाया (જેટલા वयनपथ છે એટલા નયવાદ છે) આવું જે વચન છે એનો વિરોધ થાય છે... કારણ કે आत्मनो ज्ञानम् वगेरे पश वाझ्यप्रयोगो છે ने એને આમાં નય તરીકે निषेधवामां આવી रह्यां છે.
- (૩) આગળ આઠમી ઢાળમાં શ્રીદેવસેનાચાર્ય ખુદ जीवस्य केवलज्ञानम्, जीवस्य मितज्ञानम् आने सह्ભूतव्यवहारनय तरीके કહેવાના જ છે... પછી અહીં એને નય તરીके નકારી ઉપનય તરીકે કહેવાની શી જરૂર ?

એટલે આવા ઉપનય વગેરે ભેદોની કશી જરૂર જણાતી નથી... છતાં શ્રીદેવસેનાચાર્ય નયચક્રમાં કહેલા છે ને ગ્રન્થકારે અહીં લીધા છે, માટે આપણે એ દષ્ટિએ હવે આ ઉપનયોને વિચારીએ...

#### આત્મદ્રવ્યના ગુણ" ઇમ બોલાવિઇ. ॥ ૭-૩ ॥

#### ગુણ-ગુણીનો, પર્યાય-પર્યાયવંતનો, સ્વભાવ-સ્વભાવવંતનો, કારક અનઇં તન્મય કહતાં -

તિહાં સદ્ભૂત... ત્રણ ઉપનયોમાં સદ્ભૂત વ્યવહાર એ પ્રથમ ઉપનય છે. એ ધર્મ અને ધર્મી... આ બેનો ભેદ દેખાડનાર હોય છે. તેના વળી બે પ્રકાર છે. શુદ્ધ અને અશુદ્ધ.

આમાં, ધર્મ અને ધર્મીનો ભેદ જણાઈ રહ્યો છે, માટે આ વ્યવહારનય છે...

આમાં, વિવિક્ષિત ધર્મી સિવાય બીજું કોઈ જ દ્રવ્ય ભળવાની-અન્ય દ્રવ્યના સંયોગની કોઈ અપેક્ષા નથી... એટલે કે જે ધર્મ કહેવો છે તે ધર્મીભૂત દ્રવ્યનો જ છે... એ ધર્મીભૂતદ્રવ્યમાં કોઈક અન્ય દ્રવ્ય ભળેલું છે... ને એ દ્રવ્યનો ધર્મ વિવિક્ષિત ધર્મીદ્રવ્યમાં ભાસી રહ્યો છે... આવું કાંઈ છે નહીં... માટે આ સદ્ભૂત વ્યવહારઉપનય છે.

આ ધર્મ જો શુદ્ધ હોય તો શુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહારઉપનય કહેવાય છે અને જો અશુદ્ધ હોય તો અશુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહારઉપનય કહેવાય છે. જેમકે જગત્માં 'આત્મદ્રવ્યનું કેવલજ્ઞાન' આવો જે પ્રયોગ થાય છે એ શુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહારઉપનય છે... કારણ કે આમાં ષષ્ઠીવિભક્તિ ભેદને જણાવે છે... અન્ય કોઈ દ્રવ્યના સંયોગની અપેક્ષા નથી... અને કેવલજ્ઞાન એ જીવનો શુદ્ધ ગુણ છે... તથા 'આત્મદ્રવ્યના મતિજ્ઞાનાદિક ગુણ' આમ જે બોલાય છે તે અશુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહારઉપનયનું ઉદાહરણ જાણવું... કારણ કે મતિજ્ઞાન વગેરે આત્માના અશુદ્ધ ગુણો છે.

શંકા : મતિજ્ઞાન એ ક્ષાયોપશમિક ગુણ છે... માટે એને કર્મદ્રવ્યની અપેક્ષા છે. અર્થાત્ પુદ્દ્ગલસંયોગાપેક્ષા હોવાથી આને સદ્ભૂત શી રીતે કહી શકાય ?

સમાધાન : જ્ઞાન એ આત્માનો પોતાનો ગુણ છે... એ માટે એને પુદ્ગલદ્રવ્યની કોઈ જ અપેક્ષા નથી... પુદ્ગલદ્રવ્યે અશુદ્ધિ નિર્માણ કરી છે... એ વાત અલગ છે... જ્ઞાન કાંઈ પેદા કર્યું નથી... કર્મો-પુદ્ગલો પોતે જ જડ છે, પછી જ્ઞાનનું આધાન કઈ રીતે કરી શકે ? માટે અન્યદ્રવ્યસંયોગાપેક્ષા ન હોવાથી આ સદ્ભૂતવ્યવહાર જ છે... ધર્મ અશુદ્ધ છે... માટે અશુદ્ધ સદ્ભૂત વ્યવહાર છે.

આમ, ગુણ-ગુણવાન્, પર્યાય-પર્યાયવાન્, સ્વભાવ-સ્વભાવવાન્ અને કારક (= ઉપાદાનકારણ-પરિણામીકારણ) અને તન્મય = કારકી (= પરિણામરૂપ કાર્ય) આ બધાનો એકદ્રવ્યાનુગત ભેદ જે કહીએ એ બધું આ ઉપનયનો અર્થ જાણવો. જેમકે घटस्य रूपम्, घटस्य रक्तता, घटस्य स्वभावः અને मृदा घटो निष्पादितः... આ બધા ક્રમશઃ આ ગુણ-ગુણવાન્ વગેરેના ઉદાહરણ જાણવા... એ બધા સમજવા સરળ છે... આમાં ઘડાનું રૂપ એ સહભાવી છે, માટે એને ગુણરૂપે કહેલ છે... અને પહેલાં શ્યામતા હતી... પછી રક્તતા થઈ... માટે એ ક્રમભાવી હોવાથી રક્તતાને પર્યાય તરીકે કહેલ છે. ચોથું मृदा घटो निष्पादितः આવું જે દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે આના ભાવાર્થરૂપે 'માટીનો ઘડો' આ પ્રયોગ સમજવાથી કારક-કારકીના ભેદને જણાવનાર સદ્ભૂતવ્યવહારઉપનય સમજાય છે. કારકી, તેહનો જે એક દ્રવ્યાનુગત ભેદ બોલાવિઇ, તે સર્વ એ ઉપનયનો અર્થ જાણવો. "घटस्य रूपम्, घटस्य रक्तता, घटस्य स्वभावः, मृदा घटो निष्पादितः" ઇત્યાદિ પ્રયોગ જાણવા. ॥ ૭-૪ ॥

અહીં જે શુદ્ધ અને અશુદ્ધ એમ બે ભેદ કહ્યા છે એમાંથી આત્મદ્રવ્ય (ધર્મી) અંગે તો બન્ને ભેદ ઘટી શકે છે... પણ અન્ય પુદ્ગલાદિદ્રવ્ય અંગે માત્ર શુદ્ધ ભેદ જ ઘટી શકે, અશુદ્ધભેદ સંભવી શકે નહીં... એમ લાગે છે કારણ કે પુદ્ગલાદિના કોઈ ગુણ અશુદ્ધ થતા હોય એમ જણાતું નથી...

શંકા : જે સહજ હોય તે શુદ્ધ... અને સોપાધિક હોય તે અશુદ્ધ... આ રીતે ભેદ પડી શકે ને...

પ્રતિશંકા : પુદ્ગલાદિ માટે સોપાધિક ગુણ કોને કહેવાના ?

શંકા : કેમ, 'સોનાની કાળાશ' આમાં કાળાશને સોપાધિક કહી શકાય ને...?

સમાધાન : સોનામાં જે માટી વગેરે અશુદ્ધિ ભળેલી હોય છે, એની એ કાળાશ હોય છે. સોનાની પોતાની નથી હોતી. સોનું પણ પુદ્ગલ છે... ને માટી પણ પુદ્ગલ છે... એટલે પુદ્ગલરૂપે જ ગણવાનું હોય તો અન્ય દ્રવ્ય છે નહીં, માટે સોપાધિક નથી. અને સોનારૂપે સોનાને ગણીને માટીને અન્ય દ્રવ્ય કહીએ... તો અન્ય દ્રવ્યના ગુણરૂપ કાળાશનો સોનામાં ઉપચાર હોવાથી આ સદ્ભૂતવ્યવહાર જ નહીં રહે.

શંકા : જે સહજ હોય તે શુદ્ધ અને બદલાયા કરે તે અશુદ્ધ... આમ લઈએ તો ?

सभाधान : તો પુદ્ગલદ્રવ્યમાં, घटस्य रूपम्, घटस्य रसः... આ બધાને જ શુદ્ધ કહી શકાશે...પણ घटस्य रक्तता વગેરેને નહીં...કારણ કે પુદ્ગલમાં રૂપાદિ બદલાયા જ કરતા હોય છે...

શંકા : પુદ્ગલ જીવગૃહીત થાય ને એના કારણે એમાં જે રૂપાદિ પેદા થાય છે એને અશદ્ધ કહીએ તો ?

સમાધાન : તો પુદ્ગલ અંગે શુદ્ધસદ્ભૂતવ્યવહારઉપનયનો લગભગ અભાવ થઈ જશે... કારણ કે જગત્માં જે રૂપ-રસાદિનો વ્યવહાર થાય છે એ બધા જીવગૃહીત પુદ્ગલના જ હોય છે... જે પુદ્ગલ જીવગૃહીત નથી બન્યું, અર્થાત્ વર્ગણારૂપે જ રહેલ છે એની કાળાશ-રક્તતા વગેરેનો આ જગત્માં ક્યાંય વ્યવહાર જોવા મળે છે ? (શાસ્ત્રોમાં થોડો ઘણો, પરમાણુનો એક ગુણ શ્યામવર્ણ, દ્વિગુણશ્યામવર્ણ... વગેરે રૂપે વ્યવહાર મળે છે.)

અને ધર્માસ્તિકાય વગેરેમાં તો આવી પણ કોઈ સંભાવના નથી... એટલે શુદ્ધ-અશુદ્ધ... એવા બે ભેદ આત્મદ્રવ્ય અંગે... અને બાકીના દ્રવ્ય અંગે તો માત્ર શુદ્ધ સદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય... આમ માનવું યોગ્ય લાગે છે... II ૯૦, ૯૧, ૯૨, ૯૩ II

### અસદ્ભુત વ્યવહાર, પર પરિણતિ ભલ્યઇ | દ્રવ્યાદિક ઉપચારથી એ, || ૭-૫ ||

ટબો : પરદ્રવ્યની પરિણતિ ભલ્યઇ, જે દ્રવ્યાદિક નવવિધ ઉપચારથી કહિઇ. તે અસદ્ભૂત વ્યવહાર જાણવો. ॥ ૭-૫ ॥

દ્રવ્યઇ દ્રવ્ય ઉપચાર, પુદ્ગલ જીવનઇ । જિમ કહિઈ જિન આગમઇ રે ॥ ૭-૬ ॥ કાલી લેશ્યા ભાવ, શ્યામગુણઇ ભલી । ગુણ ઉપચાર ગુણઇ કહો એ ॥ ૭-૭ ॥ પર્યાયઇ પર્યાય, ઉપચરિઇ વલી । હય ગય ખંધ યથા કહિયા રે ॥ ૭-૮ ॥

ટબો : તિહાં પહલો-દ્રવ્યઇં દ્રવ્યનો ઉપચાર. જિમ-જિન આગમમાંહિં-જીવનઇં પુદ્ગલ કહિઇં. ક્ષીર-નીર ન્યાયઇં પુદ્ગલસ્યું મિલ્યો છઇ. તે કારણઇં-જીવ પુદ્ગલ કહિઇં. એ

ગાથાર્થ : પરદ્રવ્યની પરિણતિ ભળવાથી દ્રવ્યાદિકના ઉપચારથી જે કહેવાય છે તે અસદ્ભૃત વ્યવહારનય છે. ॥ ૭-૫ ॥

વિવેચન : અન્ય દ્રવ્ય એવી રીતે ભળી જાય છે કે જેથી મૂળ દ્રવ્ય પણ અન્ય દ્રવ્ય જેવું ભાસવાથી એ અન્ય દ્રવ્યાનુસાર ઉલ્લેખ પામે... આવું થાય તો આને પરપરિણતિ ભળી કહેવાય છે... આના કારણે દ્રવ્ય વગેરેના નવવિધ ઉપચારથી જે વચનપ્રયોગો થાય છે એ અસદ્ભુત વ્યવહાર જાણવો. આના નવ પ્રકાર નીચે મુજબ છે.

- ૧. દ્રવ્યમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર.
- ૩. પર્યાયમાં પર્યાયનો ઉપચાર.
- ૫. દ્રવ્યમાં પર્યાયનો ઉપચાર.
- ૭. પર્યાયમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર.
- ૨. ગુણમાં ગુણનો ઉપચાર.
- ૪. દ્રવ્યમાં ગુણનો ઉપચાર.
  - ૬. ગુણમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર.
    - ૮. ગુણમાં પર્યાયનો ઉપચાર.
- ૯. પર્યાયમાં ગણનો ઉપચાર. આ નવેના ઉદાહરણ હવે પછીની ગાથાઓમાં ગ્રન્થકાર આપી રહ્યા છે. 🛮 ૯૪ 📗

ગાથાર્થ : (૧) દ્રવ્યમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર... જેમકે જિનાગમમાં જીવને પુદ્ગલ કહ્યો છે. (૨) ગુણમાં ગુણનો ઉપચાર... જેમકે પુદ્ગલના શ્યામગુણનો આરોપ કરીને ભાવલેશ્યાને 'કૃષ્ણ' કહેવી તે. (૩) પર્યાયમાં પર્યાયનો ઉપચાર... જેમકે જીવના હાથી-ઘોડા વગેરે પર્યાયોમાં સ્કંધાત્મક પુદ્ગલપર્યાયનો આરોપ કરવો તે. II ૭-૬, ૭, ૮ II

**વિવેચન :** જીવ, પુદ્ગલ દ્રવ્ય સાથે ક્ષીર-નીરવત્ એકમેક મળ્યો છે... તેથી (૧) જીવને શ્રી જિનાગમમાં 'પુદ્ગલ' રૂપે કહેલ છે... આ દ્રવ્યમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર છે. (૨) ભાવલેશ્યા એ આત્માનો અરૂપી ગુણ છે. પણ કૃષ્ણાદિ પુદ્દગલદ્રવ્યના શ્યામાદિ વર્ણાત્મક ગુણનો ઉપચાર કરીને એ લેશ્યાગુણને કૃષ્ણ-નીલ વગેરે જે કહેવા એ આત્મગુણમાં પુદ્ગલ ગુણનો ઉપચાર છે. (૩) હય = અશ્વ, ગય = હાથી... આ બધા આત્મદ્રવ્યના અસમાનજાતીય પર્યાય છે... સ્કંધ એ

જીવદ્રવ્યઇં પુદ્ગલ દ્રવ્યનો ઉપચાર, ૧. ॥ ૭-૬ ॥

ભાવલેશ્યા આત્માનો અરૂપી ગુણ છઇં, તેહનઇં-જે કૃષ્ણ-નીલાદિક કહિઇં છઇં, તે કૃષ્ણાદિ પુદ્ગલ દ્રવ્યના ગુણનો ઉપચાર કીજઇ છઇ, એ આત્મગુણઇં પુદ્ગલગુણનો ઉપચાર જાણવો, ૨. ॥ ૭-૭ ॥

પર્યાયઇ-હય ગય પ્રમુખ આત્મદ્રવ્યના અસમાન જાતીય દ્રવ્ય પર્યાય, તેહનઇ-ખંધ કહિઇ છઇ, તે આત્મપર્યાય ઉપરિ પુદ્ગલપર્યાય જે સ્કંધ, તેહનો ઉપચાર કરીનઇ, ૩. ॥ ૭-૮ ॥ દ્રવ્યઇ ગુણઉપચાર, વળી પર્યાયનો ! "ગૌર" "દેહ" "હું" બોલતાં એ ॥૭-૯ ॥ ગુણઇ દ્રવ્ય ઉપચાર, પર્યાયે દ્રવ્યનો ! "ગૌર દેહ" જિમ-આતમા એ ॥ ૭-૧૦ ॥ ગુણિ પજ્જવ ઉપચાર, ગુણનો પજ્જવઇં !

## જિમ મતિ તનુ તનુ મતિ ગુણો એ ॥૭-૧૧ ॥

द्रव्ये गुणोपचारः- ''હું ગૌર'' ઇમ બોલતાં ''હું'' - તે આત્મદ્રવ્ય, તિહાં ''ગૌર'' - તે પુદ્ગલનો ઉજ્વલતાગુણ ઉપચરિઓ, ૪. ''द्रव्ये पर्यायोपचारः'' જિમ - ''હું દેહ'' ઇમ બોલિઇ, ''હું'' - તે આત્મદ્રવ્ય, તિહાં - ''દેહ'' તે પુદ્ગલદ્રવ્યનો - અસમાનજાતીય દ્રવ્યપર્યાય ઉપચરિઉં, પ. ॥ ૭-૯ ॥

પુદ્દગલદ્રવ્યનો પર્યાય છે... શ્રી અનુયોગદ્વાર સૂત્રમાં હય-ગય વગેરેને સ્કંધરૂપે કહ્યા છે... આ જીવદ્રવ્યના પર્યાયમાં પુદ્દગલના પર્યાયનો ઉપચાર થયો. 'આવશ્યક શ્રુત સ્કંધ' આ નામમાં રહેલા 'સ્કંધ' ના નિક્ષેપા કરતી વખતે શ્રી અનુયોગદ્વારમાં આવું સૂત્ર છે -

से किं तं सचित्ते दव्वखंधे? २ अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-हयखंधे गयखंधे किन्नरखंधे किंपुरिसखंधे महोरगखंधे गंधव्वखंधे उसभखंधे से तं सचित्ते दव्वखंधे ।। सू. ४७ ।।

આમાં હાથી-ઘોડાને સ્કંધરૂપે કહેલા છે એ સ્પષ્ટ છે. 🛭 ૯૫, ૯૬, ૯૭ 📙

ગાથાર્થ : (૪) દ્રવ્યમાં ગુણનો ઉપચાર... જેમકે હું ગોરો. (૫) દ્રવ્યમાં પર્યાયનો ઉપચાર... જેમકે હું દેહ... (६) ગુણમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર... જેમકે ગોરો તે આત્મા (૭) પર્યાયમાં દ્રવ્યનો ઉપચાર... જેમકે દેહ તે આત્મા... (૮) ગુણમાં પર્યાયનો ઉપચાર... જેમકે મતિજ્ઞાન એ શરીર... (૯) પર્યાયમાં ગુણનો ઉપચાર... જેમકે શરીર એ મતિજ્ઞાન ॥ ૭-૯, ૧૦, ૧૧ ॥

વિવેચન : 'હું ગોરો' આવું જે બોલાય છે તે દ્રવ્યમાં ગુશનો ઉપચાર છે. કારણ કે હું એ આત્મદ્રવ્ય છે... એમાં પુદ્ગલના ગૌરવર્શરૂપ ગુશનો ઉપચાર કર્યો છે. ૪. 'હું દેહ' આવું બોલાય છે તે દ્રવ્યમાં પર્યાયનો ઉપચાર છે. કારણ કે 'હું' એ આત્મદ્રવ્ય છે, અને દેહ એ પુદ્ગલ દ્રવ્યની એક ચોક્કસ અવસ્થારૂપ હોવાથી એના પર્યાયરૂપ છે... આમ, આત્મદ્રવ્યમાં અસમાન-જાતીય દ્રવ્યના પર્યાયનો અહીં ઉપચાર છે. પ. 'આ જે ગોરું દેખાય છે તે આત્મા છે' આમ,

गुणे द्रव्योपचारः- જિમ જે "એ ગૌર દીસઇ છઇ તે આત્મા" ઇમ-ગૌર ઉદ્દિશીનઇં આત્મવિધાન કીજઇં, એ ગૌરતારૂપ પુદ્ગલગુણ ઉપરિ આતમ દ્રવ્યનો ઉપચાર, ६. "पर्याये द्रव्योपचारः" જિમ-કહિઇં "દેહ તે આત્મા" ઇહાં-દેહ રૂપ પુદ્ગલપર્યાયનઇં વિષયઇં આત્મદ્રવ્યનો ઉપચાર કરિઓ, ૭. ॥ ૭-૧૦ ॥

"गुणे पर्यायोपचारः-" "મતિજ્ઞાન તે શરીર જ" શરીરજન્ય છઇં, તે માટિં. ઇહાં-મતિજ્ઞાન રૂપ આત્મગુણનઇ વિષયઇ શરીરરૂપ પુદ્ગલ પર્યાયનો ઉપચાર કરિઉં, ૮. पर्याये गुणोपचारः- જિમ પૂર્વપ્રયોગ જ અન્યથા કરિઇં - શરીર તે મતિજ્ઞાનરૂપ ગુણ જ. ઇહાં શરીરરૂપ પર્યાયનઇ વિષયઇ મતિજ્ઞાનરૂપ ગુણનો ઉપચાર કીજઇ છઇં, ૯. ॥ ૭-૧૧ ॥ અસદ્ભૂતવ્યવહાર, ઇમ ઉપચારથી Iએહ ત્રિવિધ હિવઇ સાંભળો એ. ॥ ૭-૧૨ ॥ અસદ્ભૂત નિજ જાતિં, જિમ પરમાણુઓ I બહુ પ્રદેશી ભાષિઇ એ ॥ ૭-૧૩ ॥ તેહ વિજાતિં જાણો, જિમ મૂરત મતી I મૂરત દ્રવ્યઇ ઉપની એ ॥ ૭-૧૪ ॥ અસદ્ભૂત દોઉ ભાંતિ, જીવ-અજીવનઇ I વિષયગ્યાન જિમ ભાસિઇ એ ॥ ૭-૧૫॥

ગૌરવર્શને ઉદ્દેશીને આત્માનું વિધાન જે કરાય છે તે ગૌરવર્શરૂપ પુદ્ગલગુશમાં આત્મદ્રવ્યનો ઉપચાર છે... એટલે કે ગુશમાં દ્રવ્યોપચાર નામે છઠ્ઠો ભેદ છે. ૬. 'આ શરીર એ જ આત્મા...' આ રીતે દેહાત્મક પુદ્ગલપર્યાયમાં આત્મદ્રવ્યનો ઉપચાર એ પર્યાયમાં દ્રવ્યોપચાર નામે સાતમો ભેદ છે. ૭. મિતજ્ઞાન શરીરજન્ય છે, માટે કાર્યમાં કારણનો ઉપચાર કરીને મિતજ્ઞાનને જ શરીરરૂપે કહેવું એ મિતજ્ઞાનરૂપ આત્મગુશમાં શરીરાત્મક પુદ્ગલપર્યાયનો ઉપચાર હોવાથી ગુશમાં પર્યાયનો ઉપચાર નામે આઠનો ભેદ છે. ૮. આ આઠમા પ્રયોગને જ ઉલટો કરવામાં આવે, એટલે કે કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર કરીને શરીરને જ મિતજ્ઞાનરૂપે કહેવામાં આવે તો એ દેહાત્મક પુદ્ગલપર્યાયમાં મિતજ્ઞાનરૂપ આત્મગુશનો ઉપચાર હોવાથી પર્યાયમાં ગુશનો ઉપચાર નામે નવમો ભેદ છે. ૯. ॥ ૯૮, ૯૯, ૧૦૦ ॥

ગાથાર્થ : આ ઉપચારથી અસદ્ભૂત વ્યવહાર કહ્યો... હવે એના ૩ પ્રકાર સાંભળો. સ્વજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર... જેમકે 'પરમાશુને બહુપ્રદેશી કહીએ'. ૧. તે વિજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર જાણો... જેમકે મૂર્ત દ્રવ્યથી ઉત્પન્ન થયેલ હોવાથી મતિજ્ઞાનને મૂર્ત કહેવું... ૨. વળી દોઉ ભાંતિ = સ્વજાતિ - વિજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર તેને કહીએ જે જીવ-અજીવ વિષયક જ્ઞાન કહેવું... ॥ ૭-૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૫ ॥

**વિવેચન : ઇમ ઉપચારથી...** આમ ઉપચારથી અસદ્ભૂત વ્યવહાર ૯ પ્રકારનો કહ્યો. હવે આ અસદ્ભૂત વ્યવહારના જ અન્ય વિવક્ષાથી ત્રણ પ્રકાર કહીએ છીએ તે સાંભળો.

અહીં ૯ પ્રકાર જે કહ્યા તેમાં જે દ્રવ્ય-ગુણ વગેરેના ઉદાહરણ કહ્યા એ સિવાયના ઉદાહરણ

ટબો : એક સ્વજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર કહિઇ, જિમ પરમાણુ બહુપ્રદેશી કહિઇ, બહુપ્રદેશી થાવાની જાતિ છઇ, તે માર્ટિ ॥ ૭-૧૩ ॥

તેહ અસદ્ભૂત વિજાતિ જાણોં, જિમ ''मूर्तं मितज्ञानम्'' કહિઇં, મૂર્ત-જે વિષયાલોકમનસ્કારાદિક, તેહથી ઉપનું, તે માટિં. ઇહાં મિતજ્ઞાન આત્મગુણ, તેહનઇં વિષઇં મૂર્તત્વ પુદ્ગલગુણ ઉપચરિઓ તે વિજાત્યસદ્ભૂતવ્યવહાર કહિઇં. ॥ ૭-૧૪ ॥

આવી શકે કે નહીં ? જેમકે જીવને ઉપચારથી પુદ્દગલ કહ્યો તો પુદ્દગલને ઉપચારથી 'જીવ' રૂપે કહેવાય કે નહીં ? 'આ કાળું છે એ જીવડું છે' આવું જે બોલાય છે એમાં કાળું જે દેખાય છે એ પુદ્દગલ છે, ને એનો જીવ તરીકે ઉલ્લેખ થયેલો છે. 'એ તો હલનચલન વગેરે દ્વારા અંદર જીવ પણ રહેલો છે ને એનો જ જીવાત તરીકે ઉલ્લેખ થાય છે…' એવી દલીલ અસ્થાને છે… કારણ કે જીવને પુદ્દગલ જે કહેવાય છે તેમાં પણ ક્ષીરનીરવત્ પુદ્દગલ ભળેલું છે જ. 'આ કાળું છે' એ શરીરનો ઉલ્લેખ છે અને શરીર એ પુદ્દગલનો પર્યાય છે એમ લઈએ તો 'પુદ્દગલના પર્યાયમાં જીવદ્રવ્યનો ઉપચાર' આ રીતે આ ઉદાહરણ લઈ શકાય કે કેમ ? એમ, કોઈ ખૂબ સુંદર વસ્તુ નિર્માણ થયેલી જોઈને (અર્થાત્ પુદ્દગલની એવી આકૃતિ વગેરે રૂપ પર્યાય કે એવા વર્ણાદિ ગુણ જોઈને) 'આનું નામ હોંશિયારી' આવું જે કહેવાય છે… તેને, પુદ્દગલના પર્યાયમાં/ગુણમાં જીવના ગુણ જ્ઞાનનો ઉપચાર… એમ કહી શકાય કે કેમ ? એમ, પુદ્દગલના ખવાંતર ભેદોમાં આવા ઉપચાર અભિપ્રેત છે કે નહીં ? સુવર્ણભિન્ન દ્રવ્યમાં પણ, 'આ તો સોનું જ જોઈ લ્યો…' 'આની ચમક એટલે… સોનાની જ ચમક…' આવા બધા વચન પ્રયોગો, દ્રવ્યમાં દ્રવ્યનો (કે પર્યાયમાં પર્યાયનો), ગુણમાં ગુણનો… આવા બધા ઉપચાર તરીકે શ્રી દેવસેનાચાર્યને અભિપ્રેત છે કે નહીં? એ વિચારીને નિર્ણય કરવા યોગ્ય છે.

તથા, જે ૯ ભેદો અસદ્ભૂત વ્યવહારના કહ્યા અને હવે એના જ ૩ ભેદો જે કહેવાના છે... એ બેનો પરસ્પરમાં અન્તર્ભાવ છે કે નહીં ? હોય તો કોનો શેમાં અન્તર્ભાવ છે ? આ બધું સ્પષ્ટીકરણ પણ આવશ્યક છે.

હવે, આ અન્ય વિવક્ષાથી કરેલા ૩ ભેદને વિચારીએ.

(૧) સ્વજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય : જેમકે પરમાણુને બહુપ્રદેશી કહેવા. આપશે પૂર્વે બીજી ઢાળની પાંચમી ગાથાના વિવેચન દરમ્યાન દિગંબર અભિપ્રેત 'તિર્યક્પ્રચય' શબ્દનો વિચાર કરેલો છે... પ્રદેશપ્રચય એ જ તિર્યક્પ્રચય તરીકે એમને માન્ય છે... અને આવી વ્યાખ્યાનુસાર પરમાણુમાં પણ તિર્યક્પ્રચય એમને અભિપ્રેત છે. એનો અર્થ જ પ્રદેશપ્રચય=બહુપ્રદેશિત્વ માન્ય છે... વસ્તુતઃ પરમાણુ અપ્રદેશી છે... પણ દિગંબરોના ગ્રન્થોમાં પરમાણુમાં પણ તિર્યક્પ્રચય કહેવા દ્વારા એને આ બહુપ્રદેશી જે કહ્યો છે તે સ્વજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર જાણવો. અપ્રદેશી પરમાણુને બહુપ્રદેશી તરીકે કહેવો એટલે 'અસદ્ભૂત વ્યવહાર' હોવો તો સ્પષ્ટ જ છે. વળી પરમાણુ પણ પુદ્ગલ છે અને બહુપ્રદેશી સ્કંધ પણ પુદ્ગલ છે. એટલે, પુદ્ગલમાં પુદ્ગલનો જ ઉપચાર

દોઉં ભાંતિ = સ્વજાતિ વિજાતિ અસદ્ભૂતવ્યવહાર કહિઇ, જિમ જીવાજીવ વિષયક જ્ઞાન કહિઇ. ઇહાં-જીવ જ્ઞાનની સ્વજાતિ છઇ, અજીવ વિજાતિ છઇ, એ ૨ નો વિષયવિષયિભાવનામઇ ઉપચરિત સંબંધ છઇ તે સ્વજાતિ-વિજાત્યસદ્ભૂત કહિઇ.

હોવાથી 'સ્વજાતિ' છે.

શંકા : પરમાણુ અપ્રદેશી છે, તો બહુપ્રદેશી કેમ કહેવાય છે ?

**સમાધાન :** એટલા માટે કહેવાય છે કે એમાં બહુપ્રદેશી બનવાની યોગ્યતા છે, અર્થાત્ વ્યક્તિથી ભલે નથી, પણ શક્તિથી બહુપ્રદેશીપણું એમાં રહેલું જ છે. આમ, આ સ્વજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર થયો.

- (૨) વિજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર : મૂર્તં મિતજ્ઞાનમ્ આમ કહેવું એ વિજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય છે. આમાં મિતજ્ઞાન એ આત્મગુણ છે... એ અમૂર્ત છે... પણ મૂર્ત એવા ઘટાદિવિષય, આલોક = પ્રકાશ, મનસ્કાર = મન... વગેરેથી ઉત્પન્ન થતું હોવાથી કાર્યમાં કારણનો ઉપચાર કરીને એ મૂર્ત કહેવાય છે. આમાં મૂર્તત્વ જે છે તે પુદ્દગલનો ગુણ છે... એટલે આત્મગુણમાં પુદ્દગલગુણનો ઉપચાર હોવાથી આ વિજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર કહેવાય છે.
- (૩) સ્વજાતિ-વિજાતિ અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય : જીવાજીવવિષયક જ્ઞાન કહેવું એ આ ઉપનય છે. આમાં જીવ એ જ્ઞાનની સ્વજાતિ છે... અને અજીવ એ વિજાતિ છે. એ બેનો = જીવનો અને અજીવનો જ્ઞાન સાથે વિષય-વિષયી ભાવ નામે ઉપચરિત સંબંધ છે. વાસ્તવિક સંબંધ નથી... માટે આ અસદ્ભૂત ઉપનય છે. વળી એક (જીવ) સ્વજાતિ છે. અજીવ વિજાતિ છે...માટે આ સ્વજાતિ-વિજાતિ અસદ્ભૂત ઉપનય છે.

શંકા : જ્ઞાન તો જીવમાં રહે જ છે... માટે એનો જીવમાં વાસ્તવિક સંબંધ છે. ઉપચરિત સંબંધ નથી... માટે એ અંશમાં આ 'સદ્ભૂત' કેમ નથી ?

समाधान : श्री देवसेनायार्यકृत આલાપ पद्धितमां આ ઉપનયના દષ્ટાન્ત તરીકે આવી पंक्ति छे - स्वजाितविजात्यसद्भूतव्यवहारो यथा - ज्ञेये जीवेऽजीवे ज्ञानिमित कथनं, ज्ञानस्य विषयत्वात्। संस्कृत ભाषामां केम आधार अर्थमां सप्तमी विलिक्ति आवे छे એम विषय अर्थमां सप्तमी विलिक्ति आवे छे એटले अजीवे ज्ञानम् नो अर्थ अळविषयङ्क्षान... थाय छे... એम जीवे ज्ञानम्... नो अर्थ ळविषयङ्क्षान थाय छे... गुकराती ભाषामां पण्ण आ रीते ओलाय छे... 'गिष्ठातमां आनी काण्यादी (क्षान) पूल सारी छे...' आम, ळवमां ज्ञान... अळवमां ज्ञान... आ सप्तमी विलिक्ति के वपराय छे... ते ळवमां अने अळवमां ज्ञान रह्युं छे अवो लास इरावे छे... पण्ण, अर्डी 'ळवमां ज्ञान' आम के इर्डेवाय छे ते ळव अने ज्ञान वय्येना आपण्णने मान्य लेदालेद संलंधने (के नैयायिङने मान्य समवाय संलंधने) नकरमां लिंगे नथी इर्डेवातुं. (એ प्रमाण्णे इर्डेवातुं होत तो आ अनुपयरित संलंध होवाथी 'सद्दूत्त' जनत...) पण्ण विषय-विषयीलाव संलंधने

"स्वजातीयांशे किं नायं सद्भूतः ?" इति चेत्, न, "विजातीयांश इव विषयता-सम्बन्धस्योपचरितस्यैवानुभवाद्" इति गृहाण ॥ ७-१५ ॥

ઉપચરિતાસદ્ભૂત, કરિઇં ઉપચારો । જેહ એક ઉપચારથી રે. ॥ ૭-૧૬ ॥ તેહ સ્વજાતિં જાણો રે, હું પુત્રાદિક । પુત્રાદિક છઇં માહરા એ. ॥ ૭-૧૭ ॥ વિજાતિથી તે જાણો રે, વસ્ત્રાદિક મુઝ । ગઢ-દેશાદિક ઉભયથી એ. ॥ ૭-૧૮॥

ટબો ઃ જેહ એક ઉપચારથી બીજો ઉપચાર કરિઓ. તે ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર કહિઇં. ॥ ૭-૧૬ ॥

નજરમાં લઈને કહેવાય છે... નહીંતર તો जीवे ज्ञानम् ની જેમ अजीवे ज्ञानम् पश આ સંદર્ભમાં કહેવાતું હોવાથી અજીવમાં પશ આ અનુપચરિત સંબંધથી જ્ઞાન રહ્યું છે એવું માનવાની આપત્તિ આવે... અને એટલે જ ધારોકે જિનદત્ત જ્ઞાન કરી રહ્યો છે... અને એ જિનદાસ સંબંધી જ્ઞાન કરી રહ્યો છે... તો આ જિનદત્તનું જ્ઞાન, जिनदासे ज्ञानम् (જિનદાસમાં જ્ઞાન... જિનદાસ વિષયક જ્ઞાન) એમ કહેવાશે... આમાં સ્પષ્ટ છે કે આ વિવક્ષિત જ્ઞાનનો જિનદત્ત નામના જીવમાં સદ્ભૂત (અનુપચરિત) સંબંધ છે, પણ જિનદાસમાં તો ઉપચરિત સંબંધ જ છે. એટલે, ટૂંકમાં અહીં વિષયભૂત અજીવમાં જ્ઞાન કહેવાનો અભિપ્રાય છે. જ્ઞાતા જીવમાં જ્ઞાન કહેવાનો અભિપ્રાય નથી... માટે ઉપચરિત સંબંધ હોવાથી આ સ્વજાતિ-વિજાતિ-અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય છે, એ નિ:શંક છે. ॥૧૦૧, ૧૦૨, ૧૦૩ ૧૦૪ ॥

ગાથાર્થ: એક ઉપચાર દ્વારા બીજો ઉપચાર જે કરાય છે તે ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય છે. 'હું પુત્રાદિક છું' 'પુત્રાદિક માહરા છે' આવું બધું કથન એ સ્વજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર છે. 'વઋાદિક માહરા છે' આવું કથન એ વિજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર છે... 'ગઢ-દેશ વગેરે માહરા છે' આવું કથન એ ઉભય ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર છે. ૫૭-૧૬, ૧૭, ૧૮ ॥

વિવેચન : સદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય અને અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય એમ ઉપનયના બે ભેદ કહ્યા પછી હવે ત્રીજો ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય કહેવામાં આવે છે. જેમાં એકવાર ઉપચાર થયેલો છે... એ ઉપચરિત પદાર્થ કહેવાય છે... આવા ઉપચરિત પદાર્થમાં ફરીથી (બીજો) ઉપચાર કરીને જે કથન થાય છે એ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય કહેવાય છે... આમાં ઉપચરિત પદાર્થ અને હવે નવો ઉપચાર પામતો પદાર્થ... આ બન્ને એક જ જાતિના હોય તો સ્વજાતિ કહેવાય છે, જુદી જુદી જાતિના હોય તો વિજાતિ કહેવાય છે અને ઉભયસમુદાયરૂપ હોય તો ઉભયજાતિ કહેવાય છે. એટલે આ અપેક્ષાએ આ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારના પણ ત્રણ પ્રકાર છે.

તે સ્વજાતિ ઉપચરિતાસદ્ભૂત વ્યવહાર જાણો જે "હું પુત્રાદિક" ઇમ કહઇં. ઇહાં -"માહરા" એ કહવું પુત્રાદિક નઇ વિષયઇં તે પુત્રાદિક ઉપચરિયા છઇં. તેહસ્યું આત્માનો ભેદાભેદ સંબંધ ઉપચરિઇં છઇં. પુત્રાદિક તે આત્મપર્યાયરૂપઇં સ્વજાતિ છઇં, પણિ કલ્પિત છઇં, નહી તો સ્વશરીરજન્ય મત્કુણાદિકનઇં પુત્ર કાં ન કહિઇં? ॥ ૭-૧૭ ॥

વિજાત્યુપચરિતાસદ્ભૂત વ્યવહાર તે કહિઇં જે "માહરાં વસ્ત્રાદિક" ઇમ કહિઇં. ઇહાં વસ્ત્રાદિક પુદ્ગલ પર્યાય નામાદિ ભેદ કલ્પિત છઇં, નહીં તો વલ્કલાદિક શરીરાચ્છાદક વસ્ત્ર કાં ન કહિઇં ? તેહ વિજાતિમાં સ્વસંબંધ ઉપચરિઇં છઇં. "માહરા ગઢ દેશ પ્રમુખ છઇં"

(૧) સ્વજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય : પુત્રાદિકને વિષે ગાઢ મમત્વાદિના કારણે - 'પુત્ર એ હું જ છું ને...' 'પત્ની એ હું જ છું ને...' (અમે કાંઈ જુદા થોડા છીએ?) આવું બધું જે કહેવાય છે તે આ પ્રકારનો ઉપનય છે. અહીં પુત્ર વગેરે ઉપચરિત પદાર્થ છે... તેમાં આત્માના ભેદાભેદ સંબંધનો આમાં ઉપચાર છે... (હું જ પુત્રાદિક એમ કહો તો અભેદ સંબંધ... અને માહરાં પુત્રાદિક એમ કહો તો ભેદ સંબંધ...) વળી પુત્રાદિક પણ આત્મપર્યાયરૂપ છે... માટે સ્વજાતિ જ છે. એટલે એ સ્વજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય છે.

શંકા : અહીં 'પુત્રાદિક' ને ઉપચરિત પદાર્થ તરીકે કેમ કહ્યા છે ?

સમાધાન : મનુષ્યત્વ વગેરે આત્માના અનુપચરિત પર્યાય છે... પણ પુત્રત્વ તો અમુક અપેક્ષાએ હોવાથી માત્ર કલ્પનાનો વિષય છે... કારણ કે માતા-પિતાની અપેક્ષાએ જ પુત્રત્વ છે... ભાઈ-બહેનની અપેક્ષાએ ભ્રાતૃત્વ છે... મામાની અપેક્ષાએ ભાગિનેયત્વ છે... આમ, કલ્પનાનુસારે હોવાથી-સાપેક્ષ હોવાથી પુત્રત્વાદિક એ આત્માનો ઉપચરિત પર્યાય છે... અનુપચરિત પર્યાય નથી...

શંકા : ધારોકે માત-પિતાને 'સ્વ' કહીએ તો, પુત્રત્વ એ સ્વશરીરજન્યત્વરૂપ છે, જે સાપેક્ષ-કાલ્પનિક નથી, પણ વાસ્તવિક છે... પછી, ઉપચરિત શા માટે ?

**સમાધાન :** આવું સ્વશરીરજન્યત્વ તો માંકડ વગેરેમાં પણ હોય છે... તો એ પણ શું 'પુત્ર' કહેવાશે? એટલે 'પુત્રત્વ' એ માત્ર સ્વશરીરજન્યત્વરૂપ નથી... પણ એ સાથે કોઈ વિશેષ કલ્પનાનો વિષય છે... ને તેથી ઉપચરિત છે.

(૨) વિજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય : 'મારાં વસ્ત્રાદિક' આવું જે કહેવાય છે એ આ ઉપનયનું કથન છે. અહીં વસ્ત્રાદિક પુદ્ગલ પર્યાય છે... માટે વિજાતીય છે... વળી ઉપચરિત છે.

શંકા : વસ્રમાં શરીરાચ્છાદકત્વ જે વાસ્તવિક રહ્યું છે તે જ વસ્નત્વરૂપ છે માટે એ ઉપચરિત કેમ કહેવાય ?

સમાધાન : તો વૃક્ષની છાલ વગેરેમાંથી બનતા વલ્કલ વગેરે પણ શરીરાચ્છાદક છે જ.

ઇમ કહતાં - સ્વજાતિ વિજાત્યુપચરિતાસદ્ભૂત વ્યવહાર કહિઇ, જે માટિંગઢ દેશાદિક જીવ અજીવ ઉભય સમુદાયરૂપ છઇં. ॥ ૭-૧૮ ॥

ઉપનય ભાષ્યા એમ, અધ્યાત્મ નય । કહી પરીક્ષા જસ લહો એ. ॥ ૭-૧૯॥

ટબો ઃ ઇમ ઉપનય કહિયા. હિવઇ આગિલી ઢાલમાંહિં અધ્યાત્મ નય કહીનઇ એહમાંહિં ગુણદોષ પરીક્ષાનો યશ પામો. ॥ ૭-૧૯ ॥

તો પણ 'વસ્ત્ર'રૂપ કેમ ન કહેવાય ? તેથી 'વસ્ત્ર' એવું નામ એક ચોક્કસ કલ્પનાને આધારે હોવાથી કલ્પિત છે. ને તેથી 'વસ્ત્ર' ઉપચરિત છે. એ ઉપચરિત વિજાતિ પર્યાયમાં સ્વસંબંધનો ઉપચાર છે... માટે આ વિજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર છે.

(3) સ્વજાતિ-વિજાતિ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર ઉપનય : 'આ ગઢ મારો છે...' 'આ દેશ મારો છે...' આવું બધું કથન એ આ ઉપનય રૂપ છે. કારણ કે ગઢ-દેશ વગેરે જીવ-અજીવ ઉભયના સમુદાયરૂપ છે... આ વાત સ્પષ્ટ છે. II ૧૦૫, ૧૦૬, ૧૦૭ II

**ગાથાર્થ :** આમ ઉપનય કહ્યા. હવે અધ્યાત્મ નય કહીને પછી એની પરીક્ષાનો યશ મેળવો. ॥ ૭-૧૯ ॥

વિવેચન : આ પ્રમાણે આ ઢાળમાં ત્રણ ઉપનય કહ્યા. હવે આગળની આઠમી ઢાળમાં દિગંબર માન્ય અધ્યાત્મનય કહીને પછી દિગંબરમાન્ય નવનયની કલ્પના, ત્રણ ઉપનય વગેરેમાં ગુણ-દોષ વિચારવામાં આવશે. અને એ દારા તમે પણ યશને પામનારા બનો. ॥ ૧૦૮ ॥

શ્રી દેવસેનાચાર્યકૃત આલાપ પદ્ધતિમાં ઉપનયોને જણાવનારો પાઠ આ પ્રમાણે છે-

उपनयभेदा उच्यन्ते-सद्भूतव्यवहारो द्विधा । शुद्धसद्भूतव्यवहारो यथा शुद्धगुणशुद्धगुणिनोः शुद्धपर्यायशुद्धपर्यायणोर्भेदकथनम् । अशुद्धसद्भूतव्यवहारो यथा अशुद्धगुणाशुद्धगुणिनोरशुद्धपर्याया-शुद्धपर्यायणोर्भेदकथनम् । इति सद्भूतव्यवहारोऽपि द्वेधा ।

असद्भृतव्यवहारस्त्रेधा । स्वजात्यसद्भृतव्यवहारो यथा परमाणुर्बहुप्रदेशीति कथनमित्यादि। विजात्यसद्भृतव्यवहारो यथा मूर्तं मितज्ञानं, यतो मूर्तद्रव्येण जिनतम् । स्वजातिविजात्यसद्भूत– व्यवहारो यथा–ज्ञेये जीवेऽजीवे ज्ञानमिति कथनं, ज्ञानस्य विषयत्वात् । इत्यसद्भृतव्यवहारस्त्रेधा।

उपचरितासद्भूतव्यवहारस्त्रेधा । स्वजात्युपचरितासद्भूतव्यवहारो यथा-पुत्रदारादि मम । विजात्यु-पचरितासद्भूतव्यवहारो यथा-वस्त्राभरणहेमरत्नादि मम । स्वजातिविजात्युपचरितासद्भूतव्यवहारो यथा-देशराज्यदुर्गादि मम ।

इत्युपचरितासद्भतव्यवहारस्त्रेधा ।

સાતમી ઢાળ પૂરી.

# (ંઢાળ આઠમીં)

દોઉ મૂલનય ભાષિયા રે, નિશ્ચય નઇં વ્યવહાર I નિશ્ચય દ્વિવિધ તિહાં કહિઓ રે, શુદ્ધ અશુદ્ધ પ્રકાર રે II પ્રાણી પરખો આગમભાવ II ૮-૧ II

જીવ કેવલાદિક યથા રે, શુદ્ધવિષય નિરુપાધિ । મઇનાણાદિક આતમા રે, અશુદ્ધ તે સોપાધિ રે ॥ પ્રાણી ॥ ૮-૨ ॥

ટબો : પ્રથમ અધ્યાત્મ ભાષાઇ ૨ નય કહિયા એક નિશ્ચયનય, બીજો વ્યવહારનય. તિહાં નિશ્ચયનય દ્વિવિધ કહીઓ-એક શુદ્ધ નિશ્ચય નય, બીજો અશુદ્ધનિશ્ચયનય. હે પ્રાણી ! આગમના ભાવ પરખીનઇ ગ્રહો. ॥ ૮-૧ ॥

દિગંબરાચાર્યશ્રી દેવસેન કૃત નયચક્રમાં આપેલ નિરૂપણની વિચારણા ચાલી રહી છે. એને જ આગળ ચલાવતાં ગ્રન્થકાર હવે એમને માન્ય બે મૂળનયની વાત આ ઢાળમાં પ્રારંભે કરી રહ્યા છે.

ગાથાર્થ : અધ્યાત્મની દેષ્ટિએ બે મૂળ નય કહ્યા છે. નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય. તેમાં નિશ્ચયનય બે પ્રકારનો કહ્યો છે. શુદ્ધ અને અશુદ્ધ. નિરુપાધિક શુદ્ધ વિષયને નજરમાં લઈને જીવને કેવલજ્ઞાનાદિરૂપ કહેવો એ શુદ્ધનિશ્ચય છે... અને સોપાધિક અશુદ્ધ ગુણને નજરમાં રાખીને જીવને મિતિજ્ઞાનાદિકરૂપ કહેવો એ અશુદ્ધ નિશ્ચયનય છે. હે પ્રાણી! આગમના ભાવ પરખો. ॥ ૮-૧, ૨ ॥

**વિવેચન :** શ્રી દેવસેનાચાર્ય નયોની બે રીતે પ્રરૂપણા કરી છે... તર્કશાસ્ત્રને અનુસરનારા નયો અને અધ્યાત્મની દષ્ટિવાળા નયો.

તર્કશાસ્ત્રની દેષ્ટિએ - અર્થાત્ તર્કસંગત થાય એ રીતે, જુદા-જુદા દેષ્ટિકોણથી વિચારવામાં આવે તો તે પદાર્થ કેવો ભાસે ? એવું કથન ૯ નય તથા ત્રણ ઉપનય દ્વારા થાય છે... આ નિરૂપણ સર્વપદાર્થોને આવરી લેનારું હોય છે.

માત્ર આત્મા અને આત્મસંલગ્ન બાબતોનો જુદા - જુદા દષ્ટિકોણથી વિચાર કે જે વૈરાગ્યના પોષણ દ્વારા અધ્યાત્મને સાધનારો બને... અધ્યાત્મનો પોષક બને... એ આધ્યાત્મિક નય છે.

નયોના બે અલગ-અલગ પ્રકારના નિરૂપણ પાછળ શ્રી દેવસેનાચાર્યનો અભિપ્રાય આવો કોઈક હોવો જોઈએ.

એકત્વ-અનિત્ય-અન્યત્વ વગેરે ભાવના દ્વારા વૈરાગ્યના અધ્યાત્મના પોષણ માટે હવે આધ્યાત્મિક નયોનું નિરૂપણ ચાલુ થાય છે. 'જીવ, તે કેવળજ્ઞાનાદિરૂપ છઇ' ઇમ - જે નિરુપાધિ કહિઇં કર્મોપાધિ રહિત, કેવળજ્ઞાનાદિ શુદ્ધ વિષય લેઇ, આત્માનઇં અભેદ દેખાડિઇં તે શુદ્ધ-નિશ્ચયનય. મતિજ્ઞાનાદિક અશુદ્ધ ગુણનઇ આત્મા કહિઇં તે અશુદ્ધનિશ્ચયનય. ॥ ૮-૨ ॥

દોઈ ભેદ વ્યવહારના જી, સદ્ભૂતાસદ્ભૂત ! એક વિષય સદ્ભૂત છઇંજી, પરવિષયાસદ્ભૂત રે !! પ્રાણી૦ !! ૮-૩ !! ઉપચરિતાનુપચરિતથી રે, પહિલો દોઇ પ્રકાર ! સોપાધિક ગુણ-ગુણી ભેદઇં રે, જિઅની મતિ ઉપચાર રે !! પ્રાણી૦ !! ૮-૪ !! નિરુપાધિક ગુણ-ગુણિ ભેદઇં રે, અનુપચરિત સદ્ભૂત ! કેવળજ્ઞાનાદિક ગુણો રે, આતમના અદ્ભૂત રે !! પ્રાણી૦ !! ૮-૫ !!

**પ્રથમ અધ્યાત્મ :** અધ્યાત્મ ભાષાએ=અધ્યાત્મની પરિભાષામાં મુખ્ય બે નય કહ્યા છે. આત્માનો જે પદાર્થો સાથે અભેદ સંભવિત હોય તે પદાર્થો સાથેનો અભેદ જોનાર-કહેનાર નય એ નિશ્ચયનય છે... અને ભેદ જોનાર-કહેનાર નય એ વ્યવહારનય છે.

આમાં નિશ્ચયનય બે પ્રકારનો છે. (૧) શુદ્ધ નિશ્ચયનય : 'જીવ કેવલજ્ઞાનરૂપ છે' 'જીવ કેવલદર્શનાત્મક છે' 'જીવ અનંતવીર્યાત્મક છે'… આવું બધું કથન એ શુદ્ધ નિશ્ચયનય છે. આમાં કેવલજ્ઞાન વગેરે નિરુપાધિક ગુણો છે… અર્થાત્ કર્માત્મક ઉપાધિથી રહિત-શુદ્ધ ગુણો છે… માટે આત્માનો એની સાથે અભેદ જણાવનાર આ નય એ શુદ્ધનિશ્ચયનય છે.

(૨) અશુદ્ધ નિશ્ચયનય : 'જીવ મતિજ્ઞાનરૂપ છે'... 'જીવ શ્રુતજ્ઞાનરૂપ છે'... 'જીવ ચક્ષુદર્શનરૂપ છે'... આવું બધું કથન એ અશુદ્ધ નિશ્ચયનય છે. અહીં મતિજ્ઞાન વગેરે આત્મગુણો કર્મોપાધિ સહિત છે... માટે અશુદ્ધ ગુણો છે. એનો ને આત્માનો અભેદ કહેનાર હોવાથી આ અશુદ્ધ નિશ્ચયનય છે.

હે પ્રાણી ! આગમના ભાવો પરખો... અને પરખીને (= પરીક્ષા કરીને) જે યુક્તિસંગત હોય તેનું ગ્રહણ કરો. ॥ ૧૦૯-૧૧૦ ॥

ગાથાર્થ : વ્યવહારનયના બે ભેદ છે. સદ્ભૂત વ્યવહારનય અને અસદ્ભૂત વ્યવહારનય. એકવિષય = સ્વિવિષય અંગેનો વ્યવહાર એ સદ્ભૂત વ્યવહાર છે અને પરિવિષયક જે વ્યવહાર એ અસદ્ભૂત વ્યવહારનય છે. આમાંનો પ્રથમ સદ્ભૂત વ્યવહારનય બે પ્રકારે છે... ઉપચરિત અને અનુપચરિત. સોપાધિક ગુણ અને ગુણીનો ભેદ ઉપચાર કરનાર પ્રથમ પ્રકાર છે, જેમકે - 'જીવની મતિ'. નિરુપાધિક ગુણ-ગુણીનો ભેદ દર્શાવનાર છે બીજો અનુપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહાર. જેમકે આત્માના (સદ્ભૂત એવા) કેવલજ્ઞાનાદિ ગુણો છે. ॥ ૮-૩, ૪, ૫ ॥

ટબો : નિશ્ચયનય અભેદ દેખાડઇં, વ્યવહારનય તે ભેદ દેખાડઇ છઇં. વ્યવહારનયના ૨ ભેદ કહ્યાં છઇં-એક-સદ્ભૂત વ્યવહાર, બીજો અસદ્ભૂત વ્યવહાર. તે એક વિષય કહતાં = એકદ્રવ્યાશ્રિત તે સદ્ભૂત વ્યવહાર, પરવિષય તે અસદ્ભૂત વ્યવહાર. ॥ ८-૩ ॥

પહેલો જે સદ્ભૂતવ્યવહાર તે ૨ પ્રકારિં છઇં - એક ઉપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહાર, બીજો અનુપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહાર. સોપાધિક ગુણ-ગુણિભેદ દેખાડેઇ, તિહાં પ્રથમભેદ જિમ ''जीवस्य मितज्ञानम्.'' ઉપાધિ તેહ જ ઇહાં ઉપચાર. ॥ ૮-૪ ॥

નિરુપાધિક ગુણ-ગુણિ ભેદઇં બીજો ભેદ. યથા ''जीवस्य केवलज्ञानम्'' ઇહાં ઉપાધિરહિતપણું તેહ જ નિરુપચારપણું જાણવું. ॥ ८-૫ ॥

## અસદ્ભૂત વ્યવહારના જી, ઇમ જ ભેદ છઇ દોઇ **ા** પ્રથમઅસંશ્લેષિતયોગઇ જી, દેવદત્ત ધન જોઈ રે II પ્રાણી૦ II ૮-૬ II

विवेयन : निश्चयनय... ગુણ-ગુણી વચ્ચે ભેદ પણ હોય છે ને અભેદ પણ હોય છે. આ વાત આગળ આવી ગઈ છે... આમાંથી નિશ્ચયનય અભેદને જુએ છે અને દેખાડે છે = કહે છે. વ્યવહારનય ભેદને જુએ છે અને દેખાડે છે = વચનપ્રયોગ દ્વારા કહે છે. આ ભેદને કહેનાર વ્યવહારનયના વળી બે ભેદ છે... સદ્દ્ભૂત વ્યવહારનય અને અસદ્દ્ભૂત વ્યવહારનય. એમાં, એક વિષય = એક દ્રવ્યાશ્રિત તે સદ્દ્ભૂત વ્યવહારનય છે... અર્થાત્ ગુણવાન્ જે દ્રવ્ય છે તે જ દ્રવ્યમાં આશ્રિત પદાર્થનો ભેદસંબંધ જોનાર-કહેનાર જે છે તે સદ્દ્ભૂત વ્યવહારનય છે. જેમકે जीवस्य मित्ज्ञानम्... जीवस्य केवलज्ञानम्... અહીં મિતિજ્ઞાન કે કેવલજ્ઞાન જીવદ્રવ્યમાં જ અશ્રિત છે... માટે એના ભેદસંબંધને કહેનાર વ્યવહારનય એ સદ્દ્ભૂત વ્યવહારનય છે.

પરિવિષય તે અસદ્ભૂત વ્યવહારનય છે... અર્થાત્ જીવ કરતાં ભિન્ન (= અજીવ) એ અહીં 'પર' છે... તદ્વિષયક ભેદસંબંધ દર્શાવનાર વ્યવહારનય એ અસદ્ભૂત વ્યવહારનય છે... જેમકે 'જીવનું શરીર'... 'દેવદત્તનું ધન...'

આમાં પહેલો જે સદ્ભૂત વ્યવહારનય છે એના પાછા બે પ્રકાર છે.

- (૧) ઉપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહારનય : કર્મરૂપ ઉપાધિથી સહિત જે ગુણ (જેમકે મતિજ્ઞાન વગેરે), આવા સોપાધિક ગુણનો ગુણી સાથેનો ભેદ દર્શાવનાર નય એ ઉપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહાર છે. જેમકે जीवस्य मितज्ञानम्... અહીં ઉપાધિ એ જ ઉપચાર છે...
- (२) **અનુપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહારનય :** કર્મરૂપ ઉપાધિથી રહિત એવા ગુણ-ગુણીનો ભેદ દર્શાવનાર નય એ અનુપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહાર છે. જેમ કે जीवस्य केवलज्ञानम्... અહીં ઉપાધિ રહિતપણું એ જ નિરુપચારપણું જાણવું. ॥ ૧૧૧-૧૧૨-૧૧૩ ॥

ગાથાર્થ: અસદ્ભૂત વ્યવહારના પણ એ જ રીતે બે ભેદ છે. એમાં પ્રથમ અસંશ્લેષિતયોગે હોય છે... જેમકે 'દેવદત્તનું ધન...' અને બીજો સંશ્લેષિતયોગે ભેદ જોનાર છે... જેમકે 'આત્માનો દેહ.' નયચક્રગ્રન્થમાં આ નય, ઉપનય અને મૂળનય કહ્યા છે. Ⅱ ૮-૬, ૭ Ⅱ

# સંશ્લેષિતયોગઇ બીજો રે, જિમ આતમનો દેહ । નય ઉપનય નયચક્રમાં રે, કહિયા મૂલનય એહ ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૭ ॥

ટબો ઃ અસદ્ભૂત વ્યવહારના ઇમ જ ૨ (ભેદ) છઇં - એક ઉપચરિતાસદ્ભૂત વ્યવહાર, બીજો અનુપચરિતાસદ્ભૂત વ્યવહાર. પહેલો ભેદ અસંશ્લેષિત યોગઇં કલ્પિત

વિવેચન : અસદ્ભૂત... જ્યાં ભેદસંબંધ હોય... ત્યાં કથંચિત્ પણ અભેદ (તાદાત્મ્ય = ઐક્ય) સંબંધ પણ હોવો જ જોઈએ... જે બે પદાર્થો વચ્ચે આવું ઐક્ય કોઈ રીતે સંભવિત ન હોય... એ બે વચ્ચે કહેવાતો ભેદસંબંધ પણ વાસ્તવિક હોતો નથી... માટે અસદ્ભૂત હોય છે... ઐક્ય તો એના એ જ દ્રવ્યમાં હોઈ શકે... અન્ય દ્રવ્યમાં હોઈ શકે જ નહીં... તેથી પૂર્વે કહ્યું હતું કે એક દ્રવ્યાશ્રિત હોય ત્યાં સદ્ભૂત... અને પરદ્રવ્યાશ્રિત હોય ત્યાં અસદ્ભૂત... આ જ કારણ છે કે 'જીવનું કેવલજ્ઞાન' એવા અનુપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહારનયની સામે 'જીવ કેવલજ્ઞાનરૂપ છે' એવો શુદ્ધ નિશ્ચયનય છે, અને 'જીવનું મતિજ્ઞાન' એવા ઉપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહારનયની સામે 'જીવ મતિજ્ઞાનરૂપ છે' એવો અશુદ્ધ નિશ્ચયનય છે... પણ એ રીતે અનુપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર (જીવનું શરીર) અને ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર (દેવદત્તનું ધન)... આ બંને સામે નિશ્ચયનયના કોઈ પ્રકાર નથી... આનું કારણ સ્પષ્ટ છે કે અનુપચરિત અને ઉપચરિત સદ્ભૂત વ્યવહારનય જે કેવલજ્ઞાન અને મતિજ્ઞાનના ભેદને કહે છે, તે કેવલ મતિજ્ઞાનનો જીવ સાથે અભેદ (=ઐક્ય) સંબંધ પણ છે જ જેને શુદ્ધ-અશુદ્ધ નિશ્ચયનય જુએ છે. પણ, અનુપચરિત અને ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય જે શરીર અને ધનના ભેદસંબંધને કહે છે તે શરીર અને ધનનું જીવ-દેવદત્ત સાથે ઐક્ય છે જ નહીં...જેને નિશ્ચયનય જોઈ-કહી શકે...માટે તત્સંલગ્ન નિશ્ચયનયના પ્રકારો છે નહીં.

શંકા - 'દેવદત્તનું ધન' વગેરેમાં ભેદસંબંધ પણ જો વાસ્તવિક નથી, તો એને જોનાર આ દષ્ટિકોણને દુર્નય જ ન કહેવો જોઈએ?

સમાધાન - વિષયભૂત પદાર્થ વાસ્તવિક (પારમાર્થિક) છે કે અવાસ્તવિક એ સુનય-દુર્નયપણામાં નિયામક નથી. પણ, ઇતરાંશનો અપલાપ ન હોવો-હોવો એ જ એમાં નિયામક છે. પ્રસ્તુતમાં વિષય અપારમાર્થિક છે માટે એને અસદ્ભૂત કહેલ જ છે, પછી એ કારણે એને દુર્નય ન કહી દેવાય. અથવા, શ્રીદેવસેનાચાર્યની હાલ આ અધ્યાત્મનયની પ્રરૂપણા ચાલે છે. એમાં જેનાથી આત્મોત્થાન થાય એ અધ્યાત્મનય સદ્ભૂત-વાસ્તવિક છે… જે એમાં પ્રતિબંધક બને એ અસદ્ભૂત છે… 'મારું શરીર….' 'મારું ધન' વગેરે બુદ્ધિ આત્મોત્થાનમાં પ્રતિબંધક હોવી સ્પષ્ટ છે, માટે એને અસદ્ભૂતવ્યવહારનય કહેલ છે… આમ પણ વિચારી શકાય છે.

એટલે નિશ્ચિત થયું કે અસદ્ભૂત વ્યવહારનય દ્વારા જીવનાં જે શરીર-ધન વગેરે ભાસે છે તે વાસ્તવિક રીતે જીવના છે નહીં... એ માત્ર ઉપચારથી જીવના કહેવાય છે. આ વાતને જો જીવ આત્મસાત્ કરે તો શરીર પરના મમત્વ પર ઘા પડ્યા વિના રહે નહીં... દેહાત્મભેદજ્ઞાન સરળ બન્યા વિના રહે નહીં... અને તેથી શરીર પરની મમતાના કારણે જે સુખશીલતા તથા

સંબંધઇ હોઇ, જિમ "દેવદત્તનું ધન" ઇહાં ધન દેવદત્તનઇ સંબંધ સ્વસ્વામિભાવરૂપ કલ્પિત છઇ, તે માટિ ઉપચાર. દેવદત્ત નઇ ધન એક દ્રવ્ય નહીં, તે માટિ અસદ્ભૂત. એમ ભાવના કરવી. ॥ ૮-૬ ॥

બીજો ભેદ - સંશ્લેષિતયોગઇં - કર્મજ સંબંધઇં જાણવો. જિમ ''આત્માનું શરીર'' આત્મા-દેહનો સંબંધ ધનસંબંધની પરિ કલ્પિત નથી. વિપરીત ભાવનાઇં નિવર્તઇં નહીં.

કષ્ટભીરુતા-રોગપ્રતિકાર આદિની લાગણીઓ નિર્માણ થયેલી છે ને એ લાગણીવશાત્ જાતજાતના સંક્લેશ-આર્તધ્યાન તથા પાપ સાહજિક બની ગયા છે… આ બધાથી પરાક્ષુખ બની શરીરને સાધનામાર્ગ જોડવું… પરાયા શરીર દ્વારા પણ આત્મકમાણી કરી લેવી… આ બધું શક્ય બનવા માંડે છે. આવું જ ધન પરની ગાઢ મૂચ્છી-તજ્જન્ય સંક્લેશો- માનવ હત્યા સુધીના પાપો-સગા બાપ-ભાઈઓ વગેરે સાથેના પણ ભયંકર યાવજ્જીવ અને ભવાંતરમાં પણ સાથે ચાલે એવા વૈરસંબંધો - આવું બધું દુનિયામાં જે દષ્ટિગોચર થાય છે… તેનાથી પણ પર રહેવું અને સંતોષને પરમ સુખ માનવું… ધનલોભ ઘટાડીને ધન દ્વારા પણ સુકૃતો કરી આત્મકમાણી સાધી લેવી… એ સાધક માટે શક્ય બનતું જાય છે. માટે, 'મારું શરીર', 'મારું ધન', 'મારું ઘર' વગેરે જે મમત્વ બુદ્ધિઓ અનાદિકાલીન છે… તે બધી 'અસદ્ભૂત વ્યવહાર છે' આ વાતને વારંવાર ઘુંટવી જોઈએ અને આ બુદ્ધિઓનો ભોગ આપીને મારું જ્ઞાન-મારું દર્શન-મારું ચારિત્ર-મારો તપ-મારી ક્ષમા… આવી બધી સદ્ભૂત વ્યવહાર માન્ય બુદ્ધિઓને પ્રાધાન્ય આપી એ માટે પ્રયત્નશીલ બનવું જોઈએ. 'મારું શરીર-ધન વગેરે બધું તો અસદ્ભૂત છે-પરાયું છે… મારું સમ્યગ્જ્ઞાન વગેરે તો સદ્ભૂત છે-મારાં છે… પરાયાના ભોગે મારાનું સમર્થન-પોષણ થતું હોય તો એના જેવું રૂડું શું?' આવી બધી બુદ્ધિ ઉક્ત પ્રયત્ન કરાવે જ… અસ્તુ…

આ અસદ્ભૂત વ્યવહારનયના પણ ઇમ જ=એમ જ=સદ્ભૂત વ્યવહારનયના જેમ ઉપચરિત અને અનુપચરિત એમ બે ભેદ છે એમ જ ઉપચરિત-અનુપચરિત બે ભેદ છે.

- (૧) ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહાર… જ્યાં અસંશ્લેષિતયોગે કલ્પિત ભેદસંબંધ હોય ત્યાં આ પ્રથમ ભેદ જાણવો. જેમકે 'દેવદત્તનું ધન' આવો વાક્યપ્રયોગ. આમાં ધન અને દેવદત્ત વચ્ચે જે સ્વ-સ્વામિભાવ સંબંધ છે તે કલ્પિત છે. તેથી અહીં ઉપચાર છે… વળી દેવદત્ત અને ધન એ બે કાંઈ એક દ્રવ્ય નથી… અલગ-અલગ દ્રવ્ય છે… માટે અસદ્ભૂત છે… અને ભેદને જોવામાં કહેવામાં આવી રહ્યો છે… માટે વ્યવહારનય છે… આ રીતે આ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય છે એની ભાવના કરવી.
- (૨) અનુપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય... જ્યાં સંશ્લેષિતયોગે કર્મજ=કર્મજન્ય સંબંધ હોય છે ત્યાં આ બીજો ભેદ જાણવો. જેમકે 'આત્માનું શરીર'... આત્મા અને દેહનો સંબંધ ધનના સંબંધની જેમ કલ્પિત નથી. અને તેથી વિપરીત ભાવનાથી નિવર્તતો નથી=સંબંધ દૂર થઈ જતો નથી. યાવજ્જીવ રહે છે. તેથી કલ્પિત ન હોવાથી અનુપચરિત છે... અને આત્મા તો આત્મદ્રવ્ય

છે જ્યારે શરીર એ પુદ્ગલદ્રવ્ય છે. માટે ભિન્ન વિષય હોવાથી=જુદા-જુદા દ્રવ્યાત્મક સંબંધીઓ વચ્ચેના સંબંધરૂપ હોવાથી અસદ્ભૂત છે.

પ્રશ્ન : આમાં સંશ્લેષિતયોગ... અસંશ્લેષિતયોગ... કલ્પિતસંબંધ... અકલ્પિતસંબંધ... આ બધું શું છે ? કંઈ સ્પષ્ટીકરણ નથી ?

ઉત્તર : નયચક્ર અને દ્રવ્યગુણપર્યાયનો રાસ... આ બેમાંથી તો આટલું સ્પષ્ટીકરણ મળે છે... પણ 'સંશ્લેષિત યોગ' શબ્દનો અને બે દષ્ટાન્તોનો વિચાર કરીએ તો એવું જણાય છે કે-

સંશ્લેષિતયોગ = સંશ્લેષવાળો સંબંધ...

આમાં સંશ્લેષ એટલે આશ્લેષ-ભેટવું-ચોંટવું... એટલે આવો અર્થ મળે છે કે જ્યાં બન્ને સંબંધીઓ પરસ્પર ભેટીને-અડીને રહ્યા હોય એવા સંબંધીઓ વચ્ચેનો સંબંધ એ સંશ્લેષવાળો સંબંધ હોવાથી સંશ્લેષિત યોગ છે... એટલે આવા સંબંધથી જોડાયેલા સંબંધીઓ સર્વત્ર એકત્ર જ હોય છે... અર્થાત્ એક સંબંધી (આત્મા) અમદાવાદમાં હોય અને બીજો સંબંધી (શરીર) સુરતમાં હોય... આવું આમાં સંભવતું નથી... એક સંબંધી સ્થાનાંતર કરે તો બીજા સંબંધીનું પણ સંબંધવશાત્ સ્થાનાંતર થઈ જ જાય અને નહીંતર સંબંધ ખતમ થઈ જાય...

અસંશ્લેષિતયોગ જ્યાં હોય છે ત્યાં આવું હોતું નથી... અર્થાત્ બે સંબંધીઓ પરસ્પર અડીને રહેવા જોઈએ એવું આવશ્યક નથી... એટલે જ એક સંબંધી (દેવદત્ત) બહાર હોય ને બીજો સંબંધી (ધન) તિજોરીમાં કે બેંકમાં હોય એવું સંભવિત છે... અરે ! સેંકડો યોજન દૂર હોય એવું પણ સંભવે છે ને છતાં સંબંધ અક્ષતપણે જળવાઈ શકે છે...

સંશ્લેષિતયોગ અને અસંશ્લેષિતયોગની આવી જે વાસ્તવિકતા છે એનાથી જણાય છે કે સંશ્લેષિતયોગ સ્થળે એક સંબંધીને જુઓ એટલે સામાન્યથી બીજો સંબંધી અને સંબંધ પણ દેખાઈ જ જાય છે... (જેમકે કવર પર ગુંદરથી ચોંટાડેલી ટિકિટ... અલબત્ ભૂતલ પર રહેલા ઘડા માટે પણ આવું જ છે... પણ ત્યાં ચોંટાડનાર પદાર્થન હોવાથી એને શ્લેષિત યોગ કહી શકાય... અને જયાં ગુંદર જેવી ચોંટાડનારી ચીજ દ્વારા સંબંધ થયો હોય ત્યાં સમ્યક્શ્લેષ = સંશ્લેષ... અને તેથી સંશ્લેષિત યોગ એમ કહી શકાય.)

પ્રશ્ન : જીવ અને શરીર વચ્ચે પણ સંશ્લેષિતયોગ કહેલો છે. ત્યાં ચોંટાડનાર તત્ત્વ (adhesive agent) કયું છે ?

ઉત્તર : કમ્મપયડી સંગ્રહણી ગ્રન્થમાં પ્રારંભે બંધનકરણમાં સ્નેહપ્રરૂપણા આવે છે. એમાં જે પ્રયોગ પ્રત્યય સ્પર્ધક પ્રરૂપણા છે, એના વિષયભૂત સ્નેહ એ આ ચોંટાડનાર તત્ત્વ છે... આશય એ છે કે જીવ જ્યારે શરીર પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે, ત્યારનો જીવના વીર્યના = યોગના = પ્રયોગના પ્રભાવે આ ગૃહ્યમાણ પુદ્દગલોમાં એક ચોક્કસ પ્રકારનો સ્નેહ = સ્નિગ્ધતા = ચીકાશ પેદા થાય છે. આ સ્નેહ એ પુદ્દગલોને આત્મપ્રદેશો સાથે એકમેક જેવો સંબંધ કરી આપે છે.

યાવજ્જીવ રહઇ, તે માટિં અનુપચરિત. અનઇ ભિન્ન વિષય, માટઇ અસદ્ભૂત જાણવો.

એ નય ઉપનય દિગંબર દેવસેનકૃત નયચક્રમાંહિં કહીયા છઇં, ૨ મૂલનય સહિત. ॥૮-૭॥

અલબત્ જીવ જે પુદ્ગલોને ગ્રહણ કરે છે એમાં જ આવો સ્નેહ પેદા થાય છે... અને એ ગ્રહણ થવામાં ઔદારિકશરીર નામકર્મ વગેરે કર્મ ભાગ ભજવે છે... માટે આ સંબંધનો સ્થૂળ ભાષામાં - બધાને સમજાય એ માટે - ગ્રન્થકારે 'કર્મજન્ય' તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો છે.

એટલે નક્કી થયું કે સંશ્લેષિતયોગમાં જો બન્ને સંબંધીની પરખ હોય તો એક સંબંધીને જોવા પર બીજો સંબંધી-સંબંધ... બધું જ જણાઈ જ જાય છે... પછી એ સંબંધની કલ્પના કરવાની રહેતી નથી... પણ આવું અસંશ્લેષિતયોગમાં નથી... કારણ કે બન્ને સંબંધી અલગ-અલગ સ્થળમાં રહ્યા હોય એ પણ સંભવિત હોવાથી એક સંબંધીને જોવા માત્રથી કે ક્યારેક પોતાના દેષ્ટિક્ષેત્રમાં અળગા-અળગા રહેલા બન્ને સંબંધીને જોવા માત્રથી પણ સંબંધ કાંઈ જણાઈ જતો નથી... માટે એની તો કલ્પના કરવાની રહે છે. એટલે એ સંબંધને કલ્પિત કહેવાય છે. વળી કલ્પિત = કલ્પના વિષય છે... એટલે કે મુખ્યતયા માનસિક છે... એટલે જ વિપરીત ભાવનાથી દૂર થઈ શકે છે... એટલે કે ધન ઊભું રહેવા છતાં (અને વ્યવહારમાં દેવદત્તનું જ કહેવાતું હોવા છતાં) 'આ ધન-ધાન્ય-ઘર... વગેરે કશું મારું નથી...' વગેરે ભાવનાઓ દ્વારા મમત્વ સંબંધને છોડી શકાય છે અને તેથી ખરેખર ધન ચાલ્યું જાય તો પણ દેવદત્તને એની કોઈ જ અસર ન થાય એ સંભવિત બને છે...

પણ આવું સંશ્લેષિત યોગ માટે સંભવિત નથી... ટીકીટને કવર પરથી ઉખાડવા જાવ... એટલે કવરનો કાગળ પણ ફાટવા વગેરેની અસર અનુભવે જ. શરીરમાંથી પ્રાણ (આત્મા) જાય ત્યારે મૃત્યુની અપાર વેદના જીવને થાય જ.

**શંકા** : જે સાધકે વિપરીત ભાવના દ્વારા શરીર પરનું મમત્વ પણ ઊઠાવી લીધું છે એને શરીર ત્યાગ અવસરે પણ અપાર સમાધિ જ હોય છે, એનું શું ?

સમાધાન : એ સાધકે મમત્વરૂપ માનસિક સંબંધ ઊઠાવી લીધો છે, તેથી એને માનસિક એવી અસમાધિ નથી થતી... પણ મૃત્યુની વેદના તો હોય જ છે... એનાથી એ બચી શકતો નથી. એટલે આના પરથી માર્ગદર્શન મળે છે કે - ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારથી જે જે શરીર ધન વગેરે સાથેનો પોતાનો મમત્વ સંબંધ ભાસતો હોય એને સાધકે વિપરીત ભાવના વડે દૂર કરવો જોઈએ... જેથી કર્મવશાત્ એમાં કાંઈપણ ફેરફાર થાય તો પણ સમાધિ અખંડ રહી શકે.

श्री જ્ઞાનસારઅષ્ટકમાં कर्म जीवं च संश्लिष्टं सर्वदा क्षीरनीरवत्... આમ જે કહ્યું છે એનાથી આવો પણ ભેદ મળે છે કે- ક્ષીરનીરની જેમ એકમેક સંબંધ હોય તે સંશ્લેષિતયોગ, ને જેનો એવો એકમેક સંબંધ નથી એ અસંશ્લેષિતયોગ. તેથી જીવનું શરીર... આમાં સંશ્લેષિતયોગ છે અને જીવનું ધન આમાં અસંશ્લેષિતયોગ છે.

એ નય ઉપનય... આ નવ નયો, ત્રણ ઉપનયો તથા બે મૂળ અધ્યાત્મનયો... આ બધાનું નિરૂપણ

વિષયભેદ યદ્યપિ નહી રે, ઇહાં અહ્મારઇ સ્થૂલ । ઉલટી પરિભાષા ઇસી રે, તો પણિ દાઝઇ મૂલ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૮ ॥ તત્ત્વારથિ નય સાત છઇ જી, આદેશાંતર પંચ । અંતરભાવિત ઉદ્ધરી રે, નવનો કિસ્યો એ પ્રપંચ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૯ ॥

ટબો : ઇહાં, અહ્યારઇં = શ્વેતાંબરનઇં સ્થૂલ કહતાં મોટો વિષયભેદ કહતાં અર્થનો ફેર નથી. તો પણિ-મૂલ કહતાં-પ્રથમથી ઉલટી = વિપરીત પરિભાષા = શૈલી કરી તે દાઝઇં છઇં = ખેદ કરઇં છઇં.

यद्यपि न भवति हानिः परकीयां चरति रासभे द्राक्षाम् । असमञ्जसं तु दृष्ट्वा, तथापि परिखिद्यते चेतः, इति वचनात् ।। ८-८ ।।

દિગંબર આચાર્ય શ્રીદેવસેને નયચક્ર નામના ગ્રન્થમાં તથા (આલાપ પદ્ધતિમાં) કરેલું છે. ॥૧૧૫ ॥

ગાથાર્થ : જો કે આ બાબતમાં અમારે મોટો કોઈ વિષયભેદ છે નહીં. છતાં પણ મૂળ પરિભાષાથી આવી ઊલટી પરિભાષા દાઝે છે. તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં નય સાત કહ્યા છે. આદેશાંતરથી પાંચ નય કહ્યાં છે. સાતમાં અંતર્ભાવ કરેલા બે નયને ઉદ્ધરીને = અલગા કરીને નવ નય કહેવા... આ શો પ્રપંચ છે ? II ૮-૮, ૯ II

વિવેચન : દિગંબરાચાર્ય શ્રીદેવસેનકૃત નય-ઉપનય વગેરે દર્શાવીને હવે ગ્રન્થકાર એ નિરૂપણની પરીક્ષા કરવા ચાહે છે... એટલે એની વિચારણા હવેની ગાથાથી શરૂ થાય છે. ઇંહાં અહ્યારઇં... ઇહાં = નવ નય વગેરેની આ દિગંબરીય પ્રરૂપણામાં જો કે અમારે = શ્વેતાંબરોને સ્થૂલ = મોટો વિષયભેદ = અર્થભેદ = અર્થફેર નથી... અર્થાત્ મોટાભાગના આ બધા અર્થો અમને માન્ય જ છે... અમે કાંઈ એમનાથી અલગ પ્રકારનો અર્થ માનતા નથી... (ગ્રન્થકારે પરીક્ષા કરવાનું કહ્યું છે... પરીક્ષા કરવાનો અર્થ એવો નથી કે બધું અસત્ય જ ઠેરવવું... પણ એવો છે કે સત્યાંશ કેટલો અને અસત્યાંશ કેટલો એનો નિર્ણય કરવો. એમાં અમારે સ્થૂલ વિષયભેદ નથી, એમ કહેવા દ્વારા ગ્રન્થકારે ઘણુંખરું નિરૂપણ તો સત્યાંશ જ છે... એ જણાવી દીધું... હવે અસત્યાંશ શું છે ? એ દર્શાવવા આગળ કહે છે -)

તો પણિ : તો પણ મૂલ=પ્રથમથી=પૂર્વાચાર્યોની અવિચ્છિન્ન પરંપરાથી પહેલેથી જે પરિભાષા=શૈલી ચાલી આવે છે એના કરતાં ઉલટી=વિપરીત પરિભાષા=શૈલી દેવસેનાચાર્યે જે અપનાવી છે તે દાઝે છે=ખેદ કરે છે=અમને ખેદ ઉપજાવે છે.

શંકા : એમણે એમના દિગંબર સંપ્રદાયમાં નવી શૈલી અપનાવી તો ભલે ને અપનાવી... એમાં તમને શું તકલીફ છે ? તે બોટિકની (દિગંબરોની) ઉલટી પરિભાષા દેખાડિઇ છઇ -

तत्त्वार्थ सूत्रઇं ૭ નય કહિયા છઇ. અનઇં આદેશાંતરે કહતાં મતાંતરે, તેહથી ૫ નય કહિયા છઇ. "सप्त मूलनयाः, पञ्च इत्यादेशान्तरम्" એ સૂત્રઇં, સાંપ્રત સમભિરૂઢ એવંભૂત એ ૩ નઇં "શબ્દ" એક નામઇં સંગ્રહઇં, તિવારઇં પ્રથમ ચાર સાથિ પાંચ, अत एव ઇકેકના ૧૦૦ ભેદ હુઇ છઇ, તિહાં પણ ૭૦૦ તથા ૫૦૦ ભેદ ઇમ-૨ મત કહિયા છઇ. यथोक्तमावश्यके -

इिक्को य सयिवहो, सत्त सया णया हवंति एमेव । अण्णो वि हु आएसो; पंचेव सया णयाणं तु ।। १ ।। वि. आ. भा. २२६४ ।।

સમાધાન : यद्यपि न... બીજાના દ્રાક્ષામંડપમાં ઘુસીને ગધડો એ બીજાની દ્રાક્ષ ખાઈ રહ્યો હોય તો જોનારને તો કશું નુકશાન નથી... છતાં પણ અસમંજસ=આ અનુચિત થઈ રહ્યું છે એવું જોઈને એનું ચિત્ત તો પરિખેદ પામે જ છે... આવા નીતિશાસ્ત્રના વચનના અનુસારે, દિગંબરે સ્વસંપ્રદાયમાં જે કરવું હોય તે કરે... એમાં અમારે શું લાગે વળગે ? છતાં આ ઘણું અનુચિત જોઈને અમારું મન પણ ખેદ પામે છે.

તે બોટિકની... તે બોટિકની=દિગંબરોની ઉલટી પરિભાષા શું છે ? એ હવે દેખાડે છે. વાચકવર શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજ નિર્મિત શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્ર શ્વેતાંબર અને દિગંબર બન્નેને માન્ય છે. આ તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ૭ નય કહ્યા છે... આદેશાંતરે=મતાંતરે, તેહથી=૭ નયને જણાવનાર મતથી અલગ પડતાં મતના અનુસારે ૫ નય કહ્યા છે. જુઓ આ સૂત્ર - सप्तमूलनया:, पञ्च इत्यादेशान्तरम्... ૭ નયના પાંચ નય શી રીતે થઈ જાય ? આ રીતે - નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ૠજુસૂત્ર, સાંપ્રત, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત આમ કુલ સાત મૂળ નયો છે... આમાંથી સાંપ્રત, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત આ ત્રણ છેલ્લા જે નયો છે એ બધાનો એક નયમાં જ સમાવેશ કરીને 'શબ્દનય' એમ એક નય જ કહેવામાં આવે તો પ્રથમના નૈગમ વગેરે ૪ + આ એક શબ્દનય… એમ કુલ પાંચ નય થાય છે. સાત નયોનો આ રીતે પાંચ નયમાં અંતર્ભાવ કરવો એ પૂર્વાચાર્યોને પણ માન્ય છે જ… એટલે જ, એક-એક મૂળનયના જે ૧૦૦-૧૦૦ અવાંતરભેદ થતા હોવાથી ૭ નયના ૭૦૦ નય થાય છે… આ ૭૦૦ નયની જયાં વાત કહી છે ત્યાં મતાંતરે ૫૦૦ નયની વાત પણ ભેગી કરી છે. જેમકે શ્રી આવશ્યકમાં કહ્યું છે કે-

"એક-એક નય ૧૦૦ પ્રકારનો છે. આ રીતે સાતે નય જાણવા… અર્થાત્ ૭ નયના ૭૦૦ ભેદ જાણવા. એક બીજો પણ આદેશ-મતાંતર છે… એ મુજબ ૫૦૦ નય થાય છે." અહીં ૧૦૦-૧૦૦ ભેદ ગુણીને મતાંતરે ૫૦૦ નયભેદ કહ્યા છે, એ જણાવે છે કે આ શાસ્ત્રકારને પણ મૂળ ૭ નય… ને મતાંતરે પાંચ નય માન્ય છે. જો આ રીતે ૯ નય પણ માન્ય હોત તો શાસ્ત્રોમાં ૯૦૦ પેટાનયની વાત પણ ક્યાંક કહી હોત.

એહવી શાસ્ત્રરીતિ છોડી, અંતરભાવિત-સાતમાંહિ ભેલ્યા, જે - દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિક, તે ઉદ્ધરી-અલગા કાઢી, નવ નય કહીયા, તે સ્યો પ્રપંચ ? ચતુર મનુષ્ય વિચારી જોઓ. ॥૮-૯॥ પજ્જયત્થ દ્રવ્યારથો રે, જો તુદ્દો અલગા દિષ્ટ ! અપ્પિય ણપ્પિય ભેદથી રે, કિમ ઇગ્યાર ન ઇષ્ટ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૦॥ સંગ્રહ વ્યવહારાદિકઇ રે, જો તુદ્દો ભેલો તેહ ! આદિ અંત નય થોકમાં જી, કિમ નવિ ભેલો એહ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૧॥

ટબો ઃ ઇમ ઇં કરતાં-પર્યાયાર્થ દ્રવ્યાર્થ નય, જો તુમ્હે અલગા દીઠા, અનઇં ૯ નય કહિયા, તો અર્પિત અનર્પિત નય અલગા કરીનઇં ૧૧ નય કિમ ન વાંછ્યા ? ॥ ૮-૧૦॥

હિવઇ, ઇમ કહસ્યો જે - "અર્પિતાનર્પિતિસદ્ધેઃ" ઇત્યાદિ તત્ત્વાર્થ સૂત્રાદિકમાંહિ, જે અર્પિત-અનર્પિતનય કહિયા છઇ-તે અર્પિત કહતાં-વિશેષ કહિઇ, અનર્પિત કહતાં - સામાન્ય કહિઇ, અનર્પિત સંગ્રહમાંહિં ભિલઇ, અર્પિત વ્યવહારાદિક વિશેષનયમાંહિં ભિલઇ, તો આદિ-અંત કહેતા પહિલા-પાછિલા નયના થોકડાંમાંહિ એહ દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિકનય કિમ નથી ભેલતાં ? જિમ-સાત જ મૂલ-નય કહવાઇ છઇ, તે વચન સુબદ્ધ રહઇ. ॥ ૮-૧૧ ॥

એહવી શાસ્ત્રરીતિ... પૂર્વશાસ્ત્રકારોની આવી શાસ્ત્રરીતિને છોડી દઈને બે નયને અલગ કરવા એ શું પ્રપંચ છે ? આશય એ છે કે પૂર્વાચાર્યોએ દ્રવ્યાર્થિકનય અને પર્યાયાર્થિકનયને નૈગમ વગેરે ૭ નયમાં જ અંતર્ભાવિત કરીને અલગ કર્યા નથી... તો શ્રી દેવસેનાચાર્ય પણ આ જ રીતને અનુસરવી જરૂરી હતી... એના બદલે આ બે નયોને અલગ પાડીને ૯ નયો કહેવા એ કેવો પ્રપંચ ? ચતુર મનુષ્યોએ આ વિચાર કરવા જેવો છે... અન્યથા વળી બીજા કોઈ નવા ગ્રન્થકાર નવી જ રીતે નયવિભાજન કરે... પછી નય અંગે એકસૂત્રતા જેવું કશું રહે જ નહીં... માટે આવી નવી પ્રણાલિકા ઊભી કરવી એ ઇચ્છનીય નથી... ॥ ૧૧૬-૧૧૭ ॥

ગાથાર્થ : પર્યાયાર્થ અને દ્રવ્યાર્થ જો તમે અલગા દેખો છો તો એ રીતે અર્પિત અને અનિર્પિત નયને અલગા ભેદ કરીને અગ્યાર નય કેમ માનતા નથી ? જો આ બે નયને સંગ્રહ-વ્યવહાર આદિ નયમાં ભેળવી દો છો તો એહ = દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નયને આદિનય સમૂહમાં અને અંતિમ નય સમૂહમાં કેમ ભેળવતા નથી ? ॥ ૮-૧૦, ૧૧ ॥

વિવેચન : જો પૂર્વાચાર્યોની પરંપરાને અનુસરવાનું ન હોય અને જે કાંઈ અન્તર્ભાવ બહિર્ભાવ થઈ શકતા હોય એ કરવાના હોય... તો ગ્રન્થકાર દિગંબરાચાર્યને નવી આપત્તિ દર્શાવે છે-

**ઇમઇં કરતાં...** પર્યાયાર્થ અને દ્રવ્યાર્થ નયને સાત નય કરતાં અલગા જોઈને જો તમે ૯ નય કહો છો તો એ રીતે અર્પિતનય અને અનર્પિતનયને પણ અલગા કરીને ૧૧ નય કેમ પજ્જવનય તિઅ અંતિમા રે, પ્રથમ દ્રવ્યનય ચાર । જિનભદ્રાદિક ભાસિઆ રે, મહાભાષ્ય સુવિચાર રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૨ ॥ સિદ્ધસેન મુખ ઇમ કહઇ રે, પ્રથમ દ્રવ્યનય તીન । તસ ઋજુસૂત્ર ન સંભવઇ રે, દ્રવ્યાવશ્યક લીન રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૩ ॥

ટબો ઃ ૭ નયમધ્યે, દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિક ભેલ્યાની આચાર્યમત પ્રક્રિયા દેખાડઇં છઇં - અંતિમા કહતાં છેલ્લા જે ૩ ભેદ શબ્દ-સમભિરૂઢ-એવંભૂત રૂપ તે પર્યાયનય કહિઇં. પ્રથમ

નથી કહેતાં ? કારણ કે શ્રીतત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં अर्पितानर्पितसिद्धेः સૂત્ર દ્વારા એ બે નય પણ કહ્યા તો છે જ.

હિવઇ, ઇમ કહસ્યો... દિગંબર : શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં अર્પિતાનર્પિતસિદ્ધે: સૂત્રમાં અર્પિત-અનર્પિતનય જે કહ્યા છે તેમાં અર્પિત = વિશેષ અને અનર્પિત = સામાન્ય... એવો અર્થ છે. એટલે અનર્પિતનયનો સંગ્રહમાં અંતર્ભાવ છે અને અર્પિતનયનો વિશેષ માનનારા વ્યવહાર વગેરે નયમાં અન્તર્ભાવ છે. એટલે આમ, અન્યાન્યનયમાં અન્તર્ભાવ થઈ જતો હોવાથી એ બેને અમે અલગ પાડતા નથી. (કોઈપણ પદાર્થ જેમ દ્રવ્ય-પર્યાયાત્મક છે એમ સામાન્ય-વિશેષાત્મક છે... એમાંથી વિશેષને જયારે ગૌણ કરવામાં આવે છે - અનર્પિત કરવામાં આવે છે ત્યારે પદાર્થ માત્ર સામાન્યરૂપે ભાસે છે... એટલે પદાર્થને સામાન્યરૂપે જોનાર નયને અનર્પિતનય કહેવાય છે અને વિશેષની જયારે અર્પણા કરવામાં આવે છે ત્યારે પદાર્થ વિશેષમય ભાસે છે. માટે અર્પિતનય પદાર્થને વિશેષરૂપે દેખે છે.)

શ્વેતાંબર (ग्रन्थકાર): અર્પિત-અનર્પિતનયનો આ રીતે સંગ્રહ-વ્યવહારાદિમાં અન્તર્ભાવ થઈ જતો હોવાથી જો એને અલગ-સ્વતંત્ર નયપ્રકારરૂપે કહેતાં નથી તો એ રીતે તો દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નયનો પણ સાત નયમાંના પ્રથમ નયસમૂહ અને અંતિમ નય સમૂહમાં સમાવેશ થઈ જ જાય છે, તો એ બેને પણ એમાં કેમ ભેળવી દેતા નથી ? એ બેને પણ અલગ પાડવાની શી જરૂર છે ? માટે, એ બેનો પણ એ રીતે સાત નયમાં જ અન્તર્ભાવ કરી દેવો જોઈએ જેથી સાત જ મૂળનય કહેવાની પૂર્વાચાર્યોની જે પ્રણાલિકા છે-તે સુબદ્ધ રહે = તૂટી ન જાય અને ઉપરથી પુષ્ટ થાય. ॥ ૧૧૮-૧૧૯ ॥

ગાથાર્થ: પર્યાયનય અંતિમ ત્રણ નયમાં અને દ્રવ્યનય પ્રથમ ચાર નયમાં સમાવેશ પામી જાય છે એવો સુવિચાર શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ વગેરેએ મહાભાષ્યમાં = શ્રી વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કહ્યો છે... જયારે શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ વગેરે એમ કહે છે કે દ્રવ્યનય પ્રથમ ત્રણ નયોમાં સમાવેશ પામે છે... એમના મતે ઋજુસૂત્રનય (ચોથો હોવાથી પર્યાયાર્થિકરૂપ બની જતો હોવાના કારણે) દ્રવ્યાવશ્યકને માને એ સંભવતું નથી. ॥ ૮-૧૨, ૧૩ ॥

૪ નય-નૈગમ-સંગ્રહ-વ્યવહાર-ૠજુસૂત્ર લક્ષણ, તે દ્રવ્યાર્થિકનય કહિઇ, ઇમ જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ પ્રમુખ સિદ્ધાન્તવાદી આચાર્ય કહઇ છઇ. મહાભાષ્ય કહતાં વિશેષાવશ્યક, તે મધ્યે નિર્ધારઇ. ॥ ૮-૧૨ ॥

હિવઇ, સિદ્ધસેનદિવાકર-મલ્લવાદી પ્રમુખ તર્કવાદી આચાર્ય ઇમ કહઇં છઇં જે પ્રથમ 3 નય ૧ નૈગમ, ૨ સંગ્રહ, ૩ વ્યવહાર લક્ષણ, તે દ્રવ્યનય કહિઇં. ૠજુસૂત્ર ૧, શબ્દ ૨, સમભિરૂઢ ૩, એવંભૂત ૪ એ ૪ નય પર્યાયાર્થિક કહિઇં.

द्रव्यार्थिकमते सर्वे, पर्यायाः खलु कल्पिताः । तेष्वन्वयि च सद् द्रव्यं, कुण्डलादिषु हेमवत् ।। १ ।।

વિવેચન : દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનય આદિમ અને અંતિમ નય સમૂહમાં ભળી જાય છે એવું ગ્રન્થકારે પૂર્વગાથાઓમાં કહેલું... એ કઈ રીતે ભળે છે ? એ અંગે શ્વેતાંબર પરંપરામાં બે મત પ્રવર્તે છે, એટલે આ બે ગાથામાં ગ્રન્થકાર એ બન્ને રીતના સમાવેશને સમજાવે છે -

૭ નય મધ્યે... દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નય કઈ રીતે ૭ નયમાં ભળે છે એ અંગે આચાર્ય = પૂર્વાચાર્યોની મત પ્રક્રિયા દેખાડવામાં આવે છે. અંતિમા = છેલ્લા ૭ નયમાંના છેલ્લા જે શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત એ ત્રણ નયો છે તેને પર્યાયનય કહીએ... અર્થાત્ પર્યાયનયનો એ ત્રણમાં અંતર્ભાવ છે. અને પ્રથમ ૪ નય = નૈંગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર અને ઋજુસૂત્ર આ ચાર નયને દ્રવ્યાર્થિકનય કહીએ... અર્થાત્ દ્રવ્યાર્થિકનો આ ચારમાં અન્તર્ભાવ છે. શ્રી વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, વિશેષ-ણવતિ વગેરે ગ્રન્થોના રચયિતા અને સિદ્ધાન્તવાદી તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા શ્રી જિનભદ્રગણિક્ષમાશ્રમણે આ વાતનો નિશ્ચય મહાભાષ્યમાં = વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં આપેલો છે.

હિવઇ... શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ, શ્રીમલ્લવાદીજી વગેરે તર્કવાદી આચાર્યભગવંતો શ્રી સમ્મતિતર્ક પ્રકરણ વગેરેમાં આ રીતે અન્તર્ભાવ કરી દેખાડે છે કે જે પ્રથમ ત્રણ - નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહારનય છે તે દ્રવ્યાર્થિકનય છે. અને છેલ્લા ચાર - ૠજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂતનય છે એ પર્યાયાર્થિક નય છે.

આ તર્કવાદીઓનો આશય એવો છે કે -

દ્રવ્યાર્થિક નયમતે બધા પર્યાયો ખરેખર કલ્પિત છે = કાલ્પનિક છે. આ કલ્પના કરાયેલા પર્યાયોમાં અન્વય પામનાર દ્રવ્ય જે હોય છે તે જ વાસ્તવિક સત્પદાર્થ છે જેમકે કુંડલ-કેયુર વગેરેમાં અન્વય પામનાર સુવર્શ. પર્યાયાર્થમતે પર્યાયો જ વાસ્તવિક છે. પર્યાયથી પૃથગ્ = ભિન્ન કોઈ દ્રવ્ય છે નહીં. (પર્યાયોને જ માનવાના... ને દ્રવ્યને નહીં માનવાનું આવું શા માટે ? એટલા માટે કે જે અર્થક્રિયાકારી હોય છે એ જ સત્ હોય છે... જે અર્થક્રિયાકારી નથી હોતું તે તો

पर्यायार्थमते द्रव्यं, पर्यायेभ्योऽस्ति नो पृथक् । यत्तैरर्थक्रिया दृष्टा, नित्यं कुत्रोपयुज्यते ।। २ ।।

इति द्रव्यार्थपर्यायार्थनयलक्षणात् अतीतानागतपर्यायप्रतिक्षेपी ऋजुसूत्रः शुद्धमर्थपर्यायं मन्यमानः कथं द्रव्यार्थिकः स्याद् ? इत्येतेषामाशयः ।

શશશૃંગની જેમ અસત્ હોય છે... અને) અર્થ ક્રિયા તો તૈઃ = પર્યાયોથી જ થતી દેખાય છે... નિત્ય (= દ્રવ્ય) તો ક્યાં ઉપયોગી હોય છે ? અર્થાત્ એનાથી કોઈ અર્થક્રિયા થતી દેખાતી નથી, માટે એ સત્ નથી. (દ્રવ્યાર્થિકનય, आदावन्ते च यनास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा ન્યાયને અનુસરીને કહે છે કે ધારોકે સોનાના કડામાંથી કુંડલ બનાવ્યા... ને પછી કાળાન્તરે કુંડલમાંથી કેયુર બનાવ્યા... તો આદૌ = કડાવસ્થામાં અને અન્તે = કેયુર અવસ્થામાં કુંડલ છે જ નહીં... માટે વર્તમાનમાં પણ જ્યારે કુંડલાકાર દેખાઈ રહ્યો છે ત્યારે પણ કુંડલ વાસ્તવિક રીતે છે નહીં. આ બાબતનો વિસ્તાર પૂર્વે બીજી ઢાળની નવમી ગાથાના વિવેચનમાં આવી ગયો છે. (જુઓ પૃષ્ઠાંક ૬૬). માટે કુંડલાદિપર્યાય એ માત્ર આભાસ છે. વાસ્તવિક નથી. પણ પૂર્વે પણ જે સુવર્ણદ્રવ્ય હતું ને પાછળથી પણ જે સુવર્ણદ્રવ્ય રહેવાનું છે એ જ વસ્તુતઃ સત્ છે. પર્યાયાર્થિક નય કહે છે કે શરીરશોભા માટે પહેરવાનું હોય ત્યારે કુંડલ-કેયુર વગેરે પર્યાયો જ કામ લાગે છે... સુવર્ણદ્રવ્યને કોણ પહેરે છે ? સુવર્ણદ્રવ્ય શું શરીરશોભા કરી શકે છે ? એટલે અર્થક્રિયાકારિત્વ પર્યાયોમાં જ છે, નિત્ય એવા દ્રવ્યમાં નથી... માટે એ વાસ્તવિક સત્ નથી.

**શંકા** : સુવર્ણદ્રવ્ય કુંડલ-કેયુર વગેરેને ઉત્પન્ન કરે જ છે ને ! માટે એમાં અર્થક્રિયાકારિત્વ નથી એમ કેમ કહેવાય ?

सभाधान : કુંડલાદિ પર્યાયરૂપે પરિશામવું એ તો સુવર્શાદિ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ જ છે... द्रवित = तांस्तान् पर्यायान् गच्छतीति द्रव्यम्... (જળાહરશ... પાણીને ઠંડુ કરવું... આવું કોઈ પ્રયોજન મૃદ્દ્રવ્યથી સરતું નથી... ઘડારૂપ પર્યાયથી જ સરે છે... આ પ્રસિદ્ધ જ છે...)

ટૂંકમાં, આદૌ, અન્તે અને વર્તમાનમાં (અર્થાત્ ત્રણેય કાળમાં) જે હોય તે જ સત્ છે એવું દ્રવ્યાર્થિકનય માને છે... અને જે અર્થક્રિયાકારી છે એ જ સત્ છે એવું પર્યાયાર્થિકનય માને છે... માટે દ્રવ્યાર્થિકનય દ્રવ્યને અને પર્યાયાર્થિકનય પર્યાયને માનનાર છે. દ્રવ્યાર્થ-પર્યાયાર્થના આવા લક્ષણથી જણાય છે કે જે આદિ = અતીત અને અંત = અનાગત અવસ્થાઓને = પર્યાયોને માનનારો નથી=પ્રતિક્ષેપ કરનારો છે એવો ઋજુસૂત્રનય તો માત્ર વર્તમાનકાલીન શુદ્ધ અર્થપર્યાયને જ માને છે... ત્રિકાળવર્તી પદાર્થને માનતો જ નથી... માટે એ દ્રવ્યાર્થિક શી રીતે હોઈ શકે ?

આવા અભિપ્રાયથી શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ વગેરે ૠજુસૂત્રને પર્યાયાર્થિક નયરૂપે કહે છે... ते आयार्थनर्छ भतर्छ ऋलुसूत्रनय द्रव्यावश्यक्षनर्छ विषर्छ क्षीन न संत्मवर्छ. तथा य-''उज्जुसूअस्स एगे अणुवउत्ते एगं दव्वावस्सयं पुहुत्तं णोच्छइ'' इति अनुयोगद्वारसूत्रविरोधः ।

વર્તમાનપર્યાયાધારાંશ-દ્રવ્યાંશ, પૂર્વાપરપરિણામસાધારણ ઊર્ધ્વતા-સામાન્ય-દ્રવ્યાંશ, સાદૈશ્યાસ્તિત્વરૂપ તિર્યક્સામાન્ય-દ્રવ્યાંશ, એહમાં એકઇં પર્યાયનય ન માનઇં, તો ૠજુસૂત્ર

આમ, પ્રથમ ત્રણ નય દ્રવ્યાર્થિક છે... અંતિમ ત્રણ નય પર્યાયાર્થિક છે... આમાં તો કોઈ મતભેદ નથી... માત્ર ૠજુસૂત્રનય અંગે મતભેદ છે... સિદ્ધાન્તવાદી આચાર્યો એને દ્રવ્યાર્થિક માને છે. છતાં, છેવટે બન્ને મતે આ બે નયનો સાત નયમાં સમાવેશ થઈ જ જાય છે. નથી થતો એમ નથી જ. પછી એ બેને અલગ નય તરીકે જણાવવાની કોઈ જરૂર રહેતી નથી, એ સ્પષ્ટ છે.

શંકા : ૠજુસૂત્રનય માત્ર વર્તમાનને જોનાર છે... ત્રિકાળવર્તી પદાર્થને જોનાર નથી... ને તેથી એ દ્રવ્યને જોનાર નથી... તર્કવાદી આચાર્યોની આ વાત સાચી જ જણાય છે... તો સિદ્ધાન્તવાદી આચાર્યો એને કેમ દ્રવ્યાર્થિક માને છે ?

સમાધાન : કારણ કે તેઓ સિદ્ધાન્તવાદી છે, માટે ૠજુસૂત્રને દ્રવ્યાર્થિકનય માને છે... આશય એ છે કે શ્રી અનુયોગદ્વાર સૂત્ર નામના સિદ્ધાન્તગ્રન્થમાં આવું સૂત્ર આવે છે કે - ૠજુસૂત્રનય મતે અનુપયુક્તપણે આવશ્યક બોલનાર એક વક્તા એ એક દ્રવ્યાવશ્યક છે... ૠજુસૂત્રનય પૃથક્ત્વને માનતો નથી = દ્રવ્યાવશ્યક અનેક-બહુ હોય એવું માનતો નથી... (ૠજુસૂત્રનય માત્ર સ્વકીય હોય એ જ માને છે... માટે સ્વકીય = પોતાના એક દ્રવ્યાવશ્યકને માને છે, પણ એ સિવાયના પરાયા દ્રવ્યાવશ્યકને માનતો નથી. માટે દ્રવ્યાવશ્યકનું બહુત્વ એના મતે સંભવતું નથી...) એટલે, જો ઋજુસૂત્રનય પર્યાયને જ જોનાર હોય, દ્રવ્યાવશ્યક માનનારો કહ્યો છે... માટે સિદ્ધાન્તવાદીઓ એમ કહે છે કે ઋજુસૂત્રનય એ દ્રવ્યાર્થિકનય છે...

શંકા : તો પછી તર્કવાદીઓને અનુયોગદ્વારના આ સૂત્રનો વિરોધ થશે ને ? આ જ શંકાને ગ્રન્થકારે ટબામાં તે આચાર્યનઇં... વગેરે પંક્તિ દ્વારા જણાવી છે. આ પંક્તિઓનો આશય આવો છે કે - તે આચાર્યોના મતે = તર્કવાદી શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ વગેરે આચાર્યના મતે ઋજુસૂત્રનય દ્રવ્યાવશ્યકને વિશે લીન ન સંભવે = દ્રવ્યાવશ્યકને જુએ નહીં - માને નહીં... અને જો આવું હોય તો તેઓના મતે 'उज्जुसूअस्स अेंगे...' વગેરે - ઉપર જણાવેલ અનુયોગ દ્વારના સૂત્રનો વિરોધ થશે. એ વિરોધ આ રીતે - દ્રવ્યાંશ ત્રણ રીતે છે... (૧) વર્તમાનપર્યાયનો આધાર બનનાર દ્રવ્યાંશ, (૨) પિંડ-સ્થાસ વગેરે પૂર્વાપર પરિણામોમાં સાધારણ એવા ઊર્ધ્વતા સામાન્યરૂપ દ્રવ્યાંશ અને (૩) ક્ષેત્રભેદે રહેલા જુદા-જુદા ઘડા-પટ વગેરેમાં રહેલ સાદશ્યના અસ્તિત્વરૂપ જે તિર્યક્સામાન્ય હોય છે તદ્રૂપ દ્રવ્યાંશ... આમ આ ત્રણ દ્રવ્યાંશ છે... પણ પર્યાયનય તો આ ત્રણમાંના એકપણ દ્રવ્યાંશને માનતો નથી... તેથી ઋજુસૂત્રને જો પર્યાયનય કહેવાનો હોય તો,

પર્યાયનય કહતાં એ સૂત્ર કિમ મિલઇ ? તે માટઇ - "ક્ષણિક દ્રવ્યવાદી સૂક્ષ્મ ૠજુસૂત્ર, તત્તદ્વર્તમાનપર્યાયાપન્નદ્રવ્યવાદી સ્થૂલ ૠજુસૂત્રનય કહવો" ઇમ સિદ્ધાન્તવાદી કહઇ છઇ.

अनुपयोगद्रव्यांशमेव सूत्रपरिभाषितमादायोक्तसूत्रं तार्किकमतेनोपपादनीयम्, इत्यस्मदेक-परिशीलितः पन्थाः ।। ८-१३ ।।

'ૠજુસૂત્રનય દ્રવ્યાવશ્યકને માને છે' એવું જણાવનાર આ સૂત્રની સંગતિ શી રીતે થાય ? અર્થાત્ ન જ થાય… માટે ૠજુસૂત્રનય પર્યાયનય નથી, પણ દ્રવ્યનય છે, એમ સિદ્ધાન્તવાદી કહે છે.

શંકા : પણ ૠજુસૂત્ર જો માત્ર વર્તમાનગ્રાહી છે, તો એ દ્રવ્યાર્થિક શી રીતે સંભવે ?

સમાધાન : ૠજુસૂત્રના બે ભેદ છે... સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ... ક્ષિણિક દ્રવ્યવાદી = તત્તત્ક્ષણભાવી પર્યાયાપન્ન દ્રવ્યવાદી ૠજુસૂત્ર એ સૂક્ષ્મઋજુસૂત્ર છે અને જે વર્તમાન પર્યાય દીર્ધકાલીન હોય એવા તે તે વર્તમાન પર્યાયરૂપ બનેલા દ્રવ્યને માનનારો ૠજુસૂત્ર એ સ્થૂલૠજુસૂત્ર છે. એટલે આ રીતે દ્રવ્યને જ મુખ્ય તરીકે જોનાર ૠજુસૂત્ર માનવામાં કોઈ તકલીફ નથી. અને તેથી આ સૂત્રને અનુસરવા માટે ૠજુસૂત્રને દ્રવ્યાર્થિક માનવો આવશ્યક છે. આમ સિદ્ધાન્તવાદી કહે છે.

શંકા : પણ તો પછી તર્કવાદીઓના મતે તો આ સૂત્ર અસંગત જ રહેશે ને ?

सभाधान : ग्रन्थકाર ઉપાધ્યાયજી મહારાજ એ સંગતિ કરી દેખાડે છે. अनुपयोगद्रव्यांशमेव... ઇત્યાદિ. આશય એ છે કે આપણા શાસ્ત્રોમાં - સૂત્રોમાં દ્રવ્ય-નિક્ષેપને બે રીતે જણાવેલ છે. (૧) ભૂતકાલીન કે ભાવીકાલીન ભાવિનિક્ષેપરૂપ બનનાર જે અવસ્થાવિશેષ... (= પર્યાય) એના કારણભૂત જે હોય તે દ્રવ્યનિક્ષેપ... જેમકે સાધુભગવંત કાળ કરીને દેવ બનવાના છે તો હાલ એમને દ્રવ્યદેવ કહેવાય છે... જેમ છદ્મસ્થાવસ્થામાં રહેલા તીર્થંકર ભગવાન્ દ્રવ્યતીર્થંકર કહેવાય છે. भूतस्य भाविनो वा यत्कारणं लोके... આવા સૂત્રથી આ દ્રવ્યનિક્ષેપ જણાય છે. (૨) अणुवओगो दव्यं... આ સૂત્રાનુસારે આપણે આવશ્યકાદિ જે કાંઈ કરીએ એમાં જો ઉપયોગ ન હોય... અનુપયુક્તપણે થઈ રહ્યું હોય તો એ પણ દ્રવ્યનિક્ષેપ કહેવાય છે. આને અનુપયોગ દ્રવ્યાંશ કહે છે અને પ્રથમ પ્રકારને કારણદ્રવ્યાંશ કહી શકાય છે. આમાંથી પ્રથમ કારણદ્રવ્યાંશ તો ભૂત-ભાવી પર્યાયના કારણભૂત હોવાથી એ દ્રવ્યાત્મક જ છે. ને તેથી પર્યાયાર્થિક નયનો વિષય ન બનવાથી ઋજુસૂત્રને 'પર્યાયાર્થિક' શી રીતે કહી શકાય ? પણ જે બીજો અનુપયોગ દ્રવ્યાંશ જે છે તે પર્યાયાર્થિકન્ય બની શકે છે... કારણ કે અનુપયુક્ત વક્તૃત્વ (કે અનુપયુક્ત ક્રિયાર્ક્યૃત્વ) અવસ્થારૂપ પર્યાય એ અનુપયોગ દ્રવ્યાંશ બની શકે છે ને એ પર્યાયરૂપ હોવાથી પર્યાયાર્થિક એવા ઋજુસૂત્રનો વિષય બની શકે છે. સૂત્રમાં પણ अંમે अणुवउत्तે... શબ્દ દ્વારા અનુપયોગ દ્રવ્યાંશનો જ ઉલ્લેખ કર્યો છે.

શંકા : સૂત્રમાં જો અનુપયોગ અવસ્થારૂપ દ્રવ્યાંશનો ઉલ્લેખ છે તો એ તો પર્યાયરૂપ હોવાથી દ્રવ્યાર્થિકનો વિષય ન બની શકવાના કારણે સિદ્ધાન્તવાદીને પ્રશ્ન આવશે.

સમાધાન : સૂત્રમાં જે अणुवउत्ते શબ્દ રહેલો છે. એનો સિદ્ધાન્તવાદી 'અનુપયુક્ત

## ઇમ અંતર્ભાવિતતણો રે, કિમ અલગો ઉપદેશ । પાંચ થકી જિમ સાતમાં રે, વિષયભેદ નહીં લેશ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૪॥

ટબો : ઇમ, અંતર્ભાવિત કહતાં-૭ માંહિ ભેલ્યા, જે દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિક, તેહનો અલગો ઉપદેશ કિમ કરીઓ ? જો ઇમ કહસ્યો - "મતાંતરઇં-પ નય કહિઇં છઇં, તેહમાં ૨ નય ભલ્યા, તેહનો ૭ નય કરતાં જિમ અલગો ઉપદેશ છઇં, તિમ અહ્યારઇં દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિકનો અળગો ઉપદેશ હુસ્યઇ" તો શબ્દ, સમભિરૂઢ, એવંભૂતનઇં જિમ વિષયભેદ

આત્મા' આવો અર્થ કરીને આત્મદ્રવ્યને જ દ્રવ્યાવશ્યકરૂપ માને છે માટે એમના મતે ૠજુસૂત્ર દ્રવ્યાર્થિક બની જશે. જ્યારે તર્કવાદી એ શબ્દના અર્થ તરીકે 'અનુપયુક્ત અવસ્થા' પકડતો હોવાથી દ્રવ્યાવશ્યકને પર્યાયરૂપ માને છે. માટે એમના મતે ૠજુસૂત્રનય પર્યાયાર્થિક બની જશે.

આ રીતે તાર્કિક મતે પણ આ સૂત્રની સંગતિ કરવી... પણ સૂત્ર વિરોધ ન સમજવો... એમ અમે (ગ્રન્થકારે) વિચારી કાઢેલો સમાધાન માર્ગ છે.

આમ, એક મતે ૪માં દ્રવ્યાર્થિકનો ને ૩ માં પર્યાયાર્થિકનો અન્તર્ભાવ થાય છે, બીજા મતે ૩ માં દ્રવ્યાર્થિકનો ને ૪ માં પર્યાયાર્થિકનો અન્તર્ભાવ થાય છે. પણ કુલ ૭ નયમાં બન્નેનો સમાવેશ થઈ જ જાય છે, તે બેને અલગા કરીને ૯ નય કહેવા એ યોગ્ય નથી. ॥ ૧૨૦-૧૨૧॥

ગા<mark>થાર્થ :</mark> આમ અંતર્ભાવ પામી જતા નયોનો અલગ ઉપદેશ (= કથન) કેમ કરાય ? પાંચ નયમાંથી ૭ નય કરવામાં જેમ વિષયભેદ છે એવો અહીં તો છે નહીં... ॥ ૮-૧૪॥

**વિવેચન : ઇમ અંતર્ભાવિત...** આમ, નૈગમ વગેરે ૭ નયમાં જે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નય ભળી જાય છે એને અલગ પાડીને શી રીતે કહેવાય ?

**દિગંબર**: જેમ 'મતાંતરે પાંચ નય કહેવાય છે. અર્થાત્ બે નય પાંચ નયમાં ભળી જ ગયેલા છે ને છતાં એ બે નયને અલગ પાડીને મતાંતરે પ + ર = ૭ નય પણ કહેવાય જ છે ને. તો એવી રીતે દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિકને પણ અલગ પાડીને ૭ + ર = ૯ નય શા માટે ન કહેવાય ?

ગ્ર**ન્થકાર** : શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂતને જેમ વિષયભેદ છે તેમ દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનો ૭ નયથી ભિન્ન વિષય દેખાડો... મતાંતરે પાંચ નય જે કહ્યા છે તે તો ત્રણ નયોનો એક સંજ્ઞાથી = નામથી સંગ્રહ કરીને પાંચ નય કહ્યા છે... પણ વિષય તો ત્રણેનો ભિન્ન જ છે. અહીં વિષય ભિન્ન નથી.

આશય એ છે કે પ્રથમ ચાર નય તો બન્ને મતે (૭ નયમતે અને ૫ નયમતે) સમાન જ છે. છેલ્લા ત્રણ નય માટે મતાંતર છે. શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત આ ત્રણે નયનો વિષય અલગ-અલગ જ છે... અને તેથી એ ત્રણે સ્વતંત્ર હોવાથી એના ત્રણ અલગ-અલગ નય કરી છઇ, તિમ દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિકનો ૭ નયથી ભિન્ન વિષય દેખાડો. ૩ નયનઇ એક સંજ્ઞાઇ સંગ્રહી ૫ નય કહિયા છઇ, પણિ વિષય ભિન્ન છઇ. ઇહાં વિષય ભિન્ન નથી.

જે દ્રવ્યાર્થિકના ૧૦ ભેદ દેખાડ્યા, તે સર્વ શુદ્ધાશુદ્ધ સંગ્રહાદિક માંહિ આવઇ. જે

જ મંજ્ઞા હેઠળ સંગ્રહ કરીને જ + ૧ = પાંચ નય કહે છે... એટલે ૭ નયની પરિભાષામાં જે 'શબ્દનય' એવું નામ છે અને પાંચ નયની પરિભાષામાં જે 'શબ્દનય' એવું નામ છે એ બન્નેનો અર્થ અલગ-અલગ છે. તેથી જ ૭ નયની પરિભાષામાં 'શબ્દનય' નું 'સાંપ્રતનય' એવું પણ બીજું નામ છે, જે પાંચ નયની પરિભાષામાં નથી. એટલે નૈગમાદિ ચાર નય + સાંપ્રતનય આમ પાંચ જ નય કહેવામાં આવે તો સમભિરૂઢ અને એવંભૂતનય જેમ બાકી રહી જાય છે એમ, 'સાંપ્રતનય' ના અર્થવાળો જ 'શબ્દનય' એવો શબ્દ વાપરવામાં આવે તો પણ આ બે નયનો અર્થ બાકી રહી જ જાય છે. એટલે એનો સમાવેશ કરવા આ બે નયનો જુદો ઉલ્લેખ કરવો આવશ્યક બને જ - અને તેથી કુલ ૭ નય થાય જ.

પણ તમારા ૯ નયની બાબતમાં આવું નથી. નૈગમાદિ ૭ નય કહી દીધા પછી કયા નયનો અર્થ બાકી રહી જાય છે ? જેનો સમાવેશ કરવા દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિકનો જુદો ઉલ્લેખ કરવો આવશ્યક બને ? આવો કોઈ જ અર્થ બાકી રહેતો નથી... ને તેથી એ બેનો જુદો ઉલ્લેખ કરવો યોગ્ય ન હોવાથી ૯ નયની પરિભાષા બરાબર નથી... અને તેના સમર્થનમાં ૫-૭ નયના મતાંતરનો ઉલ્લેખ કરવો યોગ્ય નથી.

હા, જો પૂર્વાચાર્યોએ નૈગમાદિ ૪ + સાંપ્રત + સમિભરૂઢ + એવંભૂત = ૭ નય અને આદેશાંતરે નૈગમાદિ ૪ + સાંપ્રત + સમિભરૂઢ + એવંભૂત + શબ્દનય = ૮ નય... આમ સાંપ્રતાદિ ત્રણમાં જે શબ્દનયનો સમાવેશ થઈ જ જાય છે, ને તેમ છતાં એને અલગ પાડીને કહેવો એ પણ ઉચિત છે, એમ માનીને ૭ નય અને આદેશાંતરે ૮ નય... આ પ્રમાણે કહ્યું હોત તો એને અનુસરીને તમારી ૯ નયની વાત પણ સંગત ઠરી શકત... પણ જે સમાવિષ્ટ હોય એનો ફરીથી ઉલ્લેખ કરવો યોગ્ય નથી એમ સમજીને જેમ મતાંતરે ૮ નય કહેવાયા નથી... તેમ ૯ નય પણ કહી શકાય નહીં... એ કહેવા પણ યોગ્ય નથી જ.

શ્રી દેવસેનાચાર્યે ૭ ના બદલે મૂળ ૯ નયો હોવાની જે અનુચિતપ્રરૂપણા કરી છે એનું નિરસન કરીને હવે ગ્રન્થકાર દ્રવ્યાર્થિકના ૧૦ અને પર્યાયાર્થિકના ૬ ભેદ સ્વતંત્ર રીતે જે દેખાડ્યા છે તેનું પણ નિરસન કરવા કહે છે -

જે દ્રવ્યાર્થિકના... દ્રવ્યાર્થિકના શ્રી દેવસેનાચાર્યે જે ૧૦ ભેદ દેખાડ્યા છે તે બધાનો શુદ્ધ સંગ્રહનય, અશુદ્ધસંગ્રહનય વગેરેમાં સમાવેશ થઈ જાય છે. (સંગ્રહનય એટલે સામાન્ય ધર્મને આગળ કરીને બધાનો સંગ્રહ કરનાર નય... એટલે એ જેમ વધુ ને વધુ સામાન્ય તરફ ઢળેલો હોય... ને વિશેષને ગૌણ કરતો હોય તેમ શુદ્ધ કહેવાય... એટલે સત્તા સામાન્યને આગળ કરીને € ભેદ પર્યાયાર્થિકના દેખાડ્યા, તે સર્વ ઉપચરિતાનુપચરિત વ્યવહાર, શુદ્ધાશુદ્ધ ૠજુસૂત્રાદિકમાંહિં આવઇં. "गोबित्तवर्द" ન્યાયઇ વિષયભેદઇ ભિન્નનય કહિઇં, તો "स्यादस्त्येव स्यान्नास्त्येव" ઇત્યાદિ સપ્તભંગી મધ્યે કોટિપ્રકારઇં અર્પિતાનર્પિત સત્ત્વાસત્ત્વગ્રાહક નયપ્રક્રિયા ભાંજઇ. એ પંડિતઇ વિચારવું. ॥ ८-૧૪ ॥

બધા જ દ્રવ્યોનો સંગ્રહ કરનાર... કોઈ જ વિશેષ ન જોનાર સંગ્રહનય એ શુદ્ધ સંગ્રહનય... ગ્રન્થકારે બીજી ઢાળની ચોથી ગાથાના ટબામાં આ વાત 'શુદ્ધ સંગ્રહનયનઇ મતઇ તો સદદૈત વાદઇ એક જ દ્રવ્ય આવઇ તે જાણવું.' આવી પંક્તિ દ્વારા જણાવેલી છે. શ્રી દેવસેનાચાર્યે આને ઓઘ (સામાન્ય) સંગ્રહ એવું નામ આપ્યું છે, એ જાણવું.)

એટલે, ઉત્પાદ-વ્યય ગૌણત્વેન સત્તાગ્રાહક શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક… આવો દ્રવ્યાર્થિકનો બીજો ભેદ જે છે તે જ્યારે સત્તા સ્વરૂપે સર્વદ્રવ્યોનો ગ્રાહક હોય ત્યારે શુદ્ધ સંગ્રહનયમાં, અને જીવાદિ દ્રવ્યોની સત્તાને અલગ-અલગ જોતો હોય ત્યારે અશુદ્ધ-સંગ્રહનયમાં સમાવેશ પામે એ જાણવું… એમ કર્મોપાધિ નિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય એવો દ્રવ્યાર્થિકનો જે પ્રથમ ભેદ છે તે સર્વજીવોનો જ સિદ્ધ સ્વરૂપે સંગ્રહ કરતો હોવાથી અશુદ્ધ સંગ્રહનયમાં (જેને દેવસેનાચાર્ય 'વિશેષ સંગ્રહ' નામ આપ્યું છે, એમાં) સમાવેશ પામે છે, કારણ કે जीवा सर्वेऽविरोधिनः આવા ઉદાહરણને બીજા વિશેષ સંગ્રહભેદમાં આપવામાં આપ્યું છે. આમ યથાયોગ્ય બધાનો અન્તર્ભાવ વિચારવો.

પર્યાયાર્થિકના જે દ ભેદ દેખાડ્યા છે એનો સમાવેશ ઉપચરિત વ્યવહાર, અનુપચરિત વ્યવહાર, શુદ્ધ ઋજુસૂત્ર, અશુદ્ધઋજુસૂત્ર વગેરેમાં જાણવો. અહીં પણ ઋજુસૂત્ર માત્ર વર્તમાનગ્રાહી છે... સ્વરૂપથી વર્તમાનકાળ માત્ર એક સમયરૂપ હોવાથી માત્ર સમયસ્થિતિક (ક્ષણિક) પર્યાયગ્રાહી ઋજુસૂત્ર એ શુદ્ધ ઋજુસૂત્ર નય છે. આને શ્રી દેવસેનાચાર્ય સૂક્ષ્મઋજુસૂત્ર એવું નામ આપ્યું છે... અને જે, તે તે દીર્ઘકાલીન વર્તમાનપર્યાયને જોનાર ઋજુસૂત્રનય છે. એ અશુદ્ધ ઋજુસૂત્ર છે, આને શ્રી દેવસેનાચાર્ય સ્થૂલ ઋજુસૂત્ર એવું નામ આપ્યું છે. પર્યાયાર્થિકનો ત્રીજો અનિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિક નયનો શુદ્ધ ઋજુસૂત્રમાં સમાવેશ થાય છે... વગેરે અહીં યથાયોગ્ય સમજવું.

આમ દ્રવ્યાર્થિકના ૧૦ અને પર્યાયાર્થિકના ૬ ભેદોનો સંગ્રહાદિનયોમાં સમાવેશ થઈ જતો હોવાથી એ બધાનો અલગ ઉલ્લેખ કરવો યોગ્ય નથી.

શંકા : એક गोबलीवर्द ન્યાય છે. એનો અર્થ આવો છે - સંસ્કૃત ભાષામાં ગો શબ્દ ગાય અને બળદ બન્નેને જણાવે છે... પણ જયારે બળદને જણાવનાર बलीवર્દ શબ્દ અલગથી ઉલ્લેખ પામ્યો હોય ત્યારે ગો શબ્દ માત્ર ગાયને જણાવે છે... એમ પ્રસ્તુતમાં સંગ્રહ વગેરે નયોનો વિષય વ્યાપક છે. પણ જયારે, ઉત્પાદવ્યયગૌણત્વેન શુદ્ધ સત્તાગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય અલગ કહ્યો હોય ત્યારે સંગ્રહનય તરીકે, આ દ્રવ્યાર્થિકનયનો જે વિષય હોય એ વિષયને બાદ કરીને બાકીના વિષયનું ગ્રહણ કરનાર નય જ લેવાનો હોય છે.

એટલે આ શુદ્ધ સત્તાગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનયનો વિષય અને સંગ્રહનયનો વિષય અલગ-અલગ બની જવાથી સમાવેશ શક્ય નથી... ને તેથી આ રીતે વિભાજન અનુચિત નથી.

## સંગ્રહ નઇ વ્યવહારથી રે, નૈગમ કિહાંઇક ભિન્ન । તિણ તે અલગો તેહથી રે, એ તો દોઇ અભિન્ન રે ॥ પ્રાણી૦ ॥૮-૧૫ ॥

ટબો ઃ ''જો'' વિષયભેદઇં નયભેદ કહસ્યો ''તો સામાન્યનૈગમ સંગ્રહમાં, વિશેષનૈગમ વ્યવહારનયમાં ભેલતાં ૬ જ નય થઈ જાસ્યઇં'' એહવી શિષ્યની શંકા ટાલવાનઇ અર્થિ કહઇ છઇ-

યદ્યપિ સંગ્રહનય- વ્યવહારનયમાંહિં જ સામાન્ય વિશેષ ચર્ચાઇ નૈગમનય ભલઇ છઇ, તો પણિ કિહાંઇક પ્રદેશાદિ દેષ્ટાન્તસ્થાનઇ ભિન્ન થાઇ છઇ. उक्तं च

छण्हं तह पंचण्हं, पंचिवहो तह य होइ भयणिज्जो । तम्मि य सो य पएसो, सो चेव ण चेव सत्तण्हं ।। इत्यादि ।।

તે માટિં-કિહાંઇક ભિન્ન વિષયપણાથી નૈગમનય ભિન્ન કહિઓ, એ તો ૨ નય દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિક નૈગમાદિકનયથી અભિન્ન વિષય છઇ, તો તે અલગા કરિનઇ નવ ભેદ નયના કિમ કહિઇં ? ॥ ૮-૧૫ ॥

समाधान : જો આ રીતે ગોબલીવર્દન્યાયે વિષયભેદ કરી ભિન્ન ભિન્ન નય કહેવાના હોય તો स्यादस्त्येव – स्यान्नास्त्येव વગેરે સપ્તભંગીમાં નયની પ્રક્રિયા પડી ભાંગશે. આશય એ છે કે સ્વદ્રવ્યગ્રાહકનય જુદો... એના કરતાં પરદ્રવ્ય એ ભિન્ન વિષય હોવાથી એનો ગ્રાહકનય જુદો... વળી સ્વક્ષેત્ર એ પણ ભિન્ન વિષય હોવાથી એ નય પણ જુદો... આમ પરક્ષેત્રાદિના ગ્રાહક નય જુદા... આમ ઢગલાબંધ નય થશે... એમ, દ્રવ્યાદિ તરીકે વ્યાપ્ય-વ્યાપક દ્રવ્યાદિ લેવામાં આવે તો સ્વ-પરદ્રવ્ય બદલાવાથી નયભેદ થઈ જશે. એમાં વળી ક્યારેક સ્વદ્રવ્યાદિને અર્પિત કરવાના... ક્યારેક પરદ્રવ્યાદિને... એટલે સત્ત્વાસત્ત્વ ગ્રાહક નયો કોટિ પ્રકારે મળવાથી સાતનયની કે સાત ભંગની પ્રક્રિયા જ શી રીતે ઊભી રહે ? એ પંડિતે વિચારવું. માટે ગોબલીવર્દન્યાયે વિષયભેદ કરી નયભેદ કહેવા એ પણ ઉચિત નથી. ॥ ૧૨૨ ॥

ગાથાર્થ : સંગ્રહ અને વ્યવહારનયથી નૈગમનય ક્યાંક ભિન્ન છે. તેથી તેનો અલગભેદ કરવામાં આવ્યો છે. પણ એ બે તો અભિન્ન છે = ક્યાંય ભિન્ન નથી. (માટે અલગભેદ કરવા યોગ્ય નથી.) II ૮-૧૫ II

વિવેચન: અહીં શિષ્ય શંકા કરી રહ્યો છે કે - તમારા કહેવાનો સાર આ છે કે જો ખરેખર વિષયભેદ થતો હોય તો નયભેદ કરી શકાય... પણ જો વિષયભેદ ન હોય તો નયભેદ કરી શકાય નહીં. પણ જો આ જ સાર છે તો નૈગમનયને પણ અલગ કહેવો ન જોઈએ, કારણ કે જે સામાન્યગ્રાહી નૈગમ છે તેનો સંગ્રહમાં સમાવેશ થઈ જાય છે અને જે વિશેષગ્રાહી નૈગમનય છે એનો વ્યવહારમાં સમાવેશ થઈ જાય છે... આ બે સિવાય નૈગમનો ભિન્ન કોઈ વિષય છે નહીં. માટે, નૈગમનો પણ જુદો ઉલ્લેખ કરવો ન જોઈએ. ને તેથી ૬ જ નય કહેવા જોઈએ.

શિષ્યની આવી શંકા ટાળવા માટે ગ્રન્થકારે પ્રસ્તુત ગાથા કહી છે. ને એના દ્વારા આ પ્રમાણે **સમાધાન** આપ્યું છે કે – પદાર્થ સામાન્યાત્મક છે કે વિશેષાત્મક છે ? આની જ્યારે વિચારણા ચાલે છે ત્યારે તો નૈગમનય સંગ્રહ અને વ્યવહારમાં ભળી જ જાય છે… છતાં, ક્યાંક પ્રદેશાદિ દેષ્ટાન્ત સ્થળે, નૈગમનયનો વિષય આ બન્ને નયથી અલગ હોય છે… અર્થાત્ એનો આ બેમાંથી એકેયમાં સમાવેશ થઈ શકતો નથી… માટે નૈગમનયને અલગ પાડવો આવશ્યક છે. પ્રદેશ દેષ્ટાન્ત અંગે શાસ્ત્રમાં નીચે મુજબ કહ્યું છે –

**ગાથાર્થ :** છ ના પ્રદેશ હોય છે. પાંચના **પ્રદેશ** હોય છે. પંચવિધ હોય છે. ભજના છે. तिम्म-धम्मे पएसे से पएसे धम्मे, स च प्रदेशश्च, પ્રદેશ જેવું કાંઈ છે જ નહીં... આવી પ્રદેશ અંગે સાત નયની પ્રરૂપણા છે.

આશય એ છે કે, સાતે નયની પ્રદેશ અંગે જુદી જુદી દષ્ટિ છે. તે નીચે મુજબ છે-નૈગમનય : ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, જીવ, સ્કંધ (પુદ્દગલ) આ પાંચનો તેમજ આ બધાના જે દેશ હોય તેનો (દેશનો)... એમ છનો પ્રદેશ હોય છે.

સંગ્રહનય : ધર્મ વગેરેનો દેશ કાંઈ ધર્મ વગેરેથી જુદો નથી... એટલે એનો પ્રદેશ અલગ ન કહેવાનો હોય. માટે પાંચનો પ્રદેશ એમ જ કહેવું જોઈએ.

વ્યવહારનય : પાંચ જણની ભેગી દુકાન હોય તો પાંચની દુકાન કહેવાય... એમ પાંચનો કોમન એક પ્રદેશ હોય તો પાંચનો પ્રદેશ કહેવાય. પણ એવું છે નહીં... માટે પાંચનો પ્રદેશ એમ નહીં, પણ પંચવિધ-પાંચ પ્રકારનો પ્રદેશ છે એમ કહેવું જોઈએ.

ઋજુસૂત્રનય : આમ કહેવામાં તો ધર્મ વગેરે દરેકનો પ્રદેશ પાંચ-પાંચ પ્રકારનો થવાથી ૨૫ પ્રકારનો થઈ જાય... માટે પંચવિધ એમ ન કહેવું... પ્રદેશ ભાજ્ય છે, એમ કહેવું જોઈએ. અર્થાત્ પ્રદેશમાં વિકલ્પ છે. એ ધર્મનો હોય શકે અથવા અધર્મનો હોય શકે... અથવા આકાશનો હોય શકે... વગેરે કહેવું જોઈએ.

**શબ્દનય**: આ રીતે તો એકનો એક પ્રદેશ ક્યારેક ધર્મનો હોય ક્યારેક અધર્મનો હોય વગેરે આપત્તિ આવશે. માટે એવું ન કહેવાય... પણ ધર્માત્મક પ્રદેશ છે ને પ્રદેશાત્મક ધર્મ છે, એમ કહેવું જોઈએ..

**સમભિરૂઢનય :** धम्मे पएसे એમ કહેવામાં સપ્તમી તત્પુરુષ પણ થઈ શકે જે અનિષ્ટ છે. માટે કર્મધારય સમાસ સમજી धर्मश्चासौ प्रदेशश्च આવો સમાસ કહેવો જોઈએ.

એવંભૂતનય : દેશ-પ્રદેશ જેવી કોઈ વસ્તુ જ નથી. જે ધર્માસ્તિકાય છે તે આખું એક જ નિરંશ દેશ-પ્રદેશાદિકલ્પનાશૂન્ય દ્રવ્ય છે. કારણ કે જો પ્રદેશો હોય તો એ પ્રદેશી એવા ધર્મ વગેરે દ્રવ્યથી ભિન્ન હોય કે અભિન્ન ? પ્રથમ પક્ષ તો કહેવાય એમ નથી. કારણ કે ક્યારેય પણ ભિન્ન પ્રદેશો જોવા મળતા નથી. જો અભિન્ન છે, તો એ ધર્મ દ્રવ્યરૂપ જ છે. તેથી પ્રદેશ

# ઇમ કરતાં એ પામીઇ રે, સર્વવિભક્ત વિભાગ । જીવાદિક પરિ કો નહીં રે, ઇહાં પ્રયોજન લાગ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૬ ॥

टेंश : ઇम કरतां-૯ नय हेणाउतां, विलक्तनो विलाग थाई = विख्यानुं वहेंथवुं थाई, तिवार हें- "जीवा: द्विधा, संसारिण: सिद्धाः (च), संसारिण: पृथिवीकायिकादिषड्भेदाः सिद्धाः पञ्चदश भेदाः" એ रीते "नयो द्विधा, द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकभेदात् । द्रव्यार्थिकिस्त्रिधा नैगमादिभेदात् । ऋजुसूत्रादिभेदात् चतुर्धा पर्यायार्थिकः ।" ઇम કહिઉं જोઇઇ, पिश "नव नयाः" ઇम એકવાક્યતાઇ विलाग કीधो, ते सर्वथा मिथ्या आश्रवो. नहीं तो "जीवाः संसारिण: सिद्धाः" ઇत्यादि विलागवाङ्य पिश थावा पामई.

શબ્દ તો માત્ર પર્યાયવાચી શબ્દ જ બની ગયો... અને બે પર્યાયવાચી શબ્દોનો એક સાથે પ્રયોગ કરવો ઉચિત નથી, કારણ કે એક શબ્દથી જ અર્થ બોધ થઈ જવાથી બીજો વ્યર્થ બની જાય છે. માટે પ્રદેશ જેવું કાંઈ છે જ નહીં.

આમ, ક્યાંક નૈગમનયનો વિષય અન્ય નયો કરતાં અલગ હોવાથી એને સ્વતંત્ર નય તરીકે કહેલ છે. પણ આ બે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનય નૈગમાદિ ૭ નયને અભિન્નવિષય છે... ક્યાંય જુદો વિષય એ બેનો છે નહીં... તેથી એ બેને અલગ કરીને ૯ નય શી રીતે કહી શકાય? અર્થાત્ નહીં જ કહી શકાય. ॥ ૧૨૩ ॥

**ગાથાર્થ** : આમ કરવાથી તો આ સર્વવિભક્તનો વિભાગ કરવા જેવું થશે. જીવાદિકને અલગ કરવામાં જેમ ચોક્કસ પ્રયોજન છે, એવું અહીં તો કોઈ પ્રયોજન નથી. ॥ ૮-૧૬ ॥

વિવેચન : સાતના નવ નય કરવામાં આવતી આપત્તિઓ ગ્રન્થકાર દર્શાવી રહ્યા છે... આ ગાથામાં પણ એક એવી નવી આપત્તિ દર્શાવી રહ્યા છે. ઇમ કરતાં... દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનય સંપૂર્ણ રીતે નૈગમાદિ ૭ નયોમાં વિભક્ત થઈ ગયા છે... અર્થાત્ દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનો જે જે વિષય છે એ બધો જ થોડો પણ બાકી રહ્યા વગર... સાત નયમાં વહેંચાઈ ગયો છે... હવે કોઈ વિષય બાકી રહ્યો જ નથી... તો વધારાના દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિકનય કહેવામાં એ બેમાં કયો વિષય મૂકવાનો ? જે વિષય સાત નયોમાં વહેંચાઈ ગયો છે એને જ ફરીથી આ બે નયમાં વહેંચવાનો ? એ શી રીતે શક્ય બને ?

એટલે, 'જીવો બે પ્રકારના છે, સંસારી અને સિદ્ધ. એમાં સંસારીના પૃથ્વીકાય વગેરે દ ભેદો છે... સિદ્ધના જિનસિદ્ધ વગેરે ૧૫ ભેદો છે...' આવું જેમ કહેવાય છે, એમ 'નય બે પ્રકારે છે... દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક... એમાં દ્રવ્યાર્થિક ત્રણ પ્રકારે છે - નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર. પર્યાયાર્થિક ચાર પ્રકારે છે - ઋજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંભૂત...' એમ કહેવું જોઈએ... પણ એના બદલે દ્રવ્યાર્થિક - પર્યાયાર્થિકને પણ નૈગમાદિતુલ્ય સ્વતંત્ર-સમકક્ષ ભેદરૂપે લઈ એકસૂત્રે નવ નય કહેવા - નય નવ પ્રકારે છે- (૧) દ્રવ્યાર્થિક, (૨) પર્યાયાર્થિક, (૩) નૈગમ... આ રીતે નવ નયો હોવાનો નયવિભાગ કહેવો એ સર્વથા મિથ્યા જાણવો. નહીંતર તો એ રીતે

હિવઇ, કોઇ કહસ્યઇ, જે "जीवाजीवौ तत्त्वम्" ઇમ કહતાં અનેરાં તત્ત્વ આવ્યાં, તો પણિ-૭ તત્ત્વ કહિઇ છઇ. તિમ "द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकौ नयौ" ઇમ કહતાં અનેરા નય આવઇ છઇ. તોહિં અમ્હે સ્વપ્રક્રિયાઇ નવ નય કહસ્યું.

તેહનઇ કહિઇં, જે- તિહાં પ્રયોજનભેદઇં ભિન્ન ભિન્ન તત્ત્વવ્યવહાર માત્ર સાધ્ય છઇ, તે તિમ જ સંભવઇ, ઇહાં-ઇતરવ્યાવૃત્તિસાધ્ય છઇ. તિહાં હેતુ કોટિ અનપેક્ષિત ભેદ પ્રવેશઇ વૈયર્થ્ય દોષ હોઇ. તત્ત્વપ્રક્રિયાઇ એ પ્રયોજન છઇ-જીવ, અજીવ એ ૨ મુખ્યપદાર્થભણી કહવા, બંધ મોક્ષ (અનુક્રમે) મુખ્ય હેય ઉપાદેય છઇ તે ભણી, બંધકારણ ભણી આશ્રવ, મોક્ષ મુખ્ય

જીવો ત્રણ પ્રકારના છે... 'જીવ, સંસારી અને સિદ્ધ' આવા બધા વિભાગવાક્યો પણ થવા જોઈએ. પણ એ ક્યારેય થતા નથી... અને 'જીવો બે પ્રકારના છે, સંસારી અને સિદ્ધ...' એમ જ વિભાગવાક્ય થાય છે એમ પ્રસ્તુતમાં પણ જાણવું... નહીંતર તો નવ નયની જેમ જીવોને ત્રેવીશ પ્રકારના કહેવા પડે... તે આ રીતે - જીવ ૨૩ પ્રકારના છે - (૧) સંસારી (૨) સિદ્ધ (૩ થી ૮) પૃથ્વીકાય વગેરે ૬ (૯ થી ૨૩) જિનસિદ્ધ વગેરે ૧૫... આવું વિભાગવાક્ય પણ કહેવું જોઈએ... પણ શાસ્ત્રોમાં ક્યાંય કહેલું જોવા મળતું નથી. માટે, નય અંગે પણ આવું વિભાગવાક્ય માની શકાય નહીં...

શંકા : હિવઇ કોઇ... તમે કહો છો એમ જીવના વિભાજન અંગેનું આવું કોઈ વાક્ય મળતું નથી, એ વાત તો સાચી છે... પણ તત્ત્વના વિભાગનું આવું વાક્ય મળે જ છે... જેમકે 'તત્ત્વ બે પ્રકારે છે - જીવ અને અજીવ' આમ કહેતાં બધાં જ તત્ત્વો કહેવાઈ જ જાય છે, કારણ કે જીવ-અજીવથી અલગ કોઈ તત્ત્વ છે જ નહીં... તેમ છતાં, ૭ તત્ત્વ અલગ પણ એકવાક્યતાથી કહેવાય છે. ને એટલે, 'તત્ત્વ નવ છે - જીવ, અજીવ, પુણ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, બંધ, નિર્જરા અને મોક્ષ' આમ વિભાગવાક્ય શાસ્ત્રોમાં કહેવાય જ છે. તો એ રીતે, 'નય બે પ્રકારે છે - દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક...' એમ કહેવાથી બધા નયોનો સમાવેશ થઈ જતો હોવા છતાં અમે સ્વપ્રક્રિયાએ ૯ નય કહીએ તો એમાં ખોટું શું છે ?

સમાધાન : તેહનઇં કહિઇં... જીવ અને અજીવ એ બે તત્ત્વમાં જ બધા તત્ત્વોનો સમાવેશ થઈ જતો હોવા છતાં એ બેની સાથે સાત તત્ત્વનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ કરીને ૯ તત્ત્વ જે કહેવાય છે એમાં તો એક ચોક્કસ પ્રયોજન છે, પણ નવનય કહેવામાં એવું કોઈ પ્રયોજન નથી. માટે નવનય કહેવા ઉચિત નથી.

આશય એ છે કે નવતત્ત્વ કહેવામાં પ્રયોજન ભેદે જુદા-જુદા તત્ત્વનો વ્યવહાર કરવો એ જ માત્ર સાધ્ય છે. ત્યાં ઇતરવ્યાવૃત્તિ સાધ્ય નથી… નવ તત્ત્વનું નિરૂપણ જીવને તત્ત્વની જાણકારીરૂપ સમ્યગ્જ્ઞાન અને એની રુચિ-શ્રદ્ધારૂપ સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થાય અને એના દ્વારા એ મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધે એ માટે છે. જેમ માર્ગ પર ચાલવા માટે પ્રકાશ જોઈએ જેથી ક્યાં ચાલવાની (પગ મૂકવાની) પ્રવૃત્તિ કરવી અને ક્યાં (પગ નહીં મૂકવારૂપ) નિવૃત્તિ કરવી… એ

પુરુષાર્થ છઇ, તે માર્ટિ-તેહનાં ૨ કારણ-સંવર નિર્જરા કહેવાં, એ ૭ તત્ત્વ કહવાની પ્રયોજનપ્રક્રિયા. પુણ્ય પાપરૂપ શુભાશુભ બંધભેદ વિગતિં અલગા કરી એહ જ પ્રક્રિયા ૯ તત્ત્વ કથનની જાણવી. ઇહાં દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિકઇ ભિન્નોપદેશનું કોઈ પ્રયોજન નથી. ॥ ૮-૧૬ ॥

ખબર પડી શકે. એમ મોક્ષમાર્ગ પર આગળ વધવા માટે પણ, ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ અને હેયથી નિવૃત્તિ આવશ્યક છે... એ માટે ઉપાદેય શું છે ? અને હેય શું છે ? એનો સ્પષ્ટ વિવેક હોવો જરૂરી છે. એટલે મુખ્ય પદાર્થ (તત્ત્વ) તરીકે જીવ-અજીવ કહી દેવામાં આવે એટલા માત્રથી પ્રયોજન સરી જતું નથી... કારણ કે એનાથી હેય-ઉપાદેયનો કોઈ વિવેક મળતો નથી... (એ બે તો 'જ્ઞેય' તરીકે જ જણાય છે.) તેથી હેય-ઉપાદેયનો વિવેક મળે એ માટે મુખ્ય હેય તરીકે 'બંધ' અને મુખ્ય ઉપાદેય તરીકે 'મોક્ષ' આ બે તત્ત્વ કહેવા પણ જરૂરી બને છે. હવે 'બંધ' ને હેય કહી દેવા માત્રથી પણ પ્રયોજન સરી જતું નથી... બંધની નિવૃત્તિ માટે એના કારણોની નિવૃત્તિ જરૂરી બને છે... તેથી બંધના કારણ તરીકે આશ્રવતત્ત્વ કહેવું જરૂરી બને છે. મોક્ષ એ મુખ્ય પુરુષાર્થ છે-ઉપાદેય છે... પણ એ જાણવા માત્રથી એ મળી જતો નથી... તો એ મેળવવા શું કરવું ? એ માટે એના બે મુખ્ય કારણ સંવર અને નિર્જરા તત્ત્વ કહેવા પડે છે... આમ, આવું પ્રયોજન હોવાથી આ ૭ તત્ત્વ કહેવાય છે...

હવે બંધ તત્ત્વને હેય માત્ર કહી દેવામાં આવે તો એ સંપૂર્ણ રીતે હેય જ બની જાય છે... પણ વાસ્તવિકતા એવી છે કે પ્રારંભિક અવસ્થામાં અમુક બંધ (= પુણ્યબંધ) ઉપાદેય હોય છે... ને પાછળથી એ ઉપાદેય હોતો નથી... અમુક બંધ (= પાપબંધ) તો હંમેશા હેય જ છે. એટલે આ સ્પષ્ટીકરણ માટે બંધભેદને વિગતે અલગા કરવા જરૂરી બને છે... તેથી પુણ્યરૂપ શુભબંધ અને પાપરૂપ અશુભબંધ એમ બે વિભાગ કરીને ૭ ના નવ તત્ત્વ પણ કરવામાં આવે છે.

શંકા : જીવ અને અજીવ તો માત્ર જ્ઞેય છે... હેય-ઉપાદેય તરીકે એનો વિભાગ છે નહીં... હેય ઉપાદેયના સ્પષ્ટીકરણ માટે પુણ્ય-પાપ વગેરે ૭ તત્ત્વો કહેવાથી પ્રયોજન સરી જાય છે... ને જીવ-અજીવનો પણ આ ૭ માં સમાવેશ થઈ જ જાય છે... તો પછી જીવ-અજીવને અલગ કહેવાની શી જરૂર છે ?

સમાધાન : જીવ-અજીવ એ બેમાં શેષ ૭ નો સમાવેશ થઈ જાય છે... પણ શેષ પુણ્યાદિ ૭ માં જીવ-અજીવનો સંપૂર્ણ સમાવેશ થઈ જતો નથી... કારણ કે ધર્માસ્તિકાય વગેરેનો આ સાતમાંથી કશામાં સમાવેશ શક્ય નથી. એટલે અજીવતત્ત્વને સ્વતંત્ર કહેવું જરૂરી બને છે. ને એ સ્વતંત્ર કહ્યું એટલે એના પ્રતિપક્ષરૂપે જીવતત્ત્વને પણ સ્વતંત્ર કહેવું આવશ્યક બને છે. અથવા હેય-ઉપાદેયનો વિવેક કરનાર જીવને હેય-ઉપાદેય તરીકે મુખ્યતયા સ્વકીયબંધ વગેરે- સ્વકીયનિર્જરા વગેરે જ છે. તેથી, હેય-ઉપાદેયના વિભાગમાં જે બંધ વગેરે કહેવાય છે તે મુખ્યરૂપે સ્વકીય બંધ વગેરે જ... એટલે એમાં સ્વજીવનો સમાવેશ તો થઈ જાય... પણ અન્ય જીવો બાકી રહી જાય છે... માટે જીવતત્ત્વને પણ અલગ કહેવું જરૂરી બને છે. આમ આ ચોક્કસ પ્રકારનાં પ્રયોજન આ રીતે નવ તત્ત્વ કહેવાથી જ સંભવી શકતા હોવાથી તત્ત્વના નવ વિભાગ કરાય છે.

# ભિન્ન પ્રયોજન વિન કહિયા રે, સાત મૂલનય સૂત્ર । તિણિ અધિકું કિમ ભાષિઇ રે, રાખિઇ નિજઘર સૂત્ર રે ॥ પ્રાણી૦ ॥૮-૧૭ ॥

પણ નવ નય કહેવા પાછળ આવું કોઈ પ્રયોજન છે નહીં... ત્યાં તો તે તે દરેક નય, ઇતર = અન્ય નયથી વ્યાવૃત્તિ = ભેદ ધરાવે છે, એ જ સાધ્ય છે. અર્થાત્ પદાર્થને જોવાના જદા-જદા દષ્ટિકોણોનં નિરૂપણ કરવાનો ત્યાં અભિપ્રાય છે... એટલે દરેક દષ્ટિકોણ અલગ-અલગ હોવા જ જોઈએ... એકના એક દષ્ટિકોણને અલગ-અલગ દષ્ટિકોણરૂપે કહેવો તો ઉચિત ઠરે જ નહીં એ સ્પષ્ટ છે... માટે દરેક નય, અન્ય બધા નયોથી અલગ છે એ સાબિત થવું જ જોઈએ. આને ઇતરવ્યાવૃત્તિ કહેવાય છે... એટલે અનુમાનપ્રયોગમાં, नैगमः संग्रहादीतरनयव्यावृत्तः આટલો ઉલ્લેખ તો થયો... એટલે કે નૈગમનય પક્ષ છે. અને એમાં સંગ્રહાદિનયવ્યાવૃત્તત્વ (= વ્યાવૃત્તિ) એ સાધ્ય છે... હવે આમાં હેતુ કોણ ? તો 'સંગ્રહાદિનયોનો જે વિષય છે એના કરતાં ભિન્ન વિષયવાળો હોવાથી...' આવો હેતુ આપવાનો છે. અર્થાત્ संग्रहादीतरनयविषयभिन्नविषयकत्वात् આવો હેત આપવાનો છે... આમાં સંग્રहादीतर થી, વિભાગવાક્યમાં નૈગમ સિવાયના જેટલા નયોનો ઉલ્લેખ હોય એ બધા નય લેવાના છે... હવે નૈગમનો વિષય. સંગ્રહ-વ્યવહારાદિ ૬ નયોના વિષયથી ભિન્ન છે... અર્થાત્ संग्रहादिषण्णयविषयभिन्नविषयकत्वात् આટલા હેત્થી જ કામ પતી જાય છે. પણ જો વિભાગવાક્યમાં દ્રવ્યાર્થિક-પર્યાયાર્થિકનો પણ ઉલ્લેખ હોય તો છે એ સ્પષ્ટ છે. એટલે કે હેતુ વ્યર્થવિશેષણ ઘટિત બનવાનો દોષ આવ્યો. (આ ઉપરાંત બાધ અને સ્વ3પાસિદ્ધિ દોષ પણ આવશે. તે આ રીતે - જ્યારે વિભાગવાક્યમાં ૯ નયનો ઉલ્લેખ હોય ત્યારે સંગ્રહાદીતરનયવ્યાવૃત્તિઃ આવા સાધ્યમાં દ્રવ્યાર્થિકનયનો પણ ઇતર શબ્દથી સમાવેશ હોવાથી દ્રવ્યાર્થિકનયની વ્યાવૃત્તિ પણ સાધ્યમાં સમાવિષ્ટ થઈ. પણ નૈગમનય દ્રવ્યાર્થિક જ હોવાથી એમાં એની વ્યાવૃત્તિ બાધિત છે, એ સ્પષ્ટ છે. એમ સ્વરૂપાસિદ્ધિ દોષ આ રીતે - નૈગમનય પક્ષ છે... એ દ્રવ્યાર્થિકનયરૂપ હોવાથી એમાં દ્રव्यार्थिकनयविषयकत्व જ છે... द्रव्यार्थिकनयविषय-भिन्नविषयकत्व नथी... भाटे संग्रहादिसप्तनयविषयभिन्नविषयकत्व होवा छतां संग्रहाद्यष्टनयविषय-भिन्नविषयकत्व न होवाथी स्वउपासिद्धि होष आवशे ४.

શંકા : હેતુ વ્યર્થવિશેષણઘટિત હોવો... વગેરે દોષો નવતત્ત્વ અંગે નથી આવતા ?

समाधान : पुण्यं पापाद्यष्टतत्त्वभिन्नं... આ રીતે ઇતરવ્યાવૃત્તિ જો સાધવાની હોય તો એ આવે જ. પણ ત્યાં આવું સાધવાનું પ્રયોજન છે જ નહીં. એટલે જ તો ખુદ ગ્રન્થકારો જ કહી દેતા હોય છે કે પુણ્યાદિ ૭ તત્ત્વોનો જીવ-અજીવ તત્ત્વમાં જ સમાવેશ થઈ જાય છે... આ બન્નેથી ભિન્ન કશું છે જ નહીં... તત્ત્વિનરૂપણમાં તો ઉપર કહી ગયા મુજબનું પ્રયોજન છે ને એ તત્ત્વના ૯ વિભાગ કરવાથી જ પરિપૂર્ણ થાય છે... માટે એના ૯ વિભાગ કરવા એ દુષ્ટ નથી... અને નયના ૯ વિભાગ કરવા એ ઉપર જણાવ્યા મુજબ અદુષ્ટ નથી, આ વાત નિઃશંક જાણવી. ॥ ૧૨૪ ॥

ટબો ઃ તે માર્ટિ "सत्त मूलनया पन्नत्ता" એહવું સૂત્રઇ કહિઉં છઇ તે ઉલ્લંઘી ૯ નય કહિઇ તો આપણા ઘરનું સૂત્ર કિમ રહઇ ? તે માટઇ "નવ નયાઃ" કહતો દેવસેન બોટિક ઉત્સૂત્રભાષી જાણવો. ॥ ૮-૧૭ ॥

દશભેદાદિક પણિ ઇહાં રે, ઉપલક્ષણ કરી જાણી । નહી તો કહો અંતર્ભાવઇ રે, પ્રદેશાર્થ કુણ ઠાણિ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૧૮॥

ટબો ઃ ઇહાં = નયચક્ર ગંથમાંહિં દિગંબરઇં દ્રવ્યાર્થિકાદિ ૧૦ ભેદાદિક કહિયાં, તે પણિ ઉપલક્ષણ કરી જાણો, નહી તો પ્રદેશાર્થનય કુણઠામિ આવઇ તે વિચારજો. उक्तં च સૂત્રે-

''दव्बट्टयाए, पएसट्टयाए, दव्बट्टपएसट्टयाए'' इत्यादि

તથા - ''કર્મોપાધિસાપેક્ષજીવભાવ'' ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક જિમ કહિઓ તિમ- ''જીવ-સંયોગસાપેક્ષપુદ્ગલભાવ'' ગ્રાહક નય પણિ ભિન્ન કહિઓ જોઇઇ. ઇમ-અનંત ભેદ થાઇ.

તથા પ્રસ્થકાદિ દેષ્ટાન્તઇં નૈગમાદિકના અશુદ્ધ, અશુદ્ધતર, અશુદ્ધતમ, શુદ્ધ, શુદ્ધતર, શુદ્ધતમ આદિ ભેદ કિહાં સંગ્રહિયા જાઇ ? ઉપચાર માટિં તે ઉપનય કહિઇં તો અપસિદ્ધાન્ત

ગાથાર્થ : જુદા વિશેષ કોઈ પ્રયોજન વિના તમે આ બે નયને ભિન્ન કહ્યા છે (માટે એ ઉચિત નથી). સૂત્રમાં સાત મૂળનય કહ્યા છે. તેનાથી અધિક કેમ કહી શકાય ? પોતાના ઘરનું સૂત્ર તો રાખવું જોઈએ ને !

વિવેચન : सत्त मूलनया पन्नत्ता એવું સૂત્રમાં કહ્યું છે. તેથી, તેને ઉલ્લંઘીને જો ૯ નય કહીએ તો આપણા ઘરનું સૂત્ર કેમ રહે ? જ્ઞાનીઓએ કહેલા સૂત્રને અનુસરીને જ આપણું નિરૂપણ હોવું જોઈએ ને ! તેથી આ સૂત્રથી વિપરીતપણે નવ નય કહેતો દેવસેન બોટિક (= દિગંબર) ઉત્સૂત્રભાષી છે એમ જાણવું. ॥ ૧૨૫ ॥

ગાથાર્થ : ઇહાં દશભેદ વગેરે પણ જે કહેલ છે તે પણ ઉપલક્ષણ કરી જાણવા જોઈએ. નહીંતર કહો તો ખરા કે પ્રદેશાર્થનયનો અંતર્ભાવ શામાં થશે ?

વિવેચન : ઇહાં = નયચક્ર ગ્રન્થમાં દિગંબરે દ્રવ્યાર્થિકના ૧૦ ભેદ કહ્યા, પર્યાયાર્થિકના ૬ ભેદ કહ્યાં... આ બધું પણ ઉપલક્ષણરૂપ જાણવું. નહીંતર પ્રદેશાર્થિક નય આ દસમાંથી શામાં સમાવેશ પામે તે વિચારજો. આશય એ છે કે દ્રવ્યપ્રમાણ, અલ્પબહુત્વ... આ બધાની વિચારણા જેમ કેટલાં દ્રવ્ય છે ? એને આગળ કરીને થાય છે એમ કેટલા પ્રદેશ છે ? એને આગળ કરીને પણ થાય છે... એટલે પણ થાય છે. અને કેટલા દ્રવ્ય-પ્રદેશઉભય છે ? એને આગળ કરીને પણ થાય છે... એટલે કે દ્રવ્યપ્રમાણ વગેરે જાણવાના આ પણ દષ્ટિકોણ છે... ને દષ્ટિકોણ છે, માટે આ પણ 'નય'રૂપ છે. વળી, એના દ્વારા દ્રવ્યની જ વિચારણા થાય છે. માટે આ દ્રવ્યાર્થિકનય જ છે. એટલે પ્રશ્ર થાય છે કે આ પ્રદેશાર્થિકનયનો તમે દ્રવ્યાર્થિકના જે દસ ભેદ કહ્યા છે એમાંથી શામાં સમાવેશ

### થાઇ, અનુયોગદ્વારઇં તે નયભેદ દેખાડ્યા છઇ. ॥ ८-૧૮ ॥

કરશો? કશામાં થવાનો નથી. એટલે વધારાનો ભેદ માનવો પડશે. આવા તો દ્રવ્યોને વિચારવાના અનેક જુદા જુદા દષ્ટિકોણ સંભવિત છે, એ બધાના જુદા જુદા નય માનવા જ પડે. એટલે, પ્રસ્તુતમાં પ્રદેશાર્થનય, દ્રવ્યાર્થ-પ્રદેશાર્થ ઉભયાર્થનય... આ બન્નેને જેમ ઉપલક્ષણથી લેવા પડે છે એમ એ બધાનો પણ ઉપલક્ષણથી સમાવેશ જાણવો. (સૂત્રમાં કહ્યું જ છે કે દ્રવ્યાર્થની અપેક્ષાએ, પ્રદેશાર્થની અપેક્ષાએ વિચાર કરવો).

તથા કર્મોપાધિ... તમે દ્રવ્યાર્થિકનો ચોથો કર્મોપાધિસાપેક્ષ જીવભાવગ્રાહક નય કહ્યો છે. અર્થાત્ કર્મરૂપ ઉપાધિના પ્રભાવે જીવ જે ક્રોધાત્મા વગેરે રૂપ બને છે તેને જોનાર આ ચોથો ભેદ કહ્યો છે... તો પુદ્ગલના પણ કેટલાય એવા સ્વરૂપ છે જે જીવના પ્રભાવે જ નિર્માણ થાય છે. આપણે આગળ આ વિચારી ગયા છીએ કે જીવ પોતાના શરીરરૂપે બનાવે તો જ પુદ્ગલ પૃથ્વી-પાણી-ઘઉં વગેરે રૂપને ધારણ કરી શકે છે, એ વગર નહીં. એટલે આ બધા જીવસંયોગને સાપેક્ષપુદ્ગલ ભાવો છે... એટલે એનો ગ્રાહક નય પણ જુદો કહેવો જ જોઈએ. આમ અનંત ભેદ થાય છે... એટલે ૧૦ ભેદ હોવાનો નિયમ ક્યાં રહ્યો ?

તથા પ્રસ્થક વગેરેના દેષ્ટાન્તમાં નૈગમાદિના અશુદ્ધ, અશુદ્ધતર, અશુદ્ધતમ, શુદ્ધ, શુદ્ધતર, શુદ્ધતમ વગેરે ભેદ જે પડે છે તેનો સંગ્રહ શામાં કરશો ? આશય એ છે કે પ્રસ્થક બનાવવાના આશયથી લાકડું લેવા જંગલમાં જતી વખતે પણ 'પ્રસ્થક લેવા જાઉં છું' આવો ઉલ્લેખ નૈગમને માન્ય છે. એમ લાકડું કાપતી વખતે, છોલતી વખતે, કોરતી વખતે, ઘસતી વખતે... આવી બધી અલગ-અલગ અવસ્થાઓમાં પણ 'પ્રસ્થક' તરીકેનો ઉલ્લેખ નૈગમ સ્વીકારે છે. આમાં વ્યાવહારિક પ્રસ્થકને જોનાર નૈગમ શુદ્ધતમ છે\*... ને એનાથી દૂર-દૂરની અવસ્થામાં પણ પ્રસ્થક માનનાર નૈગમ અશુદ્ધ-અશુદ્ધતર વગેરે છે... કારણ કે હજુ પ્રસ્થકરૂપે નહીં બનેલા પદાર્થને પણ પ્રસ્થક

<sup>\*</sup> અહીં, નૈગમનયમાં શુદ્ધત્વ-અશુદ્ધત્વ શું ? એ વિચારણીય છે. નયની પોતાની જે દૃષ્ટિ હોય, માત્ર એ જ દૃષ્ટિથી જોવું... તદન્યનયની દૃષ્ટિનું જરા પણ મિશ્રણ થયેલું ન હોય, એ એ નયનું વિશુદ્ધતમત્વ છે... ને પછી જેમ જેમ તદન્યનયની દૃષ્ટિ ભળતી જાય તેમ તેમ વિશુદ્ધિ ઘટતી જાય છે, અશુદ્ધિ વધતી જાય છે. જેમકે બધાનો સંગ્રહ કરવો... બધાને સામાન્યરૂપે જોવા એ સંગ્રહનયની દૃષ્ટિ છે. એટલે બધાને માત્ર સત્તાસામાન્યરૂપે જોનાર સદ્દૈતવાદી સંગ્રહનય એ વિશુદ્ધતમ છે... પછી એમાં જેટલી વિશેષગ્રાહી (ભેદગ્રાહી) દૃષ્ટિ ભળતી જાય છે એટલા અંશે વિશુદ્ધિ ઘટતી જાય છે. તેથી જીવ તરીકે બધા જીવોનો સંગ્રહ કરનાર દૃષ્ટિ એ વિશુદ્ધતર સંગ્રહ છે. (પૃદ્ગલાદિ કરતાં વિશેષતા જોઈ માટે વિશુદ્ધતમ નથી.) આમ ઉત્તરોત્તર જાણવું. આમાં, બીજા નયની દૃષ્ટિ ભળવી એ અશુદ્ધિનું કારણ છે... ને એ અશુદ્ધિ પોતાની જ વિશુદ્ધતમ દૃષ્ટિની અપેક્ષાએ હોય છે. હવે નૈગમનયનો વિચાર કરીએ તો જણાય છે કે અલગ-અલગ જે કોઈ દૃષ્ટિકોણ છે એ બધા એના પોતાના જ છે. એટલે અશુદ્ધિ જેવું કાંઈ કહી શકાતું જ નથી. વળી પોતાની કોઈએક ચોક્કસ દૃષ્ટિ જેવું છે નહીં કે જેને વિશુદ્ધતમ કહી શકાય... તો પછી અશુદ્ધ, શુદ્ધ, શુદ્ધતર... વગેરે શી રીતે કહેવાય ? આ પ્રશ્ન ઊભો થાય છે. પણ શ્રીઅનુયોગદ્ધારસૂત્રમાં નૈગમના આવા ભેદ કહેલા જ છે. માટે એની સંગતિ વિચારી કાઢવી જોઈએ. એ આવી લાગે છે -

માને છે... આ બધા જ નૈગમના ભેદો છે, ને તેથી દ્રવ્યાર્થિકના ભેદો છે... તમારા દસ ભેદોમાંથી આ બધાનો સમાવેશ કયા ભેદમાં કરશો ?

શંકા : વાસ્તવિક પ્રસ્થક ન હોવા છતાં પ્રસ્થક માનનારા આ નયો છે... માટે એ ઉપચાર કરીને માને છે, એમ માનવું જ પડે... આમ, ઉપચાર હોવાથી આ નયરૂપ નથી પણ ઉપનય છે... માટે ૧૦ ભેદમાં એનો સમાવેશ કરવાની જરૂર નથી.

**સમાધાન :** તો તમારું આ કથન અપસિદ્ધાન્ત થશે, કારણ કે અનુયોગદ્વાર સૂત્રમાં આ બધા વચનપ્રયોગોને નયના ભેદરૂપે જ કહ્યા છે...

અલબત્ અહીં દિગંબર કહી શકે છે કે- શ્રી અનુયોગદ્વારસૂત્રને તમે ૪૫ આગમમાં સ્થાન આપ્યું છે. પણ અમે કાંઈ એને સિદ્ધાન્તગ્રન્થ તરીકે સ્વીકારતા નથી. એટલે કદાચ એ સૂત્રની સંગતિ ન થાય તો પણ અમારે કાંઈ અપસિદ્ધાન્ત થતો નથી... તો એની સામે ગ્રન્થકાર આવો જવાબ આપી શકે છે-

કપાતી-છોલાતી-કોરાતી વગેરે અવસ્થામાં લાકડાને 'પ્રસ્થક' તરીકે જોવું એ નૈગમની પોતાની જુદી-જુદી દષ્ટિ જ છે... અર્થાત્ એની દષ્ટિએ તે તે અવસ્થાવાળો પદાર્થ પ્રસ્થક જ છે... 'એ પ્રસ્થક નથી... પણ ઉપચારથી પ્રસ્થક કહેવાય છે' એવું છે નહીં. એટલે ઉપચાર છે નહીં, ને છતાં એને ઉપનય માનવા એમાં અપસિદ્ધાન્ત હોવો સ્પષ્ટ જ છે.

**શંકા** : તો તો વ્યવહારનયમાં પણ જે ઉપચાર કહેવાય છે તે, એના દષ્ટિકોણરૂપ જ હોવાથી એને પણ 'ઉપચાર' તરીકે નહીં કહેવાય...

સમાધાન : ના, એવી આપત્તિ આવતી નથી, કારણ કે વ્યવહારના અનેક દષ્ટિકોણ નથી... એક જ છે. ને એ છે લોકને અનુસરવું એ. સામાન્ય સંયોગોમાં લોક કારણને જ કારણ કહે છે ને કાર્યને જ કાર્ય કહે છે. એટલે ક્યારેક કારણને કાર્ય કહેવું કે ક્યારેક કાર્યને કારણ કહેવું... એ એની મુખ્યદિષ્ટરૂપ ન હોવાથી 'કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર' વગેરે કહી શકાય છે. તથા ઉપર જણાવ્યા મુજબ વ્યવહારનયને આવા ઉપચાર પણ માન્ય હોવાનું શ્રીતત્ત્વાર્થસૂત્રમાં જણાવ્યું છે. એટલે ઉપચાર હોવા છતાં એ વ્યવહારનય જ છે, ઉપનય નથી.

શંકા : ગ્રન્થકારે ઉપર જીવસંયોગસાપેક્ષ પુદ્ગલભાવના ગ્રાહકનયની વાત કરી, તો એ

નૈગમનયને પોતાનો કોઈ એક ચોક્ક્સ દષ્ટિકોણ છે નહીં જેની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધિ વિચારી શકાય. એમ એનો પ્રતિપક્ષભૂત હોય એવો પણ કોઈ દષ્ટિકોણ છે નહીં જેની ભેળસેળને આગળ કરીને અશુદ્ધિ વિચારી શકાય. તો પછી વિશુદ્ધિ-અશુદ્ધિ શેની અપેક્ષાએ કહેવાના ? એટલે આમ તો કોઈપણ અન્ય નયની અપેક્ષાએ કહી શકાય… પણ સામાન્યથી વિશુદ્ધિ વગેરેનો વ્યવહાર કરનાર વ્યવહારનય છે. એટલે એનો અપેક્ષાએ વિશુદ્ધિ વગેરે કહેવા… આવા કોઈ અભિપ્રાયથી શ્રી અનુયોગદ્વારમાં એને વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ કહેલ છે. એટલે વ્યવહારનયનો જે દષ્ટિકોણ છે એને જ અપનાવનાર નૈગમનયને ત્યાં વિશુદ્ધતમ તરીકે કહેલ છે, ને જેમ જેમ એનાથી દૂરની અવસ્થાને જોનાર હોય તેમ તેમ વિશુદ્ધિનો હ્રાસ ને અશુદ્ધિની વૃદ્ધિ ત્યાં કહેલ છે.

# ઉપનય પણ અલગા નહીં રે, જે વ્યવહારે સમાઇ । નહી તો ભેદ પ્રમાણનો રે, ઉપપ્રમાણ પણિ થાઇ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥૮-૧૯॥

એહ જ દેઢઇ છઇ-ઉપનય પણિ કહ્યા, તે નયવ્યવહાર નૈગમાદિકથી અલગા નથી. उक्तं च तत्त्वार्थसूत्रे - उपचारबहुलो विस्तृतार्थो लौकिकप्रायो व्यवहारः (૧-૩૫)

રીતે 'જીવસંયોગનિરપેક્ષ પુદ્ગલભાવના (નિરુપાધિક પુદ્ગલના) ગ્રાહકનયને અલગ દર્શાવવો જોઈએ' એવી આપત્તિ કેમ ન આપી ? કારણ કે દસ ભેદમાંના જીવના સોપાધિકભેદ (ચોથા ભેદ) ની સામે જેમ જીવસંયોગસાપેક્ષ પુદ્ગલભાવ છે એમ જીવના કર્મોપાધિનિરપેક્ષ પ્રથમ ભેદની સામે પુદ્ગલનો પણ આવો ભેદ કહી શકાય છે ને ?

સમાધાન : આનું કારણ આપણે પૂર્વે પાંચમી ઢાળમાં (પૃ. નં. ૧૯૫) વિચારી ગયા છીએ કે કર્મોપાધિનિરપેક્ષ બધા જીવોનું જેમ એક સરખું શુદ્ધ સ્વરૂપ હોય છે એવું પુદ્દગલમાં હોતું નથી, વગેરે.

છતાં, તર્ક દેષ્ટિએ જ પદાર્થનું નિરૂપણ કરવાના પ્રસ્તાવમાં આ પણ વિચારણા આવશ્યક બને જ. ને તેથી આવી આપત્તિ પણ ઉપલક્ષણથી લઈ શકાય છે.

**ગાથાર્થ** : વળી દેવસેને ઉપનય જે કહ્યા છે તે પણ અલગા નથી. કારણ કે એ બધા, નયના પ્રચલિત વ્યવહારમાં સમાઈ જાય છે. નહીંતર પ્રમાણનો ભેદ પણ ઉપપ્રમાણ થશે. ॥ ૮-૧૯ ॥

વિવેચન : એહ જ દેઢઇ... આ જ વાતને દઢ કરે છે - ઉપનય જે કહ્યા છે તે પણ નૈગમ-વ્યવહાર વગેરે નયથી અલગા નથી... અર્થાત્ સ્વ-સ્વવિષયાનુસારે એ દરેક ઉપનયનો યથાસંભવ વ્યવહાર-નૈગમ વગેરે નયમાં સમાવેશ થઈ જાય છે. શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં કહ્યું છે કે ઉપચારની બહુલતાવાળો (= ડગલે ને પગલે જાતજાતના ઉપચાર કરનારો) અને તેથી જ વિસ્તૃત અર્થવાળો લૌકિકપ્રાય: = લગભગ લોકવ્યવહારને અનુસરનારો જે નય છે તે વ્યવહારનય છે. જે વાસ્તવિક પદાર્થ હોય છે એને તો વ્યવહારનય માને જ છે. પણ એ સિવાયના પણ કેટલાય પદાર્થોને ઉપચાર દ્વારા તે તે પદાર્થરૂપે એ સ્વીકારે છે... માટે તે તે 'પદાર્થ' તરીકે વધારે પદાર્થોનો સમાવેશ થઈ જતો હોવાથી એને અહીં વિસ્તૃતાર્થ તરીકે કહેલ છે, એ જાણવું.

આમ, આ બધા ઉપનય વસ્તુતઃ વ્યવહારાદિ નયરૂપ જ છે... છતાં, 'નયના એકદેશરૂપ છે... ઉપચારવાળા છે... માટે એને ઉપનય કહેવા...' આમ કહેશો તો સ્વ-પરવ્યવસાયિજ્ઞાન પ્રમાણ... સ્વ (= જ્ઞાન) અને પર (= જ્ઞેય) નો નિશ્ચયાત્મક બોધ કરાવનાર જ્ઞાન એ પ્રમાણ છે... આવા લક્ષણથી લિક્ષત જ્ઞાનરૂપ પ્રમાણના એક-દેશભૂત મિતજ્ઞાન વગેરેને કે એના પણ દેશ (અંશ) રૂપ અવગ્રહ-ઈહા વગેરેને પણ ઉપપ્રમાણ કેમ નથી કહેતા. એટલે પ્રમાણાત્મક બધા જ્ઞાનોના એક દેશરૂપ એવા મિતજ્ઞાન વગેરે પણ ખુદ પણ 'પ્રમાણ'રૂપ જ છે... ને તેથી 'ઉપપ્રમાણ' નથી કહેવાતા તો એ રીતે ઉપનય પણ 'નય'રૂપ જ હોવાથી 'ઉપનય' શી રીતે

ઇમ ઇ કરતાં નયભેદનઇં જો ઉપનય કરી માનસ્યો તો "स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम्" એ લક્ષણઇં લિક્ષિત જ્ઞાનરૂપ પ્રમાણનો એકદેશ મતિજ્ઞાનાદિક અથવા તદેશ અવગ્રહાદિક, તેહનઇં ઉપપ્રમાણ પણિ કાં નથી કહતા ? तस्मात् નય-ઉપનય એ બોટિકની પ્રક્રિયા શિષ્યબુદ્ધિ ધંધન માત્ર જાણવો. ॥ ૮-૧૯ ॥

# વ્યવહારઇ નિશ્ચય થકી રે, સ્યો ઉપચાર વિશેષ ? । મુખ્યવૃત્તિ જો એકની રે, તો ઉપચારી શેષ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૨૦ ॥

ટબો : વ્યવહારનઇ વિષે ઉપચાર છઇં, નિશ્ચયમાંહિ ઉપચાર નથી, એ પણિ સ્યો વિશેષ? જિવારઇ-એકનયની મુખ્યવૃત્તિ લેઇઇ, તિવારઇ બીજા નયની ઉપચારવૃત્તિ આવઇ, અત એવ 'स्यादस्त्येव' એ નયવાક્યઇ અસ્તિત્વગ્રાહક નિશ્ચયનયઇં, અસ્તિત્વ ધર્મ મુખ્યવૃત્તિં લેતાં કાલાદિક ૮ ઇં અભેદ વૃત્ત્યુપચારઇ અસ્તિત્વસંબદ્ધ સકલ ધર્મ લેતાં જ, સકલાદેશરૂપ નયવાક્ય

કહેવાય? તેથી બોટિકની નય-ઉપનય વિભાગ કરવાની આ પ્રક્રિયા શિષ્યની બુદ્ધિને ડહોળવા બરાબર છે, એ જાણવું. ॥ ૧૨૭ ॥

**ગાથાર્થ :** નિશ્ચય કરતાં વ્યવહારમાં ઉપચાર હોવો એ પણ શી વિશેષતા ? જો એકના અર્થને મુખ્ય વૃત્તિએ લેવામાં આવે તો એ વખતે શેષનયમાં ઉપચાર થાય જ. ॥ ૮-૨૦ ॥

વિવેચન : નય-ઉપનયના શ્રી દેવસેનાચાર્યના નિરૂપણ અંગે દૂષણો દર્શાવીને હવે ગ્રન્થકાર અધ્યાત્મનયના નિરૂપણ અંગે પણ દૂષણો દર્શાવે છે. વ્યવહારનઇ - જ્યાં ઉપચાર છે એ વ્યવહારનય અને જ્યાં ઉપચાર નથી એ નિશ્ચયનય... આવો પણ કયો વિશેષ છે = નિશ્ચય-વ્યવહાર વચ્ચેનો કયો ભેદ છે ? કારણ કે ઉપચાર હોવો ને ન હોવો... આ બન્ને નય માટે સમાન છે. તે પણ એટલા માટે કે જ્યારે એકનયમાન્ય વિષયને મુખ્યવૃત્તિએ લેવામાં આવે ત્યારે અન્યનયમાન્ય વિષય ઉપચારવૃત્તિએ (ગૌણવૃત્તિએ = લક્ષણાથી) જ ઉપસ્થિત થાય છે... આ વિચારણા પૂર્વે પાંચમી ઢાળમાં આવી ગઈ છે. એટલે જ સ્થાદસ્ત્યેવ આવા નયવાક્યમાં અસ્તિત્વગ્રાહક નિશ્ચયનયે અસ્તિત્વ ધર્મને મુખ્યવૃત્તિથી લેતાં (મુખ્યવૃત્તિથી=શક્તિસંબંધથી ઉપસ્થિત થાય છે એમ માનતાં) કાલાદિ ૮ સાથેનો અભેદ વૃત્તિઉપચારે=લક્ષણાસંબંધથી ઉપસ્થિત થાય છે એમ માનવું પડે છે. (કાલાદિ ૮ નું સ્વરૂપ સ્યાદ્વાદમંજરી વગેરેમાં આપેલું છે... અલબત્ એનો રહસ્યાર્થ-સ્પષ્ટાર્થ શું છે ? એ વિચારણાનું પ્રયોજન શું છે ? વગેરે આજ સુધી મને સ્પષ્ટ થયેલું નથી કે એવું સ્પષ્ટીકરણ મને ક્યાંય જોવા મળ્યું નથી.)

શંકા : શક્તિસંબંધથી અસ્તિત્વ ધર્મ ઉપસ્થિત થયો... હવે કાલાદિ ધર્મો ઉપસ્થિત કરવાની જરૂર શી છે ? જેથી એને ઉપચારે-લક્ષણાસંબંધથી ઉપસ્થિત કરવા પડે ?

**સમાધાન :** જો એ ઉપસ્થિત ન થાય તો આ સકલાદેશરૂપ નયવાક્ય જ નહીં થાય. અસ્તિત્વસંબદ્ધ સકલ ધર્મ લેવાના હોય તો જ સકલાદેશ થાય... નહીંતર તો માત્ર અસ્તિત્વધર્મ

#### થાઇ, आकर-ગ્રંથઇ ઇમ પ્રસિદ્ધ છઇ, "સ્વસ્વાર્થઇ સત્યપણાનો અભિમાન તો સર્વનયનઇં

જ નજરમાં આવી રહ્યો હોવાથી એ વિકલાદેશરૂપ જ બની જાય...

શંકા : તો કાલાદિધર્મો પણ મુખ્યવૃત્તિએ જ ઉપસ્થિત થાય છે એમ જ માની ત્યો ને. જેથી બધું જ મુખ્યવૃત્તિએ જણાય છે, ઉપચારવૃત્તિએ કશું નહીં... એમ રહેવાથી 'નિશ્ચયનયમાં ઉપચાર હોતો નથી' એ વાત ઊભી રહી શકે ને !

સમાધાન : જો કાલાદિધર્મો પણ મુખ્યવૃત્તિએ જ જણાય છે એમ માનવામાં આવે તો તો આ નયવાક્ય ન રહેતાં પ્રમાણવાક્ય જ બની જાય... કારણ કે પ્રમાણ જ દરેક ધર્મને મુખ્યવૃત્તિએ જોનાર હોય છે. નય તો એ છે જે એક ધર્મને મુખ્યવૃત્તિએ જુએ ને શેષધર્મોને ઉપચારવૃત્તિએ જુએ. એટલે, નિશ્ચયનય પણ ઉપચારવૃત્તિએ જોનાર છે, એમ માનવું જ પડે છે. આ વાત આકરપ્રન્થમાં = સ્યાદ્વાદરત્નાકર પ્રન્થમાં પ્રસિદ્ધ છે. માટે નિશ્ચિત થયું કે નિશ્ચયમાં પણ ઉપચાર છે જ. અને તેથી, 'વ્યવહારમાં ઉપચાર છે, નિશ્ચયમાં નથી' આવો ભેદ દેખાડવો યોગ્ય નથી.

શંકા: આ તમે ગાડીને ઉધે પાટે ચડાવી દીધી છે... અમે વ્યવહારમાં ઉપચાર છે ને નિશ્ચયમાં નથી... એવું જે કહીએ છીએ તે ઉપચારવૃત્તિ (= લક્ષણા સંબંધ) ના અર્થમાં નહીં... પણ વાસ્તવિક = મૌલિક વસ્તુ ન હોવા છતાં તે વસ્તુ તરીકે ઉપચાર કરીને ઉલ્લેખ કરવો... આવો ઉપચાર વ્યવહારમાં છે, નિશ્ચયમાં નથી. જેમકે, પ્રત્યાખ્યાનાવરણકર્મનો ક્ષયોપશમ થવાથી છદ્દું-સાતમું ગુણઠાણું પ્રગટ્યું હોય એને જ નિશ્ચયનય સાધુ કહે છે. જ્યારે વ્યવહારનય તો માત્ર સાધુવેશ હોય તો પણ સાધુ તરીકે સ્વીકારે છે... એટલે સાધુપણાનું જે અસંખ્યગૃણ નિર્જરા વગેરે વાસ્તવિક કાર્ય છે એ થતું ન હોવા છતાં સાધુ માનવા-કહેવા... આવો ઉપચાર વ્યવહારમાં જ છે, નિશ્ચયમાં નથી.

સમાધાન : સાધુપણાના બે અંશ છે - બાહ્યવેશાદિ અને આંતરિક પરિણતિ. આ બન્ને અંશના અલગ-અલગ કાર્ય છે... બાહ્યવેશાદિનું વંદનાદિપ્રતિપત્તિ-દર્શકનો ભાવોલ્લાસ વગેરે કાર્ય છે (એટલે જ કેવલજ્ઞાનીને પણ વેશ આપ્યા પછી જ દેવો વંદન કરે છે). આંતરિક પરિણતિનું પ્રતિસમય અસંખ્ય ગુણ નિર્જરા વગેરે કાર્ય છે. આંતરિક પરિણતિશૂન્ય બાહ્યવેશ હોય એ પણ સ્વકાર્યરૂપ વંદનાદિપ્રતિપત્તિ કરે જ છે, પછી સાધુપણું ઉપચરિત છે એવું ક્યાંથી આવ્યું? ઊલટું, સાધુવેશ શૂન્ય માત્ર આંતરિક પરિણતિ હોય ને છતાં સાધુતા કહેવી એ ઉપચાર કરવા બરાબર છે, કારણ કે એ વંદનાદિ પ્રતિપત્તિરૂપ સ્વકાર્ય કરતું ન હોવા છતાં સાધુતા કહેવાઈ રહી છે. એટલે નિશ્ચયમાં પણ આવો ઉપચાર છે જ.

આ જ વાતને ગ્રન્થકારે ટબામાં સ્વસ્વાર્થઇં... વગેરે પંક્તિ દ્વારા કહી છે. એનો અર્થ છે - પોતપોતાને જે અર્થ માન્ય છે એ જ સાચો છે, બીજો અર્થ ખોટો છે - ઉપચરિત છે. આવું અભિમાન પરસ્પર બધા નયને છે જ. જેમકે સાધુતાના દેષ્ટાન્તમાં... નિશ્ચયનય એમ કહે છે કે આંતરિકપરિણતિને સાધુતા માનવી એ જ વાત સાચી છે, કારણ કે એ જ પ્રતિક્ષણ અસંખ્યગુણ નિર્જરા વગેરે સ્વકાર્ય

માંહોમાંહિ છઇ જ. ફ્લથી સત્યપણું તો સમ્યગ્દર્શન યોગઇ જ છઇ.' ॥ ૮-૨૦॥ તિણઇ ભાષ્યઇ ભાસિઉં રે, આદરિઇં નિરધાર । તત્ત્વ અરથ નિશ્ચય ગ્રહઇં રે, જન અભિમત વ્યવહાર રે ॥ પ્રાણી૦ ॥૮-૨૧॥

તે માટઇ નિશ્ચય વ્યવહારનું લક્ષણ ભાષ્યઇ = વિશેષાવશ્યકઇ કહિઉં તિમ નિરધારો. तत्त्वार्थग्राही नयो निश्चयः, लोकाभिमतार्थग्राही व्यवहारः । तत्त्व અર્થ તે-યુક્તિસિદ્ધ અર્થ જાણવો.

કરે છે. સાધુવેશને સાધુતા માનવી એ વાત ગલત છે, કારણ કે પ્રતિસમય અસંખ્યગુણ નિર્જરા વગેરે રૂપ કાર્ય કરનાર નથી. વ્યવહારનય એમ કહે છે કે સાધુવેશ વગેરેમાં સાધુતા માનવી એ જ વાત સાચી છે, કારણ કે એ જ વંદનાદિ પ્રતિપત્તિરૂપ (બીજાઓ દ્વારા વંદન થવું વગેરે રૂપ) સ્વકાર્ય કરે છે. આંતરિક પરિણતિને સાધુતા માનવી એ વાત ગલત છે, કારણ કે વંદનાદિપ્રતિપત્તિરૂપ સ્વકાર્ય કરનાર નથી.

'કળથી સત્યપશું તો સમ્યગ્દર્શનયોગઇ જ છઇ' કળથી સત્યપશું = જેમાં પરિપૂર્શ કળ - સંપૂર્ણ અર્થક્રિયાકારિત્વ હોય એને જ તે તે પદાર્થરૂપે માનવું-કહેવું એ સત્ય... આવું સત્યપશું તો બધા નયોના સમ્યગ્ યોગે જ સંભવે છે. એટલે કે બધા નયોને યોગ્ય રીતે ભેગા કરવાથી જ સંભવે છે. જેમકે સાધુતાના વિચાર અંગે-વંદનાદિપ્રતિપત્તિ વગેરે અને અસંખ્યગુશનિર્જરા વગેરે... આ પરિપૂર્શ કળ છે... નિશ્ચય અને વ્યવહાર બન્ને ભેગા થાય તો જ એ સંભવે છે એ વાત સ્પષ્ટ છે... અહીં 'સમ્યગ્દર્શન યોગઇ' આવો ટબામાં જે શબ્દ છે તેમાં 'દર્શન' શબ્દ લહિયાની ભૂલ વગેરેથી વધારાનો આવી ગયો લાગે છે. અથવા એ શબ્દ રાખીએ તો સમ્યગ્દર્શનના યોગે... એટલે કે સમ્યગ્દર્શન જો ભેગું ભળ્યું હોય તો એ કોઈપણ નયનો એકાન્ત આગ્રહ પકડવા દેતું નથી... બધા નયોનો યથાસ્થાન વિનિયોગ કરાવે છે... માટે, પરિપૂર્શ ફળ જે આપે એ ફળથી સત્ય... આવું ફળથી સત્યપશું સમ્યગ્દર્શનના યોગે સંભવે છે. ॥ ૧૨૮ ॥

**ગાથાર્થ :** તેથી ભાષ્યમાં જે કહ્યું છે તેનો નિશ્ચય કરીને અવશ્ય આદરીએ. નિશ્ચય તત્ત્વભૂત અર્થને ગ્રહણ કરે છે... વ્યવહાર લોકાભિમત અર્થને ગ્રહણ કરે છે. ॥ ૮-૨૧ ॥

વિવેચન : જેમાં ઉપચાર છે તે વ્યવહાર અને જેમાં ઉપચાર નથી તે નિશ્ચય. આવું લક્ષણ યોગ્ય નથી એ આપણે જોઈ ગયા... તો કેવું લક્ષણ ઉચિત-નિર્દોષ કહેવાય ? એવી જિજ્ઞાસાને સંતોષવા માટે ગ્રન્થકાર કહે છે... તે માટઇ... તેથી નિશ્ચય-વ્યવહારનું લક્ષણ ભાષ્યમાં = વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં જેવું કહ્યું છે તે નિશ્ચયપૂર્વક માનવું જોઈએ. ત્યાં કહ્યું છે કે... તત્ત્વભૂત અર્થને ગ્રહણ કરનાર જે નય છે તે નિશ્ચયનય છે... આમાં તત્ત્વભૂત અર્થ એટલે યુક્તિસિદ્ધ અર્થ... જે પદાર્થ તર્કથી સિદ્ધ થતો હોય... ને તેથી એને એ અર્થરૂપે આપણું દિલ સ્વીકારે... દિલ એમાં સંમત થાય કે આ પદાર્થ આવો જ હોય... આવા અર્થને તત્ત્વભૂત અર્થ કહેવાય છે. એનો ગ્રાહકનય એ નિશ્ચયનય... જેમકે પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કક્ષાના રાગ-દ્વેષ ઊઠે જ નહીં એવી પરિણતિ એ સાધુતા (સંયમ).

લોકાભિમત તે વ્યવહારપ્રસિદ્ધ. યદ્યપિ પ્રમાણે તત્ત્વાર્થગ્રાહી છઇ, તથાપિ પ્રમાણ સકલતત્ત્વાર્થગ્રાહી, નિશ્ચયનય એકદેશ તત્ત્વાર્થગ્રાહી, "અંશ જ્ઞાન ન નિષ્ઠ" એ ભેદ જાણવા. નિશ્ચયનયની વિષયતા અનઇં વ્યવહારનયની વિષયતા જ અનુભવ સિદ્ધ ભિન્ન છઇ, જિમ-સવિકલ્પકજ્ઞાનનિષ્ઠ પ્રકારતાદિક અન્યવાદી ભિન્ન માનઇ છઇ. ઇમ, હૃદયમાંહિ વિચારવું. ॥૮-૨૧॥

જે નય લોકને અભિમત પદાર્થનો ગ્રાહક છે તે વ્યવહારનય છે. આમાં લોકને અભિમત એટલે વ્યવહારપ્રસિદ્ધ અર્થ. લોક છદ્મસ્થ છે... એ આંતરિક પરિણતિને શું જાણી શકે ? એટલે એ તો બાહ્ય વેશાદિ આધારે જ વ્યવહાર કરે છે. અને તેથી લોકમાં પ્રસિદ્ધિ પણ એવા જ પદાર્થની થાય છે. જેમકે સાધુવેશ હોય... સાધુજનોચિત ક્રિયાઓ હોય... એ સાધુતા.

જો કે પ્રમાણ પણ તત્ત્વાર્થગ્રાહી છે... તો પણ પ્રમાણ એ સકલતત્ત્વાર્થગ્રાહી છે અને નિશ્ચયનય એકદેશતત્ત્વાર્થગ્રાહી છે... અર્થાત્ એ (એકદેશ=) અંશજ્ઞાનરૂપ છે. ન નિષ્ઠ = નહીં કે પૂર્ણજ્ઞાનરૂપ. (પ્રાપ્ત મુદ્રણોમાં 'અંશ જ્ઞાન ન નિષ્ઠ' ટબાની આટલી પંક્તિને અન્યત્ર સ્થાન અપાયેલું છે, પણ એ પંક્તિ અહીં જોઈએ એમ લાગે છે... કારણ કે અહીં એનો અર્થ બંધબેસતો થાય છે. તથા મુદ્રણોમાં એ જે આ રીતે છપાયેલી છે કે - નિશ્ચયનયની વિષયતા અનઇ વ્યવહારનયની વિષયતા જ અનુભવસિદ્ધ ભિન્ન છઇ, 'અંશ જ્ઞાન ન નિષ્ઠ' જિમ-સવિકલ્પજ્ઞાનનિષ્ઠ પ્રકારતાદિક અન્યવાદી ભિન્ન માનઇ છઇ… આમાં નિશ્ચયનયની વિષયતા અને વ્યવહારનયની વિષયતા ભિન્ન છે એ વાતમાં જિમ…. કહીને સવિકલ્પ જ્ઞાનનિષ્ઠ પ્રકારતા વગેરેનું દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે. એટલે દાર્ષ્ટાન્તિક અને દેષ્ટાન્તની વચમાં ઘુસી ગયેલું આ વાક્ય ત્યાં તો ન જ હોવું જોઈએ એમ નિઃશંકપણે જણાય છે. વળી નિશ્ચયનય એકદેશતત્ત્વાર્થગ્રાહી… આટલી પંક્તિ સાથે અંશજ્ઞાન ન નિષ્ઠ… આટલી પંક્તિનો અર્થ બેસી પણ જાય છે… માટે એટલી પંક્તિ નિશ્ચયનય એકદેશતત્ત્વાર્થગ્રાહી આટલી પંક્તિ પછી તરત હોવી જોઈએ… એમ કલ્પના કરીને આ અર્થ લખ્યો છે.) એટલે પ્રમાણ અને નિશ્ચયનયનો આ ભેદ થયો કે પ્રમાણ સકલતત્ત્વાર્થગ્રાહી છે અને નિશ્ચય એકદેશતત્ત્વાર્થગ્રાહી છે.

શંકા : તત્ત્વભૂત અર્થનો બીજો કયો દેશ-અંશ છે ? જેને નિશ્ચય ગ્રહણ નથી કરતો ને પ્રમાણ ગ્રહણ કરે છે... અર્થાત્ તત્ત્વાર્થના નિશ્ચયગ્રાહ્ય અંશમાં એવો બીજો કયો અંશ ઉમેરવાથી તત્ત્વાર્થ સંપૂર્ણ બને ને એ પ્રમાણનો વિષય બને ?

**સમાધાન :** આમાં પૂછવાનું શું છે ? જે વ્યવહારગ્રાહ્ય અંશ છે તે આ બીજો દેશ છે...

શંકા : આનો અર્થ એ થયો કે વ્યવહાર પણ તત્ત્વભૂત અર્થનું જ ગ્રહણ કરનાર છે...

સમાધાન : હા, બરાબર... વ્યવહાર પણ તત્ત્વાર્થગ્રાહી છે જ.

શંકા : હેં ? એટલે તમે સાધુવેશ - આલયવિહારાદિ ક્રિયા કે જેને વ્યવહાર સાધુતારૂપે જુએ છે એને તત્ત્વભૂત અર્થ માનો છો ? **સમાધાન** : હા, આમાં પ્રશ્ન શું છે ? જે સ્વકાર્ય કરી આપતું હોય એને તત્ત્વભૂત અર્થ નહીં કહેશો તો તત્ત્વભૂત અર્થ કહેશો કોને ?

શંકા : એટલે શું આ સાધુવેશાદિ પ્રતિસમય અસંખ્યગુણનિર્જરારૂપ સ્વકાર્ય કરે છે ?

સમાધાન : અરે ભલા ભાઈ ! આ અસંખ્યગુણ નિર્જરા એ જ શું સાધુતાનું એક માત્ર કાર્ય છે ? વંદનાદિ પ્રતિપત્તિ વગેરે શું એના કાર્યરૂપ નથી ? ને એ જો એ કરે છે તો એને તત્ત્વભૂત અર્થ કેમ ન કહેવાય ?

શંકા : પણ એ અસંખ્યગુણ નિર્જરારૂપ સ્વકાર્ય તો નથી કરતો ને ?

સમાધાન : એટલા માત્રથી એને જો તત્ત્વભૂત અર્થ ન કહેવાય, તો તો નિશ્ચયગ્રાહ્ય અર્થને પણ તત્ત્વભૂત નહીં કહી શકાય... કારણ કે એ પણ વન્દનાદિ પ્રતિપત્તિરૂપ સાધુતાકાર્ય નથી કરતો...

**શંકા** : સાચા સાધુ તો નિસ્પૃહ હોય છે... એને વંદનાદિ થયા તો પણ શું ? ને ન થયા તો પણ શું ? કાંઈ ફેર પડતો નથી...

सभाधान : पदार्थ स्वक्षर्य કરે એમાં સ્પૃહા હોય કે ન હોય એને કશું લાગતું વળગતું નથી. અિનને ક્યાં સ્પૃહા હોય છે ? ને છતાં એ અડનારને દઝાડવાનું કાર્ય કરે જ છે ને... સ્પૃહા નથી, માટે શું આ એનું કાર્ય ન કહેવાય ? નહીંતર તો અસંખ્યગુણ નિર્જરાને પણ કાર્યરૂપે નહીં કહી શકાય... કારણ કે ઉપરની ભૂમિકામાં સાધુને એની પણ સ્પૃહા હોતી નથી. કહ્યું જ છે ને કે मोक्षे भवे च सर्वत्र निस्पृहो मुनिसत्तम:

શંકા : છતાં, અસંખ્યગુણ નિર્જરા એ મુખ્ય કાર્ય છે, વંદનાદિ પ્રતિપત્તિ એ ગૌણ છે... સમાધાન : ના, આમાં આવો કોઈ ગૌણ-મુખ્ય ભાવ છે નહીં. પોતપોતાનું કાર્ય કરવામાં બંનેની મુખ્યતા છે જ. ચામાં સાકર મીઠાશ લાવવાનું કામ કરે છે અને ચાની પત્તી અમુક ચોક્કસ પ્રકારનો સ્વાદ લાવવાનું કામ કરે છે... શું આ બેમાં ગૌણ-મુખ્યભાવ કહી શકાય ? એટલે જ શાસ્ત્રોમાં ववहारो वि हु बलवं કહીને આ વાત અનેક દેષ્ટાન્તો દ્વારા સુદઢ કરી છે. માટે પોતપોતાના સ્થાનમાં નિશ્ચય અને વ્યવહાર બન્ને તુલ્યબળી છે. હીન-અધિક બળવાળા છે એવું નથી...

શંકા : પણ સાધુવેશ અસંખ્યગુણ નિર્જરા તો કરાવી શકે નહીં જ ને ?

**સમાધાન :** એમાં આપણે શું કરી શકીએ ? દરેક પદાર્થ સ્વકાર્ય જ કરે છે, પરકાર્ય નહીં… અગ્નિ દઝાડે જ છે ને પાણી ઠારે જ છે… અગ્નિ પણ ઠારતો હોત તો ? આવા વિકલ્પો કરવાનો શું કોઈ મતલબ છે ?

**શંકા :** તમારી વાત તો સમજાય છે... પણ છતાં, નિશ્ચય જ બળવાન્ છે એવું અમને લાગ્યા કરે છે...

સમાધાન : નિશ્ચયવાદીઓની ખૂબ ખૂબ એવી સૂફિયાણી વાતો સાંભળી હોવાથી એવી એક વાસના દિલમાં જે નિર્માણ થયેલી છે એનો એ પ્રભાવ છે, એમ જાણવું... **શંકા :** પણ લોકવ્યવહારને તો કોઈ ધારાધોરણ નથી... માત્ર વેશધારી લિંગીને પણ સાધુ કહે છે...

સમાધાન : અરે, એની શું વાત કરવી... ભાંડ સાધુવેશ ભજવતો હોય ત્યારે એને પણ લોકો સાધુ કહે છે... પણ એ પણ સ્વકાર્ય કરે છે... ઉદાયન મંત્રીનું આવા ભાંડે જ મોત સુધાર્યું હતું ને !

શંકા : અરે ! વ્યવહાર તો સાધુના ફોટાને પણ સાધુ કહે છે...

સમાધાન : શું વાંધો છે ? એ પણ દર્શકને શ્રદ્ધા-આદર-બહુમાન વગેરે જગાડે જ છે ને વંદનાદિ પ્રતિપત્તિ પણ થાય જ છે...

શંકા : પણ બધા દર્શકોને શ્રદ્ધાદિ જાગે જ એવો નિયમ ક્યાં છે ?

સમાધાન : પ્રતિબંધક હોય તો કાર્ય ન પણ થાય. વિષમમોહોદય એ પ્રતિબંધક છે. નહીંતર તો ફોટાની કે લિંગધારીની શી વાત ? ઉચ્ચ કક્ષાના મહાત્મા માટે પણ પ્રશ્ન આવશે... એમને જોઈને પણ શ્રદ્ધા વગેરેના બદલે અપશુકન માનીને તિરસ્કારાદિ કોઈકને થતા હોય છે.

એટલે નિશ્ચિત થયું કે વ્યવહારમાન્ય અર્થ પણ સ્વકાર્યકારી હોવાથી તત્ત્વભૂત અર્થ છે.

શંકા : છતાં સાધુવેશાદિ વ્યવહારગ્રાહ્ય અર્થ શ્રદ્ધાદિ જગાડવા દ્વારા બીજાને ઉપકારક બને છે... પોતાને તો નહીં... માટે એ દેષ્ટિએ એ તત્ત્વભૂત નથી ને ?

સમાધાન : આ વાત પણ બરાબર નથી... પોતે આંતરિક પરિણતિ (છ ટૂં-સાતમું ગુણ ઠાણું) જે પામ્યો છે તે પણ પ્રથમ તો (અન્યના) સાધુવેશાદિ જોઈને શ્રદ્ધાદિ થયેલા એના પ્રભાવે જ, એ વિના નહીં. અરે તારક તીર્થંકરદેવોના જીવો પણ વ્યવહારમાન્ય અર્થ (અન્યના સાધુવેશાદિ) જોઈને શ્રદ્ધાદિ જાગવા દ્વારા જ આગળ વધ્યા હોય છે. માટે તો કહ્યું છે કે अरिहंता अरिहंतपु व्यवહાર ગ્રાહ્ય અર્થ જ આગળ વધવા માટે અન્યની પરિણતિરૂપ નિશ્ચયગ્રાહ્ય અર્થ નહીં, પણ આ વ્યવહાર ગ્રાહ્ય અર્થ જ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. ત્રણ અવંચકની અપેક્ષાએ કહીએ તો ફળાવંચકનો નંબર ત્રીજો છે. એ યોગાવંચક અને ક્રિયાવંચકના ક્રમે જ આવે છે. અને આ યોગાવંચક તથા ક્રિયાવંચક માટે મુખ્યતયા, જેમનો યોગ થયો છે એ સાધુભગવંતના વેશાદિ વ્યવહારમાન્ય અર્થ જ ઉપયોગી બને છે, આંતરિકપરિણતિરૂપ નિશ્ચયમાન્ય અર્થ નહીં.

**શંકા :** આ તો અન્યના સાધુવેશાદિ પોતાને ઉપકારક બન્યા... પોતાના સાધુવેશાદિ તો પોતાને ઉપકારક બનતા નથી ને ?

સમાધાન : ના, એવું પણ નથી. આંતરિક પરિણતિને પેદા કરવા, સ્થિર કરવા અને નિર્મળ કરવા માટે સાધુવેશાદિ ઉપકારક છે જ... એટલે જ કોઈકને સાધુવેશાદિ વિના પણ ક્યારેક આંતરિક પરિણતિમાત્રથી છઠ્ઠું-સાતમું ગુણઠાણું આવી ગયું હોય તો એ અન્તર્મુહૂર્તથી વધુ ટકી શકતું નથી. પ્રસન્નચન્દ્રરાજર્ષિને સાધુવેશ ઉપકારક બન્યો હતો ને ! અંદરથી પરિણતિ ઢીલી પડી હોય ત્યારે, પોતાના વેશાદિ તથા બીજા અગ્રણીઓ વગેરે દ્વારા સાધુવેશ જોઈને થતાં વંદનાદિ,

લજ્જાળુ જીવને પરિણતિમાં સ્થિર કરી શકે છે... આવા બધા અનેક ઉપકારો શાસ્ત્રોમાં જણાવેલા જ છે...

**શંકા :** પણ બધાના સાધુવેશાદિ સ્વ-પર ઉપકાર કરે જ છે એવો નિયમ નથી. અર્થાત્ એ અનૈકાન્તિક છે.

સમાધાન : બધા જ દંડ ઘટોત્પત્તિમાં ઉપકાર કરે જ છે એવું નથી... ચક્રાદિથી અસહકૃત દંડ કે પ્રતિબંધકથી સહકૃત દંડ ઘટોત્પત્તિમાં ઉપકાર કરી શકતો નથી. પણ એટલા માત્રથી એને અનૈક્રાન્તિક કે અકારણ કહી શકાય નહીં... નહીંતર કોઈપણ કુંભારે દંડની અપેક્ષા રાખવી ન જ જોઈએ. આવું જ પ્રસ્તુતમાં સાધુવેશાદિ અંગે જાણવું જોઈએ.

શંકા : જે 'સત્' હોય તે દરેક પદાર્થ અર્થક્રિયાકારી હોય જ છે. એટલે સાધુવેશાદિ વંદનાદિપ્રતિપત્તિરૂપ સ્વકાર્ય કરે જ. પણ પ્રસ્તુતમાં અધ્યાત્મનયની વાત ચાલે છે. એટલે અધ્યાત્મની અપેક્ષાએ અર્થક્રિયાકારિત્વનો વિચાર કરવો જોઈએ. તેથી અધ્યાત્મ શું છે ? સાધુવેશ-આલયવિહારાદિક્રિયા વગેરે રૂપ બાહ્યચારિત્રનો એની સાથે શું સંબંધ છે ? વગેરે ન વિચારવું જોઈએ?

સમાધાન : આ રીતે વિચાર કરીએ તો પણ, વ્યવહારગ્રાહ્ય અર્થ પણ તત્ત્વભૂત સાબિત થઈ જ શકે છે. તે આ રીતે- અધ્યાત્મ = મોક્ષના કારણભૂત આત્મોત્થાન... એવો અર્થ અહીં લઈ શકાય છે... ને એ મુખ્યત્યા જિનવચનરૂપ કે જિનવચનોથી પ્રતિપાદિત ચારિત્ર = સાધુતારૂપ છે. જિનોક્ત તે માર્ગ (આજ્ઞારૂપ તે માર્ગ) નિશ્ચય-વ્યવહાર ઉભયરૂપ છે. એમાં વ્યવહાર એ દ્રવ્ય છે, અર્થાત્ નિશ્ચયનું કારણ છે... અને નિશ્ચય = પરિણતિ એ વ્યવહારનું કાર્ય છે. અને કર્મનિર્જરાનું-મોક્ષનું કારણ છે. આ વાસ્તવિક્તાનો વિચાર બે રીતે થઈ શકે છે. (૧) નિશ્ચય એ મોક્ષનું અનંતર કારણ છે અને વ્યવહાર એ પરંપર કારણ છે. એટલે આ રીતે વિચારતાં નિશ્ચય મુખ્ય બને છે અને વ્યવહાર એની અપેક્ષાએ ગૌણ બને છે. (૨) વ્યવહાર એ નિશ્ચય હારા મોક્ષનું કારણ છે... અર્થાત્ વ્યવહાર એ હારી (વ્યાપારી) છે અને નિશ્ચય એ દ્વાર (વ્યાપાર) છે. આ રીતે વિચારીએ તો વ્યવહાર મુખ્ય છે અને નિશ્ચય ગૌણ છે. જેમ વ્યાપારી દંડ એ મુખ્ય છે (કારણ તરીકે વ્યવહારાય છે) અને વ્યાપાર ચક્રભ્રમણ ગૌણ છે. ઘડાની કારણસામગ્રીના ઉલ્લેખમાં સામાન્ય રીતે દંડનો ઉલ્લેખ થાય છે, ચક્રભ્રમણનો નહીં... માટે દંડ મુખ્ય છે. એમ પ્રસ્તુતમાં વ્યવહાર મુખ્ય છે.

બીજી રીતે કહીએ તો જિનવચનો એ મોક્ષમાર્ગ છે. આ જિનવચનો સૂત્ર-અર્થ-ઉભયરૂપ છે. એમાં અર્થમાં વિશ્વનું યથાર્થસ્વરૂપ આવે છે... આ યથાર્થ સ્વરૂપમાં કેટલુંક માત્ર જ્ઞેય અને શ્રદ્ધેય છે... કેટલુંક હેય છે... કેટલુંક ઉપાદેય છે. એમાં કષાયો વગેરે જેમ હેય છે એમ અજયણા વગેરે પણ હેય છે જ. ઉપશાંત પરિણતિ જેમ ઉપાદેય છે એમ સાધુવેશ-આલયવિહારાદિક્રિયા પણ ઉપાદેય છે જ. આમ અધ્યાત્મમાં નિશ્ચય અને વ્યવહાર બન્ને આવે જ છે. મોક્ષનું કારણ બનનાર વાસ્તવિક નિશ્ચય પણ તો જ પ્રાપ્ત થાય છે જો વ્યવહારમાર્ગ પણ માન્ય હોય. એટલે

વ્યવહાર પણ અધ્યાત્મના અંશભૂત છે જ. ને જો એ અંશભૂત છે. તો તત્ત્વભૂત શા માટે નહીં? અર્થાત્ વ્યવહારગ્રાહ્ય અર્થ પણ તત્ત્વભૂત છે જ.

અરે ! બીજી બધી વાત જવા દો... વ્યવહારગ્રાહ્ય અર્થ જો તત્ત્વભૂત ન હોય તો શ્રી જૈનશાસનમાં શાસ્ત્રોમાં હજારો શ્લોક પ્રમાણ એનું જે વર્ણન છે... જે સૂક્ષ્મ-સૂક્ષ્મતર કાળજીઓ બતાવેલી છે... વેશના માપ સુદ્ધાં દર્શાવેલા છે અને એમાં ગરબડ કરનારને પ્રાયશ્ચિત્તાદિ દર્શાવેલા છે... આ બધું હોત નહીં... અતત્ત્વભૂત અર્થને મહત્ત્વ આપવાનું હોય જ નહીં એ નિઃશંક છે.

શંકા : વ્યવહારમાન્ય અર્થ પણ तत्त्वભૂત છે. એ વાત તો ચાલો સ્વીકારીએ... ને તેથી નિશ્ચય આ અંશનું ગ્રહણ કરતો ન હોવાથી એકદેશ તત્ત્વાર્થગ્રાહી છે... અંશજ્ઞાનરૂપ છે... પ્રમાણ આ અંશનું પણ ગ્રહણ કરનાર હોવાથી સકલતત્ત્વાર્થગ્રાહી છે... પૂર્ણજ્ઞાનરૂપ છે... આ નિશ્ચય અને પ્રમાણ વચ્ચેનો ભેદ પણ સ્વીકારીએ... પણ એક પ્રશ્ન હવે એ ઊભો થાય છે કે જો વ્યવહારપાન્ય અર્થ પણ તત્ત્વભૂત છે, તો ભાષ્યમાં तत्त्वार्थग्राही नयो निश्चयः, लोकाभिमतार्थग्राही व्यवहारः આવી વ્યાખ્યા કેમ આપી ?

સમાધાન : પદાર્થના બે સ્વરૂપ છે... એક બાહ્ય અને બીજું આંતરિક... આ બન્ને એકબીજાને અનુરૂપ પણ હોઈ શકે છે તે વિપરીતરૂપ પણ હોઈ શકે છે. તથા આ બન્ને એકદેશતત્ત્વભૂત છે... બન્ને ભેગા થવા પર સકલતત્ત્વભૂત અર્થ મળે છે. આમાંથી વ્યવહારનય પ્રધાનપણે બાહ્યસ્વરૂપને અને નિશ્ચયનય પ્રધાનપણે આંતરિક સ્વરૂપને જુએ છે. પ્રમાણ બન્નેને જુએ છે. (આ વાત મુખ્યતયા સંસારીજીવને જ લાગુ પડે છે... બાકીના પદાર્થી-ધર્માસ્તિકાયાદિ તેમજ સિદ્ધાત્મા... આ બધાનું એક જ સ્વરૂપ હોય છે... બાહ્ય... આભ્યંતર... આવા બે અલગ-અલગ સ્વરૂપ હોતા નથી. માટે તો દેવસેનાચાર્યે આ નિશ્ચય અને વ્યવહારનયને આધ્યાત્મિકનય = આત્મવિષયકનય તરીકે કહ્યા છે.)

લોક છદ્મસ્થ છે... એ બાહ્યસ્વરૂપને જ જોઈ શકે છે... આંતરિક પરિણતિનો નિર્ભ્રાન્ત નિશ્ચય લગભગ કરી શકતો નથી. એટલે તત્ત્વભૂત અર્થનો એક અંશ કે જે વ્યવહારનો વિષય છે તે લોકાભિમત બને છે. એટલે વ્યવહારની વ્યાખ્યા આવી કરી કે લોકાભિમતાર્થગ્રાહી નય એ વ્યવહારનય... પણ એનો અર્થ તો આ જ છે કે લોકાભિમત જે તત્ત્વભૂત અર્થ, તેનો ગ્રાહક નય એ વ્યવહારનય... વ્યવહારગ્રાહ્ય અર્થ આમ નિશ્ચિત થઈ ગયો એટલે બાકી રહેલ તત્ત્વભૂત અર્થ નિશ્ચયગ્રાહ્ય છે એમ સમજી શકાય છે. માટે એની વ્યાખ્યા તરીકે તત્ત્વાર્થગ્રાહીનયો નિશ્ચય... એટલું જ કહ્યું... ગોબલીવર્દ ન્યાયે આ તત્ત્વભૂત અર્થ તરીકે આંતરિક પરિણતિ નિશ્ચિત થઈ જાય છે... કારણ કે બાહ્ય સ્વરૂપનો તો વ્યવહારના વિષય તરીકે ઉલ્લેખ થયેલો જ છે. બાકી, વ્યવહારની વ્યાખ્યામાં પણ 'તત્ત્વાર્થગ્રાહી નય એ વ્યવહારનય' આમ જ કહેવામાં આવે તો બન્નેની વ્યાખ્યા એક જ થઈ જવાથી વાસ્તવિક નિર્ણય અશક્ય જ બની જાય.

આગળ આ જ ઢાળની બાવીશમી ગાથાના ટબામાં (પૃ. ૨૯૪) ગ્રન્થકારે 'ઇમ જે જે રીતિં લોકાતિક્રાન્ત અર્થ પામિઇં તે તે નિશ્ચયનયનો ભેદ થાઇ…' આવું જે કહ્યું છે તે પણ આ સૂચન કરે છે કે વ્યવહારનો વિષય પણ તત્ત્વભૂત અર્થ જ છે. તે આ રીતે - ટબાની આ પંક્તિમાં નિશ્ચયના વિષયની વાત હોવાથી 'અર્થ' શબ્દ જે રહેલો છે એનો અર્થ 'તત્ત્વભૂત અર્થ' છે, એ સ્પષ્ટ છે. હવે એનું વિશેષણ ગ્રન્થકારે 'લોકાતિકાન્ત' એવું વાપર્યું છે. એટલે આ વિશેષણ સૂચવે જ છે કે લોકાભિમત એવો પણ તત્ત્વભૂત અર્થ હોવો જોઈએ, તથા એ વ્યવહારનો વિષય હોવો જોઈએ અને એનો વ્યવચ્છેદ કરવા માટે નિશ્ચયના વિષયભૂત અર્થનું 'લોકાતિકાન્ત' એવું વિશેષણ છે.

આ બધી ચર્ચાનો સાર એ છે કે -લોકાભિમત તત્ત્વાર્થગ્રાહી નય એ વ્યવહારનય... લોકાતિક્રાન્ત તત્ત્વાર્થગ્રાહી નય એ નિશ્ચયનય... ઉભય (સકલ) તત્ત્વાર્થગ્રાહી બોધ એ પ્રમાણ.

આમ, નિશ્ચયનયની વિષયતા અને વ્યવહારનયની વિષયતા ભિન્ન છે, એ સ્પષ્ટ છે. વળી આ વાત અનુભવસિદ્ધ પણ છે. આશય એ છે કે આંતરિક પરિણતિયુક્ત બાહ્યસ્વરૂપને પ્રમાણ સ્વીકારે છે. (દા.ત. પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયના ક્ષયોપશમજન્ય પરિણતિયુક્ત આલયવિહારાદિક્રિયા-સાધુવેશ એ સાધુતા છે. આવો બોધ એ પ્રમાણ છે... એમ, प्रमत्त्योगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा... આ પ્રમાણવાક્ય છે. તે આ રીતે- प्रमत्त्योगो हिंसा આ નિશ્ચયવાક્ય છે. प्राणव्यपरोपणं हिंसा આ વ્યવહારવાક્ય છે. એટલે 'પ્રમત્ત્યોગપૂર્વકનું પ્રાણવ્યપરોપણ એ હિંસા' આ વાક્યમાં એ બંને નયવાક્યોનો સમાવેશ હોવાથી એ પ્રમાણવાક્ય છે.) આમાં જે વિશેષણાંશ છે એ નિશ્ચયનો વિષય છે અને જે વિશેષ્યાંશ છે એ વ્યવહારનો વિષય છે... આ બન્નેમાં રહેલી વિષયતાઓ અલગ-અલગ હોય છે, એ આવો પ્રમાણભૂત બોધ કરતી વખતે અનુભવાય છે જ... એટલે કે એ અનુભવસિદ્ધ છે. જેમ, અન્યવાદી = નૈયાયિક વગેરે સવિકલ્પક જ્ઞાનની પ્રકારતાદિક વિષયતાને ભિન્ન માને છે, તેમ. આશય એ છે કે વિશેષણયુક્ત વિશેષ્યનું જ્ઞાન એ સવિકલ્પક જ્ઞાન કહેવાય છે. એમાં, વિશેષણરૂપ વિષયમાં રહેલી વિષયતા પ્રકારતા (કે વિશેષણતા) કહેવાય છે અને વિશેષ્યરૂપ વિષયમાં રહેલી વિષયતા કહેવાય છે. આ બન્ને વિષયતાઓ જુદી જુદી હોય છે એમ નૈયાયિક વગેરે કહે છે...

ગ્રન્થકાર કહે છે કે એ જ રીતે નિશ્વયગ્રાહ્ય વિષયમાં રહેલી વિષયતા કે જે ઉપર જણાવ્યા મુજબ પ્રમાણજ્ઞાનનિરૂપિત પ્રકારતારૂપ છે તે અને વ્યવહારગ્રાહ્ય વિષયમાં રહેલી વિષયતા (કે જે વિશેષ્યતારૂપ છે તે) અલગ-અલગ હોય છે, આ વાત અનુભવસિદ્ધ છે...

ઇમ હૃદયમાં હિ વિચારવું... ગ્રન્થકાર સૂચન કરે છે કે આ વાતો હૃદયમાં વિચારવી... એટલે કે પૂરા ઉપયોગપૂર્વક-ઊંડાણથી વિચાર કરવાથી જ આ વાતો સમજાય એવી છે, માટે એ રીતે વિચારવી.

આ બન્ને નયની વિષયતા ભિન્ન છે આ વાતને સદ્દષ્ટાંત સ્પષ્ટરૂપે ગ્રન્થકારે જે જણાવી છે એનાથી પણ સૂચિત થાય છે કે વ્યવહારનો વિષય પણ તત્ત્વભૂત છે જ. નહીંતર = એનો વિષય જો અતત્ત્વભૂત હોત તો બન્નેના વિષય જ સાવ ભિન્ન પૂર્વ-પશ્ચિમ જેવા બની જવાથી

## અભ્યન્તરતા બાહ્યનઇ રે, જે બહુવિગતિ અભેદ ! નિર્મળ પરિણતિ દ્રવ્યની રે, એ સવિ નિશ્ચય ભેદ રે !! પ્રાણી૦ !! ૮-૨૨ !! ટબો : જે બાહ્યઅર્થનઇ ઉપચારઇ અભ્યંતરપશું કરિઇ તે નિશ્ચયનયનો અર્થ જાણવો.

यथा - समाधिर्नन्दनं धैर्यं, दम्भोलिः समता शची । ज्ञानं महाविमानं च, वासवश्रीरियं मुनेः ।। इत्यादि ।। श्री पुण्डरीकाध्ययनाद्यर्थोप्येवं भावनीयः ।।

'બન્નેની વિષયતા એક્સરખી હશે કે જુદા-જુદા પ્રકારની?' આવી શંકાને સ્થાન જ ન રહેવાથી 'એ બન્ને ભિન્ન હોય છે, આ વાત અનુભવ સિદ્ધ છે… જેમકે પ્રકારતાદિ વિષયતા' આવા બધા નિરૂપણની જરૂર જ ન રહેત. વ્યવહારનો વિષય પણ તત્ત્વભૂત છે, એટલે શંકા પડી શકે છે કે બન્ને તત્ત્વાર્થગ્રાહી છે, તો શું બન્નેની વિષયતા એક સરખી હશે ? અને આ શંકા પડી શકે છે, માટે એનું નિર્મૂલન કરવા પ્રસ્તુત ગ્રન્થાધિકાર આવશ્યક બને છે… આ વાતને ખૂબ ઊંડાણપૂર્વક સહ્રદયતાથી વિચારવા બધાને ભલામણ છે.

અહીં ટબામાં 'જિમ સવિકલ્પકજ્ઞાનનિષ્ઠ પ્રકારતાદિક…' આમ જે પાઠ મુદ્રણોમાં મળે છે તેના સ્થાને 'જિમ સવિકલ્પકજ્ઞાનનિરૂપિત પ્રકારતાદિક…' આવો પાઠ જોઈએ… કારણ કે પ્રકારતા વગેરે જ્ઞાનનિષ્ઠ નથી હોતી, પણ જ્ઞાનનિરૂપિત હોય છે. એક મુદ્રણમાં 'પ્રકારિતા' છપાયું છે… એ જ્ઞાનનિષ્ઠ હોય છે… પણ એ વિષયતારૂપ નથી હોતી… માટે એની અહીં વાત ન હોવાથી એ પણ અશુદ્ધ પાઠ જાણવો. અશુદ્ધ પાઠને પકડી રાખીને પદાર્થની કદર્થના કરવી એ ઇચ્છનીય નથી. ॥ ૧૨૯ ॥

ગા**થાર્થ :** બાહ્યના ઉપચારે જે આભ્યન્તરતા જોવી, બહુવ્યક્તિનો જે અભેદ જોવો અને દ્રવ્યની નિર્મળ પરિણતિ જે જોવી... આ બધું નિશ્ચયના ભેદ છે. ॥ ૮-૨૨ ॥

વિવેચન : લોકાભિમત અર્થ એ વ્યવહારનો વિષય છે અને લોકાતિકાન્ત અર્થ એ નિશ્ચયનો વિષય છે... આ આપણે જોઈ ગયા... હવે, આ વિષયો તરીકે શું શું આવે એની વાત પ્રન્થકાર કરી રહ્યા છે. એમાં પહેલાં નિશ્ચયનો વિષય આ ગાથા દ્વારા દેખાડે છે. (૧) જે બાહ્યઅર્થનઇ... અહીં ટબામાં 'જે' આવો જે શબ્દ રહેલો છે તેનો અન્વય બાહ્યઅર્થની સાથે નથી (એટલે કે જે બાહ્યપદાર્થો... આ રીતે અર્થ નથી) પણ 'કરિઇં' એવું જે ક્રિયાપદ છે એની સાથે છે. તેથી અર્થ આવો છે... બાહ્ય પદાર્થોનો ઉપચાર કરીને = બાહ્ય પદાર્થોની ઉપમા આપીને અભ્યંતરપણું = આંતરિક પરિણતિને જે કરવી તે નિશ્ચયનયનો અર્થ જાણવો... અર્થાત્ બાહ્ય પદાર્થની ઉપમા દ્વારા આંતરિક પરિણતિને પિછાણવી એ નિશ્ચયનય છે. આશય એ છે કે નિશ્ચયનયનો જે વિષય છે તે લોકાતિકાન્ત છે... છદ્મસ્થ એવા લોકના વિષયભૂત નથી... એટલે એ વિષયને સમજાવવો શી રીતે? બાળકને બાળકની ભાષામાં જ સમજાવાય... એ ન્યાયે બાહ્ય પદાર્થીને જ પિછાણનાર લોકને બાહ્ય પદાર્થની ભાષામાં જ પ્રતિપાદ્ય પદાર્થ સમજાવવો પડે છે.

જે ઘણી વ્યક્તિનો અભેદ દેખાડિઇં, તે પણિ નિશ્ચયનયાર્થ જાણવો. જિમ ''एगे आया'' ઇત્યાદિ સૂત્ર. વેદાન્તદર્શન પણિ શુદ્ધસંગ્રહનયાદેશરૂપ શુદ્ધનિશ્ચયાર્થ સમ્મતિ ગ્રંથઇં

એટલે બાહ્ય પદાર્થની ઉપમા દ્વારા આંતરિક પરિણતિ સમજાવવામાં આવે છે. જેમકે જ્ઞાનસાર અષ્ટકના વીસમા સર્વસમૃદ્ધિ અષ્ટકમાં મુનિની આભ્યન્તર સમૃદ્ધિ આ રીતે જણાવી છે - બાહ્ય જગત્માં જેમ ઇન્દ્ર, ચક્રવર્તી વગેરે નરેન્દ્રો કરતાં પણ ઘણી ઉચ્ચ કક્ષાની સમૃદ્ધિવાળો છે ને તેથી સદા સુખમાં મગ્ન હોય છે... એમ આભ્યન્તર જગતુમાં મુનિ પણ ઇન્દ્રની જેમ અત્યંત ઉચ્ચ સમૃદ્ધિવાળા હોય છે ને તેથી હંમેશા સુખમાં રમમાણ હોય છે. ઇન્દ્રની મુખ્ય સમૃદ્ધિ તરીકે નંદનવન છે, દંભોલિ = વજ છે, શચી = ઇન્દ્રાણી છે અને મહાવિમાન છે... તો મુનિ પાસે શું છે ? સમાધિ એ નંદનવન છે. નંદનવનમાં સદા ખુશનુમા વાતાવરણ હોય... ઉકળાટનો અંશ પણ ક્યારેય પણ ન હોય... સમાધિમાં રહેનારને, બાહ્ય પરિસ્થિતિમાં ભલે ને આસમાની સુલતાની થઈ જાય... ઉકળાટનું નામનિશાન નથી હોતું... તેવી સમાધિ એ નંદનવન છે... વજ એ ઇન્દ્રનું એવું શસ્ત્ર છે કે કોઈ શત્રુ એની સામે ફાવી શકતો નથી... અને તેથી ઇન્દ્રને હમેશા નિર્ભયતાનું સુખ હોય છે... મુનિ પાસે ધૈર્ય એવું વજરૂપ શસ્ત્ર છે કે ગમે તેવી ઉપસર્ગો કે પરીષહોની ફોજ ઉતરી પડે તો પણ મુનિ એ બધા પર વિજય મેળવે છે... અને તેથી, માનવીય કે અમાનવીય આપત્તિઓ સામે રક્ષા કરવાનું બાહ્ય કોઈ સાધન પોતાની પાસે ન હોવા છતાં આ એક ધૈર્ય માત્રના સાથથી મુનિ હમેશા નિર્ભય હોય છે. ઇન્દ્રને પત્ની તરીકે અત્યંત પ્રેમાળ ઇન્દ્રાણી હોય છે... સાધુને સમતા, એ ક્યારેય દગો ન દેનાર... ને હમેશા પ્રેમ અને સુખ આપનાર પત્ની છે... જ્ઞાનસારાષ્ટકમાં જ ત્યાગાષ્ટકમાં કહ્યું છે કે कान्ता मे समतैवैका... ઇન્દ્રને મહા-વિરાટ વિમાન હોય છે... જ્યાં વિચરવું હોય ત્યાં વિચરી શકે... મુનિ પાસે પણ જ્ઞાનરૂપી મહાવિમાન છે... કર્મ, આચાર, યોગ, પ્રકરણ વગેરે ઢગલાબંધ એના વિવિધ પ્રદેશો છે... જ્યાં વિચરવું હોય ત્યાં વિચરતા રહેવાનું... ને આનંદ માણ્યા કરવાનો... આમ નંદનવન વગેરે બાહ્યપદાર્થીની ઉપમા દ્વારા સમાધિ વગેરે આભ્યંતર પરિણતિઓને ઓળખવી-ઓળખાવવી એ નિશ્ચયનો પ્રથમ ભેદ છે. શ્રી પુંડરીક અધ્યયન વગેરેના અર્થની પણ આ રીતે ભાવના કરવી...

(૨) જે ઘણી... જે ઘણી વ્યક્તિનો અભેદ જણાવે તે પણ નિશ્ચયનયનો અર્થ જાણવો... જેમકે एમે आया ઇત્યાદિસૂત્ર... (અહીં પણ પૂર્વમુદ્રણોમાં અને એના વિવેચનોમાં છો आयા આવો પાઠ અને તદનુસાર વિવેચન છપાયેલા છે... સર્વ આત્માઓનો અભેદ દર્શાવનાર એમે आया... આ સૂત્ર શ્રી જૈનશાસનમાં અત્યંત પ્રચલિત છે... ઠાણાંગજીનું આ સૂત્ર છે. સર્વ આત્માઓનો અભેદ જણાવવાના પ્રસ્તાવમાં, 'ળો आयા ઇત્યાદિ સૂત્ર' આવો પાઠ મળે તો 'એ અશુદ્ધ પાઠ છે... એમે आયા આવું સૂત્ર આ જ અભેદને જણાવનાર હોવાથી એ જ પાઠ અહીં હોવો જોઈએ' આટલી પણ સ્ફુરણા સંપાદકોને ને વિવેચનકારોને ન થાય એ સખેદ આશ્ચર્ય ઉપજાવનારી બિના છે અને પછી 'આ વેદાંતદર્શનનું સૂત્ર છે... વગેરે રૂપે પદાર્થની જે કદર્થના થાય છે તે અસહ્ય છે... અસ્તુ.) એમે आયા... આ સૂત્ર જણાવે છે કે એક જ આત્મા છે...

કહિઉં છઇ. તથા દ્રવ્યની જે નિર્મળ પરિણતિ = બાહ્યનિરપેક્ષ પરિણામ તે પણિ નિશ્ચયનયનો અર્થ જાણવો. જિમ "आया सामाइए, आया सामाइअस्स अट्टे" ઇમ જે જે રીતિં લોકાતિક્રાન્ત અર્થ પામિઇ, તે તે નિશ્ચયનયનો ભેદ થાઇ. તેહથી લોકોત્તરાર્થ ભાવના આવઇ. ॥ ८-२२॥

**શંકા** : સૂત્રમાં 'જ' કારને જણાવનાર (અવધારણ કરનાર) <del>લેવ</del>કાર તો છે નહીં, પછી તમે કેમ 'જ' કાર ઉમેરીને અર્થ કરો છો ?

સમાધાન : सर्वं वाक्यं सावधारणं भवित ન્યાયે જ્ઞાનીઓને આ રીતે જકાર પ્રયોગ અહીં અભિપ્રેત છે, માટે. આ રીતે સર્વ આત્માઓનો અભેદ માનવો એ નિશ્ચયનયનો અર્થ છે. અહીં આશય એ છે કે નિશ્ચયનય અંતસ્તત્ત્વને જોનાર છે... એ જેમ જેમ અંદર ઊતરતો જાય છે તેમ તેમ વધુ ને વધુ શુદ્ધ બનતો જાય છે... જ્યારે અત્યંત અંદર ઉતરીને જોવામાં આવે છે ત્યારે દરેક આત્મામાં એકસરખું (સિદ્ધાત્મસદશ) શુદ્ધસ્વરૂપ જ દેખાય છે, કોઈ જ ભેદ દેખાતો નથી... માટે બધાનો અભેદ દર્શાવનાર આ સૂત્ર એ શુદ્ધ નિશ્ચયનયનો અર્થ છે.

શંકા : એક જ આત્મા માનવો... એનો અર્થ આત્માદ્વૈત-બ્રહ્માદ્વૈત માનવું. આ તો વેદાંતદર્શનની માન્યતા છે... તો શું વેદાંતદર્શન એ શુદ્ધ નિશ્ચયરૂપ છે ?

સમાધાન : હા, વેદાંતદર્શન પણ શુદ્ધસંગ્રહનયના આદેશરૂપ હોવાથી શુદ્ધનિશ્વયરૂપ છે એમ સમ્મતિગ્રન્થમાં કહ્યું છે. (માત્ર એકાંત માન્યતા ધરાવવાથી એ નિશ્ચયનય દુર્નયરૂપ બને છે.)

(૩) તથા દ્રવ્યની... તથા દ્રવ્યની જે નિર્મળપરિણતિ અર્થાત્ બાહ્ય દેખાવ-ક્રિયા વગેરેથી નિરપેક્ષ એવો આંતરિક પરિણામ એ પણ નિશ્ચયનયનો અર્થ જાણવો... અધ્યાત્મનયના ભેદ૩૫ હોવાથી આ નિશ્ચય-વ્યવહાર સંસારી જીવની અપેક્ષાએ છે... ધર્માસ્તિકાયાદિ કે સિદ્ધાત્માની અપેક્ષાએ નથી... એટલે અહીં દ્રવ્ય તરીકે સંસારી જીવ લેવાનો છે... એ બાહ્યદેષ્ટિએ ભલે ગમે તે પ્રવૃત્તિ કરતો હોય... નિશ્ચયનય એ બાહ્યપ્રવૃત્તિની અપેક્ષા રાખ્યા વિના - એને જોયા વિના - એનાથી નિરપેક્ષપણે, અંદરની નિર્મળ પરિણતિને જ જુએ છે... જેમકે ''આત્મા સામાયિક છે... આત્મા જ સામાયિકનો અર્થ = પદાર્થ છે...'' આવું જણાવનાર સુત્ર... આનો અર્થ છે. સમતામય આત્મા એ જ સામાયિક છે... અર્થાત્ બાહ્ય આલયવિહારાદિ ક્રિયા એ સામાયિક ચારિત્રરૂપ નથી... પણ આંતરિક સમતામય આત્મપરિણામ એ સામાયિક ચારિત્રરૂપ છે... એટલે ક્યારેક બાહ્યક્રિયા ન હોય, વિપરીત હોય, પણ અંદર સમતામય પરિણામ હોય તો નિશ્ચયનય સામાયિક ચારિત્ર વગેરેની વિદ્યમાનતા કહેશે જ. જેમકે પૃથ્વીયન્દ્ર-ગુણસાગરના દેષ્ટાન્તમાં તથા રાજા અને મહાત્માના દેષ્ટાન્તમાં... 'જો મારો પતિ રાજા બ્રહ્મચારી હોય તો હે નદી ! મને માર્ગ કરી દે...' પાછા કરતી વખતે 'જો મારા દીયર મહારાજ ઉપવાસી હોય તો હે નદી ! મને માર્ગ કરી દે...' રાણીના આ બન્ને વાક્યોને તત્રસ્થ દેવતાએ નિશ્ચયની દૃષ્ટિએ સત્યરૂપે સ્વીકારી જતી-આવતી બન્ને વખતે માર્ગ કરી આપ્યો... આવાં અન્ય પણ દેષ્ટાન્તો જાણવા. અહીં નિશ્ચયના ભેદરૂપે આ ત્રણ વાતો કહી છે... એમાં વિષયભેદે વિષયીભેદ... એમ સમજીને આ ત્રણ ભેદ જાણવા...

## જેહ ભેદ છઇ વિગતિનો રે, જે ઉત્કટ પર્યાય । કાર્યનિમિત્ત અભિન્નતા રે, એ વ્યવહાર ઉપાય રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૨૩ ॥

ટબો : જેહ વ્યક્તિનો ભેદ દેખાડિઇ - "अनेकानિ द्रव्याणि, अनेके जीवा:" ઇત્યાદિ રીતિં, તે વ્યવહારનયનો અર્થ તથા ઉત્કટપર્યાય જાણીઇ, તે પણિ-વ્યવહારનયનો અર્થ "अत

આમાં, સમાધિને નંદનવન જેવી આદ્ભાદક ચીજ માનવી... વિશ્વમાં એક જ આત્મા માનવો... લગ્નક્રિયા દરમ્યાન સામાયિક માનવું... આવી બધી વાતો લોકદેષ્ટિનો વિષય બની શકતી નથી... માટે આ બધો લોકાતિક્રાન્ત અર્થ છે... આવો જે જે રીતે લોકાતિક્રાન્ત અર્થ મળે, તે તે વિષયભેદે વિષયીભેદ ન્યાયે નિશ્ચયનયનો ભેદ બને છે. એટલે બહારથી સાધુપશું હોય... અને અંદરથી સ્વજનોને - વિષયોને જ ઝંખ્યા કરતો હોય... તો નિશ્ચયનય એને અવિરત જ કહેશે... બહારથી મીઠી મીઠી-વાતો કરતો હોય ને અંદરખાને કાપતો હોય તો નિશ્ચયનય એને મિત્ર નહીં... પણ શત્રુ જ લેખે છે... આ બધો નિશ્ચયનો અર્થ જાણવો. આ રીતે નિશ્ચયનો વિચાર કરવાથી આપણે પણ લોકથી પર એવો લોકોત્તરરૂપ જે અર્થ તેની ભાવના પામી શકીએ છીએ... એટલે કે 'પ્રવૃત્તિ કોઈપણ હોય-અર્થાત્ દાન-શીલ-તપની હોય કે તેનાથી વિપરીત હોય પણ ભાવ તો બન્ને વખતે શુભ-શુદ્ધ જ રાખવા... જેથી નિશ્ચયની દેષ્ટિએ દાનાદિની જ વિદ્યમાનતા રહેવાથી પાપક્ષય-પુણ્યોપાર્જન જ થયા કરે... એનાથી વિપરીત ન થાય...' આવી ભાવના જાગે છે... (ને તેથી પછી તદનુરૂપ પ્રયત્ન થાય છે જે જીવને મોક્ષમાર્ગમાં આગળ વધારે છે. ॥ ૧૩૦॥

**ગાથાર્થ** ઃ જે વ્યક્તિનો ભેદ છે, જે ઉત્કટ પર્યાય છે અને જે કાર્ય-કારણની અભિન્નતા છે એ બધો વ્યવહારનો ઉપાય = વિષય છે. ॥ ૮-૨૩ ॥

વિવેચન : નિશ્ચયનયના ૩ ભેદ દેખાડીને હવે વ્યવહારના ત્રણ ભેદ ગ્રન્થકાર દર્શાવી રહ્યા છે... જે વ્યક્તિનો... (૧) વ્યક્તિ-વ્યક્તિનો ભેદ દેખાડવો એ વ્યવહારનયનો અર્થ = વિષય છે... 'જેમકે દ્રવ્યો અનેક છે...' 'જીવ અનેક છે....' વગેરે... વ્યવહારનય લોકાભિમતાર્થગ્રાહી છે... અને લોક બાહ્ય દેષ્ટિએ જોનાર છે... બાહ્ય દેષ્ટિએ તો કોઈક પદાર્થ જડ દેખાય છે કોઈક ચેતન દેખાય છે... ચેતનમાં પણ કોઈક દેવ તો કોઈક મનુષ્ય... કોઈક પુરુષ તો કોઈક સ્ત્રી... કોઈક વૃદ્ધ તો કોઈક યુવાન... આમ અલગ-અલગ દેખાય છે.. માટે બધા દ્રવ્ય અલગ-અલગ છે... જીવો અલગ-અલગ છે... તેથી અનેક છે. (નિશ્ચયનય બધા જીવોને એક જ માને છે એ વાત એમે આયા સૂત્રથી જણાવી જ છે... એમ એના કરતાં પણ વધારે ઊંડો ઉતરનાર નિશ્ચયનય પુદ્દગલત્વ-જીવત્વ વગેરે ભેદ પણ જોતો નથી... બધું જ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમય કે ઉત્પાદ-વ્યય-પ્રીવ્યમય અર્થાત્ સત્ત્વમય એકસમાનરૂપ જ દેખે છે ને તેથી બધાં દ્રવ્યોનો અભેદ કહે છે. આ સદદૈતવાદ છે. આ વાત બીજી ઢાળની ચોથી ગાથાના ટબામાં આવી ગઈ છે.)

(૨) તથા ઉત્કટપર્યાયને જાણવો તે પણ વ્યવહારનયનો અર્થ છે. એટલે જ ભમરો નિશ્ચયનયે પાંચે વર્ણ ધરાવતો હોવા છતાં વ્યવહારનયથી તો એ શ્યામવર્ણનો જ કહેવાય છે. एव-णिच्छयणयेण पंचवण्णे भमरे, ववहारणयेण कालवण्णे" ઇત્યાદિ સિદ્ધાन्तઇ પ્રસિદ્ધ છઇ, तथा કાર્યનઇ નિમિત્ત કહતાં કારણ, એહોનઇ અભિન્નપણું કહિઇ તે પણિ વ્યવહારનયનો ઉપાય છઇ જિમ "आयुर्घृतम्" ઇત્યાદિક કહિઇ, ઇમ - "गिरिर्दह्यते, कुण्डिका स्रवित" ઇત્યાદિ વ્યવહાર ભાષા અનેકરૂપ કહઇ છઇ. ॥ ८-२३ ॥

(એમ મરચું નિશ્ચયનયે પાંચે રસ = સ્વાદ ધરાવે છે છતાં વ્યવહારનયે તીખું જ છે...) આવી બધી વાતો સિદ્ધાન્તમાં પ્રસિદ્ધ છે. આમાં પણ સ્પષ્ટ છે કે લોકને ભમરામાં માત્ર શ્યામવર્ણ જ દેખાય છે... શુક્લાદિ વર્શો દેખાતા નથી... માટે લોક એને શ્યામ માને છે.

(3) તથા કાર્ય અને નિમિત્ત = કારણ... આ બેનું અભિન્નપણું કહેવું તે પણ વ્યવહારનયનો ઉપાય = અર્થ છે. જેમકે आयुर्घृतम् ઇત્યાદિ કહેવાય છે. ઘી એ આયુષ્યનું = જીવનનું અસાધારણ કારણ છે... માટે કારણભૂત ઘીમાં કાર્યનો = જીવનનો અભેદ ઉપચાર કરીને વ્યવહારનય ઘીને જ જીવન કહે છે... આ જ રીતે गिरिर्दह्यते, कुण्डिका स्रवित वગેરે અનેક પ્રકારના ઉપચારવાળા પ્રયોગો વ્યવહારનયના વિષયભૂત જાણવા.

શંકા : દ્રવ્ય એ કારણ છે અને પર્યાય એ કાર્ય છે... આ કારણ-કાર્ય = દ્રવ્ય-પર્યાય વચ્ચેનો અભેદ નિશ્ચયનય માને છે. વ્યવહારનય તો એ બે વચ્ચે ભેદ માને છે... તો અહીં અભેદને કેમ વ્યવહારનો અર્થ કહ્યો છે ?

सभाधान : कारणे कार्योपचार: આ રીતે આ ઉપચાર પ્રસિદ્ધ છે... છતાં ગ્રન્થકારે 'કાર્ય- કારણ અભિન્નતા રે...' એમ ન કહેતાં 'કાર્ય-નિમિત્ત અભિન્નતા રે...' એમ જે કહ્યું છે... અર્થાત્ ગાથામાં 'કારણ' શબ્દ ન વાપરતાં 'નિમિત્ત' શબ્દ જે વાપર્યો છે તે આવી શંકાના નિરાકરણ માટે વાપર્યો છે. તમારી વાત સાચી છે કે કાર્ય-કારણભૂત દ્રવ્ય-પર્યાય વચ્ચે અભેદ જોવો એ નિશ્ચયનો વિષય છે... પણ એ ઉપાદાનકારણ અને કાર્ય વચ્ચેનો અભેદ છે... ને એ વાસ્તવિક અભેદ છે... ઉપચરિત અભેદ નથી.. અહીં વ્યવહારના વિષય તરીકે જે અભેદ કહ્યો છે તે નિમિત્તકારણ અને કાર્ય વચ્ચેનો અભેદ છે... અને તે પણ ઉપચરિત અભેદ છે... મૌલિક તો ભેદ જ છે... ઉપાદાનકારણની ભ્રમણા ન થઈ જાય એ માટે જ ગ્રન્થકારે 'કારણ' શબ્દ ન વાપરતાં 'નિમિત્ત' શબ્દ વાપર્યો છે.

પરપુરુષગામિની નુપૂરપંડિતાએ પોતાના જારપુરુષને રસ્તામાં પાગલની જેમ વળગી પડવાનો સંકેત કર્યો... સવારે 'પોતે શીલવતી છે' એવી સ્વજનોને અને લોકને ખાતરી કરાવવાના આશયથી યક્ષના મંદિરે જવા નીકળી... રસ્તામાં પેલો વળગી પડ્યો... છૂટીને મંદિરમાં જઈને યક્ષને ઉદ્દેશીને કહે છે કે - 'હે દેવ ! જો મારા પતિ અને રસ્તામાં વળગી પડેલા પેલા પુરુષ સિવાય બીજા કોઈપણ પુરુષનો મને સ્પર્શ થયો હોય તો તારા પગની વચ્ચેથી નીકળવા ન દેશો...' આટલું કહીને તરત જ યક્ષની મૂર્તિના બે પગની વચ્ચે પેસી... દેવે શબ્દાર્થરૂપે આ વચનને સત્ય માન્યું... ને તેથી એ જ ક્ષણે પગ વચ્ચે ભીંસી ન નાખી... અંદરના આશયનો

## ઇમ બહુ વિષય નિરાકરી રે, કરતાં તસ સંકોચ । કેવળ બાલક બોધવા રે, દેવસેન આલોચ રે ॥ પ્રાણી૦ ॥ ૮-૨૪ ॥

ટબો : એહવા નિશ્ચયનય વ્યવહારનયના ઘણા અર્થ નિરાકરી કહેતાં ટાળી, તેહનો સંકોચ કરતાં = થોડા ભેદ દેખાડતાં, "નયચક્ર" ગ્રંથકર્તા જે દેવસેન, તેહનો

વિચાર કરે એટલામાં તો નુપૂરપંડિતા બે પગની વચમાંથી પસાર થઈ ગઈ. લોકો પણ સત્ની પરીક્ષામાંથી પાસ થઈ ગઈ એ જોઈને એને શીલવતી ઘોષિત કરી દીધી. એ પણ વ્યવહારનયાભિપ્રાયે... શબ્દોનો સીધેસીધો-યથાશ્રુત ભાસતો જે અર્થ એને ઉત્કટ પર્યાય કહી શકાય, કારણ કે સાંભળવા માત્રથી જણાઈ જાય છે... એમાં કંઈક અસંગતિ હોય... ને તેથી પછી પૂર્વાપર વિચાર કરીને જે અર્થ મળે એ અનુત્કટ પર્યાય કહી શકાય, કારણ કે સીધેસીધો જણાઈ જતો નથી... એટલે બીજા ભેદમાં આનો સમાવેશ કરી શકાય... લોકોએ શીલવત્ત્વને કારણ માન્યું છે... ને પસાર થઈ જવાને એનું કાર્ય માન્યું છે... એટલે નુપૂરપંડિતા જે 'પસાર થઈ ગઈ' એમાં જ શીલનો ઉપચાર કરીને એને શીલવતી ઘોષિત કરી દીધી... એટલે એમાં ત્રીજો ભેદ સમજી શકાય છે...

અહીં પણ વિષયભેદે વિષયિભેદ ન્યાયે વ્યવહારનયના આ ભેદો જાણવા. ॥ ૧૩૧ ॥ ગાથાર્થ : એમ બહુવિષયને નિરાકરીને = છોડી દઈને, તેનો સંકોચ કરતાં દેવસેનનો આલોચ = અભિપ્રાય કેવળ બાળકજીવને બોધવાનો લાગે છે. ॥ ૮-૨૪ ॥

વિવેચન : આ રીતે ગ્રન્થકારે નિશ્ચય-વ્યવહારના કેટલાક વિષયો બાવીશમી-ત્રેવીશમી ગાથામાં દેખાડ્યા કે જેને દેવસેનાચાર્ય દેખાડ્યા નથી... એટલે ગ્રન્થકાર કહે છે કે - આમ નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનયના ઘણા અર્થ નિરાકરી = ટાળીને તેનો સંકોચ કરતાં = થોડા જ ભેદ દેખાડતાં 'નયચક્ર'ના ગ્રન્થકર્તા જે દેવસેનાચાર્ય, તેહનો આલોચ = અભિપ્રાય એવો લાગે છે કે પોતાના જેવા કેટલાક બાળજીવોને (કે જેઓ સૂક્ષ્મતાથી વિચાર કરવાનું સામર્થ્ય ધરાવતા નથી... તેઓને) બોધવા = સમજાવવા. પણ નિશ્ચય-વ્યવહારના સર્વ અર્થોનો = વિષયભેદે વિષયીભેદ કહીએ તો નિશ્ચય-વ્યવહારના સર્વ ભેદ-પ્રતિભેદોને સમજાવવાનો આલોચ = અભિપ્રાય જણાતો નથી. એટલે શુદ્ધનયાર્થ = નિશ્ચય-વ્યવહારનો સ્પષ્ટ વિભાગ થાય... બેની ક્યાંય ભેળસેળ ન થઈ જાય... એ રીતે બેનો વિષય તો શ્વેતાંબરસંપ્રદાયના જે શુદ્ધનયગ્રન્થો છે તેના અભ્યાસથી જ જણાય એવો છે... નયચક્ર કે આલાપ પદ્ધતિ જેવા દિગંબરગ્રન્થોના અભ્યાસથી એ જણાઈ શકે એમ નથી.

શંકા : પ્રન્થકારે જે ત્રણ-ત્રણ ભેદ દેખાડ્યા છે એ પણ ક્યાં સંપૂર્ણ વિષયને આવરી લેનાર છે ? દેવસેનાચાર્યે કહેલા બધા ભેદો ક્યાં આ ત્રણ-ત્રણમાં સમાઈ જાય છે? માટે ગ્રન્થકારે પણ સંકોચ કર્યો જ છે ને? આલોચ આપ સરખા કેતલાઇક બાલ બોધવાનો જ દીસઇ છઇ, પણિ સર્વાર્થ નિર્ણયનો આલોચ નથી દીસતો. શુદ્ધનયાર્થ તે શ્વેતાંબર સંપ્રદાય શુદ્ધનયગ્રંથનઇ અભ્યાસઇ જ જણાઇ, એ ભાવાર્થ. ॥ ૮-૨૪॥

ઇમ બહુવિધ નયભંગ સ્યું રે, એક ત્રિવિધ પયત્થ ! પરખો હરખો હિયડલઇ રે, સુજસ લહી પરમત્થ રે !! પ્રાણી૦ !! ૮-૨૫!৷ ટબો : એ પ્રક્રિયામાંહિ પણિ જે યુક્તિસિદ્ધ અર્થ છઇં, તે અશુદ્ધ ટાલીનઇં

સમાધાન : ગ્રન્થકારે, 'નિશ્ચયનયના ત્રણ ભેદ છે…' વગેરે પ્રરૂપણા કરી નથી… ગ્રન્થકારે ટબામાં આવું જે કહ્યું છે કે 'એહવા નિશ્ચયનય વ્યવહારનયના ઘણા અર્થ નિરાકરી કહેતાં ટાળી…' એનાથી જણાય છે કે શ્રી દેવસેનાચાર્ય નિશ્ચય-વ્યવહારના જે જે અર્થો ટાળ્યા છે એમાંના કેટલાક અર્થો દર્શાવવાનો જ ગ્રન્થકારનો અભિપ્રાય છે… એટલે બધા અર્થો દર્શાવવાનો અધિકાર જ નથી… ને તેથી 'ગ્રન્થકારે ત્રણ જ અર્થો કહ્યા છે' એવું કહી શકાતું નથી… બીજી એ વાત જાણવા જેવી છે કે આ નિશ્ચય-વ્યવહાર અંગેની શ્રી દેવસેનાચાર્યની પ્રરૂપણામાં ગ્રન્થકારે કોઈ દોષ દર્શાવ્યો નથી… એટલે જણાય છે કે દેવસેનાચાર્ય દર્શાવેલા બધા પ્રકારો તો ગ્રન્થકારને માન્ય જ છે, પણ ઉક્ત ત્રણ-ત્રણ પ્રકાર અને એના જેવા અન્ય પ્રકારો નયચક્રમાં જે કહ્યા નથી એ ન્યૂનતા જ ક્ષતિરૂપ છે એવું જણાવવાનો ગ્રન્થકારનો અભિપ્રાય છે.

ગ્રન્થકારે શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના ગ્રન્થોની ભલામણ કરી છે તે ગ્રન્થો તરીકે શ્રી વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, સમ્મતિતર્કપ્રકરણ, અનુયોગદ્વાર, સ્યાદ્વાદરત્નાકર, રત્નાકરાવતારિકા વગેરે ગ્રન્થો તથા ગ્રન્થકારના પોતાના નયોપદેશ, નયરહસ્ય, અનેકાન્તવ્યવસ્થા પ્રકરણ વગેરે ગ્રન્થો જાણવા. ॥૧૩૨॥

ગાથાર્થ : આમ બહુવિધ નયભંગો થાય છે... એના દ્વારા તે તે એક પદાર્થ દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાય એમ ત્રિવિધ છે એ તમે પરખો... એ પરખવા દ્વારા પરમાર્થ-જ્ઞાન મેળવ્યાનો યશ પામીને હૈયામાં હરખો. II ૮-૨૫ II

વિવેચન : હવે આ ઢાળનો ઉપસંહાર કરીને હિતિશિક્ષા આપવા ગ્રન્થકારે આ છેલ્લી ગાથા રચી છે. એ પ્રક્રિયામાંહિ... શ્રી દેવસેનાચાર્યે દર્શાવેલી આ પ્રક્રિયામાં પણ જે યુક્તિસિદ્ધ= યુક્તિથી સિદ્ધ થનારા અર્થો છે, તેને સંગત કર્યા છે અને જે અશુદ્ધ અર્થો છે એને ટાળ્યા છે.

શંકા : ગ્રન્થકારે એ અર્થોને સંગત ક્યાં કર્યા છે ?

સમાધાન : તે તે નયમાન્ય અર્થોના દેષ્ટાન્ત સહેતુક ગાથા અને ટબામાં જે વર્ણવ્યા છે, તેમાંથી દોષપ્રદર્શન દ્વારા જે અર્થો ટાળ્યા છે, તે સિવાયના અર્થીને સંહેતુક દર્શાવ્યા એ જ

ઉપપાદિઉં છઇ. તે માર્ટિ-એ રીતિં બહુ પ્રકાર નયભંગઇ એક જ અર્થ ત્રિવિધ કહતાં દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયરૂપ પરખો. સ્વસમય પરસમયનો અંતર જાણી હૃદયનઇ વિષઇં હરખો, પરમાર્થ-જ્ઞાન યશ પામીનઇ. ॥ ૮-૨૫ ॥

એને સંગત કર્યા છે એ રૂપે જાણવું. આ રીતે બહુપ્રકારે નયભંગ દ્વારા પ્રત્યેક પદાર્થને ત્રિવિધ = દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયરૂપ પરખો. એ પરખવાથી = જુદા જુદા નયની દૃષ્ટિએ પરીક્ષા કરીને નિશ્ચય કરવાથી સ્વસમયનું અને પરસમયનું = શ્રી જૈનશાસનના સિદ્ધાન્તોનું અને તદન્ય ન્યાયદર્શન વગેરેના સિદ્ધાન્તોનું અંતર જાણવા મળે છે... આ અંતરને જાણવાથી હૃદયને વિશે અપૂર્વ હર્ષસાગર હિલોળા લે છે. કારણ કે પદાર્થના સ્વરૂપને જણાવવામાં જૈનદર્શનના ગ્રન્થો સાગર જેવા ભાસે છે તો અન્ય દર્શનના ગ્રન્થો છીછરા પાણીના ખાબોચિયા જેવા પણ ભાસતા નથી... એ ગ્રન્થોમાં પ્રરૂપાયેલી એકાન્તનિત્યતા વગેરેની માન્યતાઓ યુક્તિ વિરુદ્ધ અને લોકવિરુદ્ધ હોવી સ્પષ્ટ ભાસે છે... જયારે જૈનદર્શનના ગ્રન્થોમાં દર્શાવેલી નિત્યાનિત્યતાની-અનેકાંતવાદની માન્યતા યુક્તિસિદ્ધ અને લોકપ્રતીતિસિદ્ધ ભાસે છે... આ અંતર જયારે સદૃદયતાથી જણાય છે ત્યારે શ્રી જૈનદર્શન અને તેના ગ્રન્થો... અને પરમાર્થરૂપે સ્યાદ્વાદ-અનેકાન્તવાદ પોતાને જે મળ્યા છે એનું મૂલ્ય પારસમણિથી પણ અધિક અનુભવાય છે... ને તેથી હૈયું અભૂતપૂર્વ હિલોળા લે જ એ સ્પષ્ટ છે. પરમાર્થજ્ઞાન મેળવવાનો યશ સાંપડ્યાની લાગણી પણ અપૂર્વ હર્ષજનિકા હોય જ છે. એટલે ગ્રન્થકાર કહે છે કે આવું જૈનદર્શન પામ્યા છો માટે અને પરમાર્થ-જ્ઞાન પામ્યા છો માટે હૈયામાં ખૂબ હરખાવ.

બીજીથી લઈને આઠમી સુધીની દરેક ઢાળની છેલ્લી ગાથામાં ક્રમશઃ સુજસકારિશી, સુજસવિલાસ, જસિકરિત, જસ, જસ વિસ્તાર, જસ લહો, અને સુજસ લહી... આવા શબ્દો દ્વારા ગ્રન્થકારે, ગ્રન્થકર્તા તરીકે પોતાનું નામ સૂચવ્યું છે... અને સુજસકારિશી છે વગેરે ભાવ વ્યક્ત કરવા દ્વારા તે-તે ઢાળનું અંતિમ મંગલ કર્યું છે.

તથા આ ઢાળની આ છેલ્લી ગાયામાં પરમાર્થ-સુજસ પામીને હૈયે હરખાવ... આવું કહેવા દ્વારા આખા ગ્રન્થનું મધ્યમંગળ કર્યું છે એમ સમજવું...

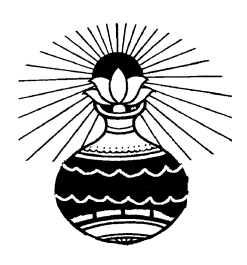
પ્રથમ આઠ ઢાળના આ વિવેચનમાં પરમ પવિત્ર ત્રિકાળ અબાધિત શ્રી જિનાજ્ઞાથી વિરુદ્ધ જો કાંઈ પણ આવ્યું હોય તો એનું હાર્દિક મિચ્છામિ દુક્કડં… ને બહુશ્રુતગીતાર્થ મહાત્માઓને પરિમાર્જન કરવા વિનંતી કરું છું અને આગળની ઢાળોનું વિવેચન બીજા ભાગમાં કરવાની ભાવના સાથે વિરમું છું.

પાંચમા આરામાં ચોથા આરાના સંયમની ઝાંખી કરાવનારા સુવિશુદ્ધ બ્રહ્મચારી સિદ્ધાન્ત મહોદિધ સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજાના જેઓ આજીવન અંતેવાસી હતા... પોતાના સંખ્યાબંધ વ્યાખ્યાન વાચસ્પતિ શિષ્ય-પ્રશિષ્યોમાંથી જેમને એકને જ હમેશા (= ૩૫-૩૫ વર્ષ સુધી) પોતાની સાથે રાખવા દ્વારા પોતાના દિલમાં આ શિષ્યનું કેવું અનુપમ સ્થાન છે એનું (અર્થાત્ આ શિષ્ય સુસંયમી છે, શાસ્ત્રાનુસારી વૈરાગ્યમય ઉપદેશક છે, ઉચ્ચ પ્રકારની શાસનદૃષ્ટિ કેળવીને શ્રી સંઘને જોડનારો છે, અત્યંત ગુરુસમર્પિત છે... આવા બધા ઉમદા સ્થાનનું) શ્રી પ્રેમસૂરીશ્વરજી દાદાએ સૂચન કર્યું છે એવા સકળ સંઘહિતૈષી, ન્યાયવિશારદ, વર્ધમાનતપોનિષિ સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ. સા. ના પષ્ટ્રપ્રભાવક સહજાનંદી કર્મસાહિત્ય-છેદસૂત્ર નિષ્ણાત સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય ધર્મજિત્સૂરીશ્વરજી મ. સા. ના શિષ્ય શ્રી સૂરિમંત્રની પાંચ પીઠિકાની પાંચથી અધિકવાર આરાધના કરનાર દક્ષિણ મહારાષ્ટ્ર પ્રભાવક સ્વ. પૂ. આ. શ્રી વિજય જયશેખરસૂરીશ્વરજી મ. સા. ના શિષ્ય આ. વિ. અભયશેખરસૂરિએ દેવ-ગુરુની અનરાધાર કૃપાથી અને મા સરસ્વતીના અનુગ્રહથી 'દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયનો રાસ' ગ્રન્થની પ્રથમ આઠ ઢાળનું કરેલું આ વિવેચન, કરમાલાનગરે બારમા તીર્થાધિપતિ સર્વશ્ન ભગવંત શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીની અમીદૃષ્ટિથી ચૈત્ર સુદ એકમ વિ. સં. ૨૦૬૧, તા. ૯-૪-૨૦૦૫ શનિવારે શરૂ થયું અને સ્વિનશ્રામાં ઐતિહાસિક, શાસન-પ્રભાવક, ભવ્ય અંજનશલાકા-પ્રતિષ્ઠાના મહોત્સવપૂર્વક જે વિશ્વવસલ કરુણાસાગર દેવાધિદેવ શ્રી વાસુપૂજ્યસ્વામીની પ્રતિષ્ઠા થયેલી તેમની શીતળ છાયામાં ઈશ્વરપુરનગરે (ઈસ્લામપુરે) જેઠ સુદ બીજ તા. ૯-૬-૨૦૦૫ ગુરુવારે સોલ્લાસ સંપન્ન થયું... શુભં ભવતુ શ્રી શ્રમણસંઘસ્ય...

Silver Silver

श्रन्थडारे नयरहस्यप्रडरशना अंते डहेलो श्लोड थोडा ईरझार साथे-कृत्वा विवरणमेतत् प्रवचनभक्त्या यदर्जितं सुकृतम् । रागद्वेषविरहतस्ततोऽस्तु कल्याणसम्प्राप्तिः ।।





# યૂ.આ.બ્રી અભયશેખરસૂરિ મ.સા.નું સંયાદિત અનુવાદિત લિખિત અધ્યયનોયયોગી સાહિત્ય

PARAMETER S

- (૧) અધ્યાત્મમતપરીક્ષા
- (૨) ધર્મ પરીક્ષા
- (3) સામાચારી પ્રકરણ, આરાધક વિરાધક ચતુર્ભગી કૂપદૈષ્ટાન્તવિશદીકરણ પ્રકરણ
- (૪) સમ્ચકત્વ ષટસ્થાનની ચઉપઈ
- (૫) હાત્રિંશદ્ હાત્રિંશિકા (ભાગ-૧)
- (૬) કર્મપ્રફૃતિ પદાર્થો (ભાગ-૧)
- (७) કર્મપ્રકૃતિ પદાર્થો (ભાગ-૨)
- (८) ธน์หรูดิ นยเข้ (ผเวเ-3) หมูโตส์
- (૯) ન્યાય સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી (ભાગ-૧)
- (૧૦) ન્યાય સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી (ભાગ-૨)
- (૧૧) સત્પદાદિ પ્રરૂપણા
- (૧૨) હારિભદ્રયોગ ભારતી
- (૧૩) ચોગવિંશિકા
- (१४) सिद्धिनां सोपान

- (૧૫) તત્ત્વાવલોકન સમીક્ષા
- (૧૬) તત્ત્વ નિર્ણચ
- (१७) हेवद्रव्यः श्विमपूर्व
- (૧૮) નવાંગી ગુરુપુજન
- (૧૯) નવાંગી ગુરુપૂજન પ્રશ્નોત્તરી
- (२०) श्री योगतिसङपिषयञ्जनी तत्त्वस्रांतिनुं निराङरण
- (૨૧) મુ.શ્રી હિતવર્ધનવિજયજીના વિચારણીય કથનો
- (૨૨) શતક નામે પાંચમા કર્મગ્રન્થના પદાર્થો-ટીપ્પણો
- (૨૩) દશવિધ સામાચારી (ભાગ-૧)
- (૨૪) દશવિધ સામાચારી (ભાગ-૨)
- (૨૫) દશવિધ સામાચારી (ભાગ-૩)
- (૨૬) તિથિ અંગે સત્ય અને સમાધાન (ભાગ-૧)
- (૨७) તિથિ અંગે સત્ય અને સમાધાન (ભાગ-૨)
- (૨૮) સપ્તભંગી વિંશિકા (પ્રેસમાં)

# યૂ.આ.બ્રી અભયશેખરસૂરિ મ.સા. લિખિત ઉપદેશાત્મક સાહિત્ય

- (૧) હંસા ! તું ઝીલ મૈત્રી સરોવરમાં...
- (૨) હૈયું મારું નૃત્ય કરે
- (૩) હું કરું હું કરું એ જ અજ્ઞાનતા
- (૪) કર પડિક્કમણું ભાવશું
- (૫) અવિક્ખા અણાણંદે
- (૬) હું છું સેવક તારો રે
- (७) હા ! પસ્તાવો વિપુલ ઝરણું...
- (૮) મિચ્છામિદુક્કડમ્
- (e) ટાળિચે દોષ સંતાપ રે...

