

#### ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીના ૨૫૦૦મા નિર્વાશ્વ મહોત્સવના ઉપક્ષસમાં પ્રકાશિત

पर्म पूज्य श्रीमन्नेभियन्द्र सिद्धान्त यक्ववि

# ક્રવ્ય સંગહ પ્રક્<u>ય</u>ોત્તરી ટીકા

કર્તા અ<sup>દ્</sup>યાત્મયાગી ન્યાયતીથ<sup>°</sup> પૂજ્ય શ્રી મનાહરજી વર્ણીજી કૃત

> અનુવાદક ડા. મુકુન્દભાઈ સાેનેજી

પ્રકાશક ગુજરાત પ્રાન્તીય સહજાન'દ સાહિત્ય મ'દીર ચ્યમદાવાદ

िष्टिन इं. १६-००

## પ્રકાશક શ્રી મહાવીર પ્રસાદ માહરીલાલ જૈન પ્રમુખ

શ્રી ગુ. પ્રા. સહજાનંદ સા. મંદિર હવામેન્સન તિલક રેહ, અમદાવાદ.

प्रथम भाष्ट्रित नवेम्थर १८७४

સુદ્ધ : અહેન્દ્ર ખી. પટેલ વિકાસ સુદ્રણાલય સ્વામી નારાયણ મંદીર પાસે, ક્રાલુપુર-અમદાવાદ.

#### **પ્રસ્તાવના**

શ્રમણ સંસ્કૃતિના ઉપાસકામાં વિશિષ્ટપણે સન્માનનીય અને **લોકપ્રિય** એવા ખુકદ્દદ્રવ્યસંત્રહ નામના શાસ્ત્રની હિન્દી પ્રશ્નોત્તરી ટીકાના ગુજરાતી અનુવાદ મુમુશુએાની સેવામાં રજુ કરતા સાત્ત્વિક આનંદની લા**ગણી** અનુભવાય છે.

#### 

મૂળ પ્રાકૃત ગ્રંથ ખુહદ્દદ્રવ્ય સંગ્રહના કર્તા, વિક્રમની લગભગ આઠમાં સદીમાં થઇ ગયેલા, નંદિસંઘના પ્રસિદ્ધ આચાર્ય શ્રી તેમિયન્દ્ર સિદ્ધાંત ચક્રવર્તિ છે. સર્વ શ્રી ગામકસાર, લબ્ધિસાર, ક્ષપશ્ચાસાર, ત્રિલાકસાર. આદિ પ્રસિદ્ધ શાસ્ત્રોના કર્તા તેમજ લાેકવિખ્યાત ૫૭ ફુટ ઉંચી શ્રવશ્વ- મેલ્ગાલા (મ્દ્રેસર)ની ભગવાન બાહુબલી સ્વામીની મૂર્તિના પ્રસ્થાપક શ્રી ચામુંડરાયના પ્રેરશ્વાગુરૂ તે પણ આ જ પ્રસિદ્ધ આચાર્ય મહાદય છે.

મા પ્રસિદ્ધ અને લાેકપ્રિય શ્રંથ અત્યાર સુધીમાં અતેકવાર પ્રકાશિત શ્રુઇ ગયા છે. અનુવાદકને તે બાખત જે માહિતા મળી તે અભ્યાસી અને સંશાધકને ઉપયાગી હાેવાથી અત્રે રજુ કરી છે.

- ૧ પરમ શ્રુત પ્રભાવક મંડળ શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર જૈન શાસ્ત્રમાળા, મુંબાઇ (હાલ અગાસ) તરકથી ક્યા શાસ્ત્રની ત્રણ આવૃત્તિએ ક્યનુક્રમે ઇ. સ. ૧૯૦૭, ૧૯૧૯ અને ૧૯૬૬માં પ્રયટ થઇ છે જેમાં મૂળ પ્રાકૃત ગાથા, સંસ્કૃતટીકા અને હિન્દી અનુવાદ પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે.
- ર સેન્દ્રલ જૈન પખ્લીશાંગ હાઉસ આરા તરફથી મુળ ગાથાએ અને પ્રેક્સર શરતચન્દ્ર ધાષલ વડે તૈયાર થયેલી અંગ્રેજી છાયા સહિતના આવત્તિ ઇ. સ. ૧૯૧૭માં પ્રગટ થયેલી આ આવત્તિમાં ગ્રંથના પાછળના ભાગમાં સંસ્કૃત ટીકા પણ આપવામાં આવી છે.

- 3 ઇ. સ. ૧૯૩૦માં આ ગ્રંથ, દિગંભર જૈન પુસ્તકાલય સુરત તરફથી બહાર પહેલ છે જેમાં પ્રાકૃત–ગાથા, ગાથાની સંસ્કૃત હાયા અને શ્રી મણીલાલ સુનીલાલ કાંઠારી કૃત ગુજરાતી અનુવાદ પ્રગટ થયેલ છે.
- ૪ ઈ. સ. ૧૯૭૦માં મૂળ ગાયાએ તથા સંસ્કૃત ટીકાના ગુજરાતી અનુવાદ પ્રવચનવત્સલ શ્રુતભક્ત ભાઇશ્રી કાંતિલાલ ઇશ્વિરલાલ શાહ વડે તૈયાર થયેલા, દિ. જૈન શ્રાવક સંઘ મુંબઇ તરફથી પ્રગટ થયા છે.
- પ આ ઉપરાંત આ ગ્રંથ ઇ. સ. ૧૯૦૦માં બનારસથી પ્રગટ થયાની તથા જૈન ગ્રંથ રત્નાકર મુંબઇ તરફથી પણ પ્રગટ થયાની માહિતી મળી છે. પણ તે પ્રતા ન મળી શક્યાથી તે વિષે કાંઇ વિશેષ જાણાવા મળ્યું નથી.
- ક આ ઉપરાંત પં. સૂરજભાનજી વકીલ, પં. પત્રાલાલજી ભાકલીવાલ, પં. મોહનલાલજી શાસ્ત્રી, પં. ખંશીધરજી શાસ્ત્રી, પં. ભુવતેન્દ્રજી શાસ્ત્રી વગેરે દારા અનેક હિન્દી ટીકાએ અને મરાદી, કાનડી વગેરે લાવાએમાં પણ આ શાસ્ત્રની ટીકાએ થયેલી છે.

#### ગ્રં**થવિષય અને તેની** ઉપયાગીતા

પ્રત્યેક ગાથાના પ્રતિપાદીત વિષય તો વિષયાનુક મિણકામાં આપ્યા છે ત્યાંથી અવલાકવા અહીં તા સમુચ્યથ દ્રષ્ટિએ જોતાં આ શ્રંથ બાખત એમ કહી શ્રકાય કે તેમાં અનેકાંત સિહ્ધાંતના દ્રવ્યાનુયાગ, ચરણાનુયાગ અને કરણાનુયાગનું અપૂર્વ જ્ઞાન દાંસીકાંસીને એવી તા સર્વાંગ સંપુર્ણ શૈલીથી રજી કર્યું છે કે જૈન ધર્મના એક સાધારણ અબ્ધાસીથી માંડીને સહ્મ સિદ્ધાંતના અબ્યાસી પંડિત વર્ગને તેમજ પ્રાથમિક કક્ષાના મુમુસુથી માંડીને મુનિ-આચાર્યની કક્ષા સુધીના આત્મસાધકાને તે પરમ ઉપયાગી અને પ્રેરણાદાયી સિદ્ધ થાય છે. અભ્યાસી વર્ષોને આ પ્રંથના સ્વાધ્યાય દરમ્યાન જૈન તત્ત્વ ગ્રાનના વિધ વિધ સક્ષ્મ વિષયા જેવા કે અના દિઅનં ત સ્થિતિવાળા છ દ્રવ્યોતું વિશદ વર્ણન, બાર ભાવનાઓતુ સુંદર શાંતરસઝરતું આલેખન, વ્યવહાર નિશ્ચયના અવિરોધને સાધવાની વિધિ અને તેના ક્રમ, સમ્યગદર્શન સમ્યગગ્રાન અને સમ્યક્યારિત્રનું ઉભયનયસાપેક્ષ સ્વરૂપ, મુનિચર્યાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ, સર્વ. આત્મસાધકાને અત્યંત ઉપયોગી એવા 'ધ્યાન'ના વિષયનું વિસ્તારાત્મક નિરૂપણ અને તેના અભ્યાસમાં પ્રેરણા, પંચપરમેષ્ટિનું સ્વરૂપ વિગેરે અનેક વિષયાનું સાંગાપાંગ પ્રરૂપણ પ્રાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે, સર્વતાસુખી પ્રતિભાવાળા આ શ્રંથના સ્વાધ્યાય કરતા સાંધકને આ સત્યુત પ્રત્યે અને તેવા સત્યુતના પ્રણેતા પ્રગ્રાવંત આચાર્યા પ્રત્યે મહુમાન આવ્યા વિના રહેતું નથી.

### દ્રવ્ય સંગ્રહ પ્રશ્નોત્ત**રી** ટીકા

મૂળ પ્રાકૃત ગ્રંથની હિન્દી પ્રશ્નોત્તરી ટીકાના કર્તા અધ્યામયાંગી શ્રીમત સહજાનંદજ વર્ણીજ મહારાજ છે. તેઓ પ્રસિદ્ધ અધ્યાત્મસંત પૂજ્ય શ્રી ગણેશપ્રસાદજ વર્ણીના સુશિષ્ય છે અને જૈન સમાજમાં 'છાટે વર્ણી જ'ના નામથી ઓળખાય છે. તેઓ ઉચ્ચ કાટિના અત્મસાધક અને એક સિષ્ધહરતક લેખક છે. ટીકારૂપે અથવા સ્વતંત્ર ગ્રંથરૂપે તેઓએ લગભગ ૨૦૦ ઉપર પ્રાંથા સંસ્કૃત અને હિંદી ભાષામાં પ્રશીત કર્યા છે જેમાં જૈનદર્શના વિવિધ વિષયો ઉપર સુંદર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા છે.

હિન્દી-પ્રશ્નોત્તરી ટીકામાં મૂળ ગાયાએ તથા તેની સંસ્કૃત ટીકાના આધારે અનેક ઉપયોગી પ્રશ્નોત્તરરૂપે મૂળ શ્રંથના આશયને વિશદ રીતે હતાં સરળતાથી સમજાવવામાં આવ્યો છે. પ્રશ્નોત્તરરૂપે આ શ્રંથની સંકલના થઇ હોવાને લીધે, ક્રમળધ્ધ અભ્યાસ ન કરી શકે તેવા અભ્યાસૌને પણ તેના વાચનમાં વિષયભંગ થતા નથી તથા કંટાના પણ આવતા નથી. આ દ્રષ્ટિએ ગણીએ તો શ્રંથના અભ્યાસમાં સુગમતા લાવવાના યશ પ્રશ્નોત્તરી—ટીકાના કર્તાને કાને જાય છે

પ્રશ્નોત્તરી ટીકાના ગુજરાતી અનુવાદ કરતી વખતે મૂળ હિન્દી ટીકાના આશ્રય સર્વથા જળવાઇ રહે તેના લક્ષ રાખવામાં આવ્યા છે. હતાં પ્રમાદવશ વા અલ્પત્તતાવશ કાંઇ દેાષ આવ્યાે હાેય તાે વિડ્જજનાે તે તરફ અંગૂલિનિદેશ કરશે એવિ વિનંતિ છે. આ અનુવાદના કાર્યમાં જ્યાં જ્યાં મુશ્કેલી આવી ત્યાં ત્યાં પૂજ્ય શ્રીસહજાન દજી મહારાજે સમાધાન કરી યેાગ્ય માર્ગંદર્શન અમાપ્યું તે બદલ તેઓશ્રીતા **અ**ંતઃક**ર**ણપૂ**ર્વં ક** આ**ભાર માનું છું**.

આ શ્રંથત પ્રકાશન કરવામાં ગુજરાત પ્રાંતીય સહજાન દ સાહિત્ય મ દિરના મંત્રીશ્રીએ તથા તેનું સુંદર, મહતિસર અને સમયસર મુદ્રષ્ટ્ કરી આપવામાં એાનેસ્ટ પ્રિન્ટરીવાળા શ્રી મનુભાઈ શાહે જે સહકા<mark>ર</mark> અને નિષ્ઠા પ્રદર્શિત કર્યાં છે તે ખદલ તેઓ ધન્યવાદને પાત્ર છે.

અતુવાદના સ્વાધ્યાય અભ્યાસી જીવાની સ્વ-પર કલ્યાબની ભાવનાને જુદ્ધિગત કરા એમ ભાવના ભાવી વિસમુ છું.

અનુવાદક



|            |            | પ્રથમ અધિકાર                                                                      |                                                   |
|------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ં ૧        | ٦          | આદિમંગળમાં તીર્થ કરપરમદેવને નમસ્કાર                                               | २३                                                |
| ર          | ۷          | પ્રમાણપૂર્વાંક જીવદ્રવ્યના સ્વરૂપતું વર્ણાન                                       | <mark></mark> ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ |
| 1          | રર         | વ્યવહા <b>રનયથી અને</b> નિશ્ચયન <mark>યથ</mark> ી જીવનું વર્ણન                    | 16                                                |
| ¥          | २७         | ચેતનાના ખે પ્રકાર સહિત દર્શનાપયાગનું વર્ણન                                        | 10                                                |
| પ          | <b>૩</b> ૨ | અાઠ પ્રકારના ત્રાનાપયાગનું <b>નર્ણન</b>                                           | 101                                               |
| ` <b>६</b> | ۶ ۶        | નિશ્ચયનયથી શુધ્ધ જ્ઞાનમાં જ દર્શનજ્ઞાનાપયાેગના                                    |                                                   |
|            |            | સર્વ ભેદોના સમાવેશ થઈ જાવા સંભંધીનું વર્ણુન                                       | 92                                                |
| U          | <b>ও</b> • | જીવની અમૂર્તા અને મૂર્તાના સંબંધી વર્ષાન                                          | રપ                                                |
| 4          | ७६         | <b>અ</b> ાતમાનું નયવિવક્ષાથી કર્તાપ <b>ર્શ્ક હે</b> ાવાનું વર્શન                  | 16                                                |
| ٤          | ८१         | આત્માને નયવિવક્ષાથી ભાકતાપણું હોવાનું વર્ણન                                       | 9 \$                                              |
| 90         | 4          | અસ' ખ્યાત પ્રદેશવાળા જીવને સં ક્રાચિવસ્તાર <b>ણું ક્રાવાનું વર્ણુ</b> ન <b>૪૭</b> |                                                   |
| 11         | હહ         | સંસારી જીવને એકેન્દ્રિયાદિષણું હોવાતું વર્ણુન                                     | XX                                                |
| 12         | १०६        | ચૌદ પ્રકારના છસમવાસનું વર્ણન                                                      | 5.8                                               |
| 13         | ૧૧૧        | ચૌદ માર્ગ આસ્થાન અને ચૌદ ગુણસ્થાનાનું વર્ણન                                       | <b> </b>                                          |
| १४         | ૧3•        | સિ <sup>દ્</sup> ધ જીવાનું વર્ષાન                                                 | ૫૦                                                |
| ૧૫         | १४०        | પાંચ અજીવ દ્રવ્યાેનું કથન                                                         | २६                                                |
| ૧ ૬        | १४७        | પૂદ્દગલદ્રવ્યની વિભાવવ્યંજતપર્યાયનું વ <b>ર્ષ્ય</b> ન                             | 44                                                |
| 10         | ૧૫૭        | ધર્મ દ્રવ્યતું વ્યાખ્યાન                                                          | २४                                                |
| 14         | - १६२      | અધર્મ દ્રવ્યનું વ્યાખ્યાન                                                         | 9.                                                |
| 16         | १६५        | <b>આ</b> કાશદ્રવ્યતું વ્યાખ્યાન                                                   | 90                                                |
| २०         | १६८        | લાેકાકાશનું વિશેષ વ્યાખ્યાન                                                       | 92                                                |
| ર૧         |            | નિશ્ચયવહાર કાળનું સ્વર્પ                                                          | २१                                                |
| <b>ર</b> ર | १७६        | નિશ્ચયકાળના વિશેષ સ્વરૂપનું વર્ણન                                                 | <b>૧</b> ૨                                        |
| <b>ર</b> 3 | ૧૭૮        | ષડદ્રવ્યાખ્યાનનાે ઉપસંહાર અને પં <b>ચા</b> સ્તિકાયના                              |                                                   |
|            |            | વર્ષ્ટ નના નિદે <sup>દ</sup> શ                                                    | 18                                                |

પ્રશ્ન સંખ્યા

| 48                | ૧૮૧ આસ્તિકાયનું વર્ણન                                                              | 90           |  |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
| २५                | ૧૮૫ પંચાસ્તિકાયનું પ્રદેશપહું અને કાળનું એકપ્રદેશપહું                              | ૧ •          |  |
| ર ૬               | ૧૮૮ પરમાશ્રુને જ ધમણાયી બહુપ્રદેશપશું હોવાનું વર્ણન                                | ٩٩.          |  |
| <b>₹</b> ७        | ૧૯૧ પ્રદેશનું લક્ષણ                                                                | 12           |  |
| ખીજો અધિકાર       |                                                                                    |              |  |
| <b>२</b> ८        | ૧૯૫ છવ અજીવની પર્યાયરૂપ સાત તન્ત્વાેનું કથન                                        | 90           |  |
| રહ                | ૧૯૭ ભાવ–આસ્તર અને દ્રવ્ય–આસ્ત્રવનું વર્ષ્યન                                        | ૧૨           |  |
| 3.                | ૨૦૦ ભાવ–આસવતું વિશેષ સ્વરૂપ                                                        | 908          |  |
| 38                | ૨૧૮ દ્રવ્ય- માસવતું વિશેષ સ્વરૂપ                                                   | ર૧૫          |  |
| 82                | ૨૫૭ ભાવબ'ધ અને દ્રવ્યમ'ધતું સ્વરૂપ                                                 | ૧ુ૦          |  |
| 33                | ૨૫૯ પ્રકૃતિભ'ધ વગેરે ભંધના બેદોનું સ્વરૂપ અને કારણા                                | <b>¥3</b> .  |  |
| 38                | ૨૭૦ લાવસંવર અને દ્રવ્યસંવરતું સ્વરૂપ                                               | હપ           |  |
| Yε                | રહપ વ્રત, સમિતિ, ગુપ્તિ વગેરે સંવ <b>રના બેદોતું સ્</b> વરૂપ                       | <b>રહ</b> ૮  |  |
| 3 5               | ૩ ૧૯ સંવરપૂર્વ ક નિજે રાતત્વનું સ્વરૂપ                                             | ૧૨           |  |
| ૩૭                | ૩૭૨ દ્રવ્યમાક્ષ અને ભાવમાક્ષનું સ્વરૂપ                                             | १२           |  |
| 34                | ૩૭૬ પુષ્યતત્ત્વ અને પાપતત્વતું સ્વરૂ <b>પ</b>                                      | <b>ર</b> ૩   |  |
| — ત્રીજો અધિકાર — |                                                                                    |              |  |
| 36                | ૩૮૩ વ્યવ <b>હા</b> રનય અને નિશ્ચયનયથી મ <mark>ેાક્ષમાર્ગ</mark> નું નિરૂપ <b>ણ</b> | ૧૪           |  |
| ¥•                | ૩૮૬ રતનત્રયરૂપે પરિણમેલા આત્માજ ખરેખર માક્ષનું કારણ હ                              | ¥\$ 6        |  |
| ¥٦                | ૩૮૯ સમ્યગદર્શનના સ્વરૂપતું નિરૂપણ                                                  | ८१           |  |
| <b>૪</b> ૨        | ૪•૫ સમ્યગ ત્રાનના સ્વરૂપણતુ નિ <b>રૂપણ</b>                                         | 96           |  |
| ¥З                | ૪૧૦ વિકલ્પરહિતપણે પદાર્થાનું સામાન્ય અવલાકનરૂપ                                     |              |  |
|                   | દર્શ નનુ* સ્વરૂપ                                                                   | 14           |  |
| **                | ૪૧૮ છદ્દમરથાને અને મુકતાઆત્મઓને દર્શન અને જ્ઞાન અન                                 | <b>ુક</b> મે |  |
|                   | ક્રમપૂર્વંક અને યુગપદપણે હાેવાતું <b>પ્રરૂપ</b> ણ                                  | ૧૪           |  |
| УЧ                | ४२२ क्रांग सारित्रतुं स्वअप                                                        | 37           |  |

| ४६ | ४३६             | વીતરાગ ચારિત્રનું સ્વરૂપ                                                  | 19   |
|----|-----------------|---------------------------------------------------------------------------|------|
| ४७ |                 | ધ્યાનના અભ્યાસનાે ઉપદેશ                                                   | 30   |
| 86 | ४४०             | ધ્યાનની સિહિ માટે પરદ્રવ્યો ઇ <sup>હ</sup> ટ– <b>અ</b> નિષ્ટ- <b>સુદિ</b> |      |
|    |                 | છાડવાના ઉપદેશ                                                             | ૧૫   |
| 86 | <b>&amp;</b> &3 | પદસ્થધ્યાનનું સ્વરૂપ                                                      | ૧૭   |
| ૫• | *80             | શ્રીઅરિહ'ત ભગવાનના સ્વરૂપનું વર્ણન                                        | ४०   |
| પ૧ | ४५८             | શ્રીસિષ્ધ ભાગવાનના સ્વરૂપતું વર્ણન                                        | ૧૫   |
| પર | ४६३             | શ્રી <b>આચાર્ય પરમેષ્ઠીના સ્વરૂપતું <b>વર્ષ્યન</b></b>                    | ૨૪   |
| પક | ४६८             | શ્રી <b>ઉ</b> પાંધ્યાય પરમેષ્ઠીના સ્વરૂ <b>પતું વર્ણન</b>                 | ૧૨   |
| ૫૪ | <b>Y</b> 01     | શ્રીસાધુપરમેષ્ઠીના મ્વરૂપતું વર્ષાન                                       | १८   |
| ૫૫ | ४७६             | ધ્યાતા-ખ્યાન-ધ્યેયના સ્વરૂપનું નય વિભાગથી વર્ણન                           | 9.0  |
| પક | ROS             | શુભાશુભ યાેગતાે નિરાધ કરી આત્મામાં સ્થિ <mark>ર</mark>                    |      |
|    |                 | થવારૂપ પરમખ્યાનનું વર્ષ્યુંન                                              | . 1. |
| υr | ४८२             | તપ, શ્રુત અને વ્રતને ધારણ કરનાજ સાચા ધ્યાતા                               |      |
|    |                 | થઇ શકે છે તેથી તે ધારખૂ કરવાના ઉપદેશ                                      | રહ   |
| 44 | 866             | અંતમંગળ સહિત અ <b>લિમાનને</b> । ત્યાગ                                     | 34   |



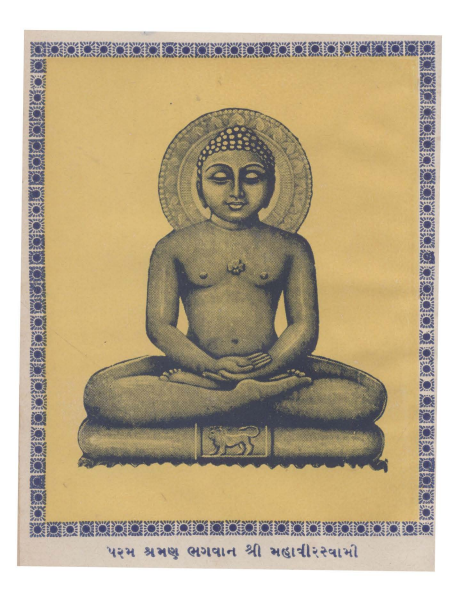
# **પૃ**હદ્દદ્રવ્ય સં**પ્રહની અકારદિક્રમથી ગાયાસૂચિ**

| ગાથા                  | <mark>ચાચાના ન</mark> ંભર | પૃષ્ઢ સંખ્યા |
|-----------------------|---------------------------|--------------|
| अन्जीवा पुण जे औ      | १५                        | १४०          |
| अटू चदु णाण दंसण      | ६                         | <b>६६</b>    |
| अणुगुरु देहपमाणा      | १०                        | ८६           |
| अवगासदाण जोगां        | १९                        | १६५          |
| असुद्वादे। विणिवित्ती | <b>પ્ર</b> ષ              | <b>હ</b> રર  |
| आसवदि जेण करमं        | २९                        | १९७          |
| आसवबंधण संवर          | २८                        | १९५          |
| उमओगा दुवियण्पा       | ें                        | ર૭           |
| पचपदेसेावि अणु        | २६                        | १८८          |
| पद्यं छन्मेयमिद्      | २३                        | १७८          |
| गइवरिणयाण धम्मी       | १७                        | १५७          |
| चेदणपरिणामा जा        | ३४                        | २७०          |
| जहकालेण तवेण य        | ३६                        | ३६९          |
| जावदियं आयासं         | <b>२७</b>                 | १९१          |
| जीवमजीवं दव्यं        | १                         | 8            |
| जीवादीसदहणं           | <del>४</del> १            | ३८९          |
| जीवेा अवओगमओ          | २                         | ۷            |
| जा रयणत्तयजुत्ता      | ५३                        | ४६८          |
| जंकिचिवि चितंता       | ष्य                       | <b>४७</b> ६  |
| त्तं सामण्णं गहणं     | ४३                        | ४१०          |
| ठाण जुदाण अधभ्मे।     | १८                        | १६२          |

| ण्युच दुघाइकम्मा            | 40        | ৪৪७        |
|-----------------------------|-----------|------------|
| णट्र <b>क</b> म्मद्हे।      | ५१        | ४५८        |
| णाणावरणादीणं                | ३१        | २१८        |
| णाणं अदुविय <sup>ृ</sup> पं | વ         | ३२         |
| णिकस्मा अट्टगुणा            | <b>18</b> | १३०        |
| तवसुद् <b>व</b> द्वं चेद्।  | ५७        | ४८२        |
| तिककाले चदुपाणा             | 3         | <b>२</b> २ |
| दव्वपरिवट्टुकवे।            | २१        | १७१        |
| द्व्यसंगहमिणं मुनिणाहा      | ९८        | ४८९        |
| दुविद्वं वि मुक्खहेउ        | 84        | ४३३        |
| द सणणाण पहाणे               | ५२        | - ४६३      |
| दंसणगाण समका                | વક        | · ४७१      |
| द् ंसणपुरुष णाण             | 88        | ४१८        |
| धम्मा धम्मा काले।           | २०        | १६८        |
| पणतीससार छप्पण              | 84        | ઇઇર        |
| पयडिट्रिदि अणुभाग           | ३३        | २५९        |
| पुग्गलकम्मादीणं             | 4         | <i>३</i> ల |
| पुढविजलतेयवाउ               | ११        | ₹(9        |
| बज्सदि कम्मं जेण दु         | ३२        | 240        |
| बहिरब्भं तरिकद्या           | 84        | ४३०        |
| मग्गणगुणठाणेहिय             | <b>१३</b> | १११        |
| मा चिट्टह मा जंपह           | 48        | ४७९        |

| मा मुज्सह मा रज्नह    | ४८         | 880       |
|-----------------------|------------|-----------|
| मिच्छत्ताविर दिएमा    | ३०         | २००       |
| रयणत्त्यं ण वटूइ      | ४०         | ३८६       |
| <b>क्रायायास</b> पदसे | २२         | १७६       |
| वब्णरस पंच गंधा       | 9          | <b>99</b> |
| वद्समिदी गुत्तीओ      | ३५         | २९५       |
| ववहारा सुहदुकखं       | 9          | ८१        |
| सदेा वंधा सुहुमो      | १६         | १४७       |
| समणा अमणा जेया        | १२         | १०६       |
| सन्बर्स कम्मणा जा     | <b>३</b> ७ | 3.92      |
| सुहअसुहभावजुत्ता      | ₹<         | ३७६       |
| क ति जदा तेणेदे       | ક્ક        | १८१       |
| स मदं स्रणणाणं        | ३९         | ३८३       |
| संसय विमोह विन्मम     | <b>ઇર</b>  | ४०५       |
| होति असंरवा जीवे      | २५         | १८५       |





# દ્રવ્યસ પ્રેહ પ્રશ્નોત્તરી ટીકા (ગુજરાતી અનુવાદ) મંગલાચરણ

## जीवमजीवं दब्वं जिणवरवसहेण जेण णिहिहं। देविंदिवंदंवंदं वन्दे तं सब्वदा सिरसा॥१॥

अ- १ : जेण जिणबरवसहेण जीवमजीबं दब्बं जिदिदुं देविंदबिंदबंदं तं सब्बदा सिरसा वंदे

અર્થા: જે તીર્થ કરદેવે જીવ-અજીવ દ્રવ્યોને કહ્યાં છે (ઉપદેશ્યા છે), દેવેન્દ્રોના સમૂહ વડે જે વન્દ્રનીય છે, તે પ્રભુને માથું નમાવીને હું સદા (કાળ) નમસ્કાર કરૂં છું.

પ્રશ્ન ૧ : જેમને નમસ્કાર કર્યા તેમને જીવ-અજીવ દ્રવ્યોના ઉપદેશક (નિદે શક) કહ્યાં, તો તેમ કહેવાનું કયું ખાસ પ્રયોજન છે?

ઉત્તર : ઉપદેશક (નિદે શક) વિશેષણ આ શાસ્ત્રના નામ સાથે સંબંધ રાખે છે, આ શાસ્ત્રમાં દ્રવ્યાનું વર્ણન કરવાનું છે તેથી તે દ્રવ્યાના ઉપદેશકને નમસ્કાર કર્યા છે.

પ્રશ્ન ૨ : આ વિશેષણુથી આ શાસ્ત્રમાં કાેઈ ખાસ વિલક્ષણતા આવે છે ? ઉત્તર : જે દ્રવ્યાનું આ શાસ્ત્રમાં વર્ણુન કરવાનું છે તે દ્રવ્યાના ઉપદેશક નિર્દોષ આપ્ત અતાવવાથી ગ્રાંથની પ્રમાણિકતા સિદ્ધ થાય છે.

**પ્રશ્ન ૩** : દ્રવ્યોના નામ માટે અહીં ' જીવ-અજીવ ' એ જ શખ્દો કેમ કહ્યા ?

ઉત્તર : જીવ અને અજીવના ચથાર્થ જ્ઞાન વિના સ્વભાવની સિદ્ધિ અસંભવ છે, તેથી પાતાના સ્વભાવ જાણવાનું પ્રયોજન 'જીવ' શખ્દથી અતાવ્યું અને જેનાથી લક્ષ્ય હડાવવાનું છે તે સર્વના અજીવ શખ્દથી ઉલ્લેખ કર્યાં.

**પ્રક્ષ ४**: મૂર્ત અને અમૂર્ત એ પ્રકારે પણ બે દ્રવ્યાે કહ્યાં છે તા " मुत्तममुत्तं दव्वं" એમ કેમ ન કહ્યું ?

ઉત્તર : મૂર્લ અમૂર્લ એમ કહેવાથી અમૂર્લ આત્મા તો મૂર્લથી જુદો જણાય છે પણ બીજા જે ચાર અમૂર્લ દ્રવ્યા તેમનાથી જુદો ભાસતો નથી તેથી કેવળ આત્માના ધ્યાનના માર્ગ બતાવવાના ઉદ્દેશથી રચવામાં આવેલા આ શાસ્ત્રમાં જીવ–અજીવ શબ્દના ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન પ : જીવ-અજીવમાં જીવને પહેલાે કેમ કહ્યાે ? ઉત્તર : સમસ્ત દ્રગ્યામાં જીવ જ્ઞાતા હાેવાને કારણે પ્રધાન છે તથા વકતા-શ્રોતા સર્વ જીવાે જ છે. વળી જીવ જ કલ્યાણુની ભાવનાવાળાે છે તેથી જીવને પહેલાે કહ્યાે.

પ્રશ્ન ६ : જીવ અને અજીવના લક્ષણ કયા કયા છે ? ઉત્તર : જીવ અજીવ વિષે આ શાસ્ત્રમાં જ આગળ ઉપર વિસ્તારથી વર્ણુન આવશે, તેથી તે વિષે અહીં નહીં કહેતા બીજી આવશ્યક વાત કહીશું. ્ર**પ્રશ્ન ૭**: આ ગાથામાં તથા શાસ્ત્રના નામમાં " द्વ્યં' શખ્દ શા માટે કહ્યો 'તત્ત્વ' આદિ શખ્દ પણ વાપરી શકાત <sup>દ</sup>

ઉત્તર : વસ્તુને પદાર્થ, અસ્તિકાય, દ્રવ્ય અને તત્ત્વ એમ ચાર નામથી પ્રરૂપવામાં આવે છે. તેમાં દ્રવ્યદ્રષ્ટિથી પદાર્થ, ક્ષેત્રદ્રષ્ટિથી અસ્તિકાય, કાળદ્રષ્ટિથી દ્રવ્ય અને ભાવદ્રષ્ટિથી તત્ત્વ એમ નામ પાડવામાં આવે છે. અહિં આ શાસ્ત્રમાં કાળ (પર્યાય)ની મુખ્યતાથી વર્ષુન છે તેથી દ્રવ્ય શખ્દ વાપર્યો છે.

**પ્રશ્ન ૮** : जिणवरवसहेण' એટલાે માટાે શખ્દ કેમ વાપર્યાે ? તીર્થ કરને જિન પણ કહેવામાં આવે છે તાે જિન શખ્દથી પણ કામ ચાલી જાત <sup>?</sup>

उत्तर : जिणवरवसह (जिनवरवृषम) शण्डने। अर्थ अमि छेडे मिथ्यात्वर्प वैरीने छते ते िकन अर्थात् सम्यग्रष्टि गृह्धस्थ अथवा मुनि, ते सौमां श्रेष्ठ गणुधराहिङ, अमनाथी पणु श्रेष्ठ तीर्थ डर. आ त्रणु शण्डीथी अमि पणु पर परा सूचवी हे सिद्धांतना मूण्य थडता ते। श्रीतीर्थ डरहेव छे, अर्थात् तेमनी हिन्य ध्वनिना निमित्तथी सिद्धांतने। प्रवाह चाल्ये।; तेमना पछी ७त्तर्य थडता श्री गणुधरहेव थया अने वणी अन्य मुनिवरे। पणु थया. त्यार आह, गृह्णस्थ ज्ञानी-पंडितो अपणु ते प्रवाह चक्षाल्ये।.

**પ્રશ્ન ૯** : અહીં '' णिहिंह " શબ્દ કેમ વાપર્યો 'રચિત' વગેરે શબ્દો કેમ ન વાપર્યા ?

ઉત્તર : કાેઈ પણ 'સત્'ની રચના કરવાવાળા કાેઈ છે નહીં. જીવ–અજીવ સર્વ દ્રવ્યાે સ્વતંત્રપણે પાતાનું અસ્તિત્વ ધરાવે છે, તીર્થ કરદેવે તાે પદાર્થા જે જે પ્રકારે અવસ્થિત છે તે તે પ્રકારે કહ્યાં અર્થાત્ દર્શાવ્યા. આમ તીર્થ કરતું અકર્તૃત્વ સિદ્ધ થયું.

**પ્રક્ષ ૧૦** : **વેર્વિવિવિવેર્વ એ** શખ્દથી ( વિશેષણુથી ) પ્રભુના નિજમહિમા તાે કાંઈ ન થયાે, તાે તે વિશેષણુથી શું અતાવ્યું ?

ઉત્તાર : જેમને દેવેન્દ્રોના બધા ય સમુહ વન્દન કરતા હોય તેમનામાં સર્વો²ચ સત્યપણું અવશ્ય ઘટે છે તેથી આ વિશેષણુ વડે સર્વો²ચ સત્યપણું પ્રશંસનીય રીતે વ્યક્ત કર્યું. વળી વન્દનાનું પ્રકરણ છે તેમાં એમ નથી કે માત્ર હું જ વન્દન કરૂં છું પણ ત્રણે લોક તેઓ(પ્રભુ)ને વન્દન કરે છે. હું કાંઈ નવા માર્ગ કરતા નથી એમ પણ તેથી વ્યક્ત થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : વન્દનના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : જેટલા પ્રકાર દ્રષ્ટિના તેટલા પ્રકાર વન્દનના છે, પણ તેના સંક્ષેપ કરતા પાંચ દ્રષ્ટિથી વન્દન થાય છે. (૧) વ્યવહારનય (૨) અશુદ્ધનિશ્ચયનય (૩) એકદેશશુદ્ધનિશ્ચયનય (૪) સર્વશુદ્ધનિશ્ચયનય (૫) પરમશુદ્ધનિશ્ચયનય.

**પ્રશ્ન ૧૨** : વ્યવહારનયથી કોને વંદન કરવામાં આવે છે ?

ઉત્તર : વ્યવહારનયથી અનંતજ્ઞાન–અનંતદરાદન–અનંત-સુખ–અનંતશક્તિ–સંપન્ન ઘાતિકર્મોના ક્ષય કરનાર તીર્થઃકર પરમદેવને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩** : અશુદ્ધ નિશ્વયનયથી કોને વંદન કરવામાં આવ્યું <sup>૧</sup> गाथा १

ઉત્તર: તીર્થ કર પરમદેવન લક્ષના નિમિત્તથી જે પ્રમાદ અને ભક્તિભાવ થયા તે ભાવનું પેલા ભાવમાં (તીર્થ કર પરમદેવના ભાવમાં) પરિણુમન થવા રૂપ વંદન થયું.

પ્રશ્ન ૧૪ : એકદેશ શુદ્ધનિશ્વનયથી કોને વન્દન થયું ? ઉત્તર : આ નયથી, આત્મામાં જ જે શુદ્ધોપયાગના અંશ પ્રગટ થયા તે ઉપયોગરૂપ વન્દન થયું ?

પ્રશ્ન ૧૫ : સર્વ શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી કોને વન્દન થયું ? ઉત્તર : આ નયથી પૂર્ણ શુદ્ધપર્યાયનું ગ્રહણ થાય છે તે વન્દન કરનારને (પ્રગટ થઈ) નથી. જ્યારે થશે ત્યારે કેવળ શુદ્ધ પરિશુમનરૂપ હોય છે. ત્યાં માત્ર જ્ઞાતાદ્રષ્ટા રૂપે રહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : પરમશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી કોને નમસ્કાર થયા ? ઉત્તર : આ નય વિકલ્પાતીત, અનાદિનિધન, સ્વતઃસિદ્ધ ચતન્યમાત્રને દેખે છે (તેથી ત્યાં) વંદા-વંદક ભાવ નથી.

પ્રશ્ન ૧૭ : આ ગાથામાં કયા નયથી વન્દન કરવામાં આવ્યું છે?

ઉત્તર : શખ્ક પ્રણાલીથી (શખ્દાર્થ લક્ષમાં લેતાં) તો વ્યવહારનય વડે વંદન થયું. પરમશુદ્ધ નિશ્ચયનય અને સર્વશુદ્ધ નિશ્ચયનયને છાડીને, બાકી રહેલા અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી અને એક્દેશ શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી પણ ગભિ'તપણે આ (ગાથા) માં વંદન આવી જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : અહીં જે સર્વદા વંદન કરવાનું લખ્યું તે તાે સિદ્ધાંતવિરુદ્ધ ભાવ છે. કારણ કે સમ્યગદ્રષ્ટિ જે કાંઈ સર્વદા ઇચ્છે છે તે તાે ગ્રાનમાત્ર પરિણુમન જ છે. ઉત્તર : અહીં સર્વદા કહેવાથી કાળથી મર્યાદા સમજ લેવી અર્થાત્ જ્યાં સુધી નિર્વિકલ્પ સ્થિતિની સન્મુખ ના થાય ત્યાં સુધી આપનું સ્મરણ વન્દ્રન રહે (એમ અર્થ સમજવા) જ્યાં સુધી અજીવથી જુદા નિજત્મસ્વરૂપની નિર્વિકલ્પ પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી ધ્યાન રહે.

પ્રશ્ન ૧૯: सिरसा શખ્દ લખવાથી શું વિશેષતા થઈ? ઉત્તર: શ્રદ્ધા વડે હા કહે ત્યારે જ શિર (માશું) નમે છે તેથી મનની સંભાળ (લેવામાં આવી છે એમ સૂચિત થાય છે, અંતર્જલ્પ (અંતર્વાચા) સાથે સાથે શિર નમે છે તેથી વચનની સંભાળ થઈ, અને શરીરની સંભાળ તો વ્યક્ત કરવામાં આવી જ છે. આમ सिरसा શખ્દથી મન-વચન-કાયત્રણે યોગોની સંભાળ લઈ વન્દન કરવાનું સૂચિત થયું.

પ્રશ્ન ૨૦ : દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ, નાેકર્મ ત્રણેયથી રહિત પરમાતમા તાે સિદ્ધપરમેષ્ઠી છે, જે અત્યંત ઉત્કૃષ્ટ છે, તેમને જ નમસ્કાર કરવાે જાઈતાે હતાે

ઉત્તર : જો કે તે સત્ય છે કે સર્વોત્કૃષ્ટ દેવ સિદ્ધ પરમેષ્ઠી છે અને તેઓ આરાધનીય છે છતાં પણ તેમનું જ્ઞાન તથા અન્ય (સર્વ) જે સમ્યગ્જ્ઞાન શ્રી જિનેન્દ્રદેવના પ્રસાદથી થયું છે, તેથી તેમના ઉપકારનું સ્મરણ કરવા માટે અસ્દિંત પરમેષ્ઠીને નમસ્કાર કર્યા છે. વળી જેટલા સિદ્ધ પરમેષ્ઠી થયા તે પૂર્વે અસ્દિંત પરમેષ્ઠી હતા, તેથી તેમની પૂર્વાવસ્થાના નમસ્કારમાં સિદ્ધ ભગવાનને નમસ્કાર થઈ જ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : વિવેકી જનાની શાસનપ્રવૃત્તિ સંખંધ

गाधा १

અભિષેય, પ્રયોજન શકય–અનુષ્ઠાન વિના હાેતી નથી. તાે તે ચાર અહીં કઈ રીતે ઘટે છે ?

ઉત્તર : સંબંધ તો અહીં વ્યાખ્યાન-વ્યાખ્યેય છે. વ્યાખ્યાન તો અહીં દ્રવ્યા અથવા પરમાત્મસ્વરૂપ આદિનું વિવરણ છે અને વ્યાખ્યેય એના વાચક-સૂત્ર છે. અભિધેય (કથન કરવા યાગ્ય) પરમાત્મસ્વરૂપ આદિ વાચ્ય-અર્થ છે. પ્રયોજન દ્રવ્યાનું જાણવું અથવા નિશ્ચયથી જ્ઞાનાનં દમય નિજસ્વરૂપનું સંવેદન, જ્ઞાન, છે અને અંતે પૂર્ણ શુદ્ધસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ છે. શકય-અનુષ્ઠાન તો આ છે જ કારણ કે જ્ઞાનમય આત્મા જ્ઞાનરૂપ મોક્ષમાર્ગને સાધે એમાં કાઈ મુશ્કેલી નથી.

**પ્રક્ષ ૨૨** : શું ગ્રંથના આરંભમાં મંગળાચરણ આવશ્યક **છે** ?

ઉત્તર : જો કે પરમાત્માનું વ્યાખ્યાન પાતે જ મંગળરૂપ છે તો પણ જિનેન્દ્રદેવના મૂળ ઉપકાર વડે સન્માર્ગને પામેલા સાધક—આત્માઓ તેમનું સ્મરણ કર્યા વગર રહી શકતા નથી, કારણ કે મહાપુરૂષા (સ્વભાવથી જ) નિરહંકારી અને કૃતજ્ઞ (ઉપકારને ન બૂલવાવાળા) હોય છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : મંગળાચરણ કરવાથી બીજા શું ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે?

ઉત્તર : મંગળાચરણના અન્ય ફળ પણ છે. જેવા કે :-

- (૧) નાસ્તિકતાના પરિહાર
- (૨) શિષ્ટાચારનું પાલન
- (૩) વિશિષ્ટ પુષ્ય
  - (૪) શાસ્ત્રની નિવિ<sup>°</sup>ક્ષ સમાપ્તિ

- (પ) કૃતજ્ઞાતાના વિકાસ
- (६) નિરહંકારપણાની સૂચના
- (૭) ગ્રંથની પ્રમાણિકતા
- (૮) ગ્રંથ વાંચનાર સાંભળનારની શ્રદ્ધામાં વધારા ઇત્યાદિ આ પ્રમાણે શ્રી જિનેન્દ્ર ભગવાનને નમસ્કાર કરીને શ્રીમાન્ નેમિચન્દ્રાચાર્ય હવે જીવ અધિકારનું વર્ણન કરે છે.

जीवा उवश्रागमश्रा अमुत्ति कत्ता सदेहपरिमाणा । भोत्ता संसारत्था सिद्धो सा विस्ससाडुगई॥२॥ अन्वय :- सा जीवा उवश्रोगनश्रो अमुत्ति कत्ता सदेहपरिमाणा भोत्ता संसारत्था सिद्धो विस्ससाडुगई।

અર્થ : જે ઉપયોગમય છે. અમૂર્ત છે. કર્તા છે. સ્વશરીરપ્રમાણુ છે. લાેકતા છે. સંસારમાં સ્થિત છે. સિદ્ધ છે અને સ્વભાવથી ઊર્ધ્વગમન કરવાવાળી છે તે જીવ છે.

પ્રશ્ન ૧ : અન્વયમાં સર્વપ્રથમ " सा " શખ્દ વાપર્યો તેના ખરાબર અર્થ તા ત્યારે સમજ્ય કે જીવ વિષે પૂર્વે કંઈ કથન કર્યું હાય. અહીં 'सा 'શખ્દ કેમ વાપર્યા ?

ઉत्तर : ले डे 'सा, શખ્દ 'सिद्धो ' પછી યાગ્ય છે કારણ કે તે રૂપ (સિદ્ધ રૂપ) ને પામેલા સ્વભાવથી ઊધ્વ ગમન કરે છે, તા પણ (હવે પછી આ નવ અધિકારમાં તેનું વર્ણન કરવાનું છે એમ) સ્પષ્ટ કરવા 'सा' શખ્દ પહેલા મૂક્યા છે.

પ્રશ્ન ૨ : 'स्ते ' શખ્દથી છવતું ગ્રહણ કેવી રીતે કર્યું ? ઉત્તર : તેના અનેક કારણા છે : (૧) નમસ્કાર ગાથામાં પહેલા છવ દ્રવ્યતું કથન કર્યું છે અને તેના પછીની જ આ गाथा २

ગાથા તેના સંબંધમાં છે. (ર) આ ગાથામાં જે વિશેષણા છે તે સ્પષ્ટપણે જવ દ્રવ્યના છે. (૩) આ શાસ્ત્રમાં અત્યંત મુખ્યપણે જવદ્રવ્યનું વર્ણુન છે. સર્વ દ્રવ્યોના વર્ણુનમાં જવનું વર્ણુન મુખ્યપણે હાય છે. (ઉપાદેયરૂપ હાવાથી)

પ્રશ્ન 3 : જે જવે છે તે જવ છે. એના અર્થ શું ? ઉત્તર : આ ગાથામાં જવને માટે વાપરેલા બધા વિશેષણોને સમજવા માટે અશુદ્ધનય અને શુદ્ધનય અંને દ્રષ્ટિયાથી પરીક્ષા કરવી જોઈએ. જવ શુદ્ધનયથી તા શુદ્ધ ચૈતન્ય પ્રાણથી જ જવે છે, કારણ કે તે શુદ્ધ—ચૈતન્ય અનાદિ—અનંત અહેતુક અને સ્વ—પર—પ્રકાશક સ્વભાવી છે. પરંતુ અશુદ્ધનયથી અનાદિ કર્મળન્ધના નિમિત્તથી અશુદ્ધ પ્રાણો (ઇન્દ્રિય, બળ, આયુ, ઉચ્છ્વાસ)થી જવે છે.

પ્રશ્ન ૪ : આ વિશેષણ આપવાથી શું સાર્થક થયું ? ઉત્તર : જીવની સત્તા સ્વીકારવા ઉપર તો ધર્મ અવલં છે છે. કેટલાક (જીવો)ના એવો અભિપ્રાય છે કે જીવ જેવું કાંઈ જ નથી, પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુ વગેરેના સંયાગથી થતા ચમતકાર છે, તો આવા જીવો ચૈતન્ય (સ્વરૂપ આત્મા)માં કેવી રીતે સ્થિર થશે ? તેઓ તો, મૃત્યુ સમયે ગમે તેવા (અપધ્યાનના) ભાવપૂર્વક, સ્વરૂપથી બ્રષ્ટ થઈ સંસાર દુઃખ જ વધારશે. આ કારણથી, આસ્તિકતાની સિદ્ધિ માટે, આ વિશેષણ વાપર્યું.

પ્રશ્ન 'પ : જીવનું સ્વરૂપ જેવું એ નચાેથી વર્ણ બ્યું તેવું અંને પ્રકારે જીવમાં એક સાથે જ ઘટે છે કે ક્રમથી ?

ઉત્તર : તે બંને સ્વરૂપ એક સાથે જ ઘટે છે. ધ્રુવ

ચૈતન્ય વિના વ્યવહારપ્રાણ કેાણુ ધારણુ કરે અને વ્યવહારપ્રાણું તો સંસારી અવસ્થામાં પ્રગટ જ છે. હા, પણ એટલું વિશેષ છે કે મુક્ત-અવસ્થામાં, જ્યાં પૂર્ણુ શુદ્ધ-અવસ્થા પ્રગટ થઈ છે, ત્યાં જીવ પાતાના ભાવપ્રાણથી જ જીવે છે.

ઉત્તર : એમાંથી પરમશુદ્ધનયના વિષયભૂત શુદ્ધ ગૈતન્યદ્રવ્ય ઉપર દ્રષ્ટિ દેવી યેાગ્ય છે. કારણ કે અધુવ અને વિકારી પર્યાય ઉપર દ્રષ્ટિ દેવાથી નિવિ'કલ્પતા આવતી નથી પરંતુ ધ્રુવ અને અનાદિ–અનંત અવિકારી સ્વભાવ પર દ્રષ્ટિ દેવાથી નિવિ'કલ્પતાના પ્રવાહ સંચરે છે.

**પ્રશ્ન ૭** : '**૩વ**લોગમકો' શબ્દના અર્થ કેટલા પ્રકારથી ઘટે છે ?

ઉત્તર : 'ઉપયોગ' શબ્દ અહીં ચૈતન્યના પરિણામાને સૂચવવાવાળો હાવાથી પર્યાયના નિર્દેશક જાણવો. તેથી અહીં પરમશુદ્ધ નિશ્ચયનયનું ગ્રહણ ન કરતાં બાકીના બે નયાનું ગ્રહણ કરવું, તે (૧) અશુદ્ધ નિશ્ચયનય અને (૨) શુદ્ધ નિશ્ચયનય.

પ્રશ્ન ૮ : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવનાે ઉપયાગ કેવાે છે ?

ઉત્તર અશુદ્ધનિશ્ચયનચથી આ જીવ ક્ષાચોપશમિકજ્ઞાના-પયોગ અને ક્ષાચોપશમિક દર્શ'નાપયોગવાળો છે.

પ્રશ્ન ૯: જીવને ઔદયિક અજ્ઞાનના ઉપયોગવાળા અહીં કેમ ન કહ્યો ? ઉત્તર : ઔદચિક અજ્ઞાન તો જ્ઞાનનો અભાવને કહે છે. જ્ઞાનનો સર્વથા અભાવ તો કદાપિ થઈ શકતો નથી, વધતા કે એછા અંશે તો જ્ઞાન રહે જ છે. ત્યાં જેટલા અંશે જ્ઞાન છે તે તો ક્ષાચીપશમિક છે, ત્યાં ઉપયોગ હોત, પરંતુ જેટલા અંશ પ્રગટ નથી તે અજ્ઞાન ઔદચિક છે તો ત્યાં ઉપયોગ કેવી રીતે હોય ? માટે અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી ક્ષાચીપશમિક જ્ઞાનદર્શનોપયોગ વાળા જવ છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી કેવા ઉપયોગવાળા જીવ છે ? ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી નિર્મળ સ્વભાવપર્યાયરૂપ કેવળ-જ્ઞાન કેવળદર્શાનમય ઉપયોગવાળા જીવ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી કાેઈપણ ઉપયાગવાળા જીવને કેમ ન દર્શાવ્યા ?

ઉત્તર : ઉપયોગ ચૈતન્યસ્વભાવની અવસ્થા છે. પરમશુદ્ધ નિશ્ચયનય ધ્રુવ દ્રવ્ય સ્વભાવની દ્રષ્ટિ રાખે છે, તેથી પર્યાય તેનો વિષય જ નથી. આ કારણુથી ઉપયોગમય (શબ્દ) શુદ્ધનિશ્ચયનય અને અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી જ કહેવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : જીવનું અમૂર્તાત્વ કેટલી દ્રષ્ટિથી સમજી શકાય ?

ઉત્તર ત્રણ દ્રષ્ટિથી (૧) વ્યવહારનયથી (૨) અશુદ્ધ-નિશ્ચયનયથી (૩) શુદ્ધનિશ્ચયનયથી.

પ્રશ્ન ૧૩ : વ્યવહારનયથી જીવ કેવો છે ?

ઉત્તર : વ્યવહારનયથી જીવ મૂર્તિ'ક કર્મોને આધીન વર્તતો હાવાને લીધે, સ્પર્શ રસ-ગંધ-વર્ણવાળા કર્મ'-નાકર્મથી ઘેરાયેલા છે અને તેથી મૂર્તિ'ક છે. પ્રશ્ન ૧૪ : જીવ અશુદ્ધનિશ્વયનયથી કેવો છે?

ઉત્તર : આત્માના સ્વભાવની દ્રષ્ટિમાં જેઓ વિભાવભાવ છે તેવા ઔદયિક અને ક્ષાચાપશમિક ભાવો સહિત હાવાને લીધે, (આ નયથી) જીવ મૂર્તિ'ક છે. અહીં, આ ભાવોમાં, સ્પર્શ-સ્સ-ગંધ-વર્ષુ ન લેવાં પણ ક્ષાચિકભાવની અપેક્ષાએ સ્થળ હાવાથી મૂર્ત કહ્યાં અને તેના સંખંધથી આત્માને મૂર્ત કહ્યો તેમ (યથાયાગ્ય નયવિવશ્રાથી) સમજવું.

પ્રશ્ન ૧૫ : શુદ્ધનિશ્વયનયથી જીવ કેવો છે?

ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્વયનયથી જીવ અમૂર્ત જ છે કારણ કે આત્માના સ્વભાવ રૂપ-રસ-ગંધ-સ્પર્શથી સર્વદા રહિત એક ચૈતન્યસ્વરૂપે છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : 'અમૂર્તા' એવું વિશેષણ આપવાનું શું પ્રયોજન ?

ઉત્તર : જે સિદ્ધાંતમાં પૃથ્વી જળ-અગ્નિવાયુ આદિથી જીવની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવી છે, તથા જે પ્રકૃતિને લીધે જીવને મૂર્તિ'ક માને છે તેઓ (ચાર્વાંક તથા ભટ્ટ)નું નિરાકરણ ચયું. જીવ, ખરેખર જેતાં અમૂર્ત જ છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : અમૂર્ત શબ્દના અર્થ એટલા જ કરીએ કે જે મૂર્ત નહીં તે અમૂર્ત તા શું વાંધા ?

ઉત્તર : એમ અર્થ કરતાં, જીવના સદ્ભાવના (અસ્તિપણાના ભાવના) ભાવ નહીં આવે. જીવ માત્ર અમૂર્ત જ નથી પરંતુ ખરેખર અમૂર્તસ્વભાવી અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : જીવનું કર્તાપણું કઈ કઈ રીતે છે?

ઉત્તર : જીવ ઉપચારથી તાે દ્રવ્યકમેં –નાેકમેં (શરીર)ને કર્તા છે. વ્યવહારનયથી પાેતાની પર્યાયના કર્તા છે જેમાં અશુદ્ધનિશ્ચયનયરૂપ વ્યવહારથી શુભ–અશુભ ભાવોના કર્તા છે અને શુદ્ધનિશ્ચયનયરૂપ વ્યવહારથી અનંતજ્ઞાન આદિ શુદ્ધ ભાવના કર્તા છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ શેના કર્તા છે?' ઉત્તર : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ અકર્તા જ છે. કારણ કે આ નય સામાન્ય સ્વભાવનું ગ્રહણ કરે છે જે અનાદિ અનંત એકરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : કર્તા વિશેષણુથી કઈ વિશેષતાની સિદ્ધિ થાય છે ?

ઉત્તર : દરેક દ્રવ્ય પાતાનું પરિણામ પાતે કરે છે એ ન્યાયથી જીવ પણ પાતાના કાર્યના પાતે જ કર્તા છે અને તેથી અન્ય કાઈ ભગવાન અથવા કર્મ જીવના વિભાવના કર્તા નથી એમ સિદ્ધ થાય છે. આથી, જે સિદ્ધાંત એમ માને છે કે જીવ કાંઈ જ કરતા નથી, પ્રકૃતિ જ કરે છે તે સિદ્ધાંતનું નિરાકરણ થયું.

પ્રશ્ન ૨૧ : જીવ સ્વયં વિભાવના કર્તા છે. કર્મ પણ્ વિભાવ કરાવતું નથી એમ માનવાથી વિભાવ જીવના સ્વભાવ થઈ જશે.

ઉત્તર : જીવના વિભાવ ઔપાધિક (નૈમિત્તિક) ભાવ છે જીવ વિભાવરૂપે પાતે જ પરિણુમે છે, ત્યાં કર્માદય નિમિત્ત અવશ્ય છે, નહિતર તા વિભાવની વિભિન્નતા (આત્મસ્વભાવશી, જીદાપણું) જ નહીં બની શકે. **પશ્ચ ૨૨** : જેમ જીવના વિભાવમાં કર્મોદય નિમિત્ત એ એ રીતે ઈશ્વરને શા માટે નિમિત્ત ન માનવો ?

ઉત્તર : ઇધર સચેષ્ટ અનીને નિમિત્ત થાય છે કે અચેષ્ટ રહીને ? સચેષ્ટ થઈને નિમિત્ત માનવામાં ઇધાર રાગીદ્વેષી હોવાના પ્રસંગ આવશે, અને તો તે ઇધાર જ કેમ હોઈ શકે ? વળી (ઇધાર) સર્વવ્યાપી હોવાને લીધે નિમિત્ત ન થઈ શકે ! અનેક અવ્યાપી અનીને નિમિત્તરૂપ થાય, તેમ તો જગતમાં જેટલા સચેષ્ટ જવો દેખાય છે એમાંથી કાઈક તો કાેઈકને રાગદ્વેષના નિમિત્ત થઈ જ રહ્યા છે પરંતુ તેઓમાં ઇધારપણ (પરમાતમપણ) વ્યક્ત નથી.

**પ્રશ્ન ૨૩** : ઇધિર અચેષ્ટ રહીને જીવની રસનામાં નિમિત્ત માનવામાં આવે તેા શું વાંધા ?

ઉત્તર : અચેષ્ટ રહીને જો ઇશ્વર નિમિત્ત થઈ શકે તો આપણા (જીવોના) અચેષ્ટ બનવા માટે, અચેષ્ટ બનવા પહેલાના તદનુકુળ શુભ વિકલ્પામાં જ નિમિત્ત થઈ શકે બધા ભાવામાં નિમિત્ત થઈ શકે નહીં. પરંતુ આતું ચથાર્થસ્વરૂપ અવશ્ય સમજી લેવું જોઈએ.

પ્રશ્ન ૨૪ : શું જીવ કર્તા જ છે?

ઉત્તર : પર્યાય દ્રષ્ટિમાં જીવ કર્તા છે, કારણ કે પર્યાયો પરિણતિ વિના હાતી નથી અને પરિણતિકિયા જીવની પાતાની જ હાય છે. હા, પરંતુ પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી અથવા શુદ્ધદ્રવ્યન્ દ્રષ્ટિથી જીવ અકર્તા છે કારણ કે આ નય અનાદિ અનંત સામાન્ય સ્વભાવનું જ ગ્રહ્યુ કરે છે. गाथा २-

ં **પ્રશ્ન ૨૫** : જીવ કાંઈ જ નથી કરતાે એમ માનવામાં શું વાંધા ?

ઉત્તર : પ્રથમ તો આ સત્યસ્વરૂપથી ઉંધી માન્યતા થઈ; અર્થિકિયાના અકર્તા થવાથી છવ અસત્ ઠરશે. વળી બીજી વાત એ છે કે કાંઈ ન કરતાે હાેય તાે માેક્ષના યત્ન જ શા માટે અને કેવી રીતે થઈ શકશે ?

**પ્રશ્ન ૨**૬ : આત્માને દેહપ્રમાણુ કહ્યો તેના કરતાં વડના બીજની જેમ સૃક્ષ્મ માનવામાં આવે તેા શું વાંધા ?

ઉત્તર : આત્મા જો તદ્દન નાના (વરના બીજની જેમ) હાય તા સુખદુ:ખનું વેદન તા દેહના સમસ્ત પ્રદેશામાં થાય છે તેને બદલે અમુક જ પ્રદેશામાં થવું જોઈએ. પરંતુ તેમ તા બનતુ નથી.

પ્રશ્ન ૨૭ : તાે આત્માને સર્વ વ્યાપીમાની લેવા જોઈએ.

ઉત્તર : આત્મા દેહની બહાર નથી કારણે કે સંવેદનના અનુભવ બહાર (દેહની બહાર) હોતા નથી. હા સમુદ્ઘાતના સમયે દેહમાં રહીને પણ આત્મપ્રદેશા બહાર જાય છે, પરંતુ ત્યાં પણ બધાય પ્રદેશામાં સંવેદન હાય છે

**પ્રશ્ન ૨૮** : દેહપ્રમાણ આત્માના સંબંધમાં એક જ દ્રષ્ટિ છે કે વધારે ?

ઉત્તર : આ સંબંધમાં મુખ્ય ત્રણ દ્રષ્ટિ છે (૧) અશુદ્ધ વ્યવહાર (૨) શુદ્ધ વ્યવહાર (૩) નિશ્ચય અશુદ્ધવ્યવહારથી. તો જીવ જે ગતિમાં જે દેહમાં રહે છે તે દેહના આકાર પ્રમાણે થાય છે; વળી તે દેહના નાના માટા થવા સાથે સાથે તે જ જીવનમાં સંકાય વિસ્તારને પણ પામે છે.

પ્રશ્ન ૨૯ : શુદ્ધવ્યવહારથી જીવ કયા આકારરૂપે છે ? ઉત્તર : જીવ જે છેલ્લા મનુષ્યદેહથી મુક્ત થાય છે તે દેહથી કાંઈક નાના આકાર-પ્રમાણ હાય છે. પછીથી તે પ્રમાણમાં કાેઈ ઘટાડાે કે વધારાે થતાે નથી.

> પ્રશ્ન ૩૦ : મુક્ત જીવ કાંઇક નાના કેમ થઈ જાય છે? ઉત્તર : તેનું વર્ણન બે પ્રકારે કરવામાં આવ્યું છે.

- (૧) સદેહ અવસ્થામાં પણ, જીવના પ્રદેશ, વાળ, નખ અને ઉપરની અત્યંત પાતળી ચામડીના ભાગમાં હાતા નથી, તેથી દેહ છૂટતાં પણ તે તેટલાં જ રહે છે, એટલે દેહથી કિંચિત ન્યૂન હાય છે.
- (૨) સદેહ અવસ્થામાં નાક, માહું, કાન વગેરેના પોલાણની જગ્યાએમમાં આત્મપ્રદેશ હેાતા નથી, પરંતુ મુક્ત અવસ્થામાં આ પોલાણ રહેતા નથી, તે પોલાણની જગ્યાએમ ભરાઈ જાય છે તેથી (જીવને) કિંચિંત નાનો (છેલ્લા દેહપ્રમાણથી) કહ્યો છે.

પ્રશ્ન ૩૧ : નિશ્ચયથી જીવના શું આકાર છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયથી જીવ લાેકાકાશ–પ્રમાણ અસંખ્યાત પ્રદેશી છે, વિસ્તારની દ્રષ્ટિ વ્યવહારથી છે.

પ્રશ્ન ૩૨ ઃ સ્વદેહપ્રમાણું એ વિશેષણુથી શું સિદ્ધ થયું ?

ઉત્તર : આ વિશેષણુથી આત્મા વડના બીજ જેટલે છે, સર્વ'વ્યાપી છે. સર્વાદ્વેત છે આદિ વિરુદ્ધ આશચાતું નિરાકરણ થયું.

પ્રશ્ન 33 : આત્મા કયા નયથી શેના લાકતા છે?

गाथा २ १७

ઉત્તર : આ વિષયની પ્રરૂપણા મુખ્ય પાંચ નયથી કરવામાં આવે છે :– (૧) ઉપચારનય (૨) વ્યવહારનય (૩) અશુદ્ધનિશ્ચયનય (૪) શુદ્ધનિશ્ચયનય (૫) પરમશુદ્ધનિશ્ચયનય.

પ્રશ્ન ૩૪ : ઉપચારથી આત્મા શેના લાકતા છે?

ઉત્તર : ઉપચારથી આત્મા ઇન્દ્રિયાના વિષયભૂત પદાર્થાના ભાકતા છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : વ્યવહારથી આત્મા કોના ભાકતા છે? ે

ઉત્તર : વ્યવહારનયથી આત્મા શાતા-અશાતાના ઉદયના ભાકતા છે.

પ્રશ્ન ૩૬ : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી આત્મા કોનો લાકતા છે?

ઉત્તર : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી આત્મા હર્ષ-વિષાદાદિ ભાવોના ભાકતા છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : શુદ્ધનિશ્ચયનચથી આત્મા કાેના ભાેકતા છે ?

ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી આત્મા રત્નત્રયરૂપ શુદ્ધ-પરિણ્મનથી ઉત્પન્ન થયેલ પારમાથિ<sup>૧</sup>ક આનંદનો લોકતા છે.

**પ્રક્ષ ૩૮** : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી આત્મા શેના ભાકતા છે?

ઉત્તર : આ નયની દ્રષ્ટિમાં એક ધ્રુવ ચૈતન્ય સ્વભાવ જ આવે છે, તેમાં ભાેકતાના વિકલ્પ જ નથી તેથી આત્મા (કશીય વસ્તુના) ભાેકતા નથી

પ્રશ્ન ૩૯: આત્માના 'ભાેકતા' વિશેષણથી શું સિદ્ધ થયું ? ઉત્તર: ક્ષણિક સિદ્ધાંત અને કૂટસ્થ સિદ્ધાંતમાં જીવ ભાેકતા નથી. તેથી તેમનું નિરાકરણ થયું.

પ્રશ્ન ૪૦ : બધાય આત્માએ હંમેશા સંસારી તા

રહેતા નથી કારણ કે આત્માના સમ્યગ્ શ્રદ્ધાન જ્ઞાન અનુષ્ઠાન દ્વારા અનંત આત્માઓ સંસારથી મુક્ત થઈ ગયા અને આગળ ઉપર પણ અનંત ભબ્યા મુક્ત થશે. તાે 'સંસારી' વિશેષણ કેવી રીતે ઘટે છે?

ઉત્તર : પ્રથમ તો એમ છે અનંત ભવ્યો મુકત થઈ ગયા અને થશે તો પણ તેનાથી પણ અનંતગુણા જવ સંસારી છે અને રહેશે. વળી બીજી વાત એમ છે કે જેએ મુકત થઈ ગયા તેઓ પણ ભૂતનૈગમનયથી સંસારી કહી શકાય છે.

પ્રશ્ન ૪૧ : જીવ કયા નયથી સંસારી છે?

ઉત્તર : આ વિષયની પ્રરૂપણા માટે મુખ્ય ચાર નય છે.

(૧) વ્યવહારનય (૨) અશુદ્ધનિશ્ચયન**ય** (૩) શુદ્ધનિશ્ચયનય (૪) પરમ શુદ્ધ નિશ્ચયનય.

પ્રશ્न ૪૨ : બ્યવહારનથથી જીવ કેવી રીતે સંસારી છે?

ઉત્તર : કર્મ નાકર્મના અંધનને વશ વર્તાતા હાવાથી જીવ ગતિ જાતિ, જીવસમાસ આદિ વ્યક્ત પર્યાયાવાળા સંસારી છે.

**પ્રશ્ન ૪૩** : અશુદ્ધનિશ્વયનયથી જીવ કેવી રીતે સંસારી છે<sup>?</sup>

ઉત્તર : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ દર્શન જ્ઞાન ચરિત્ર આદિ ગુણાના વિભાવપરિણમનમાં લાગેલા હાવાથી સંસારી છે.

પ્રશ્ન ૪૪ : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવની શું અવસ્થા છે ? ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ સંસારથી રહિત, પાતાના સ્વભાવિક પૂર્ણ વિકાસમાં તક્ષીન, શુદ્ધરૂપે છે.

> પ્રશ્ન ૪૫ : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવની શુ અવસ્થા છે? ઉત્તર : આ નય અવસ્થા (પર્યાય)ને જોતા જ નથી.

गाथा २ १९

તેથી આ નયની દ્રગ્ટિમાં નથી તેા કાેઈ સંસારી કે નથી કાેઈ મુક્ત, પરંતુ સર્વ જીવો એક ચૈતન્યસ્વભાવમય છે.

**પ્રશ્ન ૪**૬ : સંસારસ્થ એ વિરોષણથી કયા આશયનું નિરાકરણુ થયું ?

ઉત્તર : જે સિદ્ધાંતના એવા આશય છે કે જવ અનાદિથી મુક્ત છે અથવા તા અશુદ્ધ પુદ્દગલ જ સંસારના કર્તા છે આત્મા તા માત્ર સાક્ષી જ છે એ આદિ બાખતાનું નિરાકરણ થયું.

**પ્રશ્ન ૪૭** : આત્મા સિદ્ધ છે તે કઈ કઈ દ્રષ્ટિઓથી કહેવામાં આવે છે?

ઉત્તર : મુખ્ય અર્થ તો એ જ છે કે આત્મા જ્યારે કર્મ-નાકર્મરૂપી મળાને દૂર કરીને સંસારથી સર્વથા મુક્ત થાય છે ત્યારે સિદ્ધ થાય છે. આ જ વિષયને વિસ્તારથી સમજવા ચાર દ્રષ્ટિઓનો ઉપયોગ કરવો. (૧) વ્યવહારનય (૨) અશુદ્ધ નિશ્ચયનય (૩) શુદ્ધનિશ્ચયનય (૪) પરમશુદ્ધનિયશ્ચનય.

પ્રશ્ન ૪૮ : વ્યવહારનચથી શું સિદ્ધત્વ છે?

ઉत्तर : વ્યવહારનથથી આ જીવ અસિદ્ધ છે, સિદ્ધ નથી. એ તો ગતિ, જાતિ આદિ રૂપે પોતાને કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૯ : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી શું સિદ્ધત્વ છે?

ઉત્તર : આ નયથી પણ આત્મા અસિદ્ધ છે, સિદ્ધ નથી તે તેા કષાયાદિ ભાવોને સાધે છે.

પ્રશ્ન ૫૦ : શુદ્ધનિશ્વયનયથી જીવ કેવી રીતે સિદ્ધ છે? ઉત્તર : આ આત્મા પાતે જ પાતાના સ્વભાવપરિણ્ય-નથી પાતાના ગુણાના પૂર્ણ વિકાસ વડે સિદ્ધ ભગવાન છે તે કદાપિ સિદ્ધ અવસ્થાથી ચ્યુત થતેા નથી અને હં'મેશા શુદ્ધ સિદ્ધ જ રહેશે.

**પ્રશ્ન ૫૧** : પરમનિશ્ચયનયથી શું સિધ્ધત્વ છે ?

ઉત્તર : આ નય પર્યાયને નહીં દેખતા હાવાને લીધે, આ દ્રષ્ટિમાં આત્મા ન તા સિધ્ધ છે ન તા અસિધ્ધ છે, એક ચૈતન્યસ્વભાવમય સ્વતઃસિધ્ધ છે.

**પ્રશ્ન પર** : આત્મા સિદ્ધ થયા પછી સિદ્ધપદની મર્યાદા પુરી થયે કરી પાછા સંસારમાં કેમ ન આવે ?

ઉત્તર : બધાય કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષયથી જ સિદ્ધદશા પ્રગટ થાય છે ત્યાં વિભાવદશા ઉત્પન્ન થવાનું કાેઈ કારણ જ નથી તેથી સિદ્ધ જવા ભવિષ્યમાં હંમેશને માટે સિદ્ધ જ રહેશે સિદ્ધપદની કાેઈ મર્યાદા(અવધિ, સમય પ્રતિબદ્ધતા) નથી.

પ્રશ્ન પ3 : જીવ સ્વભાવથી ઉર્ધ્વગામી છે એ વાત તો પ્રત્યક્ષ રીતે બાધા પામે છે કારણ કે આપણે જોઈએ છીએ કે જીવા જ્યાં જવું હોય ત્યાં જાય છે.

ઉત્તર : જીવના સ્વભાવ તાે ઉધ્વ'ગમનનાે છે પરંતુ કર્મનોકર્મની સંગતિથી એ સ્વભાવ તિરાભૂત થયાે છે ઔદારિક વૈક્રિયક દેહના સંબધમાં હાેય ત્યારે તાે તે વિદિશા સુધી ગમન કરે છે.

**પ્રશ્ન પે૪** : તો તે ઉ<sup>દ્</sup>વ<sup>િ</sup>ગમન સ્વભાવ કચારે પ્રગટ થાય છે?

ઉત્તર : જ્યારે આ જીવ કેવળ શુદ્ધ સ્વભાવરૂપે પરિણુમન કરીને નાેકર્મ (શરીર) તથા કર્મથી સર્વધા રહિત થઈ જાય છે ત્યારે તેના ઉર્ધ્વગમન સ્વભાવ પ્રગટ થઈ જાય - गाथाः ३

છે અથવા સકળકર્માક્ષય થતાં જ ઉધ્વ<sup>૧</sup>ગમન સ્વભાવને લીધે એક જ સમયમાં એકદમ જીવ ઉધ્વ<sup>૧</sup>દિશામાં જતાે રહે છે.

**પ્રશ્ન પપ**: આ જીવ ઉપર ક્યાં સુધી જાય છે?

ઉત્તર : મુક્ત છવ લાેકના અંત સુધી જાય છે તેનાથી આગળ ધર્માસ્તિકાયનું નિમિત્ત ન હાેવાથી તે પાેતાના સ્વતંત્ર અવસ્થાનથી ત્યાં નિશ્ચળ થઇ જાય છે.

**પ્રશ્ન પે**ર્ફ ઃ એમ હેાચ તેા પછી મુકતાેનું ગમન પણ પરાધીન કર્યું '?

ઉત્તર : પરાધીત તો ત્યારે કહેવાય કે ધર્માસ્તિકાય મુક્ત જીવને પાતાની પરિણતિથી ચલાવે, પરંતુ મુક્ત જીવ પાતાના સ્વભાવથી પાતાની પરિણતિથી ગમન કરે છે ત્યાં ધર્માસ્તિકાય નિમિત્તમાત્ર છે.

**પ્રશ્ન ૫૭** : આ બધાય વર્ણનથી આપણે શું સારભૂત શીખવા **યાેગ્ય છે** ?

ઉત્તર: આવી વિવિધ અવસ્થાએ રૂપે જે થાય છે તેવા એક વિશુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ જીવ તત્ત્વ ઉપર લક્ષ કરવું છે જેથી નિર્મળ જ્ઞાન આનંદરૂપ અવસ્થાના પ્રવાહ શરૂ થઈ જાય.

પ્રશ્ન પ૮ : (જો એમ હાય) તા પછી આ એક જ સારભૂત (આત્મ)તત્ત્વનું વર્ણુન કરવું હતું બીજા અધિકારના વર્ણુનથી શું પ્રયાજન ?

ઉત્તર : જીવ તત્ત્વની વ્યવહાર અવસ્થાઓને જ જે ખરાખર ના સમજે તે પર્યાયઅન્વયી (અવિનાભાવી) જીવદ્રવ્યને સમજવાની પાત્રતા કચાંથી લાવશે ? એટલા માટે, આ અવસ્થાએાનું વર્ણન પણ એ પ્રયોજનથી જરૂરી છે. હવે જીવ આદિ નવ અધિકારોનું સૂચન કરનારી આ બીજી ગાથા પૂરી થયે, બાર ગાથાએોમાં આ નવ અધિકારોનું વર્ષ્યુન કરશે; જેમાં પ્રથમ જીવ – અધિકારના સંબંધમાં ગાથા કહે છે:–

## तिकाले चतुपाणा इन्द्रियबलमाउआणपाणा य। ववहारा सा जीवा णिच्छयणयदा दु चेदणा जस्स॥३॥

अन्वय : ववहारा जस्स तिकाले चंदु पाणा इन्द्रिय बंले आउ य आणपाणा सा जीवा णिच्चयणयदा दु चंदणा सा जीवा।

અર્થ : વ્યવહારનયથી જેને ત્રણ કાળમાં ઇન્દ્રિય બળ, આયુ, શ્વાચ્છેાશ્વાસ એ ચાર પ્રાણ હાય તે જીવ છે, પરંતુ નિશ્ચયનયથી જે ચેતનાયુક્ત હાય તે જીવ છે.

પ્રશ્ન ૧ : જે જીવને સંસારી અવસ્થામાં તો ચાર પ્રાણ હતા, પરંતુ હવે મુક્ત–અવસ્થામાં તે પ્રાણેનો અભાવ છે તો વ્યવહારનયથી તે શું જીવ કહેવાય કે નહીં?

ઉત્તર : ત્રણે કાળમાં હાય, અથવા માત્ર ભૂતકાળમાં હતા અને હમણાં નથી તો પણ, ભૂતકાળમાં હાવાથી તેનું ગ્રહણ થઈ જાય છે. એવો " तिक्काळં" શખ્દના ભાવાર્થ છે. એથી એમ સિધ્ધ થયું કે મુક્ત જીવને વર્તમાનમાં પ્રાણ નથી તા પણ ભૂતકાળમાં હતા તેમ વ્યવહારનય વડે સમજતાં તે પણ જીવ છે. (મુક્તાત્મા પણ જીવ છે.)

પ્રશ્ન ૨ : ઇન્દ્રિયપ્રાણ કોને કહેવાય ?

ઉત્તર : દ્રવ્યેન્દ્રિયોના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થયેલા ક્ષાયાપશમિકભાવ ઇન્દ્રિયપ્રાણુ છે. પ્રક્ષ 3 : ઇન્દ્રિયપ્રાણ અને ઇન્દ્રિયમાં શું તફાવત છે ? ઉત્તર : ઇન્દ્રિયપ્રાણ તો ક્ષયોપશમિક ભાવ છે, જ્યારે ઇન્દ્રિયથી દ્રવ્યેન્દ્રિયનું ગ્રહુણુ થાય છે. આ કારણુથી સયોગી કેળવીને ઇન્દ્રિયપ્રાણ નથી. તો પણ તેમને પંચેન્દ્રિય ગણવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન ૪ : ઇન્દ્રિયપ્રાણના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : પાંચ (૧) સ્પર્શ નેન્દ્રિયપ્રાણ (૨) રસનેન્દ્રિયપ્રાણ (૩) ક્રાણેન્દ્રિયપ્રાણ (૪) ચક્ષુઇન્દ્રિયપ્રાણુ (૫) શ્રોત્રેન્દ્રિયપ્રાણુ.

પ્રશ્ન પ : એ ઇન્દ્રિયાનું લક્ષણ શું છે !

ઉત્તર : સ્પર્શેન્દ્રિયના નિમિત્તથી જે ક્યાચાપશચિક ભાવ ઉત્પન્ન થયા તે સ્પર્શેન્દ્રિયપ્રાણ છે એ જ પ્રકારે રસના આદિ ઇન્દ્રિયા બાબત અલગ અલગ સમજી લેવું.

પશ ६ : ખળપાણ એટલે શું અને તેના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : અનંત શક્તિના એક લાગ પ્રમાણ, અને મન, વચન કાચના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થયેલા બળને બળ પ્રાણ કહે છે. તેના ત્રણ પ્રકાર છે (૧) મનાબળ (૨) વચનબળ (૩) કાયબળ

પ્રશ્ન ૭ : આ અળ પ્રાણાનું લક્ષણ શું છે?

ઉત્તર : મનના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થયેલા વીર્યના વિકાસને મનોબળ પ્રાણ કહે છે, એ પ્રમાણે વચનબળ અને કાયબળ પણ અલગ અલગ સમજી લેવા.

પ્રશ્ન ૮ : બળ, પ્રાષ્ટ્ર, શુપ્તિ, યાેગ, પર્યાપ્તિ આ બધાર્ય મન વચન કાયાના સંબંધથી હાેચ છે તાે તેમાં શું તફાવત છે?

ઉત્તર : વીર્યના વિકાસને અળ પ્રાણ કહે છે. મન વચન કાયાની પ્રવૃત્તિના નિરાધને ગુપ્તિ કહે છે. મન વચન કાયાના નિમિત્તથી આત્મપ્રદેશના પરિસ્પંદન (હલનચલન) ના જે યતન તેને યાેગ કહે છે. મનાેવર્ગણા, ભાષાવર્ગણા, આહારવર્ગણાને ત્રહણ કરવાની શકિતની પૂર્ણતાને પર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્न ૯ : મન, વચન કાયાની પ્રવૃત્તિના નિરાધને જો ગુપ્તિ કહેવામાં આવી તેા એમાં તેા વીર્યગુણના વિકાસનું રૂં ધાલું થયું. તાે પછી ગુખ્તિ ઉપાદેય કેવી રીતે રહેશે ?

ઉત્તર : અશુદ્ધ અળને રાેકીને આત્મબળના વિકાસને ગુપ્તિ વધારે છે તેથી પરમાર્થ બળના વિકાસનું કારણ હેાવાથી ગ્રુપ્તિ ઉપાદેય છે.

પશ્ચ ૧૦: આયુપ્રાણ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેના ઉદયથી (વર્ત માન) ભવ સંબંધી જીવન અને જેના ક્ષયથી (વર્ત માન) ભવ સંખંધી મરણ થાય તેને આયુ પ્રાણ કહે છે.

> **પ્રક્ષ ૧૧** : આયુપ્રાણના ચાર ભેદ કેમ ન અતાવ્યા ? ઉત્તર : ચારેય પ્રકારના આયુપ્રાણનું સામાન્ય કાર્ય

તાે તે ભવમાં (જીવનું) અવસ્થાન કરાવવાનું છે, તે સામાન્યપણાને લઈને આયુપાણને એક જ કહ્યો છે.

ુ **પ્રક્ષ ૧૨** : આનપ્રાણ કોને કહેવાય ?

ઉ<del>ત્તાર</del> : શરીરમાંથી કાેઈ પણ પ્રકારના વાયુના આવવા – જવાને આનપ્રાણુ કહે છે, જેમ કે મુખ દ્વારા વાૈસો<sup>ર</sup>છવાસની ક્રિયા, રામછિદ્રથી વાયુનું આવવું-જવું, નાડી દ્વારા વાયુનુ સંચારણ, પૃથ્વી આદિ સર્વ શરીરથી વાયુનું સ્માવવું જવું, વાચુકાચિક જીવનું પણ આખાય શરીરથી આવવું –જવું વગેરે.

પ્રશ્ન ૧૩: આ ચાર પ્રાણાના કદાપિ નાશ થાય છે કે કેમ? ઉત્તર: પાંચ ઇન્દ્રિયપાણાના અને મનાબળના નાશ તો ક્ષીણુમાહ ગુણસ્થાનના અંતભાગમાં થાય છે. વચનબળ અને આનપ્રાણુના નાશ સયાગીકેવળીને છેલ્લા અંતર્મુ હુર્તમાં થાય છે અને કાયબળના નાશ સયાગી ગુણસ્થાનના અંતમાં અને આયુપાણુના વિનાશ અયાગીગુણસ્થાનના અંતમાં થાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૪** : આ પ્રાણાના નાશ થતાં તેમના ખદલામાં કાેઈ વિશુધ્ધ પ્રાણાના વિકાસ થાય છે કે કેમ<sup>્</sup>

ઉત્તર : ઇન્દ્રિયપ્રાણના અભાવમાં અતીન્દ્રિય શુદ્ધ ચૈતન્યપ્રાણના વિકાસ થાય છે. મનાેબળના અભાવમાં અનં તવીર્થપ્રાણના વિકાસ થાય છે. વચનબળ, ધાસાે ચ્છ્વાસ અને શરીરબળના અભાવમાં આત્મપ્રદેશના નિશ્ચળતારૂપ બળનાે વિકાસ થાય છે અને આયુપ્રાણના અભાવમાં અનાદિ–અનં ત શુધ્ધ ચૈતન્યના સર્વથા નિશ્ચળ વિકાસ બને છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : આ પ્રાણ જીવને બધાય એકસાથે હાય છે કે વધતા–ઓછા પણ હાય છે?

ઉત્તર : (૧) એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત જીવને સ્પર્શેન્દ્રિય, શરીરઅળ, આયુ એ ત્રણ અને પર્યાપ્તને ધાસોચ્છવાસ સહિત ચાર પ્રાણ હોય છે.

- (૨) દ્વીન્દ્રિય (બે ઇન્દ્રિયવાળા) અપર્યાપ્ત જીવને બે ઇન્દ્રિય, શરીરબળ અને આયુ એ ચાર અને પર્યાપ્તકને વચનબળ અને શ્વાસોચ્છ્વાસ સહિત છ પ્રાણ હોય છે.
  - (૩) ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા અપર્યાપ્ત જીવને ત્રણ ઇન્દ્રિય,

શરીરબળ, આચુ એ પાંચ પ્રાણ અને પર્યાપ્તકને વચનબળ, ક્યાસાેવ્ય્ફવાસ સહિત સાત પ્રાણ હેાય છે.

- (૪) ચાર ઇન્દ્રિયવાળા અપર્યાપ્ત જીવને ચાર ઇન્દ્રિય, શરીરબળ આયુ એ છે પ્રાણ તથા પર્યાપ્તકને વચનબળ અને શ્વાસાચ્છ્રવાસ સહિત આઠ પ્રાણ હેાય છે.
- (પ) અસંગ્રી, પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત જીવને પાંચ ઇન્દ્રિય, શરીરબળ આયુ એ સાત પ્રાણુ પર્યાપ્તકને વચનબળ શ્વાસાે ચ્છૂવાસ સહિત નવ પ્રાણુ હાય છે. સંગ્રી–પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત જીવને પાંચ ઇન્દ્રિય શરીરબળ, આયુ એ સાત પ્રાણુ હાય છે અને પર્યાપ્તકને મનાબળ, વચનબળ, શ્વાસાે ચ્છ્વાસ સહિત દસ પ્રાણુ હાય છે.

સયાગી કેવળીને વચનબળ, કાયબળ, આયુ અને શ્વાસાચ્છવાસ એ ચાર પ્રાણ હાય છે, અંતમાં વચનબળ રહિત ત્રણ, ત્યારપછી શ્વાસાચ્છવાસ રહિત એ પ્રાણ હાય છે અયાગી કેવળીને માત્ર આયુપાણ હાય છે.

પ્રશ્ન ૧ : આ પ્રાણ જીવમય છે કે અજીવમય ? ઉત્તર : ઇન્દ્રિયપ્રાણ તો ક્ષાયાપશમિક ભાવ છે તેથી જો કે તે જીવના મલીન ભાવ છે તા પણ પુદ્દગલકર્મના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે તેથી તે પુદ્દગલકર્મનું કાર્ય છે તથા ખીજા પ્રાણાનું તા પુદ્દગલ જ ઉપાદાનકારણ છે તેથી સર્વ પ્રાણ પૌદ્દગલિક છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : શુદ્ધનિશ્વયનયથી જીવને કયા ક્રમા પ્રાણ છે ? ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્વયનયથી જ્ઞાન, દર્શન, શક્તિ, સુખરૂપ અનંત વિકાસપ્રાણ છે અથવા પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી ચૈતન્યપ્રાણ છે. પ્રશ્ન ૧૮ : સ્પર્શનાદિ દ્રવ્યેન્દ્રિયા પ્રાણ છે કે નહીં દૈ ઉત્તર : અશુદ્ધ ભાવેન્દ્રિયપાણાના કારણરૂપ હાવાથી એ દ્રવ્યેન્દ્રિયા પણ અસદ્દભૂત વ્યવહારનયથી પ્રાણ છે. તેમને ઇન્દ્રિયપાણમાં જ ગણી લેવી એઈએ. પરંતુ ભાવેન્દ્રિય ન હાવાથી સ્યોગીકેવળીને ઇન્દ્રિયપાણ માનવામાં આવતા નથી.

**પ્રશ્ન ૧૯** : આ બધા કથનામાં ઉપાય ઉપેય(સાધન–સાધ્ય) ભાવની કાંઈ સિદ્ધિ થાય છે કે નહીં ?

ઉત્તર : સાધ્યતત્ત્વ શુદ્ધચૈતન્યપ્રાણ છે. તેની સિદ્ધિના ઉપાય એ છે કે અતિ પ્રાથમિક ભૂમિકામાં ભાવેન્દ્રિયપ્રાણ અને અંગપ્રાણના ઉપયોગ દેવ–શાસ્ત્ર–ગુરૂની સેવા ધ્યાન મનન સ્તુતિમાં લગાવવા. પછી જેમ યાગ્યતા પ્રાપ્ત થતી જાય તેમ નિજ અભેદ સ્વરૂપમાં પહેાંચવાના પ્રયત્ન કરવા. જો કે ખુદ્ધિપૂર્વ ક અભેદ સ્વરૂપમાં પહેાંચવાના પ્રયત્ન કરવા. જો કે ખુદ્ધિપૂર્વ ક અભેદ સ્વરૂપમાં પહેાંચવાના કાર્ય નથી થતું તથાપિ પહેાંચવાના યત્ન ચાલુ રાખતાં અત્યંત જ્ઞાનાભ્યાસ અને જ્ઞાનસ સકાર સહિત યાગ્યતા પામતાં અભેદ સ્વરૂપી નિજચેતનમાં ઉપયોગની સ્થિરતા થતાં સંપૂર્ણ આત્મેળળ પ્રગટે છે.

આ પ્રમાણે જીવ અધિકારનું વર્ણન કરીને હવે. ઉપયોગ–અધિકારની ગાથા કહે છે.

## उवशेशोा दुवियण्पा दंसणणाणं च दंसणं चदुधा । चक्खु अचक्खु श्रोही दंसणमध केवळं णेयं ॥४॥

अन्ययः उवओगो दुवियप्पा दंसणं च णाणं, दंसणं चहुधा णेयं चक्खु, अचक्खु ओही अध केवल दसणं।

અર્થ : ઉપયોગ બે પ્રકારે છે. દર્શનાપયાગ અને

જ્ઞાનાપયાગ. દર્શાનાપયાગ ચાર પ્રકારે જાણવા. (૧) ચક્ષદર્શન (૨) અચક્ષદર્શન (૩) અવધિદર્શન (૪) કેવળદર્શન.

પ્રશ્ન ૧ : દર્શાના પયાગ શબ્દના અર્થ શું થાય છે ? ઉત્તર : આત્મામાં એક દર્શન ગુણુ છે. એ ગુણના વ્યક્ત ઉપયાગાત્મક પરિણામને દર્શાના પયાગ કહે છે. તેનું બીજું નામ અનાકાર–ઉપયાગ પણ છે.

પ્રશ્ન ૨ : અનાકારાપયાગના શું અર્થ છે?

ઉત્તર : જે ઉપયોગના વિષયમાં કાઈ આકાર, વિશેષ, ભાેદ, વિકલ્પ ન આવે પરંતુ નિરાકાર, સામાન્ય, અભેદ વિકલ્પરહિત જેના વિષય હાય તેને અનાકાર ઉપયોગ કહે છે.

પ્રશ્ન 3 : ચક્ષુદર્શન એટલે શું?

ઉત્તર : ચક્ષુ ઇન્દ્રિયના નિમિત્તથી જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માટે, તે જ્ઞાન થયા પહેલાના આત્માના જે ઉપયોગ તેને ચક્ષુદર્શન કહે છે. તેવી જ રીતે અચક્ષુદર્શન બાબત પણ સમજવું, પરંતુ ત્યાં ચક્ષુને છાેડીને આકીની ચાર ઈન્દ્રિયા તથા મન (જ્ઞાન થવામાં) નિમિત્તરૂપ હાેય છે.

ં **પ્રશ્ન ૪** : જ્ઞાન થવા પહેલાં દર્શનનું હેાવું શું ચ્માવશ્ચક છે ?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાન તથા અવધિજ્ઞાન થતા પહેલા દર્શન હેાવું આવશ્યક છે, કેવળજ્ઞાન કેવળદર્શન એકસાથે જ હેાય છે.

પ્રશ્ન પ : મતિજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન પહેલા દર્શાના-પયોગની શા માટે આવશ્યકતા છે?

ઉત્તર : જ્યારે પૂર્વ (પહેલા) જ્ઞાનાપયાગ છૂટી જાય

गाथा ४ २९

અને નવા ત્રાનાપયાગ કરવા હાય તા વચ્ચે આત્મસન્મુખ થઈ ને નવું ત્રાને ખળ પ્રગટ કરવામાં આવે છે. જેમ કે પહેલા ઘડો લાવું ત્રાને ખણતા હતા અને પછી વસ્ત્રને જાણવા માંડયા તા ઘડાનું ત્રાન છૂટયા પછી અને વસ્ત્રનું ત્રાન થયા પહેલાં વચ્ચે દર્શનાપયાગ હાય છે. ટૂંકમાં, આત્મા એક વસ્તુને જાણે પછી પાતા તરફ હળે બીજી વસ્તુ જાણે ફરી પાછા પાતા તરફ હળે ફરી પાછી અન્ય વસ્તુ જાણે એમ ક્રમ ચાલ્યા કરે છે.

**પ્રશ્ન ૬** : શ્રુતજ્ઞાન અને મનઃપર્યાયજ્ઞાનના પહેલા દર્શન કેમ નથી હોતું ?

ઉત્તર : આ બન્ને જ્ઞાન પર્યાયવિકલ્પની મુખ્યતા કરીને જાણે છે અને જે જ્ઞાન પર્યાય વિકલ્પની મુખ્યતા કરીને જાણે તે જ્ઞાન પહેલા દર્શન હોતું નથી. આ બન્ને જ્ઞાન જાતિજ્ઞાન થયા પછી જ થાય છે.

પ્રશ્ન ७ : કેવળજ્ઞાન સાથે જ કેવળદર્શન કેવી રીતે થાય છે ? ત્યાં બીજા જ્ઞાનની માફક પહેલા કેવળદર્શન અને પછી કેવળજ્ઞાન એમ કેમ નથી થતું ?

ઉત્તર : કેવળી ભગવાનને અનંત શકિત પ્રગટ થઈ છે તેથી જ્ઞાનાપયાગ અને દર્શનાપયાગ અને સાથે સાથે હાય છે; છદ્મસ્થ જીવાને અનંતશકિત નહીં હાવાથી દર્શન જ્ઞાન એકસાથે હાતા નથી.

પ્રશ્ન ૮ : દર્શન અને દર્શનાપયાગમાં શું અંતર છે? ઉત્તર : દર્શન તાે આત્માની શક્તિ છે. જ્યારે દર્શન ગુણના વિકાસનું નામ દર્શનાપયાગ છે. દર્શનશક્તિ તાે નિત્ય છે જ્યારે તેનું પરિણુમન જે દર્શનાપયાગ તે તાે ઉત્પાદ વ્યય સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૯ : દર્શ નાપયાગ અને સમ્યગદર્શ નમાં શું અ તર છે? ઉત્તર : દર્શ નાપયાગ દર્શન ગુણની પર્યાય છે જ્યારે સમ્યગ્દર્શન તા દર્શન (શ્રદ્ધા) ગુણની નિર્મળ અવસ્થા છે.

પ્રશ્ન ૧૦: દર્શન અને શ્રદ્ધામાં શું અંતર છે?

ઉત્તર : દર્શન તાે અંતર્મુખ - ચૈતન્યપ્રતિભાસનું નામ છે જ્યારે શ્રદ્ધા તાે તેને કહે છે કે જેના થવાથી પ્રતીતિ, વિશ્વાસ અથવા પર્યાયનું સમયગપણું થવા માંડે.

**પ્રશ્ન ૧૧ : દર્શ નાે** પયોગ**ના સમ્ય**ગૃદર્શન સાથે શું કાંઈ સંબંધ નથી ?

ઉત્તર : દર્શા નાપયાગના જે વિષય છે તે સામાન્ય છે, જો એ સામાન્ય પ્રતિભાસમાં પાતાની એટલે નિજદ્રવ્યની પ્રતીતિ કરે તા સમ્યગદર્શન થાય છે. વિષયમાં આવેલું દ્રવ્ય અંનેના વિષય છે, ત્યાં સુધી તા અંને એકરૂપે ઘટે છે પરંતુ અંને પર્યાયોમાં પૃથક પૃથક ગુણાનું પરિશ્વમન છે તેથી સ્વલક્ષણની અપેક્ષાએ અંનેમાં એક્ય નથી.

**પ્રશ્ન ૧૨** : શું મિથ્યાદ્રષ્ટિના દર્શનાપયાગ મિથ્યા હાય છે ?

ઉત્તર : દર્શ નાપયાગ તા નથી હાતા મિથ્યા કે નથી હાતા સમ્યગ. હા, એ નક્કી છે કે મિથ્યાદ્રષ્ટિ દર્શ નાપયાગના વિષયના (આત્મદ્રવ્યના, આત્મભાવભાસનના) અનુભવ નથી કરતા જ્યારે સમ્યગદ્રષ્ટિ દર્શનાપયાગના વિષય(આત્મદ્રવ્ય)ની પ્રતીતિ કરે છે. પરમાર્થથી, જ્ઞાન પણ, નથી સમ્યગ્ કે નથી મિથ્યા, પરંતુ મિથ્યાત્વ અથવા અનંતાનુબંધીના ઉદયમાં ઉપચારથી મિથ્યા કહેવાય છે. દર્શાનાપયાગમાં તાે તે ઉપચાર પહ્યુ ઘટતાે નથી. કારહ્યુ કે દર્શાનાપયાગ નિરાકાર છે.

પ્રશ્ન ૧૩: અવધિદર્શન કોને કહે છે?

ઉત્તર : અવધિજ્ઞાન થયા પહેલાના અંતર્મું ખ ચિત્પ્રતિભાસને અવધિદર્શન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : કેવળદર્શનાપયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : કેવળજ્ઞાનની સાથે સાથે થવાવાળા અંતર્મુખ ચિત્પ્રતિભાસને કેવળદર્શન કહે છે.

પ્ર**શ્ન ૧૫** : આ દર્શ નાેપયાેગ કયા નિમિત્તાે મળવાથી પ્રગટ થાય છે?

ઉત્તર : ચક્ષુદર્શનાવરણ, અચક્ષુદર્શનાવરણ, અવધિ-દર્શનાવરણના ક્ષયોપશમથી અનુક્રમે ચક્ષુ–અચક્ષુ અને અવધિ દર્શન પ્રગટ શ્વાય છે. કેવળદર્શનાવરણના ક્ષયથી કેવળદર્શન પ્રગટ શ્વાય છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : ક્ષચાપશય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ઉદયમાં આવનાર સર્વઘાતી સ્વધ્ધંકોના ઉદયાભાવી ક્ષય અને આગામી ઉદયમાં આવવાવાળા સર્વઘાતી સ્પધ્ધંકોના ઉપશમ તથા દેશઘાતીસ્પધ્ધંકોના ઉદયને ક્ષયોપશમ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : દર્શનાપચાગના પાઠમાંથી આપણે શું પ્રેરણા મેળવવી જોઈએ ?

ઉત્તર : દર્શાનાપયાગના જે વિષય છે (શુદ્ધઆત્મદ્રવ્ય) તેને આપણે જ્ઞાનાપયાગ દ્વારા જ્ઞેયરૂપ બનાવવો અને પછી તે જ્ઞાનાપયાગની સ્થિરતાના પ્રયત્ન કરવો. આ ઉપાયથી આપણને સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થાય.

હવે, ઉપયોગ અધિકારમાં વર્ણુ વેલા બે પ્રકારના ઉપયોગામાંથી, દર્શાનાપયાગનું વર્ણુન કર્યા બાદ, જ્ઞાનાપયાગનું વર્ણુન કરે છે:-

## णाणं अदृवियप्पं मदिसुदिओहि अणाणणाणाणि । मणपज्जय केवलमवि पचक्ख परेाक्ख मे यं च॥५॥

अन्वय : णाणं अद्विवयणं अणाणणाणाणि मदिसुदि ओही मणपञ्जय अवि केवलं च पच्चवखपरेशकख भेये ।

અર્થ : જ્ઞાનાપયાગ આઠ પ્રકારના છે. કુજ્ઞાન અને જ્ઞાન સ્વરૂપ તા મતિ, શ્રુત, અવધિ એ ત્રણ તથા મનઃ પર્થય અને કેવળજ્ઞાન. જ્ઞાનાપયાગ, પ્રત્યક્ષ–પરાક્ષ લેદથી એ પ્રકારના પણ છે.

પ્રશ્ન ૧ : બે પ્રકારે જ્ઞાનાપયાગનું વર્ણન કઈ રીતે છે ? ઉત્તર : જ્ઞાનાપયાગના બે ભેંદ છે. (૧) પ્રત્યક્ષ (૨) પરાક્ષ એમાં પ્રત્યક્ષના બે પ્રકાર છે. (૩) વિકળપ્રત્યક્ષ (૩) સકળપ્રત્યક્ષ. વિકળપ્રત્યક્ષ મનઃપર્યય અને અવધિજ્ઞાન છે. પરાક્ષજ્ઞાન મતિ અને શ્રત–જ્ઞાન રૂપે છે.

**પ્રશ્ન ૨** : મતિ, શ્રુત અવધિ એ ત્રણને કુજ્ઞાનરૂપ કેમ કહે છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વના ઉદયના સંબંધથી તે ત્રણે જ્ઞાનને કુજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૩ : શું મિથ્યાત્વના ઉદયની અસર જ્ઞાન ઉપર પણુ થાય છે ? गाथा ५ ३३

ઉત્તર : જો કે મિથ્યાત્વનાે ઉદય હાેતાં શ્રદ્ધાગુણનું જ વિપરીત પરિણમન થાય છે તાે પણ વિપરીત શ્રદ્ધાવાળા જીવને દ્રવ્ય-વસ્તુના જ્ઞાનમાં ચથાર્થતા કે અનુભવ ન થતાે હાેવાથી, તે જ્ઞાન પણ કુજ્ઞાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૪ : મિથ્યાદ્રષ્ટિને પણ માેટી માેટી શાેધખાેળ બાબતનું સાચું જ્ઞાન હાેય છે, તાે બધી વસ્તુઓનું (તેનું) જ્ઞાન મિથ્યા કેવી રીતે કહેવાય ?

ઉત્તર : જેને શુદ્ધ આત્મા વગેરે તત્ત્વોના વિષયમાં વિપરીત અભિપ્રાય રહિત સાચું જ્ઞાન નથી, તેના જ્ઞાનને મિથ્યા જ્ઞાન કહે છે કારણે કે આત્મહિતના સાધક જ્ઞાનને જ (આગમમાં) સમ્યગ્રાન કહ્યું છે.

પ્રશ્ન પ : સમ્યગ્દ્રષ્ટિને પણ ઘટ-પટાદિ અનેક પદાર્થાના સંબંધમાં સંશય–વિપરીતતાવાળું જ્ઞાન થઈ જાય છે, તો પછી તે જ્ઞાનને મિથ્યાજ્ઞાન કહેવું જોઈએ ?

ઉત્તર : સમ્યગ્ દ્રષ્ટિને દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયના સાચા વિવેક છે. એમાં સંશયાદિ (દોષા) નથી, તેથી આત્મસાધકજ્ઞાનમાં અવરાધ આવતા નથી અને તેથી તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. હા, લોકિક અપેક્ષાએ સંશય-વિપરીતતાવાળું જ્ઞાન છે, પરંતુ તેથી માક્ષમાર્ગમાં કાઈ અવરાધ આવતા નથી!

પ્રશ્ન ६ : મનઃપર્યયજ્ઞાન કાેઈ કાેઈને કુજ્ઞાનરૂપે કેમ નથી હાતું?

ઉત્તર : મનઃપર્યં યજ્ઞાન ઋદ્ધિધારી ભાવલિંગી મુનિને જ હાેય છે તેથી તે કુજ્ઞાનરૂપ હાેઈ શકતું નથી. ુ **પ્રશ્ન ૭** : આત્મા તો એક દ્રવ્ય છે, તો તેના અનેક ≢ાનાપયાગ કેવી રીતે થઈ ગયા ?

ઉત્તર : આતમા તો નિશ્ચયથી એકસ્વભાવ છે, જેની સ્વાભાવિક પર્યાય કેવળજ્ઞાન જ હાવી જોઈએ, પરંતુ અનાદિકાળથી કર્મ બંધ સહિત હાવાથી મતિજ્ઞાનાવરણાદિના ક્ષયાપશ્ચ અનુસાર જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે, અને તેથી જ્ઞાનાપયાગ અનેક પ્રકારે થાય છે. કેવળજ્ઞાનને બાદ કરતાં, બાકીના સાત જ્ઞાનામાં અસંખ્યાત —અસંખ્યાત ભેદ પડે છે.

પ્રશ્ન ૮ : મતિજ્ઞાનનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાનાવરણ તથા વીર્યા તરાયના ક્ષયો-પશયથી તથા ઇન્દ્રિય અને મનના નિમિત્તથી વસ્તુના એકદેશ જ્ઞાનને મતિજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : ત્યારે તા મતિજ્ઞાન ખહુ પરાધીન ગણાય?

ઉત્તર : કહેલાં નિમિત્તો હેાવા છતાં પણ મતિજ્ઞાન જ્ઞાનસ્વભાવના ઉપાદાનથી જ પ્રગટ થાય છે, અન્ય દ્રવ્યોથી નહીં, તેથી તે સ્વાધીન છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : મતિજ્ઞાનનું બીજું જાણીતું નામ શું છે?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાનનું બીજું જાણીતું નામ આભિનિબોધિક જ્ઞાન છે.

**પ્રક્ષ ૧૧** : ' આલિનિએાધિક – જ્ઞાન ' તેના શખ્દાર્થ શું છે ?

ઉત્તર : આભિ એટલે અભિમુખ અને નિ એટલે નિયમિત અર્થના અવળાધને આભિનિબાધિક જ્ઞાન કહે છે. પ્ર**શ ૧૨**: અભિમુખ કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્થૂળ, વર્ત માન અને વ્યવધાનરહિત (આચ્છાદનરહિત) પદાર્થોને અભિમુખ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : નિયમિત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ઇન્દ્રિય અને મનથી નિયત વિષયાને નિયમિત પદાર્થ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : કઈ કઈ ઇન્દ્રિયનાે કયાે કયાે વિષય નિયત છે?

ઉત્તર : ચામડીના સ્પર્શ, જીભના રસ, નાકના ગન્ધ આંખના રૂપ અને કાનના શબ્દ એમ (પ્રત્યેક ઇન્દ્રિયના વિષય) નિચત છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : મનના કયા વિષય નિયત છે?

ઉત્તર : મનમાં જોયેલા, સાંભળેલા અને અનુભવેલા પદાર્થ નિયત હાય છે.

પ્રક્ષ ૧૬ : શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : શ્રુતજ્ઞાનાવરણ વીર્યાં તરાચના ક્ષયાપશમથી અથવા તા ઇન્દ્રિય (મન) ના અવલં બનથી જે જ્ઞાન પ્રગટ થાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન છે. તેનું એક સ્પષ્ટ સ્વરૂપ એવું છે કે મતિજ્ઞાનથી જાણેલા પદાર્થોનું વિશેષજ્ઞાન કરવું. (તે શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય)

પ્રશ્ન ૧૭ : સ્મરણ, આદિ જ્ઞાનના કથા જ્ઞાનમાં સમાવેશ થાય છે?

ઉત્તર : સ્મરણ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક, અનુમાન અને સાંબ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ એ જ્ઞાનાના મતિજ્ઞાનમાં સમાવેશ થાય છે, કારણ કે એ બધાં મતિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયાપશ્ચમથી પ્રગટ થાય છે. પ્રશ્ન ૧૮ : સ્મરણનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાનાવરણ અને વીર્યા તરાયના ક્ષયોપશમથી તથા મનના અવલ અનથી પૂર્વે અનુભવેલા પદાર્થોનું સ્મરણ થયું તેને સ્મરણ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : પ્રત્યભિજ્ઞાનનું શું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર : મિતિજ્ઞાનાવરણ અને વીર્યાં તરાયના ક્ષયાપશમથી અને મનના અવલં બનથી પૂર્વે જાણેલી અવસ્થા અને વર્ત માનમાં જાણેલી અવસ્થાની વચ્ચે એકતા, સમાનતા, અસમાનતા અથવા વિરુદ્ધતાના સંધીરૂપ (જોડરૂપ) જ્ઞાનને પ્રત્યભિજ્ઞાન કહે છે. જેમ કે આ તે જ છે, આ અમુક જેવું છે. આ અમુકથી વિપરીત છે, આ પેલાથી દૂર છે વગેરે.

પ્રશ્ન ૨૦ : તર્ક કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સાધ્ય-સાધનની વ્યાપ્તિના જ્ઞાનને તર્ક કહે છે, જેમ કે જ્યાં ધુમાડા હાેય ત્યાં અગ્નિ હાેય છે અને જ્યાં અગ્નિ ન હાેય ત્યાં ધુમાડા પણ હાેતાે નથી.

પ્રશ્ન ૨૧ : અનુમાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : સાધનથી સાધ્યના જ્ઞાનને અનુમાન કહે છે. જેમ કે ધુમાડાને દેખીને અગ્નિનું જ્ઞાન કરવું.

**પ્રક્ષ ૨૨** : એક વસ્તુનું જ્ઞાન કરીને બીજી વસ્તુને જાણવી તે તેા શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય, તેના મતિજ્ઞાનમાં કેવી <sup>!</sup>રીતે સમાવેશ થાય ?

ઉત્તર : અભ્યાસી પુરૂષને સંસ્કારને લીધે સાધન જોતાં જ મન દ્વારા સાધ્યનું જ્ઞાન થઈ જાય છે. પ્રશ્ન ૨૩ : સાંબ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વર્ત માન પદાર્થ ને ઇન્દ્રિય અથવા મન દ્વારા અંશે સ્પષ્ટતાથી જાણવું તેને સાંવ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : મન અને ઇન્દ્રિયા વડે ઉત્પન્ન હાેવાને લીધે તેને પરાક્ષ જ ગણવું જોઈએ ?

ઉત્તર : મન-ઇન્દ્રિયાથી ઉત્પન્ન હાવાને લીધે ખરેખર આ મિતિજ્ઞાન પરાક્ષ જ છે પરંતુ વ્યવહારથી એમ જણાય છે કે, જોવાથી વસ્તુ સ્પષ્ટ દેખાય છે. કાનથી શખ્દ સ્પષ્ટ સંભળાય છે, આ કારણુથી એ બધું (જ્ઞાન) ઉપચારથી પ્રત્યક્ષ છે. લાકોમાં પણ કહેવાય છે કે મેં પ્રત્યક્ષ જોયું, પ્રત્યક્ષ સાંભળયું વગેરે.

પ્રશ્ન ૨૫ : સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક અને અનુમાનના વિષય કઈ ઇન્દ્રિયના નિયત વિષય છે?

ઉત્તર : સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક અને અનુમાનના વિષય મનના નિચત વિષયો છે.

**પ્રશ્ન ૨**૬ : અધા પ્રકારના મતિજ્ઞાનના જાણુવાની પ્રગતિની અપેક્ષાએ કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર : બધાય મતિજ્ઞાનના ચાર-ચાર ભેંદ છે. અવગ્રહ, ઈહા, અવાય અને ધારણા.

પ્રશ્ન ૨૭: અવગહત્તાન કાને કહે છે?

ઉત્તર : વિષય-વિષયીના સન્નિપાત (સમીપ આવતાં, મળતાં) બાદ જેનું પ્રથમ ગ્રહણ થાય છે તેને અવગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮ : સન્નિપાતના અર્થ શું છે?

ઉત્તર : બાહ્ય પદાર્થ તેા વિષય છે અને ઇન્દ્રિયા

તથા મન વિષયી કહેવાય છે, આ બંનેના જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરવા ચાગ્ય જે અવસ્થા તેને સન્નિપાત કહે છે.

મશ્ર ૨૯ : અવગ્રહના કેટલા લેદ છે?

**ઉત્તર** : અવગ્રહના બે ભેદ છે. (૧) વ્યંજનાવગ્રહ (૨) અર્થાવગ્રહ.

પશ ૩૦ : વ્યંજના-અવગ્રહ કાને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રાપ્ત અથવા સ્પૃષ્ટ અર્થ ના ગ્રહણને વ્યંજનાવગ્રહ કહે છે. આ જ્ઞાનમાં એટલી કમજેરી (નિર્જળતા) હાય છે કે જાણવાની દિશા પણ અનિશ્વત રહે છે.

પ્રશ્ન 39 : અર્થાવગઢ કોને કહે છે?

ઉત્તર : અપ્રાપ્ત અથવા અસ્પૃષ્ટ અર્થને બ્રહ્મણ કરવાને અર્થાવગ્રહ કહે છે, અર્થાત સ્પષ્ટ અર્થને ગ્રહણ કરવો તેને અર્થાવગ્રહ કહે છે. આ જ્ઞાનમાં જાણવાની દિશા નિશ્ચત છે, અને આ જ્ઞાન થયા પછી ઇહા આદિ જ્ઞાન થઈ શકે છે.

પ્રશ્ન ૩૨ : ઇહાજ્ઞાન કાને કહે છે ?

ઉત્તર : અવગ્રહથી ગ્રહણ કરેલા અર્થની વિશેષ પરીક્ષાને ઇહા કહે છે. આ ગ્રાનમાં સંદેહ નથી, પરંતુ તેમાં વસ્તુનું વિશેષ પરિગ્રાન થઈ રહ્યું છે. આમ છતાં પણ આ ગ્રાન સંદેહથી ઉપર અને અવાયથી નીચેની વિચાર-બુહિરૂપ છે.

પ્રશ્ન 33 : અવાય જ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઇહાજ્ઞાનથી પદાર્થનું જાણપણું થયું તેના પૂર્ણપ્રતીતિયુક્ત જ્ઞાનને અવાયજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન 38 : ધારણાજ્ઞાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અવાયજ્ઞાનથી નિર્ણય કરેલા પદાર્થનું કાળાંતરમાં પણ વિસ્મરણ ન થવું તેને ધારણાજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : મતિજ્ઞાનના વિષય પદાર્થ છે, ગુણ છે કે પર્યાય છે?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાનનાે વિષય પદાર્થ છે, માત્ર <mark>ઝુહ્યુ</mark> પણ નહીં અને માત્ર પર્યાય પણ નહીં. હા, પદાર્થ <mark>ઝુણ</mark>પર્યાયાત્મક જ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૩૬ : કેવળ ગુણુ અથવા કેવળ પર્યાય જ શું કોઈ બીજા જ્ઞાનનો વિષય થઈ શકે છે ?

ઉત્તર : માત્ર ગુણ અથવા માત્ર પર્યાય કાેઇ પણ (સમ્યગ) જ્ઞાનનાે વિષય નથી, કારણ કે માત્ર ગુણ અથવા માત્ર પર્યાય અસત છે. અસત કાેઈ પણ જ્ઞાનનાે વિષય હાેઈ શકે નહીં.

**પ્રશ્ન ૩૭** : દ્રવ્યાર્થિ કદ્રષ્ટિથી ગુણ જાણી શકાય છે તો પછી તે અસત કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યાથિ કદ્રષ્ટિએ ગુણની મુખ્યતાથી પદાર્થ જાણવામાં આવે છે માત્ર ગુણ નહીં.

પ્રશ્ન ૩૮ : પર્ચાયાર્થિ કદ્રષ્ટિએ પર્ચાય જાણી શકાય છે તો તે અસત કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : પર્યાયાથિ કદ્રષ્ટિએ પર્યાયની મુખ્યતાથી પદાર્થ જાણવામાં આવે છે માત્ર પર્યાય નહીં.

પ્રશ્ન ૩૯ : ગુણ અને પર્યાય ભલે સત્ ન હેમ્ય તાે પણ સત્ ના અંશ તાે છે? ઉત્તર : સત્ નું જ્ઞાન કાેઈ વાર ગુણની મુખ્યતાથી કરવામાં આવે છે કાેઈ વાર પર્યાયની મુખ્યતાથી કરવામાં આવે છે એ પ્રમાણે સત્ ના અંશની કલ્પના કરવામાં આવી છે વસ્તુદ્રષ્ટિએ તાે સદશ પમિણમન અને વિસદશ પરિણમનમાં વર્તતા એ એક અખંડ પદાર્થ છે.

**પશ્ચ ૪૦** : અવગ્રહ આદિ ચાર પ્રકારના મતિજ્ઞાન કેટલા પ્રકારે છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : અવગ્રહ આદિ મતિજ્ઞાન ૧૨–૧૨ પ્રકારે છે. જેમ કે (૧) ખહુઅવગ્રહ (૨) એક અવગ્રહ (૩) ખહુવિધ અવગ્રહ (૪) એક વિધ અવગ્રહ (૫) ક્ષિપ્ર અવગ્રહ (૬) અક્ષિપ્ર અવગ્રહ (૭) અનિ:સત અવગ્રહ (૮) નિ:સત અવગ્રહ (૯) અનુક્ત અવગ્રહ (૧૦) ઉક્ત અવગ્રહ (૧૧) ધ્રુવ અવગ્રહ (૧૨) અધ્રુવ અવગ્રહ

પ્રશ્ન ૪૧ : બહુઅવગ્રહ જ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ખહુ પદાર્થોનું એક સાથે અવગ્રહ જ્ઞાન કરવું તે ખહુ અવગ્રહ જ્ઞાન છે જેમ કે પાંચે આંગળીઓનું એક સાથે જ્ઞાન.

પ્રશ્ન ૪૨ : એક અવગઢ કાને કહે છે?

ઉત્તર : એક જ પદાર્થના ગ્રહણ કરવાને એક અવગ્રહ કહે છે

પ્રશ્ન ૪૩ : બહુવિધ અવગ્રહ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : અહુ પ્રકારના પદાર્થોના અવગ્રહને અહુવિધ-અવગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૪ : એક વિધ અવગ્રહ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : એક જ પ્રકારના પદાર્થના અવગ્રહને એકવિધ અવગ્રહ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૪૫** : એકવિધ અવગ્રહ એક પ્રકારના બ**હુ** પદાર્થોના થતા હશે ?

ુ ઉત્તર : એકવિધ અવગ્રહ એક પ્રકારના અનેક પદાર્થામાં પણ થાય છે.

પ્રશ્ન ૪૬ : એકવિધ અવગ્રહ એક પદાર્થમાં પણ થતો હોય તો એકવિધ અવગ્રહ અને અવગ્રહમાં શું ભેદ રહ્યો '

ઉત્તર : એકવિધ⊢ અવગ્રહમાં એક પદાર્થને એક પ્રકારની દ્રષ્ટિથી જ જાણવામાં આપે છે, જ્યારે એક–અવગ્રહમાં પ્રકારથી દ્રષ્ટિ વગર જ પદાર્થને જાણવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૪૭ : ક્ષિપ્ર-અવવચહ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જલ્દીથી જ પદાર્થના અવગ્રહજ્ઞાનને ક્ષિપ્ર-અવગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૮ : અક્ષિપ્ર અવગઢ કાને કહે છે?

ઉત્તર : ધીરે ધીરે પદાર્થનું અવચહજ્ઞાન કરવું, અક્ષિપ્ર જ્ઞાન કરવું તેને અક્ષિપ્ર-અવચહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૯ : નિઃસત અવગઢ કોને કહે છે?

ઉત્તર : નિઃસત પદાર્થના અવગ્રહ કરવાને નિઃસત અવગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૦ : અનિ:સત અવગ્રહ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : નિઃસત (અહાર નીકળેલા) અંશને જાણીને અનિઃસત પદાર્થને જાણુવું તેને અનિઃસત અવગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૧ : ઉક્ત-અવગઢ કાને કહે છે.

ઉત્તર : ઇન્દ્રિયા અથવા મન દ્વારા પાતપાતાના નિયત વિષયના જાણવાને ઉક્ત–અવગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન પર : અનુકત અવગ્રહ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઈ ઇન્દ્રિય અથવા મન દ્વારા પાતાના નિયત વિષયને જાણવાની સાથે સાથે બીજા વિષયને જાણવાે તેને અનુકત અવગ્રહ કહે છે; જેમ કે ચક્ષુઇન્દ્રિય દ્વારા આગને જોતાં એનું જ્ઞાન કરી લેવું.

**પ્રશ્ન પ૩** : વ્યંજનાવગ્રહ પણ શું અધી ઇન્દ્રિયા અથવા મનના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે ?

ઉત્તર : વ્યંજનાવશ્રહ ચક્ષુઇન્દ્રિય કે મનના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થતા નથી; કારણ કે ચક્ષુઇન્દ્રિય અને મન અપ્રાપ્યકારી છે, એમનાથી જે જાણવામાં આવે તે એકદમ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે. વ્યંજનાવશ્રહ માત્ર સ્પર્શ, રસના, ઘાણુ અને શ્રાંતેન્દ્રિય એ ચાર ઇન્દ્રિયાના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન ૫૪ : મતિજ્ઞાનના કેટલા ભેદ થઈ શકે છે?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાનના મૂળ પાંચ ભેદ છે. (૧ સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ (૨ સ્મરણ (૩) પ્રત્યભિજ્ઞાન (૪) તર્ક (૫ અનુમાન્ (સ્વાર્થાનુમાન એમાં પણ દરેકના ભેદ સમજવા જોઈએ. વિસ્તારથી તા મતિજ્ઞાનના અસંખ્યાત ભેદ થઈ શકે છે.

પ્રશ્ન પપ : સાંવ્યાવહારિક-પ્રત્યક્ષના કેટલા ભેદ છે? ઉત્તર : સાંવ્યહારિક પ્રત્યક્ષના કુલ ૩૩૬ ભેદ છે. તે આ પ્રમાણે વ્યંજનાવશ્રહના ૪૮. કારણ કે વ્યંજનાવગ્રહ ચાર ઇન્દ્રિયાથી બહુ આદિ ખાર પ્રકારના પદાર્થાના વિષયમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાવગ્રહના ૭૨, કારણ કે અર્થાવશ્રહ, પાંચ ઇન્દ્રિયા गाथा ५ ४३

અને છઠું મન એમ છ સાધનાથી બાર પ્રકારના પદાર્થાના વિષયમાં ઉત્પન્ન થાય છે એ જ રીતે ઈહાના ૭૨ અવાયના ૭૨ અને ધારણાના પણ ૭૨ ભેદ થાય છે. બધા મળીને સાંવ્યવહારિક 33૬ ભેદ થયા

પ્રશ્ન પર : સ્મરણ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક અને સ્વાર્થાનુ-માનના કેટલા ભેદ થાય છે?

ઉત્તર : તે દરેકના ખાર, ખાર ભેદ થાય છે. કારણુ કે ઉપર્યુક્ત ચારે જ્ઞાન મનના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે ઇન્દ્રિયના નિમિત્તથી ઉત્પન્ત થતા નથી; તેથી ખાર પ્રકારના પદાર્થોના વિષયમાં મનથી ઉત્પન્ન થવાળળાં સ્મરણાદિ (જ્ઞાન), ખાર ખાર પ્રકારના થાય છે.

**પ્રશ્ન ૫૭** : ·શ્રુતજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર : શ્રુતજ્ઞાનના એ ભેદ છે. (૧) અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન (૨) અક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન.

પ્રશ્ન પ૮ : અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

**ઉત્તર** : જેનું **યહ**ણ અક્ષરના રૂપમાં કરવામાં આવતું નથી તેને અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૯ : અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન કયા જીવોને હેાય છે ?

ઉત્તર: એક ઇન્દ્રિય, બે ઇન્દ્રિય, ત્રણ ઇન્દ્રિય, ચાર ઇન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય અસંસી જીવોને અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન જ હાય છે. સંત્રી પંચેન્દ્રિય જીવોને પણ અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન હાઈશકે છે.

પ્રશ્ન ૬૦ : અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર : અનક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાનના બે ભેંદ છે. (૧) પર્યાય (૨) પર્યાયસમાસ. પ્રશ્ન ६૧ : પર્યાય શ્રુતજ્ઞાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પર્યાયના અર્થ અહીં સૌથી નાના અંશ એમ છે. અક્ષર (જેનું ક્ષરણ અર્થાતૃ વિનાશ ન હાય તેવું જ્ઞાન અથવા કેવળજ્ઞાન) ના અનંતમાં ભાગે પર્યાયનામક મતિજ્ઞાન છે આ પર્યાયનામક મતિજ્ઞાન આવરણરહિત અને અવિનાશી છે. આ પર્યાયનામક મતિજ્ઞાન, સ્ક્લમ નિગાદીયા લખ્ધપર્યાપ્ત ભવમાં ઉત્પન્ન થવાવાળા જીવને પ્રથમ સમયમાં હાય છે. આ પર્યાયનામક મતિજ્ઞાનથી જે શ્રુતજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. તેને પણ ઉપચારથી પર્યાય શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ६२ : પર્યાયસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : પર્યાય – શ્રુતજ્ઞાનથી અનંતગણા અધિક શ્રુતજ્ઞાનને પર્યાયસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહે છે અને તેના પછી પણ અસંખ્યાત લાેકપ્રમાણ ષડ્રવૃદ્ધિરૂપના ઉપરના જ્ઞાન સુધી પર્યાય સમાસ શ્રુતજ્ઞાન ગણવામાં આવે છે.

ઉત્તર : જેતું ગ્રહણ અક્ષરાના રૂપમાં હાેય તેને અક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. આ જ્ઞાન સંજ્ઞી જીવોને જ હાેય છે.

**પ્રશ્ન ૧૪** : અક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર: અક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાનના અઢાર ભેંદ છે: (૧) અક્ષર (૨) અક્ષર-સમાસ (૩) પદ ક્ષ્ઠ પદસમાસ (૫) સંઘાત (૬) સંઘાત-સમાસ ૭ પ્રતિપત્તિ (૮) પ્રતિપત્તિ સમાસ (૯) અનુચાગ (૧૦) અનુચાગ સમાસ (૧૧) પ્રાભૃત પ્રાભૃત (૧૨) પ્રાભૃતપ્રાભૃત સમાસ (૧૩ પ્રાભૃત (૧૪) પ્રાભૃત-સમાસ (૧૫) વસ્તુ (૧૬) વસ્તુ-સમાસ (૧૭ પૂર્વ (૧૮) પૂર્વ-સમાસ

પ્રશ્ન ૬૫ : અક્ષર શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યશ્રુત-પ્રતિબદ્ધ એક અક્ષરથી જેની ઉત્પત્તિ હાેઈ શકે તેને અક્ષરજ્ઞાન કહે છે. અથવા ઉત્કૃષ્ટ પર્યાય સમાસ શ્રુતજ્ઞાનથી અનંતગહું જ્ઞાન અક્ષરશ્રુતજ્ઞાન છે.

પ્રશ્ન ૬૬ : અક્ષરશ્રુતજ્ઞાન કયા જીવોને હાેય છે ?

ઉત્તર : અક્ષરશ્રુતજ્ઞાન સંગ્રી પંચેન્દ્રિય જીવને જ હાેય છે કારણ કે અક્ષરશ્રુતજ્ઞાન મનનાે વિષય છે.

પ્રશ્ન ६७ : અક્ષરસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : અક્ષરજ્ઞાનથી ઉપર અને પદજ્ઞાનથી નીચે એક-એક અક્ષર વધારતાં જેટલા ભેદ થાય તે સર્વ અક્ષર– સમાસ શ્રુતજ્ઞાન છે.

પ્રશ્ન ૬૮ : પદ-શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્ત**ર** : અક્ષરસમાસ શ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર એક એક અક્ષર વધવાથી પદ-શ્રુતજ્ઞાન થાય છે.

ઉત્તર : એક દ્રવ્યશ્રુતપદમાં ૧૬૩૪૮૩૭૮૮૮ અક્ષર હાેય છે. આ અક્ષરાથી ઉત્પન્ન થયેલા ભાવશ્રુતને પણ ઉપચારથી પદશ્રુતજ્ઞાન નામથી કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૭૦ : પદસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : પદશ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર અને સંઘાશ્રુતતજ્ઞાનથી નીચે એક એક અક્ષર વધારવાથી જેટલા ભેદ થાય છે તે સર્વ ને પદસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.

> પ્રશ્ન ૭૧ : સંઘાત–શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે ? ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ પદસમાસમાં એક અક્ષર વધવાથી

ઃસંઘાત શ્રુતજ્ઞાન હેાય છે. આના દ્વારા ચાર ગતિમાર્ગ'ણામાંથી ઃએક ગતિમાર્ગ'ણાનું પ્રરૂપણ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૭૨** : સંઘાત શ્રુતજ્ઞાનમાં કેટલાં પદ હાેય છે ?

ઉત્તર : સંઘાત શ્રુતજ્ઞાનમાં સંખ્યાત પદ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૭૩ : સંઘાતસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : સંઘાતશ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર અને પ્રતિપત્તિ-શ્રુતજ્ઞાનથી નીચે એક એક અક્ષર વધારવાથી જેટલા ભેદ થાય, તે બધાને સંઘાતસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ७४ : પ્રતિપત્તિશ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ સંઘાતસમાસમાં એક અક્ષર વધવાથી પ્રતિપત્તિ-શ્રુતજ્ઞાન થાય છે. પ્રતપત્તિ શ્રુતજ્ઞાનના પદ્દો દ્વારા ચૌદ માર્ગ ણાઓના એક એક અક્ષર ભેદનું પ્રરૂપણ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૭૫ : પ્રતિપત્તિ-સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રતિપત્તિશ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર શ્ર્મને ચ્યનુયાેગ શ્રુતજ્ઞાનથી નીચે એક અક્ષર વધવાથી જેટલા ભેદ થાય તે બધા પ્રતિપત્તિસમાસ શ્રુતજ્ઞાન છે.

પ્રશ્ન ७६ : અનુયાગ સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ પ્રતિપત્તિ સમાસમાં એક અક્ષર ઉમેરવાથી અનુયાગ શ્રુતજ્ઞાન થાય છે. અનુયાગ-શ્રુતજ્ઞાનના પદાેથી -ચૌદે ય માર્ગા ણાએાનું પૂર્ણ પ્રરૂપણ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૭૭ : અનુયાગ સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કાેને કહે છે? ઉત્તર : અનુયાગસમાસથી ઉપર અને પ્રાભૃતશ્રુતજ્ઞાનથી નીચે એક એક અક્ષર વધારવાથી જેટલા ભેદ થાય છે તે બધાને અનુયાગસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. મક્ષ : ७८ : પ્રાભૃતપ્રાભૃત શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ અનુયાેગસમાસ શ્રુતજ્ઞાનમાં એક અક્ષર વધવાથી પાભૃત-પ્રાભૃત શ્રુતજ્ઞાન થાય છે.

**પ્રશ્ન ૭૯** : પ્રાભૃતપ્રા**ભૃ**ત શ્રુતજ્ઞાનજ્ઞાનમાં કેટલા અનુયાેગ છે ?

ઉત્તર : પ્રાભૃતપાલત શ્રુતજ્ઞાનમાં સંખ્યાત અનુયોગ છે.

**પ્રશ્ન ૮૦** : પ્રાભૃતપ્રાભૃત સમાસ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : પ્રાભૃત-પ્રાભૃતથી ઉપર અને પ્રાભૃતથી નીચે એક એક અક્ષર વધારવાથી જેટલાં ભેદ થાય તે બધાને પ્રાભૃતપ્રાભૃત સમાસ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૧ : પ્રાભૃત-શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ુ ઉત્ત**ર** : ઉત્કૃષ્ટ પ્રાભૃતપ્રાભૃત સમાસથી ઉપર એક અક્ષર વધવાથી પ્રાભૃત-શ્રુતજ્ઞાન થાય છે.

પ્રશ્ન <? : પ્રાભૃત સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રાભૃત શ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર અને વસ્તુશ્રુતજ્ઞાનથી નીચે એક અક્ષર વધવાથી જેટલાં ભેદ થાય તેટલા બધા પ્રાભૃત સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૮૩ : વસ્તુ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ પ્રાભૃત સમાસથી ઉપર એક – એક અક્ષર વધારવાથી વસ્તુશ્રુતજ્ઞાન થાય છે.

પશ ૮૪ : વસ્તુ-શ્રુતજ્ઞાનમાં કેટલા પ્રાભૃત હાય છે?

ઉત્તર : વસ્તુ-શ્રુતજ્ઞાનમાં વીસ પ્રાભૃત હાય છે.

પ્રશ્ન ૮૫ : વસ્તુસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : વસ્તુશ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર અને પૂર્વશ્રુતજ્ઞાનથી

નીચે એક એક અક્ષર વધવાથી જેટલા ભેંદ થાય તે બધાને. વસ્તુસમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન < : પૂર્વ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

**ઉત્તર** ઃ ઉત્કૃષ્ટ વસ્તુસમાસમાં એક અક્ષર વધવાથી પૂર્વશ્રુતજ્ઞાન થાય છે

પ્રશ્ન ૮७ : પૂર્વ સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે ?

ઉત્તર : પૂર્વ શ્રુતજ્ઞાનથી ઉપર જ્યાં સુધી લાેક બિન્દુસાર નામનું ચૌદમું પૂર્વ પુરૂં થઈ જાય ત્યાં સુધી એક એક અક્ષર વધારવાથી જેટલાં ભેદ થાય તે સર્વ પૂર્વ સમાસ શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે.

**પક્ષ ૮૮** : ઉત્કૃષ્ટ પૂર્વ સમાસથી ઉપર કાેઈ શ્રુતજ્ઞાન હાેય છે ?

**ઉત્તર** : ઉત્કૃષ્ટ પૂર્વસમાસથી ઉપર (વધારે) પણ શ્રુતજ્ઞાન હાય છે.

**પ્રશ્ન ૮૯** : તો ઉત્કૃષ્ટ પૂર્વ સમાસથી ઉપરના શ્રુતજ્ઞાનને શ્રુતજ્ઞાનના ઉપર્યું કત ભેદોમાં જુદા નામથી કેમ ન ખતાવ્યું ?

ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ પૂર્વસમાસથી ઉપર જેટલું શ્રુતજ્ઞાન રહી જાય છે એ બધું એક દ્રવ્ય શ્રુતપદ જેટલું પણ નથી. તેથી આ પ્રક્રિયામાં તેના અલગ ભેદ કરીને અતાવ્યું નથી.

**પ્રશ્ન ૯૦** : આ બાકી રહેલા શ્રુતજ્ઞાનને કયા નામથી એાળખવામાં આવે છે ?

ઉત્તર : બાકી રહેલા શ્રુતજ્ઞાનનું નામ અંગબાહ્ય છે તેમાં સામાયિક આદિ ચૌદ વિષયાનું વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૯૧** : વિષયવારની અપેક્ષાથી અક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે ઉત્તર: વિષયતારની અપેક્ષાશ્રી શ્રુ<del>તાગ્રાનના</del> મૂળ છે ભેદ છે (૧) અંગખાદા (૨) અંગપ્રવિષ્ટ

પ્રશ્ન હર : અંગમાહાના કેટલા લેક છેી

ઉત્તરઃ અંગળાદ્યના ૧૪ (ઐદ) લેક છે :

(૧) સામાયિક (૨) ચતુવિ<sup>૧</sup>શં તિ સ્તવ ૩) વન્દના (૪) પ્રતિક્રમણ (૫) વૈન્યિક (६) કૃતિકર્મ (૭) દશ્ભૈકાલિક (૮) ઉત્ત-રાધ્યયન (૯) કલ્પવ્યવહાર (૧૦) કલ્પ્યાકલ્પ્ય (૧૧) મહાકલ્પ્ય (૧૨) પુંડરીક (૧૩) મહાપુંડરીક (૧૪) નિષિધ્ધિકા

**પ્રશ્નઃ ૯૩**ઃ 'સામાચિક ' નામના અંગણાહાઝ્યુત્રજ્ઞાનમાં શેતું વર્ણુન અથવા જ્ઞાન*ે* છે ?

ઉત્તર∶ સામાયિક શ્રુતાંગમાં નામ; સ્થાયના, દ્રવ્ય; ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ એ છ પદ્ધતિઃદ્વારા સમતા<del>ભાવના</del> વિધાનનું વર્ણુન છે.

પ્રશાહિષ્ઠ : ચતુર્વિશતિસ્તવ શ્રુતાંગમાં શેનું વર્ણન છે? ઉત્તર : ચેાશ્રીસ તીર્થ કરોનાં નામ, અવગાહના, કલ્યાણક, અતિશય અને તેમની વન્દનાવિધિ અને વન્દના ફળનું વર્ણન આ શ્રુતાંગમાં છે.

પ્રશ્ન ૯૫ : વન્દના નામના શ્રુતાંગમાં શેનું વર્ણન છે? ઉત્તર : જિનેન્દ્રદેવની અને જિનેન્દ્રદેવના અવલ અનથી જિનાલયની વન્દનાની વિધિનું વર્ણન વન્દના નામના અંગબાહ્ય શ્રુતજ્ઞાનમાં છે.

**પ્રશ્ન ૯**૬ : પ્રતિક્રમણ નામના શ્રુતાંગમાં કયા વિષયનું વર્ણન છે ?

ઉત્તર : દૈવસિક, રાત્રિક, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક, સાંવત્સરિક, ઐર્ચાપથિક અને ઔત્તમાર્થિક આ સાત પ્રકારના પ્રતિક્રમણાને કાળ અને શક્તિ અનુસાર કરવાની વિધિનુ વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૯૭** : વૈનયિક નામના અંગબાહ્ય શ્રુતજ્ઞાનમાં **શે**તું વર્ણુન છે?

ઉત્તર : આ શ્રુતાંગમાં જ્ઞાનવિનય, દર્શનવિનય, ચારિત્ર વિનય અને ઉપચાર વિનય એમ ચાર પ્રકારના વિનયોનું વર્ષુન છે.

**પ્રશ્ન ૯૮** : કૃતિકર્મ નામના શ્રુતાંગમાં શેનું વર્ણુન છે? ઉત્તર : અરિહું ત, સિધ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ એ પાંચ પરમેષ્ઠિયાની પૂજાવિધિનું વર્ણુન કૃતિકર્મ નામના અંગબાહ્ય શ્રુતજ્ઞાનમાં કરેલું છે.

પ્રશ્ન ૯૯ : દશવૈકાલિક શ્રુતાંગમાં શેનું વર્ણુન છે?

ઉત્તર : દસ વિશિષ્ટ કાળામાં થવાવાળી વિશેષતા તથા મુનિજનાનાં આચરણની વિધિનું વર્ણુન દશવૈકાલિક શ્રુતમાં છે.

પ્રક્ષ ૧૦૦ : ઉત્તરાધ્યયન શ્રુતાંગમાં શેનું વર્ણુન છે ? ઉત્તર : કેવી રીતે ઉપસર્ગ સહન કરવા કેવી રીતે પરિષહ સહન કરવા વગેરે અનેક પ્રશ્નાના ઉત્તર તેમાં આપવામાં આવ્યા છે.

**પ્રશ્ન ૧૦૧** : કલ્પવ્યવહાર નામના શ્રુતાંગમાં કેાનું વર્ણુ ન છે ?

ઉત્તર : સાધુઓના કલ્પ્ય એટલે યાગ્ય આચરણામાં વ્યવહારનું એટલે કે સાધુ-આચરણનું ક્લ્પ્યવ્યવહારમાં વર્ણન છે. गाथा ५ ५१

**પ્રક્ષ ૧૦૨** : કલ્પ્યાકલ્પ્ય શ્રુતાંગમાં કયા વિષયનું વર્ણન છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અનુસાર મુનિઓને માટે આ યોગ્ય છે અને આ અયોગ્ય છે એ રીતે બધા કલ્પ્ય અને અકલ્પ્યાનું આ શ્રુતાંગમાં વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૦૩** : મહાકલ્પ્ય નામના અંગળાદ્ય શ્રુતમાં શેનું વર્ણુન છે?

ઉત્તર : કાળ અને સંહનનની અનુકુળતાની પ્રધાનતાથી સાધુઓના યાગ્ય દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર આદિનું વર્ણન આ શ્રુતાંગમાં છે.

**પ્રશ્ન ૧૦૪** : પુષ્ડરીક નામના બાહ્યશ્રુતમાં શેનું વર્ષ્યુન છે?

ઉત્તર : આ શ્રુતાંગમાં ચાર પ્રકારના દેવામાં ઉત્પત્તિના કારણુરૂપ પૂજા, દાન, તપ, વ્રત આદિ અનુષ્ઠાનાનું વૃર્ણન છે.

**પ્રક્ષ ૧૦૫** : મહાપુષ્ડરીક નામના શ્રુતાંગમાં ક્યા વિષયનું વર્ષુ ન છે ?

ઉત્તર : આ શ્રુતાંગમાં ઈન્દ્રો અને પ્રતીન્દ્રોમાં ઉત્પત્તિના કારણભૂત વિશિષ્ટ તપાના અનુષ્ઠાનનું વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૦** : નિષિદ્ધિકા નામના શ્રુતાંગમાં કયા વિષયનું વર્ષાન છે ?

ઉત્તર : દોષોના નિરાકરણમાં સમર્થ અનેક પ્રકારના પ્રાયશ્ચિતાનું વર્ણન નિષિધ્ધકા નામના બાહ્યશ્રુતમાં છે.

પ્રશ્ન ૧૦૭ : અંગપ્રવિષ્ટ (જ્ઞાન) ના કેટલા લેંદ છે?

ઉત્તર : અંગપ્રવિષ્ટના ખાર લેંદ છે.

(૧) આચારાંગ (૨) સૂત્રકૃતાંગ (૩) સ્થાનાંગ (૪) સમ-વાયાંગ (૫ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞખ્તિ (૧) જ્ઞાતૃકથાંગ ૭) ઉપાસકાધ્યયનાંગ (૮) અંતઃકૃદ્દશાંગ (૯) અનુત્તરાપપાદિકદશાંગ (૧૦) વિપાકસૂત્રાંગ (૧૧) પ્રશ્નવ્યાકરહ્યાંગ (૧૨) દ્રષ્ટિવાદાંગ.

આ બાર અંગામાં સૌથી વિશેષ વિસ્તારવાલું દ્રષ્ટિવાદ અંગ છે, એના પણ અનેક લેદ પ્રલેદ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૮ : દ્રષ્ટિવાદ અંગના કેટલા લેક છે ?

ઉત્તર : દ્રષ્ટિવાદ અંગના પાંચ લેદ છે. (૧) પ્રથમાનુ યાગ (૨) સ્વાધ્યાય (૩) સૂત્ર (૪) ચૂલિકા (૫) પૂર્વ આમાં વળી પરિકર્મ, ચૂલિકા અને પૂર્વના અનેક ભેદ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૯ : પરિકર્મના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર: પરિકર્મના પાંચ ભેદ છે. (૧) ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ (૨) સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ (૩) જમ્બુદ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ (૪) દ્રીપસાગરપ્રજ્ઞપ્તિ (૫) વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિ.

પ્ર**શ્ન ૧૧૦ :** ચૂલિકાના કેટલા **લે**દ છે ?

**ઉત્તર** : ચૂલિકાના પાંચ **લો**દ છે. (૧) જળગતા ા૨) સ્થળગતા (૩ માયાગતા (૪) આકાશગતા (૫) રૂપગતા.

પ્રશ્ન ૧૧૧: પૂર્વના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : પૂવના ચૌદ ભેદ છે :-

(૧) ઉત્પાદપૂર્વ (૨) આશ્રાયણીપૂર્વ (૩) વીર્યાનુવાદપૂર્વ (૪) અસ્તિનાસ્તિપ્રવાદપૂર્વ (૫) જ્ઞાનપ્રવાદપૂર્વ (૬) સત્યપ્રવાદપૂર્વ (૭) આત્મપ્રવાદપૂર્વ (૮) કર્મ પ્રવાદપૂર્વ (૯) પ્રત્યાખ્યાનવાદપૂર્વ (૧૦) વિદ્યાનુવાદપૂર્વ (૧૧) કલ્યાણુવાદપૂર્વ (૧૨) પ્રાણુવાદપૂર્વ (૧૩) ક્રિયાવિશાળપૂર્વ (૧૪) લેાકબિન્દુસારપૂર્વ પ્રશ્ન ૧૧૨ : પરિમાણની અપેક્ષાથી કહેલાં અઢાર પ્રકારના અક્ષરાત્મક શ્રુતજ્ઞાનમાંથી કયા ભેદોના કયા અંગ પૂર્વ આદિમાં સમાવેશ થાય છે ?

ઉત્તર : ચૌદ પૂર્વોને છોડીને બાકીનું શ્રુતજ્ઞાન વસ્તુસમાસ પર્યવ્તના સાળ ભેદોમાં સમાવેશ પામી જાય છે, જ્યારે ચૌદ પૂર્વો, પૂર્વશ્રુતજ્ઞાન અને પૂર્વભાસશ્રુતજ્ઞાનમાં સમાવેશ પામે છે.

**પ્રશ્ન ૧૧૩** : આંચારાંગમાં કેટલા પદ છે અને શેતું વર્ણુન છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : એમાં મુનિએાના આચારતું વર્ણન છે, જેમ કે તેમણે કેવી રીતે સમસ્ત આચરણ કરવું, યત્નપૂર્વક લાપણ કરવું, યત્નપૂર્વક આહાર વિહાર કરવા વગેરે આ અંગમાં આઠ હજાર પદ છે. એક પદમાં ૧૬૩૪૮૩૭૮૮૮ અક્ષર હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧૪ : સૂત્રકૃતાંગમાં કેટલાં પદ છે અને શેનું વર્ણુન છે ?

ઉત્તર : સૂત્રકૃતાંગમાં ૩૬ હજાર પદ છે. આ અંગમાં સૂત્રો દ્વારા જ્ઞાન વિનય આદિ અધ્યયન ક્રિયા, કલ્પ્યાકલ્પ્ય આદિ વ્યવહારધર્મ ક્રિયા અને સ્વસમય અને પરસમયના સ્વરૂપનું વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૧૫** : સ્થાનાંગમાં કેટલાં પદ છે અને શેતું વર્ણન છે?

ઉત્તર : સ્થાનાંગમાં ૪૨ હજાર પદ છે. આ અંગમાં પ્રત્યેક દ્રવ્યોના એક, બે, ત્રણ આદિ અનેક ભેદ, વિકલ્પાનું વર્ણુન છે. જેમ કે જીવ એક છે, જીવ બે પ્રકારે છે. મુક્ત અને સંસારી. જીવના ત્રણ ભેદ છે. કર્મમુક્ત, જીવન્મુક્ત, સંસારી વગેરે.

**પક્ષ ૧૧૬** : સમવાયાંગમાં કેટલા પદ છે અને શેનું વર્ણન છે !

ઉત્તર : આમાં એક લાખ ચાસઠ હજાર પદ છે. આ અંગમાં સરખાં વિસ્તારવાળા, સરખા ધર્મ વાળા, સરખી સંખ્યાવાળા જે જે પદાર્થો છે તે અધાનું વર્ણન છે, જેમ કે ૪૫ લાખ ચાજનવાળા પાંચ પદાર્થ છે, અઢી દ્વીપ, સિદ્ધક્ષેત્ર ઈત્યાદિ.

પ્રશ્ન ૧૧૭ : વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ અંગમાં કેટલા પદ છે અને શેતું વર્ણુન છે?

ઉત્તર : આ અંગમાં એ લાખ, અઠ્ઠાવીસ હજાર પદ છે. એમાં સાઠ હજાર (६૦,૦૦૦) પ્રશ્ન અને ઉત્તર છે, જેમ કે જીવ નિત્ય છે કે અનિત્ય ? જીવ વકતત્ય છે કે અબ્યક્તત્વ વગેરે.

**પશ્ચ ૧૧૮** : જ્ઞાતૃધમ<sup>૧</sup>કથાંગમાં કેટલાં પદ છે અને **શે**તું વર્ણુન છે?

ઉત્તર : આમાં પાંચ લાખ છપ્પન હજાર પદ છે. તેમાં વસ્તુઓના સ્વભાવ, તીર્થ કરાનું માહાત્મ્ય, દીવ્યધ્વનિના સમય અને સ્વરૂપ, ગણધર આદિ મુખ્ય જ્ઞાતાઓની કથાનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન ૧૧૯ : ઉપાસકાધ્યયનાંગમાં કેટલાં પદ છે અને શેતું વર્ણુન છે <sub>?</sub>

ઉત્તર : આમાં અગીયાર લાખ સત્તર હજાર પદ છે. તેમાં શ્રાવકાની પ્રતિમા (પડિયા', આચરણ અને ક્રિયાકાંડાનું વર્ણુન છે. શ્રાવકાચિત મંત્રોનું પણ આમાં જ વર્ણુન છે.

**પ્રશ્ન ૧૨૦** : અંતઃકૃદ્દશાંગમાં કેટલાં પદ છે અને શેનું વર્ણુ ન છે ? ઉત્તર : આમાં તેવીસ લાખ અઠ્ઠાવીસ હજાર પદ છે, અને તેમાં અંતઃકૃત કેવળીયાનું વર્ષુન છે, જેઓ પ્રત્યેક તીર્થ કરાના તીર્થમાં દસ, દસ મુનિઓ ઘાર ઉપસર્ગ સહન કરીને અંતમાં સમાધિ દ્વારા સંસારના અંતને પ્રાપ્ત થયા છે.

પ્રશ્ન ૧૨૧ : અનુત્તરાપપાદિકદશાંગમાં કેટલા પદ છે અને શેનું વર્ણુન છે !

ઉત્તર : આમાં લ્ર લાખ ૪૪ હજાર પદ છે. તેમાં પ્રત્યેક તીર્થ કરના તીર્થમાં થવાવાળા તે તે દશ દશ મુનિઓનું વર્ણન છે કે જેઓ ઘાર ઉપસર્ગ સહન કરીને. સમાધિ સહિત પ્રાણ છોડીને વિજયાદિક અનુત્તર વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયા છે.

**પ્રશ્ન ૧૨૨** : પ્રશ્નિવ્યાકરણમાં કેટલા પદ છે અને શેનું વર્ણન છે !

ઉત્તર : આમાં ૯૩ લાખ ૧૬ હજાર પદ છે. તેમાં અનેક પ્રશ્ના દ્વારા ત્રણ કાળ સંખંધી ધનધાન્ય આદિ લાલ, અલાલ, સુખ દુઃખ, જીવન મરણ જય-પરાજય આદિ ફળાનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન ૧૨૩ : વિપાકસૂત્રમાં કેટલાં પદ છે અને શેતું વર્ણન છે !

ઉત્તર : આમાં એક કરોડ ચારાસી લાખ પદ છે, અને તેમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ અનુસાર શુભ-અશુભ કર્મોના તીવ્ર ભેદ આદિ અનેક પ્રકારના (ફળ) વિપાકનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન ૧૨૪ : દ્રષ્ટિવાદ અંગમાં કેટલાં પદ છે અને શેનું વર્ણન છે?

ઉત્તર : આ આંગમાં ૧૦૮ કરોડ, ૬૮ લાખ, ૫૬

્રહળર પાંચાયદઃછે. તેમાં ૩૬૩ મિશ્વામતાનું વર્ણન અને નિરાકરણ કંછે∉લાક, દ્રવ્ય, માંત્ર, વિદ્યા, કળાએા, કશાએા વગેરેનું પણ વ્યર્જન છે.

**ંમક્ષ ૧૨૫** ઃ પ્રથમાનુંયાેળમાં છેટલાં પદ છે અને શોનું વર્ષ્યુન છે<sub>?</sub>

ઉત્તાર : આમાં પાંચ હજાર મદ છે. તેમાં તીથ'કર, અકવર્તી', નાસચણ, બળભદ્ર અને પ્રતિનાસથણાની કથાએા અને તોમના સંબંધી ઉપકથાએાનું વર્ણુન છે.

**પ્રક્ષ ૧૨**૬ : પરિકર્મમાં કેઢલા પદ*ે*ઇ અને શેનું જાર્ણન છે.!

ઉત્તર: આમાં ૧ કરોડ, ૮૧ લાખ પાંચ હજાર (પ હજાર પદ છે. તેમાં ભૂવલય આદિના સંબંધમાં ગણિતના કરણસૂત્રોનું વર્ણુન છે. તેના ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ આદિ જે પાંચ ભેદ છે એના વર્ણુનમાં તેના પદેા અને વિષયાનું વિવરણ કરાશે.

પ્રશ્ન ૧૨૭ : ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં કેટલાં પદ છે અને શેનું વર્ણન છે ?

ઉત્તર : ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિમાં ૩૬ લાખ પાંચ હજાર પદ છે અને તેમાં ચન્દ્ર ઈન્દ્રના વિમાન પરિવાર, આયુ, ગમન આદિતું વર્જુન છે, તેમ જ ચન્દ્ર વિમાનના પૂર્જુગ્રહ્ણ, અર્ધપ્રહણ કેવી રીતે થાય છે તે વિષયાતું વર્જુન પણ છે.

પ્રક્ષ ૧૨૮ : સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિમાં કેટલાં પદ છે અને શેનું વર્ણન છે ક

**ઉત્તર**ઃ આ પસ્કિમ<sup>૧</sup>માં પાંચ લાખ ત્રણ હેજાર પદ

गाथा ५

એછે. અને તેમાં સૂર્ય-પ્રતીન્દ્રના <del>વિ</del>માન, પસ્વાિર, આયુ, ગમન - ગ્રહુણ આદિ બધી બાબતાેનું વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૨૯** : જમ્બુદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિમાં કેટલાં પદ છે અને **રો**નું વર્ણન છે

ઉત્તર : આ પરિકર્મમાં ત્રણ લાખ પચીસ હજાર પદ છે અને તેમાં જમ્બુદ્ધીપના ક્ષેત્ર, કુલાચલ, હૃદ, મેરૂ, વેદિકા વન, અકૃત્રિમ-ચૈત્યાલય, વ્યતન્તરાનાં આવાસ, મહાન નદીઓ આદિનું વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૦** : દ્વીપસાગરપ્રગ્નખ્તિમાં કેટલાં પદ છે અને શેતું વર્ણન છે?

ઉત્તર : આમાં પર લાખ ૩૬ હજાર પદ છે, તેમાં અસંખ્યાત દ્વીપ સમુદ્રોના વિસ્તાર, રચના, અકૃત્રિમ ચૈત્યાલય આદિનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન ૧૩૧ : વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિમાં કેટલાં પદ છે અને તેમાં શેતું વર્ણુન છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : આમાં રૂપી-અરૂપી દ્રવ્ય, જીવ અજીવ દ્રવ્ય અનન્તર સિદ્ધ પરંપરા સિદ્ધ વગેરે અનેક પદાર્થોનું વ્યાખ્યાન છે. આમાં ૮૪ લાખ ૩૬ હજાર પદ છે.

**પશ્ચ ૧૩૨** : સૂત્ર નામના દ્રષ્ટિવાદઅંગના ભેદમાં કેટલા પદ છે અને શેનું વર્ણન છે?

ઉત્તર : આમાં ૮૮ લાખ પદ છે. તેમાં ૩૬૩ મિથ્યામતોનું નિશેષ વિવરણ છે અને તે સમસ્ત પૂર્વ પક્ષાનું નિરાકરણ છે. ન્યાયશાસ્ત્રોની મૂળ ઉત્પત્તિ આ સૂત્ર નામના દ્રષ્ટિવાદના અંગમાંથી થઈ છે.

પ્રશ્ન ૧૩૩ : ચૂલિકામાં કેટલા પદ છે અને શેનું વર્ષુન છે <sup>ફ</sup>

ઉત્તર : આમાં જલગતા આદિ પાંચ ભેદોના ગ્રત્યેકના ૨૦૯૮૯૨૦૦ પદ છે, અને પાંચેયના પદોના સરવાળા ૧૦૪૯૪૬૦૦૦ થાય છે. ચૂલિકામાં (અધા મળીને) કુલ આટલાં પદ છે. આ ભેદોના વિષયના વિવરણમાં ચૂલિકાના વિષયનું વર્ણન આવી જશે.

પ્રશ્ન ૧૩૪ : જલગતા ચૂલિકામાં શેનું વર્ણન છે?

ઉત્તર : જળમાં (પાણીમાં) અથવા જળ ઉપર કેવી રીતે ચાલી શકાય, અગ્નિનું સ્તંભન, ભક્ષણ કેવી રીતે થઈ શકે. અગ્નિપ્રવેશ અથવા અગ્નિ ઉપર કેવી રીતે બેસાય એ બધી બાબતા (સિદ્ધ) કરનારા મંત્ર, તંત્ર, તપસ્યાએ વગેરેનું આમાં વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૫** : સ્થળગતા ચૂલિકામાં કઈ આબતનું વર્ણુન છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : આમાં તે પ્રકારના મંત્ર-તંત્ર આદિનું વર્ણન છે જેના પ્રભાવથી મેરૂ, પર્વત, ભૂમિ વગેરેમાં પ્રવેશ થાય શીઘગમન વગેરે સિદ્ધ) થઈ શકે.

**પ્રશ્ન ૧૩૬** : માયાગતા ચૂલિકામાં કઈ બાબતનું વર્ણુ ન છે <sup>?</sup>

: અદ્ભૂત માયાવાળી બાયતો યતાવવી, જે વસ્તુ અહીં નથી તેને તુરત જ હાજર કરવી, કાેઈની ગુપ્ત વસ્તુને યતાવી દેવી વગેરે ઈન્દ્રજાળ સંખંધી વાતાેનું આમાં વર્ણન છે. પ્રશ્ન ૧૩૭ : આકાશગતા ચૂલિકામાં શેનું વર્ણન છે?

ઉત્ત**ર** : આમાં તેવા માંત્રતાંત્ર વગેરેનું વર્ણન છે જેના પ્રભાવથી વિવિધ પ્રકારે આકાશમાં ગમન થઈ શકે.

પ્રક્ષ ૧૩૮ : રૂપગતા ચૂલિકામાં શેવ વર્ણન છે?

ઉત્તર : આમાં સિંહ, બળદ વગેરે અનેક પ્રકારના રૂપ ધારણુ કરવામાં કારણભૂત માત્ર તાત્ર આદિનું વર્ણન છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૯** : પૂર્વ નામના દ્રષ્ટિવાદ અંગમાં કેટલાં પદ છે અને શેનું વર્ણન છે <sup>?</sup>

ઉત્તર: અધાય પૂર્વામાં થઈને ૯,૫૫,૦૫૦૦૦ પદ છે. આમાં ઉત્પાદપૂર્વ આદિ ચૌદ ભેદ છે. એના વિષયોના વિવરણમાં પૂર્વાના વિષયોનું જ્ઞાન થઈ જશે.

**પ્રશ્ન ૧૪૦** : ઉત્પાદપૂર્વમાં કેટલાં પદ છે અને શેતું વર્ણન છે ?

ઉત્તર : આમાં એક કરાેડ પદ છે. તેમાં પ્રત્યેક પદાર્થના ઉત્પાદ, વ્યય, ધ્રુવ અને તેના સંયાેગી ધર્માનું વર્ણન છે.

**પ્રક્ષ ૧૪**૧ : આગ્રાયણીપૂર્વમાં કેટલાં પદ છે અને શેતુ વર્ણન છે ?

ઉત્તર : આમાં ૯૬ લાખ પદ છે અને તેમાં પાંચ અસ્તિકાય, છ દ્રવ્ય, સાત તત્ત્વ, સાતસો સુનય, સાતસો દુર્નથ આદિનું વર્ણન છે. આ વિષય દ્વાદશાંગના એક મુખ્ય વિષય છે.

**પ્રક્ષ** ૧**૪૨** : વીર્યાનુવાદપૂર્વમાં કેટલાં પદ છે અને. કઈ આખતોનું વર્ણન છે *?* 

ઉત્તર : આ પૂર્વમાં ૭૦ લાખ પદ છે, તેમાં આત્માની શક્તિ, પરપદાર્થની શક્તિ, દ્રવ્ય-ગુણ પર્યાયની શક્તિ,

કાળની રાક્તિ તપસ્ચાની શક્તિ વગેરે અનેક પ્રકારની શક્તિએાનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન ૧૪૩ : અસ્તિનાસ્તિપ્રવાદપૂર્વમાં શેનું વર્ણન છે અને કેટલાં પદ છે ?

ઉત્તર : આ પૂર્વમાં સ્થાત–અસ્તિ, સ્થાત નાસ્તિ, સ્થાત-અવક્તવ્ય આદિ સખ્તભંગીનું વર્જાન છે. જેનાથી દ્રવ્યના સ્વરૂપનું જ્ઞાન થાય છે. આમાં ૬૦ લાખ પદ છે.

પ્રશ્ન ૧૪૪ : જ્ઞાનપ્રવાદ પૂર્વમાં કઈ બાળતાનું વર્ણન છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે ?

ઉત્તર : આ પૂર્વમાં પાંચેય જ્ઞાન અને ત્રણેય મિથ્યાજ્ઞાનાનું સ્વરૂપ, ભેદ, વિષય, ફળ વગેરેનું વર્ણન છે. આમાં ૯૯,૯૯,૯૯૯ પદ છે. (એક કરાેડમાં એક પદ એાછું)

**પ્રશ્ન ૧૪૫** : સત્યપ્રવાદપૂર્વમાં કઈ બાબતાેનું વર્ણન છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે ?

ઉત્તર : શખ્દો<sup>ર</sup>ચારણના આઠ સ્થાન,

આર પ્રકારની ભાષા, દશ પ્રકારના સત્યવચન, અનેક અસત્ય વચન, વચનગુપ્તિ, મૌન, વગેરે અનેક વચન-સંબંધી વિષયાનું વર્ણુન છે. આમાં એક કરાેડ છે પદ છે.

**પ્રશ્ન ૧૪૬** : આત્મપ્રવાદપૂર્વમાં કઈ બાબતાેનું વર્ણન છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે?

ઉત્તર : આમાં આત્માસંબંધી વિષયાનું વર્ણન છે જેમ કે આત્મા શું કરે છે, શેના ભોક્તા છે, આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ શું છે વગેરે. આમાં ૨૬ કરાડ પદ છે. પ્રશ્ન ૧૪૭ : કર્મ પ્રવાદપૂર્વમાં શેનું વર્ણન છે અને: તેમાં કેટલા પદ છે?

ઉત્તર : આમાં કર્મની અનેક અવસ્થાએાનું વર્ણન છે, જેમ કે કર્મના મૂળ ભેદ કેટલાં છે? ઉત્તરભેદ કેટલાં છે? બંધ, ઉદય ઉદીરણા કેવી રીતે થાય છે. આમાં ૧ કરાડ ૮૦ લાખ પદ છે.

**પ્રશ્ન ૧૪૮** : પ્રત્યાખ્યાનપૂર્વમાં કઈ બાબતનું વર્ણુન છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે ?

ઉત્તર : આમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ ભાવ અને પુરૂષના સહનન અનુસાર સદેાષ-વસ્તુના ત્યાગ, ઉપવાસવિધાન, વ્રલ આદિનું વર્ષુન છે. આમાં ૮૪ લાખ પદ છે.

પ્રશ્ન ૧૪૯ : વિદ્યાનુવાદ પૂર્વમાં કઈ બાબતનું વર્ણુન છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે?

ઉત્તર: વિદ્યાનુવાદમાં અંગુષ્ઠપ્રસેન આદિ ૭૦૦ અલ્પવિદ્યા અને રાહિણી આદિ ૫૦૦ મહાવિદ્યાઓનું સ્વરૂપ, સામર્થ્ય સાધનવિધિ અને મંત્ર તંત્ર તથા સિદ્ધ વિદ્યાઓના કળનું વર્ણન છે. આમાં ૧ કરોડ ૧૦ લાખ પદ છે.

પ્રશ્ન ૧૫૦ : કલ્યામુવાદપૂર્વમાં કેટલાં પદ છે અને તેમાં શેતું વર્જીન છે ?

ઉત્તર : આ પૂર્વમાં ૨૬ કરોડ પદ છે, અને તેમાં તીર્થ કરોના પંચકલ્યાણકોનું, સાળકારણભાવનાએાનું ગ્રહણ, શુકન વગેરેના કળાનું વર્ષુન છે.

પ્રશ્ન ૧૫૧ : પ્રાણાનુવાદપૂર્વમાં કઈ બાબતનું વર્ણન, છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે?

ઉત્તર : આમાં આયુર્વે દ સંબંધી ચિક્તિસા, નાડીગતિ ઔષધિયાનાં ગુણુ-અવગુણ વગેરે સર્વ વિષયાનું વર્ણન છે આમાં ૬૩ કરાડ પદ છે.

**પ્રશ્ન ૧૫૨** : ક્રિયાવિશાળપૂર્વમાં કઈ બાબતનું વર્ણન છે અને તેમાં કેટલાં પદ છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : સંગીત, કાવ્ય, અલંકાર, કળા, શિલ્પવિજ્ઞાન, ગર્ભાધાનાદિ ક્રિયા વગેરે નિત્ય અને નૈમિત્તિક ક્રિયાઓનું આમાં વર્ણન છે. પદ ૯ કરોડ છે.

પ્રશ્ન ૧૫૩ : લાેકબિન્દુસારપૂર્વમાં કેટલાં પદ છે અને એમાં શેતું વર્ણન છે?

ઉત્તર : આ પૂર્વમાં ૧૨ કરોડ ૫૦ લાખ પદ છે. આમાં ત્રણે લાેકનું સ્વરૂપ, માેક્ષનું સ્વરૂપ અને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવાના કારણ, ધ્યાન આદિનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન ૧૫૪ : પૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : પૂર્ણ શ્રુતજ્ઞાન શ્રુતકેવળીને હોય છે. દ્રાદર્શાંગના પાઠી અને જ્ઞાતા તો ઈન્દ્ર, લાેકાંતિકદેવ અને સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવ પણ હાય છે; પરંતુ અંગબાદ્ય (જ્ઞાન) થી અપરિચિત હાેવાને લીધે તેઓ શ્રુતકેવળી કહેવાતા નથી. શ્રુતકેવળી નિગ્રંથ સાધુ થઈ શકે છે.

**પ્રશ્ન ૧૫૫** : શ્રુતજ્ઞાન શું સર્વથા પરાક્ષ જ હાેય છે કે કાેઈ પ્રકારે પ્રત્યક્ષ પણ હાેઈ શકે છે?

ઉત્તર : શખ્દાત્મક શ્રુતજ્ઞાન તો અધુ પરાક્ષ જ છે. સ્વર્ગાદિ બાહ્મ વિષયાનું જ્ઞાન પણ પરાક્ષ જ છે. હું સુખ દુ:ખાદિરૂપ છું, જ્ઞાનરૂપ છું આવું જ્ઞાન કથંચિત્ પરાક્ષ છે. શુદ્ધાત્માભિમુખ સ્વસંવેદનરૂપ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ છે, હા કેવળજ્ઞા<mark>નની</mark> અપેક્ષા પરાક્ષ ત્પણુ છે.

**પ્રશ્ન ૧૫**६ : જે શ્રુતજ્ઞાન કવચિત્ પ્રત્યક્ષ છે તે। "आ**द्ये परेाक्षम्** " એ સૂત્રથી વિરાધ આવશે

उत्तर : "आद्ये परेश्चम् '' એ ઉત્સર્ગ કથન છે. જેમ મતિજ્ઞાન પરોક્ષ હાેઈ ને પણ અપવાદરૂપે સાંવ્યવહારિકને પ્રત્યક્ષ પણ માન્યું છે, તેમ શ્રુતજ્ઞાન પરોક્ષ હાેવા છતાં પણ અપવાદરૂપે અંતર્જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ માનવામાં આવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૫૭ : અવધિજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : અવધિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમથી અથવા વીર્યાં તરાયના ક્ષયોપશમથી, મૂર્ત વસ્તુને, આત્મશક્તિથી, એકદેશ પ્રત્યક્ષ જાણવું તેને અવધિજ્ઞાન કહે છે. અવધિ મર્યાદાને સૂચવે છે. જે, દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવની મર્યાદાને લઈને જાણે છે, તેને અવધિજ્ઞાન કહે છે. અવધિજ્ઞાનથી પહેલાનાં બધા જ્ઞાન પણ મર્યાદાની અંદરનું જ જાણી શકે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૮ : આથી તેા મનઃપર્યયજ્ઞાન મર્યાદારહિત જાણવાવાળું થઈ જશે.

ઉત્તર: ના (એમ નથી) મન:પર્યયજ્ઞાન પણ અવધિજ્ઞાનથી પહેલાંનું જ્ઞાન છે, કારણ કે વાસ્તવમાં જ્ઞાનના નામના ક્રમ આ છે. (૧) મતિજ્ઞાન (૨) શ્રુતજ્ઞાન (૩) મન: પર્યયજ્ઞાન (૪) અવધિજ્ઞાન (૫) કેવળજ્ઞાન

भश्न ૧૫૯ : સૂત્રમાં અને ગાથામાં તાે 'मतिश्चतश्रवधि मन पर्ययकेवळानि ज्ञानम् ' એમ ક્રમ આપ્યાે છે.

ઉત્તર: મનઃપર્યયજ્ઞાન ઋદ્ધિધારી, સંન્યાસી-મુનિને

જ હોય છે એ વિશેષ પ્રયોજન અતાવવા માટે મન:પર્યાયજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન પછી અને કેવળજ્ઞાન પહેલાં કહેવામાં આવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૬૦ : અવધિજ્ઞાનના બીજો પણ કાંઈ અર્થ છે ?

ઉત્તર : છે. अवारधानाद्वधि : એ વ્યુદ્ધિત પ્રમાણે અવિધિજ્ઞાનના આ અર્થ પણ છે કે નીચે વિશેષ ક્ષેત્ર લઈ ને જાણે તે અવિધિજ્ઞાન છે અવિધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર નીચે વિશેષ હાય છે અને ઉપર એાછું હાય છે. પૂર્ણ-અવિધિજ્ઞાનની વાત વિશેષ-પણે સમજવા યોગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૬૧ : અવધિજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે ધ

ઉત્તર: અવધિજ્ઞાનના બે ભેદ છે. (૧) ગુણુપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન ૧) ભવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન. ગુણુપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન મતુષ્ય-તિર્ય યતું કહેવાય છે. ભવપ્રત્યય અવધિજ્ઞાન દેવ-નારકીઓને હોય છે.

પ્રશ્ન ૧૬૨ : અવધિશાનના બીજા પ્રકારે લેંદ છે?

ઉત્તર : (બીજી રીતે) અવધિજ્ઞાનના ત્રણ ભેદ છે.

(૧) દેશાવધિ (૨) પરમાવધિ (૩) સર્વાવધિ. દેશાવધિ ચારે ગતિમાં થઈ શકે છે. પરમાવધિ અને સર્વાવધિ મનુષ્યને જ અને તદ્દભવમાેક્ષગામીને જ હેલ્ય છે.

પ્રશ્ન : ૧૬૩ : અવધિજ્ઞાનના બીજી રીતે પણ ભેદ છે ?

ઉત્તર: અવધિજ્ઞાનના છ ભેંદ છે: (૧) અનુગામી (૨) અનનુગામી ૩) વર્ધમાન (૪) હીયમાન (૫ અવસ્થિત (૧) અનવસ્થિત

પ્રશ્ન ૧૬૪ : આ બધા ભેદોનું સ્વરૂપ શું છે?

गाथा ५ ६५

ઉત્તર : આ બધા ભેદોનું સ્વરૂપ વગેરે જાણવા માટે ગામ્મટસાર, જીવકાંડ વગેરે સિદ્ધાંતગ્રંથા જેવા. આ ટીકામાં વિસ્તારભયથી લખવામાં આપ્યા નથી.

પ્રક્ષ ૧૬૫ : મન પર્યાયજ્ઞાન કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જે જ્ઞાન ઈન્દ્રિય અને મનની સહાયતા વિના આત્મશક્તિથી બીજાના મનમાં રહેલાં અથવા વિકલ્પગત રૂપી પદાર્થીને એકદેશ સ્પષ્ટ જાણું તેને મન પર્યવજ્ઞાન કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૬૬ :** શું મનઃપર્યયજ્ઞાન મનના અવલંખનથી પ્રગટ નથી થતું <sup>?</sup>

ઉત્તર : મનઃપય યજ્ઞાનાપયાગ થવા પહેલાં ઇઢામિતજ્ઞાન ઢાય છે અને ઇઢામિતજ્ઞાન મનના અવલં બનથી પ્રગટ થાય છે એ રીતે મનઃપર્ય યજ્ઞાનથી પહેલાં (ની અવસ્થામાં) તા મનનું અવલં બન ઢાય છે પરંતુ મનઃપર્ય યજ્ઞાનાપયાગના સમયે મનનું અવલં બન ઢાતું નથી.

પ્રશ્ન १६७ : મન: પર્યા યજ્ઞાનના કેટલા ભેદ છે?

ઉत्तर : મન:પર્ય'યજ્ઞાનના એ ભેદ છે : (१) ऋजुमति-મન:પર્ય'યજ્ઞાન (२) विપુલમતિમન:પર્ય'યજ્ઞાન

પ્રશ્ન ૧૬૮ : ઋજીમતિ મન:પર્યયજ્ઞાન કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : જે મનઃપર્ય યજ્ઞાન બીજાના મનમાં રહેલી સરળ અને સીધી વાતાને જાણે તે ઋજીમતિમનઃપર્ય યજ્ઞાન છે.

પ્રશ્ન : ૧૬૯ : વિપુલમતિમન:પર્યાયજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે મન:પર્યયજ્ઞાન બીજાના કુટિલ – મનમાં રહેલાને પણ, અર્ધા ચિંતિતને, ભવિષ્યમાં ચિંતવારો તેને, ભૂતકાળમાં

ચિંતવી હતી તેને—વગેરે બાબતાને જાણે તેને વિપુલમતિ-મનઃપર્યાયજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૦ : કેવળજ્ઞાન કાને કહે છે ?

ઉત્તર : જે સ્વતંત્રતાથી કેવળ આત્મશક્તિ દ્વારા ત્રિકાળવર્તી સમસ્ત પર્યાયા સહિત સમસ્ત દ્રવ્યાને સર્વપ્રત્યક્ષ જાણે તેને કેવળજ્ઞાન કહે છે. આ જ્ઞાન સર્વ પ્રકારે ઉપાદેયભૂત છે.

પ્રશ્ન ૧૭૧ : આ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિનું સાધન શું છે?

ઉત્તર : નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વના સમ્યળ શ્રદ્ધાન, જ્ઞાન અને આચરણરૂપ એકાથ્ર ધ્યાન કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિનું (કારણ) સાધન છે.

ઉત્થાનિકા : હવે, ઉક્ત જ્ઞાનાપયાગ અને દર્શનાપયાગના વર્ણુનના, નયાના વિભાગ કરતા થકાં (આચાય ભગવાન) ઉપસંહાર કરે છે.

## अह चदुणांण दंसण सामण्णं जीवलक्तणं भणियं ववहारा सुद्धणया सुद्धं पुण दंसणं णाणं ॥६॥

भ-वय : बवहारा अट्ट णाण चतु दंसण सामण्णे जीवल्क्खणं भणियं, पुण सुद्धणया सुद्धं दंसणं णाणं जीवल्क्खणं ॥

અર્થ : વ્યવહારનયથી આઠ પ્રકારના જ્ઞાન અને ચાર પ્રકારના દર્શન સામાન્યરૂપથી જીવનાં લક્ષણુ કહેવામાં આપ્યા છે, પરંતુ શુદ્ધનયથી શુદ્ધ (નિરપેક્ષ) દર્શનજ્ઞાન જીવના લક્ષણુ છે.

પ્રશ્ન 1 : વ્યવહારનય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે ખુદ્ધિ પર્યાય, ભેદ, સંયોગને વિષય કરે એને વ્યવહારનય કહે છે. गाथा ६ ६७

**પ્રક્ષ ર :** આઠ પ્રકારનાં જ્ઞાન અને ચાર પ્રકારનાં **દ**ર્શન જીવના લક્ષણુ વ્યવહારનયથી કેમ છે?

ઉત્તર : કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન તો શુદ્ધ પર્યાય છે અને મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યયજ્ઞાન તથા ચક્ષદર્શન, અચક્ષદર્શન અને અવધિદર્શન તે અશુદ્ધ અર્થાત્ અપૂર્ણ પર્યાયા છે તેથી તેને જીવના લક્ષણ કહેવા અયલ્હારનયથી જ બની શકે છે.

**પ્રક્ષ ૩ :** કેવળજ્ઞાન-કેવળદર્શન કયા વ્યવહારનય**થી** જીવના લક્ષણ છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન શુદ્ધ સદ્દ્ભૂત વ્યવહારનયથી જીવના લક્ષણ છે. આ પ્રસંગમાં આ નયનું બીજી નામ અનુપચરિત સદ્દભૂત વ્યવહારનય પણ છે. કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન નિરપેક્ષ પૂર્ણ સ્વાભાવિક શુદ્ધ પર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૪ : મતિજ્ઞાન આદિ ચાર જ્ઞાન અને ચક્ષુદર્શન આદિ ત્રણુ દર્શન કયા વ્યવહારનયથી જીવના લક્ષણુ માનવામાં આવ્યા છે <sup>?</sup>

ઉત્તર: મતિ, શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યય એ ચાર જ્ઞાન અને પહેલાં ત્રણુ દર્શન અશુદ્ધ સદ્દભૂત વ્યવહારનયથી જીવના લક્ષણ કહ્યાં છે. આ નયનું બીજી નામ ઉપચરિત સદ્દભૂત વ્યવહારનય પણ છે. આ જ્ઞાન, દર્શન, જ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણ કર્મના ક્ષયાપશમથી યથાર્થરૂપે કંઇક પ્રગટ છે તેથી સદ્દભૂત છે પરંતુ કારણવશ અપૂર્ણ છે તેથી અશુદ્ધ અથવા ઉપચરિત છે, પર્યાયા છે તેથી વ્યવહારનયના વિષયા છે.

**પ્રશ્ન પ** : કુમતિ, કુશ્રુત, કુઅવધિજ્ઞાન ક્યા વ્યવહાર-નયથી જીવનાં લક્ષણ છે <sup>?</sup> હત્તર: આ કુજ્ઞાન ઉપચરિત સદ્દભૂત વ્યવહારનયથી જીવના લક્ષણ છે. આ મિથ્યાજ્ઞાન મિથ્યાત્ત્વના ઉદયવશ હાય છે તેથી ઉપચરિત છે, વિકૃતભાવ છે તેથી અસદ્દભૂત છે અને પર્ચાયા છે તેથી વ્યવહારનયના વિષયા છે.

પ્રશ્ન ૬ ઃ આ સામાન્યપણે જીવના લક્ષણ છે એને**!** અર્થ શુ<sup>ં?</sup>

ઉત્તર : આ આર પ્રકારનાે ઉપયોગ, સમુહરૂપે, જીવના લક્ષણુરૂપે કહેવામાં આવે છે, તેથી જે કે તે વ્યવહારનયથી કહેવામાં આવે છે તાે પણ તે સંસારી કે મુકત જીવનુ લક્ષણ છે એવી વિવક્ષા નથી.

પ્રશ્ન ७ : ઉપયોગ વિના તો જીવ રહેતો નથી, તો પછી ઉપયોગ વ્યવહારન્યમાં કેમ કહેવામાં આવ્યો ?

ઉત્તર: અર્થ ગ્રહણના વ્યાપારને ઉપયોગ કહે છે. આ ઉપયોગ, ભલે તે શુદ્ધ હાય તા પણ, એક સમયમાં જે જ્ઞાયક્ષ્યૃત્તિ છે તે જ બીજા સમયમાં હાતી નથી. બીજા સમયે તે સમયની પોતાની બીજી જ્ઞાયક્ષ્યૃત્તિ હાય છે આ કારણથી ઉપયોગ જીવનું લક્ષ્ય વ્યવહારથી જ છે, કારણ કે ઉપયોગ વિકાળ ટકનાનામા સ્વભાવ નથી.

**મક્ષ ૮** ઉપયોગ કેટલા પ્રકારે છે?

ઉત્તર : ઉપયોગના ત્રણ પ્રકાર છે. (૧) શુદ્ધ (૨) શુભ (૩) અશુભ

**પ્રક્ષ ૯ :** શુદ્ધ-ઉપયોગ કયા રૂપે છે?

ઉત્તર : કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન આ બે શુદ્ધ– ઉપયોગ છે. પ્રશ્ન ૧૦ : શુભ ઉપચાેગ કયા રૂપે છે ?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાનાદિક ચાર જ્ઞાન, ચક્ષુદર્શનાદિક ત્રણ દર્શન તે શુભ ઉપયોગરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : અશુભ ઉપયોગ કથા રૂપે છે?

ઉત્તર : કુમતિજ્ઞાન, કુશ્રુતજ્ઞાન અને કુઅવધિજ્ઞાન એ ત્રણ કુજ્ઞાન અશુભ ઉપયોગરૂપ છે.

**પ્રક્ષ ૧**૨ : શુદ્ધનય કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જે અભિપ્રાય અખંડ, નિરપેક્ષ ત્રિકાળ-ટક**નાર** શુદ્ધ સ્વભાવને જાણે તેને શુદ્ધનય કહે છે.

પ્રશ્ન 13 : શુદ્ધ દર્શનનું તાત્પર્ય શું છે !

ઉત્તર : શુદ્ધ દર્શન એટલે સહજદર્શનગુણ અથવા દર્શનસામાન્ય જે ક્રમથી અનેક દર્શનોપયાગ પર્યાયરૂપે પરિણુમવા ક્રતાં કોઈ દર્શનોપયાગરૂપ નથી અની જતો.

પ્રશ્ન ૧૪ : શુદ્ધ જ્ઞાનનું તાત્પર્થ શું ?

ઉત્તર : શુદ્ધ-જ્ઞાન એટલે જ્ઞાનસામાન્ય અથવા જે સહજજ્ઞાનગુણ કહેવાય છે. તે આ શુદ્ધ જ્ઞાન ક્રમથી અનેક જ્ઞાના-પયાગરૂપ પરિણુમન કરવા છતાં પણ જ્ઞાનાપયાગરૂપ નથી બની જતું.

**પ્રશ્ન ૧૫** : આ શુદ્ધ જ્ઞાન દર્શન શુદ્ધનયથી જીવના **લ**ક્ષણ કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : શુદ્ધનય પર્યાયની અપેક્ષાથી રહિતપણે હાય છે. અને આ શુદ્ધ જ્ઞાન દર્શન પણ પર્યાયથી નિરપેક્ષપણે જ પ્રતિભાસિત થાય છે તેથી શુદ્ધ-જ્ઞાન અને શુદ્ધ દર્શન જીવનાં લક્ષણ શુદ્ધનયથી કહેવામાં આવ્યા છે. પ્રશ્ન ૧૬ : ઉપર્યુ કત ચાર નચાેથી કહેવામાં આવેલા લક્ષણામાંથી ક્યા નચથી વિવક્ષિત જીવના લક્ષણની દ્રષ્ટિ ઉપાદેય છે?

ઉત્તર : ઉક્ત ચાર પ્રકારના લક્ષણેામાંથી શુદ્ધનયથી જાણેલા જીવના લક્ષણની દ્રષ્ટિ ઉપાદેય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : શુદ્ધનયથી (વિવક્ષિત) જીવના લક્ષણની દ્રષ્ટિ કેમ ઉપાદેય છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ જ્ઞાન અને દર્શન સહજશુદ્ધ, નિર્વિ'કાર, અનાકુળ સ્વભાવમય, ધ્રુવ પારિણામિક ભાવ છે. આ, ઉપાદેયભૂત, શાશ્વત, સહજાન દમય, અક્ષય સુખનું કારણ છે. શુદ્ધની દ્રષ્ટિથી શુદ્ધ પર્યાય પ્રગટ થાય છે. નિર્વિ'કારની દ્રષ્ટિથી નિર્વિ'કાર પર્યાય પ્રગટ થાય છે, ધ્રુવની દ્રષ્ટિથી 'ધ્રુવ' પર્યાય પ્રગટ થાય છે. તેથી સહજશુદ્ધ, નિર્વિ'કાર, ધ્રુવ, શુદ્ધ-જ્ઞાનદર્શનની દ્રષ્ટિ ઉપાદેય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : શુદ્ધ જ્ઞાન અને દર્શનની દ્રષ્ટિ પણ એક પર્યાય જ છે તે৷ આ દ્રષ્ટિ કેવી રીતે ઉપાદેય છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શનની દ્રષ્ટિ પણ પર્યાય છે, તેથી આ દ્રષ્ટિની દ્રષ્ટિન કરવી જોઈએ પરંતુ શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન, પરમ પારિણામિક ભાવ છે તેથી શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન અર્થાત્ શુદ્ધ ચૈતન્યનું અવલંખન કરવું જોઈએ, આવા જ 'શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શનની દ્રષ્ટિ ઉપાદેય છે" નું તાત્પર્થ છે.

આ પ્રમાણે 'જીવ ઉપયોગમય છે' એ અર્થ ના વ્યાખ્યાનના અધિકાર પુરા કરીને જીવ અમૂર્ત છે તેનું વર્ણન કરે છે.

वण्णरस पंच गंधा देा फासा अह णिच्चया जीवे। णेा संति अमुत्ति तदेा ववहारा मुत्ति बंधादेा ॥७॥ गाथा ७

अ-व्यः णिच्चया जीवे पंच वण्ण रस दे। गंधा अह फासा णे। संति तदे। अमुत्ति ववहारा वंधादे। मुत्ति ।

અર્થ : નિશ્ચયનયથી જીવમાં પાંચ વર્ણ, પાંચ રસ, બે ગ'ધ, આઠ સ્પર્શ નથી તેથી જીવ અમૂર્ત છે, વ્યવહાર-નયથી કર્મ'બ'ધ હેાવાને કારણે જીવ મૂર્તિ'ક છે.

પ્રશ્ન ૧ : વર્ણ કોને કહે છે?

ઉત્તર : वर्ण्यते अवलेक्यते चक्षुरिन्द्रियेन यः सः वर्ण:। જે આંખ દ્વારા (લાલ, પીળા આદિ રૂપે) જોવામાં આવે છે તેને વર્ણ કહે છે.

પ્રશ્ન ર : વર્ણ દ્રબ્ય છે, ગુષ્યુ છે કે પર્યાય છે?

ઉત્તર : વર્ણું દ્રવ્ય નથી. વર્ણું સામાન્ય ગુણુ છે. વર્ણું તે વર્ણું ગુણુના પરિણુમનની પર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૩ : વર્ષું ગુણના કેટલાં પરિણુમન છે ?

ઉત્તર : વર્ણુ ગુણની પર્યાયા અસંખ્યાત છે. પરંતુ તેમાંની સરખી જાતવાળી પર્યાયોને લેગી કરીને જોવામાં આવે તા પાંચ પર્યાય (પ્રકાર) થાય છે : (૧) કાળા (૨) નીલા (૩) લાલ (રાતા) (૪) પીળા અને (૫) ધાળા.

**પ્રક્ષ ૪** : આ પાંચે પર્યાયે**ા એક સાથે એક દ્રવ્યમાં** હાેઈ શકે કે કેમ ?

ઉત્તર : એક દ્રવ્યમાં એક સમયે એક પર્યાય જ રહી શકે છે. એક વર્ણમાં જ નહીં, દરેક દ્રવ્યમાં જેટલા ગુણ હાેય, તેમાંના પ્રત્યેક ગુણની એક સમયમાં તે દ્રવ્ય વિષે એક એક જ પર્યાય હાેય છે.

પ્રશ્ન પ : રસ કોને કહે છે?

ઉत्तर : रस्यते इति रसः । જે જીલ દ્વારા ચાખવામાં આવે તેને રસ કહે છે. આ રસ સામાન્યપણે તો ગુણુ છે અને રસનું પરિશુમન તે પર્યાય છે.

પ્રશ્ન ६ : રસ ગુણુના કેટલાં પરિણુમન છે ?

ઉત્તર : સંક્ષિપ્તમાં રસ ગુણના પાંચ પરિણમન છે : (૧) તીખા (૨) કડવા (૩) કષાયેલા (૪) ખાટા અને (૫) ગડ્યા-મધુર.

પ્રક્ષ ७ : ગંધ કોને કહે છે?

ઉत्तर : गन्ध्यते इति गन्ध । નાક દ્વારાજે સુંઘવામાં આવે તેને ગંધ કહે છે. ગંધ સામાન્યપણે તો ગુણ છે પરંતુ ગંધ ગુણુનું પરિણુમન પર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : ગંધ ગુણના કેટલા પરિણમન છે?

ઉત્તર: ગંધ ગુણનું પરિણમન બે પ્રકારે છે. (૧) સુગંધ (૨) દુર્ગંધ.

પ્રશ્ન ૯ : સ્પર્શ કાને કહે છે?

उत्तर : स्पृइचते इति स्पर्शः। ઇન્દ્રિય દ્વારા (ત્વચા દ્વારા) જે સ્પર્શવામાં આવે તેને સ્પર્શ કહે છે. સામાન્યપણે તા સ્પર્શ ગુણ છે પરંતુ સ્પર્શ ગુણતું પરિણુમન પર્યાય છે.

> પ્રશ્ન ૧૦ : સ્પરાં ગુણની કેટલી પર્યાયા છે. ? ઉત્તર સ્પર્સ ગુણની આઠ પર્યાય છે :

(૧) સ્નિગ્ધ ચીકણા (૨) રુક્ષ (૩) શીત (૪) ઉપ્ણ (૫) ગુરૂ

(१) લધુ (૭) મૃદ્ધ-સુંવાળા (૮) ક્ઝાર-કર્કશ (ખરબચડા)

પ્ર**શ્ન ૧૧** : સ્પર્શ ગુ<mark>ણની પર્યાય એક સમયમાં</mark> એક દ્રવ્યમાં – એક જ રહે છે<sup>ં</sup> કે **અને** <sup>3</sup>ે ઉત્તર : ઉપર કહેલી આઠ પર્યાયામાંથી ચાર પર્યાયા તો આપેક્ષિક છે (૧) ગુરૂ (૨) લઘુ (૩) મૃદુ (૪) કઠાર. આ ચાર, સ્કંધ પર્યાયામાં જ હાય છે, તેના આધારભૂત દ્રવ્યમાં ગુણુર્પે હાતી નથી. માત્ર સ્પર્શેન્દ્રિય દ્વારા જ તે જાણુવામાં આવે છે, તેથી ઉપચારથી તે સ્પર્શ ગુણુની પર્યાયા છે. પહેલાંની ચાર પર્યાયામાં ગુણ-પર્યાયપણું છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : સ્નિગ્ધ, રુક્ષ, શીત, ઉષ્ણુ આ ચારે**ય** પર્યાયા એક દ્રવ્યમાં એક સાથે હાય છે કે ક્રમથી ?

ઉત્તર : એક દ્રવ્યમાં એક સમયે આ ચારમાંથી બે પર્યાયા હાય છે સ્નિગ્ધ રુક્ષમાંથી એક અને શીત-ઉષ્ણુમાંથી એક.

પ્રશ્ન ૧૩ : એક સ્પર્શ ગુણની બે પર્યાયા એક સાથે કેવી રીતે રહી શકે ?

ઉત્તર : ભેદવિવક્ષાથી ખરેખર તેા એક પરમાશુ– દ્રવ્યમાં આવા બે ગુણ છે. એક ગુણનું પરિણમન તેા સ્નિગ્ધ - રૂક્ષ છે અને બીજા ગુણનું પરિણમન શીત ઉષ્ણ છે. પરંતુ આ પર્યાયા એક સ્પરો'ન્દ્રિય દ્વારા જ જણાતી હાેવાને લીધે તેમને એક સ્પરાંગુણની પર્યાય કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : આ બે સ્પર્શગુણાનાં નામ શું છે?

ઉત્તર : આ બે સ્પર્શ ગુણોના નામ મળતાં નથી તો પણ એક ગુણની એક સમયે એક જ પર્યાયા હાય છે એ કડક નિયમથી બે ગુણા સિદ્ધ જ છે. જેમ કે એક ચેતનગુણના બે પરિણુમન છે. (૧) જ્ઞાનાપયાગ (૨) દર્શનાપયાગ આ બન્ને ઉપયાગ એક સાથે હાય છે તેથી બે ગુણા સિદ્ધ થાય છે. એક ગુણનું નામ છે દર્શન

ચેતનકાર્ય બંનેનું હાવાથી આ બંને ગુણાના એક અલેદ નામને ચેતના (ચૈતન્યગુણ) કહે છે.

મક્ષ ૧૫ : જ્ઞાનાપયાગ અને દર્શાનાપયાગ છદ્દમસ્થામાં તા ક્રમથી થાય છે તા એ બે ગુણાનું પરિણુમન કેવી રીતે થયું ?

ઉત્તર : છદ્દમસ્થામાં જો કે જ્ઞાનદર્શનના ઉપયાગ એક સાથે નથી હાતા તા પણ જ્ઞાનગુણ અને દર્શનગુણ અન્નેનું પરિશુમન થયા જ કરે છે. છદ્દમસ્થના ઉપયાગ તેને (ગુણાના પરિશુમનને) ક્રમથી જ જાણે છે.

**પ્રક્ષ ૧**૬ : ઉપર કહેલી વીસેય પર્યાયા નિશ્ચયથી આત્મામાં કેમ નથી ?

ઉત્તર : આ વીસ પર્યાયોના અને તેના આધારભૂત ચારેય ગુણાના વ્યાપ્યવ્યાપક ભાવ પુદ્દગલ દ્રવ્ય સાથે છે, આત્માની સાથે નથી. આ કારણથી, આત્મામાં, નિશ્ચયથી આ વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ નથી.

પ્રશ્ન ૧૭ : વર્ણ, રસ, ગાંધ, સ્પર્શ ન હાેવાથી આત્મા અમૂર્ત કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : વર્ણ, રસ, ગાંધ, સ્પર્શનું નામ મૂર્તિ છે, જ્યાં આ મૂર્તિ (મૂર્તફપ) નથી, તેને અમૂર્ત કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૮ :** જો આત્મા અમૂર્ત છે તેા તેને કર્મળ ધ કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : સંસારી આત્મા વ્યવહારનથથી મૂર્ત છે. તેથી આ મૂર્ત આત્માને બંધ પણ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૯ સંસારી આત્મા કયા કારણથી મૂર્ત છે?

गाथा ७ ७५

ઉત્તર : અનાદિ પરંપરાથી ચાલતા આવેલાં કર્મોના અંધનના કારણે આત્મા મૂર્ત છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : જે આત્મા વ્યવહારનયથી મૂર્ત છે તે**ા** કર્મળંધ પણ વ્યવહારથી હેાવેા જોઈએ, નિશ્ચયથી ન થાય ?

ઉત્તર : બરાબર છે. કર્માંબંધ પણ વ્યવહારથી છે નિશ્ચયથી નથી. નિશ્ચયનય તેા માત્ર એક દ્રવ્યને અથવા એક શુદ્ધ સ્વભાવને જુએ છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : જે કર્મ ખંધ વ્યવહારથી છે, તો તેતું ફળ દુઃખ પણ વ્યવહારથી હેાવું જોઈએ ?

ઉત્તર : એ પણ ઠીક છે. આત્માના દુઃખ પણ વ્યવહારથી છે. નિશ્ચયનયથી તો આત્મા સુખદુઃખના વિકલ્પથી રહિત શુદ્ધ જ્ઞાયકભાવરૂપ જાણુવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : જો દુઃખ પણ વ્યવહારથી છે, તો કર્મ બંધને દ્વર કરવાના ઉદ્યમ શા માટે કરવા જોઈ એ ?

ઉત્તર : જેને વ્યવહારનું દુ:ખ ના બેઈ તું હાેય, તેથે વ્યવહારના કર્મ બંધનને ટાળવાના ઉદ્યમ કરવા જ બેઈએ. હા, જેને વ્યવહારનું દુ:ખ ગમતું હાેય, તે કર્મ બંધને ન હટાવે આવા જીવા તાે હાલમાં પણ, સંસારમાં, અનંતાનંત છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : કયા વ્યવહારનયથી આત્મા મૂર્તિ કે છે ?

ઉત્તર : અનુપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનયથી આત્મા મૂર્તિ'ક છે. આવી મૂર્તિ'કતા અનાદિ પરંપરાથી છે, તેથી અનુ-પચરિત છે, મૂર્તિ'કતા સ્વસ્વરૂપમાં નથી તેથી અસદ્ભૂત છે અને તેમાં કર્મ'સંચાગની અપેક્ષા છે તેથી વ્યવહાર છે. પશ્ચ ૨૪ : તાે સંસારી – અવસ્થામાં જીવને મૂર્ત જ માનવા જોઈએ. અમૂર્ત ન માનવા જોઈએ ?

ઉત્તર : સંસાર અવસ્થામાં આ જીવ કથંચિત મૂર્ત છે અને કથંચિત અમૂર્ત છે. બંધની સાથે એક્તવપણે (વર્તતો) હાવાથી મૂર્ત છે, પરંતુ પાતાના સ્વરૂપથી અમૂર્ત છે. નિશ્ચયથી આત્મા ચૈતન્યમાત્ર છે. તેમાં વર્ણ રસ, ગંધ, કે સ્પર્શ નથી તેથી અમૂર્ત છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : આત્મા કથંચિત્ મૂર્ત કે અમૂર્ત છે એમ જાણીને આપણે શું કરવું જોઈએ ?

ઉત્તર : આ અમૂર્ત સ્વરૂપ આત્માની દ્રષ્ટિ અને પ્રાપ્તિ ન હાવાથી આ આત્મા મૂર્ત બનીને ચતુર્ગ તિના દુ:ખોને ભોગવે છે. તેથી મૂર્ત વિષયાના ત્યાગ કરીને, પર્યાયખુદ્ધિને છાડીને શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વભાવમાત્ર અમૂર્ત આત્માનું ધ્યાન કરવું જોઈ એ.

આ પ્રકારે 'જીવ અમૂર્ત છે' એ અર્થના વ્યાખ્યાનના અધિકાર પુરા કરીને 'જીવ કર્તા છે' તેનું વર્ણન કહે છે

पुग्गलकम्मादीणं कत्ता ववहारदेा दु णिच्छयदेा। चेदणकम्माणादा सुद्धणया सुद्धभावाणं॥८॥

भ-वयः आदा ववहारदे। पुरगलकम्मादीणं कत्ता, दु णिच्छयदे। चेदणकम्माणं कत्ता। सुद्धणया सुद्धभावाणं कता।

અર્થ : આત્મા વ્યવહારનયથી પુદ્દગલકર્માદિના કર્તા છે, પરંતુ નિશ્ચયનયથી ચેતનકર્મના કર્તા છે; અને શુદ્ધનિશ્ચયનયની અપેક્ષાથી શુદ્ધ ભાવાના કર્તા છે.

પ્રશ્ન ૧ : પુદ્ગલકમ<sup>૧</sup> આદિમાં, આદિ શખ્દશ્રી કઈ કઈ વસ્તુનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ ? माथा ८ ७७

ઉત્તર : આદિ શખ્દથી ઔદારિક, વૈકિયક, આહારક આ ત્રણ શરીરને યાગ્ય નાકમેં તથા આહારાદિ છ પર્યાપ્તિને માગ્ય નાકમેંરૂપ પુદ્રગલને ગહણ કરવું તથા ઘટ–પટ મકાન આદિ આદ્ય પદાર્થોનું ગહણ કરવું.

**પ્રક્ષ ર** : આત્મા પુદ્દગલકર્મ ના કર્તા કરા વ્યવહાર-નયથી છે ?

ઉત્તર : આત્મા જ્ઞાતાવરણ આદિ પુદ્દગલકર્માંના કર્તા અનુપચરિત અસદ્ભુત વ્યવહારનયથી છે. જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મોના આત્માની સાથે એક્લેત્રાવગાહ સંબંધ છે, અને આ સંખંધ જ્યાં સુધી છે ત્યાં સુધી જ્યાં આત્માની ગતિ થાય ત્યાં જ તેમની (જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મની) ગતિ થાય, વગેરે. જ્યારે આત્મા ક્ષાય-ભાવ કરે ત્યારે આ (કાર્મણવર્ગણા) કર્મરૂપે પરિણુમે જ છે. આ કારણથી આ કર્તૃત્વ અનુપચરિત છે. કર્મ ભિન્ન પદાર્થ છે તેથી અસદ્ભૂત છે. ભિન્ન પદાર્થમાં કર્તૃત્ત્વ અતાવવામાં આવે છે તેથી વ્યવહાર છે.

પ્રશ્ન 3 : શરીર અને પર્યાપ્તિને યેાગ્ય પુદ્દગલાેના કર્તા આત્મા કયા નયથી છે?

ઉત્તર : આત્મા, શરીરાદિના કર્તા અનુપચરિત અસદ્-ભૂત વ્યવહારનથથી છે. આ (શરીરાદિ) પુદ્દગલા, આત્માના એક-ક્ષેત્રાવગાહ સંખંધમાં છે અને જ્યાં સુધી તેમના આત્માશ્રી સંખંધ છે, ત્યાં સુધી આત્માની ગતિ આદિ સાથે તેમની પણ ગતિ આદિ થાય જ છે તેથી અનુપચરિત કર્તૃત્ત્વ છે, ભિન્ન પદાર્થ છે તેથી અસદ્દભૂત કર્તૃત્ત્વ છે તથા ભિન્ન પદાર્થામાં કર્તૃત્ત્વ અતાવાય છે તેથી વ્યવહાર છે. પ્રશ્ન ૪ : ઘટ-પટ વગેરેના કર્તા આત્મા કયા નયથી છે? ઉત્તર : આત્મા, ઘટ-પટ વગેરેના કર્તા ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનયથી છે. આ પદાર્થા ભિન્ન ક્ષેત્રમાં છે અને બાહ્ય સંખંધની અપેક્ષાથી પણ જુદા છે. આત્માની ચેષ્ટાનું નિમિત્ત અને નિમિત્તના નિમિત્ત (એવા) ઉપનિમિત્તોનું નિમિત્ત પામીને ઘટ-પટાદિનું ખનવું થાય છે, તેથી આ પદાર્થાનું કર્તૃત્વ ઉપચરિત છે. ભિન્ન પદાર્થા છે તેથી તેમનું કર્તૃત્વ અસદ્ભૂત છે. જુદા દ્રવ્યોમાં કર્તૃત્વ ખતાવવામાં આવે છે તેથી વ્યવહાર છે.

**પ્રક્ષ પ**ઃ જ્યારે આ પદાર્થા જુદા જ છે, તેા તેમનું આ પ્રકારે કર્તૃત્ત્વ કેવી રીતે થઈ ગયું <sup>?</sup>

ઉત્તર : આત્મા, નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વની ભાવનાથી રહિત ચઈને જ બાહ્ય પદાર્થોના કર્તા થાય છે.

મક્ષ 🗧 : પુદ્દગલકર્મ શું વસ્તુ છે 🛚

ઉત્તર : જગતમાં અનંતાનંત કાર્મણવર્ગણાઓ છે, અને પ્રત્યેક સંસારી જીવની સાથે વિસ્તસાપચયના રૂપમાં (કર્મરૂપે પરિણુમવાની તૈયારીના રૂપમાં) અનંત કાર્મણવર્ગણાઓ કર્મરૂપે પરિણુમી જાય છે, જ્યારે જીવ કષાયભાવ કરે છે ત્યારે.

પ્રશ્ન ૭ : જીવના કર્મની સાથે તાે ગાઢ સંઅંધ છે, તાે પછી કર્મોના કર્તા, જીવને, અસદ્ભૂત વ્યવહારનયથી કેમ કહ્યો <sup>?</sup>

ઉત્તર : જીવના કર્મમાં અત્યંત અભાવ છે ત્રણે ય કાળમાં જીવનાં દ્રવ્ય, પ્રદેશ, ગુણુ અને પર્યાય કર્મમાં જઈ શકતા નથી. અને કર્મના દ્રવ્ય પ્રદેશ ગુણુ અને પર્યાય જીવમાં गाथा ८ 90

જઈ શકતા નથી. હા, સહજ નિમિત્ત-નૈમિત્તિક ખાબત જ એવી અની રહી છે કે જીવ જ્યારે પાતે કષાયભાવરૂપે પરિણ**મે** છે ત્યારે કાર્મ ણવર્ગ ણાએ કર્મ રૂપે પરિણમી જાય છે. તો પણ અત્યંત–અભાવને લીધે (જીવતું કર્મા પ્રત્યેના કર્તુ'ત્વતું) અસદ્-ભૂતપણું જ છે.

પ્રશ્ન ૮ : જીવ, કયા નયથી ચેતન-કર્મોના કર્તા છે? ઉત્તર : જીવ, અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી, ચેતન-કર્મોના કર્તા છે.

પ્રશ્ન ૯ :- ચેતનકર્મ તા જીવની પરિણતિ છે, તા તેનાે કર્તા જીવ અશુદ્ધનયથી કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : પુદુગલકર્મ'ની ઉપાધિતું નિમિત્ત પામીને રાગાદિ વિભાવરૂપે થવાવાળા જીવના વિભાવપરિણમનને ચેતનકર્મ કહેવામાં આવે છે. આ રાગાદિભાવા, જીવમાં, સ્વયં એટલે સ્વભાવના નિમિત્તથી થતાં નથી, પર દ્રવ્યના નિમિત્તથી થાય છે તેમજ વળી તે ક્ષણિક, વિપરીત અને અશુદ્ધ છે, આમ હાવા છતાં, તે (રાગાદિભાવેા) છે જીવની જ પર્યાય આ કારણથી જીવ ચેતનકર્માના અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી કર્તા છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : રાગાદિ ભાવા જે આત્માના સ્વભાવ નથી તા જીવ તે (રાગાદિ ભાવા) ને શા માટે કહે છે?

ઉત્તર : આત્માના સ્વભાવ નિષ્ક્રિય અભેદ ચેતનારપ છે. આ નિજસ્વભાવની દ્રષ્ટિ અને પ્રાપ્તિથી રહિત થયેલા જવ રાગાદિ ભાવકર્માના કર્તા થાય છે.

ં **પ્રક્ષ ૧**૧ ઃ જે કર્મોનું ઉદયતું નિમિત્ત પામીને આ ભાવકર્મ થયા તે દ્રવ્યકર્મી કયાંથી અન્યા ?

For Private & Personal Use Only

ઉત્તર : પૂર્વના ભાવકર્માનું નિમિત્ત પામીને દ્રવ્યકર્માની સ્થના થઈ.

પ્રશ્ન ૧૨ : આમ તો ઇતરેતરાશ્રય દોષ આવશે કારણ કે જો દ્રવ્યકર્મ હોય તો ભાવકર્મા થાય અને જ્યારે ભાવકર્મ હોતાં (ફરી પાછા) દ્રવ્યકર્મ અને ?

ઉત્તર : આમાં ઇતરેતરાશ્રય દોષ નથી આવતા, કારણ કે પૂર્વના ભાવકર્મ પૂર્વે બાંધેલા દ્રવ્યકર્મના ઉદયથી થાય છે અને તે દ્રવ્યકર્મ પણ પૂર્વેના ભાવકર્મના નિમિત્તથી બંધાય છે. આ પ્રમાણે ભાવકર્મ અને દ્રવ્યકર્મમાં બીજ–વૃક્ષની માફક યા પિતૃપર પરાની માફક અનાદિ પર પરા–સંબંધ છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : જીવ કયા શુદ્ધ નથથી શુદ્ધભાવાના કર્તા છે?

> ઉત્તર : શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી જીવ શુદ્ધ ભાવાના કર્તા છે. પ્રશ્ન ૧૪ : શુદ્ધભાવના અહીં શું અર્થ છે?

ઉત્તર ઃ મલિનતાથી રહિત, અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતસુખ અને અનંતવીર્થ આદિ (ની લાવના) શુદ્ધ **લા**વ છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : આ શુદ્ધ ભાવાના કર્તા કરો જીવ છે ?

ઉત્તર : શુદ્ધભાવાના કર્તા પૃર્ણ શુદ્ધનિશ્ચયનયથી તો મુક્ત જીવ અથવા અરિહંત અને સિદ્ધ ભગવાન છે. ભાવનારૂપ એકદેશ – શુદ્ધનિશ્ચયનથથી છદ્દમસ્થ – અવસ્થામાં અંતરાત્મા શુદ્ધભાવાના કર્તા છે.

પ્રક્રા ૧૬ : શુદ્ધ-ભાવાના કર્તા જીવ શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી કેવી રીતે છે? गाथा ९ ८१

ઉત્તર : અનંતજ્ઞાન આદિ શુદ્ધ અવસ્થાએ કર્મ-ઉપાધિના અભાવમાં થાય છે, તથા સ્વભાવને અનુરૂપ છે, તેથી તેઓ (અવસ્થાએ))નું કર્તૃત્વ શુદ્ધ છે, અને જીવની જ પરિણૃતિ છે, તેથી નિશ્ચયથી તે (શુદ્ધ)ભાવાનું કર્તૃત્વ છે. આ પ્રકારે જીવ અનંતજ્ઞાનાદિ શુદ્ધભાવાના નિશ્ચયનથથી કર્તા છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ શેના કર્તા છે?

ઉત્તર : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ અકર્તા છે. આ નયના અભિપ્રાયમાં પાતાનામાં પણ કર્તાકમે ભેદ નથી. સમસ્ત ભેદો વિકલ્પાે, પર્યાયાની દ્રષ્ટિથી રહિત અખંડ વિષય પરમ-શુદ્ધ નિશ્ચયનયના અભિપ્રાયમાં હાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૮ :** આ કર્તુ ત્વના પ્રકરણમાંથી આપણે શું શીખામણ લેવી જોઈએ ?

ઉત્તર : જીવ, નિરંજન, નિષ્કિય, નિજશુદ્ધગૈતન્યની ભાવનાથી અને અવલંખનથી શુદ્ધભાવોના કર્તા ખની જાય છે. જેનું ફળ અનંત સુખ છે; અને આ નિજશુદ્ધગૈતન્યની ભાવનાથી રહિત થઈને રાગાદિ વિભાવોના કર્તા થાય છે જેનું ફળ દ્વાર દુ:ખ છે. સર્વ દુ:ખાથી મુક્ત થવા માટે શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વભાવનું અવલંખન લેવું જોઈએ.

આ પ્રમાણે "જીવ કર્તા છે" એ અર્થના વ્યાખ્યાનના અધિકાર પુરા કરીને "જીવ ભોકતા છે" એનું વર્ણન કરે છે.

> ववहारा सुदृदुक्खं पुग्गलकम्मफ्फलं पर्भुजेदि भादा णिच्छयणयदे। चेदणभावं खु आदस्स॥९॥

भ-१४ : आदा वनहारा सुहदुक्खं पुग्लकम्भक्षलं पंसुजेदि खु णिच्छयणयदे। आदस्स चेदणभावं पसुंजेदि

અર્થ : આત્મા વ્યવહારનયથી સુખદુ:ખરૂપ પુદ્દગલકર્મના ફળના લોકતા છે અને નિશ્ચયનયથી પાતાના ચેતનભાવના ભોકતા છે.

પ્રશ્ન ૧ વ્વહારનયના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : વ્વહારનયના ચાર ભેંદ છે. (૧) ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય (૨) અનુપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય (૩) ઉપચરિત અશુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહારનય (૪) અનુપચરિત શુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહારનય (૪) અનુપચરિત શુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહારનય. આમાંથી ઉપચરિત અશુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહારનયનું નામ તા અશુદ્ધનિશ્ચયનય છે અને અનુપચરિત શુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહારનયનું નામ શુદ્ધનિશ્ચયનય છે.

**પ્રશ્ન ૨ :** ઉપચરિત અસદ્દભૂત વ્યવહારનયથી જીવ શેના ભાકતા છે?

ઉત્તર : ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનયથી જવ ઇન્દ્રિયોના વિષયભૂત પદાર્થાથી ઉત્પન્ન સુખદુ:ખના ભાકતા છે અથવા વિષયોના ભોકતા છે. અહીં ''પદાર્થાથી ઉત્પન્ન'' એ અર્થની મુખ્યતા છે. વિષયભૂત પદાર્થ બાહ્ય છે અને એક-ક્ષેત્રાવગાહી નથી તેથી તેનું ભાકતૃત્ત્વ ઉપચરિત છે. પદાર્થ અથવા વિષયોથી ઉત્પન્ન સુખ આત્મસ્વભાવથી વિપરીત છે તેથી અસદ્ભૂત છે અને પર્યાય છે તેથી વ્યવહાર છે.

**પ્રશ્ન ૩ :** અનુપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનયથી જીવ શેના લોકતા છે ? गाथा ९ ८३

ઉત્તર: અનુપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનયથી જીવ સુખ-દુ.ખ રૂપ પુદ્દગલકર્મના ફળના ભોકતા છે. પુદ્દગલકર્મ (જીવ સાથે) એક ક્ષેત્રાવગાહી છે તેથી તેનાં ફળનું ભાેકતૃત્ત્વ અનુપચરિત છે. કર્મ અને કર્મફળ આત્મસ્વભાવથી વિપરીત છે તેથી અસદ્ભૂત પર્યાય છે તેથી વ્યવહાર છે.

પ્રશ્ન ૪ : નિશ્ચયનયના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયનયના ત્રણ ભેદ છે. (૧) અશુદ્ધનિશ્ચયનય (૨) શુદ્ધનિશ્ચયનય (૩) પરમશુદ્ધનિશ્ચયનય. આમાં અશુદ્ધ-નિશ્ચયનયનું પ્રતિપાદન ઉપચરિત અશુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહાર છે અને શુદ્ધનિશ્ચયનયનું પ્રતિપાદન અનુપચરિત શુદ્ધ સદ્ભૂતવ્યવહાર છે.

પ્રશ્ન પ : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ શેના ભોક્તા છે?

ઉત્તર : અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ અશુદ્ધ-ચેતનભાવ અર્થાત્ હર્ષ-વિષાદ આદિ પરિણામના ભોક્તા છે. હર્ષ-વિષાદ આદિ અશુદ્ધ છે એટલે વિભાવ છે પરંતુ છે તેા જીવના જ પરિણામ તેથી નિશ્ચયનયથી છે, પર્યાયા છે તેથી વ્યવહાર છે. આ પ્રકારે જીવ, હર્ષ-વિષાદ આદિ અશુદ્ધ ચેતનભાવાના અશુદ્ધ-નિશ્ચયનયથી ભોક્તા છે.

પ્રશ્ન է : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ શેના ભોકતા છે?

ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ અનંત સુખ આદિ નિર્મળ ભાવાના ભોકતા છે. અનંત સુખ આદિ જીવનાં સ્વાભાવિક શુદ્ધ ભાવા છે તેથી તેમનું સોક્તૃત્વ (જીવને) શુદ્ધનિશ્ચયનયથી છે.

પ્રશ્ન **૭** : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ શેનાે ભોકતા <mark>છે ?</mark> ઉત્ત**ર** : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયથી જીવ અભોકતા **છે,** કારણ કે પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયની દ્રષ્ટિથી ભોકતા-ભોગ્ય આ**દિ**  કાેઈ વિકલ્પાે, ભેદાે નથી. આ નય તાે માત્ર શુદ્ધ, નિરપેક્ષ સ્વભાવને જ વિષય ખનાવે છે.

**પ્રક્ષ ૮** : આ લોકતૃત્ત્વના વિવરણથી આપણે શું ઉપદેશ ગ્રહુણ કરવા જોઈએ ?

ઉત્તર : વ્યવહારનયથી જે લોકતૃત્ત્વ ખતાવ્યું છે તે તા અસદ્ભૂત જ છે, તેથી વસ્તુસ્વરૂપ જાણીને એવી આદર-ખુદ્ધિ હટાવી દેવી જોઈએ કે હું આ વિષયાના કે કર્માના સુખ કે દુઃખના લોકતા છું.

પ્રશ્ન ૯ : તાે હું આ સુખદુ:ખ કેવી રીતે પામું છું?

ઉત્તર : સુખ-દુ:ખ હું પાતાના ગુણાના પરિણામથી પામુ છું. કર્માદય તા બાહ્ય નિમિત્તમાત્ર છે અને વિષયા કેવળ આશ્રયમાત્ર છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : આ સુખ-દુઃખ કેવી રીતે ઉત્પન્ન થઈ જાય છે?

ઉત્તર : નિજશુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વભાવનું શ્રદ્ધાન, જ્ઞાન અને આચરણ ન હાવાથી ઉપયાગ અનાત્મા (રૂપ વસ્તુઓ) ઉપર જાય છે અને ત્યારે બાહ્ય પદાર્થીને આશ્રયરૂપ અનાવવાથી સુખ-દુ:ખનું આત્મામાં વેદન થાય છે-થવા લાગે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : આ સુખ-દુઃખનું લોકતૃત્ત્વ કેવી રીતે મટે?

ઉત્તર : સ્વાભાવિક આનંદના ભોગવટા થાય તાે સૂક્ષ્મ સુખ-દુઃખાેનું ભોકતૃત્ત્વ મટી જાય.

પ્રશ્ન ૧૨ : જીવ સ્વાભાવિક આનંદના ભોકતા કેવી રીતે થાય ? ઉત્તર : નિત્ય-નિરંજન, અવિકારી, ચૈતન્ય પરમ-સ્વભાવની ભાવનાથી સ્વાભાવિક આનંદરૂપ નિર્મળ અવસ્થાની ઉત્પત્તિ થાય છે.

> પ્રશ્ન ૧૩ : આ આનંદ આત્માના કયા ગુણની પર્યાય છે? ઉત્તર : આનંદ, આત્માના આનંદ-ગુણની પર્યાય છે.

> **પ્રશ્ન ૧૪** : સુખ-દુ:ખ આત્માના કયા ગુણની પર્યાય છે?

ઉત્તર : સુખ–દુઃખ પણ આત્માના આનંદ−ગુણની પર્યાયા છે. આનંદ ગુણની ત્રણ પર્યાયા છે ઃ− (૧) આનંદ (૨) સુખ (૩) દુઃખ. આનંદ તાે સ્વાભાવિક પરિણુમન છે અને સુખ તથા દુઃખ વિકૃત પરિણુમન છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : અનંત સુખ તાે સ્વાભાવિક પરિણમન માનવામાં આવ્યું છે તાે પછી સુખને વિકૃત પરિણમન કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર : સુખના અર્થ છે :-

ખ : ઇન્દ્રિયોને, સુ:=સારૂં લાગે તે. તેથી આ અશુદ્ધ પરિણુમન છે કારણુ કે આત્મા તેા ઇન્દ્રિયોથી રહિત છે. દ્રઃખના અર્થ છેઃ–

ખ : ઇન્દ્રિયાને, દુ:=ખરાબ લાગે તે. તેથી દુ:ખ જેમ વિકૃત પરિણામ છે તેમ સુખ પણ વિકૃત પરિણામ છે. પરંતુ મુખથી પરિચિત પ્રાણીયા ઉપર દયા કરીને, આનંદના સ્થાનમાં મુખ શળ્દના પ્રયાગ કરીને અનંત સુખ એમ આચાર્યોએ પ્રતિપાદન કર્યું છે. જેથી આ પ્રાણીએા "મુકતાવસ્થામાં અનંત સમૃદ્ધિ છે" એમ સમજ શકે.

પ્રશ્ન ૧૬: આનંદ શખ્દના શું અર્થ છે?

ઉત્તર ; आ समन्तात् नन्दनं आनन्द । સર્વ પ્રકારે સર્વ પ્રદેશામાં સત્ય સમૃદ્ધિનું હાેલું આનંદ છે. આત્માની સાચી સમૃદ્ધિ સુખ–દુ:ખથી રહિત પરમ નિરાકુળતારૂપ અનુભવમાં છે. તેથી આનંદના સોતરૂપ ચૈતન્યસ્વભાવની નિરંતર ભાવના કરવી જોઈએ. આ પ્રકારે "જીવ ભાકતા છે" એ અર્થના વ્યાખ્યાનના અધિકાર પુરા કરીને "જીવ સ્વદેહપરિમાણ છે." તેનું વર્ષુન કરે છે:-

अणुगुरुदेहपमाणे। उवसंहारप्पसप्पदे। चेदा असमुहदे। ववहारा णिच्छयणयदे। असंखदेसे। वा ॥१०॥ अन्यथः चेदा ववहारा असमुहदा उवसंहारप्पसप्पदे। अणुगुरुदेहपमाणे। वा णिच्छयणयदे। असंखदेसे।।

અર્થ : આતમા વ્યવહારનયથી (સમુદ્દઘાત સિવાયના બીજા બધા સમયે) સંકાેચ અને વિસ્તારવાળા સ્વભાવને લીધે પાતપાતાના નાનામાટા શરીરપ્રમાણ છે અને નિશ્ચયનયથી અસંખ્યપ્રદેશાવાળા છે.

**પ્રશ્ન ૧** : સમુદ્ધાતમાં આ જીવ **શ**રીરપ્રમાણ કેમ નથી રહેતા ?

ઉત્તર : જે કારણાથી અને જે પ્રયાજનથી સમુદ્ધાત થાય છે તેની સિદ્ધિ આત્મપ્રદેશા શરીરની બહાર રહે તાે જ થાય છે.

પ્રશ્ન ર : સમુદ્ધાત કાેને કહે છે?

ઉત્તર: પાતાના મૂળ શરીરને છોડવા વિના, તૈજસ-શરીર અને કાર્મણશરીરના પ્રદેશા સહિત આત્માના પ્રદેશાનું શરીરથી બહાર નીકળવું તેને સમદ્દાત કહે છે. गाथा १० ८७

પ્રશ્ન 3 : સમુદ્ધાતના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : સમુદ્ધાતના સાત પ્રકાર છે :

(૧) વેદના સમુદ્ધાત (૨) કષાયસમુદ્ધાત (૩) વિક્રિયાસમુદ્ધાત (૪) મારણાન્તિક સમુદ્ધાત (૫) તૈજસ–સમુદ્ધાત (૬) આહારક સમુદ્ધાત (૭) કેવળી સમુદ્ધાત

પ્રશ્ન ૪ : વેદનાસમુદ્ધાત કોને કહે છે?

ઉત્તર : તીવ્રવેદનાના કારણથી મૂળ શરીરને છેાડયા વિના આત્મપ્રદેશાનું (શરીરની) ખહાર ફેલાવું તે વેદનાસમુદ્ધાત છે.

પ્રશ્ન પ : આ સમદ્ધાતના કાંઈ લાભ છે કે કેમ ?

ઉત્તર : વેદનાસમુદ્ઘાતમાં જે આત્મપ્રદેશા તૈજસ-કાર્મ શુશરીર સહિત અહાર ફેલાય છે તેમના કાઈ ઔષધિ સાથે સ્પર્શ થઈ જાય તાે વેદના શાંત થઈ શકે છે. ઔષધિના સ્પર્શ થાય જ એવા નિયમ નથી. વેદનાસમુદ્ઘાત તીવ વેદનાથી થઈ જાય છે

ઉત્તર : શરીરપ્રમાણથી ત્રણ ગુણા પ્રમાણ બહાર આત્મ-પ્રદેશા જાય છે. વેદનાસમુદ્દ્દાતથી ઘણું કરીને પ્રાણી શરીરથી નિરાગ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૭ : કષાયસમુદ્દ્યાત કોને કહે છે?

ઉત્તર : તીવ્ર કષાયના ઉદય હાેતાં, બીજાને મારવા માટે પાેતાના મૂળ શરીરને ન છાેડીને આત્મપ્રદેશાનું બહાર નિકળવું તેને કષાયસમુદ્દ્યાત કહે છે. **પ્રશ્ન ૮** : કષાયસમુદ્ધાતથી ખીજાનાે ઘાત થઈ જ જાય છે કે કેમ ?

ઉત્તર : એના (કાઇ) નિયમ નથી.

**પ્રશ્ન ૯** : કષાયસમુદ્દઘાતમાં આત્મપ્રદેશા કયાં સુધી અહાર જાય **છે** ?

ઉત્તર : દેહપ્રમાણથી ત્રણ ગુણા પ્રમાણ બહાર પ્રદેશા જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : વિક્રિયાસમુદ્દ્યાત કોને કહે છે?

ઉત્તર : શરીર અથવા શરીરનું અંગ વધારવા માટે અથવા બીજું શરીર બનાવવા માટે મૂળ શરીરને ન છેાડીને આત્મપ્રદેશાનું શરીરની બહાર નીકળવું તેને વિક્રયાસમુદ્દ્રઘાત કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : વિક્રિયાસમુદ્ધાત કોને હાેઈ શકે છે?

ઉત્તર : વિકિયાસમુદ્દઘાત દેવ અને નારકીઓને તો હાય છે જ. વિકિયાઋદ્ધિધારી મુનીશ્વરાને પણ વિકિયાસમુદ્દઘાત હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : બીજું શરીર બનતાં આત્મા અનેક કેમ નથી થઈ જતા?

ઉત્તર : બીજું શરીર અનવા છતાં મૂળ શરીર તથા અન્યશરીર અને તે અન્ને વચ્ચે સંધીરૂપે એક જ આત્માના પ્રદેશા હાય છે, તેથી આત્મા એક જ છે. હા, આત્મપ્રદેશાના વિસ્તાર (એ શરીરના વચ્ચેના અંતરના ભાગમાં) છેક સુધી હાય છે.

गाथा १० ८९

પ્રશ્ન ૧૩ : મૂળ શરીર અને ઉત્તર શરીરની ક્રિયાએ તો જુદી જુદી હોય છે. તો શું ઉપયોગ અનેક માનવા પડશે ?

ઉત્તર : ના, ત્વરિતગતિ હેાવાને લીધે, એક જ ઉપયોગથી બન્ને શરીરમાં ક્રિયાએા થઈ શકે છે.

**પ્રશ્ન ૧૪** : વિક્રિયાસમુદ્દઘાતમાં આત્મપ્રદેશા કયાં સુધી ફેલાય છે ?

ઉત્તર : જેટલું જેનું વિક્રિયાક્ષેત્ર હાય, અને તેમાં પણ જેટલે દ્વર સુધી વિક્રિયા કરવામાં આવી હાય તેટલે દ્વર સુધી આત્મપ્રદેશા ફેલાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : મારણાન્તિક સમુદ્ધાત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મરણસમયે મૂળ શરીરને ન છાેડીને જ્યાં આયુષ્ય બાંધ્યું હાેય તે ક્ષેત્રના સ્પર્શ કરવા માટે આત્મપ્રદેશાનું બહાર નિકળવું તેને મારણાન્તિક સમુદ્દઘાત કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : મારણાન્તિક સમુદ્દઘાતમાં, બહાર નીકળેલા પ્રદેશા કરી પાછા મૂળ શરીરમાં આવે છે કે નહીં ?

ઉત્તર : મારણાન્તિક સમુદ્ઘાતમાં જન્મક્ષેત્રને સ્પરી ને આત્મપ્રદેશા અવશ્ય મૂળ શરીરમાં આવે છે. પછીથી સર્વ પ્રદેશેથી નીકળી, આત્મા, જન્મક્ષેત્રમાં પહેંચીને નવીન શરીર ધારણ કરે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : મારણાન્તિક સમુદ્ધાત શું બધા મરનાર જીવોને થાય છે કે કાેઈક ને ?

ઉત્તર : મારણાન્તિક સમુદ્ધાત તે જ જીવાને થાય છે કે જેઓએ આગલા ભવનું આયુષ્ય પહેલા જ આંધી લીધું હાય અને જેઓને તે વિષયની ખાસ આતુરતા હાય. પ્રશ્ન ૧૮ : તૈજસ-સમુદ્ધાત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સંયમી મહામુનિને વિશિષ્ટ કરૂણા ઉત્પન્ન થવાથી અથવા તીવ ક્રાેધ ઉત્પન્ન થવાથી, તેમના જમણા અથવા હાબા ખભામાંથી તૈજસ⊢શરીરનું એક પુતળું નિકળે છે તેની સાથે આત્મપ્રદેશાનું બહાર નિકળવું તેને તૈજસ સમુદ્દ્યાત કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : તૈજસ–સમુદ્દઘાત કેટલી જાતના હાેય છે?

ઉત્તર : તૈજસ-સમુદ્ધાત એ પ્રકારના હાય છે?

(૧) શુલ-તૈજસ સમુદ્ધાત (૨) અશુલ-તૈજસ-સમુદ્ધાત પ્રશ્ન ૨૦ : તૈજસ-સમુદ્ધાત ક્યારે અને કેવી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર : જ્યારે લાેકાને વ્યાધિ, દુકાળ વગેરેથી પીલ્તિ દેખીને, તૈજસઋદ્ધિધારી સંચમી મહામુનિને કરૂણા ઉપજે છે ત્યારે, મુનિના જમણા ખભામાંથી પુરૂષાકાર તેજસ્વરૂપ પુતળું નિકળે છે. તે વ્યાધિ–દુકાળ આદિના નાશ કરીને મૂળશરીરમાં પ્રવેશી જાય છે, તેને શુભતૈજસશરીર કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : શુભ તૈજસ શરીરનું સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર : શુભ તૈજસ – શરીર શ્વેતરૂપનું, સૌમ્ય– આકારવાળું પુરૂષાકાર ખાર યાજન સુધીના વિસ્તારવાળું તેંજોમય હાય છે.

**પ્રક્ષ ૨૨** : અશુભ તૈજસ–સમુદ્ધાત ક્યારે અને શા માટે થાય છે?

ઉત્તર : જ્યારે મનને અનિષ્ટકારી કાેઈ કારણ અથવા ઉપદ્રવને દેખીને તૈજસ–ઋદ્ધિધારી મહામુનિને કાેંધ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે, નક્કી કરેલી વિરુદ્ધ વસ્તુને ભસ્મ કરવા गाथा १० ९१

માટે મુનિના ડાબા ખભામાંથી તૈજસ-શરીરરૂપી પુતળું નિકળે. છે. તે, વિરુદ્ધ વસ્તુને ભરમ કરીને, પછી તે જ સંચમી મુનિને ભસ્મ કરીને નષ્ટ થઈ જાય છે. આને અશુભ-તૈજસ-શરીર કહે છે.

પ્રશ્ન ર3 : અશુલ-તૈજસ શરીરનું સ્વરૂપ કેવું છે ? ઉત્તર : અશુલ-તૈજસશરીર સીંદુરના જેવા લાલ રંગનું, બિલાવના આકારવાળું, બાર યાજન લાંબુ, મૂળમાં સૂચ્યંગુલના સંખ્યાત લાગ પ્રમાણ પહેાળું અને અંતમાં નવ યાજન પહેાળું તેનેમય હાય છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : આહારક સમુદ્દઘાત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કાઇ તત્ત્વમાં સંદેહ હાવાથી તે સંદેહ (શંકા)ની નિવૃત્તિ માટે આહારક ઋદિધારી મહામુનિના માથામાંથી એક હાથ-પ્રમાણ પુરૂષાકાર ધાળા રંગનું આહારક શરીર કેવળજ્ઞાની પ્રભુના દર્શન માટે નીકળે છે તેની સાથે આત્મપ્રદેશાનું અહાર નીકળવું તેને આહારક સમુદ્ધાત કહે છે. આ આહારક શરીર સર્વજ્ઞદેવના દર્શન કરી પાછું મૂળ શરીરમાં પ્રવેશી જાય છે. સર્વજ્ઞ પ્રભુના દર્શનથી તત્વસંદેહ દ્વર થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : કેવળીસમુદ્ધાત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : આયુષ્યકર્મની સ્થિતિ અલ્પ રહે અને બાકીના ત્રણ અઘાતિ કર્મોની સ્થિતિ વધારે હાેય ત્યારે સયાેગી કેવળી-ભગવાનના આત્મપ્રદેશાનું દંડ-, કપાટ-, પ્રતર- અને લાેક-પૂરણ-રૂપે બહાર નીકળવું તેને કેવળીસમુદ્દ્યાત કહે છે.

**પ્રશ્ન ૨**૬ : કેવળીસમુદ્દઘાત બધા સચાગી કેવળીલગવાનને. હાય છે કે કાઈ કાઈ ને ? ઉત્તર : જે મુનિરાજોને է માસ આયુ બાકી રહ્યું હાય અને કેવળજ્ઞાન ઉપજે તે સચાગી કેવળીઓને કેવળીસમુદ્દ્રઘાત હાય છે. આ સિવાય અમુક આચાર્યોના બીજો મત પણ છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : કેવળીસમુદ્દઘાતમાં દહ્ય્યમુદ્દઘાત કેવી રીતે ચાય છે?

ઉત્તર : સચાગીકેવળી જો બેઠા હાય તા આસન પ્રમાણ એટલે કે દેહના ત્રણુગુણા વિસ્તારપ્રમાણ અને ખડ્ગાસનમાં હાય તા દેહ વિસ્તાર-પ્રમાણ પહાળા આત્મપ્રદેશ નીકળે છે અને ઉપરથી નીચે સુધી વાતવલયાના પ્રમાણથી એાછા ચૌદ રાજી લાંબા ફેલાઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : કપાટ-સમુદ્ધાત કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : દંડસમુદ્ધાતમાં, આત્મપ્રદેશા આજુઆજુ ફેલાય છે. જો ભગવાન પૂર્વાભિમુખ હાય તો ઉપર, મધ્યમાં, નીચે સર્વત્ર વાતાવલયથી ઓછા, સાત-સાત રાજુ પ્રમાણ આત્મપ્રદેશા ફેલાઈ જાય છે. અને જો ભગવાન ઉત્તરાભિમુખ હાય તા વાતાવલય પ્રમાણથી ઓછા, ઉપર તા એક રાજુ પ્રદ્મક્ષેત્રમાં પાંચ રાજુ, મધ્યમાં એક રાજુ અને નીચે સાત રાજુ પ્રમાણ પહાળા ફેલાઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૯ : પ્રતરસમુદ્ધાત કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : આ સમુદ્ધાતમાં આગળ અને પાછળ, લાેકમાં જેટલું ક્ષેત્ર બાકી હાેય તેમાં, વાતવલય પ્રમાણથી ઓછમાં, અધે (આત્મપ્રદેશા) ફેલાઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૩૦** : લેાકપુરણ સમુદ્દઘાત પછી પ્રવેશવિધિ કઈ વ્રીતે છે ? गाथा १० ९३

ઉત્તર : આમાં, આત્મપ્રદેશા, વાતવલયના ક્ષેત્રમાં પણ ફેલાઈ જઈ આખાયે લાેકમાં ફેલાઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૩૧** : લેોકપૂરણ સમુદ્દઘાત પછી, પ્રવેશવિધિ કઈ રીતે છે ?

ઉત્તર : લાેકપૂરણુસમુદ્ધાત પછી, પ્રદેશા પાછા ફરતાં પહેલાં પ્રતર સમુદ્ધાત થાય છે, પછી કપાટ-સમુદ્ધાત, પછી દહ્ય સમુદ્ધાત પછી મૂળશરીરમાં પ્રવેશ થાય છે.

પ્રશ્ન ૩૨ : સમુદ્ધાતામાં કેટલા સમય લાગે છે?

ઉત્તર : કેવળીસમુદ્દઘાતમાં તેા આઠ સમય લાગે છે અને બાકીના છ સમુદ્દઘાતામાં અંતમું હૂર્ત સમય લાગે છે.

**પ્રશ્ન 33** : કેવળીસમુદ્દઘાતમાં આઠ સમય કેવી રીતે લાગે છે?

ઉત્તર : દષ્ડમાં એક, કપાટમાં એક, પ્રતરમાં એક, લાકપૂરણમાં એક, પ્રતરમાં એક, કપાટમાં એક, દષ્ડમાં એક, પાછા (મૂળ શરીરમાં) પ્રવેશવામાં એક – આ પ્રકારે (કુલ) આઠ સમય લાગે છે.

પ્રશ્ન ૩૪ : કેવળીસમુદ્દ્ધાતનું શું ફળ છે?

ઉત્તર : કેવળીસમુદ્ધાત થવાથી (આયુ સિવાયના) ત્રણ અઘાતિ-કર્મોની સ્થિતિ ઘટીને આયુકમ'ની સ્થિતિ બરાબર થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : કેવળીસમુદ્દઘાત થવાનું કારણ શું છે? ઉત્તર : કેવળીસમુદ્દઘાત સ્વયં થાય છે, તેમાં નિમિત્ત કારણ અઘાતિ-કર્મોની સ્થિતિ પૂર્વોક્ત પ્રકારે (આયુ કર્મ'થી) વિષમ રહી જવી તે છે. **પ્રશ્ન ૩૬** : સમુદ્દઘાત સિવાય અન્ય સમયે આત્મા શા પ્રમાણે હોય છે ?

ઉત્તર : સમુદ્દઘાત સિવાય અન્ય સમયે આત્મા વ્યવહારનયથી પાતપાતાના નાના કે માેટા શરીરપ્રમાણ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : આત્મા દેહ પ્રમાણ જ કેમ છે?

ઉત્તર : આતમા અનાદિથી નિરંતર દેહ ધારણ કરતો આવ્યો છે. તેમાં જે મોટો દેહ છાડી નાના દેહમાં જાય તા સંકાચ સ્વભાવને લીધે તે નાના દેહપ્રમાણે થઈ જાય છે અને જો નાના દેહ છાડીને માટા દેહમાં જાય તા વિસ્તરણ સ્વભાવને લીધે માટા દેહ-પ્રમાણ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : દેહથી સર્વ'થા મુક્ત થયે આત્મા કયા પ્રમાણથી રહે છે?

ઉત્તર : જે દેહથી મુક્ત થયેા તે દેહ પ્રમાણ (કિંચિત્∙ ન્યૂન) આ મુક્ત આત્મા મુક્ત અવસ્થામાં રહે છે.

પ્ર**ક્ષ ૩૯** : મુક્ત થયા પછી, આત્મા જ્ઞાનની માફક પ્રદેશાથી પણ સર્વલાકમાં કેમ ફેલાઈ જતાે નથી ?

ઉત્તર : દેહથી મુક્ત થયા પછી સંકાચ-વિસ્તરણનું કોઈ કારણ ન હોવાને લીધે આત્મા જે પ્રમાણે (છેલ્લા દેહમાં) હતો તે જ પ્રકારે રહી જાય છે. જ્ઞાન પણ સવે લાકમાં ફેલાતું નથી, પરંતુ આત્મપ્રદેશમાં રહીને જ સમસ્ત લાકાલાકને જાણતું હાવાથી લાકાલાકપ્રમાણ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૪૦ : કયા વ્યવહારનયથી આત્મા દેહ પ્રમાણ છે ? ઉત્તર : અનુપચરિત અસદભૂત વ્યવહારનયથી આત્મા દેહ પ્રમાણુ છે. અહીં, દેહ અને આત્મા એકક્ષેત્રાવગાહી હોવાથી गाथा १० ९५

અનુપચરિત છે, દેહનું નિજક્ષેત્ર દેહમાં છે, આત્માનું નિજક્ષેત્ર આત્મામાં છે, આ પ્રકારે આત્માના અને દેહના પરસ્પર અત્યંત અભાવ હાવાથી અસદ્ભૂત છે. આ આકાર પર્યાય છે તેથી વ્યવહાર છે.

પ્રશ્ન ૪૧ : નિશ્ચયનયથી આત્મા કયા પ્રમાણુથી તસ્થિત)છે?

ઉત્ત**ર** : નિશ્ચયનયથી આત્મા પાતાના અસંખ્યાત -પ્રદેશ પ્રમાણુ છે. આ પ્રમાણુ સર્વત્ર, સર્વદા તેટલું જ રહે છે.

**પ્રશ્ન ૪૨** : શરીરની અવગાહના એાછામાં એાછી કેટલી હાેઈ શકે છે ?

ઉત્તર : ઓછામાં એાછી શરીરની અવગાહના આંગળીની ઉંચાઈના અસંખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ હાય છે. ઉત્સેધાંગુલ (શખ્દ)ના અર્થ આંગળીપ્રમાણ થાય છે. આટલું શરીર લખ્ધપર્યાપ્તક સૂક્ષ્મ નિગાદીયા જીવનું હાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૩** : શરીરની અવગાહના વધારેમાં વધારે કેટલી હોય છે ?

ઉત્તર : શરીરની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના એક હજાર યાજન પ્રમાણ હાઈ શકે છે. આટલું શરીર સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રમાં મહામત્સ્યનું હાય છે.

પ્રશ્ન ૪૪ : મધ્યમ અવગાહના કેટલાં પ્રકારની છે ?

ઉત્તર : (ઉપર્યુ'ક્ત) એાછામાં એાછી અવગાહનાથી વધુ અને વધુમાં વધુ અવગાહનાથી એાછી–એમ મધ્યમ અવ-ગાહનાના અસંખ્યાત પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન ૪૫ : આ આત્મા દેહમાં જ કેમ વસતો ચાલ્યા આવ્યા છે ?

ઉત્તર : દેહમાં મમત્વ હાવાથી દેહમાં જ રહેતા આવ્યા

છે. આયુસ્થિતિના ક્ષયને લીધે કાેઈ પણ એક દેહમાં કાયમને માટે રહી શકતા નથી, તથાપિ દેહાધ્યાસ હાેવાને કારણે તુરત જ બીજા દેહને ધારણ કરી લે છે. જન્મ–મરણના દુઃખ અને દેહના સંખંધથી થવાવાળાં ભૂખ તરસ, ઈપ્ટિવિયાગ, અનિષ્ટ-સંયાગ, વેદના વગેરેનાં દુઃખ દેહાત્મખુદ્ધિના કારણે જ ભાગવવા પડે છે.

પ્રશ્ન ૪૬ : દેહથી મુક્ત થવાના ઉપાય શું છે?

ઉત્તર : દેહ ઉપરથી મમત્વ હઠાવવું, દેહમાં આત્મ-ખુદ્ધિ ન કરવી એ દેહથી મુક્ત થવાના મૂળ ઉપાય છે.

ઉત્તર : હું અશરીરી, અમૂર્ત, અકર્તા, અભોકતા, શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર છું એ પ્રકારે પોતાના સ્વરૂપના અનુભવ કરે. આ પરમપારિણામિક નિજ શુદ્ધાત્માના અવલં બનથી જીવ પહેલાં માહભાવથી મુક્ત થાય છે. પછીથી કષાયાથી મુક્ત થાય છે, અને તુરત જ માહનીય કર્મના ક્ષય થઈ જાય છે. આ પછી જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અન્તરાયના ક્ષય તેમ જ અનં તજ્ઞાન, અનં તદર્શન અને અનં તરાકિતના આવિર્ભાવ થાય છે. તે પછી બાકી રહેલાં અઘાતિ કમાંથી તેમ જ દેહથી સર્વથા મુક્ત થઈ જાય છે. આ બધાના એક માત્ર ઉપાય અનાદિ—અનં ત, અહેતુક, ચૈતન્યમાત્ર નિજકારણ પરમાતમાનું અવલં બન છે.

આ પ્રકારે આત્મા " સ્વદેહ-પ્રમાણ છે" એ અર્થના વ્યાખ્યાનના અધિકાર પુરા કરીને જીવ "સંસારસ્થ" છે તેનું વર્ણન કરે છે. भाषा ११

## पुठविजलतेयवाऊ वणफ्फदी विविद्दथावरे इंदी। विगतिगचहुपंचक्खा तस जीवा हें।ति संखादि॥११॥

भन्यः पुठविजलतेयवाऊ वणफ्स्सी विविद्द एइंदी थावरहेां होति संखादी विगतिगचहुपंचक्खा तसजीवा होति।

અર્થ : પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિ-કાયવાળા વિવિધ એકેન્દ્રિય જીવા સ્થાવર છે અને શંખ, કીડી વિગેરે દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય જીવા તે ત્રણ જીવા છે.

પ્રશ્ન ૧ : પૃથ્વીકાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પૃથ્વી જ જેનું શરીર હાેય તેને પૃથ્વીકાય કહે છે. જે જીવ મરીને પૃથ્વીશરીર ધારણ કરવા માટે માેલ-વાળી વિગ્રહગતિમાં હાેય તે વિગ્રહગતિ જીવ પણ પૃથ્વીકાય છે. તેનું શુદ્ધ નામ પૃથ્વીજીવ છે.

> પ્રશ્ન ૨ પૃથ્વીકાયની કેટલી જાતિએ છે? ઉત્તર : પૃથ્વીકાયની છત્રીસ જાતિએ છે

(૧) મૃત્તિકા (૨) રેતી (૩) શર્ક રા (૪) ઉપલ (૫) શિલા (૧) મીઠું (૭ લાૅં હું લાૅં હું) (૮) તામ્ર (૯) રાંગા (૧૦) સીસુ (૧૧) સુવર્ણ (૧૨) ચાંદી (૧૩) વજ (૧૪) હડતાલ (૧૫) હિં શુલ (૧૬) ભેનસિલ (૧૭) તૃતિયા (૧૮) અજં ન (૧૯) પ્રવાલ (૨૦) ભુડભુડ (૨૧) અભરખ (૨૨) ગાંમેદ (૨૩) રુચક (૨૪) અંક (૨૫) સ્ફડિક (૨૬) લાંહિતપ્રભ ૨૭) વૈડ્ર્ય (૨૮) ચન્દ્રકાન્ત (૨૫) સ્કડિક (૨૬) લાંહિતપ્રભ ૨૭) વૈડ્ર્ય (૨૮) ચન્દ્રકાન્ત (૨૯) જળકાન્ત (૩૦) સૂર્યકાન્ત (૩૧) ગારિક (૩૨) ચાંદનમણી (૩૩) પદ્મા (૩૪) પુખરાજ (૩૫) નીલમ (૩૬) મસાર ગલ્લન

**મક્ષ ૩** : પૃથ્વીકાય જીવના દેહની અવગાહના કેટલી **હાેય છે** ?

ઉત્તર : ઘનાંગુલના અસંખ્યાતભાગ પ્રમાણ, પૃથ્વીકાય જીવના દેહની અવગાહના હાેય છે.

પ્રશ્ન ૪ જળકાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જળ જેનું શરીર હાેય તેને જળકાય કહે છે. જે જીવ જળકાયમાં ઉત્પન્ન થવા માટે માેડાવાળી વિશ્રહગતિમાં હાેય તેને પણ જળકાય કહે છે. તેનું શુદ્ધનામ જળજીવ છે.

પ્રશ્ન પ : જળકાયની કેટલી જાતિએા છે?

ઉત્તર : જળકાયની અનેક જાતિઓ છે, જેવી કે એાસ, તુષાર, કુહર બિંદુ, શીકર, શુદ્ધજળ, ચન્દ્રાન્તજળ, ઘનાદક, એાલા વગેરે.

પ્રશ્ન ६ જળકાય જીવના દેહની અવગાહના કેટલી હોય છે? ઉત્તર : ઘનાંગુલના અસંખ્યાત ભાગ પ્રમાણ જળકાય જીવની અવગાહના હેાય છે.

પ્રશ્ન ७ : અમિકાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અગ્નિ જ જેનું શરીર છે તેને અગ્નિકાચ કહે છે. જે જીવ અગ્નિકાયમાં ઉત્પન્ન થવા માટે માેડાવાળી વિશ્રહગતિમાં હાેય તેને પણ અગ્નિકાય કહે છે. તેનું શુદ્ધનામ અગ્નિકાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : અગ્નિકાયની કેટલી જાતિએ છે?

ઉત્તર : અગ્નિકાયની અનેક જાતિઓ છે જેવી કે જ્વાળા આંગીર, કિરણ, મુર્મુર, શુદ્ધઅગ્નિ વજા, (વિજળી વગેરે,) વડવાનળ, નન્દીશ્વરધૂમકુષ્ડ, મુકુટાનલ વગેરે.

गाथा ११

પ્રશ્ન ૯ : અગ્નિકાય જીવની અવગાહના કેટલી હોય છે ? ઉત્તર : ઘનાંગુલના અસંખ્યાત ભાગપ્રમાણુ, અગ્નિકાય જીવોની અવગાહના હોય છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : વાયુકાય જવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વાયુ જ જેનું શરીર છે તેને વાયુકાય જીવ કહે છે. જે જીવ વાયુકાયમાં ઉત્પન્ન થવા માટે માેડાવાળી વિશ્રહગતિમાં હાય તેને પણ વાયુકાય જીવ કહે છે. તેનું શુદ્ધ નામ વાયુજીવ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : વાયુકાય જીવ કેટલા પ્રકારના હાય છે? ઉત્તર : વાયુકાય જીવ અનેક પ્રકારના હાય છે જેવા કે વાત, ઉદ્દગમ, ઉત્કલિ, મહુડલી, મહાન્ ઘન, ગુંજા, વાત-વલય વગેરે.

**પ્રશ્ન ૧૨** : વાયુકાયિક જીવની અવગાહના કેટલી હોય છે ?

ઉત્તર : ઘનાંગુલના અસંખ્યાત ભાગપ્રમાણ વાચુકાયિક જીવાની અવગાહના હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : વનસ્પતિકાય જીવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: વનસ્પતિ જ જેનું શરીર છે તેને વનસ્પતિ-કાય જીવ કહે છે. જે જીવ વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન થવા માટે માહાવાળી વિગ્રહગતિમાં હાય તેને પણ વનસ્પતિકાય કહે છે. આ જીવનું શુદ્ધ નામ વનસ્પતિજીવ છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : વનસ્પતિકાય જીવના કેટલા પ્રકાર છે ? ઉત્તર : વનસ્પતિકાય જીવ બે પ્રકારના હોય છે. (૧) પ્રત્યેક–વનસ્પતિ (૨) સાધારણ–વનસ્પતિ. પ્રશ્ન ૧૫ : પ્રત્યેક-વનસ્પતિકાય જીવ કેાને કહે છે ? ઉત્તર : જે વનસ્પતિકાય જીવાના શરીર પ્રત્યેક (જુદા જુદા) છે અર્થાત્ એક શરીરના સ્વામી એક જ જીવ હાય તેને પ્રત્યેક-વનસ્પતિકાય જીવ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : સાધારણ વનસ્પતિકાય જીવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે વનસ્પતિકાય જીવાના શરીર સાધારણ હોય છે અર્થાત્ એક શરીરના સ્વામી અનેક જીવા હોય તેને સાધારણ વનસ્પતિકાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય જીવના કેટલા ભેદ છે?

**ઉત્તર** : પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયના એ લેંદ છે. (૧) સપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિ (૨) અપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિ.

પ્રશ્ન ૧૮ : સપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે પ્રત્યેક વનસ્પતિ સાધારણ વનસ્પતિકાય જીવની સાથે ઢોચ તેને સપ્રતિષ્કિત પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : સપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય છવાની શું એાળખાણુ છે?

ઉત્તર : જ્યાં સુધી શીરા, (રેખા', જોડ, પર્વ (ગાંઠ) વગેરે અપ્રગટ હાય ત્યાં સુધી જેમ કે કુણી-કાકડી, કુણાં તુરીયા, શાડા દિવસની ઉમ્મરવાળી શેરડી વગેરે જેને તાડવાથી એકસરખા કટકા થાય, જેમ કે ધનંતરના પત્તા, પાલકના પત્તા, વગેરે; કાપ્યા છતાં પણ જે ફરીથી ઉગી જાય જેમકે ખટાકા વગેરે, તથા જે વનસ્પતિના કંદ, મૂળ, શાખા વગેરેની છાલ જાડી હાય જેમ કે કુંવારપાટુ, મૂળા, ગાજર વગેરે.

गाथा ११ १०१

**મક્ષ ૨૦** : સપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિ **ભક્ષ્ય છે કે** અભક્ષ્ય ?

ઉત્તર : સપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં અનંત સાધારણ વનસ્પતિ જીવ રહે છે. તેથી સપ્રતિષ્ઠિત પ્રત્યેક વનસ્પતિ અભક્ષ્ય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : સાધારણ વનસ્પતિના કેટલા ભેંદ છે?

ઉત્તર : સાધારણ વનસ્પતિના બે લેંદ છે :

- (१) आहर साधारणु वनस्पतिष्ठाय (आहर-निशेष)
- (ર) સૂક્ષ્મ સાધારણ-વનસ્પતિકાય (સૂક્ષ્મ નિગાદ) આ બન્નેના પણ બે-એ ભેદ છે. (૧) નિત્ય-નિગાદ (ર) ઇતર-નિગાદ

પ્રશ્ન ૨૨: નિત્ય નિગાદ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે જીવા નિગાદ સિવાયની બીજી કાેઈ પણ પર્યાયને હજુ સુધી પ્રાપ્ત થયા નથી તેમને નિત્ય-નિગાદ કહે છે. આ જીવા બે પ્રકારના છે. (૧) અનાદિ-અનંત નિત્યનિગાદ (૨) અનાદિ-સાંત નિત્યનિગાદ.

પ્રશ્ન ૨૩ : અનાદિ અનંત નિત્યનિગાદ કાેને કહે છે? ઉત્તર : જેઓએ આજદિન સુધી નિગાદ સિવાયની બીજી કાેઈ પર્યાય પ્રાપ્ત કરી નથી અને કરશે પણ નહીં તેમને અનાદિ અનંત નિત્યનિગાદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : અનાદિ સાંત નિત્યનિગાદ કાને કહે છે? ઉત્તર : જે જીવાએ અનાદિથી આજ સુધી નિગાદ સિવાયની બીજી કાેઈ પર્યાય પ્રાપ્ત કરી નથી, પરંતુ ભવિષ્યમાં બીજી પર્યાય પ્રાપ્ત કરશે એટલે કે નિગાદથી બહાર નિકળી જશે તે જીવાને અનાદિ સાંત નિત્ય નિગાદ કહે છે. પ્રશ્ન ૨૫ : ઇતર-નિગાદ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે જીવા નિગાદથી નીકળીને બીજી સ્થાવર-કાર્યામાં અથવા ત્રસકાયમાં ઉત્પન્ન થયા હોય, પરંતુ ફરી પાછા નિગાદમાં આવ્યા હોય. તેમને ઇત્તર-નિગાદ કહેવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન ૨**૬ : બાદર અને સૂક્ષ્મ એવા લેદ બીજી (વન-સ્પતિકાય સિવાયની) સ્થાવરકાયમાં હોય છે <sub>?</sub>

ઉત્તર : પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં તેા આદર-સૂક્ષ્મ લેંદ નથી હોતા કારણ કે તે આદર જ હોય છે. પૃથ્વીકાય, જળકાય, અગ્નિકાય અને વનસ્પતિકાય-આ ચારે (જીવા)ના આદર અને સફ્ષ્મ લેંદ હોય છે.

**પ્રશ્ન ૨૭** : પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય જીવાની અવગાહના કેટલી હોય છે ?

ઉત્તર : અંગુલના સંખ્યાતમાં ભાગથી માંડીને એક હજાર યાજન સુધીની અવગાહના હોય છે. હજાર યાજનની અવગાહના સ્વયંભૂરમણસસુદ્રમાં કમળની હોય છે.

**પ્રશ્ન ૨૮** : સાધારણ વનસ્પતિકાય જીવાની અવગાહના કેટલી હોય છે?

ઉત્તર : અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ–પ્રમાણ સાધા-રણ વનસ્પતિ અર્થાત્ નિગાદના જીવાની અવગાહના હોય છે.

પ્રશ્ન ૨૯: સ્થાવર જીવ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે જીવોને એક સ્પશે<sup>°</sup>ન્દ્રિય જ હોય અને અંગાપાંગ ના હોય તેમને સ્થાવર જીવાે કહે છે. ઉપર કહેલાં પાંચે પ્રકારના જીવાે સ્થાવર છે.

પ્રશ્ન ૩૦ : ત્રસ જીવ કોને કહે છે?

गाया ११ १०३

ઉત્તર : જે જીવાને સ્પર્શ અને રસના છે; સ્પર્શ, રસના, ઘાણુ એ ત્રણું, સ્પર્શ, રસના, ઘાણું, ચક્ષુ એ ચાર અથવા સ્પર્શ, રસના, ઘાણું, ચક્ષું, શ્રીત્ર એ પાંચ ઇન્દ્રિયા હોય તેમને ત્રસ જીવા કહે છે. આ કારણથી ત્રસ જીવા ચાર પ્રકારના છે. (1) દ્વીન્દ્રિય (ર) ત્રીન્દ્રિય (૩) ચતુરિન્દ્રિય અને (૪) પંચેન્દ્રિય.

પ્રશ્ન ૩૧ : દ્રીન્દ્રિય કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : સ્પર્શનેન્દ્રિયાવરણ અને રસનેન્દ્રિયાવરણ કર્મના ક્ષયાપશમથી તેમ જ વીર્યાં તરાયકર્મના ક્ષયાપશમથી અને અંગાપાંગનામકર્મના ઉદ્દયથી જેમના બે ઇન્દ્રિયવાળી કાયમાં જન્મ થાય છે તેમને દ્વીન્દ્રિય કહે છે. જેમ કે શંખ, લટ, છીપ, કાેડી, અળસીયુ, જળા વગેરે.

**પ્રશ્ન ૩૨** : દ્રીન્દ્રિય જીવાના દેહની અવગાહના કેટ**લી** હાય છે ?

ઉત્તર : અંગુલના અસંખ્યાત ભાગથી માંડીને બાર યાજન સુધીની અવગાહના (દ્વીન્દ્રિય જીવના દેહની) હાય છે. બાર યાજનની અવગાહનાવાળા શંખ અંતિમ સમુદ્રમાં હોય છે.

પ્રશ્ન 33 : ત્રીન્દ્રિય જીવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સ્પર્શ નેન્દ્રિયાવરણ, રસનેન્દ્રિયાવરણ, ઘાણેન્દ્રિ-યાવરણના ક્ષયોપશમથી તથા વીર્યા તરાયના ક્ષયોપશમથી તથા અંગાપાંગનામકમેના ઉદયથી ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા દેહમાં જેમની ઉત્પત્તિ થાય છે તે ત્રીન્દ્રિય જીવા કહેવાય છે. જેમ કે કીડી, માંકડ, વીંછી, જૂ વગેરે.

> પ્રશ્ન ૩૪ : ત્રીન્દ્રિય જીવાની અવગાહના કેટલી હાય છે? ઉત્તર : ત્રીન્દ્રિય જીવાની અવગાહના ઘનાંગુલના

અસંખ્યાત ભાગથી માંડીને ત્રણ કેાસ સુધીની હોય છે. ત્રણ કેાસની અવગાહનાવાળા વીંછી અન્તિમ દ્વીપમાં મળી આવે છે.

પ્રશ્न ૩૫ : ચતુરિન્દ્રિય છવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સર્પ નેન્દ્રિયાવરણ, રસનેન્દ્રિયાવરણ, ઘાણેન્દ્રિયા-વરણ અને ચક્ષુરિન્દ્રિયાવરણના ક્ષયાપશમથી તથા વીર્યા તરાયના ક્ષયાપશમથી તેમજ અંગાપાંગનામકર્મના ઉદ્દયથી, ચાર ઇન્દ્રિયા-વાળા દેહમાં જે જ્વાના જન્મ થાય છે તેમને ચતુરિન્દ્રિય જ્વા કહે છે, જેમ કે માખી, મચ્છર, ભમરા.

**પ્રશ્ન ૩**૬ : ચતુરિન્દ્રિય જીવેાની અવગાહના કેટલી હોય છે?

ઉત્તર : ચતુરિન્દ્રિય જીવાની અવગાહના ઘનાંગુલના અસંખ્યાત ભાગથી માંડીને એક યાજન સુધીની હોય છે. એક યાજનની અવગાહનાવાળા ભમરા અંતિમ (સ્વયંભૂરમણ નામના) દ્વીપમાં મળી આવે છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : પંચેન્દ્રિય જીવના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : પંચેન્દ્રિય જીવા છે પ્રકારના હોય છે :- (૧) અસંત્રીપંચેન્દ્રિય (૨) સંત્રીપંચેન્દ્રિય. અસંત્રી-પંચેન્દ્રિય તા માત્ર તિર્થ ચગતિમાં જ હોય છે, પરંતુ સંત્રી પંચેન્દ્રિય જીવા તા ચારેય ગતિઓમાં હોય છે. નરકગતિ, મનુષ્યગતિ અને દેવ-ગતિમાં સંત્રી જીવા પંચેન્દ્રિય જ હોય છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : અસંત્રી કોને કહે છે?

ઉત્તર : જેમને મન ન હોય તેમને અસંત્રી કહે છે. મનના આલંખનથી જ હિત-અહિતના વિચાર અને હેય- गाथा ११ १०५

ઉપાદેયના ગ્રહુણુ–ત્યાગની પ્રવૃત્તિ થઈ શકે છે. (એક–દ્વી–ત્રી– ચતુરિન્દ્રિય જીવા માત્ર અસંત્રી જ હોય છે.)

પ્રશ્ન ૩૯ : સંત્રી જીવ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જેઓ મનસહિત હોય, અને જેઓ શિક્ષા, ઉપદેશ શ્રહણ કરી શકે, તેઓ સંગ્રી કહેવાય છે, સંગ્રી જીવા જ સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન કરી શકે છે.

પ્રશ્ન ૪૦ : પંચેન્દ્રિય જીવ કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્પર્શ નેન્દ્રિયાવરણ, રસનેન્દ્રિયાવરણ, ઘ્રાણેન્દ્રિયા-વરણ ચક્ષુરિન્દ્રિયાવરણ અને શ્રોત્રેન્દ્રિયાવરણના ક્ષયાપશમથી તેમજ વીર્યા તરાયના ક્ષયાપશમથી તથા અંગાપાંગનામકર્મના ઉદયથી પાંચ ઇન્દ્રિયાવાળા દેહમાં જેમના જન્મ થાય છે, તેમને પંચેન્દ્રિય કહે છે. આમાં, જે જ્વાને નાઇન્દ્રિયાવરણના પણ ક્ષયાપશમ હોય છે તેમને સંત્રી પંચેન્દ્રિય કહે છે અને જેમને નાઇન્દ્રિયા-વરણના ક્ષયાપશમ નથી હોતા તેમને અસંત્રી પંચેન્દ્રિય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૪** દે : પંચેન્દ્રિય જીવાની અવગાહના કેટ**લી** હોય છે ?

ઉત્તર : ઘનાંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગથી એક હજાર યાજન સુધીની. એક હજાર યાજન લાંબા, પાંચસા યાજન પહોળા અને બસા પચાસ યાજન જાડા દેહવાળા મહામત્સ્ય સ્વયંભૂરમણ નામના અંતિમ સમુદ્રમાં મળી આવે છે.

**પ્રશ્ન ૪૨** : શું અધા જીવા ત્રસ અને સ્થાવરામાં જ મળી આવે છે?

ઉત્તર : મુક્ત જીવા ન તો ત્રસ છે ન સ્થાવર તેઓ ત્રસ અને સ્થાવરાની સમસ્ત યાનિઓથી મુક્ત થઈ ગયેલાં છે. પ્રશ્ન ૪૩ : ત્રસ-સ્થાવર જીવામાં જન્મ કેમ થાય છે?

ઉત્તર : ઇન્દ્રિય–સુખમાં આસક્ત હોવાથી અને એ કારણુથી ત્રસ–સ્થાવર જીવાની હિંસા થતી હોવાને લીઘે આ (ત્રસ–સ્થાવર–જીવ–પર્યાયોમાં)માં જન્મ થાય છે.

પ્રશ્ન ૪૪ : ઇન્દ્રિયસુખની આસક્તિ કેમ થાય છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર નિજ પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા પરમ અતીન્દ્રિય સુખના સ્વાદ જેમને નથી, તેમને ઇન્દ્રિયસુખામાં આસક્તિ થાય છે. તેથી જેઓને સંસાર– જન્માથી નિવૃત્ત થવાની ભાવના હોય તેમણે અનાદિ, અનંત, અહેતુક, નિજ ચૈતન્યસ્વરૂપ, કારણપરમાત્માની ભાવના કરવી જોઈએ.

હવે, ત્રસ–સ્થાવર જીવાનું જ, ચૌદ જીવસમાસા દ્વારા વિશેષ વિવરણ કરે છે.

> समणा अमणा णेया पंचेंदिय णिम्मणा परे सन्त्रे । बादर सुहमे इन्दी सन्त्रे पज्जत्त इदरा य ॥ १२ ॥

अन्वय : पंचेंदिय समणा अमणा णेया, परे सब्वे णिम्मणा, एइन्दी बादर सुहम, सब्वे पञ्जूत य इदश ।

અર્થ : પંચેન્દ્રિય જીવા મનવાળા અને મન વગરના – એમ બે ભેદવાળા છે. બાકીના બીજા જીવા અથવા દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય જીવા અસંગ્રી છે – મન વગરના છે. એકન્દ્રિય જીવા પણ અસંગ્રી છે અને બાદરસ્ત્ર્લ્મના ભેદથી બે પ્રકારે છે. આ બધા સાતેય પ્રકારના જીવા – બાદર એકેન્દ્રિય, સ્ત્રુલ્મ એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અસંગ્રી

गाथा १२ १०७

પંચેન્દ્રિય અને સંગ્રી પંચેન્દ્રિય – પર્યાપ્ત છે અને અપર્યાપ્ત છે. આ પ્રકારે ચૌદ જીવસમાસ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧ : પર્યાપ્ત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેમને પર્યાપ્તિનામ કર્માના ઉદય હાય તેમને પર્યાપ્ત કહે છે.

પ્રશ્ન ર પર્યાપ્તિનામકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી જીવ પાતપાતાને યાગ્ય છ, પાંચ કે ચાર પર્યાપ્તિઓને પૂર્ણ કરે તેને પર્યાપ્તિનાકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન 3 : અપર્યાપ્ત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેમને અપર્યાપ્તિનામકર્મનો ઉદય હોય તેમને અપર્યાપ્ત કહે છે.

પ્રશ્ન ૪ : અપર્ચાપ્તિનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી જીવ પાતપાતાને યાગ્ય પર્યાપ્તિઓને પૂર્ણ ન કરી શકે અને (તે પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ થતાં પહેલાં જ) મરણ પામે તેને અપર્યાપ્તિનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન પ : પર્ચાપ્તિ, અપર્યાપ્તિની આ વ્યાખ્યાથી તો, જેમને પર્યાપ્તિનામકર્મનો ઉદય છે તેઓ, પૂર્વભવના મરણ પછી વિશ્રહ ગતિમાં તેમ જ પામીને પહેલા અંતર્મું હુર્ત દરમ્યાન અપર્યાપ્ત જ કહેવાશે ?

ઉત્તર : જેમને પર્ચાપ્તિનામકમ ના ઉદય છે તે જવા વિત્રહગતિમાં તેમજ જન્મના પહેલા અંતર્મું હુર્તમાં નિવૃત્તિપર્યાપ્ત કહેવાય છે. પ્રશ્ન ६ : નિવૃત્તિપર્યાપ્તિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે જીવોને, પાતાપાતાને યાગ્ય પર્યાપ્તિઓ ત્તા જરૂરથી પુરી થશે, અને પુરી થયા પહેલાં જેમનું મરણ નહીં જ થાય, તેઓ, શરીરપર્યાપ્તિ જ્યાં સુધી પુરી ના થાય ત્યાં સુધી નિવૃત્તિપર્યાપ્ત કહેવાય છે.

**પ્રશ્ન ૭** : અપર્યાપ્ત શખ્દથી અહીં કઈ કઈ અપર્યા-પ્તિએા ગ્રહણ કરવી જોઈએ શ

ઉત્તર : અહીં, જેઓને અપર્ચાપ્તિનામકર્મના ઉદય છે તે (બધા) અપર્ચાપ્તા કે જેમના બીજા નામ લખ્ધપર્યાપ્ત અને નિવૃત્તિપર્યાપ્ત છે–તે બંને અપર્યાપ્તાનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ.

પ્રશ્ન ૮ : પર્યાતિ કેટલી છે?

ઉત્તર : પર્ચાપ્તિ છ છે : (૧) આહારપર્ચાપ્તિ (૨) -શરીરપર્ચાપ્તિ (૩) ઇન્દ્રિયપર્ચાપ્તિ (૪) ધાસા-પર્ચાપ્તિ (૫) ભાષાપર્ચાપ્તિ (૬) મનઃપર્ચાપ્તિ.

પ્રશ્ન ૯ : આહારપર્યાપ્તિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : એક શરીરને છેાડીને નવા શરીરના કારણભૂત જે નાકર્મવર્ગણાઓને જીવ શ્રહણ કરે છે તેમને ખલ અને સ્સભાગ રૂપે પરિણુમાવવાની શક્તિની પૂર્ણતાને આહારપર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : શરીરપર્યાપ્તિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ગ્રહુણ કરેલાં નાકમ વર્ગ ણાઓના સ્કંધામાંથી ખલ ભાગને હાડકાદિ કઠણ અવયવરૂપે તથા રસભાગને લાહી વગેરે પ્રવાહી-અવયવરૂપે પરિણુમાવવાની શક્તિની પૂર્ણતાને શારીરપર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ગ્રહણ કરેલાં નાેકર્મવર્ગણાએાના સ્કંધામાંથી અમુક વર્ગણાએાને ચાેગ્ય સ્થાન ઉપર દ્રવ્યેન્દ્રિયાના આકારરૂપે પરિણુમાવવાની શક્તિની પૂર્ણતાને ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : <sup>શ્</sup>વાસો<sup>ર</sup>છ્વાસ–પર્યાપ્તિ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : તે નાેકમ<sup>°</sup>વગ<sup>°</sup>ણાએાના અમુક રક<sup>°</sup>ધાને ધાસાે-ચ્છ્વાસ રૂપે પરિમાવવાની શક્તિની પૂર્ણુતાને ધાસાે<sup>-</sup>છ્વાસ-પર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : ભાષાપર્યાપ્તિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વચનરૂપ થવા યાેગ્ય ભાષાવર્ગ હાાંએાને વચન-રૂપે પરિહ્યુમાવવાની શક્તિની પૂર્હું તાને ભાષાપર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : મનઃપર્યાપ્તિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યમનરૂપ થવા યાગ્ય મનાવર્ગ હ્યાંઓને દ્રવ્ય-મનના આકારરૂપે પરિહામાવવાની શક્તિની પૂર્હુ તાને મનઃપર્યાપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : સંગ્રી જીવાને કેટલી પર્યાપ્તિ હાય છે?

ઉત્તર : સંત્રી જીવાને છ પર્યાપ્તિઓ હોય છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય જીવેને કેટ**લી** પર્યાપ્તિ હોય છે ?

ઉત્તર : અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવાને મનઃપર્યાપ્તિ છેડીને બાકીની પાંચ પર્યાપ્તિઓ હોય છે.

**પ્રશ્ન ૧૭** : ચાર-ઇન્દ્રિવાળા જીવાને કેટલી પર્યાપ્તિ હોય છે ?

ઉત્તર : ચાર-ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને આહાર, શરીર,

ઇન્દ્રિય, ધાસો<sup>2</sup>છવાસ અને ભાષાપર્યાપ્તિ એ પાંચ પર્યાપ્તિએા હોય છે.

મશ્ર ૧૮ : ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જવોને કેટલી પર્યાપ્તિ હોય છે ?

ઉત્તર : ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને મનઃપર્યાપ્તિ છાેડીને આકીની પાંચ પર્યાપ્તિઓ હોય છે.

પ્રશ્ન ' લાં એ ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને કેટલી પર્યાપ્તિ હોય છે ?

ઉત્તર : બે ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને પણ મનઃ પર્યાપ્તિ છાેડીને બાકીની પાંચ પર્યાપ્તિએા હોય છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : એક ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને કેટલી પર્યાપ્તિ હોય છે?

ઉત્તર : બાદર અને સૃક્ષ્મ અંને પ્રકારના એકેન્દ્રિય-જીવાને આહારપર્યાપ્તિ, શરીરપર્યાપ્તિ, ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ અને ક્યાસા-ધ્રવાસપર્યાપ્તિ એ ચાર પર્યાપ્તિઓ હોય છે.

> પ્રશ્ન ૨૧ : ચૌદ જીવસમાસોના પૂરા નામ કયા કયા છે? ઉત્તર : ચૌદ જીવસમાસોના નામ આ પ્રકારે છે

(૧) આદર એકેન્દ્રિય પર્યાપ્ત (૨) આદર એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૩) સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય પર્યાપ્ત (૪) સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૫) દ્વીન્દ્રિય પર્યાપ્ત (૬) દ્વીન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૭) ત્રીન્દ્રિય પર્યાપ્ત (૧૦) ત્રીન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૦) ચતુરિન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૦) અસંત્રી પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૨) અસંત્રી પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૩) સંત્રી પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્ત (૧૪) સંત્રી પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત

**પ્રશ્ન ૨૨** : આ ચૌદ પ્રકારના જીવસમાસામાંથી કયા ભેદ ઉપાદેય છે ?

ઉત્તર : આમાંના કાેઈ પણ પ્રકાર ઉપાદેચ નથી, કારણ કે આ બધી વિકૃત પર્યાયા છે, આકુળતાએાથી તે જન્મે છે આકુળતાએાની તે જનક (ઉપજાવનારી) છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : તો કઈ અવસ્થા ઉપાદેય છે ?

ઉત્તર : અતીત-જીવસમાસની અવસ્થા ઉપાદેય છે, કારણ કે ત્યાં આત્મા સંપૂર્ણ ગુણાની સ્વાભાવિક અવસ્થારૂપે પરિણમે છે તેથી તે અવસ્થા સહજ-અનંત-આનંદમય છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : અતીત-જીવસમાસ થવાના શું ઉપાય છે?

ઉત્તર : જીવસમાસથી પૃથક્ અનાદિ અનંત, નિજ-સ્વભાવની ઉપાસના અતીત જીવસમાસ થવાના ઉપાય છે.

આ પ્રમાણે, સંસારી જવાનું જીવસમાસ દ્વારા વર્ણન કરીને હવે આ ગાથામાં માર્ગણાસ્થાન અને ગુણસ્થાનાનું વર્ણન કરીને નયવિભાગથી (જીવની) શુદ્ધતા અને અશુદ્ધતાને પ્રરૂપે છે.

> मग्गणगुणठाणेहि चउदसहि हवंति तह असुद्ध या। विण्णेया संसारी सब्वे सुद्धा दु सुद्धणया १३॥

अन्वय : तह संसारी असुद्धणया मग्गणगुणठाणेहिं चउदसहिं हचंति । दु सुद्धणया सन्वे सुद्धा विण्णेया ।

અર્થ : સંસારી જવા અશુદ્ધનયથી ચૌદ માર્ગણા અને ચૌદ ગુણસ્થાના દ્વારા ૧૪-૧૪ પ્રકારનાં છે. પરંતુ શુદ્ધ-નયથી સર્વ જવો શુદ્ધ જાણવા. **પ્રક્ષ ૧** : ગુણસ્થાન કોને કહે છે ?

ઉત્તર : માેહ અને યાેગના નિમિત્તથી સમ્યકત્વ અને ચારિત્ર ગુણાની જે અવસ્થાએા થાય છે તેમને ગુણ સ્થાન કહે છે.

પ્રશ્ન ર : ગુણસ્થાન કેટલા છે?

ઉત્તર : ગુણસ્થાન તેા અસં ખ્યાત છે કારણ કે આત્મગુણાના પરિણુમન અસંખ્યાત પ્રકારના છે, પરંતુ તેમને પ્રયાજન અનુસાર ચૌદ કહ્યાં છે, તે આ પ્રમાણે

(૧) મિથ્યાત્વ (૨) સાસાદન-સમ્યકત્વ (૩) સમ્યગ્-મિથ્યાત્વ (૪) અવિસ્તસમ્યકત્ત્વ (૫) દેશવિસ્ત (૬) પ્રમત્તવિસ્ત (૭) અપ્રમત્તવિસ્ત (૮) અપૂર્વકરણ (૯) અનિવૃત્તકરણ (૧૦) સ્ત્ર્રશ્મસાંપરાય (૧૧) ઉપશાંતમાહ (૧૨) ક્ષીણમાહ (૧૩) સયાગકેવળી (૧૪) અયાગકેવળી

પ્રશ્ન 3 : મિશ્યાત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : માેક્ષમાર્ગના પ્રયાજનભૂત સાત તત્ત્વોનું સાચું શ્રદ્ધાન ન હેાવાને મિશ્ચાત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪ : સાસાદન સમ્ચક<sub>ર</sub>વ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : અનંતાનુઅંધી ક્રોધ-માન માયા લાેેેેલમાંના કાેઈ એક ક્ષાયનાે ઉદય હાેેેતાં, પ્રથમ ઉપશમસમ્યકત્ત્વથી તાે ચ્યૂત થાય અને મિથ્યાત્વનાે ઉદય ન હાેેેતાં જે અંતરાલવતી અયથાર્થભાવ, તેને સાસાદન-સમ્યકત્ત્વ કહે છે.

**પ્રશ્ન પ**: સમ્યગ્**મિશ્યાત્વ કોને કહે છે**?

ઉત્તર : દહીં અને ગાળના મળવાથી ઉપજેલા સ્વાદની

गाथा १३ ११३

જેમ, જ્યાં મિશ્ર પરિણામ હેાય, કે જે નથી તાે કેવળ સમ્યકત્વરૂપ કે નથી તાે કેવળ મિથ્યાત્વરૂપ, પરંતુ જે સમ્યગ્મિચ્ચાત્ત્વરૂપ છે તેવા પરિણામાને સમ્યગ્મિચ્ચાત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ६ : અવિરતસમ્કત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં સમ્યકત્વ તા પ્રગટ થઈ ગયું, પરંતુ એકદેશ કે સર્વદેશ કાઈ પણ પ્રકારના (નિયમપૂર્વકના) સંયમ પ્રગટયા ન હાય તેને અવિરતસમ્યક્ત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ७ : દેશવિરત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં સમ્યગ્દર્શન પણ પ્રગટ છે અને એકદેશસંચમ અથવા સંચમાસંચમ પણ છે, તે પરિણામને દેશવિરત ગુણુસ્થાન કહે છે.

પ્રશ્ન (: પ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાન કોને કહે છે?

ઉત્તર: જ્યાં સર્વદેશસંયમ પણ પ્રગટી ગયા છે પરંતુ સંજવલનકષાયના ઉદય મંદ ન હાવામી પ્રમાદ હાય, તે ભાવને પ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાન કહે છે.

પ્રશ્ન 🗲 : પ્રમાદ એટલે શું, આળસ કે બીજું કાંઈ 🕈

ઉત્તર : ઉપદેશ, વિહાર, આહાર, દીક્ષા, ગીક્ષા વર્ગેરે શુભાપયાગના રાગનું ઉઠવું વગેરે (અહીં) પ્રમાદના અર્થ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : અપ્રમત્તવિસ્ત ગુણસ્થાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં સંજવલનકષાયના ઉદય મંદ થઈ જવાથી પ્રમાદ ન રહે તે પરિણામને અપ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાન કહે છે !

> પ્રશ્ન ૧૧ : અપ્રમત્તવિસ્તના કેટલા ભેદ છે? ઉત્તર : અપ્રમત્તવિસ્તના બે ભેદ છે.

(૧) સ્વસ્થાન-અપ્રમત્તવિરત અને (૨) સાતિશયઅપ્રમત્તવિરત. પ્રશ્ન ૧૨ : સ્વસ્થાન અપ્રમત્તવિરત કેને કહે છે ?

ઉત્તર : જે અપ્રમત્તવિસ્ત પરિણામ પછી ઉંચા સ્થાનના પરિણામ ન થાય પરંતુ છઠ્ઠા ગુણસ્થાનના ભાવ થાય તેને સ્વસ્થાન અપ્રમત્તવિસ્ત કહે છે. તેને સ્વસ્થાન એટલા માટે કહે છે કે તે પાતાના સ્થાનકે રહે છે આગળ વધતું નથી. છઠ્ઠા અને સાતમા ગુણસ્થાનના સમય નાના અંતર્મુ હુર્તમાત્ર છે. જ્યાં સુધી શ્રેણી ના ચઢે એટલે કે આગળ ના વધે ત્યાં સુધી મુનિઓના પરિણામ છઠ્ઠાથી સાતમામાં અને સાતમાંથી છઠ્ઠામાં એ પ્રકારે અસંખ્યાતવાર આવજા કર્યા કરે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : સાતિશય અપ્રમત્ત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે અપ્રમત્તિવિરત પરિણામ પછી આઠમાં ગુણસ્થાનમાં પહેાંચી જવાય તે અપ્રમત્તિવિરતને સાતિશય અપ્રમત્ત-વિરત કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૪** : સાતિશય અપ્રમત્તવિરત ઉપરના ગુણસ્થાનમાં કેમ પહેાંચી જાય છે ?

ઉત્તર : સાતિશય અપ્રમત્તમાં એક જાતના અધઃકરણ પરિણામ થાય છે, જે નિર્મળ પરિણામને લીધે તે (મુનિ) ઉપરના પરિણામમાં (ગુણસ્થાનમાં) પહેાંચી જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : અધઃકરણ પરિણામ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં એવા પરિણામ હાય કે અધઃકરણના કાળમાં, વિવક્ષિત કાળવતી મુનિઓનાં પરિણામ જેવાં અધસ્તન કાળવતી મુનિઓના પરિણામ પણ થઈ શકે (can exactly Match) તેને અધઃકરણ પરિણામ કહે છે. गाथा १३ . ११५

અનં તાનુખંધીના વિસંચાજન, દર્શનમાહનીયના ઉપશમ, દર્શનમાહનીયના ક્ષય, ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમ, ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમ, ચારિત્રમાહનીયના ક્ષય વગેરે ઉચ્ચ સ્થાનાની પ્રાપ્તિ માટે એક વિશિષ્ટ પ્રકારના પરિણામ ત્રણુ શ્રેણીનાં હાય છે:-

(૧) અધઃકરણ (૨) અપૂર્વંકરણ (૩) અનિવૃત્તિકરણ અહીં ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમ કે ક્ષય માટે ઉદ્યમ પ્રારંભ થાય છે, અને તેમાં થવાવાળા નિર્મળ પરિણામામાં આ (અધઃકરણ પરિણામ) પહેલા પ્રકાર છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : સાતિશય અપ્રમત્ત પછી ક્યા ગુણસ્થાનમાં પહેાંચાય છે ?

ઉત્તર : જે ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમ માટે અધઃકરણ પરિણામ થયું હાય તા ઉપશમક-અપૂર્વકરણમાં પહેાંચે છે અને જો ચારિત્રમાહનીયના ક્ષયને માટે અધઃકરણ પરિણામ થયું હાય તા ક્ષપક અપૂર્વકરણમાં પહેાંચે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : અપૂર્વ ગુણસ્થાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમ કે ક્ષય માટે ઉત્તરોત્તર અપૂર્વ પરિણામ થાય તેને અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાન કહે છે. આનું અપૂર્વ કરણ નામ એટલા માટે છે કે આ કાળ દરમ્યાન સમાન-સમયવતી મુનિઓનાં પરિણામ સરખા પણ થઈ જાય પરંતુ વિવક્ષિત સમયથી ભિન્ન (પૂર્વ અથવા ઉત્તર) સમયવતી મુનિઓના પરિણામ સરખા થઈ શકે નહીં. (જીદી કક્ષાના જ રહે)

પ્રશ્ન ૧૮ : આ ગુણસ્થાનના કેટલા પ્રકાર છે ?

ઉત્તર : અપૂર્વ ગુણસ્થાનના બે પ્રકાર છે :

(१) ઉपशभक अपूर्व करेखा (२) क्षपक-अपूर्व करेखा

આ ગુણસ્થાનથી બે શ્રેણિએા થઈ જાય છે.

(૧) ઉપશમ-શ્રેણિ (૨) ક્ષપક શ્રેણિ જે મુનિએ ચારિત્ર માેહનીયના ઉપશમ માટે અધઃકરણ પરિણામ કર્યા હતાં તે ઉપશમશ્રેણિ જ ચઢે છે તેથી તેને ઉપશમક અપૂર્વ કરણ હાય છે, અને જે મુનિએ ચારિત્ર માેહનીયના ક્ષય માટે અધઃકરણ પરિણામ કર્યા હતાં તે ક્ષપકશ્રેણિ જ ચઢે છે, તેથી તેને ક્ષપક અપૂર્વ કરણ હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : ઉપશમશ્રેણિમાં કયા કયા ગુણસ્થાન હાય છે ? ઉત્તર : ઉપશમશ્રેણિમાં ૮મું, ૯મું, ૧૦મું અને ૧૧મું એ ચાર ગુણસ્થાન હાય છે, તે પછી તાે ચારિત્રમાહનીયના ઉપશમના કાળ સમાપ્ત થવાને કારણે, નિયમથી નીચેના ગુણસ્થાનમાં આવવું પડે છે.

પ્રક્ષ ૨૦ : ક્ષપકશ્રેણિમાં કયા કયા ગુણુસ્થાન હેાય છે ? ઉત્તર : ક્ષપકશ્રેણિમાં ૮મું, ૯મું, ૧૦મું, ૧૨મું, ૧૩મું અને ૧૪મું એ છ ગુણુસ્થાન હેાય છે. તે પછી નિયમથી માેક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. ક્ષપકશ્રેણિવાળા કદાપિ નીચે પડતાે નથી.

**પ્રક્ષ ૨**૧ : આ અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાનમાં કયા કયા ખાસ કાર્યો થાય છે ?

ઉત્તર : આ ગુણુસ્થાનમાં (૧) પ્રતિસમય અનંતગુણી વિશુદ્ધિ થવા લાગે છે. (૨) કર્માની સ્થિતિના ઘાત થવા લાગે છે. (૩) નવા સ્થિતિઅંધ એક્ષેક્ષ થઈ જાય છે (૪) કર્માના માટા ભાગના અનુભાગ નષ્ટ થઈ જાય છે. (૫) કર્મવર્ગ ભાઓની અસંખ્યાતગુણી નિર્જરા થવા લાગે છે. (૬) અનેક અશુભપ્રકૃતિયા શુભમાં બદલાઈ જાય છે.

गाथा १३ ११७

પ્રશ્न २२ : અનિવૃત્તિકરણ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં વિવક્ષિત એક સમયવતી મુનિઓના પરિણામ એકસરખા જ હાય, અને પૂર્વ-ઉત્તર સમયવતી મુનિઓના પરિણામ ભિન્ન (જીદા) જ હાય તેને અનિવૃત્તકરાયુ કહે છે. આ અનિવૃત્તિકરા ગુણસ્થાનમાં ચારિત્રમાહનીયની વીસ પ્રકૃતિઓના આઠ વારામાં ઉપશમ કે ક્ષય થઈ જાય છે. ઉપશમક અનિવૃત્તિકરા, વાળાને તા ઉપશમ થાય છે અને ક્ષપક અનિવૃત્તિકરા, વાળાને તા ઉપશમ થાય છે અને ક્ષપક અનિવૃત્તિકરા, વાળાને ક્ષય થાય છે.

**પ્રશ્ન ૨૩** : ચારિત્રિમાહનીયના ઉપશમ અથવા ક્ષયને! શું ક્રમ છે?

ઉત્તર : અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનના નવ ભાગ છે જેમાં

- (૧) પહેલા ભાગમાં તેા ચારિત્રમાેહનીયની કાેઈ પ્રકૃતિનાે ઉપશમ કે ક્ષય નથી થતાે, ત્યાં નામકર્મ વગેરેની સાેળ પ્રકૃતિ-એાનાે ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે.
- (૨) બીજા ભાગમાં, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર એ આઠ પ્રકૃતિઓના ઉપશમ કે ક્ષ**ય** શાય છે
  - (૩) ત્રીજા ભાગમાં નપુંસકવેદના ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે.
  - (૪) ચાૈયા ભાગમાં સ્ત્રીવેદના ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે.
- (પ) પાંચમાં ભાગમાં હાસ્ય, રતિ, અરતિ શાેક, **લય** અને જીગુપ્સા આ છ નાેકષાયાેના ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે.
  - (६) છઠ્ઠા ભાગમાં પુરૂષવેદના ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે.
- (૭) સાતમા ભાગમાં સંજવલન ક્રોધના ઉપશમ કે ક્ષય થઇ જાય છે.

(૮) નવમા ભાગમાં સંજ્વલન માયાના ઉપશમ કે ક્ષય થાય છે.

આ પ્રમાણે આઠ વારામાં વીસ ચારિત્રિમાહનીયની પ્રકૃતિઓનો ઉપશમક અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનમાં ઉપશમ થાય છે અને ક્ષપક અનિવૃત્તિકરણ ગુણસ્થાનમાં ક્ષય થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : સૂક્ષ્મસાંપરાય ગુણસ્થાન કોને કહે છે ? ઉત્તર : જ્યાં, માત્ર સંજવલન સૂક્ષ્મ લાલના ઉદયના કારણે સૂક્ષ્મ લાલ રહી જાય, અને તેને પણ દ્વર કરવા માટે સૂક્ષ્મ- સાંપરાય સંયમ હાય તેને સૂક્ષ્મસાંપરાય-ગુણસ્થાન કહે છે. આ ગુણસ્થાનના અંતે સંજ્વલન સૂક્ષ્મલાલના ઉપશમક સૂક્ષ્મ સાંપરાયના ઉપસમાવે છે અને સૂક્ષ્મલાલનાં ક્ષપક સૂક્ષ્મ સાંપરાયનાં ક્ષય કરે છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : ઉપશાંતકષાય ગુણસ્થાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં ચારિત્રિમાહનીયની એકવીસ પ્રકૃતિએાના ઉપશમ થવાથી યથ પ્યાતચારિત્ર પ્રગટ થઈ જાય છે તેવા અકષાય નિર્મળ પરિણામને ઉપશાંતકષાય ગુણસ્થાન કહે છે.

પ્રશ્ન २६ : ઉપશાંતકષાય ગુણસ્થાનમાં દર્શનમાેહનીયની ત્રણ અને ચારિત્રમાેહનીયની ચાર અનંતાનુખંધી ક્રોધ – માન-માયા લાેભ એ ચાર પ્રકૃતિઓની શું પરિસ્થિતિ હાેય છે ?

ઉત્તર : દ્વિતીયઉપશમસમ્યગ્દ્ધિ અથવા ક્ષાયિકસમ્યગ્-દ્રષ્ટિ જ ઉપશમશ્રેણિ ચડે છે, તે દ્વીતીયઉપશમસમ્યકત્ત્વ સાતમા ગુણુસ્થાનમાં (ઉત્પન્ન) થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૭ : ઉપશાંતકષાય ગુણસ્થાનથી જીવ) કઈ રીતે નીચેના ગુણસ્થાનામાં આવે છે ?

ઉત્તર : દ્વિતીયઉપશમસમ્યગુદ્રષ્ટિ ઉપશાંતકષાય તા

ક્રમથી ૧૦મે, ૯મે, ૮મે, ૭મે અને ૬ઠે ગુણસ્થાને આવે જ છે અને જો વધારે નીચે પડે તા પહેલા ગુણસ્થાન સુધી પણ આવી શકે છે. ક્ષાચિક સમ્ચગૂદ્રષ્ટિ ઉપશાંતકષાય ક્રમથી ૧૦મે, ૯મે, ૮મે, ૭મે અને છઠે ગુણસ્થાને તા આવે જ છે, અને વધારે નીચે પડે તા ચાથા ગુણસ્થાન સુધી જ પડે છે. કારણ કે તેને ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ છે. ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ કદાપિ નષ્ટ થતું નથી. ઉપશાંતકષાય ગુણસ્થાનવાળાનું જો મૃત્યુ થાય તા મરણસમયે તેનું એકદમ ચાયું ગુણસ્થાન થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૮ : ઉપશમશ્રેણિના બીજા ગુણસ્થાનામાં મરણ થાય છે કે નહીં ?

ઉત્તર : ઉપશમશ્રેણિના ખીજા ગુણસ્થાનામાં મરણ થઈ શકે છે. જો મરણ થાય તા તે તે ગુણસ્થાનેથી, મૃત્યુ પહેલાં તુરત જ, ચાથું ગુણસ્થાન પ્રાપ્ત થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૦ : ક્ષીણુ કષાય ગુણસ્થાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ચારિત્રિમાહનીયની અધી પ્રકૃતિઓના ક્ષય થવાથી જ્યાં યથાખ્યાતચરિત્ર થાય, તે અકષાય નિર્મળ પરિણામને ક્ષીણુકષાય–ગુણુસ્થાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૩૧ : ક્ષીણ કષાય ગુણસ્થાનમાં દર્શનમાહનીયની ત્રણ અને અનંતાનુઅંધીની ચાર એ સાત પ્રકૃતિઓની શું સ્થિતિ હાય છે?

ઉત્તર : ક્ષાયિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જ ક્ષપકશ્રેણિ ચડે છે

અને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ ચાથા ગુણસ્થાનથી સાતમા ગુણસ્થાન સુધીના કાઈ પણ ગુણસ્થાનમાં ઉત્પન્ન શ્રાય છે, ત્યાં જ તે સાત પ્રકૃતિઓના ક્ષય થયા હતા, તેથી અહીં (ક્ષીણક્ષાય– ગુણસ્થાનમાં) પણ સાતેય પ્રકૃતિઓના અત્યંત અભાવ છે.

પ્રશ્ન : ૩૨ ક્ષીણુકષાય ગુણસ્થાનના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : ક્ષીણુકષાય ગુણુસ્થાન એક જ પ્રકારનું છે. એમાં ક્ષપકશ્રેણિવાળાએ જ હેાય છે, અને સચાગી, અચાગી પણ માત્ર ક્ષપકા જ હાય છે. આ ગુણુસ્થાનના અંત સમયમાં જ્ઞાનાવરણુનીયની પાંચ, દર્શનાવરણીયની છ, (ચાર દર્શનાવરણી-યની, નિદ્રા અને પ્રચલા), અંતરાયની પાંચ, એમ (કુલ) સાળ પ્રકૃતિઓના ક્ષય થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૩૩ :** આ ગુણસ્થાનમાં સ્ત્યાનગૃદ્ધિ, પ્રચલા-પ્રચલા અને નિદ્રાનિદ્રા એ ત્રણ દર્શાનાવરણીયની શું પરિસ્થિતિ હાય છે?

ઉત્તર : આ ત્રણ પ્રકૃતિઓનો તો ક્ષપકે અનિવૃત્તિ-કરણના પહેલા ભાગમાં જ ક્ષય કરી નાખ્યા હતા, એટલે ત્યારથી જ, આ (પ્રકૃતિઓ)ના અત્યંત અભાવ છે.

પ્રશ્ન ૩૪ : સયોગકેવળી કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ચારેય ઘાતિકમેં ના ક્ષય થઈ જવાથી જ્યારે કેવળ-ગ્રાન, કેવળદર્શન, અનંતસુખ અનંતવીર્થ પ્રગટ થઈ જાય છે ત્યારે કેવળી કહેવાય છે, અને જ્યાં સુધી તેમને શરીર અને યાગ રહે છે ત્યાં સુધી તેમને કેવળી કહે છે. તેમનું બીજું નામ અર્હન્ત-પરમેષ્ઠી પણ છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : અચાગીકેવળી કાને કહે છે?

गाथा १३ १२१

ઉત્તર : અર્લુ ન્ત-પરમેષ્ઠીને જ્યારે યાગના નાશ થઈ જાય છે ત્યારથી માંડીને જ્યાં સુધી શરીરથી મુક્ત ન થાય ત્યાં સુધી અયાગીકેવળી કહેવાય છે. અયાગીકેવળીના કાળ अइउऋ लृ એ પાંચ હ્રસ્વ અક્ષરાને બાલવામાં થાય તેટલા જ છે. તે (કાળ)ના પાછળના લાગમાં બાંત્તર અને છેલ્લે તેર અને જો તીર્થ કર ના હાય તા બાર પ્રકૃતિઓના ક્ષય થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૬ : ચૌદમા ગુણસ્થાન પછી શું સ્થિતિ હાેય છે ક

ઉત્તર : અયાગકેવળી (ગુણસ્થાન) પછી તુરત જ શરીરથી મુકત થઈ ને આત્મા) ખીજા સમયમાં લાેકના અગ્રભાગમાં જઈ ને વિરાજમાન થાય છે. તેમને સિદ્ધ ભગવાન કહે છે.

પ્ર**શ્ન ૩૭** : યથાખ્યાતચારિત્ર અને કેવળજ્ઞાન થયા પછી તુરત જ માક્ષ કેમ નથી થતાે <sup>ફ</sup>

ઉત્તર : જો કે તેરમા ગુણસ્થાનના પહેલા સમયમાં રત્નત્રચની પૂર્ણતા થઈ ગઈ તો પણ, યો ગવ્યાપાર તેરમા ગુણસ્થાનમાં ચારિત્રમાં કંઈક મલિનતા ઉત્પન્ન કરે છે અર્થાત્ પરમચયાખ્યાત ચારિત્ર થવા દેતા નથી. જેમકે કાઈ પુરૂષે ચારીના ત્યાગ કરી દીધા છે તાપણ ચારના સંસર્ગ થાય તા ત્યાં દાષ ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : સંયોગકેવળીના અંતમાં તેા યાગના પણ અભાવ થઈ જાય છે તાે પછી તેરમા ગુણસ્થાન પછી જ નિર્વાણ પ્રાપ્તિ કેમ થતી નથી ?

ઉત્તર : તેરમા ગુણસ્થાન પછી, યાગના અભાવ થયા છતાં પણ અંતર્મુહુર્ત સુધી અઘાતિ–કર્માના ઉદય ગારિત્રમળ ઉત્પન્ન કરે છે તેથી અઘાતિ કર્માના ઉદય–સત્ત્વ સમાપ્ત થતાં તુરત જ માક્ષ થાય છે. **પ્રક્ષ ૩૯** : ઉપર ઉપરના ગુણસ્થાને ચડવાના તથા ગુણસ્થાન અતીત થવાના શું ઉપાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : સર્વ આત્માન્નતિના તથા પૂર્ણ ઉન્નતિના ઉપાય એક જ છે, તે ઉપાયના આલંબનનું ઓછાવત્તાપણું હાે તે જુદી વાત છે. તે ઉપાય અનાદિ—અનંત, અહેતુક ચૈતન્ય સ્વભાવનું આલંબન છે. આ જ ચૈતન્યસ્વભાવનું બીજી નાન કારણપરમાત્મા અથવા કારણપ્રદ્ધા છે. આપણી ઉન્નતિ પણ આ નિજચૈતન્ય કારણપરમાત્માની ભાવના અને અવલંબનથી થશે.

**પ્રશ્ન ૪૦** : શું આ સ્વભાવ સિદ્ધ અવસ્થામાં પણ હોય છે?

ઉત્તર : આ ચેતન્યસ્વભાવ અથવા કારણપરમાત્મા અથવા કારણપ્રદ્ધા સિદ્ધઅવસ્થામાં કાર્યપ્રદ્ધાની સ્થિતિમાં છે, પરંતુ ત્યાં કાર્યપ્રદ્ધા હાવાથી કારણપ્રદ્ધાની અપ્રધાનતા છે. સ્વભાવ તો અનાદિ-અનંત હાય છે. (સિદ્ધ અવસ્થામાં) આજ સ્વભાવને કારણરૂપથી ઉપાદાન કરીને કેવળજ્ઞાનરૂપે પરિશ્વમતા રહેવાનું હાય છે.

પ્રશ્ન ૪! : માર્ગણા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે સરખા ગુણા દ્વારા જવાની શાધ (વર્ગી કરણુ થઈ શકે તે ધર્મા (ગુણા) દ્વારા જવાની શાધ કરવી (વર્ગીકરણુ કરવું) તેને માર્ગણા કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૨ : માર્ગ ણાના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર: માર્ગ હ્યાના ચૌદ પ્રકાર છે.

(૧) ગતિમાર્ગ હ્યા (૨) ઇન્દ્રિયજાતિ માર્ગ હ્યા (૩) કાય માર્ગ હ્યા (૪) ચાગમાર્ગ હ્યા (૫) વેદમાર્ગ હ્યા (૬) કષાયમાર્ગ હ્યા (૭) જ્ઞાનમાર્ગ હ્યા (૮) સંચમમાર્ગ હ્યા (૯) દર્શનમાર્ગ હ્યા

गाथा १३ १२३

(૧૦) લેશ્યામાર્ગ ણા (૧૧) લવ્યત્વમાર્ગ ણા (૧૨ સમ્યક્ત્વમાર્ગ ણા (૧૩) સંગ્નિત્વમાર્ગ ણા (૧૪) આહારક માર્ગ ણા.

પ્રશ્ન ૪૩ : ગતિમાર્ગણા કોને કહે છે?

ઉત્તર : ગતિની અપેક્ષાથી જીવાનું વિશેષજ્ઞાન કરવું તેને ગતિમાર્ગણા કહે છે. આ માર્ગણાથી જીવાનું પાંચ પ્રકારે વિભાગીકરણુ થાય છે. (૧) નારકી (૨) તિર્થાય (૩) મનુષ્ય (૪) દેવ (૫) ગતિરહિત.

પ્રશ્ન ૪૪ : ઇન્દ્રિયજાતિ માર્ગણા કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઇન્દ્રિયજાતિની અપેક્ષાથી જીવાની શાધ કરવી તેને ઇન્દ્રિયજાતિમાર્ગણા અથવા ઇન્દ્રિયમાર્ગણા કહે છે. આ માર્ગણાથી છ પ્રકારે જીવા જણાય છે.

ા૧) એકેન્દ્રિય (૨) દ્વીન્દ્રિય (૩ ત્રીન્દ્રિય (૪ ચતુરિ ન્દ્રિય (૫) પંચેન્દ્રિય (૬) ઇન્દ્રિયરહિત.

પ્રશ્ન ૪૫ : કાયમાર્ગણા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શરીરની પ્રધાનતાથી જીવાના પરિચય મેળવવા તેને કાયમાર્ગણા કહે છે. કાયમાર્ગણાથી જીવા સાત પ્રકારે જણાય છે.

(૧) પૃથ્વીકાયિક ૨) જળકાયિક (૩) અગ્નિકાયિક (૪) વાચુકાયિક (પ) વનસ્પતિકાયિક (६) ત્રસકાયિક (૭) કાયરહિત.

પ્રશ્ન ૪૬ : જે જવા વિચહગતિમાં ગમન કરતા હાય તેમને માત્ર તેજસ અને કાર્મણ શરીર જ છે, તા શું તેઓને કાયરહિતમાં ગણવા ?

ઉત્તર : જે જીવ જે કાયમાં ઉત્પન્ન થવા વિશ્રહગતિથી ગમન કરે છે તેને તે કાયસંબંધી નામકર્મ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હાેવાથી અને એક, બે કે ત્રણ સમયમાં જ અવશ્યપણે તે કાયને પામવાનાં હાેવાથી, તેને તે કાયવાળા જ ગણવામાં આવતા નથી.

પ્રશ્ન ૪૭ : યાગમાર્ગણા કાને કહે છે?

ઉત્તર : કાય, વચન અને મનના પ્રયત્નના નિમિત્તથી આત્મપ્રદેશાનું હલવું તેને યાગ કહે છે. યાગની અપેક્ષાથી જવાના પરિચય કરવા તે યાગમાર્ગણા છે. યાગમાર્ગણાની અપેક્ષાથી જવા સાળ પ્રકારના ગણી શકાય :-

૧) ઔદારિક કાયયાગી ૨) ઔદારિક-મિશ્ર કાયયાગી (૩) વૈક્રિયક-કાયયાગી (૪) વૈક્રિયક-મિશ્ર કાયયાગી (૫) આહારક કાયયાગી (६) આહારક-મિશ્ર કાયયાગી (૭) કામ ણ-કાયયાગી (૮) સત્યવચન યાગી (૯) અસત્યવચન યાગી (૧૦) ઉભય વચનયાગી (૧૧) અનુભય વચનયાગી (૧૨) સત્ય મનાયાગી (૧૩ અસત્ય મનાયાગી (૧૪) ઉભય મનાયાગી (૧૫) અનુભયમનાયાગી (૧૬) યાગરહિત

પ્રશ્ન ૪૮ : વેદમાર્ગ ણા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મૈથુનના સંસ્કાર અને અભિલાષને વેદ કહે છે. વેદની અપેક્ષાથી જીવોની શોધ વેદમાર્ગણા છે. વેદમાર્ગણાથી જીવોના ચાર પ્રકાર છે.

(૧) પુંવેદી (૨) સ્ત્રીવેદી (૩) નપુંસકવેદી (૪ અપગતવેદી પ્રશ્ન ૪૯ : કષાયમાર્ગ ણા કોને કહે છે ?

ઉત્તર ઃ કષાયની અપેક્ષાથી જીવાની શાધને કષાય-માર્ગણા કહે છે. કષાયમાર્ગણાથી જીવા છબ્વીસ પ્રકારના પ્રાપ્ત ચાય છે :- (૧) અનન્તાનુખંધી ક્રોધી (૨) અન. માની (૩) અન-માયાવી (૪) અન. લેાભી (૫) અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ ક્રોધી (६) અપ્ર. માની (૭) અપ્ર. માયાવી (૮) અપ્ર. લેાભી (૯) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ કોધી (૧૦) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માની (૧૧) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માયાવી (૧૨) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ લેાભી (૧૩) સંજવલન ક્રોધી (૧૪) સંજવલન માની (૧૫ સંજવલન માયાવી (૧૬) સંજવલન લેાભી (૧૭) હાસ્યવાન (૧૮) રતિ વાન (૧૯) અરતિવાન (૨૦) શોકવાન (૨૧) ભયવાન (૨૨) જાગુખ્સાવાન (૨૩) યુંવેદી (૨૪ સ્ત્રીવેદી (૨૧ નયુંસકવેદી (૨૬ કષાયરહિત

પ્રશ્ન ૫૦ : જ્ઞાનમાર્ગણા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનની અપેક્ષાથી જીવાના પરિચય મેળવવા તે જ્ઞાનમાર્ગણા છે. જ્ઞાનમાર્ગણાથી જીવા આઠ પ્રકારને પામે છે:

(૧) કુમતિજ્ઞાની (૨) કુશ્રુતજ્ઞાની (૩) કુઅવધિજ્ઞાની (૪) મતિજ્ઞાની (૫) શ્રુતજ્ઞાની (૬) અવધિજ્ઞાની ૧૭ મનઃપર્ચયજ્ઞાની (૮) કેવળજ્ઞાની

પ્રશ્ન પ૧ : સંયમમાર્ગ હ્યા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સંયમની અપેક્ષાથી જવાનું જ્ઞાન કરવું. તેને સંયમમાર્ગણા કહે છે. સંયમમાર્ગણાથી જવા આઠ પ્રકારે જણાય છે:

(૧) અસંયમ (૨) સંયમાસંયમ ૩ સામાયિકસંયમ (૪) છેદાપસ્થાપનાસંયમ (૫ પરિહારવિશુદ્ધિ – સંયમ (૬) સૂક્ષ્મસાંપરાયસંયમ (૭) યથાખ્યાતસંયમ (૮) અસંયમ–સંયમા-સંયમ-સંયમ-સંયમ-સંયમ-સંયમ-સંયમ-સંયમ-સં

પ્રશ્ન પર : દર્શનમાર્ગણ કોને કહે છે?

ઉત્તર : દર્શનની અપેક્ષાથી જીવાના પરિચય મેળવવાને દર્શનમાર્ગણા કહે છે. દર્શનમાર્ગણાથી જીવાના ચાર પ્રકાર પ્રાપ્ત થાય છે :

(૧) ચક્ષુદર્શની ૨) અચક્ષુદર્શની (૩) અવધિ દર્શની (૪) કેવળદર્શની

પ્રશ્ન પ3 : લેશ્યામાર્ગણા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કષાયાેથી અનુરંજિત યાેગપ્રવૃત્તિને લેશ્યા કહે છે. લેશ્યાની અપેક્ષાથી જવાેની શાેધ તે લેશ્યામાર્ગ'ણા છે. લેશ્યામાર્ગ'ણાની અપેક્ષાથા જવાે સાત પ્રકારે છે :−

(૧) કૃષ્ણુ લેશ્યાવાન (૨) નીલ લેશ્યાવાન (૩) કાપાત લેશ્યાવાન (૪) પીત્ત લેશ્યાવાન (૫) પદ્મ લેશ્યાવાન (૬) શુકલ લેશ્યાવાન (૭) લેશ્યારહિત

પ્રશ્ન પર : ભવ્યત્વમાર્ગણા કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : જેઓ રત્નત્રય પામવાને યાેગ્ય હાેય તેમને ભવ્ય કહે છે, અને ભવ્યત્વની દ્રષ્ટિથી જીવાેની શાેધ કરવી તે ભવ્યત્વમાર્ગણા છે. એ માર્ગણાથી જીવ ત્રણ પ્રકારે છે :−

(૧) ભવ્ય (૨) અભવ્ય (૩) અનુભય [સિન્હ]

**પ્રક્ષ પપ** : સમ્યક્ત્વમાર્ગણા કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : સમ્યકત્વની દ્રષ્ટિથી જીવાના પરિચય મેળવવા તેને સમ્યકત્ત્વમાર્ગ હ્યુા કહે છે. આ માર્ગ હ્યાથી છ પ્રકારના જીવા ગણી શકાય :-

(૧) મિથ્ચાત્વી (૨) સાસાદનસમ્યકત્ત્વી (૩) સમ્યગ્ મિથ્યાત્ત્વી (૪) ઉપશમ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ (૫) વેદક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ (६) ક્ષાચિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ गाथा १३ १२७

પ્રશ્ન પર : સંज्ञित्वभाग જા કાને કહે છે?

ઉત્તર : સંજ્ઞીપણાની અપેક્ષાથી જીવાની ઓળખાણ કરવી તે સંજ્ઞિત્વમાર્ગણા છે. આ માર્ગણાથી જીવા ત્રણ પ્રકારના છે: (1) સંજ્ઞી ૨) અસંજ્ઞી (3) અનુભય

પ્રશ્ન ૫૭ : આહારકમાર્ગણા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે જીવ નાેકર્મવર્ગા હાં ઓનું ગ્રહહા કરે છે તે આહારક છે અથવા આહારકપહાની દ્રષ્ટિથી જીવાને ઓળખવાને આહારકમાર્ગ હા કહે છે. આ માર્ગ હાથી જીવા બે પ્રકારના છે: (૧) આહારક (૨) અનાહારક.

પ્રશ્ન ૫૮ : આ બધા ભેદોનું સંક્ષિપ્ત વિવરણ શું છે!

ઉત્તર : વિસ્તારભયથી અહીં વિવરણ લખ્યું નથી તે માટે ગુણુસ્થાનદર્પણ–ચર્ચા અને જીવસ્થાનદર્પણુચર્ચા જેવા. ગુણુસ્થાનદર્પણુમાં સર્વ ગુણુસ્થાનકો અને અતીગ ગુણુસ્થાનકનું અનેક પ્રકારથી વર્ણુન છે.

જીવસ્થાનચર્ચામાં માર્ગાણાઓનું વિશેષ વિવરણ છે, તથા કયા ગુણસ્થાનમાં અને કઈ માર્ગણાના ભેદમાં ગુણસ્થાન-માર્ગાણાઓ, બંધ, ઉદય સત્ત્વ, ભાવ, આસવ વગેરે કેટલાં કેટલાં હોય છે તે વિવરણ સામાન્યપણે છે. વળી જુદી જુદી પર્યાપ્તિઓમાં, અપર્યાપ્ત એક જીવમાં પર્યાપ્ત એક જીવના એક સમયમાં, જુદા જુદા અપર્યાપ્તામાં અપર્યાપ્ત એક જીવના એક સમયમાં (ઉપરની બાબતાનું) કેમ હાય છે તેનું વર્ણન છે.

પ્રશ્ન પ૯ ઃ આ માર્ગ હ્યાસ્થાનામાંથી કર્યું સ્થાન નિર્મળ અને ઉપાદેય છે ? ઉત્તર : આ માર્ગણાએામાં અંતિમ ભેદવાળું સ્થાન અનાહારક) કર્મના ક્ષયથી પ્રગટ થતું હાેવાને લીધે ઉપાદેય છે.

**પ્રશ્ન ૬૦** : અનાહારકપણું તેા છયે કાયના જીવામાં હાય છે તેા તે કેવી રીતે ઉપાદેય છે.

ઉત્તર : આ ઉપાદેય અનાહારકપણામાં સંસારી અનાહારકાનું ગ્રહણ ન કરવું પરંતુ સિદ્ધ ભગવાનનું ગ્રહણ કરવું. સિદ્ધ ભગવાનને નાકર્મવર્ગણાએાનું ગ્રહણ કદાપિ હાતું નથી.

પ્રશ્ન **૬૧ :** બીજા બધા માર્ગણાસ્થાના કેમ હાેય છે? ઉત્તર : સંસારી જીવાને ઉપર કહેલાં બધા પ્રકાર કર્માના ઉદય, ઉપશમ, ક્ષયાપશમ ઉદીરણા વગેરેનું નિમિત્ત

પામીને થાય છે તે તે (પ્રકારા) સ્વાભાવિક નથી.

પ્રશ્ન : **૬**૨ : ક્ષાચિકભાવ પણ કર્મોના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થાય છે, તો તે કેવી રીતે સ્વભાવિક છે ?

ઉત્તર : કર્મના ક્ષયનું નિમિત્ત પામીને થવાવાળા (ક્ષાચિક, ભાવ જો કે આ નિમિત્ત દ્રષ્ટિથી ક્ષયકાળમાં નૈમિત્તક ભાવ છે તો પણ, આગલા (ભવિષ્યના) સર્વ સમયે અનૈમિત્તિક ભાવ છે તેથી સ્વાભાવિક ભાવ છે. વળી, ક્ષયકાળમાં પણ, કર્મોના અભાવ થવારૂપ નિમિત્ત જ કહ્યું છે તેથી કર્મોના અભાવશ્રી (થતા) હોવાને કારણે આ (ક્ષાચિક) ભાવ સ્વાભાવિક ભાવ છે.

પ્રશ્ન **૬૩** : માર્ગ હ્યુસ્થાનામાં છેલ્લા ભેદ દ્વારા ખતા-વવામાં આવેલું નિર્મળ પરિહ્યુમન કેવી રીતે પ્રગટ થાય ?

ઉત્તર : તે તે સમસ્ત માર્ગણાસ્થાનામાંથી વિલક્ષણ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વભાવના અવલ બનથી તે પ્રકારનું નિર્મળ પરિ-

१२९

ણુમન ઉત્પન્ન થાય છે; જેમ કે નરક, તિર્ય ચ, મનુષ્ય દેવ અને ગતિરહિત (સિદ્ધ) પાંચે પર્યાયોથી વિલક્ષણ ચૈતન્ય સ્વભાવના અવલં ખનથી ગતિરહિત પરિણુમન પ્રગટ થાય છે. એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય ઇન્દ્રિયરહિત તે છેયે પર્યાયોથી વિલક્ષણ (જુદા, એવા) સનાતન ચૈતન્યસ્વભાવના અવલં ખનથી ઇન્દ્રિયરહિત પરિણુમન પ્રગટ થાય છે. ઇત્યાદિ પ્રકારથી સર્વ માર્ગણાઓ બાખત સમજ લેવું.

ઉત્તર : ના, એક સનાતન <sup>રો</sup>તન્યસ્વભાવના અવલ બનમાં જ, ગતિમાર્ગ છાના ભેદોથી રહિત, કાયમાર્ગ છાના ભેદોથી રહિત વગેરે વિશેષણા દ્વારા વિભૂષિત ચેતન્ય સામાન્ય સ્વભાવ જ કહેવામાં આવ્યા છે. તે એક જ છે અને તે જ અનાદિ-અનંત, અહેતુક, પરમપારિણામિકભાવમય, કારણ-પરમાત્મા, સમયસાર, શુદ્ધાત્મતત્ત્વ વગેરે સંકેતાથી (નામાથી) કહેવાય છે.

ઉત્તર : શુદ્ધનય વસ્તુના અખંડ સ્વભાવને જુએ છે. કાળગત, ક્ષેત્રગત, શક્તિગત ભેદોના આ નય વિષય કરતાે નથી. આ શુદ્ધનયતું બીજું નામ પરમશુદ્ધનિશ્ચયનય છે. શુદ્ધ નયની દ્રષ્ટિમાં માત્ર ચૈતન્યસ્વભાવ છે. આ દ્રષ્ટિથી બધા જીવાે સ્વભાવથી શુદ્ધ છે.

ઉત્તર : આ શાશ્વત, શુદ્ધ, પારિણામિકભાવનું ધ્યાન કરવું તે જ કર્ત'વ્ય છે. આ શુદ્ધ સ્વભાવ તેા શાશ્વત છે, ધ્યેચરૂપ છે.

આ પ્રમાણે સંસારસ્થ અધિકારનું વિવરણ કરીને સિદ્ધ અને વિસ્ત્રસાદ્ધ્વગતિ એમ બે અધિકારાનું એક ગાથામાં વર્ણન કરે છે.

## णिकम्मा अहगुणा किंचूणा चरमदेहदेा सिद्धा लेायज्जिठिदा णिच्चा उप्पादवपर्हि संजुत्ता १४॥

अन्वय : सिद्धा णिकम्मा, अहुगुणा चरमदेहदेा किंचूणा लेखज्जिटिदा णिच्चा उप्पादवएहिं संजुत्ता

અર્થ : સિદ્ધ ભગવાન આઠ કર્માથી રહિત છે, આઠ ગુણે થી સહિત છે, અંતિમ શરીરથી કાંઈક નાના છે તથા ઉધ્વ'ગમનના સ્વભાવથી લાેકના અત્રભાગમાં સ્થિત છે, નિત્ય છે અને ઉત્પાદવ્યયથી સંયુક્ત છે.

પ્રશ્ન ૧ : સિદ્ધ શબ્દના શું અર્થ છે?

ઉત્તર : सिद्ध्ययति इति सिद्ध : । જેઓ પૂર્ણ વિકાસને પ્રાપ્ત થઈ ગયા તેઓ સિદ્ધ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ર : જીવના વિકાસ કેમ રાકાઈ ગયા છે?

ઉત્તર : જીવના પાતાના વિભાવપરિણામાને કારણે જીવના વિકાસ રાેકાઈ ગયા છે.

પ્રશ્ન 3 : જીવના વિભાવપરિણામ કેમ થઈ જાય છે?

ઉત્તર : કર્માદયનું નિમિત્ત પામીને, જીવને મલિન સંસ્કારના કારણથી વિભાવપરિણામ થાય છે. આ વિભાવપરિણામા દુઃખરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૪ : કર્મા કેટલા પ્રકારના હાય છે ?

ઉત્તર : કર્મા તો અસંખ્યાત પ્રકારના છે, પરંતુ તેમાં ફ્રેળ આપવાના સ્વભાવની જાતિની અપેક્ષાથી મુખ્ય આઠ ભેંદો પડે છે: (૧) જ્ઞાનાવરણીય (૨) દર્શનાવરણીય (૩) વેદનીય (૪) માહનીય (૫) આયુ (૬) નામ (૭) ગાત્ર (૮) અંતરાય.

પ્રશ્ન પ : જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જેનામાં જ્ઞાન પ્રગટ ન થવા દેવાનું નિમિત્ત થવાના સ્વભાવ હાેય તે કર્મ વર્ગ ણાએાને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન દ : દર્શનાવરણીય કર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મવર્ગ હ્યાંઓમાં અંતર્મુખ ચૈતન્યપ્રકાશને પ્રગટ ન થવા દેવાનું નિમિત્ત અનાવાના સ્વભાવ હાય તેમને દર્શનાવરહ્યિયકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ७ : વેદનીયકર્મ કોને છે?

ઉત્તર : જે કર્મવર્ગણાઓમાં જીવને સુખદુ:ખ થવાનું નિમિત્ત ખનવાના સ્વભાઘ હાય તેમને વેદનીયકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : માહનીયકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મવર્ગાણાઓમાં જીવના સમ્ચક્ત અને ચારિત્ર ગુણાને વિકૃત કરવાનું નિમિત્ત થવાના સ્વભાવ હાય તેમને માહનીયકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : આયુકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્માવર્ગાણાઓમાં જીવને નવા ભવમાં લઇ

જવાનું અને શરીરમાં રાષ્ક્રી રાખવાનું નિમિત્ત થવાના સ્વભાવ હાય તેમને આયુકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦: નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મવર્ગાણાઓમાં શરીરની રચના કરવાનું નિમિત્ત થવાના સ્વભાવ હાેય તેમને નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : ગાત્રકર્મ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના નિમિત્તથી જીવ ઉ²ચ કે નીચ કુળમાં ઉત્પન્ન થાય અને રહે તેને ગાેત્રકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : અંતરાયકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેના ઉદયથી દાન, લાલ, ભોગ, ઉપલાગ અને વીર્યમાં વિધ આવે તેને અંતરાયકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : કર્મ કચા ઉપાયથી નષ્ટ થાય છે?

ઉત્તર : નિજ શુદ્ધાત્માના અનુભવના અળથી કર્મ સ્વયં અકર્મ થઈ જાય છે. કર્મનું અકર્મરૂપ થઈ જવું તેને જ કર્મના નાશ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪: કર્માના નાશના ક્રમ કરો છે?

ઉત્તર : પહેલાં માહનીયકર્મના નાશ થાય છે, પછી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય ત્રણેના એક સાથે ક્ષય (નાશ) થાય છે. પછીથી બાકીના ચાર કર્મોના એક સાથે ક્ષય થાય છે. આઠેય કર્મોના ક્ષય થઈ જવાથી આત્મા સિદ્ધ– પરમાત્મા કહેવાય છે. સિદ્ધ–ભગવાન આઠેય કર્મોથી રહિત છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : સિદ્ધ ભગવાનના ગુણા કેટલાં છે?

ઉત્તર : વિશેષ ભેદનયથી સિદ્ધ ભગવાનમાં ગતિરહિતતા,

गाथा १४ १३३

ઇન્દ્રિયરહિતતા, ગુણસ્થાનાતીતતા, અનંતજ્ઞાન, અનંતઆનંદ વગેરે અનંત ગુણા છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : અલેદનયથી સિદ્ધ ભગવાનમાં કેટ**લાં** ગુણા છે ?

ઉત્તર : સાક્ષાત્ અભેદનયથી "શુદ્ધચૈતન્ય" એક ગુણુ છે. વિવક્ષિત અભેદનયથી સિદ્ધપ્રભુમાં અનંતજ્ઞાન–અનંતદર્શન એમ બે ગુણા છે અથવા અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતસુખ અને અનંતવીર્થ એ ચાર ગુણા છે.

**પ્રક્ષ ૧૭** : મધ્યમપદ્ધતિથી સિદ્ધ ભગવાનમાં કેટ**લાં** ગુણા છે?

ઉત્તર : સિદ્ધ ભગવાનમાં આઠ ગુણા છે :

(૧) પરમસમ્યકત્વ (૨) અનંતજ્ઞાન (કેવળજ્ઞાન) (૩) કેવળદર્શન (૪) અનંતવીય (૫) અતંતસુખ (૬) અવગાહનત્વ (૭) સૂક્ષ્મત્વ (૮) અગુરૂલઘુ.

પ્રશ્ન ૧૮ : પરમસમ્યકત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સમસ્ત દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાના વિષયમાં વિપરીત અભિપ્રાયરહિત સમ્યકત્વરૂપ પરિણમનને પરમસમ્યકત્વ કહ્યું છે. આ સમ્યકત્વમાં ચારિત્રમાહજનિત દોષના પણ સંબંધ ન હોવાને લીધે તથા ઉપશમ, ક્ષય, ક્ષયાપશમ વગેરે નિમિત્તો ન રહેવાને લીધે તથા કેવળજ્ઞાનના સાથ હાવાને લીધે પરમ-સમ્યકત્વ નામ કહ્યું છે. તેને પરમઅવગાઢ સમ્યકત્વ પણ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : પરમસમ્યકત્વ કેવી રીતે પ્રગટ થયું ?

ઉત્તર : શુદ્ધ આત્માની રૂચિરૂપ નિશ્ચયસમ્યક્ત્વની

પહેલાં ભાવના અને પરિ**ણતિ થઈ જેના ફળમાં આ પરમ**-સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થયું.

પ્રશ્ન ૨૦ : કેવળજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : લાેકાલાેક સમસ્ત પદાર્થાનું, સમસ્ત પર્યાયાે સહિત એક સાથે જાણવાવાળું જે જ્ઞાન તેને કેવળજ્ઞાન કહે છે.

પ્રક્ષ ૨૧ : કેવળજ્ઞાન કેવી રીતે પ્રગટ થયું ?

ઉત્તર : અવિકારી અખંડ સ્વસ્વરૂપના સંવેદનની સ્થિરતાના ફળસ્વરૂપે આ કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું.

પ્રશ્ન ૨૨ : કેવળદર્શન કોને કહે છે?

ઉત્તર : લાેકાલાેકમાં રહેલાં સમસ્ત પદાર્થામાં વ્યાપક, સામાન્ય આત્મપ્રતિભાસમય ચૈતન્યપ્રકાશને કેવળદર્શન કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : કેવળદર્શન કેવી રીતે પ્રગટ થયું ?

ઉત્તર : નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વના અવલાેકનના ફળ સ્વરૂપે કેવળદર્શન પ્રગટ થયું.

પ્રશ્ન ૨૪ : અનં તવીર્ય કોને કહે છે?

ઉત્તર : અનંત પદાર્થાના જ્ઞાનાદિ સમસ્ત ગુણવિકાસના અનંત સામર્થ્યને પ્રગટ કરવારૂપ (ખેદરહિતપણે તે ગુણોને ધારવારૂપ) અનંતવીર્થ છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : અનંતવીર્ય કેવી રીતે પ્રગટ થયું ?

ઉત્તર : અખંડશક્તિમય નિજકારણસમયસારના ધ્યાનમાં નિજ સામર્થ્યાના ઉપયાગ કર્યા અને સ્વરૂપથી વિચલિત થવાનાં કાેેેકપણ અંતરંગ-બહિરંગ કારણાે ઉપસ્થિત થતાં પરમ ધૈર્યાનું અવલં બન લીધું તેમ જ સ્વરૂપથી ચલિત થયાં નહીં તેના ફળસ્વરૂપે આ અનંતવીર્ય પ્રગટ થયું. પ્રશ્ન २६ : અનંતસુખ કોને કહે છે?

ઉત્તર : આકુળતાના અત્યંત અભાવ થવા તેને અનંત સુખ કહે છે. તેનું બીજું નામ અવ્યાબાધ પણ છે.

પ્રશ્ન ૨૭: અનંતસુખ કેવી રીતે પ્રગટ થયું ?

ઉત્તર : નિજ સહજશુદ્ધ આત્મતત્ત્વના સંવેદનથી પ્રગટ થયેલાં આનંદ અનુભવના ફળસ્વરૂપે આ અનંતસુખ પ્રગટ થયું.

પ્રશ્ન ૨૮ : અવગાહન કોને કહે છે?

ઉત્તર : એક સિદ્ધના ક્ષેત્રમાં બીજા અનંતસિદ્ધોનું અવગાહન પણ થઈ જાય તેવા સામર્થ્થને અવગાહન કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૯ : આ અવગાહતત્ત્વ કેવી રીતે પ્રગટયું ?

ઉત્તર : અમૂર્ત, નિરાબાધ નિજરોતન્યસ્વભાવની પહેલાં ભાવના અને ઉપાસના કરેલી તેના ફળસ્વરૂપે આ અવગાહનત્ત્વ પ્રગટ થયું.

પ્રશ્ન ૩૦ સૂક્ષ્મત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કેવળજ્ઞાન દ્વારા જ જાણી શકાય તેવા અમૂર્ત પ્રદેશાત્મકરૂપ થવું તેને સૃક્ષ્મત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૩૧ : આ સૂક્ષ્મત્વ કેવી રીતે પ્રગટ થયું ?

ઉત્તર : દ્રવ્યકર્મ, નાેકર્મ અને ભાવકર્માથી રહિત નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વના શ્રદ્ધાન–જ્ઞાન–આચરણથી આ સૂક્ષ્મત્વ પ્રગટ થયું.

પ્રશ્ન ૩૨ : અગુરલઘુત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સિદ્ધ-અવસ્થામાં રહેલાં સર્વ આત્માઓમાં ના કાઈ જેનાથી માટા હાય કે ના કાઈ જેનાથી નાના હાય તેવી સરખી અવસ્થા જેના વડે પ્રાપ્ત થાય તેને અગુરૂલઘુત કહે છે, અથવા જે વડે પાતે લાેટાના ગાળા જેવા ભારે થઈ નીચ ન પડી જાય તેમ જ રના ફાેતરાના જેવા હલકાે થઈ અહીં તહીં બ્રમણ ન કરતાે રહે તેવા ગુણવિકાસને અગુરૂલઘૃત્વ (ન હલકાે ન ભારે) કહે છે.

પ્રશ્ન 33 : આ અગુરૂલઘુત્વ કેવી રીતે પ્રગટ થયું ? ઉત્તર : સર્વ જીવામાં એક સ્વરૂપે રહેલાં નિજ રીતન્ય સામાન્ય સ્વરૂપની અલેક ઉપાસના કરી તેના ક્ળસ્વરૂપે આ અગુરૂલઘુત્વ પ્રગટ થયું.

**પ્રશ્ન ૩૪ :** આ આઠેય ગુણા ગૈકાલિક તાે નથી, કાેઈ એક સમયથી જ પ્રગટ થયા છે, તાે તેમને ગુણ કેમ કહેવાય ?

ઉત્તર : આ આઠેયની ઉત્પત્તિ કાેઇક સમયે થઇ તેથી આ પર્યાયા છે. અહીં ગુણ શબ્દના અર્થ વિશેષતા છે. સિદ્ધોની વિશેષતા આ આઠ ગુણા દ્વારા બતાવવામાં આવી છે.

**પ્રશ્ન ૩૫** : સિદ્ધ-ભગવાન છેલ્લા શરીરથી કાંઇક નાના કેમ હાય છે ?

ઉત્તર : તેનાં બે કારણે છે :- (૧) શરીરના કાચા નખ, વાળ તથા ઉપરની સૂક્ષ્મ-ચામડીમાં આત્મપ્રદેશા હોતા નથી, તેથી શરીરથી મુક્ત થતાં, જેમાં નખ, વાળ અને ચામડી હતા, તેવા પૂર્વ શરરીથી કાંઈક ન્યૂન અવગાહના હાય છે. (૨) સયાગ કેવળીના અંતિમ સમયમાં શરીર અને અંગાપાંગ નામ કર્મના વ્યુચ્છેદ થાય છે તેથી અયાગ કેવળીના પ્રથમ સમયમાં જ નાસિકા વગેરે છિદ્રો (ખાલી જગ્યાએા) સમાપ્ત થઈ જાય છે, તે કારણથી કાંઈક (અવગાહનાનું) ન્યૂનપાશું હાય છે. આ જ ન્યૂનપાશું સિદ્ધભગવાનની પ્રદેશ અવગાહનામાં રહે છે.

१३७

પ્રશ્ન ૩૬ : શરીરનું આવરણ સમાપ્ત થતાં, આત્મ-પ્રદેશા ફેલાઈને લાેકપ્રમાણ કેમ નથી થઈ જતાં ?

ઉત્તર : આત્મપ્રદેશાના વિસ્તાર આત્માના સ્વભાવ નથી વિસ્તાર શરીર નામકર્મને આધીન છે. શરીર–નામકર્મના અભાવથી વિસ્તારના પણ અભાવ છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : જેમ દીપકના આવરણના અભાવ થતાં દીપકના પ્રકાશ એકદમ ફેલાઈ જાય છે તેવી રીતે આત્મપ્રદેશા પણ ફેલાઈ શકે છે?

ઉત્તર : દીપક તાે પહેલાં પણ નિરાવરણ હાેય અને પછીથી આવરણ આવી જાય, તેથી દીપકને આવરણ ન રહેતાં પ્રકાશ ફેલાઈ શકે છે; પરંતુ આત્મા પહેલાં શરીરરહિત હાેય પછી શરીરઅદ્ધ થઈ જાય એમ અનતું નથી તેથી શરીરનું આવરણ હઠી જતાં આત્માપ્રદેશા (છેલ્લા) શરીરપ્રમાણ રહી જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : જે દીપક પહેલેથી આવરણની અંદર બળી રહ્યો હાય અને પછીથી બહાર કાઢવામાં આવે તો ફેલાઈ જાય તે પ્રમાણે (આત્મા) કેમ નથી ફેલાતો ?

ઉત્તર : દીપક તો નિરાવરણ પણ રહી શકે છે, જ્યારે આત્મા તો અનાદિથી જ શરીરમાં રહ્યો છે, તેથી દેષ્ટાંત વિષમ છે. વળી બીજી વાત એ છે કે લાેકમાં રૂઢિથી કહેવાય છે કે દીપકના પ્રકાશ ફેલાઈ ગયા, વાસ્તવિક રીતે જાતાં દીપક—પ્રકાશ દીપકની જ્યાતિથી બહાર નથી.

પ્રશ્ન ૩૯ : તો તે પ્રકાશ કેાનાે છે જે આખાયે એારડામાં ફેલાઈ ગયાે છે ? ઉત્તર : જે પદાર્થ પર પ્રકાશ છે, તે, તે જ પદાર્થનું પ્રકાશ-પરિણુમન છે. હા, તે પ્રકાશ-પરિણુમન દીપકનું નિમિત્ત પામીને થયું છે.

**પક્ષ ૪૦** : તેા પછી દીપકની સામેના બીજા દ્વરવતી<sup>°</sup> પદાર્થો કેમ પ્રકાશ–પરિશુમનને પ્રાપ્ત નથી થતા ?

ઉત્તર : તે પરિંહુમવાવાળા પદાર્થની યાગ્યતા છે કે તે કેટલે દૂર સુધીના અને કેટલા તેએમય પદાર્થનું નિમિત્ત પામીને પ્રકાશરૂપે પરિંહુમે. પદાર્થ, પાતાની યાગ્યતા અનુસાર પ્રકાશરૂપે પરિંહુમે છે. તે કારહુથી તાે કાચ વિશેષપ્રકાશરૂપ પરિંહુમે છે. જ્યારે દિવાલ વગેરે સામાન્યપ્રકાશરૂપે પરિંહુમે છે.

**પ્રશ્ન ૪૧** : શરીરથી મુક્ત થતાં આત્માની સ્થિતિ કયાં થાય છે?

ઉત્તર : શરીરથી મુક્ત થતાં, આ પરમાત્માની સ્થિતિ લાકના શીખર પર (સિદ્ધલાકમાં) થાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૨** : જ્યાં શરીરથી મુક્ત થયાં, ત્યાં જ સ્થિતિ કેમ નથી થઈ જતી ?

ઉત્તર : આત્માના ઉર્ધ્વગમન સ્વભાવ હાવાથી આત્મા દેહમુક્ત થતાં જ એક સમયમાં સૌથી ઉપર (લાેકાગ્રે) ચાલ્યા જાય છે.

પ્રશ્ન ૪૩ : સિદ્ધ પ્રભુ તેથી પણ ઉપરકેમ નથી જતાં ?

ઉત્તર : ગમનકિયાના નિમિત્તભૂત ધર્માસ્તિકાયના લાેકના અંત સુધી જ સદ્ભાવ છે, તેથી ત્યાં સુધી જ (લાેકાંત સુધી જ) ગમન થાય છે.

પ્રશ્ન ૪૪ : તાે આત્માની ક્રિયા શું પરાધીન ના થઇ?

१३९

ઉત્તર : ના, આત્મા પાતાની ક્રિયાથી જ કિયાવાન્ હાય છે, પરંતુ એવા જ સહજ નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ છે કે ધર્માસ્તિકાયનું નિમિત્ત પામીને આત્મા પાતાની સ્વતંત્ર-ક્રિયાથી ક્રિયાવાન્ થયા

**પ્રશ્ન ૪૫** : સિદ્ધ પ્રભુ સિદ્ધ–અવસ્થામાં કેટલાે સમય રહે છે ?

ઉત્તર : સિદ્ધપર્યાય સ્વાભાવિક અને અનૈમિત્તિક છે તેથી કાયમ રહે છે. સૂક્ષ્મદ્રષ્ટિ અથવા વસ્તુસ્વભાવથી જેતાં પ્રતિસમય નવું નવું પરિણુમન થયે જ જાય છે, પરંતુ તે અનૈમિત્તિક અને સ્વાભાવિક હોવાથી પૃર્ણપણે એકસરખું જ રહે છે, તેથી સિદ્ધપર્યાય નિત્ય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૪૬ : નવું નવું પરિણમન સિદ્ધોમાં કેમ થાય છે?

ઉત્તર : જેમ અર્ધો કલાક વીજળી (વીજળીના પ્રકાશ) ચાલી તા ત્યાં પ્રતિક્ષણ નવી નવી વિજળી થઈ. સળંગપણ ચાલુ રહેવાથી અને સમાન પ્રકાશવાળી હાવાથી તેમાં લેદ માલૂમ પડતા નથી. તેવી રીતે સિદ્ધોના દરેક સમયના પરિણમનમાં લેદ હાતા નથી, તા પણ દરેક સમયે (નવી, નવી) શક્તિના જપયાગ થઈ જ રહ્યો છે.

પ્રશ્ન ૪૮ : દરેક સમયે ઉત્પત્તિ-વિનાશ થવાનું શું કારણુ છે ?

ઉત્તર : અગુરૂ લઘુ ગુણના છ વૃદ્ધિસ્થાનામાં અને છ હાનિસ્થાનામાં પરિણમન થવાથી ઉત્પાદ-વ્યય થતા રહે છે.

પ્રશ્ન ૪૯ : સિદ્ધ ભગવાનમાં સ્થૂળ રૂપથી કાેઈ ઉત્પાદ-વ્યય થાય છે ? ઉત્તર : વ્યંજનપર્યાયની અપેક્ષાથી સ્થૂળ ઉત્પાદવ્યય પણ છે. અર્થાત્ સંસાર-પર્યાયના તા વિનાશ થયા અને સિદ્ધ પર્યાયની ઉપત્તિ થઈ. અહીં જીવદ્રવ્ય ધ્રુવરૂપે રહ્યું.

પ્રશ્ન ૫૦ : સિદ્ધપ્રભુતું સ્વરૂપ જાણીને આપણે શું ઉપદેશ ગ્રહણુ કરવા જોઈએ ?

ઉત્તર: અનંત આનંદરૂપ શુદ્ધ સિદ્ધ પર્યાયની જે સ્વભાવ સાથે એકતા થઈ છે તે સ્વભાવ મારામાં પણ અનાદિ-સિદ્ધ છે. એ સ્વભાવની ભાવના, ઉપાસના અને તે જ સ્વભાવનું અવલં અન લેવાથી શુદ્ધ, નિર્મળ, સિદ્ધ પર્યાય પ્રગટ થાય છે. આ માટે નિજ સહજસિદ્ધ ચૈત-યસ્વભાવમાં પાતાની વર્તમાન સાનપર્યાય જોડવી જોઈએ.

આ પ્રમાણે જીવતત્ત્વના પ્રરૂપણમાં પ્રથમ અધિકાર સમાપ્ત થયેા.

# અજ્વ–અધિકાર

अज्जीवे। पुण णेओ पुग्गल धभ्मे। अधम्म आयासं। काले। पुग्गल मुत्तो स्वादिगुणे। अमृत्ति सेसा हु॥१५॥

अन्वय : पुण पुगाल, धम्मा, अधम्म, आयासं काला

अन्जीवा णेओ, पुग्गल स्वादिगुणा मुत्तो हु सेसा अमृत्ति

અર્થ : વળી પુદ્દગલ, ધર્માસ્તીકાય, અધર્માસ્તીકાય, આકાશ અને કાળદ્રવ્ય તે પાંચેય અજીવ જાણવા તેઓમાં પુદ્દગલદ્રવ્ય તાે રુપાદિ ગુણાવાળું અને મૂર્તિ'ક છે અને બાકીના ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એ ચાર દ્રવ્ય અમૂર્તિ'ક છે.

મક્ષ ૧ : પરમ ઉપાદેય શુદ્ધ જીવદ્રવ્યના વર્ણન પછી અજીવાના વર્ણનથી શું પ્રયોજન છે ? गाथा १५ १४१

ઉત્તર : જીવતત્ત્વ ઉપાદેય છે અને અજીવતત્ત્વ હાય છે. અજીવ તત્ત્વને જાણ્યા વિના તે કેવી રીતે છાડી શકાય ? અને અજીવતત્ત્વ છાડયા વિના જીવતત્ત્વ કેવી રીતે ઉપાદેય બનશે? એ કારણથી અજીવતત્વનું વર્ણુન કર્યું.

**પ્રશ્ન ૨** : તે৷ પછી અજીવતત્ત્વનું પહેલાં વર્ણુન કરવું હતું <sup>9</sup>

ઉત્તર : જીવતત્ત્વ પ્રધાન છે તેથી જીવતત્ત્વનું પહેલાં વર્ણુન કર્યું, અથવા અજીવ તેને કહે છે કે જે જીવ નથી. તેથી અજીવનું સ્વરૂપ જાણવા માટે જીવના સ્વરૂપનું વર્ણુન પહેલાં જ આવશ્યક છે.

પ્રશ્ન 3 અજવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેનામાં ચેતના અર્થાત્ જીવત્વ ન હાેય તેને અજીવ કહે છે. આ અજીવ દ્રવ્યામાં કાેઈ પણ પ્રકારે ચેતના નથી.

પ્રશ્ન ૪ : ચેતના કેટલા પ્રકારની હાય છે?

ઉત્તર : ચેતના શક્તિની-અપેક્ષાથી તેા એક જ પ્રકારની હાય છે, વિકાસની અપેક્ષાએ ત્રણ પ્રકારની હાય છે :-(૧) કર્માફળચેતના (૨) કર્માચેતના (૩) જ્ઞાનચેતના.

પ્રશ્ન પ : કર્મ ફળચેતના કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનથી જીદા અન્ય ભાવામાં અને પદાર્થામાં 'હું આને ભાેગવું છું' એવું સંવેદન કરવું તે કર્મ ફળચેતના છે. આમાં અવ્યક્ત સુખદુઃખના અનુભવના સમાવેશ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન દ : કર્મ ફળચેતના કયા જવાને હાય છે?

ઉત્તર : કર્મ ફળચેતના એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, અસંત્રી પંચેન્દ્રિયમાં હાય છે, અને સંત્રી પંચેન્દ્રિયમાં ત્રીજા ગુણસ્થાન સુધીના પંચેન્દ્રિય જીવામાં હાય છે. ત્યાંથી આગળ બારમા ગુણસ્થાન સુધી ગૌણરૂપે માનવામાં આવી છે.

પશ્ચ ૭ : કર્મચેતના કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનથી જુદા અન્ય ભાવામાં અને પદાર્થામાં ' હું આ કરૂં છું' એવું સંવેદન કરવું તે કર્મચેતના છે.

પ્રશ્ન ૮ કર્મચૈતના કયા જીવાને હાય છે?

ઉત્તર : કર્મચેતના દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, અસંત્રી પંચેન્દ્રય અને ત્રીજા ગુણસ્થાન સુધીના સંત્રી પંચે-ન્દ્રિય જીવામાં હોય છે. એકેન્દ્રિય જીવામાં કિયાની મુખ્યતા ન હાવાથી, કર્મચેતના ગૌણરૂપથી કહી છે. ચાથા ગુણસ્થાનથી ખારમા ગુણસ્થાન સુધીના જીવામાં અંશમાત્ર પણ વિપરીત શ્રદ્ધાન ન હાવાથી માત્ર રાગદ્વેષ પરિણતિના કારણે કર્મચેતના ગૌણરૂપે માનવામાં આવી છે.

પ્રશ્ન ૯ : જ્ઞાનચેતના કોને કહે છે?

ઉત્તર : પાતાને શુદ્ધ જ્ઞાનમાત્રરૂપે સંવેદન કરવું તે જ્ઞાનચેતના છે.

પશ્ચ ૧૦: જ્ઞાનચેતના કાેને હાેય છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનચેતના ચાથા ગુણસ્થાનથી માંડીને ચૌદમા ગુણસ્થાન સુધી બધા જીવામાં અને સિદ્ધોમાં હાય છે. તેરમા, ચૌદમા ગુણસ્થાનવતી જીવાને અને સિદ્ધોને જ્ઞાનાપયાગનું પૂર્ણ શુદ્ધ પરિણુમન હાવાથી મુખ્યરૂપે જ્ઞાનચેતના હાય છે.

**પ્રક્ષ ૧૧**: પુદ્દગલ કેાને કહે છે?

ઉત્તર : જેમાં પૂરણ અને ગલનના સ્વલાવ હાય તેને પુદ્દગલ કહે છે. અનેક પરમાણુઓ મળી સ્ક'ધ થવું અને गाथा १५

(સ્કંધમાંથી) વિખરાઈને ખંડ ખંડ થઈ જવું તે વાત પુદ્દગલમાં જેવા મળે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : એક પુદ્દગલપદાર્થ કેમ વિખરાઈ જાય છે? ઉત્તર : જે સ્કન્ધા છે તે એક પુદ્દગલ પદાર્થ નથી, પરંતુ તેમાં તા એક–એક કરીને એમ અનેક પરમાણુએા છે, જેમના, આગળ બીજો વિભાગ કદાપિ થઈ શકતા નથી અને તેવા અખંડ અને સૂક્ષ્મ એક એક ભાગને પુદ્દગલ દ્રવ્ય (પર-માણ) કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : સ્કન્ધ શું દ્રવ્ય નથી ?

ઉત્તર : સ્કન્ધ સમાનજાતીય દ્રવ્યપર્યાય છે અથવા પુદ્દગલદ્રવ્યજાતિના જ અનેક પરમાણુઓની વ્યંજનપર્યાય છે. નિશ્ચયથી ત્યાં પણ જેટલા પરમાણુઓ છે તેટલું જ તેમનું પાતપાતાનું પરિશુમન છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : પુદ્ગલના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : સંક્ષેપમાં તાે પુદ્દગલના એ પ્રકાર છે : (૧) અહ્યુ અથવા પરમાહ્યુ અને (૨) સ્કન્ધ.

પ્રશ્ન ૧૫ : વિસ્તારથી પુદ્દગલના કેટલા પ્રકાર કહ્યાં છે ? ઉત્તર : સંક્ષેપથી પણ નહીં અને વિસ્તારથી પણ નહીં એમ ગણતાં પુદ્દગલ ત્રેવીસ પ્રકારના છે : (૧) અણુ (૨) સંખ્યાતાણુ વર્ગણા (૩) અસંખ્યાતાણુ વર્ગણા (૪) અનંતાણુ વર્ગણા (૫) યાદ્ય-આહાર વર્ગણા (૬) યાદ્ય-ભાષા વર્ગણા (૭) પ્રાહ્ય-મનાવર્ગણા (૮) પ્રાહ્ય-તૈજસ વર્ગણા (૯) કાર્માણુ વર્ગણા (૧૦) અપ્રાહ્ય-માના વર્ગણા (૧૨) અપ્રાહ્ય-માના વર્ગણા (૧૩) અપ્રાહ્ય-તૈજસ વર્ગણા (૧૪) કુવ

વર્ગ હ્યા (૧૫ સાન્તર નિરંતર વર્ગ હ્યા (૧૬) સાન્તર નિરંતર શૂન્ય વર્ગ હ્યા (૧૭ પ્રત્યેક શરીર વર્ગ હ્યા (૧૮) ધ્રુવશૂન્ય વર્ગ હ્યા (૧૯) આદર નિગાદ વર્ગ હ્યા (૨૦) આદર નિગાદ શૂન્ય વર્ગ હ્યા (૨૧) સૂર્વમ નિગાદ વર્ગ હ્યા (૨૨) નભાવર્ગ હ્યા (૨૩) મહાસ્કન્ધ વર્ગ હ્યા.

**મક્ષ ૧૬** ઃ આ ત્રેવીસ પ્રકારના પુદ્દગલાેનું સંક્ષપ્તિ વિભાગીકરણ કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : આમાં, અણુ તો શુદ્ધ પુદ્દગલદ્ગવ્ય છે બાકીના બાવીસ પ્રકાર સ્કન્ધના છે. એ બાવીસ સ્કન્ધામાં સંખ્યાતાણુ વર્ગણા, અસંખ્યાતાણુવર્ગણા અને અનંતાણુવર્ગણા ત્રણ સામાન્ય છે, સંખ્યાની અપેક્ષાએ. યાદ્ય આહાર–વર્ગણા, ગ્રાહ્યભાષાવર્ગણા, ગ્રાહ્યતેજસવર્ગણા અને કાર્માણવર્ગણા એ પાંચ જીવ દ્વારા ગ્રાહ્ય છે. બાકીના ચૌદ પ્રકારનું પ્રયોજન તેમના નામ-અનુસાર જાણી લેવું જોઈએ.

પશ્ચ ૧૭ : ધર્મ દ્રવ્યતું શું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર : ધર્મ દ્રવ્ય વગેરે ખાકીના ચાર અજવદ્રવ્યોનું સ્વરૂપ આગળ ઉપર અલગ ગાથાએામાં કહેવામાં આવશે, તેથી તેનું વિવરણુ પણ ત્યાં જ થશે.

પ્રશ્ન ૧૮ : આ બધા દ્રવ્યોના આકાર શું છે?

ઉત્તર : આ દ્રવ્યોના આકાર પાતપાતાના પ્રદેશરૂપે છે. મૂર્ત આકાર માત્ર પુદ્દગલદ્રવ્યને જ છે.

મક્ષ ૧૯ : પુદ્દગલ કવ્ય મૂર્ત કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : પુદ્દગલમાં રૂપ, રસ, ગાંધ અને સ્પર્શ એ ચાર ગુણા અને તેમનું (ગુણાનું) પરિણમન જોવામાં આવે છે; गाथा १५ १४५

તે રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ ચારેયના એકીકરણથી પુદ્દગલદ્રવ્ય મૂર્લ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૨૦: ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ અમૂર્લ કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ તે ચારેય દ્રવ્યા રૂપ, રસ, ગાંધ અને સ્પર્શથી રહિત છે તેથી અમૂર્ત છે.

પ્રશ્ન ર૧ : પરમાણુના સ્કન્ધ સાથે કેમ બંધ નથી થતા ?

ઉત્તર : એક પરમાણુના સ્કન્ધથી બંધ નથી થતાે પરંતુ સ્કન્ધના સ્કન્ધની સાથે વિશિષ્ટ બંધ થઈ જાય છે.

પ્ર**શ્ન ૨૨** : પરમાણુના પરમાણુની સા**થે** અંધ કેમ થઈ જાય છે?

ઉત્તર : પરમાણુના પરમાણુની સાથે સ્નિગ્ધરુક્ષ ગુણુના પરિશુમનને કારણે બંધ થઈ જાય છે. બે વધારે અવિભાગ-પ્રતિચ્છેદ (ડીબ્રી) વાળા (સ્નિગ્ધ અથવા રફ્ષ પરમાણુની સાથે તેનાથી બે એાછા અવિભાગપ્રતિચ્છેદવાળા સ્નિગ્ધ અથવા રફ્ષ કાઈ પણ પરમાણુના બંધ થઈ જાય છે. પરંતુ એક અવિભાગ પ્રતિચ્છેદવાળા સ્નિગ્ધ અથવા રફ્ષ કાઈ પણ પરમાણુના બંધ થતા નથી, જેમ કે જઘન્ય રાગવાળા મુનિને રાગના બંધ નથી થતા.

પ્રશ્ન ૨૩ : પરમાણુ શુદ્ધ હેોય છે કે અશુદ્ધ ?

ઉત્તર : પરમાણુ કેવળએક દ્રવ્ય જ હેાવાની અપેક્ષાશ્રી તાે શુદ્ધ છે. જે પરમાણુના અંધ ન થાય એવી શુદ્ધતાની ૧૦ અપેક્ષાથી જયન્ય અથવા એક અવિભાગપ્રતિચ્છેદમાત્ર સ્નિગ્ધ અથવા રફ્ષ પરમાણુ શુદ્ધ છે, (જ્યારે) અનેક અવિભાગ પ્રતિચ્છેદવાળા પરમાણુ અશુદ્ધ છે.

**પ્રશ્ન ૨૪ : જધ**ન્યગુણુવાળા પરમાણુના ફરીથી કદી અંધ થાય છે કે કેમ ?

ઉત્તર : જઘન્યગુણુવાળા પરમાણુમાં જ્યારે સ્વયં અવિભાગપ્રતિચ્છેદની વૃદ્ધિ થઇ જાય ત્યારે તો) બંધ યાેગ્ય થાય છે.

**પ્રશ્ન ૨૫** : એ પરમાણુઓનો અંધ થતાં તેઓ કયા રૂપે પરિણુમી જાય છે?

ઉત્તર : એાછા ગુણવાળા પરમાણુ વધારે ગુણવાળા પરમાણુની માફક પરિણમી જાય છે, જેમકે પંદર ડીગ્રીની રૂક્ષતાવાળા પરમાણુના સત્તર ડીગ્રીવાળા સ્નિગ્ધ પરમાણુની સાથે બંધ થાય તા રૂક્ષ પરમાણુ પણ સ્નિગ્ધપરમાણુના બંધનું નિમિત્ત પામીને રૂક્ષ પરિણમનનું વ્યય કરતા થકા સ્નિગ્ધ-ગુણુરૂપે પરિણુમી જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૬ : આ વર્ષુ નથી આપણે શું ધ્યાનમાં લેવાનું છે?

ઉત્તર : જેમ જઘન્યગુણવાળા સ્નિગ્ધત્વવાળા કે રુક્ષત્વવાળા પરમાણુ ળંધને માટે સમર્થ નથી થતા તે પ્રકારે જઘન્યગુણવાળા રાગ જીવના બંધને માટે સમર્થ નથી થતા અને તે રાગના નાશ થતાં જ અનંત ચતુષ્ટયની શુદ્ધતા થઈ જાય છે. આ સર્વ નિજ શુદ્ધ આત્માની ભાવનાનું ફળ છે. તેથી રાગરહિત નિજ શુદ્ધચેતન્યસ્વભાવની ભાવના કરવી જોઇ એ.

હવે, પુદ્ગલદ્રવ્યની દ્રવ્યપર્યાયાનું વર્ણુન કરે છે.

## सदे। बंधे। सुहुमे। थूले। संठाण मेद तम छाया उज्जोयादवसहिया पुग्गलद्व्यस्स पज्जाया ॥१६॥

अन्वय: सदो, बंधो, सुहमो, थूलो, संठाण, भेदतमछाया उञ्जोदादबसहिया पुगगलदन्बस्स पज्जाया॥

અર્થ : શખ્દ, અંધ, સૂક્ષ્મ, સ્થૂળ, સંસ્થાન લેદ, અંધકાર છાયા, ઉદ્યોત, આતાપ તે (સર્વ) સહિત પુદ્દગલદ્રવ્યની પર્યાયા છે.

પ્રશ્ન ૧ : પર્યાય કેટલા પ્રકારની હાય છે ?

ઉત્તર : પર્યાય બે પ્રકારની હાય છે. (૧) અર્થ પર્યાય (૨) વ્યંજનપર્યાય

પ્રશ્ન ર : અર્થ પર્યાય કાને કહે છે?

ઉત્તર : વસ્તુના પ્રદેશત્વ ગુણુ સિવાયના બીજા બધા ગુણાના પરિણુમનને અર્થ પર્યાય કહે છે .

પ્રશ્ન 3 : પુદુગલદ્ગવ્યમાં કયા કયા અર્થ પર્યાય હાય છે ?

ઉત્તર : પાંચ પ્રકારનાં રૂપ, પાંચ પ્રકારના રસ, છે પ્રકારની ગ'ધ ચાર પ્રકારના સ્પર્શ એ પુદ્દગલદ્રવ્યની અર્થ-પર્યાયો છે.

પ્રશ્ન ૪ : કયા ચાર પ્રકારના સ્પર્શ અર્થપર્યાય નથી ?

ઉત્તર : ગુરૂ, લઘુ, કેામળ અને કઠોર આ ચાર અર્થ પર્યાય નથી પણ દ્રવ્યપર્યાય અથવા વ્યાંજનપર્યાય છે.

પ્રશ્ન પ : ગુરૂ, લઘુ, કેામળ, કઠોર આ ચાર અર્થ પર્યાય કેમ નથી ? ઉત્તર : જે આ (ચાર) અર્થ પર્યાય હાત તા પરમાણુ અવસ્થામાં પણ તે રહેવી જોઈતી હતી. પરંતુ પરમાણુંમાં આ ચાર સ્પર્શો હાતા નથી, તેથી, સ્કન્ધપર્યાયની સાથે તેમના સંખંધ હાવાથી, આ (ચાર) દ્રવ્યપર્યાય જ છે.

પ્રશ્ન ૬ : અર્થ પર્યાયના કેટલાં લેક છે?

ઉત્તર : અર્થ પર્યાયના બે લેદ છે : (૧) સ્વલાવઅર્થ પર્યાય અને (૨ વિલાવઅર્થ પર્યાય

પ્રશ્ન ૭ : સ્વભાવઅર્થ પર્યાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પરનિમિત્તના સંચાગ વગરના ગુણાના શુદ્ધ પશ્જિમનને સ્વભાવ અર્થપર્યાય કહે છે. શુદ્ધ પરિણમન એકસરખું એટલે એક સ્વભાવભાવવાળું હાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : વિભાવઅર્થ પર્યાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : પર સંધાગ અને નિમિત્તાને પામીને થવાવાળા ગુણાના વિકૃત પરિણુમનને વિભાવઅર્થ પર્યાય કહે છે. વિભાવ પરિણુમન જુદું જુદું એટલે વિવિધ પ્રકારનું હાેય છે.

પ્રશ્ન ૯ : વ્યંજનપર્યાય કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : પ્રદેશગુણના પરિણમનને તેમજ અનેક દ્રબ્યાના સંચાગથી થવાવાળા પરિણમનને વ્યંજનપર્યાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : વ્યંજનપર્યાયના કેટલા લેક છે?

ઉત્તર : વ્યંજનપર્યાયના બે લેંદ છે :

(૧) સ્વભાવત્રાં જનપર્યાય (૨) વિભાવવ્યં જનપર્યાય.

પ્રશ્ન ૧૧ : સ્વભાવવ્યં જનપર્યાય કાને કહે છે?

ઉત્તર : પરદ્રવ્યના સંખંધથી રહિત કેવળ એક જ દ્રવ્યના પ્રદેશપરિણુમનને સ્વભાવવ્ય જનપર્યાય કહે છે. नाथा १६ १४९

પ્રશ્ન ૧૨ : વિભાવવ્યં જનપર્યાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : પરદ્રવ્યના નિમિત્તથી તેમ જ સંબંધ સહિતના પ્રદેશપરિણુમનને વિભાવવ્ય જનપર્યાય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩** : આ ગાથામાં કહેલી પર્યાયે કઈ પર્યાયે છે ?

ઉત્તર : આ અધી વિભાવવ્યં જનપર્યાયા છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : શખ્દ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ભાષાવર્ગ હ્યુાના સ્કંધાના સંયોગ–વિયાગના કારણે જે ધ્વનિરૂપ પરિણમન થાય તેને શખ્દ કહે છે.

**પ્રક્ષ ૧૫** : શખ્દ કેટલા પ્રકારના છે?

ઉત્તર : શખ્દ એ પ્રકારના છે (૧) ભાષાત્મક (૨) અભાષાત્મક.

પ્રશ્ન ૧૬ : ભાષાત્મક શખ્દ કોને કહે છે?

ઉत्तर : ત્રસજીવેાના ચેાગના કારણે થવાવાળા ધ્વનિને ભાષાત્મક શખ્દ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ . ભાષાત્મક શખ્દ કેટલા પ્રકારના છે?

ઉત્તર : ભાષાત્મક શખ્દ એ પ્રકારના છે (૧) અક્ષરાત્મક અને (૨) અનક્ષરાત્મક.

પશ્ચ ૧૮ : અક્ષરાત્મક ભાષા કેટલા પ્રકારની હાય છે?

ઉત્તર : સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપભ્રંશ, માગધી, પાલી, ઉર્દુ, હિંદી, અંગ્રેજી, જર્મન, ક્રેંચ બંગાળી, ગુજરાતી, તેલુગુ, કન્નડી, મદ્રાસી, પંજાબી, અરબી, મરાઠી વગેરે અનેક પ્રકારની અક્ષરાત્મક ભાષા હાય છે. તે આર્ય, સ્લેચ્છ વગેરે મનુષ્યાને હાય છે. આ ભાષાથી વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : અનક્ષરાત્મક ભાષા કોને હાેય છે?

ઉત્તર : દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય અસંગ્રી તેમજ સંગ્રી–પંચેન્દ્રિય-તિર્થ ચોને અનક્ષરાત્મક ભાષા હાય છે. સર્વગ્રદેવની દિવ્યધ્વની પણ અનક્ષરાત્મક ભાષા કહેવાય છે.

પ્રક્ષ ૨૦ : આ ભાષાત્મક શબ્દો તો જીવોના શબ્દો છે તેમને પુદ્દગલદ્રવ્યની પર્ચાયા કેમ કહી !

ઉત્તર : જો કે ભાષાત્મક શખ્દોની ઉત્પત્તિ જીવના સંચાગથી છે (તા પણ), જીવે પૂર્વે શખ્દાદિ પંચેન્દ્રિય વિષયાના રાગવશ સુસ્વર કે દુઃસ્વર પ્રકૃતિના અંધ કરેલા તેના ઉદયના નિમિત્તથી (શખ્દોની) ઉત્પત્તિ છે; (તા પણ) નિશ્ચયથી ભાષા-વર્ગણાનામક પુદ્દગલસ્કંધાનું જ પરિણમન છે, તે કારણથી, ભાષાત્મક શખ્દાને પુદ્દગલદ્રવ્યની પર્યાય કહેવામાં આવી છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : આ શખ્દોની વર્તમાન પર્યાયના સમયે, જીવ કઈ રીતે નિમિત્ત થાય છે ?

ઉત્તર : જીવને ઇચ્છા થાય છે કે હું આ પ્રકારે બાેલું. ઇચ્છાના નિમિત્તથી આત્માના પ્રદેશાના યાેગ થાય છે. તે યાેગના નિમિત્તથી એકક્ષેત્રાવગાહસ્થિન શરીરમાં વાયુ ચાલે છે. શરીરવાયુ ચાલવાના નિમિત્તથી હાેઠ, જીભ, કંઠ, તાલુ વગેરેનું તે અનુરૂપ હલન–ચલન થાય છે, તે નિમિત્તથી ભાષાવર્ગણાનું શખ્દરૂપ પરિણ્મન થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : દિવ્યધ્વનિના શખ્દમાં આત્મા કેવી રીતે નિમિત્ત થાય છે?

ઉત્તર : પૂર્વ કાળમાં સમ્યગદ્રષ્ટિ આત્માને જગતના જીવાની પરમકરૂણારૂપ ભાવ થયા કે "આમના માહ કાઈ રીતે गाथा १६

છૂટે અને સુમાર્ગમાં તેઓ લાગી જાય વગેરે". આ પ્રકારની ભાવનાથી જે વિશિષ્ટ પુષ્યપ્રકૃતિ અને સુસ્વર–પ્રકૃતિના બંધ કર્યા તેના ઉદયતું નિમિત્ત પામીને, ભવ્ય જીવાના પુષ્યાદય હાતાં, યાગના નિમિત્તથી અંહેંત પરમેષ્ઠીના સર્વે અંગાથી ભાષાવર્ગણાઓનું અનક્ષરાત્મક ભાષારૂપ પરિણુમન થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : અભાષાત્મક શબ્દ કેટલા પ્રકારના છે ? ઉત્તર : અભાષાત્મક શબ્દ બે પ્રકારના છે. (૧) પ્રાચાગિક (૨<sup>,</sup> વૈસસિક.

પ્રશ્ન ૨૪ : પ્રાયોગિક શખ્દ કોને કહે છે?

ઉત્તર : યથાયાગ્ય બે પૌદ્દગલિક-સ્કંધાના પ્રયાગ–સંબંધ થવાથી જે શબ્દ ઉત્પન્ન થાય તેને પ્રાયાગિક શબ્દ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : પ્રાયાગિક-શખ્દ કેટલાં પ્રકારનાં છે?

ઉત્તર : પ્રાયોગિક શખ્દ ચાર પ્રકારના હાેય છે. (૧) તત (૨) વિતત (૩) ઘન અને (૪) સુષિર.

પ્રશ્ન ૨૬ : તત શખ્દ કોને કહે છે?

ઉત્તર : વીણા-સીતાર આદિથી ઉત્પન્ન થવાવાળાં શખ્દોને તત્ શખ્દ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭ : વિતત શબ્દ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઢાલ-નગારા વગેરેના ચામડાથી ઉત્પન્ન થવાવાળાં શખ્દોને વિતત શખ્દ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮ : ઘન શખ્દ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કાંસાના ઘંટ વગેરેના પ્રયાગથી ઉત્પન્ન થવા-વાળા શખ્દને ઘન કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૯ : સુષિર શબ્દ કોને કહે છે?

**ઉત્તર** : વાંસળી, પીપુડી વગેરેને ફૂંકવાથી ઉત્પન્ન શ્વવાવાળા શખ્દને સુષિર–શખ્દ કહે છે.

પ્રશ્ન ૩૦ : મનુષ્યાદિના વ્યાપારથી ઉત્પન્ન થવાવાળાં આ શબ્દોને માત્ર પુદ્દગલની પર્યાય કેમ કહેવામાં આવે છે ?

ઉત્તર : મનુષ્યાદિ વ્યાપાર તેા જીદા છે, નિમિત્તમાત્ર છે. ઉપર કહેલાં <mark>અધા શ</mark>ખ્દો માત્ર પુદ્ગલની જ પર્યાય છે.

પ્રશ્ન 31 : વૈસ્રસિક શખ્દ કોને કહે છે?

ઉત્તર : વિસ્તસા અથવા સ્વભાવથી અર્થાત્ બીજા કાેઈના પ્રયાગ કર્યા વિના જે શબ્દાે થાય છે, તેમને વૈસ્તસિક શબ્દ કહે છે, જેમ કે મેઘગર્જનાના અવાજ વગેરે.

પ્રશ્ન ૩૨ : ખંધ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : બે અથવા અનેક પદાર્થાના પરસ્પર બંધાવાને બંધ કહે છે. જે સ્કંધા દેખાય છે, તેમાં બંધ પર્યાય છે, તે પૌદ્ગલિક બંધ છે. કર્મ અને શરીરના બંધ પણ પૌદ્ગલિક છે.

પ્રશ્ન ૩૩ : સૂક્ષ્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : અલ્પપરિમાણને સૂક્ષ્મ કહે છે. આ સૂક્ષ્મ બે પ્રકારે છે. (૧) સાક્ષાત્ સૂક્ષ્મ (૨) અપેક્ષાકૃત સૂક્ષ્મ.

પ્રશ્ન ૩૪ : સાક્ષાત સૂક્ષ્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેનાથી અન્ય કાઈ સૂક્ષ્મ ન હાય અથવા જેની સૂક્ષ્મતા બીજા કાઈની અપેક્ષા રાખ્યા વગરની હોય. જેવી રીતે પરમાહ

પ્રશ્ન ૩૫ : અપેક્ષાકૃત સૂક્ષ્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે સૂક્ષ્મતા બીજાની અપેક્ષા રાખીને લક્ષમાં આવે જેમ કે આંબળું કેરીથી સૂક્ષ્મ છે.

१५३

પ્રશ્ન ૩૬ : સ્થૂળ કોને કહે છે?

ઉત્તર : માેટા પરિમાણવાળાને સ્થૂળ કહે છે. તેના પણ બે પ્રકાર છે. (૧) ઉત્કૃષ્ટ સ્થૂળ (૨) અપેક્ષાકૃત સ્થૂળ.

પ્રશ્ન ૩૭ : ઉત્કૃષ્ટ સ્થૂળ શું છે?

ઉત્તર : સમસ્ત લાેકરૂપ મહાસ્કન્ધ સર્વાત્કૃષ્ટ સ્થૂળ છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : અપેક્ષાકૃત સ્થૂળ કઈ રીતે છે?

ઉત્તર : જે સ્થ્રૂળતા કાેઇની અપેક્ષા રાખીને લક્ષમાં આવે, જેમકે આંબળાથી કેરી સ્થૂળ છે.

પ્રશ્ન ૩૯ : સૂક્ષ્મ અને સ્થૂળ પુદ્દગલદ્રવ્ય વિભાવ વ્યાંજનપર્યાય કેમ માનવામાં આવ્યા ?

ઉત્તર : સૂક્ષ્મ અને સ્થૂળ પુદ્દગલદ્રવ્યના કાઈ ગુણુનું પરિશુમન નથી, પરંતુ અનેક પરમાશુઓના સંબંધથી અથવા તેમના વિચાગથી સ્થૂળતા કે સૂક્ષ્મતા થાય છે તેથી તે વિભાવ-વ્યંજનપર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૪૦ : સંસ્થાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : મૂર્ત પદાર્થના આકારને સંસ્થાન કહે છે. સમચતુરસસંસ્થાન, ન્યગ્રેાધસંસ્થાન,સ્વાતિસંસ્થાન,કુખ્જકસંસ્થાન, વામનસંસ્થાન, વાડકસંસ્થાન આ પણ પુદ્દગલદ્રવ્યની વિભાવ-વ્યંજન પર્યાય છે, અને ગાળ, ત્રિકાેણ વગેરે શરીર સિવાયના બીજા સ્કંધાના સંસ્થાન પણ પુદ્દગલદ્રવ્યની વિભાવવ્યંજનપર્યાય છે તથા અન્ય અવ્યક્ત પણ પુદ્દગલની વિભાવવ્યંજનપર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૪૧ : સમચતુરસ્રાદિ સંસ્થાન તો જીવના છે તેમને પુદ્દગલના કેમ કહેવાય !

ઉત્તર : આ સંસ્થાન શરીરના આકાર છે, શરીર

પૌદ્ગલિક છે. ચૈતન્યભાવથી ભિન્ન છે તેથી તે પણ વાસ્તવમાં પુદ્દગલની વિભાવવ્ય જનપર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૪૨ : લેદ કોને કહે છે?

ઉત્તર : સંયુક્ત પદાર્થનું ખંડન થવું તે લોદ છે.

પ્રશ્ન ૪૩ : લેદ કેટલા પ્રકારના હોય છે?

ઉત્તર : ઘનખંડ, દ્રવખંડ આદિ અનેક પ્રકારનાં ભેદ છે, જેમ કે ઘઉંના લાેટ, ઘીના હિસ્સાે વગેરે.

પ્રશ્ન ૪૪ : તમ કોને કહે છે?

ઉત્તર : દેખવામાં વિઘ નાખવાવાળા અન્ધકારને તમ કહે છે.

**પ્રક્ષા કપ**ઃ તમ તો પ્રકાશના અભાવને કહે છે, તે પુદુગલપર્યાય કેવી રીતે છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : પ્રકાશને અન્ધકારના અભાવરૂપ અતાવીને પ્રકાશના પણ લાપ થઈ શકે છે. દ્રષ્ટિના સાધક અને રાેધક હોવાથી એકને સદ્ભાવરૂપ અને અભાવરૂપ કહેવા ઠીક નથી. અન્ને સદ્ભાવરૂપ છે. જેમ પ્રકાશ સ્કંધના પ્રદેશાની અવસ્થા છે તેમ અંધકાર પણ પ્રદેશાની અવસ્થા છે.

પ્રશ્ન ૪૬ : છાયા કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : કાેઈ પદાર્થના નિમિત્તથી પ્રકાશયુક્ત અથવા સકંધ પદાર્થપર પ્રતિબિંબ પડવું તે છાયા છે, જેમ કે ઝાડની પૃથ્વી ઉપર છાયા, દર્પાણમાં મનુષ્યનું પ્રતિબિંબ, જળમાં ચન્દ્રનું પ્રતિબિંબ વગેરે.

પ્રશ્ન ૪૭ : આ પ્રતિબિંબ વૃક્ષ, મનુષ્ય અને ચન્દ્રના છે તેથી તેમની જ પર્યાય ગણાવી જોઈએ ? ઉત્તર : વૃક્ષ, મનુષ્ય, ચન્દ્ર તોા નિમિત્તમાત્ર છે, આ પ્રતિબિંખ તાે વૃક્ષ, દર્પણ અને જળની પર્યાયાે છે, કારણ કે જે જેના પ્રદેશમાં પરિણમે છે તે તેની જ પર્યાય હાેય છે.

પ્રશ્ન : ૪૮ : ઉદ્યોત કોને કહે છે?

ઉત્તર : અજવાળું ઉત્પન્ન ન કરનારા વિશિષ્ટ પ્રકાશને ઉદ્યોત કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૯ : આ ઉદ્યોત કયા કયા પદાર્થીમાં હીય છે?

ઉત્તર : ચન્દ્રવિમાનમાં, વિશિષ્ટ–રત્નામાં, આગિયા વગેરે જંતુઓના શરીરમાં ઉદ્યોત હોય છે. આ ઉદ્યોત પણ રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શાંગુણનું પરિણુમન નથી પરંતુ ઉદ્દ-ભાવ દ્રવ્યની દ્રવ્યપર્યાય છે.

પ્રશ્ન ૫૦ : આતપ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે મૂળમાં તેા શીતળ હોય પરંતુ અન્ય પદ્દાર્થોને ગરમ થવામાં નિમિત્તરૂપ થાય તેને આતપ કહે છે.

પ્રશ્ન પુર્વ : આતપ કચા પદાર્થોમાં હીય છે ?

ઉત્તર : સૂર્ય વિમાનમાં, સૂર્ય કાન્ત આદિ મણિઓમાં આ આતપ હોય છે. જોના શરીરમાં, માત્ર પૃથ્વીકાયના શરીરમાં જ આતપ હોય છે. આતપ પણ રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શનું પરિણુમન નથી, પરંતુ પુદ્દગલની દ્રવ્યપર્યાય છે.

પ્રશ્ન પર : ગાથામાં કહેલી દસ પર્યાયા સિવાય બીજી પણ દ્રવ્યપર્યાયા હોય છે કે નહીં?

ઉત્તર : આ (૧૬મી ગાથામાં કહેલી) દસ પર્યાયા તો મુખ્યતાથી કહેવામાં આવી છે, તે સિવાય બીજી પણ દ્રવ્ય-પર્યાયા છે. એમની મુખ્ય એાળખાણ એ છે કે જે રૂપ, રસ, અંધ, સ્પર્શાનું પરિણુમન ન હોય અને સ્કન્ધ-પ્રદેશામાં પરિણુમન થાય તેને પુદ્દગલદ્રવ્યની દ્રવ્યપર્યાય જાણુવી જોઈએ, રુખ્બરના પ્રસાર, દૂધનું દહીં થવું, ગાડીની ગતિ, મુઠ્ઠીનું વળવું વગેરે.

**પશ્ચ પ૩** : ગુરૂ, લઘુ, કેામળ, કઠોર એ અર્થપર્યાયા છે કે વ્યાંજનપર્યાયા છે?

ઉત્તર : ખરેખર તો આ વ્યંજનપર્યાયા છે, પરંતુ સ્પરો ન્દ્રિયના વિષય હાેવાથી, તેમને, ઉપચારથી સ્પર્શ ગુણની પર્યાયરૂપે માનવામાં આવે છે.

**પક્ષ પે૪** : પ્રકાશ પણ ચક્ષુ-ઇન્દ્રિયના વિષય હોવાથી રૂપ, ગુણુની પર્યાય માનવી જોઈએ ?

ઉત્તર : પ્રકાશરૂપ ગુણ જ કાળા, પીળા, નીલાં, સફેદ વગેરે પર્યાયોથી ભિન્ન છે. પ્રકાશ, નિમિત્તના સદ્ભાવ પામીને ઉપજે અથવા નાશ પામે છે. પરંતુ રૂપની પર્યાયા જે છે. અનતી કે નાશ પામતી નથી. પ્રકાશ દ્રવ્યપર્યાય જે છે.

પ્રક્ષ ૫૫ : સ્કંધ થવાથી શું પરમાણુની સ્વભાવવ્યંજન પર્યાયના ખિલકુલ અભાવ થઈ જાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : શુદ્ધનિશ્ચયનયથી અથવા સ્વભાવદ્રષ્ટિથી જોતાં) સ્કંધઅવસ્થામાં પણ પરમાણુની સ્વભાવવ્યંજનપર્યાય છે પરંતુ સ્નિગ્ધત્વ-રૂક્ષત્વ વિભાવને કારણે સ્વાસ્થ્યભાવ (પાતમાં જ રહે તેવા ભાવ)થી બ્રષ્ટ થઈ ને પરમાણુ વિભાવવ્યં જનપર્યાયરૂપ થઈ જાય છે. જેમ સંસાર અવસ્થામાં પણ જીવની સ્વભાવવ્યં જનપર્યાય (સિદ્ધપર્યાય) છે, પરંતુ રાગદ્વેષ વિભાવને કારણે સ્વાસ્થ્ય-ભાવથી બ્રષ્ટ થઈ મનુષ્ય તિર્યંય આદિ વિભાવપર્યાયરૂપે થાય છે.

गाथा १७ १५७

**પ્રશ્ન પ**ર : આ ગાથાથી આપણે ક્યા ઉપદેશ પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવું જોઈએ ?

ઉત્તર : વિભાવવ્યં જનપર્યાય હોવા છતાં પણ, એ પર્યાયને ગૌણ કરીને, માત્ર પરમાણુ ઉપર લક્ષ આપીને માત્ર શુદ્ધપ્રદેશરૂપ પરમાણુને જ ધ્યાનમાં સખવા જોઈએ અને તેવી જ રીતે મનુષ્યાદિ વિભાવવ્યં જનપર્યાય હોવા છતાં પણ, એ પર્યાયને ગૌણ કરીને, માત્ર શુદ્ધજ્વાસ્તિકાય ઉપર લક્ષ દઈને ત્યાં શુદ્ધ-જીવાસ્તિકાયનું ધ્યાન ધરવું જોઈએ.

આ પ્રમાણે પુદ્દગલદ્રબ્યનું વર્ણુન કરીને, હવે, ધર્મ દ્રબ્યનું વર્ણુન કરે છે.

### गइपरिणयाण घभ्मेा पुग्गल जीवाण गमणसहयारी तेायं जह मच्छाणं अच्छंता णेव सेा णेई ॥१७॥

अन्वयः गइपरिणयाण पुग्गलजीवाण गमण सहयारी धम्मा । जह मच्छाणं तीयं । सी अच्छंता णेव णेईं ।

અર્થ : ગમનમાં પરિષ્ણુમેલાં પુદ્દગલ અને જ્વાને જે ગમનમાં સહકારી નિમિત્ત છે તેને ધર્મદ્રવ્ય કહે છે, જેમ કે પાણી માછલીના ગમનમાં સહકારી છે. ધર્મદ્રવ્ય, સ્થિતિ કરેલાં જીવ અને પુદ્દગલાને (ગમનમાં) નિમિત્ત થતું નથી.

પ્રશ્ન ૧: ગમનના અહીં શું અર્થ છે?

ઉત્તર : એક ક્ષેત્રથી બીજા ક્ષેત્રમાં જવું તે જ ગમનના અર્થ છે. થાડું હલવું, ગાળ-ગાળ ક્ષ્રવું, કાઈપણ દિશામાં વળવું વગેરે બધી ક્રિયાઓ ગમનમાં અંતર્ગત છે.

પ્રક્ષ ૨ : ગમન કિયા કયા દ્રવ્યામાં થાય છે?

ઉત્તર : ગમનકિયા માત્ર જીવ અને પુદ્ગલ આ એ જાતિના દ્રવ્યામાં જ થાય છે.

પ્રશ્ન 3 : ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળમાં ગમન ક્રિયા કેમ નથી હોતી ?

ઉત્તર : જીવ અને પુદુગલમાં જ ક્રિયાવતિ શક્તિ છે. ધર્મ દ્રવ્ય, અધર્મ દ્રવ્ય, આકાશદ્રવ્ય, કાળદ્રવ્ય એ ચાર દ્રવ્યામાં ક્રિયાવતિ શક્તિ નથી. તેથી તેમાં ગતિક્રિયા હાેઈ શકતી નથી.

પ્રશ્ન ૪ : ધર્મ દ્રવ્ય સ્વયં નિષ્ક્રિય છે, તે બીજાઓની ગતિમાં કેવી રીતે કારણરૂપ થાય ?

ઉત્તર : જેમ પાણી સ્વયં ન ચાલતું હોવા છતાં માછલીને ગમનમાં સહકારી કારણ છે, તેમ, ધર્મદ્રવ્ય સ્વયં નિષ્ક્રિય હાેવા છતાં, જીવ–પુદુગલને ગમનમાં સહકારી કારણ છે.

પ્રશ્ન પ : ધર્મ દ્રવ્ય અમૂર્ત છે, તેના તા કાેઇની સાથે સંયોગ પણ નથી થઈ શકતો, તો તે બીજા (દ્રવ્યો)ની ગતિમાં કેવી રીતે કારણરૂપ થઈ શકે?

: જેમ સિદ્ધ-ભગવાન અમૂર્ત છે તો પણ તેઓ "હું સિદ્ધ સમાન અનંત ગુણસ્વરૂપ છું " ઇત્યાદિ ભાવનારૂપ સિદ્ધ ભક્તિ કરવાવાળા ભવ્ય જીવાને સિદ્ધગતિમાં સહકારી કારણ છે તેમ, ધર્મદ્રવ્ય, અમૂર્ત હેાવા છતાં પણ પાતાના ઉપાદાન કારણથી ચાલવાવાળા જીવ અને પુદ્દગલાેને ગમનમાં સહકારી કારણ છે.

પ્રશ્ન ६ : ધર્મ દ્રવ્ય ગતિમાં સહકારી કારણ છે તેના મમ શું છે?

ઉત્તર : કાેઈ પણ દ્રવ્ય કાેઈ પણ અન્ય દ્રવ્યની પરિ-ણતિનું કર્તા કે પ્રેરક હાતું નથી. જે દ્રવ્ય યાગ્યતાવાળું છે તે

१५९

વિશિષ્ટ નિમિત્તને પામીને સ્વયં પાતાના પરિણામથી પરિણુંમેં છે. એ ન્યાયથી, ગમનકિયામાં પરિણુત જીવ-પુદ્દગલ, ધર્મ- દ્રવ્યનું નિમિત્તમાત્ર પામીને, સ્વયં પાતાના ઉપાદાન કારણથી પરિણુમી જાય છે. ધર્મદ્રવ્ય કાેઈને પ્રેરણા કરીને ચલાવતું નથી. આ જ સહકારી કારણ (હાેવાનાે)ના ભાવ છે.

પ્રશ્ન ७ : ધર્મ દ્રવ્ય કેટલાં છે?

ઉત્તર : ધર્મ દ્રવ્ય એક જ છે અને તેનું પરિમાણ સમસ્ત લાકપ્રમાણ છે.

પ્રશ્ન ૮ : ધર્મ દ્રવ્યમાં કેટલાં ગુષ્યુ છે?

ઉત્તર : ધર્મ દ્રવ્યમાં અસ્તિત્વ, વસ્તુત્વ આદિ અનેક સામાન્ય ગુણા છે અને અમૂર્તત્ત્વ, નિષ્ક્રિયત્ત્વ વગેરે અનેક સાધારણાસાધરણ ગુણ છે. ધર્મ દ્રવ્યમાં અસાધારણ ગુણ ગતિ હેતુત્વ છે.

પ્રશ્ન ૯ : સામાન્ય ગુણ ન માનીએ તો શું હાનિ છે ? ઉત્તર : સામાન્ય ગુણ ન માનવાથી વસ્તુની સત્તામાત્ર જ સિદ્ધ થતી નથી.

**પ્રશ્ન ૧**૦ : અસાધારણ ગુણ ન માનીએ તો શું હાનિ છે?

ઉત્તર : અસાધારણ ગુણ ન માનીએ તેા વસ્તુની અર્થકિયા જ નથી બની શકતી. અર્થાત્ અસાધારણ ગુણ વિના વસ્તુ જ શું રહેશે !

પ્રશ્ન ૧૧ : શું અધા દ્રવ્યામાં અસાધારણ ગુણ ઢોય છે? ઉત્તર : અધા દ્રવ્યામાં એક અસાધારણ ગુણ ઢાય છે. પ્રશ્ન ૧૨ : જીવ દ્રવ્યાના અસાધારણ ગુણ કયો છે? ઉત્તર : જીવ દ્રવ્યનાે અસાધારણ ગુણ ગૈતન્ય છે. આ ગૈતન્ય જ્ઞાન, દર્શન અને આનંદરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : પુદ્ગલદ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ કયા છે? ઉત્તર : પુદ્ગલદ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ મૂર્તાત છે. આ મૂર્તાત રૂપ, રસ, ગાંધ અને સ્પર્શમય છે.

> પ્રશ્ન ૧૪ : અધર્મ દ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ કરોા છે? ઉત્તર : અધર્મ દ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ સ્થિતિહેતુત્વ છે.

> પ્રશ્ન ૧૫ : આકાશ દ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ કરી છે?

ઉત્તર : આકાશદ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ અવગાહન-હેતુત્વ છે.

**પ્રક્ષ ૧**૬ : ધર્મ દ્રવ્ય પરિણુમન શીલ છે કે નહી ?

ઉત્તર : ધર્મ દ્રવ્ય પરિશુમનશીલ છે, કારણ કે તે એક સત્ છે. પ્રત્યેક સત્ પરિશુમનશીલ હોય છે પરંતુ ધર્મ દ્રવ્યતું પરિશુમન કેવળજ્ઞાનગમ્ય છે, જેમકે શુદ્ધજીવ (પરમાત્મા)નું પરિશુમન કેવળ જ્ઞાનગમ્ય છે. પરિશુમનશીલ હોવા છતાં પશુ પ્રત્યેક દ્રવ્ય નિત્ય (ધ્રુવ) છે. આ ધર્મ દ્રવ્ય પશુ નિત્ય (ધ્રુવ) છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : ધર્મદ્રવ્ય તો એક છે, તો બધા (દ્રવ્યો) ના ગમનમાં તે સહકારી કારણ કેવી રીતે થઈ શકે ?

ઉત્તર : આકાશના એક પ્રદેશેથી બીજા પ્રદેશે પહેાંચવાતું નામ ગતિ છે. આ ગતિ એક્સ્વરૂપ છે, તેથી એક્ર્યવાળા ગતિસ્વરૂપ કાર્યમાં એક ધર્મદ્રવ્ય કારણુ હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : જે સ્થાનના જીવ-પુદ્ગલા ચાલે છે, તે સ્થાન પર રહેલા ધર્મ દ્રવ્યના પ્રદેશ જ ગતિહેતુ છે કે આખું ય ધર્મ દ્રવ્ય ? गाथा १७ १६१

ઉત્તર : પૂર્ણ ધર્મ દ્રવ્ય ગતિહેતુ છે. કાેઈ પણ દ્રવ્યની એવી પરિસ્થિતિ નથી હોતી કે, કાેઈ દ્રવ્યની ક્રિયામાં અન્ય દ્રવ્યના કાેઈ ભાગ નિમિત્ત કારણ હાેય અને કાેઈ ભાગ (નિમિત્ત કારણ) ન હાેય.

પ્રશ્ન ૧૯ : ધર્મ દ્રવ્ય એકપ્રદેશી હોય, અને તે ગમે ત્યાં સ્થિત હોય, તે એક જ સર્વ જીવ–પુદ્દગલાના ગમનમાં નિમિત્તકારણ કેમ ન થઇ જાય ?

ઉત્તર : અધા સાક્ષાત્ નિમિત્તકારણા એક ક્ષેત્રાવસ્થિત હાેય છે. તેથી ધર્મ દ્રવ્ય લાેકવ્યાપી જ જીવ–પુદ્દગલાેના ગમનમાં કારણ છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : કું ભાર તા ભિન્ન ક્ષેત્રમાં રહીને પણ ઘડાનું નિમિત્ત કારણ થાય છે?

ઉત્તર : કુંભાર માટીના પરિણુમનનું સાક્ષાત્ નિમિત્ત-કારણ નથી પરંતુ આશ્રયભૂત નિમિત્ત-કારણ છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : સાક્ષાત્ નિમિત્ત કારણ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: અંતર રહિત અન્વયવ્યતિરેક વાળા કારણુંનેસાક્ષાત્ નિમિત્તકારણુ કહે છે, જેમ કે, બધા દ્રવ્યાના પરિણુમન સામાન્યનું સાક્ષાત્ નિમિત્તકારણુ કાળદ્રવ્ય છે, જીવના વિભાવનું નિમિત્ત-કારણુ કર્મદ્રવ્ય છે. જીવ-પુદ્દગલની ગતિનું નિમિત્તકારણુ ધર્મદ્રવ્ય છે વગેરે.

પ્રશ્ન ૨૨ : ધર્મ દ્રવ્ય અને ધર્મ માં શું અંતર છે ? ઉત્તર : ધર્મ દ્રવ્ય તો એક સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે, જે ગતિમાં ઉદાસીન નિમિત્તકારણુ છે, અને ધર્મ આત્માના સ્વભાવને અથવા આત્મસ્વભાવના અવલં બનથી પ્રગટ થવાવાળી પરિણૃતિને કહે છે. પ્રશ્ન ૨૩ : કારણ તાે પ્રેરક જ હોય છે, તાે ધર્મ-દ્રવ્યને ઉદાસીન નિમિત્ત કારણ કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર : કાેઈ પણ કાર્ય કાેઈ અન્યની પ્રેરણાથી નથી થતું, પરંતુ પરિણમવાવાળું ઉપાદાન કારણ પાતાની ચાેગ્યતાને કારણે, અનુકુળ નિમિત્તનું સંક્ષિધાન પાર્માને સ્વયં પરિણુમે છે.

**પ્રશ્ન ૨૪** : આ વિષયનું કાેઈ દ્રષ્ટાંત છે કે કેમ?

ઉત્તર : જે રીતે, લબ્ય જીવ, નિજ શુદ્ધાત્માની અનુ-ભૂતિરૂપ નિશ્ચયધર્મના કારણથી, ઉત્તમસંહનન, વિશિષ્ટ તથા પુષ્યરૂપધર્મના સંન્નિધાનરૂપ નિમિત્તકારણને પામી સિદ્ધગતિ રૂપે પરિણુમે છે. જેમ માછલીના ચાલવામાં પાણી ઉદાસીન નિમિત્તકારણ છે તેમ જીવપુદ્દગલના ચાલવામાં ધર્મદ્રબ્ય ઉદા-સીન નિમિત્તકારણ છે.

આ પ્રમાણે ધર્મ દ્રવ્યનું વર્ણુન કરીને હવે આ ગાથામાં અધર્મ દ્રવ્યનું વર્ણુન કરે છે:-

### ठाणजुदाण अधम्मे। पुग्गळजीवाण ठाणसहयारी छाया जह पहियाणं गच्छंता णेव से। घरई॥१८॥

भन्ययः ठाणजुदाण पुरगलजीवाण ठाणसहयारी अधम्मा। जह पहियाण छाया। सा गच्छंता णेव घरई।

અર્થ : સ્થિતિ કરતાં પુદ્દગલ અને જીવાને સ્થિતિ કરવામાં સહાકારી કારણ અધર્મદ્રવ્ય છે. જેમ મુસાફરાને સ્થિતિ કરવામાં સહાકારી કારણ છાયા છે. તે અધર્મદ્રવ્ય ગમન કરતાં જીવ-પુદ્દગલાને સ્થિતિ કરાવતું નથી. गाथा १८ १६३

પ્રશ્ન ૧ : સ્થિતિ કરવી તેના અહીં શું અર્થ છે? ઉત્તર : ગમન કર્યા પછી સ્થિતિ કરવી એમ અહીં અર્થ છે.

**પ્રશ્ન ૨** : આ પ્રકારની સ્થિતિ કયા દ્રબ્યાેમાં હાેય છે? ઉત્ત**ર** : આ પ્રકારે સ્થિતિ માત્ર જીવ અને પુદ્દગલની જ હાેય છે, કારણ કે ગમનક્રિયા પણ આ બે દ્રબ્યાેમાં જ છે.

**પ્રશ્ન ૩** : અધર્મ દ્રવ્ય અમૂર્ત છે તે સ્થિતિનું કારણ કેવી રીતે હાેઈ શકે ?

ઉત્તર : જેમ સિદ્ધ ભગવાન અમૂર્ત હોવા છતાં પણ " હું સિદ્ધસમાન શુદ્ધ, અનંત જ્ઞાનાદિથી સંપન્ન છું" ઇત્યાદિ. સિદ્ધ-ભક્તિમાં રહેલા ભવ્યજીવોને સ્વથિતિ થવામાં અહિર ગ સહકારી કારણ થાય છે તેવી રીતે અમૂર્ત હોવા છતાં પણ અધર્મ દ્રવ્ય સ્થિતિ કરતાં એવાં જીવ-પુદ્દગલાને સ્થિતિ થવામાં સહકારી નિમિત્ત કારણ થાય છે.

**પ્રક્ષ ૪** : અધર્મ દ્રવ્ય અપ્રેરક છે, તો ગમન કરતાં એવા જીવ–પુદ્દગલાને તે કેવી રીતે સ્થિતિ કરાવે ?

ઉત્તર : જેવી રીતે મુસાફરી કરતો વટેમાર્ગુ વડછાયાનું નિમિત્ત પામીને પોતાના જ ભાવથી અને કારણથી થાલે છે તેવી રીતે ગમન કરતાં જીવ–અને પુદ્દગલા અધર્મદ્રવ્યનું નિમિત્ત પામીને પોતાના જ ઉપાદાન કારણથી થાલે છે. છાયા વટેમાર્ગુને જબરાઈ કરીને થાલાવતી નથી, તેવી રીતે અધર્મદ્રવ્ય કાઈને જબરાઈથી થાલાવતું નથી (સ્થિતિ કરાવતું નથી).

પ્રશ્ન પ : અધર્મ દ્રવ્યની બીજી શું વિશેષતાએ છે ? ઉત્તર : અધર્મ દ્રવ્યના અસાધારણ ગુણ સ્થિતિહેતુત્વ છે. બાકીની બધી વિશેષતાએા ધર્મદ્રવ્ય જેવી છે, અર્થાત્ અધર્મદ્રવ્ય એક છે, લાેકવ્યાપી છે. અનંતગુણાત્મક છે, નિષ્ક્રિય છે, પરિણુમનશીલ છે, નિત્ય છે ઈત્યાદિ.

પ્રશ્ન ६ : અધર્મ દ્રવ્યમાં અને અધર્મમાં શું ફેર છે? ઉત્તર : અધર્મ દ્રવ્ય એક સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે જે જવ અને પુદ્દગલને સ્થિતિ થવામાં ઉદાસીન સહકારી કારણ છે અને અધર્મ તો આત્મસ્વભાવથી બીજા ભાવોને આત્મા સમજવારૂપ અને અનાત્મામાં ઉપયોગ લગાવવારૂપ ભાવ છે.

પ્રશ્ન ૭ : શું અધર્માસ્તિકાય વિના જવ-પુદ્દગલ થાેલી શકે છે ?

ઉત્તર : ના, જેમ ધર્માસ્તિકાય વિના જીવ–પુદ્દગલ ગમન કરી શકતા નથી તેમ અધર્માસ્તિકાય વિના જીવ–પુદ્દગલ સ્થિતિ કરી શકતા નથી.

પ્રશ્ન ૮ : જો એમ હાેચ તાે ધર્મ-અધર્મ દ્રવ્ય પ્રેરક અથવા મુખ્ય કારણ માનવા જોઈએ ?

ઉત્તર : ધર્મ, અધર્મદ્રવ્ય ગતિ સ્થિતિના પ્રેરક નથી અને મુખ્ય કારણ પણ નથી. કારણ કે જો તેઓ મુખ્ય કારણ અની જાય તો આ બન્નેનું કાર્ય ઈર્ધ્યાપૂર્વક થવું જોઈએ અને (તા પછી) જે દ્રવ્ય ગતિ કરે તે ગતિ જ કરે અને સ્થિતિ કરે કરે તે સ્થિતિ જ કરે વગેરે અનેક દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન 🥲 : ઉદાસીન કારણ માનવાથી એવી અવ્યવસ્થા કેમ નથી થતી ?

ઉત્તર : જીવ-પુદ્દગલ નિશ્ચયથી પાતાના પરિણામથી ગતિ-સ્થિતિ કરે છે; હા એ વાત અવશ્ય છે કે તેઓ ધર્મ-

१६५

અધર્મ દ્રવ્યનું નિમિત્ત પામીને ગતિ-સ્થિતિ કરે છે તેથી દોષ આવતા નથી.

**પ્રશ્ન ૧૦** : ધર્મ'–અધર્મ'દ્રવ્ય શું ઉપાદેય તત્વ છે કે હેય તત્વ <sup>?</sup>

ઉત્તર : શુદ્ધાત્માથી ભિન્ન હોવાને લીધે તે પણ હેય તત્ત્વા છે.

આ પ્રકારે અધર્મ દ્રવ્યનું વર્ણન કરીને હવે આકાશતત્વનું વર્ણન કરે છે:

अवगासदाणजागं जीवादीणं विद्याण आयासं । जेण्हं लेखागासं अलोगागासमिदि दुविहं ॥ १९ ॥ अन्वय : जीवादीणं अवगासदाण जागं आयासं वियाण,

लेगागासं अलेगगागासं द्विहं इदि जेण्हं ॥

અર્થ : જીવાદિ સર્વ દ્રવ્યોને અવકાશ (જગ્યા) આપવામાં જે સમર્થ છે તેને આકાશ જાણા તે આકાશ, લાેકાકાશ અને અલાેકાકાશ એ પ્રમાણે બે લેદવાળું છે. આ જિનેન્દ્રદેવના સિદ્ધાંત છે.

પ્રશ્ન ૧ : આકાશ દ્રવ્ય કેટલાં છે?

ઉત્તર : આકાશ એક અખંડ દ્રવ્ય છે.

**પ્રશ્ન ૨** અખંડ આકાશના લાેકાકાશ અને અલાેકાકાશ એવા બે લેદ કેવી રીતે થઈ શકે ?

ઉત્તર : આ બે લેંદ ઉપચારથી છે. જેટલા આકાશ-પ્રદેશામાં સર્વ દ્રવ્યા રહે છે તેટલાને લાેકાકાશ કહે છે અને તેની બહારના આકાશને અલાેકાકાશ કહે છે. આકાશમાં સ્વયં લેંદ નથી. પ્રશ્ન 3 : આકાશમાં કેટલાં ગુણુ છે?

ઉત્તર : આકાશમાં અસાધારણ ગુણ તેા અવગાહના હેતુત્વ છે. તે ઉપરાંત અસ્તિત્ત્વાદિ અનંતગુણા પણ છે. આ દ્રબ્ય પણ નિષ્ક્રિય અને સર્વપ્બાપી છે. તેના કયાંય પણ અંત નથી.

**પ્રશ્ન ૪** : જે બધા દ્રવ્યા આકાશમાં રહે તો બધા આકાશમય થઈ જશે ?

ઉત્તર : નિશ્ચયથી તો દરેક દ્રવ્ય પાતાના પ્રદેશામાં જ રહે છે. બાહ્યસંબંધદ્રષ્ટિથી તેઓ આકાશક્ષેત્રમાં રહેતા હાવાને લીધે વ્યવહારથી બધા દ્રવ્યા આકાશમાં રહે છે એમ કહેવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન પ**ઃ આ વ્યવહારનું શું પ્રયેાજન છે?

ઉત્તર : આ વ્યવહારનું પ્રયાજન હેય ઉપાદેય વસ્તુઓના પરિચય કરાવવાનું છે.

મક્ષ ६ : આકાશના વર્ણુનથી તે પ્રયોજન કેવી રીતે સિદ્ધ થાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : જો આકાશમાં વસ્તુઓ કયાં રહે છે તેનું વર્જીન ન મળે તો માેક્ષ કયાં, સ્વર્ગ કયાં, નરક કયાં વગેરે કેવી રીતે સરળતાથી સમજાઈ શકે <sup>?</sup> જેમ નિશ્ચયનયથી સહજશુદ્ધ રીત-યરસથી પૂર્જ નિજપ્રદેશામાં સિદ્ધપ્રભુ વિરાજે છે તો પણ વ્યવહારનયથી સિદ્ધ-ભગવાન માેક્ષશ્રીલામાં સ્થિત છે એમ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ७ : માેક્ષસ્થાન કયાં છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયનયથી તો જે પ્રદેશામાં આત્મા કર્મ-રહિત થયા તે માક્ષસ્થાન છે. વ્યવહારનયથી, કર્મ રહિત આત્માઓના शाथा ११ १६७

ઊધ્વ<sup>૧</sup>ગમન સ્વભાવ હેાવાથી લાેકાગ્રે પહાેંચતા હાેવાથી લાેકનાે અત્રભાગ માેક્ષસ્થાન કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૮ : મનુષ્ય ક્યાં રહે છે?

ઉત્તર : મનુષ્યપર્યાય, વિજાતીયપર્યાય હાવાથી, અનંત પુદ્દગલાના પ્રદેશાનું અને આત્મપ્રદેશાનું એક–સમુદાયરૂપે રહેવું છે. ત્યાં પણ પ્રત્યેક પરમાણુ નિશ્ચયથી પાતપાતાના પ્રદેશમાં છે અને આત્મા પાતાના પ્રદેશમાં છે. વ્યવહારનયથી, મનુષ્ય, અઢી દ્વીપમાં જ્યાં નિવાસ કરતા હીય ત્યાં રહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : આ કર્યા વ્યવહાર છે?

ઉત્તર : આ ઉપચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનય છે. પર્યાયરૂપે વર્ણન છે તેથી વ્યવહાર છે, ખરેખર તેવા સદ્ભૂત નથી તેથી અસદ્ભૂત છે, બીજાના નામથી ઉપચાર કર્યો છે તેથી ઉપચરિત છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : આકાશ, જીવ-પુદ્દગલાની ગતિસ્થિતિનું પણ કારણ છે તા પછી માત્ર અવગાહનહેતુત્વ જ આકાશને કેમ કહ્યું?

ઉત્તર : આકાશ ગતિસ્થિતિનું કારણ નથી કારણ કે જો આકાશ ગતિ સ્થિતિનું કારણ હોય તો લાક–અલાેકનું વિભાજન ન રહે. જે (દ્રવ્ય) ગતિ કરતું હાય તે અસીમ ક્ષેત્ર સુધી ગતિ જ કર્યા કરે અને લાેકાકાશની અહાર જઈને કાેઈ જગ્યાએ સ્થિતિ કરત.

આ પ્રમાણે આકાશદ્રવ્યનું સામાન્ય વર્ણન કરીને હવે. તેનું વિશેષ વર્ણન કરે છે:

## धम्माऽधम्मा काले। पुग्गलजीवा य संति जावदिये आयासे सा लेगो। तत्तो परदे। अलेगुत्तो ॥२०॥

अन्वय : जावदिये आवासे धम्भाऽधम्मा काले। पुग्गल जीवा य संति से। लेगो। तत्तो परदे। अलोगुत्तों ॥

અર્થ : જેટલા આકાશમાં ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય, કાળદ્રવ્ય, પુદ્દગલદ્રવ્ય અને જીવદ્રવ્ય છે તે તાે લાેકાકાશ છે અને તેથી આગળ અલાેકાકાશ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧ : લાેકાકાશના આકાર કેવા છે?

ઉત્તર : સાતપુરૂષા એકની પાછળ એક એમ ઉલા રહે તથા હાથ કમર ઉપર રાખે અને પગ પહોળા રાખે. જે આકાર તે વખતે તેમના થાય તેવા આકાર લાેકાકાશના છે.

પ્રશ્ન ર : લાેકાકાશનું પરિમાણ કેટલું છે ?

ઉત્તર : સર્વ લાેકાકાશનું પરિમાણ ૩૪૩ ઘન રાજી પ્રમાણ છે. જેમ કે ઉપર કહેલાં ઉદાહરણમાં, તે સપ્તપુરૂષાકારનું પરિમાણ લગભગ ૩૪૩ ઘન જેટલું છે.

પ્રશ્ન 3 : લાેકાકાશના કેટલા ભાગ છે?

ઉત્તર : લેાકાકાશના ત્રણ ભાગ છે, અધાલાક, મધ્ય લાેક, ઊધ્વલાેક.

પ્રશ્ન 😮 : અધાલાકનું પરિમાણ કેટલું છે ?

ઉત્તર : અધાલાકનું પરિમાણ ૧૯૬ ઘન રાજી છે. જેમકે દ્રષ્ટાંતમાં કમરથી નીચે સુધી બધું મળીને લગભગ ૧૯૬ ઘન પ્રમાણ છે.

પ્રશ્ન પ : મધ્યલાકનું પરિમાણ કેટલું છે?

गाथा २० १६९

ઉત્ત**ર**ઃ મધ્યલેાકનું પરિમાણુ ૧ વર્ગ રાજી માત્ર છે.

પ્રશ્ન ६ : ઊર્ધ્વલાકનું પરિમાણ કેટલું છે?

ઉત્તર : ઊર્ધ્વલોકનું પરિમાણ ૧૪૭ ઘનરાન્નુ છે જેવી રીતે દ્રષ્ટાંતમાં કમરથી ઉપર ડાેક સુધી ૧૪૭ ઘન જેટલું છે.

પ્રશ્ન ૭ : લાેકાકાશમાં અધા મળીને કેટલાં પ્રદેશ છે?

ઉત્તર : લાેકાકાશમાં પ્રદેશા અસંખ્યાત છે.

પ્રશ્ન ૮ : લાેકાકાશના અસંખ્યાત પ્રદેશામાં અનતાનંત જીવ, અનંતાનંત પુદ્દગલ, એક ધર્મદ્રવ્ય, એક અધર્મદ્રવ્ય, અસંખ્યાત કાળદ્રવ્ય એ પ્રકારે અધા કેવી રીતે સમાઈ જાય છે?

ઉત્તર : જેમ એક દીપકના પ્રકાશમાં અનેક દીપકના પ્રકાશ સમાઈ જાય છે તેમા આકાશમાં અને બીજા દ્રવ્યામાં પણ અનેક દ્રવ્યા સમાઈ જવાની યાગ્યતા છે તેથી અનેક દ્રવ્યાનું અવગાહન લાેકાકાશમાં થઈ જાય છે.

પ્રક્ષ ૯ : જે આકાશમાં એવી અવગાહશક્તિ ન માન-વામાં આવે તો શું વાંધા છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : જો આકાશમાં અવગાહશક્તિ ન હાેય, તાે લાેકાકાશના એક એક પ્રદેશ પર એક એક પરમાણુ જ રહે, અન્ય પરમાણુ ન રહે એવી સ્થિતિમાં જીવના વિભાવપરિણામ ન થઈ શકે કારણુ કે એક કે સંખ્યાત પરમાણુ વિભાવમાં નિમિત્ત હાેતા નથી.

પ્રશ્ન ૧૦ : અલેાકાકાશમાં તેા કાળદ્રવ્ય છે નહીં તેા પછી અલેાકાકાશનું પરિણમન કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : લાેકાકાશમાં સ્થિત કાળદ્રવ્યના નિમિત્તથી સમસ્ત આકાશનું પરિણુમન થઈ જાય છે. પ્રશ્ન ૧૧ : લાેકાકાશમાં રહેવાવાળા કાળદ્રવ્યનું નિમિત્ત પામીને લાેકાકાશનું જ પરિણુમન થવું જોઈએ ?

ઉત્તર : આકાશ એક અખંડ દ્રવ્ય છે, તેથી આકાશમાં જે પરિશુમન થાય તે આખા આકાશમાં થઈ જાય છે. જેમકે એક ખીલી ઉપર ચાક ક્રતો હોય તા, નિમિત્તભૂત ખીલી તા માત્ર ચાકના મધ્યભાગના ક્ષેત્રમાં છે તા પણ માત્ર તેટલા (મધ્યના) ભાગ જ નહીં પણ આખા ચાક કરે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : આ આકાશ દ્રવ્યના પરિજ્ઞાનથી આપણે શું શિક્ષા લેવી જોઈએ ?

ઉત્તર : જો કે વ્યવહારદ્રષ્ટિએ જોતાં એ સત્ય છે કે મારા (આત્માના) નિવાસ આકાશપ્રદેશામાં છે તા પણ નિશ્ચયદ્રિથી મારા નિવાસ આત્મપ્રદેશામાં જ છે. આના (આ સમજવાના) બે હેતુઓ છે : (૧) આત્મા અનાદિથી છે અને આકાશ પણ અનાદિથી છે. એવું પણ નથી કે આત્મા કયાંક બીજે હતા અને પછીથી તેને લાવીને આકાશમાં મૂકવામાં આવ્યા. (૨) આત્મા સ્વયં સત્ છે. પાતાના ગુણપર્યાયરૂપે છે, આકાશ પણ સ્વયં સત્ છે અને પાતાના ગુણપર્યાયરૂપે છે, તેથી (નિશ્ચયથી) કાઈ પણ દ્રવ્ય કાઈ પણ દ્રવ્યને આધારરૂપે નથી. તેથી હું આકાશદ્રવ્ય પરથી દ્રષ્ટિ હઢાવીને, કેવળ નિજ આત્મતત્ત્વને જોઉં – આ શિક્ષા આપણે શ્રહણ કરવી જોઈએ.

આ પ્રકારે આકાશદ્રવ્યનું વર્ણન કરીને હવે કાળ-દ્રવ્યનું વર્ણન કરે છે (પ્રરૂપણ કરે છે):-

# द्व्वपरिवष्टरुवे। जे। से। काले। हवेइ ववहारे। परिणामादीलक्खे। वट्टणलक्खे। य परमहो ॥ २१॥

अन्ययः जो परिणामादीलक्ष्यो दव्य परिवष्टरुवी से। ववहारा काला हवेइ य बङ्गलक्सा परमङो।

અર્થ : જે પરિણામ વગેરે દ્વારા જાણવામાં આવ્યા તથા જે દ્રવ્યાના પરિવર્તનરૂપે જાણવામાં આવ્યા તે તા વ્યવહાર-કાળ છે અને વર્તના જ જેનું લક્ષણ છે તે નિશ્ચયકાળ છે.

પ્રશ્ન ૧ : વ્યવહારકાળ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વ્યવહારમાં કલાક, દિવસ વગેરેના જે વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તેને વ્યવહારકાળ કહે છે.

પ્રશ્ન ર : વ્યવહારકાળના કેટલા લેદ છે?

ઉત્તર : સમય, આવલી, સેકંડ, મીનીટ, કલાક, દિવસ, અઠવાડિયું, પખવાડિયું, મહિના, વર્ષ વગેરે અનેક લેદ છે.

પ્રશ્ન 3 : 'પરિણામ વગેરે' એ શબ્દથી શું શું સમજવું જોઈએ ?

ઉત્તર : પરિણામ, ક્રિયા, પરત્વ, અપરત્વનું ગ્રહણ કરવું જોઈએ. વ્યવહારકાળ આ લક્ષણોથી જણાય છે.

પ્રશ્ન ૪ : પરિણામ કેાને કહે છે?

ઉત્તર : દ્રબ્યાેના પરિણમનને પરિણામ કહે છે. દ્રબ્ય એક અવસ્થાથી બીજી અવસ્થાને ધારણ કરે છે. આ પરિણ-મનાેથી વ્યવહારકાળનાે નિશ્ચય થાય છે.

પ્રશ્ન પ : કિયા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : એક જધ્યાએથી બીજી જગ્યાએ પહેાંચવાને

અને દૂધના ઉકળવાથી થતા હલનચલનને ક્રિયા કહે છે. આ એ સ્વરૂપના કારણે ક્રિયા પણ એ પ્રકારની થાય છે. (૧) દેશાંતરચલનરૂપ અને (૨) પરિસ્પંદનરૂપ.

પ્રશ્ન ६ : પરત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : માેટાપણાને અથવા પ્રાચીનપણાને પરત્વ કહે છે. જેમકે અમુક આળક બે વર્ષ માેટાે છે વગેરે.

પ્રશ્ન ७ : અપરત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : નાનાપણાને અથવા અર્વાચીનતાને અથવા નવીનપણાને અપરત્વ કહે છે, જેમકે અમુક બાળક બે વર્ષે નાનું છે વગેરે.

પશ્ચ ૮ : વર્તના કોને કહે છે?

ઉત્તર : પદાર્થના પરિણુમનમાં સહકારી કારણ હાવાને વર્તના કહે છે.

પ્રશ્ન ૯: નિશ્ચયકાળ કોને કહે છે?

ઉત્તર : સમય, મીનીટ વગેરે જેની પર્યાયા છે તે દ્રવ્યને નિશ્ચયકાળ કહે છે. આ કાળ દ્રવ્ય બધા પદાર્થાના પરિ-ણુમનનું સહકારી નિમિત્ત કારણ છે, અને આ વર્તના કાળ દ્રવ્યનું (અસાધારણ) લક્ષણ છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : વર્તના વ્યવહારકાળનું લક્ષણ છે કે નહિ ?

ઉત્તર : વર્તાના વ્યવહારકાળનું પણ લક્ષણ છે, એ વર્તાનોને અર્થ છે એક સમયમાત્રનું પરિણમવું. આનાથી, સમય વગેરે વ્યવહારકાળનું જાણુવું અની શકે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : સમયતું પરિમાણ કેટલું છે?

ઉત્તર : એક પરમાણુ મંદ્ર ગતિથી (આકાશના) એક

गोथा २१ १७३

પ્રદેશેથી બીજા પ્રદેશે પહેંાંચે તેમાં જેટલાે કાળ લાગે તેને એક સમય કહે છે. અથવા આંખના પલકારામાં જેટલાે કાળ થાય તે અસંખ્યાત આવલીપ્રમાણ છે અને એક આવલીમાં અસંખ્યાત સમય હાેય છે, તેથા આવલીના અસંખ્યાત ભાગમાંથી એક સમય કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : પદાર્થોનું પરિણુમન જો કાળને આધીન છે, તા પરિણુમન પદાર્થોના સ્વભાવ થઈ જશે ?

ઉત્તર : પદાર્થનું પરિણમન તેા પદાર્થના પાતાના સ્વભાવ જ છે. તેને દ્રવ્યત્વ–સ્વભાવ કહે છે. કાળદ્રવ્ય તાે પરિણુમતા પદાર્થાના પરિણુમનમાં માત્ર નિમિત્ત કારણુ છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : એક પ્રદેશથી બીજા પ્રદેશ સુધી જવામાં જો પરમાણુને એક સમય લાગે તો પરમાણુને ચૌદ રાજુ પ્રમાણ અસંખ્યાત પ્રદેશાનું ઉલ્લંઘન કરતા અસંખ્યાત સમય લાગે <sup>?</sup>

ઉત્તર : શીઘ ગતિથી ગમન કરવાવાળા પરમાણુ એક સમયમાં ચૌદ રાજીપ્રમાણ ગમન કરે છે. મંદ ગતિથી ચાલવામાં એક પ્રદેશેથી બીજા પ્રદેશે જવામાં એક સમય લાગે છે. જેમ કાઈ પુરૂષ ધીમી ચાલથી ૨૦૦ માઈલ ૨૦ દિવસમાં ચાલે છે, તે જ વિદ્યા સિદ્ધ થતાં શીઘ ગતિથી ૨૦૦ માઈલ એક દિવસમાં પણ ચાલી શકે છે. તો તે સમય કાંઈ વીસ દિવસના ન કહેવાય. તે જ પ્રકારે, પરમાણુ મંદગતિથી એક પ્રદેશ સુધી એક સમયમાં ચાલે છે અને શીઘ ગતિથી અસંખ્યાત પ્રદેશ સીધા (ચૌદ રાજી પ્રમાણ) એક સમયમાં ચાલે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : સમય તાે ઠીક, પણ નિશ્ચયકાળદ્રવ્ય જાણે કે કાંઈ પ્રતીતમાં આવી શકતું નથી? ઉત્તર : જો સમયને જ સમય માનવામાં આવે તો સમય તો ધ્રુવ નથી, એક ક્ષણે ઉત્પન્ન થઈ બીજા ક્ષણે નષ્ટ થાય છે, તેથી સમય પર્યાય સિદ્ધ થઈ હવે તે સમય કયા દ્રવ્યની પર્યાય છે <sup>?</sup> જે દ્રવ્યની તે પર્યાય છે તેને જ કાળદ્રવ્ય કહેવામાં આવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : કાળદ્રવ્ય તેા બીજા સર્વ પદાર્થોની પરિ-ણતિનું નિમિત્ત કારણ છે, તેા કાળદ્રવ્યની પરિણતિનું નિમિત્ત કારણ કર્યું છે?

ઉત્તર : કાળદ્રવ્યની પરિણતિનું નિમિત્ત કારણ તે કાળદ્રવ્ય છે, જેમ કે બધા પદાર્થાના અવગાહનના હેતુ આકાશ છે અને આકાશના અવગાહનના હેતુ આકાશ સ્વયં છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : સમયનું ઉપાદાનકારણ પરમાણુનું ગમન છે કાળ નહિ?

ઉત્તર : સમયનું ઉપાદાન કારણ જો પરમાણુ હાય તો પરમાણુના રૂપ, રસ આદિ સમયમાં હોવા જોઇએ, પરંતુ તે તો નથી. તેથી સમયનું ઉપાદાન કારણ પરમાણુ નથી.

**પશ્ચ ૧૭** : મીનીટનું ઉપાદાનકારણ તાે ઘડીયાળના મીની ટવાળા કાંટાનું એક ચક્કર ફરવું તે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે?

ઉત્તર : ઘડીયાળના કાંટા મીનીટનું કારણ નથી. કાંટાની તે ક્રિયા તો તેટલા સમયના સંકેત કરવાળી છે. જે કાંટાની પર્યાય મીનીટ હાય તા કાંટાના રૂપ, રસ વગેરે તેમાં હોવા જોઈએ, કારણ કે કાર્ય ઉપાદાનકારણ જેવું જોવામાં આવે છે. गाथा २१ १७५

**પશ્ચ ૧૮ :** સમય આદિ વ્યવહારકાળના નિમિત્ત કારણ કયા કચા છે?

ઉત્તર: પરમાણુનું મંદ-ગતિથી એક પ્રદેશથી બીજા પ્રદેશમાં જવું, આંખના પાપચાનું ઉઘડવું, છિદ્રવાળા વાસણુ-માંથી પાણી અથવા રેતીનું પડવું, સૂર્યનું ઉદય કે અસ્ત થવું વગેરે અનેક પુદ્દગલાના પરિણમન વ્યવહારકાળના નિમિત્તકારણા છે.

**પ્રક્ષ ૧૯ ઃ** ઉપરાક્ત પુદ્દગલ–પરિણમન કર્તા-કારણ છે કે જ્ઞાયક કારણ છે <sup>ફ</sup>

ઉત્તર : ઉપરાક્ત પુદ્દગલ-પરિણમન સમય આદિના જ્ઞાયક કારણા છે, કારણ કે ખરેખર તાે કાળપરિણમનમાં કાળ દ્રવ્ય જ ઉપાદાન કારણ છે અને કાળદ્રવ્ય જ નિમિત્ત કારણ છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : આ પ્રમાણે તેા જીવાદિના પરિણુમનમાં કાળદ્રવ્ય પણ જ્ઞાયક–કારણ હેાવું જોઇએ ?

ઉત્તર : કાળ પરિણુમન સદશ છે અને કાળદ્રવ્યના જ્ઞાયકપણાની કાેઈ વ્યાપ્તિ પણ થતી નથી, તેથી તે જીવાદિના પરિણુમનમાં જ્ઞાયક કારણ અની શકતું નથી.

**પ્રશ્ન ૨૧** : આ ગાથામાંથી આપણે શું ધ્યેય સ્વી-કારવું જોઈએ ?

ઉત્તર : જો કે કાળલખ્ધિતું નિમિત્ત પામીને નિજ શુદ્ધાત્માની સમ્યગ્ શ્રદ્ધાન–જ્ઞાન-આચરણરૂપ માેક્ષમાર્ગ પ્રાપ્ત થાય છે, તો પણ ત્યાં આત્મા જ ઉપાદાન કારણ અને ઉપાદેયપણે માનવો જોઈએ. કાળ બાહ્યતત્વ હોવાથી હોય છે.

આ પ્રમાણે, કાળદ્રવ્યનું સ્વરૂપ અતાવીને હવે તેમની (કાળાણુઓની) સંખ્યા અને સ્થાન અતાવે છે:

### लेायायसवदेसे इकिके जे ठिया हु इकिका। रयणाणं रासी इव ते कालाणु असंखद्व्वाणि॥२२॥

थ्भन्वय : इकिको ले।यायसवदेसे स्वणाणं शसी इब इक्का हु ठिया कालाणू ते असंखदव्वाणि ।

અર્થા: એક એક લેોકાકાશના પ્રદેશ પર સ્તેોની રાશી (સમુહ) ની માફક, જુદા જુદા એક એક સ્થિતિવાળા, તે કાળદ્રવ્ય છે, અને તે અસંખ્યાત છે.

પ્રશ્ન ૧ : કાળદ્રવ્યને કાળાણું કેમ કહે છે ?

ઉત્તર : કાળદ્રવ્ય એક પ્રદેશી છે અથવા પરમાણુમાત્ર પ્રમાણુવાળા છે તેથી તેને કાળાણુ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨ : અહ્યુ કેટલા પ્રકારના હાેય છે?

ઉત્તર : અણુ ચાર પ્રકારના કહ્યાં છે (૧) દ્રવ્યાણુ (૨) ક્ષેત્રાણુ (૩) કાળાણુ (૪) ભાવાણુ.

પ્રશ્ન ૩ : દ્રવ્યાણુ કેાને કહે છે?

ઉત્તર : જે, દ્રવ્ય અથવા પિંડરૂપે અણુ હેાય તે દ્રવ્યાણુ છે. દ્રવ્યાણુને પરમાણુ પણુ કહે છે. આ સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે.

પશ્ચ ४ : ક્ષેત્રાણ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે ક્ષેત્રમાં અહુ હોય તે ક્ષેત્રાહુ છે. ક્ષેત્રાહુ આકાશના એક પ્રદેશને કહે છે. આ સ્વતંત્ર દ્રવ્ય નથી પરંતુ આકાશ દ્રવ્યના કલ્પિત એક અંશ છે.

પ્રશ્ન પ કાળાણ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અણુપ્રમાણ કાળદ્રવ્યને કાળાણુ કહે છે. આ નિશ્ચય કાળદ્રવ્ય છે. સમયમાં જે સૌથી ઓછો હોય તેને પણ કાળાણુ કહે છે, (અને) આ સમય નામની પર્યાય છે. गाथा २२ १७७

પ્રશ્ન ६ : ભાવાણ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે ભાવરૂપથી નાના હોય, સૂક્ષ્મ હોય તે ભાવાશુ છે. ભાવાશુથી, તાત્પર્ય અહીં ચૈતન્ય (એમ) છે. અભેદ વિવક્ષાથી ભાવાશુથી જીવતું પણ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ७ : કાળદ્રવ્ય એક જ માનવામાં આવે અને અસંખ્યાતપ્રદેશી માનવામાં આવે તેા ધર્માસ્તિકાયની જેમ આ દ્રવ્યની પણ વ્યવસ્થા અની જાય?

ઉત્તર : પદાર્થોનું પરિણુમન અનેક પ્રકારનું હોય છે. તેમના નિમિત્તભૂત કાળદ્રવ્યા લાેકાકાશના એક એક પ્રદેશે સ્થિત છે. કાળદ્રવ્યા (આ કારણથી) અસંખ્યાત જ છે.

પ્રશ્ન ૮ : શું કાળદ્રવ્ય ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રોવ્યયુક્ત છે? ઉત્તર : કાળદ્રવ્ય ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રાવ્યયુક્ત છે. નવીન સમયની પર્યાયરૂપે ઉત્પાદ થાય છે. પૂર્વ સમયની પર્યાયના વ્યય થાય છે અને ઉત્પાદ-વ્યયના આધારભૂત કાળદ્રવ્ય રૂપે રહે છે.

**પ્રશ્ન ૯** : કાળદ્રવ્ય ન માનીએ અને <u>માત્ર</u> સમય, ઘડી, કલાક વગેરે વ્યવહારકાળ જ માનીએ તાે શું વાંધા ?

ઉત્તર : વ્યવહારકાળ પર્યાય છે કારણ કે તે વ્યતિરેકી અને ક્ષણિક છે. એ વ્યવહારકાળના આધારભૂત કાઈ દ્રવ્ય છે જ. આ આધારભૂત દ્રવ્યનું નામ કાળદ્રવ્ય રાખવામાં આવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : વાસ્તવમાં તો કાળદ્રવ્યની પર્યાય સમય જ છે, સમયના સમૃદ્ધામાં કલ્પના કરીને મીનીટ, કલાક વગેરે માન્યા, તાે તે કેવી રીતે પર્યાય થઈ શકે ? ઉત્તર : વાસ્તવમાં તેા પર્યાય સમય જ છે, તેથી વ્યવહારકાળ પણ તત્ત્વથી સમય જ છે. તેા પણ વાસ્તવિક સમયોના સમૂહ વાળા મીનીટ-કલાક વગેરેના વ્યવહાર ઉપયોગી હોવાથી તેમને પણ વ્યવહાર કાળ કહ્યાં છે.

આ પ્રમાણે કાળદ્રવ્યનું વર્ણન કરીને, ષડ્દ્રવ્યામાંથી જે જે અસ્તિકાય છે, તેમનું વર્ણન કરે છે:-

> पवं छब्मेयमिदं जीवाजीवष्पमेददे। दब्वं । उत्तं कालविजुत्तं णादब्वा पंच अत्थिकाया दु ॥ २३

भन्य : एवं जीवाजीवप्प भेददेा द्व्यं छन्भेयं उत्तं, दु कालविज्ञत्तं पंच अत्थिकाया गायप्या ॥

અર્થ : આ પ્રમાણે એક જીવ અને પાંચ અજીવાના લેદથી, બધા મળીને દ્રવ્યા છ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે, પરંતુ કાળદ્રવ્યને બીજા પાંચ દ્રવ્યા અસ્તિકાય જાણવા જોઈએ.

પ્રશ્ન ૧ : દ્રવ્યા ખરેખર શું ૬ જ હાય છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યા તા ખરેખર અનંતાનંત છે, કારણ કે પાતાનું સત્ત્વ તા દરેકનું જુદુ હાય છે. આનું પ્રમાણ સ્પષ્ટ છે કે પ્રત્યેક પદાર્થનું ચતુષ્ટય પાતપાતામાં હાય છે. એક દ્રવ્યના ચતુષ્ટય બીજા દ્રવ્યમાં પહોંચતા નથી, તેમ છતાં, અસધારણગુણથી જે જે દ્રવ્યામાં સમાનતા છે તેમની એક એક જાતિ માનીને દ્રવ્યા છે પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન ર : ચતુષ્ટય એટલુ શું?

ઉત્તર : દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ, આ ચારને અહીં ચતુષ્ટય શષ્દથી કહ્યાં છે.

१७९

પ્રશ્न 3: દ્રવ્ય કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે સ્વયં પરિપૂર્ણ સત્ છે, એક પિંડ છે તેને દ્રવ્ય કહે છે, અર્થાત્ ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવના એક સમુદ્<mark>દાયને</mark> દ્રવ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ४ : ક્ષેત્ર કોને કહે છે?

ઉત્તર : વસ્તુના પ્રદેશાને ક્ષેત્ર કહે છે. પ્રત્યેક વસ્તુના કાેઈ આકાર હાેચ છે અને તે (આકાર) ક્ષેત્રથી બને છે એનું. બીજી નામ દેશાંશ પણ છે.

પ્રશ્ન પ : કાળ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પરિશુમન અથવા પર્યાયને કાળ કહે છે. દરેક વસ્તુ કાઈ કે કાઈ પર્યાયમાં હાય જ છે. પર્યાયનું બીજાં નામ ગુશુાંશ પણ છે.

પ્રશ્ન ६ : ભાવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પદાર્થના સ્વભાવને ભાવ કહે છે. શક્તિ, ગુણ, શીલ, ધર્મ, આ બધાં પર્યાયવાચી નામ છે.

**પ્રક્ષ ૭** : એક પદાર્થ બીજાના ચતુષ્ટચરૂપે નથી, તેના સ્પષ્ટ ભાવ શું છે?

ઉત્તર : એક પદાર્થ બીજા પદાર્થના દ્રવ્યરૂપે નથી, અર્થાત્ દરેક પદાર્થનું પોતાનું સત્ત્વ જીદુ જીદુ છે. પ્રદેશા પણ જીદા જીદા છે તે ક્ષેત્રની ભિન્નતા (જીદાપણું) છે. કાઈ પદાર્થ બીજા દ્રવ્યની પરિણૃતિથી નથી પરિણુમતા એ કાળની ભિન્નતા છે. કાઈ પદાર્થ કાઈ બીજા પદાર્થના ગુણરૂપે નથી થતા તે ભાવની ભિન્નતા છે. આ રીતે અનેકાંતરૂપ વસ્તુમાં રહેવાવાળા અનેક ધર્મો સ્યાદ્રાદથી સિદ્ધ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : અનેકાંત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જેમાં અનેક અંત અથવા ધર્મ હાય તેને અનેકાંત કહે છે. આ સિદ્ધાંતનું નામ પણ અનેકાંત છે.

પ્રશ્ન ૯ : સ્યાદ્વાદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અનેકાંતાત્મક વસ્તુના ધર્મોને, સ્યાત્ અથવા અપેક્ષાથી વાદ અથવા કહેવું તે સ્યાદાદ છે. સ્યાદાદનું બીજી નામ અપેક્ષાવાદ પણ છે.

**પ્રશ્ન ૧૦** : એક વસ્તુને સ્યાદ્વાદ કેટલા પ્રકારથી **કહી** શકે છે?

ઉત્તર : એક વસ્તુને સ્યાદ્વાદ સાત પ્રકારથી કહી શકે છે. એ ધર્મની બાબતમાં અસ્તિ, નાસ્તિ, અવક્તવ્ય, અસ્તિ-અવક્તવ્ય, નાસ્તિ અવક્તવ્ય, અસ્તિ–નાસ્તિ, નાસ્તિ, અસ્તિ– નાસ્તિ-અવક્તવ્ય. આને સપ્તનયભંગી પણ કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : આ સાતેય ભંગાના શું ભાવ છે ?

ઉત્તર : આ ભંગાને એક ધર્મના આશ્રય લઈને ઘટાવીએ. જેમ કે નિત્ય ધર્મના દાખલા લઈને બેઈએ તા : (૧) વસ્તુ સ્યાત્ નિત્ય છે. (૨) વસ્તુ સ્યાત્ અનિત્ય છે. (૩) વસ્તુ સ્યાત્ અવક્તવ્ય છે. (૪) વસ્તુ સ્યાત્ નિત્ય અવક્તવ્ય છે. (૫) વસ્તુ સ્યાત્ અનિત્ય અવક્તવ્ય છે. (६) વસ્તુ સ્યાત્ નિત્ય અને અનિત્ય છે. (૭) વસ્તુ સ્યાત્ નિત્ય અને અનિત્ય છે. (૭) વસ્તુ સ્યાત્ નિત્ય-અનિત્ય અવક્તવ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : આ ભંગાની અપેક્ષા કઈ કઈ છે?

ઉત્તર : વસ્તુ દ્રવ્યદ્રષ્ટિથી નિત્ય છે, પર્યાયદ્રષ્ટિથી અનિત્ય છે, પરમાર્થથી યુગપદ્દદ્રષ્ટિથી અવક્તવ્ય છે. દ્રવ્ય અથવા

828

યુગપદ્દ્રિષ્ટિથી નિત્ય–અવક્તવ્ય છે. પર્યાંય અથવા યુગપદ્દદ્રિષ્ટિથી અનિત્ય–અવક્તવ્ય છે, દ્રવ્ય અને પર્યાયદ્રષ્ટિથી નિત્ય–અનિત્ય છે, દ્રવ્ય અને પર્યાયદ્રષ્ટિથી તેમ જ યુગપદ્ દ્રષ્ટિથી નિત્ય– અનિત્ય અવક્તવ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : સ્થાત્ શબ્દના અર્થ શું (કદાચિત્) 'શાયદ', નથી થતાે ?

ઉત્તર : સ્યાત્ શખ્દના અર્થ 'શાયદ', (કદાચિત્) થતા જ નથી, 'સ્યાત્' શખ્દ અપેક્ષાના અર્થમાં નિશ્ચિત કરવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન ૧૪ અસ્તિકાય પાંચ જ કેમ છે?

ઉત્તર : અસ્તિકાય સંખંધીનું વર્જુન આગળની, ૨૪મી ગાથામાં કરવામાં આવશે, તો ત્યાંથી જાણુવું.

આ પ્રમાણે દ્રવ્યજાતિ અને અસ્તિકાય-જાતિની સંખ્યા ખતાવીને અસ્તિકાયનું નિરુક્તિ-અર્થ સહિત વિવરણ કરે છે:

> सैति जवे। तेणेदे अस्थिति भणिति जिणवरा जहाा काया इब बर्दुदेसा तहा। काया य अस्थिकाया य ॥२४

अन्ययः जदे। एदे संति तेण अत्यित्ति जिणवरा भणिति जहा। काया एव बहुदेसा तहा। काया, य अस्थिक।या।

અર્થ : જે કારણથી આ પૂર્વોક્ત પાંચ દ્રવ્યાે (જીવ, અજીવ, ધર્મ, અધર્મ આકાશ) વિદ્યમાન છે, તે કારણે તેમને 'અસ્તિ' એ પ્રકારે જિનેન્દ્રદેવ પ્રગટ કરે છે અને જે કારણથી આ દ્રવ્યા કાચાની જેમ બહુપ્રદેશવાળા છે. તે કારણથી તેમને કાય કહે છે. આ પાંચે દ્રવ્યા, 'અસ્તિ' અને 'કાય' છે તે કારણથી તેમને અસ્તિકાય કહેવામાં આવે છે.

**પ્રક્ષ ૧** : સત્નું લક્ષણ શું છે?

ઉત્તર: उत्पाद व्यय ध्रोव्ययुक्तं सत् જे ઉત્પાદ, વ્યય ધ્રુવતાથી યુક્ત હોય તેને 'સત્' કહે છે. ઉપરના પાંચેય પદાર્થો ઉત્પાદ–વ્યય– ધ્રોવ્ય યુક્ત છે, તેથી તેમનું 'અસ્તિ' નામ યથાર્થ છે.

પ્રશ્ન ર : ઉત્પાદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : નવીન અવસ્થા થવી તેને ઉત્પાદ કહે છે.

**પ્રક્ષ ૩** : વ્યય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પૂર્વ અવસ્થાના અભાવ થવા તેને વ્યય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૪** : જે હોય તેના નાશ તા થતા નથી તા પૂર્વ-અવસ્થાના અભાવ કેવી રીતે થયા ?

ઉત્તર : પર્યાય (અવસ્થા) સત્ નથી, પરંતુ સત્-દ્રવ્યની એક હાલત છે. પૂર્વ પર્યાયના વ્યય થયા તેમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે દ્રવ્ય પૂર્વ ક્ષણમાં એક હાલતમાં હતું અને હવે વર્ત માનમાં બીજી હાલતરૂપે પરિશુમ્યું. પરિશુમવું તે દ્રવ્યના સ્વભાવ છે. વર્ત માન પરિશુમન તે પૂર્વ પરિશુમન નથી, તેથી પૂર્વ પર્યાયના વ્યય થયા.

પ્રશ્ન પ : ધ્રૌવ્ય કાને કહે છે?

ઉત્તર : અનાદિથી અનંતકાળ સુધી પર્યાયારૂપે પરિ-શુમતા રહેવાને શ્રીવ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન **૬** : કાળ પણ સત્સ્વરૂપ તેા છે, તો તેને 'અસ્તિ'માં કેમ ન ગ્રહણ કર્યો ?

ઉત્તર : અહીં અસ્તિકાયનું પ્રકરણ છે, કેવળ 'અસ્તિ'નું

गाथा २४ १८३

નહીં. કાળદ્રવ્ય અસ્તિ તેા છે પરંતુ કાય નથી તેથી તેનું અહીં ગ્રહણુ નથી.

**પ્રશ્ન ૭** : ઉત્પાદ-વ્યય ધ્રોવ્ય જીદા જીદા સમયે થાય છે કે એક સાથે ?

ઉત્તર : આ ત્રણે એક જ સમયે, એટલે એક્સાથે જ થાય છે. કારણ કે વર્તમાન પરિણુમન છે તેને જ નવીન પર્યાયની દ્રિપ્ટિથી ઉત્પાદ કહે છે અને તેને જ પૂર્વપર્યાયની અપેક્ષાથી વ્યય કહે છે, અને કાયમ જે રહે તેને ધ્રોવ્ય કહે છે. અનંત પર્યાયામાં જે એક સામાન્યરૂપે રહ્યા જ કરે છે, તે એક સામાન્ય સ્વભાવને ધ્રોવ્ય-નિરંતર કહે છે.

પ્રશ્ન ८ : કાય શખ્દના નિરુક્તિ અર્થ શું છે <sup>?</sup> ઉત્તર : चीयते इति काय : જે સંગ્રહીત હાય તેને કાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : શું દ્રવ્યાના પ્રદેશા સંગ્રહીત થયા છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યાના પ્રદેશા સંગ્રહીત થયા નથી, અનાદિથી જ દ્રવ્ય સહજ પ્રદેશમય છે; પરંતુ સંગ્રહીત આહારવર્ગ ણાઓના સમુહરૂપ કાય અથવા શરીરની જેમ દ્રવ્યામાં પણ અહુપ્રદેશત્વ છે, તેથી આ પાંચ દ્રવ્યાને પણ કાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : શું શુદ્ધ દ્રવ્યમાં પણ બહુપ્રદેશીપણ રહે છે?

ઉત્તર : ધર્મ, અર્ધ મેં, અને આકાશ-એ ત્રણ અસ્તિકાય તા હંમેશા શુદ્ધ જ રહે છે અને બહુપ્રદેશી છે. પુદ્દગલસ્ક ધમાંથી કાેઇ પુદ્દગલદ્રવ્ય શુદ્ધ થઇ જાય અર્થાત્ કેવળ પરમાણુ રૂપે રહી જાય તાે પણ શક્તિ-અપેક્ષાએ તેમાં બહુપ્રદેશીપણું છે. જીવ દ્રવ્ય શુદ્ધ થતાં. એટલે કે, દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ નાકર્મએ બધાથી મુક્ત થવા છતાં પણ તે બહુપ્રદેશી રહે છે.

**પ્રક્ષ ૧**૧ : અશુદ્ધ દ્રવ્ય શુદ્ધ થઈ ગયા પછી, તેમાં સત્તા કેવી રીતે રહે*?* 

ઉત્તાર : પુદ્દગલસ્ક ધમાંથી પુદ્દગલપરમાણુરૂપે શુદ્ધ થવા છતાં અને સંસારી જીવ સંસારથી મુકત થવા છતાં પણ તેમનામાં સત્તા રહે છે, કારણ કે તેમનામાં ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રીવ્ય નિરંતર રહ્યા જ કરે છે.

**મક્ષ ૧૨** : શુદ્ધ પરમાણુમાં ઉત્પાદ વ્યય ધૌવ્ય કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : સ્કંધરૂપી વિભાવવ્યં જનપર્યાયના વ્યય, શુદ્ધ પરમાણુરૂપ સ્વભાવ વ્યં જનપર્યાયના ઉત્પાદ, શુદ્ધ પરમાનુમાં છે અને દ્રવ્યત્વ અથવા પ્રદેશ તે જ છે તે ધ્રાવ્ય છે. આ પ્રમાણે શુદ્ધ પરમાણુમાં ઉત્પાદ વ્યય ઘ્રીવ્ય છે. આ વ્યં જનપર્યાયની અપેક્ષાએ ઉત્પાદ વ્યય ઘ્રીવ્ય થયું.

**મક્ષ ૧૩** : શુદ્ધ પરમાણુમાં અર્થપર્યાયની અપેક્ષાએ ઉત્પાદ વ્યય ધ્રોવ્ય કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : શુદ્ધ પરમાણુમાં વર્તમાન રૂપ, રસ આદિ ગુણેની પર્યાયના ઉત્પાદ અને પૂર્વની રૂપ રસાદિ પર્યાયના વ્યય અને પરમાણુ તે જ છે તે શ્રાવ્ય આ પ્રકારે ઉત્પાદ વ્યય શ્રીવ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : શુદ્ધ જીવમાં ઉત્પાદ-વ્યય ધ્રોવ્ય કેવી રીતે છે? ઉત્તર : મનુષ્યગતિરૂપ વિભાવ વ્યંજનપર્યાયના વ્યય, સિદ્ધપર્યાયરૂપ સ્વભાવ વ્યંજનપર્યાયના ઉત્પાદ અને જીવપ્રદેશા તે જ છે અર્થવા દ્રવ્યત્વ તે જ છે એ રૂપે ધ્રોવ્ય આમ શુદ્ધ જીવમાં ઉત્પાદ-વ્યય ધ્રીત્ય છે. આ વ્યંજનપર્યાયની અપેક્ષાએ ઉત્પાદ-વ્યય ધ્રીવ્ય થયા.

**પ્રશ્ન ૧૫** : અર્થ પર્યાયની અપેક્ષાએ શુદ્ધજીવમાં ઉત્પાદ વ્યય-ઘ્રૌવ્ય કેવી રીતે છે?

ઉत्तर : परमसमाधिइप डारण समयसारना व्यय अने अनंत ज्ञान दर्शन आनंद नीर्थ-इप डार्थ समयसारना उत्पाद अने छव द्रव्य ते क छे ते ध्रीव्य आ प्रडारे (अर्थ पर्यायथी) उत्पाद-व्यय-ध्रीव्य छे.

પ્રશ્ન ૧૬ : આ તા મુક્ત થવાના સમયના ઉત્પાદ -વ્યય-ધ્રીવ્ય છે, શું મુક્ત થયા પછી ભવિષ્યકાળમાં પણ ઉત્પાદ– વ્યય ધ્રીવ્ય સિદ્ધ જીવામાં હાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : વર્તમાન કેવળજ્ઞાન આદિ શુદ્ધ વિકાસના ઉત્પાદ અને પૂર્વભાગા કેવળજ્ઞાન આદિ શુદ્ધ વિકાસના વ્યય અને દ્રવ્ય તે જ-આ પ્રમાણે ઉત્પાદ-વ્યય-ઘ્રોવ્ય હાય છે. સિદ્ધજીવામાં શુદ્ધવિકાસરૂપ શુદ્ધપરિણુમન જ સમયે સમયે નવું નવું થયા કરે છે.

**પ્રશ્ન ૧૭** : કયા દ્રવ્યમાં કેટલા પ્રદેશો છે?

ઉત્તર : પ્રદેશાની સંખ્યાનું વર્ણન આગલી ગાયામાં થશે, તા ત્યાંથી જાણવું,

હવે કયા દ્રવ્યને કેટલા પ્રદેશા હાય છે તે વર્ણવે છે:

हैं।ति असंखा जीवे धम्माधम्मे अणंत आयासे। मुत्ते तिविह परेसा काळस्सगा ण तेण सा काओ ॥२५॥

अन्वय : जीवे धम्माधम्में असंखा, आयासे अणंत, मुत्ते तिविह पदेसा होति । काळस्सेगा तेण सा काओ णरिय । અર્થ : જીવદ્રવ્ય, ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્યમાં અસંખ્યાત પ્રદેશા છે, આકાશમાં અનંત પ્રદેશ છે, અને મૂર્ત (પુદ્દગલ) દ્રવ્યમાં સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત–એમ ત્રણ પ્રકારે પ્રદેશા છે. કાળ દ્રવ્યને, અસ્તિકાય ન હાેવાને લીધે એક પ્રદેશ છે.

**પ્રક્ષ ૧ :** જીવ, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આ ત્રણ દ્રવ્યામાં એક સરખા જ અસંખ્યાત પ્રદેશ છે કે વધતા-એાછા <sup>?</sup>

ઉત્તર : આ ત્રણે દ્રવ્યમાં એકસરખા જ પ્રદેશા છે, વધારે કે એાછા નહીં. અહીં જીવ એટલે એક જીવદ્રવ્ય એમ સમજવું દરેક જીવદ્રવ્યમાં અસંખ્યાત પ્રદેશા હોય છે.

ઉત્તર : આ સંખ્યાત પ્રદેશા, બેકી સંખ્યામાં પુરા થાય તેટલી સંખ્યાતવાળા છે, એટલે કે ર, ૪, ६ વગેરે સંખ્યા કે જે બે (૨) થી ભાગી શકાય અને ભાગતા શેષ કાંઈ ના રહે તેવી સંખ્યાવાળા છે. આ સંખ્યાને પુરી સંખ્યાવાળા પરિણામ કહે છે.

પશ્ચ 3 : જીવદ્રવ્યમાં અસંખ્યાત પ્રદેશા કેમ છે?

ઉત્તર : જીવદ્રવ્ય, લાકપૂરક સમુદ્ધાતમાં, પૂરેપૂર્ ફેલાઈ જાય છે. આ સમુદ્ધાતમાં પણ, .જીવ, લાકના સર્વ પ્રદેશામાં રહે છે, અને લાકના પણ અસંખ્ય પ્રદેશ છે તેથી જીવદ્રવ્ય પણ અસંખ્યાત પ્રદેશી છે. નિશ્ચયનયથી જીવ અખંડ પ્રદેશી છે. તેમાં, પ્રદેશ–સંખ્યાના વિભાગ, વ્યવહારનયથી કરવામાં આવે છે.

**પ્રક્ષ ૪** : ધર્મ દ્રવ્ય અને અધર્મ દ્રવ્યમાં અસંખ્યાત પ્રદેશ કેમ છે?

ઉત્તર: ધર્મ દ્રવ્ય અને અધર્મ દ્રવ્ય માત્ર આખાયે

गाथा २५ १८७

લાેકા કાશમાં જ વ્યાપ્ત છે. તેથી આ બન્ને દ્ર**વ્યાે** પણ અસ'ખ્યપ્રદેશી છે.

પ્રશ્ન પ : આકાશના અનંત પ્રદેશ કેમ છે ?

ઉત્તર : આકાશ સીમારહિત છે, તેના કયાંય પણ અંત નથી તેથી આકાશના અનંત પ્રદેશ છે.

ઉત્તર : પુદ્ગલસ્કંધ કાઈ સંખ્યાત પરમાણુંઓના છે, કાઈઅસંખ્યાત–પરમાણુંઓના છે, કાઈઅનંત પરમાણુંઓના છે, તેથી પુદ્ગલના ત્રણેય પ્રકારના પરિમાણુવાળા પ્રદેશા કહ્યાં છે. આનું પ્રદેશપરિમાણુ પૂર્વાકત ત્રણુ દ્રવ્યાની માફક, આકાશ-ક્ષેત્ર રાકવાની અપેક્ષાથી ના માનવું નેઈએ.

**પ્રક્ષ ૭ :** પુદ્દગલના પ્રદેશ, આકા**રાક્ષેત્રની અપેક્ષાએ** કેમ ન માનવા <sup>ફ</sup>

ઉત્તર : જે આકાશક્ષેત્ર રાકવાની અપેક્ષાએ જ પુદ્દગલ પ્રદેશ માનીએ તો માત્ર અસંખ્યાતપ્રદેશી પુદ્દગલસ્કન્ધ જ આકાશમાં સમાઈ શકે, અને અન્ય સ્કંધા ન સંભવી શકે, અને આ તા પ્રત્યક્ષવિરુદ્ધ છે, અને આમ માનતાં જવ-દ્રવ્ય પણ અશુદ્ધ સિદ્ધ નહીં થઈ શકે.

**પ્રશ્ન ૮** : પુદ્દગલસ્ક'ધ તેા પર્યાય છે, વાસ્તવિક પુદ્દગલ-દ્રવ્યમાં કેટલા પ્રદેશ છે ?

ઉત્તર : વાસ્તવમાં પુદ્દગલદ્રવ્ય પરમાણુનું નામ છે, અને તે તો એકપ્રદેશી છે, પરંતુ તેમાં (પરમાણુમાં) સ્કંધરૂપે પરિ-ણુમી જવાનું સામર્થ્ય છે તેથી તે પ્રદેશી માનવામાં આવ્યે છે. આ ત્રણ પ્રકારથી, પ્રદેશપરિમાણ, પુદ્દગલસ્ક ધાનું કહેવામાં આવ્યું છે. (સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંત.)

મશ્ર ૯ : જવડ જ્યારે આખાય લાકમાં ફેલાય ત્યારે એસ ખ્યાતપ્રદેશમાં રહે છે, તે અન્ય સમયે શું એાછા ક્ષેત્રમાં રહે છે?

ઉત્તર : જીવદ્રવ્ય હું મેશાં અસંખ્યાતપ્રદેશામાં રહે છે. નાના કદવાળા શરીરમાં હાય તા પણ તે શરીર આકાશના અસંખ્યાતપ્રદેશામાં વિસ્તૃત થઈ શકે છે. આખા લાક પણ અસંખ્યાતપ્રદેશવાળા છે અને નાના કદવાળું શરીર જેટલા સ્ત્રિત્રમાં રહે છે તે પણ અસંખ્યાતપ્રદેશપ્રમાણ છે અસંખ્યાત, અસંખ્યાત પ્રકારના હાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૦** : કાળદ્રવ્યને એકપ્રદેશપણું કેવી રીતે સિદ્ધ થાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : જે કાળદ્રવ્ય એકપ્રદેશમાત્ર ન હોય તો સમય પર્યાયની ઉત્પત્તિ ન સંભવી શકે. એક પરમાણુ એક કાળાણુથી બીજા કાળાણુ પર મંદગતિથી ગમન કરે ત્યાં સમય પર્યાયની પ્રસિદ્ધિ થાય છે. જે કાળદ્રવ્ય બહુપ્રદેશી હોત તો એક સમયની નિષ્પત્તિ ન ખની શકત.

હવે એકપ્રદેશી હેાવા છતાં પુદ્દગલ–પરમાણુને અસ્તિકાય પણાની સિદ્ધિ કરે છે :

पयपदेसोवि अण् णाणाखंधप्पदेसदे। होदि। बहुदेसो उवयारा तेण य काओ भणंति सब्वण्ह् ॥२६॥

भन्त्य : एयवदेसीवि अणू णाणालंधप्पदेसदो बहुदेसी उवयारा होदि, तेण य सञ्बण्ह उवयारा काओ भणति। અર્થ : પરમાણુ, એકપ્રદેશી હાવા છતાં, અનેક સ્કંધાના પ્રદેશાની દ્રષ્ટિથી, ઉપચારથી બહુપ્રદેશી કહેવાય છે, અને આ કારણથી, સર્વજ્ઞદેવ, પરમાણુને ઉપચારથી અસ્તિકાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧ : પરમાણુના આકાર કેવા હાય છે !

ઉત્તર : પરમાણું એક પ્રદેશમાત્ર છે તેથી તેના વ્યક્ત આકાર તા નથી, અવ્યક્ત આકાર છે. તે આકાર ષડ્કાેણું છે. આ કારણથી, જ્યારે અધી બાજુથી પરમાણુના બંધ થાય ત્યારે સ્કંધમાં છિદ્ર કે અંતર રહેતું નથી.

પ્રશ્ન २ : પરમાણુ કેટલાં પ્રકારના હાેચ છે?

ઉત્તર : પરમાણુ વ્યાંજનપર્યાયથી તો એક જ પ્રકારના છે. પરંતુ અર્થપર્યાયની અપેક્ષાએ બસા (૨૦૦) પ્રકારના હાય છે.

પ્રશ્ન 3 : પરમાણ ૨૦૦ પ્રકારના કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : પરમાણુમાં રૂપની પાંચ પર્યાયામાંથી કાઇ એક, રસની પાંચ પર્યાયામાંથી કાઈ એક, ગંધની એ પર્યાયામાંથી કાઈ એક, સ્પર્શની ચાર પર્યાયામાંથી કાઈ એ–અર્થાત્ સ્નિગ્ધ-રૂક્ષમાંથી એક અને શીત ઉષ્ણુમાંથી એક આ પ્રમાણે

પ×પ×ર×૪=૨૦૦ પ્રકાર થાય છે.

પ્રશ્ન ૪ પરમાણુ શુદ્ધ હાેઇને ફરી પાછા અશુદ્ધ (સ્કંધરૂપ) કેમ થઈ જાય છે?

ઉત્તર : પરમાણુને અશુદ્ધ થવાનું કારણ તેનું સ્નિગ્ધ-રૂક્ષ-રૂપે પરિણમન છે. શુદ્ધ થઇ જવા છતાં પણ અર્થાત્ કેવળ એક પરમાણુમાત્ર રહી જવા છતાં પણ સ્નિગ્ધ અથવા રૂક્ષ પરિણમન તા રહે છે જ, અને આ કારણથી સ્કંધ રૂપે પરિ-ણુમવાનું અર્થાત્ અશુદ્ધ થવાનું તે પરમાણુને (કરીથી) અને છે. પ્રશ્ન પ : શુદ્ધ જીવ કરીથી અશુદ્ધ કેમ નથી થતો ? ઉત્તર : જીવનું અશુદ્ધ થવાનું કારણ રાગ-દ્વેષ છે. આ રાગદ્વેષ ચારિત્રગુણના વિકાર છે. જીવ શુદ્ધ થતાં રાગ-દ્વેષના સંપૂર્ણ ક્ષય (અભાવ) થાય છે અને ચારિત્રગુણનું સ્વાભાવિક સ્વચ્છ પરિણુમન થઇ જાય છે. આ રીતે, અશુદ્ધ થવાના કારણભૂત

**પ્રશ્ન ૬** : કયા વ્યવહારનયથી પરમાણુને અસ્તિકાય કહે છે ?

રાગદેષ ન રહેવાને લીધે, શુદ્ધ જીવ કરીથી અશુદ્ધ થતા નથી.

ઉત્તર : અનુપચરિત અશુદ્ધ સદ્દભૂત શક્તિરૂપ વ્યવહાર નયથી પરમાણુને અસ્તિકાય કહ્યો છે કારણ કે પરમાણુ, અશુદ્ધ સ્કંધરૂપ થવાની અનુપચરિત શક્તિ ધરાવે છે.

**પ્રશ્ન** : ૭ દ્રયણુક, ત્ર્યણુક વગેરે સ્ક<sup>ે</sup>ધા આકાશના કેટલા પ્રદેશામાં રહે છે !

ઉત્તર : આવા સ્કંધા આકાશના ગમે તેટલા નાના પ્રદેશમાં રહી શકે છે. કારણ કે પરમાણુઓમાં પરમાણુઓને અવગાહની શક્તિ હાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : પરમાણુ કેવી રીતે ઉત્પન્ન થાય છે?

ઉત્તર : પરમાણુ, મનુષ્ય વગેરે કાેઇની ચેષ્ટાથી ઉત્પન્ન થતા નથી. તે તાે, પાતાની જાતે જ સકંધથી અલગ થઈ ને પરમાણુરૂપે રહી જાય છે. પરમાણુની ઉત્પત્તિ ભાગલાથી જ થાય છે અર્થાત્ સકંધમાંથી છ્ટા પડી જવાથી જ થાય છે.

પ્રશ્ન ૯ : સ્કંધ કેવી રીતે અને છે?

ઉત્તર : સ્કંધ જુદા પડવાથી પણ ખને છે અને લેગા

गाथा २७ १९१

મળવાથી પણ અને છે, તેમજ વળી કાેેઇસ્ક ધાના છૂટા પડવાથી અને કાેઇ સ્ક ધાના મળવાથી, એટલે કે, લેદસ ઘાતથી પણ અને છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : સ્કંધ પણ ભેદ થવાથી (છૂટા પડવાથી) અને છે તો શું સ્કંધ અને પરમાણુના અનવાના ઉપાય એક જ છે?

ઉત્તર : પરમાણુ બનવાના લેદ તા છેલાે લેદ છે; પરંતુ સ્કંધ બનવાના લેદ તા છેલ્લા નથી. અર્થાત્ અનેક પરમાણુઓના લાગલા (લેદ) થવા છતાં અનેક પરમાણુઓના સ્કંધ રહી જાય છે. જેમ કે પ૦૦ પરમાણુઓના સ્કંધના એવા વિલાગ કરવામાં આવે કે જેથી એક સ્કંધ ૩૦૦ પરમાણુના રહી જાય અને એક સ્કંધ ૨૦૦ પરમાણુઓના રહી જાય વગેરે પ્રકારે.

**પ્રક્ષ ૧૧** : આ પરમાણુને જાણીને આપણે શું ઉપ-દેશ ગ્રહુણુ કરવા ?

ઉત્તર : જેમ એક પરમાણુ નિરૂપદ્રવ છે, પરંતુ તેની સાથે અન્ય પરમાણુઓના સંયાગ થવાથી, અંધદશા ઉપજે છે અને તેને વિવિધ પરિસ્થિતિઓમાંથી પસાર થવું પડે છે. તેવી રીતે, હું એક રહું તા નિરૂપદ્રવ છું. પરદ્રવ્યના સંયાગ થતા અને તેમાં ઉપયાગ જોડતાં, અનેક યાનિઓમાં ઉપજવું થાય છે. તેથી, (આ) ઉપદ્રવથી નિવૃત્ત થવા માટે એકત્વનું ધ્યાન કરવું જોઈએ. (એકત્વભાવના ભાવવી જાઈએ.)

હવે પ્રદેશનું લક્ષણ અતાવે છે:

जावदियं आयासं अविभागी पुग्गलाणुवदृद्धं। तं खु पदेसं जाणे सन्वाणुद्वाणदाणरिहं॥२७॥ भन्ययः जावदियं आयासं अविभागी पुग्गलाणुवदृद्धं खु तं सञ्जाणुद्वाणदाणरिहं।

અર્થ : જેટલું આકાશ અવિભાગી પુદ્દગલ-પરમાણુથી રાકાય તેને, નિશ્ચયથી, સર્વ પરમાણુઓને અવકાશ આપવામાં સમર્થ એવા પ્રદેશ જાણા.

**પ્રશ્ન ૧ :** અખંડ આકાશમાં પ્રદેશવિભાગ કરવા કેમ અની શકે ?

ઉત્તર: અખંડ આકાશના અર્થ એવા છે કે તે એક દ્રવ્ય છે, સીમારહિત અને વિસ્તીર્જા. પરંતુ એ બતાવા કે એક પુરૂષના બે ઢાયને અવકાશ આપવાવાળું ક્ષેત્ર એક છે કે જુદા જુદા? એક નથી એમ પ્રત્યક્ષ માલૂમ પડે છે. જો જુદા જુદા છે તા સ્વયં પુરવાર થઈ ગયું કે અવિભાગી આકાશદ્રવ્યમાં વિભાગની કલ્પના બને છે.

**પ્રશ્ન ૨** : આકાશના નાના ક્ષેત્રમાં કેટલી વસ્તુએ। સમાઈ શકે છે?

ઉત્તર : આંગળીના અસંખ્યાતભાગ જેટલા આકાશ ક્ષેત્રમાં અનંત જીવા, તેનાથી અનંતાનંત પુદ્દગલાે અને અસંખ્યાત કાળાણુઓ સમાઈ જાય છે. ધર્મ'-અધર્મ તાે લાેક-વ્યાપક છે જ.

પ્રશ્ન 3 : આકાશના એક પ્રદેશમાં કેટલા દ્રવ્યા રહી શકે ?

ઉત્તર : આકાશના એક પ્રદેશમાં અનંત પરમાણુના સમૂહરૂપ સૂક્ષ્મસ્કન્ધ અને અનંત પરમાણુએા રહી શકે છે.

પ્રશ્ન ૪ : તેા પછી પુદ્દગલના એક પરમાણુથી પ્રદેશના ભાવ કેમ અતાવ્યા ? गाथा २७ १९३

ઉત્તર : સૂક્ષ્મસ્કંધ પરમાણુમાત્ર પ્રદેશની જગ્યા રાકે છે, પ્રદેશમાં સમાઈ જાય છે, તેથી, ગમે તેટલા નાના સ્કન્ધ હાય તા પણ તેનાથી પ્રદેશના ભાવના નિદે શ થઈ શકતા નથી તેથી અવિભાગી પરમાણુથી પ્રદેશના ભાવ બતાવ્યા.

પ્રશ્ન પ : પુદ્દગલની સાથે અવિભાગી વિશેષણ કેમ લગાડયું

ઉત્તર : જો કે પુદ્દગલાણુ અવિભાજય હેાવાથી ભાગી શકાતા નથી તા પણ લાેકામાં સૂક્ષ્મસ્ક ધાેને અણુ શખ્દથી સંબાેધવામાં આવે છે. આ કારણથી અવિભાગી વિશેષણ લગાડયું છે.

**પ્રશ્ન է** : આકાશના અનંત પ્રદેશા તાે છે પણ તે એકીસંખ્યાવાળા છે કે બેકી–સંખ્યાવાળા ?

ઉત્તર : આકાશના પ્રદેશા બેકી-સંખ્યાવાળા છે.

**પ્રક્ષ ૭** : અલેાકાકાશમાં તેા પુદ્દગલ નથી, તેા ત્યાં પ્રદેશ છે કે કેમ ?

ઉત્તર : લાેકાકાશમાં પુદ્દગલ પરમાણુ છે તેથા પ્રદેશ છે એમ નથા. પુદ્દગલ-પરમાણુથા તાે પ્રદેશના ભાવ અતાત્ર્યા છે. અલાેકાકાશમાં પુદ્દગલ-પરમાણુ નથા તાે પણ પ્રદેશ-વિભાગની કલ્પના ત્યાં પણ અહીંના જેમ જ કરવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન ૮** : અખંડપ્રદેશીને તેા અનંતપ્રદેશી માનવામાં વિરાધ આવે છે ?

ઉત્તર : આકાશક્ષેત્રને અભેદ દ્રષ્ટિએ જેતાં, તે અખંડ-પ્રદેશી છે અને ભેદ દ્રષ્ટિએ જેતાં તે અન તપ્રદેશી છે.

**પ્રશ્ન ૯** : આકાશના ક્યા ભાગમાં લાેકાકાશ છે ? ૧૩ ઉત્તર : આકાશના ખરાબર મધ્યભાગમાં લાેકાકાશ છે. આખા આકાશમાં એક જ પ્રદ્માંડ છે તેથી આકાશના મધ્યમાં પ્રદ્માંડ સિધ્ધ થાય છે. આ લાેકાકાશની બધી બાજીએ આકાશ જ આકાશ છે.

પશ્ચ ૧૦: આકાશમાં અનંત પ્રદેશા છે તે કેમ માનવું? ઉત્તર: આકાશના સમસ્ત પ્રદેશાથી પણ અનંતગુણા અવિભાગ પ્રતિચ્છેદવાળા કેવળજ્ઞાનમાં તેમ જણાયું અને દિવ્ય-ધ્વનિમાં પ્રગટ થયું. તેથી આકાશ અનંતપ્રદેશી છે એમ નિઃસંદેહ શ્રદ્ધવા યાગ્ય છે.

**પ્રશ્ન ૧૧** : આકાશના અનંત–પ્રદેશીપણામાં કાેઈ યુક્તિ છે?

ઉત્તર : કલ્પના કરો કે કોઈ જગ્યાએ આકાશના અંત આવ્યા તા ત્યાંથી આગળ કાઈ પાલાણ છે કે ભરેલું છે ? જો કાઈ વસ્તુ આવી તા તેના પછી પાલાણ જ હાય અને જો પાલાણ હાય તા તે પાલાણ (ખાલી જગ્યા)થી તા આકાશના નિદે શ થાય છે. આકાશના કયાંય પણ અંત આવી શકતા નથી. તેથી આકાશના અનંત પ્રદેશા યુક્તિસિદ્ધ પણ થઈ જાય છે.

પશ્ચ ૧૨ : પ્રદેશના આકાર કેવા છે?

ઉત્તર : ખરેખર તો પ્રદેશ જ નહીં પણ સઘળું આકાશ પણ નિરાકાર જ છે, પરંતુ જે દ્રષ્ટિથી પ્રદેશ જાણવામાં આવ્યો તે દ્રષ્ટિએ વિચારતાં પ્રદેશ પરમાણુના આકારના સિદ્ધ થાય છે. પરમાણું જો કે નિરવયવ છે છતાં ખીજ પરમાણું એાના સંયોગથી તે સ્કંધરૂપ થાય છે તેથી અવયવસહિત પણ છે.

गाथा २८ १९५

પરમાણુ ષટ્કાેણ છે અને ઉપર, નીચે તથા ચારે દિશાએામાં છિદ્રરહિત પણે તેનું (અન્ય પરમાણુએા સાથે) જોડાણ થાય છે. તે પરમાણની માફક આકાશ–પ્રદેશ પણ ષટકાેણ છે.

આ પ્રમાણે પૂજ્ય મુનિવર નેમિચન્દ્રસિદ્ધાંતચક્રવર્તી દ્વારા વિરચિત દ્રવ્યસંગ્રહની ૨૭ ગાથાઓમાં ત્રણ અધિકારા દ્વારા છ દ્રવ્યા અને પંચાસ્તિકાયનું વર્ણન કરનારા પ્રથમ અધિકાર પુરા થયા. તેની પ્રશ્નોત્તરી–ટીકા શ્રી પ્રોફેસર લક્ષ્મી-ચન્દ્રજી, જખલપુરનિવાસીના ધાર્મિક મનન હેતુ માટે થઈ. મનાહર વણી, સહજાનંદ.

## બીજે અધિકાર

### आसवबंधणसंवरणिङजरमेक्स्या सपुण्णपावा जे जीवाजीवविसेसा तेवि समासेण पभणामे। ॥ २८

अन्ययः जीवाजोवविसेसा जे सपुण्णपावा आसव बंघण संवर णिज्जर मोक्खो तेवि समासेण पममाणा ।

અર્ધા: જીવ અને અજીવના વિશેષ ભેંદ જે પુષ્ય, પાપ આસવ, ખંધ, સંવર નિર્જરા અને માક્ષ, તે હવે, સંક્ષેપમાં કહેવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન ૧** : આ આસશ્રવ વગેરે, દ્રવ્યાર્થિક દ્રષ્ટિએ, શું જીવ અજીવના ભેદ છે ?

ઉત્તર આ આશ્રવ વગેરે જીવ અને અજીવની પર્યાયા છે, તેથી તે સાતેય તત્ત્વના બે-બે લેક થઈ જાય છે.

- (૧) જીવ યુણ્ય (૨) અજીવ-યુણ્ય
- (૧) જીવ પાપ (૨) અજીવ પાપ
- (૧) જીવ-આશ્રવ (૨) અજીવ–આશ્રવ
- (૧) જીવ-અંધ (૨) અજીવઅંધ
- (૧) જીવ-સંવર (૨) અજીવ-સંવર
- (૧) જીવ નિજેશ (૨) અજીવ-નિજેશ
- (૧) જવ-માક્ષ (૨) અજવ-માક્ષ

પ્રશ્ન ૨ : આ બધા (આશ્રવાદિ)નું સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર : આ સર્વ વિશેષાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી આગળ**ની** 

ગાથાએામાં કહેશે, તેમનું સામાન્ય સ્વરૂપ નીચે પ્રમાણે છે.

પ્રશ્ને ૩ : પુષ્ય કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : શુભ આશ્રવને પુષ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૪ : પાપ કાને કહે છે?

ઉત્તર : અશુભ આશ્રવને પાપ કહે છે.

પ્રશ્ન પ : આશ્રવ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ખાદ્ય તત્ત્વના આગમનને આશ્રવ કહે છે.

પ્રશ્ન ६ : અંધ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ખંધાવું તેને ખંધ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭ : સંવર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : બાહ્ય-તત્વનું આગમન રાકાઈ જવું તેને સંવર

કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : નિર્જરા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : બાહ્ય તત્ત્વના (એક દેશ) છૂટી જવાને નિર્જસ એટ છે પ્રશ્ન ૯ : માેક્ષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : બાહ્ય તત્ત્વના સંપૂર્ણ છૂટી જવાને માેક્ષ કંહે છે.

મક્ષ ૧૦ : જવ-વિશેષા અને અજવવિશેષા સર્વધા સ્વતંત્ર છે કે કેમ ?

ઉત્તર : આ જીવ વિશેષા અજીવવિશેષાના નિમિત્તથી છે અને અજીવવિશેષા જીવવિશેષાના નિમિત્તથી છે.

હવે ઉપર કહેલા વિશેષામાંથી જીવ–આશ્રવ અને અજીવ –આશ્રવનું સ્વરૂપ કહે છે.

## आसवदि जेण कम्मं परिणामेणप्पणा स विण्णेक्षा । भावासवा जिणुत्तो कम्मासवणं परे। होदि ॥ २९

अन्य : अप्पणी जेण परिणामेण कम्मे आसविदि स जिणुत्ती भावासवी विण्णेओ कम्मासवणं परी है।दि ।

અર્થ : આત્માના જે પરિણામથી કર્મા આવે છે, તેને જિનેન્દ્રદેવ દ્વારા કહેલા ભાવાશ્રવ જાણવા જોઈએ અને જે કર્માનું આવવું તે દ્રવ્યાશ્રવ જાણા.

પ્રશ્ન ૧ : કયા પરિણામાથી કર્મા આવે છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ આત્મતત્વના આશ્રયથી વિપરીત જે પણ પરિણામા છે, તે પુદ્દગલકર્માના આશ્રવના નિમિત્ત કારણા છે.

**પ્રશ્ન ર** : જેમના નિમિત્તથી કર્મોના આશ્રવ થાય છે, તેવા વિપરીત પરિણામા કયા કયા છે?

ઉત્તર : પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયાને ભાગવવાના પરિણામ, ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ, માત્સર્થ, પરવસ્તુઓને પાેતાની માનવાના ભાવ, પરપદાર્થીને જાણવાના લક્ષ આદિ અનેક વિપરીત પરિણામા છે.

પ્રશ્ન 3 : જીવ આશ્રવ કોને કહે છે?

ઉત્તર: ભાવ આશ્રવનું ખીજું નામ જીવ આશ્રવ છે. જે ભાવાનું નામ ભાવ-આશ્રવ છે તે જીવના જ પરિણામ છે: તેથી તેમને જીવ આશ્રવ કહે છે, અર્થાત્ આત્માના જે પરિણામાથી કર્મા આવે તેમને ભાવ-આશ્રવ અર્થાત્ જીવ આશ્રવ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪ : આત્મામાં ભાવ-આશ્રવ કેમ થાય છે?

ઉત્તર : પૂર્વ બહ કર્મોના ઉદયનું નિમિત્ત પામીને આત્મામાં ભાવ આશ્રવ થાય છે.

**પ્રશ્ન પ**: ભાવ–આશ્રવ અને દ્રવ્ય-આશ્રવમાં કારણ કશું છે અને કાર્ય કશું છે?

ઉત્તર : વર્ત માન ભાવ આશ્રવ નવીન (આગામી) દ્રવ્ય આશ્રવનું કારણ છે, નવીન દ્રવ્ય આશ્રવ વર્ત માન ભાવ– આશ્રવનું કાર્ય છે.

પ્રશ્ન ६ : વર્ત માન ભાવ-આશ્રવનું પરંપરા કારણ શું છે?

ઉત્તર : વર્તમાન ભાવ આશ્રવનું પરંપરા કારણ પૂર્વનું દ્રવ્ય-આશ્રવ છે.

પ્ર**શ્ન ૭** : એક દ્રવ્યના બીજા દ્રવ્ય સાથે કારણ-કાર્ય ભાવ કેવી રીતે હાેઈ શકે ?

ઉત્તર : ભાવ આશ્રવ જીવનું પરિણુમન છે. દ્રવ્ય– આશ્રવ અજીવનું પરિણુમન છે, તેથી તે બેમાં નિશ્ચયથી કાર્ય– કારણ ભાવ નથી, પરંતુ નિમિત્તદ્રષ્ટિથી કાર્ય–કારણ ભાવ છે. गाथा २९ १९९

પ્રશ્ન ( : દ્રવ્ય-આશ્રવ કોને કહે છે?

**ઉત્તર** : અકર્મત્ત્વરૂપ કાર્મ હુવર્ગ <mark>હ્યાંઓનું કર્મ ત્વરૂપ</mark> થવું તેને દ્રવ્ય-આશ્રવ કહે છે.

પ્રશ્ન 🧲 : અજીવ આશ્રવ કોને કહે છે?

ઉત્તર : દ્રવ્ય-આશ્રવનું જ બીજી નામ અજન-આશ્રવ છે. દ્રવ્ય-આશ્રવ, અજન કાર્મ ણુવર્ગ ણાંએાનું પરિણુમન છે, તેથી તે અજન-આશ્રવ છે.

**પ્રશ્ન ૧૦** : ભાવ-આશ્રવના સ્વરૂપમાં કહેલાં "**कर्म** आसवदि" વડે દ્રવ્ય આશ્રવનું સ્વરૂપ જાણુવામાં આવી જાય છે તેા ક્રરીથી દ્રવ્ય આશ્રવનું સ્વરૂપ જુદુ કેમ કહ્યું?

ઉत्तर : यत् तेत् શખ્દથી જેનું ગ્રહણ હાય तेनुं वर्ણन થાય છે અહીં 'क्रम्मं आसददि' શખ્દ ભાવ-આશ્રવનું સામર્થ્ય ખતાવવા કહ્યો.

**પ્રશ્ન ૧૧** : ભાવ આશ્રવ અને દ્રવ્ય-આશ્રવનું લક્ષણ જાણવાથી શું લાભ થાય ?

ઉત્તર : જો ભૂતાર્થ નયથી ભાવ-આશ્રવ અને દ્રવ્ય-આશ્રવ સમજાય તાે સમ્યગૃદર્શનની પ્રાપ્તિ થાય.

પ્રશ્ન ૧૨ : ભૂતાર્થનયથી આ આશ્રવાે કેવી રીતે જણાય?

ઉત્તર : આ તત્ત્વા આગલી ગાથાની પ્રક્ષોત્તરીમાં કહેવામાં આવશે, જેમાં ભાવ આશ્રવ અને દ્રવ્ય–આશ્રવનું વિશેષ સ્વરૂપ અતાવ્યું છે. હવે, ભાવ-આશ્રવનું સ્વરૂપ વિશેષપણે કહે છે:

मिच्छत्ताविरदिपमाद जाेगकाधाओऽथद विण्णेया। पण पण पणदस तिय चहु कमसाे भेदा दु पुव्वस्स ॥ ३०

अन्वय : अथ पुज्यस्स निच्छत्ताविरदिपमादजागकाधादओ विण्णेया । हु कमसा पण पण पण दस तिय चहु भेदा ।

અર્થ : હવે, પૂર્વ કહેલા ભાવ આશ્રવના, મિધ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, યેાગ અને કષાય એ વિશેષા જાણવા અને તેમના પણ ક્રમથી પાંચ, પાંચ, પંદર, ત્રણ અને ચાર એમ ભેદો જાણવા.

પ્રશ્ન ૧ : મિથ્યાત્વાદિ ભાવ-આશ્રવના ભેદ છે કે પર્યાય ? ઉત્તર : ભાવ-આશ્રવ પાતે જ પર્યાય છે. મિથ્યાત્વાદિ ભાવ-આશ્રવના પ્રકાર (ભેદ) છે. ભાવ-આશ્રવ કેટલી જાતના છે તેના આ (ગાથા)માં ઉત્તર છે.

પ્રશ્ન ર : મિથ્યાત્વ કાને કહે છે?

ઉત્તર : નિજશુદ્ધ આત્મતત્વત્ત્વથી વિરુદ્ધ અભિપ્રાય હાવા અને અન્ય શુદ્ધદ્રવ્યા વિષે વિરુદ્ધ અભિપ્રાય હાવા તેને મિશ્યાત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન 3 : મિથ્યાત્વના પાંચ લેદ કયા કયા છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વના પાંચ લેંદ આ પ્રકારે છે:

(૧) એકાંત મિથ્યાત્વ (૨) વિપરીત મિથ્યાત્વ (૩) સંશય મિથ્યાત્વ (૪) વિનય-મિથ્યાત્વ (૫) અજ્ઞાન-મિથ્યાત્વ.

પ્રશ્ન ૪ : એકાંત મિશ્યાત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અનંતધર્માત્મક વસ્તુમાં એક જ ધર્મ માનવાની હઠ અથવા અભિપ્રાય તે એકાંત મિથ્યાત્વ છે.

પ્રશ્ન પ : વિપરીત મિથ્યાત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : વસ્તુ સ્વરૂપથી બિલકુલ વિરુદ્ધ તત્વરૂપ વસ્તુને માનવી તે વિપરીત–મિથ્યાત્વ છે.

પ્રશ્ન ६ : સંશય મિથ્યાત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વસ્તુસ્વરૂપમાં 'આ, આ પ્રમાણે હશે કે આ પ્રમાણે ?' વગેરે સંશય કરવાના ભાવને સંશય મિથ્યાત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ७ : વિનયમિથ્યાત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : દેવ-કુદેવ, શાસ્ત્ર-કુશાસ્ત્ર, ગુરૂ-કુગુરૂ વગેરેના વિચાર કર્યા વિના બધાને સરખા માનવાના, વિનય કરવાના ભાવ તે વિનયમિથ્યાત્વ છે.

પ્રશ્ન ૮ : અજ્ઞાનમિશ્ચાત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વસ્તુસ્વરૂપનું કાંઈ જ જ્ઞાન ન હેાવું, હિત-અહિતના વિવેક ન હાેવા તે અજ્ઞાનમિથ્યાત્વ છે.

પ્રશ્ન ૯ : અવિરતિ કોને કહે છે?

ઉત્તર: નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વના આશ્રયથી ઉત્પન્ન થવા-વાળા સહજ-આનંદમાં પ્રીતિ ન હાેવી અને પાપકાર્યામાં પ્રવૃત્તિ થવી અથવા પાપકાર્યાથી વિરક્ત ન થવું તે અવિરતિ છે.

**ક્ષશ્ન ૧૦** : અવિરતના કેટલા બેદ છે?

**ઉત્તર** : અવિરતના સામાન્યપણે પાંચ અને વિશેષપણે બાર લેકે થાય છે.

પ્રશ્ન 11 : અવિરતિના પાંચ લેદ કયા કયા છે?

ઉત્તર : હિંસા, અસત્ય, ચારી, કુશીલ અને પરિ-ગ્રહની ઇચ્છા એ પાંચ અવિરતિના ભેદ છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : હિંસા કાને કહે છે?

ઉત્તર : કષાયવશ પાતાના અથવા પરના પ્રાણના ઘાત કરવા તે હિંસા છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : પરની હિંસામાં તાે પાતાની હિંસા કેવી રીતે થાય ?

ઉત્તર : કષાયવશ બીજાના ઘાત કરવામાં પાતાની હિંસા તા જરૂરથી થાય જ છે. બીજાના ઘાતના ઉઘમ કરતી વખતે બીજા જીવના ઘાત થાય વા ન થાય તા પણ પાતાની હિંસા તા થઈ જ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : મરણ સિવાય પણ બીજી કાઈ હિંસા છે? ઉત્તર : કષાયાનું ઉપજવું તે જ વાસ્તવિક હિંસા છે, તેથી પાતાના ચૈતન્યપ્રાણના ઘાત થાય છે. કાઈનું દીલ દુભાવવું સંકલેશ–પરિણામ ઉપજાવવા તે પણ પર–હિંસાના પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : હિંસાના કેટલા લેદ છે?

ઉત્તર : હિંસાના ચાર ભેંદ છે. (૧) સંકલ્પી હિંસા (૨) ઉઘમી હિંસા (૩) આરંભી-હિંસા (૪) વિરાષી હિંસા.

પ્રશ્ન ૧૬ : સંકલ્પી હિંસા કોને ક**હે છે** ?

ઉત્તર : ઇરાદાપૂર્વં કે કાેઈ જીવનાે ઘાત કરવાે તેસ કલ્પી હિંસા છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : ઉદ્યમી હિંસા કાેને કહે છે?

गाथा ३० २०३

ઉત્તર : સાવધાનીપૂર્વક વ્યાપાર કરતાં છતાં પણ જે હિંસા થાય છે તેને ઉદ્યમી હિંસા કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : આરંભી હિંસા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : રસાેઈ વગેરે ઘરનાં કાર્યા સાવધાનીથી યત્નાચાર-પૂર્વં કર્યા છતાં ચણ જે હિંસા થઈ જાય છે તેને આરંભી હિંસા કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : વિરાધી હિંસા કાને કહે છે?

ઉત્તર : કાઇ આક્રમણકારી મનુષ્ય અથવા જાનવર દ્વારા ધન, સ્વજન, શીલ આદિના નાશના પ્રસંગે, રક્ષણ અર્થે તેની સાથે પ્રતિ–આક્રમણ કરવામાં જે હિંસા થઈ જાય તેને વિરાધી હિંસા કહે છે.

**પ્રશ્ન ૨૦** : સાંભળ્યું છે કે ગૃહસ્થને માત્ર સંકલ્પી હિંસાની હિંસા જ લાગે છે ખાકીની ત્રણ હિંસા લાગતી નથી ?

ઉત્તર : હિંસા તાે જે કાેઈ કરે તેને તે બધીય લાગે છે પરંતુ ગૃહસ્થ હજુ સંકલ્પી હિંસા જ ત્યાગી શકયાે છે, બીજી હિંસાએાના ત્યાગ કરી શકયાે નથી.

પ્રશ્ન ૨૧ : જાહું કોને કહે છે?

ઉત્તર : કષાયવશ અસત્યભાષણ કરવાને જાૃઠું કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : ચારી કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કષાયવશ બીજાની વસ્તુ છૂપાવીને કે બનાવટથી લઈ લેવી તેને ચારી કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : કુશીલ કોને કહે છે.

ઉત્તર : **ખ્રદ્મચર્ય નાે** ઘાત કરવાે તેને કુશીલ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૨૪** : સ્વસ્ત્રી સિવાય બાકીની સર્વ પરસ્ત્રી, વેશ્યા વગેરેના ત્યાગ કરવાને શીલ કહેવાય <sup>9</sup>

ઉત્તર : વાસ્તવિકપણે તેા સ્વસ્ત્રીસેવન પણ કુશીલ જ છે પરંતુ પરસ્ત્રી, વેશ્યા આદિ બીજા સર્વ કુશીલાના ત્યાગ થતાં, સ્વસ્ત્રીરમણતાં હાતાં પણ, જીવને શીલ કહેવાના વ્યવહાર છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : પરિગ્રહ ઇચ્છા કોને કહે છે?

ઉત્તર : બાહ્ય પદાર્થાની ઇચ્છા કરવી અથવા (બાહ્ય પદાર્થામાં) મૂચ્છા હોવી તેને પરિગ્રહ ઇચ્છા કહે છે.

**પ્રક્ષ ૨૬** : પરિગ્રહ કેટલા પ્રકારના છે ?

ઉત્તર : પરિશ્રહ એ પ્રકારના છે : (૧) આલ્ય તર (૨) બાહ્ય.

પ્રશ્ન ૨૭ : આભ્યંતર પરિગ્રહ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે આત્માનું જ પરિણમન હાેય, પરંતુ સ્વભાવરૂપ ન હાેતાં વિકૃતરૂપ હાેય, તેને આભ્ય તર-પરિગ્રહ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮ : આભ્યંતર પરિગ્રહ કેટલા પ્રકારના છે?

ઉત્તર : આભ્ય તર પરિગ્રહ ચૌદ પ્રકારનાે છે:

(૧) માેહ (૨) ક્રોધ (૩) માન (૪ માયા (૫) લાેભ (૬) હાસ્ય (૭) રતિ (૮) અરતિ (૯) શાેક (૧૦) ભય (૧૧) જાુગુપ્સા (૧૨) પુરૂષવેદ (૧૩) સ્ત્રીવેદ (૧૪) નપુંસકવેદ.

પ્રશ્ન ૨૯ : ખાદ્ય-પરિત્રહ કેટલી જાતના છે?

ઉત્તર : બાહ્ય પરિગ્રહ દસ જાતના છે :

(૧) ક્ષેત્ર (૨) વાસ્તુ અથવા મકાન (૩) હિરણ્ય અથવા ચાંદી (૪) સાનું (૫) ધન–ગાય, ભેંસ આદિ પશુ (૬) ધાન્ય गाथा ३० २०५

અથવા અનાજ (૭) દાસ (૮) દાસી (૯) કુપ્ય અથવા વસ્ત્રાદિ (૧૦) ભાંડ અર્થાત્ વાસણાદિ

પ્રશ્ન ૩૦ : આભ્યાંતર પરિગ્રહ ઇચ્છા શું છે?

ઉત્તર : કષાયમાં રુચિ, કષાયમાં રહેવું વગેરે આલ્ય'-તર પરિગ્રહ ઈચ્છા છે.

પ્રશ્ન 31 : અવિરતિના ખાર લેદ કયા કયા છે?

ઉત્તર: કાય-અવિરતિ છ અને વિષય-અવિરતિ છ એમ અવિરતિના બાર ભેદ છે.

**પ્રશ્ન ૩૨** : કાયઅવિરતિના કયા કયા ભેદ છે?

ઉત્તર : પૃથ્વીકાયઅવિરતિ, જળકાયઅવિરતિ, અગ્નિકાય-અવિરતિ, વાયુકાયઅવિરતિ, વનસ્પતિકાયઅવિરતિ અને ત્રસકાય-અવિરતિ એ પ્રમાણે કાયઅવિરતિના છ લેક છે.

પ્રશ્ન 33 : પૃથ્વીકાયઅવિરતિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પૃથ્વીકાચિક જીવાની વિરાધનાના ત્યાગ ન કરવા અને ખાદવું, ખાંડવું, ફાેડવું, દાબવું વગેરે પ્રવૃત્તિઓથી તેમની વિરાધના કરવી તે પૃથ્વીકાયઅવિરતિ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૩૪ : જળકાયઅવિરતિ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જળકાયિક જીવાની વિરાધનાના ત્યાગન કરવા અને વલાવવું, તપાસવું, પાડી નાખવું, હલાવવું વગેરે પ્રવૃત્તિઓથી તેમની વિરાધના કરવી તે જળકાયઅવિરતિ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : અગ્નિકાયઅવિરતિ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : અમિકાયિક જીવાની વિરાધનાના ત્યાગ ન કરવા અને પાણીથી અમિ બુઝાવવા, (માટલામાં) બંધ કરી અગ્નિને ઠારી નાખવા વગેરે પ્રવૃત્તિએાથી તેમની વિરાધના કરવી તે અગ્નિકાયઅવિરતિ છે.

પ્રશ્ન ૩૬ : વાયુકાયઅવિરતિ કેાને કહે છે?

ઉત્તર : વાયુકાચિક જીવાની વિરાધનાના ત્યાગ ન કરવા અને પંખા ચલાવવા, રબરના કુગ્ગામાં તેમને ભરવા વગેરે પ્રવૃત્તિઓથી તેમની વિરાધના કરવી તે વાયુકાચઅવિરતિ છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : વનસ્પતિકાયઅવિરતિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વનસ્પતિકાયજવાની વિરાધનાના ત્યાગ ન કરવા અને છેદવું, કાપવું, પકાવવું, સૂકવણી કરવી વગેરે પ્રવૃત્તિઓથી તેમની વિરાધના કરવી તે વનસ્પતિકાયઅવિરતિ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : ત્રસકાયઅવિરતિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : બે ઇન્દ્રિયવાળા, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા, ચાર ઇન્દ્રિયવાળા અને પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા જીવાની વિરાધનાના ત્યાગ ન કરવા અને પીડવા, દળવા, મસળવા, મારવા, ચિત્ત દુભવવા વગેરે પ્રવૃત્તિઓથી તેમની વિરાધના કરવી તે ત્રસકાય અવિરતિ છે.

પ્રશ્न ૩૯ : વિષયકાય અવિરતિના કયા કયા ભેદ છે?

ઉત્તર : સ્પશે નિદ્રય વિષય અવિરતિ, રસનેન્દ્રિયવિષય-અવિરતિ, ઘાણેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ, ચક્ષુરિન્દ્રિયવિષયઅવિવરિત, શ્રાત્રેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ અને મનોવિષય અવિરતિ, એ રીતે વિષય અવિરતિના છ લેક છે.

પ્રશ્ન ૪૦ : સ્પરો ન્દ્રિય અવિરતિ કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્પર્શે ન્દ્રિયના વિષયોથી વિરકત ન થવું અને ઢંડાસ્પર્શ, ગરમ સ્પર્શ, કાેમળ સ્પર્શ, મૈશુન વગેરે ક્રિયાઓથી गाथा ३० २०७

સ્પરો<sup>°</sup>ન્દ્રિયના વિષ્યામાં પ્રવૃત્તિ કરવી તેને સ્પરો<sup>°</sup>ન્દ્રિયવિષ્ય અવિરતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૧ : રસનેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કોને કહે છે ? ઉત્તર : રસના ઇન્દ્રિયના વિષયોથી વિરકત ન થવું ગડ્યા, ખાટા વગેરે વિવિધ રસોના ખાનપાનની પ્રવૃત્તિ કરવી તેને રસનેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૨ : ઘાણેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કોને કહે છે ? ઉત્તર : ઘાણેન્દ્રિયના વિષયોથી વિરકત ન થવું અને સુંદર સુગંધિત પુષ્પા, અત્તર વગેરે સૂંઘવામાં પ્રવૃત્તિ કસ્વી તે ઘાણેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ છે.

> પ્રશ્ન ૪૩ : ચક્ષુ ઇન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કોને કહે છે? ઉત્તર : આંખના (રૂપના) વિષયોથી વિરકત ન થવું

અને સુંદર રૂપ, ખેલ, નાટક વગેરે દેખવામાં પ્રવૃત્તિ કરવી તેને ચક્ષુ–ઇન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૪ : શ્રોત્રેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શ્રોત્રેન્દ્રિના વિષયાથી વિરક્ત ન થઈને સુંદર રાગથી ભરેલા શખ્દો, સંગીતસ્વરા વગેરે સાંભાળવાની લાલાસાને શ્રોત્રેન્દ્રિયવિષય અવિરતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૫ : મનાવિષય અવિરતિ કાને કહે છે?

ઉત્તર : મનના વિષયેાથી વિરક્ત ન થવું અને યશ-ક્રીતિ<sup>'</sup>, વિષયચિંતન વગેરે વિષયેામાં પ્રવર્તવું તેને મનાવિષય અવિરતિ કહે છે.

ઉત્તર : અનિષ્ટ વિષયામાં દ્વેષ કરવા તે પણ અવિરતિ છે આવા દ્વેષભાવ થવાનું કારણ પણ ઈપ્ટ વિષયામાં રતિ હાેવી તે જ છે, તેથી પૂર્વાકત લક્ષણામાં આ ભાવના પણ સમાવેશ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૪૭ : પ્રમાદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ આત્માના અનુભવથી ચલિત થવું અને વ્રતસાધનમાં અસાવધાની થવી તેને પ્રમાદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૮ : પ્રમાદના કેટલા ભેદ છે ?

ઉત્તર : પ્રમાદના મૂળ પંદર લેંદ છે.

(૧) સ્ત્રી કથા (૨) દેશકથા (૩) ભાજનકથા (૪) રાજકથા (૫) ક્રોધ (૬) માન (૭) માયા (૮) લાેભ (૯) સ્પરો ન્દ્રિયવશતા (૧૦ રસનેન્દ્રિવશતા (૧૧) ઘાણેન્દ્રિયવશતા (૧૨) ચક્ષુઇન્દ્રિય વશતા (૧૩) શ્રોત્રેન્દ્રિયવશતા (૧૪) નિદ્રા (૧૫) સ્નેહ.

પ્રશ્ન ૪૯ : સ્ત્રીકથા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સ્ત્રીના સુંદર રૂપ, કળા, ચતુરાઈ વગેરેની રાગભરી કથા કરવી તેને સ્ત્રી કથા કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૦ : દેશકથા કોને કહે છે?

ઉત્તર : દેશવિદેશાના સ્થાન, મહેલ રીતભાત, નીતિ વગેરેની વાતા કરવી તેને દેશકથા કહે છે.

પ્રશ્ન પ૧ : ભાજનકથા કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્વાદિષ્ટ ભાજનના સ્વાદની, ભાજન અનાવવાની ક્રિયાની, ભાજનની સામગ્રી વગેરેની વાતા કરવી તેને ભાજનકથા કહે છે. પ્રશ્ન પર : રાજકથા કોને કહે છે?

ઉત્તર : રાજાઓના વૈભવ, વ્યવહાર વગેરેની ચર્ચા કરવી તેને રાજકથા કહે છે.

પ્રશ્ન પ3 : ક્રોધ-પ્રમાદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ક્રોધવશ શુદ્ધ આત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું અને આવશ્યક કર્ત'વ્યામાં શિથિલતા કરવી તે ક્રોધપ્રમાદ છે.

પ્રશ્ન ૫૪ : માનપ્રમાદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : માનવશ શુદ્ધ આત્માનુભવથી ચલિત થઇ જવું અને આવશ્યક કર્ત બ્યોમાં શિથિલ થવું અથવા દોષ લગાવવા તેને માન-પ્રમાદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૫ : માયાપ્રમાદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : માયાવશ શુદ્ધ આત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું અને આવશ્યક કર્તા બ્યામાં દાષ લગાવવા તેને માયાપ્રમાદ કહે છે.

**પ્રશ્ન પ**ર : લેાભ પ્રમાદ કેાને કહે છે?

ઉત્તર : લેમભકષાયવશ શુદ્ધ-આત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું અને આવશ્યક કર્ત°બ્યાેમાં દાેષ લગાવવાે તેને લાેભપ્રમાદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૭ : સ્પરો ન્દ્રિયવશતા કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્પરો ન્દ્રિયના વિષયાનું ચિંતન, પ્રવર્તન વગેરેને આધીન થઈ ને શુદ્ધ-આત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું તે સ્પરો ન્દ્રિયવશતા છે.

પ્રશ્ન ૫૮ : રસનેન્દ્રિયવશતા શું છે?

ઉત્તર : ભાેજનના સ્વાદમાં રતિ કરીને શુદ્ધ−આત્માનુ-ચલિત થઈ જવું તે રસનેન્દ્રિયવશતા છે. પ્રશ્ન ૫૯ : ઘાણેન્દ્રિયવશતા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સુગંધિત પદાર્થોને સૂંઘવાની ઇચ્છા અને પ્રવૃત્તિ કરીને શુદ્ધાત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું તે ધ્રાણેન્દ્રિયવશતા છે.

પ્રશ્ન ६૦ : ચક્ષુ–ઇન્દ્રિયવશતા કોને કહે છે?

ઉત્તર : સુંદર રૂપ, નાટક, કળા વગેરે દેખવામાં રતિ કરીને શુદ્ધ-આત્માના અનુભવથી ચલિત થઈ જવું તેને ચક્ષુ-ઇન્દ્રિયવશતા કહે છે.

પ્રશ્ન ૬૧ : શ્રોત્રેન્દ્રિયવશતા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : રાગભાવ ઉત્પન્ન કરવાવાળા શખ્દો, સંગીત વગેરે સાંભળવામાં રતિ કરીને શુદ્ધ આત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું તે શ્રોત્રેન્દ્રિયવશતા છે.

ઉત્તર : નિદ્રાને વશ થઈ જઈ ને શુદ્ધ આત્માનુલવથી ચલિત થઈ જવું તેને નિદ્રા-પ્રમાદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૬૩ : સ્નેહ પ્રમાદ કાેને કહે છે?

ું ઉત્તર : કાેઈ પદાર્થ અથવા પ્રાણી (દેહધારી) ઉપર સ્નેહ કરીને શુદ્ધ આત્માનુભવથી ચલિત થઈ જવું તેને સ્નેહ-પ્રમાદ કહે છે.

ઉત્તર : પ્રમાદના સંધાગી ભેદ એ શી છે, ચાર વિકથા, ચાર કષાય અને પાંચ ઇન્દ્રિયવિષય એના પરસ્પર ગુણાકાર કરતાં ( $8 \times 8 \times 9$  = 20) એ શી ભેદ થાય છે આ ભેદ સાથે નિદ્રા અને સ્નેહ પણ ગણી લેવા જોઈએ.

પ્રશ્ન ૬૫ : કષાયના કેટલાં ભેદ છે?

ઉત્તર : કષાયના મૂળ ચાર ભેદ છે.

(૧) ક્રોધ (૨) માન (૩) માયા (૪) લાેલ.

**પ્રશ્ન ૬૬** : કષાચના ઉત્તર ભેદ કેટલાં છે?

ઉત્તર : કષાયના ઉત્તરભેદ પચીસ છે :

૧, ૨, ૩, ૪→અનંતાનુઅંધી ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ. ૫, ૬, ૭, ૮→અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કાેધ, માન, માયા, લાેલ. ૬, ૧૦, ૧૧, ૧૨→પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કાેધ, માન, માયા, લાેલ, ૧૩, ૧૪, ૧૫, ૧૬→સંજ્વલન ક્રોધ, માન, માયા, લાેલ. ૧૭, ૧૮, ૧૯, ૨૦, ૨૧, ૨૨→હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શાેક, →લય, જાગ્રખ્સા.

૨૩, ૨૪, ૨૫→પુરૂષવેદ, સ્ત્રીવેદ, નપુંસકવેદ.

**પ્રશ્ન ૬૭** : અનંતાનુખંધી કોધ, માન, માયા, લાેભ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કોધ, માન, માયા, લેાભ મિથ્યાત્વને દ્રઢ કરાવે તેને અનંતાનુઅંધી કોધ-માન-માયા-લેાભ કહે છે.

**મક્ષ ૬૮** : અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રાેધ, માન, માયા, લાેભ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કોધ, માન, માયા, લાેલ દેશસંયમના ઘાત કરે અથવા દેશસંયમને પ્રગટન થવા દે તેને અપ્રત્યાખ્યા-નાવરણ ક્રાંધ, માન, માયા, લાેલ કહે છે.

ઉત્તર : જે ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ સકળસંયમનાે

ઘાત કરે અથવા સકળસંચમ પ્રગટ ન થવા દે તેને પ્રત્યાખ્યા-નાવરણ ક્રાેધ, માન, માયા, લાભ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૭**૦ : સંજ્વલન ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ યથાખ્યાતચારિત્ર (કષાયના અભાવમાં થવાવાળા ચારિત્ર)ના ઘાત કરે અથવા યથાખ્યાત ચારિત્ર પ્રગટ ન થવા દે તેને સંજવલન ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૧ : હાસ્ય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઈ (વ્યક્તિ)ની કાેઈ બાબતમાં ન્યૂનતા જાેઈ ને હસીમજાક કરવી અથવા લાૈકિક સુખ પામીને હસવું તેને હાસ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૨ : રતિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ઇષ્ટ વિષય મેળવીને અથવા ચિંતવીને તેમાં પ્રીતિના ભાવ કરવા તેને રતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૩ : અરતિ કોને કહે છે?

ઉત્તર : અનિષ્ટ વિષયને પામીને અથવા ચિંતવીને તેમાં અપ્રીતિના ભાવ કરવા તે અરતિ છે.

પ્રશ્ન ७४ : શોક કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : અનિષ્ટ પ્રસંગ ઉપસ્થિત થવાથી અથવા તેનું ચિંતવન કરવાથી રંજિત પરિણામનું થવું તે શાેક છે.

**પ્રશ્ન ૭૫** : લય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પાતાની કલ્પના પ્રમાણે જેનાથી અહિત માન્યું છે તેનાથી અહિતની શાંકા કરવી અથવા ડરી જવું તે ભય છે. પ્રશ્ન ૭૬ : જુગુપ્સા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અરુચિકર વિષયામાં ગ્લાનિ કરવી તે જીગુપ્સા છે.

પ્રશ્ન ७७ : પુરૂષવેદ કોને કહે છે?

ઉત્તર : પાતાના આત્માના પુરૂષાર્થમાં ઉત્સાહ અથવા યત્ન કરવા તેને પુરૂષવેદ કહે છે અથવા સ્ત્રીની સાથે રમણ કરવાના અભિલાષ પરિણામને પુરૂષવેદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૮ : સ્ત્રીવેદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : માયાચારની મુખ્યતા, પુરૂષાર્થમાં નિરૂત્સાહ, ભયશીલતા વગેરે પરિણામને અથવા પુરૂષ સાથે રમણ કરવાના અભિલાષ પરિણામને સ્ત્રીવેદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૯ : નપુંસકવેદ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કાયરતા અથવા કર્તાવ્યમાં નિરુત્સાહ આદિ પરિણામને અથવા પુરૂષ અને સ્ત્રી બન્ને સાથ રમણ કરવાના અભિલાષ પરિણામને નપુંસકવેદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૦ : ચાેગ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મન, વચન, કાચાના નિમિત્તથી આત્મપ્રદેશનું હલનચલન થવાના કારણભૂત પ્રયત્નને યોગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૧ : યાેગના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : યાેગના મૂળ ત્રણ ભેદ છે. મનાેયાેગ, વચનયાેગ અને કાયયાેગ. યાેગના ઉત્તરભેદ પંદર છે, ચાર મનાેયાેગ, ચાર વચનયાેગ અને સાત કાયયાેગ, તે નીચે પ્રમાણે જાણવા :

(૧) સત્યમના યેણ (૨) અસત્યમનાયાં ૩) ઉભયમના યાગ (૪) અનુભયમના યાગ (૫) સત્યવચન યાગ (६) અસત્ય વચન યાગ (૯) અનુભયવચન યાગ (૯)

ઔદારિક કાયયાગ (૧૦) ઔદારિકમિશ્રકાયયાગ (૧૧) વૈક્રિયક કાયયાગ (૧૨) વૈક્રિયક મિશ્રકાયયાગ (૧૩) આહારક કાયયાગ (૧૪) આહારક મિશ્રકાયયાગ (૧૫) કાર્મણ કાયયાગ.

**પ્રશ્ન ૮૨** : સત્યમનાેયાેગ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : સત્યવચનના કારણભૂત મનને સત્યમન કહે છે અને સત્યમનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને સત્યમનાે-યાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૩ : અસત્યમનાયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : અસત્યવચનના કારણભૂત મનને અસત્યવચન કહે છે અને અસત્યમનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને અસત્ય-મનાેયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૪ : ઉભયમનાયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : ઉભય (સત્ય-અસત્ય મિશ્રિત) વચનના કારણ-ભૂત મનને ઉભયમન કહે છે અને ઉભયમનના નિમિત્તથી થવા-વાળા યાગને ઉભયમનાયાગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૫ : અનુભય મનાયાેગ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અનુભય અર્થાત્ જે નથી સત્ય કે નથી અસત્ય તેવા વચનના કારણભૂત મનને અનુભયમન કહે છે અને અનુ-ભયમનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને અનુભયમનાેયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૬ : સત્યવચનયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : સત્યવચનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને સત્યવચનયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૭ : અસત્યવચનયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : અસત્યવચનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને અસત્યવચનયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૮ : ઉભયવચનયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : સત્ય અને અસત્ય મિશ્રિત વચનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાગને ઉભયવચનયાગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૯ : અનુભયવચનયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : અનુલય (જે ન સત્ય હેાય કે ન અસત્ય હોય) વચનના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને અનુલયવચનયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯૦ : દિવ્યધ્વનિના શખ્દ કયા વચનરંપ છે?

ઉત્તર : દિવ્યધ્વનિના શખ્દ અનુભયવચન છે અને તે જ શખ્દો શ્રોતાએાના કાનમાં પ્રવેશ થતાં સત્યવચન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૯૧ : બે ઇન્દ્રિયાદિ અસંજ્ઞી જીવોના શખ્દ કયા વચનરૂપ છે ?

ઉત્તર : એ ઇન્દ્રિયાદિ અસંગ્રી જીવોના શખ્દ અનુભય-વચનરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૯૨ : સંજ્ઞી જીવોની કઈ ભાષા અનુભયવચન-૩૫ છે.

ઉત્તર : પ્રશ્ન, આજ્ઞા, નિમંત્રણ વગેરેના શખ્દો અનુ-ભવવચનરૂપ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૯૩ : ઔદારિક કાયયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : મનુષ્યા અને તિય<sup>દ</sup>'યાના શરીરને ઔદારિક કાય કહે છે, તે કાયના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને ઔદારિક કાયયાેગ કહે છે. પ્રશ્ન ૯૪ : ઔદારિક મિશ્રકાયયાેગ કાેને કહે છે? ઉત્તર : ઔદારિક મિશ્રકાયયાેગના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને ઔદારિક મિશ્રકાયયાેગ કહે છે.

**્રપ્રશ્ન ૯૫** : ઔદારિક મિશ્રકાય કયારે હેાય છે?

ઉત્તર : કાઇ જીવ મરીને મનુષ્ય અથવા તિર્ય ચ ગતિમાં જાય ત્યાં જન્મસ્થાને પહેાંચતા જ તે જીવ ઔદારિકવર્ગ હાઓને શરીરરૂપે ગ્રહણ કરવા લાગે છે. પરંતુ જ્યાં સુધી શરીર પર્યાપ્તિ (શરીર બનાવવાની શક્તિ) પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી તે શરીરને ઔદારિકમિશ્રકાય કહે છે. આ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં કાર્મ હાવર્ગ હા અને ઔદારિકવર્ગ હા બન્નેનું એકસાથે ગ્રહ હોય છે.

પ્રશ્ન ૯૬ : વૈક્રિયક કાયયાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : દેવ અને નારકીઓના શરીરને વૈક્રિયકકાય છે. તેના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને વૈક્રિયક કાયયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯૭ : વૈકિયકમિશ્રકાયયાેગ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : વૈકિયક મિશ્રકાયના નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને વૈકિયકમિશ્રકાયયાેગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૮ : વૈક્રિયક મિશ્રકાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : ધારા કે મનુષ્ય અથવા તિર્યાય મરીને દેવ અથવા નરક ગતિમાં આવ્યા. ત્યાં જન્મસ્થાને પહેાંચતા જ તે જીવ વૈક્ચિક વર્ગાણાઓને શરીરરૂપે ગ્રહણ કરવા લાગે છે; પરંતુ જ્યાં સુધી શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી તે શરીરને વૈક્ચિકમિશ્રકાય કહે છે. આ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં કાર્માણવર્ગાણા અને વૈક્ચિકવર્ગાણા અનેનું સાથે ગ્રહણ થાય છે.

પ્રશ્ન : ૯૯ : આહારકકાયયાગ કાને કહે છે?

गाथा ३० २१७

ઉત્તર : પ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાનધારક આહારક પ્રદ્ધિધારી મુનિને જ્યારે કાઈ સૂક્ષ્મ તત્ત્વમાં શંકા ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તેમના માથામાંથી એક હાથપ્રમાણ, ધાળું, પવિત્ર અવ્યાઘાતી આહારક શરીર નીકળે છે. આ પુતળું કેવળી અથવા શ્રુતકેવળીના દર્શન કરીને પાછુ મુનિના માથામાં સમાઈ જાય છે, તે સમયે મુનિની શંકા નિવૃત્ત થઈ જાય છે. આ આહારક શરીરના નિમિત્તથી થતા યાંગને આહારકકાયયાંગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૦ : આહારક મિશ્રકાયયાંગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : તે આહારકશરીર જ્યાં સુધી સંપૂર્ણ ન બન્યું હોય ત્યાં સુધી તે આહારક મિશ્રકાય કહેવાય છે. આ આહારકમિશ્રકાય નિમિત્તથી થવાવાળા યાેગને આહારકમિશ્ર-કાયયાેગ કહે છે. આ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં કામ'ણ વર્ગણા અને આહારકવર્ગ'ણા ખંનેનું એક સાથે ગ્રહણ થાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૦૧** : કાર્મ ણુકાયયોગ કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : કાઇ જીવ મરીને બીજી ગતિમાં માહાવાળી વિગ્રહગતિથી જાય ત્યારે રસ્તામાં તેને માત્ર કાર્મ શુકાયનું નિમિત્ત હોય છે. તેમજ સમુદ્ધાતકેવળીને પ્રતર અને લાકપૂરશ સમુદ્ધાત દરમ્યાન માત્ર કાર્મ શુકાયનું નિમિત્ત હાય છે. આ સમય વખતે થતા યાગને કાર્મ શુ કાયયાગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૨ : આ બધા આશ્રવોને જાણવાથી શું લાલ ! ઉત્તર : આ બધા આશ્રવો વિભાવરૂપ છે, હું માત્ર ચૈતન્યસ્વરૂપ છું એ પ્રકારે અંતરમાં જાણવાથી ભેદવિજ્ઞાન થાય છે. અને ભૂતાર્થનયથી આશ્રવોનું જાણવું નિશ્ચયસમ્યક્ત્વની ઉત્પત્તિનું કારણ છે. પ્રશ્ન ૧૦૩ : ભૂતાર્થનય કાંને કહે છે?

ઉત્તર : એક (દ્રવ્ય)ના ગુણપર્યાયાને તે એક (દ્રવ્ય)ની તરફ ઝાેક આપીને, તે એક (દ્રવ્પ)માં જ જાણવા તેને ભૂતાર્થનય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૪ : ભૂતાર્થનયથી આશ્રવને જાણવાના પ્રકાર કેવી રીતના છે ?

ઉત્તર : આ બધા આશ્રવો પર્યાયા છે. કાની? જવ દ્રવ્યની જવ દ્રવ્યના કયા ગુણની છે? મિશ્યાત્વ તો શ્રદ્ધા ગુણની પર્યાય છે, અને યાંગ યાંગશક્તિની પર્યાયા છે. આકીની અધી ચારિત્રગુણની પર્યાય છે. આ પ્રમાણે દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયાને અરાબર જાણીને ઉપયાગને એકત્ત્વ તરફ લઈ જવા. આ પ્રકારે જાણવું તે ભૂતાર્થનયથી જાણવું છે. જેમ કે આ લાભ-પર્યાય ચારિત્ર ગુણની છે. આ જ્ઞાનમાં પર્યાયદ્રિટ ગૌણ થઈ જાય છે અને ગુણદ્રિટ મુખ્ય થઈ જાય છે. વળી, ચારિત્રગુણ જવદ્રવ્યના છે આ બાધમાં ગુણદ્રિટ ગૌણ થઈ જાય છે અને દ્રવ્યદ્રિટ મુખ્ય થઈ જાય છે. ત્યાર પછી (સુવિચારની શ્રેણીમાં યથાર્થ રીતે આગળ વધતાં), દ્રવ્યદ્રિયાં વિકલ્પના અવકાશ ન હાવાથી, દ્રવ્યદ્રિટ પણ છ્ટી જઈને કેવળ સહજ આનંદમય પરિણમનના અનુભવ રહી જાય છે. આ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની અનુભૂતિને નિશ્ચય સમ્યક્ત કહે છે.

આ પ્રકારે ભાવ આશ્રવનું વિશેષરૂપે વર્ણુન કરીને હવે દ્રવ્ય–આશ્રવના સ્વરૂપનું વિશેષરૂપથી વર્ણુન કરે છે:

णाणावरणादीणं जाग्गं जं पुग्गळं समासवदि । द्व्यस्त्रो स णेथा अणेयमेथा जिणक्खादा ॥३१॥ गाथा ३१

भ-वय : णाणावरणादीणं जागां जं पुगालं समावदि स दन्वासवा अणेयभेओ णेओजिणक्खा दे।

અર્થ : જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મરૂપે પરિશુમવા યાગ્ય જે પુદ્દગલાનું આવવું થાય છે તે અનેક લેદવાળા દ્રવ્યાશ્રવ જાણવા એમ જિનેન્દ્રદેવે કહ્યું છે.

**પ્રક્ષ ૧** : કયા પુદ્દગલ કર્મ રૂપે પરિ**ણુમવા યાેગ્ય છે** ? ઉત્તર : કાર્મ ણવર્ગ ણા નામના સ્કન્ધ કર્મ રૂપે પરિણુમ-વાને યાેગ્ય હાેય છે.

પ્રશ્ન ૨ : કાર્મણવર્ગણાએા કર્યા કર્યા હેાય છે?

ઉત્તર : કાર્મણવર્ગણાએા આખા લાેકમાં ખીચાેખીચ ભરેલી છે. લાેકના એક એક પ્રદેશમાં અનંતકાર્મણવર્ગણાએા છે.

**પ્રક્ષ ૩** : તે કાર્મ ણવર્ગ ણાએા કર્મરૂપે પરિણમ્યા પહેલાં પણ જીવની સાથે સંબંધ ધરાવે **છે** કે નહીં ?

ઉત્તર : અમુક કાર્મ હાવર્ગ હાએ કર્મ રૂપ થયા પહેલાં પહ્યુ જીવની સાથે એક્ક્ષેત્રાવગાહ સંબંધે હાય છે. તેમને વિશ્વસાપચય કહેવામાં આવે છે. બધા સંસારી જીવાને વિશ્વ-સાપચય બનેલા રહે છે.

**પ્રક્ષ ૪** ઃ શું કાેઈ કાર્મ ણુવર્ગ <mark>ણાંએ</mark>ા વિશ્વસાપચયથી પણ જુદી હાેય છે<sup>ફ</sup>

ઉત્તર : અમુક કાર્મ હુવર્ગ હાએ વિશ્વસાપચપથી અલગ પહુ છે. તે પહુ કાઈ સમયે વિશ્વસાપચયમાં ભળી જાય છે.

પ્રશ્ન પ : શું વિશ્વસોપચયવાળા સ્કન્ધા જ કર્મારૂપે પરિષ્ણુમે છે કે બીજી કાર્મણવર્ગ ખાંચો પણ કર્મરૂપે પરિષ્ણુમી જાય છે?

ઉત્તર: વિશ્વસાયચયના કાર્મણ સ્કન્ધા જ કર્મરૂપે પરિણુમેં છે. અન્ય કાર્મણવર્ગણાએા પણ વિશ્વસાયચયરૂપ થઈને કર્મરૂપે પરિણુમી જાય છે.

પ્રશ્ન ६ : કર્મોના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : મૂળમાં, કર્મા બે પ્રકારે છે, ઘાતી અને અઘાતી.

પ્રશ્ન ૭ : ઘાતિયા કર્મા કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મા આત્માના જ્ઞાનાદિ અનુજીવી ગુણોને ઘાતવામાં નિમિત્ત હાેય તેમને ઘાતિયા કર્મો કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : અનુજવી ગુણે કેાને કહે છે?

ઉત્તર : ભાવાત્મક ગુણાને અનુજીવી ગુણા કહે છે. આ ગુણા અવિભાગપ્રતિચ્છેદી હાય છે. આ ગુણાના વધતા કે એક્શિ વિકાસ જીદી જીદી દશામાં થાય છે, જેવાં કે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, શક્તિ સમ્યકત્વ વગેરે.

પ્રશ્ન ૯: અઘાતિયા કર્મા કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મા આત્માના અનુજીવી ગુણોના ઘાત કરતા નથી અને માત્ર પ્રતિજીવી ગુણોના વિકાસને રાેકવામાં નિમિત્ત થાય છે. તેમને અઘાતિયા કર્માે કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : પ્રતિજીવી ગુણા કાને કહે છે ?

ઉત્તર : અભાવાત્મક ધર્મોને પ્રતિજીવી ગુણે કહે છે. આ ગુણોના અવિભાગ પ્રતિચ્છેદ્દ થતા નથી, જેવા કે અગુરૂલઘુત્વ, સૂક્ષ્મત્વ, અવગાહના, અવ્યાબાધ.

પ્રશ્ન ૧૧ : ઘાતિયા કર્માના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : ઘાતિયા કર્મોના ચાર લેદ છે.

(૧) જ્ઞાનાવરણીય (૨) દર્શાનાવરણીય (૩) માહનીય (૪) અંતરાય

પ્રશ્ન ૧૨ : જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ આત્માના જ્ઞાન ગુણને પ્રગટ ન થવા દે અર્થાત્ જ્ઞાન ગુણના અવિકાસમાં નિમિત્ત હેાય તેને જ્ઞાના-વરણીય કર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩** : જ્ઞાનાવરણુકર્મના કેટલાં પ્રકાર છે ?

ઉત્તર : જ્ઞાનાવરણકર્મના પાંચ પ્રકાર છે?

(૧) મતિજ્ઞાનાવરહાીય (૨) શ્રુતજ્ઞાનાવરહાીય (૩) અવધિ-જ્ઞાનાવરહાીય (૪) મનઃપર્યં યજ્ઞાનાવરહાીય (૫) કેવળજ્ઞાનાવરહાીય

પ્રશ્ન ૧૪ : મતિજ્ઞાનાવરણીય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયના નિમિત્તથી મતિજ્ઞાન પ્રગટ ન થાય તેને મતિજ્ઞાનાવરણ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : શ્રુતજ્ઞાનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે શ્રુતજ્ઞાનને પ્રગટ ન થવા દે તેને શ્રુત-જ્ઞાનાવરણ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : અવધિજ્ઞાનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે અવધિજ્ઞાનનું આવરણ કરે તેને અવધિ-જ્ઞાનાવરણ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭: મન:પર્યયજ્ઞાનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ મનઃપર્યયજ્ઞાનને પ્રગટ ન થવા દે તેને અનઃપર્યયજ્ઞાનાવરણકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : કેવળજ્ઞાનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ કેવળજ્ઞાનને પ્રગટ ન થવા દે તેને કેવળજ્ઞાનાવરણકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯: આત્મામાં જો કેવળજ્ઞાનાદિ જ્ઞાન છે તો તેમનું આવરણ થઈ જ ન શકે અને જો ન હોય તો આવરણ કોનું થાય ?

ઉત્તર : આત્મામાં કેવળજ્ઞાન આદિ (જ્ઞાન) શક્તિરૂપે છે; કમ<sup>6</sup>ના નિમિત્તથી તે પ્રગટ થઈ શકતા નથી તે જ આવ-રહ્યુ છે.

**પ્રશ્ન ૨**૦ : શું જ્ઞાનાવરણકર્મ નિશ્ચયથી જ્ઞાનના ઘાત કરે છે*ં* 

ઉત્તર : એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યનું કાઇ પ્રકારનું પરિ-શુમન કરતું નથી; તેથી નિશ્ચથથી કર્મ જ્ઞાનના ઘાત કરતું નથી; પરંતુ એવા જ સહજ નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ છે કે કર્માના ઉદય હાતાં આત્માના જ્ઞાન ગુણના વિકાસ થતા નથી. ઉદય પણ તેવી યાગ્યતાવાળા જીવાને જ હાય છે.

પ્રશ્ન ર? : દર્શનાવરણ કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે આત્માના દર્શન ગુણનાે વિકાસ ન થવા દે તેને દર્શનાવરણ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : દર્શનાવરણકર્મના કેટલા લેદ છે?

ઉત્તર : દર્શાનાવરણુકમીના નવ લેંદ છે.

(૧) ચક્ષુદર્શનાવરણ (૨) અચક્ષુદર્શનાવરણ (૩) અવધિદર્શનાવરણ (૪) કેવળદર્શનાવરણ (૫) નિદ્રા (૬) નિદ્રા-નિદ્રા (૭) પ્રચલા (૮) પ્રચલાપ્રચલા (૯) સ્ત્યાનગૃદ્ધિ गाथा ३१ २२३

પ્રશ્ન ૨૩ : ચક્ષુદર્શનાવરણુકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ ચક્ષુદર્શન ન થવા દે તે ચક્ષુદર્શના-વરણુકર્મ છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : અચક્ષુદર્શનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ અચક્ષુદર્શન ન થવા દે તેને અચક્ષુ-દર્શનાવરણકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : અવધિદર્શનાવરણ કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે અવધિદર્શન ન થવા દે તેને અવધિદર્શના-વરણ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન २६ : કેવળદર્શનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ કેવળદર્શન પ્રગટ ન થવા દે તેને કેવળદર્શનાવરણ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭ : નિદ્રા દર્શાનાવરણ કર્મ કહે છે.

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી સાધારણ નિદ્રા આવે, જ્યાં દર્શન અથવા સ્વસંવેદન ન થઈ શકે તેને નિદ્રા દર્શનાવરણ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮ : નિદ્રાનિદ્રા દર્શનાવરણકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી ગાઢ નિદ્રા આવે, જાગ્યા પછી પણ ક્રીથી નિદ્રા આવી જાય અને જેનાથી દર્શન અથવા સ્વસંવેદન ન થઈ શકે તેને નિદ્રાનિદ્રા–દર્શનાવરણ કર્મ કહે છે?

> પ્રશ્ન ૨૯ : પ્રચલા દર્શાનાવરણકર્મ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી અર્ધાનિદિત અવસ્થા

થાય, જેનાથી દર્શનગુણના ઉપયાગ ન થઈ શકે તેને પ્રચલા દર્શાનાવરણકર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૩૦** : પ્રચલાપ્રચલા દર્શાનાવરણકર્મા કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદ્દયથી એવી નિદ્રા આવે કે જેમાં અંગઉપાંગ હાલે–ચાલે, દાંત કચકચાવે, માેહામાંથી લાળ નિકળે (વગેરે અવસ્થા થાય) અને જેનાથી દર્શનાપયાગ ન થઈ શકે તેને પ્રચલાપ્રચલા દર્શાનાવરણકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન 31 : સ્ત્યાનગૃદ્ધિ દર્શનાવરાકમાં કાને કહે છે?

ઉત્તર ઃ જે કર્મના ઉદયથી એવી નિદા આવે કે નિદા માંથી ઉઠીને કાેઈ માેટું કામ કરી આવે પરંતુ જાગે ત્યારે તેની ખબર પણ ન હાેય તેને સ્ત્યાનગૃદ્ધિ દર્શનાવરણ કર્મ કહે છે. તેના ઉદયમાં પણ જીવને દર્શાન અથવા સ્વસંવેદન થઈ શકતા નથી.

પ્રશ્ર ૩૨ : માહનીયકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી બીજા તત્ત્વામાં માહિત થઇ જાય, પાેતાના શુદ્ધસ્વરૂપનું શ્રદ્ધાન ન કરી શકે અને સ્વરૂપરમણુતા ન કરી શકે તેને માહનીયકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ર 33 : માહનીયકર્મના કેટલાં ભેદ છે ?

ઉત્તર : માહનીયકર્મના મૂળ બે લેક છે. (૧) દર્શન-માહનીય અને (૨) ચારિત્રમાહનીય.

પ્રશ્ન ૩૪ : દર્શનમાહનીયના કેટલા લેદ છે?

ઉત્તર : દર્શનમાહનીયનાત્રણ ભેદ છે : (૧) મિથ્યાત્વ (૨) સમ્યગ્મિશ્યાત (૩) સમ્યકત્વ-પ્રકૃતિ.

પ્રશ્ન ૩૫ : ચારિત્રમાહનીયના કેટલા ભેંદ છે?

गाथा ३१ २४१

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી તૈજસવર્ગણાના પુદ્દગલ-સ્કંધો શરીરરૂપે પરિણત થઇ જવ સાથે સંબંધ પામે તેને તૈજસ શરીરનામકર્મ કોને કહે છે.

પશ ૧૧૬ : કાર્મણશરીરનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલ-સ્કંધા કર્મરૂપે પરિણત થઈ કાર્મણશરીરરૂપે પરિણમતા થકા જીવ સાથે સંબંધ પામે તેને કાર્મણશરીરનામ કર્મ કંહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૭ : અંગાપાંગનામકર્મ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના અંગ અને ઉપાંગાની. રચના થાય તેને અંગાપાંગનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૮ : અંગ કેટલાં છે અને ક્યા કયા ?

ઉ**ત્તર** : અંગ આઠ છે :

(૧) જમણા-પગ (૨) ડાંબા-પગ (૩) જમણા-હાથ (૪) ડાંબા-હાથ (૫) કેડ (૬ પીઠ (૭) હૃદય (૮) માથું.

પ્રશ્ન ૧૧૯ : ઉપાંગ કેટલાં **છે** અને કયા કયા ?

ઉત્તર : કપાળ, કાન, નાક, હોઠ, આંગળીએા વગેરેને ઉપાંગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨૦ : ઐીદારિકશરીર અંગાપાંગનામ કર્મ કોને કહે છે !

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી ઔદારિક શરીરના અંગ અને ઉપાંગાની રચના થાય તેણે ઔદારિકશરીર અંગા-પાંગનામકર્મ કહે છે. **પ્રશ્ન ૧૨૧** : વૈક્રિયક શરીર અંગાપાગનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી વૈકિયક શરીરના અંગ અને ઉપાંગાની રચના થાય તેને વૈકિયકશરીર અંગાપાંગનામ કર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૨૨** : આહારકશરીર અંગાેપાંગનામકર્મ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી આહારક શરીરના અંગ અને ઉપાંગાની રચના થાય તેને આહારકશરીર અંગાપાંગનામ કર્મ છે.

પ્રશ્ન ૧૨૩ : નિર્માણનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી અંગ-ઉપાંગાની યથા-યાગ્ય, ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં અને ઠીક ઠીક સ્થાન ઉપર રચના થાય તેને નિર્માણનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨૪ : બંધનનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી, જીવસં બંધી વર્તમાન પુદ્દગલસ્ક ધા સાથે, શરીરરૂપે પરિણુમશે તેવા પુદ્દગલસ્ક ધા પરસ્પર અંધન થાય તેને અંધનનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨૫ : ઔદારિકશરીર બંધનનામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી જીવસં બંધી વર્તમાન પુદ્દગલસ્ક ધાની સાથે ઔદારિક શરીરરૂપે પરિણત થયેલાં પુદ્દગલ-સ્ક ધાનું પરસ્પર બંધન થાય તેને ઔદારિકશરીર બંધનનામ કર્મ કહે છે. गाथा ३१ २४३

પ્રશ્ન ૧૨૬ : વૈકિયકશરીર બંધન નામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી, જીવસંબંધી વર્તમાન પુદ્દગલસ્કંધાની સાથે વૈકિયકશરીરરૂપે પરિશુમેલા પુદ્દગલ-સ્કંધાનું પરસ્પર બંધન થાય તેને વૈકિયકશરીર બંધનનામકર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૨૭** : આહારકશરીર બંધનનામકર્મ કો**ને** કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદ્દયથી, જીવસબંધી વર્તમાન પુદ્દગલસ્કંધાની સાથે, આઢારકશરીરરૂપે પરિણુમેલા પુદ્દગલ-સ્કંધાનું પરસ્પર અંધન થાય તેને આઢારકશરીર અંધનનામ-કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨૮ : તૈજસશરીર અંધનનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી, જીવસં બંધી પુદ્દગલ સ્કંધોની સાથે તૈજસશરીરરૂપે પરિશુમેલા પુદ્દગલસ્કંધોનું પરસ્પર બંધન થાય તેને તૈજસશરીર બંધનનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨૯ : કાર્મ ણુશરીર બંધનનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી, જીવસંબંધી પુદ્દગલ સ્કંધાની સાથે, કાર્મણશરીરરૂપે પરિણુમેલા પુદ્દગલસ્કંધાનું પરસ્પર બંધન થાય તેને કાર્મણશરીર બંધનનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૦ : સંઘાતનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી અહશરીર સ્કંધાનું પરસ્પર છિંદ્રરહિત સંશ્લેષ (જોડાઈ જવું) થાય તેને સંઘાતનામકર્મ કહે છે. પ્રશ્ન ૧૩૧ : ઔદારિકશરીર સંઘાતનામર્ક કોને કહે છે? ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી અદ્ધ ઔદારિકશરીર સ્કંધાનું પરસ્પર છિદ્રરહિત જોડાઈ જવું થાય તેને ઔદારિક શરીરસંઘાતનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૨ : વૈકિયકશરીર સંઘાતનામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી અહ વૈકિયકશરીર સ્કંધાનું પરસ્પર છિદ્રરહિતપણે જોડાવું થાય તેને વૈકિયકશરીર સંઘાતનામકર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૩** : આહારક શરીર સંઘાત નામ કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામ કર્મના ઉદયથી અહ આહારક શરીરનાં સ્ક્રંધાનું પરસ્પર છિદ્રરહિતપણે જોડાઈ જવું થાય તેને આહારક શરીર સંઘાતનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૪ : તૈજસશરીર સંઘાતનામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી, અહ તૈજસશરીર સ્કંધાનું પરસ્પર છિદ્રરહિતપણે જોડાઈ જવું થાય, તેને તૈજસ-શરીર સંઘાતનામકર્મ કહે છે.

પ્રક્ષ ૧૩૫ : કાર્મણુશરીર સંઘાતનામકર્મ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી, અદ્ધ કાર્મણુશરીર સ્કંધાનું પરસ્પર છિદ્રરહિતપણે જોડાવું થાય તેને કાર્મણુશરીર સંઘાતનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૬ : સંસ્થાનનામકર્મ કેાને કહે છે ? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરનાે આકાર અને છે તેને સંઘાતનામકર્મ કહે છે.

२४५

પ્રશ્ન ૧૩૭ : સમચતુરસ્રસંસ્થાનકર્મ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીર બિલકુલ સુડાળ બને તેને સમચતુરસ્રાસંસ્થાનનામ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૮ : ન્યગ્રોધપરિમાંડળ સાંસ્થાનનામકર્મ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, માેટા વૃક્ષના આકારની માફક, શરીરનાે નીચેનાે ભાગ નાનાે અને ઉપરનાે ભાગ માેટાે હાેય તેને ન્યગ્રોધપરિમાંડળ સંસ્થાનનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૯ : સ્વાતિસંસ્થાનનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરનાે આકાર સ્વાતિ (વામી) ના આકારનાે ખને, એટલે કે નીચેનાે ભાગ નાનાે અને ઉપરનાે ભાગ માટાે ખને, તેને સ્વાતિ–સંસ્થાનનામકર્મ કહે છે?

પ્રશ્ન ૧૪૦ : વામનસ સ્થાનનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના આકાર ઠીંગણે! હાય તેને વામનસંસ્થાનનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૧ કુખ્જકસંસ્થાનનામ કર્મ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના આકાર બેડાેળ હાેય તેને કુખ્જકસંસ્થાનનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૨ : હુંડકસંસ્થાનનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના આકાર અનેક વિચિત્ર પ્રકારના અથવા અટપટા થાય તેને હુંડક સંસ્થાનનામ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૩ : સંહનનનામકર્મ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના હાડકાંએાની અને હાડકાં સાથેના સાંધાએાની રચનાવિશેષ થાય તેને સંહનનનામ કર્મ કહે છે.

**૫શ ૧૪**: બજ વૃષભનારાચ સહનન કોને કહેવાચ છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી વજા જેવા હાડકાં, વ્રજ જેવાં બંધન અને વ્રજાની જેમ ખીલાએ હાય તેને વ્રજ વૃષભનારાચ સહનન નામ કર્મ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪૫ : વ્રજનારાચ સહનન કોને કહેવાય છે!

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી વજ જેવાં હાડકાં અને ત્રજ જેવી ખીલીઓ હાય પણ બંધન વ્રજ જેવાં ન હાય તેને ત્રજનારાચ સહનન નામકર્મ કહેવાય છે.

પશ્ચ ૧૪ : નારાચ સહનન નામકર્મ કોને કહેવાય છે? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી હાડકાં ખીલીએા વડે જોડેલાં હોય એને નારાચ સહનન નામકર્મ કહેવાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૪૭ :** અર્ધાનારાચ સંહનન નામકર્મ કોને કહેવાય છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરનાં હાડકાં ખીલીથી અર્ધા જોડેલાં હાેય તેને અર્ધનારાચ સંહનન નામકર્મ કહેવાય છે.

મશ્ચ ૧૪૮ : કિલક સંહનન નામકર્મ કોને કહેવાય છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરનાં હાડકાંએા ખીલી-એાથી સ્પર્શાયેલાં હાેય તેને કિલક સંહનન નામકર્મ કહેવાય છે.

**પશ્ચ** ૧૪૯ : અસંપ્રાપ્તસપાટિકા સંહનનનામકમ**ે** કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના હાડકાં નસોના

સમૂહ સાથે બંધાયેલા હાય તેને અસંપાપ્તસપ્રાટિકા સંહનન-

પ્રશ્ન ૧૫૦ : સ્પર્શનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી નિયત સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને સ્પર્શનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૧ : સ્નિગ્ધસ્પર્શનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત સ્નિગ્ધ સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને સ્નિગ્ધસ્પર્શ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૨ : રુક્ષસ્પર્શનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત રુક્ષ સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને રુક્ષસ્પર્શ નામકર્મ કહેં છે.

પ્રશ્ન ૧૫૩ : શીતસ્પર્શનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત શીત-સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને શીતસ્પર્શ નામકર્મ કહેં છે.

પ્રશ્ન ૧૫૪ : ઉષ્ણસ્પર્શ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત ઉષ્ણ-સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને ઉષ્ણસ્પર્શ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૫ : ગુરૂસ્પર્શ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદ્દયથી શરીરમાં નિયત ગુરૂ નામના સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને ગુરૂસ્પર્શ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૬ : લઘુસ્પર્શ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત લઘુ નામના સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને લઘુસ્પર્શ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૭ : કઠારસ્પર્શ નામકર્મ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત કઠોર નામના સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને કઠોરસ્પર્શનામકર્મ કહે છે.

પશ્ચ ૧૫૮ : મૃદુસ્પર્શ નામકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં નિયત કેામળ સ્પર્શની ઉત્પત્તિ અને તેને મૃદુસ્પર્શ નામકર્મ કહે છે.

**પશ્ચ** ૧૫૯ : રસનામ કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત રસની ઉત્પત્તિ થાય તેને રસનામ કર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૦ : અમ્લરસનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત ખાટા રસની ઉત્પત્તિ થાય તેને અમ્લ રસનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૧ : મધુરરસનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત મધુર રસની ઉત્પત્તિ થાય તેને મધુરરસનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૨ : કંટુરસનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત કડવા રસની ઉત્પત્તિ થાય તેને કડ્રરસનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૩ : તિકતરસનામ કર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત તીખા રસની ઉત્પત્તિ થાય તેને તિકતરસનામકર્મ કહે છે.

પશ્ચ ૧૬૪ : કષાચિતરસનામકર્મ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે કમેંના ઉદ્દયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત તુરા

રસની ઉત્પત્તિ થાય તેને કષાયરસનામકર્મ કહે છે.

પ્રક્ષ ૧૬૫ : ગાંધનામકર્મ કોને કહે છે ?

गाथा ३१ २४९

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત ગંધની ઉત્પત્તિ થાય તેને ગંધનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૬ : સુગંધનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર ઃ જે કર્મના ઉદ્દયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત સુગંધની ઉત્પત્તિ થાય તેને સુગંધનામકર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૬૭** : દુર્ગ ધનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ ના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત દુર્ગ ધની ઉત્પત્તિ થાય તેને દુર્ગ ધનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૮ : વર્ષ્યુનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત વર્ષુની ઉત્પત્તિ થાય તેને વર્ષુનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૯ : કૃષ્ણુવર્ણ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ ના ઉદયથી શરીરમાં નિયત કૃષ્ણવર્ણની ઉત્પત્તિ થાય તેને કૃષ્ણવર્ણ નામકર્મ કહે છે?

પ્રશ્ન ૧૭૦ : નીલવર્ણ નામકર્મ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ ના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત નીલ (આસ્માની) રંગની ઉત્પત્તિ થાય તેને નીલવર્ણ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૧ : રક્તવર્ણુ નામકર્મ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત લાલ રંગની ઉત્પત્તિ થાય તેને રક્તવર્ણનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૨ : પીતવર્ણુનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદ્દયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત પીળા રંગની ઉત્પત્તિ થાય તેને પીતવર્ણનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૩ : શ્વેતવર્ણ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં પ્રતિનિયત શ્વેત રંગની ઉત્પત્તિ થાય તેને શ્વેતવર્ણ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૪ : શરીર પુદ્દગલ છે, અને પુદ્દગલના સ્વભાવ જ રૂપ આદિ છે, તા સ્પર્શનામકર્મની શું આવશ્યકતા છે?

ઉત્તર : જો સ્પર્શાદિ નામકર્મ ન હાય તા તે વ્યવસ્થા નહીં અની શકે, જેનાથી ક્ષમરાએામાં ભમરા જેવું જ રૂપ, રસ, ગંધ આદિ હાય, ઘાડા, મનુષ્ય વગેરમાં ઘાડા, મનુષ્ય વગેરે જેવાં જ રૂપ વગેરે હોય. આવી વ્યવસ્થા તે, સ્પર્શાદિ-નામકર્મના ઉદયથી અને છે.

પ્રશ્ન ૧૭૫ : આનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કોને કહે છે.

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, વિશ્વહગતિમાં, આત્માના પ્રદેશા પૂર્વ'શરીરના આકારે રહે, તેને આનુપૂર્વ્ય'નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૬ : વિગ્રહ્યાતિ કોને કહે છે?

ઉત્તર : મરણ પછી નવીન દેહ ધારણ કરવા માટે જીવનું જે ગમન થાય તેને વિગ્રહગતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૭ : શું અધી વિગ્રહગતિઓમાં જીવના આકાર પૂર્વભવ જેવા જ રહે છે ?

ઉત્તર : વળાંક (માેડા) લઈ ને ઉત્પન્ન થવાવાળી ગતિમાં જીવના આકાર પૂર્વભવ પ્રમાણેના હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧૭૮ : વળાંક વગરની (માહારહિત) વિશ્વહગતિમાં જીવના આકાર કેવા હોય છે ?

ઉત્તર : માેડાવગરની વિબ્રહગતિમાં જવને એક સમયના પણ અવકાશ મળતા નથી. જે સમયમાં મર્યા તેના બીજા જ गाथा ३१ २५१

સમયમાં ઉત્પન્ન થયો; તેથી આકાર સહિત ગતિ હાેતી નથી. જીવનું વિસપેં શુ (પ્રસાર) થઈ જન્મસ્થાન પર સંકાેચ થઇ જાય છે. ત્યાં આનુપૂર્વ્યાનામ કર્મના ઉદય પણ હોતાે નથી.

પ્રશ્ન ૧૭૯ : નરકગત્યાનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, તિર્ધ ચ અથવા મનુષ્ય ગતિથી મરીને નરકભવમાં દેહ ધારણ કરવા જઇ રહેલા જીવના આકાર પૂર્વ ભવના દેહના આકારે હોય તેને નરકગત્યાનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૦ : તિર્થ ચગત્યાનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, કોઈ પણ ગતિમાંથી મરીને તિર્થ ચગતિમાં દેહ ધારણ કરવા જઈ રહેલા જીવના આકાર પૂર્વભવના દેહના આકારે હોય તેને તિર્થ ચગત્યાનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૧ : મનુષ્યગત્યાનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કોને કહે છે? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, કોઈ પણ ગતિથી મરીને મનુષ્ય ગતિમાં દેહ ધારણ કરવા માટે જઈ રહેલા જીવના આકાર પૂર્વ ભવના દેહના આકારના હાય તેને મનુષ્યગત્યાનુ-પૂર્વ્યાનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૨ : દેવગત્યાનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, તિર્ય ચથવા મનુષ્ય ગતિથી મરીને દેવગતિમાં દેહ ધારણ કરવા જઈ રહેલા જીવના આકાર પૂર્વભવના દેહના આકારે હોય તેને દેવગત્યાગનુપૂર્વ્ય નામકર્મ કહે છે. પ્રશ્ન ૧૮૩ : અગુરૂલઘુનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી જીવનું શરીર યથાયાગ્ય ભારે કે હલકું હોય અર્થાત્ ન તાે એવું ભારે શરીર હાેય કે જેથી લાેઢાના ગાળા સમાન નીચે પડી જાય કે ન તાે એવું હલકું હાેય કે જેથી રૂના પુમડાની જેમ હવામાં ઉડી જાય, તાેને અગુરૂલઘુનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૪ : ઉપઘાત નામકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, પાતાના જ શરીરના અવયવ પાતાના શરીરના ઘાત કરવાવાળા હોય, તેને ઉપઘાત નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૫ : પરઘાત નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, પાતાના શરીરમાં, પર-જીવોના ઘાત કરવાવાળા અવયવ હોય, તેને પરઘાત નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૬ : આતપનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, શરીર મૂળમાં તો ઠંડું હોય પરંતુ બીજા દ્વરવતી પદાર્થોને ગરમ થવામાં નિમિત્તરૂપ થાય તથા તેંજેમય હોય તેને આતપનામકર્મ કહે છે. આ (કર્મ) ના ઉદય સૂર્ય-વિમાનના પૃથ્વીકાયિક જીવામાં જાવામાં આવે છે.

**પ્રક્ષ ૧**૮૭ : ઉદ્યોતનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, શરીર મૂળમાં તો ઠંડું હોય અને દૂરવર્તી પદાર્થાની ઉષ્ણુતાનું કારણ ન હોય તથા ચમકદાર હોય તેને ઉદ્યોતનામકર્મ છે. પ્રશ્ન ૧૮૮ : ઉચ્છૃવાસનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં શ્વાસ અને ઉચ્છ્વાસ પ્રગટ થાય તેને ઉચ્છ્વાસનામકર્મ કહે છે?

પ્રશ્ન ૧૮૯ : વિહાયાગિત નામકર્મ કાને કહે છે ?

ઉત્તર : જે કર્મ'ના ઉદયથી જીવ ગમન કરે તેને વિહાયાેગતિ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૦ : પ્રશસ્તવિહાયાગતિ નામકર્મ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્માના ઉદયથી પ્રશસ્ત ગમનવિધિ હાેય તેને પ્રશસ્તવિહાયાેગતિ નામકર્મ કહે છે. જેમ કે હંસ, ઘાેડા વગેરેની ગતિવિધિ.

**પ્રશ્ન ૧૯૧** : અપ્રશસ્તવિહાયાગતિ નામ કર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી અપ્રગસ્ત ગમનવિધિ હોય તેને અપ્રશસ્તવિહાયાગતિ નામકર્મ કહે છે જેમ કે ગધેડા, કુતરા વગેરેની ગતિવિધિ.

પ્રશ્ન ૧૯૨ : પ્રત્યેક શરીર નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્માના ઉદ્દયથી એક શરીરના અધિષ્ઠાતા એક જીવ હાેય તેને પ્રત્યેકશરીરનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧:૩ : ત્રસનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી અંગ, ઉપાંગ સહિતનું શરીર મળે તેને ત્રસનામકર્મ કહે છે. દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય ચતુ-રિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય જીવા ત્રસ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૯૪ : સુભગનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી, પ્રાણી પર અન્ય પ્રાણીઓને પ્રીતિ ઉત્પન્ન થાય, તેને સુભગનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૫ : સુસ્વરનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી સુંદર સ્વર હોય તેને સુસ્વરનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : શુલનામકર્મ કોને છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના અવચવ શુભ હોય તેને શુભનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૭ : બાદરનામકર્મ કોને છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી બાદરશરીર હોય, જે બીજાને રાકી શકે અને બીજા વડે રાકાઈ શકે તેને બાદર-નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૮ : પર્યાપ્તિ નામકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કર્મના ઉદયથી એવું શરીર મળે જેની પર્યાપ્તિ નિયમથી પૂરી હોય, શરીરપર્યાપ્તિ પૂરી થયાં પહેલાં દેહ ન છૂટે (મૃત્યુ ન થાય), તેને પર્યાપ્તિનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૯ : સ્થિરનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં ધાતુ, ઉપધાતુ પાતપાતાને સ્થાને રહે, અચલિત રહે, તેને સ્થિરનામકર્મ કહે છે,

પ્રશ્ન ૨૦૦ : આદેયનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરમાં ક્રાંતિ પ્રગટ થાય તેને આદેયનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૧ : યશાકીર્તિનામકર્મ કોને કહે છે?

२५५

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી જીવના યશ અને ક્રીતિ પ્રગટ થાય તેને યશઃક્રીતિ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૨ : સાધારણશરીરનામકર્મ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી એક શરીરના સ્વામી અનેક જીવા હોય તેને સાધારણશરીરનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૩ : સ્થાવરનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ'ના ઉદ્દયથી અંગ–ઉપાંગ વગરનું શરીર મળે તેને સ્થાવરનામકર્મ' કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૪ : દુર્ભગનામકર્મ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી પ્રાણી ઉપર અન્ય પ્રાણીઓને અરુચિ ઉત્પન્ન થાય તેને દુર્ભગનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૫ : દુઃસ્વરનામકર્મ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મ ના ઉદયથી ખરાબ (કર્કશ) સ્વર હોય તેને દુઃસ્વરનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૬ : અશુલનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી શરીરના અવયવા અશાભનીય હોય તેને અશુભનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્न ૨૦૭ : સૂક્ષ્મનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી શરીર સૂક્ષ્મ હીય, જે કાઈને રાકે નહી અને જે કાઈના વડે રાકાય નહીં, તે કર્મને સૂક્ષ્મનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૮ : અપર્યાપ્તિ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી એવું શરીર મળે કે જેની

પર્ચાપ્તિ પૂર્ણું ન થાય અને (પર્યાપ્તિ પૂર્ણુ થયા) પહેલાં જ મૃત્યુ થઈ જાય તેને અપર્ચાપ્તિનામકર્મ ક**હે છે**.

પ્રશ્ન ૨૦૯ : અસ્થિરનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મના ઉદયથી શરીરના ધાતુ, ઉપધાતુ ચલિત થઈ જાય તેને અસ્થિરનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૧૦ : અનાદેયનામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે કર્મ'ના ઉદયથી શરીર કાંતિરહિત હોય તેને અનાદેયનામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૧૧ : અયશ:કીર્તિ નામકર્મ કોને છે?

ઉત્તર : જે નામકર્મના ઉદયથી અપયશ અને અપ-ક્રીતિ થાય તેને અયશઃક્રીતિ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૧૨ : તીર્થ કરપ્રકૃતિ નામકર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જેના ઉદયપણાથી તીર્થ કરપણું થાય, સર્વ જ્ઞ દેવના સાતિશય દિવ્યધ્વનિ, વિદ્વાર આદિથી લાેકાપકાર થાય, તેને તીર્થ કરપ્રકૃતિ નામકર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન २९3 : શું આ લેદ એક-એક કર્મસ્કંધ છે?

ઉત્તર : પ્રત્યેક ભેંદ અનંત કાર્મ હુવર્ગ હાએોનો સ્કંધ છે, તે તે (ભેંદોના) નામ, તે તે કાર્મ હુવર્ગ હાએોના પ્રકૃતિ ભેંદરૂપ કાર્મ હુસ્કંધાનું સૂચન કરે છે.

**પ્રશ્ન ૨૧૪** : આ દ્રવ્યાશ્રવાને **જાણવાથી** કાંઈ આત્મ-**લાભ** છે?

ઉત્તર : જો ભૂતાર્થ નયથી તેમને જાણવામાં આવે તો તેમનું ગ્રાન નિશ્ચય-સમ્યક્તવનું કારણ થાય છે.

२५७

પ્રશ્ન ૨૧૫ : ભૂતાર્થનયથી આ દ્રવ્યાશ્રવેષનું જાણુવું કઈ રીતે છે ?

ઉત્તર : આ બધા દ્રવ્યાશ્રવા પર્યાયા છે. કયા દ્રવ્યની પર્યાયા છે? પુદ્દગલ દ્રવ્યની તે (સઘળી પર્યાયા) પુદ્દગલદ્રવ્યથી ઉત્યન્ન થઈ છે. જેમાંથી તે ઉત્પન્ન થઈ છે તે દ્રવ્ય ઉપર દ્રષ્ટિ જતાં પર્યાયા ગૌણ થઈ જાય છે અને દ્રવ્યદ્રષ્ટિ મુખ્ય થઈ જાય છે. પછીથી દ્રવ્યદ્રષ્ટિમાં વિકલ્પાના અવકાશ ન હાવાથી દ્રવ્યદ્રષ્ટિના વિકલ્પા પણ છૂટી જઈ ને, કેવળ સહજ આ નદમય પરિણ્યનના અનુભવ રહી જાય છે. આ શુદ્ધઆત્મતત્ત્વની અનુભૂતિને નિશ્ચયસમ્કત્વ કહે છે.

આ પ્રમાણે આશ્રવ તત્ત્વનું વર્ણન કહીને અંધ તત્ત્વનું વર્ણન કરે છે.

## बज्झदि कम्मं जेण दु चेदणभावेण भाववंधा से।। कम्मद्रपतेसाणं अण्णाण्णपवेसणं इदरे।॥ ३२

अन्वयः जेण चेदणभावेण कम्मं बज्झदि सा भाववंधा दु कम्भादपदे साणं अण्णाण्णयवेसणं इदरा ।

અર્થ : જે ચેતનભાવના નિમિત્તથી કર્મ અંધાય છે તે તો ભાવમાં ધ છે તથા કર્મ અને આત્માના પ્રદેશાના પરસ્પર પ્રવેશ થયા અર્થાત્ જોડાવું તે દ્રવ્યમાં ધ છે.

પ્રશ્ન ૧ : કયા ચેતનભાવને ભાવબંધ કહે છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વ, રાગ અને દ્રેષને ભાવબંધ કહે છે.

પ્રશ્ન ર: મિચ્ચાત્વા આદિ ભાવો ભાવખંધ કેમ કહેવાય છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વાદિભાવેા અખંડનિજ ચૈતન્ય-સ્વભાવના અનુભવથી વિપરીત છે, વિરુદ્ધ છે તેથી ભાવબંધ કંહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૩ : બંધમાં તો બેનાે સંબંધ છે, અહીં બે ત્તત્ત્વાે કયા કયા છે જેનાે બંધ હાેય?

ઉત્તર : અહીં ઉપયોગ અને રાગાદિના સંબંધ થયા છે, અર્થાત્ ચૈતન્યના વિકાસમાં ચારિત્રગુણના વિકૃત વિકાસ અભિગૃહીત થયા છે એટલે કે ઉપયોગભૂમિમાં રાગાદિના સંબંધ થવાથી ભાવબંધ થયા છે.

પ્રશ્ન ૪ : આ ચેતનભાવ શુદ્ધ છે કે અશુદ્ધ ?

ઉત્તર : આ ચેતનભાવ અશુદ્ધ છે કારણ કે કર્મરૂપ ઉપાધિનું નિમિત્ત પામીને થયેા છે.

પ્રશ્ન પ : ભાવબંધની જેમ દ્રવ્યબંધ પણ શું એક જ પદાર્થમાં થાય છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યમંધ એક જાતિના પદાર્થીમાં થાય છે. અર્થાત્ પુદ્દગલકર્મનો પુદ્દગલકર્મ સાથે માંધ હોવા તે દ્રવ્ય-માંધ છે.

પ્રશ્ન **૬** : અહીં આત્મા અને કર્મના પરસ્પર બાંધને દ્ર**્ય**ળાંધ કેમ કહ્યો ?

ઉત્તર : અહીં એ જાતિના દ્રવ્યોના અંધ છે તેને પણ દ્રવ્યઅંધ કહે છે. આ દ્રવ્યઅંધનું બીજું નામ ઉભયઅંધ છે.

**પ્રશ્ન ૭** : શું માત્ર એક પુદ્દગલકમ<sup>6</sup>માં દ્રવ્યબંધ ન માની શકાય <sup>9</sup>

ઉત્તર : પ્રકૃતિ, પ્રદેશ, સ્થિતિ અને અનુભાગના અંધની અપેક્ષાએ એક પુદ્દગલકર્મના દ્રવ્યળંધ માની યકાય છે. गाथा ३३ २५९

આવા અંધ, સ્થૂળ અપેક્ષાએ એક પુદ્દગલસ્કંધ (કર્મ)ના બીજા પુદ્દગલસ્કંધ (કર્મ)ની સાથે દેખાતા હોવાં છતાં, સૂક્ષ્મદ્રષ્ટિએ, તેવા અંધ, એક એક પરમાણુ (કાર્મણવર્ગણાના અવિભાજ્ય અંશ)ના બીજા બીજા પરમાણુ સાથે હોય છે.

પ્રશ્ન ૮ : આત્મા તો અમૂર્ત છે તેના મૂર્તકર્મ સાથે બંધ કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : સંસારી આત્મા, કર્મળંધનથી અહ હોવાને કારણે, કર્મ'બંધથી કથંચિત્ મૂર્ત માનવામાં આવ્યા છે. આવા આત્માની સાથે કર્મના બંધ થવા ચુક્ત જ છે.

પ્રશ્ન ૯ : આત્માની સાથે કર્મોનું એકાકાર થઈ જવું તેના શું અર્થ છે?

ઉત્તર : આત્માનું અને કર્મસ્ક ધાનું એક્ફ્રેત્રાવગાહમાં આવી જવું અને તેમનામાં નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંબંધ થઈ જવા તેને એકાકારતા કહે છે. આમ હોવા છતાં પણ નિશ્ચયથી પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાતપાતાના (સ્વરૂપ)માં જ છે, અને તે કારણથી સ્વતંત્ર છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : ભાવઅંધ અને ભાવાશ્રવમાં શું તફાવત છે? ઉત્તર : ભાવઅંધમાં કર્મખંધની નિમિત્તતા છે અને ભાવાશ્રવમાં કર્માશ્રવની નિમિત્તતા છે. ભાવઅંધ વ્યાપ્ય છે અને ભાવાશ્રવ વ્યાપક છે.

હવે, દ્રવ્યખંધના લેદો અને લેદોના કારણ ખતાવે છે.

पयडिद्वित्रिश्रणुभागप्पदेसभेदाहु चदुविधेा बंधेा। जागा पयडिपदेसा ठिदिश्रणुभागा कसायदेा होति॥३३॥ अन्वय : वंघो पर्वाहेट्ठिदिअणुभागप्यदेसभेदाहु चदुविधो । पदार्थाहेपदेसा जागा ठिदिअणुभागा कसायदा होति ।

અર્થ : પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુભાગ અને પ્રદેશ એવા ચાર ભેદથી, બંધ ચાર પ્રકારનાે છે. પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધ ચાેગથી તથા અનુભાગબંધ અને સ્થિતિબંધ કષાયથી થાય છે.

પ્રશ્ન ૧ : પ્રકૃતિખંધ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જીવને વિભાવપર્યાયામાં લઈ જવામાં નિમિત્ત થયાવાળાં કર્મ'સ્ક'ધાનું પૃથક્ પૃથક્ પ્રકૃતિયામાં (જાતામાં) પડી જવું તેને પ્રકૃતિબ'ધ કહે છે.

પ્રશ્ન ર : જ્ઞાનાવરણકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનાવરણની પ્રકૃતિ આત્માના જ્ઞાન ગુણુતું આચ્છાદન કરવાની છે.

પ્રશ્ન 3 : દર્શનાવરણકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

ઉત્તર : દર્શનાવરણની પ્રકૃતિ આત્માના દર્શન ગુણને આચ્છાદન કરવાની છે

પ્રશ્ન ૪ : માહનીયકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

**ઉત્તર** : જીવને હેય અને ઉપાદેયના વિવેકથી રહિત કરવાની પ્રકૃતિ માહનીયકર્મની છે.

**પ્રક્ષ પ** અંતરાયકર્મ'ની શું પ્રકૃતિ છે ?

ઉત્તર : દાન, લાભ આદિમાં અંતરાય કરવાની પ્રકૃતિ અંતરાયકમ<sup>6</sup>ની છે.

પ્રશ્ન ६ : વેદનીયકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

ઉત્તર : અલ્પ સુખ અને બહુ દુ:ખ ઉત્પન્ન કરનારી

२६१

(અને તેથી આત્માના સ્વાભાવિક અવ્યાળાધ સુખને રાેકનારી) વેદનીય કર્મની પ્રકૃતિ છે.

પ્રશ્ન ૭ : આયુકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

ઉત્તર : પ્રતિનિયત શરીરમાં જ જીવને રાેકી રાખવાની પ્રકૃતિ આયુકર્મની છે.

પ્રશ્ન ૮ નામકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

ઉત્તર : જુદા જુદા રૂપવાળા શરીરાની રચનામાં નિમિત્ત થવાની પ્રકૃતિ નામકર્મની છે.

પ્રશ્ન ૯ : ગાત્રકર્મની શું પ્રકૃતિ છે?

ઉત્તર : ઉચ્ચ અથવા નીચ ગાેત્રરૂપ કરવાની ગાેત્રકર્મની પ્રકૃતિ છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : એક સમયે માત્ર એક જ પ્રકૃતિઅંધ થાય છે કે સર્વ પ્રકારના પ્રકૃતિખંધ થાય છે ?

ઉત્તર : જો આયુ-પ્રકૃતિના ખંધના કાળ ન હોય તો એક સમયમાં, આયુપ્રકૃતિને બાદ કરીને, બાકીની સાત કર્મ-પ્રકૃતિએ બંધાય છે. આયુપ્રકૃતિબંધના કાળ (અપકર્ષકાળ) હોય તો આઠેય પ્રકૃતિઓના બંધ થઈ શકે છે. સૂલ્મસાંપરાય ગુણસ્થાનમાં આયુપ્રકૃતિ અને માહનીયપ્રકૃતિ સિવાયની બાકીની છ કર્મપ્રકૃતિઓના બંધ થાય છે. ઉપશાંતમાહ, ક્ષીણમાહ અને સ્યોગકેવળીના ગુણસ્થાનકે માત્ર એક વેદનીયપ્રકૃતિના આશ્રવ થાય છે. આ એક પ્રકૃતિઅંધ, બીજા સમયે પણ રહેતા નથી તેથી તેને દર્ધાપથ-આશ્રવ કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : અપકર્ષ શુકાળનું તાત્પર્ય શું છે ? ઉત્તર : આયુકર્મ બંધાવાના આઠ કાળ હોય છે. કર્મ ભૂમિના મનુષ્ય અને તિર્ય ચાના આયુળ ધના પ્રથમ કાળ તેમના વર્ત માન આયુષ્યના ૨/૩ ભાગ વીત્યે હોય છે. જો ત્યાં સુધીમાં આયુષ્ય ન બ ધાય તા બાકી રહેલા આયુષ્યના ૨/૩ ભાગ વીત્યે આયુષ્યના ૨/૩ ભાગ વીત્યે આયુખ ધના બીજો કાળ હોય છે. આ પ્રમાણે આગળ પણ છ વાર ગણત્રી કરતાં, જે જે સમય આવે તે આયુખ ધના કાળ જાણવા.

**પ્રશ્ન ૧૨** : જો આ આઠ કાળમાં આયુષ્ય ન બંધાય તા આયુષ્ય કયારે બંધાય <sup>?</sup>

ઉત્તર : જે આ આઠ કાળમાં આયુષ્ય ન બંધાયું હોય તા છેલ્લા અંતર્મું હુર્ત માં જરૂર બંધાઈ જાય છે. જેઓ તદ્ભવમાક્ષગામી હોય તેમને છેલ્લા ભવમાં કાઈ આયુષ્ય બંધાતું નથી.

**પ્રક્ષ ૧૩** : ભાેગભૂમિના મનુષ્યા અને તિય<sup>જ</sup>ંચાના આયુકમ<sup>િ</sup> બંધાવાના કયા કયા કાળ છે?

ઉત્તર : લાેગભૂમિના મનુષ્યા અને તિય ચાને આયુષ્યના છેલ્લા છ માસ રહ્યે આયુખંધના કાળ થાય, એટલે કે તેના ર/૩ લાગ કર્યે, પ્રથમ કાળ, બે માસ આયુષ્ય બાકી રહેતાં થાય.

પ્રશ્ન ૧૪ : અસ્થિર ભાેગભૂમિના મનુવ્યા અને તિર્ય'-ચાૈના અપકર્ષ કેવી રીતે હોય છે?

ઉત્તર : ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રામાં પહેલા, બીજા અને ત્રીજા કાળમાં ભાગભૂમિ હોય છે. આમને અસ્થિર ભાગ-કહે છે. અસ્થિર ભાગભૂમિના મનુષ્યા અને તિય ચાના અપકર્ષ, તેમનું આયુષ્ય નવ મહિના બાકી રહેતાં થાય છે; મતલબ કે गाथा ३३ १६३

પહેલા આયુખંધના કાળ ત્રણ માસ આયુષ્ય બાકી રહે હોય છે. આ પ્રમાણે, (બાકી રહેલા સમયના ૨/૩ ભાગ ગણીને) કુલ આઠ વખતે આયુખંધના કાળ જાણુવા.

**પ્રશ્ન ૧૫** : દેવ અને નારકીઓના આયુબ**ંધના અ**પકર્ષ કયારે હાય છે ?

ઉત્તર : દેવ અને નારકીઓના આયુબંધના અપકર્ષ તેમનું આયુષ્ય છ મહિના બાકી રહેતાં, તેના ર ક ભાગ વીત્યે, એમ કુલ આઠ વખત (ગણતરી કરીને) સમજવું.

પ્રશ્ન ૧૬ : એકેન્દ્રિયાદિક અસંત્રી જીવાનાઆયુખંધના અપકર્ષ કયારે હાય છે ?

ઉત્તર : એકેન્દ્રિયાદિક અસંત્રી જીવાના અપકર્ષ કર્મ ભૂમિવાળાઓની માફક, આઠ વાર, ર/૩ આયુકમે વીત્યે સમજવા. જેમ કે કાેઈનું આયુષ્ય ૮૧ વર્ષ નું હાેય તાે આયુ- બંધના પ્રથમ કાળ પ૪ વર્ષ વીત્યે થાય, ત્યારે આયુબંધ ન પડે તાે ૭૮ વર્ષ વીત્યે થાય, ત્યારે આયુબંધ ન પડે તાે ૭૮ વર્ષ વીત્યે થાય, ત્યારે આયુબંધ ન પડે તાે ૭૮ વર્ષ વીત્યે થાય, અને ત્યાર પછી ૮૦ વર્ષ થાય. આ પ્રમાણે (બાકી રહેલા આયુષ્યના ર/૩ ભાગ ગણીને) કુલ આઠ વખત આયુબંધના કાળ જાણવાે.

પ્રશ્ન **૧૭** : શું એક કમ<sup>°</sup>માં ઉત્તરપ્રકૃતિએહ પણ હોય છે?

ઉત્તર : કર્મના જે ૧૪૮ લેક અતાવ્યા છે તે તો સ્પષ્ટપણે મૂળપ્રકૃતિરૂપ જાણવા, પરંતુ તે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓમાં પણ કાઈ એકના અસંખ્યાત ઉત્તરલેદા જાણવા. દાખલા તરીકે મતિ- સાનાવરણુ લઈએ તેા ઘટમતિજ્ઞાનવરણુ, પટમતિજ્ઞાનાવરણુ વગેરે અનેક પ્રકૃતિઓ (ઉત્તરભેદા) જાણવી.

પ્રશ્ન ૧૮ : સ્થિતિબંધ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જીવના પ્રદેશામાં, બંધાયેલા કર્મસ્કંધાની કર્મરૂપે રહેવાના કાળની મર્યાદા પડી જવી તેને સ્થિતિબંધ ક્રહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : કયા કર્મોની કેટલી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હાય છે ?

ઉત્તર : જ્ઞાનાવરણ કર્મની ત્રીસ કાેડાકાેડીસાગર, દર્શનાવરણીયની ત્રીસ કાેડાકાેડીસાગર, માેહનાેયકર્મની સીત્તેર કાેડાકાેડીસાગર, અંતરાયકર્મની ત્રીસ કાેડાકાેડીસાગર, વેદનીય-કર્મની તાસ કાેડાકાેડીસાગર, આયુકર્મની તેત્રીસ કાેડાકાેડીસાગર, નામકર્મની વાસ કાેડાકાેડીસાગર અને ગાેત્રકર્મની વાસ કાેડાકાેડી-સાગર એ પ્રમાણે કર્માની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જાણવા.

પ્રશ્ન ૨૦ આ પ્રમાણે, કર્મ પ્રકૃતિની જેટલી કર્મ વર્ગ ણાએ અંધાય છે, તે અધી વર્ગ ણાએાની, ઉપર કહ્યા મુજબ સ્થિતિ હાય છે?

ઉત્તર : અખાધાકાળના સમય વીત્યે, કાેઈ વર્ગ હ્યાંઓની એક સમયની, કાેઈની બે સમયની, કાેઈની ત્રહ્યુ સમયની એ પ્રમાણે એક–એક સમય વધારીને ઉત્કૃષ્ટ સમય સુધી સ્થિતિ સમજ લેવી.

**પ્રશ્ન ૨૧** : ઉપર પ્રમાણે તેા, કાેઇ વર્ગ ણાએાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ થઈ, તાે કર્મ-સામાન્યની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કઇ રીતે થઇ?

ઉત્તર : એક સમયમાં જે કર્મ વર્ગ ણાએ અંધાય, તેંમાંની જે એક પ્રકૃતિની હાેય, તે પ્રકૃતિમાં વિશેષ ભેંદ પાડયા गाथा ३३ २६५

વિના, તે પ્રકૃતિની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હોય તે અહીં વિવક્ષિત છે તેમ જાણવું.

પ્રશ્ન ૨૨ : અખાધાકાળ કે:ને કહે છે?

પ્રક્ષા: અદ્ધકર્મસ્કન્ધ જેટલાે કાળ ઉદયમાં ન આવી શકે તેટલા કાળને અબાધાકાળ કહે છે. અહીં સામાન્ય અબાધાકાળનું પ્રકરણુ છે તેથી, અદ્ધકર્મસ્કન્ધામાંથી કાેઈ પણ કર્મવર્ગણાએા જયાં સુધી ઉદયમાં ન આવે તેટલાે અબાધાકાળ એમ બ્રહણ કરવું.

પ્રશ્ન 23 : વિશેષરૂપથી અબાધાકાળ કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : એક જ સમયે બંધાયેલાં કર્મસ્કન્ધામાં પણ, જુદી જુદી કર્મવર્ગણાએાની જે જે સ્થિતિ હાય તે તે પહેલાંના કાળ તે તે કર્મવર્ગણાએાના અબાધાકાળ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : કર્માની જઘન્યસ્થિતિ કેટલી છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનાવરણીયકર્મની અંતર્મું હુર્ત, દર્શનાવરણીય કર્મની અંતર્મું હુર્ત, માહનીયકર્મની અંતર્મું હુર્ત, અંતરાયકર્મની અંતર્મું હુત, વેદનીયકર્મની ખાર મુહુર્ત, આયુકર્મની આંતર્મું હુર્ત, નામકર્મની આઠ મુહુર્ત અને ગાત્રકર્મની અંતર્મું હુર્ત, નામકર્મની આઠ મુહુર્ત અને ગાત્રકર્મની આઠ મુહુર્ત જ્લન્યસ્થિતિ હાય છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : આ જઘન્યસ્થિતિના અંધ કયા જીવાને થાય છે ?

ઉત્તર : આયુકમેંને છાેડીને બાકીની બધા કર્માની જઘન્યસ્થિતિના બંધ ઉપશમશ્રેણિ અથવા ક્ષપકશ્રેણિમાં રહેલાં મુનિવરાને જ પડે છે. આયુકમેંની જઘન્યસ્થિતિના બંધ ક્ષુદ્ર જન્મ લેવાવાળાં જીવાને પડે છે. **પ્રશ્ન ૨**૬ : અનુભાગબન્ધ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જીવપ્રદેશા સાથે અંધાયેલાં કમ<sup>6</sup>સ્કન્ધામાં, સુખદુઃખ વગેરે આપવાની શક્તિવિશેષનું નક્કી થઈ જવું તે અનુભાગબન્ધ છે.

**પ્રશ્ન ૨૭** : અનુભાગના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : દૂંકમાં, અનુભાગના ચાર પ્રકાર છે : (૧) મન્દ (૨) મન્દતીલ (૩) તીલમન્દ (૪) તીલ.

**પ્રશ્ન ૨૮** : આ ચાર પ્રકારના અનુભાગામાં તારતમ્ય કઈ રીતે છે <sub>?</sub>

ઉત્તર : અનુભાગાનું તારતમ્ય ઉદાહરણુ આપીને અતાવી શકાય છે. આ (સમજવા) માટે ત્રણ વિભાગ કરવા જોઈએ : (૧) ઘાતિકમાના અનુભાગ (૨) પુષ્યરૂપ અઘાતિ કમાના અનુભાગ. (૩) પાપરૂપ અઘાતિ કમાના અનુભાગ.

**પ્રક્ષા ૨૯ :** ઘાતિયા કર્માના તે ચાર પ્રકારના અનુ-ભાગાના ઉદ્દાહરણ કયા કયા છે?

ઉત્તર : ઘાતિયા કર્માના અનુભાગ વેલ(લતા), લાકડું, હાડકું અને પાષાણુની જેમ ઉત્તરાત્તર કાેમળથી કઠાેર ફળ આપવાવાળાં છે.

**પ્રક્ષ ૩૦** : પુષ્યરૂપ ઘાતિયાકર્મોના અનુભાગ કે**ાના** જેવાં છે?

ઉત્તર : પુષ્યરૂપ ઘાતિયાકર્માના અનુભાગ ગાળ, ખાંડ, સાકર અને અમૃતની જેમ ઉત્તરાત્તર વધતી મીઠાશરૂપ ફળ દેવાવાળાં છે. गाथा ३३ २६७

**પ્રશ્ન ૩૧** : પાપરૂપ ઘાતિયાકર્માના અનુભાગ કેાના જેવાં છે ?

ઉત્તર : પાપરૂપ ઘાતિયાકર્માના અનુભાગ લીમડા, કાંજીર, ઝેર અને હળાહળની જેમ ઉત્તરાત્તર કડવું ફળ દેવાં-વાળાં છે.

પ્રક્ષ ૩૨ : પ્રદેશખંધ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કર્મ પરમાણુએાના એકળીજ સાથે તેમ જ જીવપ્રદેશાની સાથે અંધ થવા, તે પ્રદેશઅંધ કહેવાય છે.

**પ્રશ્ન ૩૩** : એક સમયમાં કેટલા પરમાણુઓનો બંધ થાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : સિદ્ધોના અનંતમાં ભાગે અને અભવ્યાથી અનંતગુણા ભાગે કર્મ પરમાણુઓનો એક સમયમાં બંધ થાય. આ સંખ્યાની માટાઈનું માપ તે પરથી વિચારી લેવું કે જીવના એક પ્રદેશે આટલાં કર્મ પરમાણુઓ બંધાય અને તેવા અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા જવ છે.

**પ્રશ્ન ૩૪** : અદ્ધકર્મ પરમાણું એ ના કઈ કઈ કર્મ પ્રકૃતિ-એ માં કેટલા કેટલા વિભાગ થાય છે ?

ઉત્તર : અહકમંત્રક ધાના પરમાણુઓના વિભાગીકરણુ દરમ્યાન સૌથી વધારે વેદનીયકર્મમાં, તેથી ઓછા માહનીય-કર્મમાં, તેથી ઓછા જ્ઞાનાવરણમાં, જ્ઞાનાવરણ જેટલાં દર્શના-વરણમાં, જ્ઞાનાવરણ જેટલાં અંતરાયકર્મમાં, એનાથી ઓછા નામકર્મમાં નામકર્મ જેટલાં ગાત્રકર્મમાં અને ગાત્રકર્મથી ઓછા આયુકર્મમાં એમ કર્મપરમાણુઓનું વિભાગીકરણ જાણવું.

પ્રશ્ન ૩૫ : આ વિભાગીકરણ કાેણ કરે છે?

ઉત્તર : આ વિભાગીકરણ સ્વયં થઈ જાય છે, અને તેનું કારણ પણ તે જ પરિણામ છે જે બંધનું કારણ છે; જે પ્રમાણે ભાજન કર્યે પેટમાં પહેંચેલા આહાર, કેટલું લાહી અને, કેટલું માંસ અને, કેટલા મળ અને વગેરે રૂપે સ્વયં વહેંચાઈ જાય છે, તે પ્રમાણે આ વિભાગીકરણનું કારણ જે કાંઈ કહેવું હાય તા તે માત્ર જઠરાશિ જ છે.

**પ્રશ્ન ૩૬** : ચાર પ્રકારનાે અંધ કયા કયા કારણાેથી ચાય છે ?

ઉત્તર : પ્રકૃતિ અને પ્રદેશબંધ ચાેગથી થાય છે અને સ્થિતિબંધ તથા અનુભાગબંધ કષાચાેથી થાય છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : ચાગ કાને કહે છે?

ઉત્તર : આત્માના પ્રદેશાનું પરિસ્પદંન થવું તે યાેગ છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : યાેગ શું આત્માના સ્વભાવ છે?

ઉત્તર : આત્મપ્રદેશાના પરિસ્પંદનરૂપયાગ આત્માના સ્વભાવ નથી, તે તો કર્માદયવશતાથી થાય છે. યાગશક્તિ અવશ્ય ગુણ અથવા સ્વભાવ છે, તે કર્માદયવશ પરિસ્પંદનરૂપે પરિણમે છે અને પ્રતિનિયત કર્માદયના અથવા સર્વ કર્માદયાના અભાવ થતાં, તેનું નિષ્ક્રિય પરિણમન થાય છે. નિશ્ચયનયથી શુદ્ધ–આત્મપ્રદેશા નિષ્ક્રિય છે, વ્યવહારનયથી સક્રિય છે.

પ્રશ્ન ૩૯ : કષાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે આત્માને કર્ષ અર્થાત્ દુઃખ આપે અર્થાત્ જે નિર્દોષ પરમાત્મતત્ત્વની ભાવનામાં અવરાધ કરે તેને કષાય કહે છે. गाथा ३३ २६९

પ્રશ્ન ૪૦ : આ વિવિધ અંધાનું સ્વરૂપ જાણીને આપણે શું શિખામણ લેવી જોઈએ?

ઉત્તર: આ બંધ આત્માના સ્વભાવ નથી, મૂળભૂત રીતે આત્મા જ નથી; એમ યથાર્થ તત્ત્વ જાણીને નિજશુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવના ભાવવી જોઈએ

**પ્રશ્ન ૪**૧ : બંધના કારણા જાણી આપણે શું શિખા-મણ લેવી જોઇએ ?

ઉત્તર : યેાગ અને કષાયાેથી ઉક્ત બંધ થાય છે તેથી બંધનાે નાશ કરવા માટે યાેગ અને કષાયનાે ત્યાગ કરતાં થકાં શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવના કરવી જોઈએ.

પ્રશ્ન ૪૨ : યાેગ અને કષાયના ત્યાગ કેવા રીતે શાય ? ઉત્તર : હું ધ્રુવ આત્મા નિષ્ક્રિય અને નિષ્ક્રષાય છું એવા પ્રીતિપૂર્વ કની ભાવનાથી યાેગ અને કષાયાેની ઉપેક્ષા કરતાં શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની અભિમુખતા થાય છે. આ પુરૂષાર્થના અળથી યાેગ અને કષાયાે નષ્ટ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૩** : યેાગ અને ક્ષાયમાં પહેલાં કેાથુ **નાશ** પામે છે?

ઉત્તર : પહેલાં કષાયના નાશ થાય છે, પછી યેષ્ગના નાશ થાય છે. કષાયના સર્વ'થા નાશ દસમા ગુણસ્થાનના અંતે થાય છે અને યાેગના અભાવ તેરમા ગુણસ્થાનના અંતમાં ભાગે થઈ જાય છે.

આ પ્રમાણે ખંધતત્ત્વનું વર્ણન કરીને હવે સંવરતત્ત્વનું વર્ણન કરે છે.

## चेदणपरिणामे। जे। कम्मस्सासवणिरेाहणे हे दू से। भावसंवरे। खलु दब्बस्सासवणिरेाहणे। अण्णे। ॥ ३४

अन्वय : जा चेदणपरिणामा कम्मस्सासवणिराहणे हेदू सा खलु भावसंवरा, दब्बस्सासवणिराहणा अण्णा ।

અર્થા: જે ચેતનપરિણામ કર્મના આસ્ત્રવ રાેકવામાં કારણ છે તે નિશ્ચયીભાવસ વર છે, અને દ્રવ્યાશ્રવનું રાેકાઇ જવું તે દ્રવ્યાશ્રવ છે.

પ્રશ્ન ૧ : શું ચેતનપરિણામ આવતાં કર્મોને રાકી દે છે ?

ઉત્તર : ચેતનપરિણામ આવતાં કર્મોને તેા રાેકતું નથી. પરંતુ શુદ્ધ ચેતનપરિણામના નિમિત્તથી કર્મોનું આવવું રાેકાઈ જાય છે અર્થાત્ કર્મા આવતાં નથી.

**પ્રક્ષ ર** : શુદ્ધ ચેતનપરિણામની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : અનાદિ–અનંત, અહેતુક, સહજાનંદમય, નિત્યપ્રકાશમાન, ધ્રુવ, કારણપરમાત્મસ્વરૂપ, શુદ્ધ, ચૈતન્યસ્વભાવની, ભાવનાથી શુદ્ધ ચૈતન્યપરિણામની ઉત્પત્તિ થાય છે.

**પ્રક્ષ ૩** : શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વભાવ અનાદિ–અનંત કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : ચેતન અથવા ચૈતન્યસ્વભાવ સત્ છે. સત્ની નથી હાેતી શરૂઆત કે નથી હાેતાે અંત, માત્ર પરિણુમન થયા કરે છે. અહીં પરિણુમન ઉપર દ્રષ્ટિ નથી કારણ કે પરિણુમ તાે સમયમાત્ર રહીને નાશ પામે છે. હું (આત્મદ્રવ્ય) તાે આગળ પણ છું જ. પરિણુમ તાે સમયમાત્ર હાેય છે, હું गाथा ३४ २७१

તો તેના પહેલાં પણ હતો. આ કારણથી હું (ચૈતન્યસ્વભાવ) અનાદિ–અનંત છું.

પ્રશ્ન ૪ : ચૈતન્યસ્વભાવ અહેતુક કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : ચૈતન્યસ્વભાવ સ્વતઃસિદ્ધ છે. તે કાેઈ કારણા વડે ઉત્પન્ન થતા નથી. કારણા વડે જે ઉત્પન્ન થાય છે તે તાે પર્યાય છે, કારણ કે જે જે પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે તે તે પહેલાં (પૂર્વસમયમાં) નહાેતી. હું એટલે ચૈતન્યસ્વભાવ પહેલાં નહાેતાે એમ નથી, તેથી હું એટલે ચૈતન્યસ્વભાવ અહેતુક છું.

પ્રશ્ન પ : ચૈતન્યસ્વભાવ સહજાનંદમય કેવી રીતે છે? ઉત્તર : ચેતનમાં આનંદગુણુ સહજ છે, સ્વભાવરૂપે છે. આત્માના આનંદગુણુ કોઈ અન્ય દ્રવ્યથી થયા નથી તેમ વળી તે આનંદના વિકાસ કોઈ અન્ય દ્રવ્યથી થતા નથી. આ ઉપરાંત, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વભાવની ભાવનામાં સહજ અનુપમ આનંદ પ્રગટ થાય છે જેથી પૂર્ણ (આનંદરૂપ) સ્વભાવના સાક્ષાત્ પરિચય થાય છે. આ કારણથી ચૈતન્યસ્વભાવ સહજ આનંદમય છે.

પ્રશ્ન 🗧 : ચૈતન્યસ્વભાવ નિત્ય પ્રકાશમાન કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : ચૈતન્યસ્વભાવ દર્શનજ્ઞાનસામાન્યાત્મક છે. આ સ્વભાવ તા નિત્ય પ્રકાશમાન છે જ પરંતુ તેના સાક્ષાત્કાર સમ્યગ્દ્રષ્ટિને થાય છે. વ્યવહારમાં પણ જ્ઞાનદર્શનના વિકાસ, કાઈ ને કાઈ રૂપે પ્રત્યેક જીવમાં જોવામાં આવે છે, અને આ જ ચૈતન્યસ્વભાવના વિકાસ છે. આ કારણથી ચૈતન્યસ્વભાવ નિત્ય પ્રકાશમાન છે.

પ્રશ્ન ૭ : ચૈતન્યસ્વભાવ ધ્રુવ કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : ચેતન અથવા ચૈતન્યસ્વભાવ અવિનાશી છે. સત્ છે, સત્ના કદાપિ વિનાશ થતા નથી, તેથી ચેતન અથવા ચૈતન્યસ્વભાવ ધ્રુવ છે.

પ્રશ્ન ૮ ચૈતન્યસ્વભાવને કારણપરમાત્મા શાથી કહે છે ?

ઉત્તર : કાર્ય પરમાત્મા અર્થાત્ શુદ્ધ, પૂર્ણુ વિકાસ ચૈતન્યસ્વભાવનું જ પરિણુમન છે, ચૈતન્યસ્વભાવથી જ પ્રગટ થયા છે. આ પ્રમાણે, સિદ્ધદશા પરમાત્મદશા ચૈતન્યસ્વભાવથી પ્રગટ થવાના કારણે આ ચૈતન્યસ્વભાવને કારણપરમાત્મા કહે છે.

**પ્રશ્ન ૯** : સંવરના પરિણામનું સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર : તે શુદ્ધચેતનભાવરૂપ છે અર્થાત્ અનાદિ-અનંત અહેતુક, નિજ્ચૈતન્યસ્વભાવની ભાવનારૂપ, ઉપયોગરૂપ અવલંબન-રૂપ અને સહજપરિણતિરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : દ્રવ્યસંવર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સંવરભાવના નિમિત્તથી થવાવાળા નવા દ્રવ્ય-કર્મના આગમનના અભાવને દ્રવ્યસંવર કહે છે.

**પ્રશ્ન** ૧૧ : જે કર્માનું આગમન જ નથી તેમના સંવર શું ?

ઉત્તર : કર્મા પહેલાં આવ્યાં કરતાં હતાં અર્થાત્ ચૈતનના પરિણામાના નિમિત્તથી કર્મા આવ્યાં કરતાં હતાં. હવે, વિપરીત ચૈતનભાવના પ્રતિપક્ષી શુદ્ધચૈતનભાવ હાતાં, પૂર્વે જે કર્મા આવતાં હતાં તેની અપેક્ષાથી, દ્રવ્યાશ્રવા રાકાઈ ગયા, તે દ્રષ્ટિથી સંવરનું પ્રતિપાદન યુક્તિયુક્ત સિદ્ધ થાય છે.

મક્ષ ૧૨ : ૧૪૮ : કમ પ્રકૃતિઓનો સંવર કાઈ ક્રમથી થાય છે કે ગમે તે ક્રમથી થાય છે ? गाथा ३४ २७३

ઉત્તર : ગુણુવિકાસ અર્થાત્ ગુણુસ્થાનાને અનુસરીને આ ૧૪૮ કર્મપ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે.

**પ્રશ્ન : ૧૩** : મિથ્યાત્વ ગુણુસ્થાનમાં કેટલી પ્રકૃતિ-એાના સંવર થાય છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનમાં સંવર તેા થતાે નથી પરંતુ પ્રાયાેગ્યતાલિપ્ધિના સમયે બંધાપસરણ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : બંધાપસરણ અને સંવરમાં શું તફાવત છે?

ઉત્તર: બંધાપસરણ તા મિશ્યાત્વગુણસ્થાનમાં પ્રાયાગ્ય-લિબ્ધતા સમયે થઈ જાય છે. તે મિશ્યાદ્રિષ્ટ જો કરણુલિબ્ધિ ન કરી શકે તા પ્રાયાગ્યતાલિબ્ધથી પડી જઇને કરીથી તે જ ગુણસ્થાનમાં બંધ કરવા લાગે છે, અને જો ઉપરના ગુણસ્થાને ચઢે તા તેમાંની અમુક પ્રકૃતિઓના અમુક ગુણસ્થાન સુધી બંધ કર્યા કરે છે. પરંતુ જે પ્રકૃતિઓના સંવર જે ગુણસ્થાનમાં થાય તે ગુણસ્થાનમાં કે તેથી ઉપરના બધા ગુણસ્થાનમાં ક્યાંય તે પ્રકૃતિના બંધ થતા નથી. આ બંધાપસરણ અભવ્યને પણ થઈ શકે છે પરંતુ સંવર કદી થતા નથી.

પ્રશ્ન ૧૫: આ ૩૪ બંધાપસરણ કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : મિથ્યાદ્રષ્ટિ જીવ જયારે વિશુદ્ધિના અળથી ક્ષયોપશમલિષ્ધ, વિશુદ્ધલિષ્ધ અને દેશનાલિષ્ધ પ્રાપ્ત કરીને પ્રાયોગ્યતાલિષ્ધમાં આવે છે ત્યારે તેને કેવળ અંતઃકાહોકાહી સાગરની સ્થિતિ બંધાય છે. અર્થાત એક કાહોકાહી સાગરથી એાછી સ્થિતિના બંધ થાય છે, અને ત્યાર પછી પણ વિશુદ્ધિના અળથી સ્થિતિઅંધ ઉત્તરાત્તર ઘટતા જાય છે. આ એાછા સ્થિતિઅંધના કાળમાં એક-એક કરીને ૩૪ બંધાપસરણ થાય છે, એટલે કે હવે પછી કહેવામાં આવનાર બંધ-પ્રકૃતિ-એાના વ્યુચ્છેક થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : પ્રથમ બંધાવસરણ કોના અને કયારે થાય છે?

ઉત્તર : ઉકત અંત:કાેડાકાેડી સાગરથી એાછાે થતાે થતાે બંધ જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ (૩૦૦ થી ૯૦૦ સાગર વચ્ચેના પ્રમાણુર્પ) એાછાે થાયત્યારે નરકાયુના બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : બીજો અંધાપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે !

ઉત્તર : પ્રથમ બંધાપસરણુમાં થવાવાળા સ્થિતિઅંધથી ઓછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ ઓછા સ્થિતિ બંધ થઈ જાય ત્યારે તિર્ય'ચઆયુના બંધ-બ્યુ<sup>ર</sup>છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : ત્રીજો અંધાપસરણ કોના અને કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : બીજા અંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિઅંધથી એોછે થતા થતા જ્યારે શતપૃથકવસાગરપ્રમાણ એોછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય ત્યારે મનુષ્ય-આયુના અંધના વ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : ચાથા અંધાપસરણ કોના અને કચારે થાય છે?

ઉત્તર : ત્રીજા બંધાપસરણથી થવાવાળાં સ્થિતિઅંધથી ઓછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિ-અંધ થઈ જાય છે ત્યારે દેવાયુના બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે. गाथा ३४

**પ્રશ્ન ૨૦** : પાંચમાે અંધાપસરણુ કાેના અને ક્યારે થાય છે<sup></sup>?

ઉત્તર : ચાથા બંધાપસરાથી થવાવાળાં સ્થિતિઅંધથી એાછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિ-બંધ થઈ જાય છે ત્યારે નરકગતિ અને નરકગત્યાનુપૂર્વ્ય એ બંને પ્રકૃતિઓના બંધવ્યુચ્છેદ એક સાથે થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨1 : છઠ્ઠી બંધાપસરણ કોના અને કયારે થાય છે?

ઉત્તર : પાંચમા અંધાપસરણથી થવાવાળાં સ્થિતિન બંધથી એાછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિબંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસંયુક્ત સૂક્ષ્મ, અપર્યાપ્તિ અને સાધારણ આ ત્રણ પ્રકૃતિએાના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : સાતમા બંધાપસરણ કોના અને કયારે થાય છે?

ઉત્તર : છઠ્ઠા અંધાપસરથી થવાવાળાં સ્થિતિઅંધતથી ઓછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ ઓછા સ્થિતિ-બંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસાંયુક્ત સૂક્ષ્મ, અપર્યાપ્તિ અને પ્રત્યેકશરીર આ ત્રણ પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધન્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

્ર**ાક્ષ ૨૩** : આઠેમાે બંધાપસર**ણ કાેનાે અને ક્યારે** થાય છે ?

ઉત્તર : સાતમા અ'ધાપસરથી થવાવાળાં સ્થિતિઅ'ધથી એોછા થતા થતા જ્યારે પૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એોછા સ્થિતિ અંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસંયુક્ત બાદર, અપર્યાપ્તિ અને સાધારણશરીરના આ ત્રણ પ્રકૃતિઓનો એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ

**પ્રશ્ન ૨૮** : નવમાે અંધાપસરણ કોનાે અને કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : આઠમા બંધાપસરાથી થવાવાળા સ્થિતિબંધથી ઓછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ ઓછા સ્થિતિ-બંધ થઈ જાય છે ત્યારે બાદર, અપર્ચાપ્તિ અને પ્રત્યેકશરીર આ ત્રણ પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રક્ષ ૨૫** : દસમાે અંધાપસરણ કાેના અને ક્યારે **થાય છે**?

ઉત્તર : નવમા બંધાપ્રસરણથી થવાવાળા સ્થિતિઅંધથી એોછો થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વપ્રમાણ એોછા સ્થિતિઅંધ થઇ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસંયુક્ત દ્વીન્દ્રિયજાતિ અને અપર્યાપ્તિ અને બંન્ને પ્રકૃતિએાના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન **૨૬** ઃ અગીયારમાે બંધાપસરણ કોના અને કચારે થાય છે?

ઉત્તર : દસમા બંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિબંધથી એોછે થતો થતો જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ એોછે સ્થિતિબંધ થઇ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસયુંક્ત ત્રીન્દ્રિયજાતિ અને અપર્યાપ્તિ આ બે પ્રકૃતિએાના એક સાથે બંધબ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૨૭** : બારમાે બંધાપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે?

ઉત્તર : અગીયારમા અંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિ-અંધથી એોછો થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ એોછો गाथा ३४ २७७

સ્થિતિબંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસંયુકત ચતુરિન્દ્રિય જાતિ અને અપર્યાપ્તિ આ બે પ્રકૃતિઓને એક સાથે બંધન્યુએક થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : તેરમાે બંધાપસરણુ કાેના અને કચારે થાય છે ક ઉત્તર : બારમા બંધાપસરણુથી થવાવાળા સ્થિતિબંધથી એાછા થતા થછા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ એાછા સ્થિતિ-બંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસંયુક્ત અસંત્રી પંચેન્દ્રિયજાતિ અને અપર્યાપ્તિ આ બે પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઇ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૯** : ચૌદમાં અંધાપસરણ કેાનાે અને ક્યા**રે** થાય છે ?

ઉત્તર : તેરમા બંધાપસરાથી થવાવાળા સ્થિતિઅંધથી એાછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિ-બંધ થઈ જાય છે ત્યારે સંગ્રી-પંચેન્દ્રિયજાતિ અને અપર્યાપ્તિ આ બે પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધ•યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૦ : પંદરમાે બંધાપસરણ કોના અને કયારે થાય છે?

ઉત્તર ત ચૌદમા બંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિઅંધથી એાછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય છે ત્યારે સૂક્ષ્મ, પર્યાપ્તિ અને સાધારણ શરીર આ ત્રણ પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધગ્યુચ્છેદ થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૧ : સાળમા અંધાપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે ?

ઉત્તર: પંદરમા અંધાપસરણુથી થવાવાળા સ્થિતિ-

બંધથી એાછે થતો થતો જ્યારે શતપૃથકત્વ સાગર પ્રમાણ એાછે સ્થિતિઅંધ થઈ જાય છે ત્યારે સૂક્ષ્મ, પર્યાપ્તિ અને પ્રત્યેક શરીર આ પરસ્પર-સંયુક્ત ત્રણુ પ્રકૃતિઓનો બંધવ્યુચ્છેદ થઇ જાય છે.

**પ્રક્ષ ૩**ર : સત્તરમાે અંધાપસરણ કાેના અને કચારે **થાય** છે <sup>ફ</sup>

ઉત્તર : સાળમા બંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિબંધથી ઓછા થતા થતા શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ સ્થિતિબંધ ઓછા થઇ જાય છે ત્યારે બાદર, પર્યાપ્તિ, અને સાધારણશરીર આ પરસ્પર સંયુક્ત ત્રણ પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન 33 : અઢારમાે બંધાપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે?

ઉત્તર: સત્તરમા બંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિઅંધથી એાછા થતા થતા શતપૃથકત્વસાગર પ્રમાણ એાછા સ્થિતિઅંધ જાય છે ત્યારે બાદર, પ્રયાપ્તિ, પ્રત્યેક શરીર, એકેન્દ્રિય, આતપ અને સ્થાવર આ છ પરસ્પર સંયુક્ત પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન 3 : ઓગણીસમા બંધાપસરણ કોને અને ક્યારે થાય છે?

ઉત્તર : અઠારમા અંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિ-અંધથી એાંછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાંછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય છે ત્યારે દ્વીન્દ્રિયજાતિ અને પર્યાપ્તિ આ બે પરસ્પર સંયુક્ત પ્રકૃતિઓના એક સાથે અંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે. गाथा ३४ २७९

**પ્રશ્ન ૩૫** : વીસમાે અંધાપસરણ કાેના અને કયારે થાય છે?

ઉત્તર : ઓગણીસમાં બંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી ઓછેા થતાે થતાે જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ ઓછા સ્થિતિબંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પરસંયુક્ત ત્રીન્દ્રિયજાતિ અને પર્યાપ્તિ આ બે પ્રકૃતિઓનાે એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૩**૬ ઃ એકવીસમાે બંધાપસરણ કાેના અને ક્યારે થાય છે?

ઉત્તર : વીસમા અંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી ઓછો થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ ઓછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય છે ત્યારે પરસ્પર સંયુક્ત ચતુરિન્દ્રયજાતિ અને પર્યાપ્તિ આ બે પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : બાવીસમાે અંધાપસરણ કાેના અને કયારે થાય છે?

ઉત્તર : એકવીસમા અંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી ઓછો થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ ઓછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય છે ત્યારે અસંજ્ઞી–પંચેન્દ્રિયજાતિ અને પર્યાપ્તિ આ બે પરસ્પર સંયુક્ત પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધ-૦યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૩૮** : અસંજ્ઞીપ ચેન્દ્રિયજાતિ નામકર્મ તો કોઈ છે જ નહીં ?

ઉત્તર : અધી મળીને, કર્મ પ્રકૃતિઓ માત્ર ૧૪૮ જ નથી, તે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓના અનેક ઉત્તરભેદ પણ છે જે અસંખ્યાત અને વળી અનંત પણ છે. અસંગ્રીપંચેન્દ્રિય જાતિ અને સંગ્રીપંચેન્દ્રિયજાતિ આ બન્ને પંચેન્દ્રિયજાતિ નામકર્મના (ઉત્તર)ભેદ જાણવા.

**પ્રશ્ન ૩૯** : તેવીસમાે બંધાપસરણ કોનાે અને ક્યારે થાય છે ?

ઉત્તર : બાવીસમા બંધાપસરણથી થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી એોછો થતો થતો જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ એોછો સ્થિતિઅંધ થઇ જાય છે ત્યારે તિર્યં ચગતિ, તિર્યં ગ્ગત્યાનુપૂર્વ્ય અને ઉદ્યોત આ ત્રણ પ્રકૃતિઓનો એક સાથે બંધન્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૦** ચાેવીસમાે બંધાપસરણુ કાેના અને કયારે ચાય છે ?

ઉત્તર : તેવીસમા બંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિબંધથી એોછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગર પ્રમાણ બંધ એોછા થઈ જાય છે ત્યારે નીચગાત્ર કર્મના બંધગ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૪**ૄ : પચીસમાે બંધાપસરણુ કોના અને ક્યારે શાય છે ?

ઉત્તર : ચાવીસમા બંધાપસરણમાં સ્થિતિબંધથી એાછે થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગર પ્રમાણ એાછા સ્થિતિબંધ રહી જાય છે. ત્યારે અપ્રશસ્તવિહાયાગતિ, દુર્ભગ, દુઃસ્વર અને અનાદેય આ ચાર પ્રકૃતિએાના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૨** : છબ્લીસમાે અંધપસરણુ કાેના અને ક્યારે શાય છે ? गाथा ३४ २८१

ઉત્તર : પચીસમા અંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી ઓછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગર પ્રમાણુ ઓછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય ત્યારે હુંડકસંસ્થાન અને અસંપ્રાપ્ત-સપાટિકાસહનન આ બે પ્રકૃતિઓના એકસાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રક્ષ +3** : સત્તાવીસમા અંધાપસરણ કોના અને કયારે થાય છે ?

ઉત્તર : છવ્વીસમા અંધાપસરશુમાં થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી એોછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગસ્પ્રમાણુ એોછા સ્થિતિઅંધ થઇ જાય છે ત્યારે નપુંસકવેદના અંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૪** : અઠ્ઠાવીસમાે બંધાપસરણમાં કાેના અને કયારે થાય છે ?

ઉત્તર : સત્તાવીસમા બંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી ઓછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એછા સ્થિતિબંધ થઈ જાય છે ત્યારે વામનસંસ્થાન અને કીલિતસંહનન આ બે પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૪૫ : એાગણત્રીસમેા અંધાપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે?

ઉત્તર : અઠ્ઠાવીસમા ખંધાંપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિ-ખંધથી એાછા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિઅંધ થઈ જાય છે ત્યારે કુખ્જકસંસ્થાન અને અર્ધનારાચ-સંહનન આ બે પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે. **પ્રશ્ન ૪**૬ : ત્રીસમાે અંધાપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે ?

ઉત્તર : એાગણત્રીસમા બંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિબંધથી એાછેા થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એાછા સ્થિતિબંધ થઈ જાય છે ત્યારે સ્ત્રીવેદમાહનીય કર્મના બંધવ્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૪૭ ર્ઍકત્રીસમાે બંધપસરણ કોના અને ક્યારે થાય છે ?

ઉત્તર : ત્રીસમા બંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિબંધથી એછો થતો થતો જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એછો સ્થિતિ-બંધ થઈ જાય છે ત્યારે સ્વાતિસંસ્થાન અને નારાચસંહનન આ બંને પ્રકૃતિઓનો એક સાથે બંધન્યુએક થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૪૮ : અત્રીસમાે અંધાપસરણ કાેના અને કચારે થાય છે ?

ઉત્તર : એકત્રીસમા અંધાપસરણમાં થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી ઓછો થતા થતા જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ ઓછા સ્થિતિઅંધ થઇ જાય છે ત્યારે ન્યગ્રેાધપરિમંડળ સંસ્થાન અને વજનારાચસંહનન આ બે પ્રકૃતિઓના એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન ૪ કરા તેત્રીસમા બંધાપસરણ કોના અને ક્યાર થાય છે ?

ઉત્તર : બત્રીસમા અંધાપસરણુમાં થવાવાળા સ્થિતિ-બંધથી એાછા થતા થતા જયારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણુ એાછા સ્થિતિબંધ થઇ જાય છે ત્યારે મનુષ્યગતિ, ઔદારિકશરીર गाथा ३४ २८३

ઔદારિક અંગામાંગ, વજઋષભનારાચસાંહનન અને મનુષ્યગ-ત્યાનુપૂર્વ્ય આ પાંચ પ્રકૃતિઓનો એક સાથે બંધવ્યુચ્છેદ થઇ જાય છે.

**પ્રશ્ન પ૦** : ચાેત્રીસમાે બંધાપસરણ કાેના અને ક્યારે-થાય છે?

ઉત્તર : તેત્રીસમા અંધાપસરશુમાં થવાવાળા સ્થિતિ બંધથી એોછો થતો થતો જ્યારે શતપૃથકત્વસાગરપ્રમાણ એોછો બંધ થઈ જાય છે ત્યારે અશાતાવેદનીય, અરતિ, શોક, અસ્થિર, અશુભ અને અયશાકીતિ આ છ પ્રકૃતિઓનો એક સાથે બંધ-ન્યુચ્છેદ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન પ૧** : આ ચાત્રીસમાે બંધાપસરણ કયાં સુ**ધી** રહે છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : આ ચોત્રીસ અંધાપસરણા કરનાર જીવને મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકના નાશ થઈ જાય છે. અર્થાત્ સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થઈ જાય છે; નહિતર પ્રાયાગ્યતાલિખ્ધથી પડી જવાના સમય સુધી આ ચાત્રીસ અંધાપસરણા રહે છે.

**પ્રશ્ન પર** : સાસાદનસમ્યકત્વ ગુણસ્થાનમાં કેટ**લી** પ્રકૃતિઓનો સંવર થાય છે?

ઉત્તર : સાસાદનસમ્યકત્વ નામના બીજા ગુણુસ્થાનમાં સાળ પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે. આ સાળ પ્રકૃતિઓ નીચે પ્રમાણે છે :

(૧) મિથ્યાત્વ (૨) નપું સકવેદ (૩) નરક આયુ (૪) નરક–ગતિ (૫) એકેન્દ્રિય–જાતિ (६) દ્વીન્દ્રિય જાતિ (૭) ત્રીન્દ્રિય જાતિ (૮) ચતુરિન્દ્રિય–જાતિ (૯) હું ડકસંસ્થાન (૧૦) અસંપ્રાપ્ત- સ્ટપાટિકાસ હેનન (૧૧) નરકગત્યાનુ પૂર્વ્ય (૧૨) આતપ (૧૩) સાધારણ શરીર (૧૪) સૂક્ષ્મ (૧૫) અપર્યાપ્તિ (૧૬) સ્થાવર.

પ્રશ્ન પ3 : સાસાદન સમ્ચકત્વમાં આ સાળ પ્રકૃતિઓનો સંવર શા કારણે થાય છે ?

ઉત્તર : આ સાેળ પ્રકૃતિઓના આશ્રવ અને બંધનું કારણ મિથ્યાત્વભાવ છે. સાસાદનસમ્યકત્વમાં મિથ્યાત્વભાવ હાેતાે નથી, તેથી, અશુભાપયાેગની મંદતા હાેતાં આ પ્રકૃતિઓનાે સંવર થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન પે ૪ : મિશ્રસમ્ચકત્વ ગુણસ્થાનમાં કેટલી પ્રકૃતિ-એાના સંવર થઈ જાય છે?

ઉત્તર : ત્રીજા ગુણસ્થાનમાં એકતાળીસ (૪) પ્રકૃતિ-ઓનો સંવર થઇ જાય છે, આમાંની સાળ પ્રકૃતિઓ તો પહેલાં જ સંવત થઇ, બાકીની પચીસ (૨૫) પ્રકૃતિઓ છે.

(1) નિદ્રા નિદ્રા (૨) પ્રચલા-પ્રચલા (૩) સ્ત્યાનગૃદ્ધિ (૪) અનં તાનુખં ધીકાંધ (૫) અનં તાનુખં ધીમાન (६) અનં તાનુ- અં ધીમાયા (૭) અનં તાનુખં ધીલાભ (૮) સ્ત્રીવેદ (૯) તિર્યં ય- આયુ (૧૦) તિર્ય ચ-ગતિ (૧૧) ન્યગ્રે ધપરિમં ડળસં સ્થાન (૧૫) વ્રજનારાચ સંહનન (૧૯) તિર્ય ચગત્યાનુ પૂર્વ્ય (૨૦) ઉદ્યોત (૨૧) અપ્રસસસ્ય વિદ્યાયાગતિ (૨૨) દુર્ભગ (વિષમ) (૨૩) દુહું સ્વર (૨૪) અનાદે (૨૫) નિચંગાત્ર.

**પ્રક્ષ પપ**: આ પચીસ પ્રકૃતિઓનો મિશ્રસમ્યક્તવ ગુણસ્થાનમાં શા કારણથી સંવર થાય છે ?

ઉત્તર : આ પચીસ પ્રકૃતિએાના બંધનું કારણ અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદય છે. આ ત્રીજા ગુણસ્થાનમાં અનંતા- गाथा ३४ २८५

નુખંધી કષાય અને મિથ્ચાત્વ હાેતાં નથી, પ્રકૃતિએાના આશ્રવનાં કારણા ન હાેવાથી સંવર થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન પર** : અનંતાનુબંધી કષાયે৷ અહીં કેમ નથી હોતી <sup>?</sup>

ઉત્તર : સમ્યગ્મિથ્યાત્વ પરિણામ ઉત્પન્ન હોવાથી અશુલેતપયાગની અત્યંત મંદતા થાય છે, તેથી અનંતાનુઅંધી કષાય રહી શકતી નથી.

**પ્રશ્ન ૫૭** : અવિરતસમ્યકત્વ ગુણસ્થાનમાં કઇ પ્ર**કૃ**તિ-એાના સંવર થઇ જાય છે ?

ઉત્તર : અવિરત સમ્યક્ત નામના ચાથા ગુણુસ્થાનમાં ઉપરાક્ત એકતાળીસ પ્રકૃતિઓનો સંવર થાય છે. અહીં, આ સંવરનુ કારણ, સમ્યક્ત્વપરિણામ છે. આ ગુણુસ્થાનમાં અને તાનુ- બંધીની ચાર કષાયા અને મિથ્યાત્વ, સમ્યગ્મિશ્યાત્વ અને સમ્યક્ત્વ એમ સાતે પ્રકૃતિઓના ઉપશમ, ક્ષય કે ક્ષયાપશમ થવાથી તથારૂપ અશુલાપયાગના અભાવ થઇ જાય છે અને શુદ્ધીપયાગ સાધક શુલાપયાગ પ્રગટ થઇ જાય છે.

**પ્રશ્ન પ૮** : દેશવિરત ગુણસ્થાનમાં કેટલી પ્રકૃતિએ**ાને**। સંવર થઇ જાય છે ?

ઉત્તર : દેશવિરત ગુણસ્થાનમાં એકાવન (પ ) પ્રકૃતિ-એાના સંવર થાય છે. આમાંની એકતાળીસ (પ્રકૃતિએા) તા પૂર્વે સંવૃત થયેલી, બાકીની દસ પ્રકૃતિએા આ પ્રમાણે છે. (૧) થી (૪) અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કોધ, માન માયા અને લાભ (પ) મનુષ્ય-આયુ (६) મનુષ્યગતિ (७)ઔદારિકશરીર (૮) ઔદારિક-અંગાપાંગ (૯) વજ્રઋષભનારાચસહનન (૧૦) મનુષ્યગત્યાનુપૂર્વ્ય. **પ્રક્ષ પ**4 : દેશવિરત ગુણુસ્થાનમાં આ દસ પ્રકૃતિઓના સંવર કેવી રીતે થઈ જાય છે !

ઉત્તર : 'દેશસંયમના ભાવ થવાથી અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધ, માન, માયા, લાભરૂપ કષાયા રહી શકતા નથી. દેશવિરત પરિણામ સમ્યકત્વ થયા પછી જ મનુષ્ય અથવા તિર્ય ચંને થઇ શકે છે. આવા જીવાને આયુના ખંધ થાય તા દેવ-આયુના ખંધ જ થાય છે તેથી દેશવિરત જીવા દેવગતિ સિવાય અન્ય ગતિઓમાં જતાં નથી; તેથી મનુષ્યગતિ સાથે સંખંધ રાખવાવાળી છ પ્રકૃતિઓના સંવર થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન **૬૦ :** સમ્યકત્વ તેા ચાેથા ગુણસ્થાનમાં પણ હોેચ **છે** તેા ત્યાં આ છ પ્રકૃતિઓાના સંવર કેમ નથી થતાે ?

ઉત્તર : ચાેશું ગુણસ્થાના તા દેવ અને નારકીઓને પણ હાેય છે. સમ્યગ્દ્રષ્ટિ દેવ કે નારકી મરીને દેવગતિમાં જઈ શકતા નથી, માત્ર મનુષ્યગતિમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે એવા પ્રાકૃતિક (કર્મસિદ્ધાંતના) નિયમ છે. તેથી ચાેથા ગુણસ્થાનમાં આ છ પ્રકૃતિઓના સંવર થતા નથી. વિશેષ અપેક્ષાએ વિચારતાં તા, ચાેથા ગુણસ્થાને વર્તા મનુષ્ય–તિર્થ ચાેને જે આયુખંધ ન પડી ગયા હાેય તા, સમ્યકત્વના પ્રભાવથી દેવાયુના ખંધ થાય છે, અને આ રીતે જેતાં, આવા ચતુર્ય ગુણસ્થાનવતી મનુષ્ય–તિર્થ ચાેને પણ આ છ પ્રકૃતિઓના સંવર થઈ જાય છે.

ઉત્તર : પ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાનમ પંચાવન પ્રકૃતિઓનો સંવર થાય છે. આમાંની એકાવન (૫૧) તો પૂર્વે સંવૃત થયેલી गाथा ३४ ' २८७

જ છે. બાકીની ચાર નીચે પ્રમાણે છે (૧) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ ક્રાેધ (૨) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માન (૩) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માયા (૪) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ લાેભ.

પ્રશ્न **૧૨** : પ્રમત્તવિરતમાં આ ચાર પ્રકૃતિઓનો સંવર શાથી થાય છે ?

ઉત્તર : પ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાનમાં સકળસંયમ પ્રગટે છે. સકળસંયમના પરિણામ પ્રગટ થવાથી, તેની પ્રતિપક્ષી એવી ચાર પ્રકૃતિઓના આશ્રથઈ શકતા નથી.

પ્રશ્ન **૬૩** : અપ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાનમાં કેટલી પ્રકૃતિ-એમના સંવર થઈ જાય છે ?

ઉત્તર : અપ્રમત્તવિરત ગુણસ્થાનમાં એક સઠ (६૧) પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે. આમાંની પંચાવન પ્રકૃતિઓ તો પૂર્વસંવૃત્ત છે, બાકીની છ પ્રકૃતિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

(૧) અશાતાવેદનીય (૨) અરતિમાહનીય (૩) શાક-માહનીય (૪) અશુલનામકર્મ (૫) અસ્થિર નામકર્મ (૬) અયશકીર્તિનામકર્મ.

ઉત્તર : અમત્તિવિરત ગુણસ્થાનમાં સંજવલન કષાયના ઉદય મંદ થઈ જવાથી પ્રમાદ રહેતા નથી, વથી અપ્રમત્તિવિરતને આ છ પ્રકૃતિઓના આશ્રવ થઈ શકતા નથી.

**પ્રશ્ન ૬૫** : અપૂર્વ કરશુમાં કેટલી પ્રકૃતિઓના સંવર શાય છે ?

ઉત્તર : અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાનમાં બાસઢ પ્રકૃતિઓના

સંવર થાય છે. આમાંની એકસઠ પ્રકૃતિએા તેા પૂર્વસંવૃત છે અને એક પ્રકૃતિ દેવાયુ છે.

ઉત્તર : શ્રેણીના પરિણામ એટલાં નિર્મળ હાેય છે કે તેવાં પરિણામાં હાેતાં કાેઇ પણ આયુના આશ્રવ થતા નથી. બાકીના આયુકમાેના સંવર તાે પહેલેથી પાંચમા ગુણસ્થાનમાં યથાસંભવ બતાવવામાં આવ્યા, બાકી રહ્યો દેવાયુના સંવર, જે અહીં સિદ્ધ થાય છે.

ઉત્તર : અનિવૃત્તિકરણ ગુણુસ્થાનમાં ૯૮ (અઠ્ઠાણું) પ્રકૃતિઓનો સંવર થાય છે, તેમાંની ૬૨ પ્રકૃતિઓ તે પૂર્વ-સંવૃત્ત છે, બાકીની છત્રીસ (૩૬) પ્રકૃતિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

(૧) નિદ્રા (૨) પ્રચલા (૩) હાસ્ય (૪) રતિ (૫) ભય (૨) જાગુપ્સા (૭) દેવગતિ (૮) પંચેન્દ્રિય જાતિ (૯) વૈકિયક શરીર (૧૦) વૈકિયક અંગાપાંગ (૧૧) આહારક શરીર (૧૨) આહારક અંગાપાંગ (૧૩) નિર્માણ (૧૪) સમચતુરસસંસ્થાન (૧૫) સ્પર્શ (૧૬) રસ (૧૭) ગંધ (૧૮) વર્ણ (૧૯) નામકર્મ (૨૦) દેવગત્યાનુપૂર્વ્ય (૨૧) અગુરૂલઘુ (૨૨) ઉપઘાત (૨૩) પરઘાત (૨૪) ઉચ્છ્વાસ (૨૫) પ્રશસ્ત-વિદ્ધાયાગતિ (૨૬) પ્રત્યેક શરીર (૨૭) ત્રસ (૨૮) આદર (૨૯) પર્યાપ્તિ (૩૦) શુલ (૩૧) સુલગ (૩૨) સુરવર (૩૩) સ્થિર

२८९

**ઉત્તર** : ઉપશમક અથવા ક્ષપક અનિવૃત્તિકરણુના પરિ-ણામાની વિશિષ્ટતાને કારણે ઉપર્યુક્ત સંવર થાય છે.

ઉત્તર : દસમાં ગુણસ્થાનમાં ૧૦૩ પ્રકૃતિએોનો સંવર થાય છે. આમાં ૯૮ પ્રકૃતિએા તા પૂર્વે સંવૃત્ત થયેલી, બાકીની પાંચ પ્રકૃતિએા આ પ્રમાણે છે (૧) સંજવલન ક્રોધ (૨) સંજવલન માન (૩) સંજવલન માયા (૪) સંજવલન લાેભ (૫) પુરૂષવેદ.

**પ્રશ્ન ૭૦** : દસમા ગુણસ્થાનમાં આ પાંચ પ્રકૃતિએાના સંવર કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : સૂક્યલાલ સિવાય સર્વ કષાયાના અલાવથી માહનીયકર્મની બાકી રહેલી આ પાંચ પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે. અનિવૃત્તકરણ પરિણામાની વિશેષતાથી પણ, આ પાંચ પ્રકૃતિઓમાંથી, અનિવૃત્તિકરણના બીજા લાગમાં પુરૂષવેદ, ત્રીજા લાગમાં સંજવલન કોધ, ચાથા લાગમાં સંજવલન માન અને પાંચમા લાગમાં સંજવલન માચા-એમ માહનીયકર્મની આ પ્રકૃતિઓના સંવર થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૭૧ : ઉપશાંતમાહમાં કેટલી પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે

ઉત્તર : ઉપશાંતમાેહ નામના અગીયારમા ગુણુસ્થાનમાં ૧૯

गाथा ३४

૧૧૯ પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે. આમાંની ૧૦૩ પ્રકૃતિઓ તો પહેલાં જ સંવૃત્ત થયેલી, બાકીની ૧૬ પ્રકૃતિઓ આ પ્રમાણે છે (૧) મિતજ્ઞાનાવરણ (૨) શ્રુતજ્ઞાનાવરણ (૩) અવધિજ્ઞાનાવરણ (૪) મનઃપર્યયજ્ઞાનાવરણ (૫) કેવળજ્ઞાનાવરણ (૬) ચક્ષુદર્શનાવરણ (૭) અચક્ષુદર્શનાવરણ (૮) અવધિદર્શનાવરણ (૯) કેવળદર્શનાવરણ (૧૦) ચશઃકીર્તિનામકર્મ (૧૧) હ્રચ્ચગાત્રનામકર્મ (૧૨) દાનાંતરાય (૧૩) લાભાંતરાય (૧૪) ભાગાંતરાય (૧૫) હપભાગાંતરાય (૧૬) વીર્યાંતરાય.

**પ્રશ્ન હર** : ઉપશાંતમાહમા આ ૧૬ પ્રકૃતિઓના સંવર કેવી રીતે થાય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : સમસ્ત પ્રકારના માહના અભાવથી થવાવાળી વીતરાગતાને લીધે કેવળ શાતાવેદનીયને છેાડીને બધી પ્રકૃતિઓના સંવર થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન હ3 : અહીં સાતાવેદનીયના સંવર કેમ નથી થતાે? ઉત્તર : જે કે વીતરાગતા ઉત્પનન થઈ ગઈ છે છતાં યાગના સદ્ભાવ છે. યાગના સદ્ભાવને લીધે સાતાવેદનીયના દર્શાપથ આશ્રવ થાય છે.

**પ્રશ્ન** ૭૪ : ઉપશાંતમાહમાં સાતાવેદનીયના ઈર્યાપથ આશ્રવ જ કેમ છે ?

ઉત્તર : સામ્યરાયિક આશ્રવ કષાયાના સદ્ભાવમાં જ થાય છે. યાગથી આશ્રવ તાે થાય છે પરંતુ થઈને તુરત જ ખરી જાય છે. કષાય ન હાેવાથી સ્થિતિઅંધ થતાે નથી. આ કારણુથી ઉપશાંતમાેહમાં માત્ર સાતાવેદનીયના ઇર્યાપથઆશ્રવ થાય છે. गाथा ३४ २९१

**પ્રશ્ન** ૭૫ : ક્ષીણુમાહગુણસ્થાનમાં કેટલી પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે ?

ઉત્તર ઃ ક્ષીણુમાહગુણુસ્થાનમાં પણ ઉપર કહેલી ૧ે ૯ પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે.

પ્રશ્ન ૭૬ : સચાેગકેવળીને કઈ પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે ?

ઉત્તર : સંયાેગકેવળી ગુણસ્થાનમાં પણ ઉપર કહેલી ૧૧૯ પ્રકૃતિઓના સંવર થાય છે.

પ્રશ્ન ૭૭ : અયેાગકેવળી ગુણસ્થાનમાં કેટ**લી પ્રકૃતિઓનો** સંવર થાય છે ?

ઉત્તર : અયોગકેવળી ગુણસ્થાનમાં ૧૨૦ પ્રકૃતિઓનો સંવર થાય છે. આમાંની ૧૧૯ તેા પહેલાં જ સંવૃત હતી અને એક સાતાવેદનીયના હવે સંવર થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૭૮ : અહીં શાતાવેદનીયના સંવર કેમ થઈ જાય છે ?

ઉત્તર : યાેગના અભાવ હાેવાથી અહીં, બાકી રહેલી સાતાવેદનીય પ્રકૃતિના સંવર થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન** ૭૯ : બાકી રહેલી ૨૮ પ્રકૃતિઓના કયાં સ'વર થાય છે ?

ઉત્તર : બાકી રહેલી ૨૮ પ્રકૃતિઓમાં ૨ તો દર્શન-મોહનીય છે: (૧) સયગ્મિશ્યાત્વ અને (૨) સમ્યક્-પ્રકૃતિ, પ સંઘાતનામકર્મ છે, પ બંધનનોકર્મ છે ૧૬ સ્પર્શાદિ સબંધી છે. આમાંથી, સમગ્મિશ્યાત્વ અને સમ્યકૃપ્રકૃતિના તા આશ્રવ જ નથી થતા તેથી તેમના સંવરના પ્રશ્ન જ નથી. પ અંધન-અને પ સંઘાતનામકર્મોના શરીરમાં અંતર્ભાવ કર્યો છે તેથી જ્યાં શરીર નામકર્મોના સંવર થાય છે ત્યાં, તે નામવાળાં બંધન અને સંઘાત નામકર્મોના પણ સંવર થઈ જાય છે.

રપર્શાંદિ નામકર્મ ૨૦ છે તેમને મૂળનામથી ૪ માનીને ૪ સંવર અતાવ્યા છે. આ રીતે ૧૬ ની સંખ્યા અતાવી છે તેથી જ્યાં (નવમા ગુણસ્થાનમાં) આ ચારના સંવર અતાવ્યા ત્યાં ૨૦ (વીસ સ્પર્શાંદિ નામકર્માં) ના સંવર સમજી લેવો.

પ્રશ્ન ૮૦ : અતીતગુણસ્થાનમાં કેટલી પ્રકૃતિએાના સંવર થાય છે?

ઉત્તર : અતીતગુણસ્થાન (સિદ્ધ ભગવાન) માં સમસ્ત કર્મ પ્રકૃતિઓનો હંમેશને માટે સંવર થઈ જાય છે, કારણ કે અત્યંત નિર્મળ, દ્રવ્યકર્મ-ભાવકર્મ નાકમીથી મુકત, સર્વથા શુદ્ધ એવા સિદ્ધ ભગવાનને શુદ્ધોપયાગ વર્તતા હોય છે.

**પ્રશ્ન ૮૧** : સંવરની વિશેષતામાં શું ઉપયોગી વિશેતા કારણ નથી ?

ઉત્તર : ઉપયોગની વિશેષતાનું કારણ પણ માેહના સદ્ભાવ કે અભાવ જ છે. સંવર દર્શાવનાર ઉપયોગના પ્રકારથી પણ માેહની તરતમતાના કે અભાવના નિર્ણય થઈ શકે છે.

પ્રશ્ન ૮૨ : ઉપયોગના કેટલા પ્રકાર છે ક

ઉત્તર : ઉપરના ત્રણ પ્રકાર છે : (૧) અશુભાષયોગ (૨) શુભાષયોગ અને (૩) શુદ્ધોપયાગ.

> પ્રશ્ન ૮૩ : અશુભોપયોગ કયા ગુણસ્થાનામાં હોય છે ? ઉત્તર : મિથ્યાત્વ, સાસાદન અને મિશ્ર આ ત્રણ

गाथा ३४ २९३

ગુણસ્થાનામાં ઉપર ઉપરના ગુણસ્થાનામાં ઘટતા ઘટતા અશુભા-પયોગ હાય છે.

પ્રશ્ન ૮૪ : શુભાેપયાગ કયા ગુણસ્થાનામાં હાય છે?

ઉત્તર : અવિરતસમ્ચકત્વ, દેશવિરત અને પ્રમત્તવિરત આ ત્રણ ગુણસ્થાનામાં વધતા વધતા શુદ્ધોપયાગના સાધનપણા-વાળા શુભાપયાગ હાય છે.

પ્રશ્ન ૮૫ : શુદ્ધોપયાેગ કયા ગુણસ્થાનાેમાં હાેય છે?

ઉત્તર : શુદ્ધોપયોગના બે પ્રકાર છે. (૧) એકદેશનિરા-વરણુ શુદ્ધોપયોગ (૨ે સર્વદેશનિવારણુ શુદ્ધોપયોગ. આમાંથી એકદેશનિરાવરણુ શુદ્ધોપયોગ અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનથી માંડીને ક્ષીણુ-માહુ ગુણુસ્થાન સુધી વિશેષ વિશેષ શુદ્ધતા સહિત પ્રગટ થાય છે.

પ્રશ્ન ૮૬ : તેને એકદેશનિવારણ શુદ્ધોપયોગ શા માટે કહેવામાં આવે છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : આ શુદ્ધોપયાગમાં શુદ્ધચૈતન્ય સ્વભાર્ય નિજ આતમા ધ્યેય હાય છે અને તેનું અવલંબન પણ હાય છે તેથી આ ઉપયોગ શુદ્ધ ઉપયોગ તો છે પરંતુ કેવળજ્ઞાનર્ય શુદ્ધો-પયોગની જેમ તે શુદ્ધ હાતો નથી તેથી તેને એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયોગ કહે છે.

ઉત્તર : સર્વ દેશનિરાવરણ અથવા પૂર્ણ શુદ્ધોપયોગ સર્યાગકેવળી અને અયોગકેવળી આ બે ગુણસ્થાનોમાં તથા અતીત-ગુણસ્થાનમાં હોય છે. આ પૂર્ણશુદ્ધોપગોગનું કારણ એકદેશનિરા-વરણ શુદ્ધોપયોગ છે. મશ્ર ૮૮ : પૂર્ણ શુદ્ધોપયોગનું કારણ એકદેશશુદ્ધોપયોગ કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : અશુદ્ધપર્યાયવાળા આત્માને શુદ્ધ થવાનું છે. અશુદ્ધના અવલં બનથી અશુદ્ધતા અને શુદ્ધના અવલં બનથી શુદ્ધતા પ્રગટ થાય છે. તે આત્મા હાલ તો શુદ્ધ નથી તો કોના અવલં બનથી શુદ્ધ થાય છે? અહીં એમ તાત્પર્ય છે કે આત્મા સ્વભાવદ્રષ્ટિ અથવા દ્રવ્યદ્રષ્ટિથી એકસ્વરૂપ, ચૈતન્યમાત્ર જાણવામાં આવે છે. તે સ્વભાવ નથી અકષાય કે નથી સકષાય સ્વભાવમાત્ર શુદ્ધ છે. આ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના જે ઉપયોગ છે, તે. દ્રહતાથી ઉત્તરાત્તર પુરૂષાર્થ વધારતા થકા શુદ્ધના ઉપયોગ કરતા થકા પાતે જ શુદ્ધ ઉપયોગ થઇ જાય છે. તે શુદ્ધ તત્ત્વોના ઉપયોગ, પૂર્ણ શુદ્ધોપયોગ તા છે નહીં અને અશુદ્ધોપયોગ પણ નથી. પરંતુ શુદ્ધ તત્ત્વના ભાવ, આલંબન, શુદ્ધતાના યથાયાગ્ય પરિશુમનને કારણે એક દેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયોગ કહેવાય છે.

મશ્ન ૮૯ : મુક્તિનું કારણ કર્યા ઉપયોગ છે?

ઉત્તર : મુક્તિનું કારણ એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયોગ છે કારણ કે પૂર્ણ શુદ્ધોપયાગ તા મુક્તિરૂપ જ છે અને અશુભ-ઉપયાગ માેક્ષનું કારણ થઈ શકતા નથી તેમ જ વળી મિથ્યા ત્વસહિતના શુભાપયાગ પણ શુદ્ધોપયાગનું કારણ થઈ શકતા નથી. આ કારણથી, એકદેશશુદ્ધોપયાગ જ મુક્તિનું કારણ છે.

**પ્રક્ષ ૯૦**: શુદ્ધોપયાગના સાધક શુભાપયાગ જે ચાથા ગુણસ્થાનથી છઠ્ઠા ગુણસ્થાન સુધી હાેય છે તે મુક્તિનું કારણ છે કે નહીં:? गाथा ३४ २९५

ઉત્તર : આ શુભાપયાગમાં આત્માની પ્રતીતિ તો નિરંતર હાય જ છે અને શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવના અને અવલંબન પણ યથા સમય અલ્પકાળવતી હાય છે તેથી અહીં પણ એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગ પ્રવતે છે, પરંતુ અહીં શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના અવલંબનની સ્થિતિ કદાચિત્ હાવાથી શુભાપયાગની મુખ્યાતા છે વસ્તુપણે વિચારતા તા, અહીં પણ એકદેષનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગ અને શુદ્ધાત્મતત્ત્વની પ્રતીતિરૂપ શુદ્ધોપયાગ મુક્તિનું કારણ છે.

પ્રશ્ન ૯૧ : સાક્ષાત્ મુક્તિનું કારણ કરો ઉપયોગ છે? ઉત્તર : ઉત્કૃષ્ટ એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગ મુક્તિનું કારણ છે. અને તે પહેલાંના બધા એકદેશનિવારણ શુદ્ધોપયાગ મુક્તિના પરંપરા કારણભૂત છે. અર્થાત્ તેઓ જ ઉત્તર સમયમાં થવાવાળી એકદેશમુક્તિના કારણ છે.

**પ્રક્ષ હર**ઃ તે৷ પછી એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગ જ ઉપાદેય અથવા ધ્યેયરૂપ માનવા જોઈએ ?

ઉત્તર : એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગ ક્ષાયાપશમિક લાવ છે તે સ્વયં શુદ્ધભાવ નથી, પરંતુ શુદ્ધાશુદ્ધરૂપ છે. અપૂર્ણ છે તેથી ધ્યેય અથવા ઉપાદેય નથી. એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગના વિષયભૂત અખંડ, સહજિનિરાવરણ, પરમાત્મસ્વરૂપ જ ધ્યેય અને ઉપાદેય છે; ખંડજ્ઞાનરૂપ આ એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયાગ ધ્યેય કે ઉપાદેય નથી. આ અપૂર્ણ શુદ્ધોપયોગના ધ્યાનથી એકદેશનિરાવરણ શુદ્ધોપયોગ થતા પણ નથી.

**પ્રક્ષ ૯૩** : આ બધા વર્ણુનથી આપણે શું શીખ-વાનું છે? ઉત્તર : પરમશુદ્ધનિશ્ચયનયના વિષયભૂત અખંડ નિજ સ્વભાવની દ્રષ્ટિ કરીને પાતાના સ્વરૂપની સ્વરૂપાચરણ સહિત આ પ્રકારે ભાવના કરવી જોઈએ. હું બીજા બધાય પદાર્થોથી તદ્દન જીદો છું, પાતાના જ ગુણામાં તન્મય છું ત્રિકાળ ચૈત-ન્યસ્વભાવમય છું, સ્વતઃસિદ્ધ છું, સહજસિદ્ધ છું, જ્ઞાનાનંદ-સ્વરૂપ છું ઇત્યાદિ.

**પ્રશ્ન ૯૪** : આત્માના શુદ્ધસ્વરૂપની ભાવનાનું શું ફળ છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની ભાવનાથી અને આશ્રયથી નિર્મળ અવસ્થા પ્રગટ થાય છે જે સહજ આનંદના પુંજ છે.

**પ્રશ્ન ૯૫** : સંસાર-અવસ્થામાં આત્મા શુદ્ધ તો નથી, તો પછી અસત્યની ભાવનાથી માેક્ષમાર્ગ કેમ બની શકે?

ઉત્તર : સામાન્ય સ્વભાવ, એટલે કે દ્રવ્યદ્રષ્ટિથી પાર-ખવામાં આવેલા સ્વભાવ આત્મામાં સદાય પ્રકાશમાન છે. તે તા અન્ય ઉપયાગથી તિરાભૂત થતા હતા અને હવે તેમાં જ ઉપ-યાગ લગાવવાથી આ સ્વભાવ પ્રત્યક્ષ થઈ જાય છે.

## वदसमिदीगुत्तीओ धम्माणुवेहा परीसहज्ञो य। चारित्तं बहुमेया णायव्वा भावसंवरविसेसा ॥३५॥

अन्वय : वदसिमदीगुत्तीओ धम्माणुपेहा परीसहजओ च चारिनं बहुभेया भावसंवर विसेसा णायव्वा ।

અર્થ : વ્રત, સમિતિ, ગુપ્તિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરી-ષહજય અને ચારિત્ર–એમ બહુ લેદવાળા આ બધા ભાવ-સ વરના વિશેષા જાણવા. પ્રશ્ન ૧ : વત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વભાવમય નિજશુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવનાથી શુભ–અશુભ સમસ્ત રાગાદિ વિકારાની નિવૃત્તિ થઈ જવી તે વ્રત છે.

પ્રશ્ન ર : આ વ્રતની સાધનાના ઉપાય શું છે?

ઉત્તર : વ્રતસાધનાના ઉપાયભૂત વ્યવહાર વ્રત પાંચ પ્રકારે છે. (૧) અહિંસા (૨) સત્ય (૩) અચૌર્ય (૪) બ્રહ્મચર્ય (૫) અપરિગ્રહ.

પ્રશ્ન 3 : અહિંસાવત કોને કહે છે?

ઉત્તર: પાતાના તથા ખીજા પ્રાણીઓના પ્રાણાના ઘાત ન કરવા, પીડા ન પહેાંચાડવી તથા સંકલેશ કે દુર્ભાવ ન કરવા તે અહિંસાવત છે.

પ્રશ્ન ૪ : સત્યવત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સ્વ-પરતું અહિત કરવાવાળાં ખાટાં વચન ન બાલવાં અને તેવા વચના બાલવાના ભાવ ન કરવા તે સત્ય**ા**ત છે.

પ્રશ્ન પ : અચૌર્ય વત કોને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઇના અધિકારવાળી વસ્તુ તેની હાર્દિ'ક સ્વીકૃતિ વિના ન લેવી તથા કાેઈ પણ પદાર્થને પાતાના ન માનવા તે અચૌર્ય' વ્રત છે.

પ્રશ્ન ६ : પ્રહ્મચર્ય વત કોને કહે છે?

ઉત્તર : મૈથુનના ત્યાગ કરવા અને તે વિષયની સર્વ પ્રકારની ઇચ્છાએા ન કરવી તેને પ્રદ્માચર્ય કહે છે. પ્રશ્ન ७ : અપરિગ્રહ્મત કોને કહે છે?

ઉત્તર : હિંસાના ત્યાગ કરવા માટે કાેમળ પીંછી, શુદ્ધિને માટે કમંડળ અને જ્ઞાનવૃદ્ધિને માટે પુસ્તક સિવાયની કાેઈ પણ વસ્તુ ન રાખવી અને સમસ્ત પદાર્થામાં મમતા (મૂચ્છાં) ન કરવી તેને અપરિગ્રહ શ્રત કહે છે.

**પ્રશ્ન ૮** : આ પાંચ પ્રકારના વ્રત ભાવસ વરના વિશેષા કઇ રીતે છે ક

ઉત્તર : આ પાંચ પ્રકારના વ્રતોના આચરણથી ઘુદ્ધો-પયોગની સાધના સુગમ અને છે, તેથી તે ભાવસ વરના વિશેષા છે. જો, વ્રતપાલનના વિકલ્પ સુધી જ તે પરિણામા હાય તા તે ભાવસ વર નથી પરંતુ પુષ્યાશ્રવ છે.

પ્રશ્ન ૯ : સમિતિ કાેને કહે છે!

ઉત્તર : અતન્યસ્વભાવમય નિજપરમાત્મતત્ત્વમાં સમ્યક્ પ્રકારથી અર્થાત્ રાગાદિના નિરાધપૂર્વક સ્વભાવલીનતાથી પહેાંચ-વાને સમિતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : આ સમિતિની સાધના માટે શું વ્યવહાર કર્તાવ્ય છે?

ઉત્તર : સમિતિ સાધનના ઉપાયભૂત વ્યવહારસમિતિ પાંચ છે. (૧) ઇર્ધાસમિતિ ૨) ભાષાસમિતિ (૩) એષણાસમિતિ (૪) આદાનનિક્ષેપણસમિતિ (૫) પ્રતિષ્ઠાપનસમિતિ.

પ્રશ્ન ૧૧ : ઇર્ચાસમિતિ કાને કહે છે?

ઉત્તર : સાધુને ચાેગ્ય ચર્ચા માટે, સૂર્યપ્રકાશમાં, ચાર હાથ આગળ જમીન જોઈને ઉત્તમભાવ સહિત ચાલવું તેને ઈર્યાસમિતિ કહે છે. गाथा ३५ २९९

પ્રશ્ન ૧૨ : ભાષાસમિતિ કોને કહે છે?

ઉત્તર : હિત-મિત-પ્રિય વચન બાેલવાને ભાષાસમિતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : એષણાસમિતિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : આત્મચર્યાની સાધનાના ભાવ રાખવાવાળી, ૪૬ દેાષ, ૧૪ મળ, ૩૨ અંતરાય અને અધઃકર્મ આ દાેષાેથી રહિત સાધુની નિર્દોષ આહારચર્યાને એષણાસમિતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : આહાર સંખંધી ૪૬ દોષ ક્યા કયા છે ?

ઉત્તર : ઉદ્ગમદોષ ૧૬, ઉત્પાદનદોષ ૧૬, અશનદોષ ૧૦ અને લુકિતદોષ ૪, એમ આહાર સંખંધી અધા મળીને ૪૬ દોષ છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : ઉદ્ગમદોષ કયા કયા છે?

ઉત્તર : (૧) ઉદ્દિષ્ટ, (૨) સાધિક (૩) પૃતિ (૪) મિશ્ર (૫) પ્રાભૃત (૬) અલિ (૭) ન્યસ્ત (૮) પ્રાદુષ્કૃત (૯) ક્રીત (૧૦) પ્રામિત્ય (૧૧) પરિવર્તિ ત (૧૨) નિષિદ્ધ (૧૩) અભિદુત (૧૪) ઉદ્ભિન્ન (૧૫) અચ્છેદ્ય (૧૬) આરોહ. આ પ્રકારે ૧૬ ઉદ્દેગમદોષ છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : ઉદ્દિષ્ટ દેષ કાને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઇ પણ વેષવાળા ગૃહસ્થા, સર્વ પાખંડિયા, સર્વ પાર્શ્વ સથવા સર્વ સાધુઓના ઉદ્દેશથી અનાવેલા ભાજનને ઉદ્દિષ્ટ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : ઉદ્દિષ્ટમાં શું દોષ આવી જાય છે?

ઉત્તર : શ્રાવકની પ્રવૃત્તિ અતિથિસ વિભાગની હાય છે. શ્રાવક પાતાના આહાર એવી રીતે બનાવે છે કે તે એક પાત્રને દાન આપીને આહાર કરી શકે. મુનિ, આ પ્રકારે શ્રાવકને માટે બનાવેલા આહારના અધિકારી થઈ શકે છે. આનાથી વિપરીત રીતે બનાવેલા ભાજનમાં, આરંભ વિશેષ હાેવાને લીધે, તે ઉદ્દિષ્ટ ભાજનના આહારમાં સાવઘનાે દોષ આવી જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : સાધિકદોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : મુનિઓને દાન આપવાના અભિપ્રાયથી, પાતાને માટે બનતી રસાઇમાં અન્ન આદિ વધારાના નાખી દેવા અથવા આહાર તૈયાર થવાની વાર હોય ત્યાં સુધી પૂજા અથવા ધર્મ- સંબંધી પ્રશ્નો પૂછવાના બહાને સાધુને રાષ્કી રાખવા તેને સાધિક દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : સાધિકમાં શું દેાષ આવી જાય છે ?

ઉત્તર : આ આરંભમાં પણ સાધુના નિમિત્ત (માટે આહાર બનવા)નાે દાેષ આવી જાય છે.

પશ્ચ ૨૦ : પૂર્તિ દેષ કાને કહે છે?

ઉત્તર : પૂતિદોષના એ પ્રકાર છે, અપ્રાસુમિશ્રણ અને પૂતિકર્મકલ્પના. પ્રાસુક વસ્તુમાં અપ્રાસુક વસ્તુ ભેળવી દેવી તેને અપ્રાસુમિશ્રણ કહે છે. એમ વિચાર કરવા કે "જ્યાં સુધી સાધુઓને દાન આપવામાં ન આવે ત્યાં સુધી આ વાસણુ દ્વારા અથવા આ વાસણુમાં બનાવેલા ભાજનના અથવા આ અમુક ભાજનના ઉપયાગ ન કરવા" તેને પૂતિકર્મકલ્પના કહે છે. આ પ્રમાણે ચક્કી આદિ (અન્ય આહાર બનાવવાના બીજા સાધના)માં પણ તેવી જાતના વિચાર કરવા તેને પણ પૂતિ-કર્મકલ્પના દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : પૂર્તિમાં શું દેષ આવી જાય છે?

ઉત્તર : આમાં અપ્રાસુમિશ્રણમાં તેા હિંસાના દોષ અને પૂતિકમેં કલ્પનામાં સાધુના નિમિત્ત સંબંધીના દોષ આવી જાય છે.

પશ્ચ ૨૨ : મિશ્ર દેાષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : આહાર પ્રાસુક હાેય તાે પણ પાંખ ડિયા તથા ગૃહસ્થાની સાથે સાધુઓને દેવાની ખુદ્ધિથી આહાર અને તેને મિશ્ર દાેષ સહિત ગણવામાં આવે છે.

> પ્રશ્ન ૨૩ : મિશ્રમાં શું દેવ આવી જાય છે <sup>?</sup> ઉત્તર : આમાં અસંચમીઓનો સ્પર્શ, દીનતા તથા

અનાદર વગેરે દાેષા આવી જાય છે.

પશ્ચ ૨૪ પ્રાભત દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રાભૃતદોષ બે પ્રકારે છે, બાદર અને સૂક્ષ્મ. એવા સંકલ્પ કરવા કે હું અમુક મહિનાની અમુક તિથિએ અતિથિસંવિભાગવ્રત પાળીશ અને પછીથી તે તિથિ કરતાં વહેલાં કે માડા દાન દેવું તે બાદરપ્રાભૃત દોષ છે. એવા સંકલ્પ કરવા કે દિવસના પૂર્વભાગમાં કે ઉત્તર ભાગમાં દાન કરીશ અને પછીથી તે સમય પહેલાં કે પછી દાન કરવું તે સૂક્ષ્મ-પ્રાભૃત દોષ છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : પ્રાભૃતદોષમાં કેવી રીતે દોષ આવી જાય છે? ઉત્તર : આ વૃદ્ધિ-હાનિથી પરિણામામાં સંકલેશ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : અલિદાષ કાેને કહે છે?

ઉત્ત**ર**ઃ યક્ષ, પિતૃ વગેરે માટે બનાવેલા

આહારમાંથી વધેલાે આહાર મુનિઓને આપવા તેને અલિદાષ કહે છે, તેમજ બચેલા અર્ધ્ય-જળ વગેરેથી મુનિઓની પૂજા કરવી તેને પણ બલિદાષ કહે છે.

> પ્રશ્ન ૧૭ : અલિમાં કરો દોષ સિદ્ધ થાય છે <sup>?</sup> ઉત્તર : આમાં સાવદાદોષની સિદ્ધિ થાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૮ ઃ** ન્યસ્તદેાષ કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : જે વાસણુમાં ભાજન અનાવ્યું હાેય તેમાંથી ભાજન બીજા વાસણુમાં કાઢીને પાતાના કે બીજાના ઘરમાં રાખી મૂકવું તેને ન્યસ્તદાેષ કહે છે.

ઉત્તર: આમાં એ દોષ આવી જાય છે; એક તો તેમાં નવા આરંભ થયા અને બીજું એ કે જે અન્ય દાતાર તેનાથી દાન આપે તાે તેમાં ગડબડ થવી સંભવે છે.

**પ્રશ્ન ૩૦** : પ્રાદુષ્કૃત દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રાદુષ્ટ્રત દોષ એ પ્રકારે છે : (૧) સંક્રમ (૨) પ્રકાશ. સાધુ ઘેર આવી પહેાંચતાં ભાજનના પાત્ર વગેરેને એક જગ્યાએથી બીજી જગ્યાએ લઈ જવા તે સંક્રમ પ્રાદુષ્ટ્રત છે. સાધુ ઘેર આવી પહેાંચતાં ખારણાં બંધ કરવા, મંડપ છાડી નાખવા, રાખ અથવા પાણીથી વાસણા સાફ કરવા, દીવા સળગાવવા વગેરે પ્રકાશ–દોષ છે.

પ્રશ્ન ૩૧ : પ્રાહુષ્ટ્રતમાં દેષ કચા કારણથી છે? ઉત્તર : આમાં નૈમિત્તિક–આરંભ અને ઇર્યાપથાદિમાં હાનિના દેષ આવે છે. પ્રશ્ન 32 : કીત દેષ કાને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યારે સાધુ ભિક્ષા માટે ઘેર આવે ત્યારે ગાય વગેરે સચિત્ર અથવા સાેનુ વગેરે અચિત્ત દ્રવ્યા આપીને ભાજન લાવવામાં આવે તેને કીત દાેષ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૩૩** : ક્રીત દેાષમાં શું હાનિ છે?

ઉત્તર : આમાં નૈમિત્તિક આરંભ અને વિકલ્પાની અધિકતા થાય છે.

**પ્રક્ષ ૩૪** : પ્રામિત્ય દેષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રામિત્ય દેષના છે પ્રકાર છે : (૧) વૃદ્ધિમત્ (૨) અવૃદ્ધિમત્ . વ્યાજ પર ઉધાર લાવેલા અન્નને લીધે વૃદ્ધિ-મત્ પ્રામિત્ય દેષ આવે છે અને વ્યાજ વિના ઉધાર લાવેલા અન્નને લીધે અવૃદ્ધિમત્ પ્રામિત્ય દેષ આવે છે. આ બન્ને પ્રકારના પ્રામિત્યના આહાર આપવા તે પ્રામિત્યદેષ કહેવાય છે.

**પ્રશ્ન ૩૫ :** પ્રામિત્યના આહારમાં શું દોષ થયે। ?

ઉત્તર : ઉધાર લાવવામાં અને તે ચુકવવામાં દાતાને અનેક કષ્ટ ઉઠાવવાં પડે છે, અને આવેા કષ્ટસાધ્ય આહાર મધુકર-વૃત્તિવાળા સાધુને યેાગ્ય નથી. આવા આહારથી અદયાના દેાષ ઉપજે છે.

**પ્રશ્ન ૩૬** : પરિવર્તિ ત દેષ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : સાધુ ભિક્ષા માટે આવે ત્યારે ભાજ પદાર્થના અદલામાં ખીજો ભાજ્ય પદાર્થ (ખાવા યાગ્ય પદાર્થ) લાવવા તેને પરિવર્તિત દોષ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૩૭** : પરિવર્તિ'ત આહારમાં શું દેાષ આવી જાય છે? ઉત્તર : આમાં પણ દાતાને સંકલેશ થાય છે તેથી આવા આહારમાં અદયાના દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : નિષિદ્ધ દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કાઈ વડે અમુક વસ્તુ ન આપવી જોઈએ એમ કહેવાં છતાં સાધુઓને તે આહારમાં આપવામાં આવે તેને નિષિદ્ધ દોષ કહે છે. નિષેધકાના ભેદથી આ દોષ છ પ્રકારનો છે. તે નિષેધકાના છ પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે. (૧) વ્યક્ત ઈધર (૨) અવ્યક્ત ઈધર (૩) ઉભય ઈધર. (૪) વ્યક્ત અનીધર (૫) અવ્યક્ત અનીધર (૬) ઉભય અનીધર નિરપેક્ષ અધિકારીને વ્યક્ત ઈધર, સાપેક્ષ અધિકારીને વ્યક્ત ઈધર, સાપેક્ષ અધિકારીને અવ્યક્ત ઈધર, સાપેક્ષ અધિકારીને ઉભય ઈધર સાપેક્ષ-નિરપેક્ષ અર્થાત્ સંયુક્ત-અધિકારીને ઉભય ઈધર કહે છે. આ જ પ્રકારે અનીધર અધિકારી (નાકર વળેરે) બાબત પણ સમજ લેવું.

પ્રશ્ન ૩૯: નિષિદ્ધમાં શું દોષ આવી જાય છે?

ઉત્તર : હીનતા, અશિષ્ટતા આદિ અનેક દેાષ આવે છે.

**પ્રશ્ન ૪**૦ : અભિહુત દેાષ કેાને કહે છે?

ઉત્તર : લાઇનમાં રહેલા સાત મકાના (દાતાનું એક, ત્રણ, તે જ લાઇનના અને ત્રણ સામી લાઇનના) ને છાેડીને અન્ય કાેઇ પણ મહાેલા, ગામ, પરગામ કે પરદેશ વગેરે સ્થાનથી લાવેલા પદાર્થને અભિહૃત કહે છે. અભિહૃત પદાર્થના આહારને અભિહૃત દાેષ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૪૧ :** અભિહૃત આહારમાં શું દોષ આવે છે ? ઉત્તર : આમાં ઇર્ચાપથશુદ્ધિ રહી શકતી નથી તેથી જીવહિંસાના દોષ આવે છે.

३०५

પ્રશ્ન ૪૨ ઉદ્દલિત દોષ કાને કહે છે?

ઉત્તર : ઘી, ગાળ, દ્રાક્ષ વગેરે કાઇ ડખ્બામાં બંધ કરેલી હાય અને ડખ્બાનું માહું માટી આદિથી બંધ કરી દે એટલે કે સીલ (Seal) મારી દે તા તેને ખાલીને તેમાંની વસ્તુ વાપરવી તે ઉદ્ભિન્ન દાષ છે.

પ્રશ્ન ૪૩ : ઉદ્ભિન્ન આહારમાં શું દોષ આવે છે?

ઉત્તર : આમાં જીવદયાની સાવધાની રહી શકતી નથી અને તુરત ખાેલીને આપવામાં વસ્તુનું શાેધન અરાબર થઈ શકતું નથી. કીડી વગેરે અંદર પેસી જાય તાે તેને કાઢવી મુશ્કેલ પડે.

પ્રશ્ન ૪૪ : આવ્છેદ્ય દેષ કોને કહે છે?

**ઉત્તર** : રાજા, મંત્રી વગેરે માેટાં પુરૂષાના ભયથી શ્રાવક આહારદાન કરે તેને આચ્છેઘ−દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૫ : આચ્છેઘમાં શું દેાષ આવી જાય છે?

ઉત્તર : ફરજીયાત, પ્રેમભાવ વગરનું, ભાજન લેવાના દેાષ આવી જાય છે, આ ગૃહસ્થને સંકલેશનું કારણ છે.

પ્રશ્ન ૪૬ : માળ-આરાહણ (આરાહ) દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : દાદરા અથવા નિસરણી ઉપર ચઢીને, અટારી વગેરે ઉપરના માળથી ભોજન લાવીને સાધુઓને આપવું તેને માળ-આરોહણ દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૭ : આરોહ (માળ–આરોહણ) માં શું દોષ આવી જાય છે ?

ઉત્તર : આમાં ઇર્યાપથશુદ્ધિ રહેતી નથી અને ગૃહસ્થને વિક્ષેપ થાય છે, તેના પડી જવા સુધીના સંભવ પણ રહે છે. આમાં અદયાના દાષ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૪૮** : ઉક્ત ૧૬ ઉદ્ગમ કેાની ચેષ્ટાનાં નિમિત્તથી થાય છે ?

ઉત્તર : ઉક્ત ૧૬ દોષ દાતાર શ્રાવકની ચેષ્ટાના નિમિત્તથી થાય છે. દાતાર શ્રાવકે, આ સાેળ ઉદ્દગમદોષ ટાળીને, સાધુ મહારાજને આહાર આપવા જોઇએ. જો સાધુને ખબર પડે કે શ્રાવકે આ સાેળ દોષમાંથી કાેઇ દોષ કર્યો છે તાે સાધુ આહાર લેતા નથી.

પ્રશ્ન ૪૯ : ઉદ્ગમ શખ્દના નિરુક્તિ અર્થ શું છે? ઉત્તર : ઉદ્=ઉન્માર્ગ, ગમ=ગમન કરાવે અથવા લઈ જાય. જે ઉન્માર્ગ તરફ લઈ જાય તેને ઉદ્ગમ કહે છે. તાત્પર્ય કે જે ક્રિયાઓ દ્વારા, ભાજય પદાર્થ, ઉન્માર્ગ-આગમની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ અને રત્નત્રયના ઘાતક સિદ્ધ થાય તેવી દાતાની ક્રિયા-ઓને ઉદ્ગમ દાષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૦ : ઉત્પાદન–દોષ ૧૬ કયા કયા છે?

उत्तर : (१) धात्रीहोष (२) ह्रधहोष (३) निभित्तहोष (४) वनीपक्ष्वयनहोष (५) आळवहोष (६) क्रिधहोष (७) मान होष (८) मायाहोष (६) देशिलहोष (१०) पूर्वस्तुतिहोष (११) पश्चात्स्तुतिहोष (१२) वैहक्ष्होष (१३) विद्याहोष (१४) मंत्रहोष (१५) पूर्णुहोष (१६) वशहोष

પ્રશ્ન પર : ધાત્રીદેષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : પાંચ પ્રકારની ધાવમાતાએાની જેમ ગૃહસ્થના આળક સાથે વ્યવહાર કરીને, કરાવીને અથવા ઉપદેશ આપીને गाथा ३५

ખુશ થયેલા શ્રાવક દ્વારા આપવામાં આવેલું ભાજન લેવું તે ધાત્રીદેષ છે.

પ્રક્ષ પર : ધાત્રીદેષમાં દેષ કઇ રીતે આવ્યો ?

ઉત્તર : આમાં સાધુના એ અભિપ્રાય રહે છે કે, આવી રીતથી (આવા વ્યવહારથી) ગૃહસ્થ ભાજન આપવા પ્રેરાશે અથવા ઉત્તમ ભાજન આપશે. આવા અભિપ્રાય સાધુ-તામાં માટા દોષ છે.

પ્રશ્ન પાંચ પ્રકારની ધાવમાતા કઇ કઈ છે ? ઉત્તર : (૧) માર્જનધાત્રી (૨) કીડનધાત્રી (૩) મંડન ધાત્રી (૪) ક્ષીરધાત્રી અને (૫) સ્વાપનધાત્રી.

પ્રશ્ન ૫૪ : માર્જનધાત્રી કોને કહે છે?

ઉત્ત**ર** : જે આળકને સ્નાન કરાવીને આળકતું પાેષણુ કરે તે.

પ્રશ્ન પપ : ક્રીડનધાત્રી કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે આળકને જુદી જુદી જાતની રમત રમાઉ તે.

પ્રક્ષ પક : મંડનધાત્રી કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે આળકને જીદા જીદા વસ્ત્ર, ઘરેણાં વગેરેથી સુશાભિત કરે તે.

પ્રશ્ન ૫૭ : ક્ષીરધાત્રી કાેને કહે છે?

ઉત્તર : આળકને દ્રધ પીવડાવીને પુષ્ટ કરે તે.

પ્રશ્ન ૫૮ : સ્વાયનધાત્રી કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે બાળકને સૂવડાવવાની સેવા કરે તે.

પ્રશ્ન ૫૯ : દ્વતદોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : લાગતા-વળગતા પુરૂષોના સંદેશા લઈ જઈને અથવા કહીને સંતુષ્ટ થયેલા દાતા દ્વારા આપવામાં આવેલા ભાજનને લેવું તે દ્વતદોષ છે.

પ્રશ્ન ૬૦ : આમાં શું દોષ આવે છે?

ઉત્તર : દ્વતદાષ નામના આ બીજા ઉત્પાદનદાષમાં, આ પ્રકારથી ભાજન–ઉપાર્જન કરવાના દાષ સાધુને લાગે છે અને જિનશાસનને દ્વષણ લાગે છે.

પ્રશ્ન ૬૧ ઃ નિમિત્તદોષ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : અષ્ટાંગનિમિત્તનું જ્ઞાન અતાવીને અથવા તેના ફળને અતાવીને સંતુષ્ટ થયેલા દાતા દ્વારા આપવામાં આવેલા આહાર લેવા તે નિમિત્તદોષ છે.

ઉત્તર : (૧) વ્યંજન (૨) અંગ (૩) સ્વર (૪) છિન્ન (૫) ભૌમ (૬) અંતરિક્ષ (७) લક્ષણ (૮) સ્વપ્ત.

પ્રશ્ન ૬3 : વ્યંજનનિમિત્ત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શરીરના અંગામાં તલ, મસા, લાખું વગેરે વ્યંજના (ચિદ્ધા) જોઈને તે વડે શુલ-અશુલ ફળને જાણી લેવું તેને વ્યંજન-નિમિત્ત કહે છે.

પશ ६४ : અંગનિમિત્ત કાેને કહે છે?

ઉત્તર : માેહું, ગળું, હાથ, પગ, પેટ, આંગળી વગેરે શરીરના અંગાને જોઇને શુભ–અશુભ ફળ જાણુવું તે અંગ-નિમિત્ત કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૬૫ : સ્વરનિમિત્ત કોને કહે છે?

ઉત્તર : મનુષ્યં, તિયંચ કે અચૈતન વસ્તુંના અવાર્જ સાંભળીને ત્રણુ કાળ સંબંધી શુભ–અશુભ–ભાવા જાણવા તેને સ્વરનિમિત્ત કહે છે-

પ્રશ્न ६६ : ભૌમનિમિત્ત કાને કહે છે?

ઉત્તર : ભૂમિતું સૂકાપણું, ચીકણાપણું વગેરે દેખીને ભૂમિની અંદર પાણી, નિધાન વગેરે જાણી લેવું; શુભઅશુભ હારજીત જાણી લેવા તેને ભૌમનિમિત્ત કહે છે.

પ્રશ્ન ૬૭ : અંતરિક્ષ-નિમિત્ત કોને કહે છે?

ઉત્તર : સુર્ય –ચન્દ્રના ગ્રહણ તથા ગ્રહોના ઉદય, અસ્ત ઉલ્કાપાત વગેરે જોઈને ત્રણ કાળ સંખંધી શુભ-અશુભ જાણી લેવું તે અંતરિક્ષનિમિત્ત કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૬૮ : લક્ષણનિમિત્ત કોને કહે છે ?

ઉત્તર : હથેળી વગેરે શરીરના અવયવામાં કમળ, ચક્ર, માછલી, કળશ વગેરે ચિદ્ધોને જોઈને શુભાશુભ જાણી લેવું તે લક્ષણનિમિત્ત કહેવાય છે.

પ્રશ્न ६૯ : સ્વપ્નનિમિત્ત કોને કહે છે?

ઉત્તર : શુભાશુભ સ્વમો અનુસાર શુભ અશુભ ફળ જાણી લેવું તેને સ્વમનિમિત્ત કહે છે.

પ્રેશ્ન ૭૦ : નિમિત્તદેષમાં શું દેષ આવે છે ?

ઉત્તર : આમાં રસાસ્વાદન, દીનતા વગેરે દોષા આવે છે.

પ્રશ્ન 🕠 : વનીપકવચનદોષ કોને કહે છે ?

ઉત્તર ! ભાજન વગેરે ગ્રહણ કરવાના અભિપ્રાયથી યાચકની જેમ દાતારને અનુકુળ વચન બાલીને આહાર ગ્રહણ કરવા તેને વનીપકવચનદાષ કહે છે. જેમ કે દાતા પૂછે કે કૂતરાને, કાગડાને, માંસભક્ષી–બ્રાહ્મણને દાન આપવામાં પુષ્ય છે કે નહીં ત્યારે તેને કહેવું કે 'હા છે' ઇત્યાદિ પ્રકાર.

> પશ્ચ હર : વનીપકવચનમાં શું દોષ આવે છે? ઉત્તર : વનીપકવચનમાં દીનતાના દોષ આવે છે.

**પ્રશ્ન ૭૩** : આજીવ દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પાતાના જાતિ, કુળ વગેરે પ્રગટ કરીને, તેમ જ કળા, ચાતુર્ય, મંત્ર–યંત્ર આદિ વડે આહાર ઉપાર્જિત કરવાે તેને આજીવ દાષ કહે છે.

**પ્રશ્ન હ**જ્ઞ : ં આજવકમ<sup>6</sup>માં શું કોષ લાગે છે ?

**ઉત્તર**: આમાં દીનતા, લાલચ, કલ્યાણુમાર્ગમાં પ્રમાદ વગેરે દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન હપ : ક્રાધદોષ કાેને કહે છે.

ઉત્તર : ક્રાંધી થઈ ને ભાજનના પ્રભંધ કરાવવા અને ચહુણુ કરવા તેને ક્રોધદોષ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૭૬** : આમાં શું દોષ આવે છે?

ઉત્તર : સંયમહાનિ, ઉન્માર્ગ પ્રસાર વગેરે દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન હા : માનદોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : અભિમાનને વશ થઈને આહાર ગ્રહણ કરવાને માનદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૮ : આમાં શું દોષ આવે છે?

ઉત્તર : રસગારવ, સંયમહાનિ, ઉન્માર્ગ વગેરે દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન ૯૯ : માયા દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : માયાચાર, છળ-કપટ સહિત ભાજનાદિ શ્રહણ કરવાને માયાદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૦ : આમાં શું દોષ છે?

ઉત્તર : માયાચારમાં સમ્યકત્વહાનિ, સંયમહાનિ આદિ દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન ૮૧ : લાેભદાષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : લુખ્ધપરિણામાથી આહારાદિ ગ્રહણ કરવાને લાભદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૨ : આ દેષથી શું અનર્થ થાય છે?

ઉત્તર : લાેભદાેષથી મૂળગુણમાં હાનિ, સ્વભાવદ્રષ્ટિની અયાેગ્યતા થઇ જવી વગેરે દોષ થાય છે.

પ્રશ્ન ૮૩ : પૂર્વસ્તુતિ દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રથમ જ દાતારની સ્તુતિ કરીને તેને પાતા પ્રત્યે આકર્ષવા અને તેનાથી ભાજનાદિનું ગ્રહણ કરવું તે પૂર્વ-સ્તુતિ દોષ છે.

પ્રશ્ન ૮૪ : આ દોષથી શું અનર્થ થાય છે ?

ઉત્તર : આમાં પરસન્મુખતા, કૃપણતા, આત્મગૌરવનાશ વગેરે દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન ૮૫ : પશ્ચાત્ સ્તુતિદોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : આહારગ્રહણ કર્યા પછી દાતાની પ્રશંસા-સ્તુતિ કરવી તેને પશ્ચાત્–સ્તુતિદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૬: આ દોષથી શું અનર્થ થાય છે?

ઉત્તર : આગળ ઉપર અમારા ભાજનના સારા પ્રબંધ

થશે એ અભિપ્રાયથી આ દેષ થાય છે. આનાથી નિદાન-નિયાણું, કૃપણતા, આત્મગૌરવનાશ આદિ દોષ થાય છે.

પ્રશ્ન ૮૭ ચિકિત્સાદીષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : આઠ પ્રકારની ચિકિત્સાઓમાંથી એક અથવા વિશેષ ચિકિત્સાએ દ્વારા ઉપકાર કરીને અથવા તેવા ઉપદેશ કરીને આહારાદિ લેવાને ચિકિત્સાદોષ કહે છે. આઠ પ્રકારની ચિકિત્સાએા નીચે પ્રમાણે છે.

(૧) બાળચિકિત્સા (૨) અંગચિકિત્સા (૩) રસ્પયન-ચિકિત્સા (૪) વિષચિકિત્સા (૫) ભૂતાપનદન (६) ક્ષાચતંત્ર (૭) શાલાકાચિકિત્સા (૮) શલ્ય ચિકિત્સા

**પ્રશ્ન ૮૮** : ચિકિત્સાકર્મમાં શું દોષ આવે છે?

ઉત્તર : ચિકિત્સા કરીને ભાજન કરવામાં સાવઘ આદિ દોષ લાગે છે.

પ્રશ્ન ૮૯ : વિદ્યાદોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : હાેમ, જાપ વગેરે દ્વારા સાધેલી વિદ્યાઓને બાલાવીને તેનાથી પ્રાપ્ત થયેલાં આહાર, ઔષધિ વગેરે ગ્રહણ કરવા અથવા દાતારને વિદ્યા આપવાની લાલચથી આહાર ગ્રહણ કરવાને વિદ્યાદીષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯૦: આમાં શું દોષ છે?

ઉત્તર : વિદ્યાદીષમાં સ્વરૂપની અસાવધાની, આત્મ-વિશ્વાસના અસાવ આદિ દોષા આવે છે.

પ્રશ્ન ૯૧ : મંત્ર દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ગુરૂમુખથી અધ્યયન કરેલા અને સિદ્ધ થયેલા મંત્રથી દેવતાઓનું આહ્વાહન કરીને તેમનાથી મળેલા આહાર गार्था ३५ ३१३

ત્રહણ કરવા અથવા સુખદાયક મંત્રની આશા આપીને દાતાર પાસેથી આહાર ગ્રહણ કરવા તેને મંત્રદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯૨ : આમાં શું દીષ છે?

ઉત્તર : વિદ્યાદીષની માફક આમાં પણ અનેક દીષ છે.

પ્રશ્ન ૯૩ : ચૂર્ણ દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : દાતારને માટે ભૂષાચૂર્ણ કે અંજનચૂર્ણ મેળવી આપીને તેને ત્યાં આહાર ગ્રહણ કરવા તેને ચૂર્ણદીષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯૪ : આમાં શું દેાષ છે?

ઉત્તાર ઃ આઝિવિકાની માફક આમાં આરંભનો દોષ આવે છે.

પ્રશ્ન ૯૫ : વશદોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે જેના વશમાં ન હાય તેને વશ કરવાના ઉપાય બતાવીને, અથવા તેવી યાજના કરીને અથવા એકબીજાથી જીદા પડેલા સ્ત્રી–પુરૂષાના મેળ કરાવીને અથવા તેનો ઉપાય બતાવીને ભાજન ગ્રહુણુ કરવાને વશ-દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન 🥞 : આ દોષમાં શું અનર્થ છે?

ઉત્તર : નિર્દયતા, પીડાનું ઉપજાવલું, રાગવૃદ્ધિ, લજ્જા-કર્મ, પ્રદ્માચર્ય ના અતિસાર આદિ અનેક દોષરૂપ અનર્થ આ દેષથી થાય છે.

**પ્રશ્ન ૯૭ :** ઉત્પાદન દોષના નિરૂક્તિ અર્થ શું છે ? ઉત્તર : જિનમાગ<sup>°</sup>માં નિષિદ્ધ ક્રિયાઓ દ્વારા ભાજન ઉત્પન્ન કરાવવામાં આવે તે ક્રિયાઓને ઉત્પન્ન દોષમાં લીધેલી છે. પ્રશ્ન ૯૮: ઉત્પાદન દોષ કોને આશ્રયે થાય છે?

ઉત્તર : ઉત્પાદન દોષ સાધુ-પાત્રને આશ્રયે થાય છે. કારણ કે તે દેષ સાધુના શિથિલ ભાવ અને ક્રિયાએાથી ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન ૯૯: અશન દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ભાજિય પદાર્થ સાથે સંબંધ રાખવાવાળા દોષાને અશનદોષ કહે છે.

પ્રક્ષા : ૧૦૦ : અશન દોષના કયા કયા ભેદ છે ?

ઉત્તર : શંકિત, પિહિત, મ્રક્ષિત, નિક્ષિપ્ત, છેાટિત, અપરિણત વ્યવહરણ, દાયક, લિપ્ત અને વિમિશ્ર આ દસ દોષ અશન–સંબંધી જાણવા.

પ્રશ્ન ૧૦૧ : શાંકિત દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ચાર પ્રકારના આહારમાં કાઈ એવી શંકા ઉત્પન્ન થઈ જાય કે આ આહાર આગમમાં લેવા યાગ્ય બતાવ્યા છે કે નહીં અથવા આ આહાર શુદ્ધ-ભક્ષ્ય છે કે નહીં, એવી શંકાસહિત ભાજન કરવાને શંકિત દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૨ : પિહિત દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: અપ્રાસુક વસ્તુ અથવા વજનદાર પ્રાસુક વસ્તુથી ઢાંકેલું ભોજન ઉઘાડીને આપવામાં આવે તે ભાજનને શ્રહણ કરવાને પિહિતદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૩ : મ્રિક્ષિત દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઘી, તેલ વગેરે દ્વાર ચીકણા થયેલા હાથ કે ચમચાથી કે કટોરાથી આપેલા આહારને ગ્રહણ કરવાને મ્રક્ષિત દોષ કહે છે. गाथा ३५ ३१५

પ્રશ્ન ૧૦૪ : નિક્ષિપ્ત નામના અશનદોષ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જે લાજન–વસ્તુ સચિત્ત પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, ષીજ હરિતકાય કે ત્રસજીવ પર રાખવામાં આવી હોય તે વસ્તુ (આહાર) ને શ્રહણ કરવાને નિક્ષિપ્ત દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૫ : છાંટિત નામના અશનદોષ કાેને કહે છે ! ઉત્તર : અમુક ભાજન સામગ્રી ફેંકી દઈને અમુકને ગ્રહણ કરવી, અનિષ્ટ આહાર છાંડીને ઇષ્ટ આહાર ગ્રહણ કરવા, જેથી ભાજનસામગ્રી ટપકતી રહે એવા હાથથી આહાર ગ્રહણ કરવાને છાંટિત–દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૬ : અપરિણત નામના અશનદોષ કોને કહે છે ? ઉત્તર : જેના વર્ણ, ગંધ, રસ ના બદલાયા હાય તેવા ચૂર્ણ મિશ્રિત પાણીને તથા ચણા, ચાખા વગેરે ધાયા હાય તે પાણીને ગ્રહણ કરવું તેને અપરિણત દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦૭ : વ્યવહરણ નામના અશનદોષ કોને કહે છે? ઉત્તર : દાતાર પાતાના લટકેલા વસ્ત્રને યત્નાચારરહિત થઈને ખેંચે અથવા વાસણા, સઘડી વગેરેને યત્નાચારરહિત થઈ ઘસડે અને આહાર આપે, તેવા આહારને ગ્રહણ કરવાે તે વ્યવહરણ-દોષ છે.

પ્રશ્ન ૧૦૮ : દાયકદોષ નામના અશનદોષ કાને કહે છે ? ઉત્તર : સાધુને આહારદાન આપવા અયાગ્ય એવી વ્યક્તિ દ્વારા અપાયેલા આહારને ગ્રહણ કરવા તેને દાયકદોષ કહે છે, જેવાં કે મઘપાન કરનાર, રાગથી પીડાયેલા અર્ધ મૃચ્છિત, રજસ્વલા. આળકને જન્મ આપેલી (૪૦ દિવસ) ઉલડી થઈ હાય તે, શરીર તેલ ચાળેલા, ભીંત પાછળ ઉભા હાય, પાત્રના સ્થાનથી ઉચે કે નીચેસ્થાને રહેલા નપુંસક, જાતિ ચુત, પતિત, પેશાળ કરીને તુરત આવેલા, નગ્ન, વેશ્યા, સન્યાસલિંગ ધારણ કરનારી, આઠ વર્ષથી નાની બાળા, વૃદ્ધા, પાંચ માસથી આગળના ગર્ભવાળી, આહાર કરતી, આંધળી, છેઠેલી, અગ્નિ સળગાવતી, અગ્નિ બુઝાવતી, અગ્નિને ભસ્મથી ઢાંકવાવાળી, અગ્નિને કું કનાર, મકાનને લીપનાર, એકવસ્ત્રધારી, ધાવતા બચ્ચાને છાડીને આવેલી, બચ્ચાને નવડાવનારી વગેરે. આ દાતારામાં અમુક વિશેષણ માત્ર સ્ત્રીને જ લાગે છે, અમુક સ્ત્રી—પુરુષ ખંનેને લાગે છે તેથી જ્યાં જે ઘટે ત્યાં તે ઘટાવીને સમજવું.

પ્રશ્ન ૧૦૯ : લિપ્ત નામનાે અશનદાેષ કાેને કહે છે; ઉત્તર : માટી, ચૂનાે, લાેટ, લીલાેતરી, અશુદ્ધ–જળ વગેરેથી ભીંજાયેલા હાથ કે વાસણુ દ્વારા આપેલા ભોજનને ગ્રહ્યુ કરવું તેને લિપ્ત દાેષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૦ : વિમિશ્ર નામનાે અશન દોષ કાેને કહે છે! ઉત્તર : જે ભાજનમાં સચિત્ત પૃથ્વી, જળ, બીજ, લીલાેતરી અને જીવિત–ત્રસ મળેલા હાેય તે ભાજનને મિશ્ર-દાેષવાળાે કહ્યો છે.

પ્રશ્ન ૧૧૧ : ચાર લુક્તિદોષ કયા કયા છે?

ઉત્તર : (૧) અંગાર (૨) ધૂમ (૩) સંયોજન અને (૪) અતિમાત્ર.

પ્રશ્ન ૧૧૨ : અંગાર નામનાે લુક્તિદાેષ કાેને કહેછે! ઉત્તર : આ વસ્તુ સારી છે, સ્વાદિષ્ટ છે, વધારે મળે गाथा ३५

તા ઠીક એ પ્રકારે અતિ આસકતભાવથી ભાજન કરવું તેને આંગારદોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૩ : ધૂમ નામનાે ભુક્તિદાષ કાેને કહે છે? ઉત્તર : આ વસ્તુ સારી નથી અની, ખરાબ છે એ પ્રકારે ગ્લાનિભાવથી ભાજન કરવું તેને ધૂમદાષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૪ : સંચાજન નામના ભુક્તિદાષ કાને કહે છે? ઉત્તર : ગરમ અને ઠંડા, ચીકણા અને સૂકા અથવા આયુવે<sup>૧</sup>દમાં બતાવેલા પરસ્પર વિરુદ્ધ પદાર્થાને મેળવીને ખાવા તેને સંચાજનદાષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૫ : અતિમાત્ર નામના લુક્તિદાષ કાેને કહે છે? ઉત્તર : લાજનનું જે પરિમાણુ અતાવ્યું છે તેનું ઉલ્લંઘન કરીને તે પરિમાણુથી વિશેષ આહાર કરવા તે અતિ-માત્ર લુક્તિદાષ છે.

પ્રશ્ન ૧૧૬ : આહારનું શું પરિમાણ છે?

ઉત્તર : ઉદરના બે ભાગ તેા આહાર**થી** પૂર્ણ કરવા જોઇએ, એક ભાગ પાણીથી અને એક ભાગ (વાયુના હલન-ચલન અર્થે) ખાલી રાખવા જોઈએ.

પ્રશ્ન ૧૧૭ : મળ દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે વસ્તુના અડવાથી અથવા મળી જવાથી આહાર ગ્રહણયાગ્ય રહેતા નથી તેને મળ કહે છે, અને મળવાળા આહારગ્રહણથી મળદાષ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧૮ : મળ કયા કયા છે?

ઉત્તર : (૧) પર (૨) લેોહી (૩) માંસ (૪) હાડકું (૫) ચામડું (૬) નખ (૭) વાળ (૮) મૃતવિકલત્રય એટલે મરેલેો દ્વીન્દ્રિય ત્રીન્દ્રિય કે ચતુરન્દ્રિય જીવ (૯) સૂરણ વગેરે કંદ્રમૂળ (૧૦) અંકુર કુટેલું બીજ (૧૧) મૂળા, આદુ વગેરે મૂળ (૧૨) બાર વગેરે તુચ્છ ફળ (૧૩) કાંકરા (૧૪) ઉપરથી ચડેલા અને અંદરથી કાચા એવા ચાબા વગેરેના દાણા.

**પ્રશ્ન ૧૧૯** : ઉપરના ૧૪ મળમાંથી કયા મળસ્પશ<sup>ે</sup>થી કેટલા દાષ થાય ?

ઉત્તર : પરૂ, લાેહી, માંસ, હાડકું કે ચામડું આનાથી આહાર સ્પર્શ થયાની પ્રતીતિ થયે આહાર છાેડી દેવા જોઈએ અને યથાવિધિ પ્રાયશ્ચિત્ત ગ્રહણ કરવું.

નખથી સ્પર્શાયેલા આહારને છેાડી દેવા અને કિંચિત્ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું.

વાળ અથવા મૃત વિકલત્રયથી સ્પર્શાયેલા આહાર છાેડી દેવા.

કન્દ, બીજ, મૂળ, ફળ, કાંકરા આદિ આહારમાં આવે તેને આહારમાંથી કાઢી નાખવા. જે તે કાેઈ રીતે કાઢી ન શકાય તાે આહાર છાેડી દેવા જાેઇએ.

**પ્રશ્ન ૧**૨૦ : ભાજન-સંબંધી અંતરાય કાેને કહે છે? **ઉત્તર :** જેના નિમિત્તથી મુનિજના આહારના ત્યાગ ક**રી** દે છે તેને અંતરાય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૨૧** : અંતરાય કથા કથા છે ?

ઉત્તર : (૧) કાક (૨) અમેધ્ય (૩) છિંદ (૪) રાેધન (૫) રુધિર (६) અક્ષુપાત (૭) જાનુઅધઃપરામર્શ (૮) જાનૃ-પરિવ્યતિક્રમ (૯) નાભિઅધાનિર્ગમન (૧૦) પ્રયાખ્યાતસેવન (૧૧) જંતુવધ (૧૨) કાકાદિપિંડગ્રહેણુ (૧૩) પાણિપિંડપતન (૧૪) गाथा ३५ ३१९

પાણિજંતુવધ (૧૫) માંસાદિદર્શન (૧૬) ઉપસર્ગ (૧૭) પાદાંતર પંચેન્દ્રિયગમન (૧૮) ભાજનસં પાત (૧૯) ઉચ્ચાર (૨૦) પ્રશ્નવણ (૨૧) અભાજયગૃહપ્રવેશ (૨૨) પતન (૨૩) ઉપવેશન (૨૪) સંદંશ (૨૫) ભૂમિસ્પર્શ (૨૬) નિષ્ઠીવન (૨૭ ઉદરકૃમિગમન (૨૮) અદત્ત્વશ્રહણ (૨૯) પ્રહાર (૩૦) શામદાહ (૩૧) વાદશ્રહણ (૩૨) કરશ્રહણ

**પ્રશ્ન ૧૨૨ :** કાક નામના અંતરાય કાેને કહે છે <sup>?</sup> ઉત્ત**ર :** આઢાચર્યામાં વર્તતા સાધુના શરીર પર કાેઈ કાગડા, કૂતરા વગેરે જાનવર વિષ્ટા કરે તે કાક-અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨૩ : અમેધ્ય-અંતરાય કોને કહે છે?

ઉત્તર ; આહાર માટે જતાં અથવા ઉભેલા સાધુને, પગ, ઘુંટણ, જાંઘ આદિ કાેઈ અંગમાં વિષ્ટા વગેરે અપવિત્ર પદાર્થના સ્પર્શ થાય તાે તે અમેધ્ય–અંતરાય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨૪ : છિકિં નામના અંતરાય કાેને કહે છે? ઉત્તર ઃ કાેઈ કારણથી મુનિને ઉલટી થઈ જાય તાે તે છિકિં નામના અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨૫ : રાધન અંતરાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પાતાના કે બીજાના શરીરમાંથી ચાર આંગળ કે તેથી વધારે લાહી, પર વગેરેને સાધુ જુએ તાે રુધિર નામના આંતરાય થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨૬ : રુધિર નામના અંતરાય કાેને કહે છે? ઉત્તર : પાતાના કે બીજાના શરીરમાંથી ચાર આંગળ કે તેથી વધારે લાેહી, પરૂ વગેરેને સાધુ જુએ તાે રુધિર નામના અંતરાય થાય છે. પ્રશ્ન ૧૨૭ : અશ્રુપાત અંતરાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : શોકથી પાતાને આંસુ પડી જવા અથવા કાૈઈના મૃત્યુના કારણથી કાૈઈના આકંદને સાંભળવું તેને અશ્રુ-પાત અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨૮ : જાનુઅધઃપરામર્શ અંતરાય કોને કહે છે ? ઉત્તર : સિદ્ધભક્તિ કર્યા પછી ઘું ટણથી નીચેના ભાગના હાથથી સ્પર્શ થઈ જવા તે જાનુઅધઃપરામર્શ અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨૯ : જાનૂપરિવ્યતિક્રમ અંતરાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ઘૂંટણ સુધી ઉંચા કે તેથી વધારે ઉંચા સ્થાને રહેલા લાકડાં, પથરા વગેરે એાળંગીને જવું તે જાન્-પરિવ્યતિક્રમ નામના અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૩૦ : નાભિઅધાનિર્ગમન અંતરાય કોને કહે છે? ઉત્તર : શરીરને નાભિથી નીચું કરીને દ્વાર આદિ-માંથી નીકળવું તેને નાભિઅધાનિર્ગમન અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ૄ : પ્રત્યાખ્યાતસેવન અંતરાય કાેને છે ?

ઉત્તર : ત્યાગ કરેલા કાઈ પદાર્થ ખાવામાં આવી જાય તેને પ્રત્યાખ્યાનસેવન નામના આંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૨ : જંતુવધનામના અંતરાય કેવી રીતે છે? ઉત્તર : જે સાધુની પાતાની સમક્ષ જ કાેઈ ઉંદર, બિલાડી, કૂતરા વગેરેનાે ઘાત કરે તે જંતુવધ અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૩૩ : કાકાદિપિંડહરણ અંતરાય કોને કહે છે? ઉત્તર : કાગડાે, સમડાે, વગેરે દ્વારા હાથમાંથી કાેળીએાનું લઇ જવું અથવા તેના સ્પર્શ કરવાે તે કાકાદિપિંડહરણ અંતરાય છે. गाथा ३५ ३२१

પ્રશ્ન ૧૩૪ : પાણિપિંડપતન અંતરાય કોને કહે છે? ઉત્તર : ભાજન કરતાં સાધુના હાથમાંથી કાેળીયા પડી જવાે તેને પાણિપિંડપતન અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૫ : પાણિજંતુવધ અંતરાય કોને કહે છે? ઉત્તર : ભોજન કરતાં સાધુના હાથ પર કાેઈ જીવ સ્વયં આવીને મરી જાય તેને પાણિજંતુવધ અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩૬ : માંસદર્શનાદિ અંતરાય કયારે થાય છે? ઉત્તર : ભોજન કરતાં સાધુને માંસ, મઘ વગેરે વસ્તુએા દેખાઇ જાય તેને માંસદર્શનાદિ અંતરાય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૭** : ઉપસર્ગ નામના અંતરાય કઈ રીતે છે? **ઉત્તર** : ભોજન કરતી વખતે દેવ, મનુષ્ય કે તિર્થ ચ દ્વારા ઉપસર્ગ કરવામાં આવે તે ઉપસર્ગ અંતરાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૮** : પાદાંતરપંચેન્દ્રિયગમન અંતરાય કોનેો કહે છે ?

ઉત્તર : ભોજનાથે ચાલતાં અથવા ભોજનસમયે મુનિના એ પગ વચ્ચેથી કાેઈ પંચેન્દ્રિય પસાર થઈ જાય તેને પાદાંતર-પંચેન્દ્રિયગમન અંતરાય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩૯** : ભોજનસંપાત અંતરાય કોને કહે છે ?' ઉત્ત**ર** : સાધુને આહાર આપવાવાળી વ્યક્તિના હાથમાંથી વાસણુ વળેરે પડી જાય તે ભોજનસંપાત અંતરાય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪૦ : ઉચ્ચાર અંતરાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : ભોજન માટે જતાં કે ભોજન કરતાં સાધુને વિષ્ટા આદિ થઇ જવા તેને ઉચ્ચાર નામના અંતરાય કહે છે. ૨૧ પ્રશ્ન ૧૪૧ : પ્રશ્નવણ અંતરાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : આઢાર કરતાં સાધુને મૂત્રનાે શ્રાવ થઈ જવાે તો પ્રશ્નવણ અંતરાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૪૨** : અભોજય–ગૃહપ્રવેશ અંતરાય કોને કહે છે ?

ઉત્તર : ભોજન અર્થે નિકળેલા સાધુના ચંડાળ વગેરે અસ્પૃશ્ય જીવોના ઘરમાં પ્રવેશ થઈ જવા તેને અભોજય ગૃહ-પ્રવેશ નામના અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૩ : પતન નામના અંતરાય કાેને કહે છે ? ઉત્તર : સાધુનું, મૂચ્છાં, બ્રમ, શ્રમ, રાગ વગેરે કારણાથી ભૂમિ ઉપર પડી જવું તેને પતન નામના અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૪ : ઉપવેશન નામના અંતરાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : અશક્તિ આદિ કારણાથી સાધુનું ભૂમિ ઉપર એસી જવું તેને ઉપવેશન નામના અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૫ : સંદંશ નામનાે અંતરાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ભોજનાર્થે પર્યાં ડેણમાં કે આઢાર સમયે કૂતરા, ખિલાડી વગેરે જાનવર સાધુને કરડે તેને સંદંશ અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૬ : ભૂમિસ્પર્શ અંતરાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : સિદ્ધભક્તિ કર્યા પછી સાધુના હાથ ભૂમિને અડી જાય તેને ભૂમિસ્પર્શ અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૭ : નિષ્ઠીવન નામના અંતરાય કહે છે?

ઉત્તર : આહાર કરતાં સાધુને કક્ષ, શુંક, લીંટ વગેરેનું નિકળી જવું તેને નિષ્ઠીવન નામના અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૮ : ઉદ્દરકૃમિનિર્ગમન અંતરાય કોને કહે છે?

ઉત્તર : માેઢામાંથી કે ગુદા દ્વારા સાધુના પેટમાં રહેલા ક્રીડાએાનું બહાર નિકળી આવવું તે ઉદરકૃમિનિર્ગમન અંતરાય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪૯ : અદત્તગ્રહણ નામના અંતરાય કાેને કહે છે? ઉત્તર : દાતારના આપ્યા વિના અથવા પાતે સંકેત કરીને આહાર, ઔષધિ આદિનું ગ્રહણ કરી લેવું તે અદત્તગ્રહણ અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫૦ : પ્રહાર નામના અંતરાય કયારે થાય છે ? ઉત્તર : પાતાના કે નિકટવર્તા અન્ય કાઈ જીવ ઉપર તલવાર, ભાલા આદિથી પ્રહાર કરવામાં આવે તે પ્રહાર નામના અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫૧ : ગ્રામદાહ અંતરાય કેવી રીતે છે ?

ઉત્તર : જે ગામની નજીક જ પોતાના નિવાસ હાય તે ગામમાં આગ લાગવી તે ગ્રામદાહ નામના અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫૨ : પાદ શ્રહણ અંતરાય કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : કાેઈ પણ વસ્તુને પગથી શ્રહણ કરવી તે પાદશ્રહણ અંતરાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫૩ : હસ્તગ્રહણ અંતરાય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઈ વસ્તુ જમીન ઉપર પડી જાય તાે તેને હાથ વડે ઉપાડીને ગ્રહણ કરવી તે હસ્તગ્રહણ નામના અંતરાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૫૪ :** આ અંતરાયેા કયા સમયથી કયા સમય સુધી ગણાય?

ઉત્તર : સાધુ જયારે ભિક્ષાર્થે નિકળે છે તે પહેલાં ભુક્તિચર્યા માટે સિદ્ધભક્તિ કરે છે. શ્રાવક દ્વારા આમંત્રણ મળતાં ભોજનશાળામાં સ્થિત થઈ ને બીજીવાર સિદ્ધભક્તિ કરે છે પહેલી સિદ્ધભક્તિના સમયથી માંડીને ભોજન સમાપ્ત થાય ત્યાં સુધીના સમયમાં ઉપર્યુક્ત અંતરાયા ગણાય છે, અને અમુક અંતરાયા બીજી સિદ્ધભક્તિથી આહારસમાપ્તિ વચ્ચે ગણવામાં આવે છે. તેમને જેમ આગમમાં કહ્યાં છે તેમ જાણવાં.

પ્રશ્ન ૧૫૫ : એષણા-સમિતિના શખ્દાર્થ શું છે ? ઉત્તર : એષણાના અર્થ શાધવું છે. ઉપર્યુક્ત વિધિથી નિદોર્ષ આહાર શાધવા અને આહાર દરમ્યાન જે સાવધાની હાય છે તેને એષણાસમિતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૬ : આદાનનિક્ષેપણ સમિતિ કોને કહે છે ક ઉત્તર : કમંડળ, પુસ્તક વગેરે યાગ્ય વસ્તુઓને લેતી-મૂકતી વખતે સાવધાની રાખવી, જેથી કાેઈ જીવને બાધા કે હિંસા ન થાય તેને આદાનનિક્ષેપણ સમિતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૭ : પ્રતિષ્ઠાપન સમિતિ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : જંતુરહિત યાગ્ય ભૂમિ કે જે મનુષ્યાનું ઉઠવા-એસવાનું નિયત સ્થાન ન હોય, ત્યાં સાવધાનીથી મળ મૂત્ર, કક્ષ, થૂંક, લીંટ આદિનું ક્ષેપણ કરવું તેને પ્રતિષ્ઠાપન સમિતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૮ : ગુપ્તિનામના ભાવસ વરવિશેષ કાેને કહે છે? ઉત્તર : સંસારના કારણ રાગાદિ દાેષાથી બચવા માટે, પાતાના આત્માને નિજ, સહજશુદ્ધ, આત્મતત્ત્વની ભાવના, ઉપ-યાગમાં સુરક્ષિત રાખવા, લીન કરવા તેને ગુપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫૯ : ગુપ્તિરૂપ ભાવસ વરની સાધનાના ઉપાય શું છે ? गाथा ३५ ३२५

ઉત્તર : મનાેગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ આ ત્રણ ગુપ્તિરૂપ ભાવસ વરના ઉપાય અથવા વિશેષા છે.

પ્રશ્ન ૧૬૦ : મનાેગુપ્તિ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : રાગાદિ ભાવાને ત્યાગવા અથવા સમીચીન ધ્યાનમાં લાગવું અથવા મનને વશ કરવું તે મનાેગુપ્તિ છે.

પ્રશ્ન ૧૬૧ : વચનગુપ્તિ કોને કહે છે?

**ઉત્તર**ઃ કઠોર વગેરે વચનાેના ત્યાગ કરવાે અથવા મોન ધારણ કરવું તેને વચનગુપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૨ : કાયગુપ્તિ કોને કહે છે.

**ઉત્તર** : સમસ્ત પાપેાથી દ્વર રહેવું અને શરીરની ચેષ્ટાએાની નિવૃત્તિ કરવી તેને કાયગુપ્તિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૩ : ધર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કોધાદિકપાયા ઉત્પન્ન કરવાવાળાં કારણાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થવાં છતાં પણ ઇચ્છા અને કલેશ પરિણામા ઉત્પન્ન ન થવાં અને સ્વભાવની નિર્મળતા બની રહેવી તેને અર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૪ : ધર્મ શખ્દના નિરુકિત અર્થ શું છે ? ઉત્તર : ધરતિ દ્તિ ધર્મ: = જધન્યપદથી હઠાવીને જે ઉત્તમ પદમાં ધારણુ કરાવે તેને ધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન १६૫ : જઘન્ય અને ઉત્તમ પદ કયા છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વ, રાગ, દ્વેષ વગેરેથી આત્માનું કહુષિત રહેવું તે જઘન્યપદ છે અને પરમપારિણામિકરૂપ, નિજ્યૈતન્ય-સ્વભાવના અવલંખનના ખળથી સ્વભાવના સ્વચ્છ વિકાસ થવા તો ઉત્કૃષ્ટ પદ છે. પ્રશ્ન ૧૬૬ : ધર્મના અંગ કેટલાં છે?

ઉત્તર : ધર્મના અંગ દસ છે:- (૧) ક્ષમા (૨) માર્દવ (૩) આર્જવ (૪) શૌચ પ્પ) સત્ય (૬) સંયમ (૭) તપ (૮) ત્યાગ (૯) આક્રિંચન્ય અને (૧૦) પ્રદ્મચર્ય.

પ્રશ્ન ૧૬૭ : ક્ષમા નામનું ધર્મનું અંગ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : ક્રોધનું કારણ સ્વયં ઉપસ્થિત થવાં છતાં, પાતે સમર્થ હાેવાં છતાં પણ બીજાને ક્ષમા કરી દેવી અને નિજ, ધ્રુવસ્વભાવના ઉપયાગના બળથી સંસારભ્રમણના કારણભૂત માેહાદિ ભાવાને શાંત કરીને પાતાને ક્ષમા કરી દેવી તેને ક્ષમા કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬૮ : માર્દ વ નામનું ધર્મનું અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જાતિ, કુળ, વિદ્યા, વૈભવ વગેરે વિશિષ્ટ હાેવાં છતાં પણ બીજાને તુચ્છ ન માનવાં, પાતે અહંકારભાવ ન ધરવાે અને નિજ, સહજસ્વભાવના ઉપયાગના બળથી, અપૂર્ણ વિકાસમાં અહંકારપણું સમાપ્ત કરીને પાતાની મૃદુતા પ્રગટ કરવી તેને માર્દવ ધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧૯ : આર્જવ નામનું ધર્મનું અંગ કાૈને કહે છે?

ઉત્તર : કાઇના પ્રતિ છળ, કપટના વ્યવહાર કે ભાવ ન કરવા તથા નિજ સરળ ચૈતન્યસ્વભાવના ઉપયાગથી સ્વભાવ-વિરુદ્ધ ભાવાના નાશ કરીને તાત્ત્વિક સરળતા પ્રગટ કરી દેવી તેને આર્જવધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૦ : શૌચ નામનું ધર્મનું અંગ કાેને કહે છે ? ઉત્તર : કાેઈ પણ વસ્તુની લાલચ કે તૃષ્ણા ન કરીને તથા નિજ, સ્વતઃસિદ્ધ, ચૈતન્યસ્વભાવના ઉપયાગના અળથી, गाया ३५ ३२७

ષરઉપયોગ નષ્ટ કરીને નિઃસંગ, સ્વચ્છ આત્માનુભવ કરવા તેને. શૌચષ્મ' કહે છે.

પશ્ચ ૧૭૧ : સત્ય નામતું ધર્મનું અંગ કાેને કહે છે? ઉત્તર : જે વચન અને ક્રિયાના નિમિત્તથી નિજ, સત્સ્વરૂપ અર્થાત્ સ્વરૂપની સન્મુખતા થાય તેને સત્યધર્મ કહેં છે તથા નિજ, અખંડ, સત્ના ઉપયાગથી નિજસ્વરૂપના ત્રૈકાલિક તત્ત્વના અનુભવ કરવા તેને સત્યધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯૨ : સંયમ નામનું ધર્મનું અંગ કોને કહે છે ? ઉત્તર : ઇન્દ્રિયસંયમ અને પ્રાણસંયમ દ્વારા સ્વ પર-હૈંસાથી નિવૃત્ત થવું અને નિજનિયત ચૈતન્યસ્વભાવના ઉપયોગથી પર્યાયદ્રષ્ટિઓને સમાપ્ત કરીને નિજસ્વરૂપમાં લીન થઈ જવું તેને સંયમધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૩ : તપ નામનું ધર્મનું અંગ કોને કહે છે ? ઉત્તર : રાગાદિના અભાવ કરવા વિવિધ કાયકલેશ અને મન તથા ઈચ્છાના નિરાધ કરવા અને નિત્ય, અંતઃપ્રકાશમાન, નિજ્ય્રદ્ધસ્વભાવના ઉપયાગથી, વિભાવને નિવૃત્ત કરીને સ્વભાવમાં તપવું –શાભયમાન રહેવું –તેને તપધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૪ : ત્યાગ નામનું મ ધર્મનું અંગ કોને કહે છે? ઉત્તર : જ્ઞાનાદિ દાન કરવાને, આબ્યંતર તથા બાહ્ય પરિગ્રહના ત્યાગ કરવાને તથા પરિગ્રહના ત્યાગ કરવાને તથા પરિગ્રહના ત્યાગ કરીને સહજ જ્ઞાન અને આનંદના અનુભવ કરવા તેને ત્યાગધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭૫ : આકિંચન્યધર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : રાગાદિ ભાવ, શરીર, કર્મો, સંપત્તિ વગેરે અધાંય પરભાવા પ્રત્યે " આ કાેઇપણ મારા બિલકુલ નથી" એવા અનુભવ કરવા તથા કેવળ, ચિન્માત્ર, નિજ-સ્વભાવના ઉપયાગના અળથી નિવિધ્લય અનુભવ કરવાને આકિંચન્યધર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૭૬** : ખ્રદ્માચર્ય નામનું ધર્મનું અંગ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : મૈથુન સંબંધી સૃક્ષ્મ વિકલ્પોથી પણ નિવૃત્ત થઈને, ગુરૂના આદેશ અનુસાર ચર્ચા કરવી અને આત્મસ્વરૂપમાં પ્રવૃત્તિ કરવી તથા પરખ્રદ્મસ્વરૂપ, નિજ ચૈતન્યસ્વભાવના ઉપયાગ વડે સર્વ પરભાવાથી નિવૃત્ત થઈને નિજબ્રહ્મમાં સ્થિત થવાને પ્રદ્માચર્યધર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૭**૭ : અનુપ્રેક્ષા નામના ભાવસ વરવિશેષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે પ્રકારે આ આત્મા પાતાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરે તે અનુસારનું પ્રેક્ષણ અર્થાત્ વારંવાર ચિંતવન અને અનુભૂતિ તેને અનુપ્રેક્ષા કહે છે.

> મશ્ચ ૧૭૮ : અનુપ્રેક્ષા કેટલા પ્રકારની છે? ઉત્તર : અનુપ્રેક્ષા ખાર પ્રકારની છે?

(૧) અનિત્ય-અનુપ્રેક્ષા (૨) અશરણ-અનુપ્રેક્ષા (૩) સંસાર-અનુપ્રેક્ષા (૪) એકત્વ-અનુપ્રેક્ષા (૫) અન્યત્વ-અનુપ્રેક્ષા (૬) અશુચિત્વ-અનુપ્રેક્ષા (૭) આશ્રવ-અનુપ્રેક્ષા (૮) સંવર-અનુપ્રેક્ષા (૯) નિર્જરા-અનુપ્રેક્ષા (૧૦) લેાક-અનુપ્રેક્ષા (૧૧) એાધિદુર્લભ અનુપ્રેક્ષા (૧૨) ધર્મ-અનુપ્રેક્ષા.

પ્રશ્ન ૧૯૯ : અનિત્ય-અનુપ્રેક્ષા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ધન, પરિવાર, શરીર, કર્મ અને રાગદ્રેષાદિક ભાવા આ બધું અનિત્ય છે એવી ભાવના કરવી તે અનિત્ય અનુપ્રેક્ષા છે.

પ્રશ્ન ૧૮૦ : આ અનિત્યભાવનાથી શું લાભ થાય છે ? ઉત્તર : ઉકત અનિત્ય-ભાવના ભાવવાવાળા આત્માને આ પદાર્થોના સંયોગ કે વિયાગ થતાં મમત્વ થતું નથી અને મમત્વ ન થવાથી ત્રૈકાલિક નિત્ય-જ્ઞાયકસ્વરૂપ નિજપરમાતમાની ભાવના થાય છે જેથી આ અંતરાતમા પરમ આનંદમય અવસ્થા પ્રાપ્ત કરે છે.

**પ્રક્ષ ૧**૮૧ : ધન, પરિવાર વગેરે સાથે શું આત્માને બિલકુલ સંખંધ નથી ?

ઉત્તર : પરમાર્થથી ધન, પરિવાર, શરીર, કર્મ અને રાગાદિ વિભાવાની સાથે આત્માને કાંઈ જ સંખંધ નથી.

પ્રશ્ન ૧૮૨ : તો સંબંધની કલ્પના કેવી રીતે ઉપજ? ઉત્તર : ધન, પરિવારના સંબંધતા ઉપચરિત અસદ્-ભૂત-વ્યવહારથી છે, શરીર, કર્મના સંબંધ અનુપચરિત અસદ્-ભૂત વ્યવહારથી છે અને રાગાદિ વિભાવના સંબંધ માત્ર અશુદ્ધ-નિશ્ચયનયથી જીવની સાથે છે. અસદ્ભૂતના તા આત્મામાં અત્યંત અભાવ છે, અશુદ્ધ પર્યાય ઔષાધિક અને ક્ષણવર્તા પરિણમન છે.

પ્રશ્ન ૧૮૩ : અશરણ અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે ! ઉત્તર : દેવ, સુભટા, મિત્રો, પુત્રા, મણુ, મંત્ર, તત્ર, આશીર્વાદ, ઔષધ વગેરે કાંઈ પણ મરણ સમયે અથવા વેદના આદિના સમયમાં ખરેખર શરણરૂપ નથી એવી ભાવાના કરવી તેને અશરણુ-અનુપ્રેક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૪ : આ અશરણ-ભાવનાથી શું લાભ થાય છે ? ઉત્તર : અહારના પદાર્થોનું શરણુ માનવાના અભિપ્રાય મટવાથી જીવ, શાશ્વત શરણભૂત નિજશુદ્ધ આત્માનું શરણુ પ્રાપ્ત કરી લે છે જેથી આ અંતરાત્મા ભય અને નિદાનબાધાથી રહિત થઈ સહજ-આનંદના અનુભવ કરે છે.

પ્રશ્ન ૧૮૫ : સંસાર અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે?

ઉત્તર : આ જીવ, અનાદિકાળથી દ્રવ્યપરિવર્તન, ક્ષેત્ર-પરિવર્તન કાળપરિવર્તન, ભવપરિવર્તન અને ભાવપરિવર્તન એમ પાંચ પ્રકારના પરિભ્રમણામાં અનેક પ્રકારના દુઃખા માત્ર અજ્ઞાનથી ભાગવતા આવે છે. એ પ્રકારનું ચિંતવન કરવું તે સંસાર-અનુપ્રેક્ષા છે.

પ્રશ્ન ૧૮૬ : દ્રવ્યપરિવર્તન અથવા દ્રવ્યસં સાર શું છે? ઉત્તર : પરિવર્તનનું બીજાં નામ પરિભ્રમણ છે. આ પરિવર્તનોમાં મુખ્ય વાત એ જ જાણવાની છે કે આવા પરિ-ભ્રમણમાં જીવના આટલા બધા કાળ વીતી ગયા આ પરિવર્તનોના વર્જીનમાં ભ્રમણના સમયના પરિચય કરાવવામાં આવ્યા છે. દ્રવ્યપરિવર્તનનું વર્જીન એ પ્રકારે છે. (૧) નાકમંદ્રવ્ય પરિવર્તન (૨) કર્મદ્રવ્યપરિવર્તન આમાંથી નાકમંદ્રવ્યપરિવર્તનનું સ્વરૂપ પહેલાં સમજ લેવા યાગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૮૭ : નાેકર્મદ્રવ્યપરિવર્તનના અર્થ શું છે? ઉત્તર : નાેકર્મના અર્થ છે શરીર. જેમ કે કાેઈ જીવે

યથાસંભવ તીવ્રમંદ મધ્યમ ભાવવાળી સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ષુ-યુક્ત નાકર્મવર્ગ હાં ઓને શરીરરૂપે ગ્રહ્ક કરી પછી, અન્યસમયે તે ખરી ગઈ પરંતુ અનેક અગૃહીત નાકમવર્ગ હાં ઓને ગ્રહ્ક કરી આ પ્રમાણે અનં તવાર અગૃહીત નાકર્મવર્ગ હાં એને ગ્રહ્ક કરી ને એક વાર મિશ્રવર્ગ હાં ઓને ગ્રહ્ક કરીને એક વાર મિશ્રવર્ગ હાં ઓને ગ્રહ્ક કરીને એક વાર મિશ્ર (ગૃહીત-અગૃહીત) વર્ગ હાં ઓને ગ્રહ્ક કરી. આ રીતે જ્યારે અનં તવાર મિશ્રવર્ગ હાં ઓને ગ્રહ્ક કરી લે ત્યારે એક વાર ગૃહીતવર્ગ હાં ઓને ફરીથી ગ્રહ્કા તમિશ્રવર્ગ હાં ઓની રીતથી ગૃહીતવર્ગ હાં ઓને ફરીથી ગ્રહ્કા કરી. આ પ્રમાણે કરતાં કરતાં જ્યારે અનં તવાર ગૃહીતવર્ગ હાં એક લાગ પૂરા થયારે નાકમેં દ્રવ્યપરિવર્તનના ચાર ભાગમાંથી એક ભાગ પૂરા થયા ગહાય. આ ભાગને અગૃહીત મિશ્રગૃહીતકમગ્રહ્ક કંદે છે.

કરી, તે જવે મિશ્રવર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી. અનંત વાર મિશ્રગ્રહણ કરીને એક વાર અગૃહીત વર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી. પછીથી અનંત મિશ્રગ્રહણ કરીને અગૃહીતવર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી. આ રીતે અનંતવાર અગૃહીત વર્ગણાઓને ગ્રહણ કર્યા પછી એક વાર ગૃહીતવર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી. મિશ્ર-અગ્રહીત ગ્રહણ કમપૂર્વક ગૃહીતવર્ગણાઓનું જ્યારે અનંતવાર ગ્રહણ શર્ધ જાય ત્યારે નાકમંદ્રવ્યપરિવર્તનના એ ભાગ પૂરા શાય છે. આ બીજા ભાગને મિશ્રઅગૃહીતગૃહીતકમંગ્રહણ કહેવાય છે.

કરી, તે જીવે મિશ્રવર્ગ હાઓને ગ્રહે છું કરી. અનંતવાર મિશ્રવર્ગ હાઓને ગ્રહે છું કરીને એક વાર ગૃહીતવર્ગ હાએોને ગ્રહે હું કરી ફરીથી અનંતવાર મિશ્રગ્રહે હું કર્યા બાદ, એક વાર ગૃહીતવર્ગ ધારોને ચહુ કરી. આ રીતથી, મિશ્રગૃહીત, ચહુ પૂર્વ ક અનં તવાર ગૃહીતવર્ગ ધારોને ચહુ કર્યા પછી એક વાર અગૃહીતવર્ગ ધારોને ચહુ કર્યા પછી એક વાર અગૃહીતવર્ગ ધારોનું ચહુ કર્યું. આમ કરતાં કરતાં જ્યારે અનં તવાર અગૃહીતવર્ગ ધારોનો કર્યું ચહુ થઈ જાય ત્યારે નાકમે-દ્રવ્યપરિવર્તના ત્રધ લાગ પૂરા થઈ જાય છે. આ ત્રીજ લાગનું નામ મિશ્રગૃહીતઅગૃહીતકમેં ચહુ છે.

ફરી, તે જવે ગૃહીત નાકમંવર્ગાણાઓને ગ્રહણ કરી. અનંતવાર ગૃહીતવર્ગાણાઓનું ગ્રહણ કરીને એક વાર મિશ્ર વર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી. અનંતવાર ગૃહીતવર્ગાણાઓનું ગ્રહણ કરી અક વાર મિશ્રવર્ગાણાઓને ગ્રહણ કરી. આ રીતથી અનંતવાર મિશ્રવર્ગાણાઓને ગ્રહણ કરી. આ રીતથી અનંતવાર મિશ્રવર્ગાણાઓનું ગ્રહણ થઈ ગયા બાદ એક વાર અગૃહીતવર્ગાણાઓનું ગ્રહણ કર્યું. આ પ્રકારે ગૃહીતમિશ્ર—અગૃહીત ગ્રહણપૂર્વક જ્યારે અનંતવાર અગૃહીત નાકમં-વર્ગણાઓનું ગ્રહણ થઈ જાય ત્યારે નાકમંદ્રવ્યપરિવર્તનના ચોથા ભાગ પૂરા થઈ જાય છે. આ ચાથા ભાગનું નામ ગૃહીત-મિશ્રતમિશ્રઅગૃહીતકમગ્રહણ છે.

આના પછી; આ નાકર્મદ્રવ્યપરિવર્તનની શરૂઆતના પ્રથમ સમયમાં, જે ભાવવાળાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ષુ યુક્ત નાકર્મવર્ગ હ્યાંઓનું શ્રહે હ્યું, તે શુદ્ધ ગૃહીતનાકર્મદ્રવ્ય જ્યારે આ છવના શ્રહે હ્યુમાં આવે ત્યારે એક નાકર્મદ્રવ્યપરિવર્તન પૂરૂં થાય છે. આ એક પરિવર્તનમાં, શરૂઆતથી માંડીને અંત સુધી જેટલા કાળ લાગે, તેટલા કાળ વ્યતીત થાય છે. આ ક્રમથી વિરુદ્ધ, વચ્ચે, અનંતવાર ગમે તેમ વર્ગ હાઓનું શ્રહે હ

333

થતું રહે તે અહીં ગણવું નહીં (પરંતુ આ ક્રમપૂર્વકનું જ ગણવું).

આવાં આવાં અનંત નાેકર્મદ્રવ્યપસ્વિર્તન આ જવે કર્યાં છે.

પ્રશ્ન ૧૮૮ : કર્મ દ્રવ્યપરિવર્તનના સમય કેટલાે છે ? ઉત્તર : ઉપર જેમ નાેકર્મવર્ગ હાુઓ ગહ્યા, તે પ્રમાહ્યુ, કર્મવર્ગ હાુઓને ગહ્યાને, કર્મદ્રવ્યપરિવર્તનનું વિવરહ્યુ સમજ લેવા યાગ્ય છે. આ પ્રમાહ્યુ, ચાર ભાગપૂર્વક, કર્મદ્રવ્યપરિવર્તન થવામાં જેટલાે સમય લાગે, તેટલાે સમય, એક કર્મદ્રવ્ય-પરિવર્તનનાે જાહ્યું

આવાં આવાં અનંત કર્મ દ્રવ્યપરિવર્ત ના આ જવે કર્યાં છે.

પ્રશ્ન ૧૮૯ : ક્ષેત્રપરિવર્ત નના કાળ કઈ રીતે જાણી શકાય ?

ઉત્તર : ક્ષેત્રપરિવર્ત નના કાળ એ પ્રકારથી જાણવામાં આવે છે (૧) સ્વક્ષેત્રપરિવર્ત ન અને (૨) પરક્ષેત્રપરિવર્ત ન.

પ્રશ્ન ૧૯૦ : સ્વક્ષેત્રપરિવર્ત નનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉત્તર : અહીં સ્વ એટલે જવ, અને તેથી, આ પરિવર્તનનું સ્વરૂપ જીવના નિજક્ષેત્ર એટલે સ્વપ્રદેશપ્રમાણુ એટલે શરીરની અવગાહનાથી જાણવું. જીવની જઘન્ય અવગાહના ઘનાંગુલના અસંખ્યાત ભાગ પ્રમાણુ છે. આટલી અવગાહનાથી જીવે દેહ ધારણુ કર્યો, પછી, આ અવગાહનામાં જેટલા પ્રદેશ છે તેટલી વાર, તેટલી જ અવગાહનાવાળું શરીર ધારણુ કરે પછી, એક એક પ્રદેશ વધતી વધતી અવગાહનાઓને ક્રમથી

ધારણુ કરતાં કરતાં મહામત્સત્યની ઉત્કૃષ્ટ (૧૦૦૦ યાજન લાંબા ૫૦૦ યાજન પહાળા અને ૨૫૦ યાજન ઉંચા) અવગાહના સુધીની અધી અવગાહનાએા ધારણુ કરે તેને સ્વક્ષેત્ર–પરિવર્તન કહે છે. આમાં જેટલા કાળ વ્યતીત થાય તેને સ્વક્ષેત્રપરિવર્તનકાળ કહે છે. આ દરમ્યાન, વચ્ચે, ક્રમવિરુદ્ધ જે જે અવગાહનાએા પ્રાપ્ત થાય છે તે અહીં ગણવી નહીં.

આવાં આવાં અનંત ક્ષેત્રપરિવર્તન આ જવે કર્યાં.

પ્રશ્ન ૧૯૧ : જે જીવાએ, નિગાદના શરીરને છાેડીને બીજું શરીર ગ્રહણ નથી કર્યું તેમનું ક્ષેત્રપરિવર્તન કેવી રીતે થઈ શકે છે?

ઉત્તર : જે જ્વાએ હજ સુધી નિગાદપર્યાયને કદાપિ છાડી નથી તે જ્વાને જો કે ક્ષેત્રપરિવર્તન હાતું નથી, તા પણ બીજા જ્વાના, અનંતસ્વક્ષેત્રપરિવર્તનમાં જેટલા કાળ વ્યતીત થયા, તેટલા, એટલે કે અનંતકાળ, નિગાદના જ્વાના પણ સંસારપરિભ્રમણમાં વ્યતીત થયા છે.

**પ્રક્ષ ૧૯૨** : પરક્ષેત્રપરિવર્ત નનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉત્તર : પરક્ષેત્રના અર્થ આકાશક્ષેત્ર થાય છે. કાેઈ જવ જઘન્ય અવગાહના ધારણ કરીને લાેક અર્થાત્ લાેકાકાશના આઠ મધ્યપ્રદેશાને પાતાના શરીરના મધ્યના આઠ પ્રદેશરૂપે વ્યાપ્ત કરીને ઉપજયા. ત્યાર પછી, આ અવગાહનામાં જેટલાં પ્રદેશ છે તેટલી વાર, તેટલી જ અવગાહના લઈ ને, તે જ સ્થાન પર, તે જ રીતથી તે જીવે જન્મ ધારણ કર્યા પછી લાેકના એક પ્રદેશને વધારતાં વધારતાં કમથી, આખા લાેકમાં જન્મ ધારણ કરે તે પરિવર્તનને પરક્ષેત્રપરિવર્તન કહે છે. આમાં જેટલાે

કાળ વીતે તેટલા પરક્ષેત્રપરિવર્ત નનાે કાળ જાણવાે. વચમાં, ગમે તેટલી વાર, ક્રમવિરુદ્ધ ઉપજે તેની ગણતરી અહીં કરવી નહીં.

આવાં આવાં અનંત પરક્ષેત્રપરિવર્તન આ જીવે કર્યાં છે.

**પ્રશ્ન ૧૯૩**ઃ અનાદિ નિત્યનિગાદના જીવોને શું આ પરક્ષેત્રપરિવર્તન હાય છે<sup>?</sup>

ઉત્તર : અનાદિ નિત્યનિગોદના જીવોને પણ આ પર-ક્ષેત્રપરિવર્તન હોય છે, કારણ કે આમાં લોકના એક એક પ્રદેશ ક્રમથી ઉત્પન્ન થવાની વાત છે, શરીરની અવગાહનાના આમાં ક્રમ નથી.

**પ્રશ્ન ૧૯૪** : કાળપરિવર્ત નનું શું સ્વરૂપ છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : કાઈ જીવ ઉત્સર્પિણીકાળના પ્રથમ સમયમાં ઉત્પન્ન થયા. પછી અન્ય ઉત્સર્પિણીકાળના બીજા સમયમાં ઉત્પન્ન થયા. આ જ પ્રકારે અન્ય અન્ય ઉત્સર્પિણીકાળના ત્રીજા, ચાથા વગેરે સમયામાં ઉત્પન્ન થયા. આ પ્રકારે ઉત્સર્પિણીકાળ અને અવસર્પિણીકાળના વીસ કાેડાકાેડીસાગરના જેટલાં સમય છે તે બધામાં ક્રમથી ઉત્પન્ન થયા અને મર્યા આની વચ્ચે અને ત વાર અન્ય અન્ય સમયમાં (ક્રમવિરુદ્ધ) જન્મ્યા અને મર્યા તે ગણતરીમાં લેવું નહીં. આમાં જેટલા સમય વ્યતીત થયા તેટલા કાળ એક કાળપરિવર્તનના જાણવી.

આવાં આવાં અનંત કાળપરિવર્તન આ જીવે કર્યાં છે.

**પ્રક્ષ ૧૯૫** : ભવપરિવર્ત નનું શું સ્વરૂપ છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : ગતિને ભવ કહે છે. ચારે ગતિઓમાં વિશિષ્ટ ક્રમથી ઉપજવું તેને ભવપરિવર્તન કહે છે. જેમકે કાેઈ જીવ તિય ચની જઘન્ય આયુ એક અંતમું હૂર્તમાં લઈને ઉપજ્યા. પછી અંતમું હું તમાં જેટલાં સમય છે તેટલી વાર એટલાં જ આયુષ્યથી ઉપજ્યા. પછી ક્રમથી એક એક સમય અધિક આયુષ્ય લઈને તિય ચમાં ઉત્પન્ન થઈને ત્રણ પલ્યની પૂર્ણું- આયુવાળા થયા. આ તિય ચ પરિવર્તન છે. આ સિવાય, ક્રમ વિરુદ્ધ બીજી અનંતીવાર જન્મે તેની અહીં ગણતરી કરવી નહીં.

કાઈ જવ નકરની જ ઘન્ય આયુ દસહજાર વર્ષની લઈ ને ઉપજ્યા. પછી દસ હજાર વર્ષના જેટલાં સમય છે તેટલી વાર દસ હજાર વર્ષની જઘન્ય આયુષ્ય લઈ ને જન્મ્યા પછીથી એક એક સમયની અધિક આયુષ્ય લઈ ને ઉત્પન્ન થતા થતા ઉત્કૃષ્ટ તેત્રીસ સાગર પ્રમાણ આયુષ્યવાળા થઈ જન્મ્યા. આની વચ્ચે, નરક સિવાયની બીજ અનેક મનુષ્ય તિર્યં ચાદિ ગતિઓમાં ઉત્પન્ન થયા તેમ વળી કમવિરુદ્ધ અનેકવાર નરકની આયુષ્ય લઈ ઉત્પન્ન થયા તે ઇત્યાદિની આમાં ગણતરી કરવી નહીં. આ એક નરક-લવપરિવર્તન થયું.

આ પ્રમાણે મનુષ્યભવપરિવર્તાન પણ સમજ લેવું; તેમાં જઘન્ય આયુષ્ય અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ત્રણ પલ્ય હાય છે.

નરકભવપરિવર્તાની જેમ દેવભવપરિવર્તન પણ સમજ લેવું પરંતુ ત્યાં ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યમાં એકત્રીસ સાગર સુધી જ લેવું કારણ કે તેથી આગળની સ્થિતિની દેવની આયુષ્ય માત્ર સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જવાને જ હાય છે.

આ પ્રકારે, આ ચારેય ભવપરિવર્તાનામાં જેટલા સમય લાગે છે તેટલા કાળ ભવપરિવર્તાનના જાણવા.

આવાં આવાં અનંત ભવપરિવર્તાના આ જવે કર્યાં છે.

પ્રશ્ન ૧૯૬ : અનાદિ નિત્યનિગાદના જીવાને આ પરિ-વર્તનકેવી રીતે સંક્ષવે છે ?

ઉત્તર : અનાદિ નિત્યનિગાદના જીવાને આ પરિવર્તન તા નથા હાતું પરંતુ અન્ય જીવાના અનંત ભવપરિવર્તનામાં જેટલા કાળ વ્યતીત થયા તેટલા કાળ તેમના પણ વ્યતીત થયા છે.

પ્રશ્ન ૧૯૭ : ભાવપરિવર્ત નનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉત્તર : કર્મોની યથાસ ભવ જઘન્યસ્થિતિથી માંડીને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના અ ધના કારણભૂત ભાવાના ક્રમિક પરિવર્તનને ભાવપરિવર્તન કહે છે. તે નીચે પ્રમાણે છે.

કર્મોનું એક સ્થિતિઅ ધસ્થાન થવા માટે અથવા વધવા માટે અસંખ્યાત લાેકપ્રમાણુ અસંખ્યાત કષાય અધ્યવસાયસ્થાન થઈ જાય છે. એક કષાયઅધ્યવસાય–સ્થાન થવા માટે અસંખ્યાત લાેકપ્રમાણુ અસંખ્યાત અનુભાગબ ધ–અધ્યવસાયસ્થાન થઇ જાય છે. એક અનુભાગબ ધ-અધ્યવસાયસ્થાન થવા માટે શ્રેણીના અસંખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણુ અસંખ્યાત યાેગસ્થાન થઈ જાય છે.

હવે પ્રકૃત ક્રમપરિવર્ત નો વિચાર કરીએ :-જેમ કે એક જીવને જ્ઞાનાવરણીયની જન્દાય સ્થિતિના બધ થયા. તેને યાગ્ય જદ્યન્યયાગસ્થાન, જદ્યન્ય અનુભાગ બધ અધ્યવસાય સ્થાન રર અને જઘન્ય કષાયઅધ્યવસાય સ્થાન થયાં. આ પછી, અસંખ્યાત યાગસ્થાન થયા પછી, એક અનુભાગળં ધ અધ્યવસાયસ્થાન વધ્યું, અને તે રીતે, અસંખ્યાત અનુભાગળં ધઅધ્યવસાય સ્થાન થયા પછી એક કષાયઅધ્યવસાયસ્થાન વધ્યું અને એ રીતે અસંખ્યાત કષાયઅધ્યવસાયસ્થાન થયાં પછી જ્ઞાનાવરણ કર્મનું આગળનું એક સ્થિતિઅં ધસ્થાન થયું. આ પ્રકારે યાગસ્થાન-અનુભાગખં ધ-અધ્યવસાયસ્થાન-કષાયઅધ્યવસાયસ્થાન વધતાં સ્થિતિસ્થાન વધ્યું. જ્યારે જ્ઞાનાવરણની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું અં ધસ્થાન અં ધાઈ જાય ત્યારે જ્ઞાનાવરણ સં અં ધી સ્થિતિસ્થાનાનું વિવરણ થયું. આ જ પ્રકારે યથાસંભવ અધાં કર્મોની જઘન્યસ્થિતિથી માંડીને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સુધી સમજ લેવું. આ અધાં મળીને એક ભાવપરિવર્તન થાય છે. આમાં જેટલા સમય નીતે છે તેટલા સમયને એક ભાવપરિવર્તન કહે છે.

આવાં આવાં અનંત ભાવપરિવર્તન આ જીવે કર્યાં છે. પ્રશ્ન ૧૯૮ : અનાદિનિત્યનિગાદના જીવાને ભાવપરિ-વર્તન કેવી રીતે સંભવે છે?

ઉત્તર : કર્માની યથાસ લવ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઅ ધને યેાગ્ય દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, અસંગ્ની-પ ચેન્દ્રિય અને સંગ્ની-પ ચેન્દ્રિયના, લવ પ્રાપ્ત ન હાેવાથી, બધા સ્થિતિસ્થાન ન હાેવાથી, આ નિગાદના જવાને જો કે ભાવપરિવર્તન નથી હાેતું તાે પણ બીજા જવાના આમાં જેટલા કાળ વ્યતીત થયાે તેટલા કાળ તેમના પણ વ્યતીત થયા છે એમ સમજવું.

પ્રેશ ૧૯૯ : આ પાંચ પ્રકારના પરિવર્તનોના કાળ વધતા-ઓછા છે કે એક સરખા ?

३३९

ઉત્તર : દ્રબ્યપરિવર્તનથી અનંતગુણા કાળ ક્ષેત્રપરિ-વર્તનના છે, ક્ષેત્રપરિવર્તનથી અનંતગુણા કાળ કાળપરિવર્તનના છે, કાળપરિવર્તનથી અનંતગુણા કાળ ભવપરિવર્તનના છે અને ભવપરિવર્તનથી અનંતગુણા કાળ ભાવપરિવર્તનો છે.

પ્રશ્ન ૨૦૦ : આ સંસાર-અનુપ્રેક્ષાથી શું લાભ થાય? ઉત્તર : નિજ શુદ્ધ આત્મતત્વની ભાવના વિના, અજ્ઞાનથી, આ જવે આવાં અનેક પ્રકારનાં નામદેહાદિને ધારણુ કરી, વિવિધ પ્રકારના ભાવો કરી, ચાર ગતિઓમાં ભટકી, નામકમાંને બાંધીને ભયંકર દુ:ખ ભાગવ્યાં. હવે જો આવાં દુ:ખ ન ભાગવવા હાય તો સંસારના દુ:ખોના નાશ કરનારી, નિજશુદ્ધ આત્માની ભાવના ભાવવી જોઈએ. આ હિત–કર્તાં વ્યની પ્રેરણા સંસાર અનુપ્રેક્ષાથી મળે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૧ : એકત્વ-અનુપ્રેક્ષા કાને કહે છે?

ઉત્તર : સુખ-દુ:ખ, જીવન-મરણ વગેરે બધી અવસ્થા-એામાં હું એકલા જ છું, સંસારમાર્ગના કર્તા પણ હું એકલા જ છું અને માક્ષમાર્ગના કર્તા પણ હું એકલા જ છું. આ પ્રકારે ચિંતવન કરવું અને દ્રવ્યકર્મ, નાકર્મ અને ભાવકર્મથી રહિત જ્ઞાયકભાવરૂપ, એક નિજ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવના કરવી તેને એકત્વઅનુપ્રેક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૨ : આ ભાવનાથી શું લાભ છે?

ઉત્તર : એકત્વભાવનાથી દુઃખાની શાંતિ થઈ સહજ આનંદ પ્રગટ થાય છે. દુઃખ વિકલ્પાેથી ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેની ઉત્પત્તિ કાેઈ ને કાેઈ પરપદાર્થના સંબંધથી, તેમાં ઉપયોગ લગાડવાથી થાય છે, માટે સહજ જ્ઞાન-આનંદ સ્વરૂપ નિજાત્માના એકત્વમાં ઉપયાગ લાગતાં નિર્વિકાર, અનાકુળતારૂપ, અનુપમ આનંદ પ્રગટ થાય જ છે.

પ્રશ્ન ૨૦૩ : અન્યત્વ-અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે ?

ઉત્તર : દેહ, કુટુંખ, વૈભવ, ઇન્દ્રિયસુખ વગેરે સમસ્ત પરભાવા મારાથી જુદાં છે, તેથી હેય છે, એ પ્રકારની ભાવનાને અન્યત્વ અનુપ્રક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦૪ : ઇન્દ્રિયસુખ મારાથી જુદું કેવી રીતે છે? ઉત્તર : હું નિર્વિકાર, ધ્રુવ, ગૈતન્યચમત્કારમાત્ર, કારણ-સમયસાર છું અને આ ઈન્દ્રિયસુખ કર્મને આધીન અને સ્વભાવવિરુદ્ધ હાેવાથી વિકાર છે અને નાશવંત છે. આ કારણથી, હું ઇન્દ્રિયસુખથી પણ ભિન્ન છું.

પ્રશ્ન ૨૦૫ : અન્યત્વ અનુપ્રેક્ષાથી શું લાભ છે? ઉત્તર : પરભાવાની ભિન્નતા જાણવાથી, આત્માને, પરવસ્તુઓમાં હિતછુદ્ધિ થતી નથી અને પરમહિતકારી નિજ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વમાં ભાવના જાગૃત થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૦૬ : એકત્વ-અનુપ્રેક્ષા અને અન્યત્વ-અનુપ્રેક્ષા અન્નેના વિષય એકત્વની ભાવના છે, તા અન્નેમાં શું તફાવત રહ્યો ?

ઉત્તર : એકત્વ ભાવનામાં તો વિધિરૂપથી નિજાત્મતત્વના ઉપયોગ કરવામાં આવે છે અને અન્યત્વભાવનામાં અન્યના નિષેધરૂપે નિજાત્મતત્ત્વના ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારે, આ બે ભાવનાઓમાં અંતર જાણવું.

**૫શ ૨૦૭** : અશુચિત્વ અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે?

ઉત્તર : રજવીર્થ રૂપ મળથી ઉત્પન્ન, મળને જ ઉત્પન્ન કરનાર, મળથી જ ભરેલાં દેહની અપવિત્રતાનું ચિંતવન કરવું અને અપવિત્ર દેહથી વિરક્ત થઇ, સહજ-પવિત્ર, ચૈતન્ય-સ્વભાવની ભાવના કરવી તેને અશુચિત્વ-અનુપ્રેક્ષા કહે છે.

મક્ષ ૨૦૮ : અશુચિત્વ અનુપ્રેક્ષાથી શું લાભ થાય છે? ઉત્તર : દેહની અશુચિની ભાવનાથી દેહ ઉપરથી રાગ ઘટે છે અને દેહથી વિરકત થતાં દેહસંચાગાની પણ ત્વરાથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે. આમ થતાં, પરમ પવિત્ર નિજબ્રહ્મમાં સ્થિતિ થતાં, એ અંતરાતમાં, સર્વ દુ:ખાેથી મુકત થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૦૯: આશ્રવ-અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે?

ઉત્તર : મિથ્યાત્વ, કષાય વગેરે વિભાવાના કારણથી જ આશ્રવ થાય છે. આશ્રવ જ સંસાર અને સમસ્ત દુઃખાનું મૂળ છે એ પ્રકારથી મિથ્યાત્વ કષાયાદિ આશ્રવામાં થવાવાળાં દોષાનું ચિંતવન કરવું અને નિરાશ્રવ, નિજ પરમાત્વતત્ત્વની ભાવના કરવી તેને આશ્રવ-અનુપ્રેક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨ ૦: આશ્રવ—અનુપ્રેક્ષાથી શું લાભ થાય છે? ઉત્તર: આશ્રવના દોષાનું બરાબર જ્ઞાન થતાં અને તેનાથી દૂર થવાના ચિંતવનના ક્ળસ્વરૂપે, આ આત્મા નિરાશ્રવ, નિજાત્મતત્ત્વના ઉપયોગના અળ વડે આશ્રવાથી નિવૃત્ત થાય છે અને અનંતસુખ આદિ અનંતગુણાથી ભરપુર સિદ્ધ—અવસ્થાના અધિકારી થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧૧ : સંવર-અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે પ્રમાણે, વહાણના છિદ્રો અંધ થતાં પાણી અંદર આવતું અંધ થઈ જાય છે અને કિનારા પાસેના ગામે પહેાંચી જાય છે; તે પ્રમાણે, શુદ્ધાત્મસંવેદનના અળથી, આશ્રવ-રૂપી છિદ્રો અંધ થઈ જતાં, કર્મોના પ્રવેશ અંધ થઈ જાય છે; જેથી આત્મા અનંતજ્ઞાનાદિથી ભરેલાં મુક્તિનગરને પ્રાપ્ત કરી લે છે ઉપર પ્રમાણે, સંવરના ગુણાનું ચિંતવન કરીને પરમસંવરસ્વરૂપ નિજ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવના કરવી તે સંવર-અનુપ્રેક્ષા છે.

પ્રશ્ન ૨૧૨ : સ વર-અનુપ્રેક્ષાથી શું લાભ ?

ઉત્તર : પરમસંવરસ્વરૂપ, નિજશુદ્ધ, કારણપરમાત્માની ભાવનાથી આશ્રવની નિવૃત્તિ થાય છે. સંવરતત્ત્વ માેક્ષમાર્ગનું મૂળ છે, તેની સિદ્ધિ થતાં માેક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧૩ : નિર્જરા અનુપ્રેક્ષા કોને કહે છે?

ઉત્તર : "જેમ અછાં થવાથી, પેટમાં લેગા થયેલા ખગાડ, આહારના ત્યાગ, કરી ઔષધિ લેવા વડે બહાર, નિકળી જાય છે અર્થાત્ નિર્જરી જાય છે; તેમ અજ્ઞાન વડે થયેલા કર્મ સંચય, જ્યારે આત્મા મિથ્યાત્વરાગાદિને છાડીને, સુખદુ:ખમાં સમતાધારણ-રૂપ ઔષધિને સેવે છે, ત્યારે તે કર્મ મળરૂપ સંચય દૂર થઈ જાય છે અર્થાત્ નિર્જરી જાય છે અને આત્મા પરમસુખી થઈ જાય છે." આ પ્રકારે નિર્જરાતત્ત્વનું ચિંતવન કરવું અને સ્વભાવની ભાવના કરવી તે નિર્જરા–અનુપ્રેક્ષા છે.

> પ્રશ્ન ૨૧૪ : નિજેરા-અનુપ્રેક્ષાથી શું લાલ ? ઉત્તર : શુદ્ધોપયાગરૂપ નિજેરા પરિણામાના અળથી

એકદેશ મુકત થઈ, ક્રમે કરીને, સર્વથા મુકત થઈ જાય છે, આ રહસ્થના જ્ઞાતાઓને નિર્જરા અનુપ્રેક્ષાથી કલ્યાણમાર્ગની પ્રગતિ માટે અંતઃપ્રેરણા મળે છે.

પ્રશ્ન ર ૧૫ : લાક-અનુપ્રેક્ષા કાને કહે છે?

ઉત્તર : લાેકની રચનાના વિચાર કરતાં કરતાં, લાેકના આવાં આવાં સ્થાનામાં આ જવ માત્હભાવને વશ થઇ અનં તવાર ઉત્પન્ન થયા એવું ચિંતવન કરવું અને સ્વભાવથી અજન્મા અને અનાદિ-સિદ્ધ, ચૈતન્યસ્વરૂપ, નિજનિશ્ચયલાેકની ભાવના કરવી તેને લાેક-અનુપ્રેક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૧૬ : લાેકને કાેેે અનાવ્યા ?

ઉત્તર : સમસ્ત દ્રવ્યાના સમુહને લાક કહે છે. આખા આકાશમાં, જેટલા દ્રવ્યા દેખાય છે અને અસ્તિત્વમાં છે, તે બધાય દ્રવ્યાના સમુહના પિંડને લાક કહેવાય છે. બધા દ્રવ્યા સ્વતઃસિદ્ધ છે તેથી લાક પણ સ્વતઃસિદ્ધ છે. તેને કાઈએ અનાવ્યા નથી. મતલબ કે બધા દ્રવ્યા પાતપાતાના પરિણામ કરે છે તેથી બધા દ્રવ્યા વડે લાક અન્યા છે.

પ્રશ્ન ૨૧૭ : લાેકના આકાર કેવા છે?

ઉત્તર : સાત પુરૂષા એકબીજાની પાછળ કમર ઉપર હાથ મૂકીને તથા પગ પહેાળા કરીને ઉભા રહે અને જે આકાર અને તે આકાર લાેકના છે; માત્ર માેઢા જેટલા આકાર છાેડી દેવાે.

પ્રશ્ન ૨૧૮ : લાેકનું વિસ્તારક્ષેત્ર કેટલું છે?

ઉત્તર : લાેકના વિસ્તાર ૩૪૩ ઘનરાજૂ છે. એક રાજૂ અસંખ્યાત ચાજનના થાય છે. એક ચાજન ૨,૦૦૦ ગાઉના ગાઉનાે થાય છે. એક ગાઉ લગભગ અઢી માઈલનાે થાય છે. લાેકનાે વિસ્તાર લાેકના ત્રણ ભાગ કરીને વિશેષપણે સમજવાે.

પ્રશ્ન ૨૧૯ : લેોકના ત્રણ ભાગ કયા કયા છે?

ઉत्तर : લેાકના ત્રણ ભાગ આ પ્રમાણે છે : (૧) અધાલાક (૨) મધ્યલાક (૩) ઉર્ધ્વલાક /

પ્રશ્ન ૨૨૦ : અધાલાક કયા ભાગને કહે છે?

ઉત્તર દ્રષ્ટાંતમાં જેમ મનુષ્યની નાભિથી નીચેના વિસ્તાર છે તેવી રીતે, લાેકના ઠીક મધ્યખિંદુથી નીચેના જેટલાે વિસ્તાર છે તેટલા ભાગને અધાલાેક કહે છે.

**પ્રશ્ન ૨૨**૧ : અધાલાકના વિસ્તાર કેટલા છે?

ઉત્તર : અધાલાકની ઉંચાઈ, ઉપરથી નીચે, સાત રાજૂ છે. સૌથી નીચે, પૂર્વ-પશ્ચિમ દિશાના વિસ્તાર (જાડાઇ) સાત રાજ્ય છે અને ઉપર ઉપર ઘટતા ઘટતા સૌથી ઉપર એક રાજ્ય થઈ જાય છે. દક્ષિણ-ઉત્તરના વિસ્તાર (લંબાઈ) સર્વત્ર સાત-સાત રાજ્ય છે. આ પ્રમાણે અધાલાકના કુલ વિસ્તાર

૪ રાજ્ય × ૭ રાજ્ય × ૭ રાજ્ય = ૧૯૬ ઘન (સરેરાશ પહેાળાઇ) (ઉંચાઇ) (લંબાઇ) રાજુ પ્રમાણ થાય છે.

પ્રશ્न २२२ : મધ્યલાકના વિસ્તાર કેટલા છે?

ઉત્તર : લાેકના મધ્યભાગથી ઉપર એક લાખ ચાળીસ યાજના ઉંચે સુધી તથા આડી દિશામાં ચારે ખાનુ અસંખ્યાત યાજના સુધી અર્થાત્ પૂર્વેથી પશ્ચિમ અને ઉત્તરથી દક્ષિણ સુધી એક રાજ્યમાણ મધ્યલાેક છે.

પ્રશ્ન ૨૨૩ : ઊર્ધ્વલાકના કેટલા વિસ્તાર છે?

गाथा ३५

ઉત્તર : ઉર્ધ્વલાકની ઉંચાઈ સાત રાજ્રપ્રમાણ છે. તેના પૂર્વ-પશ્ચિમ વિસ્તાર (પહાળાઇ) મધ્યલાકની ઉપર એક રાજ્ર્ય પ્રમાણે, ઉપર બીજા સાડાત્રણ રાજ્ર જઈએ ત્યારે પાંચ રાજ્ર્ય પ્રમાણ અને બીજા સાડાત્રણ રાજ્ર્ય પ્રમાણ છે. વિસ્તાર સર્વત્ર સાત-સાત રાજ્ર્યમાણ છે. છે. હવે ઉર્ધ્વલાકનું કુલ ક્ષેત્રકક્ષ્ળ નીચે પ્રમાણે છે:

૫ + ૧ = ६. ६ ÷ ૨=૩ ૩  $\times$  ૩૨ = ૧૦૨. ૧૦૨  $\times$  ૭ = ૭૩૨ ૭૩૨ + ૭૩૨ = ૧૪૭ ઘનરાજૂ પ્રમાણ ઊર્ધ્વલાકના વિસ્તાર છે.

**પ્રક્ષ ૨૨૪** : ત્રણે લાેકનાે મળીને કુલ વિસ્તાર કેટલાે થાય ?

ઉત્તર : અધાલાકના ૧૯૬ ઘનરાજૂ અને ઊધ્વ<sup>લ</sup>ાકના ૧૪૭ ઘનરાજૂ એમ અન્નેના મળીને કુલ વિસ્તાર ૩૪૩ ઘન-રાજૂ છે, અને આ જ ત્રણે લાેકના કુલ વિસ્તાર જાણવાે.

**પ્રશ્ન ૨૨૫**: મધ્યલાકના વિસ્તાર ગણતરીમાં કેમ ન લીધા ?

ઉત્તર : મધ્યલાકની ઉંચાઇ રાજૂની ગથતરીમાં નહીં ખરાખર છે, આ કારણથી તેને જુદી રીતે ગણ્યા નથી. મધ્યલાકના જે અલ્પ અંશ તે, ઊધ્વધાકના સૌથી નીચેના અંશની ગણતરીમાં આવી જાય છે

પ્રશ્ન ૨૨૬ : અધાલાકમાં કેવી રચના છે?

ઉત્તર : દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં ત્રણ ત્રણ રાજુ ક્ષેત્ર છાેડીને લાેકના મધ્યમાં ચાેદ રાજૂપ્રમાણ ઉંચાઇવાળી એક ત્રસનાડીના વિભાગમાં સાત નરકાેની રચના છે- નરકની સાત પૃથ્વીએા ગણાય છે. **પ્રક્ષ ૨૨૭** : નરકની સાત પૃથ્વીએાની રચના કયા પ્રકારે છે ?

ઉત્ત**ર** : આમાં સૌથી ઉપર મેરૂપર્વતના આધારભૂત રત્નપ્રભા નામની પૃથ્વી છે. તેની જાડાઈ એક લાખ એ રીી હજાર ચાજન છે. તેના ત્રણ વિભાગ છે, ખરભાગ, પંકભાગ અને અખ્યહુલભાગ. ખરભાગ અને પંકભાગમાં તા ભવનવાસી અને વ્યાંતર દેવાના આવાસ છે, નીચેના અખ્બહુલભાગના બીલામાં નારકી જીવાના નિવાસ છે. તેની નીચે એક રાજૂ આકાશ છાડીને શકે રાપ્રભા નામની બીજી પૃથ્વી છે જેની જાડાઈ ખત્રીસ હુજાર યાજન છે. તેની નીચે એક રાજુ આકારા છોડીને વાલુકા પ્રભા નામની ત્રીજી પૃથ્વી છે જેની જાડાઈ અડ્રાવીસ હજાર ચાજન છે. તેની નીચે એક રાજૂ આકાશ છાડીને પંકપ્રભા નામની ચાથી પૃથ્વી છે જેની જાડાઈ ચાવીસ હજાર યાજન છે. તેની નીચે એક રાજુ આકાશ છાડીને ધૂમ પ્રભા નામની પાંચમી પૃથ્વી છે જેની જાડાઈ વીસ હજાર યાજન છે તેની નીચે એક રાજ્ આકાશ છાડીને તમઃપ્રભા નામની છડ્ડી પૃથ્વી છે જેની જાડાઈ સાેળ હુજાર યાેજન છે. તેની નીચે એક રાજૂ આકાશ છાડીને મહાતમઃ નામની સાતમી પૃથ્વી છે જેની નડાઈ આઠ હુજાર યાજન છે. તેની નીચે એક રાજ્ય પ્રમાણ આકાશ છે.

પ્રશ્ન ૨૨૮ : શું પૃથ્વીના માપ રાજીક્ષેત્રથી અતિ-રિકત છે ?

ઉત્તર : રાજીના માપના પ્રમાણમાં પૃથ્વીઓનું માપ કાંઇ નહીં બરાબર છે, તેથી, નીચે એક-એક રાજી આકાશનું

386

વર્ણું ન કર્યું છે.

પ્રશ્ન ૨૨૯: આ પૃથ્વીઓમાં બીલાની શું વ્યવસ્થા છે ? ઉત્તર; આ પૃથ્વીઓમાં પટલા (બીલરચનાભાગ) ની વ્યવસ્થા નીચે પ્રમાણે છે. પહેલી પૃથ્વીમાં તેર પટલ, બીજમાં અગીયાર, ત્રીજમાં નવ, ચાથીમાં સાત, પાંચમીમાં પાંચ, છઠ્ઠીમાં ત્રણ અને સાતમીમાં એક છે. પ્રત્યેક પટલમાં બીલાની રચના છે. પૃથ્વીમાં જ આ ક્ષેત્રા આવેલાં છે તેમની સપાટી પૃથ્વીની સપાટી સાથે જ એકરૂપ છે, ઉપસેલી નથી આ કારણથી તેમને બીલ કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૨૩૦ - આ બીલ કેટલાં માટા છે?

ઉત્તર : કાઈ બીલ સંખ્યાત હજાર યાજન વિસ્તારવાળાં અને કાઈ બીલ અસંખ્યાત હજાર યાજન વિસ્તારવાળાં છે.

પ્રશ્ન ૨૩૧ : કઈ પૃથ્વીમાં કેટલાં બીલ છે?

ઉત્તર : પહેલી પૃથ્વીમાં ત્રીસ લાખ બીલ છે, બીજમાં પચીસ લાખ, ત્રીજમાં પંદર લાખ, ચાથીમાં દસ લાખ, પાંચમીમાં ત્રણ લાખ, છઠ્ઠીમાં એક લાખમાં પાંચ એાછા, અને સાતમીમાં માત્ર પાંચ બીલ છે. આ બધાનું વિશેષ વર્ણન અન્ય ધર્ય થેથી જાણવું, વિસ્તારભયથી અત્રે લખ્યું નથી.

**પ્રક્ષ ૨૩૨** : આ બીલમાં સ્હેનારા નારકી જીવેા કેવા હાય છે ?

ઉત્તર : જે જીવા હિંસાખાર, નિંદા કરનારા, વિશ્વાસ-ઘાતી, ચાર, ધાડપાડુ, વ્યભિચારી અને અત્યંત તૃષ્ણાવાન હોય છે તેઓ મૃત્યુ પામીને નરકગતિમાં જન્મ લે છે. આ નારકી છવાને ઠંડી, ગરમી, ભૂખ, તરસ વગેરે તીવ્ર વેદના રહ્યા કરે છે અને તે વેદના મટવાના કાઈ સાધન હાતા નથી. તેમના શરીર પણ ભયાનક હાય છે અને તેઓ પરસ્પર લડે છે, કાપે છે, છેદન-ભેદન કરે છે. તેમના શરીર જ હથિયાર ખની જાય તેવી ખાટી વિકિયાવાળા હાય છે. તેમનું આયુષ્ય ઓછામાં ઓછું દસ હજાર વર્ષ અને વધુમાં વધુ તેત્રીસ સાગરાપમ હાય છે. લડતાં લડતાં શરીરના ટુકડા થઇને પારાની માફક વિખરાઈ જાય છે પરંતુ (આયુષ્ય પુરૂ ન થયું હાવાથી) મૃત્યુ થતું નથી.

પ્રશ્ન 233 : જીવ કયા કર્મના ઉદ્દયથી નારકી થાય છે? ઉત્તર : નરક-આયુ, નરકગતિ વગેરે કર્મોના ઉદ્દયથી જીવ નારકી થાય છે આ કર્મોના અંધ, પાતાના સ્વરૂપના શ્રદ્ધાનથી વિમુખ રહીને વિષયાની લંપટતાના પરિણામાના નિમિત્તથી થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૩૪ : નરકભવના દુ:ખે થી અચવાના શું ઉપાય છે? ઉત્તર : પાતાના સ્વરૂપની યથાર્થ પ્રતીતિ કરવી તે નરકભવથી મુક્ત ચવાના ઉપાય છે.

**ૈક્ષપ્ર ૨૩૫** : મધ્યલેાકમાં શી શી રચના છે?

ઉત્તર : મધ્યલોક એક રાજુ તીરછા વિસ્તારવાળા છે અને તેના બરાબર મધ્યમાં સુદર્શન નામના મેરૂપર્વત છે. તે (પર્વત) જં ખુદ્રીપના ઠીક મધ્યમાં છે. જેમાં આપણે રહીએ છીએ તે આ જ જં ખુદ્રીપ છે જેના વિસ્તાર એક લાખ યાજન છે. આ દ્રીપના દક્ષિણ દિશામાં કિનારા ઉપર, તે (જં ખુદ્રીપ) ના વર્જે ભાગમાં ભરતક્ષેત્ર છે. આ ભરતક્ષેત્રના આર્યખંડમાં આપણે રહીએ છીએ. આની ઉત્તરમાં અને વર્જે વિસ્તારમાં

હિમવાન પર્વ<sup>ા</sup>ત છે. <sub>વ</sub>ર્કે<sub>ઠ</sub> વિસ્તારમાં હૈમવતક્ષેત્ર છે. જેમાં હ**ં**મેશા જઘન્યભાગભૂમિ રહે છે. <sub>૧૯૦</sub> વિસ્તારમાં મહાહિમવાન પર્વત છે. <sub>૧<sup>૧</sup>૬</sup> વિસ્તારમાં હરિક્ષેત્ર છે જ્યાં સદા મધ્યમભાગભૂમિ રહે</sub> છે. <sub>૧૯૦</sub> વિસ્તારમાં નિષધ પર્વત છે. ૧૯૪ વિસ્તારમાં વિદેહ-ક્ષેત્ર છે. તેના દેવકુરૂ ઉત્તરકુરૂ નામના થાડા ક્ષેત્રને છાડીને કે જેમાં ઉત્તમ ભાેગભૂમિ સદાય રહે છે. આખા વિદેહક્ષેત્રથી શાશ્વત માેક્ષમાર્ગ ચાલ્યા કરે છે અને અનેક ભવ્ય જીવા મુક્ત થતાં રહે છે. તીર્થ કર ભગવંતા પણ અહીં હંમેશા હાય છે. મ્યા પછી ઉત્તરની બાજુ કુર વિસ્તારમાં નીલપર્વત છે કુર્ વિસ્તારમાં રમ્યકક્ષેત્ર છે. અહીં સદા મધ્યમ ભાગભૂમિ રહે છે. <sub>વર્લ્ટ</sub> વિસ્તારમાં રૂકિમ પર્વ<sup>ા</sup>ત છે <sub>વર્લ્ટ</sub> વિસ્તારમાં હૈરણ્યવતક્ષેત્ર છે. જ્યા સદાય મધ્યભાેગભૂમિ રહે છે. <sub>૧૬૦</sub> વિસ્તારમાં શિખરી પર્વત છે <sub>૧૯૦</sub> વિસ્તારમાં ઐરાવતક્ષેત્ર છે જેમાં ભરતક્ષેત્ર જેવી રચના રહેલી છે. ભરત ઐરાવત ક્ષેત્રોમાં વચ્ચે વિજયાદર્ધ પર્વત પણુ છે. વિદેહમાં, નિષધ અને નીલથી માંડીને મેરૂની નજીક સુધી અષ્છે ગજદન્ત પર્વતો છે. કુલાચલ વગેરે પર્વતો ઉપર અકૃત્રિમ જિનભવન અને જિનચૈત્યા છે.

પ્રશ્ન ૨૩૬ : જબુદ્ધિપની આગળ શું છે?

ઉત્તર : જંબુદ્ધિપની આગળ ચારેય બાજુ લવણસમુદ્ર છે. તેની બન્ને બાજુ વેદિકા છે. આ સમુદ્રના વિસ્તાર એક બાજુએ બે લાખ યાજન છે. તે ચૂડીના આકારે ગાળ છે.

પ્રશ્ન ૨૩૭ : લવણસમુદ્રથી આગળ શું છે?

ઉત્તર : લવણસમુદ્રની આગળ ચારે બાન્તુ ઘાતકીખંડ

નોમના દ્વિપ છે. તેમાં ઉત્તર-દક્ષિણ દિશામાં, વેદિકાથી વેદિકા સુધી ઇક્લાકાર નામના પર્વત છે જેનાથી ઘાતકીખંડના બે ભાગ થઈ જાય છે. દરેક ભાગમાં સાત ક્ષેત્ર, છ કુલાચલ અને એક (નાના) દરેક મેરૂ પર્વત છે. તેથી ઘાતકીખંડમાં કુલ ચૌદ ક્ષેત્રો, બાર કુલાચલોઅને બે (નાના) મેરૂપર્વતા છે.આમાં વ્યવહાર બધા ભરત ક્ષેત્રના જેવા જાણવા આ દ્વિપના વિસ્તાર એક બાજી ચાર લાખ યોજન છે. આના આકાર પણ ચૂડી જેવા છે અને આગળ ઉપર દ્વિપ-સમુદ્ર વગેરેથી તે ઘેરાયેલા છે.

મક્ષ ૨૩૮ : ઘાતકીખંડ દ્વીપથી આગળ શું છે?

ઉત્તર : ઘાતકીખંડથી આગળ ચારે બાજુએ કાલોદધિ સમુદ્ર છે. તેની બન્ને બાજુ બે વેદિકાઓ છે. તેના વિસ્તાર એક બાજુ આઠ લાખ યાજન છે.

પ્રશ્ન ૨૩૯ : કાલોદધિ સમુદ્રથી આગળ શું છે?

ઉત્તર : કાલોદિધ સમુદ્રથી આગળ પુષ્કરવર દ્રીપ છે તેના એક બાજુના વિસ્તાર સાળ લાખ યાજન છે. તેની વચ્ચે, ચારે બાજુ ગાળાકારરૂપે માનુષોત્તર નામના પર્વત છે. તેના પૂર્વાધ્ધમાં ઘાતકીખંડ દ્રીપ જેવી રચના છે. અહીં સુધી જ મનુષ્યલોક છે. આનાથી આગળ ઉત્તરાધ્ધમાં તથા આગળ આગળ અસંખ્યાત દ્રીપા અને સમુદ્રો છે જેમાંના અંતિમ દ્રીપ અને સમુદ્રને છાંડીને બધામાં કુલાગલ્મી જેવા વ્યવહાર છે.

પ્રશ્ન ૨૪૦ : અંતિમ દ્વીપ અને સમુદ્રમાં શી રચના છે? ઉત્તર : સ્વયંભૂરમણ નામના છેલ્લો દ્વીપ અને સ્વયં-ભૂરમણ નામના છેલ્લો સમુદ્ર છે જેમાં કર્મભૂમિ જેવી રચના છે પરંતુ તેમાં માત્ર તિયું ચા જ હાય છે. આ દ્વીપ અને

સમુદ્રમાં બહુ જ માેટી અવગાહનાવાળા ભમરા, વીંછીએા અને મત્સ્યાે જોવામાં આવે છે.

મધ્યલોકનું વર્ણુન ઘણું માેટું છે તે વિશેષપણે ધર્મ'-ગ્રાંથાથી જાણવું, વિસ્તારભયથી અત્રે તે લખ્યું નથી.

પ્રશ્ન ૨૪૧ : મધ્યલોકના વર્ણનથી આપણને શું પ્રેરણા મળે છે?

ઉત્તર : વિદેહની રચનાથી આ બાધ મળે છે કે સાક્ષાત્ માક્ષમાર્ગ શાશ્વતા ખુલ્લા જ છે. મધ્યલોકમાં અઢૃી દ્વીપમાં, નંદીશ્વરદ્વીપમાં, તેરમા દ્વીપમાં અને અન્યત્ર અકૃતિમ ચૈત્યા-લયાનું પરિજ્ઞાન થતાં ભક્તિ ઉભરાય છે. સૌથી સારભૂત વાત આ છે કે નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વના શ્રદ્ધાન-જ્ઞાન-આચરણરૂપ સમાધિ ભાવ પ્રગટે તા સંસારના દુ:ખાંથી મુક્ત થઈ શકાય છે, નહિ તા મધ્યલોકમાં આવીને પણ અનેક પ્રકારના કુમનુષ્યા અને તિર્ય ચાના ભવ ધારણ કરીને સંસારવૃદ્ધિ થાય છે. આ મનુષ્ય જન્મ અનુ-પમ છે તેને પામીને ભેદરત્નત્રય અને યથાયાગ્ય અભેદરત્નત્રયની ભાવનાથી પાતાના નિજ નિશ્ચયલોક સફળ કરા.

પ્ર**શ્ન ૨૪૨** : ઊધ્વલોકમાં શું શું રચના છે <sup>ક</sup>

ઉત્તર : સુદર્શન મેરૂપર્વતની તળેટીથી માંડીને ઉપર લોકના અંત સુધી ઊર્ધ્વલોક કહેવાય છે, જેમાંની સાત રાજી પ્રમાણ ત્રસનાડીમાં દેવોના આવાસ છે અને સૌથી ઉપર સિદ્ધ-લોક છે. ઊર્ધ્વલોકની ત્રસનાડીમાં પહેલા, એકબીજથી ઉપર ઉપર આઠ કલ્પામાં સાળ સ્વર્ગ છે. તેની ઉપર શ્રોવેયકવિમાન છે. તેની ઉપર અનુદિશ વિમાન, તેની ઉપર અનુત્તર વિમાન, તેની ઉપર સિદ્ધશિલા અને તેની ઉપર સિદ્ધલોક છે. પ્રશ્ન ૨૪૩ : પ્રથમ કલ્પમાં કેવી રચના છે?

ઉત્તર : સુદર્શનમેરૂની તળેટીથી ઉપર દોઢ રાજુ સુધી પ્રથમ કલ્પ છે. આ કલ્પમાં એકત્રીસ પટલ છે. અર્થાત્ એકત્રીસ જગ્યાએ એકથી ઉપર એક એમ વિમાનાની અવસ્થિતિ છે. જેમકે પહેલા પટલમાં, મધ્યમાં ઋતુનામક ઈન્દ્રવિમાન છે જે મેરૂપર્વન્તની તળેટીથી એક વાળની જાડાઈ ખરાખર અંતર છેડીને અવસ્થિત છે. તેની ચારે દિશાઓમાં ત્રસક ત્રેસઠ વિમાના છે. વિદિશાઓમાં ખાસઠ-ખાસઠ વિમાના છે, વચમાં અનેક વિમાના છે, આ વિમાના, કાઈ તા સંખ્યાત યાજન વિસ્તારવાળા અને કાઈ તા અસંખ્યાત યાજન વિસ્તારવાળા એને કાઈ તા અસંખ્યાત યાજન વિસ્તારવાળા છે. આવી રીતે ઉપરના પટલોમાં પણ રચના જાણવી. માત્ર દિશાઓમાં અને વિદિશાઓમાં એક એક વિમાન એાછું થતું જાય છે. તેમજ પ્રકીર્ણક વિમાનાની સંખ્યા પણ યથાસંભવ એાછી ઓછી થતી જાય છે.

ઉપર્યું કત એકત્રીસ પટલોમાં ઉત્તરદિશા, અગ્નેયદિશા અને વાયવ્યદિશાની પંક્તિના વિમાના તથા અગ્નેય-ઉત્તરની વચ્ચે અને વાયવ્ય-ઉત્તરની વચ્ચેના પ્રકીર્ણું ક વિમાનાના અધિપતિ ઇશાન-ઇન્દ્ર છે. બાકીના બધા વિમાનાના એટલે કે દક્ષિણ પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઇશાન, નેત્રત્ય આ પાંચ દિશાઓની પંક્તિના વિમાના તથા છ અંતરાલોના પ્રકીર્ણું ક વિમાનાના અધિપતિ સૌધર્મ ઇન્દ્ર છે. સૌધર્મ-ઇન્દ્ર દક્ષિણુંન્દ્ર કહેવાય અને ઇશાન ઇન્દ્ર ઉત્તરેન્દ્ર કહેવાય છે. દક્ષિણુંન્દ્રના વિમાના વધુ સંખ્યામાં છે, ઉત્તરેન્દ્ર કહેવાય છે. દક્ષિણુંન્દ્રના વિમાના વધુ સંખ્યામાં છે, ઉત્તરેન્દ્રના વિમાના આધા કે સાંગર સુધીનું હોય છે. દેવિયાનું આયુષ્ય થણુ ખરૂ છે સાગર સુધીનું હોય છે. દેવિયાનું આયુષ્ય અનેક પલ્યપ્રમાણ હોય છે. ઉપર ઉપરના

गाथा ३५

દેવોનું આયુષ્ય વધતું જાય છે. દેવિયા આઠ કલ્પા સુધી જ હાય છે, અને તેમના આયુષ્ય પલ્યપ્રમાણુ વધે છે. બધી દેવિયા પહેલા કલ્પમાં જ જન્મે છે. બધા વિમાનામાં અકૃતિમ જિન-ચત્યાલય છે.

પ્રશ્ન ૨૪૪ : બીજા કલ્પની રચના કેવી છે?

ઉત્તર : પ્રથમ કલ્પથી ઉપર દોઢ રાજી પ્રમાણ સુધી બીજા કલ્પમાં સાત પટલો છે. આમાં દક્ષિણેન્દ્ર સનત્કુમાર ઇન્દ્ર છે અને ઉત્તરેન્દ્ર મહેન્દ્ર ઇન્દ્ર છે. દક્ષિણ વિભાગના નામ સાન-લ્કુમાર સ્વર્ગ છે ઉત્તર વિભાગના નામ માહેન્દ્ર સ્વર્ગ છે.

પ્રશ્ન ૨૪૫ : ત્રીજા કલ્પમાં કેવી રચના છે?

ઉત્તર : તૃતીય કલ્પમાં ચાર પટલ છે, દક્ષિણ વિભાગના પ્રદ્માસ્વર્ગ કહેવાય છે અને ઉત્તર વિભાગના પ્રદ્મોત્તરસ્વર્ગ કહે-વાય છે. બીજા કલ્પથી ઉપર અર્ધા રાજીપ્રમાણ આ કલ્પ આવેલી છે. આ કલ્પના એક જ ઈન્દ્ર છે જેને પ્રદ્યા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૪૬ : ચાેથા કલ્પની કેવી રચના છે?

ઉત્તર : ત્રીજા કલ્પથી ઉપર અર્ધા રાજી સુધી ચોથા કલ્પ આવેલો છે. આમાં બે પટલ છે. તેના દક્ષિણ વિભાગનું નામ લાન્તવસ્વર્ગ છે અને ઉત્તર વિભાગનું નામ કાપિષ્ટ સ્વર્ગ છે. આના લાન્તવ નામના એક જ ઇન્દ્ર છે.

પ્રશ્ન ૨૪૭ : પાંચમાં કલ્પની રચના કેવી છે?

ઉત્તર : ચાેથા કલ્પથી ઉપર અર્ધા રાજીપ્રમાણ આકાશ સુધી પાંચમા કલ્પ છે. આમાં એક પટલ છે. આના દક્ષિણ ૨૩ વિભાગનું નામ શુક્ર છે અને ઉત્તર વિભાગનું નામ મહાશુક્ર સ્વર્ગ છે. આમાં શુક્ર નામના એક જ ઇન્દ્ર છે.

પ્રશ્ન ૨૪૮ : છઠ્ઠા કલ્પની રચના કેવી છે?

ઉત્તર : પાંચમાં કલ્પથી ઉપર અર્ધા રાજીપ્રમાણ આકાશ સુધી છક્કો કલ્પ છે. આમાં પણ એક પટલ છે. આના દક્ષિણ વિભાગનું નામ શતાર સ્વર્ગ છે અને ઉત્તર વિભાગનું નામ સહસ્ત્રાર સ્વ<sup>્ર</sup> છે. આ કલ્પમાં શતાર નામના એક જ ઈન્દ્ર છે.

**પ્રશ્ન ૨૪૯** : સાતમાં કલ્પની કેવી રચના છે ?

ઉત્તર : છઠ્ઠા કલ્પથી ઉપર અર્ધા રાજીપ્રમાણ આકાશ સુધી સાતમા કલ્પ છે. આમાં ત્રણ પટલ છે. આના દક્ષિણ વિભાગનું નામ આનતસ્વર્ગ છે અને અધિપતિ આનત નામના ઈન્દ્ર છે. ઉત્તર વિભાગનું નામ પ્રાણત સ્વર્ગ છે અને અધિ-પતિ પ્રાણત નામના ઇન્દ્ર છે.

પ્રશ્ન ૨૫૦ : આઠમાં કલ્પની રચના કેવી છે?

ઉત્તર : સાતમા કલ્પથી ઉપર અર્ધા રાજીપ્રમાણ આકાશ સુધી આઠમા કલ્પ છે. આમાં ત્રણ પટલ છે આના દક્ષિણ વિભાગનું નામ આરણસ્વર્ગ છે અને અધિપતિ આરણ નામના ઈન્દ્ર છે. ઉત્તર વિભાગનું નામ અચ્યુતસ્વર્ગ છે અને અધિપતિ અચ્યુત નામના ઈન્દ્ર છે.

પ્રશ્ન ૨૫૧ ગ્રૈવેયક વિમાનાની રચના કઈ રીતની છે? ઉત્તર : આઠમા કલ્પની ઉપર એક રાજી પર્ય ત આ-કાશમાં ગ્રૈવેયક, અનુદિશ, અનુત્તર, સિદ્ધશિલા અને સિદ્ધલોક છે. ગ્રૈવેયકાની રચના નીચે પ્રમાણે છે: गाथा ३५

ત્રૈવેયકમાં નવ પટલ છે. ભવ્યમિશ્યાદિષ્ટ જવ અને અભવ્યમિશ્યાદિષ્ટ જવા ગૈવેયક સુધીના દેવલોકમાં જન્મ લઈ શકે છે. પરંતુ અભવ્ય જવ દક્ષિણેન્દ્ર, લોકાન્તિક દેવ, લોકપાલ કે પ્રધાન દિક્પાલ થઈ શકતા નથી. ત્રૈવેયકમાં સાધુલિંગને ધારણ કરનારા તપસ્વી જીવા જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે પછી ભલે તેઓ દ્રવ્યલિંગી હાય કે ભાવલિંગી ત્રૈવેયકવાસી દેવા બધા અહમિન્દ્ર હાય છે.

પ્રશ્ન ૨૫૨ : અનુદિશ વિમાનાની રચના કેવી છે?

ઉત્તર: શ્રેવેયકથી ઉપર અનુદિશ છે. આમાં પટલ એક છે અને વિમાન નવ છે, એક મધ્યમાં અને આઠ દિશાએામાં આઠ. આ વિમાનામાં સમ્યગ્દષ્ટિ મુનિએા જ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેઓ બધા અહિમિન્દ્ર હાય છે. તેમની આયુ એાછામાં એાછી એકત્રીસ અને વધુમાં વધુ બત્રીસ સાગરની હાય છે.

**પ્રશ્ન ૨૫૩:** અનુત્તર વિમાનાની રચના કેવી છે?

ઉત્તર: અનુદિશથી ઉપર અનુત્તર વિમાનો છે. આમાં પટલ એક છે અને વિમાનો માત્ર પાંચ છે. મધ્યમાં તે સર્વાર્થસિદ્ધિ નામનું વિમાન છે. પૂર્વમાં વિજય, દક્ષિણમાં વૈજયન્ત, પશ્ચિમમાં જયન્ત અને ઉત્તરમાં અપરાજિત વિમાન છે. સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવોનું આયુષ્ય તેત્રીસ સાગર હાય છે અને તેઓ મનુષ્યના એક ભવ પ્રાપ્ત કરીને માક્ષ જાય છે. વિજયાદિક ચાર વિમાનાના દેવાનું આયુષ્ય એાછામાં એાછું અત્રીસ સાગર અને ઉત્કૃષ્ટ તેત્રીસ સાગરનું હાય છે. તેઓ એ ભવાવતારી હાય છે અને બધા અહમિન્દ્ર છે.

પ્રશ્ન ૨૫૪ : સિદ્ધ શિલા કયાં અને કેવી રીતે છે?

ઉત્તર: સર્વાર્થ સિદ્ધિ વિમાનની ટાંચથી ખાર યાેજન ઉપર સિદ્ધિશિલા છે. આ મનુષ્યલોકથી ઉપર સીધી લીટીમાં છે અને પિસ્તાળીસ લાખ યાેજનના વિસ્તારવાળી છે. તેની જાડાઈ આઠ યાેજન છે. આનાે આકાર છત્ર જેવાે છે. આના ઉપર સિદ્ધ ભગવાન વિરાજમાન નથી પરંતુ આનાથી કાંઇક ઉપર સિદ્ધશિલાના વિસ્તારપ્રમાણ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ ભગવાન વિરાજ-માન છે. વચ્ચે વાતાત્રલય સિવાય બીજી કાંઈ રચના નથી. તેથી તેને સિદ્ધશિલા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૫૫ : સિદ્ધલોકનું સંક્ષિપ્ત વર્ણન શું છે?

ઉત્તર : સિદ્ધશિલાની ઉપર વીસ વીસ હજાર થાજન જાડાઈવાળા ઘનાદિધ વાતવલય, ઘનવાતલય અને તનુવાતવલય એકખીજાથી ઉપર ઉપર છે. આ તનુવાતવલયના અંત ભાગમાં સિદ્ધ ભગવાન વિરાજમાન છે. જે સાધુએા મનુષ્યલોકના જે સ્થાનેથી મુક્ત થાય તેની સીધી લીટીમાં ઉપર એક સમયમાં, અહીં લોકના અંત સુધી આવીને સ્થિત થાય છે. અને આ જ લોકના છેડા (અંત) છે.

પ્રશ્ન ૨૫૬ : આ ત્રણુસાે તે તાલીસ ઘનરાજીપ્રમાણ લોક કાેના આધાર ઉપર રહેલાે છે ?

ઉત્તર: આ લોકની ચારે બાજુએ ઘનાેદધિવાતવલય છે. તેના પછી ઘનવાતવલય છે, તેના પછી તનુવાતવલય છે, અને આ વાતવલયાના આધારે લોક રહેલા છે. આ વાતવલય પણ લાેકના જ એક ભાગ છે. વાતવલય વાયુરૂપ હાેવાથી તેમને કાેઇના આધાર નથી માત્ર આકાશના જ આધાર છે.

પ્રશ્ન ૨૫૭: આ લાેકાનુપ્રેક્ષાથી શું વિશેષ લાભ છે? ઉત્તર: લાેકના આકાર, તેમાંની રચનાઓ વગેરેના જ્ઞાનના વિશેષ પરિચયથી ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગ્ય ઉપજે છે અને સંસ્થાન આદિના જ્ઞાનથી સંસ્થાનવિચય નામનું ઉત્તમ ધર્મધ્યાન અની શકે છે.

પ્રશ્ન ૨૫૮: બાેધિદુર્લભ-અનુપ્રેક્ષા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : નિજ શુદ્ધાત્મત્તવના શ્રદ્ધાન-જ્ઞાન–આચરણુરૂપ એાધિનું પામવું અત્યંત દુર્લભ છે. પ્રાપ્ત થયેલી આ બાધિની અને વૃધ્ધિ દ્રહતા કરવી જોઈએ એવું ચિંતવન કરવું અને સમાધિ સન્મુખ થવું તેને બાધિદુર્લભ–અનુપ્રેક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૫૯: બાહિ અત્યંત દુર્લભ કેવી રીતે છે?

ઉત્તર: આ જવે અનાદિકાળથી તો એકેન્દ્રિયમાં રહીને જ અનંતકાળ વ્યતીત કર્યો છે, વળી સુયાગ પ્રાપ્ત થતાં ઉત્તરાત્તર દુર્લભ દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય, પંચેન્દ્રિય, અસંત્રી, પંચેન્દ્રિય, સાનુષ્યભવ, ઉત્તમદેશ, ઉત્તમકુળ, ઇન્દ્રિયાનું સામર્થ્ય, દીર્ઘ- આયુષ્ય, પ્રતિભા, ધર્મ શ્રવણ, ધર્મ- ચહ્ય, ધર્મ શ્રદ્ધાન, વિષયસુખાની નિવૃત્તિ, કષાયાની નિવૃત્તિ અને રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી આત્મશ્રદ્ધા, આત્મજ્ઞાન અને આત્માચરણરૂપ બાધિ દુર્લભ છે.

**પ્રશ્ન ૨૬૦** : આ જીવે નીચ ગતિએામાં રહીને અન**ં**ત પરિવર્તન શા માટે કર્યા ?

ઉત્તર: મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ, વિષયેઃની આસક્તિ, કષાય વગેરે પરિણામાને કારણે આ જીવની નીચી દશા થઈ. **પ્રશ્ન ૨૬૧** : બાેધિ પ્રાપ્ત થયા પછી જે પ્રમાદ રહી જાય તાે શું વાંધા આવે ?

ઉત્તર: અત્યંત દુર્લભ રત્નત્રયરૂપ બાધિને પામીને પણ જો પ્રમાદ કર્યો તો સંસારરૂપી ભયાનક વનમાં દીન થઇને લાંબા કાળ સુધી ભવભ્રમણનાં દુઃખ ભાેગવવાં પડશે.

પ્રશ્ન ર દર : બાધિ અને સમાધિમાં શું તફાવત છે? ઉત્તર : જે જીવને સમ્યગૃદર્શન નથી, તેને સત્યગદર્શન, સમ્યગ્રાન સમ્યગ્રચારિત્રની પ્રાપ્તિ થવી તેને બાધિ કહેછે, અને રત્નત્રયને ધારી રાખીને તેની વૃદ્ધિ કરવી અને ભવાંતરમાં સાથે લઈ જવું તેને સમાધિ કહે છે. નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરી લેવું તેને પરમસમાધિ કહે છે.

પ્રશ્ન રફ3: ધર્માનુપ્રેક્ષા કાને કહે છે?

ઉત્તર: ધર્મ વિના જ આ જીવ સહજ સુખથી દૂર રહ્યો થકા, ઇન્દ્રિયાભિલાષાજનિત દુ:ખાને સહન કરી ૮૪ લાખ યાનિમાં ભ્રમણ કરી રહ્યો છે. જ્યારે આ જીવ ધર્મનું શરણ લે છે ત્યારે રાજાધિરાજ, ચક્રવર્તી, દેવેન્દ્ર જેવા ઉત્કૃષ્ટ પદાનું સુખ ભાગવીને, અભેદરત્નત્રયભાવનારૂપ પરમધર્મના પ્રસાદથી અરિહંત થઈ સિદ્ધ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. આ પ્રકારે, ધર્મની ઉત્કૃષ્ટતાનું ચિંતવન કરીને આચરણ કરવું તેને ધર્માનુપ્રેક્ષા કહે છે.

પ્રશ્ન ६ ફેઇ : ધર્મનું સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર : ધર્મ નું સ્વરૂપ અનેક પ્રકારે વર્ણવ્યું છે તે ક્રમથી લખીએ છીએ. આમાં મુખ્ય કરીને આગળ-આગળ

કહેલું સ્વરૂપ તે વ્યવહારધર્મનું અથવા બાહ્યધર્મનું જાણવું.

- (૧) અખંડ ચૈતન્યસ્વાભાવને ધર્મ કહે છે.
- (૨) અખંડ ગ્રૈતન્યસ્વભાવને સર્વથા અનુરૂપ પરિણામ તેને ધર્મ કહે છે.
- (3) માેહક્ષાલથી સર્વથા રહિત પરિણામને ધર્મ કહે છે.
- (૪) રાગદ્રેષની બાધારહિત પરમ અહિંસાને ધર્મ કહે છે.
- (પ) નિજશુદ્ધાત્માના શ્રદ્ધાન-જ્ઞાન આચરણરૂપ અભેદ રત્નત્રયને ધર્મ કહે છે.
- (६) શુદ્ધાત્માના સંવેદનને ધર્મ કહે છે.
- (૭) શુદ્ધાત્માના અવલ બનને ધર્મ કહે છે.
- (૮) શુદ્ધાત્મતત્ત્વના ઉપયોગને ધર્મ કહે છે.
- (૯) શુદ્ધાત્મતત્ત્વની ભાવનાને ઉપયોગ કહે છે.
- (૧૦) શુદ્ધાત્મતત્ત્વની પ્રતીતિ-દર્ષિને ધર્મ કહે છે.
- (૧૧) ઉત્તમ ક્ષમા વગેરે દશ વિશુદ્ધ ભાવાને ધર્મ કહે છે.
- (૧૨) જીવાદિ તત્ત્વાેના સાચા શ્રદ્ધાન, સાચા જ્ઞાન અને અત્રતના ત્યાગરૂપ ભેદરત્નત્રયને ધર્મ કહે છે.
- (૧૩) જે દુઃખાેથી છાેડાવીને ઉત્તમ સુખમાં લઈ જાય તેને ધર્મ કહે છે.
- (૧૪) સમતા, વન્દના વગેરે સાધુના છ આવશ્યકાેનું પાલન કરવું તેને ધર્મ કહે છે.
- (૧૫) દેવપૂજા, ગુરુપાસ્તિ વગેરે શ્રાવકના છ કર્તવ્યોનું પાલન કરવું તેને ધર્મ કહે છે.
- (૧૬) જીવદયા કરવી તેને ધર્મ કહે છે.

**પ્રશ્ન** ૨૬૫ : પરીષહજય નામના ભાવસ વરવિશેષ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર: અનેક પરીષહો, વેદનાઓ વગેરેના તીવ ઉદય થવા છતાં પણ સુખ દુ:ખ, લાલ-અલાલ વગેરેમાં સમતા-પરિણામ દ્વારા, કે જે સંવર અને નિર્જરાનું કારણ છે, નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વની ભાવનાથી ઉત્પન્ન સહાજ-આનંદથી ચલિત ન થવું તેને પરીષહજય કહે છે.

(૧) ક્ષુધા પરીષહજય (૨) તૃષાપરીષહજય (૩) શીત પરીષહજય (૪) ઉષ્ણુ પરીષહજય (૫) દંશમશ્રક પરીષહજય (૬) નાગ્ન્ય પરીષહજય (૭) અરતિ પરીષહજય (૮) સ્ત્રીપરીષહજય (૭) નિષધા પરીષહજય. (૧૧) શય્યા પરીષહજય. (૧૨) આક્રોશપરીષહજય (૧૩) વધ પરીષ્હજય (૧૪) ચાચના પરીષહજય (૧૫) અલાભ પરીષહજય (૧૬) રાગ પરીષહજય (૧૭) તૃણસ્પર્શપરીષહજય (૧૮) મલપરીષ્હજય(૧૯) સત્કાર પુરસ્કાર પરીષહજય (૨૦) પ્રજ્ઞા પરીષહજય (૨૧) અજ્ઞાન પરીષહજય (૨૨) અદર્શન પરીષહજય.

પ્રશ્ન ૨૬૭ : ક્ષુધા પરીષહજયનું સ્વરૂપ શું છે ? ઉત્તર : મહિનો, બે મહિના, ચાર મહિના, છ મહિના સુધીના ઉપવાસ થવા છતાં અથવા એક વર્ષ સુધી આહાર ન કરવા છતાં અથવા અનેક પ્રકારની તપસ્યાઓથી શરીર દુર્ખળ થવા છતાં ક્ષુધાની વેદનાને લીધે પાતાના વિશુદ્ધ ધ્યાનથી ચલિત

ન થવું અને માેક્ષમાર્ગમાં વિશેષ ઉત્સાહથી પ્રવર્તવું તે ક્ષુધાપરીષહજય છે. સાધુ–મહારાજો તે સમયે એમ વિચાર કરે છે કે પરતંત્રતાથી નરક ગતિમાં સાગરા સુધી ભૂખ વેઠી, તિર્યંચ પર્યાયમાં પરવશ થઈને તથા મનુષ્ય પર્યાયમાં જેલ વગેરમાં રહીને અનેક ભૂખ–વેદનાએા સહન કરી તાે અહીં તાે આ વેદના શું છે? જયારે હું સ્વતંત્ર, આત્માધીન છું ઈત્યાદિ.

પ્રશ્ન ૨૬૮ : તૃષાપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રતિદિન લિક્ષાચર્ચા કરવા છતાં પણ કડવા, કઠણ તીખા વગેરે યથાપ્રાપ્ત લાજન મળવા છતાં પણ, આતાપના વગેરે તપસ્યા કરવા છતાં પણ, સ્નાન–સંસ્કાર આદિના ત્યાગ કર્યા છતાં પણ જે સાધુજના આત્મધ્યાનથી ચલિત થતાં નથી અને સંતાષજળથી તૃપ્ત રહે છે તેમને તૃષાપરીષહજય થયા કહેવાય છે.

પ્રશ્ન : ૨૬૯ શીત પરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કડકડતી ઠંડીમાં પણ, અરફ વગેરેની વચ્ચે ખુલ્લા મેદાનમાં આત્મસાધના માટે રહેવા છતાં પણ, પૂર્વે આરામાદિ કરેલાં તેનું સ્મરણ ન કરતાં, નરકાદિની શીતવેદનાનું પરિજ્ઞાન કરીને, જે સાધુજના, શીતવેદનાને લીધે આત્મસાધનાથી ચલિત નથી થતાં, તેમને શીતપરીષહજય થયા કહેવાય છે.

પ્રશ્ન : ૨૭૦ ઉષ્ણપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર: ધામધખતા ઉનાળામાં તપી ગયેલાં રસ્તા ઉપર વિહાર કરવા છતાં, ભયંકર ગરમીવાળા વનમાં રહેવા છતાં પણ અને એવા અન્ય પ્રસંગામાં, ભેદવિજ્ઞાનના અળથી, સમતા-પરિણામમાં સ્થિર રહેવું તે ઉષ્ણ પરીષહજય છે. પ્રશ્ન ૨૭૧ . દંશમશકપરીષહજય કોને કહે છે?

ઉત્તર : ડાંસ, મચ્છર, વીંછી, કીડી વગેરેના કરડવાથી ઉત્પન્ન થયેલી વેદનાને, આત્મિક–આનંદના અનુરાગવશ સમતાથી સહન કરવાને દંશમશકપરીષહજય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭૨: નાગ્ન્યપરીષહજય કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્ત્રીનિરીક્ષણ વગેરે ચિત્તને મલિન કરનાર અનેક કારણા ઉપસ્થિત થતાં પણ, સહજસ્વરૂપની સાધક એવી નગ્નરૂપે રહેવાની પ્રતિજ્ઞાને સ્થિર કરી નિવિધ્કારી રહેવું તેને નાગ્ન્યપરીષહજ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭૩ : સ્ત્રીપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : રૂપ, યૌવન, ગર્વ આદિથી ઉન્મત્ત સ્ત્રીએા દ્વારા એકાંતમાં હાવભાવાદિ ચેષ્ટાએા થવા છતાં પણ નિવિધ્કાર રહેવું તે સ્ત્રીપરીષહજય છે.

પ્રશ્ન ૨૭૪ : અરતિપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અનિષ્ટ પદાર્થોના સમાગમ થવા છતાં પણ, પૂર્વે કરેલી રતિનું સ્મરણ ન કરતાં, ગ્લાનિ, વિરાધ આદિના ભાવ ન કરવા અને આત્મસાધનામાં લાગી રહેવું તેને અરતિ-પરીષહજય કાેને કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭૫ : ચર્ચાપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ગુરૂજનાની દીર્ઘ કાળ સુધી સેવા કરવાથી દઢ થયાં છે જ્ઞાન, પ્રદ્મચર્ચ, વૈરાગ્યાદિ ભાવા જેના એવા સાધુને, શ્રીગુરૂવડે એકલા વિહાર કરવાની આજ્ઞા મળતાં, પગમાં કાંટા, કાંકરા વગેરે અણીદાર વસ્તુઓ વાગે ત્યારે પૂર્વે અનુભવેલી

३६३

સવારીનું સ્મરણ ન કરવું અને સમતાથી વેદનાને કરીને આત્મચર્યામાં ઉત્સાહવાળા રહેવું તેને ચર્યાપરીષહજય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭૬ : નિષદ્યાપરીષહજય કોને કહે છે?

ઉત્તર : ભયંકર વનમાં, કાંકરાવાળા કે નિર્જન-ખંડેર પ્રદેશામાં ધ્યાન કરતી સમયે વ્યાધિ, ઉપસર્ગ વગેરે બાધાઓને સમતાથી સહન કરીને આસનથી અને કાયાત્સર્ગથી ચલાયમાન ન થવું અને પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિર થવું તેને નિષદ્યાપરીષહજય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૭૭ : શય્ચાપરીષહજય કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : સ્વાધ્યાય વગેરે આવશ્યક કર્ત વ્યા કરતાં ઉત્પન્ન થયેલા થાકને ઉતારવા ત્રીકાેણાદિ આકારવાળા કઠણુ પથ્થરાેવાળી ભૂમિ ઉપર એક પડેખે કે સીધા સૂઈ જતાં ખેદ ન માનવા તેને શય્યા પરીષહજય કહે છે. સાધુજના આવા સમયેં આકુળતા કરતા નથી, જેમકે, આ જંગલ હિંસક જંતુઓથી ભરેલું છે માટે અહીંથી જલદી નિકળી જવું જોઈએ અથવા રાત કયારે પુરી થશે ઈત્યાદિ.

પ્રશ્ન ૨૭૮ : આક્રોશપરીષહજય કોને કહે છે ?

ઉત્તર : અન્ય જેના દ્વારા, હુદયસાંસરા ઉતરી જાય તેવા મર્માભેદી વચના, અપશબ્દો વગેરેના પ્રયાગ થવા છતાં પણ, પ્રતિકાર કરવાની શક્તિ હાેવા છતાં પણ તેમને ક્ષમા આપવી અને પાતાનામાં વિકાર ઉત્પન્ન ન થવા દેવા તે આક્રોશ-પરીષહજય છે.

પ્રશ્ન ૨૭૯ : વધપરીષહજય કોને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઇ ચાેર, ડાકુ, દુશ્મન વગેરે દ્વારા મારઝૂડ, પ્રાણઘાત વગેરે થવા છતાં પણ અવધ્ય આત્મસ્વરૂપના અનુભવમાં સ્થિર રહેવું તેને વધપરીષહજય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮૦ : યાચનાપરીષહજય કોને કહે છે ?

ઉત્તર : ગમે તેટલી, રાગ કે ભૂખની વેદના થવા છતાં પણ ઔષધ–આહારની યાચના કે ઇશારા આદિ ન કરવાં અને ચૈતન્યસ્વભાવના વૈભવની દષ્ટિથી સંતુષ્ટ રહેવું તેને યાચનાપરીષહજય કહે છે.

**પ્રશ્ન** ૨૮૧ : અલાભપરીષહજય કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : ગમે તેટલી વેદનાના પ્રસંગ આવી પડયાં છતાં પણ, ઔષધ-આહાર વગેરેના અલાભ થવા છતાં પણ, લાભ કરતા અલાભ જ કલ્યાણકારી જાણીને ધીરજ ન છાડવી અને આત્મલાભથી તૃપ્ત રહેવું તેને અલાભપરીષકજય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮૨ : રાગપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કષ્ટ વગેરેને અનેક પ્રકારે દેવાવાળા દુઃસહ રાગા થવા છતાં, ઋદ્રિબળથી તે નિવારવાની શક્તિ હાેવા છતાં, નિર્વિકલ્પ સમાધિની રુચિને કારણે, પ્રતિકાર ન કરવાે અને સમતાથી રહીને, નિરામય આત્મસ્વભાવના લક્ષ્યથી ચલિત ન થવું તે રાગપરીષહજય છે.

પ્રશ્ન ૨૮૩ : તૃણુસ્પર્શપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અણીવાળું ઘાસ, કાંકરાવાળી પગ્થરમય ભૂમિ, શિલા વગેરે પર વિહાર કે વ્યાધિથી ઉત્પન્ન થયેલ શ્રમના નિવારણુ અર્થે એસતી–સૂતી વખતે એદ ન માનવા અને સ્વરૂપસ્પર્શ તરફ ધ્યાન રાખવું તેને તૃણસ્પર્શપરીષહજય કહે છે.

३६५

પ્રશ્ન ૨૮૪ : મળપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પરસેવાના મેલથી દાદર, ખૂજલી, ખરજવું વગેરેની અનેક વેદનાઓ થવા છતાં તે પીડા તરફ લક્ષ્ય ન દેવું, જીવદયાના ભાવથી ખંજવાળવું, ઘસવું વગેરેમાં ન પ્રવર્તી કમેમળ દૂર કરવાવાળા સ્વાનુભવરૂપ તપમાં લીન રહેવું તેને મળપરિષહજય કહે છે.

પ્રક્ષ ૨૮૫ : સત્કારપુરસ્કારપરીષહજય કોને કહે છે ક ઉત્તર : બીજા દ્વારા પ્રશાંસા, સન્માન વગેરે થતાં પ્રસન્ન ન થવું અને નિંદા, અપમાન વગેરે થતાં ક્રોધ ન કરવા, અનેક ચતુરાઈ, તપ વગેરે હાેવા છતાં મને કાેઈ માનતું નથી એવા ભાવ ન લાવવા અને નિજ ગ્રૈતન્યસ્વભાવના મહિમમાં લાગી રહેવું તે સત્કારપુરસ્કારપરીષહજય છે.

પ્રશ્ન ૨૮૬ : પ્રજ્ઞાપરીષહજય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મિથ્યાબુદ્ધિવાળાએ ઉપર વિજય પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ, અનેક વિદ્યાએમાં પારંગત હોવા છતાં પણ ગર્વ ન કરવા અને નિજવિજ્ઞાનઘનસ્વભાવમાં ઉપયુક્ત રહેવું તેને પ્રજ્ઞાપરિષહજય કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮७: અજ્ઞાનપરીષહજય કોને કહે છે?

ઉત્તર : અનેક પ્રકારનાં તપ દીર્ઘાકાળ સુધી કર્યા છતાં પણ મને અવધિજ્ઞાન વગેરે વિશિષ્ટ જ્ઞાન ન થયાં, ઉલટા લાકા મને મંદણિલ, મૂર્ખ વગેરે કહે છે એ આદિ પ્રકારે અજ્ઞાનજનિત ખેદ ન કરવા અને જ્ઞાનસામાન્ય સ્વભાવની દૃષ્ટિ દ્વારા પ્રસન્ન રહેવું તેને અજ્ઞાનપરીષહજય કહે છે. **પ્રશ્ન** ૨૮૮ : અદર્શનપરીષહજય કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઉપવાસ વગેરે અનેક પ્રકારની મહાન તપસ્યા કરવા છતાં હજુ સુધી કાેઇ અતિશય, પ્રાતિહાર્ય વગેરે પ્રગટ થયા નહીં, એમ લાગે છે કે આ શાસ્ત્રોમા વર્ણવેલા મહાન ઉપવાસ વગેરે તપના માહાત્મ્યથી પ્રતિહાર્ય કે જ્ઞાનાતિશય પ્રગટે છે તે અસત્ય છે, તપ કરવું નિષ્ફળ છે, એવા ભાવ ન થવા દેવા અને સત્યશ્રદ્ધાનથી ચલિત ન થવું તથા આત્મશ્રદ્ધાનમાં ઉપયુક્ત રહેવું તે અદર્શનપરીષહજય છે.

**પ્રશ્ન** ૨૮**૯** : સાધુને એક સમયમાં વધારેમાં વધારે કેટલાં પરીષહાના જય થઈ શકે ?

ઉત્તર : સાધુને વધારેમાં વધારે એક સમયે એાગણીસ પરીષહાના જય થાય. ત્રણ પરીષહા એટલા માટે એાછા થઈ જાય છે કે એક સમયે શીત–ઉષ્ણમાંથી એક જ પરીષઢ હાય અને નિષદા, ચર્યા અને શય્યામાંથી એક જ પરીષઢ હાય.

> પ્રશ્ન ૨૯૦: પરીષહજયથી શું શું લાભ છે? ઉત્તર: પરીષહજયના લાભાે આ પ્રકારે છે:

(૧) દુ:ખના અભ્યાસ વિના થયેલું જ્ઞાન દુ:ખ ઉપસ્થિત થતાં નાશ પામે છે પરંતુ દુ:ખમાં પણ ધોર્ય ધારણ કરીને પરીષહજયના અભ્યાસીનું જ્ઞાન ભ્રષ્ટ થઈ શકતું નથી માટે પરીષહજયથી જ્ઞાનની દ્રહતાના લાભ છે. (૨) કર્મોના ઉદય થઈ (નવીન કર્મળંધ થયા વિના) ટળી જાય છે. (૩) પૂર્વકૃત કર્મોની નિર્જરા થઈ જાય છે. (૪) નવીન અશુભ કર્મોના અને યથાચિત શુભકર્મોના સંબર થાય છે. (૫) સદા નિ:શંકિત

गाथा ३५ ३६७

રહેવું (६) આગામી ભયથી મુક્ત રહેવું. (૭) ધોર્ય, ક્ષમા, સંતાષ વગેરેની વૃદ્ધિથી આ લાકમાં સુખી રહેવું. (૮) પાપ પ્રકૃતિઓના નાશ થઈને પરલાકમાં અનેક અભ્યુદયનું મળવું. (૯) સર્વ સંસાર–દુઃખાથી રહિત, પરમાનંદમય માક્ષ- પદની પ્રાપ્તિ.

આ વગેરે અનેક લાભા પરીષહયજય કરવાથી થાય છે.

**પ્રશ્ન** ૨૯૧ : ચારિત્ર નામનાે ભાવસ વરવિશેષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : નિજ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં અવસ્થિત રહેવું તે ચારિત્ર છે.

પ્રશ્ન ૨૯૨ : ચારિત્રના કેટલાં લેંદ છે?

ઉત્તર: ચારિત્ર પરમાર્થથી તો એક જ પ્રકારે છે, પરંતુ તેની અપૂર્ણતા–પૂર્ણતા આદિની દિષ્ટિથી તે પાંચ પ્રકારનું છે:

્૧) સામાચિક (૨) છેદોપસ્થાપના (૩) પરિહારવિશુદ્ધિ (૪) સૂક્ષ્મસામ્પરાય (૫) યથાખ્યાત–ચારિત્ર.

પ્રશ્ન ૨૯૩: સામાચિક ચારિત્ર કાેને કહે છે?

ઉત્તર: સર્વ જવા ચૈતન્ય સામાન્યસ્વરૂપ છે, સર્વે સમાન છે એ ભાવના દ્વારા સમતાપરિણામ થવાં, સ્વરૂપાનુભવના અળથી શુભ—અશુભ સંકલ્પ—વિકલ્પ જાળથી રહિત સમાધિભાવ ઉપજવા નિવિધાર નિજ્યૈતન્યસ્વરૂપના અવલં અનથી રાગદ્વેષથી રહિત થવું, સુખ-દુ:ખ, લાભ અલાભ જીવન-મૃત્યુમાં મધ્યસ્થ થવું અને વિકલ્પરહિત પરમનિવૃત્તિરૂપ વ્રત પાળવું તેને સામાયિક ચારિત્ર કહે છે. પ્રશ્ન ૨૯૪ : છેદોપસ્થાપના ચારિત્ર કોને કહે છે? ઉત્તર : સર્વ વિકલ્પપરિત્યાગરૂપ સામાયિકમાં સ્થિત ન રહી શકતાં અહિંસાવત, સત્યવત, અચૌર્ય વ્રત, ખ્રદ્ધાયર્ય વ્રત, અપરિગ્રહવત આ પાંચ પ્રકારના વ્રતો દ્વારા પાપોથી નિવૃત્ત થઈ ને પાતાને પાતાના શુદ્ધાત્મતત્ત્વની સન્મુખ કરવું તેને છેદોપસ્થાપના ચારિત્ર કહે છે. અથવા, ઉક્ત પાંચ પ્રકારના મહાવતામાં કોઈ દોષ લાગતાં, વ્યવહાર પ્રાયશ્ચિશ્રત્ત અને નિશ્વશ્ચ પ્રાયશ્ચિત્રત્ત દ્વારા શુદ્ધ થઇને નિજશુદ્ધ આત્મતત્ત્વની સન્મુખ થવું તેને છેદોપસ્થાપના ચારિત્ર કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૯૫: પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર કોને કહે છે? ઉત્તર: રાગાદિવિકલ્પોના વિશિષ્ટ પદ્ધતિથી ત્યાગ કરવા દ્વારા આત્માની એવી નિર્મળતા પ્રગટ કરવી જેથી એક ઋદ્ધિવિશેષ પ્રગટ થાય છે જેથી વિહાર દરમ્યાન કોઈ પણ જવને જરા પણ આધા ન પહેાંચે તેને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૯૬: સૂક્ષ્મસામ્પરાય ચારિત્ર કોને કહે છે ? ઉત્તર: સૂક્ષ્મ અને સ્વાનુભવગમ્ય નિજ શુદ્ધ આત્મ-તત્ત્વના સંવેદનરુપ જે ચારિત્રથી ખાકી રહેલા સંજવલન લાેેેલના પણ ઉપશમ કે ક્ષય થાય તેને સૂક્ષ્મ–સામ્પરાય ચારિત્ર કહે છે.

પ્રશ્ન २૯७: યથાખ્યાત ચારિત્ર કોને કહે છે?

ઉત્તર : જેવું સ્વભાવથી સહજ શુદ્ધ કષાયરહિત આત્માનું સ્વરૂપ છે તેવું ખ્યાત એટલે પ્રગટ થઈ જાય તેને યથાખ્યાત ચારિત્ર કહે છે. પ્રક્ષ ૨૯૮ : ઉકત ભાવસ વર વિશેષાથી માત્ર પાપકમેનિ જ સંવર થાય છે કે પુષ્યકર્મીના પણ સંવર થાય છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયરત્નત્રયના સાધક વ્યવહારરત્નત્રયરૂપ શુભાપયાગમાં થયેલા ભાવસ વરવિશેષ મુખ્યપણે પાપ કર્માના સ વરનું કારણ છે. વ્યવહારરત્નત્રય દ્વારા સાધ્ય નિશ્ચય રત્નત્રયરૂપ શુદ્ધોપયોગમાં થયેલા ભાવસ વર વિશેષ પાપ-પુષ્ય બન્ને પ્રકારના કર્મોના સ વર કરવાવાળાં હાય છે.

આ પ્રકારે સંવર તત્ત્વનું વર્ણન કરીને હવે નિર્જરા તત્ત્વનું વર્ણન કરે છે:

## जह कालेण तवेण य मुत्तरस कम्मपुग्गलं जेण। भावेण सडिद णेया तस्सडणं चेदि णिक्ती दुविहा॥ ३६

**अन्वय** जेण भाषेण जहकालेण य तवेण भुत्तरस

कम्मपुज़लं सडिद च तस्सडनं इति णिजरा दुविहा णेया।

અનુવાદ : જે આત્મપરિણામથી, સમય પાકતાં કે તપસ્યા દ્વારા લાેગવાઈ ગયા છે રસ જેના, એવું પુદ્દગલકર્મ ખરી પડે છે, તે કર્મપુદ્દગલાેનું (આત્મપ્રદેશેથી) ખરી પડવું તે નિર્જરા છે, તે બે પ્રકારની જાણવી.

**પ્રશ્ન ૧** : કથા આત્મપરિણામથી કર્મ પુદ્દગલની નિર્જરા થાય છે ?

ઉત્તર : નિર્વિ'કાર ચૈતન્યચમત્કારમાત્ર નિજસ્વભાવના સંવેદનથી ઉત્પન્ન, સહજ આનંદરસંના અનુભવ કરવાવાળા પરિણામથી કમેં પુદ્દગલની નિર્જરા થાય છે. **પ્રશ્ન ર** : પાેતાના સમય પાકતાં ફળ આપીને ખરી જવાવાળાં કર્માની નિર્જરામાં પણ શું શુદ્ધાત્મસંવેદનપરિણામની જરૂર છે ?

ઉત્તર: જરૂર તેા નથી; પરંતુ સમય પાકતાં થવાવાળી નિર્જરા પણ જે શુદ્ધાત્મસંવેદનપરિણામ સહિત થાય તેા તે સંવરપૂર્વકની નિર્જરા થવાથી માેક્ષમાર્ગવાળી (અવિપાક, અુદ્ધિ-પૂર્વા) નિર્જરા કહેવાય છે.

**પ્રશ્ન ૩** ઃ જે અશુદ્ધ–સંવેદન સહિત સમય પાકતાં થવાવાળી નિર્જરા થાય તેા તે શું નિર્જરા નથી ?

ઉત્તર : અશુધ્ધસંવેદન સહિત યથાકાળ જે નિર્જરા થાય છે તે અજ્ઞાની જનાની નિર્જરા છે. તેવી નિર્જરાને સામાન્ય રીતે 'ઉદય' શખ્દથી કહેવામાં આવે છે. તેમાં ખરે છે તા થાડાં દ્રવ્યકર્મા અને અહુ વધારે દ્રવ્યકર્મોના અંધ થાય છે. આ માલમાર્ગ-સંખંધી નિર્જરા નથી, અને આ પ્રકરણમાં તે (સવિપાક, અખુદ્ધિપૂર્વા) નિર્જરા વિવક્ષિત નથી.

**પ્રક્ષ ૪** : અજ્ઞાની જીવને, કાળ પાકયાં પહેલાં પણ નિર્જરા તાે થાય છે, તેને શું કહેશા ?

ઉત્તર : આ પ્રકારે ઉદયકાળ પહેલાં થતી નિર્જરાને ઉદીરણા કહે છે. આ ઉદીરણા અશુભ–પ્રકૃતિઓની થાય છે, અજ્ઞાની જીવ તે વખતે સંકલેશપરિણામને વશ થાય છે અને અધિક વેદના ઉત્પન્ન કરતી જાય છે.

**પ્રક્ષા પ** : તપ વડે સમય પાકયાં પહેલાં કર્મા કેમ ખરી **જાય** છે? ઉત્તર : ઇચ્છાનિરાધને તપ કહે છે; જ્યારે ઇચ્છા કે સ્નેહરૂપ ચિકાશ ન રહે ત્યારે કર્મસમૂહ રેતીની માફક સ્વયં ખરી પડે છે.

ઉત્તર : કર્મ દ્રવ્યાે શ્રેણિનિર્જરાના ક્રમથી ખરી પડે છે. આ શ્રેણિનિર્જરાનું સ્વરૂપ લખ્ધિસાર–ક્ષપણાસાર ગ્રંથાથી જાણુવું અહીં વિસ્તારભયથી લખ્યું નથી.

પ્રશ્ન ૭ : નિર્જરા કેટલાં પ્રકારની છે?

ઉત્તર : નિર્જરાના એ પ્રકાર છે ભાવનિર્જરા અને દ્રવ્યનિર્જરા.

પ્રશ્ન ૮ : ભાવનિર્જરા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે આત્મપરિણામથી કર્મો ખરી પડે તે આત્મપરિણામને ભાવ નિર્જરા કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : દ્રવ્યનિર્જરા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કર્મોનું ખરી પડવું તેને દ્રવ્યનિર્જરા કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : સંવરપૂર્વ ક નિર્જરાતું મુખ્ય કારણ શું છે ?

ઉત્તર : સંવરપૂર્વંક નિર્જરાનું મુખ્ય કારણ તપ છે અને જે પરિણામા સંવરના કારણરૂપ છે તે બધાં નિર્જરાનાં પણ કારણરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : નિર્જરા શું માત્ર પાપકર્માની જ થાય છે કે પાપ-પુષ્ટ્યરૂપ બન્ને કર્માની ?

ઉત્તર : સરાગસમ્યગ્દષ્ટિ જવાને મુખ્યપણે પાપકર્માની

નિર્જરા થાય છે અને વીતરાગસમ્યગ્રદ્ધિઓને પાપ-પુષ્યરૂપ અન્ને પ્રકારના કર્માની નિર્જરા થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : સરાગસમ્યગ્**દેષ્ટિએ**ને પાપનિજેરની માફક પુષ્યનિર્જરા ન થવાથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે?

ઉત્તર : સંસારનું મૂળ કારણ પાપ છે, તેની તો વિશેષપણે નિર્જરા સમ્યગદૃષ્ટિ કરે જ છે તેથી સંસારની વૃદ્ધિ થતી નથી, પાપકર્માની નિર્જરાથી કર્મરૂપી ભાર ઓછા થયો છે જેના એવા આ અંતરાત્મા શીધ્ર વીતરાગસમ્યગૃદૃષ્ટિ થઈ જાય છે અને ત્યારે પાપ-પુષ્યના નાશ કરીને શીધ્ર સંસારના છેદ કરી શકે છે.

આ પ્રકારે નિર્જરાતત્ત્વનું વર્ણુન કરીને હવે માેક્ષતત્ત્વનું વર્ણુન કરે છે.

# सञ्वस्स कम्मळे। ओ खबहेई अप्पणा हि परिणामा। तेओ स भावमाकला दब्बविमाकला य कम्मपुद्दभावा॥ ३७

२५-वय: हु अप्पळा जो परिणामें। सख्वस्स कम्मणा खबरहेद् स भावमोकरवा य कम्मणुहभावा द्रव्यविमें। करवा णेया।

અનુવાદ : નિશ્ચયથી આત્માના જે પરિણામ સર્વ કર્મ-ક્ષયનું કારણ છે તે ભાવમાક્ષ છે અને (આત્માથી) કર્મોનું પૃથક્ થઈ જવું તે દ્રવ્યમાક્ષ જાણવા.

પ્રશ્ન ૧ : આત્માના કયા પરિણામ કર્મક્ષયનું કારણ છે? ઉત્તર : નિશ્ચયરત્નત્રયાત્મક કારણસમયસારરૂપ આત્માના પરિણામ કર્મક્ષયનું કારણ છે.

પ્રશ્ન ર : કારણસમયસાર શું છે?

गाथा ३७ ३७३

ઉત્તર : કારણસમયસાર બે પ્રકારથી જાણવા જોઈએ : (૧) સામાન્યકારણસમયસાર (૨) વિશેષ કારણસમયસાર

**પ્રશ્ન ૩** : સામાન્ય કારણસમયસાર કોને કહે છે?

ઉત્તર : અનાદિ-અનંત, અખંડ, અહેતુક ચૈતન્યસ્વભાવને કારણસમયસાર કહે છે, આનું બીજું નામ પારિણામિક ભાવ છે.

પ્રશ્ન ૪: શું સામાન્યકારણસમયસાર માેક્ષનું કારણ નથી? ઉત્તર: સામાન્ય કારણસમયસારની અશુદ્ધ-શુદ્ધ અનેક પરિણતિઓ થાય છે, માત્ર માેક્ષનું જ કારણ થાય એમ નથી; અર્થાત્ તેનું સ્વયં સ્વરૂપ પર્યાય વગેરેની લેદકલ્પ-નાથી રહિત છે તેથી તે માેક્ષનો હેતુ નથી.

પ્રશ્ન પ : સામાન્યકારણસમયસારની દૃષ્ટિ થયા વિના તા માક્ષમાર્ગના પ્રારંભ પણ નથી થતા તા પછી તે માક્ષના હેતુ કેમ નથી?

ઉત્તર : સામાન્યકારણસમયસારની દૃષ્ટિ, પ્રતીતિ, આલંબન, અનુભૂતિ આ બધાં માેક્ષના હેતુ છે; પરંતુ સામાન્ય-કારણસમયસાર સ્વયં ન તાે હેતુ છે કે ન તાે કાર્ય છે કે ન તાે અન્ય કાેઈ કલ્પનાગમ્ય છે તે તાે સામાન્યસ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન ६ : વિશેષકારણસમયસાર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સામાન્યકારણસમયસારની દેષ્ટિ, પ્રતીતિ, આલંબન, ભાવના, અનુભૂતિ, અનુરૂપ પરિણતિ–આ બધું વિશેષકારણસમયસાર છે.

પ્રશ્ન ७ : માેક્ષના સાક્ષાત્ હેતુ શું છે?

ઉત્તર : સામાન્યકારણુસમયસારને અનુરૂપ પરિણામવાળા

વશેષકારણસમયસાર માેક્ષના સાક્ષાત્ હેતુ છે, એનું જ બીજું નામ નિશ્ચયરત્નત્રય, અલેદરત્નત્રય, એક્તવવિતર્ક-અવિચાર-શુકલધ્યાન, પરમસમાધિ, વીતરાગભાવ વગેરે છે.

**પ્રશ્ન ૮** : ત્યારે તેા વિશેષકારણસમયસારનું જ ધ્યાન કરવું જોઈએ ?

ઉત્તર : ના, ધ્યેય તો કારણુસમયસાર છે. વિશેષકારણુ-સમયસાર કયાંક તો ધ્યાનરૂપ છે અને કયાંક તા ધ્યાનના ફળ રૂપ છે.

પ્રશ્ન 🗲 : ભાવમાક્ષ કયા ગુણસ્થાનમાં છે ?

ઉત્તર : ભાવમાેક્ષ તેરમા ગુણસ્થાનમાં છે અને આત્મ-દ્રવ્યની અપેક્ષાએ ભાવમાેક્ષ એટલે જીવમાેક્ષ અતીત-ગુણસ્થાન થતાં જ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : દ્રવ્યમાક્ષ કયા ગુણસ્થાનમાં હાેય છે?

ઉત્તર : ઘાતીકર્માની અપેક્ષાએ દ્રવ્યમાક્ષ તેરમા ગુણસ્થાને છે અને સમસ્ત કર્માની મુક્તિની અપેક્ષાએ દ્રવ્યમાક્ષ અતીત ગુણસ્થાન થતાં જ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૧**૧ : મુક્ત અવસ્થામાં આત્માની શું સ્થિતિ હોય છે?

ઉત્તર: મુક્ત પરમાત્મા, કેવળજ્ઞાન દ્વારા ત્રણ્લોક, ત્રણ કાળવર્તી સમસ્ત દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયાને જાણે છે. કેવળ દર્શન દ્વારા સર્વજ્ઞાયક આત્માના સ્વરૂપને નિરંત્તર ચેતે છે. અનંત આનંદ દ્વારા પૂર્ણ નિરાકુળતારૂપ સહજ પરમાનંદને ભાગવે છે. આ પ્રકારે સમસ્ત ગુણાના પૂર્ણ શુદ્ધ વિકાસના અનુભવ કરે છે. गाथा ३७ ३७५

**પ્રશ્ન ૧૨** : કઈ કર્મપ્રકૃતિએાના કયા ગુણસ્થાનમાં સંપૂર્ણ ક્ષય થઈ જાય છે?

ઉત્તર : જે મનુષ્યભવથી આત્મા મુક્ત થાય છે તેમાં નરકાયુ, દેવાયુ અને તિર્થગાયુની તેા સત્તા જ નથી. અનંતાનુ બંધી ચાર અને દર્શનમાહની ત્રણ એમ સાત પ્રકૃતિઓના ચાૈથાથી માંડીને સાતમા ગુણસ્થાન સુધીમાં ગમે ત્યારે ક્ષય થઈ જાય છે. નવમા ગુણસ્થાનમાં, પહેલા સ્ત્યનગૃદ્ધિ, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રકૃતિઓના ક્ષય, પછીથી અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને પ્રત્યાખ્યાના-વરણ સંબંધી આઠ, પછીથી નપુંસકવેદ, પછી સ્ત્રીવેદ, પછી છ નાેકષાય, પછી પુરૂષવેદ, પછી સંજવલન ક્રોધ, પછી સંજવલન માન, પછી સંજવલન માચા એમ છત્રીસ પ્રકૃતિઓના ક્ષય થાય છે. દસમા ગુણસ્થાનમાં સંજવલન ક્રોધના ક્ષય થાય છે. ખારમા ગુણસ્થાનમાં જ્ઞાનાવરણની પાંચ, અંતરાયની પાંચ, દર્શ નાવરણની બાકીની છ, આ સાળ પ્રકૃતિઓના ક્ષય થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે ૩ + ૭ + ૩૬ + ૧ + ૧૬ = ૬૩ ત્રેસઠ પ્રકૃતિ-એાના નાશ થઈ જાય છે અને સકળપરમાત્મત્વ પ્રગટ થઈ જાય છે બાકીની ૮૫ પ્રકૃતિએાનાે ક્ષય ચૌદમા ગુણસ્થાનમાં થાય છે અને ગુણસ્થાનાતીત થઈ ને આત્મા નિકલપરમાત્મા થઈ જાય છે.

આ પ્રમાણે માેક્ષતત્ત્વના વર્ણનની સાથે સાથે તત્ત્વોનું વર્ણન સંપૂર્ણ થયું, આ સાત તત્ત્વોમાં પુષ્ય અને પાપ ઉમેરતાં નવ પદાર્થ થઈ જાય છે, તે પુષ્ય અને પાપ પદાર્થીનું વર્ણન આ ગાયામાં કરે છે:

#### सुहअसुहभावजुत्ती पुणं पावं हवंति रज्ज जीवा। सादं सुहाक णामं गाेद पुणं पराणि पावं च॥३८॥

न्थन्वय : सुह असुहभावजुत्ता जीवा पुळं रखु पावं हवंति साई सुहाक णामं गाळ पुणं च पराणि पवं ।

અનુવાદ : શુલ અને અશુલલાવથી યુક્ત જવા પુષ્ય અને પાપરૂપ થાય છે. સાતાવેદનીય, તિર્થગાયુ, મનુષ્યાયુ, દેવાયુ, નામકર્મની શુલપ્રકૃતિઓ, ઉચ્ચગાત્ર આ તા પુષ્યરૂપ છે અને બાકીની બધી પાપ–પ્રકૃતિઓ છે.

મક્ષ ૧ : શું સ્વભાવથી જીવ પાપ-પુષ્ટ્યરૂપ છે ?

ઉત્તર : પરમાર્થથી જીવ સહજ જ્ઞાન અને આનંદ-સ્વભાવવાળા છે, એમાં તા અંધમાેક્ષના પણ વિકલ્પ નથી તાે પછી પુષ્ય-પાપની તાે ચર્ચા જ કચાંથી હાેય?

**પ્રશ્ન** ૨ : તેા જીવેા પુષ્ય-પાપ રૂપ કેવી રીતે થાય છે ? ઉત્તર :અનાદિઅંધ પરંપરાગત કર્મના ઉદયથી જીવ પુષ્યરૂપ અને પાપરૂપ થાય છે.

પ્રશ્ન 3 : પુષ્યરૂપ જીવનું શું લક્ષણ છે?

ઉત્તર: કષાયનું મંદપણું હેાવું, આત્મદૃષ્ટિ કરવી, દેવ ગુરૂની ભક્તિ કરવી, દેવ-ગુરૂના વચનામાં પ્રીતિ કરવી શ્રત, તપ, સંયમનું પાલન કરવું, જીવદયા કરવી, પરાપકાર કરવા વગેરે પુષ્યરૂપ જીવનાં લક્ષણા છે.

પ્રશ્ન ૪ : પાપરૂપ જીવનાં લક્ષણાે શું છે ?

ઉત્તર : કષાયની તીવ્રતા હાેવી, માેહ કરવા, દેવ-ગુરૂના વિરાધ કરવા, કુદેવ-કુગુરૂની પ્રીતિ કરવી, હિંસા કરવી, गाथा ३८ ३७७

જીઠ બાેલવું, ચુગલી–નિંદા કરવી, ચાેરી કરવી અને ધાડ પાડવી, વ્યભિષ્યાર કરવાે, પરિગ્રહની તૃષ્ણા કરવી, વિષયામાં આસકત-બુદ્ધિ કરવી વગેરે પાપજીવના લક્ષણા છે.

પ્રશ્ન પ : પુષ્યના કેટલા ભેદ છે?

ઉત્તર : પુણ્યના એ લેક છે : (૧) ભાવપુણ્ય (૨) દ્રવ્યપુષ્ટ્ય.

પ્રશ્ન ६ : ભાવપુષ્ય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શુભભાવાથી યુક્ત જીવને અથવા જીવના શુભ ભાવાને ભાવપુષ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ७ : દ્રવ્યપુષ્ય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શાતા વગેરે શુભ ફળ આપવામાં નિમિત્તભૂત કર્મપ્રકૃતિઓને દ્રવ્યપુષ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : પુષ્યપ્રકૃતિએ કેટલી છે?

ઉત્તર: પુષ્યપ્રકૃતિએા અડસઠ છે:

(૧) શાતાવેદની (૨) તિંચગાયુ (૩) મષ્તુય (૪) દેવાયુ (૫) મનુષ્ગતિ (૬) દેવગતિ (૭) પંચેન્દ્રિજાત્યિત (૮ યથી ૧૨) પાંચ શરીર (૧૩-૧૭) પાંચ અંધન (૧૮-૨૨) પાંચ-સંઘાત (૨૩-૨૫) ત્રણ અંગાપાંગ ૨૬) સમચતુરસ્રસંસ્થાન (૨૭) વજ્રઋષભનારાયસંહનન (૨૮ થી ૩૫) આઠ શુભ સ્પર્શ (૩૬ થી ૪૦) પાંચ શુભ રસ (૪૧-૪૨) છે શુભ ગંધ (૪૩ થી ૪૭) પાંચ શુભ વર્ણ (૪૮) મનુષ્યગત્યાનુપૂર્વ્ય (૪૯) દેવગયાનુપૂર્વ્ય (૫૦) અગુરૂલઘુ (૫૧) પરઘાત (૫૨) આતપ (૫૩) ઉદ્યોત (૫૪) ઉચ્છ્વાસ પપ) પ્રશસ્ત–વિહાયોગતિ (૫૬) પ્રત્યેક-શરીર (૫૭) ત્રસ (૫૮) સુભગ (૫૯) સુસ્વર (૬૦) શુભ (૬૧) બાદર (૬૨) પર્યાપ્તિ

(६૩) સ્થિર (६४) આદેય (૬૫ યશકીતિ (६६) તીર્થ કર (૬૭) નિર્માણનામકર્મ (૬૮) ઉચ્ચગાત્ર.

પ્રશ્ન 🗲 : પાપના કેટલા લેંદ છે ?

ઉત્તર : પાયના બે લેંદ છે. (૧) ભાવપાય (૨) દ્રવ્યપાય.

પ્રશ્ન ૧૦ : ભાવપાપ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અશુભભાવથી યુક્ત જીવને અથવા જીવના અશુભ ભાવને ભાવપાપ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧: દ્રવ્યપાપ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અશાતા વગેરે અશુભક્ળ આપવામાં નિમિત્ત-ભૂત પુદ્દગલકર્મપ્રકૃતિઓને દ્રવ્યપાપ કહે છે.

પ્રશ્न ૧૨ : પાપપ્રકૃતિએ કેટલી છે?

ઉત્તર : પાપપ્રકૃતિએ એક સાે છે.

(૧ થી ૫) પાંચ જ્ઞાનાવરણ, (૧ થી ૧૪) નવ દર્શનાવરણ (૧૫ થી ૪૨) અઠ્ઠાવીસ માહનીય, (૪૩ થી ૪૭ પાંચ અંતરાય, (૪૮) અશાતાવેદનીય (૪૯) નરકાયુ (૫૦) નરકગતિ (૫૧ તિર્યગતિ (૫૨) એકેન્દ્રિયજાતિ (૫૩) દ્વી ન્દ્રિયજાતિ (૫૪) ત્રીન્દ્રિયજાતિ (૫૫) ચતુરિન્દ્રિયજાતિ (૫૧) ન્યગ્રોધપરિમાં ડેલસંસ્થાન (૫૭) સ્વાતિસંસ્થાન (૫૮) વામનસંસ્થાન (૫૯) કુષ્જકસંસ્થાન (૧૦) હું ડેકસંસ્થાન (૧૧) વજનારાચસંહનન (૧૨) નારાચસંહનન (૧૩) અર્ધનારાચસંહનન (૧૫) અસંપ્રાપ્તસપાટિકાસંહનન (૧૧ થી ૭૩) આઠ અશુભ ૨૫૧૧ (૭૪ થી ૭૮) પાંચ અશુભ ૧સ (૭૯-૮૦) બે અશુભ ગાંધ (૮૧ થી ૮૫) પાંચ અશુભ વર્ષ (૮૧) નરકગત્યાનુપૂર્વ્ય

गाथा ३८ ३७१

(૮૭ તિર્ય ગત્યાપૃવ્ય (૮૮) ઉપઘાત (૮૯) અપ્રશસ્તવિહાયાગતિ (૯૦) સાધારણશરીર (૯૧) સ્થાવર (૯૨) દુર્ભગ (૯૩) દુઃસ્વર (૯૪ અશુભ (૯૫) સૂક્ષ્મ (૯૬) અપર્યાપ્તિ (૯૭) અસ્થિર (૯૮) અનાદેય (૯૯) અયશકીર્તિનામકર્મ (૧૦૦) નીચગાત્રકર્મ.

**પ્રક્ષ ૧૩** : પુષ્યપ્રકૃતિ ૧૮ પાપપ્રકૃતિ ૧૦૦, એ બન્ને મળીને ૧૧૮ થઈ, તે કેવી રીતે કારણ કે પ્રકૃતિએ તે માત્ર ૧૪૮ છે?

ઉત્તર : આઠ સ્પર્શ, પાંચ રસ, બે ગંધ પાંચ વર્જુના-મકર્મ આ વીસ પ્રકૃતિઓ પુષ્ટ્યરૂપ પણ હાેય છે અને પાપરૂપ પણ હાેય છે. આ વીસ પ્રકૃતિઓને બન્નેમાં ગણવામાં આવી છે તેથી આંકડા ૧૬૮ નાે થયાે છે. સામાન્ય વિવક્ષાએ કરીને, આ વીસ પ્રકૃતિ બાદ કરતાં મૂળ ૧૪૮ પ્રકૃતિ સિધ્ધ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન** <sup>૧</sup>૪ : પુષ્**યપ્રકૃતિઓમાં સૌથી વિશિષ્ટ અને** પ્રકૃષ્ટ પુષ્**ય**પ્રકૃતિ કઈ છે?

ઉત્તર : તીર્થ કરનામ પ્રકૃતિ અધી પુષ્યપ્રકૃતિઓમાં વિશિષ્ટ અને પ્રકૃષ્ટ પુષ્યપ્રકૃતિ છે.

**પ્રશ્ન ૧૫** : તીર્થ કરનામ પ્રકૃતિના લાભ કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : દર્શનવિશુદ્ધિ વગેરે સોળ ભાવનાઓના નિમિત્તથી તીર્થ કર પ્રકૃતિના લાભ થાય છે, પરંતુ સમ્યગૂદ્ધિ સમસ્ત પ્રકૃતિઓને હાય અથવા અનુપાદેય જાણે છે તેથી તેના લક્ષ્ય કરતા નથી અર્થાત્ તેને પણ ઉપાદેય માનતા નથી.

મર્સ ૧૬ : પાપપ્રકૃતિઓમાં સૌથી નીચી પાપપ્રકૃતિ કઈ છે? ઉત્તર : મિથ્યાત્વપ્રકૃતિ અધી પાપપ્રકૃતિએામાં સૌથી નીચી પાપપ્રકૃતિ છે. મિથ્યાત્વપ્રકૃતિના ઉદયથી થવાવાળામિથ્યાત્વ-પરિણામથી જ સંસાર અને સંસારદ્વ:ખાની વૃદ્ધિ થાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૭** : મિચ્ચા<sub>ત્</sub>વપ્રકૃતિનાે અધ કેવી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર : માેહ, વિષયામાં આસક્તિ, દેવ શાસ્ત્ર-ગુરૂની નિંદા, કુદેવ-કુગુરુ-કુશાસ્ત્રની પ્રીતિ વગેરે ખાેટાં પરિણામાથી મિથ્યાત્વ પ્રકૃતિના બંધ પડે છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : મિથ્યાત્વના અભાવ કેવી રીતે થાય છે ? ઉત્તર : મિથ્યાત્વના અભાવના મૂળ ઉપાય ભેદજ્ઞાન છે, કારણ કે ભેદજ્ઞાન ન હાેવાથી જ મિથ્યાત્વ ૮કે છે.

**પ્રશ્ન ૧૯** : ભેદજ્ઞાનનાે સંક્ષિપ્ત આશાય શું છે?

ઉત્તર : ધન, વૈભવ, પરિવાર, શરીર. કર્મ, રાગાદિ ભાવ, જ્ઞાનાદિના અપૂર્ણ વિકાસ, જ્ઞાનાદિનું પૂર્ણ પરિણુમન આ બધાથી જીદા સ્વભાવવાળા ચૈતન્યમાત્ર નિજશુદ્ધઆત્મતત્ત્વ ને એાળખી લેવું તે ભેદજ્ઞાન છે.

**પ્રશ્ન ૨**૦ : સમ્ચગ્રદૃષ્ટિને તો પુષ્**ચભાવ અને પાપભવા** અન્ને હેય છે તેા પછી તે પુષ્યભાવ કેમ કરે છે?

ઉત્તર : કાઈ એક પુરૂષને પાતાની સ્ત્રી ઉપર ઘણા રાગ છે. તે પાતાના પિતૃગૃદ્ધે ગઈ, તે ગામથી કાઈ માણસા આવે તા સ્વસ્ત્રીની કુશળતાદિ જાણવા તે પુરૂષ તે આગંતુકાનું સન્માન વગેરે કરે છે પરંતુ તેનું લક્ષ્ય તા પાતાની સ્ત્રી ઉપર જ છે. તેવી રીતે, સમ્યગ્રદૃષ્ટિ, ઉપાદેયરૂપે તા નિજ શુદ્ધાત્મ-તત્ત્વની જ ભાવના કરે છે. જયારે તે ચારિત્રિમાહના વિશિષ્ટ गाथा ३८

ઉદયવશ શુદ્ધાત્મામાં ઉપયોગ લગાવી શકતા નથી ત્યારે "હું શુદ્ધાત્મભાવનાના વિરાધી વિષય–કષાયમાં ન જતા રહું અને શીધ જ શુદ્ધાત્મભાવના સન્મુખ થઈ જાઉ" તે માટે જેમના શુદ્ધસ્વભાવ વિકસી ગયા છે અને વિકસી રહ્યો છે તેવા પરમાતમા, શ્રીગુરૂઓ વગેરેની પૂજા, ગુણસ્તુતિ, દાનાદિ વગેરમાં ભક્તિરૂપે પ્રવતે 'છે પરંતુ લક્ષ્ય તા શુદ્ધાત્માના જ રહે છે, આ પ્રમાણે સમ્યગ્દે જિને પુષ્યભાવ થઈ જાય છે.

ઉત્તર : સમ્યગ્દ્રષ્ટિઓને પણ પુષ્યના ફળમાં મળે છે તો સંસાર પરંતુ સંસારની વૃદ્ધિ થતી નથી. સમ્યગ્દ્રષ્ટિ મૃત્યુ પછી પુષ્યના ફળમાં દેય અને છે, અને તીર્થ કરપ્રભુના સાક્ષાત્ દર્શન કરીને "આ તે જ દેવ છે, એજ સમવસરણ છે જે પૂર્વે સાંભળ્યું હતું" વગેરે ભાવાથી ધર્મ પ્રમાદ વધારે છે અને કદાચિત્ ભાગાના અનુભવ કરીને પણ તેમાં આસકત થતા નથી. પછી સ્વર્ગથી સ્થવીને, મનુષ્ય થઈ, યથાસંભવ તીર્થ કરાદિ પદવીને પ્રાપ્ત કરીને પુષ્યપાપરહિત નિજ શુદ્ધાત્મતત્ત્વના ધ્યાનના અળથી મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે.

**પ્રક્ષ ૨૨** : પુષ્ટ્ય અને પાપ તત્ત્વમાં ભેંદ કેમ નથી અતાવ્યા ?

ઉત્તર : પુષ્ય અને પાપ તત્ત્વના અંતર્ભાવ આસ્ત્રવત-ત્ત્વમાં થઈ જાય છે. આસ્ત્રય એ પ્રકારના હાય છે, પુષ્યાશ્રવ અને પાપાશ્રવ. તેથી, સામાન્ય વિવક્ષાથી, આશ્રવતત્ત્વ જ કહેવામાં આવ્યું. પ્રશ્ન ર3 : જો આશ્રવના જ લેદ પુષ્ય, પાપ છે અને કાંઇ જ અંતર નથી તાે પદાર્થ આઠ કહેવા જોઈએ નવ નહીં.

ઉત્તર : આશ્રવ અને પુષ્યપાપમાં કથંચિત અંતર છે. આશ્રવ તો અકર્મત્વથી કર્મત્વ અવસ્થા પ્રાપ્ત થવાને કહે છે તેની તો ક્રિયા પર પ્રધાનતા છે અને પુષ્યપાપમાં પ્રકૃતિત્વની પ્રધાનતા છે. આ કારણથી પદાર્થોની સંખ્યા કહેતી વખતે પુષ્ય—પાપ કહીને પણ આશ્રવનું ગ્રહણ ન થવાથી આશ્રવને પણ પદાર્થોમાં ગણીને નવ સંખ્યા પદાર્થીની કહી તે યુક્તિયુક્ત જ છે.

આ પ્રકારે સાત તત્ત્વ અને નવ પદાર્થનું વ્યાખ્યાન કરવાવાળા આ દ્વિતીય અધિકાર સમાપ્ત થયા.

## समदंसणणाणं चरण मोकखस्स कारण जाणे। ववहार णिच्छयदेा तत्तिजमइक्षेा णिको कप्पा॥ ३९॥

अन्वय: ववहार सम्मद्रंदसणणाण चरण मोकखस्स कारण जाणे, णिच्छयवा तत्तियमङ्को णिको अप्या।

અનુવાદ : વ્યવહારનયથી, સમ્યગદર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર માેક્ષનું કારણ જાણે, નિશ્ચયનયથી, તે ત્રણ મય (સમ્યગ્દર્શન-સત્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્ચારિત્રમય) નિજ આત્માને માેક્ષનું કારણ જાણે.

પ્રશ્ન ૧: માેક્ષમાર્ગના એ લેક કેમ કહ્યાં ?

ઉત્તર : માેક્ષમાર્ગ તાે વાસ્તવમાં એક છે, પરંતુ તેનાે સાધક જે અન્ય ભાવ છે તે પણ અતાવવા જરૂરી છે, તેને य्राथा ३९ ३८३

વ્યવહારથી માેક્ષમાર્ગ કહે છે. આ અપેક્ષાએ, માેક્ષમાર્ગ બે થઈ જાય છે (૧) નિશ્ચયમાેક્ષમાર્ગ (૨) વ્યવહારમાેક્ષમાર્ગ.

**પ્રશ્ન** ર : આ બે પ્રકારના માેક્ષમાર્ગમાંથી શું કાેઈ એકથી માેક્ષની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે <sub>?</sub>

ઉત્તર : મેક્ષિ તો નિશ્ચયમાેક્ષમાર્ગથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. વ્યવહારમાેક્ષમાર્ગથી નિશ્ચયમાેક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. માેક્ષમાર્ગ ત્રિરત્નમય હાેવાથી તે ત્રણના પણ વ્યવહાર અને નિશ્ચય સંખંધી બે બે લેંદ થઈ જાય છે. આ પ્રકારે, આ પ્રકરણમાં છ તત્ત્વા જાણવા યાેગ્ય છે:

- (१) व्यवडारसभ्यग्हशीन (३) व्यवडारसभ्यग्ज्ञान (५) व्यव-डारसभ्यग्यारित्र
- ારા નિશ્ચયસમ્યગ્દર્શન (૪) નિશ્ચયસમ્યગ્રાન (६) નિશ્ચય-સમ્યગ્ચારિત્ર. નહીં

પ્રશ્ન ૩ : વ્યવહારસમ્યપ્રદર્શ કોને કહે છે?

ઉત્તર : જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, કાળ આ છ દ્રવ્યોતું અને જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આસાવ, બંધ, સંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ આ નવ તત્ત્વાતું યથાર્થ શ્રદ્ધાન કરવું વ્યવહારસમ્યગ્દર્શન છે.

પ્રશ્ન ૪ : નિશ્ચયસમ્યગ્દર્શન કોને કહે છે ?

ઉત્તર : સમસ્ત પરદ્રવ્યાથી જીદા, રાગાદી ઉપાધિથી ભિન્ન, નિરંજન, ચિત્ચમત્કારમાત્ર, નિજશુદ્ધાત્મસ્વરૂપની શ્રદ્ધા થવી તેને નિશ્ચયસમ્યગૃદર્શન કહે છે.

**પ્રશ્ન** ૫ : વ્યવહારસમ્યગ્જ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે પદાર્થ જે રૂપે અવસ્થિત છે, તેને તે પ્રકારથી જાણવાે તે વ્યવહાર સમ્યગ્જ્ઞાન છે.

પ્રશ્ન ६ : નિશ્ચય સમ્યગ્રાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : શુદ્ધાત્મતત્ત્વની ભાવનાથી ઉત્પન્ન સહજ આનં દથી તૃપ્ત થયા થકાં, પાતાના દ્વારા પાતાનું નિવિધ્કલ્પરૂપે સંવેદન કરવું તે નિશ્ચય સમ્યગ્જ્ઞાન છે.

પ્રશ્ન ७ : વ્યવહાર સમ્યગ્ચારિત્ર કોને કહે છે?

ઉત્તર : જેના વડે અશુભ ભાવથી નિવૃત્તિ થઈ અશુભાવમાં પ્રવૃત્તિ થાય તેવા તપ, વ્રત, સમિતિ, ગુપ્તિ વગેરેના પાલન કરવાને વ્યવહાર સમ્યગ્ચારિત્ર કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : નિશ્ચય સમ્યગ્ચારિત્ર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : રાગાદિ વિકલ્પાેના ત્યાગપૂર્વક, રાગદ્વેષાદિ વિભાવ–ભાવાેથી રહિત શુદ્ધાચૈતન્યતત્ત્વના ઉપયાગની સ્થિરતાને નિશ્ચય સમ્યગુચારિત્ર કહે છે.

**પ્રશ્ન ૯** : શું વ્યવહારરત્નત્રય મેળવ્યા વિના નિશ્ચય-રત્નત્રય ન પ્રાપ્ત થાય ?

ઉત્તર: નિશ્ચયરત્નત્રયથી પૂર્વે વ્યવહારસ્તનત્રય હાય જ છે. વ્યવહારસ્તનત્રય પામ્યા વિના નિશ્ચયસ્તનત્રયની પ્રખ્તિ થતી નથી. આ કારણને લીધે, વ્યવહાસ્તનત્રય સાધક છે અને નિશ્ચયસ્તનત્રય સાધ્ય છે.

**પ્રશ્ન ૧૦** : શું વ્યવહારરત્નત્રયથી નિશ્ચયરત્નત્રયની પ્રાપ્તિ અવશ્યપણે થાય છે ?

ઉત્તર : જે વ્યવહારરત્નત્રયને પાળતાે જીવ તે વ્યવહારમાં જ પાતાની એકતા જેડે તાે નિશ્ચયરત્નત્રય પ્રાપ્ત ન થાય. જે गाथा ३९

વ્યવહારરત્નત્રયના પાલનમાં રહીને, વિષય-કષાયાથી નિવૃત્તિ થઈ, નિજ જ્ઞાયકસ્વભાવ સાથે પાતાની એકતા જોડે તા નિશ્ચયરત્નત્રય અવશ્યપણે પ્રાપ્ત થાય.

**પ્રક્ષ ૧૧** : નિશ્ચયરત્નત્રય અને વ્યવહારસ્તનત્રય અન્ને શું એક સાથે રહી શકે છે ?

ઉત્તર : નિશ્ચય અને વ્યવહાર રત્નત્રય અન્ને એક સાથે રહી શકે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : ત્યારે તો જે વ્યવહારરત્નત્રય નિશ્ચય- રત્ન-ત્રયની સાથે રહે તેને જ વ્યવહારરત્નત્રય કહેવા જોઈએ ?

ઉત્તર : જે વ્યવહારસ્તનત્રય નિશ્ચયસ્તનત્રયની સાથે રહી શકે છે તે તેા ફલિત વ્યવહારસ્તનત્રય છે અને જે નિશ્ચયસ્તનત્રય પહેલાં હાય છે તેને નિમિત્ત વ્યવહારસ્તનત્રય કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩** : શું વ્યવહારરત્નત્રય વિના પણ નિશ્ચયરત્નત્રય સંભવી શકે છે !

ઉત્તર : નિર્વિકલ્પ ચારિત્રવાળા ઉચ્ચ ગુણસ્થાનામાં ઉક્ત વ્યવહારસ્ત્નત્રય વિના પણ નિશ્ચયસ્ત્નય રહી શકે છે. આ અભેદસ્ત્નત્રય જ સમ્યક્ત્વ, જ્ઞાન અને ચારિત્ર ગુણાની પરિણૃતિ હોવાથી વ્યવહાર કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : નિશ્ચયરત્નત્રયને નિશ્ચયથી ત્રણરૂપ ન કહીને એક આત્મારૂપે જ કેમ કહ્યો ?

ઉત્તર : નિશ્ચયનય અભેદને ગ્રહણ કરે છે તેથી નિશ્ચય-રત્નત્રય, એક-અભેદ-શુદ્ધપર્યાયપરિણુત આત્મા જ છે. હવે આ ચૌદ પ્રશ્નોના ઉત્તર સાથે સંખંધિત વિષયને સ્પષ્ટ સમજાવવા ૪૦ મી ગાથા કહે છે:

रयणत्तर्यं ण वट्टइ अप्पाणं मुइत्तु अणद्वियह्मा तह्मा तत्तियमइओ हादि हु मेाकखस्स कारण आवा ॥ ४०॥

भन्यथ : अप्याण मुइन् अणदिश्वयिक्ष रयणत्तय ण वट्टइ । तक्षा तत्तियमइएते आदा मानन्यस्स नारण होदि ।

અનુવાદ : આત્માને છેાડીને બીજા કાઈ દ્રવ્યમાં રત્નત્રય રહેતું નથી. આ કારણથી, રત્નત્રયાત્મક આત્મા જ નિશ્ચયથી માક્ષતું કારણ છે.

પ્રશ્ન ૧ : રત્નત્રય અન્ય દ્રવ્યમાં કેમ નથી રહી શકતું ? ઉત્તર : રત્નત્રય અર્થાત્ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર, આ ત્રણેય પર્યાયા છે. આ પર્યાયા જે ગુણાની છે તે ગુણા જેમાં રહે છે તેમાં રત્નત્રય રહે છે–રહી શકે છે.

પ્રશ્ન ર : સમ્યગ્દર્શન કયા ગુણની પર્યાય છે.

ઉત્તર : સમ્યગૃદર્શન આત્માના સમ્કત્વ ગુણુની પર્યાય છે. સમ્યકત્વ એક નિર્મળ પર્યાયનું પણ નામ છે અને સમ્યત્વ ગુણુનુ પણ નામ છે. પ્રાચીન પરંપરામાં આ પ્રકારે વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. સમ્યકત્વ ગુણુનાે એકાર્થવાચક શ્રદ્ધાગુણું છે.

પ્રશ્ન 3 : સમ્ચદર્શનની ઉત્પત્તિના કયા કયા કારણે છે? ઉત્તર : સમ્ચગદર્શનું ઉપાદાન કારણ, સમ્ચગ્દર્શન થયા પહેલાની પર્યાયરૂપે પરિણુમેલા, અર્થાત્ તેવી વિશિષ્ટ યાગ્યતા-વાળા આત્મા છે. અંતરંગ નિમિત્ત કારણ દર્શનમાહ અને અનંતાનુખંધી કષાયના ઉપશમ, ક્ષયાપશમ કે ક્ષય છે. આદ્ય गाथा ४० ३८७

નિમિત્ત કારણ જિનસૂત્રના ઉપદેશ છે. ઉપચરિત બાહ્ય કારણ જિનસૂત્રના યથાર્થજ્ઞાતા પુરૂષા છે જેમનાથી સાચા ઉપદેશ પ્રાપ્ત થાય છે, જિનબિંબના દર્શન તપસ્વી, ધ્યાની સાધુઓના દર્શન વગેરે કારણા પણ છે.

પ્રશ્ન ૪ : સમ્યગ્ત્રાન કયા ગુણની પર્યાય છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્રાન આત્માના જ્ઞાન ગુણની પર્યાય છે. ક્ષાનપર્યાય પાતાના સ્વરૂપથી નથી તો મિથ્યા કે નથી તો સમ્યગ્, પરંતુ દર્શનમાહેના ઉદયના નિમિત્તથી થવાવાળા વિપરીત અભિપ્રાયના સંબંધથી જ્ઞાન પણ મિથ્યા કહેવાય છે તથા દર્શનમાહેના ઉપશમ, ક્ષયાપશમ કે ક્ષયના નિમિત્તથી થવાવાળી સમ્યગ્ પ્રતીતિના સંબંધથી જ્ઞાન પણ સમ્યગ્ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન પ : સમ્યગ્ ચારિત્ર કયા ગુણની પર્યાય છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્ ચારિત્ર આત્માના ચારિત્ર ગુણની પર્યાય છે.

ઉત્તર: એવા આત્માના સ્વભાવ જ છે કે તે તે ગુણાના પુંજરૂપ આત્મદ્રવ્ય છે. આત્મા તા એક સ્વભાવવાન છે પરંતુ વ્યવહારનયથી તે સ્વભાવને સમજાવવાવાળી આ શક્તિએા છે.

પ્રશ્ન ७ : એક આત્મા ત્રિત્રયાત્મક કેવી રીતે છે?

ઉત્તર: હું આ આત્મા પાતે જ પાતામાં નિરાકુળ સહજ આનંદ સ્વરૂપ છું એવી પ્રતીતિના ભાવથી વર્તવું સમ્યગ્દર્શન છે, નિરાકુળ આનંદના સંવેદનથી વર્તવું સમ્યગ્ગાન છે અને એવી જ સ્થિતિના સ્થિતિકરણરૂપે રહેવું સમ્યગ્ ચારિત્ર છે આ ત્રણેય અલેદનયથી જોતાં એક શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય જ થયું.

**પ્રશ્ન** ૮ : નિરાકુળ સહજ આનંદના સંવેદનના ઉપાય શું છે<sup>?</sup>

ઉત્તર : અવિકાર, ચિત્ચમત્કારમાત્ર નિજસ્વભાવની ભાવના સહજ આનંદની ઉત્પત્તિના ઉપાય છે.

**પ્રશ્ન ૯** : નિજસ્વભાવની દ્રષ્ટિ જ રહ્યા કરે તે માટે વૃત્તિ કેવી બનાવવી જોઈએ !

ઉત્તર : નિજસ્વભાવની દ્રષ્ટિની યથાર્થ સિદ્ધાિ માટે માયા, મિથ્યા અને નિદાન એ ત્રણ શલ્યોથી રહિત આપણી વૃત્તિ હોવી જોઈએ.

પ્રશ્ન ૧૦: માયાશલ્ય કોને કહે છે?

ઉત્તર: મારા ખાટા ધ્યાનને કાઈ જાણતું નથી અથવા ન જાણે તે અભિપ્રાયથી બાહ્યવેશનું આચરણ કરીને લાેકાનું આકર્ષણ પ્રાપ્ત કરીને ચિત્ત મલીન રાખવું તેને માયાશલ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧: અપધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : રાગને વશ થઇ પરસ્ત્રી આદિની અયેાગ્ય ઇચ્છાએા કરવી અથવા દ્વેષવશ બીજાને મારવાના, બાંધવાના વગેરે અનિષ્ટ ચિંતવન કરવાને અપધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : મિથ્યાશલ્ય કાેને કહે છે?

ઉત્તર: અવિકાર નિજ પરમાત્મત્તત્વની રુચિ ન હેાવાને કારણે બાદ્ય પદાર્થોના આશ્રય કરીને બુદ્ધિાને વિપરીત બનાવવી તેને મિથ્યાશલ્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : નિદાનશલ્ય કાેને કહે છે?

ઉત્તર: પાંચ ઈન્દ્રિયા અને મનના વિષયામાં તથા

गाथा ४१ ३८९

ભાેગામાં નિરંતર ચિત્ત લગાવવું તેને નિદાનશલ્ય કહે છે.

મશ્ન ૧૪ : મુક્તિના કારણરૂપ આ રત્નત્રયભાવ પાંચ ભાવામાંથી કયા ભાવ છે? નિજકારણતત્ત્વ છે. તેની જ શ્રદ્ધાથી, તેના જ આશ્રયથી અને તેના જ ઉપયોગ દ્વારા નિર્મળ પર્યાયના વિકાસ થાય છે.

આ પ્રમાણે નિશ્ચયમાેક્ષમાર્ગનું વર્ણન કરીને, **હવે,** સમ્યગ્રદર્શનનું વિશેષ વર્ણન કરે છે:

# जीवादीसदृहण सम्मतं रुवमप्पणो तं तु । दुरभिणिवेसविमुकं णाणं सम्मं खु होदि सदि जिह्य ॥४१॥

अन्वयः जीवादीसदृहणं सम्मत्तं, तं तु अप्यणीरुवं । जिस्स सिंदे णाणं खु दुरिभिणिवेसिवेमुकं सम्मं होदि ।

અનુવા**દ** : જીવાદિ નવ તત્ત્વાેનું ચથાર્થ શ્રદ્ધાન કરવું તે સમ્ચક્રત્વ છે, અને તે આત્માનું સ્વાભાવિક રૂપ છે. જેના થવાથી જ્ઞાન ખરેખર વિપરીત અભિપ્રાય રહિત થઈને સમ્યગ્ થઈ જાય <mark>છે.</mark>

પ્રશ્ન ૧ : સમ્યગૃદર્શનના કેટલાં પ્રકાર છે ?

ઉત્તર: સમ્યગદર્શન મૂળરૂપે તો એક જ પ્રકારે છે અને તે અવકતવ્ય છે, પરંતુ સંબંધ, નિમિત્ત આદિ લેદોથી અનેક પ્રકારનું હોય છે. દાખલા તરીકે અંતરંગ અને બાહ્ય નિમિત્તોની દ્રષ્ટિથી ત્રણ પ્રકારનું છે (૧) ઔપશમિક સમ્યક્તવ (૨) ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્તવ (૩) ક્ષાયાક સમ્યક્તવ સંબંધ આદિની દ્રષ્ટિથી સમ્યગદર્શનના દસ પ્રકાર છે:

(१) आज्ञासम्यक्ष्य (२) भार्शसम्बद्धत्व (३) ઉपदेश सम्य-कृत्व (४) अर्थं सम्यक्ष्व (५) धीकसम्यक्ष्य (६) संक्षेपसम्यक्ष्य (૭) સૂત્રસમ્યકત્વ (૮) વિસ્તારસમ્યકત્વ (૯) અવગાઢસમ્યકત્વ (૧૦) પરમઅવગાઢ સમ્યકત્વ.

**પ્રક્ષ ૨** : ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ કોને કહે છે ?

ઉત્તર: અનંતાનુખંધી ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ અને મિથ્યાત્વ, સમ્યગ્મિચ્ચાત્વ, સમ્યગ્રપ્રકૃતિ આ સાત પ્રકૃતિઓના ઉપશમ થવાથી જે સમ્યકત્વ થાય તેને ઔપશમિક સમ્યકત્વ કહે છે.

વિશેષ એમ છે કે જે જવા સમ્યગ્પકૃતિ અને સમ્યગ્-મિથ્યાત્વ પ્રકૃતિને ઓળંગી ગયા છે તે જવાને અને અનાદિ-મિથ્યાદ્રષ્ટિ જવાને સમ્યગ્મિથ્યાત્વ અને સમ્યગ્પ્રકૃતિ ઔપશમિક સમ્યક્તવ થાય છે કારણ કે તે જવાને આ બે પ્રકૃતિઓની સત્તા હોતી જનથી.

પ્રશ્ન 3 : ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: અનં તાનુઅં ધી ચાર કષાય, મિશ્યાત્વ અને સમ્યગ્ મિશ્યાત્વ આ છ પ્રકૃતિઓનો ઉદયાભાવી ક્ષય અને સદવસ્થારૂપ ઉપશમ તથા સમ્યક્ત્વપ્રકૃતિનો ઉદય થવાથી જે સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થાય છે તેને ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વ કહે છે. આનુ બીજું નામ વેદક સમ્યક્ત્વ પણ છે. દ્વિતીય–ઉપશમ અથવા ક્ષાયિક સત્યક્ત્વ થતાં પહેલાની અતિનિટક અવસ્થામાં ક્ષાયાપશમિક સપ્યક્તકવની આ પ્રકૃતિઓની ખાસ વિશિષ્ટ અવસ્થા થાય છે.

પ્રશ્ન ૪ : ક્ષાચિક સમ્યકત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર: અનંતાનુઅંધી ચાર કષાય, મિથ્ચાત્વ, સમ્યગ્-મિશ્યાત્વ અને સમ્યગ્પકૃતિ સાત પ્રકૃતિઓનો ક્ષય થવાથી જે સમ્યકત્વ પ્રગટ થાય છે તેને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ કહે છે. પ્રશ્ન પ : આજ્ઞાસમ્યકત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : માત્ર વીતરાગદેવની આજ્ઞા અનુસાર તત્ત્વામાં રુચિ થવી તે આજ્ઞાસમ્યકત્વ છે.

પ્રશ્ન દ : માર્ગ સમ્કત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : બાહ્યાભ્ય ંતર પરિગ્રહથી રહિત નિર્દોષ નિર્ગ થ માર્ગ જોઈ ને તત્ત્વમાં રુચિ થવી તેને માર્ગ સમ્યકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ७ : ઉપદેશ સમ્ચકત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : તીર્થ કર વગેરે મહાપુરૂષાના ચારિત્ર સાંભળીને સ્થવા ઉપદેશ સાંભળીને તત્ત્વમાં રુચિ થવાને ઉપદેશસમ્યકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : અર્થસમ્યકત્વ કાને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઇ પદાર્થ જેવાથી અથવા કાેઇના ઉપદેશના અર્થ અથવા દ્રષ્ટાંત વગેરેનો અનુભવ કરીને તત્ત્વમાં રુચિ થવી તેને અર્થસમ્યકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : બીજસમ્યકત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર: શાસ્ત્રમાં પ્રરૂપિત ગણિત–નિયમા જાણીને અથવા બીજપદોના તાત્પર્યંને જાણીને તત્ત્વમાં રુચિ થવી તેને બીજ-સમ્યકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : સંક્ષેપસમ્યકત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પદાર્થીને સંક્ષેપમાં જાણીને તત્ત્વમાં રુચિ કરવી તેને સંક્ષેપસમ્યકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : સૂત્રસમ્યકત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર: સાધુઓની ચારિત્રવિધિ ખતાવનારાં આચારસૂત્રને સાંભળીને તત્ત્વમાં રુચિ થવી તે સૂત્રમ્યકત્વ છે. પ્રશ્ન ૧૨ : વિસ્તારસમ્યકત્વ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સમસ્ત શ્રુતને સાંભળીને તત્ત્વમાં રુચિ થવી તેને વિસ્તારસમ્યકત્વ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૩** : અવગાહસમ્યકત્વ કાેને કહે છે?

**ઉત્તર** : સમસ્ત દ્રાદયાંગીનું ज्ञान થઈ ગયા પછી થવાવાળી તત્ત્વપ્રતીતિને અવગાહસમ્યકત્વ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૪** : પરમચ્યવગાઢસમ્ચકત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થઈ ગયા પછી વર્તવા સમ્ય-કત્વને પરમઅવગાઢ સમ્ચકત્વ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૫** : ઉકત સમ્યક્તવના પ્રકારમાંથી શું બધા સમ્યક્ત્વ નિર્દોષ છે?

ઉત્તર : ઔપશમિક સમ્યકત્વ, ક્ષાચિકસમ્યકત્વ અને પરમ-અવગાઢસમ્યકત્વ આ ત્રણ તો નિર્દોષ જ છે. ક્ષાચાપશમિકસમ્ય. કત્વ (વેદકસમ્યકત્વ) ચલ, મલિન અગાઢ નામના સૃક્ષ્મ દોષવાળું છે. આકીના સમ્યકત્વ જો ક્ષાચાપશમિકસમ્યકત્વરૂપે હાય તા આ સૃક્ષ્મ દોષા સહિત છે અને જો ઔપશમિક કે ક્ષાચિક હાય તો નિર્દોષ છે.

**પ્રશ્ન ૧૬** : સયમ્દ્રગ્**ષ્ટિની પરિસ્થિતિ કેવી હાેય છે**?

ઉત્તર: આતું વિવરણ સમ્યકત્વના અંગ અને સમ્યક્ત્વના દોષો જાણવાથી થઈ જાય છે. અંગોના જ્ઞાનથી તો એમ જણાય છે કે સમ્યકત્વમાં આવા ગુણા હાય છે અને દોષોના જ્ઞાનથી એમ જણાય છે સમ્યક્ત્વ આ દોષોથી રહિત હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : સમ્યકત્વના અંગ કચા કચા છે?

ઉત્તર: સમ્યકત્વના અંગ આઠ છે : (૧) નિ:શંકિત

गाथा ४१ ३९३

(૨) નિઃકાંક્ષિત (૩) નિર્વિચિકિત્સત્વ (૪) અમૃદદ્રિહિ (૫) ઉપગૃહન (६) સ્થિતિકરણ (૭) વાત્સલ્ય (૮) પ્રભાવના.

પ્રક્ષ ૧૮ : નિઃશંક્તિ અંગ શું છે?

ઉત્તર : સમસ્ત અંગાનું વિવરણ વ્યવહાર અને નિશ્ચય દ્રષ્ટિએાથી થાય છે. તેથી નિ:શંક્તિ અંગના પણ વ્યવહારનિ:શંક્તિ અને નિશ્ચયનિ:શંક્તિ એમ બે પ્રકાર જાણવા જોઇએ.

પ્રશ્ન ૧૯ : વ્યવહારનિ:શંક્તિ અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : વીતરાગસર્વ જ્ઞદેવથી પ્રણીત થયેલાં તત્ત્વામાં સંદેહ ન કરવા તે વ્યવહારનિઃશંક્તિ અંગ છે.

**પ્રશ્ન ૨૦** : જે વીતરાગસર્વ જ્ઞપ્રણીત તત્ત્વેામાં કાંઈ અસત્ય નિરૂપણ હોય તો તેને શા માટે માનવું જોઈએ?

ઉત્તર: વીતરાગસર્વ જ્ઞદેવના વચના અસત્ય કદાપિ હોઈ શકતા નથી કારણ કે અસત્ય વચનના બે કારણા હાય છે. (૧) રાગાદિક દોષ અને (૨) અજ્ઞાન. પરંતુ વીતરાગસર્વ જ્ઞદેવમાં ન તો રાગાદિક દોષ છે કે ન તો અજ્ઞાન છે. રાગાદિક દોષ તેમનામાં નથી તેથી તેઓ વીતરાગ છે અને અજ્ઞાનના અંશ પણ તેમનામાં નથી તેથી તેઓ સર્વ જ્ઞ છે. આ કારણથી તેમના પ્રણીત કરેલાં તત્ત્વોમાં અસત્યતા કદાપિ હોઈ શકતી નથી.

પ્રશ્ન ૨૧ : નિશ્ચય નિઃશંક્તિ અંગ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: આ લાેકના લય, પરલાેકલય, અત્રાણલય, અગુ-પ્તિલય, મરણલય, વેદનાલય અને અકસ્માતલય આ સાત લયાેથી મુક્ત થઈ ને ઘાેર ઉપસર્ગ કે પરિષહના પ્રસંગા આવવા છતાં પણ નિજ–નિરંજન નિર્દાષ પરમાત્મવત્ત્વની પ્રતીતિથી વિચલિતન થવું તેને નિશ્ચય નિઃશંકિત અંગ કહે છે. પ્રશ્ન ૨૨ : આ લેાકના લય કાને કહે છે?

ઉત્તર : આ લાેકમાં મારું જીવન કેવી રીતે ગુજરશે, ધનની આવકના ઉપાય ઘટતા જાય છે, કાયદા અધા એવા અનતા જાય છે કે સંપત્તિનું રહેવું મુશ્કેલ છે વગેરે ભય તેને આલાેક ભય કરે છે. આ ભય સમ્યગ્દ્રષ્ટિને હોતાે નથી કારણ કે તે ચૈતન્યત્ત્વને જ લાેક માને છે જેમાં પરભાવનાે પ્રવેશ નથી.

પ્રશ્ન ૨૩ : પરલાેક ભય કાેને કહે છે?

ઉત્તર: આગલા ભવમાં શું ગતિ થશે, કદાચ ખાટી ગતિ તો નહીં મળે, પરલાેકમાં કષ્ટાના સામના કેવી રીતે થશે ઇત્યાદિ ભય તે પરલાેક ભય છે, આ ભય સમ્યગ્દ્રષ્ટિને હોતાે નથી, કારણ કે તે ચૈતન્યસ્વભાવને જ લાેક સમજે છે જેમાં કાેઈ વિધ્ન નથી.

પ્રશ્ન ૨૪ : અત્રાણભય (અરક્ષાભય) કેાને કહે છે?

ઉત્તર: મારા રક્ષક, સહાયક, મિત્ર કાેઈ નથી, મારી રક્ષા કેવી રીતે થશે આ પ્રકારના ભયને અત્રાણભય કહે છે. આ ભય સમ્ચગ્દ્રષ્ટિને હોતાે નથી કારણ કે તે નિજસ્વરૂપને જ પાતાનું શરણ માને છે અને તે તાે હંમેશા પાતાની પાસે જ છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : અગુપ્તિલય કાેને કહે છે ?

ઉત્તર: મારું રહેવાનું સ્થાન સુરક્ષિત નથી, મકાન કીલ્લાે વગેરે પણ નથી, મારા કેવા હાલ થશે ઇત્યાદિ ભયને અગુપ્તિ, ભય કહે છે. આવા ભય સમ્યગ્દ્રપ્ટિને હાતા નથી કારણ કે તેને દ્રવ્યાની સ્વતંત્રતાની યથાર્થ પ્રતીતિ છે, કાેઈ દ્રવ્યમાં ખીજા દ્રવ્યના, અન્ય દ્રવ્યગુણ કે પર્યાયના પ્રવેશ જ નથી થઈ શકતાે તેથી સર્વ દ્રવ્યા સ્વયં ગુપ્ત જ છે. गाथा ४१ ३९५

પ્રશ્ન २६ : મરણભય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મરણના ભયને માનવા તે મરણભય છે. આ ભય સમ્યગ્દ્રપ્ટિ આત્માને હાેતા નથી કારણ કે તેની સાચી પ્રતીતિ છે કે "મારા પ્રાણ તાે જ્ઞાન અને દર્શન છે જેના કદાપિ વિયાગ થતાે નથી તેથી મારે મરણ છે જ નહીં."

પ્રશ્ન २७ : વેદનાભય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મને કદાપિ રાગ ન થાય, આ રાગ વધી ન જાય એવા ભય કરવા અથવા રાગની પીડા ભાગવતી વખતે ભયભીત થઈ જવું તે વેદનાભય છે. આ ભય પણ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવને હાતા નથી કારણ તેને એ શ્રદ્ધા છે કે હું સદા જ્ઞાનનું વેદન કરું છું રાગાદિનું નહીં.

પ્રશ્ન ૨૮ : અકસ્માતભય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સંભવ, અસંભવ અનેક આકરિમક આપત્તિ-ઓની કલ્પના કરી ભયભીત થવું તે અકસ્માત ભય છે. આ પણ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવાને હાતો નથી કારણ કે સમ્યગ્દ્રષ્ટિને આ પ્રતીતિ છે કે મારી પર્યાય જ મારામાં આવી શકે છે બીજીં કાંઈ મારામાં આવી શકતું જ નથી, તેમ વળી જે થવા યાગ્ય હાય તે થાય જ છે આકરિમક કાંઈ થતું નથી.

પ્રશ્ન ૨૯ : વ્યવહારનિઃ કાંક્ષિત અંગ કાેને કહે છે ? ઉત્તર : ભાગ-વૈભવની આશા અને નિયાણાના ત્યાગ સહિત નિજશુદ્ધિને અથે પૂજા વગેરે ધર્માનુષ્ઠાન કરવા તે વ્યવહારનિઃ કાંક્ષિત અંગ છે.

> પ્રશ્ન ૩૦ : નિશ્ચિધનિઃ કાંક્ષિત અંગ કેાને કહે છે? ઉત્તર : સમસ્ત ભોગવિકલ્પાેના ત્યાગ કરીને નિજશુદ્ધ

અંતઃતત્ત્વની ભાવનાથી ઉત્પન્ન સહજ આનંદમાં તૃપ્ત રહેવું તે નિશ્ચય–નિઃ કાંક્ષિત અંગ છે.

પ્રશ્ન 31 : વ્યવહારનિવિ ચિકિત્સત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ધર્મ ભૂષિત ભવ્ય આત્માઓના મલિન અને થાકેલાં શરીરને જોઈને ગ્લાનિ ન કરવી અને યથાશકિત સેવા-ચિકિત્સા કરવી તે વ્યવહાર–નિર્વિચિકિત્સત્વ અંગ છે. અર્થાત્ પાતા ઉપર આવી પડેલી ક્ષુધા વગેરે આપત્તિઓમાં શાેક ન કરવા તે પણ નિર્વિચિકિત્સત્વ અંગ છે.

પ્રશ્ન ૩૨ : નિશ્ચયનિર્વિચિકિત્સત્વ અંગ કોને કહે છે ? ઉત્તર : રાગદ્વેષાદિ વિકલ્પાેને છાેડીને, નિજ સમયસારની સન્મુખ રહેવું તે નિશ્ચયનિર્વિચિકિત્સત્વ અંગ છે.

પ્રશ્ન 33 : વ્યવહાર-અમૃદદ્રષ્ટિ અંગ કોને કહે છે? ઉત્તર : મેાક્ષમાર્ગની અહાર વર્તતા કુગુરૂઓ દ્વારા પ્રાણીત ક્ષુદ્રવિદ્યા, વ્યંતર વગેરે દ્વારા કરવામાં આવતા આશ્ચર્ય-કારક ચમત્કારા દેખીને કે સાંભળીને મૂદભાવથી કે ધર્મભાવથી તેમાં રુચિ, ભક્તિ વગેરે ન કરવાં તે વ્યવહાર-અમૃદદ્રષ્ટિ અંગ છે.

પ્રશ્ન ૩૪ : નિશ્ચયઅમૃદદ્રષ્ટિ અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : શરીર, કર્મ, મિથ્ચાત્વ, રાગ, દ્રેષ, સંકલ્પ-વિકલ્પામાં ઇષ્ટબુદ્ધિ, ઉપાદેયબુદ્ધિ, અહંબુદ્ધિ અને મમત્વને છાડીને નિજશુદ્ધ સ્વરૂપની દ્રષ્ટિ કરવી તે નિશ્વય અમૃઢદ્રષ્ટિ અંગ છે.

> પ્રશ્ન ૩૫ : વ્યવહારઉપગૂહન અંગ કોને કહે છે? ઉત્તર : અજ્ઞાની કે અસમર્થ જીવોના નિમિત્તથી જે

गाथा ४१ ३९७

ધર્મ ના અવર્ષુ વાદ થતા હાય તા ધર્મા પદેશથી, દાષને ઢાંકી દેવાથી અને દંડ વગેરે યથાચિત ઉપાયથી અવર્ષુ વાદ દૂર કરવા તે વ્યવહારઉપગૂહન અંગ છે.

પ્રક્ષ ૩૬ : નિશ્ચયઉપગૃહન અગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : અવિકાર ચૈતન્યસ્વભાવમય નિજધર્મ ને આચ્છાદન કરવાવાળા મિથ્યાત્વ. રાગ દ્વેષ વગેરે દેષોને નિજશુદ્ધ અંતઃ-તત્ત્વના ધ્યાન દ્વારા દ્વર કરવા તે નિશ્ચયઉપગ્રહન અંગ છે.

પ્રક્ષ ૩૭ : વ્યવહારસ્થિતિકરણ અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કર્માદયવશ કાેઈ ધર્માત્મા પુરુષને ધર્મથી ચલિત થતા જાેઇને તેને ધર્માપદેશથી, આર્થિક સહયાેગથી અન્ય સામથ્ય વગેરે ઉપાયાેથી ધર્મમાં સ્થિર કરવાે તે વ્યવહારસ્થિતિ-કરણ અંગ કહે છે.

પ્રક્ષ ૩૮ : નિશ્ચયસ્થિતિકરણ અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર: માેહ, રાગ, દ્વેષ વગેરે અધર્માને છાેડીને પરમ-સમભાવના સંવેદન દ્વારા શુદ્ધોપયાેગરૂપ ધર્મમાં પાેતાને સ્થિર કરવા તે નિશ્ચયસ્થિતિકરણ અંગ છે.

પ્રશ્ન ૩ : વ્યવહારવાત્સલ્ય અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ધર્માત્માએામાં નિષ્કપટ સ્નેહ કરવાે તેને વ્યવહાર-વાત્સલ્ય અંગ કહે છે.

પ્રક્ષ ૪૦ : નિશ્ચયુવત્સલ્ય અંગ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : વિષયકષાયાની સર્વથા પ્રીતિ છાેડીને ધ્રુવ ચતન્ય સ્વભાવમય નિજપરમાત્મતત્ત્વના સંવેદનથી ઉત્પન્ન થયેલા સહજ આનંદમાં રૂચિ કરવી તેને નિશ્ચયવાત્સલ્ય અંગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૧ : વ્યવહારપ્રભાવના અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર : દાન, પૂજા, ધર્માપદેશ, તપસ્યા વગેરેથી ધર્મ-માર્ગની પ્રભાવના કરવી તેને વ્યવહારપ્રભાવના અંગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૨ : નિશ્ચયપ્રભાવના અંગ કોને કહે છે?

ઉત્તર: નિજશુદ્ધસ્વરૂપના સંવેદનના બળથી રાગાદિ પરભાવાના પ્રભાવ નષ્ટ કરીને નિજ ચૈતન્યતત્ત્વના શુદ્ધ વિકાસ કરવા તે નિશ્ચયપ્રભાવના અંગ છે.

પશ્ચ ૪૩ : સમ્યક્તવના દોષ કેટલાં છે?

ઉત્તર : સમ્યકત્વમાં તો દોષ હોતો નથી પરંતુ પાતાના ખાટા ભાવાથી સમ્યકત્વમાં અતિચાર આવે છે તેને સમ્યકત્વના દોષ કહેવાય છે. આ દોષ પ<sup>ચ</sup>ચીસ છે. મળ (અંગવિરાધી) ૮, મદ ૮, અનાયતન ૬ અને મૃઢતા ૩.

પશ ૪૪ : અંગિવરાધી આઠ મળ-દોષ કયા કયા છે? ઉત્તર : મળ-દોષ આ પ્રમાણ છે:

(૧) શંકા (૨) કાંક્ષા (૩) વિચિકિત્સા (૪) મૃઢદ્રિષ્ટિ (૫) અનુપગઢન (६) અસ્થિતિકરણ (૭) અવાત્લ્સય (૮) અપ્ર-ભાવના.

**પ્રશ્ન ૪૫** : શંકાદોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ભગવત્પ્રણીત તત્ત્વોમાં સંદેહ કરવા અને આ લાેક વગેરેથી ભય પામવા તે શાંકાદાેષ છે.

**પ્રશ્ન ૪૬** : કાંક્ષાદેાંષ કોને કહે છે?

ઉત્તર ઃ નિજ સ્વભાવદ્રષ્ટિમાં અનુત્સાહ કરીને વિષયયામાં ધનવૈભવ તથા સન્માન-પ્રતિષ્ઠામાં રૂચિ કરવી તેને કાંક્ષા દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૭ : વિચિકિત્સા દેષ કોને કહે છે?

गाथा ४१ ३९९

ઉત્તર : ધર્માત્માએાના મલિન શરીરને જોઇને ગ્લાનિ કરવી અથવા ક્ષુધા વગેરે વેદનાએા થતાં શાકાતુર થવું અથવા ખેદ કરવા તે વિચિક્તિસા અંગ છે.

પ્રશ્ન ૪૮ : મૂઢદ્રષ્ટિ દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : કુમાર્ગ અથવા કુમાર્ગ સ્થ જીવાની ભક્તિ, રૂચિ, પ્રશાંસા કરવી તેને મૃઢદ્રષ્ટિ અંગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૪૯ : અનુપગૃહન દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર: અજ્ઞાની અશક્ત જીવા દ્વારા થવાવાળા ધર્મના અપવાદને દૂર ન કરવા, પાતાના ગુણાને પ્રગટ કરવા પાતાના દાેષને છૂપાવવાં, અન્યના દાેષા પ્રગટ કરવા અને ગુણાના ઉપઘાત કરવા આ વગેરે અનુપગ્હન દાેષ છે.

પ્રશ્ન ૫૦ : અસ્થિતિકરણ દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: ધર્મથી વિચલિત થતા એવા પાતાને કે અન્ય જીવાને, સામર્થ્ય હાેવા છતાં ધર્મમાં સ્થિર ન કરવા અને વિચલિત થતાં દેખી આનંદના અનુભવ કરવા તેને અસ્થિતિકરણ દાેષ કહે છે.

પ્રશ્ન પ1 : અવાત્સલ્ય દોષ કોને કહે છે?

ઉત્તર: ધર્માત્માંએ પ્રત્યે વાત્સલ્ય ન હેાવું અથવા ઇર્ષ્યા ભાવ કરવા તેને અવાત્સલ્ય દોષ-કહે છે.

પ્રશ્ન પર : અપ્રભાવના દોષ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સામર્થ્ય હોવા છતાં ધર્મની પ્રભાવના ન કરવી અને પાતાના અસત્યાદિ વ્યવહારથી ધર્મની અપ્રભાવના કરવી તેને અપ્રભાવના દોષ કહે છે.

પ્રશ્ન પા : આઠ મદ કયા કયા છે?

ઉત્તર: (૧) જ્ઞાનમદ (૨) પૂજામદ (૩) કુળમદ (૪) જાતિમદ (૫) અળમદ (૬) વૈભવમદ (૭) તપોમદ (૮) રૂપમદ

પ્રશ્ન પે : જ્ઞાનમદ કોને કહે છે ?

ઉત્તર: પ્રાપ્ત કરેલા જ્ઞાનનું અભિમાન કરવું અને અન્ય જ્ઞાની પુરૂષોને તુચ્છ સમજવા તેને જ્ઞાનમદ કહે છે.

પ્રશ્ન પપ : પૂજામદ (પ્રતિષ્ઠામદ) કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પૂજા, સ્તુતિ, લાેકાેનું આકર્ષણ વગેેરેથી પ્રાપ્ત પ્રતિષ્ઠાનું અભિમાન કરવું તેને પૂજામદ કહે છે.

પ્રશ્ન પર : કુળમદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પ્રાપ્ત થયેલા શ્રેષ્ઠ કુળનું અભિમાન કરવું∕તેને કુળમદ કહે છે. કુળ પિતાના ગાત્રને કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૭ : જાતિમદ કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : પ્રાપ્ત થયેલા શ્રેષ્ઠ કુળનું અભિમાન કરવું તેને જાતિમદ કહે છે. માતાના આપનું જે કુળ તેને જાતિ કહે છે.

પ્રશ્ન ૫૮: અળમદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: પ્રાપ્ત થયેલી શક્તિનું અભિમાન કરવું તે અળમદ છે.

પ્રશ્ન ૫૯ : વૈભવમદ કેાને કહે છે.

ઉત્તર: પ્રાપ્ત થયેલી ઋડિહ અથવા સંપત્તિનું અભિમાન કરવું તેને વૈભવમદ કહે છે.

પ્રશ્ન ૬૦ : તપામદ કાેને કહે છે?

ઉત્તર: પોતાની તપસ્યાનું અભિમાન કરવું તે તપોમદ છે.

પ્રશ્ન ६१ : રૂપમદ કોને કહે છે.

गाथा ४१

**ઉત્તર**ઃ પ્રાપ્ત થયેલા શરીરના સુંદર રૂપનું અભિમાન કરવું તેને રૂપમદ કહે છે.

પ્રશ્ન ६२ : છ પ્રકારના અનાયતન કયા કયા છે?

ઉત્તર: અનાયતન અર્થાત્ અધર્મના છ સ્થાન આ પ્રમાણે છે. (૧) કુગુરૂ (૨) કુગુરુ સેવક (૩) કુધર્મ (૪) કુધર્મ સેવક (૫) કુદેવ (૬) કુદેવસેવક.

**પ્રશ્ન ૬૩** : કુગુરૂ અનાયતન કોને કહે છે?

ઉત્તર: માેક્ષમાર્ગથી વિરુદ્ધ આચરણ કરવાવાળા કુગુરુ-ઓની સેવા, ભક્તિ, પ્રણામ, રુચિ વગેરે કરવા તેને કુગુરુ અનાયતન કહે છે.

પ્રશ્ન ૬૪ : કુગુરુસેવક અનાયતન કોને કહે છે?

ઉત્તર : કુગુરૂના સેવકાેની સંગતિ કરવી, ધર્મવિષયક સમ્મતિ લેવી, પ્રીતિ કરવી અનુમાેદના કરવી વગેરેને કુગુરૂસેવક અનાયતન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : કુધર્મ અનાયતન કોને કહે છે?

ઉત્તર : અહિંસાથી વિપરીત આચરણાને ધર્મ માનીને તે કુધર્મની સેવા, ઉપાસના, અનુષ્ઠાન વગેરે કરવાને કુધર્મ અના-યતન કહે છે.

ઉત્તર : કુધર્મ નું આચરણ કરવાવાળાની સંગતિ, સમ્મતિ, અનુમતિ વગેરે કરવાને કુધર્મ સેવક અનાયતન કહે છે.

**પ્રશ્ન ૬૭** : કુદેવ અનાયતન કોને કહે છે?

ઉત્તર : કામ, કાેધ, માયા વગેરેનું આચરણ કરવાવાળા અને દેવ નામથી પ્રસિદ્ધ જીવાની સેવા, લક્તિ, ઉપાસના, સ્તુતિ વગેરે કરવા તે કુદેવ અનાયતન છે.

પશ્ચ ૬૮ : કુદેવસેવક અનાયતન કોને કહે છે?

ઉત્તર : કુદેવાની સેવા ભક્તિ કરવાવાળા માણુસાની સંગતિ, સમ્મતિ, પ્રીતિ, અનુમતિ વગેરેમાં જોડાવું તેને કુદેવ-સેવક અનાયતન કહે છે.

પ્રશ્ન ૬૯ : નિશ્ચયથી અનાયતન એટલે શું?

ઉત્તર : નિશ્ચયથી મિથ્યાત્વ, રાગ અને દ્વેષ અનાતયન છે. આ વિભાવભાવાની રૂચિ અને પ્રવૃત્તિના ત્યાગ જ અનાયતન સેવાના ત્યાગ છે.

પ્રશ્ન ૭૦ : ત્રણ મૂહતા કઈ કઈ છે?

ઉત્તર : (૧) દેવમૂઢતા (૧) લાેકમૂઢતા (૩) પાખંડીમૂઢતા.

પ્રશ્ન ૭૧ : દેવમૂઢતા કોને કહે છે?

ઉત્તર : નિર્દોષ, સર્વજ્ઞ, સહજાનંદમય પરમાત્માના સ્વરૂપને ન જાણીને લૌકિક પ્રયોજનવશ રાગી, દ્વેષી, ક્ષેત્રપાલ, ભૈરવ, ભવાની, શીતળા વગેરે કુદેવાની આરાધના કરવી તેને દેવમૂહતા કહે છે.

પ્રશ્ન ૭૨ : લાેકમૂઢતા કાેને કહે છે?

ઉત્તર નદીરનાન, તીર્થસ્નાન, વડની પૂજા, અગ્નિપાત, ગિરિપાત વગેરેને પુષ્યતું કારણ માનવું અને તે પ્રમાણે પ્રવર્તવું તે લેાકમૂઢતા છે.

પ્રશ્ન ૭૩ : પાખંડીમૂહતા કાેને કહે છે?

ग्राथा ४१

ઉત્તર : વીતરાગમાર્ગ નું શરણુ છેાડીને રાગી, દ્વેષી, પાખંડીએાની તેમના ઉપદેશની, ભયથી કે લૌકિક પ્રયાજનવશ અથવા ધર્મ માનીને ભકિત, પૃજા, વંદન વગેરે કરવા તે પાખંડીમૂઢતા છે.

**પ્રશ્ન ૭**૪ : મૂઢતારહિત સમ્યગ્દ્રષ્ટિની કેવી સ્થિતિ હાય છે?

ઉત્તર ઃ ઉક્ત સમસ્ત મૂહતાએાને છેાડીને નિજ શુદ્ધ અંતઃતત્ત્વરૂપ દેવ-ધર્મ′–ગુરૂમાં અવસ્થિતિ કરનાર સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ હાય છે.

પ્રશ્ન ૭૫ : સમ્યગ્દર્શનથી શું લાભ થાય છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્દર્શનના સાક્ષાત્ લાભ અવિકાર નિજ-ચૈતન્યસ્વરૂપના સંવેદનથી ઉત્પન્ન થયેલો સહજ આનંદના અનુભવ છે અને નૈમિત્તિક લાભ કર્માના ભાર હટી જવા તે છે અને ઔપચારિક લાભ દેવેન્દ્ર, ચક્રવતી તીર્થ કર વગેરે પદ અને વૈભવોની પ્રાપ્તિ છે.

**પ્રક્ષ ૭૬** : ઉત્તમ પદવીએ અને વૈભવાનું કારણ સમ્યગ્દર્શન કેવી રીતે હાઈ શકે છે ?

ઉત્તર : જોકે તીર્થ કરાદિ પદવીઓ અને વૈભવાનું કારણ પુષ્યકર્મના ઉદય છે તા પણ આવા વિશિષ્ટ પુષ્યકર્મોના અંધ એવા નિર્મળ આત્માઓને જ થાય છે જેઓ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ છે અને જેઓને વિશિષ્ટ શુભાપયાગ હાય છે સમ્યક્તવના હાવાથી જ શુભરાગના આવા ફળસ્વરૂપથી સમ્યક્તવના મહિમા પ્રગટ થયા. તેથી સમ્યગ્દર્શનો ઔપચારિક લાભ ઉત્તમ પદ અને વૈભવ અતાવ્યા.

**પ્રશ્ન ७७** : સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવ મૃત્યુ બાદ કઈ કઇ ગતિમાં જાય ?

ઉત્તર : સમ્યગ્દ્રષ્ટિ થયા પછી જો આયુના બંધ પડે તા સમ્યગ્દ્રષ્ટિ નારકી મનુષ્યગતિમાં જન્મ લે છે, સમ્યગ્દ્રષ્ટિ દેવ મનુષ્યગતિમાં જન્મ લે છે, તિર્યં ચ સમ્યગ્દ્રષ્ટિ દેવગતિમાં જન્મ લે છે, સમ્યદ્રગ્ષ્ટિ મનુષ્ય દેવગતિમાં જન્મ લે છે. જો કાેઈ મનુષ્યે પહેલાં જ નરકાયુના બંધ કરી લીધા હાેય અને પછી ઔપશમિક સમ્યક્ત મેળવીને ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન કરે અથવા ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન કરીને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન કરે તાે તે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ મનુષ્ય મૃત્યુ બાદ માત્ર પહેલી નરકમાં જ જાય નીચેની નરકામાં નહીં.

પ્રશ્ન ૭૮ : સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિના સાક્ષાત્ ઉપાય શું છે? ઉત્તર : ભૂતાર્થનયથી તત્ત્વાનું જાણુવું તે સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિના સાક્ષાત્ ઉપાય છે.

પ્રશ્ન ૭૯ : ભૂતાર્થનય શું છે?

ઉત્તર : કાેઈ એક દ્રવ્યને અભિન્નષદ્દારક પદ્ધતિથી જાણીને અભેદદ્રવ્યની તરફ લઈ જવાવાળા અભિપ્રાયને ભૂતા-ર્થનય કહે છે.

પ્રશ્ન ૮૦ : સમ્યકત્વ કાેની સમીપ થાય છે?

ઉત્તર : ઔપશમિક અને ક્ષાચિક સમ્ચક્ત તો કાેઈ પણ સ્થળે થઈ શકે, તેના કાંઈ નિયમ નથી, પરંતુ ક્ષાચિક સમ્ચક્ત કેવળી કે શ્રુતકેવળીની સમીપે થાય છે.

**પ્રશ્ન ૮**૧ : શું ક્ષાયિક સમ્યકત્વ કેવળીદ્રયની સમીપતા વિના ન થઈ શકે ? गाथा ४२ ४०५

ઉત્તર : નિલિમ્નખિત સ્થિત્તિએામાં કેવળીદ્રયના પાદ-મૂળ વિના પણુ ક્ષાચિક સમ્યક્તવ હોઈ.શકે છે:

- (૧) કાઇ મનુષ્યને પહેલા નરકાયુના અંધ પડયા અને પછી ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત થયું ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત હાતા જ તીર્થ કરપ્રકૃતિના અંધ પડયો. આ જીવ મનુષ્યભવના અંત સુધી તો ક્ષાયાપશમિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ રહે છે પરંતુ મરણના સમયથી માંડીને પર્યાપ્ત નારકી થઈ ને અંતર્મું હુર્ત સુધી માિથ્યાદ્રષ્ટિ રહેશે. પછીથી ક્ષાયાપશમિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ થશે. નરકાયુના અંત સુધી ક્ષાયાપશમિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ રહેશે. મનુષ્યભવમાં તીર્થ કર થવા માટે જન્મ લે ત્યારે પણ ક્ષાયાપશમિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ રહેશે. મુનિદશા પ્રાપ્ત થવા સુધી ક્ષાયાપશમિક સમ્યગ્દ્રષ્ટિ રહેશે. મુનિદશા પ્રાપ્ત કરી લે છે. આવા જવ પહેલી નરકથી નીચે જઈ શકતો નથી.
- (૨) શ્રુતકેવળી પાતે પણ કેવળીદ્રયના પાદમૂળ વિના ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

આ પ્રમાણે સમ્યગ્દર્શનનું વર્ણુન કરીને હવે સમ્ય**યુ**-જ્ઞાનનું વર્ણુન કરે છે:

### संसयविमेाहविष्म मविविज्ञयं अण्पपरसरुवस्स । गहणं सम्मण्णाणं सायारमणेयमेयं तु ॥ ४२ ॥

भन्वयः अप्परसस्वस्स संसायवित्मोहविब्भमविक्जियं गहणं सम्मण्णाणं तु सायारमणेयभेयं।

અવાદનુ : પાતાના આત્માનું અને પરપદાર્થાના સ્વરૂપનું

સંશય, અનધ્યવસાય અને વિપર્યયરૂપ મિથ્યાજ્ઞાનથી રહિત શ્રહ્યુ કરવું અર્થાત્ જાણવું તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. આ જ્ઞાન સાકાર અને અનેક લેદવાળું છે.

પ્રક્ષ ૧ : આત્માનુ સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર આત્મા નિશ્ચયથી ધ્રુવતચૈન્યસ્વરૂપ છે, વ્યવહારથી જાણવા દેખવા વગેરે પરિણુમનરૂપ છે. પરમાર્થથી આત્મા અવકતવ્ય છે પરંતુ ત્ત્રેય અવશ્ય છે.

પ્રશ્ન २ : પરપદાર્થામાં કાેનું કાેનું બ્રહણ છે ?

ઉત્તર : એક જ્ઞાતારૂપ નિજ આત્માને છાેડીને બાકીના સમસ્ત અનંતાનંત આત્માએા, સમસ્ત અનંતાનંત પુદ્દગલદ્રવ્યા, એક ધર્માદ્રવ્ય, એક અધર્માદ્રવ્ય, એક આકાશદ્રવ્ય, અસંખ્યાત કાળદ્રવ્યા આ બધા પરપદાર્થ છે.

**પ્રશ્ન ૩**: આ બધું જાણવાનું પ્રયાજન શું સમજવું જોઈએ ?

ઉત્તર : ખધા પદાર્થા સ્વતંત્ર છે, પ્રત્યેક એકબીજાથી અત્યતં ભિન્ન છે. આ પ્રયોજનભૂત પ્રતીતિ સહિત આ ખધા દ્રવ્યોના સાધારશુ—અસાધારશુ ગુણા જાણવા જોઈએ. સાથે એમ જાણવુ જોઈએ કે એક મારા આત્માને છોડીને ખાકીના ખધાય અનંતાનંત આત્માઓ, અનંતાનંત પુદ્દગલા, એક ધર્મદ્રવ્ય, એક અધર્મદ્રવ્ય, એક આકાશદ્રવ્ય અને અસંખ્યાત કાળદ્રવ્ય આ ખધા મારાથી ભિન્ન છે.

પ્રક્ષ ૪ : સંશય કેાને કહે છે?

ઉત્તર : અનેક કાેટિયાને સ્પર્શ કરવાવાળા જ્ઞાનને સંશય કહે છે. જેમ કે કાેઈ ચકચકતી વસ્તુમાં અનેક પ્રકારના गाथा ४२

વિકલ્પાનું ઉઠવું કે આ છીપ છે, ચાંદી છે કે કાચ છે અથવા ધર્મનું સ્વરૂપ જિતેન્દ્રદેવ દ્વારા પ્રણીત કરેલું છે તે ઠીક છે કે બીજા મતવાળાઓ દ્વારા કહેલું ઠીક છે? બ્રાહ્મ ફૂટસ્થ છે કે પરિણામી છે? ઈત્યાદિ પ્રકાર.

પ્રશ્ન પ : અનધ્યવસાય કેાને કહે છે ?

ઉત્તર : જેમાં સાચા જ્ઞાનની ઝલક ન હાય, ન સંશયના વિકલ્પ હાય કે જે ન વિપર્યય (વિપરીત જ્ઞાન હાય તેવા અનિશ્ચયાત્મક બાધને અનધ્યવસાય કહે છે. જેમ કે કાેઈ રસ્તે ચાલતા માણસના પગને ઘાસ અડકી જાય તાે સામાન્ય ખબર પડે પરંતુ બરાબર ખ્યાલ ન આવે કે આ શું છે અથવા જીવને સાધારણ ખબર તાે રહે કે હું કાંઈક છું પરંતુ બરાબર ખ્યાલ ન બંધાય કે હું કાેણ છું ! ઈત્યાદિ પ્રકાર.

પ્રશ્ન ६ : વિપર્યયજ્ઞાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જે વિપરીત પ્રકારનું જ્ઞાન હાય તેને વિપર્યય-જ્ઞાન છે. જેમ કે દારડાને સાપ માની લેવું અથવા આત્માને ભૌતિક-પદાર્થરૂપે જાણવા અથવા પરમાત્માને એવા માનવા કે તેઓ જીવાને પુષ્ય અથવા પાપ કરાવે છે, અથવા જીવાને સુખ અને દુ:ખ આપે છે. ઇત્યાદિ.

પ્રશ્ન ૭ : જ્ઞાન સોકાર છે એનો શું અર્થ?

ઉત્તર : આ જીવ છે, આ પુદ્દગલ છે, આ મનુષ્ય છે, આ તિર્ય ચ છે વગેરે પ્રકારે નિશ્ચય કરવાવાળા, ગ્રહણ કરવાવાળા જ્ઞાનને સાકાર કહે છે. જ્ઞાનમાં, જ્ઞેચના આકારને અનુરૂપ જાણવું થાય છે તેથી જ્ઞાનને સાકાર કહે છે. પ્રશ્ન ૮: ગ્રાનના કેટલા લેંદ છે?

ઉત્તર : જુદી જુદી દ્રષ્ટિથી જ્ઞાનના અનેક ભેદ થાય છે. જેમ કે જ્ઞાન બે પ્રકાર પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષરૂપ છે. જ્ઞાન પાંચ પ્રકારે મિતિ, શ્રુત, અવિધિ, મનઃપર્યય અને કેવળજ્ઞાન રૂપ પણ છે. જ્ઞાન આઠ પ્રકારે કુમિતિ, કુશ્રુત, કુઅવિધિ, એ ત્રણ મિધ્યાજ્ઞાન અને મિતિ, શ્રુત, અવિધિ એમ ત્રણ સમ્યગ્જ્ઞાન અને મિતા, શ્રુત, અવિધિ એમ ત્રણ સમ્યગ્જ્ઞાન અને મનઃપર્યય તથા કેવળ એમ પણ ગણી શકાય. વળી આ પ્રત્યેકના પણ અનેક પેટાલેદ છે. આ બધા પ્રકારાનું વર્ણન પાંચમી ગાથામાં કરેલું છે તેથી અહીં વિસ્તારપૂર્વક કર્યું નથી.

પ્રશ્ન ૯ પરમાર્થથી સમ્યગ્જ્ઞાનનું શું લક્ષણ છે ?

ઉત્તર : નિજ ગુણપર્યાયમાં એકત્વરૂપે રહેવાવાળા, સહજ શુદ્ધ જ્ઞાનદર્શનસ્વભાવમય નિજ આત્મસ્વરૂપનું બ્રહણ કરવું તે સમ્યગ્જ્ઞાનનું લક્ષણ છે.

**પ્રશ્ન ૧૦** : શુદ્ધ સ્વભાવથી અહિર્ભૂત અન્ય ભાવેા અને પદાર્થાનું સાચું જ્ઞાન કરવું સમ્યગ્જ્ઞાન નથી શું ?

ઉત્તર : સ્વરૂપમાં એકતા જેડવાવાળું જ્ઞાન હોય તો અન્ય ભાવા અને પદાર્થાનું જ્ઞાન સમ્યળ્જ્ઞાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : આત્મસ્વરૂપને જાણે કે ન જાણે, કેવળ આદ્ય પદાર્થાને સાચી રીતે જાણવા તે સમ્યગ્રાન કેમ નથી?

ઉત્તર : આત્મસ્વરૂપમાં એકતા જેડ્યા વિના જે કોઈ આહ્ય પદાર્થા જાણવામાં આવશે તેમનું જ્ઞાન તો થશે પરંતુ તે પદાર્થામાં એકતા જેડીને થશે. જ્રેયમગ્ન થઈને થશે). પરમાં પાતાનું કાંઈક છે એવું વસ્તુનુ સ્વરૂપ છે જ નહીં. આ गाथा ४२ ४०९

કારણથી સમ્યગ્**રાન નથી. લેોકમાં લેોકિક દ્રષ્ટિથી બાહ્ય પદ**ર્થોનું ગ્રાન સમ્યગ્**રાન કહેવાય છે**.

પ્ર**ક્ષ ૧૨** : જ્ઞાનનું ફળ શું છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનનું ફળ નિશ્ચયનયથી તેા અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ છે અને વ્યવહારનયથી ઉદાસીનતાનું ઉપજવું અર્થાત્ હેય– ઉપાદેયની ખુદ્ધિનું ઉપજવું તે છે.

પ્રશ્ન 13: સમ્યગ્રાન થતાં શેનાથી ઉદાસીનતા ઉપજે છે?

ઉત્તર ઃ સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં સમસ્ત અધ્રુવ ભાવેાથી ઉદાસીન–બુદ્ધિ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન** ૧૪ : સમ્યગ્જ્ઞાનીને હૈય-ઉપાદેય છુદ્ધિ શેમાં શેમાં ઉપજે છે ?

ઉત્તર : સમ્યગ્જ્ઞાની જીવને નિજ શુદ્ધ આત્માતત્ત્વમાં ઉપાદેયબુદ્ધિ થાય છે અને આ ધ્રુવ, નિજચૈતન્યથી બહિર્ભૂત જેટલાં ભેદદર્શક, વિકલ્પ, ઔપાધિક ભાવ અને અન્ય અધી પર્યાયો અને દ્રવ્યા-તેમાં હૈયબુદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : નિશ્ચય-વ્યવહારરૂપ ઉકત ફળાની માફક શું જ્ઞાન પણ બે પ્રકારનું હોય છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનના પણ એ લેદ છે: (૧) નિશ્ચયજ્ઞાન (૨) વ્યવહારજ્ઞાન.

પ્રશ્ન ૧૬ : નિશ્ચયજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જે જ્ઞાન જ્ઞાનમય આત્માની સાથે એકત્વ જોડી રહ્યું હોય અથવા જે જ્ઞાન નિવિધ્કલ્પરૂપે પોતાના અનુભવ કરી રહ્યું હોય તેને નિશ્ચયજ્ઞાન કહે છે. પ્રશ્ન ૧૭: વ્યવહારત્તાન કાને કહે છે?

ઉત્તર : જે જ્ઞાનમાં પરપદાર્થીની વાસના, વિચાર અને વિકલ્પા હોય તેને વ્યવહારજ્ઞાન કહે છે.

**પ્રક્ષ ૧૮** : ઉપર્યુક્ત બન્ને પ્રકારના જ્ઞાનમાં કચુ જ્ઞાન સમ્યગ્ છે અને કચુ જ્ઞાન મિથ્યા **છે** ?

ઉત્તર : નિશ્ચયજ્ઞાન તે৷ સમ્યગ્જ્ઞાન જ છે પરંતુ વ્યવ-હારજ્ઞાન સમ્યગ્જ્ઞાન પણ હોય અથવા મિથ્યાજ્ઞાન પણ હાેય.

**પ્રશ્ન ૧૯** : જ્ઞાન તો સવિકલ્પ દર્શાવ્યું તો જ્ઞાન કેવી રીતે નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ હોઈ શકે ?

ઉત્તર : જ્ઞાન અર્થાકારને જાણવારૂપે ગ્રહણ કરે છે તેથી સવિકલ્પ છે. પરંતુ આ લક્ષણ પ્રમાણે નિશ્ચયજ્ઞાનને પણ સ્વ-સંવેદનરૂપ આકારનું ગ્રહણ હાવાથી સવિકલ્પ હાવા છતાં પણ બાહ્ય પદાર્થોના વિષયરૂપ વિકલ્પ ન હાવાને લીધે અથવા પ્રતિ-ભાસમાત્ર હોવાથી મુખ્યપણું ન હોવાને લીધે નિવિધલપપણું માનવામાં આવ્યું છે.

આ પ્રકારે જ્ઞાનનું વર્ણન કરીને હવે દર્શનનું વર્ણન કરવામાં આવે છે :

र्ज सामण्णं गहणं भावाणं णेव कट्दुमायरं । अविसेसिदूण अहे दंसणमिदि भण्णणः समए ॥ ४३ ॥

भ-वय : अहे अविसेसिदूण आयार णेय कट्टुम् ज भावाण सामण्णं गहणं तं दसणं इदि समए भण्णए

**અનુવાદ** : पदार्थीने लेदरूप न કरीने, अने तेमना आक्षररूप

गाथा ४३ ४११

વિકલ્પો ન કરીને, પદાર્થાનું જે સામાન્ય થહણ તે દર્શન છે એમ સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે.

પ્રશ્ન ૧ : પદાર્થાના સામાન્ય ગ્રહુણના શું અર્થ છે?

ઉત્તર : પદાર્થાના સામાન્ય ગ્રહણના તર્કદ્રષ્ટિથી તાે એ અભિપ્રાય છે કે પદાર્થાની સામાન્ય સત્તાનું અવલાકન દર્શન છે. આમાં કાેઈ પણ પ્રકારના વિકલ્પ, વિચાર કે વિશેષનું જ્ઞાન નથી, અને સિદ્ધાંતદ્રષ્ટિથી દર્શનનાે એ અભિપ્રાય છે કે અંત- મુંખ ચૈતન્યમાત્રના જે પ્રકાશ અથવા આત્માવલાકન તે દર્શન છે.

પ્રશ્ન २ : આ બે લક્ષણામાં તા પરસ્પર વિરાધ થયા !

ઉત્તર : આ બન્ને લક્ષણેામાં પરસ્પર વિરાધ નથી કારણ કે બન્નેમાં વિષય તાે આત્મા જ છે.

**પ્રશ્ન ૩** : પદેાર્થાની સામાન્યસત્તાના અવલાેકનમાં આત્મા વિષય કેવી રીતે બની શકે છે?

ઉત્તર : સર્વ પદાર્થીમાં સામાન્ય અસ્તિત્વગુણ છે તે તો મહાસત્તારુપ છે. તે સામાન્ય સત્તાના ગ્રહણમાં પ્રતિભાસમાં-કાઈ નિયત પદાર્થ સામાન્યત્તાથી જીદારુપે, હાતો નથી, નહીં તો તે અવાંતરસત્તા કંહેવારો, સામાન્યસત્તા નહીં. આ કારણથી, સામાન્યસત્તાવલાકનમાં કાઈ પદાર્થ વિષયભૂત હાતો નથી પરંતુ સામાન્યસત્તાવલાકન કરવાવાળા આત્મા છે અને વાસ્તવમાં આત્મા પાતાને જ દેવ માનવાવાળા છે તેથી સામાન્યસત્તાના પ્રતિભાસ કરવાવાળા સ્વયં વિષયરૂપ અની જાય છે. આ પ્રકારે, પદાર્થીના સામાન્યસત્તાવલાકાકનમાં આત્મા જ વિષય હાય છે.

**પ્રશ્ન ૪** : પદાર્થાની સામાન્યસત્તાના ગ્રહણના આ અર્થ આ ગાથામાંથી કેવી રીતે નિકત્યા ? उत्तर : ગાયામાં તો આ શખ્દ છે "जं सामण्णं गहणं" જે સામાન્ય ગ્રહણ છે તે દર્શન છે. જો "सामण्णं" ના પહેલાં "मावाणं" શખ્દ લગાવીએ તો અર્થ નિકળે છે કે "પદાર્થાનું સામાન્ય ગ્રહણું" પદાર્થીના સામાન્ય ધર્મ છે સામાન્યસત્તા જે અધામાં વ્યાપે છે. આ પ્રમાણે અર્થ નિકળ્યા કે પદાર્થીની સામાન્ય સત્તાનું અવલાકન દર્શન છે.

પ્રશ્न प: ले ''सामण्णं'' શખ્દના પહેલા ''भावाणं'' શખ્દ ન જોડવામાં આવે તા શું અર્થ થાય ?

उत्तर: ले सामण्णं ना पहेला भावाणं शण्ट न लेडीओ तो आ भावाणं शण्ट आयाराणं नी आगण आवशे. तो गाथाने। अन्वय आ प्रभाषों थशे: "अहे अविसेसिदूणं भावाणं आयारं णेव कट्ड जं सामण्णं गहणं ते दंसणं इदि समए मण्णए।" आने। अर्थ ओभ डे पहार्थीने सेहरूप न लेडिने अने ते सावी (पहार्थी)ने। आडार अड्डा न डरीने के सामान्य रूपे प्रतिसास छे ते हर्शन छे. એમ सिद्धांतमां डह्यं छे.

પ્રશ્ન 🗧 : સામાન્યરૂપે બ્રહણ કરવું એટલે શું?

ઉત્તર : આત્માનું અવલાકન જ સામાન્યરુપે ગ્રહણના અર્થ છે, આર્થાત્ સામાન્યના ગ્રહણને પણ સામાન્ય કહે છે. સામાન્યના અર્થ છે આત્મા, તે આત્માના ગ્રહણને સામાન્ય કહે છે.

પ્રશ્ન ૭ : સામાન્યના અર્થ આત્મા કેવી રીતે થઈ જાય છે?

उत्तर : ''मानेन ज्ञानेन प्रमाणेन सहितं समानं, समानस्य भाव : सामान्यम् ।'' આ ० યુત્પત્તિથી એ અર્થ થયે। કે જે દ્રવ્યજ્ઞાન- गाथा ४३ ४१३

સહિત હોય તેને સમાન કહે છે અને સમાનના ભાવાને સામાન્ય કહે છે. તેથી સમાન છે તે ચેતન (આત્મા) થયા અને સમાનના ભાવ ચૈતન્ય થયા. ચૈતન્યના ચેતનથી અભેદ છે તેથી સામાન્યના અર્થ આત્મા થયા. અથવા આત્માના, જાણવાના સંખંધમાં સમાન-ભાવ છે એટલે કે આત્માને એવા પક્ષ નથી કે હું આને જાણવા દઉં અને આને ન જાણવા દઉં, કારણ કે આત્માના સ્વભાવ. જ જાણવાના છે તેથી જ્યારે જેવી યાગ્યતા હાય તેને અનુકુળ તે જાણે જ છે. તેથી, સમાનભાવ હોવાથી સામાન્યના અર્થ આત્મા થાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : વસ્તુ સામાન્યવિશેષાત્મક છે. તેમાં સામાન્યને ગ્રહે તે દર્શન અને વિશેષને ગ્રહે તે જ્ઞાન આ અર્થ શું ઠીક નથી લાગતા ?

ઉત્તર : એમ નથી, વસ્તુના સામાન્ય અંશને ગ્રહેણુ કરનાર દર્શન અને વિશેષ અંશને ગ્રહેણુ કરનાર જ્ઞાન, એમ માનવામાં આવે તો જ્ઞાન અપ્રમાણુ થઇ જશે. કારણુ કે જ્ઞાને એક અંશ જ માન્યા અન્ય અંશાને તેણું જાણ્યા નહીં. પૂર્ણુ વસ્તુને જાણુવી તે જ્ઞાન છે. જ્ઞાનના વિષય અપૂર્ણુ વસ્તુ હાઈ શકે નહીં.

પ્રશ્ન ૯ : વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનય પણ જ્ઞાન છે અને તેઓ પણ એક અંશને જ જાણે છે.

ઉત્તર : વ્યવહારનય કે નિશ્ચયનય જોકે જ્ઞાન છે અને તેઓ એક અંશને જાણે છે, તથાપિ કાઈ પણ નયજ્ઞાન પ્રમાણ નથી માનવામાં આવ્યું, કારણ કે નય પૂર્ણ વસ્તુને જાણતા નથી. **પ્રશ્ન** ૧૦ : તો શું નય અપ્રમાણ છે?

ઉત્તર : નય, નથી તો પ્રમાણ કે નથી તો અપ્રમાણ પરંતુ પ્રમાણાંશ છે, જેમ કે સમુદ્રનું બિંદુ ન તો સમુદ્ર છે કે ન તો અસમુદ્ર છે પણ સમુદ્રાંશ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : નિર્વિકલ્પ સ્વસ વેદન દર્શન કહેવાય કે જ્ઞાન? ઉત્તર : નિર્વિકલ્પ સ્વસ વેદન જ્ઞાનની જ અવસ્થા છે, તેથી જ્ઞાન કહેવાય છે.

**પ્રક્ષ ૧૨** : જ્ઞાનનાે વિષય તાે પરપદાર્થ હોય છે. આ નિવિ'કલ્પ સ્વસંવેદનનાે વિષય કરોા પરપદાર્થ છે?

ઉત્તર: જ્ઞાનના વિષય પરપદાર્થ જ હોય છે એવા નિયમ નથી પરંતુ પરપદાર્થ જ્ઞાનના જ વિષય હોય છે એ નિયમ છે. તેજ પ્રકારે જે પ્રતિભાસના વિષય આત્મા હોય તેવા નિયમ નથી પરંતુ દર્શનના વિષય આત્મા જ હોય છે એ નિયમ છે. જ્ઞાનના વિષયભૂત આત્મા પણ નિરાકાર આત્મતત્ત્વની અપે-ક્ષાએ પર છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : જ્યારે નિર્વિકલ્પ સ્વસંવેદન અને દર્શન આ બન્ના વિષય આત્મા છે, ત્યારે એવા નિર્ણય કેવી રીતે થયા કે નિર્વિકલ્પ–સ્વસંવેદન જ્ઞાન છે, અને દર્શન નથી?

ઉત્તર : નિર્વિકલ્પ-સ્વસંવેદન સર્વથા નિર્વિકલ્પ નથી, પરંતુ તેમાં નિરાકુળ સહજ આનંદના અનુભવ વગેરે અનેક ભાવાનું શ્રહેણુ છે તેથી સ્વરુપથી તે સવિકલ્પ છે. નિર્વિકલ્પ સ્વ-સંવેદનના કાળમાં, અબુદ્ધિપૂર્વકના, જ્ઞાન પ્રયાજય અનેક સૂક્ષ્મ વિકલ્પો છે પરંતુ તેમની મુખ્યતા નથી, તેથી તે નિર્વિકલ્પ गाथा ४३ ४१५

કહેવાય છે. જ્યાં અર્થ વિકલ્પ છે તે જ્ઞાન <mark>છે તે</mark>થી નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ સ્વસંવેદન જ્ઞાન છે.

દર્શન સર્વથા નિવિધ્કલ્પ હોય છે. તે કાેઈ પણ ગુણ, પર્યાય, સામાન્ય, વિશેષ વગેરેને ગ્રહણ કરતું નથી. સાદા શબ્દોમાં કહી શકાય કે કાેઈ પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિને માટે જે પ્રતિ-પ્રતિભાસાત્મક ઉદ્યમ છે તે દર્શન છે.

આ પ્રકારે, જો કે નિર્વિકલ્પ–સ્વસંવેદન અને દર્શનના વિષય આત્મા છે તાે પણ તેમાં સ્વરુપકૃત મહાન્ અંતર છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : જો દર્શનનાે વિષય સંપૂર્ણપણે આત્મા જ છે તાે ચક્ષુદર્શન વગેરેનું શું તાત્પર્ય ?

ઉત્તર : ચક્ષુદર્શનના અર્થ ચક્ષુ-ઇન્દ્રિયથી દેખવું એવા નથી થતા, ચક્ષુ-ઇન્દ્રિયથી જોવું તે તા જ્ઞાન છે. ચક્ષુદર્શનના અર્થ તા એવા છે કે ચક્ષુ-ઇન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થતા જ્ઞાન પહેલા, તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે કરવામાં આવેલા આત્મભાસરુપ પ્રત્યન-અને તેને જ ચક્ષુ-દર્શન કહે છે. આ પ્રકારે અન્યક્ષુદર્શન વગેરેના સંખંધમાં પણ સમજ લેવું.

**પ્રશ્ન ૧૫** : જ્ઞાનને તો સ્વપરપ્રકાશક કહેવાય આવ્યું છે તો પછી અહીં જ્ઞાનને માત્ર પરગ્રાહક કેમ કહેવામાં આવે છે ?

ઉત્તર : જે લાેકા જ્ઞાન અને દર્શન એવા બે શક્તિઓ ન માનતા થકા માત્ર જ્ઞાનશક્તિને જ માને છે અને વળી તે જ્ઞાનને માત્ર પરચાહક જ માને છે તેમને પ્રતિબાધ કરવા માટે જ્ઞાનને સ્વપરપ્રકાશક અતાવ્યું છે અર્થાત્ જ્ઞાનને આત્મા અને પર બન્નેના પ્રકાશક કહ્યો છે. પ્રશ્ન ૧૬ : જો જ્ઞાન વાસ્તવમાં પરને જ જાણે અને આત્માને જાણે નહીં તો જ્ઞાન અસ્વસંવેદી થઈ જશે અને તો પછી તે જ્ઞાનની સત્યાર્થતા માટે અન્ય જ્ઞાનની જરુર પડશે?

ઉત્તર : જ્ઞાન પરને પણ જાણે છે અને જે જ્ઞાને પરવસ્તુને જાણી, તે જ્ઞાન ઠીક છે એવી જાણકારી સહિત જાણે છે. જો એમ ન હાેચ તાે પરના જ્ઞાનમાં નિઃશંકતા આપી શકતી નથી તેથી જ્ઞાન અસ્વસંવેદી થઈ જતું નથી.

**પ્રશ્ન** ૧૭ : "જ્ઞાન સ્વપરપ્રકાશક છે" એ બિલકુલ સત્ય છે કે કાેઈ દ્રષ્ટિએ સત્ય છે ?

ઉત્તર : આત્માના અસાધારણ ભાવ ચૈતન્ય છે. ચૈતન્યના વિકાસની બે પદ્ધતિઓ છે. (૧) આત્માને ગ્રહણ કરવા રુપે પ્રવર્ત વું (૨) પરદ્રવ્યને ગ્રહણ કરવારુપે પ્રવર્ત વું. આમાં પહેલી કળાને દર્શન કહે છે અને બીજી કળાને જ્ઞાન કહે છે. આત્માની બધી કળાઓ અને શક્તિઓનું નિર્ણાયક જ્ઞાન છે, અને જ્ઞાનથી જ સર્વ વ્યવહાર થાય છે. તેથી વ્યવહાર અને વ્યવહારના પ્રસંગામાં સમસ્ત ચૈતન્ય અને જ્ઞાનમાં અભેદ વિવક્ષા કરીને કહ્યું કે "જ્ઞાન સ્વપરપ્રકાશક છે." અને આ કથન પરમાર્થે સત્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : દર્શન સર્વ પદાર્થોના સામાન્ય પ્રતિભાસ કરે છે એ જો ખરાખર ન હાેય તાે શા માટે તેમ કહેવામાં આવ્યું?

ઉત્તર : દર્શન આત્માના પ્રતિભાસ કરે છે. આત્માના પ્રતિભાસમાં, આત્માની સમસ્ત શક્તિઓના વિકાસ પણ નિર્વિકલ્પરુપે પ્રતિભાસમાં આવી જાય છે. આ રીતે જ્ઞાને જેટલાં गाथा ४३

પરપદાર્થોનું એહણ કર્સું હતું તે બધા પદાર્થોનું એહણ દર્શનમાં આવી જાય છે. આ નયથી ''દર્શન સર્વ' પદાર્થોનું સાનાન્ય અવલાકન કરે છે" એ વાત બરાબર જ ઠરે છે.

પ્રશ્ન ૧૯: જે લોકો આત્મામાં માત્ર જ્ઞાન ગુણ જ માને છે તેમને ''જ્ઞાન સ્વપરપ્રકાશક છે" એમ કહેવાને અદ્દલે ''આત્મામાં દર્શનગુણ પણ છે તે આત્માના પ્રકાશક છે" એમ સીધું જ શા માટે ન કહ્યું ?

ઉત્તર: આત્મગ્રાહક દર્શન છે એમ સ્વીકારવા માટે વિશેષ મનન અને અનુભવની આવશ્યકતા છે. તાર્કિક પ્રસંગામાં એવા અવસર પ્રાપ્ત થઈ શકતા નથી. ત્યાં તા તેમને પ્રતીત થવા માટે સ્થૂળ રીતે એમ નિરુપણ કરવું કે " જ્ઞાન સ્વ અને પરનું પ્રકાશક છે" ઉપયુક્ત છે. વિવક્ષાવશ આમાં કાઈ દૂષણુ લાગતું નથી.

પ્રશ્ન ૨૦ : જે લેોકો દર્શન અને જ્ઞાન બન્ને ગુણોને માને છે તેમને "દર્શન પદાર્થોનું સામાન્ય ગ્રહણ કરે છે" એમ કહેવાને બદલે "દર્શન આત્માનું પ્રકાશક છે" એમ શા માટે ન કહ્યું <sup>?</sup>

ઉત્તર : સ્વસમય સંખંધી સૂક્ષ્મ વ્યાખ્યાનમાં રુચિ ન રાખવાવાળા જીવાની પ્રતીતિને માટે વ્યાવહારનયનું ઉપર્યુંકત કથન કરવું તેમાં દોષ લાગતા નથી.

આ પ્રકારે દર્શનના સ્વરુપતું વર્ણન કરીને હવે એમ કહેવામાં આવે છે કે દર્શનાપધાગ અને જ્ઞાનાપધાગ જીવામાં એક સાથે હાય છે કે કમથા !

## दंसणपुञ्बं णाणं छदमत्थाणं ण देाण्णि उवडग्गा । जुगवं जहाा केवलिणाहे जुगवं तु ते देावि ॥ ४४ ॥

अन्वयः छदमत्थाणं दंसणपुष्वं णाणं, जह्मा दोण्णि इवडगगः। जुगवं ण, तु केवलिणाहे ते दोवि जुगवं ।

અનુવાદ છવ્નસ્થ જીવોને દર્શનપૂર્વક જ્ઞાન હાેય છે. કારણ કે અન્ને ઉપયાગ ત્યાં એક સાથે હાેતાં નથી, પરંતુ કેવળી ભાગવાનમાં અન્ને ઉપયાગ એક સાથે હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧: છદ્મસ્થ કાને કહે છે?

ઉत्तर : છગ્ન નાે અર્થ અજ્ઞાન અથવા અપૂર્ણજ્ઞાન અથવા ज्ञानावरणु–દર્શ નાવરणુ આ આવરણે। અને સ્થ એટલે રહે તેને જીવસ્થ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨ : છગ્નસ્થમાં કેટલા ગુણસ્થાન આવી જાય છે?

ઉત્તર: મિથ્યાત્વ, સાસાદન, મિશ્ર, અવિરત, દેશવિરત, પ્રમત્તવિરત, અપ્રમત્તવિરત, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિકરણ, સૂક્ષ્મ-સાંપરાય, ઉપશાંતમાહ, ક્ષીણુમાહ આ બાર ગુણસ્થાના છન્ન-સ્થોમાં આવી જાય છે અર્થાત્ આ બાર ગુણસ્થાનવતી જવાને છન્નસ્થ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન 3 : છદ્મસ્થોનું જ્ઞાન દર્શનપૂર્વ ક શા માટે હાેય છે?

ઉત્તર : છજ્ઞસ્થ જીવાનું જ્ઞાન અપૂર્ણ હાય છે અને જ્યાં સુધી જ્ઞાન અપૂર્ણ હાય ત્યાં સુધી એવી યાગ્યતા નથી હાતી કે અંતર્મુખ ચિત્પ્રકાશના ઉપયાગ અને બહિર્મુખ ચિત્પ્રકાશના ઉપયાગ અને બહિર્મુખ ચિત્પ્રકાશના ઉપયાગ એક સાથે રહી શકે.

गाथा ४४ ४१९

પ્રશ્ન ૪ : કયા કયા દર્શનપૂર્વક કરોા કરો જ્ઞાનાપયાગ હાય છે?

ઉત્તર : મતિજ્ઞાન પહેલાં ચક્ષુદર્શન અને અચક્ષુદર્શન હાેય છે અને અવધિજ્ઞાન પહેલાં અવધિદર્શન હાેય છે?

પ્રશ્ન પ : શ્રુતજ્ઞાન પહેલાં કર્યું દર્શન હાય છે?

ઉત્તર : શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાનપૂર્વંક હાય છે, તે મતિજ્ઞાન પહેલાં જે દર્શન થયું તે દર્શન જ શ્રુતજ્ઞાનનું પૂર્વભાવી જાણુવું અથવા શ્રુતજ્ઞાનથી પહેલા થવાવાળા મતિજ્ઞાનને ઉપચારથી દર્શન કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ६ : શ્રુતજ્ઞાનની સાક્ષાત્ પહેલાં દર્શન ન હાઈને મતિજ્ઞાન જ કેમ હોય છે?

ઉત્તર : શ્રુતજ્ઞાન વિશેષપણે સવિકલ્પ છે, આ કાર**ણથી** શ્રુતજ્ઞાનની સાક્ષાત્ પહેલાં દર્શન નથી હોતું. મતિજ્ઞાન વડે કાંઈક જાણ્યા પછી જ શ્રુતજ્ઞાન થઈ શકે છે.

પ્રશ્ન ૭ : દર્શન, મતિ અને શ્રુતની આ પૂર્વોત્તર-ભાવિતાનું ઉદાહરણ શું છે?

ઉત્તર : જેમ કે કાેઇ પુરૂષ ઘડાનું જ્ઞાન કરતાં પહેલાં ચટાઇનું જ્ઞાન કરી રહ્યો હતાે. હવે જ્યારે તે પુરૂષ ચટાઇનું જ્ઞાન છાેડીને ઘડાનું જ્ઞાન કરવાના ઉઘમ કરે છે ત્યારે ઘડાના અને ચક્ષુ-ઇન્દ્રિયના સિજ્ઞપાત થાય છે અર્થાત્ જેવી રીતે તે ઘડાને જાણુરા તે રૂપે ઇન્દ્રિયની પ્રવૃત્તિના ઉઘમ થાય છે, તે તાે થયું દર્શન. અહીં હજુ બાદ્મ પદાર્થનું શ્રહણ કરવું થયું નથી. આ પછી, આ (ઘડા) પીળા, કાળા વગેરે રૂપે છે તે પ્રમાણે અવગ્રહ આદિ જ્ઞાન થાય છે. પછીથી, આ ઘડા કાેને બનાવ્યા, કેવી રીતે બનાવ્યા, કચાં બનાવ્યા, તે કેટલાે કાળ રહેશે વગેરે જ્ઞાન થાય તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે.

**પ્રશ્ન ૮** : મનઃપર્યજ્ઞાનની સાક્ષાત્ પહેલાં દર્શન કેમ નથી હોત્ ?

ઉત્તર : મન:પર્યયજ્ઞાન બીજાના મનમાં થવાવાળા પરિષ્યુમન, વિચાર, વિકલ્પને જાણે છે તેથી આ જ્ઞાન પર્યાય-જ્ઞાતા છે. આવા પર્યાયજ્ઞાતા જ્ઞાનની પહેલાં ઇહા વગેરે રૂપ-વાળું મતિજ્ઞાન જ હોય છે.

પ્રશ્ન ૯ : કુજ્ઞાનાથી પહેલાં કયા કયા દર્શન હોય છે? ઉત્તર : કુમતિજ્ઞાન પહેલાં ચક્ષુદર્શન કે અચક્ષુદર્શન હોય છે. કુશ્રુતજ્ઞાનની સાક્ષાત્ પહેલાં કુમતિજ્ઞાન હોય છે અને પર પરાથી પહેલાં ચક્ષુદર્શન કે અચક્ષદર્શન હોય છે. કુઅવ-ધિજ્ઞાન પહેલાં કુમતિજ્ઞાન હોય છે.

પ્રશ્ન ૧૦: કુઅવધિજ્ઞાન પહેલાં દર્શન કેમ નથી હોતું ? ઉત્તર : કુઅવધિજ્ઞાન સમ્યગ્દ્રષ્ટિ જીવને નથી હોતું તેથી તેના પહેલાં અવધિદર્શન નથી હોતું. સમ્યગ્દ્રષ્ટિ અવધિ-જ્ઞાની જીવને જ અવધિજ્ઞાન પહેલા અવધિદર્શન હોય છે. અથવા અમુક આચાર્યોના અભિપ્રાયમાં, કુઅવધિજ્ઞાન પહેલા પણ અવધિ-દર્શન થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : કેવળી ભગવાનને દર્શનાપયાગ અને જ્ઞાના પયોગ એક સાથે કેવી રીતે હાય છે?

ઉત્તર : કેવળી ભગવાનને જ્ઞાનાવરણ અને દર્શાનાવરણ

शादा ४४ ४२१

બન્નેના અલાવ હોવાથી અને વીર્ગાતરાયકર્મના અલાવ થવાને લીધે પૂર્ણતા પ્રગટ થવાથી બન્ને ઉપયોગોનું સહજ પરિણમન નિરંતર થયા કરે છે, તેથી કેવળી ભગવાનને બન્ને ઉપયોગ એક સાથે હોય છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : દર્શન અને સમ્યગ્દર્શનમાં શું અંતર છે? ઉત્તર : જ્ઞાનાપયાગની પ્રવૃત્તિને માટે આત્માના અંત-રંગમાં આત્મગ્રહણ રૂપ જે પ્રયત્ન થાય છે તેને દર્શન કહે છે. આ દર્શન ભગ્ય, અભગ્ય. સમ્યગ્દ્રષ્ટિ, મિથ્યાદ્રષ્ટિ છદ્મસ્થ, ભગવાન ખધા આત્માઓને હોય છે.

દર્શાનના વિષયભૂત નિજ આત્માના સહજ સ્વભાવના અનુભવ જે નિર્માળતાને કારણે થાય છે તેને સમ્યગૃદર્શાન કહે છે. સમ્યગૃદર્શાન નિકટ સંસારી ભવ્ય જીવ અને ભગવાનને જ હાય છે.

પશ્ચ ૧૩ : જો દર્શન બધા જીવોને હાેય તાે સમ્યગ્-દર્શન બધા જીવાને કેમ નથી થઈ જતું?

ઉત્તર : દર્શન તો કાંઈ પણ જાણવા માટેના અંતર્મુખ પ્રયત્નરૂપ છે. આ તો બધા જીવોને હોવું જ ઘટે છે લલે તે મિથ્યાદ્રષ્ટિ હોય કે સમ્યગ્દ્રષ્ટિ સમ્યગ્દર્શન તો વિપરીત અભિપ્રાય નષ્ટ થયા વિના થતું નથી, તેથી જેઓને વિપરીત અભિપ્રાય છે તેઓને દર્શન તો અવશ્ય હોય છે પરંતુ સમ્યગ્દર્શન થવું તે સમયે સંભવતું નથી.

પ્રશ્ન ૧૪ : દર્શાના પયોગના સમયે તા આત્માના આશ્રય હાય છે તા પછી સમ્યકત્વ કેમ નથી હાતું ? ઉત્તર : બાહ્ય પદાર્થાની જેમને રૂચિ હાય છે તેઓને બાહ્ય પદાર્થા જાણવાની અને હિતરૂપ માનવાની ધૂન હાય છે તેથી દર્શનાપયાગ દ્વારા આત્માસન્મુખ હાવા છતાં પણ તેમને આત્માની પ્રતીતિ થતી નથી, આ કારણથી, દર્શનાપયાગમાં થવાવાળા આત્રયથી અથવા સમ્યકત્વમાં થવાવાળા આત્રયથી અથવા સમ્યકત્વ માટે થવાવાળા આદ્રયથી જુદી જાતના હાય છે.

આ પ્રમાણે દર્શ નાેપયાેગના વર્ણન સુધી સમ્યગ્જ્ઞાનનાે અંતરાધિકાર સમાપ્ત કરીને હવે સમ્યગ્ચારિત્રનું નિરૂપણ કરે છે:

# असुहादो विणिवित्ती सुहे पवित्ती य जाण चारितं। वदसमितिगुत्तिरूवं ववहारणयादु जिणभणियम्॥ ४५॥

भन्यः असुहादो विणिवित्ती य सुहे पवित्ती वदसभिति गुत्तिरुवं चारित्र जाण, ववहारणयादु जिणभणियं।

અનુવાદ : અશુભ ક્રિયાથી નિવૃત્તિ થવાને અને શુભક્રિયામાં પ્રવૃત્ત થવાને વ્રત–સમિતિ–ગુપ્તિરૂપ ચારિત્ર જાણે, એમ, બ્યવ-હારનથથી જિનેન્દ્રદેવે કહ્યું છે.

**પ્રશ્ન** ૧ : શુકલધ્યાની સાધુએામાં આ લક્ષણ હાેતું નથી તેથી આ લક્ષણ અવ્યાપક રહ્યું ?

ઉત્તર : આ લક્ષણ વ્યવહારચારિત્રનું છે ચારિત્ર સામાન્યનું નથી, અથવા નિશ્ચયચારિત્રનું નથી. તેથી આ લક્ષણ વ્યવહાર-ચારિત્રમાં પૂર્ણ રીતે ઘટિત થાય છે.

**પ્રશ્ન** ૨ : અહિંસા મહાવ્રતના પાલનમાં આ લક્ષણ કેવી રીતે ઘટિત થાય છે ?

ઉત્તર : અહિંસા મહાવ્રતમાં હિંસાથી નિવૃત્તિ અને

गाथा ४५ ४२३

દયામાં પ્રવૃત્તિ થાય છે તેથી અહિંસા**વ્ર**તમાં અશુભનિવૃત્તિ **અને** શુભપ્રવૃત્તિ સિદ્ધ થઈ જાય છે.

**મક્ષ ૩** : સત્યમહાવ્રતના પાલનમાં આ લક્ષણ કેવી. રીતે ઘટિત થાય છે ?

ઉત્તર: સત્યમહાબતમાં અસત્ય, અહિત, ચુગલી, નિંદાના વચનાથી નિવૃત્તિ થાય છે અને સત્ય, હિતરૂપ, ભક્તિ,-યુક્ત વચનામાં પ્રવૃત્તિ થાય છે તેથી આમાં પણ વ્યવહાર⊹ ચારિત્રનું લક્ષણ સિત્દ્ર થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન** ૪ : અચૌર્ય મહા**વ**તમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ છે?

ઉત્તર: અચૌર્ય મહાવ્રતમાં ચારીથી અને જબરદસ્તીથી તા નિવૃત્તિ છે અને આજ્ઞા લઈને સ્વ-ઉચિત વસ્તુ ગ્રહણ કરવાની અને ભક્તિસાંહેત આપેલી યાગ્ય વસ્તુને ગ્રહણ કરવાની અને. આગમપદ્ધતિ અનુસાર આહારાદિ ગ્રહણ કરવાની પ્રવૃત્તિ છે.

પ્રશ્ન પ : બ્રહ્મચર્ય મહાવતમાં રોનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે ?

ઉत्तर : સર્વ પ્રકારના મૈથુન પ્રસંગાેથી નિવૃત્તિ અનे. શીલના સાધક સાધનાેમાં પ્રવૃત્તિ હાેચ છે.

**પ્રશ્ન ક**: પરિગ્રહત્યાગ મહાવતમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને. શેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે ?

ઉત્તર : પરિગ્રહત્યાગ મહાવ્રતમાં ધન, ધાન્ય વગેરે સર્વ પરિગ્રહાથી નિવૃત્તિ અને વનનિવાસ, નગ્નત્વ વગેરેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે. પ્રશ્ન ७ : ઇર્યાસમિતિમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ હાય છે ?

ઉત્તર : ઇર્યાસમિતિમાં સચિત્ત સ્માનાથી નિવૃત્તિ અને પીંછી દ્વારા શરીરશાેધન, સ્થાનશાેધન વગેરમાં પ્રવૃત્તિ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૮ : ભાષાસમિતિમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે ?

ઉત્તર : ભાષાસમિતિમાં અહિત, અપરિમિત અને અપ્રિય વચના બાલવાથી નિવૃત્તિ અને હિત, મિત, પ્રિય વચન બાલવામાં પ્રવૃત્તિ હોય છે.

પ્રશ્ન ૯ : એષણાસમિતિમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે?

ઉત્તર : એષણાસિમેતિમાં અધાગ્ય વિધિથી ચર્ચા કરવાથી અયાગ્ય આહારપાન વગેરેથી નિવૃત્તિ હાેય છે અને યાગ્ય વિધિથી ચર્ચા યાગ્ય આહારપાન વગેરમાં પ્રવૃતિ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : આદાનનિક્ષેપણ સમિતિમાં શેનાથી નિલૃતિ અને શેમાં પ્રવૃતિ હોય છે?

ઉત્તર : આ સમિતિમાં સચિત પદાર્થોને લેવા મૂકવાથી નિવૃત્તિ અને પીંછી વડે સાવધાનીથી (જીવજ તુઓને) બાજુમાં મૂકવાની પ્રવૃત્તિ હોય છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : પ્રતિષ્ઠાપનસમિતિમાં શેનાથી નિવૃતિ અને શેમાં પ્રવૃતિ છે?

ઉત્તર : પ્રતિષ્ઠાપનસમિતિમાં સચિત સ્થાન પર મળ-મૂત્રના **સે**પણથી નિવૃત્તિ અને પીંછી વડે સ્થાનશોધન કરીને મળમૂત્રાદિ **સે**પણની પ્રવૃત્તિ હોય છે. गाथा ४५

**પ્રશ્ન** ૧૨ : મનેાગુષ્તિમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે?

ઉત્તર: મનાેગુપ્તિમાં વિષયકષાયા વિષે રમતા મનથી નિવૃત્તિ અને આત્મતત્ત્વના સનન અને ધ્યાનમાં સનની પ્રવૃત્તિ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : વચનગુષ્તિમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રવૃત્તિ હોય છે.

ઉત્તર : વચનગુખ્તિમાં કઠોર, અહિત વચનાે બાલવાથી નિવૃત્તિ અને મૌન ધારણ કરવામાં પ્રવૃત્તિ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : કાયગુપ્તિમાં શેનાથી નિવૃત્તિ અને શેમાં પ્રકૃત્તિ હોય છે <sup>?</sup>

ઉત્તર : કાયગુપ્તિમાં ખાટાં શારીરિક કાર્યાથી નિવૃત્તિ અને ઉપસર્ગાદિ આવવા છતાં શરીરને નિશ્વલ રાખવામાં પ્રવૃત્તિ હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : ઉઝ્ત તેર પ્રકારના ચારિલના લક્ષણોમાં જે બાહ્ય વિષયોના ત્યાગ અથવા શુક્ષકિયામાં અથવા અન્ય શુભ સાધનામાં પ્રવૃત્તિ કહી છે તે આત્માનું ચારિત્ર કેવી રીતે હોઈ શકે છે?

ઉત્તર : ઉકત આહાવિષયક પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ ઉપ-ચરિત અસદ્ભૂત વ્યવહારનથથી ચારિત્ર કહેાવાય છે.

પ્રશ્ન ૧ : ઉકત તેર પ્રકારના ચારિત્રોમાં જે રાગ-દ્રેષના પરિહાર અને આત્મતત્ત્વના ચિંતન-અવલોકનમાં ઉપયોગ રહે છે એ કયા નયથી આત્માનું ચારિત્ર છે ! ઉત્તર : ચારિત્રમાં જે રાગાદિ–પરિહાર અને આત્મ-તત્ત્વના મનન, અવલાેકન વગેરે પ્રયત્ન છે તે અનુપચરિત વ્યવહારનય અથવા અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી ચારિત્ર છે.

> **પ્રશ્ન ૧૭** : સં<mark>યમાસંયમને ચારિત્ર કહેવાય કે નહીં ?</mark> ઉત્ત**ર** : સંયમાસંયમ એકદેશ વ્યવહાર ચારિત્ર <mark>છે. જે</mark> દુષ્ટિ પ્રતૃષ્ય અથવા તિર્થાયને ત્રસવધના તે ત્યાંગ છે

સમ્યગ્દ્રિપ્ટિ મનુષ્ય અથવા તિર્યાં ચને ત્રસવધના તા ત્યાગ છે પરંતુ જે બાકીના પાંચ સ્થાવર જીવાના ઘાતના ત્યાગ કરી શકતા નથી તેને સંચમાસંચમ હાેય છે. સમસ્ત સંચમાસંચમ સરાગચારિત્રના એક ભાગ છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : શું સંયામાસંયમના બધા સ્થાનામાં પાંચ સ્થાવર જીવાના ઘાતના ત્યાગ નથી હોતા ?

ઉત્તર : સંચમાસંચમના ઉપરના સ્થાનામાં જો કે સ્થા-વરના ઘાત રાકાઈ જાય છે છતાં પણ સર્વથા ત્યાગના નિયમ મહાવ્રતમાં હાેય છે.

પ્રશ્ન ૧૯ સંયમાસંયમના સ્થાન કેટલાં છે?

ઉત્તર : સંયમાસંયમના અસંખ્યાત સ્થાન છે પણ જો તેમને સંક્ષેપમાં શ્રેણિબદ્ધ કરીએ તો તેમની ૧૧ શ્રેણિઓ અનાવી શકાય. આ શ્રેણિઓને પ્રતિમા (પ્રતિજ્ઞા) પણ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : અગિયાર પ્રતિમાંએા કઈ કઈ છે ?

ઉત્તર : શ્રાવકની અગિયાર પ્રતિમાંઓ આ પ્રકાર છે: (૧) દશર્ન પ્રતિમા (૨) વ્રત પ્રતિમા (૩) સામયિક પ્રતિમા પ્રાેષધ પ્રતિમા (૫) સચિત્તત્યાગ પ્રતિમા (૬) રાત્રિભાજન ત્યાગ અથવા દિવામેથુનત્યાગ પ્રતિમા (૭) પ્રદ્મચર્ય પ્રતિમા (૮) गाथा ४५ ४२७

આરંભત્યાગ પ્રતિમા (૯) પરિગ્રહત્યાગ પ્રતિમા (૧૦) અનુમતિ-ત્યાગ પ્રતિમા (૧૧) ઉદ્દિષ્ટઆહારત્યાગ પ્રતિમા.

પ્રશ્ન ૨૧ : દર્શન પ્રતિમા કોને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થઇ ગયું છે, સંસાર શરીર અને ભાગાથી જ્યાં વૈરાગ્ય ઉપજયા છે અને તે કારણથી જેમાં ત્રસ જીવાના ઘાત થાય તેવા અભક્ષ્ય પદાર્થાના જ્યાં ત્યાં થઇ ગયા છે તેને દર્શન પ્રતિમા કહે છે. આ પ્રતિમાના ધારક શ્રાવક, જેમાં અનંત સ્થાવરના ઘાત થાય છે તેવા અભક્ષ્ય મટાકા, મૂળા વગેરે ખાતા નથી અને મર્યાદિત ભાજનસામશ્રીના ઉપયોગ કરે છે. આ દાર્શનિક શ્રાવક, આત્મતત્ત્વની દ્રષ્ટિ સહિત, પંચપરમેષ્ઠિભક્તિવાળા ચારિત્રમાં વધતા ઉત્સાહ રાખે છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : વત પ્રતિમા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અહિંસાણુવ્રત, સત્યાણુવ્રત, અચૌર્યાણુવ્રત, ત્રદ્મચર્યાણુવ્રત, પરિગ્રહપરિમાણ આ પાંચ અણુવ્રતાનું નિરતિ-યાર પાલન કરવું તથા દિગ્વત, દેશવ્રત, અનર્થદણ્ડવ્રત સામાયિક પ્રાથધાપવાસ, ભાગાપભાગપરિમાણ અને અતિથિસંવિભાગવ્રત આ સાત શીલાનું પાલન કરવું તે વ્રતપ્રતિમા છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : સામાચિક પ્રતિમા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સવાર, અપાર અને સાંજ એમ ત્રણ કાળ, નેરતિચાર ઓછામાં એાછું બે ઘડી સુધી સામાયિક કરવું તેને કામાયિક પ્રતિમા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : પ્રાેષધ પ્રતિમા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ધારણાને દિવસે એક જ વાર આહારપાન લેવા, પર્વને દિવશે નીરસ અથવા એક-એ રસવાળું ભાજન લેવું, પછી પારણાને દિવસે એક જ વાર આહારપાન લેવા તેને જઘન્ય પ્રકારના પ્રાથધાપવાસ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૮ : પ્રેષિધાપવાસમાં બીજું ખાસ કર્તવ્ય શું છે! ઉત્તર : પ્રેષિધાપવાસમાં ધારણાનું ભાજન લીધા પછી ઠેઠ પારણાનું ભાજનપાન સમાપ્ત થાય ત્યાં સુધી આરંભવ્યાપાર વગેરે છાડીને ધર્મધ્યાન સહિત કાળ નિર્ગમન કરવા તે વિશે ષપણે કર્તવ્ય છે.

પ્રશ **૨૯** : સચિત્તત્યાગ પ્રતિમા કોને કહે છે?

ઉત્તર : સચિત્ત જળ તેમજ વનસ્પતિ આવાપીવાનો ત્યાગ કરવા તે સચિત્તત્યાગ પ્રતિમા છે. સચિત્તત્યાગપ્રતિમાધારી વરસાદમાં લીલાતરી, દ્રીદળ અને બીજના ઉપયાગ કરતા નથી.

પ્રક્ષ ૩૦ : દિવામૈશુનત્યાગ કોને કહે છે !

ઉત્તર : દિવસ દરમ્યાન વિકારી ભાવા અને પ્રયત્નાના ત્યાગ કરવા તેને દિવામૈશુનત્યાગ પ્રતિમા કહે છે. આ છઠ્ઠી પ્રતિમાનુ બીજું નામ રાત્રિભાજનત્યાગ પણ છે. આના અર્થ એવા છે કે રાત્રે ભોજનપાન કરવાના, કરાવવાના તથા અનુમાદન કરવાના મન, વચન, કાયાથી ત્યાગ કરવા.

પ્ર**ા ૩૧** : રાત્રિલોજનના ત્યાગ કરવાનું કઈ પ્રતિ-માથી શરૂ થાય છે ?

ઉત્તર : રાત્રે ભોજન કરવાના ત્યાગ તા પહેલી પ્રતિ-માથી જ હાય છે પરંતુ પહેલી પ્રતિમામાં સવાર કે સાંજની શરૂની કે અંતની બે ઘડિયામાં કાેઈ વાર કાંઇક અતિચાર લાગતાે હતા પરંતુ છડ્ડી કાતપ્રતિમાથી રાત્રિભોજનત્યાગનું નિરતિચાર પાલન થાય છે. गाथा ४५ ४२९

પ્રશ્ન 3ર : ખ્રહ્મઅર્ય પ્રતિમા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મન, વચન, કાયાથી સ્વસ્ત્રી વિષેના કામભાવના સર્વથા ત્યાગ કરી દેવા તે પ્રહ્મચર્ય પ્રતિમા છે.

પ્રશ્न 33 : આરંભત્યાગ પ્રતિમાં કાને કહે છે?

ઉત્તર : આરંભ અને વ્યાપારના ત્યાગ કરવા તે આરંભત્યાગપ્રતિમા છે. આરંભત્યાગપ્રતિમાધારી શ્રાવક ધનનું નવીન ઉપાર્જન કરતા નથી તથા અળદગાડી, ઘાડાગાડી, ઘાડા હાથી, ઊંટ વગેરે સવારીના ત્યાગ કરી દે છે.

પ્રશ્ન ૩૪ : પરિગ્રહત્યાગ પ્રતિમા કોને કહે છે?

ઉત્તર : આવશ્યક વસ્ત્ર–પાત્ર સિવાયના અધા પરિગ્રહ**ને**! ત્યાગ કરી દેવા તેને પરિગ્રહત્યાગપ્રતિમા કહે છે.

પ્રક્ષ ૩૫ : અનુમતિત્યાગ પ્રતિમા કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ગૃહકાર્ય, આરંભ, વ્યાપાર, ભોજનવ્યવસ્થા વગેરેની અનુમતિના પણ ત્યાગ કરવા તેને અનુમતિત્યાગ પ્રતિમા કહે છે.

પ્રશ્ન 3 ; ઉદ્દિષ્ટઆહારત્યાગ પ્રતિમા કોને કહે છે?

ઉત્તર : આહાર લેનાર પાત્રના માટે જ બનાવેલા આહારનો ત્યાગ કરી દેવા તેને ઉદ્દિષ્ટઆહારત્યાગ પ્રતિમા કહે છે. આ પ્રતિમાના ધારક બે પ્રકારે છે : (૧) ક્ષુલ્લક (૨) એલક. જે ક્ષુલ્લક છે તે એક લંગાટ અને એક ચાદર રાખે છે. જવ-દયાને માટે પીંછી અથવા મૃદુવસ્ત્ર રાખે છે, કાતરથી—અસ્ત્રાથી વાળ ઉતારે છે અથવા કેશદાચ કરે છે. એલક માત્ર લંગાટ જ ધારણ કરે છે, જવદયાને માટે કેવળ પીંછી જ રાખે છે. કેશલાંચ કરે છે, વાળ કપાવતા નથી.

પ્રક્ષ ૩૭ : શું એલક સકળચારિત્રના ધારણ કરનારા નથી?

ઉત્તર : જો કે એલક મુનિત્વની તદ્દન નજીક છે તેા પણ ખંડવસ્ત્રના પરિગ્રહ હાેવાથી તે સકળચારિત્રના ધારણ કરનાર નથી.

પ્રશ્ન ૩૮ : શું આ સકળચારિત્રનું પાલન જ મુમુક્ષુનું કર્તાવ્ય છે?

ઉત્તર : આ સકળચારિત્ર સરાગચારિત્ર અથવા વ્યવ-હારચારિત્ર છે તેથી સાધ્ય નથી પરંતુ સાધ્ય નિશ્ચયચારિત્રનું સાધન છે.

હવે, આ વ્યવહાસ્ચારિત્ર દ્વારા સાધ્ય જે નિશ્ચયચારિત્ર છે તેનું વર્ણન કરે છે.

### बहिरब्भंतर किरियारे।हे। भवकारणपणासहं। णाणिस्स जं जिणुनं तं परमं सम्मचारिनं॥४६॥

भन्वय : भवकारणपणास्टं णाणिरस बहिरब्भंमर किरियाराहो जं जिणुत्तं तं परमं सम्मचारित्तं।

અનુવાદ : સંસારના કારણોના નાશ માટે, જ્ઞાની જીવને, બાહ્ય અને આલ્યંતર ક્રિયાએોના જે નિષેધ જિનેન્દ્રદેવે કહ્યો છે તે નિશ્ચય સમ્યગ્ચારિત્ર છે.

પ્રક્ષ ૧ : સંસાર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : જુના શરીરને છેાડીને નવા નવા શરીરાને અહેણુ કરવા તથા ભિન્ન ભિન્ન ચેાનિ અને કુળામાં ભ્રમણુ કરતા શકા વિકલ્પાના દુઃખને ભોગવવા તેને સંસાર કહે છે.

પ્રશ્ન ર : સંસારના કારણ કચા કચા છે ?

ઉત્તર : મિથ્ચાંત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યોગ સંસારના કારણુ છે.

પ્રશ્ન 3 : સમ્યગ્ચારિત્રમાં સંસારના કારણોના વિના-શનું પ્રયોજ તે કેવી રીતે છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્ચારિત્ર શાશ્વત, સ્વાભાવિક, સત્ય આનંદના વિકાસને માટે જ હાેય છે તેથી સંસારના વિનાશ થઇ જવા તે તેમાં આવી જ જાય છે.

મક્ષ ૪ : સંસારના કારણોના વિનાશના શું ઉપાય છે? ઉત્તર : બાદ્ય અને અભ્યંતર ક્રિયાએોના નિરાધ સંસારના વિનાશના ઉપાય છે.

**પ્રક્ષ પ**: બાહ્ય ક્રિયાએ કોને કહે છે?

ઉત્તર : વચન અને શરીરની શુભ અથવા અશુભ અધી ચેષ્ટાએાને બાહ્યકિયાએા કહેવામાં આવે છે.

મશ્ર ६ : આભ્યંતર ક્રિયાએ કોને કહે છે?

ઉત્તર : મનના અધા સંકલ્પ–વિકલ્પાે, પછી તે શુભ હાેય કે અશુભ સ્થૂળ હાેય કે સૂક્ષ્મ, આભ્ય તર ક્રિયાએા કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ७ : બાહ્ય અને આલ્યંતર ક્રિયાએાના નિરાધ થયે આત્માની શું સ્થિતિ થાય છે?

ઉત્તર : મન, વચન, કાચાની બધી ક્રિયાઓના નિરાધ થયે નિર્વિકાર, સહજચૈતન્યસ્વરૂપ, સ્વસંવેદનના બળથી સહજ આનંદના અનુભવવાળી નિર્વિકલ્પદશાને આત્મા પ્રાપ્ત કરે છે.

પ્રશ્ન ૮ : આવી નિર્વિકલ્પદશા કેવા જ્ઞાનીની હાય છે? ઉત્તર : આ નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ પરમસમાધિ નિશ્ચયયરત્નત્રયરૂપે, અભેદ જ્ઞાનમાં પરિણુમેલા જ્ઞાનીની હાય છે. પ્રશ્ન 🧲 : નિશ્ચય સમ્યગ્ગારિત્ર કયા ગુણસ્થાનામાં હાય છે?

ઉત્તર : નિશ્ચય સમ્યગ્ચારિત્રની શરૂઆત તો સમ્યક્ત પ્રગટ થતાં જ થઈ જાય છે કારણ કે સમ્યક્તવની સાથે સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્રના આરંભ થઈ જાય છે. પરંતુ જયા સુધી સરાગચારિત્ર ચાલે છે ત્યાં સુધી વ્યવહારચારિત્રની મુખ્યતા રહે છે તેથી મુખ્યરૂપથી નિશ્ચયસમ્યગ્ચારિત્ર ૮મા થી ૧૪ મા ગુણસ્થાન સુધી હાય છે. સંજ્વલન કષાયના ઉદય મંદ હાવાથી ૭ મા ગુણસ્થાનમાં પણ નિશ્ચયસમ્યગ્ચારિત્ર પ્રધાન કહેવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : ચતુર્થાદિ ગુણસ્થાનામાં નિશ્ચયસમ્યગ્ચારિત્ર કયા રૂપમાં રહે છે?

ઉત્તર : ચતુર્થાદિ ગુણસ્થાનામાં નિશ્ચયસમ્યગ્ચારિત્ર સ્વરૂપાચરણ ચારિત્રના રૂપમાં રહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૧** : દેશચારિત્ર અને સકળચારિત્રના સમયે સ્વરૂપાચરણ ચારિત્ર હેાય છે કે નહીં ?

ઉત્તર : દેશચારિત્ર અને સંકળચારિત્રના સમયે પણ સ્વરૂપાચરણ ચારિત્ર રહે છે તેથી અહીં પણ નિશ્ચય સમ્યગ્-ચારિત્ર છે પરંતુ સરાગચારિત્રરૂપ વ્યવહારચારિત્રની સાથે હાેવાથી તે ગૌણરૂપે છે.

આ પ્રકારે, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્રનું સંક્ષેપમાં વર્ણન કરીને હવે તે માર્ગના ઉપાયભ્ત ધ્યાનના અભ્યાસના ઉપદેશ શ્રીમત્ સિદ્ધાંતચક્રવર્તીજી કરે છે: गाथा ४७ ४३३

## दुविहंवि मेक्सहेउं झाणे पाउणदि जं मुणी णियमा। तस्रा पयत्तवित्ता जूयं झाणं समब्भसह ॥ ४७ ॥

अन्वय: जं मुणि दुविहंवि मोक्खहेउं झाणे णियमा पाउणदि तहा। पयत्तचित्ता जूयं झाण समब्भसह।

અનુવાદ : જે કારણથી મુનિ બન્ને પ્રકારના માેક્ષના કારણોને ધ્યાન દ્વારા નિયમથી પ્રાપ્ત કરે છે તે કારણથી પ્રસ-ન્નચિત્ત થઈને તમે સૌ ધ્યાનના અભ્યાસ કરા.

પ્રશ્ન ૧ : રત્નત્રયની પ્રાપ્તિનાે ઉપાય ધ્યાન જ કેમ છે?

ઉત્તર : જ્ઞાનના દ્રહ અને સ્થિર વિકાસને રત્નત્રય કહે છે. જ્ઞાનના વિકાસ ધ્યાનથી જ થાય છે, તેથી રત્નત્રયની પ્રાપ્તિના ઉપાય ધ્યાન જ છે.

પ્રશ્ન **૨** : સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર આ ત્રણેય જ્ઞાનસ્વરૂપ કેવી રીતે છે?

ઉत्तर : ભેદદ્રિષ્ટિથી આ ત્રણ જીદા જાદા સ્વરેપવાળા છે પરંતુ અભેદદ્રષ્ટિથી શ્રદ્ધાનસ્વભાવથી જ્ઞાન થવું તે સમ્યગ્-દર્શન છે. જ્ઞાનસ્વભાવથી જ્ઞાન થવું તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે અને રાગદિપરિહરણસ્વભાવથી જ્ઞાન થવું તે સમ્યગ્ચારિત્ર છે.

પ્રશ્ન 3 : જ્ઞાન ગુણ તેા ચેતન છે, શું શ્રદ્ધા, ચારિત્ર ગુણ ચેતન છે?

ઉત્તર : જો કે ચેતન તો જ્ઞાનગુણ છે અને ચેતવાનું કાર્ય ન કરતા હેાવાથી શ્રદ્ધા અને ચારિત્ર ગુણુ અચેતન છે તેા ૨૭ પણ આ અન્ને જ્ઞાનની જ પદ્ધતિએા હેાવાથી અલેદદ્રષ્ટિથી ચેતન છે. શ્રદ્ધા અને ચારિત્ર જ નહીં પણ આત્માના બધા ગુણા અલેદ દ્રષ્ટિથી ચેતન છે.

**પ્રશ્ન ૪** : કયા ધ્યાનના પ્રતાપથી માેક્ષહેતુની સિદ્ધિ થાય છે.

ઉત્તર : ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન આ બે ધ્યાના દ્વારા જ માેક્ષમાર્ગની સિદ્ધિ થાય છે. આ બન્ને ધ્યાન અને તેના વિશેષ ભેદોમાં ઉત્તરાત્તરના ધ્યાનથી માેક્ષમાર્ગ સિદ્ધિની વૃદ્ધિ થતી જાય છે.

પ્રશ્ન પ : અધા મળીને ધ્યાનના કેટલા પ્રકાર છે?

**ઉત્તર** ઃ ધ્યાન ૧૬ પ્રકારના છે. આત<sup>્દ</sup>યાન ૪, રૌદ્ર-ધ્યાન ૪, ધર્મ<sup>દ</sup>યાન ૪ અને શુકલધ્યાન ૪.

**પ્રશ્ન ૬** : આર્ત<sup>દ</sup>ધ્યાનના ચાર પ્રકાર કયા કયા છે ?

ઉત્તર : ઈષ્ટિવિચાગજ, અનિષ્ટસંચાગજ, વેદનાજન્ય અને નિદાનજન્ય આ ચાર પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન ૭ : ઈપ્ટિવિયાગજ આર્તધ્યાન કાને કહે છે?

ઉત્તર : ઇષ્ટ વસ્તુ કે ઇષ્ટ બંધુ, મિત્ર વગેરેનાે વિયાગ થવાથી તેના સંયાગ માટે જે ચિંતવન રહે છે તે ઇષ્ટિવિયાગજ આત<sup>્</sup>ધ્યાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : અનિષ્ટસંચાગજ આર્તાધ્યાન કાેને કહે છે? ઉત્તર : અનિષ્ટ વસ્તુ અથવા અનિષ્ટ ખંધુ વગેરેના સંચાગ થતા તેના વિયાગ માટે જે ચિંતવન રહે છે તે અનિષ્ટ-સંચાગજ આર્તાધ્યાન કહેવાય છે. પ્રશ્ન ૯ વેદનાજન્ય આત<sup>્</sup>ધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : રાગ થવાથી તેની વેદના વિષયક જે ચિંતવન રહે છે તેને વેદનાજન્ય આર્તધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : નિદાનજન્ય આત<sup>લ્</sup>ધ્યાન કેાને કહે છે.

ઉત્તર : આ લેાકસંબંધી કે પરલેાકસંબંધી આગામી કાળમાં ભોગ સંબંધી વાંછાએા કરવી તેને નિદાનજન્ય આર્તડ-ધ્યાન કહે છે.

**મક્ષ ૧૧** : રાેદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર કયા કયા છે? ઉ**ત્તર** : હિંસાનંદ, મૃષાનંદ, ચૌર્યાનંદ અને વિષય-સંરક્ષણાનંદ એ ચાર પ્રકારના રોેદ્રધ્યાન છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : હિંસાનંદ રૌદ્રધ્યાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : હિંસા કરવી, કરાવવી અને અનુમાદવી, તેમાં જે આનંદરૂપ ચિંતવન તે હિંસાનંદ–રૌદ્રધ્યાન છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : મૃષાનંદ રૌદ્રધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : અસત્ય બાલવામાં, બાલાવમાં અને અનુમાદન કરવામાં તથા ચુગલી, નિંદા વગેરેમાં આનંદ માનવા તેને મૃષાનંદ રૌદ્રધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : ચૌર્યાન દ રૌદ્રધ્યાન કાને કહે છે?

ઉત્તર : ચારી કરવામાં, કરાવવામાં અને ચારીનું અનુમાદન કરવામાં, ચારીને પ્રાત્સાહન આપવામાં ચારીના માલ રાખવામાં તથા ખરીદવામાં આનંદ માનવા તે ચાર્યાનંદ રૌદ્ર-ધ્યાન છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : વિષયસંરક્ષણાનંદ રૌદ્રધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : પાંચ ઈ ન્દ્રિયાના વિષયસાધનાના સાંરક્ષણમાં, પરિગ્રહના ઉપાજિનમાં અને રક્ષણમાં આનંદ માનવા તેને વિષય-સાંરક્ષણાનંદ રૌદ્રધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : ધર્મધ્યાનના ચાર પ્રકાર કયા કયા છે?

ઉત્તર : આજ્ઞાવિચય, અપાયવિચય, વિપાકવિચય અને સંસ્થાનવિચય એમ ધર્મ<sup>૧</sup>ધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : આગ્રાવિચય ધર્મધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જિનેન્દ્રદેવ અન્યથા કહેવાવાળા નથી હાતા એવી પ્રતીતિને કારણે જિનેન્દ્રદેવની આજ્ઞા અનુસાર સૂક્ષ્મ તત્ત્વાના નિશ્ચય કરવા તે આજ્ઞાવિચય ધર્મધ્યાન છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : અપાયવિચય ધર્મધ્યાન કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ભેદાભેદરત્નત્રયની ભાવના દ્વારા પાતાના અને અન્ય ભવ્યાત્માઓના રાગાદિભાવના કયારે વિનાશ થશે વગેરે પ્રકારે કર્માના અપાયનું અને મુક્તિના ઉપાયનું ચિંતવન કરવું તેને અપાયવિચય ધર્મધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : વિપાકવિચય ધર્મધ્યાન કોને કહે છે ?

ઉત્તર : જો કે આ આત્માના સ્વભાવ અવિકાર સહજ-ચૈતન્યમય છે તા પણ પુષ્યકર્મના ઉદયથી સુખના અને પાપ-કર્મના ઉદયથી દુઃખના અનુભવ કરે છે વગેરે પ્રકારે કર્માવપાકનું ચિંતવન કરવું તે વિપાકવિચય ધર્મધ્યાન છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : સંસ્થાનવિચય ધર્મધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : લાેકની સ્ચનાના અને લાેકના બધા પ્રદેશામાં

गाथा ४७ ४३७

પાતે જન્મમરણાદિ કાર્યાનું ચિંતવન કરવું તે સંસ્થાનવિચય ધર્મધ્યાન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : શુકલધ્યાનના કયા કયા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : પૃથકત્વિવિતર્ક વીચાર, એકત્વિવિતર્ક વીચાર, સૂક્ષ્મિક્રિયાપ્રતિપાતિ અને વ્યુપરતિક્રિયાનિવૃત્તિ એ શુકલધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : પૃથકત્વિતક વીચાર શુકલધ્યાન કોને કહે છે ઉત્તર : પૃથકત્વના અર્થ છે દ્રવ્ય, ગુણુ અને પર્યાયની ભિન્નતા; વિતર્ક ના અર્થ છે નિજશુદ્ધ આત્માના અનુભવરૂપ ભાવશ્રુત અથવા ભાવશ્રુતનું વાચક અંતર્જ લ્પરૂપ વચન, વીચારના અર્થ છે કાઈ અર્થથી અર્થા તરમાં, કાઈ વચનથી વચનાંતરમાં કાઈ યાગથી યાગાંતરમાં પરિણુમવું. ઉપર પ્રમાણે, ઈચ્છા વિના, પાતાની જાતે જ પરિવર્ત નસહિત પરિણુમન થતું રહે તેવા વિતરાગ શુકલધ્યાનને પૃથકત્વિતક વીચાર નામનુ શુકલધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : એકત્વવિતર્ક વીચાર શુકલધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : પાતના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં, પાતાના નિરૂપાધિક ગુણામાં તથા નિરાકુળ સ્વસંવેદન પર્યાયમાં, જે એક તત્ત્વમાં ઉપયુક્ત થયા તેમાં જ સ્વવેદનરૂપ ભાવશ્રુત દ્વારા સ્થિર થવું, તેમાં કાંઈ પરિવર્તન ન થવું એવા ધ્યાનને એક્ત્વિવિતર્ક વીચાર શુકલધ્યાન કહે છે. આ શુકલધ્યાનની સમાપ્તિ થતાં જ કેવળ-જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : સૂક્ષ્મિકિયાપ્રતિપાતિ શુકલધ્યાન કાને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં માત્ર સૂક્ષ્મ કાયયાગ રહે અને જેનું કદાપિ પતન (પ્રતિપાત) ન થાય તે પરિણમનને સૂલ્મકિયાપ્રતિ-પાતિ શુકલધ્યાન કહે છે. આ ધ્યાન તેરમા ગુણસ્થાનના અંતમાં થાય છે.

**પ્રક્ષ ૨૫** : વ્યુપરતકિયાનિવૃત્તિ શુકલધ્યાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : જ્યાં સમસ્ત ક્રિયા (યાગ) એાના અભાવ થઈ ગયા હાય અને કરીથી યાગ આવી જ ન શકે એવા પરિણમનને ૦યુપરતકિયાનિવૃત્તિ <u>શુકલધ્યાન કહે</u> છે. આ ધ્યાન ચૌદમાં ગુણસ્થાનમાં થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૬ : સચાગકેવળી અને અચાગકેવળી ગુણસ્થાનમાં તા મનાેબળ હાતું જ નથી તાે ત્યાં ધ્યાન કેવી રીતે હાેય?

ઉત્તર : સંયાગકેવળી અને અયાગકેવળી ગુણસ્થાનમાં કેવળજ્ઞાન હાવાને લીધે મનાેબળ હાતું નથી તેથી નિશ્ચયથી તાે ત્યાં ધ્યાન ઘટતું નથી પરંતુ ધ્યાનનું ઉત્કૃષ્ટ ફળ કર્માનિર્જરા છે અને સંયાગકેવળી તથા અયાગકેવળીમાં નિર્જરા જેવામાં આવે છે તેથી ઉપચારથી આ બે ગુણસ્થાનામાં પણ ધ્યાન માનવામાં આવ્યું છે.

પ્રશ્ન ૨૭ : <sup>ધ</sup>યાન કોને કહેવાય ?

ઉત્તર: એક તરફ ચિંતનનું રાકાઈ જવું અથવા સ્થિર થઈ જવું તેને ધ્યાન કહે છે. જો કે આ ધ્યાન મનવાળા જવાને જ હાવું નેઈએ. પરંતુ શુલધ્યાનનું ફળ કર્મનિજરા સચાગ-કેવળી અને અયાગકેવળીને હાવાથી, તેઓને અંતિમ બે પ્રકારના શુકલધ્યાન માનવામાં આવ્યા છે. વળી, એકેન્દ્રિયથી માંડીને गाथा ४७ ४३९

પંચેન્દ્રિય અસંજ્ઞી સુધી પણ અશુભધ્યાનનું ફળ કર્માસ્ત્રવ વર્તતું હોવાને લીધે, તેમને પણ ચાર આર્તધ્યાન અને ચાર રૌદ્રધ્યાન હોય છે.

**પ્રશ્ન ૨૮** : ઉક્ત સાેળ ધ્યાનમાંથી કયા ધ્યાન સ સારના કારણ છે અને કયા ધ્યાન માેક્ષના કારણ છે ?

ઉત્તર : ચાર આત ધ્યાન અને ચાર રૌદ્રધ્યાન તો સંસારના કારણ છે. ચાર ધર્મ ધ્યાન યદ્યપિ મુખ્યતાથી પુષ્ય- બંધના કારણ છે તથાપિ પરંપરા મુક્તિના કારણ છે. ચાર શુકલધ્યાનમાં છેલ્લા ત્રણ તો સાક્ષાત્ મુક્તિના કારણ છે અને પૃથકત્વિતિ કવીચાર પણ સાક્ષાત્ મુક્તિનું કારણ છે. પરંતુ ચારિત્રિમાહના ઉપશામક સાધુઓને ચારિત્રિમાહ ઉપશામ થવાના કારણે આ ધ્યાન ઉત્પન્ન થતાં ચારિત્રિમાહના ઉદય અવશ્ય સંભવતો હોવાથી આ ધ્યાન પ્રતિપાતિ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૨૯ : ઉત્તમ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ માટે શું કર્ત વ્યરૂપ છે? ઉત્તર : જેયેલા, સાંભળેલા અને અનુભવેલા સમસ્ત વિષયાના વિકલ્પાના ત્યાગ કરવા જેઈએ.

પ્રશ્ન ૩૦ : વિકલ્પાને ત્યાગવાના શું ઉપાય છે?

ઉત્તર : પ્રથમ તો પદાર્થોનું સ્વરૂપ જાણુવું જોઇએ. ત્યાર પછી લેદજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરીને તે ,લેદજ્ઞાન દ્વારા સમસ્ત પરપદાર્થોથી લિન્ન નિજાત્મતત્ત્વની શ્રદ્ધા કરવી જોઈએ. આ આત્મતત્ત્વની પ્રતીતિના અળથી સહજ આનંદના અનુભવ થાય છે. આને જ નિર્વિકલ્પ સ્વના અનુભવ અથવા આત્માનુભૂતિ કહે છે. આ આત્માનુભવની સન્મુખ થવું તે વિકલ્પાના ત્યાગ કરવાના અમાઘ ઉપાય છે.

હવે નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ ધ્યાનની સિહિને માટે આવશ્યક કર્તવ્યના ઉપદેશ કરવામાં આવે છે:

## मा मुज्झह मा रज्जह मा दूसह इहणिहअत्थेसु । थिरमिच्छह जइ चित्तं विचित्त झाणप्पसिद्धिए ॥४८॥

भ-पथ : विचित्त झाणप्यसिद्धिए जइ चित्तं थिरभिच्चह इङ्गिष्ठअत्थेसु मा मुज्झह मा रज्जह मा इसह ।

અનુવાદ : નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ ધ્યાનની સિદ્ધિ માટે જો ચિત્તને સ્થિર કરવા ઇ<sup>2</sup>છતા હેા તેા ઈપ્ટ–અનિષ્ટ પદાર્થીમાં માેહ ન કરાે, રાગ ન કરાે અને દ્વેષ ન કરાે.

**પ્રश्न १**: "विचित्त" ના અર્થ નિવિ'કલ્પ કેવી રીતે કર્યો?

उत्तर : ચિતના અર્થ, ચિતમાં થવાવાળા સમસ્ત શુભાશુભ વિકલ્પા છે અને ઉપસર્ગના અર્થ છે વિગત એટલે નષ્ટ થયેલા. હવે આ અવ્યવીભાવ સમાસ વડે આ અર્થ નિકળ્યા કે विगत्तं चित्तं यस्मिन् = જે પરિષ્યુમનમાંથી વિકલ્પ નષ્ટ થઈ ચૂકયા છે તે ધ્યાન. આ પ્રકાર विचित्त ने। અર્થ નિવિધ્

**પ્રશ્ન ૨** : નિર્વિકલ્પ ધ્યાનની સિદ્ધિ માટે ચિત્તને સ્થિર કરવાની ઇ<sup>ચ્</sup>છા કેમ પ્રદર્શિત કરી ?

ઉત્તર : ચિત્તની સ્થિરતા વિના હત્તમ ધ્યાનની સિદ્ધિ થતી નથી, કારણ કે વિકલ્પાની ઉત્પતિ ચિત્તથી થાય છે જ્યારે ચિત્ત અસ્થિર હાેય છે ત્યારે ચિત્તનું પરિવર્તન થતું રહે છે અને गाथा ४८ ४४१

ત્યારે વિકલ્પાે ઘણા હાય છે. આ કારણથી, નિર્વિકલ્પ ધ્યાનની સિદ્ધિ માટે ચિત્તની સ્થિરતાની ખાસ આવશ્યકતા છે.

**મક્ષ ૩** : ચિત્ત પાેતે જ વિકલ્પનું મૂળ છે, તાે ચિત્તની સ્થિરતામાં ઘણાં નહી તાે કાેઈ એક વિકલ્પ તાે રહેવાે જોઈ એ?

ઉત્તર : જો કે એ સત્ય વાત છે કે ચિત્તની સ્થિરતાના સમયે એક વિકલ્પ રહી જાય છે તેા પણ ચિત્તની એવી સ્થિરતા કે જ્યાં એક જ તરફ વૃદ્ધિહાનિ વગેરે પરિવર્ત નથી રહિત વિકલ્પ હાય, ત્યાં અંતે તાે વિકલ્પના પણ અભાવ થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન** ૪ : વૃદ્ધિહાનિ રહિત એક જ વિકલ્પ રહ્યા પછી વિકલ્પના અભાવની સંભાવના શા માટે રહે છે?

ઉત્તર : વિકલ્પાની સંતતિનું કારણ કાઈ એક વિકલ્પમાં ન ટકવું તે છે, આ કારણથી, ઉપર્યુક્ત ચિત્તની સ્થિરતાથી વિકલ્પાના અભાવ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન પ : માહ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : મૂર્છાને માહ કહે છે, જેમાં સ્વપરની ભિન્ન-તાની કે સ્વસ્વરૂપની પ્રતીતિ રહેતી નથી. માહમાં પરિણુમેલા આત્મા ઇષ્ટ પદાર્થાને સ્વીકારે છે અને અનિષ્ટ પદાર્થાની ઘૃૃૃૃણા કરે છે.

પ્રશ્ન 🗧 : માેહ થવાનું કારણ શું છે ?

ં ઉત્તર : માેહ ઉત્પન્ન થવામાં દર્શનમાેહનીયકર્મના ઉદય નિમિત્ત કારણુ છે અને માેહરૂપે પરિણુમવાના ઉદ્યમી જીવ પાેતે ઉપાદાન કારણુ છે.

**પ્રક્ષ ૭** : માેહ પરિણામમાં નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ ધ્યાન કેમ નથી થતું ? ઉત્તર : માહમાં જીવને પાતાના સહજ સ્વરૂપની ખબર જ નથી તા પરપદાર્થો સંબંધી ઉપયાગથી કેવી રીતે નિવૃત્તિ થાય. માહમાં પરપદાર્થા તરફ ઉપયાગ રહ્યા કરે છે અને પરપદાર્થામાં લાગેલા ઉપયાગમાં વિકલ્પાની અહુલતા હાય જ છે. તેથી ત્યાં નિર્વિકલ્પ ધ્યાન કદાપિ સંભવી શકતું નથી.

પ્રશ્ન ૮ : રાગ કાેને કહે છે?

ઉત્તર : ઇન્દ્રિય અને મનને સુખરૂપ લાગવાળા ભાવને રાગ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : રાગમાં નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ ધ્યાન કેમ નથી થતું? ઉત્તર : રાગ પાતે જ વિકલ્પ છે અને રાગમાં પણ ઉપયાગ પર પદાર્થ તરફ રાકાય છે તેથી રાગમાં નિવિધ્કલ્પ ધ્યાન થઈ શકતું નથી.

પ્રશ્ન ૧૦: માેહ અને રાગમાં શું અંતર છે?

ઉત્તર : સ્વસ્વરૂપના બેભાનપણાને માેહ કહે છે. અને મન તથા ઈ ન્દ્રિયોને સારૂં (ઇષ્ટ) લાગવાને રાગ કહે છે. જ્યાં માેહ હાેય ત્યાં તાે રાગ હાેય જ છે પરંતું રાગ હાેય અને માેહ ન હાેય એવી સ્થિતિ પણ સંભવે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : દ્વેષ કોને કહે છે?

ઉત્તર : ઈન્દ્રિય અને મનને ન ગમે (અનિષ્ટ લાગે) તેને દ્વેષ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : દ્વેષમાં નિર્વિકલ્પ ધ્યાન કેમ નથી થઇ શકતું? ઉત્તર : દ્વેષના વિષય પર પદાર્થ જ હાેય છે. પર પદાર્થમાં દ્વેષબુદ્ધિ રાખવાથી તાે વિકલ્પાની માેટી જાળ ઉદય પામે છે તેથી ત્યાં નિવિ<sup>૧</sup>કલ્પ ધ્યાનની કદાપિ સંભાવના નથી.

પ્રશ્ન ૧૩ : દ્વેષ તેા માેહથી ઉત્પન્ન થાય છે તાે માેહથી જુદાે દ્વેષ કેમ ગણવામાં આવ્યા !

ઉત્તર : માહ હાય ત્યાં તા ક્રેષ હાય જ છે પરંતુ એક એવી સ્થિતિ પણ હાય છે. જ્યાં ક્રેષ તા હાય પરંતુ માહ હાય યા ન પણ હાય, તે પ્રમાણે માહ અને ક્રેષમાં લાક્ષણિક ભેદ છે તેથી માહ અને ક્રેષ બન્નેને જુદા ગણવામાં આવ્યા.

**પ્રશ્ન ૧૪** : માેહ, રાગ અને દ્વેષ ન થવા દેવાના સાક્ષાત્ ઉપાય શું છે?

ઉત્તર : આત્માના સહજ આનંદનું સંવેદન માહ, રાગ અને દ્વેષ ઉત્પન્ન ન થવા દેવાના સાક્ષાત્ ઉપાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : સહજ આનં દના સંવેદનના શું ઉપાય છે? ઉત્તર : નિરપેક્ષ, અખંડ, નિવિધ્કલ્પ, ચૈતન્યસ્વરૂપ નિજપરમાત્માની અભેદ ભાવના સહજ આનં દના સંવેદનના ઉપાય છે.

હવે નિવિ'કલ્પ ધ્યાનની સિદ્ધિ થયા પહેલાં (આત્મામાં) થવાવાળા ઉદ્યમામાંના એક ઉદ્યમરૂપ પદસ્થ ધ્યાનનું વર્ણુન કરે છે:

पणतीस सेाल छप्पण चउदुगभेगं च जवह ज्झापह। परमेहिवाचयाणं अण्णं च गुरुवएसेण ॥४९॥

भ-वय : पममेडिवाचयाणं पणतीस सेाल छप्पण च दुराभेगं च जबह, ज्झाएह, गुरुवएसेण अण्णं च जबह ज्याएह।

અનુવાદ : પરમેષ્ઠી ભગવંતાના વાચક પાંત્રીસ, સાળ,

છ, પાંચ, ચાર, બે અને એક અક્ષરોના મંત્રોને જપા અને ધ્યાન કરા અને શ્રીગુરુના ઉપદેશ અનુસાર બીજા પણ મંત્રોને જપા અને ધ્યાન કરા.

પ્રશ્ન ૧ : પરમેષ્ડી કેાને કહે છે?

ઉત્તર : પરમેષ્ઠી ભગવંતાનું સ્વરૂપ આગળની ગાથા-એામાં કહેશે તેથી અહીં વિસ્તારથી ન કહેતાં શખ્દનિષ્પત્તિ અનુસાર અતાવીએ છીએ. પરમ કહીએ ઉત્કૃષ્ટ; જે પરમપદમાં સ્થિત હાય તેમને પરમેષ્ઠી કહે છે.

પ્રશ્ન ર : પરમેષ્ડીની સંખ્યા કેટલી છે?

ઉત્તર : જેટલા પરમ પદ છે તેટલા અધામાં સ્થિત રહેલા પરમેષ્ઠી છે, તે પરમ પદ પાંચ છે. અરહંત, સિદ્ધ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ અને આ પ્રકારે પરમેષ્ઠી પણ પાંચ છે અરહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ.

પ્રશ્ન 3 : તેઓના વાચક પાંત્રીસ અક્ષરવાળા મંત્ર કયા?

ઉત્તર: "णमें। अरहंताणं, णमें। सिद्धाणं, णमें। आहरियाणं, णमें। उवज्यायाणं णमें। लेए सन्वसाहूण " आ पांत्रीस अक्षरेवाणे। मांत्र छे. आ मांत्रनुं णीलुं नाम नमस्कार मांत्र अथवा महामांत्र पण छे.

પ્રશ્ન ૪ : આ મહામંત્રના પદોના અર્થ શું છે?

ઉત્તર : લાેકમાં સર્વ અરહંતાને નમસ્કાર હાે, સિદ્ધાને નમસ્કાર હાે, આચાર્યાને નમસ્કાર હાે, ઉપાધ્યાયાને નમસ્કાર હાે, અને સાધુઓને નમસ્કાર હાે.

> પ્રશ્ન પ : સાળ અક્ષરવાળા મંત્ર કર્યા છે? ઉત્તર : 'अर्ह्वत्सिद्धाचार्यापायसर्वसाधुम्या नमः '

આ સાેળ અક્ષરવાળા મંત્ર છે. આમાં પણ પંચ પરમેષ્ઠીના નામાે આવી જાય છે.

પ્રશ્ન ६ : છ અક્ષરવાળા મંત્ર કયા છે?

ઉत्तर : " अरहंत सिद्ध " આ છ અક્ષરવાળા મંત્ર છે. આમાં બે પરમેષ્ડીઓના નામ છે. બાકીના ત્રણ પરમેષ્ઠીઓના ગુણાના પૂર્ણ વિકાસ આ પદામાં થાય છે તેથી મુખ્યતાની દ્રષ્ટિએ આ બે પરમેષ્ડીએાના નામવાળા મંત્ર કહ્યો.

પ્રશ્ન ૭ : પાંચ અક્ષરવાળો મંત્ર કચેા છે?

ઉत्તर : '' असिआ उसा,'' આ પાંચ અક્ષરવાળો મંત્ર છે. આમાં પાંચે પરમેષ્ઠીએાના શખ્દના પહેલા પહેલા અક્ષર છે. આ કારણથી, આ મંત્ર પંચપરમેષ્ઠીના વાચક છે.

પ્રશ્ન ૮ : ચાર અક્ષરવાળા મંત્ર કરી છે?

ઉत्तर : "अरिहंत " આ ચાર અક્ષરવાળા મંત્ર છે. આમાં અરહુંત પરમેષ્ઠીનું નામ છે.

પ્રશ્ન ૯ : બે અક્ષરવાળા મંત્ર કરીા છે?

ઉત્તર : "सिद्ध-" આ બે અક્ષરવાળા મંત્ર છે. આમાં સિદ્ધ પરમેષ્ઠીનું નામ છે.

પ્રશ્ન ૧૦: એક અક્ષરવાળા મંત્ર કરી છે?

ઉત્તર : "ૐ" આ એક અક્ષરવાળા મંત્ર છે. આમાં પાંચે પરમેષ્ઠીઓના નામ ગર્ભિત છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : "ૐ" માં પાંચ પરમેષ્ઠીઓના નામ કેવી રીતે ગર્ભિંત છે ? ઉત્તર: "ૐ" માં પાંચે પરમેષ્ઠીઓના નામના પહેલા પહેલા અક્ષર છે. જેવી રીતે તે અરદંત ના "અ" સિહનું બીજું નામ અશરીર છે તા અજ્ઞારીર ના "અ" આચાર્યના "અ" હપાધ્યાયના "હ" અને સાધુનું બીજું નામ મુનિ છે તેથી મુનિ ના 'મ્' આ પ્રકારે અ+અ+આ+હ+મ્ આમ બધા અક્ષરાની સંધિ કરી દેવાથી એં આ શખ્દ બન્યા "એં" ની આકૃતિ "ૐ" એ પ્રકારે લખવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : ઉક્ત પાંચ અક્ષરાની સંધિ કઈ રીતે થાય છે?

उत्तर: अ+अ आ ले अक्षरामां अंकः सवर्णेदीर्घः आ सूत्रथी हीर्घ क्षेष्ठाहश थाय छे, तेथी आ लन्ये. पछीथी आ+आ आ ले अक्षरामां अंकः सवर्णे दीर्घः आ सूत्रथी हीर्घ क्षेष्ठाहश थये। तेथी आ लन्यो. आ+उ आ ले अक्षरामां अद्गुण आ सूत्रथी गुणु क्षेष्ठाहश थर्घ गयो. तेथी ओ लन्यो. खा+म् आ ले अक्षरामां विरामे वा आ स्त्रथी म् ने। अनुस्वार लनी गयो तेथी ओं लनी गये।.

પ્રશ્न ૧૩ : શું આ અક્ષરાવાળા આટલા જ મંત્રો છે? ઉત્તર : આ અક્ષરાવાળા અન્ય મંત્રો પણ છે જેમ કે सिद्धं नम , सिद्धाय नमः, अन्यासिद्धं, ॐ नमः सिद्धंभ्य वर्णेरे.

પ્રશ્ન ૧૪ : આ કહ્યાં તે સિવાય બીજા મંત્રો પણ છે? ઉત્તર : સિદ્ધ ચક્ર આદિ અનેક મંત્ર છે જે મહર્ષિ'-એાએ યથા અવસર શાસ્ત્રમાં કહ્યાં છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : આ મંત્રના જાપ કેવી રીતે કરવામાં આવે છે?

गाथा ४९

ઉત્તર : મંત્રોના જાપ બે પ્રકારે થાય છે: (૧) અંત-જેલ્પ (૨) અહિજેલ્પ. પદોના અર્થ જાણીને તે પરમેષ્ઠીઓના ગુણસ્મરણરૂપ અંતરંગમાં અવ્યક્ત શખ્દના આવિર્ભાવ થવા તેને અંતર્જલ્પ કહે છે. તે તત્ત્વોનું જ વ્યક્ત વચના રૂપે ઉચ્ચારણ કરવું તેને બહિજેલ્પ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬: આ મંત્રોનું ધ્યાન કઈ રીતે કરવું જોઈએ? ઉત્તર: પંચપરમેષ્ઠીઓનું જે સ્વરૂપ છે, ગુણવિકાસ છે તેના મહિમાનું મૌનપૂર્વક મન-વચન-કાયાની ગુપ્તિ સહિત ધ્યાન કરવું જોઈએ. જે શક્તિના તેઓ વિકાસ સૂચવે છે તે શક્તિનું મુખ્યપણે ધ્યાન કરીને તે વિકાસને સ્વભાવમાં અંત-નિંહિત કરીને નિવિધ્લ્પતાની સન્મુખ થવું જોઈએ.

**પ્રશ્ન ૧૭** : ધ્યાનનું ફળ શું છે?

ઉત્તર : ધ્યાનનું ઉત્તમ ફળ કર્મોની નિર્જરા અને નવીન કર્મોના સંવર છે. ગૌણ ફળ તરીકે જે અંશમાં રાગભાવ વર્તતા હાય તે પ્રકારના પુષ્યકર્મના અંધ છે.

હવે, ધ્યાનમંત્રોના વિષયભૂત પંચ પરમેષ્ઠીઓમાંથી, પ્રથમ પરમેષ્ઠી શ્રી અરહંત ભગવાનનું સ્વરૂપ કહે છે:

णहचदुघाइकम्मे। दंसणसुहणाणवीरियमईश्रे। सुहदेहत्था अप्पा सुद्धो अरिहा विचितिज्ञो॥५०॥

भ-वय : णदृदुचघाइकम्मा दंसणसुहणाणवीरियमईंओ सुहदेहत्था सुद्धो अप्पा अरिहा विचितिज्जो।

અનુવાદ : જેમના ચાર ઘાતિ કર્મા નાશ પામ્યા છે, જેઓ અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતસુખ અને અનંતવીય મય છે. શુભ, પરમ ઔદારિક શરીરમાં સ્થિત છે તેથી જેઓ શુદ્ધ છે અર્થાત્ વિશેષ છે તે આત્મા અરિહ ત છે અને તેઓ ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે.

> પ્રશ્ન ૧ : કર્મ સત્ છે કે અસત્ ? ઉત્તર : કર્મ સત્ છે અભાવરૂપે નથી.

પ્રશ્ન ૨ : કર્મ સત્ છે તેા તેના નાશ કેવી રીતે થઈ શકે? કારણ કે સત્ના કદાપિ નાશ થતાે નથી.

ઉત્તર : કર્મ એક પર્યાય છે. આ પર્યાય જે પુદ્દગલ દ્રવ્યની છે તે પુદ્દગલ દ્રવ્યના કદાપિ નાશ થતા નથી. જે પુદ્દગલ સ્કંધમાં કર્મ રૂપે પરિશુમવાની યાગ્યતા છે તે સ્કંધને કાર્મ શુ-વર્ગ શુા એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે. આ કર્મ વર્ગ શાઓ કર્મ પર્યાયરૂપે પરિશુમે છે અને તે કર્મ પર્યાય તે રૂપે ન રહેતાં અકર્મ રૂપે પશુ થઈ જાય છે. અરહંત ભગવાનને પૂર્વ ચાર ઘાતિયાકર્મ રૂપે પરિશુમેલી વર્ગ શાઓ, કર્મ પર્યાયને છોડીને અકર્મ રૂપ થઈ જાય છે, અને પછી ભવિષ્યમાં કદાપિ તે કર્મ પર્યાયરૂપે થઈ શકતી નથી. આ જ (કર્મના) નાશના અભિપ્રાય છે.

પ્રશ્ન 3 : ઘાતિયા કર્મોના નાશના ઉપાય શું છે ?

ઉત્તર : શુદ્ધોપયાગરૂપ ધ્યાનના પ્રતાપથી ઘાતિયાકર્માના નાશ થાય છે. આ શુદ્ધોપયાગ નિશ્ચય સમ્યગદર્શન નિશ્ચય સમ્યગજ્ઞાન અને નિશ્ચય સમ્યગચારિત્ર રૂપે છે.

પ્રશ્ન ૪ : ઘાતિયા કર્મોના નાશ એક સાથે થાય છે કે ક્રમથી ?

ઉત્તર : ઘાતિયા કર્મોમાં પહેલા માહનીયકર્મના નાશ

गाथा ५०

થાય છે, ત્યાર પછી ક્ષીણુમાેહ થતાં જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ અને અંતરાયનાે ક્ષય થાય છે.

પ્રશ્ન પ : ઘાતિયા કર્મોના નાશ થવાથી આત્માની શું અવસ્થા થાય **છે** ?

ઉત્તર : ઘાતિયાકમાના નાશ થતાં આત્મા અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતઆનંદ અને અનંતવીર્થમય થઈ જાય છે. આ પૂર્ણ ગુણવિકાસનું નિમિત્ત કારણ ઘાતિયાકમાના નાશ છે.

**પ્રશ્ન ૬ :** જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના નાશથી કયા ગુણુના પૂર્ણ વિકાસ થાય **છે** ?

ઉત્ત**ર** : જ્ઞાનાવરણીયકમ<sup>°</sup>ના નાશથી જ્ઞાન ગુણુંના પૂર્ણ વિકાસ થાય છે. આ વિકાસ અનંતજ્ઞાન રૂપે છે.

પ્રશ્ન ७ : અનંતજ્ઞાનનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર : જ્ઞાન ગુણુંના તે વિકાસ અનંતજ્ઞાન છે જેમાં લાક અને અલાકના દ્રવ્યગુણાનું જ્ઞાન થઈ જાય છે તથા ભૂત વર્તમાન ભવિષ્યકાળની સર્વ દ્રવ્યોની સર્વ પર્યાયોનું જ્ઞાન થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : અનંતદર્શનનું શું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર : અનંતજ્ઞાનરૂપે પરિણુમેલા નિજ આત્માના પ્રતિભાસ થતા રહેવા તે અનંતદર્શનનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન ૯ : અનંતઆનંદનું શું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર : જ્યાં લેશમાત્ર પણ આકુળતા નથી રહી એવી પરમ નિરાકુળતાના અનંત જ્ઞાનદ્વારા જ્યાં અનુભવ થઈ રહ્યો છે તેવા સહજ શુદ્ધ પરમ આનંદને અનંત આનંદ કહે છે. પ્રશ્ન ૧૦: અનંતવીર્યનું શું સ્વરૂપ છે?

**ઉત્તર** : બધા ગુણાના અનંત વિકાસ થવારૂપ પ્રગટ અયેલી શક્તિને અનંતવીર્ય કહે છે.

**મક્ષ** ૧૧ : ઉપર્યુક્ત અનંતચતુષ્ટય પ્રગટ થવાથી દેહની કેવી અવસ્થા થઈ જાય છે?

ઉત્તર : આત્માના અનંતચતુષ્ટય પ્રગટ થતાં દેહ પરમ ઔદારિક થઈ જાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૨** : પરમાત્માના શરીર સાથે શું સંબંધ છે કે જેથી પરમાત્માના શરીરનું પણ વર્ણન કરવામાં આવે છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયનયથી તો પરમાત્મા જ નહીં કોઈ પણ આત્માને શરીર છે જ નહીં, વ્યવહારથી જ શરીર માનવામાં આવ્યું છે. તે વ્યવહારથી કહેવામાં આવેલું શરીર જ્યાં સુધી રહે છે તે પહેલાં જો આત્મા સવિથા નિષ્કલંક થઈ જાય તો શરીરની શું અવસ્થા થઈ જાય છે એમ અતાવી દેહની અવસ્થાના નિમિત્તભૂત આત્માના પ્રતાપ અતાવવામાં આવ્યો છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : પરમ ઔદારિક શરીર કેવું હાય છે?

ઉત્તર : અરહંત થતા પહેલાં તે શરીર સાત ધાતુ અને અનેક ઉપધાતુઓવાળું હતું, તે જ શરીર ઘાતિયાકમેંના ક્ષય થતાં સાત ધાતુ અને ઉપધાતુઓથી રહિત, સ્ફટીકમણુ જેવું નિર્મળ, હજારા સૂર્યોના તેજ જેવું તેજસ્વી છતાં પરને શાંતિ આપવાવાળું હાય છે. આને પરમ ઔદારિક શરીર કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : નિષ્કલંકતાનું વર્ણુન ''णट्टचदुघाइकम्मेा'' શખ્દથી થઈ ગયું તો પછી ''सुद्धो'' શખ્દ શા માટે કહ્યો ? ઉત્તર : "सुद्धो" શબ્દથી ખાકીના અધા જ દાેષોના અભાવ ખતાવ્યા.

પ્રશ્ન ૧૫ : તે અન્ય દોષો કેટલા અને કયા કયા છે જેના અરહંત ભગવાનમાં અભાવ હાેય છે?

ઉત્તર : આ દોષ અઢાર છે : (૧) જન્મ (૨) જરા (૩) મરણ (૪) ભૂખ (૫) તરસ (૬) વિસ્મય (૭) અરતિ (૮) એદ (૯) રાગ (૧૦) શાક (૧૧) મદ (૧૨) માહ (૧૩) ભય (૧૪) નિદ્રા (૧૫) ચિંતા (૧૬) પરસેવા (૧૭) રાગ અને (૧૮) દ્રેષ.

આ અઢાર દોષ અરહંત ભગવાનમાં હાતા નથી. આમાંના અમુક દોષ તા એવા છે કે જે અરહંત પદની પ્રાપ્તિ પહેલાં જ હાતા નથી અમુક દોષ એવા છે જે અરહંત પદ પ્રાપ્ત થયે નાશ પામે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : અરહંત શખ્દના એકાર્થવાચક બીજા કયા કયા શખ્દો છે?

ઉત્તર : અરહંત પ્રભુના વાચક બીજા શખ્દો આ પ્રમાણે છે: અરુહંત, અરિહંત, અહેત્, જિન, સકલ પરમાત્મા.

પ્રશ્ન ૧૭: અરહંત શખ્દના નિરૂક્તિ અર્થ કઇ રીતે છે? ઉત્તર: અ = અરિ અથવા માહ, ર = રત એટલે ગ્રાનાવરણ અને દર્શનાવરણ અથવા અગ્રાન, તથા ર = રહસ એટલે અંતરાય, આ પ્રમાણે આ ચાર ઘાતિયાકમાંના નાશ કરવાવાળા અથવા મિચ્ચાત્વ, અગ્રાન અને અવિરતિના નાશ કરવાવાળા પરમાત્માને અરહંત કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : અરહંત શબ્દના અર્થ શું છે ?

ઉત્તર : જે દોષો અને કલંક નષ્ટ થઈ ગયા તે જેમનામાં ક્રી કદાપિ ન ઉગે, ન ઉત્પન્ન થાય તે પરમાત્માને અરહંત કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : અરિહંત શખ્દમાંથી શું અર્થ નિકળે છે?

ઉત્તર : અરિ = શત્રુ એટલે ચારેય ઘાતિયાકર્મા તેમના નાશ કરવાવાળા પરમ આત્મા અરિહંત કહેવાય છે.

પ્રશ્ન २०: અર્હત્ શખ્દથી શું અર્થ ધ્વનિત થાય છે?

ઉત્તર : જે આત્મા દેવ, દેવેન્દ્ર, મનુષ્ય, મનુષ્યેન્દ્ર વગેરે દ્વારા પૂજાને પામે છે, પૂજવાયાગ્ય અને છે તેમને અહીત કહેવાય છે. આ શખ્દ '' अर्ह पूजायां '' ધાતુથી અનેલા છે અને તેઓ (અહીત્) સાક્ષાત્ પૂજાને પ્રાપ્ત થયેલાં હાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : જિન શખ્દથી શું ભાવ ધ્વનિત થાય છે?

उत्तर: रागादि शत्रुन् अञ्चानाद्यावरणानि जयित इति जिन: જે રાગાદિ શત્રુઓને જીતે અને અજ્ઞાનાદિ આવ-રહ્યોને હઠાવી દે એવા પરમ આત્માને જિન કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : સકલ પરમાત્મા શખ્દના શું ભાવ છે?

ઉત્તર : કલ એટલે શરીર, જેએા હેજી શરીર સહિત છે પરંતુ પર = પરમ = ઉત્તમ, મા = જ્ઞાનલક્ષ્મી આનાથી શુક્રત આત્મા છે તેમને સકલ પરમાત્મા કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનલક્ષ્મીના શું અર્થ છે?

ઉત્તર : સંપૂર્ણગ્રાન એટલે સર્વગ્રતા જેમાં લાેકા-લાેકવતી ત્રિકાળવતી સર્વ પદાર્થા જણાય છે તે ઉત્કૃષ્ટ ગ્રાન-લક્ષ્મીના અર્થ છે.

४५३

**પ્રશ્ન ૨૪ :** કાેઈ પણ આત્મા સર્વજ્ઞ હાેતા નથી તાે પછી સર્વજ્ઞતાની શુંવાત કરવી !

ઉત્તર : સર્વજ્ઞ શું આ દેશમાં અને આ કાળમાં જ નથી હોતા કે સર્વ દેશમાં અને સર્વ કાળમાં નથી હોતા તે વાતના વિચાર કરા.

પ્રશ્ન ૨૫ : સર્વન્ન આ દેશમાં તા નથી મળતા ?

ઉત્તર : સર્વજ્ઞ આ દેશમાં અને આ કાળમાં નથી મળતા એ વાત તા સાચી જ છે, અહીં આજકાલ કાેઈ સર્વજ્ઞ નથી પરંતુ અહીં આજકાલ કાેઈ સર્વજ્ઞ નથી અથવા નથી હાેઈ શકતા તે કારણથી સર્વજ્ઞના સર્વથા નિષેધ ન કહી શકાય.

પ્રશ્ન २६ : સર્વ રા કાેઈ કાળમાં કે કાેઈ દેશમાં નથી હાેતા?

ઉત્તર : જો તમને તેવું જ્ઞાન છે તો તમે પાતે જ સર્વજ્ઞ થઈ ગયા કારણ કે જ્યારે સર્વ દેશની અને સર્વ કાળની વાત જાણી હાય ત્યારે જ તમે એમ કહી શકા કે કાઈ પણ દેશમાં અને કાઈ પણ કાળમાં સર્વજ્ઞ હાતા નથી.

પ્રશ્ન ૨૭ : સર્વજ્ઞની સિદ્ધિમાં કાઇ યુક્તિ છે કે કેમ?

ઉત્તર : સર્વજ્ઞની સિદ્ધિ હેતુથી પણ સિદ્ધ છે. કાેઈ સર્વજ્ઞ અવશ્ય છે કારણ કે સમ્યગ્જ્ઞાનના બાધક રાગ અને અજ્ઞાનનું ઓછાપણું જોવામાં આવે છે. જ્યારે અહીં જ જોઈ શકાય છે કે અનેક મહાપુરૂષામાં રાગ અને અજ્ઞાન ઓછા થઈ ગયા છે તાે એવા પણ કાેઈ આત્મા હાેય કે જેનામાંથી રાગ અને અજ્ઞાનના સર્વથા અભાવ થયા હાેય અને તે જ સર્વજ્ઞ છે. બીજી યુક્તિ એમ પણ છે કે સ્ક્લમ અને અદશ્ય વગેરે સર્વ પદાર્થો કાેઈ ને કાેઈના પ્રત્યક્ષ હાેવાં જાેઈએ કારણ કે તે અનુમેય છે. જે જે અનુમેય હાેય તે તે સર્વ કાેઈ ને તાે પ્રત્યક્ષ હાેય જ. દ્રષ્ટાંત તરીકે પર્વતાદિમાં છૂપાયેલા અગ્નિ આ વગેરે અનેક યુક્તિએાથી સર્વજ્ઞપણું સિદ્ધ થાય છે.

**પ્રક્ષ ૨૮** ઃ સર્વજ્ઞતાની સિદ્ધિમાં કાેઈ અનુભવગર્ભિત યુક્તિ છે <sup>ફ</sup>

ઉત્તર : જ્ઞાનના સ્વભાવ જાણવું તે છે, તેના પ્રતિ-ગંધક કર્મા જ્યાં સુધી રહે છે ત્યાં સુધી જ્ઞાનના કાર્યમાં ઓછા પણું એટલે અપૂર્ણતા રહે છે પરંતુ જો કર્મના પ્રતિઅંધ સવવશ દ્વર કરવામાં આવે તા જ્ઞાન થાડાં જ પદાર્થાને જાણું એવું કાઇ કારણ રહેતું નથી તેથી સર્વથા નિષ્કલંક જ્ઞાન સર્વનું જાણકાર હાય છે.

મક્ષ ૨૯: ગ્રાન તો ઇન્દ્રિય દ્વારા જાણે છે તેથી જે ઇન્દ્રિય હાય તા પાતપાતાના વિષયની સીમા સુધીનું ગ્રાન થાય, જે ઇન્દ્રિય નહીં હાય તા ગ્રાન પણ નહીં હાય.

ઉત્તર : જ્ઞાન ઇન્દ્રિય દ્વારા નથી જાણતું પરંતુ આવ-રાણના સદ્ભાવ હાતાં જ્ઞાન એવું અશક્ત થઈ જાય છે કે તે ઇન્દ્રિયાનું નિમિત્ત પામીને જાણે છે. પરંતુ આવરણુના અભાવ થતાં જ્ઞાન કાઈ નિમિત્તની પણ સહાય લીધા વગર પાતાના સ્વભાવ-સામર્થ્યથી જાણે છે, અને આ પ્રકારે જાણવાની સીમા હાતી નથી. આવી શુદ્ધ અવસ્થામાં જ્ઞાન સર્વ સદ્ભૂત પદાર્થીને જાણે છે.

४५५

પ્રશ્ન ૩૦ : ઉક્ત રહસ્યને દ્રષ્ટાંત દ્વારા સ્પષ્ટ કરશા ?

ઉત્તર : જેમકે કાેઈ છ ખારીવાળા આરડામાં ખેઠેલાે માણસ દીવાલાના આવરણને લીધે માત્ર ખારીઓ દ્વારા જ ખહાર જોઇ શકે છે. પરંતુ દીવાલાનું આવરણ નષ્ટ થતાં ચારે ખાજુ-એથી જોઈ શકે છે. આ પ્રમાણે કર્મ—નાેકર્મનું આવરણ હાેતાં આત્મા ઇન્દ્રિયરૂપી દ્વારાથી જ જાણી શકે છે. જેમ ખારીઓ દ્વારા ખહાર જોઈ શકતા માણસ પાતાના સામર્થ્થથી જ જાએ છે તેમ ઇન્દ્રિયા દ્વારા જાણતા આત્મા પણ જ્ઞાનખળ દ્વારા જ જાણે છે, પરંતુ જ્ઞાનના આવરણા સર્વથાં હઠી જતાં આત્મા ખધી ખાજુથી સમસ્ત દ્રવ્ય–ગુણ પર્યાયોને જાણે છે.

પ્રશ્ન 3૧ : જેમ દીવાલાનું આવરણ સમાપ્ત થતાં પણ પુરૂષ અમુક મર્યાદા સુધી જ જોઈ શકે છે તેમ જ્ઞાનનું આવરણ પણ સમાપ્ત થતાં આત્મા અમુક મર્યાદા સુધીનું જ કેમ નથી દેખતા ?

ઉત્તર : દીવાલનું આવરણ હઠતાં છતાં પણ તે પુરૂષને વાસ્તિવિક કર્મ – નાેકર્મનું આવરણ તાે લાગેલું જ રહે છે. આ કારણથી તે પુરૂષ અમુક મર્યાદા સુધીનું જ જાણી શકે છે. પરંતુ જે પુરૂષને કર્મ – નાેકર્મ ઇન્દ્રિયાનાં બધા આવરણાં સમાપ્ત થઈ ગયા છે તે મર્યાદા સહિત જાણે તેવું કાેઈ કારણ રહ્યું નહીં. આવું નિરાવરણ જ્ઞાન તાે અનંત જ હાેય છે.

પ્રશ્ન ૩૨ : પરમાતમાને અનંત દર્શન ન હાય તા શા વાંધા ?

ઉત્તર : દર્શન વિના જ્ઞાન અનિશ્ચિત અવસ્થામાં રહેશે,

અને તેવું જ્ઞાન પ્રમાણરૂપ નહીં મનાય, તેથી દર્શન હેાવું આવશ્યક છે. અનંતજ્ઞાન સાથે અનંતદર્શન જ હાેય છે અને• પૂર્ણજ્ઞાનરૂપ ઉપયોગની સાથે દર્શનાપયાેગ હાેય છે.

**પ્રશ્ન ૩૩ :** જો સુખ દુઃખ જ સંસાર છે તો સુખ-દુઃખના અભાવરૂપ જે માેક્ષ તેમાં પરમાત્માને સુખ (આનંદ) કેવી રીતે હેાય?

ઉત્તર : સુખ-દુ:ખના અભાવ માેક્ષ છે તે સત્ય છે પરંતુ સુખના અર્થ અહીં ઇન્દ્રિયજન્ય સુખ એમ સમજવા, તે ઇન્દ્રિયજન્ય સુખના અભાવ માેક્ષમાં છે જેમકે ઇન્દ્રયજન્ય સાનના પણ માેક્ષમાં અભાવ છે. પરંતુ આનંદ ગુણ તા આત્માના શાશ્વત ગુણ છે. તેનું પરિણમન તા કાયમ રહે છે. તે પરિણતિ અનંત આનંદ સ્વરૂપ છે. આ આનંદ અતીન્દ્રિય છે. આનંદ ગુણ છે તેથી તા સંસાર અવસ્થામાં સુખ-દુ:ખની સિદ્ધિ છે, નહિતર સુખ-દુ:ખ કથા ગુણની પર્યાય ખની શકે? સ્વાભાવિક આનંદ તેમજ ઇન્દ્રિયજન્ય સુખ અને દુ:ખ આ ખધી આનંદ ગુણની અવસ્થાઓ છે. ભગવાનમાં આનંદ ગુણની અનંત આનંદ સ્વરૂપ પરિણતિ નિરંતર ચાલુ જ રહે છે.

**પ્રશ્ન ૩૪** : અનંતશક્તિનું આત્મામાં બીજી શું પ્રયોજન છે?

ઉત્તર : અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતઆનંદ વગેરે અનંત પરિણતિ કરવા માટે અનંતશક્તિ જોઈએ તેવી અનંત-શક્તિ પરમાત્મામાં હોય જ છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : અરહંત પ્રભુ શું માત્ર પદસ્થ ધ્યાનમાં જ ધ્યેયભૂત હેાય છે?

गाथा ५० ४५७

**ઉત્તર** : પિંડસ્થ અને રૂપસ્થ ધ્યાનમાં પણ અરહંત પ્રભુ ધ્યેયભૂત હેાય છે.

પ્રશ્ન ૩૬ : પિંડસ્થ ધ્યાનનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર : સમાધિસાધક અથવા ધારણાદિ કમપદ્ધતિથી કોઈ રૂપ કે પ્રકારમાં ચૈતન્યપિંડના ધ્યાનમાં રહેવું તે પિંડસ્થ ધ્યાન કહેવાય છે. આમાં પાથી વી, મારૂતી વગેરે ધારણાઓની વિધિથી વધતાં વધતાં ઉચ્ચ સાધક અરહંતસ્વરૂપ પરમાત્મ-તત્ત્વની પ્રતિષ્ઠા પાતાનામાં કરે છે.

પ્રશ્ન ૩૭ : રૂપસ્થ ધ્યાનનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર : અરહંત ભગવાનનું, તેમની આંતર-ખાદ્ય વિભૂતિઓ સહિત ધ્યાન કરવું તેને રૂપસ્થ ધ્યાન કહે છે. આ ધ્યાનમાં સમવશરણમાં વિરાજમાન અતિશય સંપન્ન અરહંત પ્રભુ ધ્યેય હાેય છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : રૂપસ્થ ધ્યાનમાં અરહંત પ્રભુનું ધ્યાન કઇ રીતે કરવું જોઈએ <sup>?</sup>

ઉત્તર: રૂપસ્થ ધ્યાનમાં સાક્ષાત્ સમવશરણમાં વિરાજ-માન ખાર સભાએ મધ્યે રહેલા, કેવળજ્ઞાનના અતિશયોને સાક્ષાત્ કરતાં થકાં અનંત ચતુષ્ટચાદિ અંતરંગ વિભૂતિમાં રહેલા અરહંત પ્રભુતું ધ્યાન ધરવું જાઈએ.

પ્રશ્ન ૩૯ : અરહંત પ્રભુનું કર્યું ગુણસ્થાન હાય છે? ઉત્તર : અરહંત પ્રભુને ૧૩ મું સંયાગકેવળી અને ૧૪ મું અયાગકેવળી આ બે ગુણસ્થાના હાય છે. કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થાય ત્યારથી જ્યાં સુધી શરીરના સંયાંગ રહે ત્યાં સુધી તે પરમાત્મા અરહંત કહેવાય છે. તેમાં પણ જ્યાં સુધી યાેગ (પ્રદેશાનું હલનચલન જેનાથી વિહાર, દિવ્યધ્વનિ આદિનું બનવું થાય છે.) રહે ત્યાં સુધી તેઓ સચાેગકેવળી કહેવાય છે અને યાેગ નષ્ટ થાય ત્યારે અયાેગકેવળી કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૪૦ : અચેાગકેવળી કયાં સુધી રહે છે <sup>?</sup> ઉત્તર : એક અરહંત પ્રભુ એક સેકંડથી પણુ એાછા સમય માટે અયેાગકેવળી રહે છે. આ પછી તેએા સિદ્ધ પરમેષ્ઠી થઈ જાય છે.

હવે પદસ્થધ્યાનમાં આવતા સિદ્ધપરમેષ્ઠીનું સ્વરૂપ કહે છે:

णद्वहकम्मदेहेा लेायालेायस्स जाणओ दहा। पुरिसायारेा अप्पा सिद्धो झापह लेायसिहरत्थेा॥५१॥

भ-वय : णङ्ककम्मदेहा लायालायस्य जाणभा दृष्टा पुरिसायारा अप्या सिद्धो, लायसिहरत्था झाएह ।

અનુવાદ : જેના આઠ કર્મા અને શરીર નાશ પામ્યાં છે, જે લોક અને અલોકને જાણવા દેખવાવાળાં છે, જે પુરૂષ- દેહથી માેક્ષ થયો તે પુરૂષાકારવાળા આત્મા સિદ્ધપરમેષ્ઠી કહે- , વાય છે, તેવા લોકના શિખરે રહેલા સિદ્ધપરમેષ્ઠીનાધ્યાવા.

**પ્રક્ષ ૧** : કર્મનું કથા રૂપે પરિષ્ણુમવું તે તેના નાશ કહેલાય ?

ઉત્તર : કાર્માણવર્ગણાએાનું આ કર્મરેપ અવસ્થાથી છ્ટી જઈ ને અકર્મત્વરૂપ અવસ્થામાં આવી જવું તેને કર્મના નાશ કહે છે. આગળ ઉપર, નિષ્કર્મ અવસ્થા થયા પછી, કર્મોની गाथा ५१ ४५९

ઉત્પત્તિ જ ન થવી તેને અહીં મુખ્યરૂપથી કર્મના નાશ સમજવા.

પ્રશ્ન ર : દેહનું કયા રૂપે પરિશુમી જવું તેને દેહના નાશ કહે છે !

ઉત્તર : અહીં વર્તમાન દેહને છેાડયા પછી બીજા કાઇ દેહના સંબંધ જન થવા અને સર્વકાળ દેહસંબધથી રહિતપણે રહી શકવું તેને દેહના નાશ કહે છે. તે દેહના નાના નાના સૂર્દમ સ્કંધા થઈને કપૂરની જેમ વિખરાઈ જાય છે. માત્ર નખ અને વાળ કે જેના સંબંધ આત્મપ્રદેશા સાથે નહોતા તે જ રહી જાય છે. નખ અને વાળને ઇન્દ્રાદિ દેવા ક્ષીરસાગરમાં પધરાવે છે.

**પ્રશ્ન ૩** : નખ અને વાળ અઢી દ્વીપની અહાર કેવી રીતે જાય છે ?

ઉત્તર : તે નખ અને વાળ આત્માના સંબંધથી અલગ રહેવાને કારણે મનુષ્યના અંગ નથી માનવામાં આવ્યા તેથી તેમને અઢી દ્વીપની અઢાર લઈ જઈ શકવામાં કેાઈ વિરાધ આવતો નથી.

પ્રશ્ન ૪ : કર્મ અને નાેકર્મના વિનાશનાે શું ઉપાય છે? ઉત્તર : સર્વ વિશુદ્ધ જ્ઞાનાનુભવ કર્મ-નાેકર્મના વિનાશનાે ઉપાય છે.

પ્રશ્ન પ : આ જ્ઞાનાનુભવમાં કાંઇ જ દ્વૈતના અનુભવ નથી તેના વિષય નિરપેક્ષ ચૈતન્યસ્વભાવ છે. આ નિર્દોષ નિર્વિકલ્પ અનુભવ સહજ આનંદને પ્રગટ કરતા થકા ઉદયમાન થાય છે. પ્રશ્ન ૬ : સહજ આનંદના અવિનાભાવી એવા આ જ્ઞાનાનુભવના સહજ ઉપાય કરોા છે?

ઉત્તર: સર્વવિશુદ્ધ એટલે અન્ય સમસ્ત પદાર્થીથી ભિન્ન તથા ઔપાધિક ભાવાથી રહિત સ્વરૂપવાળા નિજશુદ્ધ આત્મતત્ત્વની ભાવનાથી આ જ્ઞાનાનુભવ અને સહજ આનંદ પ્રગટ થાય છે.

**પશ ૭** : સિદ્ધ ભગવાન એક સમયમાં જ લાેકાલાેકના જ્ઞાતા–દ્રષ્ટા છે કે કમથી?

ઉત્તર : સિદ્ધ ભગવાન એક સમયમાં જ લાેકાલાેકના જ્ઞાતા–દ્રષ્ટા છે. જ્ઞાતા તાે કેળભગ્ઞાન વડે છે અને દ્રષ્ટા કેવળ-દર્શન દ્રારા છે. અરહંત ભગવાન પણ એવી જ રીતે જ્ઞાતા દ્રષ્ટા છે.

**પ્રક્ષ ૮** ઃ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન કયા કારણથી ઉત્પન્ન થાય છે ?

ઉત્તર : નિજ નિર્મળ, નિરપેક્ષ, સ્વતઃસિહ સદા અંતઃ-પ્રકાશમાન ચૈતન્યના અનુભવરપ શુદ્ધ જ્ઞાનની ભાવનાના ફળમાં કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન ૯ : સિદ્ધપરમેષ્ઠી પુરુષના આકારે કેમ હાેય છે?

ઉત્તર : જેમ બીબાની અંદર મીણુ ભરીને તેની ચારે આજુએ ચાંદી રાખીને ઘરેણાંના ઘાટ ઘડાય છે અને પછીથી મીણુને ગાળીને તૈયાર થયેલા ઘરેણાં કાઢી લેવામાં આવે છે તો ત્યાં મીણુ રહિત બીબાની વચ્ચેના આકાર પહેલાં જેવા રહી જાય છે. એ પ્રકારે, જે પૂર્વ પુરુષશરીરમાં કર્મબદ્ધ જીવ રહેતા હતો તે, કર્મા બળી જતાં અને અત્મા સિદ્ધ થઈ જતાં એટલે गाथा ५१ ४६१

કે શરીરથી જુદા થઈ સંપૂર્ણ વિકાસ પામી જતાં આત્માના પ્રદેશાના આકાર પણ તેવા જ રહી જાય છે જેવા પૂર્વશરીરમાં હતા.

પ્રક્ષ ૧૦ : શું સિદ્ધ આત્માને પણ આકાર હાેય છે?

ઉત્તર : રૂપાદિ ગુણા અને પર્યાયાથી રહિત હાવાને લીધે આત્મા નિરાકાર છે તથા અતીન્દ્રિય અમૂર્ત ચૈતન્યરસથી ભરેલા હાવાથી પણ નિરાકાર છે પરંતુ પ્રદેશાની અપેક્ષાથી વ્યવહારનયે ચરમશરીરના આકારે હાવાથી સિદ્ધોના આકાર ચરમ શરીર જેવા હાય છે. આવી રીતે સંસારી આત્માઓ પણ નિશ્વ-યનયથી નિરાકાર છે તા પણ વ્યવહારનયથી વર્તમાન દેહાકાર રૂપે છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : સિદ્ધ શખ્દના શા અર્થ છે?

ઉત્તર : સિદ્ધ શખ્દના નીચે પ્રમાણે અનેક અર્થ છે :-

- (૧) सितं दग्धं कर्मेन्धनं येन सः सिद्धः, જેણે સમસ્ત કર્મ-રૂપી ઇંધનના બાળીને નાશ કર્યા છે તેને સિદ્ધ કહે છે.
- (२) सेधितस्म (षिधु गतौ) अपराजुवृत्त्या इति सिद्धः केओ। इरीथी पाछा न आवे तेवी रीते व्यास्था गया એटले निर्वाणुपुरीमां व्यास्था गया तेमने सिद्ध ४७े छे.
- (3) सेंधित (षिधु संराध्धी) सिद्धयतिस्म निष्ठिताथीं भवतिस्म इति सिद्ध, के सर्व सिद्ध डरी यूड्या એटसे इत्रहृत्य थर्ड गया तेमने सिद्ध डहें छे.
- (४) सेंधतिस्म (षधुम् शास्त्रे) शास्ती अभवत् इति सिद्ध: के हितापहेशक के धर्मानुशासक थया तेमने सिद्ध कहे छे.
- (प) सेंधतिस्म (षिधूम् मांगल्ये) मांगल्यरुपता अनुभवतिस्म

इति सिद्धः, જેમણે માંગલ્યત્વ રૂપના અનુભવ કર્યા તેમને સિદ્ધ કહે છે.

- (६) सिद्ध, જેઓ સદાને માટે સિદ્ધ થઈ ગયા અનંત કાળ સુધી એવા જ પૂર્ણ રહેશે તેમને સિદ્ધ કહે છે.
- (૭) सिद्ध-प्रसिद्ध, જે લબ્ચ જીવા દ્વારા સિદ્ધ પ્રભુના ગુણા ઉપલખ્ધ છે તેથી નિર્મળ આત્માને સિદ્ધ કહે છે. આ ઈત્યાદિ સિદ્ધ શખ્દના અનેક અર્થ છે. બધા અર્થોનું પ્રયાજન એક એ જ છે કે નિશ્વલ, નિષ્કલંક, નિરંજન પરમાત્મા કારણપરમાત્મ તત્ત્વના પૂર્ણ વિકાસને પ્રાપ્ત થયા છે. સિદ્ધ ભગવાન સમસ્ત અનુજીવી અને પ્રતિજીવી ગુણાને પૂર્ણ રીતે સિદ્ધ કરી ચૂક્યા છે.

**પ્રશ્ન ૧૨** : સિદ્ધ ભગવાન લેોકના શિખર ઉપર જ કેમ સ્થિત છે?

ઉત્તર : ઊર્ધ્વગમન જીવના સ્વભાવ છે. જ્યારે આત્મા કર્માં બંધના વિનાશ કરીને સર્વથા અસંગ, નિલે પ થઈ જાય છે ત્યારે એક જ સમયમાં ઋજીગતિથી લાેકના અંતે જ્યાં સુધી ધર્માદ્રવ્ય છે ત્યાં પહેાંચીને સ્થિર થઈ જાય છે, તેથી સિદ્ધ પરમેષ્ઠીઓના નિવાસ લાેકના શિખર ઉપર જ છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : સિદ્ધપરમેષ્ઠીનું ધ્યાન માત્ર પદસ્થધ્યાનમાં જ હોય છે?

ઉત્તર : સિદ્ધપરમેષ્ઠીનું પદસ્થ ધ્યાનમાં રહીને ચિંતવન કરવું તે પ્રારંભિક ધ્યાન છે તે પછી રૂપાતીત ધ્યાનમાં રહીને સિદ્ધપરમેષ્ઠીનું વિશદ ધ્યાન થાય છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : રૂપાતીતધ્યાન ક્યારે અને કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : જ્યારે પાંચે ઈ ન્દ્રિયા અને મનના ભાગાના વિકલ્પ દૂર થઈ જાય છે ત્યારે માત્ર ચૈતન્યના શુદ્ધ વિકાસનું ચિંતવન થતાં રૂપાતીત ધ્યાન હાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૫** : રૂપાતીતધ્યાન અને પદસ્થધ્યાનના પરસ્પર કાંઈ સંબંધ છે કે કેમ ?

ઉત્તર : આ બન્ને ધ્યાન એક કાળે હાેતાં નથી તેથી નિશ્ચયથી તાે કાેઈ સંબંધ નથી પરંતુ કારણકાર્ય સંબંધ તેમ-નામાં સંભવે છે અને ત્યારે પદસ્થધ્યાન કારણ હોય છે અને અને રૂપાતીત ધ્યાન કાર્ય હોય છે.

ે આ પ્રકારે પદસ્થધ્યાનમાં ધ્યેયરૂપ એવા સિદ્ધ પરમેષ્ઠીના સ્વરૂપનું વર્ણુન કરીને હવે પદસ્થધ્યાનમાં ધ્યાન કરવા યાગ્ય આચાર્ય પરમેષ્ઠીનું વર્ણુન કરે છે:

## दंसणणाणपहाणे वीरियचारित्तवरनवायारे। अप्पं परं च जुंजइ से। आयरिओ मुणी झेओ॥ ५२॥

अन्वयः दसणणाणपहाणे वीरियचारित्तवर तवायारे अण्यं च परं जो जुंजइ सा आयरिओ मुणी झेओ।

અનુવાદ : દર્શનજ્ઞાન પ્રધાન છે જેમાં તેવા વીર્ય ચારિત્ર અને તપાચારમાં અર્થાત્ દર્શનાચાર, જ્ઞાનાચાર, વીર્યાચાર, ચારિત્રાચાર અને તપાચાર આ પાંચ આચારામાં પાતાને અને પરને જે જોડે છે તે આચાર્ય મુનિ ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧ : દર્શનાચાર કાેને કહે છે ?

ઉત્તર : સમ્યગ્દર્શનમાં આચરણ એટલે પરિણુમન કરવું તે દર્શનાચાર છે.

**પ્રશ્ન ૨** : સમ્યગ્દર્શનનું સરળતાથી સમજાય તેવું સ્વરૂપ કર્યું?

ઉત્તર : પરમપારિણામિક ભાવરૂપ ચૈતન્યવિલાસ જેનું લક્ષણ છે ભાવકર્મ –દ્રબ્યકર્મ –નાકર્મથી રહિત, અન્ય સમસ્ત પરદ્રબ્યાથી ભિન્ન નિજ શુદ્ધ આત્મા જ ઉપાદેય છે એવી રૂચિ જે દ્રષ્ટિમાં હોય છે તેને સમ્યગૃદર્શન કહે છે.

પ્રશ્न 3 : ગ્રાનાચાર કોને કહે છે?

ઉ**ત્તર** : સમ્યગ્**જ્ઞાનમાં આચર**ણ એટલે પરિણમન કરવું તે જ્ઞાનાચાર છે.

પ્રશ્ન ૪ : સમ્યગુજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : ભેદવિજ્ઞાનના અળથી પરમપારિણામિક ભાવરૂપ અર્થાત્ અત્યંત નિરપેક્ષ સહજ ચતન્ય સ્વભામય શુદ્ધ આત્માને મિશ્યાત્વ, રાગ, દ્વેષ વગેરે ભાવાથી જીદો જાણવા તેને સમ્યગ્-જ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન પ : ચારિત્રાચાર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્ચારિત્રમાં આચરણ એટલે પરિણમન કરવાને ચારિત્રાચાર કહે છે.

પ્રક્ષ ६ : સમ્યગ્ચારિત્ર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : નિર્દોષ, નિરૂપાધિક, સહજ આનંદના અનુ-ભવના અળથી ચિત્તનું નિશ્વલ થઈ જવું તે સમ્યગ્ચારિત્ર છે.

પ્રશ્ન ७ : તપાચાર કાેને કહે છે?

४६५

ઉત્ત**ર** : સમ્યગ્તપમાં આચરણ એટલે પરિણમન કરવાને તપાચાર કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : સમ્યક્-તપ કોને કહે છે?

ઉત્તર : સમસ્ત પરદ્રવ્ય અને પરલવોની ઇચ્છાના અત્યંત નિરાધ કરીને નિજ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વમાં તપવું તેને સમ્યક્-તપ કહે છે.

પ્રશ્ન ૯ : વીર્યાચાર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્વીર્યમા આચરણ એટલે પરિણુમવું તે વીર્યાચાર છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : સમ્યગ્વીર્ય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્દરા નાચાર, સમ્યગ્રાનાચાર, સમ્યગ્ચા-રિત્રાચાર અને સમ્યક્તપાચાર એ ચારે આચારાને ધારણ કરવાની અને રક્ષણ કરવાની આત્મશક્તિને પ્રગટ કરવી તેને સમ્યગ્-વીર્યાચાર કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧૧** : આચાર્યદેવ આ પાંચ પ્રકારના આચારામાં પાતાને કેવી રીતે જોડે છે?

ઉત્તર : આચાર્ય પરમેષ્ઠી નિજશુદ્ધ આત્મભાવના અળથી પાતાને પાંચ આચારામાં લગાવે છે, કદાચિત કાંઈ પ્રમાદ થયા હાય તા વ્યવહાર દર્શનાચાર, વ્યવહાર–જ્ઞાનાચાર, વ્યવહાર– ચારિત્રચાર, વ્યવહાર–તપાચાર અને વ્યવહાર–વીર્યાચારને અંગીકાર કરી કરીથી પૂર્ણ સાવધાન થઈ પંચાચારમાં લાગી જાય છે.

**પ્રશ્ન ૧૨** : ઉક્ત પંચાચારમાં આચાર્યશ્રી શિષ્યાને કેવી રીતે જોડે છે?

ઉત્તર: આચાર્યના આચારની દ્રહતા જોઈને શિષ્યો આચારામાં દ્રહ થઇ જાય છે. આ ઉપરાંત આચાર્યબ્રી શિષ્યોને ઉપદેશ આપીને, દીક્ષા, પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે આપીને શિષ્યાને પંચાચારમાં જોડવા માટે સુપાત્ર બનાવી દે છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : આચાર્ય પરમેષ્ઠીના આ પાંચ આચાર જ મૂળગુણ છે ?

ઉત્તર : આચાર્ય પરમેષ્ઠીના ૩૬ મૂળગુણ છે પણ તેમાં પાંચ આચારાની અધિક વિશેષતા માનવામાં આવી છે. તે મૂળ ગુણો આ પ્રકારે છે : આર તપ, દસ ધર્મ, પાંચ આચાર, છ આવશ્ચક અને ત્રણ ગુપ્તિ, અર્થાત્ આચાર્ય પરમેષ્ઠીના મુખ્ય ગુણ આઠ છે : (૧) આચારવત્વ (૨) આધારવત્વ (૩) વ્યવહારવત્વ (૪) પ્રકારકત્વ (૫) અપેરાયવિદર્શિત્વ (૬) અવપીડકત્વ (૭) અપરિસાવિત્વ (૮) નિર્યાવકત્વ.

**પ્રશ્ન ૧૪ :** આચારવત્વ ગુણ કોને કહે છે?

ઉત્તર : પાંચ પ્રકારના આચારાની પાતે નિર્દોષ પાલન કરે અને અન્ય સાધુએાને પાલન કરાવે તેને આચારવત્વ ગુણુ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : આધારવત્વ કોને કહે છે?

ઉત્તર : આચારાંગ આદિ શ્રુતના વિશેષપણે ધારણ કરવાપણાને આધારવત્વ ગુણુ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : વ્યવહારવત્વ ગુણ કાેને કહે છે?

गाथा ५२ ४६७

ઉત્તર : પ્રાયશ્ચિત્ત શાસ્ત્રોની વિધિ અને પાતાના જ્ઞાન-અળ અનુસાર પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરે આપવાની ક્ષમતાને વ્યવહારવત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : પ્રકારકત્વ ગુણ કે ને કહે છે?

ે ઉત્તર : સર્વ સંઘની વૈયાવૃત્ય કરવાની વિધિનું સારી રીતે જાણુવું અને વૈયાવૃત્ય કરવાની કળાને પ્રકારકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : આયાપાયવિદર્શિત્વ ગુણ કોને કહે છે?

ઉત્તર : કાેઈ પણ કાર્યની હાનિ અને લાભને સ્પષ્ટ અને યથાર્થ રીતે બતાવવાની યાેગ્યતાને આયાપાયવિદર્શિ∖વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૯ : અવપીડકત્વ ગુણ કેતને કહે છે?

ઉત્તર : આચાર્યશ્રીના જે ગુણના પ્રભાવથી આલેાચના કરનાર સાધુ પાતાના શલ્ય અને દોષનું સંપૂર્ણણે નિવેદન કરી દે તે ગુણને અવપીડકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : અપરિસ્નાવિત્વ ગુણ કોને કહે છે ?

ઉત્તર : આલાેચક શિષ્ય આચાર્યને આલાેચનામાં જે દાેષ કહે તે દાેષ તેમજ તે આલાેચનાને સંઘમાં અન્ય કાેઈ પાસે પ્રગટ ન કરે તેવી ઉદારતાને અપરિસ્રાવિત્વ ગુણુ કહે છે.

**પ્રશ્ન ૨૧** : નિર્યાપકત્વ ગુણુ કહે છે?

ઉત્તર : શિષ્યે પાળેલી આરાધના અંતસમય સુધી નિર્વિદ્મપણે વહન કરાવે અને સમાધિમરણની શિષ્યને પ્રાપ્તિ શાય તેવા ઉપાય કરે તેને નિર્યાપકત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન રચ: શું આચાર્ય પરમેષ્ઠી પદસ્થધ્યાનમાં જ ધ્યેય છે?

ઉત્તર ઃ આચાર્ય પરમેષ્ઠી પિંડસ્થ ધ્યાનમાં પણ ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે.

**ગશ્ચ ૨૩** : આ પદસ્થ અને પિંડસ્થ ધ્યાનના પરસ્<del>પર</del> કાંઈ સંબંધ છે કે કેમ?

ઉત્તર : આ બન્ને ધ્યાનમાં કારણકાર્ય સંબંધ છે; પદસ્થધ્યાન કારણ છે અને પિંડસ્થધ્યાન કાર્ય છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : આચાર્ય પરમેષ્ઠીના ધ્યાનથી શું પ્રેરણા મળે છે?

ઉત્તર : માેક્ષમાર્ગના કારણભૂત પાંચ આચારાના ધાર-ષ્યુની, પાલનની અને નિર્વહનતાની સુગમતા અને શર**ણની** પ્રતીતિ થવાથી પુરૂષાર્થ કરવામાં ઉત્સાહ વધે છે.

આ પ્રકારે પદસ્થધ્યાનમાં ધ્યાન કરવા યેાગ્ય આચાર્ય-પરમેષ્ઠીના સ્વરૂપનું વર્ણુન કરી પદસ્થધ્યાનમાં ધ્યાન ક**રવા** યાગ્ય ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠીનું સ્વરૂપ વર્ણુવે છે :

जा रयणत्तयजुत्तो णिच्चं धम्भावदेसणे णिरदे।। सा उवज्झाओ अप्पा जिदवरवस हा णमा तस्स ॥ ५३॥

भ-वय : जो रयणत्तयजुत्तो णिच्चं धम्मावदेसणे णिरदे। सा जदिवरवसहा अण्या उवज्झाओ णमा तस्स।

અનુવાદ : જે રત્નત્રયથી ચુકત છે, પ્રતિદિન ધર્મોપદેશ કરવામાં નિરત છે, તેવા મુનિઓમાં પ્રધાન આત્મા ઉપાધ્યાય પરમેષ્ઠી છે તેમને નમસ્કાર થાએા.

પ્રશ્ન ૧ : રત્નત્રય શબ્દના નિરુક્તિ અર્થ શું છે!

ઉત્તર : જે, જે જાતિમાં ઉત્કૃષ્ઠ હાય તે, તે જાતિમાં રત્ન કહેવાય છે. ત્રણ રત્નાના સમુહને રત્નત્રય કહે છે. અહીં માક્ષમાર્ગાનું પ્રકરણ છે તેથી માક્ષમાર્ગના રત્નત્રય આ ત્રણ છે: સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર.

પ્રશ્ન ર : રત્નત્રય કેટલા પ્રકારના હોય છે?

ઉત્તર : રત્નત્રય એ પ્રકારના હાેય છે (૧) નિશ્ચય-રત્નત્રય, (૨) વ્યવહારરત્નત્રય.

પ્રશ્ન 3 : નિશ્વયરત્નત્રય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : અવિકાર નિજશુદ્ધ આત્મતત્ત્વના શ્રદ્ધાન–જ્ઞાન-આચરણુરૂપ પરમસમાધિને નિશ્ચયરત્નત્રય કહે છે. તેના બીજાં નામ અલેદરત્નત્રય તથા આભ્યંતરરત્નત્રય પણ છે.

પ્રશ્ન ૪ : વ્યવહારરતનત્રય કાેને કહે છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયરતનત્રયના કારણભૂત સમ્યગ્દર્શનના આઠ અંગ, સમ્યગ્જ્ઞાનના આઠ અંગ અને સમ્યક્ચારિત્રના તેર અંગોને ધારણુ કરવા, પાળવા અને નિર્વદ્ધન કરવા તેને વ્યવ-હારરત્નત્રય કહે છે. તેના બીજાં નામ ભેદરત્નત્રય, બાહ્યરત્નત્રય વગેરે પણ છે.

પ્રશ્ન પ : ઉપાધ્યાયપરમેશી કયા ધર્મના ઉપદેશ કરે છે?

ઉત્ત**ર** : ઉપાધ્યાયપરમેકી નિશ્ચયધર્મ અને વ્યલહાર-**ધર્મ** બન્ને પ્રકારના ધર્મના ઉપદેશ કરે છે.

પ્રજ્ઞ ६ : નિશ્ચયધર્મ કોને કહે છે?

**६त्तर**ः वस्तुना स्वकानने अथवा आत्माना स्वकावने

નિશ્ચયધમ<sup>°</sup> કહે છે. આ નિશ્ચયધમ<sup>°</sup>ની દ્રષ્ટિના ફળથી ચવા<mark>વાળા</mark> માહક્ષાભરહિત નિર્મળ પરિણામને પણ નિશ્ચયધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૭ : વ્યવહારધર્મ કોને કહે છે?

ઉત્તર : નિશ્ચયધર્મના પરંપરાથી સાધનભૂત એકદેશ શુદ્ધોપયાગરૂપ અથવા નિશ્ચયધર્મના લક્ષ સહિત કરવામાં આવેલાં શુભાપયાગને વ્યવહારધર્મ કહે છે અથવા નિશ્ચયધર્મના આવિ-ર્ભાવને વ્યવહારધર્મ કહે છે.

પ્રશ્ન ૮ : આ ધર્મોના ઉપદેશ કઈ પદ્ધતિથી આપવામાં આવે છે?

ઉત્તર : નિજશુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય ઉપાદેય છે પરભાવ હેય છે, નિજશુદ્ધાત્મસં વેદનભાવ ઉપાદેય છે પરભાવ હેય છે. પરમાત્માભક્તિ, સંયમ, ધ્યાન ઉપાદેય છે. પાપ ભાવ હેય છે ઇત્યાદિ હેયોપાદેય ખુદ્ધિને પ્રકાશવાવાળી પદ્ધતિથી ધર્મોપદેશ આપવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૯ : યતિવરવૃષભ શળ્દના શું અર્થ છે?

ઉત્તર : વિષય–કષાયાના વિજય દ્વારા જે નિજ શુદ્ધા-ત્મતત્ત્વની સિદ્ધિના યત્ન કરે છે તેને યતિ કહે છે, અને જેઓ યતિઓમાં શ્રેષ્ઠ છે તેમને યતિવર કહે છે અને યતિવરામાં વૃષભ એટલે પ્રધાન છે તેમને યતિવરવૃષભ કહે છે.

પ્રક્ષ ૧૦ : ઉપાધ્યાય શખ્દના શા અર્થ છે?

ઉત્તર: उपसमीपे, यस्य समीपे अधीते शिष्यवर्गः पठित स उपाध्याय, જેમના પાસે રહીને આત્મકલ્યાણાથી શિષ્યવર્ગ અધ્યયન કરે છે તેમને ઉપાધ્યાય કહે છે. પ્રશ્ન ૧૧ : ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠીના ધ્યાનથી શું પ્રેરણા મળે છે?

ઉત્તર : ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠીના મૂળગુણ પચ્ચીસ છે, જેમના નામ અગીયાર અંગ અને ચૌદ પૂર્વરૂપ છે કારણ કે ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠી તેના જાણકાર હોય છે. તેથી ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠી જ્ઞાનના પ્રતીક છે તેમના ધ્યાનથી નિશ્ચયસ્વાધ્યાયના કારણભૂત આગમજ્ઞાનપ્રાપ્તિની તથા નિજશુદ્ધાત્મતત્ત્વના અભ્યાસરૂપ નિશ્ચયસ્વાધ્યાયની પ્રેરણા મળે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : શું ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠીનું માત્ર પદસ્થ ધ્યાનમાં જ ધ્યાન કરવું જોઈએ ?

ઉત્તર : ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠીનું પિષ્ડસ્થ ધ્યાનમાં પણ ધ્યાન કરી શકાય છે. આ પદસ્થધ્યાન પિષ્ડસ્થધ્યાનનું કારણભૂત છે.

આ પ્રકારે પદસ્થધ્યાનમાં ધ્યેયભૂત ઉપાધ્યાયપરમેષ્ઠીનું સ્વરૂપ વર્ણુવીને પદસ્થધ્યાનમાં ધ્યાવવા યાગ્ય સાધુપરમે<sup>દ</sup>ઠીનું સ્વરૂપ કહે છે:

## दंसणणाणसमग्गं मग्गं मेाक्खस्स जे। हु चारित्तं। साधयदि णिचसुद्धं साहू से। मुणी णमे। जस्स ॥ ५४ ॥

अन्त्रथ : जो णिच्चसुद्धं मेाक्ख्रस्स मग्गं दंसणणाणसमग्गं चारित्तं हु साधयदि स मुणी साहू णमेा तस्स।

અનુવાદ : જે નિત્ય શુદ્ધ અર્થાત્ રાગાદિરહિત, માેક્ષના માર્ગભૂત, દર્શનજ્ઞાનથી પરિપૂર્ણ ચારિત્રને નિશ્ચયથી સાધે છે તે મુનિ સાધુપરમેષ્ઠી છે, તેમને નમસ્કાર હાે. પ્રક્ષ ૧ : માેક્ષમાર્ગ નિત્ય શુદ્ધ છે તેના શું અર્થ ?

ઉત્તર : મિચ્ચાત્વ, રાગ, દ્વેષ રહિત ચૈતન્યના અવિકાર પરિષ્ણામ જ માક્ષમાર્ગ છે અને તેવું જ અનંતકાળ સુધી માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ રહેવાનું છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ વગેરે અદલાવાથી માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ અદલાશે નહીં. તથા આ પ્રકારે કહેલા નિશ્ચયમોક્ષમાર્ગના કારણભૂત આદ્યાભ્યંતર પરિગ્રહરહિત, તથા તે નિષ્પરિગ્રહતામાં દોષ ન લાગે તે પ્રકારની રાત્રિદિનચર્યા વ્યવહારમોક્ષમાર્ગ કહેવાય. આનાથી વિપરીત બીંબે મોક્ષમાર્ગ હોતા નથી.

**પ્રશ્ન ૨** : સમ્યગ્દર્શન–જ્ઞાન–ચારિત્ર આત્રણેય-મોક્ષના માર્ગ છે કે કેમ ?

ઉત્તર : આ ત્રણેય મોક્ષના માર્ગ તો છે પરંતુ કેવળ એક કે બે મોક્ષમાર્ગરૂપ પદ નથી જેનાથી મોક્ષ થાય.

પ્રશ્ન ૩ : તો કોઈ એક મોક્ષના માર્ગ કેવી રીતે હેાઈ શકે?

ઉત્તર : કાેઈ એક કે બેથી એકદેશ મોક્ષમાર્ગ છે જ્યારે ત્રણેયની પરિપૂર્ણતા સંપૂર્ણ મોક્ષ છે.

ઋક્ષ ૪ : સમ્યગ્દર્શનની શરૂઆત કયા ગુણસ્થાનમાં થાય છે?

ઉત્તર : સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિ ચાથા ગુણુસ્થાને થઈ જાય છે. જો સમ્યકત્વ અને એકદેશચારિત્ર એક સાથે પ્રગટ થઈ જાય તા પાંચમાં ગુણુસ્થાનમાં સમ્યકત્વની ઉત્પત્તિ થઈ એમ કહેવાય છે. જો સમ્યકત્વ અને સકળસંચમ એક સાથે પ્રગટ થાય તા સાતમાં ગુણુસ્થાનમાં સમ્યકત્વની ઉત્પત્તિ કહેવાય છે. गाथा ५४ ४७३

**પ્રશ્ન પ** : સમ્યગ્**જ્ઞાનની** ઉત્પત્તિ કયા ગુણુસ્થાનમાં **થાય છે** ?

ઉત્તર : સમ્યગ્જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ પણ સમ્યક્ત્વની માફક ચાથા, પાંચમાં કે સાતમાં ગુણસ્થાનમાં થઈ જાય છે, પરંતુ સમ્યગ્જ્ઞાનની પૂર્ણતા તેરમા ગુણસ્થાને થઈ જાય છે પૂર્ણ સમ્યગ્જ્ઞાનનું બીજું નામ કેવળજ્ઞાન છે.

ઉત્તર : સમ્યકચારિત્રની ઉત્પત્તિ પણ સમ્યકત્વની માક્ક ચાયા, પાંચમા કે સાતમા ગુણસ્થાનમાં થઈ જાય છે પરંતુ સમ્યકચારિત્રની પૂર્ણતા ચૌદમા ગુણસ્થાનના અંતભાગમાં થાય છે.

**પ્રશ્ન ૭** : કષાયાના અભાવ તા દસમા ગુણુસ્થાનના અંતમાં થઈ જાય છે તા તે પછી તુરત જ પૂર્ણ સમ્યકચારિત્ર કેમ નથી થઈ જતું?

ઉત્તર : કષાયાના અભાવથી થવાવાળી નિર્મળતાની અપેક્ષાએ તા સમ્યક્ચારિત્રની પૂર્ણતા ૧૧ મા ગુણુસ્થાંનથી માની છે. પરંતુ ૧૧ મા ગુણુસ્થાનમાં તા ઔપશમિક ચારિત્ર છે. તેથી તેના વિનાશ થઈ જાય છે, ખારમા ગુણુસ્થાનમાં અનંત- જ્ઞાન નથી અને તેથી અનંતચારિત્રના અનુભવ નથી, ૧૩ મા ગુણુસ્થાને યાગની ચંચળતા છે તેથી નિર્મળતા અને અનુભવની અપેક્ષાએ પૂર્ણતા હાવા છતાં પ્રાદેશિક સ્થિરતા નથી, ૧૪ મા ગુણુસ્થાનમાં કર્મ નાકર્મ સહિત હાવાને લીધે સર્વથા યથાવસ્થતા નથી તેથી સમ્યગ્ચારિત્રની પૂર્ણતા ૧૪ મા ગુણુસ્થાનમાં છે-

પ્રશ્ન ૮ : સાધુ શખ્દના શું અર્થ છે? -

ઉત્તર : स्वशुद्धात्मानं साधयति इति साधुः જે નિજ શુદ્ધ આત્માને સાધે તે સાધુ કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૯ : પરિણૃતિએાની જાતિની અપેક્ષાએ સાધુએં કેટલા પ્રકારના હાય છે?

ઉત્તર : આ અપેક્ષાથી દસ પ્રકારના હાેય છે. (૧) પ્રમત્તવિરત (૨) અપ્રમત્તવિરત (૩) અપૂર્વ કરણ ઉપશમક (૪) અનિવૃત્તિકરણ ઉપશમક (૫) સ્ક્ષ્મસામ્પરાય ઉપશમક (૬) ઉપશાંતમાહ (૭) અપૂર્વ કરણ ક્ષપક (૮) અનિવૃત્તિકરણ ક્ષપક (૯) સ્ક્ષ્મસાંપરાય ક્ષપક (૧૦) ક્ષીણમાહ.

પ્રશ્ન ૧૦ : ઉક્ત સાધુએામાં પરિણામ વિશુદ્ધિએાનું એાછાપણું અને વધતાપણું કઈ રીતે છે?

ઉત્તર : પહેલાના નંખરા કરતા આગળ આગળના નંખરવાળા સાધુઓ અધિક અધિક વિશુદ્ધ પરિણામવાળા હેાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : સાધુપરમેષ્ઠીના ધ્યાનથી શું પ્રેરણા મળે છે?

ઉત્તર: સાધુઓના ગુણવિકાસ અને ગુણવિકાસના માર્ગના ધ્યાન વડે વ્યવહારમાેક્ષમાર્ગ અને નિશ્ચયમાેક્ષમાર્ગમાં ચાલવાની પ્રેરણા મળે છે.

પ્રશ્ન ૧૨ : સાધુપરમેષ્ઠી માત્ર પદસ્થ ધ્યાનમાં જ ધ્યેચરૂપ છે?

ઉત્તર : સાધુપરમેષ્ઠી પિંડસ્થધ્યાનમાં પણ ધ્યાવવા યોગ્ય છે આ પદસ્થધ્યાન પિંડસ્થધ્યાનના કારણભૂત છે. પ્રશ્ન ૧૩ : પદસ્થધ્યાનનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર : પદના ઉચ્ચારણ અને જાપના અવલ બનથી ચિત્તની જે એકાગ્રતા થાય છે તેને પદસ્થધ્યાન કહે છે.

મશ્ન ૧૪ : નમસ્કારનું શું તાત્પર્થ છે ?

ઉત્તર : ક્રોધ, અહંકાર, માયાચાર અને લાેભને છાેડીને ગુણાનુરાગપૂર્વંક વિનમ્ર થવું તેને નમસ્કાર કહે છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : નમસ્કારના કેટલા પ્રકાર છે?

ઉત્તર : નમસ્કારના ચાર પ્રકાર છે: (૧) ભાવનમસ્કાર (૨) માનસિક નમસ્કાર (૩) વાચનિક નમસ્કાર (૪) કાય-નમસ્કાર

પ્રશ્ન ૧૬ : ભાવનમસ્કાર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : શહજ શુદ્ધચૈતન્યની ભાવનાથી ઉત્પન્ન થયેલા સહજ આન દેના અનુભવ થવા તે ભાવનસ્કાર કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : માનસિક નમસ્કાર કાેને કહે છે?

ઉત્તર : પરમેષ્ઠીના ગુણાતું ચિંતવવું, ભાવનાથી મનતું વિનમ્ર થઈ જવું તે માનસિક નમસ્કાર છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : વાચનિક નમસ્કાર કાેને કહે છે?

ઉत्तर: "णमो अरिहंताणं" वगेरे पहोतुं उच्यारण् કरवुं, परमेष्ठीना वायक नामोतुं भेक्षवुं, नमस्कार है।, જयवंत है। वगेरे मंगणवयनातुं कहेवुं, गुण्यानी प्रशांसा करवी, स्तुति करवी तेने वायनिक नमस्कार कहें छै.

> **પ્રશ્ન** ૧૯ ઃ કાચિક–નમસ્કાર કોને કહે છે*?* ઉત્ત**ર** ઃ પરમેષ્ઠીદેવનું લક્ષ કરીને માશું નમાવલું, હાથ

જોડવા, અષ્ટાંગ, સપ્તાંગ કે પ'ચાગ–નમસ્કાર કરવા તેને કાચિક નમસ્કાર કહે છે.

આ પ્રકારે પદસ્થધ્યાન દ્વારા ધ્યાનના ઉપદેશ કરીને હવે ધ્યાતા, ધ્યાનના સંકેત કરીને નિશ્ચયધ્યાનનું લક્ષણ કહે છે:

जं किंचिवि चिंतते। णिरीहवित्ती हवे जदा साहू। लद्धूणय पयत्तं तदाहु तं तस्स णिच्छयं झाणं॥५५॥

भ-वय : जदा जंकिंचिवि चिंततो साहू एयत्तं हद्धूणय णिरीहवित्ती हवे तदा तं तस्स णिच्छयं आहु।

અનુવાદ : જે સમયે, જે કાંઈ વિચારતા થકા સાધુ ધ્યેયમાં ચિત્તની એકગ્રતાને પ્રાપ્ત કરીને અથવા નિજમાં એક્ત્વને પ્રાપ્ત કરીને સમસ્ત ઈચ્છાએારહિત પરિણ્પતિવાળા થઈ જાય છે ત્યારે ઋષિએા તે ધ્યાનને નિશ્ચયધ્યાન કહે છે.

**પ્રશ્ન ૧** : કયા પદથી ધ્યેયના સંકેત પ્રગટ થાય છે? ઉત્તર : "ज किंचिवि चिंतंता" આ પદથી ધ્યેયના સંકેત પ્રગટ થાય છે.

**પ્રશ્ન ૨** : સાધુ જે કાંઈ વિચારતાે એટલે શું વિચા-રતાે હાય છે ?

ઉત્તર : આત્મા કે આનાત્મારૂપ કાઈ પદાર્થ સાધુના ચિંતવનમાં આવી જાય તેથી હાનિ થતી નથી. કારણ કે જ્ઞાનના સ્વભાવ જાણુવું તે છે, તે જ્ઞાનમાં કાંઈ પણ જાણુવામાં આવી જાય અથવા એકાગ્રચિત્તથી જાણુવામાં આવી જાય તે જ્ઞાન પણ આત્માનું બાધક નથી. બાધક તા વિપરીત અભિપ્રાય છે. गाथा ५५

**પ્રશ્ન ૩** : પ્રાથમિક શિષ્યાના ધ્યાનમાં ઘણું કરીને શું ધ્યેયરૂપ પદાર્થા આવે છે?

ઉત્તર : પ્રાથમિક સાધકાેને ઘણું કરીને સવિકલ્પ અવસ્થા હાેય છે ત્યાં વિશેષ વિકલ્પાેની નિવૃત્તિને અર્થે ચિત્તની સ્થિરતા આવશ્યક છે તેથી દેવ, શાસ્ત્ર, ગુરૂ વગેરે ધર્મ મય પર-દ્રવ્યા ધ્યેયરૂપે આવે છે.

**પ્રશ્ન ૪** : અભ્યાસનિષ્ઠ સાધુએાના ધ્યાનમાં ધ્યેયરૂપે શું આવે છે ?

ઉત્તર : અભ્યાસનિષ્ઠ સાધુઓના અને નિશ્વલચિત્ત સાધકોના ધ્યાનમાં સહજ શુદ્ધ, નિત્ય, નિરંજન, નિજશુદ્ધ સ્વભાવ ધ્યેયરૂપે આવે છે.

પ્રશ્ન પ : ધ્યાનના સંકેત કયા પદથી થઈ રહ્યો છે?

उत्तर : "साह णिरिहिवती हवे " જે સાધુ નિસ્પૃહ વृત્तिवाળા થઈ જાય છે આ પદથી ધ્યાતાના સંકેત કરે છે. સકળ ધ્યાતા એજ હાય જે સર્વ પ્રકારની ઈચ્છાએાથી અત્યંત રહિત છે.

પ્રશ્ન 🗧 : અહીં ઇચ્છામાં કઈ કઈ વાતો ગર્ભિત છે ?

ઉત્તર : ઇચ્છામાં સર્વ પ્રકારના આભ્ય તર પરિગ્રહ ગર્ભિતપણે આવી જાય છે. તે પરિગ્રહ ચૌદ પ્રકાર છે:–

(૧) મિથ્યાત્વ (૨) ક્રોધ (૩) માન (૪) માયા (૫) લાેભ (६) હાસ્ય (६) રતિ (૮) અરતિ (૯) શાેક (૧૦) ભય (૧૧) જાુગુપ્સા (૧૨) પુરૂષવેદ (૧૩) સ્ત્રીવેદ (૧૪) નપુંસકવેદ. પ્રશ્ન ૭ : આ આભ્યંતર પરિગ્રહેાથી રહિત થવાની આવશ્યકતા હેાય તાે બાહ્યપરિગ્રહ રહેવા છતાં પણ ધ્યાન હાેવાનું માનવું જોઈએ ?

ઉત્તર : મિચ્ચાત્વના અભાવ થતાં, આભ્યંતર પરિગ્રહની શિથિલતા થઇ જાય છે બાહ્યપરિગ્રહનું ગ્રહણ કથંચિત્ રહી શકતું નથી? અને બાહ્યપરિગ્રહનું ગ્રહણ ન રહેતાં આભ્યંતર પરિગ્રહના પણ (કમે કરીને) સર્વાથા અભાવ થઈ જાય છે. આ પ્રકારે બાહ્ય અને આભ્યંતર બન્ને પરિગ્રહના ત્યાગી ઉત્તમ ધ્યાતા હાય છે.

પ્રશ્ન ૮ : ધ્યાનના સંકેત કયા પદ દ્વારા થઇ રહ્યો છે.

ઉત્તર: "ण्यत्तं लद्धूण्य" આ પદથી ધ્યાનના સંકેત થાય છે. એકત્વને પ્રાપ્ત કરવું તે ધ્યાનનું લક્ષ છે. આમાં ચિત્તની એકાગ્રતા મેળવવા રૂપ એકત્વની પ્રાપ્તિ ધ્યાનનું પ્રથમ લક્ષણ છે, તથા નિજ શુદ્ધ આત્મતત્ત્વની એકતાને મેળવવા રૂપ એકત્વની પ્રાપ્તિ ઉત્તમ ધ્યાનનું લક્ષણ છે.

**પ્રશ્ન ૯** : અહીં નિશ્ચયધ્યાન દ્વારા કયા નિશ્ચયધ્યાનનું કથન છે?

ઉત્તર : આ ગાથામાં વ્યવહાર રતનત્રયનું સાધક ચિત્તની એકાયતારૂપ ધ્યાન તે નિશ્ચયધ્યાન એમ કથન છે.

પ્રશ્ન ૧૦ : આ નિશ્ચયધ્યાનના ફળમાં શું થાય છે ? ઉત્તર : આ નિશ્ચયધ્યાનના પ્રતાપથી નિજ શુદ્ધ આત્મ-તત્ત્વના એકત્વની પ્રાપ્તિરૂપ પરમધ્યાન થાય છે.

હવે આ પરમ<sup>દ</sup>યાનના ઉપાય અને સ્વરપ વર્ણવે છે:

गाथा ५६ ४७९

## मा चिट्टह मा जंवह मा चिंतह किंपि जेण होइ थिरे।। अप्पा अप्पम्मि रओ इणमेव परं हवे झाणं॥ ५६॥

अप्पि रओ थिरो होदि इणमेब घरं झाणं हवे।

અનુવાદ : કાંઈ પણ ચેષ્ટા ન કરા, કાંઈ પણ ન બાેલા અને કાંઈ પણ ન ચિંતવા, જેથી આત્મા આત્મામાં રત થયા થકાે સ્થિર થઈ જાય, આને જ પરમધ્યાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૧ : ચેષ્ટા કરવાના, બાલવાના અને ચિંતવનના નિષેધના આ ક્રમનું શું પ્રયોજન છે ?

ઉત્તર : કાય, વચન મનના નિરાધ તે ક્રમથી સુગમ-તાથી થઈ શકે છે તે પ્રદર્શિત કરવાના પ્રયાજનથી તે ક્રમ અતાવ્યા છે.

પ્રશ્ન **૨** : કચા પ્રકારની કાયાની ચેષ્ટાના નિરાધ કરવા જાઈએ ?

ઉત્તર : શુભ અને અશુભ બન્ને કાયચેષ્ટાના નિરાધ કરવા જોઈએ.

પ્રશ્ન 3 : શુભ કાયચેષ્ટાના નિરાધ શા માટે આવશ્યક છે?

ઉત્તર : અશુભ ચેષ્ટાની માફક શુભ ચેષ્ટા પણ સહજ-શુદ્ધ, નિત્ય, નિષ્ક્રિય, નિજશુદ્ધાત્માના અનુભવમાં બાધક છે તેથી શુભાશુભ બન્ને કાયવ્યાપારાના નિરાધ પરમસમાધિરૂપ ધ્યાનને માટે આવશ્યક છે.

પ્રશ્ન ૪ : કથા વચનવ્યાપારના પરમધ્યાનને માટે નિરાધ કરવા જાઈએ ? ઉત્તર : શુભઅહિર્જલ્પ, અશુભઅહિર્જલ્પ, શુભઅંત-ર્જલ્પ, અશુભઅંતર્જલ્પ આ ચારે પ્રકારના વચનવ્યાપારના નિરાધ કરવા તે પરમસમાધિ પામવા માટે જરૂરી છે.

**પ્રશ્ન પ** : શુભવચના અને અંતર્જલ્પરૂપ વચનાને, પરમધ્યાનને અથે<sup>°</sup> શા માટે રાેકવા જોઈએ ?

ઉત્તર : અશુભ વચનવ્યાપારની જેમ શુભવચનવ્યાપાર પણ નિશ્ચલ નિસ્તરંગ ચૈતન્યસ્વભાવના અનુભવના પ્રતિબંધક છે તેવી જ રીતે બહિર્જલ્પની જેમ અંતર્જલ્પ પણ સ્વભાવના અનુભવના પ્રતિબંધક છે તે સર્વ પ્રકારના વચનવ્યાપારાના નિરાધ પરમધ્યાન માટે આવશ્યક છે.

ઉત્તર : શુભ તથા અશુભ અંન્ને પ્રકારના વિકલ્પાેરૂપ ચિત્તવ્યાપારના નિરાધ પરમધ્યાનને માટે આવશ્યક છે.

પ્રશ્ન ૭ : શુભ ભાવનાઓના નિરાધ પરમધ્યાનને અથે શા માટે આવશ્યક છે?

ઉત્તર : અશુલ ભાવના વિકલ્પની જેમ શુલ ભાવનાના વિકલ્પ પણ નિવિધ્કલ્પ, નિરંજન, સહજશુદ્ધ નિજ સ્વભાવના અનુભવના પ્રતિભંધક છે તેથી શુલ અને અશુલ બન્ને પ્રકારના વિકલ્પોના નિરાધ પરમધ્યાન માટે આવશ્યક છે.

**પ્રક્ષ ૮** : કાયવચનમનના વ્યાપારના નિરાધપૂર્વ ક થવાવાળી આત્મલીનતામાં આત્મા કઈ સ્થિતિમાં રહે છે? गाथा ५६

ઉત્તર : આત્મલીનતામાં રાગદ્વેષના સર્વ વિકલ્પાેથી રહિત પરમસમાધિ હાેય છે અને આત્માના સહજ પરમ આનંદની અનુભૂતિ હાેય છે.

## પ્રશ્ન ૯ : આ પરમધ્યાનનું ફળ શું છે?

ઉત્તર : આ પરમધ્યાન અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતશક્તિ અને અનંત આનંદની ઉત્પત્તિનું કારણ છે, જે અનંતચતુષ્ટચરૂપ કૃળ પ્રગટ થવાથી આ પરમતત્ત્વદર્શી અનંત-કાળ સુધી એટલે સર્વ કાળ સુધી પરમાત્મતત્ત્વના અનુભવ કરે છે.

પ્રક્ષ ૧૦ : આ પરમધ્યાનમાં ધ્યેયભૂત તત્ત્વ કર્યું છે?

ઉત્તર: આ પરમધ્યાન નિર્વિકલ્પ પરમસમાધિરૂપ અવસ્થા છે તેથી બુદ્ધિપૂર્વક ધ્યાન તો કોઈનું નથી પરંતુ નિસ્તરંગ પરિણુમનમાં ધ્રુવ, પરમપારિણામિકભાવરૂપ, સહજજ્ઞાનદર્શના-નંદમય સમયસાર ધ્યેય રહી જાય છે. આને સહજશુદ્ધાત્મતત્ત્વનું સહજ અવલં અન કંહે છે. આ (ધ્યાન) માં આ આત્મા અનાદિ-અનંત અહેતુક ચૈતન્યસ્વભાવને કારણુરૂપથી ઉપાદાન અનાવીને સ્વયં સહજ આનંદરૂપે પરિણુમતા રહે છે. આને જ પરમ-ધ્યાન કંહે છે.

આ પ્રકારે દસ ગાથાએામાં ધ્યાન સંખંધી તત્ત્વના ઉપદેશ કરીને, શ્રીમત્ સિંદ્ધાંતિદેવ આચાર્યશ્રી ધ્યાનના વર્ણુનના ઉપસંહાર કરતા થકા વિશેષ આદેશ કરે છે:–

## तवसुद्वदवं चेदा झाणरह धुरंधरेा हवे जम्हा। तम्हा तत्तियणिरदा तल्लद्धीए सदा हेाह॥५७॥

भ-वथ : जम्हा तब सुदवदवं चेदा झाणरह धुरंधरे। हवे तम्हा तल्लद्धीए सदा तत्तियणिरदा हेाह ।

અનુવાદ : તપ-શ્રુત-વ્રતવાળા આત્મા જ ધ્યાનરૂપી રથની ધુરાના ધારણ કરવાવાળા થઇ શકે છે તે કારણથી હે ભવ્ય જીવા! આ ધ્યાનની પ્રાપ્તિને અર્થે નિરંતર તપ, શ્રુત અને વ્રત આ ત્રણેમાં નિરત થાએા.

**પ્રશ્ન ૧** : પરમધ્યાનના વર્ણુન પછી વ્યવહાર સાધનાથી ધ્યાનના ઉપસંહાર કેમ કર્યા ?

ઉત્તર : અહીં નિશ્ચયતપ, નિશ્ચયશ્રુત અને નિશ્ચપવ્રતનું ગ્રહુણુ કરવું કહ્યું છે. પરમધ્યાનના આ અનન્ય સહાયક છે. તેથી (માત્ર) વ્યવહારસાધનની વાત ન સમજવી.

પ્રશ્ન ૨ : નિશ્ચયતપ શું છે?

ઉત્તર : શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં તપવું તે નિશ્ચયતપ છે. આ નિશ્ચયતપના પ્રાથમિક સાધનરૂપ અનશનાદિ બાર પ્રકારનું તપ છે.

પ્રશ્ન 3 : નિશ્વયશ્રુત એટલે શું?

ઉત્તર : નિવિ<sup>૧</sup>કાર, શુદ્ધ સ્વસંવેદનરૂપે પરિણુમવું તે નિશ્ચયશ્રુત છે. આ નિશ્ચયશ્રુતનું સાધન આચારશાસ્ત્ર આદિ દ્રત્યશ્રુતનું અધ્યયન-મનન કરવું તે છે. પ્રશ્ન ૪ : નિશ્ચયવત એટલે શું?

ઉત્તર: સમસ્ત શુભાશુભ મન વચન-કાયાના વ્યાપારાથી નિવૃત્તિ તે નિશ્ચયત્રત છે.

પ્રશ્ન પ : નિશ્ચયવતનું સાધન શું છે?

ઉત્તર : અહિંસાદિ મહાવતો વગેરેનું પાલન નિશ્ચય-વ્રતાનું સાધન છે.

**પ્રશ્ન ૬** : અહિંસાદિ મહાવતા તા પૂર્ણ ત્યાગરૂપ છે તેમને બાહ્યવત શા માટે કહેવામાં આવ્યા ?

ઉત્તર : આ પાંચ મહાવ્રતાદિ સંપૂર્ણ નિવૃત્તિરૂપ નથી તેથી તેમને બાહ્મવ્રત અથવા એકદેશવ્રત કહેવાય છે.

પ્રશ્ન ૭ : એક્દેશવ્રત તેા સંચમાસંય હાેય છે મહાવત એક્દેશવ્રત કેવી રીતે હાેઈ શકે ?

ઉત્તર : આ મહાવ્રતામાં પણ એકદેશ પ્રવૃત્તિ જોવામાં આવે છે તેથી તે પણ એકદેશ છે, જો કે સંયમાસંયમરૂપ એકદશવ્રતથી આ મહાવ્રતા વિશેષરૂપ ગણવા યાગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૮ : મહાવ્રતામાં શું નિવૃત્તિ અને શું પ્રવૃત્તિ હાય છે.

ઉત્તર : અહિંસામહાવ્રતમાં જીવરક્ષાની પ્રવૃત્તિ છે. સત્યમહાવ્રતમાં સત્યવચનની પ્રવૃત્તિ છે. અચૌર્ય મહાવ્રતમાં દત્તા-દાનની પ્રવૃત્તિ છે, બ્રહ્મચર્ય મહાવ્રતમાં શીલરક્ષણની પ્રવૃત્તિ છે, પરિગ્રહત્યાગમહાવ્રતમાં અસંગ રહેવાની, નમ્ન રહેવાની, એકાંત-વાસ સેવવા આદિની પ્રવૃત્તિ હોય છે. **પ્રશ્ન ૯** : તેા શું નિશ્ચય**વ્ર**તમાં જીવરક્ષાની પ્રવૃત્તિ નથી હાતી ?

ઉત્તર : નિશ્ચયવ્રતમાં શુભ-અશુભ સમસ્ત વિકલ્પાની નિવૃત્તિ હાેય છે. પૂર્ણું મનાેગુષ્તિ, વચનગુષ્તિ, કાયગુષ્તિની અવસ્થા છે ત્યાં કાેઈ પણ પ્રકારના વિકલ્પના કે વ્યાપારના અવકાશ નથી. ત્યાં તાે જેવી રીતે હિંસાદિ ભાવાથી નિવૃત્તિ છે તેવી રીતે જવરક્ષાદિ શુભભાવાથી પણ પૂર્ણું નિવૃત્તિ છે, નહિતર માક્ષની પ્રાષ્તિ અસંભવ થઈ જશે.

પ્રશ્ન ૧૦ : શું નિશ્ચયવ્રત, નિશ્ચયતપ, નિશ્ચયશ્રુતની પ્રાપ્તિ વિના માેક્ષપ્રાપ્તિ નથી થઈ શકતી ?

ઉત્તર : નિશ્ચયવ્રત, નિશ્ચયતપ, નિશ્ચયશ્રુત રૂપ પરમ-સમાધિ વિના માેક્ષપ્રાપ્તિ અસંભવ છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : જેમને સકળસંચમના ઉત્કૃષ્ટ કાળ અંત-મુંહ્ત થી કાંઇક એાછા અતાવવામાં આવ્યા છે તેમને સકળ-સંચમ પ્રટગ થતાં અંતર્મું હૂર્તમાં જ માેક્ષ થાય છે તાે ત્યાં નિશ્ચયતપ આદિના અવસર કેવી રીતે અની શકે ?

ઉત્તર : આવા અવસરમાં પણ નિશ્ચયતપ આદિ સ્વરૂપ પરમસમાધિ તો હાેચ જ છે. પરંતુ અધિક કાળ ન હાેવાથી લાેકમાં તેની પ્રસિદ્ધિ નથી.

પ્રશ્ન ૧૨ : નિશ્ચયતપ, નિશ્ચયત્રત અને નિશ્ચયશ્રુત આજકાલ સંભવ છે કે કેમ ?

ઉત્તર : નિશ્ચયતપ આદિ આજકાલ સંભવે છે, પરંતુ

गाथा ५७ ४८५

માત્ર થાેડા જ કાળ સુધી આ પરિણતિ આજકાલ ટકે છે; આ કારણથી માેક્ષના કારણભૂત અવું શુકલધ્યાન બની શકતું નથી.

**પ્રશ્ન ૧૩** : તેા આજકાલ ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ કર્યું ધ્યાન **થ**ઈ શકે ?

ઉત્તર: આજકાલ ધર્મધ્યાન સુધીની જ પ્રાપ્તિ છે.

**પ્રશ્ન ૧૪** : જો માેક્ષનું કારણભૂત એવું શુકલધ્યાન ન અની શકે તાે પછી ધ્યાનના પ્રયત્નનું શું ફળ થયું ?

ઉત્તર : ધર્મધ્યાન પણ પરંપરાથી માેક્ષનું કારણ છે. આ કાળે પણ એમ કરી શકાય છે કે પાતાના શુદ્ધ આત્માની ભાવનારૂપ નિશ્ચયતપ આદિથી દેવાયુના બંધ કરી ભવાંતરમાં દેવગતિમાં ઉત્પન્ન થવાય. ત્યાંથી પછી વિદેહક્ષેત્રમાં અથવા ચતુર્થ-કાળમાં મનુષ્યજન્મ પ્રાપ્ત કરી મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : ધ્યાનના મુખ્ય સહાયક સાધક કયા કયા છે? ઉત્તર : વૈરાગ્ય, તત્ત્વવિજ્ઞાન, નિષ્પરિગ્રહતા, વશ-ચિત્તતા અને પરિષહજય આ પાંચ ધ્યાનના મુખ્ય સાધક છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : વૈરાગ્ય કહેવાથી શું સમજવું?

ઉત્તર : સંસાર, દેહ અને ભાેગથી ઉપેક્ષા થવી તે વૈરાગ્ય છે.

પ્રશ્ન ૧૭ : સંસારથી કેવી ઉપેક્ષા હાેવી જોઈએ ?

ઉત્તર : સંસારના અર્થ છે મન, વચન, કાયાની ચેષ્ટાએન તેમને અહિતરૂપ, વિનશ્વર અને પરભાવરૂપે જાણીને તેમના પ્રત્યેના રાગ હઠાવી દેવા જોઈએ ? પ્રશ્ન ૧૮ : દેહ ઉપરથી વૈરાગ્ય કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : આ જ દુઃખનું અવલંબન કારણ છે, તેના સંબંધથી જ અનેક પ્રકારની વેદનાએાના સંયાગ થાય છે. તેમ વળી આ દેહ હાડ-માંસનું પુતળું અને અનેક રાગથી ઘેરાયેલું છે ઈત્યાદિ પ્રકારે દેહના સ્વરૂપને જ્ઞાનના અળે કરીને જાણવાથી દેહના અનુરાગ ઘટી જાય છે.

**પ્રશ્ન : ૧૯** : અંગા (શરીરના) ઉપથી ઉપેક્ષા કેવી **રી**તે થાય ?

ઉત્તર : પાંચ ઇન્દ્રિયોના સાધનભૂત દ્રશ્યમાન આ જડ પદાર્થો મુજ ચેતનથી અત્યંત ભિન્ન છે તેમના રાગથી જ મારા અનંત વૈભવ ઢંકાયા છે, તેમને સમાગમ પણ વિજળીની માફક ક્ષણવતી અને ચંચળ છે ઈત્યાદિ સત્ય ભાવનાના અળથી સાેગા પ્રત્યેથી ઉપેક્ષા થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન **૨૦** : સંસાર પરથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયે ધ્યાનમાં શું સહાયતા મળે ?

ઉત્તર : જ્યારે મન, વચન, કાયાની ચેષ્ટાએામાં રતિ-ભાવ નાશ પામે છે ત્યારે ઉપયોગને તેમાં આશ્રય ન મળવાથી ઉપયોગની અસ્થિરતાના અંત આવે છે. આ ઉપયોગ સ્થિર થયે! તેને જ ધ્યાન કહે છે. આ વિધિથી, વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી ધ્યાનની વૃદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : તત્ત્વજ્ઞાન કોને કહે છે?

ઉત્તર : સ્વભાવ અને પરભાવના ભેદજ્ઞાનના અળથી

याथा ५७ ४८७

સ્વતઃસિદ્ધ, ધ્રુવ, સહજાન ંદમય, ચૈતન્યપરમતત્ત્વના ઉપયોગને તત્ત્વજ્ઞાન કહે છે.

પ્રશ્ન ૨૨ : તત્ત્વજ્ઞાનથી ધ્યાનની સિદ્ધિ કેવી **રીતે** સુગમ અને છે?

ઉત્તર : તત્ત્વજ્ઞાનમાં ઉપયોગના વિષય અપરિણામી, સ્વતઃસિદ્ધ પરમપારિણામિકભાવમય નિજ ચૈતન્ય રસ રહે છે તેથી સ્થિર વિષયના ઉપયોગથી ધ્યાન પણ સ્થિર થાય છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : તત્વજ્ઞાનથી ધ્યાનની સિદ્ધિ કેવી રીતે થાય છે?

ઉત્તર : બાહ્ય પરિગ્રહના આશ્રય કરીને ઇચ્છારૂપ આલ્ય તર પરિગ્રહ ઉત્પન્ન થાય છે. ઈચ્છાના ઉદ્ભવ થતાં ચિત્ત ચંચળ ખને છે. જ્યારે બાહ્યપરિગ્રહના આશ્રય છાડી દેવામાં આવે છે ત્યારે બાહ્ય અને આલ્ય તર એમ સમસ્ત પરિગ્રહીના અભાવથી ઈચ્છાના અભાવ થઈ જાય છે. આવી નિવાં ચ્છકતાના ફળમાં સ્વસંવેદનની સ્થિરતા ઉપજે છે. આ પ્રકારે આ ઉત્કૃષ્ટ ધ્યાનની સાધક નિષ્પરિગ્રહતા છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : વશચિત્તતાથી ધ્યાનની સિદ્ધિ કેવી **રીતે** થાય છે?

ઉત્તર : ચિત્ત વશ થવાથી એટલે કે ભાગ, પ્રશંસા, કીર્તિ વગેરે આધીન ન રહેવાથી ચિત્તની એકાગ્રતા થઈ શકે છે. આ એકાગ્રતા સિદ્ધ થતાં એક ઉપાદેય તત્ત્વ તરફ (તત્ત્વમાં) ચિંતવન રાકાઈ જાય છે. આ પ્રકારે વશચિતતાથી ધ્યાનની સિદ્ધિ થાય છે.

**પ્રશ્ન ૨૫** : પરીષહજ્ય ધ્યાનની સિદ્ધિમાં કેવી **રી**તે સહાયક છે ?

ઉત્તર : પરીષઢ અને ઉપસર્ગો આવી પડતાં, જે પરી-ષઢિવજયી ન હાય તેને વિચલિતપણું ઉત્પન્ન થાય છે અને વિચલિત પુરૂષના ચિત્તને એકાગ્રતા રહેતી નથી અને તેથી ધ્યાન પણ થઈ શકતું નથી જે પરીષઢિવજયી છે, તે માહીજનાના માનેલા સંકટા ઉપસ્થિત થતાં જ્ઞાનભાવથી ચ્યુત થતા નથી. આ પ્રકારે પરીષઢિવજય ધ્યાનની સિદ્ધિમાં સહાયક થાય છે.

**પ્રશ્ન ૨૬** : તપ–વ્રત<sup>્</sup>શ્રુતમાં હ**ંમે**શા નિરત રહેવાનું કહ્યું ત્યાં હ**ંમેશના શું અર્થ** સમજવાે ?

७त्तर : જ્યાં સુધી ધ્યાનથી વિચલિત થઇ ફરીથી અપ-ધ્યાન થવાની જરા ઉણુ સંભાવના ન રહે ત્યાં સુધી આ ત્રણમાં હંમેશા નિરત રહેવું એમ सदा શબ્દનું તાત્પર્ય સમજવું.

પ્ર**શ્ન ૨૭** : ધ્યાનની પ્રાપ્તિ થયે, શું અનંતકાળ સુધી ધ્યાન રહ્યા કરે છે?

ઉત્તર : અંતરમુહૂર્ત પરમઉત્કૃષ્ટ અભેદધ્યાન થાય તો પરમાત્મત્વ-સર્વજ્ઞત્વ-પ્રગટ થઇ જાય છે. ત્યારપછી અતીતધ્યા-નાવસ્થા રહે છે. ત્યાં પછી નથી તેા ધ્યાન રહેતું કે નથી તેા ધ્યાનની આવશ્યકતા રહેતી.

આ પ્રકારે દ્રવ્યોના ચથાર્થ પરિજ્ઞાનના ફળભૂત ધ્યાનનું વર્ણુન કરીને પૂજ્ય શ્રીમન્નેમિચન્દ્રજી સિદ્ધાંતિદેવ ચંથસમાપ્તિ કરતાં થકાં શ્રુતદેવતા પ્રત્યે ભક્તિ કરીને પાતાની લઘુતાની સૂચના કરતી गाथा ५७ ४८९

છેલ્લી ગાથા *કહે* છે:-

द्व्वसंगहिमणं मुणिणाहा देाससंचयचुदा सुद्पुण्णा । सोधयंतु तणुसुत्तधरेण णेमिचन्दमुणिणाभ णियं जं ॥५८॥

भन्वय : तणुसुतघरेण णेनिचन्द्रमुणिणा जं भणियं इणं दव्वसंगहम् देशवसंचयचुदा सुदपुण्णा सुणिणाहा सेश्ययंतु ।

અનુવાદ : અલ્પજ્ઞાનના ધારક એવા નેમિચન્દ્ર સુનિ દ્વારા કહેવામાં આવેલા આ દ્રવ્યસંગ્રહ (નામના શાસ્ત્ર) ને, સમસ્ત દાષોથી રહિત અને શ્રુતમાં પરિપૂર્ણ એવા મુનિપ્રધાન ગુરૂજના શુદ્ધ કરાે.

પ્રશ્ન ૧ : દ્રવ્યસંગ્રહ શબ્દના શબ્દાર્થ શું છે?

ઉત્તર : જે પર્યાયારૂપે પરિશુસ્યા, પરિશુમે છે અને પરિશુમતા રહેશે તેમને દ્રવ્ય કહે છે. એવા એવા બધા દ્રવ્યોના વર્શુનાત્મક સંગ્રહ જેમાં કર્યો છે તે શાસ્ત્રને દ્રવ્યસંગ્રહ કહેવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન ર** : બધા દ્રવ્યાના જાતિની અપેક્ષાએ કઈ કઈ રીતે સંગ્રહ કરી શકાય છે?

ઉત્તર : જીવ, પદ્ગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ આ છ જાતિઓમાં તે તે જાતિઓના સમસ્ત દ્રવ્યોના સંગ્રહ થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન 3 : આ છ જાતિઓના પણ કઈ કઈ વિશેષતા-ઓમાં કોના કોના અંતર્ભાવ થઈ શકે છે? ઉત્તર : જીવત્વ, મૂર્તાત્વ. એક સંખ્યકત્વ, સર્વગતત્વ, કર્તુત્વ, ગતિહેતુત્વ, સ્થિતિહેતુત્વ, અવગાહનાહેતુત્વ, પરિશુ મન-હેતુત્વ, અનંતપ્રદેશત્વ, એકપ્રદેશત્વ, પરિશુ મિત્વ, ક્રિયાવત્વ, વિભાવશક્તિત્વ, અસંખ્યાતપ્રદેશત્વ, અસંખ્યાતસંખ્યક, અનંત-સંખ્યક, નિત્યત્વ, કારણ બહુપ્રદેશિત્વ, અમૂર્તાત્વ, જડત્વ, અસ્તિત્વ, વસ્તુત્વ, દ્રવ્યત્વ, અગુરૂલઘુત્વ. પ્રદેશત્વ, પ્રમેયત્વ, વગેરે વિશેષ-તાઓમાં ૧–૧, ૨–૨, ૩–૩, ૧, ૨, ૩, ૪, ૫ અથવા દ જાતિના દ્રવ્યોના યથાસંભવ સંગ્રહ થાય છે.

પ્રશ્ન ૪ : જીવત્વ કયા દ્રવ્યમાં હાય છે?

ઉત્તર : જીવત્વ માત્ર જીવ દ્રવ્યમાં જ હાેય છે, બાકીના પાંચ દ્રવ્યોમાં જીવત્વ કદાપિ હાેઈ શકતું નથી. જ્ઞાનદર્શનરૂપ ચૈતન્યભાવ માત્ર જીવમાં જ હાેય છે.

પ્રશ્ન પ : મૂર્ત ત્વ કયા દ્રવ્યોમાં હાય છે?

ઉત્તર : મૂર્તાત્વ માત્ર પુદ્દગલદ્રવ્યમાં જ હાેય છે. રૂપ, રસ, ગાંધ અને સ્પર્શ આ ચાર સદ્ભાવરૂપ મૂર્તાત્વ બાકીના પાંચ દ્રવ્યોમાં કદાપિ હાેઈ શકતું નથી.

પ્રશ્ન ६ : એકસંખ્યક દ્રવ્યા કયા છે?

ઉત્તર : જે માત્ર એક જ છે, જેની સંખ્યા એકથી વધારે હાતી જ નથી એવા ત્રણ દ્રવ્યા છે: (૧) ધર્મદ્રવ્ય (૨) અધર્મદ્રવ્ય (૩) આકાશદ્રવ્ય.

પ્રશ્ન ૭ : સર્વગત્વ કયા દ્રવ્યામાં હાય છે?

ઉત્તર : સર્વ ગત્વ એટલે સર્વ બ્યાપીપણં માત્ર એક

गाथा ५८

આકાશ દ્રવ્યમાં હાેય છે. આકાશ દ્રવ્ય સર્વવ્યાપી છે. બાકીના પાંચ દ્રવ્યામીથી કાેઈ દ્રવ્ય લાેકાલાેકવ્યાપી નથી.

પ્રશ્ન ૮ : કર્તાત્વ કચા કચા દ્રવ્યામાં હાય છે ?

ઉત્તર : પાતે પાતાના પરિષ્યુમનથી પરિષ્યુમે તે કર્તૃત્વ છે આ વિવક્ષાથી તો કર્તૃત્વ બધા દ્રવ્યોમાં રહેલું છે. પરંતુ કર્તૃત્વની જેવી પ્રસિદ્ધિ લેહકસમુદાયમાં છે એવા કર્તૃત્વની અપેક્ષાએ તો માત્ર એક જીવ દ્રવ્ય જ કર્તા છે. આ જીવ, પરમશુદ્ધ નિશ્ચયનયની દ્રષ્ટિથી જો કે પુષ્ય, પાપ, બંધ, મેહ્મ વગેરે સર્વ ભાવા અને પદાર્થોના અકર્તા છે તો પણ શુદ્ધનિશ્ચયનયથી જવ અનંતજ્ઞાન વગેરેના કર્તા છે. અશુદ્ધનિશ્ચયનયથી રાગાદિ ભાવાના કર્તા છે, વ્યવહારથી ઘટ, પટ વગેરેના કર્તા છે.

પ્રશ્ન ૯ : ગતિહેતુત્વની વિશેષતા કયા કયા દ્રવ્યોમાં છે?

ઉત્તર : ગતિહેતુત્વ માત્ર ધર્મ દ્રવ્યમાં જ હાય છે. બાકીના પાંચ દ્રવ્યામાં ગતિહેતુત્વ હાતું નથી.

પ્રશ્ન ૧૦ : સ્થિતિહેતુત્વ કયા દ્રવ્યામાં હાય છે?

ઉત્તર : સ્થિતિહેતુત્વ એક માત્ર અધર્મ દ્રવ્યમાં હાય છે.

પ્રશ્ન ૧૧ : અવગાહનહેતુત્વ કચા દ્રવ્યામાં હાેય છે?

ઉત્તર : અવગાહનનુતુત્વ માત્ર આકાશદ્રવ્યમાં જ હાેય છે, બાકીના પાંચ દ્રવ્યામાં અવગાહનહેતુત્વ હેાતું નથી. સર્વ દ્રવ્યાને અવકાશ આપવામાં એક માત્ર આકાશ દ્રવ્ય જ સમર્થ છે.

**પ્રશ્ન ૧૨** : પરિણુમનહેતુત્વ કયા દ્રવ્યામાં હાેય છે ?

ઉત્તર: પરિણમનહેતુત્વ માત્ર કાળ દ્રવ્યમાં જ હાય

છે. સર્વદ્રબ્યોના પરિણુમનનું સાધારણુ નિમિત્તપણું માત્ર એક કાળદ્રબ્યમાં જ છે.

પ્રશ્ન ૧૩ : અનંત પ્રદેશત્વ કયા કયા દ્રવ્યામાં હાય છે?

ઉત્તર : અનં તપ્રદેશત્વ માત્ર આકાશદ્રવ્યમાં જ હાય છે તેથી અનં તપ્રદેશત્વ માત્ર આકાશદ્રવ્યમાં જ જોવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૪ : અનેક સ્કંધા પણ અનંતપ્રદેશી છે તેમને અનંતપ્રદેશી કેમ નથી કહેતા ?

ઉત્તર : તે સ્કંધા અનંત પુદ્દગલદ્રવ્યાના પિંડરૂપ છે તત્વદ્રપ્ટિથી તે સ્કંધમાં જેટલાં દ્રવ્યા છે તે બધા એક એક પ્રદેશવાળાં છે.

પ્રશ્ન ૧૫ : એકપ્રદેશતત્વ ગુણ કયા કયા દ્રવ્યોમાં હાય છે.

ઉત્તર : એકપ્રદેશપણું પુદ્દગલદ્રવ્ય (પરમાણું) માં અને કાળ દ્રવ્યમાં એ પ્રમાણે બે દ્રવ્યામાં જોવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન ૧૬ : પરિણામિત્વ કયા પદાર્થામાં જોવામાં આવે છે?

ઉત્તર: સૃક્ષ્મતાથી તે પરિણામિત છ એ દ્રવ્યામાં જોવામાં આવે છે પરંતુ અહીં તે પરિણામિતવની વાત છે જેમાં આકાર પણ બદલાય છે. આવી વિભાવવ્યં જન પર્યાયની અપેક્ષાએ પરિણામિકત્વ માત્ર જીવ અને પુદ્રગલ બે પદાર્થોમાં જ જોવામાં આવે છે.

**પ્રશ્ન ૧૭** : પુદ્દગલ**ડ**ન્ય તે৷ એકપ્રદેશી **છે** તે৷ તેમાં પરિણામિત્વ કેવી રીતે સંભવે ? गाथा ५८ ४९३

ઉત્તર : પુદ્ગલદ્રવ્ય રૂપ-રસ-ગંધ સ્પર્શની અપેક્ષાએ વ્યક્ત પરિણામી છે. વળી અનેકપુદ્દગલદ્રવ્યોના વિશિષ્ટ પિંડ હાવાથી એકરૂપતાના ઉપચાર કરીને તેમાં વિભાવવ્યં જનપર્યાય પણ ઘટે છે તેથી પુદ્દગલદ્રવ્યમાં પરિણામિત્વ ઘટિત થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન ૧૮ : કિયાવત્વ ધર્મ કયા દ્રવ્યામાં છે?

ઉત્તર : ક્રિયાવત્વ ધર્મ માત્ર જીવ અને પુદ્દગલ આ એ દ્રવ્યામાં જ છે. બાકીના પાંચ દ્રવ્યા પાતાના અવરુદ્ધ આ-કાશક્ષેત્રને છાેડીને એક પ્રદેશ પણ ક્યાંય જઈ શકતા નથી.

પ્રશ્ન ૧૯ : વિભાવશક્તિત્વ ધર્મ કયા દ્રવ્યોમાં છે?

ઉત્તર : વિભાવશક્તિત્વ ધર્મ જીવ અને પુદ્દગલ આ બે ડ્રવ્યોમાં જ છે. જીવ અને પુદ્દગલ આ બે ડ્રવ્યો જ પોતાના ગુણુમાં વિભાવરૂપે પરિણામ કરી શકે છે; અર્થાત્ વિવિધ વિષમ વિકાસોરૂપે પરિણુમી શકે છે બાકીના ચાર દ્રવ્યો માત્ર સ્વભાવ-પરિણામી જ હોય છે.

પ્રશ્ન ૨૦ : અસંખ્યાતપ્રદેશી દ્રવ્યાે કયા કયા છે?

ઉત્તર ઃ જીવ, ધર્મદ્રવ્ય અને અધર્મદ્રવ્ય–એમ આ ત્રણ દ્રવ્યા અસંખ્યાતપ્રદેશી છે.

પ્રશ્ન ૨૧ : અસંખ્યાતસંખ્યક દ્રવ્યા કયા કયા છે ?

ઉત્તર: કાળદ્રવ્ય જ અસંખ્યાતસંખ્યક દ્રવ્ય છે. અર્થાત્ કાળદ્રવ્ય અસંખ્યાત છે. પ્રત્યેક કાળદ્રવ્ય લેાકાકાશના એક એક પ્રદેશ પર અવસ્થિત છે; વળી લેાકાકાશના એક પ્રદેશ પર એક જ કાળદ્રવ્ય છે. લેાકાકાશના અસંખ્યાત પ્રદેશ હોય છે પ્રશ્ન ૨૨ : અનંતસંખ્યાત દ્રવ્યા કયા છે?

ઉત્તર: જીવ અને પુદ્ગલ આ બે દ્રવ્યા અનંતસંખ્યક છે અર્થાત્ જીવદ્રવ્યા અનંતાનંત છે અને પુદ્ગલ દ્રવ્યા અનં-તાનંત છે.

પ્રશ્ન ૨૩ : નિત્યત્વ ધર્મ કયા કયા દ્રવ્યામાં છે?

ઉત્તર : જોકે સર્વ દ્રવ્યા સ્વત:સિદ્ધ અને નિત્ય છે તા પણ અહીં તે નિત્યત્વ વિવક્ષિત છે જેમાં વ્યાંજનપર્યાયનું કદાપિ પરિવર્તાન થયું નથી કે કદાપિ થવાનું નથી. આ નિત્યત્વની વિવક્ષાથી, આકાશ, કાળ, ધર્મ અને અધર્મ-આ ચાર દ્રવ્યામાં નિત્યત્વ છે.

પ્રશ્ન ૨૪ : કારણભૂત દ્રવ્યા કયા છે?

ઉત્તર: પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ આ પાંચેય દ્રવ્યા ચૈતન્યથી રહિત હાવાને લીધે તેમને કર્તૃત્વની સિદ્ધિ નથી તેથી તેઓ કારણભૂત દ્રવ્યા નથી. અર્થાત્ આ પાંચેય દ્રવ્યા શરીર, મન, વચન, શાચ્છાશ્વાસ, ગતિ, સ્થિતિ, અવગાહ, પરિણમન વગેરે કાર્યા કરવાવાળાં છે પરંતુ જીવ આ પાંચ દ્રવ્યાનું કાંઇ કાર્ય કરતા નથી આ ઉપકારની અપેક્ષાએ આ પાંચ દ્રવ્યો કારણ છે.

પ્રશ્ન ૨૫ : અહુપ્રદેશિત્વ ધર્મ કયા કયા દ્રબ્યોમાં છે?

ઉત્તર : પુદ્ગલ અને કાળ –આ બે દ્રવ્યોને બાદ કરતાં આકીના ચારેય દ્રવ્યોમા બહુપ્રદેશિત્વ છે.

પ્રશ્ન ૨૬ : જે બહુપ્રદેશિત્વ પુદ્દગલદ્રવ્યમાં નથી તાે

गाथा ५८ ४९५

પુદ્દગલદ્ગવ્ય અસ્તિકાય કેવી રીતે સિદ્ધ થશે ? જો પુદ્દગલદ્રવ્ય અસ્તિકાય નથી તાે અસ્તિકાયની સંખ્યા ચાર જ કહેવી જાઈએ પાંચ ન કહેવી જોઈએ ?

ઉત્તર: પુદ્દગલદ્રવ્ય ઉપચારથી અસ્તિકાય છે. સજાતીય અનેક દ્રવ્યોના એક પિંડરૂપ સ્કંધપર્યાય માત્ર પુદ્દગલદ્રવ્યની જ સંભવે છે તેથી ઉપચારથી પુદ્દગલદ્રવ્યને અસ્તિકાય માનવામાં આવ્યું છે અને બહુપ્રદેશી પણ માનવામાં આવ્યું છે.

**પ્રશ્ન ૨૭** : અમૂર્તાત્વ ધર્મ કયા દ્રવ્યામાં છે?

ઉત્તર : અમૂર્તાત્વ ધર્મ પુદ્દગલદ્રવ્યને આદ કરતાં આકીના પાંચેય દ્રવ્યામાં છે. કારણ કે આ પાંચેય દ્રવ્યામાં રૂપ, રસ, ગ'ધ અને સ્પર્શ ખિલકુલ સંભવતા નથી.

પ્રશ્ન ૨૮ : જડત્વ ધર્મ કયા કયા દ્રવ્યામાં છે?

ઉત્તર : જીવને બાદ કરતાં બાકીના પાચેય દ્રવ્યામાં જડત્વધર્મ છે.

પ્રશ્ન ૨૯ : અસ્તિત્વ ધર્મ કયા દ્રવ્યોમાં છે?

ઉત્તર: અસ્તિત્વ ધર્મ બધા દ્રવ્યામાં છે કારણ કે અધાય દ્રવ્યા સત્તાવાન છે.

પ્રશ્ન ૩૦ : વસ્તુત્વ ધર્મ કયા કયા દ્રવ્યામાં છે?

ઉત્તર : વસ્તુત્વધર્મ અધાય દ્રવ્યામાં છે કારણ કે પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાતામાં પાતાની શક્તિ સહિત રહેલું છે અને અન્ય દ્રવ્યોની શક્તિઓના ત્યાગ કરીને રહેલું છે.

પ્રશ્ન ૩૧ : દ્રવ્યત્વધર્મ કયા કયા દ્રવ્યોમાં છે?

ઉત્તર : દ્રવ્યત્વધર્મ પણ અધાય દ્રવ્યામાં છે કારણ કે અધાય દ્રવ્યા પરિણમનશીલ હાવાથી પાતપાતાની પર્યાયોને પ્રગટ કરતા રહે છે.

**પ્રક્ષ ૩૨** : અગુરૂલઘુત્વ ધર્મ કચા કચા દ્રવ્યામાં છે ?

ઉત્તર : અગુરૂલઘૃત્વ ગુણ પણ બધા દ્રવ્યોમાં છે કારણ કે બધા દ્રવ્યો ષદ્ગુણુહાનિવૃદ્ધિરૂપ પરિણુમે છે.

પ્રશ્ન 33 : પ્રદેશત્વ ધર્મ કયા કયા દ્રવ્યામાં છે?

ઉત્તર : પ્રદેશત્વધર્મ પણ બધા ય દ્રવ્યામાં છે. પ્રદેશ વિના દ્રવ્યની સત્તા કયાં રહે ? એકપ્રદેશી હા કે બહુપ્રદેશી હા પ્રદેશ તા દરેક દ્રવ્યને હાય જ છે.

પ્રશ્ન ૩૪ : પ્રમેયત્વ ધર્મ કચા કચા દ્રવ્યામાં હાય છે?

ઉત્તર : પ્રમેયત્વ ધર્મ બધા દ્રવ્યામાં હાય છે કારણ કે બધાય દ્રવ્યા કાઈ કે કાઈના જ્ઞેય એટલે કે પ્રમેય છે. સર્વજ્ઞ-દેવના જ્ઞાનમાં તા બધાય દ્રવ્યા અને તેમની સમસ્ત પર્યાયા એકસાથે જણાય છે.

પ્રશ્ન ૩૫ : ઉપર પ્રમાણે વસ્તુઓને જાણવાથી શું લાભ?

ઉત્તર : અનં તધર્માત્મક, સ્વતઃસિદ્ધ, સદ્ભૂત, સ્વતંત્ર ભાવવાળાં દ્રવ્યાના સાચા જ્ઞાનથી સંયોગઅદિ રહેતી નથી, તેથી આકુળતાના એકમાત્ર કારણભૂત જે માહ તે પણ નાશ પામે દૃંમોહના સર્વથા નાશ થતાં અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંત આનંદ વગેરેથી પૂર્ણ આત્માના ગુણવિકાસ સ્વાભાવિક થાય જે સ્થિતિ સર્વાલ્ક થે લાભ આપવાવાળી છે.

899

પ્રશ્ન ૩૬ : શું દ્રવ્યસંગ્રહના કર્તાને પાતાની કૃતિમાં કાંઈક સંશય હતા કે જેથી ચીજા મુનીશ્વરા દ્રાસ⁴તેને શુદ્ધ કરવાની અપેક્ષા રાખવી પડી ક

ઉત્તર : કેંગ્યસં ગ્રહના રચયિતા પૂજ્ય શ્રીમન્નેમિચન્ક સિદ્ધાંતિદેવને આ ક્રગ્યા અને તત્ત્વોમાં ગાઢ શ્રદ્ધા હતી, સંશયને બિલકુલ અવકાશ નહાતા પરંતુ જ્ઞાની વ નાની અને શ્રુતદેવતાની ઉત્તમ ભક્તિથી એાતપ્રાત ગ્રંથકર્તાએ પાતાની લઘુતા અને ભક્તિ પ્રદર્શિત કરી છે.

પ્રશ્ન ૩७ : "दाससंचयमचुदा" આ પદથી કયા દાષાથી રહિત મુનિનાથાનું અહણ કરવું?

ઉત્તર : સહજસિંહ પરમાત્મતત્વ, કાર્યપરમાત્મતત્વ તથા કાર્યપરમાત્મતત્વના ઉપાયભૂત દ્રવ્યસ્વરૂપ, જીવાદિ સાત તત્ત્વોના જ્ઞાનમાં જેમને સંશય, વિપર્થય કે અનધ્યવસાય નથી અને જેમના રાગદ્વેષ અતિ મંદ થઈ ગયા છે તેવા મુનિનાથ રાગ, દ્રેષ, સંશય, વિપર્થય અને અનધ્યવસાય આ દાષાથી રહિત કહેવામાં આવ્યા છે.

પ્રશ્ન ૩૮ : " **સુદંપુ**ण્णા " આ પરથી કેવા શ્રુતમાં પૂર્ણ મુનિનાથાને કહ્યા છે ?

ઉत्तर : अंथકર્તાના સમયમાં ઉપલબ્ધ પરમાગમના ज्ञानथी પૂર્ણુ અને તે પરમાગમના અવલંબનના ગ્રાનથી ઉત્પન્ન થયેલ નિરપેક્ષ નિજપરમાત્મતત્વના સંવેદનથી ચુક્ત મુનિનાથાનું "सुदंपुण्णा" શબ્દથી ગ્રહ્યુ કરવું. આવા મુનિનાથ દ્રવ્યસંગ્રહનું શાેધન કરા આ પ્રકારે ભક્તિ અને લઘુતા દર્શાવીને ગ્રંથકર્તા શ્રી મન્નેમિચન્દ્ર સિદ્ધાં-તિદેવે માેક્ષમાર્ગરૂપ રત્નત્રયનું પ્રતિપાદન કરનારા ત્રીજા અધ્યાયની સમાપ્તિ સહિત દ્રવ્યસંગ્રહ નામનું સુશાસ્ત્ર સંપૂર્ણ કર્યું.

આ પ્રશ્નોત્તરી હિંદી ટીકા સન ૧૯૫૭ ના દહેરાદ્દનના ચાતુર્માસમાં અધ્યાત્મયાગી પૂજ્ય મનાહેર વર્ણી "સહજાનંદ" મહારાજ દ્વારા સંપૂર્ણ થઈ.

આ પ્રમાણે ¢વ્યસંગ્રહ પ્રશ્નોત્તરી ટીકાના ગુજરાતી અનુવાદ સમાપ્ત થયા. ૐ શ્રી સદ્ગુરૂચરણાપ મસ્તુ.

સમાપ્ત